## وزارت او قاف واسلامی امور، کویت

# موسوعه فقهیه

اردوترجم

جلد - ۲۳ رُقَىٰ \_\_\_ زكاة الفطر

مجمع الفقاء الإسالامي الهنا

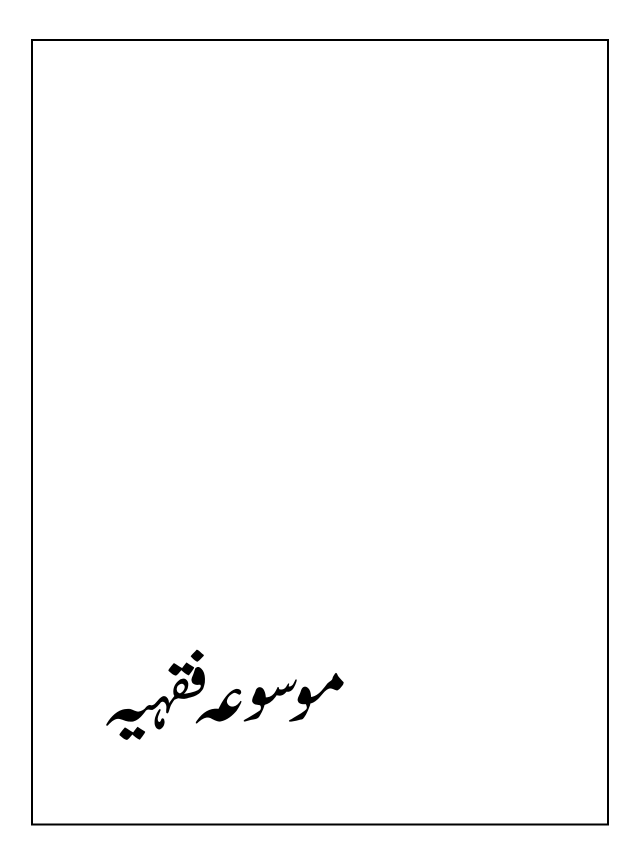
## چله حقوق مجق وزارت اوقاف واسلامی امورکویت محفوظ بیس پوسٹ بکس نمبر ۱۲، وزارت اوقاف واسلامی امور، کویت

## اردوترجمه

اسلامک فقه اکیڈمی (انڈیا)

110025 - جو گابائی ، پوسٹ بکس 9746 ، جامعه نگر ، نئی د ہلی –110025 فون:974681779

> Website: http/www.ifa-india.org Email: fiqhacademy@gmail.com



## بيني لِللهُ الرَّمْزِ الرَّحِينَ مِ

﴿ وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنْفِرُوا كَافَّةً فَيُ فَلُولًا نَفَرَ مِنُ كُلِّ فِرُقَةٍ مِّنْهُمُ طَائِفَةٌ لِّيَتَفَقَّهُوا فِي فَلُولًا نَفَرَ مِنُ كُلِّ فِرُقَةٍ مِّنْهُمُ طَائِفَةٌ لِّيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمُ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمُ لَعَلَّهُمُ يَحُذَرُونَ ﴾ الدِّينِ وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمُ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمُ لَعَلَّهُمُ يَحُذَرُونَ ﴾

'' اورمومنوں کو نہ چاہئے کہ (آئندہ) سب کے سب نکل کھڑے ہوں، یہ کیوں نہ ہو کہ ہرگروہ میں سے ایک حصہ نکل کھڑا ہوا کرے، تا کہ (بیر باقی لوگ) دین کی سمجھ بوجھ حاصل کرتے رہیں اور تا کہ بیرا پنی قوم والوں کو جب وہ ان کے پاس واپس آجا کیں ڈراتے رہیں، عجب کیا کہ وہ مختاط رہیں!''۔

"من يود الله به خيرًا يفقهه في الدين" (بخارى وسلم) "الله تعالى جس كساته خير كااراده كرتام السادين كى سمجه عطافر ماديتام،"

## فهرست موسوعه فقهیه جلد – ۲۳

عنوان تعريف متعلقهالفاظ الف:عمري،ب: بهبه،اعارهاورمنحه شرعي حكم رقبه تعريف اجمالىاحكام الف: وضوميں گردن کامسح ب: رقبه کی طرف طلاق کی نسبت ج: گردن کی طرف ظهار کی نسبت ج: کردن ہیں رقبہ،غلام انسان کے معنی میں رقص تعريف متعلقهالفاظ الف: لعب

ب:لهو

| صفحہ   | عنوان                                                           | فقره       |
|--------|-----------------------------------------------------------------|------------|
| •••••• | رقص كانحكم                                                      | ۴          |
|        | رقص کرنے والے کی گواہی                                          | ۵          |
|        | رقص کے لئے آ دمی کوا جرت پر لینا                                | ٧          |
|        | رق                                                              | 11° A-1    |
|        | تعريف                                                           | 1          |
|        | غلام کا ما لک ہونے کے اسباب                                     | ۲          |
|        | انسان میںاصل غلامی نہیں، بلکہ آ زادی ہے                         | ٣          |
|        | اسلامی شریعت کاغلام بنانے کی متعددقسموں کو باطل قرار دینا       | ۴          |
|        | غلامی کا ثبات                                                   | ۵          |
|        | اقرار کی بنیاد پرغلامی کا ثبوت                                  | ۲          |
|        | کون غلام کا ما لک ہوتا ہےاور کون نہیں ہوتا                      |            |
|        | اول: كا فر                                                      | 4          |
|        | دوم: قریبی رشته دار                                             | ۸          |
|        | سوم:مماليك(غلام)                                                | 9          |
|        | اہلءرب پرغلامی کا جاری ہونا                                     | 1+         |
|        | غلامی کی اقسام                                                  | 11         |
|        | بها قشم                                                         | Ir         |
|        | اں مکمل غلام کے احکام جو کسی ایک شخص کامملوک ہو،اورآ قا کے حقوق |            |
|        | اوراس ہے متعلق غلام کے فرائض                                    |            |
|        | مخارجه                                                          | 14         |
|        | غلام کا بھا گنا                                                 | ۲۲         |
|        | آ قا کواپنے غلام پر کن چیز وں کاحق نہیں ہے                      | ۲۳         |
|        | اپنے آقا پرغلام کے حقوق                                         | 20         |
|        | غلام کی بیوی اور بچے پرانفاق                                    | <b>r</b> ∠ |
|        |                                                                 |            |

| صفحہ | عنوان                                                               | فقره         |
|------|---------------------------------------------------------------------|--------------|
|      | غلام کےساتھ زمی اور حسن سلوک کرنا                                   | ۲۸           |
|      | الف:ان کے ساتھ ظلم اور بدسلو کی نہ کرنا                             | 79           |
|      | ب: غلام کے ساتھ کھانے میں حسن سلوک                                  | ٣٠           |
|      | ج: لباس میں غلام کے ساتھ حسن سلوک                                   | ٣١           |
|      | د:موافقت نہ ہونے کی صورت میں اسے فروخت کردے                         | ٣r           |
|      | ھ:اس کااچھانام رکھے                                                 | mm           |
|      | و:اسےاچھی تربیت اوراچھی تعلیم دے                                    | ٣٣           |
|      | غلام کی نگرا نی اور بادشاہ                                          | ra           |
|      | اپنے غلام کے سلسلے میں ما لک کے تصرفات                              | ٣٦           |
|      | اول: ئچ                                                             |              |
|      | آ زادی کی شرط کے ساتھ غلام کوفر وخت کرنا                            | ٣٧           |
|      | غلامول كى بطورسلم خريدوفر وخت                                       | ٣٨           |
|      | ہیچ میں اقارب کوایک دوسرے سے حبدا کرنا                              | ٣٩           |
|      | اس بیع کا حکم جس کی وجہ سے جدائی واقع ہوئی ہے                       | ſ <b>~</b> + |
|      | بیع میں عیب کی بنیاد پرغلام کووا پس کرنا<br>۔                       | ۴۱           |
|      | غلام کوا گرفر وخت کیا جائے تواس کے مال کا حکم                       | ۴۲           |
|      | غلام کور ہن رکھنا<br>• پہر ب                                        | 44           |
|      | غلام یااس کےمنافع کی وصیت کرنا<br>پر س                              | 44           |
|      | جس غلام کی منفعت کی وصیت کی گئی ہےاس میں تصرف کا اختیار             | r a          |
|      | غلام،شرعی ذمہ داریاں اور تصرفات کے احکام                            | ۴۸           |
|      | پېهلااصول:غلام کی املیت<br>په په پ | <b>γ-γ</b> Λ |
|      | دوسرااصول:غلام مال کا ما لک ہوسکتا ہے یانہیں<br>" میں میں منتمات ما | ۴ ۹          |
|      | تیسرااصول:غلام سے متعلق اموال<br>مصر میں نیاد سے بریا               | ۵۱           |
|      | غلام کےافعال کےاحکام                                                |              |
|      | اول:غلام کی عبا دات                                                 |              |

| عنوان                                                                                | فقره        |
|--------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| الف: نماز میں باندی کےجسم کا قابل ستر حصہ                                            | ۵۵          |
| ب:اذان،ا قامت اورامامت                                                               | ۲۵          |
| ج:جمعهاور جماعت کی نماز                                                              | ۵۸          |
| د: غلام اورز کا ة                                                                    | ۵٩          |
| ھ:غلام میں صدقۂ فطر                                                                  | 41          |
| و: غلام کی نفلی عبادات                                                               | 44          |
| ز:غلام کاروزه                                                                        | 42          |
| ح: غلام كاعتكاف                                                                      | 40          |
| ط:غلام کا فح                                                                         | YY          |
| دوم:غلام اورخا ندان کے احکام                                                         |             |
| غلام اوراستمتاع                                                                      | 72          |
| ملک یمین میں استمتاع                                                                 | ٨٢          |
| آ زادمر د کااپنی باندی ہے وطی کرنا<br>- از ادمر د کااپنی باندی ہے وطی کرنا           | 49          |
| جماع کے لئے خاص کی گئی با ندی کی طلاق ،اس سے ظہار ،اس کی تحریم اوراس سے ایلاء کا حکم | ∠•          |
| باندی جب ملکیت میں آئے تواس کااستبراء                                                | ۷1          |
| ملک یمین کی بنیاد پر باندی ہے وطی کرنے کے نتائج                                      | <b>4</b>    |
| كالخ الكارك الماركة                                                                  | ۷۳          |
| یہاقشم: آزادمر د کا نکاح باندی کے ساتھ                                               | <u> ۲</u> ۳ |
| باندی سے آزادم دکا نکاح مباح ہونے کی شرائط                                           | ∠9-∠۵       |
| بعض شرا نط کے زائل ہوجانے کی صورت میں باندی کے نکاح کا برقر ارر ہنا                  | ۸.          |
| باندی کا نکاح کرانے میں ولایت                                                        | ΔI          |
| مهر، نفقه اورخدمت لینا                                                               | ٨٢          |
| باندی ہے آزادمر د کی اولا د                                                          | ٨٣          |
| باندی کی موجود گی میں آزادعورت سے نکاح                                               | ۸۴          |
| معاشرت اورباری                                                                       | ٨۵          |

| عنوان                                                         | فقره          |
|---------------------------------------------------------------|---------------|
| با ندی بیوی کا استبراء                                        | ΛY            |
| دوسری قشم: غلام کا نکاح با ندی کے ساتھ                        | ۸۷            |
| تیسری قشم: غلام کا آ زادعورت کے ساتھ نکاح                     | ۸۸            |
| غلام کااپنی اولا دپرخرچ کرنا                                  | ۸٩            |
| غلام کی ہیو یوں کی تعداد                                      | 9+            |
| غلام کے نکاح کے احکام                                         | 91            |
| با ندی ہیوی سے ایلاءاورغلام کااپنی ہیوی سے ایلاء کرنا         | 95            |
| خلع                                                           | 91~           |
| ظهاراور كفارات                                                | 96            |
| طلاق                                                          | 92            |
| آ قا کاغلام کی بیوی کوطلاق دینا                               | ۲۹            |
| ا گرشو ہراپنی بیوی کا ما لک ہوجائے تو نکاح فنخ ہوجائے گا<br>: | 9∠            |
| شادی شدہ باندی کوفر وخت کرنا کیااس کے نکاح کا فنخ شار ہوگا    | 91            |
| با ندی کی عدت                                                 | 99            |
| با ندی کا پیخشو ہریرسوگ منا نااورعدت کی مدت میں اس کی رہائش   | 1 • •         |
| لعان                                                          | 1+1           |
| نب                                                            | 1+1           |
| حضانت (پرورش)                                                 | 1 + 100       |
| رضاعت                                                         | 1+1~          |
| غلام اوروصيتيں                                                |               |
| الف:غلام كاوصيت كرنا                                          | 1+2           |
| ب: غلام کے لئے وصیت                                           | F+1           |
| ج:غلام کووصی بنا نا                                           | 1+4           |
| غلام کی وراثت                                                 | <i>ا</i> -۱۰۷ |
| غلام اورتبرعات                                                | 1+1           |

| عنوان                                                                     | فقره                      |      |
|---------------------------------------------------------------------------|---------------------------|------|
| ات کو قبول کرنا                                                           | ۱۰۹ غلام کا تبرعا         | •••• |
|                                                                           | ۱۱۰ غلام پر تجر           |      |
| فته غلام                                                                  | ااا اجازت یا              |      |
| ح چیز وں کے ذریعہ کما نااورمباح چیز وں کااٹھا نا                          | ۱۱۲ غلام کامبار           |      |
| ائم                                                                       | غلام اور جرا              |      |
| ام کے درمیان قصاص                                                         | ۱۱۳ آزاداورغا             |      |
| _                                                                         | ۱۱۲ دیت اور تا            |      |
| ام کی جنایت اورغلام پر جنایت                                              | ∠اا عا قلهاورغل           |      |
| نین پر جنایت                                                              | ۱۱۹ باندی کے?             |      |
| يات                                                                       | ۱۲۰ غلام کی جنا           |      |
| می <i>ن گفار</i> ه                                                        | ۱۲۱ غلام کے قر            |      |
| بكرنا                                                                     | ۱۲۲ غلام کوغصیه           |      |
| .90                                                                       | غلام اور حد               |      |
|                                                                           | ۱۲۳ صدزنا                 |      |
|                                                                           | چوری                      |      |
|                                                                           | ۱۲۴ چورغلام               |      |
|                                                                           | <i>مدقذ</i> ف             |      |
| <sub>ا</sub> گرکسی محصن مردیاعورت پرزنا کاالزام لگائے تواس پرحدوا قع کرنا | ۱۲۵ الف:غلام              |      |
| پرزنا کی تهمت لگانا                                                       | ۱۲۲ ب:غلام پ              |      |
| پینے کی حد                                                                | ۱۲۷ نشه آور چیز           |      |
| ييتين                                                                     | ۱۲۸ غلام اورولا           |      |
|                                                                           | ۱۲۸-م غلام کی گوا،        |      |
| یت اوراس کی خبر                                                           | ۱۲۹ غلام کی روا           |      |
| ا د                                                                       | • ۱۳۰ غلام اور ج <u>ه</u> |      |
| غلامول کاحق                                                               | ا ۱۳ مال في ميس           |      |

| صفحه                                    | عنوان                                                   | فقره    |
|-----------------------------------------|---------------------------------------------------------|---------|
| ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | غلام کااپنی ما لکه کی طرف دیکھنا                        | ITT     |
|                                         | غلام کاذبیحهاوراس کی قربانی                             | IMM     |
|                                         | دوسری قشم                                               |         |
|                                         | مشترک غلام کےاحکام                                      | الم الم |
|                                         | تيسرى قشم                                               |         |
|                                         | جزوی <i>غ</i> لام                                       | 1129    |
|                                         | جزوی غلام کےاحکام                                       | 100 +   |
|                                         | جزوی غلام می <i>ں تصر</i> ف<br>ب                        | ١٣١     |
|                                         | جزوی غلام کی کمائی                                      | ١٣٢     |
|                                         | جزوی غلام کے کھاظ سے حدود                               | ١٣٣     |
|                                         | جزوی غلام کے جرائم                                      | ١٣٣     |
|                                         | د يبتي                                                  | ıra     |
|                                         | جزوی غلام کے مال میں دوسروں کی وراثت                    | ١٣٦     |
|                                         | جزوی غلام کا دوسرے کے تر کہ کا وارث ہونا<br>:           | 162     |
|                                         | غلامی کاختم ہونا                                        | IMA     |
|                                         | رقم                                                     | 4-1     |
|                                         | تغريف                                                   | 1       |
|                                         | متعلقه الفاظ                                            |         |
|                                         | الف: برنامج ،ب: اُنموذج ،ج :قش<br>قه متعاند ر           | r-r     |
|                                         | رقم سے متعلق احکام<br>قریم سے نہ دریں                   |         |
|                                         | رقم کے ذریعہ فروخت کرنا<br>رقم 'نقشاورتصویر کے معنی میں | ۵       |
|                                         | " '                                                     | 4       |
|                                         | رقیب<br>کدیری                                           |         |
|                                         | د مکھئے:حراست،رمپیئہ                                    |         |

| عنوان صفحه                                                                     | فقره |
|--------------------------------------------------------------------------------|------|
| رتيه                                                                           |      |
| تعريف                                                                          | 1    |
| شرعي تظم                                                                       | ۲    |
| حجمارٌ پھونک پراجرت لینا                                                       | ٣    |
| رکاز                                                                           |      |
| تعريف                                                                          | 1    |
| متعلقه الفاظ                                                                   |      |
| الف:معدن،ب: كنز،ج: دفين                                                        | r-r  |
| رکاز کے احکام                                                                  | ۵    |
| ز مانهٔ جاملیت کا مال مدفون                                                    | ۲    |
| جاہلیت سے مراد                                                                 | ۷    |
| ر کا زمیں دفن کرنے کی شرط لگا نا                                               | ٨    |
| ابل اسلام کا د فینه                                                            | 9    |
| ر کا زمیں واجب مقدار                                                           | 1+   |
| خمس کے حکم میں شامل چیزیں                                                      | 11   |
| مال نکالنے کے لئے قبر کو کھود نا                                               | 11   |
| ركازمين نصاب                                                                   | Im   |
| ركازمينسال                                                                     | ١٣   |
| خمس کس پرواجب ہے؟                                                              | 10   |
| رکاز کی جگه                                                                    |      |
| اول: دارالاسلام میں                                                            |      |
| الف:کسی کا اسے بنجرز مین میں یا ایسی جگہ میں پا ناجس کا کوئی ما لک معلوم نہ ہو | 14   |
| ب:ركاز كالبني ملكيت ميں بإنا                                                   | 14   |
| ج: کسی شخص کا دوسرے کی ملکیت میں رکا زیا نا                                    | 19   |

| عنوان صفحه                               | فقره         |
|------------------------------------------|--------------|
| دوم:رکازدارا سلح میں پایا جائے           | ۲٠           |
| سوم: رکاز دارالحرب میں پایا جائے         | ۲۱           |
| ر کا ز کے خمس کامصرف                     | **           |
| ركن                                      | <b>r</b> •-1 |
| تعريف                                    | 1            |
| متعلقه الفاظ                             |              |
| الف: شرط، ب: فرض                         | <b>-</b> -   |
| اجمالي حكم                               | ۴            |
| رکن اور واحب                             | ۵            |
| عبادات میں رکن                           |              |
| الف: وضوكے اركان                         | ٧            |
| ب: تیمّم کےارکان                         | ۷            |
| ج: نماز کے ارکان                         | ٨            |
| د:روزه کےارکان                           | 9            |
| ھ:اعتكاف كےاركان                         | 1+           |
| و: حج وغمرہ کے ارکان                     | 11           |
| عقو د <b>می</b> ں رکن<br>-               | Ir           |
| رکن کی اقسام<br>پر                       | Im           |
| رکن کی اقل مقداراوراس کی کامل ترین مقدار | الر          |
| رکن کا ترک اوراس کی تکرار                | 10           |
| عقو د میں رکن کا ترک                     | 14           |
| رکن محسوس ما ہیت کے جز کے معنیٰ میں      |              |
| طواف میں ار کان کو چومنا                 | 14           |
| ركوب                                     | 11-1         |
| تعريف                                    | 1            |

| صفحہ | عنوان                                     | فقره     |
|------|-------------------------------------------|----------|
|      | شرعي تحكم                                 |          |
|      | الف:نفل نما زسوار ہو کر پڑھنا             | ٢        |
|      | سواری پرنفل نماز پڑھنے کے جواز کی شرائط   | ٣        |
|      | سواری پرنفل نماز پڑھنے میں قبلہ رخ ہونا   | <b>~</b> |
|      | سوار کا قبلہ اوراس کا رخ                  | ۵        |
|      | سوار ہونے کی حالت میں فرض نماز کی ادائیگی | ۲        |
|      | سوار ہوکر جنازہ کے پیچھے چانا             | 4        |
|      | مجامد کی نما زسوار ہوکر                   | ۸        |
|      | سوار ہونے کی حالت میں حج                  | 9        |
|      | سوار ہوکر طواف کرنا                       | 1+       |
|      | سوار پر چو پایه کی جنایت کاضان            | 11       |
|      | سوار جب اپنے چوپائے پرسوار ہوتو کیا کہے؟  | 11       |
|      | ركوع                                      | 11~-1    |
|      | تعريف                                     | 1        |
|      | متعلقه الفاظ                              |          |
|      | الف: خضوع                                 | ٢        |
|      | ب: سجود                                   | ٣        |
|      | اول: نماز میں رکوع                        |          |
|      | شرعي حكم                                  | ۴        |
|      | ركوع ميں اطمينان                          | ۵        |
|      | رکوع کی ہیئت                              | ۲        |
|      | رکوع کی تکبیر کے وقت رفع یدین کرنا        | 4        |
|      | ابتداءرکوع کےوقت تکبیر                    | ٨        |
|      | رکوع میں شبیح                             | 9        |

| عنوان                                                              | فقره |
|--------------------------------------------------------------------|------|
| رکوع میں قرآن پڑھنا                                                | 1+   |
| رکوع میں دعا                                                       | 11   |
| امام کے ساتھ رکوع کے پالینے سے رکعت کا پالینا                      | Ir   |
| رکوع کواس مقصد ہےلمبا کرنا کہ نماز میں داخل ہونے والا رکعت کو پالے | 1100 |
| دوم: غیراللہ کے لئے رکوع                                           | 16   |
| ركون                                                               | r-1  |
| تعريف                                                              | 1    |
| شرعي حكم                                                           | ٢    |
| رماد                                                               | ۵-1  |
| تغريف                                                              | 1    |
| متعلقه الفاظ                                                       |      |
| تراب اورصعيد                                                       | ٢    |
| را كھ ہے متعلق احكام                                               |      |
| را كه كي طبهارت                                                    | ٣    |
| را كھ سے تيم م                                                     | ۴    |
| را کھ کی مالیت اوراس کا قیمت والا ہونا                             | ۵    |
| رمضان                                                              | 12-1 |
| تعريف                                                              | 1    |
| ماه رمضان کا ثبوت                                                  | ٢    |
| رمضان کے چاند میں اختلاف مطالع                                     | ٣    |
| ماه رمضان کی خصوصیات                                               |      |
| پیهلی خصوصیت: ماه رمضان میں قر آن کا نزول                          | ۵    |
| دوسری خصوصیت: روز ه کی فرضیت                                       | 4    |
| تیسری خصوصیت: صدقه کرنے کی افضلیت                                  | 4    |

| عنوان صفحه                                                     | فقره        |
|----------------------------------------------------------------|-------------|
| چوهی خصوصیت: رمضان میں شب قدر                                  | ٨           |
| پانچوین خصوصیت: نمازتراویج                                     | 9           |
| جيهڻي خصوصيت: اعتكاف                                           | 1+          |
| ساتوین خصوصیت: رمضان میں قرآن کریم کی تلاوت اور ذکر            | 11          |
| آ ٹھویں خصوصیت: رمضان میں اعمال صالحہ کا ثواب دو چند ہوجا تاہے | Ir          |
| نوین خصوصیت: روز ه دارکوا فطار کرانا                           | Im          |
| دسوین خصوصیت: رمضان میں عمرہ کی افضلیت                         | 16          |
| رمضان میںعبادت میںمشغول ہونے کی وجہ سے کمائی حچبوڑ دینا        | 10          |
| رمق                                                            | 2-1         |
| تعريف                                                          | 1           |
| رمق ہے متعلق احکام                                             |             |
| الف: آخری رمق میں تو بہ                                        | ٢           |
| ب: آخری رمتی والے شخص کوتل کرنے پر قصاص                        | ٣           |
| ج:حرام چیز کوکھا کرزندگی بچ <u>ا</u> نا                        | ~           |
| د:جوجانورآ خری رمتی تک پہنچ گیا ہو،اس کوذن کرنے کا حکم         | ۵           |
| رس                                                             | r-1         |
| تعريف                                                          | 1           |
| تعریف<br>شرعی حکم                                              | ۲           |
| رى                                                             | <b>79-1</b> |
| تعريف                                                          | 1           |
| رمی کا اصطلاحی معنی                                            | ۲           |
| اول: رمی جمار                                                  | ٣           |
| رمی جمار کا شرعی حکم                                           | ۵           |
| رمی جمار کے صحیح ہوئے کی شرا کط                                | 4           |

| صفحہ | عنوان                                            | فقره |
|------|--------------------------------------------------|------|
|      | رمی کاوقت اوراس کی تعداد                         | ۷    |
|      | الف: يوم النحر ميں رمی                           | ٨    |
|      | ب:ایامتشریق کے پہلے اور دوسرے دن میں رمی         | 9    |
|      | ج:ایام تشریق کے تیسر بےدن میں رمی                | 1+   |
|      | رمی کی شرا ئط                                    | ٠-١٠ |
|      | رمی کے واجبات                                    | 11   |
|      | رمی کی سنتیں                                     | Ir   |
|      | رمی کے مکرو ہات                                  | 11   |
|      | رمی کامستحب طریقه                                | 10   |
|      | رمی کے اثرات ونتائج                              |      |
|      | الف: جمرهُ عقبه کی رمی کااثر                     | 19   |
|      | ب:تشریق کے دونوں ایام میں رمی جمار کااثر: نفراول | **   |
|      | ج:ایام تشریق کے تیسر بےدن کی رمی کااثر:نفر ثانی  | ۲۱   |
|      | رمی ترک کرنے کا حکم                              | ۲۲   |
|      | رمی <b>می</b> ں نیابت                            | ۲۳   |
|      | دوم:شکار میں رمی                                 |      |
|      | دھاردارآ لەكو ئىچىنىك كرشكاركرنا                 | **   |
|      | بھاری چیز بھینیک کرشکار کرنا                     | ۲۵   |
|      | جانور کونشانه بنا کراس کی طرف تیر مارنا          | 74   |
|      | سوم: جهاد میں تیرا ندازی                         |      |
|      | تیرا ندازی سیکصنا                                | ۲۷   |
|      | مناضله تیر(اندازی میں مقابله کرنا)               | ۲۸   |
|      | چهارم: تهمت لگانا                                |      |
|      | زنا کا الزام لگا نا                              | 79   |

| مفحد | عنوان                                      | فقره |
|------|--------------------------------------------|------|
|      | رمی الجمار                                 |      |
|      | د مکھئے:'' رمی''۔                          |      |
|      | ربان                                       | 4-1  |
|      | تعریف                                      | 1    |
|      | گھڑ دوڑ میں رہان کے جائز ہونے کی شرط       | 4    |
|      | ر بهبانیت                                  | r-1  |
|      | تعريف                                      | 1    |
|      | مثعلقه الفاظ                               |      |
|      | الف:عزلت،ب:سياحت                           | ٣-٢  |
|      | شرعي حتكم                                  | ~    |
|      | ניזע                                       | rr-1 |
|      | تعريف                                      | 1    |
|      | مثعلقه الفاظ: ضمان                         | ۲    |
|      | ر ہن کی مشر وعیت                           | ٣    |
|      | شرعي حكم                                   | ~    |
|      | حضر میں رہن کا جواز                        | ۵    |
|      | رہن کےارکان                                |      |
|      | الف:رہنجس چیز سے منعقد ہوتا ہے             | ۲    |
|      | ب:عاقد                                     | 4    |
|      | ج:سامان رئين                               | ٨    |
|      | c:مر <i>ہ</i> ون                           | 9    |
|      | عاریت پر لی گئی شکی کور ہمن رکھنا          | 1+   |
|      | شئی مستعارکورہن رکھنے کے سیح ہونے کی شرائط | 11   |
|      | شئى مستعار كاضان                           | Ir   |

| صفحہ | عنوان                                                     | فقره        |
|------|-----------------------------------------------------------|-------------|
|      | ربمن كالازم هونا                                          | ١٣          |
|      | عین کواس شخص کے پاس رہن رکھنا جس کے قبضے میں وہ ہے        | ١٣          |
|      | مال مرہون میں اضافے اوراس کی بڑھوتری                      | 10          |
|      | مال رہن ہے انتفاع                                         | 14          |
|      | شئی مرہون میں را ہن کا تصرف                               | 14          |
|      | شکی مرہون پر فبضہ                                         | 11          |
|      | شئى مرہون كا نفقه                                         | 19          |
|      | واجب ہونے والی چیز کے خرچ کرنے سے بازر ہنا                | ۲٠          |
|      | عقدرہن لا زم ہونے سے قبل جس چیز سے باطل ہوجا تاہے         | ۲۱          |
|      | عقدر ہن کے لازم ہونے کے بعدر ہن جس چیز سے باطل ہوجا تا ہے | **          |
|      | عقدر ہن میں شرط                                           | ۲۳          |
|      | شکی مرہون کے فروخت کرنے کااستحقاق                         | 20          |
|      | رواتب                                                     |             |
|      | د کھنے:'' راتب''۔                                         |             |
|      | رواح                                                      | <b>m</b> -1 |
|      | تغريف                                                     | 1           |
|      | اجمالي حكم                                                | <b>m-r</b>  |
|      | روث                                                       | 4-1         |
|      | تعريف                                                     | 1           |
|      | طہارت اورنجاست کےاعتبار سے روث کاحکم                      | ٣-٢         |
|      | ليدسياستنجاء                                              | 4-1~        |
|      | لید کی ہیچ                                                | 4           |
|      | الربيب                                                    |             |
|      | تعريف                                                     | 1           |

| صفحہ | عنوان                                                   | فقره     |
|------|---------------------------------------------------------|----------|
|      | شرع حکم                                                 | ٢        |
|      | شک کے نتائج اور بحث کے مقامات                           | ۳        |
|      | رى -                                                    | 9-1      |
|      | تعريف                                                   | 1        |
|      | ہوائے متعلق احکام                                       |          |
|      | ہوا چلنے کے وقت دعا کرنا                                | ۲        |
|      | سبیلین سے خارج ہونے والی ہوا                            | ۳        |
|      | ہوا کی وجہ سے استنجاء                                   | <b>^</b> |
|      | نجاست کی بد بوکوزائل کرنے کاوجوب                        | ۵        |
|      | مسجد میں ہوا خارج کرنا                                  | 4        |
|      | منھے شراب کی بوآنے کی وجہ سے شراب نوشی کی حد کا ثبوت    | 4        |
|      | ہوا چلنے کی رخ پر بیشاب کرنا                            | ٨        |
|      | تیز ہوا چلنے کی وجہ سے جمعہ اور جماعت سے پیچھے رہنا     | 9        |
|      | ريش                                                     | 9-1      |
|      | تعريف                                                   | 1        |
|      | متعلقه الفاظ:شعر، و براورصوف                            | ۲        |
|      | پریے متعلق احکام                                        |          |
|      | پر کی طہارت                                             | ٣        |
|      | زندہ جانورسےالگ کئے گئے عضو پرموجود پر کا حکم           | ~        |
|      | د باغت دیئے گئے چڑے پرموجود پر کاحکم                    | ۵        |
|      | محرم کے لئے یا حرم میں شکار کے پر سے متعلق جنایت کا حکم | 4        |
|      | پرے استنجاء کرنا                                        | 4        |
|      | پرمیں عقد سلم                                           | ۸        |
|      | گرم پانی کے ذریعہ پر کوا کھاڑنا                         | 9        |

| صفحہ   | عنوان                                                            | فقره |
|--------|------------------------------------------------------------------|------|
| •••••• | ريع                                                              | 11–1 |
|        | تعريف                                                            | 1    |
|        | متعلقه الفاظ: رنح                                                | ٢    |
|        | ريع ہے متعلق احکام                                               | ٣    |
|        | الف: وقف                                                         | ۴    |
|        | وتف کرنے والے کااپنے لئے آمدنی کی شرط لگانا                      | ۵    |
| ?~?    | کیاوقف کی آمدنی کی زکاۃ نکالی جائے گی اوراس کی زکاۃ کس پرواجب بے | 4    |
|        | ب:وصيت                                                           | ۷    |
|        | ج:ميا قاة                                                        | ٨    |
|        | د:مزارعت                                                         | 9    |
|        | آمدنی کاضان                                                      | 1+   |
|        | پیدادار کی زکاة                                                  | 11   |
|        | ريق                                                              |      |
|        | د کیھئے:''صوم''اور''سؤر''۔                                       |      |
|        | زاغ                                                              |      |
|        | د يكھئے:''اطعمه''۔                                               |      |
|        | زبل                                                              | 2-1  |
|        | تعريف                                                            | 1    |
|        | طہارت اورنجاست کے لحاظ سے گو بر کا حکم                           |      |
|        | گو برچینکنے کی جگہ میں نماز                                      | ٢    |
|        | گوبر <u>لگے</u> ہوئے کپڑے میں نماز                               | ٣    |
|        | گو بر کا جمع کرنااوراس کااستعمال کرنا                            | ۴    |
|        | گوبر کی ہیچ                                                      | ۵    |

| عنوان صفحه                                               | فقره        |
|----------------------------------------------------------|-------------|
| ز بور                                                    | <b>m</b> -1 |
| تعريف                                                    | 1           |
| اجمالي حكم                                               |             |
| اول: بے وضوز بور کو حجھونا                               | ٢           |
| دوم: زبور پرایمان لانے کا وجوب                           | ٣           |
| ز <i>خ</i> رف.                                           | <b>L-1</b>  |
| تعريف                                                    | 1           |
| متعلقه الفاظ: تزويق<br>-                                 | ۲           |
| شرعي حکم                                                 |             |
| الف: مساجد كوآ راسته كرنا                                | ۴-۳         |
| ب:قرآن کومزین کرنا                                       | ۵           |
| ج: گھروں کومزین کرنا                                     | ∠-4         |
| زرافہ                                                    |             |
| د يکھئے:''اطعمه''۔                                       |             |
| زرع<br>                                                  | <b>N-1</b>  |
| تعريف                                                    | 1           |
| متعلقه الفاظ:غرس                                         | ٢           |
| كاشت سے متعلق احكام                                      |             |
| مرده زمین کوآبا د کرنا<br>سر                             | ٣           |
| کھیتیوں کی زکا ۃ<br>۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ | ۴           |
| کھیتیوں کی بیچ<br>                                       | ۵           |
| ئیچ محا قلہ                                              | ۲           |
| ز مین میں پوشیدہ چیز کی بیچ                              | ۷           |
| تحييق كوتلف كرنا                                         | ٨           |

| زعامه<br>د کیھئے:''إمارت'''امامت''''خلافت''اور'' کفالت''۔<br>۱ تعریف<br>زعفران کے استعال کا اجمالی حکم<br>۲ الف: اس پانی کا حکم جس میں کوئی پاک چیزل گئی ہوجیسے زعفران |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ا — منحریف<br>ا تعریف<br>زعفران کے استعال کا اجمالی حکم<br>۲ الف: اس پانی کا حکم جس میں کوئی پاک چیزمل گئی ہوجیسے زعفران                                               |
| ا تعریف<br>زعفران کےاستعال کااجمالی تھم<br>۲ الف:اس پانی کا تھم جس میں کوئی پاک چیزمل گئی ہوجیسے زعفران                                                                |
| زعفران کےاستعال کااجمالی حکم<br>۲ الف:اس پانی کاحکم جس میں کوئی پاک چیزمل گئی ہوجیسے زعفران                                                                            |
| ٢ الف:اس پانی کا حکم جس میں کوئی پاک چیزمل گئی ہوجیسے زعفران                                                                                                           |
| • • • •                                                                                                                                                                |
| به د د د د د د د د د د د د د د د د د د د                                                                                                                               |
| ۳ ب: زعفران کا خضاب استعمال کرنا                                                                                                                                       |
| ۴ ج. مرد کا زعفران استعال کرنا                                                                                                                                         |
| ۵ د: زعفران کا کھا نا                                                                                                                                                  |
| ۳ هه:احرام کی حالت میں زعفران کا کھا نا                                                                                                                                |
| ے دوران زعفران سے رنگے ہوئے کیڑے پہننے کا حکم                                                                                                                          |
| ۸                                                                                                                                                                      |
| زعيم                                                                                                                                                                   |
| د نکھئے:'' کفالت'''''امامت''اور''امارت''                                                                                                                               |
| زفاف                                                                                                                                                                   |
| د مکھئے:''عرس''۔                                                                                                                                                       |
| i9 <b>٠</b> − 1                                                                                                                                                        |
| ا تعریف                                                                                                                                                                |
| متعلقه الفاظ                                                                                                                                                           |
| ۲ الف:صدقه                                                                                                                                                             |
| ۳ ب:عطیه                                                                                                                                                               |
| ۴ شرعی حکم                                                                                                                                                             |
| ۵ ز کا ة کی فرضیت کب اور کیسے ہوئی                                                                                                                                     |
| ۲ ز کا ة دینے کی فضیلت                                                                                                                                                 |

| صفحہ | عنوان                                            | فقره       |
|------|--------------------------------------------------|------------|
|      | ز کا ق کی مشروعیت کی حکمت                        | ۷          |
|      | ز کا ۃ نید ینے والے کے احکام                     |            |
|      | ز کا ۃ نبددینے والے کا گناہ                      | ۸          |
|      | ز کا ۃ نید بینے والے کی سزا                      | 9          |
|      | کس کے مال میں ز کا ۃ واجب ہوتی ہے                | 1+         |
|      | الف: نابالغ بچےاورمجنون کے مال میں ز کا ۃ        | 11         |
|      | ب: کا فر کے مال میں ز کا ۃ                       | Ir         |
|      | ج:جس شخص کوز کا ة کی فرضیت کاعلم نه ہو           | II"        |
|      | د: جو شخص ز کا ۃ ادا کرنے پر قادر نہ ہو          | 10         |
|      | عام مال (بیت المال کے اموال) میں زکا ۃ           | <u>۱۳</u>  |
|      | مشترك اموال مختلف اموال اورمتفرق اموال ميں زكا ة | 10         |
|      | جس مال میں ز کا ۃ واجب ہوتی ہے،اس کی شرا ئط      | 14         |
|      | پہلی شرط:مال کسی متعین شخص کی ملکیت ہو           | 12         |
|      | دوسری شرط: مال کی ملکیت مطلق ہو                  | 1A         |
|      | گرفتارا ورقیدی وغیرہ کے مال میں ز کا ۃ           | 19         |
|      | دين کې ز کا ټ                                    | <b>*</b>   |
|      | د بن موجل                                        | ۲۳         |
|      | حنفیہ کے نز دیک دین کی اقسام                     | 20         |
|      | پیشگی کرایه پرز کا ة                             | ۲۵         |
|      | غيرحواله كرده سامان تجارت كي مقبوضه قيمت پرز كاة | 74         |
|      | تیسری شرط: بره هوتری                             | 72         |
|      | چۇتقى شرط: بنيادى ضروريات سےزائد ہونا            | ۲۸         |
|      | پانچویں شرط: سال کا گذرنا                        | <b>r</b> 9 |
|      | درمیان سال میں حاصل ہونے والا مال                | ۳+         |

| صفحه | عنوان                                                            | فقره     |
|------|------------------------------------------------------------------|----------|
|      | چھٹی شرط: مال کا نصاب کے برابر ہونا                              | ۳۱       |
|      | وہ وقت جس میں نصاب کا موجو د ہونامعتبر ہے                        | ٣٢       |
|      | ساتویں شرط: دین سے فارغ ہونا                                     | ٣٣       |
|      | دین کن اموال کی ز کا ۃ کے لئے مانع ہے اور کن کے لئے مانع نہیں ہے | ٣٢       |
|      | وہ دیون جو وجوب ز کا ۃ کے لئے مانع ہیں                           | ra       |
|      | دین کی وجہ سے زکا ۃ کے ساقط کرنے کی شرائط                        | ٣٦       |
|      | مال حرام کی ز کا ۃ                                               | ٣٧       |
|      | دوسری قشم: وہ اقسام جن میں ز کا ۃ واجب ہوتی ہے اوران کا نصاب     |          |
|      | اوران میں سے ہرایک میں زکا ۃ کی مقدار                            |          |
|      | اول:جانورکی زکاۃ                                                 | ٣٨       |
|      | جانور میں ز کا ۃ کے وجوب کی شرائط                                | pr-m9    |
|      | اونٹ کی زکا ۃ                                                    | ٣٣       |
|      | اونٹ کی ز کا ۃ میں واجب مقدار                                    | <b>ل</b> |
|      | گائے بیل کی ز کا ۃ کا نصاب اور مقدار واجب                        | ۵۱       |
|      | بکری کی ز کا ۃ                                                   | ۵۷       |
|      | اونٹ، گائے، بیل اور بکری کی ز کا ۃ ہے متعلق عام مسائل            | 41       |
|      | مولیثی جانوروں کی ز کا ۃ میں لئے جانے والے جانور کی صفت          | 44       |
|      | گھوڑ ہے کی ز کا ۃ                                                | ar       |
|      | جانور کی تمام اقسام کی ز کا ۃ                                    | YY       |
|      | دوم:سوناچاندی،دھات کے سکوںاور کاغذی نوٹوں کی ز کا ۃ              |          |
|      | الف: سونااور چاندی کی ز کا ۃ                                     | 42       |
|      | حس سونااور چاندی میں زکاۃ واجب ہوتی ہے                           | ٨٢       |
|      | سونااور چاندی کی ز کا قه کانصاب اوران دونوں میں واجب مقدار       | 49       |
|      | چا ندی کا نصاب                                                   | ∠•       |

| صفحه               | عنوان                                                                      | فقره      |
|--------------------|----------------------------------------------------------------------------|-----------|
|                    | کھوٹے سونے اور چاندی کا نصاب                                               | ۷۱        |
|                    | مقدارواجب                                                                  | 4         |
|                    | ب: فلوس میں ز کا ۃ                                                         | ۷۳        |
|                    | دوسری قتمتی اشیاء کی زکا ۃ                                                 | ۷۴        |
|                    | ج: كاغذى نوڻو ں كى زكا ة                                                   | ۷۵        |
|                    | نصاب کی تکمیل میں سونے کو جاندی کے ساتھ ملانا                              | ۷۲        |
|                    | اورسامان تجارت کوان دونوں کےساتھ ملانا                                     |           |
|                    | سوم: سامان تجارت کی زکا ۃ                                                  | 44        |
|                    | سامان تجارت میں ز کا قہ کا حکم                                             | ۷۸        |
|                    | سامانوں میں زکا ۃ کے وجوب کی شرائط                                         |           |
| ىبب نەب <i>ب</i> و | یہلی شرط: بیر کہ اس کی زکا ۃ کا اس کے سامان تجارت ہونے کے علاوہ کوئی دوسرا | ∠9        |
|                    | دوسری شرط: معاوضہ دے کرسامان کا ما لک ہونا                                 | Ar        |
|                    | تیسری شرط: تجارت کی نیت                                                    | ۸۳        |
|                    | چوتھی شرط: نصاب کے برابر ہونا                                              | ۸۴        |
|                    | تجارت کی قیت کاسال میں نصاب سے کم ہوجانا                                   | ۸۵        |
|                    | پانچویں شرط: سال                                                           | ۸Y        |
|                    | چھٹی شرط:سامان تجارت کی قیمت لگانا                                         | ۸۷        |
|                    | تجارت کی ز کا ۃ میں حساب کرنے اور قیمت لگانے کا طریقہ                      |           |
|                    | الف: ئسسامان کی قیت لگائی جائے گی اورئس کی نہیں لگائی جائے گی              | ۸۸        |
| t                  | ب: صنعت کی قیمت اس میں استعال ہونے والے خام سامانوں کی بنیاد پرلگانا       | <b>^9</b> |
|                    | سامانوں کی قیمت میںمعتبر نرخ                                               | 9+        |
|                    | مقررہ نرخ سے بیچ کے نرخ میں اضافیہ                                         | 91        |
|                    | نا قابل فروخت سامانوں کی قیمت لگا نا                                       | 95        |
|                    | ان خرید کردہ سامانوں کی قیمت لگا ناجن کی قیمت تاجرنے ابھی ادانہ کی ہو      | 98        |

| صفحه         | عنوان                                                                                       | فقره  |
|--------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
|              | تا جر کے تجارت سے پیدا ہونے والے دین کی قیمت لگانا                                          | ٩۴    |
|              | سامان تجارت کی زکاۃ نقر سے ادا کی جائے گی یا عین مال سے                                     | 90    |
|              | اس مال تجارت کی ز کا ۃ جومضارب کے ہاتھ میں ہے                                               | 79    |
|              | چېارم:غلوںاور پېلوں کی ز کا ة                                                               |       |
|              | وہ نبا تات جن میں ز کا ۃ واجب ہوتی ہے                                                       | 9∠    |
|              | زيتون <b>مي</b> ں ز کا ة                                                                    | 99    |
|              | غلوں اور پھلوں میں وجوب ز کا ق <sup>ہ</sup> کی شرا کط                                       | 1 • • |
|              | نا پی نہ جانے والی چیز وں کا نصاب                                                           | 1+1   |
|              | الف: جواشیاء تکمیل نصاب کے لئے ایک دوسرے کے ساتھ ملائی جا کیں                               | 1+1   |
|              | ایک سال کےغلبہ میں سے ایک کود وسرے کے ساتھ ملا نا                                           | 1+1"  |
| ا ہوجاتے ہیں | ب: حیلکے والے دانے کا نصاب اوران کیلوں کا نصاب جوخشک ہونے سے کم                             | 1+0   |
|              | غلہ،اناج اور پھل میں ز کا ۃ کے وجوب کا وقت                                                  | ۲+۱   |
| وگی          | زمین کاما لک کوئی اور ہواور پیداوار کاما لک کوئی دوسرا ہوتو ز کا ق <sup>م</sup> س پرلازم ہو | 1+4   |
|              | الف:خراجي زمين                                                                              | 1+1   |
|              | ب:عاریت یااجاره پر لی گئی زمین                                                              | 1+9   |
|              | ج:وہاراضی جوآ مدنی کے لئے بٹائی یامسا قات پردی گئی ہو                                       | 11+   |
|              | د:غصب کرده زمین                                                                             | 111   |
|              | مباح زمین سے حاصل کردہ غلہ اور کچل کی ز کا ۃ                                                | 111   |
|              | قابل انتفاع ہوجانے کے بعد پھلوں کاانداز ہ کرنا                                              | 1112  |
|              | ز کا ق کوسا قط کرنے کے لئے حیلے                                                             | 111   |
|              | غلوں اور پھلوں کی ز کا ۃ میں لی جانے والی مقدار<br>                                         | 110   |
|              | عشریانصفعشر لینے سے قبل پیداوار میں سے کیامنہا کیا جائے گا<br>"                             | III   |
|              | واجب مقدار کے نکالنے سے بل مالک پر کیا لازم ہے                                              | 11∠   |
|              | شہداورجانوروں سے پیداشدہ چیزوں کی زکا ۃ                                                     | 11A   |

| صفحہ                 | عنوان                                                                                        | فقره    |
|----------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
|                      | شهدكانصاب                                                                                    | ۱۱۸–م   |
|                      | نبا تات کےعلاوہ زمین سے نگلنےوالی دوسری چیزوں کی زکاۃ                                        | 119     |
|                      | سمندروں سے نکالی گئی اشیاء میں ز کا ۃ                                                        | 11.4    |
|                      | تيسرى قشم: زكاة كا نكالنا                                                                    | 171     |
|                      | زکاۃ کی ادائیگی کےوقت نیت                                                                    | ITT     |
|                      | بادشاه کی ز کا ۃ لینے کے وقت نیت                                                             | 177     |
|                      | وجوب کےوفت سے قبل ز کا ق کی ادا ئیگی                                                         | 1717    |
|                      | ز کا قانکالنے کواس کے وجوب کے وقت سے مؤخر کرنا                                               | 110     |
|                      | اں شخص کا حکم جس نے ز کا ہ نہیں نکالی اور مر گیا                                             | 174     |
|                      | چندسالوں کی ز کا ۃ کا اکٹھا ہوجا نا                                                          | 174     |
|                      | اگرکسی کو بیشک ہو کہاس نے ز کا ۃ ادا کی یانہیں تو کیا کرے                                    | ITA     |
|                      | ز کا ة نکالنے کی صورتیں                                                                      | 179     |
| با قط <i>کر</i> دینا | ز کا ة دینے والے کا ز کا ق ز کا لئے میں اس کے ستحق سے اپنے دین کوسا<br>سے                    | 11"1    |
|                      | ئىكس وغير ه كوز كا ة ميں شار كرنا                                                            | 127     |
| ناسب ہے              | ز کا قہ نکا لنے والے کے لئے ز کا قہ نکا لنے میں کن چیز وں کی رعایت مز                        | 1m∠-1mm |
|                      | ز کا ۃ ادا کرنے میں وکیل بنا نا                                                              | ١٣٨     |
| ب هوجانا             | ز کا ق کے واجب ہونے کے بعد پورے مال یااس کے بعض حصہ کا تلفہ                                  | 1179    |
|                      | ز کا ق <sup>ہ</sup> کوالگ کرنے کے بعداس کا تلف ہوجانا<br>۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ | 100 +   |
|                      | چوتھی قشم:امام اوراس کے نائبین کاز کا قا کو جمع کرنا<br>۔                                    | ۱۳۱     |
|                      | امام عادل کوز کا قرینے کا حکم                                                                | 167     |
|                      | ظالم اماموں اور باغیوں کوز کا ۃ دینا                                                         | ١٣٣     |
| للين كو بھيجنا       | ز کا ق جمع کرنے اوراسے صرف کرنے کے لئے ز کا ۃ اورخراج کے محصا                                | ١٣٣     |
|                      | مخصلين كوجهجنج كاوقت                                                                         | 160     |
|                      | ز کا ۃ کے عاملین کے حقوق                                                                     | 167     |

| عنوان                                                                                                | فقره    |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| ساعی کاز کا ۃ دینے والے کے لئے دعا کرنا                                                              | ا۳۷     |
| ز کا ق کی ادائیگی سے بازر ہنے والے کے ساتھ ساعی کا برتاؤ                                             | IMA     |
| ما لکان پرسال الگ الگ پورا ہوتو ساعی کیا کرےگا                                                       | 169     |
| زکاة کی حفاظت                                                                                        | 10+     |
| زكاة كابيت المال                                                                                     | 101     |
| زکاۃ میں ساعی کے تصرفات                                                                              | 101     |
| عشر وصول کرنے والوں کومقرر کرنا                                                                      | 100     |
| پانچویں شم: مصارف ز کا ة                                                                             | 164     |
| آ ٹھوں اصناف کا بیان                                                                                 |         |
| پهلی اور دوسری شیم : فقراءاورمسا کین                                                                 | 102     |
| وہ مالداری جوفقریا مسکنت کے وصف کے ساتھ ز کا قرالینے سے مانع ہو                                      | 109     |
| اں شخص کوز کا ق <sup>و</sup> دیناجو مال کا ما لک نہیں ،البتہا <i>س کے رزق کے لئے ذریعہ آمد</i> نی ہے | 14+     |
| کمانے کی قدرت رکھنے والے فقیرا ور <sup>سکی</sup> ن کوز کا ۃ دینا                                     | 171     |
| ایسے خص کوز کا ۃ دینا جس کے پاس مال یا کمائی ہواوراس کا مال یا کمائی رکی ہوئی ہو                     | 144     |
| ز کا ۃ کے استحقاق میں کون تی کفایت معتبر ہے                                                          | 171     |
| ز کا ق کی وہ مقدار جو فقیراور مسکین کو دی جائے گ                                                     | الالد   |
| فقر كاا ثبات                                                                                         | ari     |
| تيسري قتم: زكاة كے عاملين                                                                            | PFI     |
| چوهی قتیم:مؤلفة القلوب(جن کواسلام کی طرف راغب کرنامقصود ہو)                                          | 172     |
| پانچویں شم:غلام آ زاد کرنا                                                                           | 149     |
| چھٹی قتم : مقروض لوگ                                                                                 | 121     |
| ميت پروين                                                                                            | 121-م   |
| ساتویں شم: فی سبیل اللہ                                                                              | 124     |
| آ ٹھویں شم: مسافر                                                                                    | 120     |
| وہاصناف جنہیں زکا ۃ دیناجا ئزنہیں ہے                                                                 | 111-122 |

| عنوان                                                                  | فقره |
|------------------------------------------------------------------------|------|
| آٹھوںا قسام کے درمیان زکا ق کی تقسیم میں کس چیز کی رعایت کی جائے گی    | IAT  |
| مصارف کے درمیان ترتیب                                                  | IAM  |
| ز کا ة کونشقل کرنا                                                     | ١٨٥  |
| ال شخص کاحکم جسے کسی وصف کی بنا پرز کا ۃ دی گئی ، پھروہ صف زائل ہو گیا | 114  |
| جبکہ ز کا ۃ ابھی اس کے ہاتھ میں موجود ہے<br>                           |      |
| اں شخص کا حکم جس نے زکا ۃ لے لی جب کہ وہ اس کا مستحق نہیں ہے           | 144  |
| مستحقین ز کا ة میں ہے کون شخص ز کا ة ما نگ سکتا ہے؟                    | 19+  |
| ز کا ۃ الفطر                                                           | 12-1 |
| تعريف                                                                  | 1    |
| اس کی مشرعیت کی حکمت                                                   | ۲    |
| شرى حكم                                                                | ٣    |
| صدقهٔ فطرکے وجوب ادا کی شرا نط                                         | ۴    |
| كن لوگوں كى طرف سے صدقة فطرا داكيا جائے گا؟                            | 4    |
| وجوب كاسبب اوراس كاوقت                                                 | ٨    |
| وجوبادا كاو <b>ت</b><br>                                               | 9    |
| اس کے وقت سے قبل اسے نکالنا                                            | 1+   |
| واجب کی مقدار                                                          | 11   |
| واجب کی نوعیت                                                          | Ir   |
| صدقهٔ فطرکے مصارف                                                      | ١٣   |
| قیت کی ادائیگی                                                         | 10   |
| صدقۂ فطرکے دینے کی جگہ<br>ر نہ یہ                                      | 14   |
| صدقهٔ فطرکونتقل کرنا                                                   | 12   |
| تراجم فقبهاء                                                           |      |

موسوى فقهم به موسوى م

وزارت اوقاف واسلامی امور، کویت

## قبی رسی

#### تعريف:

ا - رقمی: لغت میں مراقبہ سے ماخوذ ہے، کہا جاتا ہے: رقبته و أرقبته، وارتقبتة: (میں نے اس کا انتظار کیا)، اور بیر کہ آ دمی یوں کہے: "أرقبتک هذه المداد" (بیر هر میں نے تمہیں قبی کے طور پر دے دیا)، یا بیر کہ بیر تیرے لئے تیری زندگی بھر کے لئے قبی ہے، اس شرط کے ساتھ کہ اگر تو مجھ سے قبل مرجائے تو وہ میری طرف لوٹ آئے گا، اور اگر میں تجھ سے پہلے مرجاؤں تو یہ تیرے لئے اور تیرے کی ماندگان کے لئے ہوگا۔

اوراس کانام رقحیٰ اس لئے رکھا گیا کہ ان دونوں میں سے ہرایک دوسرے کی موت کا انتظار کرتا ہے، اور ما لکی فرماتے ہیں: رقبی ہیہ کہ ایک آ دمی دوسرے سے بول کہے: اگر تو مجھ سے قبل مرجائے تو تیرا گھر میرا ہوجائے گا اور اگر میں تجھ سے قبل مرجاؤں تو میرا گھر تیرا ہوجائے گا اور اگر میں جھوسے قبل مرجاؤں تو میرا گھر تیرا ہوجائے گا اور اگر میں جھوسے گل مرجاؤں تو میرا گھر تیرا

متعلقه الفاظ:

الف-عُمْريٰ:

۲ - عمری: بیر عین کے پیش،میم کے سکون اور آخر میں الف مقصورہ

ر قعل گر فعل

د یکھئے:''رقیہ''

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير ،الصحاح، نيل الاوطار ۲ر ۱۱۹، المغنى ۲۸۶۸، الهدايه ۳۲۰، ۲۳۰، نهاية المحتاج ۲۵، ۱۳، الوجز ار ۲۴، القوانين الفقهيه رص ۷۳۷

کے ساتھ ) عمر سے ماخوذ ہے، جس کا معنی زندگی ہے، اور عمری کا معنی یہ ہے کہ آ دمی یوں کہے: "أعمر تک داری هذه" (میں نے اپنا مید کھر تختے عمری کے طور پر دے دیا)، یا بیا کہ بیا گھر تیری زندگی بھر کے لئے تیرے لئے عمری ہے، پھر جب تو مرجائے تو تیرے پس ماندگان کے لئے ہے۔

### ب- هبه، اعاره اورمنیحه:

سا- ہبہ: بغیر کسی عوض کے عین (سامان) کا دوسرے کو مالک بنانا ہے، عاریت: بغیر کسی عوض کے دوسرے کو منفعت کا مالک بنانا ہے، اور منجہ: وہ بکری یا اونٹن ہے جسے اس کا مالک کسی آ دمی کواس مقصد کے لئے دے کہ وہ اس کا دودھ استعال کرے، پھر جب دودھ ختم ہوجائے تو وہ اسے لوٹادے۔

## شرعی حکم:

اس کے جواز میں فقہاء کا اختلاف ہے، چنانچہ شافعیہ، حنابلہ اور امام ابو یوسف گا مذہب ہیہ ہے کہ بیرجائز ہے، اور وہ چیز اس کی ہوگی جسے اس نے رقبی کے طور پر دی ہے اور دینے والے کی طرف نہیں

لوٹے گی اور شرط لغوہ وجائے گی۔ان حضرات نے درج ذیل حدیث سے استدلال کیا ہے: "من أعمر شیئا فھو لمعمره محیاه ومماته، ولا توقبوا، فمن أدقب شیئا فھو سبیله" (۱) (جس شخص نے عمری کے طور پرکسی کوکئی چیز دی تو وہ اس کے لئے ہے جسے دی گئی،اس کی زندگی میں بھی اور مر نے کے بعد بھی،اور تم لوگ انتظار مت کرو، پس جس شخص نے رقبی کے طور پرکسی کوکوئی چیز دی تو وہ اس کا مت کرو، پس جس شخص نے رقبی کے طور پرکسی کوکوئی چیز دی تو وہ اس کا ارشاد فرمایا:"الموقبی جائزة" (رقبی جائزة یاشہ ہے کہ نبی عیسیہ کے اور ایک دوسری حدیث میں ہے کہ نبی عیسیہ کا اور ایک دوایت میں اس طرح ہے: "العمری جائزة لأهلها و المرقبی جائزة لأهلها و المرقبی جائزة الأهلها" (عمری اہل عمری کے لئے اور رقبی اہل رقبی کے لئے جائزة جائزت ) ہے حضرات فرماتے ہیں کہ ان نصوص سے معلوم ہوتا ہے کہ جائزت کی اور رقبی کے طور پر کوئی چیز دی جائے وہ اس کی ملکیت ہوجائے گی اور رقبی کے طور پر دینے والے کی طرف لوٹے کی شرط ہوجائے گی اور رقبی کے طور پر دینے والے کی طرف لوٹے کی شرط ہوجائے گی اور رقبی کے طور پر دینے والے کی طرف لوٹے کی شرط باطل ہوجائے گی اور رقبی کے طور پر دینے والے کی طرف لوٹے کی شرط باطل ہوجائے گی اور رقبی کے طور پر دینے والے کی طرف لوٹے کی شرط باطل ہوجائے گی اور رقبی کے طور پر دینے والے کی طرف لوٹے کی شرط باطل ہوجائے گی اور رقبی کے طور پر دینے والے کی طرف لوٹے کی شرط باطل ہوجائے گی اور رقبی کے طور پر دینے والے کی طرف لوٹے کی شرط

اور امام ابو یوسف فرماتے ہیں کہ رقبی کرنے والے کا یہ کہنا: "دادی لک" (میرا گھر تیراہے)، تملیک ہے، اوراس کا" دقبی" کہناایک شرط فاسدہے، لہذاوہ لغوہ وجائے گی۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من أعمر شیئا فهو لمعمره محیاه....." کی روایت ابوداؤد (۸۲۱/۳ تحقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت زید بن ثابت ؓ سے کی ہے اوراس کی اساد حسن لغیرہ ہے، بعدوالی حدیث اس کی شاہد ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "الرقبی جائزة" کی روایت نسائی (۲۲۹۸ طبع المکتبة التجاریه) نے حضرت زید بن ثابت سے کی ہے اوراس کی اسناد سجے ہے۔

<sup>(</sup>۳) صدیث: "العمری جائزہ لأهلها، و الرقبی جائزة لأهلها" كى روایت ترندى (٣/ ١٢٥ طبع الحلبی) نے كی ہے اور كہا كہ بيصديث حسن ہے۔

<sup>(</sup>۴) المغنى ۹۸۶/۵، نهاية المحتاج ۱۹۰۵، الوجيز ۱۲۴۹، کشاف القناع مر۴۰ سر، نيل الأوطار ۱۹۹۲ -

<sup>(</sup>۱) سابقه مراجع ـ

اورامام ابوحنیفہ اورامام محر قرماتے ہیں کہ قبی باطل ہے، اس کئے کہ وقتی کا معنی ہے ہے کہ اگر میں تجھ سے پہلے مرجاؤں تو وہ تیراہے اور اگرتو مجھ سے پہلے مرجائے تو وہ چیز میری طرف لوٹ آئے گی تو اس میں مالک بنانا ایسے امکان پر معلق ہے اور یہ تملیک کوخطرے پر معلق کرنا ہے جس کے وقوع اور عدم وقوع دونوں کا احتمال ہے، لہذا یہ باطل ہوگا۔

اور حدیث ہے کہ نبی علیہ کی حدیث میں ہے: "أجاز العمری ورد الرقبی "(آپ نے عمری کوجائز قرار دیا اور قبی کورد کردیا) اور مالکیکا بھی یہی مذہب ہے اور جب رقبی صحح نہ ہوا تو عین (سامان) عاریت ہوا، اس لئے کہ رقبی میں اس شی سے مطلقاً انتفاع کامفہوم شامل ہے (۲)۔

## رقبة

#### لعريف:

ا – نعت میں رقبہ کامعنی: گردن ہے اور ایک قول ہے ہے کہ گردن کا بالائی حصد رقبہ ہے، اور ایک قول ہے ہے کہ اصل گردن کا پچھلا حصد رقبہ ہے۔

اس کی جمع رقب، رقاب، رقبات اور اُرقب آتی ہے اور وہ اصل میں ایک مشہور عضو (گردن) کا نام ہے، اور کنا ہے کے طور پر اس سے انسان کی پوری ذات مراد لی جاتی ہے جو کسی چیز کو اس کے بعض حصے کے ساتھ موسوم کرنے یا جزبول کر کل مراد لینے کے قبیل سے ہے، اور اس عضو کی اہمیت کی وجہ سے پورے جسم کو اس کے ساتھ موسوم کردیا گیا اور رقبہ کا معنی غلام ہی ہے اور "اُعتق رقبۃ"کا معنی ہے: اس نے غلام کو آزاد کیا اور "اُعتق رقبۃ"کا معنی ہے: اس نے قیدی کور ہاکیا۔ اور کہا جاتا ہے: "اُعتق اللہ رقبۃ" (اللہ اس کو آزاد کر ہے) اور یہ بین کہا جاتا تا:"اُعتق اللہ عنقہ"۔

اورغلام کے لئے رقبہ کا نام اسی طرح استعال کیا گیا ہے جس طرح سواری کے لئے ظہر (پیٹھ) کا استعال کیا گیا ہے۔
اور حفاظت کرنے والے کو' رقیب' کا نام دیا گیا، یا تو اس لئے کہوہ حفاظت کی جانے والی شی کے رقبہ کی ٹگرانی کرتا ہے یا اس لئے کہوہ اپنارقبہ (گردن) اونچار کھتا ہے (۱)۔
اور اس کا اصطلاحی معنی لغوی معنی ہی کی طرح ہے۔

<sup>(1)</sup> لسان العرب، المصباح المنير ،غريب القرآن للاصفهاني ماده: "رقب" -

<sup>(</sup>۱) حدیث: "أن النبي الطبطة "أجاز العموی ورد الرقبی" دیلی نصب الراید (۱۸ / ۱۸ طبع الجلس العلمی) میں کہتے ہیں کہ بیغریب ہے، یعنی بیکہ اس کی کوئی اصل نہیں ہے، اور ابن قطاو بغانے اس کا تعاقب کرتے ہوئے کہا کہ امام محمد بن الحن نے اس کو اس لفظ سے روایت کیا ہے، ایساہی منیة الله کمحی (ص ۹۲ طبع المجلس العلمی) میں ہے۔

<sup>(</sup>۲) الهدابيه ۳ر ۲۳۰، روالحتار على الدرالمختار ۴ر ۵۲۰ الزرقانی ۷۷ ۱۰۴ ـ

#### اجمالي احكام:

## الف-وضومين گردن كامسح:

۲ - حفیہ کا مذہب اور امام احمد گی ایک روایت بیہ ہے کہ دونوں ہاتھوں کی پشت سے گردن کامسح کرنا نہیں ، اس کی پشت سے گردن کامسح کرنامستحب ہے، گلے کامسح کرنا نہیں ، اس لئے کہ وضو کے وقت حلق کے سے کے سلسلے میں کوئی حدیث وارد نہیں ہے۔

اور یہاں پر حفیہ کا ایک دوسرا قول سے ہے کہ گردن کا مسح کرنا صرف مستحب نہیں، بلکہ سنت ہے۔

اور مالکیہ کا مذہب میہ کہ وضو میں گردن کامسے کرنا مکروہ ہے، اس کئے کہ نبی علیقی کے وضو میں اس کا ذکر نہیں آیا ہے، اور دوسری وجہ یہ ہے کہ بید بن میں غلوہے، جس سے منع کیا گیاہے۔

اور حنابلہ کا مذہب ہے ہے کہ وضو میں گردن کا مسح کرنا مستحب نہیں ہے، اس لئے کہ بیٹا بہت نہیں ہے اور شافعیہ فرماتے ہیں کہ چہرہ کے ہر چہارجانب سے واجب مقدار سے زائد کو دھوکر غرہ کو بڑھانا وضوکی ایک سنت ہے اور اس کی انتہاء سر کے ابتدائی حصول سے گردن کے ظاہری حصہ تک دھونا ہے، اس لئے کہ حدیث میں ہے: ''إن أمتي یدعون یوم القیامة غرا محجلین میں آثار الوضوء، فمن یدعون یوم القیامة غرا محجلین میں آثار الوضوء، فمن استطاع منکم أن یطیل غرته فلیفعل''(۱) (قیامت کے دن میری امت کے لوگ بلائے جائیں گے تو وضو کے اثر سے ان کے چہرے، ہاتھ اور پاؤل روشن ہول گے، پستم میں سے جوکوئی اپنی وہ روشنی اور نور انیت بڑھا سکتو اییا ضرور کرے)

## ب-رقبه كى طرف طلاق كى نسبت:

سا-فقہاء کا اس بات پر اتفاق ہے کہ شوہر اگر طلاق کی نسبت اپنی
ہوی کے رقبہ یاعنق (گردن) کی طرف کرے، مثلاً یوں کہے: میں
نے اس کی گردن کو طلاق دی یا اسے مخاطب کر کے کہ میں نے
تہاری گردن کو طلاق دی تو طلاق واقع ہوجائے گی، اس لئے کہ وہ
ایسا جز ہے جو اس سے زکاح کرنے سے مباح ہوجاتا ہے، لہذا اس
کے ذریعہ اس پر طلاق پڑجائے گی (۱)۔

## ج-گردن کی طرف ظهار کی نسبت:

سم - جمہور فقہاء کا مذہب یہ ہے کہ ظہار کرنے والا اگر اپنی بیوی کی گردن کو اپنی مال کی پیٹھ کے ساتھ تشبیہ دے تو وہ ظہار کرنے والا موجائے گا۔

فقہاء مالکیہ، شافعیہ، نیز حنابلہ کاراخ فدہب بیہ ہے کہ اگر وہ اپنی بیوی کے سی عضوکو اپنی مال کے رقبہ یاعنق (گردن) کے ساتھ تشبیہ دیتو وہ بھی ظہار کرنے والا ہوگا۔

ایک روایت کی روسے امام احمد سے ایک روایت بیہ ہے کہ وہ ظہار کرنے والانہیں ہوگا، جب تک کہ وہ اپنی بیوی کے پورے بدن کو تشبیہ نہ دے، اس لئے کہ اگر وہ اللّٰہ کی قتم کھا کر کہے کہ وہ اس کے فلال عضو کو نہیں چھوئے گا تو اس قتم کا تعلق اس کے دیگر اعضاء سے نہیں ہوگا تو اس طرح ظہار میں بھی ہوگا (۲)۔

حفنه کی رائے یہ ہے کہ اگر وہ اپنی بیوی کو مال کے رقبہ یاعنق

<sup>(</sup>۱) حدیث: "إن أمتي يدعون يوم القيامة غرا محجلين ......" كى روايت بخارى (الفتح الر ۲۳۵ طبع السلفيه)، اورمسلم (۲۱۲ طبع الحلبي ) نے حضرت ابو ہریرہ اُسے كی ہے۔

نیز دیکھئے: حاشیہ ابن عابدین ار ۸۴ مغنی الحتاج ۱۱۷۱، جواہر الإکلیل ۱۲۷۱، الخرشی علی مختصر سیدی خلیل ار ۴۰۰، کشاف القناع ار ۱۰۰۔

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ۲ر ۳۳۵، تخفته الحتاج ۷ر ۳۸، مغنی الحتاج سر ۲۹۰، المخنی الحتاج سر ۲۹۰، الخرشی علی مختصر خلیل الم ۳۵۰، الخرشی علی مختصر خلیل ۲۸ سام ۵۰۰۰ الحرشی علی مختصر خلیل ۲۸ سام ۵۰۰۰ الحرش ما ۲۸ سام ۵۰۰ سام ۵۰۰۰ الحرش ما ۲۸ سام ۵۰۰ سام ۵۰۰۰ الحرش ما ۲۸ سام ۵۰۰ س

<sup>(</sup>۲) حاشیه ابن عابدین ۲/ ۵۷۴، الخرش ۴/۲۰۱، مغنی الحتاج، ۳۵۲، ۳۵۲، المغنی لابن قدامه ۲/۷ ۴ ۳، کشاف القناع ۵/۹۴ س

(گردن) کے ساتھ تشبیہ دی تو ظہار کرنے والا نہ ہوگا، اس لئے کہ
اس نے اسے مال کے ایسے عضو کے ساتھ تشبیہ دی ہے جس کی طرف
د کھنا حرام نہیں ہے، اور ان کے نز دیک اگروہ بیوی کو مال کے کسی
ایسے عضو کے ساتھ تشبیہ دے جس کی طرف دیکھنا حرام ہے، مثلاً
شرمگاہ، ران اور پیٹ وغیرہ تو وہ ظہار کرنے والا ہوجائے گا۔

## رقبه، غلام انسان کے معنی میں:

۵ - عتق، مکامیۃ اور کفارات کے ابواب میں رقبہ (گردن) غلام انسان کے معنیٰ میں آتا ہے، اور فقہاء نے اس غلام کے لئے متعدد شرطیں لگائی ہیں جوروزہ اور جج کوفاسد کرنے ، اسی طرح ظہار ، قل، میں اور نذر کے کفارہ میں آزاد کیا جاتا ہے (۱)۔

اس کی تفصیل مذکورہ ابواب اور:'' رق'' کی اصطلاح کے ذیل میں ہے۔

## قص

#### تعريف:

ا - رَقُصُ، رَقَصُ اور رَقَصاًن مشهور لفظ ہے۔

اوروہ وقص یوقص وقصا کا مصدر ہے، اور رقص: ان مصاور میں سے ایک ہے جو فَعَلَ فَعَلاً کے وزن پر آئے ہیں، جیسے طَرَدَ طور داً اور حَلَبَ حَلَباً۔

كهاجاتا ب: ''أرقصت المرأة ولدها وَ رقَّصُتهُ'' (عورت خالي نَيْ الله عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى ا

پی اس لفظ کا مادہ لغوی طور پرجلدی کرنے کے معانی میں حرکت، اضطراب اور بلندہونے اور پست ہونے میں استعال ہوتا ہے۔ زفن کا معنی: رقص ہے اور حضرت فاطمہؓ کی حدیث میں ہے:

اصطلاحی معنی: ابن عابدین نے رقص کی تعریف اس طرح کی ہے کہ وہ جھومنا، مناسب اور موزوں حرکات کے ساتھ پست ہونا اور بلند ہونا ہے (")۔

<sup>(</sup>۱) أساس البلاغه الرا۲۳ السان العرب الر۲۰۲۱، القاموس المحيط رص ا ۸۰۰ ماده: "رقص" ـ

<sup>(</sup>۲) لسان العرب ماده:" زفن" ـ

<sup>(</sup>۳) حاشیهابن عابدین ۳ر ۷۰ س<sub>س</sub>

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ۷۸۸۷، مغنی المحتاج ۳۸۲۲ ، ۳۸۷۰، القوانین الفقهیه رص ۲۴۸،۱۲۸، حاشیة العدوی ۷۸/۹۱، المغنی لابن قدامه ۷۹۹۸–۳۵۹

متعلقه الفاظ:

الف-لعب:

۲-وہ الیں چیز کے ذریعہ خوثی طلب کرناہے جس کے ذریعہ خوثی طلب کرنااح چھانہیں ہے<sup>(۱)</sup>۔

#### \_\_لهو:

سا- بیغم کوالی چیز سے دور کرنا ہے جس سے اسے دور کرنا مناسب نہیں، اور ایک قول یہ ہے کہ لہو دنیاوی لذات سے لطف اندوز ہونا ہے اور ایک قول یہ ہے کہ لہو تنجیدگی سے مذاق کی طرف مائل ہونا ہے، اور لعب غیر نفع بخش چیز کے ذریعہ نفع بخش چیز کے ذریعہ نفع بخش چیز کو دریعہ نفع بخش چیز کے دریعہ نفع بخش چیز کو چھوڑ نا ہے (۲)۔

### قص كاحكم:

سم-حضرت انس مع مد روایت ہے، وہ فرماتے ہیں: "کانت الحبشة یزفنون بین یدي رسول الله عَلَیْنِ و یرقصون، یقولون: محمد عبد صالح، فقال رسول الله عَلَیْنِ الله عَلیْنِ الله ع

حضرت عائشه سے روایت ہے، وہ فرماتی ہیں: "کان رسول

الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله عَلْمُ الله عَلَيْ الله عَلْ الله عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلْمُ عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَي

پی حنفیہ مالکیہ حنابلہ ، نیز شافعیہ میں سے قفال کا مذہب یہ ہے کہ رقص مکروہ ہے اور اس کی علت انہوں نے یہ بیان کی کہ اس عمل میں گھٹیا پن اور نادانی ہے اور بیشرافت ومروت کوختم کرنے والی چیز ہے اور یہ پہوے ، آبی فرماتے ہیں کہ علماء نے اہل حبشہ کے قص کرنے والی حدیث کو ان کے ہتھیار لے کرکود نے اور نیزہ سے کھیلنے پرمحمول کیا ہے تا کہ بیاس روایت کے موافق ہوجائے جس میں بیآیا ہے:

"یلعبون عند رسول الله بحر ابھم" (۱) (وہ رسول اللہ علیہ کے یاس این نیزہ سے کھیلتے تھے)۔

اور بیسب اس صورت میں ہے جبکہ رقص کے ساتھ کوئی حرام چیز مثلاً شراب نوشی یاستر کا کھولناوغیرہ نہ ہو، ورنہ بالا تفاق حرام ہوگا۔

اورابن تیمیه کامذہب میہ کرقص کوذکر یا عبادت بنالینا بدعت اور معصیت ہے، نہاس کے رسول نے اور نہسی امام یاسلف نے (۳)۔

<sup>(</sup>۱) الكليات للكفوى ۴ م م ۱۷

<sup>(</sup>۲) لسان العرب

<sup>(</sup>۱) حدیث عائشہ نُّ "کان رسول الله عَلَیْ جالسا فسمعنا لغطا" کی روایت ترزی (۱۲۱۸ طبع اُکلی) نے کی ہے، اور کہا کہ بیر حدیث حسن صحح خریب ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث ابو ہریرہ : 'یلعبون عند رسول الله بحر ابهم' کی روایت مسلم (۲) طبح اکلی ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) المبدع ۲۲۹/۱۰، فقاوی این تیمید ۱۳۵۵، ۱۱، ۱۸۹۹، ۱۹۰۵، ۱۹۰۵، بلغة السالک ۱۹۸۳، ۱۳۵۹، این عابدین ۱۳۷۳، ۱۳۵۰، نهاییة المحتاج ۲۵۳۸، مواثق تخفة المحتاج ۱۲۲۱، روش الطالب وشرحه للأنصاری ۱۲۸۲، ۳۸

شافعیما مذہب یہ ہے کہ رقص نہ حرام ہے نہ مکروہ، بلکہ مباح ہے اور انہوں نے حضرت عاکشہ کی درج ذیل حدیث سے استدلال کیا ہے: ''قالت: جاء حبشة یز فنون فی یوم عید فی المسجد فدعانی النبی علی النبی علی منکبه فجعلت انظر إلی لعبهم حتی کنت أنا التی أنصرف عن النظر الی لعبهم حتی کنت أنا التی أنصرف عن النظر الیہم ''() (وہ فرماتی ہیں کہ ایک عید کے دن حبشہ کے کچھ لوگ مجد میں آ کرقص کرنے گئے تو نی علیقہ نے مجھے بلایا تو میں اپنا سران میں آ کروش کران کے کھیل کود یکھنے گئی، یہاں تک کہ میں نے خود ہی ان کود یکھنا چھوڑ دیا) اس سے معلوم ہوتا ہے کہ نی علیقہ نے ان حبشیوں کے فعل کو برقر ار رکھا، لہذا وہ اس کے مباح ہونے کی دلیل ہے، اور ان کی عقلی دلیل ہے کہ رقص سیدھا کھڑ اہونے اور بی دلیل ہے، اور ان کی عقلی دلیل ہے کہ رقص سیدھا کھڑ اہونے اور بی دلیل ہے اور ان کی عقلی دلیل ہے کہ رقص سیدھا کھڑ اہونے اور بی دلیل ہے اور ان کی عقلی دلیل ہے کہ رقص سیدھا کھڑ اہونے اور بی دلیل ہے کہ ونے کی محتر کا سے ہیں۔

بلقینی کا مذہب یہ ہے کہ رقص اگراتنا زیادہ ہو کہ وہ مروت وشرافت کومجروح کردے توحرام ہوگا اور مذہب کا اظہر قول اس کے خلاف ہے۔

شافعیہ نے اس کے مباح ہونے کے لئے بیشرط لگائی ہے کہ اس میں مخنثوں کی طرح مٹکتا نہ ہو، ورنہ وہ مردوں اورعورتوں پر حرام ہوگا، لیکن جوشخص فطری طور پر کسی تکلف کے بغیر ایسا کرتا ہوتو اس کی وجہ سے گنہ گار نہ ہوگا۔

صاحب" الروض" فرماتے ہیں: منگنے کے ساتھ حرام ہے اگر چپہ عورتوں کی طرف سے ہو<sup>(۲)</sup>۔

### قص کرنے والے کی گواہی:

۵-رقص کرنے والے کی گواہی نا قابل قبول ہے، اس پر فقہاء کا اتفاق ہے، اس کئے کہ اس کی مروت ساقط ہے، جبکہ مروت گواہی کے سیح ہونے کے لئے شرط ہے، شافعیہ اور حنابلہ نے صراحت کی ہے کمسلسل بکثرت رقص کرنے سے مروت کے ساقط ہونے میں اعتبار کثرت سے اور یابندی کے ساتھ رقص کرنے کا ہوگا، نیز شافعیہ کے نز دیک قیدان لوگوں کے لئے ہے جن سے قص متصور ہو، کین جن لوگوں کے شایان شان نہ ہوان کی مروت ایک بار کے رقص سے ہی ساقط ہوجائے گی مسلسل اور بکثرت قص جس سے مروت ساقط ہوجاتی ہے،اس کا معیار کیا ہے؟ بیرف وعادت سے معلوم ہوگا اور الگ الگ علاقوں اورمما لک میں عرف ورواج الگ الگ ہوں گے بھی ایک شخص کے نز دیک ایک مقدار فتیج ہوگی، جبکہ دوسرے آ دمی کے نز دیک وہ فتیج نہیں ہوگی ،اور حفیہ کے کلام کے ظاہر سے مستفاد ہوتا ہے کہان کے نز دیک بھی مداومت اور کثرت سے کرنے کا عتبار ہے،اس کئے کہ انہوں نے اسے مبالغہ کے لفظ سے تعبیر کیا ہے، صاحب'' البنایہ'' فر ماتے ہیں:طفیلی،شعیدہ باز،رقاص اورمسخرہ کی شہادت قبول نہیں ۔ کی جائے گی<sup>(۱)</sup>۔اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے۔

### رقص کے لئے آ دمی کواجرت پر لینا:

۲ - رقص کے لئے آ دمی کو اجرت پر لینے کا تھم خود رقص کے تھم کے تالی تالع ہے، لہذا جس صورت میں رقص حرام یا مکروہ یا مباح ہے، اس کے لئے اجرت پر لینے کا تھم بھی ویساہی ہوگا۔

مالكيد نے صراحت كى ہے كەرقص جہاں حرام ہواس كے لئے

<sup>(</sup>۱) فتح القدير مع شرح العنابية ۱۹۹۷، البناييه ۱۸۰۷، الشرح الصغير ۲۲۲۸، المنزل الم ۲۳۲۸، الفتاع نهاية المحتاج ۸۲ ۲۸۴، الفروع ۲۸ ۲۸۴، الفروع ۲۷ س۵۷۳

<sup>=</sup> مغنی المحتاج مهر و ۱۲۴۰ کشاف القناع ۵ر ۱۸۴ مشرح الأ بی علی مسلم سار ۱۸۳۰ م

<sup>(</sup>۱) حدیث عائشة "جاء حبشة یز فنون "کی روایت مسلم (۲۰۹/۲ طبع الحلی )نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) نهاية المحتاج ۲۸۳،۲۸۳، الجمل ۱۸۱۵م، حواثی التقه ۱۲۲۱، ۲۲۲

آ دمی کواجرت پرلینااوررقص کرنے والے کو پسے دینا جائز نہیں۔ فقہاء کے درمیان اس بات میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ ایسے منافع کے لئے اجرت پرلینا جائز نہیں ہے جو حرام ہوں اور مالیت نہ رکھتے ہوں، لہذا جہاں رقص حرام ہوگا وہاں اس کے لئے اجرت پرلینا جائز نہ ہوگا<sup>(1)</sup>۔اس کے لئے '' اجارة''' کی اصطلاح کی طرف رجوع کیا جائے۔

#### تعريف:

ا - رق لغت میں "رق العبد یرق" کا مصدر ہے، یعنی غلام بن گیا، یہ عتق (آزاد ہوا) کی ضد ہے، کہا جاتا ہے: استرق فلان

(۱) غلامی اسلام سے قبل کئی صدیوں سے متعارف تھی ، اوراقتصادی زندگی عام طور پرغلام کے کاندھوں پر قائم تھی ، اور ساجی زندگی بھی الیں ہی تھی اور سوسائٹی کابڑا حصہ غلاموں پرمشتل تھا۔

جب دین حنیف اسلام آیا تواس نے غلاموں کوآ زاد کرنے کی ترغیب دی اور قرآن کی جوابتدائی سورتیں نازل ہوئیں،ان میںاس کی دعوت دی گئی،مثلاً الله تعالى كاارشاد بي: "فَلاَ اقْتَحَمَ الْعَقَبَةَ وَمَا أَدُرَاكَ مَاالْعَقَبَةُ، فَكُ رَ قَبَةِ " (سورهٔ بلدر ۱۳) ( مگر وہ (شخص) گھاٹی میں سے ہوکر نہ نکلا اور آپ ستحھے کہ گھاٹی کیا ہے؟ وہ گردن کا چھڑانا ہے )، پھرمسلسل آیات اوراحادیث اس کی ترغیب میں وارد ہوئیں، اور غلامول کے آ زاد کرنے کو بہت سے گناهون کا کفاره قرار دیا گیا، مثلاً کسی انسان گفتل کرنا، ظهار،قتم توڑ نااور رمضان کاروز ه توڑنا، جبیها که بیداحکام اینی این جگهول میں معروف میں، اور قرآن میں غلام بنانے کا ذکر نہیں آیا ہے، یہاں تک کہ جنگی قیدی بنائے حانے کی صورت میں بھی جبکہ بہ غلام بنانے کا بنیادی ذریعہ ہے، اللہ تعالی نے فرمايا:"حتى إذا أتخنتموهم فشدوا الوثاق فإما منا بعد و إما فداء حتى تضع الحوب أو زارها (سوره مُحدر ٢٠) (يهال تك كه جب ان كي خوب خون ریزی کر چکوتو خوب مضبوط باندھ لو، پھراس کے بعد یا تومحض احسان رکھ کر (چھوڑ دو) اور ہامعاوضہ لے کر (چھوڑ دو)، تا آئکہ لڑائی والے اینے ہتھیارر کھ دیں )،اور جہاں تک حدیث کاتعلق ہے تواس میں غلام بنانے كاثبوت بيجيبا كربهت سيغز وات ميں پيش آيا ہے۔

اور جب اخیر کی دوصد یوں میں غلامی ختم کرنے پر عالمی اتفاق ہو گیا تواس میں اس مقصد کی پیمیل تھی جواسلامی شریعت کے پیش نظر تھا، یعنی غلامی کے نظام کو

مملو که و أرقه (فلال شخص غلام کا ما لک ہوا) ہے "أعتقه" (اسے آزاد کیا) کی ضد ہے اور "رقیق" مملوک ہے (غلام) خواہ وہ مردہ ویا عورت اور عورت کور قیق بھی کہا جاتا ہے، اس کی جع : رقیق اور اُرقاء آتی ہے، غلاموں کورقیق اس لئے کہا جاتا ہے کہ وہ اپنے ما لک کے لئے نرم ہوتے ہیں اور ذلیل ہوتے اور جھکتے ہیں، اور یہ" رقتہ" سے ماخوذ ہے جو محسوس کی جانے والی چیز وں میں شخق اور موٹا پن کی ضد ہونے ، کہا جاتا ہے: ثوب رقیق (باریک کیڑا) اور ثیاب رقاق (باریک کیڑا) اور ثیاب رقاق (باریک کیڑا) اور ثیاب رقاق کہا گیا: فلان رقیق الدین، أو رقیق القلب یعنی فلاں شخص کہا گیا: فلان رقیق الدین، أو رقیق القلب یعنی فلاں شخص

= محدود کرنا،خاص طور پرجبکه بعد کی صدیوں میں اس کا غلط استعمال کیا گیا اور ظلماً ایسے بہت سے لوگوں کوغلام بنالیا گیا، جن کوغلام بنانے کی اجازت اسلام نہیں دیتا ہے، جیسا کہ آگے آرہا ہے۔

اسلام نے ایک کامل نظام پیش کیا ہے جس کی بنیاد پرغلام کے ساتھ معاملہ کیا جا تا ہے، قرآن کریم کی آیات اور نبی علیقیہ کی احادیث اس پر مشتمل ہیں اور فقہاء نے اسے اپنی کتابوں میں ذکر کیا ہے، اور جو مسائل کتاب و سنت میں صراحتا مذکور نہیں تھے، ان میں اجتہا دکیا ہے، چنا نچہا گرغلام پرظلم کیا جائے اور اس کے جائز حقوق کو نظر انداز کیا جائے یا اس کے ساتھ کسی ناجائز فعل کا ارتکاب کیا جائے تو اسے بیرحق ہوگا کہ وہ معاملہ عدالت میں پیش کرے اور قاضی پرضروری ہوگا کہ وہ ہاس کے ساتھ اس بیش کرے اور قاضی پرضروری ہوگا کہ وہ ہاس کے ساتھ انسان کرے۔

اس بحث میں شریعت میں غلام سے متعلق جواحکام ہیں انہیں پیش کیا گیا ہے،
اس بحث میں شریعت میں غلام سے متعلق جواحکام ہیں انہیں پیش کیا گیا ہے،
اوراگر چوعصرحاضر میں اس کی کوئی عملی ضرورت نہیں ہے، اس لئے کہ غلامی ختم
ہوچگی ہے، لیکن اس کے پیش کرنے میں اسلامی قانون کے ایک اہم پہلوکا
بیان ہے، جس میں فقہاء کی کوششوں کا بڑا حصہ صرف ہوا ہے، اوراس سے غلام
کے حالات سے متعلق جائز صورت کی واقفیت ہوتی ہے، خاص طور پر جبکہ
تاریخ اورا دب کی کتابوں میں ان حالات کی تصویر بہت بگاڑ کر پیش کی گئی ہے،
اور عام طور پر موسوعہ کی ابحاث میں غلام کے مسائل کوائل وجہ سے ذکر نہیں
کیا گیا ہے کے عملی طور پر ان کی ضرورت پیش نہیں آتی ہے۔ یہاں وہ بحثیں اس
لئے جمع کر دی گئی ہیں کہ انسانوں کے اس گروہ سے متعلق شرعی نظام کی مکمل
لئے جمع کر دی گئی ہیں کہ انسانوں کے اس گروہ سے متعلق شرعی نظام کی مکمل
تصویر سامنے آجائے )۔

دینداری میں کمزورہے<sup>(۱)</sup>۔

رق: فقہی اصطلاح میں لغوی معنی کے موافق ہے، پس وہ ایک انسان کا دوسرے انسان کے لئے غلام ہونا ہے، اور بعض اہل فرائض اور اہل فقہ نے اس کی تعریف اس طرح کی ہے کہ وہ ایس حکمی عاجزی ہے جو انسان کے ساتھ قائم ہوتی ہے جس کا سبب کفر ہے (۲) (یا بید کہ وہ ایک شرعی عاجزی ہے جو قضا اور شہادت جیسی ولا تیوں سے مانع ہے) (۳)

اورغلام کی شم اوراس کی حالت کے اعتبار سے اس کے دوسر بے نام بھی ہیں، مثلاً قن: یعنی وہ غلام جس کا کوئی حصہ آزاد نہ ہو، اوراس کے مقابلے میں مبعض ہے، یعنی وہ غلام جس کا بعض حصہ آزاد ہواور باقی حصہ غلام ہواور وہ غلام جس میں آزادی کا شائبہ ہو، یعنی بیوہ غلام ہے جس کے لئے آزادی کا سبب منعقد ہوگیا ہو، جیسے مکا تب، مدبر، جس کی آزادی کی وصیت کی گئی ہو، وہ جس کی آزادی کا وقت مقرر کردیا گیا ہواور ام ولد (جس سے آقانے وطی کی ہواور اس سے مقرر کردیا گیا ہواور ام ولد (جس سے آقانے وطی کی ہواور اس سے بحد بیدا ہوا ہو)۔

### غلام كاما لك مونے كاسباب:

۲ - درج ذیل طریقوں سے غلام، انسان کی ملکیت میں داخل ہوتا ہے:

اول: كافر وشمنول كے قيديوں كو غلام بنالينا، حديث ہے: "استرق النبي عَلَيْكُ نساء بني قريظة و ذراريهم" (بي

<sup>(1)</sup> لسان العرب،شرح المنهاج بحاشية القليو بي ۳ / ١٦٤ ،القاهره عيسي اكلبي \_

<sup>(</sup>۲) العذب الفائض الر ۲۳ ، القاهر ومصطفی الحلبی ۲ ۷ ساھ۔

<sup>(</sup>۳) شرح مسلم الثبوت ارا ۱۷، شائع كرده بولاق، روضة الطالبين للنووى ١٢/١٦ دمشق، المكتب الإسلامي-

<sup>(</sup>٣) حديث: "استرق النبي عُلَبِ نساء بني قريظة و ذراريهم" كي روايت

علیقہ نے بنی قریظہ کی عورتوں اوران کے بچوں کوغلام بنایا) اورانہیں علیہ نایا کا اورانہیں غلام بنایا) اورانہیں غلام بنانے میں تفصیل ہے جس کے لئے" استرقاق" کی اصطلاح کی طرف رجوع کیا جائے۔

ابتداء مسلمان کوغلام بنانا جائز نہیں ہے، اس لئے کہ اسلام ابتداء غلام بنانے کے منافی ہے، کیونکہ غلامی اللہ تعالی کی بندگی سے کافر کے انکار کرنے کے بدلے میں واقع ہوتی ہے، پس اللہ تعالی نے اسے اس طرح سزادی کہ اسے اپنے بندوں کاغلام بنادیا<sup>(1)</sup>۔

دوم: باندی کا بچہ جواس کے آتا کے علاوہ کسی اور سے ہو، وہ غلامی میں اپنی مال کے تابع ہوگا، خواہ اس کا باپ آزاد ہو یا غلام اور وہ اپنی مال کے مالک کا غلام ہوگا، اس لئے کہ باندی کا بچہ اس کی پیدا وار اور مال کے مالک کی ملک ہے، اور بڑھور ی ہے اور اس میں اضافہ اس کے مالک کی ملک ہے، اور دوسری وجہ بیہ کہ اس پر اجماع ہے اور اس اصول سے اس آدمی کا بچہ مشتنی ہے، جسے دھوکہ دیا گیا ہو، یعنی وہ شخص جس نے کسی عورت بچہ مشتنی ہے، جسے دھوکہ دیا گیا ہو، یعنی وہ شخص جس نے کسی عورت اگر باندی سے شادی کی کہ وہ آزاد ہے، لیکن وہ باندی نکلی، اسی طرح اگر باندی سے شادی کرنے والے نے بیشرط لگادی کہ اس باندی سے ہونے والی اس کی اولاد آزاد ہوگی (تو وہ اولاد بھی مشتنی ہوگی) جسیا کہ بعض فقہاء نے اس کی صراحت کی ہے (۲)۔

سوم: الیشخف سے خرید نا جواس پر صحیح ملکیت رکھتا ہواور شریعت اسے تسلیم کرتی ہو، اسی طرح ہید، وصیت، صدقد، میراث اوران کے علاوہ وہ صورتیں جن میں مال ایک مالک سے دوسرے مالک کی طرف منتقل ہوتا ہے۔

اورجس نے غلام فروخت کیا ہے یا اسے ہبدکیا ہے،اگر وہ ذمی

ساسان میں اصل آزادی ہے، غلامی نہیں، فقہاء کااس پراتفاق ہے کہا گرکوئی بچے کہیں گراہوا پایا جائے اوراس کا نسب معلوم نہ ہوتو وہ آزاد ہوگا، اگر چہاس کا احتمال ہے کہ وہ غلام ہو، ابن المنذر کہتے ہیں کہ عام اہل علم کااس پراتفاق ہے کہ لقیط آزاد ہے اورابی قدامہ کہتے ہیں: یہ اس لئے کہ آ دمیوں میں اصل آزادی ہے، کیونکہ اللہ تعالی نے آدم علیہ السلام اوران کی ذریت کو آزاد پیدا کیا اور غلامی تو عارضی ہے، لہذا اگر میعارض معلوم نہ ہوتو اس کے لئے اصل کا تھم ہوگا ''۔ اور آزادی اللہ تعالی کا ایک حق ہے، لہذا اکوئی شخص اسے شریعت اور آزادی اللہ تعالی کا ایک حق ہے، لہذا اس حق کو باطل کرنا جائز نہیں، اور اس میں سے بیہے کہ آزاد کوغلام بنانا جائز نہیں، اگر چہوہ نہیں، اور اسی میں سے بیہے کہ آزاد کوغلام بنانا جائز نہیں، اگر چہوہ

اورغلام میں آ دمیت کی جوخصوصیات ہیں وہ اس کے غلام ہونے سے باطل نہ ہوں گی، مثلاً طلاق، سے باطل نہ ہوں گی، مثلاً طلاق، اس لئے غلام کی بیوی کوطلاق دینے کاحق خود غلام کو ہوگا اور آقا کو بیہ

آ زاداس پرراضی ہو<sup>(۳)</sup>۔

کافر ہویا حربی کافر ہوت بھی ہے جہ ہوجائے گا اور (شاہ مصر) مقوس نے نبی علی کے ان میں سے ایک (ماریہ قبطیہ) کو اپنے تصرف میں صحبت کے لئے رکھا اور دوسری کوحضرت حیان بن ثابت گوہبہ کردیا<sup>(۱)</sup>۔ انسان میں اصل غلامی نہیں بلکہ آزادی ہے:

<sup>(</sup>۲) المغنی ۵٫۹۷۷، ۲۸۰، القاہرہ، دارالمنار ۱۳۶۷ هطیع سوم، کشاف القناع ۲۸۲۹۲، فتح القدیر۲۸-۲۵-

<sup>(</sup>٣) فتح القدير ٢٣٧\_

<sup>=</sup> بخاری(الفتح ۷۲/۲ مطبع السّلفیه) نے حضرت عا کشیّا ہے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) العنابيه بهامش فتح القدير ۴ ر ۱۹ ۱۳ القاهر ه طبع بولاق ۱۸ ۱۳ ۱۵ هـ ـ

<sup>(</sup>۲) كشاف القناع ۹۹/۹۹،الرياض،مكتبة النصرالحديثه،الدرالختارمع حاشيها بن عابدين ۱۳٬۱۲٬۳۳\_

حینہیں ہے کہ وہ اسے طلاق دے<sup>(۱)</sup>۔

خدمت لے(۱) پ

اسلامی شریعت کاغلام بنانے کی متعدد قسموں کو باطل قرار دینا: ۴ - اسلامی شریعت نے آ زاد آ دمی کوناحق غلام بنانے کوحرام قرار دیا ب، نبي عَلِيلًا في ارشاد فرمايا ب: "قال الله تعالى: ثلاثة أنا خصمهم يوم القيامة: رجل أعطى بي ثم غدر، ورجل باع حرا فأكل ثمنه، ورجل استاجر أجيرا فاستوفى منه ولم یعطه أجره" (الله فرما تاہے: تین آدی ایسے ہیں کہ قیامت کے دن میں ان کافریق مخالف ہوں گا،ایک و شخص جس نے میرے نام پرکوئی معاہدہ کیا پھرعہر شکنی کی ، دوسراوہ خص جس نے کسی آ زاد آ دمی کو فروخت کیااوراس کی قیت کھائی،اورتیسراو شخص جس نے کسی مزدور کومز دوری پررکھااوراس سے پورا کام لیااوراسے اس کی مزدوری نہیں دی )اس حدیث کی روایت بخاری نے کی ہے اور پیالفاظ ان ہی کے ہیں ،اورا بودا وُ دنے حضرت عبدالله بن عمر وکی حدیث سے روایت کی ے: "ثلاثة لا يقبل الله منهم صلاة ....." (تين آ دى ايسے ہیں کہاللہ تعالی ان کی نماز کو قبول نہیں کرتا )اور انہیں میں سے ایک بیہ ے:"ورجل اعتبد محررا"<sup>(۳)</sup> (وہ آ دمی جوکسی آ زادآ دمی کو غلام بنالے ) خطابی فرماتے ہیں کہ آزاد کوغلام بنانے کی دوصورتیں ہیں:اول یہ کہ اسے آ زاد کردے پھر اسے پوشیدہ رکھے، یا آ زاد کرنے کا انکار کر بیٹھے، اور دوم پیر کہ آزادی کے بعدز بردتی اس سے

اسی طرح آزاد آدی کوا چک کریااسے چراکریااسے مجبور کرکے غلام بنالینا پاکسی بھی ذریعہ سے اسے غلامی کی زنچیروں میں جگڑنے تک رسائی حاصل کرنا، میسب حرام ہیں، ان میں سے کھی تھی نہیں ہے بلکہ چوری کرکے یا حک کرلایا گیا یہ خص اگراینے اسلام یاعهد ذمه کی وجہ سے معصوم ہے تو وہ آزاد باقی رہے گا،اور جو شخص ان لوگوں کے ہاتھ سے اسے خرید کرغلام بنالے یا دوسرے کے ہاتھ فروخت کر دیتو ابیا کرنااس کے لئے حرام ہوگا،اوروہ ان لوگوں کے زمرے میں داخل موجائے گا جن کے بارے میں اللہ تعالی نے فرمایا: "ثلاثة أنا خصمهم يوم القيامة" (تين آدمي السيب بن كه قيامت كيون مين ان کا فریق مخالف ہوں گا ) جبیبا کہ اس حدیث میں آیا جوابھی اویر گزری، پس اگروہ ان باند یول میں سے سے جوان حرام طریقوں کے ذریعہ باندی بنائی گئی ہیں، وطی کرے گا تو بیزنا ہوگا،اس کا حکم وہی ہے جوزنا کا ہے، لیعنی وطی کرنے والے پر حدزنا قائم کی جائے گی اور جس عورت سے وطی کی گئی ہے اگر وہ اکراہ کی صورت ختم ہونے کے بعد بھی اپنی موجودہ حالت پر راضی ہوتو اس پر بھی حدز نا قائم کی جائے گی اوراس تعلق کے نتیجے میں جو بچہ پیدا ہوگا وہ ولدالز نا ہوگا اور وطی کرنے والے سے اس کا نسب ثابت نہ ہوگا(۲)۔

#### غلامی کا اثبات:

۵ - مجہول النسب آ دمی پرغلامی کا دعوی بینہ سے ثابت ہوگا، اگر بینہ نہ ہوتو امام ابوحنیفہ کے نز دیک اس میں قسم نہیں لی جائے گی، اور صاحبین کے نز دیک اس میں قسم لی جائے گی، اور اس معاملہ میں گواہ کے لئے

<sup>(</sup>۱) العنابيه، فتح القدير ٣٨٨م.

<sup>(</sup>۲) حدیث: قال الله: ثلاثة أنا خصمهم یوم القیامة "کی روایت بخاری (الفتح ۱۸ ۱۷ طبع السلفیه) نے حضرت ابو ہر براہ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "فلاثة لایقبل الله لهم صلاة" کی روایت ابوداور (۱ر ۳۹۷ تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے، اور مناوی نے فیض القدیر (۳۹۷ طبح المکتبة التجارید) میں نوی اور عراقی نے قتل کیا ہے کہ ان دونوں نے اس کو ضعیف قرار دیاہے۔

<sup>(</sup>۱) فتح الباري ۴ر۱۸ ۴، القاهره، المطبعة التلفيه ا ۱۳۷ه-

<sup>(</sup>۲) تكملة فتح القدير ۲/۲۹۲، فتح الباري ۴/۸/۴،الأشاه للسيوطي رص ۱۱۱\_

بیکافی نہیں ہے کہ کسی مرد یا عورت کو خدمت کرتے ہوئے دیکھ کران کی غلامی کو جانتا کی غلامی کو جانتا ہو، خلامی کی گواہی دے، بلکہ بیضروری ہے کہ وہ ان کی غلامی کو جانتا ہو، صرف قبضہ جس کے بارے میں غلامی کی گواہی دی جارہی ہے، اتنا چھوٹا نہ ہو جو خود اپنے بارے میں حقیقت نہ بتا سکے، اور ایک قول بیہ ہے کہ ان کے نزدیک گواہی دینے والے کے لئے بیہ جائز ہے کہ وہ محض قبضہ کی بنیاد پر بڑے آدمی کے خلاف بھی (غلامی کی) گواہی دے (۱)۔

نووی فرماتے ہیں کہ اگر کسی شخص نے کسی بالغ آ دمی کی غلامی کا دعوی کیااور بالغ نے کہا کہ میں اصل کے لحاظ ہے آ زاد ہوں تواسی کی بات معتبر ہوگی اور مدعی پر بینہ قائم کرنے کی ذمہ داری ہوگی ، خواہ مدعی نے اس کے انکار سے قبل اس سے خدمت کی ہواور اس پر قابض رہا ہو یا نہیں ، اور خواہ اس پر نیچ متعدد بار جاری ہوئی ہواور کے بعد دیگر ہے ہاتھوں نے اس کولیا ہو یا نہیں ، اور نووی ڈوسری جگہ فر ماتے ہیں: اگر لقیط نے غلامی کا قرار نہیں کیا تو وہ آ زاد ہے ، اللہ کہ کوئی شخص میں اپنے آ پ کے حق میں کسی شخص کا غلام ہونے کا اقرار کرے اور وہ شخص اس کی نقسہ ایق کر دے تواس کا اقرار قبول کیا جائے گا بشرطیکہ اس نے پہلے آ زادی کا اقرار نہ کیا ہو، ورنہ قبول نہیں کیا جائے گا۔

امام نووگ مزید فرماتے ہیں کہ اگر کسی شخص نے کسی نابالغ لڑکے کے غلام ہونے کا دعوی کیا تواگر وہ لڑکا اس کے قبضے میں نہ ہوتو بدینہ کے بغیراس کی بات نہیں قبول کی جائے گی اور اگر اس کے قبضے میں ہوتو اگر اس کا قبضہ اٹھانے کی وجہ سے ہوتو قول اظہر کی روسے اس صورت میں بھی یہی تھم ہے اور اگر قبضے کا تعلق اٹھانے سے معلوم نہ ہوتو اس کا دعوی قبول کیا جائے گا اور اس کے حق میں فیصلہ کر دیا جائے گا، جیسا

کہ اگروہ کسی ایسے کپڑے کے بارے میں دعوی کرے جواس کے قبضے میں ہے، پس اگروہ عقل وتمیز والالڑکا ہوتواضح قول کی روسے اس کے حق میں اس کی غلامی کا فیصلہ کیا جائے گا اور اس کے انکار کا کوئی الر نہ ہوگا، اور دوسرا قول ہے ہے کہ وہ بالغ کی طرح ہے، پھر جب وہ لڑکا بالغ ہوجائے جس کے غلام ہونے کا فیصلہ کیا گیا تھا اور وہ غلامی کا انکار کرتے واضح قول کی روسے غلامی برقر اررہے گی، یہاں تک کہ انکار کرنے واضح قول کی روسے غلامی برقر اررہے گی، یہاں تک کہ اس کے خلاف بینہ قائم ہوجائے، اور دوسرا قول ہے ہے کہ غلامی کا انکار کرنے والے کی بات قبول کی جائے گی، اللہ یہ کہ اس کے بارے میں کوئی بینہ قائم ہوجائے (۱)۔

اور غلامی کے ثبوت کے لئے ایک مرداور دوعور توں کی گواہی کافی ہے (۲)۔

اورا گرکسی نے کسی پر بید دعوی کیا کہ وہ اس کا غلام ہے اور مدعی علیہ نے کہا کہ نہیں میں آزاد ہوں اور ان دونوں میں سے ہرایک نے بینہ قائم کردیا تو دونوں بینے تعارض کی بنا پر ساقط ہوجا ئیں گے، بہوتی کہتے ہیں کہ اس کو چھوڑ دیا جائے گا، اس لئے کہ اصل آزادی ہے اور غلامی بعد میں پیش آنے والی چیز ہے اور اس کا ثبوت نہیں ہوسکا (۳)۔

### اقرار کی بنیاد پرغلامی کا ثبوت:

۲ - حنفیہ فرماتے ہیں: اگر کوئی مجہول النسب بچے کسی آ دمی کے قبضے میں ہواوروہ اپنے مافی الضمیر کا اظہار کرتا ہو، لیعنی اس کی زبان سے جو کچھ نکلتا ہووہ اس کے مقصد کو سمجھتا ہو، اوروہ آ دمی اس کے غلام ہونے کا دعوی کرے اور بچہ کے کہ میں آ زاد ہوں تو بچہ کے قول کا اعتبار کیا جائے گا، اس لئے کہ وہ اپنے قبضے میں ہے اور اگروہ کے کہ میں فلال

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۱۲/۷۵/۸۷\_

ر عند المراكبين المردي المردي المنهاج وشرحه محلى سر ۱۲۸\_ المردي روضه الطالبين المردي المنهاج وشرحه محلى سر ۱۲۸\_

<sup>(</sup>۳) کشاف القناع۲ر ۳۹<sub>-</sub>

<sup>(</sup>۱) فخ القدير،العنايية ر ۱۲۲ـ

شخص کا غلام ہوں ( یعنی جس کے قبضے میں ہے اس کے علاوہ کسی اور کی غلامی کا اقرار کرے ) تو وہ اس شخص کا غلام قرار دیا جائے گا جس کے قبضے میں ہے، اس لئے کہ اس نے غلامی کا اقرار کیا ہے اورا گروہ اپنے مافی الضمیر کا اظہار نہ کرسکتا ہوتو وہ اس شخص کا غلام قرار دیا جائے گا جس کے قبضے میں ہے۔

اور جوبچها پنے بارے میں بتا سکتا ہوا گروہ غلامی کا قرار کرے اور وہ مجہول النسب ہوتو وہ غلام ہے اور جوشخص اپنے اقرار کے وقت بالغ مووہ بدرجه ٔ اولی غلام ہوگا<sup>(۱)</sup>۔

حنابلہ کے نزدیک باشعور بچہ کے اقرار سے غلامی ثابت نہ ہوگی اور بالغ کے اقرار سے ثابت ہوجائے گی (۲) کین جس شخص کی آزادی ثابت ہے اگروہ غلامی کا اقرار کرتواس کا اقرار سے نہ ہوگا، پس اگر کسی آزاد عورت نے اپنے شوہر کے لئے بیا قرار کیا کہ وہ اس کی باندی ہے، پھراس کے شوہر نے بھوک اور گرانی کے باعث اسے بی دیا اور خریدار نے اس سے وطی کی تو ما لکی فرماتے ہیں کہ اس عورت پر نہ حد ہے اور نہ تعزیر، اس لئے کہ بھوک کی وجہ سے وہ معذور ہے اور خریدار اس کے شوہر سے قیمت واپس لے لئے گا سے کے کہ اس لئے کہ بھوک کی وجہ سے وہ معذور ہے اور خریدار اس کے شوہر سے قیمت واپس لے لئے گا سے گا۔ کہ وہ آزاد ہے، لہذا وہ اس کی وجہ سے باندی نہیں بنے گی۔

# کون غلام کا ما لک ہوتا ہے اور کون نہیں ہوتا: اول: کا فر:

2 - كافركے لئے يہ بات بالا تفاق جائز نہيں كہ وہ كسى مسلمان غلام كا ہميشہ كے لئے مالك بنارہے، اور بيرتق الله تعالى كاہے، اس لئے كه اسلام سربلندر ہتاہے اور وہ مغلوب نہيں رہتا، اور دوسرى وجہ يہ ہے كہ

مسلمان پرکافری ملیت کی وجہ سے اس کی تو بین ہے اور بیالیا ہی ہے جیسے کسی کافر کا کسی مسلم عورت سے نکاح کرنا حرام ہے، بلکہ اس سے بڑھ کر ہے۔

البتہ بھی بھی مسلمان غلام کچھ تعین صورتوں میں کا فر کے ملک میں داخل ہوجا تا ہے، لیکن اسے مجبور کیا جائے گا کہ اس کو فروخت کر کے یا کسی مسلمان کو ہبہ کر کے یا آزاد کر کے اس کو اپنی ملکیت سے نکال دے، اوران صورتوں کی چندمثالیں درج ذیل ہیں:

ا - یه که کسی کافر کے قبضہ میں کوئی کافر غلام ہو، پھر وہ مسلمان ہوجائے تو حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ اسلام قبول کرنے والے غلام کو کافر کی ملکیت میں باقی رہنے سے نجات دلانے کے لئے کافر کو اسے فروخت کرنے کا حکم دیا جائے گا۔

۲- دوسری صورت یہ ہے کہ وہ خرید نے کی وجہ سے اس کا مالک بن جائے۔ بیدام م مالک کی ایک روایت اور امام شافعی کا ایک تول ہے، پس بید ملکیت صحیح ہوجائے گی اور اسے مجور کیا جائے گا کہ وہ اس سے اپنی ملکیت ختم کرے، اور حنابلہ نے فرما یا اور امام مالک کی دوسری روایت اور امام شافعی کا دوسر اقول جو ان کے اصحاب کے نزدیک اظہر ہے، یہی ہے کہ کا فرکا کسی مسلمان کوخرید ناسر سے سے جے نہیں ہے۔ اور دونوں اقوال کی روسے مسلمان کا اپنے مسلمان غلام کو کسی کا فرکسی کا فرکسی مسلمان کا اپنے مسلمان غلام کو کسی کا فرکسی کے ہاتھ فروخت کرنا حرام ہونے میں نہیں، اور اس سے وہ صورت مستثنی میں ہے، اس کے حرام ہونے میں نہیں، اور اس سے وہ صورت مستثنی ہوجائے یا فی الحال آزاد کرنے کی شرط پرخرید ہے تو یہ بدر جہ اولی صحیح ہوجائے والی تا کہ کہ ملکیت فی الحال آزاد کرنے کی شرط پرخرید ہے تو یہ بدر جہ اولی صحیح ہوگا، اسی بنا پر حنابلہ نے بھی ایک روایت میں اسے جائز قرار دیا ہوگا، اسی بنا پر حنابلہ نے بھی ایک روایت میں اسے جائز قرار دیا اور یہ چربیشریعت کے حکم کی بنیاد پر حاصل ہوگی اور مالک کے تصرف پر اور یہ چربیشریعت کے حکم کی بنیاد پر حاصل ہوگی اور مالک کے تصرف پر اور یہ چربیشریعت کے حکم کی بنیاد پر حاصل ہوگی اور مالک کے تصرف پر اور یہ چربیشریعت کے حکم کی بنیاد پر حاصل ہوگی اور مالک کے تصرف پر اور یہ چربیشریعت کے حکم کی بنیاد پر حاصل ہوگی اور مالک کے تصرف پر اور یہ چربیشریعت کے حکم کی بنیاد پر حاصل ہوگی اور مالک کے تصرف پر اور یہ چربیشریعت کے حکم کی بنیاد پر حاصل ہوگی اور مالک کے تصرف پر

<sup>(</sup>۱) الهدايه، فتح القدير٢٨٠٢\_

<sup>(</sup>۲) كشاف القناع ۲ ر ۳۹۲ ـ

<sup>(</sup>۳) الزرقانی ۷۰۰۸

موقوف نہ ہوگی اوراس سے آزادی کاوہ نفع حاصل ہوگا جواس ذلت سے کہیں دو چند ہے جوا یک مختصر سے لمحے میں ملکیت کی وجہ سے پائی جاتی ہے، یہی حکم ہراس خریداری کا ہے جس کے نتیجے میں آزادی حاصل ہو۔

اور مالکیہ کے نزدیک مسلمان غلام کی بیع کسی کا فر کے ہاتھ ممنوع ہے، پس اگر واقع ہوجائے تو اس کی بیع نافذ ہوگی اور فنخ نہیں کی جائے گی اور اسے مذکورہ بالاصورتوں میں سے کسی ایک کے ذریعہ ایٹ ملک کے ختم کرنے پر مجبور کیا جائے گا(۱)۔

اوراگر کسی کافر نے کسی مسلمان کو کسی مسلمان غلام کے خرید نے کے لئے وکیل بنایا تو جن حضرات نے کافر کے کسی مسلمان غلام کے خرید نے کوممنوع قرار دیا ہے ان کے نز دیک میخرید ناجائز نہ ہوگا، اس لئے کہ اس صورت میں ملکیت موکل کی ثابت ہوگی اور موکل اس کے خرید نے کا اہل نہیں ہے، جیسا کہ اگر کوئی مسلمان کسی ذمی کوشرا بخرید نے کے لئے وکیل بنادے۔

اور اگر مسلمان نے کسی کا فرکوکوئی کا فرغلام خرید نے کے لئے وکیل بنایا تو سے جے الیکن اگر مسلمان نے کا فرکوکسی مسلمان غلام خرید نے کے لئے وکیل بنایا تو حنابلہ کے نزدیک اس سلسلے میں دو اقوال ہیں:

اول: یہ کہ میتے ہے،اس لئے کہ یہ ممانعت اس بنا پرتھی کہ اس میں مسلمان پر کافر کی ملکیت ثابت ہوتی تھی اور یہاں پر ملکیت مسلمان کے لئے ثابت ہورہی ہے،لہذا مانع نہیں پایا گیا۔

دوم: بیر کہ مجھے نہیں ہے، اس لئے کہ جس شخص کے لئے کسی شکے کا خرید ناممنوع ہے، اس کے لئے اس کا وکیل بننا بھی ممنوع ہے، مثلاً

محرم کا شکارخرید نے میں وکیل بننا،اورکسی مسلمان عورت کے عقد نکاح میں کا فرکا وکیل بننااورکسی ذمی کے لئے شراب خرید نے میں مسلمان کا وکیل بننا(۱)۔

اوراگردارالاسلام میں کوئی کا فرغلام کسی کا فرخض کی ملکیت میں ہو
اورغلام اسلام قبول کر لے تواس کے اسلام قبول کر لینے سے اس کے
مالک کی ملکیت زائل نہ ہوگی، لیکن اس مسلم غلام کواس کے ہاتھ میں
باقی نہیں رکھا جائے گا، بلکہ اس کو حکم دیا جائے گا کہ تنج یا ہبہ یا آزاد
کر کے بیاان کے علاوہ کسی اور طریقے سے اس سے اپنی ملکیت کو ختم
کر کے اور اسے رہن پررکھنا یا شادی کرادینا یا ان دونوں کے درمیان
کر کے اور دوری قائم کر دینا کا فی نہیں ہے (۲)۔

لیکن اگر کسی کافر کامملوک کافر غلام دارالحرب میں اسلام قبول کر لے تو وہ اس اسلام کی وجہ ہے آزاد ہوجائے گا،خواہ وہ ہجرت کر کے ہمارے پاس آجائے یا مسلمانوں کے شکر کے ساتھ مل جائے،اگر وہ مسلمان ہوکر ہمارے پاس آجائے یا مسلمان اسے قید کرلیں تو اسے غلام بنانا جائز نہ ہوگا، اس لئے کہ مخض اس کے اسلام قبول کر لینے کی وجہ سے اس سے کافر کی ملکیت حکماً ختم ہو چکی ہے، خواہ وہ کافر کے قبضے میں رہ جائے، اس لئے کہ اسلام ابتداء غلام بنانے کے منافی ہے (۳)۔

### دوم-قریبی رشته دار:

۸ - اگرانسان این والدین یاان سے اوپر (مثلاً دادا، دادی، پر دادا، پر دادی وغیره) یااپنی اولا دیاان کی نیچ کی اولا د، خواه وه ذوکی الارحام

<sup>(</sup>۱) المغنی ۱۲۹۵\_

<sup>(</sup>۲) روضة الطالبين ۳/۷ ۴سر

<sup>(</sup>٣) البناني على الزرقاني ٨ / ١٢٠، فتح القدير ٣ / ١٦٧ مكشاف القناع ١٩٥٥ م، المدونة للإمام مالك ٣ / ٣٥٤ ، بيروت دارصادر

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ۳ر۴، کمننی ۱۵/۳ ۱۵ مروضة الطالبین سر ۳۸، ۲۵، ۲۵، ۱۳ مر، ۱۵، ۲۵ مرد وضة الطالبین سر ۳۸، ۲۵، ۲۵ مرد دارالباز عکسی طبعة القاهره ۳۲ سااه-

میں سے ہوں، میں سے کسی کا مالک ہوجائے تومحض ملک کی وجہ سے وہ آ زاد ہوجائے گا،کسی حاکم کے فیصلے پریا آ زادی کے لفظ کے تلفظ پر به آزادی موقوف نہیں رہے گی ،اور بداس کئے کہ نبی عقیقہ کا فرمان ب: "من ملک ذا رحم محرم فهو حر" (۱) (جو څخص کسي ذي رحم محرم کا ما لک ہوتو وہ مملوک آ زاد ہوجائے گا)۔

خواہ وہ اس کی ملکیت میں اس کے اختیار سے داخل ہوا ہو، مثلاً اس کوخریدے یااس کے اختیار کے بغیر داخل ہوا ہو، مثلاً اس کو وراثت میں ملے (۲) \_

اور ولا دت کا رشتہ رکھنے والوں کے علاوہ دیگر ذی رحم محرم افراد کے بارے میں اختلاف ہے، اور اس مسکے میں اختلاف اور تفصیل ہےجس کے لئے'' عتق'' کے عنوان کی طرف رجوع کیا جائے۔

### سوم-مماليك (غلام):

9 – غلام دوسرے غلام کی ملکیت میں اس وقت داخل ہوگا جبکہ دوسرا غلام مکاتب ہو، اس طرح ان حضرات کے نزدیک حکم ہوگا جواس کے قائل ہیں کہ غلام مالک ہوتا ہے، لیکن جو حضرات اس کے قائل ہیں کہ غلام سرے سے مالک ہی نہیں ہوتا ہے توان کے نز دیک اس کا تصور ہی نہیں کیا جاسکتا کہ غلام یا باندی کسی دوسر نے غلام یا باندی کی ملکیت ہوں گے اور باندی سے جماع وغیرہ سے متعلق مسائل میں اس قاعدے کے پچھفروع ہیں۔

(۲) شرح الزرقاني على مخضر خليل ۱۲۹،۱۲۸، فتح القدير ۱۳۷۰–۳۷۰

#### اہل عرب پرغلامی کا جاری ہونا:

• ا - ابن حجر فرماتے ہیں کہ جمہور کا مذہب یہ ہے کہ عربی آ دمی اگر قید کیا جائے تو اس کوغلام بنانا جائز ہے، اورا گرعر کی کسی باندی سے نکاح كرے توباندى كا بچەغلام ہوگا، اس كئے كەغلام بنانے ير دلالت كرنے والى احاديث مطلق بين، نيز اس كئے كه نبي عليه في ہوازن اور بنی المصطلق کے قیدیوں کو غلام بنایا حالانکہ وہ عرب تے (۱)، اور آ پ علیہ نے حضرت عائشہ کو بنی تمیم کے قیدیوں میں سے ایک غلام کے خرید نے اور اپنی نذر کی طرف سے اسے آزاد کرنے کا حکم دیا (۲)، ابن حجر فرماتے ہیں: اور افضل بیہ ہے کہ ان میں سے جولوگ غلام بنائے جائیں انہیں آزاد کردیا جائے ،اسی بنایر حضرت عمرٌ نے فرمایا: "من العار أن يملك الرجل ابن عمه أو بنت عمه" (ييشم كى بات ہے كه آدمى اينے چازاد بھائى يا چازاد جهن کاما لک بنے)۔

اوزای، ثوری اور ابوثور کا مذہب یہ ہے کہ باندی کے آقا پر لازم ہے کہ وہ بیچے کی قیمت لگائے اور بچہ کے باپ پر پیلازم ہوگا کہ وہ قبت ادا کرے، اور لڑ کے کوسرے سے غلام نہیں بنایا جائے گا<sup>(۳)</sup>۔ امام شافعی کا قدیم مذہب اور ابوعبید کا مذہب پیہے کہ عرب کے مردوں کوغلام نہیں بنایا جائے گا۔

- (۱) بنی المصطلق کے قید کئے جانے کی روایت بخاری (الفتح ۲۵ م ۷۰ کا طبع السّلفیہ) نے حضرت ابن عمر سے کی ہے، اور ہوازن کے قید کئے جانے کا ذکر بخاری (۱۲۹/۵ طبع التلفيه) نے حضرت مروان اورمسور بن مخر مدسے کی ہے۔
- (۲) اس غلام کے آزاد کئے جانے سے متعلق نص کی روایت بخاری (فتح الباری ۵؍ ۰ کا طبع السّلفیہ) نے حضرت ابوہریرہؓ سے کی ہے، اوراس کی روایت که حضرت عا کشتہ کے ذیمه اس سلسلے میں نذر تھی، طبرانی نے الاُ وسط میں کی ہے،جبیا کہ فتح الباری (۷۵ / ۱۷۲ طبع السّلفیہ) میں ہے۔
  - (۳) فتخالباری ۵ر ۱۷۰، ۱۷۳ انالقلیو یی ۳۸ و ۲۴۹

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من ملک ذا رحم محوم فهو حر" کی روایت ترندی (٣/ ١٣٧ طبع كحلي) نے حضرت حسن بن سمرہ سے كى ہے، اور ترمذي نے اس کومعلول قرار دیا ہے، کین ابن ما جہ (۸۴۴ ۸۴۴ طبع کھلبی ) نے اس کی روایت حضرت عبدالله بن عمر سے کی ہے، اورا بن حزم نے اسے محج قرار دیا ہے، جبیبا کہ الجوہرائقی بہامش اسنن لکتیہقی (۱۰ر۲۸۹،دائرۃ المعارف العثمانیہ) میں ہے۔

ابوعبید فرماتے ہیں: اس سلسلے میں رسول اللہ علیہ کے کہ آپ نے عربوں کے مردوں میں سے کسی کوغلام نہیں بنایا، وہ فرماتے ہیں: اور اسی طرح حضرت عمر نے بھی ان کے بارے میں فیصلہ کیا، یہاں تک کہ آپ نے زمانہ جابلیت کے قید یوں اور ان کی باندیوں کی اولاد کو آزاد بنا کر ان کے خاندانوں کی طرف لوٹا یا، اس باندیوں کی اولاد کو آزاد بنا کر ان کے خاندانوں کی طرف لوٹا یا، اس شرط پر کہ وہ لوگ ان مسلمانوں کوفند بیادا کریں جن کے قبضہ میں وہ بیں، وہ فرماتے ہیں کہ بید حضرت عمر کی مشہور رائے ہے، اور ان سے شعبی نے روایت کی کہ حضرت عمر نے فرمایا: "لیس علی عربی ملک و نقل عنه أنه قضی بفداء من کان فی الرق منہ منہ ہوں (اکسی عربی شخص پر ملکیت نہیں ہوگی اور ان سے بیم منقول منہوں نے ان لوگوں کے فدید کا فیصلہ فرمایا جوغلامی میں شے)۔

### غلامی کی اقسام:

11 – غلام یا تو خالص ہوگا، اس میں آزادی کا کوئی شائبہ نہ ہوگا، یا اس میں آزادی کا کوئی شائبہ نہ ہوگا، یا اس میں آزادی کا کچھ شائبہ ہوگا، خالص غلام کوئن کہا جاتا ہے، یا تو وہ کممل ایک مالک کا ہو یا مشترک ہو، یعنی جس کے دو یا دو سے زیادہ شریک مالک ہوں، جس غلام میں آزادی کا شائبہ ہو، یعنی اس غلام کا بعض حصہ، مثلاً نصف یا چوتھائی عملاً آزاد کردیا گیا ہواور باقی ماندہ حصہ غلام ہو، اس کو معض کہا جاتا ہے، یا یہ کہ اس میں آزادی کا سبب منعقد ہوگیا ہو، اور اس کی تین قسمیں ہیں:

اول: ام ولد، بیوہ باندی ہے جسے اس کے مالک کا بچہ پیدا ہوتو وہ باندی ولادت کی وجہ سے اپنے مالک کی وفات پر آزادی کی مستحق ہوجائے گی۔

ووم: مكاتب يعنى جس نے اپنے آپ كواپنے مالك سے قسط وار مال

پرخریدلیا ہوتو وہ بوری رقم ادا کرتے ہی آ زادی کا مستحق ہوگا۔

سوم: مدبر، اور تدبیریہ ہے کہ مالک اپنے غلام کو اپنے بعد آزاد بنادے، لیمنی محض مالک کی وفات سے آزاد ہوجائے اور اسی مفہوم میں وہ غلام بھی ہے جس کی آزادی کی وصیت کی گئی ہواوروہ بھی ہے جس کی آزادی کسی صفت یا مدت پر معلق ہو۔

ان تینوں اقسام میں ملکیت کامل پائی جاتی ہے، لہذا اگروہ باندی ہوتو مالک کے لئے اس سے وطی جائز ہوگی ، لیکن غلامی ان میں ناقص ہے، اس لئے کہ اس میں آزادی کا سبب منعقد ہو چکا ہے، اس بنا پر کفارہ کے طور پر اس کوآزاد کرنا کافی نہیں ہوگا (۱)۔

اور ذیل میں کمل غلام کے احکام پھر مشترک اور مبعض غلام کے احکام درج کئے جاتے ہیں:

ام ولد، مکاتب اور مدبر کے احکام" استیلاء "" تدبیر" اور " "مکاتبة" کی اصطلاحات میں دکھے جائیں۔

# بها قشم:

اس ممل غلام کے احکام جو کسی ایک شخص کامملوک ہو، اور آقا کے حقوق اور اس سے متعلق غلام کے فرائض:

ما لک خواہ مرد ہو یا عورت غلاموں اور باندیوں پراس کے پچھ حقوق ہیں جن کی رعایت غلام پر واجب ہے، ان میں سے چند درج ذیل ہیں:

11-اول: آقا کے تمام اوامرونواہی میں غلام پراس کی اطاعت واجب ہے، البتہ واجب ہونے میں کوئی قید نہیں ہے، البتہ اگر شریعت نے کوئی قید لگادی ہوتو اس کا اعتبار کیا جائے گا، اور ان میں چند درج ذیل ہیں۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۱۲/۳ (

<sup>(</sup>۱) الأموال لأبي عبيدرص ۱۳۵،۱۳۳ القاهره ۱۹۵۵ء ـ

الف- يدكه اسة قاكسى اليه كام كاحكم د ي مين الله تعالى ك معصيت مو، مثلا شراب نوشى ، چورى يا ناخل كسى آدى كوايذاء پنجا نااور يماس لئے كه نبى علي الله على الله ، (الله كى افر مانى مين كسى كى بات نہيں مانى جائے گى) ، الله تعالى نے فرمايا: "وَلاَ تُكُوِهُوا فَتَيَاتِكُمُ عَلَى الْبِعَاءِ إِنْ أَرَدُنَ الله تَحَصُّناً لِتَبْتَعُوا عَرَضَ الْحَيَاةِ اللهُ نُيَا وَمَنُ يُكُوهُهُنَّ فَإِنَّ الله مَنْ بَعُدِ إِحْرَاهِ فَيَ الْحَيَاةِ اللهُ نُيَا وَمَنُ يُكُوهُهُنَّ فَإِنَّ الله مَنْ بَعُدِ الْحَرَاهِ فَي كَوْرَهُ وَا فَتَياتِكُمُ عَلَى الله يعلى الله عَلَى الله عَ

اوراسی قبیل سے وہ صورت ہے جبکہ آقا پنے مسلمان غلام کوشری فرائض یعنی نماز یاروزہ کے چھوڑنے پر مجبور کرے، البتہ اس کالحاظ رکھا جائے گا کہ بعض وہ فرائض جو آزادلوگوں پرلازم ہیں، وہ شرعاً غلاموں سے ساقط ہیں، مثلاً جج اوراس کی تفصیل آگے آئے گی۔

ب-بید که غلام کافر ہواوراس کا آقا اسے اسلام قبول کرنے پر مجبور کر ہے تو غلام پر اس سلسلے میں اس کی اطاعت واجب نہ ہوگ، اس لئے کہ دین میں زور زبرد تن نہیں ہے، اور شافعیہ میں سے لیمی نے اس سورت کو ستنی کیا ہے کہ اگر باندی کافرہ غیر کتا ہیہ ہواوراس کا آقااس سے استمتاع کا خواہش مند ہوتو وہ اسے اسلام پر مجبور کرسکتا ہے، تا کہ وہ اس کے لئے حلال ہوجائے تو کیمی نے وطی کی رکاوٹ کو

دورکرنے کے لئے اسلام پرمجبورکرنے کو جائز سمجھا ہے، انہوں نے اسے نجاست کو دورکرنے اور حیض کے خسل پراسے مجبور کرنے کے جواز پراسے قیاس کیا ہے، اور شافعیہ کے نزدیک صحیح قول اس کے خلاف ہے، اور شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ آ قااگر اپنے غلام کو برائی پر آمادہ کرتے تو اسے اس کے فروخت کرنے پرمجبور کیا جائے گا(ا)۔

اس لئے کہ غلامی نے اس باندی کوتل سے امان کا فائدہ دیا، لہذا اسے مجبور نہیں کیا جائے گا، جیسے کہ امان لے کر آنے والی عورت، شافعیہ نے فرمایا کہ اسلام پر مجبور کرنا عسل کی طرح نہیں ہے، اس لئے کے عسل کا معاملہ اہم نہیں سمجھا جاتا ہے (۲)۔

5-آ قا کویہ ق نہیں ہے کہ وہ اپنے بالغ غلام کی کسی ایسی عورت سے شادی کرائے جسے وہ پسند نہیں کرتا ہے، خواہ وہ آزاد ہو یا باندی، اور اگر غلام نا بالغ ہوتو ایسا کرناجائز ہے، اور بیامام احمد کا مذہب ہے اور امام شافعیؓ کا ایک قول ہے، اور امام ابوضیفہؓ اور امام مالک فرماتے ہیں کہ آ قااینے غلام کو نکاح پرمجبور کرسکتا ہے۔

اورا گرغلام کے میں کا کو فنٹی کرنامقصود ہوتو غلام پراپنے آتا کی اطاعت لازم نہیں ہے،خواہ نکاح اس کی اجازت سے ہوا ہو یا سابق ما لک کی اجازت سے،اورا گرباندی شادی شدہ ہوتو آتا کو یہ حق نہیں ہے کہ وہ اسے طلاق طلب کرنے پرمجبور کرے، اسی طرح اسے یہ حق نہیں ہے کہ وہ اسے اپنے شوہر کے ساتھ رات گزارنے سے روکے۔

اورشو ہراور آقا دونوں کے حقوق کی رعایت میں فقہاء کے یہاں تفصیل ہے جس کا بیان انشاء اللّٰد آگے آگے گا (۳)۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لا طاعة لأحد في معصیة الله" كی روایت احمد (۲۲/۵ طبع المیمنیه ) نے حضرت تکم بن عمر و نفاریؓ سے كی ہے، اور ابن تجرنے فتح الباری (۱۳ سال ۱۳۳ طبع السّلفیه) میں اسے قوی قرار دیاہے۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نورر ۳۳\_

<sup>(</sup>۱) القليوني تهريه ۹۰

<sup>(</sup>٢) روضة الطالبين ٢/٧ ١١٦ ـ

<sup>(</sup>۳) روضة الطالبين ۷ر۲۸۳، کشاف القناع ۵ر ۸۸۹، ۹۳۳، المغنی ۲۸۹۷ - ۵-

د-اگرغلام ذمی ہوتو بعض فقہاء نے ذکر کیا ہے کہ اسے کنیسہ میں
آنے یا شراب پینے یا خزیر کا گوشت کھانے سے نہیں روکا جائے گا،
اس لئے کہ بیاس کا مذہب ہے، بنانی نے اسے" المدونة" میں مذکور
امام مالک کے قول کے حوالہ سے قل کیا ہے (۱)۔

سا – دوم: آ قا کوییق ہے کہ وہ اپنے غلام کو گھر میں اور گھر سے باہر جس كام ميں چاہے استعمال كرے، مثلاً كاشتكارى يا خدمت ميں يا پیغام رسانی کے کام میں یا اس کے علاوہ کسی اور عمل میں، البتہ بیہ ضروری ہے کہ کام ایبا ہوجس کی غلام طاقت رکھتا ہو،لہذا اسے کسی ایسے کام کا مکلّف بنانا حرام ہوگا جس کی وہ طاقت نہیں رکھتا ہے یاجس کی وجہ سے اسے سخت مشقت کا سامنا کرنا پڑے، اس لئے کہ حضور عَلِيلًا كاارشاد ب: "إخوانكم خولكم، جعلهم الله تحت أيديكم فمن كان أخوه تحت يده فليطعمه مما يأكل، وليلبسه مما يلبس، ولا تكلفوهم ما يغلبهم، فإن كلفتموهم ما يغلبهم فأعينوهم"(٢) (تمهار \_ بهائي تمهار \_ غلام ہیں، اللہ تعالی نے انہیں تمہارے ماتحت کیا ہے توجس شخص کا بھائی اس کے ماتحت ہوتو اسے چاہئے کہ جوخود کھائے اسے بھی کھلائے اور جوخود پینے اسے بھی پہنائے اور تم انہیں ایسے کام کا مکلّف نہ بناؤ جن کے کرنے سے وہ مغلوب اور عاجز ہوجا ئیں اورا گرتم انہیں ایسے مشکل کام کا مکلّف بناؤ توان کی مدد کرو)، یعنی اسے چاہئے كەخود سے ياكسى دوسرے كے ذريعاس كى مددكرے،اس لئے كه اس کام سے غلام کوضرر لاحق ہوگا اور اذیت پہنچے گی ، اور آ قاکے لئے

یمنوع ہے کہ وہ اپنے غلام کوضرر پہنچائے <sup>(۱)</sup>۔

امام مالک فرماتے ہیں کہ مجھے بینجر پہنچی کہ حضرت عمر بن الخطاب مسنیچر کو مدینے کے اطراف میں جاتے تھے اورا گرکسی غلام کو کسی ایسے کام میں مشغول پاتے جس کی وہ طاقت نہ رکھتا ہوتو اسے اس کام سے حچھڑا دیتے تھے۔

امام ما لک فرماتے ہیں کہ جس شخص کی آمدنی کم ہوتی حضرت عمر اس کی آمدنی کم ہوتی حضرت عمر اس کی آمدنی کم ہوتی حضرت عمر اس کی آمدنی میں اضافہ فرماتے ہیں: اور لوگوں نے غلاموں کو پُرمشقت کام میں لگانے کی جو بدعت ایجاد کرلی ہے میں اسے نالپند کرتا ہوں (۲)۔

اور اگر غلام کو دن میں استعال کرے تو رات میں اسے آ رام کرنے دے، اسی طرح اس کے برعکس اور گرمی میں اسے قیلولہ کے وقت میں آ رام کا موقع دے اور سونے اور فرض نماز کے اداکرنے کا موقع دے اور جاڑے میں دن کے ساتھ رات کے ایک جھے میں اسے کام لے، اور ان تمام چیزوں میں عام رواج کی پیروی کرے گاگے۔

اور اگر غلاموں کے ساتھ سفر کرے تو آقا پر ضروری ہے کہ وہ انہیں سواری پر سوار کرے، خواہ مجبوری کی صورت میں باری باری بیٹھنے کی نوبت آئے ۔

۱۹۰ - سوم: آقا کو بیرتق ہے کہ وہ غلام کو حاصل ہونے والا مال خواہ جس طریقہ سے بھی حاصل ہواس سے لے لے، جیسے کہ اگر وہ اس کے کام کی مزدوری ہویا باندی کا مہر ہویا غلام پر زیادتی کرنے کا

<sup>(</sup>۱) البناني على الزرقاني ۵ر ۲۰۰<sub>س</sub>

<sup>(</sup>۲) حدیث: 'إخوانکم خولکم''کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۵ م۱۷ طبع السّلفیه)اورمسلم (۱۳ م۱۲۸۳ طبع الحلمی ) نے حضرت ابوذر ﷺ کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) فتح البارى ۱۷۵/۵۷۵، کشاف القناع ۱۸۹۵، المغنی ۱۳۳۷، روضة الطالبین ۱۱۹ ور ۱۱۹

<sup>(</sup>٢) الموطابشرح الباجي ٢٥٥٥ سـ

<sup>(</sup>۳) روضة الطالبين وبرواا، كشاف القناع ۸ ر و ۹ م

<sup>(</sup>۷) کشاف القناع ۵ ر ۹۰ م، القلبو بی ۲ م ر ۹۳ و

تاوان ہو یا غلام کواپنی ہیوی سے حاصل ہونے والا بدل خلع ہو یا اس کے علاوہ کوئی اور صورت ہو، مثلاً غلام کوکوئی مال ہبہ کیا گیا یا جائز طریقے پراس نے کمایا(۱)۔

اوراس مسكله مين اختلاف ہے كه غلام ما لك ہوگا يانهيں، جيسا كه آ گا رہا ہے، ليكن جولوگ اس بات كے قائل ہيں كه وہ ما لك ہوگا ان كے آ رہا ہے، ليكن جولوگ اس بات كے قائل ہيں كه وہ ما لك ہوگا ان كے نزد يك اس كے آ قاكوية ق ہے كه وہ جب چاہ اس كے ہاتھ ميں جو مال ہے اسے لے لے، الله تعالى فرما تا ہے: "ضَر بَ الله مَثَلاً عَبُدًا مَّمُلُو كَا لاَّ يَقُدِرُ عَلَىٰ شَيءٍ وَّ مَنُ رَّزُقُناهُ مِنَا لِلهُ مَثَلاً عَبُدًا مَّمُلُو كَا لاَّ يَقُدِرُ عَلَىٰ شَيءٍ وَمَنُ رَّزُقُناهُ مِنَا رِزُقًا حَسَنا فَهُو يُنُفِقُ مِنهُ سِرًّا وَّجَهُرًا" (الله ايك مثال بيان كرتا ہے كہ ايك تو غلام مملوك ہے كہ كى چيز كا اختيار نہيں ركھتا، اورا يك وہ ہے جہم نے اپنے پاس سے خوب روزى دے ركى ہے اورا يك وہ ہے جسے ہم نے اپنے پاس سے خوب روزى دے ركى ہے تو وہ اس ميں يوشيدہ اور علائي ترج كرتا ہے)۔

10- چہارم: آقا کو اپنے غلاموں کے ذریعہ آمدنی حاصل کرنے کا حق ہے، یعنی میر کہ آقا اپنے غلام کو ایسے کا موں میں استعال کرے جن سے اسے مال حاصل ہو، یعنی اس کوکسی مناسب کا م میں مزدوری پرلگاد ہا ور آقا اس کی اجرت لے لے، یا اگروہ کسی حرفت سے تعلق رکھتا ہو، مثلاً لوہاری یا سلائی کا کا م کرتا ہوتو اسے مزدوری پرکام کرنے کی اجازت دے، اس طرح اگروہ اسے تجارت یا زراعت وغیرہ کی اجازت دے، اور باندی کی اگر شادی کردی جائے اور بچے حالت غلامی میں پیدا ہوتو اس کا بچہ آمدنی شار ہوگا۔

اور آقا کو بیرت ہے کہ وہ اپنے غلام یا باندی کو کمائی کا حکم دے یا اسے اس کی اجازت دے کہ وہ جس ذریعہ سے چاہے کمائے ،کیکن اس کے لئے بیمروہ ہے کہ وہ ایسی باندی پر کمائی کولازم قرار دے جو

کوئی ہزنہیں جانتی، حضرت عثان ؓ نے اپنے ایک خطبہ میں فرمایا:

"لاتکلفوا الأمة غیر ذات الصنعة الکسب، فإنکم متی کلفتموها ذلک کسبت بفرجها ولا تکلفوا الصغیر الکسب فإنه إذا لم یجد سرق "(۱) (وه باندی جوہنز ہیں جانتی اسے کمائی پرمجبور مت کرو،اس لئے کہا گرتم اسے اس پرمجبور کروگو وہ عصمت فروثی کر کے کمائے گی اور نیچکو کمائی پرمجبور نہ کرو،اس لئے کہا گروہ کمائی پرمجبور نہ کرو،اس لئے کہا گروہ کمائی پرمجبور نہ کرو،اس لئے کہا گروہ کمائی پرمجبور نہ کہوں تین اگر وہ آمدنی کولازم قرار دیا جائے جبکہ وہ ایسا ہز ہیں جانتی ہوجس سے وہ آمدنی حاصل کر سے تو وہ ہمکن طریقہ سے کمائی پرمجبور ہوگی اورجہم فروثی کے ذریعہ کمائے گی،اسی طرح اگر چھوٹے نیچکو اس پرمجبور کیا جائے کہ وہ آمدنی فراہم کرنی ہے جائے کہ وہ آمدنی فراہم کرنی ہے جوری کرے اس سے چھٹکارا حاصل کرے۔

اور "صحیح بخاری" میں جو بیوارد ہے: "أن النبي عَلَيْكَ نهی عن كسب الأمة "() (نبی عَلَيْكَ نُه نهی عن كسب الأمة "() (نبی عَلَيْكَ نَے باندی کی کمائی ہے منع فرمایا) تو بی مطلق نہیں ہے، اس لئے کہ ابوداؤد نے حضرت رافع بن خد تک کی مرفوع حدیث نقل کی ہے: "نهی عن كسب الأمة حتى يعلم من أين هو" (آپ عَلِيْكَ نَے باندی کی کمائی ہے منع فرمایا یہاں تک کہوہ جان لے کہوہ کہال سے ہے)۔

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۲ م ۱۸۷، كشاف القناع ۳ م ۵۶۸

<sup>(</sup>۲) سوره محل ر۷۵۔

<sup>(</sup>۱) المؤطاوشرح الباجي ٢٥٥٠ س

<sup>(</sup>۲) حدیث: "نهی عن کسب الأمة "كی روایت بخاری (افق ۲۲۸ مطبع السمانید) نے حضرت ابو جحیفہ سے كی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "نهی عن کسب الأمة حتی یعلم من أین هو" کی روایت البوداؤد (۱۹/۳) بخشق عزت عبید دعاس) نے کی ہے، اس کی سند میں جہالت ہے، جبیبا کوفیض القدیر للمناوی (۱۹/۸ سطیع المکتبة التجاریہ) میں ہے، لیکن وہ حدیث اس کی شاہد ہے جواس کے بعد ہے۔

اورابوداؤد ہی نے حضرت رفاعہ بن رافع سے بیروایت بیان کی ہے: "نھی عن کسب الأمة إلا ما عملت بیدها" (آپ علیہ فی اللہ فی عن کسب الأمة إلا ما عملت بیدها" (آپ علیہ فی اللہ فی کی کمائی ہے منع فرما یا سوائے اس کمائی کے جساس فی نے اپنے ہاتھ سے حاصل کیا ہواور آپ علیہ فی اس فی منازہ کی دھنا (۲) کر کے اس طرح فرما یا ، جیسے کہ سوت کا تنااور دوئی وغیرہ دھنا (۲)

#### مخارجه:

۱۹ - مخارجہ یہ ہے کہ آ قاایے غلام یا باندی پر متعین مقدار میں مال مقرر کرد ہے جے وہ اپنی کمائی سے مثلاً روزانہ یا ہفتہ وارادا کرے، اور آ قاکو یہ ق نہیں ہے کہ وہ غلام کو اس پر مجبور کرے اور نہ غلام کو یہ ق ہے کہ وہ ایخ آ قاکو اس پر مجبور کرے، بلکہ یہ وہ عقد ہے جس میں فریقین کی طرف سے رضامندی کا اعتبار کیا گیا ہے، اور ایک قول یہ ہے کہ آ قاکو اسے مجبور کرنے کا حق ہے، نووی فرماتے ہیں: اس قول کی کوئی حیثیت نہیں ہے، اور اگر وہ دونوں کسی متعین مقدار میں مال پر راضی ہوجاتے ہیں تو مناسب ہے کہ غلام کے لئے دائی کمائی ہوجس میں اور اگر وہ دونوں کسی متعین مقدار میں مال پر ہو وہ اگر مالک نے اس کا نفقہ اور کپڑ اس کی کمائی میں شامل کررکھا ہے، ہو، اگر مالک نے غلام پر جو مال مقرر کیا ہو وہ اس کے نفقہ کے منہا پس اگر مالک نے غلام پر جو مال مقرر کیا ہو وہ اس کے نفقہ کے منہا کرنے کے بعد اس کی باقی ماندہ کمائی سے آگر اسے مالک مخارجہ کا مکلّف کرنے کے بعد اس کی کمائی نہیں ہے آگر اسے مالک مخارجہ کا مکلّف بنائے (تو یہ جائز نہ ہوگا) اور اگر وہ غلام اس رقم کوادا کردے (جواس بنائے (تو یہ جائز نہ ہوگا) اور اگر وہ غلام اس رقم کوادا کردے (جواس بنائے (تو یہ جائز نہ ہوگا) اور اگر وہ غلام اس رقم کوادا کردے (جواس بنائے (تو یہ جائز نہ ہوگا) اور اگر وہ غلام اس رقم کوادا کردے (جواس بنائے (تو یہ جائز نہ ہوگا) اور اگر وہ غلام اس رقم کوادا کردے (جواس

کے مالک نے اس پر مخارجہ کے طور پر ) لازم کیا ہے اور اس کی کمائی مقرر کی ہوئی رقم سے زیادہ ہوتو وہ زائد کمائی اس کی ہوگی اور بیآ قا کی طرف سے اپنے غلام کے ساتھ بھلائی اور نرمی اور نفقہ کے سلسلے میں اس کے ساتھ توسع برتنا ہے ، اور بعض ایام میں جو کمی رہ جائے بعض دوسرے دنوں میں اضافہ کر کے کمی کی تلافی کی جائے گی ،اوراس پر جو رقم واجب الاداء تھی اس کی ادائیگی کے بعد اسے کام چھوڑنے کا اختیار ہے، اور مخار جہ فریقین کی طرف سے جائز ہے، یعنی غیر لازم ہے، لہذاان میں سے ہرایک کواسے ننخ کرنے کاحق ہے<sup>(۱)</sup>۔ ا - پنجم : غلام کے قبضہ میں جو مال وغیرہ ہے اس کی حفاظت وصیانت بھی اس پرضروری ہے،اوراسی مال میں سے اس کی ذات بھی ب، اورنبي عليه في ارشاد فرمايا ب: "كلكم داع و مسئول عن رعيته، فالإمام راع، وهو مسئول عن رعيته، والرجل في أهله راع، وهو مسئول عن رعيته، والمرأة في بيت زوجها راعية، وهي مسئولة عن رعيتها، والخادم في مال سیده راع، وهو مسئول عن رعیته "(۲) (تم میں سے ہر مخص ذمہ دار ہے اور اس کے ماتحت کے بارے میں اس سے یو چھا جائے گا، پس امام ذمہ دارہے اور اس سے اس کی رعایا کے بارے میں یوچھا جائے گا، اور مرد اپنے گھر کا ذمہ دار ہے اور اس کے گھر والول کے بارے میں اس سے پوچھا جائے گا اورغورت اپنے شوہر کے گھر کی ذمہ دارہے اوراس سے اس کے ماتحت لوگوں کے بارے میں سوال کیا جائے گا اور ملازم اپنے مالک کے مال کا ذمہ دارہے اور

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۱۱۸ ، القليو بي ۱۲٬۹۴ ، كشاف القناع ۱۸۹۳، المغنى ۱۲۳۷-

<sup>(</sup>۲) حدیث: "کلکم راع و مسئول عن رعیته" کی روایت بخاری (القّ ۱۹۷۵ طبع السّلفیه) اور مسلم (۱۳۸۵ ۱۳۵۹ طبع الحلمی) نے حضرت ابن عمرٌ سے کی ہے اور الفاظ بخاری کے ہیں۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "نهی عن کسب الأمة إلا ماعملت بیدها" کی روایت ابوداوُد (۳۲/۲ طبع دائرة ابوداوُد (۳۲/۲ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے، اور حاکم نے اس کوسیح قرار دیا ہے اور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔

(۲) فتح الباری ۲۲۷۸۔

اس سے اس کی ذمہ داری کے بارے میں یو چھاجائے گا)۔

ابن جحر فرماتے ہیں: ذمہ دار ہونے سے مراد اپنے ماتحوں کی حفاظت کرنا اور اس پران کی جو خدمت واجب ہے اسے انجام دینا ہے(۱)۔

اورغلام پربھی اپنے آقا کی خیرخواہی ، اس کی بھر پورخدمت کرنا،
اس کے احکام بجالا نااوراس میں کسی طرح کی سستی نہ کرنا ضروری ہے، اس لئے کہ حضرت ابوموسی اشعری کی حدیث مرفوع ہے: ''أیما عبد أدی حق الله و حق موالیه فله أجران''((جوغلام بھی اللہ کاحق ادا کر ہے اوراپئے آقاؤں کاحق ادا کر ہے اوراپئے آقاؤں کاحق ادا کر ہے اوراپئے ۔ لئے دوہرا اجرہے )۔

اور ایک روایت میں ہے: "للمملوک الذی یحسن عبادة ربه، و یؤدي إلى سیده الذي له علیه من الحق والنصیحة و الطاعة أجران (۳) (جوغلام الحجی طرح این رب کی عبادت کرے اور اس کے آقا کا جوجی، خیرخواہی اور اطاعت اس پرلازم ہے اے اداکر ہے تواس کے لئے دواجر ہے )۔

اور حضرت ابن عمر گی حدیث مرفوع میں ہے: "إذا نصح العبد لسیدہ و أحسن عبادة ربه كان له أجره مرتین" (٣) (الرغلام اپنے آقا كے ساتھ فيرخوا ہى كرے اور اپنے رب كى عبادت الجھی طرح كرتے واسے دو ہرا ثواب ہے )۔

ابن عبدالبر فرماتے ہیں: میرے نزدیک اس حدیث کا مطلب میں ہے کہ غلام پر جب دو واجب امور اکٹھا ہوگئے، لینی عبادات میں اپنے رب کی بندگی اور معروف میں اپنے آتا کی اطاعت اور اس نے دونوں کو اچھی طرح ادا کیا تو اسے اللہ کی اطاعت کرنے والے آزاد انسان کے مقابلے دوہر ااجر ملے گا(ا)۔

1۸ - ششم: آقاکویت ہے کہ اللہ نے غلام پر جو پھے واجب کیا ہے اس کے ترک پریا جن چیزوں کو حرام قرار دیا ہے ان کے ارتکاب پر، یا آقا کی مخالفت پریا ہے ادبی وغیرہ کرنے پر ملامت یا مار پیٹ کے ذریعہ اس کی تادیب کرے جس طرح کہ وہ اپنے بچے اور نافر مان بیوی کی تادیب کرتا ہے۔

اورآ قاکے اپنے غلام پر حداور قصاص جاری کرنے کے سلسلے میں فقہاء کا اختلاف ہے (۲)، انشاء اللہ اس کا بیان آگے آئے گا، اور مجملہ ان سزاؤں کے جن کا اختیار آ قاکو ہے، ایک بیہ ہے کہ غلام اگر عقل وتمیز رکھتا ہواور دس سال کی عمر کو بہنچ گیا ہوتو نماز چھوڑنے پر وہ اسے مارے تا کہ نماز کے لئے اس کی تربیت ہو، یہاں تک کہ وہ نماز سے مانوس اور اس کا عادی ہوجائے (۳)، اس لئے کہ حدیث ہے: "واضر ہو ھم علیہا و ھم أبناء عشر "(اور بچوں کو نماز چھوڑنے پر مارو جبکہ وہ دس سال کے ہوجائیں)۔

حجاوی اور بہوتی فرماتے ہیں: آ قاکو بیت ہے کہ وہ تادیب کی

<sup>(</sup>۱) فتح الباري ۱۳۸ ساله

<sup>(</sup>۲) حدیث: "أیما عبد أدى حق الله وحق موالیه فله أجران" كی روایت بخاري (الفتح ۱۵/۵ اطبع السّانيه) نے كی ہے۔

<sup>(</sup>٣) حدیث: اللمملوک الذي يحسن عبادة ربه ..... "كى روايت بخارى ( فتح البارى 2/2 اطبع التلفيه ) نے كى ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: 'إذا نصح العبد لسیده و أحسن عبادة ربه كان أجره موتین'' كی روایت بخاری (افق ۲۷۵/۲۵ طبع السّلفیه) نے كی ہے۔

<sup>(</sup>۱) فتح الباري ۱۷۲۵، ۱۷۲، القليو بي ۱۹۸۸ و

<sup>(</sup>۲) روضة الطالبين ۱۰ س۱۰۵ ا، فتح الباري ۱۲ س۱۹۵ ، ۱۲۵ ، کشاف القناع ۲۸ و ۷۷ ـ

<sup>(</sup>m) كشاف القناع ار ٢٢٥ ـ

<sup>(</sup>۴) حدیث: "واضر بوهم علیها وهم أبناء عشر" کی روایت ابوداؤد (۱۸) حدیث: "واضر بوهم علیها وهم أبناء عشر "کی روایت الوداؤد (۱۸) ختیق عزت عبید دعاس) نے حضرت عبدالله بن عمرو بن العاص سے کی ہے اور نووکی نے (ریاض الصالحین رص اے اطبع الرسالہ) میں اسے حسن قرار دیا ہے۔

خاطراولاداور بیوی سے زیادہ غلام کو مارے، اس لئے کہ نبی علیقیہ کا ارشاد ہے: "لا تضر ب ظعینتک کضر بک اُمیتک،" (۱) را بی بیوی کو اس طرح نہ مار وجس طرح اپنی باندی کو مارتے ہو ) اور نبی بیوی کو اس طرح نہ مار وجس طرح اپنی باندی کو مارتے ہو ) اور نبی علیقیہ کا قول: "لا یجلد اُحد کم امر اُته جلد العبد شم یہ اس کے کوئی شخص اپنی بیوی کو یہ اس طرح کوئی شخص اپنی بیوی کو اس طرح کوئی شخص اپنی بیوی کو کے سے نہ مارے جس طرح وہ غلام کو مارتا ہے، پھر دن کے آخری ھے میں اس سے جماع کرے ) اور آقا کو یہ بھی حق ہے کہ اگر اسے غلام کے بھاگنے کا خطرہ ہوتو اسے باندھ دے (۳)۔ اگر اسے غلام کے بھاگنے کا خطرہ ہوتو اسے باندھ دے (۳)۔ سے کوئی شرعی مانع نہ ہو، مثلاً ہی کہ وہ چیض یا نفاس کی حالت میں ہو یا شادی شدہ ہو، یا غیر کتا بیکا فرہ ہو یا مرتدہ وغیرہ ہو یا اس باندی میں آقا شادی شدہ ہو، یا غیر کتا بیکا فرہ ہو یا مرتدہ وغیرہ ہو یا اس باندی میں آقا سے جماع کے لئے خاص ہوجائے گی، لیکن اگر وہ شادی شدہ تھی، پھر کے علاوہ دوسر ابھی شریک ہو، پس اگر اس سے وطی کی جائے تو وہ اس قید کئے جانے کی بنا پر کسی کی ملکیت میں آئی تو اس کے مالک کو یہ اختیار قید کئے جانے کی بنا پر کسی کی ملکیت میں آئی تو اس کے مالک کو یہ اختیار ہے کہ وہ اس کے نکاح کو فیخ کرد ہے، پھر استبراء کے بعد اس سے وطی

اور باندیوں سے استمتاع کے کچھ احکام اور شرعی ضوابط ہیں جنہیں ذیل میں اپنی اپنی جگہ اور ' تسری' کی اصطلاح کے ذیل میں

(۱) حدیث: "لا تضرب ظعینتک کضربک أمیتک" کی روایت ابوداؤد (۱/ ۹۹،۹۸ تحقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت لقیط بن صبرہ سے کی ہے اور ابن حجرنے امام احمد سے نقل کیا ہے کہ لقیط سے روایت کرنے والے نے ان سے نہیں سنا ، اسی طرح التخیص الحبیر (۱/۱۱ طبع شرکة الطباعة الفنیہ) میں ہے۔

(۲) حدیث: "لا یجلد أحد کم امرأته جلد العبد ثم یجامعها فی آخر الیوم" کی روایت بخاری (فتح الباری ۳۰۲۹ طبع السّلفیه) اور سلم (۲۱۹۱۸ طبع الحلمی) نے حضرت عبداللہ بن زمعہ سے کی ہے،الفاظ بخاری کے ہیں۔

(۳) كشاف القناع ۵راوم، ۴۹۲، فتح القدير ۸رسسا\_

دیکھاجائے۔

باندی پرواجب ہے کہ وہ اپنے آقا کو استمتاع کے لئے اپنے نفس پرقدرت دے، اور اس سے بازر ہنا اس کے لئے حرام ہے، اس لئے کہ بیت کورو کنا ہے، جب تک وہ اس پرحرام نہ ہو<sup>(1)</sup>۔

۲- ہشتم: آقا کواپنے غلام میں بیج وغیرہ جیسے عقو داور دیگر تصرفات کاحق ہے، جبیبا کہ عنقریب آرہاہے۔

۲۱ - نہم: آقا کو بیت ہے کہ وہ اپنے غلام کو نکاح کرنے یا کسی کے ساتھ کوئی معاملہ کرنے یا اس کو اپنی مرضی کے مطابق تصرف کرنے سے روکے، پس غلام کو بیت نہیں ہے کہ وہ آقا کی اجازت کے بغیر خرید وفروخت کرے یا کسی کے ساتھ کوئی معاملہ کرے، اس کے علاوہ دیگر حقوق بھی آقا کا اپنے غلام پر ہیں، جیسا کہ اس بحث کے باقی جھے دیگر حقوق بھی آقا کا اپنے غلام پر ہیں، جیسا کہ اس بحث کے باقی جھے معلوم ہوگا۔

### غلام كا بها كنا:

۲۲- اِباق (بھا گنا): کا مطلب یہ ہے کہ غلام اپنے مالک کے پاس بھاگ جائے حالانکہ اسے نہ کوئی خوف ہونہ اس پر کسی پر مشقت کام کا بوجھ ہو، لہذا اگر اس کا سرکشی کرتے ہوئے بھا گنا ان دونوں میں سے کسی وجہ کی بنا پر ہوتو اسے آبق (بھگوڑا) نہیں کہا جائے گا، بلکہ وہ ہارب (بھا گنے والا) یا راستہ جھنکنے والا یا فرار اختیار کرنے والا کہلائے گا۔

اور اِباق (بھا گنا) حرام ہے، اس کئے کہ اس میں آقا کے حق کو باطل کرنا ہے اور بیفلام کے اندرایک عیب ہے (۲)۔

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۲۰۷۷\_

<sup>(</sup>۲) رد المحتار ۳۲۵ سامه عاشية الدسوقی ۱۲۷، مغنی المحتاج ۱۲ ساا، المغنی ۵/۲۱۲،۷۲ ۲۳۳ کشاف القناع ۱۳۸۳ سر ۲۸۳۰

اور بھا گنے کے مختلف احکام ہیں جمہیں'' اِباق' میں دیکھا جائے۔

اور نہاسے بیرتن ہے کہ وہ اس کی سخت پٹائی کرے، إلا بير کہ کوئی بڑا گناہ کر بیٹھے۔

اور نہاسے بیرت ہے کہ وہ اس کے چہرے پر طمانچہ مارے، اس کے کہ نہی علیہ اللہ کے کہ نہی علیہ اللہ کے کہ نہی علیہ کا ارشاد ہے: "إذا ضرب أحد كم فليہ جتنب الوجه" (۱ اگرتم میں سے كوئی مارے تو چهرہ بچاكر مارے) اور دوسری حدیث ہے: "من لطم غلامه فكفارته عتقه" (جو شخص اپنے غلام كوطمانچہ مارے تواس كا كفارہ اسے آزاد كرنا ہے)۔ اور نہ اسے بیرت ہے كہ وہ اسے كى گناہ كے ارتكاب كے بغير مارے۔

اورآ قا کو بیت نہیں ہے کہ وہ اپنے غلام کے والدین کو گالی دے،

خواه وه كافر مول (١) اورا كرآ قانے اينے غلام كا مثله كيا، اس كا كان يا ناك ياكوني اورعضوكات ديا، يااس كاذكركات ديا، يااس كوخصى كرديا، يا اس کے سی عضو کوتوڑ دیا ، یا جلا دیا تو وہ کسی حاکم کے فیصلے کے بغیر بلکہ محض مثلہ کئے جانے کی وجہ سے آزاد ہوجائے گا،جیبیا کہ مالکیہاور حنابلہ نے اس کی صراحت کی ہے، اور ایک قول یہ ہے کہ حاکم کے فيل سے آزاد ہوگا، اس لئے كه حديث ميں وارد ب: "أن زنباعا وجد غلاما له مع جارية فجدع أنفه وجبه، فأتى النبي مايلله فقال من فعل هذا بك؟ فقال: زنباع: فدعاه النبي مايلله فقال: ما حملك على هذا؟ فقال كان من أمره كذا وكذا، فقال النبي عَلَيْهِ للعبد: اذهب فأنت حر"(٢) (زنباع سنے این غلام کوایک باندی کے ساتھ یا یا تواس نے اس کی ناک کاٹ لی اورا سے محبوب بنادیا، تو وہ نبی علیقہ کے یاس آیا،آپ علیہ نے اس سے بوچھا کہ س نے تمہارے ساتھ بیہ سلوك كياب، اس نے كہا: زنباع نے، چنانچه نبي عظیفة نے انہيں بلاكر يوجها كتم نے ايسا كيوں كيا؟ انہوں نے كہا كماس كامعامله ايسا الياتھا،تب نبی عَلِيْكَ نے غلام سے فرمایا: جاؤتم آ زاد ہو)۔

اورا گراس نے اپنے غلام کولواطت جیسی بے حیائی پر مجبور کیا تو بھی وہ آزاد ہوجائے گا،اوراس طرح اگراس نے اپنی اس باندی سے وطی کی جو وطی کی طاقت نہیں رکھتی تھی،اور اس کے سبیلین کو ایک کردیا (تووہ آزاد ہوجائے گی) اس لئے کہ یہ شلہ کرنے کے معنی میں ہے، اور غلام مالک کے نوچنے یا مارنے یا ملعون کہنے سے آزاد نہ

<sup>(</sup>۱) حدیث: "نهی النبی عَلَیْتُ عن المثلة" کی روایت بخاری (افْح ۱۱۹/۵ طبع السّلفبه) نے حضرت عبدالله بن یزیدانصاریؓ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "إذا ضوب أحد کم فلیجتنب الوجه" کی روایت احمد (۲/۲۴۲ طبح المیمنیه) نے حضرت ابوہریرہؓ سے کی ہے، اور اس کی اصل مسلم (۲۰۱۲/۴ طبح الحلمی) میں ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "من لطم غلامه فکفارته عتقه" کی روایت مسلم (۱۲۷۸ مار) طبع الحلبی ) اور احمد (۲۵/۲ طبع المیمنیه ) نے حضرت ابن عمر سے کی ہے، اور الفاظ احمد کے ہیں۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "أن زنباعا و جد غلاما له مع جاریة" کی روایت احمد (۲/ ۱۸۲ طبع القدی) میں اسے طبع الممبنیہ )نے کی ہے، اور پیٹمی نے المجمع (۲۸۸۸ طبع القدی) میں اسے ذکر کیا ہے، اور کہا ہے کہ اس کے رجال ثقنہ ہیں۔

ہوگا(۱) اور اس مسلے میں تفصیل اور اختلاف ہے جو''عتق''کی اصطلاح کے ذیل میں ذکر کیا جائے گا، مالکیہ نے جان ہو جھ کر معنوی عیب لاحق کرنے ، مثلاً تا جرغلام کی داڑھی مونڈ نے یا با وقار باندی کا بال مونڈ نے کوبھی غلام کا مثلہ کرنے میں شامل کیا ہے اور انہوں نے اس کے ساتھ اس صورت کوبھی شامل کیا ہے کہ آدمی دوسرے کے غلام کا مثلہ کردے، ایسی صورت میں وہ اس کے مالک کو اس کی قیت لطور تاوان دے گا، کیکن غلام اس کی وجہ سے آزادی کا مستحق نہ ہوگا، اللہ یک خلام کے خام منافع یا اکثر منافع فوت ہوجائیں (۲)۔

### این آ قا پرغلام کے حقوق:

۲۳-اول: غلاموں کا نفقہ ان کے مالکوں پر بالاتفاق واجب ہے،
اس لئے کہ اس سلسلے میں چندا حادیث وارد ہیں، جن میں سے ایک
نی عَلَیْ کا یہ قول ہے: "للمملوک طعامه و کسوته لا
یکلف من العمل إلا ما یطیق" (۳) (غلام کے لئے اس کا کھانا
اور کپڑا ہے، اسے ایسے بی کام کامگف بنایا جائے گا جس کی وہ طاقت
رکھتا ہو)، نیز نبی عَلِیہ کا ارشاد ہے: "کفی بالمرء إشما أن
یحبس عمن یملک قوته" (آ دی کے گناہ گار ہونے کے
لئے یہ بات کافی ہے کہ وہ اس شخص (پرخرج کرنے) سے بازرہ
جس کی روزی کی ذمہ داری اس پر ہو) اور اس لئے بھی کہ اس کے
لئے نفقہ ضروری ہے، اور اس کے منافع اس کے آ قاکے لئے ہیں اور

وہ اس کا سب سے زیادہ خاص آ دمی ہے، لہذا اس پر اس کا نفقہ واجب ہوگا۔

اور نفقہ بقدر کفایت واجب ہے، اور غلام دین میں اپنے مالک کےموافق ہو یا مخالف دونوں صورتوں کا حکم ایک ہے۔

آ قا کواس کا اختیار ہے کہ غلام اگر کمانے والا ہوتو اس کا نفقہ اس کی کمائی میں مقرر کرے، اور اس کا بھی اختیار ہے کہ اس کی پوری کمائی لے لے یاس کو ملازمت پر لگا کر اجرت لے اور آ قااس پر اپنے مال سے خرج کرے، اس لئے کہ سب اس کا مال ہے۔

اورا گر غلام کی کمائی اس کے نفقہ سے زیادہ ہواور آقاس کا نفقہ اس کی کمائی اس کے نفقہ سے زیادہ ہواور آقاس کا نفقہ اس کی کمائی میں مقرر کرتے آقا کواس کے نفقہ کے لئے کافی نہ ہوتواس کے آقا پر اسے کممل کرنا ضروری ہے ، اور زمانہ گزرنے سے نفقہ ساقط ہوجائے گا۔

اوراتنی مقدار میں کھانا کھلا ناواجب ہے جو کفایت کرجائے اوروہ خوراک جوشہر میں رائج اور عام طور پرمستعمل ہو، اور معروف طریقے یروہ سالن جواس جیسے آ دمی کے لئے مناسب ہو۔

اوروہ کپڑا اواجب ہے جواس شہر میں جس میں وہ قیم ہے اس غلام جیسے لوگوں کے لئے معروف اور عام طور پر مستعمل ہو، اوراس کے لئے اوڑھنا کچھونا، مسکن اور عام استعال کی چیزیں واجب ہیں اور کئے اوڑھنا کچھونا، مسکن اور عام استعال کی چیزیں واجب ہیں اور کپڑے میں صرف اس مقدار پراکتفا کرنا جائز نہیں جوجسم کے قابل سر حصہ کو چھپائے ،خواہ اسے گری یا سردی سے اذبیت نہ پہنچی ہو۔ اگر آقا اپنی تنگ دسی یا انکار کرنے کی وجہ سے اپنے اوپر واجب خرج سے باز رہے اور غلام اپنے آپ کو فروخت کرنے کا مطالبہ کر ہے وآ قاکواس پر مجبور کیا جائے گا، شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ قاضی آقاکوال اس کے غلام کے نفقہ کے لئے بیچ ڈالے گا، اور آقا پر

<sup>(</sup>۱) کشاف القناع ۴ر ۱۵،۴ررقانی ۸۸ • ۱۳۱،۱۳۱

<sup>(</sup>۲) الزرقاني، حاشية البناني ۱۲۹/۸۲/۲۸ ۱۳۷

<sup>(</sup>۳) حدیث: "للمملوک طعامه و کسوته" کی روایت مسلم (۳/ ۱۲۸۴ طعالحلمی )نے حضرت ابوہریرہ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۴) حدیث: "کفی بالموء إثما أن يحبس عمن يملک قوته" کی روايت مسلم (۲/ ۱۹۲ طبع الحلی) نے حضرت عبدالله بن عمروً سے کی ہے۔

یہ واجب نہیں ہے کہ نفقہ میں اپنے غلاموں اور باندیوں کے درمیان مساوات برتے اور کیسال سلوک کرے، البتہ بیمستحب ہے، اور اگر کوئی باندی استمتاع کے لئے ہوتو اس میں کوئی حرج نہیں ہے کہ اس کے نفقہ میں اضافہ کردے (۱) اور بیسب اس مسکلہ میں شافعیہ اور حنابلہ کی تفصیل ہے۔

حنابلہ نے اس کی صراحت کی ہے کہ غلام اگر بیار ہوجائے یا لنجا ہوجائے یا لنجا ہوجائے یا اندھا ہوجائے اور اس کی کمائی ختم ہوجائے تو اس کے آقا پراس کا نفقہ اور اس کی دکھر کھے کی ذمہ داری ہے، اس لئے کہ ملک کی بنیاد پر اس کا نفقہ واجب ہوتا ہے، کام کی بنیاد پر نہیں ، اس لئے بچہ کا فقہ بھی واجب ہوتا ہے (۲)۔

اور غلام کا نفقہ اس کے بھا گئے یا نافر مانی کرنے یا قید ہوجانے یا باندی کی نافر مانی کی وجہ سے ساقط نہیں ہوگا (۳)۔

اوراگر آقاس پرخرچ کرنے سے بازرہے اور غلام کو اپنے آقا کے مال سے اپنی کفایت کے بقدر نفقہ لینے پرقدرت حاصل ہوجائے تو اسے اس کا اختیارہے (۲۰)۔

اگرغلام مرجائے تواس کے آقا پراس کی تجہیز و تکفین اور تدفین کا خرچ لازم ہوگا<sup>(۵)</sup>۔

اورغلام اگر بیار ہوجائے تواس کا علاج کرانامستحب ہے اور ڈاکٹر کی جوفیس اور دواکی جو قیمت ضروری ہووہ آقائے ذمہ ہوگی، اور ان میں سے جس غلام کا ختنہ نہ ہوا ہواس کا ختنہ کرانا واجب ہے، اور بیہ

ان لوگوں کے نزد یک ہے جو کہتے ہیں کہ ختنہ واجب ہے<sup>(۱)</sup> (دیکھئے: " "ختان")۔

۲۵-دوم: حنابله كامذبب بيد المحملوك خواه مرد بول ياعورت (غلام یاباندی) انہیں یاک دامن رکھنا آقا پرواجب ہے اگروہ اس کا مطالبه كرين، اس لئے كه الله تعالى كا فرمان ہے: "وَأَنْكِحُوا الْأَيَامِيٰ مِنْكُمُ وَ الصَّالِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمُ وَ إِمَائِكُمُ"(٢) (اور تم اینے بے نکا حوں کا نکاح کرواورتمہارےغلام اور باندیوں میں جو اس کے ( یعنی نکاح ) کے لائق ہوں ان کا بھی ) اور حضرت ابن عباس اُ فرماتے ہیں: "من كانت له جارية فلم يزوجها و لم يصبها، أو عبد فلم يزوجه فما صنعا من شيء كان على السيد" (جش شخص کے یاس کوئی باندی ہواوروہ اس کی شادی نہ کرائے اور نہ اس سے صحبت کرے ، یا غلام ہواور وہ اس کی شادی نہ کرائے تو وہ دونوں جو کچھ (گناہ) کریں گےاس کا وبال آتا پر ہوگا )، پس اگران دونوں کو یاک دامن رکھنا واجب نہ ہوتا تو ان کے فعل ہے آتا کوکوئی گناه لاحق نه ہوتا، اور دوسری وجہ بیہ ہے کہ اکثر نکاح کی ضرورت پیش آتی ہے اوراس کے نہ ہونے سے ضرر لاحق ہوتا ہے، اوراس سے روک دیئے جانے سے وہ فتنہ کا شکار ہوتا ہے، لہذا مالک کونفقہ کی طرح اس پر بھی مجبور کیا جائے گا اور مرداس طرح پاک دامن ہوگا کہ اس کا نکاح کردیا جائے، یا اس کوکسی باندی کا مالک بنادیا جائے جس سے وہ جماع کرے، البتہ اس کی تسری کے جواز کے سلسلے میں اختلاف ہے،جس کا بیان آ گے آر ہاہے، اور باندی اس طرح یاک دامن ہوگی کہاس کا نکاح کردیا جائے پااس کا آ قااس کے ساتھ وطی کرے، تا کہ اس کوشادی کی ضرورت نہ رہے، اس کئے کہ مقصداس

<sup>(</sup>۱) المغنی ۷/ ۲۳۲، ۱۳۳۲، کشاف القناع ۵/ ۸۸ م، انجلی علی المنهاج ۴۸ ر ۹۳، رود داد ۱۱۸ ۱۱۸، الزرقانی ۴۸ ر ۲۹۹ - ۲۲۰ و ۲۲۰ - ۲۲۰ و

<sup>(</sup>۲) المغنی ۷را ۲۳

<sup>(</sup>۳) کشاف القناع۵/۴۸۸\_

<sup>(</sup>۴) کشاف القناع ۱۹۸۹ کس

<sup>(</sup>۵) کشاف القناع ۲ر ۱۰۴،۵۸۹۸ (۵)

<sup>(</sup>۱) کشاف القناع ۵ ر ۹۰ س

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نور ۲۳ـ

کی ضرورت کی تکمیل اوراس کی شہوت کو دفع کرنا ہے،لہذااس کا نکاح کرانامتعین نہیں ہے۔

اگر غلام کی بیوی ہوتواس کے آقا پرلازم ہے کہ وہ رات میں اس کے ساتھ استمتاع کا اسے موقع دے، اس لئے کہ پاک دامنی کے وجوب کا تقاضا ہے کہ اس کو عام رواج کے مطابق استمتاع کی اجازت دی جائے۔

اورا گرآ قاواجب نفقہ کی ادائیگی سے یا (غلام اور باندی کو) یاک دامن رکھنے کی مذکورہ بالا صورتوں کے اختیار کرنے سے جو اس پر واجب ہے بازرہے،خواہ اپنی عاجزی کی وجہ سے یا انکار کرنے کی وجه سے اور غلام یا باندی فروخت کئے جانے کا مطالبہ کرے تو آ قایر اس کا قبول کرنا واجب ہوگا،اس کے دلائل پہلے گذر بیجے، نیز حدیث مين ب: "تقول المرأة إما أن تطعمني أو تطلقني، ويقول العبد: أطعمني و استعملني، و يقول الابن: أطعمني إلى من تدعني "و في رواية: "ويقول خادمك أطعمني و إلا فبعنی<sup>،،(۱)</sup> (بیوی کیے گی کہ یا توتم مجھے کھلاؤ یا مجھے طلاق دے دواور غلام کیے گا کہ مجھ کو کھلاؤ، اور مجھ سے کام لو، اور بیٹا کیے گا کہ مجھ کو کھلاؤ، کس کے بھروسے مجھے چھوڑتے ہو)اورایک روایت میں ہے کہ تیرا غلام کیے گا کہ مجھے کھلا وُورنہ نے دو) پس اگروہ ایبانہ کریتو جا کم اس کا مال اس کے نفقہ کے لئے فروخت کردے گا،اوراگراس کا مال نہ یائے تواسے تکم دے گااس کوفروخت کردے یا مزدوری پرلگادے یا آ زادکردے،اوراگروہاںیانہکرتو جاکم اسے فروخت کردےگا۔ اوراگرآ قااینی باندی سے وطی کرتا ہو، پھروہ اس طرح غائب ہوگیا کہاس کی غیبوت کلفت اور مشقت کے بغیر ختم نہ ہوسکتی ہواوروہ باندی

نکاح کرانے کامطالبہ کرتے وحاکم اس کا نکاح کرادے گا<sup>(۱)</sup>۔

اورلڑ کے پراوراس کے علاوہ غلام کے دوسرے رشتہ داروں پر اسے پاک دامن رکھنا واجب نہیں ہے، بلکہ حق آقا پر ہے، اور شافعیہ کا اصح قول میہ ہے کہ آقا پر اپنے غلام کو پاک دامن رکھنا واجب نہیں ہے۔

اوراس مسئلہ میں ہم نے حفیہ اور مالکیہ کا کوئی کلام نہیں پایا اور صاحب' المغنی' نے ان دونوں کی طرف عدم وجوب کا قول منسوب کیا ہے،اس کئے کہ اس میں آتا کو مالی ضرر پہنچانا ہے اور دوسری وجہ میں ہے کہ نکاح کرانا ان امور میں سے نہیں ہے جن سے بینہ قائم ہوتا ہے۔

۲۱ - سوم: اگرغلام آزادی طلب کرے تواس کے آقا پراسے آزاد کرنالازم نہیں ہے، لیکن اگر مکا بت کا مطالبہ کرے، یعنی اپنے آقا کو مال دے کر آزادی طلب کرے توبعض فقہاء کے نزدیک اس کے آقا پرواجب ہے کہ وہ اس کے ساتھ یہ معاملہ کرے، ان فقہاء میں عکر مہ، عطاء، مسروق، عمروبن دینار اور ضحاک ہیں، اس لئے کہ اللہ تعالی کا فرمان ہے: "وَالَّذِینُ یَبُتعُونُ الْکِتَابَ هِمَّا مَلَکَتُ أَیْمَانُکُمُ فَرمان ہے: "وَالَّذِینُ یَبُتعُونُ الْکِتَابَ هِمَّا مَلَکَتُ أَیْمَانُکُمُ اللّٰهِ فَکَاتِبُوهُمُ اِنْ عَلِمْتُمُ فِیهُم خَیْرًا وَ آتُوهُمُ مِّنُ مَّالِ اللّٰهِ فَکَاتِبُوهُمُ اِنْ عَلِمْتُمُ فِیهُم خَیْرًا وَ آتُوهُمُ مِّنُ مَّالِ اللّٰهِ اللّٰذِي آتَا کُمُ "" (اور تمہارے مملوکوں میں سے جوم کا تب ہونے کے خواہاں ہوں توانہیں مکا تب بنادیا کرو، اگر ان میں بہتری (کے کے خواہاں ہوں توانہیں مکا تب بنادیا کرو، اگر ان میں بہتری (کے آثار) پاؤ، اور اللہ کے اس مال میں سے بھی انہیں دوجواس نے تمہیں عطا کیا ہے)۔

اور بیمروی ہے کہ محمد بن سیرین کے والدسیرین نے حضرت انس بن مالک سے جوان کے آقاتھ بیدرخواست کی کہ وہ انہیں مکاتب

<sup>(</sup>۱) المغنی ۷/ ۲۳۲، ۲۳۳، روضة الطالبین ۹/ ۱۱۹، فتح الباری ۹/ ۰۰،۵۰۰ ۵۔ حدیث: "تقول المرأة: إما أن تطعمني أو تطلقني" کی روایت بخاری (الفتح ۹/ ۰۰ ۵، طبع السّلفیه) نے حضرت ابو ہریر اللہ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) کشاف القناع ارو۸۹،۴۸۹ ـ

<sup>(</sup>۲) القليوني ١٤/١/٢\_

<sup>(</sup>۳) سورهٔ نورر ۳۳\_

بنادیں، حضرت انسؓ نے انکار کیا تو حضرت عمر بن الخطابؓ نے ان پر درہ اٹھا یا اور اس آیت کی تلاوت کی: فکا تبو هم إن علمتم فیهم خیر ا" ( تو آخیس مکا تب بنادیا کرواگران میں بہتر (کے آثار) پاؤ) چنانچے حضرت انسؓ نے آئیس مکا تب بنادیا۔

آورتمام ائمہ کا مذہب ہیہ کہ یہ مستحب ہے، واجب نہیں ہے، وہ فرماتے ہیں کہ اس کی وجہ ہیہ ہے کہ یہ فریقین کی طرف سے معاوضہ کا معاملہ ہے، لہذا با ہمی رضامندی کے بغیر جائز نہ ہوگا، اور اس لئے کہ نبی علیہ کا قول ہے: "لا یعل لامرئ من مال أخیه إلا ماطابت به نفسه" (ا) (کسی آ دمی کے لئے اس کے بھائی کا مال ملائییں سوائے اس کے جھے وہ خوش دلی کے ساتھ دے ) اور آیت میں خیر سے مراد کمانے اور اداکرنے کی قوت ہے، اور ایک قول ہیہ کہ اس سے مراد صلاح وتقوی، امانت اور دینداری ہے (۲)۔ اور مکا تب سے متعلق تفصیلی کلام اور مکا تب کے احکام" مکا تبہ "

## غلام کی بیوی اور بیچ پرانفاق:

ے ۲- آقا پرواجب ہے کہ وہ غلام کی بیوی کو نفقہ دے، خواہ وہ آزاد ہو یا باندی اور شادی شدہ باندی کا نفقہ اس کے شوہر پر ہے، اگر وہ آزاد ہواور اگر غلام ہوتو اس کے آقا پر ہے، جب تک وہ اپنے شوہر

کے ساتھ ہواور جب وہ اپنے آقا کی خدمت کے لئے لوٹ کراس کے پاس آجائے تو جب تک وہ اس کے پاس رہے گی اس کا آقااس پرخرچ کرےگا۔

اور باندی کی اولاد کا نفقہ اس کے آقا پر ہوگا، خواہ ان کا باپ آزاد ہو، اس لئے کہ وہ اپنی مال کے تابع ہوکر اس کے آقا کے غلام ہوجا کیں گے، اور آزاد عورت کی اولا دجو کسی غلام سے ہول ان کا نفقہ ان کے ان رشتہ داروں پر ہوگا جن کا ان پر نفقہ واجب ہوتا ہے، اس لئے کہ وہ لوگ آقا کے تابع نہیں ہوتے، بلکہ آزاد ہوتے ہیں، اور رشتہ داروں میں سے مال ہے (۱) اس میں تفصیل ہے جس کے اور رشتہ داروں میں سے مال ہے (۱) اس میں تفصیل ہے جس کے لئے" نفقہ" کی بحث کی طرف رجوع کیا جائے۔

### غلام کے ساتھ زمی اور حسن سلوک کرنا:

۲۸ – الله تعالی نے غلام کے ساتھ حسن سلوک کا تھم دیا ہے، ارشاد باری ہے: "وَاعْبُدُوا اللّٰهَ وَلاَ تُشُوِحُوا بِهِ شَيْئًا وَ بِالْوَالِدَيْنِ باری ہے: "وَاعْبُدُوا اللّٰهَ وَلاَ تُشُوحُوا بِهِ شَيْئًا وَ بِالْوَالِدَيْنِ الْحُسَانًا وَّبِذِی الْقُرْبِی وَالْمَسَاكِیْنِ وَالْجَارِ فِی الْقُرْبِی وَالْجَنْبِ وَالْمَسَاكِیْنِ وَالْجَارِ فِی الْقَرْبِی وَالْحَارِ الْجُنْبِ وَالصَّاحِبِ بِالْجَنْبِ وَابُنِ السَّبِیُلِ الْقُورُبِی وَالْحَارِ الله کی عبادت کرواور کی چیز کواس کا وَمَامَلَکَتُ أَیْمَانُکُمْ "(۲) (الله کی عبادت کرواور کی چیز کواس کا شریک نه کرواور حسن سلوک رکھو والدین کے ساتھ اور قرابت داروں کے ساتھ اور تیہ مجلس اور داہ گیر کے ساتھ اور جوتہ ہاری ملک میں ہے )۔ پڑوی اور جم جس اور راہ گیر کے ساتھ اور جوتہ ہاری ملک میں ہے )۔ قرطبی کہتے ہیں کہ ان کو اخلاق کر بھائی کی تا کہ وہ ایخ غلاموں پر تواضع کے طریقے کی طرف ان کی رہنمائی کی تا کہ وہ ایخ غلاموں پر تواضع کے طریقے کی طرف ان کی رہنمائی کی تا کہ وہ ایخ غلاموں پر اپنی کوئی خصوصیت نہ جمیس ، اس لئے کہ سب اللہ کے بندے ہیں اور اپنی کوئی خصوصیت نہ جمیس ، اس لئے کہ سب اللہ کے بندے ہیں اور

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لا یحل لامریء من مال أخیه إلا ماطابت به نفسه" کی روایت احمد (۲۳ مل ۴۳ ملیمنیه) نے حضرت عمروبن یژنی سے کی ہے، اور پیشی نے اسے (المجمع ۱۸ ۱۷ ما طبع القدی) میں نقل کیا ہے، اور کہا:

"اس روایت کوام م احمد نے اور اان کے بیٹے نے مندا حمد پراپنی زیادات میں بیان کیا ہے، اور طبر انی نے الکبیراور الاوسط میں بیان کیا ہے اور احمد کے رجال ثقتہ ہیں۔

<sup>(</sup>۲) تفییر القرطبی آیت ۳۳ سورهٔ نور، القاهره دارالکتب المصریه، الزرقانی ۱۳۸۸ مشاف القناع ۴۸۰۸ م

<sup>(</sup>۱) کشاف القناع ۵ ر ۸۸ م\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نساء ۱۳۷٫

مال الله كا مال ہے، البتہ الله تعالی نے نعمت كومكمل كرنے اور حكمت كو نافر كرنے كا ورحكمت كو ناور نافر كرديا اور بعض كو بعض كے لئے مسخر كرديا اور بعض كو بعض كا ما لك بناديا (۱) \_

اور نبی علی الله تعالی نے فرمایا: "إن الله کتب الإحسان علی کل شيءٍ "(۲) (الله تعالی نے ہر چیز کے سلسلہ میں حسن سلوک کو فرض کیا ہے ) اور ججة الوداع کی حدیث میں آیا ہے کہ نبی علی نے ان کے بارے میں وصیت کرتے ہوئے فرمایا: "أرقاء حم أرقاء کم "(۳) (اپنے غلاموں کا خیال رکھو، اپنے غلاموں کا خیال رکھو) اور ایک حدیث میں صحابی فرماتے ہیں کہ آخری بات جو نبی علی اور ایک حدیث میں صحابی فرماتے ہیں کہ آخری بات جو نبی علی اور ایک حدیث میں صحابی فرماتے ہیں کہ آخری بات جو نبی علی میں ملکت أیمانکم "(۲) (نماز کا خیال رکھو، نماز کا خیال رکھو، اپنے غلاموں کے بارے میں الله سے ڈرو)۔

اوراسلامی شریعت نے یہ بات بیان کی کہ غلام اور آزاد دونوں بھائی بھائی بیں اور آزادی اور غلامی کے فرق کا مطلب یہ بہیں ہے کہ یہ اخوت قائم نہیں ہے، اور جہاں تک غلام کواس کے آقا کے ہاتھ میں کردینے اور اسے اس کی گردن کا مالک بنادینے کی بات ہے تو وہ اللہ تعالی کی طرف سے ایک طرح کا امتحان اور آزمائش ہے، تا کہ وہ

جان لے کہ کون اس کاحق ادا کرتا ہے، اللہ تعالی فرماتے ہیں: "وَ مَنُ لَّمُ يَستَطِعُ مِنكُمُ طَولًا أَن يَّنكِحَ الْمُحْصَناتِ الْمُومِناتِ فَمِنُ مَّا مَلَكَتُ اَيُمَانُكُمُ مِّنُ فَتَيْتِكُمُ الْمُوْمِنْتِ وَاللَّهُ اَعُلَمُ بايُمَانِكُمُ بَعُضُكُمُ مِّنُ بَعُض "(١) (اورتم ميں سے جو كوئى مقدرت نہ رکھتا ہو کہ آزادمسلمان عورتوں سے نکاح کر سکے تو وہ تہاری (آپس کی) مسلمان کنیروں سے جوتمہاری ملک (شرعی) میں ہوں ( نکاح کر بے ) اور اللہ تمہارے ایمان ( کی حالت ) سے خوب واقف ہے،تم (سب) آپس میں ایک ہو) یعنی تم لوگ بنی آ دم ہو(٢) اور نبی علیہ نے ارشاد فرمایا: "إخوانكم خولكم جعلهم الله تحت أيديكم "(٣) (تمهار ع بهائي تمهار ع غلام ہیں،جنہیں الله تعالی نے تمہارے ماتحت کردیاہے ) اور روایت ہے كه آب عليه في فرمايا: "حسن الملكة يمن (وفي رواية : نماء) وسوء الخلق شؤم" (ماتحول كے ساتھ اچھا برتاؤ سعادت مندی اور باعث برکت ہے (اور ایک روایت میں ہے: بر طور ی ہے ) اور برخلقی نحوست ہے ) لینی جب غلاموں کے ساتھ اچھا برتا وُاورسلوک کیا جا تا ہے تو وہ لوگ اس کی اچھی خدمت کرتے ہیں،اور بیریمناور برکت کا سبب ہوتا ہے،جبیبا کہ بدخلقی نحوست اور ہلاکت کا سبب ہوتی ہے (۵)۔

اورغلام کے ساتھ حسن سلوک کرنے میں اس کے واجب حقوق کی

<sup>(</sup>۱) تفسيرالقرطبي ۵ر ۱۹۰\_

<sup>(</sup>٢) حديث: "أن الله كتب الإحسان على كل شيء"كى روايت مسلم (٢) حديث: "أن الله كتب الإحسان على كل شيء"كى روايت مسلم

<sup>(</sup>۳) حدیث: "أرقاء كم أرقاء كم" كی روایت امام احمد (۳۸،۳۵ طبع المحمنیه) نے حضرت یزید بن جارہیہ کی ہے، اور پیٹی نے اسے (الجحمع ۲۳۹۸ طبع القدى) میں ذکر کیا ہے، اور کہا كہ اسے امام احمد اور طبر انی نے روایت كیا ہے، اور اس كی سند میں عاصم بن عبید الله بیں اور وہ ضعیف ہیں۔

<sup>(</sup>٣) حدیث: "الصلاة الصلاة، اتقوا الله فیما ملکت أیمانکم" کی روایت احمد (ار ۸۸ طبع المیمنیه) نے حضرت علی بن افی طالب سے کی ہے اوراس کی اساد میچے ہے۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساءر ۲۵\_

<sup>(</sup>۲) تفسيرالقرطبي ۵را۱۴۔

<sup>(</sup>٣) حديث: "إخوانكم خولكم" كي تخريج نقره نمبر ١٣ ير گذر چكار

<sup>(</sup>۴) حدیث: "حسن الملکة یمن، وسوء المخلق شؤم" کی روایت احمد (۳) حدیث: حسن الملکة یمن، ابوداوُد (۳۱ ۲/۵ تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے، اور مناوی نے (الفیض ۳۸۲ سطح المکتبة التجارید) میں اسے معلول کہا ہے۔

<sup>(</sup>۵) عون المعبود ۱/۱۷ المارينة المنوره،السَّلفيهـ

ادائیگی کے ساتھ ساتھ، جیسا کہ پہلے گذرا، مندرجہ ذیل چندامور داخل ہیں:

الف-ان کے ساتھ ظلم اور بدسلو کی نہ کرنا:

79- خواه یہ مارپیٹ یا گائی گلوج اور تحقیر کے ذرایعہ ہو، جسیا کہ پہلے گذرا، چنا نچہ حضرت ابومسعود انصاری ؓ کے بارے میں آتا ہے، وہ فرماتے ہیں: "کنت أضرب غلاما لی، فسمعت من خلفی صوتا: اعلم أبا مسعود. قال راوي الحدیث: مرتین ۔ لله أقدر منک علیه فالتفت فإذا هو رسول الله عَلَيْتُهُ، فقلت یا رسول الله عَلَيْتُهُ، فقلت یا رسول الله عَلَيْتُهُ، فقلت لله علی الله الله علی الله الله علی الله الله علی الله ع

اور رسول الله عليه في فرمايا: "لا يدخل الجنة سيء الملكة" (براخلاق وي جنت مين داخل نهين بوكا) ـ

ب-غلام كے ساتھ كھانے ميں حسن سلوك:

• ٣- لین اگر وه کھانا لے کرآئے تو اسے اپنے ساتھ بھائے،
تاکہ وہ اس کھانے میں سے کھائے، اور اگر وہ اسے اپنے ساتھ نہ
بٹھائے تومستحب بیہ ہے کہ اس میں سے پچھاسے دے دے، اور اگر
اسی نے کھانا بنا یا ہوتو استحباب بڑھ جائے گا، اور شافعیہ کا مذہب ایک
قول کے مطابق بیہ ہے کہ اس حال میں واجب ہے اور بیاس لئے کہ
نی علیم کا ارشاد ہے: "من کان أخو ہ تحت یدہ فلیطعمه
مما یطعم و لیلبسه ممایلبس" (۱) (جس شخص کا بھائی (غلام)
اس کے ماتحت ہوتو اسے پہنائے کہ جوخود کھا تا ہے اسے کھلائے اور جو
خود پہنتا ہے وہ اسے پہنائے )۔

اور نبی علی کارشاد ہے: ''إذا أتی أحد كم خادمه بطعام فإن لم يجلسه معه فليناوله أكلة أو أكلتين، أو لقمة أو لقمتين، فإنه ولى حره علاجه''(۱) (اگرتم ميں سے كسى ك پاس اس كا خادم كوئى كھانالائے اور وہ اس كواپنے ساتھ نہ بھائے تو اسے ايك لقمه يادو لقم كھلا دے، اس كئے كہاس نے اس كى گرمى اور مشقت برداشت كى ہے)

اورایک روایت میں ہے: ''إذا کفی أحد کم خادمه صنعة طعامه و کفاه حره و دخانه فلیجلسه معه فلیأکل، فإن أبی فلیأخذ لقمة فلیروغها ثم لیعطها إیاه''(") (اگرتم میں سے فلیأخذ لقمة فلیروغها ثم لیعطها إیاه''(") (اگرتم میں سے کی کا خادم اس کا کھانا بنائے اوراس کی گرمی اوردھوئیں کو برداشت کرتے اور سے چاہئے کہ وہ اسے اپنے ساتھ بٹھالے اور کھائے، اور

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من کان أخوه تحت یده فلیطعمه مما یطعم و لیلبسه مما یلبس" کی تخ ت فقره نمبر ۱۳ یرگذر چکی ـ

<sup>(</sup>۲) حدیث: "إذا أتى أحد كم خادمه" كی روایت بخارى (الفتح ۱۸۱۹ طبع السلفید) نے حضرت ابو ہریرہ سے كی ہے۔

<sup>(</sup>٣) حدیث: ''إذا كفی أحد كم خادمه صنعة طعامه'' كی روایت احمد (٣) حدیث: ''إذا كفی أحد كم خادمه صنعة طعامه'' كی اساد صحیح ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "اعلم أبا مسعود لله أقدر منک علیه" کی روایت مسلم (۱) حدیث الامال المج الحلی) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لایدخل البحنة سيء الملکة" کی روایت ترمذی (۳۳ ۳۳ ۳۳ طع الحلی) نے حضرت ابو بکر صدیق سے کی ہے اور کہا: پیصدیث غریب ہے،
اور فرقد شخی ہے متعلق ان کے حفظ کے بارے میں الیب ختیانی اور ایک سے
زیادہ لوگوں نے کلام کیا ہے، اسی طرح مناوی نے (الفیض ۲۹۹۸ طبع
المکتبۃ التجاریہ) میں انہیں ضعیف قرار دیا ہے۔

اگرا نکار کرے تو اسے چاہئے کہ ایک لقمہ لے لے، پھراسے تھی میں ترکر کےاسے دے دے )۔

امام نووی فرماتے ہیں: ترویغ یہ ہے کہاسے تھی میں ڈبودے، وہ فرماتے ہیں کہاسے اتنا بڑالقمہ دے جواس کی خواہش مٹادے، اتنا چھوٹا نہ دے کہ خواہش اور بھڑک جائے اور حرص نہ ختم ہوں۔

ج-لباس میں غلام کے ساتھ حسن سلوک:

اسا - یعنی وہ اپنے غلام کالباس خود اپنے لباس جیساعمدہ بنائے،لہذا سابقہ حدیث کی بنیاد پریمستحب ہے اور اس میں بیہ ہے کہ جوخود پہنتا ہے وہ اسے پہنائے۔

د-موافقت نه ہونے کی صورت میں اسے فروخت کردے:

الس الر غلام اور اس کے آقا کے درمیان معاملہ بگڑ جائے تو اقا کے لئے مناسب بیہ کہ وہ اسے فروخت کردے، تا کہ اس کی افریت دائمی نہ رہے، ابن تیمیہ فرماتے ہیں: اگر غلام کے اخلاق اس کے آقا کے اخلاق اس کے آقا کے اخلاق کے مناسب نہ ہوں تو آقا پر لازم ہے کہ وہ اسے اپنی ملکیت سے نکال دے، اس لئے کہ حضرت ابوذرکی حدیث میں ہے، وہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ علیقی نے فرمایا: "من لاء مکم من مملو کیکم فاطعموہ مما تأکلون، واکسوہ مماتلبسون، ومن لم یلائمکم منہم فبیعوہ، ولا تعذبوا مماتلبسون، ومن لم یلائمکم منہم فبیعوہ، ولا تعذبوا خلق الله "(۲) (تمہارے غلاموں میں سے جوتمہارے موافق ہول خلق الله "وتم جو پچھ کھاتے ہوان میں سے ان کوکھلاؤاور تم جو پچھ پہنتے ہوان

میں سے ان کو پہنا ؤ، اور ان میں سے جوتمہارے موافق نہ ہوں ان کو فروخت کردو، اور اللّٰہ کی مخلوق کوعذاب مت دو)۔

''المغنی' میں ہے: اگر غلام ہے کا مطالبہ کرے اور آقانے اس کے حقوق پورے طور پرادا کئے ہوں تو آقا کواس پر مجبور نہیں کیا جائے گا، امام احمد نے اس کی صراحت کی ہے، ابوداؤ دفرماتے ہیں کہ امام احمد سے پوچھا گیا: اگر باندی آقا سے فروخت کئے جانے کا مطالبہ کرے حالا نکہ وہ جو پہنتا ہے وہی اسے پہنا تا ہے اور جو کھا تا ہے وہی اسے کھلاتا ہے؟ تو انہوں نے فرمایا کہ اسے فروخت نہیں کیا جائے گا، اگرچہ وہ کثرت سے اس کا مطالبہ کرے، اللہ یہ کہ اسے شوہرکی ضرورت ہواوروہ کے کہ میری شادی کردو۔

ابن قدامہ فرماتے ہیں: یہی بات عطاء اور اسحاق نے اس غلام کے بارے میں کہی ہے جس کے ساتھ اس کا آقا حسن سلوک کرتا ہو اور وہ فروخت کرنے کا مطالبہ کرتا ہو، آقا اسے فروخت نہیں کرے گا، اس لئے کہ ملکیت آقا کی ہے اور حق اس کا ہے، لہذا غلام کے ساتھ کسی ضرر کے بغیراس کے ختم کرنے پراسے مجبور نہیں کیا جائے گا، جیسا کہ مرداگر اپنی ہوی کے تمام واجب حقوق ادا کرے تو اسے اس کو طلاق دینے پر مجبور نہیں کیا جائے گا اور نہ اسے اپنے چو پائے کے فروخت کرنے پر مجبور کہا جائے گا، اگروہ اس برخر چ کرتا ہو (ا)۔

### ه-اس کا چھانام رکھے:

سس - حدیث میں وارد ہے: "نهانا النبی عَلَیْنِهُ أَن نسمی رقیقنا بأربعة أسماء: أفلح ، ورباح، ویسار، ونافع" (٢) رقیقنا بأربع عَلِیْنَ نے ہمیں منع فرمایا کہ ہم اپنے غلام کا یہ چارنام رکیس:

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۱۹۷۹، ۱۱۰، ا، لمغني ۷۷ • ۹۳، کشاف القناع ۸۹۸۹ م.

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من لاء مکم من مملو کیکم" کی روایت ابوداؤد (۳۲۱/۵، تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے، اوراس کی اسناد سی ہے، اور د کیھئے: عون المعبود ۱۲۷، کشاف القناع ۴۹۱/۵۸۔

<sup>(</sup>۱) المغنی ۷ ر ۹۳۳ ـ

<sup>(</sup>۲) حدیث: "نهانا النبی عَلَیْ اُن نسمی رقیقنا بأربعة أسماء" کی روایت مسلم (۱۲۸۵ طبع الحلی) نے حضرت سمره بن جندب سے کی ہے۔

فلے الح،رباح،ییاراورنافع)۔

اسے اچھی طرح خطاب کرے اور بیچکم نہ دے کہ اسے" ربی" جیسے الفاظ کے ساتھ پکارے، بلکہ سیدی کے لفظ سے پکارے اور پیر مناسب نہیں کہ آقا اسے'' یاعبدی'' اور'' یا اُمتی'' کے لفظ سے ایکارے، بلکہ یافتاي اور یافتاتي (اے میرے خادم، اے میری خادمہ) کیے، اس لئے کہ حضرت ابوہریرہؓ رادی ہیں کہ نبی علیہ ہے نے فرمایا: "لا یقل أحدكم أطعم ربک و ضيء ربک وليقل: سيدي مولاي، ولايقل أحدكم: عبدي، أمتى و ليقل: غلامي و فتاي و فتاتي" (أنم مين سے كوئي تخص بينه کے کہتم اینے رب کوکھا نا کھلا ؤ اور اپنے رب کو وضوکرا ؤ ،اسے یوں کہنا چاہئے: میرے آقا اور میرے مولی، اور تم میں سے کو کی شخص میرا بندہ، بندی نہ کیے، بلکہ میراغلام، میراخادم، میری خادمہ کیے )،اسے امام بخاری نے روایت کیا ہے اور اس کے لئے عنوان قائم کیا ہے: "باب كراهة التطاول على الرقيق" (غلام پرتعلى ظام كرنے کی کراہت کا باب ) ، اور مسلم نے اسے روایت کیا ہے اور اس کے آ خرمیں ''و جادیتی''کا اضافہ فرمایا ہے، ابن حجر فرماتے ہیں کہ نبی عَلِيلَةً نِي السِّيهِ لفظ كي طرف رہنمائي فرمائي جوتعلى اور تكبر سے حفاظت کے ساتھ مفہوم ادا کردے، اس کئے کہ لفظ' فتی'' (نوجوان) اورلفظ غلام اس طرح محض ملک پر دلالت نہیں کرتے، جس طرح که عبد کالفظ دلالت کرتا ہے،اس کئے کہ لفظ فتی کا استعال آ زاد کے لئے عام ہے،اسی طرح غلام اور جاریة کالفظ بھی (۲)۔

## و-اچھی تربیت اوراچھی تعلیم دے:

ارشاد فرمایا: "أیما رجل كانت عنده ولیدة فعلمها فأحسن ارشاد فرمایا: "أیما رجل كانت عنده ولیدة فعلمها فأحسن تعلیمها، و أدبها فأحسن تأدیبها، ثم أعتقها و تزوجها كان له أجران" (أجس مرد كے پاس بھی كوئی باندی ہواوروه استعلیم دے اور احب سکھائے اور احب سکھائے اور احب سکھائے دور احب سکھائے داور کے است نکاح كے دو احربول گے )۔

# غلام کی نگرانی اور بادشاه:

سے کہ اگر آقا اپنے غلام کی نگر انی ضروری ہے، اور اسی میں سے ایک بیہ ہے کہ اگر آقا اپنے غلام پر اتنی آمدنی حاصل کر نالازم کرتا ہوجس کی وہ طاقت نہیں رکھتا ہے وبادشاہ اسے روک دےگا(۲) اور اسی طرح اگر وہ اسے کسی ایسے کام کا حکم دے جس کی وہ طاقت نہ رکھتا ہو (توبادشاہ اسے روک کے گا)۔

اور یہ بات پہلے گذر چکی کہ حضرت عمرؓ کے بارے میں منقول ہے کہ وہ ہر نیچ کو مدینہ کے اطراف میں نکلتے تھے اور اگر کسی غلام کو ایسا کام کرتے دیکھتے جس کی وہ طاقت نہ رکھتا تو اسے اس بوجھ سے سبکدوش فرماد ہے۔

اوراسی میں سے بیہ ہے کہ اگر آقا اپنے غلام کوسزادے یا اس کے حق میں کسی ایسے فعل کا ارتکاب کرے جواس کے لئے جائز نہیں ہے،
لیمنی مثلہ یا زخمی کرنا یا کسی عضوکو کا ٹنا تو جن زیاد تیوں میں غلام آزادی
کا مستحق ہوجا تا ہے، ان میں وہ اس پر آزادی کو لازم کرے گایا اگر

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لا یقل أحد کم : أطعم ربک" کی روایت بخاری (الفتی ۱۵/۵ طبع التلفیه) اور مسلم (۲۵/۳ کا طبع الحلی) نے کی ہے، اوراس کو مسلم (۲۸/ ۱۷۲۶) نے دوسری روایت نے قال کیا ہے۔

<sup>(</sup>۲) فتح الباري ۱۸۰۵

<sup>(</sup>۱) حدیث: "أیما رجل كانت عنده ولیدة" كی روایت بخاری (افق ۱۲۹/۹ طبح التلفیه) اور مسلم (۱/ ۱۳۵ طبح الحلمی) نے كی ہے، اور الفاظ بخاری كے ہیں۔

<sup>(</sup>٢) روضة الطالبين ١١٩٧\_

آ زاد کرنا واجب نہ ہوتو اسے اس کی دعوت دے گا، جبیبا کہ متعدد مقامات میں نبی علیستہ کا پیمل گذر چکاہے۔

اورتعزیر کے قاعدہ کی روسے اس حال میں بادشاہ کوقول یافعل کے ذریعہ آقا کوتعزیر کرنے کاحق ہے۔

اوراگرآ قااپے غلام پرزنا کاالزام لگائے توغلام کو بیت ہوگا کہوہ اسے حاکم کی عدالت میں پیش کرے تاکہ حاکم اس کی تعزیر کرے، نووی فرماتے ہیں: یہی صحیح ہے اور ایک قول یہ ہے کہ اسے اپنے آقا سے تعزیر طلب کرنے کا حق نہیں ہے (۱)۔

اوراگرآ قااپنے غلاموں پرخرج نہ کرتا ہو یا انہیں اتنا نفقہ نہ دیتا ہو جو ان کے لئے کافی ہوتو بادشاہ اس پر اسے لازم کردے گا اور اس طرح اگر وہ ان کی شادی کرانے سے انکار کرے، جبکہ اس کی ضرورت ہو، اوراگر بادشاہ اسے ان کی شادی کرانے کا حکم دے اور وہ انکارکرے تو بادشاہ ان کی شادی کرانے کا اگل

## اینے غلام کے سلسلے میں مالک کے تصرفات:

۲ سا- غلام آقا کا ایک مال ہے، پس اسے ان میں خرید وفر وخت، اجارہ، رئین، ہبداور اعارہ کے ذریعہ تصرف کرنے کا حق ہے، جس طرح اپنے دوسرے تمام اموال میں کرتا ہے، اور اسے بیحق ہے کہوہ غلام یاباندی کوئیچ میں ثمن یا اجارہ میں عوض یا اپنی بیوی کا مهر قرار دے، اس کے علاوہ تصرف کی دوسری صورتیں بھی اختیار کرسکتا ہے، البتہ غلام میں تصرف کے لئے کچھ خصوصیات ہیں جواس کے انسان ہونے کا تقاضا ہیں، خواہ وہ مسلمان ہویا کا فر، ذیل میں ان خصوصیات میں سے کچھ کا تذکرہ کیا جارہا ہے:

اول: بيع (۱)

آ زادی کی شرط کے ساتھ غلام کوفروخت کرنا:

کسا- قاعدہ ہے کہ جوشر طعقد تیج کے تقاضے اور اس کی مصلحت کے خلاف ہووہ فاسد ہوتی ہے، یہ مسلماس قاعدہ سے مستثنی ہے، اس لئے اگر فروخت کرنے والاخریدار پر بہشر طلگادے کہ وہ اس غلام کو آزاد کردے گا جے وہ اس کے ہاتھ فروخت کررہا ہے تو یہ شرط امام ماکد گئے مالک اور شافعیہ کے نزد یک اور ایک روایت کی روسے امام احمد گئے نزد یک سے استدلال کیا گیا ہے: ''أن عائشہ استوت بریرہ و شرط الها علیها عتقها وولاء ها فانکر النبی عَلَیْ شرط الولاء دون شرط العتق'' (۲) فائشہ پراس کی آزادی اور ولاء کی شرط لگائی تو نبی عَلِی ہے ولاء کی شرط پراس کی آزادی اور ولاء کی شرط لگائی تو نبی عَلِی ہے ولاء کی شرط پرنہیں )۔

پھرا گرخریدارائے آزاد کرے تووہ اس شرط کو پورا کرے گاجس کو اپنے او پرلازم کرلیاتھا، اور اگر آزاد نہ کرے تو ایک قول یہ ہے کہ اسے اس پر مجبور کیا جائے گا، اور دوسرا قول یہ ہے کہ مجبور نہیں کیا جائے گا،کن فروخت کنندہ کو فنخ کاحق ہوگا،جیسا کہ اگراس نے رہن کی شرط لگائی پھراس کے سپر ذہیں کیا۔

امام ابوحنیفہ کا مذہب یہ ہے کہ بیج فاسد ہوگی، ان کے اس اصول کی بنیاد پر کہ شرط کی وجہ سے بیچ فاسد ہوجاتی ہے، لیکن اگرخریدار نے

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۸ ر ۳۲۷ س

<sup>(</sup>۲) روضة الطالبين ۲/۱۰۱

<sup>(</sup>۱) کتب قضااور کتب شروط کے مصنفین ان امور کوذکر کرتے ہیں جن کی رعایت غلام کے عقد رکتے کو لکھنے کے وقت کی جاتی ہے، دیکھئے مثلا: ادب القصناء لابن اُبی الدم شافعی رص ۱۰ ۳۰، ۴۰ ۳۰ اور ۸۸۳، شائع کردہ جامعہ دمشق (تاریخ درج نہیں) اور کتاب جو اہر العقو دللمنہا جی الاً سیوطی ۔

<sup>(</sup>۲) حدیث عاکشیْ: "أنها اشتوت بویوهٔ" کی روایت بخاری (افْتَ ۱۸۵/۵ طبع السّافیه) نے کی ہے۔

آزادی کی شرط کے ساتھ خریدنے کے بعدائے آزاد کردیا تو بھے سیح موجائے گی، یہاں تک کہ امام ابو حنیفہ کے نزدیک اس پر ثمن واجب مو گا اور صاحبین فرماتے ہیں کہ بھے فاسد ہی رہے گی، یہاں تک کہ اس پر قیمت واجب ہوگی، اس لئے کہ بھے فاسد واقع ہوگئ ہے تو اب وہ جائز میں تبدیل نہیں ہو سکتی۔

اورامام احمد کی ایک روایت کی روسے بیچ صیحے ہوگی اور شرط فاسد ہوجائے گی اور ابن ابی لیلی سے جومنقول ہے اس کا تقاضا بھی یہی ہے(۱)۔

### غلامول كى بطور سلم خريد وفروخت:

۲۳۸ جمہور کے نزد یک غلام کی بیچ سلم جائز ہے، اس لئے کہ سلم
 کے لئے جواوصاف کی شرط ہوتی ہے ان کی تعیین کرناممکن ہے۔

اور حنفیہ اور تو ری کا مذہب اور امام احمد سے ایک روایت رہے کہ غلام میں عقد سلم درست نہیں ہے، اس لئے کہ باطنی اوصاف کی بنیاد پران میں بہت زیاد فرق ہوتا ہے، لہذاان اوصاف کا احاطہ کرناممکن نہیں، پس وہ نزاع کا باعث بنے گا<sup>(۲)</sup>۔

### بیع میں اقارب کوایک دوسرے سے جدا کرنا:

9 - حفیہ کا مذہب سے ہے کہ نظامیں آقا کے لئے میں کروہ ہے کہ وہ ذی رقم محرم کو ایک دوسرے سے علاحدہ کرے، مثلا غلام اور اس کی ماں یا بیٹے یا بیٹی یا چچایا چھو پھی یا ماموں یا اس کی خالہ کو ایک دوسرے سے الگ کرنا۔

حنابله کا مذہب ہے ہے کہ ذکی رخم محرم لوگوں کے درمیان مذکورہ بالا علاحدگی حرام ہے۔ دونوں فریق کا استدلال اس حدیث سے ہے، وہ فرمات جسے امام احمد نے حضرت علی سے روایت کیا ہے، وہ فرمات بیں: ''أمرني النبي عَلَيْتُ أَن أبیع غلامین أخوین، فبعتهما ففرقت بینهما، فذکرت ذلک للنبي عَلَيْتُ فقال: ففرقت بینهما، فذکرت ذلک للنبي عَلَيْتُ فقال: اُدر کھما فار تجعهما ولا تبعهما إلا جمیعا" و في روایة: ''ردہ ردہ "(۱) (مجھے نبی عَلَيْتُ نے دوغلام بھائیوں کو بیچنے کا حکم دیا، چنانچہ میں نے ان دونوں کو علاحدہ علاحدہ فروخت کردیا اور میں نے اس کا ذکر نبی عَلَیْتُ سے کیا تو آپ عَلیْتُ نے فرمایا: جاؤ ان دونوں کو وایک ہی ساتھ فروخت کرو) ان دونوں کو ایک ہی ساتھ فروخت کرو) اور ایک روایت میں ہے (اسے لوٹا لو، لوٹا لو)۔

حضرت ابوموی سے مرفوعا روایت ہے: "لعن الله من فرق بین الوالدة وولدها و الأخ و أخیه" (۲) (الله کی لعنت ہواس شخص پرجس نے مال اوراس کے بیچ کے درمیان اور بھائی اوراس کے جائی کے درمیان علاحدگی کی )۔

یہ حضرات فرماتے ہیں کہ نص اگر چیہ ماں اور بچے اور بھائی بھائی کے بارے میں وارد ہے، کین دلالتاً قیاس کی روسے ان دونوں پرتمام ذی محرم رشتوں کو قیاس کیا جائے گا۔

اوردوسری وجہ بیہے کہ بچے بچے اور بڑے سے انس محسول کرتا ہے

<sup>(</sup>۱) المغنى ۲۲۲۲، روضة الطالبين ۱/۱۰ م، جوابرالإ كليل ۲/ ۲۵، الهدامية فتح القد بر۵/ ۲۱۷، ۲۱۷\_

المعنى شهر ۲۸۲۸، فتح القدير ۳۲۷۸، شرح المحلى على المنهاج ۲۵۲۸، (۲) المغنى ۲۸۲۸۴، فتح القدير ۳۲۷، شرح المحلى على المنهاج ۲۵۲۸، الشرح الكبيروحاشية الدسوقي ۳۷۰۰، ۲۰۴۰، وصنة الطالبين ۱۹۸۴-

<sup>(</sup>۱) حدیث: آدر کھما فارتجعھما، ولا تبعھما إلا جمیعا، کی روایت احمد (۱۰۷ مراید کی اور ایش کی نے اس کو انجمع (۱۰۷ مراید) کی ہے، اور بیشی نے اس کو انجمع (۱۰۷ مراید) میں ذکر کیا ہے، اور کہا: اس کے رجال سیح کے رجال ہیں، اور دوسری روایت ترندی (۲۰۳ ۵۷۲ مطبح اکلی ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لعن الله من فرق بین الوالدة وولدها، والأخ و أخیه" کی روایت ابن ماجه (۵۲/۲ کے طبح الحلبی ) نے کی ہے، اور مناوی نے (الفیض ۵۸۵۲ طبع المکتبہ ) میں ذہبی سے نقل کیا ہے کہ انہوں نے کہا: اس میں ابرائیم بن اساعیل ہیں، جن کو محدثین نے ضعیف قرار دیا ہے۔

اور بڑااس کی دیچے ریکھے کرتا ہے اور علا حدہ کرنے کی صورت میں بچوں پرقطع رحمی ہے اور زوجین کو الگ کرنا حرمت یا کراہت میں داخل نہیں ہے۔

ما لکیکا ندہب ہے ہے کہ ان میں سے صرف ایک صورت ماں اور اس کے بچے کو الگ کرنا حرام ہے، اس لئے کہ حدیث ہے: "من فرق بین الوالدة وولدها فرق الله بینه و بین أحبته یوم القیامة (۱) (جو شخص ماں اور اس کے بچے کو جدا کرے گاتو قیامت کے دن اللہ تعالی اس کو اس کے دوستوں سے جدا کردے گا) حدیث ہے: "لا تو له والدة عن ولدها" (۲) (کسی ماں سے اس کے بچے کو جدا نہ کیا جائے)۔

ما لکیہ کے نزدیک وہ جدائی حرام ہے جو معاوضہ کے ساتھ ہو، جیسے بیچنا، کسی ایک کو اجارہ اور بالعوض ہبہ میں عوض بنا نا اور کوئی ایسا تصرف کرنا جو عوض کے معنی میں ہو، جیسے تقسیم، بغیر معاوضہ کی جدائی میں حرام نہیں ہے، جیسے صدقہ کرنا اور خالص ہبہ کرنا اور ان کا مشہور قول سے ہے کہ حق ماں کا ہے، لیس اگروہ جدائی پر راضی ہوجائے تو جائز ہے، نواہ ماں اور اس کے بیٹے کا دین الگ الگ ہویا ایک ہو، اور شافعیہ کا مذہب ہیہ ہے کہ ماں اور اس کے بیٹے کا دین الگ الگ ہویا ایک ہو، اور اور ہبہ وغیرہ کے ذریعہ جہدائی حرام ہے، آزادی اور وصیت کے ذریعہ جدائی حرام نہیں ہے، قلیو بی کہتے ہیں: ماں کے علم میں باپ، دادا جدائی حرام نہیں ہے، قلیو بی کہتے ہیں: ماں کے علم میں باپ، دادا دری اور ان سے او پر تک شامل ہیں، خواہ وہ ماں کی طرف سے ہوں دادی اور ان سے او پر تک شامل ہیں، خواہ وہ ماں کی طرف سے ہوں

اور بقیہ محارم کے درمیان جدائی کرنا حرام نہیں ہے۔

ایک قول کی روسے جے نووی نے''الروضة'' میں باب الجہاد میں ذکر کیا ہے، بچے اور تمام محارم کے درمیان جدائی نہیں کی جائے گی<sup>(۱)</sup>۔

اسی کے ساتھ سے بات بھی پیش نظرر ہے کہ تفریق کا مذکورہ تھم حنفیہ، حنابلہ اورا یک قول کی روسے شافعیہ کے نزدیک اس وقت تک باتی رہے گا جب تک کہ وہ دونوں یا ان میں سے کوئی ایک نابالغ ہواور شافعیہ کے نزدیک قول اظہر کی روسے تمیز کی عمر، مثلاً سات سال یا آٹھ سال تک رہے گا، اگر وہ دونوں اس سے زیادہ عمر کے ہوں تو پھر جائز ہوگا، اس لئے کہ حدیث میں ہے: "أن سلمة بن الا کوع جائز ہوگا، اس لئے کہ حدیث میں ہے: "أن سلمة بن الا کوع وضی الله عنه أتی أبابكر رضی الله عنه بامرأة و ابنتها، فنفله أبوبكر ابنتها، فاستو هبها النبي علی الله فوهبها له (۲) فنفله أبوبكر ابنتها، فاستو هبها النبي علی ایک عورت اوراس کی بیٹی کو سلمہ این اکو گر حضرت ابوبکر نے آبیں اس کی بیٹی کو بطور عطیہ کے دے دیا، پھر نبی علی نہ نہ کے اس باندی کو ہبہ کے طور پر طلب کیا تو حضرت ابوبکر نے آبیں ابندی کو ہبہ کے طور پر طلب کیا تو حضرت ابوبکر دیا )۔

اور ایک روایت میں ہے: ''أهدی المقوقس إلى النبي علیہ النبی علیہ عاریة و أختها سیرین، فأعطی سیرین لحسان بن النبی ماریة لنفسه''('') (مقوس نے نبی علیہ کو آپ علیہ نے (دوباندیاں) ماریداوران کی 'بُن سیرین بہدگی تو آپ علیہ نے نہ

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من فرق بین الوالدة وولدها فرق الله بینه....." کی روایت ترندی (۱۲ طبع الحلمی ) نے حضرت ابوابوب سے کی ہے اور اس کو حسن قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لا توله والدة عن ولدها" کی روایت بیمیقی (۵٫۸ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے حضرت ابو بکر سے کی ہے، اور ابن حجرنے (التخیص ۱۵٫۳ طبع دائرة المعارف العثمانیه) میں اس کوضعیف قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) المغنى ۲۲۲۸، الهداميه وشروها ۲۳۵،۲۴۲،۲۴۱، کفاية الطالب الربانی،الروضة للنووی ۲۵۸،۴۱۸۵۰۰

<sup>(</sup>۲) حدیث سلمه بن الأکوع: "أنه أتى أبا بكر بامرأة و ابنتها" كی روایت مسلم (۱۲/۳ کا طبح الحلی) نے كی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "أهدى المقوقس إلى النبي عَلَيْكُ مارية" كاذكرائن سعد نے الطبقات (۲۱۲/۸ طبع دارصادر) میں زمری سے مرسلاً کیا ہے۔

سرین کوحسان بن خابت کو ہبہ کردیا اور ماریکواپنے لئے چھوڑرکھا)۔ اوراس لئے کہ بلوغ کے بعد آ دمی مستقل بالذات ہوجا تا ہے اور عادت یہ ہے کہ آزاد آدمیوں کے درمیان جدائی کی جاتی ہے، جیسے عورت اپنی بیٹی کی شادی کراتی ہے۔

اور مالکیہ کے نزدیک بی حکم اس وقت تک برقر ارر ہے گا جب تک کہ بیچ کے دودھ والے دانت ٹوٹ کر دوسرے دانت نہ نکل آئیں، اگر ایسا ہوجائے تو علا حدہ کرنا جائزہے، اس لئے کہ وہ کھانے، پینے اورسونے اور جاگئے میں اپنی مال سے مستغنی ہوچکا ہے (۱)۔

اس نیج کاحکم جس کی وجہ سے جدائی واقع ہوئی ہے:

• ۲۹ – وہ نیج جس کی وجہ سے ماں اوراس کے بیچ یااس کے علاوہ

کے درمیان سابق اختلاف کے مطابق حرام جدائی ہوجائے اگروہ پیش

آئے تو جہور کے نزدیک وہ فاسد ہوگی، اور نبی علیہ نے اس موقع
پر حضرت علی سے فرمایا تھا جبکہ انہوں نے دو بھائیوں کے درمیان نیج

کے ذریعہ جدائی کی تھی: "افھ ب فار تجعہما" (جاؤ اوران دونوں کو واپس لوٹا و) اور ظاہر ہے کہ لوٹا نائیج فاسد ہی میں واجب ہوتا ہے۔
حفیہ فرماتے ہیں کہ نیج فاسد نہ ہوگی، اس لئے کہ ممانعت ایک

ایسے معاملہ میں ہے جوعقد کی حقیقت اور اس کی شرائط سے خارج
ایسے معاملہ میں سے جوعقد کی حقیقت اور اس کی شرائط سے خارج

# بيع ميں عيب كى بنياد پرغلام كوواليس كرنا:

ا کہ - عیوب وہ نقائص ہیں جن کی وجہ سے تاجروں کے عرف میں مالیت میں کمی واقع ہوتی ہے اور جہاں شبہ ہووہاں ان کے عرف کا اعتبار کیا جائے گا اور غلام کو کچھ متعین عیوب کی وجہ سے واپس کیا

(۲) فتح القديمة (۲۴ م ۲۴، الروضه ١١٨٥٠ ـ

جائے گا بشرطیکہ وہ عقد کے وقت معلوم نہ ہوں، اس کی تفصیل مفصل کتابوں میں دیکھی جائے (۱)۔

غلام کوا گرفروخت کیا جائے تواس کے مال کا حکم:

197 - جمہورفقہاء کا مذہب یہ ہے کہا گرغلام کوفروخت کردیا جائے اوراس کے پاس وہ مال ہوجس کا اس کے مالک نے اسے مالک بنایا تھا یا اسے اس کے ساتھ خاص کیا تھا اور عقد بھے میں بیشر طنہیں لگائی گئی کہ مال خریدار کا ہوگا تو وہ مال فروخت کرنے والے کا ہوگا، اس لئے کہ نی علیقی کا قول ہے: " من ابتاع عبدا وله مال فماله للذي باعه إلا أن یشتر ط المبتاع "(۲) (جو شخص کسی غلام کو خرید ہاور غلام کے پاس مال ہوتو اس کا مال اس کو پیچنے والے کے خرید ہوگا، الا یہ کہ خرید نے والا (اس کے اپنے لئے ہوئی) شرط لئے ہوگا، الا یہ کہ خرید نے والا (اس کے اپنے لئے ہوئی) شرط لگادے) اور دوسری وجہ یہ ہے کہ غلام اور اس کا مال آتا کا ہے، پس اگروہ غلام کوفروخت کردیتو تھے اس کے ساتھ خاص ہوگی، مال کے ساتھ خاس ہوگی، مال کے ساتھ خاص ہوگی، مال کے ساتھ خیس، جیسا کہ اگر اس کے پاس دوغلام ہوں اور وہ ان میں سے ایک کوفروخت کردیتو تھے میں دوسر اغلام داخل نہ ہوگا۔

پھر ایک قول کے مطابق حنابلہ کا مذہب اور اظہر کے خلاف شافعیہ کا دوسراقول ہے ہے کہ اگر خریدار نے غلام کے مال کی شرط لگائی تو یہ شرط صحیح ہوگی اور مال اس کا ہوگا، جبیبا کہ مذکورہ بالا حدیث میں ہے اور بیصرف اسی صورت میں صحیح ہے جبکہ اس کا مقصود غلام کی خریداری اور اس میں دلچیہی ہواور مال ضمناً ہواور اس کا مقصد صرف خریداری اور اس میں دلچیہی ہواور مال ضمناً ہواور اس کا مقصد صرف

<sup>(</sup>۱) لمغنى ٢٢٢٦، فتح القدير ٢٣٥٥، كفاية الطالب وحاشية العدوى ٢٢٧١-

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من ابتاع عبدا وله مال فماله للذي باعه إلا....." کی روایت بخاری (الفتح ۱۹۸۵ طبع السّلفیه) اور مسلم (۱۳۸۳ الطبع الحلمی) فی حضرت ابن عمرٌ سے کی ہے۔

یہ ہوکہ مال غلام کے پاس اوراس کے قبضہ میں باقی رہے اوراس وقت مال میں جہالت قابل معافی ہوگی اوراس کے ثمن کے جنس سے ہونے کو نظر انداز کیا جائے گا،خواہ وہ ثمن سے زیادہ ہو،اس لئے کہ ایک چیز کبھی تبعاضیح ہوجاتی ہے اگر چہ وہ مستقلاً صحیح نہیں ہوتی، مثلاً گھر کی حجیت جوسونے سے ملمع کی گئی ہواور اسے سونے کے بدلے فروخت کیا گیا ہو، اوراگر مال مقصود ہوتو اس صورت میں اس کی جا نکاری اور کیے گئی مثرا لئط کا اعتبار ضروری ہوگا۔

اوراظہر قول کے مطابق شافعیہ کا مذہب یہ ہے کہ خریدار کے لئے یہ صحیح نہیں ہے کہ وہ غلام کے مال کی شرط لگائے، الا یہ کہ نیچ کی شرا لط متحقق ہوں، اس لئے کہ وہ دوسری مبیع ہے، اس لئے اس میں وہ تمام شرا لط ہوں گی جوفر وخت کی جانے والی تمام چیزوں میں مشروط ہوتی ہیں (۱)۔

اور یہ تمام اختلافات اور احکام اس باندی کے زیورات میں بھی جاری ہوں گے جہنیں وہ پہنے ہوئے ہواور ان کپڑوں میں بھی ہوں گے جو مقصد حسن و جمال کے لئے باندی کو پہنائے گئے ہوں ، لیکن وہ عام کپڑ ہے جہنیں وہ فروخت کرنے والے کے یہاں کام اور خدمت کے وقت میں پہنتا تھا تو وہ حنابلہ کے نزدیک خریدار کے لئے ہوں گے اور اضح قول کے مطابق شافعیہ فرماتے ہیں کہ بچ میں شرط کے بغیر کوئی کپڑ اداخل نہ ہوگا (۲)۔

### غلام كورتهن ركھنا:

۳۷۷ - غلام کے آقاکے لئے بیجائز ہے کہ وہ اسے اپنے او پرواجب حق کے بدخواہ وہ غلام ہویا باندی اور اگر باندی کو بچہ

ہوتواس کواس کے بچے کے بغیریا بچے کے ساتھ رہن رکھنا جائز ہے،
اس لئے کہ رہن سے ملکیت ختم نہیں ہوتی ہے، پھراگر رہن میں باندی
کو بیچنے کی ضرورت پیش آ جائے تو اس کے ساتھ اس کے بچے کو
فروخت کیا جائے گا،اس لئے کہ ان دونوں کوجدا کرنا حرام ہے، جیسا
کہ پہلے گذرا، پھراگر ان دونوں کوفروخت کیا جائے تو مرتبان کا حق
صرف اس ثمن کے ساتھ متعلق ہوگا جو ماں کے مقابلہ میں ہے (۱)۔
مرابین کو بیری نہیں ہے کہ وہ مرتبان کی اجازت کے بغیر مال رہن
میں تصرف کر ہے، مثلا نیچ یا اجارہ یا جہہ یا وقف یا رہن انجام دے،
اوراگر وہ تصرف کر ہے گا تو اس کا تصرف باطل ہوگا، یہی حکم آ زاد
کرنے کا بھی ہے، لہذا را بن کو بیری نہیں ہے کہ وہ رہن میں رکھے
غلام کوآ زاد کر ہے، اس لئے کہ وہ اس کے وثیقہ کو باطل کرد ہے گا، لیکن
فرق حال ہو، اور بی عام علاء کا قول ہے اور عطاء، بتی، ابوثور، نیز امام
خوش حال ہو، اور بی عام علاء کا قول ہے اور عطاء، بتی، ابوثور، نیز امام

اور جولوگ آ زادی کے نفاذ کے قائل ہیں ان کے نزد یک رائن سے اس غلام کی قیمت لی جائے گی اور وہ قیمت غلام کی جگہ پررئن ہوگی۔

شافعی نے اینے تین اقوال میں سے ایک میں اس سے اختلاف

کیاہے، انہوں نے فرمایا کہ پھربھی آزادی نافذ نہ ہوگی اگر جیرا ہن

اور جہاں تک تنگ دست کی بات ہے تو حنفیہ کے نزدیک اس کا آزاد کرنا بھی نافذ ہوگا، امام شافعی کے ایک قول اور امام احمد کی ایک روایت یہی ہے، پھرامام شافعی اور امام احمد فرماتے ہیں کہ اگروہ حق کی ادائیگی کا وقت آنے سے پہلے خوشحال ہوجائے تو اس سے قیت لے کراسے رہن بنادیا جائے گا، اور اگرحق کی ادائیگی کا وقت آنے کے کراسے رہن بنادیا جائے گا، اور اگرحق کی ادائیگی کا وقت آنے کے

خوش حال ہو۔

<sup>(</sup>۱) المغنى ۴ر۲۷۱،روضة الطالبين ۳/۲۸۹\_

<sup>(</sup>۲) المغنی ۴ر ۴۷۱،روضة الطالبین ۳ر۷۴۵\_

بعدوه خوشحال مواتواس سےاصل دین کامطالبه کیا جائے گا۔

امام ابوصنیفہ قرماتے ہیں: آزاد ہونے والے غلام سے اس کی قیمت اوا قیمت کرائی جائے گی اور جب وہ قیمت اوا کردے گا تواسے رہن بنادیا جائے گا اور آزاد ہونے والا غلام را ہن سے واپس لے گا۔

اور امام مالک فرماتے ہیں اور امام شافعی کا ایک قول کہی ہے (نووی کہتے ہیں کہ بہی قول اظہرہے) اور امام احمد سے دوسری روایت بھی بہی ہے کہ تنگ دست کا آزاد کرنانا فذنہ ہوگا، اس لئے کہ آزادی کی وجہ سے مرتبن کا حق وثیقہ سے اور اس کے بدل سے ساقط ہوجائے گا، لہذا اس کا نفاذ نہیں ہوگا، اس لئے کہ اس میں مرتبن کو ضرر بہوجائے گا، لہذا اس کا نفاذ نہیں ہوگا، اس لئے کہ اس میں مرتبن کو ضرر بہویا ناہے (۱) ما لکیہ نے مزید کہا: اگر وہ مدت کے اندرخوشحال ہوجائے گا ور آزادی نافذ ہوجائے گی، ورنہ غلام کی اتنی مقدار کو فروخت کیا جائے گا جس سے دین ادا ہوجائے ، اور اگر اس کے بعض کو فروخت کیا جائے گا جس سے دین ادا ہوجائے گا ور دین کے علاوہ) باتی خمن را بن کا ہوگا۔

غلام کے رہن میں کچھ تفصیل اور فروی مسائل ہیں جنہیں ان کے مقامات میں دیکھا جائے <sup>(۲)</sup>۔

غلام یااس کے منافع کی وصیت کرنا:

۲ ۲۷ – غلام کی وصیت کرنا جائز ہے اور اس پر وصیت کے احکام حاری ہوں گے (دیکھئے:'' وصیت'')۔

عام علاء کے نزد یک بیہ جائز ہے کہ غلام کے منافع کی وصیت

کرے،خواہ مقررہ مدت میں اس کی وصیت کرے یا پورے زمانے میں اور بیداس کئے کہ عقد معاوضہ کے ذریعہ منفعت کا مالک بنانا صحیح ہے،لہذا وصیت کے ذریعہ بھی صحیح ہوگا،جیسا کہ اعیان میں۔

اورا گرغلام کے منافع کی وصیت کومطلق رکھے تو یہ ہمیشہ کے لئے ہوگی اورا گرمنافع کی کسی قتم کو خاص کردیتو صرف اسی کے ساتھ خاص ہوگا، مثلاً خدمت یا کتابت۔

اورابن افی لیلی سے اس کے ممنوع ہونے کا قول نقل کیا گیا ہے،
اس لئے کہ وصیت کرنے کے وقت منفعت موجود نہیں ہے، اور
منفعت کی وصیت موت کے بعد منافع کا مالک بنانا ہے ، محض انتفاع کا
مالک بنانا نہیں ہے، پس اگروہ شخص مرجائے جس کے لئے وصیت کی
گئی ہوتو منافع کا حق وارث کی طرف منتقل ہوجائے گا، اور منفعت کا
تہائی سے ہونا معتبر ہوگا۔

یہ جائز ہے کہ سی شخص کے لئے غلام کی ذات کی وصیت کی جائے اور دوسرے کے لئے اس کے نفع کی (۱) اور جس غلام کی منفعت کی وصیت کی گئی ہے، اس کا نفقہ شا فعیہ کے قول اظہر کے مطابق اور یہی قول حنابلہ کا ہے کہ غلام کے مالک پر ہوگا، جیسا کہ اس غلام کا نفقہ ہے جس میں کوئی منفعت نہ ہواور اس غلام کا نفقہ ہے جسے اجارہ پرلیا گیا ہواور دوسری وجہ یہ ہے کہ اس کا صدقۃ الفطر اس کے مالک پر ہے، لہذا نفقہ بھی اسی پر ہوگا۔

حنابلہ کے نز دیک اصح قول اور شافعیہ کا بھی ایک قول یہی ہے کہاس کا نفقہ منفعت کے مالک پر ہوگا، جبیبا کہ شادی شدہ باندی کا نفقہ شوہر پر ہوتا ہے، آقا پر نہیں، اور دوسری وجہ بہہے کہ نفع اس کا ہے، لہذا ضرر بھی اسی پر ہوگا، ور نہ نقصان پہنچا نالازم آئے گا اور

رع "بيرط" بيرط" بيرط" بيرط" بيرط الطالبين عمر ١٠٥٣، تكملة فتّح القدير على الهدايية ٢٣٧٨، ٢٣٥، الدسوقي على الشرح الكبير ٢٨٤٣-

<sup>(</sup>۱) کمغنی ۲/۵۹، ۱۲ روضة الطالبین ۲/۱۱،۱۸۸،۱۸۲،۱لزرقانی ۸/ ۱۹۵\_

حدیث میں ہے:"الخواج بالضمان"((منفعت ضمان کے برلے ہے)۔

اور بیسب شافعیہ کے نزدیک اس غلام کے نفقہ کے بارے میں ہے جس کی منفعت کی وصیت ہمیشہ کے لئے کی گئی ہو، لیکن اگر کسی متعین مدت کے لئے ہوتو اس کا نفقہ وارث پر ہے(اس بارے میں) ایک ہی قول ہے، نووی فرماتے ہیں: بیاجارہ پر لئے ہوئے غلام کے نفقہ پر قیاس ہے کہ وہ ما لک پر ہوتا ہے جنفیہ کہتے ہیں: جس غلام کی منفعت کی وصیت کی گئی ہے، اگروہ اپنی کم عمری یا مرض کی وجہ سے کام کی طاقت ندر کھتا ہوتو اس کا نفقہ غلام کے ما لک پر ہوگا، یہاں تک کہ وہ ضدمت کے لائق ہوجائے ، جب خدمت کی وصیت کی گئی ہے۔ اس کا نفقہ اس شخص پر ہوگا جس کے لئے خدمت کی وصیت کی گئی ہے۔ اس کا نفقہ اس شخص پر ہوگا جس کے لئے خدمت کی وصیت کی گئی ہے۔ اس کا نفقہ اس شخص پر ہوگا جس کے لئے خدمت کی وصیت کی گئی ہے۔ اس کا نفقہ اس شخص پر ہوگا جس کے لئے خدمت کی وصیت کی گئی ہے۔ اس کا نفقہ اس شخص پر ہوگا جس کے لئے خدمت کی وصیت کی گئی ہے۔ اس کا نفقہ اس شخص پر ہوگا جس کے لئے خدمت کی وصیت کی گئی ہے۔ اس کا نفقہ اس شخص پر ہوگا جس کے لئے خدمت کی وصیت کی گئی ہے۔ اس کا نفقہ اس شخص پر ہوگا جس کے لئے خدمت کی وصیت کی گئی ہے۔ اس کا نفقہ اس شخص پر ہوگا جس کے لئے خدمت کی وصیت کی گئی ہے۔ اس کا نفقہ اس شخص پر ہوگا جس کے لئے خدمت کی وصیت کی گئی ہے۔ اس کا نفقہ اس شخص پر ہوگا جس کے لئے خدمت کی وصیت کی گئی ہے۔ اس کا نفقہ اس شخص پر ہوگا جس کے لئے خدمت کی وصیت کی گئی ہے۔ اس کا نفقہ اس شخص پر ہوگا جس کے لئے خدمت کی وصیت کی گئی ہے۔

جس غلام کی منفعت کی وصیت کی گئی ہے اس میں تصرف کا اختیار:

۵ ۲۷ - جس غلام کی منفعت کی وصیت کی گئی ہے اس کے فروخت کرنے کے سلسلے میں شافعیہ اور حنابلہ کا اختلاف ہے اور اس سلسلے میں دونوں مذاہب میں سے ہرایک میں تین اقوال ہیں:

چنانچہایک قول میہ ہے کہ غلام کے مالک کواس میں بیچ کے ذریعہ تصرف کا حق ہے، اگراسے فروخت کردیا جائے توجس شخص کے لئے منفعت کی وصیت کی گئی ہے اس کا حق باقی رہے گا۔

- (۱) حدیث: "المخواج بالضهان" کی روایت ابوداود (۲۸۰/۳ تحقق عزت عبید دعاس) نے حضرت عائشہ سے کی ہے، اورا بن قطان نے اس کو صحیح کہا، جبیبا کہ تلخیص الحبیر لا بن حجر (۲۲/۳ طبع شرکة الطباعة الفنیه) میں ہے۔
- (۲) المغنی ۲/۲۲،۵۹۶، روضة الطالبین ۲/۱۸۹، الدر الحقار بهامش حاشیه ابن عابدین ۲/۴۴/۸۵

پس اسے اس حال میں فروخت کیا جائے گا کہ جس مدت کی وصیت کی گئی ہے اس کے ختم ہونے تک اس کی منفعت (خریدار کے حق میں) سلب ہوگی اور خریدار غلام کے حقوق و ذمہ داریوں میں فروخت کرنے والے کے قائم مقام ہوگا اور خواہ وہ ما لک منفعت کے ہاتھ فروخت کیا جائے یا کسی اور کے ہاتھ ،اس لئے کہ غلام کی ملکیت کا تقاضا ہے کہ اس کی نیچ جائز ہواور اس لئے بھی کہ ہوسکتا ہے کہ خریدار اسے آزاد کردے اور اسے اس کا اجرو قواب اور ولاء حاصل ہو۔

ایک قول میہ ہے کہ مالک منفعت کے ہاتھ اس کو فروخت کرنا جائز نہیں ہے، اس لئے کہ جس چیز میں نفع نہیں ہے اس کی بیج صحیح نہیں ہوتی، جیسے کیڑے مکوڑے اور ایک قول میہ ہے کہ مالک منفعت کے ہاتھ اس کی بیچ درست ہے، کسی اور کے ہاتھ نہیں، اس لئے کہ مالک منفعت کے لئے ملکیت اور منفعت دونوں جمع ہوجائیں گے، پس وہ اس سے فائدہ اٹھائے گا، بخلاف دوسرے کے۔

۲ ۲۲ – غلام کے مالک کو بیا ختیار ہے کہ جس غلام کی منفعت کی وصیت کی گئی ہے، اس کو آزاد کردے اور منفعت اس خص کے لئے باقی رہے گئی جس کے لئے اس نے اس کی وصیت کی ہے اور غلام اپنے آزاد کرنے والے سے کسی چیز کا مطالبہ نہیں کرے گا اور شافعیہ کے ایک قول کے مطابق وصیت باطل ہوجائے گی اور جس کے لئے وصیت کی گئی ہے وہ آزاد کرنے والے سے منافع کی قیمت وصول کرسکتا ہے یا نہیں؟ اس میں دواقوال ہیں، نووی فرماتے ہیں کہ شاید ان دونوں میں سے اصح قول ہے کہ وصول کرسکتا ہے۔

شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ جس غلام کی منفعت کی وصیت کی گئی ہے اس کو کفارہ کی طرف سے آزاد کرنا کافی نہیں ہوگا<sup>(۱)</sup>۔ سے کہ – جس غلام کی منفعت کی وصیت کی گئی ہے اس کی منفعت میں

<sup>(</sup>۱) لمغنی ۲ را ۲ ،روضة الطالبین ۲ ر ۱۸۹ \_

تصرف کاحق اس شخص کو ہے جس کے لئے اس کی وصیت کی گئی ہے،
لہذا اسے بیرحق ہے کہ وہ غلام کو اتنی مدت کے لئے اجارہ پرلگائے
جس مدت میں اس کے لئے نفع اٹھانے کی وصیت کی گئی ہے، اور
اسے بیرحق ہے کہ وہ اسے بہدکرد ہے اور بیاس لئے کہ وہ صحیح طریقے
پر منفعت کا پورا مالک ہے، لہذا اسے اس میں تصرف کرنے کاحق
ہے، جسیا کہ اگر وہ اجارہ کے ذریعہ اس کا مالک ہوتا اور بیشا فعیہ
اور حنا بلہ کا فذہ ہے۔

حنفیہ کا مذہب ہے ہے کہ موضی لہ کے لئے اس منفعت کوا جارہ پرلگانا جائز نہیں ہے، اس لئے کہ حنفیہ کے اصول کی روسے وہ مال نہیں ہے، لہذا اگر وہ عوض لے کراس کا مالک بنائے گاتو وہ جتنے کا مالک ہے اس سے زیادہ کا مالک بنانے والا ہوگا اور پیجائز نہیں ہے (۱)۔

اورموصی لہ کو بیش ہے کہ وہ اس غلام پر اپنا قبضہ ٹابت رکھے جس کی منفعت کی وصیت اس کے لئے اس کے منافع حسب رواج اس کی کمائی اور حرفت کی اجرت ہوگی۔

حنابلہ کا مذہب اور شافعیہ کا ایک قول یہ ہے کہ نہ وارث کو وطی

کرنے کا حق ہے اور نہ اس شخص کو جس کے لئے اس کی منفعت کی
وصیت کی گئی ہے، اس لئے کہ وارث کو اس کے نفع کی پوری ملکیت
حاصل نہیں ہے کہ جس کی بنا پر اس کے لئے وطی حلال ہو، اور موصی لہ
کے ملک بمین میں پنہیں ہے کہ اس کے لئے وطی حلال ہو۔

ان دونوں میں سے کسی ایک کودوسرے کی رضامندی کے بغیراس کے نکاح کرانے کا اختیار نہیں ہے، کیکن اگراسے نکاح کی ضرورت ہو اور وہ اس کا مطالبہ کرے تو اس کا نکاح کرانا واجب ہے اور غلام کا مالک اس کے نکاح کرانے کا ذمہ دار ہوگا<sup>(۲)</sup>۔

حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ اگر وہ شخص جس کے لئے غلام کی منفعت کی وصیت کرنے والے کی زندگی میں منفعت کی وصیت کرنے والے کی زندگی میں مرجائے تو وصیت باطل ہوجائے گی، اور اگر اس کی وفات کے بعد مرتو غلام وصیت کرنے والے کے وارثین کی طرف ان کے مالک ہونے کی وجہ سے لوٹ آئے گا۔

وہ فرماتے ہیں کہ اس کی وجہ یہ ہے کہ وصیت کرنے والے نے موصی لہ کواپنی ملکیت کے رہتے ہوئے منافع حاصل کرنے کا حق دیا ہے، اگریتی موصی لہ کے وارث کی طرف منتقل ہوتو وہ وصیت کرنے والے کی ملک سے اس کی رضامندی کے بغیر ابتداء اس کا مستحق ہوجائے گا، اور بیجائز نہیں۔

ما لکیہ دوسری حالت میں فرماتے ہیں: بلکہ اس کے منافع موصی لہ کے وارثین کے لئے ہوں گے، اگر وصیت کسی محدود زمانے کے لئے کی ہو کے لئے نہ ہواور اگر اس نے وصیت کسی محدود زمانے کے لئے کی ہو تو پھروہ اجارہ پر دیئے گئے غلام کی طرح ہوجائے گا، اجارہ کا جوزمانہ باقی ہے اس میں ورافت جاری ہوگی اور اس میں اجرت کا معاملہ کیا جائے گا

غلام، شرعی فرمه داریال اور تصرفات کے احکام:

۸ م - دراصل غلام جب عاقل بالغ ہوجائے تو تمام مکلفین کی طرح وہ بھی مکلف ہے، خواہ وہ مرد ہویا عورت، اور اس بنا پر اسے آخرت میں اس کے اچھے اور برے اعمال کا بدلہ دیا جائے گا، اور اس کی وجہ سے دنیا میں اس کا مواخذہ ہوگا۔

گی وجہ سے دنیا میں اس کا مواخذہ ہوگا۔

شیخ عمیرہ برلی فرماتے ہیں: غلام ذمہ داریوں میں اور بہت سے

<sup>(</sup>۱) المغنی۲۷۰۱الدرالمخار۵ر ۴۴۳\_

<sup>(</sup>۲) المغنی ۲/۲۲، ۱۳۳، روضة الطالبین ۲/۱۸، ۱۹۰، الدرالحقار ۱۵/ ۴۴٬۳ م، الدسوقی ۱۹/۴ م.

<sup>(</sup>۱) الدرالحقار و روالمحتار ۸ ۳۳ م، مهم، جواهرالإ كليل ۳۲۴، الدسوقی مر ۸ م.م.

احکام میں آزاد کے مشابہ ہے، مثلا قصاص، فطرہ، تحلیف (قسم لیا جانا) اور حدود کا واجب کرنا اور اس کے قل میں کفارہ کا واجب ہونا(۱)۔

غلام کے افعال کے اکثر احکام درج ذیل اصول پر مبنی ہیں:

### يهلااصول:غلام كي امليت:

۸ مم م- حفیه میں سے علماء اصول نے غلام کی اہلیت سے بحث کی ہے اور انہوں نے بیان کیا ہے کہ غلامی اہلیت پر طاری ہوتی ہے اور اسے ناقص بنادیتی ہے، پس بعض لحاظ سے وہ آزاد کے حکم میں ہے، لہذا حدود وقصاص ہے متعلق اس کا تمام اقرار صحیح ہے اور اسے اپنے آ قا کی اجازت سے نکاح کرنے کا اختیار ہے، اور اسے اس میں اجازت کی ضرورت اس لئے ہے کہ اس کی وجہ سے ذمہ میں مال واجب ہوتا ہے اور وہ تصرف کا اہل ہے،اس لئے کہ تصرف عقل اور ذمه کے میچ ہونے سے ہوتا ہے اور جہاں تک عقل کی بات ہے تو وہ غلامی کی وجہ سے خراب نہیں ہوتی ہے،اسی بنا پرغلام کی روایت صحیح ہے اوراس پرعمل کرنالازمی ہے، اگر اس کا کلام معتبر نہ ہوتا تو اس کی روایت کا بھی اعتبار نہ ہوتا ، جہاں تک ذمہ کی بات ہے تو وہ اس پر واجب كرنے اوراس كےاينے لئے واجب كر لينے كى اہليت سے ہوتا ہے اور چونکہ یہ دونوں ہی چیزیں یائی جارہی ہیں، اس لئے اس کو حقوق الله، لعنی نماز اور روز ہ کے ادا کرنے اور محر مات سے بیخے کا حکم دیا گیا ہے اوراس کے لئے اس کے آتا پر نفقہ واجب ہوتا ہے، اور صرف آقا کے حق کی حفاظت کے لئے اس کے تصرف کوممنوع قرار دیا گیا ہے اور بعض واجبات، مثلا جمعہ، عیدین، حج اور جہاداس سے ساقط ہو گئے، تا کہ غلام کے منافع کے سلسلے میں آقا کے حق کی حفاظت ہو، اس لئے کہ غلامی کی وجہ سے غلام اینے منافع کا ما لکنہیں ہوتا

(۱) عميرة على شرح المنهاج سر • ۱۳۱۰سـ

کهیں ہوتا <u>(۱) مسلم الثبوت ارا ۱</u>۷،۳۷۱، بولاق ۱۳۲۲ھ۔

ہے، جبیبا کہ وہ بذات خود آقا کامملوک ہے، پس تصرف کے سلسلے میں آقا کی اجازت سے رکاوٹ دور ہوجاتی ہے، اہلیت ثابت نہیں ہوتی۔

شافعیہ کے نزدیک غلام تصرف کا اہل نہیں ہے، البتہ اگراس کا آقا اسے اجازت دے دیتو اہلیت ثابت ہوجائے گی<sup>(۱)</sup>۔

اورغلامی ولا یتوں کے لئے مانع ہے، لہذا کسی کےخلاف نہ تواس کی شہادت سیح ہوگی ، نہ اس کا فیصلہ کرنا ، نہ اس کی تحکیم (ثالثی ) اور نہ اس کی امارت سیح ہوگی ، اور غلامی ذمہ کو کم کردیتی ہے اور اسی بنا پر جنایات کے تاوان جیسی چیزوں میں اس کی ملکیت اس کے ذمہ کے ساتھ شامل کی جاتی ہے ، چنانچہ اس کوان میں فروخت کیا جاتا ہے ، الا میں کوفد مید دے کر چھڑا لے (۲)۔

دوسرااصول: غلام مال کا مالک ہوسکتا ہے یانہیں؟

9 سم - اگر آقا پے غلام کو مال کا مالک نہ بنائے تو بالا تفاق وہ مالک نہ ہوگا اور بیاس کے کہ اس کا آقال کی ذات اور اس کے منافع کا مالک ہے، لہذا اس کے سبب سے جو پچھ حاصل ہوگا اس کے آقا کا ہوگا، اس لئے کہ وہ اس کی ملکیت کا نتیجہ ہے، جیسے کہ اس کے درخت کا پھل، اور اگر اس کا آقا اسے مال کا مالک بنادے تو ائمہ کا اس میں اختلاف ہے۔

چنانچہ امام ابوحنیفہ، توری، اسحاق اور جدید قول کے مطابق امام شافعی اور امام احمد سے بھی ایک روایت یہی ہے کہ وہ کسی حال میں مال کا مالک نہ ہوگا، اس لئے کہ وہ مملوک ہے، لہذا وہ مالک نہیں ہوسکتا، نیز اس لئے کہ ایک مال میں دوحقیقی مکمل ملکیت کا تصور ممکن نہیں ہے۔

<sup>(</sup>۲) شرح مسلم الثبوت الر۱۲۸۔

اورامام ما لک اور قول قدیم کے مطابق امام شافعی کا اور دوسری روایت کے مطابق امام احمد کا مذہب (جسے ابن قدامہ نے ترجیج دیا ہوجائے گا، اس لئے کہ جب اس کا آقا اسے مالک بنائے گاتو وہ مالک ہوجائے گا، اس لئے کہ وہ زندہ آدمی ہے اور اس کے آقا کے تن کی وجہ سے اس پر حجر نافذ کیا گیا ہے، لہذا اگر وہ اس کو مالک بننے کی اجازت دے تو مالک ہوجائے گا، اس لئے کہ ملکیت کا مقتضی ثابت ہے اور وہ وزندگی کے ساتھ آدمی ہونا اور مانع کا دور ہونا ہے، جبیبا کہ وہ آتی کی اجازت سے نکاح کا مالک ہوتا ہے، نیز اس لئے کہ وہ آدمی ہونے کی وجہ سے ملکیت کی صلاحیت رکھتا ہے، اس لئے کہ اللہ تعالی نے مال کو بنی آدم کے لئے پیدا کیا ہے، تاکہ وہ اس کے کہ ذریعے عبادات کی ذمہ داریوں اور تکالیف کے احکام کو بہتر طور پر انجام دیتے میں مدد حاصل کریں اور غلام آدمی ہے، لہذا وہ ملک کی قدرت رکھتا ہے، جبیبا کہ وہ تکلیف اور عبادت کی قدرت رکھتا ہے، اس کے کہ دیتے میں مدد حاصل کریں اور غلام آدمی ہے، لہذا وہ ملک کی قدرت رکھتا ہے، جبیبا کہ وہ تکلیف اور عبادت کی قدرت رکھتا ہے اس کے ا

شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ اگر اس کے آقا کے علاوہ کوئی اور اسے کسی مال کا مالک بنائے تو مالک نہیں ہوگا اور اس قول کے مطابق کہ وہ مالک ہوتا ہے ، آقا جب وہ چاہے اس مال کا مطالبہ کرسکتا ہے ، جس کا اس نے اسے مالک بنایا ہے اور غلام کو آقا کی اجازت کے بغیر اس مال میں تصرف کرنے کا حق نہیں ہے جس کا آقا نے اسے مالک بنایا ہے (۲)۔

◆ ۵ - وہ غلام جسے مال کا مالک بنایا گیااگروہ مرجائے تو مال سے اس کی ملکیت ختم ہوجائے گی اور کوئی اس کا وارث نہیں ہوگا، بلکہ وہ مال اس کے آقا کا ہوگا۔

اورا گر کوئی انسان اس مال کوتلف کردے جس کا مالک آتا نے

ا پنے غلام کو بنایا تھا تو غلام کی ملکیت اس سے ختم ہوجائے گی اوروہ آقا کا ہوجائے گا اورمطالبہ کرنے کاحق اسی کو ہوگا ،غلام کونہیں (۱)۔

ملکیت کے اس قاعدے پر غلام کے احکام کے بہت سے فروی مسائل مبنی ہیں، ان میں سے چند یہ ہیں: کیا اس پر زکاۃ ہے؟ کیا وہ قربانی کرےگا، کیا وہ کھانا کھلانے کے ذریعہ کفارہ ادا کرے گا اور کیا وہ جماع کے لئے باندی کوخرید سکتا ہے؟ وغیرہ جن کا بیان آگے آئے گا۔

تيسرااصول:غلام ہے متعلق اموال:

شافعیہ میں سے سیوطی نے غلام سے متعلق اموال کو چارقسموں میں تقسیم کیا ہے۔

ا ۵ - پہلی قسم: وہ مال جوغلام کی ذات سے متعلق ہے، اس سلسلے میں اسے فروخت کیا جائے گا اور وہ اس کی جنایات کا تاوان اور اس کی تلف کر دہ چیز وں کا بدل ہے، خواہ اس کا فعل آتا کی اجازت سے ہو یا بغیر اجازت ہو، اس لئے کہ وہ مستحق کی رضامندی کے بغیر واجب ہوتا ہے اور بی حکم اس صورت میں ہے جبکہ اس کا فعل معتبر ہو، یعنی وہ عاقل اور ممینز ہوا ور اگر وہ نابالغ غیر ممینز ہویا مجنون ہوتو اصح قول کے مطابق اس کی ذات کے ساتھ صفان کا تعلق نہیں ہوگا۔

26 دوسری قتم: وہ مال جواس کے ذمہ سے متعلق ہو، تواس کواس سلسلے میں فروخت نہیں کیا جائے گا، اور نہ آقا پراس کی ادائیگی لازم ہوگی، بلکہ جب وہ آزاد ہوجائے گاتواس سے اس کا مطالبہ کیا جائے گا، اور یہ وہ مال ہے جو ستحق کی رضا مندی سے واجب ہوتا ہے، مثلا ہیے کا بدل اور قرض، جبکہ ان دونوں کو وہ تلف کر دے اور اگر اس نے اپنے بدل اور قرض، جبکہ ان دونوں کو وہ تلف کر دے اور اگر اس نے اپنے آقا کی اجازت کے بغیر نکاح کر لیا اور وطی کی تو مہر مثل اس کے ذمہ سے متعلق ہوگا، اس کے کہ وہ مستحق کی رضا مندی سے واجب ہوا ہے

<sup>(</sup>۱) المغنى عمر عمل، ۲۲۵، ۲۲۳، المحموي على الأشباه ۲ر ۱۵۳، الزرقاني سر ۱۹۹۷، ۱۹۷۷،

<sup>(</sup>۲) روضة الطالبين ۳ر ۵۷۴، ۱۲۲۸، الزرقاني ۱۲۹۸۸

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۲۶/۳\_

اورایک قول یہ ہے کہ اس کی ذات سے متعلق ہوگا، اس کئے کہ وہ اِ تلاف ہے اور اگر باندی نے رمضان میں حمل یا رضاعت کی وجہ سے بچے کے نقصان کے اندیشہ سے افطار کرلیا تو فدیداس کے ذمہ میں ہوگا۔

سا۵ - تیسری قسم: وہ مال جوغلام کی کمائی سے متعلق ہواور بیدہ مال ہے جوغلام اور آقا کی رضامندی سے ثابت ہوا ہے اور وہ مہر اور نفقہ ہے، اگراسے اس کے آقانے نکاح کی اجازت دی اور اس نے نکاح کرلیا اور وہ کمانے والا ہے یا اسے تجارت کی اجازت حاصل ہے یا آقا کی اجازت سے ضامن بنا، یا تجارت کا دین اس پر لازم ہوگیا اور اس میں سے وہ معتبر ہے جواجازت کے بعدواقع ہوا ہو، نہ کہ اس سے قبل ۔ اور اس صورت میں جہال کمل ادائیگی نہ ہوو مہاں فاضل اس کے ذمہ سے متعلق ہوجائے گا، اس کی کمائی سے متعلق نہ ہوگا۔

اورایک قول کی روسے ضان میں مال اس کے ذمہ سے متعلق ہے اور دوسرے قول کی روسے: اس کی ذات (رقبہ) ہے۔ ۵۲ - چوتھی قتم: وہ مال جوآ قاسے متعلق ہواور بیدوہ مال ہے جسے مجنون، غلام اور بے شعور بچہ تلف کر دے، جیسا کہ پہلے گذرا<sup>(۱)</sup>۔

# غلام کے افعال کے احکام: اول-غلام کی عبادات

غلام میں اصل یہ ہے کہ وہ عبادات میں آزاد کی طرح برابر ہے اور چندامور میں اس سے مختلف ہے، ان میں سے کچھ درج ذیل ہیں: ۵۵ – الف نماز میں (اور نماز سے باہر بھی) باندی کے جسم کا قابل ستر حصہ آزاد عورت کے قابل ستر حصے سے ملکا ہے، پس مالکیہ کے نزدیک اور اصح قول کی روسے شافعیہ کے نزدیک باندی کا قابل ستر

حسہ ناف سے گھٹہ تک ہے اور ان حضرات کا استدلال ابوداؤد کی اس حدیث مرفوع سے ہے: ''إذا زوج أحد کم خادمه عبده أو أجيره فلا ينظر إلى مادون السرة و فوق الركبة ''() أجيره فلا ينظر إلى مادون السرة و فوق الركبة ''() رجبتم ميں سے كوئی شخص اپنے خادم ، لیخی اپنے غلام یامزدور کا نکاح کردے تو وہ اس کے ناف سے نیچے اور گھٹہ سے اوپر کا حصہ نہ دکھے )، اور حفیہ پیٹ اور پیٹھ کا اضافہ کرتے ہیں، اور ان کے کلام سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ اس کے سینہ کا بالائی حصہ ستر میں نہیں ہے، پھر مالکی فرماتے ہیں کہ باندی سے نماز میں اس کے سرڈھا نیخ کا مطالبہ نہیں کیا جائے گا، نہ بطور وجوب کے اور نہ بطور استحباب کے، بلکہ وہ جائز ہے، اور بظاہر ان کے کلام سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ باندی اگر مذکورہ بالا قابل ستر اعضاء کے علاوہ جسم کے سی حصہ کے کھلے ہونے کی حالت میں نماز پڑھے تو لوٹائے گی، اور حنا بلہ کے نزد یک باندی کے لئے مستحب ہے کہ وہ نماز لوٹائے گی، اور حنا بلہ کے نزد یک باندی کے لئے مستحب ہے کہ وہ نماز میں احتیا طاآن زاد عورت کی طرح پر دہ کرے ۔

#### ب-اذان، اقامت اورامامت:

27 - شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک بیجائز ہے کہ اذان اور اقامت کہنے والا غلام ہو، پھر حنابلہ فرماتے ہیں: اس پر لازم ہے کہ وہ اپنے آقاسے اجازت حاصل کر لے اور ابن ہمیرہ نے ذکر کیا ہے کہ مؤذن کے لئے مستحب ہے کہ وہ آزاد ہو (۳)۔

کشاف الفناح ۱/ ۲۳۵، روضة الطالبین ۱/۲۰۲ (۳) کشاف الفناع ۱/ ۲۳۵، روضة الطالبین ۱/۲۰۲

<sup>(</sup>۱) حدیث: "إذا زوج أحد كم خادمه عبده أو أجیره فلا....." كی روایت ابوداؤد (۱ر ۳۳۳ تحقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت عبدالله بن عمرو بن العاص سے کی ہے اور اس کی اسناد حسن ہے۔

<sup>(</sup>۲) الزرقاني ار۱۵۵،۷۵۱، روضة الطالبين ار۲۸۳، فتح القديرار ۱۸۳، کشاف القناع ار۲۷۷-

<sup>(</sup>۱) الأشباه والنظائرللسيوطي ر١٩٦\_

ے 6- غلام کی امامت بھی آ زاداورغلام دونوں کے لئے یکساں طور پرجائز ہے،اوریہ جمہور کا قول ہے۔

امام ما لک فرماتے ہیں: غلام قبائل کی مسجدوں میں اور جماعت کی مسجدوں میں اور جماعت کی مسجدوں میں اور جماعت کی مسجدوں میں اور عبد کن نماز نہیں مسجدوں میں اور عبد کن میں امام نہیں ہوگا، اور وہ قوم کو جمعہ کی نماز نہیں ہوتو سفر میں امامت کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے، بغیراس کے کہ اسے مستقل امام بنایا جائے اور اس میں کوئی حرج نہیں ہے کہ وہ رمضان کی نفل نماز میں امامت کرے۔

جمہور کا استدلال ابواسید کے غلام سعید کی روایت سے ہے، وہ فرماتے ہیں: میں نے غلام ہونے کی حالت میں نکاح کیا، میں نے نکی علیم ہونے کی حالت میں نکاح کیا، انہوں نے نکی علیہ کے اصحاب میں سے پچھ حضرات کو مدعو کیا، انہوں نے میری دعوت قبول کی ، ان میں حضرت ابوذر، ابن مسعود اور حذیفہ شمیری دعوت قبول کی ، ان میں حضرت ابوذر، ابن مسعود اور حذیفہ شحے، تو نماز کا وقت آگیا ..... یہاں تک کہ انہوں نے فرما یا: اور ان حضرات نے مجھے آگے بڑھادیا جبکہ میں غلام تھا، پس میں نے انہیں نماز بڑھائی۔

پھر حنفیہ فرماتے ہیں: غلام کوامامت کے لئے آگے بڑھانا مکروہ تنزیبی ہے، وہ فرماتے ہیں کہا گراصلی آ زاداور آ زادشدہ غلام جمع ہوں تواصلی آ زادافضل ہے۔

پھر حنابلہ فرماتے ہیں: آزاد، غلام سے افضل ہے جب تک کہ غلام مسجد کا امام نہ ہو، کیونکہ اگروہ امام ہے تو آگے بڑھنے کا حق اسے ہے، اسی طرح اگر نماز اس کے گھر میں ہوتو وہ اپنے آتا تا کے علاوہ دوسروں کے مقابلے میں امامت کا زیادہ مستحق ہے (۱)۔

# ج-جعهاور جماعت کی نماز:

۵۸ – آزادلوگوں پر جمعہ کی نماز بالا تفاق واجب ہے اور جماعت کی نماز سنت موکدہ ہے، سوائے حنابلہ کے، چنانچہ ایک قول جوان کے نزدیک اصح ہے، وہ بیرہے کہ واجب ہے اور ایک قول بیرہے کہ شرط ہے (۱)۔

جمہور حنفیہ، مالکیہ اور شافعیہ کے نزدیک غلاموں پر جمعہ واجب نہیں ہے، اور امام احمد ہے بھی ایک روایت یہی ہے، اس لئے کہ نبی علیہ گا ارشاد ہے، جسے طارق ابن شہاب نے روایت کیا ہے:

"الجمعة حق واجب علی کل مسلم إللا أربعة: عبد مملوک، أو امرأة، أو صبی، أو مریض، (۲) (جمعہ برمسلمان پرق اور واجب ہے، سوائے چارتم کے لوگوں کے، غلام یا عورت یا پچ یا مریض)، اسی طرح حضرت جا براور تمیم داری ہے مرفوعاً روایت کی گئ یامریض)، اسی طرح حضرت جا براور تمیم داری ہے ہو اور دور در از یامریض)، اسی طرح حضرت جا براور تمیم داری ہے ہوئے اور جہاد، اور ہے اور دور رور کی مفعت آ قا کی ملکیت اور اس کے لئے محبوس مقام سے ہو، پس وہ غلام کی منفعت آ قا کی ملکیت اور اس کے لئے محبوس اس لئے بھی کہ غلام کی منفعت آ قا کی ملکیت اور اس کے لئے محبوس ہے، لہذا بیاس شخص کے مشابہ ہوگیا جوقرض میں محبوس ہو، اور اس لئے بھی کہ اگر جمعہ اس پر واجب ہوتا تو اس کے لئے مالک کی اجازت کے بغیر جانا جائز ہوتا اور اس کے آ قا کوتمام فرائض کی طرح اس سے اس کو رکنا جائز نہیں ہوتا۔

دوسری روایت کی رو سے حنابلہ کا مذہب سے سے کہ جمعہ غلام پر واجب ہے، کیکن وہ اپنے آقا کی اجازت کے بغیراس کے لئے نہیں

<sup>(</sup>۱) كشاف القناع الرسم المغنى ۱۹۳٬۲۰۹۳، المدونة للإمام مالك الر۸۸، الزرقانی ۲۲،۲۵، فتح القدیرار ۲۳۷، ابن عابدین الر۷۹، دوضة الطالبین الر ۳۵۳\_

<sup>(</sup>۱) المغنی ۲ر۱۷۱، شرح المنهاج ار ۲۲۰، شرح الأ شاه ۲ر۱۵۲\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "الجمعة حق واجب علی کل مسلم" کی روایت ابوداؤر (۱/ ۱۴۴۶ تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے اور نودی نے شخین کی شرط پر اسے مجے قرار دیا ہے، زیلعی کی نصب الرابی ( ۱۹۹/ طبع انجلس العلمی ) میں ایسانی ہے۔

جائے گااورا گراس کا آقااسے روک دیتواسے چھوڑ دیگا۔
اور حسن اور قتادہ سے نقل کیا گیا ہے کہ غلام پر اگر مقررہ ٹیکس ہو جسے وہ اپنے آقا کو اداکر تا ہوتو پھراس پر جمعہ واجب ہوگا، اس کئے کہ اس کے آقا کا جوت اس پر ہے وہ مال کی طرف منتقل ہوگیا اور اگراپیا نہ ہوتو پھراس پر جمعہ واجب نہ ہوگا<sup>(1)</sup>۔

مالکیہ اور شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ غلام کے لئے اپنے آقا کی اجازت سے جمعہ میں حاضر ہونامتحب ہے (۲)۔

حفیہ کے اقوال مختلف ہیں، چنانچہ بعض حضرات فرماتے ہیں کہ اگر آقا سے اجازت دے دیے تواس پر حاضر ہونا واجب ہوگا اور ایک قول میہ ہے کہ نہیں ہوگا، اس کئے کہ جمعہ کابدل ہے اور وہ ظہرہے، بخلاف نماز عید کے کہ وہ واجب ہے، اس کئے کہ اس کا کوئی بدل نہیں ہے۔

شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ غلام اگر آقا کی اجازت کے بغیر جمعہ میں حاضر ہوجائے تو وہ اس کی طرف سے کافی ہوجائے گا (۳)۔
پھر شافعیہ فرماتے ہیں کہ غلام کے ذریعہ جمعہ منعقد نہ ہوگا، یعنی جمعہ کے منعقد ہوئے کے لئے لازمی تعداد کی پھیل میں غلام کا اعتبار نہ ہوگا ۔

### د-غلام اورز کاة:

99 – غلام کے پاس جو مال ہے اس کی زکا ۃ اس پر واجب نہیں ہے، اس کئے کہ اس کی ملکیت تا منہیں ہے۔

ابن قدامہ فرماتے ہیں کہ اس سلسلے میں ہمارے علم کے مطابق کسی

کا ختلاف نہیں ہے، صرف عطاء اور ابوثور سے منقول ہے کہ غلام پر اس کے مال کی زکا ۃ ہے <sup>(۱)</sup>۔

۲۰ پھر فقہاء کا اس بات میں اختلاف ہے کہ کیا آقا پر غلام کے مال کی زکاۃ واجب ہے یانہیں۔

توحنفیداورایک قول کے مطابق شافعیہ کا مذہب اورامام احمد سے
ایک روایت بیہ ہے اوراسی پران کا مذہب ہے، اور سفیان اوراسحاق کا
مذہب بھی یہی ہے کہ آقا پر واجب ہے کہ وہ اس مال کی زکا قادا
کرے جواس کے غلام کے قبضہ میں ہے۔

یہ حضرات فرماتے ہیں کہ وجہ رہے کہ غلام مالک نہیں،خواہ اس کا آتا ہے مال ہے وہ حقیقت میں اور مکمل طور پر آقا کی ملکیت ہے ،اس لئے اس پر اس کی زکا قاجب ہوگی۔

امام ما لک اور ابوعبید کا مذہب اور شافعیہ کا ایک قول اور امام احمد سے ایک روایت ہے ہے کہ نہ تو غلام کے مال میں زکا ۃ ہے اور نہ اس کے آ قا پر ہے، ابن المنذر فرماتے ہیں کہ یہ ابن عمر اب جابر ان نہری اور قادہ سے بھی مروی ہے، اور اس کی وجہ یہ ہے کہ غلام آ دمی ہے اور وہ ما لک ہوتا ہے، جیسا کہ او پر گذر ا، لہذا اس کے مال کی زکا ۃ آ قا پر وہ ما لک ہوتا ہے، جیسا کہ او پر گذر ا، لہذا اس کے مال کی زکا ۃ آ قا پر واجب نہ ہوگی، اس لئے کہ مال غلام کا ہے، آ قا کا نہیں ہوتی ہے، اس لئے کہ اس کے مال پر اس کی ملکیت ناقص ہے، کیونکہ آ قا جب چاہے اپنے غلام کا مال لے سکتا ہے اور زکا ۃ صرف اس مال میں واجب ہوتی ہے جس پر پوری ملکیت ہوتی ہے، اور اس لئے بھی کہ غلام اس مال میں مکمل تصرف کا مالک نہیں ہے، اور اس لئے بھی کہ غلام اس مال میں مکمل تصرف کا مالک نہیں ہے، اور اس

- (۱) المغنی۲را۲۲، فتح القدیرار۸۸۹\_
- (۲) المغنی ۱۲۵۶، کشاف القناع ۱۲۸۲، فتح القدیر ۱۲۸۲، الزرقانی ۱۲/۱۳۴۲،شرح المنباح محلی ۱۲۸۳۔

<sup>(</sup>۱) المغنى ۲ر۹۳۳، شرح ألحلى على المنهاج ار۲۶۸\_

<sup>(</sup>۲) الزرقاني ۲/۱۲، روضة الطالبين ۲/ ۳۴ ـ

<sup>(</sup>٣) الحمو ي على الأشاه ٢/٢ ١٥، روضة الطالبين الر ٢٥\_

<sup>(</sup>۴) الأشباه والنظائر للسيوطى رص ١٩٣٠، كشاف القناع ار٨٩٩، ابن عابدين ار٣٨٨، القليو بي ار ٢٣٨٨\_

### ھ-غلام میں صدقه ُ فطر:

۱۱ - غلام میں مجموعی لحاظ سے صدقة فطر بالاتفاق واجب ہے، اس لئے كه حضرت ابن عمر كى حديث ہے: "أن رسول الله عَلَيْكُ وَفَرَقَ ابْنَ عَمر كَلُهُ عَلَيْكُ مِن رمضان على الناس، صاعا من تمر، أو صاعا من شعير، على كل حر أو عبد، ذكر وأنشى من المسلمين "() (رسول الله عَلَيْكُ في رمضان كے صدقة فطر كو اوگوں پر فرض كيا، ايك صاع مجود يا ايك صاع جومسلمانوں ميں سے برآزاد ياغلام مرد ياعورت پر)۔

اورز کا ق کامطالبہ آقا ہے ہوگا، خود غلام سے نہیں ہوگا، چنانچہ غلام پر نبود اپنا فطرہ نہیں ہوگا، چنانچہ غلام پر نبود اپنا فطرہ نہیں ہے، اور حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ غلام اگراپئے آقا کی اجازت کے بغیرا پنی طرف سے صدقۂ فطر نکا لے تواس کے لئے کافی نہ ہوگا، اس لئے کہ وہ آقا کی اجازت کے بغیراس کے مال میں تصرف ہے (۲)۔

# و-غلام كى نفلى عبادات:

۱۲- آتا کو بیر حق نہیں ہے کہ وہ اپنے غلام کو خدمت کے علاوہ دوسرے وقت میں نفل نماز اور سنن روا تب سے روکے یا نفلی روزے یا ذکر یا قر آن کی تلاوت سے روکے، اس لئے کہ اس میں آتا کو کئی ضرر نہیں ہے، الا بیکہ بیع عبادت اسے کام اور خدمت سے کمز ورکر دیں۔ مالکیہ نے اس سے اس باندی کو مشتنی کیا ہے جس کی ضرورت اس کے آتا کو ہے (۳)۔

(۳) روضة الطالبين ۸را • ۳،۱۱ر ۲۵،الزرقانی ۲ر۲۱۹، کشاف القناع ار ۲۲۴-۸-

### ز-غلام كاروزه:

۳۲- غلام پرآزادلوگوں کی طرح بالاتفاق رمضان کاروزہ واجب ہے اور آقا کو اسے روکنے کا حق نہیں ہے، اس لئے کہ وہ فی الفور واجب ہوتا ہے، اور مالکیہ نے صراحت کی ہے کہ قضار مضان کا یہی حکم ہے (۱)

لیکن وہ روزہ جونذرکی وجہ سے واجب ہوا ہوتو حنفیہ فرماتے ہیں کہ غلام فرض کے علاوہ کوئی دوسراروزہ آتا کی اجازت کے بغیر نہیں رکھے گا، اور نہ وہ فرض جو غلام کے اپنے اوپر واجب کر لینے سے واجب ہوا ہو<sup>(۲)</sup>۔

۱۳- لیکن نفلی روزه اگرایسے وقت میں ہوکہ آقا کو ضرر نہ پہنچ تو اسے روکنے کا حق نہیں ہے، اوراگراسے نقصان پہنچ ا ہوتو اسے روکنے کا حق ہے، مالکیہ نے اس سے اس باندی کو مستثنی کیا ہے جس کی ضرورت اس کے آقا کو پڑتی ہو، پس وہ اس کی اجازت کے بغیر نفل روزہ نہیں رکھے گی ، جیسا کہ ہوی (۳)۔

### ح-غلام كااعتكاف:

10- غلام کا اعتکاف صحیح ہے اور جمہور (حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ)
کے نزدیک اس کا اعتکاف آقا کی اجازت کے بغیر جائز نہیں ہے،
اس لئے کہ اس کے منافع آقا کی ملکیت ہیں اور اعتکاف انہیں فوت
کردے گا اور انہیں حاصل کرنے سے مانع بنے گا اور اعتکاف شریعت کی روسے واجب نہیں ہے، پس اگر اس کی اجازت کے بغیر اعتکاف کرے تو شافعیہ اور حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ آقا کو اسے اعتکاف کرے تو شافعیہ اور حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ آقا کو اسے

<sup>(</sup>۱) حدیث: "فرض رسول الله عَلَیْ زکاة الفطو ....." کی روایت بخاری (۱) دافتی ۱۷ مطبع التلفیه) اور مسلم (۱/ ۱۷۷ طبع التلفیه) نے کی ہے، اور الفاظ مسلم کے ہیں۔

<sup>(</sup>٢) روضة الطالبين ٢/٢٩٩، كشاف القناع الرا٢٥، شرح الأشباه ٢/ ١٥٣ـ

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۸ر۰۰ ۳، الزرقاني ۲ ر ۲۱۹\_

<sup>(</sup>٢) شرح الأشاه ٢/ ١٥٣\_

<sup>(</sup>۳) روضة الطالبين ۸ر • • ۳، الزرقاني ۲ر ۲۱۹، المغني ۸ر ۵۵۷\_

اعتکاف سے نکالنے کاحق ہے، اور اگر اس نے اسے اجازت دے دی چراسے نکالنا چاہا تو اگر اعتکاف نفلی ہوتو اسے نکالنے کاحق ہے، اس لئے کہ وہ شروع کرنے سے لازم نہیں ہوتا ہے اور اگر واجب ہوتو اس کا حکم نذر کا حکم ہے، جیسا کہ آگے آرہا ہے (۱)۔

## ط-غلام كا حج:

۲۲ – غلام پر جج واجب نہیں ہے، پس اگراس نے اپنی غلامی کی حالت میں جج کیا تواس کا ج نفل ہے، پس اگروہ آزاد ہوجائے تواس پر بالا تفاق جج فرض ادا کرنا لازم ہے، جبکہ وجوب کی شرائط پوری ہوں، اس لئے کہ حضرت ابن عباس ؓ کا قول ہے: اے لوگو! تم جو پچھ کہتے ہو جھے سناو اور تم لوگ نکل کر بینہ کہنے لگو کہ ابن عباس ؓ نے کہا: "أيما غلام حج به أهله فمات فقد قضی حجة الإسلام، فإن أدر ک فعلیه الحج، و أیما عبد حج به أهله فمات، فقد قضی حجة الاسلام، فإن أعتق فعلیه الحج" (جس فقد قضی حجة الاسلام، فإن أعتق فعلیه الحج" (جس فقد قضی حجة الاسلام، فإن أعتق فعلیه الحج" (جس فقد قضی حجة الاسلام، فإن أعتق فعلیه الحج" (جس فقد قضی حجة الاسلام، فإن أعتق فعلیه الحج" (جس فقد قضی حجة الاسلام، فإن أعتق فعلیه الحج" (جس فقد قضی حجة الاسلام، فإن أعتق فعلیه الحج" (جس فلام کو فرض کوادا کردیا، پھراگروہ آزاد ہوگیا تواس پر جج ہے، اور جس فلام کو کردیا، پھراگروہ آزاد ہوگیا تواس پر جج فرض کوادا کردیا، پھراگروہ آزاد ہوگیا تواس پر جج فرض کوادا کردیا، پھراگروہ آزاد ہوگیا تواس پر جج فرض کوادا

ابن الہمام فرماتے ہیں: حج اور نماز وروزہ کے درمیان دولحاظ

#### سے فرق ہے:

اول: یہ کہ جج عام طور پر مال ہی سے ادا ہوتا ہے، بخلاف نماز اور روزہ کے، اور غلام کی ملکیت نہیں ہوتی ، اس لئے وہ وجوب کا اہل نہیں ہے۔

دوم: بیر که آقا کاحق ایک طویل مدت تک فوت ہوجائے گا، اور شریعت کے تکم سے بندہ کاحق مقدم ہے، اس کئے کہ بندہ محتاج اور اللہ تعالی غنی ہے، بخلاف نماز اور روزہ کے کہ ان دونوں کی مدت کو مستثنی کردیئے سے آقاکوحرج نہ ہوگا(۱)۔

اورغلام اپنے آقا کی اجازت کے بغیر جج کا احرام نہیں باندھے گا،
لیکن اگروہ ایسا کرے گا تواس کا احرام سیح منعقد ہوجائے گا، البتہ اس
کے آقا کو اسے احرام سے حلال کرانے کا حق ہوگا۔ اس لئے کہ اس
کے احرام پر باقی رہنے میں اس کے منافع سے متعلق آقا کے حق کو اس
کی اجازت کے بغیر فوت کرنا ہے، پس اگر اس نے اسے احرام سے
نکال دیا تواس کا حکم محصر جیسا ہوگا۔

لیکن اگراس نے اس کی اجازت سے احرام باندھا ہے تو امام مالک ، امام شافعی اور امام احمد کے نزدیک اسے اس کو احرام سے نکالنے کاحق نہیں ہے، اور امام ابو صنیفہ قرماتے ہیں کہ اسے اس کاحق ہے، پس اگر غلام آزاد ہوا اور وہ عرفہ میں بغیر احرام کے تھا، پھر اس نے احرام باندھا اور حج کیا تو فرض حج کی طرف سے اس کے لئے کا حق ہوجائے گا، ابن قدامہ کہتے ہیں کہ ہمارے علم کے مطابق اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے۔

اورا گراس نے اپنے آقا کی اجازت سے فج کا احرام باندھا، پھر وہ عرف میں یااس سے قبل آزاد ہوااوراس نے اس کے مناسک مکمل کئے تو یہ فج ، مج فرض کی طرف سے اس کے لئے کافی ہوجائے گا،اس

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۳۹۶/۲ شاف القناع ۶/۳۹۹، شرح الأشاه للحموى ۲/۳۵۱\_

<sup>(</sup>۲) قول حضرت ابن عباس بين أيما غلام حج به أهله ...... كل روايت طحاوى في شرح معانى الآ ثار (۲/ ۲۵۷ طبع مطبعة الأنوار المحمديد) ميس كل به اورابن جمر نے الفتح (۱۸۲۷ طبع السلفيد) ميں اس كى اساد كوتيح قرار ديا ہے، اورروايت كالفاظ: "ولا تخر جوا تقولون: قال ابن عباس "اس سے محسوں ہوتا ہے كہ يرم فوع ہے۔

<sup>(</sup>۱) فتح القدير٢/ ١٢٣٠، الزرقاني ٢٣٢/ ٢

لئے کہاس نے جج کے تمام ارکان ادا کئے۔

یدام م شافعی اورامام احمد کے نزدیک ہے، اوراگراس نے طواف قدوم کے بعد سعی کی ہوتو اس پر سعی کا لوٹانا واجب ہے، اور امام الوضنیفہ اور امام مالک فرماتے ہیں: یہ جج اس کے لئے فرض کی طرف سے کافی نہ ہوگا(1)۔

اوراحرام کے ممنوعات میں سے کسی چیز کا ارتکاب کرنے کی حالت میں اس کا حکم کفارہ میں اس کے حکم کی طرح ہے، جیسا کہ پہلے گذرا، پس وہ روزہ کے ذریعہ فدیداداکر کا،کسی اور چیز کے ذریعہ نہیں اوروہ واجب ہدی کی طرف سے روزہ رکھے گا،اوراحصار کے دم فربانی ) میں اختلاف ہے (۲)۔

# دوم-غلام اورخاندان سے متعلقه احکام: غلام اوراستمتاع:

١٦٠- باند بول سے استمتاع جائز نه ہوگا، گراس صورت میں جب ملک بمین یا نکاح صحح کے اندر ہول، اوران کے علاوہ استمتاع حرام ہے، اس کا کرنے والا گنه گار ہوگا، اور وہ کبیرہ گناہ ہے، اس لئے کہ اللہ تعالی کا قول ہے: "وَالَّذِینَ هُمُ لِفُرُوجِهِمُ حَفِظُونُنَ، اِلَّا عَلی الله تعالی کا قول ہے: "وَالَّذِینَ هُمُ لِفُرُوجِهِمُ خَفِظُونُنَ، اِلَّا عَلی اَزُواجِهِمُ اَوْمَامَلَکُتُ اَیْمَانُهُم فَایِنَّهُمُ عَیْرُ مَلُومِینَ، فَمَنِ اَزُواجِهِمُ اَوْمَامَلَکُتُ اَیْمَانُهُم فَایِنَّهُمُ عَیْرُ مَلُومِینَ، فَمَنِ اَزُواجِهِمُ وَرَآءَ ذَلِکَ فَاوُلَئِکَ هُمُ الْعَدُونَ " (٣) (اور جواپی ابتعلی وَرَآءَ ذَلِکَ فَاوُلَئِکَ هُمُ الْعَدُونَ " (٣) بال البته اپنی بیویوں اور شرمگاہوں کی تکہداشت رکھنے والے ہیں، ہاں البتہ اپنی بیویوں اور باندیوں سے نہیں کہ (اس صورت میں) ان پرکوئی الزام نہیں، ہاں جو کوئی اس کے علاوہ کا طلب گار ہوگا، سوایسے ہی لوگ تو حدسے نکل جانے والے ہیں)۔

- (۱) گمغنی ۳۸/۲۵۸،۲۵۸ روضة الطالبین ۳۷ ۱۲۳،الزرقانی ۲۳۱/۳
  - (۲) المغنى ۳ر۲۵۱،روضة الطالبين ۳ر۲۷۱،۷۷۱\_
    - (۳) سورهٔ مؤمنون ر ۵،۷ ـ

## ملك يمين مين استمتاع:

۱۸ - مرد ما لک کے لئے بیجائز نہیں ہے کہ وہ اپنے مذکر غلام سے
استمتاع کرے اور بیاس اباحت میں داخل نہیں ہے، جسے سابقہ آیت
نے مباح قرار دیا ہے، بلکہ وہ حرام لواطت ہے، قوم لوط کے ممل میں
داخل ہے، جسے اللہ تعالی نے حرام قرار دیا ہے، اور جس کی وجہ سے
انہیں عذاب دیا گیا، جیسا کہ اللہ تعالی نے اسے اپنی کتاب میں بیان
فرمایا ہے۔

اسی طرح اگر مالک عورت ہواورجس سے استمتاع کیا جائے وہ مملوکہ باندی ہوتو ہیں جس مذکورہ آیت مملوکہ باندی ہوتو ہیے ، بلکہ وہ ہم جنسی ہے جوحرام ہے۔

اسی طرح اگر ما لک عورت ہواور غلام مذکر ہوتو عورت کے لئے جائز نہیں کہ وہ اس غلام سے استمتاع کرے یا اسے اپنے ساتھ استمتاع پر قدرت دے اور نہ اس غلام کے لئے جائز ہے کہ ان میں سے کوئی عمل کرے، بلکہ غلام ما لک عورت کے لئے حرام ہے اور بیہ ما لک عورت اس غلام پر حرام ہے، خواہ وہ عورت بغیر شوہر کے ہو یا شوہروالی ہو، قرطبی فرماتے ہیں کہ اس پر علماء کا اجماع ہے۔

اسی طرح اگروہ مالکہ چاہے کہ وہ غلام اس سے نکاح کرلے تو مالکہ اس غلام پر وقتی طور پر حرام ہے، یعنی جب تک کہ وہ اس کا غلام رہے، پس اگروہ اسے آزاد کر دے یا فروخت کر دیتو عورت کے لئے نکاح کرنا شرائط نکاح کے ساتھ جائز ہوجائے گا اور ابن المنذر نے اس بات پر اجماع نقل کیا ہے کہ عورت کا اپنے غلام سے نکاح کرنا باطل ہے۔

اورسابقه ان تینوں قسموں میں وطی اور مقد مات وطی یعنی بوسه لینا، مباشرت، چیونا اور شہوت کے ساتھ دیکھنا پیسب عورت کے لحاظ سے حرام ہیں۔

اوریہ تیسری صورت (ما لکہ عورت کا اپنے غلام سے استمتاع)
آیت کی دلالت سے اس لئے خارج ہے کہ آیت نے مردشو ہروں کو خطاب کیا ہے، ابن العربی فرماتے ہیں: قرآن کے عجائبات میں خطاب کیا ہے، ابن العربی فرماتے ہیں: قرآن کے عجائبات میں سے ایک یہ ہے کہ'' سورہ المؤمنون'' کی شروع کی یہ دس آیات مردوں اورعورتوں کے بارے میں عام ہیں، سوائے اللہ تعالی کے اس قول کے: ''وَالَّذِینُنَ هُمُ لِفُرُو جِهِمُ حَافِظُونُ '' (اور جواپی شرمگاہوں کی نگہداشت رکھے والے ہیں) کہ اس آیت میں صرف شرمگاہوں کی نگہداشت رکھے والے ہیں) کہ اس آیت میں صرف مردوں کوخطاب کیا گیاہے، ہیویوں کوئیس: اس کی دلیل اللہ تعالی کا یہ قول: ''اِلَّا عَلٰی اَزُوَاجِهِمُ اَوُ مَامَلَکُتُ اَیُمانُهُمُ '' (۲) (بال میں آیا ہے، جیسے کہ احسان البتہ اپنی ہویوں اور باندیوں سے نہیں)، اورعورت کے لئے اپنی شرم گاہ کی حقومی اور خصوصی آیات اور اس کے علاوہ دوسرے دلائل میں آیا ہے، جیسے کہ احسان کی عمومی اورخصوصی آیات اور اس کے علاوہ دوسرے دلائل (۳)۔

ابن کثر نے ابن جریر سے جو قادہ والی ان کی سند کے حوالہ سے نقل کیا ہے کہ ایک عورت نے اپنے غلام کو (استمتاع کے لئے ) مقرر کرلیا اور اس نے کہا کہ میں نے اللہ کی کتاب کی ایک آیت 'أو ماملکت أیمانهم'' کی تاویل کی ہے، قادہ فرماتے ہیں کہ اس عورت کو حضرت عمر کے پاس لایا گیا تو انہوں نے غلام کو مار ااور اس کا سرکا ہے دیا (۲۳)۔

اور ابن قدامہ نے حضرت جابر سے نقل کیا ہے کہ ایک عورت مقام جابیہ میں حضرت عمر کے پاس آئی اس حال میں کہ اس نے اپنے غلام سے نکاح کرلیا تھا تو حضرت عمر نے اسے ڈانٹ ڈپٹ کیا اور اس کو رجم کرنے کا ارادہ کیا اور فرمایا: تیرے لئے وہ غلام حلال نہیں

(۴) تفسیراین کثیر ۳ر۲۳۹\_

-(1)<u>~</u>

پس ملک یمین کی بنیاد پر جو وطی جائز ہے، وہ صرف مرد مالک کے لئے اپنی باندی سے وطی کرنا ہے، اور سابقہ آیت اسی سلسلے میں آئی ہے۔

# آ زادمردکااپنی باندی سے وطی کرنا:

79 – آزادمرد کے لئے بیہ حلال ہے کہ وہ وطی یا مقدمات وطی کے ذریعدا پنی باندی سے استمتاع کر ہے، بشر طیکہ وہ اس کی مکمل مملوکہ ہو اور کامل ملکیت والی باندی وہ ہے جس میں اس کا کوئی شریک نہ ہواور نہ کسی کے لئے اس میں کوئی شرط یا اختیار ہو، نیز بیشرط ہے کہ اس میں کوئی ایسامانع نہ ہوجس کی وجہ سے وہ باندی اس کے لئے حرام ہو، مثلاً وہ اس کی رضاعی بہن ہو یا اس کی بیوی کی بیٹی ہو یا اس کی فرع یا اصل کی موطوءہ ہو یا شادی شدہ ہو (یا شو ہروالی ہو) یا مشترکہ ہو (۲)۔

اور اس کے تفصیلی احکام '' تسری'' کی اصطلاح میں دیکھیے جائیں۔

البتة ذیل میں کچھالیے احکام دیئے جارہے ہیں جنہیں'' تسری'' کی اصطلاح میں ذکر نہیں کیا گیاہیا انہیں اختصار کے ساتھ ذکر کیا گیا ہے، اس لئے که'' رق'' کی اصطلاح کے ساتھ اس کا تعلق زیادہ ظاہر ہے۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ مؤمنون ۱۷\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ مؤمنون ۱۷\_

<sup>(</sup>۳) القرطبی ۱۰۵/۱۲ (۳)

<sup>(</sup>۱) المغنی ۲/۰۱۲\_

<sup>(</sup>۲) الزرقانی ۱۳۰۳،۵٬۲۲۲،۵۰ ۱۳۱، روضة الطالبین ۲۵،۰۳۱، ۲۵،۲۲۸ کشاف القناع ۲۰۵۸،۵۰۲

جماع کے لئے خاص کی گئی باندی کی طلاق، اس سے ظہار،اس کی تحریم اوراس سے ایلاء کا حکم:

 ح) جماع کے لئے خاص کی گئی باندی پرطلاق واقع نہ ہوگی اور طلاق کااس پرکوئی انزنہیں پڑے گا،اس پرفقہاء کاا تفاق ہے،اورظہار کے بارے میں جمہورعلاء (حفیہ، شافعیہ اور حنابلہ) کا مذہب بیہ کہ آقااگراینی باندی سے ظہار کرتے وہ ظہار کرنے والانہ ہوگا،لہذا اس پرکوئی کفارہ نہیں ہے، اور اس نے جو کچھ کہا ہے اس سے توبہ کرنا واجب ہے،اس لئے کہ وہ صریح حجموٹ ہے،اللّٰہ تعالی کاارشاد ہے: "اللَّذِيْنَ يُظَاهِرُونَ مِنْكُمُ مِّنُ نِّسَائِهِمُ" (تَم مِين عَے جولوگ اینی بولوں سے ظہار کرتے ہیں) پس بیآیت بیولوں کے بارے میں ظاہر ہے اور باندی پراگر جیلفظ: "نسائنا" (ہماری عورتوں) کا اطلاق لغوى اعتبار سيصيح بيراكين اطلاق كالصحيح ببونا حقيقت كومتلزم نہیں ہے، بلکہ کہا جائے گا کہ بیسب اس کی باندیاں ہیں، اس کی ہویاں نہیں ہیں، اس لئے کہ باندی میں (وطی) کی حلت تابع ہے، عقد سے مقصود نہیں ہے، بلکہ وطی کے حلال نہ ہونے کے باو جود عقد شیح ہوجاتا ہے اور ملکیت ثابت ہوجاتی ہے، جبیبا کہ مجوسی باندی کے خریدنے کی صورت میں ، اور بہ تول ابن عمر ، عبداللہ بن عمر و ، سعید بن المسیب ،مجاہدا وراوزاعی سے بھی منقول ہے۔

ما لکیہ کا مذہب ہیہ ہے کہ باندی سے اس کے آقا کا ظہار کرنا سیح ہے، پس اگراس نے اس سے ظہار کیا تواس کے بعداس کے لئے اس سے وطی کرنا جائز نہ ہوگا، جب تک کہ پورا کفارہ نہادا کرے، اس لئے کہ اصلی طور پر حلال ہے، لہذا بیوی کی طرح اس سے ظہار کرنا سیح ہوگا، اور بید حضرت حسن ، عکر مہ نجعی ، عمر و بن دینار، زہری اور قنادہ سے بھی مروی ہے۔

(۱) سورهٔ مجادله ر۲\_

حسن اوراوزاعی سے بیمروی ہے کہا گروہ اس سے وطی کرتا ہوتو ظہار ہوگاور ننہیں۔

اورعطاء فرماتے ہیں کہ اس پر آزاد عورت کے کفار ہ ظہار کا نصف ہے۔ ہے، اس لئے کہ باندی احکام میں آزاد عورت کا نصف ہے۔ اور اگر اس نے اپنی باندی سے ایلاء کیا تو ایلاء نہ ہوگا، لہذا اس سے رجوع کرنے یا طلاق دینے کا مطالبہ نہیں کیا جائے گا، اور اگروہ حانث ہوتو اس پر کفارہ ہے۔

اسی طرح اگر وہ اپنی باندی کو اپنے او پر حرام کر لے، لینی کے:
"هی علی حوام (یہ جھ پر حرام ہے) تواس میں صرف کفارہ کیین ہے:
ہے، اس لئے کہ یہ کھانا حرام کر لینے کی طرح ہے، حدیث میں آیا ہے:
"أن النبی عَلَیْ ہُم تُحرِّمُ مَا أَحَلَّ اللّٰهُ لَکَ ....." إلی قوله:
"قَدُ فَرَضَ اللّٰهُ لَکُمُ تَحِلَّهُ أَيْمَانِکُمُ" (۲) (نبی عَلَیْ ہُمَا اللّٰہُ لَکَ ....." باندی کو اپنے او پر حرام کر لیا تھا تو اللہ تعالی کا یہ قول نازل ہوا (اے نبی باندی کو اللہ تعالی نے آپ کے لئے حلال کیا ہے، اسے آپ کیوں جس چیز کو اللہ تعالی نے آپ کے لئے حلال کیا ہے، اسے آپ کیوں حرام کر رہے ہیں) اللہ تعالی کے قول: اللہ نے تمہارے لئے قسموں کا توڑ نامقرر کر دیا ہے) تک۔

باندی جب ملکیت میں آئے تواس کا استبراء: اک-جس شخص نے کوئی باندی خریدی تواگروہ حاملہ ہوتو جب تک وہ بچینہ جن دے اس وقت تک اس سے وطی کرنا بالا تفاق جائز نہیں ہے، اگر اس کا حمل ظاہر نہ ہوتو اس سے اس وقت تک وطی نہیں کرے گا

<sup>(</sup>۱) حدیث: "أن النبی عَلَیْتُ حرم أمته" کی روایت حاکم (۲۸ ۹۳ طبع دائرة المعارف العثمانی) نے حضرت انسؓ سے کی ہے، اور حاکم نے اس کو صحیح قرار دیا ہے اور ذہبی نے اس سے اتفاق کیا ہے۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ تح یم را ۲۰

جب تک کہاس کا استہراء نہ کر لے، لیخی اس کے پاس اسے ایک جیش آ جائے ، تا کہ لفتین ہوجائے کہ باندی کا رخم دوسرے کے حمل سے خالی ہے، اور یہی حکم ہراس باندی کے بارے میں ہے جو کسی بھی سبب سے اس کی ملک میں داخل ہوئی ہو، جیسے کہ بہہ یا میراث یا وصیت وغیرہ، اس لئے کہ اوطاس کے قید یوں کے بارے میں نبی علیہ اس نہی علیہ کہ ارشاد فرما یا: "لاتو طأ حامل حتی تضع ولا غیر ذات حمل حتی تحیض حیضة" (ا) (کسی حاملہ باندی سے وطی نہی جائے یہاں تک کہ وہ بچہ جن دے اور نہ کسی غیر حمل والی سے یہاں تک کہ اسے ایک حیض آ جائے)، اور آ پ علیہ اللہ والیوم الآخر أن یسقی فرمایا: "لا یحل لامرئی یؤمن باللہ والیوم الآخر أن یسقی ماءہ زرع غیرہ" (جو شخص اللہ پر اور قیامت کے دن پر ایمان رکھتا ہواس کے لئے بیال کہ اس کا پانی دوسرے کی کھیتی کو سیراب کرے)۔

باندی کو جماع کے لئے خاص کرنے کا حکم اسسلسلے میں نکاح سے مختلف ہے، پس جوشخص کسی آزادعورت سے نکاح کرتے تو اس کے لئے بغیراستبراء کے اس سے وطی کرنا حلال ہے۔

اوربعض فقہاء کا مذہب ہے تھی ہے کہ اگر کوئی شخص اپنی اس باندی کو فروخت کرنا چاہے جس سے وہ وطی کرتا تھا یااس کا نکاح کرنا چاہے تو اس سے قبل اس کا استبراء ضروری ہے۔

استبراء کی علت یہ ہے کہ اگروہ اپنے آقا سے حاملہ ہوگی تواس کی ولا دت کے بعدام ولد ہوجائے گی، اور اس کے لئے اسے فروخت کرنا جائز نہ ہوگا، اور بچے صحیح نہ ہوگی، اور وہ خریدار کے لئے حلال نہ ہوگی، نیز اس لئے کہ بیاشتباہ نسب کا سبب نہ بنے۔

ندکورہ تفصیل وطی کے بارے میں ہے، اور جہاں تک دواعی وطی اورمقد مات وطی کا تعلق ہے توان میں اختلاف ہے (۱)۔

استبراءاوراس کے احوال کے سلسلے میں تفصیلات'' استبراء'' کے عنوان کے تحت دیکھی جائیں۔

ملک یمین کی بنیاد پر با ندی سے وطی کرنے کے نتائج:

12 - وطی کی وجہ سے لازم ہونے والے احکام یعنی خسل کا وجوب اور حرمت مصاہرت کا خابت ہونا ملک یمین سے وطی کرنے پر بھی لازم ہول گرانتہ اس کا وطی کا حکم چندا مور میں نکاح کی وطی سے مختلف ہوں گے، البتہ اس کا وطی کا حکم چندا مور میں آزاد خورت سے آزاد مرد کی ہے، ان میں سے ایک ہے ہے کہ نکاح میں آزاد خورت سے آزاد مرد کی وطی مرداور عورت دونوں کو محصن بنادیت ہے، اس طور پر کہ اگران میں سے کوئی زنا کر ہے تو اس کی حدر جم ہوگی ، البتہ جس نے ملک یمین سے وطی کی چرز نا کیا تو اس کی حد صرف کوڑے مارنا ہے، کچھ اور نہیں، ابن قدامہ فرماتے ہیں کہ اس میں ہمارے علم کے مطابق کوئی اختلاف نہیں ہے۔

## غلام كانكاح:

ساك - غلام خواه مرد ہو ياعورت اس كے لئے فكاح كرنا جائز ہے

<sup>(</sup>۱) المغنی کر ۷۱ • ۱۱،۵۱۰،۵۱۰،۵۱۰ الزرقانی ۴۸ • ۲۳۰، فتح الباری ۴۸ سر ۴۳۳ م، روضة الطالبین ۱۸ سر ۴۸ سر ۱۳ ۱۱،۱۲۱ این عابدین ۲۵ • ۴، العنایة وتکملة فتح القدیر ۱۱۵۸

<sup>(</sup>۲) المغنی ۱۹۲۸\_

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لا تؤطا حامل حتی تضع و لا غیر ذات حمل حتی ....." کی روایت ابوداؤد (۲۲ ، ۱۲۳ ، حقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت ابوسعید خدر کی ہے کی ہے، اورا بن حجر نے تلخیص الحبیر (۱/۲ کا طبع شرکة الطباعة الفنیه) میں اس کی اسنادکو حسن قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لایحل لا مرئی یؤمن بالله و الیوم الآخر أن یسقی ....." کی روایت ابوداؤد (۲/ ۱۱۵، تحقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت رویفع بن ثابت کی حدیث سے کی ہے اور اس کی اساد حسن ہے۔

اور آقا کو بیر ق ہے کہ وہ جس کے ساتھ چاہے باندی کو نکاح کرنے پرمجبورکرے، اور حنابلہ نے اس سے اس صورت کو مستنی کیا ہے کہ شوہر میں کوئی ایسا عیب ہوجس کی وجہ سے اسے نکاح میں رد کردیا جائے تو ایسی صورت میں آقا سے نکاح پرمجبورہیں کر سکتا ہے، اور جہال تک غلام کو نکاح پرمجبور کرنے کا تعلق ہے تو امام ابو صنیفہ، امام ما لک اور قول قدیم کی روسے امام شافعی کا مذہب یہ ہے کہ مالک کو اس کا بھی اختیار ہے، اس لئے کہ اس کی مصلحت آقا کے سپر دہے، اور قول جدید کے مطابق شافعیہ، اور حنابلہ کا مذہب یہ ہے کہ وہ اسے مجبور خول جہیں کہ وہ پوری طرح مکلف ہے اور آقا کے لئے نہیں کرے گا، اس لئے کہ وہ پوری طرح مکلف ہے اور آقا کے لئے اس کے بضعہ کی منفعت نہیں ہے (۳)، غلام اور باندی کو بیرق نہیں اس کے بضعہ کی منفعت نہیں ہے (۳)، غلام اور باندی کو بیرق نہیں

ہے کہ وہ آقا کی اجازت کے بغیر نکاح کریں (۱)۔ غلام کے نکاح کی تین قسمیں ہیں، مجموعی لحاظ سے وہ سب جائز ہیں۔

> اول: بیرکه آزادمردکسی باندی سے نکاح کرے۔ دوم: بیرکہ غلام کسی باندی سے نکاح کرے۔ سوم: بیرکہ غلام کسی آزاد عورت سے نکاح کرے۔ اوراس کابیان درج ذیل ہے:

یہا قسم: آ زادمرد کا نکاح باندی کے ساتھ:

٧١ – الله تعالى نے باندى سے آزادمردول ك تكار كرنے كاذكر كيا ہے: "وَمِنُ لَمُ يَسُتَطِعُ مِنْكُمُ طَولًا اَنْ يَنْكِحَ الْمُحْصَنَتِ الْمُوْمِنَةِ فَمِنُ مَّا مَلَكَتُ اَيْمَانُكُمُ مِّنُ فَتَيْتِكُمُ الْمُوْمِنَةِ وَاللَّهُ اَعُلَمُ بِإِيْمَانِكُمُ بَعُضُكُمُ مِّنُ بَعْضٍ فَانْكِحُوهُنَّ بِإِذُنِ وَاللَّهُ اَعُلَمُ بِإِيْمَانِكُمُ بَعْضُ مَّنُ بَعْضٍ فَانْكِحُوهُنَّ بِإِذُنِ اللَّهُ اَعُلَمُ بِإِيْمَانِكُمُ بَعْضُكُمُ مِّنُ بَعْضٍ فَانْكِحُوهُنَّ بِإِذُنِ اللَّهُ اَعُلَمُ بِإِيْمَانِكُمُ بَعْضٍ فَانْكِحُوهُنَّ بِإِلْمَعْرُوفِ مُحْصَنَتٍ عَيْرَ مَسْلِفِحَاتٍ وَلَا مُتَخِداتِ اَخُدَانٍ فَإِذَا الْحَصِنَّ فَإِنُ اتَيْنَ مُسلَفِحَاتٍ وَلَا مُتَخِداتِ اَخُدَانٍ فَإِذَا الْحَصِنَّ فَإِنُ اتَيْنَ مُسلَفِحَاتٍ وَلَا مُتَخِداتِ الْحَدَانِ فَإِذَا الْحَصِنَّ فَإِنُ اتَيْنَ مَسْلِمُولُونِ مُحْصَنَتٍ مِنَ الْعَذَابِ، مُسلَفِحَاتٍ وَلَا مُتَخِداتِ الْحَدَانِ فَإِذَا اللهُ مُصَنَّ فَإِنَ اتَيْنَ الْعَذَابِ، فَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ إِنَّ الْعَنَتَ مِنْكُم، وَانُ تَصْبِرُولُ خَيْرٌ لَّكُمُ، وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ إِنَّ الْعَنَتَ مِنْكُم، وَانُ تَصْبِرُولُ خَيْرٌ لَّكُمُ، وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ أَنْ الْمُعْمَلِولُ عَلَى الْمُحَمِّنَتِ مِنَ الْعَدَاتِ مَنَ الْعَدَاتِ مَلَى الْمُعْرَاتِ مَنَاكُمُ مُولِي الْمُعْمُولُ وَالَّكُمُ الْمُعْرَاتِ عَلَى الْمُعْرَاتِ اللهُ الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلَى الْمُعْلِى الْمُولِى كَالِكُولِى كَالِكُولِى كَالِكُولِى كَالَتَ الْمُعْرِدِ وَاقَتَ اللّهُ الْمُعْرِدِ وَالْمُولِى كَالِكُولِى كَالَتَ اللّهُ الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْرِدِي اللّهُ وَلَى الْمُولِى كَالِكُولِى كَالْمُولِى كَالْمُ الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُولِي الْمُولِى الْمُولِى الْمُعْلِى الْمُولِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نور ۱۳۸\_

<sup>(</sup>۲) تفسيرالقرطبی ۲۱ر۲۴۰،۲۴۰، کمغنی ۲ ر ۴۰،۲۰۵۰، شرح الأشباه ۲ ر ۱۵۴۰ (

ر سیر رکا در ۱۳۱۰/۵٬۲۴۱/۵٬۲۴۱/۵٬۲۲۱ و فتح القدیر ۲/۹۱٬۴۸۲/۹۱٬۴۹۱/۱۰ الطالبین ۲/۷-۱۰۱۰ ۱۰۰۱

<sup>(</sup>۱) فتحالقد برار ۸۷، ۸۷، ۴۸۸ المغنی ۲ ر ۹۰۴ \_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نساء ۲۵\_

موافق، اس طرح کہ وہ قید نکاح میں لائی جائیں نہ کہ مستی نکالنے والیاں ہوں اور نہ چوری چھپے آشنائی کرنے والیاں) اللہ کے اس قول تک (بیاس کے لئے ہے جوتم میں سے بدکاری کا اندیشہ رکھتا ہو، اور اللہ بڑا بخشنے اگرتم ضبط سے کام لوتو تمہارے تق میں کہیں بہتر ہے، اور اللہ بڑا بخشنے والا اور مہر بان ہے)، ائمہ نے اس نکاح کے اکثر احکام کو اس آیت سے مستنط کیا ہے۔

چنانچے جمہور فقہاء کا مذہب سے ہے کہ دراصل اس قسم کا نکاح حرام ہے، حلال نہیں ہے اور عقد فاسد ہے، جب تک کہ وہ متعین شرائط موجود نہ ہوں جواس آیت سے مجھی جاتی ہیں اور جب سے شرائط پائی جائیں تو جواز رخصت کے باب سے ہے۔

جمہورفقہاء نے اس کے حرام ہونے کی حکمت یہ بتائی ہے کہ نکا ح کی بیشم بچے کو غلام بنانے کا سبب ہوگی، اس لئے کہ بچہ آزادی اور غلامی میں اپنی مال کے تابع ہوتا ہے اور اس لئے کہ اس میں آزاد مرد کے لئے گھٹیا پن ہے کہ اس کی بیوی ایسی باندی ہے جو اپنے آقا اور اس کے اہل وعیال کی خدمت اور کام میں لگی رہتی ہے اور اس بنا پر حضرت عمرؓ نے فرمایا: ''أیما حو تزوج أمة فقد أرق نصفه'' (۱) (جس آزاد نے بھی کسی باندی سے نکاح کیا تو اس نے اپنے نصف کو غلام بنالیا)۔

جہورنے درج ذیل دلائل سے استدلال کیا ہے:

ا - اس آیت میں اس نکاح کو اس شخص کے لئے مباح قرار دیا گیا ہے جوکسی آزاد عورت سے نکاح کی استطاعت ندر کھتا ہو، اور جس کو گناہ کا اندیشہ ہو، اس آیت کے مفہوم سے معلوم ہوتا ہے کہ جس شخص میں بید دونوں شرطیں نہ پائی جائیں اس کے لئے بیز کاح مباح نہ ہوگا۔

۲-اس کے بعدوالی آیت میں اسی قسم کے نکاح کی طرف اشارہ کرتے ہوئے اللہ اُن یُنحفّف کرتے ہوئے اللہ اُن یُنحفّف عَنگُم وَ خُلِقَ الْإِنْسَانُ ضَعِیفًا "(الله کو منظور ہے کہ تمہارے ساتھ تخفیف برتے اور انسان تو کمزور پیدا کیا گیاہے )۔

اس آیت سے معلوم ہوا کہ بیر نکاح رخصت ہے اور اصل حرمت ہے۔

پس اگرمعتبرشرائط پائی جائیں توباندی سے نکاح کرنا مذکورہ آیت کی بنیاد پر بالاتفاق جائز ہے <sup>(۲)</sup>۔

باندی سے آزادمرد کا نکاح مباح ہونے کی شرائط: باندی سے آزاد مسلمان مرد کے نکاح کے جائز ہونے کے لئے درج ذیل شرائط ہیں:

# ىپىلىشرط:

24- اس کے پاس ایس آزاد عورت بحثیت بیوی نہ ہوجس کے ذریعداس کے لئے پاک دامن رہنا ممکن ہو، پس اگرالی بیوی موجود ہوتواس کے لئے باندی سے نکاح کرنا جائز نہ ہوگا، اس لئے کہ آزاد عورت استطاعت کا مصداق ہے اور حدیث میں ہے: "تنکح المحرة علی الأمة و لاتنکح الأمة علی الحرة" (باندی کے رہتے ہوئے آزاد عورت سے نکاح کیا جائے گا اور آزاد عورت کے رہتے ہوئے باندی سے نکاح نہیں کیا جائے گا)، ابن قدامہ

- (۱) سورهٔ نساءر ۲۸\_
- (٣) حديث: "لا تنكح الأمة على الحرة و تنكح الحرة على الأمة" كى روايت بيبق (٤٥/١ طبع دائرة المعارف العثمانيه) في حضرت جابر بن عبد الله عموقوفاً كى بهاورانهول في فرما يا كه بياسناد صحيح به اس طرح ابن مجر في المنتبي المنتبي المنتبي المنتبي قرارديا بها في المنتبي المنتبي المنتبي قرارديا بها المنتبي المنتبي المنتبي المنتبي المنتبي قرارديا بها المنتبي المنتبي المنتبي قرارديا بها المنتبي ال

<sup>(</sup>۱) تفسيرالقرطبي ۱۳۷،۱۳۷، فتحالقد پر۲ر۷۹–۳۷

فرماتے ہیں کہ اس میں ہمیں کسی کا اختلاف معلوم نہیں ہے، قرطبی فرماتے ہیں: آزادعورت کے بارے میں کہ وہ استطاعت کا مصداق ہے یا بین: آزادعورت کے بارے میں کہ وہ استطاعت کا مصداق ہے یا نہیں امام مالک کا قول مختلف ہے، چنانچہ انہوں نے '' المدونہ' میں فرمایا کہ آزادعورت استطاعت کا مصداق نہیں ہے جو باندی کے فرمایا کہ آزادعورت استطاعت کا مصداق نہیں ہے جو باندی کے نکاح سے مافع ہو، جبکہ اس کو دوسری ہیوی کے لئے استطاعت نہ ہواور مشقت کا خوف ہواور امام محمد کی کتاب میں ان کے قول کا تقاضا یہ ہے کہ آزادعورت استطاعت کے درجہ میں ہے، قرطبی فرماتے ہیں: اس کے لئے سے معلوم ہوتا ہے کہ جس کے پاس آزادعورت ہے اس کے لئے باندی سے نکاح کرنا جائز نہیں ہے، اگر چہ اس کے پاس وسعت نہ ہو اور اسے مشقت کا خوف ہو (۲)۔

اورجس کے پاس باندی ہوجس سے وہ وطی کرتا ہوتو اس کے لئے باندی سے نکاح کرنا جائز نہیں ہے، اسی طرح اگر وہ وطی کے قابل باندی کے خریدنے کی قدرت رکھتا ہو<sup>(m)</sup> (تو اس کے لئے باندی سے نکاح کرنا جائز نہیں )۔

حنابلہ کے نزدیک اور شافعیہ کے اصح قول کی روسے جس آزاد عورت کی وجہ سے اس کے لئے باندی سے نکاح کرنا جائز نہیں ہے، وہ ایکی ہو کہ اس سے پاک دامنی حاصل ہوجائے اور اگر وہ ایسی نہ ہوتو باندی کے نکاح سے مانع نہیں ہے، مثلاً وہ بیکی ہو یا بوڑھی ہو یا غائب ہو یا ایسی بیمار ہو کہ اس سے وطی کرناممکن نہ ہو، اس لئے کہ وہ ایسی آزاد عورت سے عاجز ہے جواسے پاک دامن رکھ سکے، لہذا وہ اس شخص کے مثابہ ہوگیا جس کے یاس کچھنہ ہو، اور ''روضة الطالبین'' میں ہے:

یا وه آزادعورت مجنونه هویا اسے جذام یا برص کی بیاری هویااس کی شرم گاه اس طرح بند هو که جماع نه کیا جاسکتا هویا وه اتنی کمزور هو که جماع کو مرداشت نه کرسکتی هو<sup>(۱)</sup>-

## دوسری شرط:

۲۷- شافعیداور حنابله کامذهب بیه یه که باندی سے نکاح کے جائز مون کا گروہ نکاح کے جائز مون کی ایک شرط بیہ ہے کہ اسے اس بات کا خوف ہو کہ اگروہ نکاح نہ کرے تو زنا میں مبتلا ہوجائے گا اور جماع سے صبر کرنا اس پر شاق گزرے، اور اس کے سبب سے اسے تکلیف ہو، لینی سخت مشقت میں برٹر جائے (۲)۔

امام الحرمین فرماتے ہیں: خوف سے بیمرادئہیں ہے کہ اسے زنا میں مبتلا ہونے کا غالب گمان ہو، بلکہ اسے اس کی توقع ہوصرف شاذ ونادر طریقے پرنہیں، نووی فرماتے ہیں کہ جس شخص پر اس کی شہوت غالب ہواور اس کا تقوی کمزور ہوتو وہ خوف کرنے والا ہے (۳)۔

حنفیہ کے نزدیک بیش طامعتر نہیں ہے، اس لئے کہ باندی سے نکاح کرنا ضرورت پر تحصر نہیں ہے، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد عام ہے: "فَانْکِحُوْا مَاطَابَ لَکُمْ مِنَ النِّسَاءِ" (") (تو جوعورتیں تہمیں پند ہوں ان سے نکاح کرلو)،"وَ أُحِلَّ لَکُمْ مَاوَدَاءَ ذٰلِکُمُ " (اور جوان کے علاوہ بیں وہ تہمارے لئے حلال کردی گئی میں)، اور کوئی ایسی دلیل وارد نہیں ہے جس سے اس کی تخصیص ہو، حفیہ فرماتے بیں کہ اللہ تعالی کے قول:" ذٰلِکَ لِمَنْ خَشِی

<sup>(</sup>۱) المغنی ۲ ر ۵۹۷\_

<sup>(</sup>۲) تفسیراین کثیر ار ۷۷۸،القاهرة طبع عیسی احکهی ،الزرقانی سر ۲۲۰\_

<sup>(</sup>۴) سورهٔ نساءر ۳۔

<sup>(</sup>۵) سورهٔ نساءر ۲۴ ـ

<sup>(</sup>۱) المغنی ۲ / ۵۹۷، فتح القدیر۲ / ۳۷۷، ۲۷ مروضة الطالبین ۷ ر ۱۲۹ ـ

<sup>(</sup>۲) تفسيرالقرطبي ۵ر۲۳۱،الزرقاني ۳۲۰-۲

الْعَنَتَ مِنْكُمُ "(ا ریداس کے لئے ہے جوتم میں سے بدکاری کا اندیشہر کھتا ہو)، کے مفہوم خالف سے ممانعت معلوم ہوتی ہے، اور حفیہ کے نزدیک یہ جست نہیں ہے اور اگر تسلیم کرلیا جائے تو اسے کراہت پرمحمول کرناممکن ہے اور اس سے صحیح ہونے کی نفی نہیں ہوتی ہے اور اس کے اور اس کی مراحت کی ہے اور اس کے اور اس کی مراحت کی ہے (۱)۔

# تىسرى شرط:

22 - بیہ ہے کہ وہ آزاد عورت سے نکاح کرنے کی قدرت نہ رکھتا ہو، خواہ آزاد عورت موجود نہ ہو یا مہرادا کرنے کی صلاحیت نہ ہو، اور ایک قول بیہ ہے کہ مہر اور نفقہ کی صلاحیت نہ ہواور بیہ جمہور کا قول ہے (۳)۔

# چوهمی شرط:

۸۷- یہ ہے کہ باندی اس کی یااس کے لڑکے کی مملوکہ نہ ہو، پس آقا اپنی اس باندی سے جس کا وہ مالک ہے نکاح نہیں کرسکتا ہے، صاحب '' ہدائی' فرماتے ہیں: نکاح صرف اس لئے مشروع ہوا ہے کہ زوجین کے درمیان مشترک منافع حاصل ہوں، اور مملوکیت مالکیت کے منافی ہے، لہذا فوائد میں شرکت نہ ہوسکے گی۔

ابن قدامہ فرماتے ہیں: اس لئے کہ ملک رقبہ سے منفعت کی ملکیت اور بضعہ کی اباحت حاصل ہوجاتی ہے،لہذااس کے ساتھ الیا عقد جمع نہیں ہوسکتا جواس سے بھی کمز ورہو۔

اوراگروہ اپنی بیوی کا اس حال میں مالک ہوا کہ وہ باندی تھی تو اس کا نکاح فنخ ہوجائے گا، ابن قد امہ کہتے ہیں کہ ہمارے علم کے مطابق

(٣) روضة الطالبين ٢٩/٤ اتفسير القرطبي ٨٥/١٣٤، المغنى ١٣٥٩، الزرقاني ١٣٠٠-٢٠

اس سلسلے میں کوئی اختلاف نہیں ہے <sup>(۱)</sup>۔

مرد کے لئے بیجائز نہیں کہ وہ اپنے بیٹے یا بیٹی کی باندی سے نکاح کرے، اس لئے کہ اس کے لئے اس میں (ملکیت) شبہ ہے اور بیہ جہور کا قول ہے، اس لئے کہ نبی علیہ کا ارشاد ہے: "أنت و مالک لأبيک" (تم اور تمہارامال تیرے باپ کا ہے)۔ حفیہ فرماتے ہیں کہ مرد کے لئے جائز ہے کہ وہ اپنے بیٹے یا بیٹی کی باندی سے نکاح کرے، اس لئے کہ وہ اس کی مملوکہ نہیں ہے اور نہ اس کے کہ وہ اس کی مملوکہ نہیں ہے اور نہ اس کے کہ وہ اس کی مملوکہ نہیں ہے اور نہ اس کے کہ وہ اس کی مملوکہ نہیں ہے اور نہ اس کے کہ زاد کرنے سے وہ آزاد ہوتی ہے (س)۔

## يانچويں شرط:

9 - بہ ہے کہ وہ فخص جواس سے نکاح کا خواہش مند ہے اگر آزاد اور مسلمان ہوتو باندی مسلمان ہو، اگر وہ کتا بہہ ہوگی تو نکاح صحیح نہ ہوگا، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "فَهِنُ هَا مَلَکَتُ أَیْمَانُکُمُ مِّنُ فَعَیاتِکُمُ الْمَوْهِنَاتِ "(") (تو وہ تمہاری آپس کی ) مسلمان کنیزوں سے جوتہاری ملک (شرعی) میں ہوں (نکاح کرے)۔

اور بیشا فعیہ کا قول اور مالکیہ کا ایک قول ہے اور حنابلہ کا یہی مذہب ہے، اس لئے کہ باندی سے نکاح ضرورت کی بنیاد پر ہے، اور مسلمان باندی سے نکاح کرنے سے ضرورت پوری ہوجاتی ہے، اور اس لئے بھی کہ اس میں کفر کا نقص اور غلامی کا نقص دونوں جمع ہوجاتے ہیں، اور حنفیہ کا مذہب اور حنابلہ کا ایک قول بیہ ہے کہ بیشر ط

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساءر ۲۵ ـ

<sup>(</sup>۲) فتحالقد ير۱/۲۷سـ

<sup>(</sup>۱) فخ القدير ۲ را ۷ سالمغني ۲ ر ۱۱۰ ،القلي يي ۳ ر ۲۰۸ ، الزرقاني ۳ ر ۲۰۸ ـ

<sup>(</sup>۲) حدیث: "أنت و مالک لأبیک" كی روایت ابن ماجه (۲۹/۲ طبع الحلبی) نے حضرت جابر بن عبداللہ سے كی ہے اور بوصرى نے اس كی اسناوكو مصباح الزجاجه (۲/۲ مطبع دارالجنان) میں ضجے قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۳) المغنی ۲ ر ۱۰ القلویی ۳ ر ۲۴۷ ـ

<sup>(</sup>۴) سورهٔ نساء ۱۵۷\_

نہیں ہے، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد مطلق ہے: "فَانُکِحُوا مَا طَابَ لَکُمُ مِنَ النِّسَاءِ" () توجوعور تیں تہیں پہند ہوں ان سے نکاح کرلو)، "وَأُحِلَّ لَکُمُ مَاوَرَاءَ ذٰلِکُمُ" (اور جوان کے علاوہ ہیں وہ تہمارے لئے حلال کردی گئی ہیں)۔

وہ فرماتے ہیں کہ اس سے کوئی چیز خارج نہیں ہوسکتی جب تک الیی کوئی چیز خارج نہیں ہوسکتی جب تک الیی کوئی چیز نہ پائی جائے جس سے خصیص ثابت ہواور سابقہ آیت سے خصیص ثابت نہیں ہے، اس لئے کہ اس کی دلالت مفہوم صفت کی بنیاد پر ہے اور وہ حفیہ کے نز دیک جمت نہیں ہے، جبیبا کہ اصول فقہ میں مذکور ہے، وہ فرماتے ہیں: اور اس لئے بھی کہ ملک یمین کی بنیاد پر اس سے وطی کرنا جائز ہے، لہذا نکاح کی وجہ سے بھی جائز ہوگا، اور وہ فرماتے ہیں: اس حال میں باندی سے نکاح کرنا مکروہ ہوگا، حرام نہیں فرماتے ہیں: اس حال میں باندی سے نکاح کرنا مکروہ ہوگا، حرام نہیں ہوگا(۳)۔

بعض شرائط کے زائل ہوجانے کی صورت میں باندی کے نکاح کابرقر ارر ہنا:

• ۸ - باندی سے آزاد مرد کے نکاح کر لینے کے بعد اگر مذکورہ بالا شرائط میں سے بعض ختم ہوگئے تو عام علماء کے نزدیک اس کا نکاح فنخ نہ ہوگا اور اس پر طلاق لازم نہ ہوگی، جیسے کہ اگر اس نے باندی کے بعد آزاد عورت سے نکاح کرلیا یا آزاد عورت کے پائے جانے کی وجہ سے اس سے نکاح کرنا اس کے لئے ممکن ہوگیا، یاوہ ننگ دست تھا اس کے پاس مہنہیں تھا پھر وہ خوش حال ہوگیا یا اس کو گناہ کا اندیشہ تھا پھر کسی وجہ سے وہ اندیشہ دور ہوگیا اور بیا اس لئے کہ مذکورہ بالا شرائط کسی وجہ سے وہ اندیشہ دور ہوگیا اور بیا اس لئے کہ مذکورہ بالا شرائط کے کہ مذکورہ بالا شرائط کے ایک میں دیا ہے دہ المیں اور بیا اس لئے کہ مذکورہ بالا شرائط کیے کہ مذکورہ بالا شرائط کیے کہ مذکورہ بالا شرائط کیے کہ مذکورہ بالا شرائط کیا۔

ابتداء کی شرطیں ہیں، نکاح کے بقاء کی شرائط نہیں ہیں۔

اور شافعیہ میں سے مزنی کے قول کے مطابق اس کی وجہ سے باندی کا نکاح فنخ ہوجائے گا اور حنابلہ کا ایک قول یہی ہے (۱)۔
اور اگر شو ہر نے باندی کو طلاق دے دی تھی پھر بعض شرا لطختم ہو گئیں، مثلاً اس نے کسی آزاد عورت سے نکاح کرلیا تو شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ اس کے لئے باندی کی عدت میں اس سے رجعت کرنا حرام نہ ہوگا (۱)۔

## باندی کا نکاح کرانے میں ولایت:

۱۸ – باندی اپنا نکاح خودنہیں کرسکتی، بلکہ اس کا نکاح کرانے کی ولایت اس کے آقا کو ہے، اس لئے کہ وہ اس کا مال ہے، اور اللہ تعالی نے فرمایا ہے: "فَانُکِحُو هُنَّ بِإِذُنِ أَهْلِهِنَّ "(۳) (سو ان کے مالکوں کی اجازت سے ان سے نکاح کرلیا کرو)، یعنی ان کے آقا اور مالک کی ولایت میں ان سے نکاح کرو، اگر آقا بچہ یاسفیہ ہوتو اس کے مال کے ولی کو باندی کا نکاح کرانے کا حق ہے، اس لئے کہ اس میں بھی بچہ کی مالی مصلحت ہوسکتی ہے، کیونکہ اس میں اس کا مہر اور اس کی خوراک کی بچت ہوگی اور زناسے حفاظت کو بھی میں حدواجب ہوتی ہے۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساءر ۳<sub>-</sub>

<sup>(</sup>۲) سوره نساءر ۲۴ ـ

<sup>(</sup>۳) فتح القدير ۲ر ۳۷ منی ۲ر ۵۹۱، کشاف القناع ۸۵/۵\_

<sup>(</sup>۱) الزرقاني على مخضر خليل سر ۲۲۰ ـ

<sup>(</sup>۲) روضة الطالبين ۷ر ۱۳۳۳، ۱۷۸۸ امغنی ۲ ر ۵۹۹ ـ

<sup>(</sup>۳) سورهٔ نساءر ۲۵۔

یہ خص باندی کا نکاح اس کی مالکہ کی اجازت کے بغیر نہیں کرائے گا، اس لئے کہ باندی اس عورت کا مال ہے، لہذا اس میں کوئی اس کی احازت کے بغیرتصرف نہیں کرسکتا (۱)۔

# مهر،نفقهاورخدمت لينے كاحق:

۸۲ – اگرآ قا اپنی باندی کا نکاح کراد ہے تو اس کا مہر آ قا کا ہوگا،
اس کئے کہ باندی ذات اور منفعت کے لحاظ سے اس کی ملکیت ہے،
یہ جمہور کا قول ہے اور امام ما لگ فرماتے ہیں: اس کا مہراس کا ہوگا اور
وہ آ قا کے مقابلے میں اس کی زیادہ سخق ہے، اس لئے کہ اللہ تعالی کا
ارشاد ہے: ''فَانُکِ حُوهُ هُنَّ بِیاِ ذُنِ أَهُلِهِنَّ وَ آتُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ ''(۲)
(سوان کے مالکول کی اجازت سے ان سے نکاح کرلیا کرو اور ان
کے مہران کو دے دیا کرو)، یہ بات قرطبی نے امام ما لک کے بارے
میں ذکر کی ہے اور زرقانی میں بیہ کہ اس سلسلے میں امام ما لک سے
جومنقول ہے اس میں اختلاف ہے۔

اوراگرآ قااپی باندی کا نکاح کردے تواس کے لئے اس سے خدمت استمتاع کرناممنوع ہوجائے گا، اور اس کے لئے اس سے خدمت لینے کی منفعت باقی رہے گی، پس جیسا کہ شافعیہ اور حنابلہ نے ذکر کیا ہے، وہ اس کے پاس دن میں رہے گی، اس لئے کہ وہ خدمت کا وقت ہے اور رات میں اپنے شوہر کے پاس رہے گی، اس لئے کہ وہ استمتاع کا وقت ہے اور آگر آ قااجازت دے دے کہ وہ رات ودن شوہر ہی کے پاس رہے گی، اور جب وہ آ قاکے شوہر ہی کے پاس رہے گی، اور جب وہ آ قاکے پاس رہے گی، اور جب شوہر کے پاس رہے گی، اور جب شوہر کے پاس رہے گی تواس وقت آ قا پر اس کا نفقہ ہوگا، اور جب شوہر کے پاس رہے گی تواس وقت آ قا پر اس کا نفقہ ہوگا، اور جب شوہر کے پاس رہے گی تواس وقت آ تا پر اس کا نفقہ ہوگا، اور جب شوہر کے پاس رہے گی تواس وقت آ تا پر اس کا نفقہ ہوگا، اور جب شوہر کے پاس رہے گی تواس وقت اس کا نفقہ شوہر پر ہوگا، پر حنابلہ کا مذہب ہے

اورشافعیہ کا اصح قول یہی ہے۔

مالکیہ کا مذہب میہ ہے کہ شادی شدہ باندی کا نفقہ ہرحال میں اس کے شوہریر ہے۔

بعض شافعیه کامذهب بیه به که باندی بیوی کا نفقه برحال مین آقا پر به اس کئے که نفقه ممل قدرت دیئے بغیر واجب نہیں ہوتا ہے، اور و نہیں یا یا گیا۔

اور حفیہ کامذہب میہ ہے کہ آقا اگراپنی باندی کا نکاح کراد ہے تو اس پر بیضروری نہیں ہے کہ وہ اسے شوہر کے گھر رخصت کرے، بلکہ وہ آقا کی خدمت کرے گی اور شوہر سے کہا جائے گا کہ جب تم کوموقع ملے اس سے وطی کرلو، اور اگر آقا اسے شوہر کے ساتھ رہنے دی تو اس کے لئے نفقہ اور سکنی ہوگا، ورنہیں (۱)۔

### باندی ہے آزادمرد کی اولاد:

سا ۱۸ – اگر آزاد مردکسی باندی سے نکاح کر ہے تو اس سے اس کی اولاد اپنی مال کے تابع ہوکر غلام ہوگی، پس وہ آ قاکی ملکیت پر پیدا ہوگی، خنیہ نے اس کی صراحت کی ہے کہ بیاس صورت میں ہے جبکہ شوہر نے عقد نکاح میں اس باندی سے اپنی اولاد کی آزادی کی شرط نہ لگادی ہو، پس اگر اس نے آزادی کی شرط لگادی ہو، تو بیشرط سے ہوگی اور اس نکاح سے اس باندی سے ہونے والی اس کی تمام اولاد آزاد ہوگی، اس لئے کہ بیآزادی کو ولادت پر معلق کرنے کے معنی میں ہے، بھراگر آقام رجائے یا شادی شدہ باندی کو فروخت کرد ہے توضیح قول بیر ہے کہ شرط قائم رہے گی اور اس کے بعد بھی جو بچہ پیدا ہوگا وہ آزاد ہوگا۔

<sup>(</sup>۲) تفسیرالقرطبی ۴/۵/۱۴۱ورآیت سورهٔ نساء کی ہےر۲۵۔

فقہاء کا اس پر اتفاق ہے کہ اگر آقا اپنی باندی کی اولاد کو آزاد
کرد ہے تو آزاد باپ پر اس کا نفقہ ہوگا، ما لکی فرماتے ہیں: الا یہ کہ اس
کے پاس مال ختم ہوجائے یا مرجائے تو اس صورت میں نفقہ آقا پر ہوگا،
اس لئے کہ جو محض کسی نچے کو آزاد کرے اور اس کا کوئی ایساولی نہ ہوجو
اس پر خرچ کر ہے تو اس کا نفقہ اس کے آزاد کرنے والے پر ہوگا، اس
لئے کہ اس پر یہ تہمت عائد ہوگی کہ اس نے اسے اس لئے آزاد کیا ہے،
تاکہ اینی ذات سے اس کا نفقہ ساقط کرے (۱)۔

اوراگرشو ہراپنی باندی ہیوی کوخرید لے تواس کا نکاح فنخ ہوجائے گا، جسیا کہ او پرگذرا، پس اگروہ اس سے حاملہ ہوتو حمل کی آزادی کا حکم لگا یا جائے گا، اس لئے کہ وہ اس کی ام ولد ہوگئ، اگر چہ استقرار حمل غلامی کے درمیان ہو، شافعیہ میں سے قلیو بی نے اس کی صراحت کی ہے (۲)۔

باندی کی موجودگی میں آزاد عورت سے نکاح:

الم اللہ اللہ کے سے خص نے سی باندی سے اس کی شرائط کے ساتھ نکاح کیا،

اللہ آزاد عورت سے نکاح کرنا اس کے لئے ممکن ہوا تو اس نے اس

سے نکاح کرلیا تو یہ بات گذر چکی ہے کہ باندی کا نکاح فنخ نہ ہوگا، اور

مالکیہ آزاد عورت کو یہاں پراپنے نکاح کے فنخ کرانے کا حق دیتے

بیں، بشرطیکہ اس عورت کو یہ معلوم نہ ہوکہ مرد نے باندی سے شادی کر رکھی ہے، مالکیہ فرماتے ہیں کہ یہ اس لئے کہ اسے ضرر لاحق ہوگا۔

مالکیفرماتے ہیں: اس کافٹخ ایک طلاق بائن کے ذریعہ ہوگا، پس اگروہ ایک سے زیادہ طلاق دے تو ایک سے زیادہ طلاق واقع نہ ہوگی۔

وہ حضرات فرماتے ہیں: اسی طرح اگر مردنے آزاد عورت کے ہوتے ہوئے کسی باندی سے نکاح کرلیا تو آزاد عورت کو اختیار حاصل ہوگا<sup>(1)</sup>۔

# معاشرت اور باری کی تقسیم:

۸۵ - شوہرائی باندی ہوی سے اسی طرح استمتاع کرے گاجس طرح آ زادعورت سے استمتاع کرتا ہے، اور پچپلی شرم گاہ سے اور حیض کے دنوں میں علاحدہ رہے گا، کیکن آ زادعورت سے اس کی رضامندی کے بغیرعزل نہیں کرے گا، اور حنابلہ کے نزد یک اپنی باندی ہوی سے عزل نہیں کرے گا، اور یہی قول امام ابو حنیفہ کا بھی باندی ہوی سے عزل نہیں کرے گا، اور یہی قول امام ابو حنیفہ کا بھی ہے، الا بیکہ اس کے آقا کی رضامندی ہو، اس لئے کہ اولاد کے سلسلے میں حق آقا کا ہے، اور صاحبین فرماتے ہیں کہ اجازت کاحق صرف باندی کو ہے، اس لئے کہ وطی اس کاحق ہے، کیونکہ وہ اس کا مطالبہ کرسکتی ہے، اور عزل میں اس کے حق کو کم کرنا ہے، اس لئے آ زاد عورت کی طرح اس کی رضامندی شرط ہے۔

مالکیہ فرماتے ہیں کہ شوہر کو بیر حق نہیں ہے کہ وہ اپنی باندی ہیوی سے اس کی اور آقا کی اجازت کے بغیر عزل کرے، اس لئے کہ عزل استمتاع کوناقص کر دیتا ہے۔

شافعیہ فرماتے ہیں کہ آزاد عورت سے اور باندی سے عزل حرام نہیں ہے، خواہ وہ بیوی ہویا جماع کے لئے خاص ہو، اجازت کے ساتھ ہویا بغیراجازت کے ہو<sup>(۲)</sup>۔

اوراستمتاع کاحق باندی کاہے، نہ کہاس کے آقا کا، پس اگروہ باری میں اپنے حق سے دستبردار ہوجائے توضیح ہے، اور اگر وہ شوہر

<sup>(</sup>۱) الزرقاني ۳۷، ۲۵۳ ، ۲۵۳ ، کشاف القناع ۲۷۳ ۲۸ ۴ ، حاشیة ابن عابدین ۲۷۶۷ ـ ۲

<sup>(</sup>۲) حاشية القليو بي على شرح المنهاج ١٩٧٧ م ٣٥٠ ـ

<sup>(</sup>۱) الزرقاني ۱۲۲۳ ـ

<sup>(</sup>٢) الزرقاني ٣٢٨، كشاف القناع ١٨٩/٥، روضة الطالبين ٥/٥، فتح القد ر٢/ ٣٩٥، تكملة فتح القد ر٨/١١٠.

ے عیب پرراضی ہوجائے تو فنخ نہیں ہوگا<sup>(1)</sup>۔

اور باندی بوی کا بیت ہے کہاس کے لئے باری مقرر کی جائے بخلاف اس مملوکہ باندی کے جسے جماع کے لئے خاص کررکھا ہے۔ حفیہ، شا فعیہ اور حنابلہ کے نز دیک باندی بیوی کے لئے اس باری کا نصف ہے جو آزادعورت کے لئے مقرر کی جاتی ہے، پس باندی کے لئے آزادعورت کی ہردورات کے مقابلے میں ایک رات ہے۔ اورا گروہ سب باندی ہوں توان کے درمیان عدل واجب ہے، حنابلہ فرماتے ہیں (اورشافعیہ کے نزدیک بھی ایک قول یہی ہے) کہ ان کے لئے ایک ایک رات مقرر کرے گا، زیادہ نہیں، جبیبا کہ اگروہ سب کی سب آزاد ہوں،الا بیر کہ وہ زیادہ پر راضی ہوجائیں، حنابلہ فرماتے ہیں کہ باری کاحق باندی کاہےنہ کہ اس کے آقا کا، لہذااسے یر ت ہے کہ وہ اپنی رات اپنی سوکن کو یا اپنے شوہر کو بہہ کردے، اور اس کے آقا کواعتراص کاحق نہیں ہے، اور مالکی فرماتے ہیں کہ آزاد ہیوی اور باندی کے درمیان باری میں مساوات واجب ہے، اور اگر کسی باکرہ باندی سے نکاح کیا تواس کے پاس سات دنوں تک قیام کرےگا، پھر باری مقرر کرے گا،اورا گروہ نثیبہ ہوتواس کے پاس تین دنوں تک قیام کرےگا، پھر باری مقرر کرےگا،جیبیا کہ آ زادعورت کے ساتھ کیاجا تاہے<sup>(۲)</sup>۔

اور اگرظاہر ہوجائے کہ شوہر عنین ہے اور باندی اس پر راضی ہوجائے کہ شوہر عنین ہے اور باندی اس پر راضی ہوجائے تو اس کے آقا کو امام ابو حضیفہ کے نزدیک فنخ کے مطالبہ کاحق ہوی ہوگا اور شافعیہ اور امام ابو یوسف فرماتے ہیں کہ فنخ کے مطالبہ کاحق ہوی کو ہے ("")۔ یہ مسکلہ عزل کے مسکلہ کی فرع ہے جس کا ذکر او پر آچکا۔

### باندی بیوی کااستبراء:

۸۲ - اگر کوئی شخص کوئی باندی خرید ہے تو استبراء کے بغیراس سے وطی کرنا حلال نہ ہوگا اور بیاس گئے تا کہاس کے رحم کا خالی ہونا واضح ہوجائے (دیکھئے: ''استبراء'')۔

لیکن اگر کوئی شخص کسی باندی سے نکاح کرتے واس کے بارے میں اختلاف ہے، امام ابو حنیفہ کا مذہب ہیہ ہے کہ شوہر پراس کا استبراء کرنا ضروری نہیں ہے، خواہ نکاح سے قبل مولی اس سے وطی کرتا رہا ہو، اور اس کی علت انہوں نے یہ بیان کی ہے کہ عقد نکاح جب شجے ہو گاراس کی علت انہوں نے یہ بیان کی ہے کہ عقد نکاح جب شجع ہوگیا تو اس سے شرعا براء ت رحم کا علم ہوگیا اور استبراء کا مقصد یہی ہے، اور مولی پرلازم ہے کہ وہ اس کا نکاح کرانے سے قبل اس کا استبراء کرائے۔

مالکیہ کا قول اس سے قریب ہے، چنانچہ وہ فرماتے ہیں: آقا پر لازم ہے کہ اگروہ اپنی موطوء ہ باندی کا نکاح کرانا چاہے تو اس کا استبراء کرانے سے قبل اس نے اس کا استبراء کرالیا ہے تواس کی تصدیق کی جائے گی۔

اورامام ابویوسف کا مذہب میہ ہے کہ شوہر پرلازم ہے کہ وہ استحساناً اس کا استیراء کرالے <sup>(۱)</sup>۔

# دوسری قشم: غلام کا نکاح با ندی کے ساتھ:

ک ۸ - بیجائز ہے کہ غلام کسی باندی سے نکاح کر ہے اوراس میں ان شرائط میں سے کوئی بھی شرط نہیں ہے جو باندی سے آزاد مرد کے نکاح کرنے کے سلسلے میں اوپر مذکور ہوئیں اور بیغلام اور باندی کے مالک کی اجازت کے بغیر صحیح نہیں ہے، اس لئے کہ نبی علیقی کا قول

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ٧ ر ٩ ، ١٩ ٥ ٩ . ١٩ ٧ ـ ٧

<sup>(</sup>۲) كشاف القناع ۵/۷۰، الزرقانی ۴/۷۵، المغنی ۵/۵، فتح القدير ۲/۰۸۰،الأشباه والنظائرللسيوطی رص ۹۳\_

<sup>(</sup>٣) فتح القدير ٣/ ٢٦٢، روضة الطالبين ٩/٩٧\_

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ۵ر۰ ۲۴، الزرقانی ۴۳۳۸

ہے: "أيما عبد تزوج بغير إذن سيده فهو عاهر "(۱) (اگر كسى بھى غلام نے اپنے مولى كى اجازت كے بغير شادى كى تووه زانى ہے)، اور حفيہ كے ايك قول كے مطابق اس كا نكاح آقا كى اجازت يرموقوف رہے گا۔

اور اگر مالک کے پاس غلام اور باندی ہوں تو اسے حق ہے کہ اپنے غلام کی شادی اپنی باندی سے کردے، اور ان حضرات کے نزدیک غلام کی اجازت شرط ہے جواسے نکاح پر مجبور کرنے کو جائز قرار نہیں دیتے اور وہ حنفیہ اور مالکیہ ہیں۔

اوراگروہ اپنے غلام کا نکاح اپنی باندی سے کراد ہے و جوحضرات اس کے قائل ہیں کہ باندی کا مہراس کے آقا کا ہے، ان کے نزدیک کوئی مہر نہیں ہے (۲)۔

اور اگر غلام کی کمائی ہوتو شافعیہ کے قول میں اور حنابلہ کی ایک روایت کی روسے اس کی ہیوی کا مہراس کی کمائی میں ہے، اور اگر نفقہ کے لئے اس کے پاس کچھ نہ ہوتو ہوی کے مطالبہ پران دونوں کے درمیان تفریق کردی جائے گی، اور آقا کو اسے کمائی سے منع کرنے کا حق نہیں ہے، پھر شافعیہ فرماتے ہیں کہ غلام کا مال اگر زیادہ ہوتو بھی اسے بیچر شافعیہ فرماتے ہیں کہ غلام کا مال اگر زیادہ ہوتو بھی اسے بیچر نہیں ہے کہ وہ اپنی بیوی پر تنگ دست لوگوں کے نفقہ سے زیادہ خرج کرے، اس لئے کہ اس کی ملکیت کمز ورہے۔

اور حنابلہ کے نزدیک معتمدیہ ہے کہ نفقہ آقا پر ہے، خواہ وہ اس کا ضامن ہوا ہو یا نہ ہوا ہو، اور خواہ اس نے براہ راست عقد کو انجام دیا ہو ایا من اجازت کی اجازت سے انجام دیا ہواور خواہ اسے تجارت کی اجازت دی گئی ہو یا نہیں دی گئی ہو، اس لئے کہ وہ ایساحق ہے جس کا

تعلق غلام سے اس کے آقا کی اجازت سے ہوا ہے، لہذ اوہ اس کا ضامن ہوگا، پس اگر آقا غلام کوفروخت کردے یا اسے آزاد کردی تو آقا سے مہرسا قط نہ ہوگا (۱)۔

اس قتم کے نکاح کے اکثر احکام مذکورہ باندی کے ساتھ آزادمرد کے نکاح کی بحث میں دیکھئے جائیں۔

تیسری قتم: غلام کا آزادعورت کے ساتھ نکاح:

۸۸ - شرعاً یه ممنوع نہیں ہے کہ غلام کسی آ زاد عورت سے نکاح کرے، اوراسے یہ بھی تی ہے کہ آ زادعورت اور باندی دونوں کو نکاح میں جمع کرے، لیکن اس کے لئے یہ جائز نہیں ہے کہ وہ اپنی ما لکہ سے نکاح کرے، اس لئے کہ نکاح کے احکام ملک کے احکام کے منافی بیں، کیونکہ ان دونوں میں سے ہرایک کا نقاضا یہ ہے کہ دوسر فریق پر اس کا تکم چلے، اس کے ہمراہ سفر کرے، اس کے ہمراہ اقامت ہوں گئے، اس کے ہمراہ اقامت ہوں گئے، اور اس پرخرج کرے، لہذا یہ ایک دوسرے کے منافی ہوں گے، اور اس لئے بھی کہ زوجیت کا نقاضا یہ ہے کہ مرد تفاظت موسیانت اور تادیب کے ذریعہ عورت کا نگہبان ہو، اور غلامی کا نقاضا یہ ہے کہ مرد تفاظت ہے کہ غلام اپنی ما لک عورتوں کے زیر دست اور ما تحت رہیں، لہذا یہ دشوار ہے کہ ایک عورت اپنی غلام شوہر کی ما لکہ ہواور اس کی بیوی بھی ہو۔ اور اگر آزاد بیوی اپنی غلام شوہر کی ما لکہ ہوجائے تو ان دونوں کا نکاح فنخ ہوجائے تو ان دونوں کا نکاح فنخ ہوجائے گا۔

اور آزاد عورت سے غلام کے نکاح کا سی ہونا اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے جوحضرت بریرہ کے قصے میں منقول ہے کہ وہ ایک غلام کی بیوی تھیں جن کا نام مغیث تھا، پس جب وہ آزاد ہوگئیں تو نبی

<sup>(</sup>۱) حدیث: "أیما عبد تزوج بغیر إذن سیده فهو عاهر" کی روایت ترمذی (۱۲/۱۳، طبع الحلمی ) نے حضرت جابر بن عبداللہ ﷺ سے کی ہے، اور کہا حدیث حسن ہے۔

<sup>.</sup> (۲) فتح القدير٢ ر ٨٨ ٢م، الزرقاني والبناني ٢ ر ٢١٨ ، ٣ ر ١٩٧ ، ١٩٧ ـ ١٩٧ ـ

<sup>(</sup>۱) المغنى ۲ر۷۰۵، كشاف القناع ۵ر۵۸، روضة الطالبين ۹ر۰، ۲، ۹، ۹۷، ۵۲، ۹۷، شرح المنهاج ۲۷۲ - ۲۷۲.

عَلَيْتُ فَ ان سے کہا: "لو راجعتیه: فقالت یا رسول الله اتأمرنی ؟ قال: إنها أنا شفیع قالت: لا حاجة لی فیه" (۱) (کیا اچھا ہوتا کہ تم اپنے شوہر (مغیث) کی طرف لوٹ جاتیں تو انہوں نے یوچھا کہ کیا آپ عَلَیْتُ جُھے تھم دےرہے ہیں؟ تو آپ عَلَیْتُ نَے فرما یا کہ میں توصرف سفارش کرر ہا ہوں، تو انہوں نے کہا کہ جُھے ان کی کوئی ضرورت نہیں ہے)۔

لیس نبی علیقہ ان سے ایک غلام کے ساتھ نکاح کرنے کی سفارش جبی کرسکتے تھے جبکہ ذکاح صحیح ہو<sup>(۲)</sup>۔

لیکن چونکہ غلام آ زادعورت کا کفونہیں ہے، اس کئے وہ اپنے
اولیاء کی رضامندی کے بغیراس سے نکاح نہیں کرسکتی، پس اگر وہ اس
سے نکاح کر لے تو ان میں سے جوراضی نہ ہوانہیں فنخ کاحق ہے، یہ
امام مالک، امام شافعی اور امام احمد کا قول ہے اور یہی قول صاحبین کا
ہے، مگر یہ کہ ان دونوں حضرات سے یہ منقول ہے کہ یہ اختیار ایسے
اولیاء کے لئے ہے جودر جہمیں برابر ہوں۔

اورامام ابوحنیفی مراتے ہیں: اگران میں سے بعض راضی ہوں اور عورت راضی ہوتو باقی اولیاء کوشنخ کا اختیار نہ ہوگا۔

اورعلاء نے حضرت بریرہ کے واقعہ سے بیاصول بھی اخذ کیا ہے
کہ باندی اگر کسی غلام کے نکاح میں ہواوروہ آزاد ہوجائے تو اسے
اس کے ساتھ باقی رہنے اور نکاح فنخ کرنے کا اختیار ہوگا، اور حنفیہ
نے صراحت کی ہے کہ فنخ محض اس کے اختیار کر لینے سے واقع
ہوجائے گا اور قاضی کے فیصلے پرموقوف نہیں رہے گا، اس لئے کہ بیہ

بات ظاہر ہے اور اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے (۱)۔

، مریم ، میں اور میں اور خواس کی آزاد بیوی سے مہوں وہ آزاد ہوں گی، اس کئے کہ بچی آزاد کی اور غلامی میں اپنی مال کے تابع ہوتا ہے (۲)۔

# غلام کااینی اولا دیرخرچ کرنا:

۸۹ - اگرغلام کی اولاد آزاد ہوں، مثلاً ان کی ماں آزاد ہو یا وہ کسی باندی سے ہوں اور آقانہیں آزاد کرد ہے توان کے غلام باپ پران کا نفقہ لازم نہ ہوگا، اسی طرح غلام پراولاد کے علاوہ دیگر رشتہ داروں میں سے کسی کا نفقہ لازم نہ ہوگا، اس لئے کہ رشتہ داروں کا نفقہ بین سے کسی کا نفقہ لازم نہ ہوگا، اس لئے کہ رشتہ داروں کا نفقہ بھائی چارگی کے طور پر واجب ہوتا ہے اور غلام اس کا اہل نہیں ہے، اور نفقہ اس شخص پر ہوگا جو ان کے رشتہ داروں میں سے باپ سے اور نفقہ اس شخص پر ہوگا جو ان کے رشتہ داروں میں سے باپ سے قریب ہے، جیسا کہ 'باب النفقات' میں ذکر کیا جائے گا، اور اگر الیا کوئی آدمی نہ ہوجس پر ان کا نفقہ لازم ہوتا ہوتو نفقہ بیت المال کے ذمہ ہوگا۔

اورا گروہ لوگ غلام ہوں توان کا نفقہ بھی ان کے غلام باپ پرنہیں ہے، بلکہان کے آتا پران کا نفقہ ہے (۳)۔

# غلام کی بیویوں کی تعداد:

• 9 - عورتوں کی وہ تعدادجس کا غلام کے لئے جمع کرنا جائز ہے اس میں اختلاف ہے، ایک قول بیہ ہے کہ وہ دوعورتوں سے زیادہ سے نکاح نہیں کرےگا، بیحنفیہ اور حنابلہ کا مذہب ہے اور ان حضرات نے اس روایت سے استدلال کیا ہے جواس سلسلے میں حضرت عمر '، حضرت

<sup>(</sup>۱) فتح القدير والعنابية ۲۸۲ ۱۹۰۳، المغنى ۲۸۱۷، ۴۸۴، کشاف القناع ۸۷۸۷، روضة الطالبين ۷۷٬۸۰، ۸۳

<sup>(</sup>٢) البناني على الزرقاني ٣٨ ٢٥٥، الأشبا للسيوطي ر ٢٦٧\_

<sup>(</sup>٣) المغنى ٤/ ٥٩٩، روضة الطالبين ٩٦/٩، الزرقاني ٣/ ١٩٧ـ

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'قصة بریرة و مغیث'' کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۸۰۹ م طبع السّلفیه) نے حضرت ابن عباسؓ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) المغنی ۲/ ۱۱، ۱۲، ۱۲، ۱۱۲، العنابیه بهامش فتح القدیر ۲را ۷ س، کشاف القناع ۵/ ۸۹۷، القلبو یی ۳/ ۷۳۷\_

علی اور حضرت عبدالرحلی بن عوف سے مروی ہے اور اس روایت سے جسے لیث بن ابی سلیم نے تم بن عتیبہ سے قل کیا ہے، انہوں نے فرما یا کہ نبی علیلی کے اصحاب کا اس پر اجماع ہے کہ غلام دو سے زیادہ عورتوں سے نکاح نہیں کرے گا، اور اس لئے بھی کہ غلام کے حقوق مجموعی کیا ظریح آزادوں کے حقوق سے نصف ہیں۔

اورایک قول یہ ہے کہ اسے چار عور توں سے نکاح کرنے کا اختیار ہے ، یہ ما لکیہ کا مذہب ہے، وہ فرماتے ہیں کہ بیاس لئے ہے کہ "ورباع"() (اور چار چار عور توں سے) والی آیت عام ہے، اس لئے کہ نکاح ایک عبادت ہے، اور غلام اور آزاد اس میں برابر (۲)۔

## غلام کے نکاح کے احکام:

9- دراصل غلام کے نکاح کے احکام آزاد لوگوں کے نکاح کے احکام کی طرح ہیں، البتہ تھوڑے احکام اس سے مستثنی ہیں، اور ان میں سے (مذکورہ بالا احکام کے علاوہ) ایک بیہ ہے کہ غلام اگر نکاح کے اندرآزاد کورت سے وطی کرتے تو بیہ وطی اس عورت کو مصن نہیں بنائے گی، جیسا کہ باندی سے نکاح کرنا آزاد کو مصن نہیں بنا تا ہے، پس اگر آزاد عورت کسی غلام سے نکاح کرے، پھر غلام اس سے وطی کرے بھر وہ عورت زنا کرتے تو اس پر غیر شادی شدہ کی حد جاری ہوگی اور وہ سوکوڑے ہیں اور اسے رجم نہیں کیا جائے گا، اس لئے کہ وہ محصن نہیں ہے، اور یہ جمہور علاء کا قول ہے۔

امام مالک فرماتے ہیں: اگر زوجین میں سے ایک آزاد ہواور دوسراغلام اوروطی ہوگئ توان دونوں میں سے جوآ زاد ہے محصن ہوگا،

لہذاا گروہ زنا کرتے واسے رجم کیا جائے گا<sup>(۱)</sup>۔

باندی بیوی سے ایلاء اور غلام کا پنی بیوی سے ایلاء کرنا:

9۲ - شافعیہ کا مذہب اور امام احمد کا ظاہر مذہب بیہ ہے کہ باندی بیوی
سے ایلاء کا حکم آزاد بیوی سے ایلاء کی طرح ہے، خواہ شوہر غلام ہویا
آزاد ہو، اور باندی کو چار ماہ کے بعد وطی کے مطالبہ کا حق ہے، خواہ آقا
معان کردے، اس لئے کہ استمتاع کا حق بیوی کا ہے، پس اگروہ
مطالبہ چھوڑ دی تواس کے آقا کو مطالبہ کا حق نہ ہوگا۔

اورانہوں نے ایلاء کی آیت کے عموم سے چار ماہ پراستدلال یاہے۔

اور ما لکیہ کا مذہب سے ہے کہ اگر شوہر غلام ہوتو ایلاء کی مدت دو ماہ ہے،خواہ اس کی بیوی آزاد ہو، اور اگر ایلاء کرنے والا آزاد ہوتو مدت چار ماہ ہے،خواہ اس کی بیوی باندی ہو، اور انہوں نے عدت پر قیاس کرتے ہوئے قیاس سے استدلال کیا ہے (۲)۔

#### خلع:

99-اگرباندی آقا کی اجازت کے بغیرا پیخشوہر سے ایسے مال پر خلع کرے جو ذمہ میں ہوتو جمہور کے بزد یک خلع صحیح ہوجائے گا اور اس کے آقا پر مال کی ادائیگی لازم نہ ہوگی، بلکہ مال باندی کے ذمہ ہوگا، اگر وہ آزاد ہوگی تو اداکرے گی، اور ایک قول یہ ہے کہ وہ مال اس کے رقبہ سے متعلق ہوگا اور اس میں اسے فروخت کیا جائے گا، اور اگر آقا کی اجازت سے ہوتو آقا پر لازم ہوگا اور اس کے ذمہ سے متعلق ہوگا۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساءر ۳\_

<sup>(</sup>۲) الزرقاني ۳۸۷/ بشاف القناع ۱۸۱۸ فتح القدير ۲۸۸ س

<sup>(</sup>۱) المغنی ۸ر ۱۶۳۰ الزرقانی ۸ر ۸۲\_

<sup>(</sup>۲) المغنى ۱۸۷، ۳۲۳، فتح القدير ۱۹۵، روضة الطالبين ۱۸، ۲۳۰، الزرقاني ۱۵۲، ۱۵۲

اور مالکی فرماتے ہیں: آقا کی اجازت کے بغیراس کاخلع صحیح نہ ہوگا۔

اورا گرغلام اپنی بیوی سے خلع کر ہے تو خلع صحیح ہوگا، اس لئے کہوہ بغیر مال کے طلاق کا مالک ہے، پس خلع کا بھی مالک ہوگا، جو مال کی شرط پرطلاق یا فنخ ہے، اور عوض کاحق دار آقا ہوگا۔

اورا گرباندی کو تجارت کی اجازت دی گئی ہویاوہ کچھ مال کی مالک ہو، ان حضرات کے نزدیک جواس کے قائل ہیں کہ وہ مال کی مالک ہو گئی ہے تواس پر مال لازم ہوگا<sup>(1)</sup>۔

#### ظهاراور كفارات:

99- اگرظہار کرنے والا غلام ہوتواس پرصرف روزے کے ذریعہ کفارہ ادا کرنا واجب ہوگا، اس لئے کہ وہ نہ آزاد کرنے کی استطاعت رکھتاہے اور نہ کھانا کھلانے کی ، پس وہ تنگ دست آزاد کی طرح ہے بلکہ اس سے زیادہ برحال ہے۔

لیکن اگراس کا آقا غلام آزاد کرنے یا کھانا کھلانے کی اجازت دےدہتواس کے درست ہونے میں دواقوال ہیں:

اول: یہ کہ اگر وہ آزاد کرے تواس کے لئے کافی نہ ہوگا، اگر چہ اس کے آقانے آزاد کرنے کے ذریعہ کفارہ اداکرنے کی اجازت دی ہو، اور یہ حفیہ اور شافعیہ کا مذہب ہے اور امام احمد سے ایک روایت ہے، یہ اس لئے کہ وہ غلام ہے، مالک نہیں ہوسکتا، لہذا اس کا کفارہ ادا کرنا دوسرے کے مال سے پایاجائے گا تو وہ اس کے لئے درست نہ ہوگا۔

دوم: جس کھانے کی اجازت دی گئی ہواس کے کھلانے سے تو کفارہ اداہوجائے گا،کین جس عتق (غلام آزاد کرنے) کی اجازت

دی گئی ہواس سے کفارہ ادانہیں ہوگا، بیامام مالک کا قول ہے اور شافعیہ کاایک قول ہے،اس لئے کہ آزادی کا تقاضا ولاء، ولایت اور وراشت ہے،اورغلام کے لئے بیر حقوق نہیں ہیں۔

سوم: یه که اگراس کے آقانے مال کے ذریعہ اسے کفارہ اداکر نے کی اجازت دی تو جائز ہے، خواہ کھانا کھلانا ہویا آزاد کرنا ہو، یہ شافعیہ کا دوسرا قول ہے، کچر دوسرا قول ہے، کچر شافعیہ فرماتے ہیں: اگر اس نے آزاد کیا تو ولاء موقوف رہے گا، پس اگروہ آزاد ہوگیا تو ولاء اس کے لئے ہوگا، اوراگر اس کی غلامی ہمیشہ رہی تو ولاء اس کے آنا کہ ہوگا، اوراگر اس کی غلامی ہمیشہ رہی تو ولاء اس کے آنا کا ہوگا۔

اور اگر اس کے آتا نے اسے آزاد کرنے یا کھانا کھلانے کی اجازت دی تو اس پر ان دونوں میں کوئی چیز واجب نہ ہوگی، یہاں تک کہ ان حضرات کے نزد یک بھی جوان دونوں کے درست ہونے کے قائل ہیں، اس لئے کہ روزہ رکھنا اس کا فرض ہے (۱)۔

حفیہ اور مالکیہ نے اور شافعیہ نے اپنے تیسرے قول میں یہ صراحت کی ہے کہ اس کے باوجود آقا کوحق ہے کہ اس کوروزہ سے روک دے، اگر اس کی خدمت میں روزہ سے ضرر پہنچ، حفیہ فرماتے ہیں کہ یہ کفارہ ظہار کے علاوہ میں ہے، کیکن کفارہ ظہار میں آقا کوروزہ سے روکنے کاحق نہیں ہے، اس لئے کہ اس کفارہ سے بیوی کاحق متعلق ہے اور حنابلہ فرماتے ہیں کہ اسے غلام کوروزہ سے روکنے کاحق نہیں ہے، اگر چہ بیروزہ رکھنا اس کی خدمت کو ضرر پہنچا ہے، اس لئے کہ وہ فرض نماز اور رمضان کے روزہ کی طرح اللہ تعالی کے حق کی بنا پر کہ وہ وہ بے (۲)۔

مذکورہ بالا بحث سے تتم یاقتل کے کفارہ ادا کرنے کا حکم معلوم

- (۱) المغنی ۱۷۹۰۸، الزرقانی ۱۷۹۷، کشاف القناع ۲۲۴۲۸، روضة الطالبین ۱۱۷۶۸
  - (۲) الزرقاني ۴ روكه ا، المغنى ۸ ر ۷۵۳ ، روضة الطالبين ۸ ر ۳۰۰ س

<sup>(</sup>۱) المغنی ۸۲٬۸۲٬۸۲٬۸۲٬۸۲٬۸۳۰ شاف القناع ۸۵/۱۲۵، روضة الطالبین ۷/ ۳۸۴. فتح القد پر۳۷/۲۰۵۰ الزرقانی ۴/ ۹۴\_

ہوجاتا ہے،اس کئے ان دونوں پران دونوں کے بفدرسابقہ احکام منطبق ہوتے ہیں (۱)\_

#### طلاق:

90 - غلام کے نکاح میں طلاق کی تعداد میں فقہاء کا اختلاف ہے۔ چنا نچہ جمہور (مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ) کا مذہب ہے اور یہی حضرت عمر، ابن عباس، سعید بن المسیب، اسحاق اور ابن المنذر وغیرہ سے مروی ہے کہ طلاق کی تعداد میں شوہر کا اعتبار کیا جائے گا، لہذا اگر شوہر آزاد ہوتو اسے اپنی بیوی کو، خواہ وہ باندی ہوتین طلاق دینے کا اختیار ہوگا۔

اورا گرشو ہرغلام ہوتواسے صرف دوطلاق کا اختیار ہوگا،خواہ اس کی بیوی آزاد ہو، پس اگروہ اسے دوسری طلاق دے گا تو وہ اس سے بائنہ ہوجائے گی اور جب تک دوسرے شوہرسے نکاح نہ کرلے اس کے لئے حلال نہ ہوگی۔

السلط میں ان حفرات کا استدلال اس روایت سے ہے جے دارقطنی نے اپنی سند کے ساتھ حفرت عاکشہ سے نقل کیا ہے کہ نبی میں سند کے ساتھ حفرت عاکشہ سے نقل کیا ہے کہ نبی علیق نے فرمایا: "طلاق العبد تطلیقتان ولا تحل له حتی تنکح زوجا" ( غلام کی طلاق دو ہیں اور (اس کے بعد ) اس کی بیوی اس کے لئے حلال نہ ہوگی جب تک کہ وہ کسی شو ہرسے نکاح نہ کرلے )، اور ان کی دوسری دلیل ہے کہ طلاق کا مخاطب شو ہر ہے،

لہذااس میں شوہر کا اعتبار ہوگا اور اس لئے بھی کہ طلاق خالص شوہر کا حق ہے اور وہ ان چیزوں میں سے ہے جو آزادی اور غلامی کی وجہ سے بالا تفاق مختلف ہوتی ہیں، لہذا اس اختلاف میں شوہر کا اعتبار ہوگا۔

حنفیه کا مذہب میہ ہے کہ طلاق میں عورتوں کا اعتبار ہوگا، لہذااگر بیوی آزاد ہوگی تواس کی طلاق تین ہوگی، خواہ اس کا شوہر غلام ہو، اور اگروہ باندی ہوگی تواس کی طلاق دو ہوگی، اگر چیاس کا شوہر آزاد ہو، اور بید حضرت علیٰ ، ابن مسعود ہ ، حسن ، ابن سیرین، عکرمہ، عبیدہ سلمانی، مسروق، زہری اور ثوری وغیرہ سے مروی ہے۔

ان حضرات کا استدلال اس حدیث ہے ہے: "طلاق الأمة اثنتان و عدتھا حیضتان" (باندی کی طلاق دو ہے اور اس کی عدت دو چض ہے)، اور ان کی دوسری دلیل ہیہ کے مطلاق عورت پر واقع ہوتی ہے، لہذاعدت کی طرح اس میں عورت کا اعتبار ہوگا۔

اور حضرت ابن عمر کا مذہب سے سے کہ زوجین میں سے جو بھی غلام ہواس کی غلامی سے طلاق ناقص ہوجائے گی (۲)۔

اور فقہاء کا مذہب مجموعی لحاظ سے یہ ہے کہ غلام کی طلاق آزاد لوگوں کی طلاق کے مقابلے میں کم ہوگی ،اسے حدیر قیاس کیا گیاہے،

<sup>(</sup>۱) كمغني ۸ ر ۷۵۳، کشاف القناع ۲ ر ۲۲، ۲۴۴، شرح الأشاه ۲ ر ۱۵۳۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "طلاق العبد تطلیقتان و لا تحل له حتی تنکح زوجا" کی روایت دارقطنی ( ۳۹/۴ طبع دارالمحاس) نے قاسم بن مجمد کے طریق سے حضرت عائشہ سے مرفوعا کی ہے، چرابوعاصم (ضحاک بن مخلد) سے بینقل کیا ہے کہ انہوں نے اسے متکر کہا ہے، اورابو بکرنیسا پوری سے منقول ہے کہ انہوں نے فرمایا: قاسم سے اس کے خلاف صحیح ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "طلاق الأمة اثنتان و عدتها حیضتان" کی روایت دار تظنی (۲۸ مس طبع دارالهای ) نے حضرت ابن عمر سے کی ہے اوراسے ضعیف قراردیا ہے، لیکن ابن عمر کے قول سے موقو فا اسے سی قرار دیا ہے، پھر انہوں نے ان کی طرف اس کی اساد ان الفاظ کے ساتھ کی ہے: "طلاق العبد اللحو ة تطلیقتان و عدتها ثلاثة قروء، طلاق المحر الأمة تطلیقتان و عدتها عدة الأمة حیضتان" (آزاد عورت کے ساتھ غلام کی طلاق دو بین اوراس عورت کی عدت تین قروء ہیں اور باندی کے ساتھ آزادم دکی طلاق دو دو ہیں اوراس کی عدت باندی والی عدت دو چین ہیں )۔

<sup>(</sup>۲) المغنى ۲۲۲۷، كشاف القناع ۲۵۹/۵، فتح القدير ۳۲ ، ۲۲، ۱۷، روضية الطالبين ۱۸۱۷-

جس کے بارے میں اللہ تعالی نے فرمایا: "فَاِذَا اُحُصِنَّ فَاِنُ اتَیْنَ بِفَاحِشَةٍ فَعَلَیْهِنَّ نِصُفُ مَاعَلَی الْمُحُصَنَٰتِ مِنَ الْعَذَابِ" (ا) (پھر جبوه (کنیزیں) قیدنکاح میں آجا کیں اور پھر الْعَذَابِ" (ا) (پھر جبوه (کنیزیں) قیدنکاح میں آجا کی اور پھر اگروه (بڑی) ہے حیائی کا ارتکاب کریں تو ان کے لئے اس سزاکا نصف ہے جوآزاد عور توں کے لئے ہے ) البتہ تضیف کا تقاضا بیتھا کہ طلاق ڈیڑھ ہوتی ، لیکن طلاق کا نصف نہیں ہے، یہاں تک کہا گرشو ہر کے کہ تھے آدھی طلاق ہے تو ہوی کو پوری ایک طلاق واقع ہوتی ہے، اس اختلاف کے مطابق جو گذر چکا ہے کہ زوجین میں سے طلاق کے بارے میں کس کا عتبار ہوگا۔

پھرا گرغلام نے اپنی بیوی کوسابق اختلاف کے مطابق دویا تین مرتبہ طلاق دی تو بیوی اس کے لئے حلال نہ ہوگی جب تک کہ وہ اس کے علاوہ دوسر سے نکاح نہ کرلے، پس اگراس نے دوسر سے شوہر سے نکاح نہ کرلے، پس اگراس نے دوسر سے شوہر سے نکاح نہیں کیا، کیکن اس کے آقانے ملک سمین کی بنیاد پراس سے وطی کی توجیسا کہ آیت سے معلوم ہوتا ہے، اس وطی سے وہ اپنے طلاق دینے والے شوہر کے لئے حلال نہ ہوگی۔

اورا گراس کے شوہر نے وہ تمام طلاق دے دینے کے بعد جس کا وہ ما لک تھا، اسے خریدلیا تو ملک یمین کی بنیاد پراس کے لئے اس سے وطی کرنا حلال نہ ہوگا، جب تک کہ وہ دوسرے شوہر سے نکاح نہ کر لے (۲)۔

آ قا کاغلام کی بیوی کوطلاق دینا:

97 - اگر آقا پنے غلام کی بیوی کوطلاق دیتواس کی طلاق واقع نه ہوگی،خواہ بیوی آزاد ہو یا باندی اورخواہ وہ آقا کی باندی ہو یا کسی اور

کی، اور حضرت ابن عباس فرماتے ہیں: ''أتی النبی عَلَیْ الله و لوید أن فقال: یا رسول الله ان سیدی زوجنی أمته و هو یوید أن یفرق بینی و بینها، قال: فصعد النبی عَلیْ المنبر فقال: یا أیها الناس، مابال أحد کم یزوج عبده أمته ثم یوید أن ایها الناس، مابال أحد کم یزوج عبده أمته ثم یوید أن یفوق بینهما! إنما الطلاق لمن أحذ بالساق ''(ایک محض نی عَلِی الله کے باس آیا اور اس نے کہا: اے الله کے رسول! میرے آقانے اپنی باندی سے میرانکاح کرادیا ہے، اور اب وہ چاہتا ہے کہ میر ے اور میری بیوی کے درمیان تفریق کردے، وہ فرماتے ہیں کہ میر کا وی عیسی بات ہے کہ میں کا ایک شخص اپنے غلام کا نکاح اپنی باندی سے کرادیتا ہے، پھران میں کا ایک شخص اپنے غلام کا نکاح اپنی باندی سے کرادیتا ہے، پھران میں کا ایک شخص اپنے غلام کا نکاح اپنی باندی سے کرادیتا ہے، پھران میں کا ایک شخص اسے نکاح کیا )۔

اور طلاق رجعی میں رجعت کاحق غلام کوہے، اس کے آقا کوئییں، لہذا غلام کورجعت کاحق ہوگا، اگرچہ آقا اجازت نہ دے، اور باندی پربھی رجعت ثابت ہوجائے گی، اگر جیاس کا آقاراضی نہ ہو<sup>(۲)</sup>۔

اگرشو ہرا پنی بیوی کا مالک ہوجائے تو نکاح فنخ ہوجائے گا: 9- حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ شوہر اگر اپنی باندی بیوی کا مالک ہوجائے تو اس کا نکاح اس سے فسے ہوجائے گا، ملکیت خواہ کسی بھی وجہ سے ہو، خواہ خرید نے کی وجہ سے ہویا اسے ہبہ میں یا وصیت میں قبول کر لینے کی وجہ سے ، یا میراث کی وجہ سے یا اس کے علاوہ کسی

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساء ۱۵۸\_

<sup>(</sup>۲) فتح القدير ۱۳۷۳ م ۱۵۷۱ کار

<sup>(</sup>۱) فتح القدیر ۳ سر ۴۳ مالزرقانی ۱۹۵ میند: «یاأیها الناس......» کی روایت ابن ماجه (۱۸۱۱ طبع الحلمی) نے کی ہے اور بوصری نے مصباح الزجاجه (۱۸۸۱ طبع دارالجنان) میں اسے ضعیف قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۲) روضة الطالبين ۸/۲۱۵،۲۱۸

اوراگرآ قانے اپنی باندی کے بارے میں اس کے آزاد شوہر کے لئے وصیت کی اور وہ مرگیا، پھر شوہر نے وصیت قبول کی تو نکاح فنخ ہوجائے گا، اس لئے کہ نکاح ملک کے ساتھ جمع نہیں ہوتا، پھر جن حضرات نے یہ کہا ہے کہ وصیت میں ملکیت قبول کرنے سے حاصل ہوتی ہے تواس وقت نکاح فنخ ہوگا اور جن حضرات نے یہ کہا کہ جب اس نے قبول کیا تو ظاہر ہوگیا کہ وہ موصی ہکا موت کے وقت سے مالک ہوا، وفغرماتے ہیں کہ فنخ کا حصول مدت کے وقت سے ہوگا (۱)۔

شادی شدہ باندی کو فروخت کرنا کیا اس کے نکاح کا فنخ شار ہوگا؟:

9A - اگرآ قااپنی شادی شدہ باندی کواس کے شوہر کے علاوہ کسی اور کے ہاتھ فروخت کرد ہے تو جمہور علماء کے نزدیک اس کا نکاح فنخ نہیں ہوگا۔

حضرات ابن مسعودٌ ، الى بن كعبٌ ، جابرٌ اور انسٌ سے مروى ہے كه باندى كى بي اس كے لئے طلاق ہوگى ، الله تعالى كے ارشاد سے يهى ظاہر ہوتا ہے: "وَ الْمُحُصَنَاتُ مِنَ النِّسَاءِ إلاَّ مَا مَلَكَتُ أَيْمَانُكُمُ "(۲) (اوروہ عور تيں بھى (حرام كى گئى ہيں) جوقيد تكاح ميں ہوں بجزان كے جوتمہارى ملك ميں آجائيں)۔

حضرت ابن عباس اور تا بعین سے یہی مروی ہے، ابن حجر فرماتے ہیں کہ بیتے سندوں کے ساتھ مروی ہے اور انہوں نے ان میں سے سعیدابن المسیب ،حسن ، مجاہد ،عکر مداور شعبی کا ذکر کیا ہے۔ قبل کی بیعی کی بیعی کی مطلاق فی میں اس کی بیعی کی طلاق فی میں اس کی بیعی کی مطلاق

قرطبی نے ابن عباس سے نقل کیا ہے کہ اس کی نیٹے اس کی طلاق ہے، اور اسے صدقہ کرنا اس کی طلاق ہے، اور اس کا وراثت میں منتقل

(۱) المغنی لاروا\_

(۲) سورهٔ نساءر ۲۴ ـ

ہونااس کی طلاق ہے، اور جمہور نے اجارہ پردیئے گئے عین کی بھی پر قیاس کرتے ہوئے استدلال کیا ہے کہ اجارہ بیج سے فنخ نہیں ہوتا ہے، لیس اسی طرح یہاں بھی ہوگا اور حضرت بریرہؓ کے قصہ سے بھی استدلال کیا ہے کہ جب وہ آزاد ہوگئیں تو انہیں اختیار دیا گیا، یعنی ان کی آزاد کی طلاق نہیں ہوئی، اسی طرح اس کی بیع کا حکم ہے۔

اس کے برخلاف کا فرعورت کا قید کیا جانا ہے،اس لئے کہ آیت اسی کے بارے میں نازل ہوئی ہے، پس وہ استبراء کے بعداس شخص کے لئے حلال ہوگی جس کے جھے میں آئے گی (۱)۔

## باندی کی عدت:

99 - باندی اگر حاملہ ہوتو آزاد عورت کی طرح اس کی عدت وضع حمل سے پوری ہوگی اور اگر حاملہ نہ ہوا وروفات کی عدت ہوتو اس کی عدت و ماہ اور آزاد عورت کی عدت دو ماہ اور یا نچ دن ہول گے۔

یا نچ دن ہول گے۔

اورا گرطلاق کی عدت ہواور باندی کوچیض آتا ہوتواس کی عدت دو'' قرء'' ہوگی، اور وہ دوچیض یا دو طہر ہیں، جسیا کہ'' قرء'' کی تفسیر میں مشہورا ختلاف ہے، اس لئے کہ نبی علیہ کا ارشاد ہے: ''طلاق الأمة اثنتان و عدتها حیضتان''(۲) (باندی کی طلاق دو ہے اور اس کی عدت دوچیض ہے)۔

اور بیاس کئے کہ غلامی کی وجہ سے حقوق نصف ہوجاتے ہیں اور حض کو دوحصوں میں تقسیم نہیں کیا جاسکتا ، اس کئے وہ مکمل ہوکر دو '' تر ءُ' ہوگئی اور حضرت عمر بن الخطاب ؓ نے اس کی طرف اشارہ فرمایا

<sup>(</sup>٢) حديث: 'طلاق الأمة اثنتان وعدتها حيضتان ' كَاتَخْرَ تَحَ فَقُرُهُ مُبْرِ ٩٥ يُرُلُور چَكَى \_ يُرِلُور چَكَى \_

ہے،ان کاارشادہے: "لو استطعت أن أجعلها حیضة و نصفا لفعلت" (اگر میں ایسا کرسکتا کہ اسے ایک حیض اور نصف حیض بنادیتا تو ایسا ضرور کرتا ) اوراگراس کو کم عمری یا درازی عمری وجہ سے حیض نہ آتا ہو،اسی طرح اگروہ عمر کے ذریعہ بالغ ہوئی ہواوراس کو حیض نہ آتا ہو،تو اس کی عدت حنفیہ کے نزدیک، اور امام شافعی کے قول اظہر اور امام احمد کے مطابق ڈیرھ ماہ ہے، یعنی آزاد عورت کی عدت سے نصف، اور دوسر نے مہینے کو کمل نہیں کیا گیا، اس لئے کہ مہینوں کی تقسیم ہو سکتی ہے،لہذا اسے دو حصول میں بائٹنا ممکن ہے۔ اور ایک قول یہ ہے کہ اس کی عدت دوماہ ہے، اور بیرام شافعی کا دوسرا قول اور امام احمد سے دوسری روایت ہے اور یہی ان کا مذہب ہے اور یہی عطاء، زہری اور اسحاق سے مروی ہے، اس لئے کہ مہینے ہے اور یہی عطاء، زہری اور اسحاق سے مروی ہے، اس لئے کہ مہینے ہے،لہذا جے چیض نہیں آتا اس کی عدت دوقر وء ہے،لہذا جے چیض نہیں آتا اس کی عدت دوماہ ہوگی۔

اورامام ما لک اورر بیعہ فرماتے ہیں کہ آزاد عورت کی طرح اس کی عدت تین ماہ ہوگی ،اس کئے کہ عدت رحم کی براءت کو جاننے کے لئے ہے اور بیالیی چیز ہے کہ اس میں باندی اور آزاد عورت میں کوئی فرق نہیں ہے ،اور یہ بھی امام شافعی کا تیسر اقول ہے اور امام احد ہے تیسری روایت ہے اور یہی حسن ، مجاہد ،عمر بن عبد العزیز اور نخعی سے مروی ہے (۱)۔

باندی کا ایپے شوہر پرسوگ منانا اور عدت کی مدت میں اس کی رہائش:

\* \* ا - باندی پرواجب ہے کہ اپنے وفات پانے والے شوہر پر اپنی عدت کی مدت میں سوگ منائے ، بیراس لئے کہ وہ اللہ تعالیٰ کے ان

حقوق کی مخاطب ہے جن میں اس کے آقا کے حق کو باطل کرنانہیں ہے، اور سوگ منانے میں اس کے حق کو باطل کرنانہیں ہے۔
حفیہ نے صراحت کی ہے کہ اسے نکلنے سے روکانہیں جائے گا،
اس لئے کہ بیا گراس پرلازم ہوتواس سے خدمت لینے میں آقا کا حق فوت ہوجائے گا۔

اور حفیہ کے نزدیک طلاق بائن کی وجہ سے اس پرسوگ منانا واجب ہے،البتہ وہ آزاد عورت کے برخلاف عدت میں باہر نکلے گ۔
اور جب شادی شدہ باندی اپنے شوہر کی زندگی میں سکنی کی مستحق ہوگی ،جبیا کہ شافعیہ نے ہو وہ عدت کی مدت میں بھی اس کی مستحق ہوگی ،جبیا کہ شافعیہ نے اس کی صراحت کی ہے (۱)۔

#### لعان:

چنانچدامام مالک کا مذہب اورامام احمد کا مذہب اس روایت کی روسے جس کی ان سے صراحت منقول ہے اور جسے حنابلہ کی ایک جماعت نے نقل کیا ہے، میہ کہ لعان ان دونوں کے درمیان صحیح ہے، خواہ شوہر آزاد ہویا غلام اورخواہ بیوی آزاد ہویا باندی۔

اورسعید بن المسیب ،سلیمان بن بیار، حسن ، ربیعہ اور اسحاق سے یہی منقول ہے اور اس قول کے لئے آیات لعان کے عموم سے استدلال کیا جاتا ہے، اور دوسری وجہ بیر ہے کہ لعان یمین ہے، لہذا اس میں آزادی کی شرط لگانے کی ضرورت نہیں ہوگی ، اور اس لئے کہ

<sup>(</sup>۱) فتح القدير ۳۷/ ۲۷۴،۲۷۳، المغنى ۱۷۵،۳۶۷، الأشباه والنظائرللسيوطى رص ۱۹۸۰، روضة الطالبين ۸۸ و ۱،۱۳۹۳

<sup>(</sup>۱) فتح القدير ۳/ ۲۹۵، شرح الأشباه لحمو ي ۲/ ۱۵۵، روضة الطالبين ۸/۵۰۸، ۵۰۷

شوہرا گرغلام ہوتو اسے بیچے کی نفی کی ضرورت پیش آئے گی، لہذا لعان مشروع ہوگا، تا کہ بیچہ کی نفی کے سلسلے میں اس کے لئے راہ نکلے اور حفید کا مذہب سے کہ اگر زوجین میں سے ایک یا دونوں مملوک ہول تو لعان نہیں ہے، اور بیز ہری، توری، اوزاعی اور حماد سے بھی منقول ہے، بید حضرات فرماتے ہیں کہ لعان شہادت ہے، جسیا کہ قرآن کریم نے صراحت کی ہے، اور غلام اس کا ہل نہیں ہے۔

اور حنابلہ میں سے قاضی کے ایک قول کی روسے جس پر الزام زنا لگایا گیا ہے اگروہ باندی ہوتو صرف بچے کی نفی کے لئے لعان صحیح ہے، اور قذف اور تعزیر کوسا قط کرنے کے لئے شوہر کے لئے اس سے لعان کرانے کا حق نہیں ہوتی ہے اور لعان کرانے کا حق نہیں ہوتی ہے اور لعان کی مشروعیت صرف حدکوسا قط کرنے یا بچہ کی نفی کے لئے ہے، پس اگر بجہ نہ تو لعان ممنوع ہوگا (۱)۔

#### سب:

۲ • 1 − آزادعورت کا بچه اس کے شوہر کی طرف منسوب ہوگا، اگر چپہ
وہ غلام ہو، بشرطیکہ شوہر کے عقد نکاح کے وقت اس سے حمل کی اقل
مدت کے بعد اس نے اسے جنا ہواور اقل مدت حمل چھ ماہ اور اس
سے زیادہ ہے، اسی طرح اس نے شوہر کی جدائیگی کے وقت سے حمل
کی اکثر مدت سے زیادہ پر نہ جنا ہواور باندی اگر شوہر والی ہوتو اس کا
بچہ اس کے شوہر کی طرف منسوب ہوگا ، جیسا کہ آزادعورت کے
بارے میں ذکر کیا گیا۔

اوراگر باندی شوہر والی نہ ہواوراس نے اس مدت میں بچہ جنا جس میں بچہ جنناممکن ہوتو اگراس کے آتا نے اس سے وطی کی ہواور

یہ آقا کے اعتراف یا کسی بھی طریقے سے ثابت ہو،نیز اس نے آ قا کے وطی کرنے کے چھ ماہ کے بعد بچے کو جنا ہوتو جمہور علماء کے نز دیک آقااس کواین طرف منسوب نه بھی کرے تواس کا نسب اس سے ثابت ہوجائے گا اور وہ اس کی ام ولد ہوجائے گی ،خواہ آ قانے اس کوا بنی طرف منسوب نه کیا ہواورخواہ وہ اس کی نفی کرےاوراس کا انکارکرے، جب تک کہوہ وطی کا اقرار کرنے والا ہے یا اس کا وطی کرنا ثابت ہے، اورآ قا کواس بیچے کی نفی کاحق نہیں ہے، اوراگر وہ نفی کرے تواس سے اس کی نفی نہیں ہوگی ، الابیہ کہ وہ بید عوی کرے کہ اس نے ایک حیض کے ذریعہ اس کا استبراء کیا اور اس کے استبراء کرنے کے چھماہ سے زیادہ مدت کے بعداس نے بچہ جنا،اور باندی اوراس کآ قاکے درمیان لعان نہیں ہے، اور ایک قول یہ ہے کہ (بیکہ کی ) نفی کے لئے آ قا کولعان کاحق ہے،اوران حضرات کا استدلال نبی علیہ کاس قول سے ہے: "الولد للفراش"(۱) ( بچرصاحب فراش کا ہوگا) اور باندی وطی کی وجہ سے فراش بن گئی، اور ان حضرات کا استدلال اس روایت سے بھی ہے جو حضرت عمراً سے مروی ہے کہ انهول نے فرمایا: "حصنوا هذه الولائد فلا يطأ رجل وليدته ثم ينكرولدها إلا ألزمته إياه" وقال : "مابال رجال يطأون ولائدهم ثم يعزلونهن، لا تأتيني وليدة يعترف سيدها أنه أتاها إلا ألحقت به ولدها فاعزلوا بعد ذلك أو اتركوا" (ان باندیوں کا نکاح کردو،اگر کوئی شخص اپنی باندی سے وطی کرے، پھراس کے بیج کا افکار کرد ہے و میں اس بیج کا نسب اسی سے ثابت کروں گا اور فر مایا: کچھلوگوں کا بدکیا حال ہے کہ وہ اپنی باندیوں سے وطی کرتے ہیں، پھران سے عزل کرتے ہیں، اگر کوئی باندی میرے

<sup>(</sup>۱) المغنى ۷/۳۹۲، روضة الطالبين ۸/ ۳۵۵،۳۳۲، الزرقانی ۴/۱۸۷، فتح القدير۲/۷۲-۲

<sup>(</sup>۱) حدیث: "الولد للفراش" کی روایت بخاری (افتح ۲۹۲/۴ طبع السّلفیه) نے حضرت عائشہ سے کی ہے۔

پاس آئے گی جس کا مالک اس سے وطی کرنے کا اعتراف کرتا ہوتو میں اس باندی کے بچہ کا نسب اس مالک سے ضرور ثابت کروں گا، اب اس کے بعد تمہیں اختیار ہے کہ عزل کرویا نہ کرو)۔

اسی طرح اگراس نے بچہ کا اقرار کرلیا تواس کے بعداسے اس کی نفی کرنے کاحق نہیں ہے، اور اسی طرح اگراسے اس کی مبار کباد دی گئی اوروہ خاموش رہا (تو پھراسے نفی کرنے کاحق نہیں ہے)۔

اور امام ابوصنیفہ اور توری فرماتے ہیں: باندی وطی کی وجہ سے فراش نہیں ہوگی اور اس باندی کا بچہ آقا کی طرف منسوب نہ ہوگا اگروہ اس کا اعتراف نہ کرے یا خاموش رہے، جب تک کہ وہ اس کے پچے کا واضح اقرار نہ کرے، پس اگروہ اس کا اقرار کرے تو وہ بچہ اور اس کے بعد اس باندی کے تمام بچے اس کی طرف منسوب ہوں گے۔

اوراگرآ قانے باندی سے شرم گاہ میں وطی کی، پھراس سے عزل کیا یا شرم گاہ کے علاوہ میں وطی کی تو وہ اس کی وجہ سے فراش نہیں ہوگی، اوراس کا بچہاس کی طرف منسوب نہ ہوگا اورا یک قول ہیہ ہے کہ اس کی طرف منسوب ہوگا، اوراگراس نے زناکی وجہ سے سی بچے کو جنا تو وہ آتا کی طرف منسوب نہ ہوگا۔

اور جہال بچداس کے آقا کی طرف منسوب نہ ہوگا، وہ اس کا غلام ہوجائے گا، جب تک کہ وطی بالشبہ نہ ہو<sup>(۱)</sup>۔

# حضانت (پرورش):

۳۰۱- جمہور فقہاء (حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ) کامذہب سے کہ غلام کے لئے حق حضانت ثابت نہیں ہوتا، اس لئے کہ وہ اپنی ذات کے

منافع کامالک نہیں ہے، اور حضانت صرف ان منافع ہی کی وجہ سے ثابت ہوتا ہے، اور اس لئے بھی کہ حضانت ایک طرح کی ولایت ہے اور غلام کوولایت حاصل نہیں ہے، اس لئے اگر بیچ کی ماں مملوکہ ہوا ور اس کا بچہ آزاد ہوتو حق حضانت اسے حاصل ہوگا جو حضانت کے استحقاق میں ماں سے قریب ہو، اگروہ آزاد ہو، اسی طرح اگر باپ غلام ہوتو اسے حق حضانت حاصل نہ ہوگا، صاحب '' کشاف القناع'' فرماتے ہیں: اگر آتا اجازت دے دے تو جائز ہے، چونکہ مانع ختم ہوگیا۔

شافعیہ نے ایک صورت کو مشتنی قرار دیا ہے اور وہ یہ ہے کہ کسی کافر کی باندی مسلمان ہوجائے جسے اس باندی سے بچے ہوتو اس کی حضانت اس باندی کو حاصل ہوگی، اس لئے کہ وہ فارغ ہے، کیونکہ اس کے آقا کواس کے ساتھ مقاربت کرنے سے روک دیا جائے گا۔ مالکیہ کا فدہ بیہ ہے کہ باندی ماں اپنے آزاد بچے کی زیادہ مستحق مال ہے، اس لئے کہ وہ مشفق مال ہے، لہذا وہ آزاد عورت کے مشابہ ہوگئی۔

وہ فرماتے ہیں: اگر باندی کوفر وخت کردیا جائے اور وہ منتقل کردی جائے تو باپ نے کا زیادہ مستحق ہوگا، کین وہ فرماتے ہیں کہ اگر شوہر اسے طلاق دینے کے بعد لونڈی بنالے تو اس کی حضانت ساقط ہوجائے گی، اس لئے کہ وہ اس صورت میں اس آزاد عورت کے درجے میں ہے جوشادی کرلے (۱)۔

لیکن اگر بچہ غلام ہوتو اس کا آقااس کی ماں اور باپ کے مقابلے میں اس کی حضانت کا زیادہ مستحق ہے، خواہ اس کے والدین آزاد ہوں ،اس لئے کہ وہ اس کا غلام ہے اور مال کی آزادی کے باوجوداس کے غلام ہونے کی متعدد صورتیں ہیں ،ان میں سے ایک بیہ ہے کہ وہ

<sup>(</sup>۱) المغنی ۱۹ مهم ۵۳۵، فتح القدیر ۱۳۳،۳۱۲،۲۷۱۳، ۲۵۷۲، ۲۵۷۲، اوراس کے بعد کے صفحات، فتح الباری ۳۱،۳۲۱،۳۱۸، (کفرائض ب ۱۷) الزرقانی ۲۸ م ۱۹۲۸،۲۱۸،۱۱۲،۱۱۳، اور الرقانی ۲۸ م ۱۲،۲۱۸،۱۱۲،۱۱۳، اور اس کے بعد کے صفحات۔

<sup>(</sup>۱) كمغنى ٧ر ٦١٣، الزرقاني ٣ر ٢٦٨، كشاف القناع ٣٨ ١٣٥، القلبو بي ١٩٠٠،

کسی باندی سے پیدا ہواور باندی آ زاد کردی جائے ،اس کا بچہ آ زاد نہ کیا جائے ،کین آ قاکویہ چنہ تا کہ وہ بچہ کواس کی مال سے جدا کرے ،اس لئے کہ مال کواس کے بچے سے جدا کرنے سے منع کیا گیا ہے (۱)۔

#### رضاعت:

۲۰ + ۱ - باندی کواپنے بیچ کودودھ پلانے کاحق ہے، خواہ بچہ آزادہو
یاغلام، اور آقا پر واجب ہے کہ وہ باندی کواس کا موقع دے، اور اس
پر لازم ہے کہ وہ باندی سے اس کے بیچ کے علاوہ کسی اور کو دودھ نہ
پر لازم ہے کہ وہ باندی سے اس کے بیچ کے علاوہ کسی اور کو دودھ اس
پلوائے، اس لئے کہ اس میں بیچ کو ضرر پہنچانا ہے، کیونکہ جو دودھ اس
کے لئے پیدا کیا گیا ہے، اسے دوسرے کی طرف پھیر کر اس کے حق کو
کم کردیا گیا ہے، لہذا یہ جائز نہ ہوگا، جیسے کہ بڑے آدمی کے حق کوکم
کرنا۔

پس اگراس کا دودھاس کے بیچ کی ضرورت سے زیادہ ہوتواس کے آتھ کی ضرورت سے زیادہ ہوتواس کے آتھ کا کواس میں تصرف کاحق ہے کہ اسے دودھ بلانے کے لئے اجارہ پر لگائے، جیسا کہ اگر اس کا بچہ مرجائے اور اس کا دودھ باقی ہو(۲)۔

# غلام اوروصيتين:

## الف-غلام كاوصيت كرنا:

۵ • 1 − اگرغلام نے کسی مال کی وصیت کی پھروہ غلامی کی حالت میں
 مرگیا تو اس کی وصیت باطل ہوجائے گی ، اس لئے کہ اس کا کوئی مال نہیں ہے ، بلکہ اس کے پاس جو پچھ ہے وہ اس کے آقا کا ہے۔

لیکن اگروہ آزاد کیا گیا، پھر مرگیا اور اس نے اپنی وصیت کونہیں بدلا تو وہ حنابلہ کے نزدیک اور شافعیہ کے ایک قول کے مطابق صحیح ہوگی، اس لئے کہ اس کا قول صحیح اور اس کی اہلیت مکمل ہے، اور دوسری وجہ بیہ ہے کہ وصیت کرنا ایسے شخص کی طرف سے بھی صحیح ہے جس کے پاس کوئی مال نہ ہو، جیسا کہ اگر کسی فقیر نے وصیت کی جس کے پاس مال نہیں تھا پھروہ مالدار ہوگیا۔

ما لکیہ اور اصح قول کے مطابق شافعیہ فرماتے ہیں کہ اس صورت میں بھی وصیت باطل ہوگی ،خواہ آقا اجازت دے دے، اس لئے کہ اس میں مالک ہونے کی اہلیت نہیں ہے (۱)۔

# ب-غلام کے لئے وصیت:

۲۰۱- اگرآ قانے اپنے غلام کی آزادی کی وصیت کی تو وصیت اپنی شرط کے ساتھ بالا تفاق صحیح ہوجائے گی اور سے مدبر بنانا ہوگا (دیکھئے: "تدبیر") اوراگرآ قانے اپنے غلام کے لئے اپنے مال میں سے کسی غیر متعین جزکی وصیت کی تو اس کے صحیح ہونے میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

حفیہ، حنابلہ اور ایک قول کے مطابق شافعیہ کا مذہب یہ ہے کہ اس کی وصیت صحیح ہے اور وہ پوری وصیت غلام کی آزادی کی طرف چھیری جائے گی، پس اگر غلام وصیت کی وجہ سے نکل گیا تو وہ آزاد ہوجائے گا اور اپنی قیمت کے بعد باقی وصیت کا مستحق ہوگا، اور اگر وہ نہیں نکلا تو وصیت کے بقدراس سے آزاد ہوجائے گا، پھر حنفیہ فرماتے ہیں کہ اس کا جو حصہ غلام پر باقی رہا، اس کے بعد اس سے سعی کر ائی جائے گی۔

<sup>(</sup>۱) فتح القدير٣١٧ ١٣ ـ

<sup>(</sup>۲) کشاف القناع ۱/۹۱۸ الزرقانی ۱۵۹۸ (۲

<sup>(</sup>۱) المغنى ۲ ر ۱۰ساء كشاف القناع ۲ ر ۳۳۹ ، الزرقانى ۸ ر ۱۷۵ العنابيشر الهداميه بهامش فتح القدير ۲ ر ۳۳۸ ، روضة الطالبين ۲ ر ۹۸ ، القليو في على شرح الهنهارج ۳ ر ۱۵۷ ـ

اور صحیح ہونے کی وجہ یہ ہے کہ مشترک جز غلام کوشامل ہے، اس لئے کہ غلام پورے مشترک تہائی میں سے ہے، اور اس کے لئے خود اس کی ذات کی وصیت صحیح ہے اور وہ آزاد ہوجائے گا، اور جوزیادہ ہوجائے اس کا وہ ستحق ہوگا، اس لئے کہ اب وہ آزاد ہوجائے گا، لہذا وہ وصیت کی بنیاد پر مالک ہوگا، پس یہ ایسا ہوجائے گا کہ گویا اس نے یوں کہا: میرے غلام کومیرے تہائی مال سے آزاد کر دواور تہائی مال میں سے جونے وہ اسے دے دو۔

شافعیہ کے نزدیک اصح قول یہ ہے کہ اس کے لئے اس کے رقبہ
میں سے ہوگا اور پورے ترکہ میں سے اس جز کے تناسب سے ہوگا۔
اور اگر اس کے لئے کسی متعین چیز کی وصیت کی ، مثلاً کپڑایا گھریا
مثلا سودر ہم تو جمہور کا مذہب یہ ہے کہ وصیت باطل ہوگی ، اس لئے کہ
غلام وارثین کی ملکیت ہوجائے گا ، پس اس نے غلام کے لئے جس
مال کی وصیت کی ہے ، وہ بھی وارثین کی ملکیت ہوجائے گا تو گویا کہ
میت نے وارثین کے لئے اس چیز کی وصیت کی جس کے وہ وارث

امام ما لک اور ابوثور فرماتے ہیں اور امام احمد سے بھی ایک روایت یمی ہے کہ وصیت صحیح ہے۔

اور شافعیہ کے ایک تول کے مطابق غلام کے لئے وصیت ہر حال میں باطل ہے، الایہ کہ اس کی آزادی کی وصیت کرے۔

لیکن اگراس نے دوسرے کے غلام کے لئے کسی مال کی وصیت کی توبالا تفاق بیہ وصیت صحیح ہوگی، پھرا گروہ غلام آزاد ہو گیا تو مال اس کا ہوگا اور جمہور کے نزدیک قبول میں آقا کی اجازت شرطنہیں ہے، اس لئے کہ بید کمائی ہے، جیسے کہ کٹری کاٹنا، اور اصح کے خلاف شافعیہ کا ایک قول بیہ ہے کہ اس کے آقا کی اجازت کی ضرورت ہے، جیسے کہ خرید و فروخت

میں ہے<sup>(۱)</sup>۔

## ج -غلام کووضی بنانا:

2 • 1 – غلام کووسی بنانے کے سلسلے میں فقہاء کا اختلاف ہے، مالکیہ اور حنابلہ کا مذہب سے ہے کہ غلام کو وسی بنانا صحیح ہے، خواہ وہ اس کا غلام ہو یا کسی اور کا، اور سیاس لئے کہ زندگی میں اس کونائب بنانا صحیح ہوگا پھر مالکی فرماتے ہے، لہذا آزاد کی طرح اسے وسی بنانا بھی صحیح ہوگا پھر مالکی فرماتے ہیں کہ اگر وصیت دوسرے کے غلام کے لئے ہو، تو اگر قبول کرنے میں آتا کی اجازت ہوتو اس کے بعد اس کے لئے رجوع کرنے کا حق نہیں ہے۔

اورا گرآ قا کی اجازت کے بغیر ہوتوغلام کواس کی اجازت کے بغیر تصرف کاحق نہیں ہے۔

امام شافعی امام ابو یوسف اورامام محمد فرماتے ہیں: غلام کووسی بناناکسی حال میں صحیح نہیں ہے، اس لئے کہ وہ اپنے نسبی بیٹے کا ولی نہیں ہوسکتا ہے، اور اس نہیں ہوسکتا ہے، اور اس لئے کہ وصیت کرنے والے کے وارثین پرغلام کو وصی بنانے میں مالک پرمملوک کے لئے ولایت کو ثابت کرنا ہے، اور بیہ حقیقت کو الب دینا ہے۔

اوزاعی جُخی اورابن شرمه فرماتے ہیں کہا پنے غلام کووسی بنانا سیح ہےاور دوسرے کے غلام کووسی بنانا صیح نہیں ہے (۲)۔

اورامام ابوحنیفہ ؓ فرماتے ہیں کہ وصیت کرنے والے کی اولا داگر نابالغ ہواوران میں کوئی صاحب عقل نہ ہوتو غلام کوان کا وصی بنانا صحیح

<sup>(</sup>۱) المغنی ۱۹۹۱،۱۰۱، روضة الطالبین ۱۷۱۱،۳۰۱، العنابیه و حاشیه سعدی چلبی علی الہداریہ بہامش تکمله فتح القدیر ۸۷/۵۱/لزرقانی ۸۸ س۸۸۔

<sup>(</sup>۲) المغنی ۲/۸ ۱۳۸، الزرقانی ۸/ ۲۰۰۰، شرح المنهاج وحاشیة القلیو بی ۱۳۸۷) روضة الطالبین ۲/۱۱۳۱، این عابدین ۸۸/۵

ہے، اوراگران میں کوئی بالغ ہوتوضیح نہیں ہے، اس لئے کہ بالغ کوئی ہے کہ اس غلام کو یا اس میں سے اپنے حصے کوفر وخت کرد ہے تو ایسی صورت میں وہ سر پرشی انجام دینے سے عاجز رہے گا، لیکن اگران میں سے کوئی بالغ نہ ہوتو اسے وصی بناناضیح ہے، اس لئے کہ وہ مکلف اور تصرف میں مستقل ہوگا اور کسی کو اس پر ولایت حاصل نہیں ہوگی، اس لئے کہ بنچ اگر چہ اس کے مالک ہیں، لیکن جب ان کے باپ نے غلام کو اپنے قائم مقام کردیا تو وہ اس کی طرح تصرف میں مستقل ہوگیا اور ان بچوں کو اس پر ولایت حاصل نہیں ہوگی۔

نیز امام ابوحنیفہ فرماتے ہیں کہ دوسرے کے غلام کو وصی بنانا بالکل صحیح نہیں، پس اگراسے وصی بنادیا پھروہ آزاد ہوگیا تو قاضی اسے سرپرتی سے نہیں نکالے گا،لیکن اگروہ آزاد نہیں ہوا تو قاضی اسے سرپرتی سے نکال دے گا، اور اس کی جگہ پر دوسرے کو وصی مقرر کرےگا۔

# غلام کی وراثت:

ے • ام - غلامی وراثت کے موافع میں سے ہے، لہذا غلام اپنے رشتہ داروں میں سے کسی کا وارث نہ ہوگا، اس لئے کہ وہ مملوک ہے، اس کے مالک کی طرف سے (دوسرے لوگ) اس کے وارث ہوتے ہیں، لہذا وہ خود وارث نہ ہوگا، اور یہ بالاتفاق ہے، البتہ حسن اور طاؤس سے مروی ہے کہ وہ وارث ہوگا، اور وہ جس چیز کا وارث ہوگا وہ اس کی دیگر تمام آمد نیوں کی طرح اس کے آقا کی ہوگی اور غلام کسی کو وارث نہیں بناتا ہے، کیونکہ اس کے پاس مال نہیں ہے۔ اور اس کا قول کی بنیاد پر بھی کہ وہ ملک ضعیف کے ساتھ مالک ہوتا ہے اس کا مال بالا تفاق اس کے آقا کی طرف لوٹے گا<sup>(1)</sup>۔

#### غلام اورتبرعات:

۸ • 1 − غلام کی طرف سے ہبداس کے آقا کی اجازت سے جائز ہے، اس لئے کہ اس پر پابندی اس کے آقا کے حق کی وجہ سے ہے، پس اگر وہ اسے ہبد کی اجازت دے دے تو اس میں اس کا حجر ختم ہوجائے گا،اورا گروہ اسے اجازت نہ دے تو جائز نہ ہوگا۔

اورامام ابوصنیفہ، ابن ابی کیلی اور توری کا مذہب اور یہی مذہب حنابلہ کے نزد یک مقدم ہے، یہ ہے کہ غلام کو یہ تی نہیں ہے کہ وہ اپنے آتا کی اجازت کے بغیر کسی کا ضامن بنے، خواہ اس کی تجارت کی اجازت ہو، اس کئے کہ یہ ایساعقد ہے جس میں مال واجب ہوتا ہے، لہذا نکاح کی طرح بغیرا جازت کے شیح نہ ہوگا۔

شافعیہ کا مذہب ان کے اصح قول کے مطابق اور حنابلہ کا مذہب ایک اختمال کے مطابق ہے۔ اس کئے کہ ایک احتمال کے مطابق ہیں ہے کہ اس کا ضامن بننا صحیح ہے، اس کئے کہ وہ تصرف کا اہل ہے اور اس میں آتا کو کوئی ضرر نہیں ہے، کیونکہ آزادی کے بعداس سے وصول کیا جائے گا۔

لیں اگر آقانے اسے ضامن بننے کی اجازت دے دی کہ ادائیگ اس مال سے ہوجواس کے پاس ہے توضیح ہوجائے گا (۱)۔

## غلام كاتبرعات كوقبول كرنا:

9-1- غلام کو بیرت ہے کہ وہ تبرعات یعنی مبہ یا ہدیہ یا عطیہ قبول کرے،خواہ آقا کی اجازت کے بغیر ہو،اس لئے کہ بیمنفعت حاصل کرنا ہے، جیسے کہ گھاس جمع کرنا اور شکار کرنا، البتہ اس کا آقا مالک ہوگا،خودوہ نہ ہوگا۔

اگر غلام ہدیہ قبول کرنے سے انکار کرے توران ح قول کے مطابق مالکیہ کا مذہب سے کہ آقا کو یہ حق نہیں ہے کہ وہ اسے اس کے قبول

<sup>(</sup>۱) کشاف القناع ۴ ۸ س۰ ۳۰ المغنی ۴ ۸ ۵ ۴۲ ، روضة الطالبین ۴ ۲۲۲ \_

<sup>(</sup>۱) المغنى ۲ ر۲۲۱، روضة الطالبين ۲ ر • ۱۳۸ القليو يي ۱۳۸ مار

کرنے پر مجبور کرے<sup>(۱)</sup>۔

## غلام پر حجر:

11- غلام اپنے آقا کے حق کی وجہ سے شرعاً مجور ہے، لہذااسے یہ حق نہیں ہے کہ وہ آقا کی اجازت کے بغیر عین مال کی خرید وفر وخت کرے یا تجارت کرے یا اجارہ پر لے یا اجارہ پر دے، خواہ اپنے آپ کو اجارہ پر لگائے، پس اگر وہ مذکورہ بالاکوئی کام اجازت کے بغیر کرے گا تواس کا تصرف باطل ہوگا یا موقوف رہے گا، اس اختلاف کے مطابق جو مجھور لوگوں کے تصرف کے سلسلے میں ہے اور ایک قول سے ہے کہ خرید ناضیح ہوگا، اس لئے کہ شن ذمہ سے متعلق ہوتا ہے۔ اگر مجھور علیہ غلام پر اس کے مالک کی رضا مندی کے بغیر کوئی دین اگر مجھور علیہ غلام پر اس کے مالک کی رضا مندی کے بغیر کوئی دین

الر بورعلیه علام پرال کے مالک ی رضامندی کے بیر لوق دین لازم ہوجائے، مثلاً اس نے ذمہ میں خریدایا قرض لیا تو شافعیہ کا مذہب اورامام احمد سے ایک روایت بیہ ہے کہ دین اس کے ذمہ سے متعلق ہوگا، جب وہ آزاد ہوجائے گا اور خوش حال ہوجائے گا تو قرض خواہ اس سے وصول کرے گا، جیسے کہ آزاد کا حکم ہے، یہی حکم اس باندی کا ہے جو آقا کی اجازت کے بغیرا پیے شوہر سے خلع لے۔

اورایک روایت کے مطابق حنابلہ کے نزدیک دین کا تعلق اس کی ذات سے ہوگا، جیسے کہ اس کی جنایت کا تاوان ہے، پس اگر اس کا آ قاچاہے تو فدید دے کر اسے چھڑا لے، اور غلام کی قیمت سے زیادہ کا فدیداس پر لازم نہ ہوگا، اور اگر چاہے تو دین کے عوض غلام کو قرض خواہ کے سپر دکر دے (۲)۔

## اجازت يا فته غلام:

ااا - آقا کوحق ہے کہ وہ اپنے غلام کوتصرف اور تجارت کی اجازت

دے، ابن قد امد فرماتے ہیں کہ ہمارے علم کے مطابق اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے، اس لئے کہ اس پر حجراس کے آقا کے حق کی بنا پر تقالبہذا اس کی اجازت سے غلام کے لئے تصرف کرنا جائز ہے (۱)۔

کھر شافعہ اور حالم کا زیر سے سرکی اوران شاہی قدیں سرگی

قا، لہذااس کی اجازت سے غلام کے لئے تصرف کرنا جائز ہے (۱)۔

چر ثافعیہ اور حنابلہ کا مذہب ہیہ ہے کہ اجازت اس حد تک نہیں جتی آ قانے اجازت دی ہے، اور اس پر پابندی اس حد تک نہیں رہے گی جس حد تک آ قانے اجازت دی ہے، اور جس مقدار میں اسے اجازت نہیں دی گئی ہے اس میں جحر برقر اررہے گا، پس اگر آ قانے اسے اوئی مال تجارت کرنے کے لئے دیا تو اسے اس کاحق ہوگا کہ وہ اس کے ذریعیہ خرید وفروخت اور تجارت کرے اور اگر اسے اس کی اور اگر اسے اس کی اور اگر اسے اس کی تجارت کے لئے دیا تو جائز ہوگا، اور اگر اس نے اس کی تجارت کے لئے کسی فتم کے مال کو متعین کردیا تو جائز ہوگا، اور اگر اس کے دوسرے مال میں اسے تجارت کرنے کا اختیار نہ ہوگا اور نہ اس کے لئے ہے جائز ہوگا کہ وہ اپنے آ ہے کو اجازہ پر لگائے، اور نہ ہے سی خص کا وکیل بنے گا، اس لئے کہ اجازت میں بیسب داخل نہیں ہیں، اور جہور اور حفیہ میں سے امام زفر کے نزدیک اجازت یا فتہ غلام اپنے جہور اور حفیہ میں سے امام زفر کے نزدیک اجازت یا فتہ غلام اپنے آ بی نیابت اور وکالت کے ذریعہ تصرف کرے گا۔

اور شافعیہ کے نزدیک اسے اس کاحق نہیں ہے کہ وہ مال تجارت میں سے کسی چیز کا (خواہ وہ تھوڑی ہی کیوں نہ ہو) صدقہ کر ہے جب تک کہ اس بارے میں اپنے آتا کی رضامندی کاعلم نہ ہوجائے اور اس سلسلے میں حنابلہ کا قول حنفیہ کی طرح ہے، جیسا کہ آگے آرہا ہے۔

جمہور فرماتے ہیں کہ قول کے ذریعہ اجازت ضروری ہے، لہذااگر آقانے اپنے غلام کو تجارت کرتے ہوئے دیکھااورا سے منع نہیں کیا تو

<sup>(</sup>۱) الزرقاني ۳ر۲۱۸، کشاف القناع ۴مر ۳۰۳ \_

<sup>(</sup>٢) المغنى ٢٣٤/ ٢٣٩، ٢٨٩٥، ١٨٤٩، المنهاج وشرح المحلى بحاشية القليوبي

<sup>=</sup> ۲/۲۴۲،الزرقانی۵/۲۰۳\_

<sup>(</sup>۱) المغنی ۵ر۷۷\_

وہ اس کی وجہ سے ماذ ون نہیں ہوگا (۱)۔

حنفیہ کا مذہب ہیہے کہ اجازت یا فتہ غلام کا حجر(یا بندی) اس چیز میں ختم ہوجائے گاجس کا تعلق تجارت سے ہے۔

وہ فرماتے ہیں: یہاں پراجازت صرف اپنے حق کوساقط کرناہے، وکیل یا نائب بنانانہیں ہے، پھرغلام اپنی اہلیت کے تقاضے سے اپنے کئے تصرف کرتا ہے،لہذا اس کاتعلق نہ کسی خاص وقت سے ہوگا، نہ کسی خاص قتم کی تجارت سے ہوگا ، پس اگراس نے اپنے غلام کوایک دن یا ایک مہینے کے لئے اجازت دی تو وہ مطلقاً ماذون ہوجائے گا، جب تک کہ وہ اس پر دوبارہ حجر عائد نہ کرے، اس لئے کہ ساقط کرنا کسی وقت کے ساتھ محدود نہیں ہوتا ،اوراگر آقانے اسے کسی خاص فتم کے سلسلے میں اجازت دی تو اس کی اجازت تمام اقسام کے لئے عام ہوگی،خواہ وہ اسےان سے صراحتۂ روک دے،مثلا پیل کھے کہ کیڑا خرید واوراس کے علاوہ کچھ اور مت خریدوتو اس کی طرف سے ہر تحارت صحیح ہوگی۔

حفنیہ فرماتے ہیں: غلام کے لئے تجارت کی اجازت دلالتہ بھی ثابت ہوجائے گی،پس اگر آقاایے غلام کوجووہ چاہے خرید وفروخت کرتے ہوئے دیکھے اور خاموش رہے تو غلام اس کی وجہ سے ماذون ہوجائے گا،لیکن حنفیہ نے اس اجازت میں جس سےمولی خدمت لینے کا ارادہ کرے اوراس اجازت میں جس سے حجر کا دور کرنامقصود ہو، فرق کیا ہے، چنانچہ اگروہ اپنے غلام سے اپنی ضرورت سے متعلق کسی چیز کے خریدنے کا مطالبہ کرے توبہ تجارت کی اجازت نہیں شار کی جائے گی۔

وہ حضرات فرماتے ہیں کہ ماذون غلام کو بیہ ق ہے کہ وہ خریدو

فروخت کرے،اورخریدوفروخت کاوکیل بنائے،اوراپنامال دوسرے کے پاس رہن رکھے اور دوسرے کے مال کواینے پاس رہن رکھے، اور کیڑااور چویائے کوعاریت پردے،اس لئے کہ پیتجارت کا طریقہ ہے،اوراسے بیجی حق ہے کہ وہ اس قصاص کی طرف سے کے کرے جواس کے غلام پر واجب ہوا ہو، اور ماذون غلام کے خلاف شہادت قبول کی جائے گی ، اگر چہاس کا آقا حاضر نہ ہو، اور اس کے لئے جائز ہے کہ وہ زمین کو اجارہ، مساقات یا بٹائی پر لے اور شرکت عنان کا معاملہ کرے، شرکت مفاوضہ اس کے لئے جائز نہیں ،اوراس کے لئے جائز ہے کہ وہ اجارہ پر لے اور اجارہ پردے، اور اسے بیجی حق ہے کہ وہ اپنے آپ کواجارہ پر لگائے یا امانت یا غصب جیسی چیز کا اقرار کرے اور کھانے پینے کی معمولی اشیاء ہدیہ کرے، جسے فضول خرجی نہ شار کیا جائے اور معمولی درجے کی مہمان نوازی کرے، اوراس کو بیت نہیں ہے کہ وہ اپنے غلام کوآ زاد کرے،خواہ بیآ زادی مال کے وض کیوں نہ ہو، اور نہ بیہ جائز ہے کہ قرض دے یا ہبہ کرے، خواہ یہ ہبہ معاوضہ ہی کے ساتھ کیوں نہ ہو، اور نہ بیہ جائز ہے کہ وہ کسی جان کا یا مال کا کفیل بنے، اور نہ بہ جائز ہے کہ وہ اس قصاص کی طرف سے مصالحت كرے جواس پر واجب ہوا ہو(۱) اور' الہدائي سے: تا جرغلام کا ہدیہ قبول کرنے اوراس کی دعوت قبول کرنے اوراس کی سواري كوعاريت پر لينے ميں كوئى حرج نہيں ہے استحساناً، بخلاف اس کے دراہم و دنانیر کے ہدید کرنے کے اور قیاس کا تقاضا بیہ ہے کہوہ باطل ہو،اس لئے کہوہ تبرع ہے،اورغلام تبرع کا اہل نہیں ہے،اور استحسان كي وجه بير حديث ب: "أن النبي عَلَيْكُ قبل هدية سلمان حين كان عبدا"(٢) (ني عليه في حضرت سلمان كا

<sup>(</sup>٢) حديث: "أن النبي عَلَيْكُ قبل هدية سلمان "" كي روايت امام احمد (۷۴۳/۵ طبع الميمنيه) نے حضرت سلمان سے کی ہے، اور ہیثی نے مجمع

<sup>(</sup>۱) الدرالمختار وابن عابدين ۱۰۴،۹۹۸۵

<sup>(</sup>۱) المغنی ۴/۹۶، ۵/۷۷، ۵/۷۸، ابن عابدین ۹/۹۶، شرح المنهاج بحاشیة القلبو بی ۲/۲۲۴ ،اوراس کے بعد کے صفحات۔

ہدیہ قبول فرمایا جبکہ وہ غلام سے )،"و قبل هدیة بریر قُنُّ،(۱) (اور آپ عَلَیْ اللّٰہِ نَے حضرت بریر اُہُ کا ہدیہ قبول فرمایا )،اور بعض صحابہ نے ابوا سید کے غلام کی دعوت قبول فرمائی ،حالانکہ وہ غلام سے اور اس لئے کہ ان چیز وں میں الی ضرورت ہے کہ تا جران سے کوئی چارہ نہیں یا تا، کیڑے جیسی چیز وں اور دینار کو ہدیہ کرنا اس کے برخلاف ہے،اس کی کوئی ضرورت نہیں ہے (۲)۔

اور ما لکیہ کی رائے حفیہ کی رائے سے قریب ہے، چنانچہ وہ فرماتے ہیں کہا گرآ قانے غلام کوسی خاص نوع کی تجارت کی اجازت دی، مثلا گندم کی تواس کی حثیت اس و کیل جیسی ہوگی جس کے سپر دوہ کام بھی ہوجس کی اسے اجازت دی گئی ہواور اس کے علاوہ باقی قتم کے کام بھی ہوں، اس لئے کہ اس نے اسے لوگوں کے لئے بٹھا دیا ہے اور لوگ نہیں جانتے ہیں کہ اس نے اسے لوگوں کے لئے بٹھا دیا لئے بٹھا یا ہے، البتہ اس کے لئے اس کی گنجائش نہیں ہے کہ جس کام کے لئے اس کی گنجائش نہیں ہے کہ جس کام کے لئے اس کی گنجائش نہیں ہے کہ جس کام کے لئے اس کی گنجائش نہیں ہے کہ جس کام کے لئے اس کے علاوہ کام کر ہے، پس اگر آ قانے غلام کواس خاص کام کے علاوہ کا مول سے صراحناً منع کر دیا ہوتو اسے خلام کواس خاص کام کے علاوہ کاموں سے صراحناً منع کر دیا ہوتو اسے وہ رو کر دیا جوتو اسے جن چیزوں کے بارے میں اعلان کیا ہے ان میں غلام نے جو خرید وفروخت انجام دی ہے اسے وہ رو کر دے گا اور ممانعت کا اعلان کہا ہے تو نا فذکر کے گا، رنہیں کر ہے گا۔

ما لکیفرماتے ہیں کہ اجازت جس طرح آقا کے اس طرح کہنے سے حاصل ہوجاتی ہے: ''میں نے تہہیں اجازت دی'' اور غلام کے

لئے مطلقاً اجازت ہوجاتی ہے، اسی طرح حکمی اجازت سے بھی اجازت ماصل ہوجاتی ہے، جیسے وہ سامان خرید کر اسے کسی دوکان میں رکھے اور غلام کوخرید وفر وخت کے لئے اس میں بٹھادے۔

ما لکی فرماتے ہیں: اجازت یافتہ غلام کو یہ فل ہے کہ وہ اس دین
میں سے پچھ ساقط کرد ہے جواس کا کسی شخص پر ہے، یاا پینفوری قابل
ادادین کوفر بی مدت تک مؤخر کرد ہے، اگر قیمت کی کی زیادہ نہ ہواور
اسے یہ بھی حق ہے کہ وہ تجارت کی ترغیب دینے کے لئے مہمان کی
ضیافت کرے اور اسے ضیافت جیسی چیزوں کا بھی حق ہے، جیسے کہ وہ
اپنے بچہ کے لئے عقیقہ کرے اگر مال میں گنجائش ہواور اس کا آقا
اسے ناپیند نہ کرے اور اسے یہ حق بھی ہے کہ وہ دوسرے سے مال
مضار بت کے طور پر لے، تا کہ اس میں کام کرے، اس لئے کہ وہ بھی
تجارت کی ایک قتم ہے اور اسے یہ بھی حق ہے کہ باندی کوہم خوابی کے
لئے مقرر کرے اور امانت قبول کرے اور وکا اس قبول نہ کرے گا، اور
اسے یہ حق ہے کہ اسے جو چیز ہبہ کی جارہی ہے اس میں وہ خرید
وفر وخت کے ذریعہ تصرف کرے، البتہ صدقہ اور اس جیسی چیزیں اور
ہہنہیں کرسکتا، الا یہ کہ معاوضہ والا ہبہ ہو، اور افلاس کی وجہ سے اس پر
جرنافذ کرنا جائز ہے اور وہ اس سلسلے میں آزاد کی طرح ہے (ا)۔

غلام کا مباح چیزوں کے ذریعہ کمانا اور مباح چیزوں کا اٹھانا:

11۲ - غلام کوییق ہے کہ وہ مباح چیزوں کے ذریعہ کمائے، جیسے کہ شکار کرنا اور لکڑی کا ٹنا اور وہ جو کچھ حاصل کرے گا وہ اس کے آتا کا ہوگا<sup>(۲)</sup>اسی طرح اگروہ کوئی رکاز (خزانہ) یائے <sup>(۳)</sup>۔

<sup>=</sup> الزوائد (۳۳۲/۹ طبع القدى) ميں فرمايا: اس كے رجال سيح كے رجال ہيں، سوائے محمد بن اسحاق كے، اور انہوں نے ساع كى صراحت كى ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "قبوله هدیة بریرة" کی روایت بخاری(الفتح ۱۰/۹ طبع السلفیه)نے حضرت عائش سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) الهداييه وشروحها ۱۳۲/۸۱

<sup>(</sup>۱) شرح الزرقاني ۵ ر ۳۰۳ ـ

<sup>(</sup>۲) روضة الطالبين ۷ سا۳۹، كمغني ۲۲۲۷، شرح الأشاه ۱۵۲/۲ ا

<sup>(</sup>٣) كشاف القناع ٢/٢٢\_

اوراگروہ لقط پائے تواسے اس کے لینے کاحق ہے، حالا نکہ اس کے آ قاکی اجازت کے بغیر ہے پھر بھی اس کا ٹھانا صحیح ہے اور اس پر لقط کے احکام جاری ہوں گے، اور بید حنفیہ، ما لکیداور حنابلہ اور ایک قول کے مطابق شافعیہ کے نزدیک ہے، اس لئے کہ لقطہ کے بارے میں جواحادیث وارد ہیں ان کا عام تقاضا یہی ہے، نیز اس بچ پر قیاس کیا گیا ہے جواپنے ولی کی اجازت کے بغیرا ٹھائے، اور اس لئے بھی کہ اٹھانا مال کو ہلاکت سے بچانا ہے، لہذاوہ آقا کی اجازت کے بغیرا ٹھائے، اور اس لئے بغیر جائز ہوگا جیسے کہ ڈو ہنے والے شخص اور غصب کئے گئے مال کو بغیر جائز ہوگا جیسے کہ ڈو ہنے والے شخص اور غصب کئے گئے مال کو بچارہ اس کا اعلان کر نے تواس کا اعلان کر نے تواس کا اعلان کر نے تواس کا مالک ہوجائے گا، اور آقا کو بیر جب سال کہ وہائے تواس کا آقاس کا مالک ہوجائے گا، اور آقا کو بیر ت ہوگا یا مالک ہوگا یا گئے مال اس کا مالک ہوگیا یا کہ وہ سال سے اس کو لے لے اور پورے سال اس کا مالک ہوگیا یا کے ضامن ہوگا۔

اسے اس نے صدقہ کر دیا تو آقا غلام کے درمیان غلام اس کا مالک ہوگیا یا کئے ضامن ہوگا۔

شافعیہ کا دوسرا قول جواظہر ہے، وہ یہ ہے کہ غلام کے لئے اٹھانا صحیح نہیں ہے، اس لئے کہ لقط کی حیثیت سال کے دوران امانت اور ولا یت کی ہے اور اس کے بعد وہ ملکیت میں آجا تا ہے، اور غلام نہ ولا یت کا اہل ہے اور نہ ملکیت کا اہل ہے (۱)۔

غلام اور جرائم: آ زاداورغلام کے درمیان قصاص: ۱۱۳ – الف- اگر آزادمسلمان کسی غلام کوقل کردی تو جمہور علماء

کے نزدیک اس سے قصاص نہیں لیا جائے گا، بلکہ اس کی تعزیر کی جائے گی، قاتل خواہ غلام کا آقا ہو یا کوئی اجنبی ہو، اس لئے کہ حضرت عمر بن الخطاب سے مروی ہے کہ نبی علیقہ نے فرمایا: "لا یقاد مملوک من مالک" (() (غلام کا قصاص مالک (آزاد) سے نہیں لیاجائے گا)، نیز حضرت ابن عباس سے مروی ہے کہ نبی علیقہ نے فرمایا: "لا یقتل حر بعبد" (() (کسی آزاد کوکسی غلام کے برائے تا نہیں کیاجائے گا)۔

اور آزاد اگرکسی غلام کوقل کرے تو ما لکیہ کے نزدیک اسے سو کوڑ کے لگائے جائیں گے، اس لئے کہ حضرت علیؓ سے مروی ہے:

"أن رجلا قتل عبدہ فجلدہ النبي عَلَيْكُ مائة جلدۃ و نفاہ عاما و محااسمہ من المسلمین أي من العطاء"(۳) (ایک شخص نے اپنے غلام کوقل کردیا تو نبی عَلَیْکُ نے اسے سوکوڑ کے لگائے اور سال بھر کے لئے اسے جلاوطن کردیا اور اس کا نام مسلمانوں سے لینی وظیفہ کی فہرست سے کا شدیا)، اور اس لئے کہ اللہ تعالی کے اس قول کا بہی مفہوم ہے: "اَلْحُورُ بالْحُورٌ وَ الْعَبُدُ بالْعُدُدِ"(۴)

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۵ر ۳۹۳ سامغنی ۲۲۵۷، کشاف القناع ۳ ر ۲۲۵، جوام رالا کليل ار ۲۱۸، شرح الأشياه ۲/ ۱۵۷۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لایقاد مملوک من مالک" کی روایت حاکم (۳۸۸۴ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے حضرت عمر بن الخطاب سے کی ہے اور ذہبی نے اسے ضعیف قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: ''لا یقتل حو بعبد'' کی روایت بیبی (۳۵،۸ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے حضرت ابن عباس سے کی ہے، اور بیبی نے کہا: اس اساد میں ضعف ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: آن رجلا قتل عبدہ فجلدہ النبی عَلَیْ الله النبی عَلَیْ الله الله عبداورخلال نے المغنی (۷۹/ ۱۵۹ طبع ریاض) میں کی ہے، اور کہا کہ اسے سعید اور خلال نے روایت کیا، اور احمد نے کہا کہ بید حدیث اسحاق ابن ابی فروہ کی (سند کی) جانب سے کسی درجہ کی نہیں ہے، اور حضرت ابو بکر اور حضرت عمر نے فرمایا کہ جو شخص اپنے غلام کو قتل کرے تو اسے سوکوڑے لگائے جائیں گے، اور مسلمانوں کے ساتھ اس کا جو حصر تھا اس سے وہ محروم کرد باجائے گا۔

<sup>(</sup>۴) سورهٔ بقره/ ۱۷۸\_

(آزاد کے بدلہ میں آزاداورغلام کے بدلہ میں غلام) اوراس لئے بھی کہ غلام میں غلامی کی وجہ سے نقص واقع ہو گیا ہے، لہذاوہ آزاد کے برابر نہیں ہوگا۔

حفیہ کا مذہب ہے ہے کہ آزاد کو غلام کے بدلے تل کیا جائے گا(الا ہے کہ اپنا غلام ہو کہ اسے اس کے غلام کے بدلے تل نہیں کیا جائے گا، اس طرح اپنے لڑکے کے غلام کے بدلے نہیں قتل کیا جائے گا) اس لئے کہ قصاص کی آیات عام ہیں، جیسے کہ اللہ تعالی کا قول ہے: "کُوتِبَ عَلَیْکُمُ الْقِصَاصُ فِی الْقَتُلیٰ "(۱) (تم پرمقتولوں کے باب میں قصاص فرض کردیا گیا ہے)، اور اللہ تعالی کا قول ہے: "و باب میں قصاص فرض کردیا گیا ہے)، اور اللہ تعالی کا قول ہے: "و اس میں یفرض کردیا تھا کہ جان کے بدلہ جان ہے)، اور اس لئے کہ احادیث عام ہیں، جیسے کہ نی عقیالیہ کا قول ہے: "المسلمون احادیث عام ہیں، جیسے کہ نی عقیالیہ کا قول ہے: "المسلمون احادیث عام ہیں، جیسے کہ نی عقیالیہ کا قول ہے: "المسلمون احادیث عام ہیں، جیسے کہ نی عقیالیہ کا ارشاد ہے: "اَلنَّفُس بِالنَّفُسِ "(۲) (مسلمانوں کے فون ایک دوسرے کے برابر ہیں)، اور آپ عقیالیہ کا ارشاد ہے: "اَلنَّفُس بِالنَّفُسِ اللَّائُسُسِ" کی بدلے جان)۔ (جان کے بدلے جان)۔

اورابن رشد نے نقل کیا ہے کہ نخعی کا مذہب سے ہے کہ آزاد کواپنے غلام اور دوسرے کے غلام کے بدلے قل کیا جائے گا،اس لئے کہ نبی علیقہ کا ارشاد ہے: "من قتل عبدہ قتلناہ" (۵) (جو شخص اینے علیقہ کا ارشاد ہے: "من قتل عبدہ قتلناہ" (۵)

غلام کول کرے گاہم اسے لی کریں گے )۔

اور جہاں تک اعضاء کی بات ہے تو آزادا گر کسی غلام کا کوئی عضو کاٹ دیتواس سے قصاص نہیں لیا جائے گا،اور ابن رشدنے اس سلسلے میں اختلاف نقل کیا ہے۔

اور جہال قصاص واجب ہوتو حق آقا کا ہے، اسے قصاص طلب کرنے کا حق ہے اور اسے اس کو معاف کردینے کا بھی حق ہے، اور جہال قصاص واجب نہیں ہوگا، وہاں تعزیر واجب ہوگی، جبیبا کہ گزشتہ حدیث میں ہے (۱)۔

۱۱۳ - ب- اوراگرغلام کسی آزاد کوتل کردے خواہ مقتول اس کا آقا ہو یا کوئی اور ہوتو اسے اس کے بدلے میں بالا نفاق قتل کیا جائے گا، بشرطیکہ قصاص کی شرا لط مکمل پائی جائیں اور بیاس لئے کہ قصاص کی آیات عام ہیں اور اس لئے کہ غلام کوغلام کے بدلے تل کیا جاتا ہے، اس لئے کہ اللہ تعالی کا قول ہے: "وَ الْعَبُدُ بِالْعَبُدِ" (اور غلام کے بدلے فال کیا جائے گا، اس لئے کہ اللہ تعالی کا قول ہے: "وَ الْعَبُدُ بِالْعَبُدِ قَلَ کیا جائے گا، اس لئے کہ آزاد غلام سے کامل ہوتا ہے۔

اوراسی طرح حنابلہ کے نزدیک غلام کا عضوآ زاد کے عضو کے بدلے کا ٹاجائے گا<sup>(۳)</sup>۔

اور معتمد قول کے مطابق حفیہ کا مذہب اور مالکیہ کا مذہب یہ ہے کہ ذخم میں اور اعضاء میں آزاد کے لئے غلام سے قصاص نہیں لیا جائے گا، زرقاتی کہتے ہیں: اس لئے کہ یہ ایسا ہے جیسے مفلوج ہاتھ والا

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ۱۸۸۱\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ ما کده ۱۵م-

<sup>(</sup>۳) حدیث: "المسلمون تتکافأ دماؤهم" کی روایت احمد (۱۹۲/۲ طبع المیمنیه) نے حضرت عبدالله بن عرص کے اوراس کی اسناد حسن ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "النفس بالنفس" کی روایت بخاری (الفتح ۲۰۱/۱۲ طبع السّلفیه) نے حضرت ابن مسعود ؓ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۵) المغنی ۱۵۹٬۹۵۸٬۵۸۷ الزرقانی ۲۸۳، جوابر الإکلیل ۲۷۲۲، بدایة المجتبد ۲۷۲۲٬۳۸۲ واشیه ابن عابدین ۱۳۳۵٬۳۸۳ مریث: "من قتل عبده قتلناه" کی روایت ترمذی (۲۹/۲ طبع الحلی)

<sup>=</sup> نے حضرت حسن سے کی ہے، جو حضرت سمر ہؓ سے مروی ہے، اورا بن حجر نے فرمایا کہ سمرہ سے حسن کی ساعت میں اختلاف ہے، انتخیص (۳۸؍ ۵۳ طبع شرکة الطباعة الفنیه) میں ایسا ہی ہے۔

<sup>(</sup>۱) المغنی ۷۵۹٬۲۵۸٬۱۲۰۱زرقانی ۸ر۳، جوابرالاِ کلیل ۲۷۲۷، بدایة الجتهد ۷۲٬۳۷۴٬۲۲۳، ماشیه این عابدین ۵۷٬۳۳۳ س

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ۱۷۸ ا

<sup>(</sup>۳) المغنی ۷ر۹۵۹،الزرقانی ۸ر۲،۸\_

صحیح ہاتھ والے پرزیادتی کرے، اور ابن رشد نے نقل کیا ہے کہ اس سلسلے میں امام مالک ؓ سے دوروا بیتیں ہیں <sup>(۱)</sup>۔

110-5-اس طرح حفیہ، مالکیہ اور شافعیہ کے زدیک غلام کوغلام
کے بدلے قبل کیا جائے گا، امام احمد سے بھی ایک روایت یہی ہے،
خواہ قاتل اور مقتول دونوں کی قیت یکساں ہو یا کم وبیش ہو، اور ان
حضرات نے قصاص کی آیات کے عموم سے استدلال کیا ہے اور
اللہ تعالی کے ارشاد میں اس کی صراحت بھی ہے: "وَالْعَبُدُ
بِالْعَبُدِ" (۲) (اور غلام کے بدلہ غلام ) اور اس لئے بھی کہ غلام میں
قیمت کے فرق کی حیثیت ایس ہے جیسے آزادلوگوں میں فضائل کے
قیمت کے فرق کی حیثیت ایس ہے جیسے آزادلوگوں میں فضائل کے
کہ آزادلوگوں کے درمیان اس فرق کونظر انداز کیا گیا ہے کہ اس فرق
کے باوجود قصاص واجب ہوتا ہے، اسی طرح غلام میں قیمتوں کے
فرق کے باوجود (قصاص واجب ہوتا ہے، اسی طرح غلام میں قیمتوں کے
فرق کے باوجود (قصاص واجب ہوتا ہے، اسی طرح غلام میں قیمتوں کے

اورامام احرر سے ایک دوسری روایت میں بیہ کے قصاص کی ایک شرط بیہ ہے کہ قاتل کی قیت مقتول کی قیمت سے زیادہ نہ ہو۔

اور حضرت ابن عباس سے بیمروی ہے کہ غلاموں کے درمیان نہ جان میں قصاص ہے اور نہ زخم میں ،اس لئے کہ وہ مال ہیں ،اور ابن رشد نے اسے حسن ،ابن شبر مہ اور ایک جماعت سے نقل کیا ہے۔

اور مالکیہ اور شافعیہ کے نزدیک اورایک روایت کے مطابق حنابلہ کے نزدیک غلاموں کے درمیان اعضاء میں قصاص جاری ہوگا،
یہ حضرت عمر بن الخطاب کا قول ہے ( ابن رشد نے اس کوفل کیا ہے )، نیزیہی حضرت عمر بن عبدالعزیز، زہری، قادہ ابوثور اور ابن المنذر کا قول ہے، اس لئے کہ اللہ تعالی کا بیار شاد عام ہے:

"وَكَتَبُنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفُسَ بِالنَّفُسِ وَ الْعَيْنَ بِالْعَيْنِ وَ الْعَيْنِ وَ الْأَنْفَ بِالْأَذُنَ بِاللَّافَدُنِ ..... الآية (١) (اور جم نے ان پر اللَّنْفَ بِالْأَنُفِ وَ الْأَذُنَ بِالْأَذُنِ ..... الآية (١) (اور جم نے ان پر اس ميں فرض كرديا تھا كہ جان كے بدلہ جان ہے اور آئكھ كا آئكھ اور كان كاكان الخ) -

اور حنفیہ کامشہور قول اور امام احمد سے ایک دوسری روایت بیہ کہ جان سے کم میں ان کے درمیان قصاص جاری نہ ہوگا، یہی قول حضرت ابن مسعود انتہ بی بختی اور توری کا بھی ہے، اس لئے کہ غلاموں کے اعضاء مال ہیں، لہذاان میں قصاص جاری نہ ہوگا، اور اس لئے بھی کہ اعضاء میں مساوات کا اعتبار کیا گیا ہے، اسی لئے کہ مفلوج عضو کے بدلے جے عضو نہیں کا ٹا جائے گا اور مکمل انگیوں والے ہاتھ کو ناقص بدلے جے عضو نہیں کا ٹا جائے گا اور مکمل انگیوں والے ہاتھ کو ناقص انگیوں والے ہاتھ کو خاص کے اعضاء برابر نہیں ہیں اور جہاں غلام کے اعضاء میں قصاص جاری ہوتا ہے، وہاں اسے وصول کرنے کا حق اسی کو ہے اور اسے اس کو معاف کرنے کا بھی حق ہے۔

#### ديت اور تاوان:

114 – الف – اگر آزاد کسی غلام کوتل کرد بے یا اس کے برعکس غلام آزاد کوتل کرے یا سے برعکس غلام کے آزاد کوتل کرے یا پیکام کوئی غلام کسی غلام کے ساتھ غلطی سے یا جان ہو جھ کر کرے اور قصاص واجب نہ ہوتو مال ثابت ہوگا اور وہ آزاد میں جان یا عضو کی دیت ہے یا دوعادل کا فیصلہ ہے جسیا کہ دیت کے باب میں معلوم ہے۔

اورغلام اگرتل کیا جائے تواس میں اس کی قیت ہے،خواہ وہ جتنی بھی ہو، کم ہویازیادہ یہاں تک کہ اگر آزاد کی دیت کو پہنچ جائے یااس

<sup>(</sup>۱) الزرقاني ۱۲/۸، بداية الجحتبد ۳۷۲/۲، حاشيه ابن عابدين ۳۵۶/۵، الهداميم العناميه ۳۵۵/۸

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره/ ۸ کا ـ

<sup>8000 (150</sup>m (1)

روه مروره مروره المراد (۲) الزرقاني ۸٫۷، بداية الجتهد ۳۷۲/۲، شائع كرده المكتبة التحارية الكبرى، حاشيه ابن عابد ن ۳۵۲/۵ س

سے کی گنازیادہ ہوجائے تب بھی۔اور بیر مالکیہ، شافعیہ اور حنفیہ میں سے امام ابولیوسف کا قول ہے اور بیسعید، حسن، ابن سیرین، عمر بن عبد العزیز، زہری، اوزاعی اور اسحاق سے مروی ہے، بیہ حضرات فرماتے ہیں کہ بیاس لئے کہ وہ مال متقوم ہے جسے قاتل نے ضائع کردیا ہے(اس میں عمد اور خطادونوں برابر ہیں)لہذاوہ اس کی پوری قیمت کا ضامن ہوگا۔

نووی فرماتے ہیں: غلام کی دیت میں تغلیظ کا کوئی موقع نہیں ہے۔

اورامام ابوحنیفہ اورامام محمد فرماتے ہیں: اگروہ جنایت کی وجہ سے ضامن ہوگا تواس کی قیمت کا ضامن ہوگا ،لیکن اگر اس کی قیمت کسی آزاد کی دیت سے زیادہ ہو یا اس کے مثل ہوتو آزاد کی دیت سے ایک دیناریا دس درہم کم کردیا جائے گا، اوریپی وہ مقدار ہے جس کی وجہ سے چور کا ہاتھ کا ٹا جا تا ہے، اور اگر باندی ہوتو غلام کی دیت کا نصف واجب ہوگا، مزید نصف دینار کم کیا جائے گا۔

اور اگر قبضہ کی وجہ سے ضامن ہولینی اس نے غلام کو غصب کیا اور وہ اس کے قبضہ میں رہتے ہوئے مرگیا تو اس صورت میں اس کی قیمت واجب ہوگی اگر چہوہ ایک دیت سے یا چند دینوں سے بڑھ جائے۔

اورطرفین کے قول کی وجہ یہ ہے کہ غلام میں آ دمیت اور مالیت دونوں ہیں اوران دونوں میں اعلی آ دمیت ہے، لہذاا گران دونوں کو جع کرنا دشوار ہوتو ادنی کونظرا نداز کر کے اعلی کا اعتبا کرنا واجب ہوگا، اور بیاس حال میں جبکہ اس پر جنایت ہو،اس کی دلیل ہیہ ہے کہ عمد میں قصاص ثابت ہوتا ہے اور خطامیں کفارہ، اور قیمت رائے وانداز کے ذریعہ اس چیز میں دیت کا بدل ہے جو کم قیمت ہو،اور دیت سے زیادہ ہونے کی صورت میں قیمت اس لئے کم کی جاتی ہے کہ غلام کا مرتبہ ہونے کی صورت میں قیمت اس لئے کم کی جاتی ہے کہ غلام کا مرتبہ

آزادہے کم ہے، اور غصب کا ضمان مالیت کے مقابلے میں ہے، لہذا غصب کی صورت میں اس کے تلف ہوجانے کی حالت میں اس کی بوری قیمت کا ضامن ہوگا، اس لئے کہ غصب تو مال ہی میں ہوتا ہے۔ اور طرفین نے کیہلی حالت میں ایک دینار یا دس دراہم کے ذریعہ کی کی تحدیداس لئے کی ہے کہ حضرت ابن مسعود سعود گسے مروی ہے اور ابن رشد نے نقل کیا ہے کہ اہل کوفہ کی ایک جماعت کا کہنا ہے کہ غلام کی جان میں آزاد کی طرح دیت ہے، لیکن اس سے پچھم کیا جائے گا(ا)۔

## عا قلهاورغلام كى جنايت اورغلام پر جنايت:

11- غلام کی جنایت کا بوجھ عاقلہ پرنہیں ڈالا جائے گا،اس کئے کہ غلام کا کوئی عاقلہ نہیں ہے اور جہاں تک غلام پر جنایت کی بات ہے تو جمہور ما لکیہ اور حنابلہ کا فدہب اور شافعیہ کا ایک قول اور شعی، توری بختی اور لیث کا قول ہے ہے کہ غلام کی قیمت کا ذمہ دار خود قاتل ہوگا اگروہ آزاد ہواوراس کی عاقلہ پراس کا بوجہ نہیں ہے،خواہ خطا ہو، اس لئے کہ حدیث ہے:"لاتحمل العاقلة لا عمدا ولا صلحا ولا اعترافا ولا ماجنی المملوک" (عاقلہ نقل عمدا کو بوجہ برداشت کریں گے نقل عمدی طرف سے سلح کا اور خاقر ارکا اور خاس جنایت کا جوغلام سے سرزد ہو)،اوراس لئے بھی کہ واجب قیمت ہے جنایت کا جوغلام سے سرزد ہو)،اوراس لئے بھی کہ واجب قیمت ہے دیت نہیں،اس لئے کہ غلام مال ہے۔

<sup>(</sup>۱) المغنى ۲۸۲۷، كشاف القناع ۲۱/۷، بداية الجبتهد ۳۷۸/۳، الزرقانى ۲۲۸/۳ المروق ۲۲۸/۳، روضة الطالبين ۲۵۷۹، ۱۱۳، البداية مع العنايه وتكملة فتح القديد ۲۸/۳۷

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لا تحمل العاقلة عمدا و لا صلحا ولا اعترافا ولا ماجنی المملوک" کی روایت بیمقی (۱۰۴۸ طبع دائره المعارف العثمانی) نے حضرت ابن عباس سے موقوفا کی ہے اور اس کی اسناد حسن ہے۔

اور حنفیہ فرماتے ہیں اور امام شافعی کا بھی ایک قول یہی ہے اور عطاء، زہری، حکم اور حماد کا قول بھی ہیہ ہے کہ عاقلہ پر غلام کی جان کا بوجھ ہوتا ہے، حنفیہ فرماتے ہیں کہ غلام کی جان سے کم کا بوجھ عاقلہ پرنہیں ہوگا، اس لئے کہ اعضاء کے ساتھ مال جیسا معاملہ کیا جاتا ہے (۱)۔

۱۱۸ - ب-لیکن غلام کے زخم اوراس کے اعضاء کے تاوان کے سلسلے میں اختلاف ہے اوراس سلسلے میں فقہاء کے مختلف اقوال ہیں۔

چنانچایک قول کے مطابق شافعیہ کا مذہب (جوامام شافعی کا قول قدیم ہے) اور ایک روایت کے مطابق حنا بلہ کا مذہب جسے ابن قدامہ نے قوی قرار دیا ہے، یہ ہے کہ غلام کی قیمت میں جو کی واقع ہوگی آ قاجنایت کرنے والے سے وصول کرنے کا حق دار ہوگا، پس اگر غلام کی قیمت ایک ہزار ہو، پھر جب سی نے اس کا ہاتھ کا طید دیا یا اس کے سرکواس طرح زخی کیا کہ ہڈی ظاہر ہوگئی، یا ہلکا زخم لگا یا اور اس کی قیمت آ ٹھ سو ہوگئی تو تا وال دوسو ہوگا، اور اگر اس کا ذکر کا طی کے دیا اور اس کی خصی کر دی اور اس کی قیمت کم نہیں ہوئی یا بڑھ گئی تو کا کو کی جھی نہیں سلے گا، اور ان حضرات کی دلیل ہے ہے کہ غلام مال کے البدا اس میں تلف کرنے کے ضان میں دوسرے اموال کے تلف کرنے کے قاعدہ پر ممل کیا جائے گا۔

شافعیہ کا مذہب ان کے اظہر قول کے مطابق اور حنابلہ کی وہ روایت جوان کا مذہب ہے، یہ ہے کہ وہ جنایت جس کے لئے آزاد میں کوئی مقررہ تاوان نہیں ہے اس جنایت کا تاوان وہ مقدار ہوگی جو مقدار جنایت کے شکار غلام کی قیمت میں سے کم ہوگئ ہے، جیسا کہ پہلے گذرااوراس سے فرق کرتے ہوئے اس کا تاوان غلام کی قیمت

میں سے دیت کے تناسب سے ہوگا، پس اگراس کی قیمت ہزارتھی اور اس کا ہاتھ کا طرد یا تو اس میں پانچ سو ہوگا یا اس کی ناک کا طرد ی تو اس میں اس کی بوری قیمت ہوگی اور غلام اپنے مالک کی ملکیت پر باقی رہے گا، اور اگر اس کا ذکر کا ٹا پھر اس کی خصی کر دی تو شا فعیہ کے نزد یک اس میں اس کی دو ہری قیمت واجب ہوگی اور ساتھ ساتھ وہ غلام اپنے آتا کی ملکیت میں باقی رہے گا، اور حنا بلہ فرماتے ہیں کہ اخیر جیسی حالت میں اس کے لئے ذکر کا ٹے کی وجہ سے اس کی پوری قیمت ہوگی اور خصی کرنے کی وجہ سے مجبوب ہونے کے بعد والی قیمت ہوگی اور جس ہوگی۔

اس کی دلیل وہ حدیث ہے جو حضرت علیؓ سے مروی ہے اور اس طرح کی روایت سعید، ابن سیرین اور عمر بن عبدالعزیز سے مروی ہے اور اس طرح کی روایت سعید، ابن سیرین اور عمر بن عبدالعزیز سے مروی ہے اور اسی طرح آزاد میں اس کی مقدار پر قیاس کیا گیا ہے، اس لئے کہ اس کے قتل میں کہ غلام پورے طور پر مال نہیں ہے، اس لئے کہ اس کے قتل میں قصاص اور کفارہ ہے، بخلاف دوسرے اموال کے (۱)۔

اور حفیہ کا مذہب ہے ہے کہ تناسب کے لحاظ سے مقدار کا اعتبار کیا جائے گا، جیسا کہ دوسر نے قول میں گذرا، کیکن انہوں نے فرمایا: آزاد کے اس جیسے عضو کی دیت سے زیادہ نہیں کیا جائے گا، پس اگر کسی غلام کا ہاتھ کا ٹ یا تواس میں اس کی نصف قیمت ہے، اگر اس کی قیمت دو ہزار یا تین ہزار یا زیادہ ہو لیکن اگر اس کی قیمت دس ہزار درہم ہو جیسے کہ آزاد آدی کی دیت ہے یا اس سے زیادہ ہو،خواہ کتنا ہی زیادہ ہوتو اس کے ہاتھ کا تاوان پانچ درہم کو مشتنی کر کے پانچ ہزار درہم ہوگا، اس سے زیادہ نہیں ہوگا۔

وہ فرماتے ہیں: اس کی وجہ یہ ہے کہ آ دمی کا ہاتھ اس کا نصف

<sup>(</sup>۱) المغنی ۷/۵۷۷، روضة الطالبین ۳۵۹/۹، الزرقانی ۸/۴/۸، تکملة فتح القد يرمع الهداميه/۱۳/۸

<sup>(</sup>۱) المغنی ۸/۰۲، کشاف القناع ۲/۲۲، شرح المنهاج ۶/۲ ۴/۱۵،۱۴۵، روضة الطالبین ۹/۲۱۳ و

ہے، لہذااس کے کل کے لحاظ سے اس کا اعتبار کیا جائے گا اور پانچ درہم اس لئے کم کیا جائے گا، تا کہ آزاد کے مرتبہ سے اس کے مرتبہ کا کم ہونا ظاہر ہواور آزاد کی دیت کی جومقدار لی جاتی ہے، وہی مقدار غلام کی قیمت سے بھی لی جائے گی، اس لئے کہ غلام کی قیمت آزاد کی دیت کی طرح ہے، کیونکہ وہ خون کا بدل ہے۔

حنفیہ فرماتے ہیں: اگر کسی شخص نے کسی غلام کی دونوں آ تکھیں پھوڑ دیں تواس نے مکمل منفعت کوضائع کر دیا، پس اگر ولی چاہے تو اپنے غلام کو جنایت کرنے والے کے سپر دکر کے اس کی قیمت لے اور اگر وہ چاہے تو اسے اپنے پاس رکھے اور امام ابوحنیفہ کے نزدیک اس کے لئے کمی کا کوئی معاوضہ نہیں ہوگا، اور صاحبین فرماتے بیں کہ اگر وہ اسے اپنے پاس رکھ لے تواس میں جونقص واقع ہواہے اس کا تاوان لینے کا اسے قق ہوگا۔

اور ما لکیہ کا مذہب ہے ہے کہ ضان میں غلام کے زخموں اور ہاتھ پیر
یاکسی عضو کے کاٹے نے کے درمیان فرق کیا جائے گا، پس ان زخموں میں
جن میں آزاد کے اندر تاوان مقرر ہے اس کی پوری قیمت میں سے
زخموں کے نتاسب سے وہ ضامن ہوگا، پس پیٹ کے زخم اور سرکے زخم
میں اس کی قیمت کا ایک تہائی ہے اور اس کی ہڈی کے ظاہر ہونے کی
صورت میں اس کی قیمت کا بیسواں حصہ ہے اور ہڈی کی اپنی جگہ سے
صورت میں اس کی قیمت کا بیسواں حصہ ہے اور ہڈی کی اپنی جگہ سے
کے علاوہ دوسرے زخم میں جس میں کوئی تاوان مقرز ہیں ہے، غلام کی
قیمت میں واقع ہونے والی کی کا اندازہ لگا یا جائے گا پھر وہ پوری کی ادا
گی جائے گی ،خواہ وہ جمتنی بھی ہو، اگر کسی عیب کے بغیرا چھا ہوگیا تواس
میں کچھ ہیں ہے، البتہ عمد کی صورت میں تاد بی کا روائی کی جائے گی۔
میں کھر خواہ وہ جمتنی بھی موں اگر کسی عیب کے بغیرا چھا ہوگیا تواس
میں کی جائے گی ،خواہ وہ جمتنی بھی صورت میں ناد بی کا روائی کی جائے گی۔
میں کھی تیں ہو

(۱) الهدابيوتكملة فتح القدير٨٠٠٧-٣٥٨

نقص واقع ہووہ واجب ہوگا<sup>(۱)</sup> اور خلیل کے متن اوراس کے شارعین سے یہ بات سمجھ میں آتی ہے کہ اعضاء میں ضان قبت کے ساتھ اس کے تناسب سے ہوگا<sup>(۲)</sup>۔

## باندی کے جنین پر جنایت:

119 - اگرکسی نے کسی باندی پرزیادتی کی چس کی وجہ سے زندہ جنین ساقط ہوگیا، پھروہ مرگیا اور وہ غلام کے حکم میں تھا تو اس میں اس کی قیمت ہے، جبیبا کہ پہلے گذرا، لیکن جنین مردہ حالت میں ساقط ہواور اس کے اعضاء کممل تھے یا اس میں جان پڑگئ تھی تو ما لکیہ اور شافعیہ کے نزدیک اس میں اس کی ماں کی قیمت کا دسوال حصہ ہوگا، وہ جنین خواہ مذکر ہویا مؤنث، اور باندی کی اس قیمت کا اعتبار کیا جائے گا جو جنایت کے دن ہو۔

اورامام الوصنيفه فرماتے ہيں كہ جنين اگرمونث ہوتواس كے زندہ ہونے كى صورت ميں اس كى جو قيت ہوتى اس كا دسوال حصہ ہے، اوراگر مذكر ہوتو اس كے زندہ ہونے كى صورت ميں اس كى جو قيت ہوتى اس كا بيسوال حصہ ہے۔

اور امام ابولیوسف نُفر ماتے ہیں کہ اس صورت میں اس جنایت کی وجہ سے اس کی مال کی قیمت میں جونقص واقع ہوا ہے جنایت پراس کا تاوان ہے (۳)۔

## غلام کی جنایات:

• ۱۲ - اگر قاتل غلام ہوتواس کی جنایت سے جو مال واجب ہو،خواہ

<sup>(</sup>۱) المدونه ۱/ ۱۳۳۳ المغنی لابن قدامه ۱۸ و ۲۰ الزرقانی ۲۸ / ۲۸ سار ۲۵ سار ۲۸ سار

<sup>(</sup>۲) الدسوقی ۲۷۱/۲، الحطاب ۲۷۱/۲، الزرقانی ۳۵/۸، الفوا که الدوانی ۲۸/۲ العدوی علی کفایة الطالب۲۲/۲۸

<sup>(</sup>٣) الدرالخيّار وحاشيه ابن عابدين ٣٧٨/٥، بداية المجتبد ٣٨٠/٢، اوراس

کسی آ زاد آ دمی کی جان یا اس کے ہاتھ پیر کی دیت ہو یا کسی غلام یا
اس کے ہاتھ پیر کی قیمت ہو، اور جنایت خواہ جان بوجھ کر ہو اور
قصاص واجب نہ ہوا ہو، یا جنایت خطا ہوا ور پھھ مال کی شرط پر اسے
معاف کیا گیا ہوتو یہ سب مال اس کے رقبہ میں واجب ہوگا اور اس کے
ذمہ اور اس کے آقا کے ذمہ سے متعلق نہ ہوگا، اور اسی طرح وہ تمام
دیون جو تلف کے سبب سے اس پر لازم ہول، خواہ اسے تجارت کی
اجازت دی گئی ہو یا نہ دی گئی ہو، یہ ثنا فعیہ اور حنا بلہ کا قول ہے۔

یہ حضرات فرماتے ہیں: یہ دیون اس کے ذمہ سے متعلق نہیں ہوں گے،اس لئے کہ اس کے نتیجہ میں یہ دیون ضائع ہوجا ئیں گے یا مظلوم کے حق میں غیر معمولی تا خیر ہوجائے گی، اور یہ دیون آقا کے ذمہ سے بھی متعلق نہ ہوں گے، اس لئے کہ اس نے جنایت نہیں کی ہے، لہذا غلام کے رقبہ سے اس کا متعلق ہونا متعین ہوگیا، اس لئے کہ ضمان اس کی جنایت کے سبب ہے، لہذا وہ قصاص کی طرح غلام کے رقبہ سے متعلق ہوگا۔

اورشا فعیہ کے ایک قول کے مطابق غلام کے ذمہ سے بھی متعلق ہوگا۔

پھراگر جنایت کا تاوان جنایت کرنے والے غلام کی قیمت کے بفتر بھو یااس سے کم ہوتو آ قا کو اختیار ہے کہ یا تو وہ جنایت کا تاوان اداکرے یا غلام کو فروخت کرنے کے لئے جنایت کے ولی کے سپر د کردے، اس لئے کہ اگر اس نے جنایت کا تاوان اداکر دیا توحق ادا ہوگیا، اور اگر غلام کو سپر دکر دیا تو اس نے اس کل کو اداکر دیا جس سے حق متعلق تھا، اور جس پر جنایت ہوئی ہے اس کا حق رقبہ سے زیادہ سے متعلق نہیں ہے، اور اسے آ قانے اداکر دیا، لہذا اس کے علاوہ اس

پر کچھنہیں ہے، اور اختیار آقا کو ہے، لہذا اگروہ تاوان ادا کردی تو اس پرغلام کا سپرد کرنالازم نہ ہوگا، اور اگروہ غلام کو سپر دکردی تواس پر تاوان لازم نہ ہوگا۔

اوراگر جنایت غلام کی قیمت سے زیادہ ہوتو امام شافعی کے ایک قول اور امام احمد کی ایک روایت کے مطابق اس کے آقا کو اختیار دیا جائے گا کہ یا تو وہ اس کی قیمت دے کراسے چیڑا لے یا اسے سپر دکردے، مالکی فرماتے ہیں، اور امام شافعی کا بھی دوسرا قول اور امام جب کہ اس پراس کا سپر دکر نالازم ہے احمد سے بھی دوسری روایت یہی ہے کہ اس پراس کا سپر دکر نالازم ہے جب تک کہ اس کے فدیہ میں اس کی جنایت کا تاوان ادا نہ کردے، خواہ تاوان جتنا ہو، اس لئے کہ ہوسکتا ہے کہ کوئی اس غلام کا خواہش مند ہواور وہ اسے اس کی قیمت سے زیادہ میں خرید لے، لہذا اگر وہ اسے فروخت کرنے کے لئے سپر دنہیں کرے گا تو اس پر پورا تاوان لازم ہوگا، اس لئے کہ اس نے اس امکان کوختم کردیا (۱)۔

حفیہ فرماتے ہیں: اگر غلام غلطی سے کسی کوتل کرد ہے تواس کے آتا کو کہا جائے گا کہ یا تو تم اسے اس جنایت کا بدلہ دو یا غلام کا فدیہ دو، اس لئے کہ اس سلسلے میں حضرت ابن عباس سے مروی ہے کہ انہوں نے فرمایا: "إذا جنی العبد فإن شاء دفعہ و إن شاء فداہ" (اگر غلام جنایت کرے تو آتا اگر چاہے تو اسے سپر دکرد ہے اور اگر چاہے تو فدیہ دے کر اسے چھڑا لے )، اس لئے کہ خطا کی حالت میں آدمی پر جنایت کی صورت میں اصل یہ ہے کہ جنایت، جنایت کرنے والے سے دورر ہے، تا کہ وہ ہلاک وبر باد ہونے سے مخفوظ رہے، اس لئے کہ وہ اس سلسلے میں معذور ہے، کیونکہ اس نے کہ وہ اس سلسلے میں معذور ہے، کیونکہ اس نے جان بوجھ کر جنایت نہیں کی ہے، اور اگر جنایت کرنے والے کے جان بوجھ کر جنایت نہیں کی ہے، اور اگر جنایت کرنے والے کے جان بوجھ کر جنایت نہیں کی ہے، اور اگر جنایت کرنے والے کے جان بوجھ کر جنایت نہیں کی ہے، اور اگر جنایت کرنے والے کے جان بوجھ کر جنایت نہیں کی ہے، اور اگر جنایت کرنے والے کے جان بوجھ کر جنایت نہیں کی ہے، اور اگر جنایت کرنے والے کے جان بوجھ کر جنایت نہیں کی ہے، اور اگر جنایت کرنے والے کے جان بوجھ کر جنایت نہیں کی ہے، اور اگر جنایت کرنے والے کے جان بوجھ کی دور اسے بو بوجھ کر جنایت نہیں کی ہے، اور اگر جنایت کرنے والے کے جان بوجھ کی جنایت نہیں کی ہے، اور اگر جنایت کرنے والے کے جان بوجھ کر جنایت نہیں کی ہے، اور اگر جنایت کرنے والے کے جان بوجھ کی جنایت نہیں کی ہے، اور اگر جنایت کرنے والے کے خوال

<sup>=</sup> مسکد میں صاحب الدر المختار نے امام ابوصیفی ؓ سے جو کچھ ذکر کیا ہے اس میں کچھا ختلاف ہے۔

<sup>(</sup>۱) المغنی کرر ۷۸۱، ۳۲۸، کشاف القناع ۲۲۸، ۳۲۳، ۱نررقانی ۵۸۸، روضة الطالبین ۲۲۹، شرح المنهاج ۱۵۸۸

عا قلہ ہوں تو دیت اس کے عاقلہ پر واجب ہوتی ہے اور آقا اپنے غلام کا عاقلہ ہے، اس لئے کہ غلام اس سے مدد حاصل کرتا ہے (اور حفنیہ کے نزدیک عاقلہ میں اصل نصرت ہے) لہذا خون کو را نگال ہونے سے بچانے کے لئے آقا کے ذمہ میں دیت واجب ہوگی۔

اور بیر حفظیہ کے نز دیک مال پر غلام کی جنایت کرنے کے برخلاف ہے، اس لئے کہ عاقلہ مال کا بوجھ برداشت نہیں کرتے ، اور حفظیہ کے نز دیک دونوں معاملوں میں اصلی واجب جنایت کرنے والے غلام کو اس شخص کے سپر دکرنا ہے جس پر جنایت واقع ہوئی ہے، اور اسی بنا پر غلام کے مرجانے سے تاوان ساقط ہوجا تا ہے، اس لئے کہ واجب کا محل فوت ہوگیا، اگر چہاسے بیرق ہے کہ وہ دوسرے معاطلے کی طرف منتقل کر دے اور وہ تاوان دے کرچھڑ انا ہے۔

حنفی فرماتے ہیں: اگراس کے مالک نے اسے دے دیا تو جنایت کا ولی اس کا مالک ہوجائے گا، اور اگروہ اس کا فدید دے گا تواس کے فدید میں جنایت کا تاوان دے گا اور دونوں معاملوں میں سے ہرایک اس پرفوری واجب ہوگا، سپر دکرنا تواس کئے کہ اعیان میں تاخیر باطل ہے، اور فدید دینا اس لئے کہ اسے بدل بنایا گیا ہے، لہذا وہ اس کے قائم مقام ہوجائے گا اور اس کا حکم اختیار کر لے گا، اس لئے فوری واجب ہوگا اور وہ ان دونوں میں سے جسے اختیار کرے اور جس پرمل واجب ہوگا اور وہ ان دونوں میں سے جسے اختیار کرے اور جس پرمل کرے، جنایت کے ولی کے لئے اس کے علاوہ پچھ ہیں ہے۔

پس اگر آقانے کسی چیز کواختیار نہیں کیا یہاں تک کہ غلام مرگیا تو جس پر جنایت ہوئی ہے اس کا حق ، حق کے کل کے فوت ہوجانے کی وجہ سے باطل ہوگیا، اور اگر آقانے فدید کواختیار کرلیا تھا اس کے بعد غلام مرگیا تو آقا بری نہ ہوگا، اس لئے کہ حق غلام کے رقبہ سے آقا کے ذمہ کی طرف منتقل ہوگیا۔

اوراختیار کرنا کبھی قول کے ذریعہ ہوتا ہے اور کبھی عمل کے ذریعہ ہوتا

ہے، پس اگر آقانے جنایت کے علم کے باوجود جنایت کرنے والے غلام کو آزاد کردیا تو جنایت کا تاوان اس پرلازم ہوگا، اس طرح ہروہ عمل جوغلام کے سپرد کرنے کو مکمل یا جزوی طور پرروک دے، مثلاً غلام کو فروخت کردے یا اسے ہبہ کردے یا مد بر بنادے یا ثیبہ باندی کوام ولد بنالے یابا کرہ باندی سے وطی کرلے۔

لیکن اگر غلام کسی آزاد کو یا غلام کوقتل کردی تو ان کے نزدیک قصاص واجب ہے جبیبا کہ پہلے گذرا<sup>(۱)</sup>۔

## غلام کے آل میں کفارہ:

171- حفیه، شافعیه اور حنابله کا مذہب یہ ہے کہ غلام کے قبل میں (اس کے آقا کے لئے واجب ہونے والی قیمت کے علاوہ) کفارہ ہے، اوراگراپنے غلام کو آل کیا تو بھی کفارہ واجب ہے، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَ مَنُ قَتَلَ مُوْمِنًا خَطاً فَتَحُوِیُرُ رَقَبَةٍ مُوْمِنَةٍ" (اور جو کوئی کسی مؤمن کو غلطی سے قبل کر ڈالے تو ایک مسلمان غلام کا آزاد کرنا (اس پر واجب ہے))، اوراس لئے بھی کہ وہمومن ہے، لہذا آزاد کے مشابہ ہوگیا، اوراس کا کفارہ آزاد کے قبل وہموس ہے، لہذا آزاد کے مشابہ ہوگیا، اوراس کا کفارہ آزاد کے ساتھ جو اس سلسلے میں ہے، (دیکھئے: "کفارہ کی طرح برابر ہے، اس تفصیل اوراختلاف کے ساتھ جو اس سلسلے میں ہے، (دیکھئے: "کفارہ")۔

اور مالکیہ کا مذہب یہ ہے کہ غلام کے قبل میں کفارہ واجب نہیں ہوتا ہے، اس لئے کہ وہ مال ہے، اور قاتل قیت کا ضامن ہوگا، اس لئے اس میں کفارہ نہیں ہے جس طرح کہ تمام مملوکہ چیزوں کے تلف کرنے میں کفارہ نہیں ہے، اور اس کے باوجود کفارہ اواکر نامشحب ہے، مالکیہ فرماتے ہیں: کفارہ اواکر نے میں غلام کا حکم جبکہ وہ کسی

<sup>(</sup>۱) الهدابيدة تكملة فتح القدير ٣١٠،٣٥٥/٨\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نساءر ۹۲\_

آ زادیاغلام کول کردےاصل کفارہ ادا کرنے کی حیثیت سے وہی ہے جوآ زاد کا ہے<sup>(۱)</sup>۔

لیکن غلام کس چیز کے ذریعہ کفارہ ادا کرے گا اس کا ذکر دوسری جگہ کیا گیاہے۔

## غلام كوغصب كرنا:

۱۲۲ - جو شخص کسی غلام یا باندی کوغصب کرلے اس پر مجموعی طور پر غصب کے احکام جاری ہول گے (دیکھئے: ''غصب'')۔

یہ اس لئے کہ غلام مال ہے، لہذا اس پر مجموعی طور پر دوسرے اموال کے فصب کرنے کا حکم جاری ہوگا، اور جس شخص نے کسی باندی کو فصب کیا تو اس کا قبضہ اس کے بضعہ پر جو کہ جماع ہے ثابت نہ ہوگا، لہذا آتا کے لئے اس کا نکاح کرانا صحیح ہے، اور اگر غاصب نے اسے نکاح سے اتنی مدت رو کے رکھا کہ درازی عمر کی وجہ اس کے نکاح کا وقت فوت ہوگیا تو غاصب اس کے مہر کا ضامن نہ ہوگا۔

اور اگراس نے غصب کرنے کے بعد اس سے وطی کی تو وہ زنا ہے، اس لئے کہ نہ وہ اس کی بیوی ہے اور نہ اس کی باندی ہے، لہذا اس پر حد اپنی شرائط کے ساتھ جاری ہوگی اور اگر وہ باندی اس پر صامند نہ ہوتواس پر بالا تفاق اس کا مہمثل لازم ہوگا۔

اور اگروہ فعل زنا پر رضامند ہوتو شافعیہ کا مذہب اصح قول کے مطابق میہ کہ کہ اس کئے کہ حدیث نبوی مطابق میہ کہ اس کئے کہ حدیث نبوی ہے: "نھی عن مھر البغی" (نبی علیہ نے زنا کے مہر سے منع فرمایا ہے)، اور امام بخاری نے فرمایا کہ ثیبہ باندی میں ائمہ کے فیصلے میں تاوان نہیں ہے، لیکن اس پر حدہے۔

اور حنابلہ فرماتے ہیں کہ مہروا جب ہوگا اور وہ اس کے آقا کا ہوگا، اس کئے کہ وہ اس کا حق ہے، لہذاوہ باندی کی رضامندی کی وجہ سے ساقط نہ ہوگا، جیسے کہ اس کے منافع کی اجرت (۱)۔

### غلام اور حدود:

#### ىدز نا:

المعال-الرغلام زنا کرے تواسے پچاس کوڑے لگائے جائیں گ، خواہ وہ مرد ہو یا عورت، اوراسے بالا تفاق رجم نہیں کیا جائے گا، اس کئے کہ اللہ تعالی کا قول ہے: "فَاذَا اُحُصِنَّ فَإِنُ اَتَیْنَ بِفَاحِشَةٍ فَعَلیْهِنَ نِصُفُ مَا عَلَی الْمُحُصَنْتِ مِنَ الْعَذَابِ"(٢) (پچر جب وہ (کنیزی) قید نکاح میں آجا کیں اور پچراگر وہ (بڑی) جب وہ (کنیزی) قید نکاح میں آجا کیں اور پچراگر وہ (بڑی) عورتوں کے لئے اس سزاکا نصف ہے جوآزاد عورتوں کے لئے ہے، پس نصف کرنے کا حکم دو وجو ہات کی بنا پر کوڑے مارنے سے متعلق ہوگا، رجم سے نہیں، اور: اول بیر کہ رقرآن میں کوڑے کا ذکر ہے، رجم کا نہیں اور دوم بیر کہ رجم میں نصف نہیں ہوسکتا ہے، اس لئے کہ حضرت ہوسکتا ہیکہ کوڑا مارنے میں ہی نصف ہوسکتا ہے، اس لئے کہ حضرت الوہریرہ اور زید بن خالد جہنی کی صدیث ہے "أن النبي عَلَيْكِ سئل عن الأمة إذا زنت ولم تحصن فقال إذا زنت فاجلدو ہا، ثم بیعوہا ولو بضفیر "(۳) (نی عَلِیْتُ سے پوچھا گیا کہ باندی اگرزنا کرے ولو بضفیر "(۳) (نی عَلِیْتُ سے پوچھا گیا کہ باندی اگرزنا کرے ولو بضفیر "(۳) (نی عَلِیْتُ سے پوچھا گیا کہ باندی اگرزنا کرے

<sup>(</sup>۱) المغني ۸ ر ۹۳، جواهرالإ كليل ۲۷۲۷، القليو بي وعميره ۱۹۲۷\_

ری دریث: "نهی عن مهر البغی" کی روایت مسلم (۱۱۹۸ طبع الحلبی) نے حضرت ابومسعود انساریؓ ہے کہ ہے۔

<sup>(</sup>۱) المغنى ۲۳۵، ۲۴۵، ۲۴۸، کشاف القناع ۲۷۷، ۱۹۵، القلو بی سر ۳۳، فتح القدیر ۲۴۷، ۱۳۹، العنایه ۲۷۱۷، الدرالمختار وابن عابدین ۵۸، ۱۳۰۰، الزرقانی ۱۸، ۱۵۱۱ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۱۸ - ۱۵۲۸ - ۱۵۲۸ - ۱۵۲۸ - ۱۵

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نساء ۱۵۷\_

<sup>(</sup>۳) حدیث: "إذا زنت فاجلدوها" کی روایت بخاری (افتح ۱۹۲/۱۲ طبع السلفیه) اورسلم (۱۲۲/۱۳ طبع الحلمی) نے کی ہے۔

اوروه محصنه نه به تو آپ علیه نیخ نی فرما یا که اگروه زنا کرے تواسے کوڑے لگاؤ، پھر اگر وه زنا کرے تو اسے کوڑے لگاؤ، پھر اگر وه زنا کرے تو اسے کوڑے لگاؤ، پھر اسے فروخت کردوخواه بالوں کی چوٹی کے بدلہ میں ہو)، اور غلام باندی کی طرح ہے، اس لئے کہ فرق نہیں ہے، حضرت علی نے فرما یا: "یا أیها الناس، أقیموا علی أرقائكم المحد، من أحصن منهم ومن لم یحصن "(۱) (اے لوگو! اپنے غلاموں پر حد جاری کرو، ان میں سے جو محصن ہوائی پر بھی اور جو محصن نہوائی پر بھی )۔

## چوری:

#### چورغلام:

۱۲۳ – عام علماء کا مذہب ہیہ کہ غلام اگرائی چیز چرالے جس میں حد ہے اور حد کی شرائط پوری ہوں تو اس کا ہاتھ کا شا واجب ہوگا ، اس لئے کہ حدیث میں ہے کہ حاطب بن ابی بلتعہ کے غلاموں نے قبیلہ مزینہ کے ایک آ دی کی حاطب بن ابی بلتعہ کے غلاموں نے قبیلہ مزینہ کے ایک آ دی کی اور اسے ذرج کر دیا تو حضرت عمر نے ان کے بارے میں ہاتھ کا حکم دیا ، پھر حضرت عمر نے فرمایا: خدا کی قسم میں سمجھتا ہوں کہ تم انہیں بھوکار کھتے ہو، لیکن میں تم پر ایسا تا وان عائد کروں گا جوتم پر گراں گذرے گا، پھر آ پ نے قبیلہ مزینہ کے اس شخص سے پوچھا کہ تیری اوٹنی کی قیمت کیا ہے؟ تو اس نے کہا کہ چارسو در ہم ، اس پر حضرت عمر نے فرمایا کہ اس کوآ ٹھ سو در ہم دے دو، اور ایک روایت میں ہے کہ ایک غلام نے حضرت علی کے نز دیک چوری کا اقر ارکیا تو میں حضرت علی نے اس کا ہاتھ کا نے دیا۔

اورا گرغلام نے اپنے آقا کا مال یا اپنے آقا کے دوسرے غلام کا مال چرالیا تو اس کا ہاتھ خہیں کا ٹا جائے گا، اس لئے کہ حضرت عمر گی محدیث ہے کہ تبہارے غلام نے تمہارا سامان چرایا ہے، اور اس لئے کہ اس پر نفقہ کے استحقاق کا شبہ ہے اور اس لئے کہ غلام اور اس کے قبضہ کا مال اس کے آقا کا ہے تو گویا کہ اس نے اس مال کو اس کی حفاظت سے نہیں نکالا۔

حفیہ اور حنابلہ کے نزدیک غلام کا ہاتھ ایسے لوگوں کا مال چوری
کرنے پڑہیں کا ٹا جائے گاجن کا مال اگر آقا چوری کرتا تو اس کا ہاتھ
نہیں کا ٹاجاتا جیسے کہ مالک عورت کا شوہریا آقا کی بیوی یا اس کا باپ

### حدقذف:

الف-غلام اگرکسی محصن مرد یاعورت پرزنا کاالزام لگائے تواس پر حدواقع کرنا:

170-اگر مکانف غلام کسی محصن مرد یا محصنه عورت پر زنا کا الزام لگائے اور شہادت مکمل نه ہوتو بالا تفاق اس پر حدواجب ہوگی ، جبکہ حد کی شرائط پوری ہوں ، اس لئے کہ قذف کی آیت عام ہے ، اور جہور علاء کی رائے یہ ہے کہ غلام کی حد آزاد کی حد کا نصف ہے ، اور یہ اس لئے کہ حد قذف کوڑا ہے اور وہ آدھا ہوسکتا ہے ، لہذا اس کوآدھا کرنا واجب ہے ، جیسے کہ زنا میں کوڑے کی سزا ہے ، اور عبداللہ بن کرنا واجب ہے ، جیسے کہ زنا میں کوڑے کی سزا ہے ، اور عبداللہ بن عام بن ربیعہ نے فرما یا ہے : میں نے حضرت ابو بکر ، عمر ، عثمان اور ان کے بعد کے خلفاء کو پایا تو میں نے دیکھا کہ غلام اگر زنا کا الزام لگا تا تو وہ اس کو صرف چالیس کوڑے لگاتے تھے (۲)۔

<sup>(</sup>۱) مقالة على "يا أيها الناس، أقيموا على أرقائكم الحد"كى روايت ملم الحد"كى روايت ملم المحالية المالية على المالية الم

<sup>(</sup>۲) المغنی ۸ / ۲۲۸،۲۲۸، بن عابدین ۳ / ۱۹۲، الزرقانی ۸ / ۹۲\_

<sup>(</sup>۱) شرح المنهاج وحاشيه القليو بي ۱۸۸۸، روضة الطالبين ۱۲/۱۰، ابن عابدين ۳۲۰۲، الدسوقی ۴۸ر ۳۴۵، الزرقانی ۴۸/۱۰۸، کشاف القناع ۲/۱۶۱۔ (۲) المغنی ۴۸/۲۱۹، شرح المنهاج ۴۸/۱۸، روضة الطالبين ۲۱/۸ ۱۳، الدرالمخار

## ب-غلام يرزنا كي تهمت لگانا:

۱۲۷ – اگر کوئی شخص کسی غلام پرزنا کی تہمت لگائے تو اس پر بالا تفاق حدنہیں ہے،خواہ تہمت لگانے والا غلام کا آقا ہویا کوئی اور ہو، اور امام مالک ؒ نے اس تھم سے اس شخص کو ستثنی قرار دیا ہے جو کسی ایسی باندی کوجو اینے آزاد آ قاسے حاملہ ہواس کے مرنے کے بعد بیتھت لگائے کہوہ زنا کی وجہ سے حاملہ ہے، اور غلام پر زنا کی تہمت لگانے والے پر حد واجب نه ہونے کی دلیل الله تعالی کا بیقول ہے: "وَالَّذِينَ يَرُمُونَ الْمُحُصَنَاتِ ثُمَّ لَمُ يَأْتُوا بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاءَ فَاجُلِدُوهُمُ ثَمَانِيُنَ جَلْدَةً"(١) (اور جولوگ تهمت لگائيس ياك دامن عورتول كو پهر چارگواه نەلاسكىن تواپىيەلوگوں كواسى درےلگاؤ)،پس اس آيت نے محصنه پر تہمت لگانے والے پر حدمقرر کی ہے اور احصان کی شرط آزاد ہونا ہے (۲<sup>)</sup>اوران حضرات کا استدلال اس روایت سے بھی ہے جسے بخاری نے حضرت ابوہریر اللہ سے روایت نقل کی ہے، نبی عظیماتی نے ارشا دفر مایا: "من قذف مملوكه وهو بريئ مما قال جلد يوم القيامة إلا أن یکون کما قال<sup>(۳)</sup>(جِسُّخص نےایخ غلام پرتہمت لگائی،حالاتکہ وہ اس تہت سے بری ہو، جووہ اس برلگار ہاہے تواسے قیامت کے دن کوڑے لگائے جائیں گے،الا بیر کہ وہ ویباہی ہوجیسااس نے کہا)،اور حضرت ابن عمرً کی روایت ہے کہ نبی عظیمی نے فرمایا: "من قذف مملو که کان لله فی ظهره حدیوم القیامة "(م) (جرشخص نے

ا پنے غلام پر (غلط طور پر) زنا کی تہمت لگائی تو قیامت کے دن اس کی پیٹے میں اللہ کے لئے حد ہوگی )، ابن حجر فرماتے ہیں کہ حدیث کی دلالت اسی بات پر ہے، اس لئے کہ اگر آقا پر دنیا میں حد جاری ہوتی تو نبی علیقیہ اس کا ذکر فرماتے، جیسا کہ آپ علیقیہ نے آخرت میں حد کا ذکر فرمایا (۱)۔

اور جہاں حدنہیں ہوگی وہاں تعزیز جائز ہوگی<sup>(۲)</sup> اور غلام کو یہ تق پنچتا ہے کہ اگراس کے آقانے پاکسی اور نے اس پرتہمت لگائی تو وہ اس معاملہ کو حاکم کی عدالت میں پیش کرے، تا کہ حاکم اس کی تعزیر کرے، اور معاف کرنے کا حق غلام کو ہے، آقا کونہیں، لیکن اگر غلام مرجائے تو آقا کومطالبہ کاحق ہے (۳)۔

## نشهآ ورچيز پينے کی حد:

کا - غلام اگرنشه آور چیز پی لے تواس پراس تفصیل کے ساتھ حد جاری ہوگی جس کا ذکر آزاد کی حد میں ہے، البتہ غلام کی حد آزاد کی حد میں ہے، البتہ غلام کی حد آزاد کواستی کوڑ بے نصف ہے، تو جو حضرات اس کے قائل ہیں کہ آزاد کواستی کوڑ ہے، لگائے جائیں گائے جائیں گائے جائیں گائے جائیں گائے کائل ہیں کہ آزاد کی حد چالیس کوڑ ہے، وہ اور جو حضرات اس کے قائل ہیں کہ آزاد کی حد چالیس کوڑ ہے، وہ فرماتے ہیں کہ غلام کی حد ہیں کوڑ ہے ہوگی (۲۸)۔

### غلام اورولا ينتي:

۱۲۸ – غلام مجموعی طور پر ولایتوں کا اہل نہیں ہے، اس لئے کہ غلامی

<sup>=</sup> مع حاشیها بن عابدین ۱۲۷ ا،الزرقانی ۸۸۸۸\_

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نوربر هم۔

<sup>(</sup>۲) المغنی ۱۲۱۸، الزرقانی ۱۸۸۸۸۸۸

<sup>(</sup>۳) حدیث: "من قذف مملو که و هو برئ" کی روایت بخاری (الفّخ ۱۸۵/۱۲ طبع السّلفیه)اور سلم(۳/ ۱۲۸۲ طبع الحلمی) نے کی ہے، اورالفاظ بخاری کے ہیں۔

<sup>(</sup>۴) حدیث : "من قذف مملو که کان لله....." کو ابن حجر نے الفتح (۲) حدیث السلفیہ) میں ذکر کیا ہے اور نسائی کی طرف اسے منسوب کیا ہے اور اس پرسکوت اختیار کیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) فتحالباری ۱۲ / ۱۸۵ ( کتاب الحدود په یاپ ۴۵" قذ ف العبید") په

<sup>(</sup>۲) کشاف القناع ۲۸ ۴۰،۵۰۱، الدرالختار بهامش حاشیه ابن عابدین ۳۰ ۱۶۸ -

<sup>(</sup>٣) روضة الطالبين ٨ / ١٠٥/ ١٠٥٠ ـ

ایک حکمی عاجزی ہے جس کا سبب اصل میں کفر ہے، اوراس لئے کہ غلام دوسرے کی ولایت میں ہے اوراپنے آتا کے حقوق میں مشغول

ہے اوراس پراس کی اطاعت لازم ہے، لہذاوہ والی نہیں ہوسکتا۔ ابن بطال کہتے ہیں: امت کا اس بات پراجماع ہے کہ امامت

ابن بھاں ہے ہیں العدہ ہوتو وہ غلاموں میں نہیں ہو سکتی ، ابن حجر کبری اگرانتخاب کے ذریعہ ہوتو وہ غلاموں میں نہیں ہو سکتی ، ابن حجر اس کوفقل کرنے کے بعد فرماتے ہیں: لیکن اگر حقیقناً کوئی غلام طاقت کے ذریعہ غالب آ جائے تو فتنہ کو فرو کرنے کے لئے اس کی اطاعت واجب ہوگی جب تک کہ وہ کسی معصیت کا حکم نہ دے۔

ابن حجر فرماتے ہیں: لیکن اگر کسی شہر میں کسی غلام کو حاکم بنادیا جائے تواس کی اطاعت واجب ہوگی۔

اوراسی معنی پر بخاری کی اس حدیث کومحمول کیا گیا ہے جوحضرت انس کی سند سے مرفوعاً مروی ہے: "اسمعوا و أطبعوا و إن استعمل عليكم عبد حبشى كأن رأسه زبيبة" (آم سنواوراطاعت كرواگر چهسی ایسے بشی غلام کوتمهارا حاکم بنادیا جائے جس كاسر شمش کی طرح (چھوٹا) ہو)۔

اور حدیث میں غلام کے حاکم ہونے کی تفییراس طرح کی گئی ہے کہ اسے حاکم بنایا جائے اور پھراسے مثلاً کسی شہر کی عام امارت سپر د کردی جائے یا اسے اس میں کوئی خاص ولایت ، مثلاً نماز کی امامت، یا خراج کی وصولی یا جنگ کرنے کی ذمہ داری سپر دکی جائے (۲)۔ یا در حنفیہ فرماتے ہیں کہ غلام کسی عام معاملے کا ذمہ دار نہیں ہوسکتا،

اور حنفی فرماتے ہیں کہ غلام کسی عام معاملے کا ذمہ دار نہیں ہوسکتا، صرف امام اعظم کے نائب ہونے کی حیثیت سے ہوسکتا ہے، پس اسے حاکم کے نائب کی حیثیت سے قاضی مقرر کرنے کا اختیار ہے،

لیکن وہ خود فیصلہ ہیں کرے گا<sup>(۱)</sup>۔

شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ غلام مال فی کومقرر کرنے اوراس کےمقرر کرنے کے بعداس کے مال کو وصول کرنے کا ذمہ دار نہیں ہوسکتا۔

اور فقہاء یہ ذکر کرتے ہیں کہ شرعا یہ جائز نہیں کہ غلام قاضی ہو، اس کئے کہاس میں نقص ہے۔

حنفیہ اور شافعیہ فرماتے ہیں کہ غلام نہ قاضی ہوسکتا ہے، نہ ہوارہ افسر، نہ قیمت لگانے والا، نہ قیافہ شناس، نہ مترجم اور نہ کسی حاکم کا سکریٹری اور نہ کسی حاکم کا معتمد اور نہ نکاح میں یا قصاص میں ولی، اور این نجیم اس پر اضافہ کرتے ہوئے کہتے ہیں: اور نہ علانی ترزکیہ کرنے والا اور نہ عشر وصول کرنے والا ہوسکتا ہے، اور سیوطی اس پر اضافہ کرتے ہوئے کہتے ہیں: اور نہ کیلوں کا تخمینہ کرنے والا اور نہ زکاۃ کا عامل ہوسکتا ہے، الا یہ کہ امام اس کے لئے الیی قوم کومقرر کردے جن عامل ہوسکتا ہے، الا یہ کہ امام اس کے لئے الیی قوم کومقرر کردے جن سے وہ متعین مقد ارلے لے (۱)۔

## غلام کی گواہی:

۱۲۸ م- حنفیه، مالکیه اور شافعیه کے زدیک گواہ کے لئے شرط بیہ کہ دوہ آزاد ہو، لہذا غلام کی گواہی قبول نہیں کی جائے گی، عمیرہ برلی کہتے ہیں: اس لئے کہ آیت (یعنی آیت دین) کے مخاطب آزاد لوگ ہیں، اس کی دلیل اللہ تعالی کا بیقول ہے: "إِذَا تَدَایَنْتُمْ" (اور جب ادھار کا معاملہ کسی مدت معین تک کرنے لگو) اور اللہ تعالی کا بیہ جب ادھار کا معاملہ کسی مدت معین تک کرنے لگو) اور اللہ تعالی کا بیہ

<sup>(</sup>۱) حدیث: "اسمعوا و أطبعوا و إن استعمل علیكم عبد حبشی" كی روایت بخاري (الفتح ۱۳ ۱۲ اطبع التلفیه) نے كی ہے۔

<sup>(</sup>۲) فتح البارى ۱۲۲/۱۳ (كتاب الأحكام، باب م "السمع و الطاعة للامام").

<sup>(</sup>۱) شرح الأشاه ۲ ر ۱۵۳ ـ

<sup>(</sup>۲) شرح المنهاج و حاشية القليو بي ۲۹۶۳، الأشباه و النظائرللسيوطي رص ۱۹۳۰، الأشباه ۱۹۳۰، المغنی ۹٫۹ ۱۹۳۰، الدرالختار ۱۹۳۰، المعنی ۹٫۹ ۱۳۰۳، الدرالختار وابن عابدين ۴٫۷۹۳، أدب القضاء لابن أبي الدم رص ۲۱۔

قول ہے: "مِمَّنُ تَرُضَوُنَ مِنَ الشُّهَدَاءِ" (اگر ان گواہوں میں جنہیں جہیں پیند کرتے ہو)، اور پیند توصرف آزادلوگ کئے جاتے ہیں، وہ فرماتے ہیں: نیز دوسرے پرقول کا نافذ ہوناایک قتم کی ولایت ہے، ان کی مراد سے کہ کفلام ولایت کا اہل نہیں ہے اور ابن الہمام کا میلان اس طرف ہے کہ اس کی گواہی قبول کی جائے گی، اس لئے کہ اس کی عدم ولایت آقا کے تق کی وجہ سے ہے، غلام میں کسی نقص کی وجہ سے ہیں ہے۔

اور حنابلہ کا مذہب سے ہے کہ غلام کی گواہی حدود وقصاص کے علاوہ دیگر امور میں آزاد اور غلام کے خلاف جائز ہے، اور ابن قد امداور ابن الہمام نے بیہ بات حضرت انس ؓ اور حضرت علیؓ سے نقل کی ہے، البتہ ابن الہمام نے کہا ہے کہ حضرت علیؓ فرماتے تھے کہ غلاموں کے خلاف اس کی گواہی قبول کی جائے، آزادلوگوں کے خلاف نہیں۔ خلاف اس کی گواہی قبول کی جائے، آزادلوگوں کے خلاف نہیں۔

اور جن لوگوں سے غلاموں کی گواہی قبول کئے جانے کی بات منقول ہے،ان میں عروہ، شریح، ایاس، ابن سیرین، ابوثور اورابن المنذر ہیں۔

حضرت انس فرماتے ہیں کہ میرے علم کے مطابق کسی نے غلام ک گواہی رہ نہیں کی ہے اور ابن قدامہ نے اس کی وجہ یہ بیان کی ہے کہ غلام بھی ہمارے مردول میں سے ہے، لہذاوہ بھی آیت کے عموم میں داخل ہے، اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَاشْتَشُهِدُواْ شَهِیْدَیُنِ مِنُ رُجَالِکُمُ" (اور اپنے مردول میں سے دوکو گواہ کرلیا کرو)، اور دوسری وجہ یہ ہے کہ اگروہ عادل اور غیر متہم ہوتو اس کی روایت، اس کا فتوی اور اس کی دینی خبریں قبول کی جاتی ہیں، لہذا آزاد کی طرح اس کی گواہی بھی قبول کی جائے گی، اور اس لئے بھی کہ گواہی کی بنیاد

اور جہاں تک حدود میں غلام کی گواہی کی بات ہے تو حنابلہ کے نزد یک ظاہر مذہب میں بیجائز نہیں ہے، اس لئے کہ شبہات کی وجہ سے حدود ساقط ہوجاتی ہیں، اور اموال کے سلسلے میں اس کی روایت کے قبول کئے جانے میں اختلاف کا پایاجا ناشبہ پیدا کرتا ہے۔ اور جہاں تک قصاص کا معالمہ ہے تو حنابلہ کے نزدیک ایک قول کے مطابق اس کی گواہی قبول کی جائے گی، اس لئے کہ وہ آدمی کا حق ہے، لہذا وہ اموال کے مشابہ ہوگیا۔

یہ حضرات فرماتے ہیں کہ جن معاملات میں آزادعورت کی گواہی قبول کی جاتی ہے،ان میں باندی کی گواہی بھی قبول کی جائے گی اور بیہ مال میں ہوتا ہے<sup>(۲)</sup>۔

اور بیاس صورت میں ہے جبہ غلام یا باندی اپنے آقا کے علاوہ دوسروں کے حق میں گواہی دیں، لیکن اگروہ اپنے آقا کے حق میں گواہی دیں، لیکن اگروہ اپنے آقا کے حق میں گواہی دیں قبول نہیں کی جائے گی، اس لئے کہ وہ اپنے آقا کے مال سے اپنی ضرور تیں پوری کرنے اور فائدہ اٹھانے میں آزاد ہوتا ہے اور وہ اس سے فائدہ اٹھا تا ہے اور اس میں نضرف کرتا ہے اور اس کا نفقہ اس مال سے واجب ہوتا ہے اور اگروہ اس میں سے چوری کرتے تو اس کا ہاتھ نہیں کا ٹاجا تا ہے، لہذا اس کے حق میں اس کی گواہی قبول نہیں کی جائے گی، جیسا کہ بیٹے کی گواہی حق میں اس کی گواہی قبول نہیں کی جائے گی، جیسا کہ بیٹے کی گواہی

مروت پر ہے، اور بعض غلام صاحب مروت ہوتے ہیں اور بھی بھی ان میں امراء، علاء، صلحاء اور اتقیاء ہوتے ہیں، اور اس لئے بھی کہ ان میں سے جو آزاد ہوجاتے ہیں ان کی گواہی بالا تفاق قبول کی جاتی ہے، اور آزاد کی نہ فطرت کو بدلتی ہے اور نہ علم ومروت کو پیدا کرتی ہے۔ اور آزاد کی نہ فطرت کو بدلتی ہے اور نہ علم ومروت کو پیدا کرتی ہے۔ اور آزاد کی نہ فطرت کو بدلتی ہے اور نہ علم ومروت کو پیدا کرتی ہے۔ اور آزاد کی انہ فیلی سے دور آ

<sup>(</sup>۱) الدرالمخاروحاشيه ابن عابدين ۴/ ۷- ۳م، المغنى ۱۹۵۹، شرح المنهاج بحاشية القليو بي وعميره ۴/ ۱۸ ۳، فتح القدير ۲۸/۲، جواهرالإ كليل ۲۳۲/۲

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ۱۸۲\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ر ۲۸۲\_

اینے باپ کے حق میں (قبول نہیں کی جاتی ہے)۔

اسی طرح آقا کی گواہی اپنے غلام کے حق میں بالا تفاق قبول نہیں کیا جاتا کی جائے گی، جیسا کہ آقا کا فیصلہ غلام کے حق میں قبول نہیں کیا جاتا ہے، اس لئے کہ غلام کا مال اس کے آقا کا ہے، لہذا آقا کی گواہی اپنے غلام کے حق میں، اپنے لئے مال میں گواہی دینا ہے، اسی طرح آقا کی گواہی اپنے غلام کے لئے نکاح کے سلسلے میں بھی قبول نہیں کی جائے گی، اور خدا پنی باندی کے لئے طلاق کے سلسلے میں اس کی گواہی قبول کی جائے گی، اس لئے کہ اپنی باندی کے طلاق کے سلسلے میں اس کی گواہی قبول کی جائے گی، اس لئے کہ اپنی باندی کے طلاق میں اس کو اس کے شوہر سے چھڑ انا ہے اور اسے آقا کے لئے مباح کرنا ہے، اور غلام کے نکاح میں اس کا نفع ہے (۱)۔

اوربعض وہ فقہاء جنہوں نے غلام کی گواہی کو قبول نہیں کیا ہے انہوں نے رمضان کے چاند کی رویت کی گواہی کو مشتنی کیا ہے، ان میں سے حفیہ ہیں اور شافعیہ کا بھی ایک قول یہی ہے، چنانچہ وہ فرماتے ہیں کہ غلام اور باندی کی گواہی اس مسئلے میں آ زادلوگوں کی طرح قبول کی جائے گی، اس لئے کہ بیدا یک دینی معاملہ ہے، لہذا بیہ احادیث کی روایت کے مشابہ ہوگیا، اور اسی بنا پروہ لفظ شہادت (گواہی) کے ساتھ خاص نہیں ہے (۲)۔

## غلام کی روایت اوراس کی خبر:

179 – غلام اور باندی کا حدیث کی روایت کرنا اوران دونوں کی خبریں بالا تفاق مقبول ہیں، یہاں تک کددینی امور میں بھی جیسے کہ قبلہ، اور طہارت یا نجاست اور جیسے کہ گوشت کی حلت اور حرمت، اگروہ دونوں عادل ہوں، اور بیاس لئے کہ گواہی کے برخلاف

روایت کا باب کشادہ ہے (۱)،اور غلام اور باندی کا قول ہدیہ میں اور اجازت میں قبول کیا جائے گا، اس لئے کہ عام طور پر ہدیے انہیں لوگوں کے ہاتھ سے بھیجے جاتے ہیں، تو اگر ان لوگوں کی بات قبول نہ کی جائے تو اس سے حرج لازم آئے گا، یہاں تک کہ حفیہ نے فرمایا کہ اگر باندی نے کسی خفس سے کہا کہ میرے آقا نے مجھے آپ فرمایا کہ اگر باندی نے کسی خفس سے کہا کہ میرے آقا نے مجھے آپ کہ وہ کے لئے بطور ہدیہ بھیجا ہے تو اس کے لئے اس کی گنجائش ہے کہ وہ اسے لئے کہ ان دونوں صور توں کے درمیان کوئی فرق اسے لے کہ اس لئے کہ ان دونوں صور توں کے درمیان کوئی فرق نہیں ہے کہ وہ یہ خبردے کہ آقا نے اس کے علاوہ کوئی دوسری باندی ہدیہ کے طور پر پیش کیا ہے (۲)۔

اور امام نووی '' التقریب'' میں فرماتے ہیں کہ جانے والے غلام کا درسیوطی نے اس کے مثل خطیب بغدادی، رازی اور قاضی ابو بکر باقلانی سے نقل کیا ہے (۳)۔

### غلام اورجهاد:

• سا - غلام پر جهادواجب نهيس ب، اس لئے که روايت ب: "أن النبي عليه الله کان يبايع الحر على الإسلام والجهاد، ويبايع العبد على الإسلام دون الجهاد "(م) (نبي عليه آزاد سے

<sup>(</sup>٢) فتح الباري ٢٥٧/مروضة الطالبين ٣٨٥/٣٥، فتح القدير ٢٨٥/

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۱۱ر ۲۹۴ ـ

<sup>(</sup>٢) الهدابيد فتح القديروالعنابيه ٨٦،٨۴/٨\_

<sup>(</sup>٣) تدريب الراوى رص ٢١٣، ٢١٣ طبع المكتبة العلمية مجمزيما في المدينة المنوره، ١٣٧٩هـ -

اسلام اور جہاد پر بیعت لیتے تھے اور غلام سے اسلام پر بیعت لیتے تھے، جہاد پر نہیں ) اور اس لئے بھی کہ جہادا کی عبادت ہے جس میں مسافت طے کی جاتی ہے، لہذا وہ حج کی طرح غلام پر واجب نہیں ہوگا(۱)۔

نووی فرماتے ہیں کہ غلام پر جہادہیں ہے، اگر چہاس کا آقااسے
اس کا حکم دے، اس لئے کہ جہاداس خدمت میں سے نہیں ہے جس کا
حق آقا کو حاصل ہے، اور اپنے آقا کی طرف سے دفاع کرنا اس پر
اس وقت لازم نہیں ہے جبکہ اسے اپنی جان کا خوف ہو جبکہ ہم نے
دوسرے کی طرف سے دفاع کرنے کو واجب نہیں کیا ہے، بلکہ آقااس
سلسلے میں اجنبی کی طرح ہے، اور آقا کو بیت ہے کہ وہ جہاد وغیرہ کے
سفر میں اسے اپنے ساتھ رکھے، تا کہ وہ اس کی خدمت کرے اور اس

لیکن اگر دشمن اچانک کسی شہر پر حملہ آور ہوجائے تو ہروہ شخص جسے لڑائی کرنے کی طاقت ہے اس پر دشمن کو دفع کرنے کے لئے نکلنالازم ہے، یہاں تک کہ عورت اور غلام پر بھی ، اگر چیشو ہریا آقا اجازت نہ دے، اسی طرح بیچے اور لڑائی کرنے کی طاقت رکھنے والے کے لئے نکلنالازم ہے، اسی بنا پر مالکی فرماتے ہیں کہ اس حال میں دشمن سے جو مال غنیمت حاصل ہواس میں ان لوگوں کو حصہ دیا جائے گا، اس لئے کہ لڑائی کرناان پر واجب ہے (۳)۔

اورغلام اگرلزائی میں حاضر ہوتو جمہورعلاء کنزد یک اسے حصہ نہیں دیا جائے گا، اس لئے کہ ابواللم کے آزاد کردہ غلام عمیر سے مروی ہے کہ انہوں نے فرمایا: "شہدت خیبر مع سادتی، فکلموا فی رسول الله عَلَیْنِیْ، فامرنی، فقلدت سیفا، فاخرہ ان المحتاع ، (۲) رمیں اپنے آقا کے ساتھ خیبر میں شریک خوثی (۱) المحتاع ، (۲) رمیں اپنے آقا کے ساتھ خیبر میں شریک ہوا، پس ان لوگوں نے میرے بارے میں رسول اللہ عَلَیْنَ سے ہوا، پس ان لوگوں نے میرے بارے میں رسول اللہ عَلَیْنَ سے بات چیت کی تو آپ عَلِیْنَ نِیْنِ نَا کَمْنَ مُلُول مِنْ مُرَا کَمْنَ وَ آپ عَلَیْنَ نُول مِنْ اللهِ عَلَیْنَ وَ مِنْ لَا اللهُ عَلَیْنَ وَ مِنْ لَا اللهُ عَلَیْنَ وَ مِنْ اللهُ عَلَیْنَ وَ مِنْ اللهُ عَلَیْنَ وَ مِنْ اللهُ عَلَیْنَ وَ مَا یَا کَمْنَ مُنْ مَا یا کہ اور حضرت ابن عباس نے فرمایا: معمولی سامان دینے کا حکم فرمایا)، اور حضرت ابن عباس نے فرمایا: معمولی سامان دینے کا حکم فرمایا)، اور حضرت ابن عباس نے فرمایا: میں لہم سہم، (غلام اور عورت کوئیمت میں سے بچھ دیا جاتا ہے، اور ان کا کوئی حصنہیں ہے)۔

ابوتور، عمر بن عبدالعزیز، حسن اور نخعی فرماتے ہیں کہ غلاموں کو آزادلوگوں کی طرح حصہ دیا جائے گا، اس لئے کہ اسود بن یزید سے مروی ہے کہ قادسیہ کی فتح میں کچھ غلام شریک ہوئے تو ان کے لئے ان کے حصالگائے گئے، اور اس لئے کہ دین میں غلام کا احترام اسی طرح ہے جس طرح آزاد کا احترام ہے۔

اور نووی نے پہلے قول کی مطابقت کرتے ہوئے لکھا ہے کہ اگر مال غنیمت حاصل کرنے میں غلام تنہا ہوں تو یانچواں حصہ ذکا لئے کے

<sup>=</sup> بیٹسوں نہیں ہوسکا کہ وہ غلام ہے، اس کا آقا آیا اور اس کولینا چاہا تو نبی علیقہ نے اس سے کہا: میرے ہاتھ اسے نج دو، چنانچہ آپ علیقہ نے دو سیاہ غلاموں کے عوض اسے خرید لیا پھر اس کے بعد آپ علیقہ جب بھی کسی سے بیعت کرتے تو یہ بوچھ لیتے کہ کیا بی غلام تو نہیں ہے؟) اس کی روایت مسلم بیعت کرتے تو کہ لیے کہ کیا بی غلام تو نہیں ہے؟) اس کی روایت مسلم

<sup>(</sup>۱) المغنی ۸ ر۷ ۴ ۳، روضة الطالبین ۱ ار ۲۱۴ ـ

<sup>(</sup>۲) روضة الطالبين ۱۱، ۲۱۰

<sup>(</sup>۱) الخرثى:غنيمت كامعمولي سامان ـ

<sup>(</sup>۲) حدیث عمیر مولی آنی اللیم: "شهدت خیبو مع سادتی ......" کی روایت ابوداؤد (۱۲۷/۲ طبع اللیم) اور ترفدی (۱۲۷/۴ طبع اللیم) نے کی ہے، اورالفاظ ابوداؤد کے ہیں، اور ترفدی کی روایت مختصر ہے، اور کہا: حدیث حسن صبح ہے۔

بعدوہ ان پر تقسیم کیا جائے گا<sup>(1)</sup>۔

اورا گرغلام نے کسی کا فر کوتل کیا تو اس کو اس کا سامان ملے گااور شافعیہ کا یہی مذہب ہے <sup>(۲)</sup>۔

اور اگر حربی کفار کے غلاموں میں سے کوئی ان سے ناراض اور علاحدہ ہوکر اور مسلمان ہوکر ہمارے یہاں آ جائے تو اگر اس نے ان سے جدا ہونے کے بعد اسلام قبول کیا ہے تو آزاد ہے اور اگر وہ باندی ہوتو اسے نہ اس کے آقا کے پاس لوٹا یا جائے گا نہ اس کے شوہر کے پاس بلکہ وہ آزاد ہوگی ، اس لئے کہ وہ اپنے او پر غلبہ پانے کی وجہ سے اپنی ذات کی ما لکہ ہوگئ (۳)۔

## مال في ميں غلاموں كاحق:

ا ساا - ابن قدامہ فرماتے ہیں کہ ہمارے علم کے مطابق آج اہل علم کے درمیان اس بات میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ غلاموں کا مال فئ میں کوئی حق نہیں ہے، اور یہ اس سلسلے میں حضرت عمر کے مذہب پر مبنی ہے، چنا نچہ انہوں نے فرما یا کہ مسلمانوں میں سے کوئی ایسانہیں ہے جس کا اس مال میں حصہ نہ ہو، سوائے غلاموں کے کہ ان کا اس میں کوئی حصہ نہیں ہے (م)۔

اورروایت ہے کہ حضرت ابوبکر ٹنے لوگوں کے درمیان دادود ہش میں برابری کا معاملہ کیا اوراس میں غلاموں کو داخل کیا، پھر جب حضرت عمرٌ خلیفہ ہوئے تو انہوں نے ان کے درمیان فرق مراتب کو ملحوظ رکھا اور غلاموں کو خارج کر دیا پھر جب حضرت علیؓ خلیفہ ہوئے تو ان کے درمیان برابری کا معاملہ کیا اور غلاموں کو خارج کر دیا (۵)۔

- (۱) المغنی ۸ راا ۴، روضة الطالبین ۲ ر ۲ ۷ س، ۲ س
  - (٢) روضة الطالبين ١٦ر ٣٧٣
  - - (۴) المغنی ۱۹ سرسهاس
    - (۵) المغنی ۲ر۱۶۱۳۔

اوراسی بنا پرنووی نے کہا کہ وظیفہ کے رجسٹر میں غلاموں کے نام درج نہیں کئے جائیں گے، بلکہ وہ جہاد کرنے والے شخص کے تابع موں گے، جو انہیں کچھ دے دے گا،اور بیاس لئے کہ رجسٹر میں جن لوگوں کا نام لکھا جاتا ہے وہ ایسے مرد ہیں جو مکلّف ہوں اور جہاد کے لئے تنار ہوں (۱)۔

## غلام كااپني ما لكه كي طرف ديكهنا:

۱۳۲ – حفیہ کا مذہب یہ ہے کہ آ زادعورت کے جن اعضاء کو دوسرے اجنبی مردول سے چھپانا واجب ہے، انہیں اپنے غلام سے بھی چھپانا واجب ہے، اور وہ چہرہ اور دہ چھی چھپانا واجب ہے، دونوں میں کوئی فرق نہیں ہے، اور وہ چہرہ اور دونوں ہتس کے علاوہ پوراجسم ہے، کیکن حفیہ فرماتے ہیں کہ غلام بغیراجازت کے اپنی مالکہ کے یاس جاسکتا ہے (۲)۔

اور شافعیہ فرماتے ہیں کہ اصح قول کے مطابق عورت کا غلام اس کا محرم ہے اور امام شافعی سے اس کی صراحت منقول ہے، نووی فرماتے ہیں کہ کتاب وسنت سے یہی ظاہرہے (۳)، یعنی اللہ تعالی کا یہ قول:
"لا جناح علیهن فی آبائهن ولا أبنائهن" إلی قوله:
"ولاماملکت أیمانهن" (۱ن (رسول کی ازواج) پرکوئی گناه نہیں (سامنے آنے میں) اپنے باپوں کے، اپنے بیٹوں کے) اللہ کے اس قول تک (اور نہ اپنی باندیوں کے)، اور یہ حدیث ہے:
"إنما هو أبوك و غلامک" (وہ تو تیرے باپ اور تیرے فلام ہیں)۔

- (۱) روضة الطالبين ۲۱ ۲۳ سر
- (۲) الفتاوى الخانيه ۱۲۰۴ (۲)
- (۳) روضة الطالبين ۲۳/ ۲۳<sub>-</sub>
  - (۴) سورهٔ احزاب ر۵۵ \_
- (۵) حديث: "إنما هو أبوك و غلامك" كى روايت ابوداؤو (۳۵۹/۸،

اور حنابلہ فرماتے ہیں کہ غلام کے لئے جائز ہے کہ وہ اپنی مالکہ کے سر، گردن، کلائی اور پنڈلی کودیکھے، اور غلام سفر میں اس کا محرم نہیں ہوگا<sup>(۱)</sup> اس لئے کہ حضرت ابن عمر کی مرفوع حدیث ہے: "سفو الممرأة مع عبدها ضبیعة" (۲) (عورت کا سفرا پنے غلام کے ساتھ تباہی ہے)۔

اور مالکیہ نے تفصیل کی ہے، چنانچہ وہ فرماتے ہیں کہ اگر غلام خوبر و ہوتو اس کے لئے اپنی مالکہ کے چہرہ کے علاوہ کوئی عضو دیکھنا مکروہ ہے، اور اگر بدصورت ہوتو اس کے لئے اپنی مالکہ کے جسم کا وہ حصہ دیکھنا جائز ہے، جسے محرم دیکھ سکتا ہے، اور ان کامشہور تول ہیہ کے مناز ہے اس کے ساتھ خلوت میں ہونا جائز ہے (س)۔

## غلام كاذبيحه اوراس كى قربانى:

ساسا - غلام کون کرنے کا اختیار ہے، اور اس کا ذبیحہ حلال ہے، اس لئے کہ سے بخاری میں بیروایت مذکور ہے: ''أن جاریة لکعب بن مالک کانت ترعی غنما بسلع، فأصیبت شاة منها، فأدر کتها فذبحتها بحجر، فسئل النبي عَلَيْسِلُهُ فقال: ''کلوها''('') (حضرت کعب بن مالک کی ایک باندی سلع پہاڑ پر 'کلوها''('')

کبری چرارہی تھی، پس ایک بکری زخمی ہوگئی، تواس نے اسے پکڑااور پھر سے ذخ کردیا، پھرنبی علی سے اس کے بارے میں پوچھا گیا تو آ بے علیہ نے فرمایا کہ اسے کھاؤ)۔

صدیث کے راوی عبید اللہ کہتے ہیں: مجھے یہ بات اچھی گی کہ باندی ہونے کے باوجوداس نے ذرج کیا۔

اورابن جحرنے نقل کیا ہے کہ محمد بن عبدالحکم نے امام مالک سے
اس کی کراہت نقل کی ہے، یعنی اس حیثیت سے کہ وہ عورت ہے، اور
شافعیہ کے ایک قول کے مطابق عورت کے لئے قربانی کا جانور ذرج
کرنا مکروہ ہے اور'' المدونہ'' میں امام مالک سے اس کا جواز منقول
ہے (۱) (دیکھئے: '' ذبائے'')۔

نووی فرماتے ہیں کہ اگرہم یہ کہیں کہ غلام مالک بنانے سے مالک نہیں ہوتا ہے تو غلام کے لئے قربانی جائز نہیں ہوگی اور اگر آقا اجازت دے گا تو قربانی آقا کی طرف سے ہوگی اور اگر ہم یہ کہیں کہ وہ مالک بنانے سے مالک بن جاتے ہیں اور آقانے اجازت دے دی تو قربانی غلام کی طرف سے ہوگی (۲) اور یہ مسئلہ مالک بنانے سے غلام کے مالک بننے کے مسئلے کی فرع ہے، جو پہلے گذر چکا۔

## دوسری قشم مشترک غلام کےاحکام

ایک شخص سے زیادہ افراد کی ملکت ہوتا ہے اور دوسرے اموال کی طرح اس میں شرکت ہوتی ہے، جیسے یہ کہ دوسرے اموال کی طرح اس میں شرکت ہوتی ہے، جیسے یہ کہ دواشخاص یااس سے زیادہ افراد غلام کوخریدیں یااس کے وارث ہوں یا اسے ہبد یا وصیت وغیرہ کے طور پر قبول کریں یا آ قااپنے غلام یا باندی کے مشترک حصے کوفروخت کردے۔

<sup>=</sup> تحقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت انس بن مالک ﷺ سے کی ہے اور اس کی اسنادیج ہے۔

<sup>(</sup>۱) کشاف القناع ۲/۵،۳۹۵ ۱۲/۸

<sup>(</sup>۲) حدیث: "سفر المرأة مع عبدها ضیعة" کاذکر پیثی نے الجمع (۳۱ مر ۲۱۸ طبع القدی) میں کیا ہے، اور انہوں نے فرمایا: اس کی روایت بزاز اور طبرانی نے الا وسط میں کی ہے اور انہوں کی سند میں بزلیج بن عبدالرحمٰن ہیں اور ابوحاتم نے انہیں ضعیف قرار دیا ہے، البتداس کے باتی رجال تقد ہیں۔

<sup>(</sup>m) الزرقانی والبناتی بهامشه ۲۲۱۸\_

<sup>(</sup>۴) حدیث: 'إن جاریة لکعب بن مالک کانت ترعی غنما....." کی روایت بخاری (الفتح ۱۳۲/۹،۴۸۲ طبع التلفیه) نے کی ہے۔

\_\_\_\_\_\_ (۱) فتح الباری ۲۸۳۸،۹۸۲۷۳، کشاف القناع ۲۸۳۸-

<sup>(</sup>۲) روضة الطالبين ۱۲۰۱۳

اور بھی شرکاء شرکت عقو دمیں غلام کو تجارت کے لئے خریدتے ہیں تو بھی وہ مشترک ہوجا تا ہے، اور مشترک غلام کے احکام مجموعی طور پر غیر مشترک غلام کے احکام کی طرح ہیں، اس لئے کہ وہ اس کے مثل غلام ہے البتہ شرکت کی وجہ سے مشترک غلام کے کچھ خاص احکام ہیں، ان میں سے کچھ درج ذیل ہیں:

۵ ۱۳۳ – دوشر کاء یا چندشر کاء میں ہے کسی ایک کو بیچق نہیں ہے کہ وہ ملک مینن کی بنیاد پرمشترک باندی سے وطی کرے،اس لئے کہ وطی صرف اس صورت میں حلال ہے جبکہ وطی کرنے والا باندی کا مکمل طور یر ما لک ہو( دیکھئے:تسری)لیکن اگر شرکاء میں سے کوئی ایک اس سے وطی کرلے تو اس کی تعزیر کی جائے گی اور ملک کے شبہ کی بنیادیر بالاتفاق اس پر حد جاری نہیں کی جائے گی ، اس سے صرف ابوثور کا اختلاف منقول ہے، پس اگر باندی کواس سے بچہ نہ ہوتو باندی میں شرکاء کے لئے ان کےحصوں کے بقدر مہمثل اور اگروہ باکرہ ہوتو بکارت کا تاوان ہوگا، اس اختلاف کے ساتھ جو پہلے گذرا، اور اگر اسے اس سے بچہ پیدا ہو گیا تو وہ اس کی ام ولد بن جائے گی اور وہ ایین شرکاء کے لئے اس باندی میں ان کے حصوں کی قیمت کا ضامن ہوگا،اس لئے کہاس نے اسےان کی ملکیت سے نکال لیا ہے،لہذا اس پراس کی قیت واجب ہوگی،جیسا کہا گروہ اسے آزاد کردے۔ اوراس کا بچه آزاد ہوگا، اوراس مسلے میں اختلاف ہے کہ کیااس پر اینے شرکاء کے لئے اس نیچ میں ان کے حصے کی قیمت لازم ہوگی یا نہیں (۱)\_

اورنظراورسترعورت کے مسلے میں مالکیہ اور شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ مشترک غلام اپنی مالکہ کے ساتھ اجنبی مرد کی طرح ہے اور مشترک باندی اپنے آقا کے ساتھ محرم کی طرح ہے، اس کے لئے اس

۲ ساا - مشترک غلام کا نفقہ تمام شرکاء پر غلام کی ملکیت میں ان کے حصول کے لحاظ سے واجب ہے، اسی طرح اس کا فطرہ بھی ہے (۲)۔

کے ساا - مشترک غلام پر ولایت ہے اور وہ مالکوں کے درمیان مشترک ہے، پس اگروہ باندی ہوتو دوسرے شرکاء کی اجازت کے بغیر کسی ایک کواس کے نکاح کرانے کا اختیار نہیں ہے، اس لئے کہوہ صرف اینے حصہ کا نکاح نہیں کرسکتا ہے۔

پھر اگراس کے نکاح کرانے میں مالکوں کے درمیان اختلاف ہوگا، ہوجائے توباد شاہ کواس کے نکاح کرانے کی ولایت حاصل نہیں ہوگا، اس لئے کہوہ مکلّف، باشعور، بالغ اور موجود آ دمی کی مملوکہ باندی ہے اور اس مکلّف پرکسی کو ولایت حاصل نہیں ہے، اور اس کا حکم اس صورت کے برخلاف ہے جس میں آزاد عورت کے اولیاء میں اختلاف ہوجائے (۳)۔

اور شترک غلام کے نکاح کرانے، یا است تجارت یا کسی عمل یا سفر وغیرہ کی اجازت وینے جیسے معاملات میں اختلاف اس کے لئے باعث مشقت ہوجانا ہے اور عام طور پر شرکاء اپنی خواہشات اور اپنی المدوں کے فرق کی وجہ سے اس سے راضی نہیں رہتے، اس لئے اللہ تعالی نے شرک کرنے والوں کی مثال مشترک غلام سے دیتے ہوئے فرمایا ہے:"ضرَب اللّٰهُ مَثلاً رَّجُلًا فِیهِ شُوکَاءُ مُتَشَا کِسُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لِّرَجُلٍ، هَلُ یَسْتَوینِ مَثلًا، مُتَشَا کِسُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لِّرَجُلٍ، هَلُ یَسْتَوینِ مَثلًا، الله مَثلًا بیان کرتا الله بَلُ اکْتُرُهُمُ لَا یَعْلَمُونَ '''' (الله مثال بیان کرتا ہے کہ ایک شخص ہے جس میں کئی ساجھی ہیں آپس میں باہم الجھنے ہے کہ ایک شخص ہے جس میں کئی ساجھی ہیں آپس میں باہم الجھنے

سے نکاح کر ناحلال نہیں ہے<sup>(۱)</sup>۔

<sup>(</sup>۱) شرح المنهاج ۱۲۰۳\_

<sup>(</sup>۲) کشاف القناع ۲۵۰/۲

<sup>(</sup>٣) كشاف القناع ٥٢/٥ ـ

<sup>(</sup>۲۹) سورهٔ زمر ۱۹-

<sup>(</sup>۱) كمغني ور ۳۵۲، ۵۳، شرح المنهاج مع حاشية القليو بي ۳ر،۲۱۰\_

والے اور ایک شخص ہے کہ پورا ہی ایک شخص کی (ملک) ہے تو کیا دونوں کی حالت کیساں ہے)، ایک قرأت میں "سالما لوجل" ہے۔

اور باری مقرر کرنا مشترک غلام میں شرکاء کی نزاع کو کم کرنے کا ایک طریقہ ہے، جبیبا کہ ذیل میں آر ہاہے۔

۸ ساا - اور اس میں سے مشترک غلام سے نفع اٹھانا اور اس سے خدمت لینا ہے، اور اس کے چند طریقے ہیں، ان میں سے ایک خدمت لینے کے لئے زمانہ کے لحاظ سے باری مقرر کرنا ہے اور وہ اس طرح کہ یہ مالک اسے ایک دن استعال کرے اور دوسرا ایک دن یا اس طرح کی باری دودن یا اس سے زیادہ کے لئے، غلام میں اپنے حصہ کے لحاظ سے لگائی جائے، پھر جب باری مقرر ہوجائے توشرکاء میں سے ہرایک اپنی باری کی مدت میں اس پرخرج کرنے اور اس کی عام کمائی لینے کا ذمہ دار ہوگا، تا کہ تقسیم کا مقصد حاصل ہو۔

رہے وہ اخراجات جن کی بھی بھی ضرورت پیش آتی ہے، مثلاً نائی کا جرت اور ڈاکٹر کی فیس اور وہ کمائیاں جو بھی بھی حاصل ہوتی ہیں، چیسے کہ لقط، ہبداور رکاز، لینی جب غلام کو بیہ چیزیں ملیں تو شافعیہ کے قول اظہر کے مطابق اور حنابلہ کے ایک قول کے مطابق یہ دونوں چیزیں اس مالک کے لئے خاص نہیں ہوں گی جس کی باری میں وہ اس وقت ہے اور ہر دومسلک کے دوسر نے قول میں بید دونوں چیزیں بھی عام اخراجات اور عام کمائی کی طرح مشترک ہوں گی اُ۔

اسی طرح حفیہ کے نزدیک ضرورت کی بنیاد پر بالا تفاق ایک غلام کی خدمت کے معاملہ میں باری مقرر کرنا جائز ہے، اوروہ فرماتے ہیں کہ شروع میں قرعہ اندازی کی جائے گی، لیعنی تہمت کوختم کرنے کے لئے قرعہ اندازی کے ذریعہ متعین کیا جائے گا کہ خدمت کا پہلا دن

کس کے لئے ہوگا، وہ حضرات فرماتے ہیں کہ اگر دوآ دمیوں کے درمیان دو غلام ہوں تو جائز ہے کہ وہ دونوں ان دونوں غلاموں کی خدمت کے سلسلے میں باری مقرر کرلیں، اس طرح کہ یہ غلام اس شریک کی خدمت کرے گا اور دوسراغلام دوسرے شریک کی ، اور قاضی کے لئے جائز ہے کہ اگر ان دونوں میں سے کوئی ایک اس کا مطالبہ کرے تو وہ ان دونوں کے درمیان بالجبر اس طرح باری کی تقسیم کردے، اس لئے کہ اعیان کے برخلاف منافع میں بہت کم فرق ہوتا ہے، حنفیہ فرماتے ہیں کہ اگر دونوں مالکوں نے دونوں مشترک علاموں کے سلسلے میں یہ باری مقرر کرلی کہ ہرغلام کا نفقہ اس شخص پر موگا جو اسے لے گا تو یہ استحساناً جائز ہوگا، اس لئے کہ غلاموں کے کہ اس کھلانے میں توسع کا پہلو ہے، بخلاف کپڑے کی شرط کے کہ اس میں توسع نہیں ہے۔

اور جہاں تک ایک غلام کی آ مدنی میں باری مقرر کرنے کی بات ہے تو حفیہ نے اسے ممنوع قرار دیا ہے، بخلاف دوسری چیز وں، مثلاً گھر کی آ مدنی میں باری مقرر کرنے کے، وہ فرماتے ہیں کہ آ مدنی کا حصول تو استعال کے ذریعہ ہوتا ہے اور یہ بات ظاہر ہے کہ ایک وقت میں اس کے ممل سے مختلف ہوگا، پس میں غلام کا ممل دوسرے وقت میں اس کے ممل سے مختلف ہوگا، پس اگر دونوں مالک ایسا کرلیس اور ان دونوں میں سے ایک کی آ مدنی دوسرے سے زیادہ ہوجائے تو زیادتی میں وہ دونوں شریک ہوں گے، دوسرے سے زیادہ ہوجائے تو زیادتی میں وہ دونوں شریک ہوں گئی کہ برابری پائی جائے، اور عدم جواز کی دوسری وجہ یہ ہے کہ آ مدنی کی تقسیم ممکن ہے، لہذا اس میں باری کی ضرورت نہیں ہے، برخلاف خدمت کے، اور جہاں تک دو غلاموں کی آ مدنی کا مسکلہ ہے تو یہ صاحبین کے نز دیک جائز ہے، اس لئے کہ اس میں علا صدہ کرنے اور ممتاز کرنے کے معنی پائے جاتے ہیں، بخلاف امام ابو حفیقہ کے جن کی متاز کرنے ہے کہ دوغلاموں کی صورت میں ممانعت ایک غلام کی صورت

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۱۱ ر۲۱۹، شرح المنهاج ۱۳۷۳، کشاف القناع ۲ ر ۲۳۷۳ س

میں ممانعت سے بڑھ کر ہوگی اوراس لئے بھی کہ آمدنی میں فرق زیادہ ہوگا اوراس لئے بھی کہ آمدنی میں توسع برتاجا تا ہے اور آمدنی میں پوراحساب لیاجا تا ہے (۱)۔

اسی طرح ما لکی فرماتے ہیں کہ ایک غلام اور دوغلاموں میں انتفاع اور خدمت لینے میں باری مقرر کرنا (جیسا کہ حنفیہ کے نزدیک اس کیفیت کا بیان او پر گزرا) جائز ہے، اور آمدنی حاصل کرنے میں ایک غلام اور دوغلاموں میں باری مقرر کرنا جائز نہیں ہے، اور جہاں جائز ہے وہاں انہوں نے یہ قیدلگائی ہے کہ غلام دونوں شریکوں میں سے ایک کے پاس ایک دن یا اس سے زیادہ ایک ماہ تک رہے گا، اس سے زیادہ نہ درہے گا، اس سے زیادہ نہ درہے گا، کے باس بھی اتنی ہی مدت رہے گا، اس سے زیادہ نہ درہے گا، کا سے خیادہ نہ کی مدت رہے گا، کا سے خیادہ نہ کی مدت رہے گا۔

## تیسری قشم جزوی غلام

یہ وہ غلام ہے جس کا بعض حصہ غلام ہواور بعض حصہ آزاد ہو، غلام کے اندر جزوی غلامی کی بید کیفیت چندصور توں میں پیدا ہوتی ہے،ان میں سے چنددرج ذیل ہیں:

9 ساا - الف- یہ کہ غلام کا مالک اس کے کسی جز کوآ زاد کرد ہے، خواہ وہ جز غیر معین ہو، جیسے کہ اس کا چوتھائی حصہ، یا متعین ہو، جیسے کہ اس کا ہاتھ، توامام ابوصنیفہ گا مذہب یہ ہے کہ مالک غلام کے جس حصے کو آزاد کر دے وہ آزاد ہوگا اور جس حصے کو آزاد نہ کرے وہ غلامی پر باقی رہے گا، اور غلام اپنے اس جزکی قیمت کے لئے کمائے گا جوآزاد نہیں ہوا ہے، جیسا کہ مکا تب کرتا ہے، البتہ اگر وہ ادا کرنے سے عاجز رہ جائے تواسے دوبارہ غلامی کی طرف نہیں لوٹا یا جائے گا، اور جب تک جائے تواسے دوبارہ غلامی کی طرف نہیں لوٹا یا جائے گا، اور جب تک

وہ ادا نہ کردے اس وقت تک وہ جزوی غلام رہے گا،اور اگر ادا کردے گاتو آزاد ہوجائے گا۔

اورجہور کا مذہب جن میں امام ابو حنیفہ کے صاحبین بھی ہیں، یہ ہے کہ جو شخص اپنے غلام کے کسی متعین جز مثلاً اس کے ہاتھ کو یا اس کے غیر متعین جز مثلاً اس کی چوتھائی کو آزاد کر ہے تو آزادی اس کے باقی ماندہ حصے تک سرایت کرجائے گی، اور پوراغلام آزاد ہوجائے گا، جہور فرماتے ہیں کہ یہ اس لئے کہ غلامی کا خاتمہ جز کی صورت میں نہیں ہوتا اور اسے اس پر قیاس کرتے ہوئے کہ اگر کسی شخص نے غلام میں سرایت میں اپنے حصے کو آزاد کردیا تو آزادی پورے غلام میں سرایت کرجائے گی جیسا کہ آگے آرہا ہے۔ (دیکھئے: '' تعیش'' فقرہ رہم)۔

مالکیہ نے بیشرطلگائی ہے کہ آزاد کرنے والا آقاسفیہ نہ ہو (۱)۔

ب- یہ کہ غلام دویا دوسے زیادہ مالکوں کے درمیان مشترک ہواوران

میں سے ایک اپنا حصہ آزاد کردے تو امام ابوحنیفہ ؓ کے نزدیک اس کا

باقی حصہ غلام رہے گا اور آزاد کرنے والے کے شریک کو اس کا حق

ہے کہ یا تو وہ اپنے حصہ کو آزاد کردے یا اسے مدبر بنادے یا آزاد

کرنے والے کوضامن بنائے، اگر آزادی اس کی اجازت کے بغیر ہو

یا غلام سے باقی ماندہ جھے کی قیمت حاصل کرنے کے لئے کمائی

کرائے، تاکہ وہ آزاد ہوجائے، پس اگروہ بازر ہے تو اسے جبر آاجارہ

راگائے گا۔

جمہور کا مذہب جن میں صاحبین بھی ہیں ، یہ ہے کہ شریک اگر اپنے جھے کو آزاد کردے اور وہ خوشحال ہوتو آزادی باقی ماندہ جھے کی طرف سرایت کرجائے گی اور پوراغلام آزاد ہوجائے گا، اور جس نے

<sup>(</sup>۱) الهدايه وشروحها ۳۲،۲۹۸۸

<sup>(</sup>۲) الزرقانی والبنانی ۲ ر ۱۹۴ \_

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۱۵/۱۰، شرح المنهاج ۱۸/۱۵، روضة الطالبین ۱۱/۱۱، الزرقانی ۱۳۲۸ ۱۳۰۸

پہلے آزاد کیا ہے اس پراس کے شرکاء کے حصول کی قیمت واجب ہوگی اور ولاء اس کو ہوگا، دوسرے شرکاء کو نہیں ہوگا، پس اگر پہلے کے بعد اور قیمت لینے سے پہلے دوسرے نے آزاد کردیا تو حنابلہ،امام ابویوسف اور امام محمد کا مذہب اور امام شافعی کا ایک قول سے ہے کہ دوسرے کی آزادی ثابت نہ ہوگی، اس لئے کہ غلام پہلے شریک کے آزاد کرنے سے آزاد ہوگیا اور امام مالک کا مذہب اور امام شافعی کا دوسر اقول سے ہے کہ پہلے کے آزاد کرنے سے غلام آزاد نہ ہوگا جب تک کہ دوسرا قبیل سے کہ پہلے کے آزاد کرنے سے غلام آزاد نہ ہوگا جب تک کہ دوسرا قیمت نہ لے لے، اور قیمت لینے کے قبل باقی غلام اپنے نافذ ہوگا اور اس کے علاوہ دوسرا تصرف نافذ نہ ہوگا۔

اور امام شافعی کے تیسر ہے قول میں یہ ہے کہ آزادی موقوف رہے گی، لیس اگروہ قیمت اداکرد ہے تو ظاہر ہوجائے گا کہ وہ اس وقت آزاد ہو گیا تھا جس وقت کہ پہلے نے اپنے جھے کو آزاد کیا تھا، اور اگروہ قیمت نہ دیتو ظاہر ہو گا کہ وہ آزاد کیا ہوا تھا، اور جس نے اپنا حصہ آزاد کیا ہے اگروہ تنگ دست ہوتو آزادی سرایت نہیں کرے گی، اور غلام جزوی غلام رہے گا۔

جہور نے سیحین کی حدیث سے استدلال کیا ہے: "من أعتق شركا له في عبد فكان له مال يبلغ ثمن العبد قوم لعبد عليه قيمة عدل فأعطي شركاء ه حصصهم" ((جرشخص نے سی غلام میں اپنے حصہ وآزاد کردیا اور اس کے پاس اتنا مال ہوجو غلام کی قیمت کو پہنے جائے تو انصاف کے ساتھ غلام کی قیمت لگائی جائے تو انصاف کے ساتھ غلام کی قیمت لگائی جائے تو انصاف کے حصد دے دے گا) تو اس پرغلام جائے گی اور وہ اپنے شرکاء کو ان کے حصد دے دے گا) تو اس پرغلام

آزاد ہوجائے گا، ورنہ اس کا اتنا حصہ آزاد ہوگا جتنا کیا گیا<sup>(۱)</sup> (دیکھئے:'' تعیض''فقرہ رامم)۔

یبی تفصیل اس صورت میں ہے جب شریعت کے حکم سے غلام میں سے صرف اس کے مالک کا حصہ آزاد ہوجائے، مثلاً وہ شخص جو اپنے اختیار سے ذی محرم غلام کے کسی حصہ کا مالک ہوا، لیکن اگروہ اپنے اختیار کے بغیر مالک ہوا، جیسے کہ وہ شخص جوا پنے بیٹے کے کسی جز کا وارث ہوا تو وہ اس کی ملکیت سے آزاد ہوجائے گا اور بی آزادی اس کے باقی حصے تک بالا تفاق سرایت نہیں کرے گی، بلکہ وہ جزوی غلام باقی رہے گا، اس لئے کہ اس نے کسی ایسی چیز کا ارادہ نہیں کیا ہے جس کے ذریعہ وہ اس نے کسی ایسی چیز کا ارادہ نہیں کیا ہے جس کے ذریعہ وہ اسپے شریک کے حصے کو تلف کرے (۲)۔

ج- یہ کہ جزوی باندی ہے، شوہرسے یا زنا کی وجہ سے کوئی بچہ جنتو چونکہ بچہ آزادی اور غلامی میں اپنی مال کے تابع ہوتا ہے، اس کا تقاضا یہ ہے کہ اس کا بچہ بھی اس طرح جزوی غلام ہوگا (۳)۔

د- شافعیہ کے اصح قول کے مطابق اس مشترک باندی کا بچہ جزوی غلام ہوگا جوتگ دست شریک کے وظی کرنے سے پیدا ہوا ہو<sup>(م)</sup>۔

ھ- یہ کہ امام قیدی کے بعض حصہ پر غلامی مقرر کرے اور اس کے بعض حصہ غلام بعض حصے کو آزاد کردی تو حنفیہ کے نزدیک اس کا بعض حصہ غلام اور بعض آزاد ہوگا اور شافعیہ کے اصح قول کے مطابق بھی ایسا ہی ہوگا (۵)۔

سيوطي نے'' الا شباہ والنظائر'' میں کچھ دوسری نا درصور تیں بھی ذکر

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من أعتق شر کا له في عبد فکان له....." کی روایت بخاری (الفتح ۱۵۱۵ طبع السّلفیه) اور مسلم (۱۲ ۹ ۱۳۳ طبع الحلمی) نے حضرت ابن عرصر مسلم

<sup>(</sup>۱) المغنی ۱۹ / ۳۳۸، ۳۳۸، این عابدین ۱۲،۱۵، الزرقانی ۱۳۲۸، شرح المنهاج ۱۲،۲۳۳ –

<sup>(</sup>۲) المغنی ۱۹۸۵ مشرح المنهاج ۱۹۸۴ س

<sup>(</sup>۳) الأشاه للسيوطي ر ١٩٩\_

<sup>(</sup>۴) الأشاه للسيوطي ( ۱۹۹ \_

<sup>(</sup>۵) الأشباه للسيوطي ۲۰۰۰ الدرالختار ۱۲ (۵)

کی ہیں۔

## جزوی غلام کے احکام:

• ۱۹۷- جب جزوی غلام کا بعض حصر آزاداور بعض حصد غلام ہے تو وہ
ایک اعتبار سے مشترک غلام کے مشابہ ہوگا، اس لئے کہ اس کا آقااس
کے کل کا مالک نہیں ہے، بلکہ اس کے ایک جزکا مالک ہے اور
دوسرے اعتبار سے وہ آزاد کے مشابہ ہوگا، اس لئے کہ اس کے اس
آزاد جزیر کسی کی ملکیت نہیں ہے۔

مالکیہ نے صراحت کی ہے کہ جزوی غلام کے احکام کممل غلام کے احکام کممل غلام کے احکام کممل غلام کے احکام کممل غلام کے احکام کی طرح بیں، البتہ آقا کے لئے اپنی جزوی باندی سے وطی کرنا جائز نہیں ہے (۱)۔

شافعیہ میں سے زکر یا انصاری کی'' تخفۃ الطلاب' میں ہے کہ جزوی غلام بعض احکام میں کممل غلام کی طرح ہے اور بعض احکام میں آزاد کی طرح ہے اور بعض دوسرے احکام میں وہ آزاد اور غلام دوسرے احکام میں وہ آزاد اور غلام دوست دونوں کی طرح ہے (۲)۔

اس مسکلہ کے فروع میں حنابلہ کے کلام کے تتبع سے معلوم ہوتا ہے کہ اس سلسلے میں ان کا مسلک شافعیہ کی طرح ہے، اگر چپہ وہ بعض فروع میں ان سے اختلاف کرتے ہیں۔

### جزوى غلام مين تصرف:

ا ۱۹۷ - آ قا کو بیرت ہے کہ وہ غلام کے مملوک جھے میں مشترک غلام کی طرح ہیج وغیرہ کا تصرف کرے، کیس اسے بیرت ہے کہ وہ اسے رہن پررکھے یا اسے وقف کردے، ان حضرات کے نزدیک جو مشاع (مشترک) کے رہن اور وقف کو جائز قرار دیتے ہیں، اور حنفیہ

(٢) شرح المنهاج بحاشية القليو بي ٢ر ٢٥٠٠ ابن عابدين ١٩ ١٥ -

کے نزدیک جزوی غلام کوفروخت نہیں کیا جاسکتا ہے، کین اس کے آقا کو بیر قت ہے کہ وہ اسے مزدوری پرلگادے، تا کہ وہ اس کی مزدوری سے اس کے باقی ماندہ حصے کی قیت وصول کرلے(۱)۔

## جزوى غلام كى كما كى:

۲ ۱۳۲ – شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب ہے ہے کہ جزوی غلام اگر مباح چیز وں میں سے پھھ کمائے، مثلا گھاس اور لکڑی کائے اور گری پڑی چیز اٹھائے تو وہ اس کے اور اس کے آقا کے درمیان مشترک ہوگی، پس اس کے آقا کا حصہ اس میں اس کی ملکیت کے تناسب سے ہوگا اور باقی ماندہ حصہ اس غلام کا ہوگا، جیسا کہ مشترک غلام میں ہوتا ہے، اور بیاس صورت میں ہے جبکہ اس کے اور اس کے آقا کے درمیان باری مقرر نہ ہو، اور اگر باری مقرر ہوتو وہ کمائی باری والے کے لئے ہوگی، خواہ وہ خود ہو یا اس کا آقا، اس تفصیل اور اختلاف کے ساتھ جو مشترک غلام کے مسائل میں پہلے گذر چکا(۲)۔

حفنہ کا مذہب ہے ہے کہ جزوی غلام اپنی پوری کمائی کا زیادہ مستق ہے، یہاں تک کہ وہ اپنے باقی ماندہ مملوک جھے کی قیمت اپنی کمائی سے اداکر دے یا آزادہ وجائے (۳)۔

## جزوی غلام کے لحاظ سے حدود:

سا ۱۳۴ - جزوی غلام کوزنا میں رجم نہیں کیا جائے گا،اس کئے کہ وہ مکمل طور پر محصن نہیں ہے اور جزوی غلام کی حد شا فعیہ کے اصح قول کے مطابق غلام کی حد کی طرح ہے، پس وہ زنا، قذ ف اور شراب نوشی میں آزاد کی حدسے نصف ہوگی، اور حنابلہ فرماتے ہیں کہ اس کی آزاد کی

<sup>(</sup>۱) الزرقاني ۱۸ م۱۳۵، ۱۲۸۰-۲۲۰

<sup>(</sup>۲) شرح المنهاج ۳ر ۱۱۷، روضة الطالبين ۱۱۱ ۲۱۹، کشاف القناع ۲ر ۳۷۴ س

<sup>(</sup>۳) ابن عابد بن ۳ر۵۱\_

اورغلامی کے لحاظ سے اس پر حدجاری کی جائے گی، لہذاوہ شخص جس کا نصف آزاد ہو اور نصف غلام اسے زنا میں پچپتر کوڑے لگائے جائیں گے، اور شافعیہ کے نزدیک اصح قول کے مطابق جزوی غلام پر زنا کا الزام لگانے والے پر حدجاری نہیں کی جائے گی، جیسا کہ غلام پر زنا کا الزام لگانے والے پر حدجاری نہیں ہوتی ہے، بلکہ اس کی تعزیر کی جائے گی۔

اوراگروہ اپنے آقا کا مال چرالے تواس کا ہاتھ نہیں کا ٹاجائے گا، اس طرح اگر آقا جزوی غلام کا مال چرالے تواس کا ہاتھ نہیں کا ٹاجائے گا، اگر چہ چرائی ہوئی چیز اس مال میں سے ہوجس کا مالک جزوی غلام اینے آزاد جھے کے ذریعہ ہوا ہو، یہ شافعیہ کا ایک قول ہے۔

## جزوی غلام کے جرائم:

۱۳ م ۱۳ - اگر جزوی غلام کسی آزاد کوتل کردی تواگر قصاص کی شرائط پوری ہوں تو قصاص واجب ہوگا، اس لئے کہ آزاد کے بدلے وہ آزاد قتل کیا جاتا ہے جس کی آزادی مکمل ہوتو وہ جزوی غلام جس کی آزادی ناقص ہے اسے بدرجہ اولی قبل کیا جائے گا۔

اورا گرجزوی غلام دوسرے جزوی غلام کوتل کردی توشا فعیہ کے معتد قول کے مطابق قصاص نہیں ہے، اس لئے کہ غلام کے جزکو غلام کے جزکو غلام کے جزکو غلام کے جزکے بدلے نہیں قتل کیا جائے گا، بلکہ آزادی اور مشترک غلامی کے جزکے بدلے قتل کیا جائے گا، پس کے لحاظ سے اس کے پورے کو پورے کے بدلے قتل کیا جائے گا، پس اگر جزوی غلام کے بدلے قتل کیا جائے تو غلامی کے جزوی غلام کے جائے گا اور یہ کے جزوی کے اور یہ کے منوع ہے (۲)۔

حنابلہ کا مذہب اور شافعیہ کا ایک قول یہ ہے کہ جزوی غلام کو دوسرے جزوی غلام کے بدلے قتل کیا جائے گا، بشرطیکہ قاتل کی آزادی مقتول کی آزادی سے زیادہ نہ ہو، بلکہ دونوں کی آزادی کی معتول کی آزادی کم ہو،اس لئے کہ اس صورت میں مقتول کا قاتل کے مساوی ہوگا یا آزادی میں اس سے بڑھا ہوا ہوگا، پس قاتل کو مقتول پر پچھ بھی برتری حاصل نہیں رہے گی،لہذا قصاص ممنوع نہ

اوراگرآ زاد نے کسی جزوی غلام کوئل کردیا تو آ زادکواس کے بدلے میں ان حضرات کے نزدیک قل نہیں کیا جائے گا جو آ زادکو غلام کے بدلے قال نہیں بیں (اور وہ حنفیہ اوران کے ہم خیال فقہاء کے علاوہ دیگر حضرات ہیں جسیا کہ او پر گزرا) اس لئے کہ جزوی غلام کے بعض حصہ کے غلام ہونے کی وجہ سے اس میں نقص ہے، اسی طرح اگر جزوی غلام نے کسی پورے غلام کوئل کردیا تو قاتل کواس کے بدلے قل نہیں کیا جائے گا، اوراگر پورے غلام نے کسی جزوی غلام کوئل کواس کے بدلے قل نہیں کیا جائے گا، اوراگر پورے غلام نے کسی جزوی غلام کوئل کیا تواسے جزوی غلام کے بدلے قل کیا جائے گا۔

لیکن حفظیہ کے نزدیک اگر جزوی غلام کوعمداقتل کیا گیا تو اگراس
نے اتنامال چھوڑا ہموجس سے باقی ماندہ حصے کی قیمت پوری ہوجائے تو
وہ آزاد ہے اور قصاص ثابت ہوگا، اور اگر اتنامال نہ چھوڑا ہموجس
سے باقی حصے کی قیمت پوری ہوجائے تو قصاص نہیں ہے، اس لئے کہ
اس میں اختلاف ہے کہ اس کا پورا آزاد ہوگا یا نہیں تو قصاص ثابت نہ
ہونے کا سبب مستحق کا مجہول ہونا ہے کہ وہ آقا ہے یار شتہ دار (۲)۔

<sup>(</sup>۱) شرح المنهاج ۴۸/۴ ۱،شرح الشرقاوی علی شرح التحریر ۲/۱۳۵\_

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۱۵/۵۱

<sup>(</sup>۱) الشرقاوى على شرح التحرير ۲ر • ۵۳ ، القاهر ه مصطفى الحلسى • ۲ سلاھ ، الأشباه رص ۱۹۸ ، کشاف القناع ۲ ر ۹۳ \_

 <sup>(</sup>۲) الأشباه رص ١٩٤\_

#### ريتن:

۵ ۱۴ - شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب بیہ ہے کہ جزوی غلام کوا گرفل کر دیا جائے اور اس کا ضمان واجب ہوتو اس میں اس کی آ زادی کے تناسب سے آزاد کی دیت سے ،اور اگروہ مکمل غلام ہوتا تو اس کی قیت میں سے اس کی غلامی کے تناسب سے واجب ہوگا، پس وہ جزوی غلام جس کا نصف آ زاد ہے (اس کے تل کی صورت میں قاتل کے ) عا قلم آزاد آدمی کی نصف دیت برداشت کریں گے،اوراس کےغلام ہونے کی صورت میں اس کی جو قیت ہوتی اس کا نصف زیادتی کرنے والے کے مال میں واجب ہوگا،اوراگر کسی نے اس کے ایک ماتھ کو کاٹ دیا تو چوتھائی دیت اور چوتھائی قیمت واجب ہوگی اور پی<sub>د</sub> سب جنایت کرنے والے کے مال میں واجب ہوگی (۱) اور اگر کوئی الیا زخم ہوجس کی کوئی دیت مقرر نہیں ہے تو ایک صحیح سالم غلام کی حثیت سے جھے کوئی زخم نہ ہواس کی قیت لگائی جائے گی، پھرا یسے غلام کی حیثیت سے جسے زخم ہو، اور (زخم کی وجہسے) جو کی واقع ہوئی جنایت کرنے والانقصان کا ضامن ہوگا،کیکن اس نقص کا نصف (لیعنی نصف غلام میں )اس کے آزاد حصہ کی دیت (بعنی تاوان) ہوگی۔ اور دوسرا نصف اس نقص کی قیت ہوگا جواس کے غلام جزمیں واقع ہواہے(۲)۔

## جزوی غلام کے مال میں دوسروں کی وراثت:

۲ ۱۳ - امام ابوحنیفہ، امام مالک اور قول قدیم کے مطابق امام شافعی کا مذہب سے کہ جزوی غلام کے مال کا کوئی وارث نہ ہوگا، بلکہ اس کا پورا ترکہ اس شخص کا ہوگا جواس کے غلام جھے کا مالک ہے، اور شافعیہ کے ایک دوسر بے قول قدیم کے مطابق اس کا ترکہ بیت المال کا ہوگا۔

اور ( قول جدید کے مطابق ) شافعیہ کا مذہب جو اظہر ہے اور حنابلہ کا مذہب میہ ہے کہ اس نے اپنے آزاد جھے سے جو کمایا ہے اس میں اور دوسری کمائی میں فرق کیا جائے گا، اوراس نے اپنے آزاد ھے سے جو کمایا ہے اس کی مثال میہ ہے کہ وہ مثلاً اینے کسی رشتہ دار (میت) سے کسی چیز کا وارث ہوا ہو، اس کئے کہ وہ اپنے آ زادی جز سے ہی وارث ہوسکتا ہے، یا بہ کداس کے آقانے اس کے ساتھ باری مقرر کرلی ہواوراس نے وہ مال ان ایام میں کمایا جواس کے لئے (لینی جزوی غلام کے لئے) خاص تھے، یااس کے آتا نے اس کی موت ہے قبل مال کا ہوارہ کرلیا ہواور آقانے اپنا حصہ لے لیا ہوتو باقی ماندہ مال اس کے آزاد جز کا ہوگا، بہ حضرات فرماتے ہیں کہ اس مال میں وراثت جاری ہوگی ،اس کارشتہ دار ،اس کی بیوی اور اس کا آزاد كرنے والااس كا وارث ہوگا،اورا گراس نے اپنے آ زاد حصے سے نہ کما یا ہواور نہاں کے آتا نے اس کی زندگی میں مال کا بٹوارہ کیا ہوتو اس صورت میں اس کا متروکہ مال اس کے دارثوں اور اس کے آتا کے درمیان تقسیم ہوگا، پس اس کے آقا کا حصداس کی ملکیت کے تناسب سے ہوگا اور باقی مال وارثوں کا ہوگا<sup>(۱)</sup>۔

### جزوی غلام کا دوسرے کے ترکہ کا وارث ہونا:

ک ۱۹۳ - امام الوحنیفه اورامام مالک کا مذہب سے سے کہ جزوی غلام ایخ تمام احکام میں مکمل غلام کی طرح ہے، لہذا وہ وارث نہ ہوگا، حسرت زید بن ثابت سے یہی مروی ہے۔

اسی طرح شافعیہ اس صحیح اور منصوص قول میں جس کی اصحاب

<sup>(</sup>۱) القلبو بی ۱۲۵۴،الشرقاوی ۲۲/۲۳، کشاف القناع ۲۲/۹۰

<sup>(</sup>۲) القليوني ۱۳۵۸ (۲)

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۴۸۹۶، الزرقانی ۴۸۷۸، ۱۳۵، شرح المنهاج ۳۸۸۱، الروضه ۲۱٫۷ ما، کمغنی ۲۲۹۷۱، العذب الفائض ۱۷ ۲۳۰

شافعیہ نے قطعیت کے ساتھ صراحت کی ہے، فرماتے ہیں کہ جزوی غلام نہا پنے رشتہ داروں سے کسی چیز کا وارث ہوگا اور نہ دوسروں سے اور وارثوں میں سے کسی کومجوب نہیں بنائے گا(۱)۔

(۱) صاحب العذب الفائض نے عمل کا طریقہ بیان کیا ہے اور دوسری مثالیں دی ہیں،لہذا جو شخص مزید معلومات چاہے وہ اس کی طرف رجوع کرے۔

بیٹے کے لئے ہوتا اوروہ نصف اور چوتھائی ہے، اور بھائی کے لئے پچھ نہیں ہوتا، لہذا ان میں سے ہرایک اس کا نصف لے گا، جسے وہ دونوں مسکوں کے مجموعے میں لیتا۔

اورامام ابو یوسف، امام محمر، حسن، جابر بخیی، شعبی اور توری فرماتے ہیں کہ وہ اپنے تمام احکام میں آزاد کی طرح ہے، لہذا وہ آزاد کی طرح وارث ہوگا اور (دوسروں کے لئے ) حاجب بنے گا، ابن عباس طرح وارث ہوگا اور (دوسروں کے لئے ) حاجب بنے گا، ابن عباس سے یہی مروی ہے، ابن عابدین فرماتے ہیں: وہ صاحبین کے نزدیک آزاد مدیون ہے (یعنی اس لئے کہ وہ اپنے باقی حصہ کو آزاد کرانے کے لئے کمائے گا)، لہذا وہ وارث ہوگا اور (دوسروں کے لئے ) حاجب بنے گا(ا)۔

## غلامی کاختم ہونا:

۱۴۸ – غلام میں غلامی چندامور کی وجہ سے ختم ہوتی ہے:

اول: یه که اس کا مالک اسے آزاد کردے، خواہ وہ اس کے آزاد کرنے میں خود سے پہل کرے یاوہ اسے نذر یا کفار ہ کیمین یا کفار ہ ظہار یا کفار ہ قل وغیرہ میں آزاد کرے، اور خواہ اس کی آزاد ک کسی مال کے بدلے ہوجس کا التزام غلام کرے، جیسا کہ مکا تب بنانے کی صورت میں ہوتا ہے یا بغیر مال کے ہو(دیکھئے: ''عتق'')۔

دوم: یه که وه شریعت کے حکم سے آزاد ہوجائے، جبیبا که اگرآتا اسے زخمی کرد بے یاخصی کرد بے یابری طرح مارے، اس اختلاف اور تفصیل کے ساتھ جواس مسکے میں ہے اور جبیبا کہ اگر باندی اپنے آتا سے بچہ جنے پھر آتا کا انتقال ہوجائے (دیکھئے: "استیلاد") اور جبیبا کہ اگر آدمی این قریبی رشتہ دار کوخرید لے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث ابن عباس فی العبد یعنق بعضه "کو ابن قدامه نے المغنی (۲) حدیث ابن عباس فی العبد یعنق بعضه "کو ابن قدامه نے المغنی (۲۷ - ۲۷ طبع ریاض) میں ذکر کیا ہے اوراس کی نسبت عبدالله بن احمد کی ہے، اوراس کی سند میں انقطاع ہے۔

<sup>(</sup>۱) شرح المنباح ۳۸۸،۱۰۱روضه ۲۷۰،۳۸،العذب الفائض ار ۲۳،۳۳، المغنی ۲۲۰،۳۳۰، المغنی ۲۲۰،۳۳۰،۱۳۵ عالم ین ۲۲۸،۳۸۹،۱۳۵ عالمه ین ۱۳۸۹،۳۸۹ مارد.

سوم: بیر کہ اس کی آزادی کی وصیت کی جائے اوروہ (تر کہ کے) تہائی میں نکل جائے، بیر مسئلہ او پر گذر چکاہے۔

چہارم: یہ کہ آقا سے مدہر بنادے، لیعنی آقا غلام کی آزادی کو اپنی موت لیعنی آقا غلام کی آزادی کو اپنی موت لیعنی آقا کی موت پر معلق کرے، پس اگر آقا انقال کرجائے تو غلام آزاد ہوجائے گا، اسی طرح اگر آقا اسے مکا تب بنادے اور وہ بدل کتابت ادا کردے (تو آزاد ہوجائے گا) (دیکھئے: "تدبیر"، دعتق")۔

رقم

#### ىرىف:

ا - لغت کے اعتبار سے رقم اصل میں مصدر ہے، کہا جاتا ہے: "رقمت الثوب رقما" یعنی میں نے کپڑے میں نقش و نگار بنایا، ایسا کپڑا مرقوم کہلائے گا اور "رقمت الکتاب" میں نے کتاب کسی، پس و کسی ہوئی چز مرقوم کہلائے گا۔

اوررقم کے منی: ککیر کھنچنا۔ لکھنا اور مہر کے ہیں اور رقم کا ایک منی: نقش ونگار کیا ہوار کیشی کیڑا ہے اور ہروہ کپڑا جس میں نقش ونگار کیا جائے وہ رقم ہے۔

اور '' رقمت الشيء'' كا معنی ہے: میں نے اس پرالیی علامت ڈالی جواسے دوسری چیزوں سے متاز كردے، جیسے كه تحریر وغیرہ (۱)۔

اصطلاح میں: وہ ایسی علامت ہے جس سے وہ مقدار معلوم ہوتی ہے جس پر بھے واقع ہو، یا وہ کیڑے پر کھی ہوئی قیت ہے (۲) اور حدیث میں ہے:"کان یزید فی الرقم"(۳) (وہ درج قیت میں اضافہ کرتا تھا)۔اس سے کیڑوں کی قیمتیں مراد ہیں جواس پر کھی جاتی

<sup>(1)</sup> لسان العرب، المصباح المنير ، المقاميس في اللغه ٢٥٦٧ -

<sup>(</sup>۲) کشاف اصطلاحات الفنون ۳ر ۵۹۰، این عابدین ۶۲٫۲۰ المغنی ۶۲۸۷۲، ۲۰ الجموع ۹۷ ، ۲۲۰ سر ۲۴ سر ۲۴ سر ۲۴ سر ۲۸ سر ۲۸

<sup>(</sup>٣) حدیث: "کان یزید فی الرقم" کوائن الاثیر نے النہایہ (۳۵۲/۲ طبع الحلمی) میں ذکر کیا ہے۔

تھیں، تا کہان پرعقدمرابحہ ہویاخریداران سے دھوکہ کھا جائے۔

#### متعلقه الفاظ:

### الف-برنامج:

۲ - برنائج: وہ کاغذ ہے جس میں مفصل حساب ہواور وہ '' برنامہ'' کا معرب ہے، اور '' المغر ب'' میں ہے: برنائج وہ بیجک ہے جس میں ایک آ دمی کی طرف سے دوسرے آ دمی کے پاس بھیجے گئے کپڑوں اور سامانوں کی تعداد اوران کے اقسام درج ہوتے ہیں، پس وہ بیجک جس میں بھیجی گئی چیز کی مقدار درج ہو برنائج ہے (۱)۔

فقہاء مالکیہ نے صراحت کی ہے کہ برنامج وہ کا پی ہے جس میں بنڈل میں جوفروخت کئے گئے کیڑوں کے اوصاف لکھے ہوتے ہیں تاکہ بوقت ضرورت انہیں اسی حالت پرخریدا جاسکے (۲)۔

### ب-أنموذج:

سا- اُنموذج: وہ ہے جو کسی چیز کی صفت پر دلالت کرے اور بیہ معرب لفظ ہے اور ایک لغت میں نموذج ہے، صغانی کہتے ہیں: نموذج: کسی چیز کی وہ مثال ہے جس پر عمل کیا جائے (۳)۔

> ج-نقش، وثى نمنمه ، تزويق: هم- الفاظ تقريباً بمرمعنى بين اور سر

۳ - سیالفاظ تقریباً ہم معنی ہیں، اور سیسب رقم کے ساتھ خوبصورت بنانے اور تزئین کے معنی میں مشترک ہیں (۴)۔

## رقم ہے متعلق احکام:

## رقم کے ذریعہ فروخت کرنا:

۵- بیج کی صحت کی شرائط میں سے ایک شرط قیمت کاعلم ہے، لہذا اگر قیمت سامان پر کھی ہو، اور درج شدہ قیمت پرخرید وفر وخت ہو، اس طرح کہ فروخت کنندہ خریدار سے کہے: میں نے بیسامان تہمارے ہاتھاس پر درج شدہ قیمت کے بدلے فروخت کردیا، لیخی اس قیمت کے بدلے فروخت کردیا، لیخی اس قیمت کے بدلے جواس پر کھی ہوئی ہے تواگر فروخت کنندہ اور خریدار دونوں اس کی مقدار سے واقف ہوں تو بالا تفاق بیج صحیح ہوگ ۔ اوراگر وہ دونوں یاان میں سے کوئی ایک اس سے ناواقف ہواور اس پر بیج مکمل ہوجائے اور دونوں جدا ہوجا کیں تو جمہور (حفیہ کے نزد یک اور شافعیہ کے اصح قول کے مطابق اور حنابلہ کے نزدیک اور مالکیہ کے مذہب سے بھی یہی بات سمجھ میں آتی ہے) کہ بیج فاسد ہوجائے گی ، اس لئے کہ قیمت مجمول ہے اور قیمت کی جہالت بیج کی حصت سے مانع ہے۔

اورامام احمد کی ایک روایت بیہ ہے کہ بیج صحیح ہے، ابن تیمیہ نے
اس کی روایت کی ہے اور شافعیہ کا ایک قول یہی ہے، جسے رافعی نے
نقل کیا ہے، اس لئے کہ قیمت کی جا نکاری ممکن ہے، اس کی نظیر بیہ ہے
کہ اگر کسی نے کہا کہ میں نے اس ڈھیر کو ہر صاع ایک درہم کے
بد لے فروخت کردیا تو بیع صحیح ہوتی ہے، اگر چہ پوری قیمت فی الحال
مجہول ہے، کیکن نووی نے اس قول کے متعلق جسے رافعی نے قل کیا ہے
کہا کہ بی قول ضعیف اور شاذہے۔

اوراگر قیمت سے ناواقف فریق کو (درج شدہ قیمت کی مقدار) مجلس میں (یعنی جدا ہونے سے قبل) معلوم ہوجائے تو بیچ سے ج اس لئے کہ بیچ کی صحت میں رکاوٹ عقد کے وقت قیمت سے ناواقفیت ہے اوروہ مجلس میں ختم ہوگئی، او یہ ایسا ہی ہے جیسے قبول

<sup>(</sup>۱) تاج العروس،المغرب،ماده:"برنامج" ـ

<sup>(</sup>۲) الدسوقي ۱۲۴۳ (۲۳

<sup>(</sup>m) المصباح المعير -

<sup>(</sup>۴) لسان العرب ماده: '' زوق'' '' نقش' ، '' نتمنم'' ، ' وثي' ۔

کرنے میں مجلس کے آخرتک تاخیر کی جائے، اور بید حنابلہ اور بعض حفیہ کے نز دیک ہے اور شافعیہ کا بھی ایک قول اصح کے مقابلے میں کہی ہے جسے فورانی اور صاحب البیان وغیرہ نے نقل کیا ہے اور مالکیہ کے ذہب سے بھی یہی سمجھ میں آتا ہے۔

بعض دوسرے حفیہ فرماتے ہیں کہ بیج فاسد ہے، اس لئے کہ اس میں اتنی زیادہ ناوا تفیت ہے جواصل عقد میں پائی گئی ہے اور وہ درج قیمت سے متعلق جہالت ہے، اور یہ بیج اپنے اس امکان کی وجہ سے قمار (جوا) کے درجہ میں ہوگئی کہ قیمت کچھ بھی ہوسکتی ہے، اس لئے کہ ہوسکتا ہے کہ فروخت کنندہ قیمت کی مقدار دس درہم بتائے یا زیادہ بتائے یا کم بتائے۔

لیکن اس کے باوجود اگر مجلس میں علم ہوجائے تو بیج جائز ہوجائے گی، لیکن دوسر ے عقد سے ہوگی، لینی بیج تعاطی یا بیج تراضی (باہمی رضامندی) سے ہوگی اوراسی کے بارے میں شمس الائمہ طوانی فرماتے ہیں: اگر مجلس میں قبت کاعلم ہوجائے تو وہ عقد جائز نہیں ہوجائے گا، لیکن اگر فروخت کنندہ ہمیشہ رضامند ہواور خریدار بھی اس پرراضی ہوجائے تو باہمی رضامندی کی وجہ سے ان دونوں کے درمیان نیا عقد منعقد ہوجائے گا (۱) اوراس کی تفصیل ٹمن کی بحث جلد ۱۵ اراس کی تفصیل ٹمن کی بحث جلد ۱۵ ارس کی میں ہے۔

## رقم نقش اورتصویر کے معنی میں:

فاطمة فلم یدخل علیها ، و جاء علی فذکرت له ذلک، فذکره للنبی علی بابها سترا فذکره للنبی علی بابها سترا موشیا، فقال: مالی وللدنیا، فأتاها علی فذکرذلک لها فقالت: لیأمرنی فیه بما شاء، قال: ترسلی به إلی فلان، فقالت: لیأمرنی فیه بما شاء، قال: ترسلی به إلی فلان، أهل بیت فیهم حاجة "(۱) (نبی علی شرت فاطمه ی محرت فاطمه ی این این این کا تذکره کیا تو حضرت علی نے نبی علی شرت کے محرت فاطمه ی سال کا تذکره کیا تو حضرت علی نے نبی علی ہ محرت علی خرایا یہ محرت علی حضرت علی حضرت فاطمه کے درواز بے پرتصویر والا پرده دیکھا، پیرآ پ علی فضرت کی میں آئے اوران سے اس کا ذکر کیا تو حضرت علی حضرت علی خضرت فاطمه نے فرمایا: وہ جو چاہیں اس کے بار بے میں مجھے تکم فرما ئیں، حضرت علی فرمایا: وہ جو چاہیں اس کے بار بے میں مجھے تکم فرما ئیں، حضرت علی فرمایا کہ اسے فلال شخص کے پاس بھے تکم فرما ئیں، حضرت علی مند ہیں)۔

ابن حجر فرماتے ہیں کہ نبی علیہ کا فرمان ہے: "مالی وللدنیا" (مجھد نیاسے کیا مطلب) ابن نمیر نے اس پراضافہ فل کیا ہے: "مالی و للرقم" (۲) (مجھ تصویر سے کیا مطلب)۔

اور دوسری روایت وہ ہے جے مسلم نے بسر بن سعید سے انہوں نے زید بن خالد سے اور انہوں نے رسول اللہ علیہ کے صحابی حضرت ابوطلحہ سے روایت کیا کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا: "إن الملائکة لا تدخل بیتا فیہ صورة" (بش شتے اس گھر میں داخل نہیں ہوتے ہیں جس میں تصویر ہو) بسر فرماتے ہیں کہ میں داخل نہیں ہوتے ہیں جس میں تصویر ہو) بسر فرماتے ہیں کہ

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۱۲٬۱۱،۲۹، فتح القدیر مع الکفایی والعنایی ۲۷،۳۷۲، ۲۷،۳۷۳، ۲۵،۳۷۳، ۲۸،۳۷۳، ۲۸،۳۷۳، البحوع ۲۳۳۳، ۲۲،۳۲۱، المجموع ۲۳۳۳، ۲۲۳، ۲۲۳، ۲۲۳، ۱۲۲، والإنصاف ۱۲۰۳،۳۰۳، الاختیارات الفقه پیدلابن تیمییر ص ۱۲۱۔

<sup>(</sup>۱) حدیث ابن عمر: ''أتنی النبی علینی مین فاطمهٔ" کی روایت بخاری (افق ۲۲۸/۵ طبع السلفیه )نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) فتح الباری ۲۲۹،۲۲۸، اورد کھیے: ۱۰/۳۸۴ اور اس کے بعد کے صفحات۔

پھرزید بن خالد بھار ہوگئے تو ہم لوگوں نے ان کی عیادت کی تو دیکھا کہ ان کے دروازے پرایک پردہ ہے جس میں تصویر ہے، بسر کہتے ہیں کہ میں نے ام المومنین حضرت میمونڈ کے پروردہ عبیداللہ خولائی سے کہا: کیا پہلے دن زید نے ہمیں تصویر کے بارے میں (حدیث) نہیں بتایا تھا؟ تو عبیداللہ نے کہا: کیا تم نے ہمیں سنا جبکہ انہوں نے کہا: "إلا دقما في ثوب" (سوائے اس تصویر کے جوکسی کپڑے میں ہو)۔

تصویر اور استعال ہے متعلق فقہاء کی ذکر کردہ تفصیلات تصویر کی بحث میں (۹۲/۱۲)اور'' نقش'' کی اصطلاح میں دیکھی جائیں۔

# رقيب

د یکھئے:'' حراست''اور'' رہیئہ''۔

# رقيبه

#### لعريف:

ا- رقید لغت مین" رقی" کا اسم ہے، کہا جاتا ہے: " رقی الراقی المریض یرقیہ" جھاڑ پھونک کرنے والے نے مریض کی جھاڑ پھونک کی۔

فقہاء کی اصطلاح میں رقبۃ کے وہی معنی ہیں جولغت میں ہیں۔ حجماڑ پھونک بھی کسی چیز کولکھ کر اور اسے لٹکا کر ہوتی ہے اور بھی قرآن کریم، معوذات اور ماثورہ دعاؤں میں سے کچھ کو بیڑھ کر

<sup>(</sup>۱) سورهٔ قیامه ۱۷۲\_

<sup>(</sup>۲) لسان العرب، المصباح المنير ، المفردات لغريب القرآن ماده: "رقی"، حاشية العدوي ۲/۲،۵۳۳، الفوا كه الدوانی ۲/۹۳۹، ۲۴۳، حاشيه ابن عابدين ۲/۳۲، دليل الفالحين ۲/۰۵سـ

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم بشرح النووی ۱۲ ۸۵ ۱۱ الاً بی ۳۹۴ / ۳۹۳ مسلم حدیث: ''إن الملائكة لا تدخل بیتا فیه صورة'' کی روایت مسلم (۳/ ۱۲۲۵ طبح الحلمی) نے کی ہے۔

ہوتی ہے(۱)۔

## شرعی حکم:

۲ - جھاڑ پھونک کے بارے میں فقہاء کااختلاف ہے۔

جمہور کا مذہب ہیہ کہ ہروہ بیاری جوانسان کولائق ہو،اس میں تین شرائط کے ساتھ جھاڑ پھونک جائز ہے۔

اول: بیکہاللہ تعالی کے کلام یااس کے اساءاور صفات کے ذریعہ بو۔

دوم: یہ کہ عربی زبان میں ہویااس کے علاوہ کسی الیمی زبان میں ہوجس کے معنی معلوم ہوں۔

سوم: یه که بیاعتقا در کھے که جھاڑ پھونک بذات خود مؤثر نہیں ہے،
بلکہ اللہ تعالی کے حکم اور اس کی قدرت سے مؤثر ہے، اس لئے که
حضرت عوف بن ما لک سے مروی ہے، وہ فرماتے ہیں: "کنا نرقی
فی الجاهلية فقلنا: يا رسول الله کيف تری في ذلک؟
فقال عَلَيْكُ : اعرضوا عليّ رقاكم ، لابائس بالرقی مالم
یکن فیه شرک (۲) (ہم لوگ زمانهٔ جابلیت میں جھاڑ پھونک
کرتے تھے، پس ہم نے عرض کیا یارسول اللہ! اس میں آپ کی کیا
دائے ہے؟ تو آپ عَلَیْكُ نے فرمایا: تم لوگ آپی جھاڑ پھونک
میرے سامنے پیش کرو، جھاڑ پھونک میں جب تک شرک نہ ہوکوئی
میرے سامنے پیش کرو، جھاڑ پھونک میں جب تک شرک نہ ہوکوئی

اور حفرت جابر مصرت جابر مصرت عندنا روایت ہے کہ انہوں نے فرمایا: "نهی رسول الله عَلَيْكُ عن الرقی فجاء آل عمر و بن حزم فقالوا: یا رسول الله! إنه كانت عندنا رقیة نرقی بها من

رہے کہتے ہیں کہ میں نے امام شافعی سے جھاڑ پھونک کے بارے میں پوچھا توانہوں نے فرمایا کہ اگر اللّٰہ کی کتاب یا اللّٰہ کے ذکر سے جو معروف ومشہور ہے، جھاڑ پھونک کی جائے تو اس میں کوئی حرج نہیں ہے۔

امام ما لک سے مجمی ناموں کے ذریعہ جھاڑ پھونک کے بارے میں سوال کیا گیا تو انہوں نے فر مایا کہ مہیں کیا معلوم کہ کہیں کفر ہو؟ اوراس کا تقاضایہ ہے کہ جس کے معنی معلوم نہ ہوں اس کے ذریعہ جھاڑ پھونک کرنا جائز نہیں ہے، اس لئے کہ اندیشہ ہے کہ اس میں کفریا سحر وغیرہ ہواورعلاء کی ایک جماعت کہتی ہے کہ جھاڑ پھونک صرف نظر بد اورکسی جانور کے ڈسنے کی صورت میں جائز ہے، اس لئے کہ حضرت اورکسی جانور کے ڈسنے کی صورت میں جائز ہے، اس لئے کہ حضرت عمران بن حصین کی حدیث ہے :"لل دقیۃ اللا من عین او حمة "(۱) (جھاڑ پھونک نہیں ہے مگر نظر بدیا ڈنک سے)۔

اوربعض علماء كامذهب بيرب كدجمار چونك خواه الله كى كتاب اور

<sup>(</sup>۱) قواعدالفقه للمجد دی۔

<sup>(</sup>۲) حدیث عوف بن مالگ: "کنانرقی فی الجاهلیة" کی روایت مسلم (۲) حدیث علی التحالی )نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث جابرٌ : "نهی رسول الله عَلَیْتُ عن الرقی" کی روایت مسلم (۲۲۲۲/۲۷) طبح اکلی ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لا رقیة إلا من عین أو حمة ......" كی راویت بخاری (افتح ۱۵۵ اطبع السلفیر) نے كی ہے۔

## ركاز

#### مريف:

ا-رکاز لغت میں مرکوز (گاڑااور ثابت کیا ہوا) کے معنی میں ہے اور وہ رکز سے ماخوذ ہے، یعنی ثابت کرنا اور بیوہ مال ہے جوز مین میں مدفون ہو جبکہ وہ پوشیدہ ہو، کہا جاتا ہے: رکز الرمح جبکہ کوئی شخص نیزہ کے نچلے مے کوز مین میں گاڑ دے، اور شئی دا کز کامعنی ہے: ثابت چیز۔

رکز آہتہ آواز کو کہا جاتا ہے (۱)،الله تعالی نے فرمایا' أَوُ تَسُمَعُ لَهُمُ دِ كُذًا''(۲)(یاان کی آہتہ آواز بھی سنتے ہیں)۔

اصطلاح میں: جمہور فقہاء (مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ) کامذہب یہ ہے کہ رکازوہ مال ہے جسے زمانہ جاہلیت میں لوگوں نے فن کیا ہو۔
اور اس کا اطلاق ہراس چیز پر ہوتا ہے جو مال ہو،خواہ اس کی جو بھی قتم ہو، البتہ شافعیہ نے خاص طور پر اس کا اطلاق سونے اور چاندی پر کیا ہے، دیگر اموال پر نہیں۔

لیکن حفیہ کے نزدیک رکاز کا اطلاق عام ہے، خواہ اس کا فن کرنے والا خالق ہو یا مخلوق، تو اس معنی کے اعتبار سے معادن اور خزانے اس میں شامل ہوں گے (۳)۔اس میں تفصیل ہے جوآ گے آرہی ہے۔

اس کے اساء اور صفات کے ذریعہ ہو، کمروہ ہے، اس لئے کہ بیاللہ پر کھروسہ کرنے میں مخل ہے، اور ان حضرات کا استدلال نبی علیہ کی استدلال نبی علیہ کی استدلال نبی علیہ کی استدلال نبی علیہ کی استدلال نبی علیہ کہ استدلال نبی علیہ کہ کہ آپ علیہ کہ استدلال کی علیہ کہ کہ آپ علیہ کہ کہ آپ علیہ کا موں گے ، ذکر کرتے ہوئے فرمایا: "هم الذین لا یتطیرون ولا یکتوون ولا یسترقون و علی ربھم یتو کلون" (وہ وہ لوگ ہیں جو بدفالی نہیں لیتے اور داغتے نہیں اور جھاڑ پھونک نہیں کرتے ہیں اور اپنے رب پر بھروسہ کرتے ہیں)۔

اورانہیں حضرات میں سے حضرت سعید بن جبیر ہیں۔ اور دوسرے حضرات کا مذہب سیہ ہے کہ معوذات کے ماسواسے جھاڑ کیھونک مکروہ ہے۔

اورعلاء کی ایک جماعت نے مصیبت کے واقع ہونے سے قبل اور اس کے واقع ہونے کے بعد جھاڑ پھونک کے درمیان فرق کیا ہے، چنانچہ وہ فرماتے ہیں: وہ جھاڑ پھونک ممنوع ہے جومصیبت کے واقع ہونے سے قبل ہو، اور اجازت اس جھاڑ پھونک کی ہے جومصیبت کے واقع ہونے کے بعد ہو<sup>(۲)</sup>۔

### حِمَارٌ پھونک پراجرت لینا:

سا-جمہور فقہاء کا مذہب یہ ہے کہ جھاڑ پھونک پراجرت لینا جائز ہے،اس میں تفصیل ہے جو (موسوعہ جلد ۱۱۳ م ۲۳ میں تعویذ کی بحث میں گذر چکی )۔

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير ،المعرب،المفردات للراغب.

<sup>(</sup>۲) سورهٔ مریم ۱۹۸ر

<sup>(</sup>۳) ابن عابد تن ۲ ر ۳۳، ۴ هم، المجموع ۷ ۸ ۸ الحطاب ۲ ر ۹ سه، المغنى ۳ ر ۱۸ ـ

<sup>(</sup>۱) حدیث: "هم الذین لا یتطیرون" کی روایت بخاری (افتح ۱۱/۱۱ طبع السّلفیه) نے حضرت ابن عباس ؓ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) فتح الباری شرح صیح بخاری ۱۵۲/۱۰ ، ۱۵۹، ۲۱۱، دلیل الفالحین سر ۷۲، سر ۲۳۰ القوانین الفقهیه رص ۵۳ ، الفوا که الدوانی ۴۳۲/۲ ، حاشیة العدوی ۲ رسم ۲۸ ، مغنی المحتاج ار ۷۳ ، المغنی لابن قدامه ۴۳٬۹۷۲ ، حاشیه ابن عابدین ۲۳۳۷ ، الموسوعه ۱۱ر ۱۲۳۳ ، فقره ۱۳ ، ۱۲۳۳ ، اوراس کے بعد کے صفحات ۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-معدن:

۲- معدن لغت میں دال کے فتح اور کسرہ کے ساتھ جگہ اور اس سے نکلنے والی چیز کا نام ہے، اور یہ عدن بالمکان یعدن سے شتق ہے، اس کے معنی کسی جگہ اقامت کرنے کے ہیں، اور اسی سے جنت عدن نام رکھا گیا ہے، اس لئے کہ وہ اقامت اختیار کرنے اور ہمیشہ رہنے کا گھر ہے، اور اسی سے جواہرات کے مخزن کو معدن کہتے ہیں (۱)۔

اور معدن کی اصل جگہوہ ہے،جس میں کوئی چیز موجود ہو، پھریہ لفظ ان موجود چیز وں کے لئے مشہور ہوگیا جنہیں اللہ تعالی نے زمین کی تخلیق کے ساتھ ہی ودیعت فرمادیا تھا، یہاں تک کہ اس لفظ سے اس کی طرف ذہن بغیر کسی قرینہ کے اول وہلہ ہی میں منتقل ہونے لگا۔

اصطلاح میں معدن ہروہ چیز ہے جوز مین سے نکلتی ہے، اور جو زمین کی جنس کے علاوہ سے ہوتی ہے، اور اسی میں پیدا کی جاتی ہے، اور جن کی قیمت ہوتی ہے، اور ان کے نکا لنے میں تلاش وجنجو کی ضرورت پڑتی ہے۔

امام احمد فرماتے ہیں: معادن (کا نیں) وہ ہیں جو نکالے جاتے ہیں، وہ ایسی چیز نہیں ہے جسے فن کیا گیا ہو۔

اورمعادن کی تین قشمیں ہیں:

ا - الیی تفوس چیز جو پھلتی ہے اور آگ کے ذریعہ ڈھلتی ہے، جیسے سونا، جاندی، لوہا، سیسہ، اور پیتل وغیرہ۔

۲ - الیی ٹھوس چیز جوآگ سے نہیں ڈھلتی ہے، جیسے گیج، چونا اور ہڑتال (ایک قتم کی زہریلی دھات) وغیرہ۔

(۱) المصباح المنير ماده: "كنز" ـ

۳-الیں چیز جو گھوں نہیں ہے، جیسے پانی، تارکول، پٹرول اور پارہ، پچپلی بحث سے یہ بات واضح ہوگئ کہ جمہور فقہاء کے نزد یک رکاز معدن سے علاحدہ چیز ہے۔

لیکن حنفیہ کے نز دیک رکا زمعدن سے عام ہے، اس لئے کہ اس کا اطلاق معدن اور خزانہ دونوں پر ہوتا ہے، تفصیل کے لئے دیکھئے: ''معدن'' کی اصطلاح۔

## ب-كنز:

سا- کنز لغت میں وہ مال ہے جوجع کر کے اور بچا کر محفوظ رکھا جائے،
کہا جاتا ہے: "کنز ت الممال کنزا" میں نے اسے جمع کیا اور
محفوظ بنا کر رکھا، اور کنز زکا ہ کے باب میں مال مدفون کو کہتے ہیں،
مصدر سے اسم مرادلیا گیا ہے اوراس کی جمع کنوز ہے (۱)۔

اصطلاح میں: ابن عابدین فرماتے ہیں: کنزاصل میں اس چیز کا نام ہے جسے انسانی فعل کے ذریعہ سے زمین میں رکھا گیا ہو، اور انسان میں مومن بھی داخل ہے، لیکن شارع نے اسے کا فر کے ساتھ خاص کیا ہے، اس لئے کہ اس کے خزانے کا خمس نکالا جاتا ہے، اور جہال تک مسلمان کے خزانے کی بات ہے تو وہ لقط ہے، اور پیمسئلہ تمام فقہاء کے نزدیک اسی طرح ہے، (۲) اور اس میں اختلاف اور تفصیل ہے جود کنز، کی اصطلاح میں مذکور ہے۔

کنزرکاز سے عام ہے، اس لئے کدرکازصرف وہ مال ہے جو زمانہ جاہلیت اور اہل اسلام زمانہ جاہلیت اور اہل اسلام دونوں کے مال مدفون کو کہتے ہیں، اگر چہدونوں کے احکام الگ الگ

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۲ر ۴ ۴ ،الفوا کهالدوانی ار ۴۹ ۳ ،المجموع ۲ رسم ،المغنی سر ۱۹\_

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير ، المفردات للراغب

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۲رمهم\_

### ج-رفين:

۴۷ - دفین لغت میں: وہ چیز ہے جسے مٹی کی تہوں میں چھپا دیا گیا ہو، اوراسی مفہوم میں مدفون <sup>(۱)</sup>اور دفن کے الفاظ بھی ہیں۔

اصطلاحی معنی لغوی معنی سے علا حدہ نہیں ہے، پس دفین رکاز سے عام ہے۔

### رکاز کے احکام:

۵-فقهاء کا اس بات پراتفاق ہے کہ نی عظیمی کے تول: "و فی الرکاز المحمس"(۲) (اور رکاز میں پانچواں حصہ ہے) میں رکاز زمانہ جاہلیت میں دفن کئے گئے سونا چاندی کوشامل ہے،خواہ وہ ڈھالا ہوا ہو یانہیں۔

اورسونا چاندی کے علاوہ زمانہ جاہلیت میں دنن کئے گئے دیگر اموال کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے، چنانچہ حنفیہ، مالکیہ اورحنابلہ کا مذہب اورامام شافعی کا قول قدیم ہے ہے کہ رکاز میں ہرمال مدفون اپنی مختلف اقسام کے ساتھ داخل ہے، مثلا لوہا، پیتل، سیسہ، تانبا، سنگ مرمر، کھینے، برتن، سامان اورمشک وغیرہ۔

ان کا استدلال ہے کہ حدیث: ''وفی الرکاز النحمس''عام ہے۔ اس لئے کہ حدیث کسی مخصوص چیز کو فن کرنے کے ساتھ دوسرے سے خاص نہیں ہے، بلکہ وہ ہراس چیز کے لئے عام ہے جسے اہل جاہلیت نے فن کیا ہو۔

البتہ حنفیہ نے جمہور فقہاء سے اختلاف کیا ہے۔ چنانچوانہوں نے قدرتی معادن کے لئے بھی رکاز کالفظ استعال کیا ہے۔ لیکن ایسے تمام

معادن کے لئے نہیں بلکہ انہوں نے اسے ہراس ٹھوس معدن کے لئے محدود رکھاہے جوآگ سے نرم ہوجائے جیسے سونا، چاندی، او ہا، پیتل اورسیسہ وغیرہ۔

اور انہوں نے بہنے والے پارہ معادن کو بھی گذشتہ معدن میں شامل کیا ہے، بیام ابوحنیفہ اور امام محمد کا قول ہے۔ اس لئے کہ اسے بار بارگرم اور شھنڈ اکر کے اس کے کان سے نکالا جاتا ہے، اور وہ دوسرے کے ساتھ زم ہوجاتا ہے، لہذا وہ چاندی کی طرح ہوگیا۔ اس لئے کہ چاندی نرم نہیں ہوتی ہے جب تک کہ اس کے ساتھ کوئی چیز نہ ملے۔

ابن عابدین' النهر' سے نقل کرتے ہوئے کہتے ہیں: اوراختلاف اس پارہ میں ہے جو اپنے معدن میں موجود ہو، لیکن جو کفار کے خزانوں میں موجود ہواس میں بالا تفاق پانچواں حصہ واجب ہے اس لئے کہ وہ مال ہے۔

اور اس بنیاد پر رکاز حنفیہ کے نز دیک معدن اور کنز دونوں کے لئے عام ہے بعنی ان دونوں پراس کا اطلاق ہوتا ہے۔

ان كا استدلال حديث: "و في الركاز الخمس" (اور كاز مين ثمس مي ) كيموم سے مي، اس لئے كه معدن اور كنز دونوں زمين ميں گڑے ہوئے ہوئے ہيں، اگر چه گاڑنے والے الگ الگ

اس کا ظاہر ہے ہے کہ رکاز کالفظ دونوں معانی میں حقیقی ہے اور دونوں میں اشتراک ہے، اور وہ مدفون کے ساتھ خاص نہیں ہے (۱)۔

لیکن شافعیہ نے رکاز کے استعمال کو صرف اس سونا اور چاندی کے ساتھ محد و در کھا ہے جو پایا جائے، ان کے علاوہ دیگر اموال اور معاون کے لئے نہیں، اس لئے کہ رکاز وہ مال ہے جوزمین سے حاصل ہو، پس

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير ماده: " فن" ـ

<sup>(</sup>۲) حدیث: "وفی الو کاز الخمس" کی روایت بخاری (افتح ۳۹۴ طبع التلفیه) نے حضرت ابو ہریرہ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۲ر ۴ ۴ ،الشرح الصغیر ار ۸۹ ۴ ،الدسوقی ار ۸۹ ۴ ،المغنی ۳۸/۲\_

وہ اس مقدار اور شم کے ساتھ خاص ہو گیا جس میں زکا ۃ واجب ہوتی ہے (۱)۔

## زمانهٔ جاملیت کامال مدفون:

آ - فقہاء کے درمیان اس بات میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ زمانہ جاہلیت کا دفینہ ہونااس جاہلیت کا دفینہ ہونااس طرح معلوم ہوگا کہ وہ ان کی قبروں یا خزانوں یا قلعوں میں پایاجائے، پس اگر کسی غیر آ باد بنجر زمین میں پایا جائے تو اسے اس طرح پہچانا جائے گا کہ اس پر ان کی علامات نظر آئیں، مثلا ان کے بادشا ہوں کے نام، ان کی تصویریں، ان کی صلیب اور ان کے بتوں کی تصویریں وغیرہ۔

پس اگران میں بعض پر کفر کی علامت ہواور بعض پر کوئی علامت نہ ہوجوں سے سے نہ ہوتو وہ رکاز ہے، کین اگر کنز پر کوئی ایسی علامت نہ ہوجس سے سے معلوم ہوسکے کہ بیز مانہ جاہلیت کا دفینہ ہے یاز مانہ اسلام کا، یا معاملہ مشتبہ ہوتو جمہور (حنفیہ، مالکیہ، حنا بلہ اور بعض شافعیہ ) کا مذہب بیہ ہوہ دہ رکاز ہے، اس لئے کہ مال مدفون میں غالب گمان میہ ہے کہ وہ زمانہ جاہلیت کے لوگوں کا ہوگا۔

اورشافعیہ کا مذہب (اصح قول کے مطابق) یہ ہے کہ وہ رکا زنہیں ہے، بلکہ لقطہ ہے، اور بیاس لئے کہ وہ مال مملوک ہے، لہذا وہ یقین کے بغیر مباح نہیں ہوگا۔

"الجموع" میں ہے: رافعی نے فرمایا: جان لوکہ عکم کا مداراس کے زمانہ جاہلیت کے دفینہ ہونے پر ہے، نہ کہ اس بات پر کہ وہ ان کا ڈھالا ہوا ہو، ڈھالا ہوا ہو، اس کا ڈھالا ہوا ہو، اورمسلمان نے اس کو پالیا، اس کا مالک بنا پھر اس کے بعد اسے دفن

(۱) المجموع ۲ رسم ۱۸،۷ مغنی الحتاج ار ۳۹۷،۳۹۵ س

کردیا، اور رافعی کا بیقول ان دونوں اقوال میں سے اصح قول پر تفریع ہے کہ وہ کنز جس میں کوئی علامت نہ ہو وہ لقط ہوگا، لیکن اگر وہ دوسر نے قول کے قائل ہوں کہ وہ رکا زے تو تھم کا مدار زمانہ جاہلیت میں اس کے ڈھالے جانے پر ہوگا<sup>(۱)</sup>۔

#### جاہلیت سے مراد؟:

2- جاہلیت سے مراد اسلام سے قبل کا زمانہ ہے، لیعنی نبی علیہ کے اللہ کا زمانہ ہے، لیعنی نبی علیہ کی بعثت سے بعثت سے قبل کا زمانہ، بینام لوگوں کی جہالتوں کی کثرت کی وجہ سے رکھا گیا، یا وہ لوگ اہل جاہلیت کہلائے جو نبی علیہ کے بعد ہوئے اور انہیں دعوت نہ پہنچی ۔

اوراس بنیاد پر جاہلیت کے لفظ کا اطلاق اس شخص پر ہوتا ہے جس کا اسلام سے قبل کوئی دین نہ ہو، یااس کا کوئی دوسرادین ہوجیسے اہل کتاب۔

شربینی کہتے ہیں: زمانہ جاہلیت کے مال مدفون کے رکاز ہونے میں جیسا کہ ابواسحاق مروزی نے کہا، اس بات کا اعتبار کیا جائے گا کہ بیہ معلوم نہ ہو کہ اس کے مالک کو دعوت پنچی تھی، پس اگر بیہ معلوم ہوجائے کہ اسے دعوت پنچی تھی اور اس نے عناد سے کام لیا اور اس کی عمارت یا اس شہر میں جس کو اس نے تعمیر کیا تھا کنزیا یا گیا تو وہ رکازنہیں ہے، بلکہ فی ہے، امام نووی نے '' المجموع'' میں اسے ایک جماعت سے نقل کیا ہے اور اسے ثابت قرار دیا ہے۔

مالکیہ کا اس میں اختلاف ہے کہ جولوگ اہل کتاب ہوں، کیا انہیں جا، کی یا اہل جاہلیت کہا جائے گا؟۔

دسوقی کہتے ہیں: جاہلیت جیسا کہ التوضیح "میں ہے، اسلام کے

<sup>(</sup>۱) ابن عابدين ۲ر ۲۷، الخرشي ۲ر ۲۱۰، المجموع ۲ر ۴۲، القليو بي ۲ر ۲۷، المغني ۳ر ۱۲، المغني ۳ر ۱۲، المغني ۳ر ۱۷، ۱۸ المغني ۳ر ۱۷، ۱۸ المغني ۳ر ۱۷، ۱۸ المغني ۳۲ المغني

علاوہ ہے،خواہ ان کے پاس کتاب ہو یانہیں۔

اورابوالحن کہتے ہیں: اہل علم کی اصطلاح یہ ہے کہ جاہلیت وہ اہل فتر ہ (دو نبوتوں کے درمیان کا عرصہ) ہیں جن کے پاس کوئی آسانی کتاب نہ ہو، لہذ ااسلام سے بل کے اہل کتاب کو اہل جاہلیت نہیں کہا جائے گا، اور بہر صورت ان سب کا دفینہ رکا زہے (۱)۔

اس کے ساتھ میہ بات بھی ملحوظ رہے کہ فقہاء نے رکاز سے اہل ذمہ کے دفینۂ کوخارج مانا ہے۔

چنانچی' الفوا کہ الدوانی'' میں ہے: ذمی کا مال مسلمان کی طرح اس لئے ہے کہ وہ اسلام کی حرمت کی وجہ سے محترم ہے،اس لئے کہ وہ مسلمانوں کے زیرا قتدارہے <sup>(۲)</sup>۔

## رکاز میں فن کرنے کی شرط لگانا:

۸ - فقہاء کے درمیان اس بات میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ اہل جا لیے میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ اہل جا بلیت نے جو کچھ دفن کیا ہے وہ رکا زمیم جھا جائے گا ، کین رکا زمیں دفن کی شرط لگانے میں ان کا اختلاف ہے۔

پس ما لکیداور حنابلہ نے اس کی ضراحت کی ہے کہ جاہلیت کے اموال میں سے جو پچھروئ زمین پر پایا جائے اسے بھی رکاز قرار دیا جائے گا،''المدونہ' میں ہے: روئے زمین پر جوز مانہ جاہلیت کا مال پایا جائے یا سمندر کے ساحل پر سونے چاندی کی مور تیاں پائی جائیں توان کے پانے والے کے لئے پانچواں حصہ ہوگا، صاوی کہتے ہیں: وفن پر اس لئے اکتفا کیا گیا ہے کہ عام طور پر یہی ہوتا ہے، یہ اس صورت میں ہے جبکہ بی ثابت ہوجائے کہ وہ اہل جاہلیت کا مال ہے،

اور' منتهی الارادت' میں ہے: فن شدہ کے حکم میں وہ مال بھی داخل ہے جوروئے زمین پریایا جائے۔

اوراس كےركاز ہونے كاكب اعتبار كياجائے گاشا فعيہ نے اس سلسلہ ميں دو اقوال بيان كئے ہيں ، ايك قول سے كه وہ زمانہ جاہليت ميں دفن كيا گيا ہواور دوسرا قول سے كه اسے اہل جاہليت نے ڈھالا ہو۔

سبکی کہتے ہیں: حق یہ ہے کہ اہل جاہلیت کا دفینہ ہونے کاعلم ضروری نہیں ہے، اس لئے کہ اس کی واقفیت کی کوئی صورت نہیں ہے، بلکہ ایسی علامت پراکتفاء کیا جائے گاجس سے بیمعلوم ہوسکے، خواہ وہ ڈھالناہو یا کچھاور ہو، اور بیزیا دہ بہتر ہے، اور اہل جاہلیت کے ذنن کرنے کی شرط کا تقاضا بیہ کہ کصحراؤں میں ان حربیوں کے دفینہ میں سے جو کچھ پایا جائے جنہوں نے اسلام کا زمانہ پایا ہو، رکا زنہیں ہوگا، بلکہ فئی ہوگا، اور اس کے رکاز ہونے میں بھی بیشرط ہے کہ وہ مدفون ہو، بلکہ فئی ہوگا، اور اس کے رکاز ہونے میں بھی بیشرط ہے کہ وہ مدفون ہو، اسے ظاہر کیا ہے تو وہ رکاز ہے، یا یہ معلوم ہوجائے کہ وہ ظاہر ہی تھا تو وہ لفظہ ہے، اور اگر شک ہوتو اس کا محماس صورت کی طرح ہوگا جس میں شک ہو کہ وہ زمانہ جاہلیت کا ڈھالا ہوا ہے یا زمانہ اسلام کا، بیہ میں شک ہو کہ وہ زمانہ جاہلیت کا ڈھالا ہوا ہے یا زمانہ اسلام کا، بیہ بات ماور دی نے بیان کی ہے (۱)۔

ال موضوع مے متعلق حفیہ کی کوئی صراحت ہمیں نظرنہیں آئی۔

اہل اسلام کا دفینہ:

9 - فقہاء کے درمیان اس بات میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ اہل اسلام کا دفینہ لقطہ ہے۔

اوراس کواس طرح پہچانا جائے گا کہاس پراسلام کی علامت ہویا

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۲۲ ۴٬۸۲۲، الدسوقی ار ۴۸۹، الشرح الصغیر ار ۴۸۹۸، در ۲۸۸،مغنی الحتاج ار ۹۹۸، کمغنی ۳۸ ۸۱،۰۲۰

<sup>(</sup>۲) این عابدین ۲ ۲ ۲ ۲ ۲ ۲ ۲ ۱ الدسوقی ار ۴۸۹ الشرح الصغیر ار ۴۸۷ ۲ ۸۸ ۸۸ مغنی الم ۴۸۷ ۲ ۲ ۱ الفوا که الدوانی ار ۴۸۹ ۳ ۸ س

<sup>(</sup>۱) حاشية الصاوى على الشرح الصغير ار۴۸۶، مغنى المحتاج ار۴۹۹، شرح منتهى الإرادات ار۴۹۹\_

نی عَلَیْ کَا نام ہو یا مسلمان خلفاء میں سے کسی کا نام ہو یا کسی مسلم حاکم کا نام ہو یا کسی مسلم حاکم کا نام ہو یا قرآن کی کوئی آیت ہو یا اس طرح کی کوئی اور علامت ہو۔

لقطے تھم کی تفصیل''لقطہ''کی اصطلاح میں ہے۔

'' المغنی'' میں ہے: اگران میں سے بعض پر اسلام کی علامت ہو اور بعض پر کفر کی علامت ہو اور بعض پر کفر کی علامت ہوتو اس کا حکم ایسا ہی ہے (یعنی وہ لقطہ ہے)، ابن منصور کی روایت میں امام احمد نے اس کی صراحت کی ہے، اس لئے کہ ظاہر یہ ہے کہ وہ مسلمان کا ہوگیا اور مسلمانوں کی ملکیت سے اس کا ذائل ہونا معلوم نہیں تو یہ ایسا ہوگیا جبیبا کہ اگران سب پر مسلمانوں کی علامت ہوتی۔

اور بظاہر بیصرف حنابلہ کا قول نہیں ہے، بلکہ بید دوسر نقتهاء کا قول بھی ہے، جبیبا کہ زمانہ جاہلیت کے دفینہ کی پہچان کے سلسلے میں ان کے کلام سے ظاہر ہوتا ہے۔

ابن عابدین ملاعلی قاری کی بات نقل کرتے ہوئے لکھتے ہیں: اگر مسلمانوں اور کفار کے سکے ایک دوسرے کے ساتھ ملے ہوئے ہوں، جسیا کہ ہمارے زمانہ میں ہے تو اس کے اسلامی ہونے میں کوئی اختلاف نہیں ہونا چاہئے (۱)۔

#### ركاز مين واجب مقدار:

• ا - فقهاء کااس بات پرانفاق ہے کہ رکاز میں پانچواں حصہ واجب ہے، اس لئے کہ نبی علیقہ کا ارشاد ہے: "العجماء جبار و فی الرکاز الحمس"(۲) (چو پاید کی جنایت رائگال ہے، اور رکاز میں

خسے)۔

ابن المنذر كہتے ہیں كہ ہمارے علم كے مطابق حسن كے علاوہ كسى في اس حدیث كے مفہوم میں اختلاف نہیں كیا ہے، انہوں نے دار الحرب اور سرز مین عرب میں پائے جانے والے ركاز میں فرق كیا ہے، چنانچے انہوں نے فرما یا كہ دار الحرب كی سرز مین میں جو پا یا جائے اس میں پانچواں حصہ ہے اور جوعرب كی سرز مین میں پایا جائے اس میں زكا ہے۔

مالکیفرماتے ہیں کہ اس وقت پانچواں حصہ نکالا جائے گاجب کسی بڑے خرج کی ضرورت نہ پڑے ، ورنہ اس کی زکا ۃ نکالی جائے گا۔

امام مالک فرماتے ہیں کہ ہمارے نزدیک جس معاملے میں کوئی اختلاف نہیں ہے اور جسے ہم نے اہل علم کو کہتے ہوئے سنا ہے، وہ یہ ہے کہ رکاز زمانہ جاہلیت کا وہ دفینہ ہے جس کے حصول میں مال نخرج کرنا پڑے ، لہذا جس چیز کو بہت زیادہ مال کے ذریعہ حاصل کیا جائے وہ رکاز نہیں ہے، بلکہ اس میں زکا ۃ کی شرائط پائے جانے کے بعد زکاۃ ہوگی ، جبکہ اس نے کام کے لئے کسی کو اجارہ پررکھا ہو، اگر بعد زکاۃ ہوگی ، جبکہ اس نے کام کے لئے کسی کو اجارہ پررکھا ہو، اگر خود سے کرے یا غلام کام کرتے واس صورت میں وہ رکاز سے خارج نہوگا۔

اوراس کے پانچ میں سے چار حصاس کے پانے والے کے لئے موں گے (۲) اور وہ خمس (پانچواں حصہ) جس کا نکالنا واجب ہے، اس کے مصرف کا بیان آ گے فقرہ ۲۲ میں آرہا ہے۔

خمس کے تکم میں شامل چیزیں:

ا ا – ما لکیہ نے رکاز کے ساتھ ندرہ کوبھی شامل کیا ہے اور بیروہ خالص

<sup>(</sup>۱) سابقهمراجع۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "العجماء جبار، و في الركاز الخمس"كي روایت بخاري (الفتح ۱۲۳ طبع التلفیه) نے كي ہے۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدين ۲۲۲،۲، الفواكه الدواني ار۹۵، المجموع ۲۸۵، المغنی استرا۲،۲۲.

سونااور چاندی کا گراہے جسے صاف کرنے کی ضرورت نہ پڑے، جو زمین میں ہیں اور خین میں کسی زمین میں سی وہیں پیدا ہونے کی وجہ سے پایا جائے، زمین میں کسی رکھنے والے نے اسے نہ رکھا ہو، اس میں مشہور قول کے مطابق پانچوال حصہ ہے، اور ابن نافع نے امام مالک سے روایت کی ہے کہ اس میں صرف زکا ہے اور ٹس توصرف رکا زمیں ہے (۱)۔

## مال نكالنے كے لئے قبركو كھودنا:

17 - مالکیہ نے صراحت کی ہے کہ زمانہ جاہلیت کے آ دمی کی قبر میں جو مال پایا جائے جو مال پایا جائے وہ لگا جائے وہ لگا جائے دورکاز ہے الیکن مسلمان کی قبر میں جو مال پایا جائے وہ لقطے تھم میں ہے (۲)۔

اس کی تفصیل' فر'اور' لقط' کی اصطلاح میں ہے۔

### ركازمين نصاب:

ساا - جمہور فقہاء (حنفیہ ، مالکیہ ، حنابلہ اور قول قدیم کے مطابق امام شافعی ) کا مذہب میہ ہے کہ رکاز میں نصاب کی شرط نہیں ہے ، بلکہ کم ہو یازیادہ ،اس میں خمس واجب ہے۔

ابن المنذرنے یہ بات اسحاق، ابوعبیداور اصحاب رائے سے نقل کی ہے اور انہوں نے کہا ہے کہ اکثر اہل علم اسی کے قائل ہیں، اور ظاہر حدیث کی روسے یہی بہتر ہے۔

شافعیہ کامذہب بیہ کہ نصاب شرطہ، اس کئے کہ رکا زے لیا جانے والاخس زکا ۃ ہے۔

نووی کہتے ہیں: امام شافعی اوران کے اصحاب کی تصریحات اس مسئلے میں متفق ہیں کہ اگر رکاز میں سودرہم پائے جائیں ، پھر دوسرے

(۲) حاشية الصاوى على الشرح الصغيرا ١٨٥،٣٨٦ م

سودرہم دستیاب ہوں توان دونوں میں سے سی میں بھی نمس واجب نہ ہوگا، بلکہ جس وقت نصاب مکمل ہوائ وقت سے ان دونوں پر سال شروع ہوگا، پس جب سال مکمل ہوجائے گا توائ پر چالیسوال حصہ لازم ہوگا، جسیا کہ اس کی زیر ملکیت تمام نقو دمیں واجب ہوتا ہے، اور میرائح مذہب پر تفریع ہے، اور وہ رکا زمیں نصاب کا شرط ہونا ہے۔

پر ان گے کہتے ہیں: اگر رکا زمیں نصاب سے کم دستیاب ہوا ور اس کی گرز کے کہتے ہیں: اگر رکا زمیں نصاب سے کم دستیاب ہوا ور اس رکا زکے ساتھ ملانے سے نصاب پورا ہوجا تا ہوتو رکا زکا نمس فی الفور رکا زکے ساتھ ملانے سے نصاب پورا ہوجا تا ہوتو رکا زکا نمس فی الفور واجب ہوگا، اور اگر اس کا مال غائب ہو یا مدفون ہو یا امانت ہو یا دین ہو (اور رکا زناقص ہو) تو اس کا شمس نہیں نکالا جائے گا جب تک کہ اس کے مال کا محفوظ ہونا معلوم نہ ہوجائے، اور اس وقت اس رکا زکا نمس خوائے مال جائے گا جو نصاب سے کم ہو، خواہ مال باقی رہے یا تلف ہوجائے جبکہ رکا زکے حاصل ہونے کے دن اس کا یا یا جانا معلوم ہو (ا)۔

### ركاز مين سال:

۱۹۷ – فقہاء کا اس بات پر اتفاق ہے کہ رکا زمیں سال کا گذر نا شرط نہیں ہے، اس لئے کہ سال گذر نے کا اعتبار بڑھوتری کے کممل ہونے کے لئے کیا جا تا ہے، اور یہ بات رکا زمیں متصور نہیں ہے۔
نووی کہتے ہیں: ماور دی نے اس پر اجماع نقل کیا ہے (۲)۔

خمس کس پرواجب ہے؟

10 - جمهور فقهاء (حفنيه، ما لكيه اور حنابله) كامذ ببي بي كه جور كاز

<sup>(</sup>۱) الدسوقی ار ۸۹ ۸، الخرشی مع حاشیه العدوی ۲۰۹/۲\_

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۲ ( ۲ م م ، اوراس کے بعد کے صفحات ، الخرشی ۲ (۲۱ ، المجموع مع المہذب ۲ ( ۲ م ۲ ، ۲ م م مغنی المحتاج الر ۹۵ ، ۳۹۵ م ، المغنی سر ۱۹،۱۸ ، ۱۹،۱۸ شرح منتهی الارادات الر ۴۰۰ م

<sup>(</sup>۲) المجموع مع المهذب٢٨ هم، سابقه مراجع \_

پائے اس پرخس واجب ہے ،خواہ وہ مسلمان ہو یا ذی ، نابالغ ہو یا بالغ ہو یا بالغ ، عاقل ہو یا مجنون ، پس اگر پانے والا بچہ ہو یا مجنون ہوتو وہ دونوں اس کے مالک ہوں گے، اور ان دونوں کا ولی ان کی طرف سے مستن کا لے گا، اور بیا کثر اہل علم کا قول ہے۔

ابن المنذر کہتے ہیں کہ جہاں تک ہمیں معلوم ہے، اہل علم کا اس پراتفاق ہے کہ ذمی رکاز پائے تو اس پرخمس واجب ہے، اہل مدینہ، توری، اوزاعی، اہل عراق اوراصحاب رائے وغیرہ اس کے قائل ہیں، شافعیہ کا مذہب سے ہے کہ خمس صرف انہیں لوگوں پر واجب ہے جن پر زکا ق واجب ہے، خواہ وہ مرد ہو یا عورت، سمجھ دار ہو یاسفیہ، بچہ ہو یا مجنون۔

شافعیہ کے نزد یک دارالاسلام میں ذمی کومعدن اوررکاز کے لینے سے روکا جائے گا، سے روکا جائے گا، اس کے آباد کرنے سے روکا جائے گا، اس لئے کہ ملک مسلمانوں کا ہے اور وہ وہاں سے باہر سے آیا ہوا (۱)۔

اور جہاں تک امان یافتہ حربی کی بات ہے تو حنفیہ میں سے صاحب الدرالمختار نے ذکر کیا ہے کہ وہ جو پچھ لے، اس سے واپس لے لیا جائے گا، الا یہ کہ وہ امام کی اجازت سے کسی شرط پر کام کرتے و اس کے لئے وہ ہوگاجس کی شرط منظور کی گئی ہے۔

حنفیہ اور حنابلہ کے نزدیک بھی اگر رکاز کی تلاش میں دوآ دمیوں نے کام کیا تو وہ پانے والے کا ہوگا، اور اگر اس کی تلاش کے لئے کسی نے انہیں مزدوری پر رکھا ہوتو وہ مزدوری پر رکھنے والے کا ہوگا، اس لئے کہ یانے والا اس میں متاجر کا نائب ہے (۲)۔

تفصیل کے لئے دیکھئے :''حربی''،'' شرکت''،'' اِجارہ'' اور''خمس'' کی اصطلاحات۔

### ركاز كى جگه:

اول: دارالاسلام میں:

17-الف- یہ کہ کوئی اسے بنجر زمین میں یا کسی الی جگہ پائے جس کا کوئی مسلمان یا ذمی مالک معلوم نہ ہو، جیسے کہ قدیم عمارتیں، ٹیلے، زمانہ جاہلیت کی دیواریں اوران کی قبریں تواس میں بغیر کسی اختلاف کے خمس ہے، سوائے ایک روایت کے جو حسن سے مروی ہے۔

حنفیہ کی عبارت یہ ہے: وہ خراجی یا عشری زمین میں ہو،اوریہ زمین خواہ کسی کی ملکیت میں ہو،اوریہ زمین خواہ کسی کی ملکیت میں ہو یا نہ ہو،کاشت کے قابل اس میں بیابان اور بنجر زمین داخل ہیں کہ اگر انہیں کاشت کے قابل بنالیا جائے تو وہ عشری یا خراجی ہوں گی<sup>(۱)</sup>۔

"المغنى" ميں ہے: اگركسى نے اسے اس زمين ميں زمين كاوپر يا السے راسة ميں پا يا جو غير مستعمل ہے، ياكسى اليى بسى ميں جو ويران ہے، تو اس كا بھى يہى كم ہے، اس لئے كه حضر تعمر و بن شعيب سے روايت ہے وہ اپنے باپ سے اور وہ ان كے دادا سے روايت كرتے بيلى كه انہوں نے فرما يا: "سئل رسول الله عليا الله على الله عليا الله عليا الله عليا الله على الله

<sup>(</sup>۱) مغنی الحتاج ار ۹۵\_

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۲ر ۴م، دم الخرشی ۲ر ۲۱۰، المغنی ۱۳ سر ۲۳، شرح منتهی الإرادات ار ۲۰۰۰

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۲ر ۴۵،۴۴۸ (

<sup>(</sup>۲) حدیث: "ما کان فی طریق مأتی أو فی قریة عامرة....." کی روایت نمائی (۲۸،۷۵ طبع المکتبة التجاریه) نے کی ہے اوراس کی اسناد حسن ہے۔

فرمایا کہ جولقطہ چلنے والے راستے یا آبادگاؤں میں ہوتو ایک سال تک اس کا اعلان کرو، پس اگر اس کا مالک آجائے تو اسے دے دوور نہوہ تمہارا ہے، اور جوعام گذرگاہ میں یا آباد بستی میں نہ ہوتو اس میں اور رکاز میں شمس ہے)۔

ما لکیفرماتے ہیں کہ رکاز کا پانچواں حصہ نکالا جائے گا اور باقی اس
کے پانے والے کا ہوگا جبکہ وہ الیمی سرز مین میں پائے جس کا کوئی
ما لک نہ ہو، مثلا دار الاسلام کی مردہ زمین یا عرب کے جنگلات جنہیں
ہزور شمشیر فتح نہ کیا گیا ہواور نہ ان کے باشندوں نے ان اراضی کے
ساتھ اسلام قبول کیا ہو، کیکن اگر رکاز کسی مملوک زمین میں پائے تو اس
میں جو کچھ ہووہ زمین کے ما لک کا ہوگا۔

شافعیہ نے بیشرط لگائی ہے کہ وہ اسے الیی سرز مین میں پائے جہاں دعوت نہ پیچی ہو۔

نووی کہتے ہیں: اگرکوئی کافرکوئی عمارت بنائے اوراس میں خزانہ دفن کرے اوراس دعوت پہنے چکی ہواوروہ معاندانہ رویہ اختیار کرے اور مسلمان نہ ہو، چروہ ہلاک ہوجائے اور اس کے اہل وعیال نیست ونابود ہوجائیں، چروہ کنزیا یا جائے تو وہ فی ہوگا، رکاز نہیں ہوگا، اس لئے کہ رکاز توصر ف جنا جواہل جا ہیت کے اموال ہیں جن کے بارے میں یہ معلوم نہیں کہ انہیں اسلام کی دعوت پینچی ہے یا نہیں؟ پس جن لوگوں کو دعوت پینچی ہوتو ان کا مال فی ہے، لہذا اس کا پانچواں حصہ شس والوں کے لئے ہوگا اور اس کے بقیہ چار حصاس کے پانے والے والے کئے ہوگا اور اس کے بقیہ چار حصاس کے پانے والے کے لئے ہوگا اور اس کے بقیہ چار حصاس کے پانے والے

لیکن اگر رکا زکسی سڑک یا چلنے والے راستے میں پایا جائے تو وہ شافعیہ اور حنابلہ کے نز دیک لقطہ ہے،اور مالکیہ کے نز دیک

(I) الفواكه الدواني الر99 م، القوانين الفقهيه رص١٠١، المجموع ٢٨٨ ١٠،١٠٠،

المغنى ٣٧ر ١٩، شرح منتهى الإرادات الر٠٠ ٣\_

رکاز ہے<sup>(۱)</sup>۔

ب-ركاز كااپنى ملكيت ميں يانا:

21 - ملکیت یا توکسی جگہ کوآ باد کرنے سے حاصل ہوئی ہو یا ملکیت اس کی طرف منتقل ہوئی ہو۔

ا - اگراس جگه کواس کے مالک نے خود ہی آباد کیا ہو، پھروہ اس میں رکاز پائے تووہ اس کا ہوگا اور اس پر اس کاخمس نکا لنا ضروری ہے، اور مالکیہ نے آباد کرنے پر وراثت کا اضافہ کیا ہے، اور شافعیہ نے بادشاہ کے جاگیردینے کا اضافہ کیا ہے۔

حنفیہ زمین کے مالک سے بیمراد لیتے ہیں کہ وہ فتح کے شروع میں اس کا مالک ہوا ہو، اور بیرو، شخص ہے جسے امام نے شہر کے فتح کرتے وقت زمین کا خاص طوریر مالک بنادیا ہو۔

۲- رکاز اس زمین میں پایاجائے جس کی ملکیت اس کی طرف منتقل ہوکرآئی ہو۔

1۸ - اگر وراثت کے طریقے سے ملکیت منتقل ہو اور اس میں رکاز پائے تو فقہاء کے درمیان اس بات میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ وہ اس کے وارثوں کے لئے ہے۔

لیکن اگروہ اس کی طرف بیچ یا ہبہ کے ذریعہ متقل ہواور اس میں رکازیائے توفقہاء کا اس میں اختلاف ہے کہ رکا زکس کا ہوگا۔

جمہور فقہاء مالکیہ، شافعیہ، امام ابوحنیفہ اور امام محمد کا مذہب اور امام احمد سے ایک روایت ہے ہے کہ وہ پہلے مالک کا ہے یا اس کے وارث کا ہے اگر وہ زندہ ہو، اس لئے کہ گھر پر اس کا قبضہ تھا، لہذا گھر کی تمام چنز ول برجھی اس کا قبضہ ہوا۔

<sup>(</sup>۱) المجموع ۲۷ ، ۳۹، ۳۹، شرح منتهی الإ رادات ار ۴۰ ۲۰، الفوا که الدوانی ار ۴۹ س

ابن عابدین "البحرالرائق" سے نقل کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ خزانہ زمین میں ودیعت کیا ہوا ہے، پس جب پہلا شخص زمین کا مالک ہوا ، اورزمین کے ہوا تو وہ اس کے اندر کی تمام چیزوں کا مالک ہوا، اورزمین کے فروخت کردیئے سے اس کے اندر کی چیزیں اس کی ملکیت سے نہیں نکلیں گی، جیسے کہ مجھلی جس کے پیٹ میں موتی ہو۔

امام ابوحنیفہ اور امام محمد کا مذہب سے ہے کہ اگر پہلا مالک معلوم نہ ہواور نہ اس کے وارثوں کا پتہ ہوتو راجح قول کے مطابق رکا زکو بیت المال میں رکھا جائے گا،اوریہی مالکیے کا قول ہے۔

"الشرح الصغیر" میں ہے: یہی ظاہر بلکہ متعین ہے، اور مالکیہ کا دوسرا قول ہے ہے کہ وہ لقطہ ہے، اور ایک روایت کے مطابق امام احمد کا مذہب اور امام ابو یوسف اور بعض مالکیہ کا مذہب ہیہ ہے کہ مس نکالئے کے بعد باتی ماندہ رکاز آخری مالک کا ہے، اس لئے کہ وہ کا فرکا مال ہے جس پر دار الاسلام میں غلبہ پایا گیا ہے، لہذا وہ اس شخص کا ہوگا جو اس پر غالب آیا، جیسے کہ غنائم، اور دوسری وجہ ہے کہ زمین کی ملکیت کی وجہ سے کوئی شخص رکاز کا مالک نہیں ہوتا ہے، اس لئے کہ وہ اس میں ودیعت کیا گیا ہے، بلکہ اس پر غلبہ پانے ہے کوئی اس کا مالک بنتا میں ودیعت کیا گیا ہے، بلکہ اس پر غلبہ پایا ہے، لہذا ضروری ہے کہ وہ اس کا مالک بنتا میں اور اس شخص نے اس پر غلبہ پایا ہے، لہذا ضروری ہے کہ وہ اس کا مالک بنتا ہے، اور اس شخص نے اس پر غلبہ پایا ہے، لہذا ضروری ہے کہ وہ اس کا مالک ہو۔

صاحب'' المغنی' نے اس روایت کوشیح قرار دیا ہے اور آگے فرمایا:
اس لئے کہ گھر کے مالک ہونے سے کوئی رکاز کا مالک نہیں ہوجاتا
ہے، کیونکہ رکاز گھر کے اجزاء میں سے نہیں ہے، بلکہ وہ اس میں
ودیعت کیا گیا ہے، لہذا اسے مباح چیزوں لیعنی گھاس، لکڑی اور شکار
کے قائم مقام قرار دیا جائے گا جسے کوئی شخص کسی دوسر سے کی زمین میں
یائے اور لے لے تووہ اس کا زیادہ حق دار ہوگا۔

اور ابن عابدین فرماتے ہیں کہ امام ابوبوسف نے فرمایا: باقی

پانے والے کا ہوگا جیسا کہ غیر مملوکہ زمین میں ہوتا ہے،اوراسی پرفتوی ہے،اورابوثوراسی کے قائل ہیں۔

حنابلہ کا مذہب میہ ہے کہ اگر وارثین میں اختلاف ہوجائے، پس ان میں سے بعض اس کے اپنے مورث کی ملکیت کے ہونے کا انکار کریں اور باقی وارثین اس کا انکار نہ کریں تو جو شخص انکار کرے اس کا حکم اس کے حصہ میں اس مالک جبیبا ہے جو اس کا اعتراف نہ کرے، اور اعتراف کرنے والوں کا حکم اعتراف کرنے والے مالک جبیبا

ج-کسی شخص کا دوسرے کی ملکیت میں رکا زیانا:

19 - حفیہ، مالکیہ اور شافعیہ کا مذہب اور ایک روایت کے مطابق حنابلہ کا مذہب میہ کہ کہ کہ کہ کا مقابل کا مذہب میں موجود رکاز گھر والے کا ہوگا، اور امام احمد سے دوسری روایت میہ ہے کہ وہ اس کے یانے والے کا ہوگا۔

امام احمد سے الی بات منقول ہے جس سے پتہ چلتا ہے کہ وہ اس کے پانے والے کا ہوگا ، اس لئے کہ انہوں نے فرما یا کہ سی شخص نے کسی مزدور کو مزدور کی پررکھا کہ وہ اس کے گھر میں کھودنے کا کام کرے، پس اسے گھر میں خزانہ دستیاب ہوگیا تو وہ مزدور کا ہوگا۔ یہ بات ان سے حمد بن یکی الکھال نے نقل کی ہے، قاضی فرماتے ہیں کہ بہی ضحیح ہے، اور اس سے پتہ چلتا ہے کہ رکاز اس کے پانے والے کا ہوگا، اور یہ ابورُق رکا قول ہے، اور امام ابو یوسف نے اسے مستحسن کہا ہوگا، اور یہ اللہ کو جانے کہ گھر کے مالک ہوجانے سے کوئی شخص خزانہ کا مالک نہیں ہوجا تا، لہذاوہ اس کے پانے والے کا ہوگا، لیکن اگر مالک

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۲ر ۲۵، ۷۵، الخرشی ۲ر ۲۱۱، الصاوی علی الشرح الصغیر ارکه ۸۲، المحبوع ۲ر ۲۰، ۲۰، مرح منتبی الارادات ار ۲۰، شرح منتبی الارادات ار ۲۰، ۳۰، سرح منتبی

اس کا دعوی کرے تو اس کا قول معتبر ہوگا، اور اگر وہ اس کا دعوی نہ کرتےووہ اس کے پانے والے کا ہوگا<sup>(۱)</sup>۔

# رکاز دارا کے میں یا یاجائے:

 ۲۰ مالکید نے صراحت کی ہے کہ مصالحت کرنے والوں کا دفینہ انہیں کا ہوگا،خواہ فن کرنے والا ان کےعلاوہ کوئی اور ہو۔پس صلح کی سرز مین میں جور کا زمرفون یا یا جائے ،خواہ اسے انہیں لوگوں نے دفن کیا ہو یا ان کے علاوہ کسی اور نے دُن کیا ہو، وہ ان لوگوں کا ہوگا جنہوں نے اس زمین پرصلح کی ہے، اور مشہور قول بیہ ہے کہ اس کا تمس نہیں نکالا جائے گا۔ پس اگراہے سکے کرنے والوں میں سے کسی نے اینے گھر میں یا یا تو وہ تنہا اس کا ہوگا،خواہ اسے اس نے یا یا ہو یاکسی

شافعیہ کا مذہب یہ ہے کہ وہ رکاز جومعا مدتوم کے ملک کی غیر آباد زمین میں یا یا جائے اس کا یانے والا اس کا اسی طرح ما لک ہوگا جبیبا کہ دارالاسلام کی بنجرز مین میں یانے والا<sup>(۲)</sup>۔

## سوم-ركاز دارالحرب مين يا ياجائے:

ا ٢ - دارالحرب میں یائے جانے والے رکاز کے سلسلے میں فقہاء کا اختلاف ہے:

چنانچہ حنفیہ کا مذہب میر ہے کہ دارالحرب میں یا یا جانے والا رکاز اگرکسی غیرامان یافته شخص کی مملو که اراضی میں ہوتو وہ سب کا سب یانے والے کا ہوگا، ورنہاسے مالک کولوٹا ناواجب ہوگا، اوروہ رکا زجو اصلا کسی مملوک زمین میں یا یا جائے وہ ممل پانے والے کا ہوگا، اس

(۱) ابن عابدین ۲ر۷ ۲، ۸ ۲، القوانین الفقه پیرر<sup>0</sup> ۲۰۱۰ المجموع ۲ر ۴ ۲، ۱، ۲، ۱، ۱، ۱

#### (۱) سالقه مراجع ،المغنى ۳ر،۲۰،۲ ـ

(۲) الخرشي ۲را۲،۲۱۲،۱ لمجموع ۲ر۷۸\_

لئے کہان کےصحرا میں جو کچھ ہے وہ خاص طور پرکسی ایک کے قبضہ میں نہیں ہے، لہذا پیغدرشانہیں کیا جائے گا۔

شافعیہ نے مملوکہ زمین میں دوصورتوں کے درمیان فرق کیا ہے، ایک بیر که رکاز غلبہ اوراڑائی کے ذریعہ لیا جائے تو وہ غنیمت ہے جس طرح کہان کے اموال اور ان کی نفذ رقبوں کو ان کے گھر سے لیا جائے ،تو اس کاٹمس غنیمت کےٹس والوں کا ہوگا اوراس کے بقیہ جار حصے اس کے یانے والے کے لئے ہوں گے، اور دوسری صورت سے ہے کہ رکا زبغیر لڑائی اور غلبہ کے لیا جائے تواس صورت میں وہ فی ہے، اوراہل فی اس کے مستحق ہوں گے۔

شافعيه كامذهب بيب كدا گرا ال حرب اس كي طرف سے دفاع نه کریں تو وہ دارالاسلام کی مردہ زمین کی طرح ہے (اس سلسلے میں ان کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے )اور وہ رکاز ہے۔

یہ حنفیہ اور شافعیہ کے نز دیک اس صورت پرمحمول ہے جب دارالحرب میں بغیر کسی امان کے داخل ہوا ہو، کیکن اگر امان لے کر داخل ہوا ہوتو پھراس کے لئے خزانہ کا لینا حائز نہ ہوگا، نہاڑائی کے ذر بعداورنه بغیرلڑائی کے۔

حنابله کا مذہب میہ ہے کہ اگر خود سے اس پر قادر ہو گیا ہوتو وہ اس کے پانے والے کا ہوگا ، اس کا حکم اس صورت کی طرح ہے جس میں کوئی شخص اسے مسلمانوں کی مردہ زمین میں یائے، اور حنابلہ نے مردہ زمین میں ان دوصورتوں کے درمیان فرق نہیں کیا ہے کہ اس کی طرف سے دفاع کیا جائے یانہ کیا جائے ،اس کئے کہ اس کی جگہ کا کوئی قابل احترام مالک نہیں ہے،لہذا بیاس صورت کے مشابہ ہوگیا جس کاما لک معلوم نه ہو<sup>(۱)</sup>۔

ركاز كے خس كامصرف:

۲۲- جمہور فقہاء (حفیہ، مالکیہ کا مذہب اور حنابلہ کا رائح مذہب اور حنابلہ کا رائح مذہب اور حنابلہ کا رائح مذہب اور شافعیہ میں سے مزنی بھی اسی کے قائل ہیں ) یہ ہے کدر کا زکاخمس غنیمت کے مصرف میں صرف کیا جائے گا، وہ زکا قانہیں ہے۔

اوراس بنا پروہ مالداروں کے لئے حلال ہے،اورفقراء کے ساتھ خاص نہیں ہے،اوروہ مسلمانوں کے مصالح کے لئے ہےاوروہ آٹھ اقسام کے ساتھ خاص نہیں ہے۔

ابن قدامہ کہتے ہیں: اس کا مصرف فی کا مصرف ہے، اور امام احمد کے بارے میں بیروایت آ گے آ نے والی روایت کے مقابلے میں زیادہ صحیح ہے، اور ان کے مذہب سے زیادہ مناسب ہے، اس لئے کہ ابوعبید نے شعبی سے روایت کی ہے کہ ایک شخص نے شہر سے باہر ہزار دینار کو مدفون پایا تواسے لے کر حضرت عمر بن الخطاب کے باہر ہزار دینار کو مدفون پایا تواسے لے کر حضرت عمر بن الخطاب کے پاس آیا تو حضرت عمر دوسود بنار کوان مسلمانوں کے درمیان شخص کودے دیا، اور حضرت عمر دوسود بنار کوان مسلمانوں کے درمیان تقسیم کرنے لگے جوان کے سامنے موجود تھے، یہاں تک کہ ان میں سے بچھ باقی رہ گیا تو فرمایا دینار والا کہاں ہے؟ چنانچہ وہ شخص اٹھ کر ان کے پاس آیا تو حضرت عمر نے فرمایا کہ ان دیناروں کو لے لو، بیہ تہمارے ہیں۔

اگرلیا ہوا حصہ زکاۃ ہوتا تو حضرت عمر اسے زکاۃ والوں ہی کے لئے خاص کرتے اور اس کے پانے والے کواسے نہ واپس کرتے اور دوسری وجہ بیہ ہے کہ وہ خمس میں لیا ہوا مال ہے جس سے کا فر کا قبضہ خم ہوگیا ہے، وہ غنیمت کے مشابہ ہے۔

شافعیہ کا مذہب اور امام احمد سے ایک روایت بیہ ہے کہ رکاز کے خمس کوز کا قائے مصرف میں صرف کرنا واجب ہے۔

نووی کہتے ہیں: یہی راج مذہب ہے<sup>(۱)</sup>۔ خمس کی تقسیم کی تفصیل کے لئے دیکھی جائے''خمس'''' غنیمت'' اور'' فی''' کی اصطلاحات۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۲/ ۴۸،۴۳، الخرشی مع حاشیة العدوی ۲/۹۶۲، حاشیة الصاوی علی الشرح الصغیر ار ۸۵،۴۸۹، المجموع ۲/۷۲، مغنی المحتاج ار ۹۵۳، المغنی سار ۲۲،۲۲، شرح منتهی الإرادات الر۴۰۰۰

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-شرط:

۲- شرط کے معنی لغت میں کسی چیز کے لازم کرنے اور اس کا التزام کرنے کے ہیں، اور اس طرح شریطہ کا معنی ہے، اس کی جع شروط اور شرائط ہے، اور درمیانی حرف راء پرزیر کے ساتھ اس کے معنی علامت کے ہیں، اور اس کی جمع اشراط ہے ۔۔۔

ابن السبكى نے اس كى اصطلاحى تعریف اس طرح كى ہے: شرط وہ ہے جس كے معدوم ہونے سے شى كا معدوم ہونا لازم آئے اور اس كے وجود سے نہ توشى كا بالذات موجود ہونا لازم آئے اور نہ معدوم

ابن الحاجب نے شرط کی یہ تعریف اختیار کی ہے: جس کی نفی سے کسی امر کی نفی لازم آئے اور وہ سبب نہ ہو۔

یہ تعریف'' التحریر'' کے شارح علامہ امیر بادشاہ کی اختیار کردہ ہے(۲)۔

اورامام کاسانی رکن اور شرط کے درمیان فرق کرتے ہوئے کہتے ہیں: اصل میہ کہ ہروہ تی جو چندمتغائر معانی سے مرکب ہو، اور ان کے مجموعہ پر مرکب کے لفظ کا اطلاق ہوتو ان معانی میں سے ہرایک معنی مرکب کا رکن ہوگا، جیسے کہ محسوس چیز وں میں گھر کے ارکان اور

# ركن

#### تعریف:

ا - رکن کامعنی ہے: زیادہ طاقتور پہلو، بلندحیثیت معاملہ، ملک ولشکر وغیرہ جن سے قوت حاصل کی جائے اورعزت وطاقت ۔

اور ارکان کے معنی اعضاء و جوارح کے ہیں، اور حساب والی حدیث میں ہے: "یقال لأر كانه: انطقی" (اس كے اعضاء وجوارح سے کہا جائے گاكہ بولو) اور ہر چیز كے اركان اس كے وہ پہلو ہیں جن پر اس كا اعتماد ہوتا ہے اور جن كے ذريعہ وہ چیز قائم ہوتی ہے (۲)۔

اصطلاح میں کسی شی کارکن اس چیز کوکہا جاتا ہے جس کے بغیراس کاوجود نہ ہو۔

یہ وہ بنیادی جز ہے کہ جس سے اور دوسر سے اجزا سے مل کر کوئی ماہیت اس طرح وجود میں آتی ہے کہ اس کا قیام اس پر موقوف ہوتا ہے (۳)۔

<sup>(</sup>۲) حاشية البناني على جمع الجوامع ۲۰٬۲ طبع مصطفى البابى الحلى ، الفروق ار ۱۲، مطبعه دار إحياء الكتب العربية طبع اول ۱۳۴۳ الله فتح الغفار شرح المنار سر ۲۳، مصطفى البابى الحلى ، التلويج على التوضيح ار ۱۳،۵ ۱۳ طبع مجمع على صبح وأولاده، حاشية التفتازاني على شرح مختصر المنتبى ۲/۱۱ شائع كرده جامعة السيد مجمد بن على السوس الإسلاميه، ليبيا ۱۹۲۸ء، تيسير التخرير ۲/۱،۸۱۱، مصطفى البابى الحلى ۱۳۵۰ اله ، حاشية الحموى على الأشباه ۲/۲۲، المنثور في القواعد الر ۲۲،۲۲، المنثور في القواعد الر ۲۲،۲۲، المنثور في القواعد الر ۲۲،۲۳، المنثور التيسير التحرير ۲۲،۲۲، المنثور في القواعد الر ۲۲،۲۳، المنثور التيسير التحرير ۲۲،۲۲، المنثور التيسير التواعد الر ۲۲،۲۲، المنثور التيسير التواعد الر ۲۲،۲۳، المنثور التيسير التواعد الر ۲۳۰۰۰ الله التيسير التي

<sup>(</sup>۱) حدیث: "الحساب: یقال....." کی روایت مسلم (۲۲۸۱،۲۲۸۰، ۲۲۸۱، ۲۲۸۰ طع اکتابی ) نے حضرت انس بن مالک سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) القاموس المحيط ،لسان العرب ماده: '' ركن' ـ

<sup>(</sup>۳) التعریفات ۹۹ طبع مطبعة مصطفیٰ البابی الحلبی ، الکلیات ۳۹۵/۲ منشورات وزارة الثقافه و الإرشاد القومی ، دشق دوسرا ایڈیشن ، حاشیه ابن عابدین ۱۷۲۲ ، دار اِ حیاءالتراث العربی ، الکفایة علی الهدامیه بذیل شرح فتح القدیر ۱۳۴۸ ، دار اِ حیاءالتراث العربی ، حاشیة المجل ۱۲۸۳ داراحیاءالتراث العربی ، شرح روض الطالب ۱۷۴۱ ، المکتبة الا سلامیه ...

مشروع چیزوں میں بھے کے باب میں ایجاب اور قبول، اور ہروہ چیز جس کی وجہ سے شی بدل جائے اور اس پر اس شی کے لفظ کا اطلاق نہ ہو، وہ شرط ہوگی، جیسے کہ نکاح کے باب میں گواہان (۱)۔

اس لئے کہ کسی ذات وجود کے لئے رکن اور شرط دونوں کا پایا جانا ضروری ہے، فرق میہ ہے کہ رکن ذات کی حقیقت میں داخل ہوتا ہے، لہذا وہ اس ذات کا جز ہے، بخلاف شرط کے کہ وہ ذات سے خارج ہوتی ہے۔

اور شخ محبّ الله بن عبدالشكور نے اس كى صراحت كى ہے كه اركان تو قینى ہیں، وہ فرماتے ہیں: بعض امور كوركن اور بعض كوشرط بنانا تو قینى ہے، عقل كے ذريعة اس كا ادراكن ہیں كیا جاسكتا (۲)۔

#### **ب-فرض**:

سا- لغت میں فرض کا معنی ہے: کا ٹنا، وقت مقرر کرنا، کسی شی میں شگاف ڈالنا، وہ چیز جواللہ نے واجب کی اور سنت، کہاجاتا ہے: "فرض رسول الله علیقیہ نے طریقہ جاری فرمایا(۳)۔

اور اصطلاح میں فرض اللہ کا وہ خطاب ہے جوفعل کا تقینی تقاضا کرے، اور واجب کی بھی یہی تعریف ہے، اس لئے کہ جمہور فرض اور واجب کے درمیان فرق نہیں کرتے ہیں، چنانچہ بید دونوں ان کے نزدیک متر ادف الفاظ ہیں۔

عضدنے ایجاب کی تعریف اس طرح کی ہے یہ ایسے فعل کوطلب

کرنے کا حکم ہے جو بازر ہنانہ ہو،اوراس کے پورے وقت میں اس کا چھوڑ نا سزا کا سبب بنتا ہو،اور واجب وہ فعل ہے جوا بجاب سے متعلق ہو، پس وہ ایسافعل ہے جور کنانہ ہواور جس سے طلب کا حکم اس طرح متعلق ہو کہ اس کے پورے وقت میں اس کا ترک سزا کا سبب بنتا ہو۔ حفیہ کے نزد یک فرض اور واجب میں طنی اور قطعی ہونے کا فرق ہے، لہذا اگر مذکورہ شی کسی قطعی دلیل سے ثابت ہوتو وہ فرض ہے اور کسی ظنی دلیل سے ثابت ہوتو وہ فرض ہے۔ اور کسی ظنی دلیل سے ثابت ہوتو وہ فرض ہے۔

پر کھی فقہاء فرض کا اطلاق رکن پر کرتے ہیں، جیسا کہ تمر تاشی نے '' تنویر الابصار'' میں کیا ہے، چنانچہ انہوں نے '' باب صفۃ الصلاۃ'' میں فرمایا: نماز کے فرائض میں سے ایک تحریمہ ہے، اور خلیل نے اپنی مخضر میں '' باب الوضوء'' میں فرمایا: وضو کے فرئض اور '' کتاب الصلاۃ'' میں فرمایا: نماز کے فرائض، درد یرنے کہا: لیخی اس کے ارکان اور اس کے وہ اجزاجن سے وہ مرکب ہے، اور نووی نے '' المنہا ج'' میں '' باب الوضوء'' میں فرمایا: اس میں چھ فرض ہیں۔ اور شربنی خطیب فرماتے ہیں: فرض اور واجب کے ایک ہی معنی اور شربیاں پر مرادر کن ہے، وہ تعریف مراذ ہیں ہے جو اصول فقہ کی کتابوں میں بیان کی گئی ہے۔

اور شخ ابوالنجا الحجاوی نے'' الإ قناع'' میں'' باب الوضوء'' میں فرمایا: اس میں چیفرض ہیں (۲) کیکن ان کے نزد کیک فرض رکن سے عام ہے، اور هسکفی نے اس کی صراحت کی ہے، چنانچوانہوں نے کہا:

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ار ۵۰ ادارالکتاب العربی۔

<sup>(</sup>۲) التلوی علی التوضیح ۲ر • ۱۳ ، طبع مجمد علی صبیح وأولاده ، فتح الغفار بشرح المنار ۱۳ مصطفی البابی الحلی ، شرح المنارلابن ملک رص ۹۲۱ ، المطبعة العثما نبیه ۱۵ ۱۳ هـ ، فواتح الرحموت بذیل المتصفی ار ۴۰ ، ۲۰ ، ۴۰ ، دارصادر ـ

<sup>(</sup>۳) لسان العرب،القاموس المحيط ماده: ' فرض''۔

<sup>(</sup>۱) حاشية البناني على جمع الجوامع الم ۸۶۸ مصطفى البابي الحلق، شرح العضد على مختصر المنتهى بهامش حاشية التفتازاني، ۲۳۲۱، جامعة السنوسي الإسلاميه، ليبيا ۱۹۲۸ و ۱۸۲۸ دارصادر ۲۸/۲۰ دارصادر ۲۸/۲۰

<sup>(</sup>۲) حاشیه ابن عابدین ار ۲۹۷ دار اِ حیاءالتراث العربی، حاشیة الدسوقی ار ۸۵، ۱۳۲۱ دارالفکر مغنی المحتاج ار ۷۷، دارا حیاءالتراث العربی، کشاف القناع ار ۸۳سالم الکتب

پھررکن وہ ہے جوفرض ہواور ماہیت اور حقیقت میں داخل ہو، اور شرط وہ ہے جو ماہیت سے خارج ہو، لیس فرض اس سے عام ہے، اور بیدوہ ہے جس کا لازم ہوناقطعی ہو، یہاں تک کہ اس کے انکار کرنے والے کی تکفیر کی جائے گی (۱)۔

## اجمالي حكم:

ا جرکن یا توعبادات میں شرعی حقیقت کی ماہیت کا جز ہوگا، جیسے کہ نماز میں قیام اور روزہ میں بامساک اور عقود میں جیسے کہ عقد سے میں ایجاب اور قبول، یا محسوس چیزوں کی ماہیت کا جز ہوگا، جیسے گھر کے اجزاء۔

## رکن اور واجب:

۵-فقہاء جے وعمرہ اور نماز کے باب میں رکن اور واجب کے درمیان فرق بیان کرتے ہیں، جہال تک جے وعمرہ کے باب کا تعلق ہے تواس میں چاروں مذاہب کا اتفاق ہے، چنانچہ وہ اس کی صراحت کرتے ہیں کہ جے اور عمرہ کے ارکان ہیں اور واجبات ہیں، اور دونوں کے درمیان فرق کا نتیجہ ترک میں ظاہر ہوتا ہے، پس جو تحض جج یاعمرہ کے ارکان میں سے کوئی رکن چھوڑ دیتواس کی عبادت اس کے بغیر پوری نہ ہوگی، پس اگر اس کے لئے اس کا ادا کرنا ممکن ہوتو وہ اسے ادا کر سے گا، جیسے کہ طواف اور سعی، اور اگر اس کا ادا کرنا ممکن نہ ہو، جیسے کہ وہ قوف عرفہ چھوٹ گیا یعنی (دسویں ذی الحجہ) کا فجر طلوع ہوگیا اور اس نے وقوف عرفہ چھوٹ گیا یعنی (دسویں ذی الحجہ) کا فجر موجائے گا اور اگلے سال اس کا جج فوت ہوجائے گا اور اگلے سال اس پر جج کو خواف در بیاس لئے کہ ما ہیت تمام ارکان کے ذریعہ ہی

حاصل ہوتی ہے (دیکھئے: '' جج'' فقرہ: ۱۲۳)۔

اور جو خض کسی واجب کوچپوڑ دے اس پردم ہے اوراس کا حج مکمل اور چو کھی کے دریعہ مکن ہے بخلاف اور کی کا دریعہ مکن ہے بخلاف رکن کے (۱)۔

اور جہاں تک نماز کے باب کاتعلق ہے توبیصرف حفیہ اور حنابلہ کے نزد یک ہے کہ وہ نماز کے لئے ارکان اور واجبات مقرر کرتے ہیں۔

اوران دونوں کے درمیان بھی فرق کا نتیجہ ترک ہی میں ظاہر ہوگا۔
پس رکن کا ترک اگر قصدا ہوتو اس کی نماز باطل ہوجائے گی، اوراگر
بھولے سے یا ناوا تفیت کی وجہ سے اسے چھوڑ دیتواس کی نماز سے خ ہوگی، الا میکہ تدارک اور تلافی ممکن ہو، اوراس کی کیفیت میں اختلاف اور تفصیل ہے جسے ' سجودالسہو''کی اصطلاح میں دیکھا جائے۔

اور جہاں تک واجب کے ترک کا مسلہ ہے، تواگراس کا ترک سہواً ہوتو نماز باطل نہ ہوگی اور وہ اس کی تلافی کے لئے سجد ہُ سہوکر ہے گا، اور حنا بلہ کے نزدیک اس کا قصدا ترک کرنا نماز کو باطل کر دیتا ہے، اور حنفیہ فرماتے ہیں کہا گراس نے اسے قصدا چھوڑ اہے تواس کے نقصان کی تلافی کے لئے اس پرنماز کا لوٹا نا واجب ہے، اور یہی حکم اس وقت ہے جب وہ اسے بھولے سے چھوڑ دے اور سجد ہم سہونہ کرے (۲)۔

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ار ۲۴، ۲۹۷ دار اِ حیاء التراث العربی \_

<sup>(</sup>۱) الفتاى الهنديه ار۲۱۹، ۲۳۷، المطبعة الأميرية طبع دوم، الفتاوى الخانية بهامش الفتاوى الهنديه ار۲۹۸ المطبعة الأميرية طبع دوم، حاشية الطحطاوى على مراتى الفلاح رص ۳۹، المطبعة العثمانيه، حاشية الدسوقى ۲۱/۲ دارالفكر، مغنى المحتاج ارسا۵ دار إحياء التراث العرلى، كشاف القناع ۲۲/۲۵ عالم الكتب

<sup>(</sup>۲) حاشيه ابن عابدين ار ۲۹۷، ۴۰۳ دار إحياء التراث العربي ، الفتاوى الهنديه ار ۱۲۸، ۱۳۸۹، ۱۳۸۹ الهنديه ار ۱۲۸، ۱۳۸۹، ۱۳۸۹ عالم الكتب -

## عبادات میں رکن:

عبادات کے ارکان عبادات کے لخاظ سے الگ الگ ہیں۔

#### الف-وضوكے اركان:

۲ – وضو کے ارکان میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

حنفیہ کا مذہب میہ ہے کہ اس کے چار ارکان ہیں، چہرہ کا دھونا، دونوں ہاتھوں کا دھونا، چوتھائی سرکامسح کرنا اور دونوں پیروں کا دھونا، اور شافعیہ نے اس پر نیت اور ترتیب کا اضافہ کیا ہے، اور حنابلہ نے موالا ق (پے در پے وضو کرنے) کا اضافہ کیا ہے، البتہ انہوں نے نیت کوشرط قرار دیا ہے، رکن نہیں، اور مالکیہ نے ملنے کا اضافہ کیا ہے (۱)۔

## ب- تیم کے ارکان:

تیمّ کےارکان میں فقہاء کااختلاف ہے۔

2 - حفیہ کا مذہب میہ ہے کہ تیم کے دور کن ہیں، دوضرب (دومرتبہ زمین پردونوں متصلیاں مارنا) اور ہاتھ پھیرنا، نیت ان کے نزدیک شرط ہے۔

ما لکیہ فرماتے ہیں: اس کے ارکان پانچے ہیں: نیت ،ایک مرتبہ ہاتھ مارنا، چبرہ اور دونوں ہاتھوں کا گٹوں تک پوری طرح مسح کرنا، پاکمٹی اور پے در پے کرنا۔

اسی طرح شا فعیہ کا مذہب میہ ہے کہ اس کے ارکان پانچ ہیں اور وہ ہیں: مٹی کو منتقل کرنا، نماز کے مباح کرنے کی نیت کرنا، چہرہ کا مسح کرنا، دونوں کہنیوں تک دونوں ہاتھوں کامسح کرنا اور چہرہ اور دونوں

#### ہاتھوں کے درمیان ترتیب۔

حنابلہ فرماتے ہیں: اس کے ارکان چار ہیں: پورے چہرہ کامسے کرنا، دونوں ہاتھوں کا گٹوں تک مسے کرنا، تر تیب اور حدث اکبر کے علاوہ میں پے در پے تیم کرنا، اور نیت ان کے نزدیک شرط ہے (۱)۔

#### ج-نماز کے ارکان:

۸ - نماز کے ارکان میں فقہاء کا اختلاف ہے، پس جمہور فقہاء (مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ) کا مذہب یہ ہے کہ نماز کے ارکان درج ذیل ہیں: نیت، اور حنابلہ نے اسے شرطقر اردیا ہے، تکبیر تحریمہ، قیام، ہررکعت میں سورہ فاتحہ کا پڑھنا، رکوع، اس کے بعد اطمینان سے کھڑا ہونا، سجدہ، دونوں سجدوں کے درمیان بیٹھنا، آخری تشہد کے لئے بیٹھنا اور آخری تشہد (اور مالکیہ نے کہا: آخری تشہد رکن نہیں ہے، بیٹھنا اور آخری تشہد (اور مالکیہ نے کہا: آخری تشہد رکن نہیں ہے، البتہ بیٹھنا رکن ہے، لیکن وہ سلام کے لئے ہے)، سلام، ترتیب، اطمینان اور مالکیہ نے رکوع سے اٹھنے اور سجدہ سے اٹھنے کا اضافہ کیا ہے، درد پر فرماتے ہیں: نماز چند اقوال اور افعال سے مرکب ہے، کیس اس کے تمام اقوال فرض نہیں ہیں، سوائے تین کے: تکبیر تحریمہ، فاتحہ اور سلام، اور اس کے تمام افعال فرض ہیں سواء تین کے: تکبیر تحریمہ کے دقت رفع یدین، تشہد کے لئے بیٹھنا، اور دائیں جانب سے سلام پھیرنا۔

شافعیہ اور حنابلہ نے آخری تشہد میں نبی علی پر درود کا اضافہ کیا ہے، اسی طرح حنابلہ دونوں سلام کی رکنیت کے قائل ہیں۔
اور حنفیہ کا مذہب یہ ہے کہ نماز کے ارکان درج ذیل ہیں: قیام،
رکوع، سجدہ، قراءت، بقدر تشہد قعدۂ اخیرہ، ارکان کی ترتیب، نماز کو

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع الرس، اوراس کے بعد کے صفحات، حاشیۃ الدسوقی الر ۸۵ اور اس کے بعد کے صفحات، مغنی المحتاج الرے ۴ اور اس کے بعد کے صفحات، کشاف القناع الرسمہ۔

<sup>(</sup>۱) حاشیدابن عابدین ار ۱۵۳، ۱۵۳، الشرح الصغیر ار ۱۹۳ طبع دارالمعارف مصر، مغنی المحتاج ار ۱۹۷ دراس کے بعد کے صفحات، کشاف القناع ار ۱۷۲۔

مکمل کرنااورایک رکن سے دوسرے رکن کی طرف منتقل ہونا ،اور نیت ان کے نز دیک شرط ہے ،رکن نہیں ہے ،اسی طرح تحریبہ (۱)۔

#### د-روزه کے ارکان:

9 - حنفیہ اور حنابلہ کا مذہب بیہ ہے کہ روزہ کا ایک ہی رکن ہے اور وہ مفطر ات (کھانے پینے اور جماع) سے باز رہنا ہے، اور نیت ان کے نزدیک شرط ہے۔

مالکیہ اور شافعیہ نے نیت کورکن قرار دیا ہے، پس مالکیہ کے نزدیک روزے کے دو رکن ہیں: نیت اور (مفطر ات سے) امساک، اور شافعیہ نے تیسرے کا اضافہ کیا ہے، اور وہ روزہ دار ہے)۔

#### ھ-اعتكاف كےاركان:

اوروہ مسجد
 خفیہ کا مذہب میہ کہ اعتکاف کا ایک ہی رکن ہے، اور وہ مسجد
 میں شہر ناہے۔

شافعیہ فرماتے ہیں کہ اس کے ارکان چار ہیں: نیت،معتکف، تھہر نااورمسجد <sup>(۳)</sup>۔

#### و- حج وعمرہ کے ارکان:

اا - حنفیہ کا مذہب سے ہے کہ جج کے دور کن ہیں، وقوف عرفہ اور طواف زیارت کا اکثر حصہ (چارچکر)، اور احرام ابتداء کے اعتبار سے شرط

(۳) ابن عابدین ۲ر۱۲۹، مغنی الحتاج ار ۴۵۰ \_

ہے،اور تکمیل کےاعتبار سےرکن ہے۔

ما لکیہ کا مذہب ہے ہے کہ فج کے ارکان چار ہیں: احرام، وقوف عرفہ اور مشہور قول کے مطابق سعی، عرفہ اور مشہور قول کے مطابق سعی، اس میں ابن القصار کا اختلاف ہے، اور ابن الماجشون نے ارکان میں مشعر حرام میں وقوف اور جمرہ عقبہ کی رمی کا اضافہ کیا ہے، اور ابن عبد البرنے طواف قدوم کی رکنیت کے بارے میں ایک قول نقل کیا ہے۔

دسوقی کہتے ہیں: مشہور یہ ہے کہ مشعر حرام میں وقوف اور جمرہ عقبہ کی رمی رکن نہیں ہیں، بلکہ پہلامستحب ہے اور دوسرا واجب ہے جس کی تلافی دم کے ذریعہ ہوجاتی ہے، اور جہاں تک طواف قد وم کی رکنیت کا قول ہے تو یہ مشہور نہیں ہے، بلکہ رائج مذہب یہ ہے کہ وہ واجب ہے، دم کے ذریعہ اس کی تلافی ہوجاتی ہے۔

شافعیہ فرماتے ہیں کہ فج کے ارکان چھ ہیں: احرام، وقوف عرفہ، طواف سعی ہمر منڈ انا یابال چھوٹا کر انا، اور ارکان کے درمیان تر تیب اسی طرح عمرہ کے ارکان کے سلسلے میں فقہاء کا اختلاف ہے، چنا نچہ حنفی فرماتے ہیں کہ اس کا ایک ہی رکن ہے اور وہ طواف ہے۔ مالکیہ اور حنا بلہ فرماتے ہیں: اس کے تین ارکان ہیں: احرام، طواف اور سعی۔

اور شافعیہ نے سرمنڈانے یا بال چھوٹا کرانے اور تر تیب کا اضافہ کیاہے (۱)۔

## عقو د میں رکن: ۱۲ – عقو د میں رکن کی تعیین میں دونقطہا نے نظر ہیں۔

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ار ۲۹۷،۲۷۷، بدائع الصنائع ار ۱۰۵، حاشیة الدسوقی ار ۲۳۱، مغنی المحتاج ار ۱۴۸۸، کشاف القناع ار ۳۸۵،۳۱۳ ـ

<sup>(</sup>۲) حاشیه ابن عابدین ۷۰٬۸۰۸، حاشیة الدسوقی ۱۹۰۹، مغنی الحتاج ۱۹۲۰، ۲۲۳، ۲۲۳، نیل الها رب ۲۷۳،۲۷۳، مکتبة الفلاح ۱۹۸۳ء۔

<sup>(</sup>۱) حاشيه ابن عابدين ار۱۳۷، بدائع الصنائع ۱۲۵، ۱۲۵، حاشية الدسوقي ۲۲۷، مغنی المحتاج ۱ر ۵۱۳، ۱۳۵۰ مثناف القناع ۲۱/۱۳۵ م

اول: جمہور نقہاء (مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ) کا مذہب ہے کہ ہر عقد کے تین ارکان ہیں: عقد کے الفاظ ، عاقدین اور سامان عقد، اور یہ تینوں در حقیقت چھ ہیں، پس مثلاً تھے میں ایجاب وقبول کے الفاظ اور عاقدین فروخت کندہ اور خریدار ہیں اور عقد سامان ، فروخت کردہ شی اور قیت ہیں۔

دوم: حنفیہ کا مذہب میہ کہ ہرعقد کا صرف ایک رکن ہے، اور وہ جملہ (ایجاب اور قبول) ہے (ا)۔

## رکن کی اقسام:

سا - فقہاء کا اتفاق ہے کہ نماز میں رکن کی دوشمیں ہیں: قولی اور فعلی، (۲) اوراس تقسیم کا نتیجہ تکرار میں ظاہر ہوتا ہے۔

صرف حفیہ نے نماز میں رکن کی تقسیم رکن اصلی اور رکن زائد کے درمیان کی ہے، چنانچہ قیام، رکوع اور سجدہ اصلی ارکان ہیں اور قراءت اور قعد وانجیرہ ذائدر کن ہیں۔

رکن زائدان کے نزدیک وہ ہے جوبعض صورتوں میں بلاضرورت بغیر بدل کے ساقط ہوجاتا ہے، مثلاً اقتداء کی وجہ سے قراءت کا ساقط ہونا،اوررکن اصلی وہ ہے جوصرف ضرورت کی وجہ سے ساقط ہوتا ہے۔

رکن کے زائد ہونے کا مطلب میہ کہ وہ اس حیثیت سے رکن ہے کہ ایک حالت میں اس شی کا قیام اس کے ذریعہ ہوتا ہے اور اس رکن کے مثفی ہونے سے وہ شی مثفی ہوجاتی ہے، اور زائداس حیثیت

سے ہے کہ دوسری حالت میں اس کے بغیراس شی کا قیام ہوجا تا ہے،
پس نمازایک اعتباری ما ہیت ہے، لہذا بیجا ئز ہے کہ شارع بھی کچھ
ارکان کے ساتھ اس کا اعتبار کرے اور بھی اس سے کم کے ساتھ اس
کا اعتبار کرے، پھر بیہ کہ قراء ت اور قعدہ اخیرہ کا رکن زائد قرار دیا
جانا حنفیہ کے نز دیک منفق علیہ نہیں ہے، بلکہ اس میں ان کا اختلاف
ہے، قراءت کے بارے میں اکثر حضرات کی رائے بیہ ہے کہ وہ دکن
زائد ہے۔

اسی طرح تنہا شافعیہ نے نماز کے رکن کی تقسیم رکن طویل اور رکن قصیر کے درمیان کی ہے، پس رکن قصیران کے نز دیک دو ہیں: رکوع کے بعد سیدھا کھڑا ہونا اور دونوں سجدوں کے درمیان بیٹھنا ، اوران دونوں کے علاوہ دیگر ارکان طویل ہیں۔

ان کے نزدیک اس تقسیم کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ رکن قصیر کو قصدا خاموثی کے ذریعہ یا ایسے ذکر کے ذریعہ جواس میں مشروع نہیں لمبا کرنا نماز کو باطل کر دیتا ہے، اس لئے کہ اسے لمبا کرنا اس کی وضع کو بدلنا ہے، اور پے در پے کے عمل میں مخل ہے، اور اس لئے بھی کہ وہ بذات خود مقصود نہیں ہے، بلکہ ارکان کے درمیان فصل کرنے کے لئے ہے، اور سہواً اسے لمبا کرنا نماز کو باطل نہیں کرتا ہے اور (اس صورت میں) سجد ہُ سہوکر ہے گا۔

اور لمباکرنے کی مقداران کے نزدیک میہ ہے کہ رکوع کے بعد سیدھے کھڑے ہونے کو قراءت کے لئے قیام کرنے کی طرح اور دونوں سجدوں کے درمیان بیٹھنے کو تشہد کے لئے بیٹھنے کی طرح کردے، اور مراد صرف واجب قراءت ہے، نہ کہ مستحب کی طرح لینی فاتحہ کے ساتھ قراءت اور تشہد کی اقل مقدار (۱)۔

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ارساا، دارالکتاب العربی، حاشیه ابن عابدین ار ۳۰۰ دارا حیاء التر این ایس التحریر ۱۲۹۲، مصطفیٰ البابی الحلمی ۳۵۰ اه، نهایة المحتاج ۲۸۱۲ طبع مصطفیٰ البابی الحلمی ۱۹۲۷ء، ۱۸۸۱ه، مغنی المحتاج

<sup>(</sup>۱) حاشیداین عابدین ۴۸م،بدائع الصنائع ۸۵ ۱۳۳، فتح القدیر ۴۵۵۸ ماشیة الدسوقی ۳۷۲، مغنی الحتاج ۲۷ س۱۲۸،۱۱۲، کشاف القناع ۴۸۲۳ ا

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ار ۱۶۷، دارالکتاب العر بی، حافیة الدسوقی ا را ۲۳، دارالفکر، شرح روض الطالب ار ۱۸۷، انمکتبة الاسلامیه، کشاف القناع ار ۳۳۲ عالم اکتتب

رکن کی اقل مقداراوراس کی کامل ترین مقدار:

۱۲ - بھی رکن کی دوکیفیتیں ہوتی ہیں جن سے اس کا وجود ہوتا ہے،
ان میں سے ایک کافی ہونے کی کیفیت ہے، اور بعض فقہاء مثلاً
شافعیہ اس کواقل رکن کہتے ہیں، اور دوسری کمال کی کیفیت ہے اور یہ
وہ کیفیت ہے جوسنت کے موافق ہو۔

اور انہیں ارکان میں سے نماز کے باب میں رکوع اور سجد بیں، فقہاءاس کی صراحت کرتے ہیں کہ ان دونوں کی دو کیفیتیں ہیں، رکوع کی کم سے کم مقدار جو جمہور کے نزدیک کافی ہوجاتی ہے، یہ ہے کہ اتنا جھکے کہ اس کی دونوں اندرونی ہتھیایاں اس کے دونوں گھٹنوں کے قریب ہوجا کیں۔

حنفی فرماتے ہیں کہ وہ پیٹھ اور سرکو جھکانا ہے، اور بیاس لئے کہ لفت کے موضوع سے بہی مفہوم مجھ ہیں آتا ہے، پس اس پر اللہ تعالی کا بیقول: "اور تعقوا" (رکوع کرو) صادق آتا ہے، اور شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ اقل مقدار پر اکتفاء کرنا مکر وہ ہے اور رکوع کا کامل ترین درجہ بیہ ہے کہ نمازی اپنی پیٹھ اور گردن کو بر ابر کرے، اور اپنی دونوں گھٹنوں پر اس طرح رکھے کہ اس کی دونوں ہاتھوں کو اپنے دونوں گھٹنوں پر اس طرح رکھے کہ اس کی اقل مقدار ہیہ ہے کہ پیشانی کے بعض جھے کو اپنی نماز پڑھنے کی جگہ سے مقدار ہیہ ہے کہ پیشانی کے بعض جھے کو اپنی نماز پڑھنے کی جگہ سے ملادے، اور مذا ہب کے درمیان باقی اعضاء کے بارے میں اختلاف ہے، اور اس کی تفصیل "رکوع" اور" سجود" کی اصطلاحات میں دیکھی جا کیں۔

سجدہ کاسب سے کامل درجہ یہ ہے کہ پہلے اپنے دونوں گھٹنوں کو، پھر دونوں ہاتھوں کو، پھراپٹی پیشانی اور ناک کور کھے، اور اپنے دونوں ہاتھوں کو دونوں مونڈھوں کے مقابل رکھے، اور اپنی انگلیوں کو باہم

جے کے باب میں وقو ف عرفہ کی اقل مقداریہ ہے کہ وہ عرفہ میں وقو ف عرفہ کی اقل مقداریہ ہے کہ وہ عرفہ میں وقو ف کے وقت میں موجود رہے،خواہ ایک لحمہ کے لئے ہواورخواہ اس سے ناوا تف سے گزرتے ہوئے ہو یا سونے کی حالت میں ہویا اس سے ناوا تف ہونے کی حالت میں موجود ہو، توجس شخص کو وقو ف کے وقت میں سے لمحہ حاصل ہوجائے تو اس نے جج کو پالیا، اس کے بعد اس کا جج فاسد نہ ہوگا۔

اور وقوف عرفه کا وقت جمہور کے نزدیک یوم عرفہ کے زوال سے کے کردسویں ذی الحجہ کے طلوع فجر تک ہے، اور امام مالک کے نزدیک (یوم عرفہ کے) غروب سے لے کردسویں ذی الحجہ کے طلوع فجر تک ہے، پس مالکیہ کے نزدیک غروب کے بعد عرفه میں ایک لمحه کھم نارکن ہے، اور زوال کے بعد دن میں گھم نا واجب ہے جس کی تلافی دم کے ذریعہ ہوجاتی ہے۔

اوراس کا سب سے کامل درجہ یہ ہے کہ وقوف رات اور دن دونوں میں کرے، اس لئے کہ نبی علیقی نے ایسا ہی کہااور کیا ہے، آپ علیقی کا ارشاد ہے: "لتأخذوا مناسککم" (ثم لوگ اینے مناسک سیھلو)۔

ملا کر قبلہ کی طرف پھیلائے ، اور اپنے دونوں گھٹنوں کو علاحدہ رکھے،
اور اپنے پیٹ کو اپنے دونوں رانوں سے اور اپنی دونوں کہنیوں کو اپنے
دونوں پہلوؤں سے علاحدہ رکھے، اور بیمرد سے متعلق ہے، لیکن
عورت اپنے بعض اعضاء کو بعض سے ملائے گی (۱)۔

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ۱۰۰۱ دار إحیاء التراث العربی، حاشیة الدسوقی ۱۲۳۹، دارالفکر، مواهب الجلیل ۵۲۰،۵۱۹، دارالفکر، مغنی المحتاج الر۱۲۸،۱۲۸، دارارحیاء التراث العربی، شرح روض الطالب ۱۷۸۱، ۱۲۵۱، دار إحیاء التراث العربی، شرح روض الطالب ۱۷۸۱، ۱۲۵۰، دار وحیاء التراث التعام ۱۷۳۰، داروراس کے بعد کے صفحات، المکتبة الإسلامیه، کشاف القناع ۱۷۲۱، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲۵۳۰، ۲

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لتأخذوا مناسككم" كی روایت مسلم (۲/ ۹۴۳ طبع الحلمی) نے حضرت جابر بن عبداللہ سے كى ہے۔

\_\_\_\_\_ ۱/۲۰۲۱، دار إحياءالتراث العربي \_

حنابلہ نے رات اور دن کے جمع کرنے کو واجب شار کیا ہے، اس کے ترک کی صورت میں دم واجب ہوگا۔

اور حنفیہ کے نز دیک اگر دن میں وقوف کرے تو (دن اور رات کو) جمع کرنا واجب ہوگا۔ لیکن اگر رات میں وقوف کرے تو ایسا کرنا اس پر واجب نہیں ہے۔

اور شافعیہ نے الی صورت میں ان حضرات کے اختلاف سے نکلنے کے لئے جنہوں نے اسے واجب قرار دیا ہے، دم کومستحب قرار دیا ہے ۔ (۱)۔

## رکن کا ترک اوراس کا تکرار:

10 – عبادات اور معاملات میں رکن کے ترک کے پچھا ثرات اور پچھ صور تیں ہیں جو ترک کی کیفیت لیمی قصداً یا سہواً یا ناوا تفیت میں ہونے کی وجہ سے الگ الگ ہیں، اور ہر حالت میں تفصیل اور اختلاف ہے، جسے موسوعہ کے اندران کے مقامات میں دیکھا جائے، اسی طرح رکن کے تکرار کی صورت میں وہی تکم جاری ہوتا ہے جو ترک کی صورت میں جاری ہوتا ہے، اس میں بھی پچھ ضوابط اور تفصیلات کی صورت میں جاری ہوتا ہے، اس میں بھی پچھ ضوابط اور تفصیلات بیں جنہیں ان کے مقامات میں دیکھا جائے۔

## عقو دمیں رکن کا ترک:

۱۲ - عقو درکن کے ترک سے باطل ہوجاتے ہیں، اس لئے کہ خارج میں عقد کے وجود کے لئے جوامور ضروری ہیں وہ نہیں پائے جاتے ہیں، تو جو شخص کسی بھی عقد میں ایجاب یا قبول کو ان کی تمام صور توں میں چھوڑ دے تو اس کا عقد باطل ہوگا، مثلاً کوئی شخص ایجاب یا قبول

کے بغیر خرید وفروخت کرے اور یہ بچے لین دین کے طور پر نہ ہوتواس صورت میں اس کی بیچے ماطل ہوگی<sup>(۱)</sup>۔

پھرا گرعقو دمیں رکن نہ پایا جائے تو حنفیہ کے نزدیک وہ عقد باطل ہوجا تا ہے، اور یہ حضرات حالت بطلان اور حالت فساد کے درمیان فرق کرتے ہیں ، اور اس کی تفصیل'' بطلان'' کی اصطلاح میں گذر چکی ہے(۲)۔

اور عقود کے بطلان پر جواحکام مرتب ہوتے ہیں، ان کی تفصیل ''بطلان'' کی اصطلاح میں دیکھی جائے <sup>(۳)</sup>۔

#### رکن محسوس ما ہیت کے جز کے معنی میں:

#### طواف میں ارکان کو چومنا:

21 - فقہاء نے بیت اللہ کے ارکان میں سے دورکن (رکن جمر اسود اور رکن یمانی) کے چو منے کومستحب قرار دیا ہے۔

اول: حجراسود، اس کا چومنامسنون ہے، اس کئے کہ حضرت ابن عمر کی حدیث ہے: "استقبل النبی عَلَیْکُ الحجر، ثم وضع شفتیه علیه یبکی طویلا، ثم التفت فاذا هو بعمربن الخطاب یبکی، فقال: یا عمر، هاهنا تسکب العبرات "(٣) الخطاب یبکی، فقال: یا عمر، هاهنا تسکب العبرات "(٣) مَیْلِیَّ حَجراسود کے سامنے ہوئے پھراپنے دونوں ہونوں کواس پر

- (٢) الموسوعة الفقهيه ٨/٠١١\_
- (٣) الموسوعة الفقهيه ٨/١١٩
- (۴) حدیث: ''یا عمر، هاهنا تسکب العبرات'' کی روایت ابن ماجه (۹۸۲/۲ طبح الحلبی) نے کی ہے، اور بوصری نے اس کی اسناد کوضعیف قرار دیاہے، جبیہا کہ مصباح الزجاجہ (۲/ ۱۳۳ طبع دار البخان) میں ہے۔

<sup>(</sup>۱) فتح القدير ۳۷۳ / ۳۷۳ دارا حياء التراث العربي، الفتاوی الهنديه ار۲۲۹ المطبعة الأميريه ببولا ق طبع دوم، حاشية الدسوقی ۳۹۲۳، دارالفکر، مغنی المحتاج ۱۸۹۸ / ۱۸ دارا حياءالتراث العربی، کشاف القناع ۲۷ / ۴۹۳، عالم الکتب

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ۹۹٬۵۷۳، حاشیة الصاوی علی الشرح الصغیر ۳/۲ طبع مصطفیٰ الحلمی، شرح المحلی بهامش قلیو بی وعمیره ۱۲ ۵۲ طبع عیسی البابی الحلمی، حاشیة المجمل ۳۸ طبع دار إحیاءالتراث العربی، کشاف القناع ۳۸۳ ۱۲ اطبع عالم الکتب۔

رکھ کردیر تک روتے رہے، پھر آپ متوجہ ہوئے تودیکھا کہ عمر بن الخطاب ؓ رورہے ہیں، آپ علی نے فرمایا: اے عمر! یہ وہ جگہ ہے جہاں پرآنسو بہائے جاتے ہیں)۔

حضرت عابس بن ربیعة سے روایت ہے، وہ حضرت عمر کے بارے میں نقل کرتے ہیں: 'أنه جاء إلى الحجر الأسود فقبله، وقال: إنى أعلم أنك حجر لا تضر ولا تنفع ولولا أني رأیت رسول الله علی فیلک ما قبلتک '(۱) (وہ جمراسود کے پاس آئے اور اس کا بوسہ لیا اور فرمایا: میں جانتا ہوں کہ توایک پھر ہے نہ نقصان پنچ سکتا ہے نہ نفع، اور اگر میں رسول اللہ علی کے ترابوسہ لیتے ہوئے نہ دیکھا تو میں تیرابوسہ نہ لیتا )۔

حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ چومنا آ واز کے بغیر ہو، اور مالکیہ کے نزدیک آ واز کے ساتھ بوسہ لینے کے سلسلے میں دو اقوال ہیں: کراہت کا اور اباحت کا، شخ حطاب'' شرح الإرشاد''میں شخ زروق سے نقل کرتے ہوئے لکھتے ہیں: بہت سے حضرات نے جواز کوتر جیے دی ہے، اور شخ دسوقی نے بھی حطاب سے بہی نقل کیا ہے، اور خفیہ، شافعیہ اور حنابلہ نے اس پر بیاضا فہ کیا ہے کہ وہ اس پر سجدہ کرےگا۔

اور حنابلہ کہتے ہیں کہ ابن عمرؓ اور ابن عباسؓ نے ایسا کیا ہے، اور امام مالکؓ نے ججر اسود پر دونوں رخسار رکھنے کا انکار کیا ہے اور "المدونة" میں فرمایا ہے کہ وہ بدعت ہے، شخ دردیر" الشرح الكبیر" میں کہتے ہیں: امام مالک نے سجدہ كرنے اور اس پر چبرہ چپانے كو مكروہ قرار دیا ہے، حطاب کہتے ہیں کہ ہمارے بعض شیوخ نے فرمایا كہام مالک جب تنهائی میں ہوتے توابیا كرتے تھے۔

حفیہ اور شافعیہ کے نزدیک مسنون بہ ہے کہ چومنا اور سجدہ کرنا تین مرتبه ہواورا گراس کا چومناممکن نه ہوتوا پنے ہاتھ سے اس کا استلام كرے گا، چراينے ہاتھ كو چومے گا،اس لئے كه حضرت ابن عمر كى حدیث ہے:"أن النبی عُلْشِهٔ استلمه و قبل یده"(ا) (بی مالله عن اس کا استلام کیا اوراینے ہاتھ کا بوسہ لیا )،اوراس کئے کہ مسلم نے نافع سے روایت کیاہے، وہ فرماتے ہیں: "رأیت ابن عمر يستلم الحجر بيده ثم قبل يده وقال: ماتركته منذ رأيت رسول الله عَلَيْكُ يفعله" (٢) (مين ني ابن عرَّوو يكهاكه انہوں نے حجراسود کااینے ہاتھ سے استلام کیا، پھراینے ہاتھ کو چو مااور فرمایا کہ جب سے میں نے رسول اللہ عظیم کوابیا کرتے ہوئے د یکھا اسے نہیں جھوڑا) ، اوریہ جمہور فقہاء حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب ہے، اور مالکیہ کا مذہب ہیہے کہ وہ اپنے ہاتھ کونہیں چوھے گا، بلکه ہاتھ کواپنے منہ پر چومے بغیر رکھے گا، اوران کے نز دیک ایک روایت پیرہے کہ وہ جس طرح حجر اسود کو چومتا ہے، اسی طرح اینے ہاتھ کو چوہے گا،اور پہلاقول ہی مشہور ہے،ان کی دلیل بیہ ہے کہ پتھر کا چومنا خلاف قیاس ہے اور ہاتھ پھرنہیں ہے، شا فعیداور حنابلہ فرماتے ہیں:مسنون بیہ ہے کہاس کا دایاں ہاتھ ہو، اور حنفیہ فرماتے ہیں کہوہ اینے دونوں ہاتھ پقریرر کھے گا پھراس کو چومے گا یا صرف ایک ہاتھ رکھے گا، اور بہتریہ ہے کہ دایاں ہاتھ ہو، اس لئے کہ شرف کے کام میں اسی کواستعال کیا جاتا ہے۔

اوراگروہ اپنے ہاتھ سے اس کا استلام نہ کر سکے تو لاٹھی وغیرہ کسی چیز سے اس کا استلام کرے گا اور اس کا بوسہ لے گا، اس لئے کہ نبی

<sup>(</sup>۱) حدیث عالس بن رہید: ''فی تقبیل عمر للحجر'' کی روایت بخاری (الفتح ۲۲۲ مطبح السّلفیہ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث ابن عمر: ''أن النبي عُلَيْنَ استلم الحجر الأسود و قبل یده.....'' کی روایت مسلم (۹۲۲/۲ طبح الحلمی ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث نافع : "رأیت ابن عمر یستلم الحجر بیده" کی روایت مسلم (۲) عدیث نافع این عمر یستلم الحجر بیده" کی روایت مسلم

علیق کا فرمان ہے: "إذا أمرتكم بشىء فأتوا منه ما استطعتم"(۱) (جب میں تم كوكس چيز كاحكم دول تو جہال تك تمہيں استطاعت ہوال پر ممل كرو)، يہ جمہور كا مذہب ہے اور ما لكيه كے نزد يك لا لهى اپنے منه پرر كھے گا، بوسنہیں لے گا۔

۱۸ - پس اگر بھیڑی شدت کی وجہ سے ان سب سے عاجز رہ جائے توا پنے ہاتھ یا کسی اور چیز سے دور سے اس کی طرف اشارہ کرے گا، اور لوگوں سے مزاحمت نہیں کرے گا کہ مسلمانوں کو ایذا پنجے، اس لئے کہ روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ نے حضرت عمر سے فرمایا: "یا عمر إنک رجل قوی، لا تزاحم علی الحجر فتو ذی عمر انک رجل قوی، لا تزاحم علی الحجر فتو ذی الضعیف، إن وجدت خلوة فاستلمه، و إلا فاستقبله فهلل و کبر "(اعمراتم طاقتور آ دمی ہو، جمراسود پر مزاحمت مت کرو کہ کمزورکو ایذا پہنچ جائے، اگرتم خالی پاؤتواس کا اسلام کرلو، ورختواس کی طرف رخ کر کے تہلیل (لا إله إلا الله) اور تکبیر پڑھلو)، اور کی طرف رخ کر کے تہلیل (لا إله إلا الله) اور تکبیر پڑھلو)، اور کام کا چھوڑ نا سنت ہے اور مسلمانوں کو ایذا پہنچانا حرام ہے اور عمرات ابن عباس سے مواریت ہے، فرماتے ہیں: "طاف النبی عَلَیْ الله بالبیت

على بعير كلما أتى على الركن أشار إليه بشيء عنده و كبو "(۱) ( نبي عليلة نے اونٹ يرسوار ہوكر بيت الله كاطواف كيا، جب بھی رکن (حجراسود) کے ماس آتے توکسی چیز سے جوان کے یاں ہوتی اس کی طرف اشارہ کرتے اور تکبیر کہتے )،حفیہ فرماتے ہیں کہاینی دونوں ہتھیلیوں کے اندرونی جھے سے اس کی طرف اس طرح اشارہ کرے گا کہ گویا وہ اسے اس پررکھے ہوئے ہے، اور اس کی صورت یہ ہے کہ وہ اپنے دونوں ہاتھوں کو اپنے دونوں کانوں کے برابرا ٹھائے گا اور ہاتھوں کے اندرونی جھے کو پتھر کی طرف کرکے ان دونوں سے اس کی طرف اشارہ کرے گا اور ان دونوں کا اویری حصہ اینے چیرے کی طرف رکھے گا،اوران حضرات نے صراحت کی ہے کہ دونوں ہتھیلیوں کو چومے گا، اور چومنے کےسلسلے میں شافعیہ کا مذہب حنفیہ کے مذہب کی طرح ہے، اس کئے کہان حضرات نے اس کی صراحت کی ہے کہ جس چیز سے اشارہ کرے اسے چومے گا،خواہ اشارہ اس کے ہاتھ سے ہو یاکسی اور چیز سے، اور حنابلہ کا مذہب میہ ہے کہ جس چیز سے اشارہ کرے اسے نہیں چومے گا، وہ فرماتے ہیں کہ بیاس لئے کہاس کا حکم نہیں دیا گیاہے، اور مالکیہ کا مذہب بیہ کہ اگر اس کا چومنا مشکل ہوتو صرف تکبیر کہے گا جب وہ اس کے سامنے ہوگا، نہاینے ہاتھ سے اشارہ کرے گا، نہ ہاتھ اٹھائے گا،اور حفنیہ کے نز دیک استلام کا طریقہ پیہ ہے کہ اپنی دونوں ہتھیلیوں کو حجر اسود پرر کھے اور اپنا منداینی دونوں ہھیلیوں کے درمیان رکھے اور اسے چوم لے، اور مالکیہ اور شافعیہ کے نز دیک بیہ ہے کہ اسے اپنے ہاتھ سے چھوئے، اور حنابلہ کہتے ہیں کہ اپنے ہاتھ سے اس کامسح کرےگا۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'إذا أمرتكم بشيء فائتوا منه ما استطعتم ' كی روایت بخاری (۱) حدیث: افتح ۲۵۱/۱۳ طبع السلفیه) ،اورمسلم (۹۷۵/۲ طبع الحلمی) نے حضرت ابو ہریرہ اُسے كی ہے۔

ر) حدیث: "یا عمو إنک رجل قوی" کی روایت احمد (۱۸۲ طیح المیمنیه)
نے کی ہے اور بیٹی نے اس کو مجمع الزوائد (۱۲ سر۱۳۲ طبع القدی) میں نقل کیا
ہے اور کہا کہ اسے امام احمد نے روایت کیا ہے، اور اس میں ایک راوی ہے
جس کانام ذکور نہیں ہے، اور امام شافعی نے اس حدیث کوروایت کرتے ہوئے
بیان کیا کہ مبم عبد الرحمٰن بن نافع بن الحارث ہیں، اور انہوں نے عمر بن
الخطاب ہے نہیں سنا ہے، پس اس میں انقطاع ہے، کیاں ہیں ہے اسے دوسری
سند سے سعید بن المسیب سے مرسلار وایت کیا ہے، پس اس سے اس طریق کو
تقویت عاصل ہوتی ہے، سنن المبہتی (۲۰۵۵ طبع دائرۃ المعارف العثمانیه)
کی طرف رجوع کیا جائے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث حضرت ابن عباسٌ: "طاف النبي عُلَيْكُ بالبیت علی بعیر كلما أتی ......" كى روایت بخارى (الفتح ۲۷۲۳ طبع السّافیه) نے كى ہے۔

دوم: ركن يمانى بے، طواف ميں ركن يمانى كا ستام بوسه لئے بغير مسنون ہے، اس لئے كه حضرت ابن عمر كى حديث ہے: "أنه صلى الله عليه وسلم كان لا يستلم إلا الحجر و الركن اليمانى "() ( نبى عليه صرف جراسوداورركن يمانى كا بوسه ليت شے)۔

محد بن الحن كا مذہب بیہ ہے كہ اس كا بوسہ لینا مسنون ہے، اور ما لكيہ فرماتے ہیں كہ جب اپنے ہاتھ سے ركن يمانی كوچھوئے گا تو چومے بغیراسے اپنے منہ پرر کھے گا، اور شافعیہ كامذہب بیہ ہے كہ جس چیز سے ركن يمانی كا استلام كیا ہے اس كوچومے گا۔

شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک اگر اس کے اسلام پر قادر نہ ہوتو اس
کی طرف اپنے ہاتھ سے اشارہ کرے گا، شافعیہ فرماتے ہیں: اس
لئے کہ اشارہ اسلام کا بدل ہے، اس لئے کہ جمر اسود میں عاجزی کے
وقت یہی کیا جا تا ہے تو اسی طرح یہاں پر بھی ہوگا، اور قیاس کا تقاضایہ
ہے کہ جس چیز سے اشارہ کیا ہے اس کو چومے گا، شربینی خطیب
فرماتے ہیں: اور بیا بیائی ہے، اور حنفیہ اور ما لکیہ کا فد ہب یہ ہے کہ وہ
بھٹر کے وقت اشارہ نہیں کرے گا، اور مالکیہ کے نزدیک ہیہ ہے کہ وہ
جب اس کے مقابل ہوگا تو اللہ اکبر کے گا۔

19 - اوردونوں اركان كے اسلام كے جواحكام ذكر كئے گئے ہرطواف ميں ان كى رعايت كى جائے گل، اس لئے كہ حضرت ابن عُمرُّ كى حديث ہے: "أنه عَلَيْتُ كان لا يدع أن يستلم الركن اليماني والحجر الأسود في كل طوفة" (۲) (نبى عَلَيْتُ مِرطواف ميں

رکن یمانی اور جراسود کا استلام کرنانهیں چھوڑتے تھے )،اس میں فقہاء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے، کیکن دوسرے دونوں ارکان (رکن شامی اور رکن عراقی ) کا استلام فی الجملہ مشروع نہیں ہے، بہوتی فرماتے ہیں کہ دوسرے دونوں ارکان کا بوسہ نہیں لیا جائے گا،نہ استلام کیا جائے گا، اس لئے کہ حضرت ابن عمر کا قول ہے: "لمم أرالنبي عَلَيْتِ الله بمسح من البیت إلا المرکنین الیمانیین" (۱) الرکنین الیمانیین کو بیت اللہ کے دونوں رکن یمانی (یعنی جراسود (میں نے نبی عَلِی کو بیت اللہ کے دونوں رکن یمانی (یعنی جراسود اور رکن یمانی)۔ دفنیہ اور رکن کوچھوتے ہوئے نہیں دیکھا)۔ استلام مکروہ ہے (اوروہ حفیہ کے نزد یک مکروہ تنزیبی ہے) وہ فرماتے میں اور کون نہیں ہیں، بلکہ بیت اللہ کا درمیانی حصہ ہیں، اس لئے کہ وہ دونوں حقیقت میں رکن نہیں ہیں، بلکہ بیت اللہ کا درمیانی حصہ ہیں، اس لئے کہ حطیم کا بعض حصہ بیت اللہ کا جزہے۔ اور شافی اور عراقی ) کا نہ اور شافیہ اور عراقی ) کا نہ اور شافیہ فرماتے ہیں کہ دونوں ارکان (شامی اور عراقی ) کا نہ

اورسافعیہ حرمائے ہیں لہ دونوں ارکان (سا کی اور حراق) کا نہ
استلام مسنون ہے اور نہ آنہیں چومنا، شربنی خطیب فرماتے ہیں: تینوں
ارکان کے نہ چو منے سے مراداس کے سنت ہونے کی نفی کرنا ہے، پس
اگران تینوں ارکان کو یاان کے علاوہ بیت اللہ کے دوسر سے حصے کو چوم
لے تو نہ کروہ ہوگا نہ خلاف اولی بلکہ اچھا ہوگا، جیسا کہ 'الاستقصاء''
میں امام شافعی کی تصریح کے بارے میں نقل کیا گیا ہے کہ وہ فرماتے
میں امام شافعی کی تصریح کے بارے میں نقل کیا گیا ہے کہ وہ فرماتے
میں کہ بیت اللہ کے کسی بھی حصے کو چومے تو اچھا ہے، البتہ ہمیں اتباع
کا حکم دیا گیا ہے، اسنوی کہتے ہیں: اسے اچھی طرح سمجھ لو، اس کئے
کہ بیا یک اہم معاملہ ہے۔

• ۲- ان احکام میں ارکان کے اختلاف کا سبب یہ ہے کہ جس رکن میں حجر اسود ہے اس میں دوفشیاتیں ہیں، ایک اس میں حجر اسود کا ہونا

<sup>(</sup>۱) حدیث حضرت ابن عمرٌ : "أنه عَلَيْكُ كان لا یستلم إلا الحجر و الركن الیمانی" كی روایت مسلم (۲۲/۲۲ طبح الحلی) نے كی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث حفرت ابن عمر نزانه عالیه کان لا یدع أن یستلم الرکن الیمانی فی کل طوفة کی روایت ابوداود (۲۰ ۲۲، ۱۳۳۵ مقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث حضرت ابن عمرٌ: "لم أرالنبي عَلَيْكِ مصح من البیت إلا الركنین الیمانین" كی روایت بخاری (الفّح ۱۳ سر ۲۵ م طبع السّلفیه) اور مسلم (۹۲۴ م طبع الحلی) نے كی ہے اور الفاظ مسلم كے ہیں۔

اور دوسرے اس کا حضرت ابراہیم علیہ السلام کی بنیادوں پر ہونا ہے، اور یمانی میں صرف ایک فضیلت ہے اوروہ اس کا حضرت ابراہیم علیہ السلام کی بنیادوں پر ہوناہے۔

لین دونوں شامی ارکان (یعنی رکن شامی اور رکن عراقی ) کے دونوں فضیاتوں میں سے کوئی نہیں ہے (۱) ، حضرت ابن عرفر مات ہیں: "ما أراہ – یعنی النبی عَلَیْلِیّہ – ترک استلام الرکنین الذین یلیان الحجر إلا أن البیت لم یتم علی قواعد إبراهیم ، ولا طاف الناس من وراء الحجر إلا لذلک "(۱) (میں سجھتا ہول کہ آپ عَلیہ نے ان دونوں ارکان لذلک "(۱) (میں سجھتا ہول کہ آپ عَلیہ نے ان دونوں ارکان کو چومنا کو چومنا میں ایکنی رکن شامی اور رکن عراقی ) کو چومنا صرف اس لئے چھوڑ اکہ بیت اللہ کی تعمیر حضرت ابراہیم علیہ السلام کی بنیادوں پر ممل نہیں ہوئی ہے اور اسی وجہ سے لوگ ججر اسود کے پیچھے سے طواف کرتے ہیں )۔

رکوب

#### عريف:

ا - رکوب لغت میں: "رکب" کا مصدر ہے، کہا جاتا ہے: رکب المدابة يو کبھا لينى چو پائے پر چڑھا، سوار ہوا، اور ہروہ شی جس پر کوئى چڑھ کر بلند ہوتو کہتے ہیں: رکب، اور ایک قول سے ہے کہ سے اون پر سوار ہونے کے ساتھ خاص ہے (۱)۔

اور اصطلاح میں بھی رکوب کے بہی معنی ہیں۔

## شرعی حکم:

## الف-نفل نما زسوار ہو کرپڑھنا:

۲-اس میں فقہاء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے کہ لمجسفر میں (یعنی جس میں نماز قصر کرنا جائز ہے) سواری پرنفل نماز جائز ہے، اورابن عبدالبر فرماتے ہیں: علاء کا اس بات پر اتفاق ہے کہ جو شخص ایساسفر کر ہے جس میں وہ قصر کرتا ہو، اس کے لئے یہ جائز ہے کہ اس کا چو پایہ جس رخ پر بھی ہو وہ اس پرنفل نماز پڑھ لے، اور مختصر سفر یعنی جس میں قصر کی اجازت نہیں ہوتی ہے اس میں جمہور کے نزد یک سواری پرنماز پڑھنا جائز ہے (۱) ان حضرات نے اللہ تعالی کے اس قول سے استدلال کیا ہے: "فَائْینَمَا تُولُّوا فَنَعَمَّ وَجُهُ اللَّهِ" (۳)

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، متن اللغه-

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ار ۲۰ ۲۸، نهایة الحتاج ار ۲۹ ۲۸، المغنی ار ۳۳۸\_

<sup>(</sup>٣) سورهٔ بقره ر ۱۱۵

<sup>(</sup>۱) حاشيه ابن عابدين ۱۹۹٬۱۲۲ دارا حياء التراث العربي، بدائع الصنائع الصنائع المراث العربي، بدائع الصنائع المراث المراث المراث العربي، حافية الدسوقی ۲۲،۴۸، دارالفکر، مواجب الجليل ۱۹۷۳، دارالفکر، حافية العدوی علی الرساله ۱۹۲۸، ۹۲۸، دارالمعرف، مغنی المحتاج ۱۷۸۸ دارا حياء التراث العربی، شرح روش الطالب ۱۷۸۸، المکتبة الإسلاميه، کشاف القناع ۲۸۸۲، ۹۷۸، ۱۸۵۳، ۸۵۸، المکتبة الإسلاميه، کشاف القناع ۲۸۸۲، ۹۷۸، ۱۸۵۳، ۵۸۸ مالم الکتب

<sup>(</sup>۲) اُنْرْ حَفْرت ابْن عَمْرُ: "ما أراه عَلَيْكُ تُوك استلام الوكنين اللذين ......" كى روايت بخارى (الفَّحْ ١٨٥٠ م طبع السَّلْفيه) نے كى ہے، سوائے ابْن عمر كے قول "ولا طاف الناس ....."اللح كى كه اس كى روايت ابوداؤد (١٠٠ م ٢٨ جَقَيق عزت عبيد عاس) نے كى ہے۔

(سو جدهر کو بھی منھ پھیرو اللہ ہی کی ذات ہے)، اورآیت کی تفسیرسواری پرنماز پڑھنے سے کی گئی ہے، اور حضرت ابن عمر فرمات بیں کہ یہ آیت خاص طور پرنفل نماز کے بارے میں نازل ہوئی ہے، لینی کہ یہ آیت خاص طور پرنفل نماز کے بارے میں نازل ہوئی ہے، لینی اس بارے میں کہ تیرااونٹ تجھے لے کر جدهررخ کر لے (وہی اللہ کا رخ ہے)، اور عبداللہ بن دینار سے مروی ہے، وہ فرماتے ہیں: "کان عبد الله بن عمر سیاسی فی السفر علی راحلته أینما تو جهت یو میء، و ذکر عبد الله أن النبی عَلَیْ کان یفعله "(ا) (حضرت عبداللہ بن عمر شفر میں اپنی سواری پرنماز پڑھتے تھے، اور عبداللہ فی حقوہ وہ جدهر بھی رخ کر لیتی ، وہ اشارہ سے نماز پڑھتے تھے، اور عبداللہ فی کے ذکر کیا کہ بی عَلَیْ ایسا کرتے تھے)۔

اور بخاری نے حضرت ابن عمر سے روایت کی ہے کہ انہوں نے فرمایا: "کان النبی عَلَیْ یصلی فی السفر علی راحلته حیث توجهت به یو میء ایماء صلاة اللیل إلا الفرائض و یوتر علی راحلته "(۲) (نبی عَلَیْ سِفْر میں اپنی سواری پرفرائض یوتر علی راحلته "(۲) (نبی عَلَیْ سِفْر میں اپنی سواری پرفرائض کے علاوہ رات کی نماز پڑھتے تھے، وہ انہیں لے کر جدهر بھی رخ کر لیتی آپ اشارہ سے نماز پڑھتے تھے، اورا پنی سواری پروتر کی نماز پڑھتے تھے، اورا پنی سواری پروتر کی نماز پڑھتے تھے، اورا پنی سواری پروتر کی نماز پڑھتے تھے)۔

اور مسلم شریف میں ہے: "غیر أنه لایصلی علیها المكتوبة" (البتہ آپ علیها فرض نماز سواری پرنہیں پڑھتے ہے)،اورانہوں نے مختصر سفراور لمبے سفر کے درمیان کوئی فرق نہیں کیا ہے،اوراس لئے بھی کہ سواری پرنماز کا جواز نفل میں بطور تخفیف ہے،

تا کہ سفر نوافل کوترک کرنے یا کم کرنے کا سبب نہ بنے ، اور اس میں لمباسفر اور مخضر سفر دونوں برابر ہیں ، اور مالکیہ فرماتے ہیں: شرط بیہ ہے کہ قصر کا سفر ہو، کیکن اگر قصر والا سفر نہ ہوتو چو پایہ پرنفل نماز نہیں پڑھے گا(۱)۔

سواری پرنفل نماز پڑھنے کے جواز کی شرائط: ۳- سواری پرنفل نماز پڑھنے کے جواز کے لئے درج ذیل شرائط ہیں:

> ۱ – بلاعذر عمل کثیر مثلاً ایر لگانے کو حجھوڑ دینا۔ ۲ – نماز کے ختم ہونے تک سفر کا جاری رہنا۔

لہذاا گرسواری پرنماز پڑھنے کے دوران مقیم ہو گیا تو زمین پر قبلہ رخ ہوکراس کو کمل کرناوا جب ہوگا، مالکیہ، شافعیہ، حنابلہ اور حفیہ میں سے امام ابو یوسف اورامام محمد کا یہی مذہب ہے۔

اورامام ابوحنیفہ فرماتے ہیں کہاس کے لئے سواری پرنماز کممل کرنا جائز ہے (۲)۔

اس کی تفصیل'' الصلاۃ''اور'' صلاۃ التطوع''میں ہے۔

سواری پرنفل نماز پڑھنے میں قبلدرخ ہونا:

۷۰ - شافعیہ اور حنابلہ فرماتے ہیں کہ اگر سواری پر قبلہ کی طرف رخ کرنا اور نماز کے ارکان مثلا اس کے رکوع اور سجدہ کو کمل کرناممکن ہوتو اس پر ایسا کرنالازم ہوگا، اور اگرمکن نہ ہوتو اس پر بیدلازم نہ ہوگا، اس لیے کہ حضرت انس سے مروی ہے: ''أن د سول الله علی اللہ علیہ کان

<sup>(</sup>۱) حدیث: کان یصلی فی السفر علی راحلته أینما توجهت یومی " کی روایت بخاری (الفتح ۵۷۴/۲ طبع السّلفیه) اورمسلم (۸۹۱ طبع الحلمی) نے حضرت ابن عمر سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث:"کان النبی عَالَیْتُ یصلی فی السفر علی راحلته حیث توجهت"کی روایت بخاری (افتح ۸۹/۲ طبح السّفنیہ)نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ار ۷۰ مرا ب الجلیل ار ۵۰۹، نهاییة الحتاج ار ۲۹ م، المغنی اربی موم

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ار ۷ که منهایة المحتاج ار ۳۳۳ مواهب الجلیل ار ۹۹ ۵، المغنی ار ۳۳۸\_

إذا سافر، فأراد أن يتطوع استقبل بناقته القبلة فكبر ثم صلى حيث وجهه ركابه"<sup>()</sup> (رسول الله عَلَيْكَةُ جب سفر كرتے تصاور نفل نماز پڑھنا چاہتے تصوآپا پنی اوْئنی كے ذرايعہ قبلہ كارخ كر ليتے، پھر تكبير (تحريمہ) كہتے، پھر جس رخ پرآپ كی اوْئنی رہتی آپ اس رخ پر نماز پڑھتے رہتے)۔

اورقبلہ رخ ہونے کا وجوب تکبیر تحریمہ کے ساتھ خاص ہے، لہذا وہ تکبیر تحریمہ کے ساتھ خاص ہے، لہذا وہ تکبیر تحریمہ کے علاوہ میں واجب نہیں ہوگا، اس لئے کہ نماز کا ابتدائی حصہ شرط کے ساتھ ادا ہو چکا، پھراس کے بعد کا حصہ اس کے تابع قرار دیا جائے گا<sup>(1)</sup>۔

مالکیہ اور حفیہ فرماتے ہیں کہ قبلہ رخ ہونااس پر لازم نہیں ہے اگر چاس کے لئے میمکن ہو،خواہ تکبیر تحریمہ ہی میں کیوں نہ ہو<sup>(۳)</sup>۔ کشتی اور عماریہ جو کشتی کی ایک قتم ہے اور اس میں آ دمی جدهر چاہے گھوم جاتا ہے اور قبلہ کی طرف نماز پڑھنے پر قادر ہوتا ہے، اس کے سوار پراپنی نماز میں قبلہ رخ ہونا ضروری ہے<sup>(۴)</sup>۔

#### سوار كا قبله اوراس كارخ:

۵ - سواری پرنمازی کا قبلہ وہ ہے جدھرسواری کارخ ہے، لہذااگروہ اس رخ سے پھر کرسمت قبلہ کے علاوہ کسی اور طرف رخ کرے گاتو اس کی نماز فاسد ہوجائے گی، اس لئے کہ اس نے قصداً اپنا قبلہ حیور دیا۔

- (۱) حدیث حضرت انس بی مین اذا سافر فأد اد أن یتطوع ..... کی روایت ابوداؤد (۲۱/۲ بی تحقیق عزت عبید دعاس ) نے کی ہے اور منذری نے اس کو حسن قرار دیا، جبیبا کہ ان کے مختصر ابوداؤد (۲/۹۲ شائع کردہ دارالمعرفه)
  میں ہے۔
  - (۲) نهایة الحتاج ار ۴۳۰، المغنی ار ۳۳۹۔
  - (س) ابن عابدین ار ۲۹ ۲۹، مواہب الجلیل ار ۹۰۹ ۵
    - (۴) سابقهمراجع به

اورا گرقبلہ کی طرف پھرے گاتواں کی نماز باطل نہ ہوگی ،اس کئے کہ وہی اصل ہے، اور اس کا چھوڑ نا صرف عذر کی وجہ سے جائز ہوا ہے (1)۔اس کی تفصیل'' استقبال'' کی اصطلاح میں ہے۔

## سوار ہونے کی حالت میں فرض نماز کی ادائیگی:

۲-کشی اور اس طرح کی دوسری سواری مثلاً عورتوں کی پاکی اور عماریہ(ایک شم کی کشی) جس میں قبلہ رخ ہونا اور نماز کے ارکان کو مکمل کرنا ممکن ہے، ان پر سوار ہونے کی حالت میں فرض نماز کی ادائیگی جائز ہے، اور چو پائے کی سواری کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے، چنانچہ جمہور فرماتے ہیں: چو پائے پر اس کی ادائیگی جائز نہیں ہے، خواہ وہ رکا ہوا ہو یا چل رہا ہو، البتہ عذر مثلاً خوف کے جائز نہیں ہے، خواہ وہ رکا ہوا ہو یا چل رہا ہو، البتہ عذر مثلاً خوف کے وقت جائز ہیں ہے، نواہ وہ رکا ہوا ہو یا چل رہا ہو، البتہ عذر مثلاً خوف کے کی تو لوٹانا اس پر واجب نہ ہوگا، اور شافعیہ فرماتے ہیں کہ اگر وہ رکا ہوا ہوا وہ وہ وہ جائز ہو، اگر چہوہ ہوا وہ وہ جائز ہے، اگر چہوہ ہوا ہوا نہ ہو، اس لئے کہوہ بذات خود صلم ہماں کہ کہوا ہو یا قبلہ رخ نہ ہو یا نمازی اس کئے کہوا رکان کو کمل نہ کر نے وبلا عذر فرض نماز جائز نہ ہوگی، اس لئے کہوا رکان کو کمل نہ کر نے وبلا عذر فرض نماز جائز نہ ہوگی، اس لئے کہ سواری کا چلنا اس کی طرف منسوب ہو یا قبلہ رخ نہ ہوگی، اس لئے کہ سواری کا چلنا اس کی طرف منسوب ہو اور عذر کی حالت میں نماز کولوٹائے گا (۳)۔

## سوار ہوکر جنازہ کے پیچھے جلنا:

2- شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب ہیہ کہ جنازہ کے ساتھ چلنے والے کے لئے بید مناسب نہیں ہے کہ سوار ہوکر چنازہ کے پیچھے چلے،

<sup>(</sup>۱) سابقه مراجع ـ

<sup>(</sup>۲) إبن عابدين اېر ۲۷ مه، موامب الجليل ار ۵۰۹ ، کشاف القناع ار ۱۰۳ سه

<sup>(</sup>۳) الجمل على شرح المنج ار ۱۹ سونهاية الحتاج ار ۳۳۴\_

سوائے اس کے کہ کوئی عذر مثلاً مرض یاضعف ہو، چنانچر دوایت ہے:

"أن النبي عَلَيْ وَأَى أَناسا رَكِبانا فِي جنازة فقال: "ألا تستحیون؟ إن ملائكة الله یمشون علی أقدامهم، و أنتم علی ظهور الدواب" (ا) (نبی عَلَیْ نَے ایک جنازہ میں کچھ لوگوں کوسوار دیکھا تو آپ عَلی فرمایا: کیا تم نہیں شرماتے؟ لوگوں کوسوار دیکھا تو آپ عَلی فل رہے ہیں اور تم لوگ چو پایوں کی بیٹے پر ہو) اور اگر کوئی سوار ہوکر جنازہ کے ساتھ چلے تو وہ جنازہ کے میتھی رہے، البتہ واپسی میں سوار ہوکر جنازہ کے ساتھ چلے میں کوئی حرج خنیں ہے کہ دوہ خشوع حنی بیدل چلنا اس سے اضل ہے، اس لئے کہ وہ خشوع سے زیادہ قریب ہے، اور یہ کروہ ہے کہ سوار جنازہ سے آگر بڑھے، اس لئے کہ وہ خشوع سے زیادہ قریب ہے، اور یہ کروہ ہے کہ سوار جنازہ سے آگر بڑھے، اس لئے کہ دہ خشوع سے زیادہ قریب ہے، اور یہ کروہ ہے کہ سوار جنازہ سے آگر بڑھے، اس لئے کہ یہ لوگوں کو ضرر پہنچا نے سے خالی نہیں ہے آگر بڑھے، اس لئے کہ یہ لوگوں کو ضرر پہنچا نے سے خالی نہیں ہے آگر بڑھے، اس لئے کہ یہ لوگوں کو ضرر پہنچا نے سے خالی نہیں ہے (۳)۔

## مجامد کی نما زسوار ہو کر:

۸ - جب گھمسان کی جنگ ہواور مجاہداس کورو کئے پر قادر نہ ہوتواس کے لئے سوار ہوکر نماز پڑھنا جائز ہے، اس کئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: ''فَإِنْ خِفْتُمْ فَوِ جَالاً أَوْ رُکُبَانًا''( ) (لیکن اگر تہہیں اندیشہ ہوتو تم پیدل ہی (پڑھ لیا کرو) یا سواری پر)۔ تفصیل '' صلاق الخوف''میں ہے۔

- (۱) حدیث: آلما تستحیون؟ إن ملائکة الله یمشون علی أقدامهم" کی روایت تر ذی (۳۲۳ طبح الحلی) نے حضرت ثوبان کی حدیث سے کی ہے، پھر بخاری سے فقل کیا گیا ہے کہ انہوں نے اس کے موقوف ہونے کو سیح قراردیا ہے۔
- (۳) بدائع الصنائع ار۱۵۳، أسنى المطالب ار ۱۳۴۲، رد المحتار ار ۲۹ ۴، الفروع ار ۳۸۰\_
  - (۴) سورهٔ بقره روسال

#### سوار ہونے کی حالت میں حج:

9- چوپائے وغیرہ پرسوار ہوکر جج کرنا پیدل جج کرنے سے افضل ہے۔ اس لئے کہ یہ اللہ کے کہ یہ اللہ کا کمل ہے (۱)، اور اس لئے بھی کہ یہ شکر سے زیادہ قریب ہے، مالکیہ، حنفیہ اور ثنا فعیہ کا یہی مذہب ہے (۲)، اور اس مسئلہ میں حنابلہ کی کوئی صراحت ہمیں نہیں ملی۔

#### سوار ہو کر طواف کرنا:

بغیرکسی عذر کے سوار ہوکر طواف کرنے کے حکم میں فقہاء کا اختلاف ہے، چنا نچہ شافعیہ کا مذہب ہیہ کہ اس پر دم واجب نہیں ہے (۲) ،اس کئے کہ حضرت ابن عباس کی صدیث ہے: ''أن النبي علی اس کے کہ حضرت ابن عباس کی صدیث ہے: ''أن النبي علی بعیر یستلم الرکن علی بعیر یستلم الرکن بم حجن''(۵) (نبی علیہ نے ججۃ الوداع میں اونٹ پر طواف کیا، بمحجن''(۵) (نبی علیہ نے جۃ الوداع میں اونٹ پر طواف کیا،

<sup>(</sup>۱) حدیث: "حجه عُلْشِیْهٔ راکبا" کی روایت بخاری (افق سر۱۸۰ طبع السّلفیه)نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) مواهب الجليل ۲ ر ۲ م ۱۵ ، ابن عابدين ۲ ر ۱۳۳۳ ، اُسنى المطالب ار ۲ م ۲۵

<sup>(</sup>۳) حدیث: "طوفی من وراء الناس و أنت را کبة" کی روایت بخاری (افتی ۱۹۸۰ مطبع التلفیه) اور مسلم (۹۲۷/۲ طبع الحلبی) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۴) قليولي ۲ر۵۰ا،نهاية الحتاج ۳ر ۲۸۳، أسني المطالب ار ۴۸۰ ـ

<sup>(</sup>۵) حدیث ابن عباس بن طاف فی حجة الوداع علی بعیر یستلم الرکن بمحجن "کی روایت بخاری (الفتح ۲۷۳، ۲۵۳ مطبع السّلفیه) اور مسلم

آپ علیلہ ٹیڑھے سروالے عصاہے رکن کا استلام فرماتے تھے)، حضرت جابرٌ فرماتے ہیں: "طاف النبی عُلیبُ علی راحلته بالبيت و بين الصفا و المروة"((نبي عيسة ناينسواري یر بیت اللّٰد کا طواف کیا اور صفاوم وہ کے در میان سعی کی ) اوراس لئے بھی کہاللّٰہ تعالی نے طواف کا حکم مطلقا دیا ہے،لہذاوہ جس طرح بھی اسے ادا کردے کافی ہوجائے گا، اور بغیر کسی دلیل کے مطلق کومقید کرنا جائز نہیں ہے، امام احمد سے ایک روایت یہی ہے۔حنفیہ اور مالکیہ کا مذہب اور امام احمد کی ایک روایت سیرے کہ طواف میں پیدل جانا طواف کے واجبات میں سے ہے، پس اگر بغیر کسی عذر کے سوار ہوکر طواف کرے گا جبکہ وہ چلنے پر قادر ہوتو اس پر دم واجب ہوگا،ان حضرات نے اس براس بات سے استدلال کیا ہے کہ نبی علیہ نے فرمايا: "الطواف بالبيت بمنزلة الصلاة" (بيت الله كا طواف نماز کے درجہ میں ہے ) اوراس لئے بھی کے طواف ایک عبادت ہے جو بیت اللہ سے متعلق ہے، لہذا نماز کی طرح بغیر کسی عذر کے اسے سوار ہوکر ادا کرنا جائز نہیں ہے، اور اس کئے کہ اللہ تعالی نے طواف كاحكم اين اس ارشاد كذر لعدديا ب: 'وَ لَيَطُوَّ فُوا بِالْبَيْتِ الْعَتِينَةِ ''<sup>(۳)</sup> (اور جائے که (اس) قدیم گھر کا طواف کریں) اور سوار حقیقت میں طواف کرنے والانہیں ہے،لہذااس چیز نے طواف میں نقص پیدا کردیا، پس دم کے ذریعہاس کی تلافی واجب ہوگی، اور حفیہ نے بیاضافہ کیا ہے کہ اگروہ مکہ میں موجود ہوتو اس براعادہ

ضروری ہے،اوراگروہ اپنے شہرلوٹ چکا ہے تواس پردم ہے۔ تفصیل'' طواف'' کی اصطلاح میں دیکھی جائے۔ لیکن سوار ہوکرسعی کرنا خواہ عذر کی وجہ سے ہویا بلا عذر بالا تفاق جائز ہے <sup>(۱)</sup>۔

## سوار پر چو یا بیکی جنایت کاضان:

اا - امام ابوصنیفہ، امام شافعی اور امام احمد کا مذہب سے ہے کہ آدمی کے سوار ہونے کی حالت میں چو پالیدائے پیرسے جس مال یا جان کو تلف کر دے سوار اس کا ضامن ہوگا۔

لیکن وہ اپنے پچھلے پیرسے جو جنایت کرے اس کے ضان میں ان فقہاء کا اختلاف ہے، پس حفیہ اور امام احمد سے منقول ایک روایت کی روسے حنابلہ یہ فرماتے ہیں کہ سواراس جنایت کا ضام من نہ ہوگا جو اس کا چو پا یہ اپنے بچھلے پیرسے کرے، اس لئے کہ اس کے جانور کے بچھلے پیرکو جنایت سے محفوظ رکھنا ممکن نہیں ہے، لہذاوہ اس کا ضام من نہ ہوگا، جیسا کہ اس وقت تھم ہے جب جانور پر اس کا ہاتھ (گرفت) نہ ہو، شافعیہ فرماتے ہیں اور امام احمد سے بھی ایک روایت یہ ہے کہ آ دمی کے سوار ہونے کی حالت میں چو پا یہ جو بھی جنایت کرے، سوار اس کا ضام من ہوگا، خواہ وہ اپنے اگلے پیرسے جنایت کرے ، سوار اس کی شرانی اور حفاظت اس پر لازم جنایت کرے، اور اس کی شرانی اور حفاظت اس پر لازم (گرفت) میں ہے، اور اس کی شرانی اور حفاظت اس پر لازم (گرفت) میں ہے، اور اس کی شرانی اور حفاظت اس پر لازم

مالکی فرماتے ہیں کہ چوپایہ اپنے اگلے یا پچھلے پیریا دُم سے جس چیز کو ہلاک کردے سوار اس کا ضامن نہ ہوگا، الابیہ کہ بیہ ہلاکت کسی

<sup>= (</sup>۱۲/۲۲ طبع اکلیی) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "طاف النبی علی الله علی داخلته بالبیت و بین الصفا المووة" کی روایت مسلم (۹۲۷/۲ طبع اکلمی) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "الطواف بالبیت بمنزلة الصلاة" کی روایت حاکم (۲۷۷/۲) طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے حضرت ابن عبائ کی حدیث سے کی ہے اور حاکم نے اسے حج قرار دیا ہے اور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) سورهٔ حج ر۲۹\_

<sup>(1)</sup> بدائع الصنائع ۲ ر ۱۲۸ ، المغنی سر ۹۷ س،مواہب الجلیل ۲ ر ۵ ۴۰ ۵۔

<sup>(</sup>۲) مغنی المحتاج ۴٫۴۴، ابن عابدین ۴۸۲۸، سمنی لابن قدامه ۸. ۸ سه و موسو

ایسے ممل کی وجہ سے ہو جسسوار نے اس چو پائے کے ذریعہ انجام دیا ہو<sup>(۱)</sup>،اور تفصیل ('' ضان''اور'' اتلاف'') میں ہے۔

سوارجب اپنے چوپائے پرسوارہ وتو کیا کہ؟

11 - سوار جب اپنی سواری پر پوری طرح بیٹے جائے تو اس کے لئے مسنون ہے کہ تین مرتبہ اللہ اکبر کے، پھر درج ذیل آیت پڑھ:

"سُبُحَانَ الَّذِی سَخَّرَ لَنَا هَذَا وَمَا کُنَّا لَهُ مُقُرِنِیْنَ، وَإِنَّا إِلَیٰ رَبِّنَا لَمُنْقَلِبُونَ " (اس کی ذات پاک ہے جس نے ہمارے تالیع کردیا (سواری) کواور ہم توایسے شے نہیں کہ ان کوقا ہو میں کر لیتے اور

ہم کوتواینے پروردگار کی طرف لوٹناہے )۔

اور وہ دعا پڑھے جونی علیہ سے منقول ہے، چنا نچے حضرت علی بن رہیعہ سے مروی ہے، وہ فرماتے یں کہ میں حضرت علی گے پاس عاضرتھا کہ ان کے پاس ایک چو پایدلا یا گیا، تا کہ وہ اس پر سوار ہوں، جب انہوں نے اپنا پیرر کاب میں رکھا تو ''لبیم اللہ'' کہا، پھر جب اس کی پیٹے پر پوری طرح بیٹے گئے تو فرمایا: ''سُبُحانَ الَّذِی سَخَّر لَنا کی پیٹے پر پوری طرح بیٹے گئے تو فرمایا: ''سُبُحانَ الَّذِی سَخَّر لَنا هلَا وَمَا کُنَا لَهُ مُقُونِنِینَ، وَإِنَّا إِلَیٰ رَبِنَا لَمُنْقَلِبُونَ '' (اس کی ذات پاک ہے جس نے ہمارے تابع کردیا (سواری) کو اور ہم تو ایسے شے نہیں کہ ان کو قابو میں کر لیتے اور ہم کوتو اپنے پروردگار کی طرف لوٹنا ہے) پھرتین مرتبہ اللہ اکبر کہا، پھرتین مرتبہ اللہ اکبر کہا، پھرید عاپڑھی: ''سبحانک انبی ظلمت نفسی فاغفر لی، إنه پھرید دعا پڑھی: ''سبحانک انبی ظلمت نفسی فاغفر لی، إنه کا یغفر الذنوب إلا أنت' (اے اللہ تو پاک ہے، بے شک میں نے اپنے قس پرظم کیا، پس تو جھے بخش دے، بے شک میں نے اپنے قس پرظم کیا، پس تو جھے بخش دے، بے شک تیرے سواکوئی گناہوں کونہیں بخشا)، پھر وہ پنے تو ان سے پوچھا گیا کہ اے گناہوں کونہیں بخشا)، پھر وہ پنے تو ان سے پوچھا گیا کہ اے گناہوں کونہیں بخشا)، پھر وہ پنے تو ان سے پوچھا گیا کہ اے

امیرالمونین! آپ کیول بنے؟ تو انہوں نے فرمایا: میں نے حضور علیا گود یکھا کہ آپ نے وہی کیا جو میں نے کیا، پھر آپ علیہ مسکرائے؟ مسکرائے تو میں نے پوچھا اے اللہ کے رسول! آپ کیول مسکرائے؟ تو آپ علیہ نے فرمایا: 'إن ربّک سبحانه یعجب من عبدہ إذا قال: اغفر لی ذنوبی، یعلم أنه لا یغفر الذنوب غیری''((بے شک تمہارا پاک پروردگارا ہے بندے کی اس بات کو پند کرتا ہے جبکہ وہ کہتا ہے کہ میرے گنا ہول کو بخش دے، وہ جانتا ہے کہ میرے گنا ہول کو معافن ہیں کرسکتا)۔

اورجب سفر کے لئے سوار ہوتو وہ دعا پڑھے جو سے مسلم میں آئی ہے کہ رسول اللہ علیہ سفر میں نکلتے ہوئے جب اپنی اوٹٹی کی پیٹھ پر پوری طرح بیٹھ جاتے تو تین مرتبہ اللہ اکبر کہتے پھر بید دعا پڑھتے:
"سبحان الذي سخرلنا هذا وما کنا له مقرنین، وإنا إلی ربنا لمنقلبون، اللهم إنا نسألک في سفرنا هذا البر والتقوی، ومن العمل ما ترضی، اللهم هون علینا سفرنا هذا، واطوعنا بعدہ، اللهم أنت الصاحب في السفر، والخليفة في الأهل، اللهم إني أعوذ بک من وعثاء والخليفة في الأهل، اللهم إني أعوذ بک من وعثاء والخليفة في الأهل، اللهم إني أعوذ بک من وعثاء السفر و كآبة المنظر وسوء المنقلب في المال والأهل" (اس كی ذات پاک ہے جس نے ہمارے تابع كرديا اور ہم تواليہ تے ہیں کہ ان کو قابو میں كر ليتے اور ہم کوا پئي پروردگار اور ہم توالیہ عزائی کا دیا اللہ اللہ اللہ اللہ کی دواست کرتے ہیں تجھ سے اور ہم توالیہ نیکوکاری اور پر ہیزگاری کی اور ان اعمال کی جو تجھے اس فریس نیکوکاری اور پر ہیزگاری کی اور ان اعمال کی جو تجھے

<sup>(</sup>۱) حاشة الدسوقي ۴مر ۳۵۸،۳۵۷.

<sup>(</sup>۲) سورهٔ زخرف رسا، ۱۳ ا

<sup>(</sup>۱) حدیث: ''علی بن أبی طالب مع علی بن ربیعة.....'' کی روایت ابوداوُد(۳/۵۷م طبع الحلی) نے کی ہے اور کہا ہے کہ بیحدیث حسن صحیح ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: کان إذا استوی علی بعیره خار جا إلی سفر کی روایت مسلم (۲/ ۹۷۸ طبع الحلمی ) نے حضرت عبداللدین عراسے کی ہے۔

پندہوں، اے اللہ ہمارے اس سفر کوہم پر آسان کر دے اور اس کی طوالت کو مخضر کر دے، اے اللہ! بس تو ہی اس سفر میں ہمارار فیق اور ساتھی ہے، اور ہمارے پیچھے تو ہی ہمارے اہل وعیال کی دیکھ بھال کرنے والا ہے، اے اللہ! میں تیری پناہ چاہتا ہوں سفر کی مشقت سے اور اس بات سے کہ اس سفر میں کوئی رئج دہ بات دیکھوں، اور اس سے کہ سفر سے لوٹ کر اہل وعیال اور مال وجائیدا دمیں کوئی بری بات یاؤں)۔

۔ اوریہی حکم اس صورت میں بھی ہے جبکہ کسی بھی قتم کی سواری پر سوار ہو۔

# رکوع

#### لعريف:

ا – رکوع کا معنی لغت میں جھکنا ہے، کہا جاتا ہے: "رکع یو کع رکع علی کے اور رکع علی جبکہ اپنے سرکو جھکائے یا اپنی پیٹھ کو جھکائے، اور بعض حضرات نے کہا: رکوع کے معنی جھکنے کے ہیں، کہا جاتا ہے: "رکع الوجل" جب کوئی شخص مال داری کے بعد فقیر ہوجائے اوراس کی حالت بیت ہوجائے، اور "رکع الشیخ" کا معنی ہے: اوراس کی حالت بیت ہوجائے، اور "رکع الشیخ" کا معنی ہے: اس کی کمر بڑھا ہے کی وجہ سے ٹیڑھی ہوگئی۔

اوردا کع کامعنی ہے: جھکنے والا ،اور ہروہ چیز جواپئے چہرے کے بل جھک جائے اوراس کا گھٹنا زمین کو چھولے یا نہ چھوئے ،لیکن اس کا سر جھک جائے وہ دا کع ہے اور دا کع ہے اور دا کع کی جع ذر کئع " اور دکوع ہے (۱)۔ اصطلاح میں نماز کا رکوع: سرکو جھکانا ہے،لیکن بینماز میں ایک فاص ہئیت پر پیٹھ میں جھکاؤ کے ساتھ ہوتا ہے،اور وہ بیہ ہے کہ نمازی اس طرح جھکے کہ وہ اپنی دونوں ہتھیا یوں سے اپنے دونوں گھٹنوں کو کیڑے اور اس کا جسم معتدل حالت میں ہواور اس کے دونوں ہاتھ اور دونوں گھٹنے سید ھے رہیں ، اور بیر رکوع اس قیام کے بعد ہے جس میں قراءت ہوتی ہے (۲)۔

<sup>(1)</sup> لسان العرب، المصباح المنير ،غريب القرآن للأصفهاني ماده: "ركع".

<sup>(</sup>۲) حاشیه ابن عابدین ار۰۰ ۳، الفواکه الدوانی ار۲۰۷، حاشیة العدوی ار۳۳۱،حافیة الجمل علی شرح المنها ج۱۷۰ تخت المحتاج ۵۸٫۲ دوضة الطالبین ار۲۴۹،مغنی المحتاج ار ۱۶۴، نهایة المحتاج ار۴۴۸، المغنی لابن قدامه ار۴۹۹، کشاف القناع ۱۷۴۷، س

نماز کےعلاوہ میں رکوع کامعنی لغوی معنی سے علا حدہ نہیں ہے۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-خضوع:

۲- خضوع لغت میں: ذلت، عاجزی ، فرمال برداری اور اطاعت کے معانی میں آتا ہے، کہا جاتا ہے: ''د جل أخضع و امرأة خضعاء (عاجزی کرنے والی عورت) اور خضعاء (عاجزی کرنے والی عورت) اور میوں۔

اور "خضع الإنسان" كے معنی بيہ ہے كہ انسان نے اپنا سرز مين كی طرف جھكا يا ياس سے قريب ہوا، اور وہ گردن كا پست ہونا اور سركاز مين سے قريب ہوا، اور خضوع كے معنی تواضع كرنے اور پست ہونے كے ہيں اور وہ خشوع سے قريب ہے جس كا استعال آواز ميں ہوتا ہے، اور خضوع گردنوں كے لئے استعال كيا جا تا ہے (۱) ۔

میں ہوتا ہے، اور خضوع گردنوں كے لئے استعال كيا جا تا ہے (۱) ۔
خضوع ركوع سے عام ہے، اس لئے كہ ركوع ايك خاص ہيئت كا نام ہے۔

#### ب-سجود:

سا- سجود لغت میں ''سجد''کا مصدر ہے اور سجو دکی اصل پست ہونا اور خضوع اور تذلل ہے، کہا جاتا ہے: سجد البعیر اونٹ جب سواری کے وقت اپنا سر جھکا دے اور سجد الرجل جب مرد این پیشانی زمین پررکھ دے (۲)۔

سجودا صطلاح میں: پیشانی یااس کے بعض جھے کوز مین یااس سے جو چیز متصل ہواور ثابت اور برقر ار ہواس پر نماز میں مخصوص ہیئت پر

ر کھنے کا نام ہے (۱)۔

پس رکوع اور سجود دونوں میں قیام کی حالت سے اتر ناہوتا ہے، لیکن رکوع کی بذسبت سجدہ میں اتر نازیادہ ہوتا ہے۔

## اول-نماز میں رکوع: شرعی حکم:

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، المصباح المنير ماده: "خضع" -

<sup>(</sup>۲) سابقهمراجع۔

<sup>(</sup>۱) ردامختارار ۲۰۰۰، جوابرالإ کلیل ۱۸۸م۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ هج ر۷۷\_

<sup>(</sup>۳) حدیث: "المسیء صلاته" کی روایت بخاری (الفتح ۲۳۵/۲ طبع السلفیه) اورمسلم (۱۱ ۲۹۸ طبع کلیی) نے کی ہے۔

داخل ہوا اور اس نے نماز پڑھی، پھر نبی علیہ کوسلام کیا تو آپ پڑھو،اس کئے کہتم نے نمازنہیں پڑھی، وہ شخص لوٹااور پہلے کی طرح دوباره نماز پڑھی، پھرآیااورسلام کیا،آپ نے فرمایا: جاؤنماز پڑھو،تم نے نماز نہیں پڑھی (ایبا تین مرتبہ ہوا) تواس نے کہا:قتم ہے اس ذات کی جس نے آپ کوش کے ساتھ بھیجا ہے میں اس سے اچھی نماز نہیں یا ھسکتا ہوں، پس آپ مجھ سکھاد یجئے، آپ علیہ نے فرمایا: جہتم نمازیڑھنے کے لئے کھڑے ہوتو تکبیرتحریمہ کہہ کے نماز شروع کرو پھر جوقر آن میں سے تمہیں یاد ہواور تمہیں پڑھنا آ سان ہووہ یڑھو پھررکوع کرویہاں تک کہرکوع میں مطمئن ہوجاؤ پھررکوع سے اٹھو یہاں تک کہ سکون کے ساتھ کھڑ ہے ہوجاؤ کھر سجدہ کرو، یہاں تك كەتم مطمئن ہوجاؤ كھراٹھو يہاں تك كەمطمئن ہوكر بيٹھ جاؤاور اپنی پوری نماز میں اسی طرح اظمینان کے ساتھ کرو)۔

## ركوع ميں اطمينان:

۵ - جمهور فقهاء (مالكيه، شافعيه، حنابله اور حفيه مين سے امام ابویوسف) کا مذہب یہ ہے کہ رکوع میں ایک شبیح کے بقدر اطمینان فرض ہے،اس کے بغیرنماز صحیح نہیں ہوتی۔

اوراطمینان کے واجب ہونے پرجمہور کی ایک دلیل، غلط طریقے يرنماز يرصف والے كے قصے ميں نبي عطيقة كابيدارشاد ب: "ثم ارکع حتی تطمئن راکعا ''<sup>(۱)</sup> .....الی آخرہ (پھر *رکوع کرو* یہاں تک کہ رکوع میں مطمئن ہوجاؤ)۔

اورنبي عَلَيْكُ كَا ارشاد ب: "أسوأ الناس سوقة الذي يسرق من صلاته، قالوا: يا رسول الله، وكيف يسرق من

صلاته؟ قال: لا يتم ركوعها ولا سجودها" (السبت برترین چوروہ ہے جوانی نماز میں چوری کرے، صحابہ نے دریافت کیا: اے اللہ کے رسول! آ دمی اپنی نماز میں کیسے چوری کرتا ہے؟ تو آپ علیه نے فرمایا: وہ اپنے رکوع اور سجدہ کو مکمل طور پر ادانہیں

آب عَلِيلَةً كَ بارك مين بين تقول ب: "أنه كان إذا ركع استوى، فلو صب على ظهره الماء لاستقر، وذلك لاستواء ظهره ولاطمئنانه فيه" (٢) (آپ عليه جب ركوع فرماتے تو پیچھ سید ھی رکھتے اس طرح کہ اگران کی بیٹھ پریانی بہایا جاتا تو تھہر جاتا، اور بیاس لئے کہ آپ کی پیٹھ سیدھی رہتی اور آپ رکوع میں اطمینان کی حالت میں ہوتے )۔

اور حضرت الومسعود بدری کی حدیث ہے، وہ فرماتے ہیں کہ نبی صَالِلَهِ فِي مَايا: "لا تجزىء صلاة الرجل حتى يقيم ظهره فی الرکوع و السجود " (آدمی کی نماز درست نہیں ہوتی ہے جب تک کہ وہ رکوع اور ہجود میں اپنی پیٹے سیدھی نہ کرے )۔

اورایک روایت میں ہے: "لا تجزئ صلاة لا یقیم الرجل فيها صلبه في الركوع و السجود" (٣) (وهنماز درست نبيس موكى

<sup>(</sup>١) حديث: 'أسوأ الناس سرقة الذي يسرق..... كي روايت احمد (4/ ۱۱ طبع الميمنيه) اورحاكم (۲۲۹ طبع دائرة المعارف العثمانيه) نے حضرت ابوقادةً سے کی ہے، اوراس کو حاکم نے صحیح قرار دیا ہے، اور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔

<sup>(</sup>٢) حديث: "كان النبي عُلَيْكُ إذا ركع استوى، فلو صب على ظهره المهاء لاستقو" كوبيثمي نے مجمع الزوائد (٢/ ١٢٣ طبع القدي) ميں روايت ہے اور کہا کہ طبرانی نے اسے الکبیر میں روایت کیا ہے اور ابویعلی نے بھی روایت کیاہے،اوراس کے رجال ثقہ ہیں۔

<sup>(</sup>٣) مديث: "لا تجزئ صلاة الرجل حتى يقيم ظهره في الركوع و السجود" كى روايت ابوداؤ د (ار ۵۳۴ جقيق عزت عبيد دعاس) نے كى ہے۔

جس میں آ دمی رکوع اور سجدہ میں اپنی پیٹے سیدھی نہ کرے )۔

تر مذی کہتے ہیں: اس پر عمل نبی علیہ کے اصحاب اوران کے بعد کے اہل علم کے نز دیک ہے۔

حضرت ابوحد یفتہ نے ایک شخص کود یکھا کہ وہ رکوع اور سجدہ کو کمل نہیں کررہا ہے تو انہوں نے فرمایا: "ماصلیت، ولو مت مت علی غیر الفطرة التي فطر الله علیها محمدا صلی الله علیه وسلم" (ا) (تم نے نماز نہیں پڑھی، اگرتم مرجاتے تو اس فطرت پر نہیں مرتے جس پر اللہ تعالی نے مجمد الله کو پیدا کیا ہے) اور اگر رکوع سے اپنا سراٹھا لے پھر اسے شک ہو کہ اس نے کافی ہونے کے بقدر رکوع کیا یا نہیں تو اس کا عتبار نہیں کیا جائے گا اور اس پر رکوع کا اعادہ لازم ہوگا، اس لئے کہ اصل اس چیز کا نہ ہونا ہے جس میں اسے شک ہو)۔

حفیہ کا مذہب ہے ہے کہ رکوع میں اطمینان فرض نہیں ہے، اور نماز اس کے بغیر بھی صحیح ہے، اس لئے کہ رکوع میں فرض ہے ہے کہ اصلاً جھکنا اور مائل ہونا پایا جائے، پس جبکہ اس نے جھکنے کی اصل کو اداکر دیا تو حکم بجالا یا، اس لئے کہ اس نے وہ عمل کیا جو اللہ تعالی کے اس حکم کا مصداق ہے: ''یا اُنَّهَا الَّذِینَ آمَنُوا اُرْ کُعُوا وَاسْجُدُوا کا مصداق ہے: ''یا اُنَّهَا الَّذِینَ آمَنُوا اُرْ کُعُوا وَاسْجُدُوا وَاعْبُدُوا رَبِّکُمُ ''(اے ایمان والو! رکوع کیا کرو اور سجدہ کیا کرو)۔

اطمینان اصل فعل پر دوام کا نام ہے، اور فعل کے حکم میں دوام

کا تقاضانہیں ہوتاہے۔

اوراطمینان حفیہ کے زدیک نماز کے واجبات میں سے ہے،اس لئے قصداً اس کا چھوڑ نامگروہ ہے،اوراگروہ اسے بھول کرچھوڑ دیتو اس پرسجدہ سہولازم ہوگا،اورابوعبداللہ جرجانی نے ذکر کیا ہے کہ وہ امام ابوصنیفہ اورامام مجمد کے زدیک سنت ہے اوراس کے چھوڑ نے سے سجدہ سہولازم نہیں ہوگا،اور حسن نے امام ابوصنیفہ سے اس شخص کے بارے میں جورکوع میں اپنی پیٹھ سیر ھی نہ کرے،نقل کیا ہے کہ اگر رکوع کی میں تیل تک رکوع کی محیل تک رکوع کے مقابلہ میں قیام سے زیادہ قریب ہوتو اس کے لئے رکوع کا فی نہ ہوگا،اوراگر رکوع کی محیل تک رکوع کا فی نہ ہوگا،اوراگر رکوع کی محیل تک کے مقابلہ میں رکوع سے زیادہ قریب ہوتو اس کے لئے رکوع کا فی ہوگا اس لئے کہ اکثر کل کے قائم مقام ہے (۱)۔

#### رکوع کی ہیئت:

۲ - رکوع میں کافی ہونے والی ہیئت یہ ہے کہ وہ خالص طور پر اتی
مقدار جھک جائے کہ اس کی دونوں ہتھیلیاں اس کے دونوں گھٹنوں پر
پہنچ جائیں، اور یہ اس طرح اطمینان کے ساتھ ہو کہ رکوع سے اس کا
اٹھنا اس کے جھکنے سے ممتاز ہوا ور جھکنے سے اس کا مقصد رکوع رہا ہو،
اور یہ ایسے لوگوں کے لئے ہے جن کی جسمانی ساخت معتدل ہوان
کے ہاتھ نہ لجے ہوں اور نہ چھوٹے ، لہذا اگر کسی شخص کے دونوں ہاتھ
لجے ہوں یا چھوٹے ہوں یا ان دونوں کا یا ان دونوں میں سے ایک کا
کچھ حصہ کٹ گیا ہوتو اس کا اعتبار نہیں کیا جائے گا، اور وہ اپنی پیٹھ کے
برابر کرنے پر اضافہ نہیں کرے گا، پس اگر اس کی دونوں ہتھیلیاں

<sup>=</sup> اورحدیث: ''لا تجزئ صلاة لا یقیم الرجل فیها صلبه في الرکوع و السجود ''کی روایت ترمذی (۱/۲۵ طبح الحلی) نے کی ہے اور کہا کہ یہ حدیث صرف صحح ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث حضرت حذیفہ ""رأی رجلا لا یتم الرکوع و السجود" کی روایت بخاری (افق ۲۷۵،۲۷۴ طبع السّلفیہ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ فچر کے۔ (۲) سورهٔ فی الک

<sup>(</sup>۱) البدائع ار۱۹۲،۱۰۵ ماشیه ابن عابدین ار ۲۰۳۰، ۱۳۰ الفواکه الدوانی ار ۲۰۳۰ البدین ار ۲۴۹۳، الفواکه الدوانی ار ۲۴۹۳، المجموع للإ مام النووی ۱۷۳۳، ۱۲۳۹، مغنی المحتاج ار ۱۲۳۳، المغنی لابن قدامه ار ۱۲۳۹، النفاف ۱۲۹۶

مذکورہ طریقہ پراس کے دونوں گھٹنوں سے قریب نہ ہوں تو بدر کوئ نہ ہوگا، اور بہ قیام کی حالت سے نکل کررکوع میں داخل ہونا نہیں ہوگا، اور بہی حکم اس وقت ہوگا جب وہ اپنے جھکنے سے رکوع کے علاوہ کسی اور چیز کا قصد کر ہے، اور جو تخص عاجز ہووہ ممکن حد تک جھکے گا، اور اگر جھکنے سے بالکل ہی عاجز ہوتو اپنے سرسے اشارہ کر ہے گا چراپی آئے کھ سے، اور اگر وہ کھڑے ہونے پر قادر نہ ہواور بیٹھ کرنماز پڑھے تو وہ اپنے رکوع کے لئے اس طرح جھکے گا کہ اس کی پیشانی زمین کے اس حصے کے برابر ہوجائے جو اس کے دونوں گھٹنوں کے آگے ہے، اور زیادہ مکمل صورت یہ ہے کہ اس کی پیشانی اس کے سجدہ کی جگہ کے مقابل ہوجائے۔

جہہور فقہاء کا مذہب ہے کہ رکوع کی سب سے کامل ہیئت ہے کہ نمازی اس طرح جھک جائے کہ اس کی پیٹھ اور اس کی گردن برابر ہوجا کیں، اور ان دونوں کو صحیفہ کی طرح پھیلا لے اور اپنی پیٹھ کو اپنی گردن سے نہ لیست کرے اور نہ اٹھائے اور اپنی دونوں پیٹر لیوں کو کو کھ تک کھڑا رکھے اور دونوں گھٹنوں کو نہ موڑے، اور اپنے دونوں ہاتھوں کو اپنے دونوں گھٹنوں پررکھے، اور اپنے دونوں گھٹنوں کو اپنی انگلیوں کو پھیلا کررکھے، دونوں ہاتھوں کہ ایس اگر اس کا ایک ہاتھ کٹا ہوا ہو یا معذور ہوتو وہ دوسرے ہاتھ سے مذکورہ بالا کام کرے، اور اپنی دونوں گھٹنوں پررکھانا ممکن ہوکرے، اور اگر دونوں کو چھوڑ دے، اور مزدونوں گھٹنوں پررکھانا ممکن نہ ہوتو ان دونوں کو چھوڑ دے، اور مردا پی دونوں کہیوں کو اپنے دونوں پہلوؤں سے الگ رکھے، لیکن عورت اپنے بعض جھے کو بعض سے ملالے، اور قابی دونوں ہاتھوں کو اپنے دونوں گھٹنوں پر ہیں رکھا، لیکن قابی مقدار کو بہنے گیا تو اس کے لئے کافی ہوجائے گا، البتہ رکوع میں اس مقدار کو بہنے گیا تو اس کے لئے کافی ہوجائے گا، البتہ رکوع میں تطبیق مکروہ ہے اور وہ یہ ہے کہ نمازی رکوع کرتے وقت اپنی ایک

ہتھیلی کو دوسری ہتھیلی پرر کھ کران دونوں کواپنے دونوں گھٹنوں یا دونوں رانوں کے درمیان کرلے۔

تطیق ابتدائے اسلام میں جائز تھی پھرمنسوخ ہوگئ، حضرت مصعب بن سعد بن ابی وقاص فرماتے ہیں: "صلیت إلی جنب أبی فطبقت بین کفّی، ثم وضعتهما بین فخذی، فنهانی أبی وقال: کنانفعله فنهینا عنه، وأمر نا أن نضع أیدینا علی الرکب "() (میں نے اپنے والد کے پہلومیں نماز پڑھی تو میں نے اپنی دونوں تصلیوں کو ملالیا پھران دونوں کو اپنی رانوں کے درمیان رکھ لیا تو میرے والد نے مجھکومنع کیا اور فرما یا کہ ہم لوگ ایبا کرتے سے پھر ہمیں اس سے روکا گیا اور بیتم دیا گیا کہ ہم اپنے ہاتھوں کو گھٹنوں پر کھیں )۔

اورابوميدساعدي سيروايت ب،وه فرمات بين: أنا أعلمكم بصلاة رسول الله عَلَيْكِ قالوا: فاعرض ، فقال: كان رسول الله عَلَيْكِ إذا قام إلى الصلاة اعتدل قائماً و رفع يديه حتى يحاذي بهما منكبيه، فإذا أراد أن يركع رفع يديه حتى يحاذي بهما منكبيه، ثم قال: الله أكبر، وركع، ثم اعتدل، يحاذي بهما منكبيه، ثم قال: الله أكبر، وركع، ثم اعتدل، فلم يصوب رأسه ولم يقنع، ووضع يديه على ركبتيه "(٢) الحديث. قالوا: أي الصحابة معلى مدقت، هكذا صلى النبي عَلَيْكِ منه وضع يديه على ركبتيه على ركبتيه كانه قابض عليهما" (مين رسول الله علي النبي عَلَيْكِ كَمُ مَارَكُومَ ركبتيه كأنه قابض عليهما" (مين رسول الله عَلَيْكُ كَمَارَكُومَ ركبتيه كأنه قابض عليهما" (مين رسول الله عَلَيْكَ كَمَارَكُومَ

<sup>(</sup>۱) حدیث حضرت مصعب بن سعد: "صلیت إلى جنب أبي ....." كی روایت بخاري (الفتح ۲/۳/۲۲ طبع السّلفیه) نے كی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث الی حمید الساعدی کی روایت تر ندی (۲۰۱۰-۱۰۲۱ طبع الحلمی) نے کی ہے اور کہا ہے کہ یہ حدیث حسن صحیح ہے، اس حدیث کا دوسرا حصیر ندی میں ہے (۲۰۲۳) اور اس کا بعض حصہ صحیح بخاری (الفتح ۲۰۵۳ طبع السلفیہ) میں ہے۔

سب سے زیادہ جانتا ہوں ، لوگوں نے کہا تو پھر پیش فرمائے تو فرما یا کہ رسول اللہ علیاتہ جب نماز کے لئے کھڑے ہوتے توسید ہے کھڑے ہوجاتے اور اپنے دونوں ہاتھوں کو اٹھاتے یہاں تک کہ انہیں اپنے دونوں مونڈ ھوں کے مقابل کر لیتے پھر جب رکوع کرنے کا ادادہ کرتے تواپنے دونوں ہاتھوں کو اٹھاتے یہاں تک کہ انہیں اپنے دونوں مونڈ ھوں کے مقابل کر لیتے پھر اللہ اکبر کہتے اور رکوع کرتے پھر مونڈ ھوں کے مقابل کر لیتے پھر اللہ اکبر کہتے اور رکوع کرتے پھر اعتدال کی حالت میں آ جاتے ، پس آپ علیاتہ نہ اپنے سرکو بہت کرتے اور نہ بلند کرتے اور اپنے دونوں ہاتھوں کو اپنے دونوں گھٹوں کرتے اور نہ بلند کرتے اور اپنے دونوں ہاتھوں کو اپنے دونوں گھٹوں پر رکھتے )، الحدیث صحابہ نے فرما یا کہ آپ نے بھی کہا۔ اسی طرح نہی علیاتہ نے دونوں ہاتھوں کو اپنے دونوں گھٹوں پر اس طرح رکھا گو یا کہ آپ ان دونوں کو پکڑے ہوئے ہیں )۔

سلف میں سے پچھ حضرات کا مذہب جن میں حضرت عبداللہ بن مسعودٌ ہیں، یہ ہے کہ رکوع میں تطبیق سنت ہے، اس لئے کہ حدیث میں ہے: "أنه رأى النبي عَلَيْكِ يفعله"(۱) (انہوں نے نبی میاللہ کواپیا کرتے دیکھا)۔

## رکوع کی تکبیر کے وقت رفع یدین کرنا:

2 - جمہور فقہاء شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب اور امام مالک سے ایک
روایت بیہ ہے کہ رکوع کی تکبیر اور رکوع سے اٹھتے وقت رفع یدین کرنا
ثابت شدہ سنت ہے، پس نمازی اپنے دونوں ہاتھوں کو اپنے دونوں
مونڈ ھوں کے مقابل تک اٹھائے گا، جبیبا کہ اس نے تکبیر تحریمہ کے
وقت کیا تھا، یعنی رکوع کی تکبیر کی ابتداء میں اپنے دونوں ہاتھوں کو

الحانا شروع كرے اور تكبير كے ختم ہونے كے وقت رفع يدين ختم كردے، اس لئے كه اس سلط ميں صحیح احادیث بكثر ت وارد بيں، ان ميں سے ایک حدیث وہ ہے جے گھ بن عمر و بن عطانے روایت كيا ہيں سے ایک حدیث وہ ہے جے گھ بن عمر و بن عطانے روایت كيا ہے كہ انہوں نے ابو تميد كورسول اللہ عليہ ہوئے سا: "أنا أعلمكم بصلاة سے ایک ابوقادہ میں، ہے كہتے ہوئے سا: "أنا أعلمكم بصلاة رسول الله عليہ فذكر صفة صلاته، وفيه أنه رفع يديه عند المركوع" (ميں رسول الله عليہ كي نماز كي صفت بيان كي، جانتا ہوں، پھر انہوں نے آپ عليہ كي نماز كي صفت بيان كي، اوراس ميں ہے كہا كہ انہوں نے ركوع كے وقت رفع يدين كيا)۔

امام بخاری فرماتے ہیں: "قال الحسن و حمید بن هلال: کان أصحاب رسول الله عَلَيْتِ بِي يوفعون أیدیهم، یعنی عند الركوع "() (حسن اور جمید بن ہلال کہتے ہیں کہ رسول الله عَلَيْت مِن کے حتاب رکوع کے وقت اپنے ہاتھوں کو اٹھاتے تھے)۔

امام اوزاعی اور حجاز، شام اور بھرہ کے علماء کا یہی مذہب ہے۔
حنفیہ، توری، ابن الی لیلی اور ابراہیم نخعی فرماتے ہیں، اور امام
مالک کا بھی مشہور قول یہی ہے کہ نمازی صرف تکبیر تحریمہ کے وقت
اپنے دونوں ہاتھوں کو اٹھائے گا<sup>(1)</sup> ۔ان حضرات کے پچھ دلائل بیہ
ہیں: حضرت عبداللہ بن مسعود گا ارشاد ہے: "لأصلين بکم صلاة
رسول اللّٰه عَلَیْ اللّٰہ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ عَلٰ اللّٰہ عَلٰ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ عَلٰ اللّٰہ اللّٰہ عَلٰ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ عَلٰ اللّٰہ اللّٰہ عَلٰ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ عَلٰ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ عَلْ اللّٰہ اللّٰہ عَلٰ اللّٰہ اللّٰہ عَلٰ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ عَلْ اللّٰہ اللّٰہ عَلٰ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ عَلٰ اللّٰہ الل

<sup>(</sup>۱) المغنى لا بن قدامه ار ۹۹ م، المجموع للإمام النودى سر ۷ - ۱۱،۳ م. كشاف القناع ار ۳۲ م. حاشيه ابن عابدين ار ۰ ۳۲ ،البدائع ۲ • ۲ ،الفوا كه الدوانى ار ۲ • ۲ • حاشية العددى ار ۱۳۳۱ ، جوام الإكليل ار ۲۸ م.

<sup>(</sup>۱) جزءر فع اليدين للبخاري (ص٢٦ طبع دائرة العلوم الأثريه) \_

<sup>(</sup>۲) الجموع للإمام النووي ۱٬۳۹۹ ۱٬۳۹۹ المغنی لا بن قدامه ار ۹۷ ۴، حاشیه ابن عابدین ار ۳۲۴ ۱ البدائع ار ۲۰۷۷ ، حاشیة العدوی ار ۲۲۸\_

<sup>(</sup>۳) حدیث حضرت ابن مسعودٌ: "لأصلین بکم صلاة رسول الله عَلَیْتِیْهِ" کی روایت تر مذی (۲۰ م طبع الحلی) اور ابوداو در (۱۱ ۸۷ م حقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے، اور انہوں نے کہا کہ بیعدیث اس لفظ کے ساتھ صحیح نہیں

تم لوگوں کوضر وررسول اللہ علیہ کی نماز پڑھاؤں گا، چنانچہانہوں نے صرف پہلی دفعہ رفع پدین کیا) (یعنی تکبیرتح بمہے وقت)۔

حضرت براء بن عازب گاارشاد ہے: "إن رسول الله عَلَيْكُ مَان الله عَلَيْكُ مَان الله عَلَيْكُ مَان إذا افتتح الصلاة رفع يديه إلى قريب من أذنيه ثم لا يعود" (رسول الله عَلَيْكَ جب نمازشروع فرمات تواين دونوں ماقوں کواپن دونوں کانوں سے قریب تک اٹھاتے، پھر دوبارہ ایسا نہیں کرتے)۔

حضرت ابن مسعود گا ارشاد ہے: "صلیت خلف النبی علی الله و أبي بكر و عمر فلم يرفعوا أيديهم إلى عندافتتا ح الصلاة" (ميں نے نبی علیه اور حضرت ابوبكر وعمر كے بیچ نماز پڑھی تو انہوں نے صرف نماز شروع كرتے وقت رفع يدين كيا )۔

## ابتداءرکوع کے وقت تکبیر:

۸ - اکثر اہل علم اور جمہور فقہاء کے مذہب میں سنت یہ ہے کہ رکوع
 تکبیر کے ساتھ شروع کر ہے، اس لئے کہ نبی علیہ کی احادیث اس سلسلے میں وارد ہیں، ان میں سے چند درج ذبل ہیں:

ا- حضرت الوہريرةً نے روايت كى ہے، وه فرماتے ہيں: كان رسول الله عَلَيْكُ إذا قام إلى الصلاة يكبر حين يقوم ثم يكبر حين ير كع، ثم يقول: سمع الله لمن حمده حين يرفع صلبه من الركعة (۱) (رسول الله عَلَيْكَ جب نماز كے لئے كُمُ ہوتے ، تكبير كہتے ، پھر جب ركوع كرتے ، تو تكبير كہتے ، پھر جب ركوع كرتے ، تو تكبير كہتے ، پھر جب اپنى پیٹے كوركوع سے اٹھاتے ، تو ركوع كرتے ، تو تكبير كہتے ، پھر جب اپنى پیٹے كوركوع سے اٹھاتے ، تو سمع الله كن حمده كہتے ہے )۔

۲- حضرت الوہر يرة بى سے مروى ہے! أنه كان يصلى بهم فكبر كلما خفض ورفع، فإذا انصرف قال: إنبي الأشبهكم صلاة برسول الله عَلَيْكُ (۲) (كه وه لوگول كونماز پڑھاتے تقتو جب بھى جھكتے اور المُصّح تكبير كہتے پھر جب نماز سے فارغ ہوتے تو فرماتے كه ميں نماز ميں تم سب سے زياده رسول الله عَلَيْكُ مَا عَمَالِهُ مَا حَمَالُهُ مَا وَلَا عَلَيْكُ مَا عَمَالُهُ مَا وَلَا عَلَيْكُ مَا عَلَيْكُ مَا الله عَلَيْكُ مَا عَمَالُهُ مَا وَلَا عَلَيْكُ مَا الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ مَا عَلَيْكُ مَا الله عَلَيْكُ الله الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله الله عَلَيْكُ الله الله عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ اللهُ الله عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ الله عَلَيْكُ الله عَلَ

٣- حضرت ابن مسعودً سے روایت ہے، وہ فرماتے ہیں: "کان رسول الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عنهما" (سول الله وقعود، وأبوبكر وعمر رضي الله عنهما" (سول الله عنهما وقعید ابوبکر وعمر بر جھکنے، الحقے، کھڑے ہونے اور بیٹھنے کے وقت تکبیر کہتے تھے)۔

۴-اوراس کئے کہوہ نماز کے ارکان میں سے ایک رکن کی ابتداء ہے، لہذااس میں تکبیر مشروع ہوگی جس طرح نماز کی ابتدائی حالت

التنافي المن المرابن مجر نے التخیص (۲۲۲/۱ طبع شرکة الطباعة الفنیه) میں ابن المبارک، ابوعاتم اور بخاری وغیرہ سے اسے ضعیف قرار دینا فل کیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث حضرت البراء بی تکان رسول الله عَلَظِیه إذا افتتح الصلاة کی روایت ابوداؤد (۱۸ ۲۵،۹۵ می تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے اور کہا ہے کہ یہ حدیث صحیح نہیں ہے، اور ابن حجر نے التحص (۱۱۲۱ طبع شرکة الطباعة الفنيه) میں کہا کہ حفاظ حدیث کا اس بات پراتفاق ہے کہ ' شم لم یعد''کا لفظ حدیث میں' درج''ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث ابن مسعودٌ: "صلیت خلف النبي عَلَیْكِهُ " کی روایت دار قطنی (۲) دایش دارالهاس) نے کی ہے، اور کہا: محمد بن جابر نے اس حدیث کی تنہار وایت کی ہے اور وضعیف تھے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث الی ہریرہؓ: کان رسول اللّٰه عَلَیْتُ إذا قام إلى الصلاة..... "كی روایت بخارى (فتح البارى۲۲/۲۲ طبع السّافیہ )نے كی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث الی ہر یرہ بجنکان یصلی بھم ..... "کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۸) حدیث السلفیہ )نے کی ہے۔

<sup>(</sup>٣) حدیث ابن مسعودٌ: "کان رسول الله عَلَیْتُ یکبر فی کل خفض" کی روایت طحاوی نے شرح معانی الآ ثار (۱/۲۲ طبع مطبعة الانوار المحمدید) میں کی ہے۔

میں ہے۔

حنابله کا مذہب ہے ہے کہ رکوع کی تکبیر دوسری تکبیرات انقال کی طرح نماز کے ان واجبات میں سے ہے جنہیں قصداً چھوڑ دینے سے نماز باطل ہوجاتی ہے، اور اگر بھول یا ناواقفیت کی وجہ سے چھوٹ جائے تو ساقط ہوجاتی ہیں، لیکن سجہ ہہو کے ذریعہ اس کی تلافی کی جائی ہے، اس لئے کہ نبی علیہ کا ارشاد ہے: "صلوا کما رأیتمونی اصلی" (ا) (تم لوگ اس طرح نماز پڑھوجس طرح تم رأیتمونی اصلی" (ا) (تم لوگ اس طرح نماز پڑھوجس طرح تم نے جھے نماز پڑھے دیکھا ہے)، اور بیٹا بت ہے کہ نبی علیہ کی وکٹیس کرع ساتھ شروع کرتے تھے اور اسحاق بن را ہو بیکا یہی مؤسیس کے ساتھ شروع کرتے تھے اور اسحاق بن را ہو بیکا یہی

جمہوراور حنابلہ دونوں کے نزدیک امام کے لئے یہ مسنون ہے کہ وہ اس تکبیر کو بلند آواز سے کہ، تاکہ مقتدی اس کے منتقل ہونے کو جان لے، اور اگر وہ مرض وغیرہ کی وجہ سے تکبیر کو بلند نہ کر سکے تو مؤن یا کوئی اور اس کی طرف سے آواز کو پہنچائے (۲)۔

## ركوع ميں شبيج:

9-ركوع مين شيخ مشروع ب، ال پرفقهاء كا اتفاق ب، ال ك كه حضرت عقبه بن عامر كى حديث ب، وه فرمات بين: "لما نزلت "فسبح باسم ربك العظيم" (") قال رسول الله عليه المنظيم "

اجعلوها في ركوعكم"() (جب" فسبح باسم ربك العظيم" نازل بموئى تورسول الله عليه في فرمايا كه التهييج كوتم لوگ اپن ركوع ميں شامل كرلو)، اس كے علاوہ ديگر احكام ميں فقهاء كا اختلاف ہے۔

حنفیہ کا مذہب ہے ہے کہ رکوع میں شبیح سنت ہے اور اس کی کم سے کم مقدارتین ہے، اگر شبیح کوچھوڑ دے یا تین سے کم کر دے تو مکروہ سنزیہی ہوگا، اور تنہا نماز پڑھنے والے کے لئے تین مرتبہ سے زیادہ تکبیر کہنا افضل ہے، جبکہ وہ طاق عدد پرختم کرے، اور امام اتنی زائد شبیح نہیں کے گاجس سے لوگ اکتاجا ئیں۔

اورایک تول یہ ہے کہ رکوع اور سجدہ کی تسبیحات واجب ہیں۔
مالکیہ کا مذہب یہ ہے کہ رکوع میں تشبیح مستحب ہے، خواہ جس لفظ
کے ساتھ ہو، اور "سبحان رہی العظیم و بحمدہ" زیادہ بہتر
ہے، اورایک قول یہ ہے کہ وہ سنت ہے، اور تشبیح کی تحدید کسی ایسے عدد
کے ساتھ نہیں ہے کہ اگر اس سے کم ہوتو تواب فوت ہوجائے، بلکما اگر
ایک مرتبہ بھی تشبیح پڑھے گا تواس کو تواب حاصل ہوجائے گا، البتہ اس
کی زیادتی سے تواب میں اضافہ ہوگا۔

اور فرض نماز میں حدسے زیادہ لمبا کرنے سے منع کیا جائے گا، بخلاف نفل کے،اس لئے کہ امام کے حق میں تخفیف مطلوب ہے۔ شافعیہ فرماتے ہیں کہ رکوع میں شبیح سنت ہے اور ایک شبیح سے اصل سنت حاصل ہوجائے گی، اور اس کی کم سے کم مقدار ''سجان اللہ''

<sup>(</sup>۱) حدیث: "صلوا کمار أیتمونی أصلی" کی روایت بخاری (الفتح ۱۱۱/۱۲ طبع السّلفیه) نے حضرت مالک بن حویرث استے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حاشیه ابن عابدین ۱۸ ۳۳۰، حاشیة العدوی ۱۸ ۴۳۰، المجموع للإ مام النووی سر ۳۳۷، المجموع المحتاج الر ۱۲۳، المغنی لابن قدامه ۱۸ ۳۹۵، ۵۰۲، مثنی الر ۳۵۰، کشاف القناع ۱۸ ۳۵۲، الفروع ۱۸ ۳۵۸، روضة الطالبین ۱۸ ۳۵۸، الفوا که الدوانی ۱۸ ۳۵۸، الانصاف ۱۸ ۳۵۸،

<sup>(</sup>۳) سورهٔ واقعه/۹۲\_

<sup>(</sup>۱) حدیث حضرت عقبه بن عامر بن الما نزلت "فسبح باسم ربک العظیم ...... کی روایت ابوداود (۱/۵۴۲ حقیق عزت عبید دعاس) اور حاکم (۱/۵۴۲ طبع دائرة المعارف العثمانی) نے کی ہے اور ذہبی نے اس کے ایک راوی کے بارے میں کہا: میں کہتا ہوں کدایاس معروف نہیں ہیں، اور پھر کہا کہ وہ تو ی نہیں ہیں، جسیا کہ تہذیب لابن حجر (۱/۲۸۹ طبع دائرة المعارف العثمانی) میں ہے۔

یا''سجان ربی' ہے، اور کمال کا ادنی درجہ تین مرتبہ ''سبحان ربی العظیم و بحمدہ'' ہے اور کمال کے بہت سے درجے ہیں، پس تین کے بعد پانچ ہے پھرسات پھرنو پھر گیارہ اور بیسب سے کامل عدد ہے، اور امام تین پراضا فہیں کرے گا، یعنی الیا کرنا اس کے لئے مگروہ ہے، تا کہ مقتہ یوں کو مہولت ہو۔

منفرد اور الیا امام جس کے پیچے محد ود لوگ لمباکر نے پر راضی ہول، ان الفاظ کا اضافہ کریں گے "اللہم لک دکعت، و بک آمنت، ولک أسلمت، خشع لک سمعي و بصري و مخي و عظمي، و ما استقلت به قدمي" (اے الله میں نے تیرے لئے رکوع کیا، تجھ پر ایمان لایا، تیرا فرمل بردار ہوا، میر کان، میری آئکھ، میرا بھیجا، میری ہڈی اور وہ قوت جس کے سہارے میرے یاؤں کھڑے ہیں تیرے سامنے جھک گئے ہیں)۔

حنابلہ کا مذہب ہے کہ نمازی کے لئے مشروع ہے کہ وہ اپنے رکوع میں کے: "سبحان رہی العظیم" اور یہ کمال کا ادنی درجہ ہے، اور واجب ایک مرتبہ ہے اور سنت تین مرتبہ ہے اور یہ کمال کا ادنی درجہ ہے، اور بحمدہ کے اضافہ کے بغیر صرف" سبحان رہی العظیم" زیادہ بہتر ہے۔

اورامام کے لئے لمبا کرنامتحب نہیں ہے اور نہ تین پراضا فہ کرنا، تا کہ مقتدیوں پرشاق نہ گذرے۔

اور بیاس صورت میں ہے جبکہ وہ لمبا کرنے پر راضی نہ ہول(۱)۔

## ركوع ميں قرآن پڙھنا:

• ا - ركوع ميں قرآن پڑھنا مكروہ ہے، اس پرفقہاء كا اتفاق

(۱) الدرالمختّارار ۳۳۲، مراتی الفلاح وحاشیة الطحطاوی علیه ۴، ۱۳۵، جواهر الإکلیل ار۵۱، الفوا که الدوانی ار۴۰۷، مغنی المحتاج ار ۱۲۵،۱۲۵، المجموع سررا۳، ۲/۲، کشاف القناع ار۲۰ ۳، المغنی ار۴۰، ۵۰۳ - ۵

ہے(۱)،اس کئے کہ حضرت علی گی حدیث ہے، وہ فرماتے ہیں:
"نھانی رسول الله عُلَيْتِ عن قراء ق القرآن و أنا راکع أو
ساجد"(۲) (مجھے رسول الله عَلَيْتَ نَ رَوع يا سجدے كى حالت
میں قرآن پڑھنے ہے منع فرمایا)۔

#### رکوع میں دعا:

اا - ما لكيكا مذهب يه به كدركوع مين دعا كرنا مكروه به، اور شافعيه كا مذهب يه به كدركوع مين دعا كرنا مستحب به، اس لئه كه نبي عليه اللهم المفرك اللهم المفولي "(م) (اے الله تيرى ذات ربنا و بحمدك اللهم المفولي "(م) (اے الله تيرى ذات

- (۱) المجموع للإمام النووي سر۱۳۱۳، المغنى لابن قدامه ار۵۰۳، مغنى الحتاج ار۱۲۵،البدائع ار۲۱۸\_
- (۲) حدیث حضرت علیٌ: "نهانی رسول الله عَلَیْنِ عن قراءة القرآن و أنا راکع أو ساجد" كی روایت مسلم (۱۹ ۳ مطع کلی ) نے كی ہے۔
- (۳) حدیث ابن عباسٌ: "ألما و إنبی نهیت أن أقرأ القرآن را کعا" کی روایت مسلم (۱۸۳۱ طبح الحلی) نے کی ہے۔
- (۴) حدیث: "کان یکثر أن یقول في رکوعه و سجوده سبحانک اللهم ربنا و بحمدک" کی روایت بخاری (افق ۲۸۱/۲ طبع السّلفیه) اورمسلم (۱۰/۵۰ طبع اکلی ) نے حضرت عاکشتْ سے کی ہے۔

پاک ہے ہمارے پروردگارہم تیری حمد کرتے ہیں، اے اللہ تو ہماری مغفرت فرما)۔

اوراس کئے کہ حضرت علیؓ سے روایت ہے کہ نبی علیہ جب رکوع کرتے تو فرماتے: "اللهم لک رکعت، ولک خشعت و بک آمنت، ولک اسلمت ، خشع لک سمعی و بک آمنت، ولک اسلمت ، خشع لک سمعی و بصوی و مخی و عظمی و عصبی "(۱) (اے اللہ میں نے تیرا کیے رکوع کیا، تیرے لئے جھکا ، تجھ پر ایمان لایا، تیرا فرماں بردار ہوا، تیرے سامنے میرے کان، میری آ تکھیں، میرا بھیجا،میری ہڈی اورمیرے پٹھے جھک گئے )۔

امام کے ساتھ رکوع کے پالینے سے رکعت کا پالینا:

11 - اس بات پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ جس شخص نے امام کورکوع میں
پالیا اس نے رکعت پالی۔ اس لئے کہ نبی علیلی کا ارشاد ہے: "من

أدر ک الركوع فقد أدر ک الركعة"(۲) (جس نے رکوع
پالیا تو اس نے رکعت پالی) اور اس لئے کہ قیام کے سوااس کا کوئی رکن
نہیں چھوٹا، اور وہ اسے تکبیر تحریمہ کے ساتھ ادا کرتا ہے پھر امام کے
ساتھ باقی رکعت کو پاتا ہے، اوریہ اس صورت میں ہے جبکہ وہ
اطمینان کی حالت میں رکوع میں شامل ہوجائے یا رکوع کی بقدر
کفایت حالت کواس وقت یا لے جبکہ امام نے اس حالت سے سرکونہ

اٹھا یا ہو۔

اوراس پرلازم ہے کہ وہ تکبیر تحریمہ کھڑے ہونے کی حالت میں کے، لہذ ااگراس نے تکبیر تحریمہ اس وقت کہی جب وہ رکوع کی مقدار تک جھک چکا تھا یا تکبیر کے تجھ حصے کو اس حال میں ادا کیا تو تکبیر منعقد نہ ہوگی، اس کئے کہ اس نے تکبیر کو اس کی جگہ پر ادائہیں کیا (بعض فقہاء فرماتے ہیں کہ اس میں نقل نماز کا استثناء ہے )، پھر رکوع کے لئے دوسری تکبیر اس کی طرف جھکتے ہوئے کہے، پس پہلی تکبیر رکن ہیں حالت میں ساقط نہیں ہوتی، اور دوسری رکن نہیں ہے اور بید اس جیسی حالت میں بھی ساقط ہوجاتی ہے (ا)۔

رکوع کواس مقصد ہے لمبا کرنا کہ نماز میں داخل ہونے والا رکعت کو پالے:

سا - اگررکوع کی حالت میں امام محسوں کرے کہ کوئی شخص اس کے ساتھ نماز میں شامل ہونا چاہتا ہے تو کیا اس کے لئے بیرجائز ہے کہ وہ رکوع کولمبا کر کے انتظار کرے، تا کہ وہ اس کے ساتھ مل جائے یا ایبا کرنا جائز نہیں ہے؟۔

حفیه اور مالکیه کا مذہب یہ ہے کہ وہ اس کا انظار نہیں کرے گا، اس لئے کہ رکوع میں اس کا انظار کرنا عبادت میں اللہ عزوجل کے ساتھ مخلوق کو شریک کرنا ہے، اللہ تعالی فرماتے ہیں: "وَ لاَیُشُوک بِعِبَادَةِ وَ رَبِّهِ أَحَدًا" (اور اپنے پروردگاری عبادت میں کسی کوبھی شریک نہ کرے) اور اس لئے بھی کہ امام کونما زیوں کے ساتھ نرمی کی خاطر ملکی نماز پڑھانے کا حکم دیا گیاہے، چنانچہ حضرت ابوہریرہ سے خاطر ملکی نماز پڑھانے کا حکم دیا گیاہے، چنانچہ حضرت ابوہریرہ سے روایت ہے، وہ فرماتے ہیں کہ نبی عیالیہ نے فرمایا: "إذا صلی

<sup>(</sup>۱) المجموع للإ مام النووي سر ۱۱۱، مغنی الحتاج ۱۲۵۱، البدائع ۱۲۰۸، مغنی الحتاج ۱۲۵۱، البدائع ۱۲۰۸، معنی الحتاج المحادث معنی حضرت علیٌ: ''أن النبه علی علی کان إذا رکع قال: اللهم لک رکعت'' کی روایت مسلم (۱ر ۵۳۵ طبح الحلمی) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من أدرک الرکوع فقد أدرک الرکعة" ان الفاظ کے ساتھ وارد ہوئی ہے: "من أدرک رکعة من الصلاة فقد أدرک الصلاة" (جس نے نماز کی ایک رکعت پالی اس نے نماز کو پالیا) اس کی روایت بخاری (افقح ۲۸ ۵۵ طبح السلفیہ) نے حضرت ابو ہریرہ سے کی ہے اور الفاظ بخاری کے ہیں، اور سلم (۱۸ ۳۲ مطبح الحلمی) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ار ۳۲ ۳، الفوا که الدوانی ار ۲۴ ، المجموع ۴۸ ۲۲۹ ، المغنی ار ۴۸ ۵۰

<sup>(</sup>۲) سورهٔ کهف ۱۱۰ ـ

أحدكم للناس فليخفف فإن فيهم الضعيف و السقيم و الكبير، وإذا صلى أحدكم لنفسه فليطول ماشاء"(۱) (جبتم مين كوئي تخص لوگول كونماز پڑھائے تو ہلكى نماز پڑھائے، اس لئے كمان ميں كمزور، يماراور بوڑھے بھى ہوتے ہيں اورا گرتم ميں سے كوئي شخص تنها نماز پڑھے تو جتنا جا ہے كمى كرے)۔

اوزاعی کا یہی مذہب ہے اور ابن المنذر نے اسے مستحسن قرار دیا ہے، اور یہ کام اس صورت میں ہے جبکہ امام شامل ہونے والے کو جانتا ہو، لیکن اگر نہ جانتا ہوتو پھرا تظار کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے، ابن عابدین فرماتے ہیں کہ اگر وہ اللہ سے تقرب کا ارادہ کرلے، بغیراس کے کہ اس کے دل میں اللہ کے سواکسی اور چیز کا خیال آئے تو بالا تفاق مکر وہ نہیں ہے، لیکن بینا درہے، اور اس کا نام مسکلہ ''ریاء'' ہے، لہذا اس سے بیخا مناسب ہے۔

اور حنابلہ کا مذہب اور شافعیہ کا بھی ایک قول میہ ہے کہ اگر مقتدیوں پرانظار شاق گذر ہے تو ایسا کرنا مکروہ ہوگا، اس لئے کہ جولوگ اس کے ساتھ ہیں ان کا احترام شامل ہونے والے کے مقابلے میں زیادہ ہے، اورا گرمعمولی ہونے کی وجہ سے ان پر شاق نہ گزر ہے تو وہ اس کا انتظار کرے گا، اس لئے کہ اس میں شامل ہونے والے کے لئے فائدہ ہے اور بیمقتدیوں پر گراں بھی نہیں۔

یہی مذہب ابومجلز، شعبی ،خعی، عبدالرحمٰن بن اُبی لیلی، اسحاق اور ابوثور کا ہے۔

شافعيه كامذهب ان كے اصح قول كے مطابق بيہے كه چند شرطوں

(۱) حديث:'إذا صلى أحدكم للناس فليخفف''كي روايت بخاري (الثَّخ

"ذا الحاجه" (ضرورت مند) كااضافه بـــ

۱۹۹۸ طبع السّلفيه) اورمسلم (۱۱۷ سام طبع الحلي) نے کی ہے اورمسلم کی

روایت میں "وإذا صلی أحد كم ....." الح كا كرانهیں ہے، اوراس میں

(۱) حاشیه ابن عابدین ار ۳۳۲، البدائع ار ۲۱۸، الفوا که الدوانی ار ۴۳۸، مغنی المحتاج ال

کے ساتھ انتظار مستحب ہے، اور وہ شرائط درج ذیل ہیں: الف-پیر کہ مسبوق انتظار کے وقت مسجد کے اندر ہو۔ ب-پیر کہ انتظار بہت زیادہ لمبانہ ہو۔

ج- یہ کہ اس سے اللہ کا تقرب مقصود ہونہ کہ شامل ہونے والے کی نظر میں محبوبیت یا اس کی خوشنودی۔

د- یہ کہ آنے والے کی حیثیت یااس سے دوسی یااس کے مرتبہ وغیرہ کی وجہ سے ایک دوسرے کے درمیان امتیاز نہ کرے، اس لئے کہ بغیر امتیاز کے انتظار کرنا رکعت پانے میں آنے والے کی اعانت کرنا ہے۔

لیکن اگروہ محسوں کرے کہ نماز کے لئے آنے والا نماز کی جگہ سے باہر ہے یا انتظار میں مبالغہ کرے، مثلاً اتنا لمبا کردے کہ اگر اسے پوری نماز پرتقسیم کردیا جائے تو اس کا انتظار اللہ تعالی کے واسطے نہ ہو یا مذکورہ بالا اسباب کی بنیاد پر آنے والوں کے درمیان فرق کرے تو انتظار قطعاً پندیدہ نہیں ہے بلکہ مکروہ ہے، پس اگر اس طرح انتظار کرے تو ان حضرات کے رائح قول کے مطابق اس کی نماز باطل نہ ہوگی، اور ان میں سے بعض حضرات سے نماز کا باطل ہونا منقول ہے، اوریۃ ول ضعیف اورغریب ہے (۱)۔

## دوم: غيرالله ك لئ ركوع:

۱۳ - علاء فرماتے ہیں کہ ملاقات کے وقت سر جھکانے اور اس حد تک جھک جانے کارواج جورکوع کے کم سے کم درجے کونہ پہنچے اس کی

<sup>-12</sup>Y-

وجہ سے نہ کفر لازم آتا ہے اور نہ وہ حرام ہی ہے، کین اس کو کمروہ ہونا چاہئے ، اس لئے کہ صدیث میں ہے کہ ایک شخص نے آپ علیہ اللہ ، الرجل منا یلقی أخاہ أو صدیقه اینحنی له؟ قال: لا، قال: أفیلتز مه ویقبله؟ قال: لا، قال: أفیلتز مه ویقبله؟ قال: لا، قال: أفیأخذ بیدہ ویصافحه؟ قال: نعم "(۱) (اے اللہ کے رسول! أفیأخذ بیدہ ویصافحه؟ قال: نعم "(۱) (اے اللہ کے رسول! مم میں سے ایک آ دی این ہمائی یا دوست سے ملتا ہے تو کیا وہ اس کے لئے جمک جائے؟ آپ علیہ شرفی نے فرما یا: نہیں ، انہوں نے میں ہوں کے ایک جمک جائے؟ آپ علیہ اور اس کا بوسہ لے؟ تو آپ پوچھا: کیا وہ اس سے چمٹ جائے اور اس کا بوسہ لے؟ تو آپ میں شوس نے فرما یا: نہیں ، انہوں نے دریافت کیا: کیا وہ اس کا ہاتھ کیکڑے اور اس سے مصافحہ کرے؟ تو آپ علیہ کی خرما یا: ہماں)۔ میکن اگر جمک جائے اور اس کا جمکنا رکوع کی حدکو بہنے جائے تو ایس نیم لیکن اگر جمک جائے اور اس کا جمکنا رکوع کی حدکو بہنے جائے تو ایسا کرنا نہ کفر ہوگا اور نہ ترام ، لیکن اس فیر کی تعظیم کی نیت نہیں کی ہے تو ایسا کرنا نہ کفر ہوگا اور نہ ترام ، لیکن اس میں شد ید در ہے کی کراہت ہے ، اس لئے کہ اس کی صورت عموماً میں شد ید در ہے کی کراہت ہے ، اس لئے کہ اس کی صورت عموماً میں شد ید در ہے کی کراہت ہے ، اس لئے کہ اس کی صورت عموماً میں شد ید در ہے کی کراہت ہے ، اس لئے کہ اس کی صورت عموماً میں شد یہ در ہے کی کراہت ہے ، اس لئے کہ اس کی صورت عموماً میں شدید در ہے کی کراہت ہے ، اس لئے کہ اس کی صورت عموماً میں شدید در ہے کی کراہت ہے ، اس لئے کہ اس کی صورت عموماً میں شدید در ہے کی کراہت ہے ، اس لئے کہ اس کی صورت عموماً میں شورت عموماً میں شورت عموماً میں شورت عموماً کیا ہوں کی کراہت ہے ، اس لئے کہ اس کی صورت عموماً میں شورت عموماً کیا تو اس کی کراہت ہے ، اس لئے کہ اس کی صورت عموماً کیا تو اس کی کراہت ہے ، اس کے کہ اس کی صورت عموماً کیا تو کراہا ہے ، اس کی کہ اس کی صورت عموماً کیا کہ کراہت ہے ، اس کے کہ اس کی صورت عموماً کیا کو کراہ ہو کیا کہ کراہ ہو کیا گورائی کیا کہ کراہ ہو کیا کہ کراہ ہو کو کراہ ہو کیا کہ کراہ ہو کیا کرائی کیا کرائی کرائی کیا کرائی کرائی کرائی کیا کرائیں کیا کہ کرائی کرائیت کیا کرائی کیا کرائی کرائ

اوربعض علاء کا مذہب ہے ہے کہ الیا کرنا حرام ہے، خواہ بیم ل اس مخلوق کی تعظیم کے لئے نہ ہو، اس لئے کہ رکوع کی ہیئت کی صورت صرف اللہ سبحانہ کی عبادت کے لئے معروف ہے، ابن علان صدیق فرماتے ہیں: حرام بدعات میں سے ایک ملاقات کے وقت رکوع کی ہیئت میں جھکنا ہے، لیکن اگر مخلوق کے لئے اس کا جھکنا رکوع کی حدکو پہنچ جائے اور اس سے اس کا مقصد اس مخلوق کی اس طرح تعظیم کرنا ہو

(۱) حدیث: "سؤال الصحابی: یا رسول الله الرجل منا یلقی أخاه أو صدیقه" کی روایت ترمذی (۵/۵ طبح اکلی ) نے حضرت انس بن ما لک گی صدیث سے کی ہے اور کہا حدیث سے د

جس طرح الله تعالى كى تعظيم كى جاتى ہے تواس ميں كوئى شك نہيں كەاسيا كرنے والا اسلام سے مرتد ہوجائے گا اور اس كى وجہ سے كافر ہوجائے گا،جسیا كه اگروہ اس مخلوق كوسجدہ كرے (۱)\_

<sup>(</sup>۱) الفوا كهالدواني ۲ م ۴۲۵، دليل الفالحين ۳ م ۳۵۹، تختة المحتاج ۹ م ۹۰، نهاية المحتاج ۷ م ۳۹۹، مغني المحتاج ۳ م ۳ سر ۳۵ سا، المجمل على شرح المنهاج ۵ م ۱۲۴-

لیکن کسی صحیح مقصد کے بغیر پیغام نکاح کی قبولیت سے رجوع کرنا مکروہ ہے، اس لئے کہ اس میں وعدہ خلافی اور قول سے رجوع کرنا ہے، لیکن حرام نہیں ہے، اس لئے کہ حق اب تک لازم نہیں ہوا ہے جیسے کہ کوئی شخص کسی سامان کے متعلق بھاؤ کرے پھراسے فروخت نہ کرنے میں مصلحت نظر آئے۔

اوراس مسئلہ میں تفصیل ہے جسے اصطلاح ('' خطبہ' ۱۹۵ / ۱۹۵) میں دیکھا جائے۔ ركون

#### غريف:

ا- رکون لغت میں: "رَکَنَ إلی الشي میرکن، و یَو کُنِ " ہے ماخوذ ہے، اس کا معنی: کسی چیز کی طرف مائل ہونا، آ رام پانا اوراطمینان حاصل کرناہے (۱)۔

اور فقہی اصطلاح میں یہ پیغام نکاح دینے والے کی طرف مائل ہونا اور عورت یا اس کے متعلقین کی طرف سے اس پر رضامندی کا اظہار کرنا ہے (۲)۔

رکون میں صریح موافقت بھی داخل ہے اور ایسے طریقے پر رضامندی کا ظاہر ہونا بھی جس سے یہ مجھاجائے کہ فریقین میں سے ہرایک دوسرے کی شرط اور عقد کے ارادے پر راضی ہے۔

## شرعی حکم:

۲-ولی اور عورت کے لئے کسی صحیح مقصد کی خاطر پیغام نکاح کا پررضامندی سے رجوع کرنا جائز ہے، اس لئے کہ بیراس نکاح کا مقدمہ ہے جوعمر بھر کے لئے ہونے والاعقدہ ہے اور جس کا ضرر دائمی ہوگا،لہذا عورت کو اپنے بارے میں احتیاط کرنے اور اپنے فائدہ کو پیش نظرر کھنے کاحق ہے اور ولی اس سلسلے میں اس کے قائم مقام ہے۔

<sup>(</sup>۱) لسان العرب المحيط

<sup>(</sup>۲) مواہب الجلیل ۳ر ۱۱٬۴۱۰، الفوا که الدوانی ۲ را ۳\_

تراب اورصعید:

اورر ما دا صطلاح میں لغوی ہی معنی میں استعال ہوتا ہے، یعنی کسی شیٰ کے جلنے کے بعد ہاقی رہ جانے والی چز <sup>(۱)</sup>۔

۲-تراب: روئے زمین کی نرم چیز (مٹی) ہے اور پیراسم جنس ہے،

اوراس کے ایک حصہ کو تو بہ کہا جاتا ہے، اور بیز مین کا ظاہری حصہ

اورصعید: روئے زمین کانام ہے، خواہ وہ مٹی ہویا کچھ اور، ازہری

کہتے ہیں:اکثر علماء کا مذہب یہ ہے کہ اللہ تعالی کے قول ''فَتیَمَّمُوُ ا

صَعِينَدًا طَيِّبًا" (" توتم ياك مثى سے تيم كرليا كرو)، ميں صعيد

سا- فقہاء کے درمیان اس مسلے میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ یاک

چیز کے جلنے سے جورا کھ حاصل ہووہ پاک ہے، جب تک کہاس پر

نجاست طاری نہ ہو، کیونکہ کسی چیز کا جلنااسے نایا کنہیں بنا تاہے،

بلکہ وہ بعض فقہاء کے نز دیک پاک کرنے کا سبب ہے اور حدیث میں

ثابت ب: "لما جرح وجه النبي عُلَيْكُ يوم أحد، أخذت

فاطمة صحيرا فأحرقته حتى صار رمادا، ثم ألزقته

ے، اور تو اب کی جمع اتو بة اور تو بان آتی ہے (۲)۔

سے مرادوہ یا ک مٹی ہے جوروئے زمین پر ہو<sup>(ہ)</sup>۔

را كوسے متعلق احكام:

را كھ كى طہارت:

## رماد

ا - لغت میں رماد: کوئلہ کے برادہ کو کہتے ہیں جوآ گ میں جلنے سے تیار ہو، اس کی جمع أرمدة اور أرمداء آتى ہے، اس ماده کی اصل حالت بہ ہے کہ جیسے را کھ جس کو تیز آندھی کے دن ہوا تیزی سے اڑالے جائے )،اللہ تعالی نے کفار کے اعمال کی مثال بیان کی ہے کہ میں را کھ کومٹادیتی ہے<sup>(۲)</sup>۔

والا ہے) پیسخاوت اور فیاضی سے کنایہ ہے، جبیبا کہ حدیث میں آ یا ہے<sup>(۳)</sup>۔

## متعلقه الفاظ:

ہلاک ہونے اورمٹانے کامعنی رکھتی ہے، کہاجا تاہے: " رَمَدَ رَمُداً و رمادةً و رمُودَةً" (ليني وه چيز ملاك موكن اوراس كاكوئي حصه باتي نه ربا) الله تعالى كا ارشاد ہے: "مَقَلُ الَّذِيْنَ كَفَرُوا برَبِّهمُ أَعُمَالُهُمُ كَرَمَادِ اشتَدَّتُ بهِ الرِّيُحُ فِي يَوُم عَاصِفٍ"(١) (جو لوگ اینے پروردگار کے ساتھ کفر کرتے رہتے ہیں ان کے اعمال کی وہ ان کے اعمال کواس طرح مٹادے گا جیسے سخت ہوا آندھی کے دن

اور كہاجاتا ہے:"فلان عظيم الرماد" (فلال شخص بہت راكھ

<sup>(</sup>۱) القرطبی ۹ رس۵سه

<sup>(</sup>٢) المصباح المنير ،لسان العرب،المجم الوسيط ، ماده: '' ترب''۔

<sup>(</sup>۳) سورهٔ نساءر ۳۸ ـ

<sup>(</sup>٣) المصباح المنير ،لسان العرب،ماده:''صعد''،ابن عابدين ١٦١١، الدسوقي

<sup>(</sup>۲) متن اللغه، لسان العرب، المعجم الوسيط، ماده:'' رمدُ' القرطبي 9ر ۳۵۳\_ (٣) قوله: "عظيم الو ماد" حضرت عائش كل حديث كواسط ي "حديث أم

زرع "مين آيا ہے،اس كى روايت بخارى (الفتّح ر ۲۵۵ طبع السّلفيه) نے كى ہے اورد کیھئے فتح الباری ۹ر ۲۷۵۔

فاستمسک الدم"<sup>(1)</sup> (غزوہ احد کے دن جب نبی عظیمہ کا چہرہ انور زخمی ہوا تو حضرت فاطمہ نے ایک چٹائی لے کراسے جلایا یہاں تک کہ وہ را کھ ہوگئ، پھراسے زخم پر چسپاں کردیا توخون رک گیا)، حالانکہ نبی علیمہ نے ناپاک اور حرام چیز کے ذریعہ علاج معالجہ کرنے سے منع فرمایا ہے۔

لیکن وہ را کھ جوکسی نا پاک چیز کے جلنے کے بعد حاصل ہواس میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

امام ابوطنیفہ اور امام محمر کا مذہب اور یہی حفیہ کے نزدیک مفتی بہ قول ہے اور مالکیہ میں سے کخمی، تونسی اور ابن رشد کے نزدیک بیندیدہ اور معتمد قول ہے اور حنابلہ کے نزدیک ظاہر کے خلاف قول ہے کہ کسی ناپاک چیزیا نجاست سے آلودہ چیز کے جلنے سے حاصل ہونے والی راکھ پاک ہے، اور جلنے سے اسی طرح طہارت حاصل ہوجاتی ہے جس طرح دھونے سے ہوتی ہے (۲)، صاحب درمخار فرماتے ہیں: ورنہ تمام شہروں میں روٹی کا ناپاک ہونا لازم آئے گا فرماتے ہیں: ورنہ تمام شہروں میں روٹی کا ناپاک ہونا لازم آئے گا یعنی اس لئے کہروٹی ناپاک گوبر پر پکائی جاتی ہے، اور راکھ کا کچھ حصہ روٹی پر بھی لگ جایا کرتا ہے، اور اسی جیسی بات حطاب نے بھی ذکر کی ہے۔

اوراس کئے کہ آگ اس ٹی کے اندر کی نجاست کو کھا جاتی ہے یا اسے دوسری چیز میں تبدیل کردیتی ہے، لہذا وہ حقیقت و ماہیت کے تبدیل ہوجانے کی وجہ سے یاک ہوجاتی ہے جیسے کہ شراب سرکہ بن

اور اسی بناپر ناپاک گوبر کے ذریعہ پکائی گئی روٹی پاک ہے، اگر چہاس میں اس کی کچھرا کھلگ گئی ہو، اور اس روٹی کو کھا کر منہ دھونے سے قبل نماز پڑھنا درست ہے، اور نماز میں اسے اپنے ساتھ لئے رہنا جائز ہے جبیبا کہ دسوقی نے ذکر کیا ہے (۱)۔

شافعیہ کا مذہب اور یہی حنابلہ کا ظاہر مذہب ہے اور مالکیہ کے نزدیک معتمد کے مقابلے میں دوسرا قول اور حنفیہ میں سے امام ابویوسف کا قول ہے کہ ناپاک چیز کے جلنے سے حاصل ہونے والی را کھ ناپاک ہے، اس لئے کہ نجاست کے اجزاء موجود ہیں، اور جلانا باقی ماندہ چیز کو دوسری چیز میں تبدیل نہیں کرتا، لہذ اعین نجس کے باقی رہنے کے ساتھ طہارت نابہ نہیں ہوگی (۲)۔

بہوتی کہتے ہیں کہ نجاست نہ ایک حال سے دوسرے حال میں تبدیل ہوجانے سے پاک ہوتی ہے اور نہ آگ (میں جلنے) ہے، اس لئے نجس گو برکی را کھ بھی ناپاک ہے (<sup>(4)</sup>۔

## را كوسے تيمّم:

الله تعالی کا مشروعیت کے سلسلے میں اصل الله تعالی کا بیار شاد ہے:

"فَتَیَمَّمُوُا صَعِیْدًا طَیِّبًا (۱) (توتم لوگ مٹی سے ٹیم کرلیا کرو)،

(امام ابو یوسف کے علاوہ) حفیہ اور مالکی فرماتے ہیں کہ صعید زمین کے وہ اجزاء ہیں جوظا ہر ہوں، پس صعید زمین کا ظاہر ہے، لہذا ہر

اس چیز سے ٹیم جائز ہے جوزمین کی جنس سے ہو، جیسا کہ اس کی تائید درج ذیل حدیث سے ہوتی ہے: "جعلت لی الأرض مسجدا

جانے کے بعد پاک ہوجاتی ہے۔

<sup>(</sup>۱) سابقه مراجع، حاشیه ابن عابدین ۵ / ۲۹ ۸ ـ

<sup>(</sup>۲) سابقهمراجع۔

<sup>(</sup>۳) کشاف القناع ار ۱۸۲ <sub>س</sub>

<sup>(</sup>۴) سورهٔ نساءر ۱۹۳ ـ

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'لما جوح وجه النبی عُلیلهٔ "کی روایت بخاری (افتح ۲۸ / ۹۵ طبع السّلفیه) نے حضرت بہل بن سعدؓ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>٢) حاشيه ابن عابدين الر٢١٧، بدائع الصنائع للكاساني الـ٨٥٨، حاشية الدسوقى الر٨٥، ٨٥، نهاية المحتاج الر٢٣٠، أسنى المطالب الر١٩، المغنى الر٧٢، كشاف القناع الر١٨٩، ١٨٧\_

<sup>(</sup>۳) الدرالخيارار ۱۰۷ مواہب الجليل للحطاب ار ۱۰۷ س

و طھودا''<sup>(۱)</sup> (زمین میرے لئے مسجد اور ذریعہ طہارت بنائی گئی) اور جو چیز آگ میں جل کررا کھ ہوجائے، جیسے درخت اور گھاس تو وہ زمین کی جنس سے نہیں ہے۔

شافعیہ اور حنابلہ فرماتے ہیں کہ صعید مٹی ہے، جیسا کہ حضرت ابن عباسؓ سے نقل کیا گیا ہے کہ انہوں نے فرمایا:'' صعید کھیتی کی مٹی ہے، اور طیب کامعنی پاک ہے''اور کھیتی سے مراد زراعت کی زمین ہے، اور اس بنا پر راکھ سے تیم جائز نہ ہوگا، اگر چہوہ تمام فقہاء کے نزدیک پاک ہے اس لئے کہ وہ نہ مٹی ہے اور نہ زمین کی جنس سے ہے (۲)۔

اورجمہور فقہاء (مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ) کا مذہب ہیہ ہے کہ
اگر شمیرے یا جلی ہوئی مٹی کوکوٹ دیا جائے تواس سے بھی تیم کرنا جائز
نہ ہوگا، جیسا کہ جلی ہوئی زمین کے اجزاء سے تیم کرنا جائز نہیں ہے،
اس کئے کہ پکانے کی وجہ سے اب وہ مٹی کا مصداق نہیں رہا<sup>(۳)</sup>۔
اور حنفیہ فرماتے ہیں: اگر زمین کی مٹی اس میں کچھ ملائے بغیر
جلادی جائے یہاں تک کہ وہ سیاہ ہوجائے تو بھی اس سے تیم جائز

جلادی جائے یہاں تک کہوہ سیاہ ہوجائے تو بھی اس سے تیم جائز ہے،اس کی ذات نہیں ہے،اس کی ذات نہیں ہے،اس کی ذات نہیں بدلی ہے،اس کی ذات نہیں بدلی ہے،اس کی دارا کھا گرکگڑی کی ہوتو اس سے تیم جائز نہیں ہے،اورا گر پھر کی ہوتو اس سے تیم جائز نہیں ہے،اورا گر پھر کی ہوتو اس سے تیم جائز ہے (۴)۔

را كه كي مالت اوراس كا قيمت والا بهونا:

۵- مال وہ ہے جس کی طرف طبیعت مائل ہوتی ہے اور جے خرج کیا جاتا ہے اور روک کررکھا جاتا ہے، اور متقوم وہ ہے جس سے شرعاً نفع اللها نامباح ہو<sup>(۱)</sup>، اور جوثی پاک ہو، نفع بخش ہوا ور شرعا حرام نہ ہو، وہ فقہاء کے نزدیک مال ہے، اور حفیہ کی تعبیر میں وہ متقوم ہے، فقہاء کے نزدیک اس ہے اس کے کہ اس سے شرعا نفع اللها نا جائز کی خرید و فروخت صحیح ہے، اس لئے کہ اس سے شرعا نفع الله انا جائز ہے، اور فقر ہ رسامیں مذکور حضرت فاطمہ میں کے صدیث سے علاج معالجہ میں اس سے نفع اللها نا جائز معالجہ میں اس سے نفع اللها نا خابت ہے۔

عرف میں اسے تنہا استعال کرنے کا بھی رواج ہے اور اسے زمین میں ڈال کر مخلوط شکل میں بھی تا کہ زراعت وغیرہ میں پیداوار بڑھائی جائے، اور اس کے استعال کی ممانعت کے سلسلے میں نص وار دنہیں ہے، اس لئے وہ مالیت والی اور لوگوں کے لئے قابل انتفاع چیز ہے، جس کی خرید وفروخت جائز ہے۔

یکی حکم اس را کھ کا بھی ہے جوعین نجاست یا نجاست سے آلودہ چیز کے جلنے سے حاصل ہوتی ہے، ان حضرات کے نزدیک جواس کی طہارت کے قائل ہیں لیعنی حنفیہ اور بعض مالکیہ اور حنابلہ کے نزدیک بھی ایک روایت یہی ہے، اس لئے کہ نجس چیز کے جلنے سے حاصل ہونے والی را کھ ان کے نزدیک پاک ہے، اس سے نفع ماضل ہونے والی را کھ ان کے نزدیک پاک ہے، اس سے نفع الحانا جائز ہے (۳)۔

لیکن جوحضرات اس کے نجس ہی باقی رہنے کے قائل ہیں اور وہ شافعیہ اوران کے ہم خیال فقہاء ہیں،ان کے نزدیک اس کا حکم را کھ

<sup>(</sup>۱) حدیث:''جعلت لمی الأرض مسجدا و طهورا'' کی روایت بخاری (۱ر ۵۳۳ طبح السّلفیہ)نے حضرت جابر بن عبداللّٰہ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۱۷۱٬۱۵۹٬۱۲۱٬۱۷۱٬۱۵۳٬۸۶۰ مغنی الحتاج ۱۷۲٬۰۹۱ النسوقی ار ۱۵۵٬۸۶۳ مغنی لابن قد امه ار ۲۴۹۶٬کشاف القناع الر ۱۷۲۰

<sup>(</sup>٣) حاشية الدسوقي الر١٥٦، أمنني لا بن قد امه الر٢٣٩، منني الحتاج الر٩٦.

<sup>(</sup>۴) مراقی الفلاح ار ۲۴، حاشیا بن عابدین ار ۱۲۱\_

<sup>(</sup>۱) مجلة الأحكام العدليه، دفعه ۱۲۷، ۱۲۷، بن عابدين ۴/۰۰-

<sup>(</sup>٢) الزيلعي ١٢٦/١٠الد سوقي ١٦/٠١٠القليو بي ١٦/١٥٤٠كشاف القناع ١١٥٣ـ ١٥١ـ

<sup>(</sup>٣) سابقه مراجع ،البناية على الهدايه ٣٢٨ سـ

## رمضان

#### تعريف:

ا - رمضان مشہور مہینے کا نام ہے، اس کے نام رکھنے کے بارے میں کہا گیا ہے کہ جب لوگوں نے قدیم لغت سے مہینوں کے نام نقل کئے تو انہیں انہی زمانوں کے ساتھ موسوم کردیا جن میں وہ مہینے واقع ہوئے، چنانچہ یہ مہینۂ شدید جھلسا دینے والی گرمی کے دنوں میں آیا تو اسی کے ساتھ موسوم کرتے ہوئے اس کا نام رمضان رکھا گیا (۱)۔

#### ماه رمضان كاثبوت:

۲ – ماہ رمضان کا ثبوت اس کا چاندد کیھنے سے ہوتا ہے، اور اگر دیکھنا دشوار ہوتو شعبان کے تبیں دنوں کی گنتی پوری کرنے کے بعد رمضان شروع ہوتا ہے۔

اور کم از کم کتنے افراد کی شہادت سے رویت ثابت ہوگی، اس سلسلے میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

چنانچے حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب میہ کہ ایک عادل آدمی کی رویت سے ماہ رمضان کا ثبوت ہوگا۔

اور حفیہ نے ایک عادل آ دمی کی رویت کا اعتبار کرنے میں بہ قید لگائی ہے کہ آسان صاف نہ ہوا یعنی وہ غبار آلود یا ابر و آلود ہو اکیکن اگر آسان صاف ہوتو رویت کا ثبوت اسٹے لوگوں کی گواہی سے ہوگا جن کی اصل کے اعتبار سے الگ الگ ہوگا، لہذا اگر راکھ کی اصل جلنے سے قبل نا پاک تھی اس طور پر کہ شریعت میں اسے مال متقوم نہیں سمجھا جا تا تھا، مثلاً شراب، خزیر، مردار، بہنے والاخون اور انسانی غلاظت وغیرہ، اور جیسے کتا اور کیڑے مکوڑے اکثر فقہاء کے نزد یک اوروہ درندے جن میں کوئی نفع نہیں ہے، بعض فقہاء کے نزد یک اس سلسلے میں پچھنصیل کے ساتھ، تو ان چیز ول کے جلنے سے جو راکھ باقی بچ میں پچھنصیل کے ساتھ، تو ان چیز ول کے جلنے سے جو راکھ باقی بچ مال متقوم نہیں ہوگا، اس لئے کہ نجاست سے حاصل ہونے والی راکھ مال متقوم نہیں ہوگا، اس لئے کہ نجاست سے حاصل ہونے والی راکھ دردیر فرماتے ہیں: اگر نجاست کے اعراض (اوصاف) بدل جا نیں، تو بھی استصحاب حال کے اعتبار سے اس کے سابق تھم میں جا نیں، تو بھی استصحاب حال کے اعتبار سے اس کے سابق تھم میں جبر یکی واقع نہیں ہوگی (در کیکھئے: '' بیچ منہی عنہ' فقرہ رے (۲)۔

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير ، مختار الصحاح ، ماده: " رمض " ـ

<sup>(</sup>۱) نهاية المحتاج الر ۲۳۰، ابن عابدين ۴۸ ۱۰۳، البدائع الر ۸۵، ۵ر ۱۳۰۰ جواهر الإ كليل الرو، الدسوقی الر ۵۵، ۵۵، حاشية القليو بی ۲۸ ۲۵۷، المغنی لا بن قدامه الر۲۷، کشاف القناع الر۱۸۲، ۳۸ ۲۵۱

<sup>(</sup>۲) الشرح الكبيرمع الدسوقي ار ۵۸،۵۷\_

کی خبر سے ملم اور یقین حاصل ہوجائے۔

ایک عادل آ دمی کی رویت سے مہینے کے ثبوت کے قائلین نے حضرت عبد اللہ بن عمر کی حدیث سے استدلال کیا ہے، وہ فرماتے ہیں: ''تراءی الناس الهلال ، فأخبرت النبي عَلَيْكُ أني رأیته فصامه، و أمر الناس بصیامه''(۱) (لوگوں نے چاندد کھنے کی کوشش کی، پس میں نے نبی عَلِیْكَ کُو بَلَا یا کہ میں نے چاندد کیا ہے تو آ پ عَلِیْکَ نے روزہ رکھا اور لوگوں کو اس کا روزہ رکھے کا حکم دیا)۔

اس طرح ان حضرات نے حضرت عبدالله بن عباس کی حدیث سے استدلال کیا ہے، وہ فرماتے ہیں: ''جاء أعرابي إلى النبي عباس فقال: إني رأیت الهلال -یعنی رمضان- قال: أتشهد أن لا إله إلا الله؟ أتشهد أن محمداً (رسول الله)؟ قال: نعم، قال: یا بلال، أذن في الناس أن یصوموا قال: نعم، قال: یا بلال، أذن في الناس أن یصوموا غداً" (ایک اعربی نبی عیسی کے پاس آیا اور کہا کہ میں نے عداً" (ایک اعربی نبی عیسی کے پاس آیا اور کہا کہ میں نے چاند دیکھا ہے، (یعنی رمضان کا) نبی عیسی نے دریافت فرمایا: کیا تم اس بات کی شہادت دیتے ہو کہ اللہ کے رسول ہیں؟ اس نے کہا: ہاں، گواہی دیتے ہو کہ محمد عیسی الله کے رسول ہیں؟ اس نے کہا: ہاں، آئی عیسی نے کہا: ہاں، گل سے روزہ رکھیں)۔

ما لکیکا مذہب اور شافعیکا ایک قول بیہ ہے کہ ماہ رمضان کا ثبوت دوعادل آ دمیوں کی شہادت کے بغیر نہ ہوگا، ان کا استدلال حسین بن الحارث جدلی کی حدیث سے ہے، وہ فرماتے ہیں: ''إن أمير مكة الحارث بن حاطب قال: عهد إلينا رسول الله عَلَيْكُ أَن ننسك للرؤية، فإن لم نرہ و شهد شاهدا عدل نسكنا بشهادتهما ''() ( مکہ کے امیرحارث بن حاطب نے کہا کہ رسول اللہ عَلِیْکُ نے ہمیں بی حکم دیا کہ ہم چاند دیکھ کر روزہ رکھیں ،اوراگر ہم اسے نہ دیکھ سکیں اور دوعادل شاہداس کی شہادت دیں توان کی شہادت پرروزہ رکھیں )۔

رمضان کا چاند دیکھنے کی خبر دینا روایت ہے یا شہادت اس میں تر دد ہے، جن حضرات نے اسے روایت قرار دیا ہے اور وہ حفنیہ اور حنابلہ ہیں اور شافعیہ کا بھی ایک قول یہی ہے ، انہوں نے اس میں عورت کے قول کو قبول کیا ہے، اور جن حضرات نے اسے شہادت قرار دیا ہے اور وہ مالکیہ ہیں اور شافعیہ کا اصح قول بھی یہی ہے، تو انہوں نے اس میں عورت کے قول کو قبول نہیں کیا ہے۔

اگرچاندگی رویت ممکن نه بوتو شعبان کے تیس دنوں کی تعداد کو کمل کرنا ضروری ہے، اور بیے جمہور (حفیہ، ما لکیہ اور شافعیہ کا قول ہے اور حنابلہ کے مذہب کی ایک روایت ہے)، ان حضرات نے حضرت ابن عباسؓ کی حدیث سے استدلال کیا ہے کہ نبی عظیہ نے ارشاد فرمایا:"صوموا لوؤیته، و أفطروا لوؤیته، فإن حال بینکم وبینه سحابة، فأکملوا العدة، ولا تستقبلوا الشهر استقبالاً"، (کی کر روزے رکھو اور چاند دیکے کر روزے استقبالاً"، (کی کر روزے رکھو اور چاند دیکے کر روزے

<sup>(</sup>۱) حدیث ابن عرِّ: "تراءی الناس الهلال" کی روایت ابوداؤد (۲۸ ۲۵۷، ۷۵۷ تحقق عزت عبید دعاس) اور حاکم (۱/ ۲۲۳، طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے اوراسے سیح قرار دیا ہے اور ذہبی نے ان سے موافقت کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث ابن عباسٌ: "جاء أعوابي إلى النبی ﷺ " کی روایت تر مذی (۲) حدیث ابن عباسٌ: "جاء أعوابي إلى النبی ﷺ " کی روایت تر مذی (۳) اطبع المکتبة التجاریه) نے کی ہے اور ان دونوں حضرات نے اس کے مرسل ہونے کوتر جی دی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث حارث بن حاطب گی روایت دارقطنی (۲۷ ماطبع دارالمحاس) نے کی ہے اوراسے مجھ قرار دیاہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث ابن عبال "" صوموا لوؤیته" کی روایت نمائی (۱۳۲/۴ طبع المکتبة التجاریه) اور حاکم (۱/۲۵ طبع وائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے

چھوڑ دو، پس اگرتمہارےاور چاند کے درمیان بادل حاکل ہوجائے تو تیس دن کی گنتی پوری کرو،اوراس سے قبل مہینے شروع نہ کرو)۔

اور ایک روایت میں ہے: "لاتصوموا قبل رمضان، صوموا للرؤیة و أفطروا للرؤیة، فإن حالت دونه غیایة فاکملوا ثلاثین "(۱) (رمضان سے قبل روزه ندرکھو، چاند دکھ کر روزه رکھو اور چاند دکھ کر افظار کرو، پس اگر تمہارے اور اس کے درمیان کوئی چیز مائل ہوجائے تو تمیں دن کمل کرلو)۔

حنابلہ کی ایک دوسری روایت ہے اور وہی ان کا مذہب بھی ہے کہ جب آسان صاف ہواور تمیں کی رات کو چا ندنظر نہ آئے تو شعبان کے تمیں دنوں کی گنتی مکمل کی جائے گی اور اگر آسان میں غبار یا بادل ہو اور چا ندنظر نہ آئے تو شعبان کے انتیس دن سمجھے جا کیں گے، اور تیسویں دن (یعنی شک کے دن) رمضان کی نیت سے احتیاطاً روزہ رکھا جائے گا، اور ان حضرات نے حضرت ابن عمر کی حدیث سے استدلال کیا ہے، وہ فرماتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ عیالیہ کو فرماتے ہوئے سا: "إذا رأیتموہ فصوموا، وإذا رأیتموہ فافطروا، فإن غم علیکم فاقدروا له"(۲) (جبتم لوگ چاند دکھ لوتو افظار کرو، اور اگر چاند دکھ لوتو روزہ رکھواور جبتم لوگ چاند دکھ لوتو افظار کرو، اور اگر چاند دکھ لوتو افظار کرو، اور اگر چاند دکھ لوتو اور دورہ بول اللہ عیالیہ کے قول "فاقدروا له" کی تفیراس طرح کی ہے کہ اسے تگ کر دواور وہ بیے کہ شعبان کو انتیس دن کا مہدینہ قرار دیا جائے۔

جمہور فقہاء کی رائے یہ ہے کہ ماہ رمضان کے ثابت کرنے میں حساب کا اعتبار نہیں کیا جائے گاءاس بنا پر کہ ہم چاند دیکھ ہی کرعبادت کرتے ہیں۔

اس مسئلہ میں بعض شافعیہ نے اختلاف کیا ہے، اور تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح'' رویۃ الہلال''اور'" تنجیم''۔

### رمضان کے چاندمیں اختلاف مطالع:

سا- حنفیه، ما لکیه اور حنابله کا مذہب اور شافعیه کا ایک قول بیہ ہے کہ ماہ رمضان کے ثابت کرنے میں اختلاف مطالع کا اعتبار نہیں کیا جائے گا،
پس اگر کسی شہر میں رمضان کے چاند کی رویت ثابت ہوجائے تو تمام مما لک میں تمام مسلمانوں پر روزہ رکھنا لازم ہوگا، اس لئے کہ رسول اللہ علیقہ کا ارشاد ہے: "صوموا لو ویته" (اسے دیکھ کر روزہ رکھو)، بیہ یوری امت سے خطاب ہے۔

اورشافعیمااصح قول بیہ ہے کہ اختلاف مطالع کا اعتبار کیا جائے گا،
اس کی تفصیل: اصطلاح''رویۃ البہلال'، اور'' مطالع'' میں ہے۔
اس کی تفصیل: اصطلاح ہے کہ شوال کے چاندگی رویت میں دو عادل
آ دمیوں کی شہادت کا اعتبار کیا جائے گا، اور اس سے رمضان ختم ہوگا،
اور اس مسلے میں ابوثور کے علاوہ کسی نے اختلاف نہیں کیا ہے، وہ
فرماتے ہیں کہ ایک آ دمی کا قول قبول کیا جائے گا، اور دوآ دمیوں کی
شہادت کے اعتبار کی دلیل حضرت ابن عمر کی حدیث ہے، وہ
نبی عقیلی کے بارے میں نقل کرتے ہیں: "أنه أجاز شهادة
رجل واحد علی رؤیة الهلال، (هلال رمضان)، و کان
لایجیز علی شهادة الإفطار إلا بشهادة رجلین" (آپ

<sup>=</sup> اورالفاظ نسائی کے ہیں، حاکم نے اسے سیح قرار دیا ہے اور ذہبی نے اس کی موافقت کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لاتصوموا قبل رمضان، صوموا للرؤیة....." کی روایت نمائی (۱۳ مر ۱۳ طبح الحلمی ) نے کی نمائی (۱۳ مر ۱۳ طبح الحلمی ) نے کی ہے اور تر ندی (۱۳ مر ۱۳ طبح الحلمی ) نے کی ہے اور کہا: حدیث حسن صحح ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "إذا رأیتموه فصوموا" کی روایت مسلم (۲۰/۲ طبع الحلمی)
نے کی ہے۔

<sup>(</sup>١) حديث: "صوموا لرؤيته" كاتخ تا فقره نمبر ٢ پر گذر چكار

<sup>(</sup>٢) عديث ابن عمرٌ: "أن النبي عُلَيْكُ أجاز شهادة رجل واحد" كي روايت

علیلیہ نے چاند ( یعنی رمضان کے چاند ) کی رویت کے لئے ایک آدمی کی شہادت کو جائز قرار دیا اور آپ علیلیہ افطار کی شہادت کے لئے دوا فراد سے کم کی شہادت کو جائز قرار نہیں دیتے تھے )۔

اس کوان باقی شہادتوں پر قیاس کیا گیا ہے جو مال نہیں ہیں اور جن سے عام جن سے مال مقصور نہیں ہوتا، جیسے کہ قصاص اور وہ امور جن سے عام طور پر مر دواقف ہوتے ہیں، اور اس لئے کہ وہ ایسے چاند کی شہادت دینا ہے جس سے عبادت میں داخل نہیں ہوا جاتا، لہذا اس میں دوسری شہادتوں کی طرح دوآ دمیوں سے کم کی شہادت قبول نہیں کی جائے گی (۱)۔

### ماه رمضان كى خصوصيات:

دوسرے مہینوں کے مقابلہ میں ماہ رمضان کے کچھ مخصوص احکام اور فضائل ہیں:

### بهلی خصوصیت: ماه رمضان میں قرآن کا نزول:

۵-قرآن ایک ساتھ ہی لوح محفوظ سے آسان دنیا کے بیت العزت میں نازل ہوا، اور بیر مضان میں اور اس میں متعین طور پر شب قدر میں نازل ہوا، پھر واقعات کے لحاظ سے نئیس سالوں میں تھوڑ اتھوڑ المنازل ہوا، جیسا کر قرآن کریم میں وارد ہے: "شَهُرُ رَمَضَانَ الَّذِیُ أُنْوِلَ فِیهِ الْقُرُآنُ هُدًی لِّنَاسِ وَبَیِّنَاتٍ مِّنَ الْهُدای وَالْفُرُقَانِ" (ماہ رمضان وہ ہے جس میں قرآن مجیدا تاراگیا ہے وَالْفُرُقَانِ" (ماہ رمضان وہ ہے جس میں قرآن مجیدا تاراگیا ہے

- (۱) الاختيار ۱۲۹۱، ۱۳۰۰، کثاف القناع ۱۷۱، ۱۳۰۰، المغنی ۱۵۹٫۳ المخنی ۱۵۹٫۳ المخنی ۱۵۹٫۳ المجموع ۲۸ (۱۲۹۰، حاشیه این عابدین ۲۲/۹، حاشیة الدسوتی ۱۷/۵۱، ۱۶۰۰ حاشیة الدسوتی ۱۷/۵۱، ۱۶۰۰ حاشیه الرسوتی ۱۸/۵۱، ۱۶۰۰ حاشیه الرسوتی
  - (۲) سوره بقره ر ۱۸۵\_

لوگوں کے لئے ہدایت ہے (اس میں) کھلے ہوئے (دلائل ہیں) ہدایت اور (حق وباطل میں)امتیاز کے )۔

ر جب با سے است کر رہ گی ہے ان کا پیقول ہے: شب قدر اوراس کی تفسیر میں مجاہد سے ان کا پیقول ہے: شب قدر ہزار مہینوں سے جن میں شب قدر ہزار مہینوں سے جن میں شب قدر نہ ہو، اور اسی طرح کی بات قادہ اور امام شافعی وغیرہ سے منقول ہے اور ابن جریر اور ابن کثیر نے اسی کو اختیار کیا ہے (۲)۔

### دوسری خصوصیت: روزه کی فرضیت:

٣ - رمضان كاروزه اسلام كے پانچ اركان ميں سے ايك ركن ہے، جيسا كه حضرت ابن عمر كى حديث ميں آيا ہے كه نبى على الله في أن لا إله إلا الله، و أن البني الإسلام على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله، و أن محمدا رسول الله، و إقام الصلاة، و إيتاء الزكاة، و حج البيت ، وصوم رمضان "(اسلام كى بنياد پانچ چيزول پرركى گئى ہے: اس بات كى گوائى دينا كه الله كسواكوكى معبود نهيں اور محمدا الله كرنا، زكاة اداكرنا، بيت الله كا كرنا اور مضان كروز ركونا)، اور قر آن كريم سے معلوم ہوتا كے كرنا اور مضان كے روز ركونا)، اور قر آن كريم سے معلوم ہوتا ہے كہ اس كے روز ركونا فرض ہے، جيساكه الله تعالى كاار شاد ہے: "كا أَيْهَا الَّذِيْنَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

- (۱) سوره قدررا\_
- (۲) تفسیراین کثیر ار ۸۰ ۳۳۲ / ۳۳۲ طبع دارالاً ندلسی، پیروت ـ
- (۳) حدیث: "بنی الإسلام علی خمس: شهادة أن لاإله إلاالله....." کی روایت بخاری (افتح ۱۸۹۲ طبع السّلفیه) اورمسلم (۱۸۵۲ ط الحلمی) نے کی ہے۔
  - (۴) سورهٔ بقره رسمها\_

روز \_ فرص کے گئے، جیسا کہ ان اوگوں پر فرض کئے گئے تھے جوتم سے قبل ہوئے ہیں، عجب نہیں کہ م متی بن جاؤ)، اور اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "شَهُرُ رَمَضَانَ الَّذِی أُنْزِلَ فِیهِ الْقُرُ آنُ، هُدًی لِّلنَّاسِ ہے: "شَهُرُ رَمَضَانَ الَّذِی أُنْزِلَ فِیهِ الْقُرُ آنُ، هُدًی لِّلنَّاسِ وَبَيّنَاتٍ مِّنَ الْهُدای وَ الْفُرُقَانِ فَمَنُ شَهِدَ مِنْکُمُ الشَّهُرَ فَلْیَصُمُهُ الشَّهُرَ الْهُدای وَ الْفُرُقَانِ فَمَنُ شَهِدَ مِنْکُمُ الشَّهُرَ فَلْیَصُمُهُ الشَّهُرَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُلِلِ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ

### تیسری خصوصیت: صدقه کرنے کی افضلیت:

2- حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ رمضان میں صدقہ کرنا دوسر سے مہینوں میں صدقہ کرنے سے افضل ہے، چنا نچہ حضرت ابن عباس کی حدیث ہے، وہ فرماتے ہیں: "کان النبی علیہ الجود الناس بالمخیر و کان أجود مایکون في رمضان حین یلقاہ جبرئیل ، و کان جبرئیل علیه السلام یلقاہ کل لیلة في رمضان حتی ینسلخ، یعرض علیه النبی علیہ القرآن، فإذا لقیه جبریل علیه السلام کان أجود بالنجیر من الریح المرسلة "(۲) (نبی علیہ السلام کان أجود بالنجیر من الریح تصاور رمضان میں جب جرئیل علیہ السلام آپ سے ملتے تقو و کی یہ کریمانہ صفت اور زیادہ نمایاں ہوجاتی تھی، اور جرئیل کی ہررات میں آپ سے ملتے تھے تو رمضان کی ہررات میں آپ سے ملتے تھے تو رمضان کی ہررات میں آپ سے ملتے تھے تو رمضان کی ہررات میں آپ سے ملتے تھے تھے، رمضان کی ہررات میں آپ سے ملتے تھے، رمضان کے تم ہونے

تک یمی معمول رہتا تھااور نبی علیہ ان کوقر آن سناتے تھے توجب جبر کیا ا آپ سے ملتے تو آپ علیہ خیر کے کا موں میں تیز ہواؤں سے بھی بڑھ جاتے تھے )، ابن حجر فرماتے ہیں: جود کا معنی شریعت میں مناسب آدمی کو مناسب چیز دینا ہے اور وہ صدقہ سے عام ہے، نیز رمضان نیکیوں کا موسم ہے، اس لئے کہ اس مہینے میں اللہ کی نعمتیں اس کے بندوں پر دوسر مہینوں کے مقابلے میں زیادہ ہوتی ہیں، چنانچہ اللہ کی جوسنت اپنے بندوں کے ساتھ ہے، نبی علیہ اس کی پیروی کورجہ دیتے تھے (ا)۔

### چوهی خصوصیت: رمضان میں شب قدر:

۸-الله تعالی نے رمضان کوشب قدر کی وجہ سے فضیلت دی ہے، اور القدر اس مبارک رات کے مقام کو بیان کر نے کے سلسلے میں سورۃ القدر نازل ہوئی ہے، اور بہت سی احادیث واردہوئی ہیں، چنانچہ حضرت الوہر یرۃ کی حدیث ہے، وہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ علی ہے فرمایا: "أتا کم رمضان شہر مبارک فرض الله عزوجل علیکم صیامه، تفتح فیه أبواب السماء، و تغلق فیه أبواب المجحیم، و تغل فیه مردۃ الشیاطین، لله فیه لیلة خیر من الله شهر، من حرم خیرها فقد حرم "(اتم پرایک بابرکت ألف شهر، من حرم خیرها فقد حرم "(اتم پرایک بابرکت مہین رمضان آگیا، اللہ تعالی نے اس کے روزے تم پر فرض کئے ہیں، مرس شیاطین جگڑ دیے جاتے ہیں، سرش شیاطین جگڑ دیے جاتے ہیں، سرکش شیاطین جگڑ دیے جاتے ہیں، اللہ کے لئے اس میں ایک رات ہے جو ہزار مہینوں سے بہتر ہے، ہیں، اللہ کے لئے اس میں ایک رات ہے جو ہزار مہینوں سے بہتر ہے،

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ر ۱۸۵\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "کان أجود الناس بالنحیر" کی روایت بخاری (افقح ۱۱۲/۳ طبع الشافیه) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) فتخ الباري ارا۳،۴۸۲۱۱\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: 'آتاکم رمضان شهر مبارک' کی روایت نمائی (۱۲۹/۴ طبع المکتبة التجاریه) نے کی ہے، اوراس کی اسنادی ہے۔

جو شخص اس کی خیر سے محروم رہا تو وہ حقیقتاً محروم ہے )۔

حضرت الوہريرةً كى ايك دوسرى حديث ہے، وہ فرماتے ہيں كه رسول الله عليلة القدر إيمانا رسول الله عليلة القدر إيمانا واحتسابا غفر له ماتقدم من ذبه "() (جس خض في شب قدر ميں ايمان اور ثواب كى اميد كے ساتھ عبادت كى، اس كتمام پچيلے كناه بخش ديئے جاتے ہيں)۔

تفصیل'' لیلة القدر'' کی اصطلاح میں دیکھی جائے۔

### یانچوین خصوصیت: نمازتراویج:

9-رمضان کی راتوں میں قیام سنت ہے، اس پرمسلمانوں کا اجماع ہے، اور نووی نے ذکر کیا ہے کہ رمضان کی راتوں میں قیام سے مراد تراوی کی نماز ہے، لینی تراوی کی نماز سے قیام کا مقصود حاصل ہوجا تا ہے (۲) ، اور رمضان کی راتوں میں قیام کی فضیلت میں نبی علیہ کی میصدیث آئی ہے: ''من قام رمضان ایمانا و احتسابا غفر له ما تقدم من ذنبه'''(جو شخص رمضان (کی راتوں) میں ایمان اور ثواب کی امید کے ساتھ قیام کر نے واس کے تمام پچھا گناہ بخش دیئے جائیں گے۔ تفصیل '' اِ حیاء المیل ' اور '' صلا قالتر اور گئی جائے گئاہ کی اصطلاح میں دیکھی جائے۔

### چھٹی خصوصیت:اعتکاف:

• ا - فقہاء کا مذہب یہ ہے کہ رمضان کے آخری عشرہ میں اعتکاف

کرنا سنت مؤکدہ ہے، اس لئے کہ نبی علیہ نے اس کی پابندی فرمائی ہے، جیسا کہ حضرت عائشہ کی حدیث میں ہے: "أن النبی علیہ کان یعتکف العشر الأواخر من رمضان حتی توفاہ الله تعالی، ثم اعتکف أزواجه من بعدہ "(۱) (نبی علیہ مشان کے آخری عشرہ میں اعتکاف فرماتے تھے، وفات تک آپ علیہ کا یہ معمول رہا، پھر آپ علیہ کے بعد آپ علیہ کی ازواج مطہرات نے اعتکاف کیا)۔

تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح''اعتکاف''۸۷۵؍۲۰۷۔

ساتویں خصوصیت: رمضان میں قرآن کریم کی تلاوت اور ذکر:

ا ا – رمضان میں قرآن کا دور کرنااور کثرت سے اس کی تلاوت کرنا

<sup>(</sup>۱) حدیث: من قام لیلة القدر إیمانا و احتسابا ..... کی روایت بخاری (الفتح ۱۲ طبع السّلفیه) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) فتحالباری ۱۵۱۸

<sup>(</sup>۳) حدیث: ''من قام رمضان إیمانا و احتسابا.....'' کی روایت بخاری (۳) افتح ۱۸ ۲۵۰ طبع السّلفیه) اور سلم (۱۱ ۵۲۳ طبع الحلمی) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "کان یعتکف العشر الأواخر من رمضان" کی روایت بخاری (الفتح ۲۷۱۲ طبع السّلفیه) اور سلم (۱/۲ مطبع الحلمی) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث أبی سعیدٌ: "أن رسول الله عَلَیْه کان یعتکف العشر الأوسط من رمضان" کی روایت بخاری (افقی ۲۷۱/۲ طبع السّلفیه) نے کی ہے۔

تا كيد كے ساتھ مستحب ہے، اور قرآن كا دور اس طرح ہوگا كه وه دوسرے كو پڑھ كرسنائے، اور استحباب كى دوسرے كو پڑھ كرسنائے، اور استحباب كى دليل بيہ ہے: ''أن جبريل كان يلقى النبي عَلَيْكِ في كل ليلة من رمضان فيدار سه القرآن ''(جرئيل عليه السلام رمضان كى مررات ميں نبى عَلِي الله سے ملاقات كرتے تھے اور آپ ان كے ساتھ قرآن كادور فرماتے تھے )۔

قرآن کا پڑھنامطلقاً مستحب ہے، کیکن رمضان میں اس کی تاکید زیادہ ہے(۲)۔

آ ٹھویں خصوصیت: رمضان میں اعمال صالحہ کا ثواب دو چند ہوجا تاہے:

17 - رمضان کے مہینے میں صدقہ کی تاکید ہے، جبیبا کہ حضرت ابن عباس کی سابقہ حدیث میں ہے، اس لئے کہ وہ تمام مہینوں سے افضل ہے، اور اس لئے بھی کہ لوگ اس میں طاعت میں مشغول رہتے ہیں، اپنی کمائی کے لئے فارغ نہیں ہوتے ہیں، اس لئے اس میں ضرورت زیادہ شدید ہوتی ہے اور اس لئے بھی کہ نیکیاں اس میں دو چند ہوجاتی ہیں۔

ابراہیم فرماتے ہیں: رمضان کی ایک تشبیح غیر رمضان کی ہزار تنبیح ہے بہتر ہے (۳)۔

نوین خصوصیت: روزه دار کوافطار کرانا:

سا –حضرت زید بن خالد جہنی کی حدیث ہے، وہ فرماتے ہیں کہ

- (٢) روضة الطالبين ٢/ ٣٦٨، أسنى المطالب الر٢٠٠، كشاف القناع ٣٢٠/٢ سير
  - (۳) كشاف القناع ۲/۲ ۳۳، أسنى المطالب ار ۲۰۹ س

رسول الله عليه في فرمايا: "من فطر صائما كان له مثل أجره، غير أنه لا ينقص من أجر الصائم شيئا" (أجس شخص في كي روزه داركوافطاركرايا تواس كے لئے اس كي طرح اجر موگا اور روزه داركے اجر ميں بچھ بھى كى نہ كى جائے گى۔

دسوین خصوصیت: رمضان میں عمرہ کی افضلیت:

سما - رمضان میں عمرہ کرنا دوسرے مہینوں میں عمرہ کرنے سے افضل ہے اس اس کئے کہ حضرت ابن عباس کی حدیث ہے، وہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ علیہ نے ارشاد فرمایا: "عمرة فی دمضان تعدل حجة" (مضان کا ایک عمرہ ایک حج کے برابرہے)۔

رمضان میں عبادت میں مشغول ہونے کی وجہ سے کمائی چھوڑ دینا:

10 - جمہور فقہاء کا مذہب یہ ہے کہ ضرورت مند آ دمی کے لئے بقدر ضرورت کمانا فرض ہے، اور فقہاء کا اختلاف ہے کہ ان دونوں میں سے کون افضل ہے، مانے میں مشغول رہنا افضل ہے، یا عبادت کے لئے فارغ رہنا؟

چنانچ بعض حضرات کا مذہب سے ہے کہ کمانے میں مشغول رہنا افضل ہے، اس لئے کہ کمانے کی منفعت عام ہے، پس مثلاً جو شخص زراعت میں مشغول ہے اس کے کمل کا نفع مسلمانوں کی جماعت کے

- (۱) حدیث: "من فطر صائما....." کی روایت تر مذی (۱۲۲/۳ طبع الحلمی) نام حدیث: یدین خالد جهنی شیری سے اور کہا: حسن صحیح ہے۔
- (۲) كشاف القناع ۲/ ۵۲۰، حاشيه ابن عابدين ۱۸۱۲، أسنى المطالب ار ۵۸۸م-
- (۳) حدیث: "عموة في رمضان تعدل حجة" کی روایت احمد (۱۸۰۳ طبع المکتب الإسلامی ) نے حضرت ابن عباس سے کی ہے اور اس کی اصل صحیحین میں ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث :"أن جبویل كان یلقی النبي ﷺ في كل لیلة من رمضان" كی تخ ت فقره نمبر / برگذر چکی ـ

کئے عام ہےاور جو شخص عبادت میں مشغول ہے وہ صرف اپنے آپ کو نفع پہنچار ہاہے۔

اور کمائی کے ذریعہ انسان طرح طرح کی طاعتوں کے اداکر نے پر قادر ہوتا ہے، مثلاً جہاد، جج، صدقہ، والدین کے ساتھ احسان، صلہ رحی اور رشتہ داروں اور غیر رشتہ داروں کے ساتھ حسن سلوک، اور عبادت میں مشغول رہنے میں صرف بعض اقسام کی عبادت کے ادا کرنے پر قادر ہوتا ہے، مثلاً روز ہاور نماز۔

اورجن حضرات کا مذہب ہیہ ہے کہ عبادت میں مشغول رہنا افضل ہے، ان کی دلیل ہیہ ہے کہ انبیاء و مرسلین علیہم الصلاۃ و السلام عام اوقات میں کمانے میں مشغول نہیں ہوتے تھے اور عبادت میں ان کی مشغولیت زیادہ تھی، لہذا ہیدلیل ہے کہ عبادت میں مشغول ہونا افضل ہے، اس لئے کہ انبیاء علیہم السلام اپنے لئے اعلی درجے کو اختیار فرماتے تھے۔

اوراس بنا پرجوشخض اسنے مال کا مالک ہوجورمضان میں اس کی ضرورت کے لئے کافی ہوجائے،اس کے حق میں اس مہینے کی فضیلت کو حاصل کرنے کے لئے عبادت میں مشغول رہنا افضل ہوگا، ورنہ کمانااس کے حق میں افضل ہوگا، تا کہ جن ضروری چیز وں کو حاصل کرنا اس پر فرض ہےان کو نہ چھوڑ ہے۔

اورامام احمد نے اپنی مسند میں وہب بن جابر خیوانی سے روایت نقل کی ہے، وہ فرماتے ہیں کہ میں بیت المحقد میں حضرت عبداللہ بن عمر کے پاس آیا،ان کے پاس ان کا ایک غلام آیا اوراس نے کہا کہ میں چاہتا ہوں کہ اس ماہ یعنی رمضان میں یہاں قیام کروں تو حضرت عبداللہ نے ان سے کہا: کیا تم اپنے اہل وعیال کے لئے پچھ مال چھوڑ آئے ہوجس سے ان کے کھانے پینے کی ضرورت پوری ہو؟ تواس نے کہا: نہیں، حضرت عبداللہ نے فرمایا: پھرتونہیں، تم واپس جاؤ

اوران کے لئے اتنا مال چھوڑ کرآؤ جس سے ان کی غذائی ضرورت پوری ہو،اس لئے کہ میں نے رسول اللہ علیہ کی ویے فرماتے ہوئے سنا ہے: "کفی بالمرء إثما أن یضیع من یقوت" (انسان کے کنہگار ہونے کے لئے یہ کافی ہے کہ وہ ان لوگوں کوضا کع کردے جن کی روزی اس کے ذمہ ہو) اور خطیب نے اپنی کتاب" الجامع لاخلاق الراوی و آ داب السامع" میں اس حدیث کاعنوان ان الفاظ میں قائم کیا ہے: حدیث کے طالب علم پر اہل وعیال کے لئے پیشہ اختیار کیا ہے: حدیث کے طالب علم پر اہل وعیال کے لئے پیشہ اختیار کرنے اور حلال کمانے کے وجوب کا بیان (۲)۔

- (۱) حدیث: کفی بالموء إثما أن یضیع من یقوت کی روایت احمد (۱۸ ۱۹۵ طبع الممینیه) اورانخطیب البغد ادی نے الجامع (۱۸ ۹۵ طبع مکتبه المعارف) میں اور یہاں خطیب کے الفاظ تقل کئے گئے ہیں، اور ذہبی نے الممیز ان (۱۸ ۵۰ ۳ طبع اکسی ) میں ذکر کیا ہے کہ عبداللہ بن عمر وسے جواس کی روایت کرنے والے ہیں، ان میں جہالت ہے، لیکن حدیث اس لفظ کے ساتھ سیح ہے: "کفی بالموء إثما أن یحبس عمن یملک قوته" (انسان کے کنہ کار مونے کے لئے یمانی ہے کہ وہ ان لوگوں پر خرج نہ کرے جن کی روزی اس کے ذمہ ہے ) کی روایت مسلم (۱۲ ۲۹۲ طبع اکسی ) نے کی
  - ہے۔ (۲) الجامح لنظیب البغدادی ار ۹۷،۱لکسب للشیبانی رص ۴۸،۴۴۔

### رمق سے متعلق احکام:

#### الف-آخرى رمق ميں توبه:

۲-جوشخص اپنی زندگی کی آخری رمق میں ہواس کی تو بہ کے تکم کے بارے میں فقہاء نے بحث کی ہے چنانچہ جمہور فقہاء کا مذہب یہ ہے کہ جس کی موت کا وقت قریب آگیا ہواور اس نے ان حالات کا مشاہدہ کرلیا ہوجن میں دنیا کی طرف لوٹنا ممکن نہیں اور ملک الموت کو دکھے لیا ہو، اور جس کے باقی رہنے کی امید ختم ہوگئی ہو، اس کی تو بہ قبول نہیں ہوتی، اس لئے کہ یہ حالت آخرت سے سب سے زیادہ مشاہدہ الت ہے۔

اوراس لئے بھی کہ توبہ کی ایک شرط بیہ ہے کہ آدمی بیع زم کرے کہ وہ دوبارہ اس گناہ کا ارتکاب نہیں کرے گا، اور بیشرط اسی صورت میں متحقق ہو سکتی ہے جبکہ توبہ کرنے والا گناہ پر قادر ہو، اور اختیار کے اوقات باقی ہوں، اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَ لَیُسَتِ التَّو بُهُ لِلَّذِینَ يَعُمَلُونَ السَّیِّنَاتِ حَتَّی إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ الْمَوْتُ قَالَ إِنِّی يَعُمَلُونَ السَّیِّنَاتِ حَتَّی إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ الْمَوْتُ قَالَ إِنِّی يَعُمَلُونَ السَّیِّنَاتِ حَتَّی إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ الْمَوْتُ قَالَ إِنِّی يَعُمَلُونَ السَّیِّنَاتِ حَتَّی إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ الْمَوْتُ قَالَ إِنِّی تَعُمُلُونَ السَّیِّنَاتِ حَتَّی اِذَا حَضَرَ الْحَدَهُمُ الْمَوْتُ قَالَ إِنِّی تَعُمَلُونَ السَّیِّنَاتِ حَتَّی اِلْمَالُ مِنْ اللّٰوَ اللّٰ قَالَ اللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ الللّٰ اللّٰ الللّٰ الللّٰ اللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ الللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ الللّٰ الللّٰ

اوررسول الله على في ارشادفرمايا: "إن الله عزوجل يقبل توبة العبد مالم يغرغر" (بشك الله تعالى بندے كى توبة

# رمق

#### تعريف:

ا - رمق لغت میں روح کا باقی ماندہ حصہ ہے، اور بعض حضرات فرماتے ہیں کہ رمق کے معنی قوت کے ہیں، اور ایک قول بیہ ہے کہ وہ آخری سانس ہے اور حدیث میں حضرت عبد اللہ بن مسعود سے روایت ہے: ''أتیت أبا جهل و به رمق'' (الله میں ابوجہل کے پاس اس حال میں آیا کہ اس میں رمق باقی تھی )۔

اور "رَمَقَه يَوُمُقُه رَمُقاً" كَمْعَىٰ بِين: كسى چيزى طرف ديرتك دي كلار مقه "كامعنى ہے: تھوڑا گزاره جوزندگى كى رمق كو باقى ركھے، اور "عيش مرمق": تھوڑا گزاره اور "أرمق العيش" گزاره كم ہوگيا، اور اہل عرب كا ايك مقوله ہے: "موت لايجو إلى عار خير من عيش في رماق '(وه موت جوعاركا باعث نه بن، اس زندگى ہے بہتر ہے جوتگ ہو)، اور رمق كا اطلاق قوت پر بھى ہوتا ہى ان زندگى ہے بہتر ہے جوتگ ہو)، اور رمق كا اطلاق قوت پر بھى ہوتا المستة ما يسد به رمقه "لينى مضطرم داركا گوشت اتنى مقدار ميں كھائے گاجس سے وہ اپني قوت كو بچا سكے اور اس كى حفاظت كر سك، اور مرامتى: وہ ہے جس ميں صرف آخرى سانس باقى ہو" ۔ اور اس كا اصطلاحى معنى اس كے لغوى معنى سے علا عدہ نہيں ہے۔ اور اس كا اصطلاحی معنی اس كے لغوى معنى سے علا عدہ نہيں ہے۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساءر ۱۸\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "إن الله یقبل توبة العبد مالم یغوغو" کی روایت ترمذی (۲) حدیث ۵۴۷ طع الحلی) نے حضرت ابن عمر سے کی ہے اور کہا ہے کہ صدیث حسن غریب ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "أتیت أبا جهل و به رمق" کی روایت بخاری (الفتح ۱۹۳۸ میسی) طبع السّلفیه) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>٢) لسان العرب، المصباح المنير ماده: "رمق" ـ

قبول کرتا ہے جب تک کہ وہ جال کنی کی حالت میں نہ ہو) اور بعض فقہاء فرماتے ہیں کہ اس وقت بھی اس کی تو بھی ہے، اس لئے کہ امید باقی ہے، اور اس کی طرف سے ندامت اور ترک فعل کا عزم سیح ہے (۱) ،اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَهُوَ الَّذِی يَقُبَلُ التَّوُبَةَ عَنُ عِبَادِهِ "(۲) (اور وہ وہ ہی ہے جوابی بندوں کی تو بہ قبول کرتا ہے) اور تفصیلات اصطلاح" تو بہ "اور" ایاس' میں ہیں۔

ب- آخری رمق والے خص کو قتلکر نے پر قصاص:

سا-فقہاء کا اس بات پر اتفاق ہے کہ اگر کسی شخص کی جانب سے
جنایت پائی گئی اور اس نے کسی انسان کو مذبوجی حرکت تک پہنچاد یا یعنی
اس کا دیکھنا، بولنا اور اختیاری حرکت باقی نہیں رہی، پھر اس پر کسی
دوسرے شخص نے ایسی جنایت کی جو جان لیوا ثابت ہوتو قاتل
پہلا شخص ہوگا اور دوسرے کی تعزیر کی جائے گی ، اس لئے کہ اس نے
میت کے احترام کی خلاف ورزی کی اور جس پر جنایت کی گئی ہے، اس
کے ذریعہ جنایت کی ، مثلاً گردن کا ہے دی تو پھر قاتل دوسرا ہوگا اور
پہلے پر عضو کا قصاص ہوگا یا اس کی دیت ہوگی۔

اوراگر پہلے خض کا زخم لامحالہ موت تک پہنچادیا، البتہ وہ آخری رمق تک نہیں پہنچا تھا اور مکمل زندگی سے نہیں نکلا تھا کہ دوسرے نے اس کی گردن ماردی تو بھی دوسر اشخص ہی قاتل شارکیا جائے گا، اس لئے کہ اس نے ایک مکمل زندگی وختم کیا ہے، اس کی دلیل بیوا قعہ ہے:
"أن عمرٌ لما جرح د خل عليه الطبيب فسقاہ لبنا فخر ج

صلدا أبيض (أى ينصب) فعلم الطبيب أنه ميت فقال: أعهد إلى الناس، فعهد إليهم و أوصى و جعل الخلافة إلى أهل الشورى فقبل الصحابة عهده و أجمعوا على قبول و صاياه "() (حضرت عمرٌ جب زئى كة گة توطبيب ان كي پاس آيا اوراس نے آئيس دودھ پلايا توسفيد چكنا نكل گيا توطبيكو يقين ہوگيا كه ان كى موت ہونے والى ہة توانہوں نے حضرت عمرٌ سے كہا كه آپ لوگوں كوذمه دارى دے د بجة تو آپ نے انہيں ذمه دارى دى د رجة تو آپ نے انہيں توصحابه رضوان الله عيهم الجمعين نے آپ كى ذمه دارى كوقبول كيا، اور توصحابه رضوان الله عيهم الجمعين نے آپ كى ذمه دارى كوقبول كيا، اور ان كى وصيت كے قبول كرنے يراتفاق كيا)۔

جس پر جنایت کی جائے اس کا آخری رمق تک پنچنااگر کسی مرض
کی وجہ سے ہو، جنایت کی وجہ سے نہ ہولیعنی وہ نزع کی حالت میں ہو
اوراس کی زندگی مذبوح کی زندگی کی طرح ہو، یا موت کی نشانیاں اس
پر ظاہر ہوجا ئیں، یاا یسے مرض کی حالت میں اسے تل کیا گیا جس سے
شفایاب ہونے کی امید نہیں تھی تو قاتل پر قصاص واجب ہوگا، اس
لئے کہ بیدا موریقینی نہیں ہیں، اور بھی ایسا گمان کیا جا تا ہے، پھر وہ
شفایاب ہوجا تا ہے اور اس لئے کہ مریض کے سلسلے میں پہلے کوئی ایسا
فعل صادر نہیں ہوا جس پر قل اور اس کے احکام کو محمول کیا جائے یہاں
قعل صادر نہیں ہوا جس پر قبل اور اس کے احکام کو محمول کیا جائے یہاں
تک کہ دوسر نعل کو باطل قرار دیا جائے۔

اور تفصیلات اصطلاح ''قصاص''' دیت' اور' قتل'' کے میں ب-

<sup>(</sup>۱) حدیث: "مقتل عمر" کی روایت بخاری (افق ۱۱/۲ طبع السّلفیه) اوراحمد (۲/۱ طبع المیمنیه) نے کی ہے اور اس حدیث میں دونوں روایتوں کے الفاظ ہیں۔

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ۱۲/۳ ا، المغنی لابن قدامه ۷۸۳ ـ

<sup>(</sup>۱) تفییرالقرطبی ۷۵ ۹۳، ۷۸ ۱۴۸، روح المعانی ۷۲ ۲۳۹، ۱۳ ۱ الفواکه الدوانی ار ۸۸، دلیل الفالحین ار ۸۸، مغنی المحتاج ۱۲٫۸۳

<sup>(</sup>۲) سورهٔ شوری ر ۲۵\_

ج-حرام چيز کوکھا کرزندگي بيانا:

٣- فقهاء كااس بات يراتفاق ہے كەمضطركے لئے جائز ہے كه وہ مرداراور خنزیر کے گوشت اوران کے علاوہ دیگر حرام چیزوں میں سے اتنی مقدار میں کھائے جس سے وہ اپنی زندگی کو بچا سکے اور جس سے وہ ا بنی قوت، صحت اور زندگی کی حفاظت کرسکے، اس لئے کہ اللہ تعالی کا فرمان بِ:"إنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدَّمَ وَ لَحُمَ الْخِنْزِيُر وَ مَا أُهلَّ بِهِ لِغَيْرِ اللَّهِ فَمَنِ اضُطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَّلَاعَادٍ فَلاَ إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِينٌ "(السنة توتم يربس مرداراورخون اورخنزیر کے گوشت اور جو (جانور )غیراللہ کے نامز دکیا گیا ہو،حرام کیا ہے، کیکن (اس میں بھی) جو شخص مضطر ہوجائے اور نہ بے حکمی کرنے والا ہواور نہ حد سے نکل جانے والا ہوتو اس پر کوئی گناہ نہیں، بے شک اللّٰہ تعالی بڑا بخشنے والا ہے، برارحت والا ہے )، اور اللّٰہ تعالی کا ارشاد ب: "حُرِّمَتُ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَالدَّمُ وَلَحُمُ الْخِنْزِيُر وَمَا أُهلَّ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ وَالْمُنْحَنِقَةُ وَالْمَوْقُوْذَةُ وَالْمُتَرَدِّيَةُ وَالنَّطِيُحَةُ وَمَا آكلَ السَّبُعُ إِلَّا مَا ذَكَّيتُمُ "الى ان قال: "وَمَا ذُبحَ عَلَى النُّصُب وَانَ تَسْتَقُسِمُوا بِالْازُلَامِ ذَٰلِكُمُ فِسُقٌّ ٱلْيَوُمَ يَئِسَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِن دِينِكُمُ فَلَا تَخْشُوهُمُ وَاخْشُون الْيَوْمَ اكْمَلْتُ لَكُمْ دِيْنَكُمْ وَاتَّمَمْتُ عَلَيْكُمُ نِعُمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسُلامَ دِينًا، فَمَن اضُطُرَّ فِي مَخُمَصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفِ لِّاثُم فَانَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيْمٌ" (ثم پر حرام کئے گئے ہیں مردار اور خون اور خنزیر کا گوشت اور جو جانور غیراللہ کے نام ز دکردیا گیا ہو، اور جو گلا گھٹنے سے مرجائے اور جوکسی ضرب سے مرجائے اور جواو نیج سے گر کرمرجائے ، اور جوکسی کے سینگ سے مرجائے اورجس کو درندے کھانے لگیں ،سواس صورت

کے کہتم اسے ذریح کرڈالو) یہاں تک کہ اللہ نے فرمایا: (ہاں جوکوئی مجوک کی شدت سے بیقرار ہوجائے، گناہ کی طرف رغبت کئے بغیر، سواللہ تعالیٰ بڑامغفرت والاہے، بڑار حمت والاہے)۔

اورجس شخص کوان محر مات کے نہ کھانے کی صورت میں اپنی موت کا یابڑے ضرر کا اندیشہ ہواس پران محر مات کا کھاناوا جب ہے یا نہیں ،
اس میں فقہاء کا اختلاف ہے، اسی طرح ان کا اس مسئلے میں بھی اختلاف ہے کہ اس کی کتنی مقدار کھائے ، کیا وہ سدر متی پراکتفا کر سے یا آسودہ ہوکر کھائے ، اور کیا مسافر اور مقیم کے درمیان اس مسئلے میں کوئی فرق ہے یا نہیں؟ (۱)۔

اس کی تفصیلات'' ضرورت'' کی اصطلاح میں ہیں۔

د-جوجانور آخری رمق تک پہنچ گیا ہو، اس کوذئ کرنے کا حکم: ۵-ذئ شدہ جانور کے کھانے کی حلت کے لئے ذئے کے وقت برقر ارر بنے والی زندگی کا ہونا شرط ہے، خواہ بیزندگی حقیق ہو یا پچھ علامات اور قرائن کے ذریعہ اس کا گمان ہو۔

پس اگر جانور بیار ہوگیا یا اسے بھوک گی اور اسے ذریح کردیا گیا، حالانکہ وہ زندگی کی آخری رمتی میں تھا تو اس کا کھانا حلال ہوگا، اس لئے کہ کوئی ایسا سبب نہیں پایا گیا جس پر ہلاکت کو محمول کیا جائے، اور اگر جانور کسی مضر پودے کو کھانے سے بیار ہوا یہاں تک کہ وہ آخری رمتی کو پہنچ گیا پھر کسی آ دمی نے اسے ذریح کیا تو اس کا کھانا حلال نہ ہوگا، اس لئے کہ یہ ایسا سبب ہے جس پر ہلاکت کو محمول کیا حال نہ ہوگا، اس لئے کہ یہ ایسا سبب ہے جس پر ہلاکت کو محمول کیا حائے گا (۲)۔

اس کی تفصیلات' ذبائح'' کی اصطلاح میں ہیں۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره رسم ۱۷ ا

<sup>(</sup>۲) سورهٔ ما کده رسمه

<sup>(1)</sup> الفوا كهالدواني ٢٧ / ٢٤٨ مغني المحتاج ٣٠ / ٣٠ ما المغني لابن قدامه ٨ / ٥٩٥ -

<sup>(</sup>۲) البدائع ۵۰٫۵ مغنی المحتاج ۱۲۷۳ ـ

# رمل

#### تعريف:

ا- رمل (میم کے زبر کے ساتھ) اس کے معنی: جھٹک کرتیز چلنے کے ہیں، "رمل یومل رملا و رملانا"، جسیا کہ "القاموں" وغیرہ میں ہے۔
رمل کے معنی کا سب سے اچھا بیان صاحب" النہایة" کا بی قول
ہے: "رمل یومل رملا و رملانا" جبکہ تیز چلے اور اپنے دونوں مونڈھوں کو ہلائے (۱)۔

### شرعی حکم:

۲ - رمل طواف کی ایک سنت ہے۔جس طواف کے بعد سعی ہو، اس کے پہلے تین چکروں میں رمل کرنا سنت ہے،جمہور فقہاء کا یہی مذہب ہے اور رمل کی بیسنت صرف مردوں کے ساتھ خاص ہے،عور توں کے لئے نہیں ہے (۲)۔

د مکھئے:'' طواف'' کی اصطلاح۔

#### : غريف:

ا - لغت میں رمی کا معنی کھینکنا اور ڈالنا ہے، کہا جاتا ہے: "رمیت الشیء الشیء و بالشیء" میں نے اس کو پھینکا، اور "رمیت الشیء من یدی فارتمی" میں نے اس کواپنے ہاتھ سے پھینکا تووہ پھینکا گیا اور "رمی بالشئ" کا معنی بھی پھینکنا ہے، جبیبا کہ اُرمی کا معنی پھینکنا ہے، جبیبا کہ اُرمی کا معنی پھینکنا ہے، کہا جاتا ہے: اُرمی الفرس بر اکبه: گھوڑے نے اپنے سوار کو گرادیا۔

عربی میں کہاجا تا ہے: "رمی السهم عن القوس": یعنی اس نے تیرکو کمان سے پھیکا اور علی القوس بھی کہاجا تا ہے، بالقوس نہیں کہاجا تا ہے۔ مصد ہے: "رمیاً ورمایةً "اور "رمیت بالقوس" اس وقت کہا جا تا ہے جب کمان کو اپنے ہاتھ سے پھینک دے۔ اور بعض اہل لغت "رمیت بالقوس" کو رمیت عن القوس کے معنی میں استعال کرتے ہیں، اور "رمی فلان فلانا" کا معنی ہے فلاں نے فلاں پر برکاری کا الزام لگایا(۱)۔

جیسا کہ اللہ تعالی کے اس قول میں ہے: "وَالَّذِیْنَ یَرُمُونَ الله عُصناتِ" (اور جولوگ تہمت لگا کیں پاک دامن عور تول کو)۔

<sup>(</sup>۱) تهذیب اللغة للاز بری، الصحاح للجو بری، القاموس المحیط للفیروز آبادی، لسان العرب لابن منظور۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نورر ۱۲ ـ

<sup>(</sup>۱) و کیھئے مادہ: '' رمل'' النہابیہ فی غریب الحدیث لابن الاً ثیرالجزری میں، المحیط للفیر وزآ بادی، مختار الصحاح للرازی وغیرہ۔

<sup>(</sup>۲) فقهی مراجع، المسلک المتقسط للقاری، شرح لباب المناسک للسندی طبع مصرر ۱۰۸ مناسک للسندی طبع مصرر ۱۰۸ مناس ۱۰۸ مناس مختی المحتاج شرح المنهاج للشر بنی الخطیب تصویر بیروت ۱۷۸۱ ما مغنی المحتاج شرح المنهاج للشر بنی الخطیب تصویر بیروت ۱۷۸۱ ما مغنی لابن قد امد مع ۷۸ ما ۱۸ ما

#### رمی کا اصطلاحی معنی:

۲ - فقہاء نے رئی کوسابقہ لغوی معانی میں استعال کیا ہے اور ان میں سے وہ رقی جمار (پھر پھینکنا) ہے جو مناسک جج میں واجب ہے اور تیر وغیرہ چھیئنے میں رمی ہے اور قذف (الزام زنالگانا) کے معنی میں رمی آتا ہے۔ آتا ہے۔

#### اول:

#### رمی جمار:

ساری جمار، متعین تعداد میں کنکرخاص جگہوں (جمرات) میں پھینکنا ہے۔

اور جمرہ اس ستون کا نام نہیں ہے جوری کی جگہ کے نیج میں موجود ہے، بلکہ جمرہ اس ستون کے چاروں جانب وہ پوری جگہ ہے جہال کنگری چینکی جاتی ہے، لہذا اسے کمحوظ رکھنا چاہئے۔

الف- جن جمرات پررمی کی جاتی ہے وہ تین ہیں، جودرج ذیل ہیں:
الف- جمرہ اولی اس کا نام جمرہ صغری اور جمرہ دنیا بھی ہے، یمنی میں مبحد خیف کے بعد پہلا جمرہ ہے، اس کا نام دنیا لفظ" دنو" (قریب) ہے شتق ہے، اس لئے کہوہ تمام جمرات کے مقابلے میں مبحد خیف سے زیادہ قریب ہے۔

ب-جمرۂ ثانیہ:اس کا نام جمرہ وسطی ہے، یہ جمرۂ اولی کے بعداور جمرہ عقبہ سے پہلے ہے۔

ج-جمرہ عقبہ: یہ تیسرا جمرہ ہے اوراس کا نام جمرہ کبری بھی ہے۔ یمنی کے اخیر میں مکہ کی طرف واقع ہے اور یہ منی کا حصہ نہیں ہے، (دیکھئے:" منی'')۔

ان تمام جمرات پر ہر چہارجانب سے رمی کی جاتی ہے۔

### رمی جمار کا شرعی حکم:

۵ - فقہاء کااس پراتفاق ہے کہ رمی جمار ج میں واجب ہے، دیکھئے: '' جی'' فقر ور ۱۵۳ - ۱۲۵۔

اس پرانہوں نے سنت اور اجماع سے استدلال کیاہے۔ جہاں تک سنت کی بات ہے توا حادیث بہت ہی ہیں، مثلاً:

حضرت عبدالله بن عمروبن العاص كى حديث ہے: "أن رسول الله عليك وقف في حجة الوداع بمنى للناس يسألونه، فجاء ه رجل فقال: لم أشعر، فحلقت قبل أن أذبح ؟ قال: "اذبح ولا حرج" فجاء آخر فقال: لم أشعر فنحرت قبل أن أرمي ؟ قال: ارم ولا حرج" الحديث (۱) رسول الله عليك جمة الوداع كموقع يرمنى ميں لوگوں كے لئے شمرے، لوگ آپ عليك سے لارج كے مسائل) دريافت كرتے رہے، چنانچها يك خض آيا اور پوچھا كم مجھے خيال نہيں رہا اور ميں نے ذبح سے قبل حلق كرليا توآپ اور اس نے كہا: مجھے يادنہيں رہا اور ميں نے دبح سے قبل حلق كرليا توآپ اور اس نے كہا: مجھے يادنہيں رہا اور ميں نے رمی سے قبل قربانى كرلى، اور اس نے كہا: مجھے يادنہيں رہا اور ميں نے رمی سے قبل قربانى كرلى، آپ عليك نے زمايا: رمى كرلو، كوئى حرج نہيں ہے، پھرايك دوسرا آ دمى آيا اور اس نے كہا: مجھے يادنہيں رہا اور ميں نے رمی سے قبل قربانى كرلى، آپ عليك نے زمايا: رمى كرلو، كوئى حرج نہيں ہے)، آپ عليك نے زمايا اور امروجوب كے لئے آتا ہے۔

اسی طرح نبی علیسته کامل ہے، اور آپ علیسته سے بہت سی صحیح احادیث میں ثابت ہے <sup>(1)</sup> اور آپ علیسته نے ارشاد فرمایا: "خذوا عنی مناسککم" (تم لوگ مجھ سے اپنے مناسک

- (۱) حدیث: ارم و لا حوج "کی روایت بخاری (افتح ار ۱۸۰ طبع السّلفیه) اور مسلم (۹۲۸/۲ طبع الحلمی )نے کی ہے۔
- (۲) انہی میں ایک حدیث جابر الطویل: "فی صفة حجة النبی عَالَیْ " ہے،
  اس کی روایت مسلم نے کتاب انج باب حجة النبی عین اللہ میں کی روایت مسلم نے کتاب انج باب حجة النبی عین کے مطرت ابن عمر کی متفق علیہ حدیث طبع الحلمی) میں کی ہے، اور انہیں میں سے حضرت ابن عمر کی متفق علیہ حدیث ہے جو آگے آرہی ہے۔
- (٣) حديث: "خذوا عنى مناسككم" كي روايت ملم (١٢ ٣٣٣ طيح أكلى)

سکھلو)۔

اور اجماع کے سلسلے میں علامہ کا سانی کا قول ہے: امت کا اس کے وجوب پراجماع ہے، لہذاوہ واجب ہوگی<sup>(۱)</sup>۔

اورز ہری سے جو بیمنقول ہے کہ وہ جج کا ایک رکن ہے، تو وہ قول شاذ ہے اور ان کے پہلے کے لوگوں کے اجماع کے خلاف ہے، اور علماء نے اس کے باطل ہونے کو بیان کردیا ہے۔

رمی جمار کے مجمع ہونے کی شرائط:

٢-رمي جمار كے ہونے كے لئے كھ شرائط ہيں جو درج ذيل ہيں:

الف- پہلے سے حج کااحرام ہونا: اس لئے کہ احرام حج کے تمام اعمال کے صحیح ہونے کے لئے شرط ہے۔

### ب- يهلي وقوف عرفه كامونا:

اس کئے کہ بیالیا رکن ہے کہ اگر بیفوت ہوجائے تو حج فوت ہوجا تاہے، اور رمی اس پر مرتب ہوتی ہے۔

### ج - پھینکی جانے والی چیز پھر ہو:

لہذا جمہور (مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ) کے نزدیک گارے، معادن اور مٹی سے رمی کرنا میچ نہیں ہے اور سنگ مرمراور چونے کے پھر یعنی گیج سے اس کے پینے سے قبل رمی کرنا ہے ہے، اور شافعیہ کے نزدیک ہے قبل می کرنا ہے جہ اور شافعیہ کے نزدیک ہے قبل کے کہوہ قول کے مطابق لوہے کے پھر سے رمی کافی ہوجائے گی،اس لئے کہوہ

(1) بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع لعلاء الدين الكاساني ٦/٢ ١٣٦/ طبع شركة المطبوعات العلمية سنه ١٣٢٧ه-

اس حال میں پھر ہے، البتہ اس میں لوہا پوشیدہ ہے جسے کوشش کے ذریعہ نکالا جاتا ہے، اور جن چیز ول سے تگینے بنائے جاتے ہیں، جیسے فیروزہ (ایک قتم کا قیمی پھر)، یا قوت (ایک بیش قیمی پھر)، عقیق (ایک سرخ رنگ کا قیمی پھر)، زمرد (ایک سبز رنگ کا میش قیمت بھر)، بلور (ایک سرخ رنگ کا قیمی پھر)، اور زبرجد (زمرد کے مشابہ بیھر)، بلور (ایک قتم کا سفید وشفاف جو ہر) اور زبرجد (زمرد کے مشابہ ایک قیمی پھر) ان سب کے بارے میں شافعیہ کے دواقوال ہیں، ان دونوں میں سے اصح قول ہے کہ ان سب سے رمی کا فی ہوجائے گی، اس کے کہ بیسب پھر ہیں (۱)۔

حنفیہ کا مذہب میہ ہے کہ جیکی جانے والی چیز کے بارے میں شرط میہ ہے کہ وہ زمین کی جنس سے ہو، لیس ان کے نزد یک مٹی ، گارا، گئے ، سرمہ، گندھک، زبرجد، زمرد، بلور اور عقیق سے رمی کرنا جائز ہے اور معادن اور سونا، چاندی سے جائز نہیں ہے، اور فیروز ہاور یا قوت سے رمی کے جواز میں ان کا اختلاف ہے، شارطین وغیرہ نے اس کوممنوع قرارد یا ہے، اس بنا پر کہ شرط میہ ہے کہ ایسی چیز پھینک کررمی کی جائے جس سے تو ہین ہو۔

اور حنفیہ کے علاوہ دیگر فقہاء نے اسے جائز قرار دیا ہے،اس بنا پر کہان کے نز دیک بیشر طنہیں ہے <sup>(۲)</sup>۔

- (۱) الإيضاح في مناسك الحج للنووي بحاشية الهيثمي رص ٣٦٠ طبح دار بنه للطباعه بمصر ، المجموع شرح المهذب للنووي ١٨ س١٩ الطبع مطبعة العاصمه رص ١٩٥٥ مين زيور بيخ پتقر سے رمي كي مكروه بونے كي صراحت كي گئي ہے، نهاية المحتاج ٢ سر ٣٣ سهم ، الشرح الكبير و حاشيه ٢ / ٥٠ شرح الرسالة لأ في الحن عاشية العدوى ١ / ٢ ٢ مع طبع دار إحياء الكتب العربية ، مواہب الجليل لشرح مختصر خليل للحطاب ، التاج و الإكليل للمواق بهامشه سار ٣٣١ ، ١٣٨ ، المغنى لابن قدامه سار ٢ ٢ معلى دارالمنار ، الفروع لابن فلح سر ١٥١٠ ، ١٥١ تصوير عالم الكتب بيروت -
- (۲) الهدامية وفتح القدير للكمال بن الهمام، العناية للبابر تى ۲ / ۱۷ طبع مصطفی محمد، البدائع ۲ / ۱۵۸ مشرح اللباب ر ۱۲۹، الدر المخاروشروحه ۲۲۲ / ۲۳۸، البدائع ۲۲۷ مطبع استانبول دار الطباعة العامره ليعض حفيه نے بيه ذكر كيا ہے كه

<sup>=</sup> نے اس لفظ (لتأخذوا مناسككم) كے ساتھ كى ہے۔

جمہور کا استدلال اس حدیث سے ہے جو نبی علی کے کمل سے ثابت ہے جسیا کہ حضرت جابر گی حدیث میں ہے، وہ جمرہ عقبہ کی رئی کی نیفیت بیان کرتے ہیں: "فر ماہا بسبع حصیات۔ یکبر مع کل حصاة منها۔ مثل حصی الخذف"(۱) (پس آپ علی کی نیزان نے کی کنگری جیسی سات کنگر یوں سے اس کی رئی کی ، نیزان میں سے ہرکنگری کے ساتھ تکبیر کہتے تھے۔

نیز بہت می احادیث میں نبی علیقی کا ارشاد ہے: '' ارموا الجماد بمثل حصی الحذف '' رحمی کا کر یوں جیسی کنگری کی کنگر یوں جیسی کنگری ہے۔ متعدد احادیث میں ہے کہ آپ علیقی نے بیاس وقت فرمایا جب آپ علیقی کی کیفیت بیتی نائی واضع اصبعیه احداهما علی الأخری '' (آپ علیقی ایک انگی کودوسری انگی پرر کے ہوئے تھے)۔

امام نووی فرماتے ہیں کہ نبی علیہ نے کنگریوں کا تھم دیا ہے، لہذااس سے عدول کرنا جائز نہیں ہے اور جواحادیث مطلق ہیں وہ اسی معنی پرمجمول ہیں (<sup>m)</sup>۔

حفیہ نے ان احادیث سے استدلال کیا ہے جوری کے حکم کے بارے میں مطلق وارد ہیں، ان میں کسی صفت کی قید نہیں ہے، جیسے کہ شیطان کی اہانت کے لئے میگئی ہے دمی کرنا جائز ہے لیکن بیرائے مذہب کے خلاف ہے، جیسا کہ فقہاء نے اس کی وضاحت کی ہے، شرح اللباب، الدر بشرحہ، الحاشیہ ص ۲۳۷، پس بی قول اجماع کے مخالف ہے، اس طرحام لوگ جو جو تے، کھڑ اؤن اور اس طرح کی دوسری چیز وں سے مارتے ہیں وہ باطل اور اجماع کے خلاف ہے۔

- (۱) حدیث جابر بنا فی صفة رمی جموة العقبة "كی روایت مسلم (۸۹۲/۲ طبح الحلمی )نے كی ہے۔
- (۲) حدیث جابرٌ : " فی صفة رمی جمرة العقبة" کی روایت امام احمد (۲) حدیث جابرٌ : " فی صفة رمی جمرة العقبة" کی سرم المجمع المرمند کی ہے اور پیٹی نے کہا کہاں کے رجال ثقة میں (مجمع الزوائد ۲۵۸ طبع القدی)۔
  - (۳) المجموع ۸را۵ا\_

نی علیه کارشاد ہے: "ارم ولا حوج" (ارمی کرو، کوئی حرج نہیں ہے)۔

کاسانی کہتے ہیں کہ نبی علیہ اور آپ علیہ کے اصحاب کا کئر یوں سے رمی کرنا افضلیت پرمجمول ہے، تا کہ دلائل کے درمیان تطبیق ہوسکے، اس لئے کہ ہمارے اصحاب کا صحیح مذہب سے ہے کہ مطلق کو اپنے کو مقید پرمجمول نہیں کیا جائے گا، بلکہ جہاں تک ممکن ہو مطلق کو اپنے اطلاق پر اور مقید کو اپنی قید پر باقی رکھا جائے گا، اور یہاں میمکن ہے کہ مطلق کو جواز پر اور مقید کو افضیلت پرمجمول کیا جائے گا۔

حفیہ یہ بھی فرماتے ہیں کہ مقصود فعل رمی ہے اور یہ جس طرح پھر سے حاصل ہوتا ہے، اسی طرح مٹی سے بھی حاصل ہوجاتا ہے، بخلاف اس صورت کے جب سونا اور چاندی کے ذریعہ رمی کرے، اس لئے کہ اسے ''نثر'' ( بھیرنا) کہاجاتا ہے، رمی (مارنا) نہیں کہاجاتا (")۔

اور بیہ بات مخفی نہیں ہے کہ اس سلسلے میں زیادہ مخاط مذہب جمہور کا ہے، کمال بن الہمام فرماتے ہیں کہ اکثر محققین کی رائے بیہ ہے کہ بیہ سب تعبدی امور ہیں، ان میں معنی ( یعنی علت ) نہیں تلاش کی جائے گی اور حاصل بیہ ہے کہ یا تومحض رمی کا لحاظ کیا جائے گا یا استہانت کے ساتھ یا خاص طور پر اس چیز کا جو نبی علی ہے۔ بہلی صورت کا تفاضا ہے کہ جواہرات سے رمی جائز ہو، اور دوسری صورت میں اس مینگنی اور لکڑی سے رمی جائز ہوجس کی کوئی قیمت نہیں ہے، اور تیسری صورت میں صرف بھر سے جائز ہو، پس مناسب بیہ ہے کہ اور تیسری صورت میں اس لئے کہ بیزیادہ محفوظ طریقہ ہے اور اس لئے بھی کہ ان مقامات کے اعمال میں یہی اصل ہے، سوائے اس کے جس کی ان مقامات کے اعمال میں یہی اصل ہے، سوائے اس کے جس کی

<sup>(</sup>۱) حدیث: "اره و لاحوج" کی تخ تخ فقره نمبر ۵ پر گزر چکی۔

<sup>(</sup>٢) بدائع الصنائع ٢ / ١٥٨\_

<sup>(</sup>۳) الهدايه ۲/۷۷I\_

عدم تعيين پر كوئى دليل قائم ہو(1)\_

اور جہاں تک چینکی جانے والی چیز کی صفت کا تعلق ہے توا صادیث میں وارد ہے کہ وہ شیکری کی کنگریوں کی طرح ہے، اور شیکری کی کنگریاں وہ ہیں جن سے پرندوں اور گوریوں کو پھینک کر مارا جاتا ہے، کنگری کو شہادت اور ابہام کی دونوں انگلیوں کے درمیان رکھ کر پھینکا جاتا ہے۔

اورفقہاء کااس پراتفاق ہے کہ رئی میں سنت ہے کہ شکرے کی کئری جیسی چیز سے ہو، چنے سے جم میں بڑی اور گولی سے چھوٹی ہو، اور بڑے پھر سے رئی کوان حضرات نے مکروہ قرار دیا ہے، اور شافعیہ نے (اور امام احمد سے بھی ایک روایت بہی ہے) اس چھوٹے پھر سے جو چنے کے مثل ہو، رئی کوجائز قرار دیا ہے باوجود یکہ وہ سنت کے خلاف ہے، اس لئے کہ وہ پھر سے رئی کرنا ہے، لہذا وہ اس کے لئے کہ وہ پھر سے رئی کرنا ہے، لہذا وہ اس کے لئے کہ وہ پھر سے رئی کرنا ہے، لہذا وہ اس کے لئے کئی ہوجائے گا، اور مالکیہ نے اسے جائز قرار نہیں دیا ہے، بلکہ ان کی خزد یک بیضروری ہے کہ چینگی جانے والی چیز اس سے بڑی ہو۔ کے خزد یک بیضروری ہے کہ جی کی حرف ایسی کنگری سے جائز ہے جو اور ایک قول ہے ہے کہ رئی صرف ایسی کنگری سے جائز ہے جو مقیر کی کنگری جیسی ہو، نہ اس سے چھوٹی ہوا ور نہ بڑی، اور بیقول امام احمد سے مروی ہے، اور اس کی وجہ ہے کہ نبی عقید نے اسی مقدار کا حکم دیا ہے اور اس سے تجاوز کرنے سے منع فرما یا ہے اور امر مقدار کا حکم دیا ہے اور اس سے تجاوز کرنے سے منع فرما یا ہے اور امر کا تقاضا ہے کہ فاسد ہو (۲)۔

د-سات کنگریول سے علا حدہ علا حدہ جمرہ کی رمی کرنا: ایک ایک کنگری سے الگ الگ رمی کرے، پس اگر دو کنگریوں

(۲) المغنی ۳ر۲۵م.

سے ایک ساتھ یا سات کنگریوں سے ایک ساتھ رمی کی توبیا یک ہی کنگری شار ہوگی ، اوراس پر لازم ہوگا کہ وہ اس کے علاوہ چھ کنگریوں سے رمی کرے اور مذاہب میں یہی قول معتمد ہے۔

اس کی دلیل ہے ہے کہ نص میں الگ الگ مارنے کی صراحت کی گئے ہے،لہذااس تفریق کی قیدرہے گی جوسنت میں واردہے (۱)۔

ھ- کنگریوں کااس جمرہ میں گرناجس میں کنگریاں جمع ہوتی ہیں:

یہ جمہور (مالکی، شافعیہ اور حنابلہ) کے نزدیک ہے، امام شافعی فرماتے ہیں کہ جمرہ وہ جگہ ہے جہال کنگریاں جمع ہوں، وہ جگہ ہیں جہال کنگریاں کے جہال کچھ کنگریاس کے جہال کچھ کنگریاس کے لئے کافی ہوگئی اور جس کی کنگری اس سے باہر جایڑی اس کے لئے رمی کافی نہ ہوئی (۱)۔

حفیہ نے توسع اختیار کیا ہے، چنا نچہ وہ فرماتے ہیں کہ اگر کنگری کی ۔ کھینکی اور وہ جمرہ سے قریب گری تواس کے لئے کافی ہوجائے گی۔ اس لئے کہ اس مقدار سے احتر از ممکن نہیں ہے، اور اگر اس سے دور جاگری تو کافی نہ ہوگی، اس لئے کہ صرف مخصوص جگہ ہی میں وہ عبادت ہے، کا سانی کہتے ہیں: اس کی وجہ یہ ہے کہ اس جگہ سے جو قریب ہے وہ اس کے تابع قریب ہے وہ اس کے تابع ہے۔

<sup>(</sup>۱) فتح القد برسابقة صفحه ، اوراس میں رمی (مارنے ) اور نچھا ورکرنے کے مفہوم میں توسع ہے۔

<sup>(</sup>۱) شروح الهدامه ۲/۲۷۱،لباب المناسك وشرحه ر ۱۶۴،ردالمحتار ۲/۲۲، حاضیة الدسوقی ۲/۷۰،شرح الرساله ار ۷۸۸،المغنی ۳/۷۰۳،فروع ۳/۷۱۲

<sup>(</sup>۲) المجموع ۸۸ مر ۱۳۵۸، نبایة المحتاج ۱۲ مر ۱۳۳۸، مغنی المحتاج ۱۸ مغنی الشرح الکبیر ۲۷ مواهب الجلیل سر ۱۳۳۳، ۱۳۳۳، المغنی سر ۲۹۳۳، الفروع ۱۹۲۲ میلی ۱۹۲۲ میلی

<sup>(</sup>۳) البداية ۱۲۲۲ انثرح اللياب ۱۲۹۲ البدائع ۱۲۸۳ سا\_

اور قریبی مسافت کی مقدار کے سلسلے میں ایک قول سے ہے کہ وہ تین ہاتھ اور اس سے کم ہے، اور ایک قول سے ہے کہ وہ اس سے کم ہے، محقق کمال الدین بن الہمام نے قریبی مسافت کی تفسیر اسی سے کی ہے، اور بیقول زیادہ احتیاط پر بینی ہے (۱)۔

و- بدکه رمی (کرنے والا) جمرہ کا قصد کرے اور کنگری اس فعل سے اس میں گرے اس پرسب کا اتفاق ہے: پس اگر کسی آ دمی نے دوسرے آ دمی کے ہاتھ پر مارا اور کنگری جمرہ کی طرف اڑ کر اس سے لگ گئ تو بدرمی صحیح نہ ہوگی ، اسی طرح اگر پھر کو ہوا میں بچین کا اور وہ جمرہ میں گر گیا تو بھی رمی صحیح نہ ہوگی۔

ان حفرات نے صراحت کی ہے کہ اگر کنگری کو پچینا اور وہ جمرہ کے باہر زمین سے ٹکرا گئی یا مثلاً راستے میں کسی ہودج سے یا کسی انسان کے کپڑے سے ٹکرا کر پھرلوٹی اور جمرہ میں گر گئی تو اس کا اعتبار کیا جائے گا، اس لئے کہ وہ جمرہ میں اس کے فعل سے بغیر کسی دوسرے کی معاونت کے گری ہے، اور اگر ہودج والے نے یا کپڑے والے نے اسے حرکت دی اور اسے جھاڑ ااور وہ جمرہ میں گر گئی تو اس کا اعتبار نہیں کیا جائے گا (۲)۔

- (۱) فتح القدير ۲/۱۲، شرح اللباب، گذشته صفحه۔
- (۲) اس بنا پراو پر کی منزل ہے رمی کرنے میں بعض لوگوں کا حرج محسوس کرنا ہے معنی ہے، بلکہ اس صورت کے مقابلہ میں جس کا انہوں نے ذکر کیا ہے اس کا جواز بدر حداولی ہے۔

یمی حال جمرہ عقبہ میں ہے، چنانچے حدیث کے حکم کی اتباع کرتے ہوئے بطن وادی کے اس حصے سے رمی کی جاتی تھی جو جمرہ کے آ ہنے سامنے ہے، اور بہت سے لوگ عقبہ کے او پرسے لیعنی اس اونچی چٹان پرسے رمی کرتے تھے جس کے سہارے جمرہ قائم ہے، اور بیمنی میں توسیع کے موقع پر اس کے ہٹانے سے قبل کی بات ہے، اور ان حضرات نے اس سلسلے میں بیصراحت کی ہے کہ وہ جہال سے اس کی رمی کرے گا اس کے لئے کافی ہوگا، شرح اللباب ر ۱۲۳ ، الشرح سے اس کی رمی کرے گا اس کے لئے کافی ہوگا، شرح اللباب ( ۱۲۳ ) الشرح

بعض متاخرین شافعیہ نے کہاہے (۱) کہاں کا ایک ہی طریقہ ہے،
اور بہت سے لوگوں کا اس کے اوپر سے رمی کرنا باطل ہے، یہ خود امام
شافعی کے کلام کے خلاف ہے اور" کتاب الام" میں انہوں نے اس
طرح صراحت کی ہے: جمرہ عقبہ کی رمی بطن وادی سے کرے گا اور
جہاں سے بھی اس کی رمی کرے اس کے لئے کافی ہوجائے گی (۲)۔
اس کی دلیل ہے ہے کہ صحابہ کے زمانہ میں بہت سے لوگوں کا اس

ال ی دیل بیہ ہے کہ محابہ کے زمانہ یک بہت سے بولوں کا اس کے او پر سے رمی کرنا ثابت ہے، اوران حضرات نے انہیں اعادہ رمی کا علان حکم نہیں دیا، اور نہ انہوں نے لوگوں میں اس کی آ واز لگانے کا اعلان کیا، گویا کہ وادی سے رسول اللہ عقیقی ہے دمی کرنے کی وجہ بیتھی کہ وہ یہ خطرہ محسوں کرتے تھے کہ اگر لوگ اس کے او پر سے رمی کریں تو یہ پنچے کے لوگوں کواذیت پہنچے گی، اس لئے کہ پنچے والا حصہ، لوگوں سے خالی نہیں ہوتا ہے تو انہیں کنگریاں لگیں گی ۔

ز-ایام تشریق کی رمی میں جمرات کی ترتیب:

وہ بیہ ہے کہ چھوٹے جمرہ سے شروع کرے جومسجد خیف سے قریب ہے، پھر جمرہ وسطی کی رمی کرے، پھر جمرۂ عقبہ کی۔

یہ جمہور (مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ) کا مذہب ہے، پس بیر تیب رمی کے سیح ہونے کے لئے شرط ہے، لہذ ااگر تر تیب کوالٹ دے اور جمرة عقبہ سے شروع کرے، پھر جمرہ وسطی کی رمی کرے پھر جمرۂ صغری کی توان حضرات کے نزدیک اس پر جمرۂ وسطی اور جمرہ عقبہ کی رمی کا

<sup>=</sup> الكبيرو حاشيه ۲ر۵۰، الإيضاح ر۵۷، ۳۵۷، المجموع ۱۳۹۸، المغنی سرر۴۳۰، الفروع سر۵۱۱، ۱۱۸، الهدامه ۱۷۸۱، شرح الرساله ا۸۸۷-

<sup>(</sup>۱) جبیها کهان حضرات سے نہایة الحتاج ۲۲، ۴۳۴، اور مغنی الحتاج ۱۸۰۸ میں منقول ہے۔

<sup>(</sup>۲) الأم٠٦/١١٢\_

<sup>(</sup>٣) فتح القدير ٢/ ١٤٥٥

اعادہ واجب ہوگا، تا کہ ترتیب قائم ہوجائے <sup>(۱)</sup>۔

حفنیہ کا مذہب میہ ہے کہ بیتر تیب سنت ہے، اگراس میں خلل واقع ہوتواس کااعاد ہمسنون ہے،اوریہی حسن اورعطاء کا قول ہے <sup>(۲)</sup>۔ ان حضرات كاستدلال اس سے ہے كہ نبي عظیمہ نے اسے اس ترتیب سے کیا ہے، جبیا کہ حفرت ابن عمر سے ثابت ہے: 'أنه كان يرمى الجمرة الدنيا بسبع حصيات يكبر على إثر كل حصاة، ثم يتقدم حتى يُسهل، (m) فيقوم مستقبل القبلة، فيقوم طويلا و يدعو و يرفع يديه، ثم يرمى الوسطى، ثم يأخذ ذات الشمال فيستهل ويقوم مستقبل القبلة، فيقوم طویلا، و یدعو، و یرفع یدیه و یقوم طویلا، ثم یرمی جمرة ذات العقبة من بطن الوادي ولا يقف عندها، ثم ينصرف فيقول: هكذا رأيت النبي عَلَيْكُ يفعله "(م) (وه جمرۂ صغری کی رمی سات کنگریوں سے کرتے تھے اور ہر کنگری کے بعد تكبير كہتے، پھر آ كے بڑھتے يہاں تك كه وہ نرم زمين ميں آتے، پھر قبلہ کی طرف رخ کر کے کھڑے ہوتے اور دیرتک کھڑے رہتے اور دعا کرتے اور اپنے دونوں ہاتھوں کواٹھاتے ، پھر جمر ہ وسطی کی رمی کرتے پھر بائیں رخ کرتے اور زمین میں آتے اور قبلہ رو کھڑے ہوتے ، اور دیرتک کھڑے رہتے اور دعا کرتے اور اپنے

دونوں ہاتھوں کو اٹھاتے اور دیر تک کھڑے رہتے ، پھر بطن وادی سے جمر و عقبہ کی رمی کرتے اور اس کے پاس نہیں ٹھہرتے ، پھر لوٹتے اور کہتے : میں نے نبی علیالیہ کو ایسا ہی کرتے ہوئے دیکھا )، پس جمہور نے اس سے جمرات کی ترتیب کے وجوب پر استدلال کیا ہے، جبسا کہ نبی علیالیہ نے کیا۔

حفیہ نے اس کی تفییر اس طرح کی ہے کہ یہ بطورسنت ہے، بطور وجوب نہیں اوران کا استدلال حضرت ابن عباس کی اس حدیث سے ہے کہ نبی علیق نے فرمایا: "من قدم من نسکہ شیئا أو أخره فلا شيء علیه" ((جو تخص اپنے مناسک میں سے سی چیز کومقدم یا مؤخر کرے اس پر کچھواجب نہیں ہے)۔

#### ح-ونت:

رمی کے اوقات ہیں، جن کی رعایت ہر جمرے میں واجب تعداد کی رمی میں ضروری ہے،اس کی تفصیل درج ذیل ہے:

### رمی کاوقت اوراس کی تعداد:

2-رمی جمار کا وقت اس شخص کے لئے جو جلدی نہ کرے چار دن ہیں، وہ یوم النحر (دسویں ذی الحجہ) اور اس کے بعد کے تین دن ہیں اور ان کا نام ایام تشریق ہے، بینام اس لئے رکھا گیا ہے کہ قربانی کے جانوروں کے گوشت ان دنوں میں سکھانے کے لئے دھوپ میں ڈالے جاتے ہیں۔

<sup>(</sup>۱) الشرح الكبير وحاشية ۱۷/۵،موامب الجليل سر ۱۳۴۰،الإيفناح رص ۰۵،۵، نهاية المحتاج ۲۲ ۳۲، ۴۵۳، المغنی سر ۴۵۳، ۴۵۳، الفروع سر ۵۱۸\_

<sup>(</sup>۲) جیسا کہ ان میں سے اکثر حضرات نے اور ان کے محققین نے اختیار کیا ہے، بدائع الصنائع ۱۳۹۲، فتح القدیر ۱۸۳، شرح اللبابر ۱۹۷، اور وجوب کے قول کی روایت کے لئے دیکھئے: المبسوط ۱۲،۲۵، اور المغنی سر ۲۵۲، ۲۵، میں

<sup>(</sup>٣) "يسبل" اوراسي طرح يستبل كمعنى بين: زم زمين مين آنا-

<sup>(</sup>٣) حدیث حضرت ابن عُرَّن في صفة رهي الجموة "كى روايت بخارى (الفَّحَ ٣/ ٥٨٢ ، ٥٨٢ طبع السَّلفيه) نے كى ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من قدم من نسکه شینا" کی روایت بیهی نے اسنن (۱) حدیث: "من قدم من نسکه شینا" کی روایت بیهی نے اسنی (۱/۳/۵) ۱۲۳ طبع وائرة المعارف العثمانیه) میں حضرت ابن عباس سے کی ہے۔

الف- يوم الخر ميں رمی:

۸ - يوم الخر ( دسويں ذى الحجہ كے دن ) ميں صرف جمرہ عقبہ كى رى واجب ہے،سات كنكريوں سے اس كى رمى كرے گا۔

اور یوم الخر میں رمی کا اول وقت حنفیہ، مالکیہ اور ایک روایت کے مطابق امام احمد کے نزد کیک یوم الخر کے طلوع فجر سے شروع ہوتا ہے (۱)۔

اوراس وقت کی ان کے نزدیک چندسمیں ہیں: یوم النحر کوطلوع فجر کے بعد سے طلوع آ فتاب تک بیر کراہت کے ساتھ جائز ہے، اور طلوع آ فتاب کے بعد سے لے کر زوال تک وقت مسنون ہے اور زوال کے بعد سے لے کر غروب آ فتاب تک بلاکراہت جائز ہے، صرف حفیہ کے نزدیک رات میں کراہت کے ساتھ جائز ہے اوراس میں کوئی کفارہ نہیں ہے۔

ما لکیہ کے نزدیک رمی کا وقت غروب آفتاب پرختم ہوجا تا ہے اور اس کے بعد قضاہے جس میں دم واجب ہے۔

اور وقت مسنون کی تحدید نبی علیقیہ کے مل سے ماخوذ ہے،اس کئے کہآ یے علیقہ نے اسی وقت میں رمی کی ہے۔

اور شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب سے کہ یوم النحر میں رمی کے جواز کا اول وقت وہ ہے جب یوم النحر کی رات آ دھی ہوجائے اس شخص کے لئے جواس سے قبل وقو ف عرفہ کرچکا ہو۔

اوراس وفت کی تین قشمیں ہیں: زوال تک افضل وفت ہے اور غروب تک پہندیدہ وفت ہے اورایام تشریق کے آخر تک جائز وفت ہے(۲)۔

حنفیه کا استدلال حضرت ابن عباس کی درج ذیل حدیث سے ہے: ''أن النبی عَلَیْ الله فی الثقل وقال: لا تر موا الجمرة حتی تصبحوا''(۱) (نبی عَلِیْ نُے نے انہیں سامان کے ساتھ بھیجا اور فرمایا: صبح ہونے سے بل جمرہ کی رمی نہ کرو)۔

چنانچدان حضرات نے اس حدیث سے فجر کی ابتدا سے رمی کے جواز کو ثابت کیا ہے۔

اور حضرت ابن عباس سے روایت ہے کہ انہوں نے فرمایا "کان رسول الله عَلَیْ فیلی یقدم ضعفاء أهله بغلس، و یأمر هم یعنی لا یرمون الجمرة حتی تطلع الشمس" (۲) (رسول الله عَلَیْ فیلی الله علی الله وه سورج طلوع ہونے سے بل رمی جمار نہ کریں )۔

پی حنفیہ نے اس حدیث سے وقت مسنون کو ثابت کیا ہے۔
اور شافعیہ اور حنابلہ نے حضرت عائش کی اس حدیث سے
استدلال کیا ہے: ''أن النبي عَلَيْكُ أُر سل بأم سلمة ليلة النحر،
فرمت قبل الفجر، ثم مضت فأفاضت ''(") عَلَيْكُ نے
حضرت امسلم لُّویوم النح کی رات میں بھیجا، تو انہوں نے فجر سے قبل

<sup>(</sup>۱) البداية ۱۸۵۲، البدائع ۲ر۱۳۵، شرح اللباب ۱۵۸،۱۵۷، الشرح الكبير ۲۸۸،۱۵۷، المنتی الكبير ۲۸۸،۴۸۷، المنتی الكبير ۲۸۸،۴۸۷، المنتی سر۲۹، فروع سر ۱۹۵۰،۴۸۷، المنتی

<sup>(</sup>٢) الإيضاح ر٣٥٣، النهابيه ٣٢٩/٣، أمغنى، الفروع، نهاية الحتاج عن الرافعي

<sup>=</sup> ۲۰ ۴ ۴۳۳، متن کے جملہ زوال تک سے مراد ہے یعنی طلوع آ فتاب کے بعد سے زوال تک۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لا توموا الجمرة حتى تصبحوا" كى روایت طحاوى نے شرح معانی الآ ثار (۲۱ / ۲۱۷ طبع مطبعة الأنوار المحمدید) میں كى ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث ابن عباس : "کان رسول الله علیه علیه علیه علیه علیه معفاء ....." کی روایت ابوداؤد (۸۱/۲ متحقق عزت عبید دعاس) اور ترندی (۲۳۱/۳ طبع الحلی ) نے کی ہے، اور ترندی نے کہا: حدیث حسن صحیح ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث عائش ننان النبی علیس ارسل ام سلمة لیلة النحو کی روایت ابوداؤد (۸۱/۲ تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے اور ابن حجر نے کہا کہ اس کی اساد مسلم کی شرط پر ہے، جیسا کہ بلوغ المرام (۲/۲) مشرحہ سبل السلام طبع دارالکت العلميہ) میں ہے۔

رمی کی پھر گئیں اور طواف افاضہ کیا )۔

استدلال اس طور پر ہے کہ رمی کو فیجر کے بل کے ساتھ معلق کیا گیا ہے اور یہ الی تعبیر ہے جس میں پوری رات کی گنجائش ہے، تو نصف رات سے رات کواس کے لئے ضابطہ بنایا گیا، اس لئے کہ وہ نصف رات سے قبل کے مقابلہ میں حقیقت سے زیادہ قریب ہے۔

اور یوم النحر میں رمی کا آخری وقت حنفیہ کے نزدیک اگلے دن کی فیر تک ہے، پس اگر کوئی اسے اس وقت سے بغیر کسی عذر کے مؤخر کردے تواگلے دن اس پر اس کی قضالا زم ہوگی ، اور تاخیر کی وجہ سے اس پر ایک دم واجب ہوگا ، اور قضا کا وقت ایام تشریق کے آخر تک رہے گا (۱)۔

ما لکیہ کے نزدیک رمی کا آخری وقت مغرب تک ہے اور اس کے بعد قضا ہے اور اگر اسے مغرب تک مؤخر کرے تو ان کے مشہور قول کے مطابق اس پردم واجب ہوگا<sup>(۲)</sup>۔

شافعیہ و حنابلہ کے نزدیک رمی کا آخری وقت اداایام تشریق کے اخری تک ہے، اس لئے کہ یہ سب رمی کے ایام ہیں (۳)۔

اورامام ابوحنیفہ نے حضرت ابن عباس کی درج ذیل حدیث سے استدلال کیا ہے: "أنه عَلَیْتُ ساله رجل قال: رمیت بعد ما أمسیت؟ فقال: لاحرج" (من عَلِی الله سے ایک شخص نے دریافت کیا کہ میں نے رات ہوجانے کے بعدری کی تو آپ عَلِی الله فی خرمایا: کوئی حرج نہیں ہے)۔

اور حضرت ابن عباسٌ كي اس حديث سي بهي:"أن النبي عَلَيْسِهُ

ر خص للرعاة أن يرموا ليلا"<sup>(۱)</sup> (نبي عليه في في جروابول كو بير خصت دى كهوه رات كورى كرليس)\_

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ رات میں رمی کرنا جائز ہے، اور رخصت کا فائدہ یہ ہے کہ مہولت کی خاطر اس میں کراہت باقی نہیں رہی ،اوراگر مغرب سے قبل رمی واجب ہوتی تو آپ علیہ اسے ان پرلازم کرتے ،اس کئے کہ اپنے ہی میں سے بعض کو چرانے کے لئے باسکتے تھے۔

ب-ایام تشریق کے پہلے اور دوسرے دن میں رمی:

9-ید دونوں ایام نحریں سے دوسرے اور تیسرے دن (۱۱،۱۱ ذی
الحجہ) ہیں ان دونوں دنوں میں بالتر تیب تینوں جمرات کی رمی واجب
ہے، پہلے چھوٹے جمرہ کی رمی کرے گا جومسجد خیف سے قریب ہے،
پھر درمیانی جمرہ کی، پھر جمرہ عقبہ کی، ہر جمرہ کی سات کنکریوں کے
ذریعدرمی کرے گا۔

ا - ایام تشریق میں سے پہلے اور دوسرے دن میں رمی کا وقت زوال کے بعد شروع ہوتا ہے اور جمہور علماء کے نزد یک ان دونوں دنوں میں زوال سے قبل رمی جائز نہیں ،ان ہی میں ائمہار بعد بھی ہیں ، امام ابوحنیفہ سے مشہور اور ظاہر روایت یہی ہے (۲)۔

- (۱) حدیث ابن عباس بی رخص للوعاة أن یوموا لیلا" کو پیثمی نے مجمع الزوائد (۱۳ ۲۲۰ طبع القدی ) میں نقل کیا ہے اور کہا کہ طبر انی نے اسے الکبیر میں روایت کیا ہے اور اس ( کی سند ) میں اسحاق بن اسحاق بن عبد اللہ بن الی فروہ بیں اور وہ متروک بیں۔
- (۲) بدائع الصنائع ۱۳۸،۱۳۸،۱۳۸،۱۳۸،۱وران دونول کتابول کے الم المان دونول کتابول کے مصنفین حضرات نے ایام تشریق کے پہلے دن کے بارے میں اس کے علاوہ کوئی اورروایت ذکرنہیں کی ہے ، شرح اللباب ۱۵۹،۱۵۸ اور دلکتار ۲۸۳،۲۵۳ سے تقابل کیجئے ،اورد یکھئے: الشرح الکبیر ۲۸۳۸، درائحتار ۲ (۲۸۳،۲۸۳)، الایفناح د ۲۵۴، نہایة المحتاح ۲ (۳۳۳۳)

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲/۲ ۱۳۵، شرح اللياب ر ۱۶۱۔

<sup>(</sup>۲) الشرح الكبير ۲/ ۵۰، شرح الرساله ا/ ۷۷ م

<sup>(</sup>۳) شافعیهاور حنابله کے سابقه مراجع۔

<sup>(</sup>۴) حدیث ابن عباس بن سأله رجل قال: رمیت بعد ما أمسیت کی روایت بخاری (افقه ۱۹۸۸ طبع السّلفیه) نے کی ہے۔

اورامام ابوحنیفہ سے ایک روایت یہ بھی مروی ہے کہ ایا منحر میں سے دوسرے اور تیسرے دن میں زوال کے بعد رمی کرنا افضل ہے، اور اگراس سے پہلے رمی کرتے و جائز ہے اور یہ بعض حنا بلہ کا بھی قول ہے (۱)۔

اور حسن نے امام ابو صنیفہ سے بیروایت کی ہے کہ اگر وہ جلدی
کرتے ہوئے نفر اول میں ہی لوٹے کا ارادہ رکھتا ہو تواس کے لئے
کوئی حرج نہیں ہے کہ تیسرے دن (۱۲ ذی الحجہ کو) زوال سے قبل رمی
کر لے اور اگر زوال کے بعدر می کرے توبیا فضل ہے، اور اگراس کا
بیدارہ نہ ہو تو اس کے لئے زوال سے قبل رمی کرنا جائز نہیں ہے، اور
بیحرج کو دور کرنے کے لئے ہے، اس لئے کہ اگر وہ زوال کے بعد
چلے گا تو مکہ مکر مہ رات میں پہنچ سے گا، پس کھم نے کی جگہ حاصل
کرنے میں اسے حرج ہوگا (۲)۔

اورامام احمد سے بھی ایک روایت یہی ہے، لیکن وہ فرماتے ہیں کہ زوال کے بعد منی سے نکلے گا<sup>(۳)</sup>۔

جمہور نے نبی علیہ کے مل سے استدلال کیا ہے جسیا کہ آپ علیہ سے ثابت ہے، وہ علیہ سے ثابت ہے، وہ علیہ سے ثابت ہے، وہ فراتے ہیں: "کنا نتحین، فإذا زالت الشمس رمینا" (م) فرماتے ہیں: "کنا نتحین، فإذا زالت الشمس رمینا" (م) لوگ انتظار کرتے تھے پس جب سورج ڈھل جاتا تو ہم لوگ رمی

حضرت جابر سے روایت ہے، وہ فرماتے ہیں: "رأیت النبی عَلَیْ الله وہ النحو ضحی، و أها بعد ذلک فإذا زالت الشهس" (ا) (میں نے نبی عَلِی الله کویوم الخر میں چاشت کے وقت جمرہ کی رمی کرتے ہوئے دیکھا، اوراس کے بعد جب سورج ڈھل جاتا) اور بیوہ مسئلہ ہے جو قیاس کے ذریعہ معلوم نہیں کیا جاسکتا، بلکہ شارع کی طرف سے وقت مقرر کرنے کے ذریعہ سے معلوم ہوتا ہے، لہذا اس سے عدول کرنا جائز نہیں ہے۔ اورزوال سے قبل رمی کے جواز والی روایت کے لئے استدلال ایام تشریق کویوم النحر پر قیاس کرتے ہوئے کیا گیا ہے، اس لئے کہ یہ ایام تشریق کویوم النحر پر قیاس کرتے ہوئے کیا گیا ہے، اس لئے کہ یہ سب قربانی کے دن ہیں، اور رسول اللہ عقی کیا گیا ہے، اس لئے کہ یہ پرمجمول کیا جائے گا۔

اورجس شخص کا ارادہ (۱۲ ر ذی الحجہ کو) مکہ لوٹے کا ہواس کے لئے ایام تشریق کے دوسرے دن زوال سے قبل رمی کے جواز پر استدلال اس بات سے کیا گیا ہے جوفقہائے حنفیہ نے ذکر کیا کہ یہ اس سے حرج کو دفع کرنے کے لئے ہے، اس لئے کہ وہ مکہ رات ہی میں پہنچ سکے گا، اور بعض متنا خرین حنفیہ نے امام ابو حنیفہ سے منقول متعدد روایات کے درمیان تطبیق پیدا کرنے کے لئے اس روایت کو قوی قرار دیا ہے۔

اوراس روایت پرعمل کرنا اس شخص کے لئے مناسب ہے جسے بھیڑ کا اندیشہ ہواور ضرورت اس کی متقاضی ہو، خاص طور پر ہمارے اس زمانے میں (۲)۔

<sup>=</sup> مغنی الحتاج ار ۷۵، المغنی سر ۵۲، الفروع سر ۵۱۸\_

<sup>(</sup>۱) الہدامیہ، شرحبا ۲ ر ۱۸۴، البدائع ۲ ر ۱۳۸، ۱۳۸، شرح اللباب رص ۱۵۸، ۱۲۱، اس کتاب میں اوراس پرموجود تعلق میں اس روایت مے متعلق لمبی تحقیق ہے، اور بعض حنابلہ سے منقول قول کود کھئے: الفروع ۲۰۸۰ میں۔

<sup>(</sup>۲) نقه فی کے سابقه مراجع۔

<sup>(</sup>٣) الفروع ٣ر ١٥، ٥١٨ ـ

<sup>(</sup>۲) حدیث حضرت ابن عمرٌ: "کنا نتحین فاذا زالت الشمس....." کی روایت بناری (الفتح ۱۳۷۵ طبع السّافه) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث جابرٌّ: "رأیت النبی علیه می الجمو قیوم النحو ضحی" کی روایت مسلم (۹۴۵/۲ طبح الحلمی ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) صاحب البحرالعمیق لکھتے ہیں: پس یہ پہندیدہ قول ہے، اس پر بغیر کسی شک کے عمل کیا جائے گا اور اس پر لوگوں کا عمل ہے، اور بعض شافعیہ نے جزم ویقین کے ساتھ یہی کہا ہے، یہاں تک کہ الأسنوی نے اس کو مذہب قرار دیا ہے،

۲-جہاں تک ایام تشریق کے پہلے اور دوسرے دن رئی کے آخری وقت کا مسکلہ ہے تو شا فعید اور حنا بلہ کا مذہب یہ ہے کہ آخری وقت ایام نحر کے چوشے دن کے آفتاب غروب ہونے تک ہے اور وہ ایام نحر کے چوشے دن کے آفتاب غروب ہونے تک ہے اور وہ ایام نشریق کے تین دنوں میں سے آخری دن ہے، لہذا جوشض ایک دن یا دو دنوں کی رئی چھوڑ دے وہ اس کے قریب کے دنوں میں اس کی تلافی کرےگا، اور اس اصح قول کی روسے جسے نووی نے اختیار کیا ہے اور جوشا فعیہ کی صراحت کا تقاضا ہے یہ تلافی شدہ رئی شار ہوگ ۔ اسی طرح آگر عید الافتی کے دن کسی نے جمرہ عقبہ کی رئی چھوڑ دی تو اصح قول بیہ ہے کہ وہ رات میں اور ایام تشریق میں اس کی تلافی کرےگا، اور اس میں ترتیب شرط ہے، پس وہ عید کے دن کی رئی کو ایام تشریق کی رئی پر مقدم کرے گا، اسی طرح ما لکیداور حنا بلہ نے قضا میں ترتیب کو واجب کیا ہے، اور حنا بلہ نے قضا میں ترتیب کو واجب کیا ہے، اور حنا بلہ نے قضا میں نیت کے ذریعہ اس کی ترتیب کے دجوب کی صراحت کی ہے۔

اورا گرری کی تلافی نہ کی جاسکی یہاں تک کہ چوتھے دن کا آفتاب غروب ہو گیا تواس کی رمی فوت ہو گئی اوراس پر فدیہ ہے<sup>(۱)</sup>۔ اور ان کی دلیل یہ ہے کہ ایام تشریق رمی کا وقت ہے، پس اگر اسے اس کے اول وقت سے اس کے آخر وقت تک مؤخر کردیا تواس پرکوئی چیز لازم نہیں آئی۔

حفنہ اور مالکیہ نے ہرروز کی رمی کواسی دن کے ساتھ مقید کیا ہے، پھرانہوں نے تفصیل بیان کی ہے، چنانچہ حفنہ کا مذہب بیہ ہے کہ ایام نحرکے دوسرے دن کی رمی تیسرے دن کے طلوع فجر پرختم ہوجائے گی اور تیسرے دن کی رمی چوتھے دن کے طلوع فجر پرختم ہوجائے گی ،لہذا جوشخص رمی کواس کے وقت کے بعد تک مؤخر کرے گاان کے نزد یک

اس پراس کی قضاہے اور اس پردم ہے<sup>(۱)</sup>۔

اور ہردن کی رمی مغرب کے بعد کرنے کے جواز کی دلیل وہ حدیث ہے۔ ہے جس میں چرواہوں کورات میں رمی کرنے کی اجازت دی گئی ہے۔ اور مالکیہ کا مذہب سے کہ ہر دن غروب کے ساتھ ادا کا وقت ختم ہوجائے گا اور اس کے بعد اس کی قضا ہے اور چوتھے دن کے غروب سے رمی فوت ہوجائے گی اور ایک کنگری کے ترک پریا تمام کنگریوں کے ترک کی وجہ سے اس پردم لازم ہوگا ، اسی طرح اس پردم لازم ہوگا اگران میں سے کسی کورات تک مؤ خرکرے (۲)۔

ج-ایام تشریق کے تیسرے دن میں رمی:

• ا - جس شخص نے تاخیر کی اور ایا م تشریق کے دوسرے دن کی رمی کے بعد منی سے والی نہیں لوٹا اس پر میر می واجب ہوجائے گی، جیسا کہ ہم آ گے اس کی تفصیل ذکر کریں گے اور میر می منی کے مناسک میں آخری ہے۔

علاء کااس پراتفاق ہے کہ اس دن زوال کے بعدر می کرناوقت پر رمی کرنا ہے، جبیبا کہ اس نے اس سے پہلے دو دنوں میں رمی کی ، یہ رسول اللہ علیہ کے مل کی اقتداء ہے۔

اوراس کے مقدم کرنے کے سلسلے میں علاء کا اختلاف ہے۔ چنانچے ائمہ ثلاثہ اور صاحبین کا مذہب یہ ہے کہ زوال سے قبل رمی صحیح نہیں ہے، ان کا استدلال نبی علیہ کے مل سے ہے اور اس دن کی رمی کو پہلے دو دنوں کی رمی پر قیاس کیا ہے، تو جیسا کہ ان دونوں دنوں میں زوال سے قبل رمی صحیح نہیں ہے، اسی طرح آخری دن کے

<sup>=</sup> ارشادالساری اِلی مناسک ملاعلی قاری را ۱۶ میں ایساہی ہے۔

<sup>(</sup>۱) الأم ۲ ر ۱۲، الإيضاح ر ۷۰ به نهاية الحتاج ۲ ر ۳۳۹، معنی الحتاج ۱ ر ۷۹،۵۰۸، المغنی سر ۵۵ به، ۲۵، الفروع سر ۵۱۹،۵۱۸

<sup>(</sup>۱) شرح اللباب رص ۱۹۱۱، اور دیکھئے: المبسوط ۲۸/۳، اور اس کے الفاظ یوں ہیں: '' اس مسلمیں راتیں گزشتہ دنوں کے تابع ہیں''۔

<sup>(</sup>۲) الشرح الكبير ۲را۵، شرح الرساله بحاشيه ار۷۷،۴۸۰،۴۸۸ و

زوال سے بل بھی رمی سے نہیں ہے<sup>(۱)</sup>۔

اورامام ابوحنیف قرماتے ہیں کہاس دن رمی کامستحب وقت زوال کے بعد ہے اوراس دن رمی کوطلوع فجر کے بعد زوال سے مقدم کرنا جائز ہے۔

صاحب ' ہدایہ ' فرماتے ہیں: امام ابوصنیفہ کا مذہب حضرت
ابن عباسؓ سے مروی ہے، اور دوسری وجہ یہ ہے کہ جب اس دن
تخفیف کی غرض سے رمی کوچھوڑ دینا بھی جائز ہے تو تخفیف کے نقطۂ نظر
سے بورے اوقات میں اس کی اجازت دینا بدر جہاولی جائز ہوگا (۲)۔
فقہاء کا اس پراتفاق ہے کہ اس دن رمی کا آخری وقت غروب
قناب ہے، اسی طرح ان کا اس پر بھی اتفاق ہے کہ اگر اس دن کی
رمی کو اور گزشتہ دنوں کی رمی کو اگر مؤخر کر دیا یا اس کے بچھ جھے کومؤخر
کر دیا تو چو تھے دن کے آفتاب کے غروب ہونے کے ساتھ اس کا
وقت نکل جائے گا، اس کے بعد اس کی قضانہیں ہے اور اس کے ترک
میں فدیہ واجب ہے، بیاس لئے کہ اس دن کے آفتاب کے غروب
میں فدیہ واجب ہے، بیاس لئے کہ اس دن کے آفتاب کے غروب
میں فدیہ واجب ہے، بیاس لئے کہ اس دن کے آفتاب کے غروب
میں فدیہ واجب ہے، بیاس لئے کہ اس دن کے آفتاب کے غروب

### رى كى شرائط:

۱-م-ری جمار کے تھے ہونے کے لئے درج ذیل شرائط ہیں:
 الف- یہ کہ وہاں پر کنگری کا پھینکنا پایا جائے ،خواہ ہلکے انداز میں

- (۲) الہدائیہ ۱۸۵۲، اوراس سے زیادہ وسیع پیانے پراستدلال کے لئے دیکھئے: البدائع ۱۸۸۷، مذہب حنی میں فتوی امام اعظم کے قول پر ہے اور صاحب البدائع نے رمی کی صفت بیان کرنے میں اس پراکتفا کیا ہے رص 18۔
- (۳) جیسا کہ رملی نے نہایۃ المحتاج ۳۳ ۳۳ میں کہااور شرح الکنز للبر وی رص ۵۲ میں کہااور شرح الکنز للبر وی رص ۵۲ میں اس کی تعبیر یوں آئی ہے: '' آفتاب طلوع ہونے کے بعد زوال تے بل' اس سے اس کے خلاف کا وہم ہوتا ہے جو مذہب خفی میں مشہور ہے، یعنی یہ کہ آخردن کی رمی فجر کے بعد شروع ہوتی ہے۔

ہو، پس یہ پھینکنا جس طرح بھی حاصل ہوجائے اس کے لئے کافی ہوگا، یہاں تک کہ امام نووی نے فرمایا: رمی کرنے والے کا جمرہ سے باہر کھڑا ہونا شرط نہیں ہے، لہذا اگروہ جمرہ کے ایک کنارے میں کھڑا ہوا وراس کے دوسرے کنارے کی طرف رمی کرے تو اس کے لئے کافی ہوجائے گا۔

اوراگراس نے کنگریوں کوڈال دیا تو حفیہ اور حنابلہ کے نزدیک کافی ہوجائے گا،اس لئے کہ اس ڈالنے سے بھی رمی پائی گئی،البتہ یہ بلکے درجے کی رمی ہے،لہذا کراہت کے ساتھ کافی ہوجائے گی، مالکیہ اور شافعیہ کا مذہب یہ ہے کہ ڈالنااس کے لئے بالکل ہی کافی نہ ہوگا،اوراگراس نے کنگری کو صرف رکھ دیا تو بالا تفاق رمی صحیح نہ ہوگی، اس لئے کہ ہدری نہیں ہے۔

ب-مخصوص تعداد:

یہ ہر جمرہ کے لئے سات کنگریاں ہیں، یہاں تک کہ اگر ایک کنگری کی رمی کوترک کرے تو مالکیہ کے نزدیک بیدایسا ہے جیسے کہ اس نے ساتوں کوترک کیا، اور جمہور کے نزدیک تخفیف ہے کہ کم کنگریوں کے چھوڑنے کی صورت میں صدقہ قبول کیا جائے گا، اس سلسلے میں ان کے اجتہادات مختلف ہیں (دیکھئے: '' جج'' فقرہ رسے ۲۷)۔

#### رمی کے واجبات:

اا - يوم الخرك اعمال كى ترتيب كے لحاظ سے يوم الخركى رمى كى ترتيب واجب ہے اور وہ اس طرح ہے: جمرہ عقبه كى رمى ، پھر ذنك، كر تيب واجب ہے اور وہ اس طرح ہے: جمرہ عقبه كى رمى ، پھر ذنك، كھر طواف افاضه به جمہور كے نزديك ہے، شافعيه كااس ميں اختلاف ہے، ان اعمال كى ترتيب ان كے نزديك سنت ہے، اور جمہور كے نزديك اس ترتيب كى كيفيت ميں اختلاف اور تفصيل ہے، جمہور كے نزديك اس ترتيب كى كيفيت ميں اختلاف اور تفصيل ہے، (ديكھئے: '' جي''كى اصطلاح فقرہ ر ١٩٦،١٩٥)، اور تينوں جمرات كى

ری کی ترتیب سے متعلق حکم گذر چکا ( فقرہ ۱۷)۔

### رى كىسنتىن:

۱۲ – رمي مين درج ذيل چيزين مسنون بين:

الف- یہ کہ رمی کرنے والے اور جمرہ کے درمیان پانچ ہاتھ یااس سے زیادہ کی دوری ہو، جسیا کہ حنفیہ نے صراحت کی ہے، اس لئے کہ اس سے کم دوری میں ڈالنے کی کیفیت ہوگی، اور اگر اس نے کنگری کو ڈال دیا تو کافی ہوجائے گا مگر ایسا کرنا سنت کے خلاف ہے۔

ب-ساتوں رمی کے درمیان پے در پے اور تسلسل کا پایا جانا، اس طور پر کہان کے درمیان ذکر کی مقدار سے زیادہ فصل نہ ہو۔

ج- کنگریوں کواٹھانا نہ کہ انہیں توڑنا ، اور وہ اسے منی میں اپنے قیام کی جگہ سے بھی لےسکتا ہے۔

د- کنگریوں کا پاک ہونا، لہذانا پاک کنگری سے رمی کرنا مکروہ ہے اور پاک کنگری سے اس کا اعادہ مستحب ہے، اور ایک قول کی روسے جسے حنابلہ نے مختار کہا ہے: ناپاک کنگری سے رمی کافی نہ ہوگی اور پاک کنگری سے اس کا اعادہ واجب ہوگا، کیکن ان کے مذہب میں صحیح بیہ ہے کہ کراہت کے ساتھ کافی ہوجائے گی (۱)۔

ھ-بیکہ کنگری رمی کی ہوئی نہ ہو، پس اگر کوئی اس کی خلاف ورزی
کرے اور اسی سے رمی کرے تو مکر وہ ہوگی ،خواہ وہ کنگری اس کی رمی
کی ہوئی ہو یا کسی اور کی ، پیجمہور کا مذہب ہے۔

اور بعض ما لکیہ <sup>(۲)</sup> فرماتے ہیں کہ کافی نہ ہوگی اور حنا بلہ کا مذہب

یہ ہے کہ اگر اس پھر سے رمی کی جو جمرہ سے لی گئی تھی تو اس کے لئے یہ رمی کافی نہ ہوگی (۱)۔

جمہور کا استدلال طریقہ رمی کے بارے میں نبی علیہ کی ان احادیث سے ہے، جن میں کنکری کا لفظ عام استعال ہوا ہے، ان سے معلوم ہوتا ہے کہ جس کنکری سے رمی کی جا چکی ہواس سے رمی کرنا سے ہے، اگر چہوہ جمرہ سے لی گئی ہو۔

اور حنابله کا استدلال اس بات سے ہے: ''أن النبي عَلَيْ أخذ من غير المرمى، وقال: خذوا عني مناسككم ''(۲) (نبی عَلَيْ فَا خَذَ عَلَيْ مَناسك عَيْد فَيْ مَناسك عَيْد فَيْ مَناسك سيُولو) اور اس لئے بھی کہ اگر رمی کی ہوئی کنگری سے رمی جائز ہوتی توسی کو کنگری دوسری جگہ سے لینے کی ضرورت نہ ہوتی اور نہ اس کے توڑنے کی ضرورت نہ ہوتی اور نہ اس کے توڑنے کی ضرورت پڑتی، حالانکہ اجماع اس کے برخلاف ہے۔ و جرکنگری کے ساتھ تبیر کہنا، اور جہور کے نزویک تبلیداس پہلی و جرکنگری کے ساتھ تبیر کہنا، اور جہور کے نزویک تبلیداس پہلی کنگری کے ساتھ ختم کرے گا جس سے وہ یوم النحر میں جمرہ عقبہ کی رمی کرے گا (۳)۔

اختلاف اور تفصیل'' تلبیہ' کی بحث میں دیکھی جائے۔
ز-دعا کے لئے تھہر نا اور یہ ہراس رمی کے بعد ہوگا جس کے بعد
رمی ہو، پس ہر دور می کے درمیان ایک مدت تک تھہرے گا اور دعا
کرتے ہوئے دیر تک تھہرے گا اور اس کا اندازہ اسنے وقت سے لگا یا
گیا ہے جس میں قرآن کے ایک پارہ کے تین ربع کی تلاوت کی
جائے اور اس کی کم از کم مقدار ہیں آیات کے بقدر ہے، پس یہ

<sup>(</sup>۱) د کیھئے:المغنی ۳ر۲۶،الفروع ۳ر۵۱۱

<sup>(</sup>۲) حدیث: "خذو اعنی مناسککم ....." کی تخریخ فقره نمبر ۵ پرگذر چکل ـ

<sup>(</sup>۳) البداية ۲ر۵۷۱، البدائع ۲ر۲۵۱، الأم ۲۰۵۷، مغنی المحتاج ارا۵۰، الفروع سر۷ ۴ ۳، المغنی سر۴ ۳۳ -

<sup>(</sup>۲) اوروائخی ہیں، جیسا کہ حطاب نے ان نے قبل کیا ہے ۱۳۹۳، اور کاسانی نے البدائع ۱۵۲۸ میں اسے امام مالک کا قول قرار دیا ہے، اور وہ مصادر کتب کی اس صراحت کے خلاف ہے کہ الیا کرنا مکروہ ہے، دیکھئے: الشرح الکبیر ۲۲ م۸۲۔

مسنون ہے کہ چھوٹے جمرہ اور درمیانی جمرہ کی رمی کے بعد گھہرے،
اس لئے کہ وہ عبادت کے درمیان میں ہے، پس وہ اس میں دعا
کرے، اور ہروہ رمی جس کے بعدر می نہیں ہے، اس میں دعا کے لئے
نہیں گھہرے گا، اس لئے کہ عبادت ختم ہو چکی ہے، لہذا یوم النحر کو
جمرہُ عقبہ کی رمی کے بعد وقوف نہیں کرے گا اور نہ ایام تشریق میں
جمرہُ عقبہ کی رمی کے بعد وقوف کرے گا۔

اوراس سنت کی دلیل نبی علیقیہ کاعمل ہے، جبیبا کہ حضرت ابن عمر کی گذشتہ حدیث میں آپ سے ثابت ہے (۱)۔

### رمی کے مکروہات:

ساا – رمی میں درج ذیل امور مکروہ ہیں:

الف-حنفیہ کے نزدیک یوم النحر میں مغرب کے بعدری کرنااور مالکیہ کے نزدیک یوم النحر میں زوال کے بعد، سرخسی فرماتے ہیں:
پس ظاہر مذہب کی روسے اس کا وقت غروب آفتاب تک ہے، کین اگراس نے رات میں رمی کی تواس پر پچھلازم نہ ہوگا<sup>(۲)</sup>۔

ب-بڑے پیھر سے رمی کرنا،خواہ بڑے ہونے کی حالت میں اس سے رمی کرے مااسے تو ڈ کررمی کرے۔

ج - مسجد کی کنگری سے رمی کرنا،لہذاوہ اسے مسجد خیف سے نہیں لے گا،اس کئے کہ کنگری مسجد کے تابع ہے،لہذاوہ اس سے نہیں نکالی

- (۲) المبسوط ۱۹۲۳، شرح اللباب ر ۱۹۷۷، مواہب الجلیل ۱۹۲۳، شلمی نے زیلعی پراپنے حاشیہ ۲/۱۳ میں فرمایا: اگر رمی کورات تک مؤخر کیا تورات میں رمی کرے گاوراس پر کچھنہیں ہے۔

جائے گی۔

د-جمہور کے نز دیک ناپاک کنگری سے رمی کرنا، اور ایک قول یہ ہے کہنا یاک کنگری سے رمی کافی نہ ہوگی۔

ھ-سات عدد پراضافہ کرنا، لینی جمرات میں سے ہر جمرہ کی رمی میں اضافہ کرنا (۱)۔

#### رمي كالمستحب طريقه:

۱۹۳ - جرات کی رمی کے لئے حاجی تیاری کرے، لہذا جمرہ تک پہنچنے
سے قبل کنگری لے لے، اور مستحب سے ہے کہ ٹھیکری کی کنگری کے مانند
سات کنگر یاں مزدلفہ سے اٹھا لے جو چنے سے بڑی اور گولی سے چھوٹی
ہوں، تا کہ رمی کے ایام میں سے پہلے دن ان کے ذریعہ جمرہ عقبہ کی رئی
کرے اور وہ عید الاضح کا دن ہے، اور اگر ستر کنگریاں مزدلفہ سے یا
مزدلفہ کے راستے سے اٹھا لے تو یہ جائز ہے، اور ایک قول یہ ہے کہ
مستحب ہے اور یہ کنگری کی وہ تعداد ہے جن سے رمی کے تمام ایام میں وہ
رئی کرے گا، اور ہر جگہ سے کنگریوں کا لینا بلا کر اہت درست ہے، سوائے
جمرہ کے پاس سے کہ یہ کمروہ ہے، اور مسجد خیف سے اس کا لینا مگروہ ہے،
اس لئے کہ مجد کی کنگری اس کے تابع ہے، لہذا وہ محتر م ہوجائے گی اور
کنڑریوں کو مطلقاً دھولینا مستحب ہے، اگر چیوہ ناپاک نہ ہوں۔ یہ حنفیہ
کنڑریوں کو مطلقاً دھولینا مستحب ہے، اگر چیوہ ناپاک نہ ہوں۔ یہ حنفیہ
کنڑر دیک اور ایک روایت کی روسے حنا بلہ کے زد یک ہے۔

پھر حاجی دسویں ذی الحجہ کو جو قربانی کا دن ہے، منی آئے گا، اور اس پر آج کے دن چار اعمال اس ترتیب سے ہیں: جمرہ عقبہ کی رمی، پھر مدی (قربانی کے جانور) کا ذرج کرنا، اور یہ تمتع اور قارن پر واجب ہے، پھر حلق یا قصر کرانا، پھر طواف زیارت کرنا، اور اگر اس

<sup>(</sup>۱) و کیسے: مکروبات رمی کے لئے شرح اللباب رص ۱۲۵، و کیسے: الأم ۲/۳۱۲،۲۱۳،۲

10-رمی کی کیفیت ہے ہے کہ اس جمرہ سے جس میں کنری جمع ہوتی ہے، پانچ ہاتھ یااس سے زیادہ دور کھڑا ہو، جبیبا کہ حنفیہ نے اختیار کیا ہے، پانچ ہاتھ یااس سے زیادہ دور کھڑا ہو، جبیبا کہ حنفیہ نے اختیار کیا ہے، اور کنکری کواپنے دائیں ہاتھ کے انگو ٹھے اور شہادت کی انگلی کے کناروں سے پکڑے اور اپنے ہاتھ کو اتنا اٹھائے کہ اس کے بغل کی سفیدی نظر آجائے اور اسے چھنکے اور تکبیر کہے، اور ایک قول ہیہ کہ وہ کنکری کواپنے دائیں ہاتھ کے انگو ٹھے کی پشت پرر کھے اور شہادت کی انگلی سے مدد حاصل کرے ، اور ایک قول ہیہ کہ مستحب ہیہ کہ کنگری کواپنے دائیں اور ہائیں دونوں ہاتھوں کی شہادت کی انگلیوں کے درمیان رکھے اور اس کو چھنکے (۱)۔

۱۱- جہاں تک تکبیر کے الفاظ کا تعلق ہے تو حدیث میں مطلق آیا ہے: "یکبر مع کل حصاة" (۲) (ہر کنکری کے ساتھ تکبیر کے)،

لہذاکسی بھی لفظ کے ساتھ تکبیر جائز ہے۔

اورعلاء نے اس جیسے الفاظ کو اختیار کیا ہے: "بسم الله و الله اکبر، رغما للشیطان ورضا للرحمن، اللهم اجعله حجا مبرورا و سعیا مشکورا، و ذنبا مغفورا" (الله کنام سے شروع کرتا ہوں، الله سب سے بڑا ہے، شیطان کو ذلیل کرتے ہوئے اور رحمان کو راضی کرنے کے لئے، اے اللہ! تو اس حج کو حج مقبول بنادے اور کوشش کو قبول کرنے، اور گناہ کی مغفرت فرمادے) اور اس سلسلے میں دلیل بہت سے وہ آثار ہیں جو صحابہ کرام رضوان الله علیہم اجمعین سے منقول ہیں (۱)۔

اورا گرکسی نے رمی کی اور ذکر کوترک کردیا، پس نہ تکبیر کہی اور نہ کوئی اور ذکر کیا تو جائز ہے، لیکن اس نے ترک سنت کی وجہ سے براکیا۔

اوروہ پہلی کنکری کے ساتھ جے وہ چھنکے گا تلبیہ کوختم کرے گا اور کئیر کہنے میں مشغول ہوگا اورری سے یہ کہتے ہوئے لوٹے گا: "اللهم اجعله حجا مبرورا و سعیا مشکورا و ذنبا مغفورا" (اے اللہ! اس حج کو حج مبرور بنادے اور کوشش کو قبول کرلے اور گناہ کی مغفرت فرمادے )۔

ان ایام میں رمی کا وقت زوال کے بعد ہے، اور نتنوں مذاہب میں ظہر کی نماز سے قبل رمی کومقدم کرنامستحب ہے اور حنفیہ کے نزدیک ظہر کی نماز کورمی پرمقدم کرےگا<sup>(۲)</sup>۔

<sup>(</sup>۱) کنگری کہاں سے اٹھائی جائے گی ،اس کی تفصیل الموسوعہ الفقھیہ ۲۱۸٫۵ میں دیکھی جائے۔

۰. (۲) حدیث: "یکبو مع کل حصاة" کی تخریج نقره نمبر ۲ پر گذر چکی، اورد کھئے:

رقتی القد بر ۲ / ۱۷ / ۱۷ / ۱۵ و

<sup>(</sup>۱) ان میں سے کچھ حصہ المغنی ۳۲۸،۴۲۷ میں ہے، اور حفیہ فرماتے ہیں کہ اگر تئیبر کے بجائے تشیح پڑھے یا اللہ تعالی کا ذکر کرے یا اس کی تعریف کرے یا اس کی توحید بیان کر بے تو کافی ہے، اس لئے کہ رسول اللہ علیہ کے تنہیر کا مقصد ذکر ہے، الہدایہ ۲۷ کا در کمال اللہ ین ابن الہمام کی تحقیق اور اس پر ان کا تبھروان کی شرح فتح القدیر میں دکھیے۔

<sup>(</sup>۲) الشرح الكبير ۲/۵۲، المجموع ۸/۱۷۹ (اورمغنی المحتاج ار۵۰۷ كے ساتھ تقابل سيحيح)، الفروع ۸/ ۵۱۸، لباب المناسك بشر حدرص ۱۹۲

21 - حفیہ نے یہ بحث کی ہے کہ رمی جمار میں سوار ہونا افضل ہے یا پیدل چلنا، اس سلسلے میں ان کا اختلاف ہے، اور ان کی سواری جانوروں پر ہوتی تھی لہذا سوار شخص کے لئے رمی ممکن تھی۔

پس امام ابو یوسف کا مذہب جو حنفیہ کے نزدیک قول مختارہے، یہ ہے کہ رمی کے تمام ایام میں جمرۂ عقبہ کی رمی سوار ہوکر کرے گا اور اس کے علاوہ دیگر جمرات کی رمی پیدل چل کر کرے گا اور امام ابو حنیفہ اور امام محمد فرماتے ہیں کہ تمام رمی سوار ہوکر کرنا افضل ہے (۱)۔ مالکیہ کے نزدیک یوم المخرکو جمرۂ عقبہ کی رمی جس طرح بھی ہو، مالکیہ کے نزدیک یوم المخرکو جمرۂ عقبہ کی رمی جس طرح بھی ہو،

کرےگااوراس کےعلاوہ جمرات کی رمی پیدل چل کرکرےگا۔

امام شافعی فرماتے ہیں کہ یوم النحر کو جمرہ عقبہ کی رمی سوار ہوکر

کرے گا، اسی طرح چلنے کے دن اس کی رمی سوار ہونے کی حالت
میں کرے گا، اور دوسرے دودنوں میں پیدل چل کر کرے گا۔ بیہ
میرے نزدیک پیندیدہ ہے، اورصاحب'' فناوی ظہیری' حنفی نے بیہ
اختیار کیا ہے کہ جمرات کی طرف پیدل چانامطلقا مستحب ہے، اور یہی
حنابلہ میں سے اکثر کی رائے ہے۔

حضرت ابن عمر کے بارے میں منقول ہے: "أنه كان يأتي الجمار فى الأيام الثلاثة بعد يوم النحر ماشيا ذاهبا وراجعا، و يخبر أن النبي عَلَيْكِ كان يفعل ذلك" (وه يوم النح كے بعد تينول دنوں ميں جمرات كے پاس پيدل چل كرآت اورجاتے تھ، اور بتاتے تھ كہ نبى عَلَيْكِ اليابى كرتے تھے)۔

پھرعید کے دوسرے دن جوایام تشریق کا پہلا دن ہے جب رمی سے فارغ ہوجائے گا تومنی میں اپنی منزل کی طرف لوٹے گا اور وہ رات و ہیں گذارے گا، پھر جب دوسرا دن ہوگا جو بارہ ذی الحجہ اورایام تشریق کا دوسرا دن ہوگا جو زوال کے بعد گذشتہ دن کی رمی کی طرح تیوں جمرات کی رمی کرےگا۔

پھر جب اس دن کی رمی کرلے گاتو اسے بلاکسی کراہت کے واپس ہونے کا اختیار ہے، اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کا قول ہے: "فَمَنُ تَعَجَّلَ فِي يَوُمَيُنِ فَلاَ إِثْمَ عَلَيْهِ" (۱) (جو شخص (ان) دو دنوں میں جلدی کرے اس پر (بھی) کوئی گناہ نہیں)۔

اوراس سے چوتھے دن کی رمی ساقط ہوجائے گی، اسی بناپراس دن کانام نفراول کادن ہے۔

۱۸ - اوراگروہ والیس نہیں ہواتو چوتے دن کی رئی اس پرلازم ہوجائے گی اور وہ تیرہویں ذی الحجہ اور ایام تشریق کا تیسرا دن ہے، اس میں وہ تینوں جمرات کی رئی ایام تشریق کے دوسرے دن کی ہی طرح کرے گا، لیکن امام ابوطنیفہ کے نزدیک اس دن فجر کے وقت سے کراہت کے ساتھ رئی کرنا میجے ہے، کراہت کی وجہ سنت کی خلاف ورزی ہے اور اس دن رئی کا وقت آ قاب کے غروب ہونے پرختم ہوجائے گا، خواہ اداہو یا قضا، پس اگر رئی نہیں کی یہاں تک کہ اس دن کا طرف سے فدریہ کے طور پر دم متعین ہوگئی اور چھوڑے ہوئے واجب کی طرف سے فدریہ کے طور پر دم متعین ہوگئی اور رئی کے بعد والیس ہوگا اور اور اس کے بعد والیس ہوگا فراس کے بعد دالیس ہوگا نام اور اس کے بعد والیس ہوگا تا فران ہے، اور اس والیس کا نام افران ہے، اور اس والیس کا نام تا خیر کرے اور چوتھ دن کی رئی کرے، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد تا خیر کرے اور چوتھ دن کی رئی کرے، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد تا خیر کرے اور چوتھ دن کی رئی کرے، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد تا خیر کرے اور چوتھ دن کی رئی کرے، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد تا خیر کرے اور چوتھ دن کی رئی کرے، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد تا خیر کرے قالاً إِثْمَ عَلَيْهِ لِمَنِ اتَّھٰی "(۲) (اور جوتا خیر کرے ہے ۔ "وَمَنُ تَأَخَّو فَلاً إِثْمَ عَلَيْهِ لِمَنِ اتَّھٰی "(۲) (اور جوتا خیر کرے ہے۔ "وَمَنُ تَأَخَّو فَلاً إِثْمَ عَلَيْهِ لِمَنِ اتَّھٰی "(۲) (اور جوتا خیر کرے ہے۔ "وَمَنُ تَأَخَّو فَلاً إِثْمَ عَلَيْهِ لِمَنِ اتَّھٰی "(۲) (اور جوتا خیر کرے

<sup>(</sup>۲) حدیث ابن عمرٌ: "کان یأتی الجماد فی الأیام الثلاث" کی روایت ابوداو د (۲ م ۹۵ م، تحقیق عزت عبیدهاس) نے کی ہے اور المنذری نے کہا: اس کی اسناد میں عبداللہ بن عمر بن حفص العمری میں اور ان پر کلام کیا گیا ہے (مختصر السنن ۱۲/۲ م، شائع کردہ دار المعرفه)۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ر ۲۰۳\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ر ۲۰۳\_

اس پر بھی کوئی گناہ نہیں (یہ)اس کے لئے جوڈر تار ہتاہے)،اوراس میں نبی عظیمیہ میں نبی علیمیہ کی اتباع ہے،اورعبادت کی تکمیل بھی ہے۔

لیکن رمی میں نبی علیات کے سوار ہونے کے سلسلے میں جوروایت وارد ہاں کا جواب بید یا گیا ہے کہ وہ الیمی رمی پرمحمول ہے، تا کہ لوگ آپ کو دیکھ کر بعد کوئی رمی نہیں ہے یا تعلیم پرمحمول ہے، تا کہ لوگ آپ کو دیکھ کر آپ علیات سے جے کے مناسک سیکھیں، اور بید دوسرا جواب زیادہ بہتر اور زیادہ قومی ہے، جس پر سوار ہونے کی حالت میں پہلے دن بہتر اور زیادہ قومی ہے، جس پر سوار ہونے کی حالت میں پہلے دن رسول اللہ علیات کی تا ہے: "لتأخذوا عنی مناسک کم" (چاہئے کہ تم لوگ مجھ سے اپنے مناسک سیکھلو)۔

### رمی کے اثرات ونتائج:

رمی جمار پرج میں اس کے وجوب سے بری الذمہ ہونے کے علاوہ دیگر بہت سے اہم احکام مرتب ہوتے ہیں۔ بیا تڑات درج ذیل ہیں۔

### الف-جمرهُ عقبه كي رمي كااثر:

19 - مالکیہ کے نزدیک یوم الخر میں جمرۂ عقبہ کی رمی کے ذریعہ فج کے احرام سے پہلا حلال ہونا پالیاجا تا ہے اور یہ حنابلہ کا ایک قول ہے، برخلاف ان حنفیہ کے جو کہتے ہیں کہ پہلا حلال ہوناحلق کے ذریعہ ہوتا ہے اور شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک اس سلسلے میں پچھ تفصیل ہے۔ (دیکھئے: ''احرام'' کی اصطلاح فقرہ (۱۲۲،۱۲۲)۔

ب-تشریق کے دونوں ایام میں رمی جمار کا اثر: نفر اول:
• ۲ - حاجی جب ایام تشریق کے پہلے اور دوسرے دن میں ری جمار کرلے گا تو اس کے لئے منی سے واپس ہونا جائز ہوجائے گا،اگروہ

منی سے لوٹے میں جلدی کرنا چاہے، یہی نفر اول ہے اور اس روائگی سے اخیر دن کی رمی ساقط ہوجائے گی، اور بیعام علماء کا قول ہے، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "فَمَنُ تَعَجَّلَ فِي يَوُمَيْنِ فَلاَ إِثْمَ عَلَيْهِ لِمَنِ اتَّقٰی "(۱) (جو شخص (ان) دو دنوں میں جلدی کرے، اس پر (بھی) کوئی گناہ ہیں، اور جو تاخیر کرے اس پر بھی کوئی گناہ ہیں، اور جو تاخیر کرے اس پر بھی کوئی گناہ ہیں، اور جو تاخیر کرے اس پر بھی کوئی گناہ ہیں۔

اور حضرت عبد الرحمٰن بن يعمر ديليُّ كَى صحِح حديث ميں ہے كه رسول الله عَلَيْكُ فَ فَ فَرمايا: "أيام منى ثلاثة: فمن تعجل في يومين فلا إثم عليه و من تأخر فلا إثم عليه" (٢) (منی كے تين دن ہيں، پھر جو شخص دو دنوں ميں تجيل كرے اس پر بھی پھ گناه نہيں اور جوتا خير كرے اس پر بھی کچھ گناه نہيں اور جوتا خير كرے اس پر بھی کچھ گناه نہيں )۔

5-ایام تشریق کے تیسرے دن کی رقی کا اثر: نفر ثانی:

11- حاجی جب ایام تشریق کے تیسرے دن کی رقی کرے گا تومنی
سے مکہ واپس ہوگا اور اس دن رقی کے بعد وہ منی میں قیام نہیں کرے گا،

اور اس روائلی کا نام نفر ثانی ہے، اور نفر ثانی کا دن ایام تشریق کا آخری

دن ہے، اور اس سے رقی جمار کا وقت ختم ہوجا تا ہے، اور جو شخص اس

دن کے آفتا بغروب ہونے سے قبل رقی کی تلافی نہ کر سکے اس کی رقی
فوت ہوجائے گی، اور اس دن پرمنی کے مناسک ختم ہوجاتے ہیں۔

### رمی ترک کرنے کا حکم:

۲۲ - جو شخص بغیر کسی عذر کے رمی چھوڑ دے اس پر گناہ اور دم کا

<sup>(</sup>۱) سوره کقره ۱۰۳\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: 'أیام منی ثلاثة" کی روایت امام احمد (۲۰۹۸ طبع المیمنیه) اور تاکم (۲۸ طبع المیمنیه) اور تاکم (۲۸ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے اور ذہبی نے اس کو تی قرار دیاہے۔

واجب ہونالازم ہوتا ہے، اور اگر کسی عذر کی بنا پر چھوڑ ہے تو گنہگار نہ ہوگا، کین اس سے دم ساقط نہ ہوگا، اور یہی حکم مالکیہ کے نز دیک ایک کنگری چھوڑ نے پر بھی ہے، اور تمام رمی کے ترک پریاکسی ایک دن کی رمی کے ترک پریاکسی ایک دن کی رمی کے ترک پریاکسی کی دمی کے ترک پریاکسی کی دمی کے ترک پرایک بکری کافی ہوگی۔

شافعیہ اور حنابلہ نے ایک کنگری اور دو کنگریوں کے ترک کرنے کو نظر انداز کیا ہے اور اس میں صدقہ مقرر کیا ہے، اور حنفیہ نے اکثر کوکل کے قائم مقام قرار دیا ہے اور اقل پر فندیہ واجب کیا ہے۔

(رمی ترک کرنے کے احوال کی تفصیل'' جج'' کی اصطلاح کے ذیل میں فقر ور ۲۷ کے تحت دیکھئے)۔

#### رمی میں نیابت:

۲۳- یمعذور کے ساتھ خاص رخصت ہے، جس کے مکم کی تفصیل درج ذیل ہے:

الف-وہ معذور جوخود سے رمی نہ کرسکتا ہو، جیسے کہ مریض تواس پرواجب ہے کہ وہ کسی شخص کو اپنی طرف سے رمی کرنے کے لئے نائب بنادے، اور مناسب یہ ہے کہ نائب نے اپنی طرف سے رمی کر لی ہو، پس اگراس نے اپنی طرف سے رمی نہیں کی ہے تو اسے چاہئے کہ پہلے اپنی طرف سے پوری رمی کرلے پھراس کی طرف سے رمی کرے جس نے اسے نائب بنایا ہے، اور بیرمی حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک اصیل کی طرف سے کافی ہوجائے گی، البتہ حنفیہ اور مالکیہ فرماتے ہیں کہ اگر ایک کنکری اپنی طرف سے اور دوسری دوسرے کی طرف سے بھینے تو جائز ہے لیکن مکروہ ہے۔

شافعیہ فرماتے ہیں کہ نائب بنانا اس شخص کے ساتھ خاص ہے جے کوئی ایسی بیاری اورعلت ہوجس کے ختم ہونے کی امیدایا م تشریق کے ختم ہونے کی امیدایا م تشریق کے ختم ہونے سے قبل نہ ہو، جیسے مریض اور قیدی۔

اور شافعیہ کے نزدیک ایک قول یہ ہے وہ ہر جمرہ کی کنگریوں کو پہلے اپنی طرف سے چھینکے گاجس پہلے اپنی طرف سے چھینکے گاجس نے اسے نائب بنایا ہے، یہاں تک کہ رقی سے فارغ ہوجائے اور جس شخص کو بھیڑ کے خطرے کا اندیشہ ہواس کے لئے یہ چھٹکارا پانے کا اجھاذر بعہ ہے۔

ب-جوش نائب بنانے سے عاجز ہو، جیسے کہ چھوٹا بچہاوروہ خص جس پر بے ہوشی طاری ہوتو بچے کی طرف سے بالا تفاق اس کا ولی رمی کرے گا اور حنفیہ کے نز دیک بے ہوش کی طرف سے اس کے رفقاء رمی کریں گے، اور حنفیہ کے نز دیک اگر چہرمی نہ کرے اس پر کوئی فدینہیں ہے۔

اور ما لکیفرماتے ہیں کہ نائب بنانے کا فائدہ یہ ہے کہ اگر اس نے ادائیگی کے وقت نائب بنایا ہے تواس سے گناہ ساقط ہوجائے گا، ورنہ اس پر دم ہے، خواہ اس نے نائب بنایا ہو یا نہیں، سوائے بچ اوراس شخص کے جواس کے ساتھ لاحق ہے اور اس پر دم واجب ہے، نیچ پرنہیں اور اس شخص پرنہیں جواس کے ساتھ لاحق ہے، جیسے کہ بیہوش، اس لئے کہ وہ تمام ارکان کا مخاطب ہے (۱)۔

حنفيه كا مذهب و يكفئ: المبسوط ۱۹۸۳ مين، بدائع الصنائع ۱۳۲۱ حاشية شلى على شرح الكنو ۱۹۲۸، المسلك المعقسط شرح اللباب رص۱۲۷، النتاوی الهنديه ار۱۲۲ مين، اور شافعيه كا مذهب: كتاب الأم ۱۲۴، ۱۲۳، المجموع ۸ر ۱۸۲،۱۸۲، شرح المنهاج مع حاشية القليو بي ۱۲۲،۱۲۳، ۱۲۳، نهاية المحتاج ۲۸ (۱۲۳،۱۲۳، شرح الرقاني على مختصر طيل اورمسلك حنابله كے لئے و كيمين: المحتى المرح ۱۲،۳۸، شرح الزرقاني على مختصر طيل، حاشية البناني ۱۲۸۲، ۲۸۲، الشرح الشرح الكرم ۵،۳۸۲، حاشية البناني ۱۲۸۲، ۱۳۸۰ الشرح الشرح الشرح المرح ۵،۳۸۰،۳۸۰

#### (روم)

#### شكارميں رمي

### دهاردارآ له كويجينك كرشكاركرنا:

۲۲ دھار دار تیروں کو پھینک کرشکار کرناضیح احادیث اور اجماع کی وجہ سے جائز ہے، پس اگر کسی ایسے مسلمان کا کتابی نے شکار کو نشانہ بنا یا جو ذرج کرنے کا اہل ہے اور اپنے چھینکے ہوئے آلہ کی دھار سے قبل کردیا، جیسے کہ وہ تیرجس میں دھار دار پھل ہے، تلوار، چاقو، نیزہ، دھار دار پھر اور دھار دار لکڑی اور اس کے علاوہ دوسری دھار دار چیزیں تو پھھٹرا لکا کے ساتھ اس کا کھانا حلال ہوگا، جنہیں فقہاء نے تیراندازی کے ذریعہ شکار کئے جانے والے جانور کے حلال ہوئے۔

کے لئے ذکر کیا ہے (۱)۔

### بھاری چیز بھینک کرشکار کرنا:

۲۵ - جمہور فقہاء کی رائے میہ کہ جو جانور بھاری چیز کے ذریعہ شکار کیا گیا ہو، وہ حلال نہ ہوگا اور اسے چوٹ کھا کر ہلاک ہونے والا جانور سمجھا جائے گا<sup>(۲)</sup>، لہذا وہ جانور حلال نہ ہوگا جسے مارنے والے نے کسی الیمی چیز سے شکار کیا ہوجس میں دھار نہ ہو، جیسے پھر اور بغیر دھار کی لکڑی، یا جسے کسی دھار دار چیز سے پھینک کر مارا ہولیکن اس کی دھار سے نہیں، بلکہ اس کی چوڑ ائی سے قبل کیا ہو، اس لئے کہ

حفیہ اور شافعیہ نے اس کی صراحت کی ہے کہ اگر شکار کوالی چیز سے شکار کیا جس میں دھار نہیں ہے توخواہ اسے زخمی کردے مگر وہ حلال نہ ہوگا (۳)۔

اوراوزاعی، مکول اوران کے علاوہ شام کے دیگر علماء کا مذہب میہ کے کہ تیر کی چوڑائی سے ہونے والا شکار مطلقاً حلال ہوگا،لہذا جسے

<sup>(</sup>۱) تبیین الحقائق ۲۸۱۸، ابن عابدین ۱۵۱۰ ۱۳ اوراس کے بعد کے صفحات، الممنقی ۸۸۹،۵۵۹، مفنیہ نے الممنقی ۸۸۹،۵۵۹، مفنیہ نے تیراندازی کے ذریعہ شکار کے حلال ہونے کے لئے بسم اللہ پڑھنے، زخمی کرنے اور شکار غائب ہوجائے تواس کی تلاش چھوڑ کر بیٹھے ندر ہنے کی قیدلگائی ہے (ابن عابدین ۱۵۷۵ ۱۳۰۰)۔

ر) ابن عابدین ۵۷٫۵۹٬۵۵۹٬۵۵۸ الزیلعی ۷۸٫۵۱ المغنی ۵۲۹٬۵۵۹٬۵۵۹٬۵۵۸ المجموع (۲) ابن عابدین ۵۲۹٬۵۵۹٬۵۵۸ المجموع (۲) المنتقی ۳۸٬۸۱۱ سبل السلام ۲۸٫۴ ۱۳۱۰ ۱۳۱۰ شانع کرده المکتبة التجارییه

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'إذا أصبت بحده فکل" کی روایت بخاری (افتح ۹ مر ۱۰۳ طبع السلفیہ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "نهی عن الخذف" کی روایت بخاری (الفتح ۱۰۷۸ طبع الله بن السّلفیه) اور مسلم (۳۱۷ م ۱۵۴۸ م ۱۵۴۸ طبع الحلمی) نے حضرت عبدالله بن مغفل سے کی ہے، اور الفاظ بخاری کے ہیں۔

اس تیری دھاراوراس کی چوڑائی سے جس کوتل کرے وہ حلال ہوگا۔

نو وی فرماتے ہیں کہ اگر بندوق سے اور ٹھیکرے ( یعنی بھاری چیز

سے ) سے ماراجائے تواس کا مقصود شکار کو پکڑنا ہے، اور عام طور پراس
میں شکارتل نہیں ہوتا ہے، لہذ ااگر شکاری اسے پکڑ کر ذنج کردے تو
وہ جائز ہوگا، جیسا کہ بڑے پرندوں کو بندوق سے ماراجا تا ہے ( )

تفصیل کے لئے ( دیکھئے: '' صیر'') اور نو وی اور ان کے معاصر
علاء کے کلام میں بندق سے مرادمٹی کے گولے ہیں جو بندق درخت
کے دانہ کے برابر ہوتے ہیں (۲)۔

### جانور کونشانه بنا کراس کی طرف تیر مارنا:

۲۲-کی جاندارکونشانه بنانا حرام ہے (۳)، چنانچے رسول اللہ علیہ کے نے فرما یا: "لات خدو اشیئا فیہ الروح غرضا" (۳) (کسی ایسی چیز کونشانه نه بناؤجس میں جان ہو)، یعنی زندہ جانورکونشانه نه بناؤجس میں جان ہو)، یعنی زندہ جانورکونشانه نه بناؤجس میں جان ہو وغیرہ کونشانه بنایا جاتا ہے۔ یہ ممانعت تحریم کے لئے ہے، اس لئے کہ ممانعت اصلاً تحریم کے لئے ہوتی ہے: موتی ہے، اور حضرت ابن عمر کی صدیث سے اس کی تائید ہوتی ہے: "أنه مر بنفرقد نصبوا دجاجة یترامونها، فلما رأوا ابن عمر تفرقوا عنها۔ فقال ابن عمر: من فعل هذا؟ إن عمر الله عَلَيْكُ من من فعل هذا؟ إن رسول الله عَلَيْكُ من من فعل هذا؟ ابن عمر الله عَلَيْكُ لَعن من فعل هذا الله عَلَيْكُ لَعن من فعل هذا؟ ابن

کے پاس سے گذر ہے جوایک مرغی کونصب کر کے اس پر تیراندازی کر رہے تھے، جب انہوں نے حضرت ابن عمر گود یکھا تو اسے چھوڑ کر بھاگ گئے، حضرت ابن عمر ڈو چھا کہ س نے ایسا کیا ہے؟ بے شک رسول اللہ علی ہے نے اس خص کو ملعون قرار دیا ہے جوالیا کر ہے)۔

اور مسلم نے ہشام بن زید بن انس بن مالک سے بیر دوایت بیان کی ہے کہ انہوں نے فرمایا: میں اپنے داداانس بن مالک کے ساتھ کی ہے کہ انہوں نے فرمایا: میں اپنے داداانس بن مالک کے ساتھ مرغی کونصب کر کے اس پر تیراندازی کر رہے ہیں، تو حضرت انس نے فرمایا: "نھی د سول الله أن تصبر البھائم" (اور سول اللہ علی ہے فرمایا ہے کہ جانوروں کواذیت پہنچائی جائے)۔

فرمایا: "نھی د سول الله أن تصبر البھائم" (اور دسول اللہ علیہ بین قبل کیا علی انہیں میں انہیں علی انہیں قبل کیا علی انہیں قبل کیا قید کرکے رکھا جائے، تا کہ تیراندازی وغیرہ کے ذریعہ انہیں قبل کیا قید کرکے رکھا جائے، تا کہ تیراندازی وغیرہ کے ذریعہ انہیں قبل کیا

صنعانی وغیرہ ممانعت کی حکمت کی وجہ کے بارے میں فرماتے ہیں کہ اس میں جانورکو تکلیف پہنچانا ہے اوراس کی مالیت کوضائع کرنا ہے، اوراگر وہ ذبیحہ جانوروں میں سے ہے تو اس کے ذبح شرعی کا موقع گنوانا ہے اوراگر حلال جانوروں میں سے نہیں ہے تو اس کی منفعت کوفوت کرناہے (۲)۔

د نکھئے:'' تعذیب'' کی بحث۔

<sup>(</sup>۱) سبل السلام ۴ را ۱۳ طبع المكتبة التجارية، المغني ۸ ر ۵۵۹ ـ

<sup>(</sup>۲) سبل السلام ۴ رساسه صحیح مسلم بشرح النووی ۱۰۲/۱۰

<sup>(</sup>۳) الغرض (راء پرزبر کے ساتھ)وہ ہے جسے تیراندازی کے لئے نصب کیا جاتا ہےاوراس کا نام ہدف(نشانہ) بھی رکھا جاتا ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث:''لا تتخذوا شیئا فیه الروح غرضا'' کی روایت <sup>مسلم</sup> (۱۵۳۹/۲ طبع کلی)نے حضرت ابن عباسؓ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۵) حدیث این عرِّ: "أنه مر بنفر قد نصبوا دجاجة یتر امونها، فلما رأوا ابن عمر تفرقوا عنها ، فقال ابن عمر: من فعل هذا؟ إن رسول

<sup>=</sup> الله عَلَيْتُ لعن من فعل هذا" كي روايت مسلم (١٥٥٠ طبع الحليي) نے كى ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "نهی أن تصبر البهائم" کی روایت مسلم (۱۵۲۹/۳ طبع اکلمی) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) صحیح مسلم بشرح النووی ۱۳۷۸-۱۰۸،۱۰۷ اسبل السلام ۱۳۳۸، نیل الأوطار ۲۴۹۷۸، شائع کرده دارالجیل عمدة القاری ۱۲۴/۱۲۱

#### (سوم)

#### جهادمیں تیراندازی

### تیراندازی سیکهنا:

 ۲۵ نی علیت نے اپنے اصحاب کو تیرا ندازی پرابھارا ہے اور اس کی مسلسل مثق کرنے پرانہیں آ مادہ کیا ہے، اور آپ علیہ نے تیراندازی سکھنے پھر اسے چھوڑ دینے سے ڈرایا اور منع فرمایا ہے، حضرت سلمه بن الأكوع "روايت كرتے بين: "أن النبي عَلَيْكَ مو على نفر من أسلم ينتضلون فقال النبي عَلَيْكُ : "ارموا بني إسماعيل فإن أباكم كان راميا، ارموا، وأنا مع بني فلان، قال: فأمسك أحد الفريقين بأيديهم، فقال رسول الله مَالِلَهُ: مالكم لاترمون؟ قالوا: كيف نرمي و أنت معهم؟ فقال النبي عَلَيْتُ: "ارموا فأنا معكم كلكم"(١) (بي عَلَيْتُ قبیلہ اسلم کے کچھافراد کے پاس سے گزرے جو تیراندازی میں مقابلہ کررہے تھے،تو آپ علیہ نے فرمایا: اے اساعیل کی اولا د! تیر اندازی کرو،اس لئے کہ تمہارے باپ تیرانداز تھے، تیراندازی کرو، اور میں فلاں کی اولا دیے ساتھ ہوں، راوی کہتے ہیں کہ ایک فریق نے اپناہاتھ روک لیا تو رسول اللہ عقیہ نے فرمایا: تمہیں کیا ہو گیا کہ تم تیز ہیں بھینک رہے ہو؟ ان لوگوں نے کہا کہ ہم کیسے تیر پھینکیں جَبِه آب ان کے ساتھ ہیں؟ تو نبی عَلِيلَةً نے فرمایا: تم لوگ تیراندازی کرو، میںتم سب کے ساتھ ہوں )۔

نی عَلِیْ نَیْ اَسْ قُوت کی تفیر تیراندازی سے کی ہے جس کا اللہ تعالی نے اس ارشاد میں حکم دیا ہے" وَأَعِدُّوُا لَهُمُ مَّااسُتَطَعْتُمُ مِّنُ قُوَّةٍ "(اوران سے مقابلہ کے لئے جس قدر بھی

اور حضرت خالد بن زید سے روایت ہے، وہ فرماتے ہیں کہ میں تیرانداز تھا، عقبہ بن عامر جہنی کے ساتھ تیراندازی کرتا تھا، چنا نچہ وہ ایک دن گذر ہے تو فرمایا: اے خالد! ہمار ہے ساتھ چلوتا کہ ہم تیر اندازی کریں، میں نے تاخیر کی تو انہوں نے فرمایا: خالد! آؤ میں شمہیں وہ حدیث سناؤں جورسول اللہ علیہ ہے فرمایا: "إن الله یدخل میں تم سے وہ کہوں جورسول اللہ علیہ نے فرمایا: "إن الله یدخل بالسهم الواحد ثلاثة نفر الجنة: صانعه الذي احتسب فی صنعته الخیر، و متنبله، والرامي به، ارموا وار کبوا، و أن ترموا أحب إليّ من أن تركبوا، وليس من اللهو إلا ثلاثة: تأدیب الرجل فرسه، وملاعبته زوجته، ورمیه بنبله عن تأدیب الرجل فرسه، وملاعبته زوجته، ورمیه بنبله عن قوسه، ومن علم الرمي ثم تركه فهي نعمة كفرها (۲) قوسه، ومن علم الرمي ثم تركه فهي نعمة كفرها (۲) ربشك اللہ تعالی ایک تیرکی وجہ سے تین آ دمیوں کوجت میں واضل ربی شم ترکه فهی نعمة كفرها کرتا ہے: اس کے بنا نے میں ثواب

<sup>(</sup>۱) حدیث:"ارموا بنی إسماعیل" کی روایت بخاری (افتح ۱/۱۹، طبع السّلفیه)نے کی ہے۔

<sup>(</sup>٢) سورة الأنفال ١٠٠\_

<sup>(</sup>۱) حدیث: "ألا إن القوة الرمي" كی روایت مسلم (۱۵۲۲ طبع الحلهی) نے كى ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: آن الله یدخل بالسهم الواحد" کی روایت حاکم (۹۵/۲ طبع در از ۱۹۵/۲ ملح دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے اور حاکم نے اسے مح قرار دیا ہے اور ذہبی نے اسے موافقت کی ہے۔

کی امید کی، تیردینے والے کو اور اس کے چلانے والے کو، تیرا ندازی
کرو اور سواری کرو، اور تبہارا تیرا ندازی کرنا میرے نزدیک سواری
کرنے سے زیادہ پندیدہ ہے، اور کھیل توصر ف تین ہی ہیں، آدی کا
اپنے گھوڑے کو سدھانا، اس کا اپنی ہیوی کے ساتھ کھیلنا، اور اس کا اپنی ہیوی کے ساتھ کھیلنا، اور اس کا اپنی تیرکوا پنے کمان سے پھینکنا، اور جس شخص نے تیرا ندازی سیمھی پھراسے
چھوڑ دیا تو بیا یک نعمت ہے جس کی اس نے ناشکری کی )۔

اس سلسله میں کچھ دوسری احادیث بھی ہیں جو تیراندازی کی فضیلت اور اس پر ابھار نے پر دلالت کرتی ہیں (۱) ،ان میں سے ایک وہ ہے جسے ابونچ نے نے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا: "من رمی بسہم فی سبیل الله فهو له عدل محرد "(۲) (رسول اللہ علیہ نے فرمایا: جس نے اللہ کے راست میں ایک تیر چلایا وہ اس کے لئے ایک آزاد کردہ غلام کے ثواب کے میں ایک تیر چلایا وہ اس کے لئے ایک آزاد کردہ غلام کے ثواب کے برابر ہے )۔

تیراندازی کی فضیلت اوراس پر ابھارنے کے سلسلے میں امام مسلم نے جواحادیث ذکر کی ہیںان پر اپنی تعلق میں امام نووی فرماتے ہیں:
ان احادیث میں تیراندازی اور مقابلہ کرنے کی فضیلت ہے اور اللہ کے راستے میں جہاد کی نیت سے اس کا اہتمام کرنے کی فضیلت ہے، اسی طرح دلیری میں مقابلہ کرنا اور ہتھیار کے استعمال کے تمام طریقے اور اسی طرح گھوڑے وغیرہ کے ذریعہ مسابقت کی فضیلت ہے، اور ان سب کا مقصد قبال کی مشق کرنا اور تربیت پانا اور اس میں مہارت حاصل کرنا اور اس کے ذریعہ مسابقت کی فضیلت ہے، اور ان سب کا مقصد قبال کی مشق کرنا اور تربیت پانا اور اس میں مہارت حاصل کرنا اور اس کے ذریعہ اعضاء کی ورزش ہے (۳)۔

قرطبی فرماتے ہیں: تیراندازی کی فضیلت بہت زیادہ ہے، اور

(۳) صحیح مسلم بشرح النووی ۱۳ ( ۲۴ <sub>-</sub>

مسلمانوں کے لئے اس کی منفعت بہت بڑی ہے اور کافروں کے لئے اس کا نقصان شخت ہے۔ رسول اللہ علیاتی نے فرمایا: "یا بنی اسماعیل ارموا فإن أبا کم کان رامیا" (اے اساعیل کی اولاد! تیراندازی کرو، اس لئے کہ تمہارے باپ تیرانداز تھے)، گھڑ سواری اور اسلحہ کے استعال کا سیمنا فرض کفایہ ہے اور بھی فرض عین ہوجا تا ہے (۲)۔

### مناضله (تیراندازی میں مقابله کرنا):

۲۸ – مناضلة كامعنى: تير اندازى مين مقابله كرنا ہے اور مناضلة : ناضلته نضالا و مناضلة كامصدر ہے اور تيراندازى كو "نضال" اس لئے كہا گيا كہمل تيركو" نضل" كہتے ہيں، لہذا اس كے ذریعہ تيراندازى كرنا مكمل تير سے كام كرنا ہے، لہذا اس كو "نضال" اور"مناضلة "كہا گيا گيا گيا ")۔

تیراندازی میں مقابلہ کرنا بالا تفاق صحیح ہے (۴)،اور شافعیہ نے (گزشتہ شی کے ساتھ) نیزہ بازی میں اور گوپھیا کے ذریعہ یا ہاتھ کے ذریعہ پھر چینکنے میں مقابلہ کرنے کو جائز قرار دیا ہے،اور ہرا یسے مل کو جولڑائی میں فائدہ پہنچائے اور اس کے مشابہ ہو،مثلاً سوااور سوئیوں سے چینکنے کی مثق کرنا اور تلواروں اور نیزوں کے ذریعہ مثق کرنا۔

اور بھی تیراندازی میں مقابلہ واجب ہوجاتا ہے جبکہ وہ کفار سے جنگ کے لئے متعین طریقہ رہ جائے، اور مذاہب کے اختلاف کے

<sup>(</sup>۱) المغنی ۱۸۲/۵۲،عمرة القاری ۱۸۲/۸۰

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من رمی بسهم فی سبیل الله فهو عدل محرر" کی روایت ترمذی (۳/۳/۱ طبع الحلمی )نے کی ہے اورکہا: حدیث حسن صبح ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: یا بنی اِسماعیل ارموا..... " کی تح یخ فقره نمبر۲۷ پر گذر چکی۔

<sup>(</sup>۲) تفسيرالقرطبي ۲۸۸سـ

<sup>(</sup>m) المغنى ٨را٢٧\_

<sup>(</sup>۴) ابن عابدین ۵رے۲۵، بدائع الصنائع ۲ر۲۰۹، المغنی ۲۵۲٫۸۳،۳۵۳،۳۵۳، الإ قناع۲۷۲،جواہرالإکلیل ارا ۲۷۔

اعتبار سے بھی مکروہ یا حرام ہوجاتا ہے جبکہ وہ کسی کافررشتہ دار سے جنگ کرنے کا سبب ہوجواللہ اور اس کے رسول کو برا بھلانہ کہتا ہواور اس طرح مناضلہ پریانچوں شرعی احکام جاری ہوتے ہیں<sup>(۱)</sup>۔

ان میں سے ایک فاسق ہو( تو حدواجب نہیں ہوتی ہے)<sup>(۱)</sup>۔ تفصیل کے لئے دیکھئے:'' قذف''۔

> (چہارم) تہمت لگانا

> > زنا كالزام لگانا:

79-زنا کا الزام لگانے سے جو گواہی دینے میں نہ ہو، حد قذف واجب ہوتی ہے، اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَالَّذِینَ یَرُمُونَ اللهُ تعالی کا ارشاد ہے: "وَالَّذِینَ یَرُمُونَ اللهُ حُصَنَاتِ ثُمَّ لَمُ یَأْتُوا بِاَرْبَعَةِ شُهَدَاءَ فَاجُلِدُوهُمُ شَمَانِینَ جَلَدَةً" (اور جولوگ تہمت لگائیں پاک دامن عورتوں کو، پھر چار گواہ نہ لاسکیں تواسی کوڑے لگاؤ)،علاء کا اس پراتفاق ہے کہ اس سے مرادزنا کا الزام لگانا ہے۔

لیکن وہ الزام زنا جوشہادت پیش کرنے کے سلسلے میں ہوتو دیکھا جائے گا، اگر گوا ہول کی تعداد چار مکمل ہوجائے اور وہ سب اپنی شہادت پر قائم رہیں توجس پر تہمت لگائی گئی ہے اس پر حدزنا قائم کی جائے گی اور الزام لگانے والے گوا ہول پر پچھنیں ہوگا، اور اگر تعداد پوری نہ ہولیعنی دویا تین افراد نے گواہی دی تو اکثر فقہاء کے نزدیک ال پر حدقذ ف ہوگی۔

اور قول اظہر کے مقابلہ میں دوسرے قول کی روسے شافعیہ کی رائے اور ایک روایت کی روسے حنابلہ کی رائے بیہ ہے کہ (تعداد کممل نہ ہونے کی صورت میں) گوا ہوں پر حدقذ ف نہیں ہوگی ،اس لئے کہ وہ گواہ ہیں،لہذاان پر حدواجب نہ ہوگی ،جیسا کہ اگر گواہ چار ہوں اور

رمى الجمار

د یکھئے:" رمی''۔

<sup>(1)</sup> الإقناع، حاشية الباجوري ٢٨٧٤، الموسوعة الفقهية ١٦٨٠٥- [

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نورریم\_

<sup>(</sup>۱) البنابيه ۵ / ۴۴۳، روضه الطالبين ۱۰۸،۱۰۸،۱۰۸، المغنی مع الشرح الكبير ۱۹/۹/۱۰الشرح الصغير ۴/ ۲۶۵-

د يکھئے:"ميسر""ربا"۔

# ربان

#### تعريف:

ر ہان کے چندمعانی ہیں،ان میں سے پچھدرج ذیل ہیں:

ا- مخاطرہ (شرط لگان): لسان العرب میں ہے:"المرهان والموراهنة"
شرط لگانا، کہا جاتا ہے:"راهنه فی کذا" (ایک نے دوسرے کے ساتھ کسی معاطے میں شرط لگائی)"وهم یتر اهنون" (وہ لوگ آپس میں شرط لگائی)"وهم یتر اهنون" (انہوں نے آپس میں شرط لگائی)،اور "أرهنوا بینهم خطرا" (انہوں نے آپس میں شرط لگائی)،اور رہان کے معانی میں سے اس معنی کی صورت یہ ہے کہ دوشخص یا دو جماعتیں کسی ایسی چیز پر باہم شرط لگائیں، جس کا حاصل ہوناممکن ہو، جیسے کہ موثا ہوں ہوں ہوں کہیں کہ کل اگر آسمان نے بارش نہیں برسائی تو تیرے مثلاً وہ دونوں یوں کہیں کہ کل اگر آسمان نے بارش نہیں برسائی تو تیرے کے کہا ظ سے رہان ہوا تھا ان ہوا ان اور ذمی، اس لئے کہان میں سے ہر کے کہا ظ سے رہان ہوا تھا ان اور ذمی، اس لئے کہان میں سے ہر ایکام کے پابند ہیں یعنی مسلمان اور ذمی، اس لئے کہان میں سے ہر ایک کے لئے نفع اٹھانے یا نقصان ہوجانے کا امکان ہوتا ہے اور بی قمار ایک کے صورت ہے جو حرام ہے (ا)۔

ایک کے لئے نفع اٹھانے یا نقصان ہوجانے کا امکان ہوتا ہے اور بی قمار کی صورت ہے جو حرام ہے (ا)۔

جہاں تک احکام اسلام کی پابندی کرنے والے اور حربی کے درمیان رہان کا مسلد ہے تواس کے حرام ہونے میں فقہاء کا اختلاف ہے، جمہور کا مذہب میہ ہے کہ وہ حرام ہے، اس لئے کہ دلائل عام ہیں،

امام ابوصنیف فرماتے ہیں کہ احکام اسلام کی پابندی کرنے والے اور حربی کے درمیان رہان جائز ہے، اس لئے کہ حربیوں کا مال دارالحرب میں مبارح ہے، لہذا مسلمان اسے جس طریقے ہے بھی لے لتو وہ مال مبارح کو لے گا جبکہ وہ لینا بطور دھوکہ کے نہ ہو، اور انہوں نے حضرت ابو بکر کے اس قصے سے استدلال کیا ہے جو بجرت سے بل مکہ میں قریش کے ساتھ پیش آیا تھا، جب سورہ روم کی درج ذیل آیت نازل ہوئی: ''الم آم ، عُلِبَتِ الرُّومُ ، فِی اُدُنی الْاَرُضِ وَهُمُ مَّن بَعُدِ عَلَبِهِمُ سَیعُلِبُونَ ، فِی بِضَعِ سِنِیْنَ لِلَّهِ الْاَمُرُ مِنُ قَبُلُ مَّن بَعُدُ، وَیَو مَئِذِ یَقُورَ کُ الْمُو مِنُونَ نَ، بِنَصُرِ اللَّهِ یَنصُرُ مَن وَمِن بَعُدُ، وَیَو مَئِذِ یَقُورَ کُ الْمُو مِنُونَ نَ، بِنَصُرِ اللَّهِ یَنصُرُ مَن مَن بَعُدُ، وَیَو مَئِذِ یَقُورَ کُ الْمُو مِنُونَ نَ، بِنَصُرِ اللَّهِ یَنصُرُ مَن مَن عَلَی اللَّهِ مَن اللَّهِ مَن عَلی اللَّهِ اللَّهِ مَن عَلی مِن عَلی اللَّهِ اللَّهِ مَن عَلی مَن عَلی اللَّهِ عَلَی اللَّهِ اللَّهِ مَن عَلی مَن عَلی اللَّهِ اللَّهُ مَن عَلی مَن عَلی اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَن عَلی مِن عَلی اللَّهُ کَ اختیار اللَّه کی امداد پرخوش ہوں گے، اور اس روز اہل ایمان اللّه کی امداد پرخوش ہوں گے، اور اس روز اہل ایمان اللّه کی امداد پرخوش ہوں گے، وہ جس کو چا ہے غالب کر دیتا ہے اور وہ زبر دست رحیم ہے )۔

قریش نے حضرت ابو بکڑ سے کہا کہ تم لوگوں کا خیال ہیہ ہے کہ اہمل روم اہل فارس پر غالب آئیں گے؟ حضرت ابو بکر نے فرمایا: ہاں، تو ان لوگوں نے کہا: کیا تم اس بات پر ہم سے شرط لگاتے ہو؟ تو حضرت ابو بکر نے ان لوگوں سے شرط لگائی، پھر نبی علیہ فرد فی الخطر ففعل تو نبی علیہ نے فرمایا: "اذھب إليهم فزد فی الخطر ففعل وغلبت الروم فارسا، فأخذ أبو بكر خطره، فأجاز النبي وغلب خلک، (۲) (تم ان كے پاس جاؤ اور شرط میں اضافہ كردو،

<sup>(</sup>۱) القليو يي ۱۲۲۲،نهاية الحتاج ۸٫۸۲۱، المغني ۸ر ۷۵۴، فتح القدير ۲۸۸۷ ا

<sup>(</sup>۱) سورهٔ روم ا، ۵۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "نزول آیة الروم و رهان أبی بکرمع قریش" کی روایت تر مذی (۳۴۲/۵ طبع الحلمی ) نے قریب قریب الفاظ کے ساتھ کی ہے اور کہا حدیث حسن صحیح ہے۔

چنانچدانہوں نے ایسائی کیا،اوراہل روم اہل فارس پر غالب آگئے اور حضرت ابو بکر ٹنے (قریش سے) اپنی شرط (کے مطابق اونٹ) وصول کرلیا تو نبی عیالت نے اسے جائز قرار دیا)،ابن الہما مفر ماتے ہیں: یہ بعین قمار ہے (۱)۔

اور تفصیل'' میسر'' میں دیکھی جائے۔

۲-رہان گھڑ دوڑیا تیراندازی میں مقابلہ کرنے کے معنی میں آتا ہے، اور بیا پنی شرائط کے ساتھ جائز ہے (دیکھئے:'' مسابقہ'')۔
سا-رہان رہن کے معنی میں آتا ہے، اور رہان اس کی جمع ہے، اور بیہ کسی مال کوکسی دین کا وثیقہ قرار دینا ہے، تا کہ دین کی وصولی کے دشوار ہوجانے کی صورت میں اسے اس مال سے وصول کیا جاسکے (دیکھئے: ''رہن'')۔

۳ - اور رہان کا اطلاق اس مال پر ہوتا ہے جس کی شرط گھڑ دوڑ وغیرہ میں لگائی جائے، لسان العرب میں ہے: ''السبق'' (باء کے زبر کے ساتھ) وہ شرط ہے جو گھڑ دوڑ اور تیرا ندازی میں لگائی جائے اور رہان اس معنی کے اعتبار سے بیا تفاق فقہاء جائز ہے، بلکہ وہ مستحب ہے اگر اس کا مقصد جہاد کی تیاری ہو۔

۵ - فقہاء کا اس میں اختلاف ہے کہ کن جانوروں میں رہان جائز ہے، شافعیہ فرماتے ہیں: گھوڑے، اونٹ، ہاتھی، فچراور گدھے میں ہے، ان کے نزدیک قول اظہریہی ہے، اور مالکیہ فرماتے ہیں کہ صرف گھوڑے اور اونٹ میں جائز ہے۔ حنفیہ فرماتے ہیں کہ گھوڑے اور اونٹ میں جائز ہے۔ حنفیہ فرماتے ہیں کہ گھوڑے اور اونٹ میں جائز ہے۔

گھڑ دوڑ میں رہان کے جائز ہونے کی نثر ط: ۲ - مذکورہ چیز وں میں رہان کے جائز ہونے کے لئے بیشرط ہے کہ

اس جگہ کاعلم ہو جہاں سے وہ دونوں دوڑیں گے اوراس انتہاء کا جہاں تک وہ دوڑ کرجا ئیں گے، اوران دونوں میں دونوں مقابلہ کرنے والوں کا برابر ہونا ،اور مال مشروط کاعلم ہونا اور دونوں گھوڑ وں وغیرہ کا متعین کرنا،اوران میں سے ہرایک کے سبقت کرنے کاممکن ہونا شرط ہے، اور مال کا ان دونوں کے علاوہ کسی اور کی طرف سے ہونا اور دو میں ہے کسی ایک کی طرف سے ہونا جائز ہے، پس وہ بول کہے:اگرتم مجھ ہے آ گے بڑھ گئے توتمہارے لئے مجھ پراتنامال ہے،اوراگرمیں تم ہے آ گے بڑھ گیا تو میرے لئے تم پر کوئی مال نہیں ہے، اور اگریہ شرط لگائی کہ ان دونوں میں سے جوآ گے بڑھ جائے تو اس کے لئے دوس سے برا تنامال ہوگا تو پیرتے نہ ہوگا، اس لئے کہ اس صورت میں ان دونوں میں سے ہرایک کونفع حاصل کرنے اور نقصان اٹھانے کے درمیان ترد، ہے اور بیجواکی صورت ہے جو حرام ہے ، الاید کہ وہاں کوئی تیسراشخص اس عقد کو حلال بنانے والا ہواور جس کا گھوڑا ان دونوں کے گھوڑوں کے برابرہو، اگر وہ آگے بڑھ جائے گاتوان دونوں کا مال لے لے گا ، اور اگر پیچیےرہ جائے گاتو وہ کچھ تا وان نہیں د بے گا<sup>(۱)</sup> ب

تفصیلات اورفقہاء کے اقوال کے لئے دیکھئے: اصطلاح ''مسابقہ''۔

<sup>(</sup>۱) القليو بي ۴۲۲۲،۲۲۵،مواهب الجليل ۳ر ۳۹۰،اين عابدين ۵رو ۲۸-

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-عزلت:

۲ - لغت میں عزلت کا معنی ہے: کنارہ کشی اختیار کرنا، اور یہ اسم مصدر ہے، یہ خالطت (باہمی میل جول) کی ضد ہے، اور اس کے اصطلاحی معنی بھی یہی ہیں۔

اس کے اور رہبانیت کے درمیان فرق میہ ہے کہ عزلت رہبانیت کا ایک ذریعہ ہے اور میہ خلاف فطرت ہے، اور عزلت بھی زمانہ کے بگاڑ کے وقت راہب بنے بغیریائی جاتی ہے، اور میررامنہیں ہے۔

### ب-سیاحت:

سا- لغت میں سیاحت کا ایک معنی ہے: عبادت کرنے اور راہب بننے کے لئے سفر کرنا، اور اس کے اصطلاحی معنی بھی یہی ہیں۔
اس طرح کی سیاحت ان چیزوں میں سے تھی جے اپنا کر نصاری کے راہب لوگ عبادت کرتے تھے، اسی بنا پر حدیث میں آیا ہے:
"سیاحة أمتي المجھاد"(۱) (میری امت کی سیاحت جہاد ہے)،
سیاحت ہمیشہ روزہ رکھنے کے معنی میں بھی آتا ہے۔
سیاحت ہمیشہ روزہ رکھنے کے معنی میں بھی آتا ہے۔

پس پہلے معنی کے اعتبار سے سیاحت رہبانیت سے قریب ہے، اوردیکھی جائے'' سیاحت'' کی اصطلاح۔

## شرعی حکم:

م - شریعت نے اس معنی میں رہانیت سے منع کیا ہے جسے نصاری کے راہب لوگ ایناتے تھے یعنی عبادات میں غلواور دنیا کے مشاغل

# رهبانيت

### تعريف:

ا - رہبانیت لغت میں رہبة سے ماخوذ ہے، جس کا معنی اضطراب اور احتی اختی اضطراب اور احتی از کے ساتھ ڈرنااور گھبرانا ہے، اور اسی سے راہب ہے لینی وہ جونصاری کے گرجامیں دنیا کی مشغولیات اور لذتوں سے یکسواور کنارہ کش ہوکر اور اپنے اہل وعیال سے الگ تھلگ ہوکر عبادت میں مصروف ہو، اس کی جمع ''رہبان "ہے، اور بھی رہبان واحد ہوتا ہے اور جمع رہابین آتی ہے۔

اور" ترهب الرجل"اس وقت كهتے ہيں جب كوئى شخص رابب بن جائے۔

رهبانیة (راء کے زبر کے ساتھ) رهبان کی طرف منسوب ہے اور جس کا معنی ڈرنے والا ہے، یہ فعل "رهب" سے" فعلان" کے وزن پر ہے، جیسے خشی سے خشیان، اور یہ (راء پر پیش کے ساتھ) بھی آتا ہے، رهبان کی طرف نبیت کرتے ہوئے، اور وہ راهب کی جمع ہے، جیسے کہ راکب کی جمع رکبان ہے (ا)۔ اور اس کے اصطلاحی معنی بھی لغوی معنی ہی کی طرح ہیں۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "سیاحة أمتی الجهاد" کی روایت ابوداؤد (۱۲/۳ بخقیق عزت عبید دعاس) اور حاکم (۲/۳ کے حضرت ابوالم می اور حاکم (۲/۳ کے حضرت ابوالم می ہے حضرت ابوالم می ہے اور اس کو حاکم نے میچ قرار دیا ہے اور ذہبی نے اس کی تائید کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، المصباح المنير ،غريب القرآن للأصفهانی ماده: "رجب"، روح المعانی ۱۹۰۹، أحکام القرآن لابن العربی ۱۲۳۲، النفسر الکبير ۲۲/۲۲۰ بفير الزمخشری ۱۲/۲۰

سے کنارہ کش ہونا ، اس کی لذتوں کو چھوڑنا، عورتوں سے علاحدہ رہنا،
لوگوں کے ساتھ اختلاط سے دور رہنا، گرجا گھروں اور عبادت گاہوں
میں بیٹے رہنا، یا غاروں اور کھوہوں میں عبادت کرنا، زمین میں
بے مقصد سفر کرتے ہوئے جنگلوں اور پہاڑوں میں چلے جانا، کھانے
پینے، پہننے، اوڑھنے اور شادی بیاہ سے بازرہ کراپنے کو مشقت میں ڈالنا
اور عبادت کے پر مشقت اعمال کے ذریعہ جسم کو تکلیف دینا ہے، جیسے
اور عبادت کے پر مشقت اعمال کے ذریعہ جسم کو تکلیف دینا ہے، جیسے
کہانی خصی کرانایا اپنی گردن میں کوئی زنجیر ڈال لینا۔

اس كى دليل الله تعالى كا يه ارشاد ہے: "قُلُ ياَهُلَ الْكِتَابِ
لَا تَغُلُوا فِي دِينِكُمْ غَيْرَ الْحَقِّ وَلَا تَتَبِعُوا اَهُوَآءَ قَوْمٍ قَدُ
ضَلُّوا مِنُ قَبُلُ وَاَضَلُّوا كَثِيرًا وَّضَلُّوا عَنُ سَوَآءِ
السَّبِيلِ"(1) (آپ كهه د جَحَ كه اے اہل كتاب اپنے دين ميں
ناحی غلونه كرو، اور ان لوگول كى من مانى باتول پرنه چلو، جو پہلے (خود
بھی) گمراہ ہو چکے ہیں اور بہتول كو گمراہ كر چکے ہیں اور راہ راست
سے بہت بھنگ چکے ہیں)۔

اورنی علی ارشاد ہے: "علیک بالجهاد، فإنه رهبانیة الإسلام (۲) (تم جهاد کواختیار کرلو، اس لئے که وہ اسلام کی رہبانیت ہے)، اور نبی علیہ گایدارشاد ہے: "ولن یشاد الدین أحد إلا غلبه "(۳) (دین پرعمل کرنے کے معاملہ میں جو شخص شدت پندی سے کام لے گا وہ مغلوب ہوکر رہے گا)، اور نبی علیہ کا یہ ارشاد

ہے:"من رغب عن سنتي فليس منی"<sup>(1)</sup> (جو شخص ميري سنت سے منہ موڑے وہ ميرے طريقه پڑين ہے)۔

علاء کااس بات پراتفاق ہے کہ مسلمان کے لئے افضل بیہے کہ لوگوں کے ساتھ میل جول رکھے، ان کی جماعتوں میں، خیر کے مواقع اورعلم کی مجلسوں میں شریک ہو،ان کے مریض کی عیادت کرے،ان کے جنازوں میں شریک ہو،ان میں سے محتاج کے ساتھ ہمدردی کرے، ان کے جاہل کی رہنمائی کرے، بھلائی کا حکم دے ، برائی سے رو کے، خیر کی دعوت دے، حق اور فضیلت کی ہاتوں کو پھیلائے، الله کے کلمہ کو بلند کرنے اوراس کے دین کوغالب کرنے کے لئے اللہ کے رائے میں جہاد کرے، نیز ان کامول کے ساتھ، اینے آپ کو مسلمانوں کی ایذارسانی سے رو کے اوران کی اذیت پرصبر کرے۔ امام نووی فرماتے ہیں کہ اس طرح لوگوں سے ملنا پیندیدہ بات ہے، رسول الله عليه اور ديگرتمام انبياء عليهم الصلاة والسلام كايمي طریقۂ کارتھا،اسی طرح خلفاءراشدین اوران کے بعدصحابہ و تابعین اوران کے بعد مسلم علماءاوران کے اجھے لوگ تھے،اس کئے کہ اللہ تعالی كارشادى: "وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَ التَّقُولِي" (٢) (ايك دوسرے کی مدد نیکی اور تقوی میں کرتے رہو)، اور الله تعالی کاارشاد ہے: "كُنتُمُ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخُرجَتُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكُرِ" (ثم لوگ بہترین جماعت ہوجولوگوں کے لئے پیدا کی گئی ہے، تم بھلائی کا تھم دیتے ہواور برائی سے روکتے ہو)، اورالله تعالى كا ارشاد ہے: "إنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي

<sup>(</sup>۱) سورهٔ ما نکده ۱۷۷\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: علیک بالجهاد فإنه رهبانیة الإسلام کی روایت احمد (۲) کی روایت احمد (۲) کی روایت احمد (۲) کی به اور پیشی نے بختم الزوائد (۲/۵ مع القدی ) میں نقل کیا ہے اور کہا ہے کہ اسے امام احمد اور ابویعلی نے روایت کیا ہے، اور امام احمد کے رجال ثقة ہیں۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: ''ولن یشاد الدین أحد إلا غلبه'' کی روایت بخاری (افتح ا/ ۹۳ طبع السّلفه) نے حضرت ابو ہریرہ اسکا ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من رغب عن سنتی فلیس منی" کی روایت بخاری (افتح ۱۹/۲۰۱۹ طبع السّلفیه) اور مسلم (۱۰۲۰/۲ طبع الحلبی) نے حضرت انس سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ مانده ر۲ ـ

<sup>(</sup>۳) سورهٔ آل عمران ر ۱۱۰\_

سَبِيلِهِ صَفًّا كَأَنَّهُمُ بُنْيَانٌ مَّرُصُوصٌ "(اللَّتُوالِيهِ لُوكُول كولِسند كرتا ہے جواس كى راہ ميں اس طرح مل كرلڑتے ہيں كه كويا وہ ايك سيسه پلائى ہوئى عمارت ہيں )۔

اور رسول الله عليه المراث الله عليه الهرج كهجوة إلى "(1) (افراتفرى كى حالت مين عبادت كرنا ميرى طرف بجرت كرنے كى طرح ہے)، اور رسول الله عليه كا ارشاد ہے: "المؤمن الذي يخالط الناس و يصبو على أذاهم أعظم أجرا من الذي لا يخالطهم و لا يصبو على أذاهم أذاهم "(وه مومن جولوگوں كساتھ ميل جول ركھتا ہے اور ان كى اذبت پر صبر كرتا ہے، اس كا اجراس مومن سے زيادہ ہے جوان كے ساتھ ميل جول نہيں ركھتا اور ان كى اذبت پر صبر نہيں كرتا )۔

یداس صورت میں ہے جبکہ وہاں کوئی عام فتنہ اور پھیلا ہوا بگاڑنہ ہوجس کی وہ اصلاح نہ کرسکتا ہو یا باہمی میل جول کی وجہ سے حرام میں واقع ہونے کا غالب گمان ہوتو اس حال میں اس کے لئے گوشہ شین بہتر ہے، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَ اتَّقُواْ فِتُنةً لَّاتُصِیبُنَّ الَّذِینَ ظَلَمُوْ ا مِنْکُمُ خَاصَّةً "(م) (اور تم ایسے وبال سے بچو کہ جو خاص ان ہی لوگوں پر واقع نہ ہوگا جوتم میں ان گنا ہوں کے مرتکب ہوئے ہیں)۔

اور اس لئے کہ رسول اللہ علیہ کا ارشاد ہے: "خیر الناس رجل جاهد بنفسه و ماله، ورجل فی شعب من الشعاب

یعبد ربه ویدع الناس من شره "() (سب سے اچھا آ دمی وه ہے جو اپنی جان اور مال کے ساتھ جہاد کرے، اور وہ شخص ہے جو کسی گھاٹی میں (بیڑھ کر) اپنے رب کی عبادت کرے اور لوگوں کو اپنے شرسے بچائے )۔

اوررسول الله علیه کا ارشاد ہے: "یو شک أن یکون خیر مال المسلم غنم یتبع بھا شغف الجبال و مواقع القطر یفر بدینه من الفتن" (قریب ہے کہ مسلمان کا بہتر مال کم یاں ہوں جن کووہ لے کر پہاڑوں کی چوٹیوں اور بارش کی جگہوں میں رہے اور اینے دین کو بچا کرفتنوں سے بھا گ جائے)۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ صف رهم ۱

<sup>(</sup>۲) حدیث: العبادة في الهرج کهجرة إليّ "کی روایت مسلم (۲۲۸۸ /۲۲۸ کلی) خطرت معقل بن بیارٌ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: المؤمن الذي يخالط الناس..... کی روایت احمد (۳ / ۲ ۳۳ طبع الميمنيه ) نے حضرت ابو ہریر اللہ سے کی ہے اور اس کی اسناد صحیح ہے۔

<sup>(</sup>۴) سورهٔ انفال ۲۵\_

<sup>(</sup>۱) حدیث: "خیر الناس رجل جاهد بنفسه و ماله....." کی روایت بخاری (افتح ۱۱ / ۳۳۱ طبع السّلفیه) نے حضرت ابوسعید خدر کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) تفسير القرطبی ۱۷ سا۲۰۸، أحكام القرآن لا بن العربی ۱۷۳۲، الاعتصام للشاطبی رص ۲۳۳۳، دلیل الفالحین ۳۸ سام ۴۵،۳۷،

حدیث: "یوشک أن یکون خیر مال المسلم" کی روایت بخاری (الفتح ۱۸ مراح التافیه) نے حضرت ابوسعید خدری سے کی ہے۔

#### متعلقه الفاظ:

#### ضمان:

۲ – اس کامعنی لغت میں کسی چیز کولازم کرناہے <sup>(۱)</sup>۔

شریعت کی اصطلاح میں ضان دوسرے کے ذمہ نابت شدہ تی کو اپنے او پر لازم کر لینا یا جس شخص پر تی ہے اسے حاضر کرنے کا التزام کرنا ہے، اور التزام کرنے والے کو ضامن اور کفیل کہا جاتا ہے، ماور دی کہتے ہیں: عرف میہ کے کہا موال کے بارے میں لفظ ضان اور جان کے بارے میں لفظ کا لت استعال ہوتا ہے (۱)۔

ان دونوں کے درمیان فرق میہ ہے کہ رہن اور صفان میں سے ہر ایک دین کا عقد و ثیقہ ہے، لیکن صفان مطالبہ میں ایک ذمہ کو دوسرے ذمہ کے ساتھ ملانا ہے، جبکہ رہن میں کسی مالی عین کو پیش کرنا ضروری ہے، تاکہ دین کی ادائیگی پرقدرت نہ ہونے کی صورت میں اس سے دین وصول کیا جاسکے۔

## ر ہن کی مشروعیت:

- (۱) المصباح المنير -
- (٢) أسني المطالب ٢٣٥/٦\_
  - (۳) سورهٔ بقره ر ۲۸۳\_
    - (۴) سورهٔ نساءر ۹۲\_

## رمنن

### تعريف:

ا- رہن لغت میں: ثابت ہونے اور ہمیشہ رہنے کے معنی میں ہے،
 کہاجا تاہے: "ماء راهن" گھرا ہوا اور ہمیشہ رہنے والا پانی، "نعمة راهنة" یعنی برقر اراوردائمی نعمت۔

اورجس (قید) کے معنی میں بھی آتا ہے (۱)، اور اس معنی میں اللہ تعالی کا بیار شاد ہے: "کُلُّ امْرِیءِ بِمَا کَسَبَ رَهِینٌ "(۲) (برخص ایخ اعمال میں محبول رہے گا)، اور بیصدیث بھی اسی معنی میں ہے: "نفس المؤمن مرهونة، أی محبوسة، بدینه حتی یقضی عنه دینه "(۲) (مومن کی جان اپنے قرض کے بدلے مقیدر بتی ہے، یہال کی کہاس کی طرف سے اس کا دین اوا کیا جائے)۔

شرعی اصطلاح میں: کسی مالی عین (سامان) کوکسی وَین کا وثیقہ قرار دینا ہے، تا کہ اگر دین کی ادائیگی دشوار ہوجائے توسامان سے یا اس کی قیمت سے اس دین کووصول کیاجا سکے (۲۸)۔

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، أسنى المطالب ۱۳۴۲، ابن عابدين ۵ر ۷۰ س، حاشية الدسوقي ۲۳۱۳، المغنى ۱۱۸۳۳، نهاية المحتاج ۱۳۳۳\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ طور ۱۷\_

<sup>(</sup>٣) حدیث: نفس المؤمن مرهونة بدینه حتی یقضی عنه دینه " "مرهونة " کے بجائے "معلقة " کے لفظ کے ساتھ وارد ہوئی ہے، اس کی روایت ترنی (۳۸۰ ۳۸ طبح اکلی ) نے کی ہے، اور کہا: بیر صدیث حسن ہے۔

<sup>(</sup>۴) سابقہ مراجع ان کی تعریفات کے درمیان پائے جانے والے لفظی فرق کے

کے پاس رہن رکھی )۔

رہن کی مشروعیت پر امت کا اجماع ہے، اور نبی علیہ کے زمانے سے لے کرآج تک امت کاس پر تعامل ہے، اور کسی نے اس پرنگیرہیں کی ہے<sup>(۲)</sup>۔

## شرعی حکم:

۴ - رئن جائز ہے، واجب نہیں ہے، اور صاحب المغنی فرماتے ہیں: ہمارے علم کے مطابق اس میں کسی کا ختلاف نہیں ہے، اس لئے کہوہ دین کا وثیقہ ہے،لہذا ضان اور کفالت کی طرح بیجھی واجب نہ ہوگا، اوراس سلسلے میں جوامر ہے وہ رہنمائی کے لئے ہے، واجب کرنے والا امز نہیں ہے، اس کی دلیل اللہ تعالی کا بیرارشاد ہے: '' فَإِنُ أَمِنَ بَعُضُكُمُ بَعُضًا فَلَيُوَّدٌ الَّذِي اوْتُمِنَ أَمَانَتَهُ" (اورا كَرَم مين سے کوئی کسی اور پر اعتبار رکھتا ہے توجس کا اعتبار کیا گیا ہے اسے چاہئے کہ دوسرے کی امانت (کاحق)ادا کردے)،اوراس کئے کہ بیہ امرتح پر دشوار ہونے کے بعد ہے،اورتح پر واجب نہیں ہے تواسی طرح اس کا بدل بھی واجب نہ ہوگا (م)۔

### حضر میں رہن کا جواز:

### ۵ - رہن جس طرح سفر میں جائز ہے اسی طرح حضر میں بھی جائز ہے،

- (١) حديث: "أن رسول الله عَلَيْكُ الشترى طعاما من يهودي..."كي روایت بخاری (الفتح ۸۵ طبع السّلفیه ) نے حضرت عا نَشُمُّ ہے کی ہے۔
  - (۲) المغنی ۴ر ۳۲۲ المجموع ۱۳۷۷ انیل الأوطار ۳۵۲٫۵ س
    - (۳) سورهٔ بقره ر ۲۸۳ ـ
      - (۴) سابقه مراجع ـ

درعا من حدید"<sup>(۱)</sup> (آپ علیہ نے ایک یہودی سے ایک متعینہ مدت تک کے لئے ادھار غلہ خریدا اور لوہے کی ایک زرہ اس

ہے،اور قرطبی نے کہا: ضحاک نے بھی اس میں اختلاف کیا ہے (۱)۔ علماء كا استدلال اس حديث سے بے "أن النبي عليه توفي ودرعه مرهونة عند يهودي بثلاثين صاعا من شعير"(٢) (نبی عَلِیلَةً کی وفات اس حال میں ہوئی کہ آپ عَلِیلَةً کی زرہ ایک یہودی کے پاس تیں صاع جو کے بدلے رہن پررکھی ہوئی تھی )،اور اس لئے بھی کہ وہ ایساو ثیقہ ہے جوسفر میں جائز ہے، لہذا حضر میں بھی جائز ہوگا، جیسے کہ ضمان، اور بھی حضر میں بھی اعذار پیش آتے ہیں، لہذااسے سفریر قیاس کیا جائے گا۔

اورصاحب المغنى نے ابن المنذر سے نقل كيا ہے كه انہوں نے فرمايا:

ہمارے علم کے مطابق مجاہد کے سواکسی نے اس سے اختلاف نہیں کیا

اورآیت میں رہن کوسفر کے ساتھ مقید کرنا اکثر حالات کے اعتبار سے استعال ہوا ہے،لہذا اس کا کوئی مفہوم نہیں ہے، اس کئے کہ احادیث سے حضرمیں اس کامشروع ہونا معلوم ہوتا ہے، نیزیہ کےسفر میں کا تب کے نہ ملنے کا غالب امکان ہوتا ہے، لہذا عام طور پررہن کی ضرورت سفرہی میں پیش آتی ہے (۳)۔

### رہن کے ارکان:

### الف-رہن جس چیز سے منعقد ہوتا ہے:

۲-رئن ایجاب اور قبول سے منعقد ہوجا تا ہے، اور اس پر فقہاء کا ا تفاق ہے، اور لین دین کےطوریراس کے منعقد ہونے میں فقہاء کا اختلاف ہے، پس معتمد قول کی روسے شافعیہ کا مذہب بیہ ہے کہ رہن ہیے کی طرح زبانی ایجاب وقبول کے بغیر منعقد نہیں ہوتا ہے،وہ فرماتے

<sup>(</sup>٢) حديث: أن النبي عُلَبِ توفي و درعه مرهونة عند يهودي... "كي روایت بخاری (الفتح۲۱ ۹۹ طبع السّلفیہ)نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) سابقهمراجع <sub>-</sub>

ہیں: بیاس لئے کہ بیعقد مالی ہے، لہذااس میں بیدونوں ضروری ہیں۔ اوراس لئے بھی کہ رضامندی ایک مخفی امر ہے جس کی ہمیں اطلاع نہیں ہے، لہذا الفاظ کورضامندی کی علامت قرار دیا گیا، پس لین دین وغیرہ سے رہن منعقد نہیں ہوگا (۱)۔

ما لکیہ اور حنابلہ فرماتے ہیں: رہن ہراس چیز سے منعقد ہوجا تا
ہے جس سے عرف میں رضامندی سمجھی جائے، لہذا دلائل کے عموم کی
وجہ سے لین دین سمجھ میں آنے والے اشارے اور تحریر سے منعقد
ہوجائے گا، جس طرح کہ تمام عقود میں ہے، اوراس لئے بھی کہ
نی علیلی سے اور صحابہ میں سے سی سے اپنے معاملات میں ایجاب
وقبول کا استعال منقول نہیں ہے، اوراگر وہ اس کا استعال کرتے تو
شہرت کے ساتھ ہم تک منقول ہوتا، اور مسلمان اپنے عقود میں لین
دین کے ذریعہ معاملہ کرتے رہے ہیں (۲)۔

رئین کے الفاظ میں وہی شرائط ہیں جو بیج کے الفاظ میں ہیں(دیکھئے:'' بیع'')۔

### ب-عاقد:

2-رائن اور مرتہن میں سے ہرایک میں بیشرط ہے کہ اسے مال میں تصرف کی آزادی حاصل ہو، یعنی بید کہ وہ عاقل، بالغ اور باشعور ہو، تصرف سے اسے روکانہ گیا ہو، لہذا بچہ اور مجنون اور وہ شخص جسے مالی تصرف سے اسے روک دیا گیا ہواس کی طرف سے نہ رئن پر دینا صحیح ہے اور نہ رئن پر لینا، اس لئے کہ یہ مالی عقد ہے، لہذا ان لوگوں کی طرف سے خیر ہوگا (۳)۔

اوررہن ایک قتم کا تبرع ہے، اس لئے کہ وہ بغیر کسی عوض کے مال کوروکنا ہے، لہذاوہ تبرع کی اہلیت رکھنے والوں ہی کی طرف سے سے جے ہوگا، پس بالغ، عاقل اور باشعور شخص کا اپنے مال کورہن پر دینا سیح ہے، اسی طرح اپنے زیرولایت شخص کے مال کورہن پر دینا سیح ہے، اسی طرح اپنے زیرولایت شخص کے مال کورہن پر دینا سیح ہے، بشرطیکہ رہن رکھنے میں واضح فائدہ ہو، اس کی وجہ سے اس کو اپنے زیرولایت شخص کے مال میں تصرف کاحق ہوگا، بایں طور کہ اس کورہن رکھنے میں ظاہری فائدہ ہویا کوئی ضرورت ہو<sup>(1)</sup>۔

حفنیہ نے صراحت کی ہے کہ وہ بچہ جسے تصرف کی اجازت دی گئی ہواس کے لئے مال کور ہن پر دینا اور رہن پر لینا جائز ہے، اس لئے کہ رہن تجارت کے خمنی امور میں سے ہے، لہذا جو شخص تجارت کا اختیار رکھتا ہوا سے رہن کا اختیار حاصل ہوگا۔

اور ما لکیہ نے صراحت کی ہے کہ باشعور بچہاور سفیہ کا اپنے مال کو رہن پردینا صحیح ہے،اوروہ ولی کی اجازت پرموقوف ہوگا<sup>(۲)</sup>۔

### ح-سامان رئين:

۸ - فقہاء کااس پراتفاق ہے کہ ہرا یسے حق کے بدلے رہن لینا جائز
 ہے جو ذمہ میں لازم ہویالازم ہونے والا ہو، پھر بعض تفصیلات میں
 فقہاء کااختلاف ہے۔

چنانچہ شافعیہ فرماتے ہیں کہ جس چیز کے بدلے رہن لینا جائز ہے،اس کے لئے تین شرطیں ہیں:

ا - یہ کہوہ دین ہو،لہذااعیان (سامانوں) کے بدلے رہن لینا صحیح نہیں ہے،خواہ وہ قابل ضان ہوں یا بطور امانت ہوں اورخواہ سامان کا ضان عقد کی وجہ سے ہویا قبضہ کی وجہ سے، جیسے کہ عاریت

<sup>(</sup>۱) نهایة الحتاج ۳۷۵،۳۷۴، ۲۳۴، حاشیه این عابدین ۷۷۵۰ س

<sup>(</sup>٢) شرح الزرقاني ٢٣٢،٥،٥٠٥، الإنصاف ١٣٤٥، كشاف القناع ٢٣٢٠) من المركبية ال

<sup>(</sup>٣) المجموع ٣١روكا،الإنصاف ٥٥ و١٣٩،الزرقاني ٥ ر ٢٣٣ ـ

<sup>(</sup>۱) نهاية المحتاج ۴ ر۲۳۹ ،المغني ۴ ر ۹۲۳ ، کشاف القناع ۳ ر ۳۲۲ س

<sup>(</sup>٢) البدائع ٥/ ١٣٥ ،الخرشي ٥/ ٢٣٦ \_

پر لی ہوئی چیز اور بھاؤ کے ذریعہ لی ہوئی چیز اورغصب کردہ چیز اور شرعی امانتیں مثلاً ودیعت وغیرہ۔

شافعیہ فرماتے ہیں: بیاس کئے کہ اللہ تعالی نے رہن کا ذکر باہم دین کا معاملہ کرنے کے سلسلے میں کیا ہے، لہذا وہ اس کے علاوہ میں ثابت نہ ہوگا، اور دوسری وجہ بیہ ہے کہ سامان کو رہن کی قیمت سے وصول نہیں کیا جاسکتا ہے، اور بیر ہن کی فروختگی کے وقت رہن کے قرض کے خالف ہے۔

۲- یہ کہ دین ثابت ہو، لہذاالی چیز جو ثابت نہیں ہے، اس کے بدلے رہن لینا صحیح نہیں ہے، اگر چہ اس کے وجوب کا سبب پایا جائے، پس الی چیز کے بدلے رہن لینا صحیح نہیں ہے جے وہ کل قرض دے گا، یا بیوی کے کل کے نفقہ کے بدلے (بیوی کا رہن لینا)، اس لئے کہ رہن تن کا وثیقہ ہے، لہذا وہ تن پر مقدم نہیں ہوسکتا، اور یہی حنابلہ کی رائے بھی ہے۔

۳- یہ کہ دین لازم ہویالازم ہونے والا ہو، لہذا کام سے فارغ ہونے سے بل مقرر کی گئی مزدوری کے بدلے رہن صحیح نہیں ہے، اس لئے کہ اس وشیقے میں کوئی فائدہ نہیں ہے جس کے ساقط کرنے پرمقروض قادر ہو۔

پس ان کے نزدیک ہرایسے حق کے بدلے رہن لیناضیح ہے جو ذمہ میں لازم ہواور ثابت ہواور را ہن کی طرف سے ساقط کرنے کا محل نہ بنتا ہو، جیسے کہ سلم کا دین، قرض کا عوض، فروخت کردہ اشیاء کا تمیس ، غیر متعین مہر، خلع کا غیر معین عوض ، دیت جو عاقلہ پر ہوسال گذر جانے کے بعد، اور عین کے اجارہ کی صورت میں اجرت (۱)۔

مالکیہ فرماتے ہیں کہ بھے صرف اور بھے سلم کے راُس المال کے علاوہ تمام بیوع میں واقع ہونے والے تمام ثمن کے بدلے رہن کالینا

جائز ہے، اس لئے کہ نے صرف میں اور نے سلم کے را س المال میں مجلس کے اندر دو طرفہ قبضہ ضروری ہے، اور دین سلم، قرض، مال مغصوب، تلف کردہ چیزوں کی قیمتوں، اموال میں جنا پیوں کے تاوان، قصداً ایسے زخم میں جس میں قصاص نہیں ہے، جیسے کہ سرکا زخم اور پیٹ کا زخم، ان سب کے بدلے رہن کا لینا جائز ہے، اور قرض یا بیج کے دین سے قبل رہن لینا اور مستاجر پر مزدور کے مل کی وجہ سے جو اجرت لازم ہوتی ہے اس سے پہلے رہن لینا خواہ اجر خود کام کرے یا اس کا جانور کام کرے، اور جو شھیکہ کی وجہ سے لازم ہو اور جو اس عاریت کی وجہ سے لازم ہو اور جو اس عاریت کی وجہ سے لازم ہو اور جو اس عاریت کی وجہ سے لازم ہو جس کا ضمان واجب ہوتا ہے۔

اور حنفی فرماتے ہیں: قرض کے عوض میں رہن لینا جائز ہے اگر چہ قرض نابت ہونے سے پہلے ہو، اس طور پر کہ وہ اس کے پاس رہن رکھ دے دے، تاکہ وہ اسے اگلے مہینے میں نقد کی کچھ مقدار بطور قرض دے دے، لہذااگر اس صورت میں رہن مرتہن کے قبضہ میں ہلاک ہوجائے تو وہ اس دین کے بدلے قابل ضمان ہوگا جس کا اس نے وعدہ کیا ہے، اسی طرح سلم کے رأس المال، بچ صرف کے تمن اور مسلم فیہ کے بدلے رہن لینا جائز ہے، پس اگر رہن مجلس میں ہلاک ہوجائے تو صرف اور سلم مکمل ہوجائے گا اور مرتہن کا حق حکماً ادا ہوجائے گا، اور اگر وہ دونوں قضہ یا ہلاک ہونے سے قبل جدا ہو گئے تو یہ دونوں عقد باطل ہوجائیں گے۔

اور ان سامانوں کے بدلے رہن جائز ہے جو بعینہ قابل ضمان ہیں، مثلاً غصب کر دہ سامان، بدل خلع، مہراور قل عدرے دم کی طرف سے سے سلح کا بدل، اس لئے کہ ضمان ثابت ہے، کیونکہ اگر وہ موجود ہوتو اس کا سپر دکرنا ضروری ہے، اوراگر وہ ہلاک ہوگیا ہوتو اس کی قیمت واجب ہے، پس وہ اس چیز کے بدلے رہن ہوا جو قابل ضمان ہے۔ رہے وہ سامان جو اپنی ذات کے سوا دوسری چیز ول کے ذریعہ

عادوه ما | بیرو مین و این او سے دوائے ما | می سیرے دول میں ۔ (۱) روضیة الطالبین ۴ر ۵۳، اُسنی المطلب ۲ر ۱۵۰، نهایة الحتاج ۴ر ۲۴۸۔

قابل ضان ہیں جیسے وہ فروخت شدہ سامان جوفر وخت کرنے والے کے قبضہ میں ہو، شرعی امانتیں جیسے ودیعتیں اور عاریت پر دی گئی چیزیں،مضاربت پر دی گئے اموال اور مال شرکت، تو ان سب کے بدلے رہن کالینا جائز نہیں ہے (۱)۔

اور حنابلہ فرماتے ہیں کہ رہن ہرایسے دین کے بدلے سیحے ہے جو واجب ہونے والا ہو، جیسے کہ قرض اور تلف کردہ شی کی قیت اور خیار کی مدت میں شن، اورایسے عین پر جوقا بل ضان ہو، جیسے غصب کردہ شی '، عاریت پر لی گئی چیزیں، بھاؤ کر کے قبضہ کی گئی چیز اور عقد فاسد کی بنیاد پر قبضہ کی گئی چیز۔

اس لئے کہ رہن کا مقصد ت کے سلسلے میں اعتاد حاصل کرنا ہے اوروہ حاصل ہے، اس لئے کہ ان سامانوں کے بدلے رہن رکھنا رائین کو ان کی ادائیگی پر آمادہ کرے گا، اور اگر ان کی ادائیگی دشوار ہوگی توان کا بدل رہن کی قیمت سے وصول کیا جائے گا، لہذا میں سامان اس دین کے مشابہ ہوگئے جوذ مہیں ہوں۔

ہوں گے،اور کمل کے بعدان دونوں میں رہن لینا جائز ہے '۔ موں میں میں میں اس میں اس

اورا یسے وض کے بدلے رہن لینا جائز نہیں ہے جوذ مہیں ثابت نہ ہو، جیسے کہ معین قیمت مثلاً سونے کا ایک ٹکڑا جسے بعینہ قیمت بنادیا گیا ہو، وہ مزدوری جواجارہ میں متعین ہو، اوروہ متعین منفعت جس پراجارہ میں معاملہ کیا گیا ہو، جیسے کہ متعین گھر، اور سی متعین شک کوسی متعین جگہ تک اٹھا کر لے جانے کے لئے متعین چو پایہ، اس لئے کہ ان صورتوں میں ذمہ میں نہ کوئی واجب حق متعلق ہے، نہ ایسا حق ہے جو بالآ خرواجب ہونے والا ہو، اور اس لئے بھی کہ ان چیز وں کے عین کے ساتھ حق متعلق ہے۔)۔

#### د-مرہون:

9 - فقہاء کے درمیان اس مسکے میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ ہرا یسے
مال کو رہن رکھنا جائز ہے کہ رائن کے ذمہ سے دین کی ادائیگ کے
دشوار ہونے کی صورت میں اس مال سے یا اس کی قیمت سے دین کا
لیناممکن ہو۔

پھر بعض تفصیلات میں ان کے درمیان اختلاف ہے، چنانچہ شافعیہ اور حنابلہ فرماتے ہیں کہ ہروہ سامان جے فروخت کرنا جائز ہے اسے رہمن رکھنا بھی جائز ہے، اس لئے کہ رہمن کا مقصد سے ہے کہ اگر رائمن کے ذمہ سے حق کا وصول کرنا مشکل ہوتو اسے فروخت کرکے اس سے حق وصول کرلیا جائے، اور بیہ مقصد ہر اس سامان سے پورا ہوجائے گا جسے فروخت کرنا جائز ہو، اور اس لئے کہ جو چیز بیچ کامکل ہوتی ہے وہ رہمن کے مقصود کامکل بھی ہوسکتی ہے، لہذا ان کے نزد یک مشاع (مشترک) چیز کی بھے جے ، خواہ اسے اپنے شریک کے پاس مشاع (مشترک) چیز کی بھے جے ، خواہ اسے اپنے شریک کے پاس مشاع (مشترک ) چیز کی بیاس، اور خواہ وہ قابل تقسیم ہو یا نہ ہو، اور

- (۱) حاشة الطحطاوي ۴ر۰۴۰،الهدايه ۴ر۳۳۰
- (۲) كشاف القناع ۱۳۸، ۱۳۷، الإنصاف ۵ ر ۱۳۸، ۱۳۸

جس چیز کی بیع درست نہیں،اس کارہن بھی درست نہیں پس مسلمان کا کتے یا خزیر یا شراب کورہن پر دینا یالینا صحیح نہیں ہے۔

اور مالکی فرماتے ہیں کہ جس چیز میں معمولی غرر ہواس کار ہمن پر
لگانا جائز ہے جیسے کہ بھاگا ہوا اونٹ، اور وہ پھل جو استعال کے قابل
نہ ہوا ہو، اس لئے کہ مرتہن کو اس کا اختیار ہے کہ وہ بغیر کسی و ثیقہ کے اپنا
مال دے دے، لہذا اس کے لئے اس کی بھی گنجائش ہوگی کہ وہ اسے
الیں چیز کے بدلے میں لے جس میں غرر ہو، اس لئے کہ وہ فی الجملہ
ایک چیز ہے اور وہ نہ ہونے سے بہتر ہے، بخلاف اس چیز کے جس
میں بہت زیادہ غرر ہو، مثلاً جنین اور وہ کھیتی جو پیدا نہ ہوئی ہو<sup>(1)</sup>۔

اور حنفیہ نے شی مرہون میں درج ذیل شرطیں لگائی ہیں: ۱- میہ کہ وہ تقسیم شدہ ہو، لہذا غیر منقسم شی کا رہن پر دینا جائز نہیں ہے۔

۲ - بید که وہ را بمن کی ملکیت سے خالی ہو، لہذا الیمی چیز کا ربمن پردینا جائز نہیں ہے جس میں را بمن کا حق شامل ہو، مثلاً وہ گھر جس میں را بمن کا سامان ہو۔

۳- یه که وہ الگ تھلگ ہو، لہذا الیمی چیز کارئن پر دینا جائز نہیں ہے جو دوسری چیز کے ساتھ پیدائشی طور پر متصل ہو، مثلاً درخت پر گئے ہوئے پھل کو درخت کے بغیر رئن پر دینا، اس لئے کہ رئن پر دی گئی چیز غیر مرہون شی کے ساتھ پیدائشی طور پر متصل ہے، لہذا وہ مشترک کی طرح ہوگئی (۲)۔

## عاریت برلی گئی شی کور ہن رکھنا:

- ا پیضروری نہیں ہے کہ رہن رکھی جانے والی چیز را ہن کی ملکیت
- (۱) المغنی ۳ر ۲۷۴، المجموع ۱۱۸ ۱۹۸، نهاییة المحتاج ۲۳۸، بلغة السالک ۲رو۱، شرح الزرقانی ۲۵ / ۲۳۷
  - (۲) حافية الطحطاوي مرد ۲۳۵، الهدايي مر ۱۲۷، الفتح و ر ۲۹، ۷-

ہو، لہذا فقہاء کا اتفاق ہے کہ شی کمستعار کو عاریت پر دینے والے کی اجازت سے رہن رکھنا ہے جہ اور صاحب المغنی نے ابن المنذر سے اہل علم کا اس بات پر اجماع نقل کیا ہے کہ رہن رکھنے کے لئے عاریت پر لینا جائز ہے ، اس لئے کہ وہ وقوق اور اعتاد کے لئے ہوتا ہے اور وہ اس چیز سے بھی حاصل ہوجاتا ہے جس کا رائن مالک نہیں ہے ، اس لئے کہ گواہ بنانا اور کفالت سے جہ اور اس لئے کہ عاریت پر دینے والے تحق کو یہ اختیار ہے کہ وہ دوسرے شخص کے دین کو اپنے ذمہ لازم کر لے ، لہذا اسے اس کا بھی اختیار ہوگا کہ وہ اپنے عین مال پر (دوسرے کے دین کو) لازم کر لے ، اس لئے کہ ان دونوں میں سے (دوسرے کے دین کو ارتصرف کا کہ یہ اس کے کہ ان دونوں میں سے ہرایک اس کے حق اور تصرف کا کہ یہ کہ ان دونوں میں سے

## شی مستعار کورہن رکھنے کے سیح ہونے کی شرائط:

11 - رہن رکھنے کے لئے جوعقد عاریت ہواس میں بیشرط ہے کہ دین کی مقدار، اس کی جنس، صفت، اس کا فوراً واجب الا دا ہونا، اس میں مہلت کا ہونا، وہ خض جس کے پاس رہن رکھا جائے گا اور رہن کی مہلت کا ہونا، وہ خض جس کے پاس رہن رکھا جائے گا اور رہن کی مدت کا تذکرہ کیا جائے، اس لئے کہ ان چیزوں کی وجہ سے غرر بدلتا رہتا ہے، لہذا ان کو بیان کرنے کی ضرورت ہے، شافعیہ کا یہی مذہب ہے اور حنابلہ کا ایک قول یہی ہے (۲)، اور حنفیہ اور حنابلہ فرماتے ہیں اور مالکیہ کے کلام کا نقاضا بھی یہی ہے کہ عقد کے اندران میں سے اور مالکیہ کے کلام کا نقاضا بھی یہی ہے کہ عقد کے اندران میں سے کسی چیز کا تذکرہ کرنا ضروری نہیں ہے، لیس اگر عقد عاریت کو مطلق رکھا اور کوئی قیر نہیں لگائی تو عقد سے ہوجائے گا، اور را ہن کو بیر تن ہوگا کہ جس کے بدلہ میں جا ہے رہن رکھی، اس لئے کہ اطلاق کا اعتبار

<sup>(</sup>۱) المغنی ۱۸۰/۳۸، روضة الطالبین ۱۸۰۸، ابن عابدین ۱۸۰۳۳، شرح الزرقانی ۲۸۰/۳۸\_

<sup>(</sup>۲) نهایة الحتاج ۱۲۵۸۳، القلبو بی ۲۲۵۸۔

کرنا واجب ہے، خاص طور پراعارہ میں، اس لئے کہ اس میں جہالت جھگڑ ہے کا سبب نہیں ہے، کیونکہ عاریت میں چشم بوشی سے کام لیاجا تا ہے، اور مالک اس بات پر راضی ہو گیا ہے کہ عاریت پر لینے والے کا دین اس کے مال کے ساتھ متعلق ہوا ور اس کو اس کا حق ہے، جیسا کہ مالک کو اس بات کا حق ہے کہ کفالت کے ذریعہ اس کے دین کو اپنے خدید کے دین کو اپنے دریعہ اس کے دین کو اپنے دریعہ کے دین کو اپنے دریعہ کے دین کو اپنے دریعہ کو دین کو اپنے دین کو اپنے کہ کو دین کو دین کو اپنے کہ کو دین کو

اورا گر مذکورہ بالا امور میں سے کسی چیز کی شرط لگائی اور عاریت پر لینے والے نے اس کی خلاف ورزی کی تو رہن صحیح نہ ہوگا، اس پر فقہاء کا اتفاق ہے، اس کئے کہ اسے اس رہن کی اجازت نہیں دی گئی ہو۔ یہاں شخص کے مشابہ ہو گیا جسے اصل رہن کی اجازت نہ دی گئی ہو۔

إلا يه كه وه خلاف ورزى ال سے بہتركی طرف كرے، مثلاً يه كه اسے ايك خاص مقدار كے بدله ميں رئان كی اجازت دی جائے اور وہ اس سے كم كے بدلے ميں رئان ركھتو يہ يہ ہوگا، اس لئے كه جو شخص ايك مقدار پر بھی راضی ہوگا<sup>(1)</sup>۔

### شي مستعار كاضان:

17-رہن کے لئے عاریت پر لئے گئے سامان کے ضمان کے سلسلے میں اور کون شخص اس کا ضامن ہوگا اس کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

چنانچے شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب اور مالکیہ کے کلام کا تقاضا ہہ ہے کہ رہن کے لئے عاریت پر لئے گئے سامان کے سلسلے میں اصل صان ہے، پھر شافعیہ فرماتے ہیں کہ اگر شئ مستعار رہن رکھنے سے قبل عاریت پر لینے والے کے قبضہ میں ہلاک ہوجائے تو وہ اس کا ضامن

ہوگا، اس کئے کہ وہ عاریت پر لینے والا ہے، اور عاریت کا ضان واجب ہوتا ہے، اورا گروہ مرتہن کے قبضہ کرنے کے بعد کسی تعدی اور کوتا ہی کے بغیر تلف ہوجائے تو ان دونوں پرضان نہیں ہے، اور رائمن کے ذمہ سے تن ساقط نہ ہوگا، اس کئے کہ مرتہن امین ہے، اور اس کئے کہ مرتبن امین ہے، اور اس کئے کہ مقد عقد عقد ضان ہے، یعنی اس دین کا ضان جوم ہون کی گردن پر ہے، لہذا مرتبن کا قبضہ رئین کے بعد قبضہ امانت ہوگا، پس تعدی کے بغیر ضمان نہ ہوگا۔

اور حنابلہ فرماتے ہیں کہ رہن رکھنے کے لئے عاریت پر لینا عقد ضان ہے، لہذا شی مرہون اگر کسی کوتا ہی یا بغیر کسی کوتا ہی کے ہلاک ہوجائے تو را ہن اس کا ضامن ہوگا، اس لئے کہ بیعقد عقد عاریت ہوئے ، لہذا ہونے سے خارج نہ ہوگا، اور عاریت کا ضان واجب ہوتا ہے، لہذا عاریت پر لینے والا جورا ہن ہے وہ ضامن ہوگا (۲)۔

اور حنفی فرماتے ہیں کہ رہن رکھنے کے لئے عاریت پر لینے والے کا قبضہ امانت ہے، لہذا رہن رکھنے کے لئے عاریت پرلیا ہوا سامان اگر رہن رکھنے سے قبل یا اسے رہن سے چھڑا لینے کے بعد ہلاک ہوجائے تو عاریت پر لینے والا ضامن نہ ہوگا اگرچہ اس نے اس سے قبل اسے استعال کیا ہو یا اس پر سوار ہوا ہو، اس لئے کہ وہ الیاا مین ہم قبل اسے استعال کیا ہو یا اس پر سوار ہوا ہو، اس لئے کہ وہ الیاا مین ہم قبل اسے استعال کیا ہو یا اس پر سوار ہوا ہو، اس لئے کہ وہ الیاا مین ہم قبل قبضہ قبل کے بہذا رہن کے لئے عاریت پرلیا ہوا سامان اگر اس کے قبضہ میں رہتے ہوئے ہلاک ہوجائے تو وہ اپنا حق وصول کرنے والا ہوجائے گا، اور عاریت پر لینے والے رائمن پر عاریت پر دینے والے کے لئے دین کامثل واجب ہوجائے گا (۳)۔

<sup>(</sup>۱) المغنى ۴۸ر ۳۸۰، ابن عابدين ۲۵ر ۳۳۰، بلغة السالك ۱۱۱۲ ـ

<sup>(</sup>۲) سابقه مراجع به

<sup>(</sup>۱) نهاية الحتاج ۲۸ ۲۴۵، أسنى المطالب ۲۲۹۲ حاشية الدسوقى ۱۳۹۳، مجوام الا كليل ۲۷۹۲.

<sup>(</sup>۲) المغنی ۱۹۸۳ س

<sup>(</sup>۳) حاشیهابن عابدین ۱/۵ سه،حاشیة الطحطاوی ۲۵۰/۴۰\_

### رہن کالازم ہونا:

سا - رئین کس چیز سے لازم ہوتا ہے، اس میں فقہاء کا اختلاف ہے، حنفیہ، شا فعید اور حنابلہ کا مذہب ہیہ ہے کہ عقد رئین لازم نہیں ہوتا ہے مگر قبضہ کرنے سے جس کا تصرف جائز بھنے کرنے سے جس کا تصرف جائز ہوا وررا ہمن کو قبضہ سے قبل اس سے رجوع کرنے کا حق ہے، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "فَوِ هَانٌ مَّقُبُوُ ضَدَّهُ" (۱) (سور بمن رکھنے کی چیزیں ہی جو قبضہ میں دے دی جائیں )۔

پس اگر قبضہ کے بغیر عقد رئن لازم ہوجائے تواس قید کا کوئی فائدہ نہ ہوگا، اوراس لئے کہ وہ عقد انتفاع ہے جو قبول کا محتاج ہے، لہذا قبضہ کی ضرورت ہے (۲)۔

اورامام احمد کے بعض اصحاب فرماتے ہیں: اگر مرہون نا پی جانے والی یا وزن کی جانے والی چیز ہوتو اس کا رہن قبضہ کے بغیر لازم نہ ہوگا، اور ان دونوں کے علاوہ چیزوں میں امام احمد سے دوروایتیں ہیں: ایک بیہ ہے کہ قبضہ کے بغیر لازم نہ ہوگا، اور دوسری روایت بہ ہے کہ نیچ کی طرح محض عقد سے لازم ہوجائے گا (۳)۔

اور مالکیہ فرماتے ہیں کہ عقد رہن عقد سے لازم ہوجائے گا پھر راہن کو مال مرہون مرتہن کے سپر دکرنے پر مجبور کیا جائے گا،اس لئے کہ وہ ایسا عقد ہے جو قبضہ سے لازم ہوجا تا ہے، پس وہ بیچ کی طرح قبضہ سے قبل عقد سے بھی لازم ہوجائے گا<sup>(ہ)</sup>۔

اسی کے ساتھ یہ بات بھی پیش نظررہے کہ اگر راہن یا کفیل کسی عقد میں شرط لگا دے پھر التزام کرنے والا شرط پوری نہ کرے تو

(۴) بدایة المجتهد ۲ر۲۴۵، حاشیة البنانی علی شرح الزرقانی ۵ر ۲۳۳-

دوسرے کوننخ کرنے کا اختیار ہے۔

عین کواس شخص کے پاس رہن رکھنا جس کے قبضے میں وہ ہے:

۱۹۱۰ - اگر رہن پر رکھا ہوا عین مرتهن کے قبضہ میں بطور عاریت یا امانت یا مال مغصوب کی حیثیت سے ہواور مالک اسے اس کے پاس رہن رکھ دیتو رہن صحیح ہوجائے گا، اس پر فقہاء کا اتفاق ہے، اس لئے کہ وہ اس کا مال ہے، اسے اس کو لینے کاحق ہے، لہذا اس کا رہن پر رکھنا صحیح ہوگا، جسیا کہ اس وقت ہے جب وہ اس کے ہاتھ میں ہوتا (۱)۔

اور سابقہ صورتوں میں رہن عقد کی وجہ سے لازم ہوجائے گاکسی مزید معاملہ کی ضرورت نہیں پڑے گی، اس لئے کہ سامان اس کے پاس ہے اور قبضہ حاصل ہے، لہذا قبضہ کرانے کی ضرورت نہیں ہے، حفیہ اور حنابلہ کا یہی مذہب ہے (۲)، اور شافعیہ فرماتے ہیں کہ اگر مال مرہون موجود ہوتو اس میں قبضہ کرانا یا اس کی اجازت دینا شرط ہے، اور اگر مال مرہون مجلس عقد سے غائب ہوتو قبضہ کی اجازت کے ساتھ اتنی مدت کا گذر جانا شرط ہے جس مدت میں قبضہ کرنا ممکن ہو، اور یہ حضرات فرماتے ہیں: یہ اس لئے ہے کہ سامان اس کے پاس بو، اور یہ حضرات فرماتے ہیں: یہ اس موجود گی سے قبضہ حاصل نہ ہوا (۳)۔ پھر جمہور کے اس قول کی بنا پر کہ نئے سرے سے قبضہ کی ضرورت نہیں ہے، رہن کی وجہ سے ضمان ختم ہوجائے گا، اس لئے کہ اسے اس سامان کو رہن کے طور پر روکنے کی اجازت حاصل ہوگئی اور اس کی سامان کو رہن کے طور پر روکنے کی اجازت حاصل ہوگئی اور اس کی

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره رسمه۔

<sup>(</sup>۲) أسنى المطالب ۱۵۵، نهاية الحتاج ۴ر ۲۵۳، المغنى ۴ر ۳۶۴، حاشيه ابن عابدين ۵۸۰۸-

<sup>(</sup>۳) المغنی ۱۹۷۳ س

<sup>(</sup>۱) المغنى ۴/ سر ۷۷، حاشية الدسوقى ۲۳۹، ماشية الطحطاوى ۴/ ۲۳۵، أسنى المطالب ۲/ ۱۵۵، نهاية الحماح ۴/ ۲۵۰-

<sup>(</sup>۲) سابقه مراجع به

<sup>(</sup>۳) أسني المطالب ٢ ر ١٥٥ ، نهاية المحتاج ٢ م ر ٢٥٥ ـ

طرف سے کوئی نئی زیادتی نہیں پائی گئی، لہذاوہ اس کا ضامن نہ ہوگا، جیسا کہ اگر را ہن اسے اس سے لے لیتا پھر قبضہ کرا تا یا اسے اس کے ضان سے بری کر دیتا، اور اس لئے بھی کہ ضان کا سبب غصب اور عاریت پر لینے والا قرار عاریت پر لینے والا قرار نہیں پایا<sup>(۱)</sup>۔

اور شافعیہ فرماتے ہیں کہ غصب کرنے والا مرتبن اور عاریت پر لینے والا ضان سے بری نہ ہوگا، اگر چہ عقد لازم ہو، اس لئے کہ رہ ن اگر چہ عقد امانت ہے، اس کا مقصد اعتماد حاصل کرنا ہے (اور وہ ضان کے منافی نہیں ہے)، پس اگر مرتبن سامان رہ ن میں زیادتی کرتے و رہ ن کے منافی نہیں ہے)، پس اگر مرتبن سامان رہ ن میں زیادتی کرتے و نہیں کرتا ہے تو ابتداءً سے بدر جداولی ختم نہیں کرے گا، اور غاصب کو یہ خیبیں کرتا ہے تو ابتداءً سے بدر جداولی ختم نہیں کرنے گا، اور غاصب کو یہ تاکہ وہ ضمان سے بری ہوجائے، چھر وہ رہ ن کے تکم کی بنیاد پر اسے اس حاکم کے پاس پیش کرے گا تاکہ وہ اسے اس پر قبضہ کرنے کا حکم دے، عادر گروہ قبضہ کرنے کا حکم دے، وار اگر وہ قبضہ کرنے کا حکم دے، اور اگر وہ قبضہ کرنے کا حکم دے، اور اگر وہ قبضہ کرنے کا حکم دے، یہ وہن کی طرف لوٹا دے گا(۲)۔

مال مرہون میں اضافے اور اس کی بڑھوتری:
10 - فقہاء کے درمیان اسسلسلے میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ مال مرہون میں وہ زیادتی جو اس سے متصل ہو جیسے موٹا یا اور درخت کا بڑھنا وہ اصل کے تابع ہے، البتہ وہ زیادتی جواصل سے علاحدہ ہوتو اس کے حکم میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

چنانچے شافعیہ کا مذہب ہے کہ وہ زیادتی جواصل سے جدا ہواس کے تمام اقسام پر رہن جاری نہ ہوگا، اس لئے کہ رہن ملک کوزائل نہیں کرتا ہے، لہذا زیادتی پر رہن جاری نہ ہوگا، جیسے کہ اجارہ میں ہے<sup>(۱)</sup>۔ اور حفنیہ فرماتے ہیں کہ مال مرہون کی بڑھوتری مثلاً بچہ، پھل، دودھ، اون اور اس طرح کی دوسری چیزیں وہ اصل کے ساتھ رہن ہول گی، بخلاف اس کے جومنفعت کا بدل ہو، جیسے کہ اجرت اور صدقہ اور ہبہ کہ وہ رہن میں داخل نہ ہول گے، بلکہ وہ رائن کے لئے میں داخل نہ ہول گے، بلکہ وہ رائن کے لئے ہیں (۲)۔

اور مالکی فرماتے ہیں کہ رہن سے جونسل ہو یااس سے جو پیدا ہو جسے کہ بچہ، وہ رہن میں داخل ہوگا،اور اس کے علاوہ دوسرے اضافے مثلًا اون، دودھ، درختوں کے پھل اور تمام غلے، ان پر رہن جاری نہ ہوگا (۳)۔

اور حنابلہ کا مذہب ہے کہ عین مرہون کے وہ اضافے جو اصل سے علاحدہ ہوں وہ اصل کی طرح رہن ہیں،اس میں کوئی فرق نہیں ہے کہ وہ اس کی نسل سے ہواوراس سے پیدا ہوجیسے کہ بچہ، یااس کے علاوہ ہوجیسے کہ اجرت، پھل، دودھ اور اون، وہ فرماتے ہیں: یہ اس کے علاوہ ہوجیسے کہ اجرت، پھل، دودھ اور اون، وہ فرماتے ہیں: یہ اس کئے کہ بیوہ حکم ہے جو مالک کے عقد کی وجہ سے سامان میں ثابت ہوا ہوں گے، جیسے کہ بچ و غیرہ کے ذریعہ حاصل ہونے والی ملکیت، اور ہوں گئے کہ بڑھوتری سامان رہن سے پیدا ہوئی ہے،لہذا وہ سامان میں داخل ہوگی، جیسے کہ وہ زیادتی جو متصل ہو،اور بید حضرات بچ میں میں داخل ہوگی، جیسے کہ وہ ذیا دتی جو متصل ہو،اور بید حضرات بچ میں میں داخل ہوگی، جیسے کہ وہ ذیا دتی جو متصل ہو،اور بید حضرات بچ میں میں داخل ہوگی، جیسے کہ وہ ذیا دتی جو متصل ہو،اور بید حضرات بی میں داخل ہوگی، جیسے کہ وہ ذیا دتی جو متصل ہو،اور بید حضرات بی میں داخل ہوگی، جیسے کہ وہ ذیا دتی جو متصل ہو،اور بید حضرات بی میں موجود ہے اور مالک کی رضا مندی سے ثابت ہوا ہے،لہذا وہ مال میں موجود ہے اور مالک کی رضا مندی سے ثابت ہوا ہے،لہذا وہ مال میں موجود ہے اور مالک کی رضا مندی سے ثابت ہوا ہے،لہذا وہ مال میں موجود ہے اور مالک کی رضا مندی سے ثابت ہوا ہے،لہذا وہ مال میں موجود ہے اور مالک کی رضا مندی سے ثابت ہوا ہے،لہذا وہ مال میں موجود ہے اور مالک کی رضا مندی سے ثابت ہوا ہے،لہذا وہ

<sup>(</sup>۱) لمغنی ۱۸۲۴ ماهیة الدوقی ۱۳۳۶ ماهیة الطحطاوی ۲۳۵۸ س

<sup>(</sup>۲) نهاية الحتاج ۴ر ۲۵۵، روضة الطالبين ۴۸ / ۲۸، أسنى المطالب ۱۵۶/۲-

<sup>(</sup>۱) نهاية الحتاج ۴ر ۲۸۹، أسنى المطالب ۲ر ۱۷۳ ـ

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۷۵، ۳۳۵ فتح القدیر ۱۲۹ ۱۲۹

<sup>(</sup>۳) بداية المجتهد ۲/۲۲، القوانين الفقهية رص ۱۹س

بچ تک سرایت کرے گا، جیسے کہ مد براورام ولد بنانے میں <sup>(۱)</sup>۔

### مال رہن سے انتفاع:

۱۷ - مال رئین سے انتفاع کے جواز کے سلسلے میں اور اس سلسلے میں کہ بیدق کسے حاصل ہے، فقہاء کا اختلاف ہے۔

حفیہ کا مذہب ہے ہے کہ مال رہن سے انتفاع کاحق مطلقاً نہ را ہن کو ہے اور نہ مرتہن کو، نہ رہنے کاحق ہے، نہ سوار ہونے کا، اور نہ ان کے علاوہ کوئی اور حق ، مگر دوسرے کی اجازت سے، اور ان کے ایک قول کی روسے مرتبن کے لئے انتفاع جائز نہیں، خواہ را ہن کی اجازت ہی سے کیول نہ ہو، اس لئے کہوہ سود ہے، اور ایک قول کی روسے اگر عقد میں اس کی شرط مرتبن نے لگا دی تو یہ سود ہوگا، ور نہ را ہمن کی اجازت سے اس کا نفع اٹھا نا جائز ہوگا (۲)۔

اور مالکی فرماتے ہیں کہ مال رہن کے منافع رائین کے لئے ہیں اور ان کے حاصل کرنے میں مرتبن نائب ہوگا، تا کہ سامان رئبن میں مرتبن نائب ہوگا، تا کہ سامان رئبن سے میں رائبن کا تصرف نہ پایا جائے، اور مرتبن کے لئے مال رئبن سے انتفاع درج ذیل شرائط کے ساتھ جائز ہے:

ا - پیے ہے کہ صلب عقد میں وہ اس کی شرط لگا دے۔ ۲ – بیہ کہ مدت متعین ہو۔

۳- یہ کہ جس دین کے بدلے مال رہن کور بمن رکھا ہے وہ دین قرض نہ ہو۔

پس اگر مرتهن نے عقد میں شرطنہیں لگائی اور را بن نے اس کے لئے اس سے انتقاع کو مفت میں مباح کردیا تو جائز نہ ہوگا ،اس لئے کہ بید مدیون کا ہدیہ ہے اور وہ ناجائز ہے، اسی طرح اگر مطلقاً شرط

لگائی اور مدت کو متعین نہیں کیا تو جہالت کی وجہ سے بیجھی ناجائز ہوگا، یاجس چیز کے بدلے رہن رکھا ہے، وہ دینِ قرض ہو، اس لئے کہ بیہ قرض کے ذریعہ نفع حاصل کرنا ہے (۱)۔

اور حنابلہ نے اس سامان رہن میں جوسواری یا دودھ کے لئے ہو اور دوسر سے سامان رہن میں فرق کیا ہے، اور فرمایا کہ اگر سامان رہن نہ سواری کے لئے ہو، نہ دودھ کے لئے ہوتو مرتہن اور را ہن میں سے کسی سواری کے لئے ہو، نہ دودھ کے لئے ہوتو مرتہن اور را ہن میں سے کسی کے لئے دوسر نے کی اجازت کے بغیراس سے انتفاع درست نہیں۔ مرتہن کے لئے تو اس لئے درست نہیں کہ مال رہن اور اس کی بڑھوتری اور اس کی ملکیت ہیں، لہذا اس کی اجازت کے بغیر کسی دوسر سے کواسے لینے کاحق نہیں ہے اور را ہن کے لئے اس لئے درست نہیں کہ اس حق میں وہ منفر دنہیں ہے، لہذا مرتہن کی اجازت کے بغیراس کے لئے انتفاع جائز نہیں۔

پس اگر مرتهن را بن کو مال ربن سے انتفاع کی اجازت دے دے دوتواس کے لئے انتفاع جائز ہوجائے گا،اوراس طرح (جائز ہوگا) اگررا بن مرتبن کودرج ذیل شرط کے ساتھا جازت دے:

ا- یہ کہ جس چیز کے بدلے رہ بن رکھا ہے وہ دین قرض نہ ہو۔

۲ - اور یہ کہ را ہن مرتبن کو بغیر کسی عوض کے اجازت نہ دے، پس
اگر را ہمن مرتبن کو بغیر کسی عوض کے انتفاع کی اجازت دیدے اور جس
چیز کے بدلے قرض رکھا ہے وہ دین قرض ہوتو پھر مرتبن کے لئے اس
سے انتفاع جائز نہ ہوگا، اس لئے کہ اس میں قرض کے ذریعہ نفع
حاصل کیا جارہا ہے اور وہ حرام ہے، اور اگرشی مرہون کسی فروخت
کر دہ شکی کے تمن کے بدلے میں ہویا گھر کے کرایہ کے بدلے میں ہویا قرض کے علاوہ کسی اور دین کے بدلے میں ہویا قرض کے علاوہ کسی اور دین کے بدلے میں ہوتو را بمن کی اجازت
سے مرتبن کے لئے انتفاع جائز ہے، اسی طرح اگر انتفاع کسی عوض

<sup>(</sup>۱) المغنى مر ۲۰ مم، الإنساف ۵ ر ۱۵۸ ، كشاف القناع سر ۲۳۸ س

<sup>(</sup>۲) حاشية الطحطاوي ۲/۴ ۲۳، ابن عابدين ۱۰/۵ س

<sup>(</sup>۱) بلغة السالك على الشرح الصغير ۱۲/۱۲، حاشية الدسوقي ۲۴٬۲۴، القوانين الفقه رص ۱۹۳\_

کے بدلے ہوتو جائز ہے، مثلاً میہ کہ وہ رہن پرر کھے گئے گھر کورائن
سے اس کے مثل کرامیہ کے بدلے بغیر کسی جانب داری کے کرامیہ پر
لے، اس لئے کہ اس صورت میں اس نے قرض سے نفع نہیں اٹھا یا بلکہ
اجارہ سے نفع اٹھا یا، اور اگر اس نے صلب عقد میں میشرط لگادی کہ
مرتبن اس سے نفع اٹھائے گا تو میشرط فاسد ہے، اس لئے کہ میہ مقتضاء
عقد کے خلاف ہے۔

رہے وہ جانور جوسواری کے لئے ہیں اور وہ جانور جنہیں دوہا جاتا ہے تومرتہن کواس کی اجازت ہے کہ اس پرخرج کرے، اور اس پخرج کے بقتر راس پر سوار ہو، اور اس کا دودھ دو ہے عدل و انساف کی رعایت کرتے ہوئے رائن سخرج کرنے یا فائدہ اٹھانے کی اجازت حاصل کئے بغیر، خواہ رائن کا خرج کرنا دشوار ہو یا نہ ہو، ان حضرات کا استدلال اس حدیث ہے ہے:"الظہر یرکب بنفقته إذا کان مرھو نا، ولبن الدر یشر ب بنفقته إذا کان مرھو نا، ویشر ب النفقة "(ا) (سواری اگر رئن ہوتو اس کے نفقہ کے بدلے اس پرسواری کی جائے گی، اور دودھ والا جانور اگر رئن ہوتو اس کے نفقہ کے بدلے اس کا دودھ پیاجائے گا، ورجوسوار ہوگا وردودھ سے گا اس پر نفقہ ہوگا)۔

اور بید حضرات فرماتے ہیں کہ نبی علیہ کا قو ل: "بنفقته" اس بات کی طرف اشارہ کر رہا ہے کہ انتفاع نفقہ کے عوض ہے، اور بیہ مرتبن کے ق میں ہوگا، کیکن را بمن کا خرج کرنا اور اس کا نفع اٹھانا سوار ہونے اور دودھ استعمال کرنے کے سبب سے نہیں ہے، بلکہ ملکیت کے سبب سے ہے، لیس اگر را بمن اور مرتبن ربن پررکھے ہوئے سامان سے سواری اور دودھ کے علاوہ کسی دوسرے انتفاع پر متفق نہ

ہوں تو اس سے انتفاع جائز نہ ہوگا، پس اگر وہ سامان رہن گھر ہوتو اسے بند کر دیا جائے گا، اورا گرحیوان ہوتو اس کے منافع معطل ہو جائیں گے جب تک کدر ہن چھڑا نہ لیاجائے (۱)۔

اورشافعیفرماتے ہیں: مرتهن کے لئے مال رہن میں وثیقہ لینے کے سواکوئی اور جی نہیں ہے، لہذااسے سامان رہن سے انتفاع یااس میں کسی بھی تصرف سے روکا جائے گا، لیکن را ہن کواس سے ہرایسے انتفاع کا حق ہے جس سے اس کی قیمت میں نقص واقع نہ ہو، مثلاً سوار ہونا اور دودھ کا نانا اور سکونت اختیار کرنا اور خدمت لینا، اس لئے کہ حدیث ہے: "المظھر یو کب بنفقته إذا کان مرھونا" (سواری جبرہن پررکھی ہوئی ہوتواس کے نفقہ کے بدلے اس پرسواری کی جائے گی)، اور دوسری حدیث ہے: حدیث ہے: "المرھن مرکوب و محلوب" (رہن پرسواری کی جائے گی)، اور دوسری حدیث ہے: "المرھن مرکوب و محلوب" (رہن پرسواری کی جائے گی)، اور دورور کی جائے گی کے دورور کی جائے گی کی اور اس کا دورور دورور کی جائے گی کی اور اس کا دورور دورور کی گیا کی اور اس کا دورور دورور کی گیا کی اور اس کا دورور دورور کی گیا کی کی اور اس کا دورور دورور کی گیا کی اور اس کا دورور دورور کی گیا کی کو کی اور اس کا دورور دورور کی گیا کی اور اس کا دورور دورور کی گیا کی کوراس کی کو کی کورور کی کی کورور کی کی اور اس کا دورور دورور کی کی کی اور اس کا دورور کی کی کورور کی کی کورور کی کی کورور کی کی اور اس کا دورور کی کی کورور کی کی کا دورور کی کی کورور کی کورور کی کی اور اس کا دورور کی کی کورور کی کی کورور کی کورور کی کورور کی کورور کی کورور کورور کورور کورور کی کورور کی کورور کورور کی کورور کی کورور کی کورور کورور کورور کی کورور کورور کورور کورور کورور کورور کورور کی کورور کورور کورور کورور کورور کورور کی کورور کی کورور کورو

اوراسی پراس کے مشابہ دوسر بے انتفاعات کو قیاس کیا گیا ہے،
لیکن الیمی چیز جواس کی قیت کو کم کرد ہے، مثلاً رہن رکھی ہوئی زمین پر
عمارت تعمیر کرنا اور درخت لگانا، تو بیمر تہن کی اجازت کے بغیر را ہن
کے لئے جائز نہیں، اس لئے کہ فروخت کرنے کے وقت اس کی وجہ سے رغبت کم ہوجائے گی (۳)۔

## شى مر ہون میں را ہن کا تصرف:

کا −اس بات میں فقہاء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے کہ عقد رہی کا خاص میں کوئی ایسا رہن کے لئے شی مرہون میں کوئی ایسا

<sup>(</sup>۱) حدیث: "الظهریر کب بنفقته إذا کان مرهونا" کی روایت بخاری(الفتح ۸۵ سر ۱۳۱۲ طبع السلفیه) نے حضرت ابوہریر الفتح ۵ سر ۱۳۸۰ س

<sup>(</sup>۱) المغنی ۱۹۲۲،۳۲۲ سم

<sup>(</sup>۲) حدیث: "الرهن مرکوب و محلوب" کی روایت بیهی (۳۸/۲ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے حضرت ابوہریرہ ہے کی ہے، اور بیہی نے حضرت ابوہریرہ پراس حدیث کے موقوف ہونے کوتر جیح دی ہے، کیکن اوپر والی حدیث اس کی شاہد ہے۔

<sup>(</sup>٣) روضة الطالبين ۴/ 99، ومانسي المطالب ١٦١/٢\_

تصرف کرناجائز نہیں ہے جوملک کوزاکل کردے، مثلاً نیچ، ہمہاور وقف، یار ہن کے مقصد میں مرتہن کے لئے مزاحم ہو، مثلاً دوسر مے شخص کے پاس اسے رہن رکھنا، یا ایسا تصرف جوشی مرہون میں رغبت کو کم کردے، البتہ مرتہن کی اجازت سے ایسا تصرف کرسکتا ہے (۱)۔

پی اگر رائین نے مذکورہ بالا تصرفات میں سے کوئی تصرف کیا تو اس کا تصرف مرتبن کی اجازت پر موقوف رہے گا، اس گئے کہ وہ ایسا تصرف ہے جو و ثیقہ میں مرتبن کے حق کو باطل کر دیتا ہے، لہذا وہ اس کی اجازت کے بغیر صحیح نہ ہوگا، پس اگر مرتبن اسے اس کی اجازت دے دیتو تصرف محیح ہوجائے گا، اور اگر وہ ایسا تصرف ہوجس میں شی مرہون کا کوئی بدل نہ ہو مثلاً وقف اور ہبہ، تو رئین باطل موجائے گا، اور گئے ، اور ثین مرہون کا کوئی بدل نہ ہو مثلاً وقف اور ہبہ، تو رئین باطل موجائے گا، اور گئی مرہون کو روکنے سے متعلق مرتبن کا حق ساقط ہوجائے گا، اور شی مرہون کی وجہ سے تھی جواس کی اجازت سے ذائل ہوگئی (۲)۔

اورا گرشی مرہون کا بدل موجود ہومثلاً بیع ، تواس میں تفصیل ہے،
اگراجازت مطلق ہواور دین مؤجل ہوتو بیع صحیح ہوجائے گی اور رہن
باطل ہوجائے گا ، اس لئے کہ شی مرہون مرتہن کی اجازت سے رائہن
کی ملکیت سے نکل گئی اور عین مرہون کا خمن اس عین کی جگہ نہیں
لےگا ، کیونکہ دین فوری واجب الا دانہیں ہے۔

لیکن اگراجازت کے وقت (مرتہن کے) دین کی ادائیگی کا وقت آگیا ہوتو شی مرہون کے ثمن سے مرتہن کاحق ادا کیا جائے گا،اور سے سمجھاجائے گا کہ مرتہن نے اسی غرض سے نیچ کی اجازت دی ہے،اس لئے کہ اس کے دین کی ادائیگی کا وقت آگیا ہے،اوراس لئے بھی کہ رہن کا تقاضا یہی ہے کہ اسے فروخت کیا جائے اوراس سے دین

وصول کیا جائے، اور (اس صورت میں) رہن باطل نہ ہوگا، پس راہن پردین کی ادائیگی تک ٹی مرہون کے شن کے سلسلے میں جحرنا فذ ہوگا<sup>(۱)</sup>، اورا گرمزہن نے اجازت دیتے ہوئے یہ شرط لگادی کہ وہ شی مرہون کے ثمن سے دین ادا کرت تو اجازت کی وجہ سے بیج صیح ہوجائے گی، اور شرط لغو ہوجائے گی، اس لئے کہ تا جیل ثمن کا ایک حصہ بن گئی اور یہ جائز نہیں ہے، اور شی مرہون کے بجائے ثمن رہن ہوجائے گا، اس لئے کہ مرتبن نے بیج کی اجازت اس امید پردی ہے کہ اس کے ثمن سے دین کی ادائیگی ہوگی، لہذا اس سے اس کا حق مطلقاً ساقط نہ ہوگا، اور حنا بلہ کا یہی فرہب ہے (۱)۔

اورشافعیہ فرماتے ہیں: اگر تیج کی اجازت میں یہ شرط لگائی کہ شن رئین رہے گاتو تیج صحیح نہ ہوگی ،خواہ دین کی ادائیگی فوری طور پرضروری ہو یا وہ موّجل ہو، اس لئے کہ شرط کے فساد کی وجہ سے اجازت فاسد ہوگئی (۳)۔

اور حفیہ فرماتے ہیں: اگر رائن فروخت کرے اور مرتہان تھے کو جائز ہوجائے گی، اس لئے کہ بچے کو موقوف رکھنا جائز قرار دے تو بچے جائز ہوجائے گی، اس لئے کہ بچے کو موقوف رکھنا اس کے حق کی وجہ سے ہے اور وہ اپنے حق کے ساقط ہونے پر راضی ہوگیا ہے، اور اگر مرتبان کی اجازت سے بچے نافذ ہوگئی تو اس کا حق اس کے بدل کی طرف منتقل ہوجائے گا، اس لئے کہ اس کا حق مالیت سے متعلق ہے اور بدل کے لئے مبدل کا حکم ہوتا ہے، اور اگر مرتبان نے کی اجازت نہیں دی تو مذہب کی زیادہ صبحے روایت کی روسے بچے موقوف رہے گی، اور خریدار کو اس بات کا اختیار ہوگا کہ وہ صبر کرے بہاں تک کہ رائین شی کمر ہون کو چھڑا لے یا حاکم کے پاس مقدمہ پیش کر کے بچے کو فتح کرادے، اس لئے کہ جے کو سپر دکرنے کی قدرت نہیں

<sup>(</sup>۱) المغنی ۱۸۷۴ م، أسنى المطالب ۲ ر ۱۵۸ ، كشاف القناع سر ۳ سه القوانين الفقه په رص ۱۹ س، حاشة الطحطاوی ۲ م ۷ ۲ ۲ -

<sup>(</sup>۲) کشاف القناع ۳ر ۳۳۵،۳۳۵، نهایة الحتاج ۲۲۸،۲۵۹ - ۲۲۸،۲۵۹

<sup>(</sup>۱) کشاف القناع سر ۷ سه، نهایة الحتاج ۴۸ ر۲۲۹، المجموع ۳ر ۲۴۰-

<sup>(</sup>٢) كشاف القناع ٣٨٨٣٣ ـ

<sup>(</sup>۳) أشى المطالب ٢ ر ١٦٣ ، نهاية الحتاج ٢ ر ٢٦٩ ـ

ہے، اورایک روایت کی روسے مرتبن کوئیع فنخ کرنے کا اختیار ہے،
اس کئے کہ مرتبن کے لئے جوحق ثابت ہے وہ بمنزلہ ملک کے ہے،
پس وہ مالک کی طرح ہوگیا جسے فنخ کرنے یا اجازت دینے کا حق
حاصل ہوتا ہے۔

اورامام ابویوسف سے یہ منقول ہے کہ اگر مرتہن نے اجازت میں یہ شرط لگائی کہ ثمن رہن رہے گا تو وہ رہن ہے، اس لئے کہ جب اس نے اس شرط کے ساتھ اجازت دی تو وہ عین سے اپنے حق کے ساقط کرنے پرراضی نہیں ہوا، الا یہ کہ اس کا حق بدل کے ساتھ متعلق ہو، اورا گراس نے اس کی شرط نہیں لگائی توشی مرہون سے اس کا حق ساقط ہوگیا، اور ثمن مرہون نہیں ہوگا یہاں تک کہ اس سے حق متعلق ہو (۱)۔ ہوگیا، اور مالکی فرماتے ہیں: اگر مرتہن نے رائمن کو بیچ کی اجازت دے دی توعین مرہونہ سے رہن باطل ہوجائے گا، اور اگر رائمن پہلے دے دی توعین مرہونہ سے رہن باطل ہوجائے گا، اور اگر رائمن پہلے کی طرح رہن نہ لائے تواس کی جگر شمن رئمن ہوجائے گا، اور اگر رائمن پہلے کی طرح رہن نہ لائے تواس کی جگر شمن رئمن ہوجائے گا

### شي مر هون ير قبضه:

۱۸ – عقد کے لازم ہونے کے بعد شی مرہون پر قبضہ مرتہن کا ہوگا،
اس لئے کہ رہن اعتماد حاصل کرنے کا سب سے بڑا رکن ہے، اور
راہن کومرتہن کی رضا مندی یادین کی ادائیگی کے بغیراسے واپس لینے
کاحق نہیں ہے، اوراگر وہ دونوں اس بات پر متفق ہوجا ئیں کہ اسے
کسی تیسرے آ دمی کے قبضہ میں کردیں توجائز ہے، اور وہ تیسرااس پر
قبضہ کرنے میں مرتہن کا وکیل ہوجائے گا، اس لئے کہ ہوسکتا ہے کہ
دونوں ایک دوسرے براعتماد نہ کریں۔ اس برفقہاء کا اتفاق ہے (۳)۔

شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب ہے ہے کہ عین مرہونہ پرمرہن کا قبضہ، قبضہ امانت ہے، لہذا اگر وہ اس کی جانب سے کسی زیادتی کے بغیرتلف ہوجائے تو وہ ضامن نہ ہوگا، اس لئے کہ حدیث ہے: "لا یغلق الرهن لصاحبہ غنمہ و علیہ غرمہ" (ارہن کوروکا نہیں جائے گا، اس کے مالک کے لئے اس کا نفع ہے اور اسی پراس کا خرچ ہائے گا، اس کے مالک کے لئے اس کا نفع ہے اور اسی پراس کا خرچ ہے )، اس لئے کہ اگر ہم اسے ضامن قرار دیں تو لوگ ضمان کے خوف سے ایبا کرنے سے باز رہیں گے، اور باہم قرض کا معاملہ کرنا اور ادھار لین دین کے معاملات معطل ہوجا کیں گے اور اس میں نفضان عظیم ہے، اور اس لئے بھی کہ بید دین کا وثیقہ ہے، لہذا تعدی یا کوتا ہی کے بغیراسے ضامن قرار نہیں دیا جائے گا، جیسا کہ دین پر اضافہ کی صورت میں (۲)۔

اور حنفیہ فرماتے ہیں: یہ قبضہ ضان ہے، لہذا اگر وہ اس کے ہاتھ میں ہلاک ہوجائے تو مرتبن اس کی قیمت اور دین میں سے کم کا ضامن ہوگا، اور اگر دونوں کی مالیت برابر ہوتو مرتبن اپنے حق کو پورا پورا وصول کرنے والا ہوجائے گا، اور اگر شی کم ہون کی قیمت زیادہ ہوتو فاضل حصہ اس کے ہاتھ میں امانت ہوگا، اور اگر اس کی قیمت دین سے کم ہوتو اس کے بفتر دین سے ساقط ہوجائے گا، اور مرتبن زائد حصہ کورا ہن سے وصول کرلے گا۔

حفیہ کا استدلال اس روایت سے ہے جو حضرت عطاء بن ابی رباح کے بارے میں وارد ہے، وہ فرماتے ہیں: "أن رجلا رهن فرسا،

<sup>(</sup>۱) تکملة فتحالقدیر، حاشیه سعدی چلیی ۱۱۱۱، این عابدین ۳۲۷/۵\_

<sup>(</sup>۲) حاشية الدسوقي ۳ ، ۲۴۳ ، شرح الزرقاني ۵ ، ۲۴۳ ـ

<sup>(</sup>٣) القليو بي ٢٧٢/ ٢٠، الإنصاف ٩/٥ ١/١، أسنى المطالب ١٦٢/١، ١٦٥ بلغة السالك ١/١٥١، الهدامية ١٨/١٥١، حاشية الطحطاوي ٢٣٥/٨\_

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لا یغلق الرهن لصاحبه غنمه" کی روایت بیمقی (۳۹/۲ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے حضرت ابوہریرہ سے کی ہے، اور حضرت سعید بن المسیب سے اس کے ارسال ہونے کوتر چیج دیا ہے، اسی طرح ابن حجرنے التحقیق (۳۱/۳ طبع شرکة الطباعة الفنیه) میں ابوداؤد، بزار اور دارقطنی وغیرہ سے قتل کیا ہے کہ ان حضرات نے اس کے مرسل ہونے کوتر جیح دی ہے۔

<sup>(</sup>۲) القلوبي ۲۷۵/۲، كشاف القناع ۱۳۲۳، الإنصاف ۵٬۵۵۵، نهاية المحتاج ۱۸۱۸ الم

فنفق في يده ، فقال رسول الله عَلَيْكُ للمرتهن: ذهب حقك "(۱) (ايك څخص نے ايك گھوڑ اربين پرركھا جواس كے قبض ميں ہلاك ہوگيا تورسول الله عَلَيْكُ نے مرتبن سے فرما ياكه تيراحی ختم ہوگيا)۔

وہ یہ بھی فرماتے ہیں: صحابہ رضی اللہ عنہم کا اس بات پر اتفاق ہے کہ رہن قابل صغان ہوتا ہے، اگر چہاس کی کیفیت میں ان کا اختلاف ہے۔
اور ان کے نزدیک اس میں کوئی فرق نہیں ہے کہ شی مرہون ظاہری مال ہو، جیسے کہ حیوان اور جا کداد غیر منقولہ یا اموال باطنہ میں سے ہوجن کا چھپانا ممکن ہو، مثلاً زیورات اور سامان، اور خواہ بغیر کسی کوتا ہی کے اس کے ہلاک ہونے پر شہادت قائم کرے یا اس پرکوئی شہادت نہ قائم کرے۔

لیکن اگرشی مرجون اس کی طرف سے کسی تعدی کی وجہ سے ہلاک ہوجائے تو وہ غصب کے ضان کی طرح ضامن ہوگا (۲) ،اور مالکیہ نے کہا کہ جس کا چھپا ناممکن ہے جیسے کہ زیورات اور سامان ،اور جس کا چھپا ناممکن ہیں ہے جیسے کہ جانو راور جا کدا دغیر منقولہ، ان دونوں میں چھپا ناممکن نہیں ہے جیسے کہ جانو راور جا کدا دغیر منقولہ، ان دونوں میں فرق ہے، پس مرتهن پہلی قتم کا ضامن ہوگا بشر طیکہ شی کم ہون کسی امین کے پاس نہ ہو، یا وہ اپنی طرف سے کسی کو تا ہی کے بغیر اس کے ہلاک ہوجانے پر کوئی بینہ قائم نہ کر سکے، اور وہ دوسری قتم کے مال (لیمنی اموال ظاہرہ) کا ضامی نہ ہوگا ،الا یہ کہ اس کی طرف سے کوئی کو تا ہی ہرز دہو (۳)۔

(۳) بداية المجتهد ۲۲۷۲، حاشية الدسوقي ۳ر ۲۵۳\_

### شي مر ہون کا نفقہ:

19 - جمہور فقہاء کا مذہب یہ ہے کہ شی مرہون کا خرج رائن پر ہوگا جیسے جانور کا چارہ، درختوں کی سینچائی، پھلوں کوتوڑنا، انہیں خشک کرنا، حفاظت کی جگہ اور محافظ کی اجرت، چو پایہ کو چرانا، اور چرواہے کی اجرت وغیرہ، اس لئے کہ رسول اللہ علیق کا ارشاد ہے: "لا یغلق المرهن من راهنه الذي رهنه، علیه غرمه، وله غنمه" (شی مرہون کواس کے رائمن سے جس نے اسے رئمن رکھا ہے نہ روکا جائے ، اس پراس کا خرج ہے اور اسی کے لئے اس کا فائدہ ہے )۔

اوراس کئے کہ وہ اس کی ملکیت ہے، لہذااس پراس چیز کی فراہمی واجب ہوگی جس کی ضرورت رہن کے باقی رہنے کے لئے پیش آئے ہے(۲)\_

اور حفیہ فرماتے ہیں: خود ٹی مرہون کی یا اس کے مددگار کی مصلحت کے لئے جس چیز کی ضرورت پیش آئے جیسے چو پاید کا چارہ اور چرواہے کی اجرت اور باغیچ کی سینچائی، تو وہ را ہن پر واجب ہے اور شی مرہون کی حفاظت کے لئے جس چیز کی ضرورت پیش آئے مثلاً چو پاید کی جائے پناہ اور حفاظت کی اجرت، تو وہ مرتہن پرہے، اس لئے کہ شی مرہون کارو کنااس کے لئے ہے (۳)۔

واجب ہونے والی چیز کے خرچ کرنے سے بازر ہنا: • ۲ - جس شخص پرثی مرہون کا خرج واجب ہے اگر وہ اس سے باز رہے تو حاکم اسے اس پرمجبور کرے گا، پس اگر وہ اصرار کرے تو حاکم

<sup>(</sup>۱) حدیث: "ذهب حقک" کی روایت ابوداوُد نے مراسل (ص۲۵ اطبع الرسالہ) میں حضرت عطابن الجی رباح سے مرسلا کی ہے، اور زیلی نے نصب الرایہ (۲۱/۳ سطع کجلس العلمی) میں اسی طرح ابن قطان سے نقل کیا ہے کہ انہوں نے عطاء سے روایت کرنے والے راوی کوضعیف قرار دیا ہے اور وہ حضرت مصعب ابن ثابت بن عبداللہ میں۔

<sup>(</sup>۲) حاشية الطحطاوي ۴/ ۲۳۵، فتح القديرور ۲۰ ـ

<sup>(</sup>۱) حدیث: "ایغلق الرهن من راهنه الذی رهنه....." کی تخری فقره نمبر ۱۸میں گذریکی۔

<sup>(</sup>۲) كشاف القناع سرسس، نهاية الحتاج ۱۲۵۹، القليو بي ۲۷۵/۱، حاشية الدسوقي سرر۲۵۱، بلغة الها لك ۲۷۰۱ـ

<sup>(</sup>m) الطحطاوي ۴ر۲۳۸، بن عابدين ۵ر۱۹سه

بقدرضرورت اس کے مال سے اسے اداکرے گا، اوراگر مرتبن حاکم کی اجازت کے بغیر خرج کو اداکرے تو وہ اس سلسلے میں رضا کا رانہ مل کرنے والا ہوگا اور را بمن سے کچھو صول نہیں کرے گا، اوراگر اس نے حاکم کی اجازت سے خرج برداشت کیا ہے یا حاکم کے موجود نہ ہونے کی صورت میں خرج کرنے پر اور جس پر خرج واجب تھا اس کے باز رہنے پر گواہ بنالیا ہے یا وہ خض شہر سے غائب تھا تو اس صورت میں اس نے مرہون پر جوخرج کیا ہے اسے وصول کرلے گا(ا)۔

اور مالکی فرماتے ہیں: مرتہن نے جو پھھ خرج کیا ہے اگر چہاسے حاکم نے یا رائمن نے اجازت نہ دی ہو وہ رائمن سے اسے وصول کرلےگا(۲)۔

عقدرہن لازم ہونے سے بل جس چیز سے باطل ہوجا تا ہے:

۱۲- اگررائن نے قبضہ سے پہلے قول کے ذریعہ رئین سے رجوع کرلیا یا ایسا تصرف کیا جس سے ملکیت ختم ہوجاتی ہے، مثلاً فروخت کردے، مہر میں دے دے یا اس کو اجرت بنادے، یا کسی دوسرے کے پاس رئین رکھ کر قبضہ کرادے، یا ہبہ کردے یا وقف کردے تو رئین باطل ہوجائے گا، اس لئے کہ اس طرح کے تصرف کے بعد اس کے متعاقدین میں سے کوئی ایک مرجائے اور مجنون ہوجائے اور اس متعاقدین میں سے کوئی ایک مرجائے اور مجنون ہوجائے اور اس اور عین مرہونہ عقد کے لازم ہونے سے قبل اور عین مرہونہ عقد کے لازم ہونے سے قبل بدک کر بھاگ جائے تو اور مین باطل نہ ہوگا، موت کی صورت میں اس لئے کہ رئین انجام کار لازم ہونا ہے، لہذا وہ اس کی موت سے متاثر نہ ہوگا، جیسے کہ خیار کی لازم ہونا ہے، لہذا وہ اس کی موت سے متاثر نہ ہوگا، جیسے کہ خیار کی

مرت میں بیج ، لہذارا ہن کا وارث قبضہ کرانے میں اس کے قائم مقام ہوگا، ہوجائے گا، اور مرتہن کا وارث قبضہ کرنے میں اس کے قائم مقام ہوگا، جہال تک مجنون وغیرہ کا تعلق ہے تو ان کا حکم موت کی طرح ہے، بلکہ بدرجہ اولی ایسا ہے، لہذا ولی وہ کام کرے گاجس میں اس کی مصلحت ہو، یعنی اگر اجازت دیے میں مصلحت نظر آئے تو اجازت دے گایا فنخ میں مصلحت دکھتے وفنخ کرے گا اور عقد سے رجوع کر لے گا (ا)۔ اور مالکی فرماتے ہیں: عقد رہن سامان رہن پر قبضہ سے پہلے رائمن کی موت سے، اس کے مفلس ہوجانے سے اور اس کے ایسے مرض اور جنون میں مبتلا ہوجانے سے جوموت سے متصل ہو، باطل ہوجائے گا، اور گھر میں رہنے سے متعلق اس کی اجازت سے یا عین مرہونہ کو اجارہ پرلگا دینے سے باطل ہوجائے گا، خواہ وہ اس گھر میں مرہونہ کو اجارہ پرلگا دینے سے باطل ہوجائے گا، خواہ وہ اس گھر میں مرہونہ کو اجارہ پرلگا دینے سے باطل ہوجائے گا، خواہ وہ اس گھر میں مرہونہ کو اجارہ پرلگا دینے سے باطل ہوجائے گا، خواہ وہ اس گھر میں مرہونہ کو اجارہ پرلگا دینے سے باطل ہوجائے گا، خواہ وہ اس گھر میں مرہونہ کو اجارہ پرلگا دینے سے باطل ہوجائے گا، خواہ وہ اس گھر میں مدرہونہ کو اجارہ پرلگا دینے سے باطل ہوجائے گا، خواہ وہ اس گھر میں نہر ہے۔

عقدرہن کے لازم ہونے کے بعدرہن جس چیز سے باطل ہوجا تاہے:

۲۲ – عقدرہن کے لازم ہونے کے بعد شی مرہون کسی آسانی آفت
سے یاایسے خص کے فعل سے تلف ہوجائے جوضامن نہیں ہوتا جیسے
حربی شخص، تو رہن باطل ہوجائے گا، اس لئے کہ اس کا فوت ہونا بغیر
کسی بدل کے ہے، اور مرتہن کے فنخ کردیئے سے باطل ہوجا تا ہے،
اس لئے کہ حق اسی کا ہے اور اس کی طرف سے عقد جائز ہے، اگر
رائبن دین سے بری ہوجائے، یہ براءت دین کے اداکر دیئے سے ہو
یا صاحب حق کے بری کردیئے سے یا دین کو کول کردیئے سے ہو
یا صاحب حق کے بری کردیئے سے یا دین کو کول کردیئے سے، یا

<sup>(</sup>۱) حاشیه این عابدین ۵رساس، اسنی المطالب ۱۹۹۲، المغنی ۴۸۸۳۸\_

<sup>(</sup>۲) بلغة السالك ۲/۲۰۱۱

<sup>(</sup>۱) ابن عابدين ۵/۸۰ ۳، الهدايه ۱۲۶/۲، المغنی ۱۲۲/۳، روضة الطالبين ۱۹/۲۷، نهاية المحتاج ۱۵/۲۸ -

<sup>(</sup>۲) شرح الزرقانی ۲۴۳،۲۴۳، بلغة السالک ۲ر ۱۱۳

مرتبن کی اجازت سے رائن ایسا تصرف کرے جو ملک کو زائل کردے، جیسے ہبہ، وقف، بیج ، یاایسااجارہ جس کی مدت کے گذر نے سے قبل دین کی ادائیگی کا وقت آ جائے، یا مرتبن کی اجازت سے مرتبن کے علاوہ کسی اور کے پاس اس کو رئبن رکھ دے، ان تمام صورتوں میں رئبن باطل ہوجا تا ہے (۱)۔

### عقدر ہن میں شرط:

۳۲۰ عقد رئین میں شرط کا حکم وہی ہے جوعقد بچے میں شرط کا ہے،
پس اگر اس میں الیسی شرط لگائی جو مقتضاء عقد کے مطابق ہے، مثلاً
قرض خوا ہوں کے باہم متزاحم ہونے کی صورت میں مرتہن کا
شی مرہون میں مقدم ہونا اور شی مرہون کا مرتبن کے ہاتھ میں ہونا، تو
عقد صحیح ہوجائے گا، اور اگر اس میں الیسی شرط لگائی جو مقتضاء عقد کے
منافی ہے، مثلاً یہ کہ فروخت کرنے کی ضرورت کے وقت اسے
فروخت نہ کیا جائے یا یہ کہ اسے شن مثل سے زیادہ ہی میں فروخت کیا
جائے یا یہ کہ شی مرہون رائمن کے قبضہ میں رہے اور اس طرح کی
دوسری شرطیں جو مرتبن یا رائمن کے لئے مضر ہوں، تو شرط باطل ہوجائے
گی، اس لئے کہ وہ رئمن کے وجہ سے عقد باطل ہوجائے گانا ہے۔
اور شرط کے فاسد ہونے کی وجہ سے عقد باطل ہوجائے گا

شی مر ہون کے فروخت کرنے کا استحقاق: ۲۴ - اگر دین کی ادائیگی کا وقت آ جائے تو مرتہن کے مطالبے پر دین کا ادا کرنا رائن پر لازم ہوگا ،اس لئے کہ اس کی ادائیگی کا وقت

آ گیاہے،لہذااس کا ادا کرنالازم ہے،اس دین کی طرح جس کے بدلے کوئی رہن نہ ہو، پس اگراس نے بورے دین کوشی مرہون کے علاوہ اپنے دوسرے مال سے ادا کر دیا توشی کم ہون رہن سے چھوٹ جائے گی، اور اگراس نے پورے دین یااس کے بعض کوا دانہیں کیا تو مرتہن کی اجازت سےخود یااینے وکیل کے ذریعیثی مرہون کوفروخت کرنا اس پر واجب ہوگا ، اس لئے کہ اس کا اس میں حق ہے اور اس کے ثمن میں مرتہن کوتمام قرض خواہوں پر مقدم رکھا جائے گا ،اوراس پر تمام فقہاء کا اتفاق ہے<sup>(۱)</sup>، پس اگر وہ دین کے ادا کرنے سے اور دین کی ادائیگی کے لئے شی مرہون کوفروخت کرنے سے بازرہے تو حاکم اسے اپنے مال سے دین کے اداکرنے یاشی مرہون کوفروخت کر کے اس کے ثمن سے رہن کے اداکر نے کا حکم دے گا، اوراگروہ دونوں تھم سے بازر ہنے پراصرار کرتو حاکم قید کے ذریعہ یا مار کے ذریعہ اس کی تعزیر کرے گا، تا کہ وہ شی مرہون کوفروخت کرے، اورا گروہ ایبانہ کرے تو حاکم شی کمر ہون کوفر وخت کر کے اس کے ثمن ہے دین ادا کرے گا، اس لئے کہ واجب کوادا کرنے کا یہی طریقہ متعین ہو گیا، شا فعیہ اور حنابلہ کا یہی مذہب ہے (۲)۔

اور مالکی فرماتے ہیں کہ نہ اسے مارا جائے گا اور نہ قید کیا جائے گا اور نہ اسے ماراور قید کی دھمکی دی جائے گی، بلکہ حاکم صرف ثنی کمر ہون کوفروخت کر کے اس کے ثمن سے دین اداکرے گا<sup>(۳)</sup>۔

اور حفیہ فرماتے ہیں کہ اگر چہ رہن مرتبن کے ہاتھ میں ہواسے رائبن سے اپنے دین کا مطالبہ کرنے کاحق ہے، اور یہ بھی حق ہے کہوہ

<sup>(</sup>۱) نهاية المحتاج ۲۲،۲۵۵،۲۵۵،۲۵۳، ۲۲۹، ۲۲۹، ۱۹۳۰، دوصنة الطالبين ۲۸۳،۸۲، ۸۳، المغنی ۲۸ر۳۲۹، البدايه ۲رک۵۱، ۱۵۷، بلغة السالک ۲ر۱۱۳

<sup>(</sup>۲) شرح الزرقانی ۱۸ م ۱۸ م اسنی المطالب ۲ م ۱۵۳، المغنی ۱۸۳۳، ۴۳۳، م نهایة المحتاج ۲۳۵۸ م

<sup>(</sup>۱) البدايه ۱۲۸، کشاف القناع ۳۲۲ س، المغنی ۱۲۸ م، نهاية المختاج ۲۷ ۲۷ ۲۰ روضة الطالبين ۱۸۸۸ -

<sup>(</sup>۲) حاشية البجير مي ۲۰۸۳، نهاية المحتاج ۲۷۴۸، القلبي بي ۲۷۲۲، کشاف القناع سر ۳۲ س، المغنی ۲۷۲۸ م

<sup>(</sup>۳) شرح الزرقانی ۵ ر ۱۵۳ ـ

اپنے دین کی خاطر رائین کے قید کئے جانے کا مطالبہ کرے، اس کئے

کہ رئین کے بعد بھی اس کا حق باقی ہے، اور رئین زیادہ اعتاد اور
حفاظت کے لئے ہے، لہذااس کی وجہ سے مطالبہ ختم نہ ہوگا اور قیدظلم

میں زاہے، اور اگر اس کا ٹال مٹول کرنا ظاہر ہوتو قاضی اسے قید کرے گا

اور قاضی شی کمر ہون کوفر وخت نہیں کرے گا، اس لئے کہ وہ ایک قتم کا

حجر ہے، اور ججر میں اس کی اہلیت کو باطل کرنا ہے، لہذا ایہ جائز نہ ہوگا،
لیکن قاضی ظلم کود فع کرنے کے لئے اسے ہمیشہ قید میں رکھے گا، یہال

تک کہ وہ اسے فر وخت کردے (۱) (دیکھئے: '' ججز'')۔

## رواتب

د کیھئے:'' را تب''۔

## رواح

#### عريف:

ا- رواج، "راج يروج روجاً و رواجا" كالتم ب،اسكامعنى بي چيز كم ب: اس نے جلدى كى، اور كہا جاتا ہے: "راج الشئ" يعنى بي چيز كم ہوگئ اور اس كو طلب كرنے والے بہت ہوگئ، اور "راجت الدراهم رواجا" كامعنى ہے: دراہم نے رواج پكڑليا اور لوگوں ميں اس كارواج زيادہ ہوگيا(ا)۔

اس کااصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے <sup>(۲)</sup>۔

### اجمالي حكم:

۲ – عقو دمین ثمن اور سکول کی تعیین میں رواح کا اثر ہے، اور بیوع میں مثن کو مطلق رکھنے کی صورت میں بیداس بات پر دلالت کرنے والا قرینہ ہے کہ فریقین نے اس کا ارادہ کیا ہے، چنانچہ فقہاء نے ذکر کیا ہے کہ بیچ کے سجے ہونے کے لئے بیشرط ہے کہ ثمن معلوم ہو، ورنہ عقد فاسد ہوجائے گا، اس لئے کہ ثمن کی جہالت باہمی نزاع کا سبب بنتی ہے، لہذا باہمی رضا مندی پر مبنی عقد کی مشروعیت کا مقصد حاصل نہ ہوگا۔

اورا گرفروخت کنندہ نے ثمن کی مقدار ذکر کردی اوراس کی نوعیت اورصفت بیان نہیں کی ، مثلاً یوں کہا: میں نے اس سامان کو تمہارے

- (۱) المصباح المنير متن اللغه ماده: "روح" ـ
- (۲) الزبلعي ۴ر۵،الزرقاني ۶ر۲۴،مغنی الحتاج ۱۷/۲،کشاف القناع ۱۳ر ۱۷۱۰

(۱) الهداييه ۱۲۸، ۱۲۸، ۱۲۸، ابن عابدين ۵ ر ۹۵، ۱۳۰۰

ہاتھ ہزاردینارمیں فروخت کیا توجس شہرمیں پیعقد ہور ہاہےا گروہاں ایک ہی سکہ ہوجس ہےلوگ باہم معاملہ کرتے ہوں تو عقد صحیح ہوگا، اورو ہی سکہ مراد ہوگا جوشہر میں رائج ہے،اس کئے کہ وہ اپنے تنہا ہونے اوراس کے ساتھ دوسرے سکے کے شریک نہ ہونے کی وجہ سے متعین ہوگیا،لہذااس میں کوئی جہالت نہیں ہے۔

اسی طرح اگرشهر میں متعدد سکے ہوں خواہ ان کی مالیت مختلف ہویا مساوی درجہ کی ہو،لیکن ان میں سے ایک زیادہ رائح ہوتو بیچ صیحے ہو جائے گی ، اور مطلق نقتر سے مراد رائج سکہ ہوگا ، اس لئے کہ قرینهٔ حال اس بات پر دلالت کرر ہا ہے کہ اس کا ارادہ کیا گیا ہے تو گویا کہ وہ متعین ہے،اس کئے کہ جو چیزعرف کے ذریعہ معلوم ہواس کا حکم نص کے ذریعیہ معلوم ہونے والی شی کا ہے <sup>(۱)</sup>۔

۳-اسی طرح بیج اس صورت میں بھی صحیح ہوگی جبکہ فروخت کنندہ نے ثمن کومطلق رکھااورشہر میں مالی قبیت کے لحاظ سے مساوی درجے کے متعدد سکے یکسال طور پر رائج ہوں، اور اس صورت میں خریدار کو بیہ اختیار ہوگا کہ وہ جوسکہ چاہے ادا کرے، اور وہ ان میں سے جوسکہ اسے ادا کرے گا فروخت کنندہ کو اس کے قبول کرنے پر مجبور کیا حائے گا، اس لئے کہ اس صورت میں جہالت باہمی نزاع کا سبب نہیں بن سکتی (۲)۔

لیکن اگرشن کومطلق رکھااوراس کی نوعیت اورصفت بیان نہیں کی اورشہر میں مختلف قیمت اور مالیت کے سکے یکساں طور پررائج ہوں تو اس صورت میں بیچ ہالا تفاق فاسد ہوجائے گی ،اس لئے کہاس جالت میں ثمن کے وصف کی جہالت ہاہمی نزاع کا سب سنے گی ،خریدار

سب سے گھٹیا سکہ دینا چاہے گا ،اور فروخت کنندہ سب سے اعلی وار فع سکہ طلب کرے گا، اور اس لئے کہ ان میں سے کسی ایک کو چھوڑ کر دوسرا سکہ مراد لیناممکن نہیں ہے، کیونکہ اس میں برابر برابر رواج ہونے کی وجہ سے ترجیح ہلا دلیل ہوگی ،اور جب سی ایک سکے کومرا دلینا ممکن نه ہواورصورت حال بیہ ہو کہان سکوں کی مالیت مختلف ہوتو ایسی جہالت یائی جائے گی جو باہمی نزاع کا سبب ہے، لہذا بیج فاسد ہوجائے گی،اور بیسب کے نز دیک ہے، پھر حنفیہ فرماتے ہیں:اگر مجلس میں کسی ایک سکے کو بیان کردیا جائے اوردوسرا فرنق اس پررضامند ہوجائے تو جہالت ختم ہوجائے گی اور بیچ صحیح ہوجائے گی، اس کئے کہ فساد پیدا کرنے والاسب ہونے سے بل ختم ہو گیا<sup>(۱)</sup>۔ ان مسائل کی تفصیل'' نقو دُ' کی اصطلاح میں دیکھئے۔

<sup>(</sup>۱) الزيلعي ۴/۵، فتح القديره (۲۹، ۱۰ الزرقاني ۴/۸، کشاف القناع سار ۱۷، مغنى الحتاج ٢ ر ١٧ ـــ

<sup>(</sup>۲) سابقهمراجع به

<sup>(</sup>۱) فتح القديرعلي الهدايه ۲۹/۵، شرح المجلة للأتاسي ار24، ابن عابدين ٣/٢٦، الزرقاني ٢٣/ ٢٢، البهجة على التفية ١١/١، مغنى المحتاج ٢/ ١٤، كشاف القناع سرم ١٦٢ القليوني ٢ ر ١٦٢ \_

## روث

### تعریف:

ا - روث لغت میں: کھر والے جانور کے پاخانہ (فضلہ) کو کہتے ہیں، اس کا واحدر و ثقاور جمع أدوات ہے (۱)۔

فقهاءاس لفظ کواس سے زیادہ وسیع مفہوم میں استعال کرتے ہیں، چنانچیان کے نزدیک اس کا اطلاق کھر والے جانور کے پاخانہ پر بھی ہوتا ہے اور بغیر کھر والے جانور کے پاخانہ پر بھی جیسے اونٹ اور بکری (۲)۔ اور اس سے قریب خشی کا لفظ ہے، اور خشی گائے بیل کے گوبر کو کہتے ہیں، اور "بعد" اونٹ اور بکری کی مینگنی کو، اور ذرق پر ندول کی بیٹ کو (۳)۔

اور عذر ہ آ دمی کے پاخانہ کو <sup>(۴)</sup>اور ''خرع'' پرندہ کی ہیٹ کتے ، جنگلی چوہےاورانسان کے یاخانہ کو کہتے ہیں۔

اور سر جین پلسو قین انسان کےعلاوہ کے پاخانہ کو کہتے ہیں (۵)۔

طہارت اور نجاست کے اعتبار سے روث کا حکم: ۲ - مالکیہ اور حنابلہ کی رائے اور شافعیہ کا ایک قول یہ ہے کہ جن

۵) القاموس المحيط، تاج العروس، ابن عابدين ۲۴۶۸-

جانوروں کا گوشت کھا یاجا تاہے ان کی لیدیا ک ہے۔

عطاء ، نخعی اور توری اسی کے قائل ہیں ، ان حضرات کا استدلال اس روایت سے ہے کہ نبی عقیقہ کر یول کے بیٹھنے کی جگہول میں نماز پڑھتے تھے ، آپ عقیقہ نے فرمایا: "صلوا فی مرابض الغنم" (ا) (تم لوگ بکر یول کے باندھنے کی جگہوں میں نماز پڑھو) ، اور حضر ت ابوموسی اشعری نے ایسی جگہ میں نماز پڑھی جس میں بکری کی مینگنیاں تھیں توان سے کہا گیا: کیاا چھا ہوتا کہ آپ آگے بڑھے کے بہال آجاتے ، توانہوں نے فرما یا کہ بیاوروہ برابر ہیں۔

اور نبی علی اور آپ علی کے اصحاب کے لئے فرش اور جانمازین نہیں تھیں جن پر وہ نماز پڑھتے، وہ توصرف زمین پرنماز پڑھتے تھے، اور بکر یوں کے باندھنے کی جگہیں ان کی مینگنیوں اور پیشاب سے خالی نہیں ہوتی ہیں، اور اس لئے کہ وہ ایسے جانور کی خوراک کا تحلیل شدہ معمول کے مطابق خارج ہونے والا حصہ ہے، خوراک کا گھیل شدہ معمول کے مطابق خارج ہونے والا حصہ ہے، جس کا گوشت کھا یاجا تا ہے، اس لئے وہ پاک ہوگا(۲)۔

لیکن وہ جانور جن کا گوشت نہیں کھایا جاتا ہے، ان کی لیدان فقہاء
کے نزدیک ناپاک ہے، اور مالکیہ نے صراحت کی ہے کہ وہ جانور جس
کا گوشت کھانا مکر وہ ہے اس کا گوبران جانوروں کی طرح ناپاک ہے
جن کا گوشت حرام ہے، اگر چہوہ نجاستوں کا استعمال نہ کرے (س)۔
حنفیہ اور شافعیہ کا قول (راج مذہب کی روسے) میہ ہے کہ تمام
جانور خواہ ان کا گوشت کھایا جاتا ہویا نہ کھایا جاتا ہوان کا گوبرنا پاک

<sup>(</sup>۱) متن اللغه، القامون المحيط ماده: "روث" ـ

<sup>(</sup>۲) البنابيه ار ۱۲ الشرح الصغير ار ۷۸ ـ

<sup>(</sup>٣) الكليات لأني البقاء ٢ ر ٣٩٥ ـ

<sup>(</sup>۴) ابن عابدین ۲۴۶۸\_

<sup>(</sup>۱) حدیث: "صلوا فی مرابض الغنم" کی روایت ترندی (۱۸۱/۲ طبع الحلی) نے حضرت ابوہریرہؓ سے کی ہے، اور کہا: حدیث حسن صحیح ہے۔

<sup>(</sup>۲) الشرح الصغيرمع حاشية الصاوي اله ٢٧، جوابر الإكليل الرو\_

<sup>(</sup>۳) سابقه مراجع ،الشرح الصغيرار ۵۴،۵۳ ـ

<sup>(</sup>۴) روضة الطالبين ار۱۲، بدائع الصنائع ۱ر • ۸، الفتاوی الخانيه بهامش الهنديه ۱/ ۱۹ الفتاوی الهنديه ار ۴۶ –

پیرفقہاء کالید کی نجاست کی صفت کے سلسلے میں اختلاف ہے:
چنانچہ امام ابوصنیفہ کے نزدیک وہ نجاست غلیظہ ہے، اور امام
ابو یوسف اورا مام محمر کے نزدیک نجاست خفیفہ ہے، اور کرخی نے ذکر
کیا ہے کہ امام ابوصنیفہ کے نزدیک نجاست غلیظہ وہ ہے جس کے
بارے میں نص وارد ہو جواس کی نجاست پر دلالت کرتی ہواوراس کے
معارض کوئی الی نص وارد نہ ہو جو اس کی طہارت کو بتلائے، خواہ
نجاست والی دلیل میں علماء کا اختلاف ہو، اور نجاست خفیفہ وہ ہے
جس کی طہارت اور نجاست دونوں کے سلسلے میں دومتعارض نصوص
پائے جائیں۔

امام ابو یوسف اور امام محمد کے نز دیک غلیظہ وہ ہے جس کی نجاست پر فقہاء کا اتفاق ہو، اور خفیفہ وہ ہے جس کی نجاست اور طہارت کے سلسلے میں علماء کا اختلاف ہو<sup>(1)</sup>۔

سا-اس اصول کی بنیاد پرامام ابو صنیفہ کے نزدیک تمام لید نجاست فلیظہ ہیں، اس لئے کہ اس کی نجاست پر دلالت کرنے والی نص موجود ہے اور وہ حضرت ابن مسعود کی صدیث ہے، وہ فرماتے ہیں:
"ان النبی علیہ طلب منه أحجار الاستنجاء فأتی بحجرین و روثة فأخذ الحجرین ورمی بالروثة و قال: بحجرین و روثة فأخذ الحجرین ورمی بالروثة و قال: هذا رکس"(۲) (نبی علیہ نے ان سے استخاء کے لئے پھر مانگے، وہ دو پھر اور ایک لید لے کرآئے تو آپ علیہ نے دونوں بھر وہ کی اور لید کو پھینک دیا اور فرمایا کہ یہ ناپاک ہے)، اورکوئی اورنص اس کے معارض نہیں ہے، اور بعض علماء نے محض رائے اور اجتہاد کی بنیاد پراسے پاک کہاہے، اور اجتہاد نص کے خلاف نہیں اور اجتہاد کی بنیاد پراسے پاک کہا ہے، اور اجتہاد نص کے خلاف نہیں کیا جاست غلیظہ وگی۔

اورصاحبین کے قول کی بنیاد پرجن جانوروں کا گوشت کھایا جاتا ہے ان کی لید کی نجاست نجاست خفیفہ ہے، اس لئے کہ اس کے بارے میں علماء کا اختلاف ہے۔

اسی طرح لید میں ضرورت اور عموم بلوی ہے، اس کئے کہ وہ راستوں پر بکثرت ہوتی ہے، اس کئے اس سے جوتوں اور موزوں کا بچانا مشکل ہوتا ہے، اور جس چیز میں ابتلاء عام ہواس میں تخفیف ہوجاتی ہے۔

اور دونوں اصولوں کے اختلاف سے بیمسکلم متفرع ہوتا ہے کہ اگر کپڑے پر ایک درہم سے زیادہ لیدلگ جائے تو امام ابو حنیفہ کے نزدیک اس میں نماز جائز نہ ہوگی۔

اورصاحبین فرماتے ہیں کہ نماز جائز ہوجائے گی بشرطیکہ وہ بہت زیادہ نہ ہو، اور صاحبین کے نزدیک ماکول اللحم اور غیر ماکول اللحم جانوروں کے درمیان کوئی فرق نہیں ہے۔

اور ہر چیز میں زیادہ ہونے کا اعتبار اس کے چوتھائی حصہ سے کیا گیا ہے۔ یہ ام محمد کا قول اور امام ابو صنیفہ سے ایک روایت ہے، اور امام ابو یوسف فرماتے ہیں کہ یہ مقدار ایک بالشت لمبی اور ایک بالشت چوڑی ہے، اور ایک روایت میں ہے کہ یہ ایک ذراع لمبی اور ایک ذراع چوڑی ہے (۱)۔

اورامام محمد سے لید کے بارے میں ایک روایت بیہ ہے کہ خواہ وہ بکثر ت اور زیادہ ہو، نماز کے جواز سے مانع نہیں ہے، کہا جاتا ہے کہ بیان کا آخری اور اس وقت کا قول ہے جس وقت وہ'' رے'' کے مقام پر تھے اور وہاں کے راستے اور گلیاں گو براور لید سے بھری ہوئی تھیں اور اس میں لوگوں کے لئے سخت آزمائش تھی (۲)۔

اور ما لکیہ کے نز دیک راستوں اور ان مقامات میں جہاں چویائے

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ار ۸۰، الفتاوی الخانیه ار ۱۹، عمدة القاری ۲ ر ۴۰ س

<sup>(</sup>۲) حَدیث: ''أن النبی ﷺ طلب منه أحجار الاستنجاء'' کی روایت بخاری(افقیار۲۵۲ طبح السّلفیہ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ار ۸۱،۸۰۰ البناييه ار ۲۸،۸۰۱ الفتاوي الخانيه بهامش الهنديه ار ۱۹-

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ار۸۱\_

کشرت سے آتے جاتے ہیں وہاں گرنے والی لیداور پیشاب اگر خف اور جوتے چپل پرلگ جائیں تو وہ معاف ہوں گے،اس لئے کہ اس سے بچنا بہت مشکل ہے،خف اور جوتے کے برخلاف اگر کپڑے اور بدن پرلگیں تو وہ معاف نہیں ہیں (۱)۔

لیکن شافعیہ کے نزدیک لیدگی نجاست معاف نہیں ،الاید کہ وہ اتنی کم مقدار میں ہوکہ آنکھ سے نظر نہ آسکے تو ایک قول کی روسے وہ معاف ہے (۲)۔

اورامام احمد کے نز دیک درند ہے جانوروں، شکاری پرندوں، خچر اور آمام احمد کے باخوں میں سے تھوڑی میں مقدار معاف ہے۔
اور امام احمد کا ظاہر مذہب میہ ہے کہ تھوڑی مقداروہ ہے جس کے زیادہ ہونے کا خیال دل میں نہ آئے، اور میہ حضرت ابن عباس کا قول (۳)

اورابن ابی لیلی فرماتے ہیں کہ انسان کے علاوہ دوسری چیزوں کا پاخانہ کچھ بھی نہیں ہے، اس کی قلیل اور کثیر مقدار نماز سے مانع نہیں ہے، اس کئے کہ وہ حرمین والوں کا ایندھن ہے، اور اگروہ نا پاک ہوتا تو وہ اسے استعمال نہیں کرتے، جیسا کہ وہ آ دمی کے پاخانہ کو استعمال نہیں کرتے، جیسا کہ وہ آ دمی کے پاخانہ کو استعمال نہیں کرتے ہیں (۲۰)۔

اس کی تفصیل کے لئے دیکھئے:''نجاسۃ'' کی اصطلاح۔

## ليد سے استنجاء:

۴ - شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب اور مالکیہ کا ایک قول اور ثوری اور اسحاق کا مذہب میہ ہے کہ لید سے استنجاء کرنا جائز نہیں ہے، خواہ وہ

(۴) البنامه ۱۲۸۹۷

یاک ہویانایاک<sup>(۱)</sup>۔

فقہاء کی اس جماعت نے اپنے مذہب پر درج ذیل احادیث سے استدلال کیا ہے:

۲-هزت سلمان کی حدیث ہے، وہ فرماتے ہیں: "نھی رسول الله عَلَیْتِ عن الروث والعظام" (رسول الله عَلَیْتِ نے لیداور ہڑی سے منع فرمایا ہے)۔

اوراس لئے بھی کہ جولوگ لید کی نجاست کے قائل ہیں ان کے نزدیک وہ خودنا پاک ہے اور نا پاک چیز نجاست کوزائل نہیں کرتی (۳)۔
مالکیہ فرماتے ہیں کہ نا پاک لیدسے استجاء کرنا جائز نہیں ہے اور
پاک لیدسے کراہت کے ساتھ جائز ہے، اس لئے کہ لید جنوں کے چو پایوں کا کھانا ہے، وہ دوبارہ چارہ ہوجاتی ہے جسیا کہ پہلے تھی (۵)۔
اور حنفیہ کی رائے بہ ہے کہ لیدسے استخاء کرنا مکروہ ہے، اس لئے

<sup>(</sup>۱) الشرح الصغيرا / ۹،۷۸،۹۷\_

<sup>(</sup>٢) المهذب الر٧٤، شائع كرده دارالمعرفه

<sup>(</sup>۳) المغنی ۱۹۰،۷۹۲ (۳)

<sup>(</sup>۱) المجموع ۲ رسماا،۱۱۵، المغنی ار ۱۵۷،عمدة القاری ۲ را ۰ س

<sup>(</sup>۲) حدیث الی ہر یرہ ''أبغنی أحجارا أستنفض بھا''کی روایت بخاری (اللّٰخُ ۱۸۵۵ طبع السّلفیہ)نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث سلمان: 'نهی رسول الله عَلَیْ عَلَیْ عَن الروث و العظام''کی روایت مسلم(۲۲۲۱ طبح الحلمی) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۴) بدائع الصنائع ار۱۸، المجموع ۲ر۱۱۳، ۱۱۱، الحطاب ار۲۸۸، المغنی ار۱۵۷، نیل الأوطار ار۱۱۸شائع کرده دارالجیل \_

<sup>(</sup>۵) حاشية العدوى على شرح الرساله ار۱۵۵، شائع كرده دار المعرفه، الدسوقي الرسمال، شائع كرده دارالفكر،الشرح الصغيرا/١٠١، الحطاب ار۲۸۸۔

کہ پھروں کے ذریعہ استنجاء کرنے کے سلسلے میں جونص وارد ہے اس کی علت طہارت ہے اوروہ لید سے حاصل ہوجاتی ہے، جیسا کہ پھروں سے حاصل ہوتی ہے، البتہ انہوں نے لیدسے استنجاء کواس لئے مکروہ قرار دیا ہے کہ اس میں نجس چیز کا استعمال اور جنوں کے چو پایوں کے چارہ کوخراب کرنا ہے <sup>(۱)</sup>۔

۵ - پھرلید سے استنجاء کے معتبر ہونے کے سلسلے میں فقہاء کا اختلاف ہے۔ چنانچہ حنفیہ ، مالکیہ اور ابن تیمیہ کا مذہب سے ہے کہ جس نے مخالفت کی اور لید سے استنجا کرلیا تو اس کا اعتبار کیا جائے گا، بشر طیکہ اس سے صفائی حاصل ہوجائے (۲)۔

کاسانی فرماتے ہیں: اگر ایبا کرلیا (یعنی لید سے استخاکرلیا) تو ہمارے نزدیک اس کا اعتبار کیا جائے گا، پس وہ سنت (یعنی استخاء کی سنت) کوادا کرنے والا ہوگا اور کراہت کا مرتکب ہوگا، اور بیجا ئز ہے کہ ایک فعل کی دومختلف جہتیں ہوں، ایک جہت سے وہ کچھ ہواور دوسری جہت سے کچھاور ہو (۳)۔

شافعیه اور جمہور حنابلہ کی رائے ہے ہے کہ جس نے اس کی مخالفت کرکے لید سے استخباء کرلیا تو یہ استخباء سے خدہوں نے رسول استدلال حضرت ابن مسعود کی حدیث سے ہے کہ جنوں نے رسول اللہ عقیقہ سے تو شہ طلب کیا تو آپ عقیقہ نے فرمایا: "لکم کل عظم ذکر اسم الله علیه یقع فی أیدیکم، أو فر مایکون لحما، وکل بعرة علف لدو ابکم" (تمہارے لئے ہروہ ہڈی ہے جس پر اللہ کا نام لیا گیا ہواور وہ تمہارے ہو یایوں کا چارہ ہے، گوشت سے جر پور ہوگی، اور ہر مینگنی تمہارے چو پایوں کا چارہ ہے، گھر رسول اللہ عقیقہ نے فرمایا: (فلا تستنجوا بھما، فإنهما

(۳) بدائع الصنائع ار ۱۸،عمدة القاري ۱۸۰۳-

طعام إخو انكم "(1) تم لوگ ان دونوں سے استنجاء نه كرو،اس لئے كه دو ه تمهارے بھائيوں (جنوں) كا كھاناہے)۔ اور ممانعت كا تقاضاہے كہ وہ فاسداور غير معتبر ہو<sup>(۲)</sup>۔ ۲ - ليكن جس شخص نے ليد سے استنجاء كيا پھراس كے بعد كسى مباح چيز

مثلاً پھر سے استنجاء کیا تو جن فقہاء کے نزدیک لیدسے استنجاء کرنا درست نہیں ہے ان کے نقطہا ونظر مختلف ہیں جو درج ذیل ہیں: ا - مطلقاً معتبر نہیں ہے، اور جمہور شافعیہ کے نزدیک یہی قول صحیح ہے اور حنابلہ کا بھی ایک قول یہی ہے، اور اس نقطہ نظر کی بنیاد پر اس کے بعدیانی سے استنجاء کرنامتعین ہوگا۔

۲ - مطلقاً معتر ہے، اور بیشا فعیہ اور حنا بلید دونوں کا ایک ایک قول ہے۔

س-اگراس سے کچھزائل ہوجائے تو وہ معتبر ہے، اور بیروہ قول ہے جسے ابن حمدان حنبلی نے "الرعایة الکبری" میں ذکر کیا ہے اور اسے اختیار کیا ہے۔

اورابن جریرنے تمام پاک اور ناپاک جمادات سے استنجاء کوجائز قرار دیاہے (۳)۔

تفصیل کے لئے دیکھئے:''استجمار'''استنجاء''۔

### ليد كي بيع:

2-لید کی بیچ کے حکم کے سلسلے میں فقہاء کا اختلاف ہے، تفصیل ''زبل'' کی بحث میں دیکھی جائے۔

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ار ۱۸۔

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ار۱۸، الدسوقی ار ۱۱۴، الشرح الصغیر ار ۱۰۲، الفروع ار ۱۲۳۔

<sup>(</sup>۱) حدیث ابن مسعود: "فی سؤال الجن الزاد....." کی روایت مسلم (۳۳۲/۱ طبح کلی) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) المجموع ۲/ ۱۱۳، ۱۱۵، کشاف القناع ار ۲۹، مطالب أولی النبی ار ۷۹، نیل الأوطار ار ۱۱۸

<sup>(</sup>۳) المجموع ۲ر ۱۱۳،۱۱۵،الفروع ار ۱۲۳۔

و عوضه (۱) (جوشخص شبہات سے بچااس نے اپنے دین اور اپنی آبر وکومخفوظ کرلیا)۔

لہذاجس شخص کو کسی چیز کے بارے میں شک اوراشتباہ ہواور سے پہ نہ چلے کہ وہ کس قبیل سے ہے تواسے چاہئے کہ اس پرغور کرے،
پس اگروہ ایسی چیز پائے جس سے اس کے دل کو سکون، اس کے قلب
کو اظمینان اوراسے شرح صدر حاصل ہوتو اسے اختیار کرلے ورنہ
اسے چھوڑ دے، اورالی چیز کو اختیار کرلے جس میں شک وشبہ نہ ہو،
اوراگروہ مقلد ہوتو کسی مجتهدسے دریافت کرلے، یہی ورع وتقوی اورا حتیاط کا طریقہ ہے۔

اورامام کو چاہئے کہ وہ رعایا کے بارے میں شک کرنے سے گریز کرے اور خفیہ باتوں کے پیچھے نہ پڑے، کیونکہ اگر وہ ایسا کرے گاتو انہیں بگاڑ دے گا، اس لئے کہ رسول اللہ علیہ کا ارشادہ: ''إن الأمير إذا ابتغى الريبة في الناس أفسد هم''('') (یادر کھو! کہ اگر امیر لوگول کے بارے میں شبہ کرنے اور ٹوہ میں پڑنے گےتو ان کو خراب کردے گا)۔

حدیث کا مقصد امام کوچشم پیشی کرنے اور عیوب کی تلاش میں نہ پڑنے پرابھار ناہے، اس لئے کہ اسی کے ذریعہ نظام قائم ہوتا اور نظم وضبط وجود میں آتا ہے، اور انسان عیب سے کم ہی محفوظ ہوتا ہے، لہذا اگرامام لوگوں کی ہربات اور ہمل پرباز پرس کرے توان کی تکلیف

### تعريف:

ا - ریبة اسم ہے جوریب سے ماخوذ ہے، اس کامعنی لغت میں شک اور تہمت ہے، اور اس کی جمع ریب ہے، جیسے کہ سدر قکی جمع سدر اللہ ہے۔ اور اللہ کی جمع میں اللہ ہے۔ اور اللہ کی جمع سدر اللہ ہے۔ اور اللہ ہے۔ اور

اورریبہ کااصطلاحی معنی بھی لغوی معنی ہی کی طرح ہے۔

## شرعي حكم:

۲- شک وشیمیں ڈالنے والی چیز کوترک کرنا اور جوشک میں نہ ڈالے اس کو اختیار کرنا مستحب ہے، اس لئے کہ حضرت حسن بن علی ٹے نہ روایت کیا ہے کہ رسول اللہ علی ہے نہ رایا: ''دع عمایو یبک إلی مالایو یبک، '' (جس میں شہبرہ و اسے چھوڑ کراسے اختیار کر وجس میں شبہ ہو اسے چھوڑ کراسے اختیار کر وجس میں شبہ ہو اسے جھوڑ کراسے اختیار کر وجس میں شبہات کے لئے ہے، اس لئے کہ شبہات سے بچنا اصح قول کی روسے مستحب ہے، واجب نہیں ہے، اور حدیث کا مطلب یہ ہے کہ تم ان شبہات کو چھوڑ دوجن میں تم کو شک ہے واراس حلال کو اختیار کر لوجس میں شہبیں شک نہیں ہے، اس لئے کہ حدیث میں ہے، اس لئے کہ حدیث میں ہے: ''من اتقی الشبہات استبرأ لدینه

ار بیبہ

<sup>(</sup>۱) الصحاح،القاموس،المصباح ماده:" ريب" ـ

<sup>(</sup>۲) حدیث: "دع مایویبک إلى ما لا یویبک" کی روایت ترندی (۲) حدیث ۲۹۸۴ طبح الحلی ) اور حاکم (۹۹/۹۹ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے، اور ذہبی نے کہا: اس کی سندقوی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من اتقی الشبهات استبرأ لدینه و عرضه" کی روایت بخاری (الفتح ار ۱۲۲ طبع التلفیه) اور مسلم (۳/ ۱۲۲۰ طبع اکلمی) نے حضرت نعمان بن بشیرسے کی ہے، اور الفاظ مسلم کے ہیں۔

<sup>(</sup>۲) فیض القدیرر۳/۵۲۸ طبع اول <sub>-</sub>

<sup>(</sup>۳) حدیث: ''إن الأمير إذا ابتغی الريبة في الناس أفسدهم '' کی روایت ابوداو د (۲۰۰/۵ تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے، اوراس کی استاد صحح ہے۔

بڑھ جائے گی اور بات بڑھ جائے گی بلکہ وہ ان کے عیوب کی پردہ پوشی کرے، ان سے چشم پوشی کرے اور عفو و درگذر سے کام لے، ان کے عیوب کے پیچھے نہ پڑے اور ان کی ٹوہ میں نہ رہے (۱)۔

ے یوب سے یہ پرے اوران کی اور خیانت کا گمان کرنا شرعاً حرام ہے جس کی صالحیت اور پا کبازی ظاہر ہو، لیکن اس شخص کے بارے میں یہ محمنہیں جولوگوں کے درمیان مشتبہ اعمال اوراعلانیہ برائی کرنے میں یہ مختمنہیں جولوگوں کے درمیان مشتبہ اعمال اوراعلانیہ برائی کرنے میں مشہور ہو، اس لئے کہ اللہ تعالی کا فرمان ہے: ''یا اُنّیہا الَّذِینَ آمنُو الْجَعَنِبُو الْحَیْوُ اللّٰ مَنْ الظّنَّ إِنَّ بَعُصَ الظّنَ إِنْ مُعْمَ الظّنَ اِنْمُ مُنْ اللّٰ اللّٰ عَلَیْ اللّٰ ال

اورشریعت میں گمان کی دونشمیں ہیں: ایک محمود اور دوسرا مذموم،
پس محمود گمان وہ ہے جس کے ساتھ گمان کرنے والے کا دین محفوظ
رہے، اور جس کے بارے میں گمان کیا جائے اسے جب اس گمان کا
علم ہوتو وہ بھی محفوظ رہے، اور مذموم اس کے برعکس ہے، اس پر
استدلال اللہ تعالی کے اس ارشاد سے ہے: ''إِنَّ بَعُضَ الظَّنِّ إِثُمِّ،'

(كيول كه بعض كمان كناه موتى بيس)، اورالله تعالى كاس ارشاد سے ہے: "لَوُلاَ إِذُ سَمِعْتُمُوهُ ظَنَّ الْمُوْمِنُونَ وَالْمُوْمِنَاتُ بِيَّانَفُسِهِمْ خَيْرًا" (جبتم لوگول نے يه (افواه) سَيُ هَي توكيول نه مسلمان مردول اور مسلمان عورتول نے اپنول كي ميں نيك كمان نه مسلمان مردول اور مسلمان عورتول نے اپنول كي ميں نيك كمان كيا)، اور الله تعالى كاس ارشاد سے ہے: "وَظَنَنتُمْ ظَنَّ السَّوُءِ وَكُنتُمْ قَوْمًا بُورًا" (اورتم نے برے برے كمان قائم كئاورتم براد مونے والے لوگ موكئے)۔

نبی علی الله خسب کذا و کذا إن کان أحد کم مادحا لا محالة فلیقل أحسب کذا و کذا إن کان یری أنه کذلک، والله حسیبه، ولا یزکی علی الله أحدا" (۱ گرتم میں سے کؤی شخص کسی کی تعریف کرنا ہی چاہتوا سے چاہئے کہ کے کہ میں ایسانیا سمجھتا ہوں، اگروہ یہ سمجھتا ہوکہ وہ ویسا ہی ہے، اور الله اس کا حساب لینے والا ہے، اور الله کے مقابلہ میں کسی کی پاکبازی کی دہائی نہ دے)، اور آپ علی ایس فلا تحقق، وإذا تطیرت فامض "(۲) فاستغفر و إذا ظننت فلا تحقق، وإذا تطیرت فامض "(۲) گان ہوتواس کونی نہ جھو، اور برشگونی ہو(اس کالحاظ کئے بغیر) تو گان ہوتواس کونی نہ جھو، اور برشگونی ہو(اس کالحاظ کئے بغیر) تو

مہدوی کہتے ہیں: کہ اکثر علماء کی رائے ہے کہ جس شخص کا ظاہر

<sup>(</sup>۱) فيض القدير ٢ ر ٣٢٣ طبع الأول

<sup>(</sup>۲) سورهٔ حجرات ۱۲۱\_

<sup>(</sup>۳) حدیث:''إیاکم و الطن فإن الطن أکذب الحدیث''کی روایت مسلم (۱۹۸۵/۴ طبح اکلمی)نے حضرت ابو ہریرہؓ ہے کی ہے۔

<sup>(</sup>۴) حدیث: "کل المسلم علی المسل حرام: دمه....." کی روایت مسلم (۴) حدیث المسلم علی المسلم علی المسلم علی المسلم المسلم علی المسلم علی المسلم ال

<sup>(</sup>۱) سوره نور ۱۲\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ فتحرار ا

<sup>(</sup>٣) حدیث: "إذا کان أحد کم مادحاً لا محالة فلیقل....." کی روایت بخاری (الفتح ۱۸ ۲۷ طبع السّلفیه) نے حضرت الی بکر اُلسے کی ہے۔

<sup>(</sup>۴) حدیث: "إذا حسدت فاستغفر، وإذا ظننت....." كا ذكر بیثمی نے المجمع (۸/۸ طبع القدى) میں كيا ہے، اور فرما يا: اسے طبر انی نے روایت كيا ہے، اور اس كی سند میں اساعیل بن قیس انصاری ہیں اور وہ ضعیف ہیں۔

اچھا ہواس کے بارے میں برا گمان جائز نہیں ہے، اور جس شخص کا ظاہر برا ہواس کے بارے میں برا گمان رکھنے میں کوئی حرج نہیں ہے(۱)۔

## شک کے نتائج اور بحث کے مقامات:

سا-فقہ کے بہت سے مسائل میں شک کا اثر ظاہر ہوتا ہے، فقر ومسکنت میں اس کا اثر ظاہر ہوتا ہے، فقر ومسکنت کا دعوی کرے اور اس کا ظاہر حال اس دعوی کے خلاف ہوتو یہ شک ہے جوفقر ومسکنت سے متعلق اس کے دعوی کی تکذیب کرتا ہے، لہذا اس کا دعوی بینہ کے بغیر قبول نہیں کیا جائے گا۔

اور شک کا اثر وصیت لینی وصی بنانے میں بھی ظاہر ہوتا ہے، جیسے
کہ حاکم کے سامنے وصی کے بارے میں شک ظاہر ہوجائے تو اس
کے لئے جائز ہے کہ محض شک کی بنیاد پر اس کے ساتھ ایک معاون کو
شامل کر دے، جیسا کہ بکی نے فتوی دیا ہے۔

اور شک عدت میں بھی مؤثر ہے، اس لئے کہ وہ یعنی عدت شک سے بھی ثابت ہوتی ہے، جبیبا کہ حنفیہ نے ذکر کیا ہے، اور مالکیہ نے ذکر کیا ہے، اور مالکیہ نے ذکر کیا ہے کہ متحاضہ اگر مرض کے خون اور حیض کے خون میں امتیاز نہ کر سکے یا حیض کسی ظاہری سبب یعنی رضاعت یا استحاضہ کے بغیر مؤخر ہوجائے یا مطلقہ بیار ہوجائے اور اس کے سبب سے اس کا حیض طلاق سے قبل یا طلاق کے بعد مؤخر ہوجائے تو وہ شک کو دور کرنے کے لئے مشہور قول کی روسے بطور استبراء نو ماہ انتظار کرے گی، اس لئے کہ وہ عام طور پر حمل کی مدت ہے، اور اس مدت کا اعتبار طلاق کے دن سے ہوگا یا اس کے حیض کے ختم ہونے کے دن سے ، اس سلسلے میں دو اقوال ہیں، اور مالکیہ طلاق یا وفات کی عدت گزار نے والی عورت کے بیں، اور مالکیہ طلاق یا وفات کی عدت گزار نے والی عورت کے

(۱) تفسیرالقرطبی ۱۶ر ۱۳۳۱طبع اول ـ

بارے میں فرماتے ہیں کہ اگراسے حمل کے بارے میں شک ہوتو وہ حمل کی اکثر مدت کے اخیر تک انتظار کرے گی ، اور کیا وہ چارسال انتظار کرے گی ، اور کیا وہ چارسال انتظار کرے گی یا یا نجے سال اس سلسلے میں اختلاف ہے۔

اور شافعیہ نے ذکر کیا ہے (جیسا کہ المنہاج میں آیا ہے) کہ اگر طہریا مہینوں کے ذریعہ عدت گذار نے میں شوہر کا حمل ظاہر ہو گیا تو وہ وضع حمل کے ذریعہ عدت گزار ہے گی، اور طہریا مہینوں میں سے جو مدت گذریجی ہے اس کا اعتبار نہ ہوگا، اس لئے کہ حمل موجود ہے، اور اگراسے مذکورہ عدت میں نیچ کے بوجھ یا حرکت کی وجہ سے جسے وہ محسوں کر رہی ہے، عدت میں شک ہوجائے تو وہ عدت کے مکمل ہونے کے بعد بھی دوسر مے مردسے اس وقت تک نکاح نہیں کر ہے گ

اور حنابلہ نے ذکر کیا ہے کہ معتدہ کو اگر شک ہوجائے یعنی وہ حمل کی علامتیں حرکت یا پیٹ کا پھولنا وغیرہ دیکھے اور اسے شک ہو کہ یہ حمل ہے یانہیں؟ تواس کے تین احوال ہوں گے:

اول: یہ کہ اس کی عدت گر رنے سے قبل اسے شک ہوجائے ،اور اس حال میں وہ عدت کے حکم میں باقی رہے گی یہاں تک کہ شک دور ہوجائے ، پس اگر حمل ظاہر ہوجائے تو اس کی عدت وضع حمل سے پوری ہوگی ، اور اگر شک دور ہوجائے اور یہ ظاہر ہوجائے کہ وہ حمل نہیں ہے تو یہ بات متحقق ہوگئی کہ اس کی عدت طہر یا مہینوں کے ذریعہ گذر چکی ، اور اگر اس کا نکاح شک کے دور ہونے سے قبل کر دیا گیا تو نکاح باطل ہے ، اس لئے کہ اس نے اس حال میں نکاح کیا ہے کہ بظاہر وہ عدت گر ارنے والی عور توں کے حکم میں ہے ، اور اس میں اس کا احتمال ہے کہ اگر حمل کا نہ ہونا ظاہر ہوجائے تو نکاح صحیح ہوجائے ، اس لئے کہ ہمیں اس کی تحقیق ہوگئی کہ اس نے عدت گر رنے کے بعد اس لئے کہ ہمیں اس کی تحقیق ہوگئی کہ اس نے عدت گر رنے کے بعد شادی کی ہے۔

دوم: یہ کہ اس کی عدت گذر نے اور نکاح کرنے کے بعد اسے شک ظاہر ہوتو اس صورت میں نکاح سے جہ اس لئے کہ بظاہر عدت پوری ہونے کے بعد نکاح ہوا ہے، اور شک کی وجہ سے حمل کا ہونا مشکوک ہے، اہذا جس چیز کے سے جمع لگا یا جاچکا ہے وہ شک کی وجہ سے خم کہ کہ نا جاچکا ہے وہ شک کی وجہ سے خم نہ ہوگی، لیکن اس کے شوہر کے لئے اس سے وطی کرنا حلال نہ ہوگا، اس لئے کہ نکاح کے سے جہ ونے میں شک ہے، اور اس لئے بھی کہ جو شخص اللہ پر اور قیامت کے دن پر ایمان رکھتا ہواس کے لئے بیے حلال نہیں ہے کہ اس کا پانی دوسر کے کے بیتی کو سیر اب کرے، پھر ہم دیکھیں گے، اگر دوسر سے مرد کے اس سے شادی کرنے اور وطی کرنے ور وطی کرنے اور وطی کرنے کے دن سے چھ ماہ سے کم میں اس نے بچہ جنا تو اس کا نکاح کرنے ہوں کہ اس نکاح کہ اس نکاح کہ اس نکاح کہ اس کے حاملہ ہونے کی حالت میں نکاح کیا، اور اگر اس نے اس مور ت سے اس کے حاملہ ہونے کی حالت میں نکاح کیا، اور اگر اس نے اس سے زیادہ مدت میں بچہ جنا تو بر سے شوہر سے ثابت ہوگا اور اس کا نکاح صحیح ہوگا۔

سوم: یہ کہ عدت گزرنے کے بعداور نکاح سے قبل اسے شک پیدا ہوتواس کے نکاح کے جائز ہونے کے سلسلے میں دواقوال ہیں:

اول: یہ کہ جائز نہیں ہے، اور اگروہ نکاح کرے گی تو نکاح باطل ہوگا، اس لئے کہ وہ عدت کے گزرنے کے سلسلے میں شک کے باوجود نکاح کررہی ہے، لہذا نکاح صحیح نہ ہوگا، جیسا کہ اگر شک عدت میں پایا جائے، اور اس لئے بھی کہ اگر ہم نکاح کوضیح قرار دیں تو نکاح موقوف رہنا جائز نہیں ہے۔

دوم: بید که نکاح کرنا اس کے لئے حلال ہے اور نکاح صحیح ہوجائے گا، اس لئے کہ ہم نے عدت گذرنے اور نکاح کے جائز ہونے اور نفقہ اور سکنی کے ساقط ہونے کا حکم لگادیا ہے، لہذا جس چیز کا حکم لگا یا جا چکا ہے، بعد میں پیدا ہونے والے شک کی بنیاد پراس کوختم کرنا جائز نہیں ہے، اور اسی بنا پر حاکم اپنے اجتہاد کے بدل جانے اور

گواہوں کے رجوع کر لینے کی وجہ سے اپنے سابق فیصلے کوردنہیں کرےگا۔

قتل کی شہادت دینے میں بھی شک کا اثر ہے، جبیبا کہ اگرولی نے دوشخصوں پرتل کا دعوی کیا اور دوگواہوں نے اس کے حق میں گواہی دی، پھر جن دو کے خلاف گواہی دی گئی تھی انہوں نے جلدی کی اور آگے بڑھ کر دونوں گواہوں کے خلاف بیہ گواہی دی کہ یہی دونوں قاتل ہیں، اور بیر حاکم کے لئے شک پیدا کرے گا، پس وہ ولی سے مراجعت کرے گاورا حتیا طأاس سے حقیق کرے گا۔

حاکم کواگرگواہوں کے سلسلے میں شک ہوتواس کے لئے مستحب یہ ہے کہ وہ گواہوں کوا لگ کردے، جیسا کہ شافعیہ نے ذکر کیا ہے، اور ہرایک سے دریافت کرے اور مسئلہ کی تہ تک پہنچنے کی پوری کوشش کرے، پھر وہ اسی طرح دوسرے گواہ سے پوچھے قبل اس کے کہ وہ پہلے سے ملے، اوراسے جوغالب گمان ہواس پڑمل کرے۔

بربر اور بہتر ہیہے کہ بیتز کیہ سے قبل ہو، پھر شہادت میں اصل رد کی بنیاد تہمت پرہے<sup>(۱)</sup>۔

ریبہ کی اصطلاح سے متعلق مسائل کی بحث زکا ق، وصیت، عدت، قضاء اور شہادت کے ذیل میں آتی ہے، اور ''شک' اور ''تہت' کی اصطلاح کے ذیل میں بھی ان مسائل سے بحث کی حاتی ہے۔

<sup>(</sup>۱) فتح القد يرسر ۲۸۷ طبع الأميريه، الدسوقي ار ۴۹۲، ۲۷۰، ۴۷۲، ۵۲۲ طبع الفكر، جوابر الإكليل ار ۴۸۵،۳۸۵ طبع المعرفه ، نهاية المحتاج ۲۸۲، ۱۰۲، ۱۰۲، ۱۸۸۸ طبع المكتبة الإسلاميه، حاشية القليو بي ۴۸۲، ۴۸۲ طبع الحلمي ، روضة الطالبين ۱۰/۵ طبع المكتب الإسلامي، الإنصاف ۲۷۷۲ طبع الراث ، المغني ۷/۲ ۲۹، ۴۲۸ طبع الرياض -

### اس کے اصطلاحی معنی لغوی معانی سے الگنہیں۔

### ہواہے متعلق احکام:

## ہوا چلنے کے وقت دعا کرنا:

۲- ہوا چلنے کے وقت آ دمی کے لئے یہ مستحب ہے کہ وہ اللہ سے اس کے خیر کا سوال کر ہے اور اس کے شرسے پناہ چاہے، اور ہوا کو برا بھلا کہنا کر وہ ہے، اس لئے کہ رسول اللہ علیہ کا ارشاد ہے: "المریح من روح الله تأتی بالرحمة و بالعذاب، فإذا رأیتمو ها فلا تسبوها و سلوا الله خیرها، واستعیذوا بالله من شرها" (ہوااللہ تعالی کے حکم سے ہے، وہ رحمت بھی لاتی ہے اور عذاب بھی، لہذا جبتم اسے دیجھوتو اسے برا بھلانہ کہو، اور اللہ سے مذاب بھی، لہذا جبتم اسے دیجھوتو اسے برا بھلانہ کہو، اور اللہ سے اس کا خیر ما نگواور اس کے شرسے اللہ کی پناہ چاہو)۔

اور اس طرح دعا کرے: "اللهم إني أسألک خيرها، وخير ما فيها و خيرما أرسلت به، وأعوذ بک من شرها و من شرما فيها و شرماأرسلت به، "(۱) (۱) الله! ميں تجھ سے اس ہوا کی خير وبرکت ما نگتا ہوں اور اس ہوا ميں جو پچھ مضمر ہے اور جس كے ساتھ وہ بجيجی جارہی ہے اس کی خير وبرکت ما نگتا ہوں اور میں تجھ سے اس كے شرسے اور جو پچھاس ميں مضمر ہے اور جس كے ساتھ وہ بجیجی گئی ہے اس كے شرسے پناہ ما نگتا ہوں)، اور يہ كے: ساتھ وہ بجیجی گئی ہے اس كے شرسے پناہ ما نگتا ہوں)، اور يہ كے: "اللهم اجعلها دحمة، ولا تجعلها عذابا، اللهم اجعلها

### تعريف:

ا - رس لغت میں: آسان اور زمین کے درمیان چلنے والی ہوا کو کہتے ہیں اور "ربیح "بو کے معنی میں ایک عرض ہے جس کا ادراک حاسہ شامہ کے ذریعہ کیا جاتا ہے: "ربیح ذکیة" (پاکیزہ خوشبو)۔

اور ایک قول یہ ہے کہ ری کا اطلاق خوشبود اراور پاکیزہ ہوا ہوتا ہے، جبکہ رائحہ کا لفظ مطلق ہوا کے لئے ،خوشبود ار ہو یا بد بود ار، اس کی جمع ریاح، ارواح اور اراوح ہے (۱)۔

" ریاح" کالفظر حمت کے لئے استعال کیا جاتا ہے، اور" ریک" کالفظ عذاب کے لئے اور اسی مفہوم میں بیر حدیث ہے: "اللهم اجعلها ریاحا ولا تجعلها ریحا" (اے اللہ! تواس ہوا کو رحمت والی ہوابنادے اور عذاب والی ہوانہ بنا)۔

اورریج: وہ ہواہے جو سبلین میں سے سی ایک سے خارج ہو۔

ريح

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، تاج العروس، مفردات القرآن للأصفها في ماده: "روح".

<sup>(</sup>۲) حدیث: "اللهم اجعلها ریاحا ولا تجعلها ریحا" اس حدیث کا ایک کلوا ہے جس کی روایت طبرانی نے الکبیر میں حضرت ابن عباس سے کی ہے، حبیبا کہ انجمع الزوائد (۱۰ ۱۷ ۱۳۵ طبع القدی) میں ہے، اور بیثمی نے کہا کہ اس کی سند میں حسین بن قیس ہے جس کا لقب "حنش" ہے اور وہ متروک ہے اور حسین بن نمیر نے اس کی توثیق کی ہے اور اس کے باقی رجال صحیح کے رجال ہیں۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "الریح من روح الله تأتی بالوحمه و بالعذاب" کی روایت ابوداو د (۲۹/۵ محقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت ابوہریر ڈاسے کی ہے اور حاکم (۲۸۵/۲ طبع دائرۃ المعارف العثمانیہ) نے اس کی روایت کی ہے اور اسے محج قرار دیا ہے اور ذہبی نے اس کی موافقت کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "اللهم إنبی أسألک خیرها" کی روایت مسلم (۲۱۲/۲ طبع الحلمی) نے حضرت عائش سے کی ہے۔

ریاحا، و لا تجعلها ریحا<sup>(۱)</sup> (اے اللہ! اس ہوا کو رحمت بنا اور عذاب نہ بنا، اے اللہ! اے رحمت کی ہوا بنا، عذاب کی ہوانہ بنا)۔

### سبیلین سےخارج ہونے والی ہوا:

سا-فقهاء كے درميان اس مسلميں كوئى اختلاف نہيں ہے كه انسان كے درميان اس مسلميں كوئى اختلاف نہيں ہے كه انسان كے درسول الله كر ديتا ہے، اس لئے كه رسول الله كار شاد ہے: "لا وضوء إلى من صوت أو ريح" (1) (آوازيا بوكے بغير وضونييں لو شاہے)۔

اورا گرعورت کی شرم گاہ یا مرد کے ذکر سے ہوا خارج ہوتواس کے ناقض وضو ہونے میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

چنانچہ شافعیہ اور بعض حنابلہ کا مذہب یہ ہے کہ عورت کی اگلی شرم گاہ یا مرد کے ذکر سے ہوا کا خارج ہونا ناقض وضو ہے، اس کی دلیل رسول اللہ علیہ کے اس ارشاد کا عموم ہے: "لاو ضوء الله من صوت أو ریح" (آواز یا بو کے بغیر وضوواجب نہیں ہوتا ہے)۔

حفیہ اور مالکی فرماتے ہیں کہ اگلی شرم گاہ یا ذکر سے خارج ہونے والی ہوا ناقض وضونہیں ہے، اس لئے کہ وہ کل نجاست سے نہیں نکلتی ہے، پس وہ ڈکار کی طرح ہے، اور حنابلہ کا ایک قول یہی ہے (۳)۔

- (۱) کشاف القناع ۲/۵۷، حافیة الجمل ۱۲۷۲، اُسی المطالب ۱/۲۹۳، نهایة المحتاج ۲/۷۱، حدیث: اللهم اجعلها رحمة ولا تجعلها عذابا یم حضرت ابن عباس کی اس حدیث کا ایک حصہ ہے جس کی تخریج فقرہ نمبرا میں گذریجی ۔
- (۲) حدیث:''لا و ضوء إلا من صوت أو ربح'' کی روایت ترمذی (۱۰۹/۱ طبع الحلمی )نے حضرت ابو ہریرہؓ سے کی ہے اور فرمایا کہ بیھدیث حسن صحیح ہے۔
- (۳) اُسنی المطالب ار ۵۴، فتح القدیرار ۴۸،۴۷،۳۸، بدائع الصنائع ار ۲۵ ا ابن عابدین ار ۹۲،مواہب الجلیل ار ۲۹۱، کشاف القناع ار ۱۲۳، المغنی ار ۱۱۹۹، حاضة الدسوقی ار ۱۱۸۔

### اس کی تفصیل' حدث' کی اصطلاح میں ہے۔

### ہوا کی وجہ سے استنجاء:

استنجا عنہیں کیا جائے گا، اس لئے کہ رسول اللہ علیہ کا ارشاد ہے:
استنجا عنہیں کیا جائے گا، اس لئے کہ رسول اللہ علیہ کا ارشاد ہے:
"من استنجی من الریح فلیس منا"(۱) (جوشخص ہوا نکلنے کی وجہ
سے استنجاء کرےوہ ہم میں سے نہیں ہے) اور امام احمد فرماتے ہیں:
اللہ کی کتاب اور اس کے رسول کی سنت میں ہوا کی وجہ سے استنجاء کا
علم نہیں ہے، پس وہ پاک ہے، لہذا اگر ہوا نکلے تو اس کا بھیگا ہوا
یاجامہنا یاک نہ ہوگا(۲)۔

اس کی تفصیل'' استنجاء'' میں ہے۔

## نجاست کی بد بوکوزائل کرنے کا وجوب:

2-ناپاک چیز کے پاک کرنے کے وقت نجاست کی بد بوکوز اکل کرنا واجب ہے،اوراس سلسلے میں اختلاف اور تفصیل ہے جسے'' نجاست'' کی اصطلاح میں دیکھا جائے۔

### مسجد میں ہوا خارج کرنا:

۲ - مسجد میں ہوا خارج کرنا مکروہ ہے، اگر چداس میں کوئی نہ ہو، اس لئے کہ حدیث میں ہے: "إن الملائكة تتأذى ممايتأذى منه بنو آدم" (ب شک فرشتول کو ان چیزول سے اذیت پہنچی

- (۱) حدیث: "من استنجی من الریح فلیس منا" کی روایت ابن عدی نے الکامل (۱۸ م ۱۳۵۲ طبع دارالفکر) میں حضرت جابر بن عبداللہ سے کی ہے اور ابن عدی نے اسے منکر کہا ہے۔
  - (۲) کشاف القناع ار ۲۰ این عابدین ار ۹۲ محاشیة الدسوقی ار ۱۲۲ ـ
- (۳) حدیث: 'إن الملائكة تتأذی مما يتأذی منه بنو آدم" كی روایت مسلم (۳) حدیث المالائكة تتأذی ما یتأذی منه بنو آدم" كی روایت مسلم (۹۵/۱)

ہے، جن سے بنی آ دم کواذیت پہنچی ہے )، اور جے ایسا کرنا ہو وہ مسجد سے باہرنکل جائے ، اسی طرح ایسے لوگوں کے لئے مسجد میں آ نا مکروہ ہے جنہوں نے کوئی بد بودار چیز جیسے پچی پیاز وغیرہ کھائی ہو، اورا گراس کے لئے اس کی بد بوکودور کرنا مشکل ہوتو اس سے جماعت ساقط ہوجائے گی، اوراسی کی طرح وہ شخص جس کے بغل سے یا منہ ساقط ہوجائے گی، اوراسی کی طرح وہ شخص جس کے بغل سے یا منہ سے بد بوآتی ہو<sup>(۱)</sup>، اس لئے کہرسول اللہ علیقی کا ارشاد ہے: "من اکمل من ھذہ الشجرة فلا یقربن مسجدنا" (جوشخص اس درخت سے کھائے وہ ہرگز ہماری مسجد کے قریب نہ آئے )۔

منہ سے شراب کی بد ہوآنے کی وجہ سے شراب نوشی کی حد کا ثبوت:

2- شراب نوشی کی حدکا شوت اس کے منہ میں شراب کی بد ہو کے پائے جانے سے نہیں ہوگا، اس لئے کہ اس کا احتمال ہے کہ اس نے اس سے کلی کی ہو، یا اسے پانی سمجھ لیا ہو، پھر جب اسے چھھا تو اس کی کمی کر دی ہو، یا ہے کہ اس نے کوئی دوسری چیز کھائی ہوجس کی بوشراب کی بو کے مشابہ ہو، اور احتمال ایسا شبہ ہے جس سے حدسا قط ہوجاتی ہے، اس لئے کہ رسول اللہ علیہ کے کا ارشاد ہے: "ادر ءو الحدود ہالشبھات" (شبہات کی بنیاد پر حدود کو ساقط کر دو)، اکثر اہل علم کا یہی مذہب ہے (م)۔

- (۱) كشاف القناع ٣ ر ٣ ٦٥ مأسني المطالب ار ٢١٥ جوا هر الإكليل ار ٢٠٠٣ ـ
- (۲) حدیث: "من أكل من هذ الشجوة" كی روایت مسلم (۱/ ۳۹۴ طبع التعلق) نے حضرت ابوہریرہ اللہ التعلق ہے کی ہے۔
- (۳) حدیث: "ادر ء و االحدود بالشبهات" کی روایت ابن السمعانی نے کی ہے، اور ہے، جیسا کہ خاوی کی المقاصد الحدد (ص مسطیح السعادہ) میں ہے، اور ابن حجر سے منقول ہے: انہوں نے فرمایا کہ اس کی سند میں ایک الساخت ہے جو غیر معروف ہے۔
  - (۴) أسنى المطالب ١٩٨٣/ المغنى ٨ ر ١٤٣٠، ابن عابد بن ١٦٣٣، ـ

اور ما لکیفرماتے ہیں کہ بوکے پائے جانے سے شراب نوشی کی حدکا ثبوت ہوگا،اوراحمہ سے منقول دوروا تبول میں سے ایک روایت یہی ہے،اس لئے کہ بواس بات پردلالت کرتی ہے کہ اس نے شراب پی ہے،لہذااس کو اقرار کے قائم مقام قرار دیا جائے گا اور ابن مسعود ؓ نے ایک ایسے خص کو کوڑ الگایا جس کے منہ سے شراب کی بو پائی (۱)۔
اس کی تفصیل کے لئے دیکھئے: ''سکر'' کی اصطلاح۔

## ہوا چلنے کے رخ پر بیشاب کرنا:

۸ - ہوا چلنے کے رخ پر پیشاب اور پاخانہ کرنا مکروہ ہے، تا کہ اس کو نجاست کی چھنٹ نہ پنچے اور ہوا خارج کرتے وقت قبلہ رخ ہونا مکروہ نہیں ہے، اس لئے کہ قبلہ کی جانب رخ یا پشت کرنے کی ممانعت صرف قضاء حاجت کی حالت کے ساتھ خاص ہے اور ہوا میں وہ باتے ہیں یائی جاتی (۲)۔

تیز ہوا چلنے کی وجہ سے جمعہ اور جماعت سے پیچھے رہنا:

9 - ہوا کے سخت ہوجانے کی وجہ سے جمعہ اور جماعت سے پیچھے
رہ جانا جائز ہے (۳) ، فقہاء کا اس پر اتفاق ہے اور یہ مشقت کی وجہ
سے ہے، اور اس لئے کہ نبی عربی اللہ نے بارش والی اور ہوا والی رات
میں ارشاد فرمایا: "ألا صلوا في الرحال" (۴) (لوگو! خیموں میں
نماز پڑھاو)۔

<sup>(</sup>۱) شرح الزرقاني ۸ ر ۱۱۳ مواهب الجليل ۲ ر ۱۷ سا، المغني ۸ ر ۰۹ س

<sup>(</sup>۲) أُسنى المطالب ار۲،۹۰،۴ م، كشاف القناع ار۱،۲۰، شرح الزرقاني ار۲۵،۰۸، نهاية المحتاج ار۱۲۵

<sup>(</sup>۳) أسنى المطالب ار ۲۱۳، روضة الطالبين ار ۳۴۵، مواہب الجليل ۲ر ۱۸۴ ـ

<sup>(</sup>۴) حدیث: 'ألاصلوا في الرحال'' کی روایت بخاری (افتح ۱۵۷/۱ طبع الله الرحال') نے حضرت ابن عمر سے کی ہے۔ السّلفیہ) اور سلم (۱۱ ۸۸۴ طبع الحلق) نے حضرت ابن عمر سے کی ہے۔

اس کی تفصیل کے لئے'' صلاۃ الجماعۃ'' کی اصطلاح دیکھی جائے۔

### ري. رسل

### تعريف:

ا - لغت میں ریش کا معنی: پرندہ کا پر ہے، اس کا واحدر بیشہ ہے اور وہ اس بال کے مقابلے میں ہے جو انسان وغیرہ میں ہوتا ہے اور برک کے بال کو وہر کہتے ہیں، اور گسٹ کر چلنے والے جاندار کے بال کو حراشف کہتے ہیں اور مجھلی گسٹ کر چلنے والے جاندار کے بال کو حراشف کہتے ہیں اور مجھلی کے چلکوں کو قشور کہتے ہیں اور ریش: عمدہ لباس، سامان، مال، شادا بی اور اچھی حالت کو بھی کہتے ہیں، اس کی جمع اُریاش اور ریاش ہے (ا)۔

اورفقہاءاس لفظ کواس کے لغوی معنی ہی میں استعمال کرتے ہیں۔

#### متعلقه الفاظ:

شعر، و براورصوف:

۲-شعر: وہ بال ہے جوانسان وغیرہ کے جسم پراگتا ہے جونہ صوف ہے اور نہ وبر ہے (۲)۔

اورشعر(بال) کے مقابلہ میں ریش ہے یعنی پرندوں کا پر، پس میہ دونوں لفظ ایک دوسرے سے مختلف ہیں۔

<sup>(</sup>۱) المفردات، المجم الوسيط ماده: ''ريش''۔

<sup>(</sup>۲) لسان العرب، المفروات.

پرسے متعلق احکام: الف- یر کی طہارت:

سا-فقہاء کا اس بات پر اتفاق ہے کہ پر کے احکام وہی ہیں جو بال
کے ہیں، اس کو بال پر قیاس کیا گیا ہے، اور ان کا اتفاق ہے کہ کھائے
جانے والے پر ندے کا پر اس کی زندگی کی حالت میں جبکہ اس کے جسم
سے متصل ہو، پاک ہے، لیکن جب اکھاڑ لیا جائے یا گرجائے تو بھی
جہور کی رائے ہے کہ وہ پاک ہے، لیکن ما لکیہ کی رائے ہیہ کہ پر
میں پاک حصر روال ہے، اور ہیوہ ہے جو پر کے سنے کو گھیرے ہوتا
ہے، لیکن پر کا تنا نا پاک ہے اور شافعیہ کی رائے ایک روایت کی رو
سے بیہ ہے کہ گرا ہوا پر اور نوچا ہوا پر نا پاک ہے، اس لئے کہ رسول اللہ
سے بیہ ہے کہ گرا ہوا پر اور نوچا ہوا پر نا پاک ہے، اس لئے کہ رسول اللہ
مینیة " (ا) (چو پایہ کے زندہ ہونے کی حالت میں اس کے جسم سے جو
مینیة " (ا) (چو پایہ کے زندہ ہونے کی حالت میں اس کے جسم سے جو

اورجہور کی دلیل اللہ تعالی کا بیار شاد ہے: "وَ مِنُ أَصُوافِهَا وَ أَوْ بَارِهَا وَ أَشُعَارِهَا أَثَاثًا وَ مَتَاعًا إِلَىٰ حِيْنٍ "(۲) (ان كاون اوران كروئيں اوران كے بالوں سے (تمہارے) گھر كا سامان اورا يک مدت تک چلنے والی فائدے کی چیزیں بنائیں) اور پرکوائہیں اورا يک مدت تک چلنے والی فائدے کی چیزیں بنائیں) اور پرکوائہیں پر قیاس کیا گیا ہے، اورا گرانتفاع کو صرف اس جانور کے پر اور بال تک محدود رکھا جائے جس کو ذرج کیا گیا ہوتو بالوں اور اونوں کا بڑا حصہ ضائع ہوجائے گا، اور بعض فقہاء نے فرما یا کہ بیان دومقامات میں سے ایک ہے جن میں حدیث کو کتاب اللہ سے خاص میں سے ایک ہے جن میں حدیث کو کتاب اللہ سے خاص کیا گیا ہے، اس لئے کہ رسول اللہ عقابیۃ کا ارشاد: "ما قطع من

حفیہ میں سے صاحب الاختیار فرماتے ہیں کہ مردار کا بال اوراس کی ہڑی پاک ہے، اس لئے کہ زندگی ان دونوں میں نہیں ہوتی ہے،
یہاں تک کہ ان دونوں کے کاٹے سے جانور کو تکلیف نہیں ہوتی، لہذا
موت بھی ان دونوں میں اثر نہیں کرے گی اور موت ہی نا پاک کرنے
والی چیز ہے، اور اسی طرح اس دلیل کی بنا پر جسے ہم نے ذکر کیا پڑھا،
کھر، ٹاپ پھٹے ہوئے کھر، سینگ، بکری کا بال، اونٹ کا بال، پر،
دانت، جونچ اور چنگل پاک ہیں اور اس لئے بھی کہ اللہ تعالی کا فرمان
ہے: ''وَمِنُ أَصُو اَفِهَا وَ أَوْ بَارِهَا وَ أَشُعَارِهَا أَثَاثًا وَ مَتَاعًا إِلَیٰ
جِیْنِ'' ( ان کے اون اور ان کے روئیں اور ان کے بالوں سے
جیْنِ'' ( ان کے اون اور ان کے دوئیں اور ان کے بالوں سے
جیْنِ ن بنا ئیں )، اس کے ذریعہ اللہ تعالی نے ہم پر احسان جملا یا ہو اور اس میں اس کی کوئی تفصیل نہیں ہے کہ اسے زندہ حالت میں لیا گیا
ہویا مردہ سے (۲)۔

ان حضرات کا استدلال رسول الله علیه کے اس قول سے بھی ہے جو آپ علیہ نے حضرت میمونہ کی بکری کے بارے میں

البهيمة وهى حية فهى ميتة "(چوپائ كجيم كا جوحساس كزنده رئة بوئ كا الله تعالى كرنده رئة بوئ كا الله تعالى كرنده رئة بوئ كا الله تعالى كرانده رئة بوئ السوافها و أوبارها و أشعارها" (اوران كراون كوان اوران كروئيس اوران كراوس كا بالول كرائي المائي الما

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۱۸۳۱، الاختیار ۱۲۱۱، الروضه ۱۵۱، شرح روض الطالب ۱۱۱۱، الشرح الصغیر ۱۷،۴۹، شرح منح الجلیل ۲۹،۲۲۱ جواهر الإکلیل ۱۸۰۱ کشاف القناع ۱۸۲۱، کمفنی ۱۸۰،۸۱،۸مطالب اولی النهی ۱۸۱۱

<sup>(</sup>۲) الإختيارا ۱۲ ا،البدائع ار ۲۳۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "ماقطع من البهیمة وهی حیة فهی میتة" کی روایت ترندی (۲/ ۲۸ طع الحلی) نے کی ہےاور کہاحدیث حسن غریب ہے۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ کل ر ۸۰ ـ

فرمایاتھا: "إنها حوم أكلها" و في دواية "لحمها" ( أمخض اس كا كھانا حرام ہے) اورايك روايت ميں ہے (اس كا گوشت حرام ہے)، تواس سے پتہ چلا كہ گوشت كے علاوہ دوسرى چيز يں حرام نہيں ہيں، لہذا مذكورہ بالا اجزاء اس ميں داخل ہوگئے، اور اس سلسلے ميں دوسرى صرح احاديث بھى ہيں، اور اس لئے بھى كہ موت سے قبل ان كا پاك ہونا متعين ہے تو اسى طرح موت كے بعد بھى، اس لئے كہ موت ان پرطارى نہيں ہوتى (٢)۔

اور الدرالمخار میں بیشرط لگائی ہے کہ وہ چکنائی سے خالی ہو<sup>(س)</sup>۔
اور مالکیہ کا مذہب مردار کے پر کے سلسلے میں وہی ہے جونو چ
ہوئے اور جدا ہونے والے پر کے سلسلے میں ہے، یعنی رواں پاک
ہے، تنا پاک نہیں ہے، لیکن اس میں شرط ہے کہ رواں کوالگ کر لیا گیا
ہو، خواہ پر کے اکھاڑنے کے بعد ہی ہو، اور رواں کوالگ کرنے کے
بعداس کا دھولینا مستحب ہے (<sup>م)</sup>۔

اسی طرح حنابلہ مردار کے پر کی طہارت کے سلسلے میں جمہور کی موافقت کرتے ہیں، البتہ وہ اس سے پر کی جڑ کو جبکہ وہ اکھاڑ دیا جائے مستثنی کرتے ہیں، خواہ وہ تر ہو یا خشک، اس لئے کہ وہ مردار کے پورے اجزاء میں سے ہے، وہ اس پورے کے مشابہ ہوگیا، اور اس لئے کہ بال اور پر کی جڑ گوشت کا ایک جز ہے، نہ وہ پور ابال ہے اور نہ پر (۵)۔ اور حزا بلہ سے ایک دوسری روایت سے ہے کہ پر کی جڑ اگر تر ہواور اور حزا بلہ سے ایک دوسری روایت سے ہے کہ پر کی جڑ اگر تر ہواور

اسے مردار سے اکھاڑا گیا ہوتو وہ ناپاک ہے،اس لئے کہوہ ناپاک جگہ میں ایک ترچیز ہے اور کیا اسے دھود سے کے بعدوہ پاک ہوجائے گا۔ اس سلسلے میں دواقوال ہیں:

اول: یہ کہ وہ پاک ہے جیسے کہ بال کا بالائی حصد اگر ناپاک ہوجائے (تودھونے سے پاک ہوجائے گا)۔

دوم: یہ کہ وہ ناپاک ہے، اس لئے کہ وہ گوشت کا جزہے، نہ وہ پورا
بال ہے اور نہ پر(۱) اور یہی قابل اعتاد قول ہے، جیسا کہ پہلے گذرا۔
اور (صحیح قول کی روسے) شافعیہ کا مذہب یہ ہے کہ مردار کا
پرناپاک ہے، اس لئے کہ وہ ایسا جزہے جو جانور کے ساتھ طبعی طور پر
متصل ہے، پس وہ اعضاء کی طرح موت کی وجہ سے ناپاک ہوگا، اور
ان کا استدلال اللہ تعالی کے اس ارشاد سے ہے: "حُرِّ مَتُ عَلَیْکُمُ
الْمُیْتَةُ "(۲) (تم پرحرام کے گئے ہیں مردار)، یہ عام ہے جو بال اور
یروغیرہ سب کوشامل ہے۔

اورسلف کی ایک جماعت کا مسلک بیہ ہے کہ موت کی وجہ سے پرناپاک ہوجاتا ہے، لیکن وہ دھونے سے پاک ہوجاتا ہے اوران کا استدلال حضرت ام سلم گی درج ذیل حدیث سے ہے: "لا بئس بمسک المیتة إذا دبغ ولا بئس بصوفها و شعرها وقرونها إذا غسل بالماء "(مردار کے چرئے کواگر دباغت دے دی جائے تواس میں کوئی حرج نہیں ہے، اوراس کے اون اور بال اورسینگ کواگر پانی سے دھود یا جائے توان میں کوئی حرج نہیں ہے)۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "إنما حرم أكلها....." كی روایت بخاری (الفتح ۱۳ ۱۳ طبع طبع السلفیه) اور مسلم (۱۲ ۲۷ طبع الحلمی) نے حضرت ابن عبال سے كی ہے اور "لحمها" والی حدیث كی روایت دار قطنی (۱۷ ۲۳ طبع دار لمحاس) نے كی ہے اور اس کو صبح قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۲) ابن عابد بن ار ۱۳۷ (۲

<sup>(</sup>۳) ابن عابدین ار ۱۳۸\_

<sup>(</sup>۴) الخرشيار ۸۳\_

<sup>(</sup>۵) كشاف القناع ار ۵۷\_

<sup>(</sup>۱) المغنی ار ۸۰\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ ما نده رسمه

<sup>(</sup>۳) حدیث: "لا بأس بمسک المیتة إذا دبغ ولا بأس بصوفها و شعوها و شعوها و قرونها إذا غسل بالماء" کی روایت دار قطنی (۲۷۱ طبح دار المحاس) نے کی ہاور کہا کہ یوسف بن السفر متروک ہیں اور ان کے علاوہ کسی اور نے اس حدیث کو بیان نہیں کیا ہے۔

اوروہ پرندہ جونہیں کھایا جاتا ہے اس کے پرکے بارے میں حنفیہ اور مالکیہ کامذہب سیہ کہوہ پاک ہے، جبیبا کہ کھائے جانے والے پرندہ کے پرکے بارے میں ان کامذہب ہے۔

شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب سے ہے کہ نہ کھائے جانے والے مردار پرندہ کا پرنا پاک ہے، البتہ حنابلہ کے یہاں اس سلسلے میں کچھ تفصیل ہے۔

صاحب المغنی کہتے ہیں: ہرجانور کا بال (یعنی اور اس کا پر) اس کے باقی اجزاء کی طرح ہے، جس کے باقی اجزاء پاک ہوں گے اس کا بال اور پر بھی پاک ہوگا، اور جس کے باقی اجزاء ناپاک ہوں گے، اس کے بال و پر بھی اس طرح ناپاک ہوں گے، اور زندگی اور موت کی حالت کے درمیان کوئی فرق نہیں ہے، الا یہ کہ جن جانوروں کے بارے میں ہم نے ان کے پاک ہونے کا تھم اس لئے لگایا ہے کہ ان سے بچوٹا جانور تو ان کے بارے میں موت کے بعد دواقوال ہیں:

اول: یه که وه ناپاک ہے، اس کئے که وه ناپاک ہونے کی علت کے پائے جانے کی وجہ کے پائے جانے کی وجہ سے پاک تھے، یعنی مشقت کی وجہ سے ان جانوروں سے معافی کی ضرورت ہے، اوروہ ضرورت ختم ہو چکی ہے، لہذا طہارت ختم ہو چکی ہے، لہذا طہارت ختم ہو چکی ہے، لہذا طہارت ختم ہو چکی ہے۔ لہذا طہارت ختم ہو چکی ہے۔ کہذا طہارت ختم ہو چکی ہے۔

دوم: یہ کہ وہ پاک ہے اور یہ قول زیادہ صحیح ہے، اس کئے کہ وہ زندگی میں پاک تھے اور موت ان کے ناپاک ہونے کا تفاضانہیں کرتی ہے، لہذاطہارت باقی رہے گی (۱)۔

زندہ جانور سے الگ کئے گئے عضو پرموجود پر کا حکم:

۲ - شافعیہ میں سے بغوی نے کہا ہے کہ اگر کسی کھائے جانے والے
پرندے کا پراس کی زندگی میں کاٹا گیا تو اس پر جو پر ہے وہ اس کے
مردار کے تابع ہوکر ناپاک ہوگا<sup>(۱)</sup>۔
تفصیل کے لئے دیکھئے: 'شعز'۔

د باغت دیئے گئے چڑے پرموجود پرکاحکم:

۵-اگر مردار کے چڑے کو دباغت دی جائے اور اس پر بال (یا پر)
ہوتو امام شافع ؓ نے کتاب الأم میں فرمایا: وہ پاک نہ ہوگا، اس لئے کہ
دباغت کا اثر اس کے پاک کرنے میں نہیں ہوتا ہے اور رہتے بن
سلیمان جیزی نے امام شافع ؓ سے بیر روایت کی ہے کہ وہ پاک
ہوجائے گا، اس لئے کہ وہ ایسابال (پر) ہے جو پاک چڑے پراگا ہوا
ہے، لہذا وہ طہارت میں چڑے کی طرح ہوگا، جیسے کہ جانور کا بال
اس کی زندگی میں ہوتا ہے اور شافعیہ کے نزد یک پہلا قول زیادہ صحیح
ہے۔

تفصیل'' د باغ''اور'' شعر'' میں دیکھی جائے۔

محرم کے لئے یاحرم میں شکار کے پر سے تعلق جنایت کا تکم:

الا - اگر محرم شکار کے پر یااس کے بال یااون وغیرہ کونوچ دے اور جے نوچاتھا وہ دوبارہ اگ آئے تواس پرکوئی تاوان نہیں ہے، اس لئے کہ کی دور ہوگئی اور بیراس صورت کے مشابہ ہوگیا جب زخم مندمل ہوجائے اور اگر شکار اس کے پروغیرہ کے نوچ دینے کی وجہ سے ایسا ہوگیا کہ اپنا بچاؤ نہیں کر پاتا ہے تو اس کا تکم ایسا ہے جیسے اسے اس

<sup>(</sup>۱) المجموع ارا۲۴۔

<sup>(</sup>۲) المجموع ار۲۳۸\_

<sup>(</sup>۱) المغنی ار ۸۱، کشاف القناع ار ۵۷، ابن عابدین ار ۱۳۸، الاختیار ار ۱۶، الخرشی ار ۸۳، الا قناع للخطیب ۲ر ۲۳۳، المجموع ۲ر ۵۴۷۔

طرح زخمی کردیا جائے کہ وہ اپنا بچاؤ نہ کرسکے (لیمنی اس پراس پوراس پراس پراس پراس پر اس کا پرنوچ دیا پھروہ غائب ہوگیااور اس کی خبر معلوم نہ ہوتو جتنائقص واقع ہوا ہے اس پراس کا تاوان ہے(۱)۔

تفصیل'' حرم''اور'' صید'' میں دیکھی جائے۔

## يرسے استنجاء كرنا:

2- پراگر پاک ہواورصاف کرنے کے قابل ہوتواس سے استخاء کرنا حرام نہیں ہے، اوراگراس کے پچھ جھے سے استخاء کیا اوراسے شک ہوا کہ اس میں وہ شرطیں پائی گئیں یا نہیں؟ تو شافعیہ کے نز دیک معتمد قول بیہ ہے کہ کافی ہوجائے گا<sup>(۲)</sup>۔
د ککھئے:'' استخاء'' '' شعز'۔

## پر میں عقد سلم:

۸-اونٹ کے بال،(عام جانوروں کے)بال،بکری کے بال اور پر میں بیچ سلم صحیح ہے جب تک کہ ان کے جانور کی تعیین نہ کی جائے (۳)۔

تفصیل کے لئے دیکھئے: ''سلم'' ''شعر''اور'' صوف''۔

گرم پانی کے ذریعہ پرکوا کھاڑنا: 9-'' فتاوی الأنقروی'' میں (فتاوی ابن نجیم کے الحظر والإ باحة کے حوالہ سے) نقل کیا گیا ہے کہ مرغی کو جوش مارتے ہوئے گرم پانی میں پراکھاڑنے کے لئے اس کا پیٹ پھاڑنے سے قبل اگرڈال دیا جائے تو

(۳) القليو بي ۲/۲۵۲،اورد <u>يكھئ</u>:مطالب اولى النهى ۲۱۶/۳

کیاوہ نایاک ہوجائے گا؟۔

انہوں نے جواب دیا کہ ناپاک ہوجائے گا،لین اسے پانی سے تین مرتبہ دھویا جائے تو پاک ہوجائے گا<sup>(1)</sup>،اور فقہ ماکلی کی کتاب '' شرح الزرقانی علی مخضر خلیل'' میں آیا ہے کہ مذبوح مرغی کواس کا پر نکا لئے کے لئے اس کے ذرئے کی جگہ کو دھوئے بغیرا گرگرم پانی میں ڈال دیا جائے تواس کا حکم اس گوشت جیسانہیں ہے جسے نجاست کے ساتھ پکایا گیا ہو،اس لئے کہ یہ پکانانہیں ہے کہ نجاست اس کے اندر داخل ہوجائے ،لہذااس کودھوکر کھالیا جائے گا<sup>(1)</sup>۔

<sup>(</sup>۱) کشاف القناع ۲/ ۴۶۷،مطالب أولی النبی ۲/ ۴۷۸–

<sup>(</sup>۲) الشرقاوي ار ۱۲۷ـ

<sup>(</sup>۱) فآوى الأنقر وي الر ۱۲۸، فتح القدير لا بن الهمام الر ۱۳۶۳ ـ

<sup>(</sup>۲) الزرقانی ار ۳۲\_

ہو، اور مرابحہ سامان کو پہلے ثمن میں اضافہ کے ساتھ فروخت کرنا ہے (۱)۔

لیکن ربیع زمین کی پیداوار، درخت کا کھل، جانورواراضی کا کرایہ وغیرہ ہے۔

## ريع ہے متعلق احکام:

٣- ريع سے بعض احکام متعلق ہيں جودرج ذيل ہيں:

اول: اس پربعض عقو د کرنا، خواہ وہ موجود ہویا معدوم جیسے کہ وقف، وصیت، مساقاۃ (کسی کوزمین کی سینچائی اور دیکھ بھال کے لئے مقرر کرنا اس شرط پر کہ زمین کا کچھ غلہ ملے گا)، مزارعت (کھیتی کی بٹائی پرمعاملہ کرنا) اور اس کے مشابہ دیگرعقو د۔

اس کابیان درج ذیل ہے:

#### الف-وقف:

٧١- وقف اصل كوروك كراس كى آ مدنى صدقه كرنے كو كتے إلى، چنانچ محيين ميں حضرت ابن عمر مسروايت ہے، وه فرماتے إلى: "أصاب عمر أرضاً بخيبر، فأتى للنبي عليه الله يستأمره فيها، فقال: يا رسول الله: إني أصبت أرضا بخيبر، لم أصب مالا قط هو أنفس عندي منه، فما تأمرني به؟ قال: "إن شئت حبست أصلها و تصدقت بها" قال: فتصدق بها عمر، أنه لا يباع أصلها، ولا يبتاع، ولا يورث، ولا يوهب، قال: فتصدق عمر في الفقراء، وفي القربي، وفي يوهب، قال: فتصدق عمر في الفقراء، وفي القربي، وفي على من وليها أن يأكل منها بالمعروف أو يطعم صديقاً، على من وليها أن يأكل منها بالمعروف أو يطعم صديقاً،

## ريع

#### تعريف:

ا- رایع کامعنی لغت میں: بڑھوتری اور زیادتی ہے اور رقع کامعنی ہے: بڑھااور زیادہ ہوا، کہا جاتا ہے: "أد اعت الشجرة" درخت بوجھل ہوا۔

اوركها جاتا ہے: أخر جت الأرض المرهونة ربعاً " لينى رئن ركھى مون المرهونة ربعاً " لينى رئن ركھى مونى المرهونة ربعاً " لين المراهونة ربعاً المراهوني المراهونية المراهونية

اور فقہاء ریع کامفہوم غلہ سے اور غلہ کامفہوم ریع سے اداکرتے ہیں اور دونوں الفاظ کو ایک معنی میں استعال کرتے ہیں، پس وہ بھی ریع کا لفظ استعال کرتے ہیں اور بھی غلہ کا لفظ ، اور مفہوم ان کے نزدیک ایک ہی ہوتا ہے اور وہ اضافہ، فائدہ اور الیک آمدنی ہے جو حاصل ہوتی ہے، جیسے بھیتی، پھل ، دودھ، زمین کا کرایہ اور چو پایہ کی اجرت اور ان جیسی چزس (۲)۔

#### متعلقه الفاظ:

#### رنځ:

۲ - رنج: مال کاوہ اضافہ ہے جوخرید وفروخت کے نتیجے میں حاصل

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، الكليات الر ۲۱۲، المهذب الر ۳۵۳ ـ

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، المصباح المنير ، المغر ب، الكليات ٢ ر ٢٨٩-

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین سر۲۱، ۱۹۲۵، ۱۹۳۸، منح الجلیل ۱۹۲، ۱۹۲، الشرح الصغیر ۲ر۰۵ سطیع لحلمی، شرح منتهی الإرادات ۲ر۹۹،۲۹۰، ۵۰۲، کشاف القناع

غیر متمول فیہ (۱) (حضرت عر گونیبری ایک زمین ملی تو وہ نبی کریم علیہ متمول فیہ (۱) (حضرت عر گونیبری ایک زمین ملی ہے جس سے عمدہ کوئی اللہ کے رسول! مجھے نیبری ایک ایسی زمین ملی ہے جس سے عمدہ کوئی مال بھی مجھے نہیں ملا، آپ اس سلسلے میں مجھے کیا مشورہ دیتے ہیں؟ اللہ عرف محصے نہیں ملا، آپ اس سلسلے میں مجھے کیا مشورہ دیتے ہیں؟ آپ عی ہے تھے نے فرمایا: اگرتم چا ہوتو اس کی اصل کو روک لو اور اس کی منفعت کوصد قد کرو، راوی کہتے ہیں کہ حضرت عرائے نے اس زمین کو اس شرط پر وقف کیا کہ اس کی اصل خفر وخت کی جائے گی ، نہ خریدی جائے گی ، نہ اس میں وراثت جاری ہوگی اور نہ وہ ہبہ کی جائے گی ، نہ اس میں وراثت جاری ہوگی اور نہ وہ ہبہ کی جائے گی ، فلاموں کوآ زاد کرانے میں ، اللہ کے راستے میں ، مسافروں کے لئے فلاموں کوآ زاد کرانے میں ، اللہ کے راستے میں ، مسافروں کے لئے اور مہمان کے لئے صدقہ کردیا ، جو شخص اس کا متولی ہو اس پرکوئی گناہ کو کھلائے اور اس میں سے معروف کے مطابق کھائے یا کسی دوست کو کھلائے اور اس میں سے معروف کے مطابق کھائے یا کسی دوست کو کھلائے اور اس میں سے زیادہ لے کر مالدار بننے کی کوشش کے کو کھیں ۔

اورجب وقف لازم ہوجائے اوراس کی آمدنی ہوتواس کی آمدنی ان لوگوں کا مرنی ان لوگوں کا حق ہوجائے اوران کی ان لوگوں کا حق ہوجائے گی جن پروہ جائداد وقف کی گئی ہے اوران کی ملکیت ہوجائے گی،خواہ وہ لوگ متعین ہوں یا غیر متعین جیسے فقراء اور مساکین (۲)۔

اورآ مدنی کو سخق افراد پرخرچ کرنے میں وقف کرنے والے کی شرط کی پابندی کی جائے گی۔ شرط کی پابندی کی جائے گی۔ اس کی تفصیل'' وقف'' کی اصطلاح میں ہے۔

وقف كرنے والے كااينے لئے آمدنى كى شرط لگانا: ۵ - وقف کرنے والا اگر پیداواریااس کے کچھ حصہ کی شرط اپنے لئے لگائے توفقہاء کااس میں اختلاف ہے، مالکیہ، شافعیہ اور حفیہ میں سے امام محمد کا مسلک اورامام احمد کی ایک روایت بیرے که بیرجائز نہیں ہے، اس کئے کہ وقف کا تقاضا ہے کہ اصل کوروک لیا جائے اور منفعت کا مالک دوسرے کو بنایا جائے اوراصل تومجوں ہے ہی اوراگر اس کی منفعت بھی اس کی ملکیت ہوگی تو وقف کا کوئی مطلب نہیں رہ جائے گا۔ اور حفیہ میں سے امام ابو پوسف کی رائے اوریہی حنابلہ کا صحیح اور قول اظہر ہے کہ بیرجائز ہے کہ وقف کرنے والا وقف کی آ مدنی کی شرطاینے لئے لگائے پااس میں سے پچھاینے او پرخرج کرے،اس لئے کہ امام احمد کی روایت ہے، وہ فرماتے ہیں: "سمعت ابن عيينة عن ابن طاؤس عن أبيه عن حجر المدري أن في صدقة رسول الله عَلَيْنَ "أَن يأكل منها أهله بالمعروف غير المنكو "(ا) (ميں نے ابن عينه سے سنا، وہ ابن طاؤس سے، وہ اپنے باپ سے اور وہ حجر مدری سے نقل کرتے ہیں کہ رسول اللہ حاللہ کے وقف میں یہ بات تھی کہ اس سے آپ عالیہ کے اہل و عیال معروف طریقہ پراور ہےا حتیاطی کئے بغیر کھائیں گے )،اور بیہ شرط کے بغیر حلال نہیں ہے، اس سے معلوم ہوا کہ یہ جائز ہے، اس لئے کہ وقف تقرب کے طور پر ملک کوز اکل کر کے اللہ کے سیر دکرنا ہے اوراس لئے بھی کہ حضرت عمر نے جب وقف کیا تو فر مایا: جو شخص اس کا متولی ہووہ اس میں سے کھائے پاکسی دوست کو کھلائے ،اس میں سے زیادہ لئے بغیراوران کی زندگی بھروقف ان کے قضہ میں ریااوراس

<sup>(</sup>۱) حدیث: ان شئت حبست أصلها..... کی روایت بخاری (الفّق سمر ۱۳۵۵ طبع الحلی) نے کی ہے اور الفاظ مسلم کے ہیں۔

ر) الاختيار سرام، منخ الجليل ۴ر۵ س، مغنی المحتاج ۲ر۲۷ س، ۳۹۹، ۳۹۰، ۳۹۰ المهذب ار ۵۹۸، شرح منتهی الإرادات ۲ر ۷۹۹، ۴۹۹، المغنی ۵۹۸۸۵

<sup>(</sup>۱) حدیث: "حجو المددي" کی روایت اُثرم نے کی ہے، جیسا کدابن قدامہ کی المغنی (۲۰۵،۲۰۴ طبح ریاض) میں ہے، پیمرسل ہے، اس لئے کہ حجر المدری تابعی ہیں۔

لئے بھی کہ اگروہ کوئی عام وقف کرے مثلاً مساجد سبیلیں، مسافر خانے اور مقابر تو اسے اس سے نفع اٹھانے کا حق ہوگا، تواسی طرح یہاں پر ہوگا<sup>(1)</sup> اور بیہ فی الجملہ ہے، اس کی تفصیل'' وقف' کی اصطلاح میں دیکھی جائے۔

کیا وقف کی آمدنی کی زکاۃ نکالی جائے گی، اور اس کی زکاۃ کس پرواجب ہے؟

۲ – وتف کی زمین کی پیداوار اور باغات کے پھل، اگر وقف کسی متعین قوم پر ہواور ان میں سے کسی کو اتنا پھل یا غلہ حاصل ہو جو نصاب کو پہنچ گئ تو اس میں زکا ۃ ہے، اس لئے کہ اس نے وقف کی زمین یا درخت سے اتنی آ مدنی حاصل کی جونصاب کو پہنچ گئ تو اس پر اس کی زکا ۃ لازم ہوگی، جیسے غیر وقف میں ہے اور اس میں ملکیت تام ہے اور اس میں ہرطرح کے تصرفات کا حق ہے اور اس میں وراثت جاری ہوگی اور یہ مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے نزد یک ہے اور طاؤس اور کھول سے ہیمروی ہے کہ اس میں زکا ۃ نہیں ہے، اس کے کہ زمین ان لوگوں کی ملکیت نہیں ہے، لہذا اس سے حاصل ہونے والی پیداوار میں ان پرزکا ۃ واجب نہ ہوگی، جیسا کہ سکینوں پر زکا ۃ واجب نہ ہوگی، جیسا کہ سکینوں پر زکا ۃ واجب نہ ہوگی، جیسا کہ سکینوں پر

اور حنفیہ کہتے ہیں: اگر وقف کرنے والے نے عشریا خراج اور تمام اخراجات کو پہلے ادا کرنے کی شرط لگا دی ہے اور جس پر وقف کیا ہے اس کے لئے باقی ماندہ حصے کو مقرر کیا ہے تو وقف کرنے والے کی شرط پڑمل کیا جائے گا اور موقوف علیہ کو بیدت نہ ہوگا کہ وہ اس کو اجارہ پر لگائے، اس لئے کہ اگر بیہ جائز ہوتو عقد کی روسے پوری اجرت اس

کے لئے ہوگی اور وقف کرنے والے کی شرط فوت ہوجائے گی اور اگر وقف کرنے والے نے کوئی شرط نہیں لگائی ہے توعشر یا خراج اس پر ہوگاجس پروہ شی وقف کی گئی ہے (۱)۔

اوراگر وقف عام جہت پر ہوجیسے مساجد، مسافر خانے، پل اور فقراء ومساکین وغیرہ تواس میں زکاۃ نہیں ہے اور نہان چیزوں میں جو مساکین کے ہاتھوں میں آئیں،خواہ ان میں سے سی مسکین کے ہاتھ میں دانوں اور بھلوں میں سے بقدر نصاب آئے یا آئی مقدار نہ آئے، اس لئے کہ جو وقف مساکین پر ہووہ ان میں سے سی ایک کے لئے متعین نہیں ہوتا ہے، اس کی دلیل ہے ہے کہ ان میں سے ہرایک کو کئے متعین نہیں ہوتا ہے، اس کی دلیل ہے ہے کہ ان میں سے ہرایک کو محروم کرنا اور دوسر کو دینا جائز ہے اور مسکین کو جب دے دیا جائے اور اس کی پیداوار میں سے اسے جود یا جائے وہ اس پر قبضہ کر لے تب اس کے لئے از سر نو ملکیت ثابت ہوتی ہے، لہذا اس میں اس پر زکاۃ دی جائے۔ واجب نہ ہوگی، جیسے کہ اس شخص پر زکاۃ واجب نہیں ہوتی ہے جسے زکاۃ دی جائے۔

اور بیحنابلہ کے نز دیک ہے اور امام شافعی کی تصریحات سے یہی صحیح اور مشہور قول ہے۔

حفیہ اور مالکیہ کے نزدیک اگروہ نصاب کو پہنچ جائے تو اس میں زکاۃ واجب ہے، اس لئے کہ عشر اور پھلوں میں زمین کے مالک کا اعتبار نہیں کیا گیا ہے، جیسا کہ حفیہ فرماتے ہیں اور اس کی بنیاد پر زکاۃ پہلے اس شخص کے علم سے نکالی جائے گی جووقف کا متولی ہے پھر باقی کو اجتہاد کے ذریعہ ان لوگوں میں تقسیم کر دیا جائے گا جن پر وقف کیا گیا ہے، جیسا کہ مالکی فرماتے ہیں (۲)۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۳۸۷۳، البدایه ۳۸۵۱، ۱۱انریلعی ۳۲۸۳، منخ الجلیل ۷۸۷۳، جواهر الاِ کلیل ۲۰۲۷، المهد ب ۱۸۴۸، منتهی الاِ رادات ۲۲ ۹۹۳، المغنی ۲۰۵٬۹۰۴.

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۳ر۴۰،۴۰۰ منخ الجلیل ۴ر۷۷، المجموع ۲۹۲،۵۵۸، المخوع ۲۹۲،۵۵۸، المغنی ۵ر ۲۹۲،۵۵۸، المغنی ۵ر ۲۹۲،۵۵۸،

<sup>(</sup>۲) العنابيه بهامش فتح القدير ۲ ، ۲۳۳، البدائع ۱۸۲۲، منح الجليل ۴۷۷۷، المجموع شرح المهذب ۲۵۷،۲۹۲، المغنی ۹۳۹۷\_

اوراگر شی موتوف مویثی جانور ہو، تا کہ اس کے دودھ یا اون یا نسل کو تقسیم کیا جائے تو ما لکیہ کے نزد یک اس میں واقف کی ملکیت پر زکا قد واجب ہوگی، اور جن پر وقف کیا گیا ہے ان کے متعین ہونے یا غیر متعین ہونے میں کوئی فرق نہیں ہے۔

اوراگروہ عام جہت پر ہو مثلاً فقراء اور مساکین پر تو شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک اس میں زکاۃ نہیں ہے اور اگر کسی متعین فرد پروہ جانوروقف ہوتو شافعیہ کے نزدیک اصح قول کی روسے اس میں زکاۃ واجب نہیں ہے، یہی بعض حنابلہ کا اختیار کردہ ہے، اس لئے کہ ملکیت ضعیف ہے (۱)۔

اس کی تفصیل' وقف' میں دیکھی جائے۔

#### ب-وصيت:

2- کسی متعین یا غیر متعین فرد کے لئے غلام، گھر، زمین اور درخت کی آمدنی کی وصیت کرنا جائز ہے، خواہ اصل کے ساتھا اس کی وصیت کر کے یا صرف آمدنی کی وصیت کے وقت موجود ہو، مذلی درخت میں لگنے والے پھلوں کی وصیت کرنا، اس لئے کہ عقد سلم، عقد مساقاة، عقد اجارہ اور وقف کے ذریعہ غیر موجود کا مالک بننا صحیح ہے، لہذا اسی طرح وصیت کے ذریعہ اس کا مالک بننا صحیح ہے، لہذا اسی طرح وصیت کے ذریعہ اس کا مالک بننا صحیح ہے، لہذا اسی طرح وصیت کے ذریعہ اس کا مالک بننا صحیح ہوگا، اور اس میں فی الجملہ اتفاق ہے (۲)۔

اس کی تفصیل'' وصیت'' کی اصطلاح میں ہے۔

#### ج-مساقاة:

۸ - مساقاۃ یہ ہے کہ ایک شخص اپنا درخت کسی دوسرے شخص کے سپر د کردے، تا کہ وہ اس کی سینچائی کرے اور ہروہ کام کرے جس کی اسے ضرورت ہو اور اس کے معاوضہ کے طور پر اس کے لئے اس کے پھل میں متعین جزمقرر کردے۔

اس کے جواز کے سلسلے میں اصل وہ روایت ہے جے حضرت عبداللہ بن عمر نے روایت کیا ہے، وہ فرماتے ہیں: "عامل رسول الله عَلَیْ الله عَلی کہ اس زرع "(۱) (رسول الله عَلی الله عَلی کہ اس کے پھل اور پیداوار کا لصف حصہ انہیں ملے گا)۔

اورجمہور فقہاء نے اسے جائز قرار دیا ہے، اس حدیث سے استدلال کرتے ہوئے جے حضرت ابن عمر نے روایت کیا ہے اورامام ابوصنیفہ نے اس سے اختلاف کیا ہے، چنا نچا نہوں نے اسے جائز قرار نہیں دیا ہے، ان کا استدلال اس روایت سے ہے جے مسلم نے رافع بن ضد یجہ سے روایت کی ہے، وہ فرماتے ہیں: "و طواعیة الله و رسوله أنفع لنا، نهانا أن نحاقل بالأرض فنكریها علی الثلث و الربع و الطعام المسمی، و أمر رب الأرض أن یزرعها أو یزرعها و كرہ كراء ها، وما سوى ذلك،" (الله اوراس كے رسول كی فرماں برداری ہمارے لئے زیادہ نفع بخش ہے، اوراس كے رسول كی فرماں برداری ہمارے لئے زیادہ نفع بخش ہے، اور تہائی، چوتھائی اور شعین غلہ پراسے كرايہ پرديں اور آپ علیہ فی اور ترے اللہ الک زمین کو بیائی ورائے دوسرے مالک زمین کو بی مرایہ وغیرہ پردیے اس میں کا شت کرے یا دوسرے مالک زمین کو بی مرایہ وغیرہ پردیے کوآپ نے ناپندفرمایا)۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "عامل رسول الله عَالَیْه الله عَالیه الله الله عَالیه الله عَالیه الله عَالیه الله عَالیه الله عَالیه الله عَالیه الله الله عَالیه الله الله عَالیه عَالی عَالیه عَلَمُ عَالیه عَلَمُ عَالیه عَلَمُ عَالِهُ عَلَمُ عَالِهُ عَالیه عَلَمُ عَالیه عَلَمُ عَالِه عَلَمُ عَ

<sup>(</sup>۱) الشرح الصغير، حاشية الصاوى الر٢٢٩ طبع لحلبى ، المجموع ٢٩٢/٥، شرح منتهى الإرادات ٢٩٩٧٨\_

<sup>(</sup>۲) البُدايه ۲۸ ٬۲۵۵٬۲۵۳، جواهرالإ کليل ۲ / ۱۳ مغنی المحتاج ۳ ر ۳ م، المغنی ۲ / ۹۵ ـ

آمدنی کاضان:

• ا - آمدنی کا ضمان غصب کی حالت میں ظاہر ہوگا اور غصب

دوسرے کے مال پر ناحق تسلط حاصل کر لینا ہے اور بیر ام ہے، اس

لَيْ كَه اللّه تعالى كا ارشاد بي: "يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَأْكُلُوا

أَمُوالَكُمُ بَينَكُمُ بِالْبَاطِلِ إِلَّا أَنُ تَكُونَ تِجَارَةً عَنُ تَرَاض

مِّنْکُمِ" (اے ایمان والو! آپس میں ایک دوسرے کا مال ناحق

غاصب ير مال مغصوب كالوثانا واجب ہے، اس لئے كه نبي

مالله على الشادي: "على اليد ما أخذت حتى تؤدي" (٢)

(جس ہاتھ نے جو چیز لی وہ اس کا ضامن ہے یہاں تک کہ وہ اسے

اسى طرح مال مغصوب كى آمدنى لعنى تهجوريا درخت كالمحل يا

جانور کی نسل یا کا تا ہوا اون یا دوہا ہوا دودھ ان سب کا مال مغصوب

کے ساتھ لوٹانا واجب ہے، پس اگر غاصب اسے کھالے یا اس کے

یاس اس میں سے کچھ تلف ہوجائے تو وہ اس کا ضامن ہوگا ،اس لئے

كەدەاس خفس كى ملكىت كااضافە ہے جس سے غصب كيا گيا ہے، لہذا

اگروہ باقی ہوتو غاصب پراس کالوٹا نا واجب ہوگا اورا گر تلف ہوجائے

تواس کے بدل کا لوٹانا واجب ہوگا اور یہ جمہور کا مسلک ہے لیعنی

اور حنفیہ کے نز دیک مال مغصوب سے حاصل ہونے والے منافع

غاصب کے ہاتھ میں امانت ہیں ،ان کا ضمان اسی صورت میں واجب

شافعيه، حنابله كامذهب ہے اور مالكيه كامشهور قول \_

طور پر نہ کھاؤ، ہاں البتہ کوئی تجارت باہمی رضامندی سے ہو)۔

اور ابوداؤد کی ایک روایت میں ہے: "من کانت له أرض فليزرعها أو فليزرئها أخاه ولا يكاريها بثلث ولا بربع و لابطعام مسمی'' (۱) (جش مخص کے پاس زمین ہوتوا سے جاہئے کہ خوداس میں کاشت کرے یا کسی اور سے اس میں کاشت کرائے اوروہ اسے تہائی ، چوتھائی یامقررہ غلے پر کراپیریرنہ لگائے )۔

اور بیاس کے بعد کی حدیث ہے جس کی اباحت کا وہ اعتقادر کھتے ناسخ ہے اوراس لئے کہ پہنچہول غیرموجودا جرت پر کرابیکا معاملہ ہے، اس کئے فاسد ہے اوراس کئے کہ بدمزدور کے عمل سے جو حاصل ہواسی کے ایک حصہ کے عوض اجرت پررکھناہے، لہذا بیرجائز نہ ہوگا، جیسے کہ قفیز طحان کا مسکلہ ہے۔

چزوں میں جائز ہے، اس کی تفصیل ''مساقاۃ'' کی اصطلاح میں ہے۔

#### د-مزارعت:

9 - مزارعت پیداوار کے بعض جھے کے بدلے کیتی کرنے پرمعاملہ کرنا ہے اور بیامام ابوحنیفیہ کے علاوہ جمہور فقہاء کے نز دیک جائز ہے اوراس مسئلے میں فریقین کا استدلال اس طرح ہے جس طرح مساقاۃ کے مسئلے میں ہے<sup>(۲)</sup>۔

اس کی تفصیل'' مزارعت''میں دیکھی جائے۔

تھ اورجس بڑمل کرتے تھے، پس بہ حدیث پہلی حدیث کے لئے

لیکن جمہور فقہاء کا اس بات میں اختلاف ہے کہ مساقا ق کن کن

<sup>(</sup>٢) حديث: "على اليد ما أخذت حتى تؤدى" كي روايت البوداؤر (۱۳/ ۸۲۲ تحقیق عزت عبید دعاس) نے حسن عن سمرہ سے کی ہے، اور ابن حجر فرماتے ہیں کہ حسن نے سمرہ سے سناہے پانہیں اس سلسلے میں اختلاف ہے، اللخيص (٣٧ ٥٣ طبع نثركة الطباعة الفنيه) \_

<sup>(</sup>١) حديث رافع بن خديج " "من كانت له أرض فليز رعها" كي روايت مسلم (۱۸۱۳ طبع الحلبي )نے کی ہے اور دوسري روايت ابوداؤد (۱۸۹۳ ۲۸۹ تحقیقٰ عزت عبیدالدعاس)نے کی ہے۔

من رف رف بیرونوی کی سے قب میں ۔ (۲) الاختیار ۳ر ۲۸،الہداریہ ۴ر ۵۳،جواہرالاِ کلیل ۲ر ۱۸۲،المغنی ۱۹۲۵ م۔

ہوگا جبکہ اس کی طرف سے تعدی ہو یا مطالبہ کرنے کے بعد وہ روکے۔

اوریه فی الجملہ ہے<sup>(۱)</sup>۔اوراس کی تفصیل'' غصب'' میں د<sup>یکھی</sup> جائے۔

## ييداوار كى زكاة:

11 - زمین سے جو پیداوار حاصل ہواور درختوں پر جو پھل گیں ان میں اسی تفصیل کے مطابق زکاۃ واجب ہوتی ہے جس کا ذکر فقہاء نے کیا ہے۔

اور کیتی اور کیلوں کی زکاۃ فرض ہے، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "یا أَیُّهَا الَّذِیْنَ آمَنُواْ أَنْفِقُواْ مِنْ طَیِّبَاتِ مَا کَسَبُتُمْ وَ مِمَّا أَخُو بُونَا لَکُمْ مِنَ الْأَدُضِ "(۲) (اے ایمان والو! جوتم نے کما یا ہے اس میں سے عمہ چیزیں خرج کرواور اس میں سے (بھی) جوہم نے تمال میں سے عمہ چیزیں خرج کرواور اس میں سے (بھی) جوہم نے تمہارے لئے زمین سے نکالی بیں)، اور اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَ آتُواْ حَقَّهُ یَوْمَ حَصَادِهِ" (اوراس کاحق (شرعی) اس کے کاٹے نے کے دن اداکر دیا کرو)، اور نبی عَلَیْتُ کا ارشاد ہے: "فیما سقت الأنهار و الغیم العشور و فیما سقی بالساقیة نصف سقت الأنهار و الغیم العشور و فیما سقی بالساقیة نصف کے ذریعہ سیراب ہواس میں نصف عشر العشور جے اور جے رہے کے ذریعہ سیراب کیا گیا ہواس میں نصف عشر ہے ۔ ور جے رہے کے ذریعہ سیراب کیا گیا ہواس میں نصف عشر ہے ۔

اور کھیتیوں میں زکاۃ کی فرضت کا سبب الیی زمین ہے جس میں حقیقی پیداوار نے ساتھا ضافہ ہو، لہذا اگر زمین سے کوئی پیداوار نہ ہوتو زکاۃ واجب نہ ہوگی، اس لئے کہ پیداوار کا ایک حصہ واجب ہوتا ہے، اور جب پیداوار ہی نہ ہوتو پیداوار کے ایک حصہ کو واجب کرنا محال ہے، اسی طرح یہ بھی شرط ہے کہ زمین سے پیدا ہونے والی چیز وہ ہو جس کی کا شت سے زمین کی آمدنی کا قصد کیا گیا ہو، اور عاد تا اس کے ذر لیم زمین سے منفعت حاصل کی جاتی ہو، لہذا الکڑی اور گھاس میں عشر نہیں ہے، اس لئے کہ ان چیز ول سے زمین میں افز اکش نہیں ہوتی ہے، اس لئے کہ ان چیز ول سے زمین میں افز اکش نہیں کی جاتی ہے، اس لئے کہ زمین ان سے بڑھتی نہیں ہے، بلکہ خراب ہوتی ہے، اس لئے کہ زمین ان سے بڑھتی نہیں ہے، بلکہ خراب ہوتی ہے، اس لئے کہ زمین ان سے بڑھتی نہیں ہے، بلکہ خراب ہوتی ہے، الہذا وہ زمین کی بڑھوتر ی نہیں ہوئی (۱)۔

اس کی تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح'' زکا ۃ''۔

<sup>(</sup>۱) الاختيار ۱۹۷۳، ۱۲، البدايه ۱۹۷۳، الشرح الصغير ۱۲ ۱۲ طبع الحلمي ، الدسوقی ۱۲۸۳، ۲۹۰، المهبذب ۱۷۷۱، المغنی ۲۲۹۰، ۲۲۹، منتبی الإرادات ۲۸۰۷، ۲۰۰۰

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ۱۲۷۷

<sup>(</sup>۳) سورهٔ الانعام را ۱۴ ا\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "فیما سقت الأنهارو الغیم ....." کی روایت مسلم (۲۵۵/۲ طع الحلی ) نے حضرت جابر بن عبداللله سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) البدائع ۲ر ۵۹،۵۸،۱۷ فی لا بن عبدالبر ار ۴۰،۳۰۰ می، ۴۰ سا، المهند ب ار ۱۷۰، ۱۲۳، المغنی ۲ر ۲۹۰،۲۹۰

زبل

#### تعريف:

ا - زبل کامعنی لغت میں سرقین (گوبر) ہے اور بیدونوں جانور کاوہ
فضلہ ہیں جود برسے خارج ہوتے ہیں اور مزبلۃ گوبر کے چینکنے اور اس
کےرکھنے کی جگہ کو کہتے ہیں، اس کی جمع مزا بل ہے (۱)۔
فقہاء اس لفظ کو اسی لغوی معنی میں استعال کرتے ہیں (۲)۔
اور حصکفی اور بہوتی نے سرقین کی تفسیر زبل (گوبر) ہے کی ہے
اور '' الشر نبلالیہ'' میں ہے: وہ انسان کے علاوہ دیگر حیوان کا فضلہ
ہے (۳)۔

اورسرقین کی اصل "سرکین" کاف کے ساتھ ہے، پس اسے عربی بنانے میں کاف کوجیم اور قاف سے بدل کر سرجین اور سرقین کہا جاتا ہے اور روث اور سرقین دونوں مترادف الفاظ ہیں، اور اصمحی سے منقول ہے کہ سرقین روث ہے (م) اور ابن عابدین نے نقل کیا ہے کہ سرقین انسان کے علاوہ دیگرتمام حیوانات کا فضلہ ہے۔ اور زبل (گوبر)، روث (لید)، ختی (گائے کے گوبر)، بعر اونٹ کی مینگنی)، خرء (پرندے کی بیٹ)، نجو (پاخانہ) اور عذرة (یاخانہ) میں سے ہرایک سے مختلف ہے۔

- (۱) تاج العروس، لسان العرب، القاموس المحيط ماده: "زبل" \_
  - (۲) کشاف القناع ۱۲۰۳، مدونه ۱۲۰/۳
  - (۳) ابن عابدین ۲۳۶۸، کشاف القناع ۱۵۶/۳ (۳)
- (٣) القامون المحيط ومتن اللغه ماده: "سرق"، المصباح المغير ماده: "سرج" كشاف القناع ١٩٣٧ه ١٥ ـ

ر بق

د يکھئے:"صوم""سؤر"۔

زاغ

د يکھئے:'' أطعمہ''۔

پس روث: گھوڑے، خچر اور گدھے کے لئے بتی: گائے اور ہاتھی کے لئے بتی: گائے اور ہاتھی کے لئے، فتی: پرندوں کے ہاتھی کے لئے، خرو: پرندوں کے لئے، نجو: کتے کے عذرة: انسان کے لئے، خرو: پرندے، کتے، چوہے اور انسان کے لئے استعال ہوتے ہیں (۱)۔

اور کبھی ان الفاظ میں سے بعض کو بعض کی جگہ تو سعا استعمال کیا جاتا ہے۔

طہارت اور نجاست کے لحاظ سے گو بر کا حکم: فقہاء کااس کی طہارت کے حکم کے سلسلے میں اختلاف ہے، اس کی تفصیل'' روث'' کی اصطلاح میں ہے۔

## گوبر چینکنے کی جگه میں نماز:

۲ - حفیہ اور شافعیہ کی رائے ہے کہ اگر گو بر چھینکنے کی جگہ میں نجاست نہ ہوتواس میں نماز پڑھنا مکروہ ہے۔

اور ما لکیہ کے نزدیک گوبر چینکنے کی جگہ میں نماز جائز ہے جبکہ وہ نجاست سے مامون ہو (اس طور پر کہ اسے اس کی طہارت کا لیتین ہو یا طن غالب ہو)، لیکن اگر اس کی نجاست یقینی ہو یا اس کاظن غالب ہوتو پھر اس میں نماز جائز نہیں ہے، اور اگر نماز پڑھے تو ہر صورت میں لوٹائے گا، اور اگر اس کی نجاست میں شک ہوتو رائے قول کے مطابق اصل کوظن غالب پر ترجیح دیتے ہوئے وقت کے اندر نماز کولوٹائے گا اور بیامام مالک کا قول ہے، اور ابن حبیب کہتے ہیں کہ طن غالب کو اصل پر ترجیح دیتے ہوئے بہر صورت نماز کولوٹائے گا۔

اور حنابلہ کا مذہب یہ ہے کہ گو بر چیسکنے کی جگدا گرچہ پاک ہو چر بھی

اس میں نماز کیے نہیں ہے (۱)۔ تفصیل کے لئے دیکھئے:''صلاق''۔

## گندگی لگے ہوئے کپڑے میں نماز:

سا- گندگیوں میں سے پچھ پاک ہیں جیسے کہ جمہور فقہاء کے نزدیک ان پر ندوں کی بیٹ جن کا گوشت حلال ہے، اور مالکیہ اور حنا بلہ کے نزدیک ان تمام جانوروں کا فضلہ جن کا گوشت حلال ہے، پس ان حضرات کے نزدیک اگران میں سے پچھانسان کے بدن یااس کے کپڑے کولگ جائے تو وہ اس کو نا پاک نہیں کرے گا اور ندان کے نزدیک اس کی نماز فاسد ہوگی (۲)۔

لیکن ناپاک پاخانہ جیسے کہ ان جانوروں کا فضلہ جن کا گوشت حلال ملائیں ہے، اور اسی طرح ان جانوروں کا فضلہ جن کا گوشت حلال ہے ان حضرات کے نزدیک جوان کی نجاست کے قائل ہیں، اس میں درج ذیل تفصیل ہے:

حنفیہ فرماتے ہیں: نجاست غلیظہ نماز میں ایک درہم کے بقدریا اس سے کم معاف ہے اور نجاست خفیفہ چوتھائی کپڑے کے بقدر اوراس سے کم معاف ہے اوران دونوں کے درمیان فرق معلوم کرنے کے لئے دیکھئے:'' نجاست''۔

پس اگرلید یا گائے کا گوبر کپڑے پر ایک درہم سے زیادہ لگ جائے تو امام ابوطنیفہ کے نزد یک اس میں نماز جائز نہ ہوگی، اس لئے کہ اس سلسلے میں نص وارد ہے اوروہ نبی علیقہ کا بیار شاد ہے: "ھذا رجس أو رکس" (بینایاک ہے)، کوئی اور نص اس کے رجس أو رکس" (بینایاک ہے)، کوئی اور نص اس کے

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۱ر ۱۳۷۷، الکلیات لا بی البقاء ۲ر ۹۵ ۳، الشرح الصغیر ۱ر ۷۵ ۲۵، روضته الطالبین ۱۲۷، المغنی ۲۸۸۸، تاج العروس ماده:" سرج" ک

<sup>(</sup>۱) الفتادى الهنديه ار ۲۳، المجموع ۳۸،۱۵۸، الشرح الصغيرمع حاشية الصاوى عليه ۱/۲۲۷، كشاف القناع ۱/۹۹۸

<sup>(</sup>٢) الاختيارار ٣٣، الدسوقي ار ٥١، جواهرالإ كليل ار ٩ كشاف القناع ار ١٩٣٠ ـ

<sup>(</sup>۳) حدیث: هذا رجس أو رکس "كى روایت بخارى (الفتح ار ۲۵۲ طبع السلفیه) نے صرف لفظ "رکس" كے ساتھ اور ابن ماجه (۱۱٬۳۱۱ طبع عیسی

معارض نہیں ہے، لہذا وہ نجاست غلیظہ میں شامل ہوگی اورامام ابویوسف اورامام محر فرماتے ہیں کہ اس کی نماز جائز ہوجائے گی جب تک کہ وہ نجاست زیادہ نہ ہو، لعنی چوتھائی کیڑے کونہ پہنچے، اس لئے کہ اس میں اجتہاد کی گنجائش ہے، لہذا اس کی نجاست میں تخفیف ثابت ہوگی، اور اس لئے کہ اس میں ضرورت ہے، کیونکہ راستہ اس سے خالی نہیں ہوتا ہے (۱)۔

اوروہ پرندے جن کا گوشت حلال نہیں ہے، جیسے کہ شکرہ اور باز اور چیل اگران کی بیٹ کپڑے پرلگ جائے اور ایک درہم کی مقدار سے زیادہ ہوتوامام ابوحنیفہ اور امام ابویوسف کے نزدیک اس میں نماز جائز ہوجائے گی، اس لئے کہ وہ اڑتے ہوئے بیٹ کرتے ہیں اور اس سے بچنا مشکل ہے، لہذا ضرورت ثابت ہے اور امام محمد فرماتے ہیں: جائز نہ ہوگی، اس لئے کہ تخفیف ضرورت کی بنیاد پر ہے اور یہاں پرضرورت اس لئے نہیں ہے کہ وہ پرندے انسانوں کے ساتھ مل کرنہیں رہتے ہیں (۲)۔

## گوبر کا جمع کرنااوراس کا استعال کرنا:

۴ - پاک پاخانہ کا جمع کرنا اور کیتی میں اور کسی چیز کے گرم کرنے اور روئی وغیرہ پکانے میں اس کا استعمال جائز ہے، اور نا پاک پاخانہ میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

چنانچہ حنفیہ فرماتے ہیں:اس کا جمع کرنا اور کاشت کی افزائش اور روٹی وغیرہ یکانے میں اس کا استعال جائز ہے۔

اسی طرح شافعیہ کے نزدیک پاخانہ سے فائدہ اٹھانااور زراعت کے لئے اسے جمع کرنا جائز ہے،لیکن بیان کے نزدیک مکروہ ہے۔

وہ فرماتے ہیں: گوبر پراگنے والی کھیتی نجس العین نہیں ہے، لیکن نجاست کے لگنے سے وہ ناپاک ہوجاتی ہے، پس اگر اسے دھودیا جائے تو پاک ہوجائے گی اور جب اس میں خوشے نکل آئیں تواس سے نکلنے والے دانے یاک ہیں۔

اور ما لکیہ کے نزد کی اصل یہ ہے کہ ناپاک چیز سے انتفاع جائز نہیں ہے، لیکن ان حضرات نے اس سے پھھ چیز وں کو مشتیٰ کیا ہے، ان میں سے ایک یہ ہے کہ کھتی کی سینچائی کے پانی میں پاخانہ کو ملانا جائز ہے، اور ان کے نزد کی قول جائز ہے، اور ان کے نزد کی قول معتمد یہ ہے کہ وہ رو ٹی جو ناپاک لید کی آگ پر پکائی گئی ہو پاک ہے، خواہ اس میں پھھ راکھ لگ جائے۔

اور پاخانہ کے استعال کے سلسلے میں ہمیں حنابلہ کے یہاں کوئی تذکرہ نہیں ملا کیکن انہوں نے صراحت کی ہے کہ نا پاک فضلہ کی ہے جائز نہیں ہے، جبیبا کہ اگلے فقرہ میں آرہاہے (۱)۔

### گوبر کی بیع:

۵ - حنفید کی رائے میہ ہے کہ گوبر کی تھے جائز ہے، اس کئے کہ ہرزمانے میں تمام شہروالوں کا اس کی تھے پراتفاق رہاہے، کسی نے اس پرنگیر نہیں کی، اوراس کئے بھی کہ اس سے انتفاع جائز ہے، اس کئے تمام چیزوں کی طرح اسے فروخت کرنا بھی جائز ہوگا۔

اور ابن عرفہ نے گوبر کی بیچ کے سلسلے میں مالکیہ کے تین اقوال ذکر کئے ہیں:

الف-ممانعت، بیابن القاسم کا امام مالک کے نزدیک آدمی کے یا خانے کے ممنوع ہونے پر گوبر کا قیاس ہے۔

<sup>(</sup>۱) الفتاوى الهندييه ۱۳۳۲، الهدايي ۱۲۲۸، ابن عابدين ۲۴۹۸، أسنى المطالب ۹/۲، الروضه ار ۱۷، نهاية المحتاج ار ۸۷،۳۸۲ الدسوقی ار ۱۸۰۵-۲۰ بشاف الفتاع ۱۵۲۳، المغنی ۲۸ س۲۸۰

<sup>=</sup> کملنی ) نے لفظ '' رجن'' کے ساتھ حضرت عبداللہ بن مسعود ؓ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) العناييلي الهدابيه ار۴۴۷، فتخ القديرمع الهدابيا ۱۴۳۰

<sup>(</sup>۲) دونون سابقه حواله، الهداميم فتح القديرا ۱۳۴۸ -

ب- جواز، بیابن القاسم کاایک قول ہے۔

ج-ضرورت کی بنیاد پرجواز، بیاشہب کا قول ہے، اور' المدونہ' کے ظاہراورا بوالحن کے نہم کی بنیاد پر کرا ہت کا اضافہ کیا جائے گا۔ اسی کے ساتھ یہ بات ملحوظ رہے کہ مالکیہ کے نزدیک عمل اس پر ہے کہ گوبر کی نیچ ضرور تا ہے، انسان کے پاخانہ کی نیچ جائز نہیں (۱)۔ حطاب کہتے ہیں: جان لوکہ ممانعت کا قول ہی نجاستوں کی نیچ کے

حطاب کہتے ہیں: جان لوکہ ممانعت کا قول ہی نجاستوں کی بیع کے ممنوع ہونے کے سلسلے میں اصل مذہب کے مطابق ہے اور جواز کا قول ضرورت کی رعایت کی بنیاد پرہے۔

اور جولوگ کراہت کے قائل ہیں ان کے نزدیک دونوں معاملے باہم متعارض ہیں اوران کی رائے یہ ہے کہاس کی قیمت لینا مکارم اخلاق میں سے نہیں ہے۔

اور دوسرے قول کے قائلین کی رائے میہ ہے کہ جواز کی علت اضطرار کا پایاجانا اس علت کے تقق کے لئے ضروری ہے (۲)۔

اور شافعیہ کہتے ہیں: حلال اور حرام چو پایوں کے پاخانوں کی تیج باطل ہے اور اس کی قیمت حرام ہے، ان حضرات نے حضرت ابن عباس کی اس حدیث سے استدلال کیا ہے کہ نبی علیہ نے فرمایا: "إن الله إذا حرم علی قوم شیئا حرم علیهم شمنه" (بشک جب اللہ تعالی سی قوم پر کسی چیز کوحرام کرتا ہے تووہ ان پراس کی قیمت کو جمی حرام کردیتا ہے )، اور اس لئے بھی کہ تووہ ان پراس کی قیمت کو جمی حرام کردیتا ہے )، اور اس لئے بھی کہ

اور حنابلہ کی رائے یہ ہے کہ ناپاک پاخانہ کی بیج صحیح نہیں ہے، بخلاف اس کے جواس میں سے پاک ہے، جیسے کہ کبوتر اور مولیثی جانوروں کا یا خانہ (۲)۔

تفصیل کے لئے دیکھئے:''نجاست''اور' بیے منہی عنہ'۔

جانوروں کا پاخانہ نجس العین ہے، لہذاانسان کے پاخانہ کی طرح اس کی بیچ بھی جائز نہ ہوگی <sup>(۱)</sup>۔

<sup>(</sup>۱) الفتاوى الخانيه بهامش الهنديه ۲۲ ۱۳۳۳، نتائج الأفكار ۱۲۲۸، المجموع ۹ر ۲۳۰، الدسوقی ۱۲۰۰ الحطاب ۲۲۰۸

<sup>(</sup>۲) الحطاب ۱۲۲۳

<sup>(</sup>۳) حدیث: ''إن الله إذا حرم علی قوم.....'' کی روایت احمد (۳۸ مرم سرم) طبع دارالمعارف) نے کی ہے اور احمد شاکر نے اس کو سیح قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) المجموع ۹ر۰ ۲۳۱،۲۳۳

<sup>(</sup>۲) كشاف القناع ۱۵۶۳، الشرح الكبير بذيل المغنى ۴ ريما .

## زيور

#### تعریف:

ا - زبور: زبر سے فعول کے وزن پر ہے، جس کامعنی لکھنا ہے، یہ مزبور (اسم مفعول) کے معنی میں ہے، یعنی لکھا ہوا اور اس کی جمع: زبرہے۔

اور" زبور" حضرت داؤدعلیه الصلاة والسلام کی کتاب ہے، جیسا کہ" توراة" حضرت موسی پرنازل کی گئی کتاب ہے اور" انجیل" حضرت عیسی پرنازل کی گئی کتاب ہے، اور قر آن حضرت محمد علیلی پر عازل کیا گیا ہے، الله تعالی فرما تا ہے:" وَ آتَیٰنَا دَاوُد زَبُورُ اَ"(۱) نازل کیا گیا ہے، الله تعالی فرما تا ہے:" وَ آتَیٰنَا دَاوُد زَبُورُ اَ"(۱) (اور ہم نے داؤد کوایک صحفہ دیا تھا)، اور اس میں ایک سو بچاس سورتیں تھیں، نہ اس میں کوئی تھم تھا اور نہ حلال وحرام، بلکہ اس میں حکمتیں تھیں، مواعظ تھے اور الله تعالی کی حمد و ثنا اور بزرگی کا بیان تھا، حبیبا کہ قرطبی نے کہا ہے (۲)۔

## اجمالي حكم:

اول- نے وضوز بور کو چھونا:

۲ - فقهاء کااس بات پراتفاق ہے کہ بے وضو محض کے لئے قرآن کو چھونا جائز نہیں ہے،اس لئے کہ اللہ تعالی کاار شاد ہے: لا یَمَسُّهُ إِلاّ

(۲) المصباح المنير ولسان العرب ماده: "زبر" اورتفيير القرطبي ۲۷ / ۱۵ ، تفيير الآلوق ۲۷ / ۱۱ اورفخ الرازي ۱۱ / ۱۹۰

الْمُطَهَّرُوُنَ "(1) (جَهِ كُونَى باته تَهِ بِيلِ لِكَا تا بَجِزِيا كُول) اوررسول الله عليه مَا لِللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُولِ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُولِ عَلَيْ عَلَيْكُولِ عَلْكُولُ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُولُ عَلِي عَلَيْكُولِ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُ

اوربعض فقهاء نے ایسی کتب تفسیر کواسی حکم میں شامل کیا ہے، جن کازیادہ حصہ قرآن ہو (۳)۔ دیکھئے: '' مصحف''۔

لیکن دوسری آسانی کتابیں مثلاً توریت، انجیل اورزبور کے بارے میں فقہاء کا ختلاف ہے۔

مالکیہ اور حنابلہ کہتے ہیں کہ تو ریت، انجیل اور زبور کو چھونا مکروہ نہیں ہے، اور حنابلہ نے حضرت ابراہیم، حضرت موسی اور حضرت شیث علیہم السلام کے حیفوں کا بھی اضافہ کیا ہے، اگروہ موجود ہوں، اس کئے کہ وہ قرآن نہیں ہیں اور شرعی نص توصرف قرآن کے بارے میں وار دہے (۲)۔

اور شافعیہ کہتے ہیں: اگروہ پی گمان کرے کہ توریت وغیرہ میں غیر محرف حصہ ہے تواس کو چھونا مکروہ ہوگا، اور اس سے بیہ بات سمجھ میں آتی ہے کہ اس کا محرف حصہ (جوزیادہ ہے) ان کے نزدیک اس کو چھونا مکروہ نہیں ہے (۵)۔

- (۲) حدیث: "لا یمس القر آن إلا طاهر" کی روایت دار قطنی (۱/ ۱۲۲ طبع دار المحاس) نے عمر بن حزم کی حدیث سے کی ہے اور اس کی اساد میں ضعف ہے اور اس کی روایت دوسر صحابہ کی حدیث سے بھی کی گئی ہے، جیسا کہ ابن ججر کی الخیص (۱/ ۱۳۱۱، ۱۳۲۱ طبع شرکة الطباعة الفند ) میں ہے، اس کی روسے میں میں ہے، اور امام احمد نے اسے میح قرار دیا ہے جیسا کہ مسائل اسحاق المروزی رص ۵ میں ہے۔
- (۳) البدائع ار۳۳، حاشیه ابن عابدین علی الدرار۱۱۹،۱۱۸ ، جواهر الإکلیل ۱ر۲۱،مغنی المحتاج ار ۳۷،کشاف القناع ار ۱۳۵،۱۳۴ ـ
  - (٤) الحطاب ار ٢٠٠٣، كشاف القناع ار ١٣٥ ـ
    - (۵) مغنی الحتاج ار ۳۷\_

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساء رس۱۲۳

ا) سورهٔ واقعه ۱۹۷۸

# زخرفه

#### لعريف:

ا- زخرفه کا لغوی معنی زینت اور کسی چیز کا کمال حسن ہے اور زخرف
 دراصل سونا ہے، پھر ہرزینت کوزخرف کہا جانے لگا۔

اور مزخرف کا معنی مزین ہے، اور بولتے ہیں: "توخوف البیت"
الر جل" جبکہ وہ زیب وزینت اختیار کرے، اور "زخوف البیت"
کامعنی ہے: اس نے گھر کومزین اور آراستہ کیا، اور اسی مفہوم میں اللہ تعالی کا یہ ارشاد ہے: "وَلِبُیُوتِهِمْ أَبُوابًا وَّ سُرُدًا عَلَیٰهَا يَتَّكِئُونَ وَ زُخُوفًا" (اوران کے مکانوں کے دروازے ( تک یکھی) اور وہ تخت بھی جس پریہ تکیہ لگا کر بیٹھتے ہیں اور سونے کی بھی (یہ چیزیں کردیتے)۔

ہروہ چیز جسے آ راستہ اور مزین کیا جائے وہ زخرف ہے اور ''زخوف القول'' کامعنی ہے: سنوارا ہوا کلام (۲)۔ اس کا اصطلاحی معنی بھی لغوی معنی کی طرح ہے۔

#### متعلقه الفاظ:

#### تزويق:

۲ - زوق کا لغوی معنی زینت ہے، اور اس کی اصل زاووق (پارہ) ہے، اور مزوق وہ ہے جس سے کسی چیز کو آ راستہ کیا گیا ہو، پھراس کا

#### دوم-زبور پرائمان لانے کا وجوب:

سا- انبیاء کیہم السلام کوان کے رب کی طرف سے جو کچھ دیا گیا، بغیر کسی تفریق کے اس پر ایمان لا ناواجب ہے، اورز بوروہ کتاب ہے جو داؤدعلیهالصلاة والسلام پرنازل ہوئی ہے،جیسا کہ پہلے گزرا،لہذااس پرایمان لا ناواجب ہے،اسی طرح ان تمام کتابوں اور صحیفوں پرایمان لا نا واجب ہے جوتمام انبیاء علیہم الصلاق والسلام پر نازل ہوئے ہیں، اس كَ كَه الله تعالى كا ارشاد ب: "قُولُوا امُّنَّا باللهِ وَمَا أُنُولَ إِلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ اللِّي اِبْرَاهِيُمَ وَالسَّمَاعِيْلَ وَالسَّحْقَ وَيَعْقُونِ وَالْاَسُبَاطِ وَمَا أُوْتِيَ مُوُسِلِي وَعِيُسِلِي وَمَا أُوْتِيَ النَّبيُّونَ مِنْ رَّبِّهِمُ لَانُفَرِّقُ بَيْنَ اَحَدٍ مِّنْهُمُ وَنَحُنُ لَهُ مُسْلِمُونَ<sup>(1)</sup>(كهـ دوكه جم توايمان ركھتے ہيں الله يراوراس يرجو جم يرا تارا كيا اور جو ابراہیم اور اساعیل اور اسحاق اور لیتقوب اور اولا د (لیتقوب) پراتار گیااور جوموسی اورعیسی کودیا گیااوراس پر جو دوسرے انبیاءکوان کے پروردگار کی طرف سے دیا گیا اور ہم ان میں سے کسی کے درمیان فرق نہیں کرتے اور ہم اللہ ہی کے حکم بردار ہیں ) لیعنی ہم ان کے درمیان تفریق نہیں کرتے کہ بعض انبیاء پر ایمان لائیں اور بعض کا ا نکارکردیں، جیسا کہ یہود ونصاری نے کیا، بلکہ ہم ان سب کے بارے میں پیشہادت دیتے ہیں کہوہ اللہ کے رسول اور اس کے نبی تھےجنہیں حق اور ہدایت کے ساتھ بھیجا گیا۔

زبوراور قرآن کریم سے قبل نازل ہونے والی تمام کتابوں پر جو ایمان لانا واجب ہے، اس کا مطلب سے ہے کہ ان پر اس حال میں ایمان لا یا جائے جس حال میں وہ تحریف سے پہلے نازل ہوئی تھیں (۲)۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ زخرف ر ۳۵،۳۴ س

<sup>(</sup>٢) لسان العرب غريب القرآن للأصفهاني ماده: '' زخرف' په

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره را ۱۳۲س

<sup>(</sup>۲) القرطبی ۲را ۱۴، الرازی ۲ ر ۹۳ ،الطبر ی ۳ر ۱۱۰ ـ

استعال کثرت سے ہونے لگا، یہاں تک کہ ہراس چیز کا نام مزوق رکھا گیا جے کسی بھی چیز سے آراستہ کیا گیا ہواور ''زوقت الکلام والکتاب"اس وقت ہولتے ہیں جب اس کوعمدہ بنایا جائے اور ٹھیک کیا جائے (۱) اور حدیث میں ہے: ''انه لیس لی أو لنبی أن یدخل بیتا مزوقا"(۱) (بشک میری یا کسی بھی نبی کی بیشان بیدخل بیتا مزوقا"(۱) (بشک میری یا کسی بھی نبی کی بیشان نبیس ہے کہ وہ کسی آراستہ کئے ہوئے گھر میں داخل ہو)، یعنی مزین گھر میں۔

## شرعي حكم:

### مساجدكوآ راستهكرنا:

سا-جہہور فقہاء کا مذہب یہ ہے کہ مسجد کوسونا یا چاندی یا نقش و نگاریا رنگ یا کتابت کے ذریعہ یا اس کے علاوہ کسی اور طریقے سے مزین کرنا جونمازی کو اس کی نماز سے غافل کردے مگروہ ہے، اس لئے کہ نبی علیقہ نے اس سے منع فرمایا ہے۔

چنانچه حضرت ابن عباس سے روایت ہے، وہ فرماتے ہیں که رسول اللہ علی اللہ علیہ نے فرمایا: "ماأمرت بتشیید المساجد" (") (مجھے مساجد کومزین کرنے کا حکم نہیں دیا گیا ہے) اور تشیید کا معنی کچ کے ذریعہ پلاسٹر کرنا ہے، حضرت ابن عباس فرماتے ہیں: "تم لوگ مسجدوں کو اسی طرح سنوارو کے جس طرح یہود و نصاری نے سنوارا ہے۔ "۔

- (۱) لسان العرب، المصباح المنير ماده: '' زوق'۔
- (۲) حدیث: ''إنه لیس لي أو لنبي أن ید خل بیتا مزوقا'' کی روایت ابوداؤد (۱۳۳/۴ تحقیق عزت عبید دعاس) اور احمد (۲۲۱/۵ طبع المیمنیه) نے حضرت سفینہ ﷺ کے ہے اور اس کی اسناد حسن ہے۔
- (۳) حدیث: "ما أمرت بتشیید المساجد" کی روایت الوداؤد (۱۱ سات ۱۳۱۰ می موایت الوداؤد (۱۱ سات ۱۳۰۰ میلادعات) نے کی ہے اور ابن حبان (الإحسان ۱۳۰۳ میلادعات) دار الکتب العلمیہ )نے اسے مجھے قرار دیاہے۔

اور حضرت انس مصر الله عليه الناس في المساجد (۱) "لا تقوم الساعة حتى يتباهى الناس في المساجد (۱) (قيامت اس وقت تك قائم نهيس مولى جب تك كدلوك مساجد كبار عين ايك دوسر بي فخرنه كرين) -

اور بخاری نے اپنی صحیح میں بدروایت کی ہے کہ حضرت عمر نے ایک مسجد کی تعمیر کا حکم دیا اور فرمایا: "أکن الناس من المطو، وایاک أن تحمر أو تصفر فتفتن الناس"<sup>(1)</sup> (لوگوں کو بارش سے بچاؤ، اور مسجد کو سرخ یا زرد کرنے سے پر ہیز کرو، تا کہ لوگوں کو فتنے میں ہتلانہ کرو)۔

اور حضرت ابوالدرداء فن فرمایا: "جب تم این مصاحف (قرآن) کو مزین کروگے اور اپنی مساجد کو آراسته کروگ تو تم پر بربادی آئے گی۔''

اوراس کئے کہ یہ چیز نمازی کواس کی نماز سے غافل کرتی ہے، وہ اس کی طرف دیکھتا ہے تو اس کے خشوع میں خلل واقع ہوتا ہے، اوراس کئے بھی کہ یہ قیامت کی علامتوں میں سے ہے۔

فقہاء کا اس بات پراتفاق ہے کہ وقف کے مال سے مسجد کو مزین کرنا یا اس میں نقش و نگار بنانا جائز نہیں ہے، اور الیا کرنے والا اس کا ضامن ہوگا اور قیت کا تاوان اس پر عائد کیا جائے گا، اس لئے کہ اس سے منع کیا گیا ہے اور اس میں کوئی مصلحت بھی نہیں ہے، اور وہ تعمیر بھی نہیں ہے، حنفی فرماتے ہیں: الابی کہ جب ظالموں کی لالچ کا اندیشہو، مثلاً یہ کہ اس کے پاس مسجد کے اموال جمع ہوجائیں اور مسجد میں تعمیر کی مثلاً یہ کہ اس کے پاس مسجد کے اموال جمع ہوجائیں اور مسجد میں تعمیر کی

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لا تقوم الساعة حتی یتباهی الناس فی المساجد "کی روایت ابوداؤد (۱/۱۱ متحقق عزت عبید دعاس) نے کی ہے اور ابن حبان (الإحمان ۱۳۰۷ کے طبع دارالکتب العلمیہ) نے اسے حج قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۲) قولَ عمرٌ: "اكن الناس من المطر" كى تعلق بخارى (الفتح ار ۵۳۹ طبع السلفيه) ميں كى ہے۔

ضرورت نہ ہوتو اسے مزین کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے، اسی طرح اگر تزیین ہے، اسی طرح اگر تزیین و آرائش عمارت کی مضبوطی کے لئے ہو یا وقف کرنے والے نے اس طرح کا کام کیا ہوتو اس میں کوئی حرج نہیں ہے، اس لئے کہ ان حضرات کا قول ہے کہ وقف کو اسی طرح آ با در کھا جائے گا جیسا کہ وہ پہلے تھا تو اسی طرح اس میں کوئی مضا کھنہیں ہے۔

سم - اوربعض فقہاء کا مذہب ہے جن میں سے حنابلہ ہیں اور شا فعیہ کے دواقوال میں سے ایک قول بہے کہ سجد کوسونا یا جاندی ہے آ راستہ کرنا حرام ہے اور تمام منکرات کی طرح اس کا زالہ واجب ہے، اس لئے کہ وہ اسراف ہے اور فقراء کی دل شکنی کا سبب بنتا ہے، اس طرح اس کی حصت یاد بوار پرسونے یا جاندی کا یانی چڑھانا حرام ہے اور اگر آ گ پر اس کو بگھلانے سے کچھ نکل سکتا ہوتو اس کا ازالہ واجب ہے، اوراگر آ گ پر بگھلانے سے اس میں سے کچھ جمع نہ ہو سکے تو الیمی صورت میں اسے اس کو باقی رکھنے کاحق ہے، اس لئے کہ مالیت نہیں ہے، لہذا اسے تلف کرنے میں کوئی فائدہ نہیں ہے، اوراس لئے کہ بیروایت ہے كه حضرت عمر بن عبدالعزيز جب خليفه منتخب هوئ تو دمشق كي مسجد مين جوسونے کا یانی چڑھایا گیاتھااس کوانہوں نے جمع کرنے کا ارادہ کیا توان سے کہا گیا کہاں ہے کچھ بھی جمع نہ ہوسکے گا توانہوں نے اسے جیور دیا، اور اسلام میں سب سے پہلےجس نے کعبہ پرسونے کا پانی چڑھا یا اور اسے مزین کیا اور مساجد کومزین کیا وہ ولید بن عبدالملک ہیں،اسی بناپر بہت سے علماء نے اسے بدعت مکر وہد کی اقسام میں سے شاركياہے۔

اورشا فعیہ میں سے بعض فقہاء کا مذہب اور حنفیہ کا ایک قول میہ ہے کہ مسجد کوسونا یا چاندی یا نقش و نگار یا رنگ یا کتابت کے ذریعہ یا اس کے علاوہ کسی اور طرح سے مزین کرنامتجب ہے، اس لئے کہ اس میں مسجد کی تعظیم ہے اور اسلامی شعائر کو زندہ کرنا ہے۔

اورراج قول کی روسے حنفیہ کا مذہب یہ ہے کہ مسجد کو گئے یا سونے
کے پانی یا ان دونوں جیسی قیمتی چیزوں سے مزین کرنے یا نقش و نگار
بنانے میں کوئی حرج نہیں ہے، جب تک کہ بیم حراب یا قبلہ کی دیوار
میں نہ ہو، اس لئے کہ بینمازی کے قلب کو مشغول رکھتا ہے اور اسی
طرح جودائیں یا بائیں کی دایوار میں نہ ہو، اس لئے کہ بیکھی اس سے
قریب والے نمازی کو غافل کرتا ہے، بہر حال مسجد کے ان مقامات کو
مزین کرنا ان کے نزدیک بھی مکروہ ہے (۱)۔

تفصیلات' مساجد'، 'وقف' 'اور' ' ذہب' کی اصطلاح میں ہیں۔

## ب-قرآن كومزين كرنا:

۵ - جمہور فقہاء: حفیہ، مالکیہ اور شافعیہ کا مذہب اور حنابلہ کا ایک قول یہ ہے کہ قرآن کی تعظیم اور دین کے اعزاز کی خاطر مصاحف کوسونا چاندی وغیرہ سے مزین کرنا جائز ہے۔

ان حضرات کا اتفاق ہے کہ صحف کے علاوہ دوسری علمی کتا ہوں کو سونے سے مزین کرنا حرام ہے۔

حنابلہ کا مذہب یہ ہے کہ قرآن کوسونے یا چاندی سے مزین کرنا کروہ ہے کہ اس صورت میں نقدین (سونا چاندی) کی تنگی ہے، اوراسے سونا یا چاندی سے کھنا حرام ہے، اوراسے کھر چنے کا حکم دیا جائے گا، پس اگر اس میں سے کچھ جمع ہوجائے جس سے مال حاصل ہوتو اگروہ نصاب کو پہنچ جائے، یا دوسرامال اس میں ملانے کی وجہ سے وہ نصاب

<sup>(</sup>۱) حاشيدابن عابدين ۱۱، ۲۳۲، ۱۷، ۲۳۲، ۱۷۲۱، باعلام الساجد بأ حكام المساجد للزركشي رص ۳۳۸، ۱۳۳۷، مغنی الحتاج ۱۲، ۱۲، ۱۳۹۳، ۱۳۹۳، ۱۳ داب روضة الطالبين ۲۰۳۵، کشاف القناع ۲۳۸، ۲۳۸، ۱۳۹۳، الآ داب الشرعيه ۱۳۹۳، القليو بي ۱۸۵۳، مطالب اولي النبي ۲۵۵، ۲۵۵، مطالب اولي النبي ۲۵۵، ۲۵۵، ۱۲۹۸، قواعد الأحکام للعزبن عبدالسلام ۲۲ ساکا، المجموع ۲۲/۱۹۔

کو پہنچ جائے تو وہ اس کی زکاۃ ادا کرے گا، ابوالخطاب کہتے ہیں: اگروہ نصاب کو پہنچ جائے تو اس کی زکاۃ ادا کرے گا، اور اسے اس کو کھرچ کرلے لینے کاحق ہے۔

ایک قول کی روسے شافعیہ کا یہی مذہب ہے، اور شافعیہ کا اصح قول میہ ہے کہ کورت اور نیچ کے لئے اسے سونے سے مزین کرنا جائز ہے، بخلاف مرد کے کہ اس کے لئے جائز نہیں ہے اور چاندی سے اس کومزین کرنا مرد یا عورت کے لئے جائز ہے اور ایک قول میہ ہے کہ مصحف کوسونے سے مزین کرنا جائز نہیں ہے، نہ مرد کے لئے اور نہ عورت کے لئے اور نہ عورت کے لئے اور نہ

تفصيلات ''مصحف''اور'' ذہب'' كى اصطلاح ميں ہیں۔

## ج-گھروں کومزین کرنا:

۲-جمہور کا مذہب ہے ہے کہ گھروں اور دو کا نوں کوسونے یا چاندی سے مزین کرنا حرام ہے، لیکن ان دونوں کے علاوہ دوسری چیزوں سے مزین کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے، جب تک کہ وہ حداسراف کو نہ پہنچے، اسی طرح حجمت، چہار دیواری اور دیوار کو ان حرام ہے، اس کئے کہ اس میں اسراف، تکبراور فقیروں کی دل شکنی ہے۔

اس کودور کرنا واجب ہے، اس لئے کہ وہ منکرات میں سے ایک منکر ہے، اسی طرح اگر وہ خود یا دوسرے مال کو ملانے سے نصاب کو پہنچ جائے تو اس کی زکا قرواجب ہوگی، اور اگر اس کو آگ دکھانے سے پچھ جمع نہ ہوتو پھر اسے اس کو باقی رکھنے کاحق ہے اور مالیت نہ ہونے کی وجہ سے اس میں زکا قرواجب نہیں ہے (۲)۔

(٢) المجموع للإمام النووي ٧٦ مهم، كشاف القناع ٢٨٨٢، روضة الطالبين

د يکھئے:'' نقش'' کی اصطلاح۔

2-اس کے ساتھ یہ بات ملحوظ رہے کہ سونے اور چاندی کے علاوہ سے کپڑوں،لکڑی اور ان کے علاوہ دیگر سامانوں کومزین کرنا جائز ہے، جب تک کہ وہ اسراف کے درجے کونہ پہنچے۔

## زرافه

ديكھئے:" أطعمه"۔

<sup>(</sup>۱) حاشيه ابن عابدين ۲۳۷۸، الفواكه الدواني ۲۳۸۰ م. مغنی الحتاج ار ۲۳۰ الجوع الإمام النووي ۲۳۷۸، كشاف القناع ار ۱۳۷۱، ۱۳۷۱، الآواب الشرعيه ۲۲ ۳۵۸۰ القليو بي ۲۵/۲۰

<sup>=</sup> اربه به مواہب الجلیل ار • سلا۔

#### خاص ہے۔

## کاشت ہے متعلق احکام: مردہ زمین کو آباد کرنا:

سا-فقہاء کے درمیان اسلط میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ زمین کو جن چیز ول سے آباد کیا جاتا ہے ان میں سے اس میں کا شت کرنا یا اس میں درخت لگانا ہے، اور ' احیاء الموات' کی اصطلاح (۲/....) کے ذیل میں یہ بات گذر چکی ہے

## کھیتیوں کی زکا ۃ:

سم -امت کا اس بات پراتفاق ہے کہ مجموعی لحاظ سے کھیتیوں میں زکا ۃ واجب ہے۔

اس کی تفصیل'' زکاۃ'' کی اصطلاح میں ہے۔

## ڪيتيون کي ٻيع:

۵-اگرکوئی شخص زمین فروخت کرے اور اسے مطلق رکھے تواس میں جو کھیتی گئی ہے وہ اس بیج میں داخل ہوجائے گی،خواہ وہ کھیتی پختہ ہو چکی ہواور آفت سے مامون ہوگئی ہو یانہیں، اس لئے کہ کھیتی زمین کے تالع ہے، اور اگر تنہا کھیتی کی بیج کی جائے تو سخت ہوجانے کے بعد ہی بیج جائز ہوگی، تاکہ آفت سے مامون ہوجائے۔

اور اگر کھیتی کوفر وخت کرے تو زمین اس میں داخل نہ ہوگی، اور زمین کوفر وخت کرنا اور اس میں جو کاشت ہے اس کومستثنی کرنا جائز ہے۔

اس کی تفصیل'' بیع'' میں ہے۔

## زرع

### تعريف:

ا - زرع کا اطلاق لغت میں اس پودے پر ہوتا ہے جسے نیج سے اگا یاجائے، یہ مصدر کے ذریعہ نام رکھنے کے قبیل سے ہے، اور اسی معنی میں کہا جا تا ہے: "حصدت الزدع" یعنی میں نے جیتی کائی، اوراس کی جمع زروع ہے۔

اور بعض اہل لغت نے کہا کہ زرع اس وقت کہا جائے گا جبکہ وہ تر وتا زہ ہو۔

اوراس کا کشر استعال گندم اور جو کے لئے ہوتا ہے، اور ایک قول سے ہے کہ ذرع: ہروہ پودا ہے جسے جوت کرلگا یا جائے، اور ایک قول سے ہے کہ ذرع کامعنی نیج ڈالنا ہے (۱)۔

اوراس کااصطلاحی معنی لغوی معنی ہی کی طرح ہے۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-غرس:

۲- " غرس: غَوس " كا مصدر ہے، كہا جاتا ہے: "غوست الشجوة غوسا" (ميں نے درخت لگايا)، پس درخت كومغروس، غرس اورغراس كہاجاتا ہے۔

غرس اورزرع کے درمیان فرق یہ ہے کہ غرس درخت کے ساتھ

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، المصباح المنير -

#### بيع محا قليه:

۲ - محاقلہ: بیہ ہے کہ اپنے خوشہ میں موجود گندم کواندازہ میں اس کے برابر دوسرے گندم کے عوض فروخت کیا جائے۔

فقہاء کے درمیان اس مسئلے میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ بیج محاقلہ چے نہیں ہے،اس کئے کہ وہ حنفیہ کے نزدیک فاسداور جمہور کے نزدیک باطل ہے،اس کی تفصیل' بیج''(۹ر.....) میں ہے۔

## زعامه

د يكھئے:'' إمارت'''' إمامت'''' خلافت''' كفالت'۔

## زمین میں پوشیدہ چیز کی ہیج:

2 - وه کیتی جوز مین میں پوشیدہ ہو، جیسے پیاز اورلہن وغیرہ انہیں اکھاڑنے سے قبل ان کی بیچ کے سلسلے میں فقہاء کا اختلاف ہے، چنا نچہ شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب سے کہ بیانا جائز ہے اور حنفیہ اور مالکیہ کا مذہب سے کہ بیانا جائز ہے، اس کی تفصیل مذہب سے کہ بیا ایک شرط کے ساتھ جائز ہے، اس کی تفصیل اصطلاح:''جہالت' (۹ر۔۔۔۔۔۔) میں گذر چکی ہے۔

### تھیتی کوتلف کرنا:

۸ - چوپائے جن کھیتیوں کورات میں تلف کریں اور جن کھیتیوں کودن
میں تلف کریں فقہاء نے ان دونوں کے درمیان فرق کیا ہے، چنانچہ
جمہور کا مذہب سے ہے کہ تلف کرنا اگر رات میں ہوتو چوپائے کا مالک
ضامن ہوگا ،اس لئے کہ اس کافعل مالک کی طرف منسوب ہوگا۔
لیکن اگر تلف کرنا دن میں واقع ہواور چوپائے تنہا ہوں تو جمہور
کے نز دیک ان کے مالک پرضان نہیں ہے، اس لئے کہ عمومی رواج پر
سیسے کہ دن میں کھیتی کی حفاظت اس کا مالک کرتا ہے، اس سلسلے میں
گفتگو ، اصطلاح '' اوتلاف' (ار .....) میں گز رچکی ہے۔

## زعفران

#### تعریف:

ا - زعفران سوس کی جنس کا ایک نہایت خوش نما بودا ہے، اس کی کئی فتمیں ہیں: خشکی کی قشم اور موسم گرما والی قشم جوطبی مقاصد کے لئے ہوتی ہے اور مشہور ہے۔

زعفرت الثوب: میں نے کپڑے کوزعفرانی رنگ میں رنگ دیا، ایسے کپڑے کومزعفر کہتے ہیں (۱)۔

زعفران کے استعال کا جمالی حکم: الف-اس پانی کا حکم جس میں کوئی پاک چیزمل گئی ہوجیسے زعفران:

۲ - ائمہ کااس بات پرانفاق ہے کہ جس پانی میں زعفران مل گیا ہویا اس کے علاوہ الیمی پاک چیزیں جو عام طور پر پانی سے جدار ہتی ہیں، اگروہ اس کے تین اوصاف میں سے سی ایک وصف کو بدل دی تووہ پاک ہے۔

لیکن ان حضرات کا اس کے پاک کرنے والا ہونے میں اختلاف ہے، پس جمہور کا مذہب سے کہ وہ غیر مطہر ہے، اس کئے کہ وہ غیر مطلق میں داخل نہیں ہے، اس کئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَدَمَّمُوا صَعِیْدًا طَیِّبًا" (۲) (پھرتم کو پانی نہ

ملے توتم پاک مٹی سے تیم کرلیا کرو)، پس پانی یہاں پر مطلق ہے،
لیکن جس پانی میں کوئی چیز مل گئ ہواس پانی کواس چیز کی طرف
منسوب کرتے ہیں، مثلاً کہا جاتا ہے: زعفران کا پانی یا ریحان کا
پانی۔

اور حنفیہ کا مذہب میہ ہے کہ وہ مطہر ہے جب تک کہ بیتبدیلی پکانے کی وجہ سے نہ ہو۔

لیکن وہ پانی جو کسی پاک چیز کے ساتھ ملاکر پکانے کی وجہ سے بدل گیا ہوتو ائمہ کا اس بات پراتفاق ہے کہ نہ اس سے وضو کرنا جائز ہے اور نہ یا کی حاصل کرنا (۱) (دیکھئے:''میاہ'')۔

ب-زعفران كاخضاب استعال كرنا:

سا- زعفران کے ذریعہ خضاب کا استعال مستحب ہے، اس کئے کہ حضرت ابوما لک انتجعی کی حدیث ہے، وہ اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا: "کان خضابنا مع رسول الله عَلَیْ کے ساتھ عَلَیْ الورس و الزعفران "() (رسول الله عَلَیْ کے ساتھ ہمارا خضاب ورس (ایک قتم کی گھاس جس سے رنگائی کا کام لیتے ہیں) اور زعفران تھا)، اور حضرت ابوذ رسے مرفوعاروایت ہے: "إن أحسن ما غیرتم به الشیب الحناء و الكتم" (تم لوگ

- (۱) الاختيارا ۱۸ طبع دارالمعرفه المنقى ار ۵۹ طبع دارالكتاب العربي مغنی الحمتاج ار ۱۸ طبع دارالفكر، كشاف القناع ار ۲۷ طبع عالم الكتب\_
- (۲) حدیث: کان خضابنا مع رسول الله علی الورس و الزعفران کی روایت امام احمد (۲/ ۲۷ مطبع المیمنی) نے کی ہے اور پیٹمی نے اسے جمع الزوائد (۱۵۹۵ طبع القدی) میں نقل کیا ہے، اور فرما یا کہ اس کو احمد اور بزاز نے روایت کیا ہے اور اس کے رجال حیج کے رجال میں سوائے بمر بن عیسی کے اور و دائقہ میں۔
- (۳) حدیث: "إن أحسن ما غیرتم به الشیب الحناء و الکتم "كی روایت ابوداود (۱۲/۴م تحقیق عزت عبید دعاس) اور ترزی (۲۳۲/۴م طبح الحلمی ) نے كی ہے، اور كہا حدیث حسن صحیح ہے۔

<sup>(</sup>۱) لسان العرب ماده: " زعفر" \_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نساء رسم ۲

اپنے بال کی سفیدی کوجن چیزوں سے بدلتے ہو،ان میں سب سے اچھی چیز مہندی اور وسمہ ہے)، ابن عابدین کہتے ہیں کہ اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ خضاب ان دونوں چیزوں تک محدود نہیں ہے، بلکہ ان دونوں کے علاوہ خضاب کی دوسری قسمیں بھی بہتر ہونے میں ان دونوں کے ساتھ شریک ہیں۔

اور حضرت ابوامامه کی حدیث ہے، وہ فرماتے ہیں: "خوج رسول الله علی شیخة من الأنصار بیض لحاهم فقال: یا معشر الأنصار حمروا و صفروا و خالفوا أهل الكتاب"() (رسول الله علیہ انصار کے کھی بوڑھوں کے پاس سے گزرے جن کی داڑھیاں سفیہ تھیں تو آپ علیہ نے فرمایا: اے انصار کے لوگو! سرخ اورزرد خضاب استعال کرواور اہمل کتاب کی مخالفت کرو)، اورزردرنگ زعفرن کا اثر ہے۔

اور بچے کے سر کوزعفران اورخوشبو کے ذریعہ خضاب کرنا جائز ہے، اس پرائمہ کا اتفاق ہے، (بعض فقہاء کہتے ہیں: اس سے مراد الیی سیال خوشبو ہے جس میں زردی ہو) اور ابن حجر کہتے ہیں کہ خلوق ایک خوشبو ہے جوزعفران وغیرہ سے بنائی جاتی ہے (۲)۔

اور حضرت بريدةً كى عديث يس ب، وه فرماتي بين: "كنا في الجاهلية إذا ولد لأحدنا غلام ذبح شاة و لطخ رأسه بدمها، فلما جاء الله بالإسلام كنا نذبح شاة و نحلق رأسه و نلطخه بزعفران" (زمانة جابليت يس مارايي حال

- (۱) حدیث: "یا معشر الأنصار حمروا و صفروا" کی روایت احمد (۱) ۲۲۴ طبع المیدیه) نے کی ہار دائد (۱۰/۵) طبع المیدیه) نے کی ہاور پیٹی نے مجمع الزوائد (۱۹۰۵ طبع القدی) میں نقل کیا ہے اور فرمایا: اس کے رجال سیح کے رجال ہیں، سوائے قاسم کے اور وہ تقد ہیں، اور ان کے بارے میں کچھ کلام ہے جوم مفز ہیں ہے۔
- (۲) ابن عابدين ۵را ۲۷، البجير مي على الخطيب ۲۹۱٫۳۳، نهاية المحتاج ۱۸۱۸۱، المصياح المنير ماده: "خلق"، الفتح ۹ر ۳۳۳۳-
- (٣) حديث بريدة "كنا في الجاهلية إذا ولد لأحد نا غلام ....."كي

تھا کہ جب ہم میں سے کسی کے گھر لڑکا پیدا ہوتا تو وہ ایک بکری ذیخ کرتا اور اس کا خون بچے کے سر پرلگا تا، پھر جب اللہ کے فضل سے اسلام آیا تو ہم لوگ بکری ذیخ کرتے ، بچے کے سرکومونڈ تے اور اس پرزعفران لگاتے تھے )۔

## مرد کا زعفران استعال کرنا:

سم - دراصل عورت کے لئے زعفران کا استعال جائز ہے، کیکن مرد کے بارے میں بیہتی نے امام شافعی سے قتل کیا ہے کہ انہوں نے فرما یا: میں حلال مرد کو ہر حال میں اس بات سے روکتا ہوں کہ وہ زعفران کا استعال کرے، اوراگروہ زعفران کا استعال کرے تو میں اسے حکم دیتا ہوں کہ وہ اسے دھوڈ الے اور میں زردرنگ میں رخصت دیتا ہوں، اس لئے کہ میں نے کسی کونہیں پایا جو اس کے بارے میں نقل کرتا ہو، سوائے اس کے جوحضرت علی نے فرمایا: "نھانی ولا أقول نھا کم" (ا) (مجھ کومنع فرمایا، نیہیں کہتا ہوں کہ تم کومنع فرمایا)۔

حفیہ اور حنابلہ فرماتے ہیں: مردوں کے لئے زعفرانی رنگ میں اور زردرنگ میں رنگ ہوئے کپڑوں کا پہننا مکروہ ہے، اس لئے کہ اس سلط میں احادیث وارد ہیں (۲)، چنانچہ حضرت عبداللہ بن عمرو بن العاص کی حدیث ہے، وہ فرماتے ہیں: "رأی رسول الله علی توبین معصفرین، فقال: إن هذه من ثیاب

و روایت ابوداؤد (۳۸ م ۲۶۳ ، تحقیق عزت عبید دعاس) اور حاکم (۲۳۸ م ۲۳۸ م طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے اور ذہبی نے اس کو تیج قرار دیا ہے اور ذہبی نے ان سے موافقت کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث علی بنزنهانی و لا أقول نها کم " امام شافعی کاوه مقاله جسے بیہتی نے ان سے نقل کیا ہے، ابن تجرنے اسے الفتح (۱۰ ۲۸ ۳ طبع السّلفیہ) میں ذکر کیا ہے اور حدیث کی روایت بیبتی (۲۰/۵ طبع وائرة المعارف العثمانیہ) نے کی ہے اور اس کی اصل صحیح مسلم وغیرہ میں مختلف مقامات میں ہے۔

<sup>(</sup>۲) الفتاوى الهندبيه ۵٫۷ ۳۳۲، المغنى ار ۵۸۵، شرح المؤطا ۵٫۷ - ۲۷\_

الکفار فلا تلبسها"(۱) (رسول الله عَلِينَةُ نے میرےجسم پرزرد رنگ کے دو کیڑے دیکھے تو آپ عَلِینَةُ نے فرمایا: بِشک به کفار کے کیڑے ہیں، لہذاتم ان کونہ پہنو)۔

ان حضرات نے نم ممانعت کو کراہت پر محمول کیا ہے، تحریم پر نہیں،
اور بیم شہور ہے، اس لئے کہ حضرت انس کا قول ہے: "رأی النبی
علی عبدالرحمن بن عوف أثر صفرة فقال: ماهذا؟
قال: إني تزوجت امرأة علی وزن نواة من ذهب فقال:
بارک الله لک، أولم ولو بشاة "(۲) (نی علیہ نے
بارک الله لک، أولم ولو بشاة "(۲) (نی علیہ نے
خضرت عبدالرحن بن عوف پر زردی کا اثر دیکھا تو آپ علیہ نے
فرمایا: یہ کیا ہے؟ تو حضرت عبدالرحن نے کہا: میں نے ایک عورت
سے ایک سمطی کے برابرسونے پرشادی کرلی ہے تو آپ نے فرمایا:
اللہ تمہیں مبارک کرے، ولیمہ کروا گرچہ ایک بکری ہی ذنج کرکے
ہو)۔

اورامام مالک سے مروی ہے کہ انہوں نے گھروں میں زعفرانی رنگ اور زرد رنگ کا کپڑا پہننے کی رخصت دی ہے اور مجلسوں اور بازاروں میں اسے مکروہ قرار دیاہے۔

خدمت میں حاضر ہوااس حال میں کہاس پرزردی کا اثر تھا تو آپ علیہ نے اسے ناپیند فرمایا،اور آپ علیہ کی کے سامنے بہت کم ایسا اظہار کرتے جواسے ناپیند ہوتو جب وہ شخص اٹھا تو آپ علیہ کے سامنے کے دوہ اس نے صحابہ سے فرمایا کہ کیا اچھا ہوتا اگرتم لوگ اسے تکم دیتے کہ وہ اس زردی کوچھوڑ دیے)۔

یاس بات کی دلیل ہے کہ ان دونوں رنگ کے کپڑوں کو پہننا کراہت کی حد ہے آ گے نہیں بڑھتا، لہذا اگروہ حرام ہوتا تو رسول اللہ عظیم نہیں بی حکم دیتے کہ وہ اسے دھوڈ الیں اور آپ علیمی انہیں نیے حکم دیتے کہ وہ اسے دھوڈ الیں اور آپ علیمی انہیں نیے حکم دیتے کہ وہ اسے دھوڈ الیں اور آپ علیمی انہیں نیے حاموش نہ رہتے۔

اسی کے ساتھ یہ بات بھی ملحوظ رہے کہ کپڑے کو زعفران میں رنگنے سے زیادہ کراہت بدن کو زعفران سے رنگنے میں ہے، اس لئے کہ حضرت انس کی حدیث ہے: "نہی النہی علیمیمی آن یعز عفو اللہ جل "(۱) (نبی اکرم علیمیہ نے اس سے منع فرمایا ہے کہ آ دمی زعفران سے اپنے کور نگے)۔

اور ابوداور میں حضرت عمار کی حدیث ہے، وہ فرماتے ہیں:
"قدمت علی أهلی لیلا و قد تشققت یدای، فخلقونی
بالزعفران، فغدوت علی النبی عَلَیْ فسلمت علیه فلم
یرد علی ولم یرحب بی، وقال: اذهب فاغسل هذا
عنک ثم قال: لا تحضر الملائكة جنازة الكافر بخیر،
ولا المتضمخ بالزعفران ولاالجنب" (۲) (میں رات کوایئ

<sup>=</sup> ۱۹/۲۹۰ سطیع السّلفیه) میں ذکر کیا ہے، اور انہوں نے اس کے ایک راوی کی کنروری کاذکر کیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "نهی النبی عَلَیْهِ أن یتز عفو الوجل" کی روایت بخاری (افتح ۱۱ ، ۳۰ ۳ طبع السّلفیه) اور سلم (۱۲ سر ۱۲۲۳ طبع الحلمی ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث عمارٌ: "قدمت علی أهلی لیلا....." کی روایت ابوداؤد (۲/۲۰۸، ۲۰۸، تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے اور اس کی اساد حسن ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث عبرالله بن عمروز "إن هذه من ثیاب الکفار فلا تلبسها" کی روایت مسلم (۱۲۳۲ طبع الحلی) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث انسؓ:"رأی النبی ﷺ علی عبد الرحمن بن عوف أثر صفرة....." کی روایت بخاری (الفتّ ۲۲۱۶ طبح السّلفیہ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث انسؓ: ''لو أمرتم هذا أن يترک الصفرة'' کی روایت ابوداؤر (۴/ ۴۰ م تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے ،اور ابن حجر نے (الفّح

گھر والوں کے پاس آیا اور حالت بیھی کہ میرے دونوں ہاتھ پھٹ گئے تھے تو گھر والوں نے مجھے زعفران لگادیا، پھر میں صبح کے وقت رسول اللہ علیہ کے بیاس آیا اور انہیں سلام کیا تو آپ علیہ نے نہ میرے سلام کا جواب دیا اور نہ مجھے خوش آمدید کہا اور فرمایا: جاؤاور اسے دھولو، پھر آپ علیہ نے فرمایا: بے شک فرشتے کا فر کے جنازہ میں خیر کے ساتھ نہیں آتے ہیں اور نہ اس شخص کے پاس خیر لے کر میں جوزعفران لگائے ہوئے ہواور نہ جنبی کے پاس نیر لے کر تفصیل کے لئے دیکھئے: '' اُلبہ ''۔

#### د-زعفران كاكهانا:

۵ - کثیر مقدار میں زعفران کا کھانا حرام ہے، اس لئے کہ وہ عقل کو زائل کرتا ہے، اور شافعیہ نے اس کی صراحت کی ہے اور انہوں نے اس کوان جامد نشد آور چیزوں میں شار کیا ہے جو حرام ہیں، البتہ اس میں حذبیں ہے، بلکہ اس میں تعزیر ہے۔

اور بداپنی ذات کے لحاظ سے پاک ہے، سیال نشد آور چیزوں کا حکم اس کے برعکس ہے<sup>(۱)</sup>۔

## ه-احرام کی حالت میں زعفران کا کھانا:

۲ - محرم کے لئے خالص زعفران کا کھانا یااس کا پیناائمہ کے نزدیک بالا تفاق ممنوع ہے،اس لئے کہ وہ ایک قتم کی خوشبوہے۔

لیکن اگر کسی کھانے میں پکانے سے قبل اسے ملادیا جائے اور اس کے ساتھ اسے پکایا جائے تو اس شخص پرکوئی چیز واجب نہیں ہے،خواہ وہ تھوڑ اہویازیادہ، بیر حنفیہ اور مالکیہ کے نزدیک ہے۔

اسی طرح حنفیہ کے نزدیک اگر اسے یکائے ہوئے کھانے میں

پکانے کے بعد ملایا ہے تو بھی محرم پراس کے کھانے کی صورت میں کچھ واجب نہیں ہے۔

لیکن اگراسے بغیر کیے ہوئے کھانے میں ملایا تواگر کھانا زیادہ ہواور خوشبونہ پائی جائے تواس پر نہ کوئی جزا واجب ہے اور نہ فدید، ورنہ پاکیزہ خوشبوکے پائے جانے کی صورت میں ان کے نزدیک مکروہ ہوگا۔

اور اگر زعفران زیادہ ہوتو اس کے کھانے کی صورت میں دم واجب ہوگا، خواہ اس کی خوشبو ظاہر ہوتی ہو یا نہ ہوتی ہو، جیسے کہ زعفران کوئمک کےساتھ ملادینے کی صورت میں ہے۔

لیکن مالکیہ کے نز دیک ہروہ کھانا جسے پکانے کے بعداس میں زعفران ملایا گیا ہوتو تمام صورتوں میں محرم کے لئے اس کا کھاناممنوع ہے اوراس میں فدیہ واجب ہے۔

حنفیہ اور مالکیہ کے نزدیک اگر زعفران کو کسی مشروب کے ساتھ ملایا گیا تواس میں جزا واجب ہوگی ،خواہ زعفران کم ہو یازیادہ۔
اور شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک اگر زعفران کو کسی کھانے یا پینے والی چیز کے ساتھ ملایا گیا، اور اس کی خوشبو یا مزہ ظاہر نہ ہوا تو نہ وہ حرام ہے اور نہ اس میں فدیہ ہے ، ور نہ وہ حرام ہوگا اور اس میں فدیہ ہوگا ()۔

و-احرام کے دوران زعفران سے رنگے ہوئے کیڑے پیننے کا حکم:

2 - علماء کا اس پراجماع ہے کہ محرم کے لئے ورس (تل کے مانند ایک قتم کی گھاس جس سے رنگائی کا کام لیتے ہیں) اور زعفران سے رنگائی کا کام لیتے ہیں) اور زعفران سے رنگے ہوئے کیڑے بہننا جائز نہیں ہے، اس لئے کہ محرم کون سا کیڑا پہنے گا اس سلسلے میں حضرت ابن عمر کی حدیث میں رسول اللہ علیہ کا

(۱) بدائع الصنائع ۱۹۱۲، حاشیة الدسوقی ۱۲،۲۲، نهاییة الحتاج ۳۲۳ سر ۳۲۳ کشاف القناع ۴۵۷، ۳۳۰، ۵۵۷۔

<sup>(</sup>۱) نهایة امحتاج ۸۸ ۱۰ الشرقاوی علی انتحریرا ۱۱۹\_

ارشاد ہے: "ولاتلبسوا من الثیاب شیئا مسه زعفران أو ورس سے رنگا ورس سے رنگا گرانہ پہنو جسے زعفران یا ورس سے رنگا گیا ہو)۔

اور کپڑوں کے پہننے کی طرح اس بستر پر بیٹھنے کا بھی تکم ہے جو زعفران سے رنگا ہوا ہو یا جس میں زعفران کی خوشبولگائی گئی ہو، اور محرم این او پرزعفرانی رنگ والا کپڑا نہیں رکھے گا، اورا گراس کے جوتے میں زعفران یا خوشبولگ جائے تو ضروری ہے کہ وہ جلدی سے اس کوا تاردے (۲)۔

(ديكيئ: 'ألبسه'، فقره الاااور احرام")-

ی-احرام کی حالت میں زعفران کے ذریعہ علاج:

۸ – علاج کے احکام کھانے کے احکام کی طرح ہیں، اور حنفیہ نے اس خوشبو کے بارے میں جو کھائی نہیں جاتی ہے، یہ تفصیل بیان کی ہے کہ اسے بطور دوا کے استعال کرنے والے پر تینوں کفارات میں سے ایک واجب ہے، وہ جسے چاہے ادا کرے، بشر طیکہ محرم کسی ضرورت یا عذر کی وجہ سے اس کو استعال کرے۔ (دیکھئے: ''احرام'')۔

زعيم

د مکھئے:'' کفالت'''' إمامت'''' إمارت'۔

زفاف

د یکھئے:''عرس''۔

<sup>(</sup>۱) حدیث ابن عمر فی و التلبسوا من الثیاب، شیئا مسه..... کی روایت بخاری (الفتح ۱۸۸۴ مع السّلفیه) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۱۸۹/۲ طبع دارالکتاب العربی ۱۹۷۴ء، قلیوبی وعمیره ۱۳۳/۳۳ طبع احیاءالکتب العربیه، کشاف القناع ۲۲،۴۲۳ مطبع دارالکتب

## 763

#### تعریف:

ا – زکاۃ کا لغوی معنی نشو ونما، بڑھوتری اور اضافہ ہے، یہ "زکا یو کو زکاۃ و زکاءً" سے ماخوذ ہے، اور اس سے حضرت علی گا قول ہے:"العلم یز کو بالإنفاق" (علم خرچ کرنے سے بڑھتا ہے)۔

اورزكاة كامعنى صلاح بهى ہے،الله تعالى نے فرمایا: "فَأَرَ دُنَا أَنُ يُبُدِلَهُمَا رَبُّهُمَا خَيْرًا مِّنَهُ زَكُوةً "() (سوہم نے بہ چاہا كهاس كے عوض ميں ان كا پروردگار آئيں ايى اولا دوے، جو پاكيزگى ميں اس ہے بہتر ہو) فراءاس آيت ميں زكاة كى تفسير صلاح ہے كرتے ہيں، اورالله تعالى نے فرمایا: "وَلَوْلَا فَصُلُ اللّهِ عَلَيْكُمُ وَرَحُمَتُهُ مَا زَكاَ مِنْ أَحَدٍ أَبُدًا "() (اوراگرتم پرالله كافضل وكرم نہ ہوتا توتم ميں ہے كوئى بھى ياك وصاف نہ ہوتا)۔

لعنی تم میں سے کوئی صالح نہ ہوتا "وَّ لَکِنَّ اللَّهَ يُزَكِّي مَنُ يَّشَآءُ" (لَيَن الله تعالى جس کو چاہتا ہے پاک وصاف کرديتا ہے)، یعنی وہ جسے چاہتا ہے صالح بنادیتا ہے۔

اور مال میں جواللہ کاحق ہے اسے نکا لنے کوز کا ق کہا جا تا ہے،اس لئے کہ وہ مال کواس میں واجب حق سے یاک کرنا ہے اوراس کو بڑھانا

ہے اوراس کی اصلاح کرنی ہے، اور اللہ تعالی کی طرف سے اس نکالی موئی زکا ق کی جگہ پر دوسرا مال دینے کے ذریعیاس کو بڑھانا ہے، اور فطر کی زکا قبدنوں کی طہارت کا ذریعہ ہے (۱)۔

اصطلاح شریعت میں زکاۃ مخصوص اموال میں واجب ہونے والے حق کی مخصوص طریقہ پرادائیگی کو کہتے ہیں،اوراس کے وجوب میں سال پوراہونے اورنصاب کا اعتبار کیاجا تاہے۔

زکاۃ خوداس مال کو بھی کہتے ہیں جو نکالا گیا ہے، جیسا کہ لوگوں

کقول میں آتا ہے: اس نے اپنے مال کی زکاۃ کوعلا حدہ کردیا، اور
ساعی (زکاۃ وصول کرنے والا) زکاۃ پر قبضہ کرتا ہے، اور کہا جاتا ہے:
"زکمی ماله" یعنی اس نے اپنے مال کی زکاۃ نکالی، اور مزکی: وہ ہے
جو اپنے مال کی زکاۃ نکالتا ہے، اور مزکی وہ بھی ہے جسے زکاۃ جمع
کرنے کی ولایت حاصل ہے(۱)۔

اور ابن حجر فرماتے ہیں کہ ابن العربی نے کہا: زکاۃ صدقہ واجبہ، صدقہ نافلہ، نفقہ، حق اور معافی کو کہتے ہیں، پھرانہوں نے اس کی شرعی تعریف ذکر کی (۳)۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-صدقه:

۲ – صدقہ: دومعانی میں استعال ہوتا ہے: اول: وہ مال جسے تم الله تعالی کی خوشنودی حاصل کرنے کے لئے دو، تواس میں فرض زکا ق اور نفلی صدقہ دونوں داخل ہیں۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ کهف را۸ په

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نور ۱۷\_

<sup>(</sup>۳) سورهٔ نوررا۲\_

<sup>(</sup>۱) لسان العرب

<sup>(</sup>۲) العنابيه بهامش فتح القدير ار ۴۸۱ طبع بولاق، الدسوقی علی الشرح الكبير ۱/۳۱۱، شائع كرده عيسى لحلبی القاهره، شرح المنهاج وحاشية القلبو بی ۲/۲ القاهره بمیسی لحلبی -

<sup>(</sup>٣) فتح الباري ٣ ر ٢٢ ، القاهره ، المكتبة السَّلفية السَّالفي السَّال

دوم: يه كه وه زكاة كمعنى مين مو، يعنى صرف واجب مونے والا حق، اور السمعنى مين بير حديث ہے: "ليس فيما دون خمس ذو د صدقة" (ا) (يا پُخ اونٹ سے كم مين زكاة نہيں ہے)۔

اور مصدق (صاد پر زبر بلاتشدید کے ساتھ) وہ سائی ہے جو چو پایوں میں واجب ہونے والے حق کو وصول کرتا ہے، کہا جاتا ہے: "جاء الساعي فصدق القوم" یعنی ساعی آیا اوراس نے قوم سے ان کے چویایوں کی زکا ۃ لی)

اور متصدق اور مصدق (صاد کی تشدید کے ساتھ) صدقہ دینے والے کو کہتے ہیں (۲)۔

#### ب-عطيه:

سا-عطیہ: وہ مال ہے جسے انسان اپنے مال سے دوسرے کو دیتا ہے، خواہ وہ اس کے ذریعہ خواہ وہ اس کے ذریعہ باللہ تعالی کی خوشنو دی چاہتا ہو یا اس کے ذریعہ باہمی محبت کا ارادہ کرتا ہویا اس کے علاوہ کوئی اور مقصد ہو، لہذا بیہ زکا ق،صدقہ اور ہبہ وغیرہ سب سے عام ہے۔

## شرعی حکم:

۲۷ – زکا قاسلام کے فرائض میں سے ایک فریضہ اور دین کے ارکان میں سے ایک فریضہ اور دین کے ارکان میں سے ایک رکن ہے اور اس کا وجوب کتاب وسنت اور اجماع سے ثابت ہے۔

چنانچه کتاب الله میں الله تعالی کا بیدار شاد ہے: ''وَ أَقِیْمُوُا الصَّلَاةَ وَ أَتُوُا الزَّ کُوةَ ''<sup>(۳)</sup> (اور نماز کی پابندی رکھو اور زکاة دیتے رہو)۔

- (۱) حدیث: 'لیس فیما دون خمس ذود من الإبل صدقة" کی روایت بخاری (۳ سر ۳۲ طبع السّلفیه) نے کی ہے۔
  - (٢) لسان العرب ماده:"صدق"-
    - (٣) سورهٔ نورر۲۵\_

اور الله تعالى كايدار شادى: "فَإِنُ تَابُوا وَأَقَامُوا الصّلوَةَ وَ آتَوُا الزَّكُوةَ وَ السَّلوَةَ وَ آتَوُا الزَّكُوةَ فَإِخُوانُكُمُ فِي الدِّيُنِ" (الكِن الروه توبه كرليس اور نماز كے پابند ہوجائيں اور زكاة دين لگيس تو وه تمهارے بھائى ہوجائيں گے دين ميں )۔

اورالله تعالی کا یہ ارشاد ہے: "والَّذِیْنَ یکنِزُوْنَ الذَّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَلَا یُنْفِقُونَهَا فِی سَبِیلِ اللّهِ، فَبَشُّرُهُمُ بِعَذَابٍ اَلِیْمٍ وَالْفِضَّةَ وَلَا یُنْفِقُونَهَا فِی سَبِیلِ اللّهِ، فَبَشُرُهُمُ بِعَذَابٍ اَلِیْمٍ یَوْمَ یُحُمٰی عَلَیْهَا فِی نَارِ جَهَنَّمَ فَتُکُولی بِهَاجِباهُهُمُ وَجُنُوبُهُمُ وَظُهُورُهُمُ هَلَذَا مَا کَنزَتُمُ لِاَنْفُسِکُمُ فَذُوقُولًا مَا کُنتُمُ تَکُنِزُونَ نَ '' (اورجولوگ کرسونااور چاندی جُم کرکرکے کینی اوراس کوخرچ نہیں کرتے اللہ تعالی کی راہ میں، آپ انہیں ایک دردناک عذاب کی خبر سناد جَمِی ، اس روز (واقع ہوگا) جبکہ اس دردناک عذاب کی خبر سناد جَمِی ، اس روز (واقع ہوگا) جبکہ اس ان کی پیشانیوں کواوران کے پہلوؤں اوران کی پشتوں کوداغا جائے گا، پھراس سے ان کی پیشانیوں کواوران کے پہلوؤں اوران کی پشتوں کوداغا جائے گا، کیمو ایخ واسط جمع کرتے رہتے تھے، سواب مزہ چکھو ایخ جمع کرنے رہتے تھے، سواب مزہ چکھو ایک جوہ جسم آپ واسط جمع کرتے رہتے تھے، سواب مزہ چکھو ایک جہم کرنے درہتے تھے، سواب مزہ چکھو ایک جوہ جسم آپ واسط جمع کرتے درہتے تھے، سواب مزہ چکھو ایک جوہ جسم آپ واسط جمع کرتے درہتے تھے، سواب مزہ چکھو ایک جمع کرنے کا)، اور نی عَلَیْتُ نے فرایا: "ما أدیت زکاته فلیس بکنز "" (جس مال کی زکاۃ ادا کردی جائے وہ کنز نہیں فلیس بکنز "")

- (۱) سورهٔ توبه/اا
- (۲) سوره توبه ۱۳۵،۳۴ سر
- (۳) حدیث: "ماأدیت زکاته فلیس بکنز" کی روایت حاکم (۱۹۰ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے درج ذیل لفظ کے ساتھ مرفوعا کی ہے: "إذا أدیت زکاة مالک فقد أذهبت عنک شوه" (اگرتم نے اپنال کی زکاة اداکردی توتم نے اس کے شرکوا پنے سے دور کردیا)،اوراس کوشیح قرار دیا ہے، اور ذہبی نے اس کی تائید کی ہے، اور ابن ابی حاتم نے "علل الحدیث" (۱۸ ۳۲۳ طبع السفنیہ) میں درج ذیل لفظ کے ساتھ اسے ذکر کیا ہے: "ما أدى زکاته فلیس کنزا"، اور جابر بن عبد اللہ پر موقوف ہونے کو درست قرار دیا ہے۔

اورسنت میں سے نبی علیہ کا بیارشادہ: "بنی الإسلام علی خمس ....." (اسلام کی بنیاد پانچ چیزوں پرہے .....) اور آپ علیہ کی بنیاد پانچ میں سے زکاۃ اداکر نے کوذکرفر مایا (۱) اور نبی علیہ ساعیوں کو صدقات وصول کرنے کے لئے جھیج تھے، نبی علیہ ساعیوں کو صدقات وصول کرنے کے لئے جھیج تھے، اور آپ علیہ نے خضرت معاذکواہل یمن کی طرف جھیجا اور ان سے فرمایا: "أعلمهم أن الله افترض علیهم صدقة فی أمو الهم تؤخذ من أغنیاء هم و ترد علی فقرائهم "(۲) (انہیں بتلادینا که اللہ تعالی نے ان کے مال میں صدقہ فرض کیا ہے جوان کے مالداروں سے لیاجائے گا اور ان کے فقراء یرتقیم کردیا جائے گا)۔

اور رسول الله على الله على الله على الله مال الله على يؤد زكاته مثل له يوم القيامة شجاعاً أقرع له زبيبتان يطوقه يوم القيامة، ثم يأخذ بلهزمتيه، يعني شدقيه ثم يقول: أنا مالك، أنا كنزك "(") (جس كوالله تعالى نے مال ديا اور اس نے اس كى زكا ة ادانهيں كى اس كامال قيامت كون ايك تنجاسانپ كى شكل ميں لا يا جائے گا جس كى دوز با نيں ہوں گى، وہ اس كى گردن ميں ڈال ديا جائے گا، وہ اس كے دونوں جبر وں كو پکر سے گا اور كے گا ميں تيرا مال ہوں، ميں تيرا خزانه ہوں)۔

اور جہاں تک اجماع کا تعلق ہے تو مجموعی لحاظ سے ہرزمانے میں مسلمانوں کا اس کے وجوب پر اجماع رہا ہے، اور مانعین زکا ہسے جہاد کرنے پر صحابہ رضوان اللہ علیہم اجمعین نے اتفاق کیا، چنانچہ

بخاری نے روایت کی ہے کہ حضرت ابوہریر اُٹ نے فرمایا جنالہ تو فی

رسول الله عَلَيْكُ وكان أبوبكررضي الله عنه، وكفر من

كفرمن العرب، فقال عمررضي الله عنه كيف تقاتل

الناس و قد قال رسول الله عَلَيْكُ : أمرت ان أقاتل الناس

حتى يقولوا: لا إله إلا الله ،فمن قالها فقد عصم منى ماله

و نفسه إلا بحقه و حسابه على الله (١) فقال أبوبكر:

والله لأقاتلن من فرق بين الصلاة و الزكاة، فإن الزكاة

حق المال، والله لومنعوني عناقا كانوا يؤدونها إلى

رسول الله عَلَيْنَ لقاتلتهم على منعها، قال عمر: فو الله

ما هو إلا أن قد شرح الله صدر أبي بكر رضى الله عنه،

فعرفت أنه الحق (٢) (جب رسول الله عليه الله عالم وكيااور

حضرت ابوبکر خلیفہ ہوئے ، اور عرب میں بہت سے لوگ مرتد ہونے

لگے،اس وقت حضرت عمرؓ نے حضرت ابو بکرؓ سے کہا: آ پ کس بنیادیر

لوگوں سے قال کریں گے جبکہ رسول اللہ عظیمة میفر ماچکے ہیں کہ

مجھے بیتکم دیا گیاہے کہ میں لوگوں سے اس وقت تک قال کروں جب

تك كەوەلاالەالااللەنەكھەدىي،اگروەكھەدىي گےتواپنى جانوںاور

مالوں کو محفوظ کرلیں گے، مگراس کے حق کے ساتھ، اوراس کا حساب

الله تعالى كے ذمه ہے،حضرت ابوبكرنے كہا كه الله كي قتم جونماز اور

ز کا ق میں فرق کرے گامیں اس سے ضرور جنگ کروں گا، اس لئے کہ

زكاة مال كاحق ہے، خداكى قتم اگروہ ايك بكرى كا بجيہ جورسول الله

مثالیہ علیہ کوریتے تھےاب دینے سے انکارکریں گےتو میں ان سے اس

کے روکنے پرضرور جنگ کروں گا،حضرت عمرؓ کہتے ہیں کہ حضرت ابوبکرؓ

<sup>(</sup>۱) حدیث: "أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا: لا إله إلا الله....." كی روایت بخاری (الفتح ۳/ ۲۲۲ طبع السّافه) نے کی ہے۔

ر) فتح القدير ابرا ۴۸، المغنى لا بن قدامه ۲۷۲ ۵۷۲ طبع سوم، القاهره، دارالمنار ۱۳۷۷هـ، فتح الباري ۳۷۲۷، القاهره، المطبعة السلفيه اسلامه -

<sup>(</sup>۱) حدیث: "بنی الإسلام علی خمس....." کی روایت بخاری (افتح ۱/۹۸ طبح الحلق ) نے حضرت ابن عمر ہے کیا ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "أعلمهم أن الله افترض علیهم ....." كی روایت بخاری (الفتی ۲۱) ۲۹ طبع التلفیه) نے حضرت ابن عباس سے كی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "من آتاه الله مالا فلم یؤد زکاته....." کی روایت بخاری (۳) دیشت ۲۲۸ طبع السلفه ) نے حضرت ابو ہریرہ سے کی ہے۔

کواللہ تعالی نے قال پر پوراشرح صدرعطافر مایا،اس سے میں نے سمجھا کہ یہی بات حق ہے)۔

## زكاة كى فرضيت كب اوركيسے ہوئى:

۵- زکاة دینا انبیاء سابقین کی ملتول میں مشروع تھا، اللہ تعالی نے حضرت ابراہیم اوران کی اولاد کے حق میں فرمایا: "و جعلناهم أئمة بھدون بأمرنا و أو حینا إلیهم فعل الخیرات و إقام الصلاة وایتاء الزکاة و کانوا لنا عابدین "(۱) (اور ہم نے ان سب) کوپیٹوا بنایا، ہمارے کم سے ہدایت کیا کرتے تھاور ہم نے ان کے پاس وحی سے کم سے ہدایت کیا کرنے کا اور نماز کی پابندی کا اور زکاة اداکر نے کا، وہ ہماری ہی عبادت کرنے والے تھے)۔

عهد مكى ہى سے مسلمانوں كے لئے فقراء كوصدقد دينا مشروع كيا كيا، جيسا كه الله تعالى كار شاوت: فلا اقْتَحَمَ الْعَقَبَة، مشروع كيا كيا، جيسا كه الله تعالى كار شاوت، فلا اقْتَحَمَ الْعَقَبَة وَمَا أَدُرَاكَ مَا الْعَقَبَةُ فَكُ رَقَبَةٍ أَوْ إِطْعَامٌ فِي يَوُمٍ ذِي مَسْعَبَةٍ يَّتِيمًا ذَا مَقُربَةٍ أَوْ مِسْكِينًا ذَامَتُربَةٍ "(1) (مَّر وه رُضَى ) كما في ميں سے موكر نه لكل اور آپ سمجھے كه كما في كيا ہے؟ وه كردن كا چھڑانا ہے، يا كھانا كھلانا ہے، فاقد كون ميں كسى رشتہ دار يتم كوياكسى خاك شيس محتاج كو)۔

اور بعض ملی آیات میں مسلمانوں کے مال میں فقراء کا مقررہ حق متعین کیا گیا ہے، جیسا کہ اللہ تعالی ارشاد ہے: ''وَ الَّذِینَ فِي أَمُو َ الِهِمُ حَقٌ مَّعُلُومٌ، لَّلسَّائِلِ وَ الْمَحُرُومِ ''(") (اور جو اپنے مال میں حق رکھتے ہیں جانا ہوا سوالی اور بے سوالی (سبکا)۔

ابن حجر فرماتے ہیں: اس بات میں اختلاف ہے کہ سب سے ابن حجر فرماتے ہیں: اس بات میں اختلاف ہے کہ سب سے

پہلے زکاۃ کی فرضیت کب ہوئی، تواکثر حضرات کا مذہب سے ہے کہ اس کی فرضیت ہجرت کے بعد ہوئی، اور ابن خزیمہ نے اپنی صحیح میں سے دعوی کیا ہے کہ اس کی فرضیت ہجرت سے قبل ہوئی، اور انہوں نے حضرت جعفر کے اس قول سے استدلال کیا ہے جو انہوں نے خباشی سے کہا تھا: "و یامر نا بالصلاۃ و الزکاۃ و الصیام" (آپ عیالیہ ہمیں نماز، زکاۃ اور روز کا کام دیتے ہیں) اور اس کو اس بات پرمحمول کیا جائے گا کہ آپ فی الجملہ اس کا تھم دیتے تھے، اور سیلازم نہیں ہے کہ نصاب اور سال والی پیخصوص زکاۃ مراد ہو۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ انبیاء ۱۳۷۸

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بلدر ۱۶،۱۱ ا

<sup>(</sup>۳) سورهٔ معراج (۲۵،۲۴ ـ

<sup>(</sup>۱) حدیث حضرت قیس بن سعدٌ: ' أمونا رسول الله عَلَیْ بصدقة الفطو''
کی روایت نسائی (۲۹/۵ طبع المکتبة التجاریه) نے کی ہے، اورا بن مجر نے
الفتح (۱۲۲۷ طبع السّلفیه) میں اسے صبح قرار دیا ہے، افتح ۲۲۲۷ (ک
الزکاہ ب ۱) القاہرہ، المکتبة السّلفیه ۱۳۷۳ ه، روضة الطالبین للووی

## زكاة دينے كى فضيلت:

٢- زكاة كى فضيات چندوجوه سے ظاہر ہوتى ہے:

ا – الله تعالى كى كتاب مين نماز كے ساتھ اس كا ذكر ہے، چنانچه جهال بھى نمازكا هم وارد مواہے، اس كے ساتھ بى ساتھ زكاة كا هم بھى ہے، اسى ميں سے الله تعالى كا يہ ارشاد ہے: "وَ أَقِينُهُوا الصَّلواةَ وَ اَتُوا الزَّكاةَ وَ مَاتُقَدِّمُوا لِاَ نُفُسِكُمُ مِّنُ خَيْرٍ تَجِدُوهُ عِنْدِ اللّهِ "(ا) (اور نمازكى پابندى ركھواور زكاة ديتے رہو، اور جو يكھ بھلائى تم اپنے واسط آگے ہے و گئی تعالى كے پاس اسے پالو كے)، اور اسى بنا پر حضرت ابو بر شخ فانعين زكاة سے قال كرنے كے بارے ميں فرما يا تھا: "والله لأقاتلن من فرق بين الصلاة والزكاة ، انها لقرينتها في كتاب الله " (الله كى قسم، نماز اور زكاة كے درميان جولوگ تفريق كريں گے ميں ضروران كے ظاف جهاد كروں گا، الله كى كتاب ميں زكاة نماز كے ساتھ ہے)۔

۲- زکاۃ اسلام کے پانچوں ارکان میں سے تیسرارکن ہے، اس لئے کہ حدیث میں ہے: "بنی الإسلام علی خمس: شهادۃ أن لئے کہ حدیث میں ہے: "بنی الإسلام علی خمس: شهادۃ أن لا إلله إلا الله و أن محمداً رسول الله ، و إقام الصلاة، و إيتاء الزكاۃ، و صوم رمضان، و حج البيت "(اسلام كى بنياد پانچ چيزوں پررگی گئی ہے، (ا) اس بات كی گوائی دینا کہ اللہ کے سواکوئی معبود نہیں اور ہے کہ محمد اللہ کے رسول ہیں، (۲) نماز قائم کرنا، (۳) زکاۃ دینا، (۲) رمضان کا روزہ رکھنا، (۵) اور بیت اللہ کا رج کرنا)۔

٣- زكاة فرض ہونے كى وجه سے تمام صدقات سے افضل ہے،

ال لئے کہ دوسر ے صدقات نفل ہیں اور حدیث قدسی میں ہے: "ما تقرب إلى عبدی بشيء أحب إلى مما افتر ضته عليه" (۱) (ميرا بنده مجھ سے کسی الی چیز سے تقرب حاصل نہیں کرسکتا ہے جو میر نے زدیک زیادہ پیندیدہ ہو جمقابلہ اس کے جس کو میں نے اس پر فرض کیا ہے )۔

اورز کا قدینے کی فضیلت اس حیثیت سے کہ وہ ایک صدقہ ہے اس کا ذکر'' صدقۃ التطوع'' کے مباحث میں ہے۔

## زكاة كى مشروعيت كى حكمت:

ک-الف- بے شک صدقہ اور اللہ کے راستے میں مال کوخر چ کرنا فض کوش اور بخل سے اور انسان کے جذبات پر مال کی محبت کے غالب آنے سے پاک کرتے ہیں، اور باہمی مودت، دشوار یوں کے از الہ میں شرکت اور مختاجوں کی ضرورت کو دفع کرنے کے جذبات پیدا کرکے اس کا تزکیہ کرتے ہیں، اس کی طرف اللہ تعالی نے اشارہ کیا ہے: "خُودُ هِنُ أَمُوالِهِمُ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمُ وَ تُزَکِّیْهِمُ بِهَا"(۲) ہے: "خُودُ هِنُ أَمُوالِهِمُ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمُ وَ تُزَکِّیْهِمُ بِهَا"(۲) آپ ان کے مالوں میں سے صدقہ لے لیجئے اس کے ذریعہ سے آپ نہیں پاک صاف کردیں گے )، اور اس میں فرداور ساج کے لئے وہ مصالے اور منافع ہیں جن کا علم ان کے مقام پر ہوگا، پس اللہ تعالی نے صدقات میں سے ادنی حدفرض کی جسے بندوں پر لازم کیا، اور اس کی مقدار بیان کی، شاہ ولی اللہ دہلوگ فرماتے ہیں: "إذ لولا المتقدير مقدار ميان کی، شاہ ولی اللہ دہلوگ فرماتے ہیں: "إذ لولا المتقدير مقدار متعین نہ ہوتی تو کمی کرنے والا کمی کرتا اور زیادتی کرنے والا مقدار متعین نہ ہوتی تو کمی کرنے والا کمی کرتا اور زیادتی کرنے والا

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ۱۱۰

<sup>(</sup>٢) حديث: "بني الإسلام على خمس: شهادة أن ....." كَي تَخْرَ تَكَ فَقْرَه نمبر ٣ يرگذر چكي \_

<sup>(</sup>۱) حدیث القدی: "ما تقرب إلى عبدی بشی ء أحب إلى ....." كی روایت بخاری (الفتح ۱۱/۱۳ طبع التلفیه) نے كی ہے۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ توبه ۱۰۳\_

<sup>(</sup>٣) حجة الله البالغه ٩٠٢ ، ١٣٠ ، بيروت ، دارالمعرف عكسي مطبوعه القاهره .

زیادتی کرتا)۔

باتی ہے کہ وہ ان اموال کو زکالیں تا کہ وہ معاشی گردش کی زیادتی میں بناتی ہے کہ وہ ان اموال کو زکالیں تا کہ وہ معاشی گردش کی زیادتی میں شریک ہو، اس بات کی طرف نبی علیقی کا یہ قول اشارہ کر رہا ہے:"ألما من ولی یتیما له مال فلیتجر فیه، ولا یتر که حتی تأکله الصدقة"(۱) (س لو! جو شخص کسی ایسے پتیم کا ولی ہے جس کے پاس مال ہوتو اسے چاہئے کہ اس میں تجارت کرے اور اسے اس حال میں نہ چھوڑ دے کہ صدقہ اسے خم کردے)۔

ج- زکاۃ آٹھوں مصارف کی ضرورت پوری کرتی ہے، اوراس کے ذریعہان اجتماعی اوراخلاقی مفاسد کا خاتمہ ہوتا ہے جوان ضرورتوں کی تکمیل نہ ہونے اور ہاقی رہنے کی وجہ سے پیدا ہوتے ہیں۔

## زكاة ندريخ والے كے احكام:

## زكاة نهدين والحكا كناه:

۸ - جو شخص زکا ق ندد به وه ایک حرام کام کام تکب ہوگا جو گناه کیره ہے، اور قر آن وسنت میں ایسے نصوص وارد ہیں جن سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ آخرت میں اس پر ایک خاص قتم کی سزا ہے، جیسا کہ مسلم شریف میں حضرت ابو ہر برہؓ سے مروی ہے، وہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ علیا ہے فرمایا: "ما من صاحب کنز لا یؤ دی زکاته إلا اللہ علیہ فی نار جہنم، فیجعل صفائح، فیکوی بھا احمی علیہ فی نار جہنم، فیجعل صفائح، فیکوی بھا

جنباه و جبینه حتی یحکم الله بین عباده فی یوم کان

مقداره خمسين ألف سنة، ثم يرى سبيله إما إلى الجنة

وإما إلى النار، وما من صاحب إبل لا يؤدي زكاتها إلا

بطح لها بقاع قرقر كأوفر ما كانت تستن عليه، كلما

مضى عليه أخراها ردت عليه أولاها، حتى يحكم الله

بين عباده، في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة، ثم

يرى سبيله إما إلى الجنة و إما إلى النار، وما من صاحب

غنم لا يؤدي زكاتها، إلا بطح لها بقاع قرقر، كأوفرما

كانت، فتطؤه بأظلافها و تنطحه بقرونها، ليس فيها

عقصاء ولا جلحاء، كلما مضى عليه أخراها ردت عليه

أولاها، حتى يحكم الله بين عباده، في يوم كان مقداره

خمسين ألف سنة مما تعدون، ثم يرى سبيله إما إلى

الجنة و إما إلى النار "(١) (جونزانے والا بھی ابيا ہوجواس کی

ز کا قادانہ کرتا ہواس کے خزانے کواس کے لئے جہنم کی آ گ میں تیایا

جائے گا پھراس کی چوڑی تختیاں بنائی جائیں گی پھراس کے دونوں

پہلوؤں اور اس کی پیشانی کواس سے داغاجائے گا (عذاب کا پیسلسلہ

اس وقت تک جاری رہے گا) جب تک کہ اللہ تعالی اینے بندوں کے

درمیان قیامت کے اس دن میں فیصلہ نہ کردے جس کی مقدار بچاس

ہزارسال کے برابر ہوگی پھراہے اس کا راستہ دکھلا دیا جائے گایا تو

جنت کی طرف یا جہنم کی طرف،اورکوئی اونٹ والا ایسانہیں ہے جواس

کی زکاۃ نہادا کرتا ہو ( مگر قیامت کے دن ) اس شخص کو اونٹوں کے

سامنے ہموارمیدان میں منہ کے بل اوندھا ڈال دیا جائے گا اوراس

کے سارے اونٹ اسی طرح فریہ ہوں گے جس طرح دنیا میں تھے، وہ

<sup>(</sup>۱) حدیث: "مامن صاحب کنز لا یؤدی زکاته" کی روایت مسلم (۲۸۲/۲ طیخ اُتحلی) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "ألما من ولي يتيما له مال....." کی روایت ترندی (۳ /۱ طبع الحلمی) نے کی ہے، اور اسے ضعیف قرار دیا ہے، کیکن بیبق (۴/۷۰ طبع دائرة المعارف العثمانیہ) نے حضرت عمر سے موقوفاً روایت کی ہے (اس کے الفاظ یوں ہیں) "ابتغوا فی أموال المیتامی لا تأکلها الصدقة" (تیموں کے اموال میں تلاش ومحنت کروتا کہ صدقہ آئییں کھانہ جائے) اور کہا ہے کہ پیاسناد صحیح ہے۔

اس کوروندیں گے، جب آخری اونٹ اس کوروند کرگذرجائے گاتو پھر پہلا اونٹ اس کو دوبارہ روندے گا، یہاں تک کہ اللہ تعالی اپنے بندوں کے درمیان اس دن فیصلہ فرما دے گاجس کی مقدار پچاس ہزار سال کے برابر ہوگی، پھر اسے اس کا راستہ دکھلاد یا جائے گا یا تو جنت کی طرف یا جہنم کی طرف، اور جو بھی بکری والا ابیا ہو کہ جواس کی زکا ۃ ادانہ کرتا ہو، (قیامت کے دن) اس شخص کو بکر یوں کے سامنے ہموار میدان میں منہ کے بل اوندھا ڈال دیا جائے گا اوراس کی ساری بکریاں اس طرح فربہ ہول گی جس طرح تھیں، پس وہ بکریاں اس کو اپنے کھروں سے روندیں گی اور اپنے سینگوں سے ماریں گی، ان میں سے سی بکری کے سینگ نہ مڑے ہوں گے نہ ٹو ٹے ہوں گے، جب سے کسی بکری کے سینگ نہ مڑے ہوں گے نہ ٹو ٹھر پہلی بکری اس کو دوبارہ روندے گی (اور عذاب کا یہ سلسلہ اسی طرح جاری رہے گا) دوبارہ روندے گی (اور عذاب کا یہ سلسلہ اسی طرح جاری رہے گا) بہل کے برابر ہوگی، پھراسے بہل کی مقدار تمہاری گنتی سے بچاس ہزار سال کے برابر ہوگی، پھراسے جس کی مقدار تمہاری گنتی سے بچاس ہزار سال کے برابر ہوگی، پھراسے اس کاراستہ دکھلا دیا جائے گایا تو جنت کی طرف یا جہنم کی طرف)۔

### زكاة نهدينے والے كى سزا:

9 - جو حض زكاة نه دے حالانكه وه امام كے قبض ميں موتو وه اس سے جراً وصول كى جائے گى، اس لئے كه نبى علی ارشاد ہے "أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا: لا إله إلا الله محمد رسول الله، فإذا قالوها عصموا منى دماء هم و أموالهم إلا بحقها و حسابهم على الله، (1) (مجھ يظم ديا گيا ہے كه ميں لوگوں سے جہاد كروں جب تك كه وه لا اله الا الله اور محمد رسول الله كا اقرار نه

(۱) حدیث: فی کل سائمه إبل فی کل أربعین بنت لبون "کی روایت ابوداوُد (۲/ ۲۳۳، ۲۳۳ تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے اور اس کی اساد حسن ہے۔

کرلیں، پس جب وہ اس کا اقرار کرلیں گے تو مجھ سے اپنا خون اور اپنے مال کو محفوظ کرلیں گے، الابیہ کہ ان پر کوئی حق خابت ہواور ان کا حساب اللہ پر ہے ) اور مال کا ایک حق زکاۃ ہے، حضرت ابو بھڑ نے صحابہ کی موجود گی میں فرمایا: "الز کاۃ حق الممال" (زکاۃ مال کاحق ہے )، اور فرمایا: "و الله لو منعونی عقالا کانوا یو دو نه إلی رسول الله عُلَیْ الله عُلَیْ الله عُلَیْ الله عُلَیْ الله عُلَیْ کوا الله عُلِیہ کو وہ رسول الله عُلِیہ کو ایک رسی کے جو وہ رسول اللہ عُلِیہ کوا داکرتے تھے تو اس پر میں ان سے جہاد کروں گا) اور صحابہ نے ال معاملہ میں ان کی تائید کی۔

اورجمہور فقہاء کا مذہب میہ ہے کہ زکا قاند دینے والے سے جب جبراً زکا قالے کی جائے گی تواس کے ساتھ اس کے مال میں سے پچھ نہیں لیاجائے گا۔

اور قول قدیم کی روسے امام شافعی کا مذہب اور اسحاق بن را ہویہ اور امام احمد کے اصحاب میں سے ابو بکر عبد العزیز کا مذہب ہیہ ہے کہ مانع زکا قدسے زکا قد لینے کے ساتھ بطور سزا اس سے اس کے مال کا نصف حصہ لے لیاجائے گا)۔

ان حضرات كا استدلال نبى عليه كاس ارشاد سے به "في كل سائمة إبل في كل أربعين بنت لبون، لا تفرق إبل عن حسابها، من أعطاها مؤتجرا فله أجرها، ومن منعها فإنا آخذوها و شطرماله عزمة من عزمات ربنا، لا يحل لآل محمد منها شيء "(۱) (چرنے والے اونوں ميں ہر چاليس پرايک دوسالہ اونی واجب ہے، جمع شدہ اونوں کو علاحدہ نہيں کيا پرایک دوسالہ اونی واجب ہے، جمع شدہ اونوں کو علاحدہ نہيں کیا

<sup>(</sup>۱) حدیث:'أمرت أن أقاتل الناس حتی یقولوا.....''کی تخریج فقرهنمبر ۲ پرگذریچی\_

جائے گا کہ ان کی زکاۃ اپنے حساب سے بدل جائے ، جس نے اجر کی نیت سے زکاۃ دی اسے اس کا اجر ملے گا، اور جس نے زکاۃ نہ دی توہم اس سے زکاۃ اور اس کا آ دھا مال اپنے رب کے حقوق میں سے ایک حق کے طور پر لے لیس گے، آل محمد علیا ہے کے اس میں سے کچھ حلال نہیں ہے )۔

جمہور کے قول پرنبی علیہ کے اس قول سے استدلال کیا جاتا ہے: "لیس فی الممال حق سوی الزکاۃ"(ال میں زکاۃ کے علاوہ کوئی حق نہیں ہے)۔

اوراس بات سے کہ صحابہ رضوان اللہ علیہم اجمعین نے دیہات کے ان باشندوں سے جنہوں نے زکا ق نہیں دی تھی ان کا نصف مال نہیں لیا تھا۔

اور جو خض امام کے قبضے سے باہر ہوا در زکا ۃ نہ دیتو امام پر لا زم ہے کہ وہ اس سے جنگ کرے، اس لئے کہ صحابہؓ نے زکا ۃ نہ دینے والوں سے جنگ کی تھی، پس اگر وہ اس کی گرفت میں آ جائے تو وہ اس سے زکا ۃ وصول کرے گا اور جمہور کے قول کی روسے اس پرکوئی اضافہ نہیں لے گا، جبیا کہ پہلے گذرا۔

بی می ماس شخص کے بار نے میں ہے جوز کا قاکل ہو، اور کیا تاکل ہو، الکین بخل کی وجہ سے یا تاویل کرتے ہوئے اس کونہ دے رہا ہو، اور اس کے کفر کا حکم نہیں لگا یا جائے گا، اسی بناء پر اگر اس سے زکا قاک لئے جنگ کرنے کی صورت میں اس کی موت ہوجائے تو اس کے مسلمان رشتہ دار اس کے وارث ہول گے اور اس پر نماز جنازہ پڑھی جائے گی، اور امام احمد سے ایک روایت کی روسے اس کے کفر کا حکم جائے گی، اور امام احمد سے ایک روایت کی روسے اس کے کفر کا حکم

لگایا جائے گا، اور اس کی وراثت جاری نہیں ہوگی اور اس کی نماز جنازہ نہیں پڑھی جائے گا، اس لئے کہ روایت ہے کہ جب حضرت ابو بکڑ نے مانعین زکاۃ سے قبال کیا اور وہ جنگ سے نڈھال ہو گئے تو انہوں نے ہاکہ ہم زکاۃ اداکریں گئو حضرت ابو بکرنے فرمایا کہ میں اسے قبول نہیں کروں گا، یہاں تک کہ تم گواہی دو کہ ہمارے مقتولین جنت میں ہیں اور تمہارے مقتولین جنت میں ہیں، اور حضرت عمر نے حضرت ابو بکر سے اتفاق کیا اور صحابہ میں سے سی نے اس پر مکیر نہیں کی تو اس سے بیتہ چلا کہ وہ کا فرقر اریائے۔

اور جو خض زکاۃ کے وجوب کا انکار کرتے ہوئے زکاۃ نہ دی اور جو خض زکاۃ نہ دی اپنے نومسلم ہونے کی وجہ سے یااس بنا پر کہ شہروں سے دور کسی دیہات میں اس کی نشو ونما ہوئی ہے یااس طرح کی کوئی اور معقول عذر کی بنا پر ناوا قف رہ سکتا ہوتو اس کواس کے وجوب سے واقف کرایا جائے گا اور اس کے کفر کا حکم نہیں لگایا جائے گا ، اس لئے کہ وہ معذور ہے ، اور اگروہ ایسا مسلمان ہوجس نے اسلامی شہروں میں اہل علم کے درمیان نشو ونما پائی ہے تو اس کے کفر کا حکم لگایا جائے گا ، اس ایل علم کے درمیان نشو ونما پائی ہے تو اس کے کفر کا حکم لگایا جائے گا اور وہ مرتد ہوگا اور اس پر مرتد کے احکام جاری ہوں گے ، اس لئے کہ اس نے ایک ایسے دین میں سے اس نے ایک ایسے دین میں سے ہونا معلوم ہے (۱)۔

## کس کے مال میں زکا ۃ واجب ہوتی ہے:

• ا − فقہاء کا اس بات پر اتفاق ہے کہ وہ مسلمان جو بالغ ہو، عاقل ہو،
 آ زاد ہو، زکا ۃ کے فرض ہونے کو جانتا ہو، خواہ وہ مرد ہو یا عورت اس کا مال اگر نصاب کو پنچے، وہ زکاۃ ادا کرنے پر قادر ہواور مال میں تمام شرا کط یائی جار ہی ہوں تواس کے مال میں زکاۃ واجب ہوگی۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لیس فی المال حق سوی الزکاة" کی روایت ابن ماجه (۱) حدیث: "لیس فی المال حق سوی الزکاة" کی روایت ابن ماجه (۱۸۰۵ طبع الحکیل ) نے حضرت فاطمہ بنت قیس سے کی ہے، اس کو ابن حجر نے تلخیص الحبیر (۱۹۰۲ طبع شرکة الطباعة الفدیه ) میں ذکر کیا ہے، اور اس کے ایک روائی کوضعیف قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) المغنی لابن قدامه ۵۷۴٬۵۷۲٬۲ ، المجموع شرح المهذ بب ۳۳۴۸

اوراس کے علاوہ صورتول میں فقہاء کا اختلاف ہے جو درج ذیل ہیں:

## الف- نابالغ بج اور مجنون کے مال میں زکا ۃ:

11 - مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب ہیہ کہ بچہ اور مجنون خواہ وہ مرد ہو یا عورت ان میں سے ہرایک کے مال میں زکا قروا جب ہوگ، یہی حضرات عمر ان ابن عمر ان علی مان شافر اور جابر سے مروی ہے، اس عمر ان عینیہ اور ابوعبید وغیرہ اس کے قائل اور ابوعبید وغیرہ اس کے قائل میں ۔

اور ابن سیرین ، مجاہد، ربعہ، ابن عینیہ اور ابوعبید وغیرہ اس کے قائل میں ۔

ان حضرات کا استدلال نبی علیه کی اس ارشاد سے ہے: "أللا من ولی یتیما له مال فلیتجو فیه و لایتو که حتی تأکله الصدقة" (۱) (س لوا جو خص کسی ایسے یتیم کا ولی بخرس کے پاس مال ہوتوا سے چاہئے کہ اس میں تجارت کرے اور اس کو اس حال میں نہ چھوڑ دے کہ صدقہ اسے ختم کر دے ) اور صدقہ سے مرادفرض زکا ة ہے، کیونکہ یتیم کے مال سے فلی صدقہ نہیں نکالا جائے گا، اس لئے کہ ولی کویدتی نہیں ہے کہ وہ یتیم کے مال میں سے کوئی چیز تبرع کے طور پر کسی کودے ، اور اس لئے کہ زکا ق کا مقصد زکا ق دینے والے کے لئے تواب کا حصول اور فقیر کی غم خواری ہے، اور جیسا کہ شیرازی نے کہا: پچہ اور مجنون ثواب اور غم خواری کے اہل میں ، اور یہ کہ زکا ق ایساحت ہے جو مال سے متعلق ہوتا ہے، لہذا یہ رشتہ داروں کے نفقہ اور جنایات کے تاوانوں اور تلف کر دہ چیز وں کی قیمتوں کے مشابہ ہو گیا۔ کے تاوانوں اور تلف کر دہ چیز وں کی قیمتوں کے مشابہ ہو گیا۔ اور در در یر فر ماتے ہیں: بچہ اور مجنون کے مال میں زکا ق اس لئے اور در در یر فر ماتے ہیں: بچہ اور مجنون کے مال میں زکا ق اس لئے اور در در یر فر ماتے ہیں: بچہ اور مجنون کے مال میں زکا ق اس لئے اور در در یر فر ماتے ہیں: بچہ اور مجنون کے مال میں زکا ق اس لئے اور در در یر فر ماتے ہیں: بچہ اور مجنون کے مال میں زکا ق اس لئے اور در در یر فر ماتے ہیں: بچہ اور مجنون کے مال میں زکا ق اس لئے

(۱) حدیث: 'ألا من ولي یتیما له مال فلیتجر فیه ولا یتر که......' کی روایت ترندی (۳ / ۲۲ طبح الحلمی ) نے حضرت عبدالله بن عراسے کی ہے اور کہا کہ اک کہا کہ اس کے اساویس کلام ہے، اس لئے کہ نثی ابن الصباح حدیث میں ضعیف شار کئے جاتے ہیں۔

واجب ہے کہ وہ وضعی حکم کی قتم سے ہے (جس میں حکم اپنے سب یا شرط پر مبنی ہوتا ہے )۔

ان دونوں کے مال سے زکا قرنکا نے کا ذمہ دارولی ہوگا، اس لئے کہ ان دونوں پر جوحقوق واجب ہیں ان کے اداکر نے میں ولی ان دونوں کے قائم مقام ہوتا ہے، جیسے کہ رشتہ دار کا نفقہ، اور ولی پر لا زم ہے کہ وہ یہ نیت کرے کہ وہ زکا ق ہے، کس اگر ولی نے زکا ق نہ نکالی تو نیج پر بلوغ کے بعد اور مجنون پر افاقہ کے بعد گزشتہ مدت کی زکا ق کا نکالنا واجب ہوگا۔

حضرت ابن مسعود، توری اور اوزاعی سے مروی ہے کہ انہوں نے فرما یا: زکا ۃ واجب ہوگی اور جب تک بچہ بالغ نہ ہوجائے اور مجنون کو افاقہ نہ ہوجائے اس وقت تک نہیں نکالی جائے گی، اور بیاس لئے کہ ولی کو ادا کرنے کی ولایت حاصل نہیں ہے، حضرت ابن مسعود ً فرماتے ہیں کہ یتیم کے مال میں جو زکا ۃ واجب ہو اس کوشار کرو، پھر جب وہ بالغ ہوجائے تو اسے بتلادو، پس اگروہ چاہے گا تو زکا ۃ ادا نہ کرے گا اور اگر چاہے گا تو نہیں ادا کرے گا، یعنی بچہ اگر زکا ۃ ادا نہ کرے واس کے بعدولی پرکوئی گناہ نہیں ہے۔

ابن شبرمه کا مذہب ہیہ ہے کہ اس کے اموال ظاہرہ یعنی مولیثی، کھیتی اور پھل کی زکاۃ نکالی جائے گی، کین اموال باطنه (سونا چاندی اور نقد) کی زکاۃ نہیں نکالی جائے گی۔

اورسعید بن المسیب فرماتے ہیں کہ بچہ جب تک نماز نہ پڑھے اور روزہ نہ رکھے ، زکاۃ نہیں نکالے گا ، اور ابودائل ، خنی ، سعید بن جبیر اور حسن بھری فرماتے ہیں: بچے کے مال میں زکاۃ نہیں ہے ، اور امام ابوضیفہ گا مذہب اور یہی حضرت علیؓ اور ابن عباس سے مروی ہے کہ بچے اور مجنون کے مال میں زکاۃ واجب نہیں ہوتی ہے ، البتہ ان دونوں کی کھیتیوں اور بچلوں میں عشر واجب ہوتا ہے ، اور ان دونوں کی

طرف سے صدقہ فطرادا کرناواجب ہے۔

اس قول کے لئے نبی علی کے اس ارشاد سے استدلال کیا گیا ہے: "دفع القلم عن ثلاثة: عن الجنون المغلوب علی عقله حتی یفیق، و عن النائم حتی یستیقظ و عن الصبی حتی یحتلم"() ( تین آ دمیول سے شرعی ذمہ داری اٹھالی گئ ہے: ایسے مجنون سے جومغلوب العقل ہو جب تک کہ اسے افاقہ نہ ہوجائے، سونے والے سے جب تک کہ وہ بیدار نہ ہوجائے اور پچ سے جب تک کہ وہ بیدار نہ ہوجائے اور پچ سے جب تک کہ وہ بیدار نہ ہوجائے اور پچ سے جب تک کہ وہ بیدار نہ ہوجائے اور پے

اوراس کئے کہ زکا ۃ عبادت ہے، لہذااس کی ادائیگی میں اختیار کا پایا جانا ضروری ہے تا کہ اہتلا وامتحان کامعنی پایا جائے، اور بچاور مجنون میں عقل نہیں ہونے کی وجہ سے اختیار نہیں پایا جاتا ہے، اور ذمی پر زکا ۃ کے واجب نہ ہونے پر قیاس کرتے ہوئے، اس لئے کہ وہ عبادات کا اہل نہیں ہے، اور ان دونوں کی زمین سے جو پیدا وار نکلے میادات کا اہل نہیں ہے، اور ان دونوں کی زمین سے جو پیدا وار نکلے اس میں عشراس لئے واجب ہے کہ وہ زمین کا فریضہ ہے، اور عبادت کا پہلواس میں ضمنی ہے (۲)۔

اور اسی طرح وراثت وغیرہ کے ذریعہ حاصل شدہ جنین کے مال
کی زکا ق کا مسئلہ بھی ہے، اس کے بارے میں نووی نے شافعیہ کے
نزدیک دوطریقے ذکر کئے ہیں، اور رائح مذہب سے ہے کہ اس میں
زکا ق واجب نہیں ہے، وہ فرماتے ہیں کہ جمہور کا قول قطعی طور پریہی
ہے، اس لئے کہ جنین کی زندگی کا یقین اور اس کا وثوق نہیں ہے، لہذا

نہ تو ملکیت پوری ہوگی اور نہ پائیدار ہوگی ، وہ فرماتے ہیں: پس اس بنا پر اس کے مال کا سال اس وقت سے شروع ہوگا جس وقت وہ پیدا ہوگا<sup>(۱)</sup>۔

## ب-كافركهال مين زكاة:

11 - اصلی کافر کے مال میں بالاتفاق زکاۃ واجب نہ ہوگی،خواہ وہ حربی ہو یاذی،اس لئے کہ وہ الساحق ہے جس کا اس نے التزام نہیں کیا ہے، اوراس لئے کہ وہ زکاۃ دینے والے کی طہارت کے طور پر واجب ہوئی ہے، اور کافر جب تک اپنے کفر پر ہو اس کے لئے طہارت نہیں ہے۔

اور بنی تغلب کے نصاری نے جس وقت جزید دینے کو نامنظور کیا اور زکاۃ دینے پر راضی ہوئے تو حضرت عمرؓ نے ان سے دوگنی زکاۃ لی (۲)۔

جمہور کا مذہب میہ ہے کہ ان سے جو پچھ لیا جائے گا، اس کوفی کے مصارف میں خرچ کیا جائے گا، اس لئے کہ وہ اپنی حقیقت کے لحاظ سے جزیہ ہے، اور محمد بن الحسن کا مذہب میہ ہے کہ اسے زکاۃ کے مصارف میں خرچ کیا جائے گا اور حنا بلہ میں سے ابوالخطاب کا یہی قول ہے۔

جہاں تک مرتد کا تعلق ہے اس پراسلام کی حالت میں جو زکا ۃ واجب ہوئی ہے، اگر نصاب پرسال مکمل ہونے کے بعدوہ مرتد ہوا ہو تو شافعیہ اور حنا بلہ کے قول کی روسے زکا ۃ ساقط نہ ہوگا، اس لئے کہ وہ مال کا حق ہے، لہذا ارتداد کی وجہ سے ساقط نہ ہوگا، جیسے کہ دین ساقط نہ ہوگا، جیسے کہ دین ساقط نہ ہوگا، جیسے کہ دین ساقط نہ ہوگا، جیسا مام اس کواس کے مال سے لے گا، جیسا

<sup>(</sup>۱) حدیث: "دفع القلم عن ثلاثة: عن الجنون المغلوب علی عقله....." کی روایت البوداؤد (۵۵۹/۴۰ تحقیق عزت عبید دعاس) اور حاکم (۵۹/۲ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے حضرت علی بن ابی طالب سے کی ہے، اور حاکم نے اس کوشیح قرار دیا ہے اور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) المغنی ۲۲۲۲۲، فتح القدیر، العنامیعلی البدامیا ۱۳۸۳، اوراس کے بعد کے صفحات، بدائع الصنائع ۲۲۳، ۵ القاہرہ، شرکۃ المطبوعات العلمیہ ۲۳۳۱ھ الدسوقی ار ۵۵، المجموع ۲۵، ۱۳۳۹ه۔

<sup>(</sup>۱) المجموع ۵ر۴ ۳۳ س

<sup>(</sup>۲) ای بنا پرشافعیہ نے فرمایا: اگر کفار میں سے کوئی قوم کیے کہ ہم لوگ جزید زکا ق کے نام سے ادا کریں گے، جزیہ کے نام سے نہیں، تو امام ان کی اس بات کو قبول کرسکتا ہے اور ان پرزکا قالود وگئی کردے گا (شرح المنہاج ۳۳۳ سے ۱۹۳۳)۔

کہ وہ زکا ق کورو کنے والے مسلمان سے لیتا ہے، پس اگروہ اس کے بعد مسلمان ہوجائے تو اس کی ادائیگی اس پرلازم نہ ہوگی۔

اور حفیہ کا مذہب میہ ہے کہ مرتد کے مال میں ارتداد سے قبل جو زکاۃ واجب ہوئی ہووہ ارتداد کی وجہ سے ساقط ہوجائے گی،اس لئے کہ زکاۃ کے لئے شرطاس کی ادائیگی کے وقت نیت کرنا ہے، اوراس کے کافر ہونے کی حالت میں عبادت کی نیت غیر معتبر ہے، اس لئے ارتداد کی وجہ سے نماز کی طرح زکاۃ ساقط ہوجائے گی، یہاں تک کہ وہ بھی جوز مین کی پیداوار کی زکاۃ ہو<sup>(1)</sup>۔

اورا گرنصاب پرسال مکمل ہونے سے قبل مرتد ہوجائے تو جمہور حفیہ اور حنابلہ کے نز دیک وجوب ثابت نہ ہوگا ،اور شافعیہ کا بھی ایک قول یہی ہے۔

اور شافعیہ کا اصح قول میہ ہے کہ اپنے مال پر اس کی ملکیت موقوف رہے گی، پس اگروہ اسلام کی طرف لوٹ گیا تو اس کے ملک کا باقی رہنا ظاہر ہو گیا اور اس میں زکا قواجب ہوگی ورنہ نہیں (۲)۔

## ج-جس شخص كوز كاة كى فرضيت كاعلم نه هو:

ساا – ما لکیہ، شافعیہ، حنابلہ، ابن المندراور حنفیہ میں سے امام زفر کا مذہب سے ہے کہ ذکا ہ کے فرض ہونے کاعلم اس کے وجوب کے لئے شرط نہیں ہے، لہذا حربی اگر دارالحرب میں اسلام قبول کرلے اور اس کے پاس چرنے والے جانور ہوں اور وہ وہاں چندسال تک تھہرارہ جائے اور اسے اسلامی شریعت کاعلم نہ ہوتو بھی زکا ہ اس پر واجب ہوگی، اور جب وہ دار الاسلام میں آ جائے تو اس کی ادائیگی کا اسے تھم دیا جائے گا۔

اورامام ابوحنیفہ اور ان کے صاحبین کا مذہب سے کہ زکا ہ کے فرض ہونے کا علم وجوب زکا ہ کے لئے شرط ہے، لہذا مذکورہ صورت میں حربی پرزکا ہ واجب نہ ہوگی (۱)۔

## د-جو تخص زكاة اداكرني يرقادرنه مو:

۱۹ - امام ما لک اورامام شافعی کا ند جب بیہ ہے کہ زکا ق کی ادائیگی کے وجوب کے لئے ادائیگی پر فقد رت شرط ہے، لہذا اگر سال گزرجائے پھر صاحب مال کے ادائیگی پر قادر ہونے سے قبل مال تلف ہوجائے تو اس پر زکا قنہیں ہے، حتی کہ امام مالک نے فرمایا کہ اگر سال گزرنے کے بعدادائیگی کے ممکن ہونے سے قبل مالک مال کوتلف کردیتواس پر زکا قنہیں ہے بشر طیکہ وہ زکا قسے فرار کا ارادہ نہ کرے۔

اوراس قول کی دلیل میہے کہ زکا ہ عبادت ہے، لہذااس کے وجوب کے اس کی ادئیگ کاممکن ہونا شرط ہے، جیسے کہ نماز اور روزہ۔

حفیہ اور حنابلہ کا مذہب ہیہ ہے کہ ادائیگی پر قدرت اس کے وجوب
کے لئے شرط نہیں ہے، اس لئے کہ نبی عظیمیہ کے ارشاد کا مفہوم یہی
ہے: "لا ذکاۃ فی مال حتی یحول علیہ الحول" ('')
مال میں زکاۃ نہیں ہے، جب تک کہ اس پر سال نہ گزرجائے ) پس
اس عدیث کا مفہوم ہیہ ہے کہ زکاۃ کا وجوب اس پر اس وقت ہوگا جب
سال گذر جائے، اور اس لئے بھی کہ زکاۃ مالی عبادت ہے، لہذا
ادائیگی کا امکان نہ ہونے کے باوجود اس کا وجوب ذمہ میں ثابت

<sup>(</sup>۱) فتح القدير ۲ رسا، المغني ۸ ر ۱۵\_

<sup>(</sup>۲) المجموع ۵/۳۲۸ المغنی ۳ر ۵۰، بدائع الصنائع ۲۵،۴/۳

<sup>(1)</sup> بدائع الصنائع ۲ر ۲، المجموع ۵ر ۳۳۷، المغنی ۲۸۸۸\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لا زکاة فی مال حتی یحول علیه الحول" کی روایت ابوداود (۲/ ۲۳۰ تحقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت علی بن ابی طالب سے درج ذیل لفظ کے ساتھ کی ہے "لیس فی مال زکاة ....." اورا بن حجر نے اس کوانخیص (۲/ ۱۵۲ طبع شرکة الطباعہ) میں الموسوعہ میں مذکور الفاظ کے ساتھ ذکر کیا ہے، اور اس کی اسناد کے بارے میں کہا کہ اس میں کوئی حرج نہیں ہے۔

ہوگا، جبیبا کہ فلس کے ذمہ میں دیون ثابت ہوتے ہیں <sup>(۱)</sup>۔

عام مال (بیت المال کے اموال) میں زکا ق: ۱۳ - م-حنابلہ نے اس کی صراحت کی ہے کہ مال فی اور مال غنیمت کا پانچواں حصداور ہروہ مال جوامام کے قبضے میں ہے اور جسے بالآخر مسلمانوں کے مصالح میں صرف ہونا ہے، اس میں زکا ق نہیں ہے(۲)۔

اور حنابلہ کے علاوہ دیگر فقہاء کے نزدیک ہمیں اس مسکلہ کا تذکرہ نہیں ملا، ساتھ ہی عملاً اسی کو اختیار کیا جاتا رہا ہے، اس لئے کہ عام اموال سے زکاۃ کا وصول کرنا نے ملمی طور پر منقول ہوا ہے تعملی طور پر۔

مشترک اموال مختلف اموال اور متفرق اموال میں زکا ق:

10- زکا ق کا مطالبہ دراصل مسلمان شخص سے اس کے مال کے بارے
میں ہے، پس وہ مال جس کا وہ ما لک ہے اگر وہ نصاب کو پہنچ جائے
اور اس پر سال گذر جائے اور شرائط پوری ہوں تو اس میں زکا ق ہے، اور
اگر مال اس کے اور دوسرے آ دمی کے در میان مشترک ہوا ور وہ نصاب
کے بقدر یا اس سے زیادہ ہوتو جہور کے نزد یک شرکاء میں سے کسی پر
زکا ق اس وقت تک نہیں ہے جب تک کہ ہرایک کا حصہ نصاب کے
بقدر نہ ہوجائے، یہی شافعیہ کا بھی ایک قول ہے، اور حفیہ کے نزد یک
اس میں سے کچھ بھی مستقی نہیں ہے، اور جہور کے نزد یک اور شافعیہ
میں نہیں میں شامل ہیں وہ چرنے والے جانور مستثنی ہیں جو مشترک
ہوں کہ ان میں واجب مقدار اور نصاب میں ایک آ دمی کے مال جیسا
معاملہ کیا جائے گا، اور یہ مالکیہ کے علاوہ دیگر فقہاء کے نزد یک ہے،

(۱) الشرح الكبير، حاشية الدسوقی ار ۵۰۳، المغنی ۲۸۲،۶۸۲، شرح المنهاج مع حاشية عميرة ۲/۲۴ مغنی المحتاج ار ۱۳۳-

(۲) مطالب أولى النهى ٢/ ١٦، شرح المنتهى ار ٣٦٨\_

یمی میم ان چرنے والے جانوروں کا ہے جو باہم ملے جلے ہوں (یعنی جن میں دوشر یک میں سے ہرایک کاحق ممتازتو ہو، لیکن وہ سب جانور چن میں دوشر یک میں سے ہرایک کاحق ممتازتو ہو، لیکن وہ سب جانور چرا گاہ اور اس طرح کی دیگر سہولتوں میں باہم شریک ہوں) اور قول اظہر کی روسے شافعیہ کا مذہب ہیہ ہونے والی مقدار میں ایک آدی کے ساتھ نصاب میں اور واجب ہونے والی مقدار میں ایک آدی کے مال جیسا معاملہ کیا جائے گا، اور حنابلہ کے نزدیک دوسری روایت یہی مال جیسا معاملہ کیا جائے گا، اور حنابلہ کے نزدیک دوسری روایت یہی ہے، ان میں سے بعض حضرات مثلاً ابن عقیل اور آجری نے اس پر عمل کوتر جیے دی ہے (۱)۔

ان حضرات نے نبی علیہ کاس قول کے عموم سے استدلال کیا ہے: "لا یفرق بین مجتمع ولا یجمع بین متفرق خشیة الصدقة" (زکاة کے خوف سے یکجا جانوروں کو علاحدہ علاحدہ نہ کیا جائے اور نہ تفرق جانوروں کو یکجا کیا جائے )۔

اس مسکے میں تفصیلی گفتگواوراس میں اختلاف جاننے کے لئے ''خلطة'' کی اصطلاح دیکھی جائے۔

یاس صورت میں ہے جبکہ مال ایک شہر میں ہو، کین اگرایک شخص کا مال دوشہروں میں یا اس سے زیادہ میں بٹا ہوا ہوتو اگر مولیثی کے علاوہ دیگر مال ہوتو اس کے متفرق ہونے کا کوئی اثر نہ ہوگا، بلکہ وہ ایک مال کی زکا ۃ اداکرے گا۔

اور اگر مولیثی جانور ہوں اور دونوں شہروں کے درمیان قصر کی مسافت ہو یااس سے زیادہ ہوتو جمہور کے نزدیک اس کا بھی یہی حکم ہے، اور امام احمد سے بھی ایک روایت یہی ہے، جسے صاحب المغنی نے رائح قرار دیا ہے، اور حنابلہ کا معتمد قول میہ ہے کہ ان میں سے ہر مال کی زکاۃ دوسرے سے علاحدہ کرکے زکالی جائے گی، پس اگر

<sup>(</sup>۱) فتح القديرار ۹۹ ۴، الدسوقی ار ۹۳۹، نهاية الحتاج سر ۲۱۱، المغنی ۲ ر ۲۱۹ \_ .

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لا یفوق بین مجتمع ولا....." کی روایت بخاری (افتح سر ۱۳ طبح السّلفیه نے حضرت انس ﷺ کے ہے۔

دونوں مال نصاب کو پہنچا ہوتو ان دونوں کی زکا قد دونصاب کی طرح ادا کرے گا، اوراگران میں سے ایک نصاب کو پہنچا ہواور دوسرا مال نصاب سے کم ہوتو جس کا نصاب مکمل ہواس کی زکا قدادا کرے گا، دوسرے مال کی نہیں، ابن المنذر فرماتے ہیں کہ مجھے امام احمد کے علاوہ کسی اور کے بارے میں اس قول کاعلم نہیں ہے۔

اورجن حفرات نے بیمذہب اختیار کیا ہے ان کا استدلال بیہ کہ جب جماعت کے مال کا اکھا ہونا ملک کے مرافق اوراس کے مقاصد میں مخلوط ہونے کی حالت میں پوری طرح انز انداز ہوتا ہے بہاں تک کہ اسے ایک مال کی طرح کردیتا ہے تو ایک مال میں کھلی ہوئی جدائی کا انز انداز ہونا بھی ضروری ہے، یہاں تک کہ وہ اسے دو مال کی طرح کردے گا، اور امام احمد کا استدلال نبی علیقی کے اس قول سے ہے: "ولا یجمع بین متفرق " (متفرق مال کو جمع نہیں کیا جائے گا) اور اس لئے بھی کہ ہر مال کی زکا قاس کے شہر میں نکالی جاتی ہے۔ ان ہے ان ہے۔ "ولا یہ میں کا لی

جس مال میں زکا ۃ واجب ہوتی ہے اس کی شرائط: ۱۲ - وہ مال جس میں زکا ۃ واجب ہوتی ہے اس میں مجموعی لحاظ سے کچھ شرائط ہیں:

ا – وہ مال کسی متعین شخص کی ملکیت ہو۔

۲ - اس کی ملکیت علی الاطلاق ہو یعنی اس پر ملکیت بھی ہواور وہ قبضہ میں بھی ہو۔

٣-وه بڙھنے والا ہو۔

۴ - وه بنیا دی ضروریات سے زائد ہو۔

۵-اس پرسال گذرجائے۔

۲ - وہ نصاب کے بقدر ہواور ہرفتم کے مال کا نصاب اس کے اعتبار سے ہوگا۔

2-کوئی مانع موجود نہ ہو، اور مانع ہیہے کہ مالک پرکوئی ایسا قرض ہوجو نصاب کو کم کردے۔

## ۱۷ - پہلی شرط: مال کسی متعین شخص کی ملکیت ہو:

لہذاجس مال کا کوئی متعین مالک نہ ہو،اس میں زکا ۃ نہیں ہوگ، اس بنا پر حنفیہ کا مذہب ہیہ ہے کہ وقف کے چرنے والے جانوروں میں اور وقف کے گھوڑوں میں زکا ۃ واجب نہیں ہے،اس لئے کہ وہ کسی کی ملکیت نہیں ہے۔

یہ حضرات فرماتے ہیں کہ زکاۃ میں تملیک (مالک بنانا) ہوتی ہے، اور غیر ملک میں تملیک کا تصور نہیں کیا جاسکتا ہے، یہ حضرات فرماتے ہیں کہ زکاۃ اس مال میں واجب نہیں ہے جس پر دشمن قابض ہوگئے ہوں ،اس لئے کہ اسے ہوگئے ہوں ،اس لئے کہ اسے جمع اور محفوظ کر لینے کی وجہ سے وہ اس کے مالک بن گئے اور مسلمان کی ملکیت اس سے زائل ہوگئی (۱)۔

اور مالکیہ فرماتے ہیں کہ اس مال میں زکاۃ نہیں ہے جس کی وصیت غیر متعین افراد کے لئے کی گئی ہو، اور مال موتوف میں زکاۃ واجب ہوگی اگرچہ و تف غیر متعین افراد پر ہو، جیسے کہ مساجد یافتبیلہ تمیم کے لئے وقف اس لئے کہ ان حضرات کے نزد یک وقف کی وجہ سے مال واقف کی ملکیت سے نہیں نکاتا ہے، پس اگر کسی نے پچھ نفذ پیسے قرض دینے کے لئے وقف کیا تو وقف کرنے والا یا اس کا متولی اس کی زکاۃ نکالے گا، جس دن سے وہ اس کا مالک ہوا ہے، اس دن سے زکاۃ نکالے گا، جس دن سے وہ اس کا مالک ہوا ہے، اس دن سے جب اس پرایک سال گزرجائے، یا اگروہ نصاب کو بہنے جائے تو اس کی

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲/۹\_

<sup>(</sup>۱) شرح امنتهی ار ۸۵، المغنی ۲ر ۲۱۷ \_

ز کا قرادا کرے گا، اور بیت کم اس صورت میں ہے جبکہ کسی نے اس کو قرض نہیں لیا ہو، اور اگر کسی نے اسے قرض لے لیا ہوتواس سے وصول کرنے کے بعد ایک سال کی ز کا قرنکا کی حائے گی (۱)۔

اور شافعیہ اور حنابلہ نے تفصیل کی ہے، چنانچہ وہ فرماتے ہیں کہ وقف اگر غیر متعین شخص پر ہو، جیسے کہ فقراء یا مسجد یا مدرسہ یا مسافر خانہ وغیرہ پرجن کا کوئی متعین ما لک نہیں ہوتا ہے تواس میں زکاۃ نہیں ہے، کہی حکم اس نفذ بیسہ کا ہے جس کی وصیت نیکی کے کا موں کے لئے کی گئی ہو کہ کسی غیر متعین فرد کے لئے اس گئی ہو، یااس مقصد کے لئے کی گئی ہو کہ کسی غیر متعین شخص کے سے وقف خریدا جائے، بخلاف اس مال کے جو کسی متعین شخص کے لئے وقف کیا گیا ہو کہ وہ اس کا مالک ہوجائے گا، لہذا حنابلہ کے نزدیک اس میں زکاۃ واجب ہوگی، اور شافعیہ کا بھی ایک قول کہی ہے، اور ان کا دوسرا قول میہ کہاس میں زکاۃ واجب نہ ہوگی، اس کئی کہا کہ کہاس کی ملکیت اللہ تعالی کی طرف منتقل ہوجاتی ہے، نہ کہاس گئی طرف جس پروقف کیا گیا ہے۔ اس کی ملکیت اللہ تعالی کی طرف منتقل ہوجاتی ہے، نہ کہاس شخص کی طرف جس پروقف کیا گیا ہے۔ (۲)۔

## ۱۸ - دوسری شرط: مال کی ملکیت مطلق ہو:

یہ حفنیہ کی عبارت ہے، اوران کے علاوہ دیگر فقہاء نے اس کی تعبیر ملک تام سے کی ہے، اور بیوہ مال ہے جواپنے مالک کے قبضے میں ہو کہ وہ اس سے نفع اٹھا تا ہوا وراس میں تصرف کرتا ہو۔

اور ملک ناقص مال کی کچھ تعین قسموں میں ہوتا ہے جو درج ذیل ں:

ا - مال صار: بيروه مال ہے جس كا ما لك اس پر قبضه نه ہونے كى وجه سے اس سے نفع اٹھانے پر قادر نه ہو، تو امام ابوحنیفه اورصاحبین كا

فرجب اور شافعیہ کے نزد یک قول اظہر کے مقابلے میں دوسرا قول اور حنابلہ سے ایک روایت ہے ہے کہ اس مال میں اس کے مالک پرزگا ق خبیں ہے، جیسے کہ گم شدہ اونٹ، کھو یا ہوا مال، سمندر میں گرا ہوا مال، فرمال جے بادشاہ نے ضبط کر لیا ہو، وہ دین جس کا انکار کردیا گیا ہواور مالک کے پاس بینہ نہ ہو، وہ مال مخصوب جس کے لینے پر اس کا مالک قادر نہ ہو، وہ چرایا ہوا مال جس کے بارے میں مدفون ہو اور اس کا مالک نے اسے چرایا ہوا مال جس کے بارے میں مدفون ہو اور اس کا مالک نے اس کی جگہ کو بھول گیا ہو، اور اگر گھر میں مدفون ہو تو حفیہ کے نزدیک اس کی جگہ کو بھول گیا ہو، اور اگر گھر میں مدفون ہوتو حفیہ کے نزدیک اس میں زکا قواجب ہے، یعنی اس لئے کہ وہ ایک محدود جگہ میں ہے۔ اس میں زکا قواجب ہے، یعنی اس لئے کہ وہ ایک محدود جگہ میں ہے۔ انہوں نے فرمایا: "لیس فی مال الضمار زکاۃ" (مال ضار میں زکاۃ نہیں ہے)۔

اور اس کئے کہ جب مال سے انتفاع اوراس میں تصرف کی قدرت نہ ہوتو مالک اس کی وجہ سے مالدار نہ ہوگا۔

یہ حضرات فرماتے ہیں کہ مسافر کا حکم جو اپنے وطن سے باہر ہو،اس کے برعکس ہے،اس کے مال میں زکاۃ واجب ہوگی،اس لئے کہاس کا مالک اس سے انتفاع پر قادر ہے،اوراسی طرح اس دین کا حکم ہے جس کا اقرار کیا گیا ہو جبکہ وہ مال داریر ہو<sup>(1)</sup>۔

امام ما لک کامذہب ہیہ ہے کہ ضائع شدہ مال اوراس طرح کا دوسرا مال، مثلاً وہ مال جو کسی صحراء میں مدفون ہواوراس کا مالک اس سے بھٹک جائے یا الیی جگہ میں ہو کہ اس کا احاطہ نہ کیا جاسکتا ہو، اگراس کا مالک اسے پالے تو وہ ایک سال کی زکاق نکالے گا اگر چہوہ اس سے چند سال تک غائب رہا ہو<sup>(1)</sup>۔

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲ رو،المغنی ۳ ۸ ۸ م.

<sup>(</sup>۲) الشرح الكبير، حاشية الدسوقي ار۵۸،۴۵۷\_

<sup>(</sup>I) الشرح الكبيرللدردير، حاشية الدسوقي ار ۴۸۵،۴۵۹\_

<sup>(</sup>۲) مطالب أولى النهى ۲/۲۱، المجموع ۵/۳۳۹ س

اورقول اظهری روسے شافعیہ کا مذہب اور حنابلہ سے ایک روایت

یہ ہے کہ ضائع شدہ مال میں زکاۃ واجب ہوگی، لین جب تک مال

لوٹ کرنہ آ جائے اس وقت تک زکاۃ کا دینا واجب نہ ہوگا، پس اگر

مال دوبارہ لل جائے تواس کاما لک گذشتہ تمام سالوں کی زکاۃ نکالےگا،

اس لئے کہ زکاۃ کا سبب ملکیت ہے اوروہ ثابت ہے، یہ حضرات

فرماتے ہیں: لیکن اگر مال تلف ہوجائے یا چلا جائے اوردوبارہ نہ

ملے تو زکاۃ ساقط ہوجائے گی، اسی طرح ان کے نزدیک اس مال کا

ملے تو زکاۃ ساقط ہوجائے گی، اسی طرح ان کے نزدیک اس مال کا

بھی تھم ہے جس کا مالک اس کی خبر نہ ہونے کی وجہ سے یا وہاں تک

اور وراثت کے مال کے بارے میں مالکیہ نے صراحت کی ہے

کہ اس پر قبضہ کرنے کے بعد ہی اس میں زکاۃ ہے، وارث اس کے

پانے کے بعد نے سرے سے ایک سال شار کرے گا، اگر چہ چند سال

پانے کے بعد نے سرے سے ایک سال شار کرے گا، اگر چہ چند سال

تک مال باقی رہا ہو، اورخواہ وارث کواس کاعلم رہا ہو یا نہ رہا ہو وارث اس۔

تک مال باقی رہا ہو، اورخواہ وارث کواس کاعلم رہا ہو یا نہ رہا ہو وارث اس۔

#### گرفتاراور قیدی وغیرہ کے مال میں زکا ۃ:

19 - جو تخص گرفتار ہو یا جیل میں قید ہواور اپنے مال میں تصرف کرنے اور اس سے فائدہ اٹھانے پر قادر نہ رہ گیا ہو، تو ابن قدامہ نے ذکر کیا ہے کہ بیاس پر وجوب زکاۃ کو نہ رو کے گا، اس لئے کہ وہ اگر اپنے مال میں بیج اور ہبہ وغیرہ کے ذریعہ تصرف کرے گا تو اس کا تصرف نافذ ہوگا، اسی طرح اگروہ اپنے مال کے بارے میں وکیل بنائے تو وکالت نافذ ہوگی (۳)۔

لیکن مالکیہ کے نزدیک اگرآ دمی گم ہویا گرفتار ہوتو بیاس کے حق میں اس کے اموال باطنہ (سونا چاندی اور نقلہ) سے زکاۃ کوساقط

- (۱) شرح المنهاج ،حاشية القليو بي ۶۸٫۳ م، المغنى ۳۸٫۳ م
  - (۲) الدسوقى ار ۴۵۸\_
    - (m) المغنى سر ۵۰\_

کردیتا ہے، اس کئے کہ وہ اس کی وجہ سے اس کے بڑھانے پر قادر نہ ہوگا۔ پس اس صورت میں اس کا مال ضائع شدہ مال کی طرح ہوگا، اسی بنا پر جب وہ رہائی پائے گاتو ضائع شدہ اموال کی طرح ایک سال کی زکاۃ نکالے گا، اور اچھوری اور زرقانی کے قول کی روسے اس مال میں اس پر سرے سے کوئی زکاۃ ہی نہیں ہے، اور بنانی کے قول کی روسے گرفتار اور گم شدہ آ دمی سے زکاۃ ساقط نہ ہوگی، بلکہ ان دونوں پر ہرسال زکاۃ واجب ہوگی، لیکن ان دونوں کے مال سے زکاۃ نکا لنا واجب نہ ہوگا، بلکہ اس اندیشہ سے موقوف رہے گا کہ کہیں موت واقع فیہ ہوگئی ہو (۱)۔

اور جہاں تک مال ظاہر کی بات ہے تو مالکیہ کااس پر اتفاق ہے کہ م شدگی اور گرفتاری سے اس کی زکا ۃ ساقط نہیں ہوگی، اس لئے کہ وہ دونوں زندگی پرمجمول ہیں، اور ان کے ظاہری مال سے زکا ۃ لینا جائز ہے اور بیز کا ۃ کافی ہوجائے گی اور نیت کا نہ پایا جانا مصر نہیں ہوگا، اس لئے کہ نکا لئے والے کی نیت اس کی نیت کے قائم مقام ہوجائے گی

ما لکیہ کے علاوہ دوسروں کے یہاں اس مسلم کا ذکر نہیں ملا۔

#### دين کي زکاة:

۲- دین قرض دینے والے کی ملکیت ہے، لیکن چونکہ وہ اپنے مالک
 قبضہ میں نہیں ہے، اس لئے اس کے بارے میں فقہاء کے اقوال
 مختلف ہیں:

حضرت ابن عمر، حضرت عائشہ نیز حضرت ابن عباس کے غلام عکرمڈکا مذہب سیہ ہے کہ دین میں زکا قانہیں ہے اور اس کی وجہ یہ ہے

- (۱) الشرح الكبير، حاشية الدسوقي ارا ۸۸\_
  - (۲) سابقه مراجع ار ۸۰۰\_

کہ وہ غیرنامی مال ہے،لہذااس کی زکا ۃ واجب نہ ہوگی، جیسے کہ قتنیہ کے سامانوں کی زکا ۃ واجب نہ ہوگی ، جیسے کہ قتنیہ کے سامانوں کی زکا ۃ واجب نہیں ہوتی ہے (اور بیدوہ سامان ہیں جو ذاتی انتفاع کے لئے رکھے جاتے ہیں )۔

جمہورعلاء کا مذہب ہے کہ نقد دین کی دوشمیں ہیں: ایک وہ نقد دین جس کی ادائیگی کی امید ہواور دوسرے وہ نقد دین جس کی ادائیگی کی امید نہ ہو۔

۲۱ - پس وہ نقد دین جس کی ادائیگی کی امید ہویہ وہ دین ہے جو ایش خص پر ہو جواس کا اقرار کرتا ہو، اوراس کوادا کرنے کی نیت رکھتا ہو، ایسے دین کے بارے میں چندا قوال ہیں:

حنفیہ اور حنابلہ کا مذہب اور توری کا قول بھی یہی ہے کہ اس کا
زکاۃ اس کے مالک پر ہرسال واجب ہوگی، اس لئے کہ وہ اس کا
مال مملوک ہے، لیکن وہ جب تک اس پر قبضہ نہ کرلے اس کی زکاۃ
نکالنا اس پر واجب نہ ہوگا، پھر جب وہ اس پر قبضہ کرلے گا تو
گذشتہ تمام سالوں کی زکاۃ اداکرے گا، اور اس کی وجہ یہ ہے کہ یہ
دین ذمہ میں ثابت ہے، لہذا اس پر قبضہ کرنے سے قبل زکاۃ کا
نکالنا اس پر لازم نہ ہوگا، اور اس لئے بھی کہ وہ فی الحال اس سے نفع
حاصل نہیں کر رہا ہے، اور یہ مناسب نہیں ہے کہ وہ ایسے مال کی
زکاۃ نکالے جس سے وہ نفع حاصل نہیں کر رہا ہے، لیکن یہ واضح
موہ وہ اس قبیل سے نہیں ہے، بلکہ سال پورا ہونے کے وقت اس کی
ہووہ اس قبیل سے نہیں ہے، بلکہ سال پورا ہونے کے وقت اس کی

اور قول اظہر کی روسے امام شافعی کا مذہب، تمادین ابی سلیمان، اسحاق اور ابوعیبد کا مذہب سیہ کہ جس دین کی وصولیا بی کی امید ہو ہر سال کے اخیر میں اس کی زکاۃ نکالناوا جب ہے، اس مال کی طرح جو اس کے قیضے میں ہے، اس لئے کہ وہ اس کے لینے اور اس میں تصرف

کرنے پرقادرہے(۱)۔

مالکیہ نے دین کی چند قسمیں کی ہیں، پی بعض دیون کی زکا ۃ ہر سال نکالی جائے گی، اوروہ خرید و فروخت کرتے رہنے والے تاجر کا ایسادین ہے جواس تجارتی سامان کی قیمت ہو، جسے اس نے فروخت کیا ہے، اور بعض دیون وہ ہیں جن کے قبضہ کرنے کے وقت اس کی اصل سے ایک سال کی زکا ۃ اواکر کے گاخواہ وہ مدیون کے پاس چند سال کی زکا ۃ اواکر کے گاخواہ وہ مدیون کے پاس چند سال رہا ہو، اور بیوہ فقد ہے جسے اس نے دوسر کو قرض دیا ہو، اور اس سامان کی قیمت ہے جسے مختگر (مہنگا بیچنے کی نیت سے روک کرر کھنے والے) نے فروخت کیا ہو، اور بعض دیون وہ ہیں جن میں زکاۃ نہیں ہے، اور بیوہ دیون ہیں جن میں زکاۃ نہیں ہے، اور بیوہ دیون ہیں جن میں خاعوض (۲)۔

۲۲ - وہ دین جس کی وصولیا بی کی امید نہ ہو وہ ہے جو کسی تنگ دست یا انکار کرنے والے یا ٹال مٹول کرنے والے پر ہو، اورایسے دین کے بارے میں چند مذاہب ہیں: حنفیہ کا مذہب اس سلسلے میں وہ ہے جو پہلے گذر چکا، اور وہی قیادہ ، اسحاق اور ابوثور کا قول ہے، اور امام احمد سے ایک روایت ہے، اور امام شافعی کا اظہر کے مقابلے میں دوسر اقول ہے کہ ملک مکمل نہ ہونے کی وجہ سے اس میں زکا قنہیں ہے۔ اس لئے کہ اس سے انتفاع پر قدرت نہیں ہے۔

اور دوسرا قول یہ ہے اور وہی توری اور ابوعبید کا قول ہے اور امام احمد سے ایک روایت ہے اور امام شافعی کا قول اظہر ہے کہ جب وہ اس لئے کہ پر قبضہ کرلے گا تو گزشتہ سالوں کی زکا ۃ ادا کرے گا، اس لئے کہ حضرت علیؓ سے اس دین کے بارے میں جس کی ادائیگی کا گمان ہو مروی ہے:"إن کان صادقا فليز که إذا قبضه لما مضی" (اگروہ سچاہے تو اسے چاہئے کہ جب وہ اس پر قبضہ کرلے تو گزشتہ (اگروہ سچاہے تو اسے چاہئے کہ جب وہ اس پر قبضہ کرلے تو گزشتہ

<sup>(</sup>۱) المغنى ۱۲۳ م، شرح المنهاج ۲ر۴۰ م\_

<sup>(</sup>۲) الدسوقي ار۲۲ ۴، الزرقاني ۱۸ ا۵۱، بيروت، دارالفكر بمكسى طبعة القاهره .

سالول کی زکاۃ اداکرے)۔

امام مالک کامذہب سے ہے کہ اگروہ اس مال میں سے ہوجس میں زکاۃ ہو اس کے اندہ ہیں دکاۃ ہوا کرے، زکاۃ ہوا کرے، اگر چہ مدیون کے پاس چندسال رہا ہو، اور یہی قول حضرت عمر بن عبدالعزیز ،حسن ،لیث اور اوز اعی کا ہے۔

اور شافعیہ اور حنابلہ نے دین میں سے چو پایہ کوستثنی کیا ہے کہ اس میں زکا ق خیبیں ہے، اس لئے کہ ان کے زدیک جانور میں زکا ق کی شرط سائمہ (چرنے والا) ہونا ہے، اور جو چیز ذمہ میں ہواس کوسائمہ نہیں کہا جا سکتا (۱)۔

#### دىن مؤجل:

۲۳ حنابلہ کا مذہب اور شافعیہ کے دوا قوال میں سے قول اظہریہ ہے کہ دین مؤجل بمنزلہ اس دین کے ہے جو تنگ دست پر ہو،اس لئے کہ اس کا مالک فی الحال اس کے قبضہ کرنے پر قادر نہیں ہے،لہذا جب وہ اس پر قبضہ کرلے گرفتہ تمام سالوں کی زکا قر نکا لناوا جب ہوگا۔

شافعیہ کااظہر کے بالمقابل قول میہ ہے کہ اگر چہ اس نے اس پر قبضہ نہ کیا ہولیکن سال پورا ہونے پر اس کی زکاۃ کی ادائیگی واجب ہوگی (۲)۔

حفیہ اور مالکیہ کے نزدیک ہم نے ادھار دین اور نقد دین کے درمیان کوئی فرق نہیں یایا۔

حنفیہ کے نز دیک دین کی اقسام: ۲۲۴ - صاحبین کا مذہب رہے کہ تمام دیون کی نوعیت ایک ہے،

لہذا وہ جب بھی ان دیون میں سے کسی حصہ پر قبضہ کرے گا،اگروہ حصہ نصاب کو پہنچ جائے یا اس کے پاس جو مال ہے اس کے ساتھ ملانے سے نصاب کو پہنچ جائے تواس کی زکا ۃ ادا کرے گا۔

اورامام ابوحنیفه کامذهب بیه ہے کددین کی تین قتمیں ہیں:

اول: دین توی: اور بیوه دین ہے جوز کا قاوالے مال کابدل ہو،
جیسے کہ نقذ کا قرض یا سائمہ مال یا سامان تجارت کائمن، تو جب ان میں
سے کسی حصہ پر قبضہ کرے گا تو اس کی زکا قا نکالے گا، اگرچہ تھوڑا
ہو( یہاں بیواضح رہے کہ سونے اور چاندی میں نصاب سے زائد
مقدار کے بارے میں امام ابو صنیفہ کا مسلک بیہ ہے کہ مثال کے طور پر
دراہم کے دین میں سے جو حصہ قبضہ میں آئے اس پرزکا قانہیں ہوگی
جب تک کہ وہ چالیس درہم کے بقدر نہ ہوجائے تب اس میں ایک
درہم زکا قاہوگی )، اور اس کا سال اس کی اصل کا سال ہوگا، اس لئے
کہ اس کی اصل زکا قاوالا مال ہے، لہذا اس کی اصل کے سال پر اس
کی بنیا درکھی جائے گی، یہ ایک روایت ہے۔

دوم: دین ضعیف: یہ وہ دین ہے جو نہی کائمن ہواور نہ نفر قرض کا بدل ہو، اس کی مثال مہر، دیت، بدل کتابت اور بدل خلع ہے، پس اس نوعیت کے دین میں سے جب کسی حصہ پر قبضہ کرے گا اور اس کے پاس اس کے علاوہ بھی نصاب ہوجس کا سال پورا ہوگیا ہوتو وہ اس کے ساتھ ملا کر اس مال کی زکاۃ ادا کرے گا، جس طرح درمیان سال میں حاصل ہونے والے مال کو ملا کر اس کی زکاۃ نکالی جاتی ہے سال میں حاصل ہونے والے مال کو ملا کر اس کی زکاۃ نکالی جاتی ہے اور اگر اس کے پاس اس مال کے علاوہ کوئی دوسرا نصاب نہ ہوتو پھر اس میں صرف اس وقت زکاۃ واجب ہوگی جب اس میں سے بقدر نصاب قبضہ میں آئے اور اس پر قبضہ کے وقت سے ایک سال گزر جائے، اس لئے کہ وہ اس کے قبضہ کر لینے کے بعد زکاۃ والا مال بناہے۔

<sup>(</sup>۱) المغنى ۳۶،۳۶ ،شرح المنهاج،حاشية القليو بي ۴۰،۴۰۰، الدسوقي مع الشرح الكبيرا/۲-

<sup>(</sup>۲) المغنی ۱۷۷۳، شرح المنهاج ۲ر۴۰\_

سوم: دین متوسط: یہ وہ دین ہے جو ذاتی انتفاع کے لئے حاصل کئے گئے سامان کی قیمت ہوجس میں زکا ۃ واجب نہیں ہوتی ہے، جیسے اس کے گھر یاا یسے سامان کی قیمت جو حاجت اصلیہ میں داخل ہے۔
ایک روایت کی روسے اس مال کو اس وقت سے زکا ۃ والا مال سمجھا جائے گا جس وقت اس نے اس سامان کو فروخت کیا ہو، پس اس میں گزشتہ وقت کی زکا ۃ واجب ہوگی، لیکن ادائیگی اس وقت کے بعد ہی واجب ہوگی، لیکن ادائیگی اس وقت کے بعد ہی واجب ہوگی، حیس آنے والا مال نصاب کو پہنے جائے، اور ایک دوسری روایت کی روسے اس کا سال شروع نہیں ہوگا، مگر اس وقت سے جب وہ اس میں سے بقدر نصاب پر قبضہ کر لے، اس لئے کہ اس وقت وہ مال زکا ۃ ہوگا، پس وہ مال از سرنو حاصل ہونے والے مال کی طرح ہوگا (۱)۔

## پیشگی کرایه پرز کا ة:

۲۵ - حنابلہ کا مذہب ہے اور یہی کا سانی نے محد بن الفضل بخاری حنی سے نقل کیا ہے اور یہی شا فعیہ کا بھی ایک قول ہے کہ چند سالوں کی اجرت جو پیشگی ادا کر دی گئی ہوا گراس پر سال گز رجائے تو مالک پر اس پوری اجرت کی زکاۃ واجب ہوگی، اس لئے کہ عقد کے وقت ہی سے اسے اس پر ملکیت تامہ حاصل ہوجاتی ہے، اس کی دلیل میہ ہے کہ اس کا اس میں نصرف کرنا جائز ہے، اگر چہ بسااوقات سال گذر نے بعد معاملہ ہنگامی طور پر فنخ ہوجائے تو مالک پر دین آسکتا ہے (۲)۔

ما لکیہ کے نزدیک مالک پر پیشگی کرایہ کی زکاۃ اسی وقت واجب ہوگی جب اس پر مالک کومکمل ملکیت حاصل ہوجائے ، لہذا اگر کسی

شخص نے اپنے آپ کو تین سال کے لئے ساٹھ دینار کے بدلے مزدوری پرلگایا، ہرسال ہیں دینار کے حساب سے، اورساٹھ دینار پر پیشگی قبضہ کرلیا، اوراس کے پاس اس کے علاوہ کوئی دوسرامال نہیں ہوگی، ہے، اوراس پرایک سال گر رجائے تو بھی اس پرکوئی زکاۃ نہیں ہوگی، اس لئے کہ وہ ہیں دینار جو پہلے سال کی مزدوری ہے اس پراس کی ملکیت ایک سال کے گزرنے کے بعد ہی تحقق ہوئی ہے، اس لئے کہ وہ ہیں دیناراس کے پاس بطورامانت تھے، لہذاوہ پورے ایک سال وہ ہیں دیناری زکاۃ نکالے گا، اور جب تیسراسال گر رجائے گا تو چالیس دینار کی زکاۃ نکالے گا، اور جب تیسراسال گر رجائے گا تو چالیس دینار کی زکاۃ نکالے گا، سوائے اس جھے کے جوزکاۃ کی وجہ سے دینار کی زکاۃ نکالے گا، سوائے اس جھے کے جوزکاۃ کی وجہ سے کم ہوگیا ہے، پھر جب چوتھا سال گر رہے گا تو وہ پورے کی زکاۃ

اور مالکیہ کے ایک قول کی روسے جوشا فعیہ کا قول اظہر ہے صرف استے ہی مال کی زکاۃ واجب ہوگی جو ثابت ہو چکا ہے، اس لئے کہ جو حصہ ثابت نہیں ہوا ہے اس کے ختم ہونے کا امکان ہے، لہذا پہلے ہیں دینار کی زکاۃ پہلے سال کے مکمل ہونے پر واجب ہوگی، اس لئے کہ چھپی ہوئی بات ظاہر ہوگئی کہ وہ شروع سال سے اس کا مالک ہوا، اور جب دوسراسال مکمل ہوگا تو اس پر ہیں دینار کی زکاۃ ایک سال کی واجب ہوگی، اور بیوں ہیں جن کی زکاۃ وہ پہلے سال کے آخر میں ادا کر چکا ہے، اور ہیں دینار کی زکاۃ دوسال کی واجب ہوگی، اور بیوں وہ بیس جن کی زکاۃ دوسال کی واجب ہوگی، اور بیوں وہ بیں جن پر اس کی ملکیت اب ثابت ہوئی ہے اور اسی تر تیب سے ادا کر برگا ()۔

اورہمیں حنفیہ کے یہاں اس مسّلہ کا ذکر نہیں ملا۔

<sup>(</sup>۱) الدرالختار، حاشيها بن عابدين ۳۶،۳۵/۲ س

<sup>(</sup>۲) البدائع ۲ر۲،المغنی ۳۷۸م۔

<sup>(</sup>۱) الشرح الكبير، حاشية الدسوقي الر ۴۸۴، المنهاج وشرحه، حاشية القلبويي ۲۱/۲-

غیر حواله کرده سامان تجارت کی مقبوضه قیمت پرز کا ق:

۲۲ - اگردرا جم کے نصاب سے کوئی مال خریدایا نصاب دے کرکسی چیز کے اندر تیج سلم کا معامله کیا اور قبل اس کے کہ خریدار مبیع پر یامسلم فیہ پر قبضه کرتا سال گزرگیا اور عقد باقی ہے، اس کو فنح نہیں کیا گیا ہے تو حنابلہ کہتے ہیں کہ قیمت کی زکا قفر وخت کنندہ پر ہے، اس لئے کہ اس پراس کی ملکیت نابت ہے، پھرا گرمنیع کے تلف ہوجانے یامسلم فیہ کے پراس کی ملکیت نابت ہے، پھرا گرمنیع کے تلف ہوجانے یامسلم فیہ کے دشوار ہوجانے کی وجہ سے عقد فسح ہوجائے تو پوری قیمت کا لوٹانا واجب ہوگا۔

شافعیہ نے اس کی صراحت اس طرح کی ہے جواس سے قریب ہونے کے ہوارہ ہونے کے وقت سے جب سال گزرجائے تواس کی زکاۃ خریدار پرواجب ہوگی اگر چواس نے اس پر قبضہ نہ کیا ہو<sup>(1)</sup>۔

#### تىسرى شرط: برهوترى:

کا = اس کی شرط لگانے کی وجہ جیسا کہ ابن الہمام نے فرمایا یہ ہے کہ زکاۃ کی مشروعیت کا مقصد آزمائش کے علاوہ ایسے طور پر فقراء کی امدادو عنحواری کرنا ہے کہ زکاۃ دینے والا اس کی وجہ سے خود فقیر نہ ہوجائے، اور اس کی صورت یہ ہے کہ وہ اپنے زائد مال میں بہت میں سے تھوڑا دے، اور وہ مال جس میں بڑھوتری نہ ہواس میں زکاۃ کو واجب کرنا سال کے باربار آنے کے ساتھ اس کے برعکس نتیجہ کا سبب ہے گا(۲)۔ فقہاء فرماتے ہیں: سائمہ جانوروں میں دودھاور نسل کی وجہ سے اور تجارت کے لئے تیار کردہ سامانوں میں اور کا شت کی عشری زمینوں میں اور ان تمام اموال میں جن میں زکاۃ واجب ہوتی ہے بڑھوتری میں اور ان تمام اموال میں جن میں زکاۃ واجب ہوتی ہے بڑھوتری

پائی جاتی ہے، اور فی الواقع بڑھوتری کا پایاجا ناضروری نہیں ہے، بلکہ بڑھوتری کی قدرت کا پایاجانا کافی ہے، اس طور پر کہ مال اس کے ہاتھ میں ہویااس کے نائب کے ہاتھ میں ہو۔

اوراس شرط کی وجہ سے وہ کیڑے نکل گئے جو تجارت کے ارادے سے نہ لئے گئے ہوں، خواہ ان کے مالک کوان کی ضرورت ہویا نہ ہو، اور گھر کے اثاثہ جات، دکا نیں، مکانات، کتا ہیں خواہ ان کا مالک ان کا اہل ہویا نہ ہو، اور وہ چوپائے جو دو دھاور نسل کے لئے نہ رکھے گئے ہوں بلکہ چیتی کرنے یا سواری کے لئے یا گوشت خوری کے لئے رکھے گئے ہوں بلکہ چیتی کرنے یا سواری کے لئے یا گوشت خوری کے لئے رکھے گئے ہوں (۱) پیسب زکا ہ کے وجوب سے نکل گئے۔

سونے اور چاندی میں فی الواقع بڑھوتری پائے جانے کی شرط نہیں ہے،اس کئے کہ وہ خلقی طور پر بڑھوتری کے لئے ہیں<sup>(۲)</sup>،لہذا ان دونوں میں زکا ۃ واجب ہوگی ،خواہ تجارت کی نیت ہو یا کوئی نیت ہو۔ ہی نہمو باخر چ کی نیت ہو۔

یے حضرات فرماتے ہیں کہ اموال ضارکی گذشتہ تمام قسموں میں زکا ۃ کے عدم وجوب کا ایک سبب ہے بھی ہے کہ ان میں بڑھوتری نہیں ہے، اس کئے کہ تصرف پر قدرت کے بغیر بڑھوتری کا تصور نہیں کیا جاسکتا، اور مال ضار پر قدرت نہیں ہوتی ہے (۳)۔

حنفیہ نے اس شرط کی صراحت کی ہے اوران کے علاوہ دیگر فقہاء اس کی صراحت کئے بغیر اپنی توجیہات میں اس کی رعایت کرتے ہیں۔

۲۸ - چوتھی شرط: بنیادی ضروریات سے زیادہ ہونا: حفیہ نے اس شرط کوذکر کیا ہے، اور اس بنا پروہ فرماتے ہیں کہوہ

<sup>(</sup>۱) المغنى ۱۷۷۳، شرح المنهاج ۲رو۳\_

<sup>(</sup>٢) فتخ القديرار ٢٨٠\_

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۲ر۸،البدائع ۲راا ـ

<sup>(</sup>۲) العنابية الركمهم

<sup>(</sup>٣) الهدابية ٢/ ٩٠م، القوانين الفقهية رص ١٠٤ كشاف القناع ٢ / ١٦٧ \_

علمی کتابیں جو اہل علم کی اور غیر اہل علم کی ذاتی ہوں، ان میں زکا ۃ

ہیں ہے، اگر چہوہ کئی نصابوں کے بقدر ہوں، اسی طرح رہنے کا گھر،

گھر کے سامان اور سواری کے چو پائے وغیرہ میں زکا ۃ نہیں ہے۔

یہ حضرات فرماتے ہیں کہ جو چیز بنیادی ضرورت میں داخل ہووہ

نہ ہونے کی طرح ہے، اور ابن ملک نے اس کی تشریح ان چیز وں سے

کی ہے جو اس سے حقیقۃ ہلاکت کو دور کرسکیں، جیسے کہ اس کے

گیڑے، یا تقدیری طور یردورکرسکیں، جیسے کہ اس کادین۔

کیٹرے، یا تقدیری طور یردورکرسکیں، جیسے کہ اس کادین۔

اورابن ملک نے اسی قسم میں اس کو شامل کیا ہے جس کے پاس دراہم کا نصاب ہو جسے اس نے بنیادی ضرورت پرخرچ کرنے کی نیت سے روک رکھا ہوتوان کے نزدیک اگراس پرسال گذرجائے تو اس میں زکاۃ نہیں ہے، لیکن ابن نجیم نے '' البحرالرائق'' میں اس پر اعتراض کیا ہے کہ نفذ میں زکاۃ واجب ہوتی ہے جس طرح بھی اسے روک رکھا ہو، بڑھانے کے لئے یا خرچ کرنے کے لئے، اور اسے انہوں نے '' المعراج'' اور' البدائع'' سے نقل کیا ہے (ا)۔

اوراصحاب مذاہب میں سے کسی نے بھی اس شرط کو مستقل طور پر ذکر نہیں کیا ہے، اور غالبًا اس کی وجہ یہ ہے کہ شریعت نے مال کی متعین اجناس میں زکاۃ اس صورت میں واجب کی ہے جبکہ اس کے مکمل نصاب پر سال گزرجائے، جب بیشرط پائی جائے گی تو زکاۃ واجب ہوگی، اور بڑھوتری کی شرط کی ضرورت باقی نہیں رہے گی اور نتیجہ ایک ہے۔

# يانچوين شرط: سال كا گذرنا:

۲۹ سال سے مرادیہ ہے کہ مالک کے ہاتھ میں مال پر پوراقمری
 سال مکمل ہوجائے ، پس اگر سال پورانہ ہوتو اس میں زکا ق نہیں ہے ،

الاید کہ اس کے ہاتھ میں دوسرا مال ہو جونصاب کو پہنچ گیا ہواوراس کا سال کممل ہوگیا ہواور دونوں مال اس جنس میں سے ہوں جن میں سے ایک کو دوسرے کے ساتھ ملایا جاتا ہے، پس بعض فقہاء کی رائے یہ ہے کہ پہلے مال کے سال کے کممل ہونے کے وقت پہلے مال کے ساتھ دوسرے مال کی زکاۃ نکالی جائے گی (۱) جبیبا کہ اس کا بیان سفصیل سے آر ہاہے۔

اورسال کے اعتبار کی دلیل نبی علیه کا بیارشاد ہے: "لاز کا ق فی مال حتی یحول علیه الحول"(۲) (کسی مال میں اس وقت تک زکاة نہیں ہے، جب تک کہ سال نہ گزرجائے)۔

اور زکاۃ والے اموال میں سال کی شرط سے زمین سے پیدا ہونے والے زراعتی غلوں، معادن اور رکاز کومستنی کیا جائے گا، پس ان دونوں اقسام میں زکاۃ واجب ہوگی، اگر چیسال نہ گزرے، اس لئے کہ کھیتیوں کے بارے میں اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَ آتُوا حَقَّهُ يَوُمَ حَصَادِم،" (اور اس کاحق (شرعی) اس کے کاٹے نے کے دن ادا کردیا کرو)، اور اس لئے کہ وہ خود بڑھوتری ہے، لہذا اس میں سال کی شرط ہیں ہے، اس لئے کہ وہ اس کے بعد کم ہوگی، بخلاف ان میں بڑھوتری کے امراک عیر ماروراس کی شرط ہے کہ ان میں بڑھوتری کے امراک عنصیل عنقریب دونوں اقسام میں اس کے مقام برآئے گی۔ مقام برآئے گی۔

اورجس میں بڑھوتری کے امکانات ہیں اس میں سال کا اعتبار کرنے کی حکمت میہ ہے کہ زکاۃ کا نکالنا بڑھوتری سے ہو،اس گئے کہ وہ زیادہ آسان ہے، کیونکہ زکاۃ ہمدردی کے طور پرواجب ہوئی ہے،

<sup>(</sup>۱) الهدايية فتح القديرا / ۸۷ م،الدرالمخار،ردالحتار ۲/۲\_

<sup>(</sup>۱) الشرح الكبير، حاشية الدسوقي ار ۴۴ســـ

<sup>(</sup>۲) حدیث: ''لیس فی مال زکاة حتی یحول علیه الحول ''کی تخرتُ گ فقره نمبر ۱۲ پرگذر یکی۔

<sup>(</sup>۳) سورهٔ انعام را ۱۴ ا

اور بڑھوتری کی حقیقت کا اعتبار نہیں کیا گیاہے، اس لئے کہ اس کا کوئی ضابطہ کا ہونا ضروری ہے، لہذا سال کا اعتبار کیا گیا<sup>(۱)</sup>۔

#### درمیان سال میں حاصل ہونے والا مال:

◄ ٣٠ - اگر مكلّف كے پاس كوئى مال نہيں تھا اورا سے زكا ۃ والا مال اتنى مقدار میں حاصل ہوا جو نصاب كوئمیں پہنچا تو اس میں زكا ۃ نہیں ہے، اوراس كاسال شار نہ ہوگا، اوراگراس كے پاس نصاب مكمل ہوگیا توجس دن سے نصاب مكمل ہوا ہے اس دن سے سال شار ہوگا، اور اگروہ سال كىكمل ہونے تك باقى رہے تو اس پراس كى زكا ۃ واجب ہوگی۔

اوراگراس کے پاس نصاب تھااور اس پرسال گزرنے سے قبل اسے اسی نصاب کی جنس کا مال حاصل ہوا یا اس جنس کا جسے اس کے ساتھ ملا یا جا سکے تواس کی تین قسمیں ہیں:

اول: یہ کہ زیادتی پہلے مال کی بڑھوتری سے ہو، جیسے کہ تجارت کی منفعت اور سائمہ جانور کی نسل تو اس میں سال پورا ہونے کے وقت اصل کے ساتھ اس کی زکاۃ نکالی جائے گی، ابن قدامہ فرماتے ہیں: ہمارے علم کے مطابق اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے، اس لئے کہ وہ نصاب کے تابع ہے اور اس کی جنس سے ہے، لہذا وہ اس بڑھوتری کے مشابہ ہو گیا جواصل سے مصل ہو۔

دوسری قتم: یہ ہے کہ حاصل ہونے والا مال اس مال کی جنس سے نہ ہو جو اس کے پاس ہے، مثلاً اس کا مال اونٹ ہو اور اسے سونا یا چاندی حاصل ہوتو اس قتم کی زکا ۃ اصل کے سال کے وقت نہیں نکالی جائے گی، بلکہ اس کا سال بالا تفاق اس دن سے شار ہوگا جس دن وہ

اورعلماء میں سے کسی نے اس قول پراعتماد نہیں کیا ہے اور ائمہ افتاء میں سے کوئی اس کا قائل نہیں ہے۔

تیسری قتم: یہ ہے کہ اس کے پاس جونصاب ہے اور جس کا سال کمل ہو چکا ہے اسی جنس کا مال حاصل ہو، لیکن حاصل ہونے والا مال پہلے مال کی بڑھوتری نہ ہو، مثلاً میہ کہ اس کے پاس بیس مثقال سونا ہو جس کا وہ پہلی محرم کو ما لک ہوا، پھر پہلی ذی الحجہ کواسے ایک ہزار مثقال سونا حاصل ہوا تو علاء کا اس سلسلے میں اختلاف ہے:

شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب یہ ہے کہ بعد میں حاصل ہونے والے مال کو نصاب میں پہلے مال کے ساتھ ملایا جائے گا، سال میں نہیں، لہذا پہلے مال کی زکا قاس کے ساتھ ملایا جائے گا، سال میں نہیں الہذا پہلے مال کی زکا قاس کے ساتھ ملایا جائے گی، اور دوسر نے کی زکا قاس کے سال پورا ہونے پریعنی پہلی ذکی الحجہ کو، خواہ یہ دوسرا مال نصاب سے کم مو، اس لئے کہ اسے جب پہلے مال کے ساتھ ملایا گیا تو وہ نصاب کو پہنے گیا، ان حضرات کی دلیل ہے کہ نبی علیق کا بیار شاد عام ہے:

"لا زکاة فی مال حتی یحول علیه الحول" (اکسی مال میں زکا ق نہیں ہے جب تک کہ اس پر سال نہ گذر جائے) اور نبی میں زکا ق نہیں ہے جب تک کہ اس پر سال نہ گذر جائے) اور نبی علیہ علیہ حتی علیہ کا ارشاد ہے: "من استفاد مالا فلا زکاۃ علیہ حتی یحول علیہ الحول علیہ الح

حاصل ہواہے، بشرطیکہ وہ بقدرنصاب ہو، البتۃ ایک شاذ قول اسسلسلے میں یہ ہے کہ وہ اس کی زکاۃ اس وقت ادا کرے گاجس وقت کہ وہ حاصل ہواہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لا زکاه فی مال حتی یحول علیه الحول" کی تخریج فقره نمبر ۱۲ پرگذریکی۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من استفاد مالا فلا زکاہ علیه حتی....." کی روایت تر مذی (۲) حدیث استفاد مالا فلا زکاہ علیه حتی....." کی روایت تر مذی (۳۷ ماطع الحکمی) نے حضرت ابن عمر پر موقو فاروایت کیا ہے اور بیذ کر کیا ہے کو ضعیف قر اردیا ہے، پھرا ہے ابن عمر پر موقو فاروایت کیا ہے اور بیذ کر کیا ہے

<sup>(</sup>۱) المغنی ۲۲ ۹۲۵،الشرح الکبيرللدرد پرار ۴۵۷،۴۵۷ س

ہوتواس پرز کا ق<sup>نہیں</sup> ہے جب تک کہاس پراس کے مالک کے پاس سال نہ گذر جائے )۔

حفنه کا مذہب بیہ ہے کہ سال میں جو کچھ حاصل ہواس کو وہ اس نصاب کے ساتھ ملائے گا جواس کے پاس ہے، پھر پہلے مال کا سال پورا ہونے کے وقت ان دونوں کی اکٹھے زکاۃ نکالے گا، یہ حضرات فرماتے ہیں:اس کئے کہاسے نصاب میں اپنی جنس کے ساتھ ملایا جاتا ہے،لہذانصاب کی طرح سال میں بھی اسے اپنی جنس کے ساتھ ملانا ضروری ہے، اور اس کئے بھی کہ نصاب سبب ہے اور سال شرط ہے، پس جب اسے اس نصاب میں ملایا گیا جوسب ہے تواسے اس سال میں ملانا جو شرط ہے، زیادہ بہتر ہوگا، اس کئے کہ ہر حاصل ہونے والے مال کے سال کا علاحدہ حساب رکھنا سائمہ جانور میں واجب ہونے والے کوٹکڑ اٹکڑا کرنے اوراس کے اوقات کے علاحدہ علاحدہ ہونے کا باعث بنے گا،اور مالک ہونے کے اوقات کو یا در کھنے کی ضرورت ہوگی اورانتہائی معمولی سی مقدار واجب ہوگی جس کا نکالنا ممکن نه ہوگا،اوراس میں حرج ہے،حالانکه سال کی مشروعیت تو صرف آسانی کے لئے ہوئی ہے، اوراللہ تعالی فرماتا ہے: "وَهَا جَعَلَ عَلَيْكُمُ فِي الدِّين مِنُ حَرَجٍ"(١) (اوراس نَتم پردين ك بارے میں کوئی تنگی نہیں کی ) اور بیسائمہ جانور کی نسل اور تجارت کے نفع پر قیاس ہے،اورامام ابوحنیفہؓ نے اس مال کی قیت کوستثنی قرار دیا ہےجس کی زکاۃ وہ نکال چکا ہے،لہذااس کونہیں ملایا جائے گا، تا کہ ثنی (ایک مال میں دوبارہ زکاۃ)لازم نہ آئے <sup>(۲)</sup>۔

اور ما لکیہ کا مذہب بیہ ہے کہ اس سلسلے میں سائمہ جانور اور نقو د کے

درمیان فرق کیا جائے گا، چنانچہ سائمہ جانور کے بارے میں ان کا قول امام ابوحنیفہ کی طرح ہے، وہ فرماتے ہیں: بیاس کئے کہ سائمہ جانور کی زکاۃ سائل (صدقہ وصول کرنے والے) کے سپر دہے، پس اگراسے نہ ملایا جائے تو بیا یک مرتبہ سے زیادہ اس کے نکلنے کا سبب بنے گا، بخلاف قیتوں کے کہ انہیں نہیں ملایا جائے گا، اس کئے کہ وہ اینے مالک کے سپر دہیں (۱)۔

### چھٹی شرط: مال کا نصاب کے برابر ہونا:

اسا- نصاب مال کی وہ مقدار ہے جس سے کم میں زکاۃ واجب نہیں ہوتی ہے، اور وہ زکاۃ والے اموال کی جنس کے فرق سے الگ الگ ہے، پس اونٹ کا نصاب پانچ اونٹ، گائے کا نصاب تمیں گائیں اور بکری کا نصاب چالیس بکریاں ہیں، اور سونے کا نصاب بیس مثقال سونا اور چاندی کا نصاب دوسودرہم چاندی ہے، اور کھیتیوں اور کھوں کی مقدار ہے۔

اورسامان تجارت کے نصاب کا اندازہ سونا یا چاندی کے نصاب سے کیا جائے گا، اور مذکورہ بالا چیزوں میں سے بعض کے سلسلے میں کچھ تفصیلات اور اختلاف ہیں جنہیں ان کے مقامات میں دیکھا جائے جواسی بحث میں شامل ہیں۔

نصاب کی شرط لگانے کی حکمت واضح ہے، اوروہ یہ ہے کہ زکا ۃ ہمدردی اور امداد کے طور پرواجب ہوئی ہے، اور جو شخص خود فقیر ہواس پر ہمدردی اور امداد واجب نہیں ہے، بلکہ مالداروں پر واجب ہے کہ اس کی اعانت کریں، اس لئے کہ زکا ۃ مالداروں سے لی جاتی ہے تا کہ فقیروں پرلوٹادی جائے اور شریعت نے نصاب کو مالداری کی کم از کم حدقر اردیا ہے، اس لئے کہ عام طور پر جو شخص اس کا مالک ہووہ

<sup>=</sup> کے موقوف مرفوع سے زیادہ صحیح ہے۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ فی ۱۸۷\_

<sup>(</sup>۲) الثنی ثاء کے زیر اورنون کے زبر کے ساتھ ہے،اس کے معنی ہیں: ایک ہی سال میں ایک مال کی مکررز کا ۃ دینا، روضۃ الطالبین ۳سر ۸۵۔

<sup>(</sup>۱) لمغنی ۲۲۲۱، ۳۲ ، ۳۲ ، فتح القدیرار ۵۱۰،الشرح الکبیرمع الدسوقی ۲۳۲۱ س

اس سال کے آخرتک مالدارر ہتاہے۔

حفیہ کا مذہب ہیہ ہے کہ سال کے دونوں کناروں کا اعتبار ہوگا،
لہذااگر سال کے شروع میں اور اخیر میں نصاب کمل ہوتو زکا قواجب
ہوگی،خواہ اس کے درمیان مال نصاب سے کم ہوجائے، جب تک کہ
مال بالکلیہ ختم نہ ہوجائے، اور اگر نصاب بالکلیہ ختم ہوجائے تو سال
اس وقت شروع ہوگا جب نصاب مکمل ہوجائے، اور خواہ مال تلف
ہونے کی وجہ سے ختم ہوا ہو یا محل زکا قندر ہنے کی وجہ سے، جبیبا کہ اگر
اس کے پاس چرنے والے جانور کا نصاب تھا، پھر اس نے اسے سال
کے اندر ہی جارہ کھانے والا جانور ہنادیا۔

اور حنابلہ کے نزدیک ایک قول کی روسے اگر پورے سال نصاب موجود ہو، البتہ اس میں معمولی سے وقت مثلاً ایک یا دو گھنٹے کے لئے کی ہوگئ توز کا قواجب ہوگی<sup>(۱)</sup>۔

اورا گرفروخت کرنے وغیرہ کی وجہ سے سال کے اندر نصاب پر مالک کی ملکیت باقی نہ رہی، پھر خرید نے وغیرہ کی وجہ سے دوبارہ لوٹ آئی تو وہ نئے سرے سے سال کا آغاز کرے گا،اس لئے کہ اس کے عمل سے پہلے سال کا شارختم ہو گیا (۲)لیکن اگر اس نے (زکاۃ کو ساقط کرنے کے لئے ) بطور حیلہ کے ایسا کیا ہے تو سال کے شار کے ختم ہوئے میں اختلاف ہے جسے" زکاۃ کو ساقط کرنے کے لئے حیلے' عنوان کے تحت گذشتہ صفحات میں دیکھا جائے۔

ما لکیکا مذہب ہے ہے کہ شرط ہے ہے کہ نصاب کی ملکیت پریاس کی اصل کی ملکیت پریاس کی اصل کی ملکیت پریاس کی اصل کی ملکیت پریاس گذر جائے ، پہلی صورت کی مثال ہے ہے کہ وہ پورے سال چالیس بکریوں کا مالک رہے، اور دوسری صورت کی مثال ہے ہے کہ اگر وہ شروع سال میں بیس بکریوں کا مالک ہو، پھر یہ بکریاں حاملہ ہوئیں اور بچے جنیں اور سال کے پورا ہونے سے قبل چالیس بکریاں ہوجائیں تواصل (بکریوں) کے سال پورا ہونے کے چالیس بکریاں ہوجائیں تواصل (بکریوں) کے سال پورا ہونے کے وقت دونوں قسموں میں زکا ہ واجب ہوگی۔

اوراس کی مثال میہ بھی ہے کہ اس کے پاس سونے کا ایک دینار ہو اوروہ اس سے تجارت کے لئے سامان خریدے، پھر سال مکمل ہونے سے قبل اسے ہیں دینار میں بچ دے تو اس میں زکاۃ اس وقت ہوگ جب اس کے دینار کے مالک ہونے پر سال گزر جائے، اور جن چیز ول کواپنی اصل میں ملا کر نصاب پورا کیا جاتا ہے وہ چرنے والے جانوروں کی نسل اور تجارت کا نفع ہیں، بخلاف اس مال کے جو

<sup>(</sup>۱) المغنی ۲۲ (۹۲۹، این عابدین ۲ر ۳۳، الدسوقی مع الشرح الکبیر ارا ۳۴سـ

<sup>(</sup>۲) شرح المنهاج ۲ ۱۳/۱-

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لاز کاة في مال حتی یحول علیه الحول" کی تخریج فقره نمبر ۱۲ برگذر چکی۔

دوسرے طریقے سے حاصل ہو، جیسے کہ عطیبا در میراث کہان چیزوں کے لئے نئے سال کا آغاز کرے گا<sup>(۱)</sup>۔

### ساتویں شرط: دین سے فارغ ہونا:

۱۳۳۰ یشرط مجموعی طور پرجمهور فقهاء کنزدیک معتبر ہے، اوران ہی
میں سے امام شافعی کے دواقوال میں سے قدیم قول ہے، اور بعض
حضرات نے یہ جبیر اختیار کی ہے کہ دین وجوب زکاۃ سے مانع ہے،
لہذا اگروہ دین جو مالک پر ہے اس مال سے زیادہ ہو جواس کے ہاتھ
میں ہے تواس پر زکاۃ نہیں ہے، یہی حکم اس صورت میں ہے جب دین
کی ادائیگی کے بعداس کے ہاتھ میں نصاب یا اس سے زیادہ باقی نہ
یکے، ان کی دلیل نبی علیق کا یہ ارشاد ہے: "إذا کان لرجل ألف
در هم و علیه ألف در هم فلا زکاۃ علیه" (اگر کس شخص کے
پاس ایک ہزار در ہم ہوں اور اس پر ایک ہزار در ہم دین ہوں تواس پر

اورآپ علی کارثاد ہے: "أمرت أن آخذ الصدقة من أغنيائكم فأردها على فقرائكم" (مجھے بيكم ديا گياہے كه

تہہارے مالداروں سے صدقہ لوں پھر اسے تہہارے فقراء پرلوٹادوں)، اورجس شخص پرایک ہزار درہم دین ہوں اوراس کے پاس ایک ہزار درہم ہوں تو وہ مالدار نہیں ہے، اور حضرت عثان گا ارشاد ہے: "هذا شهر زکاتکم فمن کان علیه دین فلیؤدہ ولیزک بقیة ماله" (یہتہاری زکاۃ کامہینہ ہے توجس شخص پردین ہو اسے چاہئے کہ اسے اداکر ہے اوراپنے باقی مال کی زکاۃ اداکرے)۔ اور دین کو مانع اس وقت سمجھا جائے گا جب وہ وجوب زکاۃ سے قبل ذمہ میں ثابت ہوگیا ہو، کین اگر وجوب زکاۃ کے بعد واجب ہوا ہوتو زکاۃ ساقط نہ ہوگی، اس لئے کہ وہ اس کے ذمہ میں واجب ہوئی ہوتو زکاۃ ساقط نہ ہوگی، اس لئے کہ وہ اس کے ذمہ میں واجب ہوئی بہدا اسے وہ دین ساقط نہ ہوگی، اس کے کہ وہ اس کے ذمہ میں واجب ہوئی بعد الحق ہوا ہے۔ بعد الحق ہوا ہے۔

اور قول جدید کی روسے امام شافعی کا مذہب اور حماد اور رہیعہ کا مذہب ہے، اس لئے کہ مذہب ہے، اس لئے کہ آزاد مسلمان جب نصاب کا سال بھر ما لک رہے تو اس پر اس میں زکا قواجب ہوگی، اس لئے کہ جود لائل مال مملوک میں زکا ق کوواجب کرنے والے ہیں وہ مطلق ہیں (۱)۔

دین کن اموال کی زکاۃ کے لئے مانع ہے اور کن کے لئے مانع نہیں ہے؟

الم الا - جمہور جواس بات کے قائل ہیں کددین مانع زکاۃ ہے ان کا مذہب بیہ کددین اموال باطنہ یعنی نقو داور سامان تجارت میں زکاۃ کے لئے مانع ہوگا، اگر چیدین ان اموال کی جنس سے نہ ہو، جیسا کہ مالکیہ نے صراحت کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) الدسوقي على الشرح الكبير ار ۲۲،۴۲۱،۴۳۱ م.

<sup>(</sup>۲) حدیث:''إذا کان لوجل ألف درهم و علیه ألف درهم فلا زکاة علیه''کوابن قدامه نے المغنی (۱/۳ مطبع الریاض) میں ذکر کیا ہے اور نئے مراجع میں سے کسی کی طرف اس کی نسبت نہیں کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: آمرت أن آخذ الصدقة من أغنیائکم فاردها علی فقرائکم، والی کوئم نے اس لفظ کے ساتھ ان نئے مراجع میں نہیں پایا جو ہمارے پاس ہیں، اور مشہور وہ حدیث ہے جس کی روایت بخاری (الفح سار ۲۱۱۲ طبع السّلفیہ) وغیرہ نے حضرت ابن عباسؓ سے کی ہے (اس کے الفاظ یوں ہیں)" و أعلمهم أن اللّه افترض علیهم صدقة في أموالهم تؤخذ من أغنیائهم و تود علی فقرائهم "(اوران کو بتا دو کہ اللہ نے ان پران کے مالوں میں زکاۃ فرض کی ہے جوان کے مالداروں سے لی جائے گی اوران کے فاور ایران کی چائے گی اوران کے فاول یوٹ کی اوران کے فاروں پراوٹائی جائے گی)۔

<sup>(</sup>۱) المغنی سرایم،الدسوقی اراسهم،این عابدین ۲۷،۹۰۷، مشرح المنهاج بحاشیة القلیو بی ۲۷۰،۹۰۷

اور اموال ظاہرہ لین سائمہ جانور، غلے، پھل اور معادن کے بارے میں جمہور (مالکی اور ایک قول کی روسے شافعیہ اور مذہب کی معتمد روایت کی روسے حنابلہ) کا مذہب سے کہ دین ان اموال میں وجوب زکاۃ سے مانع نہ ہوگا، امام احمد سے بیقل کیا گیا ہے کہ انہوں نے فرمایا: اس لئے کہ جب صدقہ وصول کرنے والا آئے گا اوروہ اونٹ یا گائے یا بحری پائے گا، تو وہ بیزیس پوچھے گا کہ اس کے مالک پر کیا دین ہے، اور مال ( یعنی زر ظفی سونا چاندی اور نقلہ ) کی سے حالت نہیں ہے۔

اموال ظاہرہ اوراموال باطنہ کے درمیان فرق یہ ہے کہ اموال ظاہرہ کو اموال باطنہ کے درمیان فرق یہ ہے کہ اموال ظاہرہ کے ساتھ زکاۃ کا تعلق زیادہ مؤکد ہوتا ہے، اس لئے کہ وہ ظاہر ہوتے ہیں، اور ظاہر ہوتے ہیں، اور اس لئے کہ ان کی حفاظت کی ضرورت زیادہ ہوتی ہے، لہذا زکاۃ ہیں ان میں زیادہ مؤکد ہوگی۔

اور مشہور روایت کی روسے حنابلہ نے اس دین کو مشتنی کیا ہے جے زکا قدینے والے نے کھیتی اور پھل پرخرچ کرنے کے لئے لیا ہو کہ وہ دین زکا ق کو ساقط کردے گا، اس لئے کہ حضرت ابن عمر سے مروی ہے کہ اس نے جو قرض لیا ہے یاا پنے پھل اور اہل وعیال پر خرچ کیا ہے اسے منہا کرے گا اور باقی ماندہ مال کی زکا ق نکا لےگا۔ اور حنفیہ کا مذہب سے ہے کہ اموال باطنہ اور سائمہ جانوروں میں اور حنفیہ کا مذہب سے ہے کہ اموال باطنہ اور سائمہ جانوروں میں دین مانع زکا ق ہے لئی ن مین کی پیدا وار میں جو زکا ق (عشر) واجب ہوتو دین اس کے لئے مانع نہیں ہے، جیسا کہ وہ خراج کے لئے مانع نہیں ہے، اور سیاس لئے کہ عشر اور خراج زمین کے وظیفے ہیں، اسی بنا پر بیدونوں موقو فہ زمین اور مکا تب کی زمین میں بھی واجب ہوتے ہیں، اسی بنا پر بیدونوں موقو فہ زمین اور مکا تب کی زمین میں بھی واجب ہوتے ہیں، اگر چرز کا قالن دونوں میں واجب نہیں ہوتی۔

اورایک روایت کی رو سے حنابلہ کا مذہب یہ ہے کہ دین اموال

ظاہرہ اوراموال باطنہ میں مانع زکاۃ ہے اور اسے ابن قدامہ نے توری، اسحاق، لیث اور نحعی سے قل کیاہے (۱)۔

## وہ دیون جو وجوب زکاۃ کے لئے مانع ہیں:

۳۵ – حفیہ کا مذہب ہے ہے جودین وجوب زکاۃ کے لئے مانع ہے،
وہ ہے جس کا بندوں کی طرف سے کوئی مطالبہ کرنے والا ہو، خواہ وہ
اللّہ کا دین ہو، جیسے کہ زکاۃ اور خراج ، یا بندوں کا ہو، اور خواہ فی الفور
واجب الاداء ہو یا ادھار ہو، اگر چہاس کی بیوی کا مہر ہو جوجدائی کے
وقت تک کے لئے موخر ہو، یا اس کی بیوی کا یاکسی رشتہ دار کا نفقہ جواس
پر قضاء قاضی کی بنیاد پر یا باہمی رضامندی سے لا زم ہوا ہو، اور اس کے
طرح ان کے نزدیک دین کفالت ہے، یہ حضرات فرماتے ہیں: اس
لئے کہ فیل اس چیز کا محتاج ہے جواس کے ہاتھ میں ہے، تاکہ وہ
اس کی طرف سے ادا کر کے اپنے آپ سے قید کو یا اپنی ذات سے
مدیون کے لازم رہنے کی کیفیت کودور کر سکے۔

لیکن جس دین کا بندوں کی طرف سے کوئی مطالبہ کرنے والا نہ ہوتو وہ وجوب زکاۃ کونہیں روکتا ہے، بید حضرات فرماتے ہیں: جیسے نذر کا دین ، کفارہ کا دین اور حج ہے، اور اسی کے مثل قربانی ، متع کی ہدی اور صدقۂ فطر کا دین ہے (۲)۔

ما لکیه کا مذہب سے ہے کہ دین مال باطن کی زکاۃ کوساقط کردیتا ہے،خواہ وہ زکاۃ یا صدقۂ فطر کادین ہو، یا ہندوں کا دین ہو،خواہ فوری واجب الاداء ہو یا ادھار ہو، یا بیوی کا مہر ہو یا بیوی کا نفقہ ہومطلقاً، یا ہے کا یا والدین کا نفقہ ہوجس کا فیصلہ قاضی نے کیا ہو۔

<sup>(</sup>۱) المغنی ۳۲ / ۴۸،الفروع ۲را ۳۳،ابن عابدین ۲ر۲،الدسوقی ار ۴۸۱،شرح المنها ج۲۷ / ۱۴\_

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۲،۵،۲\_

دین کفارہ اورواجب ہدی جیسے میں مالکیہ کا قول مختلف ہے، چنانچ شکیل اور ابن رشد قفصی کے نزدیک مختاریہ ہے کہ وہ وجوب زکا ق سے مانع نہیں ہے ، اس لئے کہ بندوں میں سے کوئی اس کا مطالبہ کرنے والانہیں ہے ، اور ابن عمّاب کے نزدیک مختاریہ ہے کہ وہ مانع ہے ، اس لئے کہ جس شخص پر اس طرح کے دیون ہوں اور وہ ان کے نکالنے سے باز رہے تو امام اس سے ان کے نکالنے کا مطالبہ کرتا ہے (۱)۔

اور حنابلہ کا مذہب ہے ہے کہ آ دمی کا دین مطلقا (خواہ حال ہویا مؤجل) وجوب زکا ۃ سے مانع ہے اور جہاں تک اللہ کے دین کی بات ہے توایک قول کی روسے وہ مانع ہے اور دوسرے قول کی روسے مانع نہیں ہے (۲)۔

دین کی وجہ سے زکا ق کے ساقط کرنے کی شرائط:

۱۳۹ جو حضر ات اس بات کے قائل ہیں کہ دین، زکا قوالے مال

میں سے اپنے برابر مال میں زکا قو کو ساقط کر دیتا ہے، ان میں سے

اکثر نے میشرط لگائی ہے کہ زکا قوینے والے کے پاس سوائے اس

مال کے جس میں زکا قواجب ہوئی ہے، کوئی دوسرامال نہ ہوجس سے

وہ دین اداکر سکے، پس اگر اس کے پاس دوسرامال ہو جواس کی بنیا دی

ضرور توں سے زائد ہوتو وہ اسے دین کے مقابلے میں کردے گا، تاکہ

زکا قوالا مال سلامت رہے اور وہ اس کی زکا قائکا لے۔

پھر مالکیہ اور حنابلہ نے فرمایا کہ وہ بھی عمل کرے گا،خواہ وہ مال جس سے وہ دین اداکرے دین کی جنس سے ہو یا غیر جنس سے، پس اگراس پر دوسودرہم دین ہواوراس کے پاس ذاتی استعال کے سامان ہوں جو دوسودرہم یااس سے زیادہ کے مساوی ہوں، اوراس کے پاس

دوسو درہم ہوں تو سامانوں کو دین کے مقابلے میں قرار دیا جائے گا، اس کئے کہاس میں فقراء کا زیادہ فائدہ ہے۔

اوراس طرح اگراس پردین ہواوراس کے پاس ذکا ۃ والے دوسم کے مال ہوں کہ اگران دونوں میں سے ایک کودین کے مقابلے میں قرار دیا جائے تو اس پرز کا ۃ واجب نہ ہوگی اورا گردوسرے مال کودین کے مقابلے میں قرار دیا جائے تو اس پرز کا ۃ واجب ہوجائے تو اس صورت میں اس مال کودین کے مقابلے میں قرار دیا جائے گاجس میں صورت میں اس مال کودین کے مقابلے میں قرار دیا جائے گاجس میں فقراء کا زیادہ فائدہ ہو، مثلاً کسی شخص پر سودرہم دین ہواور اس کے باس دوسودرہم اورنو اونٹ ہول تو اگر ہم دین کے مقابلے میں ان چار اونٹ سو درہم یا اس سے زیادہ کے برابر ہیں تو ایسا ہی کرنا واجب ہوگا، تا کہ فقراء کے قت کی رعایت ہوسکے، اس لئے کہ اگر ہم دین کے مقابلے میں ان سودرا ہم کو قرار دیں جو اس کے پاس ہیں تو درا ہم کی زکا ۃ میں ان سودرا ہم کو قرار دیں جو اس کے پاس ہیں تو درا ہم کی زکا ۃ میں ان سودرا ہم کو قرار دیں جو اس کے پاس ہیں تو درا ہم کی زکا ۃ میں ان سودرا ہم کو قرار دیں جو اس کے پاس ہیں تو درا ہم کی زکا ۃ میں ان سودرا ہم کو قرار دیں جو اس کے پاس ہیں تو درا ہم کی زکا ۃ میں ان سودرا ہم کی قرار دیں جو اس کے پاس ہیں تو درا ہم کی زکا ۃ میں ان سودرا ہم کی قرار دیں جو اس کے پاس ہیں تو درا ہم کی زکا ۃ ساقط ہوجائے گی (۱)۔

اور ما لکیہ نے بھی ان چیزوں میں جن کو دین کے مقابلے میں قرار دینا ممکن ہو، تا کہ وہ ذکا ق کے ساقط ہونے سے مانع ہواس دین کو ذکر کیا ہے جو فی الفور واجب الا داء ہوا ورجس کی ادائیگی کی امید ہو، اور زکا ق کے دوسرے اموال کوذکر کیا ہے اگر چیان کی زکا ق اداکر دی گئی ہو، اور یہ کہ سامان کی قیمت وجوب کے وقت لگائی جائے گی، اور اس سے انہوں نے بدک کر بھا گے ہوئے اونٹ، ضائع شدہ مال، دین مؤجل یا وہ دین جس کی ادائیگی کی امید نہ ہو، ان جیسی چیزوں کو خارج کیا ہے، اس لئے کہ ان سب میں یہ صلاحیت نہیں ہے کہ انہیں اس دین کے مقابل قرار دیا جائے جو اس پر ہے (۲)۔

<sup>(</sup>۱) الدسوقى على الشرح الكبير ۲ ر ۸۳ م-

<sup>(</sup>۲) المغنی ۳۵٫۳ (۲)

<sup>(</sup>I) الدسوقي ار ۴۸۳، فتح القدير ۱۵۰۲، المغني ۳ر ۴۳\_

<sup>(</sup>۲) الشرح الكبير،الدسوقى ار ۴۸۴\_

حفیہ کا مذہب (اوراسی کے مثل لیٹ بن سعد سے منقول ہے جیسا کہ صاحب المغنی نے قبل کیا ہے ،اورامام احمہ سے بھی ایک روایت یہی ہے جبسا کہ صاحب الفروع نے ذکر کیا ہے ) یہ ہے کہ جس شخص کے پاس زکا قوالا مال اور بغیر زکا قوالا مال ہو جو اس کی بنیادی ضرورت سے زائد ہواوراس پردین ہوتو اسے اس کا اختیار ہے کہ وہ زکا قوالے مال کو دین کے مقابلے میں کردے، اگر چہوہ اس کی جنس سے نہ ہو، پھر اگر اس میں سے بقدر نصاب یا اس سے زیادہ باقی رہے تو اس کی زکا قوالے نکا ہے ، ور نہ اس پرزکا قرنہیں ہے ، یہ حضرات فرماتے ہیں: یہ اس لئے کہ جو زکا قوالا مال نہیں ہے وہ ضرور توں کے لئے ہے ، اور زکا قوالا مال اس سے زائد ہے، لہذا اس کی طرف پھیرنا زیادہ آسان ہے ، وار مال والوں کی اس میں زیادہ رعایت ہے۔

یہ حضرات فرماتے ہیں: اور اگر اس کے پاس دوجنس یا اس سے زیادہ کے زکاۃ والے مال ہوں تو اس کے لئے جائز ہے کہ وہ ان دونوں میں سے سی کو یااس کے بعض کو دین کے مقابلے میں کردے، اور اختیار اس کو ہے، لہذا اگر اس کے پاس دراہم و دنا نیر، سامان شجارت اور سائمہ جانور ہوں تو دین کو اس مال کی طرف پھیرا جائے گا جس کے ذریعہ دین کو اور اگر اس کے پاس جس کے ذریعہ دین کو اور اگر نازیادہ آسان ہو، اور اگر اس کے پاس گائے کا نصاب ہواور اس پر ایک بکری کا دین ہوتو اس کے لئے گائے کے کسی جھے کے مقابلے میں قرار دینا جائز ہوتو اس کے لئے گائے کے کسی جھے کے مقابلے میں قرار دینا جائز ہوتو اس کے لئے گائے کا ایک سالہ بچہ) واجب نہ ہو، اس لئے کہ تا کہ اس پر تبیع بکری سے بڑھ کر ہوتا ہے (ا)۔

# مال حرام كى زكاة:

ے سا- مال حرام جیسے کہ غصب یا چوری یا رشوت یا سود وغیرہ کے

طور پرلیا ہوا مال جس کے ہاتھ میں ہے وہ اس کا ما لک نہیں ہے، لہذا اس پراس کی زکاۃ واجب نہیں ہے، اس لئے کہ زکاۃ ما لک بنانا ہے، اور غیر ما لک کی طرف سے تملیک نہیں ہو سکتی، اور دوسری وجہ یہ ہے کہ زکاۃ ، زکاۃ دی گئی ہے اس کو کہ زکاۃ ، زکاۃ دی گئی ہے اس کو پاک کردیتی ہے، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "خُدُ مِنُ أَمُو الِهِمُ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمُ وَتُزُ كِّنْهِمْ بِهَا" (آپ ان کے مالوں میں سے صدقہ لے لیجئے، اس کے ذریعہ آپ انہیں پاک مالوں میں سے صدقہ لے لیجئے، اس کے ذریعہ آپ انہیں پاک مالوں میں سے صدقہ لے لیجئے، اس کے ذریعہ آپ انہیں پاک مالوں میں اللہ مالوں میں سے صدقہ لے لیجئے، اس کے ذریعہ آپ انہیں پاک مالوں میں کے دریعہ آپ انہیں کے دریعہ آپ انہیں پاک مالوں میں سے صدقہ کے لیجئے، اس کے ذریعہ آپ انہیں پاک

اور نبی علی الله صدقة من علول (۲) (الله تعالی خیات کے مال سے صدقہ کو قبول نہیں کرتا علول (۲) (الله تعالی خیات کے مال سے صدقہ کو قبول نہیں کرتا ہے) اور مال حرام کل کا کل خبیث ہے، وہ پاکنہیں ہوسکتا، اور مال حرام میں واجب سے کہ اگران کے مالک کا پہچاننا ممکن ہوتو انہیں لوڑ دیا جائے، ورنہ اس سے چھٹکارا پانے کی نیت سے اس پورے کوا پی ملکیت سے نکال دینا واجب ہے، نہ یہ کہ اسے صدقہ کیاجائے، اور سے بات اصحاب مذاہب کے درمیان متفق علیہ ہے۔ کیاجائے، اور سے باس کو بیخ جائے تو وہ جس کیاجائے، اور سے باس پرزگا ہ لازم نہیں ہے، اس لئے کہ اس پورے کا خاتی ہورے کیا خاتی ہورے کا خیر کے ہاتھ میں ہے، انہذا بعض حصہ کے صدقہ کرنے کو واجب کرنا غیر مفید ہے۔

اور مالکیہ میں سے دردیر کی'' الشرح الصغیر'' میں ہے: زکا ۃ مالک نصاب پرواجب ہوگی، جیسے کہ غاصب اور مودع (امانت دار)۔

<sup>(</sup>۱) این عابدین ۲۸۸،المغنی ۳ر۴۴،الفروع ۳۸ سه،شرح اکنتبی ار ۳۸۵\_

<sup>(</sup>۱) سورهٔ توبه ۱۰۳

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لا تقبل صلاق بغیر طهور ولا صدقة من غلول" کی روایت مسلم (۲۰ ۲۰ طبح الحلمی ) نے حضرت ابن عمر سے کی ہے۔

اور شافعیہ فرماتے ہیں جیسا کہ نووی نے غزالی سے نقل کیا ہے اور اسے ثابت قرار دیا ہے کہ اگراس کے پاس خالص مال حرام کے علاوہ کچھنہ ہوتواس پر نہ جج ہے نہ زکاۃ اور نہ اس پر مالی کفارہ لازم ہوگا۔ اور حنابلہ فرماتے ہیں کہ مال مغصوب میں غاصب کے حکمی تصرفات حرام ہیں اور صحیح نہیں ہیں، جیسے غصب کردہ پانی سے وضوکر نا اور غصب کردہ کپڑے سے نماز پڑھنا، یا غصب کردہ جگہ میں نماز پڑھنا اور جیسے مال مغصوب کی زکاۃ نکالنا اور اس سے حج کرنا اور اس میں بیج اور اجارہ جیسا کوئی عقد صحیح نہیں ہے ۔

اوراس قول کے مطابق مال مغصوب بعض صورتوں میں غاصب کی ملکیت میں داخل ہوجاتا ہے، جیسے کہ وہ غاصب کے مال کے ساتھ مل گیا اور ممتاز نہرہ سکا تو وہ غاصب کے اعتبار سے مال زکاۃ ہوجائے گا، مگر جب دین مانع زکاۃ ہے اور غاصب اس مال مغصوب کے بقدر یااس کی قیمت کے بقدر مدیون ہے تو یہ اس میں مانع زکاۃ ہوگا، ابن عابدین فرماتے ہیں کہ جو شخص نا پاک اموال کا مالک ہوا یا اس نے پچھاموال کو غصب کیا اور اسے ملادیا، تو ملانے کی وجہ سے وہ اس کا مالک ہوجائے گا اور ضامن ہوگا، اور اگر اس کے پاس اس کے علاوہ کوئی اور نصاب نہ ہوتو اس مال میں اس پرزکاۃ نہیں ہے، اگر وہ نصاب کو بینچ جائے، اس لئے کہ وہ مدیون ہے اور حنفیہ کے نزدیک مدیون کے اور حنفیہ کے نزدیک مدیون کے اس وجوب زکاۃ اس محصورت کے ساتھ مقید ہے جبکہ اس کے پاس اس کے علاوہ کوئی اور نصاب ہو، اور یہ بات مخفی نہیں ہے کہ اس صورت میں زکاۃ اس حصورت کے ساتھ مقید ہے جبکہ اس کے پاس اس کے علاوہ کوئی اور نصاب ہو، اور یہ بات مخفی نہیں ہے کہ اس صورت میں زکاۃ اس حصورت میں واجب ہوگی جودین سے زیادہ ہو، نہ کہ خوددین میں زکاۃ اس حصورت میں واجب ہوگی جودین سے زیادہ ہو، نہ کہ خوددین میں زکاۃ اس حصورت میں واجب ہوگی جودین سے زیادہ ہو، نہ کہ خوددین میں واجب ہوگی جودین سے زیادہ ہو، نہ کہ خوددین میں واجب ہوگی جودین سے زیادہ ہو، نہ کہ خوددین میں واجب ہوگی جودین سے زیادہ ہو، نہ کہ خوددین میں واجب ہوگی جودین سے زیادہ ہو، نہ کہ خوددین میں واجب ہوگی جودین سے زیادہ ہو، نہ کہ خوددین میں واجب ہوگی جودین میں واجب ہوگی جودین سے زیادہ ہو، نہ کہ خوددین میں فلاد

پھروہ مال مغصوب جس کا مالک اس کے لینے پر قادر نہیں ہے،

(۱) ابن عابدین ۲۵٫۲، الشرح الصغیر للدردیر ۲۰۲۱، المجموع للنووی

ور ۳۵۳، کشاف القناع ۴ر ۱۱۵

اس پراس میں زکاۃ نہیں ہے، اورجب اس کا مالک اس پر قادر ہوجائے تو اس سلسلے میں ایک قول میہ ہے کہ اس پر گزشتہ سالوں کی زکاۃ نہیں ہے، اس لئے کہ وہ اس سے روکا ہوا تھا اوروہ اس کو بڑھانے پر قادرنہیں تھا،لہذااس کی ملکیت ناقص تھی اوردوسرا قول میہ ہے کہ اس پر گزشتہ برسوں کی زکاۃ واجب ہے اور بیقول جدید کی روسے شافعیہ کا مذہب ہے۔

اور حنابلہ فرماتے ہیں: وہ اس کی زکاۃ نکالے گا اور اسے غاصب سے وصول کرلے گا، اور بیر حنابلہ کے نزدیک غاصب کے مال حرام کی زکاۃ نکالنے کے باب سے نہیں ہے، بلکہ بیاس لئے ہے کہ بیا ایک نقص ہے جو مال میں پیدا ہو گیا ہے جبکہ وہ غاصب کے ہاتھ میں تھا، بیاس صورت کے مشابہ ہو گیا جس میں مال کا کچھ حصة ملف ہوجائے (۱)۔

## دوسری قشم:

وہ اقسام جن میں زکاۃ واجب ہوتی ہے اور ان کا نصاب اور ان میں سے ہرایک میں زکاۃ کی مقدار: اول: جانور کی زکاۃ

۱۳۸ – فقہاء کا اس بات پراجماع ہے کہ اونٹ، گائے اور بکری ان اقسام میں سے ہیں جن میں زکاۃ واجب ہوتی ہے، اور ان حضرات نے اس پر بہت ہی احادیث سے استدلال کیا ہے، ان میں ایک حضرت ابو ہر یرہ کی وہ حدیث ہے جو'' زکاۃ کے حکم شری' کے مسکلے میں پہلے گزر چکی، اور گھوڑ ہے کے بارے میں اختلاف ہے، کیکن خچر اور گلاھے اور ان کے علاوہ دوسرے جانوروں میں جب تک کہ وہ شجارت کے لئے نہ ہوں زکاۃ نہیں ہے (۲)۔

<sup>(</sup>۲) ابن عابد بن ۲۶،۲۵/۲۰\_

<sup>(</sup>۱) المجموع ۱/۵ ۳۳ شرح منتهی الإ رادات ار ۲۵ س

<sup>(</sup>۲) الهداييلي البدايه مع فتح القديرار ۵۰۴\_

#### جانور میں زکا ۃ کے وجوب کی شرائط:

مویثی جانوروں میں زکاۃ کے وجوب کے لئے سال کا پورا ہونا اوران کا بقدرنصاب یااس سے زیادہ ہونا شرط ہے، مزیدوہ تمام شرائط میں جن کا بیان تفصیل کے ساتھ عام اموال میں وجوب زکاۃ کے ذیل میں پہلے گذرا۔

### اوریهال پرمزید دوسری دوشرطین مین:

97- اول: سائمہ ہونااوراس کے معنی یہ ہیں کہ اس کی غذا زمینی نباتات کے چرنے سے پوری ہوتی ہو، پس اگرانہیں چارہ کھلا یا جاتا ہو تو حفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے نزد یک ان میں زکاۃ واجب نہ ہوگی، اس لئے کہ چارہ کھانے والے جانور میں خرج کا بوجھ دو چند ہوجاتا ہے، لئے کہ چارہ کھانے والے جانور میں خرج کا بوجھ دو چند ہوجاتا ہے، لہذا معنوی لحاظ سے بڑھوتری ختم ہوجاتی ہے اور ان حضرات کا استدلال بہز بن حکیم کی اس حدیث سے ہے جووہ اپنے والد سے اور وہ ان کے داداسے موفوعاً روایت کرتے ہیں:"فی کل سائمۃ إبل فی ان کے داداسے موفوعاً روایت کرتے ہیں:"فی کل سائمۃ إبل فی کل أربعین بنت لبون" (اونٹ کا دوسالہ بچہ) ہے، اور دوسری حدیث ہے: ایک بنت لبون (اونٹ کا دوسالہ بچہ) ہے، اور دوسری حدیث ہے: ایک بنت لبون (اونٹ کا دوسالہ بچہ) ہے، اور دوسری حدیث ہے: اونٹ میں ایک بکری ہے)۔

پس اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے صرف چارہ کھانے والے جانوروں میں زکاۃ نہیں ہے، پھر جو حضرات اس کے قائل ہیں ان میں اختلاف ہے، چنانچے حنفیہ اور حنابلہ کا مذہب میہ ہے کہ سائمہ وہ

جانور ہے جوسال کے اکثر حصہ میں چرنے پراکتفا کرتا ہو، لہذا اگر
اس کا مالک اسے نصف سال یا اس سے زیادہ چارہ کھلائے تو وہ چارہ
کھانے والا ہوگا اور اس کی زکا ہ واجب نہ ہوگی ، اس لئے کہ لیک کثیر
کے تابع ہے ، اور اس لئے کہ سائمہ جانور والے اس کے سواکوئی چارہ
نہیں پاتے ہیں کہ وہ بعض اوقات مثلاً سردی اور برف کے زمانے
میں اپنے سائمہ جانوروں کو چارہ کھلائیں (۱)۔

اوراضح قول کی رو سے شافعیہ کا مذہب یہ ہے کہ اس جانور میں زکاۃ واجب ہوتی ہے جو پورے سال چرتا ہے، اور اسی طرح اگر تھوڑی مقدار میں چارہ کھائے جس کے بغیروہ کھلے ہوئے ضرر کے بغیر زندہ رہ سکے تواس میں زکاۃ واجب ہوگی، اوراگر اس سے زیادہ چارہ کھائے تواس میں زکاۃ نہیں ہے (۲)۔

اور ما لکید کا مذہب یہ ہے کہ غیر سائمہ چو پایہ جانوروں میں بھی اس طرح زکاۃ واجب ہوتی ہے جس طرح سائمہ جانوروں میں واجب ہوتی ہے، یہاں تک کہ اگر پور سال وہ چارہ کھانے والے ہوں جب بھی، یہ حضرات فرماتے ہیں کہ حدیث میں سائمہ کی قیداس لئے ہے کہ عرب کے مولیثی جانور عام طور پر چرنے والے ہوتے ہیں، لہذا وہ واقعہ کو بیان کرنے کے لئے قیدا تفاقی ہے جس کا کوئی مفہوم نہیں ہے، اس کی نظیر اللہ تعالی کا یہ ارشاد ہے: "وَ رَبَآ وَبُہُکُمُ اللَّاتِیُ فِنِی حُجُورِ کُمُ" (۳) (اور تہاری بیویوں کی بیٹائی جوتہاری پرورش میں رہی ہیں) اس میں بیوی کی بیٹی حرام ہوگی اگر چہوہ اس کی پرورش میں نہ ہو س

۲۵ - دوسری شرط: یه کهوه جانورکام کرنے والا نه هو، لهذا وه اونث

<sup>(</sup>۱) الهدابيدوفتخ القديرا ر٥٠٩ ، المغنى ٢ / ٥٤٧\_

<sup>(</sup>٢) شرح المنهاج والقليو بي عليه ١٢/١٥\_

<sup>(</sup>۳) سورهٔ نساءر ۲۳\_

<sup>(</sup>۴) الدسوقي على الشرح الكبير، تقريرانشيخ عليش ار ۴۳۲-

<sup>(</sup>۱) حدیث بنم بن حکیم عن ابیان عبده: فنی کل سائمة ابل فی کل أربعین بنت لبون کی روایت ابوداود (۲ مر ۲۳۳ جقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث بنم بن تعلیم عن ابیم ن جده: "فی کل خمس من الإبل السائمة شاة" کی روایت حاکم (۹۱/۱ سطیع دائرة المعارف العثمانیه) نے حضرت عمرو بن حزم م سے کی ہے، اورامام احمد نے اس کو سیح قرار دیا ہے جبیبا کہ نصب الراید (۳۱۸/۲ طبح مجلس العلمی) میں ہے۔

جوسواری، بار برداری اور پانی و صوتے ہوں اور وہ گائے، بیل جو ہال جو سائر ہوں جوتے اور سینچائی کے کام کے لئے مخصوص ہوں وہ اگر چرسائر ہوں لیکن ان میں زکاۃ نہیں ہے، بیر حفیہ کا ذہب ہے اور یہی شافعیہ کا اصح قول اور حنابلہ کا مذہب ہے (۱) ، ان حضرات کا استدلال اس حدیث سے ہے: "لیس فی العوامل والحوامل والبقر المشیرة شیء" (۲) (کام کاج کرنے والے اور بو جھاٹھانے والے جانوروں میں اور بل جوتے والے بیل اورگائے میں کوئی زکاۃ نہیں ہے) اور حوامل: وہ جانور ہیں جو بار برداری کے لئے رکھے گئے ہوں اور "البقر المشیرة" کا شتکاری کے وہ گائے بیل ہیں جو بال جوتے ہیں، ایک دوسری حدیث میں ہے: "لیس فی البقر العوامل شیء" (۳) ایک دوسری حدیث میں ہے: "لیس فی البقر العوامل شیء" (۳)

ما لکیه کا فدہب اور شافعیه کا دوسرا قول بیہ ہے کیمل مویشیوں میں زکاۃ کے لئے مانع نہیں ہے، اس لئے کہ نبی علیقی کا بیار شاد عام ہے:"فی کل خمس ذود شاۃ"(مریا کچ اونٹ میں ایک

(۱) شرح فتح القديرار ۵۰۹،شرح المنهاج مع القليو بي ۱۷/۵۱، المغني ۲/۲۷۵\_

- (۳) حدیث: لیس فی البقر العوامل شیء "کی روایت ابوداؤد (۲۲۹/۲، 
  تحقیق عزیت عبید دعاس) اور دار قطنی ( ۲ / ۱۰۳ طبع دار المحاس) نے حضرت
  علی بن ابی طالب سے کی ہے اور الفاظ دار قطنی کے بیں اور ابن القطان نے
  اسے صحیح قرار دیا ہے جبیبا کہ نصب الرابید میں ہے (۲ / ۳۵۳ طبع الجلس العلمی)۔
- (۲) حدیث: فی کل خمس ذو د شاة "کی روایت امام احمد (۱/۱۱ طبع المیمنیه ) میں حضرت انس سے کی ہے اوراس کی اسناد صحیح ہے۔

کری واجب ہے)۔

اوراس کئے کہ سائمہ جانور کا استعال کرنا مزید سہولت اور منفعت ہے جو مالک کو حاصل ہوتی ہے، لہذا بیز کا ق کے لئے مانع نہیں ہوگا، بلکہ اس کے وجو ب کومؤ کد کرے گا<sup>(۱)</sup>۔

ا ۲۲ - تیسری شرط: زکاۃ وصول کرنے والے کا پہنچنا اگروہاں پر زکاۃ وصول کرنے والا زکاۃ وصول کرنے والا دکاۃ وصول کرنے والا مقرر نہ ہوتو پھرییشر طنہیں ہے، بلکہ سال گزرنا کافی ہوگا۔ اور بیشر طصرف مالکیے کی ہے۔

اوراسی شرط کی بنیاد پروہ فرماتے ہیں کہ اگر سال گزرنے کے بعد اور زکا ہ وصول کرنے والے کے آنے سے قبل مویشیوں میں سے پچھ مرجائیں یا مالک کی کسی کوتا ہی کے بغیر ضائع ہوجائیں تو اس میں زکا ہ نہیں ہے، اور باقی زکا ہ اس وقت نکالی جائے گی جبکہ اس میں زکا ہ واجب ہو ور نہ نہیں، اگر چو پائے کا مالک زکا ہ وصول کرنے والے کے چہنچنے سے قبل مرجائے تو زکا ہ نہیں ہے اور وارث نئے مرے سال شروع کرے گا اور اگر زکا ہ وصول کرنے والے کے مہنچنے سے قبل زکا ہ نکال دے تو بیز کا ہ کافی نہ ہوگی۔

یہ حضرات فرماتے ہیں کہ اگر زکاۃ وصول کرنے والے نے جانوروں کے مالک سے ان کی تعداد پوچھی اور مالک نے اسے ان کی تعداد ہتا دی چھروہ وہاں سے غائب ہوگیا چھرلوٹ کراس کے پاس آیا تو پایا کہ اس میں اضافہ ہوگیا ہے یا ان میں سے چھے کے مرجانے یا اس کے ذبح کرنے کی وجہ سے کمی ہوگئی ہے تو موجودہ جانوروں کا اعتمار کیا جائے گا۔

اورا گرز کا قوصول کرنے والانہ کہنے سکا جبکہاس کا پہنچنا ممکن تھااور اس کا نہ پنچنا کسی عذر کے تھااور مالک نے

رع) حدیث: "لیس فی العوامل و الحوامل و البقر المشیرة شیء" کوائن الهمام نے شرح فی القدیر (۱۹ مطح المیمنیه) میں نقل کیا ہے اور کسی کی طرف اس کی نبیت نہیں کی ہے اور زبیدی نے عقو دالجوام المهنیقه (۱۳ ماطبح مطبعة الشبان بمصر) میں اس لفظ کے ساتھ ذکر کیا ہے" لیس فی العوامل و الحوامل صدقة" اور مندانی حنیفه کی طرف اس کی نبیت کی ہے، اور ابن مجر سے منقول ہے کہ انہوں نے حدیث میں "الحوامل" کا لفظ نہیں دیکھا ہے۔

<sup>(</sup>۱) الدسوقي مع الشرح الكبير ار ۳۳۲.

ز کا ق نکال دی تو یہ کافی ہوجائے گی اگر چیم محض سال کے گزرنے سے اس پر واجب نہیں ہوئی تھی ، اور اس کے بینہ سے اس کی تصدیق کی جائے گی (۱)۔

وحشی جانوراور پالتواوروحشی جانوروں کےملاپ سے پیدا ہونے والے جانور میں ز کا ۃ:

۲ / ۲ - جمہور علماء کا مذہب اور انہیں میں سے اپنے اصح قول کی رو سے حنابلہ ہیں، یہ ہے کہ وحشی اونٹ، وحشی گائے اور وحشی بکری میں زکا ہ نہیں ہے، اور بیاس لئے کہ جب اونٹ، گائے اور بکری کا نام مطلقا بولا جائے تو وہ وحشی مراد نہیں ہوتے ہیں، اور اس لئے بھی کہ بری اور قربانی میں وحشی جانور جائز نہیں ہیں۔

اورامام احمد کی ایک دوسری روایت کی روسے ان میں زکا قہب، اس کئے کہ نام میں وہ داخل ہیں،لہذ ااحادیث کے مفہوم میں وہ بھی داخل ہیں (۲)۔

اور پالتواوروشی کے ملاپ سے جوجانور پیدا ہوا ہوتوا مام ابوحنیفہ کا مذہب ہے اورامام مالک سے بھی ایک قول یہی مروی ہے کہ اگروشی اس کی ماں ہے تواس میں زکاۃ نہیں ہے اوراگراس کی ماں پالتو ہے اور وحشی اس کا باپ ہے تواس میں زکاۃ ہے، اس لئے کہ چویائے کا بچدا ہے احکام میں اپنی مال کے تابع ہوتا ہے۔

اورامام شافعی فرمائے ہیں اور مالکیہ کا بھی مشہور قول یہی ہے کہ پالتو اور وحثی جانور میں پالتو اور وحثی جانور میں مطلقا زکا قنہیں ہے اور حنابلہ میں سے ابن قدامہ کا رجحان بھی اسی طرف ہے،اس لئے کہ اس کی زکا قلینے کے سلسلے میں نہوئی نص ہے طرف ہے،اس لئے کہ اس کی زکا قلینے کے سلسلے میں نہوئی نص ہے

اور نه اجماع اور نه قیاس محیح، لهذا شریعت کے نصوص میں وہ داخل نہیں ہیں۔

اور حنابلہ فرماتے ہیں اور مالکیہ کا تیسرا قول یہی ہے کہ پالتو اور وحق کے ملاپ سے پیدا ہونے والے جانور میں مطلقا زکا قواجب ہوگی، خواہ وحشی نرہو یا مادہ، جیسا کہ سائمہ جانور اور چارہ کھانے والے جانور کے ملاپ سے پیدا ہونے والے جانور میں اس وقت زکا قواجب ہوتی ہے جب وہ سائمہ ہو<sup>(1)</sup>۔

#### اونٹ کی زکا ۃ:

واحد مذکر ''جمل' ہے جمع ہے، اس لفظ سے اس کا مفر دنہیں ہے، اور اس کا واحد مذکر ''جمل' ہے اور مؤنث '' ناقہ' ہے، اور چھوٹا بچدا یک سال تک '' حوار'' کہلاتا ہے اور جب وہ دودھ چھوڑ دے تو '' فصیل' ہے اور ' بکر'' نر جوان اونٹ ہے اور مادہ ''' بکر ق' ' ہے اور اہل عرب اونٹوں کا نام ان کے دانتوں کے اعتبار سے رکھتے ہیں، ان کا استعال مدیث ہیں بھی ہوا ہے اور فقہاء نے بھی ان کو استعال کیا ہے، مثلاً ابن مخاض وہ بچہ ہے جوایک سال مکمل کر کے دوسر سال میں داخل ہوگیا ہو، اس کا بینام اس لئے رکھا گیا کہ اس کی ماں عام طور پر حاملہ ہو چی ہوتی ہے اور ایسی مادہ کو بنت مخاض کہتے ہیں۔ اور ابن لبون: وہ بچہ ہے جودوسال مکمل کر کے تیسر سے سال میں داخل ہوگیا ہو، اس کا بینام اس لئے رکھا گیا کہ اس کی ماں اس کے بعد بچہ جن چکی ہوتی ہے، اور وہ دودھ والی ہو جاتی ہے، اور ایسی مادہ کو بنت لبون کہتے ہیں، اور '' حق'' وہ اونٹ ہے جو چو شے سال میں داخل ہوگیا ہواور مادہ کو حقہ کہا جاتا ہے، اس کا بینام اس لئے رکھا گیا کہ وہاس لائق ہوگیا ہواور مادہ کو حقہ کہا جاتا ہے، اس کا بینام اس لئے رکھا گیا کہ وہاس لائق ہوگی ہے دھے کہا جاتا ہے، اس کا بینام اس لئے رکھا گیا کہ وہاس لائق ہوگی ہے حقہ کہا جاتا ہے، اس کا بینام اس لئے رکھا گیا کہ وہاس لائق ہوگی ہے حقہ کہا جاتا ہے، اس کا بینام اس لئے رکھا گیا کہ وہاس لائق ہوگی ہے

<sup>(</sup>۱) الشرح الكبيروحافية الدسوقي ار ۴۲،۴۴۴،۴۳۳ م

<sup>(</sup>۲) المغنى ۲ / ۵۹۴، ابن عابدين على الدرالختار ۲ / ۱۸\_

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۱۸٫۲ ،الشرح الکبیرللدردیرار ۴۳۲۲، شرح المنهاج ۱ر ۱۳، المغنی ۲ر ۵۹۵

كەنراونٹ اس سے جفتی كرے،اورجذع: وهاونٹ ہے جو يانچويں سال میں داخل ہو گیا ہو، اس لئے کہ وہ جذع ہو گیا، یعنی اس کے بعض دانت گر گئے اور مادہ کو جذعة کہا جاتا ہے، اور یہی وہ چاراقسام ہیں جن کی مادہ کودیت میں لیا جاتا ہے اور بھی ان میں سے نر بھی لیا جاتا ہے، جیسے کہ ابن لبون (۱) ،اس سلسلے میں قدر تفصیل ہے جس کا ذکر درج ذیل ہے:

#### اونٹ کی ز کا ۃ میں واجب مقدار:

٣ ٢- ني عليلة نے اونٹ كى زكاة ميں واجب مقدار كوبيان فرمايا ہے،اوروہ بخاری کی حدیث میں ہے جسے ہم پوری کی پوری ذیل میں نقل کررہے ہیں،اس لئے کہ آئندہ مسائل میں اس کی کثرت سے ا ضرورت پیش ہے گی۔

حضرت انس ﷺ سے مروی ہے کہ جب حضرت ابوبکر صدیق نے انہیں بحرین بھیجاتوان کے لئے یہ ہدایت نامة تحریر فرمایا بیسم الله الرحمن الرحيم . هذه فريضة الصدقة التي فرض رسول الله صليله على المسلمين ، و التي أمر الله بها رسوله، فمن سئلها من المسلمين على وجهها فليعطها، ومن سئل فوقها فلا يعط: في أربع و عشرين من الإبل فما دونها الغنم من كل خمس شاة، فإذا بلغت خمسا و عشرين إلى خمس و ثلاثين ففيها بنت مخاض أنثي، فإذا بلغت ستا و ثلاثين إلى خمس و أربعين ففيها بنت لبون أنثى، فإذا بلغت ستا و أربعين إلى ستين ففيها حقة طروقة الجمل، فإذا بلغت واحدة و ستين إلى خمس و سبعين ففيها جذعة ، فإذا بلغت. يعنى ستا و سبعين. إلى

(۱) المغنى ۲ر ۵۸۱،۵۷۹، شرح المنهاج ۲ر ۸\_

تسعين ففيها بنتا لبون، فإذا بلغت إحدى و تسعين إلى

عشرين و مائة ففيها حقتان طروقتا الجمل فإذا زادت

على عشرين و مائة ففي كل أربعين بنت لبون، و في كل

خمسين حقة، ومن لم يكن معه إلا أربع من الإبل فليس

فيها صدقة إلا أن يشاء ربها، فإذا بلغت خمسا من الإبل

ففيها شاة، و في صدقة الغنم في سائمتها إذا كانت

أربعين إلى عشرين و مائة شاة. فإذا زادت على عشرين

و مائة إلى مائتين شاتان، فإذا زادت على مائتين إلى

ثلاث مائة ففيها ثلاث، فإذا زادت على ثلاثمائة ففي كل

مائة شاة، فإذا كانت سائمة الرجل ناقصة من أربعين

شاةواحدة فليس فيها صدقة إلا أن يشاء ربها، و في

الرقة ربع العشر، فإن لم تكن إلا تسعين و مائة فليس

فیها شیء إلا أن یشاء ربها" (۱ الله کے نام سے شروع کرتا

ہوں جو بڑا مہر بان نہایت رحم والا ہے، بیاس فرض صدقہ کے بارے

میں (ہدایت نامہ) ہے جسے رسول اللہ علیقی نے مسلمانوں پر فرض

کیا جس کا حکم الله تعالی نے اپنے رسول کو دیا، لہذا جس مسلمان سے

قاعدہ کےمطابق زکاۃ کامطالبہ کیا جائے وہ اس کی ادائیگی کرے اور

جس شخص سے (مقدار شرعی سے) زیادہ کا مطالبہ کیا جائے وہ

ادائیگی نہ کرے۔ (نصاب میرے کہ) چوہیں اوراس سے کم اونٹوں

میں ہریا نچ اونٹ میں ایک بکری ہے، پس جب تعداد بچیس تک پہنچ

جائے تو بچیس سے پنیتیں تک میں ایک سال کی اوٹٹی ہے، پھرچھتیں

کو پہنچ جائے تو چھتیں سے پینتالیس تک میں دوسالہ اونٹی ہے، کھر

<sup>(</sup>الفتح سر ۱۸،۳۱۷ طبع السّلفیه) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "أن أبا بكو " كتب له هذا الكتاب ....." كي روايت بخاري

چھیالیس سے ساٹھ تک میں ایک حقہ ہے جواونٹ سے جفتی کے قابل ہو، پھراکسٹھ سے پچھتر تک میں ایک جارسالہ اونٹی ہے، پھرچھہتر سے نوے تک میں دو بنت لبون ہیں ، پھرا کا نوے سے ایک سوہیں تک میں دو تین سالہ اونٹنیاں ہیں جواونٹ سے جفتی کے قابل ہوں، پھر جب تعدادایک سوبیس سے زیادہ ہوتو ہر چالیس میں ایک بنت لبون اور ہر پچاس میں ایک حقہ ہوگی اور جس کے پاس صرف چارہی اونٹ ہوں اس پرز کا ۃ واجب نہیں ، الابیہ کہان کا ما لک نفلی صدقہ کےطوریر کچھ دینا چاہے، جب یا پنج اونٹ ہوں گے تو اس میں ایک بکری واجب ہوگی، بکریوں کےصدقہ میں حکم یہ ہے کہ چرنے والی بکریاں چالیس سے ایک سومیس تک ہوں توان میں ایک بکری واجب ہوگی، اور ایک سوبیس سے زائد ہوں تو دوسوتک میں دو بکریاں واجب ہوں گی ، پھر جب دوسو سے زیادہ ہوجا ئیں تو تین سوتک میں تین بکریاں واجب ہوں گی اور جب تین سوسے زائد ہوجا ئیں تو پھر ہرسو بکری میں ایک بکری واجب ہوگی،جس شخص کے پاس جرنے والی بكرياں چاليس ہے ايك بھى كم ہوں گى تو ان ميں ز كا ۃ واجب نہيں ہوگی ، ہاں اگران کا مالک چاہے تو نفلی صدقہ کے طور پر پچھ دے سکتا ہے اور چاندی میں چالیسوال حصہ بطور زکاۃ کے دینا فرض ہے، اگر کسی کے پاس صرف ایک سونوے درہم ہول تو اس میں کچھ واجب نہیں ہے، ہاںا گران کا مالک چاہے تونفلی صدقہ کے طور پر کچھ دے

اور بخاری نے دوسری جگہ حضرت انسؓ سے بیروایت بیان کی ہے کہ حضرت ابو بکرؓ نے حضرت انسؓ کوصد قد کے اس فریضہ کے بارے میں جس کا اللہ نے اپنے رسول کو تکم دیا تھا، یتح پر لکھ کردی بمن بلغت عندہ من الإبل صدقة الجذعة ولیست عندہ جذعة و

عنده حقة فإنها تقبل منه الحقة، و يجعل معها شاتين إن استيسرتا له، أو عشرين درهما ومن بلغت عنده صدقة الحقة وليست عنده الحقة و عنده الجذعة فإنها تقبل منه الجذعة و يعطيه المصدق عشرين درهما أو شاتين. ومن بلغت عنده صدقة الحقة وليست عنده إلا بنت لبون فإنها تقبل منه بنت لبون و يعطى شاتين أو عشرين درهما ومن بلغت صدقته بنت لبون و عنده حقة فإنها تقبل منه الحقة و يعطيه المصدق عشرين درهما أو شاتين. ومن بلغت صدقته بنت لبون و لیست عنده، و عنده بنت مخاض فإنها تقبل منه بنت مخاض، و يعطى معها عشرين درهما أو شاتين"(١) (كسى شخص كے ياس اتنے اونث مول كه ان ميں جذعه (چارساله اونٹنی) واجب ہو، اور اس کے پاس جذعہ نہ ہو بلکہ حقہ (تین سال کی اونٹنی)موجود ہوتو اس سے زکاۃ میں حقہ قبول کیا جائے گا اور ز کا ق دینے والا اس کے ساتھ دو بکریاں بھی دے گا اگریہ بكريال اس كے ياس ميسر ہول ورنہ بيس در ہم اداكرے گا،اورجس ير زكاة ميں حقد واجب مواوراس كے ياس حقدنہ مو، بلكداس كے ياس جذعه ہوتو اس سے جذعه قبول كياجائے گا اور زكاة وصول كرنے والا اسے بیس درہم یا دوبکریاں واپس دے گا،اورا گرکسی پرحقہ واجب ہو اوراس کے پاس صرف بنت لبون (دو برس کی افٹنی) ہوتو اس سے بنت لبون قبول کی جائے گی اور اونٹ کاما لک مزید دو بکریاں یا بیس درہم بھی دے گا،اورجس شخص پر بنت لبون واجب ہواوراس کے پاس حقہ ہوتواس سے حقد لیا جائے گا اور صدقہ وصول کرنے والا اس کو بیس درہم یا دوبکریاں واپس دےگا،اگر کسی پر بنت لبون واجب ہو،اوراس

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من بلغت عنده من الإبل صدقة الجذعة" کی روایت بخاری(الفتح ۱۲/۳۱۳ طیع التافیه) نے کی ہے۔

کے پاس بنت لبون نہ ہو بلکہ بنت مخاض (ایک سالہ اونٹنی) ہوتو اس کی طرف سے بنت مخاض قبول کی جائے گی اور مالک اس کے ساتھ بیس درہم یادو کریاں بھی دےگا)۔

۵ ۴ - اس حدیث کی بنیاد پراونٹ کی زکاۃ درج ذیل تفصیل کے مطابق کی جائے گی:

اونٹ کی تعداد مقدارواجب

ا تا م

۵ - ۹ ایک بکری

۱۰ - ۱۴ دوبکریال

ا – ۱۹ تین بکریاں

۲۰ - ۲۴ چار بکریاں

۳۵ - ۲۵ هوگی-

(اگراس میں بنت مخاض نہ ہوتوا بن لبون کافی ہوجائے گا)۔

۳۵ – ۳۹ ایک بنت لبون

۲۰ - ۲۰ ایک حقه

ال - 20 ایک جذعہ

۲۷ – ۹۰ دوبنت لبون

۹ - ۱۲۰ دوماده حقے

ا ۱۲ - ۱۲۹ تین بنت لبون

۱۳۹ - ۱۳۹ ایک حقداور دو بنت لبون

• ۱۴۴ - ۱۳۹ دوماده حقے اورایک بنت لبون

۱۵۰ – ۱۵۹ تین ماده حقے

۱۲۰ – ۱۲۹ عاربنت لبون

اسی طرح جوزیاده مو،اس میں ہر چالیس میں ایک بنت لبون

اور ہر بچاس میں ایک حقہ ہے۔

اور یہ تفصیل شافعیہ کے مذہب کے مطابق ہے، اور مذہب حنابلہ میں ایک روایت یہی ہے، اور یہی قول اوزاعی اور اسحاق کا ہے،

اس کے شروع سے لے کرایک سوہیں تک متفق علیہ ہے، اس لئے کہ حضرت انس کی حدیث میں اس کا تذکرہ ہے اور اس کی تفسیر میں اختلاف نہیں ہے۔

اور ۱۲۱ سے ۱۲۹ کے درمیان اختلاف ہے، امام مالک فرماتے ہیں کہ زکا ق وصول کرنے والے کو دو حقے اور تین بنت لبون کے درمیان اختیار ہے، اور ابوعبید کا مذہب اور امام احمد سے دوسری روایت سے ہے کہ اس میں دو حقے ہیں، اس لئے کہ فرض تو ۱۳۰ میں بدلتا ہے۔

۲ ۲۹ - اور حفیہ کا مذہب ہیہ ہے کہ ۱۲ کے بعد فریضہ از سرنوشروع ہوگا، پس ۱۲ سے جو زائد ہواس میں دوحقوں کے ساتھ ہر پانچ اونٹ میں ایک بکری ہے، اورا گرزائداس عدد تک پہنچ جائے جس میں ایک بنت مخاض یا ایک بنت لبون ہے (یعنی ۲۵ تا ۳۵ اور ۳۷ تا ۵۸) تواس میں وہی واجب ہوگی، یہاں تک کہزائداس عدد تک پہنچ جائے جس میں حقہ ہے (یعنی ۲۸ تا ۲۰) تو حقہ واجب ہوگا، درج ویل تفصیل سے اس کی ترجمانی ہوتی ہے:

| مقدارواجب            | ونٹ کی تعداد |   |       |
|----------------------|--------------|---|-------|
| دو <u>حق</u>         | 150          | _ | 11    |
| دو حقے اورا یک بکری  | 159          | - | 116   |
| دو حقے اور دو بکریاں | یم سا        | - | ۰۳۱   |
| دوحقے اور تین بکریاں | 129          | _ | ه ۱۳۵ |

دوحقے اور جاربکریاں

<sup>(</sup>۱) کمغنی ۲ر ۵۸۲٬۵۷۷، شرح المنهاج ۲ رسه الشرح الکبیرمع الدسوقی ار ۳۳۴۔

| وحقے اورایک بنت مخاض                 | ۱۳۹ د        | -      | ۱۳۵ |
|--------------------------------------|--------------|--------|-----|
| نين حقي                              | i iar        | -      | 10+ |
| ئین <u>حقے</u> اورایک بکری           | 109          | -      | ۱۵۵ |
| نین حقے اور دو بکری <u>ا</u> ں       | יארו יי      | -      | 14+ |
| نین حقے اور تین بکریا <u>ں</u>       | . 149        | -      | ۱۲۵ |
| نین حقے اور چار بکریاں<br>''         | 124          | -      | 14  |
| نین حقے اورایک بنت مخاض              | ت ا۸۵        | -      | 140 |
| نین حقے اورایک بنت لبون              | 190          | -      | IAY |
| بإرحقي                               | 199          | -      | 197 |
| پار حقے یا پانچ بنت لبون             | 7 + 14       | -      | ۲٠٠ |
| إر حقے يا پانچ بنت لبون اورا يک بكري | <u> </u>     | -      | ۲+۵ |
|                                      | باطرح اخيرتك | اوراسح |     |

ان حضرات كااستدلال حضرت قيس بن سعدًى حديث سے كه انہوں نے فرمایا: "قلت لأبى بكر بن محمد بن عمرو بن حزم: أخرج لي كتاب الصدقات الذي كتبه رسول الله عَلَيْكِ قال: فأخرج كتابا في ورقة وفيه: فإذا زادت الله عَلَيْكِ قال: فأخرج كتابا في ورقة وفيه: فإذا زادت اللبه على مائة وعشرين استؤنفت الفريضة" (اميس نے الببل على مائة وعشرين استؤنفت الفريضة" (ميس نے اببر بن محمد بن عمر و بن حزم سے كہا كه مجھكووه كتاب الصدقات دو جيرسول الله عَلَيْكِ نَهُ لَكُما ہے، وه فرماتے ہيں كمانہوں نے ايك نوشة نكالا جوايك ورق ميں تھا، اوراس ميں بيتھا: پھرا گراونث ١٢٠ نيدزياده ہوں توفريضا زمرنوشروع ہوگا)۔

اوراونٹ کی زکاۃ میں کچھ فروعی مسائل ہیں جن میں سے کچھ

ے ۲۲ - الف - اونٹ کی زکاۃ میں مادہ لی جائے گی نرنہیں، البتہ اگر بنت مخاض نہ ہوتو ابن لبون لیا جائے گا، جبیبا کہ او پر کی حدیث میں ہے، بخلاف گائے کے کہ اس میں نرلیا جائے گا، جبیبا کہ آگ آر ہاہے (۱)۔

پس اگر مال کل کے کل نر ہوں تو شا فعیہ کے اصح قول کی روسے نرکافی ہوجائے گا، اور حنابلہ کے نزدیک بھی یہی مقدم ہے، اور مالکیہ کے نزدیک بھی یہی مقدم ہے، اور مالکیہ کے نزدیک درمیانی افتی مرادہ۔ بظاہران حضرات کے نزدیک مطلوب عمر کی درمیانی اوٹٹی مرادہ۔ ۸ ۲۰ – ب وہ بکری جو اونٹ کی زکاۃ میں کی جائے گی اگروہ مادہ ہو( یعنی چھے ماہ کی بھیڑیا بکری ایک سال کی یااس سے زیادہ کی ہو) تو بغیر کسی اختلاف کے کافی ہوجائے گی۔

لیکن نربھی کافی ہوسکتا ہے،اس لئے کہ بکری کا نام اس پرصادق آتاہے، مالکیہ کامعتمد قول اور شافعیہ کا اصح قول یہی ہے (۲)۔ 9 میں ج - اگرز کا قدینے والا رضا کارانہ طور پراس عمر سے زیادہ عمر کا جانور نکال دے جو اس پرواجب ہے تو جائز ہے، مثلا بنت مخاض کے عوض میں بنت لبون یا حقہ یا جذعہ نکال دے یا بنت لبون کے عوض میں حقہ یا جذعہ نکالے۔

ابن قدامہ فرماتے ہیں کہ ہمارے علم کے مطابق اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے ''اس لئے کہ حضرت ابی بن کعب کی حدیث میں ہے کہ جس شخص نے بنت مخاص کے عوض میں ایک بڑی اور موئی اوٹٹی پیش کی تھی، نبی علیلیہ نے اس سے فرمایا: "ذاک الذي علیک ، فإن تطوعت بخیر آجرک الله فیه، وقبلناه

درج ذیل ہیں:

<sup>(1)</sup> الزرقاني ۱۲ / ۱۱۹، روضة الطالبين ۱۲۲۳، الفروع ۲ / ۷۰ س

<sup>(</sup>۲) الزرقانی ۲ر ۱۱۹، المجموع ۵ر ۹۷، المغنی ۲ر ۵۷۸\_

<sup>(</sup>۳) المغنى ۲/۵۸۲ (۳)

<sup>(</sup>۱) العنابيه بهامش البدابيه وفتّ القديرا / ۴۹۷، البدابيه ار ۴۹۷، ۴۹۳ م اور حضرت عمر وبن حزم كى حديث كتاب الصدقات سے متعلق فقره نمبر ۸۵ پر گذرچكى

منک" (اثم پر واجب تو وہی ہے، کین اگرتم اپنی خوشی سے اس سے بہتر دوتو اللہ تعالی تمہیں اس کا اجر دے گا اور ہم اسے تمہاری طرف سے قبول کرلیں گے )۔

• ۵ - د-اگروہ بکری کے بدلے افٹی نکال دے تواس کے لئے کافی ہوجائے گی، اس طرح پچیس سے کم میں جو بکریاں واجب ہوں ان کے عوض میں افٹی نکالے تو کافی ہوجائے گی، اس لئے کہ وہ پچیس میں کافی ہوتی ہے اور اس سے کم میں بدرجہ اولی کافی ہوگی، یہا مام ابوضیفہ اور امام شافعی کا فد ہب ہے، اور مالکیہ کا اصح قول بھی یہی ہے، اور حنا بلہ کا فد ہب یہ ہے کہ وہ کافی نہ ہوگی، اس لئے کہ اس نے نص میں جس کی صراحت کی گئی ہے اس کے علاوہ دوسری چیز کو نکالا ہے جو میں جب کہ نہ ہوگی، جسیا کہ اگروہ چالیس اس کی جنس سے نہیں ہے، لہذا وہ کافی نہ ہوگی، جسیا کہ اگروہ چالیس کی طریوں میں ایک اونٹ نکالے (۲)۔

ھ- شافعیہ، حنابلہ بخعی اور ابن المنذر کا ندہب بیہ ہے کہ جس شخص کے اونٹ میں کسی خاص عمر کی اونٹی واجب ہواور اس کے پاس اس عمر کی اونٹی نہ ہوتو اس کو اختیار ہے کہ اس سے او پر والی عمر کا جانور زکالے جو اونٹ کی زکاۃ میں لیا جاتا ہے اور زکاۃ وصول کرنے والے سے دو بکریاں یا بیس درہم لے لے، یا اس سے کم عمر والا جانور زکالے جو کہ زکاۃ میں کافی ہوجاتا ہے اور زکاۃ وصول کرنے والے کواس کے ساتھ مزید دو بکریاں یا بیس درہم دے۔

ان حضرات کا استدلال حضرت انس کی اس حدیث سے ہے جو اوپر گذری۔

# اور حنفیہ کا مذہب بیہ ہے کہ زکا ق دینے والے کے پاس اگراس عمر کا

- (۱) حدیث: نذاک الذي علیک کی روایت ابوداؤد (۵۸۲/۲ تحقیق عزت عبید دعاس) اور حاکم (۳۹۹ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے اورائے محج قرار دیا ہے اور ذہبی نے اس سے اتفاق کیا ہے۔
  - (۲) الزرقاني ۲ر ۱۲، روضة الطالبين ۲ر ۱۵۴، المغني ۲ / ۵۷۸\_

جانورنہ ہوجواس پرواجب ہے، یااس کے پاس موجود ہوتو بھی اس کو حق ہے کہ واجب جانور کی قیمت دے یااس سے کم عمر کا جانور دے اور کی کے بقدر درہم کا اضافہ کر دے، جیسا کہ اگر وہ چار متوسط جانوروں کے عوض میں تین موٹی بکریاں اداکرے یابنت مخاض کے عوض میں بنت لبون اداکرے اور بیان کے اس اصول پر مبنی ہے کہ ذکا ق میں قیمت نکالناجائز ہے ۔۔

### گائے بیل کی زکاۃ کانصاب اور مقدار واجب:

ا ۵ - حدیث میں گائے بیل کی زکاۃ کا نصاب اورواجب مقدار کا بیان ہے، چنانچے حدیث میں ہے، حضرت مسروق نے بیان کیا ہے:

"أن النبي عَلَيْكُ بعث معاذا إلى اليمن و أمره أن يأخذ من كل حالم دينارا، و من البقر من كل ثلاثين تبيعا، ومن كل حالم دينارا، و من البقر من كل ثلاثين تبيعا، ومن كل أربعين مسنة" (ني عَلِيكَ نے حضرت معاذ كو يمن بحيجا اور انہيں حكم ديا كه وه ہر بالغ ذمى سے (بطور جزیہ) ایک دینارلیں، اور ہرتیں گائے میں گائے كا ایک بچاور ہر چالیس گائے میں گائے كا وساله بچلیں)۔

اور خود حضرت معاقر سے بھی اس طرح کی حدیث مروی ہے اور ان کی حدیث میں ہے: " أمرني رسول الله عَلَيْكُ أَن لا آخذ فيما بين ذلک شيئا إلا إن بلغ مسنة أو جذعا۔ يعنى تبيعا۔ و أن الأوقاص لا شئ فيها" (٣) (مجھے رسول الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكَ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكَ الله عَلَيْكَ الله عَلَيْكُ الله الله عَلَيْكُ الله الله عَلَيْكُ عَلَيْكُ الله عَلْمُ عَل

- (۱) ابن عابدین ۲۲/۲\_
- (۲) حدیث: "أن النبي عَلَيْكُ بعث معاذا إلى الیمن و أمره أن یأخذ من کل حالم دینارا" کی روایت ابوداوُد (۲/ ۲۳۵،۲۳۵ تحقیق عزت عبید دعاس) اور حاکم (۱/ ۳۹۸ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے، اور اسے حجے قراردیا ہے، اور ذہبی نے اس ہے موافقت کی ہے۔
- (۳) حدیث: "أمونی رسول الله أن لا آخذ فیما بین ذلک" كی روایت احمد (۴/۰/۵ طبع الميمديه) نے كی ہے، اور اسناد میں حضرت معاذ اوران

نے حکم دیا کہ میں اس کے درمیان میں کچھ نہ لوں ،الا میر کہ گائے کے دو سالہ بچہ یا جذع لیعنی ایک سالہ بچہ کی حد کو پہنچ جائے ،اور مید کہ اوقاص ( لیعنی دونصاب کے درمیان ) میں کچھ نہیں ہے )۔

۵۲ - مذکورہ بالا دونوں احادیث کی بنیاد پرگائے بیل کی زکاۃ درج ذیل تفصیل کےمطابق لی جائے گی۔

گائے کی تعداد مقدارواجب

ا تا ۲۹ کی کھواجب نہیں ہے

۳۹ - ۳۰ ایک تبیع (یا تبیعه )

۳۰ – ۵۹ ایک مسنه

۲۰ – ۲۹ – ۲۰

۷۵ - ۷۹ ایک تبیج اورایک مسند

۰ ۸ - ۸۹ دوتیج

۹۹ – ۹۹

۱۰۰ - ۱۰۹ دوتیج اورایک مسنه

۱۱۰ - ۱۱۹ ایک تبیع اور دومسنه

۱۲۰ - ۱۲۹ چارتبیع یا تین مسنه

اسی طرح ہرتیں میں ایک تنبیع یا تبیعہ اور ہر چالیس میں ایک سنہ۔

جمہور علاء کے مذاہب اسی کے مطابق ہیں، اور اس سلسلے میں بعض مقامات میں قدرے اختلاف ہے، جن میں سے بعض درج ذیل ہیں:

۵۲۷ - الف-تمام فقهاء کے برخلاف سعید بن المسیب اور زہری کا

مذہب یہ ہے کہ گائے ہیل میں پانچ سے چوہیں تک (۵-۲۲)

اونٹ کی زکاۃ پر قیاس کرتے ہوئے ہر پانچ میں ایک بکری ہے، اس

لئے کہ گائے ہدی اور قربانی میں اونٹی کے برابرہے (۱)۔

اس ایک کہ گائے ہیل کی زکاۃ میں نرلیا جائے گا۔

تبیع تو بالاتفاق لیا جائے گا، اس لئے کہ وہ تبیعہ کے قائم مقام ہے، جیسا کہ حضرت انس والی حدیث میں اس کی صراحت ہے اور زمسن کے بارے میں حفیہ کا مذہب میہ کہ اس کالینا جائز ہے اور مالکیہ، شافعیہ اور حنا بلہ کا مذہب میہ کہ مادہ مسنہ کے سوا پچھاور نہیں لیا جائے گا، اس لئے کہ اس سلسلے میں نص موجود ہے ۔

یں یوبات مہر میں ہے ہوں کے بیان کا دورہ ہور کے سلط میں ہے، پس جمہور کے نزدیک تبیع گائے کا وہ بچہ ہے جس کا ایک سال پورا ہوکر دوسرا سال شروع ہوگیا ہو، اور مسنہ وہ ہے جس کے دوسال پورے ہوگئے ہوں تیسرا سال شروع ہوگیا ہواور مالکیہ کے نزدیک تبیع گائے کا وہ بچہ ہم کے دوسال پورے ہوگیا ہو، جس کے دوسال پورے ہوگئے ہوں اور تیسرا سال شروع ہوگیا ہو، اور مسنہ وہ ہے جس کے تین سال پورے ہوگئے ہوں اور چوتھا سال شروع ہوگیا ہو، شروع ہوگیا ہو۔

24-د- جمہور کے نزدیک قص (دو نصاب کا درمیانی عدد) لیمی اکتالیس سے انسٹھ (۲۱م۔۵۹) تک میں کچھ داجب نہیں ہوگا اور امام البوحنیفہ سے بھی ایک روایت یہی ہے اور یہی صاحبین کا قول ہے، اور حفیہ کے نزدیک یہی مختار ہے، اس لئے کہ گذشتہ حدیث سے یہی ظاہر ہوتا ہے۔

سے روایت کرنے والے کے درمیان انقطاع ہے اور وہ بحی بن الحکم ہیں جیسا کدابن حجر کی المجیل (ص ۴۲ مل طبع دائر ۃ المعارف العثمانیہ ) میں ہے۔

<sup>(</sup>۱) المغنی ۲ر ۵۹۲، ۵۹۳ الشرح الکبیر ار ۴۳۴، شرح المنهاج ۲ر۸\_

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۱۸۷۲، الشرح الكبير ار ۱۳۳۴، شرح المنهاج ۹۸۲، المغنی معرب ۱۹۲۳، مشرح

<sup>(</sup>۳) ابن عابدین ۱۸/۲، الشرح الکبیر ار ۴۳۵، شرح المنهاج ۱۹٫۲، المغنی ۵۹۳٬۵۹۲/۲

اورظاہرروایت کی روسے امام ابوصنیفہ کا مذہب ہے کہ چاکیس سے جوزیادہ ہووہ معاف نہیں ہے، بلکہ اس میں اس کے حساب سے زکاۃ واجب ہوگی، لیں اگر چاکیس سے ایک زیادہ ہوتو اس میں مسنہ (گائے کے دوسالہ بچہ) کا چاکیسواں حصہ ہے اور دوزیادہ ہوں تو اس میں مسنہ کا بیسواں حصہ ہے اور اس ترتیب سے حکم ہے، اور انہوں نے میں مسنہ کا بیسواں حصہ ہے اور اس ترتیب سے حکم ہے، اور انہوں نے میں مسنہ کا بیسواں حصہ ہے اور اس کے توکہ اس کے دی ہے تاکہ قص کی تعداد ۱۹ نہ ہوجائے، یہ گائے کی زکاۃ کے دوسرے تمام اوقاص کے خلاف ہے، کیونکہ اس کے ہر وقص کی تعداد نو ہے (ا)۔

## برى كى زكاة:

مطابق لی جائے گی:

ہے،خواہ زائد کی مقدار جتنی بھی ہو

ے ۵ - بکری کی زکاۃ سنت اور اجماع کی بنیاد پر واجب ہے، اس
سلسلے میں جواحادیث وارد ہیں ان میں حضرت انس کی وہ حدیث بھی
ہے جس کاذکر اونٹ کی زکاۃ کے ذیل میں گذرا (ف ر ۲۲)۔
اور حدیث مذکور کی بنیاد پر بکری کی زکاۃ درج ذیل تفصیل کے

| مقدارواجب                        | بكريون كي تعداد   |         |
|----------------------------------|-------------------|---------|
| کچھواجب نہیں ہے                  | ٣٩                | ۳       |
| ا یک بکری                        | 11.4              | - r·    |
| دوبكرياں                         | r • •             | - 11    |
| تىن بكرياں                       | ٣99               | - r+    |
| چار بکریاں                       | ۴99               | - 14.   |
| پانچ بکریاں                      | ۵99               | - a·•   |
| وں تو ہر سو بکر یوں میں ایک بکری | ) اس سے جوزیادہ ہ | اسی طرح |
|                                  |                   | ,       |

اوراسی کے مطابق جمہور فقہاء کے مذاہب ہیں، اوراس تفصیل کا اول اور آخر شفق علیہ ہے

۵۸ – اس میں تین سوسے لے کرتین سوننا نوے (۲۰۰ سے ۱۹۹۳) کے درمیان اختلاف ہے، چنا نچنخی اور حنابلہ میں سے ابوبکر کا مذہب یہ ہے کہ اس میں چار بکریاں ہیں نہ کہ تین، پھر پانچ سو(۵۰۰) تک مقدار واجب نہیں بدلے گی، بلکہ جمہور کے قول کی طرح پانچ بکریاں ہول گی، ان حضرات کا استدلال ہے ہے کہ حضرت انس کی سابقہ حدیث میں نبی عین ہے تین سواس عدد کی حد قرار دیا ہے جس میں تین بکریاں واجب ہوتی ہیں، لہذا ضروری ہے کہ فرض اس میں بدل جائے، پس اس میں چار بکریاں واجب ہول گی ا

اوربکری کی زکا ہ میں کچھاس کے مخصوص مسائل ہیں۔

99-الف-شاق ( بکری) نراور مادہ دونوں پرصادق آتی ہے،اسی بنا پر حفنیہ اور مالکیہ کا مذہب میہ ہے کہ بکری کی زکاۃ میں نرکا نکالنا جائز ہے، اور اس لئے کہ اگر بکری کا مطلقا تھم دیا جائے تو اس میں نرکا فی ہوجا تا ہے جیسے کہ قربانی اور ہدی۔

اورشافعیہ کا مذہب یہ ہے کہ بکریاں اگر کل کی کل مادہ ہوں یا ان میں نراور مادہ دونوں ہوں تو مادہ کا نکالنامتعین ہے۔

اور اسی طرح حنابلہ کا مذہب یہ ہے کہ اگر نصاب میں کچھ مادہ ہوں تو بکری کی زکاۃ میں نرکا نکالناجائز نہیں ہے ۔

• ٢ - برى كى زكاة ميں ثنيه لى جائے گى اور ثنى (اہل لغت كے برخلاف) فقہاءكى اصطلاح ميں وہ ہے جس كاايك سال پورا ہو گيا ہويا اس سے پچھ زيادہ ہو، پس وہ بالا تفاق كافى ہوجائے گا، اور اگراس سے كھ زيادہ ہو، گئى نہ ہوگا، خواہ بھيڑ دنبہ ميں سے ہو يا بكرى خصى ميں

<sup>(</sup>۲) انن عابدین ۱۹/۲ ،الشرح الکبیر ار ۴۳۵، المجموع ۴/۲۲۸، المغنی ۱۸۹۸ – ۵۹۸

ے، بیامام ابوحنیفہ کا قول ہے، اور ان کی دلیل بیہ ہے کہ حضرت عمر بن الخطاب ؓ نے زکاۃ وصول کرنے والے سے کہا:"اعتد علیهم بالسخلة و لا تأخذها منهم" (سال بھرسے کم کی بکری کے بچ کو شارتو کرلوگران سے وہ مت لو)۔

اور شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب ہے ہے کہ جذعۃ (لیعنی جس کے چھاہ مکمل ہوگئے ہوں) اگر بھیڑ دنبہ میں سے ہو( بکری خصی میں سے نہیں) تو وہ زکاۃ میں کافی ہوجائے گا، اور صاحبین فرماتے ہیں کہ بھیڑ دنبہ میں سے جذع کافی ہوجائے گا، خواہ وہ نرہو یا مادہ، اور امام البوحنیفہ سے بھی ایک روایت یہی ہے، اور جذع کی عمر میں ان حضرات کا اختلاف ہے، جسیا کہ امام مالک کے اصحاب کا اس میں اختلاف ہے، اور امام مالک کے اصحاب کا اس میں اختلاف ہے، اور امام مالک فرماتے ہیں کہ جذعہ خواہ بھیڑ دنبہ میں سے ہو یا بکری خصی میں سے وہ کافی ہوجائے گا، لیکن امام مالک کے اصحاب کا جذع کی عمر کے بارے میں اختلاف ہے، چنانچہان میں اصحاب کا جذع کی عمر کے بارے میں اختلاف ہے، چنانچہان میں اورا یک قول یہ ہے کہ دس ماہ ہے اور ایک قول کی روسے آٹھ ماہ اور ایک قول کی روسے تھے ماہ اور ایک قول کی روسے آٹھ ماہ اور ایک قول کی روسے آٹھ ماہ اور ایک قول کی روسے تھے ماہ اور ا

اونٹ، گائے ، بیل اور بکری کی زکا قسمتعلق عام مسائل:
۱۲ - الف - اونٹ، گائے ، بیل اور بکری میں سے ہرجنس کی دوشمیں
ہیں، پس اونٹ کی دوشمیں ہیں، ایک عراب اور وہ عربی اونٹ ہے،
وہ ایک کو ہان والا ہے اور دوسرے بخاتی (بختیة کی جمع) وہ عجم اور
ترک کا اونٹ ہے اور وہ دوکو ہان والا ہے۔

اور گائے بیل کی دوقتمیں ہیں: ایک عادی گائے بیل اور

دوسرے بھینس۔

اور غنم: یا توضاً ن ہے اور وہ اون والا ہے،اس کا واحد ضائنہ ہے یا پھر معز ہے اور وہ بال والی ہے اور اس کا واحد ''عنز'' ہے، اور نرتمیں ہے اور ضاً ن اور معز کے زاور مادہ کو' شاق'' کہا جاتا ہے۔

اورسابقہ نقتوں میں واجب ہونے والی مقدار میں ہرجنس کی دونوں اقسام داخل ہیں اور نصاب کی تکمیل میں ان میں سے ہرایک کو دوسرے کے ساتھ بالا تفاق ملایا جائے گا۔

لیکن دونوں قسموں میں سے کس قتم سے زکاۃ کی جائے گی اس سلسلے میں تفصیل ہے۔

۲۲ - ب- پس اگراس کے پاس دونوں قسموں میں سے کوئی ایک ہو
تواس کی زکاۃ اس سے بالاتفاق کافی ہوجائے گی ، اور اگر مثلاً عربی
اونٹ کی طرف سے عرابی اونٹ کی قیمت کے حساب سے بختی اونٹ کو
نکالا تو بھی جائز ہے ۔ یہ شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب ہے ، اسی طرح
مالکیہ کا معتمد قول ہے ، لیکن ان کے نزدیک قیمت کی رعایت شرط
نہیں ہے۔

اورایک قول یہ ہے کہ جائز نہیں ہے، اس لئے کہ اس میں ایک صفت مقصودہ کوفوت کرنا ہے، یہ حنابلہ میں سے قاضی کا قول ہے۔
اور حنفیہ فرماتے ہیں کہ اسی قسم میں سے زکا قر نکالنا واجب ہے جو اس کے پاس ہے ۔

۱۳ -ج-لین اگر دونوں مختلف قسمیں موجود ہوں تو حنفیہ اور اسحاق فرماتے ہیں کہ اگر دونوں مختلف قسمیں ہوں تو زکاۃ ان دونوں میں سے اکثر سے واجب ہوگی، پس اگروہ دونوں برابر ہوں تو حنفیہ کے بزدیک درمیانی قسم کا واجب ہوگا، یعنی ادنی کا اعلی یا اعلی کا ادنی اور

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین علی الدر ۲٫۶، فتح القدیرار ۵۰۱ الشرح الکبیر ار ۳۳۵، شرح المنهاج ۲٫۴، المغنی ۲۰۲۷\_

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۱۹٬۱۸/۲، الدسوقی ار۳۳۵، شرح المنهاج ۹/۲، المغنی ۲-۹۰۷٬۵۹۳٬۵۸۳۲

جب واجب کاعلم ہوجائے توان کے نزدیک قاعدہ یہ ہے کہ اس کی قیمت کی کوئی بھی چیز جائز ہے،خواہ دوسری نوع سے ہویااس کے علاوہ سے ہوا۔۔

اور شافعیہ اور حنابلہ فرماتے ہیں کہ ہرفتم میں سے وہ لیا جائے گا جو اس کے ساتھ خاص ہے، پس اگر اس کے تمام اونٹ مہریہ یا ارحبیہ ہوں تو فرض اس جنس سے لیا جائے گا جو اس کے پاس ہے، اور یہی اصل ہے، اس لئے کہ اس کی چند قسمیں ہیں جن میں زکا ۃ واجب ہے، لہذا ہر نوع کی زکا ۃ اسی نوع سے لی جائے گی جیسے کہ پھل اور غلوں کی اقسام ۔ یہ حضرات فرماتے ہیں کہ اگر بھیڑ دنبہ کے عوض برا فلوں کی اقسام ۔ یہ حضرات فرماتے ہیں کہ اگر بھیڑ دنبہ کے عوض برا قیمت کی رعایت کی جائے اور شافعیہ کے ایک قول کی روسے جائز ہے، بشر طیکہ قیمت کی رعایت کی جائے اور شافعیہ کے ایک قول کی روسے برے کے عوض میں بھیڑ دنبہ کولیا جائے گا، لیکن اس کے برعس نہیں اور جھیٹس کے بدلے عربی گائے کہ بھیڑ دنبہ اور علی ہیں (۲)۔

الے کہ بھیڑ دنبہ اور عربی جانوراعلی ہیں (۲)۔

اور ما لکیفرماتے ہیں کہ اگردونوں قسموں میں ایک واجب ہوتو زکا ۃ اکثر سے ادا کی جائے گی اور اگردونوں برابر ہوں تو زکا ۃ وصول کرنے والے کواختیارہے، اور اگردوواجب ہوں تو اگردونوں قسمیں برابر ہوں تو ہرقتم سے ایک لیا جائے گا، اور اگردونوں برابر نہ ہوں تو ساعی کم والے میں سے دوشر طوں کے ساتھ لے گا، ایک یہ کہ اگروہ تنہا ہوتو نصاب کے بقدر ہوجائے اور دوسری یہ کہ وہ وقص نہ ہو، اور اگر اس سے زیادہ ہواور میمکن ہوکہ ہرقتم سے الگ الگ لیا جائے تولیا جائے گا، اور جن میں یمکن نہ ہوتو ان میں سے بعض کو بعض کے ساتھ ملائے گا، اور اکثر سے زکا ۃ لے گا اور برابر ہونے کی صورت میں زکا ۃ وصول اور اکر اکر ہونے کی صورت میں زکا ۃ وصول

کرنے والے کو اختیار ہوگا، پس (۴۳۰) بھیڑ دنبہ اور (۱۲۰) بکری
میں تین سو (۴۰۰) بھیڑ دنبہ کی طرف سے تین بھیڑ دنبہ لیا جائے گا،
اور سو (۱۰۰) بکری کی طرف سے ایک بکری لی جائے گی، اور چالیس
بھیڑ دنبہ اور ساٹھ بکری کی طرف سے ایک بکری لی جائے گی، اس لئے
کہ بکری زیادہ ہے، اور اگر (۴۵۰) بھیڑ دنبہ اور (۱۵۰) بکریاں
بول تو زکاۃ وصول کرنے والے کو اس سومیں اختیار ہوگا جو بھیڑ دنبہ اور
بکری کا مجموعہ ہے۔

چرنے والے جانوروں کی زکاۃ میں لئے جانے والے جانورکی صفت:

<sup>(</sup>۱) ابن عابد بن ۲ر۱۸،۱۹،۱مغنی ۲۰۹،۲۰۵۲\_

<sup>(</sup>۲) شرح المنهاج وحاشية القليو بي ۲ر ۹، أمغني ۲ر ۵۹۴،۵۸۳ - ۲۰۷۰

<sup>(</sup>۲) حدیث: "فلاث من فعلهن طعم طعم الإیمان....." کی روایت ابوداوُد (۲/ ۲۴۰ متحقق عزت عبید دعاس) نے غاضرہ بن قیس سے کی ہے اوراس کی اسناد میں انقطاع ہے، کین طبر انی نے اپنی مجم صغیر (۱ر ۳۳۳ طبع انمکتب الا سلامی) میں اس کوموصولار وایت کیاہے۔

جانوردے اور نہ بیار جانور دے اور نہ ردی اور گھٹیا مال دے، بلکہ تم لوگ اپنے درمیانی مال کودو، اس کئے کہ نہ تو اللہ نے تم سے سب سے اچھا مال طلب کیا ہے اور نہیں تمہیں سب سے برا مال دینے کو کہا ہے)۔

ال حدیث سے دوباتیں معلوم ہوتی ہیں:

اول: يدكه زكاة وصول كرنے والاعمده مال طلب كرنے سے پر ميز كرے، جب تك كه ما لك اس كوخوش دلى سے نه زكالے، اور نبى عليہ في نائد وصول كرنے والے سے كہا: "إياك و كوائم أموالهم" (ان كے الجھے فيس اموال لينے سے پر ميز كرنا)۔

حضرت عمرٌ نے اپنے زکاۃ وصول کرنے والے سے فرمایا: "لا تأخذ الربیّ، ولا المماخض، ولا الأکولة، ولا فحل العنم، " تأخذ الربیّ، ولا المماخض، ولا الأکولة، ولا فحل العنم، (اس مادہ جانورکومت لوجس نے قریبی مدت میں بچہد یا ہواور نہ حاملہ جانور ہے جس نے قریبی مدت میں بچہد یا ہو، اس لئے کہ وہ اپنے بچہ کو بیالے گی اور ماخض حاملہ جانور ہے، اور اکولہ وہ جانور ہے جو زیادہ کھا تا ہے، اس لئے کہ وہ موٹا ہوگا، اور فحل العنم، وہ نر بحرا ہے جسے جفتی کرانے کے لئے رکھا گیا ہو۔

پس اگر کسی شخص کے تمام جانور عمدہ ہوں تو فقہاء کا اس میں اختلاف ہے، پس ایک قول سے ہے کہ زکاۃ وصول کرنے والا موجود میں سے درمیانی قتم کا جانور لے گا، اورایک قول سے ہے کہ مالک کواس جنس کے درمیانی جانور خریدنے کا مکلّف بنایا جائے گا۔

دوم: یہ کہ زکا ق میں لیا گیا جانور خراب مال نہ ہواورات میں سے عیب داراور بوڑھااور مریض جانور ہے، لیکن اگر کل کے کل عیب دار یا بوڑھا یا بیار ہوں تو بعض فقہاء کا مذہب یہ ہے کہ اس میں سے

واجب کا نکالنا جائز ہے، اور ایک قول یہ ہے کہ حدیث میں وارد ممانعت کے ظاہر پر عمل کرتے ہوئے اسے تندرست جانور کے خریدنے کا مکلّف بنایا جائے گا، اور ایک قول یہ ہے کہ وہ قیمت کی رعایت کرتے ہوئے جانور نکالے گا۔

### گھوڑ ہے کی زکا ۃ:

10 - جمہور فقہاء اور حنفیہ میں سے صاحبین کا مذہب یہ ہے کہ جو گھوڑ ہے تجارت کے لئے نہیں ہیں ان میں زکاۃ واجب نہیں ہے، اگر چہوہ سائمہ ہوں اور افزائش کے لئے رکھے گئے ہوں ، خواہ ان سے کام لیاجاتا ہو یا نہیں لیاجاتا ہو۔ ان حضرات کا استدلال نبی علیہ کام لیاجاتا ہو یا نہیں لیاجاتا ہو۔ ان حضرات کا استدلال نبی علیہ کاس ارشاد سے ہے: ''لیس علی المسلم فی فرسہ و غلامہ صدقہ نہیں صدقہ '')

صدقہ '') (مسلمان پر اس کے گھوڑ ہے اور غلام میں صدقہ نہیں ہے)۔ اور نبی علیہ کارشاد ہے: ''قد عفوت عن صدقہ الحیل والم قیق '' (میں نے گھوڑ ہے اور غلام کاصدقہ معاف کردیا ہے)۔ موں اور نبی میں نبیہ نے گھوڑ ہے اگر سائمہ ہوں اور نرو مادہ دونوں ہوں تو ان میں زکاۃ ہے، اور صرف نر گھوڑ ہے میں زکاۃ نہیں ہے ، اور امام ابو حنیفہ کی ایک روایت کی میں زکاۃ نہیں ہوگا اور اسی طرح روسے تنہا مادہ میں بھی زکاۃ نہیں ہے ، اور امام ابو حنیفہ کی ایک روایت کی روسے تنہا ماداؤں میں زکاۃ ہے، اس لئے کہ عاریت پر لئے گئے روسے تنہا ماداؤں میں زکاۃ ہے، اس لئے کہ عاریت پر لئے گئے

<sup>(</sup>۱) حدیث: "إیاک و کرائم أموالهم" کی روایت بخاری (الفتح ۲۵۷/۳ طبع التلافیه) نے حضرت ابن عباس ؓ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) المغنی ۲ر ۲۰۰۰، ۱۹۰۳، ابن عابدین ۲ر ۱۸، الدسوقی علی الشرح الکبیر ار ۳۳۵، شرح المنهاج ۲ر ۱۰\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لیس علی المسلم فی فرسه و غلامه صدقة" کی روایت بخاری (افتح ۲۷۲۳ طبع الحلی) نے حضرت ابو ہریرہ سے کی ہے اور سلم کے الفاظ" وعبدہ "ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "قد عفوت عن صدقة النحیل والوقیق" کی روایت ترندی (۳) (۱۲/۳ طیح الحلی) نے حضرت علی بن ابی طالب سے کی ہے اور بخاری کے بارے میں نقل کیاہے کہ انہوں نے اسے بحج قرار دیا ہے۔

نرکے ذریعیان میں توالدو تناسل ہوگا اوران سے بیجھی مروی ہے کہ صرف نرگھوڑوں میں بھی زکا ۃ ہے۔

اوران کی دلیل گھوڑے کے بارے میں نبی علیہ کا بیرارشاد ن"هي لرجل أجر، ولرجل ستر، و على رجل وزر" فساق الحديث إلى أن قال في الذي هي له ستر: ولم ينس حق الله في رقابها ولا في ظهورها" (المُ هُورُكسي آ دمی کے لئے باعث اجر ہیں اور کسی شخص کے لئے یردہ ہوتے ہیں اور کسی آ دمی کے لئے گناہ کا سبب ہوتے ہیں،راوی نے پوری حدیث بیان کی یہاں تک کہ آپ نے اس شخص کے بارے میں فرمایا جس کے لئے وہ یردہ ہوتے ہیں: بیدو شخص ہے جوان کی گردن اور ان کی پیٹیے میں اللہ کے حق کونہ بھولا ) پس اس کی پیٹیے کا حق عاریت پر دینا ہے، اوراس کی گردن کاحق ز کا قہے۔ اور یعلی بن امیہ سے مروی ہے کہ ان کے بھائی عبدالرحلٰ ابن امپیہ نے اہل یمن سے ایک مادہ گھوڑی سواونٹنیوں کےعوں میں خریدی، پھر فروخت کنندہ شرمندہ ہوا، اور وہ حضرت عمرؓ سے ملا اور کہا کہ یعلی اوراس کے بھائی نے میرا ایک گھوڑ اغصب کرلیاہے تو حضرت عمر نے یعلی کے پاس خط لکھا کہ مجھ سے ملو، چنانجہ وہ ان کے پاس آئے اور انہیں صورت حال سے مطلع کیا توانہوں نے کہا کہ کیا تمہار بزد یک گھوڑے کی اتنی قیت ہوسکتی ہے؟ میں نہیں سمجھتا ہوں کہ گھوڑے کی اتنی قیت ہوسکتی ہے تو کیا ہم ہر چالیس بکری میں ایک بکری لیں؟ اور گھوڑے میں سے کچھ نہ لیں، ہر گھوڑے کی طرف سے ایک دینارلو، پس آپ نے گھوڑے پرایک ایک دینارمقرر کیا ، اور زہری سے مروی ہے کہ حضرت عثمان ا گھوڑے کی زکا ہ لیتے تھے، پھرامام ابوحنیفہ فرماتے ہیں: زکا ہ دیئے

(۱) حدیث: "المخیل لوجل أجو و لوجل ستو و علی رجل وزر" کی روایت بخاری (افتح ۲۸،۴۵،۵ طبع السلفیه) اور مسلم (۲۸ ۸۸۳ طبع الحلنی) نے حضرت ابو ہریڑسے کی ہے۔

والا اگر چاہے تو ہر گھوڑے کی طرف سے ایک دینار دے اور اگر چاہے تو اپنے گھوڑے کی قیمت لگائے اور ہر دوسو درہم میں پانچ درہم (۱) دے ۔۔۔

## جانور کی تمام اقسام کی ز کا ۃ:

۲۱-عام فقہاء کا مذہب ہے ہے کہ مذکورہ بالا جانوروں کے علاوہ دوسرے تمام جانوروں میں زکاۃ نہیں ہے جب تک کہ وہ تجارت کے لئے نہ ہوں، چنا نچہ نچہ وں اور گدھوں وغیرہ میں زکاۃ نہیں ہے ان خضرات کی دلیل ہے ہے کہ حدیث میں ہے کہ نبی علیاتہ نے مقور ہے کے بارے میں سوال کیا گیا تو آپ علیاتہ نے فرمایا: "هي لرجل أجر ....." (وہ کسی شخص کے لئے اجر ہے ....)، پھر آپ علیاتہ ہے گدھوں کے بارے میں پوچھا گیا تو آپ علیاتہ کے فرمایا: "لم ینزل علی فیھا إلا هذه الآیة الفاذة: فمن نے فرمایا: "لم ینزل علی فیھا إلا هذه الآیة الفاذة: فمن یعمل مثقال ذرة خیرایرہ" (مجھ پراس سلط میں اس بے مثال آیت کے سوا پچھ نہیں نازل ہوئی ہے، (سوجوکوئی ذرہ بحر بھی نیکی کرے گا، اسے دکھ لے گا)۔

دوم: سونا چاندی، دھات کے سکوں اور کاغذی نوٹوں کی زکاۃ:

۲۷ – الف – سونا اور جاندي کي زکاة:

سونااور چاندی کی زکاۃ مجموعی اعتبار سے بدا تفاق فقہاء واجب

<sup>(</sup>۱) المغنی ۲ر ۲۲۰، فتح القدیرا / ۵۰۳،۵۰۳، شرح المنهاج ۲ر ۳، الدسوقی علی الشرح الکبیر ار ۳۳۵، اوراس کے بعد کےصفحات۔

<sup>(</sup>۲) المغنی ۲ر ۲۰۱۰ المجموع ۵ر ۳۳۹\_

<sup>(</sup>٣) حدیث: "سئل عن الخیل" کی تخریج فقرنمبر ٦٥ پر گذر ہوئی، بیحدیث کا ایک گلڑا ہے۔

ہے،اس لئے کہاللہ تبارک وتعالی کاارشاد ہے:''وَ الَّذِيْنَ يَكْنِزُوْنَ الذَّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَلَا يُنْفِقُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَبَشِّرُهُمُ بعَذَابِ اللِّيم، يَّوُمَ يُحُملي عَلَيْهَا فِي نَارِجَهَنَّمَ فَتُكُولى بِهَاجِبَاهُهُمْ وَجُنُوبُهُمْ وَظُهُورُهُمْ هَلَاا مَاكَنَزْتُمُ لِآنُفُسِكُمُ فَذُو ثُوُا هَا كُنْتُهُ تَكُنِزُونَ ''<sup>()</sup> (اور جولوگ كەسونااور چاندى جمع کرکے رکھتے ہیںاور اس کوخرچ نہیں کرتے اللہ کی راہ میں، آپ انہیں ایک دردناک عذاب کی خبر سنادیجئے، اس روز (واقع ہوگا) جب کہاس (سونے چاندی) کو دوزخ کی عذاب میں تیایا جائے گا، پھراس سےان کی پیشانیوں کواوران کے پہلوؤں اوران کی پشتوں کو داغا جائے گا، یہی ہے وہ جسے تم اپنے واسطے جمع کرتے رہے تھے،سو اب مزہ چکھوا پنے جمع کرنے کا)،اسی کے ساتھ نبی علیہ کا ارشاد بھی ہے:"ماأديت زكاته فليس بكنز" (جس مال كى زكاة ادا کردی جائے وہ کنز نہیں ہے )،اور نبی عصلہ کاارشاد ہے: "هاهن صاحب ذهب ولا فضة لا يؤدي منها حقا إلا إذا كان يوم القيامة صفحت له صفائح من نار فأحمى عليها في نار جهنم، فیکوی بها جنبه و جبینه و ظهره..... " (جوڅض بھی سونے اور چاندی کا مالک ہواور اس کا کوئی حق ادا نہ کرے، توقیامت کے دن اس کے لئے آگ کے تنجتے بنائے جائیں گے، پھرانہیں دوزخ کی آگ میں تیایا جائے گا اوران سے اس کے پہلو، اس کی پیشانی اوراس کی پیٹے داغی جائے گی )۔

یس آیت میں مذکور عذاب مطلقاً کنز کا ہے، اور حدیث نے بیان

(۱) سورهٔ توبه رسم ۳۵،۳۳ س

کیا کہ وہ عذاب اس شخص کے لئے ہے جوسونا چاندی کی زکا ۃ نہ دے، لہذا آیت کواس کے ساتھ مقید کیا جائے گا۔

کس سونا اور چاندی میں زکا قواجب ہوتی ہے:

۱۸ - سونا اور چاندی میں زکا قاس وقت واجب ہوتی ہے جبکہ زکا قال عام شرطیں پوری ہوں جن کا بیان او پر گذرا، یعنی سال گذرنا اور نصاب وغیرہ، بی حکم سونے اور چاندی کی تمام اقسام کے لئے ہے، خواہ وہ ڈھلے ہوئے ہوں، جیسے دنا نیر و درا ہم (جنہیں بھی عین اور مسکوک کہا جاتا ہے)، یا گلڑے کی شکل میں ہوں جو بغیر ڈھلے ہوئے اور بغیر پھلائے ہوئے ہوئے میں، یا ان سے کوئی چیز برتن کی شکل میں یا ان سے کوئی چیز برتن کی شکل میں یا ہی یا کسی اور شکل میں بنائی گئی ہو۔

اس سے صرف دو چیزیں مشتنی ہیں:

اول: سونا اور چاندی کے وہ زیورات جنہیں ان کے مالک نے زیب وزینت میں مباح طریقے پر استعال کرنے کے لئے تیار کیا ہو،
مالکی فرماتے ہیں: اگر چہوہ بطور عاریت یا بطور اجارہ دینے کے لئے ہو، لہذا جمہور کے نزدیک اس میں زکاۃ نہیں ہے، اور مذہب کے راج قول کی روسے شافعیہ بھی جمہور کے ساتھ شامل ہیں، اس لئے کہ وہ استعال کے لئے رکھی گئی چیزوں کی قتم سے ہے، جیسے خاص کیڑے اور کام کرنے والے گائے ، ہیل۔

حفیہ کا مذہب اور قول اظہر کے مقابلے میں شافعیہ کا دوسر اقول سے ہے کہ زیورات میں زکا قواجب ہے، جبیبا کہ اس کے علاوہ سونا اور یا ندی کی دوسرے اقسام میں واجب ہے (۱)۔

اوراس کے وجوب کے سلسلے میں قول کی تفصیل اور دلائل کا بیان د ملی'' کی اصطلاح میں دیکھا جائے ،البتہ مقدار واجب اور نصاب کا

<sup>(</sup>۲) حدیث: "ماادیت زکوته فلیس بکنز "کی تخ تا فقره نمبر ۴ پر گذر چکی۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: 'ما من صاحب ذهب و لا فضة" کی روایت مسلم (۲۸۰/۲) طع احلی نے حضرت ابوہریرہ کے کہ ہے۔

<sup>(</sup>۱) فتح القديرا / ۵۲۴ ،الشرح الكبيرللدرديرا / ۵۹۷ ،القليو بي ۲۲/۲\_

بیان اسی بحث میں اس کے مقام میں آئے گا۔

دوم: سونااور چاندی جومعادن (زمین کے اندر) سے نکالے گئے ہوں تو ان دونوں میں محض نکالئے سے زکا ۃ واجب ہے، جبکہ نکالا گیا سونا چاندی نصاب کو پہنچ جائے، اس میں سال کی شرطنہیں ہے، اس کی تفصیل آ گے آ رہی ہے۔

سونا اور چاندی کی زکاۃ کا نصاب اور ان دونوں میں واجب مقدار:

۲۹ - سونے کا نصاب: جمہور فقہاء کے نزدیک سونے کا نصاب بیس مثقال ہے، لہذااس ہے کم میں زکاۃ واجب نہ ہوگی، الایہ کہ اس کے مثقال ہے، لہذااس ہے کم میں زکاۃ واجب نہ ہوگی، الایہ کہ اس کا لک کے پاس چاندی ہویا تجارت کا سامان ہوجن کے ذریعہ نصاب کمل ہوجائے، ان حضرات کے نزدیک جواس کے قائل ہیں، جیسا کہ اس کا بیان آگ آرہا ہے اور اس سلسلے میں کوئی اختلاف منقول نہیں ہے، سوائے اس کے جو حسن سے مروی ہے کہ نصاب چالیس مثقال ہے (۱)۔

اورعطاء، طاؤس، زہری، سلیمان بن حرب اور ایوب سختیانی سے مروی ہے کہ سونے کا نصاب چاندی سے معتبر ہوگا تواس رائے کی رو سے سونے کی جس مقدار کی قیمت دوسودرہم ہوجائے اس میں زکا قہ ہوگی، خواہ وہ مقدار بیس مثقال سے کم ہویااس کے برابر ہویااس سے زیادہ ہو، یہ حضرات فرماتے ہیں: یہ اس کئے کہ سونے کے نصاب کے بارے میں نبی عیالیہ سے کوئی تحدید ثابت نہیں ہے، لہذا اس

(۱) مثقال وزن کا ایک اسلامی معیار (پیانه) ہے جوایک درہم اور درہم کے سلے کے برابر ہوتا ہے، یا جو کے سودانوں کے وزن کے برابر ہوتا ہے (العنامید ار ۲۲) یا ۲۵۸ مگرام کے برابر ہوتا ہے اور دینار سونے کے اس سکے کا نام ہے جس کا وزن ایک مثقال ہوتا ہے، دیکھئے:''مقادیر'' کی اصطلاح۔

کے نصاب کو چاندی کے نصاب پر محمول کیا جائے گا<sup>(۱)</sup>۔

اورجہورکی دلیل نبی علیہ کا بیارشادہ: "لیس فی أقل من عشرین مثقالا من الذهب، ولا فی أقل من مائتی درهم صدقة" (۲) (بیس مثقال سے کم سونا میں اور دوسوسے کم درہم میں زکاۃ نہیں ہے)۔

اور حضرت عمر اور حضرت عائشه کی حدیث میں ہے: ''أن النبی عَلَیْ کان یأخذ من کل عشرین دینارا فصاعدا نصف دینار، و من الأربعین دینارا" (نبی عَلِی مَلِی مَلِی مَلِی مَلِی الله سے زیادہ میں نصف دینار لیتے تھے، اور چالیس دینار میں ایک دینارلیتے تھے)۔

#### جاندى كانصاب:

• 2 - ڈھلی ہوئی چاندی کو''ورق''اور''رقة'' کہاجا تاہے،اورایک قول میہ ہے کہ چاندی خواہ ڈھلی ہوئی ہویا ڈھلی ہوئی نہ ہواسے''ورق'' کہاجا تا ہے ''،اور چاندی کا نصاب بالاتفاق دوسودرہم ہے

- (۱) المغنى ۳ر۳، فتح القديرار ۵۲۴، الدسوقى مع الشرح الكبير ار ۴۵۵، شرح المنهاج ۲/۲-
- (۲) حدیث: "لیس فی أقل من عشرین مثقالا من الذهب....." کی روایت دارقطنی نے (۲/ ۹۳ طبع دارالمحاس) حضرت عبدالله بن عمروسے کی اساد منعیف ہے، الخیص الحبیر (۲/ ۱۷ سال طبع شرکة مطبعة الفنیه ) میں ایسانی ہے۔
- (۳) حدیث: "کان یأخذ من کل عشرین دینارا فصاعدا" کی روایت ابن ماجه (۱۱/۱۵ طبع الحلی) نے کی ہے، اور بوصری نے مصباح الزجاجه (۱۲/۱۳ طبع دائرة البخان) میں اسے ضعیف قرارد یا ہے۔
  - (٤) المصباح: ماده" ورق" ـ
- (۵) درہم شرعی جس کے ذریعہ نصاب کا اندازہ کیا جاتا ہے، وہ مثقال کے ۱۰ (ایک مثقال کے دس حصوں میں سات حصے ) کے برابر ہے، پس وہ تقریباتین گرام ہوگا(دیکھیئے:''مقادیر'' کی اصطلاح )۔

اوراس کے بارے میں نبی علیہ کا یہارشاد ہے: "لیس فیما دون خمس أواق من الورق صدقة" (پانچ اوقیہ چاندی سے کم میں صدقہ نہیں ہے)، اور اوقیہ به ۱۷ (چالیس) درہم کا ہوتا ہے اور حضرت انس کی مرفوع حدیث ہے: "و فی الرقة ربع العشر، فإن لم یکن إلا تسعین و مائة فلیس فیها شیء إلا أن یشاء وبها" (اور چاندی میں چالیسوال حصہ بطور زکاۃ کے دینا فرض ہے، پس اگر کسی کے پاس صرف ایک سونو ے درہم ہوں تواس پر پچھ فرض نہیں ہے، الا یہ کہاس کا مالک نفلی صدقہ کے طور پر پچھ دینا چاہے فرض توریس کا مالک نفلی صدقہ کے طور پر پچھ دینا چاہے ورے سکتا ہے)۔

پھر درہم وہ معتبر ہے جو درہم شرعی ہواوراس سے جو کم یازیا دہ ہوتو وزن کا اعتبار کیا جائے گا اور بعض حنفیہ کے نز دیک ایک قول ہیہے کہ ہرشہر والوں کے حق میں عدد کے حساب سے ان کے دراہم کا اعتبار (۳) ہے ۔۔

## کھوٹے سونے اور جاندی کانصاب:

ا ک - کھوٹا سونا یا چاندی وہ ہے جسے دوسری چیز کے ساتھ ملاکر ڈھالا گیا ہو۔
شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب ہیہ ہے کہ اس میں زکا ق نہیں ہے، یہاں
تک کہ اس کا خالص حصہ نصاب کے برابر ہوجائے، اس لئے کہ
مذکورہ بالا حدیث میں ہے: ''لیس فیما دون خمس أواق من
الورق صدقة'' (پانچ اوقیہ سے کم چاندی میں زکا ق نہیں

- (۱) حدیث: "لیس فیما دون خمس أواق من الورق صدقة" كی روایت بخاری (الفتی سر ۳۲۳ طبع السّافیه) نے حضرت ابوسعید خدریؓ سے کی ہے۔
- (۲) حدیث: فی الرقة ربع العشو "کی روایت بخاری (الفّح ۱۸/۳ ط السّلفیه) نے حضرت انس ﷺ ہے۔
- (۳) شرح فتح القدير ار ۵۲۲،۵۲۴، ابن عابدين ۲٫۰۳، المغنی ۳٫۲، الشرح الکبير ار ۴۵۵،
  - (۴) حدیث کی تخریخ فقره نمبر ۲۰ پر گذر چکی۔

-(4

پس اگرخالص حصہ نصاب کے برابر ہوجائے تو واجب ہونے والی مقدار کو خالص نکالا جائے گا یا کھوٹ والے میں سے اتنی مقدار نکالی جائے گی جس کے بارے میں بیمعلوم ہوکہ اس میں واجب کے بقدرخالص حصہ موجود ہے، اس میں اس کی عمد گی کے معیار کی رعایت بھی کی جائے گی۔

اور حنفیہ فرماتے ہیں کہ ڈھلی ہوئی چاندی میں اگر غالب حصہ چاندی ہوتو وہ چاندی کے حکم میں ہے، پس اس میں زکاۃ اس طرح واجب ہوگی کہ گویا وہ مکمل چاندی ہے، اور اس کی زکاۃ سامانوں کی زکاۃ کی طرح نہیں نکالی جائے گی، اگرچہ مالک نے اسے تجارت کے لئے تیار کیا ہو، وہ حضرات فرماتے ہیں: یہ اس لئے کہ دراہم تھوڑ کے کھوٹ سے خالی نہیں ہوتے ہیں، اس لئے کہ وہ کھوٹ کے بغیر نہیں ڈھلتے ہیں اور غالب ہونے کا مطلب یہ ہے کہ چاندی آ دھے سے زائد ہو، لیکن اگر کھوٹ غالب ہوتو پھراس کا حکم چاندی کا نہیں ہوگا، بلکہ سامانوں کا حکم ہوگاتو جب تک اس میں تجارت کی نیت نہ ہواور اس کی قیمت نصاب کے برابر نہ ہوجائے اس میں زکاۃ واجب نہ ہوگی، اور اگر وہ اس میں تجارت کی نیت نہ کرے، لیکن وہ ایسا ہو کہ اس کی خالص چاندی نصاب کے برابر ہوجائے اس میں زکاۃ واجب ہوگی، اور اگر وہ اس میں تجارت کی نیت نہ کرے، لیکن وہ زکاۃ واجب ہوگی، ور نہیں۔

اور مالکیہ فرماتے ہیں کہ اگر کھوٹ والے دراہم اور دنانیراس طرح رائح ہوں جس طرح بغیر کھوٹ والے رائح ہوتے ہیں توان کے ساتھ مکمل دراہم و دنانیر والا معاملہ کیا جائے گا،لہذااس میں اس صورت میں زکاۃ واجب ہوگی جب اس کا وزن بشمول کھوٹ کے نصاب کے برابر ہوجائے، کیکن اگر وہ رائح نہ ہوں تو پھراس خالص سونے اور جاندی کا اعتبار ہوگا جوصفائی کے بعد ہوں، لہذا اگر وہ

نصاب کے برابر ہوجا کیں توان کی زکاۃ نکالی جائے گی ورنے ہیں (۱)۔
اور یہ تھم جواو پر گذرااس صورت میں ہے جبکہ کھوٹ تا نبا، یااس
کے علاوہ کچھاور ہو، لیکن وہ سونا جس کے ساتھ چاندی ملی ہوئی ہوتو
شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک ان میں سے ہرجنس کا اعتبار کیا جائے گا،
پس اگران دونوں میں سے ایک نصاب کے برابر ہوجائے تو پورے
کی زکاۃ نکالی جائے گی، اگرچہ دوسر انصاب کے برابر نہ ہو، اسی طرح
اگر دونوں ایسے ہوں کہ ایک کو دوسرے سے ملایا جائے تو دونوں سے
اگر دونوں ایسے ہوں کہ ایک کو دوسرے سے ملایا جائے تو دونوں سے
بین نصاب مکمل ہوجائے، مثلاً اس میں سونے کے نصاب کا تین
چوتھائی ہواور چاندی کے نصاب کا ایک چوتھائی ہو ور نہ اس میں زکاۃ
نہیں ہے۔

اور حنفیہ کا مذہب سے ہے کہ اگر چاندی کے ساتھ ملا ہوا سونا، سونے کے نصاب کے برابر ہوجائے تو اس میں سونے کی زکا ۃ ہوگی، اگر چاندی غالب ہواور وہ چاندی کے نصاب کو پہنچ جائے تو اس میں چاندی کی زکا ۃ ہوگی، لیکن اگر سونا غالب ہوتو وہ پورا سونے کے حکم میں ہوگا، اس لئے کہ وہ زیادہ قیمتی اور پہندیدہ ہے ۔

ما لکہ کے یہاں اس مسئلہ کا تذکرہ ہمیں خیل سکا۔

#### مقدارواجب:

۲ - جس سونے اور چاندی میں زکاۃ واجب ہوتی ہے، اس کی زکاۃ دسویں حصہ کی چوتھائی لیمنی (ڈھائی فیصد) کے حساب سے لی جائے گی، اور یہ بالاتفاق ہے، البتہ وقص (لیمنی دونصاب کا درمیانی عدد) کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

چنانچہ جمہور کا مذہب اور صاحبین بھی ان ہی میں سے ہیں ، یہ ہے

کہ سونے اور چاندی میں قص نہیں ہے، پس اگر کسی کے پاس دوسو دس (۲۱۰) درہم ہوں تو دوسو میں پانچ درہم زکاۃ ہوگی اور زائد میں اس کے حساب سے ہوگی جیسے مذکورہ مثال میں ایک درہم کی چوتھائی ہوگی، اس لئے کہ نبی علیق نے فرما یا: "إذا کانت مائتی در هم ففیها خمسة دراهم، فمازاد فبحساب ذلک" (جب دوسودرہم ہوجا کیں توان میں پانچ درہم ہیں اور اس سے جوزیادہ ہوتو اس میں اس کے حساب سے ہے)۔

اس لئے بھی کہ سائمہ جانوروں میں قص اس لئے ہے کہ گلڑے گلڑے کھڑے کرنے سے بچا جاسکے اور سونے چاندی میں ایساکوئی ضرر نہیں ہے۔

اورامام ابوحنیفه کا مذہب ہے کہ نصاب سے جوز اکد ہووہ معاف ہے، اس میں کچھنیں ہے، یہاں تک کہ نصاب کے پانچویں حصہ کے برابر ہوجائے، پس اگر چاندی میں زائد چالیس درہم ہوجائے تواس میں ایک درہم ہوجائے تواس میں ایک درہم ہوگا، پھر زائد میں کچھنہیں ہے، یہاں تک کہ چالیس درہم ہوجائے، اور آگے اسی طرح، اور اسی طرح سونے میں بیس مثقال سے ہوجائے، اور آگے اسی طرح، اور اسی طرح سونے میں بیس مثقال سے زائد میں کچھنہیں ہے یہاں تک کہ زائد چار مثقال ہوجائے (۲)، اور ابن ہمام نے امام ابوحنیفہ کے مذہب کی دلیل میں حضرت عمر و بن حزم کی اس مرفوع حدیث کو پیش کیا ہے: "لیس فیما دون الأربعین صدقة" (چالیس سے کم میں زکا قواجب نہیں ہے)۔

<sup>(</sup>۱) فتح القديرار ۵۲۳،الشرح الكبير والدسوقی ار ۴۵۲،شرح المنهاج ۲۲۲۲، المجموع ۲۷۸،المغنی ۳۷۵،شرح المنهاج ۱۲۰۲۰

<sup>(</sup>۲) فتح القديرار ۵۲۳، شرح المنهاج ۲ر ۲۲، المغنى ۳ر۲\_

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'إذا کانت مائتی درهم ففیها خمسة دراهم فما زاد فبحساب ذلک' کی روایت ابوداو د(۲۲۸/۲ تحقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت علی بن ابی طالب سے کی ہے، اور ابن القطان نے اس کو صحیح قرار دیاہے جیسا کہ نصب الرابی (۳۲ سام ۳۵۳ طبع مجبس العلمی) میں ہے۔ فتح القد یوار ۵۲۰، ۵۲۱، ابن عابدین ۱/۱۳، الشرح الکبیر مع الدسوقی ارکم، شرح المنها جربر ۱/۲۲، المغنی ۱/۲۳، الشرح الکبیر مع الدسوقی ارکمی، شرح المنها جربر ۱/۲۲، المغنی ۱/۲۳،

<sup>(</sup>۳) حدیث: 'لیس فیما دون الأربعین صدقة" کی روایت زیلعی نے نصب الراید (۲/ ۳۱۷ طبع المجلس العلمی ) میں کی ہے اور یہ ذکر کیا ہے کہ عبد الحق

نيز حضرت معادًى حديث ب: "أن النبي عَلَيْكُ أمره أن لا يأخذ من الكسور شيئاً" (نبي عَلَيْكُ في أن يا كدوه ونصاب كدرمياني حصين كهمنه لين) -

#### ب-فلوس ميں ز كا ة:

سا کے ساوہ دوسرے میں جنہیں سونے اور چاندی کے علاوہ دوسرے دھاتوں سے بنایا گیا ہو۔

حنفیہ کا مذہب ہیہ ہے کہ فلوس اگر رائج مثن ہوں یا تجارت کے سامان ہوں توان کی قیمت میں زکا ۃ واجب ہوگی، ورنہ ہیں (۲)۔
اور مالکیہ کے نزدیک فلوس کا حکم سامانوں جیسا ہے، بنانی نے 'المدونة' سے نقل کیا ہے کہ کسی کے پاس دوسودرہم کی قیمت کے فلوس ہوں اور ان پرسال گزرجائے توان میں زکا ۃ نہیں ہے، الا یہ کہ وہ کاروبار کررہا ہوتو وہ سامانوں کی طرح اس کی قیمت لگائے گا، یہ حضرات فرماتے ہیں کہ مشہور تول کی روسے فلوس کی زکاۃ میں فلوس

اشمبلی نے اے "الاحکام" میں اسی لفظ کے ساتھ ذکر کیا ہے اور انہوں نے کی کی طرف اس کی نسبت نہیں کی ہے اور زیلعی فرماتے ہیں: عمر و بن حزم کی کتاب میں اس طرح موجود ہے: "و فی کل خمس أواق من الورق خمسة دراهم، و مازاد ففی کل أربعین درهما درهم، ولیس فیما دون خمس أواق شیء" (چاندی میں ہر پائچ اوقیہ میں پائچ ورہم واجب ہیں اور اس سے زائد میں ہر چالیس درہم پر ایک درہم ہے اور پائچ اوقیہ سے کم میں کچھواجب نہیں ہے ) اوروہ حاکم کی المتدرک (۱۸۲۱ سطیح دائرة المعارف العثمانی کی میں ہے، اور امام احمد نے اسے سے قرار دیا ہے جیسا دائرة المعارف العثمانی میں ہے، اور امام احمد نے اسے سے قرار دیا ہے جیسا کہ فیصب الرابی میں ہے۔

- (۱) حدیث: "أمر معاذا أن لا یا خذ من الکسور شینا" کی روایت دار قطنی ( ۲۲ ۹۳ دار المحان ) نے کی ہے اور اس کے ایک راوی کے ضعف کی وجہ سے اور حضرت معاذ اور ان سے روایت کرنے والے کے درمیان انقطاع کی وجہ سے اسمعلول قرار دیاہے۔
  - (۲) ابن عابد بن ۲/۲ س،الفتاوی الهند په ار ۱۷۹ ا

نکالنا کافی ہوگا اور ایک قول کی روسے جائز نہ ہوگا، اس لئے کہ وہ سامانوں میں سے ہے، اور سامانوں کی زکاۃ قیمت کے ذریعہ یعنی سونے کے دنانیر یا چاندی کے دراہم کے ذریعہ نکالناواجب ہے (۱) وار حنابلہ کے نزدیک فلوس اگر خرج کرنے کے لئے ہوں تو ان میں زکاۃ نہیں ہے، جیسا کہ استعال کے سامان اور اگر شجارت میں زکاۃ نہیں ہے، جیسا کہ استعال کے سامان اور اگر شجارت کے لئے ہوں جیسے کہ وہ فلوس جوسکہ تبدیل کرنے والوں کے پاس ہوتے ہیں تو ان کی زکاۃ قیمت کے لئے ظے اور اس کی زکاۃ اسی سے ہوتے ہیں تو ان کی زکاۃ ادا کی جاتی ہے اور اس کی زکاۃ اسی سے نکالی خائے گی، جیسا کہ نکالنا کافی نہیں ہے، بلکہ سونا چاندی سے نکالی جائے گی، جیسا کہ سامانوں کے بارے میں ان کا قول ہے (۱)۔

# دوسرى قيمتى اشياء كى ز كا ة:

س کے جمع کردہ قیمتی اشیاء اگر سونا اور چاندی کے علاوہ دوسری جنس سے ہول تو ان میں زکا قرنہیں ہے، مثلاً موتی، موزگا، زمرد اور فیروز جسے جواہرات، اور اسی طرح وہ قیمتی تحفے جولو ہایا تانبایا پیتل یا شیشہ وغیرہ سے بنائے گئے ہول، اگر چہان کی صنعت بہت عمدہ ہواور ان کی قیمت بہت زیادہ ہو، البتہ اگر تجارت کے سامان ہول تو ان میں زکا ق ہے، جبیا کہ آگے آر ہاہے۔

<sup>(</sup>۱) البنانی بہامش الزرقانی ۱۸۱۲ ۱۱ الدسوقی ۱۸۱۱ اور شخ محمد حسنین مخلوف نے میرائے طاہر کی ہے کہ مالکیہ کا مذکورہ بالاقول اس وقت کے لئے ہے جب لین دین صرف سونا اور چاندی کے ذریعہ ہوتا تھا توان دونوں کی زکاۃ میں فقراء کے لئے کھایت تھی ، لیکن جب دونوں کے ذریعہ لین دین ختم ہوگیا ہے یا کم ہوگیا ہے توفقیر کی ضرورت کا نقاضا ہے کہ فقراء پر نظر رکھتے ہوئے فلوس کوان کے ساتھ شامل کیا جائے ، واللہ اعلم (التیبیان فی زکاۃ الاُ ثمان شخ مخلوف)۔

<sup>(</sup>۲) كشاف القناع ۲ر ۲۳۵ ، رياض مكتبة النصر الحديثة ،مطالب اولي انهي ۲۸۹/۲

<sup>(</sup>۳) المجموع ۲/۲\_

### ج-كاغذى نوٹوں كى زكاة:

20- اس میں کوئی شک نہیں ہے کہ کاغذی نوٹوں میں زکاۃ واجب ہے، اس بات پر نظر کرتے ہوئے کہ وہ لوگوں کے عام مال ہیں، اور شجارتوں اور کمپنیوں کا راس المال ہے اور جمع کی جانے والی چیزوں میں وہی غالب ہے، لہذا اگر یہ کہا جائے کہ ان میں زکاۃ نہیں ہے تو یہ فقراء ومساکین کے ضائع ہونے کا سبب ہوگا، حالانکہ اللہ تعالی نے فرمایا ہے:

"وَ فِی أَمُو الْهِمُ حَقٌ لِّلسَّائِلِ وَ الْمَحُودُ وَمِ" (اور ان کے مال میں فقر سہتا تھا سوالی اور غیر سوالی (سب) کا) اور خاص طور پر جبکہ وہ ایسا فقد سکہ ہوگیا ہے جس کا رواج و نیا کے ہرگوشے میں ہے اور ان میں سونا یا جاندی کے ذریعہ نصاب مقرر کرنا مناسب ہے (۲)۔

نصاب کی تکمیل میں سونے کو جاندی کے ساتھ ملانا اور سامان تجارت کوان دونوں کے ساتھ ملانا:

۲۷ – جمہور یعنی حنفیہ مالکیہ کا ندہب امام احمہ سے ایک روایت اور توری اور اوزاعی کا قول ہے ہے کہ نصاب کی تکمیل میں سونے اور چاندی کوایک دوسرے کے ساتھ ملا یا جائے گا، پس اگر کسی کے پاس پندرہ مثقال سونا اور ایک سو پچاس درہم ہوں تو اس پر ان دونوں میں زکاۃ ہے اور اسی طرح اگر اس کے پاس ان دونوں میں سے ایک نصاب کے برابر ہواور دوسرا نصاب سے کم ہوتو ان دونوں کی زکاۃ نصاب کے برابر ہواور دوسرا نصاب سے کم ہوتو ان دونوں کی زکاۃ نکالی جائے گی ، اور ان حضرات کی دلیل ہے ہے کہ ان دونوں کا نفع متحمہ کی میں متعلق ہوتی ہیں اور جنا توں کے تاوان مقرر ہوتے ہیں اور ان کے بیں۔

اور شافعیه کا مذہب اور امام احمد سے دوسری روایت اور ابوعبید،
ابن الی لیلی اور ابوتور کا قول ہے ہے کہ دونوں جنسوں میں سے سی ایک
میں زکاۃ واجب نہیں ہے جب تک کہ تنہا اس کا نصاب بورا نہ
ہوجائے، اس لئے کہ حدیث عام ہے: "لیس فیما دون خمس
اواق من الورق صدقة" ( پانچ اوقیہ سے کم چاندی میں زکاۃ
نہیں ہے)۔

اور جوحضرات ملانے کے قائل ہیں، ان کے ماہین بھی اختلاف ہے، چنانچہ مام مالک، امام ابو یوسف، امام محمد اور ایک روایت کی رو سے امام احمد فرماتے ہیں کہ ملا نا اجزاء کے ذریعہ ہوگا، پس اگر کسی کے پاس پندرہ مثقال سونا ہواور پچپاس درہم ہوں تو زکاۃ واجب ہوگ، اس لئے کہ سونا نصاب کا ہے حصہ ہے، اور چاندی نصاب کا ہے حصہ ہے، لہذا ان دونوں سے مل کر نصاب مکمل ہوجائے گا، یہی حکم اس وقت ہہذا ان دونوں سے مل کر نصاب مکمل ہوجائے گا، یہی حکم اس وقت ہے جب کسی کے پاس ان دونوں میں سے کسی ایک کا ایک تہائی نصاب ہواور دوسرے کا دو تہائی نصاب ہواور اسی طرح دوسری مثالیں۔

اورامام الوحنيفه كا مذہب بيہ ہے كہ ان دونوں ميں ايك دوسرے كے ساتھ قيمت كے اعتبار سے ملا يا جائے گا، ايسے طریقے پرجس ميں فقراء كازيادہ فائدہ ہو، لیمیٰ زیادہ كو كم كے ساتھ ملا يا جائے گا، پس اگر كسى كے پاس چاندى كے نصاب كا نصف ہوا ورسونے كے نصاب كا حوالی ہوجس كی قيمت چاندى كے نصاب كے نصاب كے نصاب كے برابر ہوتو اس پرزكا ق ہوگى۔

لیکن سامانوں کی قیمت سونے یا چاندی کے ساتھ ملائی جائے گی اوران کے ذریعہ ان میں سے ہرایک کے نصاب کو ممل کیا جائے گا، ابن قدامہ فرماتے ہیں کہ جارے علم کے مطابق اس مسکلہ میں کسی کا

<sup>(</sup>۱) سورة الذاريات/١٩\_

<sup>(</sup>٢) العقو داليا قويتيرص ١٦٣ \_

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لیس فیما دون ..... "کی روایت (ف ۸ ۷ ک) گذر چکی ہے۔

اختلاف نہیں ہے (۱) اوراسی مفہوم میں رائج نقدی سکہ ہوگا۔

سوم: سامان تجارت کی زکا ة:

22 - تجارت نفع حاصل کرنے کی غرض سے خرید و فروخت کے ذریعہ مال کوالٹ بھیر کرناہے ۔

اورعرض راء کے سکون کے ساتھ سونے چاندی کے علاوہ ہر مال ہے، جو ہری نے کہا:عرض ،سامان ہے اور دراہم و دنانیر کے علاوہ ہر چیزعرض ہے اور بید دونوں عین ہیں اور ابوعبید نے کہا:عروض وہ سامان ہیں جن میں کیل اور وزن داخل نہ ہو، نہوہ حیوان ہواور نہ جا سکیداد غیر منقولہ ہو۔

لیکن عرض عین اور راء کے زبر کے ساتھ وہ مال کی تمام اقسام کو شامل ہے، خواہ وہ کم ہو یا زیادہ، ابوعبیدہ نے کہا کہ دنیا کا تمام سامان عرض ہے ۔ "لیس الغنبی عن کشرة عرض ہے ۔ "لیس الغنبی عن کشرة العرض " (مالداری سامان کی کثرت سے نہیں ہے )۔ اور عروض تجارت ، عرض کی جمع ہے جوراء کے سکون کے ساتھ ہے اور عروض تجارت ، عرض کی جمع ہے جوراء کے سکون کے ساتھ ہے

اور عروض تجارت، عرض کی جمع ہے جوراء کے سکون کے ساتھ ہے اور وہ فقہاء کی اصطلاح میں ہروہ چیز ہے جو تجارت کے لئے رکھی گئ ہو، خواہ وہ اس جنس سے ہوجس میں خوداس جنس کی زکا ہ واجب ہوتی ہے، جیسے اونٹ، بکری اور گائے بیل یاجس میں اس جنس کی زکا ہ واجب نہ ہوتی ہو، جیسے کیڑے، گدھے اور خچر (۵)۔

٨٥- جمهور فقهاء كنزديك مفتى برقول بيه كه سامان تجارت مين زكاة واجب هي، اوران كاستدلال الله تعالى كاس ارشاد سے ب:
"يَاأَيُّهَا الَّذِيْنَ آمَنُوا أَنْفِقُوا مِنُ طَيِّبَاتِ مَا كَسَبُتُمْ" (اك

سامان تجارت میں زکاۃ کا حکم:

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ۱۲۲۷\_

<sup>(</sup>۲) حدیث سمرة بن کان النبی عَلَیْ یامونا أن نخوج الصدقة من الذي نعد للبیع کی روایت ابوداو د (۲/ ۲۱۲ سختی عزت عبید دعاس) نے کی ہے، اور ابن تجر نے کہا: اس کی اسناد میں جہالت ہے اور اسی طرح التخیص (۲۹/ ۱۹ کاطبع شرکة الطباعة الفنیه ) میں ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث ابوذر بنزنفی الإبل صدقتها، و فی الغنم صدقتها، و فی البز صدقتها، و فی البز صدقتها، و فی البز صدقتها، کی روایت دارقطنی (۲/۱۰ اطبع دارالحاین) نے مرفوعاً کی ہے اور ابن جمر نے کہا: اس کی اسناد میں کوئی جرج نہیں ہے التخیص (۲/۱۹ کا طبع شرکة الطباعة الفندی) میں ایسا ہی ہے۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۲/۳۴، المجموع ۲/۸۱، المغنی ۳/۲،۳۰ الدسوقی علی الشرح الکبیرار۵۵۸۔

<sup>(</sup>۲) شرح المنهاج ۲۷/۲۰

<sup>(</sup>٣) لسان العرب

<sup>(</sup>۴) حدیث: 'لیس الغنی عن کثرة العرض'' کی روایت بخاری (الفق ۱۸۱۱ الا ۱۸۲۲) طبع التلفیه )اور سلم (۲۲۱/۲ طبع الحلمی ) نے حضرت الوہریرہ فاسے کی ہے۔

<sup>(</sup>۵) شرح فتح القديرار ۵۲۲ـ

سامانوں میں زکاۃ کے وجوب کی شرائط: پہلی شرط: میہ کہ اس کی زکاۃ کااس کے سامان تجارت ہونے کے علاوہ کوئی دوسراسب نہ ہو:

الف - وہ سائمہ جانور جو تجارت کے لئے ہیں:

9 - اگرکسی کے پاس تجارت کے لئے سائمہ جانور ہوں جونصاب کے برابر ہوں تو دوز کا قبالا تفاق جمع نہیں ہوگی، اس لئے کہ حدیث ہے: "لا ثنبی فی الصدقة" (() (زکاة دوبار نہیں ہے)، بلکہ اس میں مالکیہ کے نزدیک اور قول جدید کی روسے شافعیہ کے نزدیک عین کی زکاۃ ہوگی، مثلًا اس کے پاس تجارت کے لئے پانچ اونٹ ہوں تو ان میں ایک بکری واجب ہوگی، اور قیمت کا اعتبار نہیں کیا جائے گا، اور آئمت کا اعتبار نہیں کیا جائے گا، اور آئمت کا اعتبار نہیں کیا جائے گا، اور آئمت کا کئی جائے گی، پس اگر وہ اثمان (سونا چاندی) کے نصاب کے برابر ہوجائے تو اس میں قیمت کی زکاۃ واجب ہوگی۔

ان حضرات نے عین کی زکاۃ کو تجارت کی زکاۃ پر مقدم کیا ہے، کیونکہ عین کی زکاۃ ثبوت کے لحاظ سے زیادہ قوی ہے، اس لئے کہ اس پر اجماع منعقد ہے، اور عین زکاۃ کے ساتھ خاص ہے، لہذاوہ بہتر ہے۔

اور حنفیہ اور حنابلہ کا مذہب ہے ہے کہ تجارت کی زکا ق کی طرح ان کی زکا ق نکالی جائے گی، کیونکہ اس میں مساکین کوزیادہ فائدہ ہے، اس لئے کہ جو نصاب سے زیادہ ہواس میں بھی حساب سے زکا ق واجب ہوتی ہے، لیکن حنابلہ فرماتے ہیں کہ اگر کسی کے پاس تجارت کے جانور سائمہ کے نصاب کے برابر ہوں اور ان کی قیمت اثمان (سونا چاندی) کے نصاب کے برابر نہ ہوتو زکا ق ساقط نہ

ہوگی، بلکہ سائمہ جانور کی زکا ۃ واجب ہوگی، مثلاً کسی شخص کے پاس تجارت کے پانچ اونٹ ہوں اور ان کی قیمت دوسو درہم نہ ہوتو اس میں ایک بکری واجب ہوگی۔

اس کی نظیر فقہاء کے نزدیک مال تجارت کی پیدا وار اور آمدنی ہے، جیسے الیا کھل ہوجس میں زکا قواجب ہوتی ہو، اگر درخت تجارت کے لئے ہو (۱)

ب-زیورات اور سونے اور چاندی کی مصنوعات برائے تجارت:

♦ ٨ - ليكن اگرسونے اور چاندى كى مصنوعات تجارت كے لئے ہوں تو ما لكيكا مذہب ہيہ ہے كما گروہ وزن كے لحاظ سے نصاب سے ہوں تو ان ميں زكاۃ نہيں ہے، اگر چه عمد گی اور صنعت كے سبب سے ان كى قيمت نصاب سے بڑھ جائے، اوران ميں جو جواہر مرضع ہيں ان كى زكاۃ بھى قيمت كى بنياد يراداكى جائے گی (۲)۔

لیکن حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ حرام صنعت کی قیمت نہیں لگائی جائے گی، اس لئے کہ شرعااس کا اعتبار نہیں ہے، لیکن مباح صنعت قیمت لگانے میں داخل ہوگی اگر زیورات تجارت کے لئے ہوں، اور تمام اموال تجارت کی طرح نصاب کا اعتبار قیمت کے ذریعہ کیا جائے گا، اور اس کی قیمت دوسر نے نقذ کے ذریعہ لگائی جائے گی جو اس کے غیر جنس سے ہو، پس اگر وہ چیز سونے کی ہوتو چاندی کے ذریعہ اس کی قیمت لگائی جائے گی اور اس کے برعس اگر چاندی کی ہوتو سونے کی ہوتو جاندی کی ہوتو سونے کی ہوتو جاندی کی ناموسونے کے ذریعہ اس کی قیمت لگائی جائے گی، بشرطیکہ دوسر نفتر کے ذریعہ اس کی قیمت لگائی جائے گی، بشرطیکہ دوسر نفتر کے ذریعہ اس کی قیمت لگائی جائے گی، بشرطیکہ دوسر نفتر کے ذریعہ اس کی قیمت لگائی جائے گی، بشرطیکہ دوسر نفتر کے ذریعہ اس کی قیمت لگائی جائے گی، بشرطیکہ دوسر نفتر کے ذریعہ اس کی قیمت لگائے میں فقراء کا زیادہ فائدہ ہو، یا وہ

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لا ثنبی فی الصدقة" کی روایت ابن البی شیبه (۳۱۸ طبع الدار السّلفیه) نے حضرت فاطمہ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) الدسوقی علی الشرح الکبیر ار۷۲، المغنی ۳ر ۳۳، ۳۵، شرح المنهاج ۱/۱۳، المجموع ۲/۰۵۔

<sup>(</sup>۲) الدسوقي ار۷۲ ۱۲ ۱۲۳۸ ـ

اپنے نصاب سے کم ہو، مثلاً چاندی کی انگوٹھیاں جو تجارت کے لئے ہوں اوران کا وزن ایک سونو ہے درہم ہواوراس کی قیمت بیس مثقال سونا ہوتو اس صورت میں اس کی قیمت کے چالیسویں حصہ کے ذریعہ اس کی زکا ۃ ادا کر ہے گا، اور اگر اس کا وزن دوسو درہم ہواور اس کی قیمت انیس مثقال ہوتو اس کی قیمت لگائی جائے گی اور زکا ۃ میں اس کا چالیسواں حصہ نکالا جائے گا

ابن عابدین کے کلام سے ظاہر ہوتا ہے کہ حنفیہ کا مذہب سے ہے کہ
زیورات اور سونے چاندی سے بنی ہوئی مصنوعات کے اندر نصاب
میں اور نکالی گئی مقدار میں وزن کا اعتبار ہوگا اور امام زفر کے نزدیک
قیمت کا اعتبار ہوگا ، امام محمد کے نزدیک جوفقراء کے لئے زیادہ نفع بخش
ہواس کا اعتبار ہوگا ۔

اور شافعیہ کے نزدیک سونے اور چاندی سے بنائی گئی اس چیز میں جو تجارت کے لئے ہے، کیا عین کی زکاۃ کالی جائے گی یا قیمت کے اعتبار ہے؟ اس سلسلے میں دواقوال ہیں (۳)۔

ج - وہ زرعی اراضی جو تجارت کے لئے ہوں، اور ان کی پیداوار کا حکم:

ا ۸− حفیہ کا مذہب سے ہے کہ کاشت کی زمین کی پیداوار میں خواہ وہ کھا ہو یا غلہ وغیرہ زکاۃ واجب ہے، اور عشری زمین کی قیمت میں زکاۃ واجب نہیں ہے، خواہ وہ تجارت کے لئے ہو، اور بیاس صورت میں ہے جبکہ عشری زمین میں عملی طور پر کھیتی کی ہواور اس میں عشر واجب ہوا ہو، تا کہ ایک مال میں اللہ تعالی کے دو حقوق جمع نہ ہوں اور

اگراس میں مالک نے کاشت نہ کی ہوتو اس میں تجارت کی زکاۃ واجب ہوگی، اس لئے کہ اس میں عشر واجب نہیں ہے، پس مانع نہ پایا گیا، بخلاف خراج موظف کے کہ اگر چیز مین بیکار چھوڑ دی گئی ہو پھر بھی اس میں خراج موظف واجب ہوتا ہے، اس لئے کہ وہ اجرت کی طرح ہے ۔۔

کی طرح ہے ۔۔

لیکن مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک تجارت کے تمام سامانوں کی طرح خودزمین کی زکاۃ ہر حال میں واجب ہوگی۔

پھر پیداوار کی زکاۃ کی ادائیگی کی کیفیت کے سلسلے میں جمہور کا اختلاف ہے، چنانچہ مالکیہ کا مذہب ہیہ ہے کہ وہ زرعی زمین جو تجارت کے لئے ہواس کی پیداوار کی قیمت میں اس سال بالا تفاق زکاۃ نہیں ہے اگر اس میں پیداوار کی زکاۃ واجب ہوگئی ہو، کیکن اگر بھتی یا پھل کے نصاب سے کم ہونے کی وجہ سے اس میں زکاۃ واجب نہ ہوئی ہوتو اس میں تجارت کی زکاۃ واجب ہوگی، اور یہی حکم اس کے دوسر سے سال میں اور اس کے بعد ہوگا

اصح قول کی روسے شافعیہ اور حنابلہ میں سے قاضی فرماتے ہیں کہ قیمت کے اعتبار سے سب کی زکاۃ ادا کرے گا،اس گئے کہ وہ سب کا سب مال تجارت ہے، لہذااس میں تجارت کی زکاۃ واجب ہوگی، جیسے کہ وہ سائمہ جانور جسے تجارت کے لئے رکھا گیا ہو، شافعیہ فرماتے ہیں کہ تمام مال تجارت کی طرح بھوسہ کی بھی زکاۃ نکالے گا اور ٹہنیوں اور پتوں وغیرہ کی بھی،اگران کی کوئی قیت ہو (۳)۔

حنابلہ اور ابوثور کا مذہب ہے ہے کہ عشری زمین میں عشر اور تجارت کی زکا ۃ دونوں کو جمع کیا جائے گا،اس کئے کہ تجارت کی زکا ۃ قیمت میں ہے

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۲ر۱۰،۵۱\_

<sup>(</sup>۲) الدسوقي على الشرح الكبير ار ۷۵ م\_

<sup>(</sup>٣) المنهاج وشرحه القلبو بي ٢ر٠ ٣، المغنى ٣٧ هـ ٣٥ س

<sup>(</sup>۱) شرح منتهی الإ رادات ایر ۴۰۵،۴۰۰م <u>.</u>

<sup>(</sup>۲) جاشیهابن عابدین ۳۰۰۳

<sup>(</sup>٣) المجموع ٢ ر ٥٣\_

اور عشر پیداوار میں ہے، لہذا ایک شی میں دونوں کا اجتماع نہیں ہوا،
اوراس لئے بھی کہ فقراء کے لئے تجارت کی زکاۃ کی بہ نسبت پیداوار
کی زکاۃ میں زیادہ فائدہ ہے۔ اس لئے کہ عشر دسواں حصہ ہے اور
تجارت کی زکاۃ چالیسواں حصہ، اور یہیں سے ان کے نزدیک اس
سائمہ جانور کی زکاۃ الگ ہوگئ جس میں تجارت کی جارہی ہو۔ اس
لئے کہ سائمہ کی زکاۃ تجارت کی زکاۃ سے کم ہوتی ہے (۱)۔

دوسری شرط: معاوضه دے کرسامان کا ما لک ہونا:

۸۲ - پیشرط ہے کہ معاوضہ دے کر سامان کا مالک ہوا ہو، مثلاً نقد یا سامان کے عوض یا فوری واجب الاداء دین یا دین مؤجل کے عوض خریدا ہو، اسی طرح وہ مہر ہویا خلع کا عوض ہو۔

یہ مالکیہ، شافعیہ اور امام محمد کا مذہب ہے، کین اگروہ وراثت کے ذریعہ یا در بعہ اس کا مالک بنا، یا ہبہ کے ذریعہ یا لکڑی کا شنے کے ذریعہ یا عیب کی وجہ سے واپس لے کر، اور اپنی زمین کوزراعت یا اس طرح کی دوسری چیز میں استعمال کرکے نفع حاصل کیا تو اس میں زکا ق نہیں ہے۔

یہ حضرات فرماتے ہیں: اس کئے کہ تجارت، مال کے بدلہ مال
کمانا ہے اور ہبہ قبول کرنا بغیر کسی بدل کے مال حاصل کرنا ہے۔
شافعیہ کے نز دیک اصح قول کے مقابلہ میں دوسرا قول یہ ہے کہ
مہراور خلع کے وض کی زکوۃ تجارت کی زکوۃ کی طرح نہیں ادا کی جائے گ۔
حنابلہ اور امام ابویوسف فرماتے ہیں: شرط یہ ہے کہ وہ اس مال کا
مالک اپنے ممل سے بنا ہو، خواہ معاوضہ کے ذریعہ ہویا اس کے علاوہ
اپنے کسی اور عمل کے ذریعہ ہو، مثلاً لکڑی کا ٹنا اور مدیہ قبول کرنا، لہذا

اگراس کے ممل کے بغیراس کی ملکیت میں داخل ہوا، جیسے وراثت کا مال یا لقط میں اعلان کا سال گزرنے کی وجہ سے ملکیت میں آنے والا مال تواس میں زکا قنہیں ہے۔

اورامام احمد کی ایک روایت میں بیہ ہے کہ اس بات کا اعتبار نہیں کیا جائے گا کہ وہ اپنے عمل سے سامان کا ما لک ہوا ہوا ور نہ اس بات کا اعتبار کیا جائے گا کہ وہ کسی عوض کے مقابلے میں ہو، بلکہ وہ جس سامان میں بھی تجارت کی نیت کرلے گا وہ تجارت کے لئے ہوجائے گا (۱) میں بھی تجارت کی نیت کرلے گا وہ تجارت کے لئے ہوجائے گا (ا) اس لئے کہ حضرت سمر الله کی حدیث ہے: "أمر نا النبی علیہ الله نیخ نفو نخوج الصدقة من الذي نعد للبیع" (نبی علیہ نے نخوج الصدقة من الذي نعد للبیع" (نبی علیہ نے ہم خرید وفر وخت ہیں۔

#### تىسرى شرط: تجارت كى نىت:

ساک - فقہاء کا اس بات پر اتفاق ہے کہ مال تجارت کی زکاۃ میں یہ شرط ہے کہ اس کے خرید نے کے وقت یا اس کے مالک بننے کے وقت یا سے مہاں کے جواس کی موکہ وہ تجارت کے لئے ہے، اور نیت وہ معتبر ہے جواس کی ملکیت میں اس چیز کے داخل ہونے کے ساتھ ہو، اس لئے کہ تجارت ایک عمل ہے، لہذا عمل کے ساتھ فیورت ہوگی، پس اگر وہ ایک عمل ہے، لہذا عمل کے ساتھ نیت کی ضرورت ہوگی، پس اگر وہ استعال کرنے کے لئے اس کا مالک بنا پھر اس میں تجارت کی نیت کر لی تو وہ تجارت کے لئے اس کا مالک ہوا ہو پھر اس کے استعال کرنے کی نیت کر لی اور بینیت کر لی کہ وہ تہوارت کے لئے نہ ہوتو وہ استعال کرنے کی نیت کر لی اور بینیت کر لی کہ وہ تجارت کے لئے نہ ہوتو وہ استعال کرنے کی نیت کر لی اور مخل

<sup>(</sup>۱) شرح منتهی الإرادت ا۸۰۰۴ (بیرائے قاضی کے قول کے مطابق ہے، صاحب المغنی نے دوسر بے قول کواختیار کیا ہے)۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۲ ر ۱۳، ۱۴، شرح المنهاج ۲۹۷۲، الشرح الکبیر بحافیة الدسوقی ۱/ ۴۷۲، المغنی ۳/ ۳۱۱، شرح المنتهی ار ۷۰۷ -

<sup>(</sup>۲) حدیث: "أمونا النبي عَلَيْكِه أن نخوج الصدقة" كَ تَخْرَ تَحَ نَقْره نُمبر ۷۸ ركزر چکی ـ ركزر چکی ـ

زکا ق نہیں رہے گی، اگر چہوہ دوبارہ اس میں تجارت کی نیت کرلے،
اس لئے کہ تجارت چھوڑ دینا ترک کے قبیل سے ہے اور ترک میں
صرف نیت کافی ہوتی ہے، جیسا کہروزہ میں ہے، دسوتی فرماتے ہیں:
اس لئے کہ نیت سبب ضعیف ہے، وہ اصل کی طرف منتقل کرسکتی ہے،
لیکن اصل سے دوسری طرف منتقل نہیں کرسکتی، اور سامانوں میں اصل
استعال کرنا ہے، اور ابن الہمام فرماتے ہیں: جب سامان خلقی طور پر
تجارت کے لئے نہیں ہے تو اس میں تجارت کی نیت کے بغیروہ تجارت
کے لئے نہیں ہوگا۔

حنفیہ نے نیت کی ضرورت سے اس چیز کومستثنی کیا ہے جسے مضاربت کرنے والاخریدتا ہے، کیونکہ وہ مطلقاً تجارت کے لئے ہوگا،اس لئے کہاسے مضاربت کے مال میں اس سے تجارت کرنے کے سواکسی اور چیز کا اختیار نہیں ہے۔

اور اگر کسی شخص نے اپنے اس گھر کو جسے تجارت کی غرض سے خریدا تھا کسی سامان کے بدلے کرایہ پر لگادیا تو بعض حفیہ کے نزدیک وہ سامان تجارت کی نیت کے بغیر تجارت کے لئے نہ ہوگا اور ان میں سے بعض حضرات فرماتے ہیں کہ بغیر نیت کے بھی وہ تجارت کے لئے ہوگا۔

ما لکیہ فرماتے ہیں کہ اگر تجارت کی نیت کے ساتھ سامان کو استعمال کرنے کی نیت بھی ہو، یعنی اس کے خریدتے وقت یہ نیت کر کہ وہ استعمال کرے کہ وہ اسے کرایہ پرلگائے گا اورا گرفع حاصل ہوتواسے فروخت کردے گا تو ان کے رائج قول کی روسے اس میں زکا ۃ ہے، اوراسی طرح اگروہ تجارت کے ساتھ استعمال کی بھی نیت کرلے، یعنی اس شی سے نفع حاصل کرنے کی نیت کرلے مثلاً چو پایہ پرسوار ہونا یا گھر میں سکونت اختیار کرنا، پھرا گرفع پائے تواسے فروخت کردے۔ سکونت اختیار کرنا، پھرا گرفع پائے تواسے فروخت کردے۔ یہ حضرات فرماتے ہیں کہ اگر وہ صرف استعمال کرنے کے لئے ہے۔ حضرات فرماتے ہیں کہ اگر وہ صرف استعمال کرنے کے لئے

اس کا ما لک بنا، یا صرف بیداوار کے حصول کے لئے، یا دونوں کے لئے اور کے علامی ہیں ہے ۔ لئے یا سرے سے کوئی نیت ہی نہیں کی تواس پرز کا قانہیں ہے ۔ ۔

#### چوتھی شرط: نصاب کے برابر ہونا:

٣٨٠ - سامانوں كانصاب قيمت كۆرىيد ہے، اورسونے يا چاندى
ك ذريعيدان كى قيمت لگائى جائے گى، پس انسان جن سامانوں كا
مالك ہے اگران كى قيمت سونے يا چاندى كى زكا ة كے نصاب ہے كم
ہوتوان ميں زكاة نہيں ہے، جب تك كماس كى قيمت سونے يا چاندى
كانساب كے برابرنہ ہوجائے يااس سے الى كر پورانہ ہوجائے۔
نصاب كو پوراكر نے ميں ايك سامان كو دوسر سامان كے ساتھ
ملا يا جائے گا اگر جيان كى جنس علا حدہ ہوں۔

سامان تجارت کی قیت کس چیز سے لگائی جائے گی ،سونے سے یا چاندی سے اس مسکلہ میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

چنانچ حنابله کا مذہب اور ایک روایت کی روسے اقوی ہے امام ابوصنیفہ کی ایک روایت ہے ہو ہے کہ اس ابوصنیفہ کی ایک روایت ہے اور اس پر مذہب کی بنیاد ہے ہے کہ اس کی قیمت اس چیز سے لگائی جائے گی جس میں فقراء کا زیادہ فائدہ ہو، کیس اگر ان میں سے کسی ایک کے ذریعہ قیمت لگانے کی صورت میں نصاب کے برابر ہوجائے اور دوسرے کے ذریعہ قیمت لگانے سے نصاب کے برابر ہوجائے میں اس چیز سے قیمت لگانامتعین نصاب کے برابر ہوجائے۔

اور دوسری روایت کی روسے امام ابوحنیفہ فرماتے ہیں کہ قیمت لگانے کے سلسلے میں مالک کواختیار ہوگا، اس لئے کہ دونوں ثمن اس

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۱۳٬۱۰/۲۱، فتح القدیرار ۵۲۷، الشرح الکبیر مع الدسوقی ۱۲۲۲، شرح المنباج ۲۸/۲، المغنی ۱۳۸۳

حیثیت سے برابر ہیں کہ ان کے ذریعہ قیمتوں کا اندازہ کیاجائے (۱)۔
شافعیہ اور امام ابو یوسف فرماتے ہیں کہ اس نے سونا چاندی میں
سے جس کے ذریعہ سامان خریدا ہے، اس سے اس کی قیمت لگائے گا
اور اگراسے کسی سامان کے بدلخریدا ہے توشہر میں زیادہ رائج سکہ
سے اس کی قیمت لگائے گا، امام محمد فرماتے ہیں کہ زیادہ رائج سکے سے
ہرحال میں اس کی قیمت لگائے گا، جسیا کہ خصب کردہ اور ہلاک شدہ
مال میں ہوتا ہے۔

اور سامان تجارت کی قیمت کس چیز سے لگائی جائے گی، مالکیہ کے نزدیک ہم نے اس کا ذکر نہیں پایا، حالانکہ وہ فرماتے ہیں کہ جب تک وہ نصاب کے برابر نہ ہوجائے اس میں زکا قانہیں ہے۔

تجارت کی قیمت کاسال میں نصاب سے کم ہوجانا:

م ۸۵ – مالکیہ کامذہب اور شافعیہ کی صراحت یہ ہے کہ زکاۃ کے وجوب میں سال کے آخر کی قیمت کا اعتبار ہے، لیس اگر سال کے شروع میں سامانوں کی قیمت نصاب سے کم ہو پھر سال کے آخر میں نصاب کے برابر ہوجائے تو اس میں زکاۃ واجب ہوگی، اور بیعین کی نصاب کے برخلاف ہے کہ ان کے نزد یک اس میں پورے سال میں نصاب کا پایا جانا ضروری ہے، یہ حضرات فرماتے ہیں: اس گئے کہ سامانوں میں قیمت کا عتبار ہے اور ہروقت اس کی رعایت کرنا مشکل سامانوں میں قیمت کا عتبار ہے اور ہروقت اس کی رعایت کرنا مشکل ہے، اس گئے کہ قیمتوں اور نزخوں میں اتار اور چڑھاؤ ہوتا رہتا ہے، لہذا وجوب کے وقت اس کا اعتبار کرنا کافی ہوگا، شافعیہ فرماتے ہیں کہ اگر سال پورا ہوگیا اور سامان کی قیمت نصاب سے کم ہے تو پہلا کہ اگر سال پورا ہوگیا اور سامان کی قیمت نصاب سے کم ہے تو پہلا سال باطل ہوجائے گا اور نیا سال شروع ہوگا۔

اور حنفیہ فرماتے ہیں اور شافعیہ کا بھی دوسرا قول یہی ہے کہ سال کے دونوں کناروں کا اعتبار ہے، اس لئے کہ پورے سال میں قیت لگاناد شوار ہوتا ہے، لہذا نصاب کے منعقد ہونے اور مالداری کے محقق ہونے کے لئے سال کے آغاز کا اعتبار کیا گیا اور وجوب زکا ق کے لئے اس کے آخر کا، اور اگر سال کے درمیان میں پورا مال ہلاک ہوجائے اور نصاب ختم ہوجائے تو سال کا حکم باطل ہوجائے گا۔ حنابلہ فرماتے ہیں اور یہی شافعیہ کا تیسرا قول ہے کہ پورے سال حنابلہ فرماتے ہیں اور یہی شافعیہ کا تیسرا قول ہے کہ پورے سال

کا اعتبار ہے، جیسا کہ سونے چاندی میں ہے، لہذا اگر سال کے درمیان میں قیمت کم ہوجائے تو زکاۃ واجب نہ ہوگی، اور جس وقت وہ سامان کاما لک ہوااس وقت اس کی قیمت نصاب سے کم تھی تواس پر سال منعقد نہ ہوگا، یہاں تک کہ اس کی قیمت نصاب کے برابر ہوجائے اور زیادتی معتبر ہے، خواہ وہ نرخوں کے چڑھاؤ کی وجہ سے ہو یا سامان کی بڑھوتری کی وجہ سے ہو یا اس طور پر کہ اس کو نصاب کے برا کر یا یا وہ دوسرے سامان کا مالک ہوگیا یا سونے برلے فروخت کردیا یا وہ دوسرے سامان کا مالک ہوگیا یا سونے جاندی کامالک ہوگیا ایا سونے جاندی کامالک ہواجس سے نصاب پوراہوگیا (۱)۔

## يانچوين شرط: سال:

۸۲ - مرادیہ ہے کہ سامان تجارت پر سال گزرجائے، لہذاجس پر سال نہیں گزراہے، اس میں زکاۃ نہیں ہے اور بیاس صورت میں ہے جبکہ وہ بغیر کسی معاوضہ سے اس کا جبکہ وہ بغیر کسی معاوضہ سے اس کا مالک ہوا ہو، ان حضرات کے نزدیک جواس کے قائل ہیں، یا استعال کے سامان کے عوض اس سے خریدا، لیکن اگر سونے چاندی کے ذریعہ

<sup>(</sup>۱) الهداميه و فتح القديرار ۵۲۷، شرح المنهاج ۲ر۴ ۳، شرح منتهی الإرادات ۱ر۸، لمغنی ۳ر۳۳-

<sup>(</sup>۱) فتح القديرار ۵۲۸، ابن عابدين ۲ر ۳۳، الشرح الكبير مع الدسوقی ۳۷۳، شرح المنهاج ۴۸٫۲، لمغنی ۳۲ س

یا تجارت کے دوسرے سامان کے بدلے اسے خریدا، تو اس صورت میں دوسرے سامان کے سال پر رکھی میں دوسرے سامان کے سال پر رکھی جائے گی، اس لئے کہ زکاۃ مال تجارت میں اس کی قیمت سے متعلق ہے، اور اس کی قیمت خود یہ سونا چاندی ہی ہیں، اور اس لئے بھی کہ تجارت میں بڑھوتری الٹ بھیر کرنے سے ہوتی ہے۔

اور اگر سامان تجارت کو استعال کے سامان سے یا سائمہ جانور سے بدل دیا اور اس سے تجارت کا قصد نہیں کیا تو تجارت کی زکاۃ کا سال ختم ہوجائے گا۔

اورسال کے اندر تجارت میں حاصل ہونے والے نفع کواصل کے ساتھ ملا یا جائے گا۔ اور سال کے آخر میں اصل اور منفعت دونوں کی زکاۃ نکالی جائے گی (۱) ، پس جب سال گزر جائے تو جمہور کے نزد یک مالک پرواجب ہے کہ اپنے سامانوں کی قیمت لگائے اور ان کی زکاۃ نکالے، اور امام مالک کے نزدیک اس تاجر میں جو اپنی تجارت کے سامان کوروک رکھا ہے اور اس تاجر میں جو عملاً تجارت کر رہا ہے دونوں کے درمیان تفصیل ہے جس کا بیان درج ذیل شرط کے تحت آرہا ہے۔

# چھٹی شرط: سامان تجارت کی قیمت لگانا:

△ ۸ – مالکیدگی رائے ہیہے کہ تاجریا تو مختکر ہوگا، اور مختکر وہ ہے جو اپنے سامانوں کو روک کر بازار پر نظر رکھتا ہے اور نرخ کے بڑھنے کا نظار کرتا ہے، اور مدیروہ ہے جوموجودہ قیت پر فروخت کرتا ہے، پھراس کی جگہ پر دوسرا سامان لاتا ہے اور ایسا ہی کرتار ہتا ہے جیسے سنری فروش وغیرہ۔

نکالے۔ اور اس سے یہ بات ظاہر ہوجاتی ہے کہ مالکیہ کے نزدیک سامانوں کی قیمت لگانا خاص طور پر مدیر تاجر کے لئے ہے، محتمر تاجر کے لئے نہیں، اور یہ کہ محتمر نے جوسامان جمع کر کے رکھا ہے اس میں اس پر ہرسال زکاۃ نہیں ہے، بلکہ وہ جب اسے فروخت کرے گا اور

پس محمر پرز کا ق کے واجب ہونے کے لئے شرط یہ ہے کہ وہ

سونے یا جاندی کے عوض فروخت کرے اور وہ نصاب کے برابر

ہوجائے اگرچہ یہ چنر دفعہ میں ہو، اور اس نے جس کے بدلے

فروخت کیا ہے اس کا نصاب پورا ہوجائے تو اس کی ز کا ۃ ادا کرے گا

اوراس کے بعدجس ثمن کے بدلے اپنامال فروخت کرے گاا گرجیوہ

کم ہو پھر بھی اس کی زکاۃ ادا کرے گا اور اگر اس نے سامان کواینے

یاس چند برسوں تک رو کے رکھا اور فروخت نہیں کیا پھر فروخت کیا تو

اس پراس میں صرف ایک سال کی زکاۃ ادا

کرے گاجس پروہ قبضہ کرے گا،اور مدیر پرز کا قاس وقت ہے، جب

وہ کسی چیز کے بدلے فروخت کرے، اگر جیروہ کم ہوجیسے کہ ایک

درہم ،اوروہ مدیرجس نے فروخت کیاا گرچہ ایک درہم کے بدلے ہو

اس پر ضروری ہے کہ ہرسال کے آخر میں اینے سامان تجارت کی

قیت لگائے اور قیت کی زکا ۃ اس طرح ادا کرےجس طرح نقذ کی

ادا کرتا ہے،اورامام مالک نے مدیراور مختکر کے درمیان فرق اس لئے

کیا ہے کہ زکاۃ اموال نامیہ میں مشروع کی گئی ہے، اور اگروہ ہرسال

سامان کی زکاۃ نکالے (حالانکہ بھی بھاؤ مندار ہتاہے) تواپنی

خرید ہے کم ہوجائے گا،اوراسے ضرر لاحق ہوگا،اور جب فروخت

کرنے کے وقت زکاۃ نکالی جائے گی تو اگراس میں نفع ہوگا تو پیفع

اس میں پوشیدہ تھا،لہذا وہ اس کی زکاۃ نکالے گا،اوراس لئے کہ

مالک پریدواجب نہیں ہے کہ وہ کسی مال کی زکا ، دوسرے مال سے

<sup>(</sup>۱) الدسوقی والشرح الکبیر ار ۲۵۳، المغنی ۳ر۴۰۰۔

اس کی قیمت پر قبضہ کرے گاتواس وقت ایک سال کی زکاۃ نکالے گا۔ لیکن دوسرے تمام علماء کے نز دیک مختمر تا جر دوسرے تا جر کی طرح ہے، اور اس پر ہرسال زکاۃ ہے ۔۔

تجارت کی زکاۃ میں حساب کرنے اور قیمت لگانے کا طریقہ:

الف-کس سامان کی قیمت لگائی جائے گی اور کس کی نہیں لگائی جائے گی:

۸۸ - جس سامان کوفروخت کرنے کا ارادہ ہے، صرف اس کی قیمت لگائی جائے گی، اور جوسامان فروخت کرنے کے لئے نہیں رکھا گیا ہے، اس کی قیمت نہیں لگائی جائے گی، چنانچہ وہ المماریاں جن پر تاجرسامان رکھتا ہے ان میں زکاۃ نہیں ہے۔

اور حنفیہ نے ذکر کیا ہے کہ چو پایوں کا تا جراگران کے لئے رسی
یالگام وغیرہ یا پالان کے نیچر کھنے کے زین وغیرہ خرید ہے تو اگروہ
ان کے ساتھ ان چیزوں کو بھی فروخت کرتا ہوتو ان میں زکاۃ ہے،
اوراگروہ صرف اس لئے ہوں کہ ان کے ذریعہ چو پایوں کی حفاظت
کی جائے تو ان میں زکاۃ نہیں ہے، اور اسی طرح عطر فروش اگر شیشیاں خرید ہے تو جوشیشیاں تا جرکے پاس عطر کی حفاظت کے لئے موں ان میں زکاۃ نہیں ہے، اور جن میں خریدار کے لئے عطر رکھا جائے ان میں زکاۃ نہیں ہے، اور جن میں خریدار کے لئے عطر رکھا جائے ان میں زکاۃ ہے۔

اورایندهن کے سامان جیسے لکڑی وغیرہ اورصاف کرنے کے سامان جیسے صابون وغیرہ جسے صنعت کارنے اپنی صنعت میں خرج کرنے کے لئے مہیا کیا ہو، بیچنے کے لئے نہیں تواس کے پاس اس کا جتنا حصہ ہواس کے اس مہیا کیا ہو، بیچنے کے لئے نہیں تواس کے پاس اس کا جتنا حصہ ہواس میں یہ برہ برہ کمنی سرہ سریا والحق اور ۲۲۱٬۲۲۷ مطبع

(۱) الشرح الكبير ار ۲۲،۲۲۳ م. المغنى ۳ر ۰ ۳، بداية المجتبد ار ۲۲۱،۲۲۰ مطبح الاستقامه، الأموال لأ بي عبيدرص ۴۲۲، شائع كرده حامد لفقى، قراوى ابن تيميه ۱۲۵ ۲۲ ۱۲

میں زکا ق<sup>نہیں</sup> ہے اور جوسامان تجارت کے چو پایوں کی خوراک کے لئے ہوں ان میں بھی زکا ہ واجب نہیں ہے ۔

اور ما لکیہ نے ذکر کیا ہے کہ جن برتنوں میں سامان پیش کئے جاتے ہیں اور جواونٹ جاتے ہیں اور جواونٹ ان سامانوں کو ڈھوتے ہیں، ان میں زکا قانہیں ہے الا یہ کہ ان کے عین میں زکا قانہیں ہے الا یہ کہ ان کے عین میں زکا قاواجب ہو۔

اور شافعیہ نے ذکر کیا ہے کہ رنگائی اور دباغت کے لئے موجود سامان اور چڑے میں استعال ہونے والے تیل میں زکا ۃ ہے، اس کے برخلاف آٹے میں ڈالنے کے لئے نمک اور دھونے کے لئے موجود صابن میں زکا ۃ نہیں ہے، اس لئے کہ اس میں خود سامان ختم ہوجا تا ہے، اور حنا بلہ نے اسی طرح ذکر کیا ہے۔

ب-صنعت کی قیمت اس میں استعال ہونے والے خام سامانوں کی بنیاد پرلگانا:

۸۹ - وہ خام سامان جسے مالک نے خریدا ہواوراس سے سامان تیار کرنے کیا ہو، مالکیہ کے کلام سے بظاہر یہ معلوم ہوتا ہے کہ سامان تیار کرنے سے قبل جس حالت میں مالک نے اس کوخریدا تھااسی حالت میں اس کی قیمت لگائی جائے گی، جو حضرات یہ فرماتے ہیں کہ عروض میں وجوب زکاۃ کی شرط ہے کہ معاوضہ کے ذریعہ اس کا مالک ہوا ہوان کے قول کے مطابق تو واضح ہے، اس لئے کہ وہ معاوضہ کے بغیر صرف اسے عمل سے اس کا مالک بنا ہے، اور بنانی نے صراحت کی ہے کہ حکم یہ ہے کہ صنعت کا رلوگ اپنی مصنوعات کی زکاۃ اداکریں گے جن کی اصل پر سال گزرگیا ہو، اگر وہ بقدر نصاب ہواور اپنی صنعت کی

<sup>(</sup>۱) الفتاوى الهندييه ار ۱۸۰\_

<sup>(</sup>۲) شرح المنهاج ۲۷۷، تخفة المحتاج ۳۸۷۷، الشرح الكبير مع الدسوقی الر۷۷۷، الفروع ۲۷ ۱۳۳۵، شرح منتهی الإرادات ۱۸۹۱

قیت نہیں لگائیں گے، ابن لب فرماتے ہیں: بیاس لئے کہوہ ان کی کمائی کے فوائد ہیں جنہیں انہوں نے فروخت کرتے وقت حاصل کیا ہے ۔۔۔

## سامانوں کی قیمت میں معتبر نرخ:

• 9 - حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ سامان تجارت جس شہر میں ہواسی شہر کے نرخ سے اس کی قیمت مالک لگائے گا،خود مالک یا مال سے متعلق کوئی دوسر اشخص جس شہر میں ہواس کے نرخ کا اعتبار نہ ہوگا،اور اگرکسی بیابان میں ہوتو وہاں سے قریب ترین شہر کی قیمت کا اس میں اعتبار کیا جائے گا<sup>(1)</sup>۔

اور امام ابوصنیفہ کے قول کی روسے وجوب کے دن کی قیمت کا اعتبار کیا جائے گا، اس لئے کہ در اصل اس کو اختیار ہے کہ عین مال سے زکا ۃ اداکرے یااس کی قیمت اداکرے اور صدقہ وصول کرنے والے کواس کے قبول کرنے پرمجبور کیا جائے گا، لہذا جس وقت اس کو اختیار ہوگا اسی وقت کی قیمت کا اعتبار کیا جائے گا اور وہ وجوب کا وقت ہے۔

اورصاحبین فرماتے ہیں کہ ادائیگی کے دن کی قیمت کا اعتبار کیا جائے گا، اس لئے کہ ان دونوں حضرات کے نزدیک عین کا ایک جزء واجب ہے اور اسے اس کو روک کر قیمت دینے کا اختیار ہے، لہذا روکنے کے دن کا اعتبار کیا جائے گا، جبیبا کہ ودیعت میں (۳)۔

مقررہ نرخ سے بیچ کے نرخ میں اضافہ: 91 - اگر زکاۃ کی خاطر کسی سامان کی قیت لگائی اور اس کی بنیاد پر

زکاۃ نکال دی، پھر جب اس کوفروخت کیا تو اس کانمن پہلے مقرر کی ہوئی قیت سے بڑھ گیا تو مالکیہ نے صراحت کی ہے کہ اس اضافہ میں کوئی زکاۃ نہیں ہے، بلکہ بیساقط ہے، اس لئے کہ ہوسکتا ہے کہ بازار کا نرخ بڑھ گیا ہو، یا خریدار کو ضرورت زیادہ ہو، لیکن اگر بیہ ثابت ہوجائے کہ قیمت لگانے میں اس نے ملطی کی ہے تو بیاضافہ ساقط نہ ہوگا، اس لئے کہ قطعی طور پر غلطی ظاہر ہوگئ۔

اسی طرح شافعیہ نے بیصراحت کی ہے کہ قیمت لگانے سے جو اضافہ ہواس میں گزشتہ سال کی زکا ہے نہیں ہے ۔۔

#### نا قابل فروخت سامانوں کی قیمت لگانا:

97 - جمہور کے مذہب کا تقاضا ہے ہے کہ قیمت لگانے میں نا قابل فروخت سامان اور دیگر سامانوں کے در میان کوئی فرق نہیں ہے۔

لیکن ما لکیہ نے ذکر کیا ہے کہ جوسامان مدیر تاجر کے پاس ہے اگر وہ نا قابل فروخت ہوجائے تو قیمت لگانے میں وہ اس کوشامل کرے گا اور ہرسال اس کی زکا ۃ نکالے گا اگر شرا لظ کمل ہوں ، اس لئے کہ خرابی کی وجہ سے وہ استعال یا تجارت کا مال ہونے سے نکل نہیں جا تا ہے ، ان حضرات کا مشہور قول یہی ہے اور یہی قول ابن القاسم کا ہے ، اور ابن نافع اور شخون کا مذہب یہ ہے کہ سامان جب نا قابل فروخت ہوجائے تو وہ تجارت کا سامان نہیں رہ جائے گا ، بلکہ احتکار کا سامان ہوجائے گا ، بلکہ احتکار کا سامان خاص کیا ہے جب تھوڑ اسامان نا قابل فروخت ہو، لیکن اگر نصف یا خاص کیا ہے جب تھوڑ اسامان نا قابل فروخت ہو، لیکن اگر نصف یا کر شمامان نا قابل فروخت ہو، لیکن اگر نصف یا کی قیمت نہیں لگائی جائے گی ، اور اس کا نقاضا سے ہے کہ اس میں زکا ۃ کہیں ہے ، البتہ جب بھر رنصاب فروخت کر ہے گا تو اس کی زکا ۃ

<sup>(</sup>۱) الدسوقي ارسم ۷۲ م، البناني على الزرقاني ۲۸۷\_

<sup>(</sup>٢) فتح القديرا / ٥٢٧\_

<sup>(1)</sup> الشرح الكبيروحاشية الدسوقى الر٧٥ ، المجموع ٢ / ٧٤ \_

ادا کرےگا، پھر جب بھی کچھ فروخت کرے گا تو اس کی زکاۃ ادا کرےگا جبیبا کہ پہلے گزرا<sup>(۱)</sup>۔

ان خرید کردہ سامانوں کی قیمت لگانا جن کی قیمت تاجرنے ابھی ادانہ کی ہو:

سا9- مالکیہ کا مذہب یہ ہے کہ مدیر تا جر (زکاۃ کے لئے) اپنے صرف ان سامانوں کی قیمت لگائے گاجن کی قیمت ادا کرچکا ہے، یا اس کے پاس ان پرایک سال گر رچکا ہے اگر چواس نے اس کی قیمت ادا نہ کی ہو، اورجس سامان کی قیمت اس نے ادا نہیں کی ہے، اس میں اس کا عکم اس خص کی طرح ہے جس کے ہاتھ میں مال ہواوراس پر دین ہو، لیکن جس کی قیمت اس نے ادا نہیں کی ہے اور اس پر اس کے پاس سال بھی نہیں گر را ہے تو اس مال میں اس پر زکاۃ نہیں ہے، اور جس سامان پر اس کے خود میں سال گذر چکا ہواس کی زکاۃ میں سے کچھ حصہ اس وجہ سے ساقط نہیں ہوگا کہ اس پر ایسے سامان کا خمن دین ہے جس پر سال نہیں گذر را، اگر اس کے پاس کوئی ایسی چیز نہ ہو جے وہ اس کے مقابلہ میں رکھے (۲)۔

تاجر کی تجارت سے پیدا ہونے والے دین کی قیمت لگانا:

الم الم اللہ علاوہ وین جس کی وصولیا بی کی امید ہے اگر وہ سونے چاندی کے علاوہ کوئی دوسرا سامان ہوتو مالکیہ کے نزدیک اگروہ تاجر مدیر ہے محکم نہیں ہے توفوری واجب الا داء نقد کے ذریعہ اس کی قیمت لگائے گااگر چددین تے سلم کا غلہ ہو، اور اس کی قیمت لگانے میں کوئی حرج نہیں ہے، اس لئے کہ بیدر حقیقت تے نہیں ہے کہ اس کو قبضہ سے

قبل غلہ کی بیع کہا جائے۔

اورجس دین کی وصولیا بی کی امید ہے اگر وہ سونے چاندی میں سے کوئی ایک ہواوروہ ادھار ہوتو وہ سامان کے ذریعہ اس کی قیمت لگائے گا، پھرسامان کی قیمت فوری واجب الا داء نقد کے ذریعہ لگائے گا، پھر اس قیمت کی زکا ۃ ادا کرے گا، اس لئے کہ اگر مدیون پر اس کے قرض خواہ تقاضے کے لئے کھڑے ہوں تو اسی قیمت کا مالک بنایا جاتا ہے۔

لیکن وہ دین جس کی وصولیا بی کی امید نہ ہوتو جب تک وہ اس پر قبضہ نہ کر لے اس کی زکا قادا کرنے گا، پھر اگروہ اس پر قبضہ کرے گا توایک سال کی زکا قادا کرے گا۔

لیکن جمہور نے اس طریقے کا ذکر نہیں کیا ہے تو ان کے نز دیک ظاہر ریہ ہے کہ زکا ۃ کے لئے پورے دین مؤجل کا حساب کیا جائے گا اگروہ کسی مالدارا قرار کرنے والے پر ہو۔

سامان تجارت کی زکاۃ نفتر سے ادا کی جائے گی یا عین مال سے:

90- تجارت کی زکاۃ میں اصل یہ ہے کہ اس کی قیمت کے دسویں حصے کی چوتھائی کے حساب سے نقر نکا لے، جبیبا کہ پہلے گزرا، اس کئے کہ حضرت عمرؓ نے حماس سے فرمایا: "قومها ثم أدّ زکاتها" (اس کی قیمت لگاؤ پھراس کی زکاۃ اداکرو)۔

پس اگرسونے چاندی میں سے کسی ایک سے قیمت کی زکاۃ نکالی توبالا تفاق کافی ہوجائے گی اور اگر سامانوں کی زکاۃ میں سامان نکالاتو اس کے جواز کے سلسلے میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

پس حنابلہ فرماتے ہیں اور مالکیہ کے کلام کا ظاہریہی ہے اور امام

<sup>(</sup>۱) الشرح الكبيروحاشية الدسوقي الر ۴۷۴\_

<sup>(</sup>۲) حاشية الدسوقي الر٢٥٨\_

<sup>—</sup> (۱) الدسوقی والشرح الکبیر ار ۴۷ م، الزرقانی، حاشیة البنانی ۱۵۷/۲هـ

شافعی کا قول جدید بھی یہی ہے اور اس پر فتوی ہے کہ اس کے لئے یہ
کافی نہ ہوگا، اور ان حضرات کا استدلال یہ ہے کہ نصاب کا اعتبار
قیمت کے ذریعہ ہوتا ہے، پس زکا ۃ بھی قیمت میں سے ہوئی، جبیبا کہ
گائے بیل کہ جب ان کا نصاب ان کے عین کے ساتھ معتبر ہوا تو زکا ۃ
ان کے عین سے واجب ہوئی، اور اسی طرح تجارت کے علاوہ تمام
اموال کا حکم ہے۔

لیکن حفیہ کے نزدیک جوشا فعیہ کا دوسرا قول قدیم بھی ہے، مالک کوسامان سے یا قیمت سے زکاۃ نکالنے کا اختیار ہے، لہذا اس پر سامان کا جوزکاۃ واجب ہے اس کی قیمت کے بدلے سامان کا نکالنا کافی ہوگا، حفیہ کہتے ہیں: اور اسی طرح ان کے علاوہ دوسر کے اموال حتی کہ سونے چاندی اور چو پائے کی زکاۃ کا حکم ہے، اگر چہوہ چراگاہ میں چرائے کے لئے نہوں، اور اس کی تفصیل انشاء اللہ آئے گی۔

اورشافعیہ کا تیسرا قول قدیم ہیہ ہے کہ سامانوں کی زکا ۃ انہیں سے نکالی گئ نکالی جائے گی، ان کی قیمت سے نہیں اور اگر قیمت سے نکالی گئ تو کافی نہ ہوگی (1)۔

اس مال تجارت کی زکاۃ جومضارب کے ہاتھ میں ہے:

97 - کسی شخص نے اپنا مال کسی آ دمی کومضار بت کے طور پر دیا، اور
اس میں نفع ہواتو رأس المال کی زکاۃ بالا تفاق رب المال پر ہے، کیکن
نفع کے بارے میں اختلاف ہے، حنفیہ کے کلام کا ظاہر ہیہ ہے کہ اگر
مال میں نفع حاصل ہوا ورمضارب کے جھے کا نفع نصاب کے برابر ہوتو
اس پراس کے جھے کے نفع کی زکاۃ ہے۔

اور ما لکیہ کا مذہب سے ہے کہ مضار بت کے مال میں رب الممال ہر سال الپنے را کس الممال کی اور اپنے جھے کے نفع کی زکا ق نکالے گا اور سیاس صورت میں ہے جبکہ وہ تا جرمد پر ہو یہی حکم اس وقت ہوگا جب رب الممال تو محمکر ہو، لیکن مضار بت پر کام کرنے والا مدیر ہو، اور اس کے حمکر رب کے ہاتھ میں رب الممال کا جو مال ہو، وہ زیادہ ہواور اس کے حمکر رب الممال کے ہاتھ میں جوہووہ کم ہو۔

لیکن عامل پراس کے جھے کی زکا ۃ مال کوعلا حدہ کرنے کے بعد ہی واجب ہے، پس جب وہ اس پر قبضہ کرلے گا تو ایک سال کی زکا ۃ نکالے گا<sup>(۱)</sup>۔

اور شافعیہ کا مذہب قول اظہر کی روسے یہ ہے کہ اصل مال اور اس

کے بورے نفع کی زکاۃ صاحب مال پرہے، پس اگروہ مضاربت کے
مال سے زکاۃ نکالے گاتو نفع میں سے اس کا حساب کیا جائے گا، اس
لئے کہوہ مال کی ضروریات میں سے ہے، اور بیاس لئے کہ مال اس کی
ملکیت ہے، اور جب تک کہ تقسیم نہ ہوجائے مال میں نفع ظاہر ہونے
کے باوجود کام کرنے والاکسی چیز کاما لک نہ ہوسکے گا۔

یاس قول کی بنیاد پر ہے کہ کام کرنے والاصرف نفع ظاہر ہونے کی وجہ سے مالک نہیں ہوتا ہے، کیکن اس قول کی بنیاد پر کہ صرف نفع ظاہر ہونے سے وہ مالک ہوجا تا ہے، رائح مذہب سے کہ کام کرنے والے پرایئے حصہ کی زکا ہے۔

اور حنابلہ کا مذہب ہیہ ہے کہ صاحب مال پر کام کرنے والے کے حصے کے علاوہ پورے مال کی زکا قہہ ،اس لئے کہ کام کرنے والے کا حصہ صاحب مال کا نہیں ہے اور کسی انسان پر دوسرے کے مال کی زکا قہ واجب نہیں ہوتی ہے ، اور وہ اصل مال سے زکا قہ نکالے گا ،اس

<sup>(</sup>۱) فتح القديرار ۵۳۷، المغنى ۳را۳، الحطاب ۲ر ۳۵۸، المجموع ۲۸٫۷۲، بداية المجتهد ار ۲۲۹، بيروت دارالمعرفة عن طبعة القاهره-

<sup>(</sup>۲) فتحالقد يرارا ۵۳۲،۵۳۰

<sup>(</sup>۱) الزرقاني ۲ر۱۲۰\_

<sup>(</sup>۲) المنهاج وشرحه ۱/۱۳ س

لئے کہ وہ اس کی ضروریات میں سے ہے اور نفع میں سے اس کا حساب کیا جائے گا،اس لئے کہ اس میں راس المال کی حفاظت ہے،
لیکن کام کرنے والے پراپنے جھے کی زکاۃ نہیں ہے، جب تک کہ وہ دونوں باہم تقسیم کرلیں گے تو کام کرنے والا اس وقت سے سال شروع کرے گا، اور حنابلہ میں سے ابوالخطاب فرماتے ہیں کہ نفع ظاہر ہونے کے وقت سے وہ حساب کرے گا اور جب تک وہ اس پر قبضہ نہ کرلے اس کی زکاۃ نکا لنا اس پر واجب نہ ہوگا۔

# چېارم: غلوں اور پچلوں کی ز کا ة:

وہ نباتات جن میں زکاۃ واجب ہوتی ہے:

29-علاء كاس بات پراجماع ہے كہ پچلوں ميں سے مجور، انگوراور غلوں ميں سے كبور، انگوراور غلوں ميں سے گندم اور جو ميں زكاة ہے، جب ان كی شرائط پوری ہوں، اوران حضرات كاس پراجماع اس لئے ہے كہ اس سلسلے ميں صحح احاد بيث وارد ہيں، مثلاً حضرت عبد الله بن عمروً كی بيم فوع حديث ہے: "الزكاة في الحنطة و الشعير و التمو و الزبيب "(۲) (گندم، جو، مجوراور خشك انگور ميں زكاة ہے)، اورا يك حديث كے الفاظ ہيں: "العشر في التمر و الزبيب و الحنطة و الشعير "(۳) (مجور، خشك انگور، گندم اور جو ميں عشر ہے) اور

حضرت عمر بن الخطاب كى حديث ہے، وہ فرماتے ہيں: "إنها سن رسول الله عَلَيْ الزكاة في هذه الأربعة: الحنطة والشعير، والزبيب، والتمر، (ب شك رسول الله عَلَيْ لَيْ الزكاة كوجارى فرمايا ہے: گندم، جو، خشك الگور نے ان چار چيزوں ميں زكاة كوجارى فرمايا ہے: گندم، جو، خشك الگور اور حضرت ابوموى اور حضرت معاق سے روايت ہے، وہ حضرت ابوموى اور حضرت معاق سے روايت كرتے ہيں: "أن رسول الله عَلَيْ بعثهما إلى اليمن يعلمان الناس أمر دينهم، فأمرهم أن لا يأخذوا السمن يعلمان الناس أمر دينهم، فأمرهم أن لا يأخذوا الصدقة إلى من هذه الأربعة: الحنطة والشعير و التمر والزبيب "(۱) (رسول الله عَلَيْ نَان دونوں كولوگوں كوان كورين كى بات سحانے كے لئے يمن بيجاتو انہيں يرضم ديا كه وہ ان چار چيزوں يون كى زكاة چيزوں يعنى گندم، جو، مجور اور خشك الگور كے علاوہ كى اور چيز كى زكاة خيل ، ليہ كيں )۔

9A - پھران چاروں اقسام کے علاوہ میں علاء کا اختلاف ہے:
امام ابو حنیفہ کا مذہب ہے ہے کہ زکاۃ ہراس چیز میں واجب ہے
جس کی زراعت کا مقصد زمین سے غلہ اور نفع حاصل کرنا ہو، یعنی
پھل، غلے، سبزیاں اور مسالے وغیرہ جن کا مقصد زمین سے نفع
حاصل کرنا ہے، اور ان چیزوں میں عشر نہیں ہے جن کا مقصد عام

- کی ہے اوراس کی اسنادیمیں ضعف ہے، کین ابن جرنے التخیص (۲ر ۱۹۴ طبع شرکۃ الطباعۃ الفنیہ ) میں ذکر کیا ہے کہ جہتی نے اس کواس کے معنی کے ساتھ مرسل طریقوں سے روایت کیا ہے اور ان سے بیر منقول ہے کہ انہوں نے فرمایا: ان مراسل کے طرق مختلف ہیں، اور ان میں سے بعض کی تا کید کرتے ہیں۔
- (۱) حدیث عمر از انها سن رسول الله علی الله علی الله علی هذه الأربعة کل روایت دار قطنی ( ۹۲/۲ طبع دارالهای ) نے کی ہے اوراس میں انقطاع ہے، جبیبا که ابن حجر کی الخیص ( ۱/۲۲ طبع شرکة الطباعة الفنيه ) میں ہے۔
- (۲) حدیث الب مسعودٌ: "أن رسول الله علیه به بعثهما إلى الیمن يعلمان الناس" كی روایت حاكم (۱/۱۰ م طبع دائرة المعارف العثماني) نے كى ہے اور جبی نے ان كی موافقت كی ہے۔

<sup>(</sup>۱) المغنى ۳۹،۳۸ سا، ۱۷ نصاف ۳۷/۱، القاهره ، دار إحياء التراث العربي، جصيح محمد حامد الفقى \_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "الزکاة في الحنطة و الشعیرو التمو و الزبیب" کی روایت دارقطنی (۲/ ۹۴ طبع دار الهاین ) نے حضرت عبدالله بن عمروبن العاص سے کی ہے اور ابن حجر نے المخیص (۲/ ۱۲۲ طبع شرکة الطباعة الفنيه) میں اسے ضعیف قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "العشر فی التمر و الزبیب والحنطة والشعیر" کی روایت دارقطنی (۲/ ۹۳ طبع دارالمحاس) نے حضرت عبدالله بن عمر و بن العاص سے

طور پرینہیں ہوتا ہے، مثلاً لکڑی، گھاس اور بانس (قصب سے مراد قصب فاری یعنی بانس ہے، قصب السکر یعنی گنانہیں) اور بھوسہ اورروئی کا درخت اور بیگن اور خربوزہ کا نیج اوروہ تمام نیج جو دواؤں کے لئے ہوتے ہیں، جیسے کہ میتھی اور کلونجی، لیکن اگر مالک زمین نے ان تمام اقسام میں سے کسی چیز کی کاشت سے بیارادہ کیا کہوہ پیداوار حاصل کرنے کی غرض سے اپنی زمین کو مشغول رکھے تو زکا ۃ واجب ماصل کرنے کی غرض سے اپنی زمین کو مشغول رکھے تو زکا ۃ واجب مولی، لہذا زکا ۃ کا مداراراد سے پر ہے، ان کی دلیل نبی علیق کا بیہ ارش سیراب کرے یا پانی کے قریب ہواس میں ارشاد ہے: ''فیما سقت السماء أو کان عشر یا العشر'' (۱) عشر ہے)۔ یہ حدیث عام ہے، تو اس کو اپنی کے قریب ہواس میں اس لئے کہ اس کے کاشت سے مقصود زمین کی نما اور اس سے غلہ عاصل کرنا ہے، لہذا وہ اناح کے مشابہ ہوگیا۔

اورامام ابوحنیفہ کے صاحبین کا مذہب سے ہے کہ زکاۃ صرف ان چیزوں میں واجب ہے جن کا پھل سال بھر باقی رہے <sup>(۲)</sup>۔

اور ما لکیہ کا فد بہب ہے کہ پھلوں اور غلوں کے در میان فرق ہے، چنانچہ پھلوں میں تھجور اور انگور کے علاوہ سی جنس کی زکا قنہیں لی جائے گ، اور غلوں میں سے گندم ، جو ، مکئی ، باجرا، دھان اور مسور میں زکا قلی جائے گی ، اور ساتوں لچائے جانے والے دانوں میں سے چنا ، باجرا، مسور، لوبیا، ترمس (ایک قتم کا غلہ جوکڑوا ہوتا ہے ) مٹر اور بسیلہ (مٹر کی ایک قتم ) میں زکا قلی جائے گی ، اور چاروں تیل والے دانوں کی ایک قتم ) میں زکا قلی جائے گی ، اور چاروں تیل والے دانوں نریون ، تل ، چس کی ، پس

اور شافعیہ کا مذہب ہے ہے کہ غلوں اور پھلوں میں سے کسی چیز میں زکاۃ واجب نہیں ہے، سوائے اس کے جو غذا ہواور غذا وہ ہے جس سے بدن عام طور پر زندہ رہتا ہے، وہ نہیں جسے خوش ذائقگی اور لذت کے لئے یا دوا کے طور پر کھایا جاتا ہے، لہذا پھلوں میں سے صرف انگوراور کھجور میں زکاۃ واجب ہے اور غلوں میں سے گندم، جو، دھان اور مسور اور وہ تمام اجناس جن کو اختیاری طور پر خوراک بنایا جاتا ہے، مثلاً مکئی، چنا اور باقلاء میں زکاۃ واجب ہوتی ہے اور تل، انجر، اخروٹ، بادام، انار اور سیب وغیرہ اور زعفران اور ورس (تل کے اخروٹ، بادام، انار اور سیب وغیرہ اور زعفران اور ورس (تل کے ماندایک قسم کی گھاس جس سے رنگائی کا کام لیتے ہیں) اور عصفر کے دانہ میں زکاۃ واجب نہیں ہے۔

اور امام احمد کی ایک روایت جس پر مذہب ہے ہیہ ہے کہ ہراس غلے اور پھل میں زکا ۃ واجب ہوگی جس کولوگ اگاتے ہوں ، اور جس میں دونوں وصف جمع ہوں ، ایک اس کا ناپا جانا اور دوسرے خشک ہونے کے ساتھ باقی رہنا (لیعنی جمع رکھنا) ممکن ہوایسے پھل اور غلے ساتے قتم کے ہیں:

اول: جوغذا ہو، مثلاً دھان ، مکئی اور باجرا۔

دوم: دلهن، جيسے مثر، مسور، چنا،ار داورلو بيا۔

سوم: مسالے، جیسے زیرہ۔

چہارم: نئے، جیسے کھیرا، تر بوز اور ککڑی وغیرہ الیں چیزوں کے نئے جو کھائی جاتی ہیں، جیسے السی کے لئے جو کھائی جاتی ہیں، جیسے السی کے پودوں کا نئے ، روئی کا نئے اور ریحان (ایک خوشبود اربودا) کا نئے۔

یہ کل کے کل بیں جنس ہیں، ان کے علاوہ کسی جنس سے زکا ق نہیں لی جائے گی (۱)۔

<sup>(</sup>٢) شرح المنهاج، حاشية القليو بي ١٦/٢١ \_

<sup>(</sup>۱) حدیث: فیما سقت السماء و العیون أو کان عشر یاالعشر"کی روایت بخاری (فتح الباری ۳۸۷ مطبع السّلفیه) نے حضرت ابن عمر سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۲/۴۹،۰۵\_

پنجم: سنریوں کے دانے ، جیسے رشاد (ایک قتم کی نباتات) مولی کا دانہ ، عصفر کا دانہ ، میتھی اور رائی۔

ششم: وہ پھل جوخشک کر کے رکھے جاتے ہیں، جیسے بادام، پستہ، بندق (ایک درخت کا پھل)۔

ہفتم: جونہ غلہ ہونہ پھل، کین اسے ناپا جاتا ہواور جمع کر کے رکھا جاتا ہو، جیسے کہ پہاڑی پودینہ یاکسی درخت کا پتہ جومقصود ہو، جیسے بیری، خطمی (ایک قتم کی نباتات جو دواؤں میں کام آتی ہے) اور آس۔

یہ حضرات فرماتے ہیں کہ اس کے علاوہ میں زکاۃ واجب نہیں ہے، جیسے تمام سبزیاں اور مثلاً سیب، زرد آلو، انجیر، شہوت، کیلا، انار، نارگل کے پھل اور باقی دوسرے میوے اور نہ اخروٹ میں ہے، امام احمد نے اس کی صراحت کی ہے، اس لئے کہ وہ عددی ہے، اور بانس میں زکاۃ واجب نہیں ہے، اور نہ ساگ سبزی میں، جیسے مولی، پیاز اور گندنا (ایک بد بوداو سم کی ترکاری) اور نہ روئی، س، الی کے بودے، عصفر اور زعفران جیسی چیزوں میں، مجبور کی ٹہنی، اس کے پتا اور اس کے درخت کی چھال جیسی چیزوں میں زکاۃ نہیں ہے (۱) اور زیون میں ان کے ذرخت کی جھال جیسی چیزوں میں زکاۃ نہیں ہے (۱) اور زیون میں ان کے نزدیک اختلاف ہے۔ میں کا بیان آگے آرہا ہے۔

حنابله کی دلیل میہ که نی علیہ نے فرمایا: "لیس فیما دون خمسة أو ساق من تمر ولاحب صدقة" (۲) (پانچ وس سے کم مجوراورغله میں زکاة نہیں ہے)، پس اس حدیث سے پتہ چلا که کیل (نا پے جانے) کا اعتبار ہے، اورادخار کے وصف کا اعتباراس کئے کیا گیا ہے کہ جوثی قابل ادخار نہ ہواس میں نعمت مکمل نہیں ہوتی

ہے،اس کئے کہ انجام کے لحاظ سے اس میں نفع نہیں ہوتا ہے (۱)۔
اور ایک روایت کی رو سے امام احمد کا مذہب، ابوعبید اور شعبی کا مذہب یہ ہوتا ہے کہ ان چار مذہب یہ ہے اور حضرت ابن عمر سے بھی یہی مروی ہے کہ ان چار اجناس کے علاوہ میں زکا ق نہیں ہے، اس لئے کہ انہیں کے بارے میں نص وارد ہے، اور اس لئے بھی کہ یہی چار عام طور پرغذائی اشیاء میں اور اس معنی میں اور نفع کی کثر ت میں ان کے علاوہ کوئی دوسری جیز ان کے برابر نہیں ہے، لہذا ان پر کسی دوسری چیز کو قیاس نہیں کیا جاسکتا (۱)۔

اورامام البوصنيفہ كے علاوہ ديگرفقهاء نے سبزيوں اورميووں ميں زكاۃ نہ ہونے پرنبی عليہ كاس قول سے استدلال كيا ہے:

"ليس في المخضروات صدقة" (سبزيوں ميں صدقہ نہيں ہے)، اوراناراورسيب جيسے پھلوں ميں زكاۃ نہ ہونے كى دليل بيہ كسفيان بن عبداللا تقفى جوطائف ميں حضرت عمر کے گورز تھاور وہاں كچھ باغات تھے جن ميں شفتالواورانار تھاوران كى آمدنى اور پيداوار انگوركى پيداوارسے كئی گنا زيادہ تھى، انہوں نے خطاكھ كر حضرت عمر سے عشر كے بارے ميں مشورہ طلب كيا تو حضرت عمر شن ارائيں كھا كہ اس ميں عشر نہيں ہے اور فرما يا: بيان تمام پھلوں ميں شامل ہے جومعاف ہيں اور جن ميں عشر نہيں ہے۔

<sup>(</sup>۱) المغنی ۲/۲۹۰،شرح منتهی الارادات الر۳۸۸\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: لیس فیمادون خمسهٔ أوساق من تمر و لاحب صدقهٔ " کی روایت مسلم نے (۲/ ۲۷۴ طبح اکلی ) حضرت ابوسعید سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) شرح منتهی الإرادات ایر ۳۸۸\_

<sup>(</sup>۲) المغنی۲را۲۹\_

<sup>(</sup>۳) حدیث: "لیس فی الخضووات صدقة" کی روایت دار طخی ( ۹۹/۲ طبع دارالهاین ) نے حضرت انس بن مالک سے کی ہے، اوراس کے ایک راوی کوضعیف قرار دیا ہے، لیکن بیمجی نے اپنی سنن (۱۹۸۳ طبع دائرة المعارف العثمانیہ) میں اس کے بعض طرق کو ذکر کرنے کے بعد فرمایا: بیتمام احادیث مرسل ہیں، گریہ کہ وہ مختلف طرق سے مروی ہیں، پس ان میں سے بعض بعض کومو کد کرتی ہیں۔

<sup>(</sup>۴) شرح منتهی الارادات ار ۸۸ ۳،شرح المنهاج ۱۶/۲\_

#### زيتون ميں زكاة:

99 - حنفیہ اور مالکیہ کے نزدیک زیون میں زکاۃ واجب ہوتی ہے اور بیز ہری، اوزائی، مالک، لیث اور توری کا قول ہے اور امام شافعی کا قول ہے اور امام شافعی کا قول قدیم ہے اور امام احمد سے بھی ایک روایت یہی ہے اور ابن عباس سے بھی کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے:

"وَ آتُو ا حَقَّهُ یَوْمَ حَصَادِهِ" (اور اس کاحق (شرعی) اس کے کاٹے کہ دن اوا کردیا کرو)، آیت کے شروع میں زیون کا کاٹے کے دن اوا کردیا کرو)، آیت کے شروع میں زیون کا ذکر کرنے کے بعد یہ فرمایا گیا ہے، اور اس لئے بھی کہ اس کے پھل کو جعد کے کھی ممکن ہے، لہذاوہ مجور اور کشمش کے مشابہ ہوگیا۔

اور تول جدید کی روسے شافعیہ کا اور دوسری روایت کی روسے امام احمد کا مذہب سے ہے کہ زیتون میں زکاق نہیں ہے، اس کئے کہ اسے خشک کر کے نہیں رکھا جاسکتا ہے، پس وہ سنریوں کی طرح ہے (۲)۔

#### غلوں اور پھلوں میں وجوب ز کا ق کی شرا لط:

•• ا - کھلوں اور غلوں کی زکاۃ میں سال کی شرط نہیں ہے، اس لئے
کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: ''وَ آتُوا حَقَّهٔ یَوُمَ حَصَادِہ'' '' (اور
اس کا حق (شرعی ) اس کے کا ٹے کے دن ادا کر دیا کرو)، اور اس لئے
بھی کہ پیداوار بذات خود اضافہ ہے، لہذا اس میں معدن کی طرح
فورا زکاۃ واجب ہوگی، زکاۃ کے دوسرے اموال اس کے برخلاف
بیں کہ ان میں سال کی شرط ہے، تا کہ اس میں مال بڑھانا ممکن

(۴) المغنی ۲۸۲/۹۶

اورغلوں اور پھلوں میں وجوب زکاۃ کے لئے درج ذیل شرائط

#### $\mathcal{O}$

شرط اول نصاب: جمہور کے نزدیک ان کا نصاب پانچ وسق ہے (۱) اور امام ابوحنیفہ کے صاحبین ان چیزوں کے بارے میں جنہیں وسق سے ناپا جاسکا ہے اس کے قائل ہیں، اس لئے کہ حدیث میں ہے:"لیس فیمادون خمسة أو ساق من تمو ولاحب میں ہے:"لیس فیمادون خمسة أو ساق من تمو ولاحب صدقة" (۲) (پانچ وسق سے کم کھجور اور غلہ میں صدقہ نہیں ہے)، اور وسق کے معنی لغت میں: اونٹ کے بوجھ کے ہیں، اوروہ گذم اور مسور وغیرہ میں نبی علیلی کے صاح سے ساٹھ صاح ہے (۳) (صاح کے مقدار کا بیان مقادیر کی اصطلاح کے ذیل میں دیکھا جائے) پس مقدار کا بیان مقادیر کی اصطلاح کے ذیل میں دیکھا جائے) پس نصاب تین سوصاع ہے۔

اور امام ابو صنیفہ فرماتے ہیں کہ غلوں اور کھلوں کی زکا ق کے لئے نصاب کی شرط نہیں ہے، بلکہ ہر قلیل وکثیر مقدار میں زکا ق واجب ہے جب تک کہ وہ نصف صاع سے کم نہ ہو۔

## نا في نه جانے والى چيزوں كانصاب:

ا • ا – امام ابو یوسف کا مذہب ہیہے کہ جس چیز کووس کے ذریعہ ناپا نہیں جاسکتا ہے اس کا نصاب قیمت کے ذریعہ متعین ہوگا، پس اگر

<sup>(</sup>۱) سورهٔ انعام براسمار

<sup>(</sup>۲) المغنی ۲ / ۲۹۴، شرح المنهاج ۲ / ۱۱، الشرح الکبیرللدردیرا ۷۳۷۸ -

<sup>(</sup>۳) سورهٔ انعام را ۱۲ اـ

<sup>(</sup>۱) خلیل کہتے ہیں کہ وسق ایک اونٹ کا بوجھ ہے، اور وقر: گدھے یا خچر کا بوجھ ہے (اللمان) اور ''اوسق البعیر ووسقه'' کے معنی اونٹ پر بوجھ لا دنے کے ہیں۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لیس فیما دون خمسة أوساق من تمر و لاحب صدقة" کی تخ تا فقره نمبر ۹۸ پرگذر چکی ـ

<sup>(</sup>۳) صاع ایک پیانہ ہے جس کی مقدار گیہوں وغیرہ سے دوکیلو • کا گرام ہے، پس گندم وغیرہ کا نصاب ۱۵۳ کیوگرام ہے (فقہ الزکاۃ للدکتور یوسف القرضاوی ارسے ۳۷۳)۔

<sup>(</sup>۴) ابن عابد بن ۲/۹۸\_

اس کی قیمت وس سے ناپی جانے والی سب سے معمولی چیز کے نصاب کے قیمت کے برابر ہوجائے تواس میں زکاۃ ہوگی ور نہیں۔
اور امام محمد کا مذہب میہ کہ جس چیز سے ان کی مقدار ناپی جائے
اس چیز کا پانچ گناان کا نصاب ہے، پس روئی میں پانچ گھراور شہد میں
پانچ فروق (نا پنے کا ایک برتن) اور گئے میں پانچ من (دورطل کا پیانہ) نصاب ہے۔

اورنصاب سے متعلق کچھ مسائل درج ذیل ہیں:

الف-جواشیاء تکمیل نصاب کے لئے ایک دوسرے کے ساتھ ملائی جائیں:

۲ • ۱ - نصاب کی پخیل کے لئے ایک جنس کی اقسام ملائی جا ئیں گی، جیسے کہ محجور کی اقسام اگر چہان کے نام مختلف ہوں، اس لئے کہ وہ سب محجور ہیں، اور شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ ہرفتم سے اس کا حصہ لیا جائے گا، اور اگر یہ دشوار ہوتو درمیانی قسم سے زکاۃ نکالی جائے گی اور ایک جنس کے عمدہ مال کو اس کے گھٹیا مال کے ساتھ ملایا جائے گا اور ایک جنس کو دوسری جنس سے ملا کر مکمل نہیں کیا جائے گا، لہذا محجور کو خشک انگور کے ساتھ ملایا جائے گا اور نہان دونوں میں لیے کسی کو گندم یا جو کے ساتھ ملایا جائے گا۔

البت بعض چیزوں کے بارے میں ان کا اختلاف ہے کہ وہ اجناس بیں یا انواع، جیسے کہ کسس (گندم کی ایک قسم) جو یمن کے شہر صنعاء کی غذاتھی، چنا نچہ ایک قول ہیہے کہ وہ مستقل جنس ہے، لہذا ضروری ہے کہ تنہا اس کا نصاب مکمل ہو اور یہ مالکیہ میں سے ابن القاسم، اصبح اور ابن وہب کا قول ہے، اور ایک قول یہ ہے کہ وہ گندم کی ایک قسم ہے، لہذا اس کو گندم کے ساتھ ملایا جائے گا۔ یہ شافعیہ اور حنا بلہ کا

مذہب ہے اور امام مالک اور ان کے تمام اصحاب کا قول ہے: گندم، جواور بغیر حصلکے کا جو تین اجناس ہیں، شافعیہ کے نزدیک ان میں سے ایک کودوسرے کے ساتھ نہیں ملایا جائے گا۔

اور حنابلہ کا مذہب سے کہ گندم ایک جنس ہے اور جواور بغیر چھلکے کا جوایک ہی جنس کی دوانواع ہیں۔

اور ما لکیہ کا مذہب ہے ہے کہ یہ تینوں ایک جنس ہیں، اس لئے ان
سب سے نصاب کو پورا کیا جائے گا، کیکن دھان ، مکی اور باجرامختلف
اجناس ہیں، اسی طرح ما لکیہ کے نزدیک دلہمن (مسور چناوغیرہ) ہے
جس کی سات قسمیں ہیں اوروہ سب ایک جنس ہیں، ان میں سے
ایک کودوسرے کے ساتھ ملایا جائے گا اور اسی طرح حنابلہ کے
نزدیک ایک روایت کی روسے دلہمن میں سے ایک کودوسرے کے
ساتھ ملایا جائے گا۔

ایک سال کے غلہ میں سے ایک کود وسرے کے ساتھ ملانا:

1-1 سے سال کے پھل کو دوسرے سال کے پھل کے ساتھ نہیں ملایا جائے گا اور اسی طرح ایک سال کے دانہ کود وسرے سال کے دانہ کے ساتھ نہیں ملایا جائے گا۔

جہاں تک ایک سال کے اندر کا تعلق ہے تو شافعیہ نے قول اظہر کی روسے غلہ اور پھل کے در میان فرق کیا ہے، غلہ کے اندر ایک سال میں جو پیداوار ہوان میں سے ایک کو دوسرے کے ساتھ ملا یا جائے گا، جیسے کئی جوموسم بہار اور موسم خزاں دونوں میں بوئی جاتی ہے، کین اگر کیسال میں ان میں سے ایک کو کھول کا پکنا مختلف اوقات میں ہوتو ایک سال میں ان میں سے ایک کو دوسرے کے ساتھ نہیں ملایا جائے گا، اور یہ اسی طرح ہے جیسے ایسے دوسرے کے ساتھ نہیں ملایا جائے گا، اور یہ اسی طرح ہے جیسے ایسے

<sup>(</sup>۱) شرح المنهاج ۱۷/۲ ، المغنی ۱/۲۹۲، ۱۳۷۰، شرح المنتبی ۱/۴۹۰، الشرح الکبیر ۱/۴۵۰، ۵۵۳-

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۲۸۹۳

پھل ہوں جو انواع کے مختلف ہونے اور حرارت اور طھنڈک کے اعتبار سے مما لک کے مختلف ہونے کی وجہ سے مختلف اوقات میں پکتے ہوں،اور جیسے کھجور کے درخت میں ایک سال کے اندر دوم تبہ شگوفے نکلتے ہوں تو ان کونہیں ملا باجائے گا۔

اوران کے نز دیک ایک قول کی رو سے اگر دوسراشگوفہ پہلے پھل کےٹوٹنے کے بعد نکلاہے تونہیں ملایا جائے گاور نہ ملایا جائے گا 💶 اور مالکی فرماتے ہیں کہ ملانے کے لئے پیشرط ہے کہ ان میں سے ایک کی کاشت دوسرے کے کاٹے جانے کے لائق ہونے سے قبل ہوجواس میں زکاۃ کے واجب ہونے کا وقت ہے، نیزیہ شرط ہے کہ پہلے کا دانہ دوسرے کے کاٹے جانے کے لائق ہونے تک باقی رہے، اگر چیاس دانہ کو کاٹا نہ جائے جس سے نصاب کی تکمیل ہوتی ہے،لیکن اگر دوسرے میں وجوب زکاۃ کے وقت سے قبل پہلے کو کھا جائے تو دوسرے کو پہلے کے ساتھ نہیں ملایا جائے گا، بلکہ اگر دوسرا نصاب کے برابر ہوتو اس کی زکاۃ نکالی جائے گی، ورنہ ہیں، اور اسی طرح دوسری کھیتی کو پہلی کے ساتھ اور دوسری کو تیسری کے ساتھ ملایا جائے گا، اگر اس صورت میں ان دونوں کے ملنے سے یانچ وس ہوجائے، اور بیاس صورت میں ہے جب اس نے پہلے دونوں کی ز کا ق نه زکالی ہو، یہاں تک کہ تیسری کاٹ لے اور جہاں چندانواع میں سے ایک کودوسرے کے ساتھ ملایا جائے تو ہرفتیم سے اس کے حساب سے زکاۃ تکالی جائے۔

اور حنابلہ نے مطلقاً میر کہا ہے کہ اگر جنس متحد ہوتو ایک سال کی کھیتی میں سے ایک کو دوسرے کے ساتھ ملایا جائے گا اور اسی طرح ایک سال کے پھل کوخواہ اصل ان چیزوں میں سے ہوجس کی کاشت سال

میں دومر تبہ ہوتی ہے جیسے کئی، یا دومر تنہیں ہوتی ہے ۔۔

۱۹۰۱ – اورنصاب کی مقدار میں مالک کا ایک ہونا معتبر ہے، پس اگر غلہ اور پھل مشترک ہوں یا ایک دوسرے میں مل گئے ہوں تو اس میں زکا ق نہیں ہے، جب تک کہ وہ چیز نصاب کے برابر نہ ہوجائے جس کا زکا ق نہیں ہے، جب تک کہ وہ چیز نصاب کے برابر نہ ہوجائے جس کا زکا ق دینے والا تنہا مالک ہو، اور شافعیہ کا مذہب میہ ہے کہ مال مشترک اور ملائے ہوئے مال کی زکا ق ایک مال کی زکا ق کی طرح نکالی جائے گی، پس اگر اس کی مجموعی مقد ارنصاب کے برابر ہوجائے تو اس کی زکا ق نکالی جائے گی، ورنہ ہیں، تفصیل ' خلطة '' کی اصطلاح میں ورنہ ہیں، تفصیل ' خلطة '' کی اصطلاح میں ورکھی جائے۔

حنفیہ کے نزدیک بیتمام تفصیلات نہیں ہیں، اس لئے کہ ان کے بہال نصاب معتبر نہیں ہے، بلکہ ان کے نزدیک زکاۃ زمین کی ہر لیل وکثیر پیداوار میں واجب ہے، جبیبا کہ پہلے گذرا۔

ب- حیلکے والے دانے کا نصاب اور ان کیلوں کا نصاب جوخشک ہونے سے کم ہوجاتے ہیں:

۵ • 1 − شافعیہ اور حنابلہ کی رائے سے ہے کہ غلوں اور دانوں میں صفائی
کے بعد اور پھلوں میں خشک ہونے کے بعد پانچ وسی کا اعتبار کیا
جائے گا، لہذا اگر کسی کے پاس دس وسی انگور ہوں جن کے خشک
ہونے کے بعد پانچ وسی کشمش کی شکل میں حاصل نہ ہوتو اس پراس
میں زکاۃ نہیں ہے اور بیاس لئے کہ خشک ہونے کا وقت ہی زکاۃ
نکا لئے کے واجب ہونے کا وقت ہے ،لہذا وجوب کے وقت پھل
خس حال میں ہوگا، اسی حال میں نصاب کا عتبار ہوگا۔
اور دانہ کی صفائی سے مراد بھوسہ اور اس چھلکے سے اس کوعلا حدہ کرنا

<sup>(</sup>۱) الشرح الكبير ار ۵۰، المغنى ۲ ر ۳۳۷\_

<sup>(</sup>۱) شرح المنهاج ۲ر ۱۸\_

ہےجس کے ساتھ اسے کھایانہیں جاتا ہے۔

یہ اس صورت میں ہے جبکہ دانہ خشک کر کے رکھا جاتا ہو، لیکن اگراییا دانہ ہو کہ صرف ای چیلکے کے ساتھ جمع کر کے رکھا جاسکتا ہو جس کے ساتھ وہ نہیں کھایا جاتا ہے، جیسے کہ علس (گیہوں کے مشابہ ایک دانہ ہے، اور بعض مما لک میں دھان، کو گندم کے مشابہ ایک دانہ ہے، اور بعض مما لک میں دھان، کہ اسے لوگ اس کے چیلکے کے ساتھ محفوظ رکھتے ہیں تو بعض شافعیہ نے مطلقا کہا ہے کہ اس کا نصاب دس وس ہے، اس کے بین اور شافعیہ میں سے شخ ابو حامد کا بھی یہی قول ہے کہ وہ مقد ار معتبر ہے جو صفائی کے بعد ابو حامد کا بھی یہی قول ہے کہ وہ مقد ار معتبر ہے جو صفائی کے بعد نصاب کے برابر ہوجائے، البتہ اس میں جتنا واجب ہوگا اس کو چیلکے کے ساتھ لیا جائے گا۔

اور ما لکی فرماتے ہیں کہ بلکہ نصاب میں چاول اور علس کے اس حجاتے چھکے کا بھی حساب کیا جائے گا جس کے ساتھ وہ دونوں رکھے جاتے ہیں، جیسے کہ جوکا چھلکا، لہذ ااگر چھکے سے علا حدہ کیا ہوا چاول چاروس ہو، اورا پنے چھکے کے ساتھ پانچ وس کو پہنچ جائے تو اس کی زکاۃ نکالی جائے گی، اوراگر اس سے کم ہوتو اس میں زکاۃ نہیں ہے، اوراس کو بیا اختیار ہے کہ جومقدار واجب ہے اس کو چھکے سے الگ کر کے نکالے یا جھکا کے ساتھ دانہ نہیں رکھا جاتا ہے، جیسے کہ لوبیا کے او پر والا چھلکا جس کے ساتھ دانہ نہیں رکھا جاتا ہے، جیسے کہ لوبیا کے او پر والا چھلکا تو اس میں زکاۃ کا حساب خشک ہونے کا اندازہ کر کے کہا جائے گا۔

غله، اناج اور پھل میں زکا ق کے وجوب کا وقت: ۲ • ۱ - غلوں اور پھلوں میں زکا ق<sup>ک</sup>ب واجب ہوگی اس میں فقہاء کا (۱) شرح المنہاج ۲ / ۱۵ المغنی ۲ / ۲۹۸ ، شرح المنتبی ار ۳۹۳، الشرح الکبیر مح الدسوقی ار ۴۵ ، ۲ ، ۴۸ ، ۴۳ م

اختلاف ہے۔

پس ابن عرفہ کے علاوہ تمام مالکیہ، شافعیہ اور امام ابوصنیفہ کا مذہب سے کہ زکا قدانہ کے پختہ ہوجانے اور پھل کے عمدہ ہوجانے اور فساد سے اس کے مامون ہوجانے کے وقت واجب ہوتی ہے اور اس کے پختہ ہو وانے کے وقت واجب ہوتی ہے اور اس کے پختہ ہونے سے مراداس کا عمدہ ہونا اور سینچائی سے اس کا بے نیاز ہوجانا ہے، اگر چہوہ پوری طرح پکنے کے لئے زمین میں باقی رہے، اور عمدہ ہونا یہ ہے کہ گدر مجبور رنگ پکڑلے یا انگور میں مٹھاس آجائے، وہ حضرات فرماتے ہیں: اس لئے کہ دانہ سخت ہونے کے بعد ہی حقیقت میں کھانا بنتا ہے اور وہ اس سے بل ساگ سبزی ہے، اور پھل بدوصلاح سے قبل پکی مجبور اور کچا سبز انگور ہے اور قابل انتفاع ہوجانے کے بعد مملل پھل ہے، اور اس لئے بھی کہ وہی اندازہ کرنے کا وقت ہے، اور یہاں پروجوب سے مراد سبب وجوب کا منعقد ہونا ہے، ورنہ ذکا ق نکالنا توخیک ہونے کے بعد ہیں واجب ہوگا۔

حنفیہ میں سے امام ابو یوسف کا مذہب اور حنابلہ میں سے ابن ابی موسی اور مالکیہ میں سے ابن عرفہ کا قول بھی یہی ہے کہ وجوب کا تعلق خشک ہونے اور کاٹے جانے کے لائق ہونے سے ہے۔

اور محمد بن الحن كا مذہب بہ ہے كہ پھل توڑنے اور اسے كھليان ميں ركھنے سے قبل زكا ۃ واجب نہيں ہوتی ہے۔

اور حنابلہ فرماتے ہیں کہ پھل جب قابل انتفاع ہوجائے اور غلہ میں جب دانہ پختہ ہوجائے تو مطلقاً زکاۃ واجب ہوجاتی ہے، البتہ جب پھل یا غلہ کھلیان وغیرہ میں جمع کرلیا جائے تو وجوب مشحکم ہوجاتا ہوجاتا ہوجاتا ہوجاتا وجہ سے فلم ہی کسی آفت کی وجہ سے غلہ ضائع ہوجائے تو بالا تفاق اس پر پچھ ہیں ہے، جبیبا کہ ابن المنذر نے کہا اوراسے" شرح المنتہی'' میں نقل کیا ہے، لیکن

وجوب کے ثابت ہونے سے بل اگر تھے ورکا درخت یاز مین آج دی گئ تو فروخت کنندہ پر غلے اور پھل میں زکاۃ نہیں ہے، اور اگر وجوب سے قبل مالک مرجائے تو وارثین پرز کاۃ ہے، بشرطیکہ وہ وجوب کے وقت تک باقی رہے اور وارث کا حصہ نصاب کے برابر ہو اور اس طرح اگراس کی وصیت کرجائے اور وجوب سے قبل وہ مرجائے تو اس میں زکاۃ نہیں ہے، اور اگر وجوب سے قبل پھل میں سے کھایا تو جتنا کھایا ہے اس کا حساب نہیں کیا جائے گا، اور اگر کھانے کی وجہ سے پھل نصاب سے کم رہ جائے تو اس برز کاۃ نہیں ہے۔

لیکن وجوب کے بعد اس پر زکاۃ لازم ہے، اگر چہ وہ اس کو فروخت کردے اور وجوب کے شروخت کردے اور وجوب کے شوت کے بعد جوشخص اس کا مالک ہوگا اس پر کچھ نہیں ہوگا۔

حنابلہ نے اسی بنیاد پر بیمسکلہ ذکر کیا ہے کہ اگر کسی کے پاس گری ہوئی بالیوں کے جمع کرنے یا کاٹنے کی اجرت سے نصاب کے برابر ہوجائے، اسی طرح مباح غلہ، ماز واور اشنان (ایک قسم کی گھاس) وغیرہ سے نصاب کے برابر حاصل ہوجائے تو اس پرز کا ۃ واجب نہیں ہوگی، اس لئے کہ وہ وجوب کے وقت اس کا مالک نہیں بنا (ا)۔

ز مین کا ما لک کوئی اور ہواور پیداوار کا ما لک کوئی دوسرا ہوتو زکاۃ کس پرلازم ہوگی:

→ 1 - اگر پیداوار میں زکاۃ کے واجب ہونے کے وقت اس کا مالک ہی زمین کا مالک ہوتو معاملہ واضح ہے کہ اس صورت میں اس پر زکاۃ لازم ہوگی، لیکن اگر پیداوار کا مالک دوسرا ہواور زمین کا مالک دوسرا تواس کی چند صورتیں ہیں:

#### الف-خراجي زمين:

اور حنفیہ کا مذہب میہ ہے کہ خراجی زمین کی پیداوار میں زکا ق نہیں ہے، اور حیفیہ کا مذہب میں بھی ٹیکس ہے، اور میرال لئے کہ خراج زمین کا ٹیکس ہے اور عشر میں بھی ٹیکس کامفہوم پایاجا تا ہے، لہذاعشر اور خراج دونوں جمع نہ ہوں گے''، کی اصطلاح میں ہے۔ تفصیل'' خراج'' کی اصطلاح میں ہے۔

## ب-عاریت یا اجاره پرلی گئی زمین:

9-1- جمہور فقہاء (مالکیہ، شافعیہ، حنابلہ اور صاحبین) کا مذہب یہ ہے کہا گرکسی شخص نے کوئی زمین عاریت یا اجارہ پرلی، پھراس میں کاشت کی تو زکا قاماریت یا اجارہ لینے والے پرواجب ہوگی، اس لئے کہ پیداواراس کی ملکیت ہے اور زکا قامیں پھل اور پیداوارک

<sup>(</sup>۱) الشرح الكبير ارا۳۵،۴۵۴، شرح المنهاج ۲ر۲۰، لمغنی ۲/۲۰ دارد)، شرح لمنتهی ار ۳۹۲،۳۹۰، بن عابدین ۲ر ۵۳

<sup>(</sup>۱) المغنی ۲۲۷/۷۲۷، ۲۷۷، این عابدین ۴۹/۲، شرح منتبی الإرادات ار ۹۵س

ملکیت کااعتبار ہے، زمین یا درخت کی ملکیت کانہیں۔

اورامام ابوحنیفہ کا مذہب ہیہ ہے کہ عشر اجارہ دینے والے پر ہے، اس لئے کہ زمین سے جس طرح کا شتکاری کے ذریعہ پیداوار حاصل کی جاتی ہے،اسی طرح اجارہ کے ذریعہ بھی حاصل کی جاتی ہے <sup>(1)</sup>۔

ج-وہ اراضی جوآ مدنی کے لئے بٹائی یامسا قات پردی گئ ہو:

• 11 - حنابلہ اور حنفیہ میں سے صاحبین کا مذہب ہے ہے کہ ان دونوں صورتوں میں عشر مالک اور مزدور میں سے ہرایک پر بیدا وار میں اس کے حصے کے اعتبار سے ہے، بشر طیکہ اس کا حصہ نصاب کے برابر ہوجائے اور ان دونوں میں سے جس کا حصہ نصاب سے کم ہوتو اس پر عشر نہیں ہے، جب تک کہ اسے اس کے علاوہ دوسری زمین کی بیدا وار اتن مقدار میں نہ حاصل ہوجس سے نصاب مکمل ہوجائے، اور حنابلہ کی رائے اس روایت کے مطابق ہے جس میں فصل کی زکا ق میں اختلاط کو مؤثر نہیں مانا گیا ہے۔

لیکن اس روایت کی روسے جس میں وہ اختلاط کوغلوں کی زکاۃ میں مؤثر قراردیتے ہیں، اگرز مین کاغلہ پانچ وسق ہوجائے تواس میں زکاۃ ہوگی اور دونوں شرکاء میں سے ہرایک سے اس کے حصے کاعشر لیا جائے گا، جب تک کہ ان دونوں میں سے کوئی ایک ایسانہ ہوجس پر عشر نہیں ہے، جیسے کہ ذمی۔

اورامام ابوحنیفہ کے نزدیک بٹائی کی صورت میں عشر زمین کے مالک پر ہے، اس لئے کہ ان کے نزدیک بٹائی فاسد ہے، لہذا اس صورت میں اس کی ملکیت ہوگی یا اس کی ملکیت ہوگی یا اس کی ملکیت ہوگی یا اس کی ملکیت ہوگی اس کی ملکیت ہوگی ہائے گی

اور ما لکیہ کی رائے یہ ہے کہ وہ باغیچہ جسے مساقات کے طور پردیا گیا اگراس کا پھل نصاب کے برابر ہوجائے یا باغ کے مالک کے پاس مزیداتنا پھل ہوکہ اگروہ اسے اس کے ساتھ ملادے تو نصاب کے برابر ہوجائے گاتواس کی زکاۃ پورے پھل سے نکالناواجب ہوگا، پھروہ دونوں باقی ماندہ پھل کو آپ پس میں تقسیم کرلیس گے، اوراس میں کوئی حرج نہیں ہے کہ باغ کے مالک کے حصے میں یا کام کرنے والے کے حصے میں نکاۃ کی شرط لگائی جائے، اس لئے کہ اس صورت میں ایک معلوم جزواجب ہوگا جس پر مالک نے عامل سے مساقات کا معاملہ کیا ہے، جن واجب ہوگا جس پر مالک نے عامل سے مساقات کا معاملہ کیا ہے، پس اگر کسی چیز کی شرط نہیں لگائی ہے تو پہلے زکاۃ لی جائے گی، باقی ماندہ پیداوار کووہ دونوں آپس میں تقسیم کرلیں گے۔

اور خی نے امام مالک سے نقل کرتے ہوئے کہا کہ مساقات کی زکا ۃ باغ کے مالک کی ملکیت سے نکالی جائے گی، لہذا اس پر واجب ہے کہ دوسرے باغ سے حاصل شدہ پھل کے ساتھ اس کو ملائے اور پھر اس پورے کی زکا ۃ نکالے، اگرچہ عامل ان لوگوں میں سے ہوجن پر زکا ۃ واجب نہیں ہوتی ہے اور اگر باغ کا مالک ان لوگوں میں سے ہوجن پر زکا ۃ زکا ۃ واجب نہیں ہوتی ہوتی اور عامل ان لوگوں میں سے ہوجس پر زکا ۃ واجب ہوتی ہے تو زکا ۃ ساقط ہوجائے گی (ا)۔

#### د-غصب کرده زمین:

111 - حفیہ کا مذہب یہ ہے کہ اگر کسی نے کوئی عشری زمین غصب کی پیدا پھراس میں کاشت کی تو اگر اس کھیتی کی وجہ سے زمین میں نقص پیدا نہیں ہواتو زمین کے مالک پرعشر نہیں ہے اور اگر کھیتی کی وجہ سے نقص پیدا ہواتو زمین کے مالک پرعشر ہوگا۔

اور قاضی خان فرماتے ہیں: وہ زمین جس کا خراج موظف ہے،

<sup>(1)</sup> الدرالختار، حاشیه ابن عابدین ۷۲،۵۵،الدسوقی ۱۸۴۴،المغنی ۷۲۲۸۔

<sup>(</sup>۲) المغنی ۲۸/۷۲۸،این عابدین ۲۸۲۸\_

<sup>(</sup>۱) الحطاب،التاج والإكليل ۷٫۵،۳۸۱،۳۸۰،المدونه ۱۲٫۵

اگراہے کسی غاصب نے غصب کرلیا تواگر غاصب انکارکرنے والا ہو اور ما لک کے پاس بینہ نہ ہوتوا گر غاصب نے اس میں کا شت نہیں کی توکسی برخراج نہیں ہے،اور اگر غاصب نے اس میں کاشت کی اور کاشت نے زمین کونقصان نہیں پہنچا یا توخراج غاصب پرہے،اوراگر غاصب غصب کا اقرار کررہا ہویا مالک کے پاس بینہ ہواوراس میں کاشت سے زمین کو نقصان نہ پہنچا ہوتو خراج زمین کے مالک پر ہے،اوراگر کاشت سے زمین کونقصان نہیں پہنچا ہوتو امام ابو پوسف کے نزدیک خراج زمین کے مالک پر ہے،خواہ نقصان کم ہویا زیادہ، گویا کہاس نے اسے نقصان کے ضمان کے بدلے غاصب کوا جارہ پر دے دیا، اور امام مُحرِّ کے نز دیک خراج اور نقصان دونوں کو دیکھا جائے گا، پس ان دونوں میں سے جو زیادہ ہو وہ غاصب پر ہوگا، اگرنقصان خراج سے زیادہ ہوتو غاصب خراج کی مقدار بادشاہ کوادا کرے گا اور ہاقی ماندہ زمین کے مالک کودے گا،اورا گرخراج زیادہ ہوتو پورا بادشاہ کو دے دے گا، اور خراج میں ان حضرات کی اس صراحت سے جوعشر کے سلسلے میں اوپر گذری ان کی مراد سمجھ میں آتی ہے (۱)۔

برابر نه ہوگا تواس کی زکاۃ کے سلسلے میں دواقوال ہیں (۱)۔

حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ پیداوار کی زکا ۃ زمین کے مالک پر ہے، بشرطیکہ وہ کاٹیے کے وقت سے قبل اوراس کے پک جانے کے بعداس کا مالک ہوا ہو، اور بیاس لئے کہ وہ اس کے نیچ کے مثل اوراس کے متعلقات کے عوض اس کا مالک ہوتا ہے، لہذا اس کی ملکیت کی نسبت اس کی تھیتی کے آغاز کی طرف ہوگی، لیکن اگر غاصب نے تھیتی کو کاٹ لیا اس طور پر کہ اس کے کاٹیے سے قبل زمین کا مالک اس کا مالک نہیں ہوا تو تھیتی کی زکا ۃ غاصب پر ہوگی، اس لئے کہ اس کی ملکیت اس پر ہوگی، اس لئے کہ اس کی ملکیت اس پر تابت ہوگئی۔

اسمسئلے میں ہمیں شافعیہ کی کوئی صراحت نہیں ملی۔

مباح زمین سے حاصل کردہ غلہ اور پھل کی ز کا ۃ:

11۲-اگر کسی شخص نے مباح زمین سے ایسی پیداوار حاصل کی جس کی جنس میں زکا ق ہے اور وہ نصاب کے برابر ہے تو ما لکیے، حنا بلہ اور امام ابو یوسف گا فد جب ہیہے کہ اس پر زکا ق نہیں ہے اور حاصل کرنے والداس کا مالک ہوگا، حنا بلہ فرماتے ہیں کہ اگر کسی مباح زمین میں کھیتی کی تواس میں زکا ق ہے۔

اورامام ابوحنیفہ اورامام محمد کا مذہب ہیہ ہے کہ پہاڑوں اور جنگلوں کے پھل میں عشر ہے، اگرامام اہل حرب، باغیوں اور ڈاکوؤں سے اس کی حفاظت کرے، اگر چیدر خت کسی کی ملکیت نہ ہواور نہ کسی نے اس کی دیکھیر کیھی کی ہو، اس لئے کہ مقصود بڑھوتری ہے اور وہ اس کے لینے سے حاصل ہوگئی (۳)۔

<sup>(</sup>۱) الفتاوي الهنديه ار ۱۸۷، الفتاوي الخانيه بهامش الهنديه ارا ۲۷۲،۲۷۱\_

<sup>(</sup>۱) الخرشي ۲/۱۸۰،الدسوقی ار ۵۵م\_

<sup>(</sup>۲) شرح المنتهی ار ۳۹۵\_

<sup>(</sup>۳) الدرالخار، حاشیه ابن عابدین ۲ر ۴۹، الدسوقی ۱۷ ۲ ۴۲، المغنی ۲ ر ۲۹۳، مغنی ۲ ر ۲۹۳، مغنی ۲ ر ۲۹۳، مغنی ۲ ر ۲۹۳، مثن تی ار ۹۲ س

قابل انتفاع ہوجانے کے بعد بھلوں کا اندازہ کرنا:

سااا - (حفیہ کے برخلاف) جمہور فقہاء کا مذہب یہ ہے کہ جب
پھل قابل انتفاع ہوجا ئیں توامام کے لئے مناسب یہ ہے کہ کسی زکاۃ
وصول کرنے والے کو بھیج دے جواس کا تخمینہ کرے(یعنی یہ اندازہ
کرے کہ خشک ہونے کے بعد اس کی مقدار کیا ہوگی)، تا کہ معلوم
ہوسکے کہ ان کے مالکان پرزکاۃ کی کیا مقدار واجب ہوگی، اور یہ اس
لئے کہ فقراء اور زکاۃ کے ستحقین کاحق معلوم ہوجائے اور پھل والوں
کو یہ سہولت حاصل ہو کہ وہ آزادی کے ساتھ اس کی تازہ کھجوریں
کھائیں، اور سابق تخمینہ کے مطابق زکاۃ اداکر دیں، اور یہ پھل کے
خشک ہونے کے وقت ہے، اور تخمینہ کرنے والے کی صلاحیتوں کو
جاننے کے لئے اور یہ معلوم کرنے کے لئے کہ اندازہ کرتے وقت وہ
کن چیزوں کی رعایت کرے گا اور کن غلوں کا اندازہ کیاجا تا ہے اور
کن کانہیں، اور تخمینہ سے متعلق تمام احکام جاننے کے لئے '' خرص''
کی اصطلاح دیکھی جائے۔

# زكاة كوساقط كرنے كے لئے حيلے:

۱۱۴- زکاۃ کوساقط کرنے کے لئے حیلہ اختیار کرنے کے حکم میں فقہاء کا ختلاف ہے:

حنفیہ اور شافعیہ کا مذہب ہیہ ہے کہ مالک اگر کوئی ایسا کام کرے جس کی وجہ سے اس سے زکاۃ ساقط ہوجائے، خواہ یہ حیلہ زکاۃ سے فرار اختیار کرنے ہی کے لئے ہوتو زکاۃ ساقط ہوجائے گی، اور ابن عابدین نے اس کی مثال ایسے خص سے دی ہے جوسال کے مکمل ہونے سے ایک دن قبل نصاب کسی کو ہبہ کردے، پھر سال کے بعد اسے لوٹا لے، اور اسی طرح اگروہ سال کے درمیان اسے ہبہ کردے، پھر سال کے دوران اسے لوٹا لے، اور ان اسے لوٹا لے، اور ان اسے لوٹا لے، اس کے کہ اس کی وجہ سے سال ختم

ہوجائے گا اور اسی طرح اگروہ نصاب اپنے بیٹے کو ہبہ کردے، یا سائمہ جانور کے نصاب کودوسرے سے بدل دے۔

پھرامام ابو یوسف فرماتے ہیں کہ بیمروہ نہیں ہے،اس کئے کہ بیہ وجوب سے بازر ہنا ہے، دوسرے کے حق کو باطل کرنا نہیں ہے،اورامام محمد فرماتے ہیں کہ بیم کروہ ہے،اس کئے کہ اس میں فقراء کو ضرر پہنچانا ہے، اور انجام کے اعتبار سے ان کے حق کو باطل کرنا ہے، حفیہ کے نزد یک فقوی امام محمد کے قول پر ہے،اور شافعیہ کے نزد یک معتمد قول کی روسے راہ فرارا ختیار کرنا مکروہ ہے، اور امام غزالی فرماتے ہیں کہ حرام ہے اور دیا نہیں کو اور دیا نہیں کو اور دیا نہیں کو اور دیا نہیں کا فرمہ بری نہیں ہوگا۔

مالکی، حنابلہ، اوزائ، ابن الماجشون، اسحاق اور ابوعبیدہ کا مذہب بہ ہے اورشافعیہ میں سے قاضی ابن کج نے اس کوفل کیا ہے کہ زکاۃ ساقط کرنے کے لئے حیلہ اختیار کرنا حرام ہے اورا گرابیا کرے گا توزگاۃ ساقط نہ ہوگ، جیسے کوئی شخص زکاۃ سے بچنے کے لئے جانور کے نصاب کواس کے غیرجنس سے بدل دے یا سال کے پورا ہونے کے وقت نصاب کے پچھ جھے کوتلف یا ہلاک کردے، اورا گرشروع سال میں ایبا کرتے و ذکاۃ واجب نہ ہوگی، اس لئے کہ اس میں زکاۃ سے فرار کا گمان نہیں ہے، ان حضرات کا استدلال باغ والوں کے اس میں ایسا کر عزو زکاۃ واجب نہ ہوگی، اس لئے کہ اس میں ذکر کیا ہے اور اس میں فرار کا گمان نہیں ہے، ان حضرات کا استدلال باغ والوں کے اس اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "فَطَافَ عَلَيْهَا طَائِفْ مِّنُ رُبِّکَ وَهُمُ لَا سُوردگار کی طرف ہے اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "فَطَافَ عَلَيْهَا طَائِفْ مِّنُ رُبِّکَ کِرُ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: گالگوئی، فَاصُبَحَتُ کا لگوئی، فیار کی ابیارہ گیا، جیسا کٹا ہوا کھیت)۔ پروردگار کی طرف سے ایک پھرنے والا (عذاب) پھر گیا، اس حال بیں فقراء کے دی کوسا قط کرنے کے لئے ان کے حیلہ اختیار کرنے بیں فقراء کے دی کوسا قط کرنے کے لئے ان کے حیلہ اختیار کرنے پراللہ تعالی نے انہیں سزادی، لہذا حیلہ اختیار کرنے والے کی سزا کے بیراللہ تعالی نے انہیں سزادی، لہذا حیلہ اختیار کرنے والے کی سزا کے پراللہ تعالی نے انہیں سزادی، لہذا حیلہ اختیار کرنے والے کی سزا کے پراللہ تعالی نے انہیں سزادی، لہذا حیلہ اختیار کرنے والے کی سزا کے بیراللہ تعالی نے انہیں سزادی، لہذا حیلہ اختیار کرنے والے کی سزا کے بیراللہ تعالی نے انہیں سزادی، لہذا حیلہ اختیار کرنے والے کی سزا کے بیراللہ تعالی نے انہیں سزادی، لہذا حیلہ اختیار کرنے والے کی سزا کے کیا کی سزا کے بیراللہ تعالی نے انہیں سزادی، لہذا حیلہ اختیار کرنے والے کی سزا کی سزا کے لئے ان کے دیا کی سزا کے کیا کی سزا کے کیا کی سزا کے کی سزا کے کیا کیا کی سزا کے کیا کی سزا کے کی سزا کے کیا کو کیا کی سزا کے کیا کیا کو کی سزا کے کیا کی سزا کے کیا کی سزا کے کیا کی سزا کے کی سزا کے کیا کی سزا کے کیا کی سزا کے کیا کیا کیا کو کیا کی سزا کے کا کی سزا کے کی سزا کے کیا کو کیا کی سزا کے کیا کی سزا کے کیا کی کی سزا کے کی سزا کے کیا کی کی سزا کے کیا کی سزا کے کیا کی سزا کے کی سزا کے کیا کی سزا کے کیا کی سزا کے کی سزا کے کیا کی کی کی کی

-m~4-

(۱) سورهٔ قلم ۱۹۰۹-

طور پراس کے ارادہ کے برعکس اس سے زکا ہی جائے گی، قاتل کو میراث سے رو کنے اور مرض الموت میں طلاق دی گئی عورت کو وارث میراث سے رو کنے اور مرض الموت میں طلاق دی گئی عورت کو وارث بنانے پر قیاس کرتے ہوئے اور ما لکیہ کے بیان کے مطابق جو مال اس نے بدلہ میں لیا ہے، اس کی زکا ہی جائے گی، جو مال بدلہ میں دیا ہے اس کی زکا ہی واجب نہ ہوگی، اگر چہوہ زیادہ ہو، اس لئے کہ وہ واجب نہیں ہوئی ہے (۱)۔

غلوں اور بھلوں کی زکاۃ میں لی جانے والی مقدار:

110 غلوں اور بھلوں کی زکاۃ میں پیداوار کاعشر (دسواں حصہ) یا نصف عشر (بیسواں حصہ) لیاجائے گا،جس کی سینچائی بغیر کسی خرچ کے ہوئی ہے اس میں بالا تفاق عشر ہوگا، مثلا وہ فصل جسے بارش کے پانی سے یادر یا کے بہتے ہوئے پانی سے سیراب کیا گیا ہو یا جھوٹی ندیوں سے سیزاب کیا گیا ہو یا جھوٹی ندیوں سے سینچائی کی جائے اور اس میں ہاتھ لگانے یا کسی آلہ کو استعال کرنے کی ضرورت نہ پڑے یا در خت اپنی جڑوں کے ذریعہ سیرا بی عاصل کرے، یعنی جی الی خی میں میں ہوجس کا پانی درخت کی جڑوں عاصل کرے، یعنی جی الی خی میں میں موجس کا پانی درخت کی جڑوں علی کی خروں تندر ہے۔

عاصل کرے، لین کے جانے کی ضرورت نہ رہے۔

اورجن کھیتوں کی سیرانی پرخرج کرنا پڑے ان میں نصف عشرہے، خواہ اسے اونٹ سیراب کریں یارجٹ یا ڈول وغیرہ کے ذریعہ سیراب کیا جائے، اوراسی طرح اگر نہر سے اپنی زمین تک نالی نکالی پھر جب وہاں تک پانی پہنچا تو اس کو چلو کے ذریعہ یا کسی آلہ سے اٹھانے کی ضرورت پڑی (تو اس میں نصف عشرہے)، اوراس کا ضابطہ یہے کہ پہنچانے کے لئے کسی آلے یا عمل کی ضرورت پڑے۔

اوراس کے لئے نبی عظیمی کاس قول سے استدلال کیا گیا ہے: "فیما سقت السماء و العیون أو کان عشریا العشر، وما سقی بالنضح نصف العشر" (وه کیتی جس کی سینچائی بارش یا چشموں سے ہویا پانی کے قریب ہواس میں عشر ہے اور جس کی سینچائی سیرانی اونٹ کے ذریعہ ہواس میں نصف عشر (بیبواں حصہ) ہوائی اور جس پیداوار میں محنت، مشقت اور خرج ہے اس میں واجب ہونے والی مقدار کے کم کرنے کی حکمت ہے کہ بڑھوتری کے کم کرنے کی حکمت ہے کہ بڑھوتری کے کم کرنے میں خرج اور مشقت کا اثر ہوتا ہے۔

اوراگرز مین کے لئے کسی سیراب کرنے والے کی ضرورت پڑے جو دریاؤں یا بارش کے پانی سے اسے سیراب کرے اور پانی کو ایک طرف سے دوسری طرف سے دوسری طرف پھیرے، یارہٹ کے ممل کی یا نہر کھودنے کی ضرورت پیش آئے تو ہے چیز نصاب کے کم کرنے میں اثر انداز نہ ہوگی۔ اور اگر نصف وقت میں زمین کی سینچائی خرج کے ذریعہ ہوئی اور نصف وقت میں بغیر خرج کے تو زکا قبالا تفاق عشر کا تین رابع ہوگی، اور اگر زمین کی سینچائی ان دونوں میں سے ایک کے ذریعہ دوسرے کے اگر زمین کی سینچائی ان دونوں میں سے ایک کے ذریعہ دوسرے کے مقابلے میں زیادہ ہوئی ہے تو جمہورا کشر کا اعتبار کرتے ہیں اور کم کا تھم ساقط ہوجائے گا، اورا یک قول ہے ہے کہ ان دونوں میں سے ہرایک کا اس کے حصہ کے لحاظ سے اعتبار کیا جائے گا۔

عشریانصف عشر لینے سے قبل پیداوار میں سے کیا منہا کیا جائے گا:

۱۱۲ - حنفیہ کا مذہب سیہ ہے کہ عشریا نصف عشر مذکورہ بالا تفصیل کے

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۲/۳۱، ۱۱۷، ۱۵۹۵، الدسوقی ۱۱۷۳، نیز دیکھئےتقریر الشیخ علیش علی حاشیة الدسوقی ۱/۱۳، مغنی المحتاج ۱/۹۷، فتح العزیز ۸/۳۹، شرح المنهاج ۲/ ۱۲، المغنی ۲/۷۲۰

<sup>(</sup>۱) حدیث: "فیما سقت السماء و العیون ....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۳۷۳ مطیع التلفیه) نے حضرت ابن عمر سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) المغنی ۲/ ۲۹۸، ۲۹۹، الشرح الكبير مع حاشية الدسوقی ار ۴٬۴۹۹، حاشيه ابن عابدين ۲/ ۵۱،۴۹۷، شرح المنهاج ۱۹،۱۸-

مطابق پوری پیداوار سے لیاجائے گا، لہذااس سے اس نیج کو سٹنی نہیں کیاجائے گاجس کو کسان نے بویا ہے اور مزدوروں کی مزدوری یا نہر کی کھدائی یا حفاظت کرنے والے کی مزدوری وغیرہ بھی وضع نہیں کی جائے گی، بلکہ عشر پورے میں واجب ہوگا، اس لئے کہ نبی علیہ شنگ نے خرج کے فرق کی وجہ سے واجب مقدار میں فرق کا حکم دیا ہے، اور اگرخ ج کو مستثنی کرلیا جائے تو پھر اسی مقدار میں عشر واجب ہوگا، اور صدی نے اس کو ظاہر قرار دیا ہے کہ واجب اگر پیداوار کا ایک حصہ ہوتو خرج کو غیر موجود کی طرح سمجھا جائے گا اور باقی میں زکا ق واجب ہوگی، ہوتو خرج کو غیر موجود کی طرح سمجھا جائے گا اور باقی میں زکا ق واجب ہوگی اور

اور حنابلہ کا مذہب ہیہ کہ کھیتی کا خرج اگر دین ہوتو اس کا ما لک عشر کا حساب کرنے سے قبل اس کو کھیتی سے منہا کرے گا، امام احمہ فرماتے ہیں کہ جس شخص نے قرض لے کراپنی کھیتی پر خرج کیا اور قرض لے کراپنی کھیتی پر جوخرج کیا ہوتر جوخرج کیا ہواں سے اپنی کھیتی پر جوخرج کیا ہے اس کا حساب کرے گا، اور اپنے اہل وعیال پر جوخرج کیا ہے اس کا حساب نہیں کرے گا، وہ حضرات فرماتے ہیں کہ بیاس لئے کہ بیہ کو حساس کے کہ بیہ کو حاصل ہی کھیتی کی ضروریات میں سے ہے، لہذا اس کے مقابلے میں جوحاصل ہوا ہے اس کو دوسری طرف بھیرنا ضروری ہے تو گویا کہ وہ حاصل ہی نہیں ہوا، دوسرے دیون اس کے برخلاف ہیں کہ وہ پیداوار سے ساقط نہیں ہوں گے، اس لئے کہ وہ حنابلہ کے مشہور قول کی روسے ساقط نہیں ہوں گے، اس لئے کہ وہ حنابلہ کے مشہور قول کی روسے اموال ظاہرہ میں سے ہے، جیسا کہ پہلے گزرا (۲)۔

اور حنابلہ کے نزدیک کھیتی کی ضروریات کے مشابہ زمین کا خراج ہے، لہذا وہ بھی غلہ میں زکاۃ کا حساب کرنے سے قبل غلہ سے لیا جائے گا۔

واجب مقدار کے نکالنے سے بل مالک پر کیالازم ہے:

السے واجب مقدار کی خشک کرنے اور غلوں کوصاف کرنے کے بعد پیداوار

عواجب مقدار لی جائے گی، اس لئے کہ وہ مکمل ہونے کا وقت اور
جمع کر کے رکھنے کی حالت ہے، اور زکاۃ نکالنے کے وقت تک پھل پر
جوخرج ہووہ مال والے پرلازم ہے، اس لئے کہ وہ غلہ کے حق میں ایسا
ہے جیسے کہ چو پائے کے حق میں حفاظت اور زکاۃ وصول کرنے والے کو
اسے تر ہونے کی حالت میں لینے کاحق نہیں ہے۔

اگر مالک عشر میں تر پھل کو نکالے تو اس کے لئے کافی نہ ہوگا، حنابلہ نے اس کی صراحت کی ہے۔

اس ہے کچھ حالات مشتنی ہیں:

ان میں سے ایک بیہ ہے کہ پھل کے سو کھ جانے کے اندیشہ سے پورے پھل کو یا کچھ پھل کو پوری طرح پختہ ہونے سے قبل اس کے بعض حصہ کو توڑنے پر مجبور ہوجائے تو اس کے لئے بیہ جائز ہوگا، اور اس کی طرح اگر تر حالت میں اس کا کا ٹنا زیادہ نفع بخش اور زیادہ مصلحت پر مبنی ہو تو جائز ہوگا۔

اوران میں سے ایک بیہ ہے کہ پھل ایسا ہو جسے خشک نہ کیا جاتا ہو، بلکہ وہ تر ہونے کی حالت میں کھایا جاتا ہو، جیسے انگور، کھجور اور مٹر وغیرہ کی بعض اقسام، پس اس میں زکاۃ واجب ہوگی، یہاں تک کہ ان لوگوں کے نزدیک بھی جواس کے قائل ہیں کہ جس کی زکاۃ نکالی جاتی ہے اس کی شرط ذخیرہ اندوزی ہے، اور بیاس لئے کہ وہ مجموعی طور پر جمع کر کے رکھا ہے۔

او پر کی دونوں صورتوں میں حکم یہ ہے کہ تر ہونے کی حالت میں فقراء کاحق لینا جائز ہے، اوراگر مال والے نے اسے تلف کردیا تواس

اس مسئله میں ہمیں مالکیہاور شافعیہ کا کوئی کلام نہیں ملا۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۱۵/۲\_

<sup>(</sup>۲) المغنی ۱ر ۷۲۷۔

پر قیمت ہے، اور اگر مال والا چاہے تو اس کے لئے اسی جنس سے زکا ۃ کی مقد ارکا خشک ہونے کی حالت میں نکالناجائز ہے۔

اورایک قول میہ کہاس کے ذمہ میں خشک ہونے کی حالت میں عشر واجب ہے، اگر چہاس طور پر ہو کہ وہ اسے خریدے<sup>(۱)</sup>،اور مالکیہ فرماتے ہیں کہاگراسے فروخت کر دیا جائے توثمن کاعشر واجب ہے،ورنہ قیمت کا۔

اورجوحفرات اس کے قائل ہیں کہ زینون کی زکا ۃ لی جائے گی تو اگر وہ زینون ہے جس سے تیل نکالا جا تا ہے تو تیل نکا لنے کے بعد اس سے عشر نکالا جائے گا، اگر چہاس کا تیل کم ہو، اس لئے کہ تیل ہی محفوظ رکھا جا تا ہے، اس لئے اس کی وہی حیثیت ہے جو دوسر سے سیطوں میں خشک کرنے کی ہے، اور اگر اسے دانہ کی شکل میں رکھا جا تا ہوتواس کاعشر دانہ کی شکل میں لیا جائے گا جبکہ دانہ پانچ وسق ہوجائے ہوتواس کاعشر دانہ کی شکل میں لیا جائے گا جبکہ دانہ پانچ وسق ہوجائے اور یہ ما لکیے اور حنابلہ کا مذہب ہے، امام مالک فرماتے ہیں کہ اگر زیون پانچ وسق ہوجائے تو تیل نکالنے کے بعد اس کے تیل سے رتیون پانچ وسق ہوجائے تو تیل نکا لئے کے بعد اس کے تیل سے باغواں حصہ لیا جائے گا۔

اور امام ابوحنیفہ کا مذہب ہے ہے کہ ہرحال میں دانہ ہونے کی حالت میں اس سے عشر نکالا جائے گا<sup>(۲)</sup>۔

شهداورجانورول سے پیداشدہ چیزوں کی زکا ۃ:

۱۱۸ - حفیہ اور حنابلہ کا مذہب یہ ہے کہ شہد سے زکا ۃ کی جائے گی،

ان حضرات کا استدلال اس روایت سے ہے جسے عمرو بن شعیب نے

ایخ والد سے اور والد نے اپنے دادا سے روایت کیا ہے: "أن

رسول اللّٰه عَلَيْكُ كان يؤخذ في زمانه من قرب العسل من

عشر قربات قربة من أوسطها ((رسول الله عليه عليه عليه عشر قربات قربة من أوسطها ((رسول الله عليه عليه على درمياني فتم كاايك مثك ليا جاتا تها) ، اورحديث مين به كه ابوسياره منعي في فرمايا: "قلت: يا رسول الله إن لي نحلا قال: أد العشر، قلت: يا رسول الله: احمهالي، فحماهاله ((۲) (مين في دريافت كيا الله كرسول الله كرسول! مير لياس شهدى محمى به تو آ ب عليه في فرمايا كو عشرادا كرو، مين في كها: الله كرسول آ ب مير لي لئه أرمايا كو ها ظت يجيم تو آ ب عليه في الله كرسول آ ب مير لي لئه الله كرسول آ ب مير لي لئه كرسول آ بي مير لي كانه الله كرسول آ بي مير لي كانه الله كرسول آ بي مير لي لئه كرسول آ بي مير لي كره الله كره الله

اور ما لکیداور شافعید کا مذہب ہدہے کہ شہد میں زکا قنہیں ہے، ابن المنذر کہتے ہیں کہ شہد میں زکا ق کے وجوب سے متعلق کوئی الی حدیث نہیں ہے جو ثابت ہو، پھر حنفیہ کا مذہب ہدہے کہ اس میں دو شرطیں ہیں:

اول: یه که شهد کی مکھی کسی خراجی زمین میں نه ہو،اس کئے که خراجی زمین سے خراج لیا جاتا ہے اوران کے نزدیک عشر اور خراج دونوں جمع نہیں ہو سکتے جیسا که پہلے گزرا۔

دوم: اگرشہد کی مکھی جنگل یا پہاڑ کی غیر مملوک زمین میں ہوتو اس میں زکاۃ نہیں ہے، الا میہ کہ امام چوروں اور ڈاکوؤں سے اس کی

<sup>(</sup>۱) المغنی ۱/ ۱۲ ۷، الشرح الکبیرمع الدسوقی ا/ ۴۸ ۸۔

<sup>(</sup>۲) المغنی ۲ر ۱۳۷۔

<sup>(</sup>۱) حدیث عمروبن شعیب عن ابیئن جده: "أن رسول الله عَلَیْتِ کان یؤخذ فی زمانه من قرب العسل" کی روایت ابوعبید قاسم بن سلام نے الأموال (ص۹۹۸، شائع کرده دارالفکر) میں کی ہے اورارسال کی وجہ سے اسے معلول کہا گیا ہے، جبیبا کہ ابن حجرکی المخیص (۱۲۸ طبع شرکة الطباعہ) میں ہے، کہا گیا ہے، جبیبا کہ ابن حجرکی المخیص (۱۲۸ طبع شرکة الطباعہ) میں ہے، کین انہوں نے ایک روایت کوذکر کیا ہے جواس کوتقویت پہنچاتی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث البی سیاره: "قلت: یا رسول الله، إن لی نحلا" کی روایت ابن ماجه (۱ م۸۵ طبع الحلی) نے کی ہے اور بوصری نے انقطاع کی وجہ سے اسے معلول کہا ہے، جیسا کہ الزوائد (۱ ر۲۰ سطبع دار الجنان) میں ہے۔

<sup>(</sup>٣) كمغنى ١ ر ١٤ كا، بن عابدين ٢ ر ٢٩ م، الأم للشافعي ٢ ر ٣٣ طبع بولا ق ٢١ الهـ

حفاظت کرے، اور امام ابو یوسف فرماتے ہیں کہ زکاۃ صرف اس صورت میں ہے جب زمین مملوک ہو (۱)۔

#### شهركانصاب:

۱۱۸م-حنابلہ فرماتے ہیں: اس کا نصاب دس فرق ہے (اور فرق ایک ناپنے کا پیانہ ہے جو سولہ رطل عراقی گندم کے برابر ہوتا ہے)۔
اور ایک قول میہ ہے کہ ان کے نزد یک نصاب ایک ہزار رطل ہے،
اور امام محمد فرماتے ہیں: پانچ فرق، اور امام ابو حنیفہ فرماتے ہیں: پانچ فرق، اور امام ابو حنیفہ فرماتے ہیں: شہد کی قیل اور کثیر مقدار میں زکا ہ واجب ہے۔

لیکن شہد کے علاوہ کے بارے میں حنفیہ، حنابلہ اور شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ رفیم اور رفیم کے کیڑے میں زکاۃ نہیں ہے، اور شافعیہ اور حنابلہ فرماتے ہیں: اس لئے کہ وہ نہ منصوص ہے اور نہ منصوص کے تکم میں ہے۔

اور صاحب'' مطالب اولی النهی'' نے اون، بال اور دودھ کا اضافہ کیا ہے، اور امام شافعیؓ نے مشک اور اس طرح کی خوشبو کو بھی ان چیزوں کے ساتھ ذکر کیا ہے جن میں زکا قنہیں ہے (۳)۔

نباتات کے علاوہ زمین سے نکلنے والی دوسری چیزوں کی زکاة:

119 - بھی زمین سے نباتات کے علاوہ سونا یا چاندی یاان دونوں کے علاوہ دوسرے معادن نکالے جاتے ہیں جو ڈھل جاتے ہیں، جیسے تانبا،لو ہااور پارہ، یانہیں ڈھلتے ہیں، جیسے تیل، تارکول اورکوئلہ وغیرہ

(۳) كشاف القناع ۲ر۲۰۵، مطالب اولى النهى ۲ر۵۵، ۷۲، الأم للشافعى ۲/۳ مطالب اولى النهى ۲/۲۷، ۷۲، الأم للشافعى ۲/۳ مطالب المدايدوفتخ القديد ۲/۲ مطالب المدايدوفتخ القديد ۲/۲ مطالب المدايدوفتخ القديد ۲/۳ مطالب المدايد وفتح القديد وفتح المدايد وفتح القديد وفتح المدايد وفتح القديد وفتح القديد وفتح القديد وفتح المدايد وفتح القديد وفتح المداد وفتح القديد وفتح القديد وفتح القديد وفتح القديد وفتح القديد

اور بیسب بھی اللہ کے حکم سے زمین میں پیدا ہوتے ہیں یا پھران چیز وں میں سے ہوتے ہیں جنہیں آ دمیوں نے رکھا ہوجیسے وہ خزانے جنہیں ان کے مالک زمین میں رکھتے ہیں پھر وہ ہلاک ہوجاتے ہیں اور خونید کی رائے یہ ہے کہ رکاز 'میں بیسب داخل ہیں ، اور حنید کی رائے یہ ہے کہ رکاز 'میں بیسب داخل ہیں ، اور حنابلہ کی رائے یہ ہے کہ رکاز کے نام میں صرف وہ چزیں داخل ہوں گی جوزمین میں خلقی طور پر کے نام میں اور اس سے یا نچواں حصہ لیاجائے گایا چالیسواں حصہ اس میں فقہاء کے یہاں اختلاف اور تفصیل ہے اور جو چزکی جائی ہے اس مصارف میں خرج کی جائے گی ، یافی ہے جوفئی کے مصارف میں خرج کی جائے گی ، یافی ہے جوفئی کے مصارف میں خرج کی جائے گی ، یافی ہے جوفئی کے مصارف میں خرج کی جائے گی ، یافی ہے جوفئی کے مصارف میں خرج کی جائے گی ، یافی ہے جوفئی کے مصارف میں خرج کی جائے گی ، یافی ہے جوفئی کے مصارف میں خرج کی جائے گی ، یافی ہے جوفئی کے مصارف میں خرج کی جائے گی ، یافی ہے جوفئی کے مصارف میں خرج کی جائے گی ، یافی ہے جوفئی کے مصارف میں خرج کی جائے گی ، یافی ہے جوفئی کے مصارف میں خرج کی جائے گی ، یافی ہے جوفئی کے مصارف میں خرج کی جائے گی ، یافی ہے جوفئی کے مصارف میں خرج کی جائے گی ، یافی ہے جوفئی کے مصارف میں خرج کی جائے گی ، یافی ہے جوفئی کے مصارف میں خرج کی جائے گی ، یافی ہے جوفئی کے مصارف میں خرج کی جائے گی ، یافی ہے جوفئی کے مصارف میں خرج کی جائے گی ، یافی ہے جوفئی کے مصارف میں خرج کی جائے گی ، یافی ہے جوفئی کے مصارف میں خرج کی جائے گی ، یافی ہے جوفئی کے مصارف میں خرج کی جائے گی ، یافی ہے جوفئی کے مصارف میں خرج کی جائے گی ، یافی ہے جوفئی کے مصارف میں خرج کی جائے گی ، یافی ہے جوفئی کے مصارف میں خرج کی جائے گی ، یافی ہے جوفئی کے مصارف میں خرج کی جائے گی ، یافی ہے جوفئی کے مصارف میں خرج کی جائے گی ، یافی ہے جوفئی کے مصارف میں خرب کی جائے گی ، یافی ہے جوفئی کے مصارف میں خرب کی جائے گی ، یافی ہے کی جائے گی ، یافی ہے کی جائے گی ہے کی ہے کی جائے کی ہے کی ہے

ان سب کو جاننے کے لئے '' رکاز'''' کنز ''اور'' معدن' کی اصطلاحات دیکھی جائیں۔

# سمندروں سے نکالی گئی اشیاء میں ز کا ۃ:

• ۱۲ - جمہور علماء حنفیہ ، مالکیہ اور شافعیہ کا مذہب اور امام احمد سے بھی ایک روایت یہی ہے اور یہی قول ابوعبید اور ابوثور کا ہے کہ سمندر سے نکالی گئی چیز لیعنی موتی ، عنبر اور موضکے وغیرہ میں زکا ق یاخس میں سے کچھوا جب نہیں ہے ، اس لئے کہ حضرت ابن عباس سے مروی ہے کہ عنبر میں کچھوا جب نہیں ہے ، بلکہ وہ ایک چیز ہے جسے سمندر نے پھینک دیا ہے ، اور اس کے مثل حضرت جابر سے مروی ہے اور اس لئے بھی کہ نبی عبد میں اور آپ علیقی ہے خلفاء کے عہد میں اور آپ علیقی کے خلفاء کے عہد میں اسے زکالا جاتا تھا، کیس آپ علیقی ہے اور آپ علیقی کے خلفاء کے

<sup>(</sup>۱) فتحالقد پر ۱ر۲،المغنی ۲ر۱۲۷\_

<sup>(</sup>۲) سابقهمراجعیه

<sup>(</sup>۱) المغنی ۳۷/۱۵،۲۷،۱۲ بن عابدین ۷۲/۳۹،۴۳ الشرح الکبیرمع حاشیة الدسوقی ۱/۳۹۲،۴۸۲ شرح المنهاج بحاشیة القلبو یی ۷۶/۴۸۲

سے اس کے بارے میں کوئی سنت وار ذہیں ہے۔

اورامام احمرؓ سے دوسری روایت ہے اور یہی قول امام ابو یوسف کا
ہے کہ اس میں زکا ہ ہے، اس لئے کہ وہ خشکی کے کان سے نکلنے والی شی
کے مشابہ ہے، اور بیمروی ہے کہ حضرت ابن عباسؓ نے عبر کے
بارے میں فرمایا: ''إن کان فیہ شی ' ففیہ المخمس '' (اگراس
میں کچھ واجب ہوگا توخمس واجب ہوگا)، اور یعلی بن امیہ نے ایک
عبر کے بارے میں جے انہوں نے سمندر کے ساحل پر پایا تھا،
حضرت عمر بن الخطاب ؓ کے پاس خط لکھا تو حضرت عمرؓ نے صحابہ سے
مشورہ کیا، چنا نچہ ان حضرات نے مشورہ دیا کہ وہ اس سے خمس لیس، تو
حضرت عمرؓ نے ان کو یہی لکھ کر بھیجا، اور اسی کے شل حسن اور زہری
سے مروی ہے، اور حضرت عمر بن عبدالعزیزؓ کے بارے میں منقول
ہے کہ انہوں نے عبر سے خمس لیا، اور حضرت عمر بن عبدالعزیز نے
عمان میں اپنے گورنر کے نام خط لکھا کہ اگر چھلی کی قیت دوسو در ہم
ہوجائے تو وہ وہ اس سے زکا ہ لیں (۱)۔

اور ما لکیہ فرماتے ہیں کہ سمندرسے جو پچھ نکلے، جیسے عبرتواگر پہلے سے اس پرکسی کی ملکیت نہ ہوتو وہ اس کے پانے والے کی ہے اور شکار کی طرح اس کا خمس نہیں نکالا جائے گا، پس اگر پہلے سے اس پرکسی کی ملکیت ہوتو اگر زمانہ جا ہلیت کے کسی آ دمی کی ہو یااس کے بارے میں شک ہوتو وہ رکاز ہے اور اگروہ کسی مسلمان یا کسی ذمی کی ملکیت ہوتو وہ لقط ہے۔

# تيسرى قشم

#### كاة كانكالنا:

171- جس شخص پرز کا قراجب ہوتو یا تو وہ اسے نکال کر براہ راست فقراء اور تمام مستحقین کودے دے گا، یا وہ اسے امام کو دیدے گا، تا کہ وہ اسے اس کے مصارف میں خرچ کرے اور یہاں ہم زکا قرنکا لئے سے متعلق احکام فرکریں گے اور خاص طور پروہ احکام جوز کا قرنکا کر براہ راست فقراء کو دیئے سے متعلق ہیں۔

## زكاة كى ادائيگى كے وقت نيت:

۱۲۲ - زکاۃ نماز کی طرح عبادات کے فرائض میں سے ایک فریضہ ہے، اوراس بنا پر عام فقہاء کے نزدیک اس میں نیت شرط ہے۔
اوزائی سے مروی ہے کہ اس میں نیت کی شرط نہیں ہے، اس لئے کہ وہ اپنے مالک پردین ہے اوردین کی ادائیگی میں نیت کی ضرورت نہیں بڑتی ۔

جہور کی دلیل نبی علیہ کا ارشاد ہے: "إنما الأعمال المائیات و إنما لکل امرئ مانوی" (ب شک اعمال کا مدارنیتوں پر ہے اور ہر شخص کے لئے وہی ہے جس کی اس نے نیت کی )،اور دوسری وجہ سے کہ اللہ کے لئے مال کا نکالنا فرض بھی ہوتا ہے اور نفل بھی، لہذا فریضہ کوفل سے ممتاز کرنے کے لئے نیت کی ضرورت پڑی اور اس کونماز پر بھی قیاس کیا گیا ہے۔

اورز کا قامیں جس نیت کی شرط ہے اس کا مطلب میہ ہے کہ وہ اپنے دل سے میدادہ کرے کہ وہ جو کچھ نکال رہا ہے میدوہ زکا قاہے جواس

<sup>(</sup>۱) المغنى سر۲۷، الأموال لأ في عبيد رض ٣٣٦، الأم للشافعى ٢ ر٣٣، فتح القديرار ٥٣٢\_

<sup>(</sup>۲) الشرح الكبيرا ۱۲۹۸\_

<sup>(</sup>۱) حدیث: "إنما الأعمال بالنیات و إنما لكل امرئ مانوی" كی روایت بخاری (فتح الباری ۱۸ طبع السلفیه) اور مسلم (۱۲۵۱۵ ما طبع السلفیه) اور مسلم (۱۲۵۱۵۵۵۵۵۵ طبع الحلمی ) نے حضرت عمر بن الخطاب سے كی ہے اور الفاظ بخارى كے ہیں۔

کے مال میں واجب ہے، اور اگر وہ اس بچے یا مجنون کی طرف سے نکال رہاہے جواس کے ماتحت ہے تو وہ بیارادہ کرے کہ بیروہ زکا ۃ ہے جوان دونوں پر واجب ہے (۱) اور نیت کرنے والے کا مکلّف ہونا معتبرہے، اس لئے کہ وہ فریضہ ہے ۔

اوراسے امام کو دیتے وقت یا اس کے مستحق کو دیتے وقت نیت کرے گا، یا دینے سے پچھبل، پس اگر دینے کے بعد نیت کی توجیسا کہ مالکیہ اور شافعیہ نے صراحت کی ہے بیاس کے لئے کافی نہ ہوگا۔
لیکن حفیہ کے نز دیک شرط یہ ہے کہ نیت ادائیگی سے متصل ہو، خواہ یہ اتصال حکماً ہو، جیسا کہ اگر بغیر نیت کے دے دی پھر نیت کی اور ابھی مال فقیر کی ملکیت میں باقی ہے، البتہ اگر فقیر کے اسے خرچ کردیئے یا فروخت کردیئے کے بعد نیت کی تو زکا ق کی طرف سے کافی نہ ہوگی۔

حنفیہ، مالکیہ اور شافعیہ فرماتے ہیں کہ اگر زکا ہ کو اپنے مال سے علاحدہ کرلیا اور علاحدہ کرتے وقت بینیت کی کہ بیز کا ہ ہے تو بیکا فی ہوجائے گا، خواہ دیتے وقت نیت نہ کرے، ابن عابدین فرماتے ہیں:
اس کئے کہ دینا متعدد بار ہوتا ہے، اس کئے ہر مرتبہ دیتے وقت نیت کے استحضار میں حرج واقع ہوگا، لہذا حرج کی وجہ سے اسی پراکتفاء کیا جائے گا

اوراگراپنے وکیل کو بینت کرتے ہوئے زکا ۃ سپر دکی کہ وہ زکا ۃ ہے تو یہ کا ۃ سپر دکی کہ وہ زکا ۃ ہے تو یہ کافی ہے ہوئے دکا ۃ سپر دکی کہ وہ زکا ۃ ہے تو یہ کافی ہیں ہے کہ وکیل بھی ست کافی نہیں ہے (۴)۔

اور اگرانسان نے اپنے مال میں زکاۃ واجب ہونے کے بعد اپنے پورے مال کورضا کارانہ طور پر فقراء کودے دیا تو اس سے زکاۃ ساقط نہیں ہوگی، شافعیہ اور حنابلہ اس کے قائل ہیں، اس لئے کہ اس نے فرض کی نیت نہیں کی۔

اور حنفی فرماتے ہیں کہ اس حال میں استحساناً اس سے زکاۃ ساقط ہوجائے گی، اس لئے کہ جب اس نے پورا مال ادا کردیاتو ادا کئے ہوئے جزاور دوسرے اجزاء کے درمیان اختلاط ختم ہوگیا، اور پورا مال اللہ تعالی کے لئے ادا کردینے کی وجہ سے وہ جزبھی ادا ہوگیا جو واجب تقال

اورجس مال کی زکاۃ نکال رہا ہے اس کی تعیین ضروری نہیں ہے، لیکن اگراہے متعین کردیا تومتعین ہوجائے گا۔

پس اگراس نے زکاۃ نکالی اور اپنے اس مال کی زکاۃ اداکر نے کی جوغائب ہے اور جس کے حفوظ ہونے کا اسے عمم ہیں ہے تو یہ جائزہ، اس لئے کہ اصل اس کا باقی رہنا ہے، پھر اگر اس کا محفوظ رہنا تاہم ہوگیا تو اس کے لئے زکاۃ کی بیدادائیگی کافی ہوگئ، اور اگراس کا تلف ہونا ظاہر ہوگیا تو اس زکاۃ کو دوسرے مال کی طرف اگراس کا تلف ہونا ظاہر ہوگیا تو اس نے اپنے غائب یا موجود مال کی ذکاۃ کی ادائیگی کی نیت کی، پھر غائب مال کا تلف ہونا ظاہر ہوگیا تو موجودہ مال کی ذکاۃ مال کی طرف سے زکاۃ کافی ہوجائے گی، اور اگر نکالے ہوئے مال میں بینیت کی کہ بیاس مال موروث کی زکاۃ ہوگی جس کے مورث کی موت کے بارے میں اسے شک ہے تو اس کے لئے بیز کاۃ کافی نہ ہوگی، اس لئے کہ اسے تر دد ہے اور اصل عدم موت ہے اور زکاۃ لینے ہوگی، اس لئے کہ اسے تر دد ہے اور اصل عدم موت ہے اور زکاۃ لینے والے کا بیجائنا شرط نہیں ہے کہ وہ ذکاۃ ہے۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۲ر ۴، المغنی ۲ر ۹۳۸، الشرح الکبیرمع حاشیة الدسوقی ار ۵۰۰، شرح المنهاج ۲۲ س۷-

<sup>(</sup>۲) شرح منتهی الارادات ۱۹۱۸ ـ

<sup>(</sup>۳) الشرح الكبيروحاشية الدسوقي ار ٥٠٠، شرح المنهاج ٢٦/ ١٢/٣، ابن عابدين ١١/١١\_

<sup>(</sup>۴) شرح المنها ك7ر ۴۳، ابن عابد بن ۱راا، فتح القديرار ۴۹۳\_

<sup>(</sup>۱) المغنى ۲ ر ۹۳۹ ،ابن عابدين ۲ ر ۱۲ ـ

<sup>(</sup>۲) المغنی ۲ر ۹۴۰، شرح المنهاج ۲ر ۳۳\_

## بادشاه کی زکاۃ لینے کے وقت نیت:

۱۲۳ - جو خض زکاۃ کی ادائیگی نہیں کرتا، اگر بادشاہ یا اس کا نائب زبردتی اس سے زکاۃ لے لے اور اسی کے درجہ میں وہ خض ہے جس نے اپنے مال کو فائب کردیا، تا کہ اس سے زکاۃ نہ لی جائے اور قیدی اور وہ خض ہے جس تک پہنچنا مشکل ہو، جیسا کہ '' امنتی'' کے شارح نے صراحت کی ہے تو فقہاء کا اس سلط میں اختلاف ہے، شافعیہ اصح قول کی روسے فرماتے ہیں اور حنابلہ کا بھی ایک قول یہی ہے کہ اگر بادشاہ زکاۃ سے بازر ہے والے سے زبردسی زکاۃ لے لے اور لینے کے وقت یا علا صدہ کرتے وقت نیت کر لے تو یہ نیت بازر ہے والے کی طرف سے ظاہر اُ اور باطنا کافی ہوجائے گی، اس لئے کہ اس کے کہ اس کے حق میں نیت کے دشوار ہونے کی وجہ سے بچے اور مجنون کی طرح نیت کا وجوب اس سے ساقط ہوگیا ہے اور بادشاہ کو ما لک پر ولایت ماصل ہے۔

اور ما لکیہ نے اسے مطلقاً کافی کہا ہے، اور بظاہر ایسا معلوم ہوتا ہے کہ وہ ظاہراً بھی کافی ہے اور باطناً بھی۔

اور حنابلہ میں سے قاضی فرماتے ہیں کہ اگر اسے بادشاہ نے لیے لیا تو بغیر نیت کے کافی ہوجائے گی، خواہ اس نے اس کی رضامندی سے لیا ہو یا زبردتی سے اس لئے کہ امام کا اس کو لینا ایسا ہے جیسے شرکاء کے درمیان تقسیم کرنا ،اس لئے کہ وہ فقراء کا وکیل ہے، اوراس لئے بھی کہ بادشاہ کو ولایت عامہ حاصل ہے، اوراس کی دلیل یہ بھی ہے کہ وہ بازر ہنے والے سے اسے بالا تفاق لے گا اورا گروہ اس کے لئے کافی نہ ہوتا تو وہ اسے نہ لیتے، یا دوبارہ اور سہ بارہ لیتے، یہاں تک کہ اس کا مال ختم ہوجا تا۔

اور حنابلہ میں سے ابوالخطاب اور ابن عقیل کے قول کی روسے اگر امام اسے زبردتی لے گاتو ظاہرا کافی ہوجائے گی،لہذااس سے اس کا

مطالبہ نہیں کیا جائے گا، اور باطناً کافی نہ ہوگی، اس لئے کہ وہ عبادت ہے، لہذاوہ بغیر نیت کے اس شخص کی طرف سے کافی نہ ہوگی جس پروہ واجب ہے، جیسے نماز اور امام کا اس کو لے لینا صرف اس کے مطالبہ کوساقط کر دے گا

# وجوب كے وقت سے بل زكاة كى ادائيگى:

- (۱) شرح المنهاج وحاشيه القليو بي ۲ر ۴۳، المغنى ۲ر ۹۴، ۹۴، ۱۳۴، الشرح الكبيرمع حاشية الدسوقي ار ۵۰۳-
- (۲) حدیث: "أن العباس سأل رسول الله عَلَیْ فی تعجیل صدقته" کی روایت ترزی (۳۸ ۵ طبع الحلی) اور حاکم (۳۸ ۳ طبع دائرة المعارف العثمانی) نے حضرت علی ابن البی طالب سے کی ہے اور حاکم نے اسے حج قرار دیا ہے، اور ذہبی نے ان سے موافقت کی ہے۔
- (۳) حدیث: "إنا قد أخذنا زكاة العباس عام الأول للعام" كی روایت تر ندی (۳۸ ۵۴ مطبع الحلمی) نے حضرت علی بن ابی طالب سے كی ہے، اور حضرت علی سے روایت كرنے والے راوى مجبول ہیں، لیكن ابن حجرنے اس كے متن كو اس كے طرق كی بنا پر قوى قرار دیا ہے، جیسا كه فتح البارى (۳۸ ۳۳ طبع السّافیه) میں ہے۔

ہے اوراضح قول کی روسے دوسال قبل دینا جائز نہیں ہے،اس کئے کہ دوسر ہےسال کی زکاۃ کا سال منعقد نہیں ہوا ہے۔

ان حضرات نے اس کے جائز ہونے کے لئے یہ شرط لگائی ہے کہ نصاب موجود ہو، لہذا نصاب کے پائے جانے سے قبل زکا ۃ ادا کرنا جائز نہیں ہے، اس میں کسی کا اختلاف نہیں ہے اور یہ اس لئے کہ نصاب وجوب زکا ۃ کا سبب ہے، اور سال اس کی شرط ہے اور واجب کو اس کے سبب سے قبل مقدم نہیں کیا جائے گا اور اس کی شرط سے قبل اسے مقدم کرنا جائز ہے، جیسے قسم کھانے کے بعد اور واجن ہونے سے قبل قبل قسم کا کفارہ نکالنا اور زخی کرنے کے بعد اور روح نکلنے سے قبل کفارہ قبل ادا کرنا۔

اور حفیہ نے توسع اختیار کیا ہے، چنانچہ وہ فرماتے ہیں کہ اگروہ
ایک نصاب کا مالک ہوتو جائز ہے کہ وہ بہت سے نصابوں کی زکا قاقبل
از وقت اداکر ہے، اس لئے کہ بعد والا حاصل شدہ کے تابع ہے۔
اور شافعیہ نے اسے مال تجارت میں جائز قرار دیا ہے، اس لئے
کہ ان کے نزدیک اس میں نصاب صرف سال کے اخیر میں شرط
ہے، نہ اس کے شروع میں اور نہ اس کے درمیان۔

اور حنابلہ فرماتے ہیں کہ اگر وہ نصاب کا مالک ہواور اس نصاب کی زکاۃ اور اس کی زکاۃ جس کو اس کے بعد حاصل کرے گا قبل از وقت اداکر دیتوان کے نز دیک بیاس کے لئے کافی نہ ہوگا۔ حفیہ فرماتے ہیں اور شافعیہ کے نز دیک بھی قول معتمد یہی ہے کہ اگر اس نے اس کی زکاۃ اور اس سے حاصل ہونے والے پیداوار کی زکاۃ یااس سے حاصل ہونے والے پیداوار کی زکاۃ یااس سے حاصل ہونے والے بیداوار کی تواس کے کافی ہوجائے گی ،اس لئے کہ وہ اس کے تابع ہے جس تواس کے کافی ہوجائے گی ،اس لئے کہ وہ اس کے تابع ہے جس

اور مالکیکا مذہب میہ ہے کہ اگر سچاوں یا غلوں کی زکا ۃ وجوب سے قبل اداکر دی، یعنی زکا ۃ میں دوسرا پچل یا غلہ دے دیا توضیح نہ ہوگا اور اس کی طرف سے کافی نہ ہوگا، اسی طرح اگر مولیثی جانوروں کی زکا ۃ، قبل از وقت اداکر دی اور وہاں پرکوئی زکا ۃ وصول کرنے والا تھا جواس پر قبضہ کرنے کے لئے آتا تھا، پس اس نے اس کے آنے سے قبل زکا ۃ نکال دی تو میز کا ۃ کافی نہ ہوگی، لیکن عین اور ان چو پایوں کی زکا ۃ نکال دی تو میز کا ۃ وصول کرنے والا نہ ہوتو ان کی زکا ۃ ایک ماہ پیشگی اداکر ناجائز ہوگا، اس سے زیادہ پہلے نہیں، میرخصت کے طور پر ہے، اور اس کے باوجود میہ کروہ ہے (ا)، اور اصل میہ ہے کہ کافی نہ ہوگا، اس لئے کہ وہ الیں عبادت ہے جو سال سے وابستہ ہے۔

زکاۃ نکالنےکواس کے وجوب کے وقت سے مؤخر کرنا: ۱۲۵ - جمہور علاء (شافعیہ، حنابلہ) کا مذہب (اور حنفیہ کا مفتی بہ قول) میہ کے کہ زکاۃ جب واجب ہوگئ تو فوری طور پراس کے نکالنے میں سبقت کرنا واجب ہے، جبکہ اس پر قدرت ہواور کسی ضرر کا اندیشہ نہ ہو۔

ان کی دلیل میہ ہے کہ اللہ تعالی نے زکا ۃ دینے کا تھم دیا ہے، اور جب اس کا وجوب محقق ہوجائے گا تو اس کا مکلّف تھم کا مخاطب ہوگا اور مطلق تھم ان کے نز دیک فی الفورادائیگی کا تقاضا کرتا ہے، اور اس لئے بھی کہ اگر تاخیر جائز ہوگی تو اس کی کوئی حد نہ ہوگی اور ترک کی صورت میں سزانہ ہوگی، اور اس لئے بھی کہ فقراء کی حاجت فوری ہے اور زکا ۃ میں ان کا حق ثابت ہے، لہذا اس کی تاخیران کے حق کو اس کے وقت میں روکنا ہوگا، اور امام احمد سے سوال کیا گیا کہ اگر اسے نکا لنا شروع کرے اور کیے بعد دیگرے نکالے تو انہوں نے فرمایا کہ نکالنا شروع کرے اور کیے بعد دیگرے نکالے تو انہوں نے فرمایا کہ

کاوہ انجھی ما لک ہے ۔

<sup>(</sup>۱) کمغنی ۱۲۲۲، ۱۳۳۱، فتح القدیرار ۵۱۸،۵۱۷، شرح المنهاج ۲ ر ۳۵،۴۳۸ س

<sup>(</sup>I) الشرح الكبيروحاشية الدسوقي ارا٠٥٠٢،٥٠١٣، بداية المجتهد ار٢٧٧\_

نہیں، بلکہ جب سال گزر جائے تو وہ اس پورے کو نکالے گا، اور انہوں نے فرمایا کہ اپنے رشتہ داروں کو ہر مہینے یعنی تاخیر کے ساتھ زکاۃ میں ہے نہیں دے گا۔

پھر شافعیہ اور حنابلہ فرماتے ہیں کہ کسی عذر کی وجہ سے تاخیر جائز ہے، اور شافعیہ نے بعض اعذار کا ذکر کیا ہے، مثلاً میکہ مال غائب ہوتو استے دنوں تک اسے مہلت دی جائے گی جس میں اس کا حاضر کرنا ممکن ہو، اور میہ کہ اس کے نکا لئے سے کوئی اہم دینی یا دنیوی امر متعلق ہو اور میہ کہ اس کے نکا لئے میں کسی صالح آ دمی یا پڑوی کا انتظار کرے۔

حنابلہ نے بھی بعض اعذار کا ذکر کیا ہے، یعنی یہ کہ جلدی نکالنے میں اس کو کسی نقصان کا اندیشہ ہو، مثلاً وہ شخص جس پر زکاۃ وصول کرنے والے کہ آنے سے قبل سال گزرجائے ، اور اسے اس کا اندیشہ ہو کہ اگروہ خود سے زکاۃ نکال دے گاتو زکاۃ وصول کرنے والا اس سے دوبارہ زکاۃ لے گا۔

اوراسی طرح اگراہے اس کے نکالنے میں اپنی جان یا اس کے علاوہ اپنے دوسرے مال میں ضرر کا خطرہ ہو، اس لئے کہ اس جیسے خطرے کی وجہ سے آ دمی کے دین کومؤخر کرنا جائز ہے تو اللہ کے دین کومؤخر کرنا جائز ہوگا۔

اور مالکیہ کا مذہب سے ہے کہ جو خض حاضر ہواس پر واجب ہے کہ اس کا جو مال موجود ہے اور جو غائب ہے مطلقا کسی تاخیر کے بغیراس کی زکاۃ نکال دے، اگر چیضر ورت متقاضی ہوکہ موجود مال کوصر ف کیا جائے، بخلاف مسافر کے کہ اگر ضرورت یا حاجت دائی ہو کہ اس کے پاس جو مال ہے اسے وہ اپنے نفقہ میں خرج کرتے واس کے لئے زکاۃ کی تاخیر کی اجازت ہے۔

. اور حنفیہ کا دوسرا قول جس پران کے عام مشائخ ہیں، یہ ہے کہ

زکاۃ کی فرضت عمر بھر کے لئے ہے، یعنی تاخیر کی گنجائش ہے، لہذاوہ جس وقت میں بھی ادا کرے گا واجب کو ادا کرنے والا ہوگا، اور وجوب کے لئے وہی وقت متعین ہوگا اور اگر وہ اپنی آخری عمر تک ادا نہ کرتے وہی وقت متعین ہوگا اور اگر وہ اپنی آخری عمر تک ادا نہ کرتے وجوب اس پر تنگ ہوجائے گا، یہاں تک کدا گرادانہ کرے اور مرجائے تو گنہ گار ہوگا، اور جصاص نے ان کے لئے یہ دلیل پیش کی ہے کہ جس شخص پر زکاۃ واجب ہوا گر سال کمل ہونے اور ادائیگی کی ہے کہ جس شخص پر زکاۃ واجب ہوا گر سال کمل ہونے اور ادائیگی ہوگا، اور اگر فوری طور پر ادائیگی لازم ہوتی تو وہ ضامن ہوتا، جیسے کہ وہ شخص جور مضان کے روزے کواس کے وقت سے مؤخر کردی تواس پر تضاوا جب ہے۔

ال شخص كاحكم جس نے زكا ۃ نہيں نكالى اور مركبيا:

۱۲۲ – اگرکوئی شخص این او پر واجب شده زکا ق نه نکالے، حالانکه وه اس کے نکالنے اور اس کے نکالنے کی وصیت بھی نہ کرتے و بالا تفاق گنه گار ہوگا۔

پھر جمہور فقہاء جن میں امام مالک، امام شافعی، امام احمد، اسحاق، ابو قور اور ابن المنذر ہیں، ان سب حضرات کا فدہب یہ ہے اور عطاء، حسن، زہری سے بھی یہی مروی ہے کہ اگر کوئی شخص مرجائے اور اس پر زکا قہ ہوجس کو ابھی تک ادائہیں کیا ہے تو اللہ تعالی کے دوسرے مالی حقوق جج اور کفارات کی طرح یہ بھی ساقط نہ ہوگی، اور اس کے مال سے اس کا نکالناوا جب ہے، خواہ اس نے اس کی وصیت کی ہویا نہ کی مو، اور وہ اس کے پورے مال سے نکالی جائے گی، اس لئے کہ وہ اللہ تعالی کا دین ہے، لہذا اس کے ساتھ دین جیسا معاملہ کیا جائے گا، اور وہ تہائی مال میں وصیتوں کے ساتھ مزاتم نہ ہوگی، اس لئے کہ تہائی اور وہ تہائی مال میں وصیتوں کے ساتھ مزاتم نہ ہوگی، اس لئے کہ تہائی

<sup>(</sup>۱) المغنی ۲/ ۲۸۴، الشرح الکبیر ار ۵۰۴،۵۰۰، این عابدین ۲/ ۱۳، شرح المنهاج، القلیو بی ۲/۲۴\_

مال میں وصیت کا نفاذ دین کے بعد ہوتا ہے، اور ان حضرات کی دلیل میں وصیت کا نفاذ دین کے بعد ہوتا ہے، اور ان حضرات کی دلیل میں واجب شدہ حق ہے، لہذا آ دمی کے دین کی طرح وہ بھی موت کی وجہ سے ساقط نہ ہوگی۔

پھر شافعیہ فرماتے ہیں کہ اگر آ دمی کے دین کے ساتھ اللہ کا دین جمع ہوجائے تو اللہ کے دین کو مقدم کیا جائے گا، اس لئے کہ بی حدیث ہے:
"دین اللّٰہ أحق أن يقضی" (اللہ تعالی کا دین اس کا زیادہ مستحق ہے کہ اسے ادا کیا جائے )، اور ایک قول بیہ ہے کہ آ دمی کے دین کو مقدم کیا جائے گا، اور ایک قول بیہ ہے کہ آ دمی کے دین کو مقدم کیا جائے گا، اور ایک قول بیہ ہے کہ دونوں برابر ہیں۔

اور اوزاعی اورلیث کا مذہب میہ کہ اسے تہائی ترکہ سے لیا جائے گا اور وصیتوں پر مقدم کیا جائے گا، اور اسے تہائی سے آ گے ہیں بڑھا یا جائے گا۔

اورامام ابوحنیفہ، توری، نخعی اور شعبی کا مذہب سے ہے کہ زکاۃ موت
کی وجہ سے ساقط ہوجائے گی، یعنی اس کے ترکہ سے اس کا نکالنا
واجب نہ ہوگا اور اگر اس نے اس کی وصیت کی ہوتو وہ بھی وصیت ہے
جوایک تہائی میں تمام وصیتوں کے ساتھ مزائم ہوگی، اور اگر اس نے
اس کی وصیت نہیں کی تو وہ ساقط ہوجائے گی، اس لئے کہ وہ عبادت
ہے جس کی ایک شرط نیت ہے، لہذا جس پر وہ واجب ہے اس کی
موت سے ساقط ہوجائے گی جیسے کہ نماز اور روزہ، پس اگر وار ثین
موت سے ساقط ہوجائے گی جیسے کہ نماز اور روزہ، پس اگر وار ثین
اس کونکال دیں تو وہ ان کی طرف سے نعلی صدقہ ہے۔

اور حنفیہ کے نزدیک ظاہر روایت کی روسے زمین کی پیداوار کاعشر اس سے مستثنی ہے، اسے میت کے ترکہ سے وصول کیا جائے گا، اس لئے کہ وہ ان کے نزدیک زمین کی لاگت اور اخراجات کے معنی میں ہے، اور ایک روایت کی روسے عشر بھی ساقط ہوجائے گا۔

پھر مالکیہ کے نزدیک وہ زکاۃ رأس المال سے نکالی جائے گی جس میں اس نے کوتاہی کی ہے، اگر میہ بات ثابت ہوجائے کہ اس نے اسے نہیں نکالا ہے، لیکن اگر اس کاعلم اس کے مرض الموت میں محض اس کے اقرار سے ہواوروہ اپنے ذمہ میں اس کے باقی رہنے پر گواہ بنائے اور اس کے نکالنے کی وصیت کرے تو وہ ایک تہائی سے نکالی جائے گی، ورنہ بالکل نہیں نکالی جائے گی۔

اور جہاں تک اس کی موت کے سال کی زکا قاکا مسلہ ہے تو اگروہ اس کے وقت کے آجانے کا اعتراف کرے اور اس کے نکالنے کی وصیت کرے تو راس المال سے نکالی جائے گی (۱)۔

#### چندسالول کی زکاۃ کا اکٹھا ہوجانا:

2 11 - اگرز کا ق کے مکانف پر چندسال ایسے گذر جائیں جن میں وہ اپنی زکا ق ادانہ کرے، حالانکہ وجوب کی شرائط مکمل ہوں تو اس سے بالا تفاق اس میں سے کچھ بھی ساقط نہ ہوگی ، اور اس پر لا زم ہوگا کہ وہ ان گزشتہ تمام سالوں کی زکا ق ادا کرے جن میں اس نے اپنی زکا ق نہیں نکالی۔

اور کیا پہلے سال کی زکاۃ کے بقدراس کے مال میں سے ساقط ہوجائے گا اور اس کے علاوہ باقی ماندہ مال کی زکاۃ دوسرے سال کے لئے نکالے گا، اسی طرح تیسرے اور آگے کے سالوں میں کرےگا، یا ہرسال کے لئے پورے مال کی زکاۃ نکالےگا، اس میں فقہاء کا ختلاف ہے۔

ابن قدامه فرماتے ہیں کہ اختلاف کا نتیجہ یہ ہوگا کہ زکا ۃ اگر ذمہ

<sup>(</sup>۱) حدیث: "دین الله أحق أن يقضى" کی روایت بخاری (الفتح ۱۹۲، ۱۹۲، طبع السّلفیه) اور مسلم (۸۰۴، ۲ طبع الحلمی ) نے حضرت ابن عباس سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۲۸/۲، ۲۵/۵/۵۱۵، القابره، مطبعه بولاق، الدسوقی مع الشرح الکبیر ۱۸/۲، ۴۶موع ۵/۳۳، المغنی ۲/ ۱۸۳، شرح المنهاج ۲/۱۷-

میں ہواور اس کے مال پر دوسال گزر جائیں جن کی زکاۃ وہ ادا نہ کرے تو اس پرگزری ہوئی مدت کی زکاۃ ادا کرناواجب ہوگا، اور دوسر بسال اس سے زکاۃ کم نہ ہوگی، اوراسی طرح اگر نصاب سے زیاده ہوتوز کا قائم نہ ہوگی ،اگر جیاس پر چندسال گزرجا ئیں ،لہذااگر اس کے پاس چالیس بکریاں ہوں جن پرتین سال گزر گیا جن کی زکاۃ اس نے ادانہیں کی تو اس پر تین بکریاں واجب ہوں گی، اور اگر اس کے پاس سودینار ہوں تواس پرساڑ ھےسات دینارواجب ہوں گے، اس کئے کہ زکا قاس کے ذمہ میں واجب ہوئی ہے، لہذا نصاب کے کم کرنے میں مؤثر نہ ہوگی، کیکن اگراس کے پاس دوسرا مال نہ ہوجس سے وہ زکا ۃ ادا کر ہے تواس بات کا احتمال ہے کہ سابقہ زکا ۃ کی مقدار میں زکا ۃ ساقط ہوجائے ،اس لئے کہ دین وجوب زکا ۃ سے مانع ہے۔ اورا گرہم بہ کہیں کہ زکا ہ عین سے متعلق ہوتی ہے، اور نصاب ان چیزوں میں سے ہوجس کے عین میں زکاۃ واجب ہوتی ہے،اوراس ير چندسال ايسے گزرجا ئيں جن ميں اس كى زكا ة ادانہيں كى گئ تو يہلے سال میں ذکا ۃ ،اینے حصہ کے بقد رنصاب سے متعلق ہوگی ،لہذ ااگر وہ نصاب کے برابرتھا، نصاب سے زائدنہیں تھا تو پہلے سال کے بعد اس میں زکاۃ واجب نہ ہوگی، اس لئے کہ بعد میں نصاب کم ہوگیااوراگرنصاب سے زیادہ مال تھا تو پہلے سال کی فرض زکا ۃ کے بقدرعلا حده كرليا جائے گا اوراس ير باقي مانده حصے كى زكاة واجب ہوگی،اورامام احمد سے ایک جماعت کی روایت میں اسی کی صراحت کی گئی ہے (۱)

اگر کسی کو بیشک ہوکہ اس نے زکاۃ اداکی یانہیں تو کیا کرے؟

۱۲۸ – حنفیہ نے اس مسئلہ کوذکر کیا ہے، چنا نچہ وہ فرماتے ہیں کہ جس شخص کو بیشک ہو کہ اس نے اپنی زکاۃ ادا کی یانہیں تو اس پر زکاۃ ادا کرنا واجب ہوگا، بخلاف اس صورت کے کہ اگر وقت گزرنے کے بعد اسے شک ہو کہ اس نے نماز پڑھی یانہیں تو وہ نماز کا اعادہ نہیں کرے گا، یہ حضرات فرماتے ہیں کہ ایسا اس لئے ہے کہ زکاۃ کے وقت کی کوئی انتہانہیں، بلکہ وہ پوری عمر ہے، لہذا اس میں شک ہونا ایسا کہ وقت کے اندر نماز کی ادا کیگی کے بارے میں شک ہونا۔

اور دوسرے مذاہب کے قواعد کا تقاضا بھی یہی ہے،اس کئے کہ یقین شک کی وجہ سے زائل نہیں ہوتا ہے۔

#### زكاة نكالنے كى صورتيں:

179 - زکاۃ یا تو مال کے عین سے نکالی جائے گی، اور تجارتی سامانوں کی زکاۃ کے علاوہ میں یہی اصل ہے اور پیا بات پہلے گزر چکی ہے، یا قیمت نکالی جائے گی۔

جمہور کا فد جب میہ ہے کہ سامان تجارت کی زکاۃ میں قیمت نکالناہی واجب ہے، اوران کے نزدیک سامان کے عین میں سے کسی چیز کا نکالنا کافی نہ ہوگا، بخلاف حنفیہ کے جو جواز کے قائل ہیں۔

اور چاندی کی زکاۃ میں قیت کے ذریعہ سونا نکالنا اوراس کے برکس (یعنی سونے کی زکاۃ میں قیت کے ذریعہ چاندی نکالنا) کافی ہوجائے گا، یہی حنفیہ اور مالکیہ کا مذہب ہے اور حنابلہ سے بھی ایک

<sup>(</sup>۱) المغنی ۲۸۹۷،۹۸۰،۱۸۰، المجموع للنووی ۳۳۷٫۵ مع فتح العزیز محوجائے گا، یہی حنفیہ اور للرافعی القاہرہ،المنیریہ۔ (۱) فتح القدیرار ۴۸۳۰۔

روایت یکی منقول ہے جسے ابن قد امد نے رائے قرار دیا ہے۔
اور بیاس لئے کہ سونے اور چاندی سے مقصودان کاخمن ہونا ہے،
اوران کے ذریعہ مقاصد تک پہنچنا ہے اور بید چیز دونوں ہی جنسوں میں
موجود ہے، اوراسی بنیاد پر پچھلوگوں نے ان دونوں اور دوسری تمام
ہوتا ہے جواسی کے ساتھ خاص ہوتا ہے اور وہ مقصود دوسری جنس سے
ہوتا ہے جواسی کے ساتھ خاص ہوتا ہے اور وہ مقصود دوسری جنس سے
ماصل نہیں ہوسکتا، اوراس لئے بھی کہ یہاں پر قیمت کا نکالنا بھی لینے
والے اور دینے والے کے لئے زیادہ آسانی کا باعث ہوتا ہے، اور
اس کی وجہ ہے بھی ان دونوں سے ضرختم ہوجاتا ہے، اس لئے کہا گر
دینار کی ذکاۃ میں دینار ہی نکالنا متعین ہوجائے تو جو شخص چالیس
دینار کی زکاۃ میں دینار ہی نکالنا متعین ہوجائے تو جو شخص چالیس
دینار سونے سے کم کاما لک ہے، اس پر دینار کا ایک جز نکالنا مشقت کا
دینار سونے سے کم کاما لک ہے، اس پر دینار کا ایک جز نکالنا مشقت کا
میں شریک کرنے کا محتاج ہوگا اوران سب میں ضرر ہے، ابن قد امہ
میں شریک کرنے کا محتاج ہوگا اوران سب میں ضرر ہے، ابن قد امہ
فرماتے ہیں کہ اس بنا پر ایسی جگہ بدلنا جائز نہ ہوگا جس میں فقیر کوضر ر

اور مالکیہ نے اپنے مشہور قول کی روسے بیاضافہ کیا ہے کہ سونے اور چاندی دونوں کی طرف سے بیسہ نکالناجائز ہے۔

• ساا – لیکن اس کے علاوہ مثلاً چرنے والے جانوروں اور غلوں کی زکاۃ ان کے علاوہ کسی اور مال سے نکالنا یا اس کے برعکس (دوسری چیزوں کی زکاۃ سونا چاندی کے ذریعہ نکالنا) تو قیمت کے نکالنے کے سلسلے میں فقہاء کا اختلاف ہے اور اس سلسلے میں فقہاء کا اختلاف ہے اور اس سلسلے میں چندمذاہ ہے ہیں:

پس جمہور یعنی شافعیہ کا مذہب اور ایک قول کی روسے مالکیہ کا مذہب اور ایک روایت کی روسے حنابلہ کا رائح مذہب سے کہ زکا ۃ

میں قیمتوں کا نکالنا جائز نہیں ہے اور اس قول کے بعض قائلین نے بنت مخاض کی طرف سے بنت لبون کے نکا لنے جیسی مثالوں کو مستثنی قرار دیا ہے۔

ان کی دلیل درج زیل حدیث ہے: "فی أربعین شاة شاة، وفی مائتی درهم خمسة دراهم" (پالیس بر بول میں ایک بکری ہے اور دوسودرہم میں یا پنج درہم ہیں)۔

لہذا مذکورہ بکری اور مذکورہ درہم ہی سے حکم متعلق ہوگا، اور امر وجوب کا تقاضا کرتا ہے۔

ان حضرات كا استدلال اس حديث سے بھی ہے جو حضرت الوبكر الله عَلَمْ الله عَلَمُ المسلمين و أمر بها أن تؤدى، وكان فيه: "في خمس و عشرين من الإبل بنت مخاض، فإن لم تكن فابن لبون ذكر" (يوه صدقه ہے جسے رسول الله عَلَيْ فَيْ فَي فابن لبون ذكر" (يوه صدقه ہے جسے رسول الله عَلَيْ فَي فابن لبون ذكر " (يوه صدقه ہے اداكر في كا آپ عَلَيْ في مسلمانوں پرفرض كيا ہے اور جس كے اداكر في كا آپ عَلَيْ في مَن عَلَمْ مَن ايك بنت مُخاصُ الله عَلَمُ ديا ہے اور اس ميں يہ تھا كہ يجيس اونٹ ميں ايك بنت مُخاصُ (اونٹ كا ايك ساله يجه) ہے، پس اگر وہ نہ ہوتو نر ابن لبون ہے)، اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے كہ مراداس كاعین ہے۔

حضرت معادً كى حديث ہے كه نبى عليه في أنهيں يمن بھيجا اور فرمايا: "خذالحب من الحب، و الشاة من الغنم، و البعير

<sup>(</sup>۱) المغنی ۱۷۸،الدسوقی والشرح الکبیر ار۹۹۸-

<sup>(</sup>۱) حدیث: فی مائتی در هم خمسة در اهم و فی أربعین شاة شاة "کی روایت احمد (۳۵/۳ طبع المیمنیه) نے کی ہے اور بیٹمی نے مجمح الزوائد (۳۱/۲۵/۳۷ طبع القدی) میں اسے ذکر کیاہے اور کہا: اس کے رجال ہیں۔

<sup>(</sup>۲) حدیث الی بگر : "هذه الصدقة التي فرضها رسول الله علی "کی روایت ابوداو د (۲۱ ۲۱۹ ۲۹ تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے، اور نووی نے مجموع (۲۹۸۵ طبع المیرید) میں است صحیح قرار دیا ہے۔

من الإبل، و البقرة من البقر" (غله مين عناد، بكرى مين سے بکری ،اونٹ میں سےاونٹ اور گائے میں سے گائے لو)۔

پیحضرات فرماتے ہیں: بیاس کئے کہ زکاۃ فقیر کی حاجت یوری كرنے كے لئے فرض كى گئى ہے اوراس كى حاجتيں مختلف قسم كى ہيں، لہذا مناسب بیہ ہے کہ واجب بھی مختلف قتم کا ہو، تاکہ ہرفتم کی ضرورتیں بوری ہوں، اور زکاۃ مال کی نعمت کے شکریہ کے طور پر واجب ہوئی ہے اور بیاس چیز کے ذریعہ مدد کرنے سے حاصل ہوگا جس کے ذریعہ اللہ نے اس پرانعام کیا ہے '' ،اوراس لئے بھی که ز کا ة الله تعالی کی عبادت ہے اور عبادت میں اتباع ضروری ہے، اورا گرقیت کادینا جائز ہوتا تو نبی عصلیہ اسے ضرور بیان فرمادیتے۔ اور حفیه کا مذہب اور مالکیہ کا مشہور قول اور حنابلہ کی دوسری روایت اور توری کا قول بیہے کہ قیت کا نکالنا جائز ہے، اور پی حضرت عمر بن عبدالعزيز سے مروى ہے، كين مالكية فرماتے ہيں كہ جائز توہے مگر کراہت کے ساتھ کافی ہوگا ،اس لئے کہ بیگو یاانسان کااس صدقہ کوخریدناہے جسے اس نے اللہ تعالیٰ کے لئے نکالاہے۔

جولوگ کہتے ہیں کہ قیت کا ادا کرنا جائز ہے، ان کی دلیل ہے کہ حضرت معادٌّ نے اہل یمن سے فرمایا: "ائتونی بعوض ثیاب آخذه منكم مكان الذرة و الشعير، فإنه أهون عليكم، و خير للمهاجرين بالمدينه" (تم ميرے پاس مکی اور جو کی جگه کیڑے لاؤ میں اسے تمہاری طرف سے قبول کرلوں گا،اس لئے کہوہ

تہارے لئے زیادہ آسان ہے اور مدینہ میں مہاجرین کے لئے بھی زیادہ بہتر ہے)،اورعطاءفرماتے ہیں:"کان عمر بن الخطاب يأخذ العروض في الصدقة من الدراهم'' (حضرت عمر بن الخطاب صدقه میں دراہم کے بدلے سامان لیتے تھے )، اور اس لئے بھی کہ صدقہ کا مقصد محتاج کی ضرورت کی تکمیل ہے اور بیایک معقول معنی ہے، اور اس کئے کہ محتاج کی ضرور تیں مختلف ہوا کرتی ہیں، اور قبت کے ذریعہ وہ اپنی خواہش کے مطابق اپنی ضرورت پوری کرلے گا،اوراس میں جزید پر قیاس ہے،اس لئے کہاس میں قیت بالا تفاق کافی ہوجاتی ہے،اوراس کا مقصد جنگ کرنے والوں کی کفایت ہے اوز کا ۃ سے فقیر کی کفایت مقصود ہے۔

اوران حضرات کا استدلال حضرت انسٌّ کی اس حدیث مرفوع ے بھی ہے: "من بلغت عندہ من الإبل صدقة الجذعة وليست عنده جذعة و عنده حقة فإنها تؤخذ منه الحقة ويجعل معها شاتين إن استيسرتا له، أوعشرين درهما"<sup>(1)</sup> (جِسْخُصْ کے پاس اتنے اونٹ ہوں کہ جذعہ کا صدقہ اس پر واجب ہوجائے اور اس کے پاس جذعہ نہ ہو اور حقہ ہوتو اس سے حقہ لیا حائے گا اور اس کے ساتھ اگراہے میسر ہوں تو دوبکریاں ورنہ ہیں ، درہم دےگا)۔

ابن الہمام فرماتے ہیں: دوجگہوں میں قیت کی طرف منتقلی یائی گئی، پس ہم نے جان لیا کہ مقصود خاص طور پر معین عمر کا جانورنہیں ہے، در نہا گراس کی ادائیگی دشوار ہوتی توادائیگی ساقط ہوجاتی یااس پر واجب ہوتا کہوہ اسے خرید کرا داکرے۔

پھر مالکیہ فرماتے ہیں کہ اگراہے قیت دینے پرمجبورکیا گبااور

<sup>(</sup>١) حديث: "خذ الحب من الحب، والشاة من الغنم، والبعير من ...... کی روایت ابوداؤد (۲/ ۲۵۳، ۲۵۴ تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے، اورا بن حجر نے حضرت معاذٌّ اوران سے روایت کرنے والے اور وہ عطاء بن بیار ہیں کے درمیان انقطاع کی وجہ سے اسے معلول کہا ہے، التلخیص الحبیر (۷۲/ ۱۷ طبع شرکة الطباعة الفنیه ) میں ایساہی ہے۔

<sup>(</sup>۲) کمغنی ۳/ ۲۵،المجموع ۵/ ۴۲۸،اوراس کے بعد کےصفحات۔

<sup>(</sup>۱) مديث: "من بلغت عنده من الإبل صدقة الجذعة وليست....." کی روایت بخاری (الفتح ۱۲ ۱۳ سطیع السّلفیہ )نے کی ہے۔

اس نے قیمت دے دی تو کافی ہوجائے گی، اس سلسلے میں ایک ہی قول ہے۔

اورابن تیمیہ فرماتے ہیں کہ قیمتیں صرف ضرورت ہی کے وقت کافی ہوں گی،اس شخص کی طرح جوایینے انگوراور تر تھجور کوخشک ہونے ہے قبل فروخت کرے، وہ فرماتے ہیں کہ امام احمد سے صراحتۂ یہی منقول ہے، پس انہوں نے قیمتوں کے نکا لنے سے منع کیا ہے اور پچھ مواقع پرضرورت کی وجہ سےاسے جائز بھی قرار دیاہے"۔

زكاة دينے والے كا زكاة نكالنے ميں اس كے مستحق سے اینے دین کوسا قط کر دینا:

ا ۱۳ - قرض دینے والے کے لئے پیجائز نہیں ہے کہ وہ اپنے اس فقیر اور تنگ دست مدیون سے اپنا دین ساقط کرے جس کے پاس اس کا دین ادا کرنے کے لئے کچھنہیں ہے اور اس کواینے مال کی زکا ۃ میں شار کرے،لہذاا گروہ ایبا کرے گا تو وہ زکاۃ کی طرف سے اس کے لئے کافی نہ ہوگا،حنفیہ،حنابلہ اوراشہب کے علاوہ مالکیہ اسی کے قائل ہیں،اورشا فعیہ کااضح قول یہی ہےاوریہی ابوعبید کا قول ہے۔ ممنوع ہونے کی وجہ یہ ہے کہ ز کا ۃ اللہ تعالی کے ق کے لئے ہے، لہذاانسان کے لئے بیجائز نہیں کہوہ اسے اپنی ذات کے نفع کے لئے یا اینے مال کے زندہ کرنے اور اپنے دین کے وصول کرنے کے لئے صرف کر ہے۔

اورشا فعیہ کاایک قول اور مالکیہ میں سے اشہب کا مذہب رہے کہ یہ جائز ہے،حسن بھری اور عطاء سے بھی یہی منقول ہے،اس کئے کہ اگروہ اسے اپنی زکاۃ دے دے پھراس سے اپنے دین کے بدلے

اور مالکہ کے نزدیک شخ علیش نے یہ فتوی دیا ہے کہ جو شخص

اسے لے لے تو جائز ہوگا،لہذااسی طرح بیجھی جائز ہوگا۔

پس اگرصاحب دین اینے مال کی زکاۃ اپنے مدیون کودیدے پھر مدیون اسے دائن کی طرف اس کا دین چکانے کے لئے لوٹادے، یا مدیون اتنا مال قرض لےجس سے وہ اس کا دین ادا کر سکے پھراسے دائن کودے دے پھر دائن اسے اس کی طرف لوٹا دے اور اسے زکا ۃ میں شار کرے تواگریہ بطور حیلہ یا باہمی اتفاق سے نہ ہویا اپنے مال کو زندہ کرنے کے ارادے سے نہ ہوتو جمہور کے نزدیک جائز ہے اور ما لکیہ کا ایک قول یہی ہے۔

اگریہ حیلہ کے طور پر ہوتو مالکیہ اور حنابلہ کے نز دیک جائز نہیں ہے اورشا فعیہ کے نز دیک جائز ہے، جب تک کہ بیشرط اور باہمی ا تفاق کی بنیادیر نه ہو، بلکه فریقین کی طرف سے محض نیت کی بنیادیر ہو۔ لیکن حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ اگر دائن نے پورا دین مدیون فقیرکو ہبہکردیا تواس دین کی زکاۃ ساقط ہوجائے گی اگر چیوہ زکاۃ کی نیت نه کرے،اور بیاستحسان ہے (۱)۔

# تُيكس وغير ه كوز كاة ميں شاركرنا:

۲ سا - سرخسی حنفی فرماتے ہیں کہ اگر بیزیت کی کمحصول اور چنگی زکاۃ ہوجائے تو (حفیہ کے نزدیک) صحیح بیہ ہے کہوہ زکاۃ کی طرف سے واقع نہ ہوگی، اور ابن عابدین نے اسے'' فتاوی بزازیہ' سے فل کیا

چرنے والے جانوروں کے نصاب کا مالک ہو، اور حاکم اس پر ہر

<sup>(</sup>۱) المغنى ۲ر ۷۵۳، حاشة الدسوقي ار ۴۹۴، المجموع ۲را۲۱، الفتاوي الخانيه ار ۲۶۴،۲۶۳ \_

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۲روسه

<sup>(1)</sup> فتح القديرار ٩٩٨،٧٠٤، الشرح الكبيرمع الدسوقي ار٥٠٢، مجموع الفتاوي الكبري ٢٥ / ٢ م طبع الرياض ٨٢ ١٣ هـ \_

سال پھمتعین نقد مقرر کردے جسے زکاۃ کے علاوہ دوسرے نام پر کے تواس کے لئے اس کی گنجاکش نہیں ہے کہ وہ اس سے زکاۃ کی نیت کرے، اور اگر اس نے زکاۃ کی نیت کی تو وہ اس سے ساقط نہ ہوگی، اور انہوں نے فر مایا کہ ناصر لقانی اور حطاب نے یہی فتوی دیا ہے۔

اورنووی کی المجموع میں ہے: اصحاب کا اس بات پر اتفاق ہے کہ ظلماً وصول کیا ہوا خراج عشر کے قائم مقام نہ ہوگا، پس اگر بادشاہ نے اسے اس نیت سے لیا کہ وہ عشر کا بدل ہوجائے تو وہ قیمت لینے کی طرح ہے، اور اس سے فرض کے ساقط ہونے میں اختلاف ہے، اور صحیح میہ ہے کہ اس سے فرض ساقط ہوجائے گا تو اس بنیا دپر اگروہ عشر کی مقد ارسے کم ہوتو باقی کو نکالے گا۔

اورابن جربیثی نے بیفتوی دیا ہے کہ تا جرسے جو محصول لیا جاتا ہے وہ اس کی طرف سے زکاۃ میں شارنہیں کیا جائے گا،اگر چہوہ اس سے زکاۃ کی نیت کرے،اس لئے کہ امام نے اسے زکاۃ کے نام سے نہیں لیا ہے ۔

اور حنابلہ کے نزدیک دوروایتیں ہیں: ایک یہ کہ کافی ہوجائے گا
اور دوسری یہ کہ کافی نہ ہوگا، ابن کے فرماتے ہیں کہ یہی اصح ہے، اس
لئے کہ اس نے اسے خصب کے طور پرلیا ہے ، اور ابن تیمیہ کے
فناوی میں ہے کہ حکام زکاۃ کے علاوہ دوسرے نام پر جو کچھ لیتے ہیں
اسے ذکاۃ میں شارنہیں کیا جائے گا

زكاة نكالنے والے كے لئے زكاة نكالنے ميں كن چيزوں كى رعايت مناسب ہے:

الم ساا - ب - زکاۃ نکالنے کا اظہار و اعلان کرنا: حضرت ابن عباس فرماتے ہیں کہ اللہ تعالی نے نفل میں خفیہ طور پرصدقہ کرنے کو علانیہ صدقہ کرنے سے افضل قرار دیا ہے، کہا گیا ہے کہ اس کا درجہ ستر گنا زیادہ ہے، اور فرض صدقہ میں علانیہ صدقہ کرنے کو خفیہ طور پرصدقہ کرنے سے افضل قرار دیا ہے، کہا گیا ہے کہ اس کا درجہ بچیس گنازیادہ کے، وہ فرماتے ہیں: اس طرح تمام چیزوں میں فرائض اور نوافل میں ہے، وہ فرماتے ہیں: اس طرح تمام چیزوں میں فرائض اور نوافل میں ہی تفصیل ہے۔

اورطبری فرماتے ہیں کہ لوگوں کااس بات پراجماع ہے کہ واجب کوظاہر کرنا فضل ہے، اور اللہ تعالی کا ارشاد: "إِنْ تُبُدُو الصَّدَ قَاتِ

<sup>(</sup>۱) فبآوی علیش ار ۱۳۹۸ مار

<sup>(</sup>۲) المجموع ۵را ۵۴۲،۵۴۲،الزواجرلا بن حجرار ۱۴۹،المطبعة الأز هربيه

<sup>(</sup>۳) مطالب أولى النهي ۲ ر ۱۳۳، بيروت المكتب الإسلامي • ۴ ساھ

<sup>(</sup>۴) فآوی این تیمه ۲۵ ر ۹۳ طبع الریاض ۱۳۸۲ هه۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ر ۲۶۷\_

<sup>(</sup>۲) سوره آل عمران ر ۹۲

فَنِعِمَّا هِي وَإِنْ تُخُفُوهَا وَ تُوْتُوهَا الْفُقُرَآءَ فَهُو خَيرٌ لَّكُمْ" (1)

(اگرتم صدقات كوظاہر كردوجب بھى اچھى بات ہے، اوراگرانہيں چھپاؤاورفقيروں كو دوجب تو يہ تمہارے تن ميں اور بہتر ہے) نفلى صدقہ كے بارے ميں ہے، اس كى نظير نماز ہے كه نفل نماز گھر ميں افضل ہے اورفرض مسجد ميں اور جماعت كے ساتھ افضل ہے (1) واللہ تعالى ہے دو اور اذبت پہنچانے سے مسلم اور جماعت كے ساتھ افضل ہے (2) ہير بہيز كرنا، بيامور ہراس مال ميں حرام ہيں جواللہ تعالى كى خوشنودى كي بہيز كرنا، بيامور ہراس مال ميں حرام ہيں جواللہ تعالى كى خوشنودى كے لئے نكالا جائے، اوران سے اجروثواب ضائع ہوجاتے ہيں، اس لئے كہ اللہ تعالى كا ارشاد ہے: "يا أَيُّهَا الَّذِيْنَ آمَنُوْ الْا تُبُطِلُوُ اللہ تَعالى كا اور اذبت (پہنچا كر) باطل نہ كردو)، اسى بنا پر كواحسان (ركھكر) اور اذبت (پہنچا كر) باطل نہ كردو)، اسى بنا پر كواحسان (ركھكر) اور اذبت (پہنچا كر) باطل نہ كردو)، اسى بنا پر كا لئي نے كے لئے اپنا نائب مقرر كردے، تا كہ تعریف كے ارادہ كا انديشہ نہ درہے ۔ ناكہ تعریف كے ارادہ كا اندیشہ نہ درہے ۔ ا

ج- زكاة دينے والے كا زكاة دينے كے لئے افراد كا انتخاب كرنا:

۲ ساا - مستحقین کوز کا ۃ دینا فضیلت کے لحاظ سے ایک درجے میں نہیں ہے۔ نہیں ہے۔

چنانچہ مالکیہ نے صراحت کی ہے کہ زکاۃ دینے والے کے لئے مضطریعنی مختاج کو دوسرے پرتر جیج دینامستحب ہے،اس طور پر کہ عام

اصاف کے مقابلہ میں اسے زکاۃ میں سے زیادہ دیا جائے ۔

د- زکا ق دینے والافقیر کو بین بتائے کہ بیز کا ق ہے:

اللہ ام احمد سے پوچھا گیا کہ کوئی آ دمی اپنی زکا قاکسی کو دے
اور بیبتا دے کہ بیز کا ق ہے یا خاموش رہے؟ تو انہوں نے فرما یا کہ بیہ
کہہ کر وہ اسے کیول شرمندہ کرے گا؟ وہ دے کر خاموش رہے، اسے
تکلیف پہنچانے کی کیا ضرورت ہے؟ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ
بتانا مکر وہ ہے اور مالکیہ میں سے لقانی نے اس کی صراحت کی ہے
انہوں نے فرما یا: اس لئے کہ اس میں فقیر کی دل شکنی ہے۔

شافعیہ میں سے ابن ابی ہریرہ فرماتے ہیں: ضروری ہے کہ اپنی زبان سے کچھ کہہ دے جیسے یہ ہدیہ ہے، نو وی فرماتے ہیں کہ یہ کوئی بات نہیں ہے، وہ فرماتے ہیں کہ چھے اور مشہوریہ ہے کہ جب وہ اسے مستحق کو دے گا اور یہ نہیں کہے گا کہ یہ زکاۃ ہے، بلکہ سرے سے کچھ نہیں کہے گا کہ یہ زکاۃ ہے، بلکہ سرے سے کچھ نہیں کہے گا تو بھی وہ اس کے لئے کافی ہوجائے گی اور زکاۃ ادا ہوجائے گی، لیکن شافعیہ فرماتے ہیں کہ اگروہ اسے دے دے اور یہ اس سے بیان نہ کرے کہ وہ زکاۃ ہے، پھر پتہ چلے کہ لینے والا مالدار ہے تو وہ اس سے بیان نہ کرے کہ وہ زکاۃ ہے، پھر پتہ چلے کہ لینے والا مالدار ہے تو وہ اس سے بیل نہیں لے گا

## ز کا قادا کرنے میں وکیل بنانا:

۸ ساا - زکا ق دینے والے کے لئے بیجائز ہے کہ وہ اپنی زکا ق کے ادا کرنے میں دوسرے کو وکیل بنائے ،خواہ اسے امام یا اس کے نائب تک پہنچا ناہو یا مستحق کو ادا کرنا ہو،خواہ اس نے اس مستحق کو متعین کردیا

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ۱۷ - ۲

<sup>(</sup>۲) الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ۳۳۲، ۳۳۳، القاهره، دارالكتب، المجموع للعو وي ۷۷ سـ

<sup>(</sup>۳) سورهٔ بقره ر ۲۲۴\_

<sup>(</sup>۴) الشرح الكبيرار ۹۸-

<sup>(</sup>۱) الشرح الكبير ار ۹۸-

<sup>(</sup>۲) المغنی ۲ر ۷۴۲،الشرح الکبیر ار ۵۰۰۔

<sup>(</sup>m) المجموع ٢ ر ٢٣٣\_

ہو یااس کی تعیین وکیل کے سپر دکی ہو۔

اور شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ زکاۃ دینے والے کا خود سے زکاۃ نکالنا وکیل بنانے سے افضل ہے، اس لئے کہ اسے اپنے فعل یرزیادہ وثوق ہوگا۔

اور مالکیہ نے فرمایا کہ وکیل بنانا تعریف کی نیت کے اندیشے کی وجہ سے افضل ہے، اور جس کے دل میں تعریف کا خیال ہو، یا وہ مستحقین سے ناواقف ہوتو اس کے لئے ایبا کرنا واجب ہے، یہ حضرات فرماتے ہیں کہ وکیل کو بیاضتیا نہیں ہے کہ وہ اسے زکا ہ دینے والے کے اس رشتہ دار پر صرف کر ہے۔ اور اگراس کا نفقہ اس پرلازم نے، اور اگراس کا نفقہ اس پرلازم نے، اور اگراس کا نفقہ اس پرلازم نے، ہوتو کر وہ ہے۔

پھرشا فعیہ فرماتے ہیں کہ اگر وکیل عاقل اور بالغ ہوتواس کے سپر د کرنا جائز ہے اور اگر بچہ ہو یا بے وقوف ہوتو وکیل بنانا صحیح نہیں ہے، البتدا گرمو کل نیت کرے اور جس کو مال دینا ہے اس کی تعیین اس کے سامنے کردی تو جائز ہے ۔

ز کا ق کے واجب ہونے کے بعد بورے مال یا اس کے بعض حصہ کا تلف ہوجانا:

9 ساا – اگر کسی شخص پرز کا ۃ واجب ہواوروہ اس کو نہ نکالے پھر پورا مال یا بعض حصہ ضائع ہوجائے، یا ز کا ۃ دینے والے کے کسی فعل کے بغیر تلف ہوجائے تواس سلسلے میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

حنفی فرماتے ہیں: اگر مال تلف ہوجائے تو زکاۃ ساقط ہوجائے گی، اس کئے کہ نصاب کا ایک جز زکاۃ میں واجب ہے، لہذا وہ اپنے محل کے ہلاک ہونے سے ساقط ہوجائے گی، کیکن اگراس کی ہلاکت زکاۃ وصول کرنے والے کے مطالبہ کے بعد ہوتو ایک قول میر ہے کہ وہ

ضامن ہوگا وردوسرا قول بیہے کہوہ ضامن نہ ہوگا۔

یہ حضرات فرماتے ہیں کہ اگر مال کا بعض حصہ ہلاک ہوجائے تو اس کے بقدریعنی ہلاک شدہ حصے کے تناسب سے زکاۃ ساقط ہوگی۔
اور فرماتے ہیں کہ اگر سال گزرنے کے بعد ادائیگی پر قدرت سے پہلے بغیر کسی کوتا ہی کے مال زکاۃ کا اتنا حصہ تلف ہوجائے کہ باقی ماندہ حصہ نصاب سے کم رہ جائے تو زکاۃ ساقط ہوجائے گی، اور اگر زکاۃ کی ادائیگی ممکن تھی اور صاحب مال سے کوتا ہی سرز د ہوئی تو وہ ضامن ہوگا۔

مالکیفر ماتے ہیں اور شافعیہ کا بھی دوسرا قول یہی ہے کہ باقی ماندہ حصدا گرنصاب سے کم ہوتو زکا ۃ ساقط ہوجائے گی۔

اور حنابلہ فرماتے ہیں کہ اس پر پورے مال کی زکا ۃ واجب ہوگی، یہاں تک کہ اگر سال گزرنے کے بعد پورا مال ضائع ہوجائے تو زکا ۃ اس کے ذمہ میں ہوگی اور ادا کئے بغیر ساقط نہ ہوگی، اس لئے کہ وہ

<sup>(</sup>۱) الشرح الكبيرار ۴۹۸، شرح المنهاج ۲/۲۶\_

فقراءاور جولوگ ان کے ساتھ (قرآن کی آیت میں مذکور) ہیں ان کا حق ہے جوان تک نہیں پہنچا، اور اس کی حیثیت آدمی کے دین کی طرح ہے ۔۔۔

### ز کا ق کوالگ کرنے کے بعداس کا تلف ہوجانا:

• ۱۹۳ - اگرصاحب مال نے زکاۃ کوالگ کردیااوراس نے بینیت کی کہ وہ اس کے مال کی زکاۃ ہے پھروہ تلف ہوگئ تو مالکیہ اور حنابلہ میں سے ہرایک کے نزدیک یہی تھم ہے اور مالکیہ نے بیصورت ذکر کی ہے کہ اگراس نے زکاۃ علاحدہ کردی پھر مال تلف ہو گیااور زکاۃ باقی رہ گئی تو اس پر اس کا نکالناواجب ہوگا اور مال تلف ہونے کی وجہ سے وہ ساقط نہ ہوگی ۔

# چو تھی قشم

# امام اوراس کے نائبین کاز کا ق کوجمع کرنا:

فرمایا: "خُذُ مِنُ أَمُوَ الِهِمُ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمُ وَ تُزَكِّيْهِمُ بِهَا" (۱)

(آپان کے مالوں میں سے صدقہ لے لیجے ،اس کے ذریعہ سے

آپ آئیس پاک صاف کردیں گے )،اور حضرت ابو بکر گاار شادہ نے

"واللّٰه لو منعوني عقالا کانوا یؤ دونه إلی رسول اللّٰه عَلَیٰ الله عَلیٰ منعه" (الله کی قتم اگر وہ لوگ مجھ سے ایک رسی بھی روکیں گے جے وہ رسول الله عَلیہ کو دیتے تھے تو اس کے روکنے پر میں ان سے قال کروں گا)، اور حضرات صحابہ نے اس سے اتفاق میں ان سے قال کروں گا)، اور حضرات صحابہ نے اس سے اتفاق کیا۔

اور جن لوگوں پر زکاۃ واجب ہوان سے زکاۃ لیناامام پر واجب ہے، چنانچہ شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ صدقات وصول کرنے کے لئے مصلین کو بھیجناامام پر واجب ہے، اس لئے کہ نبی علیہ اور آپ علیہ کے بعد آپ کے خلفاء زکاۃ وصول کرنے والوں کو سجیجتے تھے، اور اس لئے کہ بعض لوگ مال کے مالک تو ہوتے ہیں مگریہ نہیں جانے کہ ان پر کیا واجب ہے اور ان میں بعض بخیل ہوتے نہیں، اور واجب ہونا مالکیہ کا ایک قول ہے (۲)، ان کی دلیل اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "خذ من أمو اللهم صدقة" (آپ ان کے مالوں میں سے صدقہ لے لیجے)۔

اور جن حضرات نے امام کو اجازت دی ہے کہ اس کوئی ہے کہ کسی مال کی زکاۃ نہ لے بالعض اموال کی زکاۃ لے اور بعض کی نہ لے ، وہ صرف اس صورت میں ہے جب امام کو بیہ معلوم ہو کہ اگر وہ ان سے زکاۃ نہیں لے گاتو وہ اسے ازخود نکالیں گے، کیکن اگر اسے بیملم ہو کہ کوئی آ دمی یالوگوں کی کوئی جماعت زکاۃ نہیں نکا لے گی تو ان سے زکاۃ لینا امام پر واجب ہوگا، اگر چہ قہر و جبر کے ساتھ ہو، جیسا کہ پہلے گزرا، اس لئے کہ امام کی ذمہ داری دین کی حفاظت اور دنیا کو چلانے کی ہے،

<sup>(</sup>۱) سوره توبير ۱۰۳

<sup>(</sup>۲) البجموع ۲ / ۱۲۸ ،۱۲۸ ،الدسوقی علی الشرح الکبیر ا ر ۴۴۳ س

<sup>(</sup>۱) فتح القديرار ۵۱۵ ، المغنى ۲۸۲۸ ، الشرح الكبير مع الدسوقى ۱ ر ۵۰۳ ، شرح المنهاج ، القليو بي ۲۷۲۴ ـ

<sup>(</sup>۲) المغنی ۲۸۲۸۲،الشرح الکبیرمع الدسوقی ۱۸۳۸ م

<sup>(</sup>٣) العناييلى الهدايه بهامش فتح القديرا / ٣٨٧ \_

اورز کا ق کارو کنادین کے ایک رکن کومنہدم کرناہے ۔۔

امام عادل كوزكاة دين كاحكم:

۱۳۲ – امام عادل سے مرادیہاں پروہ شخص ہے جوز کا قرق کے ساتھ لیتا ہے اوراس کے ستی کودیتا ہے، اگر چہوہ اس کے علاوہ دیگر معاملات میں ظالم ہو، جیسا کہ مالکیہ نے اس کی صراحت کی ہے۔ اورا گرکسی شخص نے اپنے مال کی زکا قامام عادل کودے دی تو جائز ہے اوروہ زکا قاس کی طرف سے بالا تفاق کا فی ہوجائے گی۔ اورا گراس کے لئے ممکن ہو کہ زکا قامام کودے یا از خوداس کو تقسیم کرے تواس سلسلے میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

امام ما لک، امام ابوحنیفه اور ابوعبید کا مذہب اور امام شافعی کا قول قدیم میہ ہے کہ اموال ظاہرہ بعنی زمین کی پیداوار، مولیثی جانور، اور معادن وغیرہ اور اموال باطنه لعنی سونا، چاندی اور سامان تجارت کے درمیان فرق کیا جائے گا۔

چنانچ اموال ظاہرہ کی زکاۃ امام کو دینا واجب ہے، اس کئے کہ حضرت ابوبکر ٹنے ان سے زکاۃ کا مطالبہ کیا اور اس پر ان سے جنگ کی اور صحابہ نے اس مسئلے میں ان سے اتفاق کیا، لہذا زکاۃ دینے والے کو اسے خود سے نکا لئے کا اختیار نہیں ہے، یہاں تک کہ شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ اگروہ اموال ظاہرہ کی زکاۃ خود سے نکا لے گاتو اس کے لئے وہ کافی نہ ہوگی۔

اوراس کئے بھی کہ ولایت کی بنیاد پر امام کوجس مال پر قبضہ کرنے کا ختیارہے، جیسے کہ بنیم کا ولی۔ کا ختیارہیں ہے، جیسے کہ بنیم کا ولی۔ اور اموال باطنہ کی زکا ق کے بارے میں حفیہ فرماتے ہیں کہ امام کو اس کے طلب کرنے کا اختیارہے، اور ہراس مال سے زکا ق لینے کے

اور ما لکیہ وشافعیہ فرماتے ہیں کہ اموال باطنہ کی زکا ۃ ان کے مالکان کے سپر دہے،اس لئے مال والے کو بیرت ہے کہ وہ اسے ازخود فقراءاور تمام مستحقین تک پہنچائے (۲)۔

اور حنابلہ کا مذہب اور امام شافعی کا معتمد اور جدید قول یہ ہے کہ اموال ظاہرہ اور باطنہ میں کیساں طور پر زکا ۃ امام کو دینا واجب نہیں ہے، لہذا موال ظاہرہ کو اموال باطنہ پر قیاس کرتے ہوئے مالک کے لئے جائز ہے کہ اسے براہ راست مستحقین پر صرف کرے ، اور اس لئے بھی کہ اس میں حق کواس کے ستحق تک پہنچا نا ہے، جس کا تصرف لئے بھی کہ اس میں حق کواس کے ستحق تک پہنچا نا ہے، جس کا تصرف جائز ہے، لہذا وہ اس کے لئے کافی ہوجائے گا، جیسا کہ اگر مدیون جائز ہے، لہذا وہ اس کے لئے کافی ہوجائے گا، جیسا کہ اگر مدیون اپنے قرض خواہ کو دین براہ راست دے دے، اور امام کا اس کو لینا اس کے مستحق کے نائب ہونے کی حیثیت سے ہے، لیں وہ خود اگر مستحق کو دے دے وجائز ہے، اس لئے کہ وہ مستحقین اہل شعور ہیں۔

پھر قول اظہر کی روسے شافعیہ فرماتے ہیں کہ امام کو دینا اس کوخود سے تقسیم کرنے سے افضل ہے، اس لئے کہ وہ مستحقین کو زیادہ جانئے والا ہے اور ان کے درمیان تقسیم کرنے پرزیادہ قادر ہے، اور اس طرح

سلسلے میں اس کاحق ثابت ہے جس میں زکاۃ واجب ہوتی ہے،
اس کئے کہ قرآن میں اس کا حکم ہے اور اس کئے کہ حضرت عثمان نُّ نے
اموال باطنہ کی زکاۃ کو مالکان کے سپر دکردیا تو وہ حضرات اس سلسلے
میں ان کے نائب ہوئے ، اور بیامام کے طلب کرنے کو بالکلیہ ساقط
نہیں کرتا ہے اور اسی لئے اگر اسے بیملم ہو کہ سی شہروالے اپنی زکاۃ
ادانہیں کرتے ہیں تو وہ ان سے اس کا مطالبہ کرے گا، کین اگروہ اس
کا مطالبہ نہ کرے تواسے دینا واجب نہ ہوگا ()۔

<sup>(</sup>۱) المغنی ۲/۱۶۴، ۱۳۳۳، فتح القدیروالعنا پیار ۴۸۸،۴۸۷،الدسوقی ار ۵۰۳

<sup>(</sup>۲) الدسوقی ار ۳۳۲، الأحکام السلطانیه للماوردی رص ۱۱۳، القاہر ہ مطبعة مصطفیٰ الحکیوی ۳۲۷ ه۔

<sup>(</sup>۱) المغنی ۲/۲ ۵۷۵،۵۷۸، شرح منتهی الإرادات ار ۱۷ ۳۰

وہ ظاہراً اور باطناً دونوں طریقے پر بری ہوجائے گا<sup>(۱)</sup>۔

پھر حنابلہ فرماتے ہیں کہ اس کا خود سے قسیم کرنا امام کو دینے کے مقابلے میں زیادہ بہتر اور افضل ہے، اس لئے کہ وہ ق کواس کے ستحق تک پہنچانا ہے، پس وہ امام یا اس کے عمال کی جانب سے خیانت کے خطرے سے محفوظ رہے گا، اور اس لئے بھی کہ اس میں زکا ہ کے ستحق کی مصیبت کو براہ راست دور کرنا ہے اور اس میں وصولی کی اجرت سے بچت ہے، اس کے ساتھ اس صورت میں اپنے مختائ اقرباء اور رشتہ داروں کو دینے اور اس کے ذریعہ ان کے ساتھ صلہ رحی کرنے پر قدرت حاصل ہوگی، اللہ کہ اگر اسے اپنی ذات کی امانت داری پر اعتماد نہ ہوتو اس کے لئے افضل زکا ہ وصول کرنے والے کو دینا ہے، اعتماد نہ ہوتو اس کے لئے افضل زکا ہ وصول کرنے والے کو دینا ہے، تا کہ بخل اس کوزکا ہ نکا لئے سے نہ روک دے۔

لیکن اگرامام عادل زکاۃ طلب کر ہے تواسے دینابالا تفاق واجب ہے اورخواہ مال ظاہر ہو یا مال باطن، اور امام کے اموال باطنہ کی زکاۃ کے جمع کرنے کے سلسلے میں جواختلاف ہے، اس کی وجہ سے ایسانہیں ہے کہ اگروہ اس کا مطالبہ کر ہے تو اس کی نافر مانی جائز ہوجائے گی، اس لئے کہ یم کل اجتہاد کامحل ہے، اور امام کا حکم قاضی کے فیصلے کی طرح اختلاف کوختم کر دیتا ہے، جیسا کہ شریعت کے قواعد کی روسے یہ معلوم ہے، اور مالکیہ نے صراحت کی ہے کہ اگر امام عادل زکاۃ مطلب کرے اور مالک بید دعوی کرے کہ وہ اسے زکال چکا ہے تو اس کی قدر بی نہیں کی جائے گی (۲)۔

ظالم اماموں اور باغیوں کوز کا ۃ دینا:

۱۳۳ - اگرظالم امام قہرو جبر کے ساتھ زکاۃ لے لے تو وہ اس کے مالک کی طرف سے کافی ہوجائے گی۔

یہی تھم اس صورت میں ہے جب امام زکاۃ دینے والے کو مجبور کرےاوراسے بیخطرہ ہوکہا گروہ اسے نہیں دے گاتو ضرر پہنچائے گا۔ اور اس شخص کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے جواسے ظالم امام کو دینے سے بازر ہنے پر، یااپنے مال کے چھپانے پر یااپنے او پر اس کے وجوب کا انکار کرنے پر یااس طرح کے دوسرے حیلے اختیار کرنے پر قادر ہو۔

پس جمہور حنفیہ اور مالکیہ کا مذہب یہ ہے کہ ایسی صورت میں اس کے لئے امام کو دینا جائز نہیں ہے، اور درج ذیل تفصیل کے مطابق زکاۃ اپنے دینے والے کی طرف سے کافی نہ ہوگی:

چنانچ حفیہ فرماتے ہیں کہ اگر خوارج اور ظالم سلاطین اموال ظاہرہ کی زکا ۃ اور ظاہرہ کی زکا ۃ اور جیسے کہ سائمہ جانوروں اورغلوں کی زکا ۃ اور جوعشر وصول کرنے والا لیتا ہے تو اگر بیدلوگ اسے اس کے جائز مصارف میں صرف کریں تو زکا ۃ دینے والے پراس کا اعادہ واجب نہیں ہے، ورنہ زکا ۃ دینے والے پر دیانتا اسے دوبارہ نکالنا واجب ہے، اوراگرزکا ۃ لینے والے باغی ہوں تو اس صورت میں امام کو یہ تن نہیں ہے کہ وہ مال والوں سے اس کا مطالبہ کرے، اس لئے کہ اس نے باغیوں سے ان کی حفاظت نہیں کی، اور ٹیکس کی وصولی کا حق حفاظت کی بنیاد پر ہے، اوروہ باغیوں کو بیڈتوی دےگا کہ انہوں نے جوزکا ۃ لی ہے اسے لوٹادیں۔

لیکن اموال باطنہ کی زکا ہ ظالم بادشاہ کودینا سیح نہیں ہے (۱)۔
اور مالکی فرماتے ہیں کہ اگر کسی نے اموال باطنہ کی زکا ہ ظالم
بادشاہ کواپنے اختیار سے دی اور بادشاہ نے اسے اس کے ستحق کودے
دیا تو یہ زکا ہ اس کی طرف سے کافی ہوجائے گی، ورنہ اس کی طرف
سے کافی نہ ہوگی، اور اگر ظالم بادشاہ اسے طلب کرے تو اس کے

<sup>(</sup>۲) الدسوقي ار ۵۰۳\_

<sup>(</sup>۱) فتح القديرا / ۵۱۲ ، حاشيه ابن عابدين ۲ / ۴۲ ، الفتاوي الهندييه ار • ۱۹ -

ما لک پرلازم ہے کہ اس کا انکار کرے ، اور جہاں تک ممکن ہواسے لے کر بھاگے ، اور اگر بادشاہ اسے مجبور کردے تو جائز ہے ، اور بیچکم اس صورت میں ہے جب وہ اس کے لینے اور صرف کرنے میں ظالم ہو، اور خواہ اموال ظاہرہ کی زکا ۃ ہو یا امول باطنہ کی۔

البتة اگروہ زکا ۃ کے سلسلے میں عادل ہواور دیگر معاملات میں ظالم ہوتو کرا ہت کے ساتھ اسے دینا جائز ہے (۱)۔

لیکن شافعیہ کا مذہب ہے ہے کہ ظالم امام اگر مال باطن کی زکا ة
طلب کر ہے تواسے اس کے سپر دکر ناافضل ہے، اسی طرح مال ظاہر کی
زکا ق کا تھم ہے خواہ اس نے اس کا مطالبہ نہ کیا ہو یا کیا ہواور'' التحقۃ'
میں ہے کہ اگر اس نے اس کا مطالبہ کیا تواسے دیناواجب ہے ۔
میں ہے کہ اگر اس نے اس کا مطالبہ کیا تواسے دیناواجب ہے ۔
اور حنا بلہ کا مذہب ہے کہ ظالم امام اور باغی لوگ اور خوارج اگر
شہر پر غالب آجا کیں توانہیں زکا ق دینا جائز ہے، خواہ اموال ظاہرہ کی
زکا ق ہو یا اموال باطنہ کی، اور زکا ق دینے والا انہیں دینے سے بری
ہوجائے گا،خواہ امام اسے اس کے مصارف میں صرف کر سے یا نہیں،
اور ان حضرات نے اس روایت سے استدلال کیا ہے جواس سلسلے میں
بعض صحابہ سے وار د ہے، ان میں سے حضرات سعد بن ابی وقاص،
جابر، ابو ہریرہ اور ابن عمر رضی اللہ عنہم وغیرہ ہیں۔

ز کا قاجع کرنے اور اسے صرف کرنے کے لئے ز کا قاور خراج کے مصلین کو بھیجنا:

۱۳ ۱۲ - امام پرواجب ہے کہ وہ زکا ۃ وصول کرنے اور اسے اس کے مستحقین پرتقسیم کرنے کے لیے مصلین کو بھیجے، اور نبی علیق ہے عاملین کو اس کا ذمہ دار بناتے تھے اور انہیں مال والوں کے پاس جھیجے تھے،

(۳) شرح منتنی الإرادات ار۱۹۸، المغنی ۲۲۴۲\_

چنانچہ آپ میلینی نے حضرت عمر بن الخطاب گوز کا قر وصول کرنے کے لئے عامل بنایا، اور یہ بھی وارد ہے کہ آپ علیقی نے ابن اللتنبید کوعامل بنایا (۱)۔

اوراسی طرح خلفاء راشدین اپنے مصلین کوز کا قاوصول کرنے کے لئے جھیجتے تھے۔

اور محصل کے لئے درج ذیل شرائط ہیں:

ا - بید کہ وہ مسلمان ہو، لہذا زکا ۃ وصول کرنے کے لئے کسی کا فرکو عامل نہیں بنایا جائے گا، اس لئے کہ بیدولایت ہے اور اس میں والی کی تعظیم ہے۔

۲- بیر کہ وہ عادل ہولیعنی تقداور مامون ہو، زکا ۃ جمع کرنے میں نہ خیانت کرے اور نہ تقسیم کرنے میں ناانصافی کرے۔ کرے۔

۳- یہ کہ وہ زکاۃ کے مسائل میں نقیہ ہو، اس کئے کہ اسے یہ جانے کی ضرورت ہوگی کہ کیا چیز لی جائے گی اور کیا نہیں لی جائے گی، اور کاۃ کے جو واقعات اسے پیش آئیں گے، ان میں اسے اجتہاد کی کی ضرورت پیش آئے گی۔

۲- یه که اس میں لیافت اور صلاحیت ہو یعنی کا م کو انجام دینے اور معتبر طریقه پراسے پورا کرنے کی قدرت ہو۔

۵- یه که وه اہل بیت نبی میں سے نه ہو، اور اس شرط میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے۔

یہاں پراس شرط کا مطلب سے ہے کہ وہ زکاۃ کی وصولی کے عوض زکاۃ سے اجرت لینے کامستحق نہیں ہوگا ،لہذا اگر وہ بغیر اجرت کے کام کرے یا اس کی اجرت مال فئ یا کسی اور مال سے دی جائے تو جائز

<sup>(</sup>۱) الشرح الكبيروحاشية الدسوقى ار ۵۰۴،۵۰۲\_

<sup>(</sup>۲) القليو يي ۲ر ۲، ۴ ، ۴ ، تخذ الحتاج سر ۴ ۴ سرم نفي الحتاج ار ۱۴ س

<sup>(</sup>۱) "استعماله عَلَيْكُ لبن للتبية" والى حديث كى روايت بخارى (الفَّحَ ٢٠٠٦ طبع السَّلْفيه) نے حضرت ابوحميد ساعدى اور سلم (٣/ ١٣ ١٣ طبع الحلي ) نے كى ہے۔

ہے،(دیکھئے:"آل"اور"جبایة")۔

اور زکا ۃ وصول کرنے والوں کی چند قسمیں ہیں: ان میں سے ایک قسم کو جائی کہتے ہیں، یہ وہ خص ہے جوز کا ۃ پر قبضہ کرتا ہے، دوسری قسم کانام مفرق ہے جوز کا ۃ کی تقسیم کرتا ہے اور تیسری قسم حاشر ہے، جو مال والوں کو جمع کرتا ہے، تا کہ ان سے زکا ۃ کی جائے اور ایک قسم زکا ۃ کی سے والوں کی ہے۔

اور اگر وہاں کوئی امام نہ ہو، یا امام زکاۃ جمع کرنے کے لئے مصلین کو نہ بھیجتا ہوتو مال والوں پر واجب ہے کہ اسے نکال کرمستحق لوگوں پر تقسیم کردیں، اس لئے کہ زکاۃ کے حقد ارمستحق ہی ہیں اور امام نائب ہے۔

# محصلين كونصيخ كاونت:

۱۴۵ – مال کی دوشمیں ہیں:

جن اموال میں زکاۃ کے لئے سال کا گذر ناشرط نہ ہو، جیسے غلے اور پھل اور معادن تو ان کے وجوب کے وقت امام اپنے محصلین کو جیسے گا، پس غلوں اور پھلوں میں ان کے پلنے کے وقت اس طور پر جیسے گا کہ وہ پھل توڑنے اور فصل کا ٹنے کے وقت ان کے پاس پہنچ جائیں۔ یہ زکاۃ کی وصولی ہے جو خرص کے علاوہ ہے، خرص کرنے والے یعنی پھلوں کا تخمینہ کرنے والے کو بدوصلاح کے وقت ہی جیسے گا، جیسا کہ پہلے گذرا۔ دیکھئے: '' خرص' کی اصطلاح۔

اورجس مال میں سال گذرنے کی شرط ہے، جیسے کہ مویثی جانورتو شافعیہ کا مذہب میہ ہے کہ ضروری ہے کہ ان کے لئے قمری سال کے کسی خاص مہینہ کو متعین کردے جس میں ہر سال ان کے پاس

(۲) المجموع ۲/۱۷۱ـ

(محصل) کوجھیجے (۱)

## زكاة كے عاملين كے حقوق:

۱۳۲ – ساعی سے متعلق جو شرائط پہلے گزرے انہیں ملحوظ رکھتے ہوئے زکا ق کے عامل کوخودز کا ق سے اس کاحق دینا جائز ہے۔

اور بیت المال سے اس کو دینا جائز ہے اور اگر وہ اہل زکا ۃ میں
سے نہ ہوتو بیت المال سے دینا متعین ہے، مثلاً یہ کہ وہ اہل بیت میں
سے ہو، جیسا کہ مالکیہ نے صراحت کی ہے، یا عمل ایسا ہو کہ عام طور پر
اس کی ضرورت نہیں پڑتی ہے جیسے چرواہا اور حفاظت کرنے والا اور
ہنکانے والا جیسا کہ مالکیہ اور شافعیہ نے اس کی صراحت کی ہے، اور
حنا بلہ فرماتے ہیں کہ چرواہے اور حفاظت کرنے والے اور اس طرح
کے دیگر لوگوں کو زکاۃ میں سے اسی طرح دیا جائے گا جیسے ان کے علاوہ
عاملین کو دیا جاتا ہے۔

اورساعی کویہ چی نہیں ہے کہ وہ زکاۃ میں سے پچھاپی ذات کے لئے لے، سوائے اس اجرت کے جواسے امام عطاکرے، اس لئے کہ حضرت عدی بن عمیر ڈکی حدیث میں ہے، وہ فرماتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ علیہ کہ میں تے ہوئے سا: "من استعملناہ منکم علی عمل فکتمنا مخیطا (۳) فیما فوقہ، کان غلولا یأتی به یوم القیامة (۳) (تم میں سے جس خص کوئم کسی کام کے لئے عامل بنائیں اور وہ ہم سے ایک سوئی بھی یا اس سے بڑی کوئی چیز چھیا لے تویہ خیانت ہوگی جے وہ قیامت کے دن لے کرآئے گا)۔

<sup>(</sup>۱) المجموع للنووي ۲۷۱۱،۱۲۹۱، القليو بي ۳۷ ۳۰، الشرح الكبير مع حاشية الدسوقي ار ۳۹۵،۳۹۵، المغنی ۷۲۲ و ۱۲۰ ابن عابدين ۳۸/۳\_

<sup>(</sup>۱) المجموع ۲/۰۷) شرح المنهاج بحاشية القليو بي ۲/۵، ۳/۳۰\_

<sup>(</sup>۳) الخیط: کامعنی سوئی کے ہیں۔

<sup>(</sup>۴) حدیث: "من استعملناه منکم علی عمل" کی روایت مسلم (۳۸ ۱۴۲۳) طبح الحلهی ) نے کی ہے۔

ساعی کاز کا ۃ دینے والے کے لئے دعا کرنا:

۷ ۱۹۳ - جب ساعی زکاۃ لے تواس کے لئے مستحب ہے کہوہ مالک

کے لئے دعا کرے، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "خُدلهُ مِنُ

أَمُوَالِهِمُ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمُ وَ تُزَكِّيهِمُ بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِمُ إِنَّ

صَلَاتَکَ سَكَن لَهُمُ"() (آپان كے مالول سے صدقہ لے

لیجے،اس کے ذریعہ سے آپ انہیں یاک صاف کردیں گے اور آپ

ان کے لئے دعا کیجئے، بلاشبہآپ کی دعاان کے حق میں (باعث)

تسكين ہے)،اوراس لئے كەحضرت عبدالله بن الى اوفی كى حدیث

میں وارد ہے، وہ فرماتے ہیں: "کان النبی عُلْبُ اِذا أتاه قوم

بصدقتهم قال: اللهم صل على آل فلان" فأتاه أبي

بصدقته ، فقال: اللهم صل على آل أبي أوفي"(٢) (ني

ماللہ کامعمول بیتھا کہ جب ان کے پاس کوئی قوم اپناصدقہ لے کر

آتی تو آپ علیه فرماتے: اے اللہ! فلاں کی اولا دیررحت نازل

فرما، جب میرے والدا پناصدقہ لے کرآپ عظیمہ کے یاس آئے تو

آپ نے فرمایا: اے اللہ ابواو فی کی اولاد پر رحت نازل فرما)،اور

شافعیہ کے ایک قول کی روسے آیت کے ظاہر کی بنیادیر یہ واجب

ہے،اورساعی کیےگا:اےاللہ! فلاں کی اولاد پررحمت نازل فرما،اور

اگروہ چاہے تواس کے علاوہ کچھاور دعا کرے، اور شافعیہ کے ایک

قول کی روسےز کا ۃ دینے والے کی اولا د کے لئے لفظ صلاۃ کے ذریعیہ

دعانہیں کرے گا، بلکہاس کےعلاوہ دیگرالفاظ کے ذریعہ دعا کرےگا،

اس کئے کہ صلاق انبیاع لیہم السلام کے لئے خاص ہے <sup>(۳)</sup>۔

اورساعی کو بیچت نہیں ہے کہ وہ اپنی ولایت کے سبب مال والوں سے مدید کے نام پر کچھ لے، اور اگر اس نے اس نام سے کچھ لیا تواس کے لئے جائز نہیں کہ وہ اس کو چھیائے اور اس کواپنے لئے خاص کر لے، اس لئے که حضرت ابوجمید ساعدیؓ کی حدیث میں وارد ہے، وہ فرماتے ہیں: ''استعمل النبی عُلْبُ رجلا من الأزد يقال له ابن اللتبية على الصدقة، فلما قدم قال: هذا لكم، وهذا أهدي لي، قال:فهلا جلس في بيت أبيه، أو بيت أمه، فينظر أيهدى له أم لا؟ والذي نفسى بيده، لا يأخذ أحد منكم شيئا إلا جاء به يوم القيامة يحمله على رقبته، إن كان بعيرا له رغاء، أو بقرة لها خوار، أو شاة تيعر، ثم رفع بيده حتى رأينا عفرة إبطيه، اللهم هل بلغت، اللهم هل بلغت، ثلاثا"<sup>()</sup> (نبی عَلِی شَا نَعْ مِنْ الله ازد کے ایک آ دمی کو جس كا نام ابن اللتبيه تقاصدقه كاعامل بنايا، پس جب وه واپس آيا تو کہا کہ بیآ پ کے لئے ہے اور یہ چیز مجھے مدید میں ملی ہے، تو رسول الله عليه في فرمايا: وه اينے باپ ياايني مال كے گھر كيون نہيں بيھا ر ہا کہوہ دیکھتا کہاسے ہدید دیاجا تاہے پانہیں؟قتم ہےاس ذات کی جس کے قبضے میں میری جان ہے،تم میں سے جو شخص بھی کوئی چیز لے گا وہ اسے قیامت کے دن اسے اپنی گردن پراٹھائے ہوئے آئے گا، اگروہ اونٹ ہوگا تواس کی آواز ہوگی یا گائے ہوگی تواس کی آ واز ہوگی یا بکری ہوگی تو اس کی آ واز ہوگی، پھر آ پ نے اپنا ہاتھ اٹھایا پہال تک کہ ہم نے آپ کے دونوں بغل کے خاکسری رنگ کو دیکھااور فرمایا: اے اللہ! کیا ہم نے پہنچادیا؟،اے اللہ! کیا ہم نے پہنجادیا؟ بیرآ ب علیہ نے تین مرتبہ فرمایا)۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ توبه رساما\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "کان إذا أتاه قوم بصدقتهم" کی روایت بخاری (الفتح ۱۳۲۳ طبع السلفید) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) المجموع ۲ر۱۹۹، الما، المغنى ۲ر۲۹۵.

<sup>(</sup>۱) حدیث أبی حمیدالساعدی کی روایت بخاری (الفتح ۲۲۰/۵ طبع السّلفیه) اور مسلم (۱۲ مر ۱۲۳ طبع السّلفیه) کے کی ہے اور الفاظ بخاری کے ہیں۔

ز کا ق کی ادائیگی سے باز رہنے والے کے ساتھ ساعی کا برتاؤ؟

۸ ۱۳ - شافعیہ کہتے ہیں کہ زکاۃ وصول کرنے والدا گرزکاۃ لینے اورا سے صرف کرنے میں ظالم ہوتو اسے اس شخص کوتعزیر کاحت نہیں ہے جوز کاۃ ادا کرنے سے باز رہے یا اپنا مال چھپادے یا اس کو لے کر غائب ہوجائے ،اس لئے کہ بازرہنے والا یا چھپانے والا اس میں معذور قرار پائے گا، کین اگر ساعی عادل ہوتو وہ بازرہنے والے یا چھپانے والے سے اسے لے گا اور اس کی تعزیر کرے گا جب تک کہ بازرہنے والے یا چھپانے والے اسے اسے لے گا اور اس کی تعزیر کرے گا جب تک کہ بازرہنے والے یا چھپانے والے یا چھپانے والے یا جھپانے والے کے لئے اس کے قبل میں کوئی معتبر شبہ نہ ہو (ا)۔

اورا گرکسی گروہ نے امام کے خلاف بغاوت کیا اور سائی ان سے زکاۃ لینے پر قادر نہ ہوا، یہاں تک کہ چند سال گزر گئے، پھروہ ان پر قادر ہوگیا تو قدرت کی حالت میں ان کے پاس جو مال پایا جائے گا ان سے اس کی زکاۃ لی جائے گی، گزشتہ سالوں کی بھی اور قدرت کے سال کی بھی ، اور اگر انہوں نے یہ دعوی کیا کہ وہ اسے نکال چکے ہیں تو ان کی تصدیق کی جائے گی، کیکن اگر ان کی بغاوت زکاۃ روکنے کے ان کی تصدیق کی جائے گی، کیکن اگر ان کی بغاوت زکاۃ روکنے کے لئے ہوتو جسیا کہ مالکیہ نے صراحت کی ہے، ان کی تصدیق نہیں کی جائے گی

ما لكان پرسال الگ الگ بورا موتوساعی كيا كرے گا:

9 ١٩ - نووى فرماتے ہيں كہ جب زكاة وصول كرنے والا مال والوں
كے پاس پنچ تو اگر مال والے كا سال پورا ہو گيا موتو اس سے زكاة

لے لے گا، اور اگر ان میں سے کسی کا سال پورا نہ ہوا ہوتو سائی اس سے قبل از وقت زکاۃ دینے کی درخواست کرے گا اور مالک کے لئے اس کی درخواست کو قبول کرنامستحب ہے، پس اگر وہ اپنی رضامندی سے زکاۃ قبل از وقت اداکر دیتو وہ اسے لے لے گا ور نہ اسے مجبور نہیں کرے گا، پھراگر سائی اس میں مصلحت سمجھے کہ وہ کسی ایسے خض کو وکیل بنادے جو سال کے پورا ہونے کے وقت اس سے زکاۃ لے کر اس کے ستحقین کے درمیان تقسیم کردی تو وہ ایسا کرے گا، اور اگر اس کی رائے یہ ہو کہ اسے مؤخر کردی، تاکہ وہ اس سے اگلے سال اس کی رائے یہ ہو کہ اسے مؤخر کردی، تاکہ وہ اس سے اگلے سال اگروہ مرجائے تو ایسا نہ ہو کہ اس کے بعد آنے والے سائی کو اس کا کا مال کے پورا ہونے یا مون نہ جائے یا میں مونے کے وقت دوبارہ آئے تو وہ ایسا ہی کرے گا اور اگر اسے مونے کے وقت دوبارہ آئے تو وہ ایسا ہی کرے گا اور اگر اسے صاحب مال پر اعتاد ہوتو جائز ہے کہ اس کی تقسیم اس کے سپر و صاحب مال پر اعتاد ہوتو جائز ہے کہ اس کی تقسیم اس کے سپر و

اور یہ بات پہلے گزرچکی کہ اگر وہاں ساعی ہوتو مالکیہ کے نزدیک ساعی کا پہنچنا زکا ہ کے وجوب کی شرط ہے، پس لوگوں کے پاس اپنے پہنچنے کے دن ان کے اموال کا حساب لے گا<sup>(۲)</sup>۔

### زكاة كى حفاظت:

• 10 - مال زکاۃ کی حفاظت کرنا ساعی کی ذمہ داری ہے اور وہ اس کے ہاتھ میں امانت ہے، یہاں تک کہ وہ اسے اس کے مستحقین تک پہنچادے یا گراس میں سے کچھ بچار ہے تو اسے امام تک پہنچا دے، اور اس سلسلے میں اس کو بیا اختیار ہے کہ وہ محافظ یا چرواہا وغیرہ مقرر

<sup>(</sup>۱) المجموع ۲ ر ۱۷ اـ

<sup>(</sup>٢) الشرح الكبيرللدرديرا / ٢٩٨٥\_

<sup>(</sup>۳) سکمیٹی کی رائے میہ ہے کہ بیصورتیں انتظامی نوعیت کی ہیں جوز مان ومکان کے فرق اور روابط اور مواصلات وغیرہ کی روز بروز پیدا ہونے والی شکلوں کے فرق سے مختلف ہول گی۔

<sup>(</sup>۱) المجموع ۲ رسایا به

<sup>(</sup>۲) الدسوقي،الشرح الكبير ار۴۴۸\_

اور حفاظت کے وسائل میں سے فقہاء نے جن چیزوں کو ذکر کیا ہے ان میں سے ایک صدقہ کے جانوروں بعنی اونٹ، گائے اور بکری کونٹان لگادینا ہے، تا کہ وہ دوسروں سے متاز ہوجا نیں اور ضائع نہ ہوں ، اور وہ آگ کے ذریعہ خاص علامت کے ساتھ انہیں نثان زد کردے گا، مثلا یہ کہ داغ کی علامت '' للہ'' ہو، اس لئے کہ صحیحین میں حضرت انس سے بیروایت ہے کہ انہوں نے فرمایا:"و افیت النبی علیہ و بیدہ المیسم یسم إبل الصدقة '' (میں نبی علیہ علیہ سے اس حال میں ملاکہ آپ علیہ کے اونٹ پرنشان لگارہے تھے )، اوران کے علاوہ دیگر صحابہ رضوان اللہ علیہ م تعلق وارد ہیں ''۔

### زكاة كابيت المال:

101- امام پرلازم ہے کہ وہ زکاۃ کے لئے بیت المال بنالے جس میں اس کی حفاظت کی جائے اور اسے روک کر رکھا جائے یہاں تک کہ وہ اس کو اس کے اہل اور مستحقین پر صرف کرنے پر قادر ہوجائے (۳) ،اوراس کی تفصیل'' بیت المال''کی اصطلاح میں ہے۔

### زكاة ميں ساعي كے تصرفات:

۱۵۲ – ساعی جب زکاۃ پر قبضہ کر لے تو اگر امام نے اسے اس کی

تقسیم کی اجازت دی ہوتو وہ اسی شہر کے باشندوں میں مستحق لوگوں پر اسے تقسیم کردے گا جس میں اس نے اسے جمع کیا ہے، اور وہ اسے مسافت قصر سے زیادہ دور منتقل نہیں کرے گا، الابیہ کہ اس شہر کے فقراء اس سے مستغنی ہوجا کیں اور بیا اثر وارد ہے کہ حضرت عمر شنے حضرت معاد گو یمن بھیجا ، انہوں نے حضرت عمر شکے پاس کچھ صدقہ بھیجا تو معاد تان سے فر مایا کہ میں نے تم کو جمع کرنے والا اور جزیہ لینے والا بنا کر نہیں بھیجا ہے، بلکہ میں نے تم ہمیں اس لئے بھیجا ہے تاکہ تم مالداروں سے لو پھران کے فقیروں میں لوٹادو، حضرت معاد شنے فر مایا کہ میں نے آپ کے پاس جو چیز بھیجی ہے اس کو لینے والا مجھے فر مایا کہ میں مالا (۱)، اگر ساعی نے اس کے علاوہ حالت میں زکاۃ کو دوسری جگہ میں اختلاف ہے جو آگ آر ہا ہے۔

اورسائی کواس کاحق نہیں ہے کہ وہ زکاۃ میں سے پچھاپی ذات کے لئے لے،اس بنا پر کہ وہ اہل زکاۃ کی اقسام میں شامل ہے مثلاً وہ مقروض یا فقیر ہے،اور وہ صرف وہی لے گاجوا مام اس کودے گا،جیسا کہ مالکیہ نے اس کی صراحت کی ہے،اس لئے کہ وہ نقسیم کرے گا، اینے لئے فیصلنہیں کرے گا۔

سا 10 - اوراگراہام یا ساعی کے ہاتھ میں زکاۃ کے مال میں سے پھے
تلف ہوجائے تواگر مال کا یہ نقصان اس کی کسی کوتا ہی کے سبب سے
ہو، مثلاً اس نے اس کی حفاظت میں کوئی کوتا ہی کی تو وہ اس کا ضامن
ہوگا، اسی طرح اگر اس نے ستحقین کوجان لیا اور ان پرتقسیم کرنا اس کے
لئے ممکن تھا اور اس نے تقسیم نہیں کیا، یہاں تک کہ وہ تلف ہوگیا (تو بھی
ضامن ہوگا)، اس لئے کہ وہ اس کی بنا پر تعدی کرنے والا ہے، اور اگر
اس نے تعدی اور کوتا ہی نہیں کی تو وہ ضامن نہ ہوگا ۔۔

<sup>(</sup>۱) حدیث أنس بن وافیت النبی عَلَیْتِ فی بیده میسم ..... کی روایت بخاری (۱) حدیث أنس بن و افیت النبی علیت بخاری (۱۹۰۹ طبع الحلی) نے کی ہے، اور مسلم کی روایت مختصر ہے، اس میں "یسم إبل الصدقة"، نبیس ہے۔

<sup>(</sup>۲) المجموع للغو وي ۲ / ۱۷۵،۱۷۵ اـ

<sup>(</sup>۳) الدرا لحقار و حاشیه ابن عابدین ۵۷/۲، ۳۸ ۲۸۲، الأحکام السلطانیة للماوردی رص ۲۱۳ طبع ۲۳ اهر، الأحکام السلطانید لاً بی یعلی رص ۲۳،۲۳ شاکع کرده حامدالفقی ،الدسوتی ۱۸۵۱م\_

<sup>(</sup>۱) المغنی ۲ ر ۲۷۲، ۳۷۳، المجموع ۲ ر ۱۸۷۳

<sup>(</sup>۲) المجموع ۲ر ۱۷۵،الشرح الكبير والدسوقي ار ۹۵ س

نووی فرماتے ہیں کہ امام ، سائی اور ہراس شخص کے لئے جسے صدقات تقسیم کرنے کی ذمہ داری سپر دکی جائے بیمناسب ہے کہ وہ مستحقین کی شخص کرنے اور ان کی تعداد اور ان کی ضروریات کی مقدار کوجانے کا اہتمام کرے، اس طور پرزکا ق کی وصولی کے ساتھ ہی مستحقین کے بارے میں معلومات حاصل کرچکا ہویا اس سے پہلے حاصل کرچکا ہو، تا کہ فوری طور پر ان کا حق ادا کردے اور اس کے ماس کرچکا ہونے کا اندیشہ نہ درہے اس کے ہلاک ہونے کا اندیشہ نہ درہے ۔۔

اور زکاۃ آٹھوں مصارف میں صرف کی جائے گی ،اور صرف اس شخص پراس کا صرف کرنا جائز ہے جواستحقاق کی شرائط کا جامع ہو،اس کا بیان تفصیل ہے آر ہاہے۔

اور حنابله كنزويك ايك احتال هي كديد جائز هي ال كن كه قيس بن الى حازم سي يروايت هي: "أن النبي عَلَيْكِية وأى في إبل الصدقة ناقة كوماء، فسأل عنها، فقال المصدق: إني ارتجعتها بإبل، فسكت "(نبي عَلَيْكَيَّةُ نَصْدَقَهُ كَ اونْتُ

میں ایک بڑے کو ہان والی اونٹی کو دیکھا اور اس کے بارے میں دریافت فرمایا توصدقہ وصول کرنے والے نے کہا کہ میں نے ایک اونٹ کو فروخت کرکے اس کی قیمت سے اس کو خریدا ہے تو آپ فاموش ہوگئے)، ابوعبید کہتے ہیں: حدیث کے لفظ ''ار تجعتھا'' سے مراد یہ ہے کہ اسے فروخت کردے اور اس کی قیمت سے اسی جیسی چیخریدے یا اس کے علاوہ کوئی اور چیز خریدے یا سے کے علاوہ کوئی اور چیز خریدے ا

### عشر وصول کرنے والوں کومقرر کرنا:

100 - امام سفر کے راستوں میں گزرگا ہوں پر عشر وصول کرنے والوں کو مقرر کرے گا، تا کہ وہ اپنے پاس سے مال لے کر گذر نے والے مسلمانوں، ذمیوں اور حربیوں سے عشر وصول کریں، جب وہ اپنا مال کے کر اسلامی ملک میں آئیں، تب وہ مسلمانوں سے ان پر واجب زکاۃ لیں گے، اہل ذمہ سے نصف عشر اور اہل حرب سے عشر لیں گے، اور اہل ذمہ سے نصف عشر اور اہل حرب سے عشر لیں گے، اور اہل ذمہ اور اہل حرب سے لیا گیا مال فی ہے، جس کا حکم وہی ہے جو جزید کا ہے، اسے فی کے مصارف میں خرج کیا جائے گا، اس کی تفصیل ' عشر' کی اصطلاح میں دیکھی جائے۔

لیکن وہ اہل اسلام سے جو پچھ لے گا وہ زکا ق ہوگی ، اس کے لئے وہ ہی شرائط ہیں جوزکا ق والے تمام اموال میں ہیں اور اسے زکا ق کے مصارف میں خرچ کیا جائے گا ، البتہ مال کی بیشم اگر چہاصل میں مال باطن ہے، لین جب اس کا مالک اسے لے کرشہروں میں سفر کررہا ہے تو وہ مال ظاہر کے حکم میں ہوگیا، جبیبا کہ ابن عابدین نے اس کی صراحت کی ہے، اور اس بنا پرسائمہ جانوروں اور غلوں کی طرح اس کی زکا ق کے قبضہ کرنے کی ولایت امام کو حاصل ہوئی۔

<sup>(</sup>۱) روضه الطالبين ۲ ر ۲ سه

<sup>(</sup>٢) مديث قيس بن أبي حازم: "أن النبي عَلَيْكُ وأى في إبل الصدقة ....."

<sup>=</sup> کوابن قدامہ نے المغنی (۲۷ / ۲۷ طبع الریاض) میں حضرت ابوعبیدالقاسم بن سلام کی طرف منسوب کیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) المغنی ۲ر ۱۷۲، المجموع ۲ر ۱۷۸، ۱۸۷۱

اور حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ جو شخص عشر وصول کرنے والے کے پاس سے گزرے، اگر وہ اس مال کے بارے میں سال کے مکمل جونے کا افکار کرے جواس کے ہاتھ میں ہے، یا بید دعوی کرے کہ اس پر اتنا دین ہے جوز کا قاکو ساقط کر دیتا ہے تو اس سے قسم لی جائے گی، کیس اگر وہ شم کھالے تو اس کے قول کا اعتبار ہوگا، اور اسی طرح اگر وہ بید کہے کہ میں نے دوسرے عاشر (عشر وصول کرنے والے) کوز کا قدا کر دی ہے اور وہ سرکاری رسید نکال کر دکھلائے، نیز اسی طرح اگر وہ شہر میں فقراء کوخود سے زکا قادا کردی تو یہی حکم ہے۔

اور بیشرط ہے کہ اس کے ساتھ جو مال ہے وہ بقد رنصاب ہویا اس سے زیادہ ہو، اور اگر اس کے پاس سے زیادہ ہو، اور اگر اس کے پاس نصاب سے کم مال ہواور شہر میں اس کا اتنا مال ہوجس سے نصاب کمل ہوجائے تو عاشر کو اس سے زکا ہ لینے کی ولایت حاصل نہیں ہے، اس لئے کہ اس کی ولایت حاصل نہیں ہے، اس لئے کہ اس کی ولایت صرف ظاہر پر ہے۔

اورعاشر کے لئے وہی شرطیں ہیں جوسائی کے لئے ہیں،جیسا کہ پہلے گزرا اور مزید بیشرط ہے کہ مسافر اس کی حفاظت کی وجہ سے چوروں سے مامون رہیں (۱)۔

# يانچويں قتم

### مصارف زكاة:

١٥٢ – زكاة كم مصارف كى صرف آخم قسمين بين اوران آخمول قسمول كى صراحت قرآن في كى ب: "إنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَآءِ وَالْمَسَاكِيْنِ وَالْعَاملِيْنَ عَلَيْهَا وَالْمُوَّلَّفَةِ قُلُوبُهُمُ وَفِي اللَّهِ وَالْمُوَّلَّفَةِ قُلُوبُهُمُ وَفِي اللَّهِ وَالْمِن السَّبِيُلِ فَرِيْضَةً اللَّهِ وَالْمِن السَّبِيُلِ فَرِيْضَةً

مِّنَ اللَّهِ وَاللَّهُ عَلِيْمٌ حَكِيْمٌ" (صدقات واجبہ توصرف غریوں اور مختاجوں اور کارکنوں کا حصہ ہیں، جوان پر مقرر ہیں، نیز ان کا جن کی دل جوئی منظور ہے اور (صدقات کو صرف کیا جائے) گردنوں کی دل جوئی منظور ہے اور (صدقات کو صرف کیا جائے) گردنوں (کے چیٹر انے) میں اور قرض داروں (کے قرضہ اداکرنے) میں اور اللّٰد کی راہ میں اور مسافروں میں، بیر (سب) فرض ہے اللّٰد کی طرف سے اور اللّٰد تعالی بڑے علم والے بڑی حکمت والے ہیں)۔

" إنما" جوآ يت كي شروع مين آيا ہے وہ كلمة حصر ہے، لهذاكسى السي شخص پرياكسى السے مصرف ميں زكاة كاصرف كرنا جائز نہ ہوگا جو ان اقسام ميں داخل نہ ہو، اس كى تائيد درج ذيل حديث سے ہوتى ہے: "أن رسول الله عَلَيْ اُناہ رجل فقال: أعطني من الصدقة، فقال: إن الله تعالى لم يرض بحكم نبي ولا غيرہ في الصدقات حتى حكم فيها هو فجز أها ثمانية، فإن كنت من تلك الأجزاء أعطيتك حقك" (ايك شخص رسول الله كي پاس حاضر ہوا اور اس نے عض كيا كہ مجھے زكاۃ كے مال ميں سے پچھ دے د يجئ تو آپ عَلَيْ في ارشاد فرمايا: صدقات كي تقسيم الله تعالى نے كسى نبى يا غير نبى كے حوالہ نہيں فرمايا: صدقات كي تقسيم الله تعالى نے كسى نبى يا غير نبى كے حوالہ نہيں كى، بلكہ نود بى اس كے بارے ميں فيصلہ كيا اور اس كے آ مُحصارف متعين فرماد ہے، آگر تم ان آ مُح ميں داخل ہوتو ميں تمہيں تمہاراحق دے دول گا)۔

اور جوشخص ان اقسام میں داخل ہووہ زکاۃ کامستحق صرف اس صورت میں ہوگا جب اس میں متعینہ شرائط پائی جائیں جواقسام کے

الرحمٰن بن (۱) • فتح القدیمار • ۵۳۲،۵۳۲، بن عابدین ۲۸۸۳ \_ نے کلام کبر

<sup>(</sup>۱) سورهٔ توبه/ ۲۰\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "إن الله لم يوض بحکم نبي ....." کی روايت ابوداؤد (۲۸۱۲) تحقیق عزت عبيد دعاس ) نے کی ہے، اور منذری نے کہا که اس کی اسناد میں عبد الرحمٰن بن زياد بن الغم افریقی ہیں، ان کے بارے میں ایک سے زیادہ حضرات نے کام کیا ہے، مختصر السنن (۲۲ اس ۲۳ شاکع کرده دار المعرف ) میں ایسا ہی ہے۔

بیان کے بعد آرہی ہیں۔

آ تھوں اقسام کا بیان:

يهلى اور دوسرى قتم: فقراءاورمساكين:

ے 10− فقراء اور مساکین وہ ضرورت مند ہیں جن کے پاس اتنا مال نہ ہو جو ان کی ضروریات کے لئے کافی ہوسکے، اور جب فقراء کا لفظ مطلق استعال کیا جائے اور یہ تنہا ہوتوان میں مساکین داخل ہوں گے، اور اسی طرح اس کے برعس (اگر مساکین کا لفظ مطلق بولا جائے اور وہ تنہا ہوتوان میں فقراء داخل ہوں گے) اور اگر ایک کلام میں ان دونوں کو جمع کیا جائے، جیسا کہ مصارف زکا ۃ والی آیت میں ہے توان میں سے ہرایک کے لئے علا حدہ معنی ہوگا۔

اورفقہاء کا اسلط میں اختلاف ہے کہ ان دونوں میں سے کون زیادہ سخت ضرورت مند ہے، توشا فعیہ اور حنابلہ کا مذہب ہے کہ فقیر مسکین کے مقابلے میں زیادہ مختاج ہے، اور ان کا استدلال ہے ہے کہ اللہ تعالی نے آیت میں ان کے ذکر کومقدم کیا ہے، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ ذیادہ اہم ہیں اور ان کا استدلال اللہ تعالی کے اس ارشاد سے ہے کہ وہ زیادہ اہم ہیں اور ان کا استدلال اللہ تعالی کے اس ارشاد البُ ہُوں (وہ جو کشی تھی سووہ (چند) غریبوں کی تھی کہ وہ دریا میں البُ ہُوں (ا) (وہ جو کشی تھی سووہ (چند) غریبوں کی تھی کہ وہ دریا میں کا م کرتے تھے )، پس اللہ تعالی نے ان کے لئے وصف مسکنت کو ثابت کیا ہے باوجود کہ وہ کشی کے مالک تھے اور اجرت حاصل کا بیت کیا ہے باوجود کہ وہ کشی کے مالک تھے اور ابن حضرات نے اس کے لئے اشتقاق سے بھی استشہاد پیش کیا ہے، پس فقیر لغوی اعتبار سے فعیل کے وزن پر مفعول کے معنی میں ہے، اور ہیوہ تحق ہے ہو ہی کی مرٹوٹ گئی ہو، اور مسکین سکون سے مفعیل کے گئی ہو، پس اس کی کمرٹوٹ گئی ہو، اور مسکین سکون سے مفعیل کے گئی ہو، پس اس کی کمرٹوٹ گئی ہو، اور مسکین سکون سے مفعیل کے گئی ہو، پس اس کی کمرٹوٹ گئی ہو، اور مسکین سکون سے مفعیل کے گئی ہو، پس اس کی کمرٹوٹ گئی ہو، اور مسکین سکون سے مفعیل کے گئی ہو، پس اس کی کمرٹوٹ گئی ہو، اور مسکین سکون سے مفعیل کے گئی ہو، پس اس کی کمرٹوٹ گئی ہو، اور مسکین سکون سے مفعیل کے گئی ہو، پس اس کی کمرٹوٹ گئی ہو، اور مسکین سکون سے مفعیل کے گئی ہو، پس اس کی کمرٹوٹ گئی ہو، اور مسکین سکون سے مفعیل کے گئی ہو، پس اس کی کمرٹوٹ گئی ہو، اور مسکین سکون سے مفعیل کے کھون کی کھوں کی کھوں کی کھوں کی کی کورٹوٹ کئی کھوں کی کھوں کے کھوں کی کھوں کی کھوں کی کھوں کی کھوں کی کھوں کی کھوں کے کھوں کی کھوں کی کھوں کی کھوں کے کھوں کی کھوں کے کھوں کی کھوں کو کھوں کی کھوں کورٹ کی کھوں کورٹ کی کھوں کورٹ کی کھوں کورٹ کی کھوں کی کھوں

وزن پر ہے اور جس کی ریڑھ کی ہٹری ٹوٹ گئی ہو،اس کی حالت ساکن (مھم سے ہوئے) کے مقابلہ میں زیادہ سخت ہے۔

حفیہ اور مالکیہ کا مذہب ہے کہ سکین فقیر کے مقابلے میں زیادہ محتاج ہے، ان حضرات کا استدلال اس بات سے ہے کہ اللہ تعالی نے فرمایا: ''اَوُ مِسْکِیْنَا ذَامَتُر بَةٍ '' (یاسی خاک نثیں محتاج کو)، اور بیدہ فخص ہے جو سخت بھوک کی وجہ سے مٹی پر پڑا ہوا ہو، اور اس بات بیدہ فخص ہے کہ ائمہ لغت نے یہ بات کہی ہے، ان میں سے فراء، ثعلب سے بھی ہے کہ ائمہ لغت نے یہ بات کہی ہے، ان میں سے فراء، ثعلب اور انہوں نے اشتقاق سے بھی استدلال کیا ہے، اور انہوں نے اشتقاق سے بھی استدلال کیا ہے، پس مسکین سکون سے ہے، گویا وہ حرکت سے عاجز ہے، اور ملنے کے قابل نہیں ہے۔

اور دسوقی نے ایک قول بیقل کیا ہے کہ فقیر اور مسکین ایک ہی قسم ہے، اور بیوہ خض ہے جوسال بھر کی خوراک کا مالک نہ ہو،خواہ وہ کسی چیز کا مالک نہ ہو یا سال بھر کی خوراک سے کم کا مالک ہو (۲)۔

بیر ایک کی تعریف میں سے ہرایک کی تعریف میں اختلاف ہے، شا فعید اور حنابلہ کہتے ہیں کہ فقیروہ ہے جس کے پاس اختلاف ہے، شا فعید اور حنابلہ کہتے ہیں کہ فقیروہ ہے جس کے پاس مال نہ ہواور نہ ایسی کمائی ہوجواس کی ضرورت پوری کر سکے، مثلاً وہ شخص جسے دس (رو پئے) کی ضرورت ہواور وہ سرے سے پچھنہ پاتا ہو، یا وہ اپنے مال اور کمائی سے اور اس کے پاس جو آمدنی وغیرہ آتی ہے اس سے وہ اپنے نصف سے کم کی کفالت پر قادر ہو، پس اگر وہ نصف یا اس سے زیادہ پاتا ہواور پورے دس نہ پاتا ہوتو وہ مسکین ہے۔

حنفیہ اور مالکیہ کہتے ہیں کہ سکین وہ مخص ہے جس کے پاس سرے سے کچھ نہ ہو، پس اسے مانگنے کی ضرورت پیش آتی ہواور مانگنا اس

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بلدر ۱۶ـ

<sup>(</sup>۲) المغنی ۲٫۱-۴۲، فتح القدیر۱۲،۱۵،۱۲، الدسوقی علی شرح الکبیر ۱۲،۹۲، الحلی علی المنهاج ۱۹۲۳-

کے لئے حلال ہو۔

اورفقیر کے سلسلے میں ان کے اقوال الگ الگ ہیں:

چنا نچہ حفیہ کہتے ہیں کہ فقیر وہ ہے جس کے پاس معمولی ٹئی ہو، یعنی نصاب سے کم ہو، لہذا اگر وہ نصاب کاما لک ہوجائے، خواہ وہ کسی مال نکا قسے ہوتو وہ مالدار ہے، زکا قیمیں سے کسی چیز کا مستحق نہیں ہوگا، لیکن اگر وہ نصاب سے کم کاما لک ہوتو وہ مستحق ہے، اسی طرح اگر وہ نصاب غیر نامی کا مالک ہواور وہ بنیا دی ضروریات میں داخل ہو، پس اگر داخل نہ ہوتو اسے زکا قالیے سے روکا جائے گا، مثلاً جس شخص کے باس کیڑے ہوں جون اسب کا محتاج نہ ہوتو زکا قال پر حرام ہوگی اور اگر وہ جن چیز وں کا مالک ہوان کی ہونے سے مانع نہ ہوگا، اگر وہ اس کی حاجت اصلیہ میں داخل ہوں، قیمت چند نصاب کو بہن جائے تو یہ مالک ہونا اس کے زکا قالے ہوں، خصح قی ہونے سے مانع نہ ہوگا، اگر وہ اس کی حاجت اصلیہ میں داخل ہوں، حیصے وہ شخص جس کے پاس کتا ہیں ہوں جن کی اسے تدریس کے لئے صرورت پڑتی ہو یا ہیں کہ فقیر وہ ہے جوالی چیز کا مالک ہو جواس کے اور مالکیہ کہتے ہیں کہ فقیر وہ ہے جوالی چیز کا مالک ہو جواس کے اور مالکیہ کہتے ہیں کہ فقیر وہ ہے جوالی چیز کا مالک ہو جواس کے سال کھر کی خور اک کے لئے کافی نہ ہو (ا)۔

وہ مالداری جوفقر یامسکنت کے وصف کے ساتھ زکا ۃ لینے سے مانع ہو:

109 - دراصل مالدارکوزکا ق میں سے کچھ دینا جائز نہیں ہے، اور یہ مسلم مفق علیہ ہے، اس لئے کہ نبی علیقیہ کا ارشاد ہے: "لا حظ فیھا لغنی" (زکا ق میں سی مالدارکا کوئی حصنہیں ہے)۔

لیکن اس مالداری میں اختلاف ہے جوز کا قلینے سے مانع ہے۔
پس جمہور مالکی اور شافعیہ فرماتے ہیں اور امام احمد سے بھی ایک
روایت یہی ہے جسے ان کے اصحاب متاخرین نے مقدم قرار دیا ہے کہ
معاملہ کا اعتبار کفایت سے ہے، پس جس شخص کے پاس اتنی مقدار میں
زریا اس کے علاوہ دوسرا مال ہو جو اس کے لئے اور اس کے زیر کفالت
افراد کے لئے کفایت کرجائے تو وہ مالدار ہے، اس کے لئے زکا قطال نہ ہوتو اس کے
لئے زکا قطال ہے، اگر چہ اس کے پاس اتنی مقدار میں مال نہ ہوتو اس کے
لئے زکا قاطال ہے، اگر چہ اس کے پاس اتنا مال ہو جوز کا قالے چند
نصاب کو بہنے جائے، اور اس کی بنیاد پر یہ بات ناممکن نہیں ہے کہ کوئی ایسا
تا دی ہوجس برزکا قواجب ہواوروہ زکا قال کا مستحق بھی ہو۔

اور حنابلہ کے نزد یک دوسری روایت جس پرظاہر مذہب ہے، یہ ہے کہ اگر اس کے پاس کفایت کے بفتر مال ہوتو وہ مالدار ہے، اوراگراس مقدار میں نہ ہواوراس کے پاس بچاس درہم ہوں یا خاص

<sup>(</sup>۱) فتح القدير ۲ / ۱۵ ، الدسوقی ار ۹۳ ـ \_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لا حظ فیها لغنی ....." کی روایت ابوداوُد (۲/۵/۲ تحقیق عزت عبید دعاس) نے عبیدالله بن عدی بن الخیار سے کی ہے اورابن عبد دیالہادی نے اس کوضیح قرار دیا ہے، جبیا کہ نصب الراید (۲/۱۰ ۲ طبع

<sup>=</sup> کمجلس لعلمی ) میں ہے۔ انجلس اعلمی ) میں ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'إن الله قدفوض عليهم صدقة تؤخذ من ......' کی روایت بخاری (الفتح ۳۵۷ مع التلفیه) نے حضرت ابن عباس سے کی ہے۔

طور پراس کی قیمت کے بقدرسونا ہوتو وہ بھی اسی طرح مالدار ہے،
اگرچہوہ اس کے لئے کافی نہ ہو، اس لئے کہ حدیث ہے: "من سأل الناس و له مایغنیه جاء یوم القیامة و مسألته فی وجهه خموش أو خدوش أو کدوح: قالوا یا رسول الله وما یغنیه؟ قال: خمسون درهما أو قیمتها من الذهب" () بغنیه؟ قال: خمسون درهما أو قیمتها من الذهب" (جو شخص الی حالت میں لوگوں سے سوال کرے کہ اس کے پاس اتنا موجود ہوجواس کے لئے کافی ہوتو وہ قیامت کے دن اس حال میں موجود ہوجواس کے لئے کافی ہوتو وہ قیامت کے دن اس حال میں (خموش، خدوش اور کدوح تینوں کے جہرے میں زخم کی صورت میں ہوگا رخموش، خدوش اور کدوح تینوں کے معنی زخم کے ہیں، راوی کوشک ہے کہ آپ علیہ نے ان میں سے کون سالفظ استعال فرما یا) ، صحابہ نے کہ آپ علیہ نے نے ان میں سے کون سالفظ استعال فرما یا) ، اور ان خیر شمن کے میں درہم یا اس کی قیمت کا سونا) ، اور ان حضرات نے حدیث کی اتباع کرتے ہوئے شمن اور غیر شمن کے درمیان فرق کیا ہے ۔

اس مسکلہ کی جزئیات کی تفصیل درج ذیل ہے:

اس شخص کوز کا قدینا جو مال کا مالک نہیں، البتہ اس کے رزق کے لئے ذریعہ آمدنی ہے:

◆ ۱۲ - جس شخص کے پاس مال نہ ہو یااس کے پاس مال ہو، کیکن اس
 کے لئے کافی نہ ہوتو وہ جمہور کے نزد یک زکاۃ کامستحق ہے، لیکن جس شخص کا نفقہ کسی مالدار پر لازم ہو، جیسے والد پر تو اسے زکاۃ میں سے نہیں دیا جائے گا اور اس طرح ہوی کونہیں دیا جائے گا ، اس لئے کہ

اس کاشو ہراس پرخرچ کرتا ہے جس کی وجہ سے وہ مستغنی ہے، اور جس شخص کو وظیفہ ملتا ہو جواس کے لئے کافی ہوجاتا ہوتو اسے زکاۃ دینا جائز نہ ہوگا اور اسی طرح جس شخص کے لئے کوئی صنعت ہو جواس کی ضروریات کے لئے کفایت کرجاتی ہے اسے زکاۃ دینا جائز نہ ہوگا اگر چہوہ فی الحال مال کامالک نہ ہو۔

اور اگران اسباب میں سے کسی ایک سے اس کے پاس اس کی کفایت سے کم آمدنی آتی ہوتو اسے پوری طرح کافی ہونے کی حد تک دینا جائز ہوگا (۱)۔

اور نووی نے نقل کیا ہے کہ جس شخص کے پاس زمین ہوجس کی پیداوار سے اس کی پچھ کفایت ہوجاتی ہوتو اس کے لئے زکا ق کے حلال ہونے کے لئے اس کا فروخت کرنا لازم نہ ہوگا اور اس طرح اہل صنعت وحرفت کے آلات اور عالم کی کمائی (۲)۔

اور حفیہ کہتے ہیں کہ اس محض کو زکاۃ دینا جائز ہے جس کے پاس
کسی جا کداد غیر منقولہ وغیرہ سے سالانہ یا ماہانہ یاروزانہ کی آ مدنی ہو
بشرطیکہ وہ کسی مال زکاۃ کے نصاب کا مالک نہ ہو، اور اس کڑ کے کو زکاۃ
دینا جائز ہے جس کا باپ مالدار ہو، اگر وہ بالغ اور فقیر ہو، خواہ مرد ہو یا
عورت، اس لئے کہ وہ اپنے باپ کی خوش حالی کی وجہ سے مالدار نہیں
شار کیا جائے گا، اگر چہ اس کا نفقہ اس پر ہو، لیکن وہ نابالغ بچہ جس کا
باپ مالدار ہے اسے زکاۃ نہیں دی جائے گی، اس لئے کہ وہ اپنی باپ کی مالداری کی وجہ سے مالدار شار کیا جائے گا اور خواہ وہ کڑکا اپنی باپ کی پرورش میں ہویا نہ ہو، اسی طرح امام ابو صنیفہ اور امام محمد
فرماتے ہیں کہ اس فقیر آ دی کو زکاۃ دینا جائز ہے جس کا بیٹا مالدار ہو
اور امام ابو یوسف فرماتے ہیں کہ اگر باپ خوشحال بیٹے کی کفالت میں

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من سأل الناس وله مایغنیه جاءت مسألته....." کی روایت تر ندی (۱) حدیث حسن ہے۔ (۳/ ۳ طبح کملی ) نے حضرت ابن مسعود کے ہور کہا: حدیث حسن ہے۔ وہ

<sup>(</sup>۲) فتح القدير ۲/ ۲۷، الإنصاف ۳ ر ۲۲۳، شرح منتبی الارادات ار ۲۲۵،۴۲۴ س

<sup>(</sup>۱) الشرح الكبير و الدسوقى ۱۱ ۴۹۳، ۴۹۳، شرح المنهاج ۱۹۲۳، المجموع ۲ر ۱۹۱۱، المغنی ۲ر ۴۲۳-

<sup>(</sup>۲) المجموع ۲/ ۱۹۲

موتو جائز نه ہوگا اورا گرنه ہوتو جائز ہوگا۔

یہ حضرات فرماتے ہیں کہ اسی طرح فقیرعورت کو زکا قدینا جائز
ہے جس کا شوہر مالدارہو، اس کئے کہ وہ اپنے شوہر کی مالداری کی وجہ
سے مالدار نہیں شار کی جائے گی اور نفقہ کے بقدر مال سے وہ مالدار نہیں
ہوجائے گی اور اس کا نفقہ کا مستحق ہونا بمنز لہ اجرت کے ہے ۔۔
اور جو شخص مستغنی ہواس طور پر کہ رضا کا رانہ طور پر کسی نے اس پر
خرچ کرنا قبول کیا ہوتو حنا بلہ کے نزد یک صحیح میہ ہے کہ اسے زکا قدینا
جائز ہے اور رضا کا رانہ طور پر نفقہ دینے والے کے لئے میجائز ہے کہ
وہ اسے زکا قدے اگر چہ وہ اس کی کفالت میں ہو، اس لئے کہ وہ زکا ق
کے اصناف میں داخل ہے، اور کوئی نص یا اجماع موجو دنہیں ہے جو
اسے عموم سے نکالے ۔۔

کمانے کی قدرت رکھنے والے فقیر اور سکین کوز کا قدینا:

۱۲۱ - جوفقیر اور سکین اپنی اور اپنے زیر کفالت افراد کی کفایت کے بقدر کمانے یا مکمل کفایت پر قادر ہوں ان کے لئے زکا قلینا حلال نہیں ہے اور زکا قدینے والے کے لئے انہیں اس میں سے دینا جائز نہیں ہے اور زکا قدینے والے کے لئے انہیں اس میں سے دینا جائز نہیں ہے اور اگر وہ ان کا حال جانتے ہوئے انہیں دیدے تو وہ زکا قان کے لئے کافی نہ ہوگی ،اس لئے کہ صدقہ کے بارے میں نبی علیقی کا ارشاد ہے: "لا حظ فیھا لغنی ولا لقوی مکتسب" (") (زکا قمیں کسی مالدار اور کسی طاقتور کمانے والے کا حصہ نہیں ہے)،

اور دوسری حدیث کے الفاظ ہیں: "لاتحل الصدقة لغنی و لا لذی مرة سوی" (زکاة نه کی مالدار کے لئے حلال ہے اور نه کسی تواناوتندرست آدمی کے لئے )۔

یشافعیهاور حنابله کامذہب ہے۔

اور حنفیہ کہتے ہیں کہ جو خص نصاب سے کم کا ما لک ہوا سے زکاۃ دینا جائز ہے، اگر چہوہ تندرست اور کمانے والا ہو، اس لئے کہ وہ فقیر ہے یا مکین اور بیدونوں زکاۃ کے مصارف میں سے ہیں اور اس لئے کہ ماری ہیں کہ جاجت کی حقیقت سے واقفیت حاصل نہیں کی جاسکتی ہے، لہذا حکم کا مدار اس کی علامت پر ہوگا اور وہ نصاب کا نہ ہونا ہے اور ان خرات کا استدلال پہلے گزری ہوئی حدیث کے اس قصے ہے کہ نبی علیقی صدقات تقسیم کررہے تھے تو دوآ دمی ان کے پاس آ کر ان بی علیقی صدقات تقسیم کررہے مقیقو دوآ دمی ان کی طرف دیکھا کہ وہ سے سوال کرنے گئے، آپ علیقی نے ان کی طرف دیکھا کہ وہ دونوں ہے گئے ہیں آپ علیقی نے فرمایا: "إنه لا حق لکھا فیه و إن شئتما أعطیت کھا" (بشک اس مال زکاۃ میں تم دونوں کا کوئی حق نہیں ہے اور اگرتم چاہو گے تو میں تمہیں دے دول گا)، اس کا کوئی حق نہیں ہے اور اگرتم چاہو گے تو میں تمہیں دے دول گا)، اس علی کہ آپ علیقی نے ان دونوں کو دینے کو جائز قرار دیا اور آپ علی کہ آپ علی کہ آپ علی کہ ان دونوں کو دینے کو جائز قرار دیا اور آپ مانکے کا حق نہیں ہے ۔

<sup>(</sup>۱) فتحالقد يرار ۲۴،۲۳\_

<sup>(</sup>۲) المغنی ۱۵۱/۱۵۲\_

<sup>(</sup>۳) صدقہ کے بارے میں رسول اللہ علیہ کا قول: "لا حظ فیھا لغنی و لا لقوی مکتسب" کی روایت ابوداؤد (۲۸۵ محقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت عبید اللہ بن عدی بن الخیار سے کی ہے اور ابن عبد الهادی نے اس کو صحح قرار دیاہے ، جیسا کہ نصب الرابد (۲۰۱۷ مطبح کجلس العلمی ) میں ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لا تحل الصدقة لغنی و لا لذي مو ق سوي" کی روایت ابن ما جد (۱۸ ۵۸۹ طبع الحلی) نے حضرت ابو ہریرہ سے کی ہے اور ابن عبد الہادی نے دشتقے" میں کہا: اس کے رواۃ تقتہ ہیں، نصب الراید (۱۸ ۹۹ ۳ طبع کجلس العلمی) میں ابیا ہی ہے۔

<sup>(</sup>٢) حديث: أن النبي عَلَيْكُ كان يقسم الصدقات فقام إليه رجلان..... كَيْ تَحْرَقُ فَقَرَهُ مُبِر ١٥١ ير لَذَر يَكِي \_

<sup>(</sup>٣) فتح القدير ٢٨/٢، ألمغنى ٧ ر ٢٣ م، ألحلى على المنهاج ١٩٦٧، المجموع ٧ ر ١٩٠٠

اور ما لکیہ کا قول جوان کے نز دیک معتمد ہے اس کے مثل ہے ، الا یہ کہ وہ ادنی حد جوان کے نزد یک استحقاق سے مانع ہے وہ بق*در* كفايت كاما لك مونا ہے، حنفيه كي طرح بقدر نصاب كاما لك مونانہيں

۱۶۲ - اگر کسی شخص کے پاس اتنا مال ہو جواس کے لئے کفایت کر حائے تووہ زکاۃ کامستحق نہیں ہے، کیکن اگراس کا مال غائب ہویا دین مؤجل ہوتو شافعیہ نے صراحت کی ہے کہاس کواتنی مقدار میں زکاۃ دینا جائز ہے جواس کے لئے کافی ہوجائے، یہاں تک کہوہ اپنے مال تک پہنچ جائے یادین کی ادائیگی کاوقت آ جائے ''۔

اور اگر کوئی شخص کمانے پر قادر تو ہو، لیکن علم شرعی میں مشغول ہونے کی وجہ سے کمانہ سکے تواس کوز کا ق کی رقم دینا جائز ہے،اس لئے کہ ملم کا طلب کرنا فرض کفابیہ ہے،اورا گرعبادت کے لئے فارغ ہوتو اس کو دینا جائز نہیں ہے، اور بعض شافعیہ نے طالب علم میں بیشرط لگائی ہے کہ وہ شریف ہوجس کے تفقہ سے مسلمانوں کونفع پہنچنے کی

اورا گرکوئی شخص کمانے پر قا درتو ہولیکن وہ کام اس کے لاکق نہ ہویا لائق تو ہولیکن وہ کسی ایسے آ دمی کونہ پائے جواسے مزدوری پرر کھے تو وه ز کا ق کامستحق ہوگا (۳)\_

## (I) شرح المحلي على المنهاج ۱۳ (۱۹۶) لمجموع ۲ ر۱۹۱ ،الدسوقی ار ۹۳ س

ایسے شخص کوز کا ۃ دیناجس کے پاس مال یا کمائی ہواوراس كامال يا كمائى ركى ہوئى ہو:

١٦٣ - جمهور كامذهب (مالكيه، شافعيه كاليك قول ہے اور حنابله كا راجح مذہب) یہ ہے کہ فقر وغربت کی وجہ سے زکاۃ کے مستحق کسی ضرورت مند کو زکا ۃ میں سے اتنا دیا جائے جو بورے سال اس کی اوراس کے زیر کفالت افراد کی ضروریات کے لئے کافی ہوجائے اوراس سے زیادہ نہیں دیا جائے گا، جمہور نے سال کی تحدید کردی ہے،اس کئے کہ زکا ہ عام طور پر ہرسال دی جاتی ہے،اوراس کئے کہ حدیث ہے: "النبی عَلَیْ ادخر الأهله قوت سنة" (نبی میلاته نے اپنے گھر والوں کے لئے ایک سال کی خوراک جمع فرمائی تھی)،اورجومقداراس کے لئے کافی ہووہ خواہ ایک نصاب کے برابر

زكاة كاستحقاق ميں كون مي كفايت معتبر ہے:

کفالت لوگوں کے حال کے مطابق ہو۔

۱۹۳۷ - جمہور کے نز دیک جو کفایت معتبر ہے، وہ کھانے ، یینے،

رہنے، سہنے اور ان تمام چیزوں کی ہے جوضروری ہیں، اس معیار کے

مطابق ہوجوفضول خرجی اور کمی کے بغیرخوداس کے حال اوراس کی زیر

ما لکیہ وغیرہ نے صراحت کی ہے کہ مال زکا ۃ میں اگر گنجائش ہوتو

اس سے اس شخص کی اعانت کرنا جائز ہے جو نکاح کاارادہ کرے <sup>(۱)</sup>۔

زكاة كى وەمقدار جوفقىراورسكىن كودى حائے گى:

ہو یا چندنصابوں کے۔ اورا گراس کے پاس کچھ کفایت موجود ہو یا حاصل ہونے والی ہوتو اسے اتنادیا جائے گاجوسال بھر کی کفایت کے لئے مکمل ہوجائے۔

<sup>(</sup>٢) حديث: "أن النبي عَلَيْكُ ادخو الأهله قوت سنة" كي روايت بخاري (الفتح ١٩٥٨،٥٠١ه طبع التلفيه) اورمسلم (١٣٧٨ طبع الحلبي) نے حضرت عمر بن الخطاب سے کی ہے۔

اورایک صریح قول کی رویے شافعیہ کا مذہب اورایک روایت کی

<sup>(</sup>۱) الدسوقي ار ۹۴ س

<sup>(</sup>۲) شرح المحلى على المنهاج ١٩٦٧-

<sup>(</sup>٣) شرح المحلى على المنهاج ٣/١٩٦، المجموع ٢/١٩١، شرح منتهى الإرادات ا ر۲۵ ۴، الإ نصاف ۳ ر۲۱۹ ، حاشيه ابن عابدين ۲ ر ۵۹ ـ

روسے حنابلہ کا مذہب ہے کہ فقیرا ورسکین کو اتنادیا جائے گا جوانہیں فاقہ سے نکال کر مالداری کی طرف لے آئے، یعنی جس سے دائی طور پر کفایت حاصل ہو سکے ، اور بیاس لئے کہ حضرت قبیصہ کی مرفوع حدیث ہے: "إن المسألة لا تحل إلا لثلاثة: رجل أصابته جائحة اجتاحت ماله فحلت له المسألة حتی یصیب قواما من عیش" أو قال: "سدادا من عیش…" (بشک منانا صرف تین فتم کے آ دمیوں کے لئے جائز ہے: ایک وہ شخص جے کوئی بڑی مصیبت پہنچی جس نے اس کے مال کو ہلاک کردیا تواس کے لئے مائلنا جائز ہوگا، اس وقت تک جب تک کہ وہ زندگی کو قائم رکھنے کے بقدر مال نہ پالے، یا آپ عیس اللہ خرایا: زندگی کو درست ہونے کے بقدر وہ مال نہ پالے، یا آپ عیس اللہ کے در مایا: زندگی کو درست ہونے کے بقدر وہ مال نہ پالے، یا آپ عیس اللہ کے در مایا: زندگی کو درست ہونے کے بقدر وہ مال نہ پالے، یا آپ عیس کے اسے کے انقدر وہ مال نہ پالے، یا آپ عیس کے اللہ کے در مایا: زندگی کو درست

یہ حضرات فرماتے ہیں کہ اگر وہ کوئی پیشہ کرتا رہا ہوتو اسے اتنادیا جائے گاجس سے وہ اپنے پیشہ کے آلات خرید سکے ،خواہ اس کی قیمت کم ہویا زیادہ ،اس طور پر کہ اس کواس کے نفع سے اتنا حاصل ہو جواس کی کفایت کے لئے تقریبا ایک سال کافی ہوجائے اور اگر وہ تاجر ہوتو اسے اسی کے لئے ظریبا ایک سال کافی ہوجائے اور اگر وہ کا شتکار ہوتو اس کے لئے اس کے ایسی زمین خرید دی جائے جس کی پیدا وار ہمیشہ کے لئے اس کے واسطے کافی ہوجائے ، ان میں سے بعض حضرات فرماتے ہیں کہ امام اس کے لئے اس خرید دے گا اور اس زمین کو اپنی ملکیت سے نکالنا اس کے لئے منوع قرار دے دے گا۔

اور حفیہ کا مذہب سے کہ جو حض زکا ہ کے بورے نصاب کا مالک نہ ہوتو جائز ہے کہ اسے دوسو درہم سے کم یا بورے دوسو درہم سے دیا جائے اور اس سے زیادہ مکروہ ہے اور امام زفر فرماتے ہیں کہ پورے

دوسویااس سے زیادہ دیناجائز نہیں ہے۔

یہ حفیہ کے نزدیک اس شخص کے لئے ہے جس کے اہل وعیال نہ ہوں اور نہ اس پردین ہو، اور اگر اس کے اہل وعیال ہوں تو ان میں سے ہرایک کے لئے دوسودرہم کے حساب سے دیا جائے گا اور مدیون کو اس کے دین کے بقدر دیا جائے گا، اگر چہدوسو سے زیادہ ہو، جیسا کہ '' غارمین'' کے ذیل میں آرہا ہے ''۔

### فقركاا ثبات:

۱۹۵ – اگرکوئی صحت منداور طاقتور آدمی بید عوی کرے کہ اس کے پاس آمدنی نہیں ہے تو اگر وہ مستور الحال ہوتو اسے زکا ق سے دیا جانا جائز ہے اور اس کا قول بغیر شم کے قبول کیا جائے گا، اس لئے کہ نبی کریم علیقہ کا ارشاد ہے، جیسا کہ او پرگزری ہوئی حدیث میں ہے:

'إن شئتما أعطیت کہ ما'' (اگرتم دونوں چاہو تو میں تہمیں دول گا)، کین جس شخص کا جھوٹ یتنی طور پر معلوم ہواس کی بات نہیں مانی جائے گی اور اسے زکا ق میں سے کچھ دینا جائز نہ ہوگا۔

اوراگروہ بیدعوی کرے کہاس کے اہل وعیال ہیں اور وہ ان کے لئے بھی زکاۃ طلب کرے توشا فعیہ اور حنابلہ کے نزد یک بغیر بینہ کے اس کی بات قبول نہیں کی جائے گی، اس لئے کہ اہل وعیال کا نہ ہونا اصل ہے اور اس کو ثابت کرنامشکل بھی نہیں ہے۔

اوراسی طرح جوشخص خوش حالی میں مشہور ہو، اسے زکا ہے نہیں دی جائے گی، لیکن اگروہ یہ دعوی کرے کہ اس کا مال تلف ہو گیا ہے یا کھو گیا ہے تواسے اس پر بینہ قائم کرنے کا حکم دیا جائے گا، اور بینہ کی

<sup>(</sup>۱) فتح القدير، العناييه ۲۸٫۲، شرح منتهی الإرادات ، الإنصاف ۲۳۸، المغنی ۲ر ۲۹۵، الدسوتی ار ۴۹۴، المجموع ۲۷ م۱۹۹

<sup>(</sup>۲) حدیث: 'إن شئتما أعطیتكما''اس معنی كی حدیث كی تخریخ فقره نمبر ۱۵۲ یرگذر چکی \_

<sup>(</sup>۱) حدیث: "إن المسألة لا تحل إلا لأحد ثلاثة....." كی روایت مسلم (۲۲/۲۷ طع الحلی) نے كی ہے۔

تعداد کے سلسلے میں حنابلہ کے اقوال مختلف ہیں، پس ایک قول سے ہے کہ تین افراد کا ہونا ضروری ہے،اس لئے کہ حضرت قبیصہ کی حدیث میں وارد ہے کہ نی کریم عصلیہ نے ان سے فرمایا: "أقع حتى تأتینا الصدقة فنأمرلك بها، ثم قال: يا قبيصة: إن المسألة لاتحل إلا لأحد ثلاثة" وذكرمنهم: "رجل أصابته فاقة حتى يقوم له ثلاثة من ذوي الحجا من قومه، لقد أصابت فلانا فاقة، فحلت له المسألة حتى يصيب قواما من عيش أوقال: سدادا من عيش (أ تم مُشْهرويهال تك كه مارے ياس صدقہ آئے، پس ہم تمہارے لئے اس کا حکم دیں گے، پھر آپ حالله عليسة نے فرمایا: اے قبیصہ! بے شک سوال جائز نہیں ہے، مگرتین میں سے کسی ایک کے لئے ،اورانہیں میں سے آپ نے اس شخص کا ذ کر فر ما یا جسے فاقہ پیش آ گیا ہو، یہاں تک کہاس کی قوم کے تین عقل مندآ دی اس کے لئے کھڑے ہوکر کہیں کہ فلاں شخص کو فاقیہ پیش آ گیا ہے، پس اس کے لئے اس وقت تک مانگنا جائز ہے جب تک وہ زندگی کو قائم رکھنے کے لائق مال نہ پالے ، راوی کوشک ہے کہ آپ نْ 'قواماً من عيش' كالفظ فرمايا يُلْ سدادًا من عيش" فرمایا)۔

اوران کے نزدیک ایک قول میہ ہے کہ تمام حقوق کی طرح صرف دو آ دمیوں کی بات قبول کی جائے گی، اور حدیث سوال کرنے کے بارے میں نہیں ہے (۲) میں وارد ہے، بغیر سوال کئے ہوئے دینے کے بارے میں نہیں ہے (۲)

# تيسرى شم-زكاة كے عاملين:

١٢٢- زكاة كے عاملين كواس ميں سے ديناجائز ہے اورجس عامل كو

ز کا ق میں سے پچھ دیا جائے گااس کے لئے پچھ شرائط ہیں جن کا بیان گزر چکا ہے۔

اورعاملین میں سے جو شخص زکا ق میں سے کچھ لے گااس میں فقر کی شرط نہیں ہے، اس لئے کہوہ اپنے ممل کے عوض میں لے گا، اپ فقر کی وجہ سے نہیں لے گا، اور نبی علیلیہ نے فرمایا ہے: "لا تحل الصدقة لغنی إلا لخمسة ....." فذكر منهم "العامل علیها" ("سی مالدار کے لئے صدقہ حلال نہیں مگر پانچ کے لئے کیمرآ یہ علیہ نے ان میں سے عامل کوذکر فرمایا)۔

حنفی فرماتے ہیں کہ عامل کواس کے مل کے بقدردیا جائے گا، پس اسے اتنادے گاجواس کے لئے اوراس کے اعوان وانصار کے لئے کافی ہوجائے قیمت کے ذریعہ اندازہ کئے بغیر اوراس زکاۃ کے نصف سے زیادہ نہیں دیا جائے گاجسے وہ جمع کرتا ہے، اگر چیاس کا ممل زیادہ ہو۔ شافعیہ اور حنا بلہ فرماتے ہیں کہ امام کو بیرق ہے کہ وہ عامل کو متعین اور معلوم اجرت پرضیح اجارہ کے ساتھ رکھے، یا تو مقررہ مدت پر یا معلوم عمل پر۔

پھرشا فعیہ فرماتے ہیں کہ عامل کوز کا قامیں سے زکا قاکی قیمت سے زیادہ نہیں دیا جائے گا، پس اگر اس کی اجرت زکا قاکی قیمت سے زیادہ ہوجائے تو بیت المال سے اس کو پورا کرے گا، اور ایک قول یہ ہے کہ باقی حصول سے پورا کرے گا۔

اورامام کے لئے جائز ہے کہ وہ اسے اس کی اجرت بیت المال سے دے اور اسے میر بھی اختیار ہے کہ وہ اسے بغیرا جارہ کے بھیج دے،

<sup>(</sup>۱) حدیث: "إن النبي عُلَيْكُ قال لقبیصة: أقم حتی تاتینا....." كی تخریخ فقره نمبر ۱۲۵ پرگذریجی\_

<sup>(</sup>٢) المغنى ٢ ر ٩٦٣، ٢ ر ٢٣٣، الإنساف ٣٢٥٥، نيل المأرب، باب

<sup>=</sup> الشهادات،المجموع ٧ / ١٩٥ ـ

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لا تحل الصدقة لغنی إلا لخمسة .....فذكر منهم العامل علیها" كی روایت ابن ماجه (۱ر ۵۹۰ طبح الحلی) نے حضرت ابوسعید خدری التان ہے اور ابن حجر نے اسے الخیص (۱۱۸۱۳ طبع شركة الطباعة الفنیه) میں ذكر كیا ہے اور كہا كہ اسے ایک جماعت نے صحح قرار دیا ہے۔

پھراسے اجرت مثل دے۔

اورا گرخودامام یااس کی اجازت سے ملک کا گورنر یا قاضی یا کوئی دوسرا شخص زکاۃ لینے اور اسے تقسیم کرنے کی ذمہ داری قبول کرلے تو اس کے لئے زکاۃ میں سے پچھ لینا جائز نہ ہوگا، اس لئے کہ وہ اپنی خوراک بیت المال سے لیتا ہے اور اس کا عمل عام ہے (۱)۔

چوهی قسم: مؤلفة القلوب ( جن کواسلام کی طرف راغب کرنامقصود ہو):

کا ا-مؤلفة القلوب کی صنف کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے: چنانچہ مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ میں سے ہرایک کے نزدیک معتمد قول بیہے کہ مؤلفة القلوب کا حصہ باقی ہے، ساقطنہیں ہواہے۔

ما لکیہ اور شافعیہ میں سے ہرایک کے نزدیک ایک قول کی روسے اور حنابلہ کی ایک روسے اور حنابلہ کی ایک روسے اور حنابلہ کی ایک روایت کی روسے اسلام کی عزت اور غلبہ کی وجہ سے ان کا حصہ ختم ہوگیا، لہذا اب انہیں نہیں دیا جائے گا، لیکن اگر سی وقت ان کی تالیف اور دلجوئی کرنے کے لئے اس کی ضرورت پڑتے تو انہیں دیا جائے گا۔

ابن قدامه فرماتے ہیں کہ شایدامام احمد کے اس قول کا مطلب کہ
'' ان کا حصہ ختم ہوگیا'' یہ ہے کہ عام طور پر ان کی ضرورت نہیں
پڑے گی، یاان کی مرادیہ ہے کہ ائمہ آج انہیں کچھنہیں دیں گے، کین
اگر انہیں دینے کی ضرورت پیش آئے تودینا جائز ہے، البتہ حاجت
کے بغیر انہیں دینا جائز نہیں۔

اور حنفی فرماتے ہیں کہ زکا ہے ان کے حصہ کے ساقط ہونے پر اجماع منعقد ہو چکاہے (۲) ،اس لئے کہ یہ وارد ہے کہ اقرع بن

- (۱) فتح القدير ۱۷/۲ ، الدسوتی ار ۹۵ م، المغنی ۲ ر ۲۵ م، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۵ ، المجموع ۲/۸۷ ، ۱۸۷ ، ۱۸۷ ، ۱۸ منهاج وشرحه ، حاشية القليو بی ۱۹۲۳ ، ۱۹۹۲
  - (۲) فتح القدير ۲ رمه ۱، المغنى ۲ ر ۲ ۲ م، الدسوقى ار ۹۵ م.

حابس اورعیدند بن حصن ، حضرت ابوبکر سے زمین طلب کرنے کے لئے آئے تو آپ نے ان دونوں کے لئے اس کی تحریر لکھ دی، پھر وہ دونوں حضرت عمر کے پاس سے گزرے تو انہوں نے نوشتہ دیکھا اور اسے چاک کردیا اور فر مایا کہ بیتو رسول اللہ عقیقی میمہیں تمہاری تالیف قلب کے لئے دیتے تھے اور اب اللہ نے اسلام کوعزت دے دی اور اسے تم سے مستغنی کردیا ، اس لئے اگرتم اسلام پر ثابت قدم رہے تو ٹھیک، ورنہ تو ہمارے اور تمہارے درمیان تلوار ہے ، پس وہ دونوں حضرت ابوبکر کے پاس لوٹ کرآئے اور کہا کہ ہمیں معلوم نہیں کہ خلیفہ آپ ہیں یا حضرت عمر تو حضرت ابوبکر کے فرمایا: وہی ہیں ، اگر چاہیں ، اور ان کی موافقت کی ، اور صحابہ میں سے کسی نے اس پر تکیر اگر چاہیں ، اور ان کی موافقت کی ، اور صحابہ میں سے کسی نے اس پر تکیر نہیں کی اگر کے ایس کی اس پر تکیر کی ہیں ، اور ان کی موافقت کی ، اور صحابہ میں سے کسی نے اس پر تکیر نہیں کی ۔

١٦٨ - پھران حضرات كااختلاف ہے:

مالکیہ کے ایک قول میں مؤلفۃ القلوب وہ کفار ہیں جن کواسلام کی طرف راغب کرنے کے لئے دیا جائے گا، تا کہ وہ مسلمانوں کی مدد کریں، پس اس بنیاد پر جوشخص اسلام قبول کرلے اسے زکاۃ نہیں دی حائے گی۔

اور شافعیہ فرماتے ہیں: اس جھے سے کسی کا فرکو بالکل نہیں دیا جائے گا، اس لئے کہ زکاۃ درج ذیل حدیث کی بنا پرکسی کا فرکوئیں دی جاتی ہے: ''تو خذ من أغنیائهم و ترد علی فقرائهم'' (۲) (ان کے مال داروں سے لی جائے گی اور ان کے فقراء پرلوٹا دی جائے گی)، بلکہ جوعملاً مسلمان ہو چکا ہے اسے دی جائے گی، اس مسلمین شافعیہ کے دوسرے اقوال بھی ہیں۔

<sup>(</sup>۱) اس انژکی روایت بیبیق (۲۰۱۷ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے اس کے قریب قریب لفظ کے ساتھ کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "تؤخذ من أغنیائهم و ترد علی فقرائهم" کی تخری فقره من منبر ۳۳ پرگذر چکی ہے۔

اور حنابلہ فرماتے ہیں کہ مؤلفۃ القلوب خواہ مسلمان ہوں یا کافر انہیں زکا قامیں سے دینا جائز ہے۔

اور شافعیہ اور مالکیہ دونوں کے نزدیک اسی کے مثل کچھ اور اقوال ہیں۔

ابن قدامہ فرماتے ہیں کہ مؤلفۃ القلوب کی دونشمیں ہیں: کفار اورمسلمان، اور بیسب کے سب ایسے لوگ ہیں جواپنی قوم اور اپنے خاندان کے سردار اور مقتدا ہوں۔

پھرانہوں نے ان میں سے مسلمانوں کو ذکر کیا، اور ان کی چار اقسام کیں:

ا - اپنی قوم کے سر دارجن کی بات مانی جاتی ہو، انہوں نے اسلام قبول کرلیا ہواوران کی نیت کمزور ہوتو ان کی ثابت قدمی کے لئے انہیں کچھ دیاجائے گا۔

۲ - الیی قوم جسے شرافت ،عزت اور سربرا ہی حاصل ہواور انہوں نے اسلام قبول کرلیا ہوتو انہیں اس لئے دیا جائے گا کہ ان کے ہم مثل کفار کواسلام قبول کرنے کی ترغیب ہو۔

۳-ایک قتم وہ ہے جن کی تالیف کا مقصد بیہ ہو کہ وہ ان کفار سے جہاد کریں جوان سے قریب ہیں، اور ان مسلمانوں کی حفاظت کریں جوان سے قریب ہیں۔

۴ - ایک قتم وہ ہے جنہیں ز کا ۃ دینے کا مقصدیہ ہو کہ وہ ان لوگوں سے ز کا ۃ جمع کریں جونہیں دیتے ہیں۔

پھرابن قدامہ نے کفار کا ذکر کیا ہے اور ان کی دو تشمیں بیان کی ن:

ا - جن کے اسلام قبول کرنے کی امید ہوتو انہیں دیا جائے گا، تا کہان کا دل اسلام کی طرف مائل ہو۔

۲-جن کے شرکا خطرہ ہواوران کودینے سے ان کے شرکواوران

کے ساتھ دوسرول کا شرر کنے کی امید ہو"۔

پانچویں شم:غلام آزاد کرنا: ۱۲۹ – ان کی تین شمیں ہیں:

اول: ایسے غلام جو مسلمان اور مکاتب ہوں، پس جمہور کے نزدیک زکاۃ سے ان کو دینا جائز ہے، تا کہ ان کی گردنوں کے چھڑا نے میں ان کی مدد ہواور امام مالک نے اسے جائز قرار نہیں دیا ہے، اسی طرح انہوں نے اس شخص کے آزاد کرانے میں زکاۃ میں سے کسی چیز کے صرف کرنے کو جائز قرار نہیں دیا ہے جس کے لئے کتابت کے علاوہ آزاد کی کا سبب منعقد ہوگیا ہو، مثلا مد بر بنانا، ام ولد بنانا اور بعض کو آزاد کردینا۔

پس جمہور کے قول کے مطابق مکا تب اگراپنے اوپر واجب مال کے بچھ حصہ کوادا کرنے پر قادر نہ ہوتو اس کی مدد کی جائے گی ، اور اگر اس کے پاس کچھ نہ ہوتو اسے وہ پورا مال دیا جائے گا جس کی اسے معاملہ کتابت کاعوض ادا کرنے کے لئے ضرورت ہو۔

دوم: مسلمان غلام کوآ زاد کرنا ، زکاۃ میں سے اس مدمیں صرف کرنا جائز ہے ، یہ مالکیہ کا مذہب ہے اور ایک روایت امام احمد سے بھی یہی ہے ، اور اس مذہب کی بنیاد پر اگر زکاۃ امام یا ساعی کے ہاتھ میں ہوتو اس کے لئے جائز ہے کہ وہ ایک غلام یا چند غلام خرید کر آزاد کردے اور ان کا ولاء مسلمانوں کو حاصل ہوگا۔

اوراسی طرح اگرز کا قال کے مالک کے ہاتھ میں ہواوروہ چاہے کہ اس سے کوئی مکمل غلام آزاد کر ہے آتھ میں 'وَفِی الرِّ قَابِ'' (۲) (اورگردنوں کے آزاد کرانے میں ) کے عموم کی بنا پر بیر جائز ہوگا

<sup>(</sup>۱) المغنی ۲۷–۳۲، ۲۹، القلیو بی علی شرح المنهاج ۳ر ۱۹۸،۱۹۲، الروضه ۲ر ۳۱۴،الأ حکام السلطانیرص ۱۲۲،الدسوتی ار ۴۹۵\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ توبه/۲۰\_

اول:

ذىل شرائط ہىں:

ا – په که وه مسلمان هو په

اورز کا ۃ کے دین نکل جائیں گے۔

وهُخُص جس يرايخ ذاتي مفاد كي وجهيد بن ہو۔

قول کےمطابق آل بیت کے مدیون کوز کا ة دیناجائز ہے۔

اور بیمجموعی طور پر متفق علیہ ہے اور اسے زکا ۃ دینے کے لئے درج

۲ – یہ کہوہ آل بیت نبی میں سے نہ ہو، اور حنابلہ کے نز دک ایک

٣- مالكيد نے بيشرط لگائي ہے كهاس نے زكاة لينے (كا جواز

فراہم کرنے) کے لئے قرض نہ لیا ہو،مثلاً اس کے پاس اتنا مال ہوجو

اس کے لئے کافی ہوجائے اوراس نے قرض لے کرخرچ کرنے میں

توسع اختیار کیا تا کہ وہ زکاۃ لے، بخلاف اس فقیر کے جس نے

۴- مالکیہ نے صراحت کی ہے کہ رہی شرط ہے کہ دین ایبا ہو

جس کی وجہ سے اسے قید کیا جاسکتا ہو، پس اس میں وہ دین داخل ہے

جولڑ کے کا اپنے والدیر ہواوروہ دین جوتنگ دست پر ہو۔اور کفارات

۵- په کهاس کا دین کسی معصیت کی بنایر نه ہو، پیرما لکیه، شافعیه اور

حنابلہ کے نزدیک ہے، مثلا شراب یا جوایا زنا کے سبب سے ہو، لیکن

اگراس نے تو بہ کر لی تواسے ز کا ۃ دینا جائز ہے،اورایک قول پہ ہے کہ

جائز نہیں ہے اور مالکیے نے پہلے قول کوتر جی دی ہے اور شافعیہ نے

نفقہ میں فضول خرجی کرنے کواس معصیت کے باب میں سے شار کیا

ضرورت کی بنیاد پر قرض لیا ہواوراس کی نیت ہو کہ زکا ہ ملے گی (۱)

اور مالکید کے نزدیک اس کا ولاء بھی مسلمانوں کے لئے ہوگا، اور حنابلہ کے نز دیک ولاء میں سے جوآ ئے اسے اسی کے مثل میں خرج کیا جائے گا، یعنی آ زادشدہ غلام جس کا کوئی وارث نہیں ہے،اس کے تر کہ سے غلام خرید کر آزاد کیا جائے گا اورابوعبید کے نز دیک ولاء آ زاد کرنے والے کے لئے ہے۔

حفنیه، شافعیه اور دوسری روایت کی روسے امام احمد کا مذہب سیر ہے کہ زکا ہے خلام آزادہیں کیا جائے گا،اس کئے کہ بدایساہے جیسے غلام کوز کا ة دینا، حالانکه غلام کوز کا ة نهیں دی جاتی ہے، اوراس لئے که بیر حقیقت میں آقا کو دیناہے،اور حنفیہ فرماتے ہیں:اس کئے کہ آزاد کرنا ملک کوساقط کرنا ہے اور پیتملیک نہیں ہے الیکن اگروہ اپنی زکا ۃ ہے کسی غلام کے آزاد کرانے میں اعانت کرے تو حنابلہ میں سے اس قول کے قائلین کے نز دیک جائز ہے<sup>(۱)</sup>۔

سوم: یہ کہ زکاۃ کے ذریعہ سی مسلمان قیدی کومشر کین کے ہاتھ ہےاور مالکیہنے اس کےممنوع ہونے کی صراحت کی ہے ''۔

چھٹی قشم:مقروض لوگ:

سے چیٹرائے، حنابلہ، مالکیہ میں سے ابن حبیب اور ابن عبد الحکم نے اس نتم کے جواز کی صراحت کی ہے،اس لئے کہ بیگردن (شخص) کو قید سے چھڑانا ہے، لہذا ہے آیت میں داخل ہوگا، بلکہ یہ ہمارے ہاتھوں میں موجود غلاموں کو آزاد کرانے کے مقابلے میں زیادہ بہتر

١- و مقروض جوز كاة كمستحق بين،ان كى تين انواع بين:

ہے جوز کا ق دینے سے مانع ہے۔ ۲- به که دین کی ادائیگی کا وقت آگیامو، شافعیه نے اس شرط کی صراحت کی ہے، وہ فرماتے ہیں کہ اگر دین مؤجل ہوتواس مسئلے میں تین

<sup>(</sup>١) المغنى ٢٠/١ ٣٣٢، فتح القدير٢/١/، ابن عابدين ٢٠/٢، روضة الطالبين ٢ / ١٨ ١٣، الدسوقي الر ٩٦ م، ١٩٧٨ \_

<sup>(</sup>١) فتح القدير ١/١٤، لمغني ١/ ٣٣٢، ١/١٣٩، الحطاب والمواق ١/ ٣٥٠، الزرقاني ٢/٨٤١، الدسوقي ١/٩٩٦، القليو بي على شرح المنهاج ٣/١٩٤، المجموع ٢٧٠٠، كشاف القناع ٢٨٠٢\_

<sup>(</sup>۲) سابقهمراجع۔

اقوال ہیں، تیسراقول ہے ہے کہ اگرادائیگی کی تاریخ اسی سال ہوتوا سے دیا جائے گا۔ ورندا سے اس سال کے صدقات میں سے نہیں دیا جائے گا۔ اسے جواس کے پاس ہے اوراس کی ضرورت سے زائد ہے، خواہ وہ ذکاۃ والا مال ہو یاز کاۃ والا نہ ہو، دین کی ادائیگی برقادر نہ ہو، لیس اگر اس کے پاس ایسا گھر ہوجس میں وہ رہتا ہے اور اس کی قیمت سو کے برابر ہے اور اتنا ہی اس پر قرض ہے اور ایسا گھر اس کی قیمت بچاس ہوتو جب تک اسے اس کے لئے کافی ہوسکتا ہے جس کی قیمت بچاس ہوتو جب تک اسے فروخت نہ کر دیا جائے ، اس کو زکاۃ نہیں دی جائے گی، اور زائد کو اس کے دین میں دے دیا جائے گا، جیسا کہ مالکیہ نے اس کی صراحت کی کے دین میں دے دیا جائے گا، جیسا کہ مالکیہ نے اس کی صراحت کی کر سکے تواسے صرف بقیہ دین کے برابر زکاۃ دی جائے گی اور اگروہ بی قدرت رکھتا ہو کہ کما کر بچھ دنوں میں دین ادا کر دے تو شافعیہ کے بی سے دہ تو شافعیہ کے خواز کے سلسلے میں دوا قوال ہیں۔

دوم: جھ اللہ علی اصلاح کے لئے مقروض ہونے والا:

اکا - اسسلیلے میں اصل حضرت قبیصہ والی مرفوع حدیث ہے:

'إن المسألة لا تحل إلا لفلاثة'' فذكر منهم ''ورجل تحمل حمالة فحلت له المسألة حتى يصيبها ثم يمسك'' ( بشك وال تين آ دميوں ك واكى اور كے لئے جائز نہيں ہے، پھر ان میں سے آپ عليہ في نے اس آ دمى كو ذكر كيا جس نے لوگوں كے درميان صلح صفائى كرانے كے لئے كوئى بو جھ خود برداشت كرليا تو اس كے لئے سوال جائز ہوگيا، يہاں تك كہ اتنا برداشت كرليا تو اس كے لئے سوال جائز ہوگيا، يہاں تك كہ اتنا بائے، پھرسوال چھوڑد ہے گا، چنا نجيشا فعيدا ورحنا بلہ كا مذہب بيہ كہ اس تم كم مقروض كوزكا قدى جائے گى، خواہ وہ مالدار ہويا فقير،

اس کئے کہ اگر اس میں فقر کی شرط لگائی جائے تواس شرف اور فضیلت کو حاصل کرنے کی رغبت کم ہوجائے گی، اور اس کی صورت ہے ہے کہ دوقبیلوں یا دوخاند انوں کے درمیان فتنہ رونما ہو، جس میں کسی جان کا قتل یا مال کا اتلاف ہو، پس کوئی شخص ان کے درمیان اصلاح کرانے کے لئے اس کو برداشت کرلے، تو اسے اپنی ضانت کے ادا کرنے کے لئے اس کو برداشت کرلے، تو اسے اپنی ضانت کے ادا کرنے کے لئے زکا قدی جائے گی، اور حنابلہ نے عملاً ادائی کی سے پہلے پہلے دیے کی یہ قیدلگائی ہے، سوائے اس کے کہ اس نے کوئی قرض لے کر دمداری اداکی ہو، اس لئے کہ تا وان باقی رہتا ہے۔

اور حفیہ فرماتے ہیں کہ ضامن بننے والے کو زکا ق نہیں دی جائے گی، الایہ کہ وہ دین سے زائد نصاب کا مالک نہ ہو، جیسا کہ اس کے علاوہ دوسرے مدیون کا حکم ہے (۱)۔

جہاں تک ہماری اطلاع اور واقفیت کا تعلق ہے، مالکیہ نے اس قتم کے تھم کی صراحت نہیں کی ہے۔

سوم: دین ضمان کے سبب مقروض ہو، اس قتم کا ذکر شافعیہ نے کیا ہے، اور اس سلسلے میں معتبر یہ ہے کہ ضامن اور جس کی طرف سے ضمانت کی ہے دونوں تنگ دست ہوں، پس اگران میں سے کوئی خوش حال ہوتو ضامن کوزکا قدینے کے سلسلے میں ان کے نزد یک اختلاف اور تفصیل ہے۔

#### ميت يروين:

ا کام - اگر مدیون مرجائے اور اس کے ترکہ سے بورے دین کی ادائیگی نہیں ہوسکتی توجہور کے نزدیک اس کے دین کوز کا ق سے اداکر نا جائز نہیں ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "إن المسألة لا تحل إلا لثلاثة" كی تخریج نقره نمبر ۱۲۵ پر گذر چکی ـ

<sup>(</sup>۱) المغنی ۲۰۳۳، روضة الطالبین ۲۰۸۸، المجموع ۲۰۲۸، فتح القدیر ۲ریا، مغنی الحتاج ۱۱۳س

اور مالکی فرماتے ہیں کہ اگر چہوہ مرگیا ہوائی کادین زکا ق سے ادا کیا جائے گا، ان میں سے بعض حضرات فرماتے ہیں کہ وہ ادا کئے جانے کا زیادہ مستحق ہے، اس لئے کہ اس کی طرف سے ادائیگی کے امکان سے مالیسی ہو چکی ہے، شافعیہ کے نزدیک بھی ایک قول یہی ارا

اورمیت سے جواح کام متعلق ہیں ان کا بیان تفصیل سے آرہا ہے۔

# ساتویں شم: فی سبیل اللہ: اس صنف کی تین قسمیں ہیں:

121 – اول: الله تعالی کے راستے کے غازی ہیں اور وہ لوگ جنہیں سرکاری وظیفہ نہیں ملتا ہے، بلکہ وہ رضا کارانہ طریقے پر جہاد کرنے والے ہوتے ہیں، اور یہ شم فقہاء کے نزدیک مجموعی طور پر متفق علیہ ہے، لہذا انہیں اتی مقدار میں زکاۃ دینا جائز ہے جس کے ذریعہ وہ جہاد کے لئے تیار ہو سکیں اور سامان مہیا کرسکیں، یعنی سواری، متھیار، خرچ اور وہ تمام چزیں جن کی غازی کو اپنے جہاد میں جہاد کی پوری مدت میں ضرورت پڑتی ہے، اگر چے مدت کمبی ہو۔

اور جمہور کے نزدیک غازی کے لئے بیشر طنہیں ہے کہ وہ فقیر ہو، بلکہ اس مقصد کے لئے مالدار کو بھی دینا جائز ہے، اس لئے کہ وہ اپنی ذاتی مصلحت کے لئے نہیں لیتا ہے، بلکہ عام مسلمانوں کی ضرورت کے لئے لیتا ہے،لہذااس میں فقر کی شرطنہیں ہے۔

اور حنفی فرماتے ہیں کہ اگر غازی مالدار ہوجو پچاس درہم یااس کی قیمت کے بقدر سونے کا مالک ہو، جیسا کہ فقراء کی قسم میں گزراتواس کو زکاۃ نہیں دی جائے گی، ورنہ دی جائے گی، اگر چہوہ کمانے والا ہو، اس لئے کہ کمانا اس کو جہاد سے بیٹےادےگا۔

(۱) روضة الطالبين ۲ / ۳۱۸،الزرقانی ۲ / ۱۸ ۱، المجموع ۲ / ۲۱۱ -

اورامام محمد کے نزدیک غازی سے مراد جماعت سے کٹ جانے والا ۔ والا حاجی ہے، نہ کہ غازیوں سے کٹ جانے والا۔

اور ما لکیہ نے صراحت کی ہے کہ غازی میں بیشرط ہے کہ وہ ان لوگوں میں سے ہوجن پر جہاد واجب ہے، یعنی مسلمان مرد، بالغ اور قادر ہو، اور بیشرط ہے کہ وہ غیر آل بیت میں سے ہو۔

لیکن وہ اشکر اور فوج جن کا وظیفہ بیت المال سے ملتا ہے، انہیں
زکا قنہیں دی جائے گی، اور شافعیہ کے ایک قول کی روسے اگر
بیت المال کی کمزوری کی وجہ سے ان کا وظیفہ دیا جانا وہاں سے بند
ہوجائے تو انہیں زکا قدینا جائز ہے (۱)۔

### دوم: جنگ کےمصالح:

ساکا - اس قتم کا ذکر مالکیہ نے کیا ہے ،ان کے نز دیک سیح قول یہ ہے کہ زکاۃ میں سے غازیوں کو دینے کے علاوہ جہاد کے دوسرے مصالح میں صرف کرنا جائز ہے، جیسے دشمن کے حملہ سے شہر کی حفاطت کے لئے اس کی چہار دیواری تعمیر کرنا اور جنگی سواریاں بنانا اور ایسے جاسوس کو دینا جو ہمارے لئے دشمن کی جاسوس کرتا ہو،خواہ وہ مسلمان ہو یا کافر۔

اوربعض شافعیہ نے اسے جائز قرار دیا ہے کہ زکاۃ سے ہتھیاراور جنگی آلات خرید ہے جائیں اور انہیں وقف کر دیا جائے کہ غازی انہیں استعال کریں پھرلوٹا دیں اور حنابلہ نے اسے جائز قرار نہیں دیا ہے۔
مام فقہاء کا ظاہری عمل چونکہ انہوں نے فی سبیل اللہ والے حصے کو صرف مجاہدین تک یا مجاہدین اور حاجیوں تک محدود رکھا ہے، یہ ہے کہ اس جھے سے اس قتم میں صرف کرنا جائز نہیں ہے اور اس کی وجہ یہ

<sup>(</sup>۱) المغنى ۲۷۳۹۷، ابن عابدين ۲۱/۲، فتح القدير ۲/۷۱، الشرح الكبير مع الدسوقي ار ۴۹۷۷، المجموع ۲۱۳، ۲۱۳، ۳۱۷

<sup>-</sup>**μ**ΛΔ-

ہے کہ اس میں تملیک نہیں ہے یا یہ کہ اس میں غیر اہل زکا ہ کو مالک بنانا ہے، یا جیسا کہ امام احمد نے فرمایا: بیاس لئے کہ اس نے کسی فردکو زکا ہ نہیں دی جبکہ اسے زکا ہ دینے کا حکم دیا گیا ہے (۱)۔

### سوم: حجاج:

۲۵۱ – جمہورعلاء (حفیہ، مالکیہ، شافعیہ، ثوری، ابوثور اور ابن المنذر کا مذہب اور امام احمہ سے بھی ایک روایت یہی ہے اور ابن قدامہ نے فرمایا کہ یہی صحیح ہے) یہ ہے کہ جج میں زکا ق کو صرف کرنا جائز نہیں ہے، اس لئے کہ مصارف زکا ق کی آیت میں ''سبیل اللہ'' مطلق ہے اور جب اسے مطلق بولا جائے تو اس سے مراد جہاد فی سبیل اللہ'' ہوتا ہے، اس لئے کہ اللہ کی کتاب میں اس کا جو ذکر وار دہوا ہے ان میں سے اکثر سے مراد جہاد ہے، لہذا آیت کو اس پر محمول کیا جائے گا۔

اور ایک دوسری روایت کی روسے امام احمد کا مذہب یہ ہے کہ جج فی سبیل اللہ ہے، لہذا اس میں زکا ق صرف کی جائے گی، اس لئے کہ روایت ہے کہ ایک خص نے اپنی اونٹی کو راہ خدا میں نذر کیا، پس اس کی بیوی نے جج کرنا چاہا تو نبی عقیقیہ نے اس سے فرمایا: "فھلا خو جت علیہ فإن الحج من سبیل اللہ'' ( تو اس پر سوار جو رحت علیہ فإن الحج من سبیل اللہ'' ( تو اس پر سوار جو رحت علیہ فإن الحج من سبیل اللہ'' ( تو اس پر سوار جو کر گی ، اس لئے کہ جج فی سبیل اللہ ( راہ خدا میں ) ہو اس قول کی بنیاد پر اس شخص کو زکا ق نہیں دی جائے گی

خاص طور پرصرف حج فرض کے لئے دی جائے گی،اور حنابلہ کے ایک قول کی روسے جائز ہے، یہاں تک کفلی حج میں بھی۔ بعض فقہاء حنفیہ سے بیمنقول ہے کہ فی سبیل اللّٰد کا مصرف حجاج سے بچھڑ جانے والا جاجی ہے۔

البتہ شافعیہ کے نزدیک جج کا ارادہ کرنے والے کو زکاۃ دی جائے گی اس بنا پر کہوہ مسافر ہے، جبیبا کہ آ گے آ رہا ہے۔

# آ گھویں قشم: مسافر:

مسافر کا نام ابن السبیل رکھا گیا، اس لئے کہ وہ برابر راستے میں رہتا ہے، کیونکہ وہ اپنے وطن میں نہیں ہے کہ سی مکان میں پناہ لے۔ اور اس کی دوشمیں ہیں:

۵۷۱ - پہلی قتم: اپنے وطن سے دور ایسا شخص جس کے یاس لوٹنے کے لئے مال نہ ہو:

اس قتم پرسب لوگول کا اتفاق ہے کہ وہ مستحق زکا ۃ ہے، لہذا اسے اتنی مقدار میں زکا ۃ دی جائے گی جس سے وہ اپنے شہر تک پہنچ سکے، لیکن شافعیہ کا ایک قول ضعیف ہیہ ہے کہ اسے زکا ۃ نہیں دی جائے گی، اس کئے کہ اس صورت میں زکا ۃ کواس کے شہر سے منتقل کرنا ہے، اور اسے چند شرائط کے بغیرزکا ۃ نہیں دی جائے گی:

پہلی شرط: بیہ ہے کہ وہ مسلمان ہو، آل بیت سے نہ ہو۔ دوسری شرط: بیہ ہے کہ فی الحال اس کے ہاتھ میں اتنا مال نہ ہو جس سے وہ اپنے شہر پہنچنے پر قادر ہو سکے، اگر چہوہ اپنے شہر میں مالدار ہو، پس اگر اس کا مال مؤجل ہو یا کسی غائب یا تنگ دست یا انکار کرنے والے کے ذمہ ہوتو بیر چیز زکا قالینے سے مانع نہ ہوگی، جسیا کہ حفیہ نے صراحت کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) الدسوقی والشرح الكبير ار ۹۷، المجموع ۲/ ۲۱۳،۲۱۲، لمغنی ۲/۳۳۷، ۴۳۸-

<sup>(</sup>۱) حدیث: "فهلا خوجت علیه فإن الحج من سبیل الله" کی روایت ابوداوُد (۲/ ۴۰۳هم الله "کی روایت ابوداوُد (۱/ ۴۰۵هم ۱۹۳۵ میددعاس) اورحا کم (۱/ ۴۸۳ مهم طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے، اور ذہبی نے اس کے ایک راوی کو ضعیف قرار دیا ہے، لیکن اس کے شواہد ہیں جن سے اسے تقویت حاصل موجاتی ہے۔

<sup>(</sup>۱) المغنی ۲/۸ ۳۸، المجموع ۲/۸ ۲۱۲، ابن عابدین ۲/۸ ۲۸\_

تیسری شرط: یہ ہے کہ اس کا سفر کسی معصیت کی غرض سے نہ ہو، اس شرط کی صراحت ما لکیے، شافعیہ اور حنابلہ نے کی ہے، پس اگراس کا سفر کسی واجب عبادت کے لئے ہو، جیسے جج فرض اور والدین کے ساتھ احسان کرنا یا کسی مستحب عبادت کے لئے ہو جیسے کہ علماء اور صالحین سے ملاقات کرنا یا اس کا سفر کسی مباح کام کے لئے ہو، مثلاً معاشی ضرور یات اور تجارتیں تواسے دینا جائز ہوگا، اس لئے کہ یہ اس معصیت کے لئے ہوتو اسے زکا قدینا جائز نہ ہوگا، اس لئے کہ یہ اس معصیت پراعانت ہوگی، جب تک کہ وہ تو بہ نہ کر لے، اور اگر اس کا سفر صرف تفریح کے لئے ہوتو حنابلہ کے نزد یک اس میں دوا قوال میں: ان میں زیادہ تو ی قول ہے ہوتو حنابلہ کے نزد یک اس میں دوا قوال اس سفر کی ضرور سے نہیں ہے، اس لئے کہ اس میں دات ساس میں خرائے کہ اس میں دوا قوال اس سفر کی ضرور سے نہیں ہے۔

چوتھی شرط: یہ بالخصوص مالکیہ نے لگائی ہے، یہ کہ کوئی ایسا شخص نہ ملے جواسے قرض دے بشرطیکہ وہ اپنے شہر میں مالدار ہو۔

اس قتم والے کو صرف اتنی زکا ۃ دی جائے گی جواس کے وطن تک پہنچنے کے لئے کافی ہوسکے، اور حنابلہ کے ایک قول کی روسے اگر وہ دوسرے شہرکا قصد کرر ہا ہوتو اسے اتنادیا جائے گاجس سے وہ اس شہرکو پہنچ جائے، پھراسیے شہرلوٹ سکے۔

ما لکیفرماتے ہیں کہ پھراگروہ زکاۃ لینے کے بعد مسافرت کے شہر میں بیٹھ جائے تو اس سے وہ رقم واپس لے لی جائے گی، بشرطیکہ وہ اپنے شہر میں فقیر نہ ہواوراگراس کے شہرلوٹنے کے بعداس میں سے کچھرقم نچ جائے تو حنابلہ کے ایک قول کی روسے اس سے وہ رقم واپس لے لی جائے گی۔

پھر حفیہے کہا: جوشخص ادا کرنے پر قادر ہواس کے لئے بہتریہ ہے کہوہ قرض لے لےاورز کا ۃ نہ لے (۱)۔

دوسری قسم: جو خص اپنے شہر میں ہواورکوئی سفر کرنا چا ہتا ہو:

۱ کا - جمہور نے ایسے خص کو دینا ممنوع قرار دیا ہے، اور شافعیہ نے

اس مقصد کے لئے اسے دینے کو جائز قرار دیا ہے، بشر طیکہ اس کے
پاس وہ سامان نہ ہوں جن کی اسے سفر میں ضرورت پیش آئے اور سفر

کسی معصیت کے لئے نہ ہو، پس اس بنیا دیراس شخص کوز کا قدینا جائز

ہے جو جج کا ارادہ رکھتا ہواگر اس کے پاس اس شہر میں جس سے سفر جج

کرنا چا ہتا ہے جج کرنے کے لئے مال نہ ہو۔

اور حنفیہ ایسے خص کو دینا جائز نہیں سیجھتے ہیں، مگریہ کہ جو خص اپنے شہر میں ہواور اس کے ہاتھ میں اس کا کوئی مال نہ ہو جسے وہ خرج کرے اور اس شہر کے علاوہ کسی دوسری جگہ اس کا مال ہو جہاں وہ نہ پہنچ سکتا ہو، تو ان حضرات کی رائے یہ ہے کہ وہ مسافر کے حکم میں داخل ہے (ا)۔

## وه اصناف جنهيس زكاة ديناجائز نهيس ب:

221-1- نبی کریم علیقی کی اولاد، اس کئے کہ زکاۃ اور صدقہ آپ علیقی اور اور کے لئے حرام ہے، ان کے علم کابیان'' آپ علیقی اصطلاح میں گزر جکا۔

۲ – مالدارلوگ، بیرکون لوگ تیں ان کا بیان فقراء ومساکین کی صنف میں گزر چکا۔

ابن قدامه فرماتے ہیں: پانچ قسم کے لوگ وہ ہیں جنہیں حاجت کے بغیر نہیں دیا جائے گا: فقیر، مسکین، مکاتب غلام، اپنے ذاتی مفاد کے لئے ہونے والامقروض اور مسافر اور پانچ قسم کے لوگ وہ ہیں جو مالدار ہونے کے باوجود لیس گے:عامل زکاۃ، مؤلفۃ القلوب، غازی،

<sup>(</sup>۱) الفروع ۲/ ۲۲۵، روضة الطالبين ۲/ ۳۲۱، ابن عابدين ۱/۱۲، الدسوقي ار پروم ۸۵،۸

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۲۲،۶۱/۲،الدسوقی ۱ر ۹۵،المجموع ۲۸ ۲۱۵،روضة الطالبین ۳۲۱٫۲

جھگڑے کومٹانے کی خاطرمقروض ہونے والا اور وہ مسافر جس کا اپنے شہر میں مال ہے۔

اور حنفیہ نے غازی اور جھٹڑے کو مٹانے کی خاطر مقروض ہونے والے کے سلسلے میں اختلاف کیا ہے، پس ان کی رائے میہ کہ میہ لوگ حاجت کے بغیر نہیں لیں گے (۱)۔

س- کفار، اگرچه وه اہل ذمہ ہول، ان کوزکا قدینا جائز نہیں ہے،
ابن المنذر نے اس پر اجماع ذکر کیا ہے، اس لئے کہ حدیث ہے:
"إن الله افترض عليهم صدقة تؤخذ من أغنيائهم و ترد
علی فقر ائهم" ( بینک اللہ تعالی نے ان پرصدقہ فرض کیا ہے جو
ان کے مالداروں سے لیا جائے گا اور ان کے فقیروں پر لوٹادیا
جائے گا) اور حنا بلہ نے ایک قول کی روسے عاملین کے ساتھ انہیں
دینے کو جائز قر اردیا ہے، اگروہ زکا ق کے لئے کام کریں۔

اورمؤلفة القلوب کوبھی مستثنی کیا جائے گااس تفصیل اور اختلاف کے مطابق جو پہلے گزرا<sup>(۳)</sup>۔

اور کافر میں اصلی کافر اور مرتد دونوں داخل ہیں اور جو شخص اپنے کو مسلمان کیے اور کفر کا کام کرے، مثلاً قرآن کے ساتھ استخفاف کرے یااللہ یااس کے رسول کو یادین اسلام کوگالی دیتو وہ کافر ہے، اسے بالا تفاق زکاۃ دینا جائز نہیں ہے۔ دیکھئے" ردت' کی اصطلاح۔ ہم – ہم وہ شخص جس کی اولا دمیں سے زکاۃ دینے والا ہویا وہ زکاۃ دینے والے کی اولا دمیں سے ہو۔

اس میں اس کے اصول لیعنی اس کے والدین ، اجداد اور جدات داخل ہیں ، خواہ وہ وارث ہوں یا نہ ہوں ، اور اسی طرح اس کی اولاد

اوراولاد کی اولاد، اگرچہ ینچ تک جائیں، حنفیہ فرماتے ہیں: یہاس لئے کہ املاک کے منافع ان کے درمیان مشترک ہیں، اور یہ حنفیہ اور حنابلہ کا مذہب ہے۔

لیکن دوسرے تمام اقارب جواصل اور فرع کے علاوہ ہیں، جیسے بھائی ، بہنیں، چچا، بھو پھیاں، ماموں، خالا کیں اور ان کی اولا د تو ان لوگوں کو اپنی زکاۃ دینا ممنوع نہیں ہے اگر چہان میں سے بعض لوگ اس کی کفالت میں ہوں، اس لئے کہ نبی علیہ کا ارشاد ہے: "الصدقة علی المسکین صدقة و هی علی ذی الرحم اثنتان: صدقة وصلة" (مکین پرصدقہ کرنا صرف ایک صدقہ ہے اور اپنے کسی رشتہ دار کوصدقہ دینا دو عمل ہیں، ایک صدقہ دوسر صلد حمل ہیں، ایک صدقہ دوسر صلد حمل کیا۔

یے حفیہ کا مذہب ہے اور حنابلہ کے نزدیک رائح قول ہے۔

لیکن مالکیہ اور شافعیہ کے نزدیک وہ اقارب جن کا نفقہ زکاۃ

دینے والے پرلازم ہے، انہیں زکاۃ دیناجائز نہیں ہے، اور مالکیہ کے

نزدیک جن لوگوں کا نفقہ لازم ہے وہ ماں باپ ہیں نہ کہ دادا دادی اور

بیٹا بیٹی ہے نہ کہ ان کی اولا د، اور بیٹے کا نفقہ اس وقت تک لازم ہے

جب تک کہ وہ صغرتی کی حدیث ہو، اور بیٹی کا نفقہ اس وقت تک لازم

ہے جب تک اس کی شادی نہ ہوجائے اور اس کا شوہ راس سے دخول

نرکر لے۔

اور شافعیہ کے نزد یک جن لوگوں کا نفقہ لازم ہے وہ اصول اور فروع ہیں۔

اور حنابلہ کے نزد یک ایک روایت ہے اور یہی قول توری کا ہے کہ اصول اور فروع کے علاوہ میں مورث اور غیر مورث میں فرق کیا

\_\_\_\_\_ (۱) المغنی ۲ر۴۴،۴۴۰ بن عابدین ۲رکار

 <sup>(</sup>۲) حدیث: "إن الله افترض علیهم صدقة تؤ خذ من أغنیائهم و تود
 عِلی فقرائهم" کی تخریخ فقره نمبر ۳۳ پرگذر پیلی \_

<sup>(</sup>٣) المجموع للنو وي ٧٦ / ٢٢٨ ،الإنصاف ٣ / ٢٥٢ \_

<sup>(</sup>۱) حدیث: "الصدقة علی المسكین صدقة....." كی روایت ترندی (۱) مدیث الصدقة علی المسكین صدقة...... كی روایت ترندی (۳۸٫۳ طبع الحلمی ) نے حضرت سلمان بن عامر است كی ہے اور کہا حدیث حسن ہے۔

جائے گا جوز کا قدینے والے کا مورث نہ ہواس کوز کا قدینا جائز ہے،
مورث کو دینا کافی نہ ہوگا، اورا گرمورث فقیر ہوتو وارث پراس کا نفقہ
ہے، لہذااس نفقہ کی وجہ سے اس کوز کا قلی ضرورت نہ ہوگی، اس لئے
کہا گروہ اسے زکا قدیتواس کی زکا قاکا نفع خوداس کی طرف لوٹے گا،
اور یہاں پروراشت کی شرائط کا لحاظ کیا جائے گا اور ان میں سے ایک بیہ
ہے کہ وارث زکا قدیتے وقت میراث سے مجوب نہ ہوں۔

اور حنفیہ نے ظاہر روایت کی روسے اس شخص کو سنتنی کیا ہے جس کا
نفقہ قاضی نے زکاۃ دینے والے پر فرض کیا ہو، لہذا اس کو زکاۃ دینا
کافی نہ ہوگا، اس لئے کہ بید دوسرے واجب میں ایک واجب کوا داکر نا
ہے، اسی کے ساتھ انہوں نے صراحت کی ہے کہ اپنے باپ کی بیوی،
اپنے بیٹے کی بیوی اور اپنی بیٹی کے شوہر کو زکاۃ دینا جائز ہے۔

مالکی، شافعیہ، نیز حنابلہ میں سے ابن تیمیہ نے نقراء اور مساکین کے جھے سے دینے کوممنوع قرار دیا ہے، لیکن اگراس نے اپنے والدیا لڑکے کو عاملین، یا مکا تبین یا غارمین یا مجاہدین کے جھے سے دیا تو کوئی حرج نہیں ہے، اور وہ یہ بھی فرماتے ہیں کہ اگراس کا نفقہ اس پرلازم نہ ہوتو اسے دینا جائز ہے۔

۵-شوہر کا اپنے مال کی زکاۃ اپنی بیوی کو دینا اور اس کے رہاں: برمکس:

۸ کا – اگر کوئی شخص اپنے مال کی زکاۃ اپنی بیوی کو دی تو کافی نہ ہوگا، ابن قدامہ فرماتے ہیں کہ اس پر اجماع ہے، حنفیہ فرماتے ہیں: ایسااس لئے ہے کہ منافع زوجین کے درمیان مشترک ہیں، اور جمہور فرماتے ہیں: بیراس لئے ہے کہ اس کا نفقہ شوہر پر واجب ہے، لہذا وہ

اپ آپ کودین والے کی طرح ہوجائے گا، اور ممنوع اس وقت ہے جب اس کواپی ذات پرخرچ کرنے کے لئے دیا جائے ، لیکن اگر اس نے اسے اس مقصد کے لئے دیا کہ وہ اس سے اپنا دین ادا کرے یا وہ اسے اپنے علاوہ دوسر نے ستحقین پرخرچ کرتے کو کوئی حرج نہیں ہے، جبیبا کہ مالکیہ نے اس کی صراحت کی ہے، اور اس کے قریب وہ ہے جو شافعیہ فرماتے ہیں کہ فقراء یا مساکین کے جھے سے اس کو دینا ممنوع ہے، لیکن دوسر سے حصے سے جس کی ہے سے واسے دینے میں کوئی حرج نہیں ہے، اور یہی بات ابن تیمیہ کے کلام سے بھی سمجھ میں کوئی حرج نہیں ہے، اور یہی بات ابن تیمیہ کے کلام سے بھی سمجھ میں آتی ہے۔

لیکن بیوی اپنشو ہرکواپنے مال کی زکا ۃ دے سکتی ہے یا نہیں اس میں اختلاف ہے، چنانچہ امام شافعی اور امام ابو صنیفہ کے صاحبین (ابو یوسف اور محمد) کا مذہب اور امام احمد سے ایک روایت یہی ہے اور ابن المنذر کے نزدیک مختار ہے کہ ایسا کرنا جائز ہے، اس لئے کہ حضرت عبداللہ بن مسعود گی بیوی زینب کی حدیث ہے جس میں ہے کہ انہوں نے اور ایک دوسری خاتون نے نبی کریم عیالیہ سے سوال کہ انہوں نے اور ایک دوسری خاتون نے نبی کریم عیالیہ سے سوال کیا: کیاان دونوں کا صدقہ اپنے شوہروں کودینے سے کافی ہوسکتا ہے؟ اور ان تیموں کودینے سے جوان کی پرورش میں ہیں؟ تو آپ عیالیہ فیصل نے فرمایا: "لھما أجران، أجر القرابة و أجر الصدقة" (ان

اورابن قدام فرماتے ہیں کہ بیاس لئے جائز ہے کہ بیوی پر شوہرکا نفقہ واجب نہیں ہے اور اس لئے کہ مصارف زکا ق کی آیت عام ہے، اس لئے کہ شوہرا گرفقیر ہوتو کوئی نص یا اجماع ایسانہیں ہے جواسے دینے کوممنوع قرار دے۔

<sup>(</sup>۱) المغنی ۲۸ ۸۲۲، کر ۵۸۵، المجموع ۲۷ (۲۲۹، ابن عابدین ۲ ر ۲۳، ۴۳، فتح القدیر ۲۲ / ۲۲، مجموع الفتاوی الکبری لابن تیمیه ۲۵ / ۹۰، ۹۱، ۹۲، جواهر الاکلیل ۱۷ که ۴، الدسوقی ار ۹۹، ۹۹، ۹۹

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لهماأجران: أجرالقرابة و أُجر الصدقة" کی روایت بخاری (افق ۳۲۸ ۳۲۸ طبع التلفیه) اورمسلم (۲۲ ۲۹۵ طبع لحلهی) نے کی ہے۔

اورامام ابوضیفه فرماتے ہیں، اورامام احمد ہے بھی دوسری روایت کہی ہے کہ عورت اگر اپنی زکاۃ اپنے شوہر کو دے تو کافی نہ ہوگی، اگر چہوہ شوہر کے طلاق بائن دینے کی وجہ سے اپنی عدت میں ہو، اور اگر چہ تین طلاق دی گئی ہو، اس لئے کہ میاں بیوی کے درمیان منافع مشترک ہیں، اس لئے وہ اس زکاۃ سے نفع اٹھائے گی جسے وہ اپنی شوہر کودے گی، اور اس لئے بھی کہ شوہر اگر اپنی بیوی کا مال چرا لے تو شوہر کودے گی، اور اس لئے بھی کہ شوہر اگر اپنی بیوی کا مال چرا لے تو اس کا ہاتھ نہیں کا ٹا جاتا ہے، اور اس کی شہادت بیوی کے حق میں صحیح نہیں ہوتی ہے۔

اورامام مالک فرماتے ہیں کہ بیوی اپنے مال کی زکا ۃ اپنے شوہرکو نہیں دے گی، اور ان کے کلام کے معنی میں ان کے اصحاب کا اختلاف ہے، چنانچہ ان میں سے بعض حضرات فرماتے ہیں کہ ان کی مراد میہ ہے کہ کافی نہ ہوگی اور دوسرے حضرات فرماتے ہیں کہ کراہت کے ساتھ کافی ہوگی (۱)۔

### ۲ – فاسق اور بدعتی:

9 ا - حافظ ابن حجر نے حدیث: "تُصُدِّق اللیلة علی کافر" (آج کی رات ایک کافر کوصدقه دیا گیا) کی شرح میں ذکر کیا ہے کہ گنہ گار کو زکاۃ دینے میں اختلاف ہے، اور مالکیہ نے صراحت کی ہے کہ معصیت کا ارتکاب کرنے والوں کو زکاۃ نہیں دی جائے گی، اگر دینے والے کو یہ غالب گمان ہو کہ وہ اسے معصیت میں خرچ کریں گے، پس اگر اس کے باوجود انہیں دے دی تو وہ اس کے خرچ کریں گے، پس اگر اس کے باوجود انہیں دے دی تو وہ اس کے طاف دوسرے حال لئے زکاۃ کی طرف سے کافی نہ ہوگی، اور اس کے علاوہ دوسرے حال

میں جائز ہوگی اور کافی ہوجائے گی<sup>(۱)</sup>۔

اور حنابلہ کا مسلک بقول ابن تیمیہ یہ ہے کہ انسان کے لئے مناسب یہ ہے کہ وہ اپنی زکاۃ کے لئے ایسے لوگوں کو تلاش کرے جو مستحقین میں سے دیندار اور تنبع شریعت ہوں، پس جو شخص بدعت اور فسق و فجور کا اظہار کرے وہ قطع تعلق وغیرہ کے ذریعہ سزا کا اور توبہ طلب کئے جانے کا مستحق ہے تو اس پر اس کی اعانت کیسے کی جائے گی؟ اور وہ فرماتے ہیں کہ جو شخص نماز نہ پڑھتا ہوا سے نماز کا تکم دیا جائے گا، پس اگروہ کے کہ میں نماز پر ھوں گا تو اسے دیا جائے گا، ور نہیں دیا جائے گا، اور ان کی مرادیہ ہے کہ اسے دیا جائے گا جب تک کہ اس کا نفاق معلوم نہ ہو ۔

اور حفیہ کے نزدیک اسلام کی طرف منسوب ہونے والے اہل برعت کوزکا قدینا جائز ہے، اگر وہ مصارف زکا قکی آ کھوں اقسام میں سے ہوں، جب تک کہ ان کی برعت انہیں کا فربنانے والی اور اسلام سے خارج کرنے والی نہ ہو (۳) مگر بہتریہی ہے کہ اہل دین کو جواعتقا داور عمل میں دین پر استقامت اختیار کئے ہوئے ہوں انہیں زکا قدیتے وقت دوسروں پر مقدم رکھا جائے، اس لئے کہ حدیث زکا قدیتے وقت دوسروں پر مقدم رکھا جائے، اس لئے کہ حدیث ہوئے ، "ل تصاحب إلل مؤمنا ولا یا کل طعامک إلا تقی، (۴) (تم صرف مؤمن کی صحبت اور رفاقت میں رہواور تیرا کھانا صرف متی آ دمی کھائے)۔

<sup>(</sup>۱) الدر وحاشیه ابن عابدین ۲/۲۲، مجموع الفتاوی الکبری ۹۱،۹۰٫۲۵، فتخ القدیر۲/۲۲،الدسوقی ۱/۹۹۹،المجموع ۲/۲۹۰،۲۳۰،المغنی ۲/۹۲۹\_

ی روایت بخاری (فتح الباری ۲۹۰/۳ طبع السّلفیه) اور مسلم (۲۹۰/۲ طبع السّلفیه) کے حضرت ابوہریرہؓ سے کی ہے۔

<sup>(1)</sup> الشرح الكبيروحاشية الدسوقي الر٩٩٢، فتح الباري٢٩١٧-

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي الكبري ۲۸،۲۷۸ / ۸۹،۸۷ / ۸۹،۸۷

<sup>(</sup>۳) ابن عابدین ۲۹/۲\_

<sup>(</sup>۴) ال حدیث کی روایت امام احمد (۳۸ سطیع المیمنیه) اورتر فدی (۹۱۹ ه طبع دار الکتب العلمیة) نے حضرت ابوسعید خدریؓ سے کی ہے، امام احمد کی روایت میں" لاتصاحب" کے بجائے" لاتصحب" ہے، اور تر فذی نے اس کو حسن قرار دیا ہے۔

#### ۷-میت:

• ۱۸ - حفیہ کا مذہب ، شافعیہ کا ایک قول اور حنابلہ کا ایک قول جو
رائج مذہب ہے اور خنی کا مذہب ہیہ ہے کہ جولوگ اس کے قائل ہیں کہ
زکاۃ کا رکن اس کے مصرف کو اس کا مالک بنانا ہے، ان کے نزدیک
زکاۃ میت کی جہیز و تنفین میں نہیں دی جائے گی، اس لئے کہ میت
مالک نہیں ہوتا ہے اور زکاۃ کی صحت کے لئے تملیک شرط ہے، یہ
حضرات فرماتے ہیں کہ بیجائز نہیں ہے کہ اس سے میت کا دین اداکیا
جائے جس نے دین کی ادائیگی کے لئے مال نہیں چھوڑا ہے، اس لئے
کہ زکاۃ کے ذریعہ دوسرے کے دین کو اداکرنا اس کا تقاضا نہیں کرتا
ہے کہ اسے اس کا مالک بنایا گیا ہے، امام احمد فرماتے ہیں کہ ذکاۃ سے
میت کا دین ادائیں کیا جائے گا اور اس سے زندہ آدمی کا دین اداکیا
جائے گا۔

اور مالکیہ فرماتے ہیں اور شافعیہ کا بھی ایک قول یہی ہے اور الفروع میں اسے ابو قور سے قبل کیا ہے، اور سے کہ ابن تیمیہ نے اس کو اختیار کیا ہے، اور اس کے بارے میں امام احمد سے ایک روایت ہے کہ اس میں کوئی حرج نہیں ہے کہ ذکا ق سے اس میت کا دین ادا کیا جائے جس نے ادا کیگ کے لئے مال نہیں چھوڑ اہے، بشر طیکہ اس میں مقروض کی تمام شرائط پائی جارہی ہوں، بعض مالکی فرماتے ہیں: زندہ کے دین کے لئے زکا ق لینے کے مقابلہ میں بیزیادہ بہتر ہے، اس لئے کہ اس کی ادا کیگی کی امیز نہیں کی جاسکتی، بخلاف زندہ کے، اور نووی نے اس قول کے لئے اس طرح استدلال کیا ہے کہ مصارف ذکا ق کی آیت میں لفظ غارمین عام ہے، اور یہ کہ زندہ آ دمی کے دین کی طرح میت کے دین کی اور یہ کرنا چھے ہے (۱)۔

# ۸- آ طھوں اقسام کےعلاوہ خیر کی مدیں:

۱۸۱ - فقہاء کا مذہب یہ ہے کہ جن مصارف کا بیان او پر گزرا، ان
کے علاوہ خیر کی دیگر مدوں میں زکاۃ کا صرف کرنا جائز نہیں ہے، لہذا
اس سے روڈ اور راستہ نہیں بنایا جائے گا اور نہ اس سے مسجد اور پل کی
تقمیر کی جائے گی اور نہ اس سے نہر کھدوائی جائے گی اور اس سے آب
رسانی کی خدمت کا کام نہیں لیا جائے گا، اور اس سے مصارف کو
مالد ارنہیں بنایا جائے گا اور اس میں کسی قابل لحاظ متعین فقیہ کا اختلاف
منقول نہیں ہے اور رملی کا ظاہر کلام یہ ہے کہ اس پراجماع ہے، اور ان
حضرات نے اس پردوچیز وں سے استدلال کیا ہے:

اول: یه کهاس میں تملیک نہیں ہے،اس کئے کہ مسجد اوراس طرح کی چیز کا کوئی مالک نہیں ہوسکتا،اوریدان حضرات کے نزدیک ہے جوز کا ق میں تملیک کی شرط لگاتے ہیں۔

دوم: وہ حصر جوآیت میں ہے، اس کئے کہ مساجدا وراس طرح کی دوسری چیزیں آٹھوں اقسام میں سے نہیں ہیں، اور او پروالی حدیث جس میں یہ ہے: "إن الله جعل الزکاۃ ثمانیة أجزاء" (بِشك الله تعالی نے زکاۃ کے ٹھاجزاء کئے ہیں)۔ اور حضرت انس اور ابن سیرین سے جومنقول ہے اس سے اس کے خلاف ثابت نہیں ہے (۲)۔

آ تھوں اقسام کے درمیان زکاۃ کی تقسیم میں کس چیز کی رعایت کی جائے گی؟

الف-تمام اقسام پرز کا قا کوعام کرنا:

<sup>(</sup>۱) فتح القدير على الهدامه ۲۰۷۲، ابن عابدين ۲۰۲۲، الدسوقی علی الشرح الكبير ۱۸۳۹ من المجموع ۲۱۱۷، الفروع ۱۸۷۱، المغنی ۲۷ کا۲۶

<sup>(</sup>۱) حدیث: "إن الله جعل الزكاة ثمانیة أجزاء....." كی تخریج فقره نمبر۱۵۱ پرگذریکی\_

<sup>(</sup>۲) فتح القدير ۲/۰ ۲، ابن عابدين ۲/۲۲، نهاية المحتاج ۲/۱۳۹، الشرح الكبير والدسوتی ۱/۷۹۷، المغنی ۲/۷۲۷\_

۱۸۲ - جمہورعلماء حنفیہ اور مالکیہ کا مذہب اور حنابلہ کا را جج مذہب بھی کہی ہے اور یہی قول توری اور ابوعبید کا ہے کہ تمام اقسام پر زکاۃ کوعام کرنا واجب نہیں ہے، خواہ جو شخص زکاۃ کے مصارف میں اسے اداکر رہا ہے وہ صاحب مال ہو یا ساعی ہو یا امام ہو، اور خواہ مال زیادہ ہو یا کم ہو، بلکہ بیجائز ہے کہ کسی ایک صنف کودی جائے ، یازیادہ کو اور بیہ بھی جائز ہے کہ کسی ایک شخص کو دی جائے بشر طیکہ وہ اس کی کفایت بھی جائز ہے کہ کسی ایک شخص کو دی جائے بشر طیکہ وہ اس کی کفایت سے زیادہ نہ ہو، حضرت عمر اور ابن عباس اسے جس صنف میں بھی صرف کر دو تمہارے عباس فرماتے ہیں کہ تم اسے جس صنف میں بھی صرف کر دو تمہارے لئے کافی ہے۔

ہمارے پاس صدقہ آجائے تو ہم تہارے گئے اس کے دینے کا حکم دیں گے )، یہ حضرات فرماتے ہیں کہ صدقات کی آیت میں لام ''او'' کے معنی میں ہے یا یہ مصارف کے بیان کے لئے ہے یا یہ اختصاص کے گئے ہے ، اوراختصاص کا معنی یہ ہے کہ زکاۃ ان مصارف کے علاوہ کی کونہیں دی جائے گی۔

اور مالکیہ نے صراحت کی ہے کہ تعمیم مستحب نہیں ، الا یہ کہ اختلاف سے بچنے کے لئے سے بچنے کے لئے تعمیم کومستحب قرار دیاہے ۔ ا

شافعیہ کا مذہب،امام احمد سے ایک روایت اور حضرت عکرمہ گا
قول یہ ہے کہ تمام اصناف میں زکاۃ کوعام کرنا اور جمع شدہ زکاۃ میں
سے ان میں سے ہرصنف کوایک ثمن دیناواجب ہے، اور ان حضرات
کا استدلال آیت صدقات سے ہے، اس لئے کہ اللہ تعالی نے ' لام'
تملیک کے ذریعہ ان کی طرف زکاۃ کی نسبت کی ہے اور'' واو' جمع
سے معلوم ہوا کہ زکاۃ ان لوگوں کی مملوک اور ان کے درمیان مشترک
ہے، اس لئے کہ اگر مال والا یہ کے: ''ھذا الممال لزید و عمرو
و بکو'' ریمال زید، عمرواور بکر کے لئے ہے )، تواسے ان سب کے
درمیان تقسیم کیا جائے گا اور برابر برابر تقسیم کرنا ضروری ہوگا تو اسی
طرح یہ بھی، اور اگر ان کے لئے وصیت کر ہے تو سب کودینا اور برابر

اسسلیے میں شافعیہ کے مذہب کی تفصیل میہ ہے کہ اگرامام تقسیم کرنے میں آٹھوں اصناف کو دینا ضروری ہوگا ، اور اگر عامل بنہ ہو، اس طور پر کہ مالک تقسیم کرے یا مال والے لوگ اپنی زکاۃ اٹھا کرامام کے پاس لائیں توتقسیم سات اصناف

<sup>(</sup>۱) حدیث: "تؤخذ من أغنیائهم فترد علی فقرائهم" کی تخریج فقره نمبر سرسر پرگذریجی۔ سسر پرگذریجی ۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "أعطی سلمة بن صخو البیاضی صدقة قومه" کی روایت ترندی (۲) ۴۰، ۴۰ م طبع الحلی ) نے کی ہے اور بخاری سے حضرت سلمہ بن صحرُّ اور ان سے روایت کرنے والے اور وہ سلیمان بن بیار ہیں کے درمیان انقطاع نقل کیا ہے اور اس سے پہلے کہا کہ بیرحدیث حسن ہے۔

<sup>(</sup>٣) حديث: 'أقم يا قبيصة حتى تاتينا بالصدقة فنأمر لك بها" كَ تَحْ تَكَ فقر هنم ١٦٥ يرگذر كال

<sup>(</sup>I) المغنى ۲۸۸۲، ۲۷۰ فتح القدير ۲۸۸۱ الشرح الكبير وحافية الدسوقي ار ۹۸ س

پر ہوگی، پس اگر ان میں سے بعض مفقود ہوں تو ان میں سے موجود اصناف پر تقسیم کی جائے گی، اور امام اپنے پاس جمع زکا توں میں ہر صنف کے افراد کا وجو با احاطہ کرے گا، بشر طیکہ مستحق حضرات شہر میں ہوں اور مال ان سب کے لئے پورا ہوجائے، ورنہ ہر صنف میں سے تین تین افراد کودینا واجب ہے، اس لئے کہ مصارف زکا ہ والی آیت میں اصناف کو جمع کے صبغے کے ساتھ ذکر کیا گیا ہے۔

یہ حضرات فرماتے ہیں کہ امام اور ساعی کے لئے مناسب ہے کہ مستحقین کی فہرست مرتب کرنے اوران کی تعداد اور ضرورتوں اور استحقاق کی مقدار کو جاننے کا اس طرح اہتمام کرے کہ اس کے جاننے کے بعد یااس کے ساتھ ذکا قاجمع کرنے سے فراغت ہو، تا کہ انہیں ان کاحق جلدی سے پہنچ جائے۔

یہ حضرات فرماتے ہیں کہ ان اقسام کے درمیان برابری ملحوظ رکھنا واجب ہے، خواہ ان میں سے بعض کی حاجت زیادہ سخت ہواور اگر مالک تقسیم کرتے تو ہرصنف کے افراد کے درمیان برابری واجب نہیں ہے، بلکہ ان میں سے بعض کو بعض پر فضیلت دینا جائز ہے، لیکن اگر امام تقسیم کرتے تو حاجتوں کے برابر ہونے کے باوجود اس کے لئے بعض کو بعض پر ترجیح دینا حرام ہے اور اگر بعض اصناف موجود نہ ہوں تو ان کا حصہ باقی اصناف کو دے دے گا اور پہی حکم اس صورت میں ہے جب بعض اصناف کو کافی ہوجائے اور پھی تی جائے اور اگر شہر میں تمام افراد کو کافی ہوجائے اور پھی تی جائے اور اگر شہر میں تمام اصناف کے تمام افراد کو کافی ہوجائے تو اظہر روایت کی روسے اس شہر سے زیادہ قریب شہر کی طرف منتقل کرنا جائز ہے، جیسا کہ اس کا بیان ترکی گا

اور خخی فرماتے ہیں کہ اگر زکاۃ کم ہوتو اسے ایک صنف میں صرف کرنا جائز ہے، ورنہ تمام اصناف کو دینا ضروری ہے، ابوعبید اور ابوثور فرماتے ہیں کہ اگر امام اسے نکالے تو تمام اقسام کا احاطہ کرنا ضروری

ہے اوراگراسے مالک نکالے توکسی ایک صنف میں اسے خرچ کرنا جائز ہے۔

### مصارف کے درمیان ترتیب:

۱۸۴ - شافعیہ اور حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ زکاۃ سے دیے میں دوسروں سے بل زکاۃ کے عامل سے شروع کیا جائے گا، اس لئے کہ وہ اپنے عمل کے عوض کے طور پر لیتا ہے اور اس کے علاوہ دیگر اہل مصارف مدد کے طور پر لیتا ہے اور اس کے علاوہ دیگر اہل مصارف مدد کے طور پر لیتے ہیں، شافعیہ فرماتے ہیں اور حنابلہ کا بھی ایک قول یہی ہے کہ اگر عاملین کا حصہ جوز کاۃ کا آٹھواں حصہ ہے اس کے حق کے بقدر ہوتو وہ اسے لے لے گا اور اگر اس کے حق سے زیادہ ہوتو بھا کہ کے حصے سے اسے پورا کردے گا اور اگر اس کے حق سے کہ ہوتو مصالے کے حصے سے اسے پورا کردے گا اور ایک قول یہ ہے کہ باتی حصول سے پورا کردے گا اور ایک قول یہ ہے کہ باتی حصول سے پورا کردے گا ور ایک قول یہ ہے کہ باتی حصول سے پورا کردے گا۔

اور حنابلہ کا راج مذہب سے کہ عامل کو مجموعی زکا ہ سے دینے میں اپنی اجرت میں تمام اصناف پر مقدم کیا جائے گا۔

اس کے بعد کے تعلق سے شافعیہ فرماتے ہیں کہ باقی اصناف کے درمیان زکا ہ تقسیم کی جائے گی، جیسا کہ او پر گزرا۔

حنفیہ اور مالکیہ حاجت کو پیش نظرر کھتے ہیں، چنانچہ حنفیہ فرماتے ہیں کہ مدیون کی حاجت ہیں کہ مدیون کی حاجت ہیں کہ مدیون کی حاجت زیادہ سخت ہے اور حنفیہ دوسرے امور کی بھی رعایت کرتے ہیں جو زکا قامنتال کرنے کی بحث میں آرہے ہیں۔

اور ما لکیفر ماتے ہیں کہ مجبور کو دوسروں پرترجیح دینا مستحب ہے، اس طور پر کہاسے اس میں سے زیادہ دیا جائے۔

<sup>(</sup>۱) المجموع ۲۹۵۱، ۱۸۵۱، ۱۸۶۱، ۱۸۹۰، ۲۹۹، ۲۹۹، ۲۲۰، شرح المنهاج و حاشیتا القلیو بی وعمیرة ۲۰۲، ۲۰۱۳، الأموال لأ بی عبید فقره نمبر ۱۸۵۱ رص ۲۹۲ طبع دارالفکر\_

اور حنابلہ قرابت کے ساتھ حاجت کو پیش نظر رکھتے ہیں چنانچہ فرماتے ہیں کہ استحباباً زیادہ حاجت مندکومقدم کیا جائے گا، پھراس کے بعد جوزیادہ حاجت مند ہواس کو اور اگر وہ سب حاجت کے لحاظ سے برابر ہوں تو جواس کا زیادہ قریبی رشتہ دار ہواسے مقدم کرے گا، پھراس کو جو پڑوس کے لحاظ سے زیادہ قریب ہواور جس پرزیادہ دین ہواور جس طرح بھی اس کو تقسیم کرے جائز ہے، البتہ اسے ان اصناف میں صرف کرے جن کو اللہ تعالی نے متعین فرمادیا ہے (۱)۔

# زكاة كونتقل كرنا:

۱۸۵ – اگرکسی شہر کی زکاۃ وہاں کے باشندوں کی ضرورت سے زائد ہوتواس کا منتقل کرنا بالا تفاق جائز ہے، بلکہ واجب ہے، لیکن ضرورت کے موجودر ہنے کے باوجود زکاۃ کوایک شہر سے دوسر سے شہر منتقل کرنا حفیہ کی رائے میں مکروہ تنزیبی ہے، اور ہر شہر والوں کا صدقہ اسی شہر کے باشندوں میں تقسیم کیا جائے گا، اس لئے کہ نبی علیہ فقر المہم " فرمان ہے: "تؤ خذ من أغنيائهم فتر د علی فقر المہم" (۲) صدقہ ان کے مالداروں سے لیا جائے گا اور ان کے فقراء پرلوٹا دیا جائے گا)، اور اس لئے کہ اس میں پڑوس کے حق کی رعایت ہے اور جائے گا)، اور اس لئے کہ اس میں پڑوس کے حق کی رعایت ہے اور مال کے شہر کا اعتبار ہے، زکاۃ دینے والے کے شہر کا نہیں۔

اور حفیہ نے اس صورت کو اس سے مستثنی قرار دیا ہے کہ زکا ۃ دینے والا اسے اپنے رشتہ داروں کی طرف منتقل کرے، اس لئے کہ ان تک زکا ۃ پہنچانے میں صلدرجی ہے، وہ فرماتے ہیں کہ درجہ بدرجہ قریبی رشتہ دارکوتر جیح دی جائے گی۔

اورانہوں نے اس صورت کو بھی مستثنی قرار دیا ہے کہ اسے ایسی قوم کی طرف منتقل کرے جواس کے شہر والوں سے زیادہ محتاج ہوں، اسی طرح ایسے لوگوں کی طرف جوزیادہ صالح یا زیادہ متقی یا مسلمانوں کے لئے زیادہ نفع بخش ہوں، یا دار الحرب سے دار الاسلام کی طرف یا طالب علم کی طرف نتقل کیا جائے ۔

ما لکیہ کا مذہب، شافعیہ کا اظہر قول اور حنابلہ کا مذہب یہ ہے کہ قصر کی مسافت سے زیادہ دور زکاۃ کو منتقل کرنا جائز نہیں ہے، حضرت معاد ؓ کی مذکورہ بالا حدیث کی بنا پر اور اس لئے کہ یہ منقول ہے کہ حضرت معاد ؓ کے جمن بھیجا تو حضرت معاد ؓ نے ان کے میں بھیجا تو حضرت معاد ؓ نے ان کے میں بھیجا تو حضرت معاد ؓ نے ان پر نکیر فرمائی اور کہا کہ میں نے تمہیں جمع کرنے والا اور جزیہ لینے والا بنا کر نہیں بھیجا ہے، بلکہ میں نے تمہیں اس لئے بھیجا ہے تا کہتم مالدار لوگوں سے صدقہ لو پھران کے فقراء پر لوٹا دو تو حضرت معاد ؓ نے فرمایا: "مابعث إلیک بشیء و أنا أجد من یا خذہ منی " (میں نے آ پ کے پاس کوئی ایس چیجی ہے جس کا لینے والا کوئی میرے پاس ہو)۔ اور مروی ہے کہ حضرت عمر بن عبدالعزیز کے پاس خراسان کی زکاۃ شام لائی گئی تو انہوں نے اسے خراسان لوٹا دیا۔

یہ حضرات فرماتے ہیں کہ مال کے شہر کا اعتبار کیا گیا ہے ، البتہ ما لکیہ بیفرماتے ہیں کہ اموال ظاہرہ میں اس شہر کا اعتبار کیا گیا ہے ما لکیہ بیفرماتے ہیں کہ اموال خارت میں اس شہر کا جس میں مال ہے اور نفتد اور سامان تجارت میں اس شہر کا جس میں مالک ہے۔

اور مالکیہ نے اس صورت کومشٹنی قرار دیا ہے کہ شہرسے باہرایسے لوگ پائے جائیں جوشہر کے لوگوں سے زیادہ محتاج ہوں تو اس صورت میں وہاں سے منتقل کرنا واجب ہے، اگر چیز کا قرکا کا کثر حصہ

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۱/۲۹،۹۱۰، الشرح الکبیرار ۹۸، المجموع ۲۸۱۸، المغنی ۱/۹۸۸، الإنصاف ۲۳۹/۳

<sup>(</sup>۲) حدیث: تو خد من أغنیائهم فترد علی فقرائهم "کی تخری فقره من منبر ۳۳ پر گذر چکی ہے۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابد بن ۲۸،۲۸۲، فتح القدير۲۸،۲۸\_

منتقل کیا جائے۔

۱۸۲ - پھر اگر زکاۃ وہاں منتقل کی گئی جہاں اسے منتقل کرنے کی گئی جہاں اسے منتقل کرنے کی گئی جہاں اسے منتقل کرنے کی گئی جہاں اور ثنافعیہ کا مذہب اور خابلہ کا رائح مذہب بیر ہے کہ وہ اپنے مالک کی طرف سے کافی ہوجائے گی، اس لئے کہ وہ مصارف زکاۃ کی آ گھوں اقسام سے خارج نہیں ہے۔

اور ما لکیہ فرماتے ہیں کہ اگر اسے ایسے لوگوں کے لئے منتقل کیا ہے جو حاجت میں اس کے شہر والے لوگوں کی طرح ہیں تو حرام ہونے کے باوجود صاحب مال کے لئے کافی ہوگی اور اگر ایسے لوگوں کے لئے منتقل کیا ہے جو حاجت میں شہر والوں سے کم ہیں تو صاحب مال کے لئے کافی نہ ہوگی، جسیا کے خلیل اور درد پرنے ذکر کیا ہے، اور دسوقی نے کہا کہ مواق نے ذکر کیا ہے کہ فرحال میں کافی ہوجائے گی۔

اورایک روایت میں حنابلہ فرماتے ہیں کہ سی حال میں اس کے لئے کافی نہ ہوگی اور زکا ہ جہال منتقل کی جائے گی تو مالکیہ کے نزدیک منتقل کرنے کی اجرت بیت المال سے اداکی جائیگی ،خود زکا ہ سے نہیں ،اور حنابلہ فرماتے ہیں کہ اجرت زکا ہ دینے والے یر ہوگی (۱)۔

ال شخص كا حكم جسے كسى وصف كى بنا پرزكا قدى گئى، پھروہ وصف زائل ہو گيا جبكه زكا قابھى اس كے ہاتھ ميں موجود ہے:

۱۸۷ - مستحقین زکاۃ میں سے بعض وہ ہیں جو ہمیشہ لینے کا استحقاق رکھتے ہیں پھران سے پچھوالپس نہیں لیا جائے گا، بشرطیکہان میں لینے

اوران میں سے بعض وہ ہیں جن کالینا موقوف رہتا ہے، پس اگر وہ اس کواس کے مصرف میں خرج نہ کریں، یا دوسری راہ سے مقصد پورا ہوجائے یاوصف زائل ہوجائے اور زکا ۃ ان کے پاس موجود ہوتوان سے زکاۃ والیس لے لی جائے گی، ان کی بھی چارفتمیں ہیں، جبکہ ان میں سے بعض کے سلسلے میں اختلاف ہے۔

ا - مكاتب: پس اگر مكاتب غلام آزاد ہونے سے قبل مرجائے يا وہ بدل كتابت اداكر نے سے عاجز رہ جائے ، اس لئے آزاد نہ ہوتو جس كودى گئى ہے، شافعيہ كاضح قول كى روسے اور حنابلہ كى ايك روايت كى روسے اس سے واپس لے لى جائے گى ، اور حنفيہ فرماتے ہيں اور حنابلہ كے نزد يك بھى ايك روايت يہى ہے كہ اس نے جو پچھ ليا ہے وہ اس كے آقا كا ہوگا اور وہ اس كے لئے حلال ہوگا ، اور امام احمد سے ايك روايت يہ ہے كہ نہ اس سے واپس ليا جائے گا اور نہ وہ اس كے آتا كا ہوگا ، بلكہ اسے مكاتب غلاموں كى آزادى ميں خرچ كيا جائے گا اور نہ وہ جائے گا

اور بیمسکلہ مالکیہ کے نز دیک نہیں آئے گا،اس لئے کہ وہ حضرات زکاۃ کومکا تب غلاموں پر صرف کرنے کے قائل نہیں ہیں، جبیبا کہ پہلے گزرا۔

۲ - مقروض: وہ مقروض جس نے زکا قالی ہے، اسے اپنے دین میں اداکر نے سے قبل اگروہ مستغنی ہوجائے تو وہ زکا قاس سے واپس لے لی جائے گی یہی حکم اس وقت ہے جب اسے دین سے بری کر دیا جائے یا وہ زکا قائے علاوہ کسی دوسرے مال سے اسے اداکردے یا کوئی دوسر ااس کی طرف سے اداکردے، یہ مالکیہ کے نزدیک ہے،

کے وقت استحقاق کا سبب اپنی شرا لط کے ساتھ پایا جائے ، ان کی چار قسمیں ہیں: مسکین ، فقیر ، عامل اور مؤلفۃ القلوب ۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۲ ر ۲۰، المجموع ۲ را ۲۰، المغنی ار ۲ ۴۰، الفروع وصحیحه ۲ ر ۱۱۳\_

<sup>(</sup>۱) فتح القدير ۲۸ / ۲۸، الدسوقی ار ۵۰۲،۵۰۰، شرح المنهاج ۲۰۳،۲۰۲ (۲۰۳ مر ۲۰۳،۲۰۲ ) المغنی ۲را ۷۷،۳۷۲، الإنصاف ۲۰۲۳ –

اور شافعیہ اور حنابلہ میں سے ہر ایک کے نزدیک یہی اصح قول ہے بشرطیکہ وہ فقیر نہ ہو ا

۳-اللہ کے راستے میں جہاد کرنے والا: مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ نے بیصراحت کی ہے کہ اگر اس نے جہاد کرنے کے لئے زکا قالی پھر وہ بیٹھ گیا اور جہاد کے لئے نہیں نکلا تو اس سے زکا قاوالیس لے لی جائے گی، شافعیہ اور حنابلہ بیجھی فرماتے ہیں کہ اگر وہ جہاد کے لئے نکلا اور جنگ کئے بغیرلوٹ گیا باوجود یکہ دشمن قریب تھا تو بھی اس سے زکا قاوالیس لے لی جائے گی۔

اور جہاں لوٹا ناواجب ہے اگر باقی ماندہ زکا ۃ اس کے ہاتھ میں ہو
تو اس سے واپس لے لی جائے گی، اور اگر وہ اسے خرج کردی تو
اگروہ مالدار ہوتو اس سے اس کے بدل کا مطالبہ کیا جائے گا، اس لئے
کہوہ اس کے ذمہ میں دین ہوجائے گی۔

۲۰ - مسافر: اگر وہ نہ نکلے تو اس نے جو کچھ لیا ہے وہ اس سے واپس لے لیا جائے گا، بشر طیکہ وہ اپنے شہر میں فقیر نہ ہو، یہ ما لکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے نزد یک ہے، اور شافعیہ کے نزد یک اس کے لئے تین دن کا اعتبار کیا جائے گا، اور ایک قول کی روسے پورے سال کا، یہ حضرات فرماتے ہیں کہ اگر اس نے سفر کیا پھر لوٹ آیا اور جو پچھاس نے لیا تھا اسے خرچ نہیں کیا، تولی ہوئی رقم واپس کردے گا، اور مالکیہ فرماتے ہیں کہ اگر وہ باقی ہوتب اس سے لی جائے گی، اور اگر اس نے فرماتے ہیں کہ اگر وہ باقی ہوتب اس سے لی جائے گی، اور اگر اس نے اس کے بدل کا مطالبہ نہیں کیا جائے گا۔ حفیہ کے کلام کا ظاہر ہیہ ہے کہ لوٹا نے کو اس پر لازم نہیں کیا جائے گا، اس کے کام کا ظاہر ہیہ ہے کہ لوٹا نے کو اس پر لازم نہیں کیا جائے گا، اس کے کہ وہ فرماتے ہیں کہ اس کے ہاتھ میں جو نے گیا ہے جائے گا، اس کے کہ وہ فرماتے ہیں کہ اس کے ہاتھ میں جو نے گیا ہے اس کا صدقہ کرنا اس پر لازم نہیں ہے۔

اس شخص کا حکم جس نے زکا ۃ لے لی جبکہ وہ اس کا مستحق نہیں ہے:

۱۸۸ - جو شخص زکاۃ کامستی نہیں ہے اوراس کو ملم ہے کہ بیز کاۃ ہے تواس کے لئے بالا تفاق اس کالینا جائز نہیں ہے، اور اگراس نے اسے لےلیا،اور پھروہ اس سے واپس نہیں لیگئی تو وہ اس کے لئے حلال نہ ہوگی، بلکہ وہ اسے لوٹا دے گایا اسے صدقہ کردے گا،اس لئے کہ وہ ال پر حرام ہے، اور زكاة دينے والے پريدلازم ہے كہوہ زكاة كے مستحقین کوجاننے کی کوشش کرے،اورا گراس نے اس کی کوشش کئے بغیراسے دے دیا، یااس کا اجتہاد بیتھا کہوہ اس کامستحق نہیں ہےاور پھر بھی اسے دے دیا تو وہ اس کی طرف سے کافی نہ ہوگی ،اگر بعد میں بیرظا ہر ہوجائے کہ لینے والا اس کامستحق نہیں ہے، اوراجتہا د کا مطلب بیہ ہے کہاستحقاق کی علامات میں غور کیا جائے اورا گراسے لینے والے کے فقیر ہونے میں شک ہوتواس پر بھی اجتہاد کرنالازم ہے<sup>(1)</sup>۔ ۱۸۹ – لیکن اگراس نے اجتہاد کیا اورجس کے بارے میں اسے بیہ غالب ممان ہوا کہ وہ زکاۃ کامستحق ہے، اسے دیدیا پھر پہتہ چلا کہ وہ اس کامستحق نہیں ہے تو اس سلسلے میں فقہاء کا اختلاف ہے، بعض حضرات بیفرماتے ہیں کہ وہ اس کے لئے کافی ہوجائے گی اور دوسرے حضرات فرماتے ہیں کہ وہ اس کے لئے کافی نہ ہوگی، اس سلیلے میں کچھتفصیل ہے جوایک مذہب کے مقابلے میں دوسرے مذہب میں مختلف ہے۔

امام ابوحنیفہ اور امام محرد کے نزدیک میہ ہے کہ اگر ایسے تخص کوزکا قدی جسے وہ فقیر سمجھ رہا ہے پھر پہتہ چلا کہ وہ مالدار ہے یا ہاشمی ہے یا کافر ہے یا تاریکی میں دیا پھر پہتہ چلا کہ لینے والااس کا باپ ہے یا اس کا بیٹا ہے تو اس پر اعادہ واجب نہیں ہے، اس لئے کہ معن بن یزید کی

<sup>(</sup>۱) الدسوقی ار ۹۸ م، المجموع ۲ ر ۲۰۹ ، المغنی ار ۴ ۴ م، الفروع ۲ ر ۱۱۸ ، ۱۲ ـ

ر) ابن عابدين ٢/٦٢، الدسوقى على الشرح الكبير ا/٩٩٨، شرح المنهاج سار199، كمغنى ٢/٢٣، منه ٢/ ١٤٣٠، ١٨م، الفروع ٢/ ١٤٢\_

<sup>(</sup>۱) ابن عابدين ۲۸/۲، الهدايه، فتح القدير ۲۲/۲۲\_

*حدیث ہے، وہ فرماتے ہیں: "کان أبی یزید أخرج دنانیو* يتصدق بها فوضعها عند رجل في المسجد، فجئت فأخذتها فأتيته بها، فقال: والله ما إياك أردت، فخاصمته إلى رسول الله عَلَيْكِه فقال: لك مانويت يا يزيد، ولک ماأخذت يا معن "() (ميرے والد يزيرنے صدقہ کرنے کے لئے کچھ دینار نکالے تھے اور انہیں مسجد میں ایک شخص کے پاس رکھ دیا تھا، پس میں آیا اور میں نے اسے لےلیا اور اسے لے کرآیا تو والد صاحب نے کہا کوشم خدا کی میں نے تمہیں دینے کا ارادہ نہیں کیا تھا تو میں نے اس معاملہ کورسول اللہ علیہ کی خدمت میں پیش کیا، آپ علیہ نے فرمایا: اے یزیدتم کوتمہاری نیت کا اجر ہے اور اور اے معن تم نے جولیا وہ تمہارے لئے ہے )۔ اوراس کئے بھی کہ اگر ہم اس کولوٹانے کا حکم دیں توحرج کا سبب ینے گا، اس لئے کہ بسااوقات اس سے بار بارنلطی ہوگی، اوران حضرات نے اس سے اس صورت کومستثنی قرار دیا ہے کہ یہ پتہ چلے کہ لینے والاتملیک کا سرے سے اہل ہی نہیں ہے، مثلاً بیریتہ چلے کہ لینے والااس کاغلام یام کا تب ہے تواس حال میں بیرکا فی نہ ہوگا۔ اور امام ابوبوسف فرماتے ہیں کہ اگریہ ظاہر ہو کہ لینے والا

اور امام ابو یوسف فرماتے ہیں کہ اگریہ ظاہر ہو کہ لینے والا مصارف زکا ق میں سے نہیں ہے تو وہ اس کے لئے کافی نہ ہوگی، اس کئے کہ یقنی طور پر اس کی غلطی ظاہر ہوگئی، باوجود یکہ اس کا جانناممکن تھا، جیسا کہ اگر اس نے کچھ کپڑوں کے بارے میں تحری کی ، اور پہتا چلا کہ اس نے ناپاک کپڑے میں نماز پڑھی ہے۔

اور ما لکیہ نے دوحالتوں کے درمیان تفصیل بیان کی ہے: پہلی: بید کہ دینے والا امام ہویا قاضی کا یاوسی کا پیش کیا ہوا آ دمی تو

اس صورت میں اس کا واپس لینا واجب ہے، لیکن اگر اس کا لوٹانا دشوار ہوتو وہ کافی ہوجائے گی ،اس لئے کہ امام کا اجتہاد ایسا فیصلہ ہے جس کوتو ڑانہیں جائے گا۔

دوسری: بید که دینے والا صاحب مال ہوتو بیاس کے لئے کافی نه ہوگی، پس اگر اس نے اسے واپس لے لیا اور اس کے مصرف میں اسے دے دیا تو ٹھیک، ورنداس پر دوبارہ زکالنا ضروری ہوگا، اور اس کا واپس لینا اس وقت ضروری ہے جبکہ لینے والے نے اسے اپنونعل سے فوت کر دیا ہو، مثلاً وہ اسے کھا گیا یا فروخت کر دیا یا ہبہ کر دیا یا اس طرح کا کوئی اور تصرف کیا۔

لیکن اگراس کے نعل کے بغیر وہ فوت ہوگئی، مثلاً وہ کسی آفت ساوی سے تلف ہوگئی، پس اگر دینے والے کو دھو کہ دیا تھا، اس طور پر کہاس نے اس کے سامنے فقر ظاہر کیا یااس طرح کا کوئی اور کام کیا تو اس صورت میں بھی اس پراس کا لوٹانا واجب ہوگا، لیکن اگر اس نے اسے دھو کہ نہ دیا ہوتواس پرلوٹانا واجب نہیں ہے (۱)۔

اور شافعیہ فرماتے ہیں کہ واپس لینا واجب ہے، اور لینے والے پر لوٹا نا واجب ہے، اور لینے والے پر لوٹا نا واجب ہے، خواہ اسے یہ معلوم ہو کہ بیز کا ق ہے یا نہ معلوم ہو، پس اگر واپس لینا گئی تو مستحقین پر صرف کی جائے گی، اور اگر واپس لینا ممکن نہ ہوتو جس نے اس کو دیا ہے اگر وہ امام ہوتو وہ ضامن نہ ہوگا، اور یہی رائے ان اور اگر اس کا دینے والا ما لک ہوتو وہ ضامن ہوگا، اور یہی رائے ان کے نز دیک مقدم ہے، اور مسئلہ کی بعض صور توں میں ان کے نز دیک مقدم ہے، اور مسئلہ کی بعض صور توں میں ان کے نز دیک دوسرے اقوال ہیں۔

اور حنابلہ فرماتے ہیں کہ اگر بیظ ہر ہوا کہ لینے والا غلام یا کا فریا ہاشی تھایا دینے والے کا ایبار شتہ دار تھا جسے دینا جائز نہیں ہے تو زکا ۃ

<sup>(</sup>۱) الدسوقی،الشرح الکبیرارا • ۵۰۲،۵۔

<sup>(</sup>۲) روضة الطالبين ۲ ر ۳۳۸ ـ

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'لک مانویت یا یزید، ولک ما أخذت یا معن' کی روایت بخاری (الفتح ۱۳۹۳ طبع السّلفیه) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) الهداييوفتخالقدير۲۲/۲۲\_

اس کے دینے والے کی طرف سے کافی نہ ہوگی ،اس سلسلے میں ایک ہی روایت ہے،اس لئے کہ وہ مستحق نہیں ہے اوراس کی حالت عام طور پر مخفی نہیں ہوتی ،لہذااس کے لئے اسے دینا جائز نہ ہوگا، جبیبا کہ لوگوں کے دیون کا مسلہ ہے۔

لیکن اگراس نے اسے فقیر سمجھا تھا اور وہ مالدار ظاہر ہوا تو ایک روایت کی روسے یہاں بھی وہی حکم ہے اور دوسری روایت کی روسے اس کے لئے کافی ہوجائے گی، اس لئے کہ حضرت معن بن یزید کی حدیث ہے جو گذر چکی اور حضرت ابو ہریرہ کی حدیث ہے جو نقال رجل: لأتصد قن بصد قة، فخر ج بصد قته فوضعها في ید غنی، فأصب حوا یت حدثون: تصد ق علی غنی ……" (ایک شخص نے کہا: میں ضرور ایک صد قہ کروں گا، چنا نچہ وہ اپنا صد قہ لے کر اکلا اور اسے کسی مالدار کے ہاتھ میں رکھ دیا، پس شنج کولوگ میہ کہنے کے کہا یک مالدار کوصد قہ دیا گیا ہے )، اور اس حدیث میں آگ یہ یعتبر فینفق مما آتاہ الله "(ا) (تواس شخص نے خواب میں دیکھا کہا سے کہا جارا صد قت کی فقد قبلت ، لعل الغنی یعتبر فینفق مما آتاہ الله "(ا) (تواس شخص نے خواب میں دیکھا کہا سے کہا جارا ہے کہ تیرا صد قہ تو قبول کرلیا گیا، شاید کہ مالدار عبرت عاصل کرے اور اللہ نے اسے جو پچھ دیا ہے اس میں سے خرج کرے )، اور اس لئے بھی کہ اس کی عالت عام طور پر مخفی رہتی کرے )، اور اس لئے بھی کہ اس کی عالت عام طور پر مخفی رہتی کے ۔ ۔

مستحقین زکا ق میں سے کون شخص زکا ق ما نگ سکتا ہے؟: • 19 - حفیہ نے زکا ق کے ستحق فقراء کے درمیان ان کے استحقاق کے باوجودان کے لئے زکا ق طلب کرنے کے جواز میں فرق کیا ہے،

چنانچہ وہ فرماتے ہیں کہ جس کے لئے زکاۃ طلب کرنا جائز ہے، وہ

ایساتخص ہےجس کے پاس اس دن اور رات کے لئے کچھ نہ ہو، لہذا

اسے اپنی خوراک کے لئے یابدن چھیانے کے لئے سوال کرنے کی

ضرورت پڑے اوران کی اصطلاح میں اس کومسکین کہا جاتا ہے،اسی

طرح اس شخص کے لئے سوال کرنا جائز نہیں ہے جواس دن اور رات

اور حنابلہ کے نزدیک راج فذہب یہ ہے کہ جس شخص کے لئے نکاۃ کالیمنا جائز ہے،اس کے لئے اس کا طلب کرنا بھی جائز ہے،اور ایک روسے اس شخص کے لئے اس کا طلب کرنا بھی جائز ہے،اور جس کے پاس ایک دن اورایک رات کی خوراک ہو،اورائن الجوزی فرماتے ہیں کہ اگر اسے یہ معلوم ہو کہ اسے ایسا آ دمی روزانہ مل جائے گاجس سے وہ سوال کرے گا تواس کے لئے یہ جائز نہیں ہے کہ وہ ایک دن اورایک رات کی خوراک سے زیادہ کا سوال کرے، اور اگر اسے یہ اندیشہ ہوکہ وہ ایسے آ دمی کونیس پائے گاجواسے دیتواس کے لئے اس سے زیادہ کا سوال کرے، اور اگر اسے یہ اندیشہ ہوکہ وہ ایسے آ دمی کونیس پائے گاجواسے دیتواس کے لئے اس سے زیادہ کا سوال کرنا بھی جائز ہے۔

کی خوراک کا مالک تو نہ ہو، لیکن کمانے پر قادر ہو۔ لیکن فقیران کی اصطلاح کے مطابق ایسا شخص ہے جواس دن اور رات کی خوراک کا مالک ہو، اس کے لئے صدقہ کا سوال کرنا جائز نہیں ہے، اگر چیاس کے لئے اس کالینا جائز ہے، اگروہ پچاس درہم کا مالک نہ ہو<sup>(1)</sup>، جیسا کہ اوپر گذرا۔

اور حنابلہ کے نزدیک راج فمہ بیسے کہ جس شخص کے لئے ایک خان کی دائن ہو میں کا مالک کے ایک دائن ہو کہ جس شخص کے لئے دائن کا تا کا کا کا کا ایک دائن ہو ہوں کے لئے کا تا کا کا کا کا ایک دائن ہوں ایک ہوں دورہ کا دائن کے دائن ہوں اس کے لئے اس کا لئا تا کی جو اس کے دائن ہوں دورہ ہوں دائن ہوں دائن ہوں دائن ہوں دائن ہوں دورہ ہوں ہوں دورہ ہوں ہوں دورہ ہوں دورہ

<sup>(</sup>۱) فتح القدير ۱۲،۱۵۱،۱۲۱

<sup>(</sup>۲) الإنصاف ۳ر ۲۲۳، المغنی ۶ر ۴۲۳، شرح المنتبی ار ۲۵، س

<sup>(</sup>۱) حدیث أبی ہریرہ پخفال رجل: لأتصد فن بصد فقه "کی روایت بخاری (اللّٰے ۱۷۰۷ طبع السّلفیه) اور مسلم (۲۰۹۷ ک طبع الحلمی) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) المغنی ۱۷۷۲\_

# زكاة الفط

#### تعريف:

ا - لغت میں زکاۃ کے جو معانی مذکور ہیں ان میں سے چند یہ ہیں: بڑھوتری، زیادتی، صلاح، کسی چیز کا خلاصہ اور مال کا وہ حصہ جسے مال کی پاکی کے لئے نکالا جاتا ہے۔

. فطر: "أفطر الصائم إفطاراً" (روزه دارنے افطار کیا) کا سم مصدر ہے۔

نووی فرماتے ہیں کہ نکالی ہوئی چیز کوفطرہ کہاجا تا ہے، اور فطرہ فاء کے کسرہ کے ساتھ ہے، اس کے علاوہ کوئی اور اعراب نہیں ہے، اور بیہ نیا لفظ ہے، نہ عربی ہے نہ معرب ہے، بلکہ فقہاء کا اصطلاحی لفظ ہے، اس لئے رائح قول کی روسے بیر حقیقت شرعیہ ہوگی، جیسے کہ صلاق اور زکا ہے۔

اور اصطلاح میں زکاۃ الفطر: وہ صدقہ ہے جو رمضان کے بعد (۳) افطار کی وجہ سے واجب ہوتا ہے

#### اس کی مشروعیت کی حکمت:

السلاقة الفطرى مشروعيت كى حكمت بيه ہے كه فقراء كوعيد كه دن ملكان عيد كى آن كے ساتھ نرى و بھلائى كى جائے، اور جس دن مسلمان عيدكى آ مد سے خوش ہوتے ہيں ان كو بھی خوش كيا جائے، اور جس شخص پروہ واجب ہوا ہے اسے ماہ صیام كے بعد لغوا ور گناه كى بات سے پاک كرديا جائے (۱) ،ابوداؤد نے حضرت ابن عباس گناه كى بات سے پاک كرديا جائے (۱) ،ابوداؤد نے حضرت ابن عباس سے روایت كى ہے، وہ فرماتے ہيں: "فوض دسول الله عَلَيْتِ زكاة من اللغو و الرفث، وطعمة للمساكين، من أداها قبل الصلاة فهي زكاة مقبولة و من أداها بعد الصلاة فهي صدقة من الصدقات "(۲) (رسول الله عَلَيْتِ لَكُ لَا عَلَيْتُ فَلَى اللهِ عَلَيْتُ وَلَى اللهِ عَلَيْتُ وَلَى اللهِ عَلَيْتِ وَلَى اللهِ عَلَيْتُ وَلَى اللهِ عَلَيْتُ وَلَى اللهِ عَلَيْتِ وَلَى اللهِ عَلَيْتُ وَلَى اللهُ عَلَيْتُ وَلَى اللهِ عَلَيْتُ وَلَى اللهُ عَلَيْتُ وَلَى اللهِ عَلَيْتُ وَلَى اللهِ وَ الرفت، و طعمة للمساكين، الصلاة فهي صدقة من الصدقات " (رسول الله عَلَيْتُ وَلَى اللهُ عَلَيْتُ وَلَى اللهُ وَ اللهُ وَ وَ وَمِ مَبُولُ صَلَى اللهُ وَاللهُ عَلَيْتُ وَلَى اللهُ وَ وَمُعَولُ اللهُ وَ وَمُ مَبُولُ صَدَيْ وَمُ مَبُولُ صَدَيْ وَمُ مَبُولُ صَدَيْرَ مَا مَا عَلَى كُرَى اللهِ وَ وَمُ وَمُ وَمُ وَمُ وَمُ وَمُ وَالْ مَا عَلَى اللهِ وَالْمَا عَلَى اللهُ عَلَيْسُ اللهُ وَالْمَا عَلَى اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهِ اللهُ الل

## شرع حکم:

سا - جمہور فقہاء کا مذہب یہ ہے کہ صدقہ فطر ہرمسلمان پر واجب (۳)، اوران کا استدلال حضرت ابن عمر کی اس روایت سے ہے،

<sup>(</sup>١) القاموس المحيط، المصباح، لسان العرب ماده: " زكاة" -

<sup>(</sup>۲) کشاف القناع ۲۲۵۲،مغنی المحتاج ار ۴۰۱۰

<sup>(</sup>۳) د تکھئے: حاشیۃ الشلمی علی الزبلعی وشرح الزبلعی ۱۸۰۱س، نیل المآ رب ار ۲۵۵ طبع الفلاح۔

<sup>(</sup>۱) المغنی ۱۳۸۳ ۵

<sup>(</sup>۲) حدیث ابن عمرٌ : "فوض رسول الله عَلَیْهُ زکاة الفطر طهرة للصائم" کی روایت ابوداؤد (۲/۲۲۲ تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے، اورنووی نے المجموع (۲/۲۲۱ طبع المنیر ید) میں اسے حسن قرار

دیاہے۔

<sup>(</sup>۳) الزيلعي ار۷۰ ۴، ابن عابدين ۲ر۱۱۰، فتح القدير ۳۰/۲، بلغة السالك ار۲۰۰،شرح المنهاج ار۲۲۸،کشاف القناع ار۲۷۸\_

مالکیہ کامشہور کے مقابلہ میں ایک قول میہ ہے کہ بیسنت ہے، اور (۳) دسوقی نے اسے مستبعد قرار دیا ہے ۔

## صدقهٔ فطرکے وجوب اداکی شرائط:

اس كوجوب اداء كے لئے درج ذيل شرائط بين:

۲۰- اول: اسلام: یه جمهور فقهاء کے نزدیک ہے، اور شافعیہ کے نزدیک اصح قول کی روسے بیمروی ہے کہ کافر پرواجب ہے کہ وہ اپنے مسلمان رشتہ داروں کی طرف اسے ادا کرے، اور جمہور کے نزدیک اسلام کی شرطاس لئے ہے کہ وہ ایک عبادت ہے، اور روزہ دار

(۳) الدسوقي ار ۵۰۴مغني الحتاج ارا ۳۰ س

کے لئے گناہ ،لغواور لا یعنی بات سے طہارت کا ذریعہ ہے، اور کافر اس کا اہل نہیں ہے، البتہ اسے اس کے ترک پر آخرت میں سزادی جائے گی (۱)۔

۵ - دوم: آزادی: جمہور فقہاء کے نزدیک، بخلاف حنابلہ کے، اس لئے کہ غلام مالک نہیں ہوتا، اور جوخود مالک نہیں ہوتا وہ دوسرے کو مالک نہیں بناسکتا<sup>(۲)</sup>۔

۲-سوم: یه که صدقهٔ فطر کے نکالنے پر قادر ہو، اور اس کے نکالنے پر قادر ہونے کی مراد کیا ہے؟ اس میں فقہاء کا اختلاف ہے، چنانچہ مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب یہ ہے کہ صدقهٔ فطر کے وجوب میں نصاب کے مالک ہونے کی شرطنہیں ہے، اور حنفیہ کا مذہب یہ ہے کہ صدقهٔ فطر کے نکالنے پر قدرت کا مطلب یہ ہے کہ وہ اس نصاب کا مالک ہوجس میں زکا قواجب ہوتی ہے، خواہ وہ کسی مال سے ہو، خواہ مونی سونا سے ہو، خواہ وہ کسی مال سے ہو، خواہ مرکب کا اور سونا سے ہو یا چاندی سے یا سائمہ جانوروں لیمنی اونٹ، گائے اور کبری سے یا سائمہ جانوروں لیمنی اونٹ، گائے اور کبری سے یا سامان تجارت سے۔

اور چاندی کا وہ نصاب جس میں زکا ۃ واجب ہوتی ہے وہ دوسو درہم ہے (۳) ، توجس شخص کے پاس اس مقدار میں چاندی اس کے حوائح اصلیہ یعنی کھانے ، پینے ، رہائش ، ہتھیار اور گھوڑے سے زائد ہواس پرصد قۂ فطروا جب ہوگا۔

اور حفیہ کے ایک دوسرے قول کی روسے اگروہ نصاب کا مالک نہ ہوتواس کو صدقہ دینا جائز ہے، اوراس پرصدقہ کے وجوب کے ساتھ اس پرصدقہ کرنے کا جواز جمع نہیں ہوسکتا ہے

<sup>(</sup>۱) حدیث ابن عباسٌ: "فرض رسول الله عَلَیْتُ زکاة الفطر من رمضان..." کی روایت بخاری (الفتح ۲۷۱۳ طبع التلفیه) اور مسلم (۱۷۷۲ طبع الحلی) نے کی ہے، الفاظ مسلم کے ہیں۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: 'أدوا عن کل حو وعبد، صغیر أو کبیر ......' کی روایت دارقطنی (۱۳۸،۱۴۷۲ طبع دارالمحاس ) نے کی ہے، اور ابن دقیق العید نے اس کی اساداور متن میں اضطراب کی وجہ سے اسے معلول کہا ہے، جیبا کہ نصب الراید (۲۸/۲ طبع مجلس العلمی ) میں ہے۔

<sup>(</sup>۱) الدرالختار ۲/۲۷،شرح الدردير بحاشية الدسوقي ار ۵۰۴ مغنی الحناج ار ۴۰۲ س

<sup>(</sup>۲) سابقهمراجع۔

<sup>(</sup>m) درہم (۹۷۵-۹۷) گرام کے مساوی ہے۔

<sup>(</sup>۴) الزیلعی ۱۷۴۰ ۳۰، اوراس کے بعد کے صفحات، بدایة المجتهد ۱۷۴۱، اوراس کے بعد کے صفحات ۔

اور ما لکیہ فرماتے ہیں: اگر وہ اس مقدار پر قادر ہو جو اس پر واجب ہے اگر چہ وہ ایک صاع ہے کم ہو، اور اس کے پاس ایک دن کی خور اک ہوتو اس کا دینا اس پر واجب ہوگا، بلکہ یہ حضر ات فرماتے ہیں کہ صدقہ فطر کو ادا کرنے کے لئے قرض لینا اس پر واجب ہے، اگر اسے قرض کی ادائیگی کی امید ہو، اس لئے کہ وہ حکماً قادر ہے، اور اگر وہ قرض کو ادا کرنے کی امید نہیں رکھتا ہے تو اس پر قرض لینا واجب نہ ہوگا ۔

شافعیہ وحنابلہ فرماتے ہیں کہ بیصدقہ اس شخص پرواجب ہوگاجس کے پاس عید کی رات اور اس کے دن میں اس کی خوراک اور جولوگ اس کی کفالت میں ہیں ان کی خوراک سے زائد ہو، اور اصح قول کی روسے رہائش اور اس خادم سے اس کا زائد ہونا شرط ہے جس کا وہ مخاج ہے۔۔۔

اوروہ تمام فقہاء جوملک نصاب کی شرط نہ ہونے کے قائل ہیں ان سب کا اس پراتفاق ہے کہ جومقداراس کے پاس ہے اگروہ خوداس کا مختاج ہوتو اس پر صدقۂ فطر واجب نہ ہوگا، اس لئے کہ وہ قادر نہیں ہے ۔

ملک نصاب کی شرط نہ ہونے پرجمہور نے اس بات سے استدلال

کیا ہے کہ جس شخص کے پاس ایک دن کی خوراک ہے وہ مالدار ہے،

لہذا ایک دن کی خوراک سے جو زیادہ ہواس پر واجب ہے کہ وہ اس
سے صدقہ فطر زکا لے، اور اس کی دلیل وہ روایت ہے جسے ہل بن
خطلیہ نے نبی علیہ سے روایت کیا ہے کہ آپ علیہ نے فرمایا:
"من سأل و عندہ مایغنیہ فإنما یستکثر من النار، فقالوا:

یا رسول الله، و ما یغنیه ؟ قال : أن یکون له شبع یوم ولیلة "() (جو خض اس حال میں سوال کرے کہ اس کے پاس اتنا مال موجود ہوجواسے مستغنی کردے تو وہ آگ کا ڈھیر جمع کررہا ہے، تو صحابہ نے دریافت فرمایا: اے اللہ کے رسول! کیا چیز اسے مستغنی کرے گی؟ تو آپ عیالیہ نے فرمایا کہ اس کے پاس ایک دن ایک رات کی آسودگی کے بقدر مال ہو)۔

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ جس شخص کے پاس ایک دن کی خوراک ہوراک ہے وہ مالدار ہے،اس پر واجب ہے کہ ایک دن کی خوراک سے جوزیادہ ہواس سے وہ صدقۂ فطرنکا لے۔

حنفیه اور جوحفرات ملک نصاب کی شرط ہونے میں ان کی موافقت کرتے ہیں ان کا استدلال نبی علیقی کے اس ارشاد سے ہے: "لا صدقة إلا عن ظهر غنی" (غنا کی قوت کے بغیرصدقہ واجب نہیں ہے)، اور ظہر یہاں پر قوت سے کنایہ ہے، تو گویا کہ مالدار کے لئے مال بمنزلہ ظہر (پیٹھ) کے ہے جس پر اس کوقوت ہوتی ہے اور جس کا وہ سہارالیتا ہے، اور مراد یہ ہے کہ صدقہ کرنے والے پرصدقہ اس وقت واجب ہوتا ہے جب اسے مالداری سے قوت حاصل ہو، اور وہ مالدار نہیں سمجھا جائے گا مگر جبکہ وہ نصاب کا مالکہ ہو (۳)۔

کن لوگوں کی طرف سے صدقہ فطرادا کیا جائے گا: 2- حنفیہ کا مذہب بیہ ہے کہ جوشخص نصاب کا مالک ہواس پر واجب

<sup>(</sup>۱) بلغة السالك ارا ۲۰ اوراس كے بعد كے صفحات \_

<sup>(</sup>۲) متن المنهاج مع مغنی المحتاج ار ۴۳ ،۹۲۸، المغنی ۳٫۲۳، اوراس کے بعد کے صفحات ،کشاف القناع ۲٫۷۳، اوراس کے بعد کے صفحات ۔

<sup>(</sup>۳) سابقهمراجع <sub>-</sub>

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من سأل و عنده مایغنیه......" کی روایت ابوداوُد (۲۸۰/۲) تحقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت مهل بن حظلیه سے کی ہے، اور اس کی اسناد حسن ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لا صدقة إلا عن ظهر غنی" کی روایت امام احمد (۲۳۰/۲ تا) طبع المیمدید ) نے حضرت ابوہریرہ سے کی ہے، اوراس کی اسناد سی ہے۔

<sup>(</sup>m) الزیلعی ار ۷۰ ۴،اوراس کے بعد کے صفحات۔

ہے کہ وہ اپنی طرف سے اور ان تمام لوگوں کی طرف سے صدقۂ فطراد ا کرے جن کا نفقہ اس پر واجب ہے اور جس پر اسے پوری ولایت حاصل ہو، اور ولایت سے مرادیہ ہے کہ وہ دوسرے پر اپنی بات نافذ کرے، خواہ وہ دوسرا چاہے یا افکار کرے، پس اس کا نابالغ لڑکا اور اس کی نابالغ لڑکی، اور اس کا بالغ مجنون لڑکا ان سب کے مال میں اسے ایسے تصرف کاحق ہے جس سے ان کو نفع حاصل ہو، خواہ وہ چاہیں یا افکار کریں۔

(۱) حدیث: "ابدأ بنفسک ثم بمن تعول، "ابن تجرنے التخیص (۱۸۳/۲) طبع شرکة الطباعة الفنیه) میں فرما یا کہ جھے بیحدیث اس طرح نہیں ملی، بلکہ صحیحین میں حضرت ابوہریرہ کی حدیث اس طرح ہے: 'أفضل الصدقة ماکان عن ظهر غنی، والید العلیا خیر من الید السفلی، و ابدأ بمن تعول "(افضل صدقہ وہ ہے جوغنا کی توت کے ساتھ ہواوراو پروالا ہاتھ بنتی والے ہاتھ ہے بہتر ہے، اوران سے شروع کروجن کی تم کفالت کرتے ہو) اور وہ بخاری (افتح مرب م طبع التلفیہ) میں حضرت ابوہریرہ سے اور مسلم (۱۲ کا طبع الحلی) میں حضرت ابوہریرہ سے اور مسلم (۱۲ کا طبع الحلی) میں حضرت ابوہریرہ سے موری ہے۔

وہ غیرمکلّف ہے۔

لیکن اس کی بالغ اولاداگر مالدار ہوں تو ان پر اپنی طرف سے صدقۂ فطر نکالنا واجب ہوگا ، اور ان لوگوں کی طرف سے بھی جن پر ان کوولایت کا ملہ حاصل ہے ، اور اگر وہ فقیر ہوں تو باپ ان کی طرف سے نکا قتہ اس نے ذکا ق نہیں نکالے گا ، اس لئے کہ اگر چہ ان سب کا نفقہ اس پر واجب ہے ، لیکن اسے ان پر ولایت کا ملہ حاصل نہیں ہے ، پس اگر ان کے پاس مال ہوتو ان کی اجازت کے بغیران کے مال میں اسے تصرف کرنے کا حق نہیں ہے ، اور اگر ان میں سے کوئی مجنون ہوتو اگر وہ مالدار ہوتو صدقہ اس کے مال سے نکالے گا ، اور اگر فقیر ہوتو اس کی طرف سے صدقہ فطراد اگر کے گا ، اس لئے کہ وہ اس کا نفقہ بر داشت کرتا ہے ، اور اس پر اسے ولایت کا ملہ حاصل ہے ، اس لئے اسے اس کے مال میں اس کے اسے اس کے مال میں اس کے اسے اس کے مال میں اس کی اجازت کے بغیر حق تصرف حاصل ہے ، اس لئے اسے اس کے مال میں اس کی اجازت کے بغیر حق تصرف حاصل ہے ۔ اس کے مال میں اس کی اجازت کے بغیر حق تصرف حاصل ہے ۔ اس ان کے اسے اس

اور حنفیدا پنے مذکورہ قاعدے کی بنیاد پر فرماتے ہیں کہ اس کی بیوی کی طرف سے اس پر صدقہ فطر واجب نہ ہوگا، ولایت اور نفقہ کے قاصر ہونے کی وجہ ہے، جہاں تک ولایت کے ناقص ہونے کی بات ہے تو وہ اس لئے کہ اسے اس پر صرف نکاح کے حقوق میں ولایت حاصل ہے، چنانچہ وہ اس کی اجازت کے بغیر نہیں نکلے گی، اور جہاں تک اس کے مال میں اس کی اجازت کے بغیر تصرف کا مسئلہ ہے تو اسے مال میں ولایت حاصل نہیں ہے، اور جہاں تک نققہ میں ولایت کے ناقص ہونے کی بات ہے تو وہ اس پر صرف مقررہ اخراجات کے ناقص ہونے کی بات ہے تو وہ اس پر صرف مقررہ اخراجات کے ناقص ہونے کی بات ہے تو وہ اس پر صرف مقررہ اخراجات کی بیوی کی طرف سے نہیں نکالے گا، اسی طرح اپنے والدین کی طرف سے اور اپنے والدین کی طرف سے اور اپنے فقیرر شتہ داروں کی طرف سے اگر وہ بالغ ہوں، میں نکالے گا، اس لئے کہ اسے ان پر ولایت کا ملہ حاصل نہیں نکالے گا، اس لئے کہ اسے ان پر ولایت کا ملہ حاصل نہیں نکالے گا، اس لئے کہ اسے ان پر ولایت کا ملہ حاصل نہیں

<sup>(</sup>۱) مراقی الفلاح رص ۹۵ س،الدرالمخاروردالمخار ۲ر ۷۵۔

(I) - ~~~~

اور ما لکیہ کا مذہب ہیہ ہے کہ آدی صدقہ فطرا پنی طرف سے اور ہر اس خص کی طرف سے نکالے گاجس کا نفقہ اس پرواجب ہے، اور وہ فقیر والدین اور مذکر فقیر اولا داور فقیر لڑکیاں ہیں، جب تک کہ شوہران کے ساتھ دخول نہ کرے، اور بیوی اور بیویاں ہیں اگرچہ وہ مال والی ہوں، اور اس کے فقیر والد کی بیوی ہے ''،اس لئے کہ حضرت ابن عمر کی حدیث ہے: '' أمو رسول الله عَلَيْنِ بصدقة الفطر عن کی حدیث ہے: '' أمو رسول الله عَلَيْنِ بصدقة الفطر عن الصغیر والحبیر والحر والعبد ممن تمونون''' (رسول الله عَلَيْنِ بن کہ فی مرداشت کرتے ہوان کی طرف سے صدقه فطرادا کرنے کا حکم دیا)، تمونون کرتے ہوں۔

اور شافعیہ کا مذہب ہے ہے کہ آ دمی صدقۂ فطرا پنی طرف سے نکالے گا اور ہراس مسلمان کی طرف سے جس کا نفقہ اس پرواجب ہے، رشتہ داری کی بنیاد پر یاز وجیت کی بنیاد پر یا ملک کی بنیاد پر، اوروہ درج ذیل افراد ہیں:

اول: اس كى وه بيوى جونافر مان نه جواگر چهاسے طلاق رجعى دى گئى جو، خواه وه حامله جو يا غير حامله، يا اسے طلاق بائن دى گئى جواوروه حاملہ جو، كيونكه اس پران سب كا نفقه واجب ہے، اس لئے كه الله تعالى كار شاد ہے: "وَ إِنْ كُنّ أُولَاتِ حَمْلٍ فَأَنْفِقُوا عَلَيْهِنَّ حَتَّى

دوم: اس کے اصول اور فروع، خواہ وہ مرد ہوں یاعورت اگر چہ او پر تک جائیں، جیسے کہ اس کا دادااوراس کی دادی۔

سوم: اس کے فروع ، اگر چیہ نیچ تک جائیں ، خواہ وہ مذکر ہوں یا مؤنث ، چھوٹے ہوں یا بڑے ، بشر طیکہ اس کے اصول اور فروع فقیر ہوں۔

یہ حضرات فرماتے ہیں کہ اگر اس کا بالغ لڑکا کمانے سے عاجز ہوتو اس کی طرف سے صدقہ فطر نکالے گا، اور بیہ حضرات فرماتے ہیں کہ بیٹے پراپنے فقیر باپ کی بیوی کا فطرہ لازم نہیں ہے، اس لئے کہ اس پراس کا نفقہ واجب نہیں ہے ۔

اور حنابلہ کا مذہب سے ہے کہ اپنی طرف سے اور ہراس مسلمان کی طرف سے صدقتہ فطر نکالناوا جب ہے جس کا نفقہ اس پر واجب ہے، پس اگراس کے پاس اتنا ہوجس سے وہ ان سب کا فطرہ نکال سکے تو اپنی ذات سے شروع کر ہے گا پھر اپنی ہوی کی طرف سے پھر اپنی مال میں وراثت کی ترتیب کے لحاظ سے ، پس باپ اگر چہ او پر تک جائے وہ حقیقی بھائی پر مقدم ہے اور حقیقی بھائی علاتی بھائی پر مقدم ہے ، کین اگر اس کا نابالغ مالد ارائر کا ہوتو اس کا فطرہ وہ اس کے مال سے نکالے گا اس کے مال سے نکالے گا اس کے مال سے نکالے گا سے کالے گا سے کی مال سے نکالے گا سے کالے گا سے کی مال سے کالے گا سے کالے گا سے کالے گا سے کالے گا سے کی مال سے کالے گا سے کالے گا سے کالے گا سے کالے گا سے کالی سے کالے گا سے کالی سے کی سے کالی سے کالی سے کالی سے کالی سے کالی سے کی سے کالی سے کی سے کالی سے

یصنعُنَ حَمُلَهُنَّ "() (اوراگروه حمل والیاں ہوں تو انہیں خرج دیتے رہوان کے ملکھن " () (اوراگروه حمل والیاں ہوں تو انہیں خرج دیتے رہوان کے مل کے پیدا ہونے تک )،اور بیوی ہی کی طرح خادم ہے، جبکہ اس کا نفقہ مقرر نہ ہو، اوراگر مقرر ہو لیعنی اسے روزانہ یا ماہانہ مزدوری دی جاتی ہوتو وہ اس کی طرف سے صدقۂ فطر نہیں نکالے گا، اس کئے کہ وہ مزدور ہے اور مزدور پرخرج نہیں کیا جاتا ہے۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ طلاق ر۲ ـ

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ار ۴۰۰ س

<sup>(</sup>۳) المغنی ار۲۴۲،اوراس کے بعد کے صفحات، کشاف القناع ارا ۲۸۔

<sup>(</sup>۱) تخفة الفقهاء الر۱۸۲، ۱۸۳ صدقة الفطر کے تحت، طبع اول جامعہ ومثق ۱۳۵۷ھ، ۱۹۵۸ء، ابن عابدین ۲ر ۱۷۷وراس کے بعد کے صفحات، فتح القدیر ۲ر ۰۰س

<sup>(</sup>۲) بلغة السالك ابرا ۲۰ اوراس كے بعد كے صفحات ، بداية المجتبد ابر ۱۹۲۵ - ۱۹۲۱ ( ۲۰ )

<sup>(</sup>۳) حدیث: آمو رسول الله بصدقة الفطو عن الصغیر والکبیو" کی روایت دار قطنی (۲/۱ ۱۲ طبع دارالهاس) نے کی ہے، اور حضرت ابن عمر پر اس کے موقوف ہونے کو درست قرار دیا ہے۔

#### وجوب كاسبب اوراس كاوقت:

۸ - حفیه کا مذہب رہے کہ صدقتہ فطر کے وجوب کا وقت عید کے دن کاطلوع فجرہے،اوروہ مالکیہ کے دوسیح اقوال میں سےایک ہے۔ ان حضرات کا استدلال اس روایت سے ہے جسے نافع نے حضرت ابن عمرٌ سے روایت کیا ہے،حضرت ابن عمر فر ماتے ہیں:"أمو رسول الله عَلَيْكُ بزكاة الفطر أن تؤدى قبل خروج الناس إلى الصلاة" ((سول الله عليه في نصرة فطرك بارے ميں تکم دیا کہ نمازعید کے لئے لوگوں کے نکلنے سے قبل ادا کیا جائے )،اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ اس کا ادا کرنا جوشارع کو پیند ہے وہ عیدگاہ کی طرف نکلنے سے قبل ہے، تومعلوم ہوا کہاس کے وجوب کا وقت عيدالفطر كا دن ہے، اوراس كئے كهاس كا نام صدقة الفطر ركھا جانا اس بات پردلالت کرتاہے کہاس کا وجوب عیدالفطر کے دن کے طلوع فجرے ہے،اس لئے كەفطراس دن كے طلوع فجرسے ہوتا ہے،ليكن اس سے پہلے فطرنہیں ہے،اس کئے کہ وہ رمضان کی راتوں میں سے ہررات میں روزہ رکھتا ہے اور افطار کرتا ہے، لہذا وہ اس دن کے طلوع سےاینے روزے سے افطار کرنے والاسمجھا جائے گا<sup>(۲)</sup>۔ اورتول اظہر کی روسے شافعیہ کا مذہب اور حنابلہ کا مذہب بیہ کہ صدقہ فطر کا وجوب رمضان کے آخری دن کے سورج غروب ہونے سے ہے، اور مالکیہ کا ایک قول یہی ہے <sup>(۳)</sup>، اس لئے کہ

حضرت ابن عباس في فرما يا: "فرض رسول الله عليه صدقة الفطر طهرة للصائم من اللغو والرفث، وطعمة للمساكين، فمن أداها قبل الصلاة فهي زكاة مقبولة، و من أداها بعد الصلاة فهي صدقة من الصدقات" (رسول الله عليه في صدقة من الصدقات" (رسول الله عليه في من في لي صاف كرنے كروزه داركوفنول، لا يعني اور فخش باتوں سے پاك صاف كرنے كے لئے اور مسكينوں كے كھانے كا بندوبست كرنے كے لئے صدقة فطركو لازم قرار ديا ہے، جو شخص اسے نمازعيد سے قبل اداكر ديتو وه مقبول زكاة ہے، اور جو شخص اسے نمازعيد كے بعداداكر يتو وه صدقات ميں زكاة ہے، اور جو شخص اسے نمازعيد كے بعداداكر يتو وه صدقات ميں سے ایک صدقہ ہے)۔

ال حدیث سے معلوم ہوا کہ صدقہ فطر رمضان کے آخری دن کے سورج غروب ہونے سے واجب ہوتا ہے، اس وجہ سے کہ آپ حیالیت نے صدقہ کی اضافت فطر کی طرف فرمائی، اور اضافت کا تقاضا اختصاص ہے، یعنی وہ صدقہ جوفطر کے ساتھ خاص ہے، اور پہلا فطر جو پورے رمضان کی طرف سے واقع ہوتا ہے وہ رمضان کے آخری دن کے سورج کے غروب ہونے سے ہے۔

اوراختلاف کا اثر اس شخص کے بارے میں ظاہر ہوگا جورمضان کے آخری دن کا سورج غروب ہوجانے کے بعدم ہے، تو شافعیہ اور ان کے موافقین کے نز دیک اس کی طرف سے صدقہ فطر نکالا جائے گا، اس لئے کہ وہ اس کے وجوب کے وقت موجودتھا، اور حفنیہ اور ان کے موافقین کے نز دیک اس کی طرف سے صدقہ فطر نہیں نکالا جائے گا، اس لئے کہ وہ موجود نہیں تھا، اور جو شخص رمضان کے آخری دن کے سورج غروب ہونے کے بعد پیدا ہوا تو حفیہ اور ان کے موافقین کے نز دیک اس کی طرف سے صدقہ فطر نکالا جائے گا، اس کی طرف سے صدقہ فطر نکالا جائے گا، اس

<sup>(</sup>۱) حدیث: "أمر رسول الله علیه الله علیه الله علیه الله علیه بنه کاة الفطر ..... " کی روایت بخاری (۱) حدیث الله علیه الله علیه اور ۱۷۹۸ طبع الحلی ) نے کی ہے، الفاظ مسلم کے ہیں۔

<sup>(</sup>۲) الزیلی ۱٬۷۰۳،اوراس کے بعد کے صفحات، تخفۃ الفقہاء، ج، مصدقۃ الفطر کے تخت، بلغۃ السالک ۱٬۱۰۱ اوراس کے بعد کے صفحات، بدایۃ المجتہد ۱٬۳۴۱ اوراس کے بعد کے صفحات۔

<sup>(</sup>۳) شرح المنهاج الر۵۲۸، اوراس کے بعد کے صفحات، کشاف القناع ارا ۷۸، اوراس کے بعد کے صفحات ۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "فرض رسول الله عَلَيْكُ صدقة الفطر طهرة للصائم....." کی تخ یج فقر هنم ۲ میں گذر چی۔

لئے کہ وہ اس کے وجوب کے وقت موجود تھا، اور شافعیہ اور ان کے موافقین کے نزدیک اس کی طرف سے صدقۂ فطر نہیں نکالا جائے گا، اس لئے کہ وہ اس کے وجوب کے وقت اپنی مال کے پیٹ میں جنین تھا۔

اور جو خض رمضان کے آخری دن سورج غروب ہونے کے بعد مسلمان ہوااس کا صدقۂ فطر شافعیہ اور ان کی موافقت کرنے والے حضرات کے نزدیک نہیں نکالا جائے گا، اس لئے کہ وہ اس کے وجوب کے وقت اہل نہیں تھا، اور حنفیہ اور ان کی موافقت کرنے والے حضرات کے نزدیک اس کی طرف سے صدقۂ فطر نکالا جائے گا، اس لئے کہ وہ اس کے وجوب کے وقت اہل تھا ا

#### وجوب ادا كاونت:

9 - جہہور حنفیہ کا مذہب ہے ہے کہ صدقۂ فطر کے وجوب ادا کے وقت میں کشادگی ہے، اس کئے کہ اس کی ادائیگی کا حکم کسی وقت کے ساتھ مقیر نہیں ہے، جیسے زکا ق، لہذا ہے مطلق وقت میں واجب ہوگا، اور وہ اس کی تعیین کے ذریعہ متعین ہوگا، لیس وہ جس وقت بھی ادا کرے گا تو وہ ادا کرنے والا ہوگا، قضا کرنے والا نہیں، مگر عیدگاہ جانے سے قبل اس کا نکالنا مستحب ہے ''، اس لئے کہ رسول اللہ علی کا ارشاد ہے:''أغنو هم في هذا اليو هم'' (اس دن ان مسکینوں کو مستغنی کے ردو)۔

اور حنفیہ میں سے حسن بن زیاد کا مذہب سے ہے کہ وجوب اداکا وقت قربانی کی طرح ننگ ہے، لہذا جو شخص کسی عذر کے بغیر عید کے دن کے بعداسے اداکرے گاوہ گنہ گار ہوگا، اور یہی مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کا بھی مذہب ہے ۔۔

متمام فقہاء کا اس پر اتفاق ہے کہ وہ اس کے وقت کے نگلنے سے ساقط نہ ہوگا، اس لئے کہ وہ اس کے ذمہ میں ایسے لوگوں کے لئے واجب ہواہے جس کے لئے وہ ہے اور وہ اس کے مستحقین ہیں، لہذا سے ان کا دین ہے جوادا کئے بغیر ساقط نہ ہوگا، اس لئے کہ وہ بندے کا حق ہے، لیکن اس کواس کے وقت سے مؤخر کرنے میں جواللہ کا حق ہے اس کی تلافی صرف استغفار اور ندامت کے ذریعہ کی جاسکتی ہے۔

## اس کے وقت سے بل اسے نکالنا:

♦ ا ما لکیداور حنابله کا مذہب یہ ہے کہ اس کے وقت سے دو دن قبل اسے مقدم کرنا جائز ہے ، اس لئے کہ حضرت ابن عمر گا ارشاد ہے:
 "کانوا یعطون صدقة الفطر قبل العید بیوم أو یومین"
 (صحابہ عیدسے ایک یا دودن قبل صدقہ فطرادا کرتے تھے)۔

اور شافعیہ کا مذہب میہ ہے کہ عید کی نماز سے قبل اس کا نکالنا مسنون ہے، اور اسے نماز سے مؤخر کرنا مکروہ ہے، اور بغیر کسی عذر کے عید کے دن سے اسے مؤخر کرنا حرام ہے، اس لئے کہ اس صورت میں معنی مقصود فوت ہوجائے گا، اور وہ خوشی کے دن میں فقراء کو مانگنے سے مستغنی کردینا ہے، لہذا اگروہ بغیر کسی عذر کے اسے مؤخر کرے گا تو وقت کے نکل جانے کی وجہ سے وہ گنگار ہوگا اور قضا کرے گا (")۔

<sup>(</sup>۱) د کیھئے:"لمحلی ۲/۱ ۱/۲ ۱/۳۳، ۱۴۳۱، اوراس موضوع پرتمام فقہاء کے مذکورہ مراجع۔

<sup>(</sup>۲) و کیھئے: حفیہ کے مذکورہ مراجع میں صدقة الفطر کی بحث۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "أغنوهم فی هذا الیوم" کی روایت دار قطنی (۲ / ۱۵۳ طبع دارالهاسن) نے حضرت ابن عمر سے کی ہے، اور ابن حجر نے بلوغ المرام (سبل السلام شرح بلوغ المرام ۲۸۲ / طبع دارالکتاب العلمیه) میں اسے ضعیف قرار دیاہے۔

<sup>(</sup>۱) سابقه مراجع ـ

<sup>(</sup>۲) بلغة السالک الرا۲۰،اوراس کے بعد کے صفحات، کشاف القناع الرا۲۷، اوراس کے بعد کے صفحات۔

<sup>(</sup>۳) مغنی الحتاج ار ۴۰۲\_

اورحسن بن زیاد نے امام ابوصنیفہ سے میروایت کیا ہے کہ زکا ہ کی طرح اسے اس کے وقت سے ایک سال یا دو سال مقدم کرنا

اوربعض حنفيه كالذهب بيب كه فقظ رمضان ميں اس كا مقدم كرنا جائز ہے، پیچنفیہ کاوہ تول ہے جس کوسیح قرار دیا گیاہے۔

#### واجب كى مقدار:

اا - فقہاء کا اس بات پر اتفاق ہے کہ فطرہ میں جس مقدار کا نکالنا واجب ہے وہ ان تمام اقسام سے ایک صاع ہے جن سے فطرہ نکالنا جائز ہے، گندم اور منقی کے علاوہ ، پس ان دونوں کی مقدار میں فقہاء کا اختلاف ہے:

مالكيه، شافعيه اور حنابله كالذهب بيرے كه كندم ميں ايك صاع نکالناواجب ہے (۲)،اورصاع اور ناپ اوروزن کے لحاظ سے اس کی مقدار کابیان آ گے آئے گا۔

اور جمہور نے ایک صاع گندم کے وجوب پر حضرت ابوسعید خدری کی حدیث سے استدلال کیاہے، وہ فرماتے ہیں: "کنا نخرج زكاة الفطر إذ كان فينا رسول الله عُلَيْكُ صاعا من طعام ، أوصاعا من تمر أو صاعا من شعير، أوصاعا من زبيب أو صاعا من أقط، فلا أزال أخرجه كما كنت أخرجه ماعشت " (جب رسول الله عليسة بمارے درميان موجود تحقتو ہم صدقہ نطرایک صاع کھانا یا ایک صاع کھجوریا ایک

(۱) اُقط،ازہری کہتے ہیں کہ وہ مکھن لُکے ہوئے دودھ سے بنایا جاتا ہے،اسے یکایا جاتا ہے پھر چھوڑ دیا جاتا ہے یہاں تک کہ وہ خٹک ہوجاتا ہے، اور وہ ہمزہ کے زبراورقاف کے کسرہ کے ساتھ ہے، جیسے کہ کنف، اور کبھی تخفیف کے لئے قاف کوسا کن کردیا جاتا ہے ہمزہ کے زبراورکسرہ کے ساتھ، کہدگی تخفيف كي طرح، د يكيئ: المصباح المنير ، مختارالصحاح : ماده'' أقط''، اور القاموس میں اس سے زیادہ ہے۔

صاع جوياايك صاع كشمش ياايك صاع ينير نكالتے تھے،لہذا ميں

جب تک زندہ رہوں گا اسے نکالتا رہوں گا، جبیبا کہ (حضور علیہ

اور حنفیہ کا مذہب بیہ ہے کہ گندم سے نصف صاع نکالنا واجب

ہے،اسی طرح گندم کا آٹااوراس کا ستو،لیکن خشک انگور کے بارے

میں حسن نے امام ابوحنیفہ سے بیرروایت کیا ہے کہ گندم کی طرح اس

سے نصف صاع واجب ہے،اس کئے کہ خشک انگور کی قیمت گندم کی

قیت سے زیادہ ہوتی ہے، اور صاحبین (امام ابویوسف اور امام محمر)

کا مذہب سے کہ خشک انگور میں سے ایک صاع واجب ہے، اور اس

یرانہوں نے اس روایت سے استدلال کیا ہے جو حضرت ابوسعید

خدریؓ سے مروی ہے:"کنا نخرج إذ کان فینا رسول الله

مايالله ذكاة الفطر عن كل صغير وكبير، حر أو مملوك،

صاعا من أقط (١) أو صاعا من طعام، أو صاعاً من شعير،

أو صاعا من تمر، أو صاعا من زبيب، فلم نزل نخرج،

حتى قدم علينا معاوية حاجا أو معتمرا، فكلم الناس على

المنبر، وكان فيما كلم به الناس أن قال:إنى أرى أن

مدين من سمراء الشام (يعنى القمح) تعدل صاعا من

تمر، فأخذ الناس بذلك، أمّا أنا فلا أزال أخرجه أبدا ما

عشت ، كما كنت أخوجه" ( جب بمارے في رسول الله

کے زمانے میں) نکالتا تھا)۔

<sup>(</sup>۲) حضرت ابوسعید خدری کی حدیث کی تخریج فقره نمبر اا میں گذر چکی۔

<sup>(</sup>۱) فتحالقد بر۲ر ۲۰، اوراس کے بعد کے صفحات۔

<sup>(</sup>۲) بدایة المجتهد ار ۹۲، کشاف القناع ارا ۲۷، اوراس کے بعد کے صفحات۔

<sup>(</sup>m) حديث الى سعيد الخدريُّ: "كنا نخوج زكاة الفطر إذ كان فينا رسول الله...... كي روايت بخاري (الفتحسر ٣٧٢ طبع السَّلفيه) اور مسلم (۱۷۸/۲ طبع الحلبي) نے كى ہے، الفاظ مسلم كے ہيں۔

عالیہ سے تو ہم صدقہ فطر ہر چھوٹے، بڑے، آزاد یا غلام کی طرف سے ایک صاع پیر یا ایک صاع گیہوں یا ایک صاع جو یا ایک صاع کھور یا ایک صاع کشمش نکا لتے تھے، پس ہم برابر نکا لتے رہے یہاں تک کہ ہمارے پاس حضرت معاویہ جج یا عمرہ کرنے آئے تو انہوں نے منبر پرلوگوں سے بات چیت کی، اور انہوں نے لوگوں سے جو بات چیت کی، اور انہوں نے لوگوں سے جو بات چیت کی ان میں سے ایک بات یہ تھی کہ انہوں نے فرما یا:

میری رائے یہ ہے کہ دومد شامی گندم ایک صاع کھور کے برابر ہے، میری رائے یہ ہے کہ دومد شامی گندم ایک صاع کھور کے برابر ہے، اسی لوگوں نے اسی کو اختیار کرلیا، لیکن میں جب تک زندہ رہوں گا اسی طرح اس کو نکا لتا رہوں گا، جیسا کہ پہلے نکا لتا تھا)، اس حدیث سے معلوم ہوا کہ رسول اللہ علیہ کے زمانے میں جو نکا لا جا تا تھا وہ ایک صاع کشمش ہے۔

حفیہ نے نصف صاع گندم کے وجوب پر اس روایت سے استدلال کیا ہے کہ نبی علیہ نے عیدالفطر سے ایک یا دودن قبل خطبہ دیا، اور فرمایا: ''أدوا صاعا من بر بین اثنین، أو صاعا من تمر، أو شعیر، عن كل حر وعبد، صغیر أو كبیر''() (ایک صاع گندم دوآ دمیول کے درمیان اداكرو، یا ایک صاع مجوریا جو، برآ زاداورغلام اور چھوٹے یابڑے كی طرف سے )۔

### واجب كى نوعيت:

11 - حنفیہ کا مذہب ہے ہے کہ صدقہ فطر میں نقد قیمت یا سامان کا نکالنا کا فی ہوگا، اور نقد نکالنا فضل ہے، لیکن اگر گندم یا اس کے آئے یا ستو میں سے نکا لے تو نصف صاع اس کے لئے کا فی ہوجائے گا، اور اگر جو یا تھجوریا خشک انگور میں سے نکا لے تو ایک صاع ، اس لئے کہ

حضرت ابن عمر سے روایت ہے، وہ فرماتے ہیں: "کان الناس یخر جون علی عہد رسول الله عَلَیْ صاعا من شعیر أو تمر أو سُلت (۱) أو زبیب"۔ قال ابن عمر: فلما كان عمر، وكثرت الحنطة جعل عمر نصف صاع حنطة، مكان صاع من تلك الأشیاء (لوگ رسول الله عَلِی کے عہد مبارک میں ایک صاع جو یا کھور یا نبوی جو یا کشمش نکالتے تھے عہد مبارک میں ایک صاع جو یا کھور یا نبوی جو یا کشمش نکالتے تھے حضرت ابن عمر فرماتے ہیں: پھر جب حضرت عمر خلیفہ ہوئے اور گندم کی کثرت ہوگئ تو حضرت عمر نے ان چیز وال میں سے ایک صاع کی گئرت ہوگئ تو حضرت عمر نے ان چیز وال میں سے ایک صاع کی جگہ پرنصف صاع گندم مقرر کیا)۔

پھر حنفی فرماتے ہیں کہ جن چاروں غلوں کی صراحت نص میں ہے ان کے علاوہ دوسر نے غلہ جات مسور اور چاول، یا غلوں کے ماسواجیسے دودھ، پنیر، گوشت اور سامان کا تعلق ہے تو ان کی قیمت کا اعتبار کیا جائے گا ان چیزوں کی قیمت سے مقابلہ کر کے جن کی نص میں صراحت آئی ہے، پس اگر صدقہ دینے والا یہ چاہے کہ مثلاً مسور سے صدقہ فطر نکا لے تو وہ نصف صاع گندم کی قیمت لگائے گا، پس اگر نصف صاع کی قیمت لگائے گا، پس اگر نصف صاع کی قیمت مثلاً آٹھ قرش ہوتو وہ آٹھ قرش کی قیمت کے بقدر مسور نکا لے گا، اور چاول، دودھ، پنیراوران کے علاوہ ان چیزوں میں سے جن کی شارع نے صراحت نہیں کی ہے، اتنا نکا لے گا جواس کی قیمت کے برابر ہو اس

اور ما لکید کا مذہب میہ ہے کہ شہر کی جو عام خوراک ہے اس سے نکالے گا، جیسے مسور، چاول ، مٹر، گندم، جو، نبوی جو، کھجور، پنیر اور رخن (باجرا)

<sup>(</sup>۱) حدیث:"أدوا صاعا من بو بین اثنین....."کی تخر نج فقره نمبر ۳ میں گذر چکی۔

<sup>(</sup>۱) السلت: نبوی جو ہے، اور یہ جو کی ایک الی قتم ہے جس میں چھلکا نہیں ہوتا(مخارالصحاح)۔

<sup>(</sup>۲) تخفة الفقهاء، ج اصدقة الفطركة تحت.

<sup>(</sup>٣) الدخن (باجرا) برئي مکئي كے سائز كاموتاہے۔

اوران کے علاوہ دوسری چیزیں کافی نہیں ہیں، گر جبکہ لوگ اسے خوراک کے طور پر استعال کریں اور سابقہ اقسام کوچھوڑ دیں، اور جن چیز وں کے استعال کا عام طور پر رواج ہے ان کے علاوہ دوسری چیز وں کو نکالنا جائز نہیں ہے، گر جبکہ وہ افضل ہو، اس طور پر کہ لوگ مکئ کو استعال کر رہے ہوں اور اس نے گندم نکالا، اور اگر گوشت میں کو استعال کر رہے ہوں اور اس نے گندم نکالا، اور اگر گوشت میں سے نکالے گاتو آسودگی کا اعتبار کیا جائے گا، پس اگر ایک صاع گندم روٹی پکانے کی صورت میں دوآ دمیوں کے لئے کافی ہوجائے تو وہ گوشت میں سے اتنا نکالے گاجودوآ دمیوں کو آسودہ کردے (۱)۔

اورشافعیہ کا مذہب ہیہ ہے کہ وہ اس جنس کا غلہ نکا لے گاجس میں عشر واجب ہوتا ہے، اور اگر چندتھ کی غذا اورخوراک پائی جائے تواس کے شہر میں جوزیادہ رائج غذا ہووہ واجب ہے، اور ایک قول ہیہ کہ وہ جس غلہ کوزیادہ استعمال کرتا ہے اس میں سے واجب ہوگا، اور ایک قول ہیہ کہ تمام غذاؤں میں اسے اختیار حاصل ہوگا، اور اعلی ادنی کی طرف سے کافی ہوگا، اس کے برعکس نہیں (۲)۔

اور حنابلہ کا مذہب ہے ہے کہ وہ گندم یا کھجور یا کشمش یا جو سے نکا لے گا، حضرت ابوسعید کی گزشتہ صدیث کی بنیاد پر، جس میں ہے:
"کنا نخوج زکاۃ الفطر علی عہد رسول اللّٰه عَلَیْتِ اللّٰه عَلَیْتِ صاعا من طعام ، أو صاعا من شعیر ، أو صاعا من تمر ....."
(۳) من طعام ، أو صاعا من شعیر ، أو صاعا من تمر ....."
(۴م لوگ رسول اللّه عَلِیّ کے زمانے میں ایک صاع گیہوں یا ایک صاع جو یا ایک صاع کھجور صدقہ فطر نکا لتے تھے )، ان چیزوں کے درمیان اسے اختیار ہوگا ، اگر چہ نکالی گئی چیز خوراک نہ ہو، اور آٹا کا فی ہوجائے گا جبکہ وزن میں دانہ کے برابر ہو، اور اگر بینہ پائتو کہا ہو توراک بننے کی صلاحیت رکھتی ہو، یعنی ہراس چیز میں سے نکالے گا جوخوراک بننے کی صلاحیت رکھتی ہو، یعنی

- (۱) بلغة السالك ارا ۲۰ اوراس كے بعد كے صفحات \_
- (۲) مغنی الحتاج ار ۲۰ ۴، اُسنی المطالب ار ۳۹۲،۳۹۱
- (٣) حديث: "كنا نخوج زكاة الفطو ....." كَيْ تَحْ نَيْ فَقَر هُبُرِ اا مِيْ كَذر چَكَى \_

مکئی یا چاول یااس طرح کی دوسری چیزیں (۱)

ساا - صاع ناپنے کا ایک پیانہ ہے جوعہدرسالت سے متوارث چلا آرہا ہے، اور ناپ کے اعتبار سے اس کے اندازہ کرنے میں فقہاء کا اختلاف ہے، اور وزن کے ذریعہ اس کے اندازہ کرنے میں بھی ان کا اختلاف ہے '' )، اس کی تفصیل'' مقادیر'' کی اصطلاح میں دیکھی جائے۔

#### صدقة فطركمصارف:

۱۳ - صدقهٔ فطرکوکن لوگوں پرصرف کیا جائے گا،اس سلسلے میں فقہاء کا ختلاف ہے اور تین رائیں ہیں:

جمہور کا مذہب سے ہے کہ ان آٹھوں اقسام پراسے تقسیم کرنا جائز ہے جن میں مال کی زکاۃ صرف کی جاتی ہے، اس کے لئے'' زکاۃ'' کی اصطلاح دیکھی جائے۔

مالکیه کامذ جب اوریهی امام احمد سے ایک روایت ہے، اور ابن تیمیه نے اسی کو اختیار کیا ہے کہ اسے خاص طور پر فقراء اور مساکین پر صرف کیا جائے۔

اورشافعیہ کامذہب یہ ہے کہ آٹھوں اقسام پریاان میں سے جتنی قشمیں پائی جائیں ان پراس کاتقسیم کرناواجب ہے ۔

- (۱) کمغنی ۲۴۳۱، اوراس کے بعد کے صفحات، کشاف القناع ۱/۱۷ ۴، اوراس کے بعد کے صفحات.۔۔
- (۲) صاع کی مقدار حالیہ اوزان سے ۲ کا ۲ء گرام گندم ہے، اور دوسری اشیاء جو
  گندم کے مقابلے میں ٹھوں ہونے میں مختلف ہیں ان کے فرق کی رعایت کی
  جائے گی، اور صاع میں اصل ناپ ہے، اور اس کو ظاہر کرنے کے لئے وزن
  سے اس کا اندازہ کیا گیا ہے، دیکھئے: ابن عابدین ۲ / ۷۷، بلغة السالک
  اراد ۲ اور اس کے بعد کے صفحات، مغنی الحتاج ار ۲۵، المغنی سر ۵۹، المتعنی سر ۵۹، المتعنی المتعلقہ بہاللکر دی رص ۲۲۷۔
- (۳) حاشیه ابن عابدین ۲روک، الدسوقی ار ۵۰۸، مغنی الحتاج ۱۱۲۳۰، الفروع ۲ر ۵۴۰۰

صدقهُ فطركونتقل كرنا:

اصطلاح میں دیکھی جائے۔

## قيمت کي ادائيگي:

10 - ما لکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب ہیہ ہے کہ قیمت کادینا جائز نہیں ہے، اور دوسری وجہ ہے، اس لئے کہ اس سلسلے میں کوئی نص وار دنہیں ہے، اور دوسری وجہ بیہ ہے کہ لوگوں کے حقوق میں باہمی رضامندی کے بغیر قیمت جائز نہیں ہے، اور صدقۂ فطر کا کوئی متعین ما لک نہیں ہے کہ اس کی رضامندی یا اس کا بری کرنا جائز ہو۔

اور حنفیہ کا مذہب ہے ہے کہ صدقہ فطر میں قیت کا دینا جائز ہے،

بلکہ وہ زیادہ بہتر ہے، تا کہ فقیر کے لئے آسان ہوکہ وہ عید کے دن جو
چیز چاہے خرید سکے، اس لئے کہ بھی اسے غلے کی ضرورت نہیں ہوتی،

بلکہ اسے کپڑوں یا گوشت یا اس کے لئے کسی اور چیز کی ضرورت ہوتی
ہے، پس اس کو غلے دینا اس بات پر مجبور کرے گا کہ وہ سڑکوں پر چکرلگائے، اور ایسے آ دمی کو تلاش کرے جو اس سے غلہ خریدے، اور
کیمی وہ اس کی حقیقی قیمت سے کم میں تھوڑی قیمت میں اسے فروخت
کردے گا۔ یہ تمام احکام آسانی کی حالت اور بازاروں میں کثرت
میں اور بازاروں میں غلوں کی قلت کی حالت میں فقیر کی مصلحت کی
میں اور بازاروں میں غلوں کی قلت کی حالت میں فقیر کی مصلحت کی
میات کرتے ہوئے قیمت کے مقابلے میں سامان کا دینا زیادہ بہتر
رعایت کرتے ہوئے قیمت کے مقابلے میں سامان کا دینا زیادہ بہتر

## صدقة فطرك دين كي جكه:

۱۲ – صدقۂ فطرکواسی شہر میں تقسیم کیا جائے گا جس میں وہ مکلّف پر واجب ہوا ہے،خواہ اس کا مال اس میں ہویا نہ ہو، اس لئے کہ جس شخص پرصدقۂ فطروا جب ہوا ہے، وہ خود اس کے وجوب کا سبب ہے،

لہذا اسے اسی شہر میں تقسیم کردیا جائے گا جس میں اس کا سبب

ا -جسشهر میں صدقه فطرواجب ہواہے وہال سے اسے دوسرے

شہنتقل کرنے کے سلیلے میں اختلاف ہے،اس کی تفصیل'' زکا ق'' کی

<sup>(</sup>۱) الدرالمخار ۲/ ۲۰۷۰،مواہب الجلیل ۲/ ۳۷۳، المغنی ۲/ ۲۵۲،مغنی المحتاج ار ۷۰۷-

<sup>(</sup>۱) و کیھئے:صدقہ فطریے متعلق تمام فقہاء کے مذکورہ مراجع۔

تراجم فقهاء جلد ۲۳ میں آنے والے فقہاء کامختصر تعارف ابن راشد: به محمد بن عبد الله بن راشد میں: ان کے حالات جا ص۲۵ میں گذر چکے۔

ابن رشد: به محمد بن احمد (الحفید) ہیں: ان کے حالات جا ص۲۶ میں گذر چکے۔

ابن السبکی: بیرعبدالو ہاب بن علی ہیں: ان کے حالات جا ص ۶۲ میں گذر چکے۔

ابن عابدین: بیر محمد امین بن عمر بیں: ان کے حالات جا ص۲۸ میں گذر چکے۔

ا بن عباس: بیر عبدالله بن عباس ہیں: ان کے حالات جا ص۲۹ میں گذر چکے۔

ابن عبدالبر: یه یوسف بن عبدالله بیں: ان کے حالات ۲۶ ص ۵۵۰ میں گذر چکے۔

ابن عمّاب: بيعبدالرحمٰن بن محمد ہيں: ان كے حالات ج٢ص.....ميں گذر چكے۔

ابن عرفہ: یہ تحمد بن محمد بن عرفہ ہیں: ان کے حالات جا ص ۲۳۰ میں گذر چکے۔

ابن علان: بیرمجمعلی بن محمد علان ہیں: ان کے حالات ج٠١ص٣٥١ميں گذر چکے۔

## الف

ابن اُبی لیلی: یه محمد بن عبدالرحمٰن ہیں: ان کے حالات جا ص۲۱میں گذر چکے۔

ابن اُنی موسی: یه محمد بن اُحمد بیں: ان کے حالات ج اس ۴۲۲ میں گذر چکے۔

ابن تیمیه (تقی الدین) به احمد بن عبدالحلیم ہیں: ان کے حالات ج اص ۲۲ میں گذر چکے۔

> ابن جریرالطبر **ی:یه نمد**بن جریر ہیں: ان کے حالات ۲۶ص ۵۸۴ میں گذر چکے۔

ابن الحاجب: بيعثمان بن عمر ہيں: ان كے حالات ج اص ٢٢٣ ميں گذر چكے۔

ابن حبیب: بی عبد الملک بن حبیب ہیں: ان کے حالات ج اص ۴۲۴ میں گذر چکے۔

لهیتی ابن حجرالمکی: بیاحمد بن حجرالهیتمی ہیں: ان کے حالات ج1 ص ۴۲۴ میں گذر چکے۔

ا بن عمر: يه عبدالله بن عمر بين:

ان کے حالات ج ا ص ۲ سم میں گذر چکے۔

ابن عمرو: بیرعبدالله بن عمرو ہیں: ان کے حالات ح اص ۲۸ میں گذر چکے۔

ابن القاسم: يەمجربن قاسم بیں: ان کے حالات جا ص ۴۳۲ میں گذر چکے۔

ابن قدامه: بيرعبدالله بن احمد بين: ان كے حالات جا ص ۴۳۲ ميں گذر چكے۔

ابن القصار: بیلی بن احمد ہیں: ان کےعالات ج۸ ص۴۰ میں گذر چکے۔

ابن قیم الجوزیه: بیر محمد بن ابی بکر بیں: ان کے حالات جاص ۴۳۳ میں گذر چکے۔

ابن کثیر: بیاساعیل بن عمر میں: ان کے حالات ج ۷ ص ۴۳۳ میں گذر چکے۔

ابن کثیر: بیرمحمد بن اساعیل میں: ان کے حالات جم ص۲۲ میں گذر چکے۔

ا بن لب (۱۰۷ – ۸۲ سے ) پیفرج بن قاسم بن احمد بن لب، ابوسعید، نظلبی ، اندلسی ،غرناطی

بیں۔آپ مالکی فقیہ، مفسر، اصولی، قاری، نحوی، ادیب، شاعر، انشاء پرداز، متکلم اور علم فرائض کے ماہر ہیں، انہوں نے ابوالحن قیجا طی اور ابن الفخار البیری وغیرہ سے پڑھا، اور ان سے ابوعبد اللہ بن بکر، ابومحہ بن سلمون اور ابوعبد اللہ ہاشی وغیرہ نے پڑھا۔ صاحب نیل الا بہائ فرماتے ہیں: خلاصہ بیکہ وہ مذہب کے اکابر علماء متاخرین اور محققین میں سے تھے، ان لوگوں میں سے تھے جن کوفتوی میں ترجیح کا مقام مائز تھے۔ المواق کہتے ہیں: شخ الشیوخ ابوسعید وہ ہیں جن کے قاوی بیرطال وحرام کے مسائل میں ہم لوگ اعتماد کرتے ہیں۔ پرطلال وحرام کے مسائل میں ہم لوگ اعتماد کرتے ہیں۔ بحض تصانیف: "فتاوی "بحض تصانیف: "فتاوی "باتھیں المین تحلیف کیا ہوتا ہے کا سائل میں ہم لوگ اعتماد کرتے ہیں۔

[الدیباج رص ۲۲۰–۲۲۱؛ نیل الابتهاج رص ۲۱۹–۲۲۱؛ شذرات الذہب۲٫۰۵؛ ہدیة العارفین ۱۸۲۱]

> ابن الماجشون: يه عبد الملك بن عبد العزيزين: ان كے حالات جاص ۴۳۴ ميں گذر چکے۔

"شرح تصریف التسهیل" يل-

ابن ماجہ: بیر محمد بن یزید ہیں: ان کے حالات جا ص ۴۳۴ میں گذر چکے۔

ابن مسعود: بیرعبدالله بن مسعود میں: ان کے حالات جاص اے ۴ میں گذر چکے۔

ابن المنذر: بیر محمد بن ابراہیم ہیں: ان کے حالات جاص ۴۳۵ میں گذر چکے۔ ابوبكر بن محمد بن عمرو:

ان کے حالات ج۲۱ ص..... میں گذر چکے۔

ابوتور: بیابراہیم بن خالد ہیں: ان کے حالات جا ص۳۸میں گذر چکے۔

ابوحامدالغزالی: یه محمد بن محمد بیں: ان کے حالات جاص ۷۵ میں گذر چکے۔

ابوالحسن المغربي: ان كے حالات جسم س ۴۵ ميں گذر چكے۔

ا بوحمیدالساعدی: ان کے حالات ج ۷ ص ۴۳۵ میں گذر چکے۔

ابوالخطاب: میمحفوظ بن احمد ہیں: ان کے حالات ج اص ۳۳۹ میں گذر چکے۔

ابوداؤد: بیسلیمان بن الأشعث ہیں: ان کے حالات جاص ۴۳۹ میں گذر چکے۔

ابوالدرداء: يەغوىمر بن مالك بىن: ان كے حالات جسم س۵۷ میں گذر چکے۔

در. ان کےحالات ج۲ص۵۵۵ میں گذر چکے۔ ابن منصور: به محمر بن منصور بین:

ان کے حالات ج کے ص ۴۳۴ میں گذر چکے۔

ابن نافع: يه عبدالله بن نافع بين: ان كے حالات جساص ۵۵ ميں گذر چكے۔

این نجیم : بیزین الدین بن ابرا ہیم ہیں: ان کے حالات جماص ۴۳۵ میں گذر چکے۔

ابن نجیم: بیر عمر بن ابراہیم ہیں: ان کے حالات ج اص ۳۵ میں گذر چکے۔

ابن الہمام: يەمجمر بن عبدالواحد ہيں: ان كے حالات جاص ٣٣٦ ميں گذر چكے۔

ابن وہب: بیرعبداللہ بن وہب المالکی ہیں: ان کے حالات جا ص۲۳۸ میں گذر چکے۔

ابن یونس: بیاحمد بن یونس ہیں: ان کے حالات ج٠١ ص ۳۵۳ میں گذر چکے۔

ابواسحاق المروزی: بیابراہیم بن احمد ہیں: ان کے حالات ج۲ص ۵۸۵ میں گذر چکے۔

ابوبکر: بیعبدالعزیز بن جعفر ہیں: ان کے حالات جا ص۲۳۵ میں گذر چکے۔ اجهوری: پیملی بن محمر ہیں:

ان کے حالات ج اس ۴۴۴ میں گذر چکے۔

احمد بن عنبل:

۔ ان کے حالات جا ص ۴۴ میں گذر چکے۔

احدالمهدوي (؟- • ۴ م

بياحمد بن عمار بن ابي العباس، ابوالعباس، مهدوي مغربي مين، بيه نحوی ،مفسر، لغوی اور قاری ہیں، پیدملک افریقہ میں مہدیہ کے رہنے والے ہیں۔انہوں نے شیخ صالح ابوالحن قابسی سے روایت کیا،اور محد بن سفیان ، اینے نا نا مهدى بن ابراجيم اورا بوالحن احمد بن محمد وغيره

بعض تصانيف: التفصيل الجامع لعلوم التنزيل" اور "الهداية في القراء ات السبع"ي.

[أنباء الرواة الرا٩- ٩٢؛ مجم الأدباء ٣٩/٥؛ بغية الوعاة ار ۵۱٪ طبقات المفسرين ار ۵۲٪ مجم المولفين ۲۷٪]

اذرعی: پیاحمہ بن حمدان ہیں:

ان کے حالات ج اص ۴۴ میں گذر چکے۔

اسحاق بن را ہو بیہ:

ان کے حالات ج اص ۴۴۴ میں گذر چکے۔

اسروشن: يەخمر بن مجمود بىن: ان كے حالات ٢٠٥ س....ميں گذر چكے۔

ابوسعيد خدري: بيسعد بن ما لك بين:

ان کے حالات ج ا ص ۹ سم میں گذر چکے۔

ابوطلحه: بيزيد بن نهل ہيں:

ان کے حالات ج ۳۵۹ میں گذر چکے۔

ابوعبید: بیرقاسم بن سلام بین: ان کے حالات جا ص ۲۹۴ میں گذر چکے۔

ا بوقیادہ: بیرحارث بن ربعی ہیں: ان کے حالات ۲۶ ص ۵۵۷ میں گذر چکے۔

ابواللیث السمر قندی: بینصر بن محمد ہیں: ان کے حالات جا ص ۴۲ میں گذر چکے۔

ابومسعودالبدري: پيعقبه بن عمروين: ان کے حالات ج ۳ ص ۲۰ میں گذر چکے۔

ابوہریرہ: بیعبدالرحمٰن بن صخر ہیں: ان کے حالات جا ص۲۴۴ میں گذر چکے۔

ابو پوسف: به یعقوب بن ابرا ہیم ہیں: ان کے حالات ج اص ۴۴۲ میں گذر چکے۔

ا بی مالکی: میرممر بن خلیفه بیں: ان کے حالات ج۸ ص۳۰۵ میں گذر چکے۔

سنداورعادل تھے۔امام مالک فرماتے ہیں: وہ باعمل اور متی علاء میں سے تھے۔

[ تهذیب التهذیب الر۹۵۳؛ شذرات الذهب ۱۸۱۸؛ سیر اُعلام النبلاء۲۱۸۱؛ تذکرة الحفاظ ار ۳۳۰؛الاُ علام الر۳۸۲] اسنوی: بیرعبدالرحیم بن الحسن ہیں: ان کے حالات جسس ۴۶۲ میں گذر چکے۔

اشهب: بیاشهب بن عبدالعزیز ہیں: ان کے حالات جا ص ۴۴ میں گذر چکے۔

امير بادشاه: يەمجمد بن محمود ميں: ان كے حالات جسما ص ۱۳ ميں گذر <u>يك</u> ـ

انس بن ما لك:

ان کے حالات ج۲ص ۵۲۰ میں گذر چکے۔

اوزاعی: پیعبدالرحمٰن بنعمرو ہیں: ان کے حالات جا ص۴۴۵ میں گذر چکے۔

ابوب السختياني (٢٦-١٣١ه)

یدا بیب بن الی تمیمه کیسان، ابوبکر، اسختیانی بصری، تا بعی ہیں۔
اپنے زمانے کے فقہاء کے سردار اور حفاظ حدیث میں سے ہیں۔
انہوں نے حضرت انس بن مالک کودیکھا، اور عمرو بن سلمه جرمی، حمید
بن ہلال، ابوقلاب، قاسم بن محمد، عبدالرحمٰن بن القاسم، عطاء اور عکرمه
وغیرہ سے روایت کیا۔

اور ان سے اعمش، قادہ، دونوں حماد، دونوں سفیان، شعبہ، ما لک، ابن علیہ اور ابن اسحاق وغیرہ نے روایت کیا۔ علی بن المدین کہتے ہیں: ان سے تقریباً آٹھ سوحدیثیں مروی ہیں۔ اور ابن سعد کہتے ہیں: وہ حدیث میں ثقہ اور مستند تھے، جامع تھے، بہت علم والے،

**—** 

براء بن عازب:

ان کے حالات ج۲ ص۷۹ میں گذر چکے۔

بغوی: بیه سین بن مسعود ہیں: ان کے حالات جا ص۴۴۸ میں گذر چکے۔

بلقینی: بیر عمر بن رسلان ہیں: ان کے حالات جا ص۴۴ میں گذر چکے۔

بنانی: پیرمحمد بن حسن ہیں: ان کے حالات جساص ۲۶۴ میں گذر چکے۔

بہوتی: بیمنصور بن بونس ہیں: ان کے حالات ج اص ۴۹ میں گذر چکے۔ 3

جابر بن عبدالله: ان کے حالات جاص ۲۵۰ میں گذر چکے۔

2

الحجاوی: بیموسی بن احمد ہیں: ان کے حالات ج۲ص ۵۶۳ میں گذر چکے۔

حجرالمدري (؟-؟)

یہ ججر بن قیس الہمد انی المدری الیمنی ہیں: ایک قول ہے کہ تجو ری ہیں ، میہ تابعی ہیں، انہوں نے حضرت زید بن ثابت، حضرت علی اور حضرت ابن عباس سے دوایت کیا، اور ان سے طاؤس اور شداد بن جابان نے روایت کیا۔ مجلی کہتے ہیں کہ وہ ثقہ تابعی ہیں، اور وہ بہت اچھے تابعین میں سے تھے، ابن حبان نے ثقات میں ان کاذکر کیا ہے۔ تابعین میں سے تھے، ابن حبان نے ثقات میں ان کاذکر کیا ہے۔

\*

تر مذی: یہ محمد بن عیسی ہیں: ان کے حالات جا ص۴۴۹ میں گذر چکے۔

تمر تاشی: پیم محمد بن صالح ہیں: ان کے حالات جسم ۴۶۵ میں گذر چکے۔

تونسی: بیابراہیم بن حسن ہیں: ان کے حالات ج۲ص۵۹۲ میں گذر چکے۔

\*

تو ری:بیسفیان بن سعید ہیں: ان کے حالات ج ا ص ۴۵۰ میں گذر چکے۔

حسن بقرى: ييحسن بن بيار بين:

ان کے حالات جا ص۵۲میں گذر چکے۔

خ

خرشی: بیمحمه بن عبدالله میں: ان کے حالات جا ص۵۵ میں گذر چکے۔

خرقی: یه عمر بن حسین ہیں: ان کے حالات جا ص۵۵ میں گذر چکے۔

خلیل: خلیل بن اسحاق ہیں: ان کے حالات ج اص ۵۲ میں گذر چکے۔

•

دردیر: بیاحمد بن محمد ہیں: ان کے حالات جاص ۴۵۷ میں گذر چکے۔

رسوقی: به محمد بن احمد دسوقی بین: ان کے حالات جا ص۵۸ میں گذر چکے۔ حسن بن زیاد: بی<sup>حسن</sup> بن زیادلوگوئی، صاحب امام البی حنیفه بین:

ان کے حالات ج اص ۵۳ میں گذر چکے۔

حسن بن صالح:

ان کے حالات ج اص ۵۳ میں گذر چکے۔

حسن بن على:

ان کے حالات ج م ص ۵۶۵ میں گذر چکے۔

حسكفى: يەمجەر بن على بين:

ان کے حالات ج اص ۵۳ میں گذر چکے۔

حطاب: بیرمحمد بن عبدالرحل ہیں: ان کے حالات ج اص ۵۳ میں گذر چکے۔

حكيم بن حزام:

ان کے حالات جسم ۲۷ میں گذر چکے۔

حماد بن البي سليمان:

ان کے حالات ج اص ۲۵۴ میں گذر چکے۔

د ہلوی: بیاحمہ بن عبدالرحیم ہیں:

ان کے حالات ج ۲ص ۵۶۷ میں گذر چکے۔

[ترتيب المدارك ٨٦/٣؛ وفيات الأعيان ٢ / ٥٣؛ سير أعلام النبلاء ٤٩١/١٢؛ تهذيب التهذيب ٣ ر ٢٣٥؛ طبقات الشافعيه الكبرى ار ٢٥٩؛ تهذيب الأساء واللغات الم١٨٤]

> رفاعة بن رافع : ان کے حالات ج٠١ص٣٦٠ ميں گذر چکے۔

> > رافعی: یه عبدالکریم بن محمد ہیں: ان کے حالات ج ا ص ۴۵۹ میں گذر چکے۔

رہیج بن سلیمان الجیزی (بعد ۱۸-۲۵۲اورایک قول کےمطابق ۲۵۷ھ)

پرزی جیم اورزاء کے سرہ کے ساتھ جیزہ کی طرف نبیت ہے جومصر جیزی جیم اورزاء کے سرہ کے ساتھ جیزہ کی طرف نبیت ہے جومصر میں دریائے نیل کے کنارے ایک شہر کانام ہے، یہ فقیہ ہیں۔ انہوں نے ابن وہب، عبداللہ بن عبدالکہ بن اوران سے ابوداؤد، نسائی ، ابن الی داؤد، ابوجعفر طحاوی ، ابوبکر باغندی وغیرہ نے روایت کی ہے۔ ابن داؤد، ابوجعفر طحاوی ، ابوبکر باغندی وغیرہ نے روایت کی ہے۔ ابن پونس اور خطیب فرماتے ہیں: وہ ثقہ تھے۔ اور نسائی نے اپنے شیوخ کے اسماء میں کہا: ان میں کوئی حرج نہیں ہے۔ اور سلمہ بن قاسم نے کہا: وہ صالح آ دمی تھے، کثرت سے احادیث کی روایت کی روایت کرنے والے تھے، مامون اور ثقہ تھے، ان کے بارے میں بہت سے لوگوں نے ہم سے بیان کیا۔ ابوعمر کندی نے کہا: وہ فقیہ اورد یندار تھے۔ اور ابن ابی دی تھے۔ اور ابن کی اور یندار تھے۔ اور ابن ابی دیم نے کہا: وہ فقیہ اورد یندار تھے۔ اور ابن ابی دیم نے کہا: وہ فقیہ اورد یندار تھے۔ اور ابن ابی دیم نے کہا: وہ فقیہ اورصاحب تدین تھے۔

زرقانی: پیعبدالباقی بن یوسف ہیں: ان کےحالات ج ا ص۲۰ میں گذر چکے۔

زرو**ق: بیاحمد بن احمد بین:** ان کے حالات ج کا ص ۳۳۳ میں گذر چکے۔

زفر: بیزفر بن الهذیل بین: ان کے حالات جا ص ۲۱ ۴ میں گذر چکے۔

زهری: په محمد بن مسلم ہیں: ان کے حالات جا ص ۲۱ میں گذر چکے۔ تراجم فقهاء

اوران سے ان کے بیٹول عاصم، عبداللہ، علقمہ، عمرو، ابوالحکم اوران کے بیٹول عاصم، عبداللہ، علقمہ، عمرو، ابوالحکم اوران کے بوئے سفیان بن عبداللہ تقفی غزوہ حنین میں شریک ہوئے۔

[الإصابه ۲ر ۵۳؛ أسدالغابه ۲ر ۲۵۳؛ الاستیعاب ۲ر ۹۳۰؛ تهذیب التهذیب ۱۱۵/۳]

> سلمه بن اکوع: ان کے حالات ۲۶ ص ۸۹ میں گذر چکے۔

> > سليمان بن حرب (؟-٢٢٨ه)

یہ سلیمان بن حرب بن بجیل ، ابوالیوب، از دی، بھری ہیں، یہ مکہ

کے قاضی تھے۔ انہوں نے شعبہ، حمہ بن طلحہ، وہیب بن خالد، حوشب
بن عقیل اور دونوں حماد وغیرہ سے روایت کی ہے، اور ان سے بخاری،
ابوداؤ دسلیمان بن معبد، احمہ بن سعید دارمی اور اسحاق بن را ہویہ
وغیرہ نے روایت کی ہے۔ ابوحاتم نے کہا: وہ ایک بڑے امام تھ، وہ
تدلیس نہیں کرتے تھے اور وہ رجال اور فقہ کے سلسلے میں کلام کرتے
تھے، اور ابن حجرنے کہا: وہ ثقہ اور حافظ صدیث تھے، عاقل تھے، لوگوں
سے جھپ کر اور نے کر رہنے والے تھے۔ نسائی اور یعقوب بن شیبہ
نے کہا: وہ ثقہ ہیں۔ ابن حبان نے ثقات میں ان کا ذکر کیا ہے۔
ابن سعد نے کہا: وہ ثقہ اور کثیر الروایہ تھے، اور انہیں مکہ کا قاضی

[ تهذیب التهذیب ۱۸۰۸؛ سیر اعلام النبلاء ۱۸۰۰۳؛ طبقات ابن سعد ۲۷۰۰۳؛ طبقات الحفاظ رص۲۲۱؛ شذرات الذهب ۲۷۲۸] س

سبکی: یه کمی بن عبدا لکافی ہیں: ان کے حالات ج1 ص ۲۲ میں گذر چکے۔

سحنون: يه عبدالسلام بن سعيد ہيں: ان كے حالات ٢٥ص ٥٤٠ ميں گذر چكے۔

سرخسی: پیم جمد بن احمد ہیں: ان کے حالات ج اص ۲۳ میں گذر چکے۔

سعد بن معاذ: ان کے حالات ج1ا ص۲۸ میں گذر چکے۔

سعید بن المسیب: ان کے حالات ج اص ۲۲ میں گذر چکے۔

سفيان بن عبدالله الثقفي (؟-؟)

یہ سفیان بن عبداللہ بن ربیعہ بن الحارث ، ابوعمر و، تعنی ، طائقی ، صحابی ہیں ، یہ حضرت عمر بن الخطاب ؓ کے گورنر تھے، اور ابن ابی شیبہ کی ایک مرسل روایت میں آیا ہے کہ نبی علیہ نے انہیں طائف کا گورنر بنایا تھا۔ انہوں نے نبی علیہ سے اور حضرت عمرؓ سے روایت کی ہے ، بنایا تھا۔ انہوں نے نبی علیہ سے اور حضرت عمرؓ سے روایت کی ہے ،

ص

صاحب الاختيار: پيرعبداللدالموصلي ہيں: ان كے حالات ج٢ص ٥٨٧ ميں گذر چكے۔

صاحب البدائع: بيا بوبكر بن مسعود بين: ان كے مالات جاص ٨٠ ميں گذر چكے۔

صاحب البيان: يينحي بن سالم عمراني ہيں: ان كے حالات ج1اس ٣٣٩ ميں گذر كيك

صاحب الحاوى: يىلى بن محمد الماور دى بين: ان كے حالات جاص ۴۸۴ ميں گذر چكے۔

صاحب الدرالمختار: يهجمه بن على بين: ان كے حالات جاص ۵۳ ميں گذر چكے۔

صاحب الفتاوى الظهيرية: بيرجمد بن احمد بين: د يكھئے:ظهير الدين -

صاحب الفروع: يهجمه بن ملح بين: ان كے حالات ج م ص ۴۲۸ ميں گذر <u>يك</u> \_ ش

شافعی: بیرمحمد بن اوریس بیں: ان کے حالات جا ص ۴۶۴ میں گذر چکے۔

شربینی: بیرمحمد بن احمد بین: ان کے حالات جا ص۲۵ میں گذر چکے۔

شروانی: به پیشخ عبدالحمید ہیں: ان کے حالات ج اص ۲۲ میں گذر چکے۔

شعی: به عامر بن شراحیل ہیں: ان کے حالات ج1 ص۲۲ میں گذر چکے۔

سمُس الأسمَة الحلو انى: بيرعبدالعزيز بن احمد مين: ان كے حالات جاص ۴۵۴ ميں گذر كيے۔

> شیخ علیش: به محمد بن احمد ہیں: ان کے حالات ۲۶ ص ۵۷۳ میں گذر چکے۔

تراجم فقهاء

صاحب مطالب اولی انہی

صاحب مطالب اولی النهی: پیمصطفیٰ بن سعد ہیں: ان کے حالات ۲۶ ص ۵۶۸ میں گذر چکے۔

> صاحب المغنی: بیرعبدالله بن احمد بیں: ان کے حالات جا ص ۴۳۲ میں گذر چکے۔

> > صاحبين:

ان کے حالات ج اص ۲۷ میں گذر چکے۔

صاوی: بیاحمہ بن محمر ہیں:

ان کے حالات ج اص ۲۷ میں گذر چکے۔

صنعانی: پیم بن اساعیل ہیں: ان کے حالات ج۵ ص۹۹ میں گذر چکے۔

٥

ظهيرالدين(؟-١١٩هـ)

یہ محمد بن احمد بن عمر، ابو بکر، ظہیر الدین، ابنجاری ہیں، یہ حفی فقیہ اور اصولی ہیں، یہ قاضی ہے، بخارا میں محتسب ہے، انہوں نے اپنے والد احمد بن عمر سے اور ابوالمحاس حسن بن علی المرغینانی سے علم حاصل کیا۔عبدالحی لکھنے ہیں: وہ علوم دینیہ میں اپنے زمانے کے مکتائے روزگار تھے، اصول اور فروع دونوں میں۔

بعض تصانيف: "الفتاوى الظهيرية"، "الجامع الصغير لحسام الدين الشهيد" پر"الفوائد الظهيرية".

[الجواہر المضيئه ۲ر۲۰؛ الفوائد البہیہ ۱۵۱؛ تاج التراجم ۱۳۸۰؛ الأعلام ۲ر ۲۱۴؛ جمحم المولفین ۸ر ۴۰ س. کشف الظنون ۲ر ۱۲۲۵]

ع

عائشة:

ان کے حالات ج اص ۲۵ میں گذر چکے۔

عباس بن عبد المطلب:

ان کے حالات ج ا ص ۲۵ میں گذر چکے۔

عبدالرحمٰن بن يعمر الديلي: ان كے حالات ج١٢ ص.....ميں گذر <u>ڪي</u>۔

عبدالعزيزالبخاري (؟- • ١١٥ه)

بی عبدالعزیز بن احمد بن محمد، علاء الدین بخاری بین، بیرحنی فقیه بین، علائے اصول میں سے بین، انہوں نے اپنے چپا محمد الما بمرغی سے علم فقہ حاصل کیا، اور حافظ الدین الکبیر محمد البخاری، الکروری، مجم الدین عمرالنفی، ابوالیسر محمد البز دوی اورعبدالکریم البز دوی وغیرہ سے بھی علم حاصل کیا، اور ان سے قوام الدین محمد الکاکی اور

عمروبن شعيب:

ان کے حالات جم ص مهم میں گذر چکے۔

عوف بن ما لك:

ان کے حالات جااص ۴ ۲۳ میں گذر چکے۔

جلال الدين عمر بن محمد الخبازي وغيره نے علم حاصل كيا۔

بعض تصانف: "شرح أصول البزدوى"جس كانام" كشف

الأسرار "ئ، اور"شرح المنتخب الحسامي".

[الفوائدالبهيه ٩٤؛ الجواهرالمضيئه الالماسة الاعلام ١٣٧٧ المساء

معجم المولفين ٥ / ٢٩٢]

عطاء بن الي رباح:

ان کے حالات جا ص ۲۷۲ میں گذر چکے۔

عطاء بن اسلم:

ان کے حالات ج اص ۲۷۲ میں گذر چکے۔

عقبه بن عامرالجهنی:

ان کے حالات ج ۲ ص ۵۷۸ میں گذر چکے۔

عمر بن عبدالعزيز:

ان کے حالات ج اص ۲۸ میں گذر چکے۔

عمر بن الخطاب:

ان کے حالات ج اص ۲۷ میں گذر چکے۔

عمران بن حصين:

ان کے حالات ج اص ۷۵ میں گذر چکے۔

عمروبن حزم:

ان کے حالات جہا ص۲۶ میں گذر چکے۔

ق

قاره بن رعامه:

ان کے حالات ج اص ۷۸ میں گذر چکے۔

قسطلاني: پياحد بن محرين:

ان کے حالات ج م ص ۴ م میں گذر چکے۔

قشری (۲۷–۲۵مھ)

یے عبد الکریم بن ہوازن بن عبد الملک بن طلحہ ابوالقاسم، نیسا پوری، قشیری، شافعی ہیں، یہ بنی قشیر بن کعب میں سے ہیں، ان کا لقب زین الاسلام ہے، وہ اپنے زمانہ میں خراسان کے شخصے فقیہ ،اصولی، محدث، حافظ، مفسر، متعلم، ادیب، انشاء پرداز اور شاعر سے ۔انہوں نے احمد بن محمد بن عمر الحفاف، عبد الملک بن الحسن الاسفرایینی اور ابوعبد الرحمٰن سلمی وغیرہ سے حدیث سنی، اور ان سے ان کے بیٹے عبد المنعم، اور ان کے بیٹے ابوالا سعد مبیۃ الرحمٰن اور عبد المناعم کے بیٹے ابوالا سعد مبیۃ الرحمٰن اور عبد المناعم کے بیٹے ابوالا سعد مبیۃ الرحمٰن اور عبد المناعم کے بیٹے کیسا کی بیٹے ابوالا سعد مبیۃ الرحمٰن اور عبد المناعم کیسے کی بیٹے کا بیٹے کا بیٹور کیسا کی بیٹے کی بی

لقانی: بیناصرالدین محمد بن حسن ہیں:

ان کے حالات ج اص ۸۲م میں گذر چکے۔

ليث بن سعد:

ان کے حالات ج اص ۸۳ میں گذر چکے۔

سنى اورانهول نے علم فقد ابوبكر حجد بن بكر طوتى سے حاصل كيا۔

بعض تصانيف:"التيسير في التفسير" اور ات" التفسير الكبير" بهى كها جاتا ب، "الرسالة القشيرية" اور "لطائف الإشارات".

[طبقات السبكى ٣ر ٢٨٣؛ تاريخ بغداد ١١ر ٨٣؛ الاعلام ٣مر ١٨٠؛ جمم المولفين ٢٦٦]

ما لک: بیرما لک بن انس ہیں: ان کے حالات جا ص ۸۳ میں گذر چکے۔

ماوردی: پیملی بن محمد ہیں:

ان کے حالات ج اس ۸۸ میں گذر چکے۔

محربن حسن الشبياني:

ان کے حالات ج اص ۸۵ میں گذر چکے۔

محمر بن فضل بخارى:

ان کے حالات ج ۲۰ ص ..... میں گذر چکے۔

مزنی: بیاساعیل بن بحلی مزنی ہیں: ان کے حالات جا ص ۸۷ میں گذر چکے۔

کاسانی: یهابوبکر بن مسعود بیں: ان کے حالات جا ص ۴۸۰ میں گذر چکے۔

کمال بن الہمام: بیم محربن عبدالواحد ہیں: ان کے حالات جاص ۲۳۶ میں گذر چکے۔

ل

گنمی: بیملی بن مجمد ہیں: ان کے حالات جا ص۸۲ میں گذر چکے۔

مصعب بن سعد بن اني وقاص:

ان کے حالات ج ۱۲ ص..... میں گذر چکے۔

مکحول: ان کے حالات جا ص۸۸ میں گذر چکے۔

نخعی:بیابراہیم نخعی ہیں: ان کے حالات ج اص ۴۲۱ میں گذر چکے۔

نووی: په يحي بن شرف ېن: ان کے حالات ج ا ص ۹۰ میں گذر چکے۔

-rry-

نووي