### وزارت او قاف واسلامی امور، کویت

# موسوعه فقهیه

اردوترجم

ج*لر - ۲۹* شرط ــــ صرف

مجمع الفقاء الإسالامي الهنا

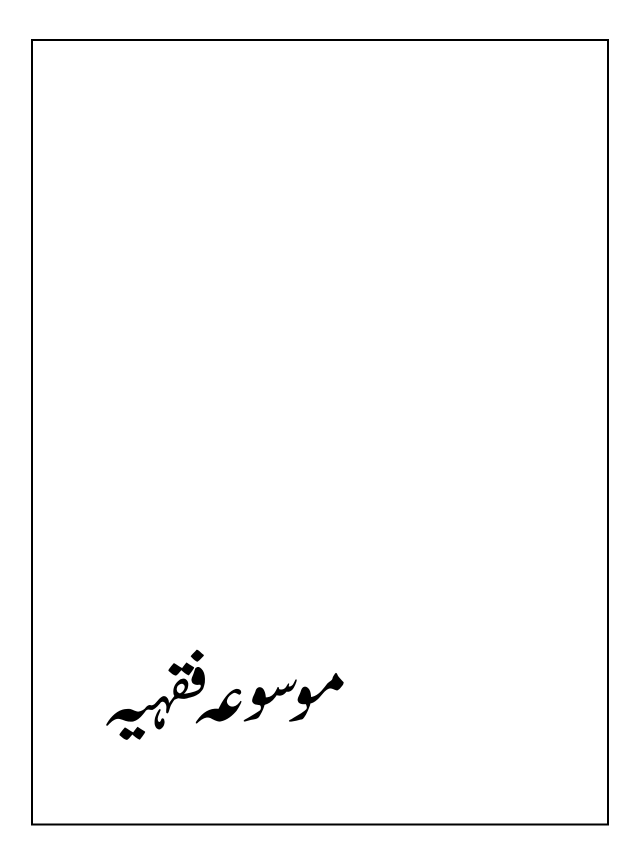
## ⇒ جمله حقوق تجق وزارت اوقاف واسلامی امورکویت محفوظ بین پوسٹ بکس نمبر ۱۳۰ وزارت اوقاف واسلامی امور ،کویت

### اردوترجمه

اسلامک فقه اکیڈمی (انڈیا)

110025 - جو گابائی ، پوسٹ بکس 9746 ، جامعهٔ نگر ، نئی د ہلی – 110025 فون:974681779

> Website: http/www.ifa-india.org Email: fiqhacademy@gmail.com



### بيني لِللهُ الرَّمْزِ الرَّحِينَ مِ

﴿ وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنْفِرُوا كَافَّةً فَيُ فَلُولًا نَفَرَ مِنُ كُلِّ فِرُقَةٍ مِّنْهُمُ طَائِفَةٌ لِّيَتَفَقَّهُوا فِي فَلُولًا نَفَرَ مِنُ كُلِّ فِرُقَةٍ مِّنْهُمُ طَائِفَةٌ لِّيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمُ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمُ لَعَلَّهُمُ يَحُذَرُونَ ﴾ الدِّينِ وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمُ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمُ لَعَلَّهُمُ يَحُذَرُونَ ﴾

'' اورمومنوں کو نہ چاہئے کہ (آئندہ) سب کے سب نکل کھڑے ہوں، یہ کیوں نہ ہو کہ ہرگروہ میں سے ایک حصہ نکل کھڑا ہوا کرے، تا کہ (بیر باقی لوگ) دین کی سمجھ بوجھ حاصل کرتے رہیں اور تا کہ بیرا پنی قوم والوں کو جب وہ ان کے پاس واپس آجا کیں ڈراتے رہیں، عجب کیا کہ وہ مختاط رہیں!''۔

"من يود الله به خيرًا يفقهه في الدين" (بخارى وسلم) "الله تعالى جس كساته خير كااراده كرتام السادين كى سمجه عطافر ماديتام،"

## فهرست موسوعه فقهیه کرد - ۲۲

| غج             | عنوان                                                                                                       | فقره         |
|----------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| 85-F1          | شرط                                                                                                         | <b>۲</b> ۷-1 |
| ۳۱             | تعريف                                                                                                       | -1           |
| <b>"</b> "-"1  | متعلقه الفاظ: ركن ،سبب، مانع                                                                                | r-r          |
| ٣٢             | شرط کی تقسیمات                                                                                              |              |
| ٣٢             | فتىم اول: نثر طمحض                                                                                          | ٧-۵          |
| ٣٣             | فتیم دوم:الیی شرط جوعلتوں کے حکم میں ہے                                                                     | 4            |
| ٣٣             | فشم سوم: الیمی شرط جواسباب کے حکم میں ہو                                                                    | ٨            |
| mm             | فتم چہارم :الیی شرط جونام کی ہو جمکم کے اعتبار سے نہ ہو                                                     | 9            |
| ٣٢             | الپي.<br>فتىم پنجم: شرط بمعنی خالص علامت                                                                    | 1•           |
| m p            | ۱۳ مربخلی کی دونوں قسموں معلق ومقید کی خصوصات<br>نثر ط <sup>جعل</sup> ی کی دونوں قسموں معلق ومقید کی خصوصات | 11           |
| ٣,٠            | نثرط مقید کی خصوصیات                                                                                        | Ir           |
| ۳۵             | شرط کی پیجیان                                                                                               | ١٣           |
| ۳۵             | رط کی چپچ<br>شرط پر حکم کومعلق کرنے پر مرتب ہونے والا اثر                                                   | 10           |
| , <del>-</del> | ترط کے ذریعی تخصیص<br>شرط کے ذریعی تخصیص                                                                    | 10           |
| ۳4             | مرط سے دریعہ " ں<br>مفہوم شرط کے ذریعہ استدلال                                                              | 14           |
|                | ہوم سرط سے در بعیہ استدلاں<br>تصرفات پرشرط جعلی تعلیمی کااثر                                                |              |
| ۳۲             |                                                                                                             | 14           |
| ۳۹             | تصرفات پرشرط تقییدی کااثر<br>· صح                                                                           | 1/           |
| ٣2             | شرطصيح                                                                                                      | 19           |

| صفحه     | عنوان                                    | فقره         |
|----------|------------------------------------------|--------------|
| ٣٧       | الف-اس كاضابطه                           | 19           |
| ٣٧       | ب-اس کی اقسام                            | ۲٠           |
| ٣٨       | شرط فاسديا بإطل                          | ۲۱           |
| ٣٨       | اس كاضابطه                               | **           |
| rq       | اس کی انواع                              | ۲۳           |
| r· •     | شرط فاسدكى فشم دوم                       | <b>72-79</b> |
| ~a-~r    | شرعمن قبلنا                              | <b>m</b> -1  |
| rr       | تعريف                                    | 1            |
| ٣٢       | آسانی شریعتوں میں یکسانیت                | ۲            |
| ۴۳       | فروع میں شریعتوں میں اختلاف              | ۳            |
| r 0      | شرقاء                                    |              |
|          | د کیھئے: اصحیہ                           |              |
| r a      | شرک                                      |              |
|          | د کیھئے:إِ شراک،اشتراک                   |              |
| 115-60   | شركة                                     | 127-1        |
| r a      | تعريف                                    | 1            |
| 4        | شركت ملك كي تقشيم                        | ۲            |
| 4        | اول: شرکت دین اورشرکت غیر دین            | ۲            |
| <i>٣</i> | دوم:اختیاریاوراضطراری (جبری)             | ۳            |
| ۴۸       | شرکت ملک کے احکام                        | ~            |
| r° 9     | ضررکی حالت                               | ٨            |
| ۵۲       | شریک کااپنے شریک سے کیا ہواخرچ وصول کرنا | Ir           |
| ۵۸-۵۳    | دین مشترک                                | 14-11        |

| صفحہ     | عنوان                                         | فقره                   |  |
|----------|-----------------------------------------------|------------------------|--|
| ۵۸       | شركة العقد                                    | اک                     |  |
| ۵۸       | تعريف                                         | 14                     |  |
| ۵۹       | شرکت کی مشر وعیت کی دلیل                      | r +-11                 |  |
| 41       | شرکت عقد کے کل کے اعتبار سے اس کی تقسیم       | ra-r1                  |  |
| 41"      | مساوات وتفاوت کےاعتبار سے نثر کت عقد کی تقسیم | <b>r</b> ∠- <b>r</b> y |  |
| ٦٣       | عموم وخصوص کےاعتبار سے شرکت عقد کی تقسیم      | ۲۸                     |  |
| 40       | ج <b>ر</b> ی شرکت                             | <b>r</b> 9             |  |
| YY       | عقد شركت كاصيغه                               | m r-m +                |  |
| ٨×       | شركت عقد كے شرا كط                            | ٣۵                     |  |
| ۸۲       | عام شرا بَط                                   | ٣۵                     |  |
| ۸۲       | پېلى نوع:                                     |                        |  |
| ۸۲       | اول: وکالت کےلائق ہونا<br>م                   | m2-m4                  |  |
| 49       | دوم: نفع کا تناسب معلوم ہو                    | m9-m1                  |  |
| ∠•       | دوسری نوع: صرف شرکت مفاوضه میں                | ~ r - r •              |  |
| ∠•       | اول: کفالت کی اہلیت                           | ſ <b>^</b> •           |  |
| ∠•       | روم                                           | ۲۱                     |  |
| <b>4</b> | سوم:کسی ایک نثریک پرعمل کی شرط نه لگائی جائے  | 4                      |  |
| <b>4</b> | مطلق شرکت اموال کی خاص شرا ئط                 | 4-4-                   |  |
| ∠ ۵      | اموال میں نثر کت مفاوضه کی خاص نثرا ئط        | ~9-~ <i>\</i>          |  |
| 44       | شرکت اعمال کی خاص شرا ئط                      | ۵۳-۵٠                  |  |
| ∠9       | شرکت وجوه کی خاص شرا کط                       | ۵۳                     |  |
| ۸.       | شرکت کے احکام اوراس پر مرتب ہونے والے آثار    | ۵۵                     |  |
| ۸.       | عام احكام                                     | ۵۵                     |  |
| ۸٠       | الف-اصل (سرمايه )اورنفع ميں شركت              | ۵۵                     |  |
| ۸.       | ب-عقد كالازم نه هونا                          | a∠-a7                  |  |

| ي في    | عنوان                                                                | فقره           |        |
|---------|----------------------------------------------------------------------|----------------|--------|
| ۸۱      | ح-شریک کے قبضہ کا قبضہ امانت ہونا                                    | ۵۸             | •••••• |
| Ar      | د <b>-</b> نفع کااستحقاق                                             | 71-09          |        |
| ۸۵      | مفاوضه وعنان کے مشترک احکام                                          | ∠ <b>∧</b> −∀٢ |        |
| 9+      | شركت مفاوضه كےخصوصی احکام                                            | <b>^</b> 4-∠9  |        |
| 92      | مفاوضہ کے شریک کاکسی تیسر ٹے خص کے ساتھ شرکت کرنا                    | ۸۷             |        |
| 91      | شرکت عنان کےخصوصی احکام                                              | 94-11          |        |
| 91      | شركت اعمال وشركت وجوه كےاحكام                                        | 99-91          |        |
| 1 • •   | عمل کےشریکین کے درمیان نفع کی تقسیم اوران دونوں کا خسارہ برداشت کرنا | 1+12-1++       |        |
| 1+1     | شركت فاسده                                                           | 111-1+17       |        |
| 1+1"    | شرکت فاسدہ کے احکام                                                  | 14-114         |        |
| 1+1     | شرکت کے ختم ہونے کے اسباب                                            | 171            |        |
| 1+1     | عام اسباب                                                            | 179-171        |        |
| 111     | خاص اسباب                                                            | 1mr-1m+        |        |
| 112-117 | شروع                                                                 | 11-1           |        |
| III     | تعريف                                                                | 1              |        |
| III     | شروع ہے متعلق احکام                                                  | ۲              |        |
| III     | عبادات کوشروع کرنا                                                   | ۲              |        |
| 1112    | معاملات کوشروع کرنا                                                  | ٣              |        |
| 1112    | جنایات (جرائم) کوشروع کرنا                                           | ۴              |        |
| 1112    | شروع کرنے کے بعدجس کی تکمیل واجب ہے                                  | م م- <u>ح</u>  |        |
| 110     | عقو دکوشر وع کرنا                                                    |                |        |
| 110     | اول: عق <i>د ب</i> يج                                                | ۸              |        |
| 110     | دوم: هبه                                                             | 9              |        |
| PII     | سوم : وثف                                                            | 1•             |        |
| ΥII     | چهارم:وصیت                                                           | 11             |        |
|         | , ••                                                                 |                |        |

| صفحه    | عنوان                                                               | فقره        |
|---------|---------------------------------------------------------------------|-------------|
| ۲۱۱     | پنجم : عاریت                                                        | ١٢          |
| YII     | جس چیز میں اجازت کی ضرورت ہواس کو بلاا جازت شروع کرنا               | I۳          |
| 114     | شروق                                                                | ٨٦          |
|         | د کیچئے:طلوع                                                        |             |
| 11∠     | شطرخج                                                               |             |
|         | د کیھئے: لعب                                                        |             |
| 119-111 | شعائر                                                               | <b>r</b> -1 |
| 11A     | تعريف                                                               | f           |
| 119     | شرعي تظم                                                            | ۲           |
| 171-119 | شعار                                                                | r-1         |
| 119     | تعريف                                                               | 1           |
| 11.     | اجمالي حكم                                                          |             |
| 17+     | الف: کفار کے شعار کی مشابہت اختیار کرنا                             | ۲           |
| 17+     | ب:شهرت کی علامت والالباس پهننا                                      | ٣           |
| Iri     | ج: شراب نوشوں کی علامت والا آلیہ استعمال کرنا                       | ۴           |
| 127-171 | شعر،صوف اوروبر                                                      | 19-1        |
| ITI     | تعريف                                                               | f           |
| ITT     | انسان کے بال کا حکم                                                 | ۲           |
| ırr     | مرده جا نور کا بال                                                  | ٣           |
| Irm     | مردهانسان کابال                                                     | ۴           |
| ١٢٣     | اول: مردہ مرد کے سرکابال                                            | ۴           |
| Irr     | دوم: مردہ عورت کے سر کا بال                                         | ۵           |
| 117     | سوم: میت کے بقیہ بدن کے بال مثلاً ڈاڑھی ،مونچھ،بغل اورزیر ناف کابال | 4           |
| 110     | وضومیں بال پرمسح کرنا                                               | ۷           |
|         |                                                                     |             |

| صفحہ           | عنوان                                                 | فقره            |
|----------------|-------------------------------------------------------|-----------------|
| Ira            | بال چھونے سے وضوٹو ٹنا                                | ۸               |
| Ira            | جنابت م <i>یں سر کے</i> بال کودھو نا                  | 9               |
| 174            | نومولود کے بال مونڈ نا                                | 1+              |
| 174            | اجنبی عورت کے بال دیکھنا                              | 11              |
| IFA            | بال اوراون كوفر وخت كرنا                              | Ir              |
| Ira            | اون میں بیچ سلم                                       | 11              |
| IrA            | بال میں جوڑ لگا نا                                    | 16              |
| 179            | بالول كوسر ميں ليبينيا                                | 10              |
| II" +          | زندہ انسان کے بال کی دیکھ بھال کرنا<br>۔              | IY              |
| II" •          | زندہ جانور کے بال کاحکم                               | 19-14           |
| 100 - 100 0    | شعر                                                   | rr-1            |
| 11" "          | تعريف                                                 | 1               |
| 1848           | متعلقه الفاظ: نثر ، نتجع ، رجز ، حداء، غناء           | 4-1             |
| 1874           | شرعي حكم                                              | 4               |
| 1874           | اول:شعر بنانا، پڑھنااورسننا                           | 11-2            |
| 11-2           | دوم:شعرسيكهنا                                         | 1P <sup>C</sup> |
| 12             | سوم:حضور عليسة كوشعر كهني سے روكا جانا                | 10-11           |
| IMA            | چېارم :مسجد ميں شعر پڙھنا                             | 14              |
| 100            | بنجم:احرام کی حالت میں شعر پڑھنا                      | 14              |
| ۱۱ <b>٬۰</b> + | ششم:شعریے پہلے بسم اللّٰدلکھنا                        | 1A              |
| ٠,١١٠          | <sup>ہفت</sup> م:شعرکی تعلیم کومہر قرار دینا          | 19              |
| I ( * +        | <sup>ہش</sup> تم:شعر کی کتابوں کی چوری پر ہاتھ کا ٹنا | <b>*</b>        |
| 16.1           | تنم : شعر کے مضمون کی بنیاد پر حد جاری کرنا           | ۲۱              |
| 16.1           | دہم:شعرکےذر بعیہ کمانا                                | **              |
| ١٣٣            | یاز دہم: شاعر کی گواہی                                | ۲۳              |

| مغ       | عنوان                               | فقره        |
|----------|-------------------------------------|-------------|
| 144-144  | شعير                                | ۵-1         |
| الدلد    | تعريف                               | 1           |
| الدلد    | شعير(جو)سے متعلق احکام              |             |
| الدلد    | # Kj                                | ۲           |
| 1100     | زكاة فطر                            | ٣           |
| ۱۳۵      | بيع ميں                             | ۴           |
| 160      | سود میں                             | ۵           |
| 10+-11°4 | شغار                                | 2-1         |
| ١٣٦      | تعريف                               | 1           |
| 1° ∠     | تعریف<br>شرعی حکم                   | <b>∆-r</b>  |
| 10+      | شغل الذمه                           |             |
|          | د كيھئے:اشتغال الذمہ، ذمہ           |             |
| 100-101  | شفاعت                               | 112-1       |
| 101      | تعريف                               | r-1         |
| 101      | متعلقه الفاظ:اغا ثه، توسل           | r-r         |
| 101      | شفاعت سے متعلق احکام                | ۵           |
| 101      | شفاعت حسنه                          | ۵           |
| 157      | شفاعت سيئه                          | <u> </u>    |
| 157      | شفاعت د نیاوآ خرت دونوں میں ہوتی ہے | 4           |
| 127      | اول: آخرت میں شفاعت                 | <b>/-</b> 1 |
| 100      | دوم: دنیامین شفاعت                  | 9           |
| 100      | الف: حد (شرعی سز ۱) میں شفاعت       | 9           |
| 100      | ب:تعزيرات ميں شفاعت                 | 1+          |
| ۱۵۳      | ج: حکام کے پاس شفاعت<br>پ           | 11          |
| ۱۵۵      | شفاعت کرنے پر ہدیہ لینا             | 11          |

| مغ      | عنوان                                                                    | فقره     |
|---------|--------------------------------------------------------------------------|----------|
| 100     | نیک لوگوں کے ذریعہ اللہ کے یہاں شفاعت کرانا                              | ۱۳       |
| 100     | شفر العبين                                                               |          |
|         | د یکھئے: قصاص ، دیات ، حکومت عدل                                         |          |
| 100     | شغُر الفرح                                                               |          |
|         | د <u>کی</u> ئے: قصاص ، دیات ،حکومت عدل                                   |          |
| 164     | شفع                                                                      |          |
|         | د <u>کی</u> ئے:نوافل، تطوع                                               |          |
| 119-104 | شفعه                                                                     | ۵۷-۱     |
| 164     | تعريف                                                                    | 1        |
| 104     | متعلقه الفاظ: جبری بیع ،تولیه                                            | ٣-٢      |
| 104     | شرعی حکم                                                                 | <b>۴</b> |
| 101     | شفعه کی مشروعیت کی حکمت                                                  | ۵        |
| 101     | شفعه کے اسباب                                                            | 4        |
| 101     | شیوع کے طور پرشریک کے لئے شفعہ                                           | 4        |
| 101     | وہشر کت جو شفعہ کامحل ہوتی ہے                                            | 9-1      |
| 109     | منفعت ميل شفعه                                                           | 1+       |
| 14+     | ما لک پڑوی اور مبیع کے سی حق میں شریک کے لئے شفعہ                        | 11-11    |
| 144     | ہمسا ئیگی کی وجہ سے شفعہ کی شرا کط                                       | Im       |
| 1412    | مختلف منزلوں کے ما لکان کے درمیان شفعہ                                   | ۱۳۳      |
| 1412    | شفعه کے ارکان                                                            | ١٣       |
| الاله   | شفعہ کے ارکان<br>وہ شرا لط <sup>ج</sup> ن کا پایا جانا شفیع میں ضروری ہے | 14-10    |
| ١٩٣     | وقف کے لئے شفعہ                                                          | 14       |
| IAU     | مشفوع منه                                                                | IA       |

| ا بشرط عوض مهبه                                           | 19<br>•    |
|-----------------------------------------------------------|------------|
| ·                                                         |            |
|                                                           | ~1         |
| خیار کی شرط کے ساتھ شفعہ                                  |            |
| ۲ بیچ کی بعض اقسام میں شفعہ ۲                             | ٢          |
| ۱ الف:اعلانية نيلامي کي بيچ                               | ٢          |
| ۲ ب: مسجد بنانے کے لئے فروخت شدہ جائیداد                  | ٣          |
| ۲۶-۲ وہ مال جس میں شفعہ ثابت ہوتا ہے                      | ۴          |
| ۲ شفعہ کے ذریعیہ لینے کے لئے طلب کے مراحل                 | <b>∠</b>   |
| ۳۲-۲ الف: طلب مواثبت                                      | ٨          |
| ۳ طلب مواثبت پر گواه بنانا                                | ٣          |
| ۳۷-۳ ب: طلب تقریرواشهاد                                   | ۴          |
| ۳ ج:طلبخصومت وتملک                                        | ٨          |
| ۳ مسلمان کےخلاف ذمی کے لئے شفعہ ۳                         | 9          |
| ۴ متعدد شفعاء کا ہونا اوران کا با ہم مزاحم ہونا           | •          |
| ۲-۱۷ اول:جس وقت شفعه کا سبب ایک هو                        | •          |
| ۴ دوم: جس وقت سبب شفعها لگ الگ هو                         | ٢          |
| ۴ سوم: خریدار شفیع کا دوسرے شفعاء کے ساتھ مزاحمت کرنا     | ٣          |
| ۳۷-۲ شفعه کے ذریعیہ مالک بننے کا طریقه                    | ۴          |
| م مشفوع فیه مال می <i>ں تغمیر کر</i> نااور درخت لگانا ۱۸۱ | ٨          |
| م شفعہ والی جائیداد میں دوسرے کا استحقاق                  | <b>'</b> 9 |
| ۵ ہلاکت کا تاوان                                          | •          |
| ، شفعه میں وراثت                                          | <b>)</b> 1 |
| ۵-۵ شفعه ساقط ہونے کے اسباب                               | ۲          |
| ۵ بیچ سے قبل شفعہ سے دست بر دار ہونا                      | ۴          |
| ۵ معاوضه لے کر شفعہ سے دستبر دار ہونا یا صلح کرنا         | ۵          |

| صفحہ        | عنوان                                             | فقره       |
|-------------|---------------------------------------------------|------------|
| 1/19        | شفعہ کے طلب کرنے کے بعداس سے دست بر دار ہونا      | Pa         |
| 119         | شفیع کاخریدارہے بھاؤ تاؤ کرنا                     | ۵۷         |
| 194-19+     | شفة                                               | <b>Y-1</b> |
| 19+         | تعريف                                             | f          |
| 19+         | متعلقه الفاظ: شرب                                 | ۲          |
| 19+         | اجمالي حكم                                        | 4-1        |
| 19+         | اول: پہلے معنی (عضوا نسانی ) کے لحاظ شَفَة کا حکم | ۵-۳        |
| 191         | الف: وضوعنسل کے وقت شفتین کو دھونا                | ۴          |
| 191         | ب:شفتین پر جنایت کرنا                             | ۵          |
| 191         | دوم:شُفَة بمعنی شرب                               | 4          |
| 195         | شفيع                                              |            |
|             | و کیجئے: شفعہ                                     |            |
| 195         | شُق                                               |            |
|             | د کیھئے: قبر                                      |            |
| r + p - 19m | شكر                                               | 11~-1      |
| 1911        | تعريف                                             | 1          |
| 190         | متعلقه الفاظ: مدح، حمد                            | ٣-٢        |
| 190         | شكركياحكام                                        | ۴          |
| 190         | اول:الله تعالى كاشكر                              | ۵          |
| 190         | شرعي حکم                                          | ۵          |
| 190         | شكركى فضيلت                                       | ۲          |
| 194         | جس پرشکر ہوتا ہے                                  | 9-4        |
| 199         | جن چیز وں سے اللہ تعالی کاشکرا داہوگا             | 11-1+      |
| <b>r</b> •1 | نئی نئی نعمتیں ملنے پرشکرا دا کرنا                | Ir         |

| صفح                           | عنوان                                                                | فقره                |
|-------------------------------|----------------------------------------------------------------------|---------------------|
| r+r                           | حسن سلوک پر بندوں کاشکرا دا کرنا                                     | Im                  |
| r•m                           | جس پرانعام کیاجائے اس سے شکر کا مطالبہ کرنا                          | ١٣                  |
| rry-r+0                       | شک                                                                   | m9-1                |
| r+0                           | تعريف                                                                | f                   |
| r+4                           | متعلقه الفاظ: يقين، اشتباه ،ظن ،وہم                                  | <b>∆</b> − <b>r</b> |
| r•∠                           | جس پرشک طاری ہواس کے تھم کے لحاظ سے شک کی اقسام                      | 4                   |
| r • A                         | شک کومعتر وغیرمعتر ماننے پراجماع کےاعتبارسےاس کی اقسام               | ۷                   |
| ماتھ شک نہیں ہوت <b>۸ • ۲</b> | شک یقین کوزائل نہیں کرتا، یا یقین شک سے زائل نہیں ہوتا، یا یقین کے س | ۸                   |
| r • A                         | میراث میں شک                                                         | 9                   |
| r+A                           | ار کان میں شک                                                        | 1•                  |
| <b>*1</b> +                   | سبب میں شک                                                           | 11                  |
| <b>Y</b> 11                   | شرط میں شک                                                           | Ir                  |
| rır                           | مانع میں شک                                                          | I۳                  |
| rır                           | طهارت میں شک                                                         | 16                  |
| 416                           | نماز میں شک                                                          | 10                  |
| 414                           | الف: قبليه مين شك                                                    | 10                  |
| 414                           | ب:وقت داخل ہونے میں شک                                               | 14                  |
| 416                           | ج: چھوٹی ہوئی نماز میں شک                                            | 14                  |
| 710                           | نماز کی کسی رکعت میں شک                                              | 14                  |
| riy                           | زكاة ميں شك                                                          | 19                  |
| riy                           | الف: ز کا ۃ کی ادا ئیگی میں شک                                       | 19                  |
| riy                           | ب: بوری یا کچھز کا ۃ کی ادا ئیگی میں شک                              | <b>r</b> +          |
| riy                           | ح: ز کا ۃ کےمصرف میں شک                                              | ۲۱                  |
| riy                           | روز ه میں شک                                                         | **                  |
| riy                           | الف: رمضان کے داخل ہونے میں شک                                       | **                  |

| خ                      | عنوان                                                                 | فقره       |
|------------------------|-----------------------------------------------------------------------|------------|
| <b>71</b> ∠            | ب:شوال کے داخل ہونے میں شک                                            | ۲۳         |
| ۲۱۷                    | ج:طلوع فجر میں شک                                                     | rr         |
| MA                     | د:غروبآ فتاب میں شک                                                   | ۲۵         |
| MIA                    | مج میں شک                                                             | ۲۲         |
| MIA                    | الف:احرام کی نوعیت میں شک                                             | 77         |
| MIA                    | ب: ذی الحجہ کے داخل ہونے میں شک                                       | ۲۷         |
| <b>719</b>             | ج: طواف میں شک                                                        | ۲۸         |
| <b>719</b>             | ذ بح شده جا نوروں میں شک                                              | <b>r</b> 9 |
| <b>***</b>             | طلاق میں شک                                                           | ۳.         |
| 771                    | رضاعت میں شک                                                          | ٣١         |
| 771                    | فشم میں شک                                                            | ٣٢         |
| rrr                    | نذرمیں شک                                                             | ٣٣         |
| rrr                    | وصيت ميں شک                                                           | 2          |
| rrr                    | دعوی مجل دعوی یامحل شها دت میں شک                                     | ra         |
| ۲۲۳                    | گواہی میں شک                                                          | ٣٩         |
| ۲۲۳                    | نسب میں شک                                                            | ٣٧         |
| ۲۲۴                    | شک کا فائدہ متہم (ملزم ) کوملتا ہے .                                  | ٣٨         |
| rra                    | شک کے ساتھ رحستین وابستہیں، یارحستیں شک کے ساتھ وابستہیں              | ٣٩         |
| <b>۲۲</b> ۸- <b>۲۲</b> | شلل                                                                   | ∠-1        |
| 777                    | تعريف                                                                 | 1          |
| 777                    | ري<br>شلل <u>سے متعلق</u> احکام                                       | ۲          |
| 777                    | الف: وضو                                                              | ۲          |
| 774                    | ب:اشل( لنجے ) کی نماز                                                 | ٣          |
| <b>۲</b> ۲∠            | ج: جنایت جوشلل کاسبب ہو                                               | ۴          |
| <b>۲۲</b> ∠            | ن بین بیت بوت می بب بود<br>د:شل عضو کے بد لے صحیح وسالم عضو کو کا ٹنا | ۵          |
|                        | ·                                                                     |            |

| صفحہ    | عنوان                                        | فقره       |
|---------|----------------------------------------------|------------|
| ۲۲۸     | ھ: صحیح عضو کے بدلہ میں شل عضوکو کا ٹنا      | ۲          |
| rra     | و: لنج كا نكاح                               | ۷          |
| 779     | شال                                          |            |
|         | د مکھئے: یمین                                |            |
| rm-rr9  | شم                                           | <b>A-1</b> |
| 779     | تعريف                                        | 1          |
| 779     | متعلقه الفاظ: استنكاه                        | ۲          |
| rrq     | شرعي حکم                                     | ۳          |
| ۲۳•     | روز ه دار کاخوشبو وغیر ه سونگهنا             | ~          |
| ۲۳•     | احرام والے کے لئے خوشبوسونگھنا               | ۵          |
| rm1     | سونگھنے کے لئے اجارہ پردینا                  | ۲          |
| rmr     | حاسه شامه(ناک) پر جنایت                      | ۷          |
| ٢٣٣     | بوسونگھ کرنشہ آور چیز کے پینے کو ثابت کرنا   | ٨          |
| rmm     | شنداخ                                        |            |
|         | د نکھئے:( ملاک، دعوۃ                         |            |
| 727-TMP | شهادة                                        | 41-1       |
| ۲۳۴     | تعريف                                        | 1          |
| rm2-rm4 | متعلقه الفاظا قرار، دعوه، ببینه              | r-r        |
| ۲۳۷     | شرعي حکم                                     | ۵          |
| rma     | شهادت کی مشر وعیت                            | ۲          |
| rma     | شہادت کے ارکان                               | 4          |
| rma     | شهادت دینے کاسبب                             | ٨          |
| ٢٣٩     | شہادت کا حجت ہونا<br>ن ب ب ب شریب شریخا شریب | 9          |
| ٢٣٩     | شهادت کی شرا بَط: شرا بَطْحُل، شرا بَطُ اداء | 1+         |

| صفحہ        | عنوان                                                                     | فقره             |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------|------------------|
| 739         | شرا كطُحُل                                                                | 114-11           |
| rr+         | شرا ئطاداء                                                                | 10               |
| rr •        | اول: جن کاتعلق گواہ ہے ہے                                                 | r1-17            |
| ۲۳۵         | دوم:اداء( گواہی دینے ) کی وہ شرا ئط <sup>ج</sup> ن کا تعلق خودشہادت سے ہے | ۲۷               |
|             | سوم:اداء( گواہی دینے) کی وہ شرائط جن کاتعلق مشہود بہ                      | ۲۸               |
| 774         | (جس چیز کے بارے میں گواہی دی جارہی ہے ) سے ہے                             |                  |
| 777         | چہارم:اداء( گواہی دینے ) کی وہ شرا ئط جن کا تعلق گواہی کے نصاب سے ہے      | 49               |
| ra+         | گواه بنانے کاحکم                                                          | ٣٠               |
| 101         | گواہ کے نام کے ذرائع                                                      | ٣١               |
| 201         | اول: گواہی دینے کا طریقتہ                                                 | ma-mr            |
| 202         | دوم: شہادت ساع کے قبول کرنے کی شرائط                                      | m2-my            |
| ray         | شهادت توسم                                                                | ٣٨               |
| <b>70</b> ∠ | گواہی پراجرت لینا                                                         | <b>m</b> 9       |
| <b>70</b> ∠ | گوا ہوں کا عا دل ہو نا<br>                                                | ۴٠               |
| <b>70</b> ∠ | گواه سے شم لینا                                                           | ۴1               |
| <b>70</b> 1 | شهادة على الشهادة                                                         | ~~-~r            |
| <b>۲</b> 4+ | شهاده على الشهادة ميں استرعاء                                             | ~~~~             |
| 777         | کن امور میں استر عاء جائز ہے                                              | r_               |
| 777         | گواہی سے رجوع کرنا                                                        | Δ <b>٠</b> − Γ Λ |
| 741         | بعض گوا ہوں کار جوع کرنا                                                  | ۵۱               |
| 740         | گواہی میں اختلاف                                                          | 0r-0r            |
| 777         | گواہیوں میں تعارض                                                         | ω9-ωω            |
| 779         | <br>کثر ت عدداورگواه کی قوت عدالت                                         | 4+               |
| <b>r</b> ∠+ | َ<br>اَیدادکی گواہی                                                       | ١٢               |
| <b>۲</b> ∠• | شهادت استخفاء یااستغفال                                                   | 47               |

| صفحہ                      | عنوان                                 | فقره   |
|---------------------------|---------------------------------------|--------|
| ۲۷۱                       | حبھوٹی شہادت                          | 44     |
| <b>r</b> ∠ <b>r</b>       | شهادت حسبه                            | 46     |
| <b>r</b> ∠ <b>r</b>       | شهادت الاسترعاء                       |        |
|                           | د <u>کھئے</u> :استر عاء               |        |
| r29-r2m                   | شهادت الزور                           | 11-1   |
| <b>7</b> 2 <b>m</b>       | تعريف                                 | 1      |
| <b>7</b> 2 <b>m</b>       | شرعي حکم                              | ۲      |
| <b>7</b> ∠ <b>6</b>       | حجموٹی گواہی کا ثبوت کیسے ہوگا        | ٣-٣    |
| r < 0                     | حجموٹی گواہی دینے والے کی سزا کاطریقہ | ۵-2م   |
| <b>7</b> 24               | حبھوٹی گواہی کی بنیاد پر فیصلہ کرنا   | 9-1    |
| <b>T</b>                  | حجھوٹے گواہوں کوضامن بنانا            | ۱۲-۱۰م |
| <b>r</b> ∠9               | حجھوٹے گواہ کی تو بہ                  | 11     |
| <b>r</b> ∠9               | شهادتان                               |        |
|                           | د نکھئے:اسلام، نلقین                  |        |
| <b>۲</b> Λ <b>۳-۲</b> Λ • | شهر                                   | 4-1    |
| <b>r</b>                  | تعريف                                 | 1      |
| 441                       | شهریے متعلق احکام                     | ۲      |
| MAI                       | مج کے مہینے                           | ۲      |
| MAI                       | اشهرحم                                | ٣      |
| MAI                       | مہینیوں کے ذرایعہ عدت                 | ~      |
| MAI                       | مابإنهاجاره                           | ۵      |
| ۲۸۳                       | اجاره میں مہینہ سے مراد               | 4      |
| ٢٨٣                       | الشهر الحرام                          |        |
|                           | د كيصئے:الاشېرالحرم                   |        |

| صفحہ           | عنوان                                                              | فقره       |
|----------------|--------------------------------------------------------------------|------------|
| ۲۸۳            | شهرمضان                                                            |            |
|                | د يکھئے: رمضان                                                     |            |
| ۲۸۴            | شهرة                                                               |            |
|                | و كيھئے: تسامح ،أكبسة                                              |            |
| <b>191-17</b>  | شهوة                                                               | 14-1       |
| ۲۸۴            | تعريف                                                              | 1          |
| 710            | شهوت سيمتعلق احكام                                                 | ۲          |
| 200            | شہوت کے ساتھ ہاتھ لگانے سے وضوٹوٹنا                                | ۲          |
| <b>r A</b> ∠   | روز ه پرشهوت کا اثر                                                | <b>Z-Y</b> |
| ۲۸۸            | حج وعمره پرشهوت کااثر:الف- جماع، ب-مقدمات جماع، ج- دیکھنااورسو چنا | 11         |
| ۲۸۸            | شہوت کے ساتھ دیکھنا: مرد کاعورت کودیکھنا                           | 11         |
| r9+            | شہوت کے ساتھ چھونا                                                 | Ir         |
| r9+            | نکاح پرشہوت کا اثر                                                 | Ir .       |
| r9+            | شهوت کی حد                                                         | 10         |
| r9+            | رجعت پرشهوت کاا ثر                                                 | 10         |
| 791            | شهوت کوتو ژنا                                                      | 14         |
| <b>799-797</b> | شهير                                                               | 1 • - 1    |
| 797            | تعريف                                                              | 1          |
| rgr            | شهيد کا درجه                                                       | ۲          |
| rgm            | شهيد کی قشمیں                                                      | ٣          |
| rar            | شهید کونسل دینااوراس کی نماز جناز ه پژهنا                          | ۴          |
| <b>r9</b> ∠    | جس شہید کے لئے غسل اور نماز جناز ہٰہیں اس کا ضابطہ                 | ۵          |
| <b>19</b> 1    | شهبید سے نجاست کوزائل کرنا                                         | ٧          |
| <b>19</b> 1    | معرکہ میں لگے زخم کے سبب شہید کی موت                               | ۷          |
|                | •                                                                  |            |

| غ <sup>ی</sup> | عنوان                                         | فقره |
|----------------|-----------------------------------------------|------|
| <b>19</b> 1    | شهبيد کو گفن دينا                             | ۸    |
| rgn            | شهبيد كودفن كرنا                              | 9    |
| <b>r99</b>     | ایک سے زائد شہداء کوایک قبر میں فن کرنا       | 1•   |
| m + y - m + +  | شوري                                          | 9-1  |
| ۳              | تعريف                                         | 1    |
| ۳••            | متعلقه الفاظ: رائے ، نصیحت                    | ٣-٢  |
| ۳••            | شرعي حكم                                      | ۴    |
| <b>*</b> • I   | حضور علیہ کے قل میں مشورہ کرنے کا حکم         | 4-0  |
| r" + 1°        | قضاميں مشورہ کرنا                             | ۷    |
| r + 1°         | مشورہ دینے میں مشیر کا فرض                    | ٨    |
| r • a          | عقدا مامت کبری میں مشورہ کرنا                 | 9    |
| m + 1 - m + 2  | شُوره                                         | r-1  |
| m•∠            | تعريف                                         | 1    |
| r*-~           | متعلقه الفاظ: جهاز                            | ۲    |
| <b>*</b> +4    | اجمالي حكم                                    | ٣    |
| r+2            | شو ہر کا اپنی بیوی کے سامان سے فائدہ اٹھانا   | ۴    |
| r+A            | شوط                                           |      |
|                | د کیھئے:طواف، سعی                             |      |
| m1+-m+9        | شوال                                          | r-1  |
| ۳•9            | تعريف                                         | 1    |
| ۳•9            | شوال ہے متعلق احکام                           | ۲    |
| r • 9          | شوال کے چیدروزے                               | ۲    |
| m + 9          | شوال کے چاند کی رؤیت کے ثبوت <i>کے طریق</i> ے | ٣    |
| ۳•۹            | تنها شوال كا چاند د يكهنا                     | ۴    |
|                |                                               |      |

| صفحہ        | عنوان                                       | فقره       |
|-------------|---------------------------------------------|------------|
| <b>M1</b> • | شيب                                         |            |
| ۳1٠         | د کیھئے: شعر،اخضاب<br>شیطان                 |            |
|             | د تکھنے: جن                                 |            |
| ١١ ٣ - ١٨ ٣ | شيوع                                        | 10~-1      |
| ۳۱۱         | تعريف                                       | 1          |
| ۳۱۱         | متعلقه الفاظ: خلط،شركت                      | <b>m-r</b> |
| ۳۱۱         | شرى حكم                                     | ۴          |
| ۳۱۱         | لوگوں میں پھیلنے کے ذریعہ جرم کے ثبوت کاحکم | ۵          |
| mir         | ''میں شیوع                                  | 4          |
| mir         | مشاع کی فروختگی                             | ۷          |
| rir         | مشاع كى تقشيم                               | ۸          |
| ۳۱۲         | مشاع کی زکا ۃ                               | 9          |
| ۳۱۲         | مشاع كورتهن ركهنا                           | 1+         |
| ۳۱۳         | مشاع کام به                                 | 11         |
| mım         | مشاع كااجاره                                | Ir         |
| ۳۱۴         | مشاع كاوقف                                  | ١٣         |
| ٣١٢         | جائيدادمين ملك مشاع                         | 16         |
| ۳1۵         | صاكل                                        |            |
|             | د کیھئے:صیال                                |            |
| mrm-m10     | صابئة                                       | 1 • - 1    |
| ۳۱۵         | تعريف                                       | f          |
| MIY         | صابئة کی حقیقت کے بارے میں فقہاء کے مذاہب   | ۵-۳        |
| mr+         | صابئة سے متعلق احکام                        | ٧          |

| صفحہ         | عنوان                                                   | فقره       |
|--------------|---------------------------------------------------------|------------|
| ۳۲۰          | صابئة كوبلا داسلام ميں باقى ركھنا اوران پرجزييعا ئدكرنا | ۷          |
| ۳۲۱          | صابئ کی دیت                                             | ٨          |
| ٣٢٢          | صابئة کے ذبیحہ کا اور ان کی عورتوں سے شادی کا حکم       | 9          |
| ٣٢٢          | صابئة كےاوقاف                                           | 1+         |
| <b>~~~~~</b> | صابون                                                   | r-1        |
| ٣٢٣          | تعريف                                                   | 1          |
| ٣٢٣          | صابون ہے متعلق احکام                                    | ۲          |
| ٣٢٣          | اول: نا پاک تیل ہے بنے ہوئے صابون کااستعال کرنا         | ۲          |
| ٣٢۴          | دوم:صابون کے پانی سے وضو کرنا                           | ٣          |
| rra          | سوم:محرم کے لیئے صابون کااستعمال کرنا                   | ۴          |
| mm+-mr4      | صاع                                                     | 9-1        |
| ٣٢٩          | تعريف                                                   | 1          |
| mr2-mr4      | متعلقه الفاظ: مد، وسق، من، فرق، رطل                     | <b>Y-r</b> |
| ۳۲۷          | صاغ ہے متعلق احکام                                      | 4          |
| ٣٢٧          | صاغ کی مقدار                                            | ۷          |
| mra          | ایک صاع پانی سے غسل کرنا                                | ٨          |
| <b>779</b>   | صدقهٔ فطر                                               | 9          |
| ۳۳۱          | صح الم                                                  |            |
|              | د ميهيئة:الصلوات الخمس مفروضهاوراوقات الصلاة            |            |
| mm/~mm1      | صبره                                                    | 4-1        |
| ٣٣١          | تعريف                                                   | 1          |
| ٣٣١          | متعلقه الفاظ: جزاف                                      | ٢          |
| ٣٣١          | صبره سےمتعلق احکام                                      | ٣          |
| ۳۳۱          | اٹکل سے ڈھیر کوفر وخت کرنا                              | ٣          |

| صفح             | عنوان                                                              | فقره       |
|-----------------|--------------------------------------------------------------------|------------|
| mmh             | اٹکل سے ڈھیر کی بھے کے جواز کی شرا کط                              | ۴          |
| rrr             | ڈ ھیرکوایک صاع کے اسٹناء کے ساتھ فروخت کرنا                        | ۵          |
| mm              | ڈ ھیرکواں شرط پرفروخت کرنا کہاں میں ایک صاع بڑھائے گا یا کم کرےگا  | ۲          |
| mmm             | ڈ ھیر کوفر وخت کر نااوراس کے مجموعہ کوذ کر کردینا                  | 4          |
| مه سوسو         | صغ                                                                 |            |
|                 | د کیھئے:اخضاب                                                      |            |
| الم سوس         | صبی                                                                |            |
|                 | د یکھتے: صغر                                                       |            |
| الماسلا         | صحابي                                                              |            |
|                 | د تيھئے:قول صحابي                                                  |            |
| mm9-mm0         | <i>مح</i> ب <b>ت</b>                                               | <b>A-1</b> |
| rra             | تعريف                                                              | 1          |
| rra             | متعلقه الفاظ رفقة ،صداقة                                           | r-r        |
| rra             | صحبت سيمتعلق احكام                                                 | r          |
| rra             | صحبت کے ثبوت کا طریقہ                                              | r          |
| ٣٣٩             | صحبت (صحابیت) کے اثبات کے طریقے                                    | ۵          |
| ٣٣٧             | جس کا صحابی ہونا ثابت ہواس کی عدالت                                | 4          |
| ٣٣٨             | قرآنی نص ہے جس کا صحابی ہونا ثابت ہواس کے صحابی ہونے کا افکار کرنا | 4          |
| ۳۳۸             | صحابه كوبرا بهملاكهنا                                              | ۸          |
| m/~m-m/~ •      | صحت                                                                | ∠-1        |
| ٣,٠             | تعريف                                                              | 1          |
| m / 1 - m / · · | متعلقه الفاظ:اجراء، بطلان، اداء، قضاء                              | <b>∆-r</b> |

| صفحہ          | عنوان                                          | فقره         |
|---------------|------------------------------------------------|--------------|
| ۳۴۱           | صحت سے متعلق احکام                             | ۲            |
| ٣٣٢           | حدیث کا میچ ہونا                               | ۷            |
| mrm           | صحيح                                           |              |
|               | د كيھئے بصحت                                   |              |
| mam           | صَداق                                          |              |
|               | د مکھنے : مہر                                  |              |
| m r 0 - m r r | صداقة                                          | <b>Y-1</b>   |
| ٣٣٣           | تعريف                                          | 1            |
| ٣٣٣           | متعلقه الفاظ: صحبت، ب: رفقه                    | <b>-</b> -r  |
| ٣٣٣           | صداقة سيمتعلق احكام                            | ۴            |
| ٣٣٢           | صداقة كى ترغيب دينا                            | ۴            |
| 444           | دوست کے گھر کھا نا                             | ۵            |
| rra           | دوست کے حق میں اس کے دوست کی گواہی             | 4            |
| ראש-דרש       | صدقہ                                           | <b>r9-</b> 1 |
| 44            | تعريف                                          | <b>m</b> -1  |
| <b>m</b> r2   | متعلقه الفاظ: الف: بهبه، مديه، عطيه، ب: عاربير | ۵-۴          |
| <b>m</b> 72   | صدقه کی مشروعیت کی حکمت اوراس کی فضیلت         | 4            |
| ٣٣٨           | صدقہ کےاقسام                                   | ۷            |
| ٣٣٨           | شرعي حکم                                       | ۸            |
| ٣٣٩           | صدقه ہے متعلق احکام                            | 9            |
| ٣٣٩           | اول:متصدق:                                     | 1+           |
| <b>ma</b> +   | عورت کا پیشوہر کے مال سے صدقہ کرنا             | 15-11        |
| rar           | عورت کا پنے تہائی سے زیادہ مال کوصد قہ کرنا    | I۳           |
| rar           | دوم:متصد ق عليه                                | 16           |
| rar           | الف: نبي حليلية برصدقه كرنا                    | 10           |

| صفحه        | عنوان                                                 | فقره        |
|-------------|-------------------------------------------------------|-------------|
| rar         | ب: آل نبي عليلة پر صدقه كرنا                          | 17          |
| rar         | ج:قرابت داروں اورمیاں بیوی پرصدقه کرنا                | 14          |
| raa         | د:فقراءاوراغنياء پرصدقه كرنا                          | 11          |
| ray         | ھ: کا فر پرصدقہ کرنا                                  | 19          |
| ray         | سوم:متصدق به                                          | ۲٠          |
| raL         | حلال،حرام اورمشتبه مال كاصدقه كرنا                    | 71          |
| ran         | عمده وردی مال کا صدقه کرنا                            | ۲۲          |
| m4+         | اپناسارا مال صدقه كرنا                                | ۲۳          |
| myr         | چهارم: نیت                                            | ۲۴          |
| <b>747</b>  | نفلی صدقه کو چھپا کردینا                              | 20          |
| ٣٧٣         | احسان جتانے اوراذیت دیے سے گریز کرنا                  | 74          |
| <b>717</b>  | مسجدميں صدقه كرنا                                     | <b>r</b> ∠  |
| <b>740</b>  | وہ حالات ومقامات جہاں صدقہ کرناافضل ہے                | ۲۸          |
| <b>24</b>   | صدقه کوواپس لینا                                      | <b>r</b> 9  |
| ٣٧٧         | صدقة الفطر                                            |             |
|             | د يكھئے: ز كا ة الفطر                                 |             |
| m2+-m42     | صدید                                                  | <b>N-1</b>  |
| <b>٣</b> 42 | تعريف                                                 | 1           |
| <b>٣</b> 42 | متعلقه الفاظ: فتح                                     | ۲           |
| <b>٣</b> 42 | صديد ہے متعلق احکام                                   | ٣           |
| <b>٣</b> 42 | نجاست وطہارت کے لحاظ سے اس کا حکم                     | ٣           |
| <b>٣</b> 42 | اس ہے وضو کا ٹوٹنا                                    | 4-1~        |
| <b>249</b>  | خون ملی ہوئی پیپ لگنے سے نجس بدن یا کپڑے والے کی نماز | <b>∧</b> -∠ |
| <b>~</b> ∠• | صَد يق                                                |             |
|             | د نکھئے: صداقة                                        |             |

| صفحه                | عنوان                                                 | فقره                   |
|---------------------|-------------------------------------------------------|------------------------|
| ٣٧٠                 | صرافہ                                                 |                        |
|                     | و کیھئے:صرف                                           |                        |
| <b>~</b> <u>~</u> + | صُرُ و                                                |                        |
|                     | د يکھئے: اُطعمة                                       |                        |
| <b>~</b> ∠•         | حُرُع                                                 |                        |
|                     | د يکھئے: جنون                                         |                        |
| <b>797-7</b> ∠1     | مُرُف                                                 | r9-1                   |
| ٣21                 | تعريف                                                 | 1                      |
| WZY-WZ1             | متعلقه الفاظ: بيع، ربابه لم، مقايضه                   | ۵-۲                    |
| <b>"</b>            | صرف کی مشر وعیت                                       | 4                      |
| ٣٧٣                 | صرف کی شرا لط                                         | ۷                      |
| ٣٧٣                 | اول: بدلین پر بانهمی قبضه کرنا                        | 9-4                    |
| ٣٧٥                 | قبضه کرنے کے لئے وکیل بنانا                           | 1•                     |
| ٣٧٥                 | دونوں عوض کے بعض حصہ پر قبضہ کرنا                     | 12-11                  |
| <b>m</b> 22         | دوم: خیار سے خالی ہونا                                | 14                     |
| <b>~</b> ∠∠         | سوم: میعاد کی <i>شرط سے خ</i> الی ہونا                | 14                     |
| ٣٧٨                 | چېارم: برابر بونا                                     | 1/                     |
| ٣٧٨                 | صرف کی انواع                                          | 19                     |
|                     | نوع اول: نقدین (سونے چاندی) میں سے سی ایک کو          | <b>r</b> ∠- <b>r</b> • |
| ٣٧٨                 | ہم جنس کے وض فر وخت کر نا                             |                        |
| MAT                 | نوع دوم: نقترین میں سے ایک کودوسرے کے عوض فروخت کرنا  | ۲۸                     |
|                     | نوع سوم: نقتر کونفتر کے عوض فروخت کرنا جب کہان میں سے | mr-r9                  |
| MAT                 | کسی ایک یا دونوں کے ساتھ کوئی دوسری چیز شامل ہو       |                        |

| صفحہ        | عنوان                                                             | فقره  |      |
|-------------|-------------------------------------------------------------------|-------|------|
| ۳۸۴         | نوع چہارم: مجموعہ درا ہم ودنا نیر کی ان کے مجموعہ کے عوض بیچ کرنا | ma-mm | •••• |
| ۳۸۲         | نوع پنجم: ذمه پریاذمه می <i>ں عقدصَر ف کر</i> نا                  | r*-m4 |      |
| m 10 9      | نوع ششم: کھوٹے درا ہم ودنا نیر کی بیچ صرف کرنا                    | ~~~1  |      |
| rgr         | نوع ہفتم: فلوس (پیسے ) کی بیچ صرف                                 | r2-r0 |      |
| m 90°       | بدل صرف میں کسی عیب یانقص کا ظاہر ہونا                            | ۴۸    |      |
| <b>797</b>  | صرف میں متعین کرنے سے نقو د کامتعین ہونا                          | ۴ ۹   |      |
| <b>m</b> 99 | تراجم فقهاء                                                       |       |      |

موسوى فقهم

وزارت اوقاف واسلامی امور، کویت

#### متعلقه الفاظ:

### الف-ركن:

۲ - اصطلاح میں کسی چیز کار کن: وہ ہے جس کے بغیراس چیز کا وجود
 نہ ہو، اور یہ ذاتی جز ہوتا ہے جس کے ساتھ کسی اور چیز سے مل کر
 ماہیت مرکب ہوتی ہے، اس طور پر کہ ماہیت کا قیام اس پر موقوف ہوتا

شرط اوررکن کے مابین فرق: شرط ماہیت سے خارج ہوتی ہے اور رکن ماہیت میں داخل ہوتا ہے، لہذا بید دونوں ایک دوسرے کی ضد ہیں (۱)۔

#### ب-سبب:

سا - سبب اصطلاح میں: وہ ہے جس کے وجود سے وجود اور جس کے عدم ذاتی طور پر لازم آئے۔

لہذا سبب وشرط ایسے ہیں کہ ان کے عدم سے عدم لازم آتا

البتہ سبب کے وجود سے وجود لازم آتا ہے، کیکن شرط کے وجود سے وجود لازم نہیں آتا ہے، مثلاً ظہر کی نماز کا سبب زوال آقاب ہے، اوراس کی شرط طہارت ہے (۲)۔

### شرط

### تعريف:

ا - شرط (راء کے سکون کے ساتھ) لغت میں :کسی چیز کا پابند بنانا اور پابند بننا ہے،اس کی جمع '' شروط' ہے،اورشرط کے معنیٰ میں شریطہ ہے جس کی جمع '' شرائط' ہے،اور ''شرط'' (راء کے فتحہ کے ساتھ) کا معنیٰ علامت ہے، اس کی جمع '' اشراط' ہے، اس سے '' أشواط الساعة'' یعنی علامات قیامت ہے (ا)۔

شرط اصطلاح میں: جس کے نہ ہونے سے کسی چیز کا نہ ہونا لازم آئے ،کیکن اس کے وجود سے کسی چیز کا وجود یا عدم ذاتی طور پر لازم نہآئے (۲)۔

بیضاوی نے ''المنہاج'' میں اس کی تعریف یہ کی ہے: جس پر موثر کی تا ثیر موقوف ہو، اس کا وجود موقوف نہ ہو، انہوں نے اس کی مثال میں '' احصان' (شادی شدہ ہونا) پیش کیا ہے کہ سنگسار کرنے میں زنا کی تا ثیر اس پر موقوف ہے، جبیبا کہ اسنوی نے کھا ہے، لیکن خود زنا اس پر موقوف نہیں، اس لئے کہ کنواری بھی بھی زنا کرتی ہے۔

<sup>(</sup>۱) التعریفات روم ۱ (طبع دار الکتاب العربی)، الکلیات ۲ م ۳۹۵ - ۳۹۲ العربی (طبع دوم)، حاشیه این عابدین ۱ را ۲ - ۲۴ طبع المصریه، حاشیه الجمل ۱ / ۲۱۸ طبع دارا حیاء الرا شاه - ۲ سام ۲۱۸ سطیع دارا حیاء الرا شاه - ۲ سام ۳۱۸ سطیع دارا حیاء الرا شاه - ۲ سام ۳۱۸ سام ۲ سام

<sup>(</sup>۲) اصول السرخسي ۱/۱۲-۳-۴۰ ۳ (طبع دار الکتاب العربي)، الفروق للقرافی ۱/۱۱-۱۲، فقره رسوم (طبع المعرفه)، حاشیة البنای علی جمع الجوامع ۱/۹۴ (طبع لحلبی)۔

<sup>(</sup>۱) الصحاح، القاموس، الليان، المصباح ماده: "شرط، التعريفات لجر جانى ر ١٦٦ طبع صحيح

<sup>(</sup>۲) حاشة البناني على جمع الجوامع ۲۰/۲ طبع حلب.

<sup>(</sup>۳) شرح البدخشي ۲ر ۱۰۹،۱۰۸ طبع صبيح **ـ** 

### ج-مانع:

اس کا اصطلاحی معنی جیسا که قرافی نے ''الفروق' میں لکھا ہے:
جس کے وجود سے عدم لازم آئے ، لیکن اس کے عدم سے وجود یا عدم
ذاتی طور پر لازم نہ آئے ، اس معنی کے لحاظ سے '' مانع' 'شرط کے
برعکس ہے ، اس لئے کہ شرط وہ ہے جس کے عدم سے کسی چیز کا عدم
لازم آتا ہے ، لیکن اس کے وجود سے وجود یا عدم ذاتی طور پر لازم نہیں
آتا۔

ابن السبکی نے کہا: مانع ایسا وصف ہے جوظا ہر، منضبط اور موجود ہوا ور موجود ہوا در موجود ہوا در موجود ہوا در جو تکم کی ضد کو بتائے جیسے قصاص کے باب میں ابقت (باپ ہونا)(۱) تفصیل اصطلاح '' مانع'' میں ہے۔

### شرط کی تقسیمات:

(طبع الحلق) \_

شرط کی درج ذیل قسمیں ہیں:

پھرشرطمض کی دوقتمیں ہیں: شروطشرعیہ اورشروط جعلیہ۔ شروطشرعیہ: جن کوشریعت نے شرطقر اردیا ہو، یا تو وجوب کے لئے ہومثلاً نماز وغیرہ امورشرعیہ کے وجوب کے لئے بالغ ہونا، یاضچ ہونے کے لئے ہوجیسے نماز کے لئے طہارت کی شرط لگانا۔ یا انعقاد کے لئے ہومثلاً تصرف کے منعقد ہونے کے لئے

(۱) الفروق للقرافي الر٦٢ (طبع المعرفة )، جمع الجوامع مع حاشية البناني الر٩٨

اہلیت کی شرط لگانا اور محل پر عقد کے ہونے کے لئے اس کے قابل ہونے کی شرط لگانا۔

یالزوم کے لئے ہومثلاً ہی کے لازم ہونے میں'' خیار''نہ ہونے کی شرط لگانا، یا نفاذ کے لئے ہوجیسے تصرف کے نافذ ہونے کے لئے ولایت اوراس کے ہم معنی امور کی شرط لگانا۔

ان شرائط میں سے کسی بھی شرط کے معدوم ہونے سے اس حکم کا معدوم ہونالازم آتا ہے جس کے لئے اس کی شرط لگائی گئی ہے، لہذا اگر وجوب کی کوئی شرط نہ پائی جائے تو مکلّف پراس فعل کا واجب نہ ہونالازم آئے گا، اور صحت کی کسی شرط کے نہ پائے جانے سے فعل کا صحیح نہ ہونالازم آئے گا، اسی طرح انعقاد کی کسی شرط کے نہ ہونے سے تصرف کا اس طور پر باطل ہونالازم آئے گا کہ اس پرکوئی بھی حکم مرتب نہ ہوگا۔

۲-شروط جعلیہ: وہ شرطیں ہیں جن کو مکلّف عقود وغیرہ، مثلاً طلاق، عتاق اور وصیت میں لگا تا ہے، اس کی دو تسمیں ہیں: شرط تعلیقی، مثلاً '' إن دخلت الدار فأنت طالق '' (اگر تو گھر میں گئی تو تجھ کو طلاق)، اس کی تفصیل اصطلاح (تعلیق) میں دیکھی جائے، اور شرط تقییدی، مثلاً '' وقفت علی أولادي من کان منهم طالبا للعلم'' (میں نے اپنی ان اولادیر وقف کیا جو طالب علم ہوں)۔

ان شروط جعلیہ کے معتبر ہونے کے اعتبار سے ان کی تین قسمیں ہیں:

ا - اليى شرط جوشرع كے خلاف نه ہو، بلكه وه شرائط كى يحيل كا سبب ہو، جيسے: قرض دينے والا قرض لينے والے پر رہن يا كفيل كى شرط لگائے۔

۲- الیی شرط جومشروط کے مناسب نہ ہو، بلکہ اس کے تقاضے کے خلاف ہو، مثلاً: عقد نکاح میں شوہریہ شرط لگائے کہ وہ بیوی کو نفقہ ندےگا۔

س-الیی شرط کہ جس میں لگائی گئی ہے اس میں شرع کے خلاف نہ ہواور اس میں عاقدین میں سے کسی ایک یا دونوں یا کسی اور کی مصلحت ہو، کیکن عقد اس کا متقاضی نہ ہو، لہذا یہ معلوم نہ ہو کہ وہ شرط عقد کے مناسب ہے، مثلاً کوئی اس شرط پر گھر فروخت کنندہ اس میں مثلاً معین مدت تک رہے گا، یا اس میں فلال اجنبی شخص رہے گا۔

بیشرط مختلف فیہ ہے<sup>(۱)</sup>۔اس کی تفصیل اصولی ضمیمہ میں ہے۔

قسم دوم: الیسی شرط جوعلتوں کے حکم میں ہے:

2 - وہ الی شرط ہے جس کے مقابل کوئی الی علت نہ ہوجس کی طرف حکم کی نسبت کی جاسکے، لہذا حکم کواس شرط کی طرف منسوب کردیا جاتا ہے، اس لئے کہ شرط سے تعلق وجود کا ہوتا ہے وجوب کا نہیں، لہذا وہ شرط علتوں کے مشابہ ہوگئ، اور علتیں اصل ہوتی ہیں، لیکن چونکہ بیہ بذات خود علت نہیں، لہذا شرا لکا کاان کے قائم مقام بننا لیکن چونکہ بیہ بذات خود علت نہیں، لہذا شرا لکا کاان کے قائم مقام بننا لیکن زمین گرنے سے مانع ہے، اور کھود کر اس مانع کو ہٹانا شرط ہوگا، اور بیعلت اس لائق نہیں کہ حکم اس کی طرف منسوب کیا جاسکے (وہ حکم فعان ہے)، اس لئے کہ '' قعل'' ایک فطری امر ہے اور چلنا مباح فعان ہے، بیدونوں اس قابل نہیں کہ ان کی طرف ضان کو منسوب کیا جائے۔ لہذا اس کو شرط کی طرف منسوب کیا جائے۔ لہذا اس کو شرط کی طرف منسوب کیا جائے۔

والا تعدی کرنے والا ہے، کیونکہ ضمان اس صورت میں ہے، جبکہ دوسرے کی ملکیت میں کھودے، اس کے برخلاف اگر خود کواس میں ڈال دے (تو کھودنے والاضامن نہ ہوگا) (۱)۔

قسم سوم: الیی شرط جواسباب کے تکم میں ہے:

۸- وہ الیی شرط ہے جس کے پائے جانے کے بعد، کسی فاعل مخار کا ایسافعل پایا جائے جوشر ط کی طرف منسوب نہ ہو، مثلاً شکار کی رسی کھول دے اور وہ بھاگ نکلے تو حنفیہ کے نز دیک ضامن نہ ہوگا، اس میں امام محمد کا اختلاف ہے، اس لئے کہ رسی کھولنا، چول کہ بدک کر بھا گئے ہے ہوتا نہ جوتلف ہونے کی علت ہے، اس لئے سبب کی طرح ہوگیا، اس لئے کہ وہ علت کی صورت پر مقدم ہوتا ہے اور شرط اس سے مؤخر ہوتی ہے آپ

قتم چہارم: الیی شرط جو نام کی ہو، حکم کے اعتبار سے شرط نہ ہو:

9 - الیی شرط کہ تھم اس کے وجود کا محتاج ہو، لیکن اس کے وجود کے وقت تھم نہ پایا جائے، لہذااس پرموقوف ہونے کی حثیت سے اس کو شرط کہا گیا، اور چونکہ اس کے وجود کے وقت تھم کا وجود نہیں ہوتا ہے اس حثیت سے وہ حکماً شرط نہ ہوگی۔

فخر الاسلام کے کلام سے سمجھ میں آتا ہے کہ بینام ہے ان دو شرطوں میں سے پہلی کا، جن میں سے دوسری کی طرف تھم کی نسبت ہوتی ہے، اس کئے کہ جس تھم کا بھی تعلق دوشرطوں سے ہوگا ان میں

<sup>(</sup>۱) كشف الأسرار ۲۰۲۸–۲۰۳، فتح الغفار ۲۸٬۷۳، التلويج على التوضيح الر۱۲۰۰

<sup>(</sup>۱) فتح الغفار ۳۷ / (طبع لحلمي )، كشف الأسرار ۲۰۹۸ – ۲۰۸ (طبع دار الكتاب العربي )، أصول السرخسي ۲۷ / ۳۲۳ – ۳۲۸

<sup>(</sup>۲) فتخ الغفار ۳/۸۷-۵۷ (طبع الحلمی)، کشف الأسرار ۴۱۲/۵طبع دار الکتاب العربی)۔

سے اول نام کی شرط ہوگی ، تکم کے اعتبار سے شرط نہ ہوگی ، اس لئے کہ شرط کا تھم میہ ہے کہ اس کی طرف وجود کی نسبت کی جائے ، اور بیہ دوسری شرط کی طرف منسوب ہے، لہذا پہلی شرط حکماً شرط نہ ہوگی، بلکہ نام کی شرط ہوگی۔

### قتم پنجم: شرط جمعنی خالص علامت:

اس کی مثال زنا کے باب میں احصان ہے، اور وہ محض علامت
 اس کئے ہے کہ شرط کا حکم ہیہ ہے کہ وہ شرط کے پائے جانے تک علت
 کے انعقاد سے مانع ہو، اور رہزنا میں کسی بھی حال میں نہ ہوگا۔

اس کئے کہ جب زنا کا وجود ہوگا تو اس کا عکم کسی ایسے "احسان" پر موقوف نہ ہوگا جو اس کے بعد پایا جائے، البتہ اگر "احسان" ثابت ہوجائے تو وہ زنا کے حکم کو بتانے والا ہوگا، رہا یہ کہ زنا پی صورت کے ساتھ پایا جائے ،اورعلت کا انعقاد" احسان" کے وجود پر موقوف ہوتو یہ ثابت نہیں ہوگا، احسان علامت ہے، شرطنہیں ہے، لہذا یہ وجود یا وجوب کسی کے لئے علت بننے کے قابل نہیں، اور اسی وجہ سے کسی بھی حال میں اس کے لئے علتوں کا حکم نہیں دیا گیا۔ اسی وجہ سے کسی بھی حال میں اس کے لئے علتوں کا حکم نہیں دیا گیا۔ اسی وجہ سے کسی بھی حال میں اس کے گئے واہ اگر رجوع کریں تو وہ کسی بھی حال میں ضامن نہیں ہوں گے، یعنی وہ تنہا رجوع کریں، یا زنا کے واہ وہ وہ کسی کے گواہ وہ کسی اسی کے اللہ میں ضامن نہیں ہوں گے، یعنی وہ تنہا رجوع کریں، یا زنا کے گواہ وہ کسی کے گواہ وہ کسی کسی کے ساتھ رجوع کریں، یا زنا کے گواہ وں کے ساتھ رجوع کریں، یا زنا کے گواہ وں کے ساتھ رجوع کریں، یا زنا کے گواہ وں کے ساتھ رجوع کریں (۱)۔

شرط جعلی کی دونوں قسموں معلق ومقید کی خصوصیات: ۱۱ - تعلیق کے سچے ہونے کے لئے چندامور شرط ہیں:

یہ کہ جس پرمعلق کیا گیاہے وہ ایسامعدوم امر ہوجس کے وجود کا

احمال ہو، یعنی آئندہ اس کے وجود وعدم دونوں کا احمال ہو، اور ہیکہ ایسا امر ہوجس کے وجود کی واقفیت کی امید ہو، اور جزاء وشرط کے ماہین کوئی اجنبی فاصل نہ پایا جائے (۱)۔ اور ہیکہ جس پر معلق کیا گیا ہے وہ امر مستقبل ہو، ماضی اس کے برخلاف ہے کہ تعلیق میں اس کا کوئی دخل نہیں ہے (۲) تعلیق کے ذریعہ بدلہ دینا مقصود نہ ہو، لہذا اگر ہیوی شوہر کوکوئی الی گالی دے جس سے اس کو اذیت پنچے، اور وہ کہ: اگر میں ایسا ہوں جیساتم نے کہا توتم کو طلاق ہویا نہو، اس لئے کے: اگر میں ایسا ہوں جیساتم نے کہا توتم کو طلاق ہویا نہو، اس لئے کہ (الی صورت میں ) شوہرا کثر و بیشتر عورت کو طلاق دے کر ایذا کہ (الی صورت میں ) شوہرا کثر و بیشتر عورت کو طلاق دے کر ایذا کہذا جہاں جزاء مؤخر ہو، ورنہ تعلیق نہیں ہوگی ، اور یہ کہ جس کی طرف جہاں جزاء مؤخر ہو، ورنہ تعلیق نہیں ہوگی ، اور یہ کہ جس کی طرف میتاتی صادر ہووہ ورنہ تعلیق نہیں ہوگی ، اور یہ کہ جس کی طرف مختلف فیہ ہے (۳)۔

( دیکھئے:''تعلیق'' نقرہ ۲۹،۲۸،جلد ۱۲)۔

شرط مقید کی خصوصیات:

شرط مقید دوامور کے ساتھ خاص ہے:

۱۲ - اول: اصل تصرف پراس کازائدام ہونا، چنانچہ زرکشی نے ''القواعد''

<sup>(</sup>۱) فتح الغفار ۳/۵۷ (طبع الحلمي)، كشف الأسرار ۱۹/۴۲ (طبع دار الكتاب العربي)-

<sup>(</sup>۱) حاشيه ابن عابدين ۲ م ۲۹۳ طبع المصرية، الأشاه والنظائر لابن نجيم ر ۲۳ (طبع البلال) بتبيين الحقائق ۲ م ۲۲۳ (طبع بولاق)، جوابرالإ كليل ار ۲۲۳۳ - ۲۲۳۳ (طبع المعرفه)، حاشية القليو بي سر ۲۲۳ (طبع الحلمي)، الإنصاف ۲ م ۱۰۴۰ (طبع اول) -

<sup>(</sup>٢) الأشباه والنظائرللسيوطي ر٧٦ ٣٤ طبع الحلبي )\_

<sup>(</sup>٣) ابن عابدين ٢/ ٣٩٣ (طبع المصريه)، الأشباه والنظائر لابن نجيم ر ٣٩٧ (طبع الهلال)، فتح القدير ٣/ ١٤٧ (طبع بولاق)، الدسوقي ٢/ ٣/ ٣/ طبع الفكر)، الخرشي ١/ ٣/ ٣/ ٣٠ (طبع بولاق) -

میں صراحت کی ہے کہ شرط وہ ہے جس میں اصل (لیتی اصل فعل)
قطعی طور پر ہو، اور اس میں کسی دوسرے امر کی شرط لگائی گئی ہو<sup>(۱)</sup>۔
دوم: اس کا مستقبل امر ہونا، یہ '' حاشیۃ الحمو کی علی ابن نجیم'' کی
اس عبارت سے ظاہر ہوتا ہے: شرط مخصوص صیغہ کے ذریعہ کسی امر
موجود میں ایسے امر کا التزام کرناہے جوابھی وجود میں نہیں آیا ہے (۲)۔
علاوہ ازیں شرط تعلق وشرط تقیید میں فرق بقول زرکشی ہیہ کہ
نعلیق وہ ہے جس میں اصل فعل پر ادات شرط مثلاً ''یان'' ''یا ذا''
داخل ہو، اور شرط ہے ہے کہ اس میں اصل کا یقین ہو، اور اس میں کسی
دوسرے امر کی شرط لگائی گئی ہو (۳)۔

حموی نے کہا: دونوں میں فرق کے لئے یہ بھی کہہ سکتے ہو: تعلیق کسی غیر موجود امر کوآئندہ پائے جانے والے امر پر''یان' یااس کے نظائر کے ذریعہ سے معلق کرنا ہے، جب کہ شرط مخصوص صیغہ کے ذریعہ کسی امر موجود میں ایسے امر کا التزام کرنا ہے جونہ پایا گیا ہو<sup>(ہ)</sup>۔

### شرط کی پیجان:

ساا - شرط کی بیچان اس کے صیغہ سے ہوتی ہے، یعنی کلام میں کوئی
حرف شرط داخل ہو، لہذا جس فعل پر حرف شرط داخل ہو وہ فعل شرط
ہوگا، اور اس کے صیغے جسیا کہ آمدی نے '' الاحکام'' میں لکھا ہے،
بہت بیں مثلاً: '' إن (مخففہ )، إذا، من، ما، مهما، حیشما، أینما
اور إذما"،ان صیغوں میں اصل '' إن' شرطیہ ہے (۵)۔

شرط کی پیچان اس کی دلالت یعنی معنی کے ذریعہ بھی ہوتی ہے

- (۱) المنثورار ۲۰ ۳(طبع اول)،الحمو ي على ابن جيم ۲ / ۲۲۴ (طبع العامرة)\_
  - (۲) الحموي على ابن نجيم ۲ر۲۵۷ (طبع العامره) \_
  - (۴) الحمو ي على ابن نجيم ۲۲۵/۲ طبع العامرة )\_
- (۵) الإحكام في أصول الأحكام للآمدي ٣٠٩/٢-١٥ (طبع المكتب الإسلامي)\_

ایعنی کلام کا اول حصہ دوسرے حصہ کے لئے سبب ہو، مثلاً کہے:
"المعرأة التي أتزوج طالق ثلاثا" (جس عورت سے میں شادی
کروں اس کو تین طلاق ہے)، یہ ایبا مبتدا ہے جو شرط کے معنی پر
مشتمل ہے، اوراول کلام یقینی قطعی طور پر دوسرے حصہ کومتلزم ہے،
اس کے برعکس نہیں، اس لئے کہ وصف جو شادی کرنا ہے وہ غیر معین
کے بارے میں ہے، لہذا عام ہوگا۔

اگروصف کسی معین کے بارے میں ہو، مثلاً کے: "هذه المرأة التي أتزوجها طالق" (بی عورت جس سے میں شادی کررہا ہوں اس کو طلاق ہے) توبیشرط پردلالت کے لائق نہیں، اس لئے کہ عین چیز میں وصف لغو ہے، لہذا صرف بیرہ جائے گا: "هذه المرأة طالق" (اس عورت کوطلاق ہے)، اور بی قول اجنبی عورت کے حق میں لغو ہے، البتہ شرط کی صراحت کردینا معین وغیر معین دونوں کو جامع ہے، حتی کہ اگر کے: "إن تزوجت هذه المرأة أو امرأة" (اگر میں اس عورت یا کسی عورت سے شادی کروں) تو جب اس سے شادی کرے گا اس پر طلاق بیڑ جائے گی، اس کی تفصیل کی جگہ کتب اصول ہیں (ا)۔

شرط پر حکم کومعلق کرنے پر مرتب ہونے والا اثر:

۱۹۷ - اصولیین ایک اہم مسلہ لکھتے ہیں، وہ یہ ہے کہ کیا شرط پر حکم کو معلق کرنا سبب کوسبب بننے سے روکتا ہے، یا صرف حکم ثابت ہونے سے روکتا ہے، یا صرف کا بت ہونے سے روکتا ہے۔

اس مسلہ میں اختلاف ہے جسے اصطلاح ''تعلق'' (فقرہر ۳۰) میں دیکھا جائے۔

شرط کے پائے جانے کے وقت کچھوا قع نہ ہوگا ،اس کی تفصیل

<sup>(</sup>۱) فتح الغفار ۳۸ ۷۵ (طبع الحلبي)، کشف الأسرارللبز دوی ۴۰۲-۲۰۳ (طبع الحلبي) . کشف الأسرارللبز دوی ۴۰۲-۲۰۳ (طبع دارالکتاب العربی) .

''اصولی ضمیمه''میں ہے<sup>(۱)</sup>۔

تْرط كے ذرابعہ خصیص:

10 - شرط، مصل مخصصات (اسباب تخصیص) میں سے ہے، اس کا ایک حکم یہ ہے کہ وہ کلام سے اس چیز کو خارج کردیتی ہے جو شرط نہ ہونے کی صورت میں کلام میں داخل ہوجاتی ہے، اس کی تفصیل "اصولی ضمیم، "میں ہے۔

مفهوم شرط کے ذریعہ استدلال:

۱۷ - عَلَمُ كُوشْرِط پرلفظ (ان) يااس كے علاوہ كسى ايسے دوسر لفظ كے ذريع معلق كرنا جو لفت ميں شرط كے لئے آتا ہو، مثلاً اس آيت ميں شرط كے لئے آتا ہو، مثلاً اس آيت ميں ہے: "وَإِنْ كُنَّ أُولَاتِ حَمُلٍ فَأَنْفِقُوا عَلَيْهِنَّ حَتَّى مِيْنَ ہِوَ اَبْنِي خُرْجَ يَطَعُنَ حَمْلَهُنَّ "(۱) (اور اگر وہ حمل والياں ہوں تو انہيں خُرجَ ديتے رہوان کے حمل کے پيرا ہونے تک )۔

اس میں چارامور ہیں:

اول: شرط کے ثبوت پر مشروط کا ثبوت۔

دوم: اس پر (ان) کی ولالت۔

سوم: شرط کے نہ پائے جانے پرمشر وط کانہ پایاجانا۔

چہارم:اس پر (ان) کی ولالت۔

ابتدائی تین غیر مختلف فیہ ہیں، البتہ چوتھی چیز اور وہ شرط کے نہ پائے جانے پر'' اِن'' کے نہ پائے جانے کے وقت مشروط کے نہ پائے جانے پر'' اِن'' کی دلالت ہے، یہ مختلف فیہ ہے، اس کی تفصیل'' اصولی ضمیمہ'' میں ہے۔

شرط پرمعلق امر تکرار کا متقاضی ہے، جیسا کہ فرمان باری ہے:

"وَإِنْ کُنْتُمْ جُنُبًا فَاطَّهَّرُوْا" (اورا گرتم حالت جنابت میں ہوتو

(ساراجسم پاک صاف کرلو)، یہ شرط کے مکرر ہونے پرمشروط میں

تکرار کا متقاضی ہے، یہ اس قول کی بنیاد پر ہے کہ مطلق امر تکرار کا متقاضی

متقاضی ہے۔ رہا اس قول کے لحاظ سے کہ مطلق امر تکرار کا متقاضی

نہیں اور نہ ہی اس سے مانع ہے تو یہاں پروہ لفظ کے لحاظ سے تکرار کا

متقاضی ہے نہ کہ قیاس کے لحاظ سے، یا نہ لفظ کے لحاظ سے اس کا

متقاضی ہے نہ قیاس کے لحاظ سے، یا لفظ کے لحاظ سے اس کا متقاضی

نہیں البتہ قیاس کے لحاظ سے اس کا متقاضی ہے، یہ امر مختلف فیہ ہے،

اس کو' اصولی ضمیمہ' میں دیکھا جائے۔

اس کو' اصولی ضمیمہ' میں دیکھا جائے۔

تصرفات پرشرط جعلی تعلیقی کاانژ:

21- شرط جعلی تعلقی کا اثر تصرفات مثلاً: اجارہ، بیج ،خلع ،سلح، تقسیم، مزارعت ،مساقات ،مضاربت ، نکاح ،ابراء، وقف ،حجراور رجعت وغیرہ میں ظاہر ہوتا ہے، جس کا بیان اصطلاح '' تعلیق'' میں ہے۔

تصرفات پرشرط تقییدی کااثر:

۱۸ - اگر تصرف میں کسی شرط کی قید ہوتو یہ شرط سیجے ہوگی یا فاسد یا باطل -

اگرشرط سیح ہو، جیسے گائے میں شرط لگائے کہ دود دھوالی ہوتو عقد جائز ہوگا، اس لئے کہ مشروط معقود علیہ یا ثمن کی صفت ہے، اور بیہ خالص صفت ہے، وہ اصل بن جائے اس کا تصور نہیں، اور اس کے

<sup>(</sup>۱) مسلم الثبوت ار ۲۳ ۲ – ۴۳۲ (طبع بولاق) \_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ طلاق ۱۷\_

لئے کسی بھی حال میں ثمن کا کوئی حصہ نہیں ہوگا<sup>(۱)</sup>۔اورا گرشرط فاسدیا باطل ہو، مثلًا افٹنی اس شرط پرخریدے کہ وہ دوماہ کے بعد بچہ جنے گی تو بیچے فاسد ہوگی۔

"الفتاوی الہندیہ" میں ہے: "جن چیزوں کی تعلیق شرط پر درست نہیں اور وہ فاسد شرا نط سے باطل ہوجاتی ہیں، مجموعی طور پر تیرہ ہیں: ہی ، فقسیم، اجارہ، رجعت، مال کے بدلے میں صلح، دین سے بری کرنا، جس کو تصرف کی اجازت ہواس کو تصرف سے روکنا، وکیل کو معزول کرنا، شرح الطحاوی کی روایت کے مطابق اعتکاف کے واجب کرنے کو شرا کا پر معلق کرنا، مزارعت، معاملہ، اقرار اور ایک روایت میں وقف (۲)۔

حفیہ جوفساد و بطلان میں تفریق کرتے ہیں ان کی رائے ہے کہ شرط تقییدی کی تین قسمیں ہیں: صحیح، فاسداور باطل۔

دوسرے فقہاء جو فساد و بطلان کے درمیان فرق کے قائل نہیں ہیں ،اور کہتے ہیں کہ بید دونوں ایک ہیں،ان کی رائے ہے کہاس کی دو فسمیں ہیں :صحیح وباطل، یاضیح وفاسد۔

### شرطتے:

### الف-اس كاضابطه:

19 – حفنیہ کے نزدیک اس کا ضابطہ: کسی الیں صفت کی شرط لگانا جو عقد کے صادر ہونے کے وقت محل عقد کے ساتھ قائم ہو، یا الی شرط لگانا جس کا عقد متقاضی ہو یا اس کے تقاضے کے مناسب ہو، یا الیی شرط لگانا جس کے شرط لگانا جس کارواج ہو۔

یا الی شرط لگانا جس کارواج ہو۔

ما لکیہ کے نزدیک اس کا ضابطہ: کسی الیں صفت کی شرط لگانا جو عقد کے صادر ہونے کے وقت محل عقد کے ساتھ قائم ہو، یا الیی شرط لگانا جس کا عقد نہ متقاضی ہونہ اس کے خلاف ہو۔

شافعیہ کے نزدیک اس کا ضابطہ: کسی الیں صفت کی شرط لگانا جو عقد کے صادر ہونے کے وقت محل عقد کے ساتھ قائم ہو، یا الی شرط لگانا جو عاقد کی کسی جائز لگانا جس کا عقد متقاضی ہو، یا الیبی شرط لگانا جو عاقد کی کسی جائز مصلحت کو بروئے کار لائے، یا آزاد کرنے کی شرط لگانا کہ شارع کی اس پرنگاہ گئی رہتی ہے۔

حنابلہ کے نز دیک اس کا ضابطہ: کسی الیی صفت کی شرط لگا ناجو عقد کے صادر ہونے کے وقت محل عقد کے ساتھ قائم ہو، یا الیی شرط لگا ناجس کا عقد متقاضی ہویا وہ عقد کے تقاضے کو مضبوط کرے، یا الیی شرط لگا ناجس کے شرط لگا ناجس کے شرط لگا ناجس کے شرط لگا ناجو عاقد کی کسی مصلحت کو بروئے کار لائے، اس کی تفصیل شرط لگا ناجو عاقد کی کسی مصلحت کو بروئے کار لائے، اس کی تفصیل حسب ذیل ہے:

### ب-اس کے اقسام:

\* ۲ - قتم اول: کسی الیی صفت کی شرط لگانا جوعقد کے صادر ہونے کے وقت محل عقد کے ساتھ قائم ہو، یہ نوع فقہاء کے یہاں بالا تفاق جائز ہے، اب اگر یہ شرط فوت ہوجائے توخر یدار کو پہندیدہ وصف کے فوت ہونے کے سبب'' خیار'' حاصل ہوگا، مثلاً خریدی ہوئی گائے کے دودھوالی ہونے کی شرط لگانا(ا)۔

قتم دوم: الیی شرط لگانا جس کا عقد متقاضی ہواس کے جواز

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۵ر ۱۲۹ (طبع الجماليه) \_

<sup>(</sup>۲) الفتاوي الهنديه ۲۸ ۳۹۲ س

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲/۵ (طبع الجماليه)، الدسوقي ۱۰۸ (طبع الفکر)، مغنی المحتاج ۲/۳ (طبع حلب)، کشاف القناع ۲/۸۸ (طبع النصر)\_

پرکھی فقہاء کا اتفاق ہے، اس کئے کہ بیہ عقد کو پختہ کرنے کے درجہ میں ہے، اس کی ایک مثال ہیہ ہے کہ اگر خریداری میں سامان خریدار کے سپر دکرنے کی شرط لگائے تو بھے جہوگی، اس کئے کہ بیشرط عقد کے تقاضوں میں سے ہے، نیز اس کی ایک مثال عیب کی وجہ سے واپس کرنے اور عوض واپس لینے کی شرط لگانا ہے، اس کئے کہ بیلازمی امور میں، عقد کے منافی نہیں، بلکہ بی عقد کے تقاضوں میں سے ہیں (۱)۔ متم سوم: الیی شرط لگانا جو عقد کے تقاضے کے مناسب ہو، بیہ حفیہ کی تعبیر ہے۔

صاحب ' البدائع' نے کہا: اس کا عقد تو متقاضی نہیں، لیکن یہ عقد کے تقاضے کے مناسب ہے، لہذا یہ عقد کو فاسد نہ کرے گی، بلکہ مخض عقد کے علم کو معنوی حیثیت سے ثابت کرنے والی اور اس کی تاکید و تو ثین کرنے والی ہے، اس کو اس شرط کے ساتھ لاحق کردیا جائے گا جوعقد کے تقاضوں میں سے ہے۔ مالکیہ کی تعبیر ہے: ایسی شرط لگانا جوعقد کے تقاضوں میں سے ہے۔ مالکیہ کی تعبیر ہے: ایسی شرط لگانا جوعقد کے تقاضی کے مناسب ہو، اس کے خلاف نہ ہو۔ شافعیہ و حنابلہ کی تعبیر ہے: ایسی شرط لگانا کہ عقد کا اطلاق اس کا متقاضی نہ ہو، البتہ وہ اس کے مناسب ہواور عاقد کی کسی مصلحت کو خابت کرے، اس کی مثال یہ ہے کہ اس شرط پر فروخت کرے کہ خریدار اس کو من کے حوض رہن یا گفیل دے گا، اور رہن معلوم ہواور گفیل حاضر ہوتو یہ حفقہ کے نزدیک استحسانا جائز ہوگا، اور مالکیہ، گفیل حاضر ہوتو یہ حفقہ کے نزدیک استحسانا جائز ہوگا، اور مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک استحسانا جائز ہوگا، اور مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک بھی یہ جائز ہے (۱)۔

فتم چہارم:الیی شرط لگانا جس کے جواز کی دلیل شریعت میں موجود ہو۔

قسم پنجم: الیی شرط لگانا جس کالوگوں میں رواج ہو، اس نوع کو امام زفر کے علاوہ حنفیہ نے لکھا ہے، اور بیدالیی شرط ہے جس کا عقد متقاضی نہ ہو، اور نہ وہ اس کے تقاضے کے مناسب ہوتا ہم لوگوں میں اس کارواج ہو<sup>(1)</sup>۔

اس کی مثال: اس شرط پرجوتے کا سول خریدے کہ فروخت کرنے والا اس کو جوتا میں سی دے گا، یا چڑا خریدے اس شرط پر کہ فروخت کرنے والا اس کوسل کرموزہ بنادے گا تو بہ شرط جائزہے، اس لئے کہ لوگوں میں بیچ کے اندر اس کا رواج ہے، جیسا کہ ''استصناع'' کا رواج ہے، لہذا لوگوں کے تعامل کی وجہ سے عدم جواز کا قیاس ساقط ہوجائے گا<sup>(1)</sup>۔

قتم ششم: فروخت کرنے والے کی طرف سے کسی معلوم مباح نفع کی شرط لگانا، بید حنابلہ کے نزدیک ہے، اس کی ایک مثال بیہ ہے کہ اگرکوئی گھر فروخت کرے اور خریدار پرییشرط لگائے کہ وہ ایک ماہ اس میں رہے گا(\*\*)۔

# شرط فاسديا باطل:

۲۱ – اس کی دوشمیں ہیں: اول: جوعقد کو فاسد و باطل کر دے۔ دوم: جس کے ہوتے ہوئے تصرف صحیح رہے۔ وشم اول: جوعقد کو فاسد و باطل کر دے۔

#### الف-اس كاضابطه:

۲۲ – حنفیہ کے نز دیک اس قتم کا ضابطہ:الیمی شرط لگانا جس کے نتیجہ

<sup>(</sup>۱) البدائع ۲۵/۱۷ (طبع الجماليه)، الدسوقي (۱۵/۳ طبع الفكر)، المجموع ۲۶/۱۳ (طبع السلفيه)، كشاف القناع (۱۸۹سطبع النصر)\_

<sup>(</sup>۲) البدائع ۱۵/۷ (طبع الجماليه)، الدسوقي ۱۵/۳ (طبع الفكر) المجموع ۱۹/۳۳ (طبع السلفيه)، كشاف القناع ۱۸۹ (طبع النصر).

<sup>(</sup>۱) البدائع ۱۷۹۵ (طبع الجماليه) \_

<sup>(</sup>۲) البدائع ۵/۲۷ (طبع الجماليه) \_

<sup>(</sup>۳) مغنی المحتاج ۲ ر ۳۳ (طبع حلب)، کشاف القناع ۳ ر ۱۹۰ (طبع النصر)، فتح الباری ۲ ر ۲۹۹ (طبع البهبه)، صحیح مسلم ۲ ر ۱۱۴۳ (طبع حلب)۔

میں غیر معمولی دھوکہ ہو، یا کسی ممنوع امرکی شرط لگانا، یا ایسی شرط لگانا کہ عقداس کا متقاضی نہ ہواوراس میں عاقدین میں سے کسی ایک کے لئے یا معقود علیہ کے لئے منفعت ہو، اور وہ عقد کے تقاضے کے مناسب نہ ہو، نہ لوگوں میں اس کا تعامل ورواج ہو، نہ شریعت میں اس کے جواز کی دلیل موجود ہو۔

مالکیہ کے نزدیک اس کا ضابطہ: کسی ممنوع امریا ایسے امری شرط لگانا جودھوکہ کاسبہو، یاعقد کے تقاضے کے خلاف کی شرط لگانا۔

شافعیہ کے نزدیک اس کا ضابطہ: کسی ایسے امر کی شرط لگا ناجو شریعت میں موجود نہ ہو، یا مقتضاء عقد کے خلاف امر کی شرط لگا نا، یا ایسے امر کی شرط لگا ناجو جہالت کا سبب ہو۔

حنابلہ کے نزدیک اس کا ضابطہ: ایک عقد کے اندر دوعقدوں کی شرط لگانا ، یا ایک عقد میں دوشرطیں لگانا ، یا عقد کے مقصود کے خلاف کی شرط لگانا۔

ب-اس کی انواع:

۔ ۲۷سا - اس قتم کی سات انواع ہیں، جواس کے ضوابط سے ماخوذ ہیں۔

نوع اول: ایسے امر کی شرط لگانا جوغیر معمولی دھوکہ کا سبب ہو، اس نوع کاذکر حنفیہ ومالکیہ نے کیا ہے۔ اس کی مثال حنفیہ کے نز دیک: افٹنی اس شرط پرخریدے کہ وہ حاملہ ہے، کیونکہ وجود و عدم دونوں کا اختال ہے اور سردست اس کی واقفیت ممکن نہیں، لہذا اس کے وجود میں دھوکہ ہوگا جو بیچ کے فساد کا سبب ہے۔

مالکیہ کے یہاں اس کی مثال: نرجانوراجرت پراس شرط کے ساتھ لیاجائے کہ مادہ کے حاملہ ہونے تک اس سے جفتی کرائے گاتو یہ صحیح نہیں، اس لئے کہ اگر وہ

جلدحامله ہوجائے تو یہ مادہ جانور والے کے نقصان کا سبب ہوگا، اور اگروہ دیرسے حاملہ ہوتو نرجانور والے کے نقصان کا سبب ہوگا<sup>(۱)</sup>۔
نوع دوم: ممنوع امر کی شرط لگانا<sup>(۲)</sup>۔
نوع سوم: خلاف شرع امر کی شرط لگانا<sup>(۳)</sup>۔

نوع چہارم: الیی شرط لگانا جوعقد کے تقاضے کے خلاف ہو، یا عقد کے مقصود کے خلاف ہو، اس کی مثال گھر اس شرط پر فروخت کرے کہ اس میں کچھ دنوں تک رہے گا تو بچے باطل ہوگی، یا شرط لگائے کہ وہ اس کوفر وخت نہ کرے گا توضیح نہ ہوگی، یا سی عورت سے شادی اس شرط پر کرے کہ وہ اس کے لئے حلال نہ ہوگی تو نکاح درست نہ ہوگا، اس لئے کہ اس میں نکاح کے خلاف کی شرط لگائی گئی درست نہ ہوگا، اس لئے کہ اس میں نکاح کے خلاف کی شرط لگائی گئی ہے۔

نوع پنجم: الیی شرط لگانا جو جہالت کا سبب ہو، مثلاً کوئی چیز بچہ کے بچہ پیدا ہونے تک ادھار ثمن کے عوض فروخت کرے تو یہ بچے صحیح نہ ہوگی ، اس کئے کہ اس کے اندر مدت میں جہالت ہے (۵)۔

نوع ششم: متعاقدین میں سے کسی ایک کا دوسرے پر کسی دوسرے عقد کی شرط لگانا، یا فروخت کرنے والے کا کوئی الی شرط لگانا جس پر بھے کو معلق کردے، مثلاً جیسا کہ'' کشاف القناع'' میں ہے: اس پرسلف یعنی''سلم' یا قرض یا بھے یا اجارہ یا شرکت یا ثمن میں بھے صرف یا کسی اور میں صرف یعنی ثمن کے علاوہ کے صرف کی شرط لگائے تو پیشرط لگانا بھے کو باطل کردے گا، جیسا کہ حنا بلہ نے صراحت کی ہے،

<sup>(</sup>۱) البدائع ۵۸/۱۲ (طبع الجماليه)،الدسوقي ۱۹۸۶ (طبع الفكر)\_

<sup>(</sup>۲) البدائع ۵ر ۱۲۹ (طبع الجماليه) \_

<sup>(</sup>۳) مغنی الحتاج ۲ رسس (طبع حلب) به

<sup>(</sup>۴) الدسوقی ۱۹۹۳–۱۳۰۰ (طبع الفکر)، المهذب ار۲۷۵ (طبع حلب)، کشاف القناع ۷۵/ ۹۷ طبع النصر)۔

<sup>(</sup>۵) مغنی الحتاج ۲ر۲۰ (طبع حلب)۔

ربا کا شبہ ہووہ فاسد ہے(۱)۔

کیونکہ بیایک بیچ میں دوئیج کی قبیل سے ہے جوممنوع ہے۔ اور نہی فساد کی متقاضی ہے، نیز جیسے کہے: اگرتم بیہ چیز میرے

اور ہی فسادی منعای ہے، بیز بیسے ہے: ایرم یہ پیز میرے
پاس لاؤ تو میں تمہارے ہاتھ فروخت کروںگا، یا اگر فلاں راضی ہوتو
میں تمہارے ہاتھ فروخت کروںگا، اس صورت میں بیچ درست نہ
ہوگی،اس کئے کہ بیچ کا تفاضا بیچ کرنے کی حالت میں ملکیت کو نتقل
کرنا ہے،اور یہاں پر شرطاس سے مانع ہے (۱)۔

نوع ہفتم : الیی شرط لگا ناجس کا عقد متقاضی نہ ہواورا س میں الروخت کرنے والے یا خریدار کے لئے فائدہ ہو، لوگوں میں اس کارواج نہ ہو، مثلاً : گھراس شرط پر فروخت کرے کہ فروخت کرے کہ اللہ علی ماہ اس میں رہے گا، پھر خریدار کے سپر دکرے گا، یا زمین اس شرط پر فروخت کرے کہ اس میں ایک سال کا شت کرے گا، یا فیان اس شرط پر فروخت کرے کہ اس میں ایک سال کا شت کرے گا، یا بیا کپڑا اس شرط پر فروخت کرے کہ اس کو ایک ہفتہ استعال کرے گا، یا اس شرط پر کہ خریداراس کو قرض دے گا، یا اس شرط پر کہ اس کو ہبہ کرے گا اور اس طرح کی دوسری چیزیں، یا کرے گا اور اسی طرح کی دوسری چیزیں، یا کپڑا اس شرط پر خریدے کہ فروخت کرنے والا اس کپڑے کا کرتا سل دے گا، یا گیہوں اس شرط پر خریدے کہ فروخت کرنے والا اس کپڑے والا اس کپڑے والا اس کو پیں دے گا وغیرہ۔

ان تمام صورتوں میں بیج فاسد ہے، جیسا کہ حفیہ نے صراحت کی ہے،اس لئے کہ بیج میں زائدمشر وطمنفعت سود ہوتی ہے، کیونکہ بیدمنفعت الین زیادتی ہے جس کے مقابل عقد تیج میں کوئی عوض نہیں ہوتا،اورربا کی تعریف یہی ہے،جس بیج میں ربایا

# شرط فاسد کی قشم دوم:

۲۴-جس کے ہوئے ہوئے تصرف صحیح رہتا ہے یا تواس لئے کہ شرط لگانے والا اس کوساقط کردیتا ہے، یااس کے باوجود تصرف صحیح رہتا ہے خواہ شرط لگانے والا اس کوساقط کرے یا نہ کرے۔

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اس قتم کی دوقتمیں ہیں:

۲۵ – اول: اگر شرط لگانے والا اس کو ساقط کرد ہے تو اس کے رہتے ہوئے تصرف کے صحیح ہونے کا حکم لگا یا جاتا ہے، مالکیہ نے اس کو شرط باطل کے اقسام میں لکھا ہے، اس کا ضابطہ ان کے نز دیک کسی ایسے امر کی شرط لگا نا ہے جو بیچ کے مقصود کے خلاف ہو یا اس کے شن میں خلل انداز ہو یا جہہ میں دھو کہ کا سبب ہو، اس طرح اس کی تین انواع ہیں:

نوع اول: ایسے امرکی شرط لگانا جو بیج کے مقصود کے خلاف ہو، مثلاً: فروخت کرنے والاخریدار پر شرط لگائے کہ نہ اس کو فروخت کرے گا، نہ ہبہ کرے گا وغیرہ، اگر شرط لگانے والا اس کو ساقط کردے تو بیج صحیح ہوجائے گی (۲)۔

نوع دوم: ایسے امرکی شرط لگانا جوشن میں خلل انداز ہواس طرح کداس کی وجہ سے اس میں جہالت پیدا ہوجائے اگر قرض کی شرط خریدار کی طرف سے ہوتو زیادتی میں یا اگر فروخت کرنے والے کی طرف سے ہوتو کمی میں، مثلاً تجے اوران میں سے سی ایک کی طرف سے قرض کی شرط لگانا، اس لئے کہ قرض سے فائدہ اٹھانا من جملہ ثمن یا سامان کے ہے اور وہ مجہول ہے، اگر شرط لگانے والا اس کو ساقط

<sup>(</sup>۱) البدائع ۱۲۹/۵-۱۷ (طبع الجماليه)، مغنی المحتاج ۲ رسس (طبع حلب)، المغنی ۲ رسم - ۹۵\_

<sup>(</sup>۲) الدسوقي ۳ر ۵۹-۲۲ (طبع الفكر) \_

<sup>(</sup>۱) کشاف القناع ۳ر ۱۹<del>۳ طبع النصر) به</del>

کردی توعقد صحیح ہوگا <sup>(۱)</sup>۔

نوع سوم: ایسے امر کی شرط لگا نا جودھو کہ کا سبب ہو، اس کی مثال ہبد میں سیہ میں سیہ کہ کسی کو گھوڑ ادے تا کہ وہ اس پر چند سالوں تک جہاد کرے، اور ہبہ کرنے والا شرط لگائے کہ موہوب لہ (جس کو ہبہ کیا گیا) گھوڑ ہے پران سالوں میں خرج کرے، پھروہ گھوڑ ااس شخص کی ملکیت ہوجائے گا جس کو دیا گیا ہے، تو بیدھو کہ کی وجہ سے جائز نہیں (۲)۔

۲۱ - سم دوم: جس کے ہوتے ہوئے تصرف کے سی ہونے کا تکم لگا یا جائے ، خواہ شرط لگانے والا اس کوسا قط کرے یا نہ کرے، حنفیہ کے نزد یک اس قسم میں وہ باطل شرطیں داخل ہیں جوسا قط ہوجاتی ہیں اور ان کے ساتھ تصرف صیح ہوتا ہے، اور مالکیہ کے نزدیک وہ باطل شرطیں داخل ہیں جن کے ساتھ تصرف صیح ہوتا ہے، اور شافعیہ وحنابلہ کے نزدیک وہ فاسد شرطیں داخل ہیں جن کے ساتھ تصرف صیح ہوتا ہے، ان سب کے ضوابط گزر کی ہے ہیں۔

# اس کی انواع حسب ذیل ہیں:

27 - نوع اول: جس کوحنفیہ نے لکھا ہے، یعنی الیی شرط لگانا جس کا عقد متقاضی نہ ہو، اور نہ اس کے تقاضے کے مناسب ہو، شریعت اور عرف میں اس کا جواز موجود نہ ہواور اس میں متعاقدین میں سے کسی ایک بلاہل استحقاق معقود علیہ کی کوئی منفعت نہ ہو۔

اس کی مثال جیسا که ' البدائع' میں ہے: عقد مزارعت میں ایک فریق بیشرط لگائے کہ دوسرا شریک اپنے حصہ کونہ فروخت کرے نہ ہبہ کرے ، تو مزارعت جائز ہوگی اور شرط باطل ہوگی۔

اس کئے کہ اس شرط میں کسی کے لئے منفعت نہیں ہے، لہذا ایہ فساد کا سبب نہ ہوگی، یہ اس لئے ہے کہ اس طرح کی شرائط میں بچ کا فاسد ہونا اس لئے ہوتا ہے کہ ان میں سود ہوتا ہے اور یہ عقد میں زائد مشروط منفعت کی شکل میں ہوتا ہے، جس کے مقابل میں کوئی عوض نہیں ہوتا، اور یہ چیز اس شرط میں نہیں یائی گئی، کیونکہ اس میں کسی کے لئے کوئی فائدہ نہیں ہے، البتہ یہ شرط بذات خود فاسد ہے، لیکن اس کا اثر عقد یرنہیں یڑے گا، لہذا عقد جائز ہوگا اور شرط باطل ہوگی (۱)۔

نوع دوم: جس کو مالکیہ نے لکھا ہے، اور وہ عیوب یا استحقاق سے بری ہونے کی شرط لگانا ہے، لہذا اگر کوئی سامان یا جانور عیوب سے براءت کی شرط کے ساتھ فروخت کرے، پھر خریدار کواس میں کسی قدیم عیب کاعلم ہوتوا سے حق ہے کہاں کور دکر دے، براءت کی شرط کا کوئی اعتبار نہ ہوگا (۲)۔

نوع سوم: اليى شرط لگانا جوعقد كے نقاضے كے خلاف يا منافى موراس كے مقصود ميں مخل نه ہو،اس نوع كاذكر مالكيه، شافعيه اور حنابله في كيا ہے۔

ما لکیہ کے یہاں اس کی ایک مثال یہ ہے کہ ودیعت کا ما لک مودع (جس کے پاس ودیعت رکھی جائے) پراس کے ضان کی شرط لگائے تو اگر ودیعت ایسے طور پر تلف ہوجائے جس میں اس پر ضان نہیں ہوتا تو اس پر ضان نہ ہوگا، اس لئے کہ مودع کا قبضہ امانت کا قبضہ ہے، لہذا تعدی کے بغیر اس کا ضامن نہیں ہوگا، ودیعت امانت ہے، اس لئے اس حالت میں تلف ہونے پراس کا ضامن نہیں ہوگا، شرط لغوہ وگی اور ودیعت درست ہوگی۔

ثافعیہ کے نزدیک اس کی ایک مثال یہ ہے کہ کے: "أعمرتک هذه الدار سنة" (میں نے یہ گھرتم کوایک سال کے

<sup>(</sup>۱) الدسوقي ۱۲۳–۲۷ (طبع الفكر) \_

<sup>(</sup>۲) جوابر الإكليل ۲۱۵/۲ (طبع المعرفه)،التاج والإكليل بإمش مواهب الجليل ۲۱۷-۱۲۲ (طبع النجاح)-

<sup>(</sup>۱) البدائع ۵/۰ کا (طبع الجمالیه)۔

<sup>(</sup>۲) الدسوقی ۳ر ۱۱۲\_

لئے عطا کردیا)، اور جدید قول کے مطابق اگر اس کے ساتھ بیہ بھی کے: "أعمر تکھا فإذا متّ عادت إلیّ أو إلی وارثی" (میں نے گھرتم کوعطا کردیا، اگرتم مرجاوً توبیہ میرے پاس یا میرے وارث کے پاس لوٹ آئے گا) توبیہ اس طرح بہہ ہے، اور شخ اعمار (عطا کرنا) ہے، اسح یہی ہے، اس کو اکثر نے قطعی کہا ہے، جیسا کہ "الروض،" میں ہے، لہذا شرط کا ذکر لغو ہوگا۔ حنابلہ کے نزدیک اس کی ایک مثال بیہ کہ شرط لگائے کہ اس پر خسارہ نہ ہوگا، یا شرط لگائے کہ اس پر خسارہ نہ ہوگا، یا شرط لگائے کہ اگر فروخت کردہ چیز چل جائے توٹھیک ورنہ واپس کردے گا، توبیش ط بیع کو باطل نہ کرے گی ا

نوع چہارم: ایسے امری شرط لگانا جو جہالت یا غیر مشروع امرکا سبب ہو، جیسے گائے فروخت کرے، اور شرط لگائے کہ روزانہ ایک صاع دود ھدے گی توبید درست نہیں، کیونکہ اس پر قدرت نہیں اور نہوہ منضبط ہے (۲)۔

# شرع من قبكنا

#### عريف:

ا - لغت ميں شوع، شويعة اور شِوعة كامعنى: اليما كھلا راستہ جہال سے پانی تك رسائی ہوسكے، كہا جاتا ہے: "شوعت الإبل شوعا وشروعا" اونك كا پانی پر آنا() \_

اورشرع کامعنی اصطلاح میں: وہ دین ہے جس کو اللہ تعالی نے اپنے بندوں کے لئے مقرر کیا ہے اور انہیں اس کی پیروی کا حکم دیا ہے(۲)۔

"من قبلنا" سے مراد ہمارے نبی سے قبل سابقہ قوموں کے پاس جیجے ہوئے انبیاء ہیں۔

لہذا"شوع من قبلنا" وہ شرائع واحکام ہیں جن کو لے کر انبیاء کرام نبی کریم علیہ کی بعثت سے قبل ان قوموں کے پاس آئے جن کے پاس ان کومبعوث کیا گیا (۳)۔

آسانی شریعتوں میں یکسانیت: ۲- تمام آسانی شرائع کا سرچشمہ ایک یعنی اللہ تعالی کی ذات ہے،

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، تاج العروس\_

<sup>(</sup>۲) روح المعانی فرمان باری: "لکل جعلنا منکم شرعة و منهاجا" کی تفسیر میں سورهٔ ما کده ۸ ۸م، اور مذکوره آیت کی تفییر میں حاشیة الشیخ زادة علی تفسیر البیضاوی۔

<sup>(</sup>۱) الخرش ۱۳۲۸ (طبع بولاق)، مغنی الحتاج ۱۸۰۳ (طبع حلب)، کشاف القناع ۳۳ س۱۹۹ (طبع النصر)۔

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ۲ر ۳۳–۳۳ به

اسی وجہ سے ان کے اصول اور بنیادی امور کیسال ہیں، اصول دین میں ان میں کوئی اختلاف نہیں، مثلاً اللہ کی وحدانیت، اللہ کے لئے خالص عبادت کا وجوب، دوبارہ اٹھائے جانے، جنت، جہنم اور فرشتوں پر ایمان لا نااور دوسرے اصول دین۔

الله تعالى نے اپنے نبی عظی الله سے فرمایا: "شَوَعَ لَکُمُ مِّنَ الله یُنِ مَا وَصَّی بِهِ نُوحًا وَّ الَّذِي أُوحَیٰنَاۤ إِلَیٰکَ وَمَا وَصَّیٰنَا الله یُنِ مَا وَصَّی بِهِ نُوحًا وَّ الَّذِي أُوحَیٰنَاۤ إِلَیٰکَ وَمَا وَصَّیٰنَا بِهِ إِبُرَاهِیمَ وَ مُوسِلی وَ عِیْسلی أَنُ أَقِیْمُوا الدِّیْنَ وَلاَ تَتَفَرَّقُوا فِیهِ اِبُرَاهِیمَ وَ مُوسِلی وَ عِیْسلی أَنُ أَقِیْمُوا الدِّیْنَ وَلاَ تَتَفَرَّقُوا فَیهُ الله نِهُ الله نَتْمَهارے لئے وہی دین مقررکیا جس کا اس نے نوح کو کم ویا تھا اور جس کو ہم نے آپ کے پاس وی کیا ہے اور جس کا ہم نے ابراہیم، موسی اور عیسی کو بھی حکم دیا تھا، یعنی یہ کہ اس دین کو قائم رکھنا اور اس میں تفرقہ نہ ڈالنا)۔

## فروع میں شریعتوں میں اختلاف:

سا- زمانہ اور گردو پیش کے حالات کے لحاظ سے، نیز کسی قوم کے خصوصی احوال و کوائف کے سبب فروعی احکام کے بارے میں آسانی شرائع میں کبھی اختلاف ہوتا ہے، چنانچہ کچھامور کسی قوم کے حق میں اس کے خصوصی اسباب کے مدنظر حرام ہوتے ہیں۔

مثلاً: يہود يوں پرجانور كِ بعض اجزاء حرام سے، فرمان بارى ہے: "وَعَلَى الَّذِيْنَ هَادُوا حَرَّمُنَا كُلَّ ذِى ظُفُرٍ وَمِنَ الْبَقَرِ وَ الْغَنَمِ حَرَّمُنَا عَلَيْهِمُ شُحُومُهُمَا إِلَّا مَاحَمَلَتُ ظُهُورُهُمَا أَوِ الْغَنَمِ حَرَّمُنَا عَلَيْهِمُ شُحُورُهُمَ اللَّهُ الْعَرَامِ كَلَيْ مَا الْحَدَلَ الْعَرَامُ كَلَيْهُ وَلَى اللَّهُ اللَّه

ہے ملی ہوئی ہو)۔

لیکن کیا ہم سابقہ شرائع کے فروعی احکام کے پابند ہیں؟ اس میں علاء اصول وفقہ کا اختلاف ہے۔

کیا نبی کریم علیلیہ بعث سے قبل کسی نبی کی شریعت کے مطابق عبادت کرتے تھے؟ کچھلوگ کہتے ہیں: عبادت کرتے تھے، کچھلوگ اس کا انکار کرتے ہیں۔

اس اصولی و کلامی اختلاف کی بنا پرسابقه شرائع کا کوئی حکم اگر
ایسا ہوکہ اس کے باقی رکھنے کی کوئی دلیل (ہماری شریعت میں) موجود
ہوتو وہ ہمارے لئے شرعی حکم ہے، اور اگر اس کے منسوخ ہونے کی کوئی
دلیل ہوتو وہ ہمارے لئے شرعی حکم نہیں، اس پر اتفاق ہے، اور اگر اس
کے برقر اررکھنے یا منسوخ کرنے سے ہماری شریعت خاموش ہوتو اسی
میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

حنفیہ، مالکیہ اور حنابلہ کا مذہب ہے کہ اگر اللہ تعالی نے انکار وتقریر کے بغیر اس کا بیان قرآن کریم میں کیا ہوتو وہ ہمارے گئے شریعت ہے، ہم پر اس کا تھم ثابت ہے، لہذا ہم ان کے علماء یاان کی کتابوں سے کوئی تھم نہیں لیس کے (۱)۔

ان حضرات كا استدلال اس فرمان بارى سے ہے: 'وَتِلُکَ حُجَّتُنَا آتَيُنَاهَا إِبُرَاهِيُمَ عَلَى قَوُمِه' إِلَى قَوُلِه: "فَبِهُدَا هُمُ اقْتَدِهُ" (لَيْ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى عَلَى عَوْمِ فَ الرامِيمُ كوان كى قوم كاڤتَدِهُ" (٢) (يَرَضَى جَمَارى دليل جو جم نے ابرامِيمُ كوان كى قوم كے مقابلہ پردى تقى ....سوآ بھى ان كے طريقه پر چلئے )۔

نیز فرمان باری ہے: "ثُمَّ أُو حَیْنَا إِلَیْکَ أَنُ اتَّبِع مِلَّةَ إِبْرَاهِیْمَ حَنِیْفًا"(")(پرمم نے آپی طرف وی پیجی کمابراہیم

<sup>(</sup>۱) سورهٔ شوری رسال

<sup>(</sup>۲) سورهٔ انعام ۱۲ ۱۴ ا

<sup>(</sup>۱) روالحتار ار ۹۲، شرح العنابي على الهدامية مع فتح القديرار ۳۳۷، الفصول في الأصول ار ۱۹، تيمرة الحكام ۲ر ۹۳، مطالب اولي النهي ۲۰۰۲-

<sup>(</sup>۲) سورهٔ انعام ر ۸۳-۹۰\_

<sup>(</sup>۳) سورهٔ کل *ر* ۱۲۳\_

كے طریقہ پر چلئے،جوبالكل ایک رخ کے تھے )۔

انہوں نے کہا: یہ اور دوسری آیات بتاتی ہیں کہ سابقہ انبیاء کی شریعت ہمارے لئے شریعت ہے، اور یہ اگرچہ بعثت نبوی سے قبل اس شریعت میں اپنے محض آنے کی وجہ سے ہمارے لئے لازم نہیں، تاہم ہماری شریعت میں اس کے آنے کی وجہ سے وہ ہمارے لئے شریعت بن گئی ہے، اور اس کے احکام ہم پرلازم ہو گئے ہیں، اسی بنیاد پر انہوں نے اپنی اختیار کردہ بہت سی فقہی آراء کے لئے سابقہ شراکع سے استدلال کیا ہے۔

چنانچہ حفیہ نے اس فرمان باری: "و کَتَبُنَا عَلَیْهِمُ فِیْهَا أَنَّ النَّفُسَ بِالنَّفُسِ "() (اور ہم نے ان پراس میں بیفرض کردیاتھا کہ جان کا بدلہ جان ہے ، احرانہوں نے اللہ کے نبی حضرت صالح وجوب پراستدلال کیا ہے، اور انہوں نے اللہ کے نبی حضرت صالح علیہ السلام کے واقعہ میں اس فرمان باری: "قَالَ هلّا ہِ فَاقَةٌ لَّهَا شِرُبٌ وَ لَکُمُ شِرُبُ یَوْمٍ مَّعُلُومٍ "(۲) ((صالح نے) کہا: یہ شِرُبٌ وَ لَکُمُ شِرُبُ یَوْمٍ مَّعُلُومٍ "(۲) ((صالح نے) کہا: یہ ایک اور ایک مقرردن میں ایک باری تہماری) سے ، دنوں کے ذریعہ پانی پینے کا مقرردن میں ایک باری تہماری) سے ، دنوں کے ذریعہ پانی پینے کا موقع تقسیم کرنے کے جواز پر استدلال کیا ہے، اس لئے کہ اللہ تعالی موقع تقسیم کرنے کے جواز پر استدلال کیا ہے، اس لئے کہ اللہ تعالی موقع تقسیم کرنے کے جواز پر استدلال کیا ہے، اس لئے کہ اللہ تعالی کومنسوخ نہیں کیا، لہذا یہ ابتداء ہمارے لئے شریعت بن گئی (۳)۔

مالکیہ نے علامت کے ذریعہ فیصلہ کرنے کے جواز پراس فرمان باری سے استدلال کیا ہے: "بَلُ سَوّلَتُ لَکُمُ أَنْفُسُكُمُ أَمُوّل " ایک بات بنالی أَمُوّا " (بال (یہ کہوکہ) تم نے این دل سے ایک بات بنالی

ہے)، یہ اللہ کے نبی حضرت یعقوب علیہ السلام کے متعلق ہے، اور حضرت یوسف کے بھائیوں کے اس قول کی تر دید میں ہے: "إِنَّا ذَهَبُنَا نَسْتَبِقُ وَ تَرَكُنَا يُوسُفَ عِنْدَ مَتَاعِنَا فَأَكَلَهُ اللَّهُ بُ" (١) ذَهَبُنَا نَسْتَبِقُ وَ تَرَكُنَا يُوسُفَ عِنْدَ مَتَاعِنَا فَأَكَلَهُ اللَّهُ بُ" (١) (٢٩ سب تو آپس میں دوڑ میں لگ گئے اور ہم نے یوسف کو اپنی سامان کے پاس چھوڑ دیا تو پھر بھیڑیا نہیں کھا گیا)۔

اس پرانہوں نے بہت سے احکام کی بنیا در کھی ہے۔ مثلاً: اگر دارالاسلام میں کوئی مردہ پایا جائے، اس کا ختنہ نہ ہوا ہو، اس پر زنار (جنیو) ہوتو اس علامت کو مدنظر رکھتے ہوئے اس کو مسلمانوں کے قبرستان میں فن نہیں کیا جائے گا<sup>(۲)</sup>۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ ما کده رهم\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ شعراءر ۱۵۵\_

<sup>(</sup>۳) بدائع الصنائع ۲ ر ۱۸۸ ، ابن عابد بن ۵ رسم ۳ س

<sup>(</sup>۴) سورهٔ پوسف ۱۸ ا

<sup>(</sup>۱) سورهٔ پوسف ر ۱۷۔

<sup>(</sup>۲) تبعرة الحكام ۲ ر ۹۳ تفسير القرطبي آيت مذكوره كي تفسير ميں \_

<sup>(</sup>۳) حدیث معافد: "لمها بعثه النبي عَلَيْتُ إلى اليمن "كى روایت ترمذی (۳) حدیث معافد: "لما بعثه النبي عَلَيْتُ إلى الیمن "كى روایت ترمذی (۳) ۲۰۷ طبع الحلمی) نے كی ہے، علماء كى ایک جماعت نے اس میں ایک روجہ راوى كی جہالت كی وجہ ہے اسے معلول قرار دیا ہے، جبیا كہ المخیص لابن حجر ۴۸ ر۱۸۲، ۱۸۳ (طبع شركة الطباعة الفديہ) میں ہے۔

میں نہ ہو؟ توانہوں نے کہا: میں اپنی رائے سے اجتہاد کروں گا )۔

انہوں نے ''شرع من قبلنا'' کا ذکر نہیں کیا، حضور علیہ کے ان کی تعریف وتصویب فرمائی، اگر سابقہ شریعت احکام کا ماخذ ہوتی تو اجتہاد کا سہار الینائی وقت جائز ہوتا جب کہ اس سے بے بی ہوجاتی (۱)۔

موضوع کی تفصیل اور اختلاف کرنے والوں کے دلائل کے لئے'' اصولی ضمیمہ'' کی طرف رجوع کیا جائے۔

شرقاء

د يکھئے:'' اضحيه'۔

شرك

د يکھئے:''إشراك''،'اشتراك''۔

شركة

نعريف:

ا-شرکة (کسره پرسکون کے ساتھ) بروزن "نعمة"، یا (فتح پر کسره کے ساتھ) بروزن "کلمة" ،اورفتح کے ساتھ بھی راءکو ساکن کرنا جائز ہے، یہ شرک کا اسم مصدر ہے، جیسے علم ، کہا جاتا ہے:
"شرک الرجل الرجل في البیع والمیراث یشرکه شرکا وشرکة" یعنی اپنا حصہ دوسرے کے حصہ میں ملانا، یا دونوں کے حصول کا آپس میں ملنا ہوگیا۔اوروہ عقد جس کے سبب سے دو مالوں کو حقیقتاً یا کا آپس میں ملنا ہوگیا۔اوروہ عقد جس کے سبب سے دو مالوں کو حقیقتاً یا حکماً ملایا جاتا ہے (تاکہ ہر شریک کا دوسرے کے مال میں تصرف کو سبب بول کرسبب مراد لینے درست ہو)اس کو مجاز اُشرکۃ کہتے ہیں، یہ مسبب بول کرسبب مراد لینے کو قبیل سے ہے۔

اصطلاح فقه میں: شرکت کی دوقشمیں ہیں: شرکت ملک، اور شرکت عقد (۱)۔

شرکت عقد پر بحث اس کی خاص قتم میں آئے گی۔ رہی شرکت ملک تو وہ ہیہے کہ دو یا زائدا فراد کے لئے ایک چیز یا جوایک چیز کے حکم میں ہومخصوص ہوجائے۔

ایک چیز کے حکم میں وہ متعدد چیزیں ہیں جوآ پس میں اس طرح مل گئی ہوں کہ ان کے حصوں کوممتاز کرنے کے لئے ان کوالگ الگ

(۱) ردامختار ۲ر ۳۴س، آمغنی ۵رسه

(۱) کمتصفی ار ۲۵۰ اوراس کے بعد کے صفحات۔

کرنا محال یا دشوار ہو، ' عین' اور' دین' اور ان کے علاوہ سب اس میں برابر ہیں، چنا نچہ ایک گھریا ایک زمین مثلاً اس میں شرکت ملک دو افراد کے مابین ثابت ہوتی ہے اگروہ دونوں اس کوخریدیں یا دونوں کو وہ وراثت میں طل یا ملکیت کے سی اور سبب سے وہ ان دونوں کے پاس منتقل ہو، مثلاً: ہبہ، وصیت اور صدقہ، اسی طرح دو'' اردب'' پاس منتقل ہو، مثلاً: ہبہ، وصیت اور صدقہ، اسی طرح دو'' اردب'' گیہوں اور (چوبیس صاع کا ایک بڑا پیانہ) گیہوں یا ایک'' اردب'' گیہوں اور ایک '' اردب'' میں مائی دونوں کے شیلیاں بہرضا مندی یا بہ مجبوری (مثلاً پاس میں رکھی ہوئی دونوں تھیلیاں بہرضا مندی یا بہ مجبوری (مثلاً پاس میں رکھی ہوئی دونوں تھیلیاں بھٹ جائیں ) ایک دوسرے سے مل جائیں۔

بعض حضرات' دین' میں شرکت ملک کے ہونے کے منکر ہیں، اس لئے کد دین ذمہ میں وصف شرعی ہے، لہذا ملکیت میں نہیں آئے گا ،اور ایسے شخص کو دین کا مالک بنانا جس کے ذمہ دین ہے، درحقیقت ساقط کرنا ہے مالک بنانائہیں۔

لیکن حق یہی ہے کہ دین کی تملیک ہوتی ہے، انہوں نے کہا:

اس کی دلیل ہے ہے کہ دوقر ض خواہوں میں سے ایک دین مشترک سے

اسپنے جس حصہ کو قبضہ میں لیتا ہے وہ دونوں قرض خواہوں کے درمیان

مشترک ہوتا ہے، حتی کہ اس شرکت سے چھٹکارا حاصل کرنا محال ہوتا

ہے، إلا بيکہ کوئی حيلہ کيا جائے، مثلاً بيکہ مقروض اپنے حصہ کے بقدر
پر قبضہ کرنے والے کووہ مال بہہ کردے جواس نے قبضہ میں لیا ہے،

اور قبضہ کرنے والادین میں اپنے حصہ سے اس کو بری کردے۔

رہا'' دین' اور'' عین' کے علاوہ، مثلاً اس کپڑے وغیرہ کی حفاظت کے بارے میں گھر کے دومالکان کاحق جس کو ہوااس گھر میں

ڈال دے، تو بیحق ان دونوں کے درمیان شرکت ملک کے طور پر
مشترک ہوگا، کیوں کہ وہ دونوں اس کے مالک ہوتے ہیں۔

حنفیہ کے ذکر کردہ اس انداز پر شرکت ملک کے ثبوت میں اہل فقہ میں کسی کا قابل ذکر اختلاف نہیں ہے، اگر چپ بعض حضرات نے اس کا بینام صراحناً نہیں لکھا، بلکہ بالقصد انہوں نے اس کو شرکت عقد کے ساتھ ایک تعریف میں جمع کردیا ہے، جیسا کہ بعض شافعیہ نے کیا ہے، کیونکہ انہوں نے مطلقاً شرکت کی تعریف یوں کی شافعیہ نے کیا ہے، کیونکہ انہوں نے مطلقاً شرکت کی تعریف یوں کی ہے کہ: بیشیوع اشتراک کے طور پر دویا زیادہ افراد کے لئے کسی چیز میں حق ثابت ہونا ہے۔ اسی طرح بعض ما لکیہ نے بھی کیا ہے، چیز میں حق ثابت ہونا ہے۔ اسی طرح بعض ما لکیہ نے بھی کیا ہے، مالکین فاکشر "(ا) (بیدویا زیادہ مالکان کے مابین کسی مالیت والی چیز کا ثابت ہونا ہے)۔

# شركت ملك كي تقسيم:

اول:شرکت دین اور شرکت غیر دین:

۲ - الف-شرکت دین: پیہے کہ دین دویا زیادہ افراد کاحق ہو، مثلاً کسی تاجر کے ذمہ میں سودیناراس شرکت کے مالکان کے لئے جس کے ساتھ وہ معاملہ کررہا ہے الگ الگ حصول کے لحاظ سے ہو۔

ب-شرکت غیر دین: الیی شرکت جو کسی '' عین' یا حق یا منفعت میں ہو، جیسے کہ مشترک تجارتی دوکان میں گاڑیوں یا بنے ہوئے کپڑوں یا کھانے کی چیزوں میں شرکت ہے، نیز شریکین کے شفعہ کے حق کے تعلق سے اس چیز میں جس کو دونوں کے علاوہ تیسرا فروخت کردے، اور مشترک طور پر کرایہ پر لینے والوں کے لئے گھر کی رہائش یا زمین کی کاشت کرنے کاحق، اس تقسیم کے حجے ہونے میں

<sup>(</sup>۱) فتح القدير ۸ مر ۳، ردالمحتار ۳ مر ۳ ۸۳ ما الخرثی ۴ مر ۲۵۴ ، الشرقادی علی التحرير ۲ مر ۱۰۹ ، المغنی ۱۰۹۷ ، مغنی المحتاج ۲ را ۲۱ ، حواثی التحقة ۲۰۹۷ ، حواثی العراقی علی تحفة ابن عاصم ۲۰۱۲ \_

فقہاء مذاہب میں کسی کااختلاف نہیں ہے<sup>(۱)</sup>۔

دوم:اختیاری اوراضطراری (جبری):

سا-الف-اختیاری: وہ ہے جود و یا دوسے زیادہ شرکاء کے ارادہ سے ہو، خواہ عقد کے واسطے سے ہو یا بلاعقد، خواہ عقد شروع سے مشترک ہو یا عقد پران دونوں کا اشتراک طاری ہوا ہو یا عقد کے بعد مال میں اشتراک طاری ہو۔

شروع سے مشترک عقد کے واسطہ سے ہونے والی شرکت کی مثال: دو افراد مل کر ایک جانور بار برداری یا سواری کے لئے خریدیں، یا کوئی سامان خریدیں جس میں دونوں تجارت کریں گے، اور خریداری ہی کے تکم میں اس طرح کی چیزیا اس کے علاوہ کسی چیز کا ہمیہ یاوصیت یا اس کا صدقہ قبول کرنا ہے۔

عقد پرطاری اشتراک یا عقد کے بعد مال میں طاری اشتراک کے واسطے سے ہونے والی شرکت کی مثال ہے ہے کہ خریداری یا ہبدیا وصیت کا قبول کرناکسی ایک کی طرف سے ہو، پھر دوسرے کو اپنے ساتھ شریک کرلے، اور دوسرا آ دمی شرکت کو بہ عوض یا بلاعوض قبول کرلے۔

بلاعقد شرکت کی مثال: دوآ دمی اپنا اپنا مال ملادیں، یا دوآ دمی اپنا اپنا مال ملادیں، یا دوآ دمی اپنا اپنا مال ملادیں، یا دوآ دمی جال بچھا کراس سے شکار کریں۔

ب-اضطراری یا جری: وہ ہے کہ دویا زیادہ شرکاء میں سے کسی کے ارادہ کے بغیر ہو، مثلاً تھیلیاں بچٹ جائیں اور اس میں موجود چیزیں ایک دوسرے میں اس طرح خلط ملط ہوجائیں کہ ان کے حصول کوممتاز کرنے کے لئے ایک دوسرے سے الگ کرنا محال نہ سمی

دشوار ضرور ہوجائے، جیسے بعض غلے، لیکن اگر دوسرے شرکاء کی اجازت کے بغیر ایک شریک کے عمل سے خلط ملط ہوجائے تو ابن عابدین نے کہا: ملانے والاشخص اس چیز کا مالک ہوجائے گاجس کواس نے اپنے مال کے ساتھ ملادیا ہے اورا پنی زیادتی کے سبب اس پراس کا ضمان بالمثل واجب ہوگا، یعنی شرکت نہ ہوگی (۱)۔

مذکورہ بالا امور میں کوئی اختلاف نہیں، البتہ اس طرح کے مسکلہ میں کہایک شخص دوسرے کا مال اپنے مال کے ساتھ ظالمانہ طور پر ملا کر ما لك بن جائے، اس طور ير كه دونوں الگ الگنہيں ہوسكتے، ياان كا الگ الگ ہونامشکل اور دشوار ہوتو حنفیہ نے کہا: وہ اس کے سبب اس کا مالک ہوجائے گا اور اس کے ذمہ میں دوسرے کے لئے اس کا بدل ثابت ہوگا، ابن القاسم بھی اسی کے قائل ہیں، اور ان کے ساتھ جہور مالکیہ، اور حنابلہ میں سے قاضی ہیں، انہوں نے کہا: یہی مذہب کا قیاس ہے، یہی امام شافعی کا بھی ایک قول ہے،جس کوا کثر متاخرین اصحاب نے معتمد قرار دیا ہے، البتہ انہوں نے راجح قول میں بیقیدلگائی ہے کہ وہ ملانے کے بعد جس کا مالک بن گیاہے اس میں تصرف کرنااس کے لئے ممنوع ہوگا، تا آ نکہ اس کے مالک کواس کابدل دے دے، اس لئے کہ وہ اس کا مالک اسی طرح ہواہے، اگر وہ اس کا مالک باہمی رضامندی سے معاوضہ کے ساتھ ہوتا تو بھی اس کے لئے اس میں تصرف کرنا جائز نہ ہوتا، تا آ نکہ اس کے مالک کواینے ذمہ سے مطمئن وراضی کردے،لہذا جب اس کی رضا مندی کے بغیراس کا مالک بنا تو بدرجهاولي ابيها كرنا هوگا\_

مذاہب ثلاثہ کے کچھ فقہاء اس جری مالک بننے کا انکار کرتے ہیں اور مال کومشترک قرار دیتے ہیں، جیسا کہ یہی امام شافعی کاایک قول ہے،اس کو تقی الدین کی نائید

<sup>(</sup>۱) ردالحتار ۳۸۳ سر ۳۸۳، فتح القدیر ۱۲ – ۱۳ تنویرالأ بصار وشروحه ۳۹۲ – ۱۳ سر ۱۳ مطالب اولی النهی ۳۲۳ مطالب اولی النهی سر ۵۰۹ مطالب اولی النهی سر ۵۰۹

<sup>(</sup>۱) ردالحتار ۳۸ / ۳۸ سالا تحاف بأ شباه ابن نجيم / ۴۸ / \_

میں طویل بحث کی ہے، مالکیہ میں اشہب اور جمہور متاخرین حنابلہ کی یہی رائے ہے<sup>(۱)</sup>۔

# شرکت ملک کے احکام:

۷ - اصل یہ ہے کہ شرکت ملک میں دویا زیادہ شرکاء میں سے ہرایک دوسرے کے حصہ کے بارے میں اجنبی ہے، اس لئے کہ اس شرکت میں کسی طرح کی وکالت نہیں، پھرکسی شریک کے لئے اپنے شریک کے حصہ میں کوئی ملکیت نہیں ہوتی، اور نہ اس کے لئے اس پرکسی اور طرح سے ولایت حاصل ہوتی ہے، اور تصرف کا جواز محض ملکیت یا ولایت سے ہوتا ہے (۲)۔ اس میں کوئی اختلاف ہوہی نہیں سکتا۔

# اس پردرج ذیل امورمرتبهوتے ہیں:

۵-۱-شرکت ملک میں کسی شریک کے لئے دوسرے کے حصہ میں اس کی اجازت کے بغیر کسی طرح کا کوئی عقد کرنے کا کوئی حق نہیں ہوتا، مثلاً بیج ، اجارہ اور اعارہ وغیرہ ، اب اگر تعدی کرتے ہوئے 'عین مشترک' کواجرت یا عاریت پردے دے اور وہ کرابیددار یا عاریت لینے والے کے قبضہ میں تلف ہوجائے تواس کا شریک اس کو اپنے حصہ کا ضامن بناسکتا ہے ، اس میں بھی کوئی اختلاف نہیں ہے (۳)۔

۲-۲- شرکت ملک کے ہرشریک کو اختیار ہے کہ اپنا حصہ اپنے شریک کے ہاتھ فروخت کردے یا کسی بھی طریقہ سے اگر چہوصیت

- (۱) نهایة الحتاج مع حواثی ۱۸۷۵،۱۸۴۵، ۱۸۷۸، بلغة السالک ۱۷۵۲، ۱۳۱۳، ۱۳۱۳، ۱۹۵۳، ۱۳۱۳، الشرقاوی علی التحریر ۱۷۳۰، الشرقاوی علی التحریر ۲۷۳، الشرقاوی علی التحریر ۲۷۴، المعنی لابن قدامه ۱۸۷۵، ۱۸۸۸، مطالب اولی النهی ۱۷۹۳، ۱۸۹۳،
  - (۲) بدائع الصنائع ۲ ر ۲۵،ردالمحتار ۱۳۸۳ سر ۱۳۸۳
- (۳) مجلة الأحكام دفعه (۱۰۷۵)، حواثى تخنة ابن عاصم ۲۱۲/۲، نهاية المحتاج ۱۸۵،۲/۵ مطالب اولى النهى ۳/ ۹۴س-

کے ذریعہ ہوا پنی ملکیت سے نکال کراس کودے دے، البتہ مشترک چیز تقسیم کے بغیر بہنہ ہیں کی جائے گی ، بشرطیکہ نا قابل تقسیم نہ ہو، ضرر کی حالت کا استثناء آئے گا ، حنفیہ نے ایسا ہی بیان کیا ہے، اور بیہ فی الجملہ متفق علیہ ہے، البتہ مشاع (مشترک) کا بہبہ جمہور اہل علم کے نزدیک علی الاطلاق جائز ہے، جیسا کہ مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ نے بیان کیا ہے۔

حنفیہ کی رائے ہے کہ مشاع (مشترک) کا ہبدنا جائز ہے (اس معنی میں کہ فوری طور پراس سے ملکیت ثابت نہیں ہوتی )،لہذا ہبہ صحیح ہے، البتہ ملکیت حصول کو الگ الگ کر کے سپر دکرنے پر موقوف ہوگی (۱)۔

2 - ۳ - حنفیہ وشافعیہ کی رائے ہے کہ شریک اپنا حصہ غیر شریک کو اجازت (حالت ضرر کے علاوہ میں جو آ رہی ہے) اپنے شریک کی اجازت کے بغیر فروخت کرسکتا ہے، حنفیہ نے ایک حالت کوسٹنی کیا ہے: اور وہ شیوع کے بغیر دونوں مال کے مل جانے کی حالت ہے، اس لئے کہ ہر مال اپنے مالک کی ملکیت پر باقی ہے، اگر چہاس کوممتاز کرنا دشوار یا محال ہو، خواہ یہ ملنا غیر ارادی طور پر ہویا شرکاء کی جانب سے بالقصد ملانے کے نتیجہ میں ہو۔

اس حالت (شیوع کے بغیر دونوں مالوں کے ملنے کی حالت)
میں ضروری ہے کہ شریک اپنے شریک کو اجازت دے تا کہ اس کوغیر
شریک کے ہاتھ فروخت کرنا درست ہو، جب تک مال دونوں کے
درمیان مشترک رہے تقسیم نہ ہو<sup>(۲)</sup>۔

اس حالت کے حکم میں کہ غیر شریک کے ہاتھ بیچ کا درست ہونا

- (۱) روالمحتار ۳۴۷/۳، فتح القدير ۱۲۳۷، العناية على الهدايه ۱۲۱/۷، بداية المجتهد ۲۹/۲، لجيمر مى على المنج ۳/۲۱۷\_
- (۲) ردانختار ۱۳۷۳–۳۷۷ مغنی الحتاج ۱۳۷۷، حاشیة الشیر املسی علی نهایة الحتاج ۸۳/۵\_

شریک کی اجازت پرموتوف ہوتا ہے اور اس حالت کے علاوہ کے حکم میں جہاں پریہ توقف موجود نہیں ہوتا ہے، فرق کا رازیہ ہے کہ شرکاء کے درمیان مال کے شیوع کی حالت میں (خواہ شیوع اس سبب سے ہو کہ شریکین اس مال کے دارث ہوئے ہیں یااس مال میں ان دونوں کی شرکت کسی اور سبب سے ہوئی ہو جواس شیوع کا متقاضی ہو: مثلاً ان دونوں کا اس کوایک ساتھ خریدنا یا ایک کا دوسرے کواس میں'' شائع'' حصہ کے ساتھ شریک کرنا ) مال مشترک کا ہر جز (خواہ کتناہی معمولی اور حچھوٹا ہو) شرکاء کے مابین مشترک ہوتاہے، اور''شائع'' حصہ کوشریک وغیرشریک کے ہاتھ فروخت کرنا جائز ہے،اس لئے کہاس کے سیرد کرنے اور وصول پانے سے کوئی مانع نہیں، کیوں کہ حصوں کوالگ الگ کرنا سپر دکرنے کے شرائط میں ہے ہیں ہے، اسی وجہ سے ذاتی طور پرنا قابل تقسیم چیز مثلاً جانوراور چھوٹے گھر میں'' شائع'' حصہ کوفر وخت کرنے کے سیح ہونے میں کوئی نزاع نہیں ہے،البتہ جب فروخت کرنے والا'' عین مشترک'' مکمل طور پرشریک کی اجازت کے بغیرسپر دکرے گاتو وہ غاصب کی طرح ہوگا،اوراس سےخریدنے والافروخت نہ کرنے والے شریک کے حصہ کے تعلق سے غاصب سے غصب کرنے والے کی طرح ا ہوگا جتی کہا گروہ '' عین'' تلف ہوجائے توجس شریک نے فروخت نہیں کیا ہے اس کوحق ہوگا کہ اپنے حصہ کا ضان دونوں اشخاص فروخت کرنے والے اور خریدار میں سے جس سے جاہے واپس لے، پھرا گروہ خریدار سے واپس لے گا توخریدار فروخت کرنے والے سے واپس لے گا۔

لیکن شرکت ملک میں غیرشائع حصہ اپنے مالک کی ملکیت میں باقی رہتاہے، البتہ وہ دوسرے کے ساتھ خلط ملط ہوگیا ہے یا اس کو علا حدہ کرنا دشوار ہے، لیکن وہ اسے شریک کے ہاتھ فروخت کرے تو

یہ اختلاط یا دشواری اس کوشریک کے سپر دکرنے پر قدرت سے مانع نہیں ہوگی ، البتہ اس قدرت کے خلاف اور مانع اس صورت میں ہوگی جب کہ اس حصہ کوا پنے شریک کی اجازت کے بغیر کسی ایسے شخص کے ہاتھ فروخت کرد ہے جوشریک نہیں ہے ، کیونکہ اس کا اس کے سپر دکرنا یا اس کا وصول پانا اس شریک کے حصہ سے مخلوط ہوئے بغیر ناممکن ہے ، لہذا اس کی اجازت پر موقوف ہوگا<sup>(1)</sup>۔

قرافی مالکی نے ''الذخیرہ'' میں کہا: اگر دوآ دمی کسی جانور میں مثلاً وراثت یا کسی اورسبب سے شریک ہوں توان میں سے کسی ایک کے لئے اپنے شریک کی اجازت کے بغیر تصرف کرنا جائز نہیں، لہذا اگر وہ اپنا حصہ فروخت کردے، اور شریک کی اجازت کے بغیر پورا جانور خریدار کے سپر دکرد ہے تو قواعد کے تقاضے کی روسے وہ ضامن ہوگا، اس لئے کہ بہتر سے بہتر حالت میہ کہ دوامانت میں امانت دار کی طرح ہو، اورامانت داراگر امانت اجنبی کے حوالہ کرد ہے تو تعدی کی وجہ سے ضامن ہوتا ہے، اور حوالگی پر قدرت نہ ہونے سے بیچ کا وجہ سے ضامن ہوتا ہے، اور حوالگی پر قدرت نہ ہونے سے بیچ کا حوالہ کرد کے ورمیان ہوگا، یا اگر وہ غائب ہوگا تو اس معاملہ کو قاضی کے پاس کے درمیان ہوگا، یا اگر وہ غائب ہوگا تو اس معاملہ کو قاضی کے پاس کے حوالہ کرد کا مال اپنے کے درمیان ہوگا، یا اگر وہ غائب ہوگا تو اس معاملہ کو قاضی کے پاس کے جایا جائے گا، وہ اس کو بیچ کی اجازت دےگا، اور غائب کا مال اپنے نے خطبہ میں رکھ لےگا ''')۔

#### ضرر کی حالت:

 ۸ – عمارت یا درخت یا پھل یا گھتی میں شائع حصہ کوفر وخت کرنا جائز نہیں ، اور اس سے ان کی مراد: اس کے حصہ کو اس زمین سے علا حدہ کر کے فروخت کرنا ہے جس میں وہ حصہ ہے۔

<sup>(</sup>۱) البهجة على التحفه ۲۱۲/۲\_

<sup>.</sup> (۲) حواثی نهایة الحتاج ۸۵ ۸۳ مغنی الحتاج ۱۲ سامحواثی تخته این عاصم ۲۱۲۸ \_

رہا عمارت اور درخت کے تعلق سے تواس کئے کہا گروہ عمارت کو منہدم کرنے اور درخت کو اکھاڑنے کی شرط لگائے تو بیفروخت نہ کرنے والے شریک کے حصہ کے منہدم کئے اور اکھاڑے بغیر نہیں ہوسکتا (اس کئے کہ شائع ہے) اور بیا ایسا ضرر ہے جو نا جائز ہے، نیز اس کئے کہ ان دونوں کے بقا کی شرط محض متعاقدین میں سے ایک کے لئے ایسی منفعت کی شرط ہے جومقت خاعقد سے زائد ہے، لہذا بی بذات خود فاسد شرط ہوگی ، اور عقد کو بھی فاسد کرے گی ، اس کئے کہ بیہ براہے، کیوں کہ بیعوض سے خالی اضافہ ہے (۱)۔

رہا پھل یا بھی کے سلسلہ میں تواگران کے توڑنے اور کاٹنے کا وقت ابھی نہ آیا ہوتو شریک کی اجازت کے بغیر کسی اجنبی کے ہاتھ حصہ کوفر وخت کرنا درست نہیں ، کیونکہ اس کو ضرر لائق ہوگا، اس لئے کہ خریدارا پنے خرید ہے ہوئے حصہ کو کاٹنے کا مطالبہ کرے گا، اور اس شریک کے حصہ کو کاٹے بغیراس کی کوئی سبیل نہیں (۲)۔

9 - ۷- فقہاء کی رائے ہے کہ شریک کی موجودگی میں دوسرا شریک مال مشترک سے اس کی اجازت کے بغیر فائدہ نہیں اٹھائے گا، اس لئے کہ اجازت کے بغیر میغصب ہوگا، اور اجازت میں اجازت عرفی بھی داخل ہے۔

اگرشریک دوسرے شریک کی اجازت کے بغیر مشترک جانور پر سواری کرے یا اس پر بار برداری کرے اوروہ ہلاک ہوجائے یا دبلا ہوجائے، اور اس کی قیمت گھٹ جائے تو وہ ہلاکت کی حالت میں اپنے شریک کے حصہ کا ضامن ہوگا، اور دبلا ہونے کی حالت میں شریک کے حصہ کی قیمت میں جوگی آئی ہے اس کا ضامن ہوگا۔

اگرشریک کے حصہ کی اجازت کے بغیر مشترک زمین میں کا شت کرے اگرشریک کی اجازت کے بغیر مشترک زمین میں کا شت کرے

یا تغییر کرے، حالانکہ شریک حاضر ہوتو خصب کے احکام جاری ہوں گے، زمین دونوں میں تقسیم کردی جائے گی، اور الی حرکت کرنے والے پرواجب ہوگا کہ اس کے شریک کے حصہ میں جو کاشت یا تغییر) ہوئی ہے اس کوا کھاڑے اور اس کی زمین میں جو نقص آیا ہے اس کا ضان دے، البتہ اگر جیتی پک چکی ہویا پئنے کے قریب ہوتو اس پر صرف زمین کے نقصان کا ضان ہوگا، جیتی نہیں اکھاڑنی ہوگی، دوسر سے شریک کے لئے روانہیں کہ جس نے مشترک زمین میں کاشت کی ہے اس کوآ دھا نیج دے، تا کہ جیتی دونوں کے مابین مشترک ہوجائے، اس لئے کہ اگر جیتی ابھی اُگی نہ ہوتو ہی معدوم مابین مشترک ہوجائے، اس لئے کہ اگر جیتی ابھی اُگی نہ ہوتو ہی معدوم کی بیچ ہوگی، ورنداس میں کوئی حرج نہیں ہوگا، نیز اس کے لئے ہی جی جائز نہیں کہ وہ گھیتی کوا کھاڑنے پراصرار کرے اگر اس کے لئے ہی جی مکن ہو۔

یہاں شافعیہ کے پاس ایک عمدہ ضابطہ یہ ہے: شریک امانت دار ہے اگروہ مشترک چیز کواستعال نہ کرے، یا اس کو باری باری استعال کرے (اس لئے کہ بیا جارہ فاسدہ ہے)، ورنہ اگر اس کوشریک کی اجازت سے استعال کرے تو عاریت ہے، اور اگر اس کی اجازت کے بغیر استعال کرے تو عاریت ہے، دودھ والے جانور کا دودھ دو ہنا استعال کے قبیل ہے ہے، دودھ والے جانور کا دودھ دو ہنا استعال کے قبیل ہے ہے (۱)۔

• ا - ۵ - شریک کی غیر موجود گی یااس کی موت کی حالت میں اس کے موجودہ شریک کے لئے جائز ہے کہ مشترک چیز سے اس طرح فائدہ اٹھائے کہ اس میں نقصان نہ ہو<sup>(۲)</sup>۔

۱۱ - ۲ - حفیہ کی رائے ہے کہ اگر مال مشترک میں خرچ کی ضرورت ہوئے کی مور خواہ تعمیر کے لئے یاکسی اور مقصد کے لئے ) مثلاً: گرے ہوئے کی

<sup>(</sup>۱) الدرالمخارم ابن عابدین ۳۸۵ سـ

<sup>(</sup>۲) ردالحتار ۳۸۲ م مغنی الحتاج ۲۸۹۲، البهیة علی التفه ۲۰۹۷–۲۱۱\_

<sup>(</sup>۱) سابقه مراجع ،الشرقادي على التحرير ۲ رساله

<sup>(</sup>۲) ملامسكين على الكنز ۲۰۸۶، العناية على الهدايه ۸٫۰۸مغني المحتاج ۲ر۱۸۹،البجير مي على المنج ۳ر۱۵،الخرش ۴۸٫۸۷،المغنی ۳۲٫۵

تغییر اور کمزور کی اصلاح ومرمت اور جانوروں کو کھلانا الیکن شرکاء میں اختلاف ہوجائے: کچھ شریک خرج کرنا چاہیں اور دوسرے انکار کریں تواس کے کم میں تفصیل ہے، اس لئے کہ مال یا تو قابل تقسیم ہوگایانا قابل تقسیم:

الف - قابل تقسیم میں: مثلاً کشادہ گھر، آمدنی کے لئے بنائی گئ دوکا نیں اور متعدد جانور، اس میں خرچہ دینے سے گریز کرنے والے کومجبور نہیں کیا جائے گا، البتہ مال کو تقسیم کردیا جائے گا، تا کہ جو چاہے اپنے مال کی اصلاح کرے اور اس پرخرچ کرے، ہاں اگر خلاف مصلحت گریز کرنے والا وصی یا نگران وقف ہو (جیسے دواوقاف میں مشترک گھر) تو اس کو مجبور کیا جائے گا، اس لئے کہ اس کا تصرف مصلحت سے وابستہ ہے۔

ب- اگر مال مشترک نا قابل تقسیم ہوتو شریک کو خرچہ میں شریک ہونے پرمجبور کیا جائے گا، اس لئے کہ اس کے گریز کرنے سے اس کے شریک کا اپنے مال سے انتفاع کا حق فوت ہوجائے گا، مثلاً:

ایک جانورکا خرچہ یا نہر کھودنے یا نالے یا کنویں کی مرمت یا سینچائی کے آلہ کی اصلاح یا کشتی کی مرمت یا دیوار کی مرمت کا خرج جواس زمین کے تلگ ہونے کی وجہ سے جس پر دیوار ہے یا اس پر بوجھ ہونے کی وجہ سے جس پر دیوار ہے یا اس پر بوجھ ہونے کی وجہ سے نا قابل تقسیم ہون اللہ یہ کہ سارا ہو جھ تعمیر کے طالب کے علاوہ کا ہون البت متاخرین حفیہ کا میلان اس قول کی طرف ہے کہ کشادہ زمین والی دیوار یہاں پر نا قابل تقسیم کے ساتھ لاحق ہے، اس کے کہ کے کہ اس کی اصلاح و مرمت میں شرکت نہ ہونے سے اس کے شریک کو ضرر ہوگا۔

مالکیہ، حفیہ سے قریب قریب مکمل طور پرمنفق ہیں، اور وہ مزید کہتے ہیں: شریک اگر گریز کرنے پراصرار کرے تو قاضی اس کی رضا کے بغیر اس کے سارے حصہ کوکسی ایسے شخص کے ہاتھ فروخت

کردے گا جو واجی خرجہ برداشت کرے، اور انہوں نے اس خرچ کو یورا کرنے کے بقدر حصہ کے فروخت کرنے کو کافی نہیں سمجھا ، تا کہ شرکاء کی کثرت کے ضرر کوروکا جاسکے ، اور نہ فروخت کرنے کا سہارا لینے کے بجائے تنہااس شریک کومجبور کرنے پراکتفا کیا جونفقہ دینے کی قدرت رکھتا ہے (جیسا کہ انہوں نے موقو فیہ حصہ میں فروخت کرنے کا سہارانہیں لیا،اورانہوں نے فروخت کرنے سے روکا،اگراس کے سوا كوئي چاره ہو۔مثلاً :اس وقف كى جمع شده آمدنی ، يا مثلاً پيشگي اجرت دے کرکرایہ پر لینے کے کسی خواہش مند کے یائے جانے کی وجہ سے کرایہ کی رقم مل سکتی ہو) حالانکہ ان میں سے ہرایک قول ان کے یہاں موجود ہے، رہا جہاں پرموقو فیہ حصہ کو فروخت کرنے کے علاوہ کوئی چارہ کارنہ ہوتوسارے کو (غیرموقو فیہ حصہ کی طرح) فروخت کردیا جائے گا، تا کہ کثرت شرکاء کو روکا جاسکے، جبیبا کہ نفراوی نے بعض شراح'' خلیل'' پر استدراک کیا ہے اور انہوں نے وقف کوفروخت کرنے سے مانغ نہیں قرار دیا، الایہ کہ جب مشترک مال سارا ہی وقف ہوتواس صورت میں مطالبہ کرنے والا واجبی خرچیکوادا کرےگا، پھراس کی آمدنی میں ہے دوسرے ھے کے خرچے کو وصول کرے گا۔ مذکورہ امور کے باوجود اگروہ الیں اصلاح سے گریز کر ہےجس میں بقینی نفع نہیں تو مالکیہ کی رائے ہے کہ اس کومجبور نہیں کیا جائے گا،

مذورہ امور کے باوجود الروہ ایک اصلائ سے کریز کرے بس میں بقینی نفع نہیں تو ما لکیہ کی رائے ہے کہ اس کو مجبور نہیں کیا جائے گا، انہوں نے اس کی مثال میں چشموں اور کنوؤں کی اصلاح کو پیش کیا ہے، حتی کہ ما لکیہ میں سے جن لوگوں نے کہا ہے کہ اگر ان چشموں یا کنوؤں پر کھیتی ہو یا درخت ہوجس کے پھل کو گا بھا' دیا جا چکا ہوتو اس کو مجبور کیا جائے گا، ان کے اس قول کورد کردیا ہے۔ اور ان کی رائے ہے کہ اصلاح وہ شریک کرے جو اس کا خوا ہاں ہو، پھر گریز کرنے والے شریک کو پانی کی اس زائد مقد ارسے (جو اصلاح ومرمت کے سبب بڑھی ہے) سے روک دے، تا آں کہ اس کے حصہ کا خرج اس

سے وصول کر لے، گویہی صورت حال زمانہ دراز تک رہ جائے۔

ہاں مالکیہ کے کلام کا سیاق یہاں جانور کے علاوہ کے بارے
میں ہے (تاہم انہوں نے (اس کی جگہ پر) صراحت کی ہے جس
سے معلوم ہوتا ہے کہ جانور کا حکم الگنہیں ہے )، یہاس لئے کہ انہوں
نے قاضی کو وہی اختیار دیا ہے جب کہ جانور خصوصی ملکیت میں ہواور
مالک اس پر خرج کرنے سے گریز کرے، زیادہ سے زیادہ بید کہ
انہوں نے مالک کو بیمزید اختیار دیا کہ قابل ذی جانور کو ذی کردے،
حتی کہ اگروہ دونوں امور سے ہی انکار کرتے قاضی خود اس کی طرف
سے بیمل کرے گا(ا)۔

مشترک جانور کے خرچ کے بارے میں شافعیہ وحنابلہ کی رائے تقریباً وہی ہے جو حنفیہ و مالکیہ کی گزر چکی ہے۔

رہا غیر جانور میں تو امام شافعی وامام احمد کے دو دو اقوال ہیں:
ایک قول یہ ہے کہ: شریک کو اپنے شریک کے ساتھ تعمیر اور خرچ کرنے پرمجبور کیا جائے گا، تا کہ ضرر کو روکا جاسکے، اور املاک کو بیکار ہونے سے بچایا جاسکے، اس کو حنا بلہ اور بہت سے شافعیہ (مثلاً غزالی اور ابن الصلاح) نے معتمد کہا ہے، اور دو سرا قول ہے کہ مجبور نہیں کیا جائے گا، اس لئے کہ گریز کرنے والے کو بھی خرج دینے میں ضرر ہوگا، اور ضرر کو ضرر سے زائل نہیں کیا جاتا ہے، نیز اس کے پاس کوئی مغر رہا نظر نظر بھی ہوسکتا ہے، پھر غیر ذی روح کا بذات خود کوئی ایسا احتر ام نہیں جس کی وجہ سے اس پرخرج کرنا واجب ہو، اور نہ اس کئے کہ معطل کرنے میں مال کو ضائع کرنا ہے جو شرعاً حرام ہے، اس لئے کہ معطل کرنے میں مال کو ضائع کرنا ہے جو شرعاً حرام ہے، اس لئے کہ معطل کرنے میں مال کو ضائع کرنا ہے جو شرعاً حرام ہے، اس لئے کہ شرت فعل ضروری ہے، مثلاً انسان اپنا مال دریا برد کردے، یہی شافعیہ مثبت فعل ضروری ہے، مثلاً انسان اپنا مال دریا برد کردے، یہی شافعیہ مثبت فعل ضروری ہے، مثلاً انسان اپنا مال دریا برد کردے، یہی شافعیہ مثبت فعل ضروری ہے، مثلاً انسان اپنا مال دریا برد کردے، یہی شافعیہ مثبت فعل ضروری ہے، مثلاً انسان اپنا مال دریا برد کردے، یہی شافعیہ

کے پہال معتمد ہے، ابن قدامہ نے کہا: یہ دلیل کے لحاظ سے قوی تر ہے، اگر چہشا فعیہ میں سے جوری، نبا تات کومستنی کرتے ہوئے اس کو جانور کے ساتھ لاحق کرتے ہیں، بعض شا فعیہ دونوں اقوال میں بیہ تطبیق دیتے ہیں کہ معاملہ قاضی کے سپر دکیا جائے گا، اگر وہ سمجھے کہ گریز کرنے والامحض عناد و دشمنی پر آمادہ ہے تو اس کو مجبور کرے گا، ورنہیں (۱)۔

شریک کا اینے شریک سے کیا ہوا خرج وصول کرنا:

11 - حفیہ کی رائے ہے کہ اگر قابل تقییم چیز میں شرکاء میں سے کوئی دوسرے شریک کی اجازت کے بغیرا پی طرف سے خرج کر ہے تو وہ احسان کرنے والا ہوگا، وہ اپنے کئے ہوئے خرج کو اپنے شریک سے وصول کرنے کاحق دار نہ ہوگا، نہ شل نہ قیمت ،اس لئے کہ تقسیم کراکے وہ اس سے نی سکتا تھا، البتہ انہوں نے لکھا ہے کہ اگر اسے بیا ندیشہ ہو کہ اس جا گھا ہے کہ اگر اسے بیا ندیشہ کر ہے کو وہ تلف ہو جائے گایا اس میں نقص پیدا ہو جائے گا (مثلاً کسی خوفناک جگہ میں مال مشترک سے لدی ہوئی گاڑی بگڑ جائے، جیسے جنگل میں ) تو اس صورت میں اس کو نتقل کرنے کے لئے اس پرخرج جنگل میں ) تو اس صورت میں اس کو نتقل کرنے کے لئے اس پرخرج حرکے گا۔

رہی نا قابل تقسیم چیز توابن نجیم نے ''الا شباہ' میں مطلقاً کہا ہے کہ خرچ کرنے والا اپنے شریک سے واپس لے گا، اور یہ کہ (اگر ممکن ہو) تواس ''عین' کو اجرت پر دے گا اور اس کی اجرت سے جتنا خرچ کیا ہے وصول کرلے گا (بشر طیکہ اس نے قاضی کے حکم سے خرچ کیا ہو)، یا اس نے اس کی اصلاح کے لئے جو تعمیر کی ہے اس کی قیمت

<sup>(</sup>۱) ابن عابدين ۳۲۲۳، الخرشی ۳۷۲۸، بلغة السالک ۲ر ۱۷۳–۱۷۴، الفوا كه الدوانی ۲ر ۱۰۸۸–۱۰۹

<sup>(</sup>۱) الشرقادي على التحرير ۲۷ – ۳۴۸ «دليل الطالب ر ۲۵ – ۲۵۱ ، مغنی الحتاج ۲۷ – ۱۹۰۱ المغنی لا بن قدامه ۴۵ – ۵۰ – ۵۰

وصول کر لے اگراس نے قاضی کے حکم سے خرچ نہ کیا ہو (۱)۔

جوشر یک مشتر کہ چیز پراپنے شریک یا قاضی کی اجازت کے بغیر
اپنی طرف سے خرج کرے، وہ شافعیہ کے زدیک اپنے خرج کو اپنے
شریک سے واپس لینے کا مستحق نہیں ہوگا، اس لئے کہ اس صورت میں
وہ احسان کرنے والا ہوگا، حتی کہ وہاں بھی جہاں وہ خرج میں شرکت
کرنے پر مجور کر سکتا تھا، اس شخص پر قیاس کرتے ہوئے جودوسرے کا
دین اس کی اجازت کے بغیر اداکرتا ہے، یہی حنابلہ کے یہاں بھی
ہے، البتہ شرکت کرنے پر مجور کرنے کی حالت میں نہیں، اگر شریک
اپنے شریک سے واپس لینے کی نیت سے خرج کرے، یہ حنابلہ کے
یہاں دوسرے کے دین کو اس کی اجازت کے بغیر اداکرنے والے
کے بارے میں دو میں سے ایک روایت (لیعنی واپس لینے کے
استحقاق والی روایت) کی بنا پر ہے۔

مالکیہ نے کہا: اگر کوئی ایک شریک مشتر کہ چکی کو اپنے شرکاء کی اجازت سے یاان کی خاموثی کے ساتھ کار آمد بنائے تو جو پچھاس نے ان کے حق میں خرچ کیا اسے وصول کرنے کا مستحق ہوگا، اور اگروہ ان کے انکار کے باوجود خرچ کرتے تو ان سے پچھ بھی وصول کرنے کا مستحق نہ ہوگا، البتہ چکی کی آمدنی سے اس کو وصول کرے گا، پھر جتنی آمدنی ہے گی وہ سب کی ہوگی (۲)۔

## دىنمشترك:

سا - بیہ روہ دین ہے جو دویازیادہ شرکاء کے لئے ایک ہی سبب سے ثابت ہو، مثلاً اگر دوشریک مشتر کہ گھرایک ہی عقد میں ، ہرایک کے لئے الگ الگ ثمن کی تعیین کے بغیر فروخت کر دیں ،لیکن اگر دین کو

ثابت کرنے والا عقد حقیقتا یا حکماً متعدد ہوتو سبب الگ الگ ہوجائے گا،اوردین میں شرکت ختم ہوجائے گی،اس کی مثال وہ دین ہوجائے گا،اس کی مثال وہ دین ہے جوایک خریدار پرکسی ایک چیز کانمن ہوکر واجب ہو،مثلاً:ایک گھر یا قطعہ زمین جس کے مالک دوافراد ہوں، بشرطیکہ ان میں سے ہر ایک اپنا حصہ مستقل عقد کے ذریعہ فروخت کرے،اگر چہدونوں اس کے بعد خریدارسے پورے دین کے وض ایک ہی اقرار نامہ لیس تو یہ دین مشترک نہیں ہوگا،اس لئے کہ وہ دواسباب سے ثابت ہے،حقیقتاً وحکماً ایک سبب سے نہیں، حالانکہ فروخت شدہ چیز،خریدار اور اقرار نامہ ایک ایک ایک ایک مدایک ہے، لہذا دونوں فروخت کرنے والوں میں سے کوئی ایک نامہ ایک ہے۔ کہذا دونوں فروخت کرنے والوں میں سے کوئی ایک نامہ ایک ہے۔ کہیں ہوگا۔

دین مشترک ہی کی قبیل سے ہروہ دین ہے جو دویا زیادہ شرکاء
کے لئے ایک سبب سے ثابت ہو، اور بیوہ ہے جو دوغیر مشترک مالوں
کاعوض ہو، البتہ ایک عقد میں ان دونوں کے عوض واجب ہوا ہو، مثلاً:
ایک گھر اس کا ہواور ایک گھر دوسرے کا، اور وہ دونوں ان دونوں فروخت کردیں، ہرایک کی قیمت الگ الگ معین نہ کریں، نہ مقدار بیان کرکے (مثلاً: چھ سواس گھر کا اور چار سواس گھر کا) اور خصفت کی بیان کرکے (مثلاً: چھ سواس گھر کا اور چار سواس گھر کا) اور خصفت کی سونے کے سکے، اور اس گھر کا ثمن بالک ہونے کے سکے ہاور اس گھر کا ثمن ہونے کے منافی ہے، اس کی دلیل ہونے کے منافی ہے، اس کی دلیل ہونے کے منافی ہے، اس کی دلیل ہونے کے حصہ میں بیج قبول کرے اور دوسرے کے حصہ میں رکھے قبول کرے اور دوسرے کے حصہ میں رکھ کے سکے مناسب نہیں ہے، اور عرف مناسب نہیں ہے، اور عقد کے ایک نہ ہونے کے نتیجہ میں دین مشترک نہ ہوگا، البتہ اور وال سے قات میں کی بیشی کو بیان کر کے متاز کرنے کی حالت میں دونوں استحقاق میں کی بیشی کو بیان کر کے متاز کرنے کی حالت میں

<sup>(</sup>۱) روانختار ۱۳۷۳-۲۲۳ پستا

<sup>(</sup>۲) ردامختار ۳۷۸–۳۹۸ الخرشی ۴ر ۲۷۳–۲۷۲، مغنی المحتاج ۲۱۰، مغنی المحتاج ۲۱۰، مغنی المحتاج ۲۱۰، مغنی المحتاج ۲۱۰، مغنی المحتاج ۲۸،۳۷۸ می میرود ۲۱۰، ۸۸۰

اگرزیادتی کے وصول کرنے کی وجہ سے کمی بیشی ختم ہوجائے تو دین مشترک ہوجائے گا۔

صاحب'' النهاية' نے مزيد كها: بيشرط لگانا چاہئے كه مقداريا صفت ميں تمييز بالكل باقى نه رہے ، اگر چه عقد ميں اس كا ذكر نه ہوا ہو(ا) \_

# دين مشترك يرقبضه:

۱۹۱۳ - حفیہ وشافعیہ کی رائے، حنابلہ کے بہاں ایک روایت اور مالکیہ کے مذہب کا تقاضا ہے کہ مثلاً دوا فراد کے مابین مشترک دین میں سے اگر کوئی ایک کچھ حصہ پر قبضہ کرلے (گواس کوادا کرنے والا مقروض کالفیل ہو، یااس کی طرف سے محال علیہ ہو) تو یہ دین مشترک کی طرف سے قبضہ کیا ہوا ہوگا اور مشترک ہوگا، اور جس نے قبضہ نہیں کی طرف سے قبضہ کیا ہوا ہوگا اور مشترک ہوگا، اور جس نے قبضہ نہیں کیا (جس کو وہ خاموش شریک 'کہتے ہیں) اس کوئی ہوگا کہ دین میں طرح اس کوئی ہے کہ قبضہ کرنے والے نے جس پر قبضہ کیا ہے اس کو طرح اس کوئی ہے کہ قبضہ کرنے والے نے جس پر قبضہ کیا ہے اس کو اس کے لئے جھوڑ دے کہ وہ اس کا مالک ہوجائے، اور خود یہ مقروض سے دین میں اپنے حصہ کے بقدر وصول کرے بشر طیکہ دین ضائع نہ ہو، یہاں تک کہ اگر اس کا حصہ دین ، مدیون کے پاس ضائع ہو، یہاں تک کہ اگر اس کا حصہ دین ، مدیون کے پاس ضائع ہو جو الے شریک سے وصول کرے گا، کیونکہ جس کے صحیح وسالم رہنے کی اس کوئو قع تھی وہ سالم نہ رہ سکا اور اس طرح کی چیز میں سلامتی کی شرط والے شریک ہے۔

ان تمام صورتوں میں کیساں ہے کہ دین، دین معاوضہ ہو، مثلاً ایک ہزار دونوں شریک کے گھر کی قیمت ہویا تلف کرنے کا دین ہو،

مثلاً یمی ایک ہزاران دونوں کی کسی جیتی کی قیمت ہوجس کا ضامن اس کو اکھاڑنے والا یا جلانے والا ہو یا ان دونوں کے علاوہ کوئی اور ہو، جیسے وہ ان دونوں کو ایک ہی میت کے ترکہ سے میراث میں ملا ہو یا اس قرض کا بدل ہوجس کو ان دونوں نے اپنے مشتر کہ مال سے دیا ہو۔

رہا میہ کہ دونوں شریک میں سے ایک جو پھھا پنے قبضہ میں کرتا ہے اس کو دین مشترک کی طرف سے قبضہ مانا جاتا ہے تواس کی وجہ میہ ہے کہ وہ صرف قبضہ کرنے والے کے حصہ کی طرف سے قبضہ کیا ہوا ہونا ممکن نہیں ہے جب کہ قرض خوا ہوں کے مابین دین کی تقسیم نہ ہو جائے اور مینہیں ہوئی ہے، اور ہو بھی نہیں سکتی، اس کی دو وجوہات ہیں:

10 - اول - پیر که جو چیز ذرمه میں ہے اس میں ایک دوسرے کوممتاز کرنا ممکن نہیں اور یہی تقسیم کی حقیقت ہے، لہذااس کا تصور دین میں نہیں ہوسکتا۔

دوم: یه کقسیم ، معاوضہ کے مفہوم سے خالی نہیں ، اس لئے کہ مال مشترک کا ہر جزجس کو ہم فرض کریں ، خواہ وہ کتنا ہی معمولی ہو، وہ دونوں شریک کے مابین مشترک ہوگا ، اب اگر ہم ذمہ پر عائد دین کے بارے میں اس تقسیم کو درست قررا دیں تو اس کا مطلب یہ ہوگا کہ شریکین میں سے ہرایک نے دین میں دوسرے شریک کی ملکیت میں شریک بین میں کے اپنے حصہ میں پڑا ہے اس کواپی اس ملکیت کے بدلہ میں خریدلیا ہے جس کواس نے دوسرے شریک کے لئے چھوڑا ہے ، میں خریدلیا ہے جس کواس نے دوسرے شریک کے ہاتھ فروخت کرنے اور یہ ممنوع ہے ، کیونکہ یہ دین کو غیر مدیون کے ہاتھ فروخت کرنے کے میں سے ہوگا۔

رہایہ کہ خاموش شریک کو (جس نے قبضہ نہیں کیا ہے) حق ہے کہ مدیون سے وصول کرے، اس لئے کہ اس کا دین اس مدیون کے

<sup>(</sup>۱) تىبىن الحقائق ۷۵،۵،العناية على الهدابيرم فتح القدير٧/ ٧٥-

ذمه میں ہے، اور اس مدیون کو بیہ اختیار حاصل نہیں کہ اس کا دین دوسرے کے سپر دکر دے، لہذا اس ادائیگی کے ذریعیہ اس کا دین ساقط نہ ہوگا<sup>(1)</sup>۔

البتہ اگر شریک قبضہ کرنے والے سے ابتداء ہی میں وصول کرلے تواس کا عین حق ،مقبوضہ حصہ میں ہوگا ،اس لئے کہ دین قبضہ کے بغیر متعین نہیں ہوتا، لہذا قبضہ کرنے والے کو بیرحق نہیں کہاس کواس سے روک لے اور دوسرے مال میں سے اس کو دے، خواہ مقبوضہ حصہ، دین کے مثل ہویااس سے عمدہ یااس سے خراب، اس لئے کہ جب تک جنس ایک ہے توعمہ ہ وخراب ہونے کے لحاظ سے وصف میں اختلاف، دین کی طرف سے قبضہ ہونے کے منافی نہیں، اسی وجہ سے صاحب دین کوعدہ کے قبول کرنے پر مجبور کیا جائے گا، لہذاا گرمقبوضہ حصہ قابض کے پاس رہتے ہوئے کسی سبب سے فوت ہوجائے، مثلاً ضائع یا تلف ہوجائے پاکسی اورکومعاوضہ یا ضان یا احسان کے طوریریردے دیتو (قابض کی تعدی کے بغیراس کے قبضہ میں اس مال کے تلف ہونے کی حالت کے علاوہ میں ) وہ اس میں اپنے شریک کے حصہ کوفوت کرنے والا ہوگا ، اور اس شریک کوحق ہوگا کہاس کواینے حصہ کا ضامن بنائے ،اور تعدی نہ ہونے کی حالت میں ضامن نہیں بنا سکتا ہے، البتہ فوت ہونا سب کا سب قابض کے ذمہ جائے گا،اور خاموش شریک کا دین میں حصہ مدیون کے ذمہ میں مکمل طوریر باقی رہےگا۔

اگرشرک مدیون کے پاس اپنے حق کے ضائع ہونے کے بعد قابض سے وصول کر ہے تو صرف اتنا ہوگا کہ اس کا قابض کے ذمہ بہ صورت دین اس کے حق کے مثل عائد ہوجائے گا جس طرح

دوسرے دیون ہوتے ہیں، اس لئے کہ اس نے عین مقبوض کے ساتھ اپنے حق کے متعلق ہونے کوسا قط کر دیا تھا، کیوں کہ اس نے قابض کو چھوڑ دیا کہ وہ مقبوضہ مال کا مالک ہوجائے، اور اس نے مدیون سے مطالبہ کیا (۱)۔

پھر جب شریک، مال مقبوض میں سے اپنا حصہ قابض سے لے گاتو مدیوں کے ذمہ میں باقی ماندہ دین ان دونوں شریکوں کے مابین مشترک رہے گا، ہرایک کواس کے اپنے باقی ماندہ حصہ کے بقدر ہوگا، اور بعینہ اسی تناسب سے جوان دونوں کاحق دین اصلی میں ہے۔

بیت کم یعنی شریکین میں سے ایک دین کے جس حصہ پر قبضہ کرے وہ دونوں کے مابین مشترک رہے گا، اس کوامام ابوحنیفہ نے مطلق رکھا ہے،خواہ ایک شریک دین میں اپنے حصہ کوموخرکر دے یانہ کرے، اس لئے کہامام صاحب کے نزدیک کسی ایک کی طرف سے بیتا جیل لغو ہے، کیوں کہ بیاس کے ضمن میں تقسیم کرنا ہے، اس کی دلیل بیہ ہے کہ فوری طور پر واجب الاداء وصف میں مؤخر سے مختلف دلیل بیہ ہے کہ فوری طور پر واجب الاداء وصف میں مؤخر سے مختلف ہے، جیسا کہ ظاہر ہے اور حکم میں بھی اس سے مختلف ہے، کیوں کہ دین حال (فوری واجب الاداء) کا مطالبہ ہوسکتا ہے، دین مؤجل کا نہیں ہوسکتا۔

امام ابویوسف کی رائے اور امام محمد سے ایک روایت ہے کہ تا جیل (موخرکرنا) مطالبہ سے مانع ہے۔لہذا اگرکوئی ایک اپنا حصہ مؤخرکردے تو قبضہ کرنے والا مقبوضہ حصہ کا دوران مدت تا آئکہ مدت پوری ہوجائے، تنہا مالک ہوگا، اس کئے کہ مؤخر کرنا مطالبہ سے مانع ہے، اس کی وجہ بیہ ہے کہ بیتا جیل صاحبین کے زد کیک درست ہے، کوں کہ یہ مالک کا اپنی خالص ملکیت میں تصرف کرنا ہے، جو

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲ر ۲۵، تبیین الحقائق ۲٫۵٪ الفتادی الهندیه ۲۲، ۳۸، سر ۱۳ مه، ننی الحقاج ۲۸، ۲۲، الشرح نهاییة المحتاج ۲۵، ۲۲، الشرح الكبیرمع المغنی ۲۵، ۱۲۸، الشرح الكبیرمع المغنی ۲۵، ۱۲۸،

<sup>(</sup>۱) الفتاوى الهنديه ۲۷۲۳، الأتاسى على المجلة ۴۲۸۳، بدائع الصنائع

بری کرنے پر قیاس کرتے ہوئے نافذ ہوگا، بلکہ یہ عارضی طور پر بری
کرنا ہی ہے، لہذا یہ مطلقاً معتبر ہوگا، اور جب میعاد پوری ہوجائے گ
تو یہ مجھا جائے گا کہ تاجیل ہوئی ہی نہیں تھی، پھرا گر دوسرے شریک
نے پچھد مین پر قبضہ کرلیا ہوتو اس سے یہ خص اس میں اپنے حصہ کے
بفذر وصول کرے گا، اگر وہ قبضہ کیا ہوا مال باقی ہو، ور نہ اس کو اپنے
حصہ کا ضامن بنائے گا۔

حنابلہ کے نزدیک جو تحض فوری واجب الأ داء دین سے اپنا حصہ مؤخر کردے اس کو حق ہے کہ وہ اس شخص کے ساتھ جس نے مؤخر نہ کیا ہودین کے اس حصہ میں شریک ہوجائے جس پر وہ قبضہ کرے، انہوں نے اس صورت کو سٹنی کیا ہے جب کہ قبضہ شریک کی اجازت سے ہواور مقبوضہ حصہ تلف ہوجائے اور ابھی میعاد پوری نہ ہوئی ہو (۱)۔ القواعد لا بن رجب میں حنابلہ کے مذہب کی توثیق سے جو سمجھا جاتا ہے (اور اسی کو ابن تیمیہ نے اختیار کیا ہے ) کہ حنابلہ اس حصہ کو جس پر شریکین میں سے ایک قبضہ کرتا ہے، اسی کا خاص طور پر قرار دستے ہیں، بلکہ بعض حنابلہ نے واضح عبارت میں اس کی صراحت کی ہے، جی جہ جسیا کہ "قاضی' نے کیا ہے (۱)۔

# قبضه کا قائم مقام: (ادائیگی کامساوی):

۱۲- کھے چیزیں دین کی کلی یا جزوی طور پرادائیگ کے مساوی ہیں،
البتہ ان میں بعض چیزیں بعینہ مالک دین کی طرف سے قبضہ کے قائم
مقام ہیں، اس لئے کہ بیدین کا معنوی طور پر تقاضا ہے، مثلاً: دین
مدیون کے ذمہ سے اس کے آئندہ کسی دین کے ساتھ '' مقاصہ'' کے
طریقہ پر ساقط ہوجائے، جیسے مدیون، مالک دین کے ہاتھ کوئی چیز

فروخت کرے یااس کوا جرت پردے یااسے پچھ قرض دے یااس کے ساتھ کسی چیز پراس کے دین کے بدلے سلح کرلے، یا وہ اس کے وض اس کے پاس کلف ہوجائے، یا اس کے پاس کلف ہوجائے، یا مالک دین اس کی کوئی چیز تلف کردے یااس کی کوئی چیز غصب کرلے اور وہ اس کے پاس ہلاک ہوجائے، یا اس کی کوئی چیز جس کواس نے مدیون سے شراء فاسد کے طور پرخریدا تھا اس کو تلف کرلے یا اپنے فیصلہ سے نکال کرختم کردے۔

کھے چیزیں قبضہ دلانے اورادائیگی کے قائم مقام ہیں، قبضہ کرنے اور تقاضا کرنے کے قائم مقام ہیں ہیں، مثلاً دین مدیون کے ذمہ سے اس کے سابق دین کے عوض ساقط ہوجائے، کیوں کہ بیہ قاعدہ ہے کہ جب دو دین برابری کی صورت میں ملتے ہیں تو دوسرا دین پہلے دین کی ادائیگی بن جاتا ہے، اس لئے کہ پہلا دین اس سے قبل واجب الاداء تھا، مثلاً تم اس سے کوئی چیز خرید واوراس پر قبضہ کر لو تبل واجب الاداء تھا، مثلاً تم اس سے کوئی چیز خرید واوراس پر قبضہ کر لو ، پھروہ اس کی قیمت وصول کرنے سے قبل تمہارے قبضہ میں ہوتے ہوئے اسے تلف کردے۔

کونے کے درجہ میں ہیں، مثلاً دین کو ہبہ کرنا، اس سے بری کرنا، یا

تلف کرنے کے درجہ میں ہیں، مثلاً دین کو ہبہ کرنا، اس سے بری کرنا، یا

تلف کرنے کے درجہ میں نہیں ہیں لیکن اس کے ذریعہ جس کوادا کیا

جاتا ہے اسے وہ چیز سپر دنہیں کی جاتی جس میں شرکت کا اخمال ہو،
جیسے اگر دین عورت کے ذمہ سے اس کواس کا مہر قرار دینے کی وجہ سے

ماقط ہوجائے، یا قصاص کے تق دار کے ذمہ سے اس کو جنایت عمد کی

طرف سے سلح کا بدل قرار دینے سے ساقط ہوجائے (جنایت عمد خواہ

قتل ہویااس کے علاوہ مثلاً مدیون کے سرکوزنمی کردیے)، اس لئے کہ

ان دونوں جگہوں پر عقد بذات خود دین پرواقع ہوا ہے (لہذاوہ بعینہ

ان دونوں جگہوں پر عقد بذات خود دین پرواقع ہوا ہے (لہذاوہ بعینہ

<sup>،</sup> ہوجائے، جیسے مدیون، ما لک دین کے ہاتھ کوئی چی

<sup>(</sup>۱) سابقه مراجع بتبیین الحقائق ۵٫۷۵ ۴۸-۴۸،مطالب اولی النبی ۳۸–۵۰۵.

<sup>(</sup>۲) مطالب اولی النبی ۳/۹۰۹\_

واجب کسی چیز پرعقد نہیں ہوا ہے کہ'' مقاصہ'' ہوجائے اور یہ کہنا تھیجے ہوکہ ان میں سے ہرایک کو قابل شرکت چیز سپر دکی گئی ہے، یعنی جس کا انہوں نے اپنے اپنے ذمہ میں التزام کیا ہے، اور ظاہر ہے کہ عورت کا ''دبضع'' اور مجرم سے قصاص کا ساقط ہونا دونوں نا قابل شرکت ہیں۔ امام محمد سے اجارہ میں اس کے مثل منقول ہے اگر اس کونفس دین کے ساتھ مقید کردیا جائے ، اس لئے کہ منفعت ، مطلق مال کے قبیل سے نہیں (۱)۔

حفیہ نے صراحت کی ہے کہ اگر شریکین میں سے کوئی دین مشترک میں سے اپنے حصہ کو ان میں سے کسی طریقہ سے وصول کرنے تو اس کا شریک اس سے وصول کرنے کا حق دار نہیں ہوگا (بایں معنی کہ ان کو اس سے رجوع کرنے اور مدیون سے رجوع کرنے درمیان اختیار دیا جائے گا) سوائے اس صورت کے جب وہ معنوی طور پراس کا مطالبہ کرے اور قبضہ کرے، اس طور پر کہ قبضہ کرنے والے کو قابل شرکت چیز سپردگی جائے، نہ کہ اس صورت میں جب کہ ادائیگی یا تلف کرناہو۔

البتہ کے کا حالت میں اور اس کے علاوہ تجے اور اجارہ کی حالت میں رجوع کرنے کا حکم الگ الگ ہے (صلح کی بنیاد درگزر کرنے اور چیثم پوشی کرنے پرہے اور بجے واجارہ کی بنیاد کشاکش اور حرص پرہے) کیوں کہ مثلاً حالت بچے میں آ دھے کے شریک کوخت ہے کہ اپنے اس شریک سے چوتھائی وصول کرلے جس نے اپنے حصہ کے بدلے مدیون سے کوئی چیز خریدی ہے، اور اس پراس کولازم کردے، اس لئے کہ اس میں خرید ارکوکوئی نقصان نہیں، اس امر کو مدنظر رکھتے ہوئے کہ ظاہر یہ ہے کہ اس نے اپنا پوراخق وصول کرلیا ہے، کیونکہ خرید ارکی خرید ارکی جبہ پوریے کہ اس نے جوشن دیا اس کے مساوی یا اس

سے بہتر چیز حاصل کرے، اور رجوع کرنے والے شریک کواس سے کوئی مطلب نہیں کہ اس کے شریک نے کیا خریدا ہے، اس لئے کہ اس کے شریک نے کیا خریدا ہے، اس لئے کہ اس کے شریک نے اپنے ذمہ میں واجب ثمن کے بدلے خریدا ہے، کھراس ثمن اور فروخت کرنے والے مدیون کے ذمہ اس کے مساوی جودین ہے ان دونوں کے درمیان مقاصہ ہوگیا، ہاں اگر دونوں راضی ہوجا کیں کہ اس خریدی ہوئی چیز کو آپس میں مشترک بنالیس تو انہیں اس کا اختیار ہے، اور یہ الگ مستقل عقد ہوگا، گویا کہ رجوع کرنے والے شریک نے اس چیز کا آ دھا اس دین کے چوتھائی کے عوض خرید والے جے مشتری سے وصول کرنے کا وہ حق دار ہے۔

حالت صلح میں اگر شریک اپناس شریک سے رجوع کرے گا جس نے کچھ لے کر اپنے حصہ کے دین کے بارے میں صلح کرلی ہے تواس پر چوتھائی دین لازم کرنے کا مالک نہ ہوگا، اس لئے کہ ہوسکتا ہے کہ صلح کے ذریعہ سے اس کو جو ملا ہواس سے زیادہ دین کا چوتھائی ہو، کیوں کہ سلح کی بنیادچشم پوشی پر ہوتی ہے، جیسا کہ ہم کہہ چکے ہیں، بلکہ صلح کرنے والے شریک کو اختیار ہوگا کہ اس کو چوتھائی دین دے یا جس چیز پر صلح کی ہے اس کا آدھااس کو دے (۱)۔

اگر دو قرض خواہوں میں سے کوئی ایک اپنے مدیون کو دین مشترک میں اپنے دین کے بعض حصہ سے بری کرد ہے تو اس کے لئے مدیون کے ذمہ میں باقی حصہ ہی رہے گا اور دوسرے کا کامل حصہ رہے گا، اب اگر دین میں سے کچھ حصہ ان دونوں کے قبضہ میں آتا ہے تو ان دونوں کے درمیان اس کی تقسیم (اگر ابراء کے بعد ہو) اس تناسب سے ہوگی ، لیعنی بری کرنے والے کے لئے باقی ماندہ حصہ اور دوسرے کے مکمل حصہ کے تناسب سے ، یا جیسا کہ فقہاء کہتے ہیں: اور دوسرے کے مکمل حصہ کے تناسب سے ، یا جیسا کہ فقہاء کہتے ہیں:

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲۸۲۲-۸۲، مجمع الأنهر ۲ر۱۵-۳۱۸ ، تبیین الحقائق ۸۸٬۵۸۵ - ۳۸٬۴۵

<sup>(</sup>۱) تىيىن الحقائق ۵ / ۷ م \_

''تقسیم مابقیہ حصول پر ہوگی' خواہ بری کرنا قبضہ سے قبل ہو یااس کے بعد ،اس کئے کہ قبضہ کے بعد بری کرنا درست ہے، لہذا اگردین ایک ہزار ہواور ہرایک کا پانچ سو ہو، اوران میں سے ایک مدیون کو ایک سوسے بری کردے تو بری کرنے والے کے لئے دوسرے کے پانچ حصول کے مقابلہ میں صرف چار حصے رہیں گے، اور آئندہ جودین قبضہ میں آئے گااس کی تقسیم اسی تناسب سے ہوگی۔

اگر برابر برابر تقسیم کرنے کے بعد بری کرنا پایاجائے تو تقسیم سی کے طریقہ پر ہوچکی ہے، اس کئے کہ تقسیم کے وقت دونوں کے حقوق برابر برابر تھے، پھر مدیون بری کرنے والے سے وہ سو واپس لے گا جس سے اس نے مدیون کو بری کردیا تھا، اور بیشفق علیہ ہے، البتہ قبضہ کے بعد بری کرنے کوصرف حفیہ جے ہیں (۱)۔

# شركة العقد

#### عریف:

21 - حنفیہ نے شرکت عقد کی تعریف میر کی ہے: ''میاصل اور نفع میں دوشریک ہونے والوں کے مابین عقد کرنا ہے''، اسی کو انہوں نے صاحب'' الجوہرہ''کے حوالے سے کھاہے۔

''اصل میں شریک'' کی قید سے مضاربت نکل گئی ،اس لئے کہ اس میں عامل اور مالک مال کے درمیان شرکت صرف نفع میں ہوتی ہے،اصل میں نہیں،جیسا کہ واضح ہے (۱)۔

حنابلہ نے شرکت عقد کی تعریف ہیر کی ہے: '' یہ تصرف کرنے میں اکٹھا ہونا ہے''، باوجود یکہ یہ تعریف مضاربت کوشامل نہیں جو کہ ان کے نزدیک شرکت کی ایک قتم ہے، اور اسی کے قریب بعض شافعیہ کی بیتعریف ہے: یہ ایسا عقد ہے جس کے سبب ایک چیز میں متعدد افراد کے لئے'' مشترک' حق کا شبوت ہوتا ہے۔

ابن عرفہ نے اس کی تعریف ہیر کی ہے:'' کل کے مالک کا اس کے بعض حصہ کو دوسرے کے کل کے بعض کے عوض فروخت کرنا جس سے سارے مال میں دونوں کا تصرف درست ہوجائے <sup>(۲)</sup>۔

<sup>(</sup>۱) ردامجتار ۲راه ۳۰ سر ۳۳ سـ

<sup>(</sup>۲) مطالب اولی النبی ۳ر ۴۹۴، المغنی لابن قدامه ۹٫۵۹۰، الشرقاوی علی التحریر ۲٫۹۰۱، الخرشی علی خلیل ۴٫۲۲–۲۷۱، الفوا که الدوانی ۲/۲۱، الحواشی علی تخفة ابن عاصم \_

شرکت عقداپی تینوں انواع (اموال، اعمال اور وجوہ) کے ساتھ جائز ہے،خواہ شرکت'' عنان''ہویا شرکت'' مفاوضہ''۔

# شرکت کی مشروعیت کی دلیل:

۱۸ - شرکت عنان کی مشروعیت کتاب،سنت، اجماع اور قیاس سے ثابت ہے۔

الف- كتاب الله: فرمان بارى ہے: "وَ إِنَّ كَثِيرًا مِّنَ الْخُلَطَاءِ لَيَهُ فِي بَعْضُهُمُ عَلَى بَعْضٍ إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا السَّالِحَاتِ وَقَلِيلٌ مَّاهُمُ "(۱) ( اور اكثر شركاء (يونهی) ایک دوسرے پرزیادتی کیا کرتے ہیں، مگر ہاں وہ لوگنہیں جوایمان لائے اورانہوں نے نیک عمل بھی كئا ورائیوں نے نیک عمل بھی كئا ورائیوں نے نیک عمل بھی كئا ورائیوں نے تیک عمل بیں)۔

خلطاء سے مراد: شرکاء ہیں، لیکن بیشرکت ملک سے زیادہ قریب ہے، پھر حضرت داؤد علیہ السلام کا بیقول اپنی شریعت کا بیان ہے، اس کا برقر ارر ہنالازم نہیں، ابن الہمام نے یہی کہا ہے، حالانکہ یہ 'شوع من قبلنا'' کے بارے میں حفیہ کے قاعدہ کے خلاف ہے، شاید انہوں نے اس میں تساہل سے کام لیا ہے، اس لئے کہ یہ تردیدسے بڑھ کرہے۔

ب-سنت: احدیث قدی جوحفرت ابو ہریرہ سے مروی ہے کہ وہ اس کو حضور علیہ سے مرفوعاً روایت کرتے ہیں: "إن الله یقول: أنا ثالث الشریکین، ما لم یخن أحدهما صاحبه، فإذا خانه خرجت من بینهما"(۱) (الله تعالی فرما تا ہے: میں

شریکین کا تیسرا ہوں جب تک ایک دوسرے کے ساتھ خیانت نہ کرے، جب وہ خیانت کرگزرتا ہے میں ان دونوں کے درمیان سے نکل جاتا ہوں)۔

۲-سائب بن افي السائب مخزوى كى حديث ہے: "أنه كان يوم شريك النبي في أول الإسلام في التجارة، فلما كان يوم الفتح، قال النبي عَلَيْكُ مرحباً بأخي وشريكي، لا يداري ولا يماري "(ا) (وه ابتداء اسلام ميں حضور كے ساتھ تجارت ميں شريك تھ، فتح مكہ كے موقع پر حضور عَلِيْكُ نے فرما يا: خوش آ مديد! مير بي بھائی، ميرے شريك ، نفريب ديتے تھے نار تے تھے)۔

۳- منداحم میں ابوالمنہال کی صدیث ہے: "أن زید بن أرقم، والبراء بن عازب كانا شریكین فاشتریا فضة بنقد ونسیئة، فبلغ النبی عَلَیْ فامرهما أن ما كان بنقد فأجیزوه، وما كان بنسیئة فردوه" (زیربن ارقم اور براء بن عازب شریک سے، دونول نے چاندی نقد اور ادھار خریدی، حضور عازب شریک سے، دونول نے چاندی نقد اور ادھار خریدی، حضور عالیہ کا کام ہواتو آپ نے انہیں حکم دیا کہ جونقد ہے اس کونا فذ کرواور جوادھار کے عوض ہے اس کوردکردو)، بخاری میں اس کے ہم معنی روایت ہے، جس کے الفاظ ہیں: "ما كان یداً بید فخذوه وما كان نسیئة فردوه" (جو ہا تھوں ہا تھ ہواس کو لے او، اور جوادھار ہواس کوردکردو)۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ ص ر ۲۴، دیکھئے: فتح القدیر۵ر • ۳، نیل الاً وطار ۲۶۴۵، النحیص الحبیر ۳۹٫۳۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "إن الله یقول: أنا ثالث الشریکین" کی روایت ابوداؤد (۲) حدیث: "إن الله یقول: أنا ثالث الشریکین" کی ہے، ابن جمر نے ابن القطان سے قل کیا ہے کہ انہوں نے اس کے ایک راوی کی جہالت کی وجہ سے اسے

<sup>=</sup> معلول قرار دیا ہے، اور دارقطنی سے نقل کیا ہے کہ انہوں نے ارسال کی وجہ سے اس کو معلول قرار دیا ہے، اسی طرح المخیص الحبیر (۳۹/۳ طبع شرکة الطباعة الفدیه) میں ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "مرحبا بأخی و شریکی" کی روایت حاکم (۱۱/۲ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے اور اسے شیح قرار دیا ہے، ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "أبي المنهال" كی روایت احمد (۱/۳ طبع الميمنيه) نے كی ہے، اصل حدیث بخارى (افتح ۸۳ اطبع السّلفیه) میں ہے۔

اس میں صراحناً برقر اررکھنا ہے، اور بیان بہت سے واقعات میں سے ایک ہے جن کوآپ علیہ نے برقر اررکھا، ان میں فی الجملہ کوئی شہیں ہے، اس لئے کہ دعوت اسلام کے آغاز میں اکثر لوگوں کا مشغلہ تجارت اور اس میں شرکت کا تھا، اسی وجہ سے کمال الدین کہتے ہیں کہ نبی کریم علیہ کے وقت سے شرکت کا معاملہ جاری ہے، مسلسل چل رہا ہے، جس کے لئے کسی معین حدیث کو ثابت کرنے کی مسلسل چل رہا ہے، جس کے لئے کسی معین حدیث کو ثابت کرنے کی ضرورت نہیں ، اور بہی صاحب ہدا ہے کا قول ہے کہ حضور علیہ کی بعث کے وقت سے لوگوں میں شرکت کا معاملہ ہور ہاتھا، جس پر آپ بعث نے لوگوں کو قائم رکھا (۱)۔

ج-اجماع: لوگ پہلے اور اب تک ہر دور اور ہر علاقے میں شرکت کا معاملہ کرتے رہے ہیں اور ان شہروں میں فقہاء موجود تھے، پھراس پرنکیر کی آ واز نہیں آٹھی<sup>(۲)</sup>۔

د- قیاس: شرکت عنان، مال کو بڑھانے اور ترقی دیے کا ایک طریقہ ہے، جس کی لوگوں کو ضرورت پڑتی ہے، ان کے مال تھوڑ ہے ہوں یا زیادہ، جیسا کہ اس کا مشاہدہ ہے اور محسوس کیا جاتا ہے، جتی کہ بڑی بڑی بڑی کمپنیاں جن کو قائم کرنا ایک تا جرکے لئے عاد تا محال ہے جو ہمارے اس دور کی قریب قریب نشانی بن گئی ہیں، یہ ایک پہلو ہے، دوسرا پہلویہ ہے کہ شرکت عنان کی تطبق میں کوئی ایسی چزنہیں جو اس کے جو از سے مانع ہو، کیونکہ بیددر حقیقت ایک طرح کی وکالت کے سوا پچھ نہیں ہوتا ہے، اورا گروکالت تنہا ہوتو اس کے جو از میں کوئی اورا گروکالت تنہا ہوتو اس کے جو از میں کوئی اورا گروکالت تنہا ہوتو اس کے جو از میں کوئی اختلاف نہیں کہ ایک کی طرف سے دوسرے کے لئے جو از میں کوئی اختلاف نہیں کہ ایک کی طرف سے دوسرے کے لئے ہوگی، لہذا اسی طرح کئی ایک وکالت ہوتو ہر ایک کی طرف سے دوسرے کے لئے ہوگی، لہذا اسی طرح کئی ایک وکالت ہوتو ہر ایک کی طرف سے

اپنے ساتھی کے لئے ہوگی یعنی (جواز) کا تقاضا موجود ہے، اور کوئی مانع نہیں، جیسا کہ فقہاء کہتے ہیں، اور اگر اس کے شمن میں مجہول میں وکالت ہوتو یہ ایسی چیز ہے جس کو شرکت کے شمن میں درگز ر کردیا جائے گا، اس لئے کہ یہ تابع ہے مقصود نہیں، ایک چیز میں ضمناً کوئی چیز درگز رکردی جاتی ہے اور مستقل طور پر درگذر نہیں کی جاتی ہے۔

شرکت اموال میں سے شرکت مفاوضہ کے جواز کے بارے میں کوئی ثابت نص نہیں ،صرف حنفیہ نے اس کوجا ئز قرار دیا ہے ، اور انہوں نے اس فرمان نبوی سے استدلال کیا ہے: "فاو ضوا ، فإنه أعظم للبر کة "() (مفاوضہ کروکہ اس میں بڑی برکت ہے )۔ یہ حدیث کتب حدیث میں غیر معروف ہے ، مفاوضہ کے جواز پر براء ت اصلیہ سے بھی استدلال کیا جاتا ہے کہ اصل جواز ہے ، براء ت اصلیہ سے بھی استدلال کیا جاتا ہے کہ اصل جواز ہے ، تا آ نکہ ممانعت کی دلیل مل جائے ، اور یہاں کوئی دلیل نہیں ہے (۲)۔ تا نعیہ نے اس کومنوع قرار دیا ہے ، اس لئے کہ اس میں ، مجمول میں وکالت ہے ، اور مجمول کی مجمول کے لئے کفالہ ہے ، اور میدونوں میں وکالت ہونے کی صورت میں باطل ہیں ، تو جس عقد میں یہ دونوں ہی جمع ہوجا کیں وہ زیادہ ہی باطل ہیں ، تو جس عقد میں یہ دونوں ہی جمع ہوجا کیں وہ زیادہ ہی باطل ہوں ۔

• ۲ - اور'' شرکت اعمال' و'' شرکت وجوه'' حفیه و حنابله کے نزدیک جائز ہے، اس میں شافعیہ کا اختلاف ہے، اس طرح خاص طور پر شرکت وجوہ میں مالکیہ کا اختلاف ہے۔

<sup>(</sup>۱) فتح القديره رس

<sup>(</sup>۲) بلغة البالك۲ر ۱۶۵ مغنی الحتاج ۲۱۱/۲ المغنی لا بن قدامه ۱۲۴/ ۱۲۴\_

<sup>(</sup>۱) "فاوضوا فإنه أعظم للبركة"كي بارك مين زيلتي في نصب الرايد (۳۸ هـ ۳۵ مطح مجلس العلمي) مين كها كه غريب هـ، يعني اس كي كوئي اصل نهين، ابن جرف كها: مجمعه ينهين ملي، الى طرح الدراية في تخريج احاديث الهدابير (۲/ ۳ ما طبع فجاله) مين هـ -

ر) بدائع الصنائع ۲ر۵۸، الدرايي في تخريج أحاديث الهدايه ۱۳۴۶، نيل الأداله ۵، ۲۷۸

# جواز کے دلائل حسب ذیل ہیں:

اول: براءت اصلیہ: اصل تمام عقود میں صحیح ہونا ہے، تا آئکہ
اس کے فاسد ہونے کی دلیل آجائے اور یہاں کوئی دلیل موجود نہیں۔
دوم: ضرورت ان دونوں کی متقاضی ہے، اور ان دونوں کو ہر
ایک شریک کی طرف سے دوسرے شریک کے لئے ضمنی توکیل کے
ذریعہ سے صحیح قرار دینا ممکن ہے، تا کہ ہرایک کا تصرف اور اس پر
مرتب ہونے والا نفع سب کے لئے ہو، لہذا ان کے باطل ہونے کا
حکم لگانے کی کوئی وجہنیں۔

شافعیہ کے نزدیک شرکت اعمال وشرکت وجوہ دونوں باطل ہیں، اس لئے کہ ان دونوں میں مشترک مال نہیں ہے، اور شرکت اعمال میں غرر (دھوکہ) ہے، مالکیہ کی رائے کے مطابق شرکت وجوہ باطل ہے، اس لئے کہ بیاجرت لے کرضامن ہونے کے باب سے ہے اور اس قرض کے باب سے ہے جونفع لائے، اور انہوں نے اس کانام '' شرکت ذم' رکھا ہے (۱)۔

> شرکت عقد کے ل کے اعتبار سے اس کی تقسیم: ۲۱ - اس اعتبار سے شرکت کی تین قسمیں ہیں:

> > ا-شرکت اموال۔

۲-شرکت اعمال۔

۳- شرکت وجوه۔

اس کئے کہ اگر شرکت کا راس المال نفذ ہوتو یہ شرکت اموال ہے، اور اگر دوسرے کے لئے کام کرنا ہوتو شرکت اعمال (شرکت

## صالَع) ہے،اس کوشرکت ابدان بھی کہتے ہیں (۱)۔

اس کوشرکت' تقبل'' بھی کہتے ہیں، اس لئے کہ قبول کرنا بسااوقات ایسے تحض کی طرف سے ہوتا ہے جو کام قبول کرنے کے علاوہ دوسرے کے لئے کوئی کام نہیں کرسکتا، پھر بھی اس سے میشرکت ہوجاتی ہے، اس لئے کہ وہ اپنے قادرشریک کو اس کام کے کرنے کا پابند بناتا ہے، لہذا قبول کرنے کی وجہ سے دونوں شریک ہوتے ہیں۔

اگردو یازیادہ شرکاء کے مابین شرکت کی بنیادلوگوں میں ان کی وجاہت وعزت ہوجس سے نفع اٹھا یا جاسکے تو بیشرکت، شرکت وجوہ ہے، اور چونکہ اس میں راس المال نہیں ہوتا ہے اور اکثر و بیشتر بیہ شرکت تھی دستوں کے درمیان ہوتی ہے، اس لئے اس کو شرکت مفالیس (مفلسوں کی شرکت) کہتے ہیں۔

یه جمالی بات ہے تفصیل درج ذیل ہے:

۲۲-شرکت اموال: دویازیادہ افراد کے درمیان بیمعاہدہ کہ اپنے سرمایہ میں تجارت کریں گے اور نفع دونوں کے درمیان معین تناسب سے ہوگا، خواہ عقد کے وقت سرمایہ کی مقدار معلوم ہویا نہ ہو، اس لئے کہ خریداری کے وقت اس کاعلم ہوجائے گا، خواہ بیشرط لگائیں کہ ہر خرید وفر وخت میں سب شریک ہوں گے، یا بیشرط لگائیں کہ ہر خص الگ الگ خرید وفر وخت کرے گا، یا اس کو مطلق رکھیں۔ بیضروری نہیں کہ عقد لفظ تجارت سے ہو، بلکہ اس کا مفہوم کافی ہے، مثلاً شریکین کہیں: ہم اپنے اس مال میں اس شرط پر شریک سے ہیں کہ شریکین کہیں: ہم اپنے اس مال میں اس شرط پر شریک سے ہیں کہ خرید وفر وخت کریں گے۔

<sup>(</sup>۱) غالبًا بن عابدین عقل عمل کو بدنی شار کرنا بعید سیجھتے ہیں ،ای وجہ سے آپ ان کو دیکھیں میں کہتے ہیں :اس کئے دیکھیں گے کہ وہ اس کے نام رکھنے کی علت کے بارے میں کہتے ہیں :اس کئے کہاں دونوں (شریکین ) کی طرف سے اکثر ان کے بدن کے ذریعہ ہوتا ہے (ردالمجتار ۳۸ میں مدرکئے الصنائع ۲ سر ۲۷)۔

<sup>(</sup>۱) فتح القدير ۲۸،۲۴، ۲۸-۰ ۳،مغنی المحتاج ۲/۲۱۲، الخرثی ۱/۷۲۳ برا ۲۳ بر ۲۱۲ بالخرثی ۱/۷۲۳ برا ۲۳ برا ۲۸ برا ک

۲۹س متعین قسم کا کام (۱) یا غیر معین بلکه عام کام لیس گے، اور اجرت متعین قسم کا کام (۱) یا غیر معین بلکه عام کام لیس گے، اور اجرت دونوں کے درمیان معین تناسب سے قسیم ہوگی ۔ مثلاً سلائی، رنگائی، تعمیر کرنا یاضحت افزاسامانوں کو بنانا، یا ہروہ کام جس کا ٹھیکہ لیا جاتا ہے، کام لینے سے قبل آپیں میں عقد کرنا ضروری ہے، لہذا اگر تین آ دمی کسی کام کا ٹھیکہ لیس اور پہلے سے شرکت پر عقد نہ ہوتو وہ شریک نہ ہوں گے، ہرایک کے ذمہ تہائی کام ہوگا، اب اگر کوئی اکیلے ہی مارا کام انجام دیتے کی شکل میں سارا کام انجام دیتے وہ ہوگا، اور وہ (عدالت میں) صرف تہائی اجرت کا احسان کرنے والا ہوگا، اور وہ (عدالت میں) صرف تہائی اجرت کا مستحق ہوگا۔

(۱) یعنی وه کام نوعیت اورمحل کے لحاظ سے معین ہو، جیسے سلائی ،فرنیچر لگانا ،لکھنا، حساب سکھانااورقر آن یا دکراناوغیرہ جن کی خاطر مدارس وغیرہ قائم کئے جاتے ہیں، ردالمحتار ۳۸۸ سالہند یہ ۲/۱۳۳۳

کیا ہے<sup>(۱)</sup>۔

حفیہ نے صراحت کی ہے کہ شرکت ابدان کی دوانواع ہیں: نوع اول: الیی شرکت جس میں خاص اعمال کی قید ہو، مثلاً بڑھئی کا کام یالوہاری، دونوں کام یکساں ہوں یاالگ الگ۔

نوع دوم: شرکت مطلقہ: جس میں اس کی قید نہ ہو، مثلاً دونوں اتفاق کرلیں کہ جس نوعیت کا بھی کام کریں گے اس کی اجرت میں دونوں شریک ہوں گے(۲)۔

۲۳- شرکت وجوہ: اور وہ میہ ہے کہ دویا زیادہ افراد کسی سر ماہیہ کے ذکر کے بغیر میدمعاہدہ کریں کہ وہ ادھار خرید کرنقد فروخت کریں گے، اور شن کی جس قدر جو ذمہ داری لے گا اسی تناسب سے نفع میں اس کا حصہ ہوگا (۳)۔

حنابلہ میں قاضی اور ابن عقیل کے نزدیک بھی یہ اسی طرح ہے،
اس لئے کہ انہوں نے اس میں نفع کو ملکیت کی مقدار پر مقرر کیا ہے،
تاکہ ضمان کے بغیر نفع نہ لازم آئے، البتہ جمہور حنابلہ نے اس میں نفع کو
شریکین کی آپسی شرائط پر رکھا ہے، جیسے شرکت عنان میں، اس لئے کہ
شرکت وجوہ میں شرکت عنان کی طرح کام اور غیر کام ہوتا ہے، خصوصاً
اس امر کو مد نظر رکھتے ہوئے کہ شریکین میں تجارتی مہارت اور حیثیت
عرفی میں فرق ہوتا ہے، بلکہ ابن قدامہ نے اس شرکت کے انجام کو
مد نظر رکھتے ہوئے، مال سے اس کے خالی ہونے کا انکار کیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) فتح القدیر، ابن عابدین نے اس کی پیروی کی ، البدائع میں اس کے خلاف ہے، فتح القدیر ۲۸٫۵ سسس، روالمحتار سر ۳۵۸ ساس، بدائع الصنائع ۲۸ سار، الفتاوی البندیہ سر ۲۳۱ سسس، المغنی لابن قدامہ ۱۳۸۵ سال، مطالب اولی النبی ۲۵٫۵ م ۲۵۸۵ – ۲۳۵

<sup>(</sup>۲) الخانية مع الهندية ٣ر ٦٢٣، الخرشي على خليل ١٢٧٧\_

<sup>(</sup>٣) فتح القدير٥/٣٠\_

۲۵ - مضاربت کی تعریف اوراس کے احکام کا بیان ، اس کی خاص بحث میں انشاء اللّٰد آئے گا ( دیکھئے: ''مضاربت'')۔

مساوات وتفاوت کے اعتبار سے شرکت عقد کی تقسیم: ۲۷ - پانچ چیزوں میں مساوات وتفاوت مراد ہے:

ا - شرکت کاراس المال: شریکین کاہر قابل شرکت مال (نفذ) کوداخل ہے۔

> ۲-شرکت کے راس المال میں ہر تجارتی تصرف۔ ۳-نفع۔

ہ - شریکین میں سے ہرایک پرلازم آنے والے دین تجارت کی کفالت۔

۵-تصرف کی اہلیت (۱) پ

اس اعتبار سے شرکت عقد کی دوشمیں ہیں:

ا - شرکت مفاوضه، ۲ - شرکت عنان \_

۲- شرکت مفاوضہ حنفیہ کے نز دیک: الیمی شرکت ہے جس میں
 ان پانچ امور (۲) میں شرکاء کے مابین شرکت کی ابتدا سے اس کی انتہا

(۱) ان پانچوں امور کی تعبیر میں بہ ظاہر شرکت اموال کو مدنظر رکھا گیا ہے، اور بقیہ شرکتوں کے تعلق سے ان کو منظب تن کرنے میں جولازم آئے گا وہ بھی پوشیدہ نہیں ہے، چنا نچیشر کت اعمال میں تقبل (کام قبول کرنا) راس المال کے قائم مقام ہے، اور کام کوانجام دینا اس میں تصرف کے قائم مقام ہے، اور شرکت کے سبب جولازم آتا ہے اس کی کفالت دین تجارت کی کفالت کے قائم مقام ہے، اور شرکت وجوہ میں شرکت وجوہ میں شرکت وجوہ میں شرکت اور تاہم کے ساتھ تاوان میں وہ دونوں خریدی ہوئی چیزوں کی قیتوں کا جوالتزام کرتے ہیں وہ راس المال کے قائم مقام ہے۔

(۲) ان چیزوں میں مساوات کے سبب اس شرکت کوشرکت مفاوضہ کہتے ہیں، اس کے کہ مفاوضہ کامنی اللہ کے کہ مفاوضہ کامعنی لغت میں (جیسا کہ''محیط الحیط'' میں ہے) مساوات ہے، اور اس مادہ سے الافوہ الاودی کا بیٹول ہے: ''لا یصلح الناس فوضی لاسر اہ لھے'' یعنی بیٹھیک نہیں کہ سب لوگ ہم یلہ ہوں ان بر سردار نہ ہوں جو لاسو اہ لھے'' یعنی بیٹھیک نہیں کہ سب لوگ ہم یلہ ہوں ان بر سردار نہ ہوں جو

تک مکمل مساوات موجود ہو،اس کئے کہ شرکت مفاوضہ دونوں طرف سے عقو د جائزہ (غیر لازمہ) کے قبیل سے ہے،ان میں سے ہرایک کو جب چاہے فنخ کرنے کا اختیار ہوتا ہے، لہذا اس کے دوام واستمرار کو اس کی ابتدا کا حکم دے دیا گیا،اوراس میں بھی مساوات کی شرط لگادی گئی (۱)۔

شرائط کی بحث میں ان پانچوں امور کی بھر پورتشری آئے گی،
انشاءاللہ ہشرکت عنان (عین کے زبراورزیر کے ساتھ) وہ ہے جس
میں یہ مساوات نہ پائی جائے: یعنی سرے سے مساوات ہی نہ ہو، یا
عقد کے وقت مساوات ہواس کے بعدختم ہوجائے، مثلاً: عقد کے
وقت دونوں مال مساوی ہوں، پھرخریداری سے قبل ان میں سے ایک
کی قیمت چڑھ جائے، تو (محض اس قیمت کے چڑھنے سے) شرکت
عنان ہوجائے گی (۲) ۔ اور کیا کفالت باطل ہوجائے گی؟ ظاہریہ ہے
کہ ہاں باطل ہوگی، اس لئے کہ یہ مجہول کے لئے کفالت ہے، جوضمناً
ہی درست ہوتی ہے، اور عنان میں کفالت نہیں ہوتی ، لہذا اس میں

- (۱) فتح القدير ۱۷۸ـ
- (۲) فتح القديره ۱۷-

عنان: عن بمعنی پیش آناسے ماخوذ ہے، تم کہتے ہو: "عن لی هذا الوائ"

پردائے بچھ پر ظاہر ہوئی ، لہذا پیش آنے سے قبل اور بعد کی حالتیں کیسال

نہیں ، ای طرح شرکت عنان کے شریک کو جزوی یا کلی طور پروہ چیز پیش آتی

ہے جس کی مساوات کی شرط مفاوضہ میں لگائی جاتی ہے، لہذا مساوات میں

ظلل پیدا ہوگیا ، کسائی اور اصعی کا خیال ہے کہ اس کا ماخذ: عنان الفرس

ظلل پیدا ہوگیا ، کسائی اور اصعی کا خیال ہے کہ اس کا ماخذ: عنان الفرس

(گھوڑے کی باگ ) ہے، اس لئے کہ گھوڑ سوار ایک ہاتھ میں باگ پکڑتا ہے

اور دوسرے ہاتھ سے تصرف کرتا ہے، اسی طرح شرکت عنان عادماً شریک

کر بعض مال میں ہوتی ہے بعض میں نہیں ہوتی ، لیکن جامدا ساء سے اشتقاق ،

ساع پر موقوف ہے، جیسے است حجو، اور است حشف بمعنی پھر ہونا، ردی گھور

ہونا، عرب والے شرکت عنان سے واقف شے، لیکن غیر قیاسی اشتقاق کو

اختیار کرنے کی کوئی بڑی مجبوری نہیں، بدائع الصنائع ۲۱ ک۵، فتح القدیر

ان کےاختلاف کا تصفیہ کریں اور طاقت ورسے کمز ورکاحق دلائیں۔

مقصود ہوکر ہی ہوگی ، اور مقصود ہوکر مجہول کے لئے کفالت درست نہیں، کین' فاوی خانیہ' میں ہے کہ درست ہے، شایداس کی وجہ بیہ ہے کہ شرکت میں بیرکفالت بہرحال تابع ہوتی ہے، گواس کی صراحت کردی جائے<sup>(۱)</sup>۔

مفاوضہ کے لیے مالکیہ نے ان یانچوں امور میں مساوات کی شرط نہیں لگائی ہے، بلکہان کے نز دیک شرکت مفاوضہ وشرکت عنان کی حقیقت میں زیادہ سے زیادہ بہ فرق ہے کہ شرکت مفاوضہ میں شریکین میں سے ہرایک اپنے شریک کے لئے تصرف کی یوری آزادی دیتا ہے، اور شرکت کے ہر ہر تصرف میں اس سے رجوع کرنے اوراس کی رضا لینے کا ضرورت مندنہیں بنا تا، شرکت عنان اس کے برخلاف ہے کہاس میں بیضروری ہے<sup>(۲)</sup>۔

# حنابلہ کے بہاں مفاوضہ کے دومعانی ہیں:

اول:اجتماعی طور پریه چاروں شرکتیں ہیں:''عنان،مضاربت، ابدان اوروجوہ''۔لہذ ااگر شریکین میں سے ہرایک اینے شریک کو مضاربت اوران باقی شرکتوں کے تصرفات کی اجازت دے دی تو شرکت درست ہوگی،اس لئے کہ بھیجے شرکتوں کا مجموعہ ہے،اورنفع ان کی با ہمی شرا نط کے مطابق ہوگا ، اور خسارہ دونوں مالوں کے بقدر

دوم: دویا زیادہ افراد اینے لئے اور اینے اوپر ثابت ہونے والے حقوق ووا جبات میں شریک ہوں۔ بیجی صحیح ہے،البتہ شرط ہے که وه دونوں اس میں کوئی نادر کمائی یا تاوان داخل نہ کریں، ورنہ ہر شریک اینے مال یاعمل سے جو فائدہ اٹھائے گا،اور جوضان اس پرلازم

(۱) فتح القدير۵ / ۲۰، ردامحتار ۳۸ سـ ـ

(٢) الخرشي على خليل ٢٥٨ / ٢٦٥- ٢٦٥، بلغة السالك ١٤١٢ ، الفواكه الدواني

ہوگاوہ اس کے ساتھ خاص ہوگا، اس لئے کہ ہرانسان کے متعلق یہی حکم ے: "لَهَا مَاكَسَبَتُ وَ عَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتُ" (اسے ملے گاوبی جو کچھاس نے کمایا،اوراس پریڑے گاوہی جو کچھاس نے کمایا)۔ نادر کمائی کی مثال: لقطه (یرا هوا مال)، رکاز (دفینه) اور میراث ہے۔

تاوان کی مثال: جو کفالت یا غصب یا جنایت یا عاریت کے تلف ہونے برلازم ہو<sup>(۲)</sup>۔اس نوع میں حنابلہ نے دونوں اموال کے مساوات یا اہلیت تصرف میں شریکین کے مساوات کی شرطنہیں لگائی ہے۔

عموم وخصوص کے اعتبار سے شرکت عقد کی تقسیم: ۲۸ - حفیهاس اعتبار سے شرکت کی حسب ذیل تقسیم کرتے ہیں:

۲-مقیره-

شرکت مطلقہ: وہ ہےجس میں کسی ایک شریک پازیادہ شرکاء کی خواہش کے تحت کسی'' شرط جعلی'' کی قید نہ لگی ہو،اس طرح کہ نہ کسی خاص سامان کی قید ہونہ کسی خاص زمانہ کی ، نہ خاص جگہ کی اور نہ خاص افراد کی قید ہو، مثلاً شریکین نے ہرنوعیت کی تجارت میں شرکت کی ، اور دونوں نے اس کومطلق رکھا، اور اس اطلاق بشمول دونوں شق: ز مانی وغیرز مانی سے زیادہ کا دونوں نے ذکرنہیں کیا تو بہ شرکت عنان میں ہوگا۔رہا شرکت مفاوضہ میں تو تمام انواع کی تجارت کی آ زادی دیناضروری ہے جبیا کہ" الہدای" میں صراحت ہے، اگرچہ

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره در ۲۸۶\_

<sup>(</sup>۲) الشرح الكبير ۵ر ۱۹۸،مطالب اولي النهي سر ۵۵۳، الإنصاف ۵ر ۲۲۴-

"البحرالرائق" میں ہے کہ وہ بسا اوقات ایک نوع کی تجارت کے ساتھ مقید ہوتی ہے (۱)۔اوراطلاق زمانی اس کے احتمالات میں سے ایک احتمال ہے،وہ ضروری نہیں ہے۔

شرکت مقیدہ: جس میں اس کی قید ہو، مثلاً: اس میں بعض اشیاء یا بعض زمانوں یا بعض مقامات کی قید ہو، جیسے اس کوغلوں یا کپڑوں یا گاڑیوں یا سبزیوں یا اس سال کی روئی کے موسم کے ساتھ یا اس صوبہ کے شہروں کے ساتھ مقید کر دیا جائے ، اور بعض خاص سامانوں کی قید لگانا شرکت مفاوضہ میں نہیں ہوگا ، البتہ بعض خاص اوقات کی قیدلگانا، شرکت مفاوضہ اور شرکت عنان دونوں میں ممکن ہے۔

شرکت کی تقسیم مطلقہ و مقیدہ میں جس میں مقیدہ بالزمان بھی داخل ہے تمام فقہی مذاہب میں موجود ہے، شافعیہ نے صراحت کی ہے: شریکین میں سے ایک کے تصرف کو مقید کرنا اور دوسرے کے تصرف کو مطلق رکھنا جائز ہے، البتہ بعض فقہاء سے منقول ہے کہ ہر شریک کے لئے اس کے تصرف کے دائرہ کی تحدید ضروری ہے۔ بعض مالکیہ کے کلام میں وقت کی قید کے ساتھ شرکت کو باطل قرار دینے کا احتمال ہے، اگر چہان کے یہاں بھی ظاہر مذہب یہی ہے کہ اجل احتمال ہے، اگر چہان کے یہاں بھی ظاہر مذہب یہی ہے کہ اجل (میعاد) کے لزوم کے بغیر شرکت درست ہے (۲)۔

# جری شرکت:

۲۹ - اس نوع کو صرف ما لکیہ ثابت کرتے ہیں، ان کا استدلال حضرت عمر کے فیصلہ سے ہے، بعض ما لکیہ نے اس کی تعریف یہ کی ہے:"استحقاق شخص الدخول مع مشتری سلعة لنفسه

من سوقها المعد لها على وجه مخصوص" (اپنے لئے کوئی سامان خرید نے والے کے ساتھ کسی شخص کا سود ہیں شامل ہونے کا استحقاق، جب کہ خریداروہ سامان اس سامان کے لئے بنائے گئے بازار سے مخصوص طریقہ پرخرید ہے )، اس کی وضاحت اس کی شرائط کا جائزہ لینے سے ہوجائے گی ، انہوں نے اس کے لئے سات شرائط کسی ہیں۔

تین شرا کط سامان تجارت کے ساتھ خاص ہیں جو درج ذیل ہیں:

ا - اس بازار سے خریدا جائے جو اس کی فروخت کے لئے بنایا گیا ہے، گھرسے نہ خریدا جائے ،اس پراتفاق ہے، نہ بندگلی سے، نہ آرپارگلی سے خریدا جائے، یہ معتمد قول ہے۔

۲- اس کی خریداری تجارت کی غرض سے ہو، اور اس کی نفی کرنے میں قسم کے ساتھ خریدار کی تصدیق کی جائے گی، اِلا کہ قرائن احوال سے اس کی تکذیب ہو، جیسے خالص اپنے لئے یا شادی کے لئے جس کی خریداری کا دعوی کرے وہ بہت زیادہ ہے۔

۳- خریداری سے مقصود خود خریداری کے شہر میں تجارت کرنا ہو، دوسرے مقام پرنہیں، اگر چیدہ نہایت قریب ہو<sup>(۱)</sup>۔

تین شرا نظ زبردسی شریک ہونے والے کے ساتھ خاص ہیں: ا-خریداری کے وقت موجود ہو۔

۲-خریدارسے بڑھ کر بولی نہ بولے۔

س- وہ خریدے ہوئے سامان تجارت کے تاجروں میں سے ہو،ان کے یہال معتمدیہ ہے کہاس کااس بازار کا تاجر ہوناشر طنہیں۔

<sup>(</sup>۱) روالحتار ۱۳۸۳ س

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ۱ر ۲۱۳، حواثثی تحفة ابن عاصم ۲ر ۲۱۰\_

<sup>(</sup>۱) الفوا كهالدواني ۲ / ۴۲ الزشي على ظليل ۲۲۲ – ۳۲۷ – ۳۲۷ –

ایک شرط خریدار میں ہے: موجودہ تا جروں کو بینہ بتائے کہ وہ سامان کوصرف اپنے لئے لینا چاہتا ہے، اور اس میں شرکت قبول نہ کرےگا،لہذا جو بڑھ کر بولنا چاہے وہ بولے۔

اگریت بھی شرائط موجود ہوں تو موجود تا جروں کے لئے شرکت پرمجبور کرنے کاحق ثابت ہوجائے گا،خواہ کتنا ہی لمباعرصہ گزرجائے، بشرطیکہ خریدا ہواسامان باقی ہو،اورا گرخریدار شریک بنانے سے انکار کرے تو اسے قید میں رکھا جائے گا تا آ نکہ وہ شرکت قبول کرلے، یہاں ایک دوسرااحمال میہ ہے کہ ایک سال گزرنے سے شفعہ کی طرح پیچق ساقط ہوجائے گا۔

رہاخر بدارتوان شرائط کے کمل طور پر پائے جانے کے باوجود اس کو بید جی نہیں ہوگا کہ کسی وجہ سے (مثلاً خسارہ ہوجائے یا اس کا اندیشہ ہو) سامان میں شرکت کرنے پرموجودہ تجار کو مجبور کرے، الا بیا کہ بھاؤ تاؤ کرتے وقت وہ کہیں: ہمیں بھی شریک کرلو، اوروہ جواب میں ہاں کہے یا خاموش رہے۔

ان کے کلام سے میں مجھا جاتا ہے کہ تا جروں کے قول: ہمیں بھی شریک کرلو، کو (خریدار کی طرف سے ہاں کہنے کے ساتھ) خریدار کی گرفت ان کی موجود گی کے درجہ میں رکھا جائے گا، لہذا اگر وہ معاملہ مکمل ہونے سے قبل لوٹ جائیں تو کوئی حرج نہیں ہوگا، برخلاف اس صورت کہ جب وہ''نہیں یا ہاں'' کہے بغیر خاموثی سے نکل جائے، البتہ اس وقت ان کو بیتن ہوگا کہ اس کو بیشم دلائیں کہ: ''اس نے ان کے لئے نہیں خریدا ہے''ال

# عقد شركت كاصيغه:

- سا- عقد شركت ایجاب وقبول سے منعقد ہوتا ہے۔
- (۱) الخرشي على خليل ۲۲۲۷-۲۶۷، الفوا كه الدوانی ۱۷۴۶، بلغة السالک ۱۷۲/۲-

اموال میں شرکت عنان میں اس کی مثال: ایک شخص دوسر بے کے: میں ایک ہزار دینار میں آ دھے آ دھے پر تمہارا شریک ہوا،
تاکہ ہم ان کے ذریعہ تجارت کریں اور نفع بھی آ دھا آ دھا ہوگا، اور وہ
اس معاملہ کومطلق رکھے یا ایک نوعیت کی تجارت (مثلًا اونی کپڑوں یا مطلق کپڑوں کی تجارت) کے ساتھ مقید کرد ہے، اور دوسرا قبول کرلے۔

اموال میں شرکت مفاوضہ میں اس کی مثال: ایک شخص دوسرے سے (جو دونوں آزاد بالغ مسلمان یا ذمی ہوں) کہے: میں اپنے اور تبہارے تمام رو پیوں میں تبہارا شریک ہوں (اور دونوں کے روسیٹے برابر برابر ہوں) تا کہ ہم ان کے ذریعہ سے ہر طرح کی شجارت کریں، اور ہم میں سے ہرایک دوسرے کی طرف سے تجارت کے دیون کا فیل ہوگا، اور دوسرا قبول کرلے۔

اسا-فعل کی دلالت لفظ کی دلالت کے قائم مقام ہوتی ہے (۱) الہذا اگرایک شخص اپنی ساری نفتری نکال کر دوسرے سے کہے: تم بھی اتنا ہی نکالو،اور خریداری کرو، الله تعالی جونفع دے گا وہ ہمارے درمیان آ دھا آ دھا یا تمہارااس میں دو تہائی اور میراایک تہائی ہوگا، دوسرا کچھ نہ بوگا، دوسرا کچھ نہ بوگا، البتہ پہلے کے مشورہ کے مطابق نکال کردے دے اور خرید وفروخت کرتے ویصیح شرکت عنان ہے، اور شرکت مفاوضہ میں بھی اس کے مثل ہوسکتا ہے، مثلاً ایک شخص اپنی ساری نفتری نکال کراپنے اس ساتھی ہے جس کے پاس بھی بس اسی کے بقدر ہو، کہے: تم بھی اتنا اس ساتھی سے جس کے پاس بھی بس اسی کے بقدر ہو، کہے: تم بھی اتنا بھی زبار ہوگا، اور ہم میں سے ہرایک دوسرے کی طرف سے تجارت کریں اور نفع برابر ہوگا، اور ہم میں سے ہرایک دوسرے کی طرف سے تجارت کریں اور نفع برابر ہوگا، اور ہم میں سے ہرایک دوسرے کی طرف سے تجارت کریں اور نفع

<sup>(</sup>۱) فتح القدیر ۷/۵، رد المحتار ۳/۸ ۴ ۳، الخرثی علی خلیل ۴/ ۲۵۵، الفوا که الدوانی ۲/۲ ۲/۱، مطالب اولی النهی ۱/۱۰۵، بیدالفاظ کے ساتھ مقید نه ہونے اور معنی پراعتاد کرنے کے آثار میں سے ہے، جیسا کہ گذرا (دیکھئے: فقرہ ۲۲)۔

دیون کا گفیل ہوگا، دوسرا کچھ نہ کھے، البتہ اپنے ساتھی کے مشورہ کے مطابق کام کرے، بید حنفیہ کا مذہب ہے۔

۱۳۲ – فعل کی دلالت پراکتفا کرنا مالکیہ و حنابلہ کا بھی مذہب ہے،
کیوں کہ وہ یہاں پر صیغہ عقد میں صرف اس چیز کوشار کرتے ہیں جس
سے عرف میں اجازت سمجھی جائے، اگر چہ الفاظ یا اس کے قائم مقام
کے قبیل سے نہ ہو، جیسے تحریر اور گوئے کا قابل فہم اشارہ، اسی وجہ سے
مالکیہ صراحت کرتے ہیں: اگر ایک دوسرے سے کہے: مجھے شریک
کرلو، دوسرا خاموشی اختیار کرکے راضی ہوجائے تو یہ کافی ہوگا، اور
دونوں مالوں کو ملانا یا تجارتی کارروائی شروع کرنا شرکت کے لئے
کافی ہوگا، اسی طرح حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ اتنا کافی ہے کہ
دونوں شرکت کی بات کریں پھر جلد ہی مال لائیں اور کام شروع
کردیں۔

شافعیہ کے نزدیک فعل کی دلالت لفظ یااس کے ہم معنی کے قائم مقام نہیں ہوگی، اس لئے کہ اصل: اموال کوان کے مالکان کے لئے محفوظ رکھنا ہے، لہذاکسی الیں دلالت کے بغیر جس میں زیادہ قوت ہو اس اصل سے متقال نہ ہوں گے، (حتی کہ شافعیہ نے فقہ شافعی کی ایک '' وج' کوجس میں کہا گیا ہے کہ '' ہم شریک ہوئے' کے الفاظ سے شرکت منعقد ہوجاتی ہے، کیونکہ اس سے عرف میں تصرف کی اجازت معلوم ہوتی ہے، ضعیف قرار دیا ہے، ان کی رائے ہے کہ بیکا فی نہیں، معلوم ہوتی ہے، ضعیف قرار دیا ہے، ان کی رائے ہے کہ بیکا فی نہیں، تا آ نکہ اس کے ساتھ جانبین سے تصرف کی اجازت بھی شامل ہو)، منہیں ہے کہ دو سابقہ شرکت یا موجودہ شرکت ملک کی جزدینا ہوجس میں کوئی تصرف نہیں، شافعیہ لفظ مفاوضہ سے شرکت عنان کے انعقاد کوشیح قرار دیتے ہیں، اگر وہ عنان کی نیت کے ساتھ ہو۔ ور نہ لغو ہے، اس لئے کہ ان کے زدیک '' مفاوضہ ''نہیں ہے، مفاوضہ کا لفظ زیادہ سے زیادہ ان کے نزدیک '' مفاوضہ 'کا فظ زیادہ سے زیادہ ان کے نزدیک جس کی صلاحیت رکھتا مفاوضہ کا لفظ زیادہ سے زیادہ ان کے نزدیک جس کی صلاحیت رکھتا

ہے وہ بیہ ہے کہ اس سے بطور کنا بیاعنان مراد ہو، کیونکہ کنایات کے ذریعی ققو دورست ہیں (۱)۔

ساسا – کام قبول کرنے میں شرکت مفاوضہ کی مثال: ایک شخص دوسرے سے (اور وہ دونوں کفالت کے اہل ہوں) کہے: تمام کاموں یااس پیشہ (مثلاً سلائی، بڑھئی کا کام، اورلوہاری) (۲) میں کام قبول کرنے میں میں نے تم کو اپنا شریک بنایا، تا کہ ہم میں سے ہرایک کاموں کو قبول کرے اور ہم دونوں کام کی ذمہ داری میں نفع ہرایک کاموں کو قبول کرے اور ہم دونوں کام کی ذمہ داری میں نفع اور نقصان میں اور اس بات میں برابر ہوں گے کہ ہر شخص دوسرے کا آس چیز میں کفیل ہوگا جو دوسرے پر شرکت کے سبب سے لازم آس چیز میں کفیل ہوگا جو دوسرے پر شرکت کے سبب سے لازم آس خیل ماور دوسرا قبول کرلے، اور اگر اس صیفہ میں موجود کسی قید میں خلل ہونے کے ساتھ عقد ہوجائے تو یہ شرکت، شرکت عنان ہوگی، البتہ بیضروری ہے کہ دونوں شریک وکیل بننے کے اہل ہوں، جوگی، البتہ بیضروری ہے کہ دونوں شریک وکیل بننے کے اہل ہوں، حبیبا کہ ظاہر ہے (۳)۔

ا کہ ۱۳-" وجوہ" میں شرکت مفاوضہ کی مثال: ایک شخص دوسرے سے (اوروہ دونوں کفالہ کے اہل ہوں) کہے: میں تمہارا شریک ہوں کہ ہم دونوں تجارت کریں، ادھار خریدی، نقذ بیجیں، ہر خریدی ہوئی چیز میں، اس کے ثمن میں اور اس کے نفع میں برابر ہوں گے، نیز دوسرے پر جو تجارتی دیون یا اس کے قائم مقام لازم آئیں ان میں ایک

<sup>(</sup>۱) مغنی الحتاج ۲۱۲–۱۲۳\_

<sup>(</sup>۳) ردالحتار ۳ر ۵۹ س، بدائع الصنائع ۲ ر ۵۷، ۹۳، ۱۵۰\_

دوسرے کے فیل ہوں گے،اور دوسرا قبول کرے۔

اس صیغه میں موجود کسی شرط میں اگر خلل ہوجائے تو بیشرکت، شرکت عنان ہوگی، البتہ اس میں بہر حال بیضروری ہے کہ دونوں شریک وکالت کے اہل ہوں، اور نفع دونوں کے درمیان ان دونوں کثن کے ضان کے تناسب سے ہو، جبیبا کہ شرا لکھ کے خمن میں اس کی وضاحت آئے گی۔

اگرایک دوسرے سے کہے: میں نے تمہارے ساتھ'' شرکت مفاوضہ'' کیا، اور دوسرا قبول کرلے تو کافی ہوگا، اس لئے کہ لفظ مفاوضہ شرکت کے معاملہ میں کمل مساوات کی علامت ہے، لہذ ااگر وہ دونوں اس کا ذکر کریں گے تو لفظ کو معنی کے قائم مقام رکھتے ہوئے اس کے احکام ثابت ہول گے (۱)۔

# شركت عقد كے شرائط:

### عام شرائط:

۳۵ – بیدوه شرائط بیں جوشرکت کی نتیوں بنیادی انواع (شرکت اعمال اورشرکت وجوه) میں سے کسی نوع کے ساتھ خاص نہیں،ان عام شرائط کی چندانواع ہیں۔

بهل نوع: شرکت مفاوضه وشرکت عنان دونوں میں:

# اول: وكالت كے لائق ہونا:

۲ ۳- اس کی تشریح دوامورسے کی جاسکتی ہے:

ا - جس چیز پر دونوں میں عقد ہوا ہے اس کا وکالت کے قابل ہونا، تا کہ شرکت کا مقصود حاصل ہوا وروہ نفع میں شریک ہونا ہے، اس لئے کہ اس کی صورت یہی ہے کہ شریکین میں سے ہرایک اپنے

تصرف میں آ دھے میں دوسرے کی طرف سے وکیل ہو، اور دوسرے آ دھے میں '' اصیل' ہو، ور نہ سارے میں اصیل کو ہی اس کا سارا نفع مل جائے گا، دوسرے کی طرف سے تصرف کرنے والا ولایت یا وکالت کے بغیر تصرف نہیں کرتا ، فرض یہ کیا گیا ہے کہ ولایت نہیں ہے، لہذا صرف وکالت رہ گئی (۱)۔ لہذا گھاس کا ٹنا، لکڑی کا ٹنا، شکار کرنا اور بھیک مانگنا ایسے کام ہیں جن میں شرکت درست نہیں، اس لئے کہ یہ وکالت کے قابل نہیں ہیں، کیونکہ ان میں ملکیت اس شخص کی ہوتی ہے جو براہ راست سبب اختیار کرے اور وہ لینا ہے، جیسا کہ تمام مباحات کا حکم ہے کہ شریعت نے ان میں ملکیت کا سبب قبضہ کرنے میں سبقت کوقر اردیا ہے (۲)۔

۲- وکیل بنانے اور وکیل بننے کے لئے ہر شریک کا اہل ہونا، اس لئے کہ وہ ایک آ دھے میں وکیل اور دوسرے آ دھے میں اصیل ہے، لہذا جس بچہ کو تجارت کی اجازت حاصل نہیں اور معتوہ جس کو عقل نہیں ان کی طرف سے شرکت درست نہیں ہوگی (۳)۔ کسا- یہ شرط اپنی دونوں شقوں کے ساتھ متفق علیہ ہے (۲۲)۔ اس

2 سا- پیشرط اپنی دونوں شقول کے ساتھ شفق علیہ ہے (۱۳)۔ اس لئے کہ سب کا اتفاق ہے کہ شرکت میں وکالت داخل ہے، البتہ ظبیق کے طریقیہ میں اختلاف ہے مثلاً:

الف-مباحات: حنفیدان کو قابل و کالت نہیں سمجھتے، جب که دوسر نے فقہاء کے نزدیک بید قابل و کالت ہیں، اسی وجہ سے مالکیہ نے شرکت ابدان کی مثال میں: شکار میں شکاریوں کی شرکت، اور معدنیات کی تلاش میں کھدائی کرنے والوں کی شرکت (جیسے اس وقت تیل کی کمپنیاں) کو پیش کیا ہے، حنابلہ نے مباحات کی تحصیل میں

- (۱) فتح القديره ١٠٠٠ـ
- (٢) فتح القدير٥/٥، پوري بحث بدائع الصنائع (٢٧ ٦٣) ميس ہے۔
  - (٣) بدائع الصنائع ٢ر٥٨\_
  - (۴) المغنى لابن قدامه ۵رو٠١\_

<sup>(</sup>۱) ردالحتار ۱۵، ۳۵۹، بدائع الصنائع ۲۸، ۱۵، ۲۵۰ ـ

شرکت کونما یاں رکھاہے، جتی کہ انہوں نے اس کوشر کت اعمال کی ایک مستقل قسم قرار دیا ہے (۱)۔

ب- مجور (جس کے تصرفات پر پابندی عائد ہو) کے ولی کی شرکت: شافعیہ و حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ مجور شخص کا ولی اپنی مجور کے مال میں شرکت کرسکتا ہے، اس لئے کہ اس کے مال میں مضاربت کرنااس کے لئے جائز ہے، حالانکہ مضارب اس کے مال کے کا ضافہ کا ایک حصہ لے جائز ہے، حالانکہ مضارب اس کے مال ہوگی، جس میں اس کا سارانفع اسے ہی ماتا ہے، اسی قبیل سے ان کی بیہ صراحت ہے کہ اگر شریکیین میں سے کوئی مرجائے، اور کوئی مجور علیہ اس کا وارث ہوتو اس کے ولی پر واجب ہے کہ اگر وہ اس میں مصلحت اس کا وارث ہوتو اس کے ولی پر واجب ہے کہ اگر وہ اس میں مصلحت کرنے والا شریک امانت دار ہو، لہذا اگر اس کی غیر امانت دار ی سامنے آ جائے اور مال ضائع ہوجائے تو ضمان ولی پر ہوگا، اس لئے کہ تحقیق نہ کرکے اس نے کوتا ہی کی ہے (۲)۔

پھریہ بات مخفی نہیں کہ دونوں اہلیۃ و الیعنی وکیل بنانے کی اہلیت اوروکیل بننے کی اہلیت کا اعتبار صرف اس جگہ ہے، جہاں ممل دونوں شریک کے لئے ہو، اور اگر عمل صرف ایک شریک کا ہو (اور یہ حنفیہ کے نز دیک صرف شرکت عنان میں ہوسکتا ہے) تو شرط یہ ہے کہ اجازت دیے والے میں وکیل بنانے کی اہلیت اور جس کو اجازت دی گئی ہے اس کے اندر وکیل بننے کی اہلیت ہے، اس وجہ سے شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ اجازت دینے والل

را) الخرشي على خليل ۴۸ر ۲۲۵-۲۲۹، الفوا كه الدواني ۱/۱۷۱–۱۷۲، مطالب اولی النبی ۳ر ۵۴۵، دلیل الطالب ۱۷۷۷

نابینا ہو، اگر چیضروری ہے کہ دونوں مالوں کے ملانے کا وکیل بنائے، لیکن جس کوا جازت دی جائے تواس کا بینا ہونا ضروری ہے(۱)۔

# دوم: نفع کا تناسب معلوم ہو:

٨ ٣٠ - يعني نفع مين هرشريك كاحصه 'جزءشائع' 'كے ساتھ متعين مو، کل کے اعتبار سے اس کا تناسب معلوم ہو، مثلاً آ دھا،لہذا اگراس پر عقد ہو کہ نثریک کے لئے نفع میں کوئی حصہ ہوگا،جس کی مقدار بیان نہ کی جائے تو عقد فاسد ہوگا، اس کئے کہ شرکت کامقصود نفع ہے، جس کے جمہول ہونے سے شرکت فاسد ہوگی ، جیسے بیچ واجارہ میں مبیع ، عمل اوران کے عوض کا مجہول ہونا، اسی طرح اگر نفع میں شریک کے حصد کی مقدار تومعلوم ہو، کین کل کے اعتبار سے اس کا تناسب معلوم نہ ہو، جیسے سویا زیادہ یا کم ، اس لئے کہ اس کا نتیجہ عقد کے نقاضے (لیعنی نفع میں شرکت ) کے خلاف ہوسکتا ہے، کیوں کہ اپیا بھی ہوسکتا ہے کہ اتنا ہی نفع ہوجتنا ایک شریک کے لئے متعین کیا گیا ہے، وہ اس شخص کی ملكيت بن جائے گا، دوسرے كى اس ميں شركت نہ ہوگى، بلكه انہوں نے کہا: بیشرکت کوختم کردیتا ہے،اس لئے کہا گراتنا ہی نفع حاصل ہو جس کی شرط ایک شریک کے لئے لگائی گئی ہوتو پیشرکت اس شخص کے حق میں جس کو کچھ نفع نہ ملے قرض میں تبدیل ہو جائے گی ، یا دوسرے شریک کی طرف سے ابضاع (معاملہ کی وہ صورت جس میں ایک کا سرمایه اور دوسرے کاعمل ہوتا ہے اور پورا نفع صاحب سرمایہ کا ہوتا ہے) ہوجائے گی۔

اگرشریک کے لئے شرکت کے مال کے باہر سے معین مقدار میں اجرت مقرر کی جائے مثلاً پچاس یا سو دینار ماہانہ، تو" فقاوی ہندیہ" میں" المحیط" کے حوالہ سے لکھا ہے کہ شرکت درست ہوگی، اور

ر) مغنی الحتاج ۲ر ۲۱۳، نهایته المحتاج مع حواثی ۵٫۵، المغنی لابن قدامه ۸ر ۱۳۸۷

<sup>(</sup>۱) مغنی الحجتاج ۲ر۳۱۳\_

شرط باطل ہوگی (۱)۔

٩ - اس شرط پراتفاق ہے، ابن المنذر نے اہل علم کا اجماع نقل کیا ہے کہ کسی ایک شریک کے لئے نفع میں سے معین مقدار (مثلاً سو) کی شرط لگانے کے ساتھ شرکت نہیں ہوگی، خواہ ایک کے لئے اس معین مقدار کی شرط پراکتفا ہو یا اس کے لئے نفع کی مشروط نسبت سے زائد مقرر کیا جائے یا اس نسبت سے کم کردیاجائے، اس لئے کہ ان تمام حالات میں ممکن ہے کہ نفع کسی ایک کے ساتھ خاص ہوجائے، جو شرکت کے موضوع کے خلاف ہے یا (حفیہ کی تعبیر میں) شرکت کو ختم کرنے والا ہے، اور اسی قبیل سے یہ کہ کسی ایک کے لئے شرکت کی اشیاء میں سے کسی ایک مین یا مبہ شمی کے نفع کی شرط لگائی جائے کی اشیاء میں سے کسی ایک معین یا مبہ شمی کے نفع کی شرط لگائی جائے (مثلاً بیرس کا بیسفریا اس کے بعد لندن کا نفع کی شرط لگائی جائے (مثلاً بیرس کا بیسفریا اس کے بعد لندن کا سفر )، یا اس ماہ یا اس سال کے نفع کی شرط لگائی جائے۔

حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ اسی قبیل سے یہ بھی ہے کہ ایک شریک دوسرے سے کہے: تمہارے لئے آ دھے کا نفع ہے، اس لئے کہ اس کے نتیجہ میں ایک شریک کچھ نفع اپنے لئے اس وعوے کے ساتھ مخصوص کرلے گا کہ بید دوسرے نصف میں اس کے عمل کا نتیجہ ہے، اس کے برخلاف کچھ لوگ کہتے ہیں کہ آ دھے کے نفع سے مراد نفع کا آ دھا ہے (۲)۔

دوسری نوع: صرف شرکت مفاوضه میں:

اگراس میں سے کسی شرط میں خلل واقع ہوجائے تو'' عنان'' ہوجائے گی۔

## اول: كفالت كى امليت:

\* ۱۹ - یہ حفیہ کے یہاں شریکین میں سے ہرایک میں شرط ہے، اس

لئے کہان میں سے ہرایک تجارت یااس کے قائم مقام کے واجب

ہونے والے دین میں اپنشریک کی طرف سے فیل کے درجہ میں

ہوتا ہے جیسے قرض لینا، اس لئے کہ اس قبیل سے جو چیز کسی ایک پر

ہوتا ہے جیسے قرض لینا، اس لئے کہ اس قبیل سے جو چیز کسی ایک پر

لازم ہوتی ہے وہ دوسرے پر بھی لازم ہوتی ہے، لہذا جس شخص میں

اس اہلیت کے ممل شرائط (مثلًا بلوغ وعقل) نہ ہوں، اس کی طرف

سے شرکت مفاوضہ درست نہیں ہوگی، اگرچہ بچاپے ولی کی اجازت

کا اہل نہیں، نیز اس لئے کہ مانع ذاتی ہے، کیونکہ وہ تبرع (احسان)

کا اہل نہیں، نیز اس لئے کہ یہاں کفالت سے مقصود ہر شریک کی ان

فرکورہ بالا تمام دیون کی کفالت لینا ہے جودوسرے پر لازم ہوں، اسی

فرکورہ بالا تمام دیون کی کفالت لینا ہے جودوسرے پر لازم ہوں، اسی

وجہ سے امام محمد مرض الموت میں مبتلا مریض اور جو اس کے تکم میں ہو

(مثلاً مرتد) اس کی طرف سے شرکت مفاوضہ کومنوع قرار دیتے ہیں،

اس لئے کہ اس کا فیل ہونا اپنے تہائی ترکہ کے حدود کے اندر ہوگا، اور

اس لئے کہ اس کا فیل ہونا اپنے تہائی ترکہ کے حدود کے اندر ہوگا، اور

شرکت مفاوضہ میں کفالت غیر محدود ہے۔

اور جوفقہاء شرکت مفاوضہ کے قائل ہونے میں حنفیہ کے ساتھ اصولی طور پر متفق ہیں اور تفصیل میں اختلاف کرتے ہیں ( یعنی ما لکیہ وحنابلہ ) تو انہوں نے شرکت مفاوضہ کی بنیاد کفالت پر نہیں رکھی ، بلکہ اس میں موجود و کالت کے مفہوم پر اکتفا کیا ہے ، لہذا ان کے نزدیک اس میں شریک پر ان ' تا وانوں'' کا ضان نہیں ہوگا جو اس کے شریک پر اس کے اسباب کے بارے میں خود اس کی اجازت کے بغیر لازم ہوں (۱)۔

ا ٧٧ - دوم - امام ابوحنیفه اورامام محمد نے اہلیت تصرف میں مساوات

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۸۹/۹۵–۸۱، فتح القدير۵/۲۵،الفتاوی الهنديه ۷۲•۳۵،رد المحتار ۳۵/۳۵–

<sup>(</sup>۲) المغنی لابن قدامه ۵ر ۱۲۴–۱۴۸ –۱۴۹،مطالب اولی النهی ۳ر ۵۰۰ –

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲ر ۲۰–۱۱، رد المختار ۳٬۸۸۳–۳۴۹، الخرشی علی خلیل ۷٫۲۲۲، الشرح الکبیرمع المغنی ۱۹۸٫۷

کی شرط لگائی ہے، لہذاایسے دوآ زاد بالغ کے درمیان شرکت مفاوضہ صحیح ہوگی جوایک دین کے ماننے والے ہوں (مثلاً دومسلمان اور دو نصرانی) یا جوایک دین کے علم میں ہو (جیسے دو ذمی) اگر چہدایک اہل کتاب ہواور دوسرا مجوسی ہو، اس لئے کہ تمام کفر ایک ہی ملت ہے (۱)۔

شرکت مفاوضہ ایک آزاد اور ایک غلام کے درمیان سیح نہیں ہوگی اگر چہوہ مکاتب ہو یااس کو تجارت کی اجازت ہو، اور نہ بالغ اور بچہ کے درمیان ، نہ مسلمان اور کا فر کے درمیان سیح ہوگی ، اس لئے کہ اس شرط میں خلل ہے ، کیوں کہ غلام اور بچہ دونوں کے تصرفات پر پابندی نہیں ہے ، پابندی عائد ہے ، آزاد اور بالغ کے تصرفات پر پابندی نہیں ہے ، اور کا فر کے لئے شراب اور سور کی خرید وفر وخت کی گنجائش ہے ، لیکن مسلمان کے لئے ایسانہیں۔

امام ابو یوسف اہلیت کفالت ووکالت میں برابری کوکافی سمجھتے ہیں، ان دونوں کے علاوہ کی اہلیت میں فرق کا اعتبار نہیں کرتے ہیں، اس لئے وہ مسلمان و ذمی کے درمیان شرکت مفاوضہ کو کتابی و مجوسی کے درمیان شرکت مفاوضہ پر قیاس کرتے ہوئے سجح قرار دیتے ہیں، کیونکہ بیشر کت اہلیت و کالت و کفالت میں مساوات کے بعد اہلیت کیونکہ بیشر کت اہلیت و کالت و کفالت میں مساوات کے بعد اہلیت تصرف میں فرق کے باوجود سجح ہوتی ہے، امام ابو یوسف محض کر اہت شرکت کو کر وہ کہتے ہیں، اس لئے کہ کا فرکواسلام میں جائز تصرفات کی صور توں کا علم نہیں، اور اگر علم ہو بھی تو وہ ناجائز تصرفات سے احتراز نہیں کرے گا، جیسے سود وغیرہ، لہذا اس کے ساتھ شرکت کرنے سے نہیں کرے گا، جیسے سود وغیرہ، لہذا اس کے ساتھ شرکت کرنے سے نہیں کرے گا، جیسے سود وغیرہ، لہذا اس کے ساتھ شرکت کرنے سے

شرکت مفاوضہ مسلمان حرام مال کھانے میں ملوث ہوجائے گا<sup>(۱)</sup>۔ ومسلمان اور دو شافعیہ کی رائے ہے کہ مسلمان و کا فر میں شرکت مکر وہ ہے۔ ) اگرچہ ایک مالکیہ اور حنابلہ نے کراہت کی نفی کی ہے، بشرطیکہ کا فراپنے رایک ہی ملت مسلمان شریک کی موجود گی کے بغیر تصرف نہ کرے، اس لئے کہ اس صورت میں شرکت کے تصرفات میں ممنوعات شرعیہ کے ارتکاب کا

ما لکیدا ورحنابلہ کے کراہت کی کی ہے، بسر طیدہ کافرائیے مسلمان شریک کی موجودگی کے بغیر تصرف نہ کرے، اس لئے کہ اس صورت میں شرکت کے تصرفات میں ممنوعات شرعیہ کے ارتکاب کا اندیشہ نہ رہے گا، پھرجس تصرف کے وقت اس کا مسلمان شریک موجود نہ ہواور یہ معلوم ہوجائے کہ وہ اسلامی نقطۂ نظر سے درست نہیں ہے (جیسے سود کے معاملات اور شراب ومردار کی خریداری) تو حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ (اس کے فساد کے باوجود) اس کا صان کا فر پر ہوگا، اور جہاں اس کا علم نہ ہوتو اصل: حلال ہونا ہے، جواز کے حق میں ان کا استدلال یہ ہے کہ رسول اللہ عقبیہ نے اہل خیبر (جو میں ان کا استدلال یہ ہے کہ رسول اللہ عقبیہ نے اہل خیبر (جو میں ایک یہودی سے غلہ خریدا، اور اپنی زرہ اس کے پاس گروی رکھی، میں ایک یہودی سے غلہ خریدا، اور اپنی زرہ اس کے پاس گروی رکھی، میں ایک یہودی سے غلہ خریدا، اور اپنی زرہ اس کے پاس گروی رکھی، کلام میں اس کے خلاف نہیں ماتا، البتہ انہوں نے کہا: اگر مسلمان شریک کو اپنے کا فرشر یک کے کام میں سود کا شبہ ہوتو نقع کوصد قہ کردینا میں سے تو سارے مال کوصد قہ کرنااس کے لئے مستحب ہے، اور یہ شبہ ہو کہ اس نے شراب کا کارو بارکیا ہے ہو سارے مال کوصد قہ کرنااس کے لئے مستحب ہے، اور یہ شبہ ہو کہ اس نے شراب کا کارو بارکیا ہے تو سارے مال کوصد قہ کرنااس کے لئے مستحب ہے، اور یہ شبہ ہو کہ اس نے شراب کا کارو بارکیا ہے ہو سارے مال کوصد قہ کرنااس کے لئے مستحب ہے، اور یہ شبہ ہو کہ اس نے شراب کا کارو بارکیا

<sup>(</sup>۱) بیصاحب'' فتح القدیر'' کی توجیہ ہے،صاحب'' العنایة'' کی توجیہ ہے اس کے خلاف کا وہم ہوتا ہے، کیونکہ وہ کہتے ہیں: اس کئے کہ ان دونوں کے ذمی ہونے میں مساوات یائی گئی (العنامی علی الہدامیرم فتح القدیر ۲۵۷۵)

<sup>(</sup>۱) فتح القدير۵ / ۸،۷ ، ردالحتار ۳۴۸ سي

<sup>(</sup>۲) حدیث: "أنه عامل أهل خیبو" کی روایت بخاری (الفتح ۱۳/۵ طبح السلفیه) اور مسلم (۱۸۲۳ طبح الحلمی ) نے حضرت ابن عمر سے کی ہے۔ حدیث: "أن النبي عَلَيْظِيْهُ توفی و درعه مر هونة" کی روایتخاری (الفتح ۱۸۷۹ طبح السلفیه ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) المغنى لا بن قدامه ۵ر ۱۱۰، مطالب اولى النهى ۳ر ۲۴۵، الفواكه الدوانى (۳) المغنى لا بن قدامه ۱۰۰۵، مطالب اولى النهى ۳/۸ ۲/۲ الفواكه الدوانى

سوم: کسی ایک شریک یرعمل کی شرط نه لگائی جائے: ۳۲ – اگر شرکت مفاوضه کرنے والوں میں سے کسی ایک پڑمل کی شرط لگائی جائے تو حفیہ کے نز دیک شرکت باطل ہوگی <sup>(۱)</sup>۔اس لئے كه بيه مفاوضه كي حقيقت لعني جن اصول تصرفات ميں اشتراك ممكن ہے ان میں مساوات کے خلاف کی صراحت ہے، مالکیہ کے پہال اس سے ملتی جاتی بات ہے، کیونکہ کہ انہوں نے (مطلق شرکت اموال میں ) شرط لگائی ہے کیمل ، دونوں مالوں کے بقدر ہو، یعنی ہرشریک کا کام اس کے مال کے بقدر ہو، اگر سر ماہیہ میں اس کا آ دھا ہوتو اس پر آ دها کام بھی ہوگا یا دوتہائی سر ماییہوتو دوتہائی کام ہوگا،اسی طرح اور بھی،لہذااگراس کےخلاف شرط لگائے،مثلاً: دوتہائی یا ایک تہائی عمل کی شرط، نصف کے شریک پرلگائے تو شرکت فاسد ہوگی اور نفع دونوں مالوں کے بقدر ملے گا، اورشریکین میں سے ہرایک دوسرے سے وہ اجرت واپس لے گا،جس کا وہ دوسرے سے لینے کاحق دار ہوگا، اور اگرکسی شرط کے بغیر ایک شریک کی طرف سے کام میں احسان مندی کے طور پراضا فیہ ہوتو کوئی حرج نہیں، اس لئے کہ بہاس کی طرف سے ضل اوراحسان ہے<sup>(۲)</sup>۔

# مطلق شرکت اموال کی خاص شرا کط:

لعنی خواه شرکت مفاوضه هو یا شرکت عنان:

۳۳ - شرطاول: سرمایی مین 'مو' دین 'نه مو، اس لئے کہ تجارت جس کے ذریعہ شرکت کا مقصود لینی نفع حاصل ہوتا ہے،'' دین 'کے ذریعہ نہیں ہوسکتی ،لہذا دین کو شرکت کا راس المال قرار دینا مقصد شرکت کے منافی ہے (۳)۔

- (۱) الفتاوى الهنديية ۲/۳۵۰\_
- " (۲) فتح القدير۵/۵، بلغة البالك ۲/۰ كا، الفوا كهالدواني ۲/ ۱۷۳۔
  - (۳) بدائع الصنائع ۲ ر ۲۰، ردامجتار ۳ را ۳ سامغنی ۱۲۷ م

۲ ۴ – شرط دوم: مال بثمن ہو:

خواہ نقدین لیعنی ڈھلے ہوئے سونے چاندی کے سکے ہوں یا رائج پیسے، یا بغیر ڈھلا ہوا سونا چاندی (۱) اگر ان کا تعامل جاری ہو، اسی پرحنفی فقہ قائم ہے۔

تمام سامان تجارت (نقلہ ین کے علاوہ دوسرے اعیان) اس لائق نہیں کہ شرکت کا سرمایہ یا کسی شریک کے سرمایہ کا حصہ بنیں (۲) اگر چہوہ کیلی یا وزنی یا عدد ک متقارب ہوں، امام ابوحنیفہ سے ظاہر روایت یہی ہے، ان کے ساتھ امام ابو یوسف اور بعض حنا بلہ ہیں۔ امام محمد اور جمہور شافعیہ کی رائے کے مطابق سامان تجارت کی ان دوانواع کے مابین فرق ہے:

> نوع اول: کیلی، وزنی اور عددی متقارب نوع دوم: بقیه تمام سامان تجارت \_

بالفاظ دیگر: انہوں نے مثلی اور متقوم ( ذوات القیم ) میں فرق
کیا ہے، نوع دوم میں شرکت کے انعقاد کوعلی الاطلاق ممنوع قرار دیا،
اور نوع اول میں جنس کے ایک ہونے کی صورت میں ملانے کے بعد
اس کو جائز قرار دیا ہے، اس امر کے پیش نظر کہ بینوع خالص سامان
تجارت میں نہیں، بلکہ ایک لحاظ سے وہ سامان تجارت ہے، اس لئے
کہ وہ تعیین سے متعین ہوجاتی ہے، اور ایک لحاظ سے نمن ہے، اس
لئے کہ اس طور پر اس کے ذریعہ خرید ارکی درست ہے کہ وہ ذمہ میں
دین ہوجائے، جیسا کہ ' اثمان' میں ہوتا ہے، لہذا مناسب ہے کہ

<sup>(</sup>۱) لغت میں ان دونوں کو تیز' کہتے ہیں، جب تک ان کوآگ پر پگھلا یا نہ گیا ہو (یعنی کان کی مٹی سے ان دونوں کوصاف کرنے سے قبل) ور نہ ان کو'' نقر ہ'' کہتے ہیں، جیسا کہ'' المغرب'' میں ہے، اور'' المصباح'' میں ہے کہ'' نقر ہ'' خاص طور پراس چاندی کو کہتے ہیں جس کو پگھلا کرخالص کرلیا گیا ہو۔

<sup>(</sup>۲) رد المحتار شروه شم، بدائع الصنائع ۲ر۵۹، ۳۱۱، فتح القدير ۱۵/۵–۱۱. الفتاوی الهند به ۲/۲ س، الفروع ۲/۷۱س\_

دونوں مشابہتوں پرالگ الگ حال میں عمل ہو، چنانچہ ملانے سے قبل سامان تجارت کے ساتھ مشابہت پر عمل کیا جائے ، اس صورت میں شرکت کے انعقاد کو ممنوع قرار دیا جائے ، اور ملانے کے بعدا ثمان کے ساتھ مشابہت پر عمل کیا جائے اور اس میں شرکت کو درست قرار دیا جائے ، اس کے کہ شرکت کو درست قرار دیا جائے ، اس کئے کہ شرکت ملک ملانے سے ثابت ہوجاتی ہے، لہذا اس کے ذریعہ سے شرکت عقد کا پہلومضبوط ہوجائے گا، اس شرکت کی درشگی کوشن کے ایک ہونے کی حالت میں محدود رکھا گیا، اس لئے کہ درسی کوشن کے ایک ہونے کی حالت میں محدود رکھا گیا، اس لئے کہ دوسری جنس کے ساتھ ملانا (مثلاً گیہوں کو جو کے ساتھ اورتیل کو گھی کے دوسری جنس کے ساتھ ملانا ) مثلی کو مثلی ہونے سے خارج کر دیتا ہے، اور اس کی وجہ سے اصل اور نفع مجہول ہوجائے گا، اور تقسیم کے وقت نزاع پیدا ہوگا، اس ضرورت ہوگی، اور قیمت لگانا اندازہ اور تخمینہ ہوتا ہے، اور قیمت لگانا اندازہ اور تخمینہ ہوتا ہے، اور قیمت لگانا اندازہ اور تخمینہ ہوتا ہے، اور قیمت لگانا مثلی طرورت ہوگی، اور قیمت لگانا اندازہ اور تخمینہ ہوتا ہے، اس کے برخلاف مثلی لگانے والوں کے لحاظ سے الگ الگ ہوتا ہے، اس کے برخلاف مثلی سے کہ اس کا مثل حاصل ہوجا تا ہے۔

اکثر حنابلہ اور بعض شافعیہ کی رائے ہے کہ راس المال (سرمایہ)
کا ڈھلا ہوا نقد ہونا شرط ہے خواہ کوئی بھی سکہ ہو، حنابلہ میں سے
ابن قدامہ نے صراحت کی ہے کہ ذرا بھی کھوٹ نا قابل معافی ہے،
لالیہ کہ اتنی مقدار میں ہوجونقد ڈھالنے کے لئے ضروری ہے (۱)۔

ما لکیہ کے نزدیک اگر شرکاء میں سے ہرایک سونا یا چاندی نکال دے تو شرکت سیح ہوجائے گی، اسی طرح اگر ایک سونا اور چاندی نکالے اور دوسرااسی کے مثل نکالے تو بھی درست ہے، نیز ان کے نزدیک بیجھی درست ہے کہ ایک کی طرف سے کوئی عین (معین چیز) اور دوسرے کی طرف سے کوئی سامان تجارت ہویا دونوں طرف سے سامان تجارت ہو، خواہ دونوں کی جنس ایک ہویالگ الگ ہو،ان کے سامان تجارت ہو، خواہ دونوں کی جنس ایک ہویالگ الگ ہو،ان کے

نزدیک اگرایک جانب سے سونا اور دوسری جانب سے چاندی ہوتو درست نہیں، اگرچہ ہرایک فوری طور پر نکال کر دوسرے کے حوالہ کردے، بیاس لئے کہ شرکت اور (بیع) صرف جمع ہوگئے، نیز دو غلول کے ذریعہ شرکت درست نہیں، اگرچہ دونوں کی مقدار اورصفت کیسال ہول (۱)۔

ابن ابی لیلی کی رائے ہے کہ سامان تجارت کے ذریعہ شرکت مطلقاً درست ہے، اور تقسیم میں عقد کے وقت کی قیمت معتبر ہوگی، یہ امام احمد ہے بھی ایک روایت ہے جس کوان کے اصحاب میں سے ابوبکر اور ابوالخطاب نے معتمد کہا ہے، کیوں کہ اس طریقہ پر سامان تجارت کے ساتھ شرکت کو درست قرار دینے میں شرکت کے مقصود کو خلل پہنچانا نہیں ہے، اس لئے کہ اس کا مقصود محض دونوں مالوں میں شریکین کے تصرف کو جائز کرنا اور پھر نفع کو تقسیم کر لینا ہے، اور یہ ساتھ شرکت میں ہوتا ہے غیر اثمان کے ساتھ شرکت میں بھوتا ہے، اس کے لئے انہوں نے سامان تجارت کی فرکت میں بھوتا ہے، اس کے لئے انہوں نے سامان تجارت کی ذکا ق کے نصاب کی تعیین میں ان کی قیمت کے معتبر ہونے کا سہار الیا ہے۔

#### شرطسوم: سرماييكاموجود هونا:

4 7 - حفیہ نے شرط لگائی ہے کہ سر ما پیمو جود ہو، کا سانی نے کہا جھن خریداری کے وقت موجود ہونا شرط ہے، عقد شرکت کے وقت نہیں، اس لئے کہ بیہ مقصود کے حصول میں کافی ہے، اور وہ نفع حاصل کرنے کے لئے تجارت کرنا ہے، لہذا اگر کوئی شخص دوسر کے وایک ہزار دے کہاس میں اتناہی ملالے اور تجارت کرے، نفع دونوں کے درمیان ہوگا تواس نے اس کے ساتھ صحیح شرکت کا عقد کرلیا، بشر طیکہ دوسرا ایسا

<sup>(</sup>۱) الشرح الصغير ۱۳۸۳–۲۱۹، الخرشي على خليل ۲۵۶۸، البهجة شرح التحضه ۲۰۲۷

<sup>(</sup>۲) المغنی لابن قدامه ۱۲۵٫۵

<sup>(</sup>۱) نهاية المحتاج ۲/۵، أمغني لا بن قد امه ۲/۵ ۲۲ ، مطالب أو لي النبي سر ۴۹۷ ـ

کرلے،اگر چہ بید دوسرااس کوخسارہ میں شریک نہیں کرسکتا،الا بیکہ گواہ پیش کر دے کہاس نے وہی کیاہے جس پر دونوں کا اتفاق ہوا تھا۔

کاسانی اور کمال الدین بن الہمام نے ایسابی بیان کیا ہے،
ابن عابدین نے ان دونوں کی اتباع کی ہے، اور'' خانیہ' اور'' خزانة
المفتین' کے حوالہ سے فقاوی ہندیہ کی عبارت بیہے: شرط بیہے کہ
مال عقد کے وقت یا خریداری کے وقت موجود ہو، لہذا ایسے مال کے
ذریعہ شرکت درست نہ ہوگی جو دونوں حالتوں میں یعنی عقد کے وقت
اور خریداری کے وقت موجود نہ ہو (۱)۔

حنابلہ نے مضاربت پر قیاس کرتے ہوئے عقد کے وقت دونوں مالوں کے موجود ہونے کوشر طقر اردیا ہے، ان کی رائے ہے کہ عقد کے وقت دونوں مالوں کی موجود گی ہی شرکت کے مفہوم کو ثابت کرتی ہے، اس لئے کہ اس کے ذریعہ فوری طور پر کام کاج شروع کرنے کا موقع ملے گا، اور اس کے مقصود میں دیر نہ گلے گی، البتہ وہ کہتے ہیں کہ اگر غائب مال یا ذمہ میں واجب دین کے ذریعہ عقد شرکت ہوجائے اور مال حاضر کردی تو خود اس تصرف کی وجہ سے شرکت منعقد ہوجائے گی۔

رہے مالکی توخرش نے فلیل کے کلام کی تشریح کی ہے، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ہر مایی کا موجود ہونا یا جواس کی موجود گی کے قائم مقام ہو، شرط ہے، البتہ انہوں نے اس کو ایسے راس المال میں مخصر کیا ہے جونقذ ہو، چنا نچہ لکھا ہے کہ اگر ایک شریک کا نقد موجود نہ ہوتو شرکت درست نہیں، إلا بید کہ اس کی عدم موجود گی قریب ہو، اس کے باوجود اس کی موجود گی موجود گی شریب ہو، اس کے باوجود اس کی موجود گی ہے قبل تجارتی کارروائی کے آغاز کرنے پراتفاق نہ

ہواورا گراس کی عدم موجودگی بعید ہویا قریب ہو، کیکن اس کی موجودگی سے قبل تجارت شروع کرنے پراتفاق ہوجائے یا دونوں نفقد (شریکسین کے نفقہ) موجود نہ ہول ، اگر چہ عدم موجودگی قریب ہوتو اس صورت میں شرکت درست نہیں ، بعض حضرات نے دوری کی حد: چار دن کی مسافت قرار دی ہے اور بعض نے دس دن ، خرشی نے اسی کو مناسب قرار دیا ، البتہ خرشی نے ایک اور تشریح کی طرف اشارہ کیا ہے جس کے مطابق میہ شرط لازم ہونے کی شرط ہے، سے مونے کی شرط ہونے کی شرط ہونے کی شرط نہیں (۱)۔

شرط چهارم:ملانا:

۲ ۲۹ – حفیہ و حنابلہ اموال کی شرکت میں دونوں مالوں کو ملانے کی شرط نہیں لگاتے۔ رہے مالکہ تو درست ہے ہے کہ ان کے نزدیک شیح ہونے کی شرط بالکل نہیں ہے، بلکہ ابن القاسم کے نزدیک شرط لزوم بھی نہیں ہے، اورا نہی کے ساتھا کثر مالکہ ہیں، اس لئے کہ ان کے نزدیک شرکت نفس عقد سے لازم ہوتی ہے (اس میں ابن رشد کا اختلاف ہے) لیعنی محض صیغہ کے مکمل ہونے سے، اگرچہ لفظ "اشتر کنا" (ہم شریک ہوئے) کہے یا اس مفہوم کو بتانے والی کوئی ہمی دلالت: قولی یافعلی ہو، ہاں پیشریکین پر مال کے ضمان کی شرط ہے، لہذا اس سے قبل جو مال تلف ہوگا وہ محض اپنے مالک کے ضمان کی شرط کے ذریعہ نریدے گا وہ عقد شرکت کے شرائط کے موافق شرکت کے ذریعہ نریک کے اور جو پچھاس کے ذریعہ نریدے گا وہ عقد شرکت کے شرائط کے موافق شرکت کے مالک جو گا اور شریک باتی مال کے مالک بی نے اس کوا پنے شریک کے مالک جو گا اور خود دعوی کرے کہ اس کوا سے خص مال کے تعام کے بعد خرید اہواور اس کا شریک اس کے مالک جی نے دائی مال کے تعام کے بعد خرید اہواور اس کا شریک اس کے مالک جی نے اس کوا س نے محض مال کے تعام کے بعد خرید اہواور اس کا شریک اس کے مالے سے نے وہ خود دعوی کرے کہ اس کوا س نے محض مالے سے نے کون کرنا چاہے یا وہ خود دعوی کرے کہ اس کوا س نے محض مال کے تعام کے بعد خرید اہواور اس کوا س نے محض مالے سے نہ کرنا چاہے یا وہ خود دعوی کرے کہ اس کوا س نے محض مالے کے تعام کے بعد خرید اہواور اس کوا س نے محض مالے سے نہ کرنا چاہے یا وہ خود دعوی کرے کہ اس کوا س نے محض

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲۷۰۱، فتح القدير ۱۵ / ۱۳ روالحتار ۱۳۵۳، الفتاوی الهنديه ۲۷۲۲ - ۳۰

<sup>(</sup>۱) المغنى لابن قدامه ۱۲۷۵، مطالب اولى النبى ۱۲۷۳-۹۹۹،۰۱۰۵، الخرشي ۱۲۸۸-

اپنے لئے خریدا ہے، تواب بیصرف اس کے خرید نے والے کے لئے ہوگ، تاہم ملانے کی شرط مالکیہ کے نزدیک مثلیات کے ساتھ خاص ہے، ذوات القیم سامان تجارت کا ضان ان کو ملانے پر موقوف نہیں ہوگا، اسی طرح بیضروری ہے کہ ملانا حقیقی ہو کہ دونوں مال الگ الگ نہ ہو کی رونوں مال الگ الگ نہ ہو کی ریاز القاسم نے کھھا ہے، اکثر مالکیہ نے اسی کی اتباع کی ہے )، بلکہ حکمی ملانا کافی ہے، یعنی بیہ کہ دونوں مال ایک شخص کے قبضہ میں کردیئے جائیں، مثلاً دونوں مال ایک دکان میں علا حدہ علا حدہ رکھ دیئے جائیں، مثلاً دونوں کے قبضہ میں کردیئے جائیں، مثلاً دونوں کے ابتھ میں ہو، یا ہر مال کو ایک ایک تھلے میں کسی ایک شریک کے ہاتھ میں ہو، یا ہر مال کو ایک ایک تھلے میں الگ الگ رکھ کر دونوں تھلے کسی ایک شریک یا دونوں کی دکان کے خزانچی کو یا دونوں کے منتخب کردہ کسی بھی امانت دار کو دے دیئے جائیں۔

شافعیہ کے نزدیک اگر دونوں مال نہ ملائے جائیں توشرکت نہیں ہوگی ،اسی طرح اگر دونوں ملائے جائیں، کین اختلاف جنس کی وجہ سے دونوں ممتازرہ جائیں، مثلاً دوشہروں کے الگ الگ ڈھلے ہوئے نقود یا ختلاف وصف کی وجہ سے ممتازرہ جائیں، مثلاً پرانے اور خانقود یا ختلاف وصف کی وجہ سے ممتازرہ جائیں، مثلاً پرانے اور خانقود، اس لئے کہ امتیاز باقی رہنا، ملانے کو نہ ملانے کے درجہ میں کردیتا ہے، اور اس صورت میں ہر شریک کے لئے اپنے اپنے مال کا نفع اور خسارہ ہوگا، اور اگر ملانے سے قبل ایک مال بلاک ہوجائے تو صرف اس کے مالک کے ضان سے ہلاک ہوگا، وہ دوسرے سے پھے بھی واپس نہ لے گا، اور شافعیہ عقد کے بعد ملانے کا اعتبار نہیں کرتے ،اگر چہ بعض شافعیہ عقد کے بعد ملانے کا اعتبار نہیں کرتے ،اگر چہ بعض شافعیہ عقد کے بعد ملانے کا اعتبار نہیں کرتے ،اگر چہ بعض شافعیہ عقد کے مخورورت بعد ملانے کے بعد تصرف میں نئی اجازت کے ضرورت شریکین دیر سے ملانے کے بعد تصرف میں نئی اجازت کے ضرورت مند ہوں گے، اور خود بخود یہ ظاہر ہے کہ جو مال ان دونوں کو وراشت

میں ملے دونوں اس کوخریدیں یا دونوں کو ہبد میں ملے، وہ اپنی حقیقت کے لحاظ سے اعلی درجہ ملا ہوا ہوگا ،اگر چپروہ ذوات القیم سامان تجارت ہوں (۱)۔

اموال میں شرکت مفاوضه کی خاص شرا لط:

یہ وہ شرائط ہیں کہ ان میں خلل ہونے پر شرکت عنان ہو جائے گی۔

ک ۴۳ – شرط اول: حنفیہ نے سرمایہ میں مساوات کی شرط لگائی ہے۔ اس کلاعتدال اپنے ای وانتہا ی دونوں میں سریار نہ اچربہ تا

اس کا عتبارا بنداء وانتهاء دونوں میں ہے، لہذا جب تک سرمایہ
میں شرکت قائم ہے مساوات کا قائم رہنا ضروری ہے، مثلاً ایک ہزار
دیناراس کے اور ایک ہزار دیناراس کے ہوں ، اس لئے کہ شرکت،
عقد غیر لازم ہے، شریکین میں سے ہرایک جب چاہے فسے کرسکتا
ہے، لہذا یہ ہر وقت نت نئ بننے والی چیز کی طرح ہوگی، اور اس کا
ہونے میں اس کی ابتداء کے ساتھ لاحق ہوگا، اب اگر اتفاق سے
مساوات پر عقد شرکت کے بعدایک شریک وراثت یا صدقہ ک
مساوات پر عقد شرکت کے بعدایک شریک وراثت یا صدقہ ک
مساوات کے فوت ہونے جس میں شرکت درست ہے (اور وہ
مساوات کے فوت ہونے کے سبب شرکت عنان بن جائے گی، لیکن
مساوات کے فوت ہونے کے سبب شرکت عنان بن جائے گی، لیکن
مساوات کے فوت ہونے کے سبب شرکت درست نہیں، مثلاً
اگر ایس چیز ملکیت میں آئے جس میں شرکت درست نہیں، مثلاً
سامان تجارت اور جائیداد یا پھواور، اور جیسے دیون، تو یہ شرکت ک
سامان تجارت اور جائیداد یا پھواور، اور جیسے دیون، تو یہ شرکت ک
مفاوضہ کے برقر ارد ہنے کے منافی نہ ہوگی، البتداگروہ دیون پڑمن کی

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲۷٫۷۱، بلغة السالک ۱۸۸۲، حواثق تختة ابن عاصم ۲رس۲۱، برائع المبارة المبتد المبتد المبتد الخرش على خليل ۷٫۷۵۲، نهاية المحتاج ۲۸۵، مغنی المحتاج ۲۷٫۵، مغنی المحتاج ۲۰۰۰، براید ۲

شکل میں قبضه کرلے تو اس صورت میں منا فات موجود ہوگی، اور مفاوضه باطل ہوکرعنان بن حائے گا<sup>(1)</sup>۔

اس مساوات میں (امام ابوصنیفہ سے مشہور تر روایت کے مطابق) نوع کا اختلاف مخل نہیں، مثلاً ایک کے سونے کے نقو دہوں اور دوسرے کے چاندی کے بشرطیکہ دونوں قیمت میں برابر ہوں، اور اگر کسی ایک کے حصد کی قیمت زیادہ ہوجائے تو بیٹر کت مفاوضہ سے نکل کرعنان بن جائے گی، الا بیہ کہ زیادتی دونوں حصوں یا ایک جھے سے خریداری کے بعد پیش آئے، اس لئے کہ شرکت پہلی حالت میں سرمایہ سے نکل کر اس کے ذریعہ سے خریدی ہوئی چیز میں منتقل ہوجائے، لہذا سرمایہ میں شرکت اور تفاوت دونوں جع نہیں ہوں گے، ہوجائے، لہذا سرمایہ میں اقیہ حصہ گویا دونوں کے درمیان ہوگا، اس لئے کہ خریدی ہوئی چیز کے شن کا آ دھا دوسرے شریک پرواجب ہے، اور ایسا اتفاق کم ہوتا ہے کہ دونوں حصوں سے ایک ساتھ خریدا ہوائے، لہذا استحسان کا تفاضا ہے کہ دونوں حصوں سے ایک ساتھ خریدا ہوائے، لہذا استحسان کا تفاضا ہے کہ دونوں حصوں سے ایک ساتھ خریدا ہوائے، اگر چیقیاس یہی ہے کہ اس کو پہلی حالت فاسد ہو، اور گزر چا ہے (۲) کہ ما لکیہ اور حنابلہ مفاوضہ کی صحت کے فاسد ہو، اور گزر چا ہے (۲) کہ ما لکیہ اور حنابلہ مفاوضہ کی صحت کے فاسد ہو، اور گزر چا ہے (۲) کہ ما لکیہ اور حنابلہ مفاوضہ کی صحت کے فاسد ہو، اور گزر چا ہے (۲) کہ ما لکیہ اور حنابلہ مفاوضہ کی صحت کے فاسد ہو، اور گزر چا ہے (۲) کہ ما لکیہ اور حنابلہ مفاوضہ کی صحت کے فاسد ہو، اور گزر چا ہے (۲) کہ ما لکیہ اور حنابلہ مفاوضہ کی صحت کے فاسد ہو، اور گزر چا ہے (۲) کہ ما لکیہ اور حنابلہ مفاوضہ کی شرط نہیں لگاتے (۳)۔

شرط دوم: شریکین کا ہروہ مال جوسر مایہ بننے کے قابل ہو اس کا سر مایہ میں داخل ہونا:

۸ ۲۰ - گزر چکاہے کہ حنفیہ کے نزدیک صرف اثمان ہی اس کے قابل بیں بشرطیکہ وہ''عین' ہوں ''دین'' نہ ہوں، موجود ہوں غائب نہ ہوں، خواہ اصل خلقت کے لحاظ سے اثمان ہوں یا تعامل کی وجہ سے۔

اگرشریکین میں سے کسی کی اس میں سے کوئی چیز ہوجس کووہ سرمایہ سے الگ باقی رکھنے کو ترجیج دے (اگر چیاس کے قبضہ میں نہ ہو مثلاً دوسرے کے پاس ودیعت ہو) تو شرکت ،عنان ہوگی مفاوضہ نہیں،اس لئے کہ اب اس پرمفاوضہ کا نام صادق نہیں آئے گا۔

لیکن جواس انداز کی چیز سے الگ ہوتو مضا گفتہ نہیں کہ کوئی شریک حسب خواہش اس کواپنے ساتھ خاص کرلے، اس لئے کہ یہ قابل شرکت نہیں، لہذا یہ بیوی یا اولاد کے ساتھ ایک شریک کے خاص ہونے کے مشابہ ہوگیا اور وہ اپنے لئے سامان تجارت (جس میں مثلی ہونے کے مشابہ ہوگیا اور وہ اپنے لئے سامان تجارت (جس میں مثلی (ہر چند کہ اس میں امام محمد کا اختلاف ہے) اور جا کداد داخل ہے) یا دیون یا غائب نقو دمیں سے جس کو چاہے اپنے لئے محفوظ رکھ سکتا ہے دیون یا غائب نقو دمیں میں رہیں اور اگر دین پر نقو دکی شکل میں قبضہ جب تک وہ اس حالت میں رہیں اور اگر دین پر نقو دکی شکل میں قبضہ کرلے یا غائب نقو د آ جا کیں تو مفاوضہ عنان بن جائے گا، اس لئے کہ گذر چکا ہے کہ مساوات کا برقر ارر ہنا شرط ہے (۱)۔

شرط سوم: تجارت کی تمام قسموں میں ہر شریک کے لئے ا تصرف کومطلق رکھنا:

9 ما - یہ حنفیہ کے نزدیک شرط ہے، لہذا ہر شریک جس نوعیت کی خیارت کرنا چاہے کرے گا، تھوڑی ہو یا زیادہ، آسان ہو یا مشکل، سستی ہو یا گراں، حتی کہ اگر شریک بین آپس میں بیشرط لگائیں کہ وہ دونوں یا ایک شریک تجارت کی کسی خاص قتم کا پابند ہوگا (مثلاً دونوں کھیتی کی پیداوار کی یا مشینی اوز ارکی تجارت نہیں کریں گے یا ایک اس کی تجارت نہیں کریں گے باایک مناوشرکت مفاوضہ نہیں ہوگی، بلکہ عنان ہوگی، اس لئے کہ مفاوضہ کا تقاضا ہر قابل تجارت چیز کے بارے میں اس کو رائے مفاوضہ کا تقاضا ہر قابل تجارت چیز کے بارے میں اس کو رائے

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲ ۸ ۸۷، ردالمختار ۳ ۸ ۳۵۰ ـ

<sup>(</sup>۲) و کیھئے:فقرہ / ۲۷ ـ

<sup>(</sup>۳) فتح القدير ۲٫۵ بدائع الصنائع ۲٫۱۲ ـ

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲۱/۱۲، فتح القدير والعنابيكي الهدابي ۲/۵، دواكمتار ۳۴۸/۳س

تفویض کردینااورکسی ایک نوع کے ساتھ اس کو پابند نہ بنانا ہے، جسیا کہ صاحب'' ہدایۂ' نے اس کی صراحت کی ہے۔

دونوں شریک کے لئے تصرف کو مطلق رکھنے کی شرط مالکیہ وحنابلہ کے یہاں ضروری نہیں، اس لئے کہ مالکیہ مفاوضہ کی دوانواع بیان کرتے ہیں: عام: جس میں کسی خاص قتم کے سامانِ تجارت کی قید نہ ہو، اور خاص: جواس کے برخلاف ہو، اسی طرح حنابلہ کے کلام کا مفہوم یہی ہے، اس لئے کہ وہ (اگر چہاس کی ایک نوع کو جو تصرفات کے تمام انواع کو شامل ہے ثابت کرتے ہیں)، پھر بھی وہ ایک اور نوع کو ثابت کرتے ہیں)، پھر بھی وہ ایک اور کو ثابت کرتے ہیں کہ پیرجس میں شرکاء ایک دوسرے کو معین قیودات کا پابند کرسکتے ہیں (۱)۔

# شركت اعمال كي خاص شرائط:

۵- شرط اول: اس کامکل کام کرنا ہو، اس لئے کہ کمل ہی شرکت انکال میں سرمایہ ہے، لہذا اگر کسی ایک شریک کی طرف ہے کمل نہ ہوتو شرکت درست نہ ہوگی، لیکن اس عمل کے پائے جانے کے لئے یہی کافی ہے کہ وہ کام لینے پر عقد کرلیس، خواہ ملی طور پر کام لینادونوں کے لئے مقرر کریں یا کسی ایک کے لئے، اگر چہ نظری طور پر دوسرے کے لئے مقرر کریں یا کسی ایک کے لئے، اگر چہ نظری طور پر دوسرے کے لئے بھی ہو، یعنی اس کاحق ہو کہ (عقد شرکت کے نقاضے کے مطابق) طے شدہ نوعیت کے کاموں کا ٹھیلہ لے، کیوں کہ عقد شرکت کے نقاضے کے مطابق ہر شریک اس کام لینے میں اپنے شریک کی طرف سے وکیل ہے، اگر چہ لئے ہوئے کام کو بخو بی انجام نہ دے سکے، پھر سے وکیل ہے، اگر چہ لئے ہوئے کام کو بخو بی انجام نہ دے سکے، پھر بھی وہ کسی وجہ سے کام لینا اپنے شریک کے لئے چھوڑ دے، کیونکہ ہوسکتا ہے کہ یہ چیز شرکت اور شریکیین کے ق میں زیادہ فائدہ مند ہو، ہوسکتا ہے کہ یہ چیز شرکت اور شریکیین کے ق میں زیادہ فائدہ مند ہو، ہوسکتا ہے کہ یہ چیز شرکت اور شریکیین کے ق میں زیادہ فائدہ مند ہو،

حتی کہ اگر وہ اس چھوڑنے کے بعد کام لینے میں حق کو استعال کرنا چاہ تو دوسرا شریک اس کوروک نہیں سکتا۔ اگر ایک شریک شرکت قائم ہونے کے بعد کام قبول کر ہا ور تنہا اس کو انجام دے (مثلاً سلائی کے لئے کپڑا لے اور اس کو کاٹ کرسل دے ) تو اگر شرکت مفاوضہ ہوتو اجرت اس کو اور اس کے شریک کو آدھی آدھی ملے گی، اور مفاوضہ ہوتو اجرت دونوں کو طے شدہ تناسب سے ملے گی، اس کی وجہ یہ ہے کہ کام لینا دونوں کی طرف سے ہوا ہے (کیونکہ آدھا وکا لت کے طور پر دوسرے شریک کی طرف سے ہوا ہے (کیونکہ آدھا کے بعد اس کام کی فرمہ داری دونوں پر ہوجائے گی، اب سی ایک کا تنہا اس کو انجام دینا اپنے شریک پر واجب کام کے حصہ کے تعلق سے مفت تعاون کرنا ہوگا، اور آمدنی ضمان کے عوض ہوتی ہے (ا)۔

فاسد شرکت کی ایک مثال جس میں ایک شریک کامل نہیں ہے

"شرکت قصارہ" (دھونے کی شرکت) ہے (۲) جس میں شریکین
طے کرلیں کہ ایک شریک کپڑا دھونے کی مشین دے گا اور دوسرا سارا
عمل (کام لینا اور اس کو انجام دینا) کرے گا، اس کے بعد پہلے
شریک کا کام نفع تقسیم کرنے کے علاوہ نہیں رہے گا، اس شرکت کے
فاسد ہونے کی وجہ سے اجرت کام کرنے والے کی ہوگی، اس لئے کہ
وہ اس کے عمل کے عوض واجب ہوئی ہے، البتہ اس پرمشین والے
کواس کی مشین کی اجرت مثل دینا واجب ہوگا۔

حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ بیصورت فاسد ہے، اس کے ساتھ وہ (حنابلہ کی طرح) صراحت کرتے ہیں کہ قصارہ (اور دوسری صنعتوں) میں شرکت اسی شرط پر درست ہے کہ شریکین دونوں میں

<sup>(</sup>۱) فتح القدیر۵/۵-۲، الفتاوی الهندیه ۳۰۸/۳ ان سے بل ابن نجیم اور ان کے بعد ابن عابدین ، روالحتار ۱۳۵۳، الخرثی علی ظیل ۴۸٫۲۵۹، مطالب اولی النبی ۳۸٬۵۵۳۔

<sup>(</sup>۱) ردالحتار ۳۸ ۳۵۸،الفتاوی الهندیه ۲۲۹۳۔

<sup>(</sup>۲) ال وقت بير مخبله "ك نام سے معروف ہے، "المصباح" ميں ہے: "قصوت الثوب قصوا" سفيد كرنا، قصاره (كسره كے ساتھ) دهو في كاپيشه، فاعل كو" قصار" كتية بين \_

سے کسی ایک کے آلہ (مشین) کے ذریعہ دوسرے کے گھر میں کام
کریں گے، اور اجرت دونوں کے درمیان تقسیم ہوگی، اس لئے کہ یہ
عمل کا بدل ہے، نہ کہ اس کے آلہ اور اس کے گھر کا، زیادہ سے زیادہ
یہ ہے کہ ایک نے آ دھا آلہ دے کرمفت تعاون کیا اور دوسرے نے
آ دھا مکان دے کرمفت تعاون کیا، ہاں اگر شرکت فاسد ہوجائے تو
دونوں کی آمدنی کو، دونوں کے کام کی اجرت، اور جگہ اور آلہ وغیرہ
جس کو ہر شریک نے دیا ہے اس کی اجرت کے مطابق تقسیم کیا
جائے گا، حنا بلہ نے اس کی صراحت کی ہے (۱)۔

ا ۵ - شرکت اعمال میں شریک کا نفع میں اپنے جھے کا مستحق ہونا،
اگر چہ کام نہ کرے، یہ بھی حنابلہ کے یہاں طے شدہ اصول ہے، تاہم
بعض حنابلہ (مثلاً ابن قدامہ) یہ اختمال بھی ظاہر کرتے ہیں کہ جو
بلاعذر کام ترک کردے وہ نفع میں اپنے حصہ سے محروم ہوجائے گا،
اس کئے کہ اس نے اپنے او پر جوشر طلگائی تھی اس میں خلال پیدا کیا۔
مالکیہ کے یہاں طے شدہ ہے (اگر چہ انہوں نے صراحت نہیں
کی کہ اس میں شرکت کو فنخ کرنا ہے) کہ شریک (دوسرے شریک

ما للیہ لے یہاں طے شدہ ہے (اگر چہامہوں نے صراحت ہیں کی کہ اس میں شرکت کو فتح کرنا ہے ) کہ شریک (دوسرے شریک کے طویل مرض یا طویل غیوبت کے بعد) شرکت کے جن کا موں کو لے گاان کا ضمان اوران کو پورا کرنا اور عمل کی اجرت لینا اس کے ساتھ خاص ہوگا، اس کے برخلاف اگر اس کی صحت کی حالت میں موجودگی کے دوران یا مخضر مدت کے لئے غیر حاضری یا مرض کے بعد کام لے تو بی تھم نہیں (۲)۔

۵۲ – رہا آلہ، تو مالکیہ اس کو کام کی تحییل کا ذریعیہ سمجھتے ہیں ،لہذا ضروری ہے کہ وہ کام میں شریک کے حصے کے مساوی ہو، یعنی بی جائز نہیں کہ اس پر دو تہائی آلہ پیش کرنے کی شرط لگائی جائے جب کہ کام

میں اس کا حصہ تہائی یا آ دھا ہو،اور اس زیاد تی کااصل عقد میں حساب نەلگا يا جائے ، كيوں كە بەاعتبارى تكملەكوپىش نظرر كھتے ہوئے نفع اور کام میں تفاوت کی وجہ سے شرکت کو فاسد کردے گا، اگر جیہ معمولی فرق کوجس کوعقد کے اندرمفت دیاجا تا ہے نظر انداز کرناممکن ہے، رہا عقد کے بعد تبرع (مفت دینا) تو اس کی کوئی حد نہیں، اور اگر ایک شریک عقد کے اندر کام کے سارے آلہ کومفت پیش کردے تو کیا کہنا؟ تاہم سحنون اوران کے تلامٰدہ کے علاوہ ( مالکیہ ) اس پراکتفاء نہیں کرتے، بلکہ بیشرط لگاتے ہیں کہ شریکین کے درمیان آلہ شرکت ملک ہو، ملکیت عین یا ملکیت منفعت، یا ایک طرف سے ملکیت عین اور دوسرے کی طرف سے ملکیت منفعت ہو، مثلاً وہ آلہ، شریکین میں ہے کسی ایک کی ملکیت میں ہو، وہ اپنے شریک کواس کا ایک حصہ جو کا م میں اس کے حصہ کے مساوی ہوا جرت پر دے دے، یا دونوں میں سے ہرایک کے پاس ایک آلہ ہو جوخاص اس کی ملکیت ہو، البتہ وہ دونوں مطلوبہ تناسب کے حدود میں اس کے بعض حصہ کی دوسرے کے بعض حصہ کے عوض آپسی کرایہ داری کرلیں، بلکہ ابن القاسم کے نز دیک آله کے ضان میں دونوں کا مساوی ہوناضروری ہے،لہذا وہ آله دونوں کے درمیان اس طوریر ہوکہ ایک اس کی ذات کا مالک ہو اور دوسرااس کی منفعت کا ما لک ہوتو جائز نہیں ہوگا۔

اکثر حنابلہ ان میں سے کسی ایک معین شخص پر کام کی شرط لگانے کی حالت میں فساد کا حکم لگانے پر متفق ہیں، البتہ ابن قدامہ کے یہاں مختار سیحے ہونا ہے، انہوں نے کہا: بیاس مسکلہ پر قیاس کرنا ہے جس کی صراحت امام احمد واوز اعلی نے کی ہے کہ ایک شخص اپنا جانور دوسرے کو دے کہ اس پر کام کرے اور آمدنی دونوں کے درمیان مشترک ہوگی، ابن تیبہ نے اس کو اختیار کیا ہے (۱)۔

<sup>(</sup>۱) الخرشى على خليل ۲۲۸ – ۲۷۰ – ۲۷۱، بلغة السالک ۲۲ / ۱۷۲ ، مطالب اولی النبی ۳ر ۵۵۰ ، المغنی ۷۵۵ ا

<sup>(</sup>۱) ردامختار سر ۳۵۸، بدائع الصنائع ۶ ر ۹۲، مطالب اولی انبی سر ۵۵۰\_

<sup>(</sup>۲) فتح القديره ( ۳۳ مرد المحتار ۳۷ ۱۳ سامغنی لابن قد امه ۵ / ۱۱۵ ـ

شافعیہ مطلقاً فساد کے قائل ہیں، خواہ سب پر کام کی شرط ہویا بعض پر، اس کئے کہ بیا لگ الگ اموال ہیں، بیکسی ایک صحیح شرکت میں جمع نہیں ہوسکتے، لہذا شرکت فاسدہ کے احکام نافذ ہوں گے(ا)۔

سا۵- شرط دوم: جس کام میں شرکت کی جارہی ہے عقد اجارہ کے ذریعہ اس کا ستحقاق ممکن ہو، جیسے بنائی، رنگائی، سلائی، اور جیسے سناری ، اور ہاری اور بڑھئی کا کام، نیز جیسے تحریر یا حساب یا طب یا انجنی یا ادبی علوم کی تعلیم (اسی طرح متاخرین کے فتوے کے مطابق استحساناً قرآن، فقہ، حدیث اور دوسرے شرعی علوم کی تعلیم)، حالا نکہ اصل میہ ہو۔ ہے کہ ان کے لئے اجارہ بقیہ عبادتوں کی طرح درست نہ ہو۔

جن کامول کا استحقاق عقد اجارہ سے نہیں ہوتا، ان میں شرکت اعمال درست نہیں، اس میں تمام ممنوعات شرعیہ آتے ہیں، جیسے مردول پرنو حہ خوانی ، فخش گانے اور ایسے نغمول کے ساتھ قرآن پڑھنا جو ادائیگی کے صحیح ہونے میں مخل ہول (اسی طرح اس میں تمام عبادات داخل ہیں)، البتہ وہ نہیں جن کو بہ ضرورت متاخرین نے مستثنی کیا ہے، تا کہ شرعی علوم ضائع نہ ہوجا کیں یاد بنی شعائر معطل نہ ہوجا کیں، جیسے: امامت، اذان اور تعلیم قرآن (۲) ۔ لہذا واعظوں کی مہینی قائم کرنے پر عقد کرنا، جولوگوں کو اجرت پر وعظ وضیحت کریں درست نہیں، اسی طرح گواہوں کی کمپنی (قائم کرنا) درست نہیں، اس حرب اور اگر برق ہوتو عمنوعات شرعیہ میں سے ہے، اور اگر برق ہوتو عبادات یا فرائض میں سے ہے، اس سلسلہ میں گواہ بنا اور گواہی دینا دونوں برابر ہے، جس کی تفصیل اپنی جگہ پر ہے (۳)۔

## شرکت وجوه کی خاص شرا بط:

الک کے حفیہ، اس طرح حنابلہ میں سے قاضی اور ابن عقیل نے شرط لگائی ہے کہ دونوں شرکے کے درمیان نفع ان دونوں کے شن کا ضان ایک لینے کے تناسب سے ہوگا، اور ان دونوں کے ذمہ شن کا ضان ایک ساتھ دونوں کے ہاتھ خریدی ہوئی یا ہرایک کی انفرادی طور پرخریدی ہوئی چیز میں اپنے اپنے حصول کے تناسب سے ہوگا، اور ان حصول کی مقدار اس شرط کے تالع ہوگی جو آپس میں عقد شرکت کے وقت کی مقدار اس شرط کے تالع ہوگی جو آپس میں عقد شرکت وجوہ میں اس پر لگائی جائے گی، لہذا بی جائز ومشروع ہے کہ شرکت وجوہ میں اس پر عقد ہوکہ وہ دونوں یا کوئی ایک جس چیز کوخریدے گا وہ دونوں کے مایین آ دھی آ دھی ہوگی یا معلوم فرق کے ساتھ ہوگی (جو بھی فرق ہو)، مثلاً ایک کے لئے تہائی یا چوتھائی یا اس سے زیادہ یا کم اور دوسر کے کئے دو تہائی یا تین چوتھائی حصہ ہوگا وغیرہ، اور چوں کہ بیہ معلوم ہے کہ حفیہ کے نزد یک شرکت مفاوضہ نفع میں مساوات پر ہی ہو سکتی ہے، اس لئے یہاں ضروری ہے کہ خریدی ہوئی چیز اور اس کے شن

لہذا اگر کسی شریک کے لئے نفع میں اس کے ذمہ ضان سے زیادہ یا کم کی شرط لگا دی جائے تو بہ شرط باطل ہوگی، اس کا کوئی اثر نہ ہوگا، اور نفع ان دونوں کے ضان کے تناسب ہی سے قائم رہے گا، اس لئے کہ اس شرکت میں نفع کے استحقاق کے لئے ضان کے سواکوئی سبب نہیں پایا جاتا، لہذا اسی کی مقدار کے ساتھ اس کی تعیین ہوگی، اس کی وجہ یہ ہے کہ نفع کا استحقاق، مال یا عمل یا ضان کے ذریعہ ہوتا ہے، جیسا کہ احکام میں آئے گا، یہاں پر نہ مال ہے نٹمل ، لہذا متعین ہے کہ نفع ضان کے سبب ہوگا، اس لئے اس کی تقسیم اسی لحاظ سے ہوگی، تاکہ غیر مضمون کا نفع نہ لازم آئے۔

حنابلہ کے یہاں راج مذہب سے کہ 'شرکت الوجوہ''میں نفع

<sup>(</sup>۱) بدایة الجبهد ۲۲۲۷، مغنی الحتاج ۲۱۲/۲

<sup>(</sup>۲) مجمع الأنهر ۲ ر۳۱۹، ردالحتار ۳۸۸ ۳۵۹–۳۵۹\_

<sup>(</sup>۳) مجمع الانهر کر ۱۷۷–۱۷۸،الفوا که الدوانی ۲/۲۷۱،حواثق التخفیه لا بن عاصم ۲/۲۱۵،الفروع ۷۲۹۷۲\_

ان دونوں کے باہمی اتفاق کے مطابق تقییم ہوگا، اس لئے کہ'' شرکت الوجوہ'' کے شریکین تجارت کرتے ہیں، اور تجارت ایساعمل ہے جو کیفیت کے لحاظ سے فرق رکھتا ہے، جیسا کہ کمیت کے لحاظ سے، اور تجارت کرنے والے کی سرگر می اور تجربہ کے لحاظ سے الگ الگ ہوتا ہے، لہذا انصاف بہی ہے کہ عقد کرنے والوں کو آزادی دی جائے کہ وہ ہر حالت کے مدنظر تعیین کریں، چنانچہ اگر نفع میں تفاوت کا تفاضا ہوتو ان کے لئے کوئی مضا لگہ نہیں کہ آپسی رائے مشورہ کے مطابق ہوتو ان کے لئے کوئی مضا لگہ نہیں کہ آپسی رائے مشورہ کے مطابق شرکتیں اور شرکت مضاربت ہے، کیوں کہ ان دونوں میں بیکا فی ہے شرکتیں اور شرکت مضاربت ہے، کیوں کہ ان دونوں میں بیکا فی ہے کہ نفع اس کے ستحقین کے درمیان معین تناسب سے ہو، برابر برابر ہو یافرق کے ساتھ، خواہ یہ فرق بہت زیادہ ہو(ا)۔

شرکت کے احکام اور اس پر مرتب ہونے والے آثار: اول: عام احکام:

الف-اصل (سرمايه) اورنفع مين شركت:

۵۵ - شرکت عقد کا حکم اصل سر ماییجس پر عقد ہوا ہے اور اس سے حاصل ہونے والے نفع کا عاقدین کے مابین مشترک ہونا ہے (۲)۔

## ب-عقد كالازم نه مونا:

۲۵ - یه ما لکیه کے علاوہ دیگر فقہاء کے یہال متفق علیہ ہے، لہذا ہر
 ایک شریک کو اختیار ہوگا کہ تنہا شرکت کو فنخ کردے، دوسرا شریک راضی ہویانہ ہو، حاضر ہویاغائب ہو، نقو د ہوں پاسامان۔

البتہ حنفیہ کے نزدیک فنخ کا نفاذ دوسرے شریک کی اس سے

واقفیت کے وقت ہی ہے ہوگا ،اس لئے کہ اس میں عقد شرکت کے تقاضے کے مطابق اس کو جوتصرفات کاحق حاصل تھا ،اس کو اس سے معزول کرنے والے نے معزول کرنا ہے اوروہ قصداً معزولی ہے جس کو فتنح کرنے والے نے ایسے اختیار سے ترجیح دیا ہے ،لہذا اسے دوسر کے کو ضرر پہنچانے کاحق نہ ہوگا۔

البتہ شافعیہ وحنابلہ نے شریک کوفنخ کاعلم ہونے کی شرطنہیں لگائی ہے،جیسا کہ وکیل کومعزول کرنے میں ہے (۱)۔

ہاں طحاوی نے بیشرط لگائی ہے، اور حفیہ میں سے زیلتی نے اس کی تائید کی ہے (اوران کے ساتھ ابن رشد مالکی ،ان کے بوتے اور بعض حنابلہ ہیں) (۲) کہ مال نقدی ہوسامان نہ ہو، ورنہ شرکت باقی رہے گی اور فنخ کرنا لغو ہوگا، البتہ یہ بعض حنابلہ فنخ کو لغو قرار نہیں دیتے ، بلکہ اس کو نقدی ہونے تک موقوف رکھتے ہیں، لہذ اہر شریک کو اس کے نقد ہونے کے لئے مال شرکت میں تصرف کاحق باقی رہے گا، یہاں تک کہ وہ مکمل نقد ہوجائے ،البتہ اس کے علاوہ ان کے لئے کوئی اور تصرف کرنے کاحق نہ ہوگا، جیسے رہیں رکھنا یا حوالہ یا جس سے مال نقد ہوتا ہے اس کے علاوہ سے فروخت کرنا (۳)۔

فنخ کی قبیل سے بیشار کیا جاتا ہے کہ ایک شریک دوسرے سے کے: میں تمہارے ساتھ شرکت میں کا منہیں کروں گا، اب اگر دوسرا شریک اس کے بعد شرکت کے مال میں تصرف کرے گاتو فنخ کے وقت اس مال میں اپنے شریک کے حصہ کا ضامن ہوگا، مثلی میں مثل دینا ہوگا اور ذوات القیم میں قیت (۴)۔

<sup>(</sup>۱) الفروع ۲را۳۷،المغنی لابن قدامه ۷ ر۱۲۳–۱۴۱.

<sup>(</sup>۲) الفتاوى الهنديه ۳۰۲/۲-

<sup>(</sup>۱) مغنی المحتاج ۲ر۲۱۵،مطالب أولی النهی ۳ر۵۰۲\_

<sup>(</sup>۲) بلغة السالك ۱۲۸۲، بداية المجتهد ۲۸۵۵، الفروع ۷۲۷/۲\_

<sup>(</sup>٣) المغنى لا بن قدامه ٣/ ٣٣، الفروع ٢/ ٢٢٧، بدائع الصنائع، فتح القدير ٣/ ٣/ مردالحتار ٣/٢/٣\_

<sup>(</sup>۴) فتحالقدير٥ ١٣٨م بمجمع الانبر ٢ رو٣٩ \_

20-نقد ہونے کی شرط نہ لگانے کی بنیاد پراگرا تفاق سے شرکت ختم ہوتے وقت مال ، سامان کی شکل میں ہوتو شر یکین جو مناسب جھیں کر سکتے ہیں ، اس کو تقسیم کرلیں یا فروخت کر کے اس کی قیت تقسیم کرلیں ، اوراگر آپس میں اختلاف ہوجائے ، ایک تقسیم کرنا چاہاور دوسرا فروخت کرنے کو ترجیح دیے توقشیم کا مطالبہ کرنے والے کی باس لئے کہ تقسیم سے اصل اور نفع میں ہرایک کا حق بات مانی جائے گا ، مزید تصرفات کی مشقت اٹھانے کی ضرورت نہیں مل جائے گا ، مزید تصرفات کی مشقت اٹھانے کی ضرورت نہیں پڑے گی ۔ یہیں سے شریک اور مضارب میں فرق ہوجاتا ہے کہ مضارب کا حق فروخت کرنے سے ہی ظاہر ہوتا ہے ، لہذا اگر وہ فروخت کرنے سے ہی ظاہر ہوتا ہے ، لہذا اگر وہ فروخت کرنے سے ہی ظاہر ہوتا ہے ، لہذا اگر وہ فروخت کرنے کا مطالبہ کرنے والی کو مانا جائے گا ، حنا بلہ نے ایسا ہی

(ابن رشد،ان کے پوتے اوران کے بعین کے علاوہ) مالکیہ کے نز دیک عقد شرکت عقد لازم ہے۔

یلزوم مال کے نقدی ہونے تک یااس عمل کے مکمل ہونے تک جس کا ٹھیکہ لیا گیا ہے برقر ارر ہتا ہے، بعض حنابلہ نے کہا کہان کے یہاں بھی ظاہر یہی ہے کہ کام کا ٹھیکہ لینے کے بعد شرکت اعمال لازم ہے (۲)۔

## ج-شریک کے قبضہ کا قبضہ امانت ہونا:

۵۸ - اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ مال شرکت کے تعلق سے خواہ کسی نوعیت کا مال ہو شریک کا قبضہ، قبضہ امانت ہے، اس لئے کہ بیہ ودیعت کی طرح ایسا مال ہے جس پراس کے مالک کی اجازت سے

قبضہ کیا گیاہے،اس کئے نہیں کہاس کا بدل وصول کیا جائے،اوراس کو وثیقہ کے طور پرنہیں رکھا گیاہے(۱)۔

امانات کے سلسلے میں قاعدہ یہ ہے کہ تعدی یا کوتا ہی کے بغیران
کا ضمان نہیں ہوتا،لہذا جب تک شریک کی طرف سے تعدی یا کوتا ہی
نہ ہو وہ اپنے شریک کے حصہ کا ضامن نہ ہوگا، اگرچہ شرکت کا مال
ضائع یا تلف ہوجائے، نفع وخسارہ کی مقدار میں مال کے کلی یا جزوی
طور پرضائع یا تلف ہونے میں اور اپنے شریک کے سپر دکر دینے کے
دعوے میں قتم کے ساتھ اس کی بات مانی جائے گی (۲)۔

۵۸م-شریک کی امائتداری اور نفع نقصان، ضائع ہونے والے اور باقی رہنے والے مال کی مقدار میں قتم کے ساتھ اس کی بات مانی جانے پر مرتب ہونے والا ایک نتیجہ یہ ہے کہ (بقیہ امائت داروں مثلاً وصی اور وقف کے مگراں کی طرح) اس پر لازم نہیں کہ مفصل حساب پیش کرے، بلکہ اس کا اجمالی طور پر بیہ کہنا کافی ہے کہ میرے پاس مشترک سرمایہ صرف اتنا رہ گیا ہے یا مجھے اتنا خسارہ اٹھانا پڑایا مجھے صرف اتنا نفع ملا، اب اگراس کی بات قبول کرلی جائے تو ٹھیک ہے، ورنہ اس سے قتم لی جائے گی، مزید پھے نہیں۔

قاری الہدایہ کا فتوی یہی ہے، انہوں نے اپنے فتوی کو مطلق رکھا ہے، البتہ حفیہ نے (عدالتی اعتبار سے) اس میں یہ قیدلگائی ہے کہ امین فی الواقع امانت داری میں معروف ہو، ورنداس سے تفصیل مانگی جائے گی، اوراگروہ پیش نہ کرتو قاضی اس کو دھمکی دےگا، تاہم اگروہ اجمالی حساب پراصرار کرتواس سے قسم لینے کے علاوہ تاہم اگروہ اجمالی حساب پراصرار کرتواس سے قسم لینے کے علاوہ

<sup>(</sup>۱) المغنی لا بن قدامه ۵ر ۱۳۳ – ۱۳۴ <u>.</u>

<sup>(</sup>۲) فتح القدير ۲۷/۵۸، مجمع الانهر ۵۸۰/۲، بلغة السالک ۱۲۵/۲، الفواکه الدوانی ۱۸۲/۲، الخرشی علی خلیل ۲۵۵/۳۵–۲۲۷، مطالب اولی النهی سر۷۵/۵۔

<sup>(</sup>۱) تعیین الحقائق ۸/۹۴، الخرثی علی خلیل ۲۹۲۸، مطالب اولی النهی سر ۳۹۲، مطالب اولی النهی سر ۳۸ ۵۰۵، مشاه البیوطی سر ۲۸، تواعد ابن رجب ۷۷، ردالمحتار ۵۰۵، ۵۰ ما بلغة السالک ۲/۱۲۱-۱۰ دلیل الطالب سر ۱۳۳۳، الفروع ۲/۷۲۲، نهایة المحتاج ۲/۲۱۲، البحیر می علی المنه سر ۲۹۷۔

 <sup>(</sup>۲) ردالحتار ۳۵۲/۳۵–۵۷،الاتحاف باشاه ابن مجیم ر ۳۳۸

اس پرکوئی ذیمه داری نہیں ہوگی (۱)۔

یمی شافعیہ کہتے ہیں، کیوں کہ انہوں نے صراحت کی ہے کہ اگر شریک کے خلاف خیانت کا دعوی ہوتو اصل خیانت کا نہ ہونا ہے(۲)۔

تعدی کی قبیل سے شریک کے منع کرنے کی خلاف ورزی ہے، چنانچ جس طرح کا تصرف کرنا شریک کاحق ہے اگردوسرا شریک اس کو اس سے منع کردے تو ایسا تصرف کرنا اس کے لئے ممنوع ہوجائے گا،اورخلاف ورزی کی صورت میں وہ اپنے شریک کے حصہ کا ضامن ہوگا، مثلاً اگر وہ اپنے شریک سے کہے: تجارتی مال کے ساتھ سمندری سفر نہ کرو، پھر بھی وہ سفر کرلے، یاوہ کہے: صرف نقد فروخت کروہ کی وہ سے کردے (۳)۔

اسی کو حنابلہ نے لکھا ہے، چنانچہ وہ کہتے ہیں: اگر شریک کو ادھار بیچے کا اختیار نہ ہو، اور وہ ادھار بیچ دے تو بیچے باطل ہوگی، اس لئے کہ یہ بلا اجازت ہے، البتہ اگر ہم اس رائے پر چلیں کہ فضولی کی بیچ موقوف ہوگی، اگر چہ حنابلہ میں خرقی کے کلام کا موقوف ہوگی، اگر چہ حنابلہ میں خرقی کے کلام کا ظاہر، ضان کے ساتھ درست ہونا ہے، لیکن مین من کا ضان ہے، بطلان والے قول میں اس کے برخلاف ہے کہ وہ قیمت کا ضان ہے، اور یہ بھی اختال ہے کہ ضان بہر حال قیمت کا ضان ہو، اس لئے کہ مال میں صرف قیمت ہی فوت ہوئی ہے (۴)۔

تعدی ہی کے قبیل سے بیہ کہ اپنے شریک کا حصہ لیے رہے یہاں تک کہ مرجائے ،اب اگراپنے شریک کے حصہ کی حالت بیان

99-نفع كالتحقاق صرف مال ياعمل ياضان كسبب بوتا ہے، مال كسبب اس لئے مستحق ہوتا ہے كہ نفع مال ميں اضافہ شدہ حصہ ہے،

کئے بغیر مرجائے کہ کیااس کے شریک نے اس کو وصول کر لیا ہے یاوہ ضائع ہوگیا یا نہیں؟ اور کیا وہ اس ضائع ہوگیا یا نہیں؟ اور کیا وہ اس کے پاس مین ہے یا دوسرے کے پاس ہے یا لوگوں پر دیون کی شکل میں ہے؟ اس صورت میں اس کے ترکہ میں اس مال کا ضان ہوگا، الابیہ کہ وارث اس کو پہچان جائے اور اس کی شناخت ہونے کا ثبوت پیش کہ وارث اس کی جائے اور اس کی شناخت ہونے کا ثبوت پیش کردے اور اس کی حالت اس طرح بیان کردے کہ ضان ختم ہوجائے، یہی '' الا شباہ'' میں ابن نجیم کے اس قول کا مفہوم ہے: '' ججول حالت میں اس کو چھوڑ کر مرنے کا مطلب میہ ہے کہ امانت کا حال بیان نہ کرے حالانکہ اس کو کھوڑ کر مرنے کا مطلب میہ ہوئیں جانتا ہے''(۱)۔

شافعیہ و حنابلہ نے مذکورہ مجہول حالت میں چھوڑنے کی تعبیر وصیت ترک کرنے سے کی ہے، لیکن اس کے بارے میں وہ حنفیہ سے زیادہ سخت ہیں، کہان کے نزدیک ضان سے شریک کی معافی اس وجہ سے نہیں ہوگی کہ وہ اپنے پاس اپنے شریک کے موجود مال کے بارے میں اپنے وارث کو وصیت کردے، بلکہ قاضی کو وصیت کرنا ضروری ہے، اوراگر قاضی نہ ہوتو کسی امانت دار کو وصیت کرے اوراگر قاضی نہ ہوتو کسی امانت دار کو وصیت کرے اوراگر قاضی نہ ہوتو کسی امانت دار کو وصیت کرے اوراگر قاضی نہ ہوتو کسی امانت دار کو وصیت کرے اوراگر قاضی نہ ہوتو کسی امانت دار کو وصیت کرے

مالکیہ، حنفیہ کی طرح ہیں، البتہ وہ دس سال گزرنے پرضان ساقط کردیتے ہیں، اور کہتے ہیں کہ اگراس نے بینہ اور وثیقہ کے بغیر لیا ہوتواس کو مال واپس کردینے برمحمول کیا جائے گا<sup>۳)</sup>۔

د-نفع كااستحقاق:

<sup>(</sup>۱) الاتحاف بإشاه ابن نجيم ر ۱۵ م.

<sup>(</sup>۲) البجير مي على تمنيح سر ۲۹۳٠،الفروع ۲ر ۷۸۷\_

<sup>(</sup>۳) الخرشي على ظليل ۴مر۳۲۹، بلغة السالك ۲۰۳۸\_

<sup>(</sup>۱) ردالحتار ۳۸٬۳۵۷ مالاتحاف بإشباه ابن تجيم / ۳۳۷،ردالحتار ۳۸۷س

<sup>(</sup>۲) المهذب ار۳۵ ۳۸، بدایة الجحتهد ۲۸۰۲، المغنی والشرح الکبیر ۱۲۹۵۔

<sup>(</sup>۳) د کیھئے: پہلے مسّلہ میں اس پرابن عابدین کا بے فائدہ استدراک (روالحمّار ۳۵)۔ ۳۵۷٫۳۳)۔

<sup>(</sup>۴) المغنی لابن قدامه ۵/۱۵۰–۱۵۱

لہذا وہ اس کے مالک کا ہوگا اوراسی لئے صاحب مال کا مضاربت کے نفع میں حق ہوتا ہے، اور نفع کا استحقاق عمل کے ذریعیاس وقت ہوتا ہے جب عمل اس نفع کا سبب ہو، جیسے مضاربت کے نفع میں عامل کا حصہ، بیا جارہ پر قیاس کرنا ہے۔

صان کے ذریعہ بھی نفع کا استحقاق ہوتا ہے، جیسے شرکت الوجوہ میں ،اس کئے کہ فرمان نبوی ہے: "المخواج بالضمان" (آ مدنی طنان کے سبب ہے) یا "المغلة بالضمان" (۱) یعنی جو کسی چیز کا صامن ہوگا اس کے لئے اس کی آ مدنی ہوگی ،اسی وجہ سے ایک شخص صامن ہوگا اس کے لئے اس کی آ مدنی ہوگی ،اسی وجہ سے ایک شخص کے لئے جائز ہے کہ کسی کام ، مثلاً کپڑ ہے کی سلائی کا کام قبول کر ہے اور معین اجرت کے عوض اس کو انجام دینے کا عہد کر لے، پھر کسی اور کے ساتھ پہلی اجرت سے کم اجرت پر اس کام کو انجام دینے سے اتفاق کر ہے، اور دونوں اجرتوں میں جوفرق ہے اس کا نفع (جوحلال ویا کیزہ ہے) خود اس کو مخص اس وجہ سے ملے کہ اس نے کام کی طانت لی ہے، اور وہ خود کام نہ کر ہے، اور یہ بھی ہوسکتا ہے کہ اس کے ماس سے مال ہی نہ ہو۔

اگران تین اسباب میں سے کوئی سبب نہ پایا جائے جن میں سے کسی ایک کے بغیر نفع کا استحقاق نہیں ہوتا ہے تو اس نفع کو حاصل کرنے کی کوئی سبیل نہیں ہے، اسی وجہ سے میدرست نہیں کہ ایک شخص دوسرے سے کہ: اپنے مال میں تصرف کرو، اور نفع میرا ہوگا یا نفع ہم دونوں کا ہوگا، کیوں کہ تمام فقہاء کے نزد یک میدلا حاصل کام ہے، سارا نفع مال کے مالک کا بلاکسی رکاوٹ کے ہوگا (۲)۔

\* ۲ - دونوں شرکت اموال (شرکت مفاوضہ وشرکت عنان) میں عام طور پرمال اور عمل دونوں ہوتا ہے، اور شرکت مفاوضہ میں نفع ہمیشہ برابر برابر ہوگا، جیسا کہ معلوم ہے، البتہ شرکت عنان میں اگر شریکین کی رائے ہوکہ عمل کو نظر انداز کردیا جائے تو نفع دونوں مال کے حساب سے ہوگا اور دونوں کو اختیار ہے کہ عمل کی شرط کے واسطے نفع کا ایک حصہ مقرر کرلیں ، جو (سرمایہ میں اپنے حصہ کے تقاضے سے نفع میں اپنے حق کے علاوہ) صرف اس شخص کو ملے گا جس پر شرکت میں کام کرنے کی شرط لگائی جائے، تا کہ وہ مال ، عمل اور ضمان میں سے کسی کے بغیر اس کا حق دار نہ ہوجائے، خواہ اس کے شریک پر بھی عمل کرنے کی شرط لگائی جائے یا نہ لگائی جائے، خواہ وہ شرط کے تقاضے کے مطابق کام کرے یا نہ کرے، اس لئے کہ مدار کام کرنے کی شرط کے تقاضے کے مطابق کام کرے یا نہ کرے، اس لئے کہ مدار کام کرنے کی شرط لگائی جائے وجود پر نہیں۔

اسی لئے شرکت عنان میں جائز ہے کہ دونوں مال برابر ہوں اورشریکین کا نفع کم وبیش ہو، اور بیکہ دونوں مال کم وبیش ہوں، اور نفع برابر برابر ہو، جبیبا کہ ہم طے کر چکے ہیں ، مطلق نہ ہو، اور نہ اس صورت میں جب کی شرط نہ ذکر کی گئی ہو، ورنہ شرط باطل ہوگ، اور نفع دونوں مالوں کے لحاظ سے ہوگا ، رہا خسارہ تو یہ ہمیشہ دونوں مالوں کے لحاظ سے ہوگا ، رہا خسارہ تو یہ ہمیشہ دونوں مالوں کے بھتر رہوگا، اس لئے کہ یہ مال کا ضائع ہونے والا ایک جز ہے، لہذا مال کی مقدار سے اس کی تعیین کی جائے گی۔

حنفیہ میں صاحب'' النہ'' نے کہا: معلوم ہوکہ اگر وہ دونوں اپنے
او پرعمل کی شرط لگا ئیں تو اگر دونوں کے مال برابر برابر ہوں ، کیکن نفع
میں فرق ہوتو ہمارے نتیوں علماء کے نز دیک جائز ہے، امام زفر کا
اختلاف ہے، اور نفع دونوں کے مابین حسب شرط ہوگا ، اگر چہصرف
ایک کام کرے، اور اگر دونوں کام کرنے کی شرط سی ایک پرلگا ئیں تو

ایک کام کرے، اور اگر دونوں کام کرنے کی شرط سی ایک پرلگا ئیں تو
ایک کام کرے، اور اگر دونوں کام کرنے کی شرط سی ایک پرلگا ئیں تو
این القاہم الرح ہم، المغنی لابن قدامہ ۲۵ میں۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: النحواج بالضمان کی روایت ابوداؤد (۱۳ م۸۰ تحقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت عائشہ سے کی ہے، ابن قطان نے اس کو تیج قرار دیا ہے، جیسا کہ تخیص الحبیر (۱۳ ۲۲ طبع شرکة الطباعة الفنید) میں ہے۔

<sup>(</sup>۲) بدانع الصنائع ۲/ ۹۲، فتح القدير ۱۸ سر، حواثق تحفة ابن عاصم ۲/ ۲۱۴، نهاية المحتاج ۷/ ۸، رو المحتار ۳۵۲س، بلغة الساك ۲/ ۲، الفواكه الدواني

اگر نفع دونوں کے سرمایہ کے بقدر ہونے کی شرط لگا ئیں تو جائز ہوگا،
اورجس کا کامنہیں اس کا مال کام کرنے والے کے پاس بضاعت کے طور پر ہوگا، اس کو اس کا نفع اور اس کا خیارہ ہوگا، اور اگر دونوں کام کرنے والے کے لئے (اس کے سرمایہ سے زیادہ) نفع کی شرط لگا ئیں تو بھی حسب شرط جائز ہے، اور دینے والے کا مال کام کرنے والے کے پاس مضار بت کے طور پر ہوگا، اور اگر دونوں دینے والے کے باس مضار بت کے طور پر ہوگا، اور اگر دونوں دینے والے درست نہیں ہوگی، اور دینے والے کا مال کام کرنے والے کے پاس مضار بت کے طور پر ہوگا، اور اگر دونوں دینے والے درست نہیں ہوگی، اور دینے والے کا مال کام کرنے والے کے پاس خیارہ دونوں پر ہموگا، ہرایک کو اپنے اپنے مال کا نفع ملے گا، اور خیارہ دونوں پر ہمیشہ ہرایک کے سرمایہ کے بیتر مایہ کے بقدر جائے گا(ا)۔ خیارہ دونوں پر ہمیشہ ہرایک کے سرمایہ کے بقدر جائے گا(ا)۔ طرح) ضروری ہے کہ وہ دونوں مالوں کے بقدر ہو، لہذ ااگر اس کے ظاف شرط لگائی جائے تو خودعقد باطل ہو جائے گا(۲)۔

حنابلہ کے نزدیک نفع دونوں مالوں کے بقدر ملے گا، اگراس کے خلاف شرط نہ لگی ہو، ورنہ اس صورت میں شرط کے تقاضے پرعمل ہوگا<sup>(7)</sup> بعض متاخرین حنابلہ انفرادی طور پر حنفیہ سے مممل اتفاق کرتے ہیں کہ نفع ان کے نزدیک دونوں مالوں کے بقدر تقسیم ہوگا، البتہ اگر کام کرنے والے کے لئے کچھاضا فہ کی شرط لگائی جائے تواس وقت شرط درست ہوگی<sup>(7)</sup>۔

مالکیہ مزید کہتے ہیں کہ دونوں مالوں کے بقدر عمل کا ہونا بھی شرط ہے، ورنہ شرکت فاسد ہوگی ، مثلاً سر مایی میں ایک کا حصہ سو ہواور

دوسرے کا حصد دوسو، اور دونوں کام میں برابر برابر ہونے پر با ہمی عقد کر لیس، اب اگر اس شرکت کو نافد کرنے لگیس تو تہائی کے ساتھ شریک، دوسرے سے اپنے کام کے چھٹے حصہ کے واپس لینے (یعنی اس کی اجرت مثل) کا حق دار ہوگا، ہاں صحت کے ساتھ عقد مکمل ہونے پر شریک کے لئے جائز ہے کہ کچھکام یا سارا کام رضا کارانہ طور پرخود انجام دے (۱)۔

دوسرے مذاہب کے فقہاء نے صراحتگی ہے کہ شرکت عنان میں درست ہے کے ممل کسی ایک کی طرف سے ہو، بایں معنی کہ ایک شریک دوسر بے کوتصرف کی اجازت دے دے، اور دوسراا جازت نہ دے،ابجس کواجازت ملی ہے، وہ سارے مال شرکت میں تصرف كرے كا اوراجازت دينے والا صرف اينے مال ميں (اگر جاہے) تصرف كرے گا، اور بيدرست نہيں كه اس يراينے مال ميں تصرف نه کرنے کی شرط لگائے ، بلکہ بیشر طخود عقد کو باطل کردے گی ،اس لئے کہ اس میں مالک براینی ملکیت میں یابندی عائد کرناہے، البتہ اگروہ خود بیعہد کرلے کہ کامنہیں کرے گا اوراس کی اینے اوپر شرط لگالے تو حنابلہ شریکین میں ہے کسی ایک پڑمل کے محدود ہونے کی شرط لگانے کو میچ قرار دیتے ہیں، پھراگراس کے لئے اس کے کام کے وض، مال میں اس کے جھے کے سبب اس کے استحقاق سے زائد نفع مقرر کردیا جائے تو بیشرکت عنان ومضاربت ہوگی ، اورا گرنفع کو دونوں مالوں کے بقدر رکھا جائے ، کوئی اضافہ نہ ہوتو بیشر کت نہ ہوگی ، بلکہ ابضاع ہوگا،اورا گرکام کرنے والے کےعلاوہ کے لئے اضافہ مقرر کردیا جائے تو اصح قول کے مطابق شرط باطل ہوگی، یعنی پہ بھی ابضاع ہوگا، جبیبا کہان کے کلام کا تقاضا ہے، البتہ ابن قدامہ کے کلام میں صراحت ہے کہ شرکت عنان کام میں شرکت کرنے کی

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲/ ۲۲، ردالحجار ۱۳۵۲\_

<sup>(</sup>٢) بلغة السالك ٢/ ٧٠،الفوا كهالدواني ٢/ ١٤٣، مغنى الحمّاج٢/ ٢١٥\_

<sup>(</sup>۳) المغنی لابن قدامه ۵ / ۱۳۰ ـ

<sup>(</sup>۴) معلوم ہے کہ بیان کے نزدیک شرکت مفاوضہ کے علاوہ میں ہے، ردالحتار ۳۸ مطالب اُولی النبی ۳۹۹۸س

متقاضی ہے(۱)۔

مفاوضه وعنان کے مشترک احکام:

۲۲ - اول: سرمایه کی جنس اوراس کی صفت کے اختلاف کے باوجود دونوں کا درست ہونا:

اہل تجربہ کے اندازہ کے مطابق جب دونوں مال برابر ہوجائیں تو یہ مطلوبہ شرط کے پائے جانے کے لئے کافی ہے۔

حفیہ مفاوضہ یا عنان میں سرمایہ کی جنس یا وصف کے ایک ہونے کی شرط نہیں لگاتے، لہذا یہ دونوں ، دونوں مالوں کی جنس میں اختلاف کے باوجود درست ہیں، خواہ دونوں مال کی تعیین برابری کے ساتھ کریں یا فرق کے ساتھ، خواہ فرق بہت زیادہ ہو، یا عقد کے وقت دونوں تعیین نہ کریں (۲)۔ اور جنس کے اختلاف کے ساتھ شرکت درست ہے، مثلاً ایک کے دینار ہوں دوسرے کے درہم ، اور وصف کے اختلاف کے ساتھ بھی درست ہے، جیسے سفید وسیاہ ، اگر چیان کی قبت میں فرق ہو (۳)۔

ما لکیہ نے صراحت کی ہے کہ خصوصاً نقو دمیں جنس کا اتحاد شرط ہے، وصف کا نہیں، یہ جمہور مالکیہ کے نزدیک ہے، اس میں اشہب اور سحون کا اختلاف ہے۔

۳۲۰ - دوم: دونوں مالوں کوملائے بغیران دونوں کا درست ہونا:

یہ حنفیہ ، مالکیہ اور حنابلہ کے یہاں ہے ، اس میں شافعیہ کا اختلاف ہے جبیبا کہ گذرا۔

۱۳۷ - سوم: دونوں مالوں کوسپر دکئے بغیران دونوں کا درست ہونا: مفاوضہ یا عنان کے صحیح ہونے کے لئے شرطنہیں کہ ہرشریک

اپنے مال اور اپنے شریک کے درمیان تخلیہ کردے،مضاربت اس کے برخلاف ہے کہ اس کا صحیح ہونا مال کو عامل کے سپر دکرنے پر موقوف ہوتا ہے، جیسا کہ آئے گا۔

۲۵ - چہارم: ہرایک شریک کواختیار ہے کہ نقداور ادھار فروخت کرے:

ہر ایک شریک کو اختیار ہے کہ'' مساومہ'' (نئی قیمت میں فروخت کرنا)،''مرابح'' (قیت خرید پرمعلوم نفع لے کر فروخت كرنا)، " توليه '( قيمت خريد يرفروخت كرنا)، ' مواضعه '' ( قيمت خريد ہے گھٹا کرفروخت کرنا) کے طوریریا جس طرح مصلحت سمجھے خریدو فروخت کرے،اس کئے کہ یہی تا جروں کامعمول ہے،اوروہ بیغ وثمن یر قبضہ کرسکتا ہے ان دونوں پر قبضہ دلاسکتا ہے، دین کے لئے مقدمہ كرسكتا ہے، اس كا مطالبه كرسكتا ہے، اس كا حواله كرسكتا ہے، اس كا حوالہ لے سکتا ہے، اور عیب کی وجہ سے اس مال کو واپس کرسکتا ہے جس کا عقداس نے یااس کے ساتھی نے کیا تھا،ر ہاادھارفر وخت کرنا تو حفیہ کی رائے ہے کہ ہر شریک ادھار خرید وفروخت کرسکتا ہے، کیونکه تا جروں میں حسب موقع نقداورا دھار دونوں کارواج ہے،اور عقد شرکت میں کوئی الیی چیز نہیں جو اس عادت کے مطابق فیصلہ کرنے سے مانع ہو،اس کی وجہ پیرہے کہاس عقد کے شمن میں جو تصرف کی اجازت ہے وہ مطلق ہے،جبیبا کہ یہی فرض کیا گیا ہے،اور اگر دونوں آپس میں عقد شرکت میں شرط لگائیں کہ دونوں نقذ فروخت کریں گے،ادھارنہیں، یاادھارفروخت کریں گےنقذنہیں، یا (شرکت عنان میں ) شرط لگا ئیں کہ ایک نقلہ بیجے گا دوسرا ادھارتو دونوں اپنی شرط کے یا بند ہوں گے، بلکہ اگر عقد کے بعد اس طرح کی کسی قیدیررضامند ہوجا ئیں تواس کی بھی یا بندی کرناواجب ہے،اسی طرح اگر کوئی ایک (شرکت عنان میں ) اپنے شریک کومنع کردے کہ

<sup>(</sup>۱) مغنی المحتاج ۲ر ۲۱۳، الفروع ۲ر ۷۲۵، مطالب أو لی النهی ۳ر ۹۹ س

<sup>(</sup>٢) بدائع الصنائع ٢ ر ٢١، فتح القدير ١٨٥ \_

<sup>(</sup>۳) ردالحتار ۱۳۸۳ ۳۵۲ ۳۵۳

اس معین طریقہ پر فروخت نہ کرے، مثلاً ادھار فروخت کرنے ہے منع کردے تو الیا کرنا اس کے لئے ممنوع کردے تو الیا کرنا اس کے لئے ممنوع ہوگا، حتی کہ اگر خلاف ورزی کرجائے تو وہ اپنے شریک کے حصہ کا ضامن ہوگا، اسی وجہ سے ابن نجیم نے اس شخص کے بارے میں جو اپنے شریک کے منع کرنے کے بعدادھار فروخت کرے فتوی دیا ہے کہ اس کی یہ بی خود اس کے اپنے حصے میں نافذ اور اپنے شریک کے کہ اس کی یہ بی خود اس کے اپنے حصے میں نافذ اور اپنے شریک کے حصے میں اجازت پر موقوف ہوگی، یعنی اگر اس کی خبر نہ دے تو باطل ہوجائے گی، یعنی ہلاک ہونے کی صورت میں ضمان ہوگا (۱)۔

نقد وادھار فروخت کی طرح نقد وادھار خریداری بھی ہے،
کیونکہ وہ دونوں اس پہلو سے الگ الگ نہیں ہیں، اگر چہ دوسر بے
کہلو سے الگ الگ ہیں، کیوں کہ مفاوضہ میں خریداری (شریکین کی
خاص ضروریات کے علاوہ میں) شرکت کے لئے ہوتی ہے، البتہ
شرکت عنان میں ہمیشہ ایسا نہیں ہوگا، جسیا کہ آئے گا، ہاں فقاوی
قاضی خان میں ہے: اگر مفاوضہ کا ایک شریک غلہ ادھار (یعنی ادھار
قیمت کے ساتھ) خرید ہے تو شمن دونوں پر ہوگا، اس کے برخلاف اگر
شرکت عنان کا ایک شریک ایبا کر ہے تو شمن خاص اس پر ہوگا، اور اگر
مفاوضہ کا ایک شریک اپناغلہ عقد سلم کے طور پر فروخت کرد ہے تو ہیاں
کے شریک پر جا بُزعقد ہوگا۔

مالکیہ وحنابلہ، حنفیہ کی طرح کہتے ہیں کہ ہر شریک نقد وادھار خرید وفروخت کرسکتا ہے، البتہ یہ حضرات مفاوضہ وعنان میں فرق نہیں کرتے (۲)۔ شافعیہ وبعض حنابلہ کی رائے ہے کہ ادھار بیچنا ناجائز ہے،اس لئے کہ اس میں غرر (دھوکہ) اور شرکت کے مال کو

(۱) مغنی الحتاج ۲/ ۲۱۳–۲۱۵ ،نهایهٔ الحتاج ۹،۸/۵\_

خطرے میں ڈالنا ہے، جب تک تمام شرکاء کی اجازت نہ ہو<sup>(۱)</sup>۔
شافعیہ کے یہاں قوی تراحمّال یہ ہے کہ اگر اجازت مطلق ادھار کی
ہویا عموم کے صیغہ کے ساتھ مثلاً کہے: جیسے چاہو پیچو ہواس کو متعارف
میعاد پرمحمول کیا جائے گا، نہ کہ غیر متعارف پر جیسے دس سال (۲)۔

۲۲ – پنجم: حنفیہ، مالکیہ اور بعض حنابلہ کی رائے ہے کہ ہر شریک کو
اختیار ہے کہ خریدو فروخت اور دوسرے تصرفات کے لئے وکیل
بنائے، مثلاً مشترک تجارت کی کسی ضرورت کے لئے کسی مزدوریا جانوریا
گاڑی یا کاریگریا جانوروں کے معالج کو اجرت پر رکھنا، اور جیسے شرکت
کے مفادات میں خرج کرنا۔

پھربھی دوسرے شریک کے لئے جائز ہے کہا پنے شریک کے مقرر کردہ وکیل کو جب چاہے معزول کردے، جیسے وکیل کے وکیل کا حال ہوتا ہے (۳)۔

شافعیہ واکثر حنابلہ کی رائے ہے کہ کسی شریک کواپنے شریک کی اجازت کے بغیر وکیل مقرر کرنے کاحق نہیں ، کیوں کہ وہ صرف اس کے تصرف پرراضی ہوا ہے، اوران کا قاعدہ ہے: جو بغیر اجازت کے کامنہیں کرسکتا وہ بلااجازت وکیل نہیں بناسکتا (۳)۔

۷۲ - ششم: ہرشریک کے لئے جائز ہے کہ شرکت کا کام کرنے کے لئے اجرت پر آ دمی رکھے، خواہ شرکت کے مال کی اصلاح کے لئے ہو (جیسے جانوروں کا علاج اور آلات کو بنانا) یا مال کی حفاظت وگرانی کے لئے ہو یا اس میں تجارت کرنے کے لئے ہو یا اس کے علاوہ دوسرے کام کے لئے ہو، اور بیاس کے شریک پرنافذ ہوگا، اس لئے

<sup>(</sup>۲) حواثق نهاية الحتاج ۱۹۸۵

<sup>(</sup>۳) بدائع الصنائع ۲۹٫۹۶، فتح القدير ۲۹٫۷۵، ردالمختار ۳۵۵٫۳۸، المغنی لا بن قدامه ۱۲۹٫۷۵–۱۳۲۰،الانصاف ۲۵/۱۳،الخرشی علی ظیل ۴۸٫۲۵۹

<sup>(</sup>۴) المهذب ۱۵۶۱مغنی الحتاج ۲۲۲۷، الانصاف ۱۸۷۵م

<sup>(</sup>۱) رد المحتار سر۱۳۵۳–۳۵۵ میرائع الصنائع ۲۸۸۷–۱۵، المغنی ۵/۱۲۹، بلغة السالک۲/۱۲۸، فتح القدیر۱۲۹، الفتادی الهندیه سر۱۳۳۳ د ب شق تنسب

<sup>(</sup>۲) حواثی تخذ ابن عاصم ۲رو۲۰۹ ببلغة السالک ۲رو۱۹منی لابن قدامه ۵روه ۱۵-

کہ تا جروں کامعمول ہے کہ جو چیز بھی ان کی تجارت کے لئے سود مند ہوتی ہے اس کے لئے اجرت پرر کھتے ہیں <sup>(۱)</sup>۔

۲۸ - ہفتم: جوشریک خود کو اجرت پر دے اس کی اجرت کس کی ہوگی؟ اس کی اجرت کس کی ہوگی؟ اس کی اجرت کس کے لئے ہوگی، بشرطیکہ خود کو خدمت کے لئے ہوگی، کئے اجرت پر نہ دیا ہو کہ اس صورت میں خاص اسی کے لئے ہوگی، عنان میں خدمت ہی کی طرح خدمت کے ہم معنی چیزیں ہیں۔

جہاں تک شرکت مفاوضہ کا معاملہ ہے تو'' تا تارخانیہ' کے حوالہ سے حنفیہ کی نقل صریح یہی ہے، چنانچہ اس میں ہے:''اگر مفاوضہ کا ایک شریک خودکوئسی چیز کی حفاظت یا کسی کپڑے کی سلائی یا کسی بھی کام کے لئے اجرت پردیتو وہ اجرت دونوں کے درمیان مشترک ہوگی ،اسی طرح ہروہ کمائی جوکوئی ایک کرے تواجرت دونوں کے درمیان ہوگی، اور اگرخود کو خدمت کے لئے اجرت پر دے تو اجرت خاص طوریراسی کو ملے گی<sup>(۲)</sup>۔ یہ'' البدائع'' سے ماخوذ ہے، کاسانی نے خدمت کے اشتناء کی یہ علت بیان کی ہے کہ شریک خدمت کے بارے میں محض اپنی ذات کے لئے کام قبول کرنے کامالک ہے،اینے شریک کے لئے نہیں،خدمت کےعلاوہ میں اس کےخلاف ہے، لہذا اگر خدمت اینے ذمہ لے اور اس کو انجام دی تواس نے اپنے اویرخاص طور سے لازم چیز کوانجام دے دیا،اس لئے اجرت بھی خاص طور پراسی کو ملے گی ، اور اگر وہ خدمت کے علاوہ کوئی کام قبول کرے اوراس کی ذمہ داری لے تو بدکام قبول کرنا اور ذمہ داری لینا دونوں شریک پر ہوگا، اس لئے کہ یہ قابل شرکت ہے،لہذا اگر قبول کئے ہوئے کام کوتنہا ایک شریک انجام دے دیتو کام دونوں کی طرف سے ہوگا،اورجس نے کام کیا ہےوہ اپنے شریک کے حصہ کو بلا معاوضہ

مفاوضہ یا عنان کے شریک کو بید حق نہیں کہ ان دونوں کے کسی تجارتی کام کے لئے خود کواجرت پر دے، پھراس کی اجرت تنہا لے لئے الا بید کہ اس کواس کی صرح اجازت مل جائے، اس لئے کہ وہ اپنے شریک کی صرح رضامندی کے بغیر شرکت کے تقاضے کو تبدیل نہیں کرسکتا، جیسا کہ کمال ابن الہمام وغیرہ نے لکھا ہے۔

مالکیہ وحنابلہ کے یہاں شریک، شرکت کے باہراپنے کام کی اجرت خود لے سکتا ہے اگرچہ بیشرکت کے ممل کی جنس سے سے ہو، (جیسے وہ مال لے کرخود شرکت کی تجارت کی نوع میں اس کے ذریعہ مضار بت کرنے گئے (مثلاً کپڑوں کی تجارت ہو)، یہاں زیادہ سے زیادہ بیہ کہ اگر وہ اس کی مشغولی میں شرکت کا کام نہ کر سکے تو اپنے شریک کی اجازت اس کے ماس خوری ہے)، تا کہ بیہ اجازت اس کے اس کام کی انجام دہی میں شریک کی طرف سے تبرع کے درجہ میں ہوجائے، ورنہ اس شریک کوئی ہوگا کہ وہ اپنے شریک سے اس کے کام کی اجرت مثل وصول کرے جو اس کی طرف سے کہا ہے کہا ہے۔ کام کی اجرت مثل وصول کرے جو اس کی طرف سے کہا ہے۔ کہا ہے کہا ہے۔ کہا ہے۔ کہا ہے۔ کہا ہے کہا ہے۔ کہا ہے کہا ہے کہا ہے۔ کہا ہے کہا ہے۔ کہا ہے کہا ہے۔ کہا ہے کہا ہے۔ کہا ہے کہا ہے کہا ہے۔ کہا ہے کہا ہے کہا ہے۔ کہا ہے کہا ہے۔ کہا ہے کہا ہے کہا ہے۔ کہا ہے۔ کہا ہے کہا ہے۔ کہا ہے کہا ہے۔ کہا ہے کہا ہے۔ کہا ہے۔ کہا ہے۔ کہا ہے کہا ہے۔ کہا ہے

19 - ہشتم: حفیہ، ما لکیہ اور بعض حنابلہ کی رائے ہے کہ ہر شریک کو حق ہے کہ شرکت کا مال کسی اجنبی کو مضاربت کے لئے دے دے ۔

اس لئے کہ مضاربت، شرکت سے کمزور ہے اور قوی ترضعیف کو اپنے تابع کر لیتا ہے، مضاربت ضعیف اس لئے ہے کہ اس میں خسارہ مالکِ مال کے ساتھ خاص ہوتا ہے جب کہ شرکت میں دونوں مالوں کے بقدر شریکین پر ہوتا ہے، اور فاسد مضاربت میں مضارب کے لئے نفع کا کوئی حصہ نہیں، لیکن شرکت فاسدہ میں نفع دونوں کے مالوں

انجام دینے والا ہوگا، اور اجرت دونوں کے درمیان ہوگی (۱)۔ نامند ما عزان کیشت کی حقیقت بیس کا درمیا

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲ ر ۷۵\_

<sup>(</sup>۲) الخرشی علی خلیل ۲۲۰، بلغة السالک ۱۲۹۲، حواثق تحفة ابن عاصم ۲ / ۲۱۴، المغنی لابن قدامه ۷ / ۱۳۳۰ -

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲ ر ۲۰، ۵ مغنی الحتاج ۲ ر ۲۱۴ ـ

<sup>(</sup>۲) الفتاوى الهنديه ۲/۱۳-

کے بقدرشریکین کے درمیان ہوتا ہے، پھرشرکت کا تقاضا ہے کہ اصل (سرمایہ) اور نفع دونوں میں شرکت ہو، اور مضاربت کا تقاضا ہے کہ نفع میں شرکت ہو، اصل مال میں نہیں (۱)۔

البتہ مالکیہ مضاربت کے جواز کے لئے مزید میہ قیدلگاتے ہیں کہ مال میں وسعت ہو، شافعیہ و حنابلہ جوایک شریک کے لئے اپنے شریک کی اجازت کے بغیر تجارت کے لئے وکیل بنانے یا اجرت پر رکھنے کو جائز قرار نہیں دیتے ہیں ان کی رائے ہے کہ کسی اجنبی کو شرکت کا مال مضاربت کے طور پر دیناممنوع ہے۔

→ 2 - نهم: حنفید کی دائے ہے کہ ہمر شریک کوئی ہے کہ شرکت کے مال
کو بطور ود بعت رکھے، کیوں کہ اس کے لئے جائز ہے کہ اس کو کسی
دربان کی نگرانی میں چھوڑ ہے، جس کو اس نے اس کی حفاظت کے لئے
اجرت پررکھا ہوتو بلاا جرت اس کے لئے ود بعت رکھنا بدر جہاولی جائز
ہوگا ، علاوہ ازیں ود بعت رکھنا تجارت کے مفاد میں ہے، کیونکہ اس
کے ذر بعہ چوری اور راستہ وغیرہ کے خطرات سے بچا جاسکتا ہے (۲)۔
غیر حنفیہ شریک کے لئے جائز نہیں سمجھتے کہ وہ ود بعت رکھنے اس
نیکہ واقعی ود بعت رکھنے کی ضرورت ہو، کیوں کہ مال ود بعت رکھنے سے
کیکہ واقعی ود بعت رکھنے کی خرورت ہو، کیوں کہ مال ود بعت رکھنے سے
منائع ہوجا تا ہے، حتی کہ اگر وہ بلاضرورت ود بعت رکھے اور مال
ضائع ہوجا نے تو اس کا ضامن ہوگا (۳)۔

ا ک - دہم: امام ابوحنیفہ، امام محمد اور حنابلہ کی رائے ہے کہ ہر شریک کو حق ہے کہ اگر راستہ مامون ہوتو شریک کی اجازت کے بغیر شرکت کا مال لے کرسفر کرے، اس لئے کہ فرض میہ کیا گیا ہے کہ شرکت مطلق ہے، اور کسی جگہ کی قید نہیں ہے، لہذا ہر شریک کے لئے شرکت کے

ضمن میں صادر ہونے والے تصرف کی اجازت بھی اسی طرح مطلق ہوگی، کیوں کہ مطلق کواس کے اطلاق سے دلیل کے بغیر نہیں نکالا جاتا، اور یہاں کوئی دلیل نہیں ہے، اس کے بعد سفر کا قریب المسافت یا بعید المسافت ہونا، اور اٹھانے میں مال کا ہلکا یا بھاری ہونا برابر ہے، تاہم ان دونوں امور میں کچھا ختلاف ہے (۱)۔

شافعیداورامام ابو یوسف کی رائے ہے کہ شریک کو حق نہیں کہ شرکت کا مال لے کرصر ہے یاعر فی اجازت یاضرورت و مجبوری کے بغیر سفر کرے، اجازت عیں ہو، پھر سفر منزل مقصود کے لئے جاری رہے، اور سواری کی حالت میں ہو، پھر سفر منزل مقصود کے لئے جاری رہے، اور ضرورت و مجبوری کی صورت ہیہ کہ سی حادثہ کے سبب یا زبر دست مشری کی پیش قدمی سے بھا گتے ہوئے شہروالے اس کو خالی کر دیں، کہذا اگر شریک خلاف ورزی کرتے ہوئے بلاا جازت سفر کر ہے تو مال لہذا اگر شریک خلاف ورزی کرتے ہوئے بلاا جازت سفر کر ہے تو مال البتدا گروہ کوئی چیز فروخت کر دیتواس کی بچے نا فذہوگی، اس میں اور خان کے شوت کے درمیان کوئی منافات نہیں (۲) پیر کت عنان میں مالکیہ کا یہی کہنا ہے، البتہ مفاوضہ کے شریک پر مصلحت کی رعایت کے علاوہ کوئی یا بندی نہیں (۳)۔

۲۷ – یازدہم: حفیہ کی رائے ہے کہ ہر شریک کوئی ہے کہ فروخت شدہ شرکت کے مال میں اقالہ کرے، خواہ وہی فروخت کرنے والا ہو یا اس کا شریک، اس لئے کہ'' اقالہ''معنوی لحاظ سے خریداری ہے، اور وہ اپنی یاا پنے شریک کی فروخت کردہ چیز کے خریدنے کا اختیار رکھتا ہے (۲)۔

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲ را ۷،مطالب أولى النهي ۱۳ ر ۵۰۴ ـ

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ۲۱۵٫۲ ـ

<sup>(</sup>۴) بدائع الصنائع ۲۱۱۷۔

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲۹۶۲، العناميعلى الهداميرة فتح القدير ۲۵،۲۵، بلغة السالك ۲۸/۱۱، الإنصاف ۱۹۸۶، الإنصاف ۱۹۸۶،

<sup>(</sup>٢) بدائع الصنائع ٢٧، ١٨، فق القديره ٢٥، ردالحتار ٣٥٥ س

<sup>(</sup>۳) بلغة السالك ۲ ر ۱۲۸ ، المغنى لا بن قدامه ۵ ر ۱۳۲ ـ

یمی مالکیہ کا مذہب، اور حنابلہ کے یہاں معتمد ہے(اگرچہ اقالہ کوفنخ ماننے کی بنیاد پرجوایک احتمال ہے) یہ عیب کی وجہ سے رو کرنے پر قیاس کیا گیا ہے، البتہ انہوں نے اس میں مصلحت کی قید لگائی ہے، جبیبا کہ اگر تمن کی ادائیگی سے خریداری کی عاجزی کا اندیشہ ہویا شرکت پرغبن (دھوکہ) ہونا ظاہر ہوجائے(ا)۔

ساک - دوازدہم: کسی شریک کواختیار نہیں کہ شرکت کے مال کوتلف کرے یا اس کوتمرع کے طور پر دے، اس لئے کہ شرکت کا مقصود نفع حاصل کرنا ہے، لہذا جب تک دوسرے شریک کی طرف سے صرح اجازت نہ ہو کوئی شریک شرکت کے مال سے تھوڑا یا زیادہ ہہ نہیں کرسکتا یا قرض نہیں دے سکتا(۲)۔ کیوں کہ ہم خالص تبرع ہے، اور قرض دینا ابتداء تبرع ہے، کیوں کہ بید فی الحال کسی عوض کوفوری طور پر قرض دینا ابتداء تبرع ہے، کیوں کہ بید فی الحال کسی عوض کوفوری طور پر وصول کئے بغیر مال دینا ہے، لہذا اگر وہ ایسا کرے توصرح اجازت کے بغیر اس کے شریک کے حق میں بی فعل جائز نہیں ہوگا، صرف اس کے اپنے حصہ میں نافذ ہوگا۔

۷۹ - البته متاخرین نے ہبد کے ممنوع ہونے سے بعض امور کومستثنی
کیا ہے، کیوں کہ گوشت، روٹی، میوہ اور اس طرح کی چیزجس کولوگ
ایک دوسرے کو ہدید دیتے ہیں اور اس میں درگز رسے کام لیتے ہیں ان
کے ہبد کو انہوں نے جائز قرار دیا ہے،" فقاوی ہندیہ" میں ہے: وہ
مفاوضہ کے مال سے ہدید دے سکتا ہے، دعوت کرسکتا ہے، اس کی کوئی
مقدار مقرز نہیں، صحیح یہ ہے کہ اس میں عرف کود یکھا جائے گا، یعنی جس کو
تاجر فضول خرجی شاز نہیں کرتے (۳)۔

نیز انہوں نے فروخت کرنے والے شریک کے فروخت کردہ چیز کے ثمن کو ہبہ کرنے یا خریدار کواس سے اس کی طرف سے بری

کرنے کے درمیان اور دوسر ہے شریک کے ہبہ کرنے یا بری کرنے کے درمیان فرق نہ کرنے میں امام ابو یوسف کے طریقہ کو اختیار نہیں کیا ہے، اور امام ابو یوسف کے برخلاف ان کی بیرائے ہے کہ فروخت کرنے والا شریک اگر خریدار کو اپنی فروخت کردہ چیز کانمن ہبہ کردے و دوسر ہٹریک پرنا فذ ہوگا اور اس کا اشریک اس سے اپنے حصہ کو واپس لے گا، چیسے بجے کا وکیل اگر ایسا کر ہے تو نا فذہ ہوگا ، اور اس سے اس کا مؤکل واپس لے گا آ

20 - مالکیہ کے بہاں بھی یہی حکم ہے، البتہ انہوں نے اجازت والے بری کرنے میں یہ قیدلگائی ہے کہ وہ کچھٹمن کو کم کرنا ہو، اس کے بعد وہ اس کو مطلق رکھتے ہیں، لہذا یہ عقد کرنے والے کی طرف سے ہو یا دوسرے شریک کی طرف سے برابر ہے، اس طرح انہوں نے شریک کے لئے جائز شرعات کا علی العموم ضابطہ یہ لکھا ہے کہ وہ عرف شریک کے لئے جائز شرعات کی مالی حیثیت کے ساتھ مناسبت رکھے، یہ عام ضابطہ ہے جو تمام ہدیوں، دعوتوں اور عاریتوں کو شامل ہے، اگر لوگوں میں اس کا معمول، شرکت ( کمپنی ) کے ساتھ معاملہ کرنے میں ان کو شریب قریب قریب یہی ہے، ترغیب دینے کے لئے ہو، حنا بلہ کے یہاں قریب قریب قریب یہی ہے، البتہ ان کے یہاں اس باب میں توسع کم اور شرکت کے فائدہ کی رابیت کی یابندی زیادہ ہے ( ا

۲۷ – سیز دہم: کوئی شریک دوسرے کے مال کی زکا قاس کی اجازت کے بغیر نہیں دے سکتا، اس لئے کہ دونوں میں عقد، تجارت کے لئے ہوا ہے اور زکا ق ، تجارت نہیں ہے، پھر زکا ق ، مالک مال کی اجازت کے بغیر اپنی جگہ ادا نہ ہوگی ، اس لئے کہ نیت کے بغیر زکا ق درست

<sup>(</sup>۱) الخرشي على خليل ۴ ر ۲۵۹ ،مطالب أولى النهي ۳ر ۵۰۳ ـ

<sup>(</sup>۲) ردالحتار ۱۳۵۲هـ

<sup>(</sup>۳) الفتاوى الهنديه ۲/۲۱۳<sub>س</sub>

<sup>(</sup>۱) فتح القديره / ۲۷،ردامختار ۳۵۵–۳۵۹\_

<sup>(</sup>۲) الخرشی علی ظلیل ۲۸ر۲۵۹-۲۲۰، بلغة السالک ۲۸ر۱۹۹-۱۲۹، مطالب اولی النبی سر ۵۹۵۔

نہیں،لہذا یہ تبرعات کے ساتھ لاحق ہوجائے گی،اور وہ اپنے شریک کے مال میں تبرع کرنے کا مالک نہیں،اورا گراس کا شریک اس کواس کی اجازت دے دیے وقتی ہے (۱)۔

کے - چہارہ ہم: کوئی شریک شرکت کے مال کو اپنے شریک کی اجازت کے بغیراپنے خصوصی مال کے ساتھ مخلوط نہیں کرسکتا۔ اس لئے کہ مخلوط کرنے کے بعد حقوق واجب ہوتے ہیں ، اور تصرف کی آزادی پر پابندیاں آجاتی ہیں، لہذا کسی شریک کو اس کا اختیار نہیں دیا جائے گا، تا کہ وہ ان حدود سے آگے نہ بڑھ جائے جن سے مال کا مالک راضی ہوا ہے، حنفیہ اور حنابلہ نے اس کی صراحت کی ہے (۲)۔

۸۷- تنبیہ: شریک کی طرف سے عمومی اجازت (مثلاً اپنے شریک سے وہ کہددے: جیسے چاہے تصرف کرو) تجارتی قبیل کی ہر ہر چیز میں مثلاً رہن دینا، رہن لینا، سفر کرنا، خصوصی مال کے ساتھ مخلوط کرنا اور اجنبی کے ساتھ شرکت مال میں خصوصی اجازت سے بے نیاز کردیتی ہے، لہذا جوفقہاء ان میں سے کسی تصرف کو اجازت اس تصرف کے قرار دیتے ہیں، ان کے نزدیک بھی عمومی اجازت اس تصرف کے لئے کافی ہوگی۔

لیکن میمومی اجازت ہمیہ، قرض اور ہرائی چیز کے لئے جومال کا تلاف یا بلاعوض اس کی تملیک شار کی جاتی ہے کافی نہیں ہے، بلکہ شرکت میں نافذ ہونے کے لئے اس نوعیت کے تصرفات میں صرح اجازت ضروری ہے، اس کی صراحت حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ نے کی ہے (۳)۔

#### شرکت مفاوضه کےخصوصی احکام:

9 ک - ان احکام کا خلاصہ بیہ ہے کہ ترکت مفاوضہ کے ترکیبین تجارت کے احکام اور اس کے متعلقات میں ایک شخص کے حکم میں ہیں ، اگر چپہ حقیقاً دو افراد ہیں (۱) ۔ اس کا راز بیہ ہے کہ ترکت مفاوضہ کے شمن میں وکالت اور کفالت ہوتی ہے ، کیوں کہ اس میں ہر تر یک دوسر سے کی طرف سے اس کے واجب (حقوق) میں وکیل اور اس پر واجب (حقوق) میں اس کی طرف سے فیل ہوتا ہے (۲) ۔ اس عمومی ضابطہ کی مختلف فروعات ونتائے ہیں:

♦ ٨ – اول: دونوں میں ہے کوئی اپنی اور اپنے گھر والوں کی بنیادی ضرور یات کے علاوہ جو چیز بھی خریدے گا وہ شرکت کے لئے ہوگی تو اس ہوگی ہر چیز شرکت کے لئے ہوگی تو اس لئے کہ شرکت مفاوضہ کا تقاضا ان تمام چیز وں میں شریکین کا برابر ہونا ہے، جن میں باہمی شرکت اور تجارت ہو سکتی ہو، اس کی ایک مثال اجارہ ہے، کیونکہ وہ منفعت کی خریداری ہے، لہذا جس چیز کو کوئی ایک اجرت پر لے گا وہ شرکت کی ہوگی، حنفیہ نے اس کی صراحت کی ہے (۳)۔

<sup>(</sup>۱) ردامختار ۳۲۲ m.

<sup>(</sup>۲) البدائع ۲ ر ۲۹، مطالب أولى انبى ۳ ر ۲ - ۵ - ۸ - ۵

<sup>(</sup>۳) روالمحتار ۳۵۱/۳ منهایة المحتاج ۵ر۱۰،مطالب أولی النهی ۳۸،۸ مغنی لابن قدامه ۱۳۲۷-

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲ ر ۲۳\_

ر) رداختار سر ۲۸سر (۲) رداختار سر ۲۸سر

<sup>(</sup>۳) فتح القديره (۹/ ۹، ردالحمّار ۳/ ۸ ۳۳ – ۴ ۳۹، بدائع الصنائع ۲/ ۷۳ – ۵۲ ـ

شامل ہے، کیوں کہ بیاس نوعیت کی ہیں جن کی تجارت ہوتی ہے،
اور قابل شرکت ہیں، اور بنیادی ضرور یات میں سے رہائش کے لئے
کرایہ پرلیا گیا گھر اور سواری یا بار برداری کے لئے کرایہ پر لی ہوئی
گاڑی یا کشتی یا ہوائی جہاز یا جانور ہیں (اگرچہ بیہ قابل شرکت ہیں،
کیونکہ منافع کی خریداری قابل شرکت ہے) اور خصوصی مصلحت میں
سے ہو، مثلاً: جج کرنا اور کام سے دوررہ کر چھٹیوں کے اوقات گزارنا
اور خصوصی سامانوں کو لادنا ہے، ایک اور فرق یہ ہے کہ بنیادی
ضروریات کا خریداران کے سارے من کو برداشت کرتا ہے، کیوں کہ
بیاتی کے ساتھ خاص ہوتی ہیں، اسی وجہ سے اگروہ ان کا شمن شرکت
بیاتی کے مال سے ادا کرد ہے تو اس کا شریک اس شمن میں اپنے حصہ کے
بیاتی میں اپنے کا مستحق ہوگا۔

۱۸ – متاخرین ما لکید کی رائے ہے کہ مفاوضہ کے شریک کا خصوصی ذاتی خرج (کھانے پینے، لباس اور سفر کے لئے) بالکل شارنہ ہوگا، اور اگر وہ اس کو شرکت کے مال سے خرج کرے گا تو ان کے حساب میں داخل نہ ہوگا، خواہ دونوں شریک کے جھے، ان کے خریج اور ان دونوں کے شہروں کا نرخ (اگر دونوں کے شہرالگ الگ ہوں) کیساں ہویا نہ ہو، پھرانہوں نے اس کی توجیہ بیر کی ہے کہ عموماً معمولی خرچ ہوتے ہیں یا تجارت میں داخل ہوتے ہیں (۱)۔

البتہ شریک کے گھر والوں کے خرج کا حساب کالعدم کرنے کے لئے شرط میہ ہے کہ دونوں شریک کا گھرانہ، افراد کی تعداد اورمعاشرتی معیار میں قریب ہو، ورنہ بیخرچ حساب میں داخل ہوگا، لہذا جو بھی شرکت کے مال سے اپنے حصہ کے تناسب سے زیادہ لے گا دوسرا شریک اس کے خرچ میں اپنے حصہ کواس سے واپس لے گا دوسرا شریک اس کے خرچ میں اپنے حصہ کواس سے واپس لے گا دورا

پے گھر والوں کے لئے مناسب کھانا بینا اور کپڑے کی خریداری کے دعوے میں سچا مانا جائے گا، نہ کہ بقیہ سامان تجارت اور جائیداد کی خریداری میں (۱)۔

مفاوضہ کے شریک کا دوسرے شریک پرواجب دین کا اقرار:

۸۲ - دوم: مفاوضہ میں کسی ایک شریک پر تجارت یا اس کے قائم مقام
چیز کا جو دین لازم ہوگا وہ دوسرے شریک پر بھی لازم ہوگا، اس کی
طرف سے دین کا اقرار کا فی ہوگا، اس کی وجہ سے اقرار کرنے والے
پر اپنے اقرار کے نقاضے سے دین لازم ہوجائے گا، پھراس کے
شریک پراس کی کفالت کے نقاضے سے دین لازم ہوجائے گا، پھراس کے
شریک پراس کی کفالت کے نقاضے سے دین لازم ہوجائے گا، پوشنیہ
کے نزدیک ہے (۲)۔

ما سام - ما لکیہ نے صراحت کی ہے کہ بیشرکت کے قیام کے دوران،
دین کے اقرار کے ساتھ خاص ہے، اور عین (جیسے ودیعت اور
رئین) کے اقرار میں یا شرکت کے ختم ہونے کے بعد دین کے اقرار
میں اقرار کرنے والے پرعین یا دین میں سے صرف اس کے حصہ کے
میں اقرار کرنے والے پرعین یا دین میں سے صرف اس کے حصہ کے
بارے میں محض
بقدر لازم آئے گا، پھر وہ اپنے شریک کے حصہ کے بارے میں محض
گواہ ہوگا، اور جس کے لئے اقرار کیا گیا ہے اس کو حق ہوگا کہ اس گواہ
کے ساتھ قتم کھائے، اور شریک کے حصہ کا بھی مستحق ہوجائے (س)۔
حنابلہ کے یہاں شرکت عنان میں ایک قول بیہے کہ جب تک

حنابلہ کے یہاں شرکت عنان میں ایک قول بیہ ہے کہ جب تک شرکت قائم رہے شریک کی طرف سے شرکت پر دین یا عین کا اقرار کرنا قابل قبول ہوگا، بعض حنابلہ نے اسی کواختیار کیا ہے، لہذا شرکت

<sup>(</sup>۱) الخرشي على خليل مع حواشي ۴۸ ۲۶۴\_

<sup>(</sup>۲) الخرشي على خليل ۴ر ۲۲۴ ، بلغة السالك ۲ر • ۱۷-۱۷۱\_

<sup>(</sup>۱) بلغة السالك ۱۲/۱۵۱

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۲/۱۷، الفتاوی البندیه ۳٬۹۶۳، رد الحتار ۳٬۹۸۳، مجمع الأنهر ۱۸۸/۱\_

<sup>(</sup>۳) الخرشي على خليل مهر ۲۶۳ ـ

مفاوضه میں بیاقرار بدرجهاولی قابل قبول ہوگا(۱)\_

۸ ۲ - سوم: اس عقد کے حقوق جس کو شرکت کے مال میں کوئی ایک شریک انجام دے، ان دونوں کے تعلق سے کیساں ہوں گے، مفاوضہ کے قائلین کے درمیان اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے(۲)۔

اس کی مثال: عیب کے سبب رد کرنا (۳) ۔ استحقاق کے وقت مثن واپس لینا، مبیع یا ثمن کے سپر دکرنے کا مطالبہ کرنا، ان دونوں پر قبضہ کرنا اوران پر قبضہ دلانا ہے، خواہ یہ ساری چیزیں ان دونوں کے حق میں ہوں ، لہذا اگر کوئی شریک مثر کت کے لئے کوئی چیز خرید ہے اوران میں سے کسی حق کواس کا سبب فائم ہونے کی وجہ سے استعال کرنا چاہتو یہ اسی پر شخصر نہ ہوگا، بلکہ اس کے شریک کو اس کے استعال کرنے کا حق ہوگا، اسی طرح جو خریداری کے عظم میں ہے (۳)۔

جو شخص شرکت کا کوئی سامان خرید ہے پھراس میں عیب پائے تو اسے حق ہے کہ شریکدین میں سے جس کو چاہے وہ سامان واپس کردے، اور اگر خرید ارکے پاس آنے پر کوئی دوسرااس کامستحق نکل آئے (مثلاً معلوم ہوجائے کہ وہ غصب کا یا چوری کا ہے) تو اسے حق ہوگا کہ اپنے ادا کردہ نمن کا مطالبہ شریکین میں سے جس سے چاہے کرے، اگر چہاس شریک نے خود بھے نہ کی ہو یا نمن پر قبضہ نہ کیا ہو، اسی طرح ابتداء معاملہ میں اسے حق ہے کہ دونوں میں سے جس سے چاہی سامان کے سپر دکرنے کا مطالبہ کرے، اگر چہاس شریک نے وہ چاہے سامان کے سپر دکرنے کا مطالبہ کرے، اگر چہاس شریک نے وہ

سامان خود فروخت نہ کیا ہو، اور شریکین میں سے ہرایک ثمن پر قبضہ کرسکتا ہے، اور مطلوبہ سپر دگی کرسکتا ہے، یا ایک ثمن پر قبضہ کر ساتا ہے ورسرا سپر دکر سے یا اس کے برعکس ، اور اگر کوئی شریک اپنی کوئی ذاتی چیز فروخت کر سے یا اس کو اجرت پر دے تو عقد کے حقوق اس کے ساتھ خاص ہوں گے، لہذا اس سے خرید نے والے کوئی نہیں کہ مثلاً اس کے شریک سے میجے سپر دکر نے کا مطالبہ کرے ، اور نہ اس شریک کو حق ہے کہ خرید ارسے شن کا مطالبہ کرے ، اور نہ اس شریک کو حق ہے کہ خرید ارسے شن کا مطالبہ کرے ، اور نہ اس شریک کو حق ہے کہ خرید ارسے شن کا مطالبہ کرے (۱)۔

۸۵ - چہارم: مفاوضہ کے شریک کا تصرف خود اس پر اور اس کے شریک پہنچے، شریک پر ہراس چیز میں نافذ ہوگا جس کا فائدہ شرکت کے مال کو پہنچے، خواہ تجارتی امور اور اس کے متعلقات ہوں یا کچھاور۔

بیت مان لوگوں کے درمیان متفق علیہ ہے جو مفاوضہ کے قائل ہیں، لینی حفیہ، مالکیہ اور حنابلہ۔ مالکیہ نے صراحت کی ہے کہ ہرخلاف مصلحت تصرف جسے ایک شریک اپنے شریک کی سابقہ اجازت کے بغیر انجام دے شرکت میں اس کا نفاذ اس شریک کی سابقہ آئندہ اجازت پر موقوف ہوگا، اب اگر وہ اجازت نہ دے تو تنہا تصرف کرنے والے پرنافذہ ہوگا، اور وہ اپنے شریک کے حصہ کا ضامن ہوگا، مثلاً وہ یااس کا شریک کوئی سودا کرےجس میں بچاس فیصد نفع کا اندازہ ہو، ایک شریک وہ مال کسی اجبی شخص کے ہاتھ بھی تولیہ (جس میں خریدی گئی قیمت پر فروختگی ہوتی ہے) کے طور پر فروخت کردے تو اس کا شریک اگر اس کی اجازت نہ دے (اور شرکت بالنصف ہو) تو وہ اس سے بچیس فیصد واپس لے گا، اس لئے کہ شرکت بالنصف ہو) تو وہ اس سے بچیس فیصد واپس لے گا، اس لئے گڑائی اہمیت کردے وگئی ہو جو شرکت کے مفادات کے لئے انتہائی اہمیت کا کہ کی دل جوئی ہو جو شرکت کے مفادات کے لئے انتہائی اہمیت گا کہ کی دل جوئی ہو جو شرکت کے مفادات کے لئے انتہائی اہمیت

<sup>(</sup>۱) الفروع ۱/۲۲۷\_

<sup>(</sup>۲) الخرشي على خليل ۴۸ر۲۱-۲۲۲\_

<sup>(</sup>۳) حواثق تخفة ابن عاصم ۲۰۹٫۲ مطالب أولى النبى ۳ ر۵۵۳، بلغة السالك ۱۹۸/۲

<sup>(</sup>۴) فتحالقد ير۵/۲۶\_

<sup>(</sup>۱) الفتاوى الهنديية ۱۰/۳-۳

رکھتا ہو<sup>(۱)</sup>۔

۱۹۸ - پنجم: مفاوضہ کے شریک کاکسی ایسے خص کے ہاتھ فروخت کرنا جس کی شہادت اس کے تق میں روہوتی ہے، حفیہ کے بزدیک شرکت پر شیخے و نافذہ ہوگا، اور یہاں پشم پوشی کی تہمت کا کوئی اثر نہ ہوگا، اس لئے کہ مفاوضہ کے دونوں شریک شخص واحد کی طرح ہیں، شرکت عنان کے شریکتین اس کے برخلاف ہیں، کیوں کہ شرکت عنان میں زیادہ سے زیادہ ہے کہ دونوں میں سے ہرایک دوسرے کی طرف سے وکیل ہے، اور امام ابوضیفہ کے نزدیک مقامات تہمت وکالتوں سے مستثنی ہیں، اللہ یہ کہ وکیل سے کہا جائے: جس کے ساتھ چاہے معاملہ کرو، تومشل قیمت کے ساتھ معاملہ کرنا درست ہوگا، صاحبین کے نزدیک جس معاملہ کی اس کو خبر نہ ہواس کو شیح کرنے کے لئے بہرحال مثل قیمت کو واجب کرنا کافی ہے (۲)۔

مالکیہ کی رائے ہے کہ مفاوضہ کے شریک کا تصرف اگر شرکت کی مصلحت کے حدود میں ہوتو اس کے شریک کی اجازت کے بغیر نافذ ہوگا، لہذا ان کے نز دیک جب تک چیثم پوشی عملاً ثابت نہ ہوکوئی مضا کقہ نہیں کہ چیثم پوشی کی تہمت کی جگہ میں فروخت کرے (۳)۔

مفاوضہ کے شریک کا کسی تیسر ہے تخص کے ساتھ شرکت کرنا:

۸۷ - مفاوضه کا شریک شرکت عنان کرسکتا ہے، اور بیراس کے

شریک پرنافذ ہوگا، وہ پیندگرے یا ناپیند، اس کئے کہ شرکت عنان، شرکت مفاوضہ سے کم درجہ کی ہے، لہذا اس کے شمن میں اس کے شیخ ہونے میں کوئی رکاوٹ نہیں ہوگی اور اس کے تابع ہوکر ہوگی، جسیا کہ مطلق شرکت کے تابع ہوکر مضاربت درست ہے، یعنی ایک شریک شرکت کے مال میں کسی تیسرے کے ساتھ مضاربت کرلے، یہ صاحبین کا مذہب ہے۔

اس توجیہ کا تقاضا ہے کہ شرکت مفاوضہ، شرکت مفاوضہ کے بیہ تابع ہوکر درست نہ ہو، لینی مفاوضہ کے ایک شریک کے لئے یہ درست نہ ہوکہ (اپنے شریک کی اجازت کے بغیر) کسی تیسرے کے ساتھ مفاوضہ کرلے، اس لئے کہ کوئی چیز ہم مثل کو اپنے تابع نہیں کرسکتی۔ اس کو امام ابو یوسفؓ نے اختیار کیا ہے (۱)۔ متاخرین نے اس کومعتمد کہا ہے، البتہ انہوں نے شرکت مفاوضہ کے شریک کی طرف سے مفاوضہ کے شیح نہ ہونے کی تشریک میں کہا کہ وہ عنان ہوجائے گی، اور اس نئی شرکت مفاوضہ کرنے والے کو (اگر چیا لیٹے شخص کے ساتھ ہوجس کے لئے اس کی گواہی مردود ہے) جوخصوصی نفع ملا ہے وہ اس کے اور اس کے شریک اول کے درمیان تقسیم ہوگا (۲)۔

امام محمد بن الحسن شریک مفاوضہ کے مفاوضہ کرنے میں کوئی مانع نہیں سمجھتے ، جب کہ امام ابوحنیفہ نے (حسن کی روایت میں) شریک مفاوضہ کے لئے مفاوضہ کرنے یا شرکت عنان میں شریک ہونے کی اجازت نہیں دی ہے، کیوں کہ دونوں میں اس عقد کے تقاضے کو بدلنا ہے جس کے ذریعہ پہلی شرکت ہوئی ہے، اس لئے کہ وہ نئے شریک کے لئے شرکت کے مال میں حق ثابت کرتا ہے جو پہلے نہ تھا، اور یہ تمام شرکاء کی رضا مندی کے بغیر ناجائز ہے (اس)۔

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲/۷۷-۳۷، ردالمحتار ۳۵۲٫۳ الفوا که الدوانی ۲/۷۷، الخرشی علی خلیل مع حواثق ۴/۲۵۹\_

<sup>(</sup>۲) ردالحتار ۳۵۱/۳ مجمع الأنبر ۲۲۵/۱۱ الأتاس على المجله ۱۹۷۸

<sup>(</sup>۳) الفوا كهالدواني ۲ ۱۷ م ۱۷ ا ـ

<sup>(</sup>۱) فتح القدير ۲۶٫۵۷، بدائع الصنائع ۲٫۸۷۸ ـ

<sup>(</sup>۲) الفتاوى الهنديه ۲ رساس، ردالحتار سر۲ ۳۵ س

<sup>(</sup>٣) بدائع الصنائع ٢٦/ ٢٨، فتح القدير ٢٥/ ٢٤\_

حنابلہ کا ظاہر کلام امام البوطنیفہ کے موافق ہے (۱)۔ جب کہ مالکیہ نے شریک مفاوضہ کو حق دیا ہے کہ مفاوضہ کرے یا کوئی اور شرکت کا عقد کرے، لیکن یہ شرکت کے بعض مال میں ہوگا، سارے میں نہیں، اور یہ بعض بھی معین ہونا ضروری ہے، شیوع (غیر معین) کے طور پر نہ ہو، مثلاً وہ شرکت کے مال سے سو دینار الگ کر لے، اور اجنبی آ دمی بھی اسی کے مثل سودینار لائے، اور وہ دونوں پورے دوسودیناروں میں تجارت کرنے لگیں، اور پہلی شرکت کے پورے دوسودیناروں میں تجارت کرنے لگیں، اور پہلی شرکت کے پیر ماتھا اس اجنبی کا کوئی واسطہ نہ ہو<sup>(۱)</sup>۔

## شركت عنان كخصوصي احكام:

۸۸ – اول: ایک شریک جو بھی چیز خرید ہسب شرکت کی نہ ہوگی،
اس لئے کہ جس شریک کے ہاتھ میں شرکت کا مال بالکل نہیں وہ
شرکت کے لئے اپنے شریک کی اجازت کے بغیر کوئی چیز نہیں خرید
سکتا، بلکہ اس صورت میں وہ جو چیز خرید ہے گااس کی ذاتی ہوگی، یا
شرکت سے باہر جائز طریقے پر جس کے لئے وہ خرید ہے گااس کی
ہوگی، یہ شرکت کے لئے ہوائیا ممکن نہیں، کیوں کہ یہ ایک طرح سے
دین حاصل کرنا ہے، اور شریک عنان کا دین حاصل کرنا اپنے شریک
کی اجازت کے بغیر نا جائز ہے، کیوں کہ اس میں سرمایہ کی متفق علیہ
مقدار سے آگے بڑھنا ہے (۳)۔

اسی طرح وہ شریک جس کے ہاتھ میں شرکت کا سارا مال سامان تجارت کی شکل میں ہو(نقد نہ ہو)، یااس کے ساتھ نقد بھی ہو، لیکن وہ ثمن کی ادائیگی کے لئے ناکافی ہو، نقد ( یعنی اثمان ) کے

(۳) بدائع الصنائع ۲/ ۲۸،۲۸ دردامختار ۳۵۵\_

عوض اس کی خریداری کا معاملہ شرکت کے لئے نافذ نہ ہوگا، نیز جو شریک اس قتم کی چیز کے علاوہ جس میں شرکت کی تجارت اس کے عقد کے نقاضے سے منحصر ہے کوئی دوسری قتم کی چیز شرکت کے لئے خریدے، اس کی خریدی ہوئی کوئی چیز شرکت کے لئے نہ ہوگی، مثلاً کوئی چاول خریدے، حالانکہ شرکت کی تجارت محض روئی میں ہویا اس کے برعکس ہوا۔

ان سب کا مطلب میہ ہے کہ شریک عنان (۲) جو چیز بھی اپنے شریک کی خصوصی اجازت کے بغیر خریدے گا وہ نین شرائط کے بغیر شریک کے خیر شرکت کے لئے نہیں ہوگی (۳)۔

ا - اس کے ہاتھ میں شرکت کا اتنا مال ہوجواس کی خریدی ہوئی چیز کے ثمن کی ادائیگی کے لئے کافی ہو۔

۲ - یہ چیز جواس کے ہاتھ میں ہے نقد ہو، سامان تجارت نہ ہو، بشرطیکہ نقو د کے وض خرید ہے۔

س-اس کی خریدی ہوئی چیز شرکت کی تجارت کی جنس سے ہو، ماسبق سے ایک چوتھی شرط سے مجھی جاتی ہے۔

۲۰ اس کے شریک نے اسے صری اجازت نہ دی ہو کہ وہ سامان خاص اس کا ہوگا۔

اگریہ چاروں شرائط موجود ہوں توخریداری شرکت کے لئے ہوگی،اگرچہ شریک دعوی کرے کہاس نے اس چیز کومخض اپنے لئے

<sup>(</sup>۱) مطالب أولى النهى ۱۳۸۳ م

<sup>(</sup>۲) الخرشي على خليل مع حواشي ١٣٨٩ -

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲ ر ۲۸ ، ردانجتار سر ۳۵۳ ، ۲۲ س

<sup>(</sup>۲) الفتاوی الہندیہ میں حنفیہ کی نقل کردہ بعض عبارتوں میں (اوروہ متناقض امورنقل کردہ بعض عبارتوں میں (اوروہ متناقض امورنقل کردیتے ہیں) اس تخصیص کے خلاف ہے، جو ناقابل اعتاد ہے (۱۳۱۲)، چنانچ الفتاوی الخانیہ میں صراحت ہے کہ یہاں مفاوضہ وعنان الگ الگ ہیں، ردا کھتار سر ۳۵۵۔

<sup>(</sup>۳) بظاہر سیہ ہے کہ جوشر کت کے لئے نہ ہوگی ،صرف وہ ہے جواس کے ہاتھ میں شرکت کے نقدی مال سے زائد ہو، کیکن باقی حصہ شرکت کا ہوگا، ابن عابدین نے اس کے شل کومضار بت میں ظاہر قرار دیا ہے، ردالحتار ۲۸ ۷۸ – ۵۔

خریداہے، حتی کہ خریداری کے وقت اس کا گواہ بھی بنادے، کیوں کہ وہ خود کوشریک کے علم کے بغیر وکالت سے علاحدہ نہیں کرسکتا، بید حنفیہ کا مذہب ہے (۱)۔

۸۹ – دوسرے مذاہب میں اس طرح کی شرائطنہیں ملتیں، البتہ حنابلہ کا ایک قول یہاں اور شرکت وجوہ میں ہے،جس کی روسے شریک کا اینے لئے خریداری کا دعوی رد کردیا جائے گا،لیکن انہوں نے ان دونوں جگہوں پراس کی قتم کے ساتھ اس کی تصدیق کومعتمد قرار دیا ہے(۲)،اور عنان میں شافعیہ نے اس کی صراحت کی ہے (<sup>m)</sup>۔اورانہوں نے اس کی توجیہ بیرکی ہے کہوہ امین ہے، اور الیں چیز کا دعوی کرتا ہے جوممکن ہے اور اس کاعلم اس کی طرف سے ہوسکتا ہے، اور اگرخریداری کے وقت اپنی نیت کی صراحت کر دینا اوراس پر گواہ بنالیناممکن نہ ہوتو بلاقتم اس کی تصدیق کی جائے گی، بلکہ شافعیہ کی عبارت ہے کہ اپنے لئے خریداری کے دعوے میں اس کی تصدیق کی جائے گی ، اگر جیراس کونفع مل رہا ہو، اورشرکت کے لئے خریداری کے دعوے میں اس کی تصدیق کی جائے گی، اگر جیہ اس میں خسارہ ہو، البتہ ان کے نزدیک شرکت کے لئے خریداری کے دعوے میں اس کی تصدیق نہیں کی جائے گی ، اگر وہ صرف اپنا حصہ عیب کی وجہ سے لوٹا نا جاہے ، اس لئے کہ بظاہراس نے اپنے لئے خریدا ہے،لہذااس کوفروخت کرنے والے کے حق میں معاملہ کو الگ الگ کرنے کا موقع نہیں دیا جائے گا، ہاں اگرفروخت کرنے ۔ والاشرکت کے لئے خریداری کے دعوے میں اس کی تصدیق کرے تو شافعیہ کے نز دیک اس کے لئے معاملہ کوالگ الگ کرنے اور صرف ا پنا حصہ رد کرنے کا حق ہوگا ( اس لئے کہ وہ اپنے حصہ کے تعلق

سے) اصل ہے، اور اپنے شریک کے حصہ کے تعلق سے وکیل، لہذا اس کا ایک عقد کرنا دوعقدوں کے درجہ میں ہوگا<sup>(۱)</sup>۔ اور مالکیہ ورثاء کے مابین شرکت جر کے علاوہ تمام شرکتوں میں اپنے لئے خریداری کے دعوے میں شریک کی تصدیق کرتے ہیں، ہاں انہوں نے اس کی صراحت صرف شرکت مفاوضہ میں کی ہے اور اس میں اس کوشریک اور اس کے اہل وعیان کے شایان شان کھانے پینے اور ابس میں محدود کیا ہے، بقیہ سامان تجارت، جائیداد اور جانور کو اس میں میں داخل نہیں کیا ہے (۲)۔

• 9 - دوم: حنفیہ کی رائے ہے کہ جودین ایک شریک پرلازم ہواس کا مواخذہ دوسرے سے نہ ہوگا، اس لئے کہ شرکت عنان و کالت پر منعقلہ ہوتی ہے اور بس، الابیہ کہ اس میں ایک دوسرے کی طرف سے ضان لینے کی صراحت کر دی جائے، جیسا کہ' الخانیہ' میں لکھا ہے، اگر چپہ کمال بن الہمام نے کہا: ظاہریہ ہے کہ اس صورت میں کفالہ باطل ہے، اس لئے کہ بیم مجہول کے لئے کفالہ ہے، اور مجہول کے لئے صرت کے کفالہ درست نہیں (۳)۔

91 - حنابلہ کا مذہب ہے ہے کہ شرکت پرکسی دین یا عین کے بارے میں شریک عنان کا اقرار قبول نہیں کیا جائے گا، اس لئے کہ اس کو صرف تجارت کی اجازت ملی ہے، اور کسی چیز کے بارے میں اقرار کرنا تجارت نہیں ہے، ہاں خوداس کے اپنے حصہ میں اس کا اقرار قبول کیا جائے گا<sup>(4)</sup>۔ اسی طرح انہوں نے اس کو مطلق رکھا ہے، مال اس کے ہاتھ میں ہو یا نہ ہو، اس میں کوئی تفصیل نہیں کی ۔ الا یہ کہ دین تجارت کے متعلقات میں سے ہو، مثلاً شرکت کے لئے

<sup>(</sup>۱) ردامختار ۱۳۸۳ س۵۳

<sup>(</sup>۲) الفروع ۲/۹۷۷\_

<sup>(</sup>۳) مغنی الحتاج ۲۱۲۸\_

<sup>(</sup>۱) البجير مي على المنهج ۱۲۳ منفي الحتاج ۲۱۲ ـ

<sup>(</sup>٢) بلغة السالك ١٤/١١ــ

<sup>(</sup>۳) فتح القديره/و٠٩،روالحتار ١٣٥٣،٣٥٧،٣٥٣ س

<sup>(</sup>۴) کمفنی لابن قدامه ۵را ۱۳ مطالب اولی انبی ۳ر ۵۰ ـ

خریدی ہوئی چیز کائمن، دلال، مزدور، گودام اور دربان کی اجرت،
کیوں کہ بیاس صورت میں مبیع کوسپر دکر نے یا ٹمن پر قبضہ دلانے کی طرح ہے، یہ تفصیل حفیہ کے بیہاں نہیں، البتہ حنا بلہ نے اس کا ذکر اپنے علماء میں'' قاضی'' کی اپنی اس رائے (کہ شرکت میں شریک کا افرار مطلقاً مقبول ہے) کے حق میں استدلال کا جواب دیتے ہوئے کیا ہے، کیوں کہ قاضی کہتے ہیں: شریک کے لئے جائز ہے کہ خریداری کرے اور ثمن مجلس میں سپر دنہ کرے، لہذا اگراس کے کمتر یداری کرے اور ثمن مجلس میں سپر دنہ کرے، لہذا اگراس کے موجا کیں گے، اور وہ اس کے ساتھ معاملہ کرنے سے گریز ہوجا کیں گے، اور وہ اس کے ساتھ معاملہ کرنے سے گریز کریں گے، اس کوصاحب الانصاف نے نقل کرنے کے بعد کہا:

97 - سوم: حنفیہ کی رائے ہے کہ اس عقد کے حقوق جس کو ایک شریک انجام دے، صرف عقد کرنے والے پر آئیں گے، کیوں کہ جب یہ فرض کیا گیا ہے کہ کفالہ نہیں تو عقد کے حقوق صرف عاقد کے جب یہ فرض کیا گیا ہے کہ کفالہ نہیں تو عقد کے حقوق صرف عاقد کے بیائے ہوں گے، اب اگر کوئی ایک شریک شرکت کے مال میں سے کوئی چیز فروخت کرے یا اجرت پر دیے تو وہی ثمن یا اجرت پر قبضہ کر ہے گا، اور فروخت کردہ چیز یا اجرت پردی ہوئی چیز کے سپر دکر نے کا مطالبہ اس سے ہوگا، اور اختلاف ہونے پر اس پر مقدمہ ہوگا، اس کے خلاف گواہ پیش کرے گا، اس سے قسم کا مطالبہ ہوگا یا وہی قسم کا مطالبہ ہوگا یا وہی قسم کا مطالبہ کر اور ایک اجنبی مظالبہ ہوگا یا وہی قسم کا مطالبہ کرے گا، اس کا شریک اور ایک اجنبی اس پرکوئی ذمہ داری ہوگی۔ اس پرکوئی ذمہ داری ہوگی۔

اسی طرح اگر ایک شریک شرکت کے لئے کوئی چیز خریدے یا اجرت پر لے توثمن کا یا اجرت کا مطالبہ اس سے کیا جائے گا اس کے

شریک سے نہیں، اور وہی سپرد کرنے کا مطالبہ کرے گا، وہی قبضہ کرے گا، اوراس سلسلہ میں وہی مقدمہ کرے گا اوراس کے خلاف مقدمہ کیا جائے گا، پھراگروہ اپنے مال سے اداکرد ہے توادا کئے گئے مال میں شریک کے حصہ کے بقدراس سے واپس لے گا،اس لئے کہ وہ معاملہ میں شریک کے حصہ میں اس کا وکیل ہے۔

یہی تکم عیب کے سبب رد کرنے اور استحقاق کے سبب واپس لینے کے وقت ہوگا، لینی یہ چیزیں عقد کرنے والے کے لئے یااس کے خلاف آئیں گی، دوسرے شریک کا اس سے کوئی واسطہ نہیں ہوگا(ا)۔

سا9- شرکت کے مال سے رہی رکھنا یا اس کے عوض رہی لینا عقد کے حقوق کے توابع (ملحقات) میں سے ہے، اس لئے کہ رہی رکھنا بھنہ وہنے کے درجہ میں اور رہی لینا قبضہ کرنے کے درجہ میں ہے، الہذا عاقد (جیسے رہی رکھنے کی حالت میں خریدار اور رہی لینے کی حالت میں فروخت کرنے والا) کی اجازت کے بغیر دوسرے کے لئے جائز نہیں کہ رہی رکھے یار بین لے، اگر چہوہ اس عقد میں شریک ہوجس کے سبب وین واجب ہوا ہے، یہ اس لئے کہ رہی رکھنے میں دوسرے شریک کے دین کو اس کے مال سے اداکر نا ہے (کیوں کہ فرض یہ کیا گیا ہے کہ یہ گفتگو شرکت کے کسی سامان کو رہی رکھنے میں فرض یہ کیا گیا ہے کہ یہ گفتگو شرکت کے کسی سامان کو رہی رکھنے میں خرض یہ کیا گیا ہے کہ یہ گفتگو شرکت کے کسی سامان کو رہی رکھنے میں میں مال کی اجازت کے بغیر اداکرے، اور رہی لینے میں دوسرے شریک کے حصہ کو وصول کرنا ہے جو خود اس کے عقد کے تقاضے سے اس کی اجازت کے بغیر اداکرے، اور رہی کواجب ہوا ہے، اور دوسرا اس کے لئے (مستقل طور پریا شرکت میں) واجب ہوا ہے، اور دوسرا شخص اس کی اجازت کے بغیر اس کا بھی اختیار نہیں رکھتا (۲)۔

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۲ / ۲۰ \_

<sup>(</sup>۱) الشرح الكبير ۵ م ۱۲۴ ، الانصاف ۵ مرا ۲۸ م

مالکیہ نے صراحت کی ہے کہ عنان کے کسی ایک شریک کے لئے جائز نہیں کہ اپنے شریک کی اجازت اور علم کے بغیر شرکت میں تنہا کوئی کام کرے(۱)۔

حنابلدی رائے جیسا کہ ابن قدامہ نے '' المغنی' میں کہاہے: اور اس کو ( یعنی عنان کے ہرشریک کو ) حق ہے کہ بڑج وثمن پر قبضہ کرے، ان پر قبضہ دلائے، دین کے بارے میں مقدمہ کرے، اس کا مطالبہ کرے، حوالہ قبول کرے، اور عیب کی وجہ سے واپس کردے، ان تمام چیزوں میں جس کوخوداس نے یا اس کے ساتھی نے انجام دیا ہے، اس کئے کہ عقد کے حقوق صرف عقد کرنے والے کے ساتھ خاص نہیں ہوتے (۲)۔

شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ عنان کا ایک شریک انفرادی طور پرعیب کے سبب رد کرسکتا ہے (۳)۔

۹۴ - شریک عنان کا تصرف اپنے شریک پر کن چیزوں میں نافذ ہوگا؟

چہارم: جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ شریک عنان کے تصرف کا نفاذ اپنے شریک پر تجارت کے ساتھ خاص ہے، لہذا اگر شریک عنان کوئی چیز غصب یا تلف کر ہے تو اس کا ضمان اس کے ساتھ خاص ہوگا، اس کا شریک اس میں حصد دار نہ ہوگا، اس کے برخلاف اگروہ شرکت کے لئے کوئی چیز (صحیح طور پر) خریدے اور وہ عقد کے تقاضے کے کئے کوئی چیز (صحیح طور پر) خریدے اور وہ عقد کے تقاضے کے تحت اس کی خریداری کا حق رکھتا ہوتو اس کی بیخریداری خود اس پر اور اس کے خریداری خود اس پر اور اس کے شریک پر نافذ ہوگی، اور اگر اس نے شمن اپنے ذاتی مال سے ادا کیا ہوتو وہ اس شریک سے اس کے حصہ کا شمن واپس لے سکتا ہے، ادا کیا ہوتو وہ اس شریک سے اس کے حصہ کا شمن واپس لے سکتا ہے، ادا کیا ہوتو وہ اس شریک سے اس کے حصہ کا شمن واپس کے پاس تلف بلکہ اگر خریداری فاسد ہو اور خریدی ہوئی چیز اس کے پاس تلف

(۳) مغنی الحتاج ۲ر ۲۱۵، نهایة الحتاج ۵ر ۱۰\_

ہوجائے تو وہ تنہااس کا ضمان برداشت نہیں کرےگا، بلکہ اس کا شریک اس میں حصہ لے گا، اور بید دونوں کے سرمایئہ تجارت میں اپنے اپنے مال کے تناسب سے ہوگا۔

امام ابو یوسف شریک عنان کے اپنے شریک پر تصرف کے نفاذ کے لئے یہی کافی سمجھتے ہیں کہ اس کا نفع شرکت کے مال میں آئے، جیسے مفاوضہ کا شریک۔

"المبسوط" میں لکھا ہے: عاریت جوعنان کا کوئی ایک شریک اپنے کسی ذاتی غرض سے لے (جیسے اپنے اہل وعیال کا غلہ لادنے کے لئے )وہ اس کے ساتھ خاص ہوگی (۱)، لہذا اگر اس کا شریک اس کا استعال کر ہے وہ وہ ضامن ہوگا ، اس کے برخلاف اگر وہ شرکت کا استعال کر ہے تو وہ ضامن ہوگا ، اس کے برخلاف اگر وہ شرکت کے واسطے عاریت پر لے (مثلاً شرکت کا کوئی سامان لے جانے کے لئے) تو یہ مشترک عاریت ہوگی ، جیسا کہ اگر وہ دونوں ایک ساتھ عاریت لیں جتی کہ اگر دوسرا شریک اس کے مثل سامان لا دے اور وہ تلف ہوجائے توضان نہیں (۲)۔

90 - شریک عنان کاثمن مثل سے کم میں فروخت کرنا:

شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ شریک غبن فاحش (کھلے نقصان) کے ساتھ خرید وفر وخت نہیں کرے گا، اور اگروہ ایسا کرے تو خاص طور پراس کے حصہ میں عقد درست ہوگا، اور خرید اریا فروخت کرنے والے کو خیار حاصل ہوگا، الا یہ کہ شریک نے ذمہ میں واجب شمن کے عوض خرید ا ہوتو عقد سارے میں درست ہوگا، اور خرید اری خاص خرید ارکے لئے ہوگی، شرکت کے لئے نہ ہوگی انہوں نے کہا: شریک کے لئے جائز نہیں کہ اگر شمن مثل سے زیادہ دینے والا

<sup>(</sup>۱) الخرشي على خليل ۴۷۵ -

<sup>(</sup>۲) المغنی۵ر۱۲۹،۱۳۹ ا

<sup>(</sup>۱) الفتاوي الهنديية ۳۲۶/۲ م، بدائع الصنائع ۷/ ۲۲، د المحتار ۳۵۶/س

<sup>(</sup>۲) الخرشی علی خلیل ۲۸۰٬۲۹۰، بلغة السالک ۲ر ۱۲۵، المهذب ار ۳۵۳، مطالب اولی النبی سر ۵۰۲، لمغنی لا بن قدامه ۰٫۵ سا۔

<sup>(</sup>۳) مغنی المحتاج ۲۱۵٫۲ ـ

موجود ہوتو نمن مثل میں فروخت کرے جتی کہ اگروہ عملی طور پر فروخت کرے جتی کہ اگروہ عملی طور پر فروخت کر دے اور خیار کی مدت میں زیادہ دینے والاخوا ہش مندنکل آئے تواس پر واجب ہوگا کہ عقد فنخ کرے، ورنہ وہ خود بخود فنخ ہوجائے گا(ا)۔

97 - شریک عنان کا اپنے شریک کے علاوہ کے ساتھ شریک ہونا:

عنان کے کسی شریک کے لئے جائز نہیں کہ اپنے شریک کی

اجازت کے بغیر مفاوضہ یا عنان کسی طرح کی شرکت کرے، اس لئے

کہ کوئی چیز اپنے ہم مثل کو اپنے تابع نہیں کرتی تو پھر اپنے سے بڑی
چیز کو کیوں کر اپنے تابع کرے گی، البتہ اگر وہ شرکت کرنے کا مالک

نہیں تو و کیل بنانے کا مالک ہے، اب اگر وہ شرکت کرلے تو شرکت

باطل ہوجائے گی، کیکن شرکت کے باطل ہونے سے وکالت جو شرکت

کے ضمن میں ہے اس کا باطل ہونا لازم نہیں آتا، کیوں کہ خاص کے
باطل ہونے سے عام کا باطل ہونا لازم نہیں آتا، یہ حنفیہ کے نزدیک

باطل ہونے سے عام کا باطل ہونا لازم نہیں آتا، یہ حنفیہ کے نزدیک

9- شافعیہ وحنابلہ کا کلام اس سلسلے میں عام ہے کہ شرکت کا کچھ مال کسی اجنبی کو بقیہ شرکاء کی اجازت کے بغیراس میں کام کرنے کے لئے دینا ممنوع ہے، اگر چہ یہ عمل شرکت کی خدمت ہواور اگر چہ بلاعوض ہوجس کو'' ابضاع'' کہتے ہیں، اس لئے کہ عقد شرکت میں رضامندی صرف شریک کے قبضہ اور اس کے تصرف پر محدود ہوکر ہوتی ہے، کسی اور کے تقرف کے لئے نہیں ہے (۳)، لہذا یہ اس

(٣) نهاية المحتاج ٤٨/٥، كمغنى لا بن قدامه ١٣٢٧، مطالب أو لي النبي ٣٠٦/٣- \_

صورت کے مشابہ ہے کہ وہ خودکو شرکت سے علا حدہ کر کے اپنی جگہ کسی اورکولا ناچاہے۔

## شركت اعمال وشركت وجوه كے احكام:

9A - ید دونوں شرکتیں مفاوضہ یا عنان ہونے سے خارج نہیں ہیں،
لہذا ان دونوں میں اموال میں مفاوضہ کے احکام (اگر بید دونوں
مفاوضہ کی قبیل سے ہوں) اور اموال میں عنان کے احکام (اگر بید
دونوں عنان کی قبیل سے ہوں) نافذ ہوں گے، اور اگر ان میں سے
کسی کو مطلق رکھا جائے تو وہ عنان ہے، جبیبا کہ ہمیشہ یہی اصل
وضا بطہ ہے (۱)۔

البته اعمال میں شرکت عنان دومسلوں میں ہمیشہ شرکت مفاوضہ کا حکم اختیار کر لیتی ہے:

پہلامسئلہ: کسی ایک شریک کا ٹھیکہ لینا دونوں پر مشتر کہ طور سے کام کولازم کردیتا ہے، جبیبا کہ اگر وہ دونوں شخص واحد ہوتے، اگر چہ ان میں سے کسی پر بیلازم نہیں کہ خود کام کرے، جب تک کام والااس کی شرط نہ لگا دے، لہذا اس شرط کے بغیر برابر ہے کہ وہ خود اس کو کرے یاان کے علاوہ کوئی شخص کرے یااس کا شریک اس کو کرے یاان کے علاوہ کوئی شخص کرے اس کو کرے یاان میں سے کوئی ایک کسی کواجرت پر اس کام کوانجام دینے کے لئے رکھ لے)، اس لئے کہ مطلق عمل کی شرط ہے (۲) ۔ البتہ کام والے کی طرف سے اس شرط کے لگائے جانے کے بعد شرط کو پورا کیا جائے گا، کیکن مسئلہ اس حیثیت سے علی حالہ باقی رہے گا کہ فریقین مشتر کہ طور پر اس کام کے پابند ہوں گے، کیوں کہ بیشرط اس شریک کو ضان کے تکم سے معاف نہیں کرتی جس سے کام کرنے کا مطالبہ نہیں فضان کے تکم سے معاف نہیں کرتی جس سے کام کرنے کا مطالبہ نہیں

<sup>(</sup>۱) نهایة الحتاج ۲۸۸

<sup>(</sup>۲) انہوں نے بھی کہا ہے اور اس کی توجیہ سے ظاہر ہوتا ہے کہ اس کے ہاتھ میں جو اس کا اپنا اور شرکت کا مال آگیا اس کے آ دھے میں وہ اصیل اور دوسرے آ دھے میں وکیل ہے، کتابوں کی عبارتیں قریب قریب ایک ہیں ،کیکن خوب وضاحت نہیں، دیکھئے: بدائع الصنائع ۲۹/۲۹، الفتادی الہندیہ ۲۲/۲۲۔

<sup>(</sup>۱) الفتاوي الهنديه ۲ ر۳۲۹ س

<sup>(</sup>۲) فتحالقد ير۵/۲۸\_

کیا گیا ہے، ہاں شرکت کا فائدہ یہ ہوگا کہ اس سے مطالبہ کا حق (بشرطیکہ وہ ٹھیکہ لینے والا نہ ہو) شرکت کے برقر اررہنے کی مدت تک ہوگا، کیکن اگر ٹھیکہ اس شرط سے خالی ہوتو ضان، شرکت کے ختم ہونے کے بعد بھی برقر اررہے گا۔

اس اصل پرامور ذیل مرتب ہوں گے:

ا -صاحب عمل کو اختیار ہے کہ اس کا مکمل طور پر مطالبہ جس شریک سے چاہے کرے۔

۲-ہرایک شریک کوئق ہوگا کہ صاحب عمل سے بوری اجرت کا مطالبہ کرے۔

۳-صاحب عمل اجرت کی ادائیگی سے بری الذمہ ہوجائے گا خواہ وہ شریکین میں سے کسی کواجرت دے دے، بیچکم حنفیہ، مالکیہ اور حنابلہ کے یہاں ہے (۱)۔

دوسرامسکہ: شریکین جس میں کام کررہے ہیں اگر کسی ایک کے سبب وہ تلف یا معیوب ہوجائے تو اس کا ضان دونوں پر ہوگا، اور صاحب عمل دونوں میں سے جس سے چاہے ضان کا مطالبہ کرسکتا ہے، مید حفیہ، مالکیہ اور حنابلہ کے بیماں سے (۲)۔

حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ ضان مشترک میں بیقید ہے کہ وہ جس کے سبب ہوااس کی کوتا ہی کے بغیر ہو، ورنہ صرف اسی پر ضمان ہوگا(۳)۔

99 – ان دونوںمسکلوں کےعلاوہ میں اعمال میں نثر کت عنان حنفیہ

کنزد یک غیراعمال میں شرکت عنان کی طرح ہے، اس وجہ سے وہ صراحت کرتے ہیں کہ شرکت اعمال میں اقرار کا حکم اس کی دونوں انواع: مفاوضہ وعنان کے الگ الگ ہونے کے اعتبار سے الگ الگ ہوئے دوئری صابون یا کوئی ہوگا، چنانچ اگر اعمال کا شریک سی ہلاک شدہ چیز (جیسے صابون یا کوئی دوئری صاف کرنے والی یاصاف نہ کرنے والی چیز) کے ثمن میں سے کچھ دین کا اقرار کرے، یا مزدوروں کی مزدوری یا دوکان کی سابقہ مدت کی اجرت کا اقرار کرے، اور اس کا شریک اس کو جھٹلائے تو اگر شرکت مفاوضہ ہوتو شریک کے خلاف اس کی تصدیق کی جائے گی، اور اگر شرکت مفاوضہ ہوتو گواہ کے بغیر اس کی تصدیق نہیں کی جائے گی، اور اس لئے کہ اقرار کرنے والے پراس کا اقرار لازم ہوتا ہے، اس کے اس اقرار پراس کا شریک ماخوذ نہ ہوگا، الا بیہ کہ وہ اپنیشریک کا فیل اس اقرار پراس کا شریک ماخوذ نہ ہوگا، الا بیہ کہ وہ اپنیشریک کا فیل تو اس میں کفالہ کی قدر نہ ہوگا، الا بیہ کہ وہ ان بیا اجارہ کی مدت تو اس میں کفالہ نہ ہوگا، البتہ ہوگا۔

منان ومفاوضہ میں کوئی فرق نہ ہوگا۔

اسی طرح اگر کوئی کسی ایسی چیز کا دعوی کرے جس میں دونوں کام کر رہے ہیں، مثلاً: کپڑا، اور ایک شریک اس کا اقرار کرے اور دوسرا انکار کردے تو اقرار کرنے والے کی تصدیق اپنے شریک کے خلاف صرف مفاوضہ میں کی جائے گی، اس میں امام ابو یوسف کا اختلاف ہے جنہوں نے یہاں قیاس چھوڑ کراستحسان کولیا ہے اور کہا:
اس کا اقرار عنان میں بھی شرکت پرنافذ ہوگا، یمل کی جگہ میں اس کو مفاوضہ کے ساتھ لائق کرنے کی وجہ سے ہے، جیسا کہ عنان، مفاوضہ کے ساتھ لائق کرنے کی وجہ سے ہے، جیسا کہ عنان، مفاوضہ کے ساتھ لائق کرنے کی وجہ سے ہے، جیسا کہ عنان، مفاوضہ کے ساتھ لائق کرنے کی وجہ سے کے کہ ساتھ لائق کے گئی ہے (۱)۔

<sup>(</sup>۱) الفتادى الهنديه ۲۲-۳۳، بدائع الصنائع ۲۸۲۷، ردامختار ۳۸۹۳، لخرشى على خليل ۲۸۹۷-۲۵، بدخة السالک ۲۱ سای ۱۸ مطالب أولی النهی ۳۸ سار ۵۳۷

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۲۷۲۷، الفتاوی الهندیه ۳۹٫۲۳ المغنی لابن قدامه ۱۱۳۵، ما ۱۱۳۸ مطالب أولی النبی ۳۷٫۷۳، الخرشی علی خلیل ۴۷٫۹۳۷-۲۰۰۰ بلغة السالک ۱۷۳۲-۲۰۰۰ بلغة السالک ۱۷۳۲-۲۰۰۰ بلغة السالک ۱۷۳۲۲-

<sup>(</sup>۳) المغنی۵ر۱۱۳\_

<sup>(</sup>۱) لیعنی صاحب عمل سے اجرت کا مطالبہ کرنا اور شریکین میں سے کسی کواجرت دینے سے اس کابری الذمہ ہونا،البدائع ۲۷۷۷-۷۷،ردالمختار ۳۸۹/۳س

ما لکیہ اعمال کے شریکتین کے بارے میں کہتے ہیں: یہ دونوں شخص واحد کی طرح ہیں (۱)، لہذا اس عمومی اصول کا تقاضا ہے کہ دونوں میں سے ہرایک کا اقرار قبول کیا جائے، اور علی الاطلاق دونوں پراس کا نفاذ ہو، عنان ومفاوضہ یا دین وعین کے مابین کوئی فرق نہ ہو، جب کہ حنابلہ ایک شریک کے اقرار کو دونوں پرصرف اس صورت میں نافذ قرار دیتے ہیں جب کہ وہ اقرار کسی ایسی چیز کا ہوجواس کے میں نافذ قرار دیتے ہیں جب کہ وہ اقرار کسی ایسی چیز کا ہوجواس کے تبضہ میں ہو، اس لئے کہ قبضہ نہیں ہے۔ در نہیں، اس لئے کہ قبضہ نہیں ہے۔

عمل کے شریکین کے درمیان نفع کی تقسیم اوران دونوں کا خیارہ برداشت کرنا:

\* • • - حفیہ، حنابلہ اور بعض مالکیہ کی رائے ہے کہ شرکت اعمال کے عنان میں شرکت کا نفع شریکیں کے درمیان ان کی باہمی شرائط کے مطابق تقسیم ہوگا، یہ ہیں دیکھا جائے گا کہ ہر شریک پڑمل کی شرط کے ساتھ وہ ہم آ ہنگ ہے یانہیں، اس کی علت گذر چکی ہے، اور یہ بھی کہ شرکت وجوہ میں نفع کی تقسیم کے بیخلاف کیوں ہے۔

یہ مستقل اصول ہے، خواہ شریکدین کام کریں یا کوئی ایک، خواہ کام سے اعراض کرنے والے کا اعراض عذر کی وجہ سے ہو (مثلاً سفر یا مرض) یا بلا عذر ہو جیسے سستی اور تکبر، اس لئے کہ کام کرنے والا دوسرے کی مدد کرتا ہے، اور شرط، مطلق کام کرنا ہے، اسی لئے کام کرنے ہے کام کرنے کے لئے کسی کو اجرت پررکھنا یاحتی کہ مفت مدد لینا بھی ممنوع نہیں ہے (۳)، اگر دونوں معین تناسب کے ساتھ کمل کی شرط کا ذکر نہ کریں تو عمل نفع کے اس تناسب کے مطابق ہوگا جس کی دونوں نے کریں تو عمل نفع کے اس تناسب کے مطابق ہوگا جس کی دونوں نے

شرط لگائی ہے۔ اس لئے کہ یہی اصل ہے، صرت کفس کے بغیراس سے عدول نہیں کیا جائے گا، رہا شرکت اعمال میں خسارہ تو محف عمل کے صان کے بقدر ہوگا، یعنی شریکین میں سے ہرایک پر مشروط عمل کے بقدر ہوگا، جسیا کہ خسارہ شرکت اموال میں ہمیشہ دونوں مالوں کے بقدر ہوتا ہے، کیونکہ شرکت اعمال میں عمل کی وہی حیثیت ہوتی ہے جوشرکت اموال میں مال کی ہوتی ہے، اسی وجہ سے اگر دونوں میہ شرط لگا ئیں کہ ایک پر دو تہائی عمل اور دوسر بے پر صرف ایک تہائی عمل کی ذمہ داری ہوگی اور خسارہ دونوں کے درمیان آ دھا آ دھا ہوگا تو خسارہ سے متعلق شرط اعلی ہوگی، اور وہ دونوں پر اس تناسب سے ہوگا خسارہ سے متعلق شرط انہوں نے آ پس میں خود عمل کے متعلق لگائی ہے (۱)۔ حیالہ نے صراحت کی ہے کہ اطلاق کی حالت میں عمل واجرت میں مساوات پر محمول ہوگا، جیسے اجرت، کیوں کہ کوئی سبب ترجیح میں مساوات پر محمول ہوگا، جیسے اجرت، کیوں کہ کوئی سبب ترجیح

جہور مالکیہ کے نزدیک نفع اعمال کے شریکین کے مابین حتمی طور پران دونوں کے عمل کے بقدر ہوگا، معمولی سافرق ہی معاف کیا جاسکتا ہے، یہ عقد شرکت میں ہے، البتہ اس کے بعد اگر کوئی رضا کارانہ طور پرکام کرے اگرچہ پورا کام کردے توکوئی مضا کقہ نہیں، لہذا اگر اس طرح عقد ہوکہ دونوں عمل کے درمیان تناسب، اور دونوں منافع کے درمیان تناسب میں کھلا فرق ہوتو یہ عقد مالکیہ کے نزدیک فاسد ہوگا، اور ہر شریک اپنے ساتھی سے جواس کی طرف سے کام کیا ہے واپس لے گا(۳)، البتہ مالکیہ اس تختی کے ساتھ شرکت کے کام کے اوقات کے علاوہ میں شریک کے کئے ہوئے کام

<sup>(</sup>۱) بلغة السالك ۲ ر ۱۷۳ ا

<sup>(</sup>۲) المغنی لابن قدامه ۵ر ۱۱۴،مطالب أولی النهی ۳ر ۲۵۵ ـ

<sup>(</sup>۳) ردامختار سر۳۵۹\_

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲ ر ۷۷\_

<sup>(</sup>۲) مطالب اولی النهی ۳۸ / ۵۴۸، المغنی ۱۱۱۸۵ اور اس کے بعد کے صفحات ، الانصاف ۲۱۷۸۔

<sup>(</sup>٣) حواثى التحفه ٢١٥/٢، بلغة السالك ٢/٢٤١ـ

کے نفع کے بارے میں نرمی کرتے ہیں کہاس کو خاص اس کا قرار دیتے ہیں، جبیبا کہانہوں نے شرکت اموال میں کیاہے (۱)۔

ا • ا - تنبیہ: شرکت اعمال کے شرائط میں سے کام کی نوعیت اور جگہ کا ایک ہونا حفیہ کے نز دیک نہیں ہے، یہی حنابلہ کے یہاں صحیح ہے، اس میں امام زفر کا اس روایت کے مطابق اختلاف ہے جس میں انہوں نے ٹھیکہ لینے میں شرکت کوشیح قرار دیا ہے، اس لئے کہ شرکت کا مقصود لینی تحصیل منفعت کام کی نوعیت کے ایک اور مختلف ہونے کے ساتھ پورا ہوتا ہے، جسیا کہ جگہ کے ایک اور متعدد ہونے کے ساتھ پورا ہوتا ہے، جسیا کہ جگہ کے ایک اور متعدد ہونے کے ساتھ پورا ہوتا ہے، جسیا کہ جگہ کے ایک اور متعدد ہونے کے ساتھ پورا ہوتا ہے۔

1•1- ما لکیہ اور حنابلہ میں ابوالخطاب شرط لگاتے ہیں کہ کام کی نوعیت ایک ہو، تاہم ما لکیہ دوکاموں کا ایک دوسرے کے لئے لازم ہونا اور ایک کا دوسرے پرموقوف ہونا، دونوں کے ایک ہونے کے درجہ میں رکھتے ہیں، جیسے دھا گے بنانا اور ان کو بننا، اور سونے چاندی کو پھلانا اور ان کو ڈھالنا، بلکہ ان میں سے بعض حضرات ہنریا کام میں مہارت کے درجہ میں دونوں شریک کے مساوی ہونے کی شرط مگاتے ہیں، ان تمام شختیوں کا راز اس خطرہ سے بچنا ہے کہ ایک شریک دوسرے کی محنت کا کھل اور اس کے کام کے نتیجہ کو نہ کھا جائے، دوسرے کی محنت کا کھل اور اس کے کام کے نتیجہ کو نہ کھا جائے، ابن قد امہ نے ان کو بیالزامی جواب دیا ہے کہ اگر ایک شریک کے میالانکہ دونوں میں ٹھیکہ لوں گا اور آس کے کام کے نتیجہ کو نہ کھا جائے، کیاں ٹھر کے کام اگر ایک شریک کہے:

٣٠١ - جگه كايك ہونے كى شرط لگاناية 'المدونة' 'كامذہب ہے،

(۱) الخرشي على خليل مهر ۲۶۸،الفوا كهالدواني ۲ر۲ کـا ـ

البتہ متاخرین مالکیہ نے اس کے خلاف کو معتمد کہا ہے، اور المدونہ کی رائے کی بیہ تاویل کی ہے کہ اس سے مراد وہ صورت ہے جبکہ دونوں جگہوں میں کام کا رواج کیساں نہ ہو، بیاس خطرہ سے بیخے کے لئے ہے کہ ایک شریک دوسر نے کی کمائی نہ کھائے، یا وہ صورت مراد ہے جبکہ دونوں جگہوں میں کام ایک دوسر نے سے بالکل علا حدہ اور مستقل ہو، اس معنی میں کہ دونوں اپنی اپنی جگہ میں جو کام لیتے ہوں اس میں ایک دوسر نے کا تعاون نہ کرتے ہوں، یا جیسا کہ وہ کہتے ہیں: جبکہ ایک کا ہاتھ دوسر نے کے قبضہ کی چیز میں نہ چلے، اور انہوں نے صراحت کی ہے کہ اگر مقصود تجارت ہوتو ہنر کو نظر انداز کر دیا جائے گا(ا)۔

#### شركت فاسده:

۲۰ ۱۰ شرکت فاسدہ: جس میں صحیح ہونے کی کوئی شرط پوری طرح نہ پائی جائے، مثلاً وکیل بنانے اور وکیل بننے کی اہلیت، کل کا قابل وکالت ہونا، شریکیین کے درمیان نفع کا معین تناسب سے ہونا (۲)۔
فقہاء نے شرکت فاسدہ کی بہت سی مثالیں پیش کی ہیں جن میں سے چند درج ذیل ہیں:

۵ • ا - اول: عام مباحات کے حاصل کرنے میں شرکت: جیسے کٹری چنے، چینے، گھاس کاٹنے، شکار کرنے، پائی لانے، پہاڑی بچلوں کو چننے، مباح زمین کے اندر سے تیل، پٹرول یا فطری معدنیات جیسے سونا، لوہا، تانبا یا دور جاہلیت کا خزانہ نکا لئے اور غیر مملوک مٹی سے کچی یا کچی اینٹ بنانے میں شرکت دفنیہ کے نزدیک فاسد ہے، اینٹ بنانے میں شرکت، کہ بیشرکت حفنیہ کے نزدیک فاسد ہے،

(۲) بقیه شرا کط صحت کابیان آچکا ہے جو بیر ہیں: ا۔ شرکت اموال کا سر ماریومین ہو،

<sup>(</sup>۱) حواثی تخفة ابن عاصم ۲۱۹/۲ (۲) العنابیعلی الهدایه مع فتح القدیر ۲۸/۵، بدائع الصنائع ۲۸۵۷، رد المحتار ۳۵۸/۳۵،الانصاف ۸/۲۵،

<sup>(</sup>٣) الخرشي على خليل ٢١٧/ ٢٦، حواثق تخفة ابن عاصم ٢١٥/٢، بلغة السالك ٢/١/١/ بمغنى لا بن قدامه ١٩٣٥.

دین نہ ہو، ۲-شرکت اموال کا سرمایہ اثمان میں سے ہو، ۳-سرمایہ عقد یا خریداری کے وقت موجود ہو، ۴-شرکت اموال میں اس کامکل کام کرنا ہو، ۵-بیکام ایبا ہوجوعقدا جارہ سے واجب ہوتا ہو۔

اس کئے کہ شرکت کے ضمن میں وکالت ہوتی ہے، اور یہاں پر محل قابل وکالت نہیں، کیوں کہ مباح چیز جس کے قبضہ میں کہلے پہنچ جائے وہ اس کا مالک ہوجاتا ہے، خواہ اس کا قصد کچھ ہو، لہذا اس کو حاصل کرنے کے لئے دوسرے کو وکیل بنانا ممکن نہیں۔ ہاں اگر مٹی (اور یہی حکم شیشہ کے سہلہ (۱) کا ہے) کسی کی ملکیت میں ہواور دوافراد شرکت کریں کہ اس کوخرید کریکا ئیں اور فروخت کریں تو بیہ صحیح شرکت ہوگی۔

۲ • ۱ – ما لکیداور حنابلہ نے مباحات کے حاصل کرنے میں شرکت کو علی الاطلاق درست قرار دیاہے <sup>(۲)</sup>۔

ے • 1 − دوم: اکثر الیا ہوتا ہے کہ جانور یا گاڑی دو آ دمیوں کی مشترک ہوتی ہے، اورایک شریک اسے دوسرے کے سپر دکر دیتا ہے کہ اس کواجرت پر دے، اوراس پر کام کرے، اوراس کے لئے دو تہائی نفع ہوگا، اور جو کام نہیں کرے گا،اس کے لئے صرف ایک تہائی نفع ہوگا، دیشرکت حفیہ، مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ میں ابن عقیل اور قاضی کے نزدیک فاسد ہے،اس لئے کہ اس کا سرمایہ منفعت ہے، اور منفعت سامان تجارت کے ساتھ لاحق ہے (۳)، لہذ ااس کی آ مدنی دونوں کواپنی اپنی ملکیت کے تناسب سے ملے گی، اور جو کام کرے گا اس کواپنی اپنی ملکیت کے تناسب سے ملے گی، اور جو کام کرے گا اس کواپنی اپنی ملکیت کے تناسب سے ملے گی، اور جو کام کرے گا اس کواپنی اپنی ملکیت کے تناسب سے ملے گی، اور جو کام کرے گا اس کواپنی اپنی ملکیت کے تناسب سے ملے گی، این عابدین نے اس کواپنی اپنی ملک کے مشابہ نہیں، تا کہ ہم ہے کہیں کہ اس کے لئے اجرت نہیں ہوگی، اس لئے کہ کمل اس چیز میں ہوگا جس کولا دا جائے گا، اور یہ دونوں کے علاوہ کی ہے۔ اور یہ دونوں کے علاوہ کی ہے۔

- (۱) "سھلة" خشک یا ترمٹی جوسیاب کے ساتھ آتی ہے اور رہ جاتی ہے، بیشیشہ سازی میں ملائی جاتی ہے، ''محیط المحیط'' کے الفاظ ہیں: ریت کی طرح مٹی جس کوسیاب لاتا ہے۔
- (۲) فتح القدير ۱۳۷۵ سار ۲۲۵ سار ۳۲۰ سالخرشي على خليل ۲۲۷ ۲۲۹ ، ۲۲۹ ۲۲۹ مطالب أولى النبي سار ۵۲۵ مواثق تخفة ابن عاصم ۲۸ / ۲۱۰ ۲۱۵ ـ
  - (۳) ردالحتار ۱۳۸۳–

۸ • ۱ - پیمسکداس جانوریا گاڑی کےمسکلہ کےمشابہ ہے جوکسی ایک شخص کی ہوتی ہے اور وہ اسے دوسرے کو دیتا ہے کہ وہ اس پر کام کرے اور اجرت دونوں میں معین نسبت سے تقسیم ہوگی، جس پر دونوں کا اتفاق ہوتا ہے، امام احمد اور اوز ای نے اس کے جمونے کی صراحت کی ہے، اور بیران دونوں کے نزدیک مزارعت کے سیح ہونے پر قیاس کرتے ہوئے ہے، یہی حکم ہراس چیز کا ہے جس میں کام کرنے سے اضافہ ہوتا ہے، اس کواس کے بعض اضافہ کے عوض دینا درست ہےاور پیسب جمہوراہل علم کے نزدیک فاسد ہے،اس لئے کہ اس میں سخت دھوکہ اور جہالت ہے، چنانچہ حنفیہ کے ساتھ مالکیہ، شافعیهاورحنابله میں ابن عقیل بلاتر دد اور قاضی (ایک احتمال میں )ان سب کو فاسد مانتے ہیں (۱) ۔ ان حضرات کے حق میں قفیر (۲) طحان سے ممانعت کی حدیث سے استدلال کیا جاسکتا ہے، قفیز طحان سے مراد: غله کی ایک مقدار کواس کے کچھ آٹے کے عوض پیینا ہے (۳)، لہذااس طرح کی چیز میں اجارہ فاسد ہے،اوراس کےسوااس کا کوئی محمل نہیں،اس لئے جانوراورگاڑیوالےمسئلہ میں نفع ان کے مالک کا ہوگا ، کیوں کہ عوض کا استحقاق محض اس لا دنے کی وجہ سے ہے جو

- (۱) اسلامی احکام میں کیا کوئی چیز خلاف قیاس آئی ہے؟ اس بارے میں دور حاضر میں جو نزاع ہے وہ کسی پر خفی نہیں ہے، اس موضوع پر ابن تیمید اوران کے شاگر دابن القیم کامفسل کلام" إعلام الموقعین '' میں دیکھیں ، علاوہ ازیں جو تکم قیاس کے طریقہ کے خلاف ہو وہ ہی غیر معقول المعنی (جس کی وجہ تجھ میں نہ آئے ) ہے، لہذا جو معقول المعنی ہواوراس کے متعلق خصوصیت کی دلیل موجود نہیں اس کے بارے میں کسی کے لئے جائز نہیں کہ اس پر قیاس کرنے سے منع کرے (بیری اصول الفقہ ۲۹۶۲)۔
- (۲) قفیز: ایک پیانہ ہے، جوآٹھ مکوک کا ہوتا ہے (ایک مکوک تین کلوکا ہے)، لیکن یہال قفیز سے مراداس کا معنی مطابقی نہیں، بلکہ کوئی بھی معین پیانہ جس کوآٹا بینیے والامقرر کرلے، جیسے ایک رطل، دیکھئے: ''المصباح المنیر''۔
- . (۳) اس حدیث کی روایت دارقطنی (۷۷۷ مطبع دارالمحاس) نے حضرت ابوسعید خدر کی سے کی ہے اور اس کی اسناد تھے ہے، المخیص الحبیر ۲۰/۳۔

جانوراور گاڑی سے ہوا، اور کام کرنے والے کو صرف اجرت مثل ملے گی، اس کو شیح قرار دینے کے لئے ذہن میں فوری طور پریہ بات آسکتی ہے کہ اس کو مضاربت کے ساتھ لاحق کردیا جائے، لیکن مضاربت سامان تجارت میں نہیں ہوتی، پھریہ تجارت ہے اور یہاں عمل کا تجارت سے کوئی واسط نہیں۔

9 • 1 - چہارم: اکثر جانوروں کی شرکت میں ایسا بھی ہوتا ہے کہ سی
کی گائے ہوتی ہے اوروہ دوسرے کودے دیتا ہے کہ چارہ پانی دے،
د مکھ بھال کرے، اس شرط پر کہ اس کی آمدنی دونوں کے درمیان معین
تناسب سے مثلاً نصف نصف ہوگی، یہ بھی فاسد شرکت ہے، جو
شرکت اموال میں داخل نہ ہوگی، کیوں کہ اس میں'' اثمان' نہیں جن
کے ذریعہ تجارت ہو، اور نہ ٹھیکہ لینے کی شرکت اور نہ شرکت وجوہ میں
داخل ہوگی، جیسا کہ واضح ہے، اور اس سے حاصل ہونے والی آمدنی
محض ایک شریک کی ملکیت کا اضافہ ہے (اوروہ گائے کا مالک ہے)،
لہذا وہ اس کے کام کی ہوگی، اور دوسرے کو صرف اس کے چارہ کی قیمت اور
اس کے کام کی اجرت مثل ملے گی۔

یکی جگم رفیم کے کیڑے کا ہے کہ اس کا مالک دوسرے کے سپر د
کردے کہ اس کوغذا دے اور خدمت کرے، اور آمدنی دونوں کو
علے گی، یہی حکم مرغی کا ہے کہ اس کا انڈا (مثلاً) آدھا آدھا تقسیم
کرلیں گے، انہوں نے کہا: اس کا حیلہ بیہ ہے کہ اصل کا مثلاً آدھا یا
تہائی، معین ثمن کے عوض فروخت کردے خواہ ثمن کتنا ہی کم ہو، اب
اس کے بعداس کی آمدنی دونوں میں اسی تناسب سے تقسیم ہوگی۔
۱۰ اس سلسلہ میں امام احمدواوزاعی کی صراحت کا علم ہمیں ہو چکا
ہے، جس کا تقاضا بیہ ہے کہ بیہ تمام شرکتیں درست قرار دی جائیں
(جیسے ہرایسی چیز کی طرح جس میں کام کرنے سے وہ بڑھ جائے)،
اور ہمیں بیجی معلوم ہے کہ جہورا ہل علم ان دونوں حضرات سے متفق

نہیں ہیں، جی کہ بعض شافعیہ نے کہا: جوقد رت رکھتا ہواس کافرض ہے کہاں سے رو کے، اس لئے کہاں میں زبردست نقصان ہے (۱)۔

ااا – البتہ ما لکیہ نے یہاں ایک مسئلہ لکھا ہے، جو خبی نقطۂ نظر کے مشابہ ہے، وہ بیک ما لکیہ اس شرکت کوچے قرار دیتے ہیں کہایک آ دمی مشابہ ہے، وہ بیکہ ما لکیہ اس شرکت کوچے قرار دیتے ہیں کہایک آ دمی کوئی نز پرندہ لائے اور دوسرا مادہ پرندہ، اور بید دونوں اس نوعیت کے پرندے ہوں جن کے نر مادہ کو پرورش میں ایک ساتھ رکھا جاتا ہے، جو سے کبوتر، اور دونوں کی جوڑی لگادی جائے اس شرط پر کہ جو نیچ پیدا جوں گے دونوں میں برابر برابر مشترک ہوں گے، اور ہرایک پراپنی ہوں گے دونوں میں برابر برابر مشترک ہوں گے، اور ہرایک پراپنی ہوں گے دونوں میں برابر برابر مشترک ہوں گے، اور ہرایک پراپنی ہوں کے، اور اگر پرندہ ہلاک ہوجائے تو اس پراس کا ضان ہوگا، وجہ (جیسا کہان کی عبارت سے واضح ہوتا ہے) ہیہ ہے کہ بیدائی چیز بی ہیں جو بغیر تجارت کے بڑھتی ہیں، لہذا ان کو تجارت سے بڑھنے والی چیز کے درجہ میں رکھ دیا گیا(۲)۔

## شركت فاسده كاحكام:

117 – اول: اس سے شریک کوان تصرفات کا اختیار نہیں ملتا جن کا اختیار شرکت صححہ میں ملتا ہے، حنفیہ نے ایسا ہی لکھا ہے۔

چوں کہ شافعیہ کے یہاں شرکت مستقل عقد نہیں ، بلکہ دوسری وکالتوں کی طرح وکالت ہے، اس لئے وہ کہتے ہیں: شرکت فاسدہ میں شریکین کے تصرفات نافذ ہوں گے، اس لئے کہ اجازت باقی ہے، اس کے کمش حنابلہ کے یہاں بھی ہے (۳)۔

<sup>(</sup>۱) بدایة المجتهد ۲۲۹/۲، الشرقاوی علی التحریر۱/ ۱۱۳، المغنی لابن قدامه ۱۱۲۸۵ – ۱۱۹، مطالب أولی النبی سر ۵۴۳، روالمحتار سر۱۲۱، الفتاوی البندیه ۲ر ۳۳۵مغنی المحتاج ۲۱۲/۲

<sup>(</sup>۲) الخرشي على ظليل ۲۲۵۸، بلغة السالك ۱۷۱۷۔

<sup>(</sup>۳) بدائع الصنائع ۲ر۷۷،مغنی الحمتاج ۲۱۲/۲، قواعدا بن رجب ر ۹۵\_

۱۱۳ - دوم: حفنيه كي رائ ب كهجس شركت ميں مال مو، اس كي آ مدنی تنہا کام کرنے والے کے لئے ہوگی، چنانچے کسی عام مباح چیز کے حاصل کرنے کے لئے نثر کت میں ، اگر کوئی ایک اس چز کو حاصل کرلے اور دوسرا اس کے تعاون کے لئے کچھ نہ کرے تو وہ حاصل کرنے والے کی ہوگی ،اس لئے کہاسی نے ملکیت کےسبب کواختیار کیا ہے،اوراس کے نثر یک کو کچھ نہ ملے گا،اورا گردونوں مل کراس کو حاصل کریں تو دونوں کو آ دھی آ دھی ملے گی، کیوں کہ ملکیت کے سب کواختیارکرنے میں دونوں نثریک ہیں،اباگر دونوںاس کوفروخت کرس (اور ہرابک کواس میں سے کیا ملے گا اس کا تناسب: ذوات القیم مثلًا ایندھن کی لکڑی ،اور گھاس میں قبت کے اعتبار سے ،اور مثلی مثلاً یانی کے ناپ اور اور معدنیات کے وزن میں مثل کے معیار سے معلوم ہو) توخمن اسی تناسب سے دونوں کے درمیان ہوگا، اور اگر تناسب کاعلم نہ ہوتو نصف کے حدود میں ہرایک کا دعوی مانا جائے گا، کیونکہ اس ونت وہ ظاہر کےخلاف نہیں،اس لئے کہ دونوں نےمل کر اس کو حاصل کیا ہے اور دونوں کے قبضہ میں ہے،لہذا بظاہروہ دونوں کا برابر برابرہے، ہاں اگرایک شریک آ دھے سے زائد کا دعوی کرے تو گواہ کے بغیر قبول نہیں کیا جائے گا، کیوں کہ پیخلاف ظاہرہے۔

اگرایک شریک مباح چیز کو حاصل کرے اور دوسرااس کا ایسا تعاون کرے جس کو حاصل کرنانہیں کہتے (خواہ عمل کرنا ہو یاغیرعمل) مثلاً وہ اس کو اکھاڑے اور دوسرا اس کو اکھا کرے، یا وہ اس کو اکھاڑے، اور دوسرااس کو اٹھا کرے اور وہی اس کو باندھے، اور دوسرااس کو اٹھا کر لائے، یا وہ پانی لائے، دوسرااس کومشکیزہ یا پیالہ یا نچر یا گاڑی اس کولا دنے کے لئے دے، تو بیتمام چیزیں حاصل کرنے والے کی ہوں گی، اور اس پر مذکورہ چیزوں کے ذریعہ تعاون کرنے والے کے لئے صرف اس کی اجرت مثل ملے گی خواہ کتنی ہی

زیادہ ہو، اس کئے کہ اس نے اس کے منافع عقد فاسد کے ذریعہ حاصل کئے ہیں<sup>(۱)</sup>۔

۱۱۴ – مالکیہ وشافعیہ کسی ایک شریک کے تنہا کام کرنے کی حالت میں اتفاق کرتے ہیں، لیکن دونوں شریک کے کام کرنے کی حالت میں وہ تین حالات کے ماہین فرق کرتے ہیں (۲)۔

ا - دونوں کے کام الگ الگ ہوں تو ہرایک کواس کی اپنی کمائی ملے گی ۔

۲- دونوں کے کام مخلوط ہوں ، لین اس طور پر کہ دونوں کے کام کا تاسب معلوم ہو، اس صورت میں کمائی اسی تناسب سے ہوگی۔

۲- دونوں کے کام اس طرح مخلوط ہوں کہ دونوں کے کاموں کا تناسب معلوم نہ ہو، یہاں پروہ (مالکیہ وشافعیہ) حنفیہ سے اختلاف کرتے ہوئے دواحمال ظاہر کرتے ہیں:

احتمال اول: کمائی میں برابری،اس لئے کہ یہی اصل ہے،اور یہی مالکیہ کے کلام کا ظاہر ہے۔

احتمال دوم:ان کوچھوڑ دینا کہ کے کرلیں۔

یہاں ایک اور اختلافی جگہ ہے: وہ مباحات جن کو تنہا ایک شریک (مباحات کی تخصیل میں شرکت کی حالت میں) حاصل کرے، وہ اس کے اور اس کے شریک کے درمیان ہوں گی، جب تک کہ یہ فرض کیا جائے کہ اس نے ان کواسی نیت سے حاصل کیا ہے، اور یہی مباحات کی تحصیل میں نیابت کے شیحے ہونے کی بنا پر ہے، اور یہی مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے (۳)۔

<sup>(</sup>۱) فتح القديروالعناييه ٣٢/٥، ردالحنار ٣١٠-٣٦١\_

<sup>(</sup>۲) یا درہے کہ مالکیہ ایک چوتھی حالت کوشر کت وجوہ فاسد کے ساتھ دائکی طور پر شامل کرتے ہیں۔

<sup>(</sup>۳) الخرشی علی خلیل ۱۸۷۷-۲۱، المهذب ار ۵۳ ۱۳، نهاییة الحتاج ۵ر ۱۳، مغنی الحتاج ۲/۲۱۲، البجیر می علی لمنج ۱۷٬۴۰۳، الشرقادی علی التحریر ۲/۱۱۔

حنابلہ کی رائے ہے کہ شریکین کے کام کرنے کی حالت میں نفع برابر برابر تقسیم ہوگا، کیوں کہ یہ فرض کیا گیا ہے کہ استحقاق کا سبب یعنی کام کرنا مشترک ہے، پھر ہرشر یک اپنے شریک سے اس کے واسطے اپنے کئے ہوئے کام کی اجرت واپس لےگا، یعنی دوطر فہ شرکت میں اپنے ممل کی آ دھی اجرت اور سہ طرفہ شرکت میں اپنے ممل کی دوتہائی اجرت، چہار طرفہ شرکت میں اپنے ممل کی تین چوتھائی اجرت، اسی طرح بقیہ صورتوں میں ، البتہ حنا بلہ میں شریف ابوجعفر کی شرکت اموال میں رائے یہ ہے کہ نفع کی تقسیم میں شرکت صحیحہ و فاسدہ کے درمیان مساوات ہوگی، لہذا اگر ان دونوں نے کوئی شرط لگائی ہے تو وہ درست ہے، اس لئے کہ عقد شرکت میں (نکاح کی طرح) معین درست ہے، اس لئے فاسد عقد شرکت میں (نکاح کی طرح) معین کر دہ چیز نابت ہوگی (۱)۔

110 - شرکت وجوہ جو مالکیہ وشافعیہ کے نزدیک اس فاسد شرکت کی قبیل سے ہے جس میں کوئی مال نہیں ہوتا، اس کی ان کے یہاں تین صور تیں ہیں:

پہلی صورت: دویا زیادہ افرادا تفاق کریں کہ دونوں میں سے کوئی شریک جو پچھا پنے ذمہ میں واجب دین کے عوض خریدےگا، دوسرا اس میں اس کا شریک ہوگا،اور نفع دونوں کا ہوگا۔

بعض ما لکیہ اس کا الگ سے'' شرکت ذم' نام رکھتے ہیں ''۔ شافعیہ کی رائے ہے کہ ان میں سے ہرایک جو پچھ خریدے گاوہ خاص اس کی ہوگی، اس کا نفع اس کواور اس کا خسارہ اس پر آئے گا<sup>(۳)</sup>، اس کا مطلب میہ ہے کہ دونوں مل کر جوخریدیں گےوہ شرکت ملک کے طور پرعقد کے شرائط کے لحاظ سے دونوں میں مشترک ہوگا۔

البتہ مالکیہ کہتے ہیں: بلکہ (فاسد ہونے کے باوجود) دونوں نے ملکہ کہتے ہیں: بلکہ (فاسد ہونے کے باوجود) دونوں نے مطابق دونوں کے درمیان ہوگا(۱)۔

یہ بات محوظ رہے کہ مسکلہ کی میصورت ہونے پر ما لکیہ وشافعیہ میں سے ہرایک اس کی بنیا دمخض اس پر رکھتے ہیں کہ اس مسکلہ میں شریکین میں سے سی نے دوسر کے وخریداری کا وکیل نہیں بنایا ہے، لہذا اگر اس طرح کی توکیل پائی جائے تو شافعیہ میں سے بعض بہت متاخر فقہاء نے صراحت کی ہے کہ شرکت ، صحیح شرکت عنان ہوگی، بشرطیکہ نفع جس تناسب سے دونوں کے درمیان تقسیم ہوگا اس کا بیان ہو، اگر دونوں مالوں کی مقدار معلوم نہ ہو، اور اس صورت میں جس شریک نے خریداری کو انجام نہیں دیا ہے خاص اس کے حصہ میں آئے والائمن اس پردین ہوگا (۱)۔

ان دونوں کے لئے معین ٹمن میں کسی معین چیز کی خریداری کے لئے وکیل بنانا (یااس کی اجازت دینا) سیحے ہے، اوراس کے نتیجہ میں واضح طور پر ہرایک کے نز دیک شرکت ملک ہوجائے گ، جیسا کہا گروہ دونوں مل کراپنا او پر دین کے عوض اس کوخریدیں، مالکیہ اوربعض شافعیہ نے کہا: فروخت کرنے والا ہرشریک سے صرف اس کے حصہ کے شن کا مطالبہ کرے گا، جب تک کہاس کے شریک کی طرف سے اس پرضان لینے کی شرط نہ لگائی جائے، اس طرح کی صورت میں شافعیہ کے یہاں معتمد قول وکیل کوضامن کے طرح کی صورت میں شافعیہ کے یہاں معتمد قول وکیل کوضامن کے درجہ میں دکھنا ہے (")۔

دوسری صورت: ایک صاحب وجاهت شخص اور دوسرا غیرمعروف شخص، دونوں اتفاق کریں کہ باوجاہت شخص خریدے گااور

<sup>(</sup>۱) المغنی لابن قدامه ۱۲۹۵،مطالب اولی النهی ۱۲۹۳ه

<sup>(</sup>۲) الفوا كەالدوانى ۲/ ۱۷۲، الخرشى على خليل ۱۷/ ۲۷۔

<sup>(</sup>۳) مغنی الحتاج ۲۱۲۱<sub>-</sub>

<sup>(</sup>۱) حواثی التھم ۲راا۲،بلغة السالک۲ر۱۹۹۔

<sup>(</sup>۲) البجير مي على المنبح ۳ر ۲۰ اوراس كے بعد كے صفحات.

<sup>(</sup>۳) بلغة السالك ٢ ر ١٦٩ مغنى الحتاج ٢ ر ٢٣١ ـ

غیر معروف شخص فروخت کرےگا، اس صورت میں باوجا ہت شخص جو کچھٹر یدے گا خاص اس کا ہوگا، اور غیر معروف شخص عوض کے مجہول ہونے کے سبب'' فاسدا جارہ'' میں بس کام کرنے والا ہوگا، اور وہ اس باوجا ہت شخص سے اپنے کام کی اجرت مثل لینے کا مستحق ہوگا، جبیبا کہ شافعیہ نے لکھا ہے (۱)۔

مالکیہ نے اس صورت پرجو تھم لگایا ہے وہ اس تھم سے الگ نہیں جوانہوں نے پہلی صورت پر جو تھم لگایا ہے، صرف یہ ہے کہ ہر شریک کے دوسرے کی طرف سے کئے گئے کام کے واپس لینے کی صراحت ہے، بعض مالکیہ کا اس میں اختلاف ہے، ان کا میلان شرکت کو تیجے قرار دینے کی طرف ہے۔

تیسری صورت: صاحب وجاہت شخص غیر معروف شخص کے لئے اس کے مال میں کا م کرے، کیا جائے، یا صاحب وجاہت کا فریضہ صرف میہ ہوکہ وہ غیر معروف شخص کا مال فروخت کرے، اگر جیمال اس کے سپر دکر دے۔

شافعیہ نے لکھا ہے کہ بیصورت اپنی دونوں شقوں کے ساتھ فاسد مضار بت ہے، یا تواس وجہ سے کہ ہر ما بین فقر نہیں، یا اس وجہ سے کہ اس نے مال عامل کے سپر دنہیں کیا ہے، لہذ اعامل کوصرف اجرت مثل ملے گی (۲) ۔ مالکیہ نے صورت مسکلہ کی پہلی شق کوذکر نہیں کیا اور دوسری شق میں وہ اس سے اتفاق کرتے ہیں کہ کام کرنے والے کے لئے اجرت مثل ہوگی، البتہ انہوں نے اس کا نام'' جعل' رکھا ہے، مزید انہوں نے کہا کہ خرید ارکودھو کہ دہی کے سبب'' خیار' حاصل ہوگا اگر سامان باقی ہو، ورنہ اس پراس سامان کے ثمن وقیمت میں جو کم ہو واجب ہوگا (۳)۔

117 - سوم: مال کسی ایک شریک کا ہوا ورکسی سبب سے شرکت فاسد ہوجائے تو آمدنی مال والے کی ہوگی اور دوسرے کواجرت مثل ملے گی، مید حنفیہ کے نزدیک ہے، اس لئے کہ آمدنی ملکیت کا اضافہ ہے، جیسا کہ انہوں نے مزارعت فاسدہ میں کہا ہے، اس لئے کہ کھیتی جج کے تابع ہوتی ہے۔

لہذا اگرکسی کی ملکیت میں گھریا گاڑیاں یا جانور ہوں اوروہ دوسرے کے سپر دکر دے کہان کو کراہیہ پر دے اور اجرت دونوں میں تقسیم ہوگی تواس دوسر شخص کے لئے صرف اجرت مثل ہوگی ،اور ساری آمدنی مالک کے لئے ہوگی،جبیبا کہسی شخص کو جواپنا سامان بازار میں فروخت کرنا جاہتا ہے گاڑی یا جانور کی ضرورت ہواس کو منتقل کر سکے، اور گاڑی یا جانور کا مالک اس کوصرف اس شرط پر دینا قبول کرے کہ آ دھا نفع اس کا ہوگا تو بیشر طلغوہوگی ،اورشرکت فاسد ہوگی اور سارا نفع سامان والے کا ہوگا ،اس لئے کہوہ اس کی ملکیت کا اضافہ ہے، جانوریا گاڑی کے مالک کوصرف اجرت مثل ملے گی،اس کئے کہاس نے منافع کوفاسد عقد کے ذریعہ حاصل کیا ہے <sup>(۱)</sup>۔ کاا - غیر حفیہ کے یہاں بھی یہی ہے کہ نفع مال کے تابع ہے (۲)، اسی وجہ سے شافعیہ کہتے ہیں کہا گرتین آ دمی شریک ہوں ،ایک اینے مال کے ساتھ، دوسرا اس مال کے ذریعہ سامان کی خریداری کے ساتھ،اورتیسراسامان فروخت کرنے کےساتھ،اس شرط پر کہ نفع ان نتیوں کے درمیان مشترک ہوگا تو سب نفع مال والے کا ہوگا ، اور اس کے ذمہ اپنے دونوں شریک کوصرف کام کی اجرت مثل دینا موگا<sup>(۳)</sup>\_

۱۱۸ - چہارم:اس بات پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ اگر مال شریکین کا ہوتو

<sup>(</sup>۱) نهایة الحتاج ۵ رسه

<sup>(</sup>۲) نهایة الحتاج ۵ر ۲،۲۲ مغنی الحتاج ۲۱۲٫۲ ـ

<sup>(</sup>۳) حواثق تخذ ابن عاصم ۲را۲۱۱ الخرشي على خليل ۲۷۱۸ – ۲۷

<sup>(</sup>۱) فتح القدير۵ ر ۳۳، ردامختار ۱۲۸سـ

<sup>(</sup>۲) حواشی الخرشی علی ظلیل ۴۸۴ - ۲۸۴ -

<sup>(</sup>۳) الشرقادي على التحرير ۲ رساله

آ مدنی دونوں کے درمیان دونوں کے مال کے لحاظ سے تقسیم ہوگی، جبیہا کہ اگر شرکت اموال کے نفع میں ہر شریک کا حصہ مجہول ہو، نیز جیسے دومیں سے ایک کے پاس ٹرک ہواور دوسرے کے پاس سواری کی گاڑی اور دونوں اتفاق کریں کہوہ اپنی اور دوسر ہے شریک کی چیز کرایه پر دین، اوراس کی آمدنی دونوں کو برابر برابر ملے گی، یامعین تناسب سے ملے گی تو بیشرکت فاسد ہے، کیوں کہاس کا خلاصہ بیہ ہے کہ ہرایک نے دوسرے سے کہا:تم اپنی اس مملوکہ چیز کے منافع اور میری اسمملوکہ چنز کے منافع کوفروخت کرو، اس کا اور اس کاثمن ہمارے درمیان اس نسبت سے تقسیم ہوگا، اور بیکسی کام یا ضمان کے بغیر محض دوسرے کے مال سے نفع حاصل کرنا ہے، اور نفع مال یاعمل یا صان کے بغیز نہیں ہوتا ،البتہ اگر بہشر کت فاسدہ نا فذکر دی جائے اور ہرایک اپنی اپنی گاڑی معین اجرت پر کراپیہ پر دے دیتو ہرایک کو ا بنی ابنی مملوکہ چیز کی اجرت ملے گی ، اور اگر دونوں دونوں گاڑیوں کو ایک عقد میں ،ایک معین کام کے لئے ،معین اجرت پردے دیں تو پیہ صحیح اجارہ ہوگا،اوراس سے ملنے والی اجرت کو دونوں میں ہرایک کی ا بنی اینی گاڑی کی اجرت مثل پرتقسیم کیا جائے گا، جبیبا کہ دومخلف فروخت شدہ چیزوں کی قیت برشن ک<sup>ونقسی</sup>م کیا جاتا ہے<sup>(۱)</sup>۔ان دونوں کی آپسی شرائط پرتقسیم نہیں کیا جائے گا،اس لئے کہ شرکت فاسدہ کے ضمن میں شرط لغو ہے،اس کا کوئی اعتبار نہیں <sup>(۲)</sup>۔ 119 - پیچکم جواس فتم کوملا ہے (جس میں شریکین کا مال ہے ) ایک عمومی ضابطه کی طرح ہے ، یہی جمہور اہل علم کا مذہب ہے ، مالکیہ ،

شافعیہاور حنابلہ نے اس سے اتفاق کرتے ہوئے کہا: ہر شریک اپنے

شریک سے اس نے اس کے لئے جو کام کیا ہے،اس کی اجرت مثل

واپس لےگا،الا بیر کہ وہ مفت کرنے والا ہو۔

البتہ مالکیہ ہمیشہ اپنے اس ضابطہ پر قائم رہتے ہیں جوانہوں نے مزارعت میں مقرر کیا ہے، جبیبا کہ ہم اس کو بتا چکے ہیں، اور جب تک گنجائش ہوتی ہے وہ اس ضابطہ پر چلتے ہیں، اس وجہ ہے ہم انہیں یہ کہتے ہوئے پان، اس وجہ ہے ہم انہیں یہ کہتے ہوئے پان، ایک وجہ سے ہم انہیں یہ کہتے ہوئے پان کا گھر، دوسرے کا جانور اور تیسرے کی چکی ہو، اور شرط یہ ہوکہ پینے کا کام ان میں سے کوئی ایک معین شخص کرے گا اور یہ جانور والا ہونا چاہئے، اس صورت میں آ مدنی ساری اس شخص کو ملے گی جس نے تنہا کام کیا ہے، اور اس پر دوسروں کے لئے ان کی اپنی اپنی چیز کی اجرت مثل ہوگی (۱)۔ یہ طریقہ قریب قریب انہی کے ساتھ خاص ہے، اس کی مثال ٹرک اور سواری گاڑی کا مسکلہ ہے اگر کوئی ایک شریک تنہا کام کرے۔

پھراس کی تطبیق میں بھی دوسروں کا اختلاف ہوتا ہے، چانچہ جیسا کہ دو جانوروں والے مسئلہ میں ابن قد امہ نے لکھا ہے، حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ اگر دو افراد کسی معین چیز کو، کسی معین جگہ تک لے جانے کا ٹھیکہ اپنے ذمہ میں لیس، پھر وہ دونوں اس کو دوجانوروں پر یا ان کے علاوہ کسی اورسواری پرلا دیں تو بیشر کت صحیح ہوگی، اور اجرت دونوں کے درمیان آلیسی شرائط کے مطابق تقسیم ہوگی (۲)۔ تاہم حنفیہ کے اصول اس سے ہم آ ہنگ نہیں، کیوں کہ ان کے نز دیک صحیح ہونے کے لئے ضروری ہے کہ شریکین کے درمیان عمومی ٹھیکہ کا عقد ہو جو اس ٹھیکہ سے پہلے ہوجس کو ابن قد امہ نے لکھا ہے (۳)۔ عقد ہو جو اس ٹھیکہ سے پہلے ہوجس کو ابن قد امہ نے لکھا ہے (۳)۔ تاہم ابن قد امہ نے لوٹ کر بیا ختمال ظاہر کیا ہے کہ اپنی شرط کے ساتھ شرکت درست قرار دی جاسکتی ہے، حتی کہ اس حالت میں بھی ساتھ شرکت درست قرار دی جاسکتی ہے، حتی کہ اس حالت میں بھی

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۲ ر۷۷، الخرشی ۴ را ۲۷، المغنی ۵ ر ۱۱۵\_

<sup>(</sup>۱) الخرشي على خليل ۱۲ (۲۷، حواثق تحفة ابن عاصم ۲ (۲۱۱ \_

<sup>(</sup>۲) المغنی لابن قدامه ۵ / ۱۱۵

<sup>(</sup>۳) فتح القدير ۵رسس، ردامجتار سر ۱۲سه

جب کہ شریکین دونوں جانوروں کواجار ہ عین کے طور پر کراہہ پردے دیں، بیان کے نزدیک مباحات کے حاصل کرنے میں شرکت کے درست ہونے پرقیاس ہے<sup>(۱)</sup>۔

# ضميمه:

• ۱۲ - شرکت فاسدہ میں فروخت کرنے والا شریکین میں سے سی ایک کے ہاتھ اپنی فروخت کی ہوئی چیز کے ثمن کا مطالبہ کیسے کرےگا، اگرایک شریک غائب ہواور دوسراموجود؟

ما لكيه كهتم بين: حالات تين بين:

پہلی حالت: فروخت کرنے والے کوشرکت کے فاسد ہونے کا علم ہو، اس صورت میں اس کو حاضر شریک سے ثمن میں اس کے حصہ کے بقدر ہی مطالبہ کرنے کاحق ہوگا۔

دوسری حالت: فروخت کرنے والے کوشرکت کاعلم ہو،لیکن اس کے فاسد ہونے کاعلم نہ ہوتو اس صورت میں سارے ثمن کا مطالبہ حاضر شریک سے کرنے کا اس کوئل ہوگا ،اگر چپراس شریک نے اس سےخود نہ خرید اہو۔

تیسری حالت: خود شرکت کاعلم اس کونه رہا ہو، اس حالت میں اگر حاضر شریک نے ہی اس سے خریدا ہوتو سارے شن کا مطالبہ اس سے کرے گا، کیوں کہ فروخت کرنے والے نے اس کے ساتھ معاملہ اس شرط پرنہیں کیا کہ وہ آ دھے میں دوسرے کا وکیل ہے، اور اگرخود اس نے اس سے نہ خریدا ہوتو اس سے صرف شن میں اس کے حصہ کا مطالبہ کرے گا، اس لئے کہ فروخت کنندہ سامان کے صرف اسی حصہ کے بالمقابل کا مالک ہے۔

شرکت کے ختم ہونے کے اسباب: عام اسباب:

شرکت کے ختم ہونے کے عام اسباب وہ ہیں جو کسی ایک شرکت کے ساتھ خاص نہیں، بلکہ ہرطرح کی شرکتوں میں آتے ہیں،

اوروه په ېين:

۱۲۱ - اول: شریکین میں سے کسی کا شرکت کوفنخ کردینا،عقد کے عدم لزوم پر بحث کے ضمن میں اس پر گفتگو ہو چکی ہے۔

۱۲۲ - دوم: حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ ایک شریک کاشر کت ہوئی بھی
انکار کرنااس کوفنخ کرنے کے درجہ میں ہے، حتی کہ اگر شرکت ہوئی بھی
ہوتو دوسرے شریک کے لئے اس انکار کے علم کے بعد اور خود اس
انکار کرنے والے کے لئے شرکت کے مال میں اپنے شریک کے حصہ
میں تصرف کرناممنوع ہوگا، اور اگر اس میں تصرف کردی تو اس پر اس
کا ضمان ہوگا، چیسے خصب کرنے والا ضامن ہوتا ہے، اس کو اس کا نفع
ملے گا، اس پر اس کا خیارہ آئے گا، اس لئے کہ اس نے شریک کی
اجازت کے بغیر تصرف کیا ہے، اگر چہ امام ابو حنیفہ وامام محمد کے
نزدیک اس سے ملنے والا نفع اس کے لئے حلال نہیں، لہذا وہ اس کو
مدقہ کردے گا(ا)۔ شافعیہ نے حنابلہ کے برخلاف صراحت کی ہے
مدقہ کردے گا(ا)۔ شافعیہ نے حنابلہ کے برخلاف صراحت کی ہے
کہ وکا لت انکار کے سبب باطل ہوجاتی ہے، اگر انکار بالقصد ہو،
اس کا کوئی اور مقصد نہ ہو (مثلاً وکا لت کے مال کوسی ظالم و جابر کے
ہاتھ میں جانے سے بچانا)، اور شرکت ان کے نزد یک محض وکا لت
ہے (۲)۔

۱۲۳ - سوم: اگرایک شریک جنون مطبق (۳) کا شکار ہوجائے ،اور

<sup>(</sup>۱) المغنی لابن قدامه ۵/۱۱۱\_

<sup>(</sup>۱) فتح القديره/ ۳۴،ردامحتار ۳۸۷–۳۶۲\_

<sup>(</sup>۲) مغنی المحتاج ۲ ر ۲۱۳ – ۲۳۳،مطالب اولی النهی ۳۵۸ س

ر (۳) باء کے سرہ کے ساتھ،عوام اس پرفتحہ پڑھتے ہیں، قیاس میں اس کی ایک وجہ ہے،کین وہ منقول نہیں،'' المصباح'' میں اس طرح ہے۔

جنون مطبق ایک ماہ یا ایک سال تک مسلسل (جیسا کہ حنفیہ کے یہاں اختلاف ہے) (۱) پاگل رہنے کے بعد ہی ہوگا، تو شرکت اس پاگل بن کے شروع ہونے کے بعد اس مدت کے گزرنے پر ہی ختم ہوگی۔

شرکت کے باطل ہونے کی وجہ بیہ ہے کہاں کا مدار وکالت پر ہے، وہ وکالت کے بغیر نہیں ہوسکتی،اور وکالت جنون مطبق سے باطل ہوجاتی ہے،اس کئے کہ وہ اہلیت کوختم کر دیتا ہے۔

مجنون کے حصہ میں دوسرے شریک کے تصرف کے بارے میں یہاں وہی مسکلہ آئے گا جوا نکار کے بارے میں گذر چکا ہے<sup>(۲)</sup>۔ شافعیہ و حنابلہ نے بھی (مدت کی تعیین کے بغیر) جنون کے سبب بطلان ہونے کی صراحت کی ہے<sup>(۳)</sup>۔

۱۲۳ - چہارم: ایک شریک کی موت: اس کئے کہ موت وکالت کوختم
کردیت ہے، اور خمنی وکالت شرکت کی حقیقت کا جزو ہے، اس سے
ابتداء یا بقاء کے مرحلہ میں علا حدہ نہیں ہوسکتی، اس کئے کہ شرکت کے
آ غاز سے اس کے اختتام تک ہر شریک کے لئے دوسرے کی طرف
سے تصرف کی ولایت کا ثابت اور برقر ارر بہنا لازمی ضرورت ہے،
البتہ اموال میں موت کے سبب شرکت کا بطلان اس پرموقوف نہیں
کہ شریک کوموت کا علم ہوجائے، اس لئے کہ بی حکمی غیر مقصود معزولی
ہے جسے مقدم اور موخر کرناممکن نہیں ہے، کیوں کہ موت ہوتے ہی
مردے کے مال کی ملکیت شرعی طور پر اس کے ورثاء کی طرف منتقل
ہوجاتی ہے، لہذا شریعت کی نافذ کردہ چیز کو موقوف کرناممکن

نہیں(۱)۔

موت کی وجہ سے شرکت محض میت کے حق میں باطل ہوجاتی ہے، لہذاا گراس کا صرف ایک شرکت ہوتو لا زمی طور پر کچھ بھی شرکت باقی نہر ہے گی ایک شریک ہوں تو تاحیات باقی شرکاء کے مابین شرکت باقی رہے گی (۲)۔

اس سبب بطلان کی بھی شافعیہ و حنابلہ نے صراحت کی ہے(۳) ہے

170 – ثافعیہ وحنابلہ نے کہا ہے کہ رشید (ہوش مند) وارث کوتشیم
کرنے اور نے سرے سے شرکت کرنے کے درمیان اختیار ہے، اور
غیر رشید وارث کے ولی پر یااس شریک کے ولی پرجس کے جنون کے
سبب شرکت ختم ہوگئ واجب ہے کہ ان دونوں میں سے جوزیر پرورش
شخص کے لئے زیادہ بہتر ہواس کواختیار کرے، ہاں اگر ترکہ پردین
ہویااس میں کسی غیر معین شخص کے لئے وصیت ہوتو از سرنو شرکت کا
جواز ان دونوں کی (گوکہ ترکہ کے باہر سے ہو) ادائیگی پرموتو ف
ہوگا، اس لئے کہ وہ دونوں ترکہ کے ساتھ رہن کے متعلق ہونے کی
طرح متعلق ہوتے ہیں، اور مرہون میں شرکت درست نہیں۔

متعین موصی لہ (جس کے لئے وصیت کی گئی) ان تمام امور میں وارث کی طرح ہے، اور متعدد ہونے کی صورت میں اس کوایک وارث کی طرح مانا جائے گا، شافعیہ شرکت کواز سر نو قائم کرنے کے بارے میں برقر ارر کھنے کے الفاظ پر اکتفاء کرتے ہیں، اگر چیان کی بعض عبارتوں سے معلوم ہوتا ہے کہ بیدا کتفاء اس صورت کے ساتھ خاص ہے جب کہ شرکت کا مال سامان ہو (۴)۔

<sup>(</sup>۱) کیلی رائے امام ابو یوسف کی اور دوسری امام تُحد کی ہے، ترجیح میں اختلاف ہے،
اس کو اس کی توجیہات کے ساتھ دیکھئے: البدائع ۳۸/۶، مُجمع الانهر

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۲ / ۷۸، د المحتار ۳ / ۳۲۲ س

<sup>(</sup>۳) مغنی الحتاج ۲ر۲۱۵، المغنی لابن قدامه ۵رسسا\_

<sup>(</sup>۱) فخ القديره ١٣٨ـ

<sup>(</sup>۲) ردامختار ۱۳۸۳سـ

<sup>(</sup>۳) مغنی الحتاج ۲ر۲۱۵، المغنی لابن قدامه ۵ر ۱۳۳ ـ

<sup>(</sup>۴) مغنی الحتاج ۲ر۲۱۵،نهایة الحتاج ۵ر ۱۰ المغنی لابن قدامه ۵ر ۱۳۳ ـ

۱۲۲ - پنجم: حفیہ کی رائے ہے کہ کسی ایک شریک کے مرتد ہوکر دارالحرب چلے جانے کا فیصلہ ہونے سے شرکت ختم ہوجاتی ہے کیوں کہ اس کی وجہ سے وہ اہل حرب میں داخل ہوجا تا ہے، اور ان کے نزد یک اس امر کا فیصلہ حکمی موت ہے، بلکہ امام ابوحنیفہ کی رائے ہے کہ مذکورہ فیصلہ سے یہ واضح ہوجا تا ہے کہ حکمی موت ارتداد کے وقت ہی سے تھی (۱) ۔ اور اگر اس سبب سے شرکت باطل ہوجائے، پھر وہ شریک ملمان ہوکرلوٹ آئے تو شرکت کے علق سے یہ بسود ہوگا، کیوں کہ شرکت باطل ہو چکی اور معاملہ ختم ہوگیا۔

رہا اس طرح کا فیصلہ صادر ہونے سے قبل ارتداد (خواہ اس کے ساتھ وہ دارالحرب میں چلاگیا ہو یا نہ گیا ہو) تواس کے نتیجہ میں شرکت موقوف کردی جائے گی، یہاں تک کہ اگر وہ مرتد دوبارہ اسلام لے آئے تواس شرکت کی سابقہ نوعیت لوٹ آئے گی اورا گرمرجائے یا قبل کردیا جائے تو ظاہر ہوگا کہ شرکت ارتداد کے وقت سے باطل مقی (۲)۔

2 11 - ششم: شرائط عقد کی خلاف ورزی: مثلاً شریک اس جگه کی حدود سے آگے بڑھ جائے جس کی قید شرکت میں ہو<sup>(۳)</sup> - البتہ بیہ بطلان کلی یا جزوی خلاف ورزی کے بقدر ہوگا ، کلی خلاف ورزی کی مثال: ایک شریک دوسرے کوسامان لے کر باہر نکلنے سے منع کردے، پھر بھی وہ سامان لے کرنکل جائے ۔

جزوی خلاف ورزی کی مثال:

وہ ادھاری بیچے، اور اس کا شریک اس کی اجازت نہ دیتو یہ تیج شریک کے حصہ میں باطل ہوگی، اور فروخت کرنے والے کے حصہ میں نافذ ہوگی اور اس حصہ میں اس وقت شرکت بھی باطل ہوجائے گی۔

۱۲۸ - لیکن ما لکیہ عقد کے شرائط بلکہ اس کے مزاج کی خلاف ورزی
پر صرف بیہ مرتب کرتے ہیں کہ دوسرے شریک کو حق ہوگا کہ اس
تضرف کورد کردیجی کے ذریعہ خلاف ورزی ہوئی ہے، اورا گرخلاف
ورزی کے سبب مال ضائع ہوجائے تو خلاف ورزی کرنے والے کو
ضامن بنائے، چنانچے انہوں نے اس کی صراحت شریک عنان کے
یک طرفہ بلا مشورہ تصرف کرنے کے مسئلہ میں کی ہے، کیوں کہ
شرکت عنان کا تقاضا ہے کہ کوئی شریک اپنے طور پر دوسرے سے
دائے لئے بغیر تصرف نہ کرے (۱۱)، یہی حفیہ کے نزدیک ہے، اور
ایخ شریک کی اجازت کے بغیر ادھار فروخت کرنے کے مسئلہ کے
اپنے شریک کی اجازت کے بغیر ادھار فروخت کرنے کے مسئلہ کے
ان کے نزدیک بیہ مانا جاتا ہے کہ ادھار فروخت کرنے کا حق عقد
شرکت کے مزاج سے میل نہیں کھاتا (۳)۔

۱۲۹ - ہفتم: شافعیہ و حنابلہ نے اسباب بطلان میں لکھا ہے: کم عقلی کے سبب کسی شریک پر پابندی عائد ہونا ہے، اور شافعیہ نے دیوالیہ پن کے سبب پابندی کا اضافہ کیا ہے، البتہ یہ دیوالیہ پن کے تعلق سے جزوی سبب بطلان ہے، بایں معنی کہ دیوالیہ خض پر پابندی لگنے کے بعداس کی طرف سے کوئی ایسا تصرف نافذ نہ ہوگا جو پابندی کی وجہ سے اس کے لئے ممنوع ہوگیا ہو، اور شافعیہ کا قاعدہ ہے کہ ذمہ میں خرید وفروخت دیوالیہ خض کی طرف سے نافذ ہوتے ہیں، رہا کم عقل تو وصیت اور مدبر بنانے کے علاوہ اس کا کوئی مالی تصرف درست نہیں، لہذا اگر دیوالیہ خض یا اس کا شریک شرکت کے مال میں سے پچھ فروخت کردے تو غیر دیوالیہ کے حصہ میں نافد ہوگا، اور اگر دیوالیہ فروخت کردے تو غیر دیوالیہ کے حصہ میں نافد ہوگا، اور اگر دیوالیہ شخص اپنے ذمہ میں شرکت کے لئے کوئی چیز خریدے تو ان کے

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲ ر ۱۱۲، د الحتار ۳۰۹ س

<sup>(</sup>۲) فتح القدير۵ / ۳۲۸ مردالحتار سرا ۳۲۱ سـ

<sup>(</sup>۳) ردالحتار ۳۸۷هه

<sup>(</sup>۱) بلغة السالك ۱۲/۱۷۱

<sup>(</sup>۲) اجازت کے تین ان کا موقف مشہور ہے۔

<sup>(</sup>۳) نہایة الحتاج اوراس کے حواثی ۵رو۔

نز دیک وه شرکت میں نافذ ہوگی<sup>(۱)</sup>۔

#### خاص اسباب:

 ساا – اول: حنفه کے نز دیک شرکت اموال میں مال کا ہلاک ہونا ہے، اس کی صورت ہیہ ہے کہ دونوں لیعنی شریکین میں سے ہرایک کا مال ہلاک ہوجائے ،خواہ یہ شرکت کے مال کے ذریعہ خریداری سے قبل ہو یااس کے بعد، یا شرکت کے مال کے ذریعہ کچھ خریداری سے قبل کسی ایک کا مال ملاک ہوجائے ، اس صورت مسکلہ کی شق دوم کا تصور صرف اس صورت میں ہوگا جب کہ اس ایک شخص کا مال دوسر ہے کے مال سے علا حدہ ہو،اس وجہ سے کہ دونوں کی جنس الگ تھی یامخلوط نہیں کیا گیا تھا، اور اگر دونوں ایک جنس کے ہوں اور دونوں کومخلوط كرديا كيا موتواب جوبهي مال ملاك موكا دونون شريك كالملاك موكا، کیوں کہ پیقطعی فیصلہ کرناممکن نہیں کہ جو مال ہلاک ہوا وہ ایک کا تھا دوسرے کانہیں،اب جو مال رہ گیا ہے وہ مشترک ہوگا، مال کی ہلاکت کے سبب شرکت کے باطل ہونے کا رازیہ ہے کہ جب شرکت کا سارا مال ہلاک ہوجائے تو عقد کے لئے متعین محل ہلاک ہوگیا، اور عقد اینے محل کے فوت ہونے سے باطل ہوجا تا ہے، جیسے بیعے کے ہلاک ہونے سے بیچ باطل ہوجاتی ہے، یہاں ہلاک ہونے والا مال معین طور یر محل عقد صرف اس کئے ہے کہ اثمان (اگر جیہ معاوضات کے اندر متعین نہیں ہوتے، تا کہوہ ثمنیت کی حقیقت سے خارج نہ ہوجائیں اور مقصود بالذات سامان نه بن جائيں ) معاوضات کے علاوہ (جیسے ہیداوروصیت ) ہرا بسے عقد میں جس میں ان کے بالمقابل عوض نہ ہو متعین ہوجاتے ہیں،اوریہی شرکت کی حقیقت ہے<sup>(۲)</sup>۔

جب خریداری ہے قبل کسی ایک مال کی ہلاکت سے شرکت باطل ہوجائے تو دوسرا مال خالص اس کے مالک کا ہوگا۔اوراس کے بعداس کے ذریعہ سے جو چیز وہ خریدے گا وہ خاص اسی کی ہوگی،جس كامال ملاك ہوگیااس كوكوئی اختیاراس پر نہ ہوگا، نہ شركت كے طورير، کیوں کہاس کا باطل ہونامعلوم ہے،اور نہ وکالت کے طور پر جوشرکت کے شمن میں تھی ، کیوں کہ شرکت کا باطل ہونا اپنے ساتھ اس کو بھی باطل کردے گا ،اورا گر شرکت و کالت کے لفظ سے ہوئی ہو<sup>(۱)</sup> تو ہا تی مال والااس سے جو چزخریدے گاوہ وکالت کے حکم سے مشترک ہوگی، اس لئے کہ صریح وکالت شرکت کے باطل ہونے سے باطل نہیں ہوتی <sup>(۲)</sup>۔اوروہ اینے شریک سے اس کے حصہ کاثمن مانگے گا،لیکن اب په نترکت ملک ہوگی ، کیوں که دونوں میں نترکت کا عقد نہیں رہا۔ اسا ا - حنابله کی رائے ہے کہ ایک مال کا ہلاک ہونا علی الاطلاق شرکت کا ہوگا، اور باقی جو ہلاکت سے پچے جائے وہ بھی شرکت کا ہوگا، کیوں کہ وہ محض عقد شرکت سے دونوں مالوں کے مشترک ہونے کا حکم لگاتے ہیں اور کہتے ہیں کہ مال ایک لفظ کے ذریعی تقسیم کیا جاتا ہے،جبیبا کہ خرص (اندازہ لگانے) میں ہوتا ہے،تواس میں تعجب نہیں کہ مال میں ایک لفظ کے ذریعہ شرکت ہوجائے ، جبیبا کہ عقد شرکت میں ہوتا ہے، اب اگرآ دھے آ دھے مال کے ذریعیشر کت ہوتونفس عقد کا تقاضا ہے کہ ہر شریک کے لئے اپنے ساتھی کے آ دھے مال میں ملکیت ثابت ہو(۳)۔ مالکیہ نے اینے معتمد قول میں میانہ روی اختیار کی ہے، چنانچہوہ کہتے ہیں:اگردونوں مالوں کومخلوط کرنے سے قبل ایک مال ہلاک ہوجائے اگر جیمخلوط کرناحکمی ہوتو خاص طوریراس

<sup>(</sup>۱) مثلاً دونوں نے کہا: '' ہماراا تفاق ہے کہ ہم میں سے ہرایک جو چیز خریدےگا وہ ہمارے درمیان مشترک ہوگی ، ردالمختار ۳۸۳ سے

<sup>(</sup>۲) فتح القدير ۲۵ ۲۳، بدائع الصنائع ۲۸ ۸۷، د دالمحتار ۳ ۸ ۳۵۳ – ۳۵۳ س

<sup>(</sup>٣) المغنى لا بن قدامه ١٢٨/٥ [

<sup>(</sup>۱) الرشيطي نهاية الحتاج ۵ر ۱۰، المغنى لا بن قدامه ۵ر ۱۲۳ ـ

<sup>(</sup>٢) بدائع الصنائع ٢ / ٧٨، فتح القديره ر ٣٥٣ ـ

کے مالک کے ضمان سے ہلاک ہوگا، نہ کہ شرکت کے ضمان سے، اس کے باوجود شرکت باقی رہے گی، یعنی شرکت کے باقی مال سے جو چیز خریدی جائے گی شرکت کی ہوگی، اور جس شریک کا مال تلف ہوا ہے اس پر شمن میں اس کا حصہ وا جب ہوگا، الا یہ کہ خریداری دوسرے مال کی ہلاکت کا علم خریدار کو ہونے کے بعد ہو، اور جس شریک کا مال ہلاک ہوا ہے وہ اس میں شرکت نہ چاہتا ہو، یا وہ تو چاہے لیکن دوسرا دعوی کرے کہ اس نے اس چیز کو خاص اپنے لئے خریدا ہے تو اس صورت میں وہ چز تنہا باقی مال والے کی ہوگی (۱)۔

اس سلسلہ میں شافعیہ کا صریح کلام ہم نے نہیں دیکھا۔ البتہ انہوں نے شرکت کے چھوٹ کے شرائط میں مال کومخلوط کرنا قرار دیا ہے، جس کا تقاضا ہے کہ مخلوط کرنے کے علاوہ میں کسی ایک مال یا دونوں مالوں کی ہلاکت سے شرکت باطل ہوجائے (۲)۔

۲ ساا - دوم: شرکت مفاوضه میں مساوات کاختم ہوجانا، خواہ راس المال (سرمایہ) میں مساوات مفقود ہو یا الجیت تصرف میں، ان میں سے سی وجہ سے اگر مفاوضه باطل ہوجائے تو عنان ہوجائے گی، کیوں کہ عنان میں مساوات شرط نہیں، جیسا کہ معلوم ہے، یہ حنفیہ کے نزدیک ہے (۳)۔

سوم: وقت کے ساتھ مقید شرکت میں مدت کا ختم ہوناہے، اور گذر چکا ہے کہ وقت کے ساتھ مقید کرنا حفیہ میں طحاوی کے علاوہ تمام فقہاء کے نزد یک درست ہے۔

# شروع

#### مريف:

ا-شروع: "شرع" كامصدر به كهاجاتا به نشوعت في الأمو أشرع شروعا: كام شروع كرنا، شوعت في المماء شروعا: أشرع شروعا: كام شروع كرنا، شوعت في المماء شروعا: وونول بتصليول سے پانی پینا يا پانی بیں واخل بونا، شوعت المال (اى الإبل) أشرعه: اون كو پانی پر لے جانا، شرع الباب إلى الطابق شروعا: ملا بونا له طويق شارع: عام راست، اور أشرعت الجناح إلى الطويق: راسته بين سائبان تكالنا لشوعت الجناح إلى الطويق: راسته بين سائبان تكالنا لله

اسی سے 'شرع اللہ الدین'' ہے، بیعنی اللہ نے دین مقرر کیا اور واضح کیا، اور اسی سے شریعت ہے، بیعنی وہ عقائد واحکام جواللہ تعالی نے اپنے بندوں کے لئے مقرر کئے ہیں (۱)۔
اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے۔

# شروع ہے متعلق احکام: عبادات کوشروع کرنا:

۲ - فقهاء کااس بات پراتفاق ہے کہ عبادات کوشروع کرناالگ الگ عبادات کے فقہاء کااس بات پراتفاق ہے کہ عبادات کے ساتھ متصل فعل کے ذریعہ ہوتا ہے، مثلاً: نماز کوشروع کرنانیت کے ساتھ تکبیر تحریمہ سے، اور

<sup>(</sup>۱) بلغة السالك ۱۲۸/۲\_

<sup>(</sup>۲) نهایة الحتاج مع حواثی ۵ر ۱۰ مغنی الحتاج ۵ر ۲۱۵\_

<sup>(</sup>۱) ليان العرب، المثوف المعلم اله ٣٢٣-٣٢٣، المصباح المنير، مثار الصحاح، المحباح المنير، مثار

روزہ کوشروع کرنانیت اور کھانے پینے اور جماع سے رکنے کے ذریعہ ہوتا ہے ''۔

(د کیھئے:اصطلاح'' عبادت'''' نیت'''' صلاۃ'''' صوم''، '' جج'''' جہاد'''' ذک'')۔

#### معاملات كوشروع كرنا:

سا – معاملات کوشروع کرناقول کے ذریعہ ہوگا یا جوقول کے قائم مقام اوراس کانائب ہواس کے ذریعہ، مثلاً: معاطاۃ (لیعنی بغیر پچھ کہے لین دین )ان لوگوں کے نزدیک جواس کے قائل ہیں، یاتحریریااشارہ۔

یہاں پر نج یا نکاح یا اجارہ یا ہبہ یا وقف یا وصیت یا عاریت اوردوسرے انواع واقسام کے معاملات میں نیت کوشروع کرنا شار نہیں کیاجا تا ہے، اس لئے کہ دل کے قصد کا ہمیں علم نہیں، لہذا میہ معاملات "ایجاب" و"قبول" پر مبنی ہیں، اورایجاب کرنے والے کا یہ کہنا کہ میں نے فلاں فلاں چیز تمہارے ہاتھ نے دی، نج کوشروع کرنا ہے، اوراگر خریداراس ایجاب کو قبول کرلے گا تو بیج کمل ہوجائے گی

جنایات (جرائم) کوشروع کرنا: ۴ - جنایات اور حدود میں شروع کرنافعل کے ذریعہ ہوتا ہے، قول یا نیت کے ذریعے نہیں۔

### 

(۲) الهدايه ۱۲،۱۲،۱۷، المقد مات الزكير ۲۵۰–۲۵۱

شروع کردیتواس کا مکمل کرنا بالاتفاق اس پرواجب ہے، اوراس کی محکیل سے قبل اس کے لئے اس کوتوڑ نایا چھوڑ ناجا ئزنہیں ہے۔

اس سے ضرورت کی وہ حالت مستثنی ہے جو تحمیل سے مانع ہو،
مثلًا نمازی کا وضوٹوٹ جائے، یا وہ بے ہوش ہوجائے یا دوران نماز عورت کو ماہ واری آ جائے، اوراس کے علاوہ دوسری چیزیں جومگلف

کو تکمیل کرنے سے روک دیتی ہیں۔

دیکھئے: اصطلاح ''استیناف''''حیض' اور'' صلاۃ''۔
نماز ہی کی طرح ہر فرض کام مثلاً: روزہ یا زکاۃ یا جج ہے کہ اگر
ان کوشروع کردے تو ان کی پخیل واجب ہوگی، اور چھوڑنے سے
گنہگار ہوگا، اور بھی اس کے سبب دنیا میں اس کوسزاملتی ہے جیسے کفارہ
اس شخص کے لئے جورمضان کے دن میں بلا عذر، جان ہو جھ کرروزہ
توڑ دے،، اور قربانی کا جانور اس شخص پرلازم ہونا جو اپنانج یا عمرہ
فاسد کردے، اور اگلے سال ان دونوں کو دوبارہ کرنا لازمی امرہ جو

زرکشی نے کہا: فرض کفایہ کوشروع کرنے والا اگراس کوتوڑنا چاہے تو اگر اس کے توڑنے سے کئے ہوئے ممل کا باطل ہونا لازم آئے تو ایسا کرنا حرام ہے، مثلاً نماز جنازہ، ورندا گراس کے توڑنے سے شارع کا مقصود مصلحت فوت نہ ہو بلکہ پورے طور پر حاصل ہوجائے تو توڑنا بالیقین جائز ہے جیسے کسی ڈوستے کو بچپانا شروع کرے، پھراس کو بچپانے کے لئے کوئی اور آجائے۔

ہاں انہوں نے لقیط (پڑا ہوا بچہ) کے بارے میں لکھا ہے کہ جو
اس کواٹھا لے اس کے لئے جائز نہیں کہ کسی اور کے پاس اس کو منتقل
کردے، اور اگر شارع کا مقصود مصلحت حاصل تو ہوجائے لیکن مکمل
طور پر حاصل نہ ہوتو بھی اصح یہ ہے کہ اس کے لئے توڑنا جائز ہے، جیسے
باجماعت نماز پڑھنے والاالگ نماز پڑھنے گے اگر چہ ہم کہیں کہ

جماعت فرض کفامہ ہے، اور کسی علم کوشروع کرنے والا اگر اس کو چھوڑ دے تو اس سے پہلے حاصل کئے ہوئے علم کا باطل ہونا لازم نہیں آئے گا، اس لئے کہ اس کا ایک حصہ دوسرے سے مربوط نہیں ہوتا، اور فرض کفامید دوسرے کے ذریعہ انجام پاتا ہے، اس طرح صور تیں تین بن

الیا توڑنا جو کئے ہوئے جھے کو باطل کردے، یہ قطعی طور پر باطل ہے، اور الیا توڑنا جوگزرے جھے کو باطل نہ کرے اور موجودہ حصہ کو فوت نہ کرے، یہ قطعی طور پر جائز ہے، اور الیا قطع کرنا جواصل مقصود کو باطل نہ کرے، البتہ فی الجملہ کسی امر مقصود کو باطل کردے اس میں اختلاف ہے۔

حنابلہ میں سے فتوحی نے کہا: فرض کفاریشروع کرنے سے فرض عین بن جاتا ہے، اور اظہر قول کے مطابق اس کی پیمیل واجب ہے، شروع کرنے سے اس کالازم ہونا حفظ قرآن کے مسکلہ سے ماخوذ ہے کہ حکے مذہب کے مطابق حفظ شروع کرنے کے بعداس کوترک کرنا حرام ہے، ایک قول کے مطابق مکروہ ہے ۔

۵-و سنن جن کی ترغیب شریعت نے دی ہے تواگروہ جج یا عمرہ ہو، اوران کوشروع کردیتو بالا تفاق ان کو پورا کرنا واجب ہے، اس لئے کہ فرمان باری ہے: "وَ أَتِهُو اللَّحِجَّ وَ الْعُمُو ةَ لِلّٰهِ " (اور جَحَ وَعُمرہ کواللّٰہ کے لئے پورا کرو)۔ اورا گران دونوں کے علاوہ ہوتو اس کو شروع کرنے کے بعد اس کو کمل کرنا مختلف فیہ ہے۔

ے حنفیہ کی رائے ہے کہ جونفل نثروع کردےاس پراس کی پیمیل

لازم ہے، اس لئے کہ فرمان باری ہے: "وَ لَا تُبْطِلُوا أَعُمَالَكُمْ" (1)
(اور اپنے اعمال کورائيگاں مت کرو)۔جوادا کرچکا ہے اسکو باطل
کرنے سے بچانا اور محفوظ کرنا واجب ہے، اس لئے کہ یمل اللہ کاحق
ہوگیا، اور اس کی حفاظت کا راستہ بس یہی ہے کہ باقی ماندہ کی پابندی
کی جائے، لہذ الازمی طور پر بھیل واجب ہے۔

اب اگر بلا عذراس سے نکل جائے تو قضا لازم ہوگی، اوراس کے چھوڑنے پر گناہ اور سزا ہوگی، اور اگر کسی عذر سے اس سے نکل جائے تو اس پر قضا لازم ہوگی، اس طرح ان کے نزدیک نفل شروع کرنے کے بعد واجب ہوجاتی ہے۔

ما لکید کی رائے ہے کہ جونفل سے عذر کی بنا پرنکل جائے اس پر قضانہیں،اور جو بلاعذر نکلے اس پرقضا ہے۔

شافعیہ کی رائے ہے کہ اگر نفل شروع کردیتواس کو جاری رکھنا اس پر لازم نہیں، اور نہ ہی اس کی تحمیل نہ کرنے پر اس پر قضا واجب ہے، کیوں کہ جب نفل شروع کرنے سے قبل غیر لازم مشروع ہے تو شروع کرنے کے بعد بھی اس کا اس طرح رہنا واجب ہے، اس لئے کہ مشروعیت کی حقیقت شروع کرنے سے نہیں بدلتی، اور اگر اس کو مکمل کردیتو وہ نفل کو ادا کرنے والا ہوگا نہ کہ وجوب کو ساقط کرنے والا، اور اگر نفل روزہ شروع کرے پھر اس کو کممل کرنے کی نذر مان لئے کے والا، اور اگر نفل روزہ شروع کرے پھر اس کو کممل کرنے کی نذر مان لئے توزیقے قول' کے مطابق اس پر لازم ہوگا۔

حنابلہ کی رائے ہے کہ جونفل شروع کرے اس کے لئے اس کو جاری رکھنامستحب ہے، اور اگر اس سے نکل جائے تو اس پر گناہ نہیں، اور نہ اس پر قضا واجب ہے (۲)۔

<sup>(</sup>۱) جامع الأسرارللبخارى ص ۱۰۲، المجموع للنو وى ۳۹۴ / ۳۹۴، الفوائد في اختصار المقاصدللعزبن عبدالسلام ۱۰۵، شرح الكوكب المنير لابن النجار ۲۸۸۱، شرح الكوكب المنير لابن النجار ۲۸۸۱، المنور في القواعدللورك ۲۴۳۸۲

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ر ۱۹۲\_

<sup>(</sup>۱) سورهٔ محمدر ۱۳۳

<sup>(</sup>۲) المجموع للنووى ۲ ر ۳۹۳، الهدايي للمرغيناني ۱۲۸۱، المغنى لابن قدامه المحموع للنووى ۱۳۹۳، المحمول للرازى ۱/۲/۱۸ –۳۵۸، اصول السرخسى ۱/۲۱ –۳۵۸، اصول السرخسى ار۱۱۵، شرح الجلال المحلى على منهاج الطالبين ۲۹۱/۲۹۳، مرآة الأصول

۲ - قرآن کریم کی تلاوت: اگر مکلّف اس کوشروع کرے تو لوگوں

عے گفتگو کے لئے اس کوچھوڑ نا مکروہ ہے، لہذا قراءت قرآن پر بات

چیت کو ترجیخ نہیں دینا چاہئے ، حضرت ابن عمر کے بارے میں آیا ہے:

"أنه كان إذا قرأ القرآن لم يتكلم حتى يفوغ منه" (۱)

(جبوہ قرآن پڑھتے تو فارغ ہونے تك كى سے بات نہيں كرتے
شے)۔

حیض و نفاس والی عورتیں اگریہ بھول کر کہ وہ حالت حیض یا حالت نفاس میں ہیں قراءت قر آن شروع کردیں توان پر قراءت کو جاری رکھناوا جب نہیں، بلکہ ہند کرناان پروا جب ہے۔

استحاضہ والی عورت اورصاحب عذر جیسے پیشاب کے قطرات آناوغیرہ اگران میں سے کوئی نماز کے لئے وضوکر ہے تواس کے لئے قرآن پڑھناجائز ہے،اگروہ باوضوقراءت شروع کر ہے تومستحب میں قرآن کی سورہ یا حزب کو کممل ہے کہ قراءت بند نہ کرے، اوراس میں قرآن کی سورہ یا حزب کو کممل کرنا واجب نہیں۔

اگروہ مکلّف جس کے لئے قراءت قرآن سے کوئی چیز مانع نہیں قراءت شروع کرے، پھر کسی مجبوری کے پیش آنے پر ترک کردے جیسے ہوا خارج ہونے یا پیشاب روکے ہونے کے سبب، تو اس کے لئے جائز ہے کہ قراءت مکمل نہ کرے، بلکہ جہاں تک پہنچا ہے رک جائے ، اورا گر بلاکسی مجبوری کے ترک کرنا چاہے تو بس بید دکھے لے کہ ایس جہاں پڑھے ہوئے حصہ سے متعلق چیز ختم ہورہی ہے، مثلاً حضرت موتی یا ہود یا اہل کہف کا قصہ پڑھ رہاہوتو مندوب یہ ہے کہ اس کو پورا کرلے تا کہ اس کا کلام ناقص نہ رہ جائے اور تا کہ اس کے ذہن میں مکمل نصیحت آجائے۔

اگر قراءت قرآن کے علاوہ کوئی اور کام شروع کرے، مثلاً: کوئی وردیاوہ جس کواجماعی یا انفرادی ذکر کہتے ہیں تو اس سے اس کو مکمل کرنے کا مطالبہ نہیں کیا جائے گا، اس لئے کہ وہ اس کا پابند نہیں ہے۔

2-مباح: اگر مكلّف اس كوشروع كري تواس كوكمل كرنا اور نه كرنا برابر ہے، اس لئے كه الله تعالى نے مكلّف كواس كے كرنے اور نه كرنے كا اختيار دياہے۔

# عقو د کوشروع کرنا:

اول:عقد نبيع:

۸- ہیے، ایجاب وقبول ہے، اگر ایجاب حاصل ہوجائے تو یہ ہے کو شروع کرنا ہے، اور اگر اس کے مطابق قبول ہوجائے تو یہ ہے کو کممل کرنا ہے، اور اگر اس کے مطابق قبول ہوجائے تو یہ ہے کو کم صادر ہونا ہے، اور اگر ایجاب کرنے والا اپنے ایجاب سے قبول صادر ہونے سے قبل رجوع کرنا ہے، لیکن اگر ایجاب کرنے والے کے رجوع سے قبل قبول صادر ہوجائے تو ہے مکمل ہوجائے گی (۱)۔

د يکھئے:اصطلاح'' ايجاب''اور'' بيع''۔

#### دوم: بهبه:

9- ہبہ کا شروع کرنا: "و هبت" ( میں نے ہبہ کردیا)،
"أعطیت" (میں نے دے دیا) اور "نحلت" (میں نے دے دیا)
کے الفاظ سے ہوتا ہے، اور جمہور فقہاء کے نزد یک قبضہ کے بغیر مکمل
نہیں ہوتا، اور شروع کرنے سے لازم نہیں ہوتا (۲)۔

<sup>=</sup> للأزميري٢ ر ٩٣ سـ

<sup>(</sup>۱) اثرابن عُمر: "أنه كان إذا قرأ القرآن لم يتكلم حتى يفرغ منه" كى روايت بخارى (فتح البارى ١٨٩٨ طبح السلفيه) نے كى ہے۔

<sup>(1)</sup> مغنی الحتاج ۲/۲ – ۲، المغنی لابن قدامه ۳/۵۹۰–۵۶۹ \_

<sup>(</sup>۲) مطالب اولی انبی ۱۸۷۸ منفی لابن قدامه ۹۳۹۵ مغنی الحتاج ۱۷۲۲ معنی المحتاج

د کیھئے:اصطلاح''مہنہ'۔

#### سوم:وقف:

♦1 - وقف کوشروع کرنا: "و قفت" (میں نے وقف کردیا) اور "حبست" (میں نے روک دیا) کے الفاظ سے ہوتا ہے، جوان میں سے کوئی لفظ استعال کرے وہ وقف کوشروع کرنے والا ہوگا اور وقف اس پرلازم ہوجائے گا، اس لئے کہ ان دونوں کے علاوہ کا اختمال نہیں، یہ جمہور فقہاء کے نزدیک ہے، امام ابوطنیفہ کی رائے ہے کہ وقف محض اپنے وجود میں آنے سے لازم نہیں ہوتا، وقف کرنے کہ والا اس سے رجوع کرسکتا ہے، الا یہ کہ اپنی موت کے بعد کے لئے والا اس کی وصیت کرجائے، یا قاضی اس کے لزوم کا فیصلہ کردیتو لا زم ہوجا تا ہے۔

صاحبین نے امام ابوحنیفہ سے اختلاف کرتے ہوئے کہا کہ وقف لازم ہوجا تا ہے اوروہ ملکیت کومنتقل کر دیتا ہے، اس کا لازم ہونا قبضہ پرموقوف نہیں۔

امام الوحنيفه نے كہا اور يهى امام احمد سے ایک روایت ہے: وقف اس وقت لازم ہوگا جب واقف اس كوا بنے قبضہ سے نكال دے اور (متولى) اس ير قبضه كرلے (۱)۔

د يكھئے:اصطلاح'' وقف''۔

#### چهارم: وصیت:

اا - وصیت کوشروع کرنا قول یا تحریر کے ذریعیہ ہوتاہے، مثلاً: کسی معین یا غیر معین شخص کے لئے وصیت کی جائے اور وصیت کرنے والے کی

وفات کے بعد معین موصی لہ (جس کے لئے وصیت کی گئی) کے قبول کرنے سے کممل اور لازم ہوجاتی ہے <sup>(۱)</sup>۔ دیکھئے:اصطلاح''وصیت''۔

### ينجم:عاريت:

11- اس کوشروع کرنا ایجاب وقبول کے ذریعہ مضبط ہونے والے بقیہ عقود کی طرح ہوتا ہے، لہذا ''أعوت ک کذا'' (میں نے تہمیں یہ چیز عاریت میں دی) کہہ کرا یجاب کرنے سے اعارہ شروع ہوتا ہے، اوراس کوقبول کرنا عقد عاریت کو مکمل کرنا ہے، اوراس کے ذریعہ عقد مکمل ہوجا تا ہے، اور عاریت پر لینے والے اور عاریت پر لینے والے میں سے ہرایک کو بیت ہے کہ وہ قبول کے صادر ہونے سے کہا و رقبضہ سے قبل اس کے لینے کورد کر کے رجوع کرلے، اوراس کے بعد بھی وہ رجوع کر سکتے ہیں، اس لئے کہ عاریت جمہور کے بعد بھی وہ رجوع کر سکتے ہیں، اس لئے کہ عاریت جمہور کے نزد یک فریقین کے لئے جائز (غیر لازم) عقد ہے۔ دیکھئے: ''اعارة''۔

جس چیز میں اجازت کی ضرورت ہواس کو بلا اجازت شروع کرنا:

سا - فرض عبادات کوشروع کرنے کے لئے اجازت کی ضرورت نہیں،اس لئے کہ کلفین پران کی فرضیت کسی کی اجازت کی متقاضی نہیں۔

غیرفرض عبادات اور معاملات میں شارع نے مکلّف پر صاحب حق کے حق کی خاطر اجازت کو واجب قرار دیا ہے، مثلاً: شوہر کا بنی بیوی برحق، ولی کا بچہ اور کم عقل برحق۔

<sup>(</sup>۱) مطالب اولی انهی ۳ر ۲۷۳، المغنی ۵ر ۵۹۸–۹۳۹، مغنی الحتاج ۲ر ۲۷۳۷ س

<sup>(</sup>۱) کمغنی ۲۷۱–۲۸،۲–۲۹ مغنی الحتاج مع المنهاج ۳۸ر۹ ۲۰۱۷–۷۲\_

شطرنج

وَ يَكِفِيُّهُ: ''لعب'' \_

چنانچ شوہرکویی دیا گیاہے کہ بعض نفل عبادات کی انجام دہی میں اس کی بیوی اس سے اجازت لے، اورا گرشوہرا جازت نہ دے اور عورت اس کی بات نہ مانے تو وہ عورت کوروک سکتا ہے، اورا گرعورت اس کی بات نہ مانے تو وہ عورت کوروک سکتا ہے، اورا گرعورت اپنے شوہر کی اجازت کے بغیر نفلی حج شروع کردت توشوہراس کا حرام کھلواسکتا ہے اور عورت پراس کی قضالا زم ہوگی۔

اسی طرح اگر بیوی نفل روزه شوہر کی اجازت کے بغیر شروع کردے توشوہراس کا روزه کھلواسکتا ہے، اس لئے کہ صحیحین میں بیہ حدیث ہے:"لا یحل للمرأة أن تصوم وزوجها شاهد اللہ بإذنه" (۱) (عورت کے لئے اپنے شوہر کی موجودگی میں اس کی اجازت کے بغیرروزه رکھنا حلال نہیں )۔

شروق

و نکھئے:''طلوع''۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لا یحل للموأة أن تصوم و زوجها شاهد إلا بإذنه" کی روایت بخاری (الفتح مهر ۲۹۵ طبع السّلفیه) اور مسلم (۱/۱۱ ک طبع الحلمی ) نے حضرت ابو ہریر اللّٰہ سے کی ہے۔

بارى ہے:"إِنَّ الصَّفَا وَ الْمَرُوةَ مِنُ شَعَائِرِ اللَّهِ"(١) (صفاومروه بارى ہے:"إِنَّ السَّفَا وَ الْمَرُوةَ مِنُ شَعَائِرِ اللَّهِ"(١)

اسی سورہ کی گئی آیات میں نماز، زکاۃ کا تھم دینے اور صبر اور اللہ کے راستہ میں جہاد کے ذکر کے بعد یہ آیت بتاتی ہے کہ صفا ومروہ کے درمیان دوڑنا اللہ کے شعائر (یعنی اس کے دین کی علامات) میں سے ہے۔

اسی طرح فرمان باری ہے: "وَالْبُدُنَ جَعَلْنَاهَا لَکُمُ مِنُ شَعَائِهِ اللّٰهِ" (اور قربانی کے جانوروں کو ہم نے تہمارے لئے اللّٰد (کے دین) کی یادگاریں بنادیا ہے)۔

اس فرمان باری میں بھی یہی مراد ہے: "وَ مَنُ یُعَظِّمُ شَعَائِرَ اللهِ فَإِنَّهَا مِنُ تَقُولی الْقُلُولِ "(") (اور جوکوئی (دین) خداکی یادگاروں کا ادب رکھے گاسویہ (ادب) دل کی پر ہیزگاری میں سے یادگاروں کا اللہ کے دین کی اوراس کی اطاعت کی نشانیاں اوران کی تعظیم سے مراد: شرعاً مطلوبہ طریقہ پران کی ادائیگی ہے۔

ایک قول ہے کہ اس آیت میں '' شعائر اللہ'' سے مراد: تج وعمرہ کے افعال سے متعلق عبادات، ان کے مقامات اور ان کے اوقات بیں ، ایک اور قول ہے کہ ان سے مراد: خاص طور پر ہدی (قربانی کا جانور) ہے ، اور ان کی تعظیم سے مراد: ان کوفر بہ کرنا ہے ، بیا بن عباس کا قول ہے ، اور اس جانور کا اشعار کرنا: ان کی کو ہان پر علامت بنانا ہے یعنی قول ہے ، اور اس جانور کا اشعار کرنا: ان کی کو ہان پر علامت بنانا ہے یعنی چھری سے اس پر نشان لگادینا تا کہ ان کا '' ہدی'' ہونا معلوم ہو سکے اور صاحب جانور کے احرام کی حالت میں ہونے کی علامت ہو، اور بید اور صاحب جانور کے احرام کی حالت میں ہونے کی علامت ہو، اور بید کہ اس نے اس جانور کو بیت اللہ کے لئے نامز دکر دیا ہے ، اس لئے اس

# شعائر

#### تعريف:

ا-شعائر "شعیرة" كى جمع ہے، اس كامعنى: علامت ہے، اس كا ماخذ"إشعار " (خبركرنا) ہے، اس سے "شعار الحرب" ہے يعنى لڑائى ميں فوجيوں كى مقرر كردہ علامت، جس سے وہ اپنے ساتھى كى شاخت كرسكيں ()\_

اگرشعائر کی نسبت اللہ تعالی سے ہوتو اس کے معنی: اللہ تعالی کی طرف سے مقرر کردہ اپنے دین کی علامات ہیں، لہذا جو چیز بھی اس کی اطاعت کی علامت ہووہ اللہ کے شعائر میں سے ہے (۲)۔

شعائرالله کا اصطلاحی مفہوم لغوی مفہوم سے الگنہیں ہے۔
جو چیز اللہ کے دین اوراس کی اطاعت کی علامت ہووہ اللہ کے
شعائر میں سے ہے، لہذا نماز ، روزہ ، زکاۃ ، جج اور اس کے افعال
ومواقیت ، شہروں اورگاؤں میں مسلمانوں کی آبادی میں جماعت
وجعہ قائم کرنا ، یہ سب اللہ کے شعائر اوراس کی اطاعت کی علامتوں
میں سے ہے، اذان ، مسجدوں کا قیام ، اور اللہ کے راستہ میں جہاد کے
ذریعہ مسلمانوں کا دفاع کرنا اللہ کے شعائر میں سے ہے (۳) فرمان

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ر ۱۵۸\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ فجر ۲۳۔

<sup>(</sup>۳) سورهٔ چر۲۳\_

<sup>(</sup>۱) لسان العرب.

<sup>(</sup>٢) تفيررازى: آيت "إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرُووَةَ مِنُ شَعَائِدِ اللَّهِ" كَى تَفير، التعريفات للجر جانى تفير بيناوى مذكوره آيت كي تفير ميں \_

<sup>(</sup>٣) تفير ابن حبان تفير بيضاوى ، تفير فخر الدين رازى آيت: "إِنَّ الصَّفَا وَ الْمُووَةَ" اورآيت "وَهَنُ يُّعَظِّمُ شَعَائِوَ اللَّهِ" كَاتْفِير مِين \_

تعريف:

ہوتا ہے۔

امت میری امت ہے)۔

کوکوئی نہ چھٹر ہے(۱)۔

فرمان بارى ب: "يأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تُجِلُّوا شَعَائِرَ اللَّه وَ لَاالشُّهُوَ الْحَوَامَ" (الله وَ لَاالشُّهُوَ الْحَوَامَ" (الله وَ لَاالشُّهُوَ الْحَرَثي نهرو اللّٰد کی نشانیوں کی اور نہ حرمت والےمہینوں کی )۔

۲ - مسلمانوں کا فرض ہے کہ وہ اسلام کے ظاہری شعائر کو قائم کریں، ان كااظهاركرين خواه پيشعائر فرض ہوں ياغير فرض۔

اس لئے کہ شعائر اللہ کا ترک کرنا اللہ کی اطاعت اور اس کے اوامر کے اتباع میں سستی کرنے کی دلیل ہے۔

اذان،ا قامت، باجماعت نماز، جمعه،عیدین اور جهادوغیره ہیں۔

ان میں سے ہر ایک کے احکام "الموسوع" میں اپنی اصطلاحات کے تحت دیکھے جائیں۔

لہذااگر کسی محلّه یاشہریادیہات کےمسلمان اسلام کے کسی ظاہر شعار کوترک کرنے پراتفاق کرلیں توان سے جنگ کی جائے گی ،خواہ به شعار فرض ہویا سنت مؤکدہ ، جیسے فرض نماز کے لئے جماعت اور اس کے لئے اذان، عیدین کی نماز، اور ان کے علاوہ اسلام کے دوسرےظاہری شعائر (<sup>m)</sup>۔

اسلام کے شعائر میں سے: مج کے افعال مثلاً احرام، طواف، سعی، عرفیہ، مز دلفہ اور منی میں وقوف، ہدی ذبح کرنا اور ان کے علاوہ مجے کے دوسرے ظاہری افعال ہیں، اور حج کے علاوہ شعائر میں:

شعار

ا - شعاد کیڑوں میں صرف وہ کیڑا ہے جوانسان کے بدن سے ملا ہوا

ہو، دوسرے کیڑے نہیں،اس کی وجہ تسمید سیہ ہے کہ وہ بالول سے متصل

والناس دثار "(۱) (ليني انصار استربين اورباقي لوگ ابره بين)،

مقرر كرليما ب،اورشعار العساكر سيمرادييب كفوجى كوئى اليي

علامت لگالیں جس ہے ساتھی ایک دوسرے کو پیچان سکیں ،اورشعار کا

ایک معنی جنگ میں فوج کے علامتی الفاظ بھی ہیں جن سے وہ ایک

دوسرے کو یکاریں اور پہچانیں، حدیث میں ہے: "أن شعار رسول

الله عَلَيْتُهُ أمت، أمت (() (رسول الله عَلَيْتُهُ كا شعار: ميري

حضور علیہ انصار کی محبت وقرب کو بیان کررہے ہیں۔

حدیث میں ہے کہ نی کریم علیہ فی فی الانصار شعار

شعار کے معنی وہ علامت بھی ہے جوانسان جنگ میں اپنے لئے

<sup>(</sup>۱) حدیث:"الأنصار شعار و الناس دثار" کی روایت بخاری(الت ۸ر ۷۸ طبع السّلفيه) اورمسلم (۲/ ۲۳۹ طبع الحلبي) نے حضرت عبدالله بن زید سے کی ہے۔

<sup>(</sup>٢) حديث: "كان شعار النبي عَلَيْكُ : أمت أمت كي روايت حاكم (٢/ ١٠٤ طبع دائرة المعارف العثمانيه) نے سلمہ بن اکوع سے کی ہے اور اس کھیج قرار دیاہے، ذہبی نے اس کی موافقت کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) سابقهمراجع ـ

<sup>(</sup>۲) سورهٔ ما کده ر۲ ـ

<sup>(</sup>٣) أسنى المطالب ١٢مم ١٤٥، روضة الطالبين ١١٥/١٠، بدائع الصنائع ار ۲۳۲،۷۸۶،کشاف القناع ار ۲۳۲،نهایة الحتاج ۳۶/۲–۳۷.

"أشعر القوم" قوم كا الله مخصوص الفاظ سے پكارنا، شعار جمعنى علامت ہے، اصمحى نے كہا: ميرى رائے يہى ہے كه مشاعر جج اس لئے كهوہ جج كى علامات ہيں (۱)۔

فقہاء کے نزدیک شعار ظاہری امتیازی علامت ہے، کپڑوں میں شعار: وہ کپڑا ہے جوجسم کے بال سے متصل ہو(استر) اور بید ثار (ابرہ) کے نیچ ہوتا ہے، د ثارجسم سے نہیں گتا، جب کہ شعارجسم سے لگتا ہے(۲)۔

# اجمالي حكم:

الف- كفار كے شعار كى مشابهت اختيار كرنا:

۲-جمہورفقہاء کی رائے ہے کہ اس کیڑے میں غیر مسلموں کی مشابہت اختیار کرنا جو ان کو مسلمانوں سے ممتاز کرتا ہو، جیسے زنار (جنیو) وغیرہ جوان کا شعار ہواس کے ذریعہ سے وہ مسلمانوں سے ممتاز ہوں، اسے اختیار کرنے والے پر کفر کا حکم لگا یا جائے گا، اگر اس کو کھلے طور پر دار الاسلام میں کوئی انجام دے اور اس کا بیکام کفار کی طرف میلان کے طور پر ہو، لینی دنیاوی احکام میں اس پر کفر کا حکم ہوگا، الا بیہ کہ ایسا کرنا گرمی یا سردی کی مجبوری یا جنگ میں دھو کہ و چال کے طور پر یا دشمن کے مجبور کرنے کے سبب ہو، لہذا اگر بعد میں معلوم ہو کہ اس نے اس کو کفر کی حقیقت تسلیم کرتے ہوئے نہیں پہنا توفیما بینه و بین اللہ اس کے کفر کا حکم نہیں لگا یا جائے گا، اس لئے کہ حضرت ابن عمرؓ کی روایت ہے کہ رسول اللہ حقیقیۃ نے فرمایا: "من تشبه ابن عمرؓ کی روایت ہے کہ رسول اللہ حقیقۃ نے فرمایا: "من تشبه

بقوم فھو منھم "(۱) (جوکسی قوم کی مشابہت اختیار کرے وہ انہیں میں سے ہے)۔اس لئے کہ کفار کا خاص لباس کفر کی علامت ہے،اور علامت کے ذریعہ استدلال اور اس کی دلالت پر فیصلہ کرنا شرعاً وعقلاً مسلم ہے (۲)۔

مزید تفصیل کے لئے دیکھئے: '' تشبہ' نقرہ میں،اور'' اکبسہ''۔

# ب-شهرت كى علامت والالباس يهننا:

سا- یعنی ایسالباس جوشہر والوں کے معمول کے خلاف ہو کہ اگر کوئی اس کو پہنے تو لوگوں میں اس کی شہرت ہوگی اور اس کی طرف لوگ اشارہ کریں گے، یہ شرعاً مکروہ ہے، اس لئے کہ ابن عمر گی حدیث میں فرمان نبوی ہے: "من لبس ثوب شہرة فی الدنیا ألبسه الله ثوب مذلة یوم القیامة، ثم ألهب فیه ناراً" (۳) (جودنیا میں نام ونمود کا کیڑا پہنے گا اللہ تعالی قیامت کے دن اس کو ذلت کا کیڑا پہنا کراس میں آگ لگادیں گے )۔ نیز اس لئے کہ بیلوگوں کو فیبت کرنے پر آمادہ کرنے کا سبب ہے (۳)۔

تفصیل کے لئے دیکھئے:'' اُلیسہ''فقرہ/۲۰۱۲/۳۱۔

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، المصباح المنير ، التهذيب للأزهرى

رى الإقناع لتخطيب الشريني ار • ١٣٠ كشاف القناع عن متن الإقناع ٣٨ ١٢٨، فق القديرة ٧ ٢ - ٣٠ ابن عابد بن ٢ ٢٢ ٢ - ٢٢٧\_

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من تشبه بقوم فهو منهم ....." کی روایت ابوداوُد (۲۳۸ مها ۳ مختیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے، اقتضاء الصراط المشقیم (۱/۲۳۲ طبع العبیکان) میں ابن تیمیہ نے اس کو جید قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>٢) الفتاوىالهنديه ٢٧٦/٢، جواهرالإ كليل ٢٧٨/ تتحفة الحتاج ٩٢/٩٠ \_

<sup>(</sup>۳) حدیث: "من لبس ثوب شهرة فی الدنیا ....." کی روایت ابن ماجه (۳) حدیث الاستان ماجه (۲/ ۱۹۳۳ طیح الحلی ) نے کی ہے اور بیرحدیث حسن ہے۔

<sup>(</sup>۴) المدخل لابن الحاج ارسه ۱۳۷۳، كشاف القناع عن متن الإقناع ار ۲۸۵،۲۷۸ طبع النصر الحديدة -

# ج ـ شراب نوشول كى علامت والا آله استعمال كرنا:

۲۹ – گانے بجانے کے آلات کے بارے میں اہل علم کا اختلاف ہے، اکثر کے زدیک معتمد ہیہ ہے کہ جو آلات شراب نوشوں کا شعار ہیں جیسے ستار، سارنگی، جدک، جھانجھ، عراقی باجہ، اور دوسری نوعیت کے تانت اور باج ان کواستعال کرنا حرام ہے، اس لئے کہ اس سے ملنے والی لذت شراب نوشی کی طرح بگاڑ پر آمادہ کرتی ہے، خصوصاً جس نے اس کو ابھی جلد ہی چھوڑا ہو، نیز اس لئے کہ یہ فاسقوں کا شعار ہے، جن کی مشبا بہت اختیار کرنا حرام ہے، اور جو بلا قصداس کو سنے وہ اس سے خارج ہے (۱)۔

د کیھئے:''ساع''اور'' ملاہی''۔



# شُعر ،صُو ف اور وَبَر

#### مريف:

ا- "شعر" لغت میں وہ بال ہے جو انسان وغیرہ کے جسم پراگ بشرطیکہ صوف (اون) اور وبر (پشم) نہ ہو، "المجم الوسیط" میں ہے:
"شعر" انسان اور بیتان والے دوسرے جان داروں کی کھال پر
دھاگے کی طرح کازائد حصہ ہے، اس کے بالمقابل پرندوں میں ریش
(پر)، رینگنے والے جانوروں میں "خراشیف" اور مجھلیوں میں
"چھلکا" ہوتا ہے، اس کی جمع" اشعاد" و "شعود" ہے۔

جس آدمی کے سر اور جسم پر زیادہ بال ہوں اسے: "د جل اُشعر و شعر انی" کہا جاتا ہے ۔ اور "صوف" وہ ہے ، وشعر اور اس جیسے جانور کے جسم پر نکلے، یہ ' شعر' سے خاص ہے ، بھیڑ کے لئے صوف (اون) ایسے ہی ہے جیسے بکری کے لئے شعر (بال) اور اون کے لئے وہر (پشم) ہوتا ہے ۔ (بال) اور اون کے لئے وہر (پشم) ہوتا ہے ۔

وبو (پشم): جواونٹ اورخرگوش اوران جیسے جانوروں کے جسم پر نکلتا ہے، اس کی جمع ''أوبار'' ہے، کہا جاتا ہے: "جمل وبو و أوبر''بہت بال والا اونٹ، اور'' ناقة وبرة ووبراء'''۔ ریش (یر) جو یرندوں کے جسم اور بازوؤں پر اگتا ہے بھی

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، القاموس، المصباح المنير ، المعجم الوسيط ماده: "شعز" ـ

<sup>(</sup>٢) لسان العرب، المصباح المنير ماده: "صوف" ـ

<sup>(</sup>m) ليان العرب، المصباح المنير ماده: '' وبر''۔

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ۴۸۲۳، جواهرالاِ کلیل ۲۸۳۸ ۱۱، ۲۳۳۸، نهاییة الحتاج ۸۷۸۸، مغنی ۹۷۵۹–۷۷۱

صرف بازو کے لئے خاص ہوتا ہے،اور "فرو "بعض جانور جیسے ریچھ اورلومڑی کی کھال ہے، جن کود باغت دے کر گرم اور آرائثی کپڑے بنائے جاتے ہیں،اس کی جمع"فراء" ہے۔

# انسان کے بال کا حکم:

۲- انسان زنده ہو یا مرده اس کا بال پاک ہے، خواہ بال جسم سے لگا ہوا ہو یا علاحدہ ہو، طہارت کے لئے استدلال اس واقعہ سے بے:
"إن النبي عَلَيْكُ ناول أبا طلحة شعره فقسمه بین الناس" (۱) (حضور عَلِيْكُ نے حضرت طلحہ کو اپنا موئے مبارک عطافر مایا کہ لوگوں میں اس کو قسیم کردیں )۔

اس پرفقهاء کا اتفاق ہے کہ انسان کے بال کوفروخت کرنا یا استعال میں لانا ناجائز ہے، اس لئے کہ انسان مرم ہے، فرمان باری ہے: "وَلَقَدُ کَرَّمُنَا بَنِيُ آدَمَ" (اور ہم نے بنی آدم کوعزت دی ہے)۔

لہذاانسان کے کسی جز کو ذلیل اور حقیر بنانا جائز نہ ہوگا (۳)۔

#### مرده جانور كابال:

۳- حفیہ، مالکیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ مردارا گرزندگی میں پاک ہوتواس کا بال یاک ہے۔

تنہا مالکیکا قول ہے کہ سور کا بال پاک ہے، اس کئے کہ بحالت حیات وہ پاک ہے، یہ اس صورت میں ہے جب کہ اس کو کاٹ

(۳) البنايه ۲/۷۰، حاشية الشبر الملسى على نهاية المحتاج ۳۳۰، حاشية الدسوقي الروم، نهاية الحتاج ۲۲۸-۲۲۹، كشاف القناع الر۵۹-۵۷۔

لیاجائے، اکھاڑا نہ جائے اور اگر اکھاڑا جائے تو اس کی جڑیں نجس اوراویر کا حصہ یاک ہوگا۔

ان حضرات کا استدلال اس فرمان باری سے ہے: "وَمِنُ أَصُوافِهَا وَ أَوْبَارِهَا وَ أَشْعَارِهَا أَثَاثًا وَ مَتَاعًا إِلَى حِينٍ" (اور ان کے اون اور ان کی روئیں اور ان کے بالول سے (اور ان کے اون اور ان کی روئیں اور ان کے بالول سے (تہمارے) گھر کا سامان اور ایک مدت تک چلنے والی فائدے کی چیزیں بنائیں)۔

یہ آیت احسان جتانے کے طور پر وارد ہے، لہذا ظاہر یہی ہے کہ بیموت وحیات دونو ں حالتوں کو شامل ہے۔

نیز ان کا استدلال حضرت میموندگی اس مدیث سے ہے کہ رسول اللہ علیلہ کا گذران کی ایک (مرده) بکری پر ہواتو آپ نے فرمایا: "إنما حرم أكلها" (صرف اس كا كھانا حرام ہے)، ایک روایت كالفاظ بین: "إنما حرم علیكم لحمها ورخص لكم في مسكها" (تمہارے لئے محض اس كا گوشت حرام ہے، اس كی كھال (سے انتفاع) كی رخصت ہے)۔

ان حضرات کی عقلی دلیل میہ کے مقرر و معلوم یہی ہے کہ مردار حالت حیات میں پاک ہوتا ہے، اور موت کے سبب نجاست صرف اس حصہ میں آتی ہے جس میں زندگی ہو اور بال میں زندگی نہیں ہوتی۔

لهذا بالول میں موت کا اثر نه ہوگا ، اور جب اثر نه ہوگا تومقررہ

<sup>(</sup>۱) حدیث: اِن النبی عَلَیْكُ ناول أبا طلحة شعره "كى روایت مسلم مراکبی علی این مسلم (۲) مراکبی ) نے حضرت انس بن ما لک سے كى ہے۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ اسراء ۱۷۰

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نحل ر۸۰\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: 'إنها حوم أكلها" كی روایت بخاری (الفتح ۱۳ مرسام طبع السّلفیه) اور مسلم (۱۲ کا طبع الحلمی) نے حضرت ابن عباس سے كی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "إنها حرم علیكم لحمها و رخص لكم فی مسكها" كی روایت دارقطنی ( ۱۸ ۳ طبع دارالحاس ) نے كی ہے اوراس كو سيح قرار دیاہے۔

شری وصف کے باقی رہنے کا تھم لگا یا جائے گا، اس لئے کہ اس کوز اکل کرنے والا کوئی سبب نہیں ہے۔

مردار کے بال کی طہارت کے بارے میں اصل میہ ہے کہ جس میں زندگی نہ ہو( اس لئے کہ اس میں احساس و تکلیف نہیں ہوتی ہے ) موت کی وجہ سے اس میں نجاست نہیں آئے گی<sup>(1)</sup>۔

شافعیہ کی رائے ہے کہ مردار کا بال نجس ہے، البتہ اس جانور کا نہیں جس کی کھال دباغت دینے سے پاک ہوجاتی ہے اور دباغت دے دے دی جائے، اسی طرح وہ بال جوغیر ماکول اللحم جانور کے جسم سے بحالت حیات علا حدہ ہو گیا ہو۔

ان کا استدلال اس فرمان باری ہے ہے: "حُرِّمَتُ عَلَیْکُمُ الْمَیْتَةُ" (تم پرحرام کئے گئے ہیں مردار) ۔ بیہ بال اور دوسرے تمام اعضاء کو عام ہے ، اور مردار ایسے جانور کو کہتے ہیں جس کے سارے اجزاء سے روح شری طور پر ذن کئے بغیر نکل جائے ، بیآ یت مردار کی حرمت کے بارے میں خاص اور بال وغیرہ کے بارے میں عام ہے ، اور اس کی دلالت پہلی آیت کریمہ: "وَمِنُ أَصُو افِهَا وَ عَلَم ہے ، اور اس کی دلالت پہلی آیت کریمہ: "وَمِنُ أَصُو افِهَا وَ أَوْبَارِهَا وَ أَشُعَارِهَا أَثَاثًا وَ مَتَاعًا إِلَى حِیْنٍ" (اور ان کے اون اور ان کے روئیں اور ان کے بالوں سے (تمہارے) گھر کا اون اور ان کے روئیں اور ان کے بالوں سے (تمہارے) گھر کا مان اور ایک مدت تک چلنے والی فائدے کی چیزیں بنائیں) سے سامان اور ایک مدت تک چلنے والی فائدے کی چیزیں بنائیں) سے حرام کئے گئے ہیں مردار) محرمات کو بیان کرنے کے لئے ہے ، اور پہلی ترین حرام کئے گئے ہیں مردار) محرمات کو بیان کرنے کے لئے ہے ، اور پہلی آیت احسان جانے کے لئے ہے ، اور پہلی

مردهٔ 'انسان' کابال: اول:مرده مردکے سرکابال:

۳ - حنفیہ وحنابلہ کی رائے ہے کہ مردہ آدمی کے بال کومونڈ نااوراس میں کنگھا کرنا ناجائز ہے، اس لئے کہ بال مونڈ نازینت کے لئے ہوتا ہے یا جج وعمرہ کے لئے ،اور مردہ پر نہ جج وعمرہ ہے نہاں کوآراستہ کیا جائے گا۔

ان کی عقلی دلیل میہ ہے کہ ہروہ جانور جوموت سے نایا ک

ہوجا تا ہےاس کابال اور اون بھی نا یا ک ہوجائے گا<sup>(۱)</sup>۔

حضرت عائش کے بارے میں آیا ہے کہ ان کا گذر پھوا کیے لوگوں پر ہوا جوایک میت کے بال میں کنگھا کررہے تھے، انہوں نے ان کواس سے منع کرتے ہوئے فرمایا: "علام تنصون میت کم" (تم ایت میت کی پیشانی کے بال کیوں پکڑتے ہو)، لینی اس کے سر میں کنگھانہ کرو، اس لئے کہ اس سے بال ٹوٹے اورا کھڑتے ہیں۔

اورانہوں نے ''تنصون'' سے تعبیر کیا جس کے عنی پیشانی کے بال کو پکڑ نااوراس میں سے کا ٹنا تا کہ اس سے نفرت دلائیں ، اور عدم جواز کی دلیل: ختنہ پر قیاس کرنا بھی ہے کہ زندہ کا ختنہ ہوتا ہے مردہ کا نہیں۔

شافعیہ کے یہاں مختارا ور مالکیہ کی رائے ہے کہ میت کے سر کے بال کومونڈ ناکراہت کے ساتھ جائز ہے، شافعیہ کے یہاں مشہور قول میں جواز کے لئے یہ قید ہے کہ میت کوسر مونڈ نے کی عادت رہی ہو، لیکن اگر وہ اس کا عادی نہ ہو یعنی زلف رکھتا ہوتو بلا اختلاف اس کا بال نہیں مونڈ ا جائے گا، اپنی اس رائے کے حق میں انہوں نے یہ استدلال کیا ہے کہ بال میت کا ایک جز ہے، اور اس کے اجزاء قابل احترام ہیں، لہذا اس عمل کے ذریعہ اس کی تو ہین نہیں کی جائے گا،

<sup>(</sup>۱) المجموع ار • ۲۳ - ۲۳۲ - ۲۳۷ ، مغنی الحجاج ا ۸۸ ـ ـ

<sup>(</sup>۱) فتح القدير الر٨٨- ٨٥ كشاف القناع الر٥٦- ٥٤، حاشية الدسوقي الروم.

<sup>(</sup>۲) سورهٔ ما کده رسمه

<sup>(</sup>۳) سور پخل ر۸۰\_

اس سلسلہ میں حضور علیقہ اور صحابہ سے کچھ ثابت نہیں ہے، لہذااس کا کرنا مکر وہ ہوگا۔

شافعیہ کے یہاں دو اور اقوال ہیں: اول: نه مکروہ ہے نه مستحب، دوسرا: مستحب ہے، اور ڈاڑھی ومونچھ کے بارے میں تفصیل ہے جس کواصطلاح ''شارب' اور''لحیہ''میں دیکھا جائے۔

#### دوم: مرده عورت کے سرکابال:

۵ - جہور فقہاء کا اتفاق ہے کہ عورت کے بال کی تین چوٹیاں بنانا مستحب ہے، اس کے دونوں گیسواور پیشانی کا بال ، اوران کو جہور کے بنز دیک پیچھے لئکا دیا جائے گا، اور حنفیہ کے نز دیک ان کواس کے سینہ پررکھا جائے گا، اور دونوں چوٹیوں کو کرتے کے او پر اور لفافہ کے سینہ پر رکھا جائے گا، اس لئے کہ زندگی کی حالت میں عورت کی چوٹیاں زینت کی خاطر پیچھے رکھی جاتی ہیں، اور موت کے بعد ہوسکتا ہے کفن کھل جائے، اس لئے ان کواس کے سینہ پر رکھا جائے گا۔

عورت کے بالوں کی چوٹیاں بنانے کے استحباب کی دلیل حضرت ام عطیہ گل میروایت ہے: "أنهن جعلن رأس بنت رسول الله عَلَیْ ثلاثة قرون، نقضنه ثم غسلنه ثم جعلنه ثلاثة قرون" (انہوں نے رسول الله عَلِیْ کی صاحب زادی کے سرکی تین چوٹیاں بنا ئیں، ان کو کھولا، پھراس کو غسل دیا، پھراس کی تین چوٹیاں بنا ئیں)، ایک اور روایت میں ہے: "أنهن ألقینها خلفها" (۱) (انہوں نے ان چوٹیوں کوان کی پشت کے پیچھے رکھ دیا)۔

اصل یہ ہے کہ تقرب الی اللہ کی جنس کا کوئی کام میت کے ساتھ شریعت کی یقینی اجازت کے بغیر نہ کیا جائے، لہذا ظاہریہی ہے کہ

(١) حديث ام عطيه: " أنهن جعلن رأس بنت رسول الله عَلَيْهُ ثلاثة

قرون" کی روایت بخاری ( الفتح ۳۷ ۱۳۲ ، ۱۳۳ طبع السّلفیه ) نے کی ہے۔

حضور کوان کے ممل کی اطلاع تھی ،اور آپ نے اس کو برقر اررکھا۔ ایک روایت میں ہے:"اغسلنھا ثلاثا أو خمسا أو أكثر من ذلک" (اس کوتین یا یا نج باریاس سے زیاد وسل رو)۔

سوم: میت کے بقیہ بدن کے بال مثلاً ڈاڑھی، مونچھ، بغل اورزیرناف کابال:

۲ - ما لکیہ کی رائے اور شافعیہ کا مختار مذہب سیہ کہ زندگی کی حالت میں جن بالوں کومونڈ نا مروہ ہے۔

شافعیہ کے یہاں دو اور اقوال ہیں: اول: نه مکروہ ہے نه مستحب، دوم: مستحب ہے، کراہت کی دلیل وہی ہے جوسر کے بال مونڈ نے کی کراہت کے بارے میں گذری۔

مالکیہا ورحنابلہ کی رائے اور شافعیہ کا ایک قول میہ ہے کہ اگران بالوں کو کاٹ لیا جائے تو ان کو ہاندھ کر مردہ کے ساتھ کفن میں لپیٹ دیا جائے گا،اور دفن کر دیا جائے گا۔

شافعیہ کے یہاں ایک اور قول ہے کہ مستحب سے ہے کہ اس کے ساتھ وفن نہ کیا جائے ، بلکہ قبر کے علاوہ کسی دوسری جگہ میں دبا دیاجائے۔

حنابلہ کی رائے ہے کہ ڈاڑھی کے بال مونڈ ناحرام ہے، اسی طرح مردہ کے موئے زیر ناف کومونڈ ناحرام ہے، کیوں کہ اس میں شرمگاہ کو ہاتھ لگا نا پڑتا ہے، اور اس کو دیکھنا بھی پڑسکتا ہے، اور شرمگاہ دیکھنا حرام ہے، اس لئے مندوب کام کے واسطے حرام کام کا ارتکاب نہیں کیا جائے گا، اور بغل کے بال کوکا ٹنا اور مونچھ کوتر اشنا

<sup>(</sup>۱) حدیث: "اغسلنها ثلاثا أو خمسا أو أکثر من ذلک" کی روایت بخاری (افقح ۱۲۵ مع التلفیه) نے کی ہے، اور مسلم نے ان الفاظ کے ساتھ کی ہے: "اغسلنها و تو ا: ثلاثا أو خمسا"۔

مسنون ہے ۔

# وضومیں بال یرسے کرنا:

2- مالكيدوحنابلدى رائے ہے كدوضوميں سركة مام بالوں كامسى كرنا واجب ہے، اس كى حدآ گے ہے، عام بال كاگنے كى جگہوں سے گدى كر گڑھے تك ہے، نيز دونوں كنيٹيوں كے بال، اور چېره كى انجرى ہوئى ہڈى كے بال كامسى كرناواجب ہے۔

شافعیہ کی رائے ہے کہ واجب صرف اس قدر ہے جس کو "مسی" کہا جاسکے اگر بہت کم ہو،لہذااس کے وجوب کے لئے کوئی مقررہ حذہیں، بلکہ اتنا کافی ہے جومکن ہو۔

اس کی تفصیل اور دلائل کا بیان اصطلاح'' وضو''میں دیکھیں۔

#### ھ- بال جھونے سے وضوٹو ٹنا:

۸ شافعیہ کااصح مذہب اور حنابلہ کی رائے ہے کہ بال چھونے سے

- (۲) المجموع ار ۹۸ ۳-۰۰ ۴، مغنی المحتاج ار ۳۵، الشرح الصغیر ار ۱۰۹، کشاف القناع ار ۹۸، فتح القدیرار ۱۲۔
- (۳) حدیث: "أن النبي عَلَيْتِ توضأ ومسح علی ناصیته" کی روایت مسلم (۲۰ ۲۳ طبع الحلمی) نے کی ہے۔

وضونہیں ٹوٹنا، اس لئے کہ اس کا قصد اکثر شہوت سے نہیں ہوتا، ہاں دونوں کھالوں کے ملنے پر احساس ہونے کی وجہ سے لذت حاصل ہوتی اور شہوت بھڑکتی ہے، اور جو (عورت کے ) بال، دانت اور ناخن کو ہاتھ لگائے اس کے لئے وضوکر نامستحب ہے۔

شافعیہ کے یہاں اصح کے بالمقابل ایک قول میں مرد کا وضو عورت کے بال کو ہاتھ لگانے سے ٹوٹ جاتا ہے، اس لئے کہ بال کا حکم نکاح کے ذریعہ حلال ہونے اور جنابت کی وجہ سے اس کے دھونے کے داجب ہونے میں بدن کے حکم کی طرح ہے۔

ما لکیہ کی رائے ہے کہ بال چھونے سے وضواس مرد یا عورت کے حق میں ٹوٹ جا تا ہے جواس سے لذت لے اگراس نے لذت لینے کا قصد کیا ہو، اورا گر ہلکا یاد بیز پردہ حاکل ہوتو وضونہیں ٹوٹے گا۔

حفید کی رائے ہے کہ بال چھونے سے وضونہیں ٹوٹے گا، بیان کے اس ضابطہ پر مبنی ہے کہ چھونے سے علی الاطلاق وضونہیں ٹوٹا، بشرطیکہ انزال نہ ہو (۱)۔

# جنابت میں سرکے بال کودھونا:

9 – اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ مردو عورت کے لئے سر کے تمام ظاہری واندرونی بالوں کو پانی پہنچا نا واجب ہے خواہ وہ لئکے ہوئے ہوں یا نہ ہوں ، اس لئے کہ فرمان نبوی ہے: ''إن تحت کل شعرة جنابة فاغسلوا الشعر و انقوا البشر'' (ہر بال کے نیچ جنابت ہوتی ہے لہذا بالوں کو دھوؤ ، اور کھال کوصاف کرو) ، حضرت علی ہے نے

<sup>(</sup>۱) فتح القدير ۲/۵۷، الاختيار ار۹۳، حاشية الدسوقی ۱/۱۰۸- ۱۱۸، ۲۲۴-۳۲۳، الزرقانی علی خلیل ۲/۸۸، المجموع ۵/۸۷۱-۱۸۴، کشاف القناع ۲/۲۶-۹۷-

<sup>(</sup>۱) المجموع ۲/۲۲، كشاف القناع ار۱۲۹، فتح القدير ار۴۸–۹۹، الشرح الصغير ار۱۲۳ ـ

<sup>(</sup>۲) حدیث: "إن تحت كل شعوة جنابة" كی روایت ابوداؤد (۱۷۲ ا تحقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت ابو ہریر ہ سے كی ہے، اور ایک راوى ك ضعیف ہونے كی وجہ سے اس كومعلول قرار دیا ہے۔

رسول الله عليه سيروايت كى هے: "من ترك موضع شعرة من جنابة لم يغسلها فعل به كذا و كذا من النار "(ا? جو شخص جنابت ميں ايك بال برابر جگہ بھى دھوئے بغير چھوڑ دے، اس كو جہنم ميں يہ يہ سزا ملے گى)، حضرت على كہتے ہيں: اسى وجہ سے ميں اينے سركاد تمن ہوگيا، وہ اينے بالوں كوتر اشتے تھے۔

عنسل میں عورت کی چوٹیاں کھولنے کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

جمہور (حفیہ، مالکیہ، شافعیہ اور بعض حنابلہ) کی رائے ہے کہ اگر بالوں کو کھولے بغیر پانی ان کی جڑوں تک پہنچ جائے تو عورت پر چوٹی کا کھولنا واجب نہ ہوگالیکن اگر کھولے بغیر نہ پہنچ تو کھولنا واجب ہوگا،خواہ جنابت کاغسل ہو باحیض ونفاس کا۔

ان حضرات کا استدلال حضرت ام سلمه کی حدیث کے ان الفاظ سے ہے کہ انہوں نے حضور علیہ سے عرض کیا: ''إنبی امر أة أشد ضفر رأسی أفانقضه للحیض وللجنابة؟ قال: لا، إنما یکفیک أن تحثی علی رأسک ثلاث حثیات ثم تفیضین علیک الماء فتطهرین'' (میں اپنے سر پر چوئی تفیضین علیک الماء فتطهرین'' (میں اپنے سر پر چوئی باندھتی ہوں تو کیا حیض و جنابت کے شل کے لئے اس کو کھولوں؟ آپ علیہ فرمایا: نہیں ، بس یہ کا فی ہے کہ سر پر تین چلو جرکر آلو، پھرسارے بدن پر پانی بہاؤتم پاک ہوجاؤگی)۔ اس میں صری طور پر وجوب کی نفی ہے ، ''صحیح مسلم' میں حضرت ام سلمہ کی حدیث طور پر وجوب کی نفی ہے ، ''صحیح مسلم' میں حضرت ام سلمہ کی حدیث

تین طرح کے الفاظ کے ساتھ مروی ہے، صرف جنابت کا ذکر ، صرف حیاب کا ذکر ، صرف حیاب کا ذکر ، دونوں کا ایک ساتھ ذکر ، جمہور نے ان احادیث کو بال کی جڑوں تک پانی چینچنے پر محمول کیا ہے، اس کی دلیل اس بات کا ثبوت ہے کہ بال کی جڑوں اور کھال تک پانی پینچانا واجب ہے، یہاس لئے تاکہ تمام دلیلوں میں تطبیق دی جاسکے۔

حنابلہ کی رائے ہے کہ چین ونفاس کے قسل میں عورت کا اپنے بالوں کو کھولنا واجب ہے، البتہ جنابت کے قسل میں واجب نہیں اگر بال کی جڑیں تر ہوجا کیں، اور اس قدر زیادہ دھا گوں سے بال بندھے ہوئے نہ ہوں کہ کھال تک یا بال کے اندر تک پانی نہ پہنچ سکے اور علی الاطلاق کھولنے کا سخباب بعض حنا بلہ سے منقول ہے۔

حنابله کا استدلال حضرت عاکشه گی اس روایت سے ہے کہ نبی کریم علیہ نے ان سے فرمایا: "إذا کنت حائضا خذي ماء ک و سدرک و امتشطی" (اگرتم حیض کی حالت میں ہوتو پانی اور بیری لو اور کنگھی کرو) ، کنگھی کھلے ہوئے بالوں میں ہی ہو کتی ہے، "بخاری" میں ہے: "انفضی شعرک و امتشطی" (اپنے بال کھولواور کنگھی کرو)۔

"ابن ماجہ "میں ہے: "انفضی شعوک و اغتسلی" (۳)

(اینے بال کھولواور عشل کرو)۔اس کئے کہ اصل یہ ہے کہ بال کھولنا واجب ہو، تا کہ جس کو دھوناواجب ہے وہاں تک یقینی طور پر پانی

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من توک موضع شعوة" کی روایت ابوداؤد (۱/ ۱۲ استحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے، اور ابن حجر نے المخیص (۱/ ۱۴۲ طبع شرکة الطباعة الفنیه) میں اس طرف اشارہ کیا ہے کہ صحیح حضرت علی پراس کا موقوف ہونا ہے۔

<sup>.</sup> (۲) حدیث: "إنما یکفیک أن تحثی علی رأسک" کی روایت مسلم (۱/۲۵۹-۲۲۰ طبح الحلی ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'إذا کنت حائضا خذی ماء ک و سدرک و امتشطی " کی روایت بخاری (الفتح ار ۱۷ مطبع السّلفیه) اور مسلم (۸۷۰/۲ طبع الحلی) نے اس سے ملتی جلتی حدیث بغیر "سدر" کے لفظ کے روایت کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "انفضی شعرک و امتشطی ....." کی روایت بخاری (الفتح ۱۸۱۸ طبع التلفیه) نے حضرت عائشہ ٔ ہے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "انفضی شعوک و اغتسلی" کی روایت ابن ماجد (۱۱۰۲ طبع الحکی) نے کی ہے اور بوصری نے کہا: اس سند کے راوی ثقه ہیں، مصباح الزجاجة (۱۱۷۱ طبع دارالجنان) میں ایبانی ہے۔

جائے، عنسل جنابت میں اس کومعاف کردیا گیا کہ وہ کثرت سے ہوتا ہے، اس لئے بال کھولنا دشوار ہوگا (۱)۔

#### نومولود کے بال مونڈ نا:

• 1 - جہور (مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ) کی رائے ہے کہ ساتویں دن نومولود بچہ کے سرکے بال مونڈ نا، اور مالکیہ وشافعیہ کے نزد یک اس کے بال کے وزن کے برابر سونا یا چاندی، اور حنابلہ کے نزد یک صرف چاندی کا صدقہ کرنامتحب ہے، اور اگر بال نہ مونڈ تے تو اندازہ لگا کر بالوں کے بہ قدر صدقہ کرے گا، اور بال کا مونڈ ناعقیقہ کا جانور ذک کرنے کے بعد ہوگا۔

جیما که مروی ہے کہ حضور علیہ نے حضرت حسن کی پیدائش پر حضرت فاطمہ سے فرمایا: 'احلقی رأسه و تصدقی بزنة شعره فضة علی المساکین والأو فاض '' (اس کا سرمونڈ واوراس کے بال کے وزن کے برابر مساکین اور '' اوفاض' پر چاندی صدقہ کرو)۔

حفیہ کی رائے ہے کہ نومولود بچہ کا بال مونڈ نا مباح ہے، سنت یا واجب نہیں، یوان کے اس اصول پر ہے کہ عقیقہ مباح ہے، اس لئے کہ رسول اللہ عقیقہ سے عقیقہ کے بارے میں دریافت کیا گیا تو آپ نے فرمایا: "لا یحب الله العقوق، من أحب أن ینسک عن ولدہ فلینسک عنه، عن الغلام شاتان

- (۱) حاشیه ابن عابدین ار ۱۰۳، فتح القدیرار ۵۲، المجموع ۲ر ۱۸۴، الشرح الصغیرار ۱۹۷، کشاف القناع ار ۱۵۳
- (۲) حدیث: 'احلقی رأسه و تصدقی بزنة شعره فضة.....' کی روایت احمد (۲) حدیث: ۲۹۲-۳۹۰ طبع المیمنیه )نے ابورافع سے دوسندوں سے کی ہے جو ایک دوسر کوقوت پہنچاتی ہیں۔
- '' اوفاض'' کمزوروفقیر لوگ جن میں حالات کا مقابلہ کرنے کی طاقت نہیں ۔ (اُمعِم الوسیط)۔

مكافأتان وعن المجارية شاة "(الله تعالى كوعقوق (والدين كى نافر مانى) ناليند ب، اور جو شخص اپنی اولاد كی طرف سے ذیح كرنا چاہتو ذیح كر لے ، لڑكے كی طرف سے ایک جیسی دو بكر یاں اور لڑكی كی طرف سے ایک جیسی دو بكر یاں اور لڑكی كی طرف سے ایک بكری)۔ بیر حدیث عقیقہ كے سنت ہونے كی نفی كرتی ہے، اس لئے كه آپ علی ایک نیسی نے تعقیقہ کو چاہنے پر معلق كيا ہے، اور بياباحت كی علامت ہے۔

حنفیہ کا ایک قول ہے کہ وہ مکروہ ہے،اس لئے کہ بیقربانی کے ذریعیمنسوخ ہوچکاہے۔

کیونکه عقیقه فضیلت کا کام تھا، جس کوابتداء اسلام میں مسلمان انجام دیتے تصاور وہ قربانی کے ذریعہ منسوخ ہوگیا، اور جب فضیلت منسوخ ہوگئ تو کراہت ہی رہ جائے گی

# اجنبی عورت کے بال دیکھنا:

اا – اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ اجنبی عورت کا بال دیکھنا حرام ہے، اسی طرح عورت کے لئے جائز نہیں کہ اجنبی مردوں کے سامنے اپنے بال کوظا ہر کرے۔

حفیہ وشافعیہ کی رائے ہے کہ اس کو دیکھنا نا جائز ہے اگر چہوہ جسم سے الگ ہو '''

- (۱) حدیث: "لا یعب الله العقوق" کی روایت نمائی (۱/ ۱۹۳۱، طبع المکتبة التجاریه) اور حاکم (۲۳۸، ۲۳۸ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے، اور الفاظ نمائی کے بیں ، حاکم نے اس کوضیح قرار دیاہے اور ذہبی نے اس کی موافقت کی ہے۔
- (۲) الفتاوی الهندیه ۳۹۲٫۵، بدائع الصنائع ۱۹٫۵، المغنی ۲۳۲۸–۹۳۷، جواهرالإکلیل ار ۲۲۲، القلیو بی ۲۵۷٫۳
- (۳) حاشیه ابن عابدین ۲۳۸٫۵ فتح القدیرار ۱۸۲، البنایه ۶۷۷٬۸۳۵ مطالب اولی النبی ۱۸٫۵، الروضه ۲۲۷۷، حافیة الدسوقی ار ۲۱۴۔

### بال اوراون كوفر وخت كرنا:

11 - جمہور (حفیہ، شافعیہ اور حنابلہ) کی رائے ہے کہ بھیڑوں کی
پشت پراون کی نی ناجائز ہے، اس لئے کہ ابن عباس کی حدیث میں
ہے: "نهی أن تباع شمرة حتى تطعم ولا صوف علی ظهر
ولا لبن فی ضرع" (آپ نے منع فرمایا کہ پھل کوفروخت کیا
جائے تا آ نکہ کھانے کے قابل ہوجائے یا پشت پراون کو یا تھن میں
دودھ کوفروخت کیا جائے )۔

نیز اس کئے کہ اون جانور کے ساتھ لگا ہوا ہے، لہذا اس کے کہ اعضاء کی طرح الگ سے اس کوفروخت کرنا جائز نہ ہوگا، نیز اس لئے کہ پشت پر رہتے ہوئے کا شخ سے قبل اون بذات خود' مال معقوم' نہیں، اس کئے کہ وہ جانور کے وصف کے درجہ میں ہے، کیول کہ وہ اس کے بقیہ اوصاف کی طرح اس کے ساتھ قائم ہے، اور بھیڑ میں وہ مقصود بالذات بھی نہیں، لہذا الگ سے اس کوفروخت نہیں کیا جائے گا، نیز اس کئے کہ وہ نیچ سے رفتہ رفتہ اگتا ہے، اب فروخت شدہ غیر فروخت شدہ سے اس طرح مخلوط ہوجائے گا کہ الگ الگ کرنا محال ہوگا۔

مالکیہ کی رائے ہے کہ بھیڑ کی پشت پراون کی فروخت تخمینہ سے کاٹنے کے ذریعہ اور بھیڑ کود کھنے کی صورت میں وزن کے ذریعہ جائز ہے، بشرطیکہ کاٹنے میں آ دھے ماہ سے زیادہ تاخیر نہ ہو ۔۔

(۱) حدیث: "نهی أن تباع ثمرة حتی تطعم" کی روایت دار قطنی ( ۱۳ / ۱۳ طبع دار المعان ) اور یبیق ( ۱۳ / ۱۳ طبع دائرة المعارف العثمانیه ) نے کی ہے، اور بیبیق نے کہا: تنها عمر بن فروخ نے اس کومرفوع نقل کیا ہے، اور وہ قو ی نہیں، دوسرے حضرات نے اس کوموقوف نقل کیا ہے، اس طرح دار قطنی نے ابن عباس پراس کے موقوف ہونے کو درست قرار دیا ہے۔

(۲) البنابي ۲/ ۴۰۸، فتح القدير ۲/ ۵۰-۵۱، كشف الحقائق ۱۸/۲، حاشية الدسوقي ۳/ ۲۱۵، روضة الطالبين ۳/ ۳۷۳، كشاف القناع ۳/۲۲۱\_

# اون میں بیع سلم:

ساا - مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ اون میں بھے سلم وزن سے جائز ہے، کاٹنے کے ذریعہ نہیں ، اس لئے کہ (مالکیہ کے نزدیک) کاٹنے میں چھوٹا بڑا ہوجا تاہے۔

یہ ضروری ہے کہ اون کی نوعیت اور اس کی اصل بیان کردی جائے کہ وہ نرکا ہوگا یا مادہ کا ، کیوں کہ مادہ کا اون زیادہ نرم ہوتا ہے، اور اس کا رنگ اور وقت بیان کیا جائے کہ وہ موسم خزاں کا ہوگا یا بہار کا ، اس کا لمبایا چھوٹا ہونا اور اس کا وزن بیان کردیا جائے ، اور بال وغیرہ مثلاً کا شخصے پاک وصاف اون ہی قبول کیا جائے گا، اور اس کے دھونے کی شرط لگا نا بھی جائز ہے (۱)۔

#### بال میں جوڑ لگانا:

۱۹۲ - عورت کے بال میں نجس بال یا انسان کے بال کا جوڑ لگانا حرام ہے، شادی شدہ عورت ہو یا غیر شادی شدہ، شوہر کی اجازت ہے ہو یا بلا اجازت، سب کیساں ہے، حنفیہ کے یہاں ایک قول کراہت کا ہے۔

اس کی دلیل ہے حدیث ہے: "لعن الله الواصلة والمستو صلة والواشمة والمستو شمة" (اللہ تعالی نے جوڑ لگانے والی اور گوانے والی اور گودنے والی اور گدوانے والی عورت پرلعنت کی ہے)۔ کسی چیز پرلعنت کرنااس کی حرمت کی دلیل عورت پرلعنت کی وجہ ہے کہ اس میں اللہ کی خلقت کو تبدیل کرکے عیب کو چھیانا اور دھوکہ دینا ہے۔

"واصل" وه عورت ہے جو اپنے بال میں دوسری عورت کے

<sup>(</sup>۱) الفتاوى الهندية سر١٨٥، حاشية الدسوقى سر١٥٥، نهاية الحتاج ٢٠٢/٠، دروري المناف الفناع سر١٩٥٠ والشية المتاف الفناع سر١٩٥٥ والم

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لعن الله الواصلة و المستوصلة....." کی روایت بخاری (الفتّ ۱۹۸۹ مطبع التانیه) نے حضرت ابو ہریرہ میں سے کی ہے۔

بال کا جوڑ لگائے، اور وہ عورت ہے جس کے بال میں دوسر ہے بال کا جوڑ لگائے ، اور وہ عورت ہے جوڑ فریب دہی کے لئے لگا یا جائے، اور ''مستوصلۂ' وہ عورت ہے جس کی طلب پر اس کے بال میں جوڑ لگوا یا جائے، نیز اس لئے کہ انسان کی کرامت کی وجہ سے اس کے بال سے فائدہ اٹھا نا حرام ہے، اوراصل یہ ہے کہ اگر بال علا حدہ ہوجائے تو اس کو فن کر دیا جائے، اورا گرغیرانسانی یا ک بال کا جوڑ لگا یا جائے تو:

شافعیہ کاشیح قول ہیہ کہ اگرعورت شوہر والی نہ ہوتو جوڑ لگانا حرام ہے، دوسراقول: کراہت کا ہے۔

اگرعورت شو ہروالی ہوتواس میں تین قول ہیں:

اصح قول: اگرشو ہر کی اجازت سے جوڑ لگائے تو جائز ہے ورنہ مُرام ہے۔

دوم: مطلقاً حرام ہے۔

سوم:مطلقاً نه حرام ہے نہ مکروہ۔

حفیہ کی رائے اور یہی امام ابو پوسف سے منقول ہے کہ عورت کے لئے اجازت ہے کہ غیر انسانی بال اپنی چوٹیوں کو بڑھانے کے لئے لگائے۔

حفیہ کا استدلال حضرت عائشہ کے اس قول سے ہے کہ انہوں نے فرمایا: واصلہ (بال میں جوڑ لگانے والی عورت) وہ نہیں جوتم سمجھتے ہو، کوئی مضا نقہ نہیں کہ عورت کا سر بال سے خالی ہوتو اپنی کسی چوٹی میں سیاہ اون لگالے۔" واصلہ' تو وہ عورت ہے جو جوانی میں بدکاری کرتی رہے، اور جب بڑھا پا آئے تو'' قیادہ''سے جوڑلگالے۔

ما لکید کی رائے ہے کہ بال اور غیر بال کا جوڑ لگانے کی حرمت میں کوئی فرق نہیں۔

حنابلہ کی رائے ہے کہ بال میں بال کا جوڑ لگانا حرام ہے،خواہ انسان کا بال ہویا غیر انسان کا،خواہ شوہر کی اجازت سے ہویا

بلااجازت، انہوں نے کہا: کوئی مضا کقہ نہیں کہ بوقت حاجت عورت اپنے بال کو بال کے علاوہ کسی چیز سے باندھ لے، ایک روایت میں ہے: عورت اپنے سرمیں بال یااون یاان سے بی ہوئی چوٹیوں کا جوڑ نہدگائے ۔

#### بالول كوسرمين لييثنا:

10-اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ بالوں کوسر پر لپیٹ کرنماز پڑھنا مکروہ ہے، ''عقص'' یہ ہے کہ بالوں کی چوٹی کوسر کے چاروطرف باندھ لیا جائے جسیا کہ عورتیں کرتی ہیں، یا بالوں کو کیجا کر کے سر کے پیچھے گرہ لگا لی جائے۔ایسا کرنا مکروہ تنزیہی ہے، لہذا اگر کوئی ایسا کر کے نماز پڑھ لے تواس کی نماز درست ہوگی ، ابن المنذر نے حسن بھری ہے۔اس حالت میں اعادہ کا واجب ہونا نقل کیا ہے۔

کراہت کی دلیل حضرت ابن عباس کی وہ حدیث ہے جس کی روایت مسلم نے کی ہے کہ انہوں نے عبداللہ بن حارث کود یکھا کہ وہ چیجے جوڑا باندھے نماز پڑھارہے ہیں، ابن عباس ان کے جوڑے کو کھولنے گئے، جب وہ نماز سے فارغ ہوئے تو پوچھا کہ تم نے میرا سرکیوں چھوا؟ عبداللہ بن عباس نے کہا: ''انی سمعت رسول اللہ عَلَیْ یقول: انما مثل هذا مثل الذي یصلي و هو مکتوف" (۲) (میں نے رسول اللہ عَلِی کہ کو یہ فرماتے ہوئے سا مکتوف " (میں نے رسول اللہ عَلِی کہ جو بالوں کا جوڑا باندھ کر نماز پڑھاس کی مثال الی ہے جیسے کہ جو بالوں کا جوڑا باندھ کر نماز پڑھاس کی مثال الی ہے جیسے کوئی ہاتھ بندھے ہونے کی حالت میں نماز پڑھے )۔ ایک دوسری

<sup>(</sup>۱) حاشيدابن عابدين ۲۳۹/۵ ، قوانين الاحكام الشرعيدر ۴۸۲ طبع دارالعلم للملا ميين ، روضة الطالبين ار۲۷۲، مطالب أولى النهى ار ۹۰، كشاف القناع ار۸۷-

<sup>(</sup>۲) حدیث: انها مثل هذا مثل الذی یصلی "کی روایت مسلم (۱/۳۵۵ طبع الحلی )نے کی ہے۔

روایت میں ہے: ''ذاک کفل الشیطان''<sup>(۱)</sup> (بیشیطان کا حصہ ہے)۔

نیز فرمان نبوی ہے: "أمرت أن أسجد على سبعة أعظم..... ولا نكفت الثياب والشعر" (مجھسات ہدیوں پر سجده كرنے اور كبرے اور بال نسمیٹنے كاحكم دیا گیاہے)۔

ممانعت کی حکمت ہے ہے کہ نمازی کے ساتھ بال بھی سجدہ کرتا ہے، اور یہی وجہ ہے کہ اس حدیث میں اس کی مثال اس شخص سے دی گئی ہے جو ہاتھ بندھے ہوئے ہونے کی حالت میں نماز پڑھ رہا ہے۔

جہور کی رائے ہے کہ اس ممانعت میں ہروہ شخص داخل ہے جو اس طرح باندھ کر پڑھے خواہ قصداً نماز کی خاطر ایسا کرے یا نماز سے قبل اسی طرح باندھے ہوئے تھا، اور کسی اور وجہ سے ایسا کیا تھا، پھر اسی حالت میں بلاضر ورت نماز پڑھ لے۔

اس کی دلیل صحیح احادیث کامطلق ہونا ہے، اور یہی صحابہ سے منقول کا ظاہر ہے، امام مالک نے کہا: ممانعت اس شخص کے ساتھ خاص ہے جونماز کی خاطرابیا کرے '''

بال سے متعلق باقی احکام حسب ذیل اصطلاحات میں ریکھیں:

''احرام'' '' ترجیل''' تنمص''' احداد''' اخضاب''، '' تسوید''' حلق''اور' دیائے'۔

- (۱) حدیث: "ذاک کفل الشیطان "کی روایت ترندی (۲۲۳/۲ طبع الحلی ) نے حضرت ابورافع سے کی ہے، اور کہا: حدیث حسن ہے۔
- (۲) حدیث: ''أموت أن أسجد علی سبعة أعظم'' کی روایت بخاری (القُتْح ۲۹۷/۲ طبع السّلفیه) اور مسلم (۱۷ ۳۵۳ طبع الحلمی) نے حضرت ابن عباس سے کی ہے۔

زندہ انسان کے بال کی دیکھے بھال کرنا:

۱۹ - بال میں تکھی کرنامسخب ہے، اس لئے کہ حضرت ابوہریرہ گل مرفوع حدیث ہے: "من کان لہ شعو فلیکومه" ((جس کے بال ہوں وہ ان کا اکرام کرے)، نیز اس لئے کہ حضور علیہ کتھی کرنا پیند کرتے تھے، حضرت عائش کی روایت ہے: "أن النبی علیہ کان یصغی إلی رأسه و هو مجاور فی المسجد فارجله وأنا حائض" (رسول اللہ علیہ محمد میں اعتکاف فارجله وأنا حائض" (رسول اللہ علیہ محمد میں اعتکاف میں ہوتے، اور اپنا سرمیری طرف جھکادیتے، میں اس میں کتھی کرنا کردیتی، حالانکہ میں حیض سے ہوتی)، دائیں طرف سے کتھی کرنا مستوب ہے، اسی طرح ناخہ کرنامسنون ہے، بہت کشرت سے کرنا مکروہ ہے، اسی طرح ناخہ کر کے بال میں تیل لگانامسخب ہے، یعنی مکروہ ہے، اسی طرح ناخہ کر کے بال میں تیل لگانامسخب ہے، یعنی بال میں تیل لگا باجائے۔ بال میں تیل لگا باجائے۔ بال میں تیل لگا باجائے۔ ایک دن ناخہ کر کے تیل لگا یاجائے۔ تفصیل کے لئے دیکھنے: اصطلاحات "ادھان"، "امتشاط" اور "ترجیل"۔

# زندہ جانور کے بال کا تھم:

ا - زنده جانور كابال يا تو ما كول اللحم جانور كا بوگا يا غير ما كول اللحم
 جانور كا، اور بهر دوصورت اس مصل بوگا يا علا حده -

۱۸ - ما کول اللحم جانور کامتصل بال اگر اس کی زندگی میں کاٹ لیا جائے تو اس کے پاک ہونے پر فقہاء کا اتفاق ہے، اوریہی حکم اون

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من کان له شعو فلیکومه" کی روایت ابوداوُد (۳۸ ۱۹۵۳ تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے، ابن تجر نے الفتح (۱۸۲۱ تطبع السّلفیہ) میں اس کو حسن قرار دیا ہے۔

اور پشم کا ہے، اس لئے کہ فرمان باری ہے: "وَمِنُ اَصُوافِهَا وَ اَوْبَارِهَا وَأَشُعَارِهَا أَثَاثًا وَ مَتَاعًا إِلَى حِيْنِ" (اوراون اوران کے الول سے (تمہارے) گرکا سامان اورایک کے روئیں اوران کے بالول سے (تمہارے) گرکا سامان اورایک مدت تک چلنے والی فائدے کی چیزیں بنائیں )۔ آیت اظہار احسان کے لئے وارد ہے، یہ مصل اور غیر مصل دونوں میں عام ہے، اور مردہ جانور کے بال کے داخل ہونے میں اختلاف آر ہا ہے۔

اس پرامت کا اجماع ہے کہ ماکول اللحم جانور کا بال پاک ہے اگراس کو بحالت حیات کا ٹے لیا جائے ،اس لئے کہ لباس اور بستر وں میں اس کی ضرورت پڑتی ہے ، کیوں کہ شرعی طور پر ذرج کئے ہوئے جانوروں کے بال انسانی ضرورت کے لئے ناکافی ہیں۔

رہا ما کول اللحم جانور کا بحالت حیات اس سے علا حدہ کیا ہوا ال:

توحفیہ و مالکیہ کی رائے ہے کہ اگر اس کو باقاعدہ کاٹ لیا جائے
تو وہ پاک ہے، اور اگر اس کو اکھاڑ لیا جائے تو اس کی جڑیں جن میں
چکنائی ہوتی ہے نا پاک ہیں، اور ان کے یہاں اصل یہی ہے کہ زندہ
جانور کا جو حصہ علا حدہ کیا جائے وہ مردار ہے الا یہ کہ اس میں زندگی
سرایت نہ کئے ہوئے ہو جیسے بال، اون اور وبر (پشم) کہ یہ پاک
ہے۔

مالکیہ نے شرط لگائی ہے کہ اس کو کاٹا گیا ہو، اس کے برخلاف اگراس کوا کھاڑا گیا ہوتو اس کی جڑیں ناپاک ہوں گی ، شافعیہ کی رائے ہے کہ اگر اس کو کاٹا گیا ہوتو وہ پاک ہے، اور انہوں نے سابقہ آیت اوراجماع سے استدلال کیا ہے۔

امام حرمین وغیرہ نے کہا: قیاس کا تقاضا ہے کہ وہ ناپاک ہو، جیسے جانور کے بقیہ وہ اعضاء جوزندگی میں علاحدہ کئے جائیں،لیکن

(۱) سورهٔ کل ر ۸۰ ـ

امت کا جماع ہے کہ وہ یاک ہیں۔

اگر ماکول اللحم جانور کا بال زندگی میں خود بخو دیا اکھاڑنے سے علاحدہ ہوجائے تواس میں گئ'' اقوال' میں مصیح قول یہ ہے کہ پاک ہے، اس لئے کہ بیکا شنے کے حکم میں ہے، اگر چہ بیہ مکروہ ہے، بال کو کا ٹنا جانوروں میں ذرج کی طرح ہے، اورا گرجانورکوذرج کردیا جائے تونا پاک نہیں رہتا، اسی طرح اگر بال کو کاٹ دیا جائے تونا پاک نہ ہوگا۔

دوم: بینجس ہے،خواہ خود بخو دعلاحدہ ہوا ہویاا کھاڑنے سے،اس لئے کہ زندہ جانور کا جو حصہ علا حدہ کرلیا جائے وہ مردار ہے۔

اس قاعدہ کی دلیل: ابووا قدلی گی کی حدیث ہے کہ حضور علیہ مدینہ مدینہ سے کہ حضور علیہ مدینہ سے کہ حضور علیہ مدینہ سن اللہ مدینہ اللہ اور بھیڑوں کے سرین کا ٹا کرتے تھے، آپ نے فرمایا: "ماقطع من البہ ممة و ھی حیة فھی میتة" (زندہ چو پایہ کا جوحمہ کاٹ لیاجائے وہ مردارہے)۔ البتہ شافعیہ نے بال کومستنی کیا ہے، اس لئے کہ لوگوں کی ضرورت کے پیش نظراس کی طہارت پراجماع ہے، حفیہ ومالکیہ نے اس حدیث کواس حصہ پرمحمول کیا ہے جس میں زندگی ہوتی ہے، اور اس وجہ سے انہوں نے بال کومستنی کیا ہے۔

حنابلہ کے یہاں'' مذہب'' یہ ہے کہ ہر جانور کا بال، اس کے بقیہ اجزاء کی طرح ہے، لہذا جو جانور پاک ہے اس کا بال بھی پاک ہے، اور جو جانور نجس ہے اس کا بال بھی نجس ہے، زندگی کی حالت اور موت کی حالت کے درمیان کوئی فرق نہیں۔

ایک روایت میں ہے: وہ نجس ہے، دوسری روایت ہے: پاک پر

<sup>(</sup>۱) حدیث: "ما قطع من البهیمة وهی حیة ....." کی روایت ترمذی (۱) کردیث کلی این ترمذی (۱) کردیش کلی کاروایت ترمذی (۲/۴۰) کردیش کلی کاروایش کردیش کاروایش کردیش کاروایش کردیش کاروایش کردیش کاروایش کردیش کردیش کاروایش کردیش کاروایش کردیش ک

19 - غیر ماکول اللحم جانور کے متصل بال کے پاک ہونے پرفقہاء کا ا تفاق ہے، حنفیہ نے سورکو، شافعیہ وحنابلہ نے سوراور کتے کومتثنی کیا ہے کہ بید دونوں نجس العین ہیں، جب کہ مالکیہ کی رائے کے مطابق كتااورسورياك ہيں، اس لئے كدان كا ضابطه يہ ہے كه ہرجاندار یاک ہے۔

ر ہااس کا علا حدہ بال تو حنفیہ و مالکیہ کے نز دیک پاک ہے،اس بنا يرجبيها كه گذرا كه زنده جانور كاعلاحده كيا مواحصه مردار بياكن جس میں زندگی نہیں ہوتی وہ مشتنی ہے، جیسے بال، اور اس سے وہ جانور متثنی ہے جونجس العین ہو، جیسے حفیہ کے نزدیک سور، رہے ما لکیة و وہ ان کے نز دیک پاک ہے اگراس کو کاٹ لیا گیا ہو،ا کھاڑا نہ گیا ہو( سور کے بال کے احکام کی تفصیل اصطلاح: '' خنز پرفقرہ رے'' میں ریکھیں)۔

شافعیہ کی رائے ہے کہ وہ نجس ہے،اس لئے کہ زندہ کا جوحصہ علاحدہ کرلیا جائے وہ مردارہے۔

حنابلہ کے یہال" فرہب" یہ ہے کہ اس کا حکم اس کے بقیہ ا جزاء کے حکم کی طرح ہے، لہذا جوجانوریاک ہے اس کا بال یاک اور جونجس ہے اس کا بال بھی نجس ہے (۱)۔

امام احدے ایک روایت جس کوابن تیمیہ نے مخار کہا ہے یہ ہے: کتا اور سور اور ان دونوں سے پیدا ہونے والے جانور کا بال پاک ہے ۔

ا - شعر کامعنی لغت میں :علم ہے، کہا جاتا ہے: شعو به (نصر وکرم كوزن ير)شعرا وشعرا: جاننا سجهنا، "ليت شعري" كاش مجهام ہوتا، حدیث میں ہے:" لیت شعری ما صنع فلان"(۱) ليني كاش كه مجھ كواس كاعلم ہوتا جوفلاں نے كيا ہے، "أشعره الأمر وأشعره به": جمّا دينا، خبر كردينا، قرآن كريم مين ہے: "وَمَا يُشْعِرُكُمُ أَنَّهَا إِذَا جَاءَ تُ لَا يُؤْمِنُونَ "(٢) (اورتم خرنهين ركتے کہ جب وہ نشان آ جائے گا (جب بھی) پیایمان نہیں لائیں گے)۔ لعنی تمهیں کیا پیۃ؟

شعر کا غالب اطلاق منظوم کلام پر ہے، اس لئے کہ وزن اورقافیہ کی وجہ سے اس کو شرف حاصل ہوجا تاہے۔ شعر کی تعریف: وہ کلام جوایک دوسرے سے جڑ کر مرکب ہو،

قا فيه دوزن والا هو، وزن اورقا فيهاس مين مقصود بالذات هو س  $(\alpha^{(\gamma)})$ شعراصطلاح میں: قصداً مقفی وموز وں کلام ہے

حدیث: "لیت شعري ما صنع فلان" کوابن اثیرنے (النہابہ فی غریب الحدیث ۴۸۱/۲ طبع الحلبی ) میں ذکر کیا ہے۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ انعام ر ۱۰۹ ـ

<sup>(</sup>٣) لسان العرب، القامون الحيط، المصباح المنير ، المفردات في غريب القرآن، التعريفات،الكليات ٣/ ٧٤، تهذيب الأساء واللغات الإ١٢٢ فتهم دوم\_

<sup>(</sup>۴) قواعدالفقه للبركتي \_

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ار ۱۳۸ – ۱۳۹، بدائع الصنائع ار ۹۳، المجموع ار ۲۲۰، ۲۴۲،۲۴۱، حاشية الدسوقي اروم – ۵۳،الشرح الصغير ار ۲۸،۴۴،۴۹، ۰۵،المغنیار۸۱،الإنصاف۱ر۹۳\_

<sup>(</sup>۲) الفروع ار ۲۳۵، ترجيل الشعر : بال مين كنگهي كرنايا برابركرنا اورسنوارنا ـ

ہانگناہے۔

#### (۵)غناء:

۲ - غناء: موزون وغیرموزول کلام کو گنگنا کراورترنم سے پڑھناہے، بیموسیقی کے ساتھ بھی ہوتا ہےاوراس کے بغیر بھی (۲)۔

شرعي حكم:

شعر سکھنے، بنانے اور پڑھنے اور دوسرے مسائل میں فقہاء کا اختلاف ہےجس کی تفصیل درج ذیل ہے:

#### اول:شعربنانا، يره صنااورسننا:

2-ابن قدامہ نے کہا: شعر کے مباح ہونے میں کوئی اختلاف نہیں،
اس کے قائل صحابۂ کرام وعلاء ہیں۔ عربی زبان سکھنے، تفسیر میں اس کے
ذریعہ استشہاد کرنے اور کتاب وسنت کے معانی کو جانئے کے لئے اس
کی ضرورت پڑتی ہے، اور اس سے نسب، تاریخ اور عربوں کے جنگی
واقعات کا پیۃ بھی چلتا ہے، کہا جاتا ہے: شعر عربوں کادیوان ہے ۔
ابن عربی نے کہا: شعر کلام کی ایک قتم ہے، امام شافعی نے کہا:
اچھا شعر اچھے کلام کی طرح اور براشعر برے کلام کی طرح ہے، یعنی
شعر بذات خود ناپند یدہ نہیں، بلکہ اپنے مضامین کی وجہ سے ناپندیدہ
ہوجاتا ہے۔

#### متعلقه الفاظ:

#### (۱) نثر:

۲ - نثر: متفرق کلام ، جس میں قافیہ اور وزن نہ ہو، اس کا ماخذ: نشو
 الشیء: بکھیرنا ہے (۱)۔
 بیشعر کی ضد ہے۔

#### (۲) تنجع:

سا - تیح: نثر کے دوجملوں کا اخیر میں ایک حرف پر متفق ہونا: کہاجا تا ہے: "سجع الرجل کلامه" جب کوئی شخص شعر کی طرح مقفی کلام ہو لے، کین وہ موز وں نہ ہو ۔ کلام ہو ہے۔

#### (۳)رج:

۳-رجز: اکثر کے نزدیک شعری ایک قتم ہے، اس کی وجہ تسمیہ ہیہ ہے
کہ اس کے اجزاء قریب قریب ہوتے ہیں، اس کے حروف کی تعداد کم
ہوتی ہے اور زبان اس میں لرزش کرتی ہے۔

ایک قول بیہ ہے کہ رجز شعر نہیں، بلکہ بیآ دھے آ دھے یا تہائی اشعار ہوتے ہیں، نیز اس کئے کہ اس کے کہنے والے کو'' راجز'' کہتے ہیں شاعر نہیں۔

#### (۲) عداء:

۵ – حداء( حاء کے ضمہ اور کسرہ اور دال مہملہ کی تخفیف کے ساتھ ، مد وقصر دونوں درست ہے ): پیمخصوص قتم کے گانے کے ذریعہ اونٹ

<sup>(</sup>١) المصباح المنير ،القامون المحيط، فتح الباري ١٠٨٥٥-

<sup>(</sup>۲) المعجم الوسط -

<sup>(</sup>۳) المغنیٰ ور ۱۷۷\_

<sup>(</sup>۴) أحكام القرآن ١٣٦٢مـ

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، القاموس المحيط، فتح الباري ۱۹۰۹

<sup>(</sup>٢) التعريفات ١٥٦١، المصباح الممير \_ المصباح الممير ،القاموس الحيط، فتق الباري ٩٠/٩-

نووی نے کہا: تمام علاء نے کہا ہے کہ شعر مباح ہے، جب تک کہ اس میں فخش مضمون وغیرہ نہ ہو، شعر ایک کلام ہے، عمدہ شعر عمدہ اور براشعر براہے، یہی درست ہے، کیوں کہ حضور علیقی نے شعر سنااور دوسرے سے پڑھوایا، حضرت حسان بن نابت گو تکم دیا کہ مشرکین کی ہجو میں شعر کہیں، صحابہ کرام نے سفر وغیرہ میں آپ کے سامنے اشعار پڑھے، خلفاء، ائمہ صحابہ اور فضلائے سلف نے شعر سامنے اشعار پڑھے، ہرطرح کے شعر پرکسی نے کلیم نہیں کی، البتہ برے شعر پرجس میں فخش مضمون وغیرہ ہونکیر کی ہے۔

ابن جرنے کہا: جائز شعری تعریف میں علاء کے کلام کا حاصل یہ ہے کہا گرمبحد میں کثرت سے شعر نہ پڑھا جائے، اس میں ہجو، حد در جہ مدح سرائی یا کھلا جھوٹ یا حرام غزل نہ ہوتو جائز ہوگا۔

ابن عبدالبر نے ان اوصاف کے جامع شعر کے جواز پراجماع نقل کیا ہے، اور انہوں نے احادیث سے اور اس بات سے استدلال کیا ہے کہ حضور علیہ کے سامنے شعر پڑھا گیا یا آپ علیہ نے پڑھوایا، کہ حضور علیہ کے سامنے شعر پڑھا گیا یا آپ علیہ بین ان تمام صحابہ اور اس پر نکیر نہیں گی۔ ابن سیدالناس نے ایک جلد میں ان تمام صحابہ کے نام جمع کئے ہیں جن سے خاص طور پر حضور علیہ ہے۔ متعلق کوئی عائش گا یہ قول تھل کیا ہے: شعراح چھا بھی ہے اور برا بھی، اجھے شعرکولو عائش کا یہ جاور برا بھی، اجھے شعرکولو اور برر کوچھوڑ دو۔ انہوں نے کعب بن ما لک کے بہت سے اشعار اور بر کے بہت سے اشعار نقل کئے ہیں، جن میں چالیس بیت کا ایک قصیدہ ہے، امام بخاری ہی نقل کئے ہیں، جن میں چالیس بیت کا ایک قصیدہ ہے، امام بخاری ہی میں نقل کی ہے: "اللا دب المفرد" میں عبداللہ بن عمرو گی مرفوع روایت ان الفاظ میں نقل کی ہے: "اللہ عر بمنزلة الکلام حسنہ کے حسن میں نقل کی ہے: "الشعر بمنزلة الکلام حسنہ کے درجہ میں نقل کی ہے: "الکلام و قبیحہ کقبیح الکلام" (شعرعام کلام) کو درجہ الکلام و قبیحہ کقبیح الکلام" (شعرعام کلام) کو درجہ الکلام و قبیحہ کقبیح الکلام" (شعرعام کلام) کو درجہ

عبدالله بن عمر وكى حديث: "الشعر بمنزلة الكلام" كى روايت بخارى نے

میں ہے، اچھا شعر اچھے کلام کی طرح اور براشعر برے کلام کی طرح ہے)۔

ا مام مسلم نے عمر وبن شرید سے انہوں نے اپنے والد سے نقل كيا ب كمانهول في كها: "و دفت رسول الله عَلَيْسِهُ يوما فقال: هل معك من شعر أمية بن أبي الصلت شيء؟ قلت: نعم، قال: "هيه" فأنشدته بيتا، فقال: "هيه" ثم أنشدته بيتا، فقال: "هيه" حتى أنشدته مائة بيت" (ايك دن میں رسول اللہ علیہ کے ساتھ سوار ہوا، آپ نے فرمایا: تم کوامیہ بن صلت کے کچھاشعار یاد ہیں؟ میں نے کہا: ہاں، آ ب نے فرمایا: پڑھو، میں نے ایک شعر پڑھا، آپ نے فرمایا: اور پڑھو، پھر میں نے ایک شعریٹ ھا، آپ نے فرمایا اور پڑھو، یہاں تک کہ میں نے سواشعار پڑھے ) قرطبی نے کہا: بیاشعار یاد کرنے اوران کا اہتمام کرنے کی دلیل ہے جبکہ وہ الیی حکمتوں اورمعانی پرمشمل ہوں جوشریعت اور فطرت کے اعتبار سے پیندیدہ ہوں،حضور علیہ نے امید کے اشعار کوزیادہ پڑھنے کی اس لئے خواہش کی تھی کہ وہ حکیم آ دمی تھا،حضور عَلِيلَةً نَ فَرَمَايا: "كاد أمية بن أبي الصلت أن يسلم" (قريب تقاكهامية بن الى الصلت مشرف به اسلام موجاتے) ـ حضرت عباس نے چنداشعار سے حضور علیہ کی مدح کرنی چاہی تو آپ نے فرمایا: "هات لا يفضض الله فاک" (<sup>۳)</sup>

الادب المفرد (ص ٢٩٩ طبع السلفيه) ميں كى ہے، اور ابن حجر نے فق البارى(١٠/ ٥٣٥ طبع السلفيه) ميں اس كى اسنادكوضعيف قرار دياہے، البته اس كـ' شواہد' ذكر كئے ہيں جن سے اس كوتقويت ملتى ہے۔

(۲) تفییر قرطبی ۱۳۵۸ - ۱۴۵۱ م صحیح مسلم شرح النودی ۱۸۱۵ اور فرمان نبوی: "کاد أمیة ابن الصلت أن یسلم" سابقه صدیث کاتترہے۔

(۳) تفسیر قرطبی ۱۳ ۱۸ ۱۳ مار

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم مع شرح النووی ۱۵ر ۱۴۔

<sup>(</sup>۲) فتح الباري ۱۰ (۵۳۹ ـ

( کہو،اللہ تمہارے دانت نہ گرائے )۔

حضرت انس کتے ہیں کہ حضور علیقہ عمر ۃ القضاء کے موقع پر مکہ میں داخل ہوئے اور حضرت عبد اللہ بن رواحہ آپ علیقہ کے آگے آگے بیکتے ہوئے چل رہے تھے:

خلوا بني الكفار عن سبيله

اليوم نضربكم على تنزيله ضربا يزيل الهام عن مقيله

ویڈھل النحلیل عن خلیله
(کفارکی اولاد! آپ علیہ کاراستہ چھوڑ دو، آج کے دن ہم تم کوالیا
ماریں گے جیسا کہ قرآن میں تمہارے مارنے کا حکم نازل ہوا، یعنی الیم
مار جو کھوپڑی کواپنی جگہ سے اکھاڑ بھینکے گی، اور ایک دوست کو دوسرے
دوست سے غافل کردے گی)۔

حضرت عمرٌ نے فرمایا:اے ابن رواحہ! کیااللہ کے حرم میں اور رسول اللہ علیہ ہے کے سامنے؟

توحضور علیه نیز مایا: "خل عنه یا عمر فلهی أسرع فیهم من نضح النبل" (عمر! ان کوچھوڑ دو ( یعنی اشعار پڑھنے دو) کیوں کہ اشعار ان ( کا فروں ) پر تیر کی بارش سے زیادہ جلد اثر انداز ہوتے ہیں )۔

حضرت انی بن کعبؓ نے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ علیقیۃ

نے فرمایا: "إن من الشعر حكمة" (البحض اشعار سرا پا حكمت بين)\_

اس سے واضح ہوتا ہے کہ شعر کومطلقاً حرام یا مکروہ کہنے کی کوئی وجہنہیں ہے۔

۸ - جمہور فقہاء نے کہا: کبھی کبھی شعر کا جاننا فرض ہوتا ہے جبیبا کہ ابن عابدین نے شہاب خفاجی کا بی تول نقل کیا ہے کہ اہل جاہلیت، اور خضر مین (جنہوں نے جاہلیت اور اسلام دونوں زمانہ پایاہو) اور اہل اسلام کے اشعار کو روایتاً و درایتاً جاننا فقہاء اسلام کے نزدیک فرض کفایۃ ہے، اس لئے کہ اس کی وجہ سے عربی زبان کے قواعد کا ثبوت ہوتا ہے، جو قر آن وسنت کے علم کا ذریعہ ہیں، اور کتاب وسنت کے علم پربی ان احکام کا جاننا موقوف ہے جس سے حلال وحرام میں تمیز ہوتی ہے۔

اور عربوں کے کلام میں معانی کی غلطی توممکن ہے، کیکن الفاظ اور ترکیبات کی غلطی نہیں ہو سکتی (۲)۔

9 - اور بھی شعر کا جاننا مندوب ہوتا ہے، جبکہ اس میں اللہ تعالی کا ذکریا
اس کی حمدیا اس کی ثنا ہو، یا رسول اللہ علیہ کیا آپ پر درودیا
آپ کی ستاکش یا آپ کا دفاع یا صحابہ کرام کا ذکریا ان کی تعریف یا
متقیوں کا اور ان کے اوصاف واعمال کا ذکر ہو، یا وعظ وحکمت کا شعر
ہو، یا گنا ہوں سے احتیاط کرنے یا طاعات اور نیک اخلاق کی ترغیب کا
شعر ہوں۔

احبی شعر حرام ہوتا ہے جبکہ اس کے الفاظ میں کسی ناجائز چیز کا ذکر ہو مثلاً شراب کا ہیجان انگیز تعارف یا کسی مسلمان یا ذمی کی ہجو، یا شعر

حدیث: "هات ، لا یفضض الله فاک" کی روایت طبرانی نے اپنی المجم الکبیر (۴م/ ۲۵۳ طبع وزارة الاوقاف العراقیہ) میں اور میشی نے المجمع (۲۱۷-۲۱۸ طبع القدی) میں کی ہے،اور کہا:اس میں پھر راوی ایسے مہل جنھیں میں نہیں جانیا۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "خل عنه یا عمر، فلهی أسرع فیهم من نضح النبل" کی روایت تر ندی (۱۳۹/۵ المطع الحلی) نے کی ہے، اور کہا: حدیث حسن صحیح ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "إن من الشعر حكمة" كى روایت بخارى (افتح ۱۰ / ۵۳۷ طبع السّلفيد) نے كى ہے۔

<sup>(</sup>۲) رداختارا/۳۲ـ

<sup>(</sup>سُ) تفسيرالقرطبی ۱۳۶۳، فتح الباری ۱۰ر۵۴۷، ردالمحتارار ۴۴۳، نهاية المحتاج ۲۸۳۸، اسنی المطالب ۴۸۲۴س

میں حدسے تجاوز کرنااور جھوٹ کہنا کہ اس کومبالغہ پرمحمول کرناممکن نہ ہو یاکسی معین امر د (نوعمر لڑکے) یا معین اجنبی عورت کاحسن بیان کرنا یاوہ شعر جولہوولعب کے طور پر کہا جائے (۱)۔

11 - بھی شعر مکروہ ہوتا ہے، اس کے متعلق مذا ہب میں تفصیل ہے:
حنفیہ کے نزدیک مکروہ شعر سے ہے کہ انسان ہمیشہ کے لئے اس کا
ہوکر رہ جائے، اس کو اپنا پیشہ بنا ہے، اور شعر اس پر اس قدر غالب
آ جائے کہ اللہ کے ذکر اور شرعی علوم کی تحصیل سے روک دے، نیز وہ شعر
جس میں رخساروں ، قد وقامت اور بالوں کی تصویر تشی ہو، اسی طرح
جس شعر میں فستی و فجور اور شراب کا ذکر ہواس کا پڑھنا مکروہ ہے کہ ایسا
ما لکیہ نے کہا: بلا ضرورت بہت زیادہ شعر کہنا مکروہ ہے کہ ایسا

(۳) سورهٔ لیس ر ۲۹\_

میں نے ایک شعر بھی نہیں کہا (۱)۔

"اَلَم ذٰلِکَ الْکتِابُ لَارَیُبَ فِیهِ" (الف، لام، میم، برکتاب که) کوئی شبههاس میں نہیں)۔

ابن عربی نے کہا: مذموم شعر میں سے بیہ ہے کہ انسان اپنے دل کی تسلی اور بات بنانے کے لئے الیم جھوٹی اور غلط بات کہے جواس نے عملاً نہیں کیا (۳)۔

شافعیہ نے کہا: اپنی بیوی کے ایسے اوصاف بیان کرنا بھی مکروہ ہے۔ جن کو چھپانا ہی چاہئے ، بشرطیکہ اس کے اظہار سے اس کواذیت نہ پہنچے ورنہ حرام ہے ۔ پہنچے ورنہ حرام ہے ۔

حنابلہ نے کہا: مکروہ شعر ہجو، اوراییا لطیف شعر ہے جس میں عورتوں کےاوصاف کاذ کر ہو<sup>(۵)</sup>۔

۱۲ - بھی شعرمباح ہوتا ہے اور یہی شعر کا اصل تھم ہے، فقہاء مذا ہب کی عبارتیں اس بات میں قریب قریب کیساں ہیں۔

حنفیہ نے کہا:تھوڑ سے شعر میں کوئی مضا کقہ نہیں اگراس کا مقصد نکات، اعلی تشبیہات اور دکش معانی کی تعبیر ہو، اور جس شعر میں ٹیلوں، زمانوں اور قوموں کا ذکر ہووہ مباح ہے (۲)۔

ما لکیہ نے کہا: شعر پڑھنا اور بنانا مباح ہے اگر بہت زیادہ نہ ہو، ورنہ مکروہ ہے، البتہ وہ اشعار جن کی ضرورت استدلال میں پڑتی ہے۔ بان میں کوئی حرج نہیں

شافعیہ نے کہا: شعر بنانا، یا صنااورسننامباح ہے بشرطیکہ اس میں

<sup>(</sup>۱) رو المحتار ۱۲/۱ – ۳۳۳،۳۳۳، الفوا كه الدوانی ۴۸۸۲، نهاية المحتاج ۸/۲۸۳۸ أسنی المطالب ۱۷۸۳، المغنی ۱۷۸۹ –

ر دامختارار ۳۲–۳۳،۳۳م م

<sup>(</sup>I) الفوا كهالدواني ٢ / ٣٥٨ ، تفسير القرطبي ١٥ / ٣٥٨ .

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ۱،۲\_

<sup>(</sup>٣) احكام القرآن ٣١٥٨-

<sup>(</sup>۴) نهایة الحتاج ۸ ر ۲۸۳ الجمل ۸ ر ۳۸۲ ـ

<sup>(</sup>۵) الفروع ۲ ر۵۷۵ ـ

<sup>(</sup>۲) ردامختارار۲۳،۳۲۸ م

<sup>(</sup>۷) الفوا كهالدواني ۲۸۵۸\_

کوئی ایسی چیز نہ ہو جوممنوع ہو یاکسی ممنوع کا متقاضی ہو، اس میں سلف وخلف کی پیروی ہے، نیز اس لئے کہ حضور علیہ کے بہال پچھ شعراء سے جن کے اشعار آپ سنا کرتے تھے، مثلاً: حضرت حیان بن ثابت ہ حضرت عبداللہ بن رواحہ اور حضرت کعب بن مالک ہنز اس لئے کہ آپ نیز اس لئے کہ اس کے امید بن ابوالصلت کے سواشعار پڑھوائے، اس لئے کہ اس کے اکثر اشعار میں حکمت، امثال، اور دوبارہ زندہ کئے جانے کی یا دد ہائی ہے، اسی وجہ سے حضور نے فرمایا: "کاد اُن یسلم" (اور یب تھا کہ ہے، اسی وجہ سے حضور نے فرمایا: "کاد اُن یسلم" (اور یب تھا کہ جہ اسی وجہ سے حضور نے فرمایا: "کاد اُن یسلم" (اور یب تھا کہ حکمہ شان ہوجائے)، نیز فرمان نبوی ہے: "إِن من الشعر حکمہ شان ہوجائے ہیں)۔ حکمہ شان کہ جان قدامہ نے کہا: شعر کے مباح ہونے میں کوئی اختلاف نبیں ہے، صحابہ وعلماء کرام نے اشعار کہے جیں، اور شعر کی ضرورت پڑتی ہے (۳)۔

# دوم:شعرسيكهنا:

سا ۔ فقہاء کی رائے ہے کہ شعر سیسنا مباح ہے، بشر طیکہ اس میں کم عقلی نہ ہو یا برائی برآ مادہ کرنانہ ہواوراس کی ممانعت کا کوئی سبب نہ ہو۔

بعض اشعار کا سیکھنا حفیہ کے نز دیک فرض کفایہ ہے جبیبا کہ ابن عابدین نے شہاب خفاجی سے قتل کیا ہے <sup>(۴)</sup>۔

مالکیہ نے کہا: ان اشعار کوسکھنے کے جواز میں کوئی اختلاف نہیں جن کو صنفین استدلال کے لئے پیش کرتے ہیں، حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ مباح شعروغیرہ کے سکھنے کے لئے اجرت پر رکھنا درست

- (۱) حدیث: "کاد أن يسلم" كَ تَحْ يَحُ فقره نمبر كمين گذرچكى ـ
- (۲) نهایة المحتاج ۲۸۳۸، أسنی المطالب ۳۲۲/۳، اور حدیث "إن من المطالب ۳۲۲/۳، اور حدیث "إن من الشعو حكمة" كی تخریخ فقره نمبر کیرگذر چکی ـ
  - (۳) المغنی ۱۷۷۵ ا
- (۷) رواکختار ۱۸۲۱ مالفوا که الدوانی ۴۸۸۵ مائنی المطالب ۱۸۲۷ مطالب اُولی انہی ۳۸ سام ۱۸۳

ہے اور اس پر اجرت لینا جائز ہے<sup>(۱)</sup>۔

سوم: حضورها فيلية كوشعركهني سيروكا جانا:

۱۹ - حضور علی سب سے زیادہ فصیح و بلیغ سے، آپ کو جامع کلمات سے نوازا گیا، کین آپ کو شعر سے روک دیا گیا، کیول کہ اللہ تعالی نے آپ کو جو قر آن فصاحت اور اعجاز کا ذخیرہ عطا کیا وہ آپ کی سچائی کی دلیل تھی، جیسا کہ آپ کولکھنا نہیں سکھایا، اور" ای" باقی رکھا، تا کہ اس حالت کی تا ئیدو تا کیدہ و سکے، اور تا کہ ان لوگول کوشبہ نہ ہوجن کی طرف آپ رسول بنا کر بھیجے گئے کہ آپ کوفطری طور پر جوشاعری کی قوت ملی ہے اسی وجہ سے آپ قر آن پیش کر سکے ہیں (۲)۔

فرمان باری ہے: "وَمَا عَلَّمُنَاهُ الشِّعُرَ وَمَا يَنْبَغِي لَهُ إِنْ هُو إِلَّا ذِكُرٌ وَ قُورُ آنٌ مُّبِينٌ" (اور جم نے آپ کوشعروشاعری شو إِلَّا ذِکُرٌ وَ قُرُ آنٌ مُّبِينٌ" (اور جم نے آپ کوشعروشاعری نہیں سکھائی اور نہوہ آپ کی شایان ہے، بیقر آن تو ایک تھیجت اور کھلی ہوئی آسانی کتاب ہے)۔

- (۱) الفوا كهالدواني ۲۲ ۴۵۸ ،مطالب او لي النبي ۳۷ سر ۶۴۳ ـ
- (۲) أحكام القرآن لا بن العربي ۲۱/۴ بقسير القرطبي ۱۵ر۵۵\_
  - (۳) سورهٔ کیس *۱*۹۹\_
- (۴) حدیث: "کان یتمثل بشعو ابن أبی رواحة....." کی روایت ترفی (۱۳۹/۵ اطبع الحکی ) نے کی ہے ، اس کی اساد میں کلام ہے، اور پیثمی نے اسے الحجم (۱۲۸/۸ طبع القدی ) میں ذکر کیا ہے، اور بروایت ابن عباس اسے بزار اور

دوسرے کا کوئی شعر پڑھتے تھے؟ انہوں نے کہا: ہاں ابن رواحہ کا شعر پڑھتے تھے، اور فرماتے تھے: جس کوتم نے توشنہیں دیا وہ تمہارے پاس خبرلائے گا)۔

حضرت ابوہر برقانے نبی کریم علیقی سے روایت کیا ہے کہ آپ علیق نفر مایا: "أصدق كلمة قالها شاعر كلمة لبيد (ألا كل شيء ما خلا الله باطل)" (أسب سے بچی بات جو كسی شاعر نے کہالبيد کی بيبات ہے: ماسوائل كے ہرشی لغو ہے)۔ اگر حضو والیق کے کلام میں شعر كاوزن پا یاجائے تواس سے به لازم نہيں آتا كہ آپ شعر جانتے تھے، اسی طرح آپ كے كلام كنثر میں جووزن پا یاجا تا ہے بہی حكم ركھتا ہے مثلاً آپ آپ کے كلام كنثر میں جووزن پا یاجا تا ہے بہی حكم ركھتا ہے مثلاً آپ آپ کی کلام کنثر میں جووزن پا یاجا تا ہے بہی حكم ركھتا ہے مثلاً آپ آپ کی کلام کنثر میں جووزن پا یاجا تا ہے بہی حكم ركھتا ہے مثلاً آپ آپ کی کلام کنثر الله ما لقیت " (آپ توتو ایک انگل ہے جوزخی ہوگئی، اور نجھے جو بچھ پیش آ یا اللہ کی راہ میں پیش آ یا اللہ کی ۔

نیز آپ علیه کاارشاد ہے:

"أنا النبي لاكذب أنا ابن عبد المطلب" (") (مين نبي مول جمول أنهي المطلب كابيامول) -

كَبْهِي بَهِي اس طرح كى چيز قرآنى آيات ميں بھى آتى ہے، مثلاً فرمان بارى ہے: "لَنُ تَنَالُوا الْبِرَّ حَتَّى تُنْفِقُوا مِمَّا تُحِبُّونَ "<sup>(م)</sup>

ی رواحہ کا شعر (جب تک اپنی محبوب چیزوں کوخرج نہ کروگے (کامل) نیکی (کے یا وہ تمہارے مرتبہ (کونہ پہنچ سکوگے)۔ اور فرمان باری ہے: "نَصُرٌ مِّنَ اللَّهِ وَقَدُحٌ قَرِيُبٌ" (الله کی طرف سے مدداور جلد فتح یابی)۔ اور نیز

الله تعالىٰ كا ارشاد ہے: "وَجِفَانٍ كَالُجَوَابِ وَ قُدُورٍ رَّاسِيَاتٍ"<sup>(۲)</sup>(اورلگن جيسے وض اور (بڑی بڑی) جمی ہوئی دیگیں)۔

اوردوسری بہت آیات ہیں، اور پیشعر نہیں، اور خاس کے ہم معنی، اور خاس سے لازم آتا ہے کہ حضور شاعری جانتے تھے یا شاعر سے تھے، اس لئے کہ رجز وغیرہ کے دو قافیوں کو بلا قصد کہہ دینے سے (جیسا کہ قرطبی نے کہا) پیلازم نہیں آتا کہ کہنے والا شعر سے واقف ہو، اور اس کوشاعر کہا جائے، جیسا کہ ایک بارکوئی کپڑاس دے تو اس کو درزی نہیں گہتے، ابواسحاق زجاج نے کہا: "وَ مَا عَلَّمُنَاهُ الشَّعُرَ " (اور ہم نے آپ کوشعروشاعری نہیں سکھائی) کا مطلب الشَّعُو " " ) (اور ہم نے آپ کوشعروشاعری نہیں سکھائی) کا مطلب ہے کہ ہم نے ان کوشعر کہنا نہیں سکھایا لیعنی ہم نے ان کوشاعر نہیں بنایا، لیکن بیکوئی شعر پڑھنے سے مانع نہیں (۴)۔

# جهارم-مسجد میں شعر پڑھنا:

۱۲ جہہور فقہاء کی رائے ہے کہ شعر کے مضمون کا اعتبار ہوگا،
 اگر مضمون اچھا ہوتو اس کو مسجد میں پڑھنا جائز ہے ور نہیں (۵)۔

ابن عابدين نے كها: امام طحاوى نے شرح معانى الآثار ميں روايت كيا ہے: "أنه عَلَيْتُهُ نهى أن تنشد الأشعار في المسجد وأن يباع فيه السلع وأن يتحلق فيه قبل الصلاة" (رسول

طبرانی کی طرف منسوب کیاہے،اورکہا:ان دونوں کے رجال صحیح کے رجال ہیں۔ و:

<sup>(</sup>۱) فتح البارى ۱۰ر۵۳۵–۱۵۰۱ور حدیث: "أصدق كلمة قالها شاعر ......" كی روایت بخاری (افتح ۱۰ر۵۳۷ طبع السّلفیه) اور مسلم (۲۸/۳) طبع احلی ) نے كی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "هل أنت إلا إصبع دمیت ....." كی روایت بخاری (اللّٰحَ ۵۳۷/۱۰ طبع السّلفیه) نے حضرت جندب بن عبد الله سے كی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: ''أنا النبی لا کذب.....' کی روایت بخاری (الفتح ۲۸۸۸ طبع السلفید) اور مسلم (۳/ ۲۸۸ طبع الحلمی ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۴) سوره آل عمران ر ۹۲

<sup>(</sup>۱) سورهٔ صف رساله

<sup>(</sup>۲) سورهٔ سیار ۱۳ ـ

<sup>(</sup>۳) سورهٔ پس ۱۹۸

<sup>(</sup>۴) تفسيرالقرطبي ۱۵/۵۲–۵۴\_

<sup>(</sup>۵) تفسيرالقرطبي ۲۲ (۲۷ - ۲۷۱ ؛ علام الساجد بأحكام المساجد ا ۳۲۳ ـ

<sup>(</sup>٢) حديث: "نهى أن تنشد الأشعار في المسجد ....." كي روايت ترمزي

الدعي الله المسالة على المعارير صفى السمين المان فروخت كرنے اورنماز ہے بی اس میں حلقہ بنا کر بیٹھنے ہے منع فرمایا)۔ پھراس روایت اور ایک دوسری روایت جس میں ہے: " أن النبی عُلَيْنَهُ وضع لحسان منبرا ينشد عليه الشعر" (حضور عليسة في حضرت حسان کے لئےمسجد میں منبررکھوا یا جس پروہ شعر پڑھتے تھے ) میں بیہ تطبق دی که بهلی روایت کوان اشعار پرمحمول کیا جوقریش آپ علیسته کی ہجو میں کہتے تھے، یاان اشعار پر جومسجد میں اس قدر کثرت سے یڑھے جانے لگیں کہا کثر اہل مسجد اسی میں مصروف رہتے ہوں، اسی طرح مسجد میں اس خرید وفروخت کی ممانعت ہے جومسجد میں غالب آ جائے اورمسجد بازار کی طرح بن جائے ، کیوں کہ حدیث ہے: ''أنه صيالله عَالَيْنَ لَم ينه عليا عن خصف النعل فيه" (حضورعالينة نے حضرت علی کومسجد میں جوتے سینے سے منع نہیں فرمایا)۔ حالانکہ اگر سب لوگ مسجد میں جوتے سینے کے لئے جمع ہوں تو مکروہ ہے،خرید وفروخت اورشعر پڑھنا اورنماز سے پہلے حلقہ بنانا اگرا کثر ہوتو مکروہ ہے ور نہیں۔ بیاس کے مثل ہے جس کو قرطبی نے کہاہے <sup>(۳)</sup>۔ زرکثی نے نووی سے نقل کیا ہے، مناسب یہی ہے کہ سجد میں الیا شعرنه پڑھاجائے جس میں نہ اسلام کی مدح ہونہ نیک اخلاق وغیرہ کی ترغیب ہو،اورا گرکسی اور مقصد سے ہوتو حرام ہے۔

صیمری کا یہ تول نقل کیا گیا ہے: کچھ حضرات نے مساجد میں شعر گوئی کوممنوع قرار دیا ہے، ہمار ہزد کیک بید کروہ نہیں، کیوں کہ حضرت حسان بن ثابت مسجد میں رسول اللہ عظیمیہ کوشعر سناتے مسجد ہی میں آپ کو دوقصید سے سنائے، البتہ اس میں کثرت نہ ہو۔ زرکشی نے کہا: بظا ہر بیاس شعر پرمحمول ہے جومباح ہو، یااس میں آخرت کی ترغیب ہو، یاوہ حضور علیمیہ کی مدح یا آپ کے کچھ مناقب وما ترکے بیان سے متعلق ہو، مطلق شعر نہیں۔ ماور دی اور رویانی نے کہا: شاید مسجد میں شعر گوئی سے ممانعت والی ماور دی اور رویانی نے کہا: شاید مسجد میں شعر گوئی سے ممانعت والی مسجد میں حضور علی گئی، اور آپ کی شان میں مدحیہ مسجد میں حضور علیہ کی گئی، اور آپ کی شان میں مدحیہ اشعار کے گئے، اور آپ کی شان میں مدحیہ بیان اشعار کے گئے، اور آپ نے منع نہیں فرما یا۔ ابن بطال نے کہا: شاید میں ممانعت ہے جولوگوں کومصروف کر دے بیان اشعار کے بارے میں ممانعت ہے جولوگوں کومصروف کر دے حتی کہ ہرخض پر جومبحد میں ہے شعرگوئی غالب ہوجائے۔

رصیانی نے کہا: مبجد میں مباح شعر پڑھنا مباح ہے(۱)۔ اس لئے کہ جابر بن سمرہ کی حدیث میں ہے: "شہدت النبی أكثر من مائة مرة فی المسجد و أصحابه یتذا کرون الشعر و أشیاء من أمر الجاهلیة فربما تبسم معهم" (۲) (میں سوبار سے زائد رسول اللہ علیہ کے ساتھ مجد میں حاضر رہا، آپ کے حابہ شعر پڑھا کرتے تھے اور زمانہ جاہلیت کی باتوں کا تذکرہ کرتے تھے، آپ بسا اوقات ان کے ساتھ مسکراد سے تھے)۔

<sup>= (</sup>۲ر ۱۳۹ طبع الحلمي) اور طحاوی نے شرح معانی الآ ثار (۳۵۸ مر ۲۵۸ طبع مطبعة الله بن عمرو سے کی ہے، الفاظ تر مذی کے ہیں، اور کہا: حدیث صن ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: ''خصف علی النعل'' کی روایت طحاوی (۳۵۹/۳ طبع مطبعة الأنوار المحمدید)نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) ردامجتارار ۴۴۴ تفسیرالقرطبی ۲۷۱/۱۲\_

<sup>(1)</sup> اعلام الساجد بأحكام المساجد ٣٢٢ – ٣٢٣ ، مطالب اولى النبي ٢٥٨/٢ \_

<sup>(</sup>۲) حدیث جابر بن سمرهٔ: شهدت رسول الله أکثر من مائة مرهٔ ..... کی روایت احمد (۱/۵ طبع الحلی) نے کی ہے، اور ایبا بی تر ذی (۱/۵ ما طبع الحلی) نے کی ہے، اور ایبا بی تر ذی (۱/۵ ما طبع الحلی) نے کی ہے، اور کہا: حدیث حسن صبح ہے۔

پنجم:احرام کی حالت میں شعر پڑھنا:

کا - احرام والے خص کے لئے وہ شعر پڑھنا جائز ہے جس کا پڑھنا بے احرام خص کے لئے وہ شعر پڑھنا ہے احرام خص کے لئے وہ اشعار پڑھنا جائز ہے جن میں عورت کی فخش تعریف نہ ہو۔ حضرت ابوہریرہ گئے جائز ہے کہ انہوں نے حالت احرام میں ایسا شعر پڑھا۔ مضرت ابوالعالیہ کی روایت میں ہے انھوں نے کہا کہ میں حضرت ابدالعالیہ کی روایت میں ہے انھوں نے کہا کہ میں حضرت ابن عباس کے ساتھ چل رہا تھا، وہ احرام میں شے اور اونٹ کے ساتھ یہ رجز یہ اشعار پڑھتے جاتے تھے"و ھن یہ شہین بنا ھمیا ..... النے (وہ ہمیں بھا گئے ہوئے لے کرچاتی ہیں)۔

میں نے پوچھا: کیا حالت احرام میں" رفث" کرتے ہیں؟ انہوں نے فرمایا: "إنما الرفث ما روجع به النساء"(۱) ("رفث" وہ ہے جس میں عورتوں کو خاطب بنایا جائے)۔

# ششم: شعرسے پہلے بسم الله لکھنا:

۱۸ - فقهاء کہتے ہیں کہ تمام غیر ممنوعہ افعال واقوال کے شروع میں اور کتابوں اور رسائل کے شروع میں "بسم اللہ الرحمن الرحیم" کسنااس حدیث پاک پڑمل کرتے ہوئے مسنون ہے: "کل أمر ذي بال لا يبدأ فيه ببسم اللہ الرحمن الرحيم فهو أقطع" (جو اہم کام بھی بسم اللہ الرحمن الرحیم سے نہ شروع کیا جائے وہ دم بریدہ ہے)۔ یعنی ناقص و نامکمل رہتا ہے اور بے برکت ہوتا ہے۔ ابن حکم نے (جیسا کہ بہوتی نے کہا) نقل کیا ہے کہ بسم اللہ نہ تو شعر سے پہلے لکھا جائے گانہ اس کے ساتھ، اور شعبی نے لکھا ہے کہ شعر سے پہلے لکھا جائے گانہ اس کے ساتھ، اور شعبی نے لکھا ہے کہ

- (۲) حدیث: "کل أمر ذي بال لا يبدأ فيه ببسم الله الرحمن الرحمن الرحميم الله الرحمن الرحميم الله على الرحمية الر

لوگ اس کو ناپیند کرتے تھے،''قاضی'' نے کہا: اس کئے کہ اکثر اس میں جھوٹ اور ہجو ہوتی ہے (۱)۔

# <sup>ہفت</sup>م:شعر کی تعلیم کومہر قرار دینا:

19 - شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ شعر سکھانے کوعورت کے لئے مہر قرار دینا درست ہے، بشر طیکہ اس شعر کا سیکھنا حلال ہو، اوراس میں مشقت ہو، یعنی اس کے لئے اجارہ درست ہو، شعر کومہر قرار دینے کے درست ہونے کے بارے میں مزنی سے پوچھا گیا تو انہوں نے فرمایا: اگرابودر داء انصاری کے اس شعر کی طرح ہوتو جائز ہے۔

يريد المرأ أن يعطى مناه ويأبى الله إلا ما أرادا يقول المرأ فائدتي وزادي وتقوى الله أعظم ما استفادا

(آ دمی چاہتا ہے کہ میری آرزوپوری ہوجائے، اوراللہ وہی کرتا ہے جو چاہتا ہے، آ دمی کہتا ہے: میری کمائی اور میرامال، اوراللہ کا تقوی سب سے بڑی اس کی کمائی ہے)۔

# مشتم: شعري كتابول كي چوري ير ماته كاشا:

• ۲ - شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ تفسیر، حدیث اور فقہ، اسی طرح مفید شعر کی کتابوں کی چوری پر ہاتھ کا ٹنا واجب ہے، اور جن اشعار سے انتقاع حلال نہیں ہے ان کی کتابوں کی چوری میں ہاتھ نہیں کا ٹاجائے گا، الا یہ کہ جلد اور کاغذ کی قیمت نصاب کے برابر ہوجائے (۳)۔ تفصیل کے لئے دیکھئے: ''سرقہ'۔

- (۱) کشاف القناع ار ۳۳۸
- (۲) حاشية القليو بي على شرح المنهاج ٣٨٨ -
  - (۳) روضة الطالبين ۱۲۱۰ـ

نهم: شعر کے مضمون کی بنیاد پر حدجاری کرنا:

۲۱ - اگرشاعراپے شعر میں موجب حدچیز کااعتراف کریے و کیااس پر حدجاری کی جائے گی یانہیں؟ فقہاء کے یہاں اس میں اختلاف ہے۔ بعض فقہاء کی رائے ہے کہ اس اعتراف کی وجہ سے اس پر حد جاری کی جائے گی۔

اکثر کی رائے ہے کہاس پر حدجاری نہیں کی جائے گی ،اس لئے كه شاعر بسا اوقات اينے شعر ميں مبالغه كرتا ہے، حتى كه بير مبالغه آ میزی اس کواینے دل کی تعلی اور بات بنانے کی خواہش میں کذب بیانی اور خلاف واقعہ چیز کے دعوے اور اس کو اپنی طرف منسوب کرنے تک پہنچادیتی ہے۔حضرت علی بن ابوطلحہ نے حضرت ابن عباسٌّ سے الله تعالیٰ کے ارشاد: '' وَالشُّعَو آءُ يَتَّبِعُهُمُ الْغَاوُونَ ، أَلَمُ تَرَ أَنَّهُمُ فِي كُلِّ وَادٍ يَّهِيمُونَ، وَ أَنَّهُمُ يَقُولُونَ مَا لَا یَفُعَلُو نَ"((اوررہے شاعرتوان کی پیروی بدراہ لوگ کرتے ہیں، کیا تجھے خبرنہیں کہ وہ (شاعر) ہرمیدان میں حیران پھرا کرتے ہیں اوروہ کہتے وہ ہیں جووہ کرتے نہیں ) کے بارے میں نقل کیا ہے کہ انھو ں نے فرمایا: ان کے اکثر اشعار میں جھوٹ ہوتا ہے، اس کے بعد ابن کثیر نے کہا: حضرت ابن عباس کا بیرتول واقع اور صحیح ہے، کیوں کہ شعراءایسے اتوال وافعال پر فخر ومباہات کرتے ہیں جوان سے یاان کے بارے میں صادر نہیں ہوئے ہوتے ،اور جو چیزان کے پاس سرے ہے نہیں ہوتی اس کے بہت زیادہ ہونے کا دعوی کرتے ہیں،حضرت عمر کے بارے میں مروی ہے کہ انہوں نے نعمان بن عدی بن نضلہ کا ایک شعر سنا جس میں شراب نوثی کا اعتراف تھا، اور جب انہوں نے نعمان سے یو چھا توانہوں نے کہا: بخداامیرالمونین! میں نے بھی بھی شراب نو شی نہیں کی ،اور جو ہا تیں میں کہہ گیا ہوں ان کو بھی نہیں کیا ہے،

یشعر یونهی ایک بات تھی جومیری زبان پرآگئی، حضرت عمر نے فرمایا:
میراخیال یہی ہے، کیکن جبتم یہ کہہ چکے ہوتو آئندہ بھی بھی تم میر ب
کسی کام پر مامور نہ ہوگے، یہ نہیں لکھا ہے کہ حضرت عمر نے ان پر
شراب نوشی کی حدجاری کی حالانکہ ان کے شعر میں اس کا ذکر تھا، اس
لئے کہ شعراء ایسی بات کہتے ہیں جو کرتے نہیں لیکن حضرت عمر نے
ان کی مذمت کی ، اس پر انہیں ملامت کی ، اور اسی بنیاد پر ان کومعز ول
کردیا (۱)۔

# دہم:شعرکےذربعہ کمانا:

۲۲- بعض فقہاء کی رائے ہے کہ شعر کی کمائی، بری کمائی اور ناجائز و حرام ہے، اس لئے کہ عموماً شاعر کو جو کچھ دیا جاتا ہے اس کی زبان بند کرنے کے لئے دیا جاتا ہے، اور ایسا شاعر شیطان کے سوا کچھ نہیں، جیسا کہ حضرت ابوسعید خدر کا گی روایت ہے کہ ہم لوگ حضور علیہ ہے کہ ماتھ چل رہے تھے، اتنے میں ایک شاعر سامنے آیا جوشعر پڑھ رہا تھا، آپ علیہ تے، اتنے میں ایک شاعر سامنے آیا جوشعر پڑھ رہا تھا، آپ علیہ تے فرمایا: "خذوا الشیطان" (اس شیطان کو کپڑو)۔

قرطبی نے کہا: ہمارے علماء نے کہا: اس شاعر کے ساتھ حضور علیہ تھا کہ آپ کواس کے حالات کا حضور علیہ تھا کہ آپ کواس کے حالات کا علم رہا ہوگا،اس لئے ہوسکتا ہے کہ وہ ان شعراء میں ہو جوشعر کو کمائی کا ذریعہ بنانے میں مشہور ہوں، چنانچہ اس کواگر مال ملے تو تعریف میں غلوکرتا ہوگا، اور اگر نہ ملے تو حد درجہ مذمت اور ججو کرتا ہوگا، اور وہ لوگوں کوان کے مال و دولت اور عزت و آبرو میں ایذا پہنچا تا ہوگا،

<sup>(</sup>۱) تفسیرابن کثیر ۳ر ۳۵۳–۳۵۴، تفسیرابن العربی ۳۷۵۳، تفسیر القرطبی سار ۲۵ ۳، تفسیر القرطبی سار ۲۵ ۳، تفسیر القرطبی سار ۲۵ ۳ ۱۰ تفسیر القرطبی

<sup>(</sup>۲) حدیث: "خذوا الشیطان "کی روایت مسلم (۲۹/۹۲)، ۱۷۷ طبع التحلی )نے کی ہے۔

بلااختلاف جسشاعر کی میرحالت ہوگی شعر کے ذریعہ اس کی ساری کمائی حرام ہے، اور اس کے لئے جو اشعار وہ کہے گا حرام ہیں، اس کے شعر کوسننا جائز نہیں، بلکہ اس پر نگیر ضروری ہے، لین اگر کسی کے لئے ایسا کرناممکن نہ ہواور وہ شاعر کی زبان سے خوف ز دہ ہوتو اس کے لئے ایسا کرناممکن نہ ہواور وہ شاعر کی زبان سے خوف ز دہ ہوتو اس کے لئے یہی متعین ہے کہ جہال تک ہو سکے اس کی مدارات کرے، اور حتی الامکان اس کورو کے، ابتداءً اس کو پچھ دینا جائز نہیں، اس لئے کہ یہ معصیت میں تعاون کرنا ہے، لیکن اگر دینا پڑے تو آبر و بچانے کہ یہ معصیت میں تعاون کرنا ہے، لیکن اگر دینا پڑے تو آبر و بچانے کی نیت سے اس کو دے، انسان جس کے ذریعہ اپنی عزت بچاتا ہے وہ اس کے لئے صدقہ لکھا جاتا ہے۔

حصکفی حفی نے کھا ہے کہ حضور علیہ شعراء کواوران لوگوں کو دیتے سے جن کی زبان کا خوف ہوتا تھا۔ ابن عابدین نے حضرت عکرمہ کی یہ مرسل روایت نقل کی ہے کہ انہوں نے کہا: ایک شاعر خدمت نبوی میں آیا، حضور علیہ نے فرمایا: "یا بلال اقطع عنی لسانه فاعطاه اُربعین در هما" (بلال! اس کی زبان میری طرف سے بند کرو، چنانچہ بلال نے اس کو چالیس در ہم دیئے)۔

عدى بن ارطاة نے حضرت عمر بن عبد العزیز سے کہا: امیر المونین ! حضور علیہ کی گئی اور آپ علیہ نے عطافر مایا، المونین ! حضور علیہ کی مدح کی گئی اور آپ علیہ نے عطافر مایا، اور آپ علیہ ہر مسلمان کے لئے نمونہ عمل ہیں، انہوں نے کہا:

کس نے وہ مدح کی ؟ عدی نے کہا: عباس بن مرداس سلمی نے کی، اور آپ اللہ نہ نے کا کہا ہوں ایک جوڑ اوے کراس کی زبان بندگی اور آپ اللہ ایک بندگی اور آپ اللہ ایک ایک جوڑ اوے کراس کی زبان بندگی اور آپ اللہ ایک ایک جوڑ اوے کراس کی زبان بندگی ا

حدیث: یا بلال اقطع عنی لسانه ...... کی روایت خطابی نے الغریب (۲۰/۱ کا طبع مرکز البحث العلمی مکة المکرّمه) میں اور بیبی نے اپنی سنن (۲۰/۱ کا طبع دائرة المعارف العثمانیه) میں کی ہے، اور حدیث کے مرسل ہونے کی وجہ سے بیبی نے کہا: ید منقطع "ہے۔

(۳) تفسیرابن العربی ۲۲۲۳م\_

لیکن جس شاعر کے شرکا اندیشہ نہ ہواور اس کو مدارات کے طور پر یا زبان بند کرنے کے لئے نہ دیا جائے تو ظاہر یہی ہے کہ اس کو جو کچھ دیا جائے حلال ہے، اس لئے کہ حدیث ہے: ''أن النبی عَلَیْتِ الله عنه لما امتد حه دفع بر دته إلى کعب بن زهیر رضی الله عنه لما امتد حه بقصیدته المشهورة''() (حضور عَلِیْتُ نے کعب بن زہیر 'ُلو بقصیدته المشهورة''() (حضور عَلِیْتُ نے کعب بن زہیر 'ُلو اپنی چادر عطاکی، انہوں نے آپ کی مدح میں ایک مشہور قصیدہ کہا ایک مشہور قصیدہ کہا ۔

جب حضرت عمر بن عبدالعزیز خلیفہ مقرر ہوئے تو شعراء ان کے پاس آئے، جیسا کہ ان سے پہلے کے خلفاء کے پاس وہ آیا کرتے تھے، یہ شعراء کئی دن تک حضرت عمر بن عبدالعزیز کے دروازے پرکھڑے دہے، اندرآنے کی اجازت نہیں ملی، بالآ خرعدی بن ارطاۃ آئے، وہ ایک ذی حیثیت آ دمی تھے، جریر نے ان کو پکڑ کر کہا کہ سفارش کردیں، چنا نچہا نہوں نے شعراء کے لئے اندرآنی کی اجازت ما نگی تو عمر بن عبدالعزیز نے صرف جریر کے لئے اجازت دی، اور جب جریران کے سامنے آئے تو عمر بن عبدالعزیز نے فرمایا: اللہ سے ڈرو، اور حق بات ہی کہو، چنا نچہاس نے چندا شعار آپ کی مدح میں کہے، حضرت عمر نے فرمایا: جریر! مجھے یہ منصب ملا تو میرے میں صرف تین سوتھ، ایک سوتو عبداللہ نے لے، اور ایک سوعبداللہ کی ماں نے، اے لڑے؟ تیسراسو ان کودے دو، یہن کر جریر نے کہا: بخدا! اے امیر المونین! یہ میری کمائی میں مجھے سب سے نے کہا: بخدا! اے امیر المونین! یہ میری کمائی میں مجھے سب سے

حدیث: أن النبي عَلَيْكِ دفع بردته إلى كعب بن زهير ..... كل روايت ابن تجرف الإصابر (٢٩٥ طبع مطبعة السعاده) مين ابن قانع سے كل ہے۔

<sup>(</sup>۱) ردالحتار ۲۷۲ تفسيرالقرطبي ۱۵۰ م ۱۵۰

<sup>(</sup>۲) ردامختار۵/۲۷۲\_

<sup>=</sup> حدیث: عدی بن ارطاق ...... کی روایت ابن قد امد نے ''إثبات صفة العلو'' (۲۹۷ طبع الدار السّلفیه ) میں کی ہے، اور ذہبی نے اس کو ''العلو للعلی الغفاد''(۲۲ طبع المکتبة السّلفیه ) میں ضعیف قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) ردامختار۵/۲۷۲\_

زیادہ پیندیدہ مال ہے<sup>(۱)</sup>۔

# یاز دہم: شاعر کی گواہی:

۲۲ - فقہاء کی رائے ہے کہ جوشاعرا پنے شعر میں کسی حرام یا خلاف مروءت امر کا ارتکاب نہ کرتا ہواس کی گواہی قبول کی جائے گی ، اور اگراس کا مرتکب ہوتواس کی گواہی کے رد کرنے میں پیفصیل ہے:

حنفیہ نے کہا: جو شاعر اپنی ضرورت پڑنے پر بہت زیادہ شعر بنائے اور پڑھے، اور اس کو کمائی کا ذریعہ بنائے اس کی مروءت میں نقص آجائے گا اور اس کی گواہی ردکر دی جائے گی۔

ما لکیدنے کہا: شاعرا گراپے شعرکے ذریعیکسی حرام کاارتکاب نہ کر ہے تواس کی گواہی جائز ہے، ورنہ اس کی گواہی ممنوع ہوگی (۲)۔
شافعیہ نے کہا: شاعرا گرکسی معصوم الدم (مسلمان یا ذمی) کی ایسی جو کر ہے جس کے سبب وہ فاسق قرار دیا جائے تواس کی شہادت ردکر دی جائے گی، اس کے برخلاف حربی کی جو کرنا حرام نہیں، اور اس کی جو کرنے سے شاعر کی گواہی ردنہیں ہوگی، اس لئے کہ حدیث کی جو کرنے سے شاعر کی گواہی ردنہیں ہوگی، اس لئے کہ حدیث ہے: "أن النبی عَلَیْ اُلْ اُلْ اُلْ اِللّٰہ عَلَیْ اُلْ اللّٰ عَلَیْ اُلْ اللّٰ عَلَیْ اُلْ اللّٰہ عَلَیْ اُلْ اللّٰ عَلَیْ اُلْ اللّٰ عَلَیْ اُلْ اللّٰ عَلَیْ اِللّٰہ عَلَیْ اِللّٰ اللّٰ عَلَیْ اِللّٰ اللّٰ عَلَیْ اِللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ عَلَیْ اِللّٰ اللّٰ الل

ان کے کلام کا ظاہر یہ ہے کہ متعین کا فرکی ہجو کرنا جائز ہے، لہذا یہ متعین کا فرکی لعنت کے عدم جواز سے علاحدہ ہوگیا کہ لعنت کے معنی خیر و بھلائی سے دور کرنا ہے، اوراس کولعنت کرنے والا اس

کے خیر سے دور ہونے کا یقین نہیں رکھتا، کیوں کہ بسا اوقات کا فرکا خاتمہ بالخیر ہوتا ہے۔

انہوں نے کہا: اسی طرح اگر شاعر کسی معین عورت کے محاس کا ذکر کر ہے، یعنی اس کے صفات مثلاً: خوبصورتی ، لمبائی وغیرہ کو بیان کر سے تواس کی شہادت رد کر دی جائے گی ، اس لئے کہ اس میں ایذ ارسانی ہے۔

اسی طرح اگروہ ہتک عزت کرے، اس کے اندرونی اعضاء کے اوصاف بیان کرے جن کا چھیانالازم ہے، اگر چہوہ اس کی بیوی ہو، اورعورت ہی کے حکم میں امرد (نوعمرٹرکا) ہے اگراس سے شق کرنے کی صراحت کرے کیکن اگر شاعر محاس کے ذکر میں کسی کومعین نه کرے تواس پر گناہ نہیں ،اس کئے کہ بیایک فن ہے، شاعر کا مقصد اینے فن کوسنوار نا ہے، مذکورہ چیز کی حقیقت بیان کرنانہیں، نامعلوم شخص كاذ كركرنااس كي تعيين نهيس هوتي ،البته بعض شعراء يجه قرائن مقرر كرليتے ہيں جن سے اس شخص كى تعيين ہوجاتی ہے جس كے محاسن بیان کئے جاتے ہیں،اس صورت میں ان قرائن کے ساتھ محاس بیان کرناکسی معین شخص کے محاس بیان کرنے کے تھم میں ہوجائے گا۔ اسی طرح شافعیہ کے نز دیک شاعر اگر اپنے شعر میں بہت کذب بیانی کرے اور اس میں اتنا حدہے آگے بڑھ جائے کہ اس کو مبالغه پرمحمول کرناممکن نه ہوتواس کی شہادت رد کر دی جائے گی <sup>(1)</sup>۔ حنابلہ نے کہا: شاعرا گرمسلمانوں کی ہجوکرے یا جھوٹی تعریف کرے پامسلمان مرد پاعورت کو بدکاری کاالزام لگائے تواس کی گواہی رد کر دی جائے گی ،خواہ اینے ساتھ بدکاری کا الزام لگائے پاکسی اور کےساتھ (۲)

<sup>(</sup>۱) احكام القرآن لا بن العربي ٣١٥ ٢٨ – ٢٨٨.

<sup>(</sup>۲) روامحتارا رسم م،الفوا كهالدواني ۲۸۵۸\_

رس) حدیث: "أمر حسان بن ثابت بهجاء الکفار" کی روایت بخاری (الفتح دیث: "أمر حسان بن ثابت بهجاء الکفار" کی روایت بخاری (الفتح ۱۹۳۳ طبع التلفیه) اور مسلم (۱۹۳۳ طبع الحلبی) نے حضرت براء بن عازب سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) نهاية الحتاج ۸ر ۲۸۳، الجمل ۵ر ۳۸۲، أسني المطالب ۴ر ۳۸۳، فق الباري ۱۰ ر ۵۴۹

<sup>(</sup>۲) المغنی ۱۷۸۹\_

الأربعة: الشعير و الحنطة و الزبيب والتمر" (زكاة صرف ان جار چيزول سے لو: جو، گيهول منقى اور تھجور) ـ

نیز فرمان نبوی ہے: "فیما سقت السماء و العیون أو کان عثریا العشر، وما سقی بالنضح نصف العشر" ۔ کان عثریا العشر، وما سقی بالنضح نصف العشر" درجوکیتی آسان یا چشمول کے پانی سے سیراب ہویا جس میں سینچائی نہ ہواس میں عشر ہے، اورجس کھتی میں کنویں سے پانی دیاجائے اس میں نصف عشر (بیسوال حصہ) ہے)۔

شافعید کی رائے ہے کہ بھو کودوسرے اناج مثلاً: گیہوں اور بغیر حصلہ کے جو کے ساتھ خہیں ملایا جائے گا،اس لئے کہ یہ تین الگ الگ اجناس ہیں، حنابلہ کی رائے ہے کہ بھو کو بغیر چھکلے کے بھو کے ساتھ ملایا جائے گا، یہ دونوں ان کے نزدیک ایک جنس کی دواصناف ہیں، البتہ اس کو گیہوں کے ساتھ نہیں ملایا جائے گا۔

ما لکیہ کی رائے ہے کہ جو، گیہوں اور بغیر تھلکے کا جو،سب ایک جنس ہیں،نصاب کو کممل کرنے کے لئے ایک کودوسرے کے ساتھ ملایا جائے گا

امام ابوصنیفہ کے یہاں بیمسکلنہیں آتا،اس کئے کہوہ زمین کی پیداوار میں زکاۃ کے وجوب کے لئے نصاب کی شرطنہیں لگاتے،ان کے نزد یک قلیل وکثیر سب میں زکاۃ واجب ہے

(تفصيلات:'' زكاة'' كي اصطلاح مين فقره/ ١٠٢ مين ديكھيں)\_

شعير

#### تعريف:

ا- شعیر (بَو): اناخ کی ایک معروف قسم ہے، اس کا واحد "شعیرة" ہے، یداکرنے والا پودہ ہے، غذائیت میں گیہوں سے کم ہے (۱)۔

شعير (جو) سے متعلق احکام:

جو کے احکام مختلف مقامات پر مذکور ہیں جن میں سے چند درج ذیل ہیں:

#### زكاة:

۲ - جوان اناجول میں سے ہے جن میں نصاب کے بقدر ہونے پر باجماع فقہاء زکاۃ واجب ہوتی ہے، اس لئے کہ فرمان باری ہے: "یأتُیهَا الَّذِینَ آمَنُوا أَنْفِقُوا مِنْ طَیّبَاتِ مَا کَسَبُتُمُ وَ مِمَّا أَخُورَ جُنَا لَکُمُ مِنَ الْاَرْضِ "(اے ایمان والو! جوتم نے کمایا ہے اس میں سے عمدہ چیزیں خرچ کرواور اس میں سے عمدہ چیزیں خرچ کرواور اس میں سے (بھی) جوہم نے تمال میں اے تمہارے لئے زمین سے نکالی ہیں)۔

نيز فرمان نبوي ب: "لا تأخذوا الصدقة إلا من هذه

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لاتأخذوا الصدقة إلا من هذه الأربعة....." كی روایت حاكم (۱/۱۰ ۴ طبع دائرة المعارف العثمانی) نے حضرت ابوموی وحضرت معاذ سے كى ہے، حاكم نے اس کو محج قرار دیا ہے اور ذہبی نے اس كی موافقت كی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "فیما سقت السماء و العیون ....." کی روایت بخاری (الفتح ۷۲ سام ۳۷ سطیع السلفیه) نے حضرت ابن عمر سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) جواہرالإ کلیل ار ۱۲۴ القوانین الفقہ پیر ۱۱۰ المغنی لابن قدامه ۲ر ۲۹۰ مغنی الحتاج ار ۲۸۱ البدائع ۲۸ ۲۰ \_

<sup>(</sup>م) الاختيارار ١١٣٠،الزيلعي ١/١٩٦\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ۱۲۷۷\_

زكاة فطر (صدقه فطر):

ساس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ جوان انا جوں میں سے ہن سے صدقہ فطر ادا کرنا جائز ہے، اور ایک صاع جو اس کے لئے کافی ہے ۔ اس لئے کہ ابن عمر نے کہا: "فرض رسول الله علیہ نظیم نظیم نظیم کے کہا من شعیر علی العبد زکاۃ الفطر صاعاً من تمر أو صاعاً من شعیر علی العبد والحر والذكر والأنثی والصغیر والکبیر من المسلمین وأمر بھا أن تؤ دي قبل خروج الناس إلی الصلاة"(۲) (رسول الله علیہ نے ایک صاع مجور یا ایک صاع جو ہر غلام، آزاد، مرد، عورت، چھوٹے اور بڑے کی طرف سے جومسلمان ہوں، صدقہ فطر مقرر فرما یا اور عید کی نماز کے لئے نکلنے سے قبل اس کو اداکرنے کا محم دیا)۔

حضرت الوسعيد خدري كم ين "كنا نعطيها -أي زكاة الفطر - في زمان النبي عُلَيْكُ صاعاً من طعام، أو صاعاً من تمر، أو صاعاً من شعير، أو صاعاً من زبيب" (الحديث) (٣) (مم الله صدقة فطر) رسول الله عَلِيَة كِزمانه بين ايك صاع اناج يا ايك صاع محجود يا ايك صاع جو يا ايك صاع منتى دية سخفي دية كي ا

تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح" زکا ۃالفط"۔

#### بيع ميں:

سم - زمین کی مطلق بچ میں زمین کی کھیتی، مثلاً: جو، گیہوں اور دوسری کھیتیاں اور ہروہ چیز داخل نہیں جوایک بار میں اکھاڑیا کا ٹ لی جاتی ہے، اس لئے کہ یہ ہمیشہ رہنے کے لئے نہیں ہوتی، لہذا وہ گھر کی منقولہ اشیاء کے مشابہ ہوں گی<sup>()</sup> تفصیلات اصطلاح: ''بیچ'' میں ہیں۔

#### سودمين:

2-اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ جوان ربوی اموال میں سے ہے جن کی فروخت اس کے مثل کے ساتھ حلول (فوری طور پرواجب الاداء ہونا) مما ثلت اور علاحد گی سے قبل ایک دوسر سے پر قبضہ کی شرط کے بغیر حرام ہے۔

اگران کودوسری جنس مثلاً مجور کے ساتھ فروخت کیا جائے تو کی بیشی جائز ہے، البتہ حلول اور علاحدگی ہے قبل ایک دوسرے پر قبضہ کی شرط رہے گی ، اس لئے کہ فرمان نبوی ہے: "الذهب بالذهب مثلاً بمثل، والفضة بالفضة مثلاً بمثل، والنمر بالبر مثلاً بمثل والملح بالملح مثلاً بمثل، والشعیر بالشعیر مثلاً بمثل ، فمن زاد أو ازداد فقد أربی، بیعوا الذهب بالفضة کیف شئتم یدا اید، و بیعوا البر بالتمر کیف شئتم یدا بید، و بیعوا البر بالتمر کیف شئتم یدا بید، و بیعوا الشعیر بالتمر کیف شئتم یدا بید، و بیعوا البر بالتمر کیف شئتم یدا بید، و بید و ب

<sup>(</sup>۲) حدیث: فرض رسول الله زکاة الفطر صاعًا من تمر..... "کی روایت بخاری (الفتح ۱۲ مر ۳۹ طبع التلفیه) اور مسلم (۲/ ۱۷۷ طبع اکلی) نوایت بخاری (الفتح ۱۷۷۳ طبع التلفیه) اور مسلم (۲/ ۱۷۷۷ طبع اکلی)

<sup>(</sup>۳) حدیث: ''کنا نعطیها فی زمان النبی علیه '' کی روایت بخاری (افتح ۱۲/۲۳ طبع السلفیه) اور مسلم (۲۸/۲۲ طبع الحلمی )نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) مغنی لمحتاج ۲ر۸۱، جواہرالا کلیل ۲ر۵۹، امغنی لابن قدامه ۸۴/۸۹\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: الذهب بالذهب مثلاً بمثل...... کی روایت ترندی (۲) حدیث: الذهب بالذهب مثلاً بمثل بمثل ۵۳۲/۳) یے ۵۳۲/۳) یے حصرت عباده بن الصامت سے کی ہے، اور کہا: یہ حص صحیح ہے۔

گیہوں گیہوں کے بدلے، نمک نمک کے بدلے، اور جو جو کے بدلے، برابر سرابرخریدنا بیچنا درست ہے، جوزیادہ دے یازیادہ لےوہ سود کا مرتکب ہوگا، سونا چاندی کے بدلہ جس طرح چاہو بیچو، لیکن ہاتھوں ہاتھ ہو، گیہوں چھوہارے کے بدلہ جس طرح چاہو بیچو، لیکن ہاتھوں ہاتھ ہو، اور جوکوچھوہارے کے بدلہ جس طرح چاہو بیچو، لیکن ہاتھوں ہاتھ ہو)۔

نیز فرمان نبوی ہے: ''الذھب بالذھب والفضة بالفضة والبر بالبر، والشعیر بالشعیر والتمر بالتمر، والملح بالملح مثلاً بمثل سواء بسواء یدا بید، فإذا اختلف هذه الأجناس فبیعوا کیف شئتم إذا کان یدا بید'' (سونا سونے کے بدلے، چاندی چاندی کے بدلے، گیہوں کے بدلے، جوجو کے بدلے، چھوہارا چھوہارے کے بدلے، نمک نمک کمک کے بدلے برابر برابر، ٹھیک ٹھیک، نفذ نفذ بیچہ پھرجب قسم بدل جائے توجس طرح چاہو بیچہ بشرطیکہ نفذ ہو)۔

# شغار

#### تعريف:

ا - شغاد (شین کے زیر کے ساتھ) لغت میں: دور جاہلیت کا ایک نکاح ہے، اس کی صورت ہیہے کہ ایک مرددوسرے مرد کے ساتھ کسی عورت کا نکاح مہر کے بغیر اس شرط پر کردے کہ دوسرا مرداس کے ساتھ کسی دوسری عورت کا نکاح کرے گا، دونوں میں سے ہرایک عورت کا مہر دوسری عورت کا نکاح کرے گا، دونوں میں سے ہرایک عورت کا مہر دوسری عورت کا نکاح کر نبیع ہو بعض حضرات نے اس کورشتہ دارعور توں کے ساتھ خاص کیا ہے اور کہا کہ شغار اس صورت میں ہوگا جبتم دوسرے مرد کے ساتھ اپنی زیرولایت عورت کا نکاح اس شرط پر کردو کہ دوسرا مرد تمہارے ساتھ اپنی زیر ولایت عورت کا نکاح کی کرے گا۔

شغاری وجہ تسمیہ: یا تو برائی میں اس کو پیشاب کرنے کے لئے کے کا پنی ٹانگ اٹھانے سے تشبیہ دینے کے لئے ہے، اصمعی نے کہا:
شغار کے معنی اٹھانا ہے، گویا ہرایک نے دوسر نے کی خواہش کے لئے اپنی ٹانگ اٹھالی، یا اس وجہ سے کہ بیہ نکاح مہر سے خالی ہے، اس کا ماخذ عربوں کا قول: "شغو البلد" ہے، لینی شہر خالی ہوگیا، اور "شاغو الرجل الرجل" ہے، لینی شہر ایک نے دوسر کا نکاح اس شرط پراپئی محرم عورت سے کیا کہ ہرایک کا بضع دوسری کا مہر ہو، اس کے علاوہ کوئی مہر نہ ہو، بیہ نکاح دور جا ہلیت میں جائز تھا (ا)۔

<sup>(</sup>۱) مغنی المحتاج ۲۲/۲، المغنی لابن قدامه ۱۹۸۴، البدائع ۱۹۵۵، جواهر الإکلیل ۲۲/۷۔

حدیث: "الذهب بالذهب...." کی روایت مسلم (۱۲۱۱ طبع الحلمی) نے حضرت عباده بن صامت سے کی ہے۔

شغاراصطلاح میں: ایک مرد اپنی زیر ولایت عورت کا نکاح دوسرے مرد کے ساتھ اس شرط پر کرے کہ دوسرا مرد اپنی زیر ولایت عورت کا نکاح اس مرد کے ساتھ کرے گا،اور دونوں میں سے ہرایک عورت کامہر دوسری عورت کا'' بضع'' ہو۔

شغاری پیتریف حنفیه، مالکیه اور شافعیه کے یہاں ہے۔

حنابلہ نے کہا: شغاریہ ہے کہ ایک مرداپی زیرولایت عورت کا

نکاح دوسرے مرد کے ساتھا اس شرط پر کردے کہ دوسرا مرداس کے

ساتھا پی زیرولایت عورت کا نکاح کردے گا،خواہ دونوں ہرعورت کا
مہر دوسری کے'' بضع'' کو قرار دیں، یا مہر ذکر نہ کریں، یا دونوں مہر نہ

ہونے کی شرط لگا کیں۔

مالکیہ نے کہا: صرح شغار کی صورت یہ ہے کہ ایک مرد کے:
میں نے اپنی زیرولایت عورت کا نکاح تمہارے ساتھا اس شرط پر کردیا
کہتم اپنی زیرولایت عورت کا نکاح مجھ سے کردو، اوردونوں مہر کا ذکر
نہ کریں، لیکن اگروہ یوں کے: میں نے اپنی زیرولایت عورت کا نکاح
تمہارے ساتھ اسنے مہر میں اس شرط پر کردیا کہتم اپنی زیرولایت
عورت کا نکاح میرے ساتھ اسنے مہر پر کردوگے تو یہ بھی شغار کی ایک
صورت ہے، کیوں کہ بیا لیک لحاظ سے شغار ہے، دوسرے لحاظ سے
شغار نہیں ہے، چنا نچہ اس اعتبار سے کہ ہرعورت کے لئے مہر معین ہے، یہ
شغار نہیں، البتہ اس اعتبار سے کہ ہرعورت کی شادی میں دوسری کی
شادی کی شرط لگائی گئی ہے بیشغار ہے (۱)۔
شادی کی شرط لگائی گئی ہے بیشغار ہے (۱)۔

# شرعي حكم:

الإكليل اراا سهه

فقہاء نے شغار کے احکام'' کتاب النکاح والصداق' میں

(۱) المغنی لابن قدامه ۲ را ۲۴، البدائع ۲ ر ۲۷۸ مغنی الحتاج سر ۱۹۳۳، جواهر

کھے ہیں، اور چونکہ شغار کی شرعی تعریف اور اس کے بعض تفصیلی مسائل میں فقہاء کا اختلاف ہے، اس لئے ہم ہر مذہب میں حکم کی تفصیل علا حدہ علا حدہ کلھ رہے ہیں۔

۲ - حنفید کی رائے ہے کہ نکاح شغاریہ ہے کہ ایک مرد دوسرے مرد
کے ساتھ اپنی زیر ولایت بیٹی یا بہن یا باندی کا نکاح اس شرط پر
کردے کہ دوسرا بھی اس کے ساتھ اپنی زیر ولایت بیٹی یا بہن یا باندی
کا نکاح کردے گا، اور ہر دوعورت کا مہر ایک دوسری کا'' بضع" ہوگا،
اس کے علاوہ کوئی اور مہر نہیں۔

ین نکاح حفیہ کے نزدیک درست ہے، اس لئے کہ بیدائی نکاح ہے جس میں ایک فاسد شرط داخل کردی گئی ہے (اور وہ یہ ہے کہ ہرایک عورت کا '' بضع'' دوسری کا مہر مقرر کردیا گیا ہے) اور نکاح فاسد شرطوں سے باطل نہیں ہوتا، جیسا کہ اگر اس شرط پرعورت سے نکاح کرے کہ اس کو طلاق دے دے گایا کوئی اور شرط، اور بیر مهر مقرر کرنا فاسد ہوگا، اس لئے کہ'' بضع'' مال نہیں ہے، لہذا مہر نہیں بن سکتا، ہرعورت کے لئے مہر مثل واجب ہوگا، جیسا کہ اگر اس سے شراب یا سور پرشادی کر لیتا۔

نکاح شغار کی ممانعت جو حضرت ابن عمر کی اس حدیث میں وارد ہے: "نھی رسول الله عَلَیْ اُن تنکح المرأة بالمرأة لیس لواحدة منهما مهر "(۱) (رسول الله عَلَیْ نے منع فرمایا ہے کہ ایک عورت کا دوسری عورت کے بدل میں نکاح کیا جائے)۔ اور کسی عورت کے لئے مہر نہ ہو۔ ان کے نزد یک کراہت پرمحمول ہے، شغار کا مفہوم پائے جانے کے لئے شرط ہے کہ ہرعورت کا "بضع" دوسری کے لئے مہر مقرر کیا جائے، اور دوسرا آدمی اس کو قبول کر لے۔ دوسری کے لئے مہر مقرر کیا جائے، اور دوسرا آدمی اس کو قبول کر لے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "نهی أن تنكح المرأة بالمرأة" كی روایت كاسانی نے انہیں الفاظ میں البدائع (۲۷۸/۲ طبح الحلی) میں كی ہے، لیكن اس كا كوئی حوالہ نہیں دیا، بیروایت مشہورالفاظ كیساتھ آگے آگے گی، اوراس كی تخریج بھی۔

لیکن اگروہ بیکلام یااس کے ہم معنی کلام نہ کیے، بلکہ یوں کیے: میں نے اپنی بیٹی کا نے بیٹی کا کاح تمہارے ساتھ اس شرط پر کردیا کہتم اپنی بیٹی کا نکاح میرے ساتھ کروگے، اور دوسرا قبول کرلے، یا وہ کیے: اس شرط پر کہ میری بیٹی کا '' بضع'' تمہاری بیٹی کا مہر ہوگا، لیکن دوسرا قبول نہ کرے، بلکہ وہ اس کے ساتھ اپنی بیٹی کا نکاح کردے، اور اس کومہر نہ بنائے توبیہ شخار نہ ہوگا، بلکہ بالا تفاق میچے نکاح ہوگا(ا)۔

سا- مالکیدگی رائے ہے کہ صری شغاریہ ہے کہ ایک مرد دوسرے مرد سے کہ: میرے ساتھ اپنی بیٹی یا اپنی بہن یا اپنی باندی کا نکاح اس شرط پر کردو کہ میں اپنی بیٹی یا بہن کا نکاح تہمارے ساتھ کردوں ، اور ہرایک کے نکاح کو دوسری عورت کا مہر قرار دیا جائے ، یہ نکاح فاسد ہے، دخول سے قبل یا اس کے بعد بھی جھی فنخ کردیا جائے گا، اور ' دخول' ہونے کے بعد ہرایک عورت کومہرشل ملے گا۔

اگر دونوں میں سے کسی ایک عورت کے لئے کوئی مہر معین کردیا جائے ، دوسرے کے لئے نہیں ، مثلاً کہے: میرے ساتھ اپنی بیٹی کا نکاح مثلاً سودینار میں کردو، اس شرط پر کہ میں تمہارے ساتھ اپنی بیٹی کا نکاح کروں گا تو یہ نکاح بھی فاسد ہے، اور جس عورت کے لئے مہر معین نہیں کیا گیا اس کا نکاح وطی سے قبل اور وطی کے بعد بھی بھی فنخ کردیا جائے گا، البتہ وطی کے بعد فنخ کرنے پر اس کومہر مثل ملے گا، اور جس عورت کے لئے مہر معین کیا گیا ہے اس کا نکاح وطی سے قبل فنخ کردیا جائے گا، اور وطی کے لئے مہر معین میں اور مہر مثل میں جوزیادہ ہو اس کے گا، اور وطی کے بعد ''معین مہر'' اور مہر مثل میں جوزیادہ ہو اس کے عوض اس نکاح کو نافذ رکھا جائے گا، ان کے نزدیک بیہ نکاح مہر معین کردیا جائے مثلاً کہے: تم میرے ساتھ اپنی بیٹی وغیرہ کا نکاح مثلاً کہے: تم میرے ساتھ اپنی بیٹی وغیرہ کا نکاح مثلاً ایک سودینار میں اس شرط پر کردو کہ میں تمہارے ساتھ اپنی بیٹی یا بہن ایک سودینار میں اس شرط پر کردو کہ میں تمہارے ساتھ اپنی بیٹی یا بہن

(۱) البدائع ۲۷۸/۲۶، حاشیه این عابدین ۲۷۳۳/۳۹۲، المغنی ۲۹۲،۳۳۲\_

یاباندی کا نکاح سودیناریااس سے کم یازیادہ میں کردوں گا، تویہ نکل بھی فاسد ہے، وطی سے قبل فنخ کردیا جائے گا، اور وطی کے بعد''معین مہ'' اور مہمثل میں جوزیادہ ہواس کے عوض نافذ ہوگا، اور اس قتم کو '' وجہ شغار'' کہا جاتا ہے(۱)۔

سم - شافعیہ کی رائے ہے کہ نکاح شغار باطل ہے (اور وہ بیہ ہے کہ ایک آ دمی دوسرے سے کہے: میں نے اپنی بیٹی یااس جیسی کا نکاح تمهارےساتھ اس شرط پر کردیا کہتم میرےساتھ اپنی بیٹی یااس جیسی عورت کا نکاح میر ہے ساتھ کر دو،اور ہرایک عورت کا'' بضع'' دوسری عورت کا مہر ہوگا، اور دوسرا آ دمی قبول کر لے، مثلاً یوں کہے: مٰدکورہ شرا کط کے ساتھ میں نے تمہاری بیٹی سے شادی کرلی ، اوراینی بیٹی کی شادی تمہارے ساتھ کردی)، اس لئے کہ حضرت ابن عمرٌ کی صحیح حدیث ہے کہ انہوں نے فرمایا: "نھی رسول الله عَلَيْكُم عن الشغار، والشغار أن يزوج الرجل ابنته على أن يزوجه الآخر ابنته وليس بينهما صداق"(٢) (رسول الله عالية ني شغار ہے منع کیا،اورشغار بہ ہے کہ ایک شخص اپنی بیٹی کا نکاح دوسرے کے ساتھ اس شرط پر کردے کہ وہ اپنی بٹی کا نکاح اس کے ساتھ كردے گا، اور کچھ مېرمقرر نه ہو)، نيز اس وجه سے كه ' بضع' ميں شرکت ہے، کیونکہ اس کو زکاح کامحل اور دوسری عورت کا مہر قرار دیا گیا ہے، جوایک عورت کو دومر دول کے نکاح میں دینے کے مشاہرہے۔ بعض شا فعیدنے کہا: باطل ہونے کی وجداس نکاح کامعلق اور موتوف ہونا ہے، اور ایک تول کے مطابق وہ مہر سے اس کا خالی موناہے،لہذ ااگر''بضع'' کومہر نہ بنایا جائے اس طور پر کہاس کا ذکر نہ ہوجیسے کیے: میں نے تمہارے ساتھ اپنی بیٹی کا نکاح اس شرط پر کر دیا

<sup>(</sup>۱) جواہرالاِ کلیل اراا ۳،مواہب الجلیل ۳ر ۵۱۲۔

<sup>(</sup>۲) حدیث این عمر: "نهی عن الشغاد" کی روایت بخاری (افق ۱۹۲۶ طبع السلفید) اور سلم (۱۹۲۲ طبع الحلمی ) نے کی ہے۔

کہ تم اپنی بیٹی کا نکاح میر ہے ساتھ کردو، تو اضح یہ ہے کہ نکاح درست ہے، اس لئے کہ '' بین میں شرکت نہیں ہے، نیز اس لئے کہ اس میں بس ایک عقد میں دوسرے عقد کی شرط ہے، اور اس سے نکاح فاسد نہیں ہوتا، اور ہرایک عورت کے لئے مہرش واجب ہوگا۔

لہذااگریوں کے: میں نے اپنی بیٹی کا نکاح تہہارے ساتھاس شرط پرکردیا کہتم اپنی بیٹی کا نکاح میرے ساتھ کردو،اور تہہاری بیٹی کا "بضع" میری بیٹی کا مہر ہوگا ،تو پہلا نکاح درست اور دوسرا باطل ہوگا، اگریوں کے: میری بیٹی کا" بضع" تیری بیٹی کا مہر ہوگا ،تو پہلا نکاح باطل اور دوسرا درست ہوگا۔

شافعیہ کے یہاں دوسرے قول میں (جو اصح کے بالمقابل ہے) مذکورہ صورتوں میں نکاح درست نہیں،اس لئے کہاس میں معلق اورموقوف رکھنے کامفہوم ہے۔

اگر '' بضع'' کو مہر مقرر کرنے کے ساتھ دونوں کوئی مال بھی مقرر کریں، مثلاً یوں کہے: میں نے اپنی بیٹی کا نکاح تمہارے ساتھ (مثلاً) ایک ہزار دینار میں اس شرط پر کر دیا کتم میرے ساتھ اپنی بیٹی کا نکاح ایک ہزار دینار میں کردو گے، اور ہرایک عورت کا '' بضع'' دوسری عورت کا مہر ہوگا، یا یوں کہے: میں نے اپنی بیٹی کا نکاح تمہارے ساتھ اس شرط پر کر دیا کہتم اپنی بیٹی کا نکاح میرے ساتھ کردو گے، اور ان میں سے ہرایک عورت کا '' بضع'' اور ایک ہزار درہم دوسری عورت کا مہر ہوگا، تو اصح میہ ہے کہ نکاح باطل ہے، اس کے کہ اس میں شریک کرنایایا گیا۔

اسی طرح اگر ایک عورت کے لئے دونوں مہر مقرر کریں، دوسری کے لئے بیٹی کا نکاح دوسری کے لئے نہیں، مثلاً یوں کہے: میں نے اپنی بیٹی کا نکاح تہارے ساتھ ایک ہزار درہم میں اس شرط پر کردیا کہتم اپنی بیٹی کا نکاح میرے ساتھ کردوگے، اوران میں سے ہرایک عورت کا'' بضع''

دوسری کا مہر ہوگا،تواضح یہ ہے کہ بید نکاح بھی باطل ہے،اس لئے کہ اس میں شریک کرنے کامفہوم موجود ہے۔

اور دوسرے قول کے مطابق (جواضح کے بالمقابل ہے) ان صورتوں میں نکاح درست ہے، کیوں کہ بیشغار کی صورت کی تفسیر کے مطابق نہیں ہے، نیز اس لئے کہ بیم ہرسے خالی نہیں ہے۔

شافعیہ کے یہاں شغار کی ایک صورت یہ ہے کہ کہے: میں نے اپنی بیٹی کا نکاح تہمارے ساتھ اس شرط پر کردیا کہ تم اپنی بیٹی کا نکاح میرے بیٹے کے ساتھ کردواوران میں سے ہرایک عورت کا'' بضع'' دوسری کامہر ہوگا۔

اگرکوئی اپنی بیوی کواس شرط پرطلاق دے کہ مثلاً زیداپنی بیٹی کا نکاح اس کے ساتھ کردے گا، اور بیٹی کا مہر مطلقہ عورت کا بضع ہوگا، اور اسی شرط کے مطابق اس نے شادی کردی تو مہر مثل کے ساتھ نکاح درست ہوگا، اس لئے کہ جس چیز کومہر کے لئے معین کیا گیا ہے فاسد ہے، اور مطلقہ پرطلاق پڑجائے گی(ا)۔

2- حنابله کی رائے ہے: شغار نکاح فاسد ہے (جس کی صورت یہ ہے کہ ایک شخص اپنی زیرولایت عورت کا نکاح دوسرے کے ساتھ اس مشرط پر کرے کہ دوسرا آ دمی اس کے ساتھ اپنی زیرولایت عورت کا نکاح کردےگا)، اس لئے کہ وارد ہے: "أن النبی عَلَیْسِیْ نهی عن الشغار "(۲) (رسول اللہ عَلِیْسِیْ نے شغار ہے منع فرما یا)، نیز فرمان نبوی ہے: "لا جلب ولا جنب ولا شغار فی الإسلام" (۳)

<sup>(</sup>۱) مغنی الحتاج ۱۳۲۳، روضة الطالبین ۷/۰، ۱-۱۳

<sup>(</sup>٢) حديث: "نهي عن الشغار" كي تحريج فقره نمبر ١٣ ميل گذر يكي \_

<sup>(</sup>۳) حدیث: 'ل جلب ولا جنب ولا ......' کی روایت نسائی (۱۱/۱۱ طبح المکتبة التجاریه) نے حضرت عمران بن صین سے کی ہے، اس کی اسناد میں کلام المبتة التخیر المبتد اللہ عمر کتہ الطباعة الفنیه ) میں اس کے کچھ شوامدذکر کئے میں جن سے اس کوتقویت ملتی ہے۔

(جلب، جب، اور شغارا سلام میں نہیں)، نیز اس لئے کہ ہرایک عقد کو دوسرے کے لئے شرط بنایا گیا ہے، لہذا صحیح نہیں ہوگا، جیسے اگر کہ: مجھے اپنا کپڑا اس شرط پر فروخت کردو کہ میں تم کو اپنا کپڑا فروخت کردو کہ میں تم کو اپنا کپڑا فروخت کردول گا۔

اوراس سے فرق نہیں پڑتا کہ یوں کہے: ''اس شرط پر کہ ہرایک کا مہر دوسر سے کا بضع ہوگا'' یا نہ کہے ،اس طرح کہ دونوں اس کا ذکر نہ کریں یا مہر کے نہ ہونے کی شرط لگائیں ،اسی طرح اگر دونوں ان میں سے ہرعورت کے بضع کو اور معین درا ہم کو دوسری عورت کا مہر قرار دیں ( تو بھی یہی حکم ہے )۔

انہوں نے کہا: نکاح شغار کا فساداس وجہ سے نہیں کہ فاسد چیز کومہر معین کیا گیا، بلکہ اس لحاظ سے ہے کہ اس نے اس کو فاسد شرط پرموقوف کیا ہے، یااس لئے ہے کہ اس نے شوہر کے علاوہ دوسرے کو ''بطنع'' کا مالک بنانے کی شرط لگائی ہے، کیوں کہ اس نے اس عورت سے اس کا نکاح کرنے کو دوسری عورت کا مہر قرار دیا ہے تو گویا اس نے اس مرد کو اس عورت کا مالک اس شرط پر بنایا کہ اس سے اس عورت کو حاصل کرلے۔

اگر دونوں ہرعورت کے لئے مہر معین کردیں، مثلاً یوں کے:
میں نے تمہارے ساتھ اپنی بیٹی کا نکاح اس شرط پر کردیا کہتم میرے
ساتھ اپنی بیٹی کا نکاح کردو گے اور ہرایک عورت کا مہر سودرہ م ہوگا، یا
یوں کہے: میری بیٹی کا مہر سو درہ م، اور تمہاری بیٹی کا مہر پچاس درہ م
ہوگا، یااس سے کم یازیادہ بتائے تو نکاح معین مہر میں درست ہوگا، یہی
راجح '' مذہب' ہے، جیسا کہ امام احمد نے اس کی صراحت کی ہے،
کیوں کہ اس عقد میں شریک کرنائہیں پایا گیا، البتہ اس میں ایک فاسد
شرط موجود ہے، لہذاوہ شرط باطل ہوگی اور نکاح درست ہوگا۔

خرقی نے کہا: یہ نکاح باطل ہے، اس کئے کہ سی حدیث میں

نکاح شغاری ممانعت آئی ہے، نیز اس لئے کہ اس نے ایک عورت کا نکاح دوسری عورت کے نکاح کے لئے شرط قرار دیا، لہذا درست نہیں۔

اگر دونوں کسی ایک عورت کے لئے مہر معین کریں، دوسری کا نہیں توجس کا مہر معین کریں، دوسری کا نہیں توجس کا مہر معین کرے اس کئے کہ اس کے نکاح میں مہر معین کرنا اور شرط لگانا ہے، مہرکی تعیین درست اور شرط باطل ہوگی، دوسری عورت جس کا مہر معین نہیں کیا اس کا نکاح باطل ہے، کیوں کہ اس میں دوسری عورت کے نکاح کے علاوہ کوئی مہر نہیں ہے۔

ابوبکرنے کہا: دونوں نکاح فاسد ہیں،اس کئے کہا یک عورت کا نکاح فاسد ہوجائے گا(ا)۔

تفصیلات اصطلاحات: "نکاح"،" مهر" اور" صداق" میں ریکھیں۔

# شغل الذمه

د يكھئے:''اشتغال الذمة''اور'' ذمة''۔

<sup>(</sup>۱) المغنی لابن قد امه ۲را ۲۴، کشاف القناع ۵ر ۹۲ \_

اگرشفاعت لوگول کے سامنے ہوتو بیالیمی ضرورت کے متعلق سفارش کرنے والے کی گفتگو ہے، جووہ دوسرے کے لئے کسی ایسے

شخص سے مانگے ، جواس کو پورا کرسکتا ہے ، جیسے باوشاہ (۱)

فقہاء کی اصطلاح لغوی معنی سے الگنہیں ہے۔

# شفاعت

#### تعريف:

ا - شفاعت لغت میں: "شفع إلى فلان فى الأمر شفعا و شفاعة" سے مانوز ہے، کسی وسله یا کفاله کے واسطے سے مطالبه کرنا<sup>(۱)</sup> یا کسی کو دنیوی یا اخروی منفعت پہنچنے میں یا اسی طرح کی مضرت ونقصان سے چھ کارا ملنے میں گفتگو کے ذریعہ واسطہ بنا<sup>(۱)</sup> ماجس کے حق میں جرم ہوا ہے اس سے درخواست کرنا کہ وہ گنا ہوں کو درگز رکر دے (۳) داور "استشفع بفلان إلى "کسی نے فلال کے ذریعہ مجھ سے سفارش کی "فشفعته" تو میں نے اس کی سفارش قبول کرلی (۴)۔

۲-شفاعت (سفارش) اگراللہ کے سامنے کی جائے تو یہ اس کے حق میں دعا ہے جس کی شفاعت کی جائے، چنا نچہ حدیث میں ہے: "من دعا لأخیه بظهر الغیب قال الملک المو کل به: ولک بمثل" (۹۶ کوکوئی اپنے بھائی کے لئے پیٹھ پیچھے دعا کرتا ہے تو اس پرمقرر فرشتہ کہتا ہے: یہی تجھ کو بھی ملے )۔

- (۱) المصباح المنير -
- (۲) الفتوحات الالهيرتفيرآيت "من يشفع شفاعة حسنة" (سورة نساء ۸۵٪)\_
  - (٣) التعريفات للجرجاني-
    - (۴) القاموس\_
- (۵) حدیث: "من دعا لأخیه بظهر الغیب....." کی روایت مسلم (۲۰۹۲ طبع الحلبی ) نے حضرت ابوالدرداء سے کی ہے۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-اغاثه:

سا- یه "أغاث المكروب إغاثة و مغوثة" سے ماخوذ ہے، یعنی اس كی مصیبت دوركرنا، اورتنگی كی حالت میں اس كا تعاون كرنا لائے كى ماد ہوتی لہذا شفاعت اور" إغاثة "دونوں میں طلب گار كی مدد ہوتی ہے۔

## ب-توسل:

سم - توسل کا معنی تقرب ہے، کہا جاتا ہے: "توسلت إلى الله بالعمل" (میں نے عمل کے ذریعہ اللہ کا قرب حاصل کیا)، اور "توسل بفلان إلى كذا" (فلان كے وسيلہ سے اس كو حاصل كيا) (") -

# شفاعت سے متعلق احکام:

شفاعت کی دوشمیں ہیں: شفاعت حسنہ اور شفاعت سیئہ۔

#### الف-شفاعت حسنه:

## ۵- شفاعت حسنه: بيه ہے كەسفارش كرنے والاكسى ضرر كے ازاله يا

- (۱) لسان العرب، الفتوحات الإلهيه -
  - (٢) متن اللغة -
  - (m) المصباح المنير -

کسی مظلوم سے ظلم کو دورکر نے پاکسی مستحق کو نفع پہنچانے کے نیجس میں نہ ضرر اٹھانا ہونہ ضرر پہنچانا ہو، سفارش کرے، اس سفارش کی ترغیب اور اس کا حکم دیا گیاہے، فرمان باری ہے: "وَ تَعَاوَنُوْا عَلَی الْبِرِّ وَالتَّقُولٰی " (ایک دوسرے کی مدد نیکی اور تقوی میں کرتے رہو)۔ سفارش کرنے والے کو سفارش کا اجرو ثواب ملے گا " فرمان باری ہے: "مَنُ يَّشُفَعُ شَفَاعَةً حَسَنَةً يَكُنُ لَهُ نَصِيبٌ مِنُهَا " " (جوکوئی اچھی سفارش کرے گا اس کو اس میں سے حصہ مِنُها " " (جوکوئی اچھی سفارش کرے گا اس کو اس میں سے حصہ ملے گا)۔ ایک مسلمان کی اپنے مسلمان بھائی کے لئے پیٹھ پیچھے دعا کرنا اس میں داخل ہے۔

#### ب-شفاعت سبيئه:

۵م-شفاعت سیئز: یہ ہے کہ معاملہ حاکم کے پاس پہنچنے کے بعد کسی حد شری کے ساقط کرنے، یا کسی کا حق مارنے یا غیر مستحق کو دینے کی سفارش کرے، یہ ممنوع ہے، اس لئے کہ یہ گناہ اور ظلم میں مدد کرناہے، فرمان باری ہے: "وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْإِنْمِ وَالْعُدُوانِ" (اور گناہ اور زیادتی میں ایک دوسرے کی مدد نہ کرو)۔اس طرح کی سفارش میں سفارش کرنے والا گناہ میں حصددار ہوگا، فرمان باری ہے: "وَ مَنُ يَّشُفَعُ شَفَاعَةً سَيِّئَةً يَكُنُ لَهُ كِفُلٌ مِنْهَا" (اور جوكوئی بری سفارش لائے گائی پراس میں سے بار مِنْهَا" (عمل کی بری سفارش لائے گائی پراس میں سے بار مینہا" (اور جوکوئی بری سفارش لائے گائی پراس میں سے بار مینہا" کا کا سے بار کے گائی پراس میں بے بار مینہا" کا کا کی باتوں میں ہے کہ شفاعت حسنہ وہ ہے جو شرعاً ایکھی باتوں

میں ہو،اورسیئہوہ ہے جوشرعاً مکروہاور حرام چیز وں میں ہو ۔ ۔

# شفاعت دنیاوآ خرت دونوں میں ہوتی ہے: اول-آ خرت میں شفاعت:

مديث شفاعت ميں ہے: "فيقول الله عز وجل: شفعت الملائكة، وشفع النبيون وشفع المؤمنون، ولم يبق إلا أرحم الراحمين فيقبض قبضة من النار فيخرج منها قوما لم يعملوا خيرا قط .....الخ"(ه) (پير الله تعالى

<sup>(</sup>۱) سورهٔ ما نکده ۱۷۔

<sup>(</sup>۲) تفیر فخر الدین رازی آیت (من یشفع شفاعة حسنة) کی تفیر میں، الفتوعات الالهیه-

<sup>(</sup>۳) سورۇنساء*ر* ۸۵\_

<sup>(</sup>۴) سورهٔ ما کده ۱۷\_

<sup>(</sup>۵) سورهٔ نساءر ۸۵۔

<sup>(</sup>۱) سابقهمراجعیه

<sup>(</sup>۲) سورهٔ طهر۱۰۹

<sup>(</sup>۳) سورهٔ انبیاء ر۲۸\_

<sup>(</sup>۴) شرح النووي صحيح مسلم ۳۵٫۳ هـ

<sup>(</sup>۵) حدیث: فیقول الله: شفعت الملائکة "کی روایت مسلم (۱/ ۱۰ کاطبع الحلی) نے حضرت ابوسعید خدری سے کی ہے۔

فرمائے گا: فرشتے سفارش کر چکے، انبیاء سفارش کر چکے، مؤمنین سفارش کر چکے، ابرائمین کے علاوہ کوئی باقی نہ رہا، پھراللہ تعالی جہنم سے آ دمیوں کی ایک مٹی نکالے گا، جس میں وہ لوگ ہوں گےجنہوں نے جھی بھلائی نہیں کی .....)۔

۷ - علماء نے کہا: آخرت میں شفاعت کی پانچ قشمیں ہیں:

اول: جو ہمارے نبی علیہ کے ساتھ خاص ہے، لیعنی میدان حشر کے ہول سے تسکین دینا، اور حساب و کتاب جلدی شروع کرادینا، بیشفاعت عظمی ہے۔

دوم: بعض لوگوں کو بغیر حساب کتاب کے جنت میں لے جانا، پیچمی ہمارے نبی علیلی کے لئے مخصوص ہے۔

سوم: ایسے لوگوں کے لئے شفاعت جن کے لئے جہنم واجب ہوچکی ہوگی، ان کی شفاعت ہمارے پیغمبر علیقی کریں گے اور وہ دوسرے لوگ بھی جنھیں اللہ اجازت دےگا۔

چہارم: ان گنہ گاروں کے حق میں جوجہنم میں جا چکے ہوں گے، چنانچہ بہت می احادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ ان کو ہمارے نبی علیہ، فرشتوں اور ان کے مؤمن بھائیوں کی شفاعت سے جہنم سے نکالا حائے گا۔

پنجم: جو جنت میں جنتیوں کے درجے بڑھانے کے لئے ہوگی<sup>(۱)</sup>۔

۸ - بیجائز ہے کہ انسان اللہ سے دعا کرے کہ اللہ تعالی اس کو اپنے حبیب محمد علیہ کی شفاعت عطا کرے۔

نووی نے شرح مسلم میں کہا: '' قاضی عیاض نے کہا: بہت سی روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ سلف صالح نے نبی کریم علیہ کے

شفاعت کی دعا کی ،اس کی خواہش رکھی ،لہذااس شخص کی بات نا قابل التفات ہے جو کہتا ہے کہ اپنے واسطے حضور علیہ کی شفاعت ملنے کی اللہ تعالی سے درخواست کرناانسان کے لئے مکروہ ہے ، کیونکہ شفاعت صرف گنہ گاروں کے لئے ہوتی ہے (ایبانہیں)،اس لئے کہ شفاعت محمی حساب و کتاب میں تخفیف پیدا کرنے اور رفع درجات کے لئے کھی حساب و کتاب میں تخفیف پیدا کرنے اور رفع درجات کے لئے ضرورت ہے ، پھر ہر عقل مند کوتا ہی کا اعتراف کرتا ہے ،اس کو معافی کی ضرورت ہے ، وہ اپنے عمل کو معتبر نہیں سمجھتا، اور اس کو اندیشہ رہتا ہے کہ وہ بھی ہلاک نہ ہوجائے ، جو شفاعت کی دعا کرنے سے منع کرتا ہو، اس پر بیدازم آئے گا کہ وہ مغفرت ورجمت کی بھی دعا نہ کرے ، کیوں کہ بیتو پر بیدازم آئے گا کہ وہ مغفرت ورجمت کی بھی دعا نہ کرے ، کیوں کہ بیتو

## دوم: دنیامین شفاعت:

#### الف-حد (شرعي سزا) ميں شفاعت:

9-اس میں فقہاء کا کوئی اختلاف نہیں ہے کہ اللہ کی قائم کردہ کسی صد میں حاکم کے پاس اس کا معاملہ پہنچنے کے بعد شفاعت کرنا حرام ہے (۲) راس لئے کہ مخز وی عورت کے بارے میں جس نے چوری کی تھی جب حضرت اسامہ نے حضور علیہ سے گفتگو کی تو آپ نے فرایا: "أتشفع فی حد من حدود الله؟ ثم قام فاختطب ثم قال: إنما أهلک الذين من قبلکم: أنهم کانوا إذا سرق فيهم الشريف ترکوه، وإذا سرق فيهم الضعيف أقاموا عليه الحد، وأيم الله لو أن فاطمة بنت محمد سرقت لقطعت يدها" (کیاتم اللہ کی حد میں سفارش کرتے ہو؟ پھر لقطعت یدها" (کیاتم اللہ کی حد میں سفارش کرتے ہو؟ پھر

<sup>(</sup>۱) شرح صحیح مسلم للنو وی ۱۳۲۳ <del>-</del>

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین سر ۱۳۰۰، حاشیة الجمل ۱۹۲۷ – ۱۹۵، أسنی المطالب ۱۳۱۳، شرح الزرقانی ۱۹۲۸۸، المدونه ۲۷۱۷، مطالب اولی النبی ۲۸ – ۱۵۹

<sup>(</sup>٣) حديث: "أتشفع في حد من حدود الله" كي روايت بخاري (الثَّح

را) روضة الطالبين ۷ر ۱۱۳، سنن المطالب ۳ر ۱۰۴، الشرقاوي على شرح التحرير ۲ر ۳۲۰, شرح صحيح مسلم للنو وي ۳۷ ر ۳۵\_

آپ کھڑے ہوئے اور تقریر کی ،جس میں آپ نے فرمایا : تم سے پہلے

کلوگ انہی کرتو توں سے تباہ ہوئے کہ جب ان میں سے وکی شریف

آدمی چوری کرتا تو اس کوچھوڑ دیتے ، اور جب کوئی کمزور آدمی چوری کرتا

تو اس پرحد نافذ کرتے ، خدا کی قتم ! اگر فاطمہ بنت محمد (علیہ انہ کی کھی چوری کرے تو اس کا ہاتھ کا ٹاجائے گا)۔ اور فرمان نبوی ہے "من

جوری کرے تو اس کا ہاتھ کا ٹاجائے گا)۔ اور فرمان نبوی ہے "من

حالت شفاعته دون حد من حدود الله فقد ضاد الله"(۱)

احس کی سفارش اللہ کی کسی حد کے نفاذ میں حاکل ہوجائے اس نے اللہ کا مقابلہ کیا)۔ نیز اس لئے کہ جب حد کا مقدمہ حاکم کے پاس پہنچ جائے اور اس کے زد یک ٹابت ہوجائے تو اس کو نافذ کر ناوا جب ہے ،

اور واجب کے ترک کرانے کی کوشش کرنا خلاف شرع امر کا حکم دینا اور واجب کے ترک کرانے کی کوشش کرنا خلاف شرع امر کا حکم دینا ہے۔ بعض حفیہ نے کہا کہ ظاہر یہ ہے کہ جس شخص نے مقدمہ دائر کیا اس کے یہاں اس کا ثبوت ہونے سے قبل جائز ہے۔

اس کے یہاں اس کا ثبوت ہونے سے قبل جائز ہے۔

ما لکیہ نے کہا: اسی طرح اگر پولیس اور چوکیداروں کو حد کاعلم ہوجائے تو سفارش ناجائز ہے، اس لئے کہ پولیس اور چوکیدار قاضی کے درجہ میں ہیں (۲)۔

ندکورہ بالا اشخاص تک مقدمہ کینچنے سے قبل اس میں سفارش کرنا جائز ہے، اس لئے کہ حضرت زبیر بنعوام ایک چور کے پاس سے گذر ہے، اس کے لئے سفارش کی، لوگوں نے کہا: آپ چور کے لئے سفارش کرتے ہیں؟ انہوں نے کہا: ہاں جب تک اس کو حاکم کے

پاس نہیں لایا گیا ہے، لیکن اگر اس کو حاکم کے پاس پہنچادیاجائے تو اگروہ چورکومعاف کردیتو اللہ تعالیٰ اس کومعاف نہ کرے<sup>(۱)</sup>۔

ما لکیہ نے کہا: البتہ اگر سفارش ان شریروں کے بارے میں ہوجوایسے گناہ کرنے کے عادی بن چکے ہیں جن سے حدلازم ہوتی ہے تواس میں سفارش کرنا جائز نہیں (۲)۔

## ب-تعزيرات مين شفاعت:

احتریرات میں سفارش جائز ہے،خواہ حاکم کے پاس معاملہ پہنچ
 چاہویانہ پہنچاہو، بلکہ متحب ہے۔

ما لکیہ نے کہا: بشرطیکہ جس کی سفارش کی جارہی ہے وہ شریر نہ (۳)

## ج-حکام کے پاس شفاعت:

اا - حکام کے پاس سفارش اگر مسلمانوں کی ضرورت سے ہوتو مستحب ہے (۴)۔

اس لئے کہ فرمان باری ہے: "مَنُ يَّشُفَعُ شَفَاعَةً حَسَنَةً....."(۵) (جوكوئى الحِصى سفارش كرے گا اس كواس ميں سے حصہ ملے گا)۔ نيز صحيحين ميں حضرت ابوموئ كى روايت ہے:" أن النبي عَلَيْكِ كَان إذا أتاه طالب حاجة أقبل على جلسائه

<sup>=</sup> ۲ر ۵۱۳ طبع السّلفيه) اورمسلم (۳۰ ۱۳۱۵ طبع الحلمي) نے حضرت عا کشه سے

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من حالت شفاعته دون حد من حدود الله فقد ضاد الله" کی روایت ابوداود (۲۳ محقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت ابن عمر سے کی ہے اور اس کی اسناد صحح ہے۔

<sup>(</sup>۲) المدونه ۲۷۱۷<sub>-</sub>

<sup>(</sup>۱) اثر: "أن الزبير مو عليه بسارق" كى روايت ابن الى شيبه نے اپنی مصنف (۹ / ۲۵ مطبع دار السّلفيه مبئی) میں كى ہے، ابن حجر نے فتح البارى (۲۱ / ۸۵ طبع السّلفيه) میں اس كوحسن كہا ہے، وہیں حضرت على سے بھى ایک اثر ہے جس كوابن حجر نے حسن قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۲) سابقه مراجع، القوانين الفقهيه ۳۸۳، ۳۵۴، مواهب الجليل ۲۹، ۳۲۰، الشرح الصغير ۱۹ر۹۸-

<sup>(</sup>۳) سابقه مراجع ،الزرقانی ۹۲/۸\_

<sup>(</sup>۴) حاشة الجمل ۵ر ۱۲۵،الا قناع لنظيب ۲ر ۱۸۳\_

<sup>(</sup>۵) سورهٔ نباءر ۸۵ ـ

# شفاعت ۱۲ – ۱۳، شُفر العين، شفر الفرح

فقال: إشفعوا تؤجروا"(۱) (رسول الله عَلَيْكَ كَ پاس جوكوئى ضرورت مندآتا تومجلس میں بیٹھے لوگوں ہے آپ فرماتے: سفارش کرواجر ملے گا)، اور الله تعالی اپنے نبی کی زبانی جو چاہتا ہے فیصله کرتاہے۔

## شفاعت كرنے پر مديدلينا:

11-جس کے لئے سفارش کی جائے اگروہ باوشاہ اور دوسرے حکام کے پاس اپنی سفارش کرنے والے کو ہدید دے تو اگر بیسفارش کسی ممنوع چیز کے مطالبہ کے لئے ہو یاحق ساقط کرنے کے لئے یاظلم میں مدد کرنے کے لئے یاسی دوسرے شخص پراس کو مقدم کرنے کے لئے حالانکہ وہ دوسرا زیادہ حق دار ہوتو اس ہدیہ کو قبول کرنا بالا تفاق حرام حالانکہ وہ دوسرا زیادہ حق دار ہوتو اس ہدیہ کو قبول کرنا بالا تفاق حرام جائے ) کی حق تلفی کوختم کرنے یا اس کا حق دلانے یا اس کو کوئی ایسا جائے ) کی حق تلفی کوختم کرنے یا اس کا حق دلانے یا اس کو کوئی ایسا منصب و ذمہ داری دلانے کے لئے ہوجس کا وہ حق دار ہے، اور اس سے شرط لگائی گئی ہو کہ وہ ہدیہ چیش کرے گاتو بھی اس کا قبول کرنا حرام ہے، اور اس کو قبول کرنا حرام ہے، اور اس کو قبول کرنا حرام ہے، ہاں اگر سفارش کرنے والا ہدیہ کی شرط نہ رکھی، اور نہ ہدیہ دینے والا کہ کہ بیسفارش کا عوض ہے، اور اس سفارش سے قبل وہ اس کو ہدیہ کرتا رہتا تھا تو اس کے بارے میں شافعیہ نظارش سے قبل وہ اس کو ہدیہ کرتا رہتا تھا تو اس کے بارے میں شافعیہ نظارش میں وہ خور وہ نہیں، ورنہ کروہ ہے، البتہ اگروہ اس ہدیک کا اس کومعا وضد دے دیتو مکروہ نہیں، ورنہ مکروہ ہے، البتہ اگروہ اس ہدیک اس کومعا وضد دے دیتو مکروہ نہیں ، ورنہ مکروہ ہے، البتہ اگروہ اس ہدیک کا اس کومعا وضد دے دیتو مکروہ نہیں ، ورنہ مکروہ ہے، البتہ اگروہ اس ہدیک کا کوشیں وہ کہا: اس کومعا وضد دے دیتو مکروہ نہیں (۲)۔

حنابلہ نے کہا: سفارش کرنے والے کے لئے ہدیہ لینا کسی بھی حال میں جائز نہیں، اس لئے کہ بیدا جرت کی طرح ہے، اور شفاعت

(۲) حاشية الرملي على روضة الطالب ۴ م ۲۰۰ س

حسنہ عام مفادات میں سے ہے، اس لئے اس کے عوض کوئی چیز لینا حرام ہے، البتہ دینے والا، اپناحق حاصل کرنے کے لئے جو چاہے دے سکتا ہے، یہی سلف اور ائمہ سے منقول ہے (۱)۔

نیک لوگوں کے ذریعہ اللہ کے پہاں شفاعت کرانا: سا - نیک اعمال، نبی کریم علیہ اور نیک لوگوں کے ذریعہ شفاعت کرانا توسل کے قبیل سے ہے، اس کا حکم اصطلاح '' توسل' میں دیکھاجائے۔

# شفراعين

د کھئے:'' قصاص'''' دیات''' حکومت عدل'۔

# شفرالفرح

د کیھئے:'' قصاص'''' دیات'''' حکومت عدل''۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "کان إذا أتاه طالب حاجة" كى روایت بخارى (الفتح ۲۹۹ طبع الله ۲۹۹ طبع السلم کے بین۔ السلم کے بین۔

<sup>(</sup>۱) مطالب أولى النهى ٢٨١٨م، كشاف القناع ٢٨ ١ ١٣-

# شفعہ

شفع

د يڪئے:'' نوافل'''' تطوع''۔

#### تعريف:

ا-شفعه (شین کے ضمہ اور فاء کے سکون کے ساتھ) اسم مصدر جمعنی 
''تملک'' (مالک بنا) ہے، حق شفعہ کے ذریعہ ملکیت کا نام بھی شفعہ ہے، جیسا کہ فیومی نے کہا۔ یہ شفع (جفت) سے ماخوذ ہے جو 
''ور" (طاق) کی ضد ہے، اس لئے کہ اس میں ایک عدد کو دوسر سے عدد کے ساتھ ملانا ہے، کہا جاتا ہے: 
شفع الرجل الرجل شفعاً" وہ اکیلاتھا، اس کے ساتھ مل کر دوسرا 
ہوگیا، اور ''شفع المشيء شفعاً" اسی جیسی چیز ملاکر اس کو جفت کردیا (ا)۔

اصطلاح میں فقہاء نے اس کی بہ تعریف کی ہے: خریدار کی رضامندی کے بغیرز بردسی، جینے میں اس کو پڑا ہے اس کے عوض (کسی دوسر کو) زمین کے طکڑے کا مالک بنانا، یابیہ زبردسی مالک بنانا، یابیہ زبردسی مالک بننا کاحق ہے جو پرانے شریک کے لئے نئے شریک کے خلاف اس (زمین یا مکان) میں حاصل ہوتا ہے جس کا وہ عوض کے ذریعہ مالک بناہو ۔۔

<sup>(</sup>۲) حاشية ردالمحتار على الدرالمختار ۱۳۲۷ه، نهاية المحتاج إلى شرح المنهاج ۱۹۲۷، حاشية سعدى حلبى بهامش فتح القدير ۲۷۴ ۱۳ التاج والإ كليل لمختضر خليل ۱۹۷۴، الخرشي على مختضر خليل ۲۷۱۱-

متعلقه الفاظ:

#### الف-جبري بيع:

۲- جبری تع فقہاء کی اصطلاح میں: برق مجبور کئے جانے والے شخص کی طرف سے ہونے والی تع ہے، یااس کی رضامندی کے بغیر اس کی نیابت میں تع کرنا ہے تا کہ اس پر واجب حق ادا کیا جائے، یا کسی ضرر کو دور کیا جائے یا کسی عام مفاد کو بروئے کار لا یا جائے (۱)۔ اس طرح جبری تیج شفعہ سے عام ہے۔

#### ب-توليه:

سا- تولیہ اصطلاح میں: اپنی مملوکہ چیز کو جتنے میں پڑی ہے اس کے مثل میں فروخت کرنا، نیچ تولیہ اور شفعہ دونوں میں قیمت خرید کے مثل میں نیچ ہوتی ہے، البتہ دوسر لے لحاظ سے دونوں میں فرق ہے۔

## : عرضى خىلم:

۳ - شفعه ایباحق ہے جوحدیث اور اجماع سے ثابت ہے، جس کوحق شفعہ حاصل ہو وہ اس کا مطالبہ کرسکتا ہے، اور چھوڑ بھی سکتا ہے ۔ لیکن شافعیہ میں سے شبر الملسی نے کہا کہا گر شفعہ چھوڑ نے پر گناہ لازم آئے (مثلاً خریدار مشہور فاسق و فاجر ہو) تو مناسب سے ہے کہا گریہ متعین ہوجائے کہ خریدار جوفت و فجور کرنا چا ہتا ہے اس کے روکنے کا واحد ذریعہ یہی ہے تواس کا لینا مستحب بلکہ واجب ہوگا ۔ ان حضرات کا استدلال حضرت جابر بن عبداللہ گی حدیث سے ہے، وہ

ا پیخ حصہ کو قشیم نہ کرالیا ہو (م) (۱) حدیث: قضی رسول الله عَلَیْتُ بالشفعة ..... کی روایت بخاری (۲۰۲۸ طبح التلفیہ) نے کی ہے۔

زمین یا گھریا باغ میں اس شریک کے لئے شفعہ ثابت ہے جس نے

(۲) حدیث: "قضی رسول الله عَلَیْ الشفعة فی کل شرکة ..... "کی روایت مسلم (۱۲۲۹ طبع الحلیم) نے کی ہے۔

(۳) حدیث: "جار الدار أحق بالدار" کی روایت ترمذی (۱۳۱۸۳ طبع الحلی ) نے کی ہے، اور کہا ہے: حدیث حسن صحیح ہے۔

(۴) المغنی ۵ر۲۹۰، نیز د کھئے:مغنی الحتاج ۲۹۲/۲

كَمْتُ بين: "قضى رسول الله عَلَيْكِ بالشفعة في كل ما لم يقسم، فإذا وقعت الحدود وصرفت الطرق فلا شفعة"(۱) (رسول الله عَلَيْتُ في براس چيز بين شفعه كاحكم ديا جس كي تقسيم نه موئى مو،اورجب حد بندى موجائ اورراستة الگ الگ موجائين تو پرشفعه ندر ہے گا)۔

ایک دوسری روایت میں حضرت جابر ٹنے کہا: "قضی رسول الله عَلَیْ بالشفعة فی کل شرکة لم تقسم ربعة أو حائط لا یحل له أن یبیع حتی یؤذن شریکه فإن شاء أخذ وإن شاء ترک فإذا باع ولم یؤذنه فهو أحق به"(۲) (رسول الله علی الله بنائی الله بنائی مال میں جوتشیم نه ہوا ہوشفعہ کا حکم دیا، زمین ہویا باغ، اس کے لئے جائز نہیں کہ اسے فروخت کرے یہاں تک کہ اپنی شریک کو فیردے کہ اگروہ دوسرے شریک کواطلاع دیتے بغیر اپنا حصہ فی شریک کو فیردے کہ اگروہ دوسرے شریک کواطلاع دیتے بغیر اپنا حصہ فی ڈالے، چاہے تولے لے چاہے نہ لے، اب اگر بغیر اطلاع کے فی ڈالے، چاہے تولے لے چاہے نہ لے، اب اگر بغیر اطلاع کے فی ڈالے، چاہے تولے لے چاہے نہ لے، اب اگر بغیر اطلاع کے فی ڈالے، چاہے تولے لے جائز وقت دار ہوگا )۔

حضرت سمرہ کی روایت ہے کہ رسول اللہ عصلیہ نے فرمایا:

ابن منذر نے کہا:اہل علم کااس پراجماع ہے کہ فروخت شدہ

"جار الدار أحق بالدار" (گر كا بمسايه گر كا زياده حق دار

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير ماده: "جز"، أسنى المطالب ۲/۲، يتعريف كتب فقهيه مين "بيع جبرى" كى مثالول سے لى گئى ہے، ديكھئے: الموسوعة الفقهيد 9/ 2-

<sup>(</sup>۲) شرح الكنز للزيلعي ۲۳۹۶۵، نهاية المحتاج ۱۹۲۸۵، حاشية البجير مي ۳۸ ۱۳۳۳، المغني ۸ ۷۵۹ ۴۵۰ ۲۰۹۰ م

<sup>(</sup>۳) نهایة الحتاج مع حاشیة الشبر املسی ۱۹۳۷۵

## شفعه کی مشروعیت کی حکمت:

۵- چوں کہ شرکت سے اکثر ضرر پیدا ہوتا ہے اور اکثر شریک ایک دوسرے پرزیادتی کرتے ہیں،اس لئے اللہ تعالی نے اس ضرر کوان دو میں سے کسی ایک طریقہ پرختم کرنے کا حکم دیا:

ا مجھی تقسیم کر کے کہ ہر شریک کا حصدالگ الگ ہوجائے۔ ۲ مجھی شفعہ کے ذریعہ کہ ایک ہی شریک تنہا سارے کا مالک ہوجائے بشرطیکہ اس میں دوسرے شریک کا ضرر نہ ہو۔

لہذا اگر وہ اپنا حصہ فروخت کر کے معاوضہ لینا چاہے تو اجنبی کے مقابلہ میں اس کا شریک اس کا زیادہ حق دار ہے، اور بیشریک اپنا مقصد بعنی عوض لینا دونوں ہی سے پورا کرسکتا ہے، لہذا عوض دینے کا اجنبی سے زیادہ شریک حق دار ہوگا، اور اس طرح اس سے شرکت کا ضرر بھی ختم ہوجائے گا، اور فروخت کرنے والے کا کوئی ضرر نہیں، اس لئے کہ اس کا حق یعنی شن اس کومل رہا ہے، اس طرح بیا نتہائی عادلانہ اور نہایت عمدہ تکم ہے جو عقل، فطرت ، اور بندوں کے مفادات کے موافق ہے، جیسا کہ ابن قیم نے کہا (ا)۔

شفعہ کی مشروعیت کی حکمت جیسا کہ ثنا فعیہ نے لکھا ہے تقسیم اور اپنی طرف آنے والے حصہ میں نئے مرافق (ضروریات خانہ) وغیرہ جیسے روشن دان، زینہ اور گندہ آب چک بنانے کے خرج کے ضرر کودور کرنا ہے، اورایک قول ہے: بری شرکت کے ضرر کودور کرنا ہے

#### شفعه کے اسباب:

٣ - اس پرفقهاء كا اتفاق ہے كەشفعە كاحق اس شريك كے لئے

(۱) إعلام الموقعين ٢/٢٣-

ر) نَهایة المحتاج ۱۹۲۸۵، حاشیة البجیر می ۱۳۲۳، نیز دیکھئے: المبسوط للسرخسی ۱۸۱۴، تبیین الحقائق شرح کنز الدقائق ۱۳۹۵، ابن عابدین ۱۳۲۸۵

ثابت ہے جس کا فروخت شدہ غیر منقسم جائیداد میں شائع (غیر معین) حصہ ہے۔

پڑوں میں ہونے اور مبیع کے حقوق میں فقہاء کا اختلاف ہے، حفیہ نے ان دونوں کوشفعہ کے اسباب میں شار کیا ہے، اس میں جمہور فقہاء کا اختلاف ہے، اس کی تفصیل حسب ذیل ہے:

# شیوع کے طور پر شریک کے لئے شفعہ:

2-اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ اس شریک کے لئے شفعہ جائز ہے جس کا فروخت شدہ غیر منقسم جائیداد میں'' شائع'' حصہ ہو (۱) فقہاء کا استدلال حضرت جابر گی حدیث سے ہے جو (ف رم) میں آ چکی ہے۔

# وہ شرکت جوشفعہ کامحل ہوتی ہے:

۸ جوشر کت شفعہ کامحل ہوتی ہے اس کے بارے میں فقہاء کے دو
 مختلف نقطہا ئے نظر ہیں:

اول: ایک روایت میں امام مالک، اصح قول میں امام شافعی اورظاہر مذہب میں حنابلہ کی رائے سے ہے کہ کسی نا قابل تقسیم چیز (مثلاً: کنواں، چھوٹا حمام اور راستہ) میں شفعہ نہیں (۲)۔

ال لئے کہ نا قابل تقسیم چیز میں شفعہ کو ثابت کرنا فروخت کرنے والے کو ضرر پہنچائے گا، کیونکہ تقسیم کرا کے اپنے حصہ میں شفعہ

- (۱) البدائع ۲۸۱۱، تبیین الحقائق شرح کنزالد قائق ۲۵۲۸، حاشیة الدسوقی علی الشرح الکبیر ۳۷ ۴۷، نهاییة الحتاج ۱۹۵۷، حاشیة البجیر می ۳۷۲۳، المغنی ۲۱/۷ منتهی الارادات ا/ ۵۲۷۔
- (۲) حاشية الدسوقي ۳۷۲، الخرشي ۲۷ ۱۹۳۱، بلغة السالك لأ قرب المسالك مع الشرح الصغير ۲۲۸، نهاية الحتاج ۵۸ ۱۹۵، مغنی الحتاج ۲۸ ۲۹۰، الأم ۲۷ ۲۷، المغنی ۲۱۸ ۲۹، منتبی الارادات ار ۵۵۷، لمقنع ۲۸۸۲\_

ثابت کرنے سے بچنااس کے لئے ناممکن ہے، اور کبھی'' شفیع'' کی وجہ سے خریدار خرید نے سے گریز کرے گا، جس سے فروخت کرنے والے کا ضرر ہوگا، اور بسااوقات فروخت کرنا ہی ممکن نہ ہوگا، اور شفعہ ساقط ہوجائے گا، لہذا شفعہ کو ثابت کرنے کے متیجہ میں شفعہ کی نفی کرنا لازم آئے گا۔۔

## دوسرا نقطهُ نظر:

9 - حنفیه، دوسری روایت میں امام مالک میچے قول میں شافعیہ اورایک روایت میں حنابلہ کی رائے ہے کہ شفعہ غیر منقولہ جائیداد میں ثابت ہے،خواہ وہ قابل تقسیم ہویانا قابل تقسیم۔

نیزاس کئے کہ شفعہ کی مشروعیت شرکت کے سبب آنے والے ضرر کو دور کرنے کے لئے ہے، لہذا نا قابل تقسیم چیز میں بھی شفعہ جائز ہوگا، لہذا اگر دونوں کسی'' عین' میں شریک ہوں تو ایک کے ضرر کو دور کرنے سے اولی نہیں ، اور جب ایک شریک اینا حصہ فروخت کردے گا تو اس کا شریک اس حصہ کا کسی اجنبی سے زیادہ حق دار ہوگا، کیوں کہ اس میں اس کے ضرر کو دور کرنا ہے ، اور دوسرے شریک کا اس میں کوئی ضرر نہیں ، کیوں کہ دوسرا شریک اینے حق ( مشریک کا اس میں کوئی ضرر نہیں ، کیوں کہ دوسرا شریک اینے حق ( مشریک کا اس میں کوئی ضرر نہیں ، کیوں کہ دوسرا شریک اینے حق ( مشریک کا واصل کرلے گا، اور بیشریک مبیع کو تنہا

ا پنے قبضہ میں لے لے گا اوراس طرح دونوں سے ضرر زائل ہوجائے گا (۱)۔

انہوں نے یہ بھی کہا: نا قابل تقسیم چیز میں شرکت کا ضرر قابل تقسیم جائیداد میں شرکت کے ضرر سے زیادہ ہے، اور جب شریعت ادنی ضرر کو دور کرے گی، ادنی ضرر کو دور کرنا چاہتی ہے تو اعلی ضرر کو بدر جہ اولی دور کرے گی، اور اگر احادیث قابل تقسیم جائیدادوں کے ساتھ خاص ہوتو ان میں شفعہ کا ثابت کرنا اس بات پر تنبیہ کرنا ہے کہ نا قابل تقسیم جائدادوں میں بھی شفعہ ثابت ہوگا (1)۔

#### منفعت مين شفعه:

ا− شفعہ کا جواز پیدا کرنے والی شرکت صرف شرکت ملک ہے، لہذا
 جائیداد ذات میں شریک کے لئے شفعہ ثابت ہوگا۔

منفعت کی ملکیت میں شرکت میں جمہور کے نزدیک شفعہ ثابت نہیں ہوگا، امام مالک کا ایک قول ہے کہ منفعت میں شریک شخص کو بھی شفعہ کے مطالبہ کا اختیار ہے، شخ علیش نے کہا:

( کرایہ داری میں شریک کے لئے شفعہ نہیں، لہذا اگر دوآ دمی مثلاً ایک گھر کرایہ پرلیں، پھرایک آ دمی اپنے حصہ کی منفعت کو کرایہ پر دے دیتو امام مالک کے ایک قول کے مطابق اس میں اس کے شریک کے لئے شفعہ نہیں، البتہ ان کے دوسر نے قول کے مطابق اس میں اس کے کئے شفعہ ہے )۔

بعض ما لکیے نے کرا میداری میں شفعہ کے لئے میشرط لگائی ہے

<sup>(</sup>۱) المغنى مع الشرح الكبير ۲۶/۵ م.

<sup>(</sup>٢) حديث: "قضى رسول الله عَلَيْكَ بالشفعة في كل ما لم يقسم" كل تخريج فقر فمبر مهيس گذر يكي \_

<sup>(</sup>۱) البدائع ۲۷۸۶۸، شرح الكنز ۲۵۲۸۵، ابن عابدين ۲۷۷۱۲، المبسوط ۱۲۵۲۸ مارس عابدين ۲۷۷۱۲، المبسوط ۲۱۷۳۸، المبسوط ۲۵۲۸ مارس کے بعد کے صفحات، بلغة السالک لا قرب المسالک ۲۷۸۲، الخرش ۲۷۸۱۔

<sup>(</sup>۲) سابقه مراجع ، اعلام الموقعين ۱۳۹۷ اوراس كے بعد كے صفحات، اور ۱۲ ۱۳۹۹ وراس كے بعد كے صفحات -

کہ وہ قابل تقسیم ہواورر ہائش کے لئے شفعہ کا مطالبہ کرے<sup>(1)</sup>۔

ما لک پڑوتی اور مبیع کے سی حق میں شریک کے لئے شفعہ:

ا - جیسا کہ گذرااس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ اس شریک کے لئے
شفعہ ثابت ہے جس کا مبیع کی ذات میں شائع حصہ ہو،اور انہوں نے
اس کو آپس میں تقسیم نہ کیا ہو۔

البتة متصل پڑوی، اور مبیع کے سی حق میں شریک کے لئے شفعہ کے ثبوت میں اختلاف ہے، اس سلسلہ میں فقہاء کے دونقطہائے نظر ہیں:

اول: مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ پڑوسی اور حقوق مبیع میں شریک کے لئے شفعہ ثابت نہیں، اس کے قائل: اہل مدینہ، عمر، عثمان، عمر بن عبد العزیز، سعید بن مسیّب، سلیمان بن بیار، زہری، یحیٰ انصاری، ابوزناد، ربیعہ، مغیرہ بن عبد الرحمٰن، اوزاعی، اسحاق، ابوثوراورا بن منذر ہیں (۲)۔

ان حضرات کا استدلال حضرت جابر گی مدیث ہے ہے جس میں ہے: "فإذا وقعت الحدود و صرفت الطرق فلا شفعة "(٣) (اور جب مد بندی ہوجائے اور راستے الگ الگ ہوجائیں توشفعہ نہیں)۔

اس حدیث سے استدلال کا طریقہ: شروع حدیث میں

- (۱) المبسوط ۱۹ر۹۹، فتح العزيزاار ۳۹۲ مغنی الحتاج ۲۹۷۲ منتهی الارادات ارا ۵۳۷، شرح منح الجليل ۷/۵۸۱، نيز ديکھئے: حاشيۃ الدسوقی ۳/۷۷۲، ۵۷۷، مواہب الجليل لشرح مختر خليل ۱۲۳۵–۳۱۳، الخرشی ۲/ ۱۹۳۳
- (۲) حاشية الدسوقي ۳۷۳، الشرح الصغير ۲۲۸، مغنی الحتاج ۲ر۲۹، معنی الحتاج ۲ر۲۹، معنی الحتاج ۲۸۲۳، معنی ۱۸۲۳، المعنی ۱۸۲۵، المعنی ۱۸۲۵، المعنی ۱۸۲۵، المقنع ۲۸۸۶، المقنع ۲۸۸۶،
- (٣) حديث: 'فإذا وقعت الحدود وصرفت الطرق فلا شفعة ' كَ تَخْرَتُكُ فقرنم مهيں گذر چكي\_

غیر منقسم چیز میں شفعہ کو ثابت کیا گیا ہے اور منقسم میں اس کی نفی کی گئی ہے، اس لئے کہ لفظ' اِنما'' مذکورہ چیز کے اثبات اور اس کے ماسوا کی نفی کے لئے ہے، اور حدیث کے اخیر حصہ میں حد بندی ہوجانے اور راستہ الگ الگ ہوجانے پر شفعہ کی نفی کی گئی ہے، اور دو پڑوسیوں کے درمیان حد بندی ہوتی ہے اور راستے الگ الگ ہوتے ہیں، لہذا اس حالت میں شفعہ نہ ہوگا۔

انہوں نے کہا: اگر شارع کا مقصد پڑوی سے ضررکودورکرناہوتو خریدار سے بھی ضررکودورکرنا شارع کا مقصود ہوگا، اور پڑوی کا ضرر خریدار کو ضرر پہنچا کر دور نہیں کیا جائے گا، کیوں کہ خریدار کو گھر کی ضرورت ہے جس میں وہ اور اس کے اہل وعیال رہیں، اب اگر پڑوی کو بیا ختیارہ ہو دیا جائے کہاں گھر کو اس سے چھین لے تو اس کو لیا خوتی ہوگا کہا سے کھلا ضرر پہنچائے گا، اور جو گھر بھی وہ خرید ہے گا اس کا کوئی پڑوی ہوگا اور اس کا حال اس کے ساتھ ایساہی ہوگا، اور ایسا گھر تلاش کرنا جس کا کوئی پڑوی نہواس کے لئے محال کی طرح ہے، اس لئے شریعت کی کمل حکمت بہی ہے کہ حد بندی ہونے اور راستے الگ الگ مکمل حکمت بہی ہے کہ حد بندی ہونے اور راستے الگ الگ ہوجانے کے بعد شفعہ کو ساقط کردیا جائے تاکہ لوگ ایک دوسر ہے کو ضرر نہ بہنچا ئیں، اگر کوئی ایسا گھر خریدنا چاہے جس کا کوئی پڑوی ہوتو اس کا مقصد پورا ہونا محال نہ ہوجائے (۱)۔

#### دوسرا نقطهٔ نظر:

17 - حفیہ، ابن شبر مہ، توری اور ابن ابی کیلی کی رائے ہے کہ متصل پڑوی اور مبیع کے سی حق میں شریک کے لئے شفعہ ثابت ہے، ان حضرات کے نز دیک شفعہ کے ثبوت کا سبب دو چیزوں میں سے کسی ایک کا ہونا ہے: شرکت یا ہمسائیگی، پھر شرکت کی دوشمیں ہیں:

<sup>(</sup>۱) لِعلام الموقعين لا بن القيم ۲/۲۵۹ اوراس كے بعد كے صفحات \_

الف-مبیع کی ملکیت میں شرکت ۔ ب-مبیع کے حقوق میں شرکت جیسے حق شرب (سینچائی کاحق)

مرغینانی نے کہا: شفعہ مبیع کی ذات میں شریک کے لئے، پھر (اس کے بعد) مبیع کے حق جیسے شِرب اور راستہ میں شریک کے لئے، پھر پڑوتی کے لئے ثابت ہے (۱)۔

ان حضرات کا ستدلال عمرو بن شرید کی روایت ہے ، وہ کہتے ہیں: "وقفت علی سعد بن وقاص، فجاء المسور بن مخرمة فوضع یدہ علی إحدی منکبی إذ جاء أبو رافع مولی النبی علیہ فقال: یا سعد! ابتع منی بیتی فی دارک، فقال سعد: والله ما أبتاعهما فقال المسور: والله لتبتا عنهما، فقال سعد: والله لا أزیدک علی أربعة آلاف منجمة أو مقطعة، قال أبورافع: لقدأعطیت بها منجمة أو مقطعة، قال أبورافع: لقدأعطیت بها يقول: "الجار أحق بسقبه" ما أعطیتکها بأربعة آلاف وأنا أعطی بها خمسمائة دینار فاعطاها إیاه"(۲) (سیسعد وأنا أعطی بها خمسمائة دینار فأعطاها إیاه"(۲) (سیسعد فانا با الله علیہ الله علیہ الله علیہ کی کریم علیہ کی کریم علیہ کے غلام ابورافع آئے اور انہوں نے کہا: اے سعد! تم میرے دونوں کمرے جوتمہارے گھر میں ہیں خریدو، سعد نے کہا: فدا کی شم! میران کونیں خریدوں گا، مسور نے کہا: اے سعد! تم میرے میں ان کونیں خریدوں گا، مسور نے کہا: فدا کی شم!

تب سعد نے کہا: اللہ کی قسم میں چار ہزار سے زیادہ نہیں دوں گا خواہ قسطوں میں یا ایک مشت ابورا فع نے کہا: مجھکوان گھروں کے پانچ سود ینار ملتے ہیں، اورا گرمیں نے حضوطی کے کہا: مجھکوان گھروں کے بانچ ہوئے نہ سنا ہوتا کہ: ''ہمسابیا پنی نزد کی کی وجہ سے زیادہ حق دار ہے'' تو میں تم کو بیگھر چار ہزار درہم کے بدلہ میں بھی نہ دیتا، خصوصاً جب کہ مجھان کے پانچ سو دینار ملتے تھے، آخر ابورا فع نے وہ گھر سعد کو دے دیئے )۔

یه حدیث اس امرکی دلیل ہے کہ ہمسائیگی کے سبب شفعہ کا استحقاق ہوتا ہے، نیز انہوں نے حضرت جابر گی اس حدیث سے بھی استدلال کیا ہے کہ نبی کریم علیلیہ نے فرمایا: "الحاد أحق بشفعته ینتظر به و إن کان غائبا، إذا کان طریقهما واحدا" (ا) پڑوی اپنے شفعہ کا سب سے زیادہ مستحق ہے، اگروہ کہیں گیا ہوتو اس کا انتظار کیا جائے گا، جب کہ ان دونوں کا راستہ ایک ہو)۔

شرید بن سوید نے کہا: میں نے عرض کیا: "یا رسول الله!

ارضی لیس لأحد فیها شركة ولا قسمة إلا الجوار،
فقال: الجاد أحق بسقبه "(۲) (اے الله کے رسول! میری زمین
میں نہ کسی کی شرکت ہے نہ تقسیم کرنا ہے، صرف ہمسائیگی ہے، آپ
علیہ نے فرمایا: "ہمسایدا پی نزد کی کی وجہ سے زیادہ تن دارہے")۔
ان کاعقلی استدلال ہے ہے کہ جب شرکت میں شفعہ کا مم اس
وجہ سے ثابت ہے کہ اس کی وجہ سے ہمسائیگی کا ضرر پیدا ہوگا تو واقعتا
ہمسائیگی کے ہونے کی حالت میں بدرجہ اولی شفعہ ثابت ہوگا، اور بید
اس لئے ہے کہ مقصود مستقل پڑوتی کی برائی سے اذبت میں مبتلا شخص

<sup>(</sup>۱) حدیث: "المجاد أحق بشفعته ....." کی روایت ترمذی (۱۳۲/۳ طبع الحلمی) نے کی ہے، اور کہا: حدیث حسن غریب ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث الشرید بن سوید: "أرضى لیس لأحد فیها....." كی روایت نمائی (۲) حدیث الشرید بن سوید: "أرضى لیس لأحد فیها التجارید) نے كی ہے، اوراس كی اسناد حسن ہے۔

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲ر ۲۶۸۱، تبیین الحقائق ۲۳۹۵، المبسوط ۱۲۳۹۳، هم و ۱۳۹۳، المبسوط ۱۲۹۳، المبسوط ۱۲۹۳، المبسوط ۱۲۹۳، المبسوط ۱۲۹۳، المبسوط ۱۲۹۳، المبسوط ۱۲۹۳، المبسوط ۱۳۹۳، المبسوط ۱۳۹۳، المبسوط ۱۲۳۳، المبسوط ۱۲۳۳، المبسوط ۱۳۳۳، المبسوط ۱۳۳۳

<sup>(</sup>۲) حدیث عمرو بن الشرید: "وقفت علی سعد بن أبی و قاص....." کی روایت بخاری (افق ۲۸ سر ۲۸ طبع السّافیه) نے کی ہے۔

کے ضرر کو دور کرنا ہے ، اور مستقل پڑوتی کی برائی سے اذیت میں مبتلا ہونے کا ضرر دواملاک کا ایک دوسرے سے اس طور پر ملنے کے سبب ہے کہ ان کوالگ نہ کیا جا سکے۔

ہمسائیگی میں لوگ مختلف درجے کے ہوتے ہیں، کسی کے حسن اخلاق کے سبب اس کی ہمسائیگی کی خواہش ہوتی ہے تو کسی کی برخلقی کے سبب اس کی ہمسائیگی سے نفرت ہوتی ہے، اور چونکہ پرانا ہمسایہ اس طریقہ پر نئے ہمسایہ سے اذبیت اٹھائے گا، اس لئے اس ضرر کو دور کرنے کے لئے اس کے واسطے شفعہ کے ذریعہ ملکیت کاحق ثابت ہوا ۔۔

# ہمسائیگی کی وجہ سے شفعہ کی شرائط:

ساا - حنفیہ کی رائے ہے کہ ہمسائیگی شفعہ کا سبب ہے، البتہ انہوں نے ہمسائیگی کواپنے عموم کے ساتھ نہیں لیا، بلکہ اس کے لئے شرط لگائی کہ کسی حد کے کسی چیز میں اتصال پایا جائے، خواہ اتصال کی جگہ لمبی ہو کہ پوری حدکو شامل ہویا کم ہو کہ ایک بالشت سے بھی زیادہ نہ ہو۔ لہذا منزل (رہائش کی جگہ ) سے متصل اور گھر کے آخری حصہ سے متصل پڑوی دونوں شفعہ کے استحقاق میں برابر ہیں، اس لئے کہ ان میں سے ہرایک کی ملکیت مبیع کے ساتھ متصل ہے، رہا سامنے کا ہمسایہ تواس کے لئے ہمسائیگی کے سبب شفعہ نہیں، خواہ اس کا دروازہ نیادہ قریب ہویا دور، اس لئے کہ شفعہ میں اعتبار قریب اور دونوں املاک کے ایک دوسرے سے متصل ہونے کا ہے، اور بیہ تصل ہمسایہ میں ہوسکتا ہے، سامنے والے ہمسایہ میں ہوسکتا ہے، سامنے والے ہمسایہ میں نہیں، کیوں کہ دونوں املاک کے درمیان راستہ ہے جوآگے نکل جاتا ہے۔

شرت نے کہا: (۱) شفعہ درواز ول کے اعتبار سے ہوگا، جس کا دروازہ سب سے قریب ہووہ شفعہ کا سب سے زیادہ ستی ہوگا، اس لئے کہ مروی ہے کہ حضرت عائشہ نے عرض کیا: ''یار سول الله! إن لئي جارین فإلی أیهما أهدی؟ قال: إلی أقربهما منک بابا"(۲) (اے اللہ کے رسول! میرے دو پڑوی ہیں، دونوں میں سے کس کو ہدید دوں؟ آپ عیس کے فرمایا: جس کا دروازہ تہارے زیادہ قریب ہو)۔

حنفیہ کے نزدیک سامنے والے پڑوی کے لئے بھی شفعہ ثابت نہیں، اس لئے کہ اگر ایک دوسرے کی املاک باہم متصل نہ ہوں اور حقوق ملک میں دونوں میں شرکت نہ ہوتو بری ہمسائیگی نہیں پائی جائے گی۔

اور لگے ہوئے ہمسایہ کے لئے حق شفعہ اس لئے ثابت ہوتا ہے کہ وہ املاک میں اور ضروریات خانہ میں توسع ہونے کے لحاظ سے فائدہ اٹھائے ، اور بیہ لگے ہوئے ہمسایہ میں ہوسکتا ہے، اس لئے کہ تبھی ممکن ہوگا کہ وہ ایک گھر کو دوسرے گھر کے لئے ضروریات خانہ کے طوریراستعال کرے۔

اور'' جار مقابل'' (سامنے والے پڑوی) میں بینہیں پایا جائے گا،اس لئے کہ بیمکن نہیں کہ دونوں گھروں کے درمیان آرپار راستہ ہونے کے باوجود راستہ نکال کرایک گھر کودوسرے گھرکے لئے ضروریات خانہ میں سے بنادیا جائے۔

ہاں اگر بھی گھر کسی ایسی گلی میں ہوں جو آرپارنہ ہوتو'' جار مقابل'' کے لئے شفعہ ثابت ہوگا،اس لئے کہ ایک گھر کودوسرے کے

<sup>(1)</sup> المبسوط للسرخسي ١٦/ ٩٥، البدائع للكاساني ٢٦٨٢/٦\_

ر) المبسوط ۱۲۵/۳۳-۹۴،البدائع ۲۷۱۲،۱۲۱ این عابدین ۱۲۵/۵،شرح الکنز للزیلعی ۲۴۱/۸،الپدارمع فتح القدیر ۳۷۷۶سـ

<sup>(</sup>۱) المبسوط مهمار سوو

لئے ضروریات ولوازمات کے طور پر بنا دیناممکن ہے، اس طور پر کہ تمام گھروں کوایک گھر بنادیا جائے۔

شفعہ صرف مالک ہمسایہ کے لئے ثابت ہے، لہذا رہائش ہمسایہ مثلاً کرایہ دار اور عاریت پر لے کررہنے والے کے لئے شفعہ ثابت نہیں ، اس لئے کہ مقصود مستقل طور پر برے پڑوی کے سبب اذیت کے ضرر کو دور کرنا ہے، اور رہائش ہمسائیگی مستقل و ہمیشہ نہیں رہتی، اور مستقل طور پر خراب ہمسائیگی کے سبب اذیت کا ضرر املاک کا ایک دوسر ہے کے ساتھ اس طور پر ملنے کے سبب ہوتا ہے کہ اس کو علاحدہ نہ کہا جا سکے (۱)۔

## مختلف منزلول کے مالکان کے درمیان شفعہ:

سال م - حفیہ کے نزدیک مختلف منزلوں کے مالکان ایک دوسرے کے ہمسایہ ہیں، لہذا ہمسائیگی کے سبب شفعہ لینے کا انہیں تق ہے ۔
اگر او پری منزل والا نچلے حصہ کو شفعہ میں نہ لے یہاں تک کہ او پر والا حصہ منہدم ہوجائے تو امام ابو یوسف کے قول کے مطابق شفعہ باطل ہوگا ،اس لئے کہ ہمسائیگی کے سبب انصال ختم ہوگیا ، جیسا کہ اگر وہ اس زمین کو شفعہ لینے سے قبل فروخت کردے جس کے سبب اس کو شفعہ لینے سے قبل فروخت کردے جس کے سبب اس کو شفعہ لینے سے قبل فروخت کردے جس کے سبب اس کو شفعہ لینے سے قبل فروخت کردے جس کے سبب اس کو شفعہ لینے سے قبل فروخت کردے جس کے سبب اس کو شفعہ لینے اس کے سبب اس کو شفعہ لینے سے قبل فروخت کردے جس کے سبب اس کو شفعہ لینے سے قبل فروخت کردے جس کے سبب اس کو شفعہ لینے سے قبل فروخت کردے جس کے سبب اس کو شفعہ لینے سے قبل فروخت کردے جس کے سبب اس کو شفعہ لینے سے قبل فروخت کردے جس کے سبب اس کو شفعہ لینے سے قبل فروخت کردے جس کے سبب اس کو شفعہ لینے سے قبل فروخت کردے جس کے سبب اس کو شفعہ لینے سے قبل فروخت کردے جس کے سبب اس کو شفعہ لینے سے قبل کردے جس کے سبب اس کو شفعہ لینے سے قبل کردے جس کے سبب اس کو سبب اس کے سبب اس کو سبب اس کو سبب اس کو سبب اس کی کی سبب اس کو سبب اس کے سبب اس کو سبب کو سبب اس کو سبب اس کو سبب اس کو سبب اس کو سبب کو

امام محمد کے قول کے مطابق شفعہ ثابت ہوگا، اس لئے کہ شفعہ عمارت کی وجہ سے ہواور'' قرار'' کا حق باقی ہے۔ حق باقی ہے۔

اگرتین گھر نیچاو پر ہوں ، اور ہرایک کا دروازہ گلی میں ہواور درمیانی گھر فروخت ہوتو او پر اور نیچ والے گھر کے لئے شفعہ ثابت ہوگا،اوراگر نیچ کا یاسب سے او پر کا گھر فروخت ہواتو درمیان والے

گھر کے لئے شفعہ کا استحقاق زیادہ ہے، اس لئے کہ اس کوحق قرار حاصل ہے، کیوں کہ تعلی (اوپری ہونے) کاحق ہمیشہ باقی رہتا ہے، وہ غیر منقول ہے، لہذا اس کے سبب سے شفعہ کا استحقاق ہوگا، جیسے جائیدادکی وجہ سے شفعہ کا استحقاق ہوتا ہے۔

اگرینچکا گھر دوآ دمیوں کا ہو، اوراس کے او پر کا گھر ان دونوں
میں سے ایک آ دمی اور ایک دوسرے آ دمی کے درمیان مشترک ہواور
وہ شخص نیچے اور او پر دونوں گھر فروخت کر ہے تو او پر والا گھر او پر والے
گھر میں اس کے شریک کے لئے ہوگا، اور نیچے والا گھر نیچے والے گھر
میں اس کے شریک کے لئے ہوگا، اس لئے کہ ان دونوں میں سے ہر
ایک اپنے حق میں مبیع کی ذات میں شریک ہے اور دوسرے کے حق
میں ہمسایہ ہے، یا اگر دونوں کا راستہ ایک ہوتو حق میں شریک ہے۔

اگرینچ کا مکان ایک آ دمی کا اور او پر کا مکان دوسرے کا ہو اوراس کے بغل میں ایک گھر فروخت ہوتو شفعہ دونوں کے لئے ہوگا<sup>(۲)</sup>۔

#### شفعه کے ارکان:

(۳) ۱۲-شفعہ کے ارکان تین ہیں:

ا- شفيع: شفعه لينے والا \_

۲-ماخوذ منه:خریدارجس کے قبضه میں جائیداد ہو۔

٣- مشفوع فيه: لي بهوئي حائدا ديعني كل شفعه ـ

ان میں سے ہررکن کے متعلق شرائط واحکام ہیں، جیسا کہ

آئےگا۔

<sup>(</sup>۱) المبسوط ۱۲۹۴/۹۵–۹۲\_

ر) مرشد الحير ان محمد قدري باشا: دفعه/١٠١٠ الحبلة : دفعه/١٠١٠ ا

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۵رسمار

<sup>(</sup>۲) شرح الكنزللزيلعي ۱۲۴۵،الفتاوي الهنديه ۱۲۴۵\_

<sup>(</sup>۳) مغنی الحتاج ۲۹۲٫۲۹۲

# وہ شرا کط جن کا یا یا جانا شفیع میں ضروری ہے:

# شرط اول: شفيع سبب شفعه كاما لك بهو:

10 - فقہاء نے شفعہ کے ذریعہ لینے کے لئے شرط لگائی ہے کہ مشفوع فیہ جائیداد کی خریداری کے وقت شفیع اس جائیداد کا مالک ہو جس کے سبب شفعہ مل رہا ہے، اس لئے کہ استحقاق کا سبب ملکیت کا جواز ہے، اور سبب اسی وقت سبب بنتا ہے جب کہ شرط پائی جائے، اور سبب بنتا ہے جب کہ شرط پائی جائے، اور سبب بنتا ہے جب کہ شرط پائی جائے، اور سبب بنتا ہے جب کہ شرط پائی جائے،

کاسانی نے کہا: کسی ایسے گھر کے سبب شفعہ ہیں جس میں کراپہ یا عاریت کے طور پر رہتا ہو، نہ ایسے گھر کے سبب جس کواس نے خریداری سے قبل فروخت کر دیا ہو، نہ ایسے گھر کے سبب جس کواس نے مسجد بنادیا ہو، نہ ایسے گھر کے سبب جس کواس نے وقف کر دیا ہو (۲)۔

امام مالک سے مروی ہے کہ شفعہ کرایہ داری میں جائز ہے، جبیبا کیگز را۔

شرط دوم: شفعہ کے ذریعہ لیتے وقت ملکیت کا باقی رہنا:

17 - ضروری ہے کہ شفیج کوجس جائداد کی وجہ سے حق شفعہ حاصل ہے

اس کا مالک رہے یہاں تک کہ وہ باہمی رضا مندی یا قاضی کے فیصلہ
سے مشفوع فیہ جائیداد کا مالک بن جائے، تا کہ بیچ کے وقت متصل ہونا
موجو درہے ۔۔

# وقف کے لئے شفعہ:

21 - وقف کے لئے شرکت یا ہمسائیگی کسی سبب سے شفعہ نہیں ، لہذا اگر وقف کے پڑوس میں کوئی جائیدا د فروخت ہو یا مبیع کا پچھ حصہ کسی کی ملکیت ہوا ورملکیت والا حصہ فروخت کیا جائے تو وقف کے لئے یا نگران وقف یا موقوف علیہ کسی کے لئے شفعہ نہیں ہوگا (۱)۔

تمام فقہاء نے شرط لگائی ہے کہ شفعہ کے ذریعہ اپنی ملکیت میں لینے میں معاملہ کومتفرق نہ کرنا ہو، اس لئے کہ شفعہ قابل تقسیم نہیں، لہذا اگر مینے ایک قطعہ اراضی ہو، اور خریدار ایک ہوتو شفیع کے لئے جائز نہیں کہ مبیع کے بچھ حصہ کا طلب گار ہوا ور پچھ کو چھوڑ دے، ہاں اگر قطعہ اراضی تو ایک ہولیکن خریدار چند ہوں تو شفیع کے لئے جائز ہے کہ کسی ایک یا ایک سے زائد کے حصہ کا یاکل کا مطالبہ کرے، اس کو شفعہ کا ایک یا ایک سے زائد کے حصہ کا یاکل کا مطالبہ کرے، اس کو شفعہ کا فقسیم کرنا نہیں سمجھا جائے گا، اس لئے کہ ہرایک شریک مستقل و کممل طور پر اپنے حصہ کا مالک ہے، اور اگر قطعہ اراضی متعدد ہوں اور خریدار ایک ہوتو ہر شفیع اس گلڑ ہے کو لئے گا جس میں اس کو شفعہ کا حق ہو، اور اگر خریدار بھی چند ہوں تو ہر شفیع کے لئے جائز ہے کہ بعض کے حصہ کو اگر خریدار بھی چند ہوں تو ہر شفیع کے لئے جائز ہے کہ بعض کے حصہ کو نے یا سارے حصہ کو لے، اور اگر عقد میں ہر قطعہ اراضی کی قیت طے نہ کی گئی ہوتو اس کی مناسب قیت طے کی جائز ہے گا ہوں اس کی مناسب قیت طے کی جائے گا

#### مشفوع منه:

## 1۸ - فروخت شده جائيدادكوكسى بھى خريدار سے شفعہ ميں لينا جائز

<sup>(</sup>۱) البدائع ۲/۳۰۰، حاشیه ابن عابدین ۲/۳۳۳، الخرثی ۲/۱۹۳، مغنی المحتا ج۷/۲۹، فتح العزیزاا/۳۹۲، شرح منتهی الإرادات ۲/۱۷۳۰

<sup>(</sup>۲) المبسوط ۱۳ (۱۰ ۱۰ البدائع ۲۷ ۲۹ ۲۷، حاشیة الدسوتی سر ۴۹۰ ، القلیو بی ۱۲ سر ۲۹ - ۵۰ ، المغنی ۲۷ ۳۸ ۲ ، منتهی الإرادات ار ۲۲۵ ، المقنع ۲۷ ۳۲۳ ـ

<sup>(</sup>۱) البدائع ۲۷-۲۰۰۱ المبسوط ۱۱۲ ۹۵، شرح الكنز للربلعي ۲۵۲، حاشية الدسوقي ۱۲۷۳، مغنی المحتاج ۲۹۸۷، نهاية المحتاج ۱۹۸۷، منتهی الإرادات الر۵۳۰-

<sup>(</sup>٢) البدائع ٢ / ٣٠٤٠ \_

<sup>(</sup>۳) تبیین الحقائق شرح کنز الدقائق للزیلعی مع حاشیة الشکسی ۲۲۵٫۸ طبع اول ۱۵ساهه

ہے،خواہ وہ خریدار فروخت کرنے والے کارشتہ دار ہویا اجنبی ہو،اس لئے کہ شفعہ کو ثابت کرنے والی نصوص عام ہیں۔

## وه تصرفات جن میں شفعہ جائز ہے:

19-اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ شفعہ کو جائز بنانے والا تصرف،عقد معاوضہ ہے، لینی بچے اور اس کے ہم معنی تصرفات ،لہذا ہبہ،صدقہ، میراث اور وصیت میں شفعہ ثابت نہ ہوگا، اس لئے کہ شفعہ کے ذریعہ حاصل کرنا اس قیت کے مثل میں ہوتا ہے، جینے میں وہ ملکیت میں آئی ہے،لہذا اگر معاوضہ نہیں ہوگا تو شفعہ کے ذریعہ لینا محال ہوگا۔

امام مالک سے ایک روایت میں منقول ہے کہ شفعہ ہر ملکیت میں ثابت ہے جو بعوض منتقل ہو یا بلاعوض، جیسے بغیرعوض کے ہبد، اور صدقہ اور میراث اس سے مشتنی ہے کہ اس میں بالا تفاق شفعہ نہیں، اس روایت کی وجہ رہے کہ اس میں صرف ضرر کا اعتبار کیا گیا ہے۔

مہر، جنایات کے تاوان، سلح، بدل خلع اوراس کے ہم معنی میں فقہاء کا اختلاف ہے: حنفیہ کی رائے اور ایک روایت میں حنابلہ کی رائے جس کو مرداوی نے سیح قرار دیا ہے، یہ ہے کہ ان اموال میں شفعہ ثابت نہیں، اس لئے کہ نص، صرف بیج کے بارے میں آئی ہے، اور یہ تصرفات کی اور یہ تصرفات کی معنی نہیں، نیز اس لئے کہ ان حضرات کی ملکیت میں جس چیز کے عوض یہ جائیداد آئی ہے اس کے مثل کے ذریعہ شفیج اس کواپنی ملکیت میں داخل کرے ایسا کرنا محال ہے۔

مالکیہ، شافعیہ اور دوسری روایت میں حنابلہ کی رائے ہے کہ ان تصرفات میں شفعہ ثابت ہے، یہ بچ پر قیاس ہے، دونوں میں جامع علت معاوضہ میں مشترک ہونا ہے، نیز ضرر کا لاحق ہونا ہے، پھر حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ''صحح'' ان کے یہاں یہ ہے کہ جب اس حالت میں شفعہ ثابت ہوجائے توشفیج اس کواس کی قیت میں لےگا،

اورایک قول ہے:اس کے مقابل کی قیت میں لے گا<sup>(۱)</sup>۔

## به شرط عوض مهد:

• ۲ - جمہور نقہاء حنفیہ مالکیہ اور حنابلہ کا مذہب اور شافعیہ کا اصح قول یہ ہے کہ اگر جہد بہ شرط عوض ہوا ور دونوں قبضہ کرلیں تو شفعہ واجب ہوگا، اس لئے کہ قبضہ کے وقت معاوضہ کا معنی پایا جائے گا، یہ حنفیہ کنزدیک ہے اور شافعیہ کی ایک رائے ہے، اور اگر کوئی ایک قبضہ کرلے دوسرانہ کرے تو امام ابو حنیفہ، امام ابولیسف اور امام خمد کے نزدیک شفعہ نہ ہوگا، جب کہ امام زفر کے نزدیک نفس عقد سے شفعہ واجب ہوگا، اور بہی شافعیہ کے یہاں اظہر قول ہے (۲)۔

# خیار کی شرط کے ساتھ شفعہ:

۲۱- اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ اگر تنہا فروخت کرنے والے کے لئے یا فروخت کرنے والے کے یا ' ہوتو لئے یا فروخت کرنے والے اور خریدار دونوں کے لئے '' خیار' ہوتو جب تک نیچ لازم نہ ہوجائے شفعہ نہ ہوگا ، اس لئے کہ فقہاء نے شفعہ کے جواز کے لئے مبیع سے بائع کی ملکیت کے ختم ہونے کی شرط لگائی ہے۔ (۳)

- (۱) الهداييم الفتح و ۲۹۹۸ ۳۸۱، الزيلعي ۲۵۲۸ ۲۵۳، ابن عابدين ۲۷۱۳ ۲، ۲۳۱، البدائع ۲۷۹۷ – ۲۹۹۸ ، المبسوط ۱۲۳۳ ، نهاية ۱۲۵۵ ، بداية المجتبد ۲۸۵۲ ، الدسوقی ۱۲۷۳ مغنی المحتاج ۲۹۲۷ ، منتبی الإرادات المحتاج ۱۹۹۵ ، فتح العزيز ۱۲۵۲ ، المغنی ۲۵۷۷ ، منتبی الإرادات ۱۸۲۵ ، المقع ۲۵۸۷ ، تشجیح الفروع ۱۸۳۷ – ۵۳۵ –
- (۳) البدائع ۲۱۷۱-۲۰۱۱ نخشی ۲۸-۱۵، مغنی الحتاج ۲۱ر۱۹۹۹ وراس کے بعد کے

اگر'' خیار''خریدار کے لئے ہوتو حفیہ نے کہا: شفعہ ثابت ہوگا، اس لئے کہ خریدار کا'' خیار'' مبیع سے بائع کی ملکیت ختم ہونے میں رکاوٹنہیں،اور تن شفعہ اسی پرموقوف ہے۔۔

مالکیہ کے نزدیک شفعہ ثابت نہیں ہوگا،اس کئے کہ بیج غیرلازم ہے، کیوں کہ شہور تول کے مطابق خیاروالی بیچ کھل جاتی ہے، البتہ بیچ کے نافذ اورلازم ہوجانے کے بعد شفعہ ہوگا<sup>(1)</sup>۔

شافعیہ نے کہا: اگر تنہاخریدار کے لئے'' خیار'' کی شرط لگائی گئ ہوتو اس قول کی بنیاد پر کہ ملکیت اسی کی ہوتی ہے، اس کو شفعہ کے ذریعہ لینے میں دواقوال ہیں:

اول: لیناممنوع ہے، اس کئے کہ خریدار عقد کے لازم ہونے سے راضی نہیں، اور شفعہ لینے میں عقد کولازم کرنا اور اس پر ذمہ داری خابت کرنا ہے۔

دوم: یہی اظہر قول ہے کہ لیا جائے گا، اس کئے کہ اس میں صرف خریدار کاحق ہے، اور شفیع کو ملکیت کے لزوم اور اس کے ثابت ہونے کے بعد لینے کاحق ہوتا ہے تو اس سے پہلے بدرجہ اولی حق ہوگا (۳)۔

حنابلہ کے نزدیک'' خیار'' کے ختم ہونے سے قبل شفعہ ثابت نہیں ہوگا،جیسا کہ مالکیہ کا قول ہے ''۔

حفیہ نے کہا: اگر فروخت کرنے والا شفیع کے لئے'' خیار'' کی شرط لگائے تو شفعہ نہیں ہوگا،اس لئے کہ شفیع کے لئے'' خیار'' کی شرط

- (۱) البدائع ۲۷۱۰۲۲
- (۲) حاشیة الدسوقی ۳/ ۸۳ ۱وراس کے بعد کے صفحات ،الخرشی ۲/ ۱۷، بدایة المجتهد ۲۵۲/۲
  - (۳) فتح العزیزاار ۸۰ ۴ اوراس کے بعد کے صفحات، الام ۴۱۸ م
    - (۴) المغنی۵را۲۶۔

لگانا پے لئے شرط لگانا ہے، اور بید چیز شفعہ کے وجوب سے مانع ہے،
اس لئے اگر شفیع بیج کی اجازت دے دیتو بیج نافذ ہوگی، اور شفعہ
نہیں ہوگا، کیوں کہ اس کی طرف سے بیج مکمل ہوگئی ہے، لہذا بیاس
طرح ہوگیا جیسے کہ اس نے ابتداءً فروخت کیا، اور اگر وہ بیج کو فنخ
کردے تو اس کے لئے شفعہ نہیں ہوگا، اس لئے کہ فروخت کرنے
والے کی ملکیت ختم نہیں ہوئی، اس باب میں شفیع کے لئے حیاد بیہ ہوگا، وخت
کہ وہ نہ بیج کو فنخ کرے نہ اس کی اجازت دے تا آ نکہ فروخت
کرنے والا اس کی اجازت دے یا مدت گذر نے کے سبب بیج نافذ
ہوجائے تو اس کے لئے شفعہ ہوجائے گا (۱)۔

# بيع كى بعض اقسام ميں شفعه:

الف-اعلانيه نيلامي كي بيع:

۲۲ – اگر جائیداد اعلانیہ نیلامی کے ذریعہ فروخت ہوتو فقہاء کی عبارتوں کا تقاضا ہے کہ اس میں شفعہ ممنوع نہیں ہے، اس لئے کہ انہوں نے شفعہ کے چھ شرائط لکھے ہیں کہاگروہ پائی جائیں توشفیع کے لئے شفعہ ثابت ہوگا، اس میں انہوں نے نیلامی کی بھے کومستثنی نہیں کیا ہے۔

ب-مسجد بنانے کے لئے فروخت شدہ جائداد:

۲۲س حفیہ و مالکیہ کی رائے اور حنابلہ میں ابو بکر کا قول یہ ہے: اگر خریدارگھر کومسجد بنادے، پھر شفیع آیا تواسے حق ہے کہ مسجد کوتو ڑ دے، اور شفعہ کے ذریعہ گھر کو حاصل کرے، پیرظام رالروایۃ میں ہے۔

امام ابوحنیفہ سے مروی ہے کہ اس کو ایسا کرنے کا حق نہیں ہوگا، اس کئے کہ مسجد حقوق العباد سے آزاد ہوتی ہے، لہذا یہ غلام کو آزاد

<sup>=</sup> صفحات، نہایة المحتاج ۱۹۸۵، المغنی ۱۹۸۵، المقنع ۲ر ۲۷۳ اوراس کے بعد کے صفحات ۔

<sup>(</sup>۱) البدائع ۱/۱۰۲۲ اوراس کے بعد کے صفحات۔

کردیئے کے درجہ میں ہوگی ، شفیع کاحق مرتہن کے حق سے قوی نہیں ہوتا، پھر بھی مرتہن کاحق را ہن کے حق کونہیں رو کتا، تواسی طرح شفیع کا حق گھر کومسجد بنادیئے کے صحیح ہونے سے مانغ نہیں ہوگا۔

ظاہر الروایۃ کی وجہ یہ ہے کہ زمین کے اس کلڑے میں شفیع کا الیاحق ہے جوخریدار کے تق پر مقدم ہے اور یہ اس کو مسجد بنانے کے صحیح ہونے سے مانع ہے، اس لئے کہ مسجد خالص اللہ تعالی کے لئے ہوتی ہے، کیا نہیں ویکھتے کہ اگروہ اپنے گھر کے سی شائع (غیر معین) جزکویا گھر کے درمیانی حصہ کو مسجد بناد ہے تو یہ جائز نہیں، اس لئے کہ یہ خالص اللہ کے لئے نہیں ہوا، اسی طرح جس میں شفعہ کاحق ہوا گر اس کو مسجد بناد ہے ( توضیح نہیں ہوگا)، اس لئے کہ یہ مسجد ضرار کے معنی کو مسجد بناد ہے ( توضیح نہیں ہوگا)، اس لئے کہ یہ مسجد ضرار کے معنی میں ہے، کیوں کہ اس کا مقصد شفیع کو تق ہوگا کہ گھر شفعہ میں لے لے ہے، اور جب یہ درست نہیں توشفع کو تق ہوگا کہ گھر شفعہ میں لے لے اور خریدارا پنی نئی عمارت وہاں سے ہٹالے ( )

## وہ مال جس میں شفعہ ثابت ہوتا ہے:

۲۹ - اس پر فقهاء کا اتفاق ہے کہ جائیداد اور اس کے ہم معنی غیر منقولہ اموال میں شفعہ ثابت ہوتا ہے ۔ اور اموال منقولہ کے بارے میں اختلاف ہے جس کا بیان آئے گا، جائیداد وغیرہ میں شفعہ بارے میں اختلاف ہے جس کا بیان آئے گا، جائیداد وغیرہ میں شفعہ کے بوت کے لئے ان حضرات کا استدلال حضرت جابرگی اس حدیث سے ہے: "قضی دسول اللہ علیہ الشفعة فی کل شرکة لم تقسم ربعة أو حائط" (رسول اللہ علیہ اللہ علیہ مشترک

مال میں جوتقسیم نه ہوا ہوشفعہ کا فیصلہ فرما یا، زمین ہویا باغ)۔

نیزید کہ جائیداد میں شفعہ اس کئے ثابت نہیں ہوتا کہ وہ رہائش ہے، بلکہ آنے والے کی مستقل اذیت رسانی اور ضرر کے خوف کی وجہ سے شفعہ ثابت ہوتا ہے اور بیصرف جائیداد میں ہوسکتا ہے ()۔

شفعہ جائیداد میں اوراس کے ہم معنی مال یعنی''علو''(اوپری حصہ) میں ثابت ہوتا ہے،خواہ جائیداد قابل تقسیم ہو یا نہ ہوجیسے ہمام، چکی، کنواں ، نہر، چشمہ، چھوٹے گھر، اور جائیداد سے متعلق تمام چیزیں جو مذکورہ بالا شرائط کے ساتھ جائیداد کے ساتھ ثابت ومتصل رہتی ہیں ''

۲۵ – اموال منقوله میں شفعہ کے ثبوت میں فقہاء کے دومختلف اقوال ہیں :

قول اول: اموال منقوله میں شفعه ثابت نہیں ہوگا، یہ حنفیه وشافعیه کا قول، اور مالکیہ وحنابله میں سے ہرایک کے مذہب میں درصیح، قول ہے ۔ ان کا استدلال حضرت جابر گی حدیث ہے۔ بن أن النبي عَلَيْكِ قضی بالشفعة في كل ما لم يقسم، فإذا وقعت الحدود وصوفت الطوق فلا شفعة ((م) لرسول الله عَلَيْكِ في ہراس مال میں شفعہ کا کم دیا جوتقسم نہ ہوا ہو، اور جب حد بندى ہوجائے اور راستے الگ الگ ہوجا کیں تو شفعہ نہیں ہوگا)۔

حدیث سے استدلال کا طریقہ: حدیندی ہونا اور راستے الگ

<sup>(</sup>۱) المبسوط ۱۳ سر ۱۱۳ س۱۱۰ البدائع ۲۸ ۲ ۲ ۲۷ ، ابن عابدین ۲۸ ۳۳۳، طبع دوم، الخرشی ۲۸ ۲ ۲۸ که، حاشیة الدسوقی ۱۲ سر ۸۵ ۸ ، الفروع ۲۸ س۵۵ ۵

<sup>(</sup>۲) البدألع ۲۷۰۰۱ تبيين الحقائق ۲۵۲۸، حاشيه ابن عابدين ۲۳۹۸، المبسوط ۱۹۸۴-

<sup>(</sup>٣) مديث: "قضى رسول الله عَلَيْكَ، "كَتْحِنَجُ فقر ونبر ٢ مين گذر چكى ـ

<sup>(</sup>۱) شرح العنابيلي الهدابيه ور ۴۳ م، البدائع ۲۷ • ۲۵ ـ ـ ـ (۱

<sup>(</sup>۲) البدائع ۲۷۰۰/۳ تبيين الحقائق ۲۵۲/۵، شرح العناية على الهدايه مع فتح القدير ۲۷۰۰/۹-

<sup>(</sup>۳) المبسوط ۱۱٬۹۵۳، البدائع ۲۷۰۰/۱۰ شرح الكنز ۲۵۲/۵، فتح العزيز ۱۱٬۳۱۳، نهاية الحتاج ۵٬۳۹۱، مغنی الحتاج ۲۲۲۲، المغنی ۵٬۳۲۸–۲۹۵

<sup>(</sup>٣) حديث: "قضى بالشفعة" كي تخريج فقره نمبر ٢ ميں گذر چكى ـ

الگ ہونا پیصرف جائیدا دمیں ہوتا ہے،منقول میں نہیں۔

حضرت ابوہر برہ کی حدیث میں فرمان نبوی ہے: الا شفعة الل فی دار أو عقار" (شفعه صرف گریا جائیداد میں ہے)،اس کا تقاضا ہے کہ گھر اور جائیداد کے علاوہ جوان کے تابع نہیں ہوتے ، ان سے شفعہ کی نفی ہواوروہ اموال منقولہ ہیں ، اور جو گھر اور جائیداد کے تابع ہوں تو وہ ان کے حکم میں داخل ہوں گے <sup>(۲)</sup>۔

انہوں نے کہا: نیز اس لئے کہ شفعہ محض ضرر کو دور کرنے کے لئے مشروع ہے، اور جائیداد میں ضرر کثرت سے ہوتا ہے، کیوں کہ اس میں شریک کو نٹے'' ضروریات' کے بنانے ،تعمیرات میں تبدیلی کرنے ،کشادہ کوئنگ کرنے اور آباد کو بیران کرنے کی ضرورت پڑتی ہے، اورخراب ہمسائیگی وغیرہ جائیداد کے ساتھ خاص ہے ، اموال منقولہاں کے برخلاف ہیں۔

نیز انہوں نے کہا: منقول وغیر منقول میں فرق یہ ہے کہ غیر منقول میںضرراس کے دائمی ہونے کےسبب دائمی رہتا ہے، جب کہ منقول میں دائمی نہیں ہوتا، بلکہ وہ عارضی ضرر ہے، یہ کیلی ووزنی چیز کی طرح ہے ۔

٢٦ - قول دوم: اموال منقوله ميں شفعه ثابت ہے، بيرامام مالک وامام احمد سے ایک روایت ہے ۔

ان کااستدلال بخاری میں حضرت جابر کی اس روایت سے ے: "أن النبي عُلْنِهِ قضى بالشفعة في كل مالم یقسم"<sup>(۵)</sup> (رسول الله علیه نے ہراس مال میں شفعہ کا حکم دیا جو

- (١) حديث: "لا شفعة إلا في دار أو عقار" كي روايت يبيق (١٩/٦ اطبع دائرة المعارف العثمانيه) نے کی ہے، اور کہاہے: اس کی اسناد ضعیف ہے۔
  - (۲) إعلام الموقعين ١/١٥٦\_
  - (۳) إعلام الموقعين ٢٥١/٢\_
    - (۴) سابقه مراجع۔
  - (۵) حدیث: "قضی بالشفعة" کی تخ تخ نقره نمبر ۴ میں گذر چکی۔

تقسیم نه کیا گیا ہو)۔

انہوں نے کہا: رسول اللہ علیہ نے ہر غیر تقسیم شدہ چیز میں شفعه ثابت كيا ہے، اوراس ميں جائيدا داوراموال منقولہ دونوں داخل ہیں، اس لئے کہ حدیث میں لفظ'' ما'' عموم کا صیغہ ہے،لہذا منقول میں شفعہ ثابت ہوگا، جیسا کہ جائیداد میں ثابت ہے۔

انہوں نے کہا: نیز اس کئے کہ نا قابل تقسیم میں شرکت کے سبب ضرر قابل تقسیم جائیداد کے سبب آنے والے ضرر سے بھاری ہے، اور جب شریعت ادنی درجہ کے ضرر کو دور کرنے کی خواہاں ہے تو اعلی درجہ کےضرر کو بدر جہاولی دور کیا جائے گا<sup>(۱)</sup>۔

شفعہ کے ذریعہ لینے کے لئے طلب کے مراحل: ۲۷ - شفیع کو جیسے ہی ہیج کاعلم ہوا پنی خواہش کا اظہار کرنا ضروری ہے،جس کوفقہاء ' طلب مواثبت' (جلدی طلب کرنا) کہتے ہیں، پھر اس خواہش کومضبوط و پختہ کرے اور اس کا اعلان کرے تو اس کو '' طلب تقریر واشهاد'' ( ثابت کرنے اور گواہ بنانے کی طلب ) کہتے بیں،ابا گراس کوشفعہ نمل سکے تو عدالت میں جائے جس کو'' طلب خصومت وتملک'' (مقدمہ دائر کرنے اور اپنی ملکیت میں لینے کی طلب) کہتے ہیں (۲)۔

#### الف-طلب مواثبت:

۲۸ - اس طلب کا وقت وہ ہے جب شفیع کوئیع کاعلم ہو،اوراس کوئیع کاعلم بھی بذات خود بیچ کون کر ہوتا ہے اور بھی کسی اور کے ذریعہ اس کو

<sup>(</sup>۱) إعلام الموقعين ۲۸۰۲\_

<sup>(</sup>٢) تبيين الحقائق ٢/٢٠٤، البدائع ٢/١٠٤، الهدام مع فتح القدير ٩/ ٨٢ ٣٠ المبسوط ۱۲/۹۲، ابن عابدين ۲/۲۲۳-۲۲۵، تكملة المجموع ۱۸ر۱۴،۱، المغني ۵ ر ۷۷ م منتهي الارادات ار ۵۲۸ ،المقنع ۲ ر ۲۹ ـ \_

خرمانے سے ہوتا ہے۔

خبر دینے والے میں عدد اور عدالت کی شرط لگانے میں حفیہ میں اختلاف ہے، امام ابوحنیفہ نے کہا: دومیں سے ایک چیز شرط ہے، یا توخبر دینے والے متعدد ہوں، دومر دیاایک مرددوعورتیں، یاخبر دینے والا عادل ہو۔

امام ابویوسف اورامام محمد نے کہا: اس میں تعداد اور عدالت کی شرطنہیں، لہذا اگرکوئی آ دمی شفعہ کی خبر دے، خواہ وہ عادل ہو یا فاسق، اور شفیع خاموش رہے اور خبر ملتے ہی فوراً مطالبہ نہ کرے، بیاصل کی روایت کے مطابق ہے، یا امام محمد کی روایت کے مطابق مجلس میں مطالبہ نہ کرے تواگر معلوم ہو کہ خبر بچی تقی توصاحبین کے نزد یک اس کا شفعہ باطل ہوجائے گا، اس کی وجہ بیہ ہے کہ تعداد اور عدالت معاملات میں شرعاً معتبز ہیں، اور بیمعاملہ کے باب سے ہے، لہذا اس میں عدد یا عدالت کی شرط نہ ہوگی۔

امام ابوحنیفہ کے قول کی وجہ: یہ الی خبر دینا ہے جس میں "الزام" کامفہوم ہے، کیا آپ نے غور نہیں کیا کہ شفیع اگر خبر ملنے کے بعد شفعہ کا مطالبہ نہ کر ہے تو اس کاحق باطل ہوجا تا ہے، لہذا یہ گواہی کے مشابہ ہوگیا، اس لئے اس میں گواہی کی دومیں سے ایک شرط عددیا عدالت کا عتبار ہوگا۔

79 - طلب مواثبت کے لئے شرط ہے کہ وہ بیج کاعلم ہونے کے فوراً بعد ہو<sup>(۲)</sup> بشرطیکہ وہ اس پر قادر ہو، حتی کہ اگر اس کو بیج کاعلم ہو پھر بھی وہ طلب کرنے سے خاموش رہ جائے ، حالا نکہ وہ اس پر قادر ہوتو اصل کی روایت کے مطابق شفعہ کاحق باطل ہوجائے گا، امام محمد سے مروی ہے کہ بیسلسلہ مجلس تک رہے گا، جیسے '' مخیر '' (وہ عورت جس کواپنے

بارے میں اختیار دیا گیاہے) کا خیار اور خیار قبول، جب تک و مجلس سے اٹھ نہ جائے یا مطالبہ چھوڑ کرکسی اور کام میں لگ نہ جائے اس کا شفعہ باطل نہ ہوگا، وہ مطالبہ کرسکتا ہے، کرخی نے لکھا ہے کہ بیدو روا تیوں میں سے اصح روایت ہے، اس روایت کی وجہ بیہ ہے کہ شفعہ کا ثبوت شفیع کو مدنظرر کھتے ہوئے اس سے ضرر کو دور کرنے کے لئے ا ہے،لہذا ضرورت ہے کہ وہ غور کرے کہ بیگر اس ثمن کے مثل میں مناسب ہے؟ اور کیا اس خریدار کے بروی ہوجانے سے اس کوضرر لاحق ہوگا کہ وہ شفعہ کے ذریعہ لے لے پاس سے اس کو ضرز ہیں ہوگا، اس لئے شفعہ نہ لے؟ اور بیاج کے علم کے بغیر نہیں ہوسکتا ، اورغور وفکر کرنے کی ضرورت کی وجہ ہے'' مخیرؓ ہ'' اور (خیار ) قبول کے سلسلہ میں مجلس کی شرط ہے،لہذااس میں بھی یہی ہوگا ،اوراصل کی روایت كى وجه به حديث ہے كه رسول الله عليه في فرمايا: "الشفعة کحل العقال"<sup>(()</sup> (شفعہ رسی کھولنے کی طرح ہے)۔ نیز اس لئے کہ بیخلاف قیاس ثابت ہونے والاحق ہے، کیوں کہ شفعہ کے ذریعہ لیناایک ایسے ضرر کے اندیثہ ہے جس کے ہونے نہ ہونے دونوں کا احتمال ہے،معصوم مال کو مالک کی اجازت کے بغیرا بنی ملکیت میں لینا ہے،لہذابیطلب مواثبت کے بغیر ثابت نہ ہوگا 🕒

حفیہ جو'' مواشبت' کے وجوب کے قائل ہیں انہوں نے بعض حالات کومستثنی کیا ہے ، جن میں تاخیر کی وجہ سے اس کومعذور سمجھا جائے گا جیسے جمعہ کا خطبہ سننے کی حالت میں اس کو بیچ کاعلم ہو، یاوہ شفعہ طلب کرنے سے قبل خرید ارکوسلام کرے وغیرہ

<sup>(</sup>۱) البدائع ۲/۱۰/۱۱ الهداييم فتح القدير ۳۸۴ س

<sup>(</sup>۲) تبیین الحقائق ۲۴۳۳، ابن عابدین ۲۲۴-۲۲۵، منتبی الارادات ار ۲۸۵، کمقنع ۲۷۰-۲۲۰

<sup>(</sup>۱) حدیث: "الشفعة کحل العقال "کی روایت ابن ماجه (۸۳۵/۲ طبح الحلی) نے حضرت ابن عمر سے کی ہے اور بوصری نے مصباح الزجاجه (۲/۲۲ طبع دارالجنان) میں اس کی اسناد کو ضعیف قرار دیا ہے اور دیکھتے: سبل السلام ۲۲/۲۷

<sup>(</sup>۲) البدائع ۲/۱۱/۲ البدايه مع فتح القدير ۹/۲۸۲ س

<sup>(</sup>۳) ابن عابدین ۱۲۸ م۲۲۳–۲۲۵\_

اسی طرح اگر کوئی حائل و آٹر ہو، مثلاً: دونوں کے درمیان خوفناک دریا ہو یا درندوں والی زمین یا کوئی اور مانع ہو، جب تک یہ مانع زائل نہ ہوجائے اس وقت تک مواثبت ترک کرنے سے اس کا شفعہ باطل نہ ہوگا ()۔

◄ ٣ - ما لکید کی رائے ہے کہ شفعہ فی الفور نہیں، بلکہ اس کے وقت میں گنجائش ہے، پھر بیہ وقت محدود ہے یا نہیں، اس کے بارے میں امام ما لک کے اقوال مختلف ہیں، ایک بارا نہوں نے کہا:
بارے میں امام ما لک کے اقوال مختلف ہیں، ایک بارا نہوں نے کہا:
محدود نہیں، اور وہ کبھی ختم نہ ہوگا، الا بیکہ خریدار اس میں کوئی نئی تعمیر یا بہت زیادہ تبدیلی شفیع کے جانتے ہوئے کرد ہے، اور وہ موجود ہو، اس کومعلوم ہو پھر بھی خاموش رہے ایک مرتبہ امام ما لک نے کہا: اس کا پورا وقت ایک سال ہے، اور یہی زیادہ مشہور تول ہے، جیسا کہ ابن رشد کہتے ہیں، ایک قول ہے: ایک سال سے زیادہ ہے، ایک قول ہے: ایک سال سے زیادہ ہے، ایک قول ہے۔ ایک سال سے زیادہ ہے، ایک قول ہے: یا نے سال سے زیادہ ہے، ایک سالوں تک شفعہ ختم نہ ہوگا ۔

اسا- شافعیہ کے یہاں اظہر قول میہ ہے کہ فوری طور پر شفعہ کا مطالبہ ضروری ہے، اس لئے کہ بیالیاحق ہے جو ضرر کودور کرنے کے لئے ثابت ہوا ہے، لہذا فی الفور ہوگا، جیسے عیب کے سبب مال کولوٹانا، بیہ اصل کی روایت اور حنابلہ کے مذہب میں'' صحیح'' کے موافق ہے، شافعیہ کے یہاں اظہر کے بالمقابل تین اقوال ہیں:

اول: حق شفعہ قادر ہونے کے بعد تین دن تک رہتا ہے، اب اگرتین دن کے اندراس کا مطالبہ کر ہے تو وہ اپنے حق پر رہے گا، اور اس کے مطالبہ کرنے سے قبل تین دن گذر جائیں تو اس کا شفعہ باطل ہوجائے گا۔

دوسرا قول: اتنی مدت تک رہے گا جتنی مدت اس طرح کے قطعہاراضی کے بارے میں غور وفکر کرنے کے لئے چاہئے۔

تیسرا قول: حق شفعہ ہمیشہ رہے گا ، یہاں تک کہاں کو صراحناً یا کنا نیاً ساقط کردے (۱)۔

بعض شافعیہ نے دس صورتوں کومشتنی کیا ہے جن میں فی الفور ہونے کی شرطنہیں، وہ یہ ہیں:

(۱)اگرفروخت کرنے والے یا دونوں کے لئے خیار کی شرط ہو توجب تک خیار باقی ہے شفعہ کے ذریعے نہیں لیا جائے گا۔

(۲) اصح قول کے مطابق کھیتی کے پکنے اوراس کی کٹائی کا انتظار کرنے کے لئے شفعہ کے مطالبہ میں تاخیر کرنے کاحق ہے۔

(۳) اگراس کوخلاف واقعہ ثمن کو بڑھا کر بھے کی اطلاع دی جائے اور وہ شفعہ چھوڑ دے، پھر حقیقت معلوم ہوتو اس کا حق باقی رہےگا۔

(۴) اگردوشفیع میں سے ایک غیر حاضر ہوتو موجودہ شفیع کوحق ہے کہ اس کا انتظار کرے اور اس کے آنے تک شفعہ لینے میں تاخیر کرے۔

(۵) اگراس کوادھارخریدے۔

(۲) اگر کہے: مجھے معلوم نہ تھا کہ مجھے شفعہ کا حق ہے، اور وہ ایسا ہوجس کے لئے یہ تھم مخفی رہ سکتا ہو۔

(2) اگر عامی آ دمی کہاس کا مجھے علم نہیں تھا کہ شفعہ فی الفور ہوتا ہے، تو یہاں اور عیب کے سبب رد کرنے کے مسئلہ میں مذہب یہی ہے کہاس کی بات قبول کی جائے گی۔

(۸) اگروہ قطعہ زمین جس کے سبب سے وہ شفعہ لے سکتا ہو، غصب کردہ ہو، جبیبا کہ بویطی نے اس کی صراحت کی ہے اور کہا: اگر

<sup>(</sup>۱) مغنی الحتاج ۲/۲۰ ۴، نهایة الحتاج ۱۵ ر ۲۱۳

<sup>(</sup>۱) البدائع ۲۷ سا۲۷،البداييم الفتح ۶۷ ۳۸۳،الزيلعي ۲۳۲٫۵

<sup>(</sup>۲) بدایة المجتهد لابن رشد ۲ / ۲۲۳ اوراس کے بعد کے صفحات ، الدسوقی علی الشرح الکبیر ۳ / ۸۵۴ –

کسی آ دمی کے قبضہ میں کسی گھر کا ایک حصہ ہو، اور وہ اس سے خصب کر لیا جائے، پھر پہلے آ دمی کے بیاس اس کا خصب شدہ قطعہ واپس آ جائے توجس وقت اس کے پاس اس کا خصب شدہ قطعہ واپس آ جائے توجس وقت اس کے پاس واپس آ ئے اس وقت اسے شفعہ کا حق ہوگا، اس کو بلقینی نے قل کیا ہے۔

(۹) یتیم کا ولی جوشفعہ یتیم کے لئے لیتا ہے وہ فی الفورنہیں،
بلکہ ولی کا حق قطعی طور پر قابل تاخیر ہے، حتی کہ اگروہ اس کومؤخر
کردے یااس کومعاف کردیتو یتیم کی وجہ سے وہ ساقط نہ ہوگا۔

(۱۰) اگراس کومجہول ثمن میں خریداری کی خبر ملے اور اس کی

(۱۰) اگراس لوجہوں من میں حریداری کی حجر ملے اوراس کی معلومات حاصل کرنے کے لئے مؤخر کردیتو باطل نہ ہوگا، یہ قاضی حسین نے کہا ہے ۔

۳۲-(حنابلہ کے مذہب میں صحیح قول میہ ہے کہ) بیتی شفعہ فی الفور ہے، اگروہ اس کا مطالبہ بیج کاعلم ہونے کے ساتھ ہی کرے تو ٹھیک ہے ورنہ باطل ہوجائے گا، اس کی صراحت امام احمد نے ابوطالب کی روایت ہے: شفعہ تاخیر کے روایت میں کی ہے۔ امام احمد سے دوسری روایت ہے: شفعہ تاخیر کے ساتھ ہے، لہذا جب تک اس کی طرف سے رضامندی کی دلیل یعنی معاف کرنا، یا تقسیم کا مطالبہ کرنا وغیرہ نہ پایا جائے شفعہ ساقط نہ ہوگا ۔۔

اگرشفیج کوکوئی عذر ہوجوطلب کرنے سے مانع ہو، مثلاً: اس کوئیج کاعلم نہ ہواورعلم ہونے تک وہ تاخیر کردے، اورجس وقت اس کوعلم ہو شفعہ کا مطالبہ کرے، یاشفیج کورات میں بیج کاعلم ہواور وہ مطالبہ کرنے میں صبح تک تاخیر کردے، یاوہ سخت بھوک یا پیاس کے سبب کھانے پینے تک مطالبہ میں تاخیر کرے یا بے وضوہ و وضو کرنے کے لئے

مطالبہ میں تاخیر کرے، یا دروازہ بند کرنے کے لئے یا حمام سے نگلنے کے لئے یا قضاء حاجت کے لئے ، یا اذان وا قامت کرنے اورسنن كے ساتھ نمازكى ادائيگى كے لئے يا نماز باجماعت پڑھنے كے لئے جس کے چھوٹنے کا اندیشہ ہووغیرہ جیسے کسی کو (بیچ کا )علم اس وقت ہو جب کہ اس کا مال ضائع ہو گیا ہواور گرے ہوئے مال کی تلاش کرنے میں وہ مطالبہ میں تاخیر کردیتواس کا شفعہ ساقط نہیں ہوگا،اس کئے کہ اس طرح کی ضروریات کو دوسری چیزوں پر مقدم کرنے کا عرف وعادت ہے،لہذاان میں مشغولیت شفعہ ترک کرنے کی رضامندی نہیں ہوگی ، جیسے کہا گراس کے لئے تیز چینا یا جانورکو ہانکناممکن ہو پھر بھی وہ ایبانہ کرے، اور معمول کے مطابق چلتا رہے، پیراس صورت میں ہے جب کدان حالات میں خریدار، شفیع کے پاس موجود نہ ہو ورنہ تاخیر کرنے سے شفعہ ساقط ہوجائے گا، اس کئے کہ اس کی موجودگی میں اپنی مصروفیات سے بٹے بغیر شفعہ کا مطالبہ کرناممکن ہے، البتہ نماز کا حکم اس سے الگ ہے کہ نماز اور اس کی سنتوں کی وجہ سےمطالبہ میں تاخیر سے شفعہ ساقط نہیں ہوتا ، اگر چیخریدار شفیع کے یاس موجود ہو، اس لئے کہ گفتگو کونماز سے مؤخر کرنے کی عادت ہے، شفیع پرواجب نہیں کہاس کے لئے نماز میں تخفیف کرے یااد نی درجہ کفایت پراقتصارکرے '۔

# طلب مواثبت پرگواه بنانا:

ساس – گواہ بنانا طلب مواثبت کے سیح ہونے کے لئے شرطنہیں،لہذا اگر گواہ نہ بنائے تو فیما بینہ و بین اللہ اس کا مطالبہ کرنا درست ہوگا، گواہ بنانا محض اس لئے ہوتا ہے کہ مقدمہ کے وقت بالفرض خریداراس کا انکار کرد ہے تواس کو ثابت کیا جاسکے، کیونکہ میمکن ہے کہ خریدار شفیع کو

<sup>(</sup>۱) مغنی الحتاج ۲ر ۳۰۷\_

ر المعنی ۵۷۷۷ ۱۹ دراس کے بعد کے صفحات ،منتبی الارادات ار ۵۲۸ ، امقنع ۲۷۰/۲ -

<sup>(</sup>۱) کشاف القناع ۴را ۱۴ - ۱۴۲

مطالبہ کرنے میں سچانہ مانے یافی الفور مطالبہ کرنے میں اس کو سچانہ مانے ، اور بات خریدار کی مانی جاتی ہے، لہذا تصدیق نہ کرنے کی صورت میں گواہ کے ذریعہ قاضی کے پاس ثابت کرنے کی ضرورت ہوگی ، اس لئے نہیں کہ یہ مطالبہ کے صحیح ہونے کے لئے شرط ہے، یہ حفیہ و شافعیہ کے نزد یک ہے، شافعیہ نے کہا: اگر شفیع کو مطالبہ سے مانع کوئی عذر ہوتو مطالبہ کیلئے کسی کو وکیل بنادے یا طلب شفعہ پر گواہ بنالے، اگر وہ ان میں سے کسی کو اس پر قدرت کے باوجود ترک کردے تو ' اظہر قول' کے مطابق اس کا حق باطل ہوجائے گا (ا)۔

حنابلہ کے نزدیک بلاگواہ بنائے شفعہ کی طلب کے لئے خریدار کے پاس شفیع کے جانے سے شفعہ ساقط ہوجائے گا، اورا گرگواہ بنانے کے پاس شفیع کے جانے سے شفعہ ساقط نہ ہوگا۔ یعنی حنابلہ مطالبہ کے ضبح ہونے کے لئے گواہ بنانے کی شرط لگاتے ہیں (۲)۔ طلب ہرا یسے لفظ سے درست ہے جس سے شفعہ کا طلب کرنا معلوم ہو، مثلاً کہے: میں نے شفعہ طلب کیا، یا طلب کرر ہا ہوں یا میں اس کا طالب ہوں، اس لئے کہ اعتبار مفہوم کا ہے (۳)۔

## ب-طلب تقريرواشهاد:

انہوں نے کہا: شفیع پرواجب ہے کہ طلب مواثبت کے بعد گواہ بنائے انہوں نے کہا: شفیع پرواجب ہے کہ طلب مواثبت کے بعد گواہ بنائے اور تقریر و توثیق کا مطالبہ کرے (۲) طلب تقریر یہ ہے کہ اگر فروخت شدہ جائیدا وفروخت کنندہ کے قبضہ میں ہوتو اس کے یاس یا

خریدار کے پاس اگر چہ جائیداداس کے قبضہ میں نہ ہو یا جائیداد کے پاس شفیع گواہ بنائے کہ اس نے اس میں شفعہ کا مطالبہ کیا ہے اور اس وقت مطالبہ کررہا ہے۔

شفیع کے لئے گواہ بنانے کی ضرورت اس لئے ہے تا کہ اس کو قاضی کے پاس ثابت کرے، اور بظاہر طلب مواثبت پر گواہ بنا ناممکن نہیں ہوتا ، کیوں کہ طلب مواثبت (بعض حضرات کے نزدیک) خریداری کے علم کے فوراً بعد ہوتی ہے، لہذا اس کے بعد ' طلب اشہاد وتقریر''کی ضرورت ہوگی('')۔

۳۵-اس کے طریقہ کی وضاحت کے لئے ہم کہتے ہیں کہ بیع یا تو فروخت کرنے والے کے قبضہ میں ہوگی یا خریدار کے قبضہ میں اب اگر فروخت کرنے والے کے قبضہ میں ہوتوشفیع کو اختیار ہے، چاہے فروخت کرنے والے سے مطالبہ کرے یا خریدار سے مطالبہ کرے یا مبیع کے یاس مطالبہ کرے۔

فروخت کرنے والے اور خریدار سے طلب کرنا اس لئے ہے کہ ان میں سے ہرایک مقدمہ میں فریق ہے، فروخت کرنے والا قبضہ کی وجہ سے، اور خریدار ملکیت کی وجہ سے، لہذا دونوں میں سے ہر ایک سے طلب کرنا درست ہے۔

مبیع کے پاس مطالبہ کرنااس لئے ہے کہ حق اسی سے متعلق ہے، لہذا اگروہ خرید وفروخت کرنے والوں میں کسی سے اور مبیع کے پاس طلب کرنے سے خاموش رہے، حالانکہ اس کواس کی قدرت ہوتو اس کا شفعہ باطل ہوگا،اس لئے کہ اس نے طلب کرنے میں کوتا ہی کی۔

اگرمبیع خریدار کے قبضہ میں ہوتو چاہے خریدار سے طلب کرے یا مبیع کے پاس طلب کرے، فروخت کرنے والے سے طلب نہیں کرےگا، کیوں کہ وہ اپنا قبضہ ختم ہونے کی وجہ سے فریق ہونے سے

<sup>(</sup>۱) البدائع ۲۷ الا۲۵ ،البداميرمع فتّ القدير ۶۷ س۸۳ مغنی الحتاج ۲۸ ۷ - ۳ س

<sup>(</sup>۲) منتهی الإ رادات ار ۵۲۸ المقنع ۲۸۰۲–۲۶۱

<sup>(</sup>٣) الهداميه مع فتح القدير ٣٨٣/٩، تعيين الحقائق ٢٢٣٦٥، ابن عابدين ٢٢٥/٦ منتبى الارادات ار٥٢٨\_

<sup>(</sup>۴) تبیین الحقائق ۵ر ۲۴۴، حاشیه ابن عابدین ۲۲۵٫۲

<sup>(</sup>۱) الهدايه مع فتح القديرو رسم سي

نکل گیا، اور اس کی ملکیت بھی نہیں رہی، لہذا وہ اجنبی کے درجہ میں ہوگا۔

یہاس صورت میں ہے کہ شفیع خریدار یا فروخت کرنے والے سے یامبیع کے پاس طلب کرنے پر قادر ہو<sup>(۱)</sup>۔

" طلب تقریر" پرگواہ بنانا اس کے جج ہونے کے لئے شرطنہیں ہے، بلکہ انکار کی صورت میں اس کے ثابت کرنے کے لئے ہے، جبیبا کہ طلب مواثبت میں ہوتا ہے، ببیج کا نام لینا اور اس کی تحدید کرنا ظاہر روایت میں طلب اور اشہاد کے صحیح ہونے کے لئے شرطنہیں، امام ابویوسف سے مروی ہے کہ بیشرط ہے، اس لئے کہ طلب کرناعلم کے بعد ہی ہوگا، اور جائیداد تحدید کے بغیر معلوم و معین نہ ہوگا، لہذا اس کے بغیر طلب کرنا اور گواہ بنانا درست نہیں (۲)۔

۲ سا- طلب کے الفاظ میں مشائخ حنفیہ کی عبارتیں الگ الگ ہیں،
کاسانی نے اس کوشیح قرار دیا ہے کہ اگر ایبالفظ ذکر کرے جس سے
طلب معلوم ہوخواہ کوئی بھی لفظ ہوتو کافی ہوگا، مثلاً کہے: میں نے شفعہ
کا دعوی کیا یا میں نے شفعہ کا مطالبہ کیا وغیرہ الفاظ جن سے طلب کا پیتہ
چلتا ہے، کاسانی نے کہا: اس لئے کہ طلب کی ضرورت ہے، اور طلب
کا معنی ہر ایسے لفظ سے ادا ہوجاتا ہے جس سے طلب معلوم ہو، خواہ
طلب کے لفظ سے ہویا اس کے علاوہ الفاظ سے، اس طلب کی ایک
صورت جس کو'' الہدائی' اور'' الکنز'' میں ذکر کیا گیا ہے یہ ہے کہ شفیع
صورت جس کو'' الہدائی' اور'' الکنز'' میں ذکر کیا گیا ہے یہ ہے کہ شفیع
طلب کیا تھا، اور اس وقت بھی اس کو طلب کر رہا ہوں، لہذا تم اس پر
طلب کیا تھا، اور اس وقت بھی اس کو طلب کر رہا ہوں ، لہذا تم اس پر

**ے ۳ –** طلب کا حکم حنفیہ کے نز دیک حق کا پختہ ہونا ہے،اگر شفیع دو صحیح طلب (طلب مواثبت، اورطلب تقرير) كرلة تواس كاحق اس طرح ثابت ہوجا تاہے کہ قاضی کے سامنے شفعہ کے ذریعہ لینے کا مطالبہ کرنے میں تاخیر کرنے سے بھی بھی باطل نہ ہوگا یہاں تک کہ وہ اس کوزبان سے کہہ کرساقط کردے، بیامام ابوحنیفہ کا قول ، اور امام ابویوسف سے ایک روایت ہے ، اور دوسری روایت میں وہ فرماتے ہیں کہاگر قاضی کے پاس اتنے زمانہ تک مقدمہ نہ لے جائے جس میں وہ مقدمہ لے جاسکتا تھا تواس کا شفعہ باطل ہوجائے گا ،اورانہوں نے اس کا کوئی وفت معین نہیں کیا،اورایک قول میں انہوں نے اس کی مقدار قاضی کی صواب دید کے مطابق بتایا، امام محمد وامام زفرنے کہا: اگرطلب (مواثبت اورتقریر) کے بعد ایک ماہ گذرجائے اور بلاعذر وہ مطالبہ نہ کرے تو اس کا شفعہ باطل ہوجائے گا، یہی امام ابو یوسف ہے بھی ایک روایت ہے جس کو''مجلۃ الأحکام'' میں اختیار کیا گیا ہے(۱)۔امام محمدوامام زفر کے قول کی دلیل بیہ ہے کہ حق شفعہ سے ضررکودورکرنے کے لئے ثابت ہے،اورکسی انسان سے ضرراس طور یر دور کرنا جائز نہیں کہاس میں دوسرے کوضرر پہنچانا ہو، اور ہمیشہ کے لئے مقدمہ میں تاخیر کے بعداس حق کو باقی رکھنے میں خریدار کو ضرر پہنچانا ہے، اس لئے کہ وہ توڑنے اور اکھاڑنے کے اندیشہ سے اس میں نہ کوئی تعمیر کرے گا، نہ درخت لگائے گا جس میں اس کوضر رہوگا، لہذااس کا کوئی وقت مقرر کرنا ضروری ہے، اوراس کی مقدار ایک ماہ مقرر کی گئی اس لئے کہ یہ کم سے کم مدت ہے، لہذا اگر ایک ماہ گذرجائے اوروہ بلا عذرمطالبہ نہ کرے تواس نے طلب کرنے میں کوتاہی کی ہے،اس لئے اس کا شفعہ باطل ہوجائے گا۔ امام ابوحنیفہ کے تول کی دلیل ہیہے کہ شفیع کے لئے حق دوطلب

<sup>(</sup>۱) البدائع ۲۷ ۱۳۷۳، البدايه مع فتح القدير ۹۷ ۱۸۴، الزيلعي شرح الكنز ۲۸۲۸۵-

<sup>(</sup>۲) البدائع ۲ رسم ۱۷۱، الهدام مع فتح القدير ۹۸۵ س

<sup>(</sup>٣) البدائع ٢/١١/٢١،الهدامة مغ فتح القدير ٩/ ١٨٥،الزيلعي ٢٢٣/٥\_

<sup>(</sup>۱) مجلة الاحكام العدليه: دفعه (۱۰۳۴)\_

کے ذریعہ تابت ہو چکاہے اور اصل میہ ہے کہ جب کسی انسان کے لئے
کوئی حق ثابت ہوجائے تو اس کے باطل کئے بغیر باطل نہیں ہوتا
اور یہ پایانہیں گیا، اس لئے کہ اس کی طرف سے مطالبہ میں تاخیر باطل
کرنانہیں، جیسے قصاص اور دوسرے دین کی وصولی میں تاخیر کرناخی کو
باطل نہیں کرتا (۱)۔

## ج - طلب خصومت وتملك:

۸ ۳۰- طلب خصومت وتملک بیقاضی کے پاس مقدمہ دائر کرناہے، لہذالازم ہے کہ شفیع طلب تقریر واشہاد کے بعد قاضی کے پاس دعوی اور مطالبہ کرے۔

امام ابوحنیفہ کے نزدیک اس مقدمہ کی تاخیر سے شفعہ ساقط نہیں ہوگا، اوریہی امام ابویوسف سے ایک روایت ہے، امام محمد وامام زفر نے کہا: اگر گواہ بنانے کے بعد ایک ماہ تک شفعہ کا دعوی دائر نہ کرتے و شفعہ باطل ہوجائے گا۔

خریدار کے حق میں حضر وسفر کے درمیان کوئی فرق نہیں ،اوراگر معلوم ہو کہ شہر میں کوئی قاضی نہیں تھا تو بالا تفاق تاخیر سے اس کا شفعہ باطل نہ ہوگا، اس لئے کہ وہ مقدمہ قاضی کے پاس ہی دائر کرسکتا ہے، لہذا بی عذر ہوگا۔

جب شفیع، قاضی کے پاس آئے اور خریداری اور طلب شفعہ کا دعوی کرے تو قاضی دوسرے فریق سے پوچھے گا، اب اگر وہ اس جائیداد کی ملکیت کا اعتراف کرلے جس کے سبب شفعہ لے رہا ہے تو گھیک ہے ور نہ قاضی اس کو گواہ پیش کرنے کا مکلّف بنائے گا، اس لئے کہ قبضہ ایک ظاہری واحتمالی چیز ہے، جو استحقاق کو ثابت کرنے کے لئے ناکافی ہے (۲)۔

(۲) الهدامية من فتح القديرو ره ۳۸۵، نيز ديكھئے: شرح الكنز ۲۴۵٫۵، ابن عابدين ۲۲۲/۶

اگروہ گواہ نہ پیش کر سکے توخر یدار سے حلف کے گا کہ اس کوعلم نہیں کہ دعوے دارجس جائیداد کے سبب وہ شفعہ کا دعوی کر رہا ہے وہ اس کا مالک ہے، اگر وہ قتم کھانے سے گریز کرے یاشفیع کے حق میں گواہ پیش ہوجا ئیں تو اس کا مطالبہ کرنے کا حق خاب ہوجائے گا، اس کے بعد قاضی مدعا علیہ سے بوچھے گا کہ اس نے خریدا ہے یا نہیں؟ اگر وہ خریداری کا انکار کرد ہے توشفیع سے کہا جائے گا: گواہ پیش کرو، اس لئے کہ شفعہ تھے کے جبوت کے بعد ہی خابت ہوگا اور بیج کا جبوت جبت ودلیل کی بنا پر ہوگا، اگروہ گواہ نہ پیش کر سکے توخر یدار سے حلف لے گا کہ اس نے نہیں خریدا ہے، یا بخدا، اس گھر میں اس کے ذکر کردہ طریقہ سے اس کے ذکر کردہ طریقہ سے اس کے خلاف شفعہ کا استحقاق نہیں۔

شفیع پر لازم نہیں کہ دعوے کے وقت ثمن حاضر کرے، بلکہ فیصلہ کے بعد لائے گا،لہذااس کے لئے مقدمہ کرنا جائز ہے اگر چپہ شمن مجلس قضاء میں موجود نہ ہو<sup>(۱)</sup>۔

## مسلمان کے خلاف ذمی کے لئے شفعہ:

9 سا- ذمی پرمسلمان کے لئے ، اور ذمی پر ذمی کے لئے شفعہ کے ثبوت پرفقہاء کا اجماع ہے، البتہ مسلمان پر ذمی کے لئے شفعہ کے ثبوت میں اختلاف ہے، اس مسلم میں ان کے دواقوال ہیں:

قول اول: حنفیہ، مالکیہ اور شافعیہ کی رائے ہے: مسلمان پر بھی ذمی کے لئے شفعہ ثابت ہے ۔

ان حضرات كااستدلال شفعه كے بارے ميں واردسابقه احادیث

<sup>(</sup>۱) البدائع ۲ م ۲۷ اوراس کے بعد کے صفحات بتیبین الحقائق ۲ م ۲ م ۲ ـ

<sup>(</sup>۱) البدايه ۳۸۶/۹، تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق ۲۴۵/۵

<sup>(</sup>۲) المبسوط ۱۲۳۳، تبیین الحقائق شرح کنز الدقائق ۱۲۳۹-۲۵۰، حاشیة الدسوق ۱۲۲۷، الخرشی ۱۹۲۱، الشرح الصغیر للدردیر ۲۲۷/۲، مواجب الجلیل ۱۹۲۵، خیال ۱۹۲۳، خیال ۱۹۲۸، خیال ۱۶۵۸، نهاییة المحتاح ۱۹۲۸، فتح المحزیز ۱۱۲/۱۸۳۰

ك عموم سے ہے، مثلاً: حضرت جابر كى حديث ہے: "قضى بالشفعة في كل شركة لم تقسم، ربعة أو حائط لا يحل له أن يبيع حتى يؤذن شريكه، فإن شاء أخذ و إن شاء ترك فإذا باع و لم يؤذنه فهو أحق به" (حضور عليك في برمشترك چيز ميں جو تقسيم نہ ہوئى ہوشفعہ كا حكم فرما يا، زمين ہو يا باغ، سى ايك شريك ك لئے جائز نہيں كه اپنا حصہ في والے، يہاں تك كه دوسر يشريك وفتر كردے تاكه وہ چاہے نہ لے، اب اگر بغيراطلاع كے في كردے تاكه وہ چاہے لے چاہے نہ لے، اب اگر بغيراطلاع كے في والے كا تو وہ شريك اس كازيادہ تق دار ہوگا)۔

انہوں نے اجماع سے بھی استدلال کیا ہے، حضرت شریح کے بارے میں مروی ہے کہ انہوں نے مسلمان پر ذمی کے لئے شفعہ کا فیصلہ کیا، اور اس کو حضرت عمر بن خطاب کے پاس لکھ کر بھیجا تو انہوں نے اس کو جائز قرار دیا اور برقرار رکھا، یہ صحابہ کی موجودگی میں ہواا در کسی نے ان پرنکیر نہیں کی الہذا یہ اجماع ہوگیا (۲)۔

نیزاس کئے کہ سبب اور حکمت میں ذمی مسلمان کی طرح ہے،
سبب شرکت یا ہمسائیگی کی وجہ سے ملکیت کا متصل ہونا ہے، اور حکمت
شریک یا ہمسا ہیہ سے ضرر کو دور کرنا ہے، لہذا جس طرح مسلمان کے
لئے مسلمان پر شفعہ جائز ہے، اسی طرح مسلمان پر ذمی کے لئے جائز
ہوگا (۳)۔

قول دوم: حنابلہ کی رائے یہ ہے کہ مسلمان پر ذمی کے لئے شفعہ ثابت نہیں (۴) ۔ حنابلہ کا استدلال اس حدیث سے ہے جس کی روایت دارقطنی نے '' کتاب العلل'' میں حضرت انس سے کی ہے

كەرسول الله عَلِينَةُ نِي فرمايا: "لا شفعة لنصراني" (نصرانی كے لئے شفعہ بیں)۔

نیزاس کئے کہ شفعہ کی مشروعیت کے پیچیے شریعت کا مقصد شفیع کے ساتھ مہر بانی کرنا ہے، اور مہر بانی کا مستحق وہی ہوتا ہے جوشریعت کا افر ارکر ہے، اور اس کے تقاضے پڑل پیرا ہو، ذمی شریعت کا افر ار نہیں کرتا نہ اس کے تقاضے پڑل پیرا ہے، لہذاوہ اس مہر بانی کا مستحق نہ ہوگا جو شفعہ کی مشروعیت سے مقصود ہے، اس لئے اس کے واسطے مسلمان پر شفعہ ثابت نہ ہوگا۔

نیز اس کئے کہ ذمی کے لئے مسلمان پر شفعہ ثابت کرنے میں ذمی کومسلمان پر قہروغلبہ کے ساتھ مسلط کرنا ہے، اور بیہ بالا تفاق ممنوع ہے ۔۔

متعدد شفعاء كابهونااوران كاباجهم مزاحم هونا:

اول:جس وقت شفعه كاسبب ايك هو:

ہم - ہرشفیع کے لئے شفعہ کا سبب ایک ہونے کے وقت یعنی سب ایک درجہ کے ہوں (مثلاً سبشریک ہوں) توان کے مابین مشفوع فیہ کی تقسیم کے طریقے کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

ما لکیہ کی رائے اظہر قول میں شافعیہ اور سیحے مذہب میں حنابلہ کی رائے اظہر قول میں شافعیہ اور سیحے مذہب میں حنابلہ کی رائے ہے کہ اگر شفع متعدد ہوں تو ملکیت میں ان کے صول کے لحاظ سے نہ کہ ان کے سروں کی تعداد کے لحاظ سے شفعہ کو ان پر تقسیم کیا جائے گا ،ان کے نز دیک اس کی وجہ یہ ہے کہ شفعہ کا استحقاق ملکیت کی وجہ سے ہے، لہذا اس کی مقدار کے مطابق تقسیم کیا جائے گا جیسے کی وجہ سے ہے، لہذا اس کی مقدار کے مطابق تقسیم کیا جائے گا جیسے

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لما شفعة لنصر انی ......" کی روایت بیهی (۱۰۸/۲ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے، بیمی نے اس کومنکر کہا ہے، اور ابن عدی کے حوالہ سے اس کے معلول ہونے کوقل کیا ہے۔

<sup>(</sup>۲) المغنی ۵۸ را ۵۵\_

<sup>(</sup>۱) حدیث جابر: "قضی بالشفعة" کی تخریج فقره نمبر ۴ میں گذر چکی۔

<sup>(</sup>۲) شرح الهداية ۲٫۷۳۴، المبسوط ۱۹۳۸ سور

<sup>(</sup>۳) العنايه ۵۸۶ ۱۳۳۸، منح الجليل ۱۵۸۳ م

<sup>(</sup>۴) المغنی ۵ را ۵۵ منتهی الارادات ار ۵۳۵ ،المقنع ۲ ر ۲۷۵ ـ

اجرت اورثمن کاحکم ہے ۔ ۔

حفیہ، ایک قول میں شافعیہ اور ایک قول میں حنابلہ کی رائے ہے کہ شفعہ کوملکیت کی مقدار کے لحاظ سے نہیں بلکہ سروں کی تعداد کے لحاظ سے تقسیم کیا جائے گا۔

اس کی وجہ رہے کہ شرکت کے موضوع میں سبب، اصل شرکت ہے اور اس میں دونوں برابر ہیں، لہذا استحقاق میں بھی برابر ہوں گے ۔ مول گے ۔

ا ۱۲ - حنفیہ کے نزدیک جس طرح شرکاء کے درمیان مشفوع فیہ کو برابر برابر تقسیم کیا جاتا ہے اسی طرح ہمسایوں کے درمیا ن بھی ہمسائیگی کی مقدار کو مدنظر رکھے بغیر برابر برابر تقسیم کیا جائے گا،لہذا اگرایک ہی گھر کے دوہمسایہ شفع ہوں ، دونوں کی ہمسائیگی میں فرق ہو، مثلاً ایک کی ہمسائیگی چھ میں پانچ حصوں کے بقدر ہو،اور دوسر کی ہمسائیگی چھ میں ایک حصہ کے بقدر ہوتو چونکہ وہ دونوں سبب استحقاق بعنی اصل ہمسائیگی میں برابر ہیں ،اس لئے شفعہ دونوں میں استحقاق بعنی اصل ہمسائیگی میں برابر ہیں ،اس لئے شفعہ دونوں میں آ دھا تھی کیا جائےگا۔

حفیہ کے نز دیک قاعدہ ہیہ کے سبب میں اعتبار، اصل شرکت کا ہے، شرکت کی مقدار کا نہیں، اور اصل ہمسائیگی کا ہے اس کی مقدار کا نہیں، اور بیا سباب کے ایک ہونے اور کئی اسباب ہونے دونوں حالتوں کوعام ہے (۳)۔

- (۱) حاشیة الدسوقی ۳۸۶۸ اوراس کے بعد کے صفحات، شرح مُخ الجلیل ۵۸۹۸ ، بلغة السالک ۲۲ ۳۳۳ ، الخرشی ۲۱ ۳۵۱ ، مواہب الجلیل ۵۸۹۸ ، مغنی المحتاج ۲۸ ۳۰ مائییة المحتاج ۱۳۸۵ ، الأم ۱۲۳۸ ، حاشیة المحتاج میسر ۱۳۳۳ ، مغنی ۵۲ ۳۳۵ ، منتبی الارادات ۲۹۹۱ ۔
- (۲) البدائع ۲۷۸۳۲-۲۷۸۴، المبسوط ۱۲۷۷۶، شرح العنابيعلى البدابيه ۹۷۸۷-۱بن عابدين ۲۱۹۹، شرح الكنز للربلعي ۲۴۸۱، نهاية المحتاج ۱۳۷۵، تكملة المجموع ۱۵۸۷، منتهى الارادات ۱۹۲۱، المقنع ۲۷۳۲-۲۷۳
  - (۳) البدائع ۲ ر ۱۲۸۳ ۱۲۸۳ ۲۲۸۳ .

# دوم: جس وقت سبب شفعه الگ الگ هو:

٢٧١ – حفنه کی رائے ہے کہ اگر شفعہ کے گی اسباب اکٹے ہوجا کیں تو ہم مقدم کیا جائے گا، لہذا ذات ہوجے میں شریک کوئی ہوئے اقوی فالاقوی کو مقدم کیا جائے گا، لہذا ذات ہوجے میں شریک کوئی ہوئے میں شریک پر، مقدم کیا جائے گا، اس لئے کہ رسول اللہ علیا ہے فرمایا: "المشریک أحق من المخلیط والمخلیط أحق من غیرہ" (شریک، خلیط (حق مبعے میں شریک) سے زیادہ حقدار شریک، خلیط دوسرے سے زیادہ حقدار ہریک) سے زیادہ حق دارہے اور خلیط دوسرے سے زیادہ حقدار ہے )، نیزاس لئے کہ حق شفعہ کے ثبوت میں مؤثر نئے آنے والے کے ضرر اور اذبیت کو دور کرنا ہے، اور ضرر و اذبیت آنے کا سبب میں مبعی میں شرکت کے ذریعہ اتصال کے یہی مختلف درجے ہیں، چنا نچہ فرایعہ میں شرکت کے ذریعہ اتصال ہمائیگی کے ذریعہ اتصال سے توی ہے، اور خلط کے ذریعہ اتصال، ہمسائیگی کے ذریعہ اتصال سے توی ہے، اور قوت تا ٹیر کے ذریعہ اتصال، ہمسائیگی کے ذریعہ اتصال سے توی ہے، اور قوت تا ٹیر کے ذریعہ اتصال، ہمسائیگی کے ذریعہ اتصال سے توی ہے، اور قوت تا ٹیر کے ذریعہ اتصال، ہمسائیگی کے ذریعہ اتصال سے توی ہے، اور قوت تا ٹیر کے ذریعہ اتصال، ہمسائیگی کے خرابیہ اتصال سے توی ہے، اور قوت تا ٹیر کے ذریعہ اتصال، ہمسائیگی کے خرابیہ اتصال سے توی ہے، اور قوت تا ٹیر کے ذریعہ ترجیح ترجیح ترجیح کے اب اگر شریک چھوڑ دے تو شفعہ 'خلیط' کے لئے ہوگا۔

اگردوخلیط ہوں تو خاص کوعام پر مقدم کیا جائے گا،اورا گرخلیط چھوڑ دیتو شفعہ ہمسایہ کے لئے ہوگا،اس کی وجہ ہم بتا چکے ہیں، یہ ظاہر روایت کے مطابق ہے، امام ابویوسف سے منقول ہے کہ اگر

<sup>(</sup>۱) حدیث: "الشریک أحق من الخلیط" کے بارے بیں زیلی نے نصب الرایہ (۲۸۲۷ طبع مجلس علمی ) بیں کہا: "غریب" ہے، اس کو ابن الجوزی نے "افتحیق" بیں کھا ہے اور کہا: یہ حدیث غیر معروف ہے، معروف حدیث وہ ہے جس کوسعید بن منصور نے روایت کیا ہے .....اس کے بعد انہوں نے شعبی تک اپنی سند سے لکھا ہے کہ رسول اللہ عقیقہ نے فر مایا:

"المشفیع أولی من المجار، والمجار أولی من المجنب" (شفیع، ہمسایہ سے اولی ہے، اور ہمسایہ، بغل والے سے اولی ہے) اتنی ، یعنی شعبی کی حدیث کا مرسل ہونا درست ہے۔

شریک چیوڑ دیے تو کسی دوسرے کے لئے شفعہ نہیں ہوگا<sup>(1)</sup>۔

ظاہرروایت کے مطابق بعد والے کے لئے حق نہیں الایہ کہ پہلے والاچھوڑ دے، اور اگروہ چھوڑ دے تو بعد والے کے لئے حق ہوگا کہ شفعہ کے ذریعہ لے، اس لئے کہ سبب ہرایک کے حق میں ثابت ہے، البتہ شریک کو پہلے لینے کاحق ہے۔

لیکن اس کے لئے شرط یہ ہے کہ ہمسایہ کو جب بنج کاعلم ہوتو شریک کے ساتھ شفعہ طلب کرے، تا کہ اگر شریک چھوڑ دیتواس کے لئے لیناممکن ہو،لیکن اگروہ طلب نہ کرے، یہاں تک کہ شریک چھوڑ دیتواس کے بعداس کے لئے شفعہ لینے کاحق نہ ہوگا ۔۔ شافعیہ اور حنا بلہ صرف ملکیت میں شریک کے لئے شفعہ ثابت کرتے ہیں۔

ما لکیہ کے نزدیک شرکاء کی بھیڑجمع ہونے کا تصور نہیں، اس لئے کہ ہر چند کہ وہ اس میں ان سے اتفاق کرتے ہیں، تا ہم ان کی رائے دوسری ہے، انہوں نے شفعہ کوجائیدا دمیں شریک افراد کے لئے اگروہ ایک درجہ میں ہوں تو بلاتر تیب رکھا ہے، یہ اس صورت میں ہوگا جب کہ ہر شرکت میں اصل ہو، شرکت میں دوسرے کا نائب نہ ہو، اور اگر بعض شرکاء شرکت میں دوسرے کے نائب ہوں اور بعض نہ ہوں تو ان کے لئے شفعہ برابر برابر نہ ہوگا، بلکہ اس کے بعض فروخت شدہ حصہ میں شریک کواصل جائیدا دمیں شریک پرمقدم کیا جائے گا اور شدہ حصہ میں شریک کواصل جائیدا دمیں شریک پرمقدم کیا جائے گا اور یہ بات ور شہ میں ظاہر ہوتی ہے، لہذا اگرایک گھر دوآ دمیوں کا ہو، ان میں سے ایک آ دمی مرجائے اور وہ ور شہ میں دو دادیاں، دو ہویاں، اور دو تیویاں، دو ہویاں، دو ہو گیاں، دو ہو گیاں، دو ہو گیاں، دو ہو گیاں سے ایک آ دمی مرجائے اور وہ ور شہ میں دو دادیاں، دو ہو گیاں سے اپنا

(۱) البدائع ۲ر ۲۲۹۰، المبسوط ۱۱ م ۹۳ - ۹۶، تكملة فتح القد برور ۷۵ سيتيين

(٢) العنابي على الهدابيه و٧٧٦، البدائع ٢١٩٠/١، المبسوط ٩١/١٩، تبيين

الحقائق ۵ر۲۴۰\_

الحقائق ۷/ ۲۳۹ – ۲۰۲۰، ابن عابدین ۷/ ۲۱۹ اوراس کے بعد کے صفحات۔

حصہ فروخت کردے توسب سے پہلے شفعہ اس عورت کو ملے گا جواس حصہ میں اس کے ساتھ شریک ہو، بقیہ ور شہ اور اجنبی شریک کوئہیں، چنا نچہ دادی اپنے حصہ میں شریک عورت (یعنی دوسری دادی) کے فروخت کئے ہوئے حصہ کی زیادہ حقد ار ہوگی، اس لئے کہ یہ دونوں جھٹے حصہ میں شریک ہیں، اس طرح بقیہ کا تھم ہے (ا)۔

مالکیہ کے نزدیک بیبھی ہے کہ اگر کوئی شخص اپنی زمین کچھ
لوگوں کو عاریت پردے دے کہ وہ اس میں تعمیر کریں یا درخت لگائیں
اور وہ ایسا کریں، پھر ان میں سے ایک اپنے حصہ کی عمارت یا درخت
فروخت کردے تو عاریت پردینے والے شخص کوٹوٹی ہوئی شکل میں اس
کے ڈھیر کی قیمت میں یا جس قیمت میں فروخت کیا گیا ہے اس میں،
فروخت شدہ حصہ کو لینے میں، فروخت کرنے والے کے شرکاء پرمقدم
کیا جائے گا، ابن حاجب کے نزدیک اس کو اختیار حاصل ہے، یہ اعارہ
مطلقہ کا حکم ہے، اور اگر اعارہ میں متعین زمانہ کی قید ہوا ور تعمیر یا درخت
کوتوڑ انہ گیا ہوتو ابن رشد نے کہا: اگر کوئی ایک اپنا حصہ اعارہ کی میعاد
پوری ہونے سے قبل باقی رکھے جانے کی شرط پر فروخت کر ہے تو اس
لیری ہونے سے قبل باقی رکھے جانے کی شرط پر فروخت کر ہے تو اس
اگر وہ اس کو باقی رکھنے کی شرط پر فروخت کرے، اور اگر توڑ لینے کی
شرط پر فروخت کرے، اور اگر توڑ لینے کی

اگر دوآ دمی کسی کی خالی زمین میں اس کی اجازت سے تغمیر کریں، پھرایک اپنے حصہ کوٹوٹنے کی شرط پر فروخت کر دیتو مالک زمین کوخل ہے کہ اس کوا کھڑی ہوئی حالت میں اس کی قیمت اور اس کے شن فروختگی میں جو کم ہواس کے عوض لے لئے، اور اگر وہ انکار کرے تواس کے شنعہ ہوگا، کیوں کہ کرتے تواس کے شرر کی وجہ سے شفعہ ہوگا، کیوں کہ

<sup>(</sup>۱) شرح منح الجليل على مخضر خليل ۳/۲۰۳، الخرشی ۲/۷۷۱-۱۷۸، حاشية الدسوقی ۳/۲۳ اوراس کے بعد کے صفحات۔

ضررہی شفعہ کی اصل ہے 🗀 ۔

سوم: خریدارشفیع کا دوسر بے شفعاء کے ساتھ مزاحمت کرنا:
سا ۲۷ – اگرخریدار بھی شفیع ہوتو وہ اپنے سبب کے قوی ہونے کے سبب
دوسر بے شفعاء کی مزاحمت کرے گا اور دوسر بے شفعاء بھی سبب کے
قوی ہونے کی وجہ سے اس کی مزاحمت کریں گے، وہ ان کے ساتھ
تقسیم کرائے گا اور وہ اس کے ساتھ اپنا اپنا حصد لگا ئیں گے، بشر طیکہ
وہ ایک درجہ کے ہوں۔

خریدار شفیع اس شفیع پرمقدم کیا جائے گا جوسبب شفعہ میں اس سے نیچے درجہ کا ہو، اور جوسبب میں اس سے اعلی ہووہ خریدار شفیع پر مقدم ہو ۔۔

لہذا اگر خریدار دوسر ہے شفعاء کے ساتھ درجہ میں برابر ہوتو وہ
انہی کی طرح شفیع ہوگا، اور وہ ان کے ساتھ شریک ہوگا، ان میں سے
کسی کو کسی پر ذرا بھی مقدم نہیں کیا جائے گا، اور مشفوع فیہ جائیداد کو
حنفیہ کے نزدیک ان کے سرول کے لحاظ سے اور دوسر سے حضرات
کے نزدیک ان کی املاک کے لحاظ سے قسیم کردیا جائے گا، جبیبا کہ ان
حضرات میں سے ہر ایک کے یہاں خریدار کے اجنبی ہونے کی
حالت میں شفعاء کے مابین مشفوع فیہ جائیدادکی تقسیم کا اصول
حالت میں شفعاء کے مابین مشفوع فیہ جائیدادکی تقسیم کا اصول

# شفعه کے ذریعہ مالک بننے کا طریقہ:

۴۴۷ – شفعہ کے ذریعہ مالک بننے کے طریقہ میں فقہاء کے یہاں

- (۱) شرح منح الجليل ۱۶۷۳ موابب الجليل ۱۸۸۵، الخرثی ۲۷۷۱–۱۹۸
- (۲) البنديه ۵/۸۷۱–۴۸۸، حاشيه ابن عابدين ۲/۲۳۹)، شرح منح الجليل على مخضر خليل سر ۲۰۲، الخرش ۲/۲۱۹-
- (۳) سابقہ مراجع، المغنی ۵۲۵٫۵ اوراس کے بعد کےصفحات، نیز دیکھئے: منتہی الارادات ۲۰۰۱م، المقع ۲۲٬۲۲۲ –

اختلاف ہے، حنفیہ کے نزدیک شفیع کے لئے ملکیت کا ثبوت آپسی رضامندی سے خریدار کے سپر دکردینے یا قاضی کے فیصلہ کے بغیر نہیں ہوگا۔

رہاخریدار کے سپر دکردیۓ کے ذریعہ مالک بننا تو ظاہر ہے، اس لئے کہ شفیع کی طرف سے دیۓ گئے بدل یعنی ثمن کے ذریعہ خریدار کی رضامندی سے اس کی طرف سے حوالہ کردیۓ کی شکل میں لینااس کوخریدنا ہے، اورخریداری مالک بننے کا سبب ہے۔

رہا قاضی کا فیصلہ تو اس لئے کہ بیہ ملکیت کو اس کے مالک سے دوسرے کی طرف زبرد سی منتقل کرنا ہے، لہذا قاضی کے فیصلہ کی ضرورت ہوگی، جیسے اپنادین لینا، اگر قاضی شفعہ کا فیصلہ کرد ہے اور مبیع فروخت کرنے والے کے قبضہ میں ہوتو بعض مشائخ حفیہ نے کہا: تبیع نہیں ٹوٹے گی، بلکہ معاملہ شفع کی طرف منتقل ہوجائے گا۔

جب کہ بعض نے کہا: فروخت کرنے والے اور خریدار کے مابین جوئیے ہوئی ہے وہ ٹوٹ جائے گی۔ اور شفع کے لئے ایک دوسری نیج ہوجائے گی، یہی قول مشہور ہے، جولوگ کہتے ہیں کہ بچ منتقل ہوجائے گی، ان کے قول کی وجہ یہ ہے کہ اگر بچ ٹوٹ جائے تو شفعہ کے دریعہ لینا محال ہوگا، اس لئے کہ بچ، شفعہ کے وجوب کی ایک شرط ہے، اور جب وہ ٹوٹ جائے گی تو شفعہ ٹابت نہیں رہے گا اور لینا محال ہوجائے۔

جولوگ کہتے ہیں کہ بڑج ٹوٹ جائے گی ان کے قول کی وجہامام محمد کا بیصر کے قول ہے: فروخت کرنے والے اور خریدار کے مابین بیج ٹوٹ جائے گی، بیاس باب میں صرت ہے۔

عقلی دلیل میہ ہے کہ جب قاضی قبضہ سے قبل شفعہ کا فیصلہ کردے توخریدار مبیع پر قبضہ کرنے سے بے بس ہوجائے گا،اور مبیع پر قبضہ سے بے بسی بیچ کے بے فائدہ ہونے کے سبب اس کے بطلان کا

موجب ہے،جیسا کہا گرمبیع قبضہ سے بل ہلاک ہوجائے۔

نیزاس کئے کہ شفعہ لینے سے قبل ملکیت خریدار کی ہے،اس کئے کہ اس کئے کہ شفعہ لینے سے قبل ملکیت خریدار کے حق میں،اورا گرملکیت شفیع کی طرف منتقل ہوجائے تو خریدار کے لئے ملکیت ثابت نہ ہوگی (۱)۔

4 4 - اورا گرمبیع خریدار کے قبضہ میں ہوتواس کواس سے لے لے گا اور ثمن خریدار کے حوالے کردے گا، پہلی بچے صحیح ہوگی، اس لئے کہ مالک بننے کا استحقاق خریدار پر ہواہے تو کہا جائے گا کہ شفیع نے گویا اس سے خریدا ہے۔

پھر اگر فروخت کرنے والے کے قبضہ سے گھر لے تو ثمن فروخت کرنے والے کے حوالہ کرے گا اوراس کی ذمہ داری اسی پر آئے گی ،اورخریدارنے اگر ثمن اداکردیا ہوتو وہ فروخت کرنے والے سے واپس لے گا۔

اگر گھر خریدار کے قبضہ سے لے تونمن خریدار کو دے گا، اور ذمہ داری اسی پر ہوگی، اس لئے کہ ذمہ داری لینی استحقاق کے وقت نمن کا واپس لینا اس پر ہوگا جونمن پر قبضہ کرے گا۔

امام ابو یوسف سے منقول ہے کہ اگر خرید ارشمن اداکر دے اور گھر پر قبضہ نہ کرسے یہاں تک کہ دونوں کی موجودگی میں شفیع کے لئے فیصلہ ہوجائے توشفیع فروخت کرنے والے سے گھر لے گا اور شمن خریدار کوادا کرے گا ،اور ذمہ داری خریدار پر ہوگی ، اور اگر اس نے شمن ادا نہ کیا ہوتو شفیع ثمن فروخت کرنے والے کے حوالے کرے گا اور ذمہ داری فروخت کرنے والے کے حوالے کرے گا اور ذمہ داری فروخت کرنے والے پر ہوگی ۔۔

۲۷ – حنفیہ کے نز دیک شفعہ کے فیصلہ کے جواز کے لئے شرط جس

کے خلاف فیصلہ ہواس کی موجودگی ہے، اس لئے کہ غائب کے خلاف فیصلہ کرنا ناجائز ہے، لہذا اگر پیغ فروخت کرنے والے کے قبضہ میں ہوتو فروخت کرنے والے کے قبضہ میں ہوتو فروخت کرنے والے اور خریدار دونوں کی موجودگی ضروری ہے، اس لئے کہ ان میں سے ہرایک فریق ہے، فروخت کرنے والا توقبضہ کی وجہ سے، لہذا ان میں سے ہرایک کی وجہ سے، لہذا ان میں سے ہرایک کے خلاف فیصلہ ہونا ہے، اس لئے دونوں کی موجودگی کی شرط ہوگی، تاکہ بیغائب کے خلاف اس کی طرف سے کسی موجود فریق کے بغیر فیصلہ نہ ہوجائے۔

اگر مبیع خریدار کے قبضہ میں ہوتو فروخت کرنے والے کی موجودگی شرط نہیں ،خریدار کا حاضر ہونا کافی ہے،اس لئے کہ فروخت کرنے والامبیع پراپنی ملکیت اورا پنے قبضہ کے ہٹ جانے کے سبب فریق ہونے سے نکل جائے گا،اور وہ اجنبی کی طرح ہوجائے گا،ای طرح شفیع کا یااس کے وکیل کا موجود ہونا اس کے حق میں شفعہ کا فیصلہ جائز ہونے کے لئے شرط ہے، اس لئے کہ جس طرح غائب کے خلاف فیصلہ ناجائز ہے اسی طرح غائب کے حق میں بھی فیصلہ ناجائز ہے اسی طرح غائب کے حق میں بھی فیصلہ ناجائز ہوجائے گی،اس کے لئے ملکیت کا ثبوت میں بھی فیصلہ ناجائز ہوجائے گی،اس کے لئے ملکیت کا ثبوت سپر دکرنے پر موقوف نہیں ہوجائے گی،اس کے لئے ملکیت کا ثبوت بمنز لہ خریداری کے ہوتا ہوگا،اس لئے کہ شفیع کے لئے ملکیت کا ثبوت بین دکرنے پر موقوف نہیں ہوگا،اس لئے کہ شفیع کے لئے ملکیت کا ثبوت بمنز لہ خریداری کے ہوتا ہوگا،اس لئے کہ شفیع کے لئے ملکیت کا ثبوت بمنز لہ خریداری کے ہوتا ہے،اورضیح خریدار بذات خود ملکیت کا سبب ہے (۱)۔

ے ۴ - شفعہ کے فیصلہ کا وقت، شفعہ کے بارے میں نزاع اوراس کے مطالبہ کا وقت ہے، لہذا جب شفع شفعہ کا مطالبہ کرے تو قاضی اس کے لئے شفعہ کا فیصلہ کردے گا، خواہ وہ ثمن لائے یا نہ لائے، بی ظاہر روایت میں ہے، اور خریدار کو اختیار ہے کہ گھراپنے یاس رو کے رکھے

<sup>(</sup>۱) البدائع ۲/ ۴۷۲۲، بن عابدین ۲/۲۱۹ بتبیین الحقائق ۲۴۲۸\_

<sup>(</sup>۲) البدائع۲/۲۵۲۵-۲۷۲۱ اوراس کے بعد کے سفحات۔

<sup>(</sup>۱) البدائع ۲۷۲۷/۱، المبسوط ۱۰۲/۱۰۲، تبیین الحقائق علی الکنز ۲۳۷-۲۳۵/۵

تاآ نکه ثمن شفیع سے وصول کر لے، اور فروخت کرنے والے کو ت ہے کہ مبیع کورو کے رکھے تاکہ ثمن وصول کر لے، اگر شفیع ثمن اداکر نے سے انکار کر ہے تو قاضی اس کو قید کردے گا، اس لئے کہ اپنے ذمہ واجب حق کی ادائیگی سے گریز کرنے کے سبب اس کاظلم ظاہر موجائے گا، لہذا اس کو قید کردے گا اور شفعہ نہیں توڑے گا، اور اگروہ مہلت مائے توایک یا دویا تین دن کی مہلت دے گا، اس لئے کہ اگر وہ فوری طور پرادانہ کر سکے تو اس کو استے وقت کی ضرورت ہوگی جس میں نقد ادا کر سکے، لہذا اس کو مہلت دے گا، قیدنہ کرے گا، اور جب میں نقد ادا کر سکے، لہذا اس کو مہلت دے گا، قیدنہ کرے گا، اور جب میعاد گذر جائے اور وہ ادانہ کر سے تو اس کو قید کردے گا۔

امام محمد نے کہا: قاضی کو شفعہ کا فیصلہ نہیں کرنا چاہئے یہاں تک کہ شفیع مال لے آئے ،اوراگروہ مہلت مائے تواس کوایک یادویا تین دنوں کی مہلت دے دے، شفعہ کا فیصلہ نہ کرے، اوراگراس کے لئے شفعہ کا فیصلہ کردے، پھر شفیع ادائیگی سے گریز کرے تو اس کو قید کردے گا

مالکید کی رائے ہے کہ ان تینوں امور میں سے کسی ایک کے ذریعیہ فنع قطعہ زمین کا مالک ہوجائے گا:

الف-قاضی کااس کے حق میں فیصلہ۔ ب-شفیع کی طرف سے خریدار کوشن کی ادائیگی۔

ج-شفعہ لینے کے لئے گواہ بنانا، اگر چپخریدار کی غیر موجودگی میں ہو،اورایک قول ہے:اس کی موجود گی ضروری ہے ۔

شافعیہ نے کہا: شفعہ کے ذریعہ مالک بننے کے لئے قاضی کے فیصلہ یا ثمن کو لانے ، یا خریدار کی موجودگی اور رضامندی شرط نہیں ، البت شفیع کی طرف سے کوئی لفظ ہونا ضروری ہے، مثلاً کہے: میں نے

ملکیت میں لے لیا، یا میں نے شفعہ لینا اختیار کیا، یا میں نے اس کو

اول: عوض خریدار کے حوالے کردے، اگر خریداراس کو وصول کر لے تواس کی وجہ سے شفیع مالک ہوجائے گا، ورنہ عوض اور خریدار کے درمیان تخلیہ کردے (کہ قبضہ کرنے میں کوئی رکاوٹ نہ ہو)، یا معاملہ قاضی کے سامنے پیش کرے تاکہ وہ اس کوسپر دکرنے کا پابند بنائے۔

نووی نے کہا: یا قاضی اس کی طرف سے قبضہ کرلے۔ دوم: خریدار قطعۂ زمین شفیع کے سپر دکر دے اور اس بات پر راضی ہو کہ ثمن شفیع کے ذمہ رہے، الابیہ کہ وہ فروخت کر دے، اور اگر وہ ثمن کے شفیع کے ذمہ میں ہونے سے راضی ہو، کیکن قطعہ زمین سپر د نہ کرتے و دواقوال ہیں:

ا یک قول یہ ہے کہ: ملکیت حاصل نہ ہوگی ،اس لئے کہ خریدار
کی بات وعدہ ہے، اور اصح قول یہ ہے کہ حاصل ہوگی ،اس لئے کہ یہ
معاوضہ ہے، اور معاوضات میں ملکیت قبضہ پر موقوف نہیں ہوتی۔
سوم: وہ قاضی کی مجلس میں حاضر ہوکرا پناختی شفعہ ثابت کردے
اور اس کواپنی ملکیت میں لینا اختیار کرے، اور قاضی اس کے لئے شفعہ
کا فیصلہ کردے، تو اس صورت میں دو' اقوال' بیں: ایک قول ہیہ

شفعہ میں لے لیا، اور اس جیسے دوسرے الفاظ، ورنہ تو یہ 'معاطاۃ''
(زبان سے کچھ کے بغیر صرف لین دین کرنا) کے باب سے ہوگا، اور
اگر کہے: میں شفعہ کا مطالبہ کرنے والا ہوں تو'' اصح'' قول کے مطابق
اس کے ذریعہ مالک بنانہیں پایاجائے گا، متولی نے اسی توطعی کہاہے،
اوراسی وجہ سے انہوں نے کہا: اس کے ذریعہ مالک ہونے میں شفیع
کے لئے ثمن کا معلوم ہونا معتبر ہے، اور انہوں نے طلب کرنے میں
اس کی شرطنہیں لگائی ہے، پھرمحض لفظ کے ذریعہ شفیع مالک نہ ہوگا بلکہ
اس کی شرطنہیں لگائی ہے، پھرمحض لفظ کے ذریعہ شفیع مالک نہ ہوگا بلکہ
اس کے ساتھ ان میں سے کوئی ایک امرپایا جانا ضروری ہے:

<sup>(</sup>۱) البدائع ۲۸۲۷۲۸، الزیلعی ۲۴۵۸۵\_

<sup>(</sup>۲) حاشیة الدسوقی ۳۸ / ۸۵ ماوراس کے بعد کے صفحات، الحرشی ۲۸ م/۱۷۔

کہ ملکیت حاصل نہ ہوگی تا آئکہ اس کے عوض پر قبضہ کرلے یا اس کی تا خیر سے راضی ہوجائے ، اوراضح قول ہے ہے کہ ملکیت حاصل ہوگی۔ اگر شفیج اس قطعۂ جائیداد کا پہلے طریقہ کے علاوہ سے مالک ہوجائے تو اس کوحت نہیں کہ ثمن ادا کئے بغیر اس پر قبضہ کرلے اور خریدار اس کوثمن کی ادائیگی سے قبل اس کے سپر دکردے ، اوراگر فروخت کرنے والا اپناحق مؤخر کردے تو اس کے سبب سے خریدار پر لازم نہیں کہ وہ بھی اپناحق مؤخر کردے تو اس کے سبب سے خریدار پر گذر جائے والا اپناحق مؤخر کردے تو اس کے سبب سے خریدار پر گذر جائے اور وہ ثمن کو حاضر نہ کرے تو قاضی اس کے مالک بننے کے وقت گذر جائے اور وہ ثمن کو حاضر نہ کرتے تو قاضی اس کے مالک بننے کو فنخ کردے گا ، اور جب یہ مدت فنخ کردے گا ، اور اگر ثمن کرے تو اس کا حق باطل ہوجائے گا ، اور اگر ثمن کر ایا جائے گا اور اس کی طرف سے اس کو فنخ کرد یا جائے گا اور اس کی طرف سے اس کو فنخ کرد یا جائے گا اور اس کی طرف سے اس کو فنخ کرد یا جائے گا "۔

حنابلہ کی رائے ہے کہ شفیج اس قطعۂ جائیداد کا کسی بھی ایسے لفظ کے ذریعہ لینے سے جو لینے پر دلالت کرے مالک ہوجائے گا، مثلاً وہ کہے: میں نے اس کو ثمن کے بدلے لیا، یا: میں اس کا ثمن کے بدلے مالک ہوگیا، یا: میں نے شفعہ کے ذریعہ لینا اختیار کیا وغیرہ الفاظ، بشرطیکہ ثمن اور وہ قطعہ ٔ جائیدا دونوں معلوم ہوں، اور اس کے لئے قاضی کے فیصلہ کی ضرورت نہیں ہوگی۔

قاضی اورا بوالخطاب نے کہا: وہ مطالبہ کے ذریعہ اس کا مالک ہوجائے گا، اس کئے کہ سابقہ بیجے سبب ہے، اور جب اس کے ساتھ مطالبہ شامل ہوجائے گا تو یہ بیج میں اس ایجاب کی طرح ہوگا جس کے ساتھ قبول شامل ہو۔

ان حضرات کا استدلال میہ ہے کہ حق شفعہ نص اور اجماع سے ثابت ہے، لہذا قاضی کے فیصلہ کی ضرورت نہ ہوگی، جیسے عیب کے سبب رد کرنا۔

لہذااگروہ کے: میں نے اس قطعہ کواس ثمن میں لےلیاجس پر عقد ہوا ہے اوراس کوشن کی مقدار اور مبیع کاعلم ہوتو لینا درست ہوگا،
اور وہ اس قطعہ کا مالک ہوجائے گا، شفیع یا خریدار کے لئے کوئی'' خیار''
نہیں ہوگا، اس لئے کہ وہ قطعہ زبردتی لیاجا تا ہے، اور جس پرزبردسی
کی جائے اس کے لئے'' خیار''نہیں، اور قہراً لینے والے کو بھی'' خیار''
نہیں ہوتا۔

اگر ثمن یا قطعہ مجہول ہوتو اس کے ذریعہ ما لک نہیں ہوگا، اس کئے کہ یہ درحقیقت بچے ہے، لہذا اس میں بقیہ بیوع کی طرح دونوں عوض کے معلوم ہونے کا اعتبار ہوگا، اور اس کو شفعہ کا مطالبہ کرنے کا حق ہوگا، پھر وہ خریداریا گسی اور سے ثمن کی مقدار اور مبیع کو معلوم کرلے گا اور اس کے ثمن کے بدلے اس کو لے گا، اور بیاحتمال ہے کہ اس کو اس قطعہ جائیداد کے جمہول ہونے کے باوجود غائب کی بچے پر قیاس کرتے ہوئے لینا جائز ہو (۱)۔

# مشفوع فيه مال مين تغمير كرناا ور درخت لگانا:

۸ ۲ - اگرخریدار شفعہ والی زمین میں تعمیر کردے یا درخت لگادے،
پھر شفیع کے لئے شفعہ کا فیصلہ ہوتو اس کے بارے میں فقہاء کے یہاں
اختلاف ہے، سبب اختلاف جیسا کہ ابن رشد نے کہا: بیا شتباہ ہے کہ
مشفوع علیہ (جس پر شفعہ ہوگا) کا اپنے او پر شفعہ کے وجوب کے علم
کے باوجود، تصرف کرنا غاصب کے تصرف کے مشابہ ہے، اور اس
خریدار کے تصرف کے بھی مشابہ ہے جس پر استحقاق ثابت ہوجائے،

<sup>(</sup>۱) المغنی ۵ر ۴۷۴–۵۷۵ (

اوروہ زمین میں تعمیر کرچکا ہو یا درخت لگا چکا ہو، اس لئے کہ شفعہ والی صورت ان دونوں صورتوں کے درمیان ہے۔

لہذاجس پراستحقاق کا شبہ غالب ہوگا اسے قیمت لینے کا حق مہیں ہوگا، اورجس پر تعدی کی شاہت غالب ہواس کوئق ہوگا کہ اس کوتو ڑکر لے لے یا ٹوٹی ہوئی حالت کی قیمت اس کودے دے (۱)۔ حنفیہ کی رائے ہے کہ اگر خریدار شفعہ والی زمین میں تعمیر کردے یا پودے لگادے پھر شفیع کے لئے شفعہ کا فیصلہ ہوتو شفیع کو اختیار ہے، یا پودے لگادے پھر شفیع کے لئے شفعہ کا فیصلہ ہوتو شفیع کو اختیار ہے، اگر چاہے تو اس زمین کوئمن کے بدلہ اور عمارت اور درخت کو اکھڑی ہوئی حالت میں اس کی قیمت کے بدلہ لے لے، اور اگر چاہے تو خریدار کوان دونوں کے اکھاڑنے پرمجبور کرے اور زمین خالی حالت میں لئے کے، پی ظاہر روایت کا جواب ہے۔

ظاہر روایت کی وجہ بیہ ہے کہ اس نے الی جگہ میں جس کے ساتھ دوسرے کا قطعی حق وابسۃ ہے صاحب حق کی طرف سے اجازت کے بغیرتغیر کی ہے، لہذا اس کوتوڑ دیا جائے گا، جیسے را ہمن اگر مرہون میں تغیر کر دے، بیاس لئے کہ اس کاحق خریدار کے حق سے زیادہ قوی ہے، کیوں کہ وہ خریدار پر مقدم ہے، اور اسی وجہ سے خریدار کی نیچ، ہبداور دوسر بے تطرفات توڑ دیئے جاتے ہیں۔

امام ابو یوسف سے مروی ہے کہ خریدار کواکھاڑنے پر مجبور نہیں کیا جائے گا، البتہ شفیع کواختیار دیا جائے گا کہ ثمن اور عمارت و درخت کی قیت دے کرلے لے یا چھوڑ دے ، امام ابو یوسف کے یہاں اس کی وجہ یہ ہے کہ وہ تعمیر کرنے میں حق پر ہے ، اس لئے کہ اس نے اس اعتبار سے بنایا ہے کہ گھر اس کی ملکیت ہے ، اکھاڑنے کا مکلّف بنانا ظالمانہ تھم ہے ، اور یہ الیہا ہی ہے جیسے موہوب لہ ، اور شراء فاسد کے طور پر خرید نے والا ، اور جسیا کہ اگر خرید ارتجیتی بودے تو اس کو

اکھاڑنے کا مکلّف نہیں بنایا جاتا ہے، یہاس گئے کہ قیمت واجب کرنے میں دوضرروں میں سے ادنی کوبرداشت کرکے اعلی کودورکرنا ہے تواسی کو اختیار کیا جائے گا<sup>(1)</sup>۔

کھیتی میں قیاس تو یہی ہے کہ اس کوا کھاڑ دیا جائے ،کیکن استحساناً اس کوا کھاڑ انہیں جاتا، اس لئے کہ اس کی انتہاء معلوم ہے، اور اجرت کے ساتھ باقی رہتی ہے، اور اس میں زیادہ ضرز نہیں ہے۔

مالکیہ کی رائے ہے کہ اگرخریدار شفیع کے مقدمہ سے قبل اس قطعہ میں کوئی نئی تعمیر کرے یا پودالگائے یا اس طرح کا کوئی اور کام کرے پھر شفیع شفعہ کامطالبہ کرتے تو اس کے لئے شفعہ نہیں ، اللہ یہ کہ خریدار کو اس کی بنائی ہوئی تعمیر یالگائے ہوئے درخت کی قیمت دے۔

شفعہ لینے تک خریدار کے لئے اس کی آمدنی ہوگی،اس لئے کہ شفعہ لینے سے قبل تک وہ اس کے صفان میں ہے،اور آمدنی صفان کے عوض ہوتی ہے ۔۔

شافعیہ کی رائے ہے کہ اگر خریدار شفعہ والے ٹکڑے میں تغییر کردے یا پودالگائے یا تھیں پودے پھر شفیع کو علم ہوتو وہ شفعہ لے سکتا ہے اوراس کی تغییر اور درخت اور تھیتی کو بلاعوض اکھاڑ دے گا، شفعہ کے حق کی وجہ سے نہیں ، بلکہ اس وجہ سے کہ وہ ایک شریک ہے، اور کوئی ایک شریک اگر مشتر کہ زمین میں اس طرح کا کوئی تصرف کردے تو دوسرے کوتی ہے کہ اس کو بلاعوض اکھاڑ دے۔

اگرخریدارتقتیم اور علا حدہ کر لینے کے بعد اپنے حصہ میں تقمیر کرے یا درخت لگائے پھرشفیج کواس کاعلم ہوتو بلاعوض اس کوا کھاڑنا اس کے لئے جائز نہیں، اس لئے کہ خریدار نے اپنی اس ملکیت میں

<sup>(</sup>۱) الهداييه مع فتح القدير ۱۹۸۹، البدائع ۲۷۳۹۸، ابن عابدين ۲۷۳۲-۲۳۳۲

<sup>(</sup>٢) الهدابيمع فتح القدير ١٩٩٨ و٣٩٩\_

<sup>(</sup>٣) براية المحتبد ٢٢٠/٢، الخرثي ٧٨/١١-١٢٩، حاشية الدسوقي ٣٨ ٩٣٨\_

<sup>(</sup>۱) بدایة الجتهد ۲۲۰/۲\_

تغمیر کی ہے جس میں اس کا تصرف نافذ ہوتا ہے ،لہذااس کو بلاعوض نہیں اکھاڑا جائے گا۔

اگرخریدار عمارت یا درخت اکھاڑنے کو اختیار کرے تو وہ ایسا کرسکتا ہے، اوراس کو زمین ہموار کرنے کا مکلّف نہیں بنا یا جائے گا، اس لئے کہ وہ اپنی ملکیت میں تصرف کرنے والا تھا، اب اگرزمین میں کوئی نقص (خامی) پیدا ہوجائے توشفیع ،اسی نقص کے ساتھ اس کو یا چھوڑ دے، اورا گرخریدار اکھاڑنے کو اختیار نہ کرے توشفیع کو اختیار ہے کہ اجرت کے عوض زمین میں اس کی مملوکہ چیز کو باقی رکھے یا شفعہ لینے کے دن کی اس کی قیمت کے عوض اس کا مالک بن جائے، یا اس کو تو ڈ دے اور نقص کا تا وان وصول کرے۔

اگر خریدار نے کھیتی بودی ہوتو اس کے پکنے تک کھیتی باتی رہے گی، چراس کو کاٹ لے گا،اور ان کے یہاں مشہور قول کے مطابق شفیج کوچی نہیں کہ اس سے اجرت مائگے (۱)۔

حنابلہ کی رائے ہے کہ اگر خرید ارتغیر کردے یا درخت لگا دیتو شفیج اسے اس کی عمارت یا درخت کی قیمت دے گا، اللہ یہ کہ خرید ارپی عمارت اور درخت کو لینا چاہے تو وہ ایسا کرسکتا ہے، بشر طیکہ اس کو لینا چاہے تو وہ ایسا کرسکتا ہے، بشر طیکہ اس کو لینے میں ضررنہ ہو، کیوں کہ وہ اس کی ملکیت ہے، اور اگر وہ اس کوا کھاڑ لینے میں ضروری کے تو گڑھے کو برابر کرنا اور زمین کے نقص کو ختم کرنا اس پر ضروری نہیں ، اس کوقاضی نے لکھا ہے، اس لئے کہ اس نے اپنی ملکیت میں ہوا تعمیر کی اور درخت لگا یا اور جو بھی نقص پیدا ہوا اسی کی ملکیت میں ہوا اور اس کے مقابلہ میں شمن نہیں ہوتا۔

خرقی کے کلام کا ظاہر ہیہ ہے کہ اکھاڑنے کی وجہ سے پیدا ہونے والے نقص کا ضمان اس پر ہوگا، اس لئے کہ انہوں نے درخت اور عمارت اکھاڑنے میں ضرر نہ پہنچنے کی شرط لگائی ہے، اور بیاس لئے کہ

یہ ایسانقص ہے جو دوسرے کی ملکیت پراس کی ملکیت کوخالی کرنے کے لئے آیا ہے، لہذااس پراس کا ضمان لازم ہوگا، کیوں کہ اکھاڑنے کے سبب پیدا ہونے والانقص شفع کی ملکیت ہی میں ہوا ہے، رہا درخت لگانے اور تعمیر کرنے کی وجہ سے زمین میں پیدا ہونے والا نقص تواس کا ضمان نہ دےگا۔

اگرخریدارا کھاڑنے کو اختیار نہ کرے توشفیع کو تین چیزوں کا اختیار ہے:

الف-شفعہ جھوڑ دیے۔

ب- درخت اور تمارت کی قیمت ادا کر کے زمین کے ساتھ اس کامالک بن جائے۔

ج- درخت اور عمارت کوا کھاڑ دے اورا کھاڑنے کی وجہ سے جونقصان ہواس کا ضمان خریدار کودے ۔

اگرزمین میں بھیتی کردے توشفیع شفعہ کی بنا پرزمین لےسکتا ہے، البتہ خریدار کی بھیتی کٹائی کا وقت آنے تک باقی رہے گی، اس لئے کہ اس کا ضرر باقی نہیں رہے گا، اوراس پراجرت نہیں ہوگی، اس لئے کہ اس کا ضرر باقی نہیں رہے گا، اوراس پراجرت نہیں ہوگی، اس لئے کہ شفیع نے لئے کہ اس نے اس کواپنی ملکیت میں بویا ہے، نیز اس لئے کہ شفیع نے زمین اس حال میں خریدی جس میں فروخت کرنے والے کی بھیتی ہے جو کٹائی تک بلا اجرت باقی رہے گی، جیسے غیر شفعہ کی زمین، اوراگر درخت پر پھل ظاہر ہو جو خریدار کی ملکیت میں پیدا ہوا ہوتو وہ بھیتی کی طرح توڑنے کے وقت تک باقی رہے گا۔

شفعه والی جائیدا دمیں دوسرے کا استحقاق:

9 م - شفیع کی ذمہ داری خریدار پر ہے یا فروخت کرنے والے پر، لیمنی اگر شفیع وہ قطعہ لے لیے پھراس کا کوئی مستحق نکل آئے توشفیع ثمن

<sup>(</sup>۱) فتح العزيزاار ۱۳ ۲۲، نهاية الحتاج ۲۰۹۸\_

<sup>(</sup>۱) کمغنی ۵۰/۰۰ وراس کے بعد کےصفحات منتهی الارادات ار ۵۳۲۔

<sup>(</sup>۲) المغنی ۲۲۹۵، المقنع ۲۲۹۹\_

کس سے واپس لے گا؟ فقہاء کے یہاں اس میں اختلاف ہے: مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے یہ ہے کہ اگر شفیع وہ قطعہ لے لے، پھراس کا کوئی مستحق نکل آئے تو وہ ثمن خریدار سے واپس لے گا اور خریدار اس کوفر وخت کرنے والے سے مائگے گا۔

اگرشفیع اس کوعیب دار پائے تو اس کوحق ہے کہ اسے خریدار کو واپس کردے یا اس سے اس کا تا وان لے، اور خریدار اسے فروخت کرنے والے کو واپس کرے گایا سے تا وان لے گا، خواہ شفیع نے اس کو خریدار سے اپنے قبضہ میں لیا ہو یا فروخت کرنے والے سے، بہر حال ان کے نزدیک ذمہ داری خریداریر ہوگی۔

ان کے نزدیک اس کی وجہ بیہ ہے کہ شفعہ خریداری اور خریدار کے کے لئے ملکیت حاصل ہونے کے بعد ثابت ہوتا ہے، پھر ثمن کے عوض ملکیت خریدار سے شفیع کی طرف منتقل ہوتی ہے، اس لئے ذمہ داری خریدار ہی پر ہوگی ، نیز اس لئے کہ وہ ثمن کے عوض خریدار کی طرف سے اس کا مالک ہوا، لہذا عیب کے سبب اس کو واپس کرنے کا مالک ہوگا، جیسے پہلی نیع میں خریدار (۱)۔

حفیہ کی رائے ہے کہ اگر شفعہ والی جائیداد کا فیصلہ شفیع کے لئے ہوجائے اور وہ اس کا ثمن ادا کردے ، پھر مبیع کا کوئی مستحق نکل آئے تو اگر اس نے ثمن خریدار کو دیا ہوتو اس پر اس کا صان ہوگا ، خواہ ثمن اس کے حوالے کرنے سے قبل مستحق ظاہر ہوا ہو یا اس کے بعد ، اور اگر اس نے ثمن فروخت کرنے والے کے حوالے کیا ہوا ور مبیع اس کے قبضہ میں رہے ہوئے کوئی اس کا مستحق نکل آئے تو شفیع کے واسطے ثمن کا منان اس پر ہوگا۔

شفع اگراس میں تعمیر کردے یا درخت لگادے، پھراس کا کوئی

مستحق نکل آئے تو وہ صرف ثمن واپس لے گا، عمارت یا درخت کی قیت کسی سے واپس نہیں لے گا،اس لئے کہاس میں اس کوفریب نہیں دیا گیاہے۔۔

ابن ابی لیلی اورعثمان بتی نے کہا: ذمہ داری فروخت کرنے والے پر ہوگی،اس لئے کہ شفیع کے لئے حق فروخت کرنے والے کے واجب کرنے سے ثابت ہواہے،لہذاوہ اسی سے ثمن واپس لے گا، جیسے خریدار (بائع ہی سے لیتا ہے)

#### ملاكت كاتاوان:

• ۵ - حفیہ کی رائے ہے کہ اگر خریدار شفعہ والے گھر کی عمارت توڑ دے یا کوئی دوسرااس کوتوڑ دے یا شفعہ والی زمین میں گے ہوئے درختوں کو اکھاڑ دیتوشفیع خالی زمین کو اس کے حصہ کے مطابق خمن میں لے گا، یعنی خمن کو اس خالی جگہ یا زمین کی قیمت اور عمارت یا درخت کی قیمت پر تقسیم کیا جائے گا، اور خمن کا جو حصہ خالی زمین کے مقابلہ میں آئے گا، شفیع اس کو اداکر ہے گا، اور ملبہ اور لکڑیاں خریدار کی مقابلہ میں آئے گا، شفیع اس کو اداکر ہوجائے یا مقابلہ میں آئے گا، فیمن کے بغیر شفعہ واللا گھر برباد ہوجائے یا شفعہ والے باغ کے درخت سو کھ جائیں توشفیع اس کو مقررہ خمن میں شفعہ والے باغ کے درخت سو کھ جائیں توشفیع اس کو مقررہ خمن میں میں اس کا حصہ ساقط ہوجائے گا، یعنی خمن کو گھریا باغ کی عقد ہیج کے دن کی قیمت اور ملیہ اور لکڑی کے لینے کے دن کی قیمت پر تقسیم کیا جائے گا، اور اگر شفعہ کی کچھ زمین ڈوب جائے یا کسی اور وجہ سے جائے گا، اور اگر شفعہ کی کچھ زمین ڈوب جائے یا کسی اور وجہ سے افر ہوجائے گا، وجائے گا، اور اگر شفعہ کی کچھ زمین ڈوب جائے یا کسی اور وجہ سے افر ہوجائے تو اصل خمن میں زمین کو پھل وکھیتی کے ساتھ لے اور شفیع کو اختیار ہے کہ پہلے خمن میں زمین کو پھل وکھیتی کے ساتھ لے اور شفیع کو اختیار ہے کہ پہلے خمن میں زمین کو پھل وکھیتی کے ساتھ لے اور شفیع کو اختیار ہے کہ پہلے خمن میں زمین کو پھل وکھیتی کے ساتھ لے اور شفیع کو اختیار ہے کہ پہلے خمن میں زمین کو پھل وکھیتی کے ساتھ لے اور شفیع کو اختیار ہے کہ پہلے خمن میں زمین کو پھل وکھیتی کے ساتھ لے اور شفیع کو اختیار ہے کہ پہلے خمن میں زمین کو پھل وکھیتی کے ساتھ لے اور شفیع کو اختیار ہے کہ پہلے خمن میں زمین کو پھل وکھیتی کے ساتھ لے اور ساتھ کے اور شوع کے داختیار ہے کہ پہلے خمن میں زمین کو پھل وکھیتی کے ساتھ لے اور ساتھ کے دور خمار کے دور خمار کی دور کی تو کسے ساتھ کے ساتھ کے ساتھ کے ساتھ کے دور خمار کے دور خمار کی تو کسے کے ساتھ کے ساتھ کے ساتھ کے ساتھ کے ساتھ کے دور خمار کیا تھی کی دور خمار کی خمار کے ساتھ کے ساتھ کے دور خمار کو خمار کے دور خمار کی قبید کی خمار کے دور خمار کے

<sup>(</sup>۱) الهدايه ۲۸/۳ مالزيلع على الكنز ۱/۲۵ مابن عابدين ۲۲۸/۳

<sup>(</sup>۲) المغنی۵ر۵۳۳\_

<sup>(</sup>۱) الخرش ۷۷ / ۱۸۰۰ ماشیة الدسوقی ۳ ر ۴۹۳ ، بدایة المجتهد ۲ ر ۲۷۰ ، نهایة الحتاج ۵ / ۲۱۷ ، المغنی ۵ / ۵۳۳ ، المقنع ۲ ر ۲۷۴ \_

لے اگروہ متصل ہو، اور اگر اتصال خم ہوجائے پھر شفیع آئے تواب اس پر شفیع کو کوئی اختیار نہیں ہے، اگر چہ وہ پھل اور فصل موجود و برقر ار ہو، خواہ بیا تصال کا ختم ہونا کسی آسانی آفت سے ہو یا خریدار یا اجنبی کے ممل سے، اس لئے کہ ان چیزوں میں شفعہ کاحق خلاف یا اجنبی کے ممل سے، اس لئے کہ ان چیزوں میں شفعہ کاحق خلاف قیاس تابع ہونے کی وجہ سے، ہی ثابت ہوا ہے، اور اتصال کے زائل ہونے سے بیتا بع ہونا زائل ہو چکا ہے، لہذا اس میں حکم اصل قیاس کی طرف لوٹ جائے گا (۱)۔

ما لکیدگی رائے ہے کہ خریداراس قطعہ کے نقص کا ضامی نہیں،
اگر وہ نقص اس میں خریداری کے بعد،اسی کی طرف سے سی سبب کے بغیر پایا جائے، یعنی سی آسانی سبب سے یا بازار بدل جانے سے ہو یا کی طرف سے سی سبب سے ہو،لیکن اس نے سی مصلحت سے اس کی طرف سے سی سبب سے ہو،لیکن اس نے سی مصلحت سے اس کو کیا ہو، جیسے سی مصلحت کی وجہ سے منہدم کرنا اور پھراس کو تعمیر نہ کرنا اور خواہ اس کو معلوم ہو کہ اس کا کوئی شفیع ہے یا معلوم نہ ہو، اور اگر بلامصلحت منہدم کردے تو ضامن ہوگا، اور اگر منہدم کرنے کے بعد اس کی تعمیر کردے تو اس کے لئے کھڑی حالت میں اس کی قیمت بعد اس کی تعمیر کردے تو اس کے کہ اس کی زیادتی نہیں ہے، اور مطالبہ کے دن کی قیمت کا اعتبار ہوگا ، اور اس کو ٹوئی حالت میں پہلے ملبہ کی خریداری کے دن کی قیمت ملے گ

شافعیہ کی رائے ہے: اگرخرید کردہ مکان کا کچھ حصہ عیب دار ہوجائے توشفیع سارے ثمن میں لے گایا چھوڑ دے گا، جیسے فروخت کرنے والے کے قبضہ میں وہ عیب دار ہوجائے، یہی حکم اس صورت میں بھی ہے جبکہ گھر کے کسی جھے کے تلف کئے بغیر وہ منہدم ہوجائے،

اوراگراس کے پچھ حصہ کا تلف ہونا پایا جائے توباقی ماندہ کوشفیجاس کے حصہ کے برابر ثمن میں لے گا<sup>(۱)</sup>۔

حنابلہ کی رائے ہے کہ اگر وہ قطعہ یا اس کا پچھ حصہ خریدار کے قبضہ میں تلف ہوجائے تو بیاس کے ضمان سے جائے گا، اس لئے کہ وہ اس کی ملکیت ہے جواس کے قبضہ میں تلف ہوئی ہے، پھرا گرشفیج بعض حصہ کے تلف ہونے کے بعد بقیہ کولینا چاہے تو موجودہ حصہ کواس کے حصہ کے شن میں لے گا، خواہ تلف اللہ تعالی کی طرف سے ہو، یا آ دمی کوفعل سے، خواہ خریدار کے اختیار سے وہ تلف ہوا ہو، جیسے وہ تعمیر کے لئے توڑد ہے، یا اس کے اختیار کے بغیر تلف ہو جیسے خود منہدم ہوجائے۔

پھراگر ملیے موجود ہوں توان کو خالی جگہ کے ساتھ اس کے حصہ میں لے گا، اوراگر نہ ہوں تو خالی جگہ اور باقی ماندہ عمارت کو لے گا، یہ توری اور عزبری کا قول ہے، اس کی وجہ یہ ہے کہ شفیع کے لئے سارے کو لینا محال ہے، البتہ وہ بعض کو لے سکتا ہے، لہذا وہ اس کو ثمن میں اس کے حصہ کے عوض لے گا، جیسا کہ اگر وہ اس کے علاوہ کسی دوسر ہے آدمی کے فعل سے تلف ہوجائے ، یا اگر اس کا دوسرا شفیع ہو، یا ہم کہیں گے: اس نے معقود علیہ کا بعض حصہ لیا ہے، لہذا اس کے حصہ کے عوض لے گا، جیسا کہ اگر اس کے ساتھ کوئی تلوار ہوتی ۔

رہاضرر تو محض تلف کی وجہ ہے آیا ہے، اس میں شفیع کا کوئی دخل نہیں، اور شفیع جو بھی لے گااس کا ثمن دے گا،لہذااس کے لینے کے سبب خریدار کوکوئی ضرر نہ ہوگا۔

انہوں نے ملبے کو لینے کی بات اگر چہوہ علاصدہ ہے محض اس لئے کہی ہے کہاس کے لئے شفعہ کا انتحقاق عقد بھے کی حالت میں تھا اوراس حالت میں وہ اس طرح سے متصل تھا کہ جس کا انجام جدا ہونا

<sup>(</sup>۱) البدائع ۲۷۳۹-۲۷۳۹، المبسوط ۱۱۸۰ ۱۱۵۰ البدامير مع الفتّ ۴۰۲/۹ م تبيين الحقائق ۲۵۱۵-۲۵۲، نيز د يکھئے: ابن عابدين ۲۷ سهر ۱۱۳۳ساوراس کے بعد کے صفحات ۔

<sup>(</sup>٢) الشرح الصغير بهامش بلغة السالك ٢٣٤ ،حاثية الدسوقي ٣٩٨ عر ٩٩٠ م

<sup>(</sup>۱) أسنى المطالب ٢/٠٧٣\_

نہیں تھا، اب اس کے بعد اس کے جدا ہونے سے حق شفعہ ساقط نہ ہوگا، اور اگر مبیع کے اپنی شکل وصورت پر رہتے ہوئے قیمت گھٹ جائے، مثلاً دیوار کا بھٹنا، عمارت کا منہدم ہونا اور درخت میں شگاف پڑنا تو شفیع کو صرف یہی اختیارہے کہ سارے ثمن میں لے یا چھوڑ دے، اس لئے کہ ان 'معانی'' کے بالمقابل ثمن نہیں ہوتا،' اعیان' کا حکم اس کے خلاف ہے (۱)۔

#### شفعه میں وراثت:

ا ۵ - حق شفعه میں وراثت کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ حق شفعہ میں وراثت جاری ہوگی ، لہذا اگر شفع مرجائے توحق شفعہ اس کے ورثہ کو منتقل ہوجائے گا، حنابلہ کے یہاں یہ قید ہے کہ شفیع نے موت سے قبل شفعہ کا مطالبہ کیا ہو۔

ان حضرات کے نزدیک اس حق کے منتقل ہونے کی وجہ یہ ہے کہ بیا اسافتیار ہے جو مال سے ضرر کو دور کرنے کے لئے ثابت ہے، لہذا اس میں وراثت جاری ہوگی، جیسے عیب کی وجہ سے رد کرنا (۲)۔

حنفیہ کی رائے ہے کہ اگر شفیع تیج کے بعد اور شفعہ کے ذریعہ لینے سے قبل مرجائے تو اس کے ورثہ کے لئے شفعہ کے ذریعہ لینے کا حق نہیں، لہذا شفیع کی موت سے شفعہ ساقط ہوجائے گا، ورثہ کو منتقل نہ ہوگا، اس لئے کہ حق شفعہ مال نہیں، بلکہ محض رائے اور مشیئت ہے، اور یہ دونوں شفیع کی موت کے بعد باتی نہیں رہیں گے، نیز اس لئے کہ شفیع کی موت کے بعد باتی نہیں رہیں گے، نیز اس لئے کہ شفیع کی ملیت جو شفعہ کے ذریعہ لینے کا سبب ہے اس کی موت

ے زائل ہوگئ، اورا گرشفیج کی موت اس وقت ہو جب کہ قاضی اس کے لئے شفعہ کا فیصلہ کردے یا خریدار اس کوسپر دکر دیتو اس کے ورثہ شفعہ کے ذریعہ اس کو لیے ہیں (۱)۔

اگرخریدار مرجائے اور شفیج زندہ ہوتو وہ شفعہ لے سکتا ہے، اس لئے کہ مستحق باقی ہے، اور مستحق علیہ کی موت سے استحقاق نہیں بدلتا (۲)

### شفعه ساقط ہونے کے اسباب:

۵۲ - شفعه درج ذیل اسباب سے ساقط موجا تاہے:

اول: تینوں طلب میں سے کسی کواپنے وقت پر چھوڑ دی یعنی طلب مواثبت، طلب تقریر واشہاداور طلب خصومت و تملک میں سے کسی کوسابقہ طریقہ پر انجام نہ دے (۳)۔

دوم: اگرشفیع فروخت شدہ جائیداد میں سے کچھ کوطلب کرے، جب کہ وہ ایک قطعہ ہواورخریدارایک ہو،اس کئے کہ شفعہ تقسیم کوقبول نہیں کرتا<sup>(۲)</sup>۔

سوم: حفیہ کے نز دیک رضامندی یا قاضی کے فیصلہ سے شفعہ لینے سے قبل شفیع کا مرجانا،خواہ طلب کرنے سے قبل موت ہو یا اس کے بعد،اوران کے نز دیک اس کی طرف سے اس میں وراثت جاری

<sup>(</sup>۱) المغنی۵ر۳۰۰\_

ر) (۲) بدایة المجتبد ۲۲۰٬۲۲۲، نهایة الحتاج۵/۲۱۲، المغنی۵/۵۳۲ اوراس کے بعد کے صفحات، منتبی الارادات ار ۵۳۲۔

<sup>(</sup>۱) العنابيعلى الهدابيرمع فتح القدير ۱۹۷۹ ۴ – ۱۷ ، المبسوط ۱۱۲ ۱۱۱ ، البدائع ۲۷۲۱ ۲۷ ، الزيلعي ۷۵ / ۲۵۷ ، ابن عابدين ۲۸۱۱ ۲

<sup>(</sup>٢) المبسوط ١١٢/١١/١١/١٢ كعر ٢٤٢١\_

<sup>(</sup>م) المبسوط ۱۰۴۸ / ۱۰۴۱، البدائع ۲۷۲۹ / ۱۰۲۲، حاشیة الدسوقی ۳۷، ۱۸ مغنی (۲) المبسوط ۲۹۳۸، المغنی (۲۸ مار) المبتری الارادات ار ۲۹۳۸

نه ہوگی ۔

چہارم: شفعہ سے بری کر نااوراس سے دست بر دار ہونا، چنانچہ شفيع كي طرف سے عمومي طورير بري كرناملي الاطلاق قضاءً شفعه كو باطل کرتاہے، دیانۂ نہیں،اگراس کوشفعہ کاعلم نہ ہو 👢

فقہاء نے شفعہ سے دست بر داری کے بارے میں تفصیل سے بحث کی ہے جو پیہے:

۵۳ - اگرشفع شفعہ کے مطالبہ میں اپنے حق سے دست بر دار ہوجائے تواس کےمطالبہ میں اس کاحق ساقط ہوجائے گا،اور بیدست برداری یا توصر سے ہوگی یاضمنی ہوگی ،صر سے دست برداری کی مثال شفیع کا بوں کہنا ہے: میں نے شفعہ کو باطل کردیا یا اس کوسا قط کردیا یاتم کواس سے بری كرديا وغيره،اس لئے كەشفىداس كاخالص حق ہے،و داس ميں تصرف کرکے وصول کرسکتا ہے اور ساقط کرسکتا ہے، جیسے دین سے بری کرنا اورقصاص سے بری کرناوغیرہ ،خواہ شفیع کوبیع کاعلم ہویانہ ہو،بشرطیکہوہ دستبرداری بیچ کے بعد ہو۔

ضمنی دست برداری بیہ ہے کہ شفیع کی طرف سے کوئی ایسی چیز یائی جائے جس سے معلوم ہو کہ وہ بیج سے اور خریدار کے لئے ملکیت کے ثبوت سے راضی ہے، اس کئے کہ حق شفعہ اس کے لئے محض خریدار کے ضرر کو دور کرنے کے لئے ثابت ہوتا ہے ، اور جب وہ خریداری یااس کے حکم سے راضی ہوجائے گا تواینے پڑوں کے ضرر سے بھی راضی ہوگا،لہذا شفعہ کے ذریعہاس کو دور کرنے کا حق دار نہ موگا<sup>(۳)</sup> ـ د مکھئے:اصطلاح'' اسقاط' ـ

- (۱) الكنز مع الزيلعي ۵ر ۱،۲۵۷ بن عابدين ۲۴۱/۳\_
  - (۲) حاشیهاین عابدین ۲۴۹/۲۴ طبع دوم ـ
- (۳) البدائع ۲۷۱۷-۲۷۱۵ اوراس کے بعد کےصفحات ، شرح العنابة علی الهدابيه وركام ، الشرح الصغير ٢٣١٧٦، القليو بي ٩٩٨، مغني المحتاج ٢ روا۲ ، المغنى ۵ ر ۸۲ س

### بع سے بل شفعہ سے دست بر دار ہونا:

۵۴ - جمہورفقہاء کی رائے ہے کہ اگرشفیع شفعہ کےمطالبہ میں اپنے حق سے شفعہ والی حائیداد کے فروخت ہونے سے قبل دست بردار ہوجائے تو بیچ کے بعد شفعہ کے مطالبہ میں اس کاحق ساقطنہیں ہوگا، اس لئے کہ بددست برداری حق کوساقط کرنا ہے، اور حق کے واجب ہونے اوراس کے سبب وجوب کے پائے جانے سے بل اس کوساقط کرنامحال ہے (۱)۔

امام احمد کی ایک روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ شفعہ بیج سے قبل شفعہ سے دست بردار ہونے سے ساقط ہوجاتا ہے، کیونکہ اساعیل بن سعید نے کہا: میں نے امام احمد سے یو جھا کہ حضور علیہ کے اس فرمان كاكيا مطلب ي: "من كان بينه وبين أخيه ربعة فأراد بیعها فلیعرضها علیه"(۲) (جس کے پاس اینے بھائی کی مشترک زمین ہواوروہ اس کوفروخت کرنا چاہے تو اس کواییے بھائی پرپیش کرے)۔

جب كه مديث يس بي: "ولا يحل له إلا أن يعرضها علیہ" (اس کے لئے جائز نہیں الاید کہ اینے شریک کے سامنے اس کو پیش کرے )اگر اس کے لئے شفعہ ثابت ہو؟ تو امام احمد نے فرمایا: مستبعد نہیں کہ وہ اس طریقہ پر ہواوراس کے لئے

- (۱) البدائع ۲ر ۲۷۱۵، الزيلعي ۲/۲۴۸، حاشة الدسوقي ۳۸۸۸، شرح منح الجليل سر ۲۰۱۳ مغنی الحتاج ۲ رو۰ سوالمغنی ۵ را ۵۴۔
- (٢) حديث: "من كان بينه و بين أخيه ....." كي روايت ان الفاظ يهم وي أيما قوم كانت بينهم رباعة فأراد أحدهم أن يبيع نصيبه فليعرضه على شركائه، فإن أخذوه فهم أحق بالثمن" الى كى روایت احمد (۱۴۰۳ طبع المیمنیه ) نے حضرت جابر بن عبداللہ سے کی ہے، اوراس کی اسناد میں انقطاع ہے۔
- (٣) حديث: "لا يحل له إلا أن يعوضها عليه" المفهوم مين حضرت جابر كي حدیث فقرہ (۷) میں گذر چکی۔

شفعہ نہ ہو، یہ قول حکم، توری، ابوعبید، ابوخیثمہ اور محدثین کی ایک جماعت کا ہے۔

ان حضرات کا استدلال اس فرمان نبوی ہے : "من کان له شریک فی ربعة أو نخل فلیس له أن یبیع حتی یؤذن له شریکه فإن رضی أخذ و إن کره ترک "() (جس کا زمین یا کھور کے باغ میں کوئی شریک ہو اس کے لئے جا ئزنہیں کہ فروخت کرے یہاں تک کہ اپنے شریک کو اطلاع دے؟ اب وہ چاہے تو گھوڑ دے) نیز فرمان نبوی: "فإذا باع ولم یؤذنه فھو أحق به" (اگر وہ بچ دے اور شریک کو اطلاع نہ دے تو وہی اس کا زیادہ تن دار ہے)۔اس کا مفہوم ہے کہ اگراس کو اس کی اجازت سے فروخت کرے گا تواس کوکئ حق نہیں دے گا۔

نیزاس کئے کہ شفعہ کا اتفاق میں خلاف اصل ثابت ہوتا ہے،
اس کئے کہ شفیع خریدار کی ملکیت کواس کی رضا مندی کے بغیر لیتا ہے،
اوراس کواس کا عوض لینے پرمجبور کرتا ہے، کیونکہ خریدار فروخت کرنے
والے کے ساتھ اس عقد میں شریک ہے جس میں فروخت کرنے
والے نے بدسلوکی کرتے ہوئے اپنے شریک کو ضرر پہنچایا ہے، اور
فروخت کرنے سے قبل اس کے سامنے پیش کرکے اس کے ساتھ حسن
فروخت کرنے سے قبل اس کے سامنے پیش کرکے اس کے ساتھ حسن
سلوک نہیں کیا، اور بیہ وجہ یہاں معدوم ہے، کیوں کہ اس نے شریک
پرپیش کیا ہے، اور شریک کا شفعہ لینے سے گریز کرنا اس بات کی دلیل
ہے کہ اس کی فروخت سے اس کے حق میں کوئی ضرر نہیں، اورا گر اس
میں ضرر ہے تو خود اس نے اسنے او پر اس کوڈ الا ہے، لہذا وہ شفعہ کا

مستحق نہ ہوگا،جیسا کہا گروہ تھے کے بعدمطالبہ میں تاخیر کردے <sup>(۱)</sup>۔

معاوضہ کے کرشفعہ سے دست بردار ہونا یا سلح کرنا:

۵۵ - شفیح کاعوض کے کرشفعہ سے دست بردار ہونے کے جواز کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے، حنفیہ، شا فعیہ اور حنابلہ نے کہا: شفعہ کی طرف سے کسی مال پرصلح کرنا درست نہیں، اب اگر خریدار شفیع کے ساتھ شفعہ کے سلسلہ میں کسی مال پرصلح کر لے توصلح جائز نہ ہوگ، معاوضہ ثابت نہیں ہوگا، اور حق شفعہ باطل ہوجائے گا، شا فعیہ نے کہا:
اگر اس کو اس کے فاسد ہونے کاعلم ہوتو اس کا شفعہ باطل ہوجائے گا۔
اگر اس کو اس کے فاسد ہونے کاعلم ہوتو اس کا شفعہ باطل ہوجائے گا۔
اگر اس کو اس کے فاسد ہونے کاعلم ہوتو اس کا شفعہ باطل ہوجائے گا۔
اگر اس کو اس کے فاسد ہونے کاعلم ہوتو اس کا شفعہ باطل ہوجائے گا۔
والے تک کا باطل ہونا اس لئے ہے کہ کل میں حق ثابت نہیں، اس لئے کشفیع کے ساتھ ولایت کا نام ہے، اور یہ ولایت ایک معنوی امر ہے جوشفیع کے ساتھ والیت کا نام ہے، اور یہ ولایت ایک معنوی امر ہے جوشفیع کے ساتھ واجب نہ ہوگا۔

شفعہ میں شفیع کے حق کاباطل ہونااس لئے ہے کہ شفیع نے صلح کے ذر بعیداس کوسا قط کردیا ہے، توصلح اگر چہدرست نہیں لیکن حق شفعہ کوسا قط کرنا درست ہے، اس لئے کہ اس کا صحیح ہونا عوض پر موقو ف نہیں، بلکہ ایک مالی چیز ہے جو اس لائق نہیں ہے کہ اس کا عوض لیا جائے، لہذا عوض کا ذکر اس کا ذکر نہ ہونے کی طرح ہوگیا اور ایسا ہوگیا چیسے بلاعوض چھوڑ دے (۲)۔

ما لکید کی رائے ہے کہ عوض لے کر شفعہ کی طرف سے سلح کرنا جائز ہے،اس لئے کہ بیرملکیت کوزائل کرنے کاعوض ہے،لہذااس کا

<sup>(</sup>۱) المغنی ۱/۵ ما ۱۵ اوراس کے بعد کے صفحات۔

<sup>(</sup>۱) البدائع ۲ر۹۱۷،الهداميرم فتخ القدير ۱۹ر۱۱۲، مغنی الحتاج ۲ر۹۰۳، المغنی ۸۸۲/۵\_

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من کان له شریک فی ربعة....." کی تخر یج فقره نمبر ۴ میں گذر چکی۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: فإذا باع ولم یؤذنه فهو أحق به "كى روایت مسلم (۱۲۲۹/۳) طبع الحلمي )نے كى ہے۔

عوض ليناجا ئز ہوگا۔

حنابلہ میں سے قاضی نے کہا: سلح درست نہیں، کیکن شفعہ ساقط نہ ہوگا، اس لئے کہ شفیع اس کوسا قط کرنے سے راضی نہیں ہوا، بلکہ اس کاعوض لینے سے راضی ہوا، اور معاوضہ ثابت نہیں، لہذا شفعہ باقی رہےگا (۱)۔

شفعہ کے طلب کرنے کے بعداس سے دست بردار ہونا:

۵۲ - شفیع کے لئے جائز ہے کہ طلب شفعہ میں اپنے حق سے، شفعہ کو طلب کرنے کے بعداور خریدار کی رضامندی یا اپنے حق میں قاضی کی طرف سے شفعہ کا فیصلہ ہونے سے قبل دست بردار ہوجائے، لہذا اگر شفیع شفعہ کا فیصلہ ہونے چھوڑ دے یا شفعہ طلب کرنے کے بعد اور قاضی کے فیصلہ یا رضامندی سے مشفوع فیہ کاما لک بننے سے قبل اس حصہ کوفر وخت کردے جس کے ذریعہ وہ شفعہ لے رہا تھا تو اس کا حق شفعہ ساقط ہوجائے گا، اس لئے کہ بیاس کی طرف سے فیصلہ سے قبل شفعہ کے مطالبہ میں اپنے حق سے دستبردار ہونا شار کیا جائے گا۔

اگردست بردارہونااس کے قل میں شفعہ کا فیصلہ ہونے کے بعد یا خریدار کی رضامندی سے شفعہ کوسپر دکردیئے کے بعد پیش آئے تو اس کودست بردار ہونے کا اختیار نہیں،اس لئے کہ وہ اس طریقہ سے مشفوع فیہ کاما لک بن جائے گا،اور ملکیت نا قابل اسقاط ہے ۔

شفیع کاخریدار سے بھاؤتاؤکرنا: ۵۵ – بھاؤتاؤکرنا شفعہ سے دستبرداری مانی جاتی ہے،لہذااگر

شفیع خریدار کے ساتھ گھر کا بھاؤتاؤ کرے توشفعہ میں اس کاحق ساقط ہوجائے گا، اس لئے کہ بھاؤتاؤ کرنا نئے عقد کے ذریعہ مالک بنانے کامطالبہ کرناہے، جو مالک کی ملکیت سے رضامندی کی دلیل ہے۔

نیزاس کئے کہ حق شفعہ صریح رضامندی سے باطل ہوجا تا ہے تو دلالتہ رضامندی سے بھی باطل ہوجائے گا ، اور بھاؤ تاؤ کرنا دلالتا دست بردار ہونامانا جاتا ہے (۱)۔

<sup>(</sup>۱) المغني ۵ر۲۴۴\_

<sup>(</sup>۲) الفتاوي الهنديه ۱۸۲/۲\_

<sup>(</sup>۱) البدائع۲۷۱۰/۱لشرح الصغير بهامش بلغة السالك۲۲۱/۲۳

دوم: انسان اور چوپایوں کا ہونٹوں سے پینا بھتی کوسیراب کرنا نہیں (۱) ۔ ابن عابدین نے کہا: یہی اس کی اصل ہے، اور مراد: انسان کا بیاس دور کرنے کے لئے یا پکانے یا وضو یاغنسل یا کپڑے دھونے وغیرہ کے لئے استعال کرنا ہے، اور جانوروں کے ق میں اس سے مراد پیاس وغیرہ جو ان کے مناسب ہیں کے لئے استعال کرنا ہے۔

# شفة

### تعریف:

ا-شفة لغت میں: شفتین کا واحد ہے، اور شفتین انسان کے منہ کے دونوں ہونٹ ہیں، اس کی اصل "شفھة" ہے، اس لئے کہ اس کی اصل تفییر شفیھة ہے، ایک قول ہے: اس کی اصل شفو ہے۔ فیوی نے از ہری کے حوالے سے کہا: "شفة" کی جمع "شفھات" اور "شفوات" آتی ہے، "ہاء کے ساتھ زیادہ قرین قیاس ہے اور واو کے ساتھ زیادہ قرین قیاس ہے اور واو کے ساتھ زیادہ قرین قیاس ہے اور واو کے ساتھ زیادہ قرین قیاس ہے۔

شفة صرف انسان کے لئے ہوتا ہے، بقیہ جانوروں میں اس کے لئے دوسرے الفاظ استعال کئے جاتے ہیں، مثلاً: ٹاپ والے جانوروں کے لئے'' جھلد''، کھر والے جانوروں کے لئے'' جھلد''، پنکھوالے جانوروں کے لئے'' منسر''اور'' منقار''،اسی طرح دوسرے جانوروں کے لئے ہے (ا)۔

اصطلاح میں شفۃ کااطلاق دومعانی پر ہوتا ہے:

اول: لغوی معنی لیعنی انسان کے منہ کا ہونٹ، اس معنی کے لحاظ سے فقہاء نے اس کی حدید بیان کی ہے کہ وہ چہرے کی چوڑائی میں دونوں جبڑ وں تک ہے، ایک قول ہے: منہ بند ہونے پر جواٹھارہے، اور لمبائی میں اس حصے تک جومسوڑ کو چھیادے (۲)۔

(٢) شرح المنج مع حاشية الجمل ٢٦/٥، نيز ديكيئية: كشاف القناع ٢٠٠٧ .

### متعلقه الفاظ: شرب:

۲- شرب لغت میں: پانی کا حصہ ہے، شرعاً: کیتی یا جانوروں کو سیراب کرنے کے لئے پانی سے فائدہ اٹھانے کی باری ہے، فرمان باری ہے:"لَهَا شِرُبٌ وَّلَکُمُ شِرُبُ یَوْمٍ مَّعُلُومٍ" (اس کے لئے پانی پینے کی ایک باری ہے اور تمہارے لئے باری ایک دن کی مقرر)۔

ال بناء پر شفہ، شرب سے خاص ہے، اس لئے کہ شفہ خاص طور پر جانداروں کے لئے ہے، دوسروں کے لئے نہیں (۴)۔

> اجمالی حکم: پرا پهامع

اول - پہلے معنی (عضوانسانی) کے لحاظ سے شفۃ کا حکم:

سا- فقہاء نے اس معنی میں شفۃ سے متعلق احکام دوموضوعات
پر لکھے ہیں: وضووغسل کے وقت اس کو دھونا ، اور کا شنے یا اس کے منافع کو ختم کرنے کی شکل میں اس پر جنایت کرنا۔

<sup>(</sup>۱) متن اللغة ،المصباح المنير ،لسان العرب-

<sup>(1)</sup> نتائج الافكار، العنابيلي الهدابيه ٨٧ م١٠١٢، بن عابدين ١٨٨٥-

<sup>(</sup>۲) ردالمحتارعلی الدرالمختار ۲۸۱/۵\_

<sup>(</sup>۳) سورهٔ شعراء/ ۱۵۵\_

<sup>(</sup>۴) الاختيار ۳ر۲۹، بن عابدين ۲۸۱۸\_

# الف-وضوونسل کے وقت شفتین کو دھونا:

مم - اس پر فقہاء کا اتفاق ہے، شفتین کا ظاہر لیعنی جو حصہ بلا تکلف فطری طور پر دونوں کے بند ہونے پر ظاہر ہو چہرہ کا جزوہے، لہذاان کو وضو و خسل میں دھونا واجب ہے (۱)، اس لئے کہ فرمان باری ہے: (نَّهُ فَاغُسِلُوُ ا وَ جُوْهَ کُمْ "(۲) (اپنے چہروں کو دھولیا کرو)۔

اور جوحصہ بند ہونے پر جھپ جائے تو وہ منہ کے تابع ہے، لہذا جہور فقہاء (حفیہ، مالکیہ اور شافعیہ) کے نزدیک اس کو وضو میں دھونا واجب نہیں، بلکہ مسنون ہے، اسی طرح مالکیہ وشافعیہ کے نزدیک عنسل میں بھی، البتہ اس میں حفیہ کا اختلاف ہے، انہوں نے کہا: عنسل میں منہ اور ناک کو دھونا فرض ہے (")۔

حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ منہ اور ناک چہرے کا حصہ ہیں، لہذا چھوٹی طہارت (وضو) اور بڑی طہارت (عنسل) میں کلی کرنا اور ناک میں یانی ڈالناوا جب ہوگا<sup>(۴)</sup>۔

موضوع کی تفصیل: اصطلاحات ''عسل''،'' مضمضه''اور ''وضو''میں ہے۔

# ب-شفتین پر جنایت کرنا:

۵-شفتین پر جنایت اگرعمداً ہوتو اس میں جمہور فقہاء کے نزدیک قصاص واجب ہے، اگر قصاص کے شرائط مثلاً مما ثلت اور مساوات موجود ہوں۔ (دیکھئے: ''قصاص'')۔

- (۲) سورهٔ ما نکده ر۲ ـ
- (۳) ابن عابدین ار۱۰۲، الهندیه ارم، الدسوقی ار۱۳۲،۹۷، نهایة الحتاج ار۱۸۰۰
  - (۷) کشاف القناع ار۹۶، المغنی ار ۱۱۸

اگر جنایت خطاءً ہوتو دونوں ہونٹوں کے کاٹنے میں ایک پوری دیت ہوگی، اس پر فقہاء کا اتفاق ہے، اس لئے کہ عمرو بن حزم کی بیہ حدیث ہے: "و فی الشفتین الدیة" (اور دونوں ہونٹ میں دیت ہے)۔

جمہور کی رائے ہے کہ بلا تفریق کسی ایک ہونٹ کے کاشنے میں آ دھی دیت ہے، اس لئے کہ اگر دوعضو میں پوری دیت واجب ہوتو ایک میں آ دھی ہوگی، جیسے دوہاتھ اور دوپیر (۲)

حنابلہ کے یہاں ایک روایت ہے: اوپر کے ہونٹ میں ایک تہائی دیت اور نیچ کے ہونٹ میں دو تہائی دیت واجب ہوگی، اس لئے کہ نیچ کے ہونٹ کا فائدہ بڑا ہے، کیوں کہ یہی حرکت کرتا ہے اور تھوک اور کھانے کو محفوظ رکھتا ہے ۔

جس طرح شفتین کے کاشنے میں دیت واجب ہے، اسی طرح دونوں کے منافع ختم کرنے میں دیت ہے، یعنی ان پر اس طرح مارے کہ دونوں شل ہوجائیں یا سکڑ جائیں اور دانتوں پر بند نہ ہوسکیں

اس موضوع کی تفصیل'' دیات''میں ہے۔

# دوم:شفة بمعنی شرب:

۲ - فقہاء نے انسان یا جانوروں کے ہونٹ لگا کریپنے کے معنی میں

- (۳) المغنی لابن قدامه ۸ رسما\_
- (۴) سابقه مراجع، كشاف القناع ۲/۰ ۴ \_

<sup>(</sup>۱) الفتاوى الهنديه اربم، جواهر الإكليل على مختصر خليل اربما، الإقناع الربم، كشاف القناع ار ٩٢-

<sup>(</sup>۱) حدیث عمرو بن حزم: "وفی الشفتین الدیة" کی روایت نسائی (۱) مدیث عمرو بن حزم: "وفی الشفتین الدیة" کی روایت نسائی (۱۸،۱۵/۸) طبع المکتبة التجاریه) نے اور ابن حجر نے التحقیص (۱۸،۱۵/۸) طبع شرکة الطباعة الفنیه) میں کی ہے، اس کی اسناد میں کلام ہے، کیکن علماء کی ایک جماعت سے اس حدیث کوچیح قرار دینانقل کیا ہے۔

<sup>(</sup>۲) الاختيار ۱۸۲۵مالبدائع ۵۸۸۰ م، روضة الطالبين ۱۸۲۹، الزيلعي ۲۸۲۱، کشاف القناع عن متن الإقناع ۱۸۶۵ م

شفة كاحكم مشتركه منافع اورحقوق ارتفاق كے بيان ميں كھاہے۔ اكثر فقهاء نے شرب كے لحاظ سے پانی كو چارا قسام ميں تقسيم كيا ہے،موسلى حنفى نے كہا:

پانی کی چنداقسام ہیں: اول: سمندر کا پانی ،اس سے انتفاع میں مخلوقات کے لئے عام ہے، ہونٹ لگا کر پینا ، اراضی کی سینچائی کرنا، نہریں کھود کر پانی لے جانا جائز ہے، کسی کواس سے نہیں روکا جاسکتا، چیسے سورج اور ہواسے فائدہ اٹھانا۔

دوم: وادی اور بڑے دریا جیسے جیمون سیحون نیل، فرات اور دجلہ، ان میں تمام لوگ حصہ دار ہیں، ہونٹ لگا کر پیکس، زمینوں کو سیراب کریں، اس پر پیکی اور رہٹ نصب کریں، بشرطیکہ عام لوگوں کو ضرر نہ بہنچہ۔

سوم: کسی گاؤں کے لئے خصوصی نہر کا پانی، دوسر بےلوگ اس میں ہونٹ لگا سکتے ہیں، یعنی خود پی سکتے ہیں اور جانوروں کوسیراب کر سکتے ہیں، اوروضو، کپڑے دھونے اور پکانے کے لئے اس کو لے سکتے ہیں،کسی اور کام کے لئے نہیں، کنواں اور حوض دونوں کا حکم خاص نہرے حکم کی طرح ہے۔

چہارم: وہ پانی جس کو گڑھے وغیرہ میں محفوظ کرلیاجائے،کسی کے لئے ایسے پانی میں سے مالک کی اجازت کے بغیر ذرا بھی لینا ممنوع ہے، مالک اس کوفروخت کرسکتا ہے، اس لئے کہ محفوظ کرنے کی وجہ سے وہ اس کا مالک ہے، اورا گرکنوال یا چشمہ یا نہرکسی کی مکیت میں ہوتو وہ پانی پینے کے خواہش مند کواپنی ملکیت میں داخل ہونے سے روک سکتا ہے بشرطیکہ قریب میں مباح زمین میں پانی موجود ہو،کین اگراسے پانی نہ ملے تو مالک اس کوچھوڑ دے کہ وہ خود سے آکر پانی لے لے یا باہر نکال کر پانی اس کودے دے، اورا گروہ اس کو یانی نہ دے اوراس کو پیاس کی وجہ سے اپنی جان یا اپنی سواری

کے جانور کی جان کوخطرہ ہوتو وہ ہتھیار کے ذریعہ اس سے لڑسکتا ہے، اور برتن میں جو پانی جمع کرلیا گیااس کو لینے کے لئے ہتھیار کے بغیر اس سے لڑے گا

دوسرے فقہاء نے بھی بعض فروعات میں تفصیل واختلاف کےساتھ یہی لکھاہے <sup>(۲)</sup>۔ دیکھئے:اصطلاح'' شرب''اور'' میاہ''۔

شفيع

د مکھئے:''شفعۃ''۔

شوسي

ريكھئے:'' قبر'۔

<sup>(</sup>۱) الاختيار للموصلي ۱٬۷۰۰، ۱۷

<sup>(</sup>۲) القوانين الفقهيه را ۳۳ مغنی الحتاج ۲ ر ۳۷۳ - ۳۷۵، کشاف القناع ۲ مر۱۸۷ - ۳۷۵، کشاف القناع ۲۸۱۸ - ۱۸۵۰ القليو بي ۳ ر ۹۵۹ - ۹۵، ۱بن عابدين ۲۸۱۵ - ۲۸۲ مراد کار ۲۸۲ - ۵۹، ۵۸ مراد ۲۸۲ مراد ۲۸ مراد ۲۸

أفادتكم النعماء منى ثلاثة

يديو لسانى والضمير المحجا

(نعمت نے میری طرف سے آپ کوتین چیز عطا کیں،میراہاتھ، میری زبان اور مخفی ضمیر )۔

اصطلاح میں شکرالی: بندے کا اللہ کی عطا کردہ نعمتوں کواس کی اطاعت میں لگانا ہے (۱) ، یا جن کا موں کے واسطے ان کی تخلیق ہوئی ان میں لگانا ، اللہ کی طرف سے بندہ کے شکر کا مطلب یہ ہے کہ اللہ کے یہاں تھوڑ اعمل بڑھتار ہتا ہے ، اوراس کے انجام دینے والے کو بڑھا چڑھا کر بدلہ دیا جا تا ہے (۲) ۔ حدیث میں ہے: "أن رجلا رأی کلبا یأکل الثری من العطش، فأخذ الرجل خفه فجعل یغرف له به حتی أرواه، فشکر الله له، فأدخله الحجنة "(ایک شخص نے ایک کئے کودیکھا جو پیاس کی وجہ سے الحجنة "(ایک شخص نے ایک کئے کودیکھا جو پیاس کی وجہ سے گراس کو پلانا شروع کردیا ، یہاں تک کہ اس کو سیراب کردیا ، اللہ کھر کراس کو پلانا شروع کردیا ، یہاں تک کہ اس کو سیراب کردیا ، اللہ کے اس کے اوصاف میں "شکور" آیا ہے ، جیسا کہ فرمان باری ہے : "وَ اللّٰه شَکُورٌ حَلِیْمٌ" (اور اللہ بڑا قدر دال ہے بڑا ہے : "وَ اللّٰه شَکُورٌ حَلِیْمٌ" (اور اللہ بڑا قدر دال ہے بڑا بردبار ہے)۔

تثكر

### تعريف:

ا- شکر: شکرته و شکرت له، أشکر شکرا و شکورا و شکوراً و شکرانا ، و مصدر ہے، شکر اہل لغت کے نزدیک اپنے ساتھ ہونے والے بہتر سلوک کا اعتراف کرنا، اس کا اعلان کرنا، اور ایسا کرنے والے کی تعریف کرنا ہے، شکر کسی بھلائی اور نعت کے مقابلہ میں ہی ہوتا ہے (ا) نعت کا شکراس کے نفر (ناشکری) کے بالمقابل ہے، اللہ تعالی نے حضرت لقمان کا قول نقل کرتے ہوئے فرمایا: "وَ مَنُ کَفَرَ فَإِنَّ اللّٰهَ عَنِیٌّ یَشُکُرُ فَإِنَّمَا یَشُکُرُ لِنَفْسِهٖ وَ مَنُ کَفَرَ فَإِنَّ اللّٰهَ عَنِیٌ اللّٰهَ عَنِیٌ کَمُر فَإِنَّ اللّٰهَ عَنِیٌ اللّٰهَ عَنِیٌ کَمُر فَإِنَّ اللّٰهَ عَنِیٌ اللّٰهَ عَنِی کُر کَ مِواللّٰہ بِنَانِ ، قابل جہ ہے)۔ کے شکر کرتا ہے اور جوکوئی ناشکری کر سواللہ بے نیاز ، قابل جہ ہے)۔ کشکر شکر: زبان ، دل اور اعضاء پر نعمت کا اثر ظاہر ہونا ہے، یعنی زبان سے بہتر سلوک کا قرار کر سے، اس کی تعریف کرے ، دل نعمت کا فران سے بہتر سلوک کا قرار کر سے، اس کی تعریف کرے ، دل نعمت کا مخر ف ہو، اور اعضاء وجوارح مشکور (جس کا شکر بیادا کرنا ہے) کی مضرف ہو، اور اعضاء وجوارح مشکور (جس کا شکر بیادا کرنا ہے) کی مضاحت میں استعال ہوں (۳) ۔ جیسا کہ شاعر نے کہا:

<sup>(</sup>۱) نهاية الحتاج ، حاشية الشمر الملسى ار۲۲، أسنى المطالب ار۳۳، شرح مسلم الثيوت ار۷۷-

<sup>(</sup>۲) فتح البارى ار ۲۷۸\_

<sup>(</sup>۳) حدیث: "إن رجلا رأی کلبا یأکل الثوی ......" کی روایت بخاری (الفتح الله کلبا یأکل الثوی ...... کلبا یا کلبا یأکل الثوی الرمسلم (۲۱/۴ کا طبع الحلمی ) نے حضرت ابو ہریرہ سے کی ہے، الفاظ بخاری کے ہیں۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ تغاین *ر* کا \_

<sup>(</sup>۱) ليان العرب، مدارج السالكين ۲۲ ۲۴۴-۲۴۲، المجموع للنو وي ار ۲۳، المطبعة المنيريه ، نهاية الحتاج ار ۲۲\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ لقمان ۱۲ر

<sup>(</sup>۳) تفییر القرطبی ار ۱۳۳ طبع دارالکتب المصرید، مدارج السالکین ۲ / ۲۴۴– ۲۴۷

متعلقه الفاظ:

الف-مدرح:

۲- مرح لغت میں: اچھی تعریف ہے، مرح، ذی روح اور غیر ذی روح دور کی دوح دونوں کی ہوتی ہے، حتی کہ اگر کوئی خوبصورت موتی دیکھ کر اس کا حسن بیان کرتے واس نے اس کی مدح کی ہے، احسان پر مدح اس سے قبل اور اس کے بعد ہوتی ہے، اور شکرا حسان کے بعد ہی ہوتا ہے (۱)۔

ب-2.

۳-حر: کسی کی تعظیم کے قصد سے اس کے عمد ہ اوصاف وا فعال کے ساتھ اس کی تعریف کرنا ہے، حمد کی ضد: ذم ہے، حمد اس اعتبار سے شکر سے عام ہے کہ شکر خاص طور پر صرف اس نعمت پر ہوتا ہے جو مشکور نے شاکرکوعطا کی ہو، جب کہ حمد، شاکر پر انعام کے مقابل میں بھی ہوتی ہے،اس کے بغیر بھی ہوتی ہے،اور بسااوقات سرے سے کسی نعمت کے مقابلہ میں نہیں بلکہ کسی کے عمدہ اوصاف وفضائل سے آراسته ہونے کے سبب ہوتی ہے، لہذا نہیں کہاجائے گا: "شکرنا الله على حكمته و علمه" (تم نے الله كي حكمت وعلم يراس كا شكربياداكيا)، البته بيكها جائے گا: "حمدنا الله على ذلك" (اس چیز پرہم نے اللہ کی حمد کی )،جیسا کہا ہے احسان وفضل وکرم پر وہ قابل ستائش وحمد ہے،اورشکراس اعتبار سے حمد سے عام ہے کہ شکر زبان، دل اوراعضاء وجوارح سب سے ہوتا ہے، جب کہ حمر صرف زبان سے ہوتی ہے،لہذاا گرکسی نعمت پرزبان سے تعریف ہوتو اس میں حمد وشکر دونوں جمع ہوں گے،اور ذاتی اوصاف وغیرہ پر زبان سے تعریف ہوتوصرف حمد ہوگی ،اور دل واعضاء وجوارح سے ہوتو صرف شکر ہوگا (۲) ۔ حدیث میں ہے: "الحمد رأس الشکر فمن لم

(۱) لسان العرب، تفسير الرازي ار ۲۱۹۔

(۲) المجموع للنو وي ار۷۴ ، تفيير الرازي ار۲۱۹، نهايية المحتاج ۲۱۸۱، مدارج

یحمد الله لم یشکره" (ایرشکرکی اصل ہے، جس نے اللہ کی حزبیں کی اس نے اس کا شکر بیاد انہیں کیا)۔

شكركاحكام:

سم - شکر کی دوشمیں ہیں: اللہ تعالی کا شکر، اللہ تعالی کے بندوں کا شکر۔ شکر۔

اول:الله تعالى كاشكر:

شرعی حکم:

۵- الله کی نعمت پراس کا شکر ادا کرنا فی الجمله شرعاً واجب ہے، لہذابالکلیهاس کوترک کرناناجائز ہے، کیمی نے اس کے لئے ان آیات سے استدلال کیا ہے جن میں حکم دیا گیا ہے، مثلاً فرمان باری ہے: "فَاذُکُرُونِي أَذُکُرُکُمُ وَاشُکُرُوالِي وَلَا تَکُفُرُونِ" (مجھے افکر کُرتے رہو میں بھی تمہیں یاد کرتا رہوں گا اور میری شکر گذاری کرتے رہو اور میری ناشکری نہ کرو)۔ نیز فرمان باری ہے: فَاذُکُرُوا آلاءَ اللهِ لَعَلَّکُمُ تُفُلِحُونَ "(سوالله کی نعتوں کو یادکرو، تاکه (ہرطرح) فلاحیاؤ)۔

پھر خلیمی نے کہا: ان دوآ یات اور ان جیسی دوسری آیات سے خابت ہوتا ہے کہ بندول پر واجب ہے کہ وہ اپنے او پر اللّٰہ کی عظیم

<sup>(</sup>۱) حدیث: "الحمد رأس الشكو ......" كی روایت بیه ق نے شعب الایمان میں حضرت عبد الله بن عمرو بن العاص سے كی ہے اور ان كے اور ان سے روایت كر نے والے كے درميان انقطاع كی وجہ سے اس كومعلول كہا ہے، جبيبا كرالمناوى كی فيض القدير (۱۸ / ۱۸ طبع المكتبة التجاريد) میں ہے۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ۱۵۲\_

<sup>(</sup>۳) سورهٔ اعراف ر ۲۹ په

نعمتوں کے لئے اس کاشکرادا کریں <sup>(۱)</sup>۔

پھر انہوں نے وجوب کے لئے اس فرمان باری سے بھی استدلال کیا ہے: "دُنُمَّ لَتُسُأَلُنَّ يَوُمَئِذٍ عَنِ النَّعِيْمِ" (۲) (پھراس روزتم سے (ہر) نعمت کی لوچھ ہوگی)،اور بیمعلوم ہے کہ نعمت کے بارے میں سوال شکراداکرنے کے متعلق سوال کرنا ہے ۔

الله کی نعمتوں پراس کاشکرادا کرناعقل کی وجہ سے واجب ہے، پھر شریعت نے آ کر اس کو پختہ کردیا، یا صرف شریعت کی روسے واجب ہے؟ یہ بات مختلف فیہ ہے۔

پہلی رائے اکثر مشاکخ احناف کی ہے، صدر الشریعہ نے صراحت کی ہے کہ یہی حنفیہ کا مذہب ہے، اور یہی معتزله کی بھی رائے ہے۔

اشاعرہ کی رائے ہے کہ شکرادا کرنامحض عقل کے سبب واجب

نہیں، اس لئے کہ آخرت کے امور تواب وعقاب کے ثابت کرنے میں عقل کوکوئی دخل نہیں (۲) ۔ مسئلہ کو' اصوبی ضمیمہ' میں دیکھا جائے۔
امام رازی نے فرمان باری: ''إِنَّا هَدَیْنَاهُ السَّبِیْلَ إِمَّا شَا کِرًا وَ إِمَّا کَفُودًا'' (ہم ہی نے اس کوراستہ بتایا (پھر) یا تو وہ شکر گزار (ہوا) اور یا کافر (ہوگیا)) کی تفییر میں کہا:'' شاکر' سے مرادوہ ہے جو اپ کا قرار واعتراف کرنے والا ہو، اور'' کفور' سے مرادوہ ہے جو اس کا قرار داعتراف کرنے والا کو، وہ خالق کا منکر ہو، یا اس لئے کہ وہ اس کا قرار نہ کرے وجوب کا منکر ہے وہ وہ کا منکر ہو۔ اس کا قرار نہ کرے وجوب کا منکر ہو۔ اس کا ہو، اور اس کے دوہ اس کے شکر کے وجوب کا منکر ہو۔ اس کا ہوں ہے۔

- (۱) المنهاج في شعب الإيمان ٥٣٥/٢ طبع دارالفكر بيروت ٩٩ ١١٠ هـ
  - (۲) سورهٔ تکاثر ۸۔
  - (٣) المنهاج ٢ر ٥٥٥\_
- (۴) کمنصفی للغزالیار ۲۱،شرح مسلم الثبوت ار ۲۷ طبع بولاق ۳۲۳ اهه۔

  - (۲) تفسیرالرازی ۲۳۹ سر۲۳۹

کٹرت سے شکر کرنامستحب ہے، شکر کے پچھ مستحب مواقع ہیں، مثلاً کھانے پینے اور لباس پرشکرادا کرنا (دیکھئے:" تخمید")۔

## شكر كى فضيلت:

۲ - شریعت میں مختلف انداز سے شکر کی فضیلت ثابت کی گئی ہے جن میں چنددرج ذیل ہیں:

الف-الله تعالى نے اپنی کتاب میں شکر کرنے والوں کی تعریف کی، اور اپنی مخلوقات میں سے بعض خاص افراد کوشکر سے متصف فرمایا، جیسا کہ فرمان باری ہے: '' إِنَّ إِبُواهِیمَ کَانَ أُمَّةً قَانِتًا لِلَّهِ حَنِیفًا وَلَمْ یَکُ مِنَ الْمُشُوكِیْنَ شَاکِرًا لِانْعُمِه،'' (بیشک ابراہیم وَلَمُ یَکُ مِنَ الْمُشُوکِیْنَ شَاکِرًا لِانْعُمِه،'' (بیشک ابراہیم بڑے مقتدا الله کے فرما نبردار (اوراس کی طرف) یک رخ رہنے والے تھے، اور وہ مشرکوں میں سے نہ تھے (الله) کی نعمتوں کے بڑے شکر گذار)۔ حضرت نوح علیہ السلام کے متعلق الله تعالی نے فرمایا: '' إِنَّهُ کَانَ عَبُدًا شَکُورُدًا،'' (وہ بڑے شکر گزار بندہ فرمایا: '' إِنَّهُ کَانَ عَبُدًا شَکُورُدًا،'' (وہ بڑے شکر گزار بندہ شے)۔

ب- الله تعالى نے اپنے انعامات كا مقصد شكر قرار ديا ہے، فرمان بارى ہے: "وَاللّهُ أَخُو َ جَكُمُ مِنُ بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمُ لَا فَرَانَ بارى ہے: "وَاللّهُ أَخُو جَكُمُ مِنُ بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمُ لَا تَعْلَمُونَ شَيْئًا وَ جَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَ الْابُصَارَ وَ الْافْئِدَةَ لَعَلَمُونَ شَيْئًا وَ جَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَ الْابُصَارَ وَ الْافْئِدَةَ لَعَلَمُهُمُ تَشُكُرُونَ "" (اورالله بى نے تم کوتمہاری ماؤں کے بیٹ سے نکالا اس حال میں کہتم کچھنہیں جانتے تھے اور تہارے لئے ساعت اور بینائی اور دل بیدا کئے تاکہ شکر گزار بنو)۔ اور جانوروں کو ماتحت کرویے کے بارے میں فرمایا: "کَذَلِکَ سَخَونُ نَاهَا لَکُمُ کُونَاهَا لَکُمُ

<sup>(</sup>۱) سورهٔ کل ۱۲۱،۱۲۱\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ اسراءر ۳\_

<sup>(</sup>۳) سورهٔ کل ر ۷۸\_

لَعَلَّكُمْ تَشُكُرُونَ "() (ہم نے اسی طرح ان (جانوروں) کو تہارےزیر حکم کردیا تا کتم شکرادا کرو)۔

ن - الله تعالی نے شکر گزاروں کو بہتر بدل عطا کرنے کا وعدہ فرمایا ہے: "وَ سَنجُونِ يُ الشَّا کِوِیُنَ" (اور عنقریب ہم شکر گزاروں کو بدلہ دے دیں گے )۔ اور الله تعالی نے یہ واضح فرمایا دیا کہ اگر چہوہ شکر گزاروں کو مجبوب رکھتا ہے، لیکن ان کی شکر گزاری کا کوئی فائدہ الله تعالی کوئیین ماتا، بلکہ اس کا فائدہ خودان ہی کو پنچتا ہے، فرمانِ باری ہے: "وَمَنُ یَّشُکُرُ فَإِنَّمَا یَشُکُرُ لِنَفُسِهِ وَمَنُ کَفَرَ فَإِنَّمَا یَشُکُرُ لِنَفُسِهِ وَمَنُ کَفَر فرمانِ باری ہے: "وَمَنُ یَّشُکُرُ اور جوکوئی شکر کرتا ہے وہ اپنے ہی فائل خَنِیْ حَمِیْدٌ" (اور جوکوئی شکر کرتا ہے وہ اپنے ہی (نفع کے) لئے شکر کرتا ہے اور جوکوئی ناشکری کر سواللہ بے نیاز، قابل جہے۔ قابل حد ہے)۔

د-الله تعالی نے شکر کومزید انعامات کا سبب بنایا ہے، فرمان باری ہے: "وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُّکُمُ لَئِنُ شَکُرُتُمُ لَأَذِیدَنَّکُمُ وَ لَئِنُ كَفَرُتُمُ لَأَذِیدَنَّکُمُ وَ لَئِنُ كَفَرُتُمُ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِیدٌ "(اور (وہ وقت یاد کرو) جب تنہارے پروردگار نے تنہیں اطلاع دے دی تھی کہ اگر شکر کروگے تو تنہیں ضرورزیا دہ دول گا اور اگرتم ناشکری کروگے تو بیشک میراعذاب بڑا سخت ہے)۔

ھ-اللہ تعالی نے خودکو' شاکر'اور' شکور' فرمایا، بایں معنی کہوہ تھوڑ ہے مل کو بھی قبول کرتا ہے، اور اس کے کرنے والے کی تعریف کرتا ہے، فرمان باری ہے: ' وَمَنُ تَطَوَّعَ خَيْرًا فَإِنَّ اللَّهُ شَاكِرٌ عَلَيْهٌ ' (اور جو کوئی خوش سے کوئی امر خیر کرے سو اللہ تو بڑا

قدردال ہے بڑاعلم رکھنے والا ہے )۔

نیز فرمایا: "وَمَنُ یَقُتُوِ فُ حَسَنَةً نَوْدُ لَهُ فِیهَا حُسُنًا إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ شَکُورٌ" (اور جوکوئی نیکی کرے گا ہم اس کی نیکی میں اور خوبی زیادہ کردیں گے، بیشک الله بڑا بخشنے والا ہے بڑا قدرداں ہے)۔

و- کثرت سے شکرادا کرنے والے کم ہیں، فرمان باری ہے:
"اعُمَلُوْا آلَ دَاوُدَ شُکُرًا وَقَلِیُلٌ مِنُ عِبَادِيَ الشَّکُورُ"
(اے داؤد کے خاندان والو! تم شکریہ میں (نیک) کام کرو اور میں میں کم ہی شکر گذار ہوتے ہیں)۔ ابن القیم نے کہا:
میرے بندوں میں کم ہی شکر گذار ہوتے ہیں)۔ ابن القیم نے کہا:
سارے عالم میں شکر کرنے والوں کے کم ہونے سے معلوم ہوتا ہے کہ باللہ تعالی کے خاص بندے ہیں۔

ز- نیک بندول کی دعاؤل میں مذکور ہے کہ اللہ تعالی کی نعمتول کے سامنے آنے پر اللہ تعالی ان کوشکرادا کرنے کی توفیق دے، مثلاً حضرت سلیمان علیہ السلام کی دعا ہے: "رَبِّ اَوُزِعْنِی اَنُ اَشُکُرَ فِعْمَتُکَ الَّتِی اَنُعَمُتَ عَلَیَّ وَعَلی وَالِدَیَّ" (اے میرے نِعْمَتکک الَّتِی اَنُعُمُت عَلیَّ وَعَلی وَالِدَیَّ" (اے میرے پروردگار جھے اس پر مداومت دے کہ میں تیری نعمتوں کا شکر ادا کیا کرول جوتو نے مجھ پراور میرے والدین پرکی ہیں)۔ اور روایت میں ہے کہ رسول اللہ عَلَیْ نَا فَرَمایا: "رب اجعلنی لک شکارا" (پروردگار! مجھانیا بہت زیادہ شکر گزار بنا)۔ اور جس کو شکارا" (پروردگار! مجھانیا بہت زیادہ شکر گزار بنا)۔ اور جس کو آپ نے تم دیا کہ اللہ تعالی سے اس کا شکر یہ اداکر نے پر مدد مانگیں، چنا نچوفر مایا:"یامعاذ! واللّٰه إنی لأحبک ادا کرنے پر مدد مانگیں، چنا نچوفر مایا:"یامعاذ! واللّٰه إنی لأحبک

<sup>(</sup>۱) سورهٔ فج ۱۲سر

<sup>(</sup>۲) سورهُ آلعمران ۱۳۵۷۔

<sup>(</sup>۳) سورهٔ لقمان *ر* ۱۲\_

<sup>(</sup>۷) سوره ابراہیم الکے

<sup>(</sup>۵) سورهٔ بقره ر ۱۵۸\_

<sup>(</sup>۱) سورهٔ شوری رسیست

<sup>(</sup>۲) سورهٔ سیار ۱۳۔

<sup>(</sup>۳) سورهٔ مل روا <sub>س</sub>

<sup>(</sup>۴) حدیث: "رب اجعلنی لک شکارا" کی روایت ترندی (۵/ ۵۵۴ طبع الحلمی ) نے حضرت ابن عباس سے کی ہے، اور کہا: حدیث حسن صبح ہے۔

..... أوصيک يا معاذ، لاتدعن في دبر کل صلاة تقول: اللهم أعني على ذکرک وشکرک وحسن عبادتک" (اے معاذ! بخدا! میں تم سے محبت کرتا ہوں ..... اے معاذ! میں تم ہیں تماز کے بعد یہ پڑھنا نہ چوڑو: خدایا! اپنے ذکر، اپنے شکر اور اپنی بہترین عبادت کرنے میں میری مدفر ما)۔

7-الله تعالی نے شکر کو صبر کے ساتھ ذکر کیا ہے، فرمان باری ہے: ''إِنَّ فِنِی ذَلِکَ لَایَاتٍ لِکُلِّ صَبَّادٍ شَکُورٍ '' (بیشک ان میں (بڑی) نشانیاں ہیں ہرصابر شاکر کے لئے)۔ بیقر آن میں چارجگہوں پر ہے، شکر نعمتوں کے ملنے پر یامصیبتوں کے ٹلنے پر ہوتا ہے، نیز ہو اس لئے کہ طاعت پر صبر کرنا بعینہ اس پر شکرا داکرنا ہے ''

حدیث میں آیا ہے: 'الإیمان نصفان فنصف فی الصبر و نصف فی الشكر" (ایمان كے دواجزاء ہیں، آدھا صبر میں، آدھاشكر میں ہے)، یشعمی سے موقوفاً مروی ہے (۵)۔

# جس پرشکرہوتاہے:

# اس کی تین قشمیں ہیں:

2 - اول: الله تعالى كاس كى ان نعمتوں پرشكر جواس نے شكر كرنے والے كودى ہيں، اور بندہ بہر حال الله تعالى كى نعمتوں ميں ہى رہتا ہے، الله تعالى نے اس كى طرف يوں اشارہ فرمايا: "وَ مَا بِكُمُ مِنُ نِعْمَةٍ فَمِنَ اللّهِ" (اور تبہارے پاس جو بھى كوئى نعمت ہے وہ الله ہى كى طرف سے ہے ) - بہت سى قرآنى آيات ميں ان نعمتوں كو بالنفصيل شاركيا گيا ہے، ان ميں لطف وكرم كے پہلوؤں اور ان سے بالنفصيل شاركيا گيا ہے، ان ميں لطف وكرم كے پہلوؤں اور ان سے عبرت حاصل كرنے كى طرف توجه دلائى گئى ہے، اور بيہ بيان كيا گيا ہے كہ الله تعالى نے ان كوانسان كى آزمائش كے لئے ركھا ہے كه آياوہ شكر گزار ہوتا ہے يا ناشكرى كرتا ہے۔

مثلاً: زمین کو پچھونا بنانے ، آسان کو چچت بنانے ، سورج کو چہک دار اور چاند کا بنانے ، زمین میں خوراکیس مقرر کرنے ، آسان سے پینے کے لئے پانی نازل کرنے ، اس میں پودے اگانے ، آسان سے پینے کے لئے پانی نازل کرنے ، اس میں پودے اگانے ، چو پایوں اور انسان کے جسم کی بہتری کے لئے دوسری چیزیں اگانے ، چو پایوں کو پیدا کرنے اور ان میں لوگوں کے لئے مختلف نفع کی چیزیں بنانے کی نعمتیں ہیں مثلاً: ان کے گوشت ، دودھ ، اون ، پشم ، بال ، ان کی سواری ، ان سے زیب وزینت اختیار کرنا۔

نیز انسان کو بہترین انداز پر پیدا کرنے ، کان ، آ نکھ اور دل بنانے تا کہ یہ ادراک وعلم کا ذریعہ ہوں، اور انسان کو بات کرنا سکھانے کی نعمت۔

نیز رسولوں کو جیجنے ، کتابوں کو نازل کرنے اور ایمانی راستے بتانے کی نعمت ، بیسب عام نعمتیں ہیں ، ایسانہیں کہ صرف مسلمان کو

<sup>(</sup>۱) حدیث: "یا معاذ! و اللّه إنبی لأحبک ....." کی روایت ابوداو د (۱۸۱/۲) حقیق عزت عبید دعاس) اور حاکم (۱۸ ۲۷۳ –۲۷۴ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے، حاکم نے اس کوچی قرار دیا ہے اور ذہبی نے اس کی موافقت کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ ابراهیم ۵\_

<sup>(</sup>۳) مدارج السالكين ۲ ر ۲۴۳ ـ

<sup>(</sup>٣) حديث: الإيمان نصفان، فنصف في الصبو ونصف في الشكر" كى روايت بيبق نے "شعب الايمان" ميں كى ہے، جيبا كه الجامع الصغير للسيوطى (١٨٨ ابشر ح الفيض طبع المكتبة التجاريي) ميں ہے، اور مناوى نے كہا: اس ميں يزيدرقاشي ہيں، اور ذہبي وغيرہ نے كہا كہوہ متروك ہيں۔

<sup>(</sup>۵) تفسیرالقرطبی میں سورہ ابراہیم ر۵ کی تفسیر۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ کل ر ۵۳ \_

ملیں، کا فرمحروم ہوں <sup>(۱)</sup>۔

کچھ خصوصی نعمتیں ہیں جن میں سب سے بڑی نعمت: ایمان کی تو فیق اور راہ حق کی ہدایت اور نیک عمل کوآسان کرنا ہے، اس گئے کہ یہ آخرت میں عذاب سے چھٹکا را پانے اور وہاں اس کی نعمتوں کے حصول کا سبب ہے۔

حلیمی نے کہا: ان نعتوں میں شکر کی سب سے زیادہ مستحق نعت، ایمان ، مدایت کی رہنمائی اوراس کے قبول کرنے کی توفیق دینے کی نعمت ہے،اس لئے کہ بیالیامقصود ہے جودوسرے کے تابع نہیں ،اس کے سواہر مقصود اس کے تابع ہے،اس کے لئے سہولت پیدا کرنا بڑی نعمت ہے جس کا تقاضا ہے کہ گناہوں سے گریز کر کے اور ایمان کے ساتھ اس کے حقوق کی ادائیگی کے ذریعہ اس کاشکرا داکیا جائے۔اس کئے کہاللہ پرایمان، بندہ اور خدا کے درمیان عہد ہے اور ہرعبد کو بورا کرنا ضروری ہے، اور ایمان کے بعد ہرعبادت اللہ کی نعت کاشکرہے،اوران میں سے ہرچیز کے لئے آسانی پیدا کرناالی نعت ہےجس کاشکر پیدل اور زبان سے کرنا ضروری ہے <sup>(۲)</sup>۔ ۸ - قتم دوم:مصیبتیوں کے ٹلنے پرشکرادا کرنا،خواہ اس کی ذات سے ٹلیں یااس کی اولا دوغیرہ سے یا عام مسلمانوں سے،مثلاً: مرض کا جانا، طاعون کا رکنا، یا دشمن کا واپس جانا،اوراسی طرح کی وہ چیزیں جن کے ضرر کااندیشه لاحق ہوتا ہے، جیسے ڈوبنا یا جلنا،اوراسی معنی میں جنتیوں کا بیہ مْقُول بِ: "أَلْحَمُدُ لِللهِ الَّذِي أَذْهَبَ عَنَّا الْحُزُنَ ء إِنَّ رَبَّنَا لَغَفُورٌ شَكُورٌ" (اوربیلوگ کہیں گے کہ اللّٰد كاشكر ہے جس نے ہم سے مُ

دورکیا، بیشک ہمارا پروردگار بڑامغفرت والاہے بڑا قدر دال ہے )۔

امام نو ووی نے اس کے لئے اس حدیث سے استدال کیا ہے:

"أن النبي عَلَيْكِلُم ليلة أسري به أتي بقد حين من خمر و لبن فنظر إليهما، فأخذ اللبن، فقال له جبريل: الحمد لله الذي هداک للفطرة، لو أخذت الخمر لغوت أمتك" (الراء کی رات نبی کریم عَلَيْكُ کے سامنے دو پیالے پیش کئے گئے ایک میں شراب تھی، اور دوسرے میں دودھ، آپ نے دونوں کود یکھا اور دودھ کا پیالہ لے لیا، حضرت جرئیل علیہ السلام نے کہا: اللہ کا شکر ہے جس نے آپ کو فطرت کی ہدایت کی ، اگر آپ شراب کو لیتے تو ہے کی امت گمراہ ہوجاتی )۔

اگرعافیت مند شخص کسی کوعقلی یا جسمانی مصیبت میں مبتلا دیکھے تو عافیت پراللہ کا شکرادا کرنامسنون ہے ۔ اس لئے کہ روایت میں ہے:''أن النب عَلَيْظِهُ سجد لرؤیة زَمِن'' (رسول الله عَلَيْظِهُ مسجد لرؤیة زَمِن'' (رسول الله عَلَيْظِهُ لَا الله عَلَيْظِهُ عَلَيْ )۔

روایت میں ہے کہ عافیت مند یہ دعا پڑھے: "الحمد لله الذي عافیت مند ہے دعا پڑھے: "الحمد لله الذي عافاني مما ابتلاک به" (شکر ہے اس الله کا جس نے مجھاس مصیبت سے عافیت بخشی جس میں اس نے محصیں مبتلا کیا ہے )۔

<sup>(</sup>۱) حلیمی اورغزالی دونوں نے نعمتوں کے بیان ،ان کی اصناف اور پہلوؤں کوشار کرنے کے لئے ایک فصل شکر کے احکام کی وضاحت کے لئے مقدمہ کے طور پر قائم کی ہے، دیکھیے: المنہاج۲۲،۵۱۹ ملاحہ، الاحیاء ۱۱۹،۹۲۸۔

<sup>(</sup>٢) المنهاج في شعب الايمان ٢ر ٥٥٣ ـ

<sup>(</sup>۳) سورهٔ فاطرر ۱۳۳ سر

<sup>(</sup>۱) حدیث: "أن النبی عَلَیْتُ لیلة أسری به أتی بقد حین من خمر ولبن" كی روایت بخاری (الفتح ۱۸۹۸ طبع السّلفیه) اور مسلم (۱۸۹۳ طبع السّلفیه) اور مسلم (۱۸۹۳ طبع الحلبی) نے حضرت ابو ہریرہ سے كی ہے۔

<sup>(</sup>۲) نهاية الحتاج ۱ر۹۹، أسنى المطالب ار۱۹۹، مطالب اولى النهى ار ۵۹۰، الاذكارللنو وى ر ۱۰۴-

<sup>(</sup>۳) حدیث: أن النبي عَلَيْكُ سجد لرؤیة زمن كى روایت بیمقی (۳) حدیث: النبی عَلَیْكُ سجد لرؤیة زمن كى روایت بیمقی (۲/۱۲ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے كى ہے، اور ارسال كى وجہسے اسے معلول كهاہے۔

<sup>(</sup>۴) حدیث: "الحمد الله الذی عافانی مما ابتلاک به "کی روایت ترذی (تحة الاحوذی ۱۹۹۹–۹۲ سطیح السّلفیه) نے حضرت ابو ہریرہ سے کی ہے، اور کہا: حدیث حسن غریب ہے۔

ابتلاء،مصائب اورآ لام کے وقت شکر: 9 - پیشکرمشروع ہے،اس لئے کہ حضرت ابوموی ؓ کی حدیث ہے کہ نبي كريم عَلِيَّةً نِي فرمايا: "إذا مات ولد العبد قال الله لملائكته: قبضتم ولد عبدي؟ فيقولون: نعم، فيقول: قبضتم ثمرة فؤاده؟ فيقولون: نعم، فيقول: ماذا قال عبدي؟ فيقولون: حمدك و استرجع، فيقول الله: ابنوا لعبدي بيتا في الجنة، وسموه بيت الحمد"((جب بنره کی اولاد مرجاتی ہے تو اللہ تعالی فرشتوں سے فرماتے ہیں:تم نے میرے بندے کی اولا د کی روح قبض کر لی؟ وہ کہتے ہیں: ہاں، الله تعالى فرماتے ہیں: تم نے اس کے جگر گوشے كى روح قبض كرلى؟ وہ کہتے ہیں: حی ہاں ، اللہ تعالی فرماتے ہیں: میرے بندے نے کیا کہا؟ وہ کتے ہیں،اس نے تیری حد بیان کی،اور"إنا لله و إنا إليه راجعون" يڑھا، الله تعالى فرماتے ہيں: ميرے بندہ كے لئے جنت میں ایک گھر بنادو،اوراس کا نام'' بیت الحمد'' رکھدو)۔

ان پرشکر کی وجہ ہیہ ہے کہ ان میں گناہوں کی معافی ، درجات کی بلندی اوران پرصبر کرنے میں اجروثواب ہے۔

ابن القیم اس کی توجیه میں کہتے ہیں: شکر اس غصہ کو دبانے کے لئے ہوگا جواس کوآیا ہے، اور شکایت کی پردہ یوشی کے لئے ،ادب کی رعایت کے لئے ،اورعلم کی راہ پر چلنے کے لئے ہوگا،اس لئے کہوہ اللہ کا ابیاشکراداکررہاہے جواللہ کے فیصلہ سے راضی شخص اداکر تاہے (۲)۔ اسی وجہ سے حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ مسنون ہے کہ جب

مریض سے اس کی حالت ہوچھی جائے اور ڈاکٹر کوشکایت بتانا چاہتو

- (۱) حديث: "إدا مات ولد العبد ....." كي روايت ترندي (٣٣٢/٣ طبع الحکمی )نے کی ہے،اور کہا: حدیث حسن غریب ہے۔
  - (۲) مدارج السالكين ۲ر ۲۵۴، حياء علوم الدين ۴ر ۱۲۵–۱۲۹

يہلے الحمدللہ کہہ لے، انہوں نے کہا: اس لئے کہ حضرت ابن مسعود کی مرفوع روایت ہے: "إذا كان الشكر قبل الشكوى فليس بشاک"(۱) (اگرشکایت سے پہلے شکر ہوتو بیشکایت کرنے والا نہ ہوگا)۔ بہوتی نے کہا: امام احمد پہلے صرف الحمدللہ کہتے تھے کیکن جب طبیب سنت عبدالرحمٰن ان کے پاس آئے اوران سے بشر بن حارث کے واسطے سے حدیث بیان کی توجب ان سے یو چھتے تو کہتے: الحمد لله مجھے پیشکایت ہے ۔ -

جن چيز ول سے الله تعالی کاشکرا دا ہوگا:

 ا-نعت پرالله کاشکر چندامور کے ذریعہا دا ہوتا ہے: اول: نعمت کو جاننا لینی پی جانے کہ پینعمت ہے، اس کی قدر

جانے ،اس کے نعمت ہونے کی وجہ جانے ، ذہن میں اس کا استحضار ر کھے،اس کونما پال رکھے، کیوں کہ بہت سے لوگ ایسے ہیں جن کے ساتھتم حسن سلوک کرتے ہو، اوران کواس کاعلم بھی نہیں ہوتا،حضور حالله في الله عنه عنه عنه عنه الله عنه الله عنه عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله الله الله الله الله الله ا إلى من هو أسفل منكم ولا تنظروا إلى من هو فوقكم فهو أجدر أن لاتزدروا نعمة الله عليكم" (ايخ سے نيچ والے کودیکھو،اینے سے اویر والے کومت دیکھو،اگر ایبا کرو گے توتم پر الله کی جونعت ہےاس کو حقیر نہ مجھو گے )۔

دوم: یہ جاننا کہ نعت اللہ کی طرف سے ہے،لہذا جو شخص اللّٰہ کا

<sup>(</sup>١) حديث: إذا كان الشكو قبل الشكوى فليس بشاك "كوقاضي ابن أبيعلى نے طبقات الحنابله(ارا۱۵-۱۵۲ طبع مطبعة الاعتدال ، ومثق) میں بشربن حارث کے طریق سے ذکر کیا ہے، جنھوں نے اس کواپنی سندسے کھاہے۔

<sup>(</sup>۲) کشاف القناع ۲/۹۷۰

<sup>(</sup>٣) حديث:"انظروا إلى من هو أسفل منكم ....." كي روايت ملم (۲۲۷۵ملع الحلی) نے حضرت ابوہریرہ سے کی ہے۔

اقرارنہ کرے یا اللہ تعالی کی طرف سے نعمتوں کے ہونے کا قرار نہ کرے تو وہ اللہ کا شکرادا کرے گا، اس کا تصور نہیں کیا جاسکتا، اور جب اس کومعلوم ہو کہ یہ نیمتیں اللہ تعالی کی طرف سے ہیں توان کی وجہ سے وہ اللہ سے محبت کرے گا۔

سوم: فقر اور ضرور تمندی کے اظہار کے ذریعی نعت کو قبول کرنا اور بیجاننا کہ بندے کو نعمتیں کسی استحقاق کے سبب یا قیمت خرج کرنے کے سبب نہیں، بلکہ محض اللہ تعالی کے فضل وکرم سے ملی ہیں۔

چہارم: نعمت عطا کرنے والے کی تعریف کرنا ، نعمتوں کو نہ چھپانا ، اس لئے کہ نعمتوں کو چھپانا ، ناشکری ہے ، اور تعریف یا توعموی ہوگی ، مثلاً : اللہ تعالی کوتی ، کریم ، حسن سلوک واحسان کرنے والا بتانا ، یاخصوصی ہوگی یعنی اس نعمت کو ذکر کر کے ، اس کے فضل کو نعمت دینے والے کی طرف منسوب کرنا اور اس پر اس کی حمد کرنا ، فرمان باری ہے : "وَ أَمَّا بِنِعُمَةِ رَبِّکَ فَحَدِّتْ "(اور اپنے پروردگار کی نعمتوں کا تذکرہ بھی کرتے رہا کیجئے )۔ اور فرمان نبوی ہے : "فتوں کا تذکرہ بھی کرتے رہا کیجئے )۔ اور فرمان نبوی ہے : "التحدث بنعمة اللّه شکو و تو کھا کفر" (اللّہ کی نعمت کو بیان کرنا شکر گزاری ہے اور اس کو بیان نہ کرنا ناشکری ہے )۔

پنجم: نعمت دینے والے کی نالپندیدہ چیزوں میں ان نعمتوں کا استعال نہ کرنااوران میں اس کی مرضیات پرمل کرنا"۔

ششم: نعمت ك شكر مين طاعات بجالانا ، جيباك يوفر مان بارى اشاره كرتا ہے:"يأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمُ وَالَّذِينَ مِنُ قَبُلِكُمُ لَعَلَّكُمُ تَتَّقُونَ ، الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ

الاَّرُضَ فِرَاشًا وَّالسَّمَآءَ بِنَآءً ..... (اے انسانو! عبادت (اختیار) کرواینی پروردگار کی جس نے تہمیں پیدا کیا اور تم سے بل والوں کو (بھی)، عجب نہیں کہ تم پر ہیزگار بن جاؤ، (وه) وہی (پروردگار) ہے جس نے تہمارے لئے زمین کوایک فرش اور آسان کو ایک جھت بنادیا)۔ حضرت مغیرہ بن شعبہ گی روایت ہے کہ رسول اللہ ایک جھت بنادیا)۔ حضرت مغیرہ بن شعبہ گی روایت ہے کہ رسول اللہ عرض کیا گیا: اے اللہ کے رسول! آپ اتنی مشقت کیوں اٹھاتے ہیں، عرض کیا گیا: اے اللہ کے رسول! آپ اتنی مشقت کیوں اٹھاتے ہیں، آپ کے گناہ تو بخش دینے گئے ہیں؟! آپ نے فرمایا: "افلا اکون عبداً شکوراً" (کیا میں اللہ کاشکر گزار بندہ نہ بنوں)۔ اا – نعمت کے شکر کی ضد "کفر" ہے، ید دین سے نکا لئے والے کفر سے الگ ہے، علاء اس کو "کفران نعمت" کہتے ہیں۔

کفران نعمت کی صورتوں میں سے یہ ہے کہ انسان نعمت کو نہ جانے، یا کما حقداس کی قدر دانی نہ کرے۔

نیز اس بات کا منکر ہو کہ نعمت اللہ تعالی کی طرف ہے ہے، یا اس کوغیر منعم سے منسوب کرے، جیسیا کہ مشرکین کرتے ہیں، کیوں کہ وہ اللہ تعالی کی عطا کر دہ نعمتوں پر اپنے بتوں اور معبودوں کا شکر ادا کرتے ہیں، جیسیا کہ حدیث قدی میں ہے: "من قال: مطر نا بنوء کذا فذلک کافر ہی مؤمن بالکو کب" (جو کے: فلاں پخمتر کی وجہ سے ہم پر بارش ہوئی ہے، وہ میرا کفر کرنے والاستاروں پرایمان لانے والا ہے )۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ صفحیٰ رااب

<sup>(</sup>۲) حدیث: التحدث بنمعة الله شکر ...... کی روایت احمد (۲۵۸/۳) طبع المیمنیه کِ نعمان بن بشیر سے کی ہے اوراس کی اسناد حسن ہے۔

<sup>(</sup>۳) مدارج السالكين ۲۵۸،۲۳۷،۲۳۲ المنهاج في شعب الإيمان ۳) مدارج السالكين ۲۲،۵۳۲ و مياءعلوم الدين ۲۶،۹۷ شائع كرده مصطفى الحلبي ۱۳۵۸ هـ

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره/۲۱–۲۲\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: 'أفلا أکون عبداً شکورًا" کی روایت بخاری (افق سر ۱۲ اطبع السلفیہ) اور سلم (۱۲/۲۱ طبع الحلمی) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث قدی: "من قال مطرنا بنوء کذا ......" کی روایت بخاری (الفتح ۵۲۲/۲ طبع السّلفیه) اور مسلم (۱/ ۸۴ طبع الحلمی) نے حضرت زید بن خالد الجهنی سے کی ہے۔

نیز بیعقیدہ رکھنا کہ اس نے جو پچھنیں حاصل کی ہیں، اپنی طاقت وقوت سے حاصل کی ہیں۔جیسا کہ قارون نے کہا تھا: "إِنَّمَا أُوتِينَةُ عَلَى عِلْمٍ عِنْدِى " (أُجھوتوبيسب ميرى ہنرمندى سے ملاہے)۔

نیز بیعقیده رکھنا کهاس کو جونعتیں ملی ہیں وہ اللہ کے فضل وکرم نے نہیں بلکہ اللہ تعالی براس کاحق تھا۔

نیز ان نعمتوں پر منعم (نعمت دینے والے) کی تعریف نہ کرنا، اوران نعمتوں کو بیان نہ کرنا، اسی طرح ان کواس انداز سے چھپانا کہ لوگ ان کو نید کھ کیسیں، اس لئے کہ حدیث میں ہے: ''إن الله یحب أن يری أثو نعمته على عبدہ'' (اللہ تعالی کو پہند ہے کہ اس کے بندہ پر اس کی نعمت کا اثر ظاہر ہو)۔

حلیمی نے اس میں بی قیدلگائی ہے کہاس میں اپنے لئے احتیاط مہوجہ

نیز ان نعمتوں کے ذریعہ اللہ کے بندوں پربڑائی دکھانا، تکبرکرنا، فخرومباہات اور ظلم وزیادتی کرنا۔

نیزان کوالله کی نافر مانی میں استعمال کرنا،اس میں واجب شرعی حقوق کوادانه کرنا (۳) \_

# نئ نئ نعتیں ملنے پر شکرادا کرنا:

۱۲ - نئ نئ نعمتیں ملنے پرزبان سے حمد وثنا کے ذریعہ بار بارشکرا داکرنا

مستحب ہے، اس لئے کہ حدیث میں ہے: "إن اللّه ليوضى عن العبد أن يأكل الأكلة فيحمده عليها، أو يشرب الشربة فيحمده عليها، (اللّه تعالى بنده سے خوش ہوتا ہے کہ جب وه لقمه کھائے تو شکر ادا کرے يا گھونٹ پئے تو شکر ادا کرے)، نيز حديث ميں ہے: "الطاعم الشاكر بمنزلة الصائم الصابر" (کھا کرشکر ادا کرنے والا صبر کرنے والے روزہ دار کے برابرہے)۔

حدیث میں ہے کہ تعین الفاظ کے ساتھ ذکر کرنامسخب ہے جن میں کسی متعین نعمت کے ملنے پرشکر ادا کرنے کا ذکر ہے، اس کو جانے کے لئے اصطلاح'' تحمید''اور'' ذکر'' دیکھی جائے۔

نعتوں پرشکراللہ کی کسی عبادت کے ذریعہ بھی ہوتا ہے، بعض شافعیہ نے لکھا ہے کہ شکر یہ بھی ہے کہ سجدۂ شکر کے ساتھ یااس کے بغیر دور کعت نماز پڑھے یا صدقہ کرے(۳)۔

قلیو بی نے کہا:شکر کی نیت سے نماز پڑھ کراللہ کا تقرب حاصل کرنا جائز نہیں <sup>(۴)</sup>۔

شکر بی بھی ہے کہ کوئی جانور ذرج کرے یا کوئی دعوت کرے، فقہاء نے ان دعوتوں کا ذکر کیا ہے جو کوئی نئی تعمت ملنے پر کی جاتی ہیں، مثلاً: '' و کیرہ'' جو نئے مکان کی تعمیر کے موقع پر کی جاتی ہے، '' نقیعہ'' جو کھانا سفر سے واپس آنے والے کے لئے تیار کیا جاتا ہے، اور

<sup>(</sup>۱) سور د فقص ر ۷۸\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: 'إن الله یحب أن يری أثو نعمته على عبده'' كل روایت ترندی (۲/ ۱۲۳ طع الحلی) نے حضرت عبدالله بن عمرو سے كی ہے، اور كها: حدیث حسن ہے۔

<sup>(</sup>٣) المنهاج في شعب الايمان ٥٣٦/٥-٥٣٤، إحياء علوم الدين ١٨٤٠/٨-١٢-

<sup>(</sup>۱) حدیث: "إن الله ليرضى عن العبد أن يأكل الأكلة ..... "كى روايت مسلم (۲۰۹۵ طبع الحلي) نے حضرت انس بن ما لك سے كى ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: الطاعم الشاکو بمنزلة الصائم الصابر" کی روایت ترمذی (۲) حدیث العراد ۲۵۳ طبح الحلی ) نے حضرت ابو ہریرہ سے کی ہے، اور کہا: حدیث حسن غریب ہے۔

<sup>(</sup>٣) نهاية الحتاج ٢/ ٩٨، أسنى المطالب الر١٩٩، ٢٢، روضة الطالبين الر٣٢٥ ـ

<sup>(</sup>۴) حاشية شرح المنهاج ار٢٠٩\_

''حذاق''جودعوت بچہ کے ختم قرآن کے موقع پر کی جاتی ہے۔

حنابلہ کا مذہب اور شافعیہ کا رائح مذہب یہ ہے کہ یہ دعوتیں مستحب ہیں ، ابن قدامہ نے کہا: ان دعوتوں (یعنی دعوت ولیمہاور دعوت عقیقہ کے علاوہ) کے لئے کوئی خصوصی فضیلت نہیں ، البتہ یہ سی علاوہ ) کے لئے کوئی خصوصی فضیلت نہیں ، البتہ یہ سی عبیب کے بغیر دعوت کے درجہ میں ہیں ، لہذا اگر اس دعوت کرنے سبب کے بغیر دعوت کے درجہ میں ہیں ، لہذا اگر اس دعوت کرنے والے کا مقصدا پنے او پر اللہ تعالی کی نعمت کا شکرا دا کرنا ، اور اپنے دوستوں کو کھلا نا ہواور کھانا کھلائے ، تو اس کو انشاء اللہ اس کا اجر ملے گا(ا)۔ دیکھئے: اصطلاح ''دعوق''۔

اگرکوئی انسان نذر مانے کہ نئ نعمت کے ملنے اور مصیبت کے ملنے پراللہ کے تقرب کا کوئی کام کرے گاتو بیطاعت کی نذر ہے، اس کا حکم یہ ہے کہ اس کو پورا کرنا واجب ہے؟ دیکھئے: اصطلاح "نذر"(۲)۔

مسنون بہ ہے کہ اگر انسان کو غیر متوقع طور پر کوئی نعت مل جائے یا کوئی مصیبت ٹل جائے تو اللہ تعالی کے سامنے سجدہ ریز ہو، یہ جمہور کا قول ہے ، اس میں مالکیہ کا اختلاف ہے، اس کی تفصیل: اصطلاح '' سجودالشکر''میں دیکھی جائے۔

# دوم:حسن سلوك يربندون كاشكرا داكرنا:

سا - منعم كاشكرادا كرناايك امرستحسن ہے، اس ميں عقلاء كاكوئى اختلاف نہيں، جس كوبھى كوئى نعمت ملے خواہ وہ معمولى ہو، چاہئے كه اس نعمت كے عطاكر نے والے كاشكرادا كرے، اس لئے كه حديث ميں ہے: "من لم يشكر القليل لم يشكر الكثير و من لم

یشکو الناس لم یشکو الله"() (جوتھوڑے کاشکرادانہیں کرتا وہ زیادہ کا بھی نہیں کرتا، جولوگوں کاشکرادانہ کرے وہ اللہ کا بھی شکرادا نہیں کرتا)۔ نیز فرمان نبوی ہے:''إن أشکو الناس لله أشکر هم للناس"() (لوگوں میں اللہ کا سب سے زیادہ شکر گذاروہ شخص ہے جولوگوں کا سب سے زیادہ شکر گذار وہ شکر گذار وہ شکر گزار ہوتا ہے)۔

جب الله تعالی محسنین کا قدردال ہے، حالا نکہ وہ ان سے بے نیاز ہے تو بندہ کوا پے محسن کا بدرجہ اولی شکر ادا کرنا چاہئے ، الله تعالی نے والدین کاشکر ادا کرنے کا حکم دیا ہے ، اوراس کوا پناشکر ادا کرنے کے ساتھ ذکر کیا ، کیوں کہ دونوں بڑی فضیلت رکھتے ہیں ، فرمان باری ہے: أَنِ اشْکُو لِی وَلُوَ الِدَیْکَ "(۳) ( تو میری اور اپنے مال باری ہے: أَنِ اشْکُو لِی وَلُو الِدَیْکَ "(۳) ( تو میری اور اپنے مال باپ کی شکر گذاری کیا کرو) عمل کے ذریعہ شکر ادا کرنا ہی اصل ہے یعنی حسن سلوک کے بدلہ میں حسن سلوک کرے، فرمان نبوی ہے: "من أولي نعمة فليشكرها، فإن لم يقدر فليظهر ثناء حسنا" (می) کوکئی نعمت ملے اس کاشکر ادا کرے، اورا گراس کی قدرت نہ ہوتوا چی تعریف کرے)۔

- (۱) حدیث: "من لم یشکر القلیل لم یشکر الکثیر" کی روایت احمد (۲۷۸/۴ طبح المیمنیه) نے حضرت نعمان بن بشیر سے کی ہے، اوراس کی اساد حسن ہے۔
- (۲) حدیث: آن أشکر الناس لله أشکوهم للناس کی روایت احمد (۲) حدیث: آن أشکر الناس کی ج، اوراس کی استادیل جہالت ہے، البتداس کے چند شواہد ہیں جن سے حدیث کو تقویت ماتی ہے۔
  - (۳) سورهٔ لقمان رسما\_
- (۴) حدیث: "من أولی نعمة فلیشکرها....." ان الفاظ کے ساتھ آئی ہے:
  "من أعظی عطاء فوجد فلیجز به، ومن لم یجد فلیش، فإن من
  أثنی فقد شکر و من کتم فقد کفر "اس کی روایت ترندی (۳/۹ سر ۲۸ کلی طبح الحلی ) نے حضرت جابر بن عبداللہ سے کی ہے، اور کہا: صدیث حسن ہے۔

<sup>(</sup>۱) المغنى ٤٧١١، ١٢، شرح المنهاج بهامش حاشية القليو بي ١٩٥٧-

حلیمی نے کہا: اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اس حدیث میں مذکورہ شکر سے مراقمل کے ذریع شکرادا کرنا ہے،اورا گراپیانہ ہوتا تو آپ صَلِللَّهِ بِهِ نَهُ فُرِها تِ: "فإن لم يقدر فليظهر ثناءً حسنا"، لهذا اگرنعت عمل ہوتوشکر ،احسان کے بدلہ احسان کرنا ہوگا ،اوراگرایسا کرنا آسان نہ ہوتو ذکر خیر تعریف اور خوشی کا اظہاراس کے قائم مقام ہوجائے گا<sup>(۱)</sup>۔

حضرت انس سے مروی ہے کہ انہوں نے کہا: "إن ناسا من المهاجرين قالوا : يا رسول الله، ما رأينا قوما أحسن مواساة في قليل و لا أحسن بذلا من كثير منهم، لقد كفونا المؤنة و أشركونا في المهنة، لقد خشينا أن يذهبوا بالأجر كله، فقال: أما ما دعوتهم و أثنيتم عليهم مكافأة أو شبه المكافأة" (كچهمهاجرين نے عرض كيا: اے الله كے رسول! بم نے ان (انصار ) کے مقابلہ میں کسی کوتھوڑی دولت میں اس قدراچھی ہدر دی کرنے والا اور زیادہ دولت ملنے پراس قدر کثرت سےخرچ كرنے والانہيں ديکھا، انہوں نے ہميں محنت ومشقت سے بچاليا، ہمیں اپنے کاروبار میں شریک کیا ہے، ہمیں اندیشہ ہے کہ ساراا جریہی لے لیں گے، آپ نے فرمایا: دیکھو!تم ان کے لئے جودعا کرتے ہویا ان کاذ کرخیر کرتے ہووہ بدلہ ہے یابدلہ کی طرح ہے )۔

حديث مي ب: "من صنع إليه معروف فقال لفاعله: جزاك الله خيرا فقد أبلغ في الثناء "" (جس كساتھ

- (۱) المنهاج في شعب الإيمان ٢/٥٥٦\_
- (٢) حديث انس: ''أن ناسا من المهاجرين .....'' كي روايت بيهي الله نے شعب الایمان (۲ / ۱۳ ۵ طبع دار الکتب العلمیه ) میں کی ہے، اور اس کی اسنا دھیجے ہے۔
- (٣) حديث: "من صنع إليه معروف....." كي روايت ترمذي (٣٨٠/٣ طبع اکلبی ) نے حضرت انس سے کی ہے،اور کہا: حدیث حسن صحیح ہے۔

کوئی حسن سلوک کیا جائے ، اور وہ حسن سلوک کرنے والے سے کہے: الله تمهیں بہتر بدلہ دے ہواس نے بلیغ تعریف کی )۔

نیزاسی طرح ایک دوسری حدیث میں ہے:"من صنع إليكم معروفا فكافئوه، فإن لم تجدوا ما تكافئونه فادعوا له حتى تروا أنكم قد كافأتموه" (جوتمهار بساته كوئى حسن سلوک کرے اس کواس کا بدلہ دو، اور اگرتم اس کو بدلہ نہ دے سکوتوتم اس کواس قدر دعا ئیں دو کہتم سمجھ لوکہ بدلہ ہو گیا )۔ایک روایت میں فإن من أثنى فقد شكر، ومن كتم فقد كفر"(٢) (جس كوكوكي عطیہ ملے اوراس کے پاس گنجائش ہوتو اس کا بدلہ دے اور گنجائش نہ ہوتو اس کی تعریف کرے، اس لئے کہ جوتعریف کرے گا وہ شکر گزار ہوگااور جواس کو چھیائے گاوہ کفران نعمت کرے گا)۔

جس پرانعام کیا جائے اس سے شکر کا مطالبہ کرنا: ۱۹۷ - ہر چند کہ حسن سلوک پرشکرادا کرنامستحب ہے تا ہم محسن کااس پر شكر كامطالبه كرناخلاف اولى ہے،خصوصاً اگرابياا حسان ہوجواللہ تعالی کے لئے کیا جاتا ہے، اسی وجہ سے جولوگ کمزوروں کے ساتھ حسن سلوک ان کی طرف سے کسی شکریا بدلہ کا انتظار کئے بغیر کرتے ہیں، الله تعالى نے ان كى تعريف فرمائى ہے، فرمان بارى ہے: "وَيُطْعِمُونَ

<sup>(</sup>١) حديث: "من صنع إليكم معروفا فكافئوه ....." كي روايت الوداوُد (١/ ٣١٠ تحقيق عزت عبيد دعاس) اور حاكم (١/ ٢١٨ طبع دائرة المعارف العثمانيه) نے حضرت عبداللہ بن عمر سے کی ہے۔ حاکم نے اس کو صحیح قرار دیاہےاور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔

<sup>(</sup>٢) مديث: "من أعطى عطاء فوجد فليجز به" كي روايت ترمذي (١٩٨٩ عطع الحلي) نے حضرت جابر بن عبد الله سے كى ہے، اور كہا: حدیث خریب ہے۔

تعریف کی خاطر کام کرے تواس کواس کی مطلوبہ چیز ملے گی، کیکن بیہ

حرام نہیں، الابیر کہ وہ اس بات کا اظہار کرے کہ وہ عمل اللہ کے لئے

بیرامنہیں ہے، برخلاف اس کے جواس فرمان باری سے معلوم ہوتا

ہے: "لَاتَحُسَبَنَّ الَّذِيْنَ يَفُرَحُونَ بِمَا أَتَوُا وَ يُحِبُّونَ أَنُ

يُّحُمَدُوا بِمَا لَمُ يَفُعَلُوا فَلاَ تَحُسَبَنَّهُمُ بِمَفَازَةٍ مِّنَ الْعَذَابِ

وَلَهُمُ عَذَابٌ أَلِيُمٌ" (١) (جولوگ ایخ کرتوتوں پرخوش ہوتے ہیں

اور چاہتے ہیں کہ جو کا منہیں کئے ہیں ان پر بھی ان کی مدح کی جائے

سوایسےلوگوں کے لئے ہرگز نہ خیال کروکہ وہ عذاب سے حفاظت میں

رہیں گے، ان کے لئے دردناک عذاب ہے )۔ کیونکہ یہ آیت

منافقوں کے بارے میں نازل ہوئی ہے<sup>(۲)</sup>۔

ا گرکوئی یہ پیندکرے کہ بھلائی کئے بغیراس کاشکرادا کیا جائے تو

کرتا ہے،اور دل میں اس کے خلاف ہو، کیوں کہ بیریاء ہوگی۔

مروی ہے کہ حضرت زید بن ثابت نے مروان بن حکم کے پاس حضرت ابوسعید خدری کے حق میں گواہی دی، اور جب وہ دونوں حضرات وہاں سے نظے تو زید بن ثابت نے کہا: میں نے حق کی گواہی دی، کیا آپ اس پرمیری تعریف نہ کریں گے؟

رازی نے کہا: دوسرے پراحسان صرف اللہ تعالی کے لئے ہوگا یاغیر اللہ کے لئے یاعوض لینے کے لئے یا حمد وثنا کی خواہش میں ہوگا، اور بسااوقات اللہ تعالی کے لئے اور دوسرے کے لئے بھی ہوتا ہے۔ پہلی قتم اللہ تعالی کے یہاں مقبول ہے اور آخری شرک

یہ وہ شرک نہیں جو دین سے خارج کردے بلکہ ارادہ وقصد میں شرک ہے، جو اس عمل کو رائیگاں کردیتا ہے جس میں یہ شرک پایا جائے، دوسرے اعمال کونہیں، اس لئے کہ اللہ تعالی صرف اسی عمل کو قبول کرتا ہے جو خالص اس کے لئے کیا جائے، اور اگر معاوضہ یا

<sup>(</sup>۱) سورهٔ آلعمران ۱۸۸\_

<sup>(</sup>۲) تفسیراین کثیرار ۲۳۷۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ انسان ۱۹،۸\_

<sup>(</sup>۲) تفسیرابن کثیر ۴۸ ۴۵۵،القرطبی ۱۹ر ۱۳۰۰

<sup>(</sup>۳) تفییرابن کثیرار ۷۳۷۔

<sup>(</sup>۴) تفسیرالرازی ۲۴۲۸-

منزك الشرك

#### تعریف:

ا-''شک' افت میں: یقین کی ضد ہے، اس کی جمع''شکوک' ہے،
کہا جاتا ہے:''شک فی الأمر وتشکک' کسی معاملہ میں
دوچیزوں کے درمیان تر ددواشتباہ ہونا،خواہ دونوں پہلو برابر ہول یا
ایک دوسرے بررائے ہو ۔

فرمان باری ہے: "فَإِنُ كُنْتَ فِي سَكِّ مِمَّا أَنْوَلُنَا إِلَيْكَ" ( پُهراگر (بالفرض ) آپ کوشک ہوان (مضامین ) کیاب میں جوہم نے آپ پرنازل کئے ہیں ) یعنی یقین نہ ہو،جس کے تخت دونوں پہلوؤں کے برابر ہونے کی حالت اورکسی ایک کے ربحان کی حالت دونوں داخل ہیں ( مصلی کے سیٹ شریف میں ہے: "نحن أحق بالشک من إبراهیم " حدیث شریف میں ہے تنعن آس فرمان باری کے نزول کے وقت سے ہے: "وَإِذْ قَالَ تَعلق اس فرمان باری کے نزول کے وقت سے ہے: "وَإِذْ قَالَ الْمُوتِيٰ قَالَ: أَوْ لَمُ تُوْمِنُ لِهُمُولِيْ كَالُولُ لَمُ وَقَالَ: أَوْ لَمُ تُومِنُ لَمُوتِیٰ قَالَ: أَوْ لَمُ تُومِنُ لَمُوتِیٰ قَالَ: أَوْ لَمُ تُومِنُ

(۱) لسان العرب، المصباح المنير ماده: '' شك' ؛ الكليات ۳۸ ۲۲ ، وزارة الثقافه دشش ۱۹۸۲ ؛ نجعة الرائد ۲۲ سر۱۹۹ ، منشورات المكتبة البوليسه ۴ ۱۹۷ -

(۴) حدیث: 'نحن أحق بالشک من إبراهیم'' کی روایت بخاری (الفتح ۲۰۱۸ طبع التلفیه) اور مسلم (۱/ ۱۳۳ طبع الحلیی) نے کی ہے۔

قَالَ بَلَى وَلَكِنُ لِّيطُمئِنَّ قَلْبِیُ "(اور (وہ وقت بھی قابل ذکر ہے) جب ابراہیم نے عرض کی کہ اے میرے پروردگار مجھے دکھادے کہ تو مردول کو س طرح جلائے گا،ارشاد ہوا: کیا آپ کو یقین نہیں ہے،عرض کی:ضرورہے،لیکن (بیدرخواست) اس لئے ہے کہ قلب کو (اور) اطمینان ہوجائے)۔اس موقع پر کچھلوگوں نے کہا تھا: حضرت ابراہیم کوشک ہوا،ہمارے نبی کوشک نہیں ہواتو رسول اللہ علیقہ نے ابراہیم کی افضلیت بیان کرنے کے لئے فرما یا: "نحن أحق بالمشک من أبو اهیم "(ہم ابراہیم سے زیادہ شک کے حقدار ہیں)، اس کا مطلب یہ ہے کہ مجھے شک نہیں ہوا حالانکہ میں ان سے دنی ہول تو ان کوشک کیسے ہوگا؟ (۲)۔

'' شک' فقہاء کی اصطلاح میں: لغوی استعال کی طرح پر لفظ دونوں پہلووک کے برابر ہونے کی حالت اور کسی ایک پہلو کے راج ہونے کی حالت اور کسی ایک پہلو کے راج ہونے کی حالت دونوں کے لئے استعال ہوا ہے، چنانچے فقہاء نے کہا: جس کو نماز میں شک ہو، یعنی جس کو لفتین نہ ہو، قطع نظر اس سے کہ دونوں پہلو برابر ہوں یا ایک رائج ہو (۳) میں ہوں انہوں نے بہت می جزئیات میں ان دونوں حالتوں کے درمیان فرق کیا ہے (۳) ماں میں شک: دوبالمقابل پہلوؤں کا، کیا ہے (۴) میں شک: دوبالمقابل پہلوؤں کا، دونوں میں کوئی علامت نہ دونوں میں کوئی علامت نہ ہونے کے سبب برابر برابر ہونا ہے ۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ پونس ۱۹۴ م

<sup>(</sup>۳) سابقهمراجع۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ۱۲۲۰\_

<sup>(</sup>٢) النهابة في غريب الحديث والأثر ٢ ر ٩٥ م، المكتبة الإسلامية ،لسان العرب.

<sup>(</sup>٣) المصادرالسابقيه، غمز عيون البصائر على الأشباه والنظائر لا بن تجيم ار ١٩٣٠، ٢٠٨، المكتبة العلميه بيروت، نهاية الحتاج الر ١١٣، الموسوعة الفقهيه ٢٩٥/٣-

<sup>(</sup>۴) سابقه مراجع۔

<sup>(</sup>۵) المحصول ارا ۱۰ الجنة الجوث بجامعة ابن سعود الإسلاميه ۱۳۹۹ هـ، نهاية السول في شرح منهاج الأصول للبيضا وى ار ۴ م (المطبعة السلفية قابره، ۲۳ ما ۱۳ هـ)، الكلات للكفوى ۳۲ ، ۲۲ ، ۲۳ ـ

#### متعلقه الفاظ:

### الف يقين:

۲- یقین: "یقن الأهر یقنه" کا مصدر ہے، یعنی ثابت اور واضح ہونا، اس کا استعال بذات خود (بغیر صلد کے) اور باء کے ساتھ متعدی ہوتا ہے، لغت میں اس کا اطلاق نظر و استدلال سے حاصل ہونے والے علم پر ہوتا ہے، اس وجہ سے اللہ کے علم کو یقین نہیں کہاجا تا (۱) علماء اصول کے نزدیک یقین وہ اعتقاد جازم ہے جو ثابت شدہ واقع علماء اصول کے نزدیک یقین وہ اعتقاد جازم ہے جو ثابت شدہ واقع کے مطابق ہو (۲) لہذا یقین، شک کی ضد ہے سے اس لئے یوں کہاجائے گا: شک و تیقن (شک ہوا اور یقین ہوگیا)، لیکن ہماجائے گا: شک و تیقن (شک ہوا اور یقین ہوگیا)، لیکن چیز کواس کی حقیقت پر سمجھنا ہے۔

### ب-اشتاه:

سا- اشتباه: "اشتبه" کا مصدر ہے، کہا جاتا ہے: "اشتبه الشیئان وتشابها" ایک دوسرے کے مشابہ ہونا، نیز کہا جاتا ہے: "اشتبه علیه الأمر"اسباب (میں سے کسی سبب سے) جن میں سب سے اہم شک ہے، معاملہ میں التباس پیدا ہونا، اسی لحاظ سے شک اور اشتباہ کے درمیان سببت کا تعلق ہے، یعنی شک کو اشتباہ کا ایک اہم سبب مانا جاتا ہے، جبیبا کہ بسااوقات اشتباہ، شک کا سبب ہوتا ہے ۔

### ج خطن:

الم - ظن: باب (نصر) سے "ظن" کا مصدر ہے، جو یقین کے خلاف ہے، اس کا اطلاق رائج پہلو پر ہوتا ہے ۔ بھی ہے، اصولیین کے نز دیک اس کا اطلاق رائج پہلو پر ہوتا ہے ۔ بھی مجازاً یقین کے معنی میں استعال کیا جاتا ہے، جیسا کہ فرمان باری ہے: "اَلَّذِیْنَ یَظُنُّونَ أَنَّهُمُ مُلَاقُولًا رَبِّهِمْ" (جنہیں اس کا خیال رہتا ہے کہ انہیں اپنے پروردگار سے ملنا (بھی) ہے )۔ اس سے پہلے رہتا ہے کہ فقہاء اکثر ظن اور شک میں فرق نہیں کرتے۔

#### ر-وہم:

۵ - وہم: "وهم" کا مصدر ہے، اصولیین کے نزدیک" وہم" شک

کے دونوں پہلوؤں میں سے مرجوح پہلو ہے جس کی تعبیر

(بعض متاخرین کے حوالہ سے) حموی نے یہ کی ہے: وہم دوامور کو

(جن میں ایک دوسر سے کمزورہو) ممکن قرار دینا ہے۔

پختہ بات میہ ہے کہ وہم اشتباہ پیدا کرنے کے درجہ تک نہیں جاتا (۵) ۔ کیوں کہ'' تو ہم کا اعتبار نہیں' (۱) ۔ اوراسی بنا پر فقہاء نے کھا ہے کہ وہم کی بنیاد پر کوئی شرعی حکم خابت نہیں ہوتا اور کسی عارضی وہم کے سبب کسی قطعی طور پر خابت شدہ چیز کومؤخر کرنا جائز نہیں (۲)۔

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير ، القاموس الحيط ''يقن''، الفروق في اللغة ر 2۲ شائع كرده الدارالعربيلكتاب تونس ۱۹۸۳ء، الكليات للكفوى ۱۱۲/۵

<sup>(</sup>۲) کمحصول ار ۹۹ اوراس کے بعد کے صفحات، نہایۃ السول ار ۳۹ – ۴۰ ۔

<sup>(</sup>٣) الفروق في اللغة ر ٣٧، شرح القواعد الفقهيه ر٣٥ \_

<sup>(</sup>٤) د مكيفيّ: اصطلاح" اشتباه "الموسوعه الفقهيه ١٩٠٠ ١٩٠ اوراس كے بعد كے صفحات.

<sup>(</sup>۱) غمزعیون البصائرعلی الأشباه والنظائر ار ۱۹۳۳، ۲۰۴۳، المحصول للرازی ۱۹۱۱، ۱۰۱۰ نهاییة السول للأسنوی ار ۴۰، الکلیات للکفوی ۳۷ سار ۹۳ ، المصباح الممیر للفویی \_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ۱۲۸\_

<sup>(</sup>٣) المحصول الرا ١٠ ، نهاية السول الر ٢٠ ، غمز عيون البصائر على الاشباه الر ١٩٣٠ ، المحسباح المغير \_

<sup>(</sup>۴) غمزعيون البصائر شرح كتاب الإشباه والنظائر لا بن تجيم الر ١٩٣٠ \_

<sup>(</sup>۵) الموسوعة الفقهيه ١٩١٧-

<sup>(</sup>۲) مجلة الاحكام العدلية دفعه (۲) \_

<sup>(</sup>۷) القواعدالفقهيه ۷۸/۳۰دارالقلم دشق طبع اول ۴۰ ۱۳هـ

جس اصل پرشک طاری ہواس کے حکم کے لحاظ سے شک کے اقسام:

٢-١س لحاظ سے شكى (فى الجمله) تين قسميں ہيں:

قشم اول: شک جوکسی حرام اصل پرطاری ہو، مثلاً: کسی مسلمان کو ذکح کی ہوئی بکری ایسے شہر میں ملے جس میں مسلمان اور مجوسی دونوں رہتے ہوں تواس کے لئے اس بکری کو کھانا حلال نہیں، تا آئکہ معلوم ہوجائے کہ مسلمان کی ذکح کردہ ہے، اس لئے کہ اس بکری میں اصل، حرمت ہے، شرعا مطلوبہ ذکح ہونے میں شک ہے، لہذا اگر شہر کے اکثر باشندے مسلمان ہوں تو غالب پر عمل کرتے ہوئے جس سے حلت معلوم ہوتی ہے اس بکری پراقدام کرنا اور اس میں سے کھانا جائز ہے (۱)۔

فتم دوم: شک جوکسی مباح اصل پر طاری ہو مثلاً: اگرکسی مسلمان کو پانی ملے جس میں تغیر آگیا ہوتو وہ اس سے طہارت حاصل کرسکتا ہے، اس احتمال کے باوجود کہ اس میں تغیر نجاست کے سبب آیا ہو یا دیر سے رہنے کے سبب یا کثرت سے وہاں درندوں کے آنے کے سبب، یا کسی اور سبب سے، اس کی وجہ یہ ہے کہ پانی کی اصل طہارت ہے (۲) ۔ نیز یہ بھی معلوم ہے کہ اللہ تعالی نے آسانی پیدا کرنے کے لئے بحث و تلاش کی مشقت اٹھانے کا مکلف نہیں بنایا، چنانچ اثر کے لئے بحث و تلاش کی مشقت اٹھانے کا مکلف نہیں بنایا، چنانچ اثر میں ہے: "أن عمر بن الخطاب خوج فی دکب فیھم عمرو بن العاص شحتی وردوا حوضا فقال عمرو بن

العاص لصاحب الحوض: یا صاحب الحوض! هل ترد حوضک السباع؟ فقال عمر: یا صاحب الحوض! التخبرنا، فإنا نود علی السباع و ترد علینا" (۱) (حضرت عمر و بن العاص جمی بن الخطاب ایک قافله میں فکے، جس میں حضرت عمر و بن العاص بی سے، بالا خروہ ایک حوض کے پاس آئے، حضرت عمر و بن العاص نے حض والے سے پوچھا: اے حوض والے! کیا تمہارے حوض پر پانی پینے کے لئے درندے آتے ہیں؟ تو حضرت عمر نے فر مایا: حوض والے! نہ بتاؤ، کیوں کہ جم درندوں کے پیچھے آتے ہیں اور درندے ممارے پیچھے پانی پینے آتے ہیں اور درندے جمارے بین بین اور درندے جمارے بین اور درندے جمارے بین بین اور درندے بین اور درندے بین اور درندے بین بین بین اور درندے بین اور درندے بین بین بین بین بینے آتے ہیں)۔

ایک اور اثر میں ہے کہ خود حضرت عمرؓ اپنے ایک ساتھی کے ساتھ گزر رہے تھے کہ پرنالے سے کوئی چیز دونوں پر گرگئ ، ان صاحب المیزاب! ماؤک طاهر أو نبحس؟ فقال عمر: یا صاحب المیزاب! لا تخبرنا، ومضی"(۲) (او پرنالے والے! تمہارا پانی پاک ہے یا ناپاک؟ حضرت عمرؓ نے فرمایا: نہ بتاؤ، اور گذرگئے)۔

اگریاک پانی اورنجس پانی میں اشتباہ ہوجائے توتحری کرے اور اپنے اجتہاد ورائے سے جس کو پاک سمجھے اس سے وضوکر لے (اس) مقسم سوم: شک جس کی اصل معلوم نہیں ، مثلاً: کسی ایسے خض کے ساتھ معاملہ کرنا جس کا اکثر مال حرام ہے ، حرام وحلال الگ الگ نہیں، کیونکہ دونوں طرح کے مال آپس میں اس طرح مخلوط ہوگئے ہیں کہ ہرایک کی تعیین دشوار ہے ، ایسے خض کے ساتھ خرید وفر وخت

<sup>(</sup>۱) المنتمی ۱/۲۱، اغاثة اللبهفان ر ۸۲، مصر ۲۳۱ ه، انزعمر بن الخطاب: "خوج فی رکب فیهم عموو بن العاص" کی روایت امام مالک نے المؤطا(۱/ ۲۳-۲۳ طبع الحلمی) میں کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حوالهُ سابق۔

<sup>(</sup>٣) حلية العلماء في معرفة مذاهب الفقهاء الر٨٦ ، دارالقلم تمان طبع اول \_

<sup>(</sup>۱) غمزعيون البصائر على الاشباه والنظائر لا بن نجيم ار ۱۹۳۷، حاشية الطحطا وى على مراقى الفلاح ار ۲۲ المطبعة الاز هريه مصر ۴۸ ساه -

<sup>(</sup>۲) دونوں سابقه مراجع ، نیز دیکھئے: بدائع الصنائع ۱۷۳۷ دار الکتاب العربی بیروت،مواہب الجلیل مع حاشیة التاج والإکلیل ۱۷۴–۹۵، ۵۳۰

کرنا یا معاملہ کرنا حرام نہیں، کیوں کہ اس کا امکان ہے کہ مقابل مال طلال و پاک ہو، کین اس اختال کے باوجود فقہاء نے صراحت کی ہے کہ حرام میں پڑنے کے اندیشہ کی وجہ سے اس کے ساتھ معاملہ کرنا مکروہ ہے <sup>(1)</sup> ۔ اسی طرح انہوں نے صراحت کی ہے کہ جس چیز کا وجوب مشکوک ہو، نہ اس کا کرنا واجب ہے، نہ اس کو ترک کرنا مستحب ہے، نہ اس کو احتیاطاً کر لینا مستحب ہے، بلکہ اس کو احتیاطاً کر لینا مستحب ہے۔

شک کومعتروغیرمعتر ماننے پراجماع کے اعتبار سے اس کی اقسام:

2 - قرانی نے لکھا ہے کہ اس اعتبار سے بھی شک کی تین قسمیں ہیں: قشم اول: جو بالا جماع معتبر ہے: جیسے ذبیحہ اور مردار میں شک، اس کا حکم یہ ہے کہ دونوں حرام ہیں۔

قشم دوم: جو بالا جماع غیر معتر ہے: مثلاً کسی کوشک ہو کہ طلاق دی ہے یانہیں؟ تواس پر پچھنیں اور اس کا شک لغوما ناجائے گا۔

فتم سوم: جس کوسبب قرار دینے میں علاء کا اختلاف ہے مثلاً: کسی کوشک ہو کہ اس کا وضو ٹوٹا یا نہیں؟ امام مالک اس شک کو معتبر مانتے ہیں، امام شافعی نہیں، جس کوشک ہو کہ تین طلاق دی یا دو طلاق؟ امام مالک نے اس پرمشکوک طلاق لازم کی ہے، اس میں امام شافعی کا اختلاف ہے (۳) ۔ اس کی تفصیل آئے گی۔

'' شک یقین کوزائل نہیں کرتا'' یا'' یقین شک سے زائل نہیں ہوتا'' یا یقین کے ساتھ شک نہیں ہوتا:

٨ - ( مختلف الفاظ كے ساتھ ) بية قاعده: ان بنيادي قواعد ميں سے

- (۱) غمز عيون البصائر على الأشباه والنظائر الر ١٩٣ـ
- (۲) حاشية الطحطاوى على مراقى الفلاح ار۲۲، القواعدالفقهيه للند وي رص ۲۱۸\_
  - (۳) الفروق ار ۲۲۵-۲۲۲ دارا حیاءاکتب طبع اول ۴۴ ۱۳۳ هـ

ہے جن پر نقبی احکام کا مدار ہے، ایک قول ہے: یہ قاعدہ فقہ کے تمام ابواب میں آتا ہے، اس سے نکلنے والے عبادات و معاملات کے مسائل علم فقہ کا تین چوتھائی حصہ ہیں (۱)۔

### میراث میں شک:

9 - میراث ، ایک استحقاق ہے ، اور کوئی استحقاق اپنے اسباب کے شہوت ، شرائط کی موجود گی اور موانع کے ختم ہوئے بغیر ثابت نہیں ہوتا ، اور یہ چیزیں یقین کے بغیر ثابت نہیں ہوتیں ، لہذا استحقاق کا ثبوت ، اس کے طریقہ میں شک کے ساتھ نہیں ہوگا ، اور نتیجة میراث کا ثبوت ، شک کے ساتھ نہیں (۲)۔

### اركان ميں شك:

• ا - کسی چیز کے ارکان اس کی ماہیت و حقیقت کے وہ اجزاء ہیں جن سے وہ مرکب ہوتی ہے، اور یہ وہی ہے جس کا صحیح ہونا اس کے شرائط کے مکمل پائے جانے پر موقوف ہوتا ہے (") کسی بھی عبادت کے ارکان سے مراد اس کے فرائض ہیں جو ضرور کی ہوتے ہیں، کیوں کہ رکن اور فرض میں فرق صرف حج میں ہے جس میں ارکان، واجبات وفرائض سے اس اعتبار سے ممتاز ہوتے ہیں کہ" دم" (قربانی) کے ذریعہ ارکان کی تلافی نہیں ہوتی (")۔

لہذا جس کوعبادت کے سی رکن یا کسی فرض میں شک ہو کہ اس نے اس کوانجام دیا یانہیں؟ تو وہ اپنے نز دیک قطعی یقین پر بنا کرے،

- (۱) غمز عيون البصائر على الإشباه الرسم ۱۹
- (۲) و مکھئے:شرح السراجیہ کجر جانی ار ۲۱۹مطبعۃ اکلبی مصر ۱۳۲۳ هز ۱۹۴۴ء۔
  - (m) المصباح المنير -
- رم) الدرانثمين والموردالمعين في شرح المرشدالمعين على الضروري من علوم الدين (ميارة الكبري) ۱۱۳/۲ (بهامشه: شرح خطط السداد) \_

مشکوک کوانجام دے، اور سلام کے بعد دو سجدے کرے، کیول کہ بیہ احتمال ہے کہ اس نے مشکوک کو انجام دیا ہو، اب اس کو دوبارہ ادا کیا تو بیہ خالص اضافہ ہے ، ابن لبابہ نے کہا سلام سے قبل سجدہ کرے اور یہاں غلبہ طن کی صورت میں مالکی مذہب کے اندر دواقوال ہیں: کچھ مالکی غلبہ طن کو شک کی طرح مانتے ہیں اور پچھاس کو یقین کی طرح مانتے ہیں اور پچھاس کو یقین کی طرح مانتے ہیں۔

سابقہ مسکلہ کے بارے میں شخ ابن عاشر صاحب'' المرشد المعین'' کہتے ہیں:

> "من شك في ركن بني على اليقين وليسجد البعدي لكن قد يبين" -

(جس کوکسی رکن میں شک ہووہ یقین پر بنا کرے۔ اورسلام کے بعدوالاسجدہ کرے،لیکن بسااوقات بیا لگ ہوتاہے )۔

شخ محر بن احمد میارہ نے کہا: اس شاعر کے کلام میں یہ قیدلگائی جائے گی کہ وہ وسوسہ والا یا کثرت شک والا نہ ہو، اس لئے کہ اس کو جس میں شک ہوگا اس کا اعتبار کیا جائے گا اور اس کا شک کا لعدم ہوگا، سلام کے بعد سجدہ کرے گا، لہذا اگر شک ہوکہ تین رکعات پڑھی یا چار رکعات تو چار پر بنا کرے اور سلام کے بعد سجدہ کرے گا

اجمالی طور پرشک کی دوشمیں ہیں: ''مستنگے''یعنی ایساشک جو آ دمی کو بکثرت ہوتا ہواور بیعدم کے درجہ میں ہے، البتہ وہ اس کی وجہ سے سلام کے بعد سجدہ کرے گا ، اور غیر سنگے: یعنی ایسا شک جوایک مدت کے بعد پیش آئے، اس کا حکم یہ ہے کہ یقین پر بنا کرنا واجب

ہے،اورسہو کی بھی دوتشمیں ہیں: کی وغیر کی ۔ د کیھئے: الموسوع الفقہیہ کی اصطلاح:''سہؤ'۔

جَسْخُص كواييخ'' قعده'' مين شك موكه جفت ركعت يرقعده كيا یا طاق رکعت بر؟ تو امام ما لک سے بیصراحت منقول ہے کہ سلام پھیرے، سجدہ سہوکرے، پھرایک رکعت پڑھے، کیوں کہ بیاحتمال ہے کہاس نے طاق کی رکعت کو جفت کی دور کعتوں کے ساتھ بغیر سلام کے ملادیا ہو،اس طرح وہ جفت کو تین رکعات پڑھنے والا ہوجائے گا، اوراسی وجہ سے یہاں اس سے سلام کے بعد سجدہ سہوکا مطالبہ ہے، اور بیمسکاری میں شک کا مسکارسی رکن میں یقینی خلل کے مسکارے ساتھ حکم میں کیساں ہے، چنانچہ پہلے مسکہ میں شک لغوقرار دیا جاتا ہے، اور سلام کے بعد سجدہ کے ساتھ یقین پر بنا کیا جاتا ہے، اور دوسرے مسکد میں رکن کی تلافی کی جاتی ہے، اور سلام کے بعد سجدہ ہوتا ہے <sup>(۲)</sup>۔ بیساری باتیں مجموعی طوریران کے اس قول میں آ جاتی میں: نقصان میں شک اس کے یقین کی طرح ہے <sup>(۳)</sup>۔اوراسی وجہ سے ونشریسی نے اس قاعدہ کی تشریح میں کہا: اسی وجہ سے اگر کسی کو شک ہو کہ تین رکعات پڑھی یا جار رکعات ،تو چوتھی رکعت پڑھے گا ، بانٹک ہوکہ طواف باسعی کے بعض چکر کئے بانہیں، بانٹک ہوکہ تیسری رکعت پڑھی یانہیں؟ توان تمام صورتوں میں یقین پر بنا کرےگا ''۔ اس قاعدہ کی پنجمیل ایک دوسر ہے قاعدہ سے ہوتی ہےجس کےالفاظ ہیہ میں: اضافہ میں شک اس کے یقین کی طرح ہے <sup>(۵)</sup> جیسے سود کے

<sup>(</sup>۱) میارة الکبری ۲ رسس (الدراثمین ) **ـ** 

<sup>(</sup>۲) ميارة الكبرى ۲ رسس (الدراثثمين) \_

<sup>(</sup>٣) إيضاح المسالك إلى قواعد الإمام مالك ر ١٩٧٤ الرباط • • ١٩٨٠ هر • ١٩٨٠ -

<sup>(</sup>۴) حوالهٔ سابق ر ۱۹۸–۱۹۸

<sup>(</sup>۵) حوالهٔ سابق ر ۲۰۱\_

<sup>(</sup>۱) میارة الکبری ۳۲/۲ ۳۳، ۳۳، میارة الصغر ی رص ۳۷، مطبعة التقدم مصر، طبع سوم ۱۳۳۲ هه

<sup>(</sup>۲) المرشد المعنين على الضروري من علوم الدين ۱۴۷، المطبعة العلميه تونس طبع چہارم ۳۵ ۱۳۱۵ -

<sup>(</sup>۳) ميارة الكبرى ۳۲/۲ ميارة الصغرى ۷۲ ۴ (مخضرالدرالثمين)\_

عقود میں کی بیشی ہونے میں شک ،اور طلاق کی تعداد میں شک (۱) وغیرہ ۔

### سبب میں شک:

اا - سبب لغت میں رسی یا راستہ ہے گھررسی کے معنی سے استعاره کرلیا گیا کہ "ہراس چیز پر دلالت کرے جس سے کسی چیز تک پہنچا جائے"، جیسے فرمان باری ہے: "وَ تَقَطَّعَتُ بِهِمُ الْلاَسُبَابُ" (۲) راوران کے باہمی تعلقات ٹوٹ کررہ جا کیں گے)۔ یعنی وہ تعلقات جن کے بارے میں وہ ہجھتے تھے کہ وہ ان کو فعموں تک پہنچادیں گے، اوراسی معنی میں یہ حدیث ہے: "وإن کان در قله فی اوراسی معنی میں یہ حدیث ہے: "وإن کان در قله فی الاسباب" (اگر چہ اس کا رزق اسباب میں ہو) یعنی آسان کے راستوں اور دروازوں میں، سبب (فقہاء واصولیین کی اصطلاح میں): وہ امر ہے جس کے وجود کو شریعت نے کم کے وجود کی علامت اور جس کے نہونے کی علامت قرار دیا ہو (۲)۔ اس کو سبب اس کے سبب نہیں بتا، اللہ کہ شریعت اس کو سبب اس کے سبب ، سبب نہیں بتا، اللہ کہ شریعت اس کو سبب

سبب کی تا ثیر (اللہ تعالی کے بنانے سے ) کے واضح ہونے کے لئے سبب کو یقینی ہونا چاہئے، کیوں کہ مشکوک سبب کی کوئی تا ثیر یا اثر نہیں ہوتا، جیسے میراث کے اسباب کے تمام اقسام میں شک (۵) کہ بیملی

- (۱) المسالك إلى قواعد الإمام ما لك للونشر يسى ر ۲۰۱، الفروق للقرافى ار۲۲۸، فرق (۴۴)\_
  - (۲) سورهٔ بقره ر۲۲۱\_
- (٣) حدیث: 'وإن کان رزقه في الأسباب'' کو ابن اثیر نے النہایہ (٣/ ٣٢٩ طبع الحلمی ) میں ذکر کیا ہے ، لیکن ہمارے پاس موجودہ مراجع حدیث میں ہمیں بیحدیث نہیں ملی۔
  - (۷) الموافقات ار ۱۸۷ اوراس کے بعد کے صفحات۔
- (۵) وراثت تین امور پرموقوف ہے،اس کے اسباب وشرائط کا وجود اور اس کے

طور پرمیراث کے ملنے سے مانع ہے، کیوں کہ سبب میں شک کے ساتھ میراث نہیں، جبیبا کہ طے ہے (۱) ۔ بیا لیے ہی ہے جیسے ظہر کے وقت یا عصر کے وقت کے آنے اور ان جیسے اسباب عبادات میں شک مور ) ۔ وقت کے آنے اور ان جیسے اسباب عبادات میں شک ہو ۔ ۔

قرافی نے ایک خاص اور اہم فرق بیان کیا ہے ، جس میں انہوں نے سبب میں شک کے قاعدہ اور شک میں سبب کے قاعدہ کے درمیان فرق کیا ہے ۔ جس کے شروع میں انہوں نے اشارہ کیا ہے کہ یہ موضوع تمام علاء کے لئے پیچیدہ رہا ہے ، اور اس کے سیح نہ لکھے جانے کی وجہ سے دوسر سے بہت سے موضوعات ومسائل میں ایک دوسر سے اشکال نے جنم لیا ہے ، حق کہ بعض حضرات نے ان میں خرق اجماع کیا ہے ۔

قرافی کی رائے کے مطابق اس موضوع کے متعلق فیصلہ کن بات ہے کہ شریعت نے احکام اوران کے لئے اسباب مقرر کئے، اس کے مقرر کئے ہوئے اسباب میں ایک سبب شک ہے، چنانچہ اس کو (حسب منشاء) متعدد صورتوں میں رکھا، لہذا اگر شرعاً ذرج کی گئ اور مردار بکری میں شک ہوجائے تو دونوں ہی حرام ہیں ، حرمت کا سبب شک ہے، اور اگر پرائی عورت اور رضاعی بہن میں شک ہوجائے تو دونوں ہی وجہ شک ہے، اور اگر پرائی عورت کی وجہ شک ہے، اور بھولی ہوجائے تو دونوں ہی وجہ شک ہے، اور بھولی

- = موانع کا نہ ہونا، ان میں سے ہرایک کی خاص بحث ہے، متفق علیہ اسباب میہ تین ہیں: قرابت، زوجیت اور ولاء (انتقیقات المرضیہ فی المباحث الفرضیہ را۲-۸ ۳۸ طبع سوم ۷- ۱۴ ھ سعودی عرب )۔
- (۱) بدائع الصنائع سر ۲۱۷-۲۱۸، مواهب الجليل ۲ر ۹۲۳-۹۲۴، التاج والاكليل ۲ر ۹۲۳-۹۲۳
- (۲) جواهر الإکلیل شرح مختصر خلیل ار ۳۳، کشاف القناع مع حاشیة منتهی الارادات ار ۱۵۷۸،الاقناع فی فقداحمد بن حنبل ار ۸۵،۸۴۰
  - (۳) الفروق ار۲۲۵، تهذیب الفروق بهامش الفروق ار۲۲۷\_
    - (۴) دونول سابقه مراجع ـ

شرط میں شک:

ہوئی نماز بعینہ کونی ہے؟ اس میں شک ہوجائے تو اس پر پانچوں نمازیں واجب ہیں، پانچوں نمازوں کے وجوب کا سبب شک ہے، اور اگر شک ہوجائے کہ وضو کیا یا نہیں؟ تو وضو کرنا واجب ہے، اس کے وجوب کا سبب شک ہے، اس طرح بقیہ نظائر ہیں (۱)۔

''لہذا سبب میں شک ، شک میں سبب کے علاوہ ہے، پہلا تقرب سے مانع ہے، اس کے ہوتے ہوئے کوئی تھم طے نہیں پاتا، دوسرا تقرب سے مانع نہیں، اس کے ساتھ احکام ثابت ہوتے ہیں، جیسا کہ سابقہ نظائر کا حال ہے'، اور ہم یہ دعوی نہیں کرتے کہ صاحب شرع نے تمام صور توں میں شک کوسب قرار دیا ہے، بلکہ اجماع یانص کی دلالت کے لحاظ سے ایسا بعض صور توں میں ہے اور بسا اوقات صاحب شرع شک کو فقر ار دیتے ہوئے اس میں کوئی چیز واجب نہیں مصاحب شرع شک کو فقر ار دیتے ہوئے اس میں کوئی چیز واجب نہیں، شک لغو ہے، جس کو نماز میں شک ہو کہ بھولا یا نہیں؟ تو اس پر پچھ نہیں، شک لغو ہے، جس کو نماز میں شک ہو کہ بھولا یا نہیں؟ اس پر پچھ نہیں، شک لغو ہے، جس کو نماز میں شک ہو کہ بھولا یا نہیں؟ اس پر پچھ نہیں، صور توں میں شک کی بیصور تیں بالا جماع غیر معتبر ہیں، جسیا کہ سابقہ صور توں میں شک کے اعتبار پر اجماع ہے۔

تیسری قتم وہ ہے جس کوسب قرار دینے میں علاء کا اختلاف ہے، مثلاً: کسی کوشک ہوکہ وضوٹو ٹا یانہیں؟ امام مالک اس شک کومعتبر مانتے ہیں، امام شافعی نہیں مانتے ، جس کوشک ہوکہ تین طلاق دی یا دو؟ امام مالک مشکوک فیہ طلاق اس پر لازم کرتے ہیں، امام شافعی نہیں کرتے ، جوکوئی قتم کھائے اور وہ کیا ہے اس میں شک ہوجائے تو امام مالک اس پرتمام قسمیں لازم کرتے ہیں

(۱) دونوں سابقہ مراجع ر۲۲۵-۲۲۲ قدرے تصرف کے ساتھ، نیز دیکھئے:

(٢) سابقه مراجع، الفروق / ٢٢٧-٢٢٧ ، تهذيب الفروق بهامش الفروق

إيضاح المسالك إلى قواعدالإ مام مالك للونشريسي ١٠١٧

11- شَرَط (شین اورراء پرفتی کے ساتھ): علامت کو کہتے ہیں، جمع: اشراط ہے، جیسے سبب و اسباب، اسی معنی میں "أشواط الساعة" ہے: لیعنی قیامت کی علامات ودلائل۔ شرط (راءسا کنہ کے ساتھ) کی جمع: شروط ہے، تم کہتے ہو: شرط علیه شرطا، واشتر طت علیه" یہ دونوں اہل لغت کے نزدیک ایک معنی میں ہیں۔

فقہاء واصولیین کے نزدیک شرط: جس کوشارع نے کسی امر شرعی کو کمل کرنے والا بنایا ہو کہ اس کے وجود کے بغیر وہ شرعی امرنہ پایا جائے، جیسے طہارت کو اللہ تعالی نے تعظیم الہی جو نماز کامقصود ہے، اس سلسلہ میں نماز کو کمل کرنے والا بنایا ہے، کیوں کہ جسم، کیڑوں اور جگہ سب کی طہارت کے ساتھ اللہ کے سامنے کھڑے ہونے میں احترام سب کی طہارت کے ساتھ اللہ کے سامنے کھڑے ہونے میں احترام وقطیم کامعنی زیادہ مکمل ہوتا ہے، اسی مقرر کرنے کی وجہ سے طہارت کے بغیر شرعی نماز نہیں ہوتی ہے، چنا نچواس اعتبار سے شرط پر حکم کا وجود موقوف ہوتا ہے اور شرط مشروط سے خارج ہوتی ہے، اس کے نہ موقوف ہوتا ہے اور شرط مشروط سے خارج ہوتی ہے، اس کے نہ موتی ہے تاہے۔ کین اس کے وجود سے حکم کا وجود یا عدم لازم نہیں آتا (۲)۔

" شرط میں شک، مشر وط کے مرتب ہونے سے مانع ہے"۔ اس طرح وہ مشر وط میں شک کا سبب ہے (م)۔ اسی بناء پرجس کو

را) النهابي في غريب الحديث والأثر لا بن أثير ٢٠/٢-٣-رت عبي (٢) الفروق للقرا في الر11، ١١، الموافقات للشاطبي الر11،

<sup>(</sup>۲) الفروق للقرافى ار ۱۱۰،۱۱۰،۱۱۰،۱۱۸ الموافقات للشاطبى ۱۲۶۲، لباب الفرائض ر ۲ مطبعة التحلق مطبعة الاراده تونس، العذب الفائض شرح عمدة الفرائض ار ۱۲،مطبعة التحلق مصرطبع اول ۲۷۲۱،مطبعة التحلق

<sup>(</sup>۳) یہ ایک فقہم قاعدہ ہے جس کی صراحت ونشر کی نے اپنی کتاب اِیضا ک المسالک اِلی قواعد الاِ مام مالک ر ۱۹۲ میں کی ہے۔

<sup>(</sup>۴) یهایک فقهی قاعدہ ہےجس کوقرافی نے الفروق ارااا میں ککھاہے۔

طہارت کا یقین تھا، پھر حدث ہونے میں شک ہوگیا تو مالکیہ کے یہاں مشہور قول کے مطابق اس پروضو کرنا واجب ہے، اور باپ کے ہاتھ بیٹے کے قبل میں باپ سے قصاص لینا ممنوع ہے (۱) مورث کی موت یا وارث کی زندگی میں شک کے سبب اور میراث سے مانع کے نہونے میں شک کے سبب اور میراث سے مانع کے نہونے میں شک کے سبب وراثت ممنوع ہے (۲)۔

# مانع میں شک:

۱۳ - مانع لغت میں: حائل (آڑ) کو کہتے ہیں (۳)

اصطلاح میں مانع کی تعریف یہ ہے: جس کے وجود کی وجہ سے عدم ( یعنی حکم کا معدوم ہونا ) لازم آئے ،لیکن اس کے عدم سے وجود یا عدم لازم نہ آئے ( ) ۔ جیسے وارث کا اپنے مورث کوعمداً اور ظلماً قتل کرنا کہ اس کو میراث سے مانع شار کیا جاتا ہے، اگر چہ میراث کا سبب موجود ہو، میراث کا سبب: قرابت یا زوجیت وغیرہ ہے۔

اگر مانع میں شک ہوجائے تو کیا یہ تھم میں موثر ہوگا؟ بالا جماع
"مانع میں شک کا کوئی اثر نہیں ہے" (۵) لیعنی شک بالا جماع لغو
ہے، اسی وجہ سے زید کی وفات سے قبل اس کے مرتد ہونے یا نہ ہونے
میں شک کو لغو قرار دیا گیا ہے، اور اصل (لیعنی اسلام) کے استصحاب
کے طور پر اس سے وراثت درست ہوگی (۲) ہے جیسا کہ طلاق میں شک

- (۱) إيضاح المسالك إلى قواعدالإ مام مالك ار ۱۷\_
- (٢) كَباب الفرائض ر ٢، العذبُ الفائض ار ١٤، النهاية في غريب الحديث ٨ر ٣١٥\_
- -(۳) الفروق ارااا،الا حکام للآمدی ار ۶۷، لباب الفرائض ریم،العذب الفائض ار ۲۳۰
- (۴) یدایک فقهی قاعدہ ہے جس کو ونشریسی نے اِیضاح المسالک اِلی قواعد الاِ مام مالک (۱۹۳ میں کھھاہے۔
- (۵) ابن العربی سے منقول ایک قاعدہ ہے جس کو مقری نے اپنی قواعد (قاعدہ نمبر ۱۵۰) میں کھھاہے، نیز دیکھئے: حوالہ سابق (إيضاح المسالک ر ۱۹۳)۔
  - (٢) الفروق للقرافي ارااا\_

کولغوقر اردیا گیاہے، بایں معنی کے شوہر کوشک ہوکہ اس کی طرف سے طلاق ہوئی یانہیں؟ اور گذر چکاہے کہ یہاں پرشک غیر موثر ہے، اور شک سے شک سے قبل ثابت عصمت (نکاح) کا استصحاب ضرور کی ہے، اس لئے کہ یہاں پرشک مانع کے پائے جانے میں شک کے قبیل سے ہے جولغوہے (۱) طہارت میں شک پر بحث کے دوران اس مسکلہ اور حدث میں شک کے مسکلہ کے درمان فرق کا بہان آئے گا۔

اسی اندازپر'' عمّاق''،'' ظہار''اورحرمت رضاعت وغیرہ میں شک کولغوقر اردیا گیاہے ۔

خطابی نے (خصوصاً رضاعت کے بارے میں) کہا: یہان موانع میں سے ہے جس کا وجود ابتداء وانتہاء میں تکم کے وجود سے مانع ہے، اور (نکاح کے بعد پیش مانع ہے، ور (نکاح کے بعد پیش آئے تو) اس کے برقر ارر ہے کوختم کر دیتا ہے، لہذا اگراس کے وجود میں شک ہوتو وہ مو ترنہیں، اس بنا پر کہ قاعدہ ہے: '' شک لغو ہے''، میں شک ہوتو وہ مو ترنہیں، اس بنا پر کہ قاعدہ ہے: '' شک لغو ہے'' اس سے دور رہنے میں احتیاط زیادہ ہے، اور انہوں نے لکھا ہے کہ انسان کو کسی الیی ہی عورت سے شادی کا اقد ام کرنا چاہئے جو قطعی طور پر حلال ہو۔

#### طهارت میں شک:

۱۹ - اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ جس کو حدث کا یقین اور طہارت میں شک ہواس پر وضو واجب ہے، اور اگراس نے نماز پڑھ کی ہوتو اس کا اعادہ بھی واجب ہے، اس لئے کہ ذمہ مشغول ہے، لہذا یقین کے بغیر بری الذمہ نہ ہوگا، اور اگر طہارت کا یقین اور حدث میں شک ہوتو جہور کے نزدیک اس پر وضو واجب نہیں، اس لئے کہ ان کے

<sup>(</sup>۱) إيضاح المسالك إلى قواعدالإمام مالكر ١٩٣٨

<sup>(</sup>٢) إيضاح المسالك إلى قواعد الإمام مالك ١٩٣٧

مالکیہ نے (مذہب میں مشہور تول میں) کہا: جس کوطہارت کا یقین ہو پھر حدث میں شک ہوتو اس پر وضو واجب ہے (ایک تول ہے: وضو کرنا مستحب ہے)، اس لئے کہ یہ طے ہے کہ دو بالمقابل چیزوں میں سے کسی ایک میں شک دوسری چیز میں شک کا سبب ہے، الا بیا کہ سطح ہو ''اور بیاحدیث اسی پرمجمول ہے'۔

فقہاء نے اس باب میں یہ بھی لکھا ہے کہ جس کو طہارت وحدث دونوں کا یقین ہو، اور کون پہلے ہے اس میں شک ہوتو اس پر ضروری ہے کہ دونوں سے قبل کی حالت کی ضد پڑمل کر ہے۔اب اگراس سے پہلے بے وضو تھا تو اس وقت باوضو ہوگا ، اس لئے کہ اس کو حدث کے بعد طہارت کا یقین ہے، اور اس کے ٹوٹے میں شک ہوا کہ اس کو میہ

معلوم نہیں کہ دوسراحدث طہارت سے بل ہے یااس کے بعد؟ اوراگر وہ با وضو تھا اور نیا وضو کرنے کی اس کو عادت تھی تو اس وقت وہ بے وضو ہے، اس لئے کہ اس طہارت کے بعد اس کو ایک حدث کا یقین ہے، اور اس کے ختم ہونے میں اس کوشک ہوا کہ اس کو بیمعلوم نہیں کہ دوسری طہارت حدث کے بعد ہے یانہیں (۱)۔

ابن عبد البرنے کہا: توری ، امام ابوحنیفہ، ان کے اصحاب، اوزاعی، امام شافعی اوران کے ہم مسلک علاء کا مذہب ہے ہے کہ اصل پر بنا کرے، خواہ وہ حدث ہو یا طہارت ، یہی امام احمد بن حنبل، اسحاق ، ابوثور اور طبری کا قول ہے ، امام مالک نے کہا: اگراس کو سے کثر ت سے پیش آئے تو وہ اپنے باوضور ہے گا، اور علاء کا اجماع ہے کہ شرت سے پیش آئے تو وہ اپنے باوضور ہے گا، اور علاء کا اجماع ہے کہ ان کہ جس کو حدث کا یقین ہو اور وضو میں شک ہوتو اس کا شک بالکل ہے فائدہ ہے اور اس پر وضوفرض ہے ، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ان کے نز دیک شک لغو ہے ، اور عمل یقین پر ہوگا، یہ فقہ کا ایک بڑا اصول کے نز دیک شک لغو ہے ، اور عمل یقین پر ہوگا، یہ فقہ کا ایک بڑا اصول ہے ، اس پر خوب غور وفکر کرو، اور اس پر خابت قدم رہوں۔

اسی قبیل سے فقہاء کے یہاں پیمسکہ ہے کہ اگر عورت حیض کا خون دیکھے اور پیمعلوم نہیں کہ کب آیا تواس کا حکم اس شخص کی طرح ہے جس نے اپنے کپڑے میں منی دیکھی، کب آئی اس کا وقت معلوم نہیں ، لیمنی عورت پر ضروری ہے کہ خسل کرے، اور آخری بارجب سوئی تھی اس وقت سے نماز کا اعادہ کرے، پیسب سے کم پیچیدہ اور سب سے نماز کا اعادہ کرے، پیسب سے کم پیچیدہ اور سب سے زیادہ واضح قول ہے ۔۔اس کا ضابطہ جیسا کہ ابن قدامہ

<sup>(</sup>۱) رد المحتار على الدر المختار الر ۱۳۹ المطبعة الاميرييه بولاق، طبع سوم ۱۳۲۹ هـ، التمهيد لا بن عبد البر ۲۷٫۵، نيل الأوطار للثو كانى الر ۲۰۱۳، مصر ۱۳۵۷ هـ، نهاية المحتاج الر ۱۱۲، المغنى مع الشرح الكبير الر ۲۲۲، حلية العلماء فى معرفة مذا بهب الفتهاء الر ۱۵۵–۱۵۹۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: شکی إلی النبی عَلَیْهٔ ..... "کی روایت بخاری (افتح الر ۲۳۷ طبع الحلمی ) نے کی ہے۔ طبع السّلفیہ ) اور مسلم (۲۷ ۲۷ طبع الحلمی ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) المستنكى: جس كو ہر دضوونماز میں شک ہو، یا جس كودن میں ایک دومر تبہ شک پیش آجائے (مواہب الجلیل ار ۲۰۰۰)۔

<sup>(</sup>۴) المدونة الكبرى الرسما، ١٥، مواهب الجليل الرومس، التاج والإكليل الرامس، لتمهيد 2/2، المعيار الرما، ١١-

<sup>(</sup>۱) الموسوعة الفقهيه ۲۹۵۷، التاج والإكليل ارا ۳۰، المغنى مع الشرح الكبير ار۲۲۷۔

<sup>(</sup>٢) التمهيد لما في المؤطأ من المعاني والأسانيد ٧٥/٥-

<sup>(</sup>٣) حاشية الدسوقي على الشرح الكبير الر١٣٣، ١٣٣، البحر الرائق شرح كنز الدقائق لا بن نجيم ١٢١١- ٢٢٠، مواجب الجليل ١٧١١، المغنى مع الشرح الكبير الر٢٤٣، المهذب للشير ازى ١٢٦، ١٣٣٠-٣٣٠

نے کہا، یہ ہے کہ مشکوک حیض کا حکم عبادات کے ترک کرنے میں یقینی حیض کی طرح ہے (۱) ۔ حیض کی طرح ہے ۔

شک سے مراد (اس جگه) مطلق تر دد ہے، جیسا کہ فقہاء کے بہال اس کے مفہوم کے بیان میں گذرا،خواہ دونوں پہلو برابر ہول یا ایک پہلو راجح ہو (۲)۔

#### نماز میں شک: ران قال ملسائ

الف-قبله مين شك:

10-جس کوسمت قبلہ میں شک ہوائ پرواجب ہے کہ اگرائ جگہ کے قبلہ سے واقف کارلوگ موجود ہول توان سے دریافت کرے، ورنہ تحری واجتہاد کرے، اس لئے کہ عام بن ربعہ گی روایت ہے، انہوں نے کہا: "کنا مع النبی عَلَیْ الله فی سفر فی لیلة مظلمة فلم ندر أین القبلة، فصلی کل رجل منا علی حیاله فلما أصبحنا ذكرنا للنبی عَلی فنزل: "فَایُنَمَا تُولُّوا فَثَمَّ وَجُهُ الله،" (ہم ایک اندھیری رات میں حضور عَلی کے ساتھ سفر میں سے ہرآ دی میں سے قبلہ کدھر ہے ہمیں معلوم نہ ہوسکا، چنا نچہ میں سے ہرآ دی میں نے ایٹ کا کیا تو یہ آیت نازل ہوئی:"فَایُنَمَا تُولُّوا فَشَمَّ وَجُهُ الله،" (سوجس طرف تم منہ کرو وہاں ہی متوجہ ہے اللہ)، تحری کرنے والے کا قبلہ (جیسا کہ حضرت علی بن ابی طالب سے مروی ہے) اس

# ج-چيوڻي هوئي نماز ميں شك:

# ۲۱ - جس کی کسی دن کوکوئی نماز چیوٹ گئی ہواور پیمعلوم نہ ہو کہ وہ

- المين الحقائق شرح كنزالد قائق ارا ۱۰، بدائع الصنائع ار ۱۱۸.
- (۲) حاشية الدسوقى علَى الشرح الكبير الر٢٢٧، نهاية المحتاج للرملى الر٢٩، ٢٢٠، م. بدائع الصنائع الركماا\_
- (٣) جوابر الإكليل شرح مختصر خليل ار٣٣، كشاف القناع مع حاشيه، منتهى الارادات ار ١٨٥-٨٥ المطبعة المصربياز برا٣٩ هـ- المطبعة

# ب-وقت کے داخل ہونے میں شک:

کے نزدیک معتمدیہلاقول ہے ''۔

۱۶-جس کو وقت کے داخل ہونے میں شک ہوتو جب تک وقت کے آنے کا غالب گمان نہ ہوجائے نماز نہ پڑھے،اس کئے کہاصل، وقت کا داخل نہ ہونا ہے اوراگروہ شک کے ساتھ نماز پڑھ لے تواس پراعادہ واجب ہوگا،اگرچہا تفاق سے وقت میں پڑھی ہو،اس کئے کہاس کی نماز درست نہیں،جیسا کہ یہی حکم اس شخص کے بارے میں ہے جس کوقبلہ میں اشتباہ ہوجائے،اوراجتہا دو تحری کے بغیر وہ نماز پڑھے لے ۔

کے قصد کی سمت ہے (۱)۔ اس کے قصد کی سمت میں بیایک نماز ،

نمازی کے لئے کافی ہے، اور طلب کرنااس کے عاجز ہونے کے سبب

ساقط ہوجا تاہے۔ابن عبد الحکم کی رائے ہے کہ چارسمت میں سے ہر

ہرسمتوں میں نماز پڑھنااس کے لئے افضل ہے، تا کہ احتیاط پرعمل

ہوسکے، پیاس صورت میں ہے جب کہاس کا شک تمام سمتوں میں ہو،

ليكن اگراس كا شك مثلاً صرف تين سمتوں ميں ہوتو چوتھی سمت كی

طرف منه کر کے نمازنہیں پڑھے گا،ابن عبدالحکم نے جس کوافضل قرار

دیا ہے وہی کنمی کے پہال مختار ہے،البتہ جمہور مالکیداور دوسر بے فقہاء

<sup>(</sup>۱) المغنى مع الشرح الكبير ار ۷۵ س

<sup>(</sup>٢) الموسوعة الفقهيه ١٩٥٧، نهاية المحتاج الر١١١٠

<sup>(</sup>۳) حدیث: "کنا مع النبی عَلَیْ فی سفر فی لیلة مظلمة....." کی روایت تر مذی (۲۸۲ طبع الحکی) نے کی ہے، اوراس کی اساد کوضعیف قرار دیا ہے، اوراس کی اساند ذکر کی اور این کثیر نے اپنی تغییر (۲۸۸۱ دار الاندلس) میں اس کی اسانید ذکر کی میں ، اور کہا: ان میں ضعف ہے، اور غالبًا بعض کو بعض سے تقویت پہنچتی ہے۔

کونی نماز ہے، تو پورے ایک دن رات کی نماز کا اعادہ اس پر واجب ہے تا کہ بلاشبہ یقین کے ساتھ واجب سے برگ الذمہ ہوجائے ۔۔

# د-نماز کی کسی رکعت میں شک:

1A - جس کونماز میں شک ہوجائے اور بیہ معلوم نہ ہو کہ ایک رکعت پڑھی یا دورکعت یا تین یا چار؟ اس کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے، امام مالک وامام شافعی نے کہا: یقین پر بنا کرے، تحری کا فی نہیں، توری وطبری سے آئی کے مثل منقول ہے، ان حضرات کا استدلال حسب ذیل ہے:

اول: حضرت ابوسعید خدری رضی الله عندگی روایت ہے کہ نبی

کریم علیہ نے فرمایا: ''إذا شک أحد کم فی صلاته فلم
یدر کم صلّی أثلاثا أم أربعا؟ فلیطرح الشک ولیبن علی
ما استیقن ثم یسجد سجدتین قبل أن یسلم ، فإن کان
صلی خمسا ، شفعن له صلاته، و إن کان صلی إتماما
لأربع کانتا ترغیما للشیطان''(جبتم میں سے کی کواپئی
نماز میں شک ہوجائے اور یہ علوم نہ ہوکہ تین رکعات پڑھی یا چار؟ تو
شک کوچھوڑ دے اور یقین پر بنا کرے، پھرسلام سے قبل دوسجد
کرے، اب اگراس نے پانچ رکعت پڑھی ہے تو یہ تجدے اس کی نماز کی کہ وان دوسجد ول سے شیطان کے منہ میں خاک پڑجائے گی )۔
کو جفت (چھرکعتیں) بنادیں گے، اور اگراس نے چاررکعات پوری
کی ہے تو ان دوسجدوں سے شیطان کے منہ میں خاک پڑجائے گی )۔
دوم: دوفقہی قاعدے جوان جیسی احادیث جن کی طرف اشارہ
کیا گیا ہے کے ہم معنی ہیں جو یقین پر بنا کو واجب قرار دیتے ہیں (۳)
کیا گیا ہے کے ہم معنی ہیں جو یقین پر بنا کو واجب قرار دیتے ہیں (۳)

- (۱) البحرالرائق شرح كنزالدقائق لا بن نجيم ٢ ٨ ٨ ٨ ٨ ـ
- (۲) حدیث: افا شک أحد کم فی صلاته ..... "كی روایت مسلم (۱/ ۲۰۰) طیح الحلنی ) نے كی ہے۔
- (٣) التمهيد ٢٥/٥، الفروق الـ٢٢٧، إيضاح المسالك إلى قواعد الإمام مالك

#### وه دوقاعدے یہ ہیں:

پہلاقاعدہ:"الیقین لایزیلہ الشک" (یقین کوشک زائل نہیں کرتا)، دوسرا قاعدہ: "الشک فی النقصان کتحققہ" (یعنی نقصان میں شک اس کے یقین کی طرح ہے)۔

امام ابوحنیفہ نے کہا: اگراس کوشک پہلی بارپیش آئے تواس کی نماز باطل ہے، وہ تحری نہیں کرے گا،اس پر واجب ہے کہ نئے سرے سے نماز یڑھے۔

اگراس کوشک کی عادت ہو،اورشک باربار پیش آئے تو وہ تحری

کر کے غالب گمان پر بنا کرے اور ہراس رکعت کے بعد جس کو وہ

اپنی نماز کا اخیر سمجھے قعدہ کرے اور تشہد پڑھے تا کہ وہ قعدہ کے فرض کو

ترک کرنے والا نہ ہو، اور اگر اس کوغلبہ طن حاصل نہ ہوتو کم پر بنا

کرے گا، توری نے (ایک روایت میں) کہا: وہ تحری کرے گا،خواہ

کہلی بارپیش آیا ہویا پہلی بارنہ ہو۔

اوزاعی نے کہا: تحری کرے گا، انہوں نے کہا: اور اگر نماز میں سوجائے، پھر یہ معلوم نہیں کہ کتنی پڑھی؟ تواز سر نویڑ ھے گا۔

لیث بن سعدنے کہا: اگریہ چیزاس کولا زم رہے، اور شک برابر رہے تو تحری اور یقین پر بنا کے بجائے سہو کے دوسجدے اس کے لئے کافی میں، اور اگر اس کولازم نہ رہتی ہوتو اس رکعت کواس کے دونوں سجدوں کے ساتھ از سرنو پڑھے گا۔

امام احمد بن حنبل نے کہا: شک دوصورتوں پر ہے، یقین اور تحری، جو یقین پر مل کرے وہ شک کو نفوقر اردے اور سلام سے قبل دو سجدہ سہو کرے، اور جو تحری پر عمل کرے وہ سلام کے بعد دوسجدہ سہو کرے اس کی دلیل حضرت ابوہریر ہ گی بیرصدیث ہے کہ نی کریم

<sup>=</sup> للونشريسي ١٩٧٧

<sup>(</sup>۱) حلية العلماء في معرفة مذاهب الفقهاء ٢ر١٣٤، أنتمهيد ٣٦/٥، مراقى الفلاحر ٢٥٩\_

عَلَيْ فَرَما يَا: "إن أحدكم إذا قام يصلي جاء الشيطان فلبس عليه حتى لا يدري كم صلّى، فإذا وجد ذلك أحدكم فلبس عليه حتى لا يدري كم صلّى، فإذا وجد ذلك أحدكم فليسجد سجدتين وهو جالس" (أم مين جب كوئي نماز پڑھتا ہے تو شيطان التباس پيدا كرنے كے لئے اس كي پاس آتا ہے، يہال تك كماس كو يا ذنهيں رہتا كم تني ركعتيں پڑھيں، جب ايبا ہوتو بيٹے بيٹے دوسجد كرلے)۔

جولوگ اس جگه پرتحری کے قائل بیں ان کی دلیل حضرت ابن مسعود گی بیر دوایت ہے کہ رسول اللہ علیہ اس کے فرمایا: "إذا شک أحد كم في صلاته فليتحر الذي يرى أنه الصواب "(٢) (جبتم میں سے کسی کواپنی نماز میں شک ہوتو تحری کر کے د کھے لے کہ درست کیا ہے (اس کو پوراکر ہے)) پھر یعنی دو سجد ہے کر ہے۔

### زكاة ميں شك:

الف-زكاة كيادائيگي مين شك:

19 – اگر کسی کوز کا ق میں شک ہوجائے اور بیہ معلوم نہ ہو کہ ز کا قادا کی یا نہیں؟ تو ز کا ق افااس پر واجب ہے، اس لئے کہ ساری عمراس کی ادائیگی کا وقت ہے، یہیں سے اس حالت والے شخص ، اور اس شخص کے درمیان فرق ظاہر ہو گیا، جس کو وقت نکلنے کے بعد نماز میں شک ہو کہ اس نے نماز پڑھی یا نہیں۔ چنا نچے فقہاء نے کھا ہے: اس کے لئے نماز کا اعادہ معاف ہے، اس لئے کہ نماز کے لئے ایک وقت مقرر ہے، زکا ق کا حکم اس کے برخلاف ہے ۔

- (۱) حدیث: ان أحد کم إذا قام يصلي جاء الشيطان ..... کی روايت بخاری (انفتی ۱۳ مر ۱۰ مطبع التلفيه) اور مسلم (۱/ ۳۹۸ طبع التلفيه) نے کی ہے۔
- (۲) حدیث ابن مسعود: "إذا شک أحد کم فی صلاته ....." کی روایت نسائی (۲۸ طبع المکتبة التجاریه) نے کی ہے، اوراس کی اساد صحیح ہے۔
- (۳) الفروق للقرافى ار ۲۲۵، غمز عيون البصائر على الا شباه ار ۲،۲۲۳ ، ۵۵، نزبهة النواظر على الا شاه دانظائر ر ۱۹۹٬۶۷ -

# ب- بورى يا بچهز كاة كى ادائيگى مين شك:

• ۲ - ابن نجیم نے لکھا ہے کہ ایک واقعہ پیش آیا، جس کا حاصل ہیہ کہ ایک گوشک ہو گیا کہ اس نے اپنے او پر واجب ساری زکا ۃ ادا کردی یا نہیں، کیوں کہ وہ زکا ۃ کو بغیر لکھے ہوئے متفرق طور پر ادا کرتا تھا، تو یہ فتوی دیا گیا کہ زکا ۃ کا اعادہ لازم ہے، کیوں کہ اسے کسی معین مقدار کی ادائیگی کا ظن غالب نہیں تھا، یہ حکم قواعد کے تقاضے کے مقدار کی ادائیگی کا ظن غالب نہیں تھا، یہ حکم قواعد کے تقاضے ہے مطابق ہے، اس لئے کہ زکا ۃ ذمہ میں یقین کے ساتھ ثابت ہے، لہذا شکل کے ساتھ عہدہ برآنہ ہوگا (۱)۔

# ج-زكاة كےمصرف ميں شك:

11 – اگرز کا قائسی ایسے تخص کو دے دے جس کے زکا قاکا مصرف ہونے میں شک ہو، اور تحری نہ کرے، یا تحری کر لیکن اس کا مصرف زکا قاہونہ ہوتو بیادائیگی فاسد ہے، الابیہ کہ ظاہر ہوجائے کہ وہ مصرف ہے الابیہ کہ ظاہر ہوجائے کہ وہ مصرف ہے ۔ اس کے برخلاف اگراجتہا دو تحری کرکے ایسے تخص کو دے دے جو واقعتہ مصرف نہ ہو، مثلاً: مالداریا کا فرہو " ۔ تواس میں تفصیل ہے جسے اصطلاح '' زکا ق' فقر ور ۱۸۸ – ۱۸۹، جست میں دیکھا جائے۔

### روزه میں شک:

الف-رمضان کے داخل ہونے میں شک:

۲۲ - اگر مسلمان کواگلے دن کے رمضان ہونے میں شک ہو، اور اس کے پاس کوئی اصل نہ ہوجس پراس کی بنیا در کھے، مثلاً: شعبان کی

- (۱) سابقة مراجع الحموي ار ۱۰ البحرالرائق شرح كنزالد قائق ۲۲۸۸-
- (٢) حاشية الدسوقى على الشرح الكبير ارا ۵-۲-۵، الفتاوى الهنديه ار ١٩، المطبعة الأمير بيمصر • ١٣١١ هـ، بدائع الصنائع ٢/ • ۵\_
  - (۳) سابقه مراجع ،التاج والإ کلیل ۳۵۹٫۲ مواہب الجلیل ۳۵۹٫۳

تيسويں رات ہو، چاند ديكھنے سے بدلي وغيرہ مانع نہ ہو، پھر بھي وه ا گلےروز رمضان کی پہلی تاریخ ہونے کا اعتبار کرتے ہوئے روزہ کی پخته نیت کرلے تو اس کی نیت درست نہیں، اور اس دن کا روز ہ اس کے لئے کافی نہ ہوگا ،اس لئے کہ نیت ایسا قصد ہے جو شرعی طریقوں سے حاصل ہونے والے علم کے تابع ہے، اور جب ایساعلم نہ ہوتو اس كا قصد بھي درست نہيں، بيرحماد، ربيعه، ما لك، ابن الى ليكى اور ابن المنذركي رائے ہے،اس لئے كدروزه دارنے اپنے روزه سے رمضان کی قطعی نیت نہیں کی ،لہذا درست نہیں ،جبیبا کہا گراس کواس کاعلم اس دن کے نکلنے کے بعد ہوتا ، اسی طرح اگر وہ نجومیوں اور اہل حساب کے قول پراس کی بنیا در کھے تواس کاروزہ درست نہیں،اگر چیوہ کثرت سے درست رائے رکھنے والے ہوں، اس لئے کہ وہ شرعی دلیل نہیں جس پربنیاد رکھی جاسکے،لہذا اس کا وجود و عدم برابر ہے ، ثوری اور اوزاعی نے کہا: اگراس نے رات سے نیت کی ہوتوضیح ہے (اور واقع میں اس کے قصد کے مطابق ہو)، اس کئے کہ اس نے رات سے روزہ کی نیت کی ،لہذا دوسرے دن کی طرح درست ہے، امام شافعی سے دونوں مذاہب کے موافق رائے منقول ہے<sup>(۱)</sup>۔

### ب-شوال کے داخل ہونے میں شک:

۲۲۰ رمضان کی تیسویں تاریخ کی رات میں روزے کی نیت درست ہے، حالانکہ یہ احتمال ہے کہ شوال ہو، اس کئے کہ اصل رمضان کا باقی رہناہے، اور ہمیں کتاب وسنت میں اس کے روزے کا حکم دیا گیا ہے، کیکن اگر مکلّف کہے: اگر کل رمضان ہوتو میں روزہ سے ہوں، اورا گرشوال ہوتو روزہ سے نہیں، تو بعض حضرات کی رائے

کے مطابق اس کاروزہ درست نہیں، اس کئے کہ اس نے روزہ کی قطعی نیت نہیں کی، جب کہ نیت قطعی ارادہ کا نام ہے، ایک قول ہے: اس کی نیت درست ہے، اس کئے کہ بیالی شرط ہے جوموجود ہے اور اصل رمضان کا باقی رہنا ہے۔

# ج \_طلوع فجر میں شک:

۲۹ – اگرروزه دارکوطلوع فخر میں شک ہوجائے تومتحب بیہ ہے کہ نہ کھائے ،اس لئے کہ احتمال ہے کہ فخر طلوع ہوگیا ہو، لہذا اب کھانا، روزہ کو فاسد کرنا ہوگا ،اسی وجہ سے اس سے مطالبہ ہے کہ احتیاط پر عمل کرے ، کیوں کہ فرمان نبوی ہے: "دع مایریدک إلى مالا یویبک" (مشکوک کو ترک کر کے غیر مشکوک کو اختیار کرو) ،اور اگر شک کی حالت میں کھالے تو حنفیہ، شا فعیہ و حنا بلہ کے نزدیک اس پر قضا نہیں ،اس لئے کہ روزہ کا فاسد ہونا مشکوک ہے، اور اصل رات کا باقی رہنا ہے، یہاں تک کہ دن کا ہونا ثابت ہوجائے اور بیشک کے ساتھ ثابت نہ ہوگا ۔

مالکیہ نے کہا: جو صحیح صادق ہوجانے کے شک کے باوجود کھالے تو ایسا کرنا حرام ہوئے کے ساتھ ساتھ اس پر قضالازم ہوگی، حالانکہ اصل رات کا باقی رہنا ہے، یہ فرض روزے کا حکم ہے، رہانفل روزہ تو بعض مالکی نفل وفرض کو قضا اور حرام ہونے میں یکساں بتاتے

<sup>(</sup>۱) المغنى مع الشرح الكبير ۳/ ۲۴-۲۵، حلية العلماء في معرفة مذاهب الفقهاء ۱۹۸۸، نهاية الحتاج ۳/ ۱۵۹، نيل الأوطار ۱۹۲ – ۱۹۳

<sup>(</sup>۱) المغنى مع الشرح الكبير ۳۲ -۲۶، حلية العلماء في معرفة مذاجب الفقهاء سر۹ ۱۲ نهاية الحتاج ۳۷ ر۱۹۹

<sup>(</sup>۲) حدیث: "دع ما یریبک إلى مالا یریبک" کی روایت ترمذی (۲) حدیث العظم الحلی اور حاکم (۹۹/۴ طبع العثمانیه) نے حضرت حسن بن علی سے کی ہے، اور ذہبی نے کہا کہ اس کی سند قوی ہے۔

<sup>(</sup>٣) بدائع الصنائع ١٠٥/١، نهاية المحتاج ١٠/١١، الإقناع في فقه الإمام احمدار ١١٣ مراد المع في لبنان -

ہیں، جب کہ ایک جماعت نے دونوں کے درمیان حرمت میں فرق کرتے ہوئے کہا کہ (نقل میں ایسا کرنا) مکروہ ہے<sup>(1)</sup>۔

## د-غروب آفتاب میں شک:

۲۵ – اگرروزہ دار کوغروب آفتاب میں شک ہوتواس کے لئے شک کے ساتھ افطار کرنا درست نہیں، اس لئے کہ اصل دن کا باقی رہنا ہے، اور اگر وہ شک کے باوجود روزہ کھول دے اور اس کے بعد صورت حال واضح نہ ہوتو بالاتفاق اس پر قضا واجب ہے (۲)، اسی طرح بالاتفاق افطار کرنا بھی حرام ہے۔

فجر میں شک کے ساتھ کھانے میں کفارہ بالاتفاق نہیں، رہا غروب میں شک کے ساتھ کھانے میں تو کفارہ کا وجوب مختلف فیہ ہے، مشہور یہ ہے کہ کفارہ نہیں، اوراگروہ رات کے باقی رہنے یا غروب ہوجانے کے یقین کے ساتھ روزہ کھول دے، پھر شک پیدا ہوجائے تواس پر قضاہے، حرمت کا حکم نہیں (۳)۔

## حج میں شک:

# الف-احرام كي نوعيت ميں شك:

۲۶ - اگرهاجی کوشک ہوجائے کہ اس نے جج" افراد" کا احرام باندھا ہے یا" تمتع" یا" قران" کا ، اور بیشک طواف سے قبل ہوتو امام ابو حذیفه وامام مالک کے نزدیک اس کو" قران" کی طرف لوٹائے گا، اس لئے کہ

- (۱) حاشیة الدسوقی علی الشرح الکبیر ا۸۲۲۷ اور اس کے بعد کے صفحات ، حلیة العلماء فی معرفة مذاہب الفقهاء ۱۲۱/۳۔
- (۲) بدائع الصنائع ۲ر ۱۰۵، حاشیة الدسوقی ار ۱۹۲۹ وراس کے بعد کے صفحات، نہایة المحتاج ۳را ۱۷، الاقناع فی فقه الإ مام احمد ار ۳۱۲–۱۵ ۳، حلیة العلماء ۳را ۱۲۱۔
- (۳) حاشیة الدسوقی علی الشرح الکبیر ار۵۲۲ اوراس کے بعد کے صفحات، حلیة العلماء ۱۹۱۳۔

اس میں دونوں عبادتیں جمع ہیں، اور جدید میں یہی امام شافعی کا مذہب ہے۔

حنابلہ کے نزدیک وہ اس کو احرام کے مذکورہ اقسام میں سے کسی جھی قتم کی طرف بھیرسکتا ہے، امام احمد سے اس کی صراحت منقول ہے کہ اس کو عمر ہ بنا دینا مستحب ہے، امام شافعی نے '' قدیم قول' میں کہا: تحری کرے گا، اور غالب گمان پر بنا کرے گا، اس لئے کہ احرام عبادت کے شرا لکا میں سے ہے، لہذا اس میں قبلہ کی طرح تحری کرے گا۔ سبب اختلاف: حج کو فنخ کر کے عمرہ بنانے کے تئیں ائمہ کے سبب اختلاف: حج کو فنخ کر کے عمرہ بنانے کے تئیں ائمہ کے الگ الگ موقف ہیں، چنانچہ یہ حنا بلہ کے نزدیک جائز اور دوسروں کے یہاں ناجائز ہے۔

اگر طواف کے بعد شک ہوتو اس کوعمرہ ہی کی طرف پھیرنا جائز ہے، اس لئے کہ طواف اور اس کی دور کعتوں کے بعد حج وعمرہ میں داخل کرنا نا جائز ہے (۲)۔

# ب- فى الحجه ك داخل مونے ميں شك:

۲ − اگرلوگوں کو ذی الحجہ کے چاند میں شک ہوجائے اور و توف عرفہ کرلیں، اگر ذی قعدہ کے تیس دن پورے کر لئے تھے پھر گواہ گواہی دیں کہ انہوں نے فلال رات میں چاند دیکھا ہے، اور بیظا ہر ہوجائے کہ ان کا و توف عرفہ '' کے دن تھا تو ان کا و توف عرفہ درست ہے، اور چاروں ائمہ کے نز دیک ان کا حج کامل ہے '''۔

<sup>(</sup>۱) المغنی مع الشرح الکبیر ۳۲ ،۲۵۵،۲۵۳، التاج والإکلیل بهامش مواهب الجلیل ۳۷۷، مواهب الجلیل ۳۷۷، جواهر الاکلیل ۱۷۱۱، المهذب للشیر ازی ۱۷۵۱–۲۰۹، نیل الاً وطار ۴۷،۲۲۲۰۰

<sup>(</sup>۲) سابقه مراجع۔

<sup>(</sup>۳) بدائع الصنائع ۱۲۲۲، بلغة السالك لأ قرب المسالك للدرديرار ۲۵۹، نهاية المحتاج ۳ر ۲۹۰، لمغنى مع الشرح الكبير ۳ر ۷۷۰-

اس کی دلیل بیروایت ہے کہ رسول اللہ علیہ فی نے فرمایا:
"الصوم یوم تصومون والفطر یوم تفطرون و الأضحی
یوم تضحون" (روزه اس دن کا ہے جس دن تم سب روزه رکھو،
عیدالفطراس دن ہے جس دن تم سب عیدالفطر منا وَ، اور عیداللضیٰ اس
روز ہے جس دن تم سب قربانی کرو)۔

حفیہ نے بیاضافہ کیا ہے کہ وقوف عرفہ کے درست ہونے کا مذکورہ تھم استحساناً ہے قیاساً نہیں (۲) لیکن اگر ظاہر ہوجائے کہ انہوں نے آتھویں تاریخ کو وقوف کیا ہے تو اکثر اہل علم کے نزدیک ان کے لئے یہ وقوف ناکافی ہوگا، یہی امام مالک ، لیث ، اوزاعی اور امام ابوصٰیفہ نیز صاحبین کا قول ہے۔

دونوں صورتوں میں فرق: جن لوگوں نے قربانی کے دن وقوف کیا، انہوں نے کسی اجتہاد کے بغیراس تعداد کو پورا کیا جس کا اللہ تعالی نے اپنے نبی کی زبانی ان کو پابند کیا تھا، اس کے برخلاف جن لوگوں نے آ ٹھویں تاریخ کو وقوف کیا انہوں نے اپنے اجتہاد سے اور غیر معتبر لوگوں کی گواہی قبول کر کے وقوف کیا (۳)۔

### ج-طواف میں شک:

۲۸ – اگر حاجی کوطواف کے چکروں کی تعداد میں شک ہوجائے تو یقین پر بنا کرے گا، ابن المنذر نے کہا: ہمارے علم کے مطابق اس پر تمام اہل علم کا اجماع ہے، اس لئے کہ بیالیی عبادت ہے کہ اگر اس کے دوران شک ہوجائے تو یقین پر بنا کرنا ہوتا ہے، جیسے نماز میں

(۴) المغنى مع الشرح الكبير ۱۳۹۸ س

نیزاس کئے کہ نقصان میں شک اس کے یقین کی طرح ہے (۱) ۔ اور اگرکوئی ثقد آ دمی طواف کے بعد خبر دیتواگر وہ عادل ہوتواس کو مان کے ، اورا گر طواف سے فراغت کے بعد اس میں شک ہوتواس پر توجہ نہ دے ، جبیبا کہ اگر نماز سے فراغت کے بعد رکعات کی تعداد میں شک ہوجائے (۲)۔

مؤطا میں ہے: جس کوطواف کی دو رکعات پڑھنے کے بعد طواف میں شک ہوجائے تو لوٹ کریفین پرطواف کو پورا کرے، پھر دونوں رکعات کا اعادہ کرے، اس لئے کہ طواف کی نماز سات چکر پورا کرنے کے بعد ہی ہے (")۔ اورا گر دوران طواف طہارت میں شک ہوتو اس کا بیطواف درست نہیں ،اس لئے کہ اس کوعبادت کی شرط میں عبادت سے فراغت سے قبل شک ہوا تو ایسا ہو گیا جیسے کہ دوران نماز طہارت میں شک ہوجائے (")۔

### ذبح شده جانورون میں شک:

۲۹ - جس کوذن شدہ اور مردار میں اشتباہ ہوجائے تو دونوں حرام بیں، اس کئے کہ حرمت کا سبب یعنی شک پایا گیا (۵) ۔ اسی طرح اگر کوئی مسلمان بھا گتے ہوئے شکار کوشکار کے ہتھیار سے مارے، اور وہ پانی میں گر کر مرجائے، اور وہ مشتبہ ہوجائے تو کھایا نہیں جائے گا، اس کئے کہ سبب اباحت میں شک ہے (۲) ۔ اسی طرح اگرذی کی

<sup>(</sup>۱) حدیث: الصوم یوم تصومون ...... کی روایت ترمذی (۱/۳ طبع الکسی) نے حفرت ابوم بروسی کی ہے، اور کہا: حدیث حسن غریب ہے۔

<sup>(</sup>٢) بدائع الصنائع ٢ / ١٢٦\_

<sup>(</sup>س) مواہب الجليل مع التاج والإ كليل سر ٩٥\_

<sup>(</sup>۱) إيضاح المسالك إلى قواعد الإمام ما لكرص ١٩٤ المطبعة المغربيه

<sup>(</sup>۲) المغنى مع الشرح الكبير ۳۹۸ س

<sup>(</sup>۳) المنتقىللياجى ۲۸۹/<sub>-</sub>

<sup>(</sup>۴) حلية العلماء في معرفة مذاهب الفقهاء ٣ر ٢٨٠ ، المغنى مع الشرح الكبير ٣٩٨٣-

<sup>(</sup>۵) الفروق ار۲۲۲\_

<sup>(</sup>۲) بلغة السالك لأقرب المسالك للصاوى ار ۲۹۵، المكتبة التجارية الكبرى مصر ۱۲۲۳هه،مواهب الجليل للحطاب ۱۲۷۳

ہوئی بکری ایسے شہر میں پائی جائے جس میں ایسے لوگ رہتے ہیں جن کا ذرج کیا ہوا جانور حلال ہے، اور ایسے لوگ بھی جن کا ذرج کیا ہوا جانور حلال ہے، اور ایسے لوگ بھی جن کا ذرج کیا ہوا حلال نہیں، اور ذرج کرنے والے کے بارے میں شک ہوجائے تو وہ حلال نہ ہوگی ، الا یہ کہ وہاں کے غالب باشندے ایسے ہوں جن کا ذبیحہ حلال ہو (۱)۔

## طلاق میں شک:

• سا - طلاق میں شوہر کا شک تین حالات سے خالی نہیں:

کہلی حالت: اصل طلاق دینے میں شک ہو، یعنی شک ہو کہ طلاق دی یا نہیں تو اس حالت میں بالاتفاق طلاق نہیں پڑے گی، انہوں نے اس کی دلیل بیدی ہے کہ نکاح یقین کے ساتھ ثابت ہے، لہذا شک سے ختم نہ ہوگا (۲) ۔ اس لئے کہ فرمان باری ہے: "وَلَا تَقُفُ مَالَيْسَ لَکَ بِهٖ عِلْمٌ" (اور نہ بیچھے پڑجس بات کی خرنہیں تجھے کے کہ

دوسری حالت: طلاق کی تعداد میں شک ہو (طلاق کے وقوع کا یقین ہو) یعنی بید شک ہو کہ ایک طلاق دی یا دو یا تین، تو (مالکیہ، حنابلہ میں سے خرقی اور بعض شافعیہ کے نزدیک) وہ عورت اس کے لئے دوسرے شوہر سے نکاح کے بعد ہی حلال ہوگی، کیوں کہ تین طلاق ہونے کا احمال ہے (م)۔ بیراس فرمان نبوی پر عمل کرتے طلاق ہونے کا احمال ہے (م)۔

ہوئے ہے: "دع ما یریبک إلى ما لا یریبک" (مشکوک کواختار کرو)، امام البوحنیفه، امام شافعی اورامام احمد کے نزویک کم از کم عدوطلاق کا حکم لگا یا جائے گا، ان حضرات کی رائے کے مطابق اگر شوہراس سے رجعت کرلے تو اس کے لئے حلال ہوجائے گی۔

<sup>(1)</sup> نهاية المحتاج ٧٨ / ١٠ ؛ غمز عيون البصائر على الأشباه والنظائر الر ١٩٣٠ ـ

<sup>(</sup>۲) حاشية الدسوقى على الشرح الكبير ۱۷، ۴، الفُروق ۱۲۲۱، قواعد المقرى: قاعده نمبر (۱۵۰)، المهذب ۲۰، مغنى المحتاج الى معرفة معانى المنهاج سر۲۸۱، بدائع الصنائع سر۲۲۱، المغنى مع الشرح الكبير ۲۸ س۲۳، القوانين الفقهيد لا بن جزى ر ۱۵۳، دارالقلم بيروت ـ

<sup>(</sup>۳) سورهٔ اسراءر ۳۹\_

<sup>(</sup>۴) المدونة الكبرى ۳ر ۱۲، الشرح الكبير بحافية الدسوقى ۲/۲، الفروق ۱/۲۲۷،القوانين الفقه پير ۱۵۳، المغنی ۴۲۴/۸-

<sup>(</sup>۱) حدیث: "دع ما یویبک إلى ما لا یویبک" کی تخریج فقره نمبر ۲۳ میں گذر چکی۔

<sup>(</sup>۲) البدائع ۱۲۶۳، مغنی الحتاج ۱۲۸۳، المغنی مع الشرح الکبیر ۴۸٬۲۸۸ (۲

<sup>(</sup>m) بدائع الصنائع ٣ر١٢١\_

<sup>(</sup>٤) بدائع الصنائع ١٢٨٣ ـ

### رضاعت میں شک:

ا ۳- '' أبضاع'' (عورت كى شرم گاه) ميں شك كو دوركرنے كے كئے احتياط ضرورى ہے،اس كى ضرورت اس وقت اور بڑھ جاتى ہے جب اس كا تعلق خاص طور پر محارم ہے ہو<sup>(1)</sup>۔

رضاعت کے وجود یا اس کی تعداد میں شک ہوتو یقین پر بنا کرے گا، اس لئے کہ پہلی صورت میں اصل عدم رضاعت ہے، اور دوسری صورت میں حرمت کی مقدار کا نہ پایا جانا ہے، البتہ بیشبہ ہوگا، جس کو ترک کرنا اولی ہے، اس لئے کہ فرمان نبوی ہے: "من اتقی الشبہات فقد استبرأ لدینه و عرضه" (جوشبہ کی چیزوں سے بچااس نے اینے دین اور عرض کو بچالیا)۔

قرافی کی رائے ہے کہ اس موضوع سے قریب اور اس کے مماثل میں شک بھی (بعض حالات میں) ان اسباب میں شار کیا جا تا ہے جو حرمت کے حکم کا متقاضی ہوتا ہے۔ اس کی مثال میہ ہے کہ کسی کو اجنبی عورت اور رضاعی بہن میں شک ہوجائے تو اس پر دونوں ہی حرام ہول گی

# قسم میں شک:

٢ سا- يا تواصل قتم مين شك بهو گاكه بوكي يانهين، مثلاً: حلف يا حلف

اور حانث ہونے کے واقع ہونے میں شک ہو، تو اس صورت میں شک کرنے والے پر پچھ ہیں ،اس لئے کہاصل براءت ذمہ ہے،اور یقین شک کی وجہ سے زائل نہیں ہوتا (۱)۔

یا شک جس چیز کی قتم کھائی گئی ہے اس میں ہوگا، مثلاً: قتم کھائے اور حانث ہوجائے، پھر شک ہوکہ طلاق کی قتم تھی یا آزاد کرنے کی یا بیت اللہ پیدل جانے کی یا صدقہ کرنے کی تو اس جیسی حالت میں (مالکیہ کے نزدیک) اس کی عورتوں کو طلاق پڑجائے گئ ، اس کا غلام آزاد ہوجائے گا اور اس پر بیت اللہ پیدل جانا اور اپنے تہائی مال کوصدقہ کرنا واجب ہوگا ، اس کوان تمام باتوں کا تھم فتوی میں دیا جائے گا ، قضا کے طور پر نہیں ، اس لئے کہ (ان کی رائے کے مطابق) حلف اٹھانے والے کو عدالتی فیصلہ کے بغیر مشکوک قسموں کو بوراکرنے کا تھم دیا جائے گا ۔

حنفیہ کی رائے ہے کہ اس صورت میں شک کرنے والے پر پچھ نہیں، اس لئے کہ طلاق و آزادی شک کے ساتھ واقع نہیں ہوتے، نیز اس لئے کہ اللہ کی قتم کھانے پر مرتب ہونے والا کفارہ بھی شک کے ساتھ واجب نہیں ہوتا، کیوں کہ اصل ذمہ کا بری ہونا ہے۔

حفیہ اس میں مزید میہ لکھتے ہیں: حلف اگر کسی معلوم شرط پر معلق ہوا وراس میں شک ہو کہ اللّٰہ کی قتم تھی یا طلاق کی یا عتاق کی تواگر وہ شرط پائی جائے ، اور حلف اٹھانے والامسلمان ہوتو اسے اللّٰہ کی قتم پر محمول کیا جائے گا، اس لئے کہ طلاق وعتاق (آزادی) کی حلف اٹھانا ناجائز ہے، تومسلمانوں کوممنوع چیز نہیں بلکہ جائز چیز کے کرنے پر ناجائز ہیز کے کرنے پر

<sup>(</sup>۱) نهایة المحتاج ۷ر ۱۹۷۶، کشاف القناع عن متن الاقناع ۳ر ۲۹۳، الاقناع فی فقه احمد ۴ر ۱۳۳۳، البحر الرائق شرح کنز الدقائق ۳۲۸۸، القوانین الفتههه ر ۲۲۵–۲۲۷۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من اتقی الشبهات فقد استبرأ لدینه و عرضه" کی روایت بخاری (الفتح ار۱۲۲ طبع السّلفیه) اور مسلم (۱۲۲۰ طبع الحلمی) نے حضرت نعمان بن بشرسے کی ہے۔

<sup>(</sup>٣) الفروق الر٢٢٥-٢٢٦، اييناح المسالك ر١٩٣، نيز و يكھئے: الموسوعة الفقهيه ''رضاع''۔

<sup>(</sup>۱) حافیة الدسوقی علی الشرح الکبیر مع تقریرات الشیخ علیش ۲ر ۴ موراس کے بعد کے صفحات ۔

<sup>(</sup>۲) حوالهٔ سابق ،المدونة الكبرى ۳ مر ۱۲ دارصادر بيروت ـ

<sup>(</sup>۳) غمزعيون البصائر على الاشباه والنظائر لا بن نجيم الرا ۲۱۱، نزمة النواظر لا بن عابدين على الاشاه والنظائر ۲۸ \_

محمول کیاجائے گا(1)۔

### نذرمیں شک:

ساسا-اگرنذر مانے والے کونذر مانی ہوئی چیز میں شک ہوجائے کہ وہ نماز کی ہے یاروزہ یا صدقہ یا آزاد کرنے کی؟ تو (جمہورائمہ کے نزدیک) اس پرقتم کا کفارہ لازم ہوگا، اس لئے کہ نذر مانی ہوئی چیز میں شک اس کے معین نہ کرنے کی طرح ہے (۲)۔

### وصيت ميں شک:

اس اس اس الم البوصنيفہ نے (اس شخص کے بارے ميں جو کسی معين آدی کے لئے اپنے تہائی مال کی وصیت کرے ، اور بتادے کہ مثلاً اس کا تہائی مال ایک ہزار ہوتا ہے ، پھر معلوم ہو کہ اس کا تہائی مال اس کے ذکر کردہ سے زیادہ ہے ) کہا: اس کو پورے مال کا تہائی ملے گا، اور اس کی طرف سے ہونے والی تعیین باطل ہوگی ، کیوں کہ وہ غلط ہے ، اور غلطی وصیت کو نہیں تو ڈتی اور نہ وصیت میں رجوع مانی جاتی ہے ، اس رائے میں امام ابو یوسف نے ان سے اتفاق کیا ہے ، کیوں کہ جب اس نے میں امام ابو یوسف نے ان سے اتفاق کیا ہے ، کیوں کہ جب اس نے وصیت کی دون کہ جب اس نے وصیت کی دون کہ والی کی وصیت کی تو شیخے ہونا کی مقد اربیان کرنے پر موقوف نہیں ، لہذا اس کے بھی بھی وصیت درست ہوگی (۳)۔

# دعوی محل دعوی یامحل شهادت میں شک:

۵ سا- الف: اگر کوئی دوسرے پر دین کا دعوی کرے، اور مدیون کو

دین کی مقدار میں شک ہوتو نقینی مقدار کا نکالنالازم ہونا چاہے ، جموی نے کہا: ایک قول ہے کہ بظاہر یہ وجوب کے طور پر نہیں، بلکہ پر ہیزگاری اوراحتیاط کو اختیار کرنے کے طور پر ہے، اس لئے کہ اصل، ذمہ کا بری ہونا ہے ۔۔

(اس جیسی حالتوں میں)'' یقینی مقدار'' سے مراد: دونوں رقموں میں سے اکثر ہے، لہذاا گرشک دی اور پانچ کے درمیان ہوتو یقینی مقدار دیں ہے، اس لئے کہ پانچ اس میں داخل ہے، اس اعتبار سے اقل کے مقابلہ میں اکثر ہمیشہ'' یقین''ہوگا، ہر چند کہ شک دونوں میں ہواہے۔

بعض فقہاء نے لکھا ہے: اس حالت میں مدیون پرضروری ہے

کہ اپنے فریق کو راضی کرلے، اور قتم نہ کھائے، مبادا حرام میں

پڑجائے، اورا گراس کا فریق اس سے حلف لینے پرمصر ہوتو اگراس کو

غالب ممان ہوکہ اس کا فریق غلط کہدر ہاہے توقتم کھالے، لیکن اگراس

کزد یک رائج یہی ہے کہ دعوے دار حق پر ہے توقتم نہ کھائے (۲)۔

ب-اگرکوئی شخص جانور یا کوئی چیز خریدے، پھر دعوی کرے کہ

اس میں عیب ہے، اور اس کولوٹانا چاہے اور اہل تجربہ میں اختلاف

پڑجائے، بعض کہیں کہ وہ عیب ہے، اور بعض کہیں کہ عیب نہیں ہے، تو

خریدار اس کولوٹانہیں سکتا، اس لئے کہ عیب سے محفوظ ہونا ہی تینی
اصل ہے، لہذا شک سے عیب نابت نہ ہوگا (۳)۔

ج-اگرعورت دعوی کرے کہاس کو معینہ مدت میں مقررہ نان نفقہ و کیڑ انہیں پہنچا تو اعتباراس کے قول کا ہوگا،اس لئے کہ یقنی اصل، شوہر کے ذمہ میں اس کا باقی رہنا ہے، رہا شوہر کا دعوی تو وہ مشکوک ہے،اورشک کی وجہ سے یقین زائل نہیں ہوتا (۲۰)۔

<sup>(</sup>۱) غمزعيون البصائرعلى الاشباه والنظائر ارا ۲۱\_

<sup>(</sup>۲) غمزعيون البصائر على الاشباه والنظائر لا بن تجيم ار ۲۱۱۱، نزبهة النواظر على الاشباه والنظائر ۸۸، حاشية العدوى على شرح ابى الحسن لرسالة ابن ابى زيد ۲ ر ۲۲، دار المعرفة بيروت \_

<sup>(</sup>۳) بدائع الصنائع ۲۸۱۸ س

<sup>(</sup>۱) الحموى على الاشاه والنظائرلا بن نجيم ار ۲۱۰، بدائع الصنائع ١/٨٥٠ـــ

<sup>(</sup>۲) الحمو ي على الإشاه والنظائرًا (۲۱-

<sup>(</sup>٣) حوالهُ سابق۔

<sup>(</sup>۴) الحموى على الأشباه والنظائرا را٠٠ـ

د-اگرکسی کومعلوم ہو کہ علی ، عمر کا (مثلاً ) ایک ہزار دینار کا مقروض ہے تواس کے لئے علی کے خلاف گوائی دینا جائز ہے ، اگر چداس کوشک ہو کہ شاید علی نے دین اداکر دیا ہویا عمر نے اس کو دین سے بری کر دیا ہو، اس لئے کہ سابقہ یقین کے مقابلہ میں شک کا اعتبار نہیں (۱)۔

## گواهی میں شک:

ایک سود ینار میرے علم میں یا میرے گمان میں یا میرے گمان کے لحاظ
ایک سود ینار میرے علم میں یا میرے گمان میں یا میرے گمان کے لحاظ
سے ہے، تو اس کی گواہی قبول نہیں کی جائے گی، کیوں کہ گواہی کے
الفاظ میں اضافہ کرنے کے سبب اس میں شک داخل کردیا ہے، اس
لئے کہ شہادت کا رکن (میں گواہی دیتا ہوں) لفظ "أشهد" ہے، پچھ
اور نہیں کہ اس میں گواہی قتم اور حال کی خبر دینے کا مفہوم ہے تو گویاوہ
کہ درہا ہے: میں اللہ کی قتم کھاتا ہوں کہ میں اس سے باخبر ہوں، اور
اس کی خبر دیتا ہوں اور اسی وجہ سے لفظ "أشهد، متعین ہے ۔
مالکیہ میں سے حنون نے بیان کیا ہے کہ اگر گواہ کسی عورت کے
خلاف نکاح یا اقرار یا بری کرنے کی گواہی دیں، اور فریق مخالف مطال کے دیا وہ اور فریق مخالف

مالکیہ میں سے تحون نے بیان کیا ہے کہ اگر گواہ تسی عورت کے خلاف نکاح یا اقرار یا بری کرنے کی گوائی دیں، اور فریق مخالف مطالبہ کرے کہ اس عورت کو چندعور توں میں داخل کردیا جائے، تاکہ گواہان ان کے درمیان اس عورت کی شناخت کرسکیں، اور گواہ کہیں: ہم نے اس عورت کے خلاف اس کی ذات اور اس کے نسب کو جان کر گوائی دی ہے، ہمیں یہ معلوم نہیں کہ آج اس کو بہچان لیس کے یا نہیں جب کہ اس کی حالت بدل گئی ہے، لہذا ہم اس کی ذمہ داری نہیں لیس گے تو اس حالت میں اس عورت کی شناخت ضروری ہے، ورنہ لیس گے تو اس حالت میں اس عورت کی شناخت ضروری ہے، ورنہ شک کی وجہ سے ان کی گوائی ردکر دی جائے گی، لیکن اگر گواہ کہیں:

ہمیں اندیشہ ہے کہ وہ بدل چکی ہوتو واجب یہ ہے کہ ان گوا ہوں سے کہا جائے: اگر تہمیں شک ہے، حالا نکہ تہمیں یقین تھا کہ یہ عورت فلال کی بیٹی ہے، اور اس عورت کے خلاف گواہی کے وقت سے آج تک اس کے علاوہ اس آ دمی کی کوئی دوسری بیٹی نہیں ہے تو اس حالت میں گواہی جائز ہے، اور قبول کی جائے گی ۔

قابل اشارہ امریہ ہے کہ مالکیہ کے نزدیک شک کے ساتھ گواہی دینا گواہ کی''عدالت'' کوختم کردیتا ہے ۔ اس جیسی وجو ہات سے تمام فقہاء نے زور دے کر کہا ہے کہ شک سے معاوضہ ثابت نہیں ہوتا ہے ۔ اور انہوں نے ساعی شہادت کے مقبول ہونے کے لئے کچھ قیودلگائی ہیں، اس لئے کہ اس میں شک کا داخل ہوناممکن ہے ۔

### نسب میں شک:

کسا – الف – جس مطلقہ عورت پر عدت واجب ہواس کے بچہ کا نسب شوہر سے ثابت ہوتا ہے،الا یہ کہ یقین کے ساتھ معلوم ہو کہ وہ بچہ اس شوہر کا نہیں،اس کی صورت یہ ہے کہ وہ اس بچہ کو دوسال سے زائد عرصہ کے بعد جنے، یہ اس لئے ہے کہ دخول سے قبل طلاق جملہ تعلقات کے ساتھ زکاح کے ختم ہونے کا سبب ہے،لہذا ہرا عتبار سے نکاح یقینی طور پر زائل ہوگیا، اور جو یقین کے ساتھ زائل ہواسی جیسے نکاح یقین کے بیٹیر ثابت نہ ہوگا،لہذا اگر طلاق کے دن سے چھ ماہ سے مم صمیں بچہ کو جنے تو ہمیں یقین ہے کہ علوق (استقرار حمل) حالت عرصہ میں بچہ کو جنے تو ہمیں یقین ہے کہ علوق (استقرار حمل) حالت شراش' (زکاح) میں تھا،شوہر نے اس سے مباشرت کی اور وہ عورت

<sup>(</sup>۱) شرح القواعد الفقهيه ر۳۸ ـ

<sup>(</sup>۲) حاشیه ابن عابدین علی الدرالمختار ۴ ر ۱۳ ۵۔

<sup>(</sup>۱) التاج والإكليل بهامش مواهب الجليل ۲ ر ۱۹-

<sup>(</sup>٢) حاشية الدسوقي على الشرح الكبير ٢٠٢٨-

<sup>(</sup>۳) بدائع الصنائع ۲ ر ۲۳۳\_

<sup>(</sup>٧) د يكھئے:الموسوعة الفقه بيه اصطلاح'' شہادة''۔

اسی سے حاملہ ہے؟ کیوں کہ طلاق کے بعد کی وطی سے ہونے کا احتمال نہیں ہے،اس کئے کہ تورت جے ماہ سے کم عرصہ میں بحینہیں جنتی ،لہذا بدالیی وطی کے سبب ہوگا جوشوہر کے'' فراش'' ( نکاح ) میں رہتے ہوئے پیش آئی،اوراس کے فراش میں استقر ارحمل اس سے نسب کے ثبوت کا سبب ہے، اور اگر چھ ماہ یااس کے بعد بچہ جنے تو شوہر کے "فراش" (نکاح) کے اندراس کے پیدا ہونے کا یقین نہیں،اس کئے کہ ہوسکتا ہے کہ طلاق وفراش کے بعدیائی جانے والی وطی سے ہوا ہو، جویتنی طور پر زائل ہو چکاتھا،لہذا شک کے ساتھ ثابت نہ ہوگا (۱) ب- اگرکوئی شخص کسی لقیط (نومولودیچینکا ہوا بچہ) کے نسب کا د عوی کرے تواس کواس کے ساتھ لاحق کر دیا جائے گا، کیوں کہ تنہااس کا دعوی ہے،اب اگراس کے بعد کوئی دوسرا آئے اوراس کا دعوی کرے تو پہلے شخص سے اس کا نسب ختم نہ ہوگا (حالانکہ دوسرے کے دعوے نے شک پیدا کردیا ہے)،اس لئے کہ پہلے کے لئے بیکا فیصلہ کردیا گیا، لہذا وہ محض دعوے سے ختم نہ ہوگا، البتۃ اگر قیافہ شناس گواہی دیں کہ وہ دوسر شخص کا بچہ ہے توان کے قول کا اعتبار ہوگا ،اس کئے کہ قیافہ نسب کے لاحق کرنے میں بینہ ( ثبوت ) مانا جاتا ہے <sup>(۲)</sup> ۔اگر لقیط کا دعوی دوآ دمی کریں،اور قیا فیہشناس اس کودونوں کے ساتھ لاحق کریں تو ہیہ شرعاً درست ہوگا، وہ دونوں کا بیٹا ہوگا،اس کو دونوں سے ایک بیٹے کی

اصحاب رائے نے کہا بحض دعوے سے ان دونوں کے ساتھ لاحق

(۱) المغنى مع الشرح الكبير ۲ر ۲۰۰، نهاية الحتاج للرملي ۲۸ ۵۲ مطبعة الحلي مصر ۵۷ ساه-

میراث ملے گی ،اوران دونوں کواس سے ایک باپ کی میراث ملے گی ،

یہ رائے حضرت عمر بن الخطاب اور حضرت علی بن ابی طالب ؓ سے

(۲) نهایة الحتاج للرملی ۸ ر ۳۵۲ مطبعة الحلبی مصر ۵۷ ۱۳۵۰ هه۔

مروی ہے، یہی ابوثور کا قول ہے ''

کیاجائے گا،اس کئے کہاس کے متعلق بہت ہے آثار منقول ہیں۔

# شک کا فائدہ تہم (ملزم) کوملتاہے:

م ١٣٠ - اس پرفقهاء کا اتفاق ہے کہ شبہات کی وجہ سے حدود ٹال دی جاتی ہیں (۱) ۔ اس کی اصل حضرت عائشگی حدیث ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا: "ادروو وا الحدود عن المسلمین ما استطعتم، فإن کان له مخرج فخلوا سبیله، فإن الإمام أن یخطیء فی العقوبة" (۲) یخطیء فی العقوبة" راستہ ہوتواس کو چھوڑ دو، اس لئے کہ امام کامعاف کرنے میں غلطی کرنا راستہ ہوتواس کو چھوڑ دو، اس لئے کہ امام کامعاف کرنے میں غلطی کرنا مزادینے میں غلطی کرنا ہے۔ ایک دوسری حدیث میں سزادینے میں غلطی کرنا ہے۔ "ایک دوسری حدیث میں الو، جہاں تک ٹالو، کی صورت پاؤ)، حضرت عبد اللہ بن عمرو بن ٹالو، جہاں تک ٹالنے کی صورت پاؤ)، حضرت عبد اللہ بن عمرو بن العاص کی روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ من حد فقد و جب" (۱۳۰۰) الحدود فیما بینکم فما بلغنی من حد فقد و جب" (۱۳۰۰)

<sup>(</sup>۱) غمزعيون البصائر على الاشباه والنظائر لا بن تجيم ار ۷۹ سومزيهة النواظر على الاشباه والنظائر ۱۴۷۲

<sup>(</sup>۲) حدیث عائش فی الدرؤوا الحدود عن المسلمین سس کی روایت ترندی (۲) حدیث عائش الحکی کی ہے، اور ابن قجر نے التحیص (۵۲/۴ طبع شرکة الطباعة الفنیه) میں اس کوضعیف قراردیا ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "دفعوا الحدود ما وجدتم لها مدفعا" کی روایت ابن ماجه (۲) حدیث کلی کی کاروایت ابن ماجه (۲) ۸۵ طبع الحلی ) نے حضرت ابوہریرہ سے کی ہے ، بوصری نے مصباح الزجاجہ (۲/۲) طبع دارالجنان) میں اس کی اسنادکو ضعیف کہا ہے۔

<sup>(</sup>٣) عنو کا تکم فرما یا ، لینی گناه کو درگز رکردینے کا ، لینی بید که حدود کو آپس میں ساقط کر دو ، اوراس کو میرے پاس نہ لاؤ ، کیوں کہ جب جھے علم ہوجائے گاتو میں اس کو ضرور نافذ کروں گا (جامع الاصول ۱۹۰۴) ، اس سے ذکور قاعدہ کا پیتہ چلتا ہے ، جس میں عمومی طور پر تخفیف کرنے اور درگز رکرنے کی ترغیب ہے ، اور حدیث یاک: "تعافوا الحدود فیما بینکم ......" کی روایت ابوداؤد

(حدود کوآپی میں معاف کرلیا کرو، جو حدمیرے پاس پہنچ جائے گی وہ واجب ہوجائے گی)۔ اس قاعدہ سے بیٹا بت ہوتا ہے: اول: ملزم کی طرف جرم کومنسوب کرنے میں (حتی الامکان) یقین پراعتاد کیا جائے گا، دوم: شک (خواہ اس کی جو بھی نسبت ہو، اس کا محل جو بھی ہواور اس کا طریقہ جو بھی ہو) اس کا فائدہ ملزم کوملتا ہے، اور اس سے حدثل جاتی ہے۔ شاطبی کہتے ہیں: دلیل (یہاں پر) حد کے نافذ کرنے میں ظن کا فائدہ دینے والی ہوتی ہے، اس کے باوجود اگر اس کے خلاف کوئی شبہ ہو (اگر چہ کمزور ہو) اس کا حکم غالب ہوجا تا ہے، اور اس ایس ختی عفو کے درجہ میں داخل ہوجا تا ہے، اور اس کے ایس کے ایس ہوجا تا ہے، اور اس کا حکم غالب ہوجا تا ہے، اور اس کا حکم غالب ہوجا تا ہے، اور اس ایس ختی عفو کے درجہ میں داخل ہوجا تا ہے۔

سوم: معافی میں غلطی کرنا شرعاً سزا میں غلطی کرنے سے افضل ہے، چنا نچہ بجرم کو عملی طور پر بری کردینا اللہ اور اس کے رسول کے نزدیک بے قصور کو سزا دینے سے زیادہ پندیدہ ہے، اس اصول کی تطبیقات ہمیں صحابہ کرام اور تابعین کے فیصلوں اور مجہدین کے فیاوے میں ملتی ہیں، مثلاً: حضرت عمر نے والی بھرہ حضرت مغیرہ بن شعبہ کے مقدمہ میں جن پرایک ہیوہ عورت کے ساتھ بدکاری کا الزام تھا، جس کے ساتھ وہ حسن سلوک کیا کرتے تھے بہی فیصلہ کیا، چنا نچہ خلیفہ نے والی کو بلایا، اور الزام کے گواہوں کو بھی، تو تین گواہوں نے جمرم کے واقع ہونے کے دیکھنے کی گواہی دی، لیکن چو تھے گواہ نے جس کے ذریعہ سے نصاب پورا ہوجاتا، کہا: ان لوگوں نے جو پچھ کہاوہ تو میں نے نہیں دیکھا، البتہ مجھے شک کی بات نظر آئی اور سانس او پر تو میں نے نہیں دیکھا، البتہ مجھے شک کی بات نظر آئی اور سانس او پر مغیرہ سے الزام کوختم کردیا اور ان کی براءت و طہارت کو قائم رکھا اور مغیرہ سے الزام کوختم کردیا اور ان کی براءت و طہارت کو قائم رکھا اور

تینوں گواہوں پر حدقذ ف جاری کیا (۱)

خود حضرت عمر نے قحط کے سال چوری کی حدکونا فدنہیں کیا، اس لئے کہ انہوں نے عام بھوک مری کواضطرار (مجبوری) کا قریبنہ قرار دیا، اور اضطرار چوری میں ایسا شبہ ہے جو چور سے حدکوروک دیتا ہے، بلکہ مجبوری کی حد کے اندراندراس کے لئے چوری کومباح کردیتا ہے۔

ائمہ نے لکھا ہے کہ جوشخص اپنے والد کا مال خفیہ طور پراس گمان کے ساتھ لے لے کہ وہ اس کے لئے مباح ہے تو اس پر حدنہیں ، اور جو تین طلاق والی عورت سے عدت میں اس گمان کے ساتھ مباشرت کرلے کہ اس کے لئے حلال ہے تو اس پر بھی حدنہیں ہوگی ۔

امام ابوحنیفہ سے یہ قول منقول ہے کہ جس کو'' شبہ عقد'' کہا جاتا ہے۔ اس کے سبب حدثل جاتی ہے، لہذا (ان کی رائے کے مطابق) جو شخص اپنی کسی محرم عورت سے عقد ذکاح کرنے کے بعداس سے جماع کرلے اس پر حدنہیں ،اگر چہاس کو حرمت کاعلم ہو، جیسے بلا گواہ کسی عورت سے شادی کر کے اس سے ہم بستری کرلے، جب کہ صاحبین کی رائے کے مطابق (اگراس کو حرمت کاعلم ہوتو) اس پر حد ہوگی، اور کی رائے کے مطابق (اگراس کو حرمت کاعلم ہوتو) اس پر حد ہوگی، اور کیں معتمد ہے۔

شک کے ساتھ رخصتیں وابستہ نہیں، یا رخصتیں شک کے ساتھ وابستہ نہیں:

9 سا- یدایک فقهی قاعدہ کے الفاظ ہیں، اس کوسیوطی نے تقی الدین سبکی کے حوالے سے لکھا ہے، اور انہوں نے اس پر حسب ذیل جزئیات کومتفرع کیا ہے:

الف-جس کوخفین (چمڑے کے موزوں) یا جوربین (پائنا بوں)

<sup>= (</sup>۱۹٬۰ ۵۳ محقیق عزت عبید دعاس) اور حاکم (۱۹٬۳۸ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے، حاکم نے اس کوشیح قرار دیا ہے اور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) الموافقات ار ۱۷ ا ـ

<sup>(</sup>۱) تاریخالامم والملوک للطبری ۴۸۰۷-۱۱۰

<sup>(</sup>۲) الحموى على الأشباه والنظائر أر ۳۸۰\_

<sup>(</sup>۳) الحمو ي على الاشباه ا ۸۱۸ ۱،۳۲ عابدين على الاشباه ر ۱۳۳س

وغیرہ پرمسے کے جواز میں شک ہواس کے لئے دونوں پاؤں دھونا واجب ہے۔

ب-جس کواپنے ایک پاؤں کے دھونے میں شک ہو، پھر بھی وہ دونوں پاؤں خفین میں داخل کر لے، اس کے لئے ان پرمسح کرنا مباح نہیں۔

ج-جس کوقص کے جواز میں شک ہواس کے لئے نماز پوری پڑھناواجب ہے،اس کی گئی صورتیں ممکن ہیں (۱)۔

شلل

تعريف:

ا- ''شلل'' لغت میں: ''شل العضو یشل شللا'' کا مصدر ہے، جس کے معنی: عضو میں لنجا بن لگنا یا خشک ہونا ہے، جس کی وجہ سے حرکت کی صلاحیت باطل ہوجائے یا چلی جائے، یہاس وقت ہوتا ہے جبرگیں خراب ہوجائیں یا کمزور ہوجائیں۔

کہاجاتا ہے: "شل فلان" فلاں انجاہوگیا، کسی کے لئے دعا کے واسطے: "لا شلت یمینک" (تمہارادایاں ہاتھ بے کارنہ ہو) اور بددعا کے لئے: "شلت یمینک" (تمہارادایاں ہاتھ بے کار ہوجائے) بولتے ہیں، مذکر کے لئے " أشل" اور مؤنث کے لئے "شلاء" آتا ہے، اور جمع "شل" ہے ۔۔

شلل اصطلاح میں:عضو کا خراب ہونا اور اس کی حرکت کاختم ہونا ہے، اس حالت میں عضو بے کار ہوجاتا ہے۔ اس حالت میں عضو کے کار ہوجاتا ہے۔ احساس ختم ہونا شرطنہیں، بلکہ محض کام نہ کرسکنا شلل ہے۔

' شلل'' سے متعلق احکام: ''شلل'' سے بہت سے احکام وابستہ ہیں: الف-وضو:

۲ - حنفیہ کے برخلاف مالکیہ، ثنافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ مرد

(۱) - المعجم الوسيط.

<sup>(</sup>۲) مطالب أولى النبى ۲۸/۱، الجمل على شرح المنهاج ۵/۵ ۱۱۲،۳۵، روضة الطالبين ۱۹۸۹ ا

<sup>(</sup>۱) الأشباه والنظائرللسيوطي: قاعده (۱۵) ص را ۱۲ دارالكتب العلميه بيروت طبع اول ۴۳ ۱۲ هـ

عورت کو ہاتھ لگائے تو وضوٹوٹ جاتا ہے، مالکیہ و حنابلہ نے اس میں یہ قیدلگائی ہے کہ ہاتھ لگانا شہوت سے ہو، اسی طرح ان حضرات کے نز دیک شرمگاہ کوچھونے سے وضوٹوٹ جاتا ہے، اور انہوں نے کہا کہ جس عضوکوچھویا جائے، یا جس عضو کے ذریعہ چھویا جائے وہ صحیح سالم ہویا لنجا، برابر ہے (۱)۔ اس میں کچھا اختلاف و تفصیل ہے جس کو اصطلاح '' حدث'' میں دیکھا جائے۔

# ب-"اشل" (لنج) كي نماز:

سا- مریض یا لنجا آ دمی جمهور کے نزدیک نماز کے وہ ارکان ادا کرے گاجنمیں وہ ادا کرسکتا ہو، اس لئے کہ جو کسی فعل سے عاجز ہواس کواس کا مکلف نہیں بنا یاجا تاہے، لہذا اگروہ قیام سے عاجز ہوتو بیٹھ کر رکوع و سجدہ کے ساتھ نمازادا کرے، اورا گراس سے بھی عاجز ہوتو بیٹھ کر اشارہ سے پڑھے، اور سجدہ کورکوع سے پست رکھے، اورا گر بیٹھنے سے عاجز ہوتو چت لیٹ کراشارہ سے پڑھے، اس لئے کدرکن کا ساقط ہونا عذر کی وجہ سے ہوتا ہے، لہذا عذر کے بقدراس کو مقرر کیا جائے گا۔

حضرت عمران بن حصین سے روایت ہے کہ انہوں نے کہا: میں بیار ہوا تو رسول اللہ علیہ نے میری عیادت فرمائی اور ارشاد فرمایا: "صل قائماً، فإن لم تستطع فعلی جنب، تومئی إیماءً" (کھڑے ہوکر نماز پڑھو، اور اگریدنہ جنب، تومئی إیماءً" (کھڑے ہوکر نماز پڑھو، اور اگریدنہ

(۱) بدائع الصنائع للكاساني ار۲۹، جواهرالإ كليل ار۲۱، القليو بي وعميره ار ۳۳، کشاف القناع للبهو تي ار۱۲۹، روضة الطالبين ار ۲۴۷، ۲۵۷\_

ر) حدیث: "صل قائمًا، فإن لم تستطع فقاعدًا ......" کی روایت بخاری (افق میری الله می الله میری الله میری حضرت جابرً کی حدیث مرفوعاً وارد ہے: "إن استطعت أن تسجد علی الأرض فاسجد و إلا فأو میء إیماء و اجعل السجود أخفض من الركوع " ،اس كويتم ن المحمد میری نے المجمع (۱۸/۸) طبع القدى ) میں ذكر كیا ہے، اور كہا: "سے بزار اور البویعلی نے روایت كیا ہے، اور بزار كر جال بیں "

ہوسکے تو بیٹھ کر، اورا گریہ بھی نہ ہوسکے تو کروٹ سے (لیٹ کر) اشارہ کرو)۔

قاضی خاں نے کہا: جومریض سرکے اشارے سے عاجز ہونماز اس سے ساقط ہے ۔ د کیھئے: اصطلاح '' صلاۃ المریض''۔

ج-جنایت جو مثلل کاسب ہو:

سم - ماریازخم کے ذریعہ تعدی کی وجہ سے اس طور پر شلل پیدا ہوجائے کہ عضو کے برقرار رہتے ہوئے منفعت ختم ہوجائے تو قصاص کے وجوب کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

اس کی تفصیل اصطلاح'' جنایة علی مادون النفس'' فقره ۱۳ سم میں ہے۔

# د-شل عضو کے بدلے جے وسالم عضو کو کا ٹنا:

۵- اگرضیح وسالم ہاتھ والا مجرمشل ہاتھ پر جنایت کرکے اس کوکاٹ دے توشل ہاتھ کے بدلہ میں صحیح سالم ہاتھ نہیں کاٹا جائے گا، اسی طرح جس کوکاٹا گیا اگر وہشل پاؤں یا زبان ہو( تو اس کا بھی یہی حکم ہے)، اس کئے کہ مماثلت نہیں ہے، اگر چہ مجرم راضی ہو، لہذا اس میں حکومت عدل (معتبر کافیصلہ) واجب ہوگا، الایہ کہ کاٹا گیا عضو، شل کان یا ناک ہوتو اس میں عضو کی پوری دیت واجب ہوگی، اس کئے کہشل ہاتھ یا پاؤں میں خوبصورتی کے سواکوئی نفع نہیں، لہذا اس کے بدلہ میں کوئی ایساعضو نہیں کا ٹاجائے گاجس میں نفع ہو، مثلاً صحیح سالم عضو (۱)۔

را) بدائع الصنائع ار۱\*۱۰ ابن عابدين ار۸\*۵، جواهر الإكليل ار۵۵ ، القليو بي وغمير دار ۱۴۵ - ۱۲ ،۱۲ ،۲۰۷ ، المغنى ۱۸۸ / ۱۳۸ .

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۵/۳۵، جواهر الإکلیل ۳/۲۵۹، ۱۳، القلیو بی و عمیره ۴/۷۱۱، لمغنی ۷/۳۳۷۔

# تفصیل'' دیات'' فقره رسم میں دیکھی جائے۔

# ھ-صیح عضو کے بدلہ میں شل عضو کو کا ٹنا:

Y-اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ سے عضو کے بدلہ سے عضو کو کا ٹا جائے گا،
البتہ شل عضو کو سے کے بدلہ کا ٹنے میں اختلاف ہے، حنفیہ شافعیہ
اور حنا بلہ کی رائے ہے کہ مظلوم کو اختیار ہے، اگر قصاص لینا چاہ تو
لے سکتا ہے، اس کے علاوہ اس کو کچھ نہیں ملے گا، اور اگر چاہ تو
معاف کر کے دیت لے لے۔

ہاتھ اسی وقت کا ٹاجائے گا جبکہ اہل تجربہ وبصیرت کہیں کہ داغنے سے خون رک جائے گا،لیکن اگروہ کہیں: خون نہیں رکے گاتو شا فعیہ وحنابلہ کی صراحت کے مطابق قصاص نہیں ، اس کے ہاتھ کی دیت واحب ہوگی۔

مالکیہ کے نزدیک مجرم کا ہاتھ اگرشل ہوتوضیح ہاتھ کے بدلہ نہیں کاٹا جائے گا،اس لئے کہ مماثلت نہیں ہے، اور اس پر ''عقل'' یعنی دیت واجب ہوگی (۱)۔

امام زفر کے علاوہ حنفیہ اور مالکیہ کی رائے ہے کہ شل ہاتھ، شل ہاتھ، شل ہاتھ کے بدلہ نہیں کا ٹا جائے گا، اس لئے کہ شل ہونا ایک بیماری ہے، اور بدن میں بیماریوں کی تا ثیر مختلف ہوتی ہے۔

حفیہ نے اس کی علت بیر بیان کی ہے کہ دونوں کے ہاتھوں میں کی جے کہ دونوں کے ہاتھوں میں کی جے کہ دونوں کے ہاتھوں میں اختلاف کا سبب ہے، اوراس کا علم ، انداز ہ اورظن سے ہوگا، لہذامما ثلت کا علم نہ ہوسکے گا۔ شافعیہ، حنابلہ اور حفیہ میں امام زفر کی رائے ہے کہ شل ہاتھ یا یا وَاں ، شل کے بدلہ کا ٹا جائے گا، لیکن بیاس وقت ہوگا جب کہ دونوں یا وَاں ، شل کے بدلہ کا ٹا جائے گا، لیکن بیاس وقت ہوگا جب کہ دونوں

شل ہونے میں برابر ہوں ، یا مجرم کا''شل'' ہونا زیادہ ہوا درخون کے رہے درخون کے رہے درہے کا ندیشہ نہ ہو، ورنہ ہیں کا ٹاجائے گا ''۔

لیکن حنفیہ میں امام زفر نے کہا: اگر دونوں برابر ہوں تو دونوں میں قصاص ہے، اور اگر جس کا ہاتھ کٹا ہے اس کا ہاتھ کم'' شل' والا ہوتو اس کو اختیار ہے، اگر چاہتے تو دوسر کا ہاتھ کا ٹے اور اگر اس کا ہاتھ زیادہ شل والا ہوتو اس کو تاوان کا ضامن بنائے، اور اگر اس کا ہاتھ زیادہ شل والا ہوتو قصاص نہیں، اس کو اس کے ہاتھ کا تاوان ملے گا

مزید تفصیل کے لئے دیکھئے: (الموسوعة الفقهیہ' جنایة علی مادون النفس' فقره ر ۱۵، جلد ۱۲)۔

## و- لنج كا نكاح:

2 - فقہاء کااس بات پراتفاق ہے کہ اگر شوہ ('عنین' (نامرد) ہوتو بیوی کو اختیار ہوگا، لہذا اگر عضو تناسل کے علاوہ کسی عضو میں شل ہوتو اس کو نکاح کے عیوب میں نہیں شار کیا جائے گا، اس لئے کہ لطف اندوزی ختم نہیں ہوتی، اور نہ اس کے بڑھنے کا اندیشہ ہوتا ہے، ابن قدامہ نے کہا: اس کی وجہ سے نکاح فسح نہیں کیا جائے گا، جیسے اندھا بن اور لنگڑ ابن کی وجہ سے نکاح فسح نہیں کیا جائے گا، جیسے اندھا بن اور لنگڑ ابن کی وجہ سے، نیز اس لئے کہ فسخ کا ثبوت نص یا اجماع یا قیاس ہی سے ہوتا ہے اور یہاں کچھ نیں (")۔

عنین کے مسکلہ کی مزید تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح ''۔ ''عنین''اور'' نکارج''۔

<sup>(</sup>۱) البدائع ۲۹۸/۷، روضة الطالبين ۱۹۳۹-۲۰۲، كشاف القناع ۵۵۲/۵-۵۵۷/۵۵۵–۵۳۵،شرح الزرقاني ۱۹،۱۲/۸۱

<sup>(</sup>۱) مغنى المحتاج ٢ سر ٣٣، كشاف القناع ٥ ر ٥٥ ، البدائع ٧ س ١٠٠٠ س

<sup>(</sup>۲) الدائع ١ س٠٣ ـ

<sup>(</sup>۳) الاختيار لتعليل المختار سر۱۱۵، جواهر الإكليل ۱۲۹۹، القليو بي وعميره سر۲۱۱-۲۲۱، مغني ۲/ ۲۵۰-۲۵۲\_

نثم

شِمال

تعريف:

ا- شم لغت میں: "شممته أشمه و شممته أشمه شما" كا مصدر ہے، شم: ناك كامحسوس كرنا، اور بوكا جاننا ہے۔
امام ابوحنيفه نے كہا: تشمم الشيء و اشتمه: كس چيزكو ناك سے قريب كرنا تاكه اس كى بوكو سي كے لائے۔
اس لفظ كا اصطلاح معنى لغوى معنى سے الگنہيں ہے۔

### متعلقه الفاظ:

### الف-استنكاه:

۲ – لسان العرب میں ہے: استنکھہ: منہ کی بوسونگینا، اسم: کلہت ہے، اور نکھتہ: اس کی بوسونگھی۔حضرت ماعز اسلمی کے واقعہ والی حدیث میں ہے: "فقام رجل فاستنکھہ" (۲) یعنی ایک آ دمی نے اٹھ کران کے منہ کی بوسونگھی (۳)۔

شرعی حکم: ۳- سونگھنا کبھی واجب ہوتا ہے ، اگر خریدار کے پاس عیب پیدا

(m) لسان العرب.

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، المعجم الوسيط، مغنی المحتاج ۱/۸۲-

<sup>(</sup>۲) حدیث قصة ماعز الأسلمی: "فقام رجل فاستنکهه" کی روایت مسلم (۲) (۳/ ۱۳۲۲ طبح الحلمی ) نے حضرت بریدہ سے کی ہے۔

ہوجائے توسوکھی جانے والی چیزی ہوئے بارے میں دائر مقد مات کی وجہ سے جن گواہوں کو سو کھنے کا حکم دیا جائے ان کے لئے سو گھنا واجب ہے، جہال مقصود عیب کی وجہ سے رد کرنا یار دنہ کرنا ہو (ا) اس طرح گواہوں کا شراب کی بومعلوم کرنے کے لئے نشہ والے شخص کا منہ سو تھنا (واجب) ہے ()

مجھی سونگھنا حرام یا مکروہ ہوتا ہے، جیسے جج یا عمرہ میں احرام والے کے لئے خوشبوسونگھنا،ان لوگوں کے نزدیک جواس کے قائل ہیں ۔۔

تبھی سونگھنا مباح ہوتا ہے، مثلاً مباح پھول،خوشبودار پودا،اور مباح خوشبوسونگھنا،کیکن اگراجنبی عورت کی لگائی ہوئی خوشبو ہوتو بالقصد اس کوسونگھناحرام ہے ۔۔۔

# روزه دار کاخوشبو وغیره سونگهنا:

۲۹ - حنفیہ و ما لکیہ کی رائے ہے کہ اگر روزہ دار اپنے حلق میں دھونی دی جانے والی چیز کا دھواں داخل کر کے اس کی خوشبوسو تکھے تو اس کا روزہ ٹوٹ جائے گا، اس لئے کہ اس سے بچناممکن ہے، اور اگر اس کے کہ اس سے بچناممکن ہے، اور اگر اس کے حلق میں نہ پہنچ تو رروزہ نہیں ٹوٹے گا، اور اگر ایسی ہواسو تکھے جس میں گل ب وغیرہ کی خوشبو ہوجس کا کوئی جسم نہیں تو حنفیہ کے نزدیک روزہ نہیں ٹوٹے گا، مالکیہ نے اس کو مکر وہ کہا ہے۔

اسی طرح شافعیہ کے نزدیک دن میں روزہ دار کے لئے ریحان وغیرہ سونگھنا مکروہ ہے،اس لئے کہالیا کرنا ترفہ (آرام لینا) ہے،اس لئے اس کوترک کرنامسنون ہے۔

(۴) المنثور ۲ر ۸۷\_

حنابلہ کے نزدیک اگر خوشبولیسی ہوئی (سفوف) ہوتو اس کو سونگھنا مکروہ ہے،اس لئے کہ اس کے سونگھنے سے بیاندیشہ ہے کہ اس کے سانس کے ساتھ حلق میں کھینچ کر آجائے،لہذا گلاب کا پھول،عزبر،مثک جوسفوف نہ ہوں ان کا سونگھنا مکروہ نہیں (۱)۔

# احرام والے کے لئے خوشبوسو کھنا:

2- حنفیہ و مالکیہ کی رائے ہے کہ احرام والے کے لئے خوشبوسونگھنا کروہ ہے، مالکیہ کے نزدیک نراور مادہ خوشبو کے درمیان کوئی فرق نہیں (۲) \_ یہی '' المدونہ'' کا مذہب ہے، اور مالکیہ میں سے باجی نے کہا: مادہ خوشبوسونگھنا حرام ہے ''

شافعیہ کے نزدیک بھی احرام والے کے لئے خوشبوسو گھنا مکروہ ہے ((\*) کیکن'' المہذب' اوراس کی شرح'' المجموع'' کی عبارت سے سمجھ میں آتا ہے کہ جس کوخوشبوشار کیا جائے مثلاً گلاب، مشک اور کا فور،اس کوسو گھنا حرام ہے، فارس ریحان، نرگس اور نیاو فروغیرہ کے بارے میں دومخلف اقوال ہیں: اول: ان کوسو گھنا جا کڑ ہے، اس لئے کہ حضرت عثمان ؓ کے بارے میں منقول ہے کہ ان سے دریافت کیا گیا کہ احرام والا باغ میں جاسکتا ہے؟ انہوں نے کہا: ہاں، اور ریحان سونگھ سکتا ہے، نیز اس لئے کہان چیزوں میں تروتازہ ہونے کی ریحان سونگھ سکتا ہے، نیز اس لئے کہان چیزوں میں تروتازہ ہونے کی ریحان سونگھ سکتا ہے، نیز اس لئے کہان چیزوں میں تروتازہ ہونے کی

<sup>(</sup>I) المنثور ۲ / ۸۷\_

<sup>(</sup>٢) المواق بهامش الحطاب ١٤/٦ ٣١٨

<sup>(</sup>۳) المغنی ۳ر ۲۳ سالمنثو ر ۲ر ۸۷ البدائع ۱۹۱۷ –

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۲ر ۹۷، ۱۱۳، اسبل المدارک ۱ر۱۹، جواهر الإکلیل ۱ر۱۹، ۱۳۹۰ حافیة الدسوقی ۱ر۵۲۵، اُسنی المطالب ۱ر۴۲۲، الجمل علی شرح المنج ۲ر۲۹ ۴،شرح منتهی الارادات ار ۴۵۴۔

<sup>(</sup>۲) نرخوش بو: وہ ہے جس کی تیز خوشبوہو، اور چھونے والے پر اس کا مکمل اثر نہ آئے جیسے: یاسمین، گلاب، اور مادہ خوش بو: وہ ہے جس کی تیز خوش بو ہواور چھونے والے پراس کا مکمل اثر آجائے جیسے زید (جھاگ)،مشک اورزعفران (منح الجلیل ار ۵۱۰)۔

<sup>(</sup>۳) ابن عابدین ۲/۱۰۱،البدائع ۲/۱۹۱۰مخ الجلیل ۱۸۰۱–۵۱

<sup>(</sup>۴) الجمل على المنهج ٢/٩٥٩\_

حالت میں خوشبو ہوتی ہے اور خشک ہونے پرخوشبونہیں رہتی۔

دوم: ناجائزہ، اس کئے کہ ان کی خواہش خوشبو کے لئے ہوتی ہے، لہذا یہ گلاب اور زعفران کی طرح ہو گئے، بیہ بی نے اپنی سند سے حضرت ابن عباس کے بارے میں لکھا ہے کہ احرام والے کے لئے ریحان سو تکھنے میں وہ کوئی مضا گفتہ نہیں سمجھتے تھے، اور بیہ بی نے اس کے برعکس روایت دو شیح سندوں کے ساتھ حضرت ابن عمر اور حضرت جابر سے نقل کی ہے، چنا نچہ ابن عمر سے ایک روایت ہے کہ وہ احرام والے کے لئے ریحان سونگھنا مکروہ سمجھتے تھے، اور دوسری روایت مضرت ابوز بیر گئی ہے کہ انہوں نے سنا کہ حضرت جابر سے سے کہ وہ احرام حضرت ابوز بیر گئی ہے کہ انہوں نے سنا کہ حضرت جابر سے سے کہ واور خوشبو اور تیل کو سونگھ سکتا ہے توانہوں نے کہا: نہیں۔

جو چیزیں اکثر کھانے اور علاج کے لئے لائی جاتی ہیں مثلاً: لونگ، دارچینی، اور میوے جیسے سیب اور زرد آلو، ان کو کھانا اور سونگھنا جائز ہے، اس لئے کہ پیخوشبونہیں ہیں۔

شافعیہ کے نزدیک احرام والے کے لئے عطر فروش کے پاس اورالی جگہ جہال دھونی دی جارہی ہو بیٹھنا جائز ہے، اس لئے کہ اس سے روکنے میں مشقت ہے، نیز اس لئے کہ یہ بالقصد خوشبولگا نانہیں اوراس سے بچنامستحب ہے، الایہ کہ عبادت کی جگہ میں ہو، جیسے کعبہ شریف کے قریب اس وقت بیٹھنا جب اس کودھونی دی جارہی ہومکروہ نہیں ہے، اس لئے کہ اس کے قریب بیٹھنا عبادت ہے (ا)۔

حنابلہ نے تفصیل کی ہے ، انہوں نے کہا: عمدہ خوشبو والے پودے تین قتم کے ہیں:

اول: جوخوشبو کے لئے نہیں اگا یا جائے ، اور نہ اس سےخوشبو بنائی جاتی ہے ، جیسے جنگل پودے مثلاً: شج (ایک قتم کی گھاس)، قیصوم

(ایک قسم کا پودا)، اور خزامی (ایک قسم کا پوداجس کا پھول بہت خوشبودار ہوتاہے) اور تمام میو ہے جیسے لیموں اور سیب، اور جن کولوگ خوشبو کے مقصد سے نہیں بوتے جیسے مہندی اور عصفر (زعفران) ان کو سوگھنا مباح ہے، ان میں فدیہ نہیں، ہمارے علم میں اس میں کوئی اختلاف نہیں، البتہ حضرت ابن عمر سے بارے میں منقول ہے کہ وہ محرم کے لئے زمین کے کسی یود کے کوسوگھنا مکروہ کہتے تھے۔

دوم: جس کولوگ خوشبو کے لئے اگاتے ہیں، اور اس سے خوشبو نہیں بنائی جاتی ہے، مثلاً: فارس ریحان اور نرگس، اس میں دواقوال ہیں: اول: فدید کے بغیر مباح ہے، اس کے قائل: حضرت عثان بن عفان ، حضرت ابن عباس ، حسن ، مجاہداور اسحاق ہیں، دوسراقول: اس کوسونگھنا حرام ہے، اور اگروہ سونگھ لے تو اس پر فدید ہوگا، یہ حضرت جابر، ابن عمراور ابوثور گا قول ہے، اس لئے کہ اس کوخوشبو کے لئے رکھا جابر، ابن عمراور ابوثور گا قول ہے، اس لئے کہ اس کوخوشبو کے لئے رکھا جاتا ہے، لہذا یہ گلاب کے مشابہ ہوگا، امام احمد کے کلام میں بیا حتمال ہے کہ وہ کمروہ ہے اور اس میں کچھوا جب نہیں۔

سوم: جس کوخوشبو کے لئے اگا یا جا تا ہے اور اس سےخوشبو بنائی جاتی ہے، جیسے گلاب اور بنفشہ، اس کے سونگھنے میں فدیہ ہے، امام احمد سے ایک دوسری روایت گلاب کے بارے میں یہ ہے کہ اس کوسونگھنے میں فدیم بہیں، اس لئے کہ وہ پھول ہے، اس کوسونگھنا بقیہ درختوں کے بھول ہے، اس کوسونگھنا بقیہ درختوں کے بھول کوسونگھنے کی طرح ہے (۱)۔

# سونگھنے کے لئے اجارہ پردینا:

۲ - حنفیہ و مالکیہ کی رائے ہے کہ کسی چیز مثلاً: سیب کوسو تکھنے کے لئے اجارہ پر دینا ناجائز ہے، اس لئے کہ حنفیہ کے نز دیک بوغیر مقصود منفعت ہے، مالکیہ نے کہا: اس لئے کہ شرعاً اس کی کوئی

<sup>(</sup>۱) الجمل على المنج ۲۸ و ۲۸ م. ۱ مجموع ۲۸ ۲۵۲ – ۲۵۲ (۱) المغنی سرر

<sup>(</sup>۱) گفتی سر۱۵س،۱۲۱۳ سه

قیت نہیں ہے ۔

شافعیہ نے مثک اورخوشبودار پھولوں کوسونگھنے کے لئے اجرت پرلینا جائز قرار دیا ہے،اس لئے کہ منفعت کی قیمت ہے۔ حنابلہ نے جس خوشبو کی ذات سونگھنے سے نتم ہوجائے اور جس کی ذات ختم نہ ہو، دونوں میں فرق کیا ہے۔

ابن قدامہ نے کہا: مریضوں وغیرہ کوایک مدت تک سونگھانے پھر واپس کردینے کی خاطر خوشبو، صندل ، کافور کے ٹکڑے اور ندّ (ایک خوشبودار پودا) جو باتی رہے ان کواجرت پر لینا جائز ہے، اس لئے کہ بیمباح منفعت ہے، جو وزن اور زیبائش کے مشابہ ہوگیا، پھرانہوں نے کہا: جو پھول باتی نہیں رہے ، مثلاً: گلاب، بنفشہ اور ریحان فارسی وغیرہ، ان کوسونگھنے کے لئے کرایہ پر لینا درست نہیں، اس لئے کہ وہ جلد ہی بے کار ہوجاتے ہیں، اس لئے وہ کھانے کی چیز وں کے مشابہ ہوگئے۔

## عاسّه شامه (ناک) پر جنایت:

2 - حاسّہ شامہ پر جنایت عمداً ہوگی یا خطاً ،اگر عمداً ہو، مثلاً: کوئی شخص دوسرے کے سر پر زخم لگادے جس سے اس کے سوٹکھنے کی قوت ختم ہوجائے تو مجرم سے اس جلیے گا، اب اگراس عمل سے ہمرم کی قوت شامہ ختم ہوجائے تو مظلوم نے اپناحق وصول کرلیا، لیکن اگراس کی قوت شامہ نہ جائے تو مجرم کے ساتھ ایسا عمل اس سلسلہ کے اہل تجربہ کے واسطے سے کیا جائے گا جس سے اس کی قوت شامہ ذائل ہوجائے ، اورا گر جنایت کے بغیر قوت شامہ کوختم کی توت شامہ دوئت کے مقام سے اللہ کے اہل ہوجائے ، اورا گر جنایت کے بغیر قوت شامہ کوختم کرنا ممکن نہ ہوتو قصاص ساقط ہوجائے گا، اور دیت واجب ہوگی۔

یہ مالکیہ وحنابلہ کے نزدیک ہے، شافعیہ کے یہاں اصح بھی یہی ہے ، اور حنفیہ کے نزدیک دیت واجب ہوگی ، اس لئے کہ ایسا ممکن نہیں کہ مجرم کو اس طرح مارا جائے کہ اس کی قوت شامہ زائل ہوجائے ، لہذا مثل کو وصول کرناممکن نہ ہوتو قصاص واجب نہ ہوگا ، اور دیت واجب ہوگی ، اور یہی شافعیہ کے یہاں اصح کے بالمقابل قول ہے ۔ قول ہے ۔ ۔

اگر حاسم شامه کوختم کرنا غلطی سے ہونے والی ماریا زخم لگانے کے نتیجہ میں ہو، یا مارنا تو عمداً ہولیکن زخم کی نوعیت ایسی ہو کہ اس میں قصاص ناممکن ہوتو اگر دونوں نخفوں سے قوت شامہ ختم ہوجائے تو کامل دیت واجب ہوگی ، کیوں کہ یہ ایبا حاسہ ہے جس کی خاص منفعت ہے، لہذا اس میں بقیہ حواس کی طرح دیت ہوگی ، ابن قد امہ نے کہا: ہمارے علم میں اس سلسلہ میں کوئی اختلاف نہیں ، نیز اس کئے کہ حضرت عمرو بن حزم کے نام مکتوب نبوی میں ہے آپ علیہ نے فرمایا: "و فی المشام الدیة" (اور ناک کے سوراخوں میں فرمایا: "و فی المشام الدیة" (اور ناک کے سوراخوں میں دیت ہے)۔

یہ حفیہ ، مالکیہ اور حنابلہ کے یہاں ہے اور یہی شافعیہ کے یہاں سے قول یہ ہے کہ اس میں یہاں سے ہے کہ اس میں معتبر شخص کا فیصلہ ) واجب ہے ، اس لئے کہ اس کا نفع کمزورہے۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدين ۲۱٫۵،الدسوقي ۴٫۷۰منځ الجليل ۳ر۲۹\_\_

<sup>(</sup>۲) أسني المطالب ۲ر ۲۰ ۲، المغني ۵۸۸۵ - ۵۴۹ ـ

<sup>(</sup>۱) البدائع ۷٫۷۰ م، شرح الزرقانی ۷۸ ۱، جوابر الإکلیل ۲۲۰۰، الحطاب ۲۸۸۷۱، مغنی المحتاج ۷۶، روضة الطالبین ۱۸۹۸، شرح منتهی الارادات ۲۹۲، کشاف القتاع۵۲/۵۵–۵۵۳

<sup>(</sup>۲) حدیث: "فی المشام الدیة" کوشر بنی نے مغنی المحتاج (۱/۲۷ شائع کرده دارالفکر) میں ذکر کیا ہے، اور کہا: غریب ہے، اور ابن حجر نے النحیص (۲۹/۴ طبع شرکة الطباعة الفدیه) میں کہا: مجمعے بیجد بیث نہیں ملی ۔

اگرناک کے ایک سوراخ سے قوت شامہ ختم ہوجائے تواس میں آ دھی دیت ہوگی، اوراگر قوت شامہ میں نقص پیدا ہوجائے تو اگراس کی مقدار کاعلم ہو سکے تواسی کے بقدر دیت واجب ہوگی، ورنہ قاضی اینے اجتہاد سے اس کی مقدار کا فیصلہ کرے گا(ا)۔

جوتوت شامہ کے زائل ہونے کا دعوی کرے اس کا غفلت کے اوقات میں تیز خوشبوا ورتیز بد ہو کے ذریعہ امتحان لیا جائے گا، اب اگر خوشبو سے اس میں نشاط آ جائے اور بد ہوسے منہ بگاڑ لے تو مجرم کے قول کا اس کی قتم کے ساتھ اعتبار ہوگا، اس لئے کہ مظلوم کا جھوٹ ظاہر ہوگیا ہے۔

اگروہ تیز بوسے متاثر نہ ہو، اور یہ کیفیت اس سے ظاہر نہ ہو تو مظلوم کا قول معتبر ہوگا، ثنا فعیہ نے یہ بھی کہا: اس سے تسم لی جائے گ، اس کئے کہ اس کی سچائی ظاہر ہے، اور اس کا علم اس کی طرف سے ہوگا۔

اگرمظلوم قوت شامہ میں نقص کا دعوی کرے تو شافعیہ وحنابلہ کے نزد یک اس کی قتم کے ساتھ اس کا قول معتبر ہوگا، اس لئے کہ اس کا علم اسی کی طرف سے ہوسکتا ہے، لہذا اس کے بارے میں اس کی بات معتبر ہوگا، اور معتبر کے فیصلہ سے جو طے پائے اسی کے بقدراس کی دیت واجب ہوگی۔

اگرقوت شامہ خم ہوجائے، کین دیت لینے سے قبل لوٹ آئے تو دیت ساقط ہوجائے گی، اوراگر دیت لینے کے بعد ایسا ہوتو دیت والیس کردے گا، اس لئے کہ بیہ بات واضح ہوگئ کہ قوت شامہ خم نہیں ہوئی تھی، اوراگرایک وقت پر قوت شامہ کے لوٹے کی توقع ہوتو

(۱) البدائع ۲۲۸ ۱۳، ابن عابدین ۲۹۶۵، جواهر الإکلیل ۲۲۸۸ –۲۲۹، القوانین الفقه پیر ۴۵ ۳، شائع کرده دارالکتاب العربی مغنی المحتاج ۱۸۸۳ المغنی لابن فترامه ۱۲۸۸

اں کاانتظار کیاجائے گا<sup>(۱)</sup>۔

بیاس صورت کا حکم ہے جب صرف قوت شامهٔ تم ہو۔
لیکن اگراس کی ناک کاٹ دے جس کی وجہ سے قوت شامه ختم
ہوجائے تو اس پر دوریت واجب ہوگی ، جیسا کہ شافعیہ و حنابلہ نے
صراحت کی ہے، اس لئے کہ قوت شامہ ناک کے علاوہ ہے، لہذا ایک
دوسرے میں داخل نہ ہوگی ۔۔

مالکیہ نے کہا: ان دونوں میں ایک ہی دیت ہوگی،لہذا قوت شامہناک کے تحت آ جائے گی،جیسے بینائی آئکھ کے ساتھ ہے ۔

بوسونگھ کرنشہ آور چیز کے پینے کو ثابت کرنا:

۸ پینے والے کے منہ میں شراب کی بوسوئھ کرشراب نوثی کو ثابت
 کرنے میں (جس سے حد واجب ہوتی ہے) فقہاء کا اختلاف
 (۲)

اس کی تفصیل:اصطلاح'' اُشربہ''میں ہے۔

# شنداخ

ر يکھئے:'' إملاك'''' دعوة''۔

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ۴ ر ۲۲، المغنی ۸ ر ۱۴، کشاف القناع ۲ ر ۳۹ س

<sup>(</sup>m) جواہرالاِ کلیل ۲۷۰۰\_

رم ) البدائع ۷۰،۵۱،۴۰ جوابرالاِ کلیل ۲۹۶۲، اُسهل المدارک ۳ر۲۹۱،مغنی المجتاح ۴۷،۸۰ مغنی المجتاح ۴۷،۸۰ مغنی المجتاح ۴۷،۸۰ مغنی ۱۸۷۸ مارد ۱۸۷۰ س

# شهادة

### تعريف:

ا - شهادة كى نفوى معانى ميں سے: يقينى خبر، حاضر ہونا، معائد كرنا، كھل ہونا، معائد كرنا، كھل ہونا، مم ، اقرار، كلمة توحيد اور الله كراست ميں قتل ہونا ہے، كہا جاتا ہے: شهد بكذا: خبر دينا، شهد كذا: حاضر ہونا، يا معائد كرنا وغيره -

فعل (شهد) بھی ہمزہ کے ذریعہ متعدی بنایا جاتا ہے، مثلاً:
کہاجاتا ہے: "أشهدته الشئی إشهاداً " (کسی چیز پر گواہ بنانا)، یا
الف کے ذریعہ متعدی بنایا جاتا ہے، چنانچہ کہا جاتا ہے: شاهدته
مشاهدة (مشاہرہ کرنا)، یہ "عاینته" کے ہم وزن وہم معنی ہے (ا)
شہادت بمعنی حاضر ہونا کے قبیل سے فرمان باری ہے "فَمَنُ
شَهِدَ مِنْکُمُ الشَّهُو فَلْیصُمهُ" (سوتم میں سے جوکوئی اس

قرطبی نے اس آیت کی تفسیر میں کہا: اور 'شھد'' بمعنی الحصر''ہے۔

(۳) الجامع لا محالاً حکام القرآن لا بی عبدالله محمد بن احمدالانصاری القرطبی ۲۹۹/۲ (طبع سوم دار القلم قاہرہ ۸۷ ۱۳ هر ۱۹۲۷ء، قرطبی میں ہے: یہاں'' شہر'' کا لفظ

شہادت بمعنی معائنہ کے بیل سے فرمان باری ہے: "وَ جَعَلُوٰا الْمَلَائِكَةَ الَّذِينَ هُمُ عِبَادُ الرَّحُمٰنِ إِنَاقًا أَ شَهِدُوٰا خَلُقَهُمُ الْمَلَائِكَةَ الَّذِينَ هُمُ عِبَادُ الرَّحُمٰنِ إِنَاقًا أَ شَهِدُوٰا خَلُقَهُمُ سَتُكُتَبُ شَهَادَتُهُمُ وَيُسْأَلُونَ " (اور انہوں نے فرشتوں کو جو سَتُكتَبُ شَهَادَتُهُمُ وَيُسْأَلُونَ " (اور انہوں نے فرشتوں کو جو خدائے) رحمٰن کے بندے ہیں عورت قرار دے رکھا ہے، تو کیا یہ ان کی پیدائش کے وقت موجود تھے، ان کا دعوی لکھالیا جاتا ہے اور ان سے بازیرس ہوگی )۔

اس كے معنی كے شرح میں راغب اصفہانی نے كہا: اللہ تعالی كا قول:''أَشَهِ دُوا خَلُقَهُمْ''كامعنی آ نکھ سے مشاہدہ كرنا ہے (۲)۔

شہادت بمعنی قسم یا یمین کے قبیل سے فرمان باری ہے: "فَشَهَادَةُ أَحَدِهِمُ أَرْبَعُ شَهَادَاتٍ بِاللّهِ إِنَّهُ لَمِنَ الصَّادِقِيُنَ" ("وان کی شہادت بیہ کہوہ (مرد) چار باراللّٰد کی قسم کھا کر کے کہ میں سچا ہوں)۔

بن منظور نے کہا: یہاں شہادت کامعنی ' قسم' ہے ''۔ ابن منظور نے کہا: یہاں شہادت کامعنی '

ہن ورسے ہا۔ یہاں ہورت ہا ہے۔ دومان ہاری ہے: "وَمَا شَهِدُنَا إِلَّا بِمَا عَلِمُنَا" (اور ہم تو شاہدات ہی کے تھے جتنا ہم حانتے تھے)۔

السمعنی میں اس کا استعمال بہت ہے۔

شهادت بمعنی اقرار کے قبیل سے فرمان باری ہے: "شَاهِدِیُنَ عَلَى أَنْفُسِهِمُ بِالْكُفُرِ" (وہ خود اپنے او پر کفر کی گواہی دے

<sup>(1)</sup> و يكھئے: مادہ: "شهد" الصحاح، القاموس، البّاح، اللّمان، المصباح الممير، مجمم مقابيس اللغة ميں، اور مادہ: "هشد" العين ١٣٩٧ - ١٣٩٨ ، تهذيب اللغة ٢/٦٤ - ٢/٤ ميں، اور مادہ: "دشه" جمهر ة اللغة ٢/٠٤٢، المفردات فی غریب القرآن للاصفهانی میں۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ر ۱۸۵\_

\_\_\_\_\_ مفعول نہیں بلکہ ظرف زمان ہے۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ زخرف ۱۹ ـ

<sup>(</sup>۲) المفردات رص ۲۲۹ ـ

<sup>(</sup>۳) سورهٔ نورر ۲-

<sup>(</sup>۴) الليان ماده: "شهد" \_

<sup>(</sup>۵) سورهٔ پوسف را۸\_

<sup>(</sup>۲) سورة وبدر كار

رہے ہوں) لیعنی اقرار کرنے والے ہوں (۱)، اس کئے کہ اپنے خلاف گواہی اقرار ہے۔

شهادت كااطلاق كلم توحير (لا إله إلا الله) پر بهى موتا ب، اور پورى عبارت: "أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمداً عبده و رسوله" كوشهادتين كهتم بين \_

یہاں شہادتین کامعنی دونوں معانی (اخبار واقر ار) کے مجموعہ سے متفرع ہے، اس لئے کہ یہاں شہادت کامعنی اطلاع دینا اور کسی معلوم چیز کو بیان کرنا ہے، اور اقرار اس کا اعتراف کرنا ہے، ابن الأ نباری نے صراحت کی ہے کہ اس کا مطلب یہ ہے: میں جانتا ہوں کہ اللہ کے علاوہ کوئی معبود نہیں ، اور بیان کرتا ہوں کہ اللہ کے علاوہ کوئی معبود نہیں ، اور بیان کرتا ہوں کہ اللہ کے علاوہ کوئی معبود نہیں ، اور میں جانتا اور بیان کرتا ہوں کہ محمد اللہ عزوجل کی طرف سے خبروں کو پہنچانے والے ہیں (۲) شہادتین زبان سے کہنے کو 'تشہد' کہتے ہیں، جوشہادت سے (تفعل ) کاصیغہ ہے۔ بیا اوقات تشہد کا اطلاق (التحیات) پر ہوتا ہے جونماز کے اخیر میں پڑھی جاتی ہے۔

حضرت ابن مسعود کی حدیث میں ہے: "أن النبي عَلَيْكِ مَا اللهِ عَلَيْكِ مَا اللهِ عَلَيْكِ مَا اللهِ عَلَيْكِ كَان يعلمهم القرآن" ((حضور عَلِيكَ اللهِ عَلمهم القرآن" ((حضور عَلِيكَ اللهُ الله علمه الله علمه القرآن الله علم علم علم محلا مونائے قبیل سے فرمان باری ہے: "عَالِمُ شہادت بمعنی تھلم کھلا ہونائے قبیل سے فرمان باری ہے: "عَالِمُ

الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ" () (وه غیب اورظام (دونوں) کاعلم رکھنے والا ہے)۔ ابن ابوحاتم نے حضرت ابن عباس کے متعلق روایت کیا ہے کہ انہوں نے اس آیت کے بارے میں کہا: '' چھپی اور کھلی بات''(۲)۔

شہادت بمعنی اللہ کی راہ میں قبل ہونا کے قبیل سے فرمان باری ہے: "فَأُولِئِکَ مَعَ الَّذِيْنَ أَنْعَمَ اللّٰهُ عَلَيْهِمُ مِنَ النَّبِيِّيْنَ وَالصَّلَةِ عَلَيْهِمُ مِنَ النَّبِيِّيْنَ وَالصَّلَةِ وَالصَّالِحِيْنَ" ("و ایسے لوگ ان کے ساتھ ہول گے جن پر اللہ نے (اپنا خاص) انعام کیا ہے، یعنی انبیاء، اولیاء، شہداء اور صالحین)۔

اسم فاعل' شہید' ہے جس کواللہ شہادت عطا کرے،اس کی جمع ''شہداء'' ہے۔

فقہی اصطلاح میں: فقہاء نے لفظ شہادت کو اپنے او پر دوسرے کے حق کی خبردینے میں استعال کیا ہے، اس کی وضاحت اصطلاح'' اقرار''میں ہے۔

انہوں نے اس لفظ کو' اللہ کے راستے میں قبل ہونے' کے معنی میں استعال کیا ہے، جس کی وضاحت اصطلاح:'' شہید' میں ہے۔
انہوں نے اس کو'' قشم' کے معنی میں استعال کیا ہے، جیسے '' لعان' میں، جس کی وضاحت اصطلاح:'' لعان' میں ہے۔
اسی طرح فقہاء نے لفط شہادت کو قاضی کی عدالت میں کسی دوسرے برکسی دوسرے کے حق کی خبرد یئے کے معنی میں استعال کیا ہے، اوراس اصطلاح میں یہی موضوع بحث ہے۔

<sup>(</sup>۱) المفردات ر۲۲۹ ماده: "شهد" ـ

<sup>(</sup>۲) الزابر فی معانی کلمات الناس لا بی بکر محمد بن القاسم الانباری بخقیق: ڈاکٹر حاتم الضامن ۱۲۵۱ طبع اول دار الرشید وزارت ثقافت و اعلام جمہوریہ عراق ۱۳۹۹ ھر ۱۹۷۹ء ، دیکھئے: لسان العرب مادہ: ''فھد''، انہوں نے ابن الانباری کے حوالہ سے بیمعی نقل کیا ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث ابن مسعود: "أنه كان يعلمهم التشهد....." كی روایت بخاری (۳) دافع الراک طبح السّلفه) نے كى ہے۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ انعام ر ۲۳\_

<sup>(</sup>۲) اس کوسیوطی نے ابن عباس کے حوالہ سے الدر المنتور فی النفیر بالماثور سر ۲۸۴٬۲۲۳، سورہ انعام تفیر آیت ۲۳،سورہ رعد تفیر آیت ۹ میں نقل کیا

\_\_\_

<sup>(</sup>۳) سورهٔ نساءر ۲۹\_

اس معنی کے لحاظ سے شہادت کی تعریف میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

حفیہ میں کمال بن الہمام نے اس کی بہتعریف کی ہے: قاضی کی عدالت میں لفظ شہادت کے ذریعہ کسی حق کو ثابت کرنے کے لئے سے خبر دینا۔

مالکیہ میں سے دردیر نے اس کی تعریف بیر کی ہے: قاضی کو کسی چیز کے متعلق علم کی بنیاد پر خبر دینا تا کہ وہ اس کے تقاضے کے مطابق فیصلہ کرے۔

شافعیه میں سے ' الجمل' نے اس کی تعریف یہ کی ہے: لفظ ''أشهد'' کے ذریعہ دوسرے پردوسرے کے قل کی خبردینا ہے۔ حنابلہ میں سے الشبیانی نے اس کی تعریف یہ کی ہے: لفظ ''أشهد'' یا ''شهدت'' کے ذریعہ اپنی معلومات کی خبردینا شہادت ہے۔

اس کا نام' شہادت' رکھے میں اس امری طرف اشارہ ہے کہ یہ یہ یہ تینی مشاہدہ سے ماخوذ ہے، اس کئے کہ گواہ اپنے مشاہدہ کی چیز کی خبر دیتا ہے، اور اس کی طرف اشارہ حضرت ابن عباسؓ کی حدیث میں ہے، انہوں نے کہا حضوطی ہے کہ یہاں تذکرہ کیا گیا کہ ایک آ دمی کوئی گواہی دیتا ہے، تو آپ نے جھے سے فرمایا: "یا ابن عباس لا تشهد إلا علی ما یضی لک کضیاء ھذہ الشمس وأو مأ رسول الله عُلَیْتُ بیدہ إلی الشمس" (ابن عباس! کسی

- (۱) فتح القدير ۲/۱، الشرح الكبيرللدردير ۴/۱۶ ماشية الجمل ۳۷۷، سائيل المآرب بشرح دليل الطالب تتحقيق: وُاكثر مجمد الأشقر ۲/۷۰۸
- (۲) حدیث ابن عباس: "ذکر عند رسول الله عَلَیْه الرجل یشهد بشهادة" کی روایت حاکم (۹۹،۹۸ طبع دائرة المعارف العثمانیه) اور بیمجی فرائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے، اور بیمجی نے اس کے ایک راوی کے بارے میں کہا: حمیدی نے ان کے بارے میں کلام کیا ہے

الیی ہی چیز کی گواہی دینا جوتمہارے لئے اس طرح روشن وعیاں ہو جیسے یہ سورج روشن مبارک سے سورج کی طرف اشارہ فرمایا)۔

اورا سے بینہ بھی کہا جاتا ہے،اس کئے کہوہ اس چیز کوواضح کرتی ہے جس میں اختلاف ہواس میں حق کوظاہر کرتی ہے اس کے کہوں میں اختلاف ہواس میں حق کوظاہر کرتی ہے (ا)۔

شہادت ایک جحت ہے جس سے دعوی ثابت کیا جاتا ہے۔

### متعلقه الفاظ:

اقرار:

۲ - جمہور فقہاء کے نزدیک اقرار: خبردینے والے پر دوسرے کے حق کے ثبوت کی خبر دینا ہے۔

### دعوى:

سا- وعوی: قاضی کے یہاں مقبول قول ہے، جس کا مقصد دوسرے پر اپنے حق کا مطالبہ کرنا یاا پنے حق سے فریق مخالف کو دفع کرنا ہوتا ہے۔ اقرار ، دعوی اور شہادت میں قدر مشترک میہ ہے کہ ان میں سے ہرایک میں خبر دینا ہے۔

ان میں آپس میں فرق ہے ہے کہ: اگر خرد یے والے پر پہلے سے ثابت حق کے متعلق خبر دینا اور اس کا حکم اسی تک محدود در ہے تو ہے اقرار ہے، اور اگر اس تک محدود نہ رہے تو یا تو اس میں خبر دینے والے کے لئے کوئی فائدہ نہ ہوگا بلکہ محض دوسرے کے لئے دوسرے پر واجب حق کی خبر دینا ہوتو ہے شہادت ہے، یا اس میں خبر دینے والے واجب حق کی خبر دینا ہوتو ہے شہادت ہے، یا اس میں خبر دینے والے واجب حق کی خبر دینا ہوتو ہے شہادت ہے، یا اس میں خبر دینے والے واجب حق کی خبر دینا ہوتو ہے شہادت ہے، یا اس میں خبر دینے والے واجب حق کی خبر دینا ہوتو ہے شہادت ہے، یا اس میں خبر دینے والے واجب حق کی خبر دینا ہوتو ہے تو ایس میں خبر دینے کہا:

(۱) المغنى ۱۲رمه،الشرح الكبيرعلى بإمش المغنى ۱۲رسـ

کے لئے نفع ہو، کیوں کہ بیا بینے حق کی خبر دینا ہے تو بید دعوی ہے، د تکھئے: الموسوعة الفقهبه ،اصطلاح'' اقرار' ، جلد ۲\_

٣ - بينه: راغب نے اس كى تعريف بيكى ہے: بينه واضح دلالت ہے، عقلی ہو یاحسی(۱) ،اور مجددی برکتی نے بیہ تعریف کی ہے: بینہ قوی جت اور دلیل ہے (۲)۔ ابن قیم نے کہا: بینہ شرع میں حق کو بیان اورظاہر کرنے والی چیز کا نام ہے، لیبھی تو چار گواہوں کی شکل میں ہوتا ہے اور بھی نص کے ذریعیہ' مفلس'' کے بینہ میں تین گواہوں کی شکل میں،اورکبھی دومر د گواہوں یا ایک مرداورا یک عورت گواہ کی شکل میں، نکول (قتم سے اعراض) کی شکل میں ، ایک قتم یا بچاس قسموں یا جار قىموں كىشكل ميں، اور بہت ہى صورتوں ميں شابد حال (يعنی قرائن) کی شکل میں ہوتا ہے ۔

اس طرح سے بینہ شہادت سے عام ہے۔

# شرعی حکم:

۵ – گواه بننااور گوابی دینافرض کفاییہ، فرمان باری ہے: "وَ لَا يَأْبَ الشُّهَدَاءُ إِذَا مَا دُعُواً" (اور گواه جب بلائے جائیں تو انکارنه كرين) ـ نيز فرمان بارى ب: "وَأَقِينُمُوا الشَّهَادَةَ لِلَّهِ" (٥) (اور گواہی ٹھیک ٹھیک اللہ کے واسطے دو)۔ نیز فرمان باری ہے: "وَ لَا تَكُتُمُوا الشَّهَادَةَ وَمَنُ يَّكُتُمُهَا فَإِنَّهُ آثِمٌ قَلْبُهُ" (اور لوابي كو

- (۱) المفردات في غريب القرآن ر ۲۸ ـ
  - (۲) قواعدالفقه ۱۲۱۷\_
  - (۳) الطرق الحكمية (۲۴\_
  - (۴) سورهٔ بقره ر۲۸۲\_
  - (۵) سورهٔ طلاق ر۲ ـ
  - (۲) سورهٔ بقره رسم۲۸\_

مت چھیا وَاور جوكوئي اسے چھیائے گااس كا قلب گنه گار ہوگا )۔ نیزاس لئے کہ شہادت امانت ہے،لہذااس کی ادائیگی دوسری

امانات کی طرح لازم ہے (۱)۔ اگر بقدر کفایت تعداد میں لوگ اس کو انجام دے دیں (جس کا بیان آئے گا) تو تمام لوگوں سے گناہ ساقط ہوجائے گا ،اورا گرسجی گریز کریں توسب گنہ گار ہوں گے۔

گواہی سے اعراض کرنے والا اسی وقت گنہ گار ہوگا جب کہ گواہی دینے سے اس کوضرر نہ ہوا وراس کی گواہی مفید ہو۔

لیکن اگراس کو گواہ بننے یا گواہی دینے میں ضرر لاحق ہویااس کی گواہی مفید نہ ہو، مثلاً: وہ ان لوگوں میں سے ہوجن کی گواہی قبول نہیں کی جاتی ہے یاتز کیہ (گواہ کے عادل ہونے کی تحقیق) وغیرہ میں حقارت کا سامنا کرنایڑے تواس پرلازم نہیں، اس کئے کہ فرمان باری ے: "وَلاَ يُضَارَّ كَاتِبٌ وَّلاشَهيندٌ" (اوركسى كاتب اور گواه كو نقصان نه دیاجائے)۔ اور فرمان نبوی ہے: "لا ضور ولا ضو اد"<sup>(۳)</sup> (یعنی نه ضررا ٹھائے اور نه ضرر پہنچائے )۔

اگروہ ان لوگوں میں سے ہوجن کی گواہی قبول نہیں کی جاتی ہے تواس پرشہادت واجب نہیں ،اس لئے کہاس سے گواہی کا مقصد بورا نه ہوگا کبھی گواہ بننااور گواہی دینا ماان میں ہے کوئی ایک فرض عین ہوتا ہے، بیاس صورت میں جب اس کے علاوہ گوا ہوں کی اتنی تعداد نہ ہو

<sup>(</sup>۱) المغنی ۱۲ ر۳،الشرح الکبیراسی عیارت کا جاشیه۔

<sup>(</sup>۲) سوره بقره در ۲۸۲ ـ

<sup>(</sup>۳) حدیث: "لا ضور ولاضوار" کی روایت ابن ماجه (۲/۸۴/ طبع احلی) نے حضرت عبادہ بن الصامت سے کی ہے، اور بوصیری نے اس کو انقطاع کی وجہ سے معلول قرار دیا ہے ۔ایہا ہی: مصباح الزجاجہ (۳۳/۲ طبع دارالجنان) میں ہے،لیکن اس کے شواہد ہیں جن سے اس کو تقویت ملتی ہے، ان شوابد کا ذکرابن رجب حنبلی نے جامع العلوم والحکم (ص۲۸۲ –۲۸۷ طبع الحلبی )میں کیا ہے۔

جس سے فیصلہ ہو سکے ،اور حق کے ضائع ہونے کااندیشہ ہو<sup>(۱)</sup>۔

یہ کم حقوق العباد پر گواہی سے متعلق ہے، رہے حقوق اللہ توان میں گواہی دینے یا پردہ پوشی کرنے میں کون افضل ہے، اس میں اختلاف کی وضاحت کے لئے دیکھئے: اصطلاح ''اداء'' فقرہ ۲۲ کے جلد ۲۔

# شهادت کی مشروعیت:

۲ - شہادت کی مشروعیت کتاب الله، سنت رسول الله علیہ ، اجماع اور قیاس سے ثابت ہے۔

کتاب الله: فرمان باری ہے: وَاسْتَشْهِدُوْا شَهِیدَیُنِ مِنُ رِّجَالِکُمُ فَإِنُ لَّمُ یَکُونَا رَجُلَیْنِ فَرَجُلٌ وَّامْرَأَتَانِ مِمَّنُ تَرُضَوُنَ مِنَ الشُّهَدَاءِ" (اپنے مردول میں سے دوکوگواہ کرلیا کرو، دومردنہ ہوں تو ایک مرداوردوعور تیں ہوں ان گواہوں میں جن کوم پیندکرتے ہو)۔

نیز فرمان باری ہے: "وَلَا تَكُتُمُوا الشَّهَادَةَ" (اور گواہی كومت چھياؤ)۔

سنت نبوی: بہت می احادیث ہیں، مثلاً: واکل بن حجر یکی روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ نے ارشاد فرمایا: "شاهداک أو

# (۱) الشرح الكبيرمع المغنى ۲۱ر۳،۳، نيز ديكھئے:القوانين الفقهيه ر۲۰۵،الدر الختار ۲۹؍۳۹مغنی المحتاج ۴۸٫۰۵۳۔

- (۲) سورهُ بقره ۱۸۲۰
- (٣) سورهٔ طلاق ر۲\_
- (۴) سورهٔ بقره ر ۲۸۳\_

یمینه" (تمهارے دوگواه پااس کی قتم )۔

حضرت عبدالله ابن عباس کی حدیث میں ہے که رسول الله علی میں ہے کہ رسول الله علی المدعی والیمین علی المدعی علیه "(۲) (بینه مدعی کے ذمہ اور قسم مدعاعلیہ کے ذمہ ہے )۔ بینہ سے مرادگواہی ہے۔

دعوؤں کو ثابت کرنے کے لئے شہادت کی مشروعیت پراجماع منعقد ہے۔

قیاس: لوگوں میں ایک دوسرے کے حقوق سے انکار کے واقعات پائے جانے کی وجہ سے شہادت کی ضرورت ہے، لہذااس کی طرف رجوع کیا جائے گا<sup>(۳)</sup>۔

## شہادت کے ارکان:

2 - جمہور کے نزدیک شہادت کے ارکان پانچ امور ہیں: شاہد، مشہودلہ، مشہود علیہ، مشہود بہاور صیغہ (الفاظ)

حنفیہ کے نز دیک اس کارکن: خاص لفظ ہے، اور پیلفظ ان کے نز دیک" اُشھد" ( میں گواہی دیتا ہوں ) ہے ۔

### شہادت دینے کاسب:

٨- شهادت دين كا سبب گواه سے گوائى دينے كا مرعى كا مطالبه

- (۲) حدیث: "البینة علی المدعی والیمین علی المدعی علیه" کی روایت بیم قر ۱۹ ۲۵۲ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے، اوراس کی استادی ہے۔
  - (۳) المغنی ۱۲ر ۳، اورد کیھئے اسی عبارت پر حاشیہ الشرح الکبیر۔
- (۴) مغنی المحتاج ۱۲۹۸، الجمل علی شرح المنج ۲۷۵۵، نهایته المحتاج ۲۷۵۸، نهایته المحتاج
  - (۵) فتح القدير ۲۰۱ تبيين الحقائق ۴۰۷ ـ

<sup>(</sup>۱) حدیث: "شاهداک أو یمینه" کی روایت مسلم (۱۲۲۱ طبع انحلی ) نے کی ہے۔

ہے، یا اگر مدعی کواس کا گواہ ہونا معلوم نہ ہوتو مدعی کے حق کے فوت ہونے کا اندیشہ ہے۔

### شهادت کا حجت ہونا:

9 - شہادت ایک شرعی جمت ہے جوحق کوظا ہر کرتی ہے، ثابت نہیں کرتی ہے، ثابت نہیں کرتی ہے، ثابت نہیں کرتی ہے کہ اس کے تقاضے کے مطابق فیصلہ کرے (۲) کیونکہ جب اس کے تمام شرا نظموجود ہوں تو وہ حق کوظا ہر کرنے والی ہے، اور قاضی برحق فیصلہ کرنے کا پابند ہے۔

# شهادت کی شرا نط:

ا-شہادت کے لئے دوشم کی شرائط ہیں:
شرائط آخل (گواہ بننے کے شرائط)۔
شرائط اداء (گواہی دینے کے شرائط)۔
شرائط آخل درج ذیل ہیں:

11 - گواه خل کے وقت عاقل ہو، لہذا پاگل اور غیرعاقل بچہ کا گواہ بننا درست نہیں ، اس لئے کہ گواہ بننے کا معنی واقعہ کو سمجھنا اور اس کو یا در کھنا ہے، اور بیآ لیافہم وضبط کے بغیر نہیں ہوسکتا، اور بیآ لہ، عقل ہے۔ 1۲ - وہ بینا ہو، لہذا حنفیہ کے نزدیک اندھے کا گواہ بننا درست نہیں (۳)

مالكيه، شافعيه، حنابله اور حنفيه ميں امام زفر كى رائے ہے كه جو

چیزیں سننے سے متعلق ہیں ان میں اندھے کواگر آواز کے بارے میں یقین اور قطعیت کے ساتھ معلوم ہو کہ وہ فلال کی آواز ہے تو اس کا گواہ بننا درست ہے (۱)۔

ساا - گواه بناعلم کی بنیاد پر ہو یا بذات خودشی مشہود بہ کے معائنہ کی بنیاد پر ہو، اس کے بغیر نہ ہو، اس لئے کہ حضرت ابن عباس کی حدیث بنیاد پر ہو، اس کے بغیر نہ ہو، اس لئے کہ حضرت ابن عباس کی صدیث ہے کہ رسول اللہ علی اللہ علی مایضی نے مجھ سے فرما یا: 'یا ابن عباس، لا تشهد الله علی مایضی لک کضیاء هذه الشمس و أو ما رسول الله علی مایضی لک کضیاء هذه الشمس و أو ما رسول الله علی مایضی لک کضیاء هذه الشمس '' (ابن عباس! سی الی ہی چیز لله علی مای دینا جو تمہارے لئے اس طرح روثن وعیاں ہو جسے سورج کی طرف روثن ہے، اور حضور علی ہے دست مبارک سے سورج کی طرف اشارہ فرمایا)۔

بیعلم یا معائنہ کے بغیر نہیں ہوسکتا ہے،الا بیکہ ایسی چیز ہوجس میں سن کرگواہی دینادرست ہوتا ہے، جیسے نکاح،نسب اورموت وغیرہ جن کی فقہاء نے صراحت کی ہے (۳)،ان کے علاوہ میں'' معائنہ'' شرط ہے۔

فقہاء نے صراحت کی ہے کہ گواہ کے لئے جائز نہیں کہ اپنی تحریر د کی کر گواہی دے، الایہ کہ اسے یا دہواور اس کا یقین ہو، اس لئے کہ تحریر ملتی جلتی ہے اور مہر بھی ملتی جلتی ہے اور جعل سازی کثرت سے ہوتی ہے، لہذایا دہونے پر ہی اعتماد کیا جاسکتا ہے۔

<sup>(</sup>۱) الإقتاع ۴ر۰ ۴۳۰، منتبی الإرادات ۲ر ۹۲۷، الإنصاف فی معرفة الراج من الحلاف علی مذہب الإمام احمد ۲۲ سر۔

<sup>(</sup>۲) فخ القدیر ۲/۲، البدائع ۲/۲۸۲، البنایه فی شرح الهدایه ۷۷-۱۰۱۰ الفتاوی الهندیه ۲/۵۰، شرح منح الجلیل علی مختصر العلام خلیل ۲۱۵ / ۲۱۵

<sup>(</sup>٣) مختصر الطحاوى (٣٣٢، تحقة الفقهاء للسمر قندى ٣/٥٢٤، روضة القصاة للسمناني ار ٢٦٣، مدائع الصنائع ٩/ ٢٣٠-

<sup>(</sup>۱) الهدايه ۱۲۱۳، شرح فتح القدير ۲۷۱۷، البنايه ۲۱٬۹۱۷، تبيين الحقاكل ۱۲۵۷، شهرة الحكام ۲۸۰۸، المهذب ۳۳۲۸۲، المغنی ۱۱/۱۲،۲۲۲، الشرح الكبير ۲۱/۲۱۷۰

<sup>(</sup>۲) حدیث ابن عباس کی تخریج فقره نمبرا میں گذر چکی۔

<sup>(</sup>۳) البدائع ۴٬۲۲۰۹، الفتاوی البندیه ۳۵۰٫۳، الدر الختار ۱٬۲۵۰۳، المهذب ۳۳۵/۲

امام ابویوسف وامام محمد کی رائے ہے کہ اپنی تحریبیں کوئی چیز مذکور ہواس کی گواہی دینا جائز ہے<sup>(۱)</sup>۔امام احمد سے اس کے متعلق دو روایات ہیں ۔۔

اس مسکلہ کی بنیاد ایک دوسر ہے مسکلہ پر ہے، وہ یہ کہ قاضی اپنے رہسٹر میں کوئی کھی ہوئی چیز یائے ، کیکن اسے یا د نہ ہو، مثلاً کسی آدمی کا اقرار یا گواہوں کی گواہی یا اپنی طرف سے حکم کا صادر ہونا اور اس پراس نے اپنی مہرلگا دی ہوتو امام الوصنیفہ کے نزد یک قاضی اس کے مطابق فیصلہ نہیں کر ہے گا، صاحبین کے نزد یک فیصلہ کر ہے گا ، صاحبین کے نزد یک فیصلہ کر ہے گا ، صاحبین کے نزد یک فیصلہ کر ہے گا ، صاحبین کے نزد یک فیصلہ کر ہے گا ، صاحبین کے نزد یک فیصلہ کر ہے گا ، صاحبین کے نزد یک فیصلہ کر ہے گا ، منا شرطنہیں ، حتی کہ اگر گواہ بننے کے وقت گواہ عقل مند بچہ ہو، یا غلام ، یا کا فر ، یا فاس تہ ہو ، پھر بچہ بالغ ہو جائے ، غلام آزاد ہو جائے ، کا فر مسلمان ہو جائے اور فاسق تو بہ کر لے پھر وہ قاضی کے پاس گوا ہی دیں تو ان کی گوا ہی قبول کی جائے گی گا ، ہی گراہی قبول کی جائے گی گا ، ہی گراہی قبول کی جائے گی گا ۔

## ۵۱-شرائط اداء:

ان میں سے بعض کا تعلق گواہ سے ہے۔ بعض کا تعلق گواہی سے ہے۔ بعض کا تعلق مشہود ہہ سے ہے۔ اور بعض کا تعلق نصاب ( یعنی گواہوں کی تعداد ) سے ہے۔

- (۱) بدائع الصنائع ۹ / ۳۸ م ۲ م ۲ م ، الفتاوی الهند په سر ۵ ۹ س
  - (۲) الشرح الكبير ۱۲/۱۱ المغنى ۲۲/۱۲
- (۳) شرح ادب القاضى للخصاف تاليف بربإن الائمَه حسام الدين عمر بن عبدالعزيز ابن مازة البخاري لحقى المعروف بالصدرالشهيد ۳۷ – ۱۰۵ ـ
- (۴) تبيين الحقائق ۱۲۸، الفتاوی الهنديه ۱۲۰۵، القوانين الفقهيه ر ۲۰۱۳، تبعرة الحکام ۱۲۱۷، الانصاف فی معرفة الراجح من الخلاف ۱۲/۷۵، الاقناع ۲۸٬۰۲۳، المغنی مع الشرح الکبیر ۱۲/۸۴۔

# اول: جن كاتعلق گواه ہے ہے:

گواہ گواہی کا ہل ہواوراس کے لئے اس میں گواہی کے شرائط کامکمل پایا جاناضروری ہے۔ ان شرائط میں سے بعض درج ذیل ہیں:

### ا-بلوغ:

17 - لهذ الجول اورلڑكول كى گوائى درست نہيں، اس لئے كه فرمان بارى ہے: "وَاشْتَشُهِدُوا شَهِيندَيْنِ مِنْ رِّجَالِكُمْ فَإِنْ لَّمُ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلٌ وَاشْتَشُهِدُوا شَهِيندَيْنِ مِنْ رِّجَالِكُمْ فَإِنْ لَّمُ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلٌ وَامْرَأْتَانِ "(اورائي مردول سے دوكوگواه كرليا كرو پھرا گردونوں مردنه ہوں توايك مرداور دوعور تيں ہوں)۔

لڑکا، مردول میں نہیں، اس لئے کہ فرمان نبوی ہے: رفع القلم عن ثلاثة: عن النائم حتی یستیقظ، و عن الصغیر حتی یکبر، و عن الصغیر حتی یکبر، و عن الجنون حتی یعقل أو یفیق (تین اشخاص مرفوع القلم ہیں: سونے والا تا آئکہ بیدار ہوجائے، چھوٹا (بیچہ) یہاں تک کہ بڑا ہوجائے اور مجنون یہاں تک کہ اس کو قفل آجائے یاافاقہ ہوجائے)، نیز اس لئے کہ جب اس کو اپنے مال کی حفاظت میں معتبر نہیں مانا گیا تو دوسرے کے حقوق کی حفاظت میں بدرجہاولی معتبر نہیں مانا جائے گا (اس بعض ما لکیہ اور بعض حنا بلہ کی رائے ہے کہ بچوں کے آپسی زخموں اور قبل میں ان کے منتشر ہونے سے قبل ان کی گواہی جا ترہے۔ من ید کہا: وہ اپنی گواہی میں شفق ہوں، ان میں کوئی بڑا داخل مالکیہ نے مزید کہا: وہ اپنی گواہی میں شفق ہوں، ان میں کوئی بڑا داخل مالکیہ نے مزید کہا: وہ اپنی گواہی میں شفق ہوں، ان میں کوئی بڑا داخل

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره/۲۸۲\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "دفع القلم عن ثلاثه ......" کی روایت ابن ماجه (۱۸۸۱، طبع التحلی ) اور حاکم (۲/ ۵۹ طبع دائرة المعارف العثمانیه ) نے حضرت عائشہ سے کی ہے، حاکم نے اس کو میچ قرار دیا ہے اور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔

<sup>(</sup>٣) المهذب١ر٣٥٥ س

نہ ہو،اور بچیوں کی گواہی میں اختلاف ہے ۔

# ۲- عقل:

21 - لہذ اغیر عاقل کی گواہی بالا جماع درست نہیں، اس لئے کہوہ اپنی بات سمجھتانہیں اور نہاس کو بیان کرسکتا ہے (۲)۔

خواہ اس کی عقل پاگل بن کی وجہ سے گئی ہو یا نشد کی وجہ سے، اس کی وجہ یہ کہ اس سے بچھ حاصل نہیں اور نہ اس کی بات پراعماد ہوتا ہے، نیز اس لئے کہ وہ جھوٹ بولنے سے فی الجملہ گنہ گارنہیں ہوتا، اور نہ ہی اس سے بچتا ہے۔

### ٣- آزاد ہونا:

۱۸ - لہذ اجمہور فقہاء کے نزدیک غلام کی گواہی جائز نہیں، جیسے بقیہ ولا یات (پروہ فائز نہیں ہوسکتا)، کیوں کہ گواہیوں میں دوسرے کے خلاف قول نافذ ہوتا ہے، اور بیایک طرح کی ولایت ہے، نیز اس لئے کہ غلام اپنے آتا کی خدمت میں مصروف ہوگا، گواہی دینے کے لئے اس کوفرصت نہیں ملے گی (۲۰)۔

حنابلہ کی رائے ہے کہ حدود وقصاص کے علاوہ تمام چیزوں میں اس کی گواہی قبول کی جائے گی (۵)۔ دیکھئے: اصطلاح'' رق'' جلد ۲۳۔

### ۴-بينا هونا:

19 -لہذ احنفیہ کے نز دیک اندھے کی گواہی مطلقاً درست نہیں (۱)۔

شافعیہ کی رائے ہے کہ افعال میں اندھے کی گواہی درست نہیں، اس لئے کہ اس کے علم کا طریقہ دیکھنا ہے، یہی تھم اقوال کا بھی ہے، الا یہ کہ ایک چیز ہو جو استفاضہ (شہرت) سے ثابت ہوتی ہے، اس لئے کہ اس کا مدار سننے پر ہے، دیکھنے پرنہیں، قاضی کی موجودگ میں ترجمہ اس سے مستنی ہے، اس لئے کہ وہ سنی ہوئی بات کی تشریح کرتا ہے۔

مالکیہ کے نزدیک افعال میں تونہیں، کیکن ان اقوال میں جن کے بارے میں اس کواشتباہ نہ ہو، اس کی گواہی جائز ہے، بشرطیکہ وہ سمجھ دار ہو، اور اس کے لئے آوازوں میں اشتباہ نہ پیدا ہو، مشہودلہ (جس کے حق میں گواہی دے رہا ہے) اور مشہود علیہ (جس کے خلاف گواہی دے رہا ہے) کا اس کو یقین ہو، لہذا اگران میں سے سی چیز میں اس کوشک ہوتو اس کی گواہی جائز نہیں (")۔

حنابلہ کے نزدیک اگراندھے کو آواز کا یقین ہوتو اس کی گواہی جائز ہے،اس کے کہ وہ معتبر آدی ہے،اس کی روایت مقبول ہے،لہذا "بینا" کی طرح اس کی گواہی بھی مقبول ہوگی، نیز اس لئے کہ کان ان حواس میں ہے جن کے ذریعہ یقین حاصل ہوتا ہے، کبھی ایسا ہوتا ہے کہ مشہود علیہ سے اندھا مانوس ہوتا ہے، کثر ت سے اس کے ساتھ رہا ہوتا ہے، اس کی آواز کو یقین طور پر جانتا ہے،لہذا اس کی گواہی یقین والی صورت میں بینا کی طرح قبول کرنا واجب ہوگا، اور بعض حالات میں یقین حاصل ہونے کے انکار کی کوئی سیبیل نہیں ہے (م)۔

- (۱) البدائع ۹۸ ۲۳۰ م فتح القدیر ۲۷ / ۲۵ ، الفتاوی البندیه سر ۹۲۸ ۹۲۵ \_
  - (۲) المهذب۲/۲۳۳ (۲)
  - (۳) الخرشي ۷۷ و ۱۵، شرح منح الجليل ۲۲۱۸ ـ
    - (۴) المغنی والشرح الکبیر ۱۱/۱۲\_

<sup>(</sup>۱) تبسرة الحكام ۲/۷، الخرثی ۱۹۲/۷، القوانین الفقه پیر ۲۰۲، الإنصاف فی معرفة الراج من الخلاف ۲/۷۲

<sup>(</sup>۲) شرح منح الجليل ۱۲۷۳ (۲)

<sup>(</sup>۳) المغنی ۱۲/۲<sub>-</sub>

<sup>(</sup>۴) أسني المطالب ١٩٣٩ و

<sup>(</sup>۵) الشرح الكبير ۱۲/۲۶ منتهی الارادات ۲۲/۲۲،الانصاف ۲۰/۱۲\_

حنفیہ میں امام زفر کی رائے (اور یہی امام ابوصنیفہ سے ایک روایت) ہے کہ اس کی گواہی ان امور میں مقبول ہوگی جن کا تعلق لوگوں کے درمیان شہرت سے ہو، اس لئے کہ اس میں سننے کی ضرورت ہے اوراس میں کوئی خلل نہیں (۱)۔

مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ اندھا اگر بینا ہونے کی حالت میں الیی چیز کا گواہ بے جسے دیکھنے کی ضرورت پڑتی ہے، پھروہ اندھا ہوجائے تواگروہ کسی ایسے خص کے خلاف گواہ بنا ہے جس کا نام ونسب میں معروف شخص کے لئے اقرار کر سے تواس کے لئے جائز ہے کہ اندھا ہونے کے بعد گواہی دے، اور علم حاصل ہونے کی وجہ سے اس کی گواہی مقبول ہوگی ، اور اگر ایسا نہ ہوتو مقبول نہ ہوگی۔

حنابلہ کی صراحت ہے کہ اگر کثرت سے مانوں ہونے کے سبب اس کواس کی آواز کا یقین ہوتو اس کے لئے اس کی گواہی دینا درست ہے۔

یبی حکم اس صورت کا ہے کہ وہ بینا ہونے کی حالت میں قاضی کے پاس گواہی دے، پھراس کی گواہی پر فیصلہ ہونے سے قبل وہ اندھا ہوجائے تو ان حضرات کے نزدیک اس کی گواہی پر فیصلہ کرنا جائز ہے، یبی حنفیہ میں امام ابو یوسف کے نزدیک ہے، اس کی وجہ یہ ہے کہ یہ ایسی علت ہے جو گواہی دینے کے بعد پیش آئی ہے، لہذا اس پر فیصلہ کرنا ممنوع نہ ہوگا، جیسے اگر دونوں گواہ گواہی دینے کے بعد مرجا کیں یاغائب ہوجا کیں۔

امام ابوحنیفہ وامام محمد کی رائے ہے کہ سابقہ دونوں حالتوں میں اس کی گواہی غیر مقبول ہے، اس کئے کہ فیصلہ کے وقت اہلیت کا قائم

ر ہناشرط ہے، تا کہوہ حجت بن سکے (۱)

### ۵-اسلام:

• ٢- اصل به ہے کہ گواہ مسلمان ہو، لہذا کفار کی گواہی مقبول نہیں، خواہ یہ گواہی مسلمان کے خلاف ہو یا غیر مسلم کے خلاف، اس لئے کہ فرمان باری ہے: "وَاسْتَشُهِدُوا شَهِیدَدُینِ مِنُ رِّجَالِکُمُ" (۲) (اورایخ مردول میں سے دوکو گواہ کرلیا کرو)، نیز فرمان باری ہے: "واَشُهِدُوا ذَوَيُ عَدُلٍ مِّنْکُمْ" (اورایخ میں سے دومعتبر شخصول کو گواہ کھہرالو)۔ کا فرنہ معتبر ہے، نہ ہم میں سے ہے، نیز اس لئے کہوہ سب سے بڑا فاسق ہے، وہ اللہ تعالی پر جھوٹ بولتا ہے تو یہ اطمینان نہیں کہ وہ محلوق خدا پر جھوٹ نہیں ہولے گا۔

ما لکیہوشا فعیہ کے مذہب اوراما م احمہ سے مشہورروایت کی بنیاد اسی اصل پر ہے ۔ اسی اصل پر ہے ۔

لیکن ان حضرات نے اس اصل سے سفر میں وصیت کے مسلہ میں مسلمان کے خلاف کا فرکی گواہی کو مستثنی کیا، اوراس فرمان باری پر عمل کرکے اس کو جائز قرار دیا ہے: ''یَا أَیُّهَا الَّذِیْنَ آمَنُوُ ا شَهَا دَةُ بَیْنِکُمُ إِذَا حَضَرَ أَحَدَکُمُ الْمَوْتُ حِیْنَ الْوَصِیْةِ اثْنَانِ ذَوَا عَدْلٍ مِنْکُمُ أُو آخَرَانِ مِنُ غَیْرِکُمُ إِنْ أَنْتُمُ ضَرَبُتُمُ فِی اُلاَرُض فَاصَابَتُکُمُ مُصِیْبَةُ الْمَوْتِ ''(۵)

<sup>(</sup>۱) الهدايه ۱۲۱۳، شرح فتح القدير ۲۷۸۷، البنايه ۷۷۰، تبيين الحقاق مرکز ۱۲۰۸، المبسوط ۲۱۹۱۱.

<sup>(</sup>۱) تبیین الحقائق وحاشیة الثلنی ۲۱۸، منح الجلیل ۲۲۱۸، روضة الطالبین ۲۱/۰۲۱، المغنی ۲۱/۲۲–۷۳\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ر ۲۸۲\_

<sup>(</sup>٣) سورهٔ طلاق ر۲ ـ

<sup>(</sup>۵) سورهٔ ما نده ۱۰۲۰۱

(اے ایمان والو! جبکہ تم میں سے کسی کوموت آجائے، وصیت کے وقت تہمارے آپس میں گواہ دوشخص تم میں سے معتبر ہوں یا دوگواہ تمھارے علاوہ سے ہوں جب تم زمین پر سفر کررہے ہواور تم پر موت کا واقعہ آ بہنچے )۔

حنفیہ نے ذمیوں کی ایک دوسرے کے خلاف گواہی اگر چہان کے دین الگ الگ ہوں اور حربیوں کی ایک دوسرے کے خلاف گواہی کو جائز کہاہے۔

مرتد کی گواہی علی الاطلاق غیر مقبول ہے (۱)۔

### ٧-نطق:

۲۱ - لہذ اجمہور فقہاء کے نزدیک گونگے کی گواہی درست نہیں۔ مالکیہ کی رائے ہے کہ اگر اس کا اشارہ سمجھ میں آئے تو اس کی گواہی صحیح ہے، اور حنابلہ کی رائے ہے کہ اگر گونگا لکھ کر گواہی دیتو اس کی گواہی قبول کی جائے ۔۔

### ۷-عدالت:

۲۲ - فقہاء کے درمیان اس مسله میں کوئی اختلاف نہیں کہ گواہوں کے لئے عدالت شرط ہے، اس لئے کہ فرمان باری ہے: ''وَ اَشُهِدُوُا ذَوَيُ عَدُلٍ مِّنْكُمْ '' (اپنے میں سے دومعتبر شخصول کو گواہ کھمرالو)۔ اس وجہ سے فاسق کی گواہی غیر مقبول ہے۔

مالکیے نے عدالت کی تعریف ہی کے کددینی احکام کی پابندی

(٣) سورهٔ طلاق ر۲\_

کرنا، کبائر سے اجتناب کرنا، صغائر سے احتیاط کرنا، امانت کوادا کرنا اور حسن معاملہ کرنا، اور یہ کہ اس میں بگاڑ سے زیادہ صلاح ہو، عدالت ہے، اور یہ قبول کے واجب ہونے کی شرط ہے۔

حنابلہ نے عدالت کی تعریف دین میں صلاح سے کی ہے، یعنی فرائض کوسنن رواتب کے ساتھ ادا کرنا، کبائر سے اجتناب کرنا اور صغائر پراصرار نہ کرنا، اس میں یہ بھی معتبر ہے کہ مروءت کا خیال رکھتے ہوئے ایسے امور کو انجام دے جو اس کو زیب دیں، اور ایسی چیزوں کو ترک کرے جو باعث فدمت اور داغدار کرنے والی ہوں۔ شافعیہ نے مروءت کو مستقل شرط مانا ہے، تفصیل: اصطلاح "عدالة" میں دیکھی جائے۔

عدالت، قاضی کے لئے گواہی کے قبول کرنے کے واجب ہونے کی شرط ہے، اس کے جواز کی شرط نہیں (۱) ۔ لہذا اگر گواہ میں عدالت موجود ہوتو قاضی پر واجب ہے کہ اس کی گواہی قبول کرے۔ امام شافعی نے کہا: اگر آ دمی میں اکثر واظہر طاعت ومروءت ہوتواس کی گواہی مقبول ہے، اور اگر اس میں اکثر واظہر گناہ اور خلاف مروءت کام ہول تواس کی گواہی مردود ہے۔

## ٨- ميقظ ياضبط (يادر كهنا):

۲۲ - مغفل شخص جس کو بالکل یا اکثر یا د نه رہے اس کی گواہی مقبول نہیں ، اس کے کہ اس کی بات پر بھروسہ نہیں ، اور جو شخص شاذ و نادر بھی مجمول جائے اس میں غالب یا در کھنا ہوتو اس کی گواہی قطعی طور پر

<sup>(</sup>۱) البحرالرائق ۷ر ۱۰۲، ۴۰، المبسوط ۱۲ر ۱۳۳، ۱۳۵

<sup>(</sup>۲) اقرب المسالك ۱۷۲، التاج و الأكليل ۲ ر۱۵۴، مواہب الجليل للحطاب ۲ ر۱۵۴، روضة الطالبین ۱۱ / ۲۴۵، شرح منتهی الارادات ۵۴۵، س

<sup>(</sup>۱) مواهب الجليل ۲ر ۱۵۰، شرح منتبى الارادات ۵۳۶، مغنى الحتاج المحتاج محام، شرح ادب القاضى للخصاف تاليف حسام الدين صدرالشهيدا بن مازه البخارى ۵۲۵، ۵۴۵، ۱۹۵۱ مالقرآن للجساص ۱ر ۵۴۵، ۵۴۵، الحکام القرآن للجساص ۱ر ۵۴،۵۴۵، الفتادى البنديه ۵۲،۵۴۵،

<sup>(</sup>٢) مخضرالمزني من كلام الشافعي ٥/٢٥٦،الأم ٤/٨٧\_

مقبول ہوگی،اس لئے کہاس سے کوئی نہیں بچار ہتا ہے ۔

# 9 –محدود في القذف نه هو:

۲۳ - اس لئے کفر مان باری ہے: "وَ الَّذِینَ یَوْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ
ثُمَّ لَمُ یَاْتُوْا بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاءَ فَاجُلِدُوهُمُ ثَمَانِیْنَ جَلْدَةً وَلَا تَقْبَلُوا ثُمَّ لَمُ یَاْتُوا بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاءَ فَاجُلِدُوهُمُ ثَمَانِیْنَ جَلْدَةً وَلَا تَقْبَلُوا ثُمَّ لَهُمُ شَهَادَةً أَبَداً وَأُولِئِکَ هُمُ الْفَاسِقُونَ " (اور جولوگ تهمت لگهُمُ شَهَادَةً أَبَداً وَأُولِئِکَ هُمُ الْفَاسِقُونَ " لا اور جولوگ تهمت لگائیں پاک دامن عورتوں کو اور پھر چارگواہ نہ لا سکیں تو انہیں اسی درے لگا واور بھی ان کی کوئی گواہی نہ قبول کرو، یہی لوگ تو فاسق میں )۔

### اگروہ توبہ کر کے اصلاح کر لے:

توجہورفقہاء کی رائے ہے کہ اس کی گواہی مقبول ہے، اس کی دلیل سابقہ آیت کے معاً بعد بیفر مان باری ہے: ''إِلَّا الَّذِیْنَ تَابُوُا مِنْ بَعُدِ ذَلِکَ وَأَصُلَحُوا فَإِنَّ اللّٰهَ غَفُورٌ رَّحِیمٌ '''(الله عَلَورٌ رَّحِیمٌ '''(الله عَلَورُ رَّحِیمٌ '''(الله عَلَورُ رَّحِیمٌ '''(الله عَلَورُ رَا پی اصلاح کر لیں سواللہ اللہ جولوگ اس کے بعد تو بہ کرلیں اور (اپنی ) اصلاح کرلیں سواللہ بڑا مغفرت والا ہے بڑا رحم کرنے والا ہے )۔

حنفیہ کی رائے ہے کہ اس کی گواہی غیر مقبول ہے اگر چہ تو بہ کرلے۔

مالکیہ نے کہا: جس جرم میں کسی پرکوئی حدنافذکی جائے اس کے بارے میں اس کی گواہی مقبول نہیں، کیکن اگر وہ تو بہ کرلے تو اس کے علاوہ میں قبول کی جائے گی (م)۔ اختلاف کا مداریہ ہے کہ اس آیت میں مذکورہ چیزوں کے بعد جواشتناء آیا ہے اس میں سب داخل

(۴) الفتاوي الهنديه ۳۸۰ م. الحطاب ۲ را ۱۲ ا

ہیں، یااستناء کاتعلق صرف قریب ترین مذکور چیز سے ہے۔ حنفیہ کے نز دیک اشتناء کا تعلق اخیر سے ہے اوروہ یہاں پر صرف فسق سے تو بہ کرنا ہے۔

جہور کے نزدیک اس کا تعلق تمام مذکورہ چیزوں سے ہے۔ جہور کا استدلال میہ ہے کہ حضرت عمر ٹنے اس شخص سے جس کو حضرت مغیرہ بن شعبہ گے خلاف گواہی دینے پر درے لگائے تھے فرمایا: تو بہ کرلو، میں تہاری گواہی قبول کروں گا۔ بیایک معروف اصولی مسئلہ ہے ۔

ا- حدود وقصاص کی گواہی میں گواہ کا مرد ہونا:
 حدود وقصاص کی شہادت میں گواہ کا مرد ہونا شرط ہے۔
 ۲۵ – اس لئے کہ امام مالک نے زہری سے بیقل کیا ہے: بیطریقہ جاری رہاہے کہ حدود وقصاص میں عور توں کی گواہی نہیں ہے۔

### اا-تهمت كانه هونا:

۲۷ - تہمت کے پچھاسباب ہیں جن میں سے چندورج ذیل ہیں:

الف - اپنی گواہی سے اپنی ذات کو نفع پہنچائے یا ضرر دور

کرے، لہذا وارث کی مورث کے حق میں زخم کی گواہی اس کے

مندمل ہونے سے قبل، اورضامن کی مضمون عنہ کے لئے ادائیگی یابری

کرنے کی گواہی مقبول نہیں، جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ میال ہیوی

میں سے کسی کی دوسرے کے حق میں گواہی مقبول نہیں، اس میں

شافعیہ کا اختلاف ہے۔

ب-بعضیت (جز ہونا):لہذااصل کی گواہی فرع کے حق میں یا فرع کی اپنی اصل کے حق میں مقبول نہیں، البتہ ایک دوسرے کے میں کم المحید اللہ مقبول نہیں، البتہ ایک دوسرے کے میں البتہ ایک دوسرے کے البتہ ایک دوسرے کے ایک دوسرے کے میں البتہ ایک دوسرے کی البتہ ایک دوسرے کی البتہ ایک دوسرے کے ایک دوسرے کے ایک دوسرے کی البتہ ایک دوسرے کے ایک دوسرے کے دوسرے کے دوسرے کے دوسرے کے دوسرے کی البتہ ایک دوسرے کے دوسرے کی دوسرے کے دوسرے کے دوسرے کی دوسرے کے دوسرے کی دوسرے کی دوسرے کے دوسرے کی دوسرے کے دوسرے کی دوسرے کے دوس

<sup>(</sup>۱) القوانين الفقه پير ۳۰۰۳ طبع دار الكتاب بيروت، تبعرة الحكام ۱۷۲۱، مغنی الحتاج ۲۴/ ۴۳۲، المغنی مع الشرح الکبير ۲۱/ ۳۰۰

<sup>(</sup>۲) سوره نورر ۸-

<sup>(</sup>۳) سورهٔ نورر ۵\_

<sup>(</sup>۱) المتصفى ۲/۴/۱، فواتح الرحموت بهامش المتصفى ۱/۳۳۲، الإحكام فى اُصول الأحكام للآمدي ۲/۵۳۱ طبع محمد على مبيح\_

خلاف گواہی مقبول ہے۔

ج - عداوت و دشمنی:لهذا دشن کی گواہی اینے دشن کےخلاف مقبول نہیں، یہاں پر دشنی ہے مراد دنیوی دشنی ہے، دینی نہیں،لہذا مسلمان کی گواہی کا فر کےخلاف اور شی کی بدعتی کےخلاف مقبول ہوگی، اسی طرح جوکسی فاسق سے اس کے فسق کے سبب بغض رکھے، اس کی گواہی اس کے خلاف ر ذہیں کی جائے گی،جس تشنی کی وجہ سے گواہی مردود ہوتی ہےوہ بیہ کے دشمنی اس حد تک پہنے جائے کہ وہ اس کی نعمت کے زائل ہونے کی تمنا کرے، اس کی مصیبت پرخوش ہو، اس کی خوشی ہے ملکین ہو، بدعداوت بھی جانبین سے ہوتی ہے اور بھی کسی ایک طرف سے، اس صورت میں خاص طور پر اسی کی گواہی دوسرے کے خلاف رد کی جائے گی ، اور دشمن کی گواہی اینے نشمن کے حق میں مقبول ہے،اس کئے کہ تہمت نہیں۔

د- گواہی کے ذریعہاینے او پرسے جھوٹ کے عار کو دور کرے، لہذااگر فاسق گواہی دے ، قاضی اس کی گواہی رد کردے ، پھر شرائط کے ساتھ وہ تو بہ کرلے تو اس کے بعد اس کی نئی گواہی مقبول ہوگی، لیکن اگراس رد کی ہوئی گواہی کولوٹا دیتومقبول نہیں ہوگی۔

ھ- دعوى دائر ہونے سے قبل جلدى سے گواہى دينے كى حرص، اور بیز' حبیہ'' (حقوق اللہ) کی گواہی کےعلاوہ میں ہے ''۔ و-عصیبت: لہذا جو شخص عصبیت اور حمیت میں تجاوز کرنے میں معروف ہواس کی گواہی مقبول نہیں ، مثلاً: ایک قبیلہ کی دوسرے قبیلہ کےخلاف عصبیت، اگر چہ پیعداوت کے درجہ کونہ پہنچے،اس کی

(۱) تبيين الحقائق ۴ر ۲۲۳ ، الشرح الصغير ۴ر ۲۴۷ ، القوانين الفقهير ٣٠ ٣-٣٠ ٣ طبع دارالكتاب العربي، تبصرة الحكام الر١٥٨ ، روضة الطالبين اار ۲۴۲،۲۳۴، لمپذ ب۷٫۱۳۳، مغنی الحتاج ۴۸ر ۳۳۳، لمغنی ۱۱ر۵۵ اوراس کے بعد کےصفحات منتہی الارادات ۳ ر ۵۵۵۔

صراحت حنابلہ نے کی ہے (۱)۔

تہمت نہ ہونے کی شرط لگانے کے لئے ان حضرات کا استدلال (۲) اس فرمان نبوی سے ہے:"لا تجوز شھادة خائن ولا خائنة ولا ذي غمر على أخيه، ولا تجوز شهادة القانع الأهل البيت "(منات كرنے والے مرد وعورت كى گواہی،اییخ بھائی کےخلاف کینہ رکھنے والے کی گواہی،اور گھر کے خصوصی خادم کی اہل خانہ کے حق میں گواہی جائز نہیں )۔

دوم: اداء ( گواہی دینے ) کی وہ شرائط جن کا تعلق خود شہادت سے ہے،ان میں سے چندورج ذیل ہیں: ∠۲ – (۱) \_حقوق العباد کی گوائی میں مدعی یااس کے نائب کی طرف سے دعوی کے ہونے کی شرط لگانا ،حقوق اللّٰہ کی گواہی میں جمہور فقہاء کی رائے کےمطابق دعوی کا ہونا شرطنہیں ہے (م)۔

(۲) گواہی کا دعوی کے موافق ہونا (جس کی تفصیل آئندہ آئےگی)۔

(m) جن امور کی اطلاع مر دول کو ہوتی ہےان کی گواہی میں گواه کا متعدد ہونا۔

(م) دونوں گواہوں کا متفق ہونا (جس کی تفصیل آ گے آئےگی)۔

- - (۲) المهذب۲ر۳۳۰
- (m) مديث: "لاتجوز شهادة خائن ولا خائنة ....." كي روايت احمد (۲۰۴/۲ طبع الميمنيه) نے حضرت عبدالله بن عمروسے کی ہے، ابن حجرنے التلخيص (۱۹۸/۲ طبع شركة الطباعة الفنيه) ميں اس كى اسناد كوتوى كہاہے، ذو الغمر: كينه والا، القانع: اليا خادم جوگھر والول كي خدمت كے لئے يكسو ہوجائے۔
  - (۴) الدرالخار ۴۸۰ س

(۵)اصل گواہ کی حاضری کامحال ہونا (پیشہادت علی الشہادت کے متعلق ہے ) جبیبا کہ آئے گا۔

(۲) شہادت کے لفظ سے ادا کرنا، مثلاً: یوں کے: ''أشهد بکذا" (میں اس چیز کی گواہی دیتا ہوں )، یہ جمہور کا قول ہے، مالکیہ کے یہاں اظہر یہ ہے کہ بس ایسالفظ کافی ہے جس سے معلوم ہو کہ گواہ کواس کاعلم ہے، مثلاً کہے: میں نے یہد یکھا، یا: میں نے یہسنا، یہ شرط نہیں کہ ''اشھد'' (میں گواہی دیتا ہوں) کے ۔

سوم: اداء (گواہی دینے) کی وہ شرائط جن کا تعلق مشہود بہ (جس چیز کے بارے میں گواہی دی جارہی ہے) سے ہے۔ مشہود بہ کی شرائط حسب ذیل ہیں:

۲۸ - (۱) وہ معلوم ہو، لہذا اگر مجہول چیز کی گواہی ہوتو مقبول نہیں، اس لئے کہ قاضی کے فیصلہ کے درست ہونے کی شرط میہ ہے کہ مشہود بہ معلوم ہو۔

(۲) مشہود بہ کا مال یا منفعت ہونا۔لہذا شرعاً اس کا متقوم قیمت والا) ہونا ضروری ہے۔

چہارم: اداء (گواہی دینے) کی وہ شرائط جن کا تعلق گواہی کے نصاب سے ہے:

۲۹ - شہادتوں میں گواہوں کی تعداد مشہود بہ کے لحاظ سے الگ الگ ہوتی ہے۔

الف-بعض گواہیاں ایسی ہیں جن میں چارمرد سے کم کی گواہی قبول نہیں کی جاتی ،ان میں کوئی عورت نہ ہو، بیزنا میں ہے،اس لئے

كه فرمان بارى به: "وَالَّذِيْنَ يَرُمُونَ الْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمُ يَاتُوا بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاء ....." (اور جولوگ تهمت لگائيں پاك دامن عورتول كواور چو پارگواه نه لائليس .....) -

نیز فرمان باری ہے: "لَوُلَا جَاءُ وُا عَلَيُهِ بِأَرُبَعَةِ شُهَدَاءَ...." (بیلوگ این قول پر چارگواه کیوں نہلائے)۔

نیز فرمان باری ہے: "وَاللَّاتِي یَأْتِیُنَ الْفَاحِشَةَ مِنُ نِسَائِکُم 'فَاسُتَشُهِدُوُا عَلَیْهِنَّ أَرُبَعَةً مِّنْکُمُ'' (اورتمهاری عورتوں میں سے جو بے حیائی کا کام کریں ان پر چار (آدی) اپنے میں سے گواہ کرلو)۔

حضرت ابو ہریرہ کی روایت ہے کہ سعد بن عبادہ نے کہا نیا رسول اللّه إن و جدت مع امر أتي رجلا أ أمهله حتى آتى بأربعة شهداء؟ قال: نعم"(م) (اے اللّه كے رسول! اگر ميں اپنی بیوی كے ساتھ غير مر دكود کھوں تو كيا اس كومہلت دوں گا چارگواہ لانے تك؟ آپ نے فرما يا: ہاں )۔

ب- حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ جومال دار ہونے میں معروف ہو، اگروہ فقیرہ ہونے کا دعوی کرے، تا کہ زکاۃ لے سکے تو تین مردوں کی گواہی ضروری ہے، جواس کے حق میں گواہی دیں (۵) اس لئے کہ حضرت قبیصہ کی حدیث ہے: "حتی یقوم ثلاثة من ذوی الحجا من قومہ: لقد أصابت فلانا فاقة" (۲) (یہاں

- (۱) سوره نورر سم
- (۲) سورهٔ نورر ۱۳ ـ
- (۳) سورهٔ نساءر ۱۵۔
- (٣) حدیث أبی ہریرہ:"أن سعد بن عبادة قال: یا رسول الله إن وجدت....." كى روايت مىلم (١١٣٥/١ طبح الحلى) نے كى ہے۔
  - (۵) شرح منتهی الارادات ۳ر۵۹ ـ
- (۲) حدیث قبیصة: "حتی یقوم ثلاثة من ذوی الحجا..." کی روایت مسلم (۲۲/۲ طبح الحلی) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) البدائع ۲۷ ۲۷۳، الشرح الصغير ۳۴۸،۲ طبع الحلبي، المغنى ۹ ر ۲۱۲ طبع سوم، الجمل على شرح المنج ۵۷ ۷۷۷۔

تک کہاس کی قوم کے تین عقل مندگواہی دیں گے کہ بلاشبہ فلاں پر فاقہ ہے)۔

ج - بعض گواہیوں میں دومردوں کی گواہی قبول کی جاتی ہے، جن میں کوئی عورت نہ ہو، بیزنا کے علاوہ حدود وقصاص میں ہے، جیسے چوری میں ہاتھ کا ثنا، بغاوت کی حد اور شراب میں کوڑے لگانا، اس پرفقہاء کا اتفاق ہے۔

جمہور نقہاء کی رائے ہے کہ جس پراکٹر مرد مطلع ہوتے ہیں اور وہ مال نہ ہو، نہاں کا مقصود مال ہو، جیسے نکاح، طلاق، رجعت، اِ یلاء، ظہار، نسب، اسلام، مرتد ہونا، جرح و تعدیل، موت، تنگ وتی، وکالت، وصایت اور شہادت علی الشہادة وغیرہ، یہ تمام چیزیں ان کے نزدیک دوایسے گواہوں کی گواہی ہے جن میں کوئی عورت نہ ہو ثابت ہوتی ہیں <sup>(1)</sup>۔

اس سلسلہ میں ان کی دلیل میہ ہے کہ اللہ تعالی نے طلاق، رجعت اوروصیت کے بارے میں دومردوں کی گواہی کی صراحت فرمائی ہے۔

طلاق ورجعت کے بارے میں فرمان باری ہے: "فَامُسِکُوْهُنَّ بِمَعُرُوْفٍ وَ اشْهِدُوا فَارِقُوْهُنَّ بِمَعُرُوفٍ وَ اشْهِدُوا فَارِقُوْهُنَّ بِمَعُرُوفٍ وَ اشْهِدُوا فَوَيُ عَدُلٍ مِّنْکُمُ" (الله توانہیں (یاتو) قاعدہ کے مطابق (نکاح میں) رہنے دو، یا نہیں قاعدہ کے مطابق رہائی دواور اپنے میں سے دو معتبر شخصول کو گواہ گھہرالو)۔

وصیت کے بارے میں فرمان باری ہے:"إِذَا حَضَوَ أَحَدَكُمُ الْمَوُتُ حِيْنَ الْوَصِيةِ اثْنَان ذَوَا عَدْلِ مِّنْكُمْ"

(تم میں سے کسی کوموت آ جائے وصیت کے وقت تمہارے آ پس میں گواہ دوشخص تم میں سے معتبر ہول )۔

نکارے بارے میں فرمان نبوی ہے: "لا نکاح إلا بولي و شاهدي عدل" (ولى اور دومعتر گواہوں كے بغير كوئى نكاح نہيں ہوتا)۔

امام مالک نے زہری کا بیقول نقل کیا ہے: بیطریقہ جاری رہا ہے کہ حدود میں عورتوں کی گواہی جائز نہیں اور نہ نکاح وطلاق میں۔
حدود، نکاح اور طلاق کے ساتھ جو چیزیں شریک ہیں ان کو مذکورہ شرط میں انہیں پرقیاس کیا گیاہے۔

د-حنفیہ نے کہا: جس میں دومردوں یاایک مرداور دوعور توں کی گواہی مقبول ہوتی ہے، وہ حدود وقصاص کے علاوہ تمام چیزیں ہیں، خواہ بیحق ، مال ہویا مال نہ ہو، جیسے نکاح، طلاق ، عماق، وکالت اور وصایت "

اس کی دلیل بیفرمان باری ہے: "وَاسْتَشُهِدُوا شَهِیدَدیُنِ مِنُ رِجَالِکُمُ فَإِنُ لَمُ یَکُونَا رَجُلَیْنِ فَرُجُلٌ وَامُرَأَتَانِ مِمَّنُ تَوْضَوْنَ مِنَ الشُّهَدَاءِ" (اوراپنے مردول میں سے دوکوگواہ کرلیا کرو، پھراگر دونوں مردنہ ہوں توایک مرداور دوعور تیں ہوں ان گواہوں میں سے جنہیں تم پیند کرتے ہو)۔

جمہور نے دومردوں یا ایک مرداوردوعورتوں کی گواہی کے مقبول ہونے کوان حقوق کے ساتھ خاص کیا ہے جو مال ہوں یا مال کے معنی میں ہوں جیسے نیچ ، اقالہ، حوالہ، ضمان اور مالی حقوق جیسے خیار اور اُجل

<sup>(</sup>۱) الشرح الكبير ۱۲ / ۸۴، تبحرة الحكام ار ۲۲۵، روضة الطالبين للنووى الر ۲۳۵، المغنى ۱/۲۵۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ طلاق ر۲\_

<sup>(</sup>۳) سورهٔ ما نده ۱۰۲۰ ـ

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لانکاح إلا بولي ......" کی روایت بیه فی (۱۲۵/۷ طبع وائرة المعارف العثمانیه) نے حضرت عائشہ سے کی ہے، اس کی اسناد صحیح ہے۔

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ۱۲ ۲ ۲ ۲ ۲ ۲ ۲ مهایة الحتاج ۸ ر ۲۹۵ ، ۱

<sup>(</sup>۳) الهدايه سريحاا، فتح القديمة بريم بالفتاوي الهنديه سراه ۴، المبسوط ۱۱۸ ساله

<sup>(</sup>۴) سورهٔ بقره ۲۸۲ ـ

وغيره (۱) \_

ان حضرات نے اس میں جائز قرار دیا ہے کہ ایک گواہ اور مدعی کی قتم سے اس کا ثبوت ہو۔

اس سلسله میں ان کی دلیل بیرحدیث ہے: "أنه صلی الله علیه وسلم قضی بیمین وشاهد" ((رسول الله علیه فی فی علیه وسلم قضی بیمین وشاهد" ((رسول الله علیه فی فی ماورایک گواه پر فیصله کیا)۔

حفیہ نے ایک گواہ اور قتم پر فیصلہ کو جائز قر ارنہیں دیا ہے، ان کی رائے ہے کہ اگر قاضی ایک گواہ اور قتم پر فیصلہ کردیتو اس کا فیصلہ نافذ نہ ہوگا ، اس لئے کہ اس سلسلہ کے آثار حفیہ کے نزدیک ثابت نہیں ہیں (۳)۔

ھے۔بعض گواہیوں میں تنہاعورتوں کی گواہی مقبول ہوتی ہے،اور پیولا دت،استہلال (ولا دت کے بعد بچہ کا چلانا) اور رضاعت ہے، اور وہ تمام پوشیدہ عیوب ہیں جن پر مطلع ہونا اجنبی مردوں کے لئے جائز نہیں۔

البتہ عورتوں کی کتنی تعداد سے بیامور ثابت ہوں گے بیہ مختلف فیہ ہے ۔اس میں پانچاقوال ہیں:

- (۱) الشرح الكبير ۱۲/۹۰، حاشية الدسوقی ۴۸/۱۸، حاشية الحرثی ۱۸/۲۰، مغنی المرا۲۰، مغنی المر۲۵، مغنی المر۲۵، مغنی المر۲۵، مغنی ۱۱/۳۵، مغنی ۱۱/۳۵، المعنی ۱۱/۳۸، المعنی ۱۱/۳۸،
- (۲) حدیث: قضی بیمین و شاهد" کی روایت مسلم (۱۳۳۷ طبع الحلی) نے حضرت ابن عباس سے کی ہے۔
- (٣) و كيهيئة: شرح ادب القاضى للخصاف تاليف حيام الدين الصدر الشهيد ١٧ر ٨٥٥م، فقر ور ١٣٩٩ -
- (۴) ان مذاہب کے لئے دیکھئے: الحاوی للماوردی کی کتاب الشہادات فقرہ(۳۸۷۷)، نیز دیکھئے: المغنی ۱۱۲/۱۱، ۱۵، الشرح الکبیر ۱۲/۹۳–۹۸، المبسوط ۲۱/۱۲ ۱۱ – ۱۲۴، جواہر العقود ۳۸۸۲ معین الحکام ۹۳–۹۵، سنن البیقی ۱/۱۵۱، بدایة المجتبد ۲/۵۴، شرح الزرقانی علی مؤطاما لک سمن البیمی ۱/۱۵۱، بدایة المجتبد ۲/۵۴، شرح الزرقانی علی مؤطاما لک

اول: حسن بصری کی رائے ہے کہ ولادت میں تنہا داید کی گواہی مقبول ہے، اور داید کے علاوہ دوسری عورت کی گواہی داید کے بغیر مقبول نہیں۔

یکی ابن عباس سے مروی ہے، اور یکی امام احمد سے ایک روایت ہے ۔

دوم: امام ابوحنیفه کی رائے ہے کہ اس سلسلہ میں ایک مسلمان،
آزاد، عادل عورت کی گواہی مقبول ہے، خواہ وہ دایہ ہو یا کوئی اور
عورت، البتہ مطلقہ عورت کی ولادت میں ایک عورت کی گواہی مقبول
نہیں (۲)
۔ ان کا استدلال حضرت حذیفہ گی اس روایت ہے ہے:
"أن النبي عَلَيْ أَجَاز شهادة القابلة" (نبی کریم عَلَيْ الله فَانِی گواہی کوجائز قراردیا)۔

نیز حضرت عمرؓ اور حضرت علیؓ کے بارے میں منقول ہے کہ ان دونوں حضرات نے داید کی گواہی کوجائز قرار دیا (۲۰)۔

سوم: امام مالک، جمم، ابن شبر مه، ابن ابی لیلی اور ایک روایت میں امام احمد کی رائے ہے کہ اس میں دوعور توں کی گواہی مقبول ہے، اس سے زیادہ کی شرط نہیں، کیوں کہ جب وہ تنہا مردوں کے قائم مقام

- (۱) المغنی ۱۲/۱۲–۱۷،الشرح الکبیر ۱۲/۹۸،الانصاف ۱۸۲/۲۸\_
- (۲) البدايه سركاا، المبسوط ۱۱رسه، معين الحكام ر ۹۴، الفتاوى البنديه سرها،
- (٣) حدیث حذیفه: "أن النبی عَلَیْتُ أجاز شهادة القابلة " کی روایت دارقطنی ( ۲۳ مر ۲۳۳ طبع دار المحان ) اور پیمقی (۱۹۱۵ طبع دار آ المعارف العثمانیه ) نے کی ہے، اور انہول نے انقطاع کی وجہ سے اسے معلول قرار دیاہے۔
- (۴) اس کی روایت عبدالرزاق نے حضرت عمر سے المصنف (۲۸ ۳۳۳ حدیث (۴) اس کی روایت عبدالرزاق نے حضرت عمر سنن الدارقطنی (سنن الدارقطنی (۲۳۳۸) نے اس کی روایت حضرت علی سے موقو فاً کی ہے، دیکھئے: اسنن الکبری ۱/۱۵۱، اوراس کی اسناد میں کلام ہے (نصب الرابی ۲/۰۸ الدرابی ۲/۱ کا، حدیث : ۸۲۷ کے ضمن میں )۔

بن گئیں تو تعداد میں بھی مردوں کے قائم مقام بنناوا جب ہے، مردوں کی سب سے زیادہ تعداد دو ہے، جس کا تقاضا ہے کہ عور توں کی اکثر تعداد دوہوں۔۔

چہارم: عثمان بق سے منقول ہے کہ تین عورتوں کی گواہی مقبول ہے ،اس سے کم مقبول نہیں، اور بید حضرت انس سے مروی ہے، اس کے لئے بیداستدلال کیا گیا ہے کہ جس جگہ پر صرف عورتوں کی گواہی نہیں ہوتی اس میں دوعورتوں کو اللہ تعالی نے ایک مرد کے ساتھ ضم کیا ہے، لہذا جس جگہ پر صرف عورتوں کی گواہی ہوتی ہے ضروری ہے کہ وہاں مرد کے بدلہ عورت ہو، اس طرح ان کی تعدادتین ہوجائے گی (۲)۔ پنجم: امام شافعی وعطاء کی رائے ہے کہ اس میں چار سے کم عورتوں کی گواہی مقبول نہیں (۳)۔

امام شافعی نے فرمایا: اس لئے کہ اللہ تعالی نے جہاں پر گواہی کو جائز قرار دیا ہے، اس میں آخری کم از کم گواہی دومر دیا ایک مرداور دومورتوں کی مقرر کی ہے، دوعورتوں کو ایک مرد کے قائم مقام کیا ہے، چنا نچہ ان دونوں کی گواہی کو جائز قرار دیا ، اور جب مسلمانوں نے مردوں سے خفی امور میں عورتوں کی گواہی کو جائز قرار دیا تو (واللہ اعلم) میجائز نہیں کہ وہ اس کو گواہیوں کے بارے میں اللہ تعالی کے اصل حکم ہے جائز قرار دیں ، اور جب وہ اصل حکم پر جائز قرار دیں گے تو ہر دوعورتوں کو ایک مرد کے قائم مقام رکھیں گے، اور جب ایسا کریں تو ہر دوعورتوں کو ایک مرد کے قائم مقام رکھیں گے، اور جب ایسا کریں

گے تو چارعورتوں کے بغیر جائز نہیں، اوریہی اللّه عز وجل کی کتاب میں مراد ہے، اوراس پرمسلمانوں کا اجماع ہے ۔

و-بعض گواہیاں الی ہیں جن میں ایک مرد کی گواہی مقبول ہے، چنانچہ رمضان کے چاند کی رویت ثابت کرنے میں تنہا ایک عادل شاہد کی گواہی مقبول ہے، اس کی دلیل حضرت ابن عرق کی بیہ حدیث ہے: "تراء ی الناس الهلال، فأخبوت النبي عَلَيْكِ أَلَيْ وَلَيْكُ اللّهِ وَاللّهِ وَأَمُو الناس بصیامه" (الوگوں نے چاند و کیھنے کی کوشش کی تو میں نے بی کریم عَلَيْكِ کُو بتایا کہ میں نے چاند دیکھا ہے، چنانچہ رسول اللّه عَلَيْكِ نَے روزہ رکھا، اورلوگوں کوروزہ رکھا کا حکم دیا )۔

نیز حضرت ابن عباس کی حدیث ہے وہ کہتے ہیں: "جاء أعرابي إلى النبي عَلَيْكِ فقال: إني رأیت الهلال، فقال: اتشهد أن لا إله إلا الله؟ و أتشهد أن محمدا رسول الله؟"قال: نعم، قال: "یا بلال أذن في الناس أن یصوموا غدا" (خدمت نبوی میں ایک دیہاتی آیا، اس نے کہا کہ میں غدا" (خدمت نبوی میں ایک دیہاتی آیا، اس نے کہا کہ میں نے چاند دیکھا ہے، آپ نے دریافت کیا: کیا تم لا إله إلا الله کی گواہی دیتے ہو؟ اس نے کہا: گہان ہیں مرسول الله کی گواہی دیتے ہو؟ اس نے کہا: ہیں ، آپ نے فرمایا: اے بلال! لوگوں میں اعلان کردو کہ کل روزہ کی ہیں ، آپ نے کہا اوگوں میں اعلان کردو کہ کل روزہ کی ہیں ،

- \_ TYZ/Y (1)
- (۲) حدیث ابن عمر: تواءی الناس الهلال ...... کی روایت ابوداؤد (۲ر ۷۵۷،۷۵۲ تحقیق عزت عبید دعاس) اور حاکم (۱۸۳۲ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے، حاکم نے اس کوچیح قرار دیا ہے اور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔
- (٣) حدیث: جاء أعرابی إلى رسول الله عَلَيْكُ " كی روایت ترندی (٣) حدیث: جاء أعرابی اورنبائی (٣/ ١٣ طبع المكتبة التجاریه) نے كی ہے، اوراس كے مرسل ہونے كوراج قرارد ياہے۔

<sup>(</sup>۱) المدونة الكبرى ۵/ ۱۵۸، تبصرة الحكام ار ۲۹۵، القوانين الفقهيه ر ۱۵ساطبع تونس، تنو برالحوالك۲/ ۱۰ ا، نيز د مكيئة: المغنى ۲۱/ ۱۷۔

<sup>(</sup>۲) الحاوی للماوردی: کتاب الشهادت، فقره نمبر (۳۸۷۷) ، المغنی ۱۲/۱۲، الشرح الکبیر ۱۲/۹۹

<sup>(</sup>٣) الأم٢/٢٦٤/٢٩٨، مختصر الممر في ٢٣٨/٥، الحاوى الكبير: كتاب الشهادات فقره (٣٨٧٤)، أسنن الكبرى ١٥١١٥، مغنى المحتاج ٣٢/٣٨، نهاية المحتاج ٢٩٦/٨م، لمهذب ٣٣٥/٢٩١.

یمی امام شافعی کا ایک قول اورامام احمد سے مشہور روایت ہے، اور اگر آسان میں کوئی علت: بادل یا غبار وغیرہ ہوتو حفیہ بھی اسی کے قائل میں۔

مالکیہ و حنابلہ کی رائے ہے کہ زخموں میں ایک ڈاکٹر کی اور جانوروں کے عیوب میں جانور کے ڈاکٹر کی گواہی مقبول ہے۔ مالکیہ نے اس میں بیقیدلگائی ہے کہ بیاس وقت ہے جب کہ امام کی طرف سے ذمہ داری دی جائے۔

حنابلہ نے اس میں بیقیدلگائی ہے کہ کوئی اور نہ ملے (۱)۔

# گواه بنانے کا حکم:

• ۳- عقو د پر گواہ بنانے کے وجوب کے بارے میں فقہاء نے عقو د کاح اور دوسرے عقو د کے در میان فرق کیا ہے: چنا نچہ جمہور کی رائے ہے کہ عقد نکاح پر گواہ بنا نا واجب اور اس کے شیخے ہونے کے لئے شرط ہے، اس لئے کہ نبی کریم علیہ کا ارشاد ہے: "لا نکاح إلا بولي و شاهدي عدل" (ولی اور دومعتبر گواہوں کے بغیر کوئی نکاح نہیں ہوتا ہے)۔

امام مالک کی رائے ہے کہ اگر اعلان ہوجائے تو گواہ بنانا واجب نہیں ۔۔

بیچ کے عقود میں ابوموسی اشعری، ابن عمر، ضحاک، سعید بن

(۱) الأم ۲/۰، ای جگه پران کی دوسری رائے بید ملتی ہے که دوگواہوں کے بغیر جائز نہیں، دیکھئے: نبایة الحتاج ۱۳۹۳، مغنی الحتاج ۱۲، ۲۲ ما منخی الحقاج ۱۲، ۲۲ ما منخی الحقیب ۲/ ۳۲۴، تجرق الحکام ۱۲، المغنی مع الشرح الکبیر ۳/۸، شرح منتبی الارادات ۳/ ۵۵۷، الهدایه ۱۲۲۱، اوراس کی شرعین: فتح القدیر ۲/۸، شرح ما نبایه ۳۸۸۸۔ الهدایه ۱۲۸۸۱، اوراس کی شرعین: فتح القدیر ۲/۸۵۱، البنایه ۳۸۸۸۰۔

(۲) حدیث کی تخریج فقرہ نمبر ۲۹ میں گذر چکی ہے۔

(۳) المدونه الكبرى ۲ر ۱۹۲، تبصرة الحكام ار ۲۰۹\_

المسيب، جابر بن زيد اور مجامد كى رائے ہے كه گواہ بنانا واجب \_\_\_\_\_ ك

عطاء نے کہا: جبتم ایک درہم، آ دھے یا تہائی درہم یا اس سے بھی کم میں خرید وفروخت کروتو گواہ بنالو، اس لئے کہ اللہ تعالی فرماتے ہیں: "وَأَشُهِدُوا إِذَا تَبَايَعُتُمْ" (اور جب خرید وفروخت کرو( تب بھی ) گواہ کرلیا کرو)۔

بہت سے صحابہ تا بعین، جہور فقہاء ومفسرین کی رائے ہے کہ فرمان باری: "وَأَشُهِدُوْا إِذَا تَبَایَعُتُمْ" میں امر ندب واستحباب کے لئے ہے، وجوب کے لئے ہیں، اس لئے کہ اس کے بعدیہ آیت وارد ہے: "فَإِنُ أَمِنَ بَعُضُكُمْ بَعُضًا فَلْیُوَدِّ الَّذِي اوْتُمِنَ أَمَانَتَهُ" (اورتم میں سے کوئی کسی اور پر اعتاد رکھتا ہے توجس کا اعتبار کیا گیا ہے اسے چاہئے کہ دوسرے کی امانت (کاحق) ادا اعتبار کیا گیا ہے اسے چاہئے کہ دوسرے کی امانت (کاحق) ادا کردے)۔ اس سے معلوم ہوا کہ اس آیت میں امراستحباب پرمحمول کے اس سے معلوم ہوا کہ اس آیت میں امراستحباب پرمحمول ہوں۔

- (۱) د یکھئے:تفییر قرطبی ۳۲۰۳، جواہرالعقود ۴۲۸/۲، بدایة الجتهد ۴۵۲/۲، الشهادات من الحاوی فقرہ (۳۸۰۹)۔
  - (۲) سوره بقره ر ۲۸۲\_
  - (۳) سورهٔ بقره رسم۲۸\_
- (۷) المبسوط ۱۱۲/۱۱، تجرة الحكام ار۲۰۹، الأم ۷۷۷-۷۷ مخضر المرنی ۲۴۷۸، المهذب ۲ر ۳۲۴، نهایة المحتاج ۲۸۷۷، سنن البیه قی ۱۱۸۵، تفسیر القرطبی ۷۲۰۳، تفسیر ابن کثیر ار۲۳۳۸
- (۵) حدیث جابر: ''أنه باع النبي عَلَيْكِ جمله و استثنی ظهره إلی المحدینة'' کی روایت بخاری (الفتح ۱۸۵۸ طبع السّلفیه) اور مسلم (۱۲۲۲ طبع الحلی) نے کی ہے۔

کرنے کا استثناء کرلیا)۔

ظاہر حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ انہوں نے گواہ نہیں بنایا تھا۔
حضور علیہ نے فروخت کیا اور گواہ بنایا، اور بہت سے
اوقات میں فروخت کیا اور خریدا، اورایک یہودی کے پاس اپنی زرہ
رہن رکھی (۱) اور گواہ نہیں بنایا۔

اگرگواہ بنانا واجب ہوتا تو رہن کے ساتھ بھی واجب ہوتا، اس لئے کہزاع کا اندیشہ ہے۔

ابن عطیہ نے کہا: اس کے وجوب میں دقت ہے، چھوٹی چھوٹی چھوٹی چھوٹی چیوٹی چیزوں میں تومشکل و دشوار ہے، رہی وہ چیزیں جو کشرت سے پیش آتی ہیں تو بسااوقات تاجر کا مقصد گواہ بنا نا ترک کر کے لوگوں کوقریب کرنا ہوتا ہے، بعض شہروں میں اس کا رواج ہوتا ہے، اور بسااوقات عالم اور بڑے باعزت آ دمی سے شرما کر گواہ نہیں بنا تا، اور بی تمام چیزیں اعتاد و بھروسہ کے تحت آتی ہیں، اور گواہ بنانے کا حکم مندوب باقی رہے گا کہ اس میں اکثر مصلحت ہوتی ہے، بشر طیکہ کوئی عذر اس مانع نہ ہوگی۔

# گواہ کے کم کے ذرائع:

اس- گواہی میں اصل بیہ کہ وہ مشاہدہ اور آئکھوں سے دیکھ کر ہو، اس لئے کہ فرمان باری ہے: "إِلَّا مَنُ شَهِدَ بِالْحَقِّ وَهُمُ اس لئے کہ فرمان باری ہے: "إِلَّا مَنُ شَهِدَ بِالْحَقِّ وَهُمُ يَعُلَمُونَ" (ہاں جن لوگوں نے حق کا اقرار کیا اور وہ تصدیق بھی

کرتے رہے)۔

حضرت یوسف علیه السلام کے بھائیوں کے متعلق فرمان باری ہے: "وَمَا شَهِدُنَا إِلَّا بِمَا عَلِمُنَا" (اور ہم تو شاہدات ہی کے تھے جتنا ہم جانتے تھے)۔

الله تعالى نے بتاديا كه گوائى يقين كى بنياد پر ہوگى، غلبظن كى بنياد يزميس \_

اس کے لئے حضرت ابن عباس کی اس حدیث سے استدلال کیا جاتا ہے، انہوں نے کہا: حضور علیہ کے یہاں تذکرہ ہوا کہ ایک آ دمی کوئی گواہی دیتا ہے تو آپ نے مجھ سے فرمایا: "یا ابن عباس! لا تشهد إلا علی ما یضیء لک کضیاء هذه الشمس، وأوماً رسول الله علی ہا یوتہ الی الشمس، وأوماً رسول الله علی کا این دینا جوتہارے لئے اس طرح روثن وعیاں ہو جیسے یہ سورج روثن ہے، اور حضور علیہ نے اپنے دست مبارک سے سورج کی طرف اشارہ فرمایا)۔

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ گواہی میں ضروری ہے کہ اس کے علم کا ذریعہ یقین کا سب سے قوی سبب ہو، اور وہ مشاہدہ اور علم یقینی ہے۔

لیکن جن امور کی شہادت دی جاتی ہے ان کے یقین کے حاصل ہونے کے ذرائع میں بھی باہم فرق ہوتا ہے۔

مثلاً: بعض امورایسے ہیں کہ گواہ ان کا معائنہ کرتا ہے، جیسے تل، چوری، غصب، رضاعت، زنااور شراب نوشی۔

ان امور میں گواہ کے لئے درست نہیں کہ وہ اپنی آ نکھ سے معائند کئے بغیران کی گواہی دے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "رهن درعه عند یهودی "کی روایت بخاری (الفتح ۱۳۲۸۵ طبع التلفیه)اورمسلم (۱۲۲۲۳ طبع الحلبی) نے حضرت عاکشہ سے کی ہے۔ (۲) تفسیر القرطبی سر ۱۳۰۳۔

<sup>(</sup>۳) المحرر الوجیز فی تفسیر الکتاب العزیز ۲۹۸٫۲ طبعة القاہرہ، اور دیکھئے: تفسیر القرطبی ۳۷ سام ۴۳۰

<sup>(</sup>۴) سورهٔ زخرف ۱۸۸ ـ

<sup>(</sup>۱) سورهٔ لوسف را۸۔

<sup>(</sup>۲) حدیث کی تخ یخ فقره نمبرا میں گذر چکی۔

کچھ امور میں گواہ کے لئے درست نہیں کہ سننے اور مشاہرہ کرنے کے بغیر گواہی دے،عقو د نکاح، طلاق، بیوع ، اجارات اور طلاق کے بارے میں جمہور کی یہی رائے ہے، اس لئے کہ آوازیں بسا اوقات ایک دوسرے سے ملتی جلتی ہوتی ہیں، اگروہ دونوں عقد کرنے والوں سے بقینی طور پر واقف ہو، اور اسے یقین ہو کہ بیانہی

بعض امورا ليسے ہیں جن کاعلم مشہور عام متواتر ومستفیض خبروں کومن کر ہوتا ہے،سابقہ مرتبہ و درجہ کا سرچشمہ ایسی مستفیض (مشہور) ساعت ہوتی ہے جواینے استفاضہ میں پہلے کے در جہ کونہیں پہنچتیں ، مطلق گفتگو کے وقت فقہاء کے کلام میں مقصود ہوتا ہے '' ،اوراسی کی تعریف کرتے ہوئے فقہاء نے کہا ہے: بیر گواہی اس گواہی کا لقب ہےجس میں گواہ صراحت کرتا ہے کہ اس کی گواہی کا ذریعہ غیر معین شخص سے سننا ہے، لہذا (اس سے ) قطعی شہادت اور شہادت علی خاص حالات میں ضرورت یا حاجت کی وجہ سے شہادت ساع کومعتمد ماننا حائز ہے، البتہ حاجت کے مقامات کی تحدید اور ان سے متعلق قیود کی تعیین کے سلسلے میں الگ الگ مذاہب ہیں، اس کی مقدار میں اختلاف ہے،فقہی مطالعہ رکھنے والوں کے نز دیک بیر ثابت ہے کہ اسلامی مذاہب میں اس کواختیار کرنے پرسب سے زیادہ تسامح سے

اوريبي مرتبه شهادت ساع يا شهادت بانساع يا شهادت بالتسامع ير الشہادت خارج ہوجاتی ہے (m) ، اور فقہاء کا اس پر اتفاق ہے کہ

(۱) الدرالختار ۴/۷۷ القوانين الفقه پير ۴۵۵ طبع دارالقلم بيروت ، روضة الطالبين اار ۲۵۹،المغنى مع الشرح الكبير ۱۱ر ۱۹\_

کام لینے والا مالکی مذہب ہے (۱)۔

ما لکیہ نے دوسروں کے مقابلہ میں اس باب میں زیادہ تفصیل کی ہے، چنانچہ متعدد ماکلی علاء نے وضاحت کی ہے کہ سننے والے کی گواہی پر بحث کرنے میں حسب ذیل پہلوداخل ہیں:

# اول: گواہی دینے کا طریقہ:

۲ سا – مالکیہ کے نز دیک راجح اورمعتمد بیرے کہ گواہ (گواہی دیئے کے وقت ) بول کہیں:'' ہم نے اہل عدالت وغیرہ سے واضح طور پر ساہے کہ (مثلاً) مید گھر فلاں کی اولاد پرصدقہ ہے' لیعنی جن کے حوالہ سے کہدرہے ہیں ان میں عادل وغیر عادل دونوں طرح کے لوگوں کا ہونا ضروری ہے (۲) بعض مالکید کی رائے ہے کہان کے لئے پرکہنا ضروری ہے:'' ہم ثقہ ومعتبرلوگوں سے برابر سنتے آ رہے ہیں، یا ہم نے اہل عدل سے واضح طور پر (بالعموم) سنا ہے' '''۔ بدرائے مالکیہ کے بہاں مرجوح ہے، اس لئے کہ گواہوں کا اپنے ساع کے ذریعیہ کو ثقبہ و عادل افراد میں منحصر کرنا گواہی کو'' ساعی شہادت'' سے نکال کر'' شہادت علی الشہادة'' میں پہنچا دیتا ہے، جو دوسراموضوع ہے (۴)۔

ابن فرحون نے کہا: ساعی شہادت بہیں ہے کہ گواہ بول کہیں: '' ہم نے معین لوگوں سے سنا''،اوروہ ان کا نام لیں، یاان کو پیچانتے موں، کیونکہ ( اس صورت میں ) به ''شهادت تسامع'' نہیں بلکہ ''شہادت علی الشہادة'' ہے، اور بیہ گواہی ساعی شہادت کی حدیث نکل

دونوں کا کلام ہے تو حنابلہ اس میں سننے پراکتفا کرتے ہیں<sup>(1)</sup>۔

<sup>(</sup>۲) تبعرة الحكام الر٣٩٦ س-٣٤٧ ماليّا ؤدى والتسو لي على التحفيه الر٣٣ ا\_

<sup>(</sup>٣) الحدود بشرح الرصاع ر ٥٥ ٢ المطبعة التونسيه ٥٠ ١٣ هـ، مواهب الجليل مع التاج والأكليل ١٩١٦ – ١٩٢، جوام الأكليل ٢٢ ٢ ٢٢، التاؤدي والتسولي على التخفيرا استاسل

<sup>(1)</sup> الفروق للقرافي ۴ م ۵۵ دار إحياءالكتب العربية طبع اول ۴ ۲ ۱۳ اهه

<sup>(</sup>٢) تجرة الحكام ار٧-٣٠٨، مواہب الجليل مع التاج والأكليل ٢/١٩١-١٩٢، جوا ہرالا کلیل ۲/۲۲۲/التا ؤدی والتسو لی علی تحفۃ ابن عاصم ا/ ۲۳۲۔

<sup>(</sup>۳) سابقهمراجع <sub>س</sub>

<sup>(</sup>۴) سابقه مراجع، شرح حدودا بن عرفه للرصاع ر ۵۵ م\_

جائے گی<sup>(۱)</sup>۔

''المدونة' كاظاہريہ ہے كه گواہوں كايوں كہنا:''ہم نے واضح طور پر (بالعموم) سنا''(۲) كافى ہے،آ گے'' ثقه وغيره'' كے اضافه كی ضرورت نہيں، اس لئے كه اس كے ذكر كا اعتبار نہيں جيسے نسب، ملكيت، موت اور وقف (كى شہادت ميں)۔

لہذا گواہ کے لئے جائز ہے کہ تسامع (عام لوگوں سے سننے ) پر اعتاد کرتے ہوئے ان کی گواہی دے۔

شھا دق بانساع یا بالتسامع (سن کرشہادت دینا): شہادت بالتسامع سے حاصل ہونے والے یقین کے درجات کاعتبار سے در حقیقت اس کے تین مراتب ہیں:

### يهلامرتبه:

ساسا – بقینی قطعی علم کا فائدہ حاصل ہوتا ہے، اس کو' ساع متواتر کی شہادت' کہا جاتا ہے، جیسے مکہ، مدینہ، بغداد، قاہرہ اور قیروان وغیرہ قدیم شہروں جن کا وجود ان لوگوں کے نزدیک جنہوں نے ان کواپنی آئھوں سے نہیں دیکھا، س کرقطعی طور پر ثابت ہے، بیمر تبہ جب پایا جائے تو (مقبول ومعتبر ہونے کے لحاظ سے) بالا جماع گواہی کے درجہ میں ہے۔ درجہ میں ہے۔

### دوسرامرتنه:

اس سے طن قوی حاصل ہوتا ہے جو یقین سے قریب ہوتا ہے جو ایقین سے قریب ہوتا

- (۱) تبحرة الحكام ار ۲۳۳ ـ
- (۲) د كيفيّ : المدونة الكبرى: شهادة الساع في الأحباس والمواريث ١٤١٧٥، دارصادر بيروت.
- (۳) تنجرة الحكام الر۳۵ س-۳۴۱، البجة في شرح التخفيه الر۱۳۲، مطبعه تجازي قاهره جلى المعاصم لبنت فكرابن عاصم بهامش البهجه الر۱۳۲

ہے، اس کو'' جم غفیر سے استفاضہ'' کہا جاتا ہے، جیسے یہ گواہی دینا کہ نافع ، حضرت ابن عمر کے آزاد کردہ غلام ہیں، امام مالک کے نہایت معتبر تلامذہ میں عبد الرحمٰن بن قاسم ہیں، اور امام ابو یوسف ، امام ابو صفیفہ کے پہلے شاگرد شار کئے جاتے ہیں، فقہاء کی رائے ہے کہ اس مرتبہ کو قبول کیا جائے گا، اور اس کے تقاضے پر عمل کرنا واجب ہے، اس قبیل سے ان کا یہ کہنا ہے: اگر جم غفیر کی طرف سے چاند کی روئیت کا استفاضہ (شہرت) ہوجائے، شہر والوں میں خبر بھیل جائے توجس نے چاند دیکھا، اور جس نے نہیں دیکھا، سب پر افطار کرنا یا روزہ رکھنا لازم ہوگا، اس میں قاضی کے یہاں گواہی کی ضرورت نہیں ، اور نہ اس کے نقل کرنے والوں کی عدالت ثابت کرنے پر موقوف ہوگا اور ۔۔

اسی قبیل سے حکام و محکومین کے یہاں جرح وتعدیل کا استفاضہ بھی ہے۔

چنانچہ کچھ لوگ ایسے ہوتے ہیں جن کے بارے میں قاضی کو پوچھنے کی ضرورت نہیں ہوتی، اس لئے کہ اس کے نزدیک ان کی عدالت مستفیض (مشہور) ہوتی ہے، اور کچھ لوگوں کے بارے میں قاضی اس لئے نہیں پوچھتا کہ ان کا مجروح ہونا مشہور ہے، صرف ان لوگوں کے متعلق تفتیش کا مطالبہ ہوتا ہے جن کے متعلق ان میں سے کوئی بات مشہور نہیں ہوتی ۔

فقہاءاورسوائح نگاروں نے قال کیا ہے کہ ابن ابوحازم نے قاضی مدینہ کے پاس گواہی دی تو قاضی نے ان سے کہا: نام تومعتر ہے، کین مدینہ کے پاس گواہی ہوا کہ ابن ابوحازم ہو؟ اس سے معلوم ہوا کہ ابن ابوحازم کی عدالت کے متعلق سوال کرنے کی ضرورت نہ تھی، اور وہ

<sup>(</sup>۱) سابقهمراجع به

<sup>(</sup>۲) تبمرة الحكام ار۳۸ ۳–۳۸ مالتا ؤ دى على التفه ار ۱۳۲ ـ

قاضی اور دوسرے لوگوں کے نز دیک مشہور تھے، حالانکہ قاضی ان کی شخصیت کونہیں پہچانتے تھے (۱)۔

#### تيسرامرتبه:

4 سا - اس سے طن قوی کا فائدہ حاصل ہو ایکن بیعادل لوگوں سے منقول میں ذکر کردہ ظن سے کم درجہ کا ہو، اس کے برخلاف مطرف اور ابن ماجشون کی رائے ہے ۔

دوم: شہادت ساع کے قبول کرنے کی شرائط: ۲۳- اہم ترین شرائط بالاختصاریہ ہیں:

ا-دویا دوسے زیادہ عادل افراد کی طرف سے ہو، مشہوررائے ہے کہ دوکا فی ہیں، اس کے برخلاف بعض حضرات نے صراحت کی ہے کہ چار'' عادل'' (معتبرافراد) سے کم کافی نہیں (۳)۔

۲- شبہ ہے محفوظ ہونا: مثلاً اگرتین عادل (معتبر) افرادسائی
گواہی دیں، جبکہ محلّہ یا قبیلہ میں ان کے ہم عمر سوافرادایسے ہوں جن کو
اس گواہی والے واقعہ کی خبر نہ ہوتو ان کی گواہی اس شک کی وجہ سے رد
کردی جائے گی جواس گواہی میں پوری طرح موجود ہے، اورا گریہ
شک ختم ہوجائے تو مقبول ہوگی، جیسے اگرایسے دو بوڑھے آدمی جن کے
دور کے لوگ ختم ہوگئے ہوں کسی چیز کی گواہی دیں تو ان کی گواہی رذہیں
کی جائے گی، اگرچہ دوسرے اہل شہراس پر گواہی نہ دیں، اسی طرح اگر
دونو وارد عادل کسی کی موت یا ولایت (تقرری) یا معزولی کے مشہور

ہونے کی گواہی دیں ،اور بیروا قعدان کے اپنے شہر میں پیش آیا ہو،اور (اس اجنبی جگہ میں )ان کے ساتھ کوئی اور گواہی دینے والانہ ہو توان کی گواہی اس سلسلے میں مقبول ہوگی (۱)۔

س-ساع واضح اورمشہورہو، اس حد تک مذہب مالکی میں اوردوسرے فقہاء کے نزدیک متفق علیہ ہے ۔ البتہ مالکی میں اختلاف جیسا کہ گزرااس میں ہے کہ'' ثقات وغیرہ سے'' یا صرف '' ثقات' کااضافہ ہوگایا نہیں ''

۳- مشہود لہ (جس کے واسطے گواہی دی جائے) حلف اٹھائے: لہذا قاضی شہادت بالتسامع کی بنیاد پر کسی کے حق میں اس کی فتم کے بغیر فیصل نہیں کرے گا، اس لئے کہ بیاحتمال ہے کہ اصل سماع جو بعد میں عام ہوکر پھیل گیا کسی ایک شخص سے منقول ہو، اور مالی دعووں میں ایک گواہ کے ساتھ قسم ضروری ہے ۔

سوم: ساعی شہادت کے مواقع: یعنی وہ مقامات جہاں ساعی شہادت مقبول ہوتی ہے:

ے سا- فقہاء مالکیہ نے بالخصوص (مذہب میں منقول ان مقامات کی تحدید کے لئے ) تین طریقے اختیار کئے ہیں:

اول: قاضی عبدالوہاب کا ہے، جن کی روایت ہے کہ یہ گواہی ان امور کے ساتھ خاص ہے جن کی حالت میں تغیر نہیں ہوتا، اوران میں ملکیت منتقل نہیں ہوتی، جیسے موت، نسب، وقف، البتہ زکاح کے

<sup>(</sup>۱) تبصرة الحكام الر ۳۸ ۳۸ التاؤدي والتسو لي على تحفة ابن عاصم الر ۷ سايه

<sup>(</sup>۲) المغنى مع الشرح الكبير ۱۲ / ۲۴ ، تبصرة الحكام ۱۸ ۸ ۳۳ – ۳۴۹ ، مواہب الجليل ۱۹۱۹ – ۱۹۲

<sup>(</sup>۳) د کیھئے: المدونۃ الکبری ۷۵اکا، البیان والتحصیل ۱۸۳،۱۵۳، جواہر الإکلیل ۲۲/۲۴،الکافی فی فقداہل المدینہ لابن عبدالبر ۲۷ ۱۹۰۳وراس کے بعد کے صفحات، مکتبۃ الریاض الحدیثہ طبع اول ۱۳۹۸ھ (۱۹۷۸ء۔

<sup>(</sup>۴) البجة شرح التفه ار ۱۳۸۸، تبعرة الحكام ار ۳۸۸ س

<sup>(</sup>۱) طبقات الفقها وللشير ازى ۱۳۶۷ دار الرائد العربي بيروت ، المدارك لعياض ۱۲،۹/۳ المطبعة المغربيه -

<sup>(</sup>٢) مواهب الجليل ٢ ر ١٩٢ ، التاج والإ كليل ٧ ر ١٩٢ ، تبصرة الحكام الر ٣ ٣ سر

<sup>(</sup>۳) تبصرة الحكام الر۷۳۳-۳۴۸، التاؤدي والتسولي على تحفة ابن عاصم الر۱۳۸۸-

بارے میں دوقول ہونے کی صراحت کی ہے (۱)۔

دوم: ابن رشد (جد) کا ہے، اس میں انہوں نے چارا قوال نقل کئے ہیں: ہر چیز میں مقبول ہے، کسی چیز میں مقبول نہیں، نسب، قضاء، نکاح اور موت کے علاوہ ہر چیز میں مقبول ہے، اس لئے کہ بیا موراس طرح سے مستفیض و مشہور ہوتے ہیں کہ ان سے یقین حاصل ہوتا ہے نہ کہ خلن، چوتھا قول، تیسرے کے برعکس: نسب قضاء، نکاح، اور موت کے علاوہ کسی میں مقبول نہیں (۲)۔

سوم: ابن شاس، ابن حاجب اورجمهور فقهاء کا ہے، وہ کہتے ہیں، بی فیدر مسائل میں جائز ہے جن کی تعداد بعض نے ہیں، بعض نے بیس، بعض نے بیس، بعض نے بیس اور ایک صاحب نے انجاس تک پہنچائی ہے (۳)۔

مثلاً: نکاح، حمل، ولادت، رضاعت، نسب، موت، ولاء، حریت، اوقاف، ضرر، قاضی کی تقرری و معزولی، سفیه کو باشعور قرار دینا، وصیت، صدقات، پرانے اور زمانه دراز کے اوقاف اسلام، ارتداد، عدالت، تجرح کاور قابض کے لئے ملکیت

دیگرائمہ کے نزدیک بالا جماع نسب اور ولادت میں ضرورت کے سبب ساعی شہادت درست ہے، ابن المنذر نے کہا: رہا نسب تو میرے علم کے مطابق کسی عالم نے اس کوممنوع نہیں کہا ہے، اوراگر ممنوع ہوجائے تو نسب کی گواہی کاعلم محال ہوجائے گا، اس لئے کہ

اس کاعلم اس کے بغیر قطعاً نہیں ہوسکتا ، اور اس میں مشاہدہ کا بھی امکان نہیں، اگر اس میں مشاہدہ کا اعتبار ہوتو نہ کوئی اپنے باپ کو جانے گا، نہاینی مال کواور نہ کسی رشتہ دارکو<sup>(1)</sup>۔

اس کے علاوہ میں اختلاف ہے، حنابلہ اور بعض شافعیہ کی رائے ہے کہ (ابتدائی دومسائل کے اضافہ کے ساتھ) نوچیزوں میں سائی شہادت جائز ہے: نکاح ، ملکِ مطلق ، وقف ، اس کا مصرف موت، عتق (آزاد کرنا)، ولاء، ولایت (تقرری) اور معزول کرنا، ان حضرات نے اپنی رائے کی وجہ یہ بیان کی ہے کہ ان چیزوں میں اکثر و بیشتر ، ان کے مشاہدہ یا ان کے اسباب کے مشاہدہ کے ذریعہ گواہی محال ہے، لہذا اگر ان میں سائی شہادت مقبول نہ ہو تو حرج ومشقت ہوگی ، احکام معطل ہوں گے ، اور حقوق ضائع ہوں گے ۔

امام شافعی کے بعض دوسرے اصحاب کی رائے ہے کہ وقف، ولاء، عتق اورزوجیت میں مقبول نہیں، اس لئے کہ ان میں یقینی گواہی ممکن ہے، کیوں کہ یہ بقیہ عقو د کی طرح عقد پر گواہی ہے ۔

امام ابوحنیفہ نے کہا: بیر نکاح ، موت اور نسب کے علاوہ میں درست نہیں ہے، ملک مطلق میں مقبول نہیں؟ اس لئے کہ اس میں گواہی کسی مال کی گواہی ہونے سے خارج نہیں، اور جب بیہ صورت حال ہے تو بید مین کے مشابہ ہے اور دین میں ساعی شہادت مقبول نہیں، لیکن صاحبین نے ولاء میں اس کے مقبول ہونے کی صراحت کی ہے، جیسے حضرت ابن عباس کے آزاد کردہ غلام عکرمہ کے بارے میں ہے۔

<sup>(</sup>۱) المغنى مع الشرح الكبير ۲۴/۲۴\_

<sup>(</sup>۲) المغنى مع الشرح الكبير ۱۲ / ۲۴\_

<sup>(</sup>٣) حوالهُ سابق۔

<sup>(</sup>۷) بدائع الصنائع ۲۷۲۷–۲۶۷، المغنى مع الشرح الكبير ۱۲ /۲۴\_

<sup>(</sup>۱) تہذیب الفروق بہامش الفروق للقرافی ۱۰۱۸

<sup>(</sup>۲) البيان والتحصيل ۱۰ر ۱۵۳–۱۵۴۔

<sup>(</sup>٣) حوالهُ سابق رص ١٠١-٢٠١٠

#### شهادت توسم:

٨ ١٠- ابن فرحون نے كہا: " توسم" كا ماخذ" وسم" ہے، جس كامعنى: اونٹ کی کھال میں لوہے سے ایبا نشان لگانا ہے جس سے اس کی شاخت ہوسکے، ابن حبیب نے''الواضح'' میں کہا: مجھ سےمطرف اورابن ماجشون نے کہا: بڑے بڑے گاؤں اور شہروں سے گزرنے والے قافلوں اور جماعتوں میں کوئی نزاع ہو، اوراس گاؤں یا شہر کے حاکم کے پاس معاملہ پہنچے جہاں انہوں نے قیام کیا یا جہاں سے ان کا گزر ہوا تو امام مالک اوران کے تمام اصحاب نے کہا کہ جولوگ اس سفر میں ایک ساتھ ہول اورایک سمت میں محوسفر ہول ان میں ہے کوئی کسی کے حق میں اور کسی کے خلاف گواہی دی تو جائز ہے، اگر جیان کوتوسم (فراست ) کے علاوہ کسی اور ذریعیہ سے ان کے عادل اور آزادیا مجروح ہونے کاعلم نہ ہو،اور بیان معاملات کا حکم ہے جوخاص طور براس سفر میں پیش آئے ہوں، مثلاً: اسلاف (قرضے)، کرائے، بیوع اوراشر بہ ( پینے کی چیزیں ) ،خواہ بہسب لوگ ایک شہر کے ہوں یا دوشہروں کے ہوں، بشرطیکہ مشہود علیہ ومشہود لہاس گاؤں یا شہر کے باشندے ہوں جہاں ان میں جھگڑا ہوا ہے، یا دوسرے گاؤں یا شہر کا معروف شخص ہو، جب کہ وہ سب سفر میں ایک ساتھ ہوں ، اسی طرح ان میں سے بعض کی بعض کے حق میں اپنے کرایہ پر دینے والے کے خلاف گواہی ان تمام امور میں جائز ہوگی جن کوانہوں نے اس سفر میں اس کے ساتھ اس کے حق میں یاس کے خلاف انجام دیا ہو،ان دونوں حضرات (لیعنی مطرف وابن ماجشون) نے کہا: توسم (فراست) کے ذربعہ شہادت صرف مجبوری کے طور پر جائز قرار دی گئی ہے، جیسے تنہا عورتوں کی گواہی ان امور میں جن میں مر دموجو ذہیں رہتے ، اور جیسے زخموں کے بارے میں بچوں کی آپس میں گواہی ،ان دونوں حضرات نے کہا: توسم (فراست) کی گواہی کسی ایسے حق کے بارے میں جوان

کے سفر سے قبل ان کے دعوے میں ثابت تھا، شناخت اور عدالت کے بغیر جائز نہیں ۔

ابن ماجشون نے کہا: مشہود علیہ (جس کے خلاف گواہی دی گئی) کوان گواہوں کومجروح کرنے کا موقع نہیں دیا جائے گا،اس لئے کہان کی گواہی'' توسم'' (فراست ) کے طوریر جائز قرار دی گئی ہے،لہذا ان میں جرح نہیں،البتہ اگر قاضی کوان کی گواہی کی بنیاد پر فیصلہ کرنے سے پہلے ان کے بارے میں شک ہوجائے ،مثلاً اس بنا یر کہ ہاتھ کٹا ہواہے یا پیٹھ برکوڑے کے نشانات ہیں تو'' توسم'' میں مزيدغور وفكر سے كام لے، اب اگراس شك كانہ ہونا ظاہر ہوجائے تو ٹھیک ہے، ورندان گواہوں کوسا قط کردے گا، انہوں نے کہا: اگرایک مرداور ایک عورت یا ایک عادل شخص گواہی دے اور قاضی ان میں فراست سےمعلوم کرلے کہ بہلوگ جن کی گواہی'' توسم'' کے سبب قبول کرلی گئی ہے،وہ غلام یا غیر عادل لوگ ہیں تو اگر یہ چیز فیصلہ کرنے سے قبل سامنے آئے تو احتیاط سے کام لے، اور اگران کی گواہی سے فیصلہ کے بعدسامنے آئے تو کوئی فیصلہ ردنہ ہوگا،الابیکہ دوعادل آ دمي گواهي دي كه وه غلام يا غير عادل لوگ بين، اورانهون نے کہا: ان میں سے بعض کی بعض کے خلاف گواہی چوری یا زنا یا غصب یا چوروں کی عادت اختیار کرنے یا گالی گلوج میں مقبول نہیں ہوگی ، مال کے بارے میں سفر میں بہ گواہی صرف ضرورت کی وجہ سے جائز قرار دی گئی ہے۔

ابن الفرس نے '' احکام القرآن' میں کہا: اس کو (یعنی توسم کی شہادت کو) ابن حبیب نے امام مالک اوران کے اصحاب سے نقل کیا ہے، بیدابن قاسم کے ظاہر قول کے خلاف ہے، امام مالک سے ابن قاسم کی روایت ہے کہ مسافروں کی گواہی ان کی عدالت معلوم کئے بغیر جائز نہیں۔

پھراہن فرحون نے کہا: ان دونوں اقوال میں تطبیق کی صورت میہ ہے کہ مسافروں کے بارے میں ابن قاسم کی روایت اس حالت پر محمول ہو جب حضر میں اس طرح کے لوگوں کی گواہی قبول کرنے کی کوئی ضرورت نہ ہو<sup>(1)</sup>۔

#### گواہی پراجرت لینا:

9 سا- جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ اگر گواہ کے لئے گواہی دینا فرض عین ہوجائے تو اس کے لئے اس پر اجرت لینا حلال نہیں (۲) ۔ اس لئے کہ گواہی دینا فرض ہے، فرمان باری ہے: "وَ أَقِیْمُوْ الشَّهَا دَةَ لِلَّهِ " (اور گواہی ٹھیک ٹھیک اللہ کے واسطے دو)۔

لیکن اگراس پر فرض عین نه ہو، اور وہ ضرورت مند ہو، اور گواہی

دینے کے لئے اسے اپنا کام چھوڑ نا پڑے اور مشقت اٹھانی پڑے تو
جہور فقہاء کی رائے ہے کہ اس پر اجرت لینا جائز نہیں، البتہ گواہی

دینے کی جگہ تک جانے کے لئے سواری کا کرایہ لے سکتا ہے (م)
فرمان باری ہے: "وَ لَا يُضَارَّ كَاتِبٌ وَّ لَا شَهِيُدٌ" (اور کسی
کا تب اور گواہ کونقصان نہ دیا جائے )۔

بعض شافعیہ وحنابلہ کی رائے ہے کہ جائز ہے،اس لئے کہ اپنے اہل وعیال کا خرچہ دینا انسان پر فرض عین ہے اور گواہی فرض کفایہ، لہذا فرض عین کوچھوڑ کر فرض کفایہ میں نہیں گئے گا،اورا گروہ اس پر اجرت لے لئے دونوں کام ہوجائیں گے، نیز اس لئے کہ اس گواہی

- (۱) تبصرة الحكام ۲ر۵-۹\_
- (۲) الانصاف في معرفة الراجح من الخلاف ۲۱/۲، الشرح الكبير ۲۱/۵، المغنى ۱۲/۵، الشرح الكبير ۲۱/۵، المغنى ۱۲/۵، المعنى ۱۲/۹۰
  - (٣) سورهٔ طلاق ۱۷\_
- (۴) سابقه مراجع ،الدرالمختار ۴۷۰، حاشیة الدسوقی ۱۹۹۳،الشرح الصغیر ۲۸۵۶۴-
  - (۵) سورهٔ بقره ر ۲۸۲\_

پر جواس پر فرض عین نہیں ہے اجرت لینااس کے لئے جائز ہے، جیسے دستاویزات لکھنے پر جائز ہے ۔

#### گوا مول كاعادل مونا:

• ۱۶ - اس میں فقہاء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے کہ گواہ میں عدالت شرط ہے، اور سوال اور تزکیہ کے ذریعہ حاصل ہونے والی حقیقی عدالت معتبر ہے، البتہ ظاہری عدالت پر اکتفا کرنے میں فقہاء کا اختلاف ہے ۔ اس کی تفصیل اصطلاح '' تزکیہ'' میں دیکھی حائے۔

## گواه سے شم لینا:

ا ۲۲ - ابن القیم نے کہا: ابن وضاح اور قرطبہ کے قاضی جماعہ محمد بن بشر سے منقول ہے: بیاس کئے کہانہوں نے ایک ترکہ کے سلسلہ میں گواہوں سے بیٹتم لی: بخدا! انہوں نے جوگواہی دی ہے تن ہے، اور ابن وضاح کے بارے میں منقول ہے کہانہوں نے کہا: لوگوں میں بگاڑی وجہ سے میری رائے بیہ ہے کہ قاضی گواہوں سے قتم لے۔

ابن القیم نے کہا: یہ بعیر نہیں، اس لئے کہ سفر میں وصیت کے دونوں گواہ اگر دوسرے مذہب کے ہول تو اللہ تعالیٰ نے ان سے حلف لینا جائز قرار دیا ہے، اسی طرح اگر کوئی عورت رضاعت کی گواہی دے تو حضرت ابن عباس اس سے قتم لینے کے قائل ہیں، اوریہی امام احمد سے ایک روایت ہے۔

قاضی نے کہا: ہمارے اصول کے مطابق گواہ سے صرف دو جگہوں پر حلف کی جائے گی، آ گے انہوں نے ان دونوں مقامات کے

<sup>(</sup>۱) المغنی ۱۲/۱۹،المهذب۲۸ ۳۲۵\_

<sup>(</sup>۲) البدايه ۱۲۸ (۱۱۸ فق القديم ۱۲/۱۱ الفتاوي الهنديه ۱۲۷۳ – ۵۲۷

تذکرہ کے بعد کہا: ہمارے شخ (یعنی ابن تیمیہ) نے کہا: ان دونوں
مقامات میں کا فر اور تنہا عورت کی گواہی ضرورت کی وجہ ہے، جس کے قیاس کا تقاضا ہے کہ جس کی بھی گواہی ضرورت کی وجہ سے قبول کی جائے اس سے حلف لیا جائے، (ابن قیم نے کہا): اور جب قاضی کواختیار ہے کہا گراس کو گواہوں کے بارے میں شک ہوتو ان کوالگ الگ کردے توان پرشک ہونے کی صورت میں بدرجہاولی ان سے قتم لے سکتا ہے۔

#### شهادة على الشهادة:

الم است خود قاضی کے سامنے آ کر گواہی نہیں دے سکتا ہے تو وہ اپنی بذات خود قاضی کے سامنے آ کر گواہی نہیں دے سکتا ہے تو وہ اپنی گواہی پردوسرے دواشخاص کو گواہ بنادیتا ہے، جن میں وہ تمام صفات موجود ہوتی ہیں، جن سے وہ گواہی کے اہل ہوجاتے ہیں، اور وہ ان دونوں سے مطالبہ کرتا ہے کہ وہ اس کے گواہ بن جا نمیں اور قاضی کے سامنے اس کی گواہی دیں، اب بیدونوں گواہ اس گواہی کو تحل وادا گیگی سامنے اس کی گواہی دیں، اب بیدونوں گواہ اس گواہی کو تحل وادا گیگی کے مقام ہوجاتے ہیں، کیوں کہ اس کی ضرورت پڑتی ہے، گواہ کے قائم مقام ہوجاتے ہیں، کیوں کہ اس کی ضرورت پڑتی ہے، گواہ کا حاضر ہونا انتہائی دشوار ہو۔

گواہ کا حاضر ہونا انتہائی دشوار ہو۔

شافعیہ وحنابلہ بیشرط لگاتے ہیں کہ فیصلہ صادر ہونے تک اصل گواہ کی حاضری برابر دشوار رہے، لہذا اگر فیصلہ سے پہلے اصل گوا ہوں کی گواہی ممکن ہوجائے تو فیصلہ اصل گوا ہوں کی گواہی سننے پر موقوف رہے گا، اگر چی فروع کی شہادت سننے کے بعد ہو، اس لئے کہ اس کو "اصل" پر قدرت ہوگی، لہذا بدل کی بنیاد پر فیصلہ کرنا جائز نہیں ہوگا۔

گواہ کے لئے اپنی گواہی پر دوسرے کو گواہ بنانے کے جواز کا ایک سبب میہ ہے کہ اسے موت کا اندیشہ ہو کہ اس کی وجہ سے حق ضالع ہوجائے گا۔

یہ بات عمومی طور پر ہے، درنہ کہاں پر گواہی پر گواہی جائز ہے
اور کہاں نا جائز ،اس سلسلہ میں فقہاء کی الگ الگ آراء ہیں۔
پینا نچہ امام مالک ،ابوثور کا مذہب اور امام شافعی کا ایک قول ہے
کہ گواہی پر گواہی تمام امور میں جائز ہے،خواہ مال ہو یاسز ا ۔
حفیہ وحنا بلہ کی رائے ہے کہ ہرایسے حق میں جائز ہے جوشبہ کی
وجہ سے ساقط نہیں ہوتا۔لہذا جو چیزیں شبہات کی وجہ سے ساقط ہو
جاتی ہیں ان میں جائز نہیں ،مثلاً : حدود وقصاص (۲)۔

حنفیہ نے کہا: ہم استحسان کے طور پراس کے قائل ہیں۔
قیاس کی وجہ ہے کہ یہ بدنی عبادت ہے، مشہودلہ (جس کے
حق میں گواہی دی جائے) کا حق نہیں ہے، اور نیابت بدنی عبادت
میں کافی نہیں ہوتی، استحسان کی وجہ یہ ہے کہ اس کی ضرورت ہوتی
ہے، کیوں کہ بسااوقات اصل گواہ کسی مرض یا موت یا طول مسافت
کے سبب خود گواہی دینے سے عاجز ہوتا ہے، اب اگر شہادۃ علی
الشہادۃ جائز نہ ہوتو حقوق ضائع ہوجا ئیں گے، اوریہ ' قاضی کے نام
قاضی کے خط' کی طرح ہوگیا '''

شافعیه کی رائے ہے کہ شہادۃ علی الشہادۃ کا گواہ بننااوراس کی گواہی دینا جائز ہے اور شہادت علی الشہادۃ مقبول ہے،اس لئے کہ فرمان باری:'' وَأَشْهِدُوُا ذَوَيُ عَدُلٍ مِنْكُمُ '' (اوراپنے میں سے

<sup>(</sup>۱) الطرق الحكمية (۱۲۵ـ

<sup>(</sup>۱) المدونة الكبرى ۵ر۱۵۹، تبمرة الحكام على بإمش فتح العلى المالك ار ۳۵۳، المهذب ۲ر۹ ۳۳۹ منتهى الارادات ۳۷۰۰-۵

ر) الهدايه ۱۲۹سا-۱۳۰۰ الفتاوی الهنديه ۱۳ ۵۲۳، المغنی ۱۱ر ۸۷، الشرح الکبیر ۱۷۲/۱۲

<sup>(</sup>٣) تىبين الحقائق مهر ٢٣٨\_

دومعتر شخصول کو گواہ مظہرالو) عام ہے۔ نیزاس کئے کہاس کی ضرورت

پڑتی ہے کہ بھی اصل کی گواہی انہائی دشوار ہوتی ہے، نیزاس کئے کہ

گواہی ایک حق لازم ہے، لہذااس پر گواہ بنایا جاسکتا ہے، جیسے بقیہ
حقوق پر، نیزاس کئے کہ بیا قرار کی طرح حق کے اظہار کا ایک طریقہ
ہے، لہذااس پر گواہ بنایا جاسکتا ہے، البتہ بیا گواہی محض اس سزا کے
علاوہ میں (جواللہ تعالی کاحق ہوتی ہے) اور احصان کے علاوہ میں
مقبول ہوگی، جیسے تمام اقرار، عقود، فسوخ، رضاعت، ولادت اور
عورتوں کے عیوب، اس میں آ دمی کاحق اور اللہ کاحق جیسے زکاۃ دونوں
برابر ہیں، جوسزا آ دمی کاحق ہومثلاً قصاص اور صدفتہ ف اس کو ثابت
کرنے میں شہادۃ علی الشہادۃ راج مذہب کے مطابق مقبول ہے،
لیکن وہ سزا جواللہ تعالی کاحق ہے جیسے زنا اور شراب نوشی کی سزائیں تو
اس میں' اظہر' قول کے مطابق شہادۃ علی الشہادۃ مقبول نہیں
اس میں' اظہر' قول کے مطابق شہادۃ علی الشہادۃ مقبول نہیں (۱)۔
جمہور فقہاء کی رائے ہے کہا گرایک شخص ایک گواہ کی گواہی پر

جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ اگر ایک شخص ایک گواہ کی گواہی پر گواہی دے، اور دوسر اشخص دوسرے گواہ کی گواہی پر گواہی دے توبیہ ناجائز ہے، اس کئے کہ بیدایک شخص کی گواہی پر کوئی بات ثابت کرنا ہے، اس میں حنابلہ کا اختلاف ہے کہ وہ اس صورت میں گواہی کو جائز قرار دیتے ہیں (۲)۔

اگردوآ دمی ایک گواہ کی گواہی پر گواہی دیں، پھراسی مقدمہ میں وہی دونوں دوسرے گواہ کی گواہی پر گواہی دیں تو حنفیہ وحنا بلید کا مذہب (سان فعیہ کے یہاں ایک قول) میہ ہے کہ بیہ جائز ہے (سان کا

استدلال حضرت علی شهادة رجلین "(۱) (ایک آ دمی کی گواہی پردوآ دمیوں سے کم کی گواہی چردوآ دمیوں سے کم کی گواہی جائز نہیں )۔

دوسرا قول: شافعیہ کے نزدیک دونوں اصل گواہی میں سے ہر ایک کے لئے دودوآ دمی ضروری ہیں، اس لئے کہ ایک آ دمی پر ان دونوں کی گواہی کے قائم مقام ہوگی، لہذا دوسرے کی گواہی کے قائم مقام نہوگی۔

۳۲۷ - جس کی گواہی مردود ہواس کی گواہی پر گواہ بننا درست نہیں، اس کئے کہوہ ساقط ہے۔

حنفیہ و شافعیہ کی رائے ہے کہ شہادۃ علی الشہادۃ کے لئے عورتوں کا گواہ بننا درست نہیں ، اس لئے کہ فرع کی گواہی اصل کو ثابت کرتی ہے، نہ کہ اس چیز کوجس کی گواہی اصل نے دی ہے، نیز اس لئے کہ گواہ بننا مال نہیں اور نہ اس سے مال مقصود ہوتا ہے، اور بہ ایس چیز ہے جس کی اطلاع مردوں کو ہوتی ہے، لہذا اس میں عورتوں کی گواہی مقبول نہیں ، جیسے نکاح میں۔

ما لکید کی رائے ہے کہ عورتوں کی گواہی دوسری عورتوں کی گواہی
پران چیزوں میں جائز ہے جن میں عورتوں کی گواہی جائز ہوتی ہے،اگر
ان کے ساتھ ایک مرد ہو، اشہب اور عبد الملک نے اس کو مطلقاً ممنوع
قرار دیا ہے، جب کہ اصنی نے کہا کہ جن چیزوں میں صرف عورتیں گواہ
ہوتی ہیں ان میں دوعورتوں کی طرف سے دوعورتوں کا گواہی کوفل کرنا
درست ہے، ابن رشد نے کہا: ابن القاسم نے کہا: اس میں ایک مرداور
دوعورتیں ہی کافی ہوں گے، اس میں صرف عورتیں کافی نہیں، اور ایک

<sup>(</sup>۲) المهذب ۳۸۸۲۲، شرح منتهی الارادات ۳۸۰۵، تبیین الحقائق للزیلعی ۲۸۷۷-۲۳۸، تبصرة الحکام ار ۲۸۲

<sup>(</sup>۳) الهدايه ۳۸۰ المبسوط ۲۱ر ۱۳۸ ، فياوي قاضي خال (مطبوعه على بامش الفتاوي الهنديه) ۲۲ (۴۸ م. المغنی ۱۲ ر ۹۵ – ۹۲ \_

<sup>(</sup>۱) "قول علی" کی روایت عبدالرزاق نے اپنی مصنف (۳۳۹/۸ حدیث ۱۵۴۵) میں کی ہے، دیکھئے: نصب الرایہ ۸۷/۸، الدرایہ ۲/۱۵۳۱، حدیث: ۸۳۵ کی تخریج کے شمن میں۔

مرد کی گواہی پرعورتوں کی گواہی جائز نہیں، اگر چہوہ ایک ہزار ہوں، الا یہ کہ سی مرد کے ساتھ ہوں، اس لئے کہ گواہی کا ثبوت دومردوں یا ایک مرداور دوعورتوں کے بغیز نہیں ہوتا۔

حنابلہ کی رائے ہے کہ عورتوں کی گواہی درست ہے، چنانچہ وہ اصل وفرع میں اور فرع کی فرع میں مقبول ہیں، اس لئے کہ مقصوداس چیز کو ثابت کرنا ہے جس کی گواہی اصول دے رہے ہیں، لہذا اس میں عورتیں داخل ہوں گی اور ایک مرد اور دو عورتوں پر دو مرد مقبول ہوں گی، اور ایک مرد اور دو عورتوں پر، ہوں گے، اور ایک مرد اور دو عورتوں پر، یادواصل یا فرع مردوں پر مال اور اس چیز میں جس کا مقصود مال ہو، مقبول ہوں گے، اور ایک عورت ایک عورت پر اس چیز میں مقبول ہے مقبول ہوں گے، اور ایک عورت ایک عورت پر اس چیز میں مقبول ہے جس میں عورت کی گواہی مقبول ہوتی ہے ۔

اگراصل گواہ فاسق یا مرتد ہوجائے یا مشہود علیہ کے ساتھ اس کو عداوت پیدا ہوجائے تو قاضی کے لئے فروع کی گواہی قبول کرنا ممنوع ہوگا، اس لئے کہ اصل کی گواہی ساقط ہو چکی ہے (۲)۔ اورا گرفت یا ارتداد گواہی دینے کے بعد اور فیصلہ سے قبل پیش آئے تو فیصلہ ممنوع ہوجائے گا۔

#### شهادة على الشهادة مين استرعاء:

۳ م م افقهاء کی رائے ہے کہ شہادۃ علی الشہادۃ میں استر عاء شرط ہے، استر عاء یاد کرنے کا مطالبہ کرنا ہے، یعنی اصل گواہ فرع گواہ سے کہے:

- (۱) تنبین الحقائق ۲۲۸،۳۵۸، مغنی المحتاج ۴۸٬۳۵۸، المهذب ۳۸۸،۲۳، تبعرة الحکام ار ۲۸۳ طبع دار الکتب العلمیه لبنان، شرح منتهی الارادات ۳۸۰۳، ۱۶۵۰
- (۲) دیکھئے: المبسوط ۱۳۹۷۱، الفتادی الہندیہ ۵۲۵، فقادی قاضی خال ۸۸۵/۲، الفتادی البز از پیلی ہامش الفتادی الہندیہ ۲۹۵۸، تبصرة الحکام ۱ر ۵۲۰ منتی المحتاج ۹۲، ۵۲، شرح منتبی الارادات ۹۲، ۵۲۰۔

میری گواہی پر گواہ رہو، اور اس کو یا در کھو، اب فرع کے لئے اور جو بھی اصل کو یہ بات کہتے ہوئے سن رہا ہو، اس کے لئے جائز ہے کہ اس کی گواہی پر گواہی دے، اگر چواصل نے خاص طور پر اس سے یا در کھنے کا مطالبہ نہ کیا ہو، اور فقہاء نے اس سے اس صورت کو مستثنی کیا ہے کہ فرع گواہ اصل گواہ کی گواہی کو قاضی کے سامنے سے تو اس کے لئے جائز ہے کہ اس کی گواہی پر گواہی دے، اگر چہ اس نے اس سے یا در کھنے کا مطالبہ نہ کیا ہو۔

شافعیہ وحنابلہ نے اس صورت کو بھی مستثنی کیا ہے کہ فرع اصل کوفق کا سبب ذکر کرتے ہوئے سنے ، یعنی وہ یوں کہے: میں گواہی دیتا ہوں کہ فلاں کا فلاں پر ایک ہزار فروخت شدہ چیز کا ثمن ، یا قرض یا کسی اور طرح سے ہے۔

حنفیہ کی رائے ہے کہ میہ شرط نہیں، اس لئے کہ جو دوسرے کا اقرار سنے اس کے لئے گواہی دینا جائز ہے، اگر چہوہ اس سے بینہ کہے کہ تم گواہ رہوں۔

۵ ۲۹ – فرع کا گواہ اپنی گواہی اسی طرح سے دے گا جس طرح وہ اس کا گواہ بنا ہے، کوئی کمی زیادتی نہ کرے گا، لہذا اگر وہ اس کو کسی حق کی گواہی اس کے ایسے سبب کی طرف منسوب کر کے دیتے ہوئے سنے جوت کو ثابت کرتا ہے تو اس کا ذکر کرے گا، اورا گراس کو قاضی کے پاس گواہی دیتے ہوئے سنتو اس کا ذکر کرے گا، اورا گراس کو قاضی کے پاس گواہی دیتے ہوئے سنتو اس کا ذکر کرے گا، اورا گراصل کا گواہ اس کو اپنی گواہی پر گواہ بنائے بیاس سے گواہی یا در کھنے کے لئے کہتو وہ یوں کہے گا: میں گواہی دیتا ہوں کہ فلاں شخص گواہی دیتا ہے کہ فلاں کی فلاں پر آتا ہے، اور اس نے مجھے اپنی گواہی پر گواہ بنایا، اسی طرح دوسری باتیں کے گا۔

بیشر طنہیں کہ فرع کا گواہ اصل کے گواہ کی تعدیل کرے، بلکہ

<sup>(</sup>۱) الهدايية ۱ر ۱۳۰۰ المهذب ۱۳۹۳ تبعرة الحكام ار ۳۵۳ ـ

قاضی عدالت کی تحقیق کرے گا، اب اگر فرع اس کی تعدیل کردے، اوروہ تعدیل کرنے کا اہل ہوتو ہے جائز ہے۔

محر بن الحن کی رائے ہے کہ فرع کی گواہی مقبول نہیں جب تک کہ اصل گواہ کی تعدیل نہ کرے ، اوراگر اس کو اصل گواہ کی عدالت کاعلم نہ ہوتواس کی طرف سے گواہی نقل نہیں کرے گا

اگر اصل گواہ گواہی کا انکار کردیں تو فرع گواہوں کی گواہی مقبول نہیں، اس کئے کہ گواہ بنانا دوخبروں میں تعارض کے سبب ثابت نہیں ہوا (۲)

۱۳۹ – ما لکیہ نے ان بعض تصرفات پر (جن کوانسان مجبوراً انجام دیتا ہے، جیسے طلاق، وقف، ہبداور تزویج وغیرہ) استرعاء کی گواہی سے فیصلہ کرنے کو جائز قرار دیا ہے، اوراس کی صورت یہ ہے کہ استرعاء کرنے والا خفیہ طور پر تحریر کردے کہ وہ اس تصرف کو محض اس لئے انجام دے رہا ہے کہ اس کوکسی چیز سے اپنی جان یا مال کا اندیشہ ہے، اورامن کے وقت وہ اپنے اس عقد سے جس کواس نے خوف کی وجہ اورامن کے وقت وہ اپنے اس عقد سے جس کواس نے خوف کی وجہ سے انجام دیا ہے، رجوع کرلے گا، اور اس پر استرعاء کے گواہوں کو گواہ بنادے (۳)۔ جن مسائل میں استرعاء کی گواہی جائز ہے، اس کے استرعاء کی دستاویز میں استرعاء کرنے والا کیا کہ گا؟ صاحب کے استرعاء کی دستاویز میں استرعاء کرنے والا کیا کہ گا؟ صاحب نے اس کی گئی مثالیں ذکر کی ہیں، چنا نچہ ابن عطار سے نقل کرتے ہوئے کہا: حبس (لیمنی وقف) کے متعلق ان متوقع سے نقل کرتے ہوئے کہا: حبس (لیمنی وقف) کے متعلق ان متوقع کی تصدیق کی جائے گی، اور وہ اس سلسلہ میں میتح پر کرے گا: ' فلال کی تصدیق کی جائے گی، اور وہ اس سلسلہ میں میتح پر کرے گا: ' فلال کے استح پر کے گواہوں کو استرعاء کی شہادت اور اس امر کی گواہی کے ناسترعاء کی قانہی کے استرعاء کی قانہی کے استرعاء کی قواہوں کو استرعاء کی شہادت اور اس امر کی گواہی کے ناس ترائی گواہی کے ناس ترعاء کی قواہوں کو استرعاء کی شہادت اور اس امر کی گواہی کے ناس ترکی کے اس ترکی گواہی کے ناس ترح پر کے گواہوں کو استرعاء کی شہادت اور اس امر کی گواہی کے ناس ترکی کو اس کے گا

استخفاء (خفیہ رکھنے) کا گواہ بنایا کہ اگر وہ فلاں جگہ کے اپنے گھر کو اپنے بیٹوں پریاکسی اور پراس کو وقف کرنے کا عقد کرے گا تو میمض اپنی جان یا اپنے مذکورہ بالا مال پرخوف کی وجہ سے کرے گا،اور خوف سے مامون ہونے پروہ اس کو اپنے واسطے روکے رہے گا اور اپنے اس عقد سے رجوع کرلے گا،اور بید کہ اس نے اپنے اس عقد سے تقرب بالی اللہ اور وقف کا ارادہ نہیں کیا بلکہ اندیشہ کی وجہ سے ایسا کیا ہے اور جس وقف کا اس میں عقد کر رہا ہے وہ اس کا پابند نہیں ہے، اور وہ اس یہ رفلاں فلاں تاریخ میں گواہ بناوے '''۔

مالکیہ نے بیصورت بھی لکھی ہے کہ اگر کوئی قہر وغلبہ والاشخص دوسرے کے پاس اس کی کسی بیٹی کے لئے پیغام نکاح بھیجاور وہ اس کے ساتھ نکاح کردے اور ساتھ ہی استرعاء کے گواہوں کوخفیہ طور پر اس امر کا گواہ بنادے کہ میں محض اس کے خوف سے ایسا کررہا ہوں، اور وہ شخص ایسا ہوجس کی دشمنی سے ڈرلگتا ہو۔

اور وہ ایسا ہے کہ اگر چاہے تو اس کی بیٹی کو بلا نکات اپنے لئے لے سکتا ہے، اور اس وجہ سے اس نے اس سے نکاح کردیا تو یہ ہمیشہ کے لئے فنخ شدہ نکاح ہوگا۔

اگرکوئی ظالم یا ایساشخص جس کے شرکا اندیشہ ہو، کس آ دی کے گھر کے سامنے نیا بالا خانہ بنا لے اور دروازہ کھولے، جس سے وہ اپنی قدرت ووجا ہت کے سبب دست درازی کرتے ہوئے دوسرے کے گھر میں جھانئے، اب وہ شخص گواہ بنائے کہ اس پراس کی خاموثی اس کی طرف سے اپنے او پر ضرریا اذبیت پہنچنے کے اندیشہ سے ہے اور وہ اس سے راضی نہیں، جب بھی ممکن ہوگا وہ اپنے اس حق کا مطالبہ کرے گا، اور گواہ اپنی واقفیت کی وجہ سے گواہی دیں، اور یہ کہ اس کو بنانے والا ایساشخص ہوجس کی شرارت سے بچاجا تا ہو، اور جب بھی وہ بنانے والا ایساشخص ہوجس کی شرارت سے بچاجا تا ہو، اور جب بھی وہ

<sup>(</sup>۱) الهدايه سراسا، تبيين الحقائق ۴ر۴۴۰، تبسرة الحكام ار۲۸۳، مغنی الحتاج ۴۸۵۹، شرح منتبی الارادات ۳۸۴۳۵

<sup>(</sup>۲) الهدابيه ۱۳۱۳ما،الفتاوي الهنديه ۱۳۷۳،شرح منتهي الارادات ۵۲۱/۳-

<sup>(</sup>۳) تبرة الحكام ۲/۲\_

<sup>(</sup>۱) حواله سابق۔

اپنے حق کامطالبہ کرے بیاس کے لئے نفع بخش ہوگا (۱)۔

ابن ہل کی' الاحکام' میں ہے: '' جس کے پاس کوئی گھر ہوجو
اس کے اور اس کے بھائی کے درمیان مشترک ہو، اس کا بھائی سارا
گھرکسی ایسے شخص کے ہاتھ فروخت کردے، جس کو اس گھر میں
دونوں کی شرکت کا علم ہو، خریدار تسلط وقدرت والا ہو، اگر اس کے
بارے میں پچھ کہے تو اس کے ضرر کا اندیشہ ہو، لہذا وہ استرعاء کرلے
کہ اپنے حصہ کے بارے میں اور اپنے بھائی کے حصہ میں شفعہ کے
بارے میں بات کرنے سے اس کی خاموثی اس اندیشہ سے ہے کہ
خریدار اس پرظلم کرے گا، اس کو ضرر پہنچائے گا، اور جب بیداندیشہ دور ہووہ
ہوگا وہ اپنے مطالبہ کو ترک نہ کرے گا، اور جب بیداندیشہ دور ہووہ
فوراً اس ثبوت کو پیش کرے اور اس کو خاب کو کا اور شفعہ کا فیصلہ کردیا
دائر کرے تو اس کے حق میں اس کے حق کا اور شفعہ کا فیصلہ کردیا
جائے گا

## کن امور میں استرعاء جائز ہے:

کہ استرعاءان تصرفات میں جائز ہے جو تطوع کے باب سے ہوں، مثلاً: طلاق، وقف اور ہبہ، جائز ہے جو تطوع کے باب سے ہوں، مثلاً: طلاق، وقف اور ہبہ، مالکیہ نے کہا: اس میں سے کوئی چیز انجام دینا اس پر لازم نہیں، اگر چیہ سبب کاعلم اس کے قول ہی سے ہوسکے، مثلاً: وہ گواہ بنائے کہا گرمیں طلاق دول گاتو فلال کی طرف سے کسی امر کے اندیشہ کے سبب طلاق دول گا، یا وہ طلاق کا صلف اٹھائے اور پہلے سے گواہ بنالیا تھا کہا گرمیں طلاق کا حلف اٹھاؤں تو ہی خض اکراہ وغیرہ کی وجہ سے ہوگا، تو اس چیز طلاق کا حلف اٹھاؤں تو ہوئے اگر اس چیز

میں اور اس کے ساتھ ذکر کردہ چیز میں سے کسی میں بیشر طنہیں ہے کہ
گواہوں کو مذکورہ سبب کاعلم ہو، بیوع میں استرعاء جائز نہیں، مثلاً: بیچ
سے قبل گواہ بنالے کہ وہ بیچ سے رجوع کرلے گا، اور اس کا بیچ کرنا
کسی اندیشہ کی وجہ سے ہے، اس لئے کہ بیچ کرنا تطوع کے طور پر کی گئ
چیز کے خلاف ہے، جب کہ بائع نے اس میں ثمن لے لیا ہے اور اس
میں خریدار کا حق ہے، البتہ اگر گواہوں کو بیچ پر اکراہ یا خوف دلانے کا
علم ہوتو اگروہ بیچ سے پہلے ہوگیا ہواور عقد میں اس شخص کی گواہی ہو
جس کوخوف دلانے اور اس کے ذکر کردہ اندیشہ کاعلم ہوتو استرعاء جائز

#### گواہی سے رجوع کرنا:

۸ ۲ - فقہاء کی رائے ہے کہ دونوں گواہ اگراپی گواہی سے رجوع کرلیں تو بیر جوع کرنایا تو قاضی کے فیصلہ سے قبل ہوگا یااس کے بعد، اگر دونوں قاضی کے فیصلہ سے قبل اپنی گواہی سے رجوع کرلیں توان دونوں کی گواہی ساقط ہوجائے گی، اس لئے کہ حق فیصلہ سے ہی ثابت ہوگا، اور قاضی متضاد بات پر فیصلہ نہیں کرے گا، اوران دونوں گوا ہوں پر کوئی ضان بھی نہ ہوگا، اس لئے کہ انہوں نے مدعی یا مدعاعلیہ کی کوئی چیز تلف نہیں کی۔

9 م - اگروہ فیصلہ کے بعداوراس کے نفاذ سے قبل رجوع کرلیں اور یہ فیصلہ حدیا قصاص کے متعلق ہوتو قصاص لینا یا حدنا فذکرنا جائز نہ ہوگا، اس لئے کہ یہ حقوق شبہ سے ساقط ہوجاتے ہیں، رجوع کرنا ایک کھلا ہوا شبہ ہے، لہذا شبہ کے ہوتے ہوئے سزا کا نفاذ جائز نہ ہوگا (۲)۔

**– ۲۲۲** –

<sup>(</sup>۱) حواله سابق۔

<sup>(</sup>۲) حواله سابق۔

<sup>(</sup>۱) تصرة الحكام بهامش الفتح العلى المالك الر٢ ٣٣ طبع المكتبة التجارية الكبرى \_

<sup>(</sup>٢) الدر المختار ٣٩٦/٣ ، منح الجليل ١٨٨٨/، المغنى ١٣٧٢، المهذب

اگر فیصلہ مال یا عقد کا ہوتو مال وصول کرلیا جائے گا،اس کئے کہ فیصلہ ہو چکا ہے، اور بیدائی چیز نہیں جو شبہ سے ساقط ہوجاتی ہے کہ رجوع کرنے سے متاثر ہوجائے، لہذا فیصلہ نہیں ٹوٹے گا،اور گواہوں پراپنی گواہی کے ذریعے تلف کردہ مال کا ضمان ہوگا،اس کئے کہانہوں نے ایپ خلاف ضمان کے سبب کا اقرار کیا ہے،اور گواہ اس شخص سے جس کے جق میں فیصلہ ہوا ہے نہیں مانگیں گے۔

۵ - اگرگواہ فیصلہ کے نفاذ کے بعد رجوع کریں تو فیصلہ نہیں ٹوٹے گا؟ اور نہ شہودلہ پراس چیز کولوٹانا واجب ہوگا جواس نے لی ہے، اس لئے کہ احتمال ہے کہ دونوں گواہ ہے ہوں اور بیجی احتمال ہے کہ دونوں جھوٹے ہوں، اورایک احتمال کے ساتھ فیصلہ اوراس کا نفاذ شامل ہوگیا ہے، اس لئے کسی احتمال والے رجوع سے فیصلہ توڑا نہیں جائے گا<sup>(۲)</sup>، اور دونوں گواہوں پرلازم ہے کہ انہوں نے اپنی گواہی کے سبب جوتلف کیا ہے اس کا ضمان دیں (۳)۔

اگران کی گواہی سے قبل یا حدیا قصاص واجب ہوتواس پرغور کیا جائے گا، اگروہ دونوں کہیں کہ ہم نے عمداً ایسا کیا تا کہ ہماری گواہی سے اس کوتل کردیا جائے تو شافعیہ، حنابلہ اور بعض مالکیہ کے نزدیک دونوں گواہوں پرقصاص واجب ہوگا، ابن البی لیلی، اوزاعی، ابوعبید، اور ابن شبر مہاتی کے قائل ہیں (۴)۔

اس کے کہ شعبی نے نقل کیا ہے: ''أن رجلین شهدا عند علی رضی الله عنه علی رجل أنه سرق فقطعه، ثم أيتاه

- (۱) المهذب ۱/۲ ۳۸ مغنی الحتاج ۱/۲۵ ۳ الهدایه ۱۳۲ ۱۳۱ الفتاوی الهندیه ۵۳۵ ۳۸ ماشرح الکبیر ۱۱/۱۱۱ الخرشی ۲۲۰۰۲، شرح منح الجلیل ۲۸ ۲۸ ۳۸۹ -۲۸۹
  - (۲) المهذب۲را۴۳،المغنی۲ار ۱۳۸\_
    - (٣) الهدايي ١٣٢٧هـ
- (۴) حاشية الدسوقى ۱۲۰۷۳، المهذب ۱۲۱۲۳۳، المغنى ۱۱۲۳۳۱ ۱۳۸۸، الشرح الكبير ۱۱۷۷۱۱ -

برجل آخر فقال: إنا أخطأنا بالأول، وهذا السارق، فأبطل شهادتهما على الآخر، وضمنها دية يد الأول، وقال: لو أعلم أنكما تعمدتما لقطعتكما (() (حفرت على وقال: لو أعلم أنكما تعمدتما لقطعتكما وابى دى كهاس نے ياس دوآ دميوں نے ايک خفل کے خلاف گوابى دى كهاس نے چورى كى ہے، چنانچوانہوں نے اس كا ہاتھ كاٹ ديا، پھر وہ دونوں ايك دوسر شخص كولائے اور كہنے لگے: پہلے ميں ہم سفلطى ہوگئ، چورتو يہ حضرت على نے دوسر سے خلاف ان دونوں كى گوابى كوباطل كرديا اور دونوں كو پہلے خص كے ہاتھ كى ديت كا ضامن بنايا كوباطل كرديا اور دونوں كو پہلے خص كے ہاتھ كى ديت كا ضامن بنايا دونوں كے ہاتھ كائے ديتا )۔

نیزاس کئے کہان دونوں نے قاضی کواس کے ناحق قتل پرمجبور کیاہے،لہذاان دونوں پرقصاص لازم ہے،جبیبا کہا گروہ دونوں اس کواس کے قبل کرنے پرمجبور کردیتے (۲)۔

حنفیہ اور جمہور مالکیہ کی رائے ہے کہ ان دونوں گواہوں پرقصاص نہ ہوگا ،اس لئے کہ انہوں نے براہ راست تلف نہیں کیا ،لہذا یہ دونوں کنواں کھودنے والے اور چھری گاڑنے والے کی طرح ہوں گے،اگران دونوں کے سبب کوئی چیز تلف ہوجائے توان دونوں پردیت واجب ہوگی ۔

اگر گواہ کہیں: ہم سے غلطی ہوگئ یا ہم ناواقف تھے توان کے

<sup>(</sup>۱) خبرالتعبی: "أن رجلین شهدا عند علی ....." كاذكرامام شافعی نے الأم (۱) خبرالتعبی: "أن رجلین شهدا عند علی ....." كاذكرامام شافعی نے الأم (۲۱۷) میں مجمد بن الحن لختن الشہادة" میں اور یہجی نے المبسوط (۲۱۷) کی " كتاب الرجوع عن الشہادة" میں اور یہجی نے اسنن الکبری (۱۷۱۸) میں كيا ہے۔

<sup>(</sup>۲) المهذب ۱/۱۳۳۰

<sup>(</sup>۳) شرح ادب القاضى للخصاف تاليف ابن مازة (۵۰۸/۴ فقرور ۱۵۵۹)، بدائع الصنائع ۹/ ۲۲۰۴، الفتاوى الهندييه ۵۵۵، شرح ثنح الجليل ۲۸۹/۳۰-۲۹۹

اموال میں ان پرمہات کے ساتھ دیت خفیفہ واجب ہوگی،'' عاقلہ'' ان کی طرف سے کچھ نہیں اٹھائیں گے، اس لئے کہ عاقلہ اعتراف میں برداشت نہیں کرتے۔

اگر گواہ کہیں: ہم نے عمداً گواہی دی، کیکن ہمیں بیمعلوم نہ تھا کہاں گواہ کردیا جائے گا، اور وہ اس کے قل سے ناوا قف ہوں توان پر دیت مغلظہ واجب ہوگی، اس لئے کہ اس میں عمد ہے، اور مہلت کے ساتھ ہوگی، اس لئے کہ اس میں خطاہے۔

اگروہ کہیں: ہم سے خلطی ہوگئ تو دیت خفیفہ واجب ہوگی ،اس لئے کہ خطا ً ہے، اور عاقلہ اس کو برداشت نہیں کریں گے،اس لئے کہ بیان کے اعتراف کے سبب واجب ہوئی ہے۔

اگرسب کا اتفاق ہوکہ بعض گواہوں نے عداً کیا اور بعض نے خطا کیا توجس نے نطا کیا ہے اس پر اس کے حصہ کے بقدر دیت خفیفہ واجب ہوگی ، اور جس نے عداً کیا ہے اس پر اس کے حصہ کی دیت مغلظہ واجب ہوگی ، اور ان پر قصاص واجب نہ ہوگا ، اس لئے کہ ان میں خطا کرنے والاشریک ہوگیا ہے۔

اگران میں اختلاف ہوجائے بعض کہیں کہ ہم سب نے عدا کیا اور بعض کہیں کہ ہم سب نے عدا کیا اور بعض کہیں کہ ہم سب نے خطأ کیا ہے توسب کے عدا گرنے کے اقرار کرنے والے پر قصاص واجب ہوگا ،اور سب کے خطأ اقرار کرنے والے پراس کے حصہ کے بقدر دیت خفیفہ واجب ہوگی ()۔

بعض گوا ہوں کارجوع کرنا:

ا ۵ - جمہور فقہاء کی رائے ہے (۲) کہ اگر دو گوا ہوں میں سے ایک

- (۱) المهذب۱/۱۳۳
- (۲) بدائع الصنائع ۱۹ ۲۰۰۸-۲۰۰۳، تبیین الحقائق ۲۴۵/۲۰ الفتاوی الهندیه ۳۲ ۵۲۵ ، شرح منح الجلیل ۲۹۲/۳، الخرشی ۱۲۲، الهدایه سر ۱۳۳۳، الجمل علی شرح المنج ۱۸۵۶ ۲۰۵۰، نهایة الحتاج ۸ر ۱۳۳

فیصلہ اور اس کے نفاذ کے بعد الیم گواہی سے رجوع کر لے، جس کا نصاب دوگواہ ہیں تو وہ آ دھے مال یا آ دھی دیت کا ضامن ہوگا، اعتبار رجوع کرنے والے گواہ کانہیں بلکہ باقی رہنے والے گواہ کا ہوگا۔

اگر چاراصل گواہوں میں سے ایک گواہ کسی الیم گواہی سے رجوع کرلےجس کا نصاب بھی دو گواہ ہیں تواس گواہ پر پچھواجب نہ ہوگا،اس لئے کہ گواہی کانصاب برقرار ہے۔

اوراگران چاروں میں سے دو گواہ رجوع کرلیں تو بھی ان دونوں پر کچھنہ ہوگا،اس لئے کہ نصاب باقی ہے۔

اگران میں سے تین رجوع کرلیں تو ان تینوں پر آ دھا مال واجب ہوگا،اس کئے کہ ایک گواہ باقی ہے اور وہ آ دھی گواہی ہے،لہذا بینتیوں گواہ وصے مال کے ذمہ دار ہوں گے۔

اگرایک عورت گواہی سے رجوع کرلے ،اورنصاب ایک مرد اور دوعورتیں ہوں تو رجوع کرنے والی عورت چوتھائی مال کا تاوان دےگی۔

اگردس عورتیں اورایک مرد گواہی دیں، پھران میں سے آٹھ عورتیں رجوع کرلیں تو ان عورتوں پر پچھنہیں، اس لئے کہ گواہی کا نصاب باقی ہے۔

اگرنوعورتیں رجوع کرلیں تو وہ چوتھائی مال کا تاوان دیں گی۔ اسی طرح بقیہ صورتوں میں۔

حنابلہ کی رائے ہے کہ جس جگہ بھی گوا ہوں پر رجوع کرنے کے سبب ضمان واجب ہوگا اس کوان کی تعداد کے لحاظ سے ان میں تقسیم کرناوا جب ہے، وہ تھوڑ ہے ہوں یا زیادہ۔

امام احمد سے اسحاق بن منصور کی روایت ہے کہ انہوں نے کہا: اگرکوئی شخص گواہی دے، پھر رجوع کرلے جب کہ (گواہی دے کر) مال تلف کر چکا ہے تو اس گواہی میں جتنے لوگ شریک تھے اسی کے بقتررضامن ہوگا، اگر گواہ دو ہوں تو اس پر آدھا ہوگا، اگر تین ہوں تو اس پر تہائی ، اسی طرح اگر دس ہوں تو اس پر دسواں حصہ ہوگا، خواہ اکیے رجوع کر ہے باسب رجوع کر یں، خواہ وہ تحض رجوع کر ہے جو گواہی کی ضروری تعداد سے زائد ہو یا جوزائد نہ ہو، لہذا اگر چارآ دمی قصاص کی گواہی دیں، پھران میں سے ایک رجوع کر لے اور کہے: ہم نے عمداً اس کافل کرانا چاہا تو اس پر قصاص واجب ہوگا، اور اگر دو کہے: ہم سے فلطی ہوگئ تو اس پر چوتھائی دیت واجب ہوگا، اور اگر دو گواہ رجوع کر لیں تو دونوں پر قصاص، یا آدھی دیت واجب ہوگا، اور اگر دو اگر چھآ دمی کسی محصن (شادی شدہ) کے خلاف زنا کی گواہی ویہ ریں، اور ان کی گواہی کی وجہ سے اس کوسنگ سار کر دیا جائے، پھران دیں، اور ان کی گواہی کی وجہ سے اس کوسنگ سار کر دیا جائے، پھران میں سے ایک گواہ رجوع کر لے تو اس پر قصاص یا دیت کا چھٹا حصہ واجب ہوگا، اور اگر دو گواہ رجوع کر یہ تو ان دونوں پر قصاص یا تہائی دیت واجب ہوگا، اور اگر دو گواہ رجوع کریں تو ان دونوں پر قصاص یا تہائی دیت واجب ہوگا

#### گواهی میں اختلاف:

27 - گوائی اگر دعوی کے مطابق ہوتو مقبول ہوگی ، اور اگر اس کے خلاف ہوتو مقبول ہوگی ، اور اگر اس کے خلاف ہوتو مقبول نہیں ، اس لئے کہ حقوق العباد میں پہلے سے دعوی کا ہونا گوائی کے مقبول ہونے کی شرط ہے ، اور جب دعوی کے موافق ہوگی تو موجود نہ ہوگی۔ ہوگی تو موجود نہ ہوگی۔

گواہی کی بھیل کے لئے دونوں گواہوں کوآپیں میں متفق ہونا چاہئے۔

اگرایک گواہی دے کہاس نے ایک دینارغصب کیا اور دوسرا گواہی دے کہاس نے ایک کپڑاغصب کیا توان دونوں میں سے کسی پرگواہی مکمل نہ ہوگی -

سا۵-امام ابوحنیفہ کے نز دیک دونوں گواہوں کا لفظ ومعنی دونوں میں اتفاق معترہے۔

صاحبین (امام ابو یوسف وامام محمد) کی رائے ہے کہ معنی میں انقاق ہی معتبر ہے ۔

لہذااگرایک گواہ ایک ہزار کی اور دوسرادو ہزار کی گواہی دیتو امام صاحب کے نزدیک گواہی مقبول نہیں، اس لئے کہ دونوں کے الفاظ میں اختلاف معلوم ہوتا ہے، الفاظ میں اختلاف معنی لفظ سے مجما جاتا ہے، بیاس لئے کہ ایک ہزار کی تعبیر ''دو ہزار'' سے نہیں ہوتی ، بلکہ یہ دونوں الگ الگ جملے ہیں، لہذا دونوں میں سے ہرایک پرایک گواہ ہوگا، اور یہ ایسا ہوجائے گا جیسے مال کی جنس الگ الگ ہوجائے گا جیسے مال کی جنس الگ الگ ہوجائے گا ہیں۔

مدعی دو ہزار کا دعوے دار ہوتو صاحبین کے نز دیک ایک ہزار پر گواہی مقبول ہوگی۔

یمی شافعیہ، حنابلہ اور مالکیہ کی رائے ہے ''' ، اس لئے کہ دونوں ایک ہزار پر متفق ہیں اور ایک گواہ نے اکیلے زائد کا ذکر کیا ہے، لہذا جس مقدار پر دونوں کا اتفاق ہے وہ ثابت ہوگی، اور جس کا ذکر صرف ایک نے کیا ہے وہ ثابت نہ ہوگی، یہ ایسا ہوگیا جیسے ایک ہزار اور ایک ہزاریا نچے سوکا اختلاف ہو۔

اگرایک گواه ایک ہزار کی گواہی دے، اور دوسرا ایک ہزار پانچ سوکی گواہی دے، مدی ایک ہزار پانچ سوکا دعوے دار ہوتو تمام فقہاء حتی کہ امام ابو حنیفہ کے نزدیک بھی ایک ہزار پر گواہی مقبول ہوگی، اس لئے کہ دونوں گواہ لفظ اور معنی میں ایک ہزار پر شفق ہیں، کیونکہ ایک

<sup>(</sup>۱) المغنی ۱۲ر ۱۴۴۰،الشرح الکبیر ۱۲۰/۱۲\_

<sup>(</sup>۲) المغنی ۱۲راساله

<sup>(1)</sup> الهدابية ٣٦ ٢٣١ تبيين الحقائق ١٢ ٢٢٩ ،الفتاوي الهندبية ٣٦ ٣٠٥ -

<sup>(</sup>۲) الهدايه ۱۳۲۳ و

<sup>(</sup>۳) تيمرة الحكام ار۳۵ م، المهذب ۱۲ و ۳۳، الشرح الكبير ۱۲۲ ر

ہزاراور پانچ سودو جملے ہیں،ایک کا دوسرے پرعطف ہے،اورعطف پہلے جملہ کی توثیق کرتاہے (۱)۔

۵۴-اگرگواہی کسی فعل پر ہو،اور گواہوں میں اختلاف فعل کے زمانہ یا مقام یا اس کی صفت میں ہوجس سے دونوں افعال کا مختلف ہونا معلوم ہوتو دونوں کی گواہی نامکمل ہوگی۔

مثلاً: ایک گواہی دے کہ اس نے ہفتہ کے دن اس کا ایک دینار خصب کیا اور دوسر اگواہی دے کہ اس نے جمعہ کے دن اس کا ایک دینار دینار غصب کیا، یا ایک گواہی دے کہ اس نے اسے دشق میں غصب کیا اور دوسرا گواہی دے کہ اس نے اسے مصر میں غصب کیا، یا ایک گواہی دے کہ گواہی دے کہ اس نے سفید کپڑا غصب کیا اور دوسرا گواہی دے کہ اس نے سفید کپڑا غصب کیا اور دوسرا گواہی دے کہ اس نے کہ ہرفعل پر اس نے سیاہ کپڑا غصب کیا تو گواہی نامکمل ہوگی، اس لئے کہ ہرفعل پر دو گواہوں نے گواہی دی ۔۔۔

## گواهیون میں تعارض:

۵۵ – بھی دوفریق دعوے دار ہوتے ہیں، ادر ہر ایک اپنے اپنے دعوے پرمکمل بینہ پیش کرتا ہے، اب یہ دعوی یا تو ملک مطلق میں ہوگا یا ملکیت کاسب ذکر کرنے کے ساتھ مقید ملک میں؟

اگر دونوں دعوے ملک مطلق میں ہوں ،ملکیت کے سبب کا ذکر نہ ہو، دعوے میں تاریخ بیان نہ کی گئی ہوجسیا کہ حنفیہ نے لکھا ہے تو مدعا بہ چیزیا توکسی ایک کے قبضہ میں ہوگی یا دونوں کے علاوہ کسی اور کے قبضہ میں ؟

۵۲ – الف – اگروہ چیز دونوں میں سے کسی ایک کے قبضہ میں ہوتو حنفیہ کے نزدیک غیر قابض کا بینہ قبضہ والے (m) کے بینہ سے اولی

(m) قبضہ والا وہ ہے جس کا قبضہ کسی چیز یرعملی طور پر ہو، یا وہ مخض ہے جس کو مالکان

ہے، اور یکی امام احمد سے مشہور وایت ہے (۱) اس لئے که فرمان نبوی ہے: "البینة علی المدعی علیه" (۲) (بینه مدعی پر ہے)۔

نیزاس کئے کہ مدعی وہ ہے جو دوسرے کے قبضہ میں موجود کسی چیز کا دعوی کرے اور قبضہ والا مدعا علیہ ہے، اور جبس بینہ کو مدعی کی طرف رکھا گیا جو دوسرے کے قبضہ میں موجود چیز کا دعوی کرتا ہے، اور قبضہ میں موجود چیز کا دعوی کرتا ہے، اور قبضہ میہ '' خارج'' (غیر قابض ) ہے، لہذا مدعی کا بینہ مقبول ہوگا اور قبضہ والے کا بینہ ردکر دیا جائے گا، نیز اس لئے کہ مدعی کا بینہ زیادہ ثابت کرتا ہے کرنے والا ہے، کیوں کہوہ '' خارج'' کے لئے ملکیت ثابت کرتا ہے اور قبضہ والے کا بینہ اس کو ثابت ہے، اور جب وہ زیادہ ثابت کرنے والا ہے تو وہی زیادہ تو ہی وی ہوگا۔

مالكيه (ش) اورشافعيه (م) كارائ ہے كه قبضه والے عبينه كو ترجيح دى جائے گا،اس لئے كه دونوں بينه ميں تعارض ہے، لهذا قبضه ملكيت كى دليل باقى رہے گا،ان حضرات كى دليل بيروايت ہے: "أن النبي عَلَيْتِ المحتصم إليه رجلان في دابة أو بعير، فأقام كل واحد منهما البينة بأنها له نتجها، فقضى بها رسول الله عليہ للذي هي في يده "(ايك جانوريا اونٹ كے بارے

<sup>(</sup>۱) الهدايية ١٣٤٣ ا

<sup>(</sup>۲) المغنی ۱۲راساله

<sup>=</sup> جیسات صرف کرنے کا حق ہو، غیر قابض سے مرادیہاں: مدعی ہے یاوہ خض ہے جو قبضہ اور جائز طریقہ پر تصرف کرنے سے الگ ہو، دیکھئے: المجله دفعہ (۱۷۵۷)۔

<sup>(</sup>۱) الهدايية ۳/۱۵۵،الاختيار تعليل المخار ۲/ ۱۱۱، ۱۱۸ مجلة الاحكام العدلية دفعه (۱۲۵۷، ۱۲۵۹، ۱۲۵۸)، لمغنی ۲/ ۱۲۷–۱۲۸

<sup>(</sup>۲) حدیث کی تحریج نقره نمبر ۲ میں گذر چکی۔

<sup>(</sup>۳) تبصرة الحكام اروم ۳۰ الشرح الصغير ۱۲۸ س،المغنى ۱۲۸ ۱۲ ـ

<sup>(</sup>۴) المهذب۲/۲ ۱۳ مخضرالمزنی ۲۲۱/۵

<sup>(</sup>۵) حديث: "أن النبي عُلَيْكُ اختصم إليه رجلان في دابة أو بعير....."

میں دوافرادحضور علیہ کی خدمت میں مقدمہ لائے، دونوں نے بینہ پیش کیا کہ وہ اس کا ہے، وہ اس کے پاس پیدا ہواہے تو رسول اللہ علیہ نے اس کا اس شخص کے حق میں فیصلہ کر دیا جس کے قبضہ میں تھا)۔

ک۵ – ب-اگروہ چیز دونوں کے علاوہ کسی اور کے قبضہ میں ہو:

تو حفیہ کی رائے ہے (۱) کہ اس پرغور کیا جائے گا،اگر دونوں

تاریخ نہ بتا کیں تو اس چیز کو دونوں میں آ دھی آ دھی تقسیم کرنے کا فیصلہ

کیا جائے گا، اس لئے کہ سبب میں دونوں برابر ہیں، اور یہی حکم اس
صورت میں ہے جبکہ دونوں ایک ہی تاریخ بتا کیں، اورا گرایک کی
تاریخ دوسر ہے کی تاریخ سے پہلے کی ہوتو جس کی تاریخ پہلے ہو وہ
حقدار ہوگا، اس لئے کہ دونوں کو'' خارج'' مانا جائے گا، کیوں کہ وہ چیز
ان دونوں کے علاوہ دوسر ہے کے پاس ہے، لہذا دونوں کو'' مرئ' کہنا
ممکن ہے اور دونوں کا بینہ سنا جائے گا، اور جس کی تاریخ پہلے ہواس
ممکن ہے اور دونوں کا بینہ سنا جائے گا، اور جس کی تاریخ پہلے ہواس
ممکن ہے اور دونوں کا بینہ سنا جائے گا، اور جس کی تاریخ پہلے ہواس
میں ملکیت ثابت کرتا ہے جس میں اس کے ساتھ کسی کا نزاع
میں ملکیت ثابت کرتا ہے جس میں اس کے ساتھ کسی کا نزاع

مالکیہ کی رائے ہے کہ اگر کسی بھی سبب ترجی کے ذریعہ دونوں میں سے ایک بینہ کو ترجیح دینا محال ہواور متنازع فیہ چیز فریقین کے علاوہ کسی اور کے قبضہ میں ہوتو دونوں بینے آپسی تعارض کی وجہ سے ساقط ہوجائیں گے، اور متنازع فیہ چیز قابض کے ہاتھ میں باقی رہے گی،اس کی متعدد صورتیں ہیں (۲)۔

شافعیہ کی رائے ہے کہ اگر فریقین میں سے ہرایک کسی چیز کا دعوی کرے اور وہ چیز کسی تیسرے کے قبضہ میں ہوا ور وہ انکار کرے، وہ اس کو فریقین میں سے کسی کی طرف منسوب نہ کرے، فریقین میں سے ہرایک بینے پیش کرے، دونوں کے بینے میں تاریخ نہ ہویا ایک ہی تاریخ ہوتو دونوں بینے تاریخ ہوتو دونوں بینے ساقط ہوجا کیں گے، اس لئے کہ دونوں کے تقاضوں میں تناقض ہے، ساقط ہوجا کیں گے، اس لئے کہ دونوں کے تقاضوں میں تناقض ہے، کوئی وجہ ترجیح نہیں، اور صاحب قبضہ سے فریقین میں سے ہرایک کے لئے ایک ایک ایک قسم لی جائے گی۔

ایک قول ہے: دونوں بینہ پر عمل کرتے ہوئے وہ چیز قابض کے ہاتھ سے چھین کی جائے گی، اور ایک قول کے مطابق دونوں دعوے داروں کے درمیان آ دھی آ دھی تقسیم کردی جائے گی، اور دو سرے قول کے مطابق دونوں کے درمیان قرعداندازی کی جائے گی، جس کا قرعہ نکلے اس کو ترجیح حاصل ہوگی۔

تیسرا قول ہے: موقوف ہوگا تا آ نکه معاملہ واضح ہوجائے یا دونوں کسی چیز پرصلح کرلیں (۱)۔

حنابلہ کی رائے ہے کہ اگر تیسرا دونوں دعوے داروں کے دعوے کاا نکارکردے اور کہے کہ نہ بیان دونوں کی ہے نہ ان میں سے کسی ایک کی ہے تو دونوں دعوے داروں میں قرعہ اندازی کی جائے گی ، اوراگر کسی ایک کے پاس بینہ ہوتو اس کے حق میں اس کا فیصلہ کردیا جائے گا ، اور دونوں دعوے داروں کے پاس بینہ ہوتو قبضہ نہ ہونے میں مساوات کے سبب دونوں میں تعارض ہوگا ، اور دونوں ساقط ہوجا کیں گے ، اس لئے کہ ان میں سے کسی ایک پڑمل کرناممکن شہیں (۲)۔

<sup>=</sup> کی روایت دار قطنی (۲۰۹۸۴ طبع دار المحاس) نے حضرت جابڑ سے کی ہے، ابن حجر نے المحیص (۲۱۰۸۴ طبع شرکة الطباعة الفنیه) میں اس کی اسناد کو ضعیف قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) الاختيار ۲/۸۱۱\_

<sup>(</sup>۲) الشرح الصغير ۱۹۰۹ س

<sup>(</sup>۱) مغنی الحتاج ۴۸۰،۸۰۰\_

<sup>(</sup>۲) شرح منتهی الارادات ۳ر۵۲۷–۵۲۷\_

۵۸ – ج – اگروہ چیز ایک ساتھ دونوں کے قبضہ میں ہو:

توحنفیہ(۱) کی رائے کے مطابق اس میں پیفصیل ہے:

اگردونوں میں کوئی تاریخ نہ ہو، یا کوئی معین تاریخ دونوں میں ہو
اور دونوں کی تاریخ ایک ہی ہوتو ہرایک کے لئے دوسرے کے قبضہ
میں موجودہ چیز کے آ دھے کا فیصلہ کیا جائے گا،اس لئے کہاس آ دھے
کے تعلق سے ہرایک'' خارج'' ہے اور وہ مدعی ہے اور بینہ مدعی کا ہوتا
ہے۔

اگرایک میں تاریخ ہود وسرے میں نہ ہو، توامام ابوصنیفہ وامام محمد کے نزدیک دونوں کو آدھی آدھی دینے کا فیصلہ کردیاجائے گا، اور احتمال کی وجہ سے تاریخ کا اعتبار نہیں ہوگا، امام ابو یوسف کے نزدیک تاریخ والے کویید چیز ملے گی۔

شافعیہ (۲) کی رائے ہیہ کہ وہ چیز دونوں کے ہاتھ میں حسب سابق باقی رہے گی،''صحح'' قول یہی ہے، یعنی دونوں بینے ساقط ہوں گے، اس لئے کہ ان دونوں میں سے کوئی ایک دوسرے سے زیادہ حقد ارنہیں ہے، ایک قول ہے: تقسیم کے قول کی بنا پر دونوں میں مشترک کردی جائے گی، یہاں تو قف کا قول نہیں آتا، کیوں کہ اس کا کوئی مطلب نہیں اور قرعہ کے بارے میں دو'' اقوال' میں۔

حنابلہ کی رائے ہے کہ اگر فریقین کے پاس بیّنہ ہو، اور ہر لحاظ سے دونوں بینہ مساوی ہوں تو تعارض کی وجہ سے دونوں ساقط ہوجائیں گے اس لئے کہ ہر بینہ اس چیز کی نفی کرتا ہے جس کو دوسرا ثابت کررہا ہے، لہذا ممکن نہیں کہ دونوں پر عمل ہو یا کسی ایک پر عمل ہو، اس لئے دونوں ساقط ہوجائیں گے، فریقین اس شخص کی طرح ہوجائیں گے، فریقین اس شخص کی طرح ہوجائیں گے، جس کے پاس بینہ نہ ہو، دونوں حلف لیں گے اور اپنے ہوجائیں گے، جس کے پاس بینہ نہ ہو، دونوں حلف لیں گے اور اپنے

قبضہ میں موجودہ چیز کوآ دھا آ دھا تقسیم کرلیں گے (۱)۔

بعض ما لکیہ کی رائے میہ کہ بینہ میں اصل عدالت جوتز کیہ والی نہ ہواس کی زیادتی کے سبب ایک کو دوسرے پرتز جیج دی جائے گی، جب کہ بعض کی رائے ہے کہ زائد تعداد کی وجہ سے ترجیح دی جائے گی، اگر کثرت تعداد سے ملم یقینی حاصل ہو، یعنی اس قدر کثیر تعدادوالی جماعت ہو کہ ان کا کذب پراتفاق کرنا محال ہو۔ محمد اور ونوں بینے سبب کے ساتھ مقید ملک میں ہوں:

اس کی صورت ہیہے کہ مثلاً وراثت کے طور پر یاخریداری کے طور پر یا جانور کا بچہ جننے کے طور پر ملکیت کا ذکر کرے۔

وراثت میں خارج کے حق میں اس کا فیصلہ کیا جائے گا، البتہ اگر کسی ایک کا بینہ پہلے کا ہوتو پہلے والے کے حق میں فیصلہ کیا جائے گا۔

اگر دونوں'' خارج''ہوں لینی وہ چیزان دونوں کے علاوہ کسی اور کے پاس ہوتو اس کو دونوں میں تقسیم کردیا جائے گا، یا اگر دونوں تاریخ ذکر کریں تو پہلی تاریخ والے کے حق میں فیصلہ کیا جائے گا۔

خریداری میں: اگر فریقین میں سے ہرایک دوسرے سے خریداری کا دعوی کرے، دونوں کے پاس کوئی تاریخ نہ ہو، اسی طرح اگر دونوں تاریخ ذکر کریں لیکن دونوں کی تاریخ ایک ہوتو دونوں میں تعارض ہوگا اور دونوں ساقط ہوجا کیں گے اور جس کے قبضہ میں وہ چیز ہے اس کے پاس چھوڑ دی جائے گی

اگر ایک کی تاریخ پہلے کی ہوتو اسی کے حق میں فیصلہ کردیا جائے گا، اور اگر دونوں کسی اور شخص سے خریداری کا دعوی کریں تو دونوں کے لئے آ دھے آ دھے کا فیصلہ کردیا جائے گا۔

<sup>(</sup>۱) الاختيار ۲/۸۱۱\_

ر) و کیکے: سابقه مراجع، نیز د کیکے: نہایة الحتاج ۸۸ ۳۳۹، مغنی الحتاج ۴۸ ر

<sup>(</sup>۱) شرح منتهی الارادات ۳ ر ۵۲۳ ـ

<sup>(</sup>۲) تجرةالحكام ارو٠٩\_

نتاج (جانور کے بچہ پیدا کرنے) میں: یعنی یہ ذکر کرے کہ اس افٹنی نے اس کے پاس بچہ جنا ہے، یعنی اس کی ملکیت میں ولادت ہوئی توجس کا قبضہ ہے وہ زیادہ مستحق ہوگا، اگر دونوں تاریخ نہ بتا ئیں، یا دونوں کی تاریخ ایک ہو، اس لئے کہ بچہ کی پیدائش دوبار نہ ہوگی۔

اس لئے کہ مروی ہے: "أن رجلین اختصما في ناقة ، فقال کل واحد منهما: نتجت هذه الناقة عندي و أقاما بینة فقضی رسول الله عَلَیْ للذی هی فی یده" (ایک اوْتُی کے بارے میں دوآ دمیوں میں جھڑا ہوا، ہرایک نے کہا: یہاؤٹن میرے پاس پیدا ہوئی ہے اور دونوں نے بینہ پیش کرد یا، رسول الله عَلَیْ نے قضہ والے کئ میں فیصلہ فرمایا)۔

اور وہ چیز جس کا سبب بار بار پایا جاتا ہے، مثلاً: تغمیر، بنائی، کاری گری،اور یودے لگانا،تو'' خارج'' کا بینہاولی ہوگا۔

اگرایک ملکیت کا ذکر کرے اور دوسرا'' نتاج''(پیدا ہونے) کا ذکر کرے تو پیدائش والے کا بینہاولی ہے،اس لئے کہ وہ مالک کے لئے ملکیت کی اولیت کو ثابت کرتا ہے۔

مجلة الأحكام العدليه مين بيآيات:

الف-اگرایک شخص کسی مال میں مستقل طور پر ملکیت کا دعوی کرے اور دوسرا مال میں اشتراک کے ساتھ ملکیت کا دعوی کرے، اور حالت بیہ ہوکہ دونوں تصرف کرنے والے یعنی قبضہ والے ہوں تو مستقل ملکیت کا بینہ اولی ہے۔

(۱) حدیث: "أن رجلین اختصما فی ناقة....." کی روایت دار قطنی (سنن الدار قطنی (مرابع کی ہے، اور بیبق الدار قطنی (مربع کی ہے، اور بیبق (السنن الکبری ۱۹۸۰) نے کی ہے، و کیھئے: الدر الحقار مع رو الحتار (السنن الکبری ۴۳۸، محبلة الأحکام العدلية دفعہ (۱۵۵۸) اور اس کے بعد کے دفعات، الشرح الصغیر ۱۸ ۵ سام ۱۹۰۵، نیز دیکھئے: نہایة الحتاج ۸۸ ۴۳، اصطلاح " تعارض" (فقره ۹)، المغنی ۱۲ سام ۱۸۷۔

ب-تملیک (مالک بنانے) کا بینہ عاریت (منگنی) کے بینہ پررانچ ہوگا۔

ج – بیچ کا بینہ ہبہ، رہن اور اجارہ کے بینہ پر، اور اجارہ کا بینہ رہن کے بینہ پررائج ہوگا۔

> د-صحت کا بینہ مرض الموت کے بینہ پررانج ہوگا۔ ھ<sup>ے عق</sup>ل کا بینہ جنون اور کم عقلی کے بینہ پرران<sup>ج</sup> ہوگا۔ و- نئے ہونے کا بینہ قدامت کے بینہ پرران<sup>ج</sup> ہوگا<sup>(1)</sup>۔

#### كثرت عدداورگواه كى قوت عدالت:

• ۲ - اگر فریقین میں سے ہرایک اپنے دعوے پر بینہ پیش کرے اور دونوں بینہ میں کوئی وجہ ترجیح اس کے سوانہ ہو کہ ایک کا بینہ دوسرے سے زیادہ ہے، لینی ایک کے گوا ہوں کی تعداددس ہوا ور دوسرے کے پاس صرف دو گواہ ہوں، یا ایک کا بینہ زیادتی عدالت کی وجہ سے رائح ہولینی ایک کے بینہ (گواہ) میں زہد وتقوی زیادہ ظاہر اور احتیاط واحتر از دوسرے کے مقابلے میں زیادہ ہو۔

کیااس صورت میں ایک بینہ دوسرے پر رائح ہوگا؟ بعض فقہاء مالکیہ <sup>(۲)</sup> کی رائے ہے کہ تعداد کی زیادتی اور قوت عدالت کی وجہسے بینہ کوراج قرار دیا جائے گا۔

حفیہ <sup>(۳)</sup>اور حنابلہ کی رائے، شافعیہ کاراج قول <sup>(۳)</sup> اور جمہور مالکیہ <sup>(۵)</sup> کا قول ہے: تعداد اور عدالت میں زائد بینہ کے ذریعہ

- (۱) و کیھنے: مجلة الأ حکام العدلية دفعہ (۱۷۵۷)اوراس کے بعد کے دفعات۔
  - (۲) د کیھئے:حاشیۃ الدسوقی ۴۸ر ۷۷ا، تبھر ۃ الحکام ار ۰۹س
- (٣) الهدامية ٣/ ١٤٣، نتائج الافكار (تكمله فتح القدير)٢/ ٢٢٣، الدر المختار ٨/ ٢ ٢٨، المغنى ٢/ ٢١/ ١٤.
- (۴) مخضر الممزنى ۵/ ۲۲۱، الأم ۲۵۱۷-۲۵۲، الحاوى للماوردى: كتاب الشهادات فقره ۲٬۵۰۴-۵۰۴۵
  - (۵) المدونة الكبرى ۵ر ۱۸۸، تبصرة الحكام ار ۹۰ س

فیصله کرنا را نج نه ہوگا، بید دونوں بینے برابر ہوں گے، اس لئے که اللہ تعالی نے گواہی کی تعداد صرح طور پر بتادی ہے، فرمان باری ہے: "وَاسْتَشُهِدُوْا شَهِیْدَیْنِ مِنْ دِجَالِکُمْ" (اور اپنے مردوں میں سے دوکوگواہ کرلیا کرو)۔

نیز فرمان باری ہے: ''وَاشُهِدُوُا ذَوی عَدُلٍ مِّنْکُمُ'' (۲) (اوراینے میں سے دومعتبر شخصول کو گواہ گھہرالو)۔

زیادتی و کی کرنے میں اجتہاد کرنے سے نص نے روک دیا ہے،
نیزاس لئے کہ جب دوگوا ہوں پراکتفا کرناان سے زیادہ کے ہوتے
ہوئے اور عادل گواہ کے قبول کرنے پراکتفا کرنااس سے زیادہ عادل
کے ہوتے ہوئے جائز ہے تواس سے معلوم ہوا کہ تعداد کی زیادتی اور
قوت عدالت کا کوئی اڑنہ ہوگا ۔

#### أبدادكي گواهي:

۱۱- اَبداد متفرق لوگ ہیں، اس کا واحد 'بد'' ہے، جو' تبدید' سے ماخوذ ہے، اس لئے کہ اس میں گوا ہوں نے متفرق طور پر گواہی دی ہے، ایک نے آج آج تو ہے، ایک نے آج آج تو دوسرے نے دوسری جگہ پر، ایک نے آج تو دوسرے نے ایک معنی پر گواہی دی تو دوسرے نے دوسرے معنی پر گواہی دی تو دوسرے نے دوسرے معنی پر۔

مالکید (جوتنہااس گواہی کے احکام بیان کرنے والے ہیں) نے کہا: نکاح میں ' ابداد' کی گواہی جائز ہے، اس کی صورت ہیہ کہ ولی اور شوہر کی گواہی پر گواہ اکٹھے نہ ہوں، بلکہ وہ عقد کر کے منتشر ہوجائیں اور ہرایک دوسرے سے کہے: (جس سے ملاقات ہواس کو

گواہ بنادہ) ، مذہب میں مشہور قول کہ گواہی عقد کے سیحے ہونے کے لئے شرطنہیں ہے، کے مطابق انہوں نے اس کی یہی تشریح کی ہے۔
لئے شرطنہیں ہے، کے مطابق انہوں نے اس کی یہی تشریح کی ہے۔
لہذا یہ گواہی ان کے نزدیک چھ گواہوں کی گواہی سے مکمل موگی ، جن میں ولی پردوگواہ ، شوہر پردوگواہ اور بیوی پردوگواہ ، اگر بیوی 
"شیبہ" ہو، اور اگر باکرہ (کنواری) باپ والی ہوتو چارسے کمل ہوگی ، دوگواہ شوہر پر اور دوگواہ ولی پر۔

لیکن اگر ان میں سے ہر ایک انہی گواہوں کو باربار گواہ بنادے، جن کواس کے ساتھی نے گواہ بنایا ہے تو یہ 'ابداد'' کی گواہی نہ ہوگی۔

ابن الہندی نے کہا: '' ابداد'' کی گواہی بے کارہے، اگران میں سے ہرایک اس عبارت سے ہٹ کر گواہی دے جس عبارت کے ساتھ دوسرے نے گواہی دی ہے، اگر چیسب کی گواہیوں کامعنی ایک ہو، یہاں تک کہ دوگواہ ایک عبارت پر متفق ہوجائیں۔

لیکن مذہب میں ابن الہندی کے قول میں اختلاف ہے، چنانچہ '' احکام ابن ہل' میں ہے: امام مالک سے دریافت کیا گیا کہ ایک مکان کے بارے میں دو گواہوں میں سے ایک نے گواہی دی کہ یہاس کی رہائش گاہ ہے اور دوسرے نے گواہی دی کہ وہ اس کے حیازہ (قبضہ) میں ہے، اس کے فریق مخالف نے کہا: دونوں کی گواہی میں اختلاف ہے، امام مالک نے کہا: رہائش گاہ ہونا اور قبضہ میں ہونا، ایک ہی گواہی ہے الگ الگ نہیں (۱)۔

شهادت استخفاء يااستغفال:

بہ مستفی: و شخص ہے جوخود کو مشہود علیہ (جس کے خلاف گواہی دی جارہی ہے) سے چھپا کر اس کے اقرار کو سنے اور مشہود علیہ کواس کاعلم

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره در ۲۸۲\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ طلاق ر۲\_

<sup>(</sup>۳) الحاوى للما وردى: كتاب الشهادات فقره (۰۵۰۵\_

<sup>(</sup>۱) تصرة الحكام بهامش فتح العلى المالك ار ۳۳۸\_

نه ہو، مثلاً: مشہود علیہ اعلانیہ حق کا انکار کرے، کیکن خفیہ طور پراس کا اقرار کرنے اقرار کرنے اقرار کرنے اور اب دو گواہ کسی جگہ میں جھیپ جائیں، اقرار کرنے والے کوان کے بارے میں علم نہ ہو، تا کہ وہ دونوں اس کا قرار سن لیس، اور بعد میں اس کی گواہی دیں توان دونوں کی گواہی جمہور فقہاء کے نزدیک اور امام احمد کی ایک روایت میں مقبول ہوگی، ما لکیہ نے اس میں یہ قیدلگائی ہے کہ مشہود علیہ کودھو کہ نہ دیا گیا ہو، اور وہ خائن نہ ہو، جواز کی وجہ یہ ہے کہ اس کی ضرورت پڑتی ہے۔

بعض فقہاء کی رائے اور امام احمد سے دوسری روایت ہے کہ حصب فقہاء کی رائے اور امام احمد سے دوسری روایت ہے کہ حصب کر سننے والے کی گواہی قبول نہیں کی جائے گی (۱)، اس لئے کہ فرمان باری ہے: '' وَ لَا تَجَسَّسُوُ ا'' (اور ٹوہ میں مت گےرہو)۔

## حھوٹی شہادت:

سالا - جمولی شهادت گناه کبیره ہے (۳)، اس پر عمل کرنا جائز نہیں ہے، اور اس گواہ کی گواہی اس کے بعد قبول نہیں کی جائے گی، اس لئے کہ حضرت ابو بکر ڈ کی حدیث ہے کہ رسول اللہ عقیقی نے فرمایا:
"ألما أنبّئكم بأكبر الكبائر (ثلاثا) قالوا: بلی یا رسول الله قال: الإشراك بالله، و عقوق الوالدین (وجلس و كان متكئا)۔ فقال: ألم وقول الزور، قال: فما زال یكردها حتى قلنا: ليته سكت "(كيا ميں تمهيں سب سے بڑا گناه حتى قلنا: ليته سكت "(كيا ميں تمهيں سب سے بڑا گناه

کبیرہ نہ بتاؤں؟ آپ نے تین باریفر مایا: لوگوں نے عرض کیا: کیوں نہیں اے اللہ کے رسول! آپ نے فر مایا: اللہ کے ساتھ شریک ٹھہرانا، والدین کی نافر مانی کرنا (آپ تکیدلگائے تھے، بیٹھ گئے) اور فر مایا: سنو! حجوث بولنا)، راوی کہتے ہیں: آپ بار باریبی فرمانے گے، بالآخر مم نے (اپنے دل میں) کہا: کاش آپ چپ ہوجاتے)۔

نیز اس لئے کہ جھوٹی گواہی عدل وانصاف کوختم کرنا اورظلم کو بروئے کارلا ناہے۔

اگرکوئی شخص اقرار کرے کہ اس نے جھوٹی گواہی دی ہے یا اس پر بینہ قائم ہوجائے تو امام ابوصنیفہ نے فرمایا: (۱) اگر وہ بازار کا آدی ہوتو بازار میں اس کی تشہیر کی جائے گی یا اس کی قوم یا اس کے محلّہ میں، موتو بازار میں اس کے جہال لوگ اکٹھا ہوتے ہیں، اور بیہ کہا جائے گا: اس کوہم نے جھوٹی گواہی دینے والا پایا، لوگو! اس سے بچواور دوسروں کواس سے بچاؤ (۲)۔

اس کو قیر نہیں کیا جائے گا، تعزیر میں اس کو مارا نہیں جائے گا، تعزیر میں اس کو مارا نہیں جائے گا، اس کئے کہ مقصد بعنی جرم سے بازر ہنا حاصل ہے۔
حضرت شریح اس کی تشہیر کرتے تھے، مارتے نہیں تھے (۳)۔
امام ابو یوسف وامام محمد نے کہا: ہم اس کو خوب ماریں گے، اور قید خانہ میں رکھیں گے (۴)۔
قید خانہ میں رکھیں گے (۴)۔

شافعیہ کے یہاں: امام کو اختیار ہے کہ جھوٹی گواہی دیے

<sup>(</sup>۱) الشرح الكبير ۲۱/ ۱۸، المغنى ۱۱/۱۰ الانصاف فى معرفة الراجح من الخلاف ۲۱/ ۲۲، روضة الطالبين للنو وى ۱۱/ ۲۳۳، تبصرة الحكام ۱/۸۵ س، اس كا نام انهول نے''شہادت استغفال''ركھاہے، البيان والتحصيل ۱۹۷۰ م

<sup>(</sup>۲) سورهٔ حجرات ۱۲ اـ

<sup>(</sup>۳) دیکھنے: کتاب الکبائر للذہبی ۸۲، اس میں انہوں نے جھوٹی گواہی کو اٹھار ہوال گناہ کبیرہ قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۴) حدیث: 'ألما أنبئكم بأكبر الكبائر ....." كی روایت بخاری (الفّح ۲۲۱/۵ مع اللّنافیه) اور مسلم (۱۱۱ طبع اللّنافیه) اور مسلم (۱۱۱ طبع اللّنافیه)

<sup>(</sup>۱) الهدايه ۱۳۲۳، فتح القدير ۲۸۳۸

<sup>(</sup>۲) "ال کوہم نے جھوٹی گواہی دینے والا پایا" اس کی اصل یہ ہے کہ صحابہ کرام و تابعین ایسا کرتے تھے، دیکھئے: اخبار القضاۃ لوکیج ۲۸ اور ۸۹، ۱۹۸، المصنف لعبد الرزاق صنعانی ۸۸ ۲۵ ۳۲۹ حدیث: ۱۵۳۸۸ – ۱۵۳۹، جامع مسانید الإمام الاعظم ۲/۲ ۲۵، المبسوط ۲۱ر ۱۳۵۵، سنن الیہ تقی الکبری ۱۸۲۰ ۱۲/۱۳ الدرایہ ۲/۲۲۔

<sup>(</sup>۳) د کیھئے:اخبارالقعناۃ ۱۹/۳۶–۲۲۰،المبسوط ۱۱۸۵۷۱۔

<sup>(</sup>م) الهداية ١٣٢/١، فتح القديم ١٨٨٨

والے کوتعزیر میں مارے یا قید کرے یا زجر و تو نیخ کرے اور اگر مناسب سمجھے تو اس کی تشہیر کرے (۱)، اس لئے کہ حضرت عمر کے بارے میں منقول ہے: ''أنه ضرب شاهد الزور أربعین سوطا وسخم وجهه''(۲) (انہوں نے جموئی گواہی دینے والے کو چالیس درے لگائے، اور اس کے منہ پرکا لک لگائی)۔

نیز اس لئے کہ بیااییا گناہ کبیرہ ہے جس کا ضرر بندوں تک متعدی ہوتا ہے، اس میں کوئی مقررہ حدثہیں، لہذاتعزیر ہوگی۔ مالکیہ (۳)اور حنابلہ (۴)کی رائے ہے کہ اس کوتعزیری سزادی جائے گی، مارا جائے گااور مجمعوں میں گھمایا جائے گا۔

بہر حال اگر ثابت ہوجائے کہ اس نے جھوٹی گواہی دی ہے تو اس کی گواہی مردود ہوگی اور لوگوں کو اس کی حقیقت سے باخبر کردیا جائے گا۔

یہ واضح ہے کہ اس کی گواہی پر مبنی فیصلہ باطل ہوگا<sup>(۵)</sup>۔اس لئے کہ فرمان نبوی ہے: "اذکروا الفاسق بما فیہ لیحذرہ الناس "(۱) فاسق کے فسق کو بتاؤ، تاکہ لوگ اس سے نی سکیں)۔ مسلمان اور اہل ذمہ جھوٹی گواہی کے حکم میں برابر ہیں، اس لئے کہ جھوٹی گواہی سے متعلق تمام امور کے بارے میں سب میں اہلیت

#### (۱) المهذب۲ر۲۳۰۰

- (۲) توله: "لما روی عن عمر أنه ضرب شاهد الزور....." كى روايت بيهتى نے السنن الكبرى (۱۰/۱۲) ميں اپنى سندعن مكول عن عمر سے كى ہے۔
- (۴) منتهی الارادات ۲۷۸، الانصاف فی معرفة الراجح من الخلاف ۲۱/ ۱۰۰۰ المغنی ۲ار ۱۵۳،الشرح الکبیر ۲۱/ ۱۳۱۱
  - (۵) الشرح الكبير ۱۲ سار
- (۲) حدیث: "اذ کرو الفاسق بما فیه ....." کی روایت ابن ابی الدنیا، ابن عدی اور خطیب نے معاویہ بن حیدہ سے کی ہے، اور بعض نے اس کو حضرت عائشہ سے روایت کیا ہے (کشف الحفاء اس ۱۲۰۳)۔

موجود ہے(۱)۔

اگر جھوٹی گواہی دینے والا توبہ کرلے، اور اس پراتنی مدت گذر جائے کہ اس کی توبہ ظاہر ہوجائے، اور اس کی سچائی اور عدالت معلوم ہوجائے تو حنابلہ کے نزدیک اس کی گواہی مقبول ہوگی (۲)، امام ابوحنیفہ (۳) اور امام شافعی اسی کے قائل ہیں (۴)۔

امام مالک نے کہا<sup>(۵)</sup>: اس کی گواہی بھی بھی قبول نہیں کی جائے گی،اس لئے کہاس پر بھروسہ نہیں۔

#### شهادت حسبه:

۱۹۲ - اس مے مقصود یہ ہے کہ گواہ جس چیز کا گواہ بنا ہے اس کی گواہ ی وہ ابتداء ً کسی کے مطالبہ یا پہلے سے دعوی ہوئے بغیر دے۔
حسبہ کامفہوم: اللہ تعالی کی رضا کے واسطے کام کرنا ہے۔
شہادت حسبہ تمام خالص حقوق اللہ میں قبول کی جاتی ہے، مثلاً
زنا، شراب نوشی، چوری، ڈاکہ زنی، زکاۃ، کفارہ، طلاق، استیلاد،
فقراء وعام مسلمانوں پروقف اور دوسرے عام امور۔ دیکھئے: ''حسبہ''۔

# شهادة الاسترعاء

#### د کیھئے:''استرعاء''۔

- (۱) المبسوط ۱۲ ار۲ ۱۴ ا
- (۲) الشرح الكبير ۱۲ ر ۱۳۳ ـ
- (۳) المبسوط ۱۲/۲۶ ما، فتح القديم ۲۸۴۸ (۳)
- (۴) المهذب الر۳۹ ۳۱ المجهوع ۲ر ۲۴۹ ، روضة الطالبين الر۴۴۹ \_
  - (۵) المدونة الكبري ۵ر ۲۰۳ ـ

# شهادة الزور

#### تعريف:

ا-شهادة زور: مركب اضافى ب، ال مين دو كليم بين: شهادة اورزور-

لغت میں شھادہ کے بعض معانی: بیان ، اظہار اور حاضر ہونا ہیں،اس کاذر بعہ: مشامدہ ہے، آنکھ سے ہو یا بصیرت سے۔

زور کامعنی جھوٹ اور باطل ہے اور ایک قول ہے کہ یہ باطل کی شہادت ہے۔ کہا جاتا ہے: "رجل زور" اور " قوم زور" یعنی حجوٹ کی آمیزش کرنے والا (۱)۔

شہادت زورفقہاء کے یہاں: جھوٹی گواہی دینا ہے، تا کہاس کے ذریعہ کسی باطل تک پہنچا جاسکے، مثلاً جان تلف کرنا یا مال لینا یا حرام کوحلال کرنا یا حلال کوحرام کرنا<sup>(1)</sup>۔

# شرعی حکم:

۲ - فقہاء کے یہاں اس میں کوئی اختلاف نہیں کہ جھوٹی گواہی سب

سے بڑے کبیرہ گناہوں میں سے ہے، اور شرعاً حرام ہے، اللہ تعالی فرآن کریم میں بتوں سے ممانعت کے ساتھ اس کی ممانعت کے ور آن کریم میں بتوں سے ممانعت کے ساتھ اس کی ممانعت کے وار ہے، فرمان باری ہے: "فَاجُتنِبُوا الرِّجُسَ مِنَ الْاَوْقُانِ ہِنَا الرِّجُسَ مِنَ الْلَاَوُقُانِ ہِنَا اللّٰہُ وُلِ اللّٰهُ وُلِ اللّٰهُ وُلِ اللّٰهُ وَلِهُ اللّٰهُ وَلِهُ اللّٰهُ وَلِي اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ عَنْدَ مُشُوحِ کُونَ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ عَنْدَ مُشُوحِ کِنْنَ به اللّٰهُ عَنُولَ مُشُوحِ کِنْنَ به اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰلِلْمُلْمُ اللّٰلِلْمُلْمُ الللللّٰ اللللّٰلِ الللّٰلِمُ اللللّٰلِمُ الللللللللللللللللللللل

حضرت ابوبكرةً كى روايت ہے كه رسول الله عليه في فرمايا:
"ألا أنبّئكم بأكبر الكبائر؟ قلنا: بلى يا رسول الله، قال ثلاثا: الإشراك بالله، و عقوق الوالدين (وكان متكئا) فعلس فقال: ألا و قول الزور، و شهادة الزور، ألا و قول الزور، و شهادة الزور، ألا و قول الزور، فما زال يقولها حتى قلت: لا يسكت، "" (كيامين تهمين سب سے بڑا گناه كبيره نه بتاؤں؟ لا يسكت، "" (كيامين تهمين سب سے بڑا گناه كبيره نه بتاؤں؟ تم نے كہا: كيول نهيں اے الله كے رسول! آپ نے تين بار فرمايا: الله كے ساتھ شريك تهمانا، والدين كى نافرمانى كرنا، (آپ تكيه الله كے ساتھ شريك تهمانا، والدين كى نافرمانى كرنا، (آپ تكيه

<sup>(</sup>۱) المفردات في غريب القرآن، لسان العرب، مختار الصحاح، المصباح المنير اده: ' فشين'

<sup>(</sup>۲) حاشیة الطحطاوی علی الدرالمختار ۳ر ۲۲۰ طبع دارالمعرفه بیروت،العنایه بهامش فتح القدیر ۲۲۲ طبع بولاق،موا مهب الجلیل ۲۲ ۱۲۲ طبع دارالفکر بیروت، فتح الباری ۱۰ ر ۲۱۲ طبع الریاض الحدیث، القرطبی ۱۲ ۵۵ طبع دارالکتب ۱۹۲۴ء۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ فیحر ۲۰۰۰ – ۳۱

<sup>(</sup>۲) حدیث: "عدلت شهادة الزور الإشراک بالله..... "كى روایت این ماجر (۲/ ۹۴ طبع این ماجر (۲/ ۹۴ طبع کالی) نے كی ہے، اور این تجر نے التحص (۴/ ۹۰ طبع شركة الطباعة الفديه ) میں "اس كى سند مجهول" ہے كہ كرا سے معلول قرار دیا ہے۔ (۳) حدیث: "ألما أنبئكم بأكبر الكجبائر ......" كى روایت بخارى (الفّح

<sup>7)</sup> حدیث:"آلما أنبئکم بانکبو الکبائو....." کی روایت بخاری (ارّ ۴۰۵/۱۰ طبع السّلفیه) اورمسلم(۱/۹۱ طبع کلی )نے کی ہے۔

لگائے ہوئے تھے)، پھراٹھ کر بیٹھ گئے اور فرمایا: سنو! جھوٹ بولنا، اور جھوٹی گواہی دینا، آپ بار بری فرماتے رہے، بالآخر میں نے دل میں کہا: خاموش نہیں ہوں گے)۔

حضرت ابن عمر کی روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ فی نے فرمایا:
"لن تزول قدما شاہد الزور حتی یو جب الله له النار"(۱)
(جموٹی گواہی دینے والے کے دونوں قدم جگہ سے نہیں ہٹتے یہاں
تک کہ اللہ تعالی اس کے لئے جہنم واجب کردیتے ہیں)۔

جب قاضی یا حاکم کے یہاں کسی آ دمی کے بارے میں ثابت ہوجائے کہ اس نے عمداً جھوٹی گواہی دی ہے تووہ اس کی تعزیر کرے گا، اس پر فقہاء کا اتفاق ہے، البتہ تعزیر کے طریقہ میں ان کا اختلاف ہے ۔

# جھوٹی گواہی کا ثبوت کیسے ہوگا؟

سا - جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ جھوٹی گواہی کا ثبوت اقرار کے بغیر نہیں ہوگا، اس لئے کہ اپنے او پراس کے اقرار میں جھوٹ کا الزام وتہت نہ آئے گی، یاکسی ایسی چیز کی گواہی دینے سے ہوتا ہے جوقطعی

طور پر جھوٹی ہو، مثلاً کسی آ دمی کے خلاف ایک وقت پرشام میں کوئی کام کرنے کی گواہی دے، اور یقین کے ساتھ معلوم ہو کہ مشہود علیہ اس وقت عراق میں تھا، پاکسی آ دمی کے قتل ہونے کی گواہی دے، حالانکہ وہ زندہ ہو، یا بیگواہی دے کہ بیہ جانوراس شخص کے ہاتھ میں تین سال سے ہے، حالانکہ اس جانور کی عمر تین سال سے کم ہو، پاکسی کے خلاف گواہی دے کہاس نے بیرکام فلاں وقت پر کیا تھا، حالا نکہ وہ آ دمی اس سے پہلے مرچکا ہے، یااس کی ولادت اس وقت کے بعد ہی ہوئی ہے، اور اس طرح کی دوسری چیزیں، جن کے جھوٹ ہونے کا یقین ہوتا ہے،اور پیمعلوم ہوتا ہے کہاس نے عمراً ایسا کیا ہے۔ ۴ - جھوٹی گواہی کا ثبوت بینہ سے نہیں ہوگا، اس کئے کہ بیاس کی شہادت کی نفی ہے، اور بینہا ثبات کے لئے ججت ہے، نفی کے لئے نہیں، دونوں بینہ میں تعارض یا یا گیا،لہذا دونوں بینہ میں تعارض کی صورت میں یا گواہ کافسق ظاہر ہونے پر یا گواہی میں اس کی غلطی ظاہر ہونے براس کی تعزیز ہیں کی جائے گی،اس لئے کہنت سے بولنے سے مانع نہیں ،اور تعارض کی وجہ سے بیمعلوم نہیں ہوگا کہ متعین طور پر کونسا بینہ جھوٹا ہے، اور غلطی تو مجھی سیے اور عادل آ دمی سے ہوجاتی ہے، البته وه عداً نہیں کرتا، لہذ ااس کومعاف کردیا جائے گا<sup>(۱)</sup>، فرمان باری ي: "وَلَيْسَ عَلَيْكُمُ جُنَاحٌ فِيهُمَا أَخُطَأْتُمُ بِهِ وَلَكِنُ مَاتَعَمَّدَتُ قُلُوبُكُمُ"(٢) (تمهار او يراس كاكوئي كناه نهيس جوتم سے بھول چوک ہوجائے ،ہاں (گناہ تو اس پر ہے) جوتم دل سے ارادہ کرکے کہو)۔

<sup>(</sup>۲) العنابيه بهامش فتح القد يراد / ۸۸ طبع بولاق، المبسوط للسرخسي ۱۲۵ / ۱۸۵ طبع دارالكتاب العربي، دارالمعرفة بيروت، بدائع الصنائع ۲۸۹۱ – ۲۹۹ طبع دارالكتاب العربي، احكام القرآن للجصاص ۱۲۸۳، تبيين الحقائق ۱۸ / ۲۲۳ طبع دار المعرفه بيروت، الشرح الصغير ۱۸ / ۲۸ طبع دارالمعارف مصر، القرطبي ۱۲ / ۵۵ طبع الكتاب، روضة الطالبين ۱۱ / ۵۵ اطبع الممكتب الاسلامي، المهذب ۲۲۹۲ طبع دارالمعرفه بيروت، القليو بي وعميره ۱۸ / ۱۳ طبع عيسي الحلي، المغنی ۹۸ طبع دارالجيل -

<sup>(</sup>۱) المبسوط للسرخسي ۱۱ر۱۵، فتح القدير ۱۷ ۸۳، تبيين الحقائق ۲۴۱، ۲۳، مواجب الجليل ۱۲۲۱، روضة الطالبين ۱۱ر۱۳۵، أسني المطالب ۱۲۲۸ معني ۲۲۲۸-

<sup>(</sup>۲) سورهٔ احزاب رسسر

شافعیہ میں سے شیرازی اور مالکیہ میں سے ابن فرحون نے کہا: جھوٹی گواہی تین طرح سے ثابت ہوتی ہے:

> اول: خودا قرار کرلے کہ اس نے جھوٹی گواہی دی۔ دوم: بینہ قائم ہوجائے کہ اس نے جھوٹی گواہی دی۔ سوم: ایسی گواہی دے جوقطعی طور پر جھوٹ ہو۔

جب بینہ سے اس کا ثبوت ہوجائے تو اس پرسز اہوگی خواہ بیہ فیصلہ سے قبل ہویااس کے بعد <sup>(۱)</sup>۔

حِمونی گواہی دینے والے کی سزا کا طریقہ:

(۱) المهذب۳۲۹/۲ طبع دارالمعرفه بيروت، تبصرة الحكام ۲/۲۵\_

آدمی ہے تو قاضی اس کو بازار میں یااگر وہ کسی قبیلہ کا آدمی ہوتو اس کے قبیلہ کے محلّہ میں یااگر وہ کسی مسجد کے پاس رہنے والا ہوتو اس کی مسجد میں اس کو کھڑا کرے، اور اس کے ساتھ مقررہ آدمی کہے گا:
قاضی تم لوگوں کوسلام کہتے ہیں، اور کہتے ہیں: یہ جھوٹی گواہی دینے والا ہے،سب لوگ اس کو پیچان لیں۔

۲-اس کے چرہ پر کا لک نہیں لگائے گا، اس کئے کہ یہ مثلہ (شکل بگاڑنا) ہے ،حدیث ہے: 'نهی النبی عَلَیْکُ عن المه الله ''(۱) رحضور عَلِی ہے نہ مثلہ سے منع فرمایا ہے)، نہ اس کو الئے منہ سوار کرے گا، گواہ کو اس کا مکلّف نہ بنائے کہ وہ اپنے بارے میں خود اعلان کرے ، خلاصہ یہ کہ اس میں کوئی شرعی تحدید نہیں ، قاضی جو مناسب سمجھے کرے، بشرطیکہ سی نص یانص کے معنی کی خلاف ورزی نہ ہو (۲)۔

2-امام ابو بوسف، امام محمد اور بعض ما لکیہ نے کہا: اگر قاضی یا حاکم
کے سامنے کسی آ دمی کے بارے میں ثابت ہوجائے کہ اس نے جھوٹی
گواہی دی ہے تو اس کو سزامیں قید کیا جائے گا، مارا جائے گا اور مجلسوں
میں اس کو گھما یا جائے گا، اس لئے کہ حضرت عمر کے بارے میں منقول
ہے کہ انھوں نے ایک جھوٹی گواہی دینے والے کو چالیس کوڑے
لگائے، اور اس کے چہرہ پر کا لک بھی لگادی، ولید بن ابی ما لک سے
مروی ہے کہ حضرت عمر نے شام کے اپنے گورنروں کے نام خط لکھا:
جب تم جھوٹی گواہی دینے والے کو پکر و تو اسے چالیس کوڑے لگاؤ،
اس کے چہرہ پر کا لک لگادو، اس کو گھماؤ تا کہ لوگ اسے بہجان لیں،

<sup>(</sup>۱) حدیث: "نهی النبی عَلَیْ عن المثلة" کی روایت بخاری (افْق ۱۱۹/۵ طبع السّلفید) نے حضرت عبدالله یزید سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) المدونه ۲۰۳/۱ طبع دارصادر بيروت، تبسرة الحكام ۲۱۳/۲ طبع دارالكتب العلميه، الشرح الصغير ۲۰۹/۴ طبع دار المعارف مصر، المهذب ۲۱ ۰۳۳۰، روضة الطالبين ۲۱۱/۳۸۱-۱۸۹۵، لمغنی ۲۲۹-۲۲۲ طبع الرياض\_

اوراس کا سرمونڈ دیا جائے گا، اور لمبے زمانہ تک اس کو قید میں رکھا جائے گا، اس لئے کہ اس نے گناہ کبیرہ کا ارتکاب کیا ہے، جس کی دلیل سابقہ حدیث ہے۔

الله تعالی نے جموئی گواہی اور شرک کو ایک ساتھ ذکر کیا ہے، فرمان باری ہے: "فَاجُتنِبُوا الرِّجُسَ مِنَ الْلَّوْ ثَانِ وَاجْتَنِبُوا قُولُ الزُّورِ "(ا) (سوتم بچرہو بتوں کی گندگی سے اور بچرہو جموئی بات سے )۔ نیز اس لئے کہ اس گناہ کبیرہ کا ضرر بندوں تک جان ومال وعزت کی بربادی کی شکل میں پہنچتا ہے (۲)۔

کرنے سے روک دیتا ہے ( یعنی مار کے خوف سے وہ گواہی سے رجوع نہیں کرے گا)،اس لئے اس پہلو کا لحاظ کرتے ہوئے تخفیف واجب ہے (۱)۔

زیلعی نے حاکم ابو محمد کا تب کے حوالے سے لکھا ہے کہ اس مسکلہ
کی تین صور تیں ہیں: اول: وہ تو بہ وندامت کے طور پر رجوع کرے،
اس صورت میں باجماع ائمہ حنفیہ اس پر تعزیز ہیں کی جائے گی دوم:
تو بہ کے بغیر رجوع کرے اور وہ اپنے عمل پر مصر ہوتو با جماع ائمہ حنفیہ
اس پر تعزیکی جائے گی ، سوم: یہ معلوم نہ ہوکہ وہ کس سبب سے رجوع
کر رہا ہے تو اس میں یہی مذکورہ بالا اختلاف ہے (۲)۔

## حبوتی گواہی کی بنیاد پر فیصله کرنا:

۸ - جمہور فقہاء ما لکی، شافعیہ، حنابلہ، حنفیہ میں امام ابو یوسف، امام محمد، امام زفر، اسحاق اور ابوثور کی رائے ہے کہ جھوٹی گواہی کے ذریعہ قاضی کا فیصلہ ظاہر میں نافذ ہوگا، باطن میں نہیں، اس لئے کہ جھوٹی گواہی ظاہر میں جحت ہے، باطن میں نہیں، لہذا اسی طرح فیصلہ بھی نافذ ہوگا، اس لئے کہ فیصلہ جحت کے بقدر نافذ ہوتا ہے، کسی چیز کی شرعی صفت نہیں بدلتی، خواہ عقود ہوں (مثلاً نکاح وغیرہ) یافسوخ، لہذا جموئی گواہی کی بنیاد پرجس کے حق میں فیصلہ ہواس کے لئے وہ مال یا «بوشع" وغیرہ جس کا فیصلہ اس کے حق میں کیا گیا ہے حلال نہ ہوگا (س)۔ اس لئے کہ فرمان نبوی ہے: "إنما أنا بشر، و إنكم تختصمون إلى ولعل بعض کم أن یکون ألحن بحجته من بعض، فاقضی له ولعل بعض فاقضی له

<sup>(</sup>۱) سورهٔ حجم ۲۰۳۰

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۲۸۹۱-۲۹۰، فتح القدیر ۲۸ ۸۳، البحر الرائق ۷ر۱۲۵، المحر الرائق ۷ر۱۵، المحر الرائق ۷ر۱۵، المحام القرآن للجصاص ۲۸۱۳، تبیین الحقائق ۲۲۲۸، شرح العنامیه بهامش فتح القدیر ۲۸۸۴، این عابدین ۲۸۸۴، الشرح الصغیر ۲۸۲۲، القوانین الفقه پیر ۲۰۳۸ طبع دارالقلم پیروت، تبصرة الحکام ۲۲۳۲۔

<sup>(</sup>۱) البحرالرائق ۷/۱۲۵-۱۲۱، تبيين الحقائق ۴/ ۲۴۲، العنابيه بهامش فتح القدير ۴/۸۴۸، حاشية الطحطاوي على الدرالختار ۳/ ۲۲۰، البدائع ۲/۹۸۹–۲۹۰\_

<sup>(</sup>۲) تبيين الحقائق ۱۴۲۸\_

<sup>(</sup>۳) ابن عابدین ۴۷ سسس، الشرح الصغیر ۴۹۵، روضة الطالبین ۱۱ر ۱۵۲، القلیو بی ۴۷ ۴۰ س، المهذب ۲ رسم ۲۳، المغنی ۹۷۰ و

علی نحو ما أسمع، فمن قضیت له من حق أخیه شیئاً فلا یأخذه، فإنما أقطع له قطعة من النار "(۱) (میں بھی آ دمی ہوں ،تم میر سامنے جھڑتے ہوئے آتے ہو، بھی ایسا ہوتا ہے کہ کوئی اپنی دلیل دوسر نے فریق کے مقابلہ اچھی طرح بیان کرتا ہے، اور میں جو سنتا ہوں اس پر فیصلہ کردیتا ہوں ،لہذا اگر میں کسی کے حق میں اس کے بھائی کے حق میں سے پچھ دول تو وہ ہرگز نہ لے، کیوں کہ میں اس کودوز نے کا ایک گڑا دلار ہا ہوں )۔

امام الوصنیفہ نے اور ایک روایت میں امام احمد نے کہا: جھوٹی گوائی کی بنیاد پر فیصلہ عقو دونسوخ میں ظاہر اور باطن دونوں میں نافند ہوجا تا ہے، جہاں کمل اس کے قابل ہو، اور قاضی کوان کے جھوٹ کاعلم ہوجا تا ہے، جہاں کمل اس کے قابل ہو، اور قاضی کوان کے جھوٹ کاعلم نہ ہو، اس لئے کہ ایک عورت کے خلاف ایک شخص نے بینہ پیش کر دیا کہ اس نے اس عورت سے شادی کی ہے، عورت نے اس کا انکار کیا، حضرت علی نے مرد کے جق میں فیصلہ کردیا ، عورت نے حضرت علی سے کہا: آپ کیوں میری شادی کر دیا ، جوب آپ نے فیصلہ کرہی دیا ہے تو نئے سرے سے میرا نکاح کرد بجئے، حضرت علی نے کہا: میں فیصلہ سے میرا نکاح کرد بجئے، حضرت علی نے کہا: میں شادی کردی ، اگر فیصلہ سے ان دونوں میں باطنا نکاح منعقد نہ ہوتا تو شورت کے مطالبہ پر حضرت علی اس کا نئے سرے سے عقد کرنے سے عورت کے مطالبہ پر حضرت علی اس کا نئے سرے سے عقد کرنے سے گریز نہ کرتے۔

9 - لیکن اطلاک مرسلہ میں (لیعنی جن کا کوئی معین سبب بتایانہ جائے) فقہاء کا اجماع ہے کہ فیصلہ ظاہر میں نافذ ہوگا باطن میں نہیں، اس لئے کہ ملکیت کے لئے کوئی سبب ضروری ہے، اور ایک سبب دوسرے

کے بہ نسبت اولی نہیں ، کیوں کہ اسباب سب برابر ہیں ، لہذا اقتضاء کے طور پرسبب کو فیصلہ سے قبل ثابت کرناممکن نہیں <sup>(۱)</sup>۔

#### حجولًے گوا ہوں کوضامن بنانا:

• ا - جب معلوم ہوجائے کہ گواہوں نے جھوٹی گواہی دی ہے تو یہ ظاہر ہوجائے گا کہ فیصلہ باطل تھا، اس کوتوڑ نالازم ہے، اورجس چیز کا فیصلہ ہوا ہے وہ باطل ہے، اور ان کی گواہی کی وجہ سے جوضان لازم آیا ہے اس کا تاوان جھوٹے گواہوں پرلازم ہوگا، لہذ ااگر فیصلہ مال کا ہوتو اس مال کو مالک کے پاس لوٹا دیا جائے گا، اور اگر تلف کرنے کا ہوتو گواہوں پر اس کا ضمان ہوگا، اس لئے کہ تلف کرنے کا سبب وہی ہوتو گواہوں پر اس کا ضمان ہوگا، اس لئے کہ تلف کرنے کا سبب وہی

شافعیہ، حنابلہ اور مالکیہ میں اشہب کی رائے ہے کہ جھوٹے گواہ اگر کسی کے خلاف ایسی چیز کی گواہی دیں جواس کے آل کا تقاضا کرتی ہوتو ان پر قصاص واجب ہوگا، مثلاً وہ گواہی دیں کہ اس نے عمداً وظلماً قتل کیا ہے یا مرتد ہوگیا ہے یا شادی شدہ ہوتے ہوئے زنا کیا ہے اور ان دونوں کی گواہی کی وجہ سے اس کو قتل کردیا جائے، چھر دونوں رجوع کرلیں اور اقر ارکریں کہ انہوں نے عمداً اس کو قتل کرانا چاہا، اور کہیں: ہم نے عمداً اس کے خلاف جھوٹی گواہی دی تا کہ اس کو قتل کردیا جائے کہ جھوٹی گواہی دی تا کہ اس کو قتل کردیا گئے کہ جھوٹی گواہی کے دریعہ اس کے کہا تھی کا ناجائے تو ان دونوں پر قصاص واجب ہوگا، اس کئے کہ شعبی نے کہا: دو آ دمیوں نے حضرت علی گے یاس ایک شخص کے خلاف چوری کی گواہی دی، انہوں نے اس کا ہاتھ کاٹ دیا، پھر وہ خلاف چوری کی گواہی دی، انہوں نے اس کا ہاتھ کاٹ دیا، پھر وہ دونوں واپس آئے اور ہولے: ہم سے غلطی ہوگئی، چور تو یہ ٹیس کی دونوں نے عمداً ایسا کیا

<sup>(</sup>۱) حدیث: "إنما أنا بشر وإنكم تختصمون إلي ....." كى روایت بخارى (۱۱ فقح ۱۲ ۹۳۳ طبع التلفیه) اور مسلم (۱۳ / ۱۳۳۷ طبع التلفیه) نے حضرت امسلم سے كى ہے۔

ہے توتم دونوں کا ہاتھ کاٹ دیتا، صحابہ میں ان کا کوئی مخالف نہیں، لہذا ہیا جہاع ہو گیا، اور بید دونوں ایسی چیز کے سبب بنے ہیں جس کے نتیجہ میں اکثر اس کوقل کر دیا جائے گا یا اس کا ہاتھ کاٹ دیا جائے گا، لہذا مجبور کرنے والے کی طرح ان دونوں پر قصاص لا زم ہوگا۔ اس کے قائل: ابن شہرمہ، ابن انی لیلی، اوز اعی اور ابوعبید ہیں۔

اا – یہی تکم اس صورت کا ہے کہ اگر وہ ایسی چیز کی جھوٹی گواہی دیں، جس کے سبب قصاص میں اس کا ہاتھ کا ٹنا واجب ہو، یا چوری کی جھوٹی گواہی دیں اور اس کا ہاتھ کا ٹ دیاجائے تو دونوں گواہوں کا ہاتھ کا ٹنا مواہوں کا ہاتھ کا ٹنا مرایت کر کے جان لے لے تو ان لازم ہوگا، اور اگر ہاتھ کا ٹنا مرایت کر کے جان لے لے تو ان دونوں گواہوں پر جان میں قصاص واجب ہوگا، اسی طرح اگر قاضی قصاص کا جھوٹا فیصلہ کر دے، حالانکہ اس کو گواہوں کے جھوٹ کا علم تھا تو اس پر قصاص واجب ہوگا اور اگر دونوں گواہوں کے جھوٹ کا علم تھا تو اس پر قصاص واجب ہوگا اور اگر دونوں گواہوں کی وجہ سے اس کو قتل کر دیا جائے گا، اور بیدونوں ایسے لوگوں میں ہوں جن کا ناواقف مونا ممکن ہوتو ان دونوں پر دیت مخلطہ واجب ہوگی ، اور دیت ان ہونا ممکن ہوتو ان دونوں پر دیت مخلطہ واجب ہوگی ، اس لئے کہ بیشبہ عمد ہے، عاقلہ پر اس کی ذمہ داری نہیں ہوگی ، اس لئے کہ بیشبہ عمد ہے، عاقلہ پر ذمہ داری نہیں ہوگی ، اس لئے کہ اس کا ثبوت ان دونوں کے اعتراف کرنے سے ہے، اور اعتراف کی صورت میں عاقلہ پر ذمہ داری نہیں ہوگی ، اس لئے کہ اس کا ثبوت ان دونوں کے اعتراف کرنے سے ہے، اور اعتراف کی صورت میں عاقلہ پر ذمہ داری نہیں ہوگی ہ اس اس کے کہ اس کا ثبوت ان دونوں کے اعتراف کی صورت میں عاقلہ پر ذمہ داری نہیں ہوتی ہے۔ اور اعتراف کی صورت میں عاقلہ پر ذمہ داری ا

17 - اگر قصاص یا حد کے گواہ ان کی گواہی پر فیصلہ کے بعد اور اس کے نفاذ سے قبل رجوع کرلیں تو نہ قصاص لیا جائے گانہ حد نافذ کی جائے گی، اس لئے کہ فیصلہ سزا کا ہوا ہے، اور اگر اس کو نافذ کر دیا

(۱) روضة الطالبين ۱۱ر۹۹،۰۰ منهاية الحتاج ۱۱۱۸، المهذب ۱۲ اسم، المغنی ۹ر ۲۹۱۸، المهذب ۱۲ اسم، المغنی ۹ر ۲۳۵، ۲۲۵،۲۵۵،۲۵۲ مارک ۱۳۵۰ کشاف القناع ۲۷ سهم، الشرح الصغیر ۱۲ ۲۹۵ طبع دار المعارف مصرب

جائے تواس کی تلافی کی کوئی صورت نہ ہوگی، مال اس کے برخلاف ہے، نیز اس لئے کہ گوا ہوں کا رجوع کرنا ایک شبہ ہے، کیوں کہ ان کے سچا ہونے کا احتمال ہے اور قصاص وحد شبہ سے ٹل جاتے ہیں، لہذا فیصلہ منسوخ کردیا جائے گا، گوا ہوں پر تاوان نہیں، بلکہ ان کی تعزیر کی جائے گا، گوا ہوں پر تاوان نہیں، بلکہ ان کی تعزیر کی جائے گا۔

مشہودلہ (جس کے حق میں گواہی دی گئی) کے لئے قصاص کی دیت واجب ہوگی، اس لئے کہ'' عمر'' میں دومیں سے ایک چیز واجب ہے، جب ایک ساقط ہوگئی تو دوسری متعین ہے، اور مشہود علیہ (جس کے خلاف گواہی دی گئی) تاوان میں جودیت ادا کرے گا اس کو گواہوں سے لے گا<sup>(1)</sup>۔

حنفیہ اوراشہب کے علاوہ مالکیہ کی رائے ہے کہ دیت واجب ہوگی، قصاص نہیں ، اس لئے کہ جھوٹی گواہی کے ذریعہ قتل کرنا قتل بالسبب ہراہ راست قتل کرنے کے برابرنہیں ،اسی وجہ سے اس کا اثر محدود ہے،لہذااس کی وجہ سے دیت واجب ہوگی، قصاص نہیں (۲)۔

1۲ م - جھوٹے گواہ اگر زنا کاری کی گواہی دیں تو ان پر حد قذف واجب ہوگی ، اوران کے او پر حد جاری کی جائے گی ، خواہ ان کا جھوٹ حد زنا کے نفاذ سے قبل ظاہر ہویا اس کے بعد ، اور زنا کی گواہی میں پہلے ان پر حد قذف نا فذہوگی ، پھر اگر ان کا جھوٹ رجم کی شکل میں حدزنا کے نفاذ کے بعد ظاہر ہوتو ان کو قبل کر دیا جائے گا۔

بیت کم شافعیہ کے یہاں ہے، کیوں کہ وہ اس مسکد میں ( دونوں سزاؤں میں ) تداخل کے قائل نہیں، لیکن جمہور کے نز دیک اگر حدود میں کوئی سزاقتل کرنا ہوتو اسی براکتفا کیا جائے گا،اس لئے کہ حضرت

<sup>(</sup>۱) سالقهمراجع۔

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۲ / ۲۸۵ ، الشرح الصغير ۲۹۵ / ۲۹۵

ابن مسعود ؓ نے فرمایا: '' جن حدود میں بھی ایک حق قبل کرنا ہوتوقتل ان تمام کا احاطہ کر لیتا ہے۔'' نیز اس لئے کہ اس کے ہوتے ہوئے کسی دوسری سزا کے ذریعہ زجر کی ضرورت نہیں، مالکیہ نے اس سے حد قدف کومتنثی کیا ہے اور کہا ہے کہ وہ قبل میں داخل نہیں ہوگی قبل سے قبل حدقذ ف کونا فذکر ناضروری ہے (۱)۔

## حھوٹے گواہ کی توبہ:

سا - حنفیہ، شافعیہ، حنابلہ اور الوثور کی رائے ہے کہ اگر جھوٹا گواہ تو بہ کرلے اور اس پر ایک مدت گذر جائے جس میں اس کی تو بہ ظاہر ہوجائے، اور اس کی سچائی وعد الت کاعلم ہوجائے تو اس کی گواہی قبول کی جائے گی، اس لئے کہ فرمان باری ہے: '' إِلَّا الَّذِینَ تَابُوا مِنُ بَعُدِ ذَلِکَ وَ أَصُلَحُوا ''(1) (البتہ جولوگ اس کے بعد تو بہ کرلیس اور (اینے کو) درست کرلیں)۔

نیز اس لئے کہ اس نے گناہ سے تو بہ کرلی ہے، لہذا دوسرے تو بہ کرنے والوں کی طرح اس کی و بہ مقبول ہوگی۔

ان حضرات کے نزد یک توبہ ظاہر ہونے کی مدت ایک سال

- (۱) فتح القدير ۲۰۸/۲۰۹-۲۰۹ طبع بولاق ، الدسوقی ۲۸ر ۳۴۷ طبع دار الفکر، روضة الطالبين ۱۷۴۰ طبع المكتب الاسلامی ، المغنی ۱۸ س۲۱۳-۲۱۳ طبع الرياض \_
  - (۲) سوره آل عمران ر ۸۹\_
- (۳) حدیث: "التائب من الذنب کمن لا ذنب له" کی روایت ابن ماجه (۳) حدیث: "التائب من الذنب کمن لا ذنب له" کی روایت ابن ماجه (۲۰/۲) طبع الحلی ) نے حضرت ابن مسعود سے کی ہے، اس کی سند میں کلام ہے، کیکن ابن حجر نے اس کو بعض شواہد کی وجہ سے حسن قرار دیا ہے، ایسا ہی المقاصد الحید للنخاوی (ص۵۲ اطبع الخانجی) میں ہے۔

ہے،اس کئے کہ قریبی مدت میں توبہ کا سیح ہونا ظاہر نہیں ہوتا،لہذا بہتر یہ ہے،اس کئے کہ آس کے کہ اس کئے کہ اس کے کہ اس دوران چاروں موسم آتے ہیں، جن میں طبیعتوں میں ہیجان پیدا ہوتا ہے اور حالات بدلتے ہیں (۱)۔

حفیہ میں سے بابرتی نے کہا: بعض حفیہ کے نزدیک تو بہ ظاہر ہونے کی مدت چھ ماہ ہے، پھرانہوں نے کہا:''صحیح میہ ہے کہاس کو قاضی کی رائے برچھوڑ دیاجائے''(۲)۔

ما لکیہ نے کہا: اگر جھوٹی گواہی دیتے وقت وہ بظاہر نیک تھا تو
اس کے بعداس کی گواہی قبول نہیں کی جائے گی، اس لئے کہ اس کا
اپنی سابقہ حالت پر برقرار رہنے کا اختال ہے، اور اگر گواہی کے
وقت صلاح کا اظہار کرنے والا نہ تھا تو اس کے بعدا گراس کی تو بہ
ظاہر ہوجائے تو اس کی گواہی قبول ہونے کے بارے میں دو اقوال
ہیں (۳)۔

# شهادتان

د يکھئے: ''اسلام'' ''لقين''۔

<sup>(</sup>۱) شرح العنابير بهامش فتح القدير ۲۸۸، روضة الطالبين ۱۱ر ۲۴۵–۲۴۸، المهذب ۳۳۲/۲ المغنی ۲۰۲۹

<sup>(</sup>۲) شرح العنايه بهامش فتح القدير ۲۸۴۸

<sup>(</sup>۳) الشرح الصغير ١٠٠٧\_

# فتهم

#### تعريف:

ا - شهر: نیاچاند ہے، اس کی وج تسمیہ بیہ ہے کہ وہ شہور اور واضح ہوتا ہے، پھر دنوں کا یہی نام رکھ دیا گیا، اس کی جع: شهور اور أشهر آتی ہے، یہ 'شہرت' سے ماخوذ ہے، جس کا معنی پھیلنا اور کسی معاملہ کا واضح ہونا ہے، اسی سے شهرت الأمر، أشهره شهراً وشهرة فاشتهر ہے، جس کا معنی واضح ہونا ہے، اسی معنی میں أشهرته وشهرته تشهیراً ہے (۱)۔

''اول شہر'' (مہینہ): پہلی تاریخ سے سولہ تاریخ تک ہے، اور اس کے بعد سے اخیر تک آخر شہر ہے، الا یہ کہ مہینہ ۲۹ دن کا ہوتو اس کے بعد آخر تک وقت مہینہ کا اول پندرہ تاریخ کوزوال تک ہے اور اس کے بعد آخر تک آخر مہینہ کے باور '' راس الشہر'' دن کے ساتھ مہینہ کی پہلی رات ہے۔ غور ق شہر: تین دن گزرنے تک ہے۔

"ہلال" کے بارے میں اختلاف ہے، ایک قول میہ کہ میہ " کرئے ، کی طرح ہے، سی اختلاف ہے، اور اگراس کاعلم نہ موسکے تو دوسرا دن ہے، اور "سلخ الشہر" مہینہ کا اخیر دن ہے۔ اور "سلخ الشہر" مہینہ کا اخیر دن ہے۔

شریعت میں مطلق بولے جانے کی صورت میں'' شہر' سے جاند

کام بین مراد ہوتا ہے (۱) ، فرمان باری ہے: "إِنَّ عِدَّةَ الشُّهُورِ عِنْدَ اللهِ اللهِ اللهِ عَشَرَ شَهُرًا فِي كِتَابِ اللهِ يَوْمَ خَلَقَ السَّموَاتِ اللهِ اللهِ اللهِ عَشَرَ شَهُرًا فِي كِتَابِ اللهِ يَوْمَ خَلَقَ السَّموَاتِ وَالْأَرْضَ مِنْهَا أَرْبَعَةٌ حُرُمٌ "(۲) (بیشک مهینوں کا شار اللہ کے نزد یک بارہ ہی مہینہ بیں کتاب اللی میں (اس روز سے) جس روز کہ اس نے آسان وز مین پیدا کئے اور ان میں سے چار (مہینہ) حرمت والے بیں)۔ اور بلاا ختلاف اشهرم میں چاند کا اعتبار ہے۔

قرطبی نے کہا: اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ احکام لیعنی عبادات وغیرہ کوصرف ان مہینوں اور سالوں سے وابستہ کرنا واجب ہے جن کوعرب کے لوگ جانتے ہیں ، ان مہینوں پرنہیں جن کا اعتبار عجمیوں ، رومیوں اور قبطیوں کے یہاں ہے ، اگر چہان کے یہاں (سالوں کے مہینے ) بارہ مہینوں سے زیادہ نہیں ، اس لئے کہان مہینوں کے ایام الگ الگ ہیں ، کچھ مہینے میں دن سے زیادہ کے ہوتے ہیں ، اور چھاس سے کم ، عربوں کے مہینے تمیں دن سے زیادہ کے نہیں ہوتے ہیں ، اور جومہینہ کم کا ہوتا ہے ہوتے ، البتہ کچھ مہینے اس سے کم ہوتے ہیں ، اور جومہینہ کم کا ہوتا ہے وہ متعین نہیں ، ان میں کی بیشی برجوں میں چاندگی رفتار کے لحاظ سے ہوتی ہے ۔

شافعیه کی کتابول میں اس اصل ہے بعض مسائل کا استثناء مذکور ہے، مثلاً: وہ چھ مہینے حمل کی کم سے کم مدت میں معتبر ہیں، ان میں شافعیہ '' شہر'' سے مراد تمیں دن لیتے ہیں، چاند کا مہینہ مراد نہیں لیتے ہیں، چاند کا مہینہ مراد نہیں لیتے ہیں۔

<sup>(</sup>۱) الصحاح،المصباح المنير \_

<sup>(</sup>۲) الكليات ۱۲۰/۵\_

<sup>(</sup>۱) شرح التحرير بحاشية الشرقاوي ر ۱۵۵ ،المغني ۷۸۸۸ م

<sup>(</sup>۲) سوره توبير ۳۹\_

<sup>(</sup>٣) القرطبي ١٣٣٨ ١٣٣١ ـ

<sup>(</sup>۴) شرح التحرير بحاشية الشرقاوي ار ۱۵۴، روضة الطالبين ار ۱۵۳ ـ

#### شهرے متعلق احکام: حج کے مہینے:

۲ - جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ جج کے مہینے یہ ہیں: شوال ، ذی قعدہ اور ذی الحجہ کے مہینے یہ ہیں: اور ذی الحجہ کے مہینے یہ ہیں: شوال ، ذی قعدہ اور ذی الحجہ۔

تفصیل کے لئے دیکھئے: (اصطلاح''اشہرالج''، فقرہ ا۔ ۴ جلد ۵)۔

#### اشهر حرم:

سا – اشهر حرم وه بین جن کا ذکر اس فرمان باری میں ہے: "إِنَّ عِدَّةَ الشَّهُوْرِ عِنْدَ اللَّهِ اثْنَا عَشَرَ شَهُوًا فِي كِتَابِ اللَّهِ يَوُمَ خَلَقَ الشَّهُوْرِ عِنْدَ اللَّهِ اثْنَا عَشَرَ شَهُوًا فِي كِتَابِ اللَّهِ يَوُمَ خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرُضَ مِنْهَا أَرْبَعَةٌ حُرُمٌ" (بیشک مهینوں) کا شاراللہ کے نزد یک باره ہی مهینہ بین کتاب اللی میں (اس روز سے) جس روز کہ اس نے آسمان وزمین پیدا کئے اور ان میں سے چار (مهینه) حرمت والے بین )۔ان سے مراد: رجبِ مضر، ذی قعده، ذی الحجاور محرم بیں۔ والے بین )۔ان سے مراد: رجبِ مضر، ذی قعده، ذی الحجاور محرم بیں۔ تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح "الاشہر الحرم ،فقرہ الحرم ،فقرہ الحرم ،فقرہ الحرم ،

#### مہینوں کے ذریعہ عدت:

٧٧ - جس عورت پرعدت واجب ہواگروہ بحین یاس ایاس کو پہنچنے کے سبب حیض والی نہ ہوتو وہ ہمینوں سے عدت شار کرے گی ،اس لئے کہ فرمان باری ہے: ''وَ الَّلائِي يَئِسُنَ مِنَ الْمَحِيْضِ مِنُ نِّسَائِكُمُ إِن ارْتَبَتُمُ فَعِدَّتُهُنَّ ثَلَاثَةُ اَشُهُو وَ اللَّائِي لَمُ يَحِضُنَ '' (اور تہاری مطلقہ ہو یوں میں سے جویض آنے سے مایوں ہو چی ہیں اگر تہاری مطلقہ ہو یوں میں سے جویض آنے سے مایوں ہو چی ہیں اگر

تههیں شبہ ہوتو ان کی عدت تین مہینہ ہیں اور (اسی طرح) ان کی بھی جنہیں ابھی چیض نہیں آیا )۔

اگرچش والی عورت کا چیش کسی نا معلوم وجہ سے رک جائے تو وہ مہینوں سے عدت گزارے گی ، سن ایا س کو پہنچنے والی عورت اور ہروہ عورت جس کے شوہر کا انقال ہوجائے اوروہ حاملہ نہ ہو، خواہ وطی سے قبل وفات ہوئی ہو یا اس کے بعد، وہ آزاد عورت ہو یا باندی ، اس کی عدت مہینوں سے ہوگی (۱)۔ اس لئے کہ فرمان باری ہے: "وَ الَّذِینَ يَتُوَقُّونَ مِنْ كُمُ وَ يَذَرُونَ اَزُوَاجًا يَتَرَبَّصُنَ بِأَنْفُسِهِنَّ اَرُبَعَةَ يَتُوفَّونَ مِنْ كُمُ وَ يَذَرُونَ اَزُوَاجًا يَتَربَّصُنَ بِأَنْفُسِهِنَّ اَرُبَعَةَ اَسُهُو وَ عَشُرًا" (اورتم میں سے جولوگ وفات یا جاتے ہیں اور ہویاں اپنے آپ کو چار مہینہ اور دس دن تک رو کے رکھیں)۔

مہینوں کے ذریعہ مطلقہ عورت کی عدت، جس کے شوہر کا انتقال ہوجائے اس کی عدت، مہینوں سے حیض کی طرف عدت کے منتقل ہونے اور حیض سے مہینوں میں منتقل ہونے کے بارے میں فقہاء کے یہاں تفصیل ہے، جس کواصطلاح: ''عدۃ'' میں دیکھیں۔

#### ما بإنه اجاره:

۵-اگر کرایہ پردینے والا کہے: میں نے تم کواپنا گھر بیس ماہ کے لئے
اجرت پردیا، ہر ماہ مثلاً ایک درہم اجرت ہوگی، تو عقد بلا اختلاف
جائز ہے، اس لئے کہ مدت معلوم ہے، اس کا کرایہ معلوم ہے، اور کسی
بھی حال میں کرایہ پردینے والے اور کرایہ دار میں سے کسی کواجارہ فنخ
کرنے کا حق نہ ہوگا، اس لئے کہ بیایک مدت ہے، بیا بیا ہوگا جیسے

<sup>(</sup>۱) سورهٔ طلاق ریم۔

<sup>(</sup>۱) المغنى ٤/ ٩٣٩ طبع الرياض ، بدائع الصنائع ١٩٥٣، فتح القدير ١٩٥٣، المعنى ٤/ ٢٩٠١، القدير ١٩٠٨، شائع كرده دار الكتاب العربي ، مغنى المحتاج ١٩٥٨، شائع كرده دار الكتاب العربي ، مغنى المحتاج ١٩٨٨ معنى المحتاج ١٩٨٨.

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره رسم ۲۳۳

کہے: میں نے تم کو (اپنا گھر) ہیں ماہ کے لئے ہیں درہم میں اجرت پردیا<sup>(۱)</sup>۔

لیکن اگر کرایہ پردینے والا کہے: میں نے تم کو ہر ماہ ایک درہم اجرت پر دیا تو اس اجارہ میں فقہاء کے حسب ذیل مختلف نظریات ہیں:

حفیہ، مالکیہ، بعض حنابلہ اور ابوثور کی رائے ہے کہ اجارہ درست ہے، البتہ پہلے مہینے میں اجارہ عقد کے اطلاق سے لازم ہوگا، اور بعد والے مہینوں میں عقد اس کے ساتھ تلبس (یعنی گر میں رہائش) کی وجہ سے لازم ہوگا، ان حضرات کا استدلال حضرت علی کے اس واقعہ سے ہے: "أن علیا رضی اللہ عنه استقی لرجل من الیہود کل دلوبتمرة، و جاء بالتمر إلی النبی عَلَیْ نکالا، ہر من الیہود کل دلوبتمرة، و جاء بالتمر إلی النبی عَلَیْ نکالا، ہر یأکل منه "(۲) (انہوں نے ایک یہودی کے واسطے پانی نکالا، ہر وُل ایک چھوہارے کے بدلہ، اور چھوہارا لے کرخدمت نبوی میں آئے ، حضور عَلَیْ اُلیہ میں سے کھانے گی ، حضرت علی نے فرمایا: آئے ، حضور عَلَیْ اُلیہ اللہ عنہ واشتر طہا جلدة "" (میں ایک تحمور کے بدلے ایک ڈول پانی نکالاً تھا، اور میں بیشر طراکا تا تھا کہ تجھوہارا عمرہ خشک ہو)۔ حضرت ابوہریر ہی گھتے ہیں "أن رجلا من حجوہ الدور میں دیشر طراکا تا تھا کہ جھوہارا عمرہ خشک ہو)۔ حضرت ابوہریر ہی گھتے ہیں "أن رجلا من

الأنصار قال ليهودى: أسقى نخلك؟ قال: كل دلو

بتمرة واشترط الانصارى أن لا يأخذها خدرة (عفنة) ولا

تارزة (يابسة) ولا حشف، ولا يأخذ إلا جلدة فاستقى ب

نجو من صاعين، فجاء به إلى النبي عُلَيْهِ ١٠٠٠ (ايك

انصاری نے ایک یہودی سے کہا: تمہارے تھجور کے باغ کوسیراب

کروں؟ اس نے کہا: ایک ڈول ایک چھوہارے کے عوض ، انصاری

نے شرط لگائی کہ وہ بد بودار یا خشک یاردی تھجورنہیں لیں گے،صرف

عمدہ خشک تھجور لیں گے، چنانچہ انہوں نے تقریباً دوصاع تھجور کے

عقد میں پہلے سے اجرت کی مقدار پر اتفاق اور اس کو دینے پر

رضامندی کے ساتھ ہرمہینہ میں اس کا آغاز کرنااس پر نیاعقد کرنے

كة ائم مقام هوگا، اورية بيع بالمعاطاة "كي طرح هوجائے گا<sup>(٢)</sup>-

ما لکیداگر جیاس حالت میں اجارہ کے درست ہونے کے قائل

ابن قدامہ نے کہا: بیہ ہارے مسکلہ کی نظیر ہے، نیز اس کئے کہ

بدلے یانی بھرااوراس کولے کرخدمت نبوی میں حاضر ہوئے)۔

ہیں لیکن وہ اجارہ کو لازم نہیں مانتے، لہذا ان کے نزدیک مالک اور
کرایہ دار میں سے ہرایک کو اختیار ہے کہ جب چاہے اپنی طرف سے
عقد کوتو ڑ دے، دوسرا کچھ نہیں کہ سکتا (۳)۔
شافعیہ کا صحیح قول ، اور حنابلہ میں سے ابو بکر عبد العزیز بن جعفر
اور ابوعبد اللہ بن حامد کا قول ہے کہ عقد باطل ہے ، اس لئے کہ لفظ
در کل' عدد کا نام ہے ، اور جب وہ اس کی مقد ارنہیں بتائے گا تو وہ جبم

ومجہول ہوگا، لہذا عقد فاسد ہوگا، جیسے اگر کیے: میں نے تم کو ایک

(۱) حدیث آبی ہریہ "أن رجلا من الأنصار قال لیھودی: أسقی

نخلک" کی روایت ابن ماجہ (۸۱۸/۲ –۸۱۹ طبح احلی) نے کی ہے، اور
مصاح الزعاجہ (۳/۳۲ طبع دار البخان) میں بوصری نے اس کی اساد کو

ضعیف قراردیاہے۔ (۲) کمفنی مع الشرح الکبیر ۲/ ۱۸- ۱۹۔

<sup>(</sup>۳) الشرح الصغير ١٠/٣\_

<sup>(</sup>۱) المغنى مع الشرح الكبير ۱۹/۱-۲۰ تكمله فتح القدير ۱۷۷۷ طبع بولاق ،التاج والأكليل ۷/۴ ۴۸\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "أن علیا استقی لو جل من الیهود" کی روایت ابن ماجه (۲) مدیث: "أن علیا استقی لو جل من الیهود" کی روایت ابن ماجه (۸۱۸ طیح ایک علی) نے حضرت ابن عبال سے کی ہے اور بوصری نے کہا: " یہ سند ضعیف ہے"، الیابی مصباح الزجاجه (۲ / ۵۳ طبع دار البخان) میں ہے، اور ابن حجر نے کہا: اس کی روایت امام احمد نے بواسط علی جید سند کے ساتھ کی ہے، الیابی المخیص الحجیر (۱۸ / ۱۱ طبع شرکة الطباعة الفنیه ) میں ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "کنت أدلو الدلو ....." کی روایت ابن ماجه (۸۱۸/۲ طبع الحلی) نے کی ہے، اور بوصری نے کہا: پیسند صحیح اور موقوف ہے، اس کے رحال ثقہ ہیں، ایسانی مصاح الزحاجہ (۲/۵۲ طبع دارالجنان) میں ہے۔

مدت یاکسی ایک مہینے کے لئے اجرت پردے دیا()۔

"الاملاء" میں کہا (اور یہی شافعیہ کے یہاں صحیح کے بالمقابل قول ہے): پہلے مہینے میں اجارہ درست ہوگا، اس سے زائد میں باطل ہوگا، اس لئے کہ پہلام ہینہ معلوم ہے، اس سے زائد مجہول ہے، لہذا معلوم میں صحیح اور مجہول میں باطل ہوگا، جیسا کہا گریوں کہے: میں نے معلوم میں مہینہ ایک دینار کے عوض اجرت پر دیا، اور اس سے زیادہ مہینوں میں اسی کے حساب سے ہوگا (۲)۔

کا آعاز دنوں کے اعتبار سے ہوجائے گا،لہذااس کوتیسرے مہینہ سے پوراکیا جائے گا،اس طرح بقیہ مہینے (۱)۔

بظاہر یہ اختلاف ان تمام مسائل میں آئے گا جن کا اعتبار مہینوں سے ہے، جیسے عدت وفات ، کفارہ کے دومہینے کے روزے، مدت خیار ، ثمن کی میعاد ، اس لئے کہ بیر مسائل معنوی اعتبار سے سابقہ مسائل کے مساوی ہیں (۲)۔

#### اجاره میں مہینہ سے مراد:

۲ - فقہاء کے یہاں بلاا ختلاف اگر عقد اجارہ اول شہر میں ہوتو وہ مہینہ اوراس کے بعد والے مہینے چاند کے لحاظ سے ہوں گے (۳)۔

اگرعقداول شہر میں نہ ہوتو پہلے مہینہ میں رہ جانے والی کمی کواخیر میں عدد سے بورا کیا جائے گا ، اور اگلے مہینہ کو چاند سے شار کیا جائے گا ، اس کے قائل : شافعیہ اور حنفیہ میں سے صاحبین ہیں ، یہی حنابلہ کے یہاں مذہب ہے ، اور عدت کے باب میں مالکیہ کی عبارتوں سے بھی یہی سمجھ میں آتا ہے (۲)۔

امام ابوصنیفہ کی رائے اور ایک روایت میں امام شافعی (جس کو ان سے ابن قدامہ نے نقل کیا ہے )،اور ایک روایت میں امام احمد کی رائے ہے کہ تمام مہینوں کو عدد سے پورا کیا جائے گا،اس لئے کہ پہلا مہینہ دوسرے مہینہ کے دنوں سے کمل کیا جائے گا،لہذ ا دوسرے مہینہ

# الشهر الحرام

د يكھئے: 'الأشهرالحرم''۔

# شهررمضان

د کیھئے:" رمضان"۔

المبذب ارسوم ۴، شائع كرده دارالمعرف، المغنى مع الشرح الكبير ٢ ر ١٨ -

<sup>(</sup>۲) المهذب ارسومهر

<sup>(</sup>۳) فتح القدير ۳۰ر ۳۰ طبع بولاق ، ابن عابدين ۳۲٫۵ مطالب أولى النبى ۲/۳ المغنى مع الشرح الكبير ۷٫۱ المهذب ۱۲۳٫۰ المنفى مع الشرح الكبير ۷٫۱ المهذب ۱۲۳٫۰ المنفى مع الشرح الكبير ۷٫۱ المهذب

<sup>(</sup>م) المغنى مع الشرح الكبير ٧- ٥، مطالب أولى النبي ٣/ ٢٢٢، فتح القدير ٣/ ٠٣٠، المعنى مع الشرح الكبير ٧- ١٥، مطالبين ١٩٤٥، القوانين الفقهيد ٢٣٦، الشرح الصغير ٢/ ٢٣٠. الشرح الصغير ٢/ ٢٣٠.

<sup>(</sup>۱) ابن عابدين ۳۲٫۵ فتح القدير ۳۲٫۳ المغنى مع الشرح الكبير ۲۸۵-

<sup>(</sup>۲) مطالب أولى النهي ٣٧٢٢، فتح القدير٣٧ • ٣ طبع بولاق \_

# شهوة

# سهرة

لعريف:

د يكھئے:'' تسامح''،'' ألبسة'' ـ

ا - لغت میں شهوة کامعنی: دل میں کسی چیز کا اشتیاق پیدا ہونا ہے، جمع "شهوات" ہے، اور شبیء شهی "لذیذ" کے ہم وزن وہم معنی ہے۔

اشتهاه و تشهاه: چاہنا، رغبت کرنا (۱) \_

اوراصطلاح میں: نفس کالذتوں کی طرف راغب ہوناہے (۲)۔ قرطبی نے کہا: شہوات: اس چیز کا نام ہے جوانسان کے موافق ہو، وہ اس کا خواہش مند ہو، اس کے مناسب ہو، اور اس سے احتیاط نہ کرے (۳)۔

نفس کی مباح خواہشات پوری کرنے کے بارے میں چند مذاہب ہیں جن کو ماور دی نے نقل کیا ہے:

اول: اس کوخواہشات سے روکا جائے اور دبایا جائے ، تا کہوہ سرکش نہ ہوجائے۔

دوم: خواہشات بوری کی جائیں ، تا کہ اس حیلہ سے اس میں نشاط پیدا کیا جاسکے اور اس کی روحانیت کو بیدا رکیا جاسکے۔

سوم: جس کے بارے میں قرطبی نے کہا(اوریہی زیادہ مناسب ہے): میانہ روی اختیار کی جائے ، اس لئے کہ ہرخواہش پوری کرنے میں زبان درازی پیدا ہوگی ، اور بالکلیہ محروم رکھنے میں

<sup>(</sup>۱) ترتيب القامون المحيط ، المصباح المنير \_

<sup>(</sup>۲) التعریفات، کشاف اصطلاحات الفنون ۲۸۸۸ ـ

<sup>(</sup>۳) تفسيرالقرطبي ۱۱ر۱۲۵\_

بلادت (بوقونی) ہوگی <sup>(۱)</sup>۔

شہوت سے متعلق احکام: شہوت کے ساتھ ہاتھ لگانے سے وضوٹو ٹنا:

۲ - حنفید کی رائے ہے کہ غیر محرم عورت کوشہوت کے ساتھ یاشہوت کے بغیر چھونے سے وضو نہیں ٹوٹنا، امام ابو صنیفہ وامام ابو یوسف کی رائے ہے کہ مباشرت فاحشہ سے استحساناً وضو ٹوٹ جاتا ہے، مباشرت فاحشہ سے ہے کہ آگے یا پیچھے کی شرمگاہ کو ایستا دہ عضو تناسل سے جسم کی گرمی پہنچنے سے روکنے والے پردہ کے بغیر یاسی باریک پردہ کے ساتھ جو گرمی کونہ روک سکمس کیا جائے۔

جس طرح مرد کا وضوٹو ہے جاتا ہے اس طرح عورت کا وضوبھی ٹوٹ جاتا ہے، جبیبا کہ' القدیہ''میں ہے۔

امام محمد بن حسن نے کہا: مذی نکلے بغیر وضونہیں ٹوٹے گا،اوریہی قیاس ہے۔

استحسان کی وجہ یہ ہے کہ مباشرت فاحشہ سے اکثر و بیشتر مذی نکل ہی آتی ہے، اور جو چیز اکثر پیش آئے وہ متحق کی طرح ہے۔
" مجمع الأنهر' میں ہے: ان کا ( یعنی امام مجمد کا ) قول قیاس کے زیادہ موافق ہے، اور شیخین کے قول میں احتیاط زیادہ ہے<sup>(1)</sup>۔
سا – مالکیہ کی رائے یہ ہے کہ: باوضو بالغ شخص کے کسی الیے شخص اخواہ مرد ہو یا عورت ) کوچھونے سے جس کے چھونے سے عاد تا لذت ملتی ہے وضوٹو ہے جاتا ہے، اگر چہس کوچھویا جائے وہ بالغ نہ ہو یا ناخن یا بال کو یا کسی پردہ مثلاً کیڑے کے او پر سے چھونا ہو۔

"المدونة" كا ظاہريہ ہے كہ خواہ پردہ بلكا ہوجس كے ساتھ چھونے والے كو بدن كى تروتاز گی محسوس ہو ياد بيز ہو۔ بعض ما لكيہ نے اس كى تشریح ملكے سے كى ہے، ملكے اور دبيز ميں اختلاف اس صورت ميں ہے كہ جب نہ پکڑے، ليكن اگرجسم كے سى حصہ كو پکڑ لے تو بالا تفاق وضواؤ ئے جائے گا۔

ٹوٹنے کامحل: اگراس کوچھوکرلذت لینا مقصود ہو، اگر چہاس کو چھونے کی حالت میں لذت جھونے کی حالت میں لذت ملے، یا چھونے کی حالت میں لذت ملے اگر چہابنداء میں اس کا قصد نہ ہو، لہذا اگر نہ لذت کا قصد ہواور نہ لذت ملے تو وضو نہیں ٹوٹے گا، اگر چے چھونے کے بعد لذت ملے۔

جس کوچھویا جائے اگروہ بالغ ہو،اس کولذت ملے یادہ لذت لینے کا قصد کر ہے، یعنی اس کی طبیعت میں میلان پیدا ہو کہ کوئی دوسرا اس کوچھود ہے تواس کا وضوٹوٹ جائے گا،اس لئے کہ بیدرحقیقت چھونے والا،اور چھویا ہوا دونوں ہوگیا،کیکن اگروہ بالغ نہ ہوتواس کا وضوئییں ٹوٹے گا اگر چہلذت لینے کا قصد کرے اور اس کولذت مل جائے۔

رہامنہ کو بوسہ دینا تو مطلقاً وضوکو توڑ دیتا ہے، خواہ بوسہ لینے والا لذت کا قصد کرے یالذت کو پائے، یاان میں سے پچھنہ ہو، اس لئے کہ اس میں لذت ملنے کا غالب گمان ہے، منہ کے علاوہ کو بوسہ دینا اس کے برخلاف ہے، وضوٹو ٹے میں بوسہ لینے والا اور جس کا بوسہ لیا جائے، دونوں برابر ہیں، اگرچہ بوسہ زبردتی یا غفلت میں لے لیا جائے۔ دکھ کر یا سوچ کر اگرچہ عضو تناسل ایستادہ ہوجائے لذت جائے۔ دکھ کر یا سوچ کر اگرچہ عضو تناسل ایستادہ ہوجائے لذت سے وضوٹو ٹے گا اور نہ غیر قابل شہوت بچی یا جا نور کوچھونے سے وضوٹو ٹے گا (۱)۔

۴ - شافعیہ کی رائے ہے کہ مرد وعورت کی کھالوں کے ملنے سے وضو

<sup>(</sup>۱) عميره على شرح المنهاج ۲۲۴، نهاية المحتاج ۱۵۴۸، حاشية الجمل ۲۷۹۸-

<sup>(</sup>۲) حاشية الطحطاوى على مراقى الفلاح ر ۵۱، ابن عابدين ار ۹۹، تبيين الحقائق ار ۱۲-

<sup>(</sup>۱) الشرح الصغيرار ۱۸۲۲ ممار

ٹوٹ جا تاہے، کوئی فرق نہیں کہ شہوت سے ہو یاز بردی یا بھول سے، یا مردکوعضو تناسل نہ ہو یا وہ خصی ہو یا نامرد ہو یا عورت بدشکل بڈھی یا کافرہ ہو۔

ان کے نزدیک' لمس' ہاتھ سے چھونا ہے، اس کی وجہ یہ ہے کہ اس ملیے میں ملنے کی کہ اس میں شہوت کے بھڑ کنے کا گمان ہے، اس سلسلے میں ملنے کی دوسری صور تیں بھی اسی کے مثل ہیں، لہذا اس کے ساتھ لاتی کردی گئیں، شرم گاہ کے چھونے سے وضوٹوٹنا اس سے الگ ہے کہ یہ شیلی کے اندرونی حصہ سے جھونے کے ساتھ خاص ہے، اس لئے کہ صرف بھیلی کے اندرونی حصہ سے مس کرنا شہوت بھڑکا تا ہے، جب کہ مشیلی کے اندرونی حصہ سے مس کرنا شہوت بھڑکا تا ہے، جب کہ میں گرنا شہوت کو بھڑکا تا ہے، جب کہ مرد سے مراد: وہ مرد سے جوشہوت کی حد تک بہنچ گیا ہو، بالغ

عورت سے مراد: وہ عورت ہے جو قابل شہوت ہو بالغہ مراد نہیں۔
جسعورت سے نسب یا مصاہرت یا رضاعت کے سبب نکاح
حرام ہواس کو چھونے سے وضونہیں ٹوٹنا، اگر چیشہوت کے ساتھ ہو، یہ
اظہر قول ہے، اس لئے کہ اس کے تعلق سے شہوت کا گمان نہیں ہے جسیا
کہ مرد کے چھونے سے، اظہر کے بالمقابل قول یہ ہے کہ وضوٹوٹ
جائے گا، اس لئے کہ فرمان باری: "اُو لاَمَسُتُمُ النَّسَاءَ" (ایاتم

جس کوچھو یا جائے وہ مرد ہو یاعورت وہ وضوٹوٹے میں چھونے والے شخص کی طرح ہے، اظہریہی ہے۔ اس لئے کہ دونوں چھونے کی لذت میں برابر ہیں۔

چھوٹی بچی یا بچہا گروہ عرف میں قابل شہوت عمر تک نہ پہنچے ہوں تو ان کے چھونے سے وضونہیں ٹوٹے گا،اور نہ بال یا دانت یا ناخن

چھونے سے وضوٹوٹے گا،اصحیمیمی ہے<sup>(۱)</sup>۔

۵- حنابله کی رائے بیہ ہے کہ: نواقض وضومیں مرد کی کھال کاعورت کی کھال سے شہوت کے ساتھ مس ہونا ہے، اس لئے کفر مان باری ہے: "أَوُ لاَ مَسُتُمُ النِّسَاءَ" (یاتم نے عور توں کالمس کیا ہو)۔

شہوت کے بغیر اس کے کہ حضر ت عاکشگی روایت ہوہ وہ تو ہوں آیت اور احادیث میں تطبیق دینے کے لئے ہے، اس کئے کہ حضر ت عاکشگی روایت ہوہ کہتی ہیں: "فقدت النبی عَلَیْ لیلة من الفراش فالتمسته، فوقعت یدی علی بطن قدمیه وهو فی المسجد وهما منصوبتان "(۲) (ایک رات میں نے رسول اللہ عَلیہ کو پچھونے پر نہ پایا، ٹولاتو میراہاتھ آپ کے لوے پر پڑا، آپ مجدمیں تے، دونوں نہ پاؤں کھڑے تھے ، دونوں ہیروں کا کھڑا ہونا اس بات کی دلیل ہے کہ آپ علیہ نماز پڑھ رہے تھے، حضرت عاکشہ ہی کی روایت ہے کہ انہوں نے فرمایا: "کنت أنام بین یدی النبی عَلیہ اللہ ورجلای فی قبلته، فإذا سجد غمزنی فقبضت رجلی "(۳) (میں حضور میں عائشہ کی سامنے قبلہ میں میرے پاؤں آپ کے سامنے قبلہ میں ہوتے، جب آپ سجدہ کرنے گئے تو میرے پاؤں دباویے، میں اپنی پاؤں سمیٹ لیتی)۔

ظاہر یہ ہے کہ آپ علیہ کا حضرت عائشہ کے پاؤں کو دبانا بغیر کسی پردہ کے تھا، نیزاس لئے کہ مس کرنا بذات خود حدث نہیں، بلکہ وہ حدث کا متقاضی ہے، لہذا اس حالت کا اعتبار ہے جس میں وہ حدث کا متقاضی ہو، اور بیشہوت کی حالت ہے۔

مرادنہیں۔

<sup>(</sup>۱) مغنی الحتاج ار۳۳ ۱۳۵ س

<sup>(</sup>۲) حدیث عائشٌ: "فقدت النبی عَلَيْكِ ليلة من الفراش ....." كى روایت مسلم (۱۸۲ طبع اکلی ) نے كی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث عائش: "کنت أنام بین یدی النبی عَلَیْطِهِ....." کی روایت بخاری (الفتح ۱۳۸ طبع التلفیه) اور سلم (۱۱ ۲۲ سطبع الحلمی ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساءر ۱۳۳۸\_

عورت کی کھال کا مرد کی کھال کوشہوت سے مس کرنا ناقض وضو ہے، اس لئے کہ بید ملا مسہ (ایک دوسرے کولمس کرنا) ہے جس سے وضو ٹوٹ جاتا ہے، لہذااس میں مردوعورت برابر ہیں، جیسے جماع میں۔

مس کے ناقض وضو ہونے کے لئے شرط یہ ہے کہ وہ بغیر پردہ کے ہو،اس لئے کہ پردہ کے ساتھ کھال کا چھونا نہیں پایا جائے گا،
یہ اس صورت کے مشابہ ہوگا کہ شہوت کے ساتھ عورت کے کپڑے
کوچھود ہے، اور محض شہوت موجب وضو نہیں، مرد کا بچی کوچھونا اور
عورت کا بچہ کوچھونا وضو کو نہیں تو ڑتا، یعنی وہ سات سال سے کم کے
ہوں، اور جس کے بدن کوچھوا جائے اس کا وضو نہیں ٹوٹنا اگر چہاس
کی طرف سے شہوت پائی جائے، اس لئے کہ اس کے بارے میں
کوئی نص نہیں ہے۔

ابن قدامہ نے کہا: جس کوچھو یا جائے اگراس میں شہوت پائی جائے تواس کا وضوٹوٹ جائے گا،اس لئے کہ دوکھالوں کے ملنے سے جب وضو ٹوٹ جاتا ہے تو اس میں چھونے والے اور جس کوچھو یا جائے دونوں میں کوئی فرق نہیں (۱)۔

سوچنے اور بار بارد کھنے سے عضو تناسل کے ایستادہ ہونے سے
وضو نہیں ٹو شا، اور نہ بال، ناخن اور دانت کوچھونے سے ٹو ٹنا ہے، اس
لئے کہ یہ جسم سے الگ ہونے والے عضو کے حکم میں ہیں، اور نہ کئے
ہوئے عضو کوچھونے سے، اس لئے کہ اس کا احترام جاتار ہا، مرد کا وضو
کسی امرد (۲) کوچھونے سے نہیں ٹو ٹنا اگر چیشہوت سے ہو، اس لئے
کہ آ بیت اس کو شامل نہیں، نیز اس لئے کہ وہ شرعامی شہوت نہیں۔
مرد، مرد کو یا عورت، عورت کوچھود ہے و وضو نہیں ٹو ٹنا اگر چیہ
مرد، مرد کو یا عورت، عورت کوچھود ہے تو وضو نہیں ٹو ٹنا اگر چیہ

(۳) کشاف القناع ار ۱۲۸ـ ۱۲۹\_

شہوت سے ہو(۳)۔

سابقه مسائل کی تفصیل: اصطلاح'' وضو'' میں ہے۔

روزه پرشهوت کااثر:

الف- د يكھنے ياسو چنے سے انزال ہونا:

۲ - حفیہ وشافعیہ کی رائے ہے کہ دیکھنے یا سوچنے کے سبب منی یا مذی
کے انزال سے روزہ باطل نہیں ہوتا، شافعیہ کے یہاں اصح کے
بالمقابل قول یہ ہے کہ اگروہ دیکھ کر انزال کرنے کاعادی ہوجائے یابار
باردیکھتارہے جس سے انزال ہوجائے توروزہ فاسد ہوجائے گا۔

مالکیہ و حنابلہ کی رائے ہے کہ مسلسل دیکھنے سے انزال منی ہوجائے توروزہ فاسد ہوجائے گا،اس کئے کہ بیا یسے فعل کے ذریعہ انزال ہےجس سے وہ لذت لیتا ہے،اوراس سے بچناممکن ہے۔

ہورہ ہے کے خزد یک سوچنے کی وجہ سے انزال ہوتو روزہ فاسد ہوجا تا ہے، حنابلہ کے یہال فاسد نہیں ہوتا، اس لئے کہ اس سے بچنا ممکن نہیں ہے۔

ب-بوسہ لینے یامس کرنے یا معانقہ کرنے سے انزال:

2- فقہاء کے یہاں بلااختلاف چھونے یا معانقہ یا بوسہ کے سبب
انزال منی ہونے پر روزہ فاسد ہوجائے گا، اس لئے کہ بیمباشرت
کے سبب انزال ہے، جوشرم گاہ کے علاوہ میں جماع کے سبب انزال
کے مشابہ ہے، اگر بوسہ یا معانقہ یالمس سے مذی آ جائے تو حفیہ
وشافعیہ کے نزدیک روزہ فاسد نہ ہوگا، اور مالکیہ وحنا بلہ کے نزدیک
فاسد ہوجائے گا، اس لئے کہ بیشہوت کے ساتھ مباشرت کے سبب نگلی
ہے، لہذا روزہ کو فاسد کردیے گی، جیسے منی (۱)۔
اس کی تفصیل اصطلاح: ''صوم'' میں ہے۔

<sup>(</sup>۱) المغنى لا بن قدامه ار ۱۹۵ طبع الرياض\_

<sup>(</sup>٢) امرد: نوجوان جس كي مونچه آگئي موداڙهي نه آئي مو (القاموس)\_

<sup>(</sup>۱) مراقی الفلاح / ۳۲۲، این عابدین ۲/ ۱۱۲ ، القوانین الفقهیه / ۱۱۸، مغنی المحتاج ار ۲ سهم، ۱۳۳۸، المغنی سر ۱۱۱، ۱۲ ساوراس کے بعد کے صفحات \_

# حج وعمره پرشهوت کاانژ:

#### الف-جماع:

۸- اگروتوف عرفہ سے بل جماع ہوتو علماء کا اجماع ہے کہ فح فاسد ہوجائے گا، اور اگر وتوف عرفہ کے بعد پہلے حلال ہونے سے قبل ہوتو فح فاسد ہوجائے گا، اور اس پر جمہور فقہاء (مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ) کے نزدیک' بدنہ' (بڑا جانور یعنی اونٹ یا گائے) واجب ہوگا، حنفیہ کے یہاں حج فاسد نہیں ہوگا، البتہ' بدنہ' کی قربانی کرنا اس پر واجب ہوگا۔

اگر جماع پہلے'' حلال ہونے'' کے بعد ہوتواس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ جج فاسد نہ ہوگا۔

اس کی تفصیل اصطلاح (''احرام'':الموسوعه جلد۲) میں گذر کئی۔

#### ب-مقدمات جماع:

9- شہوت کے ساتھ چھونا، بوسد دینا، جماع کے بغیر مباشرت کرنا، جو بھی ان میں سے کوئی کام کرے گا اس پر" دم" (جانور ذرج کرنا) واجب ہوگا،خواہ انزال ہویا نہ ہو،اس کا جج درست ہوگا،اس میں تفصیل واختلاف ہے جواصطلاح ("احرام": الموسوع جلد ۲) میں گذر چکا ہے۔

## ج-د يكهنااورسوچنا:

ا-شہوت کے ساتھ دیکھنے یا سوچنے کے سبب انزال ہوجائے تو
 حنفیہ وشافعیہ کے نز دیک اس پر کچھ واجب نہ ہوگا ، اس میں مالکیہ و
 حنابلہ کا اختلاف ہے۔

اس میں اختلاف کی تفصیل اصطلاح: (''احرام'': الموسوعه جلد ۲) میں گذر چکی۔

## شہوت کے ساتھ دیکھنا:

#### مرد کاعورت کود یکھنا:

الف-اگرعورت بیوی ہوتوشو ہر کے لئے شہوت کے ساتھ اس
 کے سارے بدن کود کھنا جائز ہے۔

ب-اگرعورت محرم ہوتو بالغ آ دمی اپنی محرم عورت کے س حصہ کو بلا شہوت د کی سکتا ہے، فقہاء کے یہاں اس میں اختلاف ہے، حفیہ وحنابلہ کی رائے ہے کہ جو حصہ عام طور پر کھلا رہتا ہے جیسے گردن، سر، دونوں ہتھیا ییاں اور دونوں قدم، اس کود کھنا جائز ہے، حنابلہ نے مزید حصہ کود کھنا جائز ہے، حنابلہ نے مزید حصہ کود کھنا جائز ہیں قرار دیا ہے۔

حنفیہ نے مزید کہا کہ سینہ، دونوں پنڈلیاں اور دونوں بازوکو دیکھنا جائز ہے،البتہ اس کی پشت اور پیٹ کودیکھنا جائز قرار نہیں دیا، اس کئے کہ پیشہوت کازیادہ متقاضی ہے۔

شافعیہ کے یہاں توسع ہے، انہوں نے اس کے ناف اور گھٹنے کے درمیانی حصہ کو چھوڑ کرسارے بدن کو دیکھنا جائز قرار دیا ہے، انہوں نے ناف اور گھٹنے کو یکھنا بھی جائز قرار دیا ہے، اس لئے کہ محرم کے دیکھنے کے تعلق سے میدونوں قابل سرنہیں ہیں۔

ما لکیہ نے چبرہ اور دونوں ہاتھوں کوچھوڑ کربدن کے کسی حصہ کو دیکھنا جائز قرار نہیں دیا ہے ، البتہ بالاتفاق انہوں نے کہا کہ شہوت کے ساتھ اپنی محرم عورت پرنظر ڈالنا حرام ہے۔

ج۔ اگر عورت اجنبی آزاد ہوتو فقہاء کا اتفاق ہے کہ اس کو شہوت کے ساتھ مطلقاً دیکھنا یا فتنہ کے اندیشہ کے ساتھ دیکھنا ناجائز ہے۔

حفید کی رائے ہے کہ اجنبی مرد کے لئے اجنبی آزاد عورت کے چرہ اور ہتھیلیوں کے علاوہ بدن کے سی حصہ کو دیکھنا جائز نہیں، اس لئے کہ فرمان باری ہے: "قُلُ لَّلْمُوْمِنِیْنَ یَغُضُّوْا مِنُ

أَبْصَارِهِمُ "(1) (آپ ایمان والول سے کہہ دیجے کہ اپنی نظریں نیجی رکھیں)۔ البتہ زینت کے ظاہری مقامات یعنی جو چہرہ اور بھیلیوں کود کیھنے کی رخصت ہے، اس لئے کہ فرمان باری ہے: "وَلاَ یُبُدِیْنَ زِیْنَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا "(۲) (اور اپناسنگار ظاہر نہ ہونے یُبُدِیْنَ زِیْنَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا "(۲) (اور اپناسنگار ظاہر نہ ہون دیں مگر ہاں جواس میں سے کھلارہتا ہے)۔ زینت سے مراد: مقامات زینت ہیں، اور زینت کے ظاہری مقامات: چہرہ اور ہھیلیاں ہیں، اس لئے کہ اس کوخرید وفر وخت کرنے اور الینے دینے کی ضرورت پڑتی ہے، اور عادتا کوخرید وفر وخت کرنے اور لینے دینے کی ضرورت پڑتی ہے، اور عادتا ایسا کرنا چہرہ اور ہھیلی کھولے بغیر ممکن نہیں، لہذا اس کے لئے ان کو کھولنا حلال ہوگا، بیامام ابو صنیفہ کا قول ہے، حسن نے امام ابو صنیفہ سے قل کیا ہے کہ دونوں قدم کود کھنا حلال ہے۔

ما لکیہ، حنفیہ کی طرح اجنبی عورت کے چیرہ اور جھیلی کو دیکھنا جائز کہتے ہیں، اور دونوں قدم کو دیکھناان کے نز دیک ناجائز ہے۔

شافعیه کی رائے ہے کہ بالغ ، عاقل مختار مرد کا اگر چہوہ بوڑھا یا وطی کرنے سے عاجزیا مخت (یعنی عورتوں کی مشابہت اختیار کرنے والا) ہو، اجنبیہ ، آزاد، بڑی (یعنی جودیکنے والے کے لئے شہوت پیدا ہونے کی عمر کو پہنچ گئی ہو) کے قابل ستر حصہ کو دیکھنا بلا اختلاف حرام ہے، اس لئے کہ فرمان باری ہے: "قُلُ لِّلُمُوْمِنِیْنَ یَغُضُوا مِنْ اَبُصَادِ هِمْ " (آپ ایمان والوں سے کہد جیئے کہ اپنی نظریں نیجی رکھیں)۔

قابل ستر سے مراد: چېره اور دونول ہتھیلیوں کے علاوہ پوراجسم ہے۔

اسی طرح ان حضرات کے نز دیک کسی فتنہ کے اندیشہ کے وقت جواس کے ساتھ جماع یا اس کے مقدمات کے لئے خلوت کرنے کا

داعی ہو چېرہ اور دونوں ہتھیلیوں کو دیکھنا بالا جماع حرام ہے، جبیہا کہ امام الحرمین نے کہا۔

اسی طرح شافعیہ کے نزدیک چہرہ اور دونوں ہتھیلیوں کو اپنے خیال میں فتنہ سے امن کے وقت بلاشہوت دیکھنا حرام ہے، سیح یہی ہے، نووی کی'' المنہاج'' میں ایساہی ہے۔

امام الحرمين نے اس كى توجيہ يہ كى ہے كہ مسلمانوں كا اس پر انفاق ہے، عورتوں كا چېره كھول كر نكانا ممنوع ہے، نيز يہ كہ د كيضے ميں فتنه كا كمان ہے اور شہوت كو بھڑ كا ناہے، جب كہ فرمان بارى ہے: "قُلُ لَّلُمُوْ مِنِيْنَ يَغُضُّوا مِنُ أَبُصَادِ هِمُ" (آپ ايمان والوں سے كہہ د يجئے كہ اپنى نظريں نچى ركيس) ۔ اور شريعت كى خوبيوں كے شايان شان يہى ہے كہ اس كا سد باب ہو، اور حالات كى تفصيلات سے اعراض كيا جائے جيسے اجنى عورت كے ساتھ خلوت۔

شافعیہ کے یہاں دوسرا قول یہ ہے کہ حرام نہیں، امام الحرمین نے اس کو جمہور شافعیہ کی طرف منسوب کیا ہے۔ جب کہ شخین نے اس کو'' اکثر'' شافعیہ کی طرف منسوب کیا ہے۔ اسنوی نے'' المہمات' میں کہا: یہی درست ہے، اس لئے کہ اکثر اسی پر ہیں۔ بلقینی نے کہا: ترجیح، قوت دلیل کے سبب ہے اور فتو کی'' المنہاج'' کے قول پر ہے۔ حنابلہ کی رائے ہے کہ مرد کا اجنبی عورت کے بدن کے سی حصہ کو بلاسب دیکھنا حرام ہے، امام احمد کا ظاہر کلام یہی ہے، قاضی نے کہا: چہرہ اور تھیلیوں کے علاوہ کود کھنا مرد کے لئے حرام ہے، اس لئے کہ وہ عورة رقابل ستر ) ہے، ان دونوں کو دیکھنا کراہت کے ساتھ مباح ہے بشرطیکہ فتنہ کا اندیشہ نہ ہو، اور شہوت کے بغیرد کھے۔

فقہاء کااس پراتفاق ہے کہ عورت کوشہوت کے ساتھ دیکھنا حرام ہے،خواہ عورت محرم ہویا اجنبی، اپنی بیوی اور وہ عورت اس ہے مشتنی ہے جواس کے لئے حلال ہے۔

اسی طرح اجنبی عورت کا اجنبی مر دکود کیمنا اگرشہوت کے ساتھ

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نوربرا**س** 

ہوتو حرام ہے (۱)۔

### شہوت کے ساتھ رحیونا:

11- جب دیکھنا حرام ہے توشہوت کے ساتھ چھونا بھی حرام ہوگا، اس لئے کہ شہوت کو بھڑکا نے میں دیکھنے سے زیادہ چھونا موثر ہے، مردیا عورت کے جس حصہ کو دیکھنا حلال ہے اس کو ہاتھ لگانا بھی حلال ہے بشرطیکہ دونوں میں سے کسی میں شہوت پیدا ہونے کا اندیشہ نہ ہو، اور اگراس کا اندیشہ ہویا شک ہوتو اس کے لئے دیکھنا اور ہاتھ لگانا حلال نہیں۔

اجنبی عورت کے چہرہ اور ہتھیلیوں کو چھونا حلال نہیں اگر چپہ شہوت کا اندیشہ نہ ہو، اس لئے کہ بیدد یکھنے سے زیادہ سنگین ہے<sup>(۲)</sup>، اس کی تفصیل اصطلاح (لمس اورمس) میں ہے۔

### نكاح يرشهوت كالثر:

سا - حنفیہ و حنابلہ کی رائے ہے کہ حرمت مصاہرت زنا سے ثابت موجاتی ہے۔

حنابلہ نے (ایک روایت میں) لواطت کا بھی اضافہ کیا ہے۔
لیکن ان کے نزد یک صحیح یہ ہے کہ لواطت سے حرمت ثابت
نہیں ہوتی ،اس لئے کہ محر مات والی آیت میں ایسی عورتوں کا ذکر نہیں
ہے جولواطت کی وجہ سے حرام ہوں ،لہذاوہ اس آیت کے عموم میں
داخل ہوں گی:"وَ أُحِلَّ لَكُمْ مَاوَ رَاءَ ذٰلِكُمْ ''" (اور جوان کے

علاوہ ہیں وہ تمہارے لئے حلال کردی گئی ہیں)۔

حنفیہ کی رائے ہے کہ حرمت مصاہرت جس طرح زناسے ثابت ہوتی ہے، اسی طرح شہوت کے ساتھ چھونے اور دیکھنے سے ثابت ہوتی ہے، الہذا جس عورت کوشہوت کے ساتھ چھویا جائے اس کی اصل حرام ہوگی، اگرچہ سرکے بال کوایسے پردہ کے ساتھ چھونا ہو جو حرارت کو نہ روکے، اسی طرح عورت جس مرد کو چھولے اس مرد کی اصل حرام ہوگی۔

اسی طرح کسی مرد کے عضو تناسل کو شہوت کے ساتھ دیکھنے والی عورت کا نکاح (اس مرد کے اصول وفروع سے) اور جس عورت کی شرم گاہ کو شہوت کے ساتھ دیکھا جائے اس کا نکاح (دیکھنے والے مرد کے اصول وفروع سے) حرام ہے۔

اس کی تفصیل اصطلاح: '' زنا ،لواط ، نظر اور نکاح'' میں ہے ، اور اعتبار چھونے اور دیکھنے کے وقت کی شہوت کا ہے ، ان کے بعد کا نہیں (۱) \_

#### شهوت کی حد:

۱۹ - ویکھے اور چھونے میں شہوت کی حد: عضوتناسل کا حرکت کرنایا اگر پہلے سے اس میں حرکت ہوتو مزید حرکت ہونا ہے، یہی حفیہ کے یہال مفتی بہہے (۲)۔

تفصيل اصطلاح ''لواط''اور'' نکاح''میں ہے۔

### رجعت يرشهوت كااثر:

10 - جمہور فقہاء حنفیہ، مالکیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ رجعت قول

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۱۱۹۵۵–۱۲۴، الشرح الكبير ۲۱۵٫۲، مغنی المحتاج ۵۲۰٬۵۵۲/۱۲۹۱،۱۸مغنی۲۸٬۵۵۲

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۵/۲۳۵، مغنی المحتاج ۱۳۳، ۱۳۳۱، کشاف القناع ۵/۵ طبع دارالفکر\_

<sup>(</sup>۳) سورهٔ نساءر ۲۴ ـ

<sup>(</sup>۱) البدالُغ ۲ر۲۹-۱۲۱،المغنی ۲ر ۵۷۷\_

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۲۸۰/۱

اور نعل دونوں سے ہوتی ہے، نعل سے ان کی مراد: وطی اوراس کے مقد مات ہیں، اور وطی کے مقد مات شہوت کے ساتھ چھونے سے خالیٰ نہیں ہوتے۔

شافعید کی رائے ہے کہ فعل مثلاً: وطی اوراس کے مقد مات سے رجعت نہیں ہوتی (۱)، بلکہ اس میں قول ضروری ہے، یہ عقد نکاح پر قیاس ہے، اس لئے کہ نکاح اس پر دلالت کرنے والے قول کے بغیر درست نہیں۔

اس میں اختلاف کی تفصیل اصطلاح: 'رجعہ'' میں ہے۔

#### شهوت کوتو ژنا:

۱۹ – جوشادی کرناچا ہے کین استطاعت نہ ہو، وہ روزہ کے ذریعہ اپنی شہوت کوتوڑے، اس لئے کہ فرمان نبوی ہے: "یا معشر الشباب من استطاع الباء ق فلیتزوج، فإنه أغض للبصر وأحصن للفرج، ومن لم یستطع فعلیه بالصوم، فإنه له وجاء "(۲) للفرج، ومن لم یستطع فعلیه بالصوم، فإنه له وجاء "(۲) (اینو جوانوں کی جماعت! جوتم میں سے نکاح کے خرچ کی طاقت رکھتا ہو (یعنی نان ونفقہ دے سکتا ہو) تواسے نکاح کرلینا چاہئے، اس لئے کہ وہ آ نکھوں کو خوب نیچا کرنے والا، اور شرمگاہ کو زیادہ محفوظ رکھنے والا ہے اور جوطاقت نہ رکھے تو وہ روزے رکھے کہ یہ اس کے لئے گویاخسی کرنا ہے)۔

لہذاجس کے پاس نکاح کاخر چینہ ہووہ روزہ کے ذریعیشہوت کوتوڑے، کافوروغیرہ سے نہ توڑے، بلکہ ایسا کرنا مکروہ ہے، شہوت

کے ختم کرنے کی تدبیر کرنے میں اگر غالب گمان ہو کہ وہ کلی طور پر شہوت کونہیں ختم کرے گا، بلکہ فی الحال کمزور کردے گا، اورا گراس کو اس کے خلاف دوائیں لے کرلوٹانا چاہے توالیا کرناممکن ہوگا توالیا کرنامکروہ ہے، لیکن اگروہ شہوت کوختم کردی توحرام ہے (۱)۔
اس کی تفصیل اصطلاح '' نکاح'' میں ہے۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۲ر • ۵۳ ،الشرح الصغیر ۲ر ۲۰۹ ،القوانین الفقه پیهر ۲۳۹ ،مغنی الحتاج سر ۳۳۷ ،کشاف القناع ۵ر ۳۴۳ س

<sup>(</sup>۲) حدیث: "یا معشر الشباب من استطاع الباءة" کی روایت بخاری (۱۵ الفتی ۱۹۲۹ طبح الحلی) نے حضرت عبدالله بن معود سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) نهایة الحتاج ۲ر ۱۷۹، ۱۲۸۸ ۱۲۸ ، الجمل ۱/۹۹۸ ، أسن المطالب ۳ر۷-۱،مطالب اولی النبی ۱۸۵۵

#### شهير كادرجه:

۲-شہیدکااللہ تعالی کے یہاں بلند درجہ ہے، متعدد آیات میں قرآن کریم نے اس کی شہادت دی ہے، ان میں سے چنددر جنوبی ہیں:
فرمان باری ہے: ''وَلَا تَحْسَبَنَّ الَّذِینَ قُتِلُوا فِی سَبِیلِ اللّهِ مُواتًا بَلُ أَحْیاءً عِنْدَ رَبِّهِم یُرُزَقُونَ، فَرِحِینَ بِمَا آتَاهُمُ اللّهُ اللّهُ مَلْ فَضُلِه وَ یَسْتَبُشِرُونَ بِالَّذِینَ لَمُ یَلْحَقُوا بِهِم مِّنْ خَلْفِهِم مِّنْ خَلْفِهِم اللّهُ وَفَضُلِه وَ یَسْتَبُشِرُونَ بِالَّذِینَ لَمُ یَلْحَقُوا بِهِم مِّنْ خَلْفِهِم اللّه اللّه حَوْقَ عَلَیٰهِمُ وَ لَاهُمُ یَحْزَنُونَ، یَسْتَبُشِرُونَ بِیعُمَةٍ مِّنَ اللّه وَفَضُلِ وَ أَنَّ اللّه لَا یُضِیعُ أَجُو الْمُؤْمِنِینَ ''(ا) (اور جو الله وَ وَفَضُلٍ وَ أَنَّ اللّه لَا یُضِیعُ أَجُو الْمُؤْمِنِینَ ''(ا) (اور جو الله وَ وَفَضُلٍ وَ أَنَّ اللّه لَا یُضِیعُ أَجُو اللّه وَفَصْل سِے علا کی اللّه کی راہ میں مارے گئے ہیں انہیں ہرگز مردہ مت خیال کرو، بلکہ وہ تو الله کی راہ میں مارے گئے ہیں انہیں ہرگز مردہ مت خیال کرو، بلکہ وہ تو اللہ کے بیں زندہ ہیں، رزق پاتے رہے ہیں ان لائمون کے بعدوالوں سے ابھی ان سے نہیں جا ملے ہیں ان کی بھی اس حالت میں خوش ہیں کوان پر نہ پھونوف ہوگا اور نہ وہ اس کی جوالوں کے، وہ لوگ خوش ہور ہے ہیں اللہ کے انعام اور فضل پر ان کی بھی اس حالت میں خوش ہور ہے ہیں اللہ کے انعام اور فضل پر اور اس پر کہ اللہ ایمان والوں کا اجرض لکو نہیں گرتا)۔

نیزفرمان باری ہے: "فَلَیُقَاتِلُ فِی سَبِیْلِ اللّٰهِ الّٰذِیْنَ یَشُرُونَ الْحَیَاةَ الدُّنیا بِالْآخِرَةِ، وَمَن یُقَاتِلُ فِی سَبِیْلِ اللّٰهِ مَشُرُونَ الْحَیَاةَ الدُّنیا بِالْآخِرَةِ، وَمَن یُقَاتِلُ فِی سَبِیْلِ اللّٰهِ فَسُوفُ نُوْتِیْهِ أَجُراً عَظِیْمًا"(۲) (تو (اگریہ فَیُقْتُلُ أَوْ یَغُلِبُ فَسَوفُ نُوْتِیْهِ أَجُراً عَظِیْمًا"(۲) (تو (اگریہ ہےتو) اسے چاہئے کہ اللّٰدی راہ میں لڑے ان لوگوں سے جو دنیا کی زندگی خریدے ہوئے ہیں آخرت کے عوض میں ، اور جوکوئی اللّٰدی راہ میں لڑتا ہے تو مارا جائے یا جیت جائے (بہرصورت) ہم اس کو عقریب اجرعظیم دیں گے)۔

صحیح احادیث شہید کے لئے اس مرتبہ کی شاہد ہیں مثلاً:

## شهير

#### تعريف:

ا - "شهید" کامعنی لغت میں: حاضر، گواه، عالم جوایخ علم کوبیان کرے، ہے، اسی معنی میں بیفر مان باری ہے: "شَهَادَةُ بَیْنِکُمُ إِذَا حَضَرَ أَحَدَ كُمُ الْمَوْتُ "(۱) (جَبَه تم میں سے کسی کو موت حَضَرَ أَحَدَ كُمُ اللّٰمَوْتُ "(۱) (جَبَه تم میں سے کسی کو موت آجائے)۔ شہید اللّٰد کا ایک نام ہے، اور اس کا معنی اپنی شہادت میں امانت دار ہونا اور حاضر ہونا ہے۔

شهید: الله کے راستہ میں قبل کیا گیا شخص ہے، جمع "شهداء"
ہے۔ ابن الا نباری نے کہا: شہید کوشہیداس لئے کہتے ہیں کہ اللہ اور
اس کے فرشتوں نے اس کے لئے جنت کی گواہی دی ہے (۲)، اور
ایک قول ہے: اس لئے کہ وہ لوگوں پران کے اعمال کا گواہ ہوگا (۳)۔
شہید فقہاء کی اصطلاح میں: وہ مسلمان ہے جو کفار سے لڑائی
میں اسی کے سبب مرجائے (۴)۔

شہید کی کچھاور قسمیں ہیں جوآخرت کے تواب کے اعتبار سے اس کے ساتھ لاحق ہیں، جن کابیان آئے گا۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ آلعمران ۱۲۹–۱۷۱

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نساءر ۲۸ که

<sup>(</sup>۱) سورهٔ ما نکره ۲۰۱۰

<sup>(</sup>۲) لمان العرب

<sup>(</sup>۳) القرطبی ۱۸۸۲\_

<sup>(</sup>۴) مغنی المحتاج ار ۵۰ ۳۵ نیز دیکھنے: ابن عابدین ار ۷۰۸،۲۰۷۔

حضرت انس کی روایت ہے کہ رسول اللہ عقابیہ نے فرما یا: ''ما احد ید خل الجنة یحب أن یوجع إلى الدنیا وله ماعلی الأرض من شيء إلا الشهید یتمنی أن یوجع إلى الدنیا فیقتل عشر مرات لما یوی من الکرامة''(۱) (جو بھی جنت میں چلا جائے گا، اس کو پھر دنیا میں آنے کی آرزونہ ہوگی اگرچاس کو ساری زمین کی چزیں دے دی جا ئیں، البتہ شہید پھر دنیا میں آنے اور دس بارقل ہونے کی تمنا کرے گا، کیوں کہ وہ شہادت کے درجہ کو دیکھے گا)۔

حضرت ابودرداء کی روایت ہے کہرسول اللہ علیہ نے فرمایا:
"یشفع الشهید فی سبعین من أهل بیته" (شهید اپنے کھروالوں میں سے ستر کے بارے میں سفارش کرے گا)۔

ایک دوسری حدیث میں ہے: "للشهید عند الله ست خصال: یغفر له في أول دفعة، و یری مقعده من الجنة، ویجار من عذاب القبر، ویأمن من الفزع الأکبر ویوضع علی رأسه تاج الوقار، الیاقوتة منها خیر من الدنیا وما فیها، ویزوج اثنتین و سبعین زوجة من الحور، ویشفع فی سبعین من أقاربه" (الله کے یہال شہید کے لئے چی صفات (انعامات) ہیں: پہلے حملے پراس کو بخش دیا جاتا ہے، جنت صفات (انعامات) ہیں: پہلے حملے پراس کو بخش دیا جاتا ہے، جنت

میں اس کا جوٹھکانا ہے وہ اس کو دکھا دیا جاتا ہے، عذاب قبر سے بچایا جاتا ہے، بڑے گھبراہٹ) سے محفوظ رہتا جاتا ہے، بڑے گھبراہٹ) سے محفوظ رہتا ہے، اس کے سرپر وقار کا تاج رکھا جاتا ہے، جس کا ایک یا قوت دنیا اور دنیا کی تمام چیزوں سے بہتر ہے، بہتر حوروں سے اس کی شادی کردی جاتی ہے، اس کے ستر قریبی رشتہ داروں کے متعلق اس کی شفاعت قبول کی جاتی ہے)۔

### شهير كي قسمين:

سا- شهید کی تین قسمیں ہیں: اول: دنیاوآ خرت کا شهید، دوم: دنیا کا شهید، سوم: آخرت کا شهید (۱)۔

دنیاو آخرت کاشهید: جو کفار کے ساتھ جنگ میں آگے بڑھتے ہوئے ہوئے میں آگے بڑھتے ہوئے ہوئے ہوئے ہوئے ہات او نجی رہے اور کفار کی بات او نجی رہے اور کفار کی بات نیجی ،کوئی دنیاوی غرض نہ ہو(۲)۔

حضرت ابوموس اشعری کی حدیث میں ہے: "إن رجلا أتى النبي عَلَيْكُ فقال مستفهما: الرجل يقاتل للمغنم، والرجل يقاتل للدكر، و الرجل يقاتل ليرى مكانه، فمن في سبيل الله؟ قال عليه الصلاة و السلام: من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا، فهو في سبيل الله "(ايك آدى خدمت نبوى ميں آيا اور اس نے بيسوال كيا: آدى غنيمت حاصل كرنے كے لئے لڑتا ہے، آدى نام كے لئے لڑتا ہے، آدى اپنا حاصل كرنے كے لئے لڑتا ہے، آدى نام كے لئے لڑتا ہے، آدى اپنا

<sup>(</sup>۱) حدیث: "ما أحد یدخل الجنة یحب أن یوجع إلى الدنیا ......" کی روایت بخاری (افتح ۲/۲۱ طبع التلفیه) اور مسلم (۱/۹۸ طبع التلفیه) کاری ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "یشفع الشهید فی سبعین من أهل بیته" کی روایت ابوداؤد (۲) حدیث: "یشفع الشهید فی سبعین من أهل بیته" کی روایت ابوداؤد (الإحسان ۸۴/۷ طبع دارالکتب العلمیه ) نے کی ہے،الفاظ ابوداؤد کے ہیں اورا بن حبان نے اس کو صبح قرار دیاہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "للشهید عند الله ست خصال" کی روایت ترندی (۳) الشهید عند الله ست خصال کی روایت ترندی (۳) المحالی اندین حسن صحیح ہے۔

<sup>(</sup>۱) مغنی الحتاج ار ۳۵۰ شائع کرده المکتبة الاسلامیه، حاشیدردالمحتار ۲۸۲ مرده المکتبة الاسلامیه، حاشیه دار إحیاء الکتب طبع دوم، حاشیة الدسوقی علی الشرح الکبیر ۱۳۵۱ طبع دار إحیاء الکتب العربیه، لمغنی لابن قدامه ۲ر ۳۹۳ سافع کرده مکتبة القاہره۔

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ار ۳۵۰ ـ

<sup>(</sup>٣) حديث: "من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا فهو في سبيل الله ...... كل روايت بخارى (الفتح ٢٨/٦ طبع السّلفيه) اور مسلم (١٥١٢ ما ١٥٥٢ طبع السّلفيه) اور مسلم (١٥١٢ ما ١٥٠١ ما ١٥١٥ طبع الحلمي ) نے كى ہے۔

مرتبہ وحیثیت دکھانے کے لئے لڑتا ہے تو اللہ کی راہ میں لڑنے والا کون ہے؟ رسول اللہ علیہ نے فرمایا: جواس لئے لڑے کہ اللہ کا کلمہ بلند ہوتو وہ اللہ کی راہ میں ہے )۔

دنیا کا شہید: جو کفار کے ساتھ لڑائی میں مارا جائے، لیکن اس نے مال غنیمت میں خیانت کی ہو یا دکھانے کے لئے یاکسی اور دنیاوی غرض سے جنگ کی ہو۔

آخرت کا شہید: جوناحق بغیر جنگ کے قبل کیا جائے اور جیسے پیٹ کے مرض یا طاعون یا ڈو بنے کے سبب مرنے والا، اور جیسے پردیس میں مرنے والا، اور جیسے طالب علم اگر طالب علمی کے دوران مرجائے، عورت جو در دزہ میں مرجائے وغیرہ، پردیسی آ دمی سے وہ پردیسی مستثنی ہے جو پردیس میں گناہ کے لئے جائے، اور ڈو بنے والے سے وہ تخص مستثنی ہے جس نے نافر مانی میں سمندر کا سفر کیا، مثلاً: جب سمندری سفر میں سلامتی کے ساتھ نہ پنچنا غالب ہو، یااس نے کسی معصیت کے ارتکاب کی خاطر سمندر کا سفر کیا، اور در دزہ والی عورت سے وہ عورت مستثنی ہے جس کا حمل زنا کے سبب ہو (۱)۔

حضرت الوهريرةً كى روايت من كدرسول الله عليه في ارشاد فرمايا: "الشهداء خمسة: المطعون، والمبطون، والغرق، وصاحب الهدم، و الشهيد في سبيل الله" (٢) (شهداء پاخ بين: جوطاعون سرے، جو پيٺ كے عارضه سے مرے، جو دوب كرمرے، اور جوالله كى راه ميں مارا جائے)، اور حضرت انس كى روايت منے كه رسول الله عليه في فرمايا: الطاعون شهادة لكل مسلم" (طاعون هرمسلمان كے "الطاعون شهادة لكل مسلم" (طاعون هرمسلمان كے

(٣) حديث:"الطاعون شهادةً لكل مسلم "كى روايت بخارى (الفَّق

لئے شہادت ہے)، ایک حدیث میں فرمان نبوی ہے: "من قتل دون ماله فهو شهید" (جواپنے مال کی حفاظت میں ماراجائے وہ شہید ہے)۔

### شهید کونسل دینااوراس کی نماز جنازه پڑھنا:

۲۷ - جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ میدان جنگ کے شہید کونسل نہیں دیا جائے گا، اس کے برخلاف حسن بھری اور سعید بن میں بنے کہا کہ عنسل دیا جائے گا(۲)۔

حنیہ کی رائے ہے کہ اس کی نماز جنازہ واجب ہے (۳)، یہی فلال اور ثوری کا قول ہے، امام احمد سے مروی ہے کہ ستحب ہے (۴)۔ نماز جنازہ کے واجب ہونے کے حق میں حنفیہ کا استدلال حضرت ابن عباس و ابن زبیر کی اس روایت سے ہے: "انه علیه الصلاق و السلام صلی علی شهداء أحد، و کان یؤتی بتسعة تسعة، و حمزة عاشرهم، فیصلی علیهم، وقالوا: إنه صلی الله علیه وسلم صلی علی غیرهم" (حضور علیہ مسلی الله علیه وسلم صلی علی غیرهم" (۵) (حضور علیہ علیہ علی غیرهم سلم الله علیه وسلم صلی علی غیره الله علیه وسلم صلی علی غیره الله علیه وسلم صلی علیه علی غیره علیه وسلم الله علیه وسلم صلی علیه علی غیره علیه وسلم صلی علیه علیه وسلم الله علیه وسلم صلی علیه علیه وسلم صلی علیه علیه وسلم صلی علیه وسلم صلی علیه علیه وسلم صلی علیه علیه وسلم صلی علیه علیه وسلم صلی علیه وسلم صلی علیه علیه وسلم صلی علیه علیه وسلم صلی علیه وسلم صلی علیه علیه علیه وسلم صلی علیه علیه علیه علیه وسلم صلی علیه علیه علیه علیه علیه وسلم صلی علیه علیه علیه علیه علیه وسلم صلی و الله علیه وسلم صلی علیه علیه علیه و الله و ال

<sup>(</sup>۱) مغنی الحتاج ار ۳۵۰ ـ

<sup>(</sup>۲) حدیث:"الشهداء خمسة : المطعون ....." کی روایت بخاری (افتح ۱۳۲/۲۱ طبع السّلفیه)اور سلم (۱۵۲۱/۳ طبع الحلمی) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من قتل دون ماله فهو شهید" کی روایت بخاری (افتح ۱۲۳/۵ طبع السّلفیه) اور مسلم (۱۸۵۱ طبع الحلمی) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) المغنى لابن قدامه ۳۹۳/۳۹۳، بداية الجبهد ار ۲۳۲ شائع كرده مكتبة الكليات الاز بربيه-

<sup>(</sup>۳) تىيىن الحقائق ار ۲۴۷\_

<sup>(</sup>۴) المغنی ۲ر ۹۳\_

<sup>(</sup>۵) حدیث ابن عباس وابن زبیر: "أنه علیه الصلاة والسلام صلی علی شهداء أحد" ان دونول حدیثول کی روایت امام طحاوی نے شرح معانی الآثار (ار ۴۳۰ ۵ طبع مطبعه انوار محمدیه) میں کی ہے، ابن زبیر کی حدیث کی اسنا دحسن ہے، اور ابن عباس کی حدیث کے ایک راوی کے بارے میں ابن حجر نے المخیص الحبیر (۲/۱۱ طبع شرکة الطباعة الفدیه) میں کہا: "اس میں معمولی ضعف ہے"۔

نے شہداءاحد کی نماز جنازہ پڑھی،نونوشہداءکوجن میں دسویں حضرت حمزہ ہوئے،لا یاجا تا،اور آپان کی نماز جنازہ پڑھتے تھے،انہوں نے کہا:حضور علیلت نے ان کے علاوہ کی بھی نماز جنازہ پڑھی ہے)۔

شراد بن بادكى روايت بے: 'أن رجلاً من الأعراب جاء إلى النبي عُلَيْكُ فآمن به واتبعه ثم قال: أ هاجر معك، فأوصى به النبي عَلَيْهِ بعض أصحابه، فلما كانت غزوة، غنم النبي عَلَيْهُ سبيا فقسم وقسم له، فأعطى أصحابه ما قسم له، وكان يرعى ظهرهم، فلما جاء دفعوه إليه فقال: ما هذا؟ قالوا: قسم قسّمه لك النبي عَلَيْكُمْ فأخذه فجاء به إلى النبي عَلَيْكُمْ فقال: ما هذا؟ قال: قسمته لک، قال: ما على هذا اتبعتك ولكني اتبعتك على أن أرمى إلى ههنا، وأشار إلى حلقه بسهم فأموت فأدخل الجنة، فقال: إن تصدق الله يصدقك، فلبثوا قليلا ثم نهضوا في قتال العدو فأتى به النبي عُلَيْكُ يحمل قد أصابه سهم حيث أشار. فقال النبي عُلَيْكُ : أهو هو؟ قالوا: نعم، قال: صدق الله فصدقه، ثم كفنه النبي عَلَيْهُ في جبة النبي عُلِيلَةُ ثمّ قدمه فصليّ عليه، فكان فيما ظهر من صلاته: اللهم هذا عبدك خرج مهاجرا في سبيلك فقتل شهيدا أنا شهيد على ذلك"(١) (ایک اعرابی خدمت نبوی میں آیا،مسلمان ہوا، آپ کی پیروی کی، پھراس نے کہا: میں آپ کے ساتھ ہجرت کرکے آ جاؤں،حضور مالله عليسة نے بعض صحابہ کواس کی وصیت کی ، پھر ایک غزوہ ہوا،حضور علیلہ کو غنیمت میں قیدی ملے، آ پ نے ان کو تقسیم کردیا، اور اس

نیز حفرت عقبه بن عامر کی روایت ہے: "أنه علیه الصلاة والسلام خوج یوما فصلی علی أهل أحد صلاته علی الممیت ثم انصرف إلى المنبو "(۱) (رسول الله علی المدین الله علی المنبو "کے اور شہداء احد یرایی نماز بڑھی جیسے میت پر بڑھا کرتے تھے، پھر

آ دمی کا بھی حصہ رکھا، اس کے ساتھیوں کواس کا حصہ دے دیا گیا، وہ ان کی سواری کے اونٹ جرایا کرتاتھا، جب وہ آیا تولوگوں نے اس کو اس كا حصه ديا، اس نے كہا: بيدكيا ہے؟ انہوں نے كہا: حضور عليك نے تقسیم کر کے تمہارا حصہ دیا ہے، وہ اس کو لے کر خدمت نبوی میں آیا، اور عرض کیا: بیکیا ہے؟ آپ علیہ نے فرمایا: میں نے تمہارا حصدلگایا ہے،اس نے کہا:اس کی خاطر میں نے آپ کی پیروی نہیں کی ، بلکہ اس لئے آپ علیہ کی پیروی کی ہے تا کہ مجھے یہاں (اور اس نے اینے حلق کی طرف اشارہ کیا) تیر لگے، میں مرجاؤں اور جنت میں چلا جاؤں، آپ نے فرمایا: اگرتم اللّٰد کویہ سچ کر دکھاؤ تو اللّٰہ تمہاری بات کو پچ کر دکھائے گا، کچھ دیر تھہرے رہے، پھر دشمن سے لڑنے کے لئے گئے،اس کواٹھا کرخدمت نبوی میں لایا گیا،ان کوایک تیراس جگدلگا تھا جہاں انہوں نے اشارہ کیا تھا، آپ نے فرمایا: پیوہی آ دمی ہے؟ لوگوں نے کہا: ہاں، آپ نے فرمایا: اس نے اللہ کو پچ کر دکھایا، اللہ نے اس کی بات سچ کر دکھائی، پھرحضور علیہ نے اس کو اییج جبه میں کفنایا، اس کوآ گے کیا اور نماز جناز ہیڑھی، آپ کی نماز میں جوالفاظ ظاہر ہوئے ان میں پیتھا: اے اللہ! پیرتیرا بندہ ہے، تیرے راستہ میں ہجرت کرکے نکلا، اور شہید ہوگیا، میں اس پر گواہ

<sup>(</sup>۱) حدیث عقبہ بن عامر: "أنه خوج يوماً فصلي على أهل أحد" كی روایت بخاري (الفّح ۲۰۹۳ طبع السّافیہ) اور مسلم (۲۹۵/۵۷ طبع السّافیہ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث شداد بن الهاد: "أن رجلا من الأعراب.." کی روایت نسائی (۲۰/۲۰۲۲ طبع المکتنة التجاریه)نے کی ہے،اوراس کی اسناد صحیح ہے۔

لوٹ کرمنبر پرآئے)۔حفیہ نے کہا: میت پرنمازاس کے اکرام واعزاز میں مشروع ہے، اور گناہ سے پاک بھی اس سے بے نیاز نہیں جیسے نبی اور بچہ۔

مالکیدگی رائے ہے کہ اس کوغسل نہیں دیا جائے گا، اور نہ نماز جنازہ پڑھی جائے گا، بلکہ بعض مالکیدنے ان دونوں کےحرام ہونے کی صراحت کی ہے<sup>(۱)</sup>۔

شافعیہ نے کہا: (۲) شہید کونسل دینا اور اس کی نماز جنازہ حرام ہے، اس لئے کہ قرآنی صراحت کے مطابق وہ زندہ ہے، نیز اس لئے کہ قرآنی صراحت کے مطابق وہ زندہ ہے، نیز اس لئے کہ حضرت جابر گی روایت میں ہے: ''ان النبی عَلَیْ اُم فی قتلی اُحد بدفنهم ولم یغسلوا ولم یصل علیهم'' (۳) قتلی اُحد بدفنهم ولم یغسلوا ولم یصل علیهم'' (۳) (رسول اللہ عَلِی ہے شہداء احد کے وفن کرنے کا حکم دیا، ان کونسل نہیں دیا گیا، آپ نے ان کی نماز جنازہ نہیں پڑھی اور آپ سے مروی ہے کہ حضور عَلِی ہے نے ان کی نماز جنازہ نہیں پڑھی اور آپ نے شہداء احد کے بارے میں فرمایا: ''زملو هم بدمائهم'' (۳) نے شہداء احد کے بارے میں فرمایا: ''زملو هم بدمائهم'' (۳)

جس کومشرکین کی جماعت نے تل کیا ہے اس کونسل دینا اور نماز جنازہ پڑھنا شاید اس مقصد سے ترک کیا گیا ہے کہ وہ اپنے زخموں کے ساتھ اللہ تعالی سے ملاقات کریں، اس لئے کہ دیث میں ہے کہ آپ علیہ نے فرمایا: "أن ریح الكلم ریح المسک

(۴) حدیث: "زملوهم بدمائهم" کی روایت نمائی (۵۸/۴ طبع المکتبة التجاریه) نے حضرت عبدالله بن تغلبه سے کی ہے، اوراس کی اسناصحیح ہے۔

واللون لون الدم "() (زخم کی مهک مشک کی خوشبو کی طرح ہوگ، اور رنگ خون کا رنگ ہوگا)۔اللہ تعالی کی طرف سے اعزاز واکرام پاکروہ نماز جنازہ سے بے نیاز ہیں، نیز اس میں باقی ماندہ مسلمانوں کے لئے تخفیف اور سہولت ہے، اس لئے کہ مشرکین کے شکر سے جنگ کرنے والے زخمی ہول گے۔ دشمن کے لوٹ آنے کا اندیشہ ہوگا، ان کا پیچھا کرنے کی تو قع بھی ہوگی، انہیں اپنے گھر والوں کی فکر ہوگی۔ اور گھر والوں کوان کی فکر ہوگی۔

اس کی حکمت: ان پرشہادت کے اثر کو باقی رکھنا اور ان کی تعظیم کرنا ہے کہ وہ مسلمانوں کی دعاہے بے نیاز ہیں (۲)۔

مروی ہے کہ رسول اللہ علیہ اللہ علیہ اللہ من قطرتین و أثرین قطرة من دموع في خشیة اللہ ، و قطرة دم تھراق في سبیل الله، أما الأثران فأثر في سبیل الله، و قطرة دم تھراق في سبیل الله، أما الأثران فأثر في سبیل الله، و أثر في فریضة من فرائض الله، (دو قطرول اوردونثانات سے بڑھ کراللہ تعالی کے زدیک کوئی چیز مجوب نہیں: ایک ان آنسوول کا قطره جواللہ کے ڈرسے ٹیکے، دوسراخون کا قطره جواللہ کے داستے میں بہایا جائے، رہ گئے دونشانات توایک نشان وہ ہے جواللہ کے داستے میں بہایا جائے، رہ گئے دونشانات توایک نشان وہ ہے جواللہ کے داستے میں ہو، دوسراوہ نشان جواللہ کے ذاستے میں ہو، دوسراوہ نشان جواللہ کے داستے میں ہو، دوسراوہ نشان جواللہ کے ذاشوں کی ادائیگی میں ہو)۔

جمہور حنابلہ کی رائے ہے کہ شہید کو فسل دینا حرام ہے، بیامام احمد سے ایک روایت ہے، البتہ بعض حنابلہ کی رائے ہے کہ بیامروہ

<sup>(</sup>۱) شرح الخرش ۱۲۰۷۲، حاشية الدسوقي على الشرح الكبير ار۳۲۵، شرح منح الجليل على مختصر خليل للشيخ مجمعليش ار ۱۳۱۲\_

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج اروسس

<sup>(</sup>۳) حدیث جابر: ''أن النبی عُلَیْ اُمر فی قتلی أحد بدفنهم......'' کی روایت بخاری (الفتح ۲۰۹ طبع التلفیه) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "أن ریح الكلم ریح المسک" كی روایت بخاری (افق ۲۰/۲ طبع السّلفیه) اورمسلم (۱۲۹۸–۱۲۹۹، طبع الحلبی) نے حضرت ابوہریرہ سے كی ہے۔

<sup>(</sup>۲) الأم اركس مغنى الحتاج اروس س-۳۵۰\_

<sup>(</sup>۳) حدیث: "لیس شیء أحب إلى الله من قطرتین ....." كی روایت ترمذی (۳) حدیث حسن فریب (۳) اطبح الحلبی ) نے حضرت ابوامامه سے كی ہے، اور کہا: حدیث حسن فریب

ہے، حنابلہ کے یہاں اصح روایت کے مطابق شہید پرنماز جنازہ نہیں پڑھی جائے گی، ان کے یہاں ایک روایت ہے کہ نماز جنازہ واجب ہے، بعض علماء حنابلہ اس کی طرف مائل ہیں، جیسے خلال، ابوالخطاب اور ابوبکر بن عبدالعزیز (جیسا کہ)''التنہیہ''میں ہے (۱)۔

جس شہید کے لئے عسل اور نماز جناز ہیں اس کا ضابطہ:

۵ – فقہاء کی رائے ہے کہ جس کو مشرکین جنگ میں قبل کردیں ، یا وہ میدان جنگ میں اس حال میں مردہ پا یا جائے کہ اس پرزخموں کا اثر یا خون ہواس کو خسل نہیں دیا جائے گا، اس لئے کہ شہداء احد کے بارے میں فرمان نبوی ہے: "زملو ہم بکلومہم و دمائھم ولا تغسلو ہم "(۲) (ان کو ان کے زخموں اور خون کے ساتھ لیسٹ دو، ان کو غسل نہ دو) ، اس میں حسن اور سعید بن میں ہے سواکسی کا اختلاف منقول نہیں (۳) ۔ مذکورہ بالا شہید کے علاوہ میں فقہاء کا اختلاف منقول نہیں (۳) ۔ مذکورہ بالا شہید کے علاوہ میں فقہاء کا اختلاف ہے: مالکیو شافعیہ کی رائے ہے کہ جو مسلمان کفار سے لڑائی کے دوران مرجائے اس کو خسل نہیں دیا جائے گا، خواہ اس کو کوئی کا فرقل کرے، یا کسی مسلمان کا ہم تھیا رفاطی سے اس کولگ جائے یا جو ان کی سوار کی سے گرجائے یا جانوراس کو روند دے اور وہ مرجائے یا لڑائی کے بعد جائے ، یا خوداس کا اینام تھیا رپیٹ کراس کولگ جائے یا لڑائی کے بعد مقتول ملے ، اور موت کا سبب معلوم نہ ہو،خواہ اس پرخون کا اثر ہویانہ مقتول ملے ، اور موت کا سبب معلوم نہ ہو،خواہ اس پرخون کا اثر ہویانہ مقتول ملے ، اور موت کا سبب معلوم نہ ہو،خواہ اس پرخون کا اثر ہویانہ مقتول ملے ، اور موت کا سبب معلوم نہ ہو،خواہ اس پرخون کا اثر ہویانہ مقتول ملے ، اور موت کا سبب معلوم نہ ہو،خواہ اس پرخون کا اثر ہویانہ مقتول ملے ، اور موت کا سبب معلوم نہ ہو،خواہ اس پرخون کا اثر ہویانہ مقتول ملے ، اور موت کا سبب معلوم نہ ہو،خواہ اس پرخون کا اثر ہویانہ مقتول ملے ، اور موت کا سبب معلوم نہ ہو،خواہ اس پرخون کا اثر ہویانہ ہو، مرب ہورت ، آزاد ، غلام ، اور بالغ و بچر میں کوئی فرق نہیں (۳)۔

حنفیہ نے کہا: جس مسلمان کو دھار دار آلہ سے ناحق قتل کیا جائے اور وہ پاک وبالغ ہو، اس کے قتل میں کوئی مالی عوض واجب نہ ہو، اس کو نسل نہیں دیا جائے گا، لیکن اگر وہ جنبی ہو یا بچہ ہو، یا اس کے قتل میں دیت واجب ہوتو اس کو نسل دیا جائے گا، اور اگر وہ میدان جنگ میں مردہ پایا جائے اور اس پرزخم کا اثریا خلاف معمول مقام پر خون ہو، جیسے آئکھ میں تو اس کو نسل نہیں دیا جائے گا۔

اگرخون الیی جگہ سے نکلے جہاں سے عادیاً اکثر بلاکسی آفت کے نکلتا ہے جیسے ناک، پیچیے کاراستہ،اور آ گے کاراستہ تواس کونسل دیا جائے گا، حفیہ کے نز دیک شہید کوشس دینے میں اصل (ضابطہ) بیہ ہے کہ ہر وہ شخص جو حربیوں یا باغیوں یا رہزنوں سے جنگ میں قتل کیا جائے بعنی قتل کی نسبت رشمن کی طرف ہو، وہ شہید ہوگا،خواہ دشمن نے براہ راست مارا ہویااس کا سبب بنا ہو، اور جوکسی ایسے سبب سے مارا جائے جس کاتعلق دشمن سے نہ ہو وہ شہیز نہیں ہوگا ،لہذاا گروہ اپنی سواری سے دشمن کی طرف سے جانورکو بدکائے بغیر گرجائے یاکسی مشرک کا جانور بدک کر بھاگے، اس پر کوئی سوار نہ ہو، اور وہ کسی مسلمان کوروند دے، یا کوئی مسلمان وشمن پرتیر چلائے، جوکسی مسلمان کولگ جائے، یا مسلمان بھاگے اور دشمن ان کوکسی خندق یا آگ میں کودنے برمجبور کردے، یامسلمان اینے چاروں طرف ''حسک'(ا) بچھادیں، اور بھاگتے ہوئے یا کفار پرحملہ کے دوران اس پر چلے جائيں اور مرجائيں تو ان كوغسل ديا جائے گا، اسى طرح اگر كوئي مسلمان وشن کے قلعہ پر چڑھ جائے تا کہ مسلمانوں کی خاطر اس کا دروازہ کھول دے، کین اس کا یاؤں پھسل جائے، اور وہ مرجائے تو

<sup>(</sup>۱) الإنصاف في مسائل الخلاف للمر داوى ار ۳۹۹–۵۰۰ طبع اول ، المغنى ۳۹۳۰۲

<sup>(</sup>۲) حدیث: "زملوهم....." کی تخریج نقره نمبر ۴ میں گذر چی۔

<sup>(</sup>۳) فتح القدير ۲/۲ ۱۰ الفتادى الهنديه ار ۱۹۷۷ مواهب الجليل ۲/۲ ۲۳ ، روضة الطالبين ۲/ ۱۱۸ المجموع ۵/ ۲۷۰ المغنى ۲/ ۵۲۸ ،الإ نصاف ۹۸/۲ ۳۹۸\_ ا

<sup>(</sup>۴) المجموع ۲۷۰/۵،روضة الطالبين ۱۸/۱۱،مواہب الجليل ۲۴۷–۲۴۷\_

<sup>(</sup>۱) الحسك: لوہے كے كانٹے جن كولشكر كے چاروں طرف ڈال دیا جاتا ہے اور گھوڑوں كے گزرنے كی جگہوں پر بچھا دیا جاتا ہے، جوان كے كھروں ميں دھنس جاتے ہیں۔

اس کونسل دیاجائے گا<sup>(۱)</sup>۔

حنابلہ نے کہا: شہید کونسل نہیں دیا جائے گا، خواہ وہ مکلّف ہویا نہ ہو، الا ہے کہ وہ جنبی ہویا حیض یا نفاس والی عورت ہو جوا پنے حیض یا نفاس سے پاک ہو چک ہو، اورا گرمسلمان اپنے جانور سے گرجائے یا اس حال میں مردہ پایا جائے کہ اس پر کوئی اثر نہ ہو، یالڑائی میں کسی او نجی جگہ سے گرجائے یا جانوراس کو مارد ہے اور وہ مرجائے ، یا اس کا اپنا تیرالٹ کرلگ جائے توان تمام حالات میں مذہب میں 'صحح'' یہ ہے کہ اس کونسل دیا جائے گا، شرطیکہ بیر شمن کے فعل سے نہ ہو، اور جو ناحق مارا ہوا وغیرہ، اس کو جنگ کے شہید کے ساتھ لاحق کیا جائے گا، اور مارا ہوا وغیرہ، اس کو جنگ کے شہید کے ساتھ لاحق کیا جائے گا، اور مارا ہوا وغیرہ، اس کو جنگ کے شہید کے ساتھ لاحق کیا جائے گا، اور مارا ہوا وغیرہ، اس کو جنگ کے شہید کے ساتھ لاحق کیا جائے گا، اور مارا ہوا وغیرہ، اس کو جنگ کے شہید کے ساتھ لاحق کیا جائے گا، اور مارا ہوا وغیرہ، اس کو جنگ کے شہید کے ساتھ وال تی کیا ہو امام احمد سے اصح روایت کے مطابق اس کونسل نہیں دیا جائے گا۔ اس کونسل دیا جائے گا۔

اس کے علاوہ جن لوگوں کے بارے میں آیا ہے کہ وہ شہید ہیں مثلا: ڈوب کر مرنے والا، پیٹ کے عارضہ سے مرنے والا، ولادت میں مرنے والی عورت وغیرہ، بی آخرت کے شہید ہیں، لیکن ان کو با تفاق فقہا عنسل دیا جائے گا<sup>(۳)</sup>۔

### شهيد سينجاست كوزائل كرنا:

۲ - مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ اگر شہید کے اوپر شہادت کے خون کے علاوہ کو کی نجاست ہوتو اس کو دھود یا جائے گا، اگر چہاس کی وجہ سے شہادت کے خون کو زائل کرنا پڑے، اس لئے کہ نجاست، عبادت کا اثر نہیں، شافعیہ کے یہاں ایک قول کے مطابق: اگر

(۳) المجموع ۲۷۰/۸ روضة الطالبين ۲ر ۱۱۸،مواہب الجليل ۲۴۲۸۲ م

نجاست کے دھونے کے لئے شہادت کے خون کوزائل کرنا پڑتو نجاست نہیں دھوئی جائے گی (۱)۔ اور بیگزر چکا ہے کہ حنفیہ کے نزدیک شہید کے اوپر سے نجاست کودھودیا جائے گا۔

### معرکه میں لگے زخم کے سبب شہید کی موت:

2- مُر سَن : اليه شخص جو جنگ ميں زخى ہوجائے ، اور اس ميں پائدار زندگى باقى ہو، پھر اس كا انقال ہوجائے تو اس كو خسل ديا جائے گا، اگر چه بيقطعى طور پر معلوم ہوكداس كے زخم سے اس كى موت واقع ہوئى ہے (۲)۔

تفصيل اصطلاح ''ارتثاث''جلد سميس ديكھيں۔

### شهير كوكفن دينا:

۸ - کفار کے ساتھ جنگ میں شہید ہونے والے کو عام مردوں کی طرح کفن نہیں دیا جائے گا، بلکہ اس کے جسم سے آلات جنگ اتار نے کے بعداس کے انہی کیڑوں میں اس کو فن کردیا جائے گا جو اس پر میدان جنگ میں تھے،اس لئے کہ حدیث ہے:"زملو هم بدمائهم، وفی روایة: فی ثیابهم" (ان کو ان کے خون کے ساتھ لیٹ دو،اورایک روایت میں ہے:ان کے کیڑوں کے ساتھ لیٹ دو،اورایک روایت میں ہے:ان کے کیڑوں کے ساتھ لیٹ دو)اس کی تفصیل اصطلاح:"تکفین" فقرہ ۱۳ میں ہے۔

### شهيد كودن كرنا:

9 - سنت طریقه پیهے که شهداء کوانهی جگهوں پر دفن کیا جائے جہاں وہ

<sup>(</sup>۱) الفتاوى الهندية الر١٤٤ \_

<sup>(</sup>۲) الانصاف ۱/۲-۵-۲-۵اوراس کے بعد کے سفحات۔

<sup>(</sup>۱) أسنى المطالب الرام الله الطالبين ٢/ ١٢٠، الإنصاف ٢/ ١٩٩٠، مواهب الجليل ٢/ ٢/ ٢٠٠٠

<sup>(</sup>۲) أسنى المطالب اله ۳۱۵، الإنصاف ۲۷۲،۵۰ رد المحتار الر ۲۱۰، مواهب الجليل ۲۴۸۸۲

شہید ہوئے ہیں، وہاں سے دوسری جگہ منتقل نہ کیا جائے، اس لئے کہ جنگ احدے موقع پر بعض لوگوں نے اپنے شہداء کو مدینہ منتقل کر دیا تو حضور علیقی کے منادی نے آواز لگائی کہ ان کو ان کی شہادت کی جگہوں پر واپس لے چلو(۱)۔

ایک سےزا کدشہداءکوایک قبر میں فن کرنا:

او یا تین آ دمیوں کوایک قبر میں دفن کرنا جائز ہے،اس لئے کہ رسول اللہ عقیقہ شہداء احد میں سے دو دوکوایک کیڑے میں لیسیٹ

وية پر پوچهة: "أيهم أكثر أحذا للقرآن؟ فإذا أشير له إلى أحدهما قدمه في اللحد وقال: أنا شهيد على هؤلاء يوم القيامة، وأمر بدفنهم في دمائهم ولم يصل عليهم ولم يغسلهم "(ا) (كسكوقرآن زياده يادتها؟ جبآ پكو بتايا جاتا تو آپ اس كوقبر مين پهلے ركھتے تھ، اور فرماتے: مين قيامت كدن ان لوگوں پرگواه بول گا، آپ نے مم ديا كمان كواسى طرح خون لگا بوا وفن كرديا جائے، خان پرنماز پڑھى اور خان كوشل ديا)۔

حضرت عبدالله بن عمر و بن حرام اور عمر و بن جموح کوایک قبر میں دون کیا گیا، اس لئے کہ دونوں میں خاص محبت تھی، اور حضور علیہ فی فرمایا: "ادفنوا هذین المتحابین فی الدنیا فی قبر واحد" (۲) دنیا میں ان دو محبت کرنے والوں کوایک قبر میں دفن کرو)۔ اس کی تفصیل اصطلاح "دفن" فقر در ۱۲ میں ہے۔

<sup>(</sup>۱) البدائع ار۳۴۴، این عابدین ار ۱۹۰۰، جوابر الإکلیل ارااا، القلیو بی ۱/۱۳۹، روضة الطالبین ۲/۱۰-۱۳۱، لمغنی ۲/۹-۵۳۲،۵۳۱، القلیو بی

<sup>(</sup>۲) حدیث جابر: "بینا أنا فی النظارین " کی روایت احمد (۳۹۸/۳ طبع المیمنیه) نے کی ہے، اوراس کی اسناد حسن ہے۔

<sup>(</sup>۲) زادالمعاد فی مدی خیر العباد ۱۰۹/۲ طبع ۱۳۹۰ هه ۱۹۷۰، البدائع ۱۸۱۱، الرواس، ۱۱۲۵، البدائع ۱۸۱۱، الروضه ابن عابدین ۱۸۹۱، الدسوقی ۱۲۲۱، جوابر الإکلیل ۱۸۱۱، الروضه ۱۳۸/۳، کشاف القناع ۲ر ۱۸۲۳، المغنی ۲ ۸ ۵۲۳.

حدیث: "ادفنوا هذین المتحابین فی الدنیا" کی روایت ابن سعدنے طبقات (۵۲۲/۳ طبع بیروت) میں کی ہے، اس کی اسناد حسن ہے۔

لله ولکتابه ولرسوله ولأئمة المسلمین وعامتهم"() (دین فیرخواہی ہے، دریافت کیا گیا: کس کے لئے؟ آپ نے فرمایا: اللہ کے لئے، اس کی کتاب کے لئے، اس کے رسول کے لئے، مسلمانوں کے حاکموں اور عام مسلمانوں کے لئے)۔

### شرع حکم:

سم - شوری کے بارے میں (بحثیت شوری) علماء کی دوآ راء ہیں: اول: واجب ہے: بیتول نووی، ابن عطیه، ابن خویز منداداور رازی کی طرف منسوب ہے۔

ان حضرات کا استدلال اس فرمان باری سے ہے:

"وَشَاوِرُهُمْ فِي الْأَمْرِ فَإِذَا عَزَمُتَ فَتَوَكَّلُ عَلَى اللّهِ، إِنَّ اللّهَ يُحِبُّ الْمُتَوَكِّلِيْنَ" (اور ان سے معاملات میں مشورہ اللّه يُحِبُ الْمُتَوَكِّلِيْنَ" (بار ان سے معاملات میں مشورہ لیت رہے ،لیکن جب آپ پختہ ارادہ کرلیس تو اللہ پر بھروسہ رکھتے ہیں )۔ فرمان بیشک اللّه ان سے محبت رکھتا ہے جواس پر بھروسہ رکھتے ہیں )۔ فرمان باری: "وَ شَاوِرُهُمْ" میں امر کا ظاہر وجوب کا متقاضی ہے، حضور باری: "وَ شَاوِرُهُمْ وَرحقیقت آپ کی امت کو مشورہ کا حکم دینا ہے، تا کہوہ آپ کی پیروی کر ہے، اور اس میں کوئی عیب نہ سمجھے، اسی طرح اللہ تعالی نے ایسے لوگوں کی تعریف میں فرمایا: "و أمو هم شوری ایش ہے، شوری کر ہے، اور اس میں فرمایا: "و أمو هم شوری بین ہے، ایس کے)۔

ابن خویز منداد نے کہا: حکمرانوں پر واجب ہے کہ علاء سے
ان دینی امور میں جن کی ان کو واقفیت نہیں، یا جن میں اشتباہ ہے،
جنگ سے متعلق امور میں لشکر کے سرداروں، اور مصالح سے متعلق

## شوري

#### تعريف:

ا- "شورى" لغت ميں كہا جاتا ہے: "شاورته في الأمر واستشرته" (ميں نے اس سے بات كى تاكه اس كى رائے معلوم كروں)، اور استشاره: مشوره طلب كرنا، اور أشار عليه بالرأي وأشار يشير: رائے دينا، اور 'أشار إليه باليد "اشاره كرنا ہے (ا)

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-رائے:

۲- رأى: عقل، تدبيراوراعقاد ب، اور رجل ذو رأي: صاحب بصيرت اورامور كاما هرب (۲) -

#### ب-نفيحت:

۳۷ - نصیحت: اخلاص، سچائی، مشورہ اور ممل ہے۔

نصحت لزید، أنصح نصحا و نصیحة: بیلغت فصیح <sub>(۳)</sub>

مديث مي ب: " الدين النصيحة قالوا: لمن؟ قال:

<sup>(</sup>۱) حدیث: "المدین النصیحة" کی روایت مسلم (۱/ ۲۴ ک طبع انحلی) نے حضرت تمیم الداری سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ آل عمران ر۱۵۹ ـ

<sup>(</sup>۳) سورهٔ شوری *ر* ۳۸\_

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، المصباح المنير ماده: "شور" ـ

<sup>(</sup>٢) لسان العرب ماده: "رأى"، المصباح المعير ماده: "روى" \_

<sup>(</sup>س) لسان العرب المصباح المنير ماده: (ونصح، " ـ

امور میں سربرآ وردہ لوگوں سے، اور ملک کے مصالح اور اس کی تغمیر و ترقی سے متعلق امور میں نمایاں کا تبین ووزراء، اور گورنروں سے مشورہ کریں۔

ابن عطیہ نے کہا: '' شوری، شریعت کے قواعد، اور لازمی احکام میں سے ہے، جواہل علم و دین سے مشورہ نہ کرے اس کومعزول کرنا واجب ہے، اس مسلم میں کوئی اختلاف نہیں''(۱)۔

شوری کے حکم کو خض صحابہ کرام کی طیب خاطر، اوران کی حیثیت کو بلند کرنے کے لئے سمجھنا درست نہیں، اس لئے کہا گرانہیں معلوم ہوتا کہ زیر بحث مسکلہ میں درست رائے معلوم کرنے کے لئے ان کی پوری کوشش صرف کرنے کے باوجودان کا مشورہ مقبول نہ ہوگا اوراس پر عمل نہیں کیا جائے گا تو اس میں نہ ان کے لئے طیب خاطر ہوتا نہ اس سے ان کی حیثیت بڑھتی، بلکہ ان کویہ بتلا کر کہ ان کا مشورہ مقبول نہیں ہوگا ان کو وحشت میں ڈالنا ہوتا (۲)۔

دوم: مندوب ہے، یہ تول: قادہ ،ابن اسحاق ، شافعی اور رہیے کی طرف منسوب ہے۔

ان حضرات کا استدلال میہ ہے کہ حضور علیہ کے جنگی تدبیروں اور دیمن سے مڈبھیڑ کے وقت صحابہ کرام سے مشورہ کا حکم دینا ان کی دل جمعی، ان کی حیثیت کو بلند کرنے، اور دین سے ان کو مانوس رکھنے کے لئے تھا، حالانکہ اللہ تعالی نے وحی کی برکت سے آپ کو ان کی رائے سے بے نیاز کر دیا تھا۔

عرب سرداروں سے جب کسی چیز میں مشورہ نہیں کیا جاتا تھا تو ان کوانتہائی گراں گذرتا تھا، اس لئے اللہ تعالی نے اپنے نبی کوصحابہ

کرام سے مشورہ کا حکم دیا تا کہ آنہیں معلوم ہوکہ آپ ایک گا اکرام واعزاز کرتے ہیں اور اس طرح ان کے دل سے کینہ و کدورت نکل جائے گی، لہذا آیت میں '' امر'' استحباب پر محمول ہے، جسیا کہ اس فرمان نبوی میں ہے: ''البکو تستأمر '' (ایعنی کنواری سے اس فرمان نبوی میں اجازت لی جائے گی)، اور اگر باپ اس کو نکاح پر مجبور کردے تو بھی جائز ہے، البتہ بہتر یہ ہے کہ اس سے اجازت لے کے، اور اس سے مشورہ کر لے تا کہ اس کواطمینان ہو، اسی طرح یہاں بھی ہے (۲)۔

### حضور عليه كحق مين مشوره كرنے كاحكم:

۵-حضور الله کی خصوصیات شار کرنے کے ذیل میں فقہاء نے لکھا ہے کہ آپ کے حق میں ایک واجب خصوصیت بیہ ہے کہ معاملات میں ایخ گھر والوں اور صحابہ سے مشورہ لیں ،اس لئے کہ فرمان باری ہے: "و شاور هم فی الأمر "(اور ان سے مشورہ لے کام میں) مشورہ لینا آپ کی واجب خصوصیت میں سے ہے، اس کی وجہ (حالا نکہ آپ کے علاوہ دوسر سے امراء و حکام پر بھی مشورہ لینا واجب ہے کہ بیر آپ کے علاوہ دوسر سے کمال علم ومعرفت کے باوجودواجب ہے۔

صحابہ کرام ہے آپ کے مشورہ کرنے میں حکمت ہیں ہے: آپ کے بعد حکمراں اس پڑمل کریں، بیاس لئے نہ تھا کہ اس ہے آپ کو کوئی نئی معلومات یا حکم حاصل ہوگا، کیونکہ وی کی برکت سے آپ

<sup>(</sup>۱) تفییر القرطبی ۲۳۹۷، احکام القرآن للجساس ۴۸۷۲، تفییر الفخر الرازی ۱۷۷۹، مواہب الجلیل ۳۹۵۳–۳۹۹، بدائع السلک فی طبائع الملک ۱۲۹۵۔

<sup>(</sup>۲) احكام القرآن لجصاص ۲ م ۹ م \_

<sup>(</sup>۱) حدیث: "البکو تستأمو" کی روایت مسلم (۱۰۳۷/۲ طبع الحلهی) نے حضرت ابن عباس سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) تفسيرالفخرالرازي ۹۷/۹ ، تفسير القرطبي ۶۸٬۴۵۰، احکام القرآن للجصاص ۲ر ۸.۴

<sup>(</sup>۳) سورهٔ آلعمران ر۱۵۹\_

علیسهٔ ان کے مشورہ سے بے نیاز سے ، نیز ان سے مشورہ لینے میں ان کی دلجوئی ، ان کی حیثیت کو بلند کرنا ، اور دین سے ان کو مانوس کرنا ہے ، حضرت ابو ہریرہؓ نے فرمایا: "ما رأیت من الناس أحداً أكثر مشورة الأصحابه من رسول الله علیسهٔ "(۱) (میں نے کسی کونہیں دیکھا جو حضور علیسهٔ سے زیادہ اپنے ساتھیوں سے مشورہ کرتا ہو)۔

۲ - فقہاء کا اس بات پر اتفاق ہے کہ آپ علیہ کے مشورہ کامحل وہ مسکلہ ہے، جس میں کوئی نص وار دنہ ہو، اس لئے کہ مشاورت ایک طرح کا اجتہاد ہے اور جہال نص ہوو ہاں اجتہاد نہیں۔

ان کے علاوہ آپ علیہ کی مشاورت کامحل صرف یہ ہے کہ آپ جنگ اور دوسرے اہم امورجن کے بارے میں لوگوں کے درمیان کوئی تھم موجو نہیں رائے لیں، لیکن جن امور کے متعلق لوگوں کے درمیان کوئی تھم ہے تو آپ اس میں مشورہ نہیں کریں گے، اس لئے کہ مشورہ سے معلومات کی جاتی ہیں، اور نازل شدہ احکام کا حضور لئے کہ مشورہ سے معلومات کی جاتی ہیں، اور نازل شدہ احکام کا حضور علیہ سے زیادہ علم کسی کے پاس نہیں ہوگا، اس لئے کہ فرمان باری ہے: "وَ أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ اللّٰهُ کُورَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ "(۲) (اورہم نے آپ پر بھی یہ نے سے نامہ اتاراہے تا کہ آپ لوگوں پر ظاہر کردیں جو کچھان کے پاس بھیجا گیاہے)۔

البنة احكام كے علاوہ ميں تو ہوسكتا ہے كہ لوگوں كواپنے مشاہدہ سے ياس كرايياعلم حاصل ہو جوحضور اللہ كا كونہ پنچا ہو، اور بہت سے واقعات ميں ثابت ہے كہ آپ اللہ اللہ اللہ اللہ علی تقام مامور جن ميں كوئى حكم نہيں تقاصحابہ سے مشورہ كيا، اور حضور اللہ اللہ الذات كے مسكلہ ميں

صحابہ سے مشورہ کیا، حالال کہ وہ ایک دین امر ہے۔ چنانچہ حضرت این عمر سے روایت ہے: "کان المسلمون حین قدموا الممدینة یجتمعون فیتحینون الصلاة لیس ینادی لها، فتکلموا یوما فی ذلک، فقال بعضهم: اتخذوا ناقوسا فتکلموا یوما فی ذلک، فقال بعضهم: بل بوقا مثل قرن مثل ناقوس النصاری، وقال بعضهم: بل بوقا مثل قرن الیهود، فقال عمر: أولا تبعثون رجلا ینادی بالصلاة؟ فقال رسول الله عمر: أولا تبعثون رجلا ینادی بالصلاة؟ (مملمان جب مدینة آئے تو نماز کے لئے یو نهی جمع موجاتے تھے، اور نماز کا انظار کرتے تھے، نماز کے لئے اذان نہیں ہوتی تھی، ایک دن انہوں نے اس کے بارے میں گفتگو کی، بعض کہنے لگے: نصاری کے گھنٹہ کی طرح ایک گھنٹہ بنالو، اور بعض نے کہا: بلکہ یہود یوں کے رستگھا کی طرح ایک گھنٹہ بنالو، اور بعض نے کہا: بلکہ ایسا کیوں نہیں کرتے کہ ایک آئی طرح ایک گوئیج دوجونماز کے لئے پکارد یا کے لئے اذان دے دو)۔

ات طرح يروايت ب: "أنه أراد مصالحة عيينة بن حصره حصن الفزارى والحارث بن عوف المرى، حين حصره الأحزاب فى الخندق على أن يعطيهم ثلث ثمار المدينة، ويرجعا بمن معهما من غطفان عنه، فاستشار سعد بن معاذ وسعد بن عبادة فقالا له: يا رسول الله! أمراً تحبه فنصنعه أم شيئا أمرك الله بل لا بدلنا من العمل به أم شيئا تصنعه لنا؟ قال: بل شىء أصنعه لكم، فأشارا عليه ألا يعطيهما فلم يعطهما شيئاً "(٢) (حضور عيالية في غروه

<sup>(</sup>۱) حدیث: "مارأیت من الناس أحدًا أكثر مشورة لأصحابه من رسول الله عُلَيْكُ" كى روایت این البی حاتم نے كی ہے، جبیبا كه الدرالمنثور للسیوطی (۳۵۹ طبع دارالفكر) میں ہے۔

<sup>(</sup>۲) سور مخل ر ۴۴ ـ

<sup>(</sup>۱) حدیث ابن عر: "کان المسلمون حین قدموا المدینة....." کی روایت بخاری (الفتح ۲/۷۷ طبع السّلفیه) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>٢) مديث: "أنه أراد مصالحة عيينة بن حصن الفزارى و الحارث

خندق کے موقع پر جب تمام گروہوں نے مسلمانوں کو گھر لیاتھا، مدینہ کا تہائی کھل دینے کی شرط پر عیدنہ بن حصن فزاری اور حارث بن عوف المری کے ساتھ مصالحت کرنی چاہی کہ وہ اپنے غطفانی حامیوں کو لئے کروا پس چلے جائیں، اور آپ نے سعد بن معاذ اور سعد بن عبادہ سے مشورہ کیا توان دونوں حضرات نے عرض کیا: کیا یہ کوئی الیمی بات ہے جو آپ کو لیند ہے اس لئے ہم اس کو انجام دیں، یا یہ کہ اللہ نے اس کا آپ کو گھم دیا ہے، جسے بجالانا ہمارے لئے ضروری ہے، یا آپ اس کا آپ کو گھم دیا جا ہم دینا چاہتے ہیں؟ آپ نے فرمایا: تمہاری خاطر انجام دینا چاہتا ہوں تو ان دونوں حضرات نے آپ علی ہے کو مایا: تمہاری مشورہ دیا کہ انہیں یہ دیں، چنانچہ آپ علی ہے نے آب بی گھ نہ مشورہ دیا کہ انہیں یہ دیں، چانچہ آپ علی ہے انہیں کھی نہ

اس طرح حدیث ہے: "استشار فی أساری بدر، فأشار أبوبكر بالفداء، وأشار عمر بالقتل، فعمل النبی عَلَیْ الله عنه "(ا) (بدر کے قیدیوں کے بارے بیل حضور عَلِی فی مشورہ طلب فرمایا تو حضرت ابوبکر نے فدیہ قبول کرنے کا مشورہ دیا، اور حضرت عمر نے قتل کردیے کا، آپ عَلی فی نے حضرت ابوبکر کی رائے پر عمل فرمایا)۔ یہ مشورہ انفال کی آیت "ماکان لنبی أن یکون له أسری حتی یشخن فی الأرض "(۲) (نبی کی شان کے لائق نہیں کہ اس کے قیدی (باقی) رہیں جب تک وہ زمین میں ایچھی طرح خوزیزی نہ کرلے) کے رہیں جب تک وہ زمین میں ایچھی طرح خوزیزی نہ کرلے) کے

نيز روايت ع: "ولما نزل النبي عُلْكِ منزله ببدر قال له الحباب بن المنذر: يا رسول الله! أرأيت هذا المنزل؟ أمنزل أنزلكه الله ليس لنا أن نتقدمه ولا نتأخر عنه؟ أم هو الرأي والحرب والمكيدة، قال: إن هذا ليس لنا بمنزل، فانهض بالناس، حتى نأتى أدنى منزل من القوم فننزله ثم نغوّر ماوراء ٥ من القُلُب، ونبني لک حوضاً فنملأه ماء، ثم نقاتل الناس، فنشرب ولا يشربون، فقال عَلَيْكُمْ: لقد أشترت بالرأي"(١) (جب حضور عَلِيْكُ نَي برر میں ایک جگہ پڑاؤ ڈالا تو حماب بن منذر نے کہا: اے اللہ کے رسول! میہ بتائیں کہ یہاں بڑاؤ ڈالنے کا حکم اللہ کی طرف سے نازل مواہے، جس میں ہمارے لئے آگے بڑھنے یا پیچھے سٹنے کی گنجائش نہیں؟ یارائے ، جنگ اور تدبیر کے لحاظ سے ہے؟ آپ نے فرمایا: رائے، جنگ اور تدبیر کے لحاظ سے ہے، توانہوں نے کہا: یہاں پڑاؤ ڈالنا ہمارے لئے ٹھیک نہیں، لوگوں کو لے کر اٹھیں تاکہ ہم لوگ مشرکین سے قریب ترین جگہ پنچ کریٹراؤ ڈالیں، پھراس کے پیچے جتنے کویں ہیں، ان میں اتر کر خراب کردیں، آپ کے لئے ایک حوض بنا کراس میں یانی بھردیں گے، پھران لوگوں سے لڑیں گے، اب ہم یانی پی سکیس گے، اور وہ نہیں پی سکیس گے، حضور علیقہ نے فرمایا: واقعی تم نے مناسب رائے دی ہے )۔

واقعہ افک میں آپ نے حضرت علی واسامہ ﷺ ہے مشورہ کیا، صدیث میں ہے کہ آپ نے (منبر پر کھڑے ہوکر) فرمایا:"ما تشیرون علی فی قوم یسبون أهلی؟ ما علمت علیهم إلا

نازل ہونے سے بل ہواتھا۔

<sup>(</sup>۱) حدیث "نزول منزله ببدر و استشارته الحباب ....." کی روایت ابن بشام نے اپنی السیر ق (۲۰۰۲ طبح الحلمی ) میں ابن اسحاق سے ایی سندسے کی ہے جس میں انقطاع ہے۔

<sup>=</sup> ابن عوف الممرى ...... كى روايت ابن اسحاق نے سيرة ميں زہرى سے مرسلاً كى ہے جيسا كه البداية والنها بيلا بن كثير (۱۰۴ م ۱۰۹ – ۱۰۵ طبع مطبعه سعاده) ميں ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "استشار فی أساری بدر ....." کی روایت مسلم (۱۳۸۵ طبع الحلی ) نے حضرت عمر بن خطاب سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ انفال ۱۷۷ ـ

خیرا''(۱) (تم لوگ ان لوگوں کے بارے میں کیارائے دیتے ہو جو میرے گھر والوں کو برا بھلا کہتے ہیں، مجھے تو ان کے بارے میں صرف بھلائی کاعلم ہے)۔ بیسورہ نور میں حضرت عائشہ کی براءت کے نزول سے قبل کاواقعہ ہے (۲)۔

#### قضامیں مشورہ کرنا:

ے - جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ دربیش واقعات میں اگر اشتباہ ہو، اور فیصلہ کی صورت ظاہر نہ ہوتو قاضی کے لئے مشورہ کرلینا مستحب ہے۔

قضا میں محل مشورہ وہ مسائل ہیں جن میں فقہاء کے الگ الگ اقوال ہوں، اوراجتہاد کے تحت آنے والے وہ مسائل جن میں ان کی آراء میں تعارض ہو۔

جو حکم نص یا اجماع یا قیاس جلی کے سبب معلوم ہوتو اس میں مشورہ کرنے کا دخل نہیں، مالکیہ کے یہاں ایک قول ہے: اگر قاضی مجتهد نہ ہوتو اس کو حکم دیا جائے گا کہ اجتہادی مسئلہ میں کسی ایسے خص سے مشورہ لئے بغیر فیصلہ نہ کرے جس کے لئے اجتہاد کرنا جائز ہو۔

استحباب کے قول کے مدنظر قاضی اپنے مشیروں کے مشورہ کا پابند نہیں، لہذااگر وہ اپنے اجتہاد پر فیصلہ کردے تو کسی کو اس پر اعتراض کرنے کاحق نہیں، اس لئے کہ اعتراض کرنے میں قاضی کے خلاف جرأت بے جاہے، اگر چہاعتراض کرنے والے کااجتہاد قاضی

کے اجتہاد کے مخالف ہو، البتہ اگر قاضی کتاب اللہ یا حدیث کی کسی نص یا اجماع کے خلاف فیصلہ کرے تو اس پراعتراض ہوگا، اس لئے کہ اس حالت میں اس کے فیصلہ کو توڑنا واجب ہوگا، قاضی موافق وخالف دونوں طرح کے فقہاء سے مشورہ لے گا، ان سے ان کے دلائل معلوم کرے گا، تا کہ ہرایک کی دلیل سے واقف رہے، اور اس کا اجتہاد زیادہ درست ہو(۱)۔

اگر قاضی کا اجتہاد کسی نتیج پرنہ پنیچے اور واقعہ میں اختلاف واشکال برقراررہے تو دوسرے شہر کے فقہاء کوخطوط تحریر کرے گا،اس لئے کہ شرعی واقعات میں تحریر کے ذریعہ مشورہ لینا پرانی سنت ہے(۲)۔

#### مشوره دینے میں مشیر کا فرض:

۸-جس سے مشورہ لیا جائے اس پرضروری ہے کہ وہ سچا مشورہ دے،

اس لیے کہ فرمان نبوی ہے: "المستشار مؤتمن "" (جس سے
مشورہ لیا جائے وہ امین ہے)، نیز فرمان نبوی ہے: "الدین

النصیحة "(۴) (دین فیرخواہی ہے)۔

مشورہ خواہ ذاتی امور میں لیا جائے یا کسی اور کے بارے میں برابر ہے، وہ خوبیاں اور برائیاں بیان کردے، اسی طرح شرعی اور

<sup>(</sup>۱) حاشية الجمل ۲۵،۷۵ الشرقادى على التحرير ۲ر ۱۳۹۳، حاشية القليوبي المرح به ۲۰۱۳، مطالب اولى المرح به ۲۰۱۳، مطالب اولى النهى ۲۸،۷۹، مطالب اولى النهى ۲۸،۷۸، ماشيد بن عابدين ۱۳،۷۳۰ سـ

<sup>(</sup>۲) حاشیها بن عابدین ۱۳۰۳ س

<sup>(</sup>۳) حدیث: "المستشار مؤتمن" کی روایت ترندی (۵۸۵ طبع الحلی) اور حاکم (۱۸۳۳ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے حضرت الوہریرہ سے کی ہے، حاکم نے اس کوچیج قرار دیا ہے اور ذہبی نے اس کی موافقت کی ہے۔

<sup>(</sup>۴) حدیث کی تخ یج نقره نمبر ۳میں گذر چکی۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "ماتشیرون علی فی قوم یسبون أهلی....." کی روایت بخاری(الفتح ۱۳۰۲/۳۸ طبع التلفیه) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) مطالب اولى النبى ۱۱۵۵، الخصائص للسيوطى ۲۵۲/۳، حاشية الدسوقى ۲۲/۲۲، حاشية الدسوقى المراتب ۱۲/۲ ، احكام القرآن للجصاص ۲۹/۲ - ۵۰ تهذيب الرياسه وترتيب السياسه للقلعى ۱۷۸ - ۱۸۱۱، نهاية المحتاج ۲/۵۷۱، روضة الطالبين ۲/۷، الحطاب ۳۵/۳ و ۳۵/۳ الخرشی ۱۵۸/۳

عرفی عیوب کوبھی بیان کردے۔

اگر برائیوں کو بیان کرنے کا مقصد خیرخواہی ہوتو ان کا ذکر کرنا حرام غیبت میں داخل نہیں۔

یچکم ان تمام مسائل کوعام ہے جس کا مقصد اجتماعیت ہو، مثلاً: نکاح، سفر، شرکت ، مجاورت (پڑوسی بننا)، امانت رکھنا، کسی سے روایت نقل کرنا، اور اس سے پڑھنا(۱)۔

برائیوں کے ذکر کرنے کے حکم میں فقہاء مذاہب کے یہاں تفصیل ہے، جس کی وضاحت حسب ذیل ہے:

ما لکیہ نے کہا: جس سے کوئی مردکسی عورت سے شادی کرنے کا مشورہ لے تواس کے لیے جائز ہے کہ عورت کے جوعیوب اس کو معلوم ہیں ان کو بیان کردے تا کہ مرداس سے احتر از کرے، اور جس سے کوئی عورت کسی مرد سے شادی کے لئے مشورہ لے، اس کے لئے جائز ہے کہ اس مرد کے جوعیوب اس کو معلوم ہیں عورت کو بتادے تا کہ وہ اس سے احتر از کرے۔

مشیر کے لئے برائیاں بیان کرنااس وقت جائز ہے جب کہاس مشیر کے علاوہ دوسر بے لوگ بھی مسئول عنہ (جس کے متعلق سوال کیا گیا ہے) کے حال سے واقف ہوں، ورنہ بیان کرنا واجب ہوگا، اس لئے کہ بیمسلمان بھائی کی خیرخواہی کے باب سے ہے، ایک قول ہے: اس پر برائیاں بیان کردینا مطلقاً واجب ہے،خواہ اس کے علاوہ وہاں پر ان برائیوں کوجاننے والا کوئی ہویا نہ ہو<sup>(1)</sup>۔

شافعیہ کی رائے ہے کہ نکاح اور مبیع وغیرہ میں برائیاں بتادینا واجب ہے، مشورہ لیا جائے یا نہ لیا جائے ، بشر طیکہ انجام کارسلامت رہے، یعنی برائیاں بتانے والا اپنی جان ، مال اورعزت کومحفوظ سمجھے۔

- (۱) حاشية الدسوقى ۲ر۲۰، حاشيه ابن عابدين ۲۶۲۸، مطالب اولى النهى ۱۵/۱۱، القليو بي وعميره ۳ر ۲۱۴، حواثى تحقة الحتاج ۲/ ۲۱۳-
  - (۲) الشرح الصغير ۲ر ۸ ۳۴، ۷ر ۲۱۳ طبع دارالمعارف مصر

شافعیہ کے یہاں ایک قول ہے: جس سے اس کی ذات کے بارے میں مشورہ لیاجائے، اس پر ضروری ہے کہ عیب کو بیان کردے اگر اس عیب سے'' خیار'' ثابت ہوتا ہو، جیسے عنین ہونا، ورنہ اگر وہ معصیت نہ ہو جیسے بخل، تو اس کو ذکر کردینا مسنون ہے، ورنہ ضروری ہے کہ تو بہ کرے اوراینی یردہ یوثی کرے (۱)۔

حنابلہ نے کہا: جس سے کسی پیغام نکاح دینے والے مردیا پیغام نکاح دی گئی عورت کے بارے میں مشورہ لیاجائے اس کا فرض ہے کہ اس کی برائیاں لیعنی عیوب وغیرہ کو بیان کردے، برائیوں کا تذکرہ فیرخواہی کی نیت کے ساتھ ہوتو غیبت نہیں، جوحرام ہے، اس لئے کہ حدیث میں ہے: "المستشار مؤتمن" (مشیرا مین بنایا گیاہے)، فیز حدیث میں ہے: "المدین النصیحة" (دین فیرخواہی کا نام ہے)، اوراس سے اپنے بارے میں مشورہ لیاجائے تواس کا بیان کرنا واجب ہے، مثلاً یوں کے: میرے اندر بخل ہے اور میرے اخلاق میں ختی ہے وغیرہ (۲)۔

### عقدامامت كبرى مين مشوره كرنا:

9-امام کے لئے جائز ہے کہ اپنے بعد خلافت کے لئے چند معین افراد کی مجلس شوری قائم کرد ہے، جوامام کی موت کے بعد (یااس کی زندگی میں اس کی اجازت سے ) اپنے میں سے ایک شخص کوخلافت کے لئے منتخب کرلیں، جیسا کہ حضرت عمر شنے اپنے بعد خلافت کے لئے منتخب کرلیں، جیسا کہ حضرت عمر شنے : حضرت علی، اور وہ یہ تھے: حضرت علی، کئے چھ صحابہ کی مجلس شوری قائم کردی تھی، اور وہ یہ تھے: حضرت علی، حضرت زبیر، حضرت عثمان، حضرت عبد الرحمٰن بن عوف، حضرت سعد حضرت نان کو فلیفہ منتخب کردیا۔

- (۱) حواثی تخذ الحتاج ۷ر ۲۱۳،القلبو بی وعمیره ۳ر ۲۱۴-
  - (۲) مطالب اولی النهی ۵راا ـ

ال طریقه پرعقدامامت، استخلاف (خلیفه بنانے) کے تحت
آتا ہے، البتہ استخلاف کسی ایک شخص کے لئے ہوتا ہے، اور یہاں
استخلاف محدود ومتعدد افراد میں ہور ہا ہے جو باہمی مشورہ سے اپنے
میں سے کسی کوخلیفہ مقرر کریں گے۔

شوری،عقدامامت کے لئے شرطنہیں، بلکہ امام کے لئے جائز ہے کہ تنہا وہ کسی ایسے شخص کے لئے بیعت کردے جواس کے اجتہاد کے مطابق اس کا اہل ہو، بشرطیکہ وہ امام کا والدیالڑ کا نہ ہو۔

ارباب حل وعقد کی اس پررضامندی کی شرط لگانے میں علماء کا اختلاف ہے۔

چنانچ بعض علماء کی رائے ہے کہ اس کی بیعت کے لازم ہونے کے لئے ارباب حل وعقد کی رضامندی شرط ہے، اس لئے کہ بیامت سے وابستہ حق ہے، لہذا امت پر اس کی بیعت ان میں سے ارباب حل وعقد کی رضامندی کے بغیر لازم نہ ہوگی۔

بعض علماء کی رائے ہے کہ ارباب حل وعقد کی رضامندی معتبر نہیں،اس لئے کہ حضرت عمرؓ کی بیعت صحابہ کی رضامندی پرموقوف نہ تھی، نیز اس لئے کہ امام کو اس کا زیادہ حق ہے،لہذا اس سلسلہ میں اس کا اختیار یور بے طور پر نافذ ہوگا۔

اگروہ امام کالڑ کا یا والد ہوتو مشورہ کے بغیر ، تنہا امام کی طرف سے اس کی بیعت کرنے کے بارے میں علاء کے تین مذاہب ہیں:

#### مذہب اول:

امام تنہا ان دونوں میں سے کسی کے لئے بیعت نہیں لے سکتا تاآ نکدان کے بارے میں ارباب حل وعقد سے مشورہ کرلے۔اب اگروہ اس کو اہل سمجھیں تو امام کی طرف سے اس کے لئے بیعت لینا درست ہوگا،اس لئے کہ عقد بیعت تزکید (تصدیق) ہے جوگواہی کے

قائم مقام ہے، اور امت کے واسطے اس کاکسی کی تقرری کرنا فیصلہ کے قائم مقام ہے، اور امام کے لئے جائز نہیں کہ اپنے والد یالڑ کے کے حق میں گواہی دے یاان میں سے سی کے لئے فیصلہ کرے، اس لئے کہ فطری میلان کی وجہ سے اس پر تہمت آئے گی۔

#### مذهب دوم:

تنہاامام کے لئے ایسا کرنا جائز ہے، اس لئے کہ اس کا حکم امت کے لئے نافذ ہے، لہذا منصب کا حکم نسب کے حکم پر غالب ہوگا، اور اس کی امانت داری میں تہمت راہ نہیں پائے گی، لہذا ایسا ہوگا گویا کہ وہ اپنے لڑکے یا والد کے علاوہ کوامامت کے لئے ولی عہد (نام زد) کردے۔

#### مذهب سوم:

اس کے لئے جائز ہے کہا پنے والد کے لئے بیعت لے، کین لڑکے کے لئے لینا جائز نہیں ہے، اس لئے کہ والد کے مقابلہ میں لڑکے کی طرف میلان زیادہ اور قوی ہوتا ہے<sup>(۱)</sup>۔

<sup>(</sup>۱) حاشية الجمل ۷ (۱۲۰ ، کشاف القناع ۲ (۱۵۹ ، الغیاثی للحوینی رص ۵۵ ، الأحکام السلطانی للماوردی ۷ ، ۱۰ محاشیدا بن عابدین ۳ ( ۱۳۰۰ س

#### متعلقه الفاظ:

#### جہاز:

۲ - جہاز: وہ سامان ہے جوعورت کوشو ہر کے گھر رخصت کرتے وقت دیاجا تاہے، یاجس سامان کا شوہر بیوی کو مالک بنادیتا ہے (۱)۔

### اجمالي حكم:

سا- شوہر پرضروری ہے کہ وہ بیوی کے لئے وہ تمام چیزیں مہیا کرے جس پر زندگی کا مدار ہے، یعنی: خرچ، کپڑا، اور دوسر سامان جس کی ضرورت انسان کو زندگی میں پڑتی ہے، مثلاً: بستر، پر دہ (چادر) اور بقیہ آلات اور جن کی ضرورت پڑتی ہے، مثلاً: پینے کا آلہ (چکی)، پیانے کا آلہ (چکی)، پینے کا آلہ (چکی)، پینے کا آلہ دیگی بینے کے برتن وغیرہ جن سے انسان بے نیاز نہیں ہوسکتا، مالکیہ اس کی تعبیر لفظ'' شورہ'' سے کرتے ہیں، اس پر فقہاء کو اتفاق ہے (۲)۔

فرمان باری ہے: "وَ عَلَى الْمَوْلُودِ لَهُ دِزُقُهُنَّ وَ كَسُوتُهُنَّ بِالْمَعُرُوفِ" (اورجس كا يجه اسك ذمه ال كِسُوتُهُنَّ بِالْمَعُرُوفِ" (٣) (اورجس كا يجه ال كذمه النها (ماؤل) كا كھانا اور كيڑاموافق دستوركے )۔

آیت میں کھانے اور کپڑے کا ذکرہے، دوسر بے ضروری سامانوں کوانہی پر قیاس کیا جائے گاتفصیل اصطلاح: " نفقہ" میں ہے۔

#### شوہرکا اپنی بیوی کے سامان سے فائدہ اٹھانا:

۷ - جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ شوہر کے لئے جائز نہیں کہ وہ اپنی بیوی کے مملوکہ سامان، مثلاً: بستر اور برتن وغیرہ سے اس کی رضامندی

- (۱) لمان العرب قدر بے تصرف کے ساتھ۔
- (۲) نہایة المحتاج ۷ر ۱۹۳-۱۹۳، شرح الزرقانی ۲۲۳۸-۱۲۳۵ اوراس کے بعد کے صفحات، المغنی ۷/۵۲۸، ابن عابد ن ۲۵۲۷۔
  - (۳) سوره بقره ۳۳۰ ـ

## شوره

#### تعریف:

ا – لغت میں "شورة" کامعنی: حسن وجمال، بیئت اور لباس ہے، اور ایک قول ہے کہ شورة (پیش کے ساتھ) بیئت و جمال ہے، اور شورة (زبر کے ساتھ) لباس ہے، حدیث میں ہے: "أنه أقبل رجل و علیه شورة حسنة" (ایک آ دمی عمدہ پوشاک والا آیا)۔

ابن اثیر نے کہا: شور ق (پیش کے ساتھ) جمال وحس ہے،
گویایہ "شور" سے ماخوذ ہے جس کا معنی کسی چیز کوپیش کرنا اور اس کا
اظہار کرنا ہے، اور اس کو "نشار ق" بھی کہا جاتا ہے جس کا معنی بیئت
ہے، ابن لتیمیہ کی حدیث میں ہے: "أنه جاء بشوار کشیر "(۲)۔
ابن اثیر نے کہا: شوار: گھریلوسامان ہے (۳)۔ اصطلاح میں:
"شور ق" گھر کا سامان لیعنی بستر، پر دہ اور لباس ہے (۲)۔

- (۱) حدیث: ''أقبل رجل وعلیه شورة حسنة'' کی روایت بخاری (الفّخ ۲۷۲۷۲ طبع السّلفیه) اور مسلم (۲۸ر ۱۹۷۷ طبع الحلمی) نے حضرت ابو ہریرہ سے کی ہے کیکن ان دونوں میں لفظ'' شارة'' ہے۔
- (۲) حدیث ابن اللتبهیت: "أنه جاء بشوار کثیر" حدیث کی اصل کی روایت بخاری (۱۲ / ۱۲۳ الفتح طبع التلفیه) اور سلم (۲/ ۱۲ / ۱۲۳ اطبع الحلبی) نے الوحمید الساعدی ہے کیکن ان میں فذکورہ بالا لفظ نہیں، سلم میں: "فجاء بسواد کثیر" کے الفاظ ہیں، اس لفظ کو ابن اثیر نے النہایہ (۲/ ۸ ۵ طبع الحلبی) میں ذکر کیا ہے کیکن حسب عادت کی کتاب کا حوالہ نہیں ویا ہے۔
  - (٣) لسان العرب، نهاية ابن الأثير-
  - (۷) شرح الزرقانی ۱۲۴۷–۲۴۷

کے بغیر فائدہ اٹھائے ،خواہ اس کواس کا مالک بنانے والاخود شوہر ہویا کسی اور طریقہ سے عورت کی ملکیت میں آیا ہو،خواہ عورت نے مہر پر قبضہ کرلیا ہویا نہ کیا ہو<sup>(1)</sup>۔

عورت کواپی ملکیت میں حسب منشا تصرف مثلاً صدقہ، ہبہ، معاوضہ کرنے کاحق ہے، بشرطیکہ اس سے عورت کو ضرر لاحق نہ ہو (۲)۔

معاوضہ کرنے کاحق ہے، بشرطیکہ اس سے عورت کو ضرر لاحق نہ ہو ہو الکیہ نے کہا: اگر بیوی نے اپنے مہر پر قبضہ کرلیا ہو تو شو ہر اس کے سے مہامان سے فائدہ اٹھا سکتا ہے، لہذاوہ ان کپڑوں کو استعمال کر سکتا ہے، جن کا استعمال کر نااس کے لئے جائز ہے، شوہر، عورت کے بستر پر سوسکتا ہے، اور عورت کے دوسرے تمام مملوکہ سامانوں سے فائدہ اٹھا سکتا ہے، اور عورت کی رضا مندی نہ ہو، خواہ شوہر سامان سے فائدہ عورت کی رضا مندی نہ ہو، خواہ شوہر سامان سے سامان سے فائدہ اٹھا نا شوہر کاحق ہے، لہذا وہ عورت کو ان میں کوئی سامان سے فائدہ اٹھا نا شوہر کاحق ہے، لہذا وہ عورت کو ان میں کوئی معاوضہ، ہبہ اور صدقہ ، اس لئے کہ بیا سے تصرفات ہیں جوشوہر کے معاوضہ، ہبہ اور صدقہ ، اس لئے کہ بیا سے تصرفات ہیں جوشوہر کے معاوضہ، ہبہ اور صدقہ ، اس لئے کہ بیا سے تصرفات ہیں جوشوہر کے متا انتفاع کوفوت کر دیں گے۔

لیکن اگرعورت نے اپنے مہر پر قبضہ نہ کیا ہواوراس نے اپنے مہر پر قبضہ نہ کیا ہواوراس نے اپنے مہر پر قبضہ نہ کیا ہواوراس نے اپنے مال سے سامان جہنر تیار کیا ہوتو شو ہر کو صرف یہ کا گئے ، لہذا شو ہر، عورت کو اس سامان کے فروخت کرنے ، ہبہ کرنے ،صدقہ کرنے اور تہائی سے زیادہ کا تبرع کرنے سے روک سکتا ہے (۳) ۔ تفصیل اصطلاح '' نفقہ' میں ہے۔

شوط

د کیھئے:'' طواف''' سعی''۔



<sup>(</sup>۱) سابقه مراجع۔

<sup>(</sup>۲) القليو بي ۱۹۲۷ م، نهاية المحتاج ۱۹۹۷، المغنى ۱۹۹۷ ، ابن عابدين ۱۹۵۲ ـ ۲۵۲۷ ـ

<sup>(</sup>۳) شرح الزرقانی ۲۴۷<sub>۲</sub>

رمضان کے روزوں میں غیر رمضان کے روزوں کو داخل نہ کرلیں(۱)\_

> . تفصيل اصطلاح: ''صوم التطوع'' ميں ديکھيں۔

## شوال کے جاند کی رؤیت کے ثبوت کے طریقے:

سا- ہلال شوال کا ثبوت رمضان کی تعداد پوری کرنے سے ہوتا ہے،
اس کے بغیر ہلال شوال کے ثبوت میں علماء کا اختلاف ہے، اکثر کے
بزدیک دوعادل گوا ہوں سے کم سے ثابت نہ ہوگا، دوسر سے حضرات
کہتے ہیں: ایک مرداور دوعورت کی گواہی سے ثابت ہوجائے گا، بعض
حضرات کہتے ہیں: ایک مرد کی گواہی سے ثابت ہوجائے گا، اور اگر
آسمان صاف ہوتو بعض حضرات کی رائے ہے کہ عمومی رؤیت ضروری
ہے، دیکھئے: اصطلاح ''رؤیۃ الہلال''(۱)۔

### تنها شوال كاجا ندر يكفنا:

۳-اگرکوئی تنہا شوال کا چاند دیکھے تو اس کے لئے روزہ نہ رکھنا جائز نہیں الا یہ کہ روزہ نہ رکھنا جائز نہیں الا یہ کہ روزہ نہ رکھنے کی اباحت کا کوئی عذر پیش آ جائے مثلاً:
سفر یا مرض یا حیض، اس لئے کہ حضرت ابو ہریرہ گا کی مرفوع حدیث ہے: "الصوم یوم تصومون، و الفطر یوم تفطرون، و الفطر یوم تفطرون، والاضحی یوم تضحون "(") (روزہ اس دن کا ہے جس دن تم سب روزہ رکھو، اور عید الفطر اس دن ہے جب تم عید الفطر منا و، اور عید الفظر اس دن ہے جب تم عید الفطر منا و، اور عید الفظر اس دن ہے جس دن تم سب قربانی کرو) اور حضرت عائشہ الفی اس دن ہے جس دن تم سب قربانی کرو) اور حضرت عائشہ الفی اس دن ہے جس دن تم سب قربانی کرو) اور حضرت عائشہ الفی اس دن ہے جس دن تم سب قربانی کرو) اور حضرت عائشہ الفی اس دن ہے جس دن تم سب قربانی کرو) اور حضرت عائشہ الفی اس دن ہے جس دن تم سب قربانی کرو) اور حضرت عائشہ الفی اس دن ہے جس دن تم سب قربانی کرو) اور حضرت عائشہ الفی اس دن ہے جس دن تم سب قربانی کرو) اور حضرت عائشہ الفی اس دن ہے جس دن تم سب قربانی کرو) اور حضرت عائشہ الفی اس دن ہے جس دن تم سب قربانی کرو

### تعريف:

ا - شوال اور الشوال: بھی کہاجاتا ہے: چاند کے لحاظ سے سال کا ایک عربی مہینہ جورمضان کے بعد آتا ہے، اور یہی عید الفطر کا مہینہ ہے (۱) \_ اور جج کے مہینوں میں پہلام ہینہ جس کا ذکر اس فرمان باری میں ہے: "اَلْحَجُ أَشُهُرٌ مَّعُلُو مَاتٌ "(۲) (جج کے (چند) مہینے معلوم ہیں) \_

### شوال ہے متعلق احکام: شوال کے چھر وزے:

۲ – بعض فقہاء کی رائے ہے کہ شوال کے چھروز سے سنت ہیں، (۳)

اس کئے کہ حدیث میں ہے: ''من صام رمضان ثم أتبعه ستا من شوال، کان کصیام الدھر''(۲) (جو رمضان کے روز بے رکھے، اور پھراس کے بعد شوال کے چھروز بے رکھے تو وہ ہمیشہ روزہ رکھے والے کی طرح ہوگا)۔

بعض دوسرے فقہاء کی رائے ہے کہ بیر مکروہ ہے تا کہ عوام

<sup>(</sup>۱) الفتاوى الهنديه ارا ۲۰، حاشية الطحطاوى على مراقى الفلاح رص ۳۵، مواہب الجليل ۲۲ مهم ۱۲ ماشية الزرقاني ۲۲ (۱۹۹ -

<sup>(</sup>۲) كشاف القناع ۲/۲ ۴ منهاية المحتاج ۱۵۱/۱ القليو بي ۲/۰۵، روضة الطالبين ۳۸/۲۸ من كتاب الكافى ر۲۳۳ مواهب الجليل ۳۸۲۲ س

<sup>(</sup>۳) حدیث: "الصوم یوم تصومون....." کی روایت ترندی (۱/۳ طبع الحلی) نے کی ہے، اور کہا: حدیث حسن غریب ہے۔

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير -

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ۱۹۷

<sup>(</sup>٣) روضة الطالبين ٣٨٧/٢ ، نهاية المحتاج ٢٠٨/٣، كشاف القناع ٣١٥/٣٣٨،١٣٣٨، أسني المطالب الرهام\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من صام رمضان ثم أتبعه ستا من شوال....." کی روایت مسلم(۸۲۲/۲ طبع الحلمی) نے حضرت ابوا یوب انصاری سے کی ہے۔

تثبيب

ديكھئے:''شعر''''اخضاب''۔

شيطان

ر يکھئے:"جن"۔

سے مروی ہے کہ آپ علیہ نے فرمایا: "الفطر یوم یفطر اللہ الناس، والأضحی یوم یضحی الناس، (۱) (عیدالفطراس دن ہے جس دن سب لوگ عیدالفطر منا ئیں، اور عیدالانتخا بھی اس دن ہے جس دن سب لوگ عیدالانتخا منا ئیں)، حنفیہ نے کہا: اگروہ روزہ نہر کھے تو بلا کفارہ اس دن کی قضا اس پرواجب ہوگی، اوراگر چاند دیکھنے والا امام یا قاضی ہوتو نہ خود عیدگاہ جائے گا نہ لوگوں کو عیدگاہ جائے کا تم دے، چاند دیکھنے والا خفیہ یا تھلم کھلاکسی طرح روزہ نہیں تو ڑے گا۔

مالکیہ وحنابلہ نے کہا: اگر وہ جنگل میں ہو، اس کے قریب کوئی شہر نہ ہو، وہ جماعت میں نہ ہوتو اپنی تقینی رؤیت پر بنا کرتے ہوئے روزہ نہ رکھے، اس لئے کہ اس کو جماعت کی خلاف ورزی کرنے کا یقین نہیں (۲)۔

شافعیہ نے کہا: اگر کوئی تنہا شوال کا چاند دیکھے تو روزہ نہ رکھنا اس پر واجب ہوگا، اور مستحب ہے کہ بیر خفیہ ہو<sup>(۳)</sup>، اس لئے کہ حدیث ہے:"و افطروا لرؤیتہ"<sup>(۴)</sup> (چاندد کھے کرروزہ کھولو)۔



<sup>(</sup>۱) حدیث: "الفطریوم یفطر الناس....." کی روایت ترزی (۱۵۶ اطبع الحلمی) نے کی ہے، اور کہا: حدیث حسن غریب ہے۔

<sup>(</sup>۲) الفتاوي الهنديه ار ۱۹۸، الدسوقی ار ۵۱۲، مواہب الجلیل ۲۳۸۹ س

<sup>(</sup>٣) حاشية الجمل ٢٨٨٧٣ ـ

<sup>(</sup>۴) حدیث: "وأفطروا لرؤیته" کی روایت بخاری (افقی ۱۱۹ اطبع السلفیه) اور مسلم (۲۲/۲ طبع الحلبی) نے حضرت ابوہریرہ سے کی ہے۔

#### (۲) شرکت:

سا- شرکت لغت میں: شیوع کے طور پرل جانا ہے، اور شریعت میں:
ایک ہی چیز میں دویا زیادہ اشخاص کے لئے شیوع کے طور پر حق کا ثابت ہونا ہے، اس کی تعبیر صاحب المغنی نے استحقاق یا تصرف میں اجتماع سے کی ہے (۱)۔

### شرع حکم:

سم - الف-مسلمانول کے راز اور ان کے داخلی امور جن کا تعلق ان کے امن وامان اور استحکام سے ہو، ان کو پھیلا ناحرام ہے، تا کہ دشمنول کو مسلمانوں کی کمزوری کاعلم نہ ہوجائے ، ورنہ وہ ان کمزوریوں کا فائدہ اٹھائیں گے، یاان کی طاقت کاعلم نہ ہوجائے ورنہ وہ ان سے اینے کو محفوظ کرلیں گے۔

ب- اس طرح لوگوں کے ذاتی راز، اوران چیزوں کی اشاعت حرام ہے جن سے ان کی عزت و آبرو پر آخ آئے ، فرمان باری ہے: ' إِنَّ الَّذِيْنَ يُحِبُّوْنَ أَنْ تَشِيعً الْفَاحِشَةُ فِي الَّذِيْنَ آمَنُوا لَهُمُ عَذَابٌ أَلِيْمٌ فِي الدُّنيَا وَ الْآخِرَةِ ''(۲) (يقيناً جولوگ چاہتے ہیں کہ مومنین کے درمیان بے حیائی کا چرچارہے ان کے لئے سزائے دردناک ہے دنیا میں (بھی) اور آخرت میں (بھی))۔

در کیھئے: اصطلاح ''اشاعۃ'' اور '' افشاء السر''۔

لوگوں میں پھلنے کے ذریعہ جرم کے ثبوت کا حکم: ۵-اگرلوگوں میں یہ بات پھیل جائے کہ فلاں نے فلاں کا سامان چرایا ہے یا فلاں عورت سے زنا کیا ہے تو محض پھلنے کے سبب اس پر

#### تعريف:

ا-شيوع: شاع كامصدرب، كهاجاتاب: شاع يشيع شيعا و شيعانا و شيوعا: ظاهر بهونا، يجيلنا، كهاجاتاب: شاع الخبر شيوعا فهو شائع: خبر عام بهوئى، يجيلى، وأشاعه إشاعة: خبر كوعام كيا، ظاهركيا-

اسی سلسلہ میں فقہاء کا قول ہے: فلاں کا حصہ سارے گھر میں '' شالع'' ہے یعنی اس کے ہر ہر جزو سے متصل ہے، اس میں پھیلا ہوا ہے تقسیم کیا ہوا ہمیں ہے (۱)۔

فقہاء کی اصطلاح میں اس کامفہوم لغوی مفہوم سے الگ نہیں ہے۔

#### متعلقه الفاظ:

#### (١)خلط:

۲ – خلط: مختلف چیزوں کا ایک دوسرے میں داخل ہونا، اس کے باوجود کھی ان میں امتیاز کرناممکن ہوتا ہے، مثلاً جانور، اور کھی ناممکن ہوتا ہے، مثلاً جانور، اور کھی ناممکن ہوتا ہے مثلاً سیال چیزیں، جن کی آ میزش ہوجاتی ہے (۲)۔

شيوع

<sup>(</sup>۱) حاشية القليو بي ۲/۲ ۳۳، المغني ۵/ ۳\_

<sup>(</sup>۲) سوره نورر ۱۹\_

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، المصباح المنير \_

<sup>(</sup>٢) المصباح المنير ،لسان العرب

حد جاری نہیں کی جائے گی ، بلکہ شرعی طریقہ پراس کو ثابت کرنا ضروی ہوگا۔

تفصيل اصطلاح: "حدود "اور" اثبات "مين ديكھيں۔

#### ''لوث''میں شیوع:

۲ - شافعیہ نے کہا: عام وخاص کی زبانوں پراس بات کامشہور ہونا کہ فلاں شخص جس کا قائل معلوم نہیں ہے اس کوفلاں نے قتل کیا ہے، یہ ''لوث' ہے، تواس کے ور شہ کے لئے جائز ہے کہ لوگوں کی زبانوں پر مشہور ہونے والی اس بات کو بنیاد بنا کراپنے مورث کے قبل کرنے والے کوقسامت کی قسمیں کھلائیں (۱)۔

### مشاع کی فروختگی:

2 - فقہاء کے یہاں بلااختلاف کسی گھر میں تھیلے ہوئے جزومثلاً: تہائی وغیرہ کی تیے،اورمساوی اجزاء والے ڈھیر میں سے ایک صاع کی بیچ اورسوحصوں میں سے دس حصوں کی بیچ جائز ہے۔ تفصیل اصلاح: ''بیچ'' میں ہے <sup>(1)</sup>۔

### مشاع کی تقسیم:

۸ - قاضی کا فرض ہے کہ تمام یا بعض شرکاء کے مطالبہ پر'' مشاع'' (مشترک) املاک کوتقسیم کردے، اس لئے کہ ہرشر یک تقسیم ہے قبل دوسرے کے حصہ سے فائدہ اٹھا تا ہے، لہذ ااگر وہ قاضی سے مطالبہ کرے کہ اس کو اپنے حصہ سے فائدہ اٹھانے کا موقع دیا جائے اور دوسرے کو اس کے حصہ سے فائدہ اٹھانے سے روک دیا جائے تو

قاضی پراس کی درخواست کوقبول کرناواجب ہوگا،الا بیر کنقسیم کی وجہ سے تقسیم شدہ چیز میں مقصود منفعت ختم ہوجائے۔

اگرتقسیم کے سبب مقصود منفعت ختم ہوجائے گی تو جمہور کے نزدیک تقسیم کی ان کی درخواست قبول نہیں کی جائے گی، اور ندان کو ایسا کرنے کا موقع دیا جائے گا، اگر چیشریکین اس سے راضی ہوں، اگر منفعت کلی طور پرختم ہوجائے، اس لئے کہ بیہ بے وقوفی اور بلاضرورت مال کوتلف کرنا ہے۔

حنفیہ نے کہا: اگروہ باہمی رضامندی سے تقسیم کرلیں تو ان کو قاضی اس سے نہیں روکے گا،اس لئے کہ جواپنے مال کوتلف کرنے کا اقدام کرے قاضی اس کو فیصلہ کر نے ہیں روکے گا<sup>(۱)</sup>۔
تفصیل اصطلاح: ''قسمۃ''میں ہے۔

#### مشاع کی زکاۃ:

9-اگرایسے دویازیادہ افرادجن پرزکاۃ واجب ہومشاع کے طور پر ایسے مال کے نصاب کے مالک ہوں جس میں زکاۃ واجب ہوتی ہے، مثلاً: وہ مال دونوں کو وراثت میں ملے، یا دونوں اس کوخریدیں تو جمہور کے نزدیک وہ دونوں اس کی زکاۃ ایک آ دمی کی طرح ادا کریں گے۔

تفصیل اصطلاح: ''خلطة ''اور'' زکاۃ''میں ہے۔

#### مشاع كور بهن ركهنا:

ا- مشاع (جائیداد یا جانور) کورئن رکھنا درست ہے،جس طرح
 اس کی بیع، ہبداور وقف درست ہے،خواہ باقی حصہ خود رئین رکھنے

<sup>(</sup>۱) القليو بي ۱۲۵۲، نهاية الحتاج ۲۹۰۸ س

<sup>(</sup>۲) کشاف القناع ۳ر ۱۰ این عابدین ۴ر ۳۲ اسی المطالب ۲ر ۱۴۳ – (۲

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۱۱ / ۲۰۵۳، نهاية المحتاج ۲۸۵۸۸، حافية الدسوقی ۱۷۵۰۸، ابن عابدين ۱۷۵۸۵

والے کا ہو یا کسی اور کا ہو، کیونکہ اس میں شریک کا کوئی ضرر نہیں، اس لئے کہ اب وہ مرتبن (ربین لینے والے) کے ساتھ معاملہ کرے گا جس طرح سے رابین کے ساتھ معاملہ کر رہا تھا، اور اس کا قبضہ سارے پر قبضہ کے ذریعہ ہوگا، چنانچہ غیر منقول میں تخلیہ (فارغ کردینے) کے ذریعہ ہوگا، یہ منتقل کردینے کے ذریعہ ہوگا، یہ مالکیہ، شافعیہ اور حنا بلہ کی رائے ہے (ا)۔

حفیہ نے کہا: مشاع کورہن رکھنا درست نہیں ،اس لئے کہ وہ ممتاز نہیں ہے، اور رہن کا تقاضایہ ہے کہ جب تک دین باقی ہواس کو محبوس رکھا جائے اور '' مشاع'' ہونے کے سبب ہمیشہ رکھنا نہیں ہوگا۔
کیوں کہ مہایات (باری باری سے فائدہ اٹھانا) ضروری ہے، یہ ایسا ہوجائے گا جیسے وہ کہے: میں نے ایک دن تمہارے پاس رہن رکھا، موجائے گا جیسے وہ کہے: میں نے ایک دن تمہارے پاس رہن رکھا، موہا ہے شریک کوئی فرق نہیں کہ شیوع پہلے سے ہو یا بعد میں طاری ہو، اپنے شریک کے پاس رہن رکھے یا کسی اور کے پاس ،اس لئے کہ شریک ایک دن اس کو رہن کے طور پر روکے گا، اور ایک دن اس کو استعال کرے گا۔ ورایک دن اس کو استعال کرے گا۔

#### «مشاع" کاہیہ:

اا - جہہورفقہاء کی رائے ہے کہ مشاع کا ہبہ کرنا جائز ہے، خواہ اس کی تقسیم ممکن ہو یا ناممکن ،خواہ اسپے شریک کو ہبہ کرے یا کسی اور کو (۳)۔
حفیہ نے کہا: قابل تقسیم چیز میں عقد سے متصل شیوع والی مشاع چیز کا ہبہ نا جائز ہے، اس لئے کہ مشاع کے ہر جزومیں شریک

(٣) روضة الطالبين ٥/ ٣٧٣، أمغني ٥/ ١٥٥٨، حاشية الدسوقي ٣/ ٢٣٥\_

کی ملکیت ہے، لہذااس کا ہبددرست نہیں، کیوں کہ کامل قبضہ ناممکن ہے، ایک قول ہے کہ اپنے شریک کو ہبہ کرنا جائز ہے، اور اگر مشاع نا قابل تقسیم ہولیعنی اگراس کو تقسیم کردیا جائے تو وہ قابل انتفاع نہیں رہ جائے گا تو اس کا ہبہ جائز ہے (۱)۔

د کیھئے: ''ہہ'' کی اصطلاح۔

#### "مشاع"كااحاره:

11-اس پرفتہاء کا اتفاق ہے کہ '' مشاع'' کو شریک کے ہاتھ اجارہ پردینا جائز ہے، البتہ غیرشریک کے ہاتھ اجارہ پردینے کھے ہونے کے بارے میں فقہاء کے یہاں اختلاف ہے: مالکیہ وشافعیہ کی رائے ہے کہ مشاع کو اجارہ پردینا درست ہے، صاحبین (امام ابو یوسف وامام محمہ) کا بھی یہی قول ہے، اور یہی امام احمد سے ایک روایت ہے، اس لئے کہ اجارہ بھے کی ایک قتم ہے، لہذا مشاع کا اجارہ جائز ہوگا، جیسا کہ '' اعیان' کی تھے میں مشاع کی تھے جائز ہے، اور '' مشاع' مال کو'' مہایات' کے ذریعہ حوالہ کیا جاسکتا ہے، نیز اس لئے کہ یہاس کی اپنی ملکیت میں عقد کرنا ہے، جو اپنے شریک کے ساتھ جائز ہوگا، جیسے تھے، نیز اس لئے کہ یہاس کی اپنی ملکیت میں عقد کرنا ہے، جو اپنے شریک کے ساتھ جائز ہوگا، جیسے تھے، نیز اس لئے کہ اگر دونوں شریک کے ساتھ بھی جائز ہوگا، جیسے تھے، نیز اس لئے کہ اگر دونوں شریک مل کراییا کریں تو جائز ہوگا، جیسے تھے، نیز اس لئے کہ اگر دونوں شریک مل کراییا کریں تو جائز ہوگا، جیسے تھے، نیز اس اینے حصہ میں کر رتو بھی جائز ہوگا۔

امام ابوحنیفہ وامام زفر نے کہا: اور یہی حنابلہ کے یہاں راجح قول ہے کہ مشاع کا اجارہ جائز نہیں، اس لئے کہ وہ اس کوسپر دکرنے پرقادر نہیں، لہذا مال مغصوب کی طرح اس کا اجارہ درست نہیں ہوگا۔ نیز اس لئے کہ وہ اپنے شریک کے حصہ کوسپر دکئے بغیر اس کے

<sup>(</sup>۱) حاشية الدسوقي ۱۳۵۳، روضة الطالبين ۱۸۸۳–۳۹، نهاية المحتاج ۱۸۲۳-۳۸، کشاف القناع ۳۲۷/۳۰

<sup>(</sup>۲) حاشیه ابن عابدین ۵ر ۱۵سـ

<sup>(</sup>۱) الدرالمخارمع حاشيه ۱۲۰۵–۵۱۱ (۱

سپر دکرنے پر قادر نہیں ،اوراس کواپنے نثر یک کے حصہ پر کوئی ولایت نہیں (۱)\_

د کیھئے:"اجارہ"۔

#### مشاع كاوقف:

سا - مالكيه، شافعيه، حنابله اور حنفيه ميں ہے امام ابويوسف كے نزدیک مشاع کا وقف جائز ہے، اس کئے کہ حضرت ابن عمر سے مروى ب:"أن عمر بن الخطاب أصاب أرضا بخيبر، فأتى النبي عَلَيْكُ يستأمره فيها فقال: يا رسول الله، إني أصبت أرضا بخيبر لم أصب مالا قط أنفس عندى منه، فما تأمر به؟ قال: "إن شئت حبست أصلها وتصدقت بها". قال: فتصدق بها عمر أنه لا يباع، ولا يوهب، ولا يورث، وتصدق بها في الفقراء، وفي القربي، وفي الرقاب، وفي سبيل الله، وابن السبيل، والضيف"(٢) (حضرت عمر كونيبر میں ایک زمین ملی، وہ حضور علیقہ سے اس کے متعلق مشورہ کرنے آئے اور کہنے گئے:اے اللہ کے رسول! میں نے خیبر میں ایک زمین یائی ہے،اس سے بڑھ کرعدہ مال میں نے بھی نہیں یا یا،تو آ یہ مجھ کو کیا مشورہ دیتے ہیں؟ آپ علیہ نے فرمایا: اگرتم چاہوتو اصل ز مین وقف کردو، اوراس کی آمدنی خیرات ہوتی رہے )، راوی نے کہا: حضرت عمر نے اسے وقف کردیااس شرط پر کہوہ زمین نہ فروخت کی جائے، نہ ہبدکی جائے، نہاس میں وراثت جاری ہو، جوآ مدنی ہووہ فقراء، رشتہ داروں، غلام باندیوں کوچیٹرانے ، اللّٰہ کی راہ میں

( یعنی مجاہدین کی خدمت میں ) اور مسافروں ومہمانوں میں خرچ کی جائے گی۔

نیز اس کئے کہ بیرالیا عقد ہے جوسارے میں سے بعض میں اس کوعلا عدہ کر کے جائز ہے تو مشاع ہونے کی صورت میں بھی بچے کی طرح جائز ہوگا، اور جیسے خالی زمین کی بچے جائز ہوگا، وقف بھی جائز ہوگا، جیسے علا حدہ کرنے کے بعد، نیز اس کئے کہ وقف: اصل کو روک کراس کے فائدہ کوراہ خدا میں دینا ہے، اور بیمشاع میں ہوسکتا ہے، جیسے علا حدہ کئے ہوئے میں ہوتا ہے (۱)۔

حفیہ میں سے امام محمد نے کہا: قابل تقسیم مشاع میں وقف درست نہیں، البتہ نا قابل تقسیم مشاع کا وقف بالاتفاق درست ہے(۲)۔

ر یکھئے:''وقف''۔

#### جائيدادمين ملك مشاع:

۱۹۷ – اگر دو یا زیادہ افراد ملک مشاع کے طور پر جائداد کے مالک ہوں، اوران میں سے ایک اپنا حصہ کسی تیسر ہے شخص کے ہاتھ فروخت کرد ہے و دوسرے شریک کے لئے حق شفعہ ثابت ہوگا، اس پرفقہا عکا تفاق ہے۔

ر یکھئے:''شفعۃ''۔

(۱) المغنى ۴ ر ۵۵۳، الفتاوى الهنديه ۴ مر ۲۹ ۴، ابن عابدين ۲۹٫۵، أسنى

المطالب ٢/ ٩٠ م، الشرح الصغير ١٩/ ٥٩ \_ ٢٠\_

<sup>(</sup>۱) المغنی ۵ر ۹۴۳، أسنی المطالب ۲ر ۵۵\_م۔

<sup>(</sup>۲) حاشیه ابن عابدین ۳ر ۳۱۴ سه

<sup>(</sup>۲) حدیث: "أن عمر بن الخطاب أصاب أرضا بخیبر ....." كی روایت بخاري (الفتح ۸۵ ۳۵۸–۳۵۵ طبع التلفه) نے كی ہے۔

## صابر

# صائل

د نکھئے:''صیال''۔

#### لعريف:

ا-"صابئة" لغت ميں: صابئ كى جمع ہے، صابئ : ايك دين چھوڑ كردوسرادين اختيار كرنے والا، كہاجاتا ہے: صبأ فلان يصبأ: اپنے دين سے نكل گيا، عرب والے كہتے ہيں: صبأت النجوم: ستارے نكل آئے (ا)۔



<sup>(</sup>۱) لسان العرب مادہ: ''صباً ''۔ اوراسی معنی میں قریش کاوہ قول ہے جووہ نبی کریم علیق کے بارے میں کہتے تھے کہ وہ صابئ میں، یعنی قریش کے دین ہے نکل گئے ہیں، اورا بن قیم نے نقل کیا ہے کہ وہ اساس کئے کہتے تھے کہ وہ اس دین میں جس کو رسول اللہ علیق کے کرآئے اور صابحہ کے دین میں مشابہت دیکھتے تھے، کیونکہ صابحہ لا الہ اللہ کہتے تھے (اُحکام اُبل الذمہ ۹۲)۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ر ۲۲\_

٢ - صابه كى تعريف ميں علماء كے مختلف اقوال ہيں ، جو درج ذيل
 بيں :

الف - وہ ایک قوم ہیں جو حضرت نوح علیہ السلام کے دین پر تھے، اس کوراغب نے'' المفردات' میں نقل کیا ہے (۱)۔

ابن منظور نے لیث کے حوالہ سے کہا: ایک قوم ہیں جن کا دین نصاری کے دین سے ملتا جاتا ہے، البتہ ان کا قبلہ جنو بی ہوا کے المحضے کی جگہ ہے، ان کا دعوی ہے کہ وہ حضرت نوح کے دین پر ہیں، لیکن وہ جھوٹے ہیں، قرطبی نے خلیل کے حوالہ سے اسی کے قریب نقل کیا ہے(۲)۔

ب-وہ نصاری کی ایک قسم ہیں جن کی بات ان سے زم ہے، یہ حضرت ابن عباس سے مروی ہے، امام احمد ایک روایت میں اس کے قائل ہیں (۳)۔

ج-سدی اور اسحاق بن راہویہ نے کہا: یہ اہل کتاب کی ایک جماعت ہے، کیوں کہ بیز بور پڑھتے ہیں، یہی امام ابوحنیفہ کا قول ہے۔ دمجاہد، حسن اور ابن الی نجے نے کہا: ایسی قوم ہیں جن کا دین یہودیت اور مجوسیت سے ل کر بناہے (۴)۔

ھ-ایک قول ہے:وہ یہودونصاری کے درمیان ہیں۔

و-سعید بن جبیر نے کہا: وہ نصاری ومجوں کے درمیان ایک قوم ہیں <sup>(۵)</sup>۔

ز- حسن ہی کا اور قبارہ کا قول ہے: یہ ایک قوم ہیں جوفر شتوں کی عبادت کرتے ہیں، قبلہ کی طرف نماز پڑھتے ہیں، زبور پڑھتے

ہیں، پانچوں نمازیں اداکرتے ہیں، ان کوزیاد بن ابوسفیان نے دیکھا اور ان کومعلوم ہوا کہ بیفرشتوں کی عبادت کرتے ہیں تو ان سے جزیہ ختم کرنا چاہا، قرطبی نے نقل کیا ہے، بیموحد ہیں، ستاروں کی تا ثیر کا عقیدہ رکھتے ہیں (۱)۔

ح-ایک قول ہے: بیایک قوم ہے جولا الدالا اللہ کہتی تھی کیکن اس کے پاس کوئی عمل یا کتاب یا نبی نہیں (۲)۔

ط-حنفیہ میں سے صاحبین نے کہا: بیا ہل کتاب نہیں ہیں، اس لئے کہ وہ ستاروں کی عبادت کرتے ہیں اور ستاروں کا پجاری بت کے بجاری کی طرح ہے (۳)۔

ی-امام احمد سے دوسری روایت بیہ ہے: یہ یہودی ہیں ،اس لئے کہ نیچ کا دن مناتے ہیں (<sup>(4)</sup>۔

صابئه کی حقیقت کے بارے میں فقہاء کے مذاہب:

صابعہ کا دین حقیقت میں کیا ہے؟ بیداہل کتاب ہیں یا نہیں؟ اس میں فقہاء کے چندمختلف اقوال ہیں:

۳- قول اول: بیراہل کتاب ہیں ، بیرامام ابوحنیفہ وامام احمد کا قول ہے، امام ابوحنیفہ نے ان کو اہل کتاب اس لئے قرار دیا کہ وہ زبور پڑھتے ہیں، ستاروں کی پرستش نہیں کرتے ، البتہ ستاروں کی اسی طرح تعظیم کرتے ہیں۔ تعظیم کرتے ہیں۔

جب کہ امام احمد نے ایک روایت میں کہا: بین ساری ہیں ،اس کے کہ بیانجیل کو مانتے ہیں، اس کے حق میں ابن عباس سے منقول روایت سے استدلال کیا گیا ہے، امام احمد نے دوسری روایت میں کہا: بیہ

<sup>(</sup>۱) تفسيرالقرطبي (۱ر ۴۳۴)، سوره بقره آيت ۲۲ کي تفسير

<sup>(</sup>۲) تلبیس ابلیس لابن جوزی ر ۷۲۔

<sup>(</sup>٣) بدائع الصنائع ور ۴ ۴۳۳، الخراج لأبي بوسف ( ۱۲۲ \_

<sup>(</sup>م) المدعسرم،مـ

<sup>(</sup>۱) المفردات ماده:"صبایصو"۔

<sup>(</sup>٢) لسان العرب ماده: "صبأ" ـ

<sup>(</sup>۳) کمغنی۷را۵۹ تلبیس البیس لابن الجوزی ر ۲۴ کالمطبعة المعیر بید

<sup>(</sup>۷) تفسیرالقرطبی ار ۴۳ مه سورهٔ بقره: آیت ۲۲ کی تفسیر ـ

<sup>(</sup>۵) تلبیس ابلیس لابن جوزی ر ۱۲۴ المطبعة المنیریه

یہودی ہیں،اس لئے کہ نیچر کا دن مناتے ہیں،اس کے حق میں بیدلیل دی گئی ہے کہ حضرت عمر نے فرمایا: سینیچر مناتے ہیں<sup>(۱)</sup>۔

قول دوم: یا ہل کتاب نہیں ہیں، مالکیہ میں سے قرطبی نے کہا:
ہمار کے بعض علاء کی تحریر کے مطابق ان کے مذہب کا حاصل بیہ ہے کہ
وہ موحد ہیں، ان کا عقیدہ ہے کہ ستاروں کی تاثیر ہے، اور وہ کام
کرنے والے ہیں، انہوں نے کہا: اسی وجہ سے جب قاہر باللہ نے
ان کے بارے میں ابوسعید اصطحری سے فتوی بوچھا تو انہوں نے ان
کے کفر کا فتوی دیا<sup>(۲)</sup>۔ ان کے بارے میں امام ابو بوسف وامام محمد
بن حسن کا بھی بہی قول ہے، اس لئے کہ وہ ستاروں کو بوجے ہیں، اور
ستارہ پرست، بت پرست کی طرح ہے (۳)۔

سم - قول سوم: بیش فعیہ کا قول ہے، ان کے بارے میں ان کے بہاں تر دد ہے، نو وی نے کہا: مذہب بیہ ہے کہا گروہ اپنے اصل دین میں نصاری کے خالف ہوں تو نصر انی نہیں ور نہ وہ نصر انی ہوں گے، انہوں نے اسی کی صراحت کی ہے (یعنی امام شافعی کی تصریح ہے) ایک قول کے مطابق: ان کے بارے میں دواقوال ہیں، انہوں نے کہا کہ بیاس صورت میں ہے کہ یہود ونصاری ان کی تکفیر نہ کریں، لیکن اگر وہ ان کی تکفیر کریں تو ان کو قطعاً برقر ارنہیں رکھا جائے گا، یعنی اس لئے کہ وہ اہل کتا ہے، یہوں گے۔

''ان کے اصل دین' سے مراد جیسا کہ'' شرح المنہاج ملحلی'' میں ہے، حضرت عیسی اور انجیل ہیں، اس کے علاوہ فروعات ہیں، لینی اگروہ حضرت عیسی علیہ السلام کی اتباع کرتے ہوں اور انجیل پر

ایمان رکھتے ہوں تو بین ساری ہیں، اگر چیفر وعات میں ان کے خلاف ہوں، بشرطیکہ فروعات میں مخالفت کے سبب نصاری ان کی تکفیر نہ کریں، اورا گر تکفیر کریں تو وہ نصاری نہیں ہیں۔

''نہایۃ الحتاج'' میں ہے: اگر وہ اپنے اصل دین میں نصاری کے مخالف ہوں ،اگر چہ مخالفت احتمال کے طور پر ہو، مثلاً: صانع عالم کا انکار کریں یا کسی ستارہ کی پرستش کریں تو ان کی عورتیں ہمارے لئے حرام ہوں گی (۱)۔

۵ - قول چہارم: صابئہ کے دوالگ الگ فرقے ہیں، ایک دوسرے میں داخل نہیں، اگر چینا میں کیسانیت ہے۔

الف - پہلافرقہ: صابہ حرائیین (جن کوابن ندیم اور شہرستانی نے "حرنائیین" کہا ہے) یہ نصاری سے پرانی قوم ہے، حضرت ابراہیم علیہ السلام کے زمانے میں سات ستاروں کی عبادت کرتے سے، اور مزید یہ کہتے تھے: یہ تا ثیرر کھتے ہیں، ان کا دعوی ہے کہ آسان زندہ ہو لنے والا ہے۔ حفیہ میں سے جصاص نے کہا: اس فرقہ نے اپنا نام صابۂ رکھا ہے، یہ حرانی فلاسفہ ہیں جوحران (۲) کے علاقہ میں ہیں، یہ بت پرست ہیں، یہ کسی نبی سے نبیس رکھتے، کوئی آسانی کتاب نہیں مسعودی نے ان کے تذکرہ میں کھا ہے کہ زہرہ، مریخ، مشتری اور زحل وغیرہ کے ناموں پر ان کے حالات کے بارے میں بہت کچھ کھا ہے۔

اسی طرح شہرستانی نے ان کا تذکرہ کیا ہے، اور ان کے عقائد وحالات کو بسط و تفصیل کے ساتھ بیان کیا ہے، ابن ندیم نے

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۹۷ ۴ ۳۳۳، فتح القديرلابن جمام۱۹۱۵، ۲۲ ۳۷۳، حاشيه ابن عابدين ۳۲۸۳، مجمع الانهرر ۲۷۴، المغنی لابن قدامه ۲۹۸۸، کشاف القناع ۱۱۸، المدرع ۳۷ ۴ مهم تغيير القرطبي ار ۳۳۵۔

<sup>(</sup>۲) تفسیرالقرطبی (۱ر ۴۳۴۴) سورهٔ بقره آیت ۹۲ کی تفسیر ـ

<sup>(</sup>۳) كتاب الخراج ر ۱۲۲،الرتاج ۲ر ۹۹،حنفيه كے سابقه مراجع \_

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۱۰/ ۰۵ ۳- ۰۹ ۳، شرح المنهاج وحاشية القليو بي ۲۵۲/۳، نهاية المختاج ۲۸۸۷۷\_

<sup>(</sup>۲) حران: دیار مضرین ایک شهر ہے، وہاں ہے" رقہ" دودن کی مسافت پر ہے، یہ موصل اور شام کے درمیان راستہ پر واقع ہے (مجم البلدان ۲۳۵ / ۲۳۵)۔

''الفہرست' میں ان کا تذکرہ کیا ہے، ان کے گاؤں ، حالات اور عبادت خانوں کا ذکر کیا ہے، اور انہوں نے بعض نصرانی مصنفین کے حوالہ سے کھا کہ ان کا نام صابعہ نہ تھا، دیار مضرسے مامون کا گذر ہواتو لوگوں نے اس سے ملاقات کی ، جن میں حرنا نیوں کی ایک جماعت تھی ، مامون کو ان کی بیئت ناپیند آئی اور جب ان کو معلوم ہوا کہ بینہ کھی ، مامون کو ان کی بیئت ناپیند آئی اور جب ان کو اپنے سفر سے والیسی یہودی ہیں نہ نفر انی ، نہ مجوسی ، تو انہوں نے ان کو اپنے سفر سے والیسی تک مہلت دی ، اور کہا کہ اگرتم اسلام میں یاان ادیان میں سے کسی دین میں جن کا تذکرہ اللہ تعالی نے اپنی کتاب میں کیا ہے داخل دین میں جن کا تذکرہ اللہ تعالی نے اپنی کتاب میں کیا ہے داخل ہوجاؤ تو ٹھیک ہے ، ور نہ میں تمہار نے تل کا حکم دے دوں گا ، مامون وہاں سے سرز مین روم میں چلے گئے ، اور اسی سفر میں ان کی موت ہوگئی۔

پھر ان میں سے پچھ مسلمان ہوگئے، پچھ نصرانی ہوگئے اور تھوڑی سی جماعت اپنے دین پر باقی رہی اور مکاری سے انہوں نے تھوڑی سی جماعت اپنے دین پر باقی رہی اور ذمی رہ جائیں (۱) ۔اس کا تقاضا اپنانام صابئہ رکھ لیا تا کہ نے جائیں اور ذمی رہ جائیں (۱) ۔اس کا تقاضا ہے کہ پہلے اس فرقہ کا نام صابئہ نہ تھا، مامون کے اخیر دور میں انہوں نے اپنا بینام رکھ لیا۔

بیرونی نے لکھاہے، یہ مذہب یونانی فلاسفہ کاوہ مذہب ہے جس پر وہ نصرانیت قبول کرنے سے قبل تھے، ان کے فلاسفہ میں ''فیثاغورس''''اغاذیمون''''والیس''اور''ہرمس'' ہیں۔ستاروں کے ناموں پران کے ہیکل تھے، یونانی اوران کے بعدرومی اسی مذہب کو مانتے تھے، پھر جب بلادروم و یونان پر نصرانیت کا غلبہ ہوا، اوراس مذہب کے ماننے والے نصرانی بن گئے تو اہل مشرق میں پچھلوگ اسی مذہب پر باقی رہ گئے، ان کا نام صابئہ نہ تھا، انہوں نے مامون کے دور

ب- دوسرا فرقہ: اہل کتاب کی ایک جماعت ہے، جونصاری کے ساتھ مشابہت رکھتی ہے۔

جصاص نے کہا: بیلوگ کسکراور بطائح (سرز مین عراق) کے اطراف میں ہیں، بیہ ہر چند کہ نصاری میں سے ہیں، لیکن اپنے بہت سے مسائل میں وہ نصاری کے مخالف ہیں، اس لئے کہ نصاری کے مخالف ہیں، اس لئے کہ نصاری کے مخالف ہیں، اس لئے کہ نصاری کے بہت بہت سے فرقے ہیں، مثلاً: مرقونیین ، آریوسیہ، اور مارونیہ، تینوں فرقے نسطوریہ، ملکیہ اور لیتقوبیہ ان سے براء ت کا اظہار کرتے ہیں، اور ان کوحرام کہتے ہیں، بینودکو حضرت بیلی اور حضرت شیث کی طرف منسوب کرتے ہیں، انہوں نے کہا: نصاری ان کا نام' یوحانیہ' رکھتے ہیں۔ جصاص نے کہا: لہذا صابے کو اہل کتاب کہنے میں امام رکھتے ہیں۔ جصاص نے کہا: لہذا صابے کو اہل کتاب کہنے میں امام الوحفیہ کا مذہب انہی لوگوں پرمجمول ہے۔

جبکہ بیرونی کی رائے ہے کہ یہ دوسرا فرقہ دراصل بہودی ہے جس کو بخت نصر نے قید کرلیا تھا، اوران کوسرز مین فلسطین سے واق کی سرز مین بابل جلاوطن کردیا تھا، اور جب کورش نے ان کوفلسطین والیسی کی اجازت دے دی تو ان کی ایک جماعت عراق ہی میں رہ گئی اور انہوں نے بابل میں اقامت کو ترجیح دی، دینی لحاظ سے ان کی کوئی معتبر حیثیت نہ تھی، انہوں نے مجوسیوں کی با تیں سنیں اور بعض باتوں کی طرف مائل ہو گئے، اس طرح ان کا مذہب مجوسیت اور یہودیت سے مل کر بنا ہے ۔ انہوں نے کہا: یہی لوگ در حقیقت صابئ ہیں، اگر چہ بیہ نام پہلے فرقہ کے ساتھ زیادہ مشہور ہے۔ شافعیہ میں سے اگر چہ بیہ نام پہلے فرقہ کے ساتھ زیادہ مشہور ہے۔ شافعیہ میں سے رملی، حنابلہ میں سے ابن تیمیہ اور ابن قیم نے بھی ان کو دوالگ الگ فرقے قرار دیا ہے۔ ابن ہمام نے کہا: ایک قول ہے: صابئہ میں دو فرقے قرار دیا ہے۔ ابن ہمام نے کہا: ایک قول ہے: صابئہ میں دو فرقے قرار دیا ہے۔ ابن ہمام نے کہا: ایک قول ہے: صابئہ میں دو

میں ۲۲۸ ھ میں اپنایہ نام رکھا <sup>(۱)</sup>۔ یہ درحقیقت صابئہ نہیں ہیں <sup>ج</sup>قیقی صابئہ دوسرافرقہ ہے۔

<sup>(</sup>۱) البيرونی کی مطبوعه کتاب ميں اسی طرح ہے، ليکن درست ۲۱۸ھ ہے، اسی سال مامون کا انتقال ہوا۔

<sup>(</sup>۱) الفهرست لا بن نديم رسم ۲۳ م ۲۳ - ۲ ۲۳ ۲۳ ـ

فرقے ہیں، یہ دوسرافرقہ وہی ہے جس کے بارے میں بعض نے کہا کہ یہ نصاری ہیں، ان کو' مندائی'' کہاجا تا ہے، ان میں کچھاوگ اب بھی عراق کے جنوب میں باقی ہیں ، ان کے بارے میں کچھنگ تحقیقات آئی ہیں، جن سے ان کے بعض عقائد کاعلم ہوتا ہے، ان میں بعض کتابوں کے مصنفین خود ان کے آ دمی ہیں ، اور بعض ان کے ساتھ رہنے والے مسلمان ہیں، ان کی بعض دینی کتابوں کا عربی میں مرتبہ ہوا ہے، جن سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ اللہ تعالی پر، آخرت کے دن پر، فرشتوں پر اور بعض انبیاء (مثلاً حضرت آ دم، حضرت ثیث، مرات نوح، حضرت زکر یا اور حضرت آ دم، حضرت شیث، کرمیا وہ حضرت نوح، حضرت زکر یا اور حضرت کے علیہم السلام) پر ایمان مرکھتے ہیں، لیکن وہ حضرت موئی، حضرت میں عبادت وانجیل کوئیس مانتے ، وہ تعمید'نہ پسمہ '' پر ایمان رکھتے ہیں ، ان کے یہاں کچھ عبادات ہیں جن کے ذریعہ وہ اللہ کی عبادت کرتے ہیں، مثلاً: بیں، نکا ق، روزہ اور دین عیدیں، وہ روز انہ دو تین بارض کرنے والی بیں، اس وجہ سے ان کو بھی بھی مغتسلہ (غسل کرنے والی جماعت ) کہاجا تا ہے، وہ ذبحہ پر اللہ کانام لیتے ہیں (ا)۔

ابن تیمیہ نے ایک تیسرے فرقہ کا اضافہ کیا ہے جو توریت وانجیل سے پہلے تھا، یہ موحد تھے، ابن تیمیہ نے کہا: یہ وہی لوگ ہیں جن کی تعریف اللہ تعالی نے اس فرمان میں کی ہے:"إِنَّ الَّذِینَ آمَنُوْا وَ الَّذِینَ هَادُوْا وَ النَّصَارِی وَ الصَّابِئِینَ مَنُ آمَنَ بِاللّٰهِ وَ الْیَوْمِ الآخِوِ وَ عَمِلَ صَالِحًا فَلَهُمُ اَجُرُهُمُ عِنْدَ رَبِّهِمُ وَلاَ خُوفٌ عَلَيْهِمُ وَ لاَهُمُ يَحُزَنُونَ " (بیشک جولوگ ایمان لاچے خوف عَلَيْهِمُ وَ لاَهُمُ يَحُزَنُونَ " (بیشک جولوگ ایمان لاچے ہیں اور جولوگ یہودی ہوئے اور نصاری اور صابی، (غرض) جوکوئی ہیں اور جولوگ یہودی ہوئے اور نصاری اور صابی، (غرض) جوکوئی ہیں اللہ اور آخرت پر ایمان لے آئے اور نیک عمل کرے سوان

(سب) کے لئے ان کے پروردگار کے پاس ان کا اجر ہے اور نہ کوئی اندیشہ ان کے لئے ہے اور نہ وہ کوئی غم کریں گے )۔ انہوں نے کہا: پیرلوگ حضرت ابراہیم علیہ السلام کی ملت کی پیروی کرنے والوں کی طرح ہیں جوتوریت وانجیل کے نزول سے قبل موحدین کے امام تھے، انہی لوگوں کی اللہ تعالی نے تعریف فرمائی ہے (۱)۔

تاہم دوفرقوں میں صابہ کی پہتھیم،اور بید عوی کہ حرانی مشرکین مامون کے دور سے قبل خود کو صابہ نہیں کہتے تھے، مشکوک دعوی ہے (اگر چہ بعض مؤرخین وبعض فقہاءاس پر چلے ہیں) کیونکہ حفنہ کی کرتے ہیں امام ابوصنیفہ کی طرف بی قول منسوب کرتی ہیں کہ صابہ جو سات ستاروں کی تعظیم کرتے ہیں،مشرک نہیں بلکہ اہل کتاب ہیں، اس لئے کہ وہ ان ستاروں کی عبادت نہیں کرتے ہیں، اورصاحبین نے کہا نہیں بیہ جسے مسلمان کعبہ کی تعظیم کرتے ہیں، اورصاحبین نے کہا نہیں بیہ جب پرستوں کی طرح ہیں (۲) دامام ابوصنیفہ کا دور مامون کی جائیں ہے ہے کیونکہ امام صاحب کی وفات ۱۵ ھیں اور مامون کی متعلق ہے، کیوں کہ یہی لوگ سات ستاروں کی عبادت کرتے تھے، متعلق ہے، کیوں کہ یہی لوگ سات ستاروں کی عبادت کرتے تھے، عبان کے دوفر نے ہیں، اور بعض سے معلوم ہوتا ہے کہ امام صاحب کے زمانہ میں بھی ان کوصابۂ کہا جا تا تھا،مؤرخین کی عبارتوں میں اضطراب ہے، بعض سے معلوم ہوتا ہے کہ ایک ہی

<sup>(</sup>۱) مثلًا و كيحة: كتاب "مفاهيم صابئيه مندائيه " للباحثة الصابعية ناجيه مرانى، بغداد ۱۹۸۱ء-

<sup>(</sup>۱) احكام القرآن للجصاص ۱۹۱۳، نهاية المحتاج شرح المناج ۲۸۸، الردعلى المنطقة بين لابن تيميد ۲۸۷-۲۸۹، الردعلى المنطقة بين لابن تيميد ۲۸۷-۲۸۹، ۲۸۹ مروج الذهب للمسعودی ۱۸۷۸، شائع کرده عبد الرحمان محمد ۲۸۳۱ه، المملل و النحل للشهر ستانی ۱۲۳۸ ستانی ۲۸۳۸، فتح القدیر ۲۲/۲۲ ست احکام ابل الذمه لابن قیم ۱۷۲۱، الآثار الباقیه عن القرون الخالیه للبیرونی ر

<sup>(</sup>٢) و مکھئے: فتح القدیر ۱۳۷۰ س

صابئه معلق احكام:

۲ - صابئه پروہی احکام منطبق ہوں گے جو عام کفار پر منطبق ہوتے ہیں، مثلاً: مسلمان عورت سے صابئ کے نکاح کا حرام ہونا، اور جیسے ان کی عبادت کا درست نہ ہونا اور جزیرہ عرب میں ان کے لئے اقامت کی اجازت نہ ہونا۔

اور جواحکام خاص طور پر اہل کتاب کے ہیں، مثلاً: ان کے ساتھ عقد ذمہ کا جواز، مسلمان کا کتابیہ سے نکاح جائز ہونا، ان کے ذبیحہ کو کھا نا تو ان احکام کو صابحہ پر منظبی کرنے میں صابحہ کے دین کی حقیقت میں فقہاء کا اختلاف ہے، اس بنا پر ان پر ان احکام کے جاری ہونے میں بھی ان کے در میان اختلاف ہے، جن فقہاء نے یہ سمجھا ہے کہ وہ اہل کتاب ہیں یا اہل کتاب کے ساتھ ان کو مشابہت ہے، انہوں نے ان پر وہی احکام نافذ کئے ہیں جو کتابی یا جس کے کتابی ہونے کا شبہ کتاب ہیں، اور ان میں کتابی ہونے کا شبہ سمجھا ہے کہ وہ اہل کتاب نہیں ہیں، اور ان میں کتابی ہونے کا شبہ سمجھا ہے کہ وہ اہل کتاب نہیں ہیں، اور ان میں کتابی ہونے کا شبہ کے کہ وہ اہل کتاب نہیں ہیں، اور ان میں کتابی ہونے کا شبہ کے کہ وہ اہل کتاب نہیں ہیں، اور ان میں کتابی ہونے کا شبہ کی تفصیل اصطلاحات: '' اہل الکتاب''' ارض العرب' اور 'خریئ میں ہے۔

صابئه کو بلا داسلام میں باقی رکھنا اور ان پر جزید عاکد کرنا:

2 - جزیرة العرب میں صابئین کو باقی رکھنا جائز نہیں ہے، جیسا که دوسرے کفار، مشرکین اور اہل کتاب کو، اس لئے که فرمان نبوی ہے:" لأخوج ن اليهود و النصاری من جزيرة العرب، حتى لا أدع إلا مسلما" (ا) (میں يہود ونصاری کو جزیرہ عرب

سے ضرور نکال دوں گا، یہاں تک کہ یہاں مسلمانوں کے علاوہ کسی کو رہنے نہیں دوں گا)، اور حضرت عائشہ گل حدیث میں ہے: "آخو ما عہد رسول الله عَلَيْسِهُ: "لايترک في جزيرة العرب دينان"(ا) (رسول الله عَلَيْسِهُ كَل آخرى وصيت يہ تھی کہ جزيرہ عرب ميں دو دين نہ رہنے دئے جائيں)۔ جزيرة العرب كی مراد میں اختلاف اور تفصیل ہے۔ دیکھئے: اصطلاح" ارض العرب"۔

جزیرہ عرب کے علاوہ دوسرے بلاد اسلام میں صابئہ کو برقرار رکھنے کے بارے میں فقہاء کے مختلف اقوال ہیں:

امام البوحنیفه کی رائے ہے کہ وہاں ان کو برقر اررکھنا اور ان سے جزید لینا جائز ہے، میاس بنا پر کہ وہ نصاری ہیں اور ستاروں کی ان کے یہاں تعظیم ستارہ پرستی کے باب سے نہیں۔

صاحبین نے کہا: ان سے جزیہ بیں لیا جائے گا، اس کئے کہ یہ ستاروں کی عبادت کرتے ہیں، جیسے مشرکین بتوں کی عبادت کرتے ہیں (۲)۔

ما لکیدنے کہا:ان کو برقرار رکھنا جائز ہے، بیان کے یہاں اس بنا پر ہے کہ ہر کافر پرخواہ کتابی ہو یا غیر کتابی جزیہ عائد کرنا جائز ہے (۳)۔

شافعید کی رائے ہے کہ صابئہ کے ساتھ جزید لے کرعقد ذمہ کرنا جائز ہے، یہ اس قول کی بنیاد پرہے کہ وہ نصاری ہیں، اگر وہ اصول دین میں نصاری کے موافق ہول، اگر چے فروع میں اختلاف ہو،

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لأخوجن اليهو د والنصاری من جزيرة العرب" کی روایت مسلم (۳۸ ۱۳۸۸ طبع کهلی) نے حضرت عمر بن الخطاب سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) فتح القدير ۱۲ م۳۷۰ کتاب الخراج مين امام ابويوسف سے اس کے خلاف منقول ہے، الرتاج ۹۲/۲۶۔

<sup>(</sup>٣) جواهرالإ كليل ار٢٦٦ تفسير القرطبي ار٥٣٥ ـ

اورنساری ان کی تکفیرنه کریں، اورا گرفروع میں اختلاف کے سبب یہود ونساری ان کی تکفیر کریں تو ایک قول ہے کہ جزیہ لے کر ان کو برقر اررکھنا جائز ہے اگر چہ ان سے شادی بیاہ جائز نہیں، اس لئے کہ نکاح کی حرمت کی بنیا داحتیا طیرہے، اور جزیداس کے برخلاف ہے (۱)۔

شافعیہ کے یہاں بیر دوسرف ان صابعہ کے بارے میں ہے جو نصاری کے مشابہ ہوں (لیمنی جن کو مندائی کہا جاتا ہے)، رہے ستارہ پرست صابعہ تو رملی نے قطعی طور پر کہا کہ ان کے بارے میں اختلاف نہیں آئے گا، اور ان کو بلاد اسلام میں برقرار نہیں رکھا جائے گا، انہوں نے کہا: اسی وجہ سے جب خلیفہ قاہر نے ان کے بارے میں فقہاء سے فتوی طلب کیا تو اصطری اور محاملی نے ان کے بارے میں فقہاء سے فتوی طلب کیا تو اصطری اور محاملی نے ان کے بارے میں فقہاء سے فتوی طلب کیا تو اصطری میں منے بہت سارا مال پیش میں تو ان کوچھوڑ دیا (۲)۔

حنابلہ کے یہاں معمد (قول) یہ ہے کہ: ان سے جزیدلیا جائے گا، اس لئے کہ امام احمد نے صراحت کی ہے کہ وہ نصاری کی ایک قتم ہیں، اور امام احمد سے ایک روایت ہے کہ وہ یہود کی ایک قتم ہیں، انہوں نے کہا: امام احمد سے مروی ہے کہ وہ قائل ہیں کہ آسان زندہ، بولنے والا ہے، ساتوں ستارے خدا ہیں، لہذا یہ بت پرستوں کی طرح ہیں، یعنی ان سے جزینہیں لیاجائے گا(س)۔

ابن قیم نے قول اول کورائ حقرار دیتے ہوئے کہا: اس قوم (صابئہ) میں کچھ تو ایسے ہیں جو اللہ تعالی، اس کے ناموں، اس کی

صفات، اس کے فرشتوں ، اس کے رسولوں اور روز آخرت پر ایمان رکھتے ہیں، بعض کافر ہیں، اور بعض ایسے ہیں جنہوں نے رسولوں کے دین کی جو بات ان کی عقل کے موافق ہوئی اور ان کواچھی معلوم ہوئی ان کوا پنا دین بنالیا اور اس کوا پنے لئے پند کر لیا، ان کے یہاں اصول سے ہے کہ اپنے دعوے کے لحاظ سے ہر شریعت کی خوبیاں اپناتے ہیں وہ ایک مذہب کے خلاف تعصب نہیں کرتے ، ان کے یہاں مذاہب، مصالح عالم کے محافظ ہیں، لہذا ان کی باہمی شکش کا کوئی مطلب نہیں ، بلکہ ہر مذہب کی وہ خوبیاں اپنائی کی باہمی شکش کا کوئی مطلب نہیں ، بلکہ ہر مذہب کی وہ خوبیاں اپنائی موصوف نے کہا: فی الجملہ صابح ، مجوس سے بہتر حالت میں ہیں ، اور موصوف نے کہا: فی الجملہ صابح ، مجوس سے بہتر حالت میں ہیں ، اور موصوف نے کہا: فی الجملہ صابح ، مجوس سے بہتر حالت میں ہیں ، اور کیا جائے گا ، کیونکہ مجوس دین و مذہب کے لحاظ سے برترین قوم ہیں ، لیا جائے گا ، کیونکہ مجوس دین و مذہب کے لحاظ سے برترین قوم ہیں ، ان کے یہاں نہ کوئی کتاب ہے نہ کوئی مذہب، لہذا صابح کا شرک اگر ان کے یہاں نہ کوئی کتاب ہے نہ کوئی مذہب، لہذا صابح کا شرک اگر سے بلکا نہ ہوتو اس سے شکین بھی نہیں (۱)۔

### صابئ كى ديت:

۸ - حنفیہ کی رائے ہے کہ ذمی کی دیت مسلمان کی دیت کی طرح ہے، برابر برابر،اورصابنہ اگرذمی ہول تووہ اس میں داخل ہوں گے (۲)۔

شافعیہ کی رائے ہے کہ صابئ کی دیت نصرانی کی دیت کی طرح ہے، جس کی مقدار مسلمان کی دیت کی ایک تہائی ہے، یہ اس صورت میں ہے جب کہ صابئ اپنے اصول دین میں نصاری سے موافقت رکھے، اگر چی فروع میں اختلاف ہو، بشر طیکہ نصاری اس کی تکفیر نہ کریں (۳)۔

<sup>(</sup>۱) الجمل على المنج ۵ر ۲۱۳ ، الأحكام السلطانيه ۱۳۳۳، القليو بي سر ۲۵۳ ، مغنى المحتاج بهر ۲۵۳ ، مغنى

<sup>(</sup>۲) نهاية المحتاج ۲۸۸۸،۱۶ حكام الل الذمدلابن قيم ۱۹۲۸،طبقات الشافعيد للسبكي ۲ر ۱۹۳۳

<sup>(</sup>m) كشاف القناع ٣/ ١١٨\_

<sup>(</sup>۱) احکام اہل الذمہ ار ۹۸۔

<sup>(</sup>۲) الهدابيرة تكملة فتخ القدير ٨٧٤ سـ

<sup>(</sup>٣) روضة الطالبين ١٥٨/٩\_

حنابلہ نے دیت کی مقدار کے بارے میں ان کے تکم کی صراحت نہیں کی، لیکن حنابلہ کے یہاں جس روایت کی روسے وہ اہل کتاب میں سے ہیں اس کا تقاضا ہے کہ صابئ کی دیت مسلمان کی دیت کی آ دھی ہو، ایک روایت میں ہے کہ: تہائی ہوگی (۱) \_ اور جس روایت کی روسے وہ اہل کتاب میں سے نہیں ہیں اس کا تقاضا ہے کہ اس کی دیت آ محصو در ہم ہوگی ۔

ما لکیہ کے یہال ہمیں صابئہ کی دیات کی مقدار کے بارے میں کوئی صراحت نہیں ملی، اور چونکہ وہ ذبائح وغیرہ میں ان کونصاری کی طرح نہیں مانتے اس سے ظاہر ہوتا ہے کہان کی دیات مجوسی کی دیت مرد کے لئے آ ٹھ سو کی طرح ہیں، اور مالکیہ کے یہاں مجوسی کی دیت مرد کے لئے آ ٹھ سو درہم، اور عورت کے لئے چار سودرہم ہے (۲)۔

صابئہ کے ذبیحہ کا اور ان کی عور توں سے شادی کا حکم:

9 - امام ابو حنیفہ کی رائے ہے کہ مسلمان صابئہ کے ذبیحہ کو کھا سکتا ہے،

ان کی عور توں سے شادی کر سکتا ہے، بیراس بنا پر کہ وہ ستاروں کی

عبادت نہیں کرتے، بلکہ صرف تعظیم کرتے ہیں، جیسے مسلمان کعبہ کی

تعظیم کرتے ہیں۔

صاحبین نے کہا: بیزنا دقہ ومشرکین میں سے ہیں،لہذاان کی عورتیںاورذ بیچ حلال نہ ہوں گے۔

ابن ہمام نے کہا:ان میں اختلاف کی بنیادان کی حقیقت کے بارے میں الگ اقوال ہیں ،اگرسب کے نزدیک ان کی تشریح ایک ہوتا<sup>(۳)</sup>۔

مالكيدكى رائے ہے كەصابند كا ذبيحة حرام ہے، اس لئے كه وہ

- (۱) الفروع ۲ روا ـ
- (٢) التاج والإكليل للمواق بهامش الحطاب٢٥٧٦\_
- (۳) فتحالقد پر۲ر ۳۷ ۱۸۳۸ بن عابد بن ۱۸۸۷ ،البدائع ۲۷۱۸ ۲۷ ۳۲۸۵ روس

نصاری کے شدید کالف ہیں(۱)۔

شافعیہ نے کہا: اگرصابے، نصاری کے ساتھ ان کے اصول دین اوحضرت عیسی و انجیل پر ایمان) میں اختلاف رکھتے ہوں تو ان کا ذبیحہ اور ان کی عورتیں مسلمانوں کے لئے حرام ہیں، اور اگر اس میں ان کے مخالف نہ ہوں تو ان کا ذبیحہ اور ان کی عورتیں ہمارے لئے حرام نہیں، بشرطیکہ نصاری ان کی تکفیر نہ کریں، اور اگر نصاری ان کی تکفیر کریں تو ان کی عورتیں اور ذبیحہ حرام ہوں گے، جبیا کہ اگر بدعتی کی برعت موجب تکفیر ہوتو اس کا ذبیحہ مسلمان کے لئے حرام ہے، تر دد برعت موجب تکفیر ہوتو اس کا ذبیحہ مسلمان کے لئے حرام ہے، تر دد کے ساتھ بیتے کم ان صابے کا نہیں جوستارہ پرست ہیں، اور وہ حرائی ہیں، کیونکہ بیلوگ قطعی طور پر کا فر ہیں، لہذا ان سے نکاح کرنا اور ان کا ذبیحہ حلال نہیں، ایک ہی قول ہے، سابقہ اختلاف ان کے بارے میں نہیں ہے۔ حلال نہیں، ایک ہی قول ہے، سابقہ اختلاف ان کے بارے میں نہیں ہے۔

حنابلہ کے یہاں ایک روایت ہے: صابع، یہود میں سے ہیں، دوسری روایت ہے: یہ نصاری میں سے ہیں، ان دونوں روایات کے مطابق ان کا ذبیحہ کھانا اور ان کی عور توں سے نکاح کرنا جائز ہے، ایک تیسری روایت ہے: یہ ستارہ پرست ہیں، لہذا ہیہ بت پرستوں کی طرح ہیں (۳)۔

### صابئه کے اوقاف:

ابن ہمام نے کہا: صابئہ اگر دہریہ ہوں لیمنی جو یہ کہیں کہ ہم کو
" زمانہ ہی ہلاک کرےگا" تو بیز نادقہ کی ایک قتم ہیں، اور اگر وہ اہل
کتاب کی رائے کے قائل ہوں تو ان کے وہ اوقا ف صحیح ہیں جو اہل

<sup>(</sup>۱) الخرشي على مختفر خليل، حاشية العدوى ٢ ر ٣٠ س،المطبعة الشرقيه ١٧ سااهـ -

<sup>(</sup>۲) نهایة المحتاج ۲۸۸۷، حاشیة القلیو بی ۴۳۰،۳۸۲، کشاف القناع ۲۷۰۰،۳۰۲

<sup>(</sup>m) المغنى ٢ ر ٥٩١\_

ذمه کے اوقاف درست ہیں، اوران کے اوقاف میں سے وہ درست ہے جو ہمارے نز دیک اوران کے نز دیک نیک کام ہو، لہذا فقراءیر وقف درست ہے اور مثلاً ان کی عبادت گا ہوں پر درست نہیں (۱)۔

## صابون

ا - صابون: وہ مشہور چیز ہے جس سے کیڑے دھوئے جاتے ہیں (۱)۔ ابن درید وغیرہ سے منقول ہے کہ بیعر بی کلام نہیں ہے (۲)۔ صابون، کڑوی، چربی والی اور بعض بھنی ہوئی چیزوں سے بنتا ہے،اور اس کی جھا گ کوصفائی اور دھونے میں استعمال کیا جاتا ہے <sup>(۳)</sup>۔

### صابون سے تعلق احکام:

اول: نا یاک تیل سے بنے ہوئے صابون کا استعمال کرنا: ۲ - حفیہ کے یہاں قول مختاریہ ہے کہ ذاتی طور برنجس یا نجاست یڑے ہوئے تیل سے بنا ہواصابون یاک ہے،لہذ ااس کا استعال اور اس کی خرید وفروخت جائز ہے ،" الدر" میں ہے: جس تیل میں نجاست پڑجائے اس کوصابون بنادینے سے یاک ہوجاتا ہے، عموم بلوی کے سبب اسی پرفتوی ہے، جیسے وہ تنورجس پرنایاک یانی حیطرک دیا گیا ہواس میں روٹی ایکانے میں کوئی حرج نہیں ہے، اور جیسے وہ مٹی جونجس ہوجائے اوراس کا کوزہ بنا دیا جائے ، پھراس کوآ گ پر یکا دیا جائے تو یاک ہے، ابن عابدین نے کہا: اس مسللہ کوعلماء نے امام محمد



<sup>(</sup>۲) المصباح المنير ،لسان العرب -(۳) الصحاح وتجديده للمرعشلي ،المعجم الوسيط -

کے قول پر متفرع کیا ہے اور عموم بلوی کے سبب اسی پرفتوی ہے، اکثر مشائخ نے اسی کو اختیار کیا ہے ، اس میں امام ابو پوسف کا اختلاف ہے، امام محمد کے نز دیک علت: تغیر اور ماہیئت کا بدلنا ہے، جس کا تقاضا پیہے کہ پیکم صابون کے ساتھ خاص نہ ہواوراس میں وہ تمام چیزیں داخل ہوں جن کی ماہیئت میں تغیر اور انقلاب آ جائے (۱)، ابن الہمام ک'' فتح القدیر''میں بھی اسی کے مثل ہے<sup>(۲)</sup>۔

شافعیہ نے بھی نجس تیل سے بنے صابون سے انتفاع کوجائز کہا ہے، کین انہوں نے اس کے یاک ہونے کی صراحت نہیں گی، چنانچہ "اسى المطالب" مين" المجموع" كے حوالہ سے آیا ہے: نجس تیل سے صابون بنانا جائز ہے (۳)، ملی نے کہا: اور بدن و کیڑے میں اس کا استعال کرنا جائز ہے، جبیبا کہ انہوں نے اس کی صراحت کی ہے، پھر موصوف نے کہا: پھروہ ان دونوں کو پاک کردے گا<sup>(۴)</sup>۔اس سے سمجھ میں آتا ہے کہاس وقت تک وہ نجس رہے گا،اس کی وجہ بیہے کہ ان کے نز دیک اصول ہیہے کہ نجس العین میں سے صرف دو چیزیں یاک ہوجاتی ہیں: شراب اگر سر کہ بن جائے ،اورموت کے سبب نجس کھال اگر د ہاغت دے دی جائے (۵)۔

ما لکہ نے ذاتی طور پرنجس اور تنجس (یعنی جس چیز میں نحاست ہے، ذاتی طور پرنجس سے ناجائز ہے،لہذاان حضرات کے نز دیک نجس ہوجانے والے تیل سے مسجد کے علاوہ میں جراغ جلایا جائے گا،

۳۰ حفیہ کی رائے ہے کہ اگر صابون کے یانی کی رفت ختم ہوجائے

اور وہ گاڑھا ہوجائے تو اس سے وضو کرنا ناجائز ہے، اور اگر اس کی

رفت ولطافت باقی ہوتو جائز ہے $(^{(\alpha)}$ ۔ ابن ہمام نے جواز کی علت

بتاتے ہوئے کہا کہ جو چیز آ میزش کے باوجود مغلوب ہووہ اطلاق کوختم

دوم: صابون کے یانی سے وضوکرنا:

اس سے صابون بنایا جائے گا ،اوراس سے دوسرے تمام طریقوں سے فائده اٹھا باجائے گا۔

مالکید کے کلام کا ظاہریہ ہے کہ نجس (مثلاً: مردار کی چربی ) سے بنے ہوئے صابون سے انتفاع ناجائز ہے، اگر چہ بعض مالکیدنے صراحت کی ہے کہ مردار کی چرنی سے چراغ جلانا جائز ہے، بشرطیکہ اس سے خود کو بچایا جاسکے <sup>(۱)</sup>۔

حنابلہ نے کہا: نجاست، ماہیت بدلنے یا آگ پریکنے سے یا ک نہیں ہوتی، لہذا نجس تیل سے بنا ہواصابون نجس ہوگا، اور نجاست کا دھواں اور اس کا غبار نایاک ہے (۲)، میہ حنابلہ کے یہاں ظاہر مذہب ہے۔ابن قدامہ نے کہا: اور بیاستنباط کیا جاتا ہے کہا گر شراب کی ماہیت بدل جائے اور مردار کی کھال دباغت دے دی جائے توان پر قیاس کرتے ہوئے نجاستوں کی ماہیت اگر بدل جائے تووه یاک ہوجا <sup>ئی</sup>ں گی<sup>(۳)</sup>۔

مل جائے ) دونوں میں فرق کرتے ہوئے کہا کہ جس چیز میں نحاست مل جائے اس سے مسجدا ورآ دمی کے کھانے کے علاوہ میں انتفاع جائز

نہیں کرتی ،لہذامطلق کے حکم کواس طرح کے یانی پرمرتب کرناواجب (۱) الزرقاني مع حاشية البناني ار ۴ ۳،الحطاب ار ۱۱،۱س ميں لکھاہے که منتجس وہ ہے جواصل کے لحاظ سے یاک ہوا دراس میں نجاست پڑ جائے جیسے تیل اور گھی

وغیرہ جس میں چوہا یا نجاست گرجائے ،اورنجس وہ ہے جو ذاتی طور پرنجس ہو جیسےم داراورخون۔

<sup>(</sup>۲) کشاف القناع ایر ۱۸۲

<sup>(</sup>۳) المغنی لابن قدامه ۲/۲۷\_

<sup>(</sup>۴) الفتاوى الهندييه ار۲۱ الخانيه بهامش الهنديه ار۱۶ ـ

<sup>(</sup>۱) ابن عابدين وبهامشه الدرالمخارا ۱۰۲۰

<sup>(</sup>۲) فتحالقد بلار ۱۷ کا۔

<sup>(</sup>۳) أسني المطالب الر٢٧٨\_

<sup>(</sup>۴) - حاشية الرملي على أسنى المطالب ار ۲۷۸ ، نهاية الحتاج ۲۸۸۲ ـ

<sup>(</sup>۵) نهایة الحتاج ۲۸۰ ۲۳۰ – ۲۳۲

ہے، یعنی اس سے وضو کرنا جائز ہے، حدیث میں ہے: "قد اغتسل النبي عَلَیْتُ ہو الفتح من قصعة فیھا أثر العجین" (۱) (رسول اللہ عَلَیْتُ نے فتح مکہ کے دن ایک پیالہ (کے پانی) سے عنسل فرمایا، جس میں گند ہے ہوئے آئے کا اثر تھا)، حالال کہ اس کے سبب پانی میں تغیر آ جاتا ہے، لیکن مغلوب ہونے کا اعتبار نہیں کیا گیا۔

شافعیہ کے یہاں اصل یہ ہے کہ اگر پانی میں کوئی ایسی چیزمل جائے جس سے پانی کو بچانا ممکن ہو (مٹی اور نمک کے علاوہ) جیسے زعفران، کھجور اور آٹا، پھراس کا کوئی وصف بدل جائے تواس سے وضو کرنا ناجائز ہے، کیونکہ اس پر پانی کے نام کا اطلاق نہیں ہوتا، البتہ انہوں نے بدلنے کی صفت کے بارے میں لکھا ہے کہ اگر وہ معمولی ہو، مثلاً: تھوڑا سا زعفران پانی میں گرجائے، اور وہ معمولی سا زرد ہوجائے، یااس میں صابون یا آٹا گرجائے اور پانی تھوڑ اسا سفید ہوجائے، یااس میں صابون یا آٹا گرجائے اور پانی تھوڑ اسا سفید ہوجائے، یااس میں صابون یا آٹا گرجائے اور پانی تھوڑ اسا سفید میں دو'' تول' ہیں : تھی تول ہے کہ پانی کواس کی طرف منسوب کیا جا سے تواس میں دو'' تول' ہیں : تھی تول ہے کہ پانی کا میں دو'' تول' ہیں : کہا: یہی مختار ہے (۲)۔

حنابلہ کے یہاں بھی یہی ہے، چنانچدانہوں نے کہا: پانی میں باقلا، چنا، گلاب، زعفران وغیرہ پاک چیزیں گرجائیں اور وہ تھوڑی ہوں جن کا مزایارنگ یا بہت زیادہ بونہیں پائیجائے کہ پانی کواس کی طرف منسوب کیا جاسے تواس سے وضو کیا جائے گا<sup>(۳)</sup>۔

باس صورت میں ہے جب صابون پاک تیل سے بناہو، کین

اگرنا پاک تیل سے بنا ہوتو جولوگ اس کی طہارت کے قائل ہیں مثلاً حفیہ اور ان کے موافقین ، ان کے نزد یک یہی حکم ہے ، البتہ جولوگ کہتے ہیں کہ نجس چیز ما ہیت کے بدلنے سے پاک نہیں ہوتی ان کے نزدیک اس سے وضوکرنانا جائز ہے (دیکھئے: فقر ۱۷)۔

ما لکیہ کے یہاں ظاہریہ ہے کہ مطلقاً صابون کے پانی سے خواہ پاک ہو یا نا پاک وضو کرنا ناجائز ہے (۱)، چنا نچہ انہوں نے کہا: جس پانی کارنگ یا مزایا بوکوئی پاک چیز بدل دے تو وہ پانی بذات خود پاک ہے، لیکن دوسرے کو پاک کرنے والانہیں، لہذااس سے وضوئہیں کیا جائے گا، البتہ عمومی ضروریات میں استعال کیا جائے گا(۲)۔ منفصیل اصطلاح: ''طہارۃ''اور'' میاہ''میں ہے۔

سوم: محرم کے لئے صابون کا استعال کرنا:

۷۱ - حفیہ نے صراحت کی ہے کہ محرم کے لئے صابون کے استعال میں کوئی مضا کقی نہیں، ابن عابدین نے '' فتح القدیر'' کے حوالہ سے کھما ہے: اگر محرم صابون اور حرض (۳) سے غسل کر ہے تو اس کے بارے میں کوئی روایت تو نہیں لیکن علماء نے کہا: اس میں کچھ واجب نہیں ہوگا، اس لئے کہ وہ خوشبو نہیں ہے، اور (سرکے جوں کو) نہیں مارتا ہے، آگے موصوف نے کہا: اس توجیہ کا تقاضا ہے کہ دم یا صدقہ بالا تفاق واجب نہ ہو، اسی وجہ سے '' ظہیریہ'' میں کہا: ان کا اجماع ہے کہ اس پر کچھواجب نہ ہوگا (۲)۔

عام صابون کے بارے میں جس کوخوشبوشار نہیں کیا جاتا ،تمام

<sup>(</sup>۱) حدیث: "اغتسل النبی عَلَیْتُ یوم الفتح فی قصعة فیها أثر العجین" کی روایت نبائی (۱/۲۰۲-۲۰۳، طبع المکتبة التجاریه) نے حضرت ام ہانی ہے۔

<sup>(</sup>۲) المجموع للنو وي ار ۱۰۲ - ۱۰۴ ، القليو في ار ۱۸ – ۱۹ ـ

<sup>(</sup>۳) کشاف القناع ۲۶۱، المغنی ار ۱۴ ا

<sup>(</sup>۱) الطاب الر۵۸-۵۹

<sup>(</sup>۲) الفواكه الدوانی۱۸۵۸۱

<sup>(</sup>۳) قاموں میں کہا: حرض (حاء کے ضمہ کے ساتھ یا حاءاورراء کے ضمہ کے ساتھ) جیسے'' اشنان'' وہ پودا جسے خسل کے وقت یانی میں ڈالا جائے۔

<sup>(</sup>۴) حاشهابن عابد بن على الدرالختار ۲ر ۱۶۳ ، فتح القدير ۲۲۸/۲\_

فقہاء کے کلام سے بھی یہی سمجھ میں آتا ہے، اس لئے کہ محرم کو صرف خوشبو کے استعال سے روکا گیا ہے، البتہ اس موضوع پر ہمیں ان کی کوئی صراحت نہیں ملی۔ کوئی صراحت نہیں ملی۔ دیکھئے: اصطلاحات 'تطبیب''اور'' إحرام''۔

صاع

#### تعريف:

ا - صاع ، صواع (کسرہ اور ضمہ کے ساتھ) لغت میں: ایک پیانہ ہے جس سے ناپاجا تا ہے، یہ چار ' مد' کا ہوتا ہے۔
داؤدی نے کہا: جس آدمی کی ہتھیلیاں نہ بہت بڑی ہوں نہ بہت چھوٹی اس کی دونوں ہتھیلیوں سے چارلپ اس کی مقدار ہے، اورا یک قول یہ ہے کہ: یہ پینے کا ایک برتن ہے (۱)۔
فقہاء کی اصطلاح لغوی مفہوم سے الگنہیں (۲)۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-مد:

۲ - مد (ضمہ کے ساتھ): ایک پیانہ ہے جس کی مقدار اہل عراق کے نزدیک دورطل اور اہل حجاز کے نزدیک ایک رطل اور تہائی رطل ہے۔
فیروز آبادی نے کہا: مد: متوسط شم کے آدمی کی دونوں ہتھیلیاں کھرنے کے برابر ہے اگران دونوں کو کھر کروہ اپنے ہاتھ کو کھیلا دے،



<sup>(1)</sup> القاموس المحيط، تاج العروس، النهاية في غريب الحديث والأثر ، مثمّار الصحاح \_

<sup>(</sup>۲) تبيين الحقائق ۱۹۰۱ طبع دار المعرفة، بدائع الصنائع ۲۳/۲ طبع دار المعرفة، بدائع الصنائع ۲۳/۲ طبع دار المعارف مصر، الدسوقی دار الکتاب العربی ، الشرح الصغیر ۱۲۸۱ طبع دار المعارف مصر، الدسوقی الر۵۰۸ طبع دار الفکر ، روضة الطالبین ۳۰۲/۲ طبع المكتب الاسلامی، حافیة المجمل ۲۳/۱۲ طبع داراحیاءالتراث العربی ، کشاف القناع الر۲۵ طبع عالم الکتب، مطالب اولی النبی ۱۲/۲ ا

اوراسی وجہسے اس کا نام 'مر' ہے (۱)۔

اصطلاح میں: اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ "مد" چوتھائی صاع کے برابر ہے، لہذا" مد" صاع کے اجزاء میں سے ہے، اسی طرح بالا تفاق" مد" اور" صاع" ناپ کے ان پیانوں میں سے ہیں جن کے ساتھ بہت سے مشہور فقہی احکام وابستہ ہیں (۲)۔

#### ب-وسق:

سا – وَسَق اوروِسَ : ایک معین بیانہ ہے، جوصاع نبوی سے ساٹھ صاع کے برابر ہوتا ہے، اس حساب سے وسق ایک سوساٹھ من کا ہوگا (<sup>m)</sup>۔

اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگ نہیں ہے<sup>(4)</sup>۔

#### رج-من:

ہم- من (میم کے فتہ اور نون کی تشدید کے ساتھ): ایک قدیم پیانہ ہے جس سے ناپا یا وزن کیا جا تا تھا، اس وقت اس کی مقدار بغدادی رطل سے دور طل تھی <sup>(۵)</sup>۔

اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگ نہیں۔

- د- فرق:

۵- فرق (فاءوراء کے فتحہ یاراء کے سکون کے ساتھ): مدینہ کا ایک مشہور پیانہ ہے جوسولہ رطل کا ہوتا ہے، جمع" فرقان" ہے (۱)۔ اصطلاح میں: ابوعبید نے کہا: میرے علم میں لوگوں میں کوئی اختلاف نہیں کہ ایک فرق تین صاع کا ہوتا ہے جوسولہ رطل کے برابر

### ھ-رطل:

۲ - رطل: وزن کرنے کا ایک باٹ ہے، یہ بغدادی سے بارہ اوقیہ کا ہوتا ہے، لہذا ہے ایک مثقال کے برابر ہوگا (۳)۔

رافعی کہتے ہیں: فقہاء نے کہا:اگر فروع میں رطل کا اطلاق ہوتو اس سے مراد بغدادی رطل ہے،رطل ناپنے کا آلہ بھی ہے <sup>(۴)</sup>۔

## صاع ہے متعلق احکام: صاع کی مقدار:

2- صاع کی مقدار میں فقہاء کا اختلاف ہے: جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ صاع: عراقی رطل سے پانچ رطل اور تہائی رطل ہوتا ہے، اس لئے کہ مروی ہے کہ رسول اللہ علیات نے کعب بن عجرہ سے کہا: "تصدق بفرق بین ستة مساكین" (ایک فرق چیمسکینوں میں صدقہ کرو)، ابوعبید نے کہا: میرے علم کے مطابق لوگوں میں كوئی میں صدقہ کرو)، ابوعبید نے کہا: میرے علم کے مطابق لوگوں میں كوئی

- (۱) لسان العرب، المصباح المنير ، التاج ، النهابيه القاموس المحيط ، الصحاح ماده: " فرق" -
- (۲) الشرح الصغيرار ۲۰۸، ألمغنى ار ۲۲۵، الأموال لأ بي عبيد (۲۰۸) طبع اول ـ
  - (٣) المصباح المنير ،المغرب، مجعج الوسيط، لسان العرب ماده: ''رطل'۔
- (۴) المصباح المعير ماده: ''رطل''،ابن عابدين ۲۶۱۷ طبع بولاق،الزرقاني ۱۳۱۳ –
- (۵) حدیث: "تصدق بفرق بین ستة مساکین"کی روایت بخاری (الفتح ۱۸/۴ طبع السّلفیه)نے کی ہے۔

- (۱) القامول المحيط، المصباح المنير، النهابية، تاج العرول، لسان العرب ماده: "مدد".
- (۲) فتح القدير ۲/۲ م طبع بولاق، ابن عابدين ۲/۲ ك طبع بولاق، الشرح الصغير المحتى المحت
  - (٣) لسان العرب، المصباح المنير ، المحجم الوسيط، تاج العروس ماده: "وسق" -
- (۷) الشرح الصغير الم ۱۰۸ القليو بي اله ۲۳، المغنى ۲۰۰۷، جواهر الإكليل اله ۱۲۴ االنهاية في غريب الحديث والأنثر ۲۱۰/۳۰
  - (۵) مجمح لغة الفقهاء، لسان العرب، المحجم الوسيط، تاج العروس ماده: "من" ـ

اختلاف نہیں کہ ایک فرق تین صاع کا ہوتا ہے، اور ایک فرق سولہ رطل ہوتا ہے، اس سے ثابت ہوا کہ صاع پانچ رطل اور تہائی رطل کا ہوتا ہے۔

منقول ہے کہ: اما م ابو یوسف جس وقت مدینہ آئے تو انہوں نے لوگوں سے صاع کے بارے میں دریافت کیا، لوگوں نے کہا:

پانچ رطل اور تہائی رطل کا ہوتا ہے، انہوں نے لوگوں سے دلیل کا مطالبہ کیا تو انہوں نے کہا: کل (آئندہ)، چنانچہ دوسرے دن ستر بوڑھے اپنی چادر میں اپنا پناصاع لیعٹے ہوئے آئے، ہرایک نے کہا:

یہ صاع مجھے اپنے والد سے ورثہ میں ملا ہے، اور میرے والد کو میرے دادا سے وراثت میں ملا تھا، یہاں تک کہ انہوں نے اس کو حضور عالیہ تک پہنچایا۔

رطل عراقی آن کے نزدیک: ایک سواٹھا کیس درہم اور ایک درہم کے سات حصول میں سے چار حصول کے برابر ہے  $(174)^{(1)}$ ۔

امام ابوحنیفہ نے کہا: صاع آٹھ رطل کا ہوتا ہے، اس لئے کہ حضرت انس بن مالک نے کہا: "کان النبی علیالیہ یتو ضا بالمد وھو دطلان، ویغتسل بالصاع "(۲) (حضور الیہ ایک مرت کے ہرابر ہے وضواور ایک صاع سے خسل کرتے تھے)، حضرت انس کی حدیث سے معلوم ہوا کہ ایک مددور طل کے برابر ہوتا ہے، اور جب بی ثابت ہوگیا کہ ایک مددور طل کے برابر ہوتا طور پر حضور علیہ کا صاع چار مدکے برابر ہوگا، جس کے آٹھ رطل طور پر حضور علیہ کا صاع چار مدکے برابر ہوگا، جس کے آٹھ رطل

(1) جواهرالأ كليل الر١٢٣، حاشية الدسوقي الر٥٠ه، شرح المنهاج ٣٦/٢ ٣، روضة

(٢) حديث انس: 'كان النبي عُلْكِ يغسل . أو كان يغتسل بالصاع

إلى خمسة أمداد و يتوضأ بالمد"كي روايت بخاري (الفتحار ٣٠٨٠

الطالبين ٢/١٠ س،المغنى ار ٢٢٢ – ٢٢٣ \_

طبع السّلفيه)نے کی ہے۔

" (۱) البناية ثرح الهدامة ۳۵۵، فتح القدير ۲ر ۳۰-

ہوں گے،اس لئے کہ مد بالا تفاق ایک صاع کا چوتھائی ہے۔ طن

رطل عراقی امام ابوحنیفہ کے نزدیک: بیس استار کے برابر ہے، اوراستار: چھدرہم اورآ دھے درہم (۲ ہے) کے برابر ہوتا ہے (۱)۔

# ایک صاع یانی سے مسل کرنا:

۸ - فقہاء کااس بات پر اتفاق ہے کہا گرایک صاع (پانی) سارے بدن پر بہنچ جائے تواس سے خسل کرنا کافی ہے، ابن قدامہ نے کہا: "ایک مدسے وضوا ورایک صاع سے خسل کے کافی ہونے کے بارے میں ہمارے علم میں کوئی اختلاف نہیں''، اورا گر خسل میں ایک صاع سے کم میں ہی سارے بدن پر پانی پہنچ جائے تو کافی ہے، اس لئے کہ اللہ تعالی نے خسل کا حکم دیا ہے، جس کواس نے کرلیا۔

شافعیہ وحنابلہ کی رائے ہے کہ: ایک صاع سے خسل کرناسنت ہے، شافعیہ نے کہا: غسل کا پانی تقریباً ایک صاع سے کم نہ ہو، یہی مسنون ہے، یہ چار مد کے برابر ہے، لیکن یہ معتدل جسم والے خص کے لئے ہے، اس لئے کہ حضور علیہ ایک مدسے وضوا ورایک صاع سے خسل کر لیتے تھے، اور جس کا جسم معتدل نہ ہواس میں کم وبیش ہوگا(۲)۔

حضرت انس معمروی ہے: "کان النبی عَالَیْ یعسل - او کن یعتسل بالصاع إلی خمسة أمداد، ویتوضأ بالمد اللہ عَلَیْ اللہ عَلَیْ اللہ عَلَیْ ایک صاع سے پانچ مدتک پانی بالمد سے خسل کرتے سے یا (اپنا بدن) دھوتے سے اور ایک مد (پانی) سے وضوکر لیتے سے )۔

<sup>(</sup>۲) البدائع ار۳۵، الفتاوی الهندیه ار۱۷، المهذب ار۳۸ روضه الطالبین ۱۹۰۱، لمغنی ار۲۲۲، کشاف القناع ار۱۵۲، نهایه المحتاج ار۲۱۲

<sup>(</sup>۳) حدیث: "أنس....." كى تخریج فقره نمبر ۷ میں گذر چکی۔

حفنہ و مالکیہ نے ایک صاع پانی سے خسل کے مسنون ہونے کی صراحت نہیں کی ہے۔

#### صدقه فطر:

9- صاع کے ذریعہ صدقہ فطر کی مقدار میں فقہاء کا اختلاف ہے، جہور فقہاء (ما لکیہ، شافعیہ اور حنابلہ) نے کہا: صدقہ فطر میں (ہر انسان کی طرف سے) ایک صاع گیہوں یا جو یا ان کا آٹا یا گھور یا کشمش واجب ہے، ان حفرات کی رائے میں ان تمام اقسام میں جن کوصدقہ فطر میں نکالاجا تا ہے کوئی فرق نہیں، اس لئے کہ ابن عمر کی یہ حدیث ہے: "أن رسول الله عَلَيْ فوض زکاة الفطر من مصان علی الناس صاعا من تمو أو صاعا من شعیر علی کل حر وعبد، ذکر وأنشی من المسلمین "(۲) (رسول الله عَلَيْ فَرَى بِرایک صاع کھور، یا ایک علی ایک علی کا صدقہ فطر تمام لوگوں پرایک صاع کھور، یا ایک

صاع جو، برآ زاد، غلام مردوعورت ، مسلمان پرفرض فرمایا) - نیز حضرت ابوسعید خدری کی روایت میں ہے: "کنا نخوج إذ کان فینا رسول الله عُلَیْ کی روایت میں ہے: "کنا نخوج إذ کان فینا مملوک، صاعا من طعام أو صاعا من إقط، أو صاعا من شعیر أو صاعا من زبیب"(۱) (بم رسول الله عَلَیْ کے زمانہ میں صدقہ فطر بر چھوٹے ، بڑے، آزاد، غلام کی طرف سے ایک صاع بحور یا ایک صاع جو ریا ایک صاع جو یا ایک صاع بی سرون سے ایک صاع بی سرون کا در بیا سرون سے ایک صاع کی سرون کی کی سرون کی کی سرون کی سرون کی سرون کی سرون کی کی سرون کی سرون کی سرون کی سرون کی سرون کی سرون ک

ابوالفرج دارمی اور بند نیجی سے منقول ہے: حضور علیہ کے زمانہ میں جس صاع سے صدقہ فطر نکالا جاتا تھا اسی صاع کے معیار سے نکالناوا جب ہے، بیصاع موجود ہے، جس کونہ ملے اس پراحتیاط ضروری ہے، یعنی اتنا نکالے جو یقنی طور پراس سے کم نہ ہو<sup>(۲)</sup>۔

حفیہ نے کہا: صدقہ فطر میں آ دھاصاع گیہوں یاستو، یا ایک صاع جو یا کھجور واجب ہے، اس لئے کہ حضرت تغلبہ بن صعیر عذری کی روایت ہے انہوں نے کہا: خطبنا رسول الله علیہ فقال: "أدوا عن كل حر وعبد نصف صاع من بر أو صاعا من شعیر "(") (رسول اللہ علیہ نے ہمارے من تمر أو صاعا من شعیر "(") (رسول اللہ علیہ نے ہمارے

<sup>(</sup>۱) حدیث جابر: "أن قومًا سألوا جابوًا عن الغسل ....." كى روایت بخارى (الفتح الر ۲۵ سطع السلفیه) نے كى ہے۔

ر) حدیث: "أن رسول الله علیه فرض زکاة الفطر....." کی روایت بخاری (الفتح سر ۲۷ مطبع السلفیه) اور مسلم (۲/ ۱۷۷ طبع الحلمی) نے کی ہے، الفاظ مسلم کے بیں۔

<sup>(</sup>۱) حدیث أبی سعید: "كنا نخوج إذ كان فینا رسول الله عَلَیْت ...... "كی روایت مسلم (۱۸۸۲ طبع اكلی) نے كی ہے، اور بخارى (افتح ۲۵۸۷۳ طبع الله علی کے اور بخارى (افتح ۲۵۸۷۳ طبع الله علی کی روایت مختصر ہے۔

<sup>(</sup>۲) بداية الجمتهد ۲۸۹۱، القوانين الفقهيه ر۷۷،الدسوقی ۱۷۵، مواهب الجليل ۲/۲۱۳، روضة الطالبين ۱۱/۰ ۳-۰۲ س، الجموع ۲۸۷۱ طبع السّلفيه،المغنی ۳/۵۵،کشاف القناع۲ر ۵۳ طبع عالم الکتب

<sup>(</sup>۳) حدیث: "أدوا عن كل حرو عبد ....." ال پروه حدیث دلالت كرتی محرت حس كی روایت ابوداو د نے حضرت حس سے كی ہے، انہوں نے كہا: حضرت ابن عباس في زمفان كآخر ميں بھره كم مبر پرخطبد يتے ہوئے فرايا: "أخر جوا صدقة صومكم فكأن الناس لم يعلموا فقال: من هانا من أهل المدينة؟ قوموا إلى إخوانكم فعلموهم فإنهم لا

سامنے خطبہ دیتے ہوئے فرمایا: ہرآ زاد، غلام کی طرف سے آ دھاصاع گیہوں باایک صاع کھجور پاایک صاع جوادا کرو)۔

سعید بن مسیّب، عطاء، طاؤس ، مجاہد، عمر بن عبد العزیز، عروہ بن زبیر، اور سعید بن جبیر کی یہی رائے ہے۔

شخ ابومنصور ماتریدی نے لکھاہے کہ دس حضرات صحابہ جن میں حضرت ابوبکر، عمر، عثمان اور علی میں نے صدقہ فطر کے بارے میں حضور علی ہے، اور موصوف میں حضور علی ہے، اور موصوف نے ان کی روایت کیا ہے، اور موصوف نے ان کی روایت سے استدلال کیا۔

زبیب (کشمش) کے بارے میں امام ابوصنیفہ سے مختلف روایتیں ہیں،'' جامع صغیر'' میں ہے: آ دھاصاع، اس لئے کہ خشک انگور (کشمش) کی قیمت عام طور پرگیہوں کی قیمت سے زیادہ ہوتی ہے، اور جب گیہوں میں آ دھاصاع کافی ہے تو خشک انگور میں بدرجہ اولی کافی ہوگا۔

حسن اور اسد بن عمرو نے امام ابوحنیفہ سے روایت کیا ہے: خشک انگور (کشمش) سے ایک صاع ۔ یہی امام ابو یوسف وامام محمد کا قول ہے، اس روایت کی وجہ: حضرت ابوسعید خدریؓ کی میہ حدیث ہے کہ انہوں نے فرمایا: ''ہم رسول اللہ عیسی کے زمانہ میں ایک

علمون، فرض رسول الله عَلَيْ هذه الصدقة صاعاً من تمر أو شعير أو نصف صاع من قمح على كل حر أو مملوك، ذكر أو أنشى، صغير أو كبير ..... (ا إن روز كاصدقه نكالو، تو گويالوگول ني نهيل سمجها تو انهول نے فرمايا: يهال المل مدينه ميل سے كون لوگ بيل؟ آپ لوگ ايخ بھائيول كے پاس جائيل اور ان كو بتا ئيل اس لئے كه وه نهيل جائي ہول الله علي نا نهيل اور ان كو بتا ئيل اس لئے كه وه نهيل جائي مرد، عورت، يخ يا بڑے پر فرض فرمايا ہے) (سنن ابي گذم برآزاد، غلام، مرد، عورت، يخ يا بڑے پر فرض فرمايا ہے) (سنن ابي داؤد ۲۷۲۱۲ طبع تركيا) اور بي حديث حسن ہے (جامع الاصول الله الله ناؤوط ۲۸۲۲۲ علي اور عيني نے اس كے شواہد ذكر كئي بيل نصب الرابي ۲۸۲۲۲ عديث الرباؤوط ۲۸۲۲۲ عديث الله يادر عيني نے اس كے شواہد ذكر كئي بيل نصب الرابي بالربائي وربيا عدة القارى ۹ سالااور اس كے بعد

صاع کھجور یا ایک صاع خشک انگور (کشمش) نکالتے تھے'، نیز اس لئے کہ انگور غذائیت میں گیہوں کی طرح نہیں بلکہ اس سے ناقص ہے، جیسے جو اور کھجور، لہذا جو اور کھجور کی طرح اس کی مقدار ایک صاع ہوگی۔

حنفیہ کے نزدیک ایک فطرہ میں دویا زیادہ جنس سے صدقہ فطر کی ادائیگی جائز ہے، لہذا اگر آ دھا صاع جو اور آ دھا صاع کھجوریا آ دھا صاع جو اور چوتھائی صاع گیہوں نکالے تو جائز ہے۔(۱)۔

اس مسئله میں اختلاف وتفصیل ہے جس کو اصطلاح: ''زکا قا الفط''میں دیکھاجائے۔

شافعیہ نے کہا: ایک فطرہ میں دوجنس کا ایک صاع کافی نہیں، خواہ دونوں جنسیں ہم مثل ہوں، یا ایک جنس اس میں سے ہوجس میں واجب ہوتا ہے اور دوسری اس سے اعلی ہو، جبیہا کہ شم کے کفارہ میں یہ کافی نہیں کہ پانچ کو کپڑا دے دے اور پانچ کو کھانا کھارہ میں یہ کافی نہیں کہ پانچ کو کپڑا دے دے اور پانچ کو کھانا کھارہ میں اس کئے کہاس کوایک صاع گیہوں یا جو یا کسی اور کا حکم دیا گیا ہے (۲)۔

حنابلہ نے کہا: اگر محجور، خشک انگور، گیہوں، جواور پنیرسب ملاکر ایک صاع نکال دے تو کافی ہے، جبیبا کہ اگر کوئی ایک خالص ہوتا (۳)۔

ہمیں اس میں ما لکیہ کی صراحت نہیں ملی۔

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲۲/۲ طبع دار الكتاب العربي ، ابن عابدين ۲۲/۲ طبع بولاق، البحر الرائق ۲۲ ۳۷۳ طبع دار المعرفه، تبيين الحقائق ۱۸ ۲۰۳ طبع دار المعرفه-

<sup>(</sup>۲) المجموع ۲ ر ۱۳۵ سار

<sup>(</sup>٣) كشاف القناع ٢ / ٢٥٣ ـ

ا - صبر ة لغت مين: غله يائسي اور چيز كا دُهير ہے، اس كى جمع "صبو" ہے، جیسے 'غرفة و غرف'' ، کہا جاتا ہے: صبرت المتاع: جمع کرنا،ایک کودوسرے سے ملانا،اورایک قول ہے:صبرہ: خاص طور پرغلہ کا ڈھیر ہے،خواہ اس کا کیل یا وزن معلوم ہو یا نہ ہو،اورایک قول ہے: صبره وه غله ہے جستولے اور نا ہے بغیرا کھا کردیا گیا ہو۔

اوراصطلاح میں:سلیمان جمل نے کہا: فقہاء نے اس کااطلاق ہم مثل اجزاءوالی تمام چیزوں پر کیا ہے<sup>(۱)</sup>۔

#### متعلقه الفاظ:

۲ – جزاف(جیم پرمتیوں حرکتوں کےساتھ ): کیلی یاوزنی یاعد دی چیز کوناب باوزن باشار کئے بغیر مجموعی طور پراٹکل سے فروخت کرنا(۲)۔

صبرہ سے متعلق احکام: اٹکل سے ڈھیر کوفروخت کرنا:

سا- ڈھیر کواٹکل سے فروخت کرنا درست ہے اگر جیراس کا کیل یا وزن معلوم نههو\_

د يكيئ: "الصلوات الخمس المفروضة "اور" أوقات الصلاة "- تعريف:



<sup>(</sup>۱) ليان العرب، المصباح ماده: "مسبر"، كشاف القناع ٣٨ ١٦٨، حاشية الجمل (١)

<sup>(</sup>۲) مواہب الجلیل ۲۸۵۲،المصباح المنیر ،الموسوعة الفقههه (اصطلاح: بزاف) -

لہذا اگر کہے: میں نے تمھارے ہاتھ گیہوں کا بیڈ بھر فروخت
کردیا تو جائز ہے، اگر چہ بیمعلوم نہ ہو کہ وہ کل کتنے صاع ہیں، اس
لئے کہ ناوا قفیت کا دھو کہ مشاہدہ کی وجہ سے ختم ہوجا تا ہے (۱)۔ اس طرح ڈھیر میں سے ایک صاع کی بچے ، اور ڈھیر کی بچے ہرصاع ایک درہم میں جائز ہے، دوسری صورت میں سارے ڈھیر کوخر بدنا مراد ہے، خواہ اس کے تمام صاع کاعلم ہویا نہ ہو، اس لئے کہ اگر اس کے تمام صاع کاعلم ہوتو یہ مجموعی قفصیلی طور پر معلوم ہوگیا، اور اگر اس کے سارے صاع کاعلم نہ ہوتو یہ مجموعی طور پر معلوم ہوگیا، اور اگر اس کے سارے صاع کاعلم نہ ہوتو یہ مجموعی طور پر مجہول اور تفصیلی طور پر معلوم ہوا، اور صرف مجموعہ کی جہالت مصر نہیں (۲)۔

جہوری یہی رائے ہے، امام ابو صنیفہ نے کہا: اگر ڈھیرکو یہ کہہ کر فروخت کرے: ''ایک صاع ایک درہم کے وض' 'ہتوایک صاع میں فروخت کرے: ''ایک صاحب نے کہا: اس لئے کہ تمن مجہول ہے، اور یہ عقد کو فاسد کرنے کا سبب ہے، البتہ کم از کم معلوم ہے، لہذا اس میں یقین کے سبب بیج درست ہوگی، اور اس کے علاوہ مجہول ہے، لہذا اس کی بیج فاسد ہوگی، اور صفقہ (معاملہ) کے متفرق ہونے کے سبب اس کی بیج فاسد ہوگی، اور صفقہ (معاملہ) کے متفرق ہونے کے سبب اس کے لئے '' خیار' 'فابت ہوگا، صاحبین نے کہا: سارے ڈھیر میں بیج عائز ہے، اس لئے کہ بیج اشارہ کی وجہ سے معلوم ہے، اور جس چیز کی طرف اشارہ کردیا جائے اس کی بیج کے جواز کے لئے اس کی مقدار کے جانے کی ضرورت نہیں رہتی، اور اگر دونوں اس کو مجاس ہی میں نے لیا یہ لئے کہ فساد کے راستخ ہونے سے فیل مانع ختم ہوگیا ("")۔

# اٹکل سے ڈھیر کی نیچ کے جواز کی شرائط:

الف- ڈھرکی تی کے جواز کے لئے حسب ذیل شراکط ہیں:

الف- ڈھیرکا تا جردھوکہ نہ دے، مثلاً: اس کو چبوتر ہے یا ٹیلے پر

رکھ دے یا خراب یا تر حصہ ینچ کر دے، اس لئے کہ حدیث ہے: ''من
غشنا فلیس منا''(۱) (جوہم کو دھوکہ دے وہ ہم میں سے نہیں)،

اورا گراییاہوجائے اورعاقدین میں سے سی ایک کواس کاعلم ہوجائے
توعقد باطل ہے، اس لئے کہ یہ مقدار کا اندازہ لگانے سے مانع ہے
جس کے سبب کثرت سے دھوکہ دہی ہوگی، یہ اس صورت میں ہے
جب کہ اس جگہ رکھنے سے قبل اس نے ڈھیرکود یکھانہ ہو، اورا گروہاں
میں ہے تخینہ ہوسکتا ہے، اور اگر دونوں ہی اس سے ناواقف ہوں، مثلاً یہ
خیال تھا کہ زمین ہموار ہے اور اس کے خلاف ظاہر ہو، توجس کو نقصان
ہوا ہے اس کواختیار ہوگا کہ بیج کوفنے کردے یا نافذ کردے (۱)۔

ب- اس کے اجزاء کیسال و برابر ہوں،لہذااگر اجزاء میں اختلاف وتفاوت ہوتو بیچ درست نہیں۔

ج-جس چیز کواندازے سے فروخت کیا جارہا ہے اسے عقد تک کے وقت یا عقد سے پہلے دیکھ لے، بشر طیکہ وہ چیز عقد کے وقت تک بلا تغیراینی حالت پر برقراررہے۔

د-خرید وفروخت کرنے والے دونوں ہی کیل یاوزن کی مقدار سے ناواقف ہوں دوسرے کو نہ ہوتو درست نہیں۔ درست نہیں۔

ھ- زمین، جہال پرمبیع کورکھا جائے، ہموار ہو، اورا گروہ ہموار

<sup>(</sup>۱) المجموع ۳۱۰-۱۳-۱۳، نهایة المحتاج ۱۳ سا۳ - ۱۳۱۳، ابن عابدین ۲۲/۳ تبیین الحقائق ۲۸ ۵-۲، الإنصاف ۲۸ سه ۱۳۰۱ الکافی ۲ م۱۱-۱۵، بلغة السالک ۲۸ ۳۵۹ مواهب الجلیل ۲۸۵۸

<sup>(</sup>۲) سابقه مراجع۔

<sup>(</sup>۳) تىيىن الحقائق ۴ر۵-۲، ابن عابدين ۲۲/۴\_

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من غشنا فلیس منا" کی روایت مسلم (۱ر۹۹ طبع الحکی) نے حضرت ابو ہریرہ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) روض الطالب ۲ر ۱۲ کشاف القناع ۳ر ۱۲۹ په

نہ ہوتواس میں سابقہ تفصیل ہے<sup>(۱)</sup>۔

د نکھئے:اصطلاح'' بیج الجزاف'۔

ڈ ھیرکوایک صاع کے استثناء کے ساتھ فروخت کرنا: ۵ – اگر کوئی شخص ڈھیر کوایک صاع کے اشٹناء کے ساتھ فروخت کر دے ، اور سارے صاع کاعلم ہوتو بیچ درست ہوگی ، اور اس کو شیوع کے درجہ میں رکھا جائے گا ،لہذا اگر ڈھیر دس صاع کا ہوتومبیع اس کے دس حصول میں سے نو جھے ہوں گے، اور اگر سارے صاع کا علم نه ہوتو بع درست نه ہوگی ، اس لئے كه حديث ہے: "نهى عن بيع الثنيا" (رسول الله عليه عليه في عصمنع فرمايا) ترذى مين بيراضافه ب:"إلا أن تعلم" (٢) (مراس وتت اجازت ہے جب مشتنی چیزمعلوم ہو)۔ نیزاس کئے کمبیج ایک صاع کے علاوہ ہے اور یہ مجہول ہے، کیونکہ اس کے ساتھ دوسری چیزیں مل گئی ہیں، مخض تخینہ کافی نہیں، بلکہ مبیع کا جہار جانب سے کلی طور پر معائنہ ضروری ہے، اور یہ یہاں یرموجودنہیں ہے (۳)۔

اگروہ مشاہدہ میں آنے والے ڈھیر کا آ دھا، یا تہائی، یااس کے علاوہ معلوم جز کوفر وخت کر دیتو تیج بلااختلاف درست ہے،اوراگر یول کے: میں نے تمہارے ہاتھ اس ڈھیر کے بعض کو یااس کے ایک حصه کو یااس کے ایک جز کو یا جتناتم جاہو، فروخت کردیا، یااسی طرح کی کوئی اورعبارت استعال کر ہےجس سے مقدار معلوم نہیں ہوتی ہے

تو دھو کہ کی وجہ سے بیع باطل ہوگی (۱)۔

ڈ ھیر کو اس شرط پرفروخت کرنا کہ اس میں ایک صاع برهائے گا ما کم کرے گا:

۲ - اگر ڈھیرکو بیہ کہہ کر فروخت کرے کہ ایک صاع ایک درہم میں ہے،اس شرط کے ساتھ کہاں میں ایک صاع کا اضافہ یا کمی کرے گا تو درست نہیں ،اس کئے کہا گراس کا مقصد ہبہ کے طور پر ایک صاع کا اضافه کرنا ہے تو درست نہیں ، کیوں کہ بدایک عقد میں دوسرے عقد کی شرطہ۔

اگراس كوئيچ كے طور پراضافه كرنا چاہتا ہے تو بھی درست نہيں ، اس لئے کہا گرصاع مجہول ہوتو مجہول کی بیچ ہوگی ،اورا گرمعلوم ہوتو بھی درست نہ ہوگی اگر ڈھیر کے مجموعی صاع مجہول ہوں،اس لئے کہ ہم ثمن کی تفصیل اوراس کے مجموعہ سے واقف نہ ہوں گے <sup>(۲)</sup>۔

ڈ ھیر کوفر وخت کر نااوراس کے مجموعہ کوذ کر کر دینا:

۷ – اگر ڈھیر کوفر وخت کرے اور اس کے مجموعہ کو ذکر کر دے ، مثلاً یوں کیے: میں نے تمھارے ہاتھ بیدڈ ھیراس شرط پر کہ سوقفیز ہے، سو در ہم میں فروخت کیا، پھر کم یازیادہ نکلے تو:

شافعیہ وحنابلہ نے کہا: اگرمعین مقدار سے زیادہ بااس سے کم ہوتو عقد درست نہ ہوگا ،اس لئے کہ ثمن کے مجموعہ اوراس کی تفصیل کے درمیان طبق محال ہے تو گویاس نے یوں کہا: میں نے تمھارے ہاتھ ایک قفیز اور کچھ جس کی مقدار کا دونوں کوعلم نہیں، ایک درہم میں فروخت کیا، اس لئے کہ وہ دونوں فریق قفیز وں کی مقدار سے

<sup>(</sup>۱) سابقه مراجع (الموسوعة الفقهيه ۱۹ ۲۵،۷۵) ـ

<sup>(</sup>۲) حدیث: "نهی عن بیع الثنیا" کی روایت بخاری (الفتح۵۸۰۵ طبع التلفیه) اورمسلم (۱۱۷۵ طبع الحلبي) نے حضرت جابڑ سے ان الفاظ میں کی ہے: "نهى عن المحاقلة و المزابنة و الثنيا" ، اورترمذي (٨٥/٣ طبع الحلبي )نے "إلا أن تعلم" كااضافه كياہـــ

<sup>(</sup>٣) أسني المطالب ٢/ ١٥ ا، الكافى ٢/ ١٥ ا، الإنصاف ١٨ ر ١٠٠٠ سر

<sup>(1)</sup> المجموع ٩ ر ١٣ ١٣ ، سابقة مراجع ، بلغة السالك على الشرح الصغير ٢ ر ١٠ \_

<sup>(</sup>۲) المجمورع ۹ر ۱۳س–۱۵ ۱۳ الكافي ۲ر ۱۵\_

ناواقف ہیں(۱)۔

حنیہ نے کہا: اگر کم ہوتو موجودہ کواس کے حصہ ثمن کے عوض لے لے گا، اور اگر چاہے تو عقد کو فنخ کردے گا، اس لئے کہ صفقہ (معاملہ) متفرق ہوگیا ہے، اور اگر معین مقدار سے زیادہ ہوتو زائد بائع کا ہوگا، اس لئے کہ بیہ مقدار والی چیز ہے، لہذا عقد اس کی مقدار کے ساتھ وابستہ ہوگا (۲)۔

ما لکیہ نے کہا: اگر دونوں میں ڈھیر کی خرید وفروخت ہواور دونوں اس کااندازہ لگا ئیں یاکسی اندازہ لگانے والے کووکیل بنائیں، پھرمعلوم ہو کہ اتنا ہی ہے توٹھیک ہے، ورنہ جس کوضرر پہنچے اس کو '' خیار'' حاصل ہوگا (۳)۔

صبغ

د یکھئے:''اخضاب''۔

سبي

د يكھئے:" صغر"۔

صحاني

د يکھئے:'' قول صحابی''۔

<sup>(</sup>۱) المحلى على القليو بي ٢ / ١٦٣، المجموع ٩ / ١٣١٣، الكافى ٢ / ١١، كشاف القناع ٣ / ١٩٩٨-

<sup>(</sup>۲) تىيىن الحقائق مر٧،ابن عابدىن مر٥سه

<sup>(</sup>۳) الشرح الصغيرللدرد يرسر٣٦-٣٤\_

'' دافق الرجل صاحبه'' یعنی اس کے ساتھ رہا، اور ایک قول میہ ہے کہ خاص طور پر سفر میں ساتھ رہنے کو کہتے ہیں (۱) ۔ اس لحاظ سے میہ صحبت سے خاص ہے۔

سا- صداقة ، مصادقة اور مخالة جم معنى بين، كها جاتا ب: صادقته

مصادقة و صداقة خالص دوسى كرنا ، صداقة صحبت سے خاص

# صحبت

#### تعريف:

ا - لغت میں صحبہ کامعنی: مستقل ساتھ رہنا، مرافقت اور ایک ساتھ زندگی بسر کرنا ہے، کہا جاتا ہے: "صحبہ یصحبہ صحبہ و صحابہ" (فتحہ اور کسرہ کے ساتھ) ہے: ایک ساتھ زندگی بسر کرنا، مرافقت کرنا اور مستقل ساتھ رہنا ہے (۱)۔

قیلہ کی حدیث میں ہے: "خوجت أبتغی الصحابة إلی رسول الله علیالله (۲) (یعنی میں رسول الله علیالله کی صحبت حاصل کرنے کے لئے نکلا)۔

پیلغت میں مطلق صحبت کے معنی ہیں، رہاا صطلاح میں توجب وہ'' صحبت'' کالفظ مطلق بولتے ہیں تواس سے مراد:رسول اللہ علیہ اللہ علیہ کے صحبت ہوتی ہے۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-رنقة:

٢ - لغت ميں رفقة: سفر وغيره ميں مطلقاً ساتھ ہونا ہے، کہا جاتا ہے:

# مبت

صحبت ہے متعلق احکام: صحبت کے ثبوت کاطریقہ:

ب-صداقة:

الم - صحبت کے ثبوت کے طریقے اور صحبت کے نام کے مستحق ہونے میں اہل علم کا اختلاف ہے، بعض نے کہا: '' صحابی وہ ہے جس نے بحالت ایمان حضور علیقی سے ملاقات کی اور اسلام پراس کی موت ہوگئ' ۔ ابن حجر عسقلانی نے کہا: میری معلومات کے اعتبار سے یہ سب سے سیح قول ہے۔

حضور علی سے ملاقات کرنے والے کے تحت وہ تمام افراد
آ جاتے ہیں جو بہت دنوں تک آپ کی مجلس میں رہے اور جو مخضر زمانہ
تک مجلس میں رہے، جس نے آپ سے روایت کی اور جس نے آپ
سے روایت نہیں کی ، جس نے آپ کے ساتھ غزوہ کیا اور جس نے
آپ کے ساتھ غزوہ نہیں کیا، جس نے آپ کود یکھا اگر چہ دور سے اور
جس نے کسی وجہ سے آپ کو نہ دیکھا جسے نابینا ہونے کی وجہ سے۔
ایمان کی قید سے وہ شخص نکل گیا جس نے بہ حالت کفر آپ
سے ملاقات کی ، اگر چہ بعد میں وہ مسلمان ہوگیا، بشرطیکہ اس نے

<sup>(</sup>۱) لسان العرب\_

<sup>(</sup>٢) حوالهُسابق۔

<sup>(</sup>۱) الإصابه ارك، فتح البارى ٧/ م، علوم الحديث لابن الصلاحر ٢٦٣، القاموس المحيط-

<sup>(</sup>۲) حدیث قیلہ: "خوجت أبتغی الصحابة إلى رسول الله عَلَيْكِ ....." کو بیثمی نے انجمع (۱/۱۱ طبع القدی) میں ایک طویل حدیث کے شمن میں نقل کرنے کے بعد کہا:اس کی روایت طبر انی نے کی ہے اور اس کے رجال اُقتہ ہیں۔

ایمان لانے کے بعد دوبارہ آپ علیہ سے ملاقات نہ کی ہو، اسی طرح ایمان لانے کے بعد دوبارہ آپ علیہ کی مو، اسی طرح ایمان پرموت آنے کی قید سے وہ شخص نکل گیا جو صحبت نبوی طنے کے بعد مرتد ہوگیا، اورا رتداد کی حالت میں مراتو وہ صحابی ثمار نہیں کیا جائے گا۔

کیا آپ کود کیفنے کے وقت تمییز شرط ہے؟ بعض حضرات نے
اس کی شرط لگائی ہے، اور بعض نے نہیں لگائی ہے۔ ابن حجر نے'' فتح
الباری'' میں اس مسئلہ میں توقف اختیار کرنے کے بعد کہا:'' صحابہ پر
کتابیں تصنیف کرنے والوں کے طرزعمل سے دوسری رائے معلوم
ہوتی ہے'، یعنی تمییز کی شرط نہیں ہے۔

بعض نے کہا: صحبت کے نام کامستحق اور صحابہ میں شاراسی شخص کا ہوگا جس نے حضور علیہ اللہ کے ساتھ ایک سال یا زیادہ قیام کیا یا آپ کے ساتھ ایک یا زائد غزوات میں شریک رہا، یہ سعید بن المسیب سے منقول ہے، ابن صلاح نے کہا: یہا گر ثابت ہوتو اصولیین کا طریقہ ہے (۱)۔

ایک تول ہے: صحبت کے سیح ہونے کے لئے ایک عرصہ تک ساتھ رہنا اور آپ سے روایت کرنا دونوں کی شرط ہے، اور ایک قول ہے: آپ ہے کہ ان دونوں میں سے سی ایک کی شرط ہے، ایک قول ہے: آپ کے ساتھ غزوہ کرنا یا آپ کے ساتھ رہتے ہوئے ایک سال گزرنا شرط ہے، اس کے قائلین کا کہنا ہے کہ حضور عقیقیہ کی صحبت (صحابی شرط ہے، اس کے قائلین کا کہنا ہے کہ حضور عقیقہ کی صحبت (صحابی ہونا) ایک عظیم شرف ہے، جو ایک عرصہ تک ساتھ رہے بغیر حاصل نہیں ہوگا، جس کے دوران انسان کے فطری اخلاق ظام ہوت تے ہیں، جن کے دوران مزاج الگ الگ جس میں چاروں موسم آتے ہیں، جن کے دوران مزاج الگ الگ ہوتا ہے (۲)۔

صحبت (صحابیت) کے اثبات کے طریقے: ۵ - صحابی ہونا چند طریقوں سے ثابت ہوتا ہے: (۱) تواتر کے ساتھ مینجر کہ وہ صحابی ہے۔ (۲) پھراستفاضہ وشہرت جوتواتر سے کم ہو۔

(س) پھریہ کہ کسی صحابی سے مروی ہو کہ فلاں کو صحبت حاصل ہے، یا کسی تابعی سے منقول ہو، بیاس بنا پر ہے کہ ایک آ دمی کا تزکیہ (عادل قرار دینا) مقبول ہے۔

(۴) اس طور پر کہ وہ خود کیے (بشرطیکہ اس کی عدالت اور ہم عصر ہونا ثابت ہو): میں صحابی ہوں، رہی پہلی شرط یعنی عدالت تو آمدی وغیرہ نے اس کو قطعی کہا ہے، اس لئے کہ اس کی عدالت کے شوت سے قبل اس کا کہنا: '' میں صحابی ہوں' اس کے قبول کر لینے سے اس کی عدالت کو ثابت کرنا لازم آئے گا، اس لئے کہ سارے صحابہ عادل ہیں، اور یہ ایسے ہی ہوگیا جیسے کہ کوئی کہے: '' میں عادل ہوں' ، اور یہ مقبول نہیں۔

ربی دوسری شرط: یعنی جم عصر به وناتواس کا اعتبار آپ کی ججرت سے ایک سودس سال گزر نے سے کیا جائے گا، اس لئے کدرسول اللہ علیہ نے اخیر عمر میں صحابہ سے فرما یا تھا: "أر أیت کم لیلت کم هذه؟ فإن علی رأس مائة سنة منها لا یبقی ممن هو علی ظهر الأرض أحد"(۱) (تم نے اپنی اس رات کود یکھا؟ اب سے سوبرس کے ختم ہونے پراس وقت روئے زمین پرر ہنے والوں میں سے کوئی نہیں رہے گا)، مسلم میں بروایت جابر یہ اضافہ ہے: "أن ذلک

<sup>(</sup>۱) الإصابه ا۷۷، فتخ الباري ۷٫۷، علوم الحديث لا بن الصلاح ر ۲۶۳ ـ

<sup>(</sup>۲) حاشية العطارعلى جمع الجوامع ١٩٦/٢ وا \_

<sup>(</sup>۱) علوم الحدیث لا بن الصلاح ر ۲۲۳، الإصابه ا۸-۹-حدیث: "أد أیت محم لیلت کم هذه ......" کی روایت بخاری (افتح ار ۲۱۱ طبع السلفیه) اور مسلم (۱۹۲۵ طبع الحلمی) نے حضرت ابن عمر سے کی ہے، الفاظ مسلم کے ہیں۔

کان قبل موته عَلَیْهِ بشهر "(۱) (بیوفات نبوی سے ایک ماہ پہلے کا واقعہ ہے)۔

جس كاصحابي مونا ثابت مواس كي عدالت:

۲ - اہل سنت کا اس پراتفاق ہے کہ تمام صحابہ عادل ہیں، اس میں صرف اکاد کا بدعتیوں کا اختلاف ہے۔

یہ خصوصیت تمام صحابہ کو حاصل ہے، کسی صحابی کی عدالت کے بارے میں سوال نہ ہوگا، بلکہ یہ تو طے شدہ مسئلہ ہے، اس لئے کہ صحابہ کرام علی الاطلاق عادل ہیں کہ اللہ تعالی نے ان کی تعدیل کی، ان کی خرردی، ان کو نتخب فرمایا (۲)۔ بہت سی قرآنی نصوص ہیں، مثلاً فرمان باری ہے: "کُنتُمُ خَیْرَ أُمَّةٍ أُخْرِ جَتْ للنَّاسِ "(۳) (تم لوگ بہترین جماعت ہوجولوگوں کے لئے پیدا کی گئے ہے)۔

ا یک قول ہے: با تفاق مفسرین بیرآیت رسول اللہ علیہ کے صحابہ کے بارے میں وارد ہے۔

نیز فرمان باری ہے: "وَ کَذَٰلِکَ جَعَلْنَا کُمُ أُمَّةً وَسَطًا لِتَکُونُوا شُهَدَاء عَلَى النَّاسِ "(") (اوراس طرح ہم نے تمہیں ایک امت عادل بنادیا ہے تاکہتم گواہ ہولوگوں پر)۔ نیز فرمایا: "مُحَمَّدٌ رَّسُولُ اللَّهِ وَ الَّذِینَ مَعَهُ اَشِدَّاءُ عَلَى الْکُفَّادِ "(۵) (مُحَد الله کے پیمبر بیں اور جولوگ ان کے ساتھ بیں وہ تیز بیں کافروں کے مقابلہ میں)۔ اور کثرت سے احادیث نویداس کی شاہد بیں، مثلاً: حضرت ابوسعید "کی حدیث ہے جس کے سیحے ہونے پر بیں، مثلاً: حضرت ابوسعید "کی حدیث ہے جس کے سیحے ہونے پر

اتفاق ہے: "لا تسبوا أصحابی فوالذی نفسی بیدہ لو أن أحد كم أنفق مثل أحد ذهبا ما أدرك مد أحدهم ولا نصيفه" (۱) (مير اصحاب و برامت كهو، شم اس ذات كى جس ك قضد ميں ميرى جان ہے، اگرتم ميں سے كوئى احد پہاڑ كے برابرسونا (راہ خدا ميں) خرج كرتوان كے مديا آ دھے مدكے برابرنہيں ہوسكتا)۔

نیزفرمان نبوی ہے: "اللّٰه اللّٰه فی أصحابي لا تتخذوهم غرضا بعدي، فمن أحبهم فبحبي أحبهم، ومن أبغضهم فبخبي أحبهم، ومن آذاني ، ومن آذاني فببغضي أبغضهم، ومن آذاهم فقد آذاني ، ومن آذاني فقد آذن الله ، ومن آذای الله فیوشک أن یأخذه"(۲) فقد آذی الله ، ومن آذی الله فیوشک أن یأخذه"(۲) (میرے اصحاب کے بارے میں الله سے ڈرو، ان کومیرے بعد (طعن واعتراض کا) نشاخه بنالینا، کیول کہ جس نے ان سے محبت کی جس نے ان سے محبت کی جس نے ان سے بغض رکھا اس نے میری وجہ سے ان سے محبت کی ، جس نے ان کو ایذاء پہنچائی اس نے میری وجہ سے ان سے بغض رکھا، جس نے ان کو ایذاء دی اس نے اللّٰہ کوایذاء دی، اور جس نے اللّٰہ کوایذاء دی، اور جس نے اللّٰہ کوایذاء کہنچائی امید ہے کہ اللّٰہ اس سے مواخذہ کرے گا)۔

ابن الصلاح نے کہا: پھرامت کا اجماع ہے کہ تمام صحابہ عادل ہیں ، جو صحابہ فتنوں میں پڑگئے ان کا بھی یہی حکم ہے ، اس پر ان تمام علماء کا اجماع ہے جن کا اجماع معتر ہے ، بیان کے ساتھ حسن طن قائم

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لاتسبوا أصحابی فوالذی نفسی بیده....." کی روایت بخاری (افتح ۱۹۲۷ طبع التلفیه) اور مسلم (۱۹۲۲ طبع الحلی) نے حضرت ابوسعید خدر کی سے کا ہے، الفاظ مسلم کے ہیں۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "الله الله فی أصحابی ....." کی روایت ترمذی (۱۹۲۸ طبع المحلی) نے حضرت ابوسعید خدری اسے کی ہے، اور کہا: بیعدیث غریب ہے، ہم اس سند کے علاوہ سے اسے نہیں جانتے، ذہبی نے ابوسعید کی اس روایت کو میزان (۲۸ مر ۵۲۸ طبع الحلی) میں منکرا حادیث میں ذکر کیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث جابرگی روایت مسلم (۱۹۲۲/۳) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) الإصابه ار۹-۱۰،علوم الحديث ۲۲۴ ـ

<sup>(</sup>۳) سورهٔ آلعمران ۱۱۰\_

<sup>(</sup>۴) سورهٔ بقره رسم ۱۳

<sup>(</sup>۵) سورهٔ فتح ر۲۹ \_

رکھنے اور ان کے سابقہ مناقب کے مدنظر ہے، گویا اللہ تعالی نے اس یرا جماع کرنے کا موقع اس لئے دیا کہوہ حضرات شریعت کے قل کرنے والے ہیں<sup>(1)</sup>۔

مذکورہ بالاتمام امور کا تقاضا ہے کہ ان کو طعی طور پر عادل قرار دیا جائے ، اور اللہ ورسول کی طرف سے ان کی تعدیل وتو ثیق کے بعد انہیں کسی انسان کی تعدیل کی ضرورت نہیں ، ابن حجر نے خطیب کی " الكفايية كحواله ب كلها ب كها كر مذكوره بالا امور ميں سے كوئى چيز بھی اللہ ورسول کی طرف سے وار دنہ ہوتی تو بھی ان کے ذاتی حالات لیخی ہجرت، جہاد،اسلام کی نصرت، جان ومال کی قربانی، آباءواحداد اور اولا د کو قربان کردینا ، دین کے بارے میں آپسی خیر خواہی اور ایمان و یقین کی قوت کا تقاضا ہے کہان کوقطعی طور پر عادل قرار دیا جائے،ان کی یاک دامنی کو مانا جائے،اور بید کہ وہ اپنے بعد آنے والے تمام لوگوں اور بعد کے تمام ثقة قراردیئے ہوئے انسانوں سے افضل ہیں، آ گے موصوف نے کہا: یہی تمام علماء اور معتمد لوگوں کا مذہب ہے، اورانہوں نے اپنی سند سے ابوز رعدرازی کا بیقول نقل کیا ہے: "اگرتم کسی کوکسی صحابی رسول کی تنقیص کرتے دیکھوتوسمجھ لو کہ وہ زندیق ہے'،اس کی وجہ بہ ہے کہ رسول اللہ عظیمی برق ، قرآن برق اور آپ کا پیغام برق ہے، بیساری چیزیں ہمیں صحابہ کرام کے واسطہ ہی ہے ملی ہیں،اور بیلوگ ہمارے گواہوں کومجروح کرنا چاہتے ہیں تا کہ كتاب وسنت كوختم كردين،اس لئے انہى لوگوں كومجروح قراردينااولى ہے، پرزندیق ہیں (۲)۔

صحابه كوبرا بھلاكهنا:

قرآنی نص ہے جس کا صحابی ہونا ثابت ہواس کے صحابی ہونے کا انکارکرنا:

 ک - اس یرفقہاء کا اتفاق ہے کہ حضرت ابوبکڑ کے صحابی رسول ہونے کاا نکار کرنے والے کو کافر قرار دیا جائے گا<sup>(۱)</sup>۔اس لئے کہاس میں اس فرمان بارى كى تكذيب ب: "إذ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لَاتَحْزَنُ إِنَّ اللَّهُ مَعَنَا" (٢) (جَبَهُ وه اين رفيق سے كهدرے تھے كغم نه كروبيشك الله ہم لوگوں کے ساتھ ہے )۔ دوسرے خلفاء راشدین لیعنی حضرت عمرٌ ،حضرت عثمانٌ اورحضرت عليٌّ کے صحابی ہونے کا افکار کرنے والے کی تکفیر میں اختلاف ہے: شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ حضرت ابوبكرصديق كے علاوہ دوسر بے صحابہ كے صحالى ہونے كا انكاركرنے والے کو کا فرنہیں قرار دیا جائے گا ، یہی مالکیہ کے مذہب کامفہوم ہے اور حنفیہ کے قول کا تقاضا ہے۔

حنابلہ نے کہا:اس کی تکفیر کی جائے گی،اس لئے کہاس نے حضور مثاللہ علیہ کی تکذیب کی، نیز اس لئے کہ عام وخاص سب ان کے صحالی ہونے کو جانتے ہیں،اوراس پراجماع منعقد ہے،لہذاکسی ایک یاسب کے صحابی ہونے کا انکار کرنے والا حضور علیہ کو جھٹلانے والا ے(۳)

۸ - جوصحابہ یاان میں سے کسی کو برا بھلا کیے، اوران کی طرف کوئی

الیی بات منسوب کرے جوان کی عدالت یاان کے دین کومجروح نہ

<sup>(</sup>۱) حاشیه این عابدین ار ۷۷ س، شرح الزرقانی ۸۸ ۷۴، نهایته امحتاج ۷۸ ۱۹۸، مطالب اولی انہی ۲۸۷۲ به

<sup>(</sup>۲) سورهٔ تویه ۱۰ م

<sup>(</sup>٣) أسنى المطالب ٣/ ١١٨، حاشية الدسوقي ٣/ ٣٠٠، كشاف القناع ٢/٦٤١ـ ـ

<sup>(</sup>۱) التقييد والإيضاح شرح مقدمة ابن الصلاح للعراقي ر ۰۱ سـ

<sup>(</sup>٢) الكفابيه في علم الروابيلنخطيب البغدادي ١ ٣٦-٣٩ ، علوم الحديث ٢٦٢٠، الإصابه الا ۱۷ – ۱۸ ـ

کرے مثلاً کسی صحابی کو بخیل یا بزدل یا کم علم یا غیرزامدوغیرہ کہتو فقہاء کا اتفاق ہے کہ اس کی تکفیر نہ ہوگی ، البتہ وہ تادیب کامستحق ہوگا۔

ہاں اگر کوئی ایسالزام لگائے جوان کے دین یا عدالت کومجروح کرے، مثلاً: ان کوزنا کا الزام لگانا، تواس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ جو ام المومنین صدیقہ بنت صدیق حضرت عائشہؓ پرزنا کا الزام لگائے جس سے اللہ نے ان کو بری کر دیا ہے تو اس کو کا فرکہا جائے گا، اس لئے کہ وہ نص قرآنی کی تکذیب کرنے والا ہے۔

رہے بقیہ صحابہ تو ان کو برا بھلا کہنے والے کی تکفیر میں اختلاف ہے: جمہور نے کہا: کسی صحابی کو برا بھلا کہنے والے کی تکفیر نہیں کی جائے گی، حتی کہ حضرت عائشہ کی برائی کرنے والے کی بھی نہیں بشرطیکہ وہ ان پراس برائی کا الزام نہ لگائے جس سے اللہ نے ان کو بری کردیا ہے (ا) ۔ البتہ جو خص تمام صحابہ کرام کی تکفیر کرے یا یہ کہ کہ رسول اللہ علیا ہے گئے بعد تمام صحابہ مرتد ہوگئے یا فاسق ہوگئے ان کو تواس کی تکفیر کی جائے گی، اس لئے کہ بیاللہ کی ان سے رضا مندی اور ان کی تعریف کی تکذیب ہے، جس کی صراحت قرآن نے گئ جگہ پر کی ہے، نیزاس لئے کہ اس قول کا مطلب ہے ہے کہ کتاب وسنت کو قال کی ہے، نیزاس لئے کہ اس قول کا مطلب ہے ہے کہ کتاب وسنت کو قال کی میں قرن اول سب سے افضل ہے، عمومی طور پر اس کے افراد کا فریا فاسق ہے، اور ان میں قرن اول سب سے افضل ہے، عمومی طور پر اس کے افراد کا فریا فاسق سے ہو کہ بیامت شرالام ہے، اور اس امت کے سابقین اولین سب سے برترین لوگ سے، اور اس بات کہنے والے کا کفر، دین کی بدیہی معلومات میں سے ہے (۱)۔ امت کہنے والے کا کفر، دین کی بدیہی معلومات میں سے ہے (۱)۔



فتاوی قاضی خال میں ہے: جو حضرت عثانٌ یا حضرت علیٌ یا

حضرت طلحہ یا حضرت عائشہ کو کا فر کیجے اس کی تکفیرواجب ہے،اسی

طرح جوشخین کو برا بھلا کھے یاان پرلعنت بھیج<sup>(۱)</sup>۔

<sup>(</sup>۱) نهایة الحتاج ۱۹/۷ ،شرح الزرقانی ۲۸ ۵۸ ، فتاوی قاضی خال بهامش الفتاوی البندیه ۲۸ ۱۸–۱۹۹۰

<sup>(</sup>۲) مطالب اولی النهی ۲۸۲/۱\_

<sup>(</sup>۱) فآوی قاضی خال بهامش الفتاوی الهندیه ۲۱۸س-۳۱۹، مطالب اُولی النهی ۲۸۷۷-

ختم ہوجائے۔

معاملات میں صحت کا اثر یعن جس کی خاطروہ مشروع ہوئے ہیں اس کا مرتب ہونا ہے، جیسے عقد تھے میں نفع اٹھانے کا حلال ہونا اور عقد نکاح میں جنسی لطف اندوزی کا حلال ہونا۔

دونوں تعریفات کے درمیان اختلاف کا نتیجہ اس شخص کے بارے میں ظاہر ہوگا جو بیہ خیال کر کے نماز پڑھ لے کہ وہ باوضو ہے، پھر معلوم ہو کہ وہ بے وضو ہے تواس کی نماز جمہور کے نزد یک صحیح ہوگ، اس لئے کہ بیاس امر کے موافق ہے جو نی الحال اس پر متوجہ ہوا ہے، اور اس پر قضا کا واجب ہونا ایک نئے '' امر'' سے ہوگا، لہذا اس سے صحت کا نام جدا نہ ہوگا، جب کہ حفنیہ کے نزد یک بینماز صحح نہیں ہوئی۔ اس لئے کہ قضا ختم نہیں ہوئی۔

حنفیہ کے قول کی وجہ رہے کہ صحت کا تحقق'' تکلیف' کے دنیاوی مقصود کو پورا کئے بغیر نہیں ہوسکتا۔ اور رہے مقصد، عبادات میں ذمہ کو فارغ کرنا اور معاملات میں عقود وفسوخ پر مرتب ہونے والے اغراض کو پورا کرنا ہے، جیسے بیچ میں ملکیت رقبہ، نکاح میں ملکیت متعه، اجارہ میں ملکیت منفعت اور طلاق میں جدائیگی۔

جود نیاوی مقاصد تک نه پهنچائے اس کا نام بطلان وفساد ہے۔ فقہاء کے نزدیک: عبادات ومعاملات میں صحیح وہ ہے جس میں اس کے ارکان وشرائط پائے جائیں تا کہ وہ تھم کے حق میں معتبر ہو<sup>(1)</sup>۔

متعلقه الفاظ:

الف-إ جزاء:

۲ – لغت میں إجزاء کامعنی: کافی ہونااور مستغنی کرنا ہے۔

(۱) المستصفى ار ۹۴-۹۵، مسلم الثبوت (مع لمستصفى ) ار ۱۰۱-۱۲۱، تيسير التحرير ۲ ر ۲۳۷-۲۳۵، جمع الجوامع بحاشية العطار ار ۱۲۰-۱۲۲، التلوس على التوضيح ۲۲/۲۲-۱۲۲، التعريفات ر ۱۳۲

# صحت

#### تعريف:

ا - لغت میں صحة، صح اور صحاح: سقم (بیاری) کی ضد بیں، صحت کے معنی: مرض کا جانا بھی ہے، بدن میں صحت: ایک فطری حالت ہے جس کے ساتھ بدن کے افعال فطری طور پر انجام پاتے بیں، اور صحت کو معانی کے لئے مستعار لیتے ہوئے کہا گیا: 'صحت الصلاة' یعنی قضا ساقط کردی، اور 'صح العقد' یعنی عقد پر اس کے آثار مرتب ہوئے، اور 'صح القول' یعنی قول واقع کے مطابق ہے اور ''الصحیح الحق' وہ چیز جو خلاف باطل ہو (۱)۔

اصطلاح میں صحت اصولیین کے نزدیک حکم وضعی کی ایک قتم ہے (دیکھئے: اصطلاح'' حکم'' فقر ہر ۴)۔

صحت کی تعریف میں اصولیین کا اختلاف ہے۔

جمہور کی رائے ہے کہ صحت اس فعل کا نام ہے جوشرع کے موافق ہو،خواہ اس کی قضا واجب ہو یا نہ ہو، جمہور کے نز دیک اس میں عبادات وعقو درونوں داخل ہیں۔

حنفید کی رائے ہے کہ صحت عبادات میں قضا کے وجوب کاختم ہوجانا ہے۔

حفیہ کی تعریف میں ایک قید کا اضافہ ہے، لینی ان کے نزدیک صحت: شارع کے تکم کے اس طرح موافق ہونا کہ اس کی وجہ سے قضا

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير ،الصحاح،لسان العرب ماده: "صحح،" ـ

اصطلاح میں: شارع کے امر سے موافقت کرنا، یعنی وہ فعل ان تمام شرائط کا جامع ہوجن پر وہ موقوف ہے، یہ جمہور کے نزدیک ہے، حنفیہ کے یہاں یہ اضافہ ہے کہ جس کی ادائیگی سے قضاختم ہوجائے، صحت و إجزاء استعمال میں مترادف ہیں، البتہ إجزاء، صحت کا ایک اثر ہے (۱)۔

تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح ''إجزاء'' فقرہ را، ۲۔

#### ب-بطلان:

سا – لغت میں بطلان کامعنی: ضائع ہونااورخسارہ ہونا ہے۔

اصطلاح میں: بطلان کی تعریف عبادات ومعاملات کے لحاظ سے الگ الگ ہے،عبادات میں بطلان: عبادت کا غیر معتبر ہونا ہے، گویاس کا وجود ہی نہیں، جیسے بغیر وضونمازیر مھے لے۔

معاملات میں بطلان حنفیہ کے نز دیک بیہے کہ معاملہ اصل و وصف دونوں لحاظ سے غیرمشروع طریقہ پرواقع ہو۔

جمہور کے نزدیک: بطلان وفساد ہم معنی ہیں، یعنی یہ کہ معاملہ اصل یا وصف یا دونوں لحاظ سے غیر مشروع طریقہ پرواقع ہو، دیکھئے: اصطلاح ''بطلان'' فقرہ را۔

#### ئ−اداء:

م - لغت میں اداء کامعنی: پہنچانا ہے۔

اصطلاح میں: جس عمل کا وقت داخل ہوجائے اس وقت کے نکنے سے قبل بعض عمل کو (اورایک قول کی روسے کل عمل کو ) انجام دینا ہے، واجب ہویا مندوب۔

(۱) تیسرالتحریر ۲۳۵/۲

#### د-قضاء:

۵ - لغت میں قضاء کامعنی: ادا کرناہے۔

اصطلاح میں: جس کواس کی ادائیگی کا وقت نکلنے کے بعد انجام دیا جائے، تا کہ اس چیز کی تلافی ہوسکے جس کے انجام دینے کا پہلے تقاضا تھا، دیکھئے: اصطلاح" اداء' فقر ورا۔

اداء و قضا کے درمیان اور صحت کے درمیان تعلق میہ ہے کہ میہ دونوں صحت کا وصف بن کرآتے ہیں۔

# صحت سے متعلق احکام:

۲- شرقی تکالیف کی ادائیگی کے لئے انسان کی اہلیت کا تعلق دو قدرت اور بیعقل سے ہوتی میں اور نیعقل سے ہوتی ہے، اور خطاب پر ممل کرنے کی قدرت ،اور بیدن سے ہوتی ہے۔ مرض کو اہلیت کے عوارض میں سے مانا گیا ہے؟ اس لئے کہ تکلیف کے ناقص اور ناتمام ہونے میں اس کا اثر ہوتا ہے، کیوں کہ مریض کے لئے بہت می زھتیں ہیں، جو اس سے تخفیف کی خاطر مشروع ہوئی ہیں، اس طرح بعض حالات میں مرض ،مرض الموت میں گرفتار شخص پر ججر (پابندی) کا سبب ہوتا ہے۔ میں گرفتار شخص پر ججر (پابندی) کا سبب ہوتا ہے۔ میں گرفتار شخص پر ججر (پابندی) کا سبب ہوتا ہے۔

اگر انسان می بدن والا ہوتو اس پر''شرعی احکام'' مکمل طور پرواجب ہوتے ہیں،اس لئے کہ اسے اس پر پوری قدرت ہوتی ہے، فقہاء نے بہت سے احکام لکھے ہیں جن میں صحت بدن شرط ہے،ان میں سے چند حسب ذیل ہیں:

(۱) امام اگر تندرست لوگول کی امامت کرر ہاہوتواس میں شرط ہے کہ وہ درج ذیل اعذار سے سالم ہو، پیشاب کے قطرات کا آنا، ہوا کا مسلسل خارج ہونا، رستا ہوا زخم اور نکسیر۔

( د کیھئے:'' امامة الصلاۃ'' فقرہ ﴿ ١٠) ۔

(۲) جہاد کے واجب ہونے کے لئے شرط ہے کہ ضرر سے محفوظ ہو، لہذا عاجز غیر مستطیع پر جہاد واجب نہیں ،اس لئے کہ عجز، وجوب کے منافی ہے، اور مستطیع وہ ہے جوبدن کے لحاظ سے تندر ست ہو،اس میں کوئی مرض نہ ہو(دیکھئے: ''جہاد'' فقرہ را۲)۔

(س) فقہاء کا اس بات پر اتفاق ہے کہ امامت کبری کا منصب سنجالنے والے میں شرط ہے کہ اس کے حواس واعضاء ایسے مرض سے محفوظ ہوں جو امامت کی ذمہ داریوں کو نبا ہنے کے لئے بھر پرنقل وحرکت سے مانع ہو۔

( د کیھئے:'' الإ مامة الكبرى'' فقره (١٠) ـ

( استطاعت ہے، جس میں تندرسی اور ج میں رکاوٹ پیدا کرنے والے امراض و آفات سے سلامتی داخل ہے (دیکھئے: '' جج'' فقرہ ( ۱۹ )۔

(۵) رجم یا قصاص کی حد کے نافذ کرنے کے لئے بدن کی صحت شرطنہیں ،اس لئے کہ اس کی جان لی جاتی ہے،لہذاصحت مند ومریض میں کوئی فرق نہ ہوگا۔

رہاسزا کے طور پر در ہے لگا نا تواگر مرض ایبا ہوجس سے شفاکی امید ہوتو جمہور کی رائے ہے کہ اس حد کے نفاذ میں تاخیر کی جائے گی، جب کہ حنابلہ تاخیر نہ کرنے کے قائل ہیں، اور اگر اس سے شفاکی امید نہ ہویا مجرم پیدائش طور پر کم زور ہو، در ہے کو برداشت کرنے کے لائق نہ ہوتو حدفوری طور پر اس پر نافذکی جائے گی، اس لئے کہ انتظار کی کوئی انتہا نہیں، اور شرط یہ ہے کہ اس طرح سے مارا جائے کہ تلف ہونے کا اندیشہ نہ ہو ( دیکھئے: "حدود' نقرہ رہا)۔

(۲) تندرست شخص کے لئے مریض کی رخصتیں اختیار کرنا جائز نہیں ہے، اس لئے کہ بیالی رخصت ہے جومرض کے عذر کے

سبب مریض سے تخفیف کے لئے ثابت ہے، لہذا اسی تک محدود رہے گی (دیکھئے: ''رخصت'' فقرہ رہا، ۱۲)۔

# حدیث کا سیح ہونا:

2-محدثین نے حدیث صحیح کی تعریف پیری ہے: جس کی سند متصل ہو، ثقه (محفوظ رکھنے والا عادل) اپنے ہم مثل سے قتل کرے، اس میں کوئی شدوذیا علت نہ ہو، لہذا ان کے نزدیک صحت حدیث کے لئے یانچ شرائط ہیں:

اول: سند کامتصل ہونا،تو اس سے منقطع ،معضل ،معلق ، مدس اور مرسل نکل گئیں۔

دوم: راویوں کا عادل ہونا ،تو اس سے مجہول الحال ، یا مجہول العین ، یامعروف بالضعف کی روایت نکل گئی۔

سوم: راویوں کا محفوظ رکھنے والا ہونا ہوا ہونا ہوا سے مغفل اور زیادہ غلطی کرنے والانکل گیا۔

چہارم: شذوذ سے سالم ہونا ، تواس سے حدیث شاذنکل گئ۔ پنجم: عیب لگانے والی علت سے سالم ہونا ، تواس سے حدیث معلل فکل گئی۔

اس میں فقہاء و اصولیین کا اختلاف ہے، ان کے نزدیک حدیث صحیح کا مدارراویوں کے عادل ہونے پرہے، ان کے نزدیک عدالت وہی ہے جس کی شرط شہادت کے قبول کرنے میں لگائی گئے ہے، جبیبا کہ فقہ میں مذکور ہے، اسی طرح شذوذ و علت سے سلامتی کی شرط لگانے میں ان حضرات کامستقل نقط نظر ہے، چنانچہ بہت سی علتیں جن کی وجہ سے محد ثین مدیث کومعلول قرار دیتے ہیں، فقہاء کے اصول پر جاری نہیں ہوتیں۔

مثلاً: راوی اینے شخ سے کوئی چیز ثابت کرے، کین اس راوی

صَداق

و يكھئے: ''مهر'۔

سے زیادہ حفظ رکھنے والایااس سے بڑی تعدادیااس سے زیادہ ساتھ رہے والااس کا انکار کرتے والے کی روایت کو انکار کرنے والے کی روایت کو انکار کرنے والے پر مقدم رکھتے ہوئے حدیث کو قبول کر لیتے ہیں۔

جب کہ محدثین اس کو شاذ کہتے ہیں، اس لئے کہ ان کے بزد یک شذوذیہ ہے کہ راوی اپنی روایت میں اپنے سے رائے راوی کی مخالفت کرے، اور دونوں رواتیوں میں تطبیق محال ہو۔

نیز مثلاً: بعض فقہاء حدیث مرسل کو قبول کرتے ہیں جس میں تابعی پیہ کہے: رسول اللہ علیہ نے پیفر مایا، یابید کیا۔

جب کہ محدثین مرسل کورد کرتے ہیں، اس لئے کہ حذف کئے گئے رادی کے حال کاعلم نہیں، کیونکہ ممکن ہے وہ صحابی ہویا تا بعی، اور مجبول جے نہیں (۱)۔

صحيح

د يکھئے:''صحت''۔

<sup>(</sup>۱) تدریب الرادی ر ۲۲-۳۳، الاقتراح فی بیان الاصطلاح ر ۱۵۲-۱۵۵، المتصفی ار ۱۹۸،۱۵۵ - ۱۹۹، تیبیر التحریر ۳ر ۱۹۸ اور اس کے بعد کے صفحات اور صفحہ ۱۰۲، شرح اکفیة العراقی (التبصر ة والتذکرة) ار ۱۲-۱۳-

# صداقة ہے متعلق احکام:

# صداقة كى ترغيب دينا:

سم - شریعت نے مسلمانوں کو باہمی صدافت کی ترغیب دی ہے، اور اکثراس کو'' اخوۃ فی اللّٰہ'' سے تعبیر کیا ہے (۱)۔

فرمان باری ہے: "كُيْسَ عَلَى الْاَعُمٰى حَرَجٌ وَلَا عَلَى الْاَعُمٰى حَرَجٌ وَلَا عَلَى الْاَعُمٰى حَرَجٌ وَلاَ عَلَى اَنُفُسِكُمُ الْاَعُرِ حَرَجٌ وَلاَ عَلَى اَنُفُسِكُمُ اللَّهُ عِلَى الْمُويْضِ حَرَجٌ وَلاَ عَلَى اَنُفُسِكُمُ اللَّهُ الْمُلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْمُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْلِمُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ ال

اثر میں وارد ہے:"الموأ كثير بأخيه" (") (ليمن تنها آ دى بھى اپنے بھائى كے ساتھ بہت ہے)۔

#### دوست کے گھر کھانا:

۵- شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ دوست کے لئے اپنے دوست
 کے گھر اور باغ وغیرہ میں اس کی غیر موجودگی میں کھانا جائز ہے،
 بشرطیکہ اس کے متعلق معلوم ہوکہ اس کونا پسندنہیں کرےگا(<sup>۱</sup>)۔

زمخشری نے کہا:حسن بھری کے بارے میں منقول ہے کہ وہ اپنے گھر آئے توکیاد کیھتے ہیں کہ ان کے دوستوں کی ایک جماعت ہے اور

# صداقة

#### تعريف:

ا- "صداقة" لغت ميں: الصدق في الود والنصح (محبت و خير خوابى ميں سچائى ) سے ماخوذ ہے ، کہا جاتا ہے: "صادقته مصادقة و صداقا" ميں نے اس سے دوئى كى ، اور اسم : صداقة ہے (۱)۔

اصطلاح میں: محبت پر دلوں کامتفق ہونا، لہذا اگر دوافراد میں سے ہرایک اپنے دل میں دوسرے کی محبت رکھے اور اس میں اس کا ظاہر و باطن ایک جیسا ہوجائے تو ان دونوں کو'' صدیقین' کہیں گے(۲)۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-صحبة:

۲ - لغت میں صحبة كامعنی: لميے زمانة تك ساتھ رہنا ہے۔

#### ب-رفقة:

۳- و فقة خاص طور پر سفر میں ساتھ رہناہے <sup>(۳)</sup>۔

<sup>(</sup>۱) تفسيرالماوردي سورهٔ نورتفسير آيت را ٦ بنفسير قامي اي آيت كي تفسير مين \_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نوررا۲\_

<sup>(</sup>۳) حدیث: "المو أكثير بأخيه" كى روایت ابن عدى نے الكامل (۱۰۹۹/۳) طبع الفكر) میں كى ہے، اور ابن عدى نے اس كے ایک راوكى پروضع حدیث كا الزام لگایا ہے۔

<sup>(</sup>۴) روضة الطالبين ۲۸ ۳۳۸

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، تفيير الماوردي سورهُ نوركي آيت ٦١٧ فرمان باري: "أو صديقكم" كي تفيير، الفروق اللغوبيلا في ملال -

<sup>(</sup>٢) الفروق اللغويه لأبي ملال العسكري\_

<sup>(</sup>m) لسان العرب\_

انہوں نے ان کی چار پائی کے پنچ سے ایک ٹوکری تھینچ کی ہے، جس میں لذیذ کھانے تھے، اور اس پرسر جھکائے کھانے میں محو ہیں، یدد کھیکر حسن بھری کی باچھیں کھل گئیں، اور ہنتے ہوئے کہنے لگے: ہم نے ان کواسی طرح کا پایا ہے، بعنی اکا برصحابہ واہل بدر جن سے حسن بھری کی ملاقات ہوئی، ماور دی نے کہا: اسکے جواز میں علماء کے دواقوال ہیں (۱): اول: دوست اپنے دوست کے گھر ولیمہ میں بلادعوت کھا سکتا ہے، ولیمہ کے علاوہ نہیں۔

دوم: اگر کھانا حاضر ہو، محفوظ رکھا ہوا نہ ہوتو ولیمہ وغیرہ سب میں کھا سکتا ہے، پھر کیا سابقہ تھم ثابت ہونے کے بعد منسوخ ہوگیا؟ اس کے بارے میں دواقوال ہیں:

اول: بی ثابت ہے، منسوخ نہیں ہوا، بی تنا دہ کا قول ہے۔
دوم: بیمنسوخ ہے (۲)۔ اس کے لئے ناتخ بی فرمان باری ہے:

"لاَ تَدُخُلُو اللّٰ بِيُو تَا غَيْرَ بُيُو تَكِمُ "(٣) (تم اپنے (خاص) گھروں
کے سواد وسرے گھروں میں داخل مت ہو)۔ نیز فرمان نبوی ہے: "لا
یحل مال امر عی مسلم إلا بطیب نفس منه" (۳) (کسی مسلمان کا
مال اس کی خوش دلی کے بغیر حلال نہیں)، اور فرمان باری: "أو
صدیقکم "(۵) کی تفییر میں وارد ہے: اگر ظاہر حال سے معلوم ہوکہ
مالک رضامند ہے تو بیصر تے اجازت کے قائم مقام ہوگا (۲)۔

- (۱) تفسيرالماوردي سورهٔ نورتفسيرآيت ۲۱ تفسيرالقاعي تفسيرالخازن \_
- (٢) تفير الماوردي سورة نورتفير آيت ٢١ "ليس على الأعمى حوج".
  - (۳) سور کانورر ۲۷\_
- (۳) حدیث: "لا یحل مال امریء مسلم إلا بطیب نفس منه" کی روایت دارقطنی (۲۲/۳ طبع دارالمحاس) نے حضرت انس بن ما لک ہے ، اور اس ۲۲/۳ طبع اس کی اشاد میں جہالت ہے، لیکن ابن حجر نے انتخیص (۲۵،۳۵ مطبع شرکة الطباعة الفنیه) میں اس کے شواہد ذکر کئے ہیں جن سے اس کی تقویت ہوتی ہے۔
  - (۵) سورهٔ نوررا۲-
  - (٢) تفسيرالقاسي تمسمي محاس التاً ويل تفسيرسور ه نورر ٢١ "أو صديقكم" .

### دوست کے حق میں اس کے دوست کی گواہی:

Y - عام علماء کے قول کے مطابق دوست کے لئے اپنے دوست کی وست کی گاہی مقبول ہے، البتہ حنفیہ و مالکیہ نے کہا: دوست کے حق میں دوست کی گواہی مقبول ہونے کے لئے شرط ہے کہان میں آپسی دوست کا گواہی مقبول ہونے کے لئے شرط ہے کہان میں آپسی دوست انتہا کی درجہ کی نہ ہو کہ ہرایک دوسرے کے مال میں تصرف کرتا ہو، اور یہ کہ'' عدالت'' میں فائق قرار دیا جائے، مالکیہ کے یہاں اس شرط کا اضافہ ہے کہ وہ دوست اس کے زیر پرورش لوگوں میں نہ ہو کہا نہی کے ساتھ کھا تا اور انہیں کے یہاں رہتا ہو، گویا ان کا ایک فرد ہو(۱) در کھنے: اصطلاح ''شہادة'')۔



<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۱۲۶ سامهٔ نمی ۱۹۳۹، حاشیة الدسوقی ۱۲۹۳، نهایة الحتاج ۱۲۸ ۴ سام القلبو یی ۱۲۲۳ س

فقہاءا کثر و بیشتر اس لفظ کا استعال خاص طور پرنفلی صدقہ کے

#### لئے کرتے ہیں۔

شربنی کہتے ہیں: مطلق ہو لئے کے وقت اکثر صدقۂ نفل ہی مراد ہوتا ہے (۱) ۔ اور یہی تمام فقہاء کے کلام سے بھی سمجھ میں آتا ہے، حطاب کہتے ہیں: ہبدا گرخالص آخرت کے ثواب کے واسطے ہوتو یہی صدقہ ہے (۲) ۔ یہی بات بعلی حنبلی نے ''المطلع علی ابواب المقنع'' میں کہی ہے (۳) ۔

اس کا نام صدقہ رکھنے کی وجہ کے متعلق قلیو بی کہتے ہیں: اس کا یہ نام اس لئے رکھا گیا کہ وہ دینے والے کے صدق نیت کو ہتا تاہے (۲) ۔ اور یہی آخری معنی (یعنی نفل صدقہ) اس بحث میں صدقہ کو مطلق ہولئے کی صورت میں مراد ہے۔

۲ - بھی صدقہ کا اطلاق وقف پر ہوتا ہے، مثلاً: بخاری میں حضرت ابن عمر کی ایک طویل حدیث میں ہے: حضرت عمر نے عہدرسالت میں اپنا ایک مال وقف کردیا، جس کو'' شمغ'' کہا جاتا تھا، رسول اللہ علیہ نے فرمایا: "تصدق باصله، لا یباع ولا یوهب ولا یورث، ولکن ینفق شمره"(۵) (اصل مال کوصدقہ کردو، وہ نہ بکے نہ بہہ ہو سکے اور نہ اس میں وراشت جاری ہو، البتہ اس کا پھل (اللہ کی راہ اللہ کی اراہ ) میں فرچ ہو)۔

# صدقه

#### تعريف:

ا - لغت میں صدقة (دال پرزبر کے ساتھ) اس چیز کو کہتے ہیں جو اللہ تعالی کا تقرب حاصل کرنے کے لئے دیا جائے ، کرم و فیاضی کے طور پرنہیں(۱)۔اس مفہوم میں زکاۃ اور نفلی صدقات داخل ہیں۔

اصطلاح میں: اللہ تعالی کی قربت کے طور پر بلامعاوضہ زندگی میں مالک بنانا ہے، اس کا استعال عام بغوی معنی میں کرتے ہوئے زکاۃ کو''صدقہ'' کہا جاتا ہے، جیسا کہ قرآن کریم میں وارد ہے: ''إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلُفُقَرَاءِ وَ الْمَسَاكِيْنِ .....،'(۲) (فرض صدقات توصرف حق ہے غریوں کا اور مختاجوں کا )، فل خیرات کو بھی ''صدقہ'' کہا جاتا ہے، جیسا کہ فقہاء کے کلام میں وارد ہے: اور وہ مال دار کے لئے حلال ہے یعنی فلی صدقہ ''گا۔

راغب اصفہانی نے کہا: صدقہ وہ ہے جسے انسان عبادت کے طور پر اپنے مال سے نکالتا ہے، جیسے زکاۃ ،لیکن در اصل صدقہ نفلی خیرات کو کہاجاتا ہے، اورزکاۃ صدقہ واجبہ کے لئے بولاجاتا ہے (۲۰)۔

<sup>(</sup>۱) مغنی الحتاج ۳ر۱۰\_

<sup>(</sup>٢) مواهب الجليل للحطاب ١٦ ر٩٥ م

<sup>(</sup>۳) المطلع را ۲۹<sub>س</sub>

<sup>(</sup>٣) القليو بي على شرح المنهاج سر ١٩٥٥

<sup>(</sup>۵) حدیث ابن عمر: "تصدق بأصله، لا یباع و لا یوهب و لایورث....." کی روایت بخاری (الفتح ۳۹۲/۵ طبح التلفیه) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) صحیح مسلم بشرح النووی ۷۱/۹\_

<sup>(</sup>۱) المحجم الوسيط فى اللغة ماده "صدق"، يمى مطلب اس قول كا ہے: "أنها ما أعطيته فى ذات الله" يعنى اس كوالله كى ذات كے لئے نہيں ديا، جيسا كه ليان العرب، تاج العروس، متن اللغة ماده "صدق"، ميں آيا ہے۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ توبه (۲۰\_

<sup>(</sup>۳) مغنی الحتاج ۳ر۱۰۱۰ المغنی لا بن قدامه ۵ر۹۴۹ \_

<sup>(</sup>٧) المفردات للاصفهاني، تاج العروس ماده: "صدق" \_

#### متعلقه الفاظ:

#### الف- هبه، مديه، عطيه:

۷ - ہبہ، ہدیداورعطیہ: ہرایک بلامعاوضہ مالک بنانا ہے، البتہ اگریہ مالک بنانا ہے، البتہ اگریہ مالک بنانا آخرت کے ثواب کے لئے ہوتوصدقہ ہے، اگرصلہ رحمی اور محبت کے لئے ہوتو ہبہ ہے، اوراگراس کا مقصد اکرام واعزاز کرنا ہوتو ہدیہ ہے، اوراگراس کا مقصد اکرام واعزاز کرنا ہوتو ہدیہ ہے، یہ سارے الفاظ ایک دوسرے کی قشیم (خلاف) ہیں، اور عطیہ کالفظ ان سب کوشامل ہے (۱)۔

#### ب-عاریت:

۵ عاریت: مخصوص شرائط کے ساتھ کسی چیز کواس کے مالک کی ملیت میں باقی رکھتے ہوئے اس کی منفعت کومباح کرنا یااس کامالک بنانا ہے (۲)۔

لہذاصدقہ وعاریت میں سے ہرایک'' تیرع'' (بلاعوض دینا)
ہے،البتہ صدقہ میں کسی چیز کا مالک بنانا ہے،اورعاریت میں کسی چیز
کی منفعت کومباح کرنا یا اس کا مالک بنانا ہے، اس میں فقہاء کے
یہاں اختلاف وتفصیل ہے،صدقہ میں رجوع ممنوع ہے، جیسا کہ
آگآ ئےگا، جب کہ عاریت میں اس چیز کے منافع حاصل کرنے
کے بعد اس کواس کے مالک کے پاس لوٹانا ضروری ہوتا ہے،جس کی
تفصیل اصطلاح ''اعارة''میں ہے ('')۔

- = اورحدیث: "کل معروف صدقة" کی روایت بخاری (الفتح ۱۰ / ۲۴۵ م طبع السّافیه) نے حضرت جابر بن عبداللہ سے کی ہے۔
  - اوراس کی روایت مسلم (۲۸ حراح طبع الحلی) نے حضرت حذیفہ سے کی ہے۔
- (۱) البدائع ۱۱۷/۱۱، حاشية العدوى ۲/ ۲۳۳ بنتهی الإرادات ۱۸۱۲، القليو بی ۱۹/۱۱-۱۱۱، المغنی لا بن قدامه ۹/۹۲، المطلع علی ابواب المقنع را ۲۹\_
- (۲) ابن عابدین ۴/۲۰۵،الشرح الصغیرللدردیر ۱۳۷۰هازرقانی ۲۲۲۱، شرح المنهاج وحواشیه ۱۱۵/۵،المغنی لابن قدامه ۲۲۰۵۵

# صدقه کی مشروعیت کی حکمت اوراس کی فضیلت:

۲ - صدقہ کی ادائیگی: کمزور کی اعانت، غمز دہ کی امداد، بےبس کو قادر بنانے اور توحید وعبادات جواللہ کی طرف سے فرض ہیں ان کی انجام دہی کے لئے قوت پیدا کرنے کے باب سے ہے۔

صدقہ اللہ تعالی کی نعمتوں پراس کا شکرادا کرنا ہے، جوصدقہ دینے والے کے ایمان وقعدیق کے حجے ہونے کی دلیل ہے، اسی وجہ سے اس کوصدقہ کہتے ہیں (۱)۔

صدقہ کی فضیلت میں بہت سی احادیث مروی ہیں جن میں سے چنددرج ذیل ہیں:

ا-حضرت ابو ہریرہ کی حدیث میں فرمان نبوی ہے "سبعة یظلهم الله فی ظله یوم لا ظل إلا ظله ..... فذکر منهم: "ورجل تصدق بصدقة فأخفاها حتى لا تعلم شماله ما تنفق یمینه" (۲) (الله تعالی سات آ دمیول کواپنے (عش کے) سابیمیں جگہ دیں گے، جس دن کوئی اور سابی نہ ہوگا ..... اور ایک وہ آ دمی جوابیا چھپا کرصدقہ دے کہ دائے ہاتھ وے جودے بائیں ہاتھ کواس کی خبر نہ ہو)۔

المرايا: "ما تصدق أحد بصدقة من طيّب ولا يقبل الله إلا فرمايا: "ما تصدق أحد بصدقة من طيّب ولا يقبل الله إلا الطيب، إلا أخذها الرحمن بيمينه، و إن كانت تمرة تربو في كف الرحمن حتى تكون أعظم من الجبل كما يربى أحدكم فلوّه أو فصيله" (جوُّخُص طلال مال عصدقه كرتا

- (۱) بدائع الصنائع للكاساني ۲ ر۳، فتح القدير ۲ ر ۱۵۳ ، شرح الترمذي لا بن العربي مفله ۳۷۰ - ۱۹۰ الفروع لا بن فلح ۲۸۸۷ -
- (۲) حدیث: "سبعة یظلهم الله في ظله....." کی روایت بخاری (۱ لفت ۱۲ سر۱۳۳ طبع السّلفیه) نے کی ہے۔
- (۳) حدیث: "ماتصدق أحد بصدقة من طیب....." کی روایت ترمذی (۳) حدیث: "ماتصدق أحد بصدقة من طیب کامل بخاری (الفتح ۲۷۸ طبح السلفید) اورمسلم (۲/۲ ک طبع الحلمی) میں ہے۔

ہے، اور اللہ تعالی حلال ہی قبول کرتا ہے، رحمٰن اس کو اپنے داہنے ہاتھ میں لیتا ہے، اگر چہوہ ایک تھجور ہی کیوں نہ ہو، پھروہ رحمٰن کی ہمتنی میں بڑھنے لگتا ہے، یہاں تک کہ پہاڑ سے بھی بڑھ جاتا ہے، جس طرح تم میں سے کوئی اپنے دودھ چھوڑنے والے بچھڑے کو پالا ہے)۔

# صدقه کے اقسام:

۷- صدقه کی چند قشمیں ہیں:

الف-شریعت کی طرف سے اموال میں فرض کیا ہوا صدقہ، اور بیر مال کی زکا ق ہے، اس کے احکام اصطلاح ''زکا ق'' میں دیکھے جائیں۔

ب- ابدان پرصدقه ، اس کے احکام اصطلاح" زکاۃ الفطر" میں دیکھے جائیں۔

ج- انسان کا اپنے او پر فرض کیا ہوا صدقہ، اور یہ نذر کی وجہ سے واجب صدقہ ہے، اس کے احکام اصطلاح ''نذر'' میں دیکھے جائیں۔

د- الله تعالى كاحق ہونے كے لحاظ سے فرض صدقات ، جيسے فديدوكفارہ ، ان كے احكام اصطلاح ''فدية''اور كفارۃ'' ميں دكيھے جائيں۔

ھ-نفلی صدقۃ اس کے احکام کا بیان ذیل میں ہے۔

# شرعی حکم:

۸ - صدقه کرنامسنون ہے،اس کی ترغیب بہت سی قرآنی آیات اور بہت سی احادیث نبوید میں وارد ہے۔

قرآن كريم مين فرمان بارى ب: "مَنُ ذَا الَّذِي يُقُوضُ

الله قرُضًا حَسَنًا فَيُضَاعِفَهُ لهُ أَضَعَافًا كَثِيرَةً، وَاللهُ يَقْبِضُ وَيَبْسُطُ وَ إِلَيْهِ تُرُجَعُونَ ''() (كون اليها ہے جواللہ كواچھا قرضہ قرض دے پھر اللہ اسے بڑھا كراس كے لئے كئ گنا كردے اور اللہ بى يَكَى بھى كرتا ہے اور فراخى بھى كرتا ہے اور تم سب اسى كى طرف لوٹائے جاؤگے)۔

ابن العربی کہتے ہیں: یہ کلام، اللہ کی رضا کے لئے فقراء و محتاجوں پر اوردین کی مدد کے لئے راہ خدا میں مال خرج کرنے کی ترغیب و استحباب کے طور پر آیا ہے(۲)۔ نیز فرمان باری ہے: "وَاَقِیْمُوْا الصَّلَاةَ وَ آتُوا الزَّکَاةَ وَأَقْرِضُوا اللَّهَ قَرُضًا حَسَنًا وَمَا تُقَدِّمُوْا اللَّهَ قَرُضًا حَسَنًا وَمَا تُقَدِّمُوا اللَّهَ قَرُضًا حَسَنًا وَمَا تُقَدِّمُوا اللَّهِ هُو خَیْرًا وَمَا تُقَدِّمُوا اللَّهِ هُو خَیْرًا وَمَا تُقَدِّمُوا اللَّهِ اللهِ هُو خَیْرًا اللهِ هُو خَیْرًا اللهِ هُو خَیْرًا وَمَا تُقَدِّمُوا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الله

احادیث نبویہ: حضرت عبد اللہ بن مسعود کے بین کہ البودحداح خدمت نبوی میں آئے اورع ض کیا: اے اللہ کے نبی! میں تو یدد کی رہا ہوں کہ اللہ تعالی نے ہمیں ہمارے لئے جوعطا فرمایا ہے اس میں سے قرض ما نگ رہا ہے، میرے پاس دوزمینیں ہیں، ایک بالائی حصہ میں، ایک زیریں حصہ میں، جوان میں سے بہتر ہے، میں نے اس کوصدقہ کردیا، آپ علیہ نے فرمایا: "کم عَذُق (م) مذلل المبی اللہ حداح فی المجنة "(ابودحداح کے لئے جنت میں المدحداح فی المجنة "(ابودحداح کے لئے جنت میں

- (۱) سورهٔ بقره ۱۲۴۵\_
- (۲) احكام القرآن ار ۲۳۰
  - (۳) سورهٔ مزمل ۱۰۰\_
- (۴) عذق فتحہ کے ساتھ: کھجور کا درخت، اور کسرہ کے ساتھ کھجور کے کھیج والی شہی۔
- (۵) حديث عبرالله بن معود: "في قصة أبي الدحداح" كى روايت قرطبى نے

کتنے ہی عذق لئکا کے ہوئے ہیں)، نیز فرمان نبوی ہے: "أیما مؤمن أطعم مؤمناً على جوع أطعمه الله يوم القيامة من ثمار الجنة، و أيما مؤمن سقى مؤمناً على ظماً سقاه الله يوم القيامة من الرحيق المختوم، و أيما مؤمن كسا مؤمناً على عرى كساه الله من خضر الجنة" (۱) (جومؤمن كسى مؤمن كو بجوك كى حالت ميں كھلائے، اللہ تعالى قيامت كروز اسے جنت كے پھل كھلائے گا، جومؤمن كسى پياسے مؤمن كو پانى پلائے گا اللہ تعالى قيامت كے دن اسے مہر كى موكن خالص شراب پلائيں گے، اور جومؤمن كسى مؤمن كاتن وها نكاللہ تعالى اسے بهشت كاسبرلباس يہنا ئيں گے)۔

نووی نے کہا: صدقہ مستحب ہے، اور ماہ رمضان میں اس کی تاکیدزیادہ ہے، اسی طرح اہم امور کے وقت، گہن کے وقت، مرض، سفر کے وقت، مکر وہ، حج میں، متبرک اوقات میں جیسے عشر کا ذی الحجہ اور ایام عید میں۔ بہوتی اور دوسر نے فقہاء نے یہی کہا ہے۔

# صدقه معتعلق احكام:

9 - صدقه پر کلام امور ذیل پر بحث کا متقاضی ہے:

(۱) متصدق: لیعنی وہ شخص جواپنے مال سے صدقہ نکال کر خرچ کرے۔

- (۱) حدیث: "أیما مومن أطعم مؤمنًا علی جوع ....." کی روایت ترمذی (۲) حدیث: "أیما مومن أطعم مؤمنًا علی جوع ....." کی روایت ترمذی (۲۸ مسلام کالی ) نے حضرت ابوسعید الخدری سے کی ہے، اور کہا: " بیہ حدیث خضرت عطیہ اور حضرت ابوسعید سے مرفوعاً مروی ہے، اور بیروایت میر ہے نزدیک صحیح اور زیادہ لائق ہے"۔
- (۲) روضة الطالبين ۲۱/۳۴، لمجموع ۷۷ ـ ۲۳۰، المبسوط للسرخسی ۹۲/۱۲، المغنی لابن قد امه ۳۷/۸۲، کشاف القناع ۷۲/۲۹۵ طبع بیروت ـ

- (۲) متصدق عليه: جودوسرے سے صدقہ لے۔
- (m) متصدق به: وه مال جو نفلی صدقه میں دیا جائے۔
  - (۴) نیت ـ

ان امور کی تفصیل درج ذیل ہے:

#### اول:متصدق:

ا - صدقه تطوع: بلا معاوضه دینا ہے، لہذااس میں یہ چیزیں شرط میں:

الف-صدقه کرنے والا بلا معاوضه صدقه دینے کا اہل ہو یعنی عاقل، بالغ ، رشید (ہوشیار)، تصرف کا اختیار رکھنے والا ہو، لہذا بچہ، مجنون اور جس کے تصرف پر کم عقلی یا دین یا ان کے علاوہ حجر کے کسی سبب سے پابندی عائد ہو، ان کی طرف سے نقلی صدقه درست نہیں، رہا ہود رہ سے تعور بچہ (۱) تو وہ سرے سے تصرف کا اہل نہیں ، جیسا کہ فقہاء و اصولیین نے اس کی صراحت کی ہے (۲)۔

ر باباشعور بچ تواس کا صدقه کرنا خالص ضرررسال تصرفات میں مانا جاتا ہے ، اور فقہاء کی رائے ہے کہ دنیاوی اعتبار سے ضرررسال تصرفات ، اور وہ تصرفات جن کے نتیجہ میں کوئی چیز اس کی ملکیت سے بلاعوض نکل جائے ، جیسے: ہبہ، صدقه ، وقف اور دوسرے تبرعات باشعور بچہ کی طرف سے درست نہیں ، بلکہ باطل ہوں گے حتی کہ اگرولی یا وصی اس کی اجازت بھی دے دیں ، اس لئے کہ ضرررسال تصرفات یا وصی اس کی اجازت بھی دے دیں ، اس لئے کہ ضرررسال تصرفات

<sup>=</sup> الجامع لأحكام القرآن (٣/ ٢٣٨ - ٢٣٨ طبع دارالكتب المصريي) ميں اپنی سند كے ساتھ كى ہے۔

<sup>(</sup>۱) باشعور اورمیترزیچ فتهاء کے نزدیک وہ ہے جواجھے اور بُرے کے درمیان تمیز کرسکتا ہواور اپنے تصرف کے نتائ کو تبجھتا ہو، فقہاء نے اکثر احوال کے مطابق اس کی عمر سات سال یا اس سے زیادہ بتائی ہے، اور غیرمیترزوہ ہے جواپنے تصرفات کے نتائج سے ناواقف ہو، اور سات سال کی عمر کو نہ پہنچا ہو (ابن عابدین ۲۱۷۵م، جواہر الإکلیل ۱۷۲۱ بحبلة الأحکام العدلیہ: دفعہ ۱۹۳۳م

<sup>(</sup>۲) مجلة الأحكام العدليه: دفعه (٩٦٦،٩۵۷)، المنثو رللوركثي ١/١٠٣، التوضيح والتلوت ٣٠/١٥٩، الفوا كهالدواني ٢١٦/٢

میں ان دونوں کی اجازت لغو ہے۔ مالکیہ وحنابلہ نے اس اصول سے باشعور بیچے کی وصیت کوجووصیت کو مجھتا ہوستٹنی کیا ہے<sup>(۱)</sup>۔

جن پرکم عقلی یا دیوالیہ پن یا کسی اور وجہ سے پابندی عائد ہوان کوتھرف سے روک دیا گیا ہے، لہذاان کی طرف سے صدقہ درست نہیں (۲)۔ یہ اجمالی بات ہے، تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح «ججز"۔

جس طرح بچہ، مجنون اور مججورعلیہ کانفلی صدقہ کرنا درست نہیں، اسی طرح اگران کے ولی ان کے نائب بن کران کے مال میں سے نفلی صدقہ کریں تو بھی درست نہیں،اس لئے کہ وہ اپنے زیرولایت افراد کے مال سے تبرع کرنے کے مالک نہیں (۳)۔

ب-جس مال كوصدقة ميں دے رہا ہے وہ اس كا ما لك ہويا مالك كا وكيل ہو، لہذا دوسرے كے مال سے بلا وكالت صدقة كرنا درست نہيں، اگر كوئى ايسا كرے تو وہ صدقة ميں ديئے ہوئے مال كا ضامن ہوگا، اس كئے كہ اس نے دوسرے كا مال اس كى اجازت كے بغير ضائع كرديا۔ تمر تاشى كہتے ہيں: ہبه كى صحت كے لئے ہبه كرنے والے ميں: عقل، بلوغ، اور ملك كى شرط ہے (٣) \_ پھر كہا: صدقة، ہبه كى طرح ہے، دونوں ميں قدر مشترك: بلامعاوضہ ہونا ہے (۵) \_

نیز اس کئے کہ صدقہ عبادات میں سے ہے، لہذااس میں نیت کی شرط ہوگی ، جودوسرے کے مال سے اس کی اجازت کے بغیر صدقہ

(۵) حواليسابق ۴ر۵۲۲، نيز د کھئے:المغنی ۴ر۵۱۷۔

کرنے میں موجود نہیں۔

# عورت کااین شوہرکے مال سے صدقہ کرنا:

11 - اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ عورت کے لئے جائز ہے کہ اپنے شوہر کے گھر سے سائل وغیرہ کوصدقہ میں اتناد ہے جس کی اجازت شوہر نے صراحناً دی ہو، اسی طرح جمہور (حفیہ، مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے یہاں رانح) کے نزدیک جس کے متعلق شوہر کی نہ اجازت ہے نہ ممانعت، صدقہ کرنا جائز ہے، بشر طیکہ تھوڑ اسا ہو (۱)۔

فقهاء جواز پر حضرت عائشگا اس روایت سے استدلال کرتے ہیں کہ رسول اللہ علیہ نے راشا و فرما یا: ''إذا أنفقت الموأة من بیت زوجها غیر مفسدة، کان لها أجرها وله مثله بما اكتسب، ولها بما أنفقت، وللخازن مثل ذلک من غیر أن ينتقض من أجورهم شيئًا ''(۲) (اگر عورت اپنے خاوند کے گرے واس کا تواب ملے گا، اس کے شوہر کو بھی اس نے کما یا ہے، اور خزانی کی کو بھی تواب اور عورت کو اس لئے کہ اس نے کہ اس میں کی نہ ہوگی )، اس میں اجازت کاذ کر نہیں ہے۔

حضرت اسماءً سے روایت ہے کہ وہ خدمت نبوی میں آئیں اورعرض کیا: اے اللہ کے نبی! میرے پاس توبس وہی ہے جوز بیردیتے ہیں تو کیا مجھے گناہ ہوگا کہ میں اس میں سے رضح (۳) (تھوڑ اسماعطیہ)

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۴/۸۰۵۰۸/۱۱، مجلة الأحكام العدلیه: دفعه / ۹۶۷، التوشیح مح التلویج ۳/۹۵، المثورللزرکشی ۱/۱۰ ۳، المغنی لابن قدامه ۱/۹۲۵، جواهر الإکلیل ۲/۷۹–۹۸، شرح منتهی الإرادات ۲/۹۳۵، الخرشی ۱۹۷۸۔

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۵/۹۸-۹۲، مجلة الأحکام العدلیه: دفعه (۹۹۸)، المغنی لابن قدامه ۵/۹۲۲، ۲۰/۸، جوابرالاکلیل ۲/۹۸،۹۷۰

<sup>(</sup>۳) التوضيح والتلويح ٣/ ١٥٩ - ١٦٠ ـ

<sup>(</sup>٧) الدرالمختار بهامش ابن عابدين ٥٠٨/٩\_

<sup>(</sup>۱) الهداميمع فتح القدير ۷/۷ ۳، شرح الترمذي لا بن العربي ۳/۷۷، ۱۷۸، شرح النووي على صحيح مسلم ۷/ ۱۱۲، لمغني ۶/۵۱۲\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "إذا أنفقت المرأة من بیت زوجها....." کی روایت مسلم (۲) طبح الحلمی ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>٣) (الرضح: تحور في مقدار كاعطيه، كهاجاتا ہے: "رضخت له رضخا" (ميں

كروں؟ تو آپ عَلَيْكَ نِ فَرَما يا: "ارضخي ما استطعت، ولا تو عى فيوعى الله عليك" (ا) (جتناد \_سكود يا كروجمع كرك ندركهو، ورندالله بهي تم سے روك لے گا)۔

نیزاس کئے کہ تھوڑا دینے کی عاد تاً ممانعت نہیں ہوتی ،جبیبا کہ مرغینا نی ،نو وی اور ابن العربی کی توجیہ ہے <sup>(۲)</sup>۔

"الهدايين ميں ہے: عورت كے لئے جائز ہے كمايين شوہرك

گھر سے تھوڑ اسا صدقہ کرے، جیسے روٹی وغیرہ، اس لئے کہ عاد تا اس کی ممانعت نہیں ہوتی (۳)۔ اس کے مثل صلفی نے لکھا ہے (۳)۔

نووی شرح صحیح مسلم میں کہتے ہیں: اجازت کی دو شمیں ہیں:
اول: خرچ کرنے اور صدقہ کرنے کی صریح اجازت۔ دوم: عام عرف وعادت سے مفہوم اجازت، جیسے سائل کو گلڑا وغیرہ دینا جس کا رواج ہوا ورعرف عام ہو، عرف سے شو ہراور مالک کی رضا مندی معلوم رہتی ہوا ورعرف عام ہو، عرف سے شو ہراور مالک کی رضا مندی معلوم رہتی ہے، اس کے بارے میں اس کی اجازت حاصل ہے، اگر چیوہ زبان سے نہ کے (۵)۔

ابن العربی کی عبارت بھی اسی طرح کی ہے، وہ لکھتے ہیں: میرے نزدیک احتمال ہے کہ بیہ عادت پر محمول ہو، اورا گرعورت کو معلوم ہو کہ عطیہ وصدقہ کرنے کوشوہر ناپسندنہیں کرے گاتو ایبا کرسکتی ہے، لیکن اس میں شوہر کا بھاری نقصان نہ کردے، یہی لوگوں کا معمول رہا ہے، اور فرمان نبوی "غیر مفسدة" (بگاڑے بغیر) کا

- = نے اس کومعمولی عطیہ دیا) (المصباح المنیر ، المطلع علی ابواب المقنع رص ۲۱۲)
- (۱) حدیث اساء:"ارضخی ما استطعت "کی روایت مسلم (۱۳/۲ طبع الحلی) نے کی ہے۔
  - (۲) سابقه مراجع ـ
  - (٣) الهدايي<sup>مع فت</sup>خ القدير ١/١٧٣\_
  - (۴) الدرالمخار بهامش ابن عابدین ۱۰۳/۵
    - (۵) صحیح مسلم بشرح النووی ۱۱۲/۱۱۔

یمی مطلب ہے<sup>(۱)</sup>۔

ابن قدامہ کہتے ہیں: عرفی اجازت، حقیقی اجازت کے قائم مقام ہے، توبیا لیے ہی ہوگیا گویا کہ اس نے عورت سے کہا ہو: اس کو انجام دو<sup>(۲)</sup>۔

حنابلہ کے یہاں دوسری روایت یہ ہے کہ فورت کے لئے شوہر کے مال سے صدقہ کرنا ناجائز ہے اگر چہ معمولی ہو، اس لئے کہ حضرت ابوا مامہ باہلی کی روایت ہے کہ میں نے رسول اللہ علیہ ہو گویہ فرماتے ہوئے سا: "لا تنفق امرأة شیئا من بیت زوجها إلا باذن زوجها ، قیل: یا رسول الله! ولا الطعام ؟ قال : ذلک افضل أموالنا" (کوئی عورت اپنے شوہر کے گھر سے شوہر کی اجازت کے بغیر کچھڑ جی نہرے، دریافت کیا گیا: اے اللہ کے رسول! فالم بھی نہیں؟ آ یہ نے فرمایا: یہ توہماراسب سے افضل مال ہے)۔

ابن قدامہ نے کہا: پہلی رائے (یعنی معمولی چیز کا جائز ہونا) زیادہ صحیح ہے،اس لئے کہاس سلسلہ کی احادیث خاص اور صحیح ہیں،اور خاص،عام پر مقدم ہوتا ہے (۴)۔

اگر شوہراپنے مال سے صدقہ کرنے سے عورت کو منع کردے یا اس کا عرف ورواج نہ ہو یا عرف دونوں طرح کا ہو یا عورت کو شوہر کی رضامندی میں شک ہو یا شوہر بخیل آ دمی ہوتو عورت یا کسی اور کے لئے اس کے مال سے صدقہ کرنا اس کی صریح اجازت کے بغیر جائز نہیں، جبیبا کہ نووی وغیرہ کی تحقیق ہے (۵)۔

<sup>(</sup>۱) شرح الترمذي لا بن العربي ۱۷۷۷–۱۷۸

<sup>(</sup>۲) المغنی لابن قدامه ۱۹۸۴هـ

<sup>(</sup>۳) حدیث: "لاتنفق امرأة شیئًا من بیت زوجها....." کی روایت ترمذی (۳) حدیث ۲۹،۴۸/۳)

<sup>(</sup>۴) سابقه مراجع ـ

<sup>(</sup>۵) صحیح مسلم بشرح النووی ۷/ ۱۱۲، ابن عابدین ۵/ ۱۰۳، المغنی لابن قدامه ۱۹۷۴-

۱۲ - شوہر کے مال سے عورت کے صدقہ کرنے کا جو حکم لکھا گیا ہے وہی مالک کے مال سے خزانجی کےصدقہ کرنے پرمنطبق ہوگا، چنانچہ ترنری کی روایت میں ہے: "و للخازن مثل ذلک"(اور خزانجی کے لئے اسی کے شل ہے ) یعنی ثواب، یعنی دونوں ثواب میں برابر ہیں، ہرایک کو پورا ثواب ملے گا،جیسا کہ ابن العربی نے کہا: یا اس کا مطلب ہے کہ تواب میں مطلق شرکت ہوگی ، اس لئے کہ طاعت میں شریک ہونے والا ثواب میں شریک ہوتا ہے، اگر چہایک کودوسرے سے زیادہ ملے، جیسا کہنووی کی تحقیق ہے<sup>(۲)</sup>۔

# عورت کاایے تہائی سے زیادہ مال کوصد قہ کرنا:

سا - جمہور فقہاء (حفیہ، شافعیہ اوریہی حنابلہ کے یہال راجے ہے) کی رائے ہے کہ ہوشیار بالغہ عورت کوحق ہے کہ اپنے مال میں بلامعاوضہ یا بامعاوضة تصرف كرے، خواه شادى شده ہوياغير شادى شده ،اسى وجهسے عورت کواینے مال سے صدقہ کرنے کے لئے اپنے شوہر کی اجازت لینے کی ضرورت نہیں، اگر چہ تہائی سے زیادہ مال صدقہ کرے<sup>(۳)</sup>۔

اس کی دلیل بیروایت ہے که رسول الله علیہ نے عورتوں ہے دریافت نہیں فرمایا، نة تفصیل معلوم کی ،اورا گران کا تصرف اینے

شوہروں کی اجازت کے بغیر نافذ نہ ہوتا توحضور علیہ ان کوصد قہ کا

تهم نه دیتے ، اور بلاشبدان میں شادی شدہ وغیر شادی شدہ دونوں

شو ہر کا کوئی حق نہیں ، اس لئے وہ عورت پر سارے مال میں تصرف

کرنے سے یابندی عائدہبیں کرسکتا، جیسا کہ ابن قدامہ نے اس کی

ما لکیہ نے کہا اور یہی حنابلہ کے یہاں ایک روایت ہے: تہائی

سے زیادہ کے تبرع میں آ زادرشیدہ (ہوشیار ) بیوی براس کے بالغ

رشیر شوہر کی وجہ سے یابندی لگائی جائے گی،اس کئے کہروایت ہے:

"أن امرأة كعب بن مالك أتت النبي صلى الله عليه

وسلم بحلى لها، فقال لها النبي صلى الله عليه وسلم:

اليجوز للمرأة عطية حتى يأذن زوجها، فهل استأذنت

كعبا؟ فقالت: نعم، فبعث النبي عُلِيلِهُ إلى كعب، فقال:

هل أذنت لها أن تتصدق بحليها؟ قال: نعم: فقبله رسول

الله عليله "(") (كعب بن مالك كى بيوى اينة زيورات ليكر

آب عليه كي ياس آئين، آب عليه ن ان سے فرمايا:

عورت کا عطیہ اس کے شوہر کی اجازت کے بغیر نا جائز ہے، کیاتم نے

نیز اس لئے کہ عورت تصرف کی اہل ہے، اوراس کے مال میں

طرح کی عورتیں ہوں گی ،جبیبا کہ بکی نے لکھاہے (۱)۔

یمی علت بیان کی ہے<sup>(۲)</sup>۔

ے فرمایا: 'تصدقن ولو من حلیکن، فتصدقن من حلیهن "(۴) (صدقه کرواگرچهایخ زیورات میں سے ہو، چنانچه عورتوں نے اپنے زیورات میں سے صدقہ کیا ) حضور علیہ نے ان

<sup>(</sup>۱) تكملة المجموع للسبكي ۱۲۷۳–۲۷۳ \_

<sup>(</sup>٢) المغنى لابن قدامه ١٦/ ١٥٥\_

<sup>(</sup>m) مديث: "أن امرأة كعب بن مالك أتت النبي عَلَيْكِ ....." كي روایت ابن ماجه (۷۹۸/۲ طبع الحلی) نے اور طحاوی نے شرح المعانی (٣٥١/٣ طبع مطبعة الانوار المحديه) ميں كى ہے، اور طحاوى نے كہا: '' بيہ حدیث ثاذ ہے، ثابت نہیں ہے' ، البتہ بیحدیث مذکورہ قصہ کے بغیران الفاظ مين واردي: "لا يجوز لامرأة عطية إلا بإذن زوجها" اس كي روايت ابوداؤد (۸۱۲/۳ تحقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت عبداللہ بن عمرو سے کی ہے،اوراس کی اسنادحسن ہے۔

<sup>(</sup>۱) شرح التر مذي لا بن العربي ۱۷۷۷ ا

<sup>(</sup>۲) شرح صحیح مسلم للنو دی ۷ / ۱۱۲ ،شرح التر مذی لابن العربی ۷ / ۱۷ –

<sup>(</sup>٣) الاختيار ١٩١٣، المجموع (التكمله للسبكي) ٢٧٢/١٣، المغنى لابن قدامه

<sup>(</sup>۴) حديث:"تصدقن ولو من حليكن......" كي روايت بخاري (القيّ ٣/ ٣٨ سطبع السّلفيه) اورمسلم (١٩ ٢٩ طبع الحلبي) نے كى ہے۔

کعب سے اجازت لے لی ہے؟ انہوں نے عرض کیا: ہاں ،حضور علیہ نے کعب کے پاس بھیج کر معلوم کیا کہ کیاتم نے اپنی بیوی کو این زیورات صدقہ کرنے کی اجازت دی ہے، انہوں نے کہا: ہاں، تو آپ علیہ نے اس کو قبول کرلیا)، نیز اس لئے کہ عورت کے مال کا مقصود اس کے ذریعہ سے شوہر کے لئے زینت کرنا ہے، کا مال کا مقصود اس کے ذریعہ سے شوہر کے لئے زینت کرنا ہے، اور مال، عورت کی شادی میں مقصود ہوتا ہے، چنانچوفر مان نبوی ہے: "تنکح المرأة الأربع: لمالها، و لحسبها، و لجمالها، و لدینها" (اکورت سے نکاح چاراسباب سے ہوتا ہے: اس کے لدینها" (اکورت سے نکاح چاراسباب سے ہوتا ہے: اس کے مبب ، حسب کے سبب اور دین کے سبب اور دین

عرف وعادت یہ ہے کہ عورت کے مال کی وجہ سے شوہراس کے مہر کو بڑھا دیتا ہے، اور اس سے کشادگی حاصل کرتا ہے، اور فائدہ اٹھا تا ہے، لہذا عورت کے مال سے شوہر کاحق متعلق ہوگا<sup>(۲)</sup>۔

عورت پراپنے تہائی سے زیادہ مال کوتبرع کرنے کی پابندی اس صورت میں ہے جب کہ شوہر کے علاوہ کسی اور کوتبرع کرے لیکن اگر شوہر کو تبرع کرتی ہے تواسے تن ہے کہ اپنا سارا مال اپنے شوہر کو ہبه کردے،اس پرکسی کوکسی اعتراض کا حق نہیں (۳)۔

نیز فقہاء کا اس پرا تفاق ہے کہ مرض الموت میں مبتلا شخص اپنے تہائی سے زیادہ مال کا صدقہ نہیں کرسکتا (دیکھئے: ''مرض الموت'')۔

### دوم:متصدق عليه:

۱۹ - جوشرائط صدقہ کرنے والے میں ہیں یعنی عقل، بلوغ ،رشداور شہرع کی اہلیت، وہ متصدق علیہ میں شرط نہیں، لہذا صغیر، مجنون اور کم عقلی یا افلاس یا کسی اور وجہ سے مجورعلیہ پرصدقہ کرنا جائز ہے، اس لئے کہ ان پرصدقہ محض نفع ہے ، لہذا اس میں اولیاء کی اجازت کی ضرورت نہ ہوگی (۱)۔

چونکہ صدقہ بلاعوض آخرت کے ثواب کے لئے مالک بنانا ہے، اس لئے پچھاشخاص ایسے ہیں جن پرصدقہ درست نہیں، اور پچھا یسے ہیں جن پرصدقہ درست ہے، فقہاء نے اس موضوع کی تفصیل یوں کی ہے:

# الف- نبي عليه يرصدقه كرنا:

10 - جمہور فقہاء مالکید کی رائے، یہی شافعیہ کے یہاں اظہر تول اور حنابلہ کے یہاں اظہر تول اور حنابلہ کے یہاں صحیح قول ہے کہ فعلی صدقہ رسول اللہ علیہ اللہ علیہ اللہ علیہ کے حیال کے فرض صدقہ بالا تفاق حرام ہے، یہ آ پ کے معزز منصب کے تحفظ کے لئے ہے (۲)۔

حضرت الوهريرة سے روایت ہے: 'کان النبي عَلَيْكُ إذا أتي بطعام سأل عنه، فإن قبل: صدقة، قال لأصحابه: کلوا، ولم یأکل، وإن قبل له: هدیة، ضرب بیده فأکل معهم، '(۳) (رسول الله عَلَيْتُ کے پاس کوئی کھانالا یا جاتا تو آپ

<sup>(</sup>۱) التوضيح مع التلويح ۱۵۹/۱۵۹، ابن عابدين ۹۱/۵-۱۱۰ مجلة الأحكام العدليه: دفعه (۹۲۷)، المغني لا بن قدامه ۷۹۰/۲۰

<sup>(</sup>۲) الدسوقی مع الشرح الكبير ۲/۲۱۲، جواهر الإكليل ۲۷۳۷، الحطاب سر۳۹۷مغنی الحتاج ۳۸/۱۰۱۸مغنی لابن قدامه ۲۲۰۰۸

<sup>(</sup>۳) حدیث: "کان النبی عَلَیْ إذا أتی بطعام سأل عنه....." کی روایت بخاری(الفتّی ۲۰۳۸ طبع السّلفیه) اور مسلم (۵۲/۲ کطبح الحلمی ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: تنکع المواق لأربع ..... "كى روایت بخارى (الفتح ۲/۹ ۱۳ اطبع السیفید) اور مسلم (۱۷۲۲ اطبع الحلی) نے حضرت ابو ہریر اللہ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) الشرح الكبير مع حاشية الدسوقى ۱۳۰۸ م، شرح الزرقانى ۳۰۲۸ م، جواهر الإ كليل ۲/ ۱۰۲، المغنى لا بن قدامه ۴/ ۱۳۵–۱۵۲۴ ـ

<sup>(</sup>۳) الدسوقي على الشرح الكبير ۳۰۸،۳-

علیہ اس کے بارے میں دریافت فرماتے ،اگر کہاجاتا ،صدقہ ہے، توصحابہ سے فرماتے : کھاؤ،اورخود نہ کھاتے ،اوراگر بتایا جاتا کہ ہدیہ ہے، تو آی بھی ان کے ساتھ ہاتھ لگاتے اور کھاتے )۔

لہذا معروف معنی میں صدقہ رسول اللہ علیہ ہے گئے حرام تھا، اس کے بدلہ میں اللہ تعالی نے آپ کو''فی'' عطا کیا جوغلبہ اور قہر کے طور پرلیا جاتا تھا، جس میں لینے والے کی عزت اور دینے والے کی ذرت ہوتی تھی (۱)۔
ذلت ہوتی تھی (۱)۔

# ب-آل نبي عليسة يرصدقه كرنا:

11- اس پرفقهاء کا اتفاق ہے کہ فرض صدقہ آل محمقی پر حرام ہے ، اس لئے کہ فرمان نبوی ہے: "إن الصدقة لا تنبغی لآل محمد، إنما هي أوساخ الناس"(٢) (صدقه آل محمد کو لائق نہيں، يتولوگوں کاميل ہے)۔

رہانفلی صدقہ تو جمہور کے نزدیک آل نبی پر جائز ہے، بعض حضرات عدم جواز کے قائل ہیں (۳)۔ موضوع کی تفصیل اصطلاح ''آل'' فقرہ رسماور ۱۰ میں دیکھی جائے۔

# ج- قرابت دارول اورمیان بیوی پرصدقه کرنا:

21 - فقہاء کے یہاں بلااختلاف اقرباءاور میاں بیوی پرنفی صدقہ کرنا جائز ہے، بلکہ بعض فقہاء نے صراحت کی ہے کہان پرصدقہ کرنامسنون ہے،اوروہ اس کو لے سکتے ہیں اگر جیوہ ان لوگوں میں سے ہوں جن کا

(۳) الاختيارا / ۱۲۲، جواهر،الإ كليل ار ۱۳۸، المثنى ۲۵۵۲–۱۵۲\_

<sup>(</sup>۱) المغنى ۲/۰۲۲،عمدة القارى ۱۳۵سا ۱۳۵ ـ

<sup>(</sup>۲) حدیث: "إن الصدقة لاتنبغی لآل محمد....." کی روایت مسلم کا دوایت مسلم کا کالی کے دعزت عبدالمطلب بن ربید سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) فتح القدير مع الهدايه ۲۲/۲-۲۳ طبع بولاق، المجموع للنو دى ۲۳۸/۸ المغنى لابن قدامه ۲۵۹/۲۵۹، کشاف القناع ۲/۳۳۳\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: 'إذا أنفق الرجل على أهله....." كى روایت بخارى (الفتح ۱/۲۳۱ طبع السّلفیه) نے كى ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "الصدقة علی المسكین صدقة....." كی روایت ترمذی (۳۸/۳ طبع الحلی ) نے حضرت سلمان بن عامر کے ہے، اور کہا: "حدیث حسن ہے"۔

<sup>(</sup>۴) مغنی الحتاج ۱۲۱۳، أسنی المطالب شرح روضة الطالب ۱۲۰،۳۰۱ور حدیث: "أن امرأتین أنتا رسول الله عُلطِلله ....." كی روایت بخاری (الفتح ۳۲۸ طبع السلفیه) اورمسلم (۱۲،۹۵ طبح الحلبی ) نے کی ہے۔

کااجر)۔

کن کوصدقہ دینا افضل ہے، شافعیہ نے اس کی ترتیب بیان کرتے ہوئے کہا: صدقہ اقرب فالاقرب کودیا جائے گا، اوران میں جوزیادہ دشمنی رکھے اس کودینا دوسرے سے افضل ہے، تا کہ اس کی تالیف قلب ہو سکے، نیز اس میں ریا کاری سے اجتناب ہے اور نفس کو توڑنا ہے، انہیں کے ساتھ زوجین (میاں بیوی) کو لاحق کیا گیا ہے، کھر غیر محرم رشتہ دار جیسے بچا اور ماموں کی اولاد، پھر رضاعت پھر مصاہرت، پھر ولاء، پھر پڑوس کے لحاظ سے اقرب فالاقرب، اجنبی پڑوس کی کو طاحت اقرب فالاقرب، اجنبی بڑوس کی کو صدقہ دینے والے کے گھرسے اتنی دورر ہنے والے رشتہ دار پر مقدم کیا جاتا، اگر چہ وہ دیہات میں ہو (۱)۔ حنا بلہ کے بہاں بھی بہی ہے (۲)۔

## د-فقراءواغنياء پرصدقه كرنا:

۱۸ - اصل یہ ہے کہ صدقہ فقیروں ، مختاجوں کو دیا جائے ، اور یہی افضل ہے ، جسیا کہ فقہاء نے صراحت کی ہے (۳) ۔ اس لئے کہ فرمان باری ہے : " اُو مِسْکِیْنًا ذَا مَتُرَبَةٍ "(۳) ( یا کسی خاک نثین مختاج کو)۔ ہے: " اُو مِسْکِیْنًا ذَا مَتُر بَةٍ "(۳) ( یا کسی خاک نثین مختاج کو)۔ اور اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ غنی کے لئے صدقہ حلال ہے (۵)، اس لئے کہ نفلی صدقہ ہبہ کی طرح ہے ، لہذا مال دار اور فقیر دونوں کو دینا کئے کہ نفلی صدقہ دینا عبادت ہے درست ہے (۱)۔ سرخسی نے کہا: پھر مال دار کوصدقہ دینا عبادت ہے جس کے ذریعہ وہ وہ الک نصاب جس کے ذریعہ وہ وہ الک نصاب

مال دار ہوتا ہے اور بہت عیالدار ہوتا ہے ، اورلوگ ثواب کے واسطے

اس كوصدقه دية بين (١) دالبة خود مال داركواس سے بيخامستحب

ہے،اوراس کے لئے اس کو لینے کی کوشش کرنا مکروہ ہے،اس لئے کہ

الله تعالی نے ضرورت کے باوجود مانگنے سے بچنے والوں کی تعریف

فرمائی ہے، فرمان باری ہے: "یَحْسَبُهُمُ الْجَاهلُ أَغْنِیاءَ مِنَ

التَّعَفُّفِ"(٢) (ناواقف انہیں غنی خیال کرتا ہے ان کی احتیاط سوال

کے باعث)، اوراس کے لئے صدقہ لینا مکروہ ہے اگر چیہ لینے کی

کوشش نہ کرے ، اوراگر فاقہ ظاہر کرے توصدقہ لینا اس کے لئے

حرام ہے،جبیبا کہ سوال کرنااس کے لئے حرام ہے،اس میں مال کے

سبب غنی اورکسب ( ذریعه معاش ) کے سبب غنی برابر ہیں ،اس کئے کہ

حدیث ہے: "من سأل الناس أموالهم تكثرا فإنما يسأل

جمرًا، فليستقل أو ليستكثر" (جو شخص اينا مال برصانے

کے لئے لوگوں سے ان کا مال مانگے تو وہ چنگاریاں مانگتا ہے ، پھر

چاہے کم لے یا زیادہ)، یعنی قیامت کے دن اس کے سبب اس کو

کے مذہب میں''صحیح'' بیہے کہ مال دار کے لئے صدقہ مانگنا جائز

ہے،اورجن روایات میں مذمت آئی ہے اس کوواجب زکاۃ مانگنے پر

ليكن رملي نے ابن عبدالسلام كے حواله سے لكھا ہے: امام شافعي

محمول کیا جائے گا(م)۔

<sup>(</sup>۱) المبسوط ۱۲/۱۹-

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ر ۲۷۳

<sup>(</sup>۳) مغنی الحتاج ۱۲۰/۳۰، شرح الروض ار ۲۰ ۴، ابن عابدین ۱۹۶۲ مسلم حدیث: "من سأل الناس أمو الهم تکثرًا ....." کی روایت مسلم (۲۰/۲ کے طبح الحلمی ) نے حضرت ابو ہریرہ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۴) حاشية الرملى على شرح الروض الر٠٩٨ \_

<sup>(</sup>۱) اُسنی المطالب ار ۷۰ ۴، مغنی المحتاج ۳ر۱۲۱ ـ

<sup>(</sup>۲) كشاف القناع ٢٩٢/ ٢٩٦

<sup>(</sup>۳) شرح الروض ار ۷۰۷م مغنی الحتاج ۳را ۱۲ـ

<sup>(</sup>۴) سورهٔ بلدر ۱۲۔

<sup>(</sup>۵) غنی: سےمراد وہ ہے جس پرز کا قرام ہو(مغنی الحتاج ۱۲۰)۔

<sup>(</sup>۲) المبسوط ۲۱ر۹۴، مغنی الحتاج ۳ر۱۰۰، کشاف القناع ۲۹۸ر۲۹\_

ه- كافرير صدقه كرنا:

99 - نفلی صدقہ کافر کو دینے کے جواز میں فقہاء کا اختلاف ہے، سبب اختلاف ہے، اور کیا کا ختلاف ہے، اور کیا کا فروں پرخرچ کرنے سے آدمی کوثواب ملے گا؟

حنابلہ کا قول، شافعیہ کے یہاں مشہور قول اور 'السیر الکبیر' میں امام محمد سے منقول میہ ہے کنفلی صدقہ کفار کودینا مطلقاً جائز ہے، خواہ وہ ذمی ہوں یا حربی، متامن (امان لے کرآنے والے) ہوں یا غیر متامن (امان لے کرآنے والے) ہوں یا غیر متامن، اس لئے کہ فرمان باری عام ہے: ''وَ یُطُعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَی حُبِّهٖ مِسُحِیُنَا وَ یَتِیْمًا وَ اَسِیُوا'' (اور وہ لوگ خداکی محبت علی حُبِّه مِسُحِیُنَا وَ یَتِیْمًا وَ اَسِیُوا'' (اور وہ لوگ خداکی محبت عزیب اور یہم اور قیدی کو کھانا کھلاتے ہیں)۔

ابن قدامه نے کہا: ان دنوں قیدی کافرہی ہوتاتھا(۱)، نیز فرمان نبوی ہے: "فی کل کبد رطبة أجر"(۲)(ہرزندہ جگروالے میں تواب ہے)۔ حضرت اساء بنت ابوبکر گی حدیث میں ہے وہ فرماتی ہیں: "قدمت علیّ أمی وهی مشرکة فی عهد رسول اللّه عَلَیْتُ فاستفتیت رسول اللّه عَلَیْتُ قلت : إن أمی قدمت وهی راغبة، أفأصل أمی ؟ قال: نعم ، صلی أمک"(۳) میں راغبة، أفأصل أمی ؟ قال: نعم ، صلی أمک"(۳) میں نے رسول اللّه عَلَیْتُ ہے دریافت کیا کہ میری ماں آئی ہیں، وہ مشرک تھیں، میں نے رسول اللّه عَلیْتُ نے میری ماں آئی ہیں، وہ کی کے جاتھ صلدرجی کروں؟ آپ عَلیْتُ نے فرمایا: ہاں، اپنی ماں کے ساتھ صلدرجی کروں؟ آپ عَلیْتُ نے فرمایا: ہاں، اپنی ماں کے ساتھ صلدرجی کرو)، نیز اس لئے کہ صلدرجی فرمایا: ہاں، اپنی ماں کے ساتھ صلدرجی کرو)، نیز اس لئے کہ صلدرجی

ہردین میں پیندیدہ ہے، اور دوسرے کوہدید دیناعلی اخلاق ہے (۱)۔
حسکفی نے '' الدر' میں ذمی وغیر ذمی میں فرق کرتے ہوئے
کہا: زکا ق ، عشر اور خراج کے علاوہ ذمی کو دینا جائز ہے (اگر چپہ
واجب ہو)، جیسے نذر ، کفارہ اور صدقہ فطر ،اس میں امام ابو یوسف کا
اختلاف ہے۔

رہا حربی تو اگر چہ مستامن ہو، اس کو کوئی صدقہ دیناجائز نہیں(۲)\_

اس کے قریب شافعیہ میں سے شربینی کا قول ہے، انہوں نے کہا: کا فرکے لئے صدقہ کے حلال ہونے کو مطلق رکھنا کہ حربی وغیر حربی میں کوئی فرق نہ ہو، یہ ' البیان' میں صیری کے حوالہ سے ہے، لیکن رائے قول اذری کا ہے کہ بیاس کا فرکے بارے میں ہے جس سے معاہدہ ہویا وہ ذمی ہویا رشتہ دار ہویا اس کے مسلمان ہونے کی امید ہویا قیدوغیرہ کی وجہ سے ہمارے قبضہ میں ہو، لہذ ااگروہ حربی ہو اوراس میں مذکورہ کوئی صفت نہ ہوتو حلال نہیں (س)۔

### سوم:متصدق به:

• ۲ - متصدق به: وه مال جوفقیر و محتاج کودیا جائے، اور چونکہ صدقہ آخرت کے ثواب کی خاطر بلاعوض مالک بنانا ہے، اس لئے صدقہ کا مال حلال اور پاکیزہ ہونا چاہئے، حرام یا مشتبہ مال نہ ہو، اسی طرح عمدہ ہونا چاہئے خراب نہ ہو، تاکہ نیکی کی خوبی اور پورا ثواب ملے (۴)۔

فقہاء نے ان احکام اور ردی وحرام مال سے صدقہ پر درج ذیل بحث کی ہے:

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۲۷ امغنی المحتاج ۱۲۱۳، شرح الروض ۱۷۲ ۴ ، المغنی لابن قدامه ۷۹۶۳\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "فی کل کبد رطبه أجر" کی روایت بخاری (الفتح ۱/۵ طبع السلفیه) اور مسلم (۲۱/۴ ما طبع کهایی ) نے حضرت ابو ہریرہ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث اساء بنت الی بکر: "قدمت علی أمی و هی مشر که ....." کی روایت بخاری (افتح ۸ ۲۳۳ طبع السلفیه ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابد بن ۱۲۷۲\_

<sup>(</sup>۲) الدرالمختار بهامش ابن عابدین ۲۷/۲

<sup>(</sup>۳) مغنی الحتاج سرا۱۲۔

<sup>(</sup>۴) ابن عابدین ۲۲/۲، البجوع ۲۸/۲، کشاف القناع ۲۹۵۸-۲۹۸، الاختیار ۳ر ۵۸، شرح التر مذی سر ۱۹۴۰

حلال ،حرام اورمشتبه مال كاصدقه كرنا:

نيز حضرت ابو بريره كى روايت ہے كه رسول الله عليه في في في الله في اله

لذلک "(۱) (لوگو! الله پاک ہے، اور صرف پاک مال قبول کرتا ہے، اور الله نے مسلمانوں کو وہی تھم دیا جو رسولوں کو دیا ، چنانچہ فرمایا: اے پیغیرو!نفیس چیزیں کھاؤاور نیک عمل کرو، میں خوب جانتا ہوں تمہارے کئے ہوئے کاموں کو' پھر آپ علی ہے نے بیہ آیت تلاوت فرمائی: ((اے ایمان والو پاک چیزوں میں سے جوہم نے تمہیں دے رکھی ہیں کھاؤ''، پھر آپ نے ایسے آ دمی کا ذکر کیا جو لیے لیے سفر کرتا ہے، گردوغبار سے بھرا ہے، پھر آسان کی طرف ہاتھ اٹھا تا ہے اور کہتا ہے: اے میرے رب! اے میرے رب! حالانکہ اس کا کھانا حرام ہے، اس کا لینا حرام ہے، اس کا لباس حرام ہے، اور کہتا ہے ، اس کا خوا کو کہوں کے دول ہوں۔ اس کی غذا حرام ہے، اس کی غذا حرام ہے، اس کی غذا حرام ہے، پھراس کی دعا کیوں کر قبول ہوں۔

نووی نے کہا: بیہ حدیث ان احادیث میں سے ایک ہے جو
اسلام کے قواعد ہیں، اور احکام کی بنیاد ہیں، اس میں حلال مال خرچ
کرنے کی ترغیب ہے، اور حرام کے خرچ کرنے کی ممانعت ہے، اور
اس میں یہ ہے کہ آ دمی کا پینا، کھانا اور لباس وغیرہ بالکل حلال ہونا
جائے، اس میں کوئی شبہ نہ ہو<sup>(۲)</sup>۔

حسینی نے "کفایۃ الاختیار" میں مشتبہ مال کوصدقہ کرنے کے لئے لینے سے روکا ہے اور ابن عمر کا بیقول نقل کیا ہے: میں حرام کا ایک درہم واپس کردوں، یہ مجھے اس سے زیادہ پسند ہے کہ ایک لا کھ درہم پھرایک لا کھ درہم (اس کو بڑھاتے گئے یہاں تک کہ کہا) چھلا کھ درہم صدقہ کروں (۳)۔

لہذامستی ہیہ کہ آ دمی اپنے مال میں جوسب سے زیادہ حلال ہو، اور جوحرام اور شبہ سے نہایت پاک ہواس کوصدقہ کرے،

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'أیها الناس إن اللّه طیب....." کی روایت مسلم (صحیح مسلم ۲ / ۲ مسلم کلی) نے حضرت ابو ہریرہ سے مرفوعاً کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) شرح صحیح مسلم للنو وی ۷/۰۰۱ ـ

<sup>(</sup>۳) كفاية الأختيار ۱۲۴ ـ

<sup>(</sup>۱) حدیث: "ما تصدق أحد بصدقة ....." كاتح یخ فقره نمبر ۲ میں گذر چی \_

<sup>(</sup>۲) شرح صحح مسلم للنو وي ۱۸۵۰،۸۸۸ جموع ۲۴۱۸۲-

<sup>(</sup>۴) سورهٔ بقره ۱۷۱\_

جبیبا که نووی نے لکھاہے<sup>(۱)</sup>۔

اگرسی مکلّف کے پاس حرام مال ہو، اوراس کے مالکان کاعلم ہو توان کے پاس اس کولوٹا نا واجب ہے، اورا گران کے مالک نامعلوم ہوں تواس کوصد قہ کر دے۔

رہالینے والا یعنی جس کوصد قد دیا جائے تو اگراس کو معلوم ہو کہ جو
مال اس کوصد قد میں ملاہے ، نجس ہے یا حرام ہے ، مثلاً : غصب یا چوری
یا دھو کہ کا ہے تو اس کے لئے مستحب سے ہے کہ نداس کو لے ، نداس میں
سے کھائے ، اس کے باوجودا کثر فقہاء نے اس کے لئے اس کے لینے
کوکرا ہت کے ساتھ جائز قرار دیا ہے (۲)۔

ابن عابدین کہتے ہیں: اگر اس پر دین یا دوسرے کے حقوق ہوں، جن کے مالک معلوم نہ ہوں اور معلوم ہونے کی امید بھی نہ ہوتو اس پرواجب ہے کہ اس کے بقدرا پنے مال سے صدقہ کر دے، اگر چہ اس میں اس کا پورا مال چلا جائے (۳)۔

ابن الہمام نے کہا: دھوکہ سے ملنے والے اموال کے صدقہ کا حکم دیا جائے گا، جیسے غصب کا مال (۲۰)۔

شافعیہ میں سے جمل نے کہا: اگر نجس مال کو صدقہ، یا ہبہ، یا وصیت کرجائے تو قبضہ منتقل کرنے کے معنی کے لحاظ سے درست ہے تملیک کے طور پرنہیں(۵)۔

حنابلہ نے صراحت کی ہے: جس کے قبضہ میں اموال خصب یا رہن یاامانتیں ہوں اوران کے مالک معلوم نہ ہوں اور معلوم ہونے کی

(۵) الجمل سرسير

امید بھی نہ ہوتو وہ ان اموال کو ان کے مالکان کی طرف سے صدقہ کرسکتا ہے، جب کہ بعض حنابلہ نے کہا: صدقہ کرنا اس پر واجب ہے(۱)۔

حنابلہ کے یہاں یہی حکم ان دیون کا ہے جن کے مالکوں کا پتہ انہو (۲) ۔

رہے مشتبہ اموال توان سے دورر ہنا اولی ہے، اسی وجہ سے نووی نے مشتبہ مال کے صدقہ کے بارے میں کہا: یہ کروہ ہے (۳)۔

حدیث میں وارد ہے: "الحلال بیّن، و الحرام بیّن، و بین، و بینه ما مشبهات لا یعلمهما کثیر من الناس، فمن اتقی المشبهات استبراً لدینه و عرضه و من وقع فی الشبهات کراع یرعی حول الحمی یوشک أن یواقعه "(") (طال واضح ہے، اور دونوں کے درمیان بعض چیزیں شبہ کی ہیں، جن کو بہت سے لوگنہیں جانے، لہذا جوکوئی شبہ کی چیزوں سے نیچ گا وہ اس چر اور عزت کو بچالے گا، اور جوکوئی ان شبہ کی چیزوں میں پڑجائے گا وہ اس چرواہے کی طرح ہوگا جو بادشاہ کی چراگاہ کے آس پاس چرائے وہ قریب ہے کہ چراگاہ کے اندر گھس جائے)۔

### عمره وردى مال كاصدقه كرنا:

۲۲ - مستحب ہے کہ صدقہ کا مال صدقہ دینے والا کاسب سے عمدہ اور پہندیدہ مال ہو، فرمان باری ہے: "لَنُ تَنالُوا الْبُرَّ حَتَّى تُنْفِقُوا

<sup>(</sup>۱) المجموع ۲/۱۲۲\_

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین سرس۳س، المجموع ۲۸ / ۳۳، فتح القدیر مع البدایه ۲۸ / ۳۳ مطالب اولی النهی ۱۸ / ۲۹، ۲۹ / ۳۵ / ۳۵ امالجمل سر ۳۳ \_

<sup>(</sup>۳) ابن عابدین ۳ر ۲۲۳\_

<sup>(</sup>۴) فتحالقدير۴۸/۴۳

<sup>(</sup>۱) مطالب اولی النهی ار ۲۵–۲۲\_

<sup>(</sup>۲) حواله سابق ۱۸۸۴ ـ

<sup>(</sup>۳) المجموع ۲را۲۲\_

<sup>(</sup>۴) حدیث: "الحلال بین و الحوام بین ....." کی روایت بخاری (فتح الباری الا۲۲ اطبع التلفیه) نے حضرت نعمان بن بشیر سے مرفوعاً کی ہے۔

مِمَّا تُحِبُّونَ، وَمَا تُنفِقُوا مِنُ شَيءٍ فَإِنَّ اللَّهَ بِهِ عَلِيُمٌّ (١) (جب تک اپنی محبوب چیزوں کوخرچ نه کروگے ( کامل ) نیکی (کے مرتبہ ) کونہ پہنچ سکو گے اور جو کچھ بھی کسی چیز سے خرچ کرتے رہتے ہو اللهاس سے خوب واقف ہے )۔ قرطبی نے کہا: مطلب بیر ہے کہ جب تک تم اینے پیندیدہ یعنی نفیس وعمدہ ترین مال خرچ نہیں کرو گے نيك نهيں ہوسكتے، اسلاف رحمهم الله كوا گر كوئى چيز پيند آ جاتى تواس كو الله كواسط كردية ته، چنانج متفق عليه حديث ميس ب: "أن أبا طلحة كان أكثر الأنصار بالمدينة مالاً من نخل، وكان أحب أمواله إليه بيرحاء، وكانت مستقبلة المسجد، وكان النبي عُلَيْكُ يدخلها و يشرب من ماء فيها طيب، قال أنس (راوى الحديث) فلما أنزلت هذه الآية: "لَنُ تَنَالُوا الْبِرَّ حَتَّى تُنُفِقُوا مِمَّا تُحِبُّونَ''وإن أحب أموالى إلىّ بيرحاء، وإنها صدقة لله، أرجو برها وذخرها عندالله، فضعها يا رسول الله حيث أراك الله، قال: فقال رسول الله عَلَيْهُ: بخ ذلك مال رابح"(٢) (ابوطلح مدينه مين سب انصار سے زیادہ تھجور کے باغ والے تھے،اورسب باغوں میں بیرجاء کا باغ ان کو بہت بیارا تھا، وہمسجد کے سامنے تھا، رسول اللہ علیہ ا اس باغ میں جایا کرتے تھے اور وہاں کا یا کیزہ یانی پیا کرتے تھے، حضرت انسٌّ نے کہا کہ جب آیت کریمہ: "لَنُ تَنَالُوا الْبِرُّ حَتَّى تُنفقُوا ممَّا تُحبُّونَ '' نازل ہوئی تو ابوطلحہ اٹھے، خدمت نبوی میں

حاضر ہوئے ،عرض کیا: اے اللہ کے رسول! اللہ تعالی بیفر ما تا ہے کہ

" تم نیکی کا درجہ اس وقت تک نہیں پاسکتے جب تک بیاری چیز وں میں
سے خرچ نہ کرؤ'، مجھے اپنے سب مالوں میں بیر حاء سب سے زیادہ
پیند ہے، میں اسی کو اللہ کی راہ میں خیرات کرتا ہوں ، اللہ سے امید ہے
کہ وہ مجھ کو اس کا ثواب دے گا، اور میر اذخیرہ رہے گا، اے اللہ ک
رسول! آپ جس کام میں مناسب سمجھیں اس کی آمدنی خرچ کریں،
آپ علیقی نے فرمایا: واہ! یہ تو بڑا نفع بخش مال ہے )۔

عمر بن عبد العزیز شکر کے بورے خرید کر ان کو صدقہ کرتے سے، ان سے عرض کیا گیا: آپ اس کی قیمت ہی کیوں نہ صدقہ کردیتے ہیں؟ انہوں نے کہا: اس لئے کہ شکر جھے بہت پیند ہے، لہذا میں چاہتا ہوں کہانی پیندکی چیز صدقہ کروں (۱)۔

آیت میں مرادیہ ہے کہ پیند کی چیز صدقہ کرنے میں زیادہ اور سلے گا،اس سے بدلازم نہیں آتا ہے کہ صدقہ کا مال زیادہ ہو، صدقہ کرنامستحب ہے اگرچہ تھوڑا ہو، فرمان باری ہے: "فَمَنُ یَّعُمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَیْرًا یَّرَهُ" (سوجوکوئی ذرہ بحربھی نیکی کرے گا اسے دیکھ لے گا)،اور حدیث صحیح میں ہے: "اتقوا النار ولو بشق مصد تمرہ" (جہنم سے بچو،اگرچہ مجورکا ایک ٹکڑا دے کرہی ہو)۔

الله تعالى نے ردى مال صدقه كرنے مضع فرما يا ہے: "يا أَيُّهَا الَّذِيْنَ آمَنُوا اَنْفِقُوا مِنْ طَيِّبَاتِ مَا كَسَبْتُمُ وَ مِمَّا أَخُرَجُنَا لَكُمُ مِنَ الْأَرْضِ وَ لاَ تَيَمَّمُوا الْخَبِيْتُ مِنْهُ تُنُفِقُونَ وَلَسْتُمُ

<sup>(</sup>۱) سورهٔ آل عمران ر ۹۲\_

<sup>(</sup>۲) تفسيرروح المعاني ۳/۲۲۲–۲۲۳ ـ

اور حدیث: 'أن أبا طلحة كان أكثر الأنصار مالاً من نخل.....' كی روایت بخارى (فتح البارى ۱۹۸۳ طبع التلفیه) نے كی ہے، اور الفاظ اسى كے بیں، اور سلم (صحیح مسلم ۱۲ ۱۹۳۲ طبع عیسی الحلمی) نے حضرت انس بن ما لك سے كی ہے۔

<sup>(</sup>۱) تفسيرالقرطبي ۴ر ۱۳۳۷، نيز د کھئے:اي پيمتعلق کشاف القناع۲۹۹/۲\_

<sup>(</sup>۲) سوره زلزله ۱۸\_

<sup>(</sup>٣) كفاية الأخبارا / ١٢٥\_

اور حدیث: "اتقوا الناد و لو بشق تمرة" کی روایت بخاری (فتح الباری الله الباری کی روایت بخاری (فتح الباری ) نے حضرت عدی بن حاتم سے مرفوعاً کی ہے۔

بِآخِذِیهِ إِلَّا اَنُ تُعُمِضُوا فِیهِ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ عَنِیٌ حَمِیْدٌ ''(۱) (اے ایمان والو! جوتم نے کمایا ہے اس میں سے عمہ چیزیں خرج کرو، اور اس میں سے (بھی) جوہم نے تمہارے لئے زمین سے نکالی ہیں، اور خراب چیز کا قصد بھی نہ کرو کہ اس میں سے خرج کروگے حالانکہ تم خود بھی اس کے لینے والے نہیں ہو بجزاس صورت کے کہ چشم پوتی ہی کرجاؤ، اور جانے رہوکہ اللہ بے نیاز ہے ستودہ صفات ہے )۔ یعنی حرام مال سے صدقہ نہ کرواور اللہ کے ساتھ ستودہ صفات ہے )۔ یعنی حرام مال سے صدقہ نہ کرواور اللہ کے ساتھ ایسانہ کروجوا بے لئے پندنہ ہو۔

ابن العربی نے اس کورائح قرار دیا ہے کہ یہ آیت نفلی صدقہ کے بارے میں ہے، چنانچہ انہوں نے کہا: اگر یہ فرض صدقہ کے بارے میں ہوتی تو یہ نہ فرماتے: '' حالانکہ تم خود بھی اس کے لینے والے نہیں ہو''، اس لئے کہ ردی وگندی چیز فرض صدقہ میں لیناکسی بھی حال میں جائز نہیں، نہ چشم پوشی کرتے ہوئے نہ اس کے بغیر، البتہ نفلی صدقہ میں چشم پوشی کئے بغیر لی جائے گی (۲)۔

قرطبی نے کہا: حضرت براء، حسن اور قیادہ کے قول سے بظاہر معلوم ہوتا ہے کہ آیت نفلی صدقہ کے متعلق ہے ، لوگوں کو ترغیب دی گئی ہے کہ نفلی صدقہ میں اعلی وعمدہ چیز ہی دیا کریں (۳) ۔ ایک شخص نے مسجد میں ردی تھجور کا خوشہ لڑکایا تو آپ عیالیہ نے اس کے بارے میں فرمایا: "لو شاء رب ھذہ الصدقۃ تصدق بأطیب منہا " (اس کا ما لک اگر چاہتا تو اس سے عمدہ بھی صدقہ کرسکتا تھا) ، نیز فرمایا: "إن رب ھذہ الصدقۃ یأکل الحشف یوم القیامة " (ایر صدقہ دینے والا قیامت کے دن ردی تھجور کھائے گا)۔

### ایناسارامال صدقه کرنا:

۲۲ستحب ہے کہ اپنی ضرورت اور اپنے زیر کفالت لوگوں کی ضرورت سے زائد مال صدقہ کر ہے، اور اگرا تناصدقہ کرد ہے جس کی وجہ سے زیر کفالت لوگوں کے خرچہ میں کمی ہوجائے تو گنہ گار ہوگا،
اورا گرکوئی اپنا سارا مال صدقہ کرنا چاہے اور اپنے بارے میں معلوم ہے کہ وہ عمدہ طریقہ سے توکل کرلے گا، اور ما نگنے سے رکار ہے گا تو وہ ایسا کرسکتا ہے، ورنہیں۔

جونگی پرصبر نہ کر سکے اس کے لئے مکروہ ہے کہ اپنے خرچہ میں مکمل کفایت سے کم کرے۔

اس کی صراحت فقہاء حنفیہ نے کی ہے، اپناسارا مال جس انسان جب تک صحت منداور شید (باشعور) ہے، اپناسارا مال جس کو چاہے عطا کرسکتا ہے۔ '' الرسالہ'' میں ہے: اپناسارا مال اللہ کے واسطے فقراء کوصد قہ کردینے میں کوئی مضا کقہ نہیں، البتہ نفراوی نے کہا: سارے مال کاصد قہ کرناس وقت مستحب ہے جبکہ صدقہ کرنے والا اپناسارا مال صدقہ کرنے کے بعد خوش دل رہے، مال سے تہی دست ہونے پرنادم نہ ہو، اور مستقبل میں جس کی اسے امید ہے وہ فی الحال خرج کئے ہوئے کے برابر ہواور بیر کہ آئندہ اپنے لئے ہونے کا بیرن پرخرج کرنامستحب ہے ان کے یاجن پرخرج کرنامستحب ہے ان کے لئے ایسا کرنامستحب ہے ان کے لئے ایسا کرنامستحب ہے ان کے اس مال کی ضرورت نہ پڑے، ورنہ اس کے لئے ایسا کرنامستحب

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ۱۷۷۷\_

<sup>(</sup>۲) القرطبی ۱۳۲۳سـ

<sup>(</sup>۳) القرطَبي ۳ر۳۰–۳۲۱ (۳

<sup>(</sup>۴) مخضرسنن ابی داؤد ۲ر ۱۳س

<sup>=</sup> حدیث: "لو شاء رب هذة الصدقة....." کی روایت نمائی (سنن الی داؤد ۲۸۳۸ شائع کرده مکتبه المطبع عات الإسلامیه حلب) اور ابو داؤد (سنن ابی داؤد ۲۲۱/۲ طبع استانبول ) نے حضرت عوف بن ما لک سے کی ہے، الفاظ ابوداؤد کے ہیں، بروایت عوف بن ما لک اس کی اسناد میں صالح بن ابی عرب ہے، ابن حبان کے علاوہ کسی نے اس کی توثیق نہیں کی ،سند کے بقیدر جال ثقتہ ہیں (جامع الاصول فی احادیث الرسول ایار ناؤوط ۲۸۲۸ شارکع کرده مکتبة الحلوانی)۔

<sup>(</sup>۱) حاشيه ابن عابدين على الدرالمخار ۲/۱۷،الاختيار تعليل المخار ۳/ ۵۴ ـ

نه ہوگا(۱)، بلکہ جن کا نفقہ اس پر لازم ہے اگر واقعی ان کی کوئی ضرورت ہوتو اس کے لئے ایبا کرنا حرام ہے، یا جن پرخرچ کرنا مستحب ہوان کی واقعی ضرورت ہوتو اس کے لئے ایبا کرنا مکروہ ہوگا، کیوں کہ افضل میہ ہے کہ اپنی ضرورت اور خرچ اور جن کا نفقہ اس پر واجب ہے ان کے خرچ سے جو فاضل رہے اس کوصد قہ کردے (۲)۔ ابن قدامہ کہتے ہیں: (۳) اولی میہ ہے کہ اپنی ضرورت اور مستقل طور پرزیر کفالت افراد کی ضرورت سے فاضل مال کوصد قہ کیا جائے، اس لئے کہ فرمان نبوی ہے: "خیر الصدقة ما کان عن ظہر غنی و ابدأ بمن تعول" (۳) (عمدہ صدقہ وہی ہے جس کے دیئے عنی و ابدأ بمن تعول" (۳) (عمدہ صدقہ وہی ہے جس کے دیئے تہماری کفالت میں ہیں)، نیز اس لئے کہ زیر کفالت افراد کا نفقہ واجب ہے اور نفلی صدقہ نفل ہے، اور نفل کوفرض پر مقدم کرنا ناجائز واجب ہے۔

اگرآ دمی عیال دارنه ہواور اپناسارا مال خیرات کرنا چاہے وہ کمائی والا ہو یا اپنے اوپر اعتماد ہو کہ اچھی طرح توکل کرے گا،فقر پر صبر کرے گااور مانگنے سے اجتناب کرے گاتو بہتر ہے،حضرت عمرؓ نے

فرمايا: "أمرنا رسول الله عَلَيْكُ أَن نتصدق فوافق ذلك مالا عندي، فقلت: اليوم أسبق أبا بكر إن سبقته يوما، فجئت بنصف مالي، فقال رسول الله عُلْبِهُ: "ما أبقيت لأهلك؟ قلت: مثله، قال: وأتى أبوبكر بكل ماعنده فقال له رسول الله عَلَيْكِهِ: ما أبقيت الأهلك؟ قال: أبقيت لهم الله ورسوله، فقلت لاأسابقك إلى شيء بعده أبداً"(١) (ممين رسول الله عَلَيْكَ في صدقة كرن كاحكم ديا، ا تفاق سے میرے پاس مال تھا میں نے دل میں کہا: اگر میں ابوبکر ہے بھی آ گے بڑھ سکتا ہوں تو آج بڑھ جاؤں گا، چنانچہ میں اپنا آ دھا مال لے کر خدمت نبوی میں آیا، رسول اللہ عصلیہ نے دریافت فرمایا: گھروالوں کے لئے کیا چھوڑا؟ میں نے عرض کیا:اتنا ہی چھوڑ آیا ہوں،حضرت ابو بکرا پناسارا مال لے کرآئے ،رسول اللہ حاللَهِ عَلِينَا لَهُ نِهِ ان سے دریافت فرمایا: گھروالوں کے لئے کیا جھوڑا؟ انہوں نے کہا: اللہ اوراس کے رسول کو، تب مجھے کہنا پڑا کہ میں ابوبکر ہے کبھی بھی کسی چیز میں سبقت نہیں کرسکتا )۔ابن قدامہ نے کہا: بیہ حضرت ابوبكر صديقٌ كي فضيلت هي كدان كالقين پخته تها، ان كا ایمان کامل تھا، پھروہ تا جرتھے،ان کی کمائی تھی،اب اگرصد قہ دینے والے میں ان دونوں میں کوئی چیز نہ یائی جائے تو اس کے لئے اپنا سارا مال صدقه كرنا مكروه ہے، چنانچه فرمان نبوى ہے: "يأتى أحدكم بما يملك، ويقول: هذه صدقة ثم يقعد يستكف الناس، خير الصدقة ما كان عن ظهر غني"(٢)

<sup>(</sup>۱) الفوا كهالدواني ۲ ر ۳۲۳ ـ

<sup>(</sup>۲) حواله سابق۔

<sup>(</sup>۳) المغنی لابن قدامه ۳ر۸۳–۸۴\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "خیر الصدقة ما کان عن ظهر غنی، وابداً بمن تعول"

کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۳ م۱۹ طبع التلفیه) نے حضرت ابو ہر برہ اللہ اللہ ۲۹ مسلم ۲۱۷۱۷ طبع الحلی) نے کلیم
سے انہی الفاظ میں کی ہے، اور مسلم (شیح مسلم ۲۱۷۱۷ طبع الحلی) نے کلیم
بن حزام سے آن الفاظ کے ساتھ کی ہے: "افضل الصدقة (أو خیر
الصدقة) عن ظهر غنی والید العلیا خیر من الید السفلی وابدا
بمن تعول" (فضل (یا فرمایا: بہتر) صدقہ وہ ہے جس کے دینے کے بعد
آدی مال دار باتی رہے، او پر والا (دینے والا) ہاتھ نیچے والے (لینے والے)
ہاتھ سے افضل ہے، اور پہلے ان لوگوں سے شروع کر وجوتمہاری کفالت میں
ہیں )۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "أمونا رسول الله عَلَيْكُ أن نتصدق ....." كی روایت ابوداو در ۱۳/۵ ما ۳۳ طبع استانبول) اور ترندی (۵/۲/۵ شائع كرده دارالكتب العلمیه بیروت) نے كی ہے، الفاظ ابوداو د كے بیں، اور ترندی نے كہا: حدیث صحیح ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "یأتی أحد کم بما یملک....." کی روایت ابوداوُد (سنن الی داوُد ۲/۲-۱۳۱ طبع استانبول) نے جابر بن عبداللد سے مرفوعاً کی ہے،

(تم میں سے کوئی اپناسارا مال لے کرآتا ہے اور کہتا ہے کہ بیصدقہ ہے، پھر بیٹھالوگوں کےسامنے ہاتھ پھیلا کر مانگتار ہتاہے، بہتر صدقہ وہ ہےجس کے دینے کے بعد آ دمی مال داررہے )۔ نیز اس کئے کہ اگرآ دمی ایناسارا مال خرچ کردے توبیا ندیشہر ہتاہے کہ فقر کے فتنہ میں مبتلا ہوجائے ،اورنفس میںصدقہ کئے ہوئے مال کا شدیداشتیاق پیدا ہوجائے،جس کی وجہ سے ندامت ہو، تو اس کا مال بھی جائے گا اور ثواب بھی باطل ہوگا ،اورلوگوں پر ہو جھ بن جائے گا<sup>(1)</sup>۔

دوسرے فقہاء سے اتفاق کرتے ہوئے شافعیہ نے کہا: اپنے اہل وعیال اور دین کے لئے جس مال کی ضرورت ہواس کوصدقہ کرنا جائز نہیں، اوراگر اس سے کچھ پچ جائے تو کیا سارے باقی ماندہ کو صدقه کرنامستحب ہے؟ اس میں شافعیہ کے یہاں کی "اقوال" ہیں: اصح قول بیہ ہے کہا گروہ نگی میں صبر کر سکے توابیبا کرسکتا ہے، ور نہیں، بلکہ ایسا کرنا مکروہ ہوگا،شا فعیہ نے کہا: بظاہر جواحادیث ایک دوسرے کے خلاف ہیں ان کواسی پرمجمول کیا جائے گا<sup>(۲)</sup>۔

#### چهارم: نیت

۲۴ – صدقہ عبادت ہے،اس لئے کہ بدآ خرت کے ثواب کی خاطر بلا معاوضه ما لک بنانا ہے،لہذااس میں نیت ضروری ہوگی ، حدیث میں ہے کہ نبی کریم علیہ نے فرمایا: "إنما الأعمال بالنیات "(۳) (اعمال کا مدار نیتول پر ہے)، صدقہ میں مستحب

۲ر ۲۵ م [ارناؤوط) \_

ہے کہ دینے والا تمام مسلمان مردوں اورعورتوں کے لئے ثواب کی نبت کرے۔

بعض فقہاء نے کھاہے کہ جوبھی کوئی عبادت کرے، خواہ نماز ہو یا روزہ یا صدقہ یا تلاوت ، اس کے لئے جائز ہے کہ اس کا ثواب دوس ے کے لئے کردے، اگر چاہے لئے اس کی نیت کر چکا ہو<sup>(۱)</sup>۔ ابن عابدین نے کہا:نفلی صدقہ کرنے والے کے لئے افضل ہے کہ تمام مومن مردول اور عورتول کے لئے ثواب کی نیت کرے، اس لئے کہ وہ سب کو پہنچ جائے گا ، اور اس کے تواب میں کوئی کمی نہ ہوگی(۲)\_

نیت کے احکام کی تفصیل اصطلاح ''نیت' 'میں ہے۔

### نفلی صدقه کو چھیا کردینا:

۲۵ - نفلی صدقه میں افضل بیہ ہے کہ چھیا کر دے، بیا کثر فقہاء حنفیہ، ما لکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے پہال ہے، اگر چیاعلانید دینا بھی درست ہے اور اس پر ثواب ملے گا ، فرمان باری ہے:"إن تُبُدُوا الصَّدَقَاتِ فَنِعِمَّا هي، وَإِنْ تُخُفُوهَا وَتُؤْتُوهَا الْفُقَرَاءَ فَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمُ، وَ يُكَفِّرُ عَنُكُمُ مِنُ سَيِّئَاتِكُمُ، وَاللَّهُ بِمَا تَعُمَلُونَ خَبِينٌ "" (اگرتم صدقات كوظام كردوجب بھي اچھي بات ہے اور اگرانہیں چھیاؤاورفقیروں کودوجب توییتمہارے حق میں اور بہتر ہے اوراللّٰدتم سے تمہارے کچھ گناہ بھی دور کردے گا اورتم جو کچھ بھی کرتے ہواللہ اس سے خبر دارہے)۔

اس میں ابن اسحاق کا 'عنعنہ'' ہے (جامع الاصول فی احادیث الرسول

<sup>(</sup>۱) المغنی لابن قدامه ۱۳۸۳ ۸۳۰

كفاية الاختيار عبيني الر ١٢٣٠، أسنى المطالب الر ٤٠٠٧.

<sup>(</sup>٣) مديث: "إنما الأعمال بالنيات ....." كي روايت بخاري (فتح الباري الروايين بخاري (فتح الباري الروايين عليه الم طبع السّلفيه) نے حضرت عمر بن الخطاب سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حاشه ابن عابدين على الدرالختار ۲۲۲۲، البدائع ۲۱۸، الخرشي على مختصر خلیل ۷/۲۰۱۰ المغنی لا بن قدامه ۵/ ۹۲۶، ۳/ ۸۲،الا شاه لا بن کجیم ر ۲۹، الإشاه للسيوطي ر ١٢ \_

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۱/۱۷۔

<sup>(</sup>٣) سورهٔ بقره ر ۲۷۲\_

حضرت ابوہریرہ کی مرفوع حدیث میں ہے: "سبعة یظلهم الله في ظله یوم لا ظل إلا ظله ..... رجل تصدق بصدقة فأخفاها حتى لا تعلم شماله ما تنفق یمینه" (۱) (الله تعالی سات آ دمیوں کواپنے (عرش کے) سایہ میں اس دن جگه دیں گ جس دن اس کے سایہ کے علاوہ کوئی سایہ نہ ہوگا .....ایک وہ تحض جو الله کی راہ میں ایبا چھپا کرصدقہ دے کہ داہنے ہاتھ سے جو دے، بائیں ہاتھ کواس کی خرنہ ہو)۔

نیز روایت میں ہے کہ رسول اللہ علیہ فی نے فرمایا: "صنائع المعروف تقی مصارع السوء، وصدقة السر تطفیء غضب الرب وصلة الرحم تزید فی العمر"(۲) (کثرت سے نیک کام کرنا بری موت سے بچاتا ہے، چھپا کر صدقہ دینا پرروردگار کے غصہ کو بچھادیتا ہے، اورصلہ رجی عمر کو بڑھاتی ہے)۔

نیزید کہ چھپا کر ففی صدقہ دیناریا کاری اوراحسان جتانے سے خالی ہوتا ہے، چھپا کر صدقہ دینے میں صرف اللہ کی رضامقصود ہوتی ہے، حضرت ابن عباس سے منقول ہے کہ نفلی صدقہ چھپا کر دینا اعلانیہ صدقہ سے ستر گناافضل ہے (۳)۔

ابن العربی نے کہا: تحقیق یہ ہے کہ صدقہ کی حالت صدقہ دینے والے، لینے والے اور وہاں موجود لوگوں کے حال کے لحاظ سے الگ الگ ہے۔

- (۱) حدیث: "سبعة یظلهم الله فی ظله یوم لاظل إلا ظله.....رجل تصدق بصدقة فأخفاها حتی لا تعلم شماله ماتنفق یمینه" کی تخ تخ فقره نمبر ۷ میں گذر چی۔
- (۲) تفییر القرطبی ۲۳۲/۲۳۲-۲۳۳، احکام القرآن لا بن العربی ۲۳۲۱، حاشیة القلیو بی ۱۲۳۲/۲۵-۲۰۰۰ المهم بذب ار ۱۸۳۳، کشاف القناع ۲۲۲۲- حدیث: "صنائع المعروف تقی مصارع المسوء....." کی روایت طبرانی نے "اکبیر" میں حضرت ابوا مامدرض الله عند سے کی ہے، اوراس کی اسناد حسن ہے (مجمع الزوائد ۱۵/۳) شائع کردہ مکتبۃ القدی )۔
  - (۳) احكام القرآن لا بن العربي ار٢٣٦\_

رہا دینے والا تو اس کا فائدہ یہ ہے کہ سنت کا اظہار ہوگا، اور دوسر ہوگا۔ اور دوسر ہوگا۔ اس کی پیروی کریں گےتو اس کو ثواب ملے گا، کین اس میں آفت، ریا کاری، احسان جتا نا اور اذبت دینا ہے، رہا لینے والا تو چھپا کر ہوتو وہ اس سے بخو بی بچ جائے گا کہ لوگ اس کی تحقیر کریں یا یہ کہیں کہ اس نے مال دار ہونے کے باوجود صدقہ لیا، اور سوال سے نہیں بچا۔

رہالوگوں کے حال کے لحاظ سے توان سے چھپا کرصدقہ دینا، ان کے سامنے اعلانیہ دینے سے افضل اس لحاظ سے ہوسکتا ہے کہ وہ دینے والے کور یا کاری کا الزام دیں، اور لینے والے کوعدم ضرورت کا الزام، لیکن اس میں لوگوں کا فائدہ یہ ہے کہ اس سے دلوں میں صدقہ دینے کی رغبت پیدا ہوتی ہے، لیکن آج الیا کم ہے (۱) خطیب کہتے ہیں: اگر صدقہ دینے والامقترا ہوا وراعلانیہ صدقہ دینا کہ لوگ اس کی پیروی کریں، ریا کاری اور شہرت نہ ہوتو ہے افضل ہے (۱)۔

یں ہے۔ رہافرض صدقہ توبلااختلاف اس کااظہارافضل ہے، جیسے فرض نماز اور دوسرے فرائض۔

احمان جمانے اوراذیت دینے سے گریز کرنا:

۲۱ – صدقه دے کراحیان جانا اوراذیت دینا حرام ہے،اس سے تواب ختم ہوجاتا ہے،اللہ تعالی نے احسان جانے اوراذیت دینے اوراذیت دینے منع فرمایا،اوران کوصدقات کورائیگال کرنے والا قرار دیا،فرمان باری ہے: "یا اَیُّهَا الَّذِیْنَ آمَنُوا لاَ تُبُطِلُوا صَدَقَاتِکُمْ بِالْمَنِّ وَالَّاذَا فَي كَالَّذِي يُنُفِقُ مَالَهُ دِنَاءَ النَّاسِ "(۳)(اے ایمان والوا اینے صدقول کواحیان (رکھ کر) اوراذیت (پنچاکر) باطل نہ کردو

- (۱) حوالهُ سابق۔
- (۲) مغنی الحتاج ۱۲۱۳ ـ
  - (۳) سورهٔ بقره ر ۲۲۴\_

جس طرح وہ تخص جو اپنا مال خرج کرتا ہے لوگوں کے دکھا وے کو)۔
اللہ تعالی نے راہ خدا میں خرج کرنے والوں کو ترغیب دی ہے کہ خرج کرنے کرنے کے بعد نہ احسان رکھیں، نہ ستا کیں، فرمان باری ہے:
"الَّذِینَ یُنُفِقُونَ اَمُوالَهُمْ فِی سَبِیلِ اللّٰهِ ثُمَّ لاَ یُتُبِعُونَ مَا أَنْفَقُوا مَنَّا وَلاَ اَذًى لَهُمْ اَجُرُهُمْ عِنْدُ رَبِّهِمْ وَلاَ حَوُقٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحُزَنُونَ" (جولوگ اپنامال الله کی راہ میں خرج کرتے ہیں اور جو پھے خرج کر چے ہیں اس کے عقب میں احسان واذیت سے کام نہیں لیتے، ان کے لئے اس کا اجران کے پروردگار کے پاس ہے اور ان پر نہ کوئی خوف (واقع) ہوگا اور نہ وہ عملین ہوں گے۔

فقہاء کے یہاں بلااختلاف صدقہ میں احسان رکھنا اور اذیت دینا حرام ہے، ثواب ختم ہوجاتا ہے۔ قرطبی نے کہا: اللہ تعالی نے غیر مقبول ہونے اور ثواب سے محرومی کو باطل کرنے سے تعبیر کیا ہے(۲)۔

لئے دردناک عذاب ہے، آپ نے یہ بات تین بار فرمائی تو ابوذر نے کہا: وہ لوگ برباد ہو گئے اور نقصان میں پڑے، یا رسول اللہ! یہ کون لوگ ہیں؟ آپ نے فرمایا: ازار کو لٹکانے والا، احسان جتانے والا اور جھوٹی قتم کھا کراپنے مال کوفروخت کرنے والا)۔

بہوتی نے اسے گناہ کبیرہ قرار دیتے ہوئے کہا: صدقہ وغیرہ کرکے احسان رکھنا حرام ہے، بید گناہ کبیرہ ہے، اس سے ثواب ختم ہوجا تاہے(۱)۔

کیا معصیت ، اطاعت کوختم کردیتی ہے؟ اس میں اختلاف ہے، قرطبی نے کہا:عقیدہ یہ ہے کہ برائیاں، نیکیوں کوضائع اورختم نہیں کرتیں، لہذاصدقہ کرکے احسان رکھنا اور اذبیت دینا دوسر مے صدقہ کوضائع نہیں کرے گا(۲)۔

### مسجد میں صدقه کرنا:

27- مسجد میں صدقہ کرنے کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے،
اکثر کے نزدیک کراہت کے ساتھ جائز ہے۔ بعض فقہاء نے اس کے
پچھ شرائط کھے ہیں جن کے بغیر ناجائز ہے، ابن عابدین نے کہا:
جس کے پاس واقعتاً یاام کانی طور پرایک دن کی خوراک ہے اس کے
لئے سوال کرنا حلال نہیں، جیسے صحت مند کمانے والا، اورا یسے خص کو
دینے والے کواگر اس کے حال کاعلم ہوتو گنہ گار ہوگا، اس لئے کہ اس
نے حرام کام میں اس کا تعاون کیا (۳)، اور مختار ہے ہے کہ اگر سائل
نمازی کے آگے سے نہ گذرے، گردنیں نہ پھاندے، لیٹ کر نہ
مانگے، اور کسی مجوری کے تحت ہوتو مانگنے اور دینے میں کوئی مضا نقہ
نہیں، پھرانہوں نے '' البز ازیہ'' کے حوالہ سے کھا ہے: اگران میں یہ
نہیں، پھرانہوں نے '' البز ازیہ'' کے حوالہ سے کھا ہے: اگران میں یہ

<sup>(</sup>۱) سوره بقره ر ۲۲۲\_

<sup>(</sup>۲) القرطبی ۱۲۱۳مغنی المحتاج ۱۲۲۳، کشاف القناع ۲۹۸٫۲

<sup>(</sup>۳) حدیث: "ثلاثة لا یکلمهم الله یوم القیامة....." کی روایت مسلم (صیح مسلم الر ۱۰۲ طبع عیسی الحلمی ) نے حضرت ابوذر سلم مرفوعاً کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) كشاف القناع عن متن الإقناع ٢٩٨٨ \_

<sup>(</sup>۲) القرطبی ۱۱۳سـ

<sup>(</sup>۳) ابن عابدین ۱/۱۷\_

اوصاف نہ ہوں تو دینا جائز نہیں (۱) ،اور قرطبی نے حضرت براء بن عازب کے حوالہ سے مسجد میں ردی تھجور کا خوشہ لٹکانے والے شخص کا جو واقعہ قبل کیا ہے اس سے بھی مطلق جواز معلوم ہوتا ہے،اگر چہاس کو عمدہ شاز نہیں کیا گیا (۲)۔

اسی طرح اس حدیث سے بھی جواز معلوم ہوتا ہے جس کی روایت ابوداؤد نے حضرت عبدالرحمٰن بن ابی بکر سے کی ہے کہ رسول التھا التھا نے فرمایا: "هل منکم أحد أطعم اليوم مسكيناً، فقال أبو بكر: دخلت المسجد فإذا أنا بسائل يسأل فوجدت كسرة خبز في يد عبد الرحمن فأخذتها فدفعتها إليه "(") كسرة خبز في يد عبد الرحمن فأخذتها فدفعتها إليه"(") (كياتم ميں سے كسى نے آج كسى مسكين كوكھانا كھلايا ہے؟ حضرت ابوبكر نے كہا: ميں مسجد ميں آياتوا يك سائل كو ما نگتے ہوئے ديكھا، ميں نے عبدالرحمٰن كے ہاتھ ميں روئى كا ايك گلزاد كيھر اس كواس كے ہاتھ سے ليا اوراسے سائل كے حوالہ كرديا)۔

بہوتی کہتے ہیں: مبجد میں صدقہ مانگنا، اور صدقہ دینا مکروہ ہے، اس لئے کہ یہ مکروہ کام میں تعاون ہے۔ آگے کہتے ہیں: نہ مانگنے والے کو اور جس کے لئے خطیب سوال کرے، اس کوصدقہ دینے میں کراہت نہیں (۴) موضوع کی تفصیل اصطلاح ''مسجد''میں ہے۔

وہ حالات ومقامات جن میں صدقہ کرنا افضل ہے: ۲۸ - فقہاء نے کچھ حالات و مقامات ککھے ہیں جہاں صدقہ کرنا

- (۱) ابن عابدین ار ۵۵۴\_
  - (۲) القرطبی ۱۳۲۳ سه
- (۳) حدیث: "هل منکم أحد أطعم اليوم مسکينًا......" کی روایت ابوداؤد (سنن ابی داؤد ۲۹/۲ طبح استانبول) اور حاکم (المستدرک ۱۸۲۱ شاکع کرده دار الکتاب العربی) نے عبدالرحمٰن بن ابی بکر سے کی ہے، حاکم نے اس کوضیح قرار دیا ور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے، البتداس کی سند میں مبارک بن فضالہ ہیں جن پر کلام ہے (میزان الاعتدال ۱۳۸ طبع عیسی الحلی)۔
  - (۴) كشاف القناع ۲/۱۲۳ ـ

افضل ہوتا ہے اور دوسرے کے مقابلہ میں اس کا ثواب زیادہ ہوتا ہے، ان حالات ومقامات میں بعض بیر ہیں:

شربین خطیب نے کہا: نفلی صدقہ رمضان میں دینا، غیر رمضان میں دینا، غیر رمضان میں دینے سے افضل ہے، اس لئے کہ'' ترمذی'' نے حضرت انسؓ سے بیر دوایت کی ہے: " سئل رسول الله عَلَیْ اُبِیّ الصدقة افضل؟ قال: صدقة فی رمضان"(۱) (رسول الله عَلَیْ اُبِیّ سے دریافت کیا گیا: کونساصد قد افضل ہے؟ آپ نے فرمایا: رمضان میں صدقہ کرنا)۔ نیز اس لئے کہ اس ماہ میں فقراء روزہ کی وجہ سے کمزور ہوجاتے ہیں اور کما نہیں پاتے ...، افضل ایام میں اس کی تاکید بڑھ جاتی ہے، مثلاً: عشرهُ نی الحجہ، ایام عید، اس طرح مقدس مقامات میں، مثلاً: مکہ، مدینہ غزوہ میں اور جم میں، مرض اور سفر (۲)۔

پھرانہوں نے اذری کا یہ قول نقل کیا ہے: اس سے یہ نہ سمجھا جائے کہ اگر کوئی نفلی صدقہ یا کار خیر، مثلاً: رجب یا شعبان میں کرنا چاہے تو اس کے لئے افضل ہے کہ رمضان یا کسی اور افضل وقت کے لئے مؤخر کرے، بلکہ صدقہ میں جلدی کرنا بلا شبہ افضل ہے، اس سے مراد صرف یہ ہے کہ رمضان اور دوسرے افضل ایام میں صدقہ دوسرے دنوں میں صدقہ سے تو اب میں بڑھا ہوا ہے (۳)۔

حنابلہ نے اس میں اضافہ کرتے ہوئے کہا: اور ضرورت کے اوقات میں دوسرے اوقات سے افضل ہے <sup>(۴)</sup>،اس کئے کہ فرمان

- (۱) حدیث: "سنل رسول الله عَلَیْ ای الصدقة أفضل؟ قال: صدقة فی رمضان" کی روایت تر ندی (سنن التر ندی ۱۳۸۳ شائع کرده دارالکتب العلمیه) نے حضرت انس سے کی ہے، اوراس کی سند میں صدقه بن موی بیں جومتکلم فیہ بیں، تر ندی نے کہا: بیحدیث غریب ہے، اورصدقه بن موی محدثین کے نزد یک کوئی قوی راوی نہیں ہیں (جامع الاصول فی احادیث الرسول الرسول الرسول (۲۲۱۶)۔
  - (۲) مغنی اِلحمّاج ۱۲۱۳ ـ
  - (۳) مغنی الحتاج ۳ر۱۲۱<sub>-</sub>
  - (۴) کشاف القناع ۲۹۲/۲۹ ـ

بارى ہے:"أَوُ إِطُعَامٌ فِي يَوُمٍ ذِي مَسْعَبَةٍ"(١) ( يا كَانا كَلانا ہے فاقد كون ميں)۔

حنابلہ نے رمضان میں صدقہ کے افضل ہونے کی وجہ یہ بتائی ہے کہ اس میں نیکیوں کا ثواب بڑھ جاتا ہے، نیز یہ کہ اس میں فرض روز ہے کی ادائیگی میں تعاون ہے، اور جو کسی روزہ دار کو افطار کراتا ہے اس کو بھی روزہ دار کے برابر ثواب ملتا ہے (۲)۔

تا کید کے ساتھ مستحب ہے کہ ماہ رمضان میں اپنے اہل وعیال کے نفقہ میں کشادگی کرے، رشتہ داروں اور پڑوسیوں کے ساتھ حسن سلوک کرے، خصوصاً عشرہ اخیرہ میں، اس لئے کہ اسی میں شب قدر ہے، لہذا بیدوسرے ایام سے افضل ہے (۳)۔

### صدقه كووايس لينا:

۲۹ - اس پر فقهاء کا اتفاق ہے کہ صدقہ دینے والے کے لئے اپنے صدقہ کو واپس لینا درست نہیں ، اس لئے کہ صدقہ کا مقصود ثواب ہے جومل گیا ، رجوع صرف اس وقت ہوتا ہے جب مقصود میں خلل ہوجائے جیسا کہ سرخسی کہتے ہیں (۲) ۔ صدقہ مال دارکودیا ہویا فقیر کو، واپس نہ لینے میں برابر ہے، جیسا کہ فقہاء حنفیہ نے اس کی صراحت کی ہے (۵) ۔

ما لکیہ نے اس حکم کو عام کرتے ہوئے کہا: جوصد قد بھی آخرت کے ثواب کے لئے ہواس کو واپس نہیں لیا جاسکتا اگر چہ والد کی طرف

# صدقة الفطر

سے اولا دکوملا ہو<sup>(۱)</sup>۔ البتہ مالکیہ نے کہا: والد کے لئے جائز ہے کہ

اس نے اپنے بیٹے کو جو بہد کیا ہے اس کو واپس کر لے، اس کے پچھ

متفق ہیں کہصدقہ دینے والا ایناصدقہ واپسنہیں لےسکتا<sup>(۲)</sup>،ر ہا

ہیہ میں رجوع کرنا تو اس کے احکام اصطلاح '' ہیہ'' میں ذکر کئے

شافعیہ وحنابلہ کی تصریحات دوسرے فقہاء کے ساتھ اس میں

شرائط ہیں جو'' ہبہ'' میں ذکر کئے جا 'میں گے۔

د مَيْعِيِّ: "زكاة الفطر" \_

جائیں گے۔

<sup>(</sup>۱) الفواكهالدواني ۲ / ۲۱۷ ـ

<sup>(</sup>۲) المغنى لا بن قدامه ۷۸۴، مطالب اولى النبى ۱۰۴، روضة الطالبين مهر ۳۲۳س

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بلدر ۱۳ ا\_

<sup>(</sup>۲) المغنی ۳ر ۸۲\_

<sup>(</sup>٣) أشنى المطالب شرح الروض الر٠٩٠ مـ

<sup>(</sup>۴) المبسوط للسرخسي ۲۱ر ۹۲،۱۲ن عابدين ۴ر ۵۲۲\_

<sup>(</sup>۵) المبسوط ۱۹۲۱/۹۲

### گئے کہ بیرگندی ہےاور یا کیزہ طبیعتیںاس کو گندامجھتی ہیں<sup>(۱)</sup>۔

### اس سے وضو کا ٹوٹنا:

الم - زخم سے خون ملی ہوئی پیپ نکلنے سے وضوٹو ٹنے کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے، مالکیہ وشا فعیہ کے نزدیک: زخم سے خون ملی ہوئی پیپ نکلنے سے وضوئہیں ٹوٹٹا،اس لئے کہ ان کے نزدیک ناتش وضوصرف وہ نجاست ہے جو پاخانہ پیشاب کے راستوں سے نکلے، ان کے علاوہ سے نکلنے والی نجاست ناقض وضوئییں (۲)۔

ان کا استدلال اس روایت ہے ہے: "أن رجلین من أصحاب النبی عَلَیْ حوسا المسلمین فی غزوة ذات الرقاع، فقام أحدهما يصلی، فرماه رجل من الكفار بسهم فنزعه وصلی، و دمه يجری، و علم النبی عَلَیْ ولم ينكره" (دو صحابی غزوه ذات الرقاع میں مسلمانوں کی پہره داری کررہے تھے، ایک صاحب الحمد کرنماز پڑھنے لگے، کسی کا فرنے ان کو تير مارا، انہوں نے تیر کھنی کرنماز شروع کردی، جبکہ خون بہدر ہا تھا، رسول اللہ عَلَیْ کو اس کا علم ہوا تو آپ عَلی اللہ عَلی کُلی کُلی فرمائی)۔

حنفیہ کے نزدیک: زندہ آدی سے نجاست کے نکلنے سے وضو ٹوٹ جاتا ہے، خواہ دونوں راستوں سے نکلے یا کہیں اور سے، اس لئے کہ حضرت ابوامامہ بابلی کی بیرحدیث ہے، انہوں نے کہا: رسول

- (۱) البدائع ار ۲۰، الدسوقی ار ۵۲، مغنی المحتاج ار ۲۹، کشاف القناع ار ۱۲۴، المغنی ار ۱۲۴، کشاف القناع ار ۱۲۴، المغنی ار ۱۸۶
  - (۲) مغنی الحتاج ار ۳۲، الدسوقی ار ۱۱۳–۱۱۵
- (۳) حدیث: "أن رجلین من أصحاب النبي عَلَيْنِ حوسا المسلمین ......" کی روایت ابوداؤد (۱۷۲ سا طبع عزت عبید دعاس) نے حضرت جابر بن عبداللہ سے کی ہے، اورا بن خزیمہ (۱۷ ۲۳ طبع المکتب الاسلامی) نے اس کو میں قرار دیا ہے۔

### صريد

#### تعريف:

ا - لغت میں صدید الجوح: زخم کا خون ملا ہوا پتلا پانی جوگاڑھا نہ ہو، اور اگر گاڑھا ہو ہو اور اگر گاڑھا ہو جائے تو اس کو مِدّة (میم کے کسرہ کے ساتھ) کہتے ہیں (یعنی پیپ)۔

صدید جو قرآن کریم میں مذکور ہے: جہنمیوں کی کھالوں سے بہنے والا مادہ ہے<sup>(۱)</sup>۔

فقہاء کے بہاں اس کا استعال لغوی معنی سے الگ نہیں ہے (۲)۔

متعلقه الفاظ: فتح:

۲ - فیج: خالص پیپ جس میں خون کی آ میزش نہ ہو <sup>(۳)</sup>۔

صديد سے تعلق احکام:

نجاست وطهارت کے لحاظ سے اس کا حکم:

سا- جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ صدید خون کی طرح نجس ہے، اس

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، المصباح المنير ماده: "صدد" .

<sup>(</sup>۲) الدسوقي ار۵۲ الحطاب ار۱۰۴ – ۱۰۵ مغني المحتاج ار ۷۹ ـ

<sup>(</sup>٣) المعجم الوسيط ،لسان العرب،الحطاب مع المواق الر ١٠٥٠-٥٠١ .

التولیق حضرت صفیه کے پاس آئے، انہوں نے آپ کے سامنے گوشت گی ہوئی ہڑی پیش کی، آپ نے کھا یا، اسنے میں مؤذن آگئے اور انہوں نے کہا: وضو، وضو، آپ نے کھا یا: "إنما علینا الوضوء فیما یخرج ولیس علینا فیما یدخل"() (ہم پروضواس وقت فیما یخرج ولیس علینا فیما یدخل"() (ہم پروضواس وقت واجب ہے جب کوئی چیز اندرجائے تو وضوئہیں ہے)، آپ علیق نے حکم کو ہر نگلنے والی چیز پر یامطلق نگلنے والی چیز پرمعلق کیا، نگلنے کی جگہ کا اعتبار نہیں کیا، البتہ یہاں پاک چیز کا نگلنا مرا دنہیں، لہذا نجس چیز کا نگلنا مرا دنہیں، لہذا نجس چیز کا نگلنا ہی مرا درہ گیا۔

حضرت عائشة سے مروی ہے کہ رسول اللہ علی نے فرمایا:
''من أصابه قيء، أو رعاف، أو قلس، أو مذي، فلينصرف فليتوضأ، ثم ليبن على صلاته وهو في ذلک لا يتكلم''(۲) (جس كوفی يا نكسير يا مذى نكل آئے وہ نماز سے لوٹ جائے، وضوكرے، پھرائي نماز پر بناء كرے، اس دوران وہ بات نہ كرے)، بيحديث غير سبيلين سے نجاست كے نكلنے پر وضو واجب ہونے كى دليل ہے۔

نیز مروی ہے کہ حضرت فاطمہ بنت الی حبیش کو استحاضہ لاحق ہوگیا تو آپ نے ان سے فرمایا: "توضيء فإنه دم عرق انفجر" (وضو کرو کہ بیرگ کا خون ہے جو پھوٹ پڑا ہے)،

(۱) حدیث البی امامہ: "إنها علینا الوضوء ......" کی روایت طبرانی (۲۳۹۸ طبح طبع وزارۃ الاوقاف عراقیہ ) نے کی ہے، اور پیٹی نے الجمع (۱۵۲۲ طبع القدی ) میں اس کوذکر کیا ہے اور دوراویوں کے ضعف کی وجہ سے اسے معلل قرار دیا ہے۔

- (۲) حدیث: "من أصابه قئی أو رعاف أو قلس....." کی روایت ابن ماجه (۱) حدیث: "من أصابه قئی أو رعاف أو قلس....." کی روایت ابن ماجه (۱/ ۳۸۵ طبح اور بوعیری نے مصاح الزعاجه (۱/ ۲۲۳ طبع دارالبنان) میں کہا: بداستاد ضعیف ہے۔
- ب من بنت البحثيث: "توضى ....." كى روايت بخارى (الفتح ) حديث تولم النقط من النقط على النقط على كى ب النقط على كى ب "إنها المعلم المعلم التلفيه ) في حضرت عائشه سے ان الفاظ ميں كى سے: "إنها

آپ علی ان کو وضو کرنے کا حکم دیا اور وجہ رگ کے خون کا پھوٹنا بتا یا ، مخرج سے نکلنا نہیں۔ حضرت تمیم داری سے روایت ہے کہ رسول اللہ علی نے فرمایا: "الوضوء من کل دم سائل"(۱) (وضو ہر بہنے والے خون کے سبب ہے)، اس باب میں روایات شہرت کے درجہ کی موجود ہیں، حتی کہ صحابہ سے بھی منقول ہے کہ انہوں نے ایبا ہی کہا ہے، مثلاً: حضرت عمر، عثمان ، علی، ابن مسعود اور ابن عباس رضی اللہ عنہم (۲)۔

۵- لہذا اگرخون ملی ہوئی پیپ زخم اور پھوڑے کے سرے پر بہہ جائے تو وضوٹوٹ جائے گا،اس کئے کہ حدث یعنی نجاست کا نکانا پایا گیا،اور وہ نجاست کا اندر سے باہر کی طرف نکانا ہے، لیکن پیہ جب تک نہ بہ ناقش وضو نہ ہوگا۔ بیامام ابو حنیفہ وصاحبین کے نزدیک ہے، لہذا اگرخون ملی ہوئی پیپ زخم کے سرے پرظاہر ہو،لیکن نہ بہتو حدث نہیں، کیوں کہ جب وہ نہیں بہی تواپی جگہ میں ہے،البتہ وہ کھال سے ڈھی ہوئی تھی، کھال پھٹنے کی وجہ سے وہ پر دہ زائل ہوگیا،خون ملی موئی پیپ اپنی جگہ سے نہیں ہٹی ہوئی ہوئی تھی، اور نجاست جب تک اپنی جگہ میں ہواس پر نجاست کا تکم نہیں ہوگا اور اب اس کو نجاست کا تکم دیا جہہ جائے تواپنی جگہ سے منتقل ہوگئی اور اب اس کو نجاست کا تکم دیا

امام زفر کے نزدیک وضوٹوٹ جائے گا،خواہ وہ اپنی جگہ سے

<sup>=</sup> ذلك عرق و ليس بالحيضة، فإذا أقبلت الحيضة فاتركى الصلاة، فإذا ذهب قدرها فاغسلي عنك الدم وصلى" ال بحث من جوالفاظ فذور بين وه بمن تبين على عند

<sup>(</sup>۱) حدیث تمیم الداری: "الوضوء من کل دم سائل" کی روایت دار قطنی (۱/ ۱۵۵ طبع دارالمحاس) نے کی ہے، اس کی سند میں انقطاع اور اس کے دو راویوں کی جہالت کی وجہ ہے اس کو معلول قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>٢) البدائع ار ٢٨\_

بہے یا نہ بہے،اس کئے کہان کے نزدیک حدث حقیقی،زندہ آدمی سے نجاست کا ظاہر ہونا ہے،اور بیرظاہر ہے، نیز اس کئے کہ سبلین میں نجاست کا ظاہر ہونا حدث مانا گیا ہے،خواہ اپنے مخرج کے سرے سے بہے یا نہ بہے،لہذا غیر سبیلین کا بھی یہی علم ہوگا (۱)۔

۲- حنفیہ کی طرح حنابلہ کے نزدیک اصل یہ ہے کہ بدن سے نجاست نکلنے پر وضو ٹوٹ جاتا ہے، خواہ سبلین سے نکلے یا غیر سبلین سے، نواہ سبلین سے نکلے یا غیر سبلین سے، ان کا استدلال انہی احادیث سے ہے جن سے حنفیہ نے استدلال کیا ہے، البتہ حنابلہ کے نزدیک اس میں سے کثیر ناقض ہے، کم ناقض نہیں، قاضی نے کہا: یسیر (کم) ناقض نہیں ہے ایک ہی روایت ہے نہیں، قاضی نے کہا: یسیر (کم) ناقض نہیں ہے ایک ہی روایت ہے اور ابن اور گئے نون تھوکا، پھر اٹھ کر نماز پڑھ کی، ابن عمر شنے ایک پھنسی ابی اوفی نے خون تھوکا، پھر اٹھ کر نماز پڑھ کی، ابن عمر شنے ایک پھنسی نے وڑی، خون نکلا، نماز پڑھ کی اور وضوئیں کیا، امام احمد نے کہا: متعدد صحابہ کے اس کے متعلق اقوال ہیں۔

جوکشر ناقض وضو ہے اس کی حد، امام احمد کی صراحت کے مطابق یہ ہے کہ ہر خص کے اپنے اپنے خیال کے لحاظ سے جوزیادہ ہو، مطابق یہ ہے کہ ہر خص کے اپنے اپنے خیال کے لحاظ سے جوزیادہ ہو، اور انہوں نے حضرت ابن عباس کے قول سے استدلال کیا ہے: زیادہ وہ ہے جو تمہارے دل میں زیادہ گئے،خلال نے کہا: حضرت ابن عباس کا آخری مستقل قول بہی تھہرا ہے،'' شرح'' میں کہا: اس لئے کہ دوسرا جس کوزیادہ سمجھے، اس پر انسان کے حال کا اعتبار کرنے میں حرج ہے، لہذا اس کی نفی کی جائے گی، ابن عقیل نے کہا: درمیانی لوگوں کے دلوں میں جوزیادہ معلوم ہواسی کا اعتبار ہے، اور اگروہ کثیر کو کسی روئی سے نکال دیتو بھی ناقض ہے، اس لئے کہ وضو کے توڑنے اور نہ توڑنے والے کے میں خود بخود نکلنے والے اور کسی کے عمل دخل سے نکلنے والے کے میں خود بخود نکلنے والے اور کسی کے عمل دخل سے نکلنے والے کے میں خود بخود نکلنے والے اور کسی کے عمل دخل سے نکلنے والے کے

درمیان فرق کا کوئی اثر نہیں ہوگا ،منقول ہے کہ امام احمد سے پوچھا گیا کثیر کتنا ہے؟ توانہوں نے کہا: بالشت در بالشت ،ایک جگہ فر مایا : ہتھیلی کے بقدر زیادہ ہے، ایک اور جگہ فر مایا : خالص پیپ یا خون ملی ہوئی پیپ یا فی جوموجب وضو ہیں اگران کی مقدار اتنی ہوجس کو انسان اپنی پانچوں انگلیوں سے اٹھا لے تو کوئی مضا کقہ نہیں ، دریافت کیا گیا: اگر در انگیوں کے بقتر ہو؟ توانہوں نے اس کو کثیر سمجھا(۱)۔

### خون ملی ہوئی پیپ لگنے سے نجس بدن یا کیڑے والے کی نماز:

2- یہ طے ہے کہ نماز کی شرائط میں سے: کپڑے، بدن اور جگہ کا نجاست سے پاک ہونا ہے، لہذا اگر بدن یا کپڑے پر کچھ خون ملی ہوئی پیپ لگ جائے توفی الجملہ معمولی معاف ہے، اس کے ساتھ نماز جائز ہے، اس لئے کہ انسان اکثر و بیشتر اس جیسے سے محفوظ نہیں رہتا، اور اس لئے کہ انسان اکثر و بیشتر اس جیسے سے محفوظ نہیں رہتا، اور اس لئے کھی کہ اس سے بچنا دشوار ہے، اس پر فقہاء کا اختلاف احراس لئے معمولی جو معاف ہے اس کی مقدار میں فقہاء کا اختلاف ہے: امام زفر کے علاوہ حفیہ کے یہاں بیا یک درہم کے بقدر یا اس سے کم ہوتو معاف ہے، اور اگر اس سے بڑھ جائے تو نماز جائز نہیں، اس لئے کہ تھوڑی اور زیادہ نجاست بار سے۔

اسی طرح مالکیہ کے نزدیک ایک درہم سے کم ہوتو معاف ہے، اور اگرایک درہم کے برابر ہوتو ایک قول کے مطابق میرکثیر ہے اور دوسر نے قول کے مطابق قلیل ہے۔

شافعیہ کے یہاں ایک قول ہے: قلیل وکثیر راجی رائے کے مطابق معاف ہے، بشرطیکہ اس کے اپنے فعل سے نہ ہو، اس لئے کہ

<sup>(</sup>۱) البدائع ار۱۲۳–۱۲۵، المغنی ار۱۸۷–۱۸۱۵، المغنی ار۱۸۷–۱۸۹۵،

### صديق ، صرافة ، صرد ، صرع

صُرُ و

ديكھئے:'' اُطعمة''۔

انسان اکثر اس سے خالی نہیں ہوتا، اب اگر ہر باردھونا واجب ہوتو اس کے لئے دشواری ہوگی، البتہ اگر اس کے اپنے فعل سے نکل آئے تو صرف قلیل معاف ہے، ایک قول ہے: صرف یسیر (معمولی) معاف ہے، اس کی مقدار یہ ہے کہ لوگ عاد تاً اس کو درگذر کر دیتے ہیں۔ حنا بلہ کے نز دیک معمولی معاف وہ ہے جس سے وضونہ ٹوٹے، لینی جودل میں زیادہ معلوم نہ ہو (۱)۔

صر ع

د مکھئے:'' جنون'۔

صديق

د يکھئے:"صداقة"۔

صرافة

د يکھئے: ''صرف''۔

<sup>(</sup>۱) ااختیار ۱۳۲۱، الهدایه ار۳۵، الدسوقی ۱ر۳۷، مغنی الحتاج ار۱۹۴، الوجیز ۱۸۲۱، شرح منتبی الارادات الوجیز ۱۸۲۱، المهاب والمواق ۱۷۴۱، کشاف القناع ۱۸۴۱، شرح منتبی الارادات ۱۲۰۱، الحطاب والمواق ۱۷۴۱، ۱۸۰۰–۱۰۰۵

داخل ہوگا<sup>(1)</sup>۔

مرغینانی نے کہا: اس کو'' صرف' اس لئے کہتے ہیں کہ دونوں بدل میں ایک ہاتھ سے دوسرے ہاتھ میں منتقل کرنے کی ضرورت ہے، یا اس وجہ سے کہ اس سے مطلوب صرف زیادتی واضافہ ہے، کیوں کہ اس کی ذات سے انتفاع نہیں ہوتا، صرف کے معنی اضافہ وزیادتی ہے (۲)۔

مالکیہ نے اس کی تعریف اس طرح کی ہے: نقد کو دوسر کی نوعیت کے نقد کے عوض فروخت کرنا صرف ہے، جیسے سونے کو چاندی کے عوض فروخت کرنا، رہا نقد کو ہم مثل نقد کے عوض فروخت کرنا، جیسے سونے کوسونے کے عوض فروخت کرنا تو سونے کوسونے کے عوض یا چاندی کو چاندی کے عوض فروخت کرنا تو انہوں نے اس کا دوسرانا م رکھا ہے، چنا نچرانہوں نے کہا: اگر دونوں عوض کی جنس ایک ہواور بیچ وزن کے ذریعہ ہوتو یہ مراطلہ ہے، اور اگر گن کر ہوتو یہ مرادلہ ہے (۳)۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف- بيع

۲ - ہے عام معنی کے لحاظ سے آپسی رضامندی سے مال کو مال سے برلنا ہے، بیر حنفیہ کی تعریف ہے (۴)۔ یا غیر منافع پر عقد معاوضہ ہے، بیرما لکیہ کا قول ہے (۵)۔ یا ایسا مالی معاوضہ جو ہمیشہ کے لئے کسی چیز

## صُرُف

#### تعريف:

ا-لغت مین 'صرف' چنرمعانی کے لئے آتا ہے، مثلاً: چیز کوسا منے سے پھیرنا، کہا جاتا ہے: "صرفه یصرفه صرفاً" پھیرنا لوٹانا، "صرفت الرجل عنی فانصرف" میں نے اس کولوٹادیا اوروہ لوٹ گیا، نیزخرچ کرنا، جیسے تم کہتے ہو: "صرفت المال" میں نے مال خرچ کیا، نیز فروخت کرنا، جیسے تم کہتے ہو: "صرفت الذهب بالدیناد" میں نے سونے کودینار کے بدلے فروخت کیا، اس سے بالدیناد" میں نے سونے کودینار کے بدلے فروخت کیا، اس سے اسم فاعل: صیرفی اور صیرف ہے، اور صراف مبالغہ کے لئے ہے، نیززیادتی واضافہ کے معنی میں بھی آتا ہے۔

ابن فارس نے کہا: صرف: ایک درہم کا دوسرے درہم سے اورایک دینارکا دوسرے دینارسے عمدہ ہونے میں زیادہ ہوناہے (۱)۔
اصطلاح میں جمہور فقہاء نے اس کی تعریف اس طرح کی ہے:
مثن کو ثمن کے عوض فروخت کرنا، خواہ ہم جنس کے عوض ہو، یا غیر جنس کے عوض ، لہذا اس میں سونے کو سونے کے عوض فروخت کرنا داخل ہے، اسی طرح سونے کو چاندی کے عوض فروخت کرنا داخل ہے، اسی طرح سونے کو چاندی کے عوض فروخت کرنا داخل ہے، اسی طرح سونے کو چاندی کے عوض فروخت کرنا داخل ہے، ثمن سے مراد: وہ ہے جو کو چاندی کے عوض فروخت کرنا داخل ہوئے کے عوض فروخت کرنا داخل ہے کے عوض فروخت کرنا داخل ہوئے کے عوض فروخت کرنا داخل ہے کے عوض فروخت کرنا داخل ہے کا دو خل ہوئے کے عوض فروخت کرنا داخل ہے ک

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۴ر ۳۳۴، بدا کع الصنائع فی ترتیب الشرائع ۵ (۲۱۵، الهدایه مع فتح القدیر والعنایید۲ ۲۵۸، مغنی المحتاج ۲ ر۲۵، المغنی لابن قدامه ۴راس، شرح منتهی الارادات ۲۰۱۲-

<sup>(</sup>۲) الهدابيمع الفتح ۲ ر ۲۵۸ – ۲۵۹ ـ

<sup>(</sup>۳) الدسوقی ۲/۳،الحطاب ۲۲۲۷، نیز دیکھئے: حاشیۃ الصاوی علی الشرح الصغیر ۲/۳۰ ـ

<sup>(</sup>۷) فتح القدير مع الهدايه ۵ / ۴۵ م.

<sup>(</sup>۵) الشرح الصغيرللدردير ۱۲/۳ ـ

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير ،لسان العرب اسى ماده كے تحت۔

کی ملکیت یا منفعت کا فائدہ دے، بیشا فعید کی تعریف ہے<sup>(۱)</sup>، یا مالک بنانے اور مالک بننے کے طور پر مال کا مال سے تبادلہ کرنا ہے جیسا کہ حنابلہ نے تعریف کی ہے<sup>(۲)</sup>۔

اس معنی کے لحاظ سے بھے میں: صرف ،سلم ،مقایضہ ، بھے مطلق سب داخل ہیں،لہذاصرف اس معنی میں بھے کی ایک قسم ہے۔
بیچ خاص معنی کے لحاظ سے فی الجملہ غیر منافع پر عقد معاوضہ کرنا

اس معنی کے لحاظ سے بیچ ، صرف کی قشیم (مخالف) ہے، اور چونکہ بیقتم ، بیچ کی سب سے مشہور قتم ہے، اس لئے اس کو بیچ مطلق کہتے ہیں (<sup>4)</sup>۔

ہے،جس کاایک عوض سونا یا جاندی کےعلاوہ ہو (۳)۔

#### **ب**-ربا:

سا- لغت میں ربا: اضافہ کو کہتے ہیں، اصطلاح میں بعض فقہاء نے اس کی تعریف اس طرح کی ہے: ربا ایسا اضافہ ہے جو معاوضہ میں متعاقدین میں سے کسی ایک کے لئے مشروط ہواور شرعی معیار کے مطابق عوض سے خالی ہو<sup>(۵)</sup>، دونوں میں تعلق بیہ ہے کہ اگر ہے صرف کے شرائط میں خلل ہوجائے تواس میں رباداخل ہوجائے گا۔

### ج – سلم : ۴ – سلم : ادھار چیز کونفذشن کے عوض فروخت کرنا ہے <sup>(۲)</sup>۔

- (۱) حاشية القليو بي على شرح المنهاج ٢/ ١٥٢\_
- (۲) المغنى مع الشرح الكبير ۱۲، كشاف القناع ۱۳۶سه.
  - (۳) سابقه مراجع <sub>-</sub>
  - (۴) مجلة الإحكام العدليه: دفعه (۱۲۰) ـ
  - (۵) تنویرالابصار علی بامش ابن عابدین ۱۷۲۶ ا
    - (٢) مجلة الأحكام العدليه: دفعه (١٢٣) \_

#### و-مقايضية:

۵ – مقایضہ: عین کوعین کے عوض فروخت کرنا ہے، لیعنی نفتہ بن کے علاوہ مال کا مال سے تبادلہ کرنا<sup>(۱)</sup>۔

### صرف کی مشروعیت:

۲ - اثمان کی ایک دوسرے کے وض بیچ کرنا لیعنی بیچ صرف جائز ہے بشرطیکهاس میں صحیح ہونے کے شرا ئطاممل طور پرموجود ہوں جن کا ذکر آگے آر ہا ہے، اس لئے کہ یہ نیچ کی ایک قتم ہے، جیسا کہ گذرا، اور فرمان بارى ب: "وَ أَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَ حَرَّمَ الرِّبَا" (٢) (حالانكه الله نے بیج کوحلال کیاہے اور سود کوحرام کیاہے )۔اس کی مشروعیت سے متعلق بہت سی سی احادیث موجود ہیں، مثلاً حضرت عبادہ بن صامت في روايت ہے كه رسول الله علي في نرمايا: "الذهب بالذهب، والفضة بالفضة، والبر بالبر، والشعير بالشعير، والتمر بالتمر، والملح بالملح، مثلاً بمثل سواء بسواء ، يداً بيد ، فإذا اختلفت هذه الأصناف فبيعوا كيف شئتم إذا کان بداً بید"<sup>(۳)</sup> (سونا کوسونا سے، جاندی کو جاندی سے، گیہوں کو گیہوں سے، جوکو جوسے، کھجور کو کھجورسے اور نمک کونمک سے برابر برابر ٹھیک ٹھیک، نقدا نقد ( فروخت کرو )، پھر جب قتم بدل جائے تو جس طرح چاہے ہیجو ( کم وبیش ) بشرطیکہ نقد ہو )، لینی سونا کوسونا سے اور جاندی کو جاندی سے برابر ہیجو، برابری سے مراد: مقدار میں برابری ہے، شکل وصورت میں نہیں ، اس لئے که فرمان نبوی ہے: "جیدها

<sup>(</sup>۱) مجلة الاحكام العدليه: دفعه (۱۲۲) ـ

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ر ۲۷۵\_

<sup>(</sup>۳) الهداميم الفتح ۱۵۸ر۲۵۰-۲۹۰،البدائع ۱۵۸۵، المغنی ۱۳۰۸ س حدیث: "الذهب بالذهب والفضة بالفضة ....." کی روایت مسلم (۳۸ر ۱۲۱۱ طبح الحلمی ) نے کی ہے۔

وردیئها سواء"(ا) (اس میں کاعمدہ اورردی برابر ہے)، نیز فرمان نبوی ہے: "لا تبیعوا الذهب بالذهب إلا مثلاً بمثل، ولا تُشِفُّوا بعضها علی بعض، ولا تبیعوا الورق بالورق إلا مثلاً بمثل، ولا تُشِفُّوا بعضها علی بعض ولا تبیعوا منها غائباً بناجز"() (سونا کوسونا سے نہ پیچوا کر برابر برابر، اور بعض کے میا نہ پیچواور چاندی کو چاندی سے نہ پیچواگر برابر برابر، کم وزیادہ نہ کرو اوراس میں سے خائب کو حاضر کے بدلہ نہ پیچواگر کے بدلہ نہ پیچواگر سے کا کرواضر کے بدلہ نہ پیچواگر کے اوراس میں سے خائب کو حاضر کے بدلہ نہ پیچواگر کے اللہ نہ پیچواگر کے بدلہ نہ پیچواگر کے بیکھور کے بیکھور کے بدلہ نہ بیکھور کے بیک

چونکہ عقد صُرف اثمان کی ایک دوسرے کے عوض نیچ ہے، اس کا مقصد محض زیادتی و اضافہ کرنا ہوتا ہے، اکثر و بیشتر عین بدل سے انتفاع مقصود نہیں ہوتا، اور اسی طرح ربا میں بھی زیادتی واضافہ ہوتا ہے، اس لئے فقہاء نے''صرف'' کے جواز کے لئے پچھ شرا لط مقرر کئے ہیں جوربا کوصرف سے متاز کرتے ہیں اور لوگوں کوربا میں پڑنے سے بچاتے ہیں۔

صرف کی شرائط: اول: بدلین پر باهمی قبضه کرنا:

ک-اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ' صرف'' میں علاحد گی ہے بل مجلس

(۱) العناييكي بإمش البدايه ۲۲۰/۱-حديث: "جيدها ورديئها سواء" كے بارے ميں زيلتی نے نصب الرايه (۲۸ سطح مجلس العلمی) ميں كہا: "غريب" ہے، يعنی بے اصل ہے، پھرانہوں نے كہا: اس كامفہوم حضرت ابوسعيدكى حديث سے ماخوذ ہے جوآگ آرہی ہے۔

ر) ابن الہمام نے کہا: شف (کسرہ کے ساتھ) اضداد میں سے ہے، کی وہیثی دونوں کے لئے آتا ہے، یہاں مرادیہ ہے کہ ایک کودوسرے سے زیادہ نہ کرو(فتح القد برلار ۲۹۰)۔

حدیث: "لاتبیعوا الذهب بالذهب...." کی روایت بخاری (الفّح مربر ۱۲۰۸ طبع الحلمی) نے حضرت ابوسعید خدری سے کی ہے۔

کے اندر جانبین کی طرف سے بدلین پر باہمی قبضہ کرنا شرط ہے، ابن المنذر نے کہا: ہماری یا دواشت کے مطابق تمام اہل علم کا اجماع ہے کہا گربیج صرف کرنے والے فریقین ایک دوسرے پر قبضہ سے قبل علا حدہ ہوجا کیں توصرف فاسد ہوجائے گا(۱)۔

اس کی اصل بی فرمان نبوی ہے: "الذهب بالذهب مثلاً بمثل یداً بید" (۲) بمثل یداً بید، و الفضة بالفضة مثلاً بمثل یداً بید" (۲) (سوناسونے کے بدلہ برابر برابر نقدانقد، چاندی چاندی کے بدلے برابر برابر نقدانقد بیچو)، نیز فرمایا: "بیعوا الذهب بالفضة کیف شئتم یداً بید" (۳) (سونے کو چاندی کے بدلہ جیسے چاہو بیچو (کی بیشی کے ساتھ) البتہ نقدانقد ہونا ضروری ہے) اور: " نهی عن بیشی کے ساتھ) البتہ نقدانقد ہونا ضروری ہے) اور: " نهی عن بیع الذهب بالورق دینا" (۴) (نبی علیلیہ نے سونا کو چاندی کے بدلے ادھار بیچنے سے منع فرمایا ہے) 'اور: "نهی أن یباع غائب بناجز "(۵) (رسول اللہ علیلیہ نے سونے کو چاندی کے وض خرمایا)۔ نیز آپ علیلیہ نے ارشاد ادھار فروخت کرنے سے منع فرمایا)۔ نیز آپ علیلیہ نے ارشاد فرمایا: "الذهب بالورق دبا إلا هاء و هاء" (۱) (سونے کو جاندی کے بدلہ بیخناسود ہے گریہ کہ ہاتھوں ہاتھ ہو)۔

۸ - افتراق (علاحدگی) جوصرف کے سیح ہونے سے مانع ہے وہ

- (۱) بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ۲۱۵۸، فتح القديرعلى الهدايه ۲۵۹۸، القوانين الفقهيه ر۲۵۱، جواهر الإكليل ۲۷، ۱۰مغنی الحتاج ۲۵/۲۵، المغنی لابن قدامه ۱۸۲۶، كشاف القناع ۱۲۲۳-
  - (٢) حديث: "الذهب بالذهب ....." كَيْ تَحْ تَعْ فَقُر هُ نُمِر ٢ مِين گذر چكى ـ
- (۳) حدیث: "بیعوا ......" کی روایت تر مذی (۳۵۳۲ طبع اکلی) نے حصرت عباده بن الصامت سے کی ہے، اوراس کی اصل مسلم میں ہے۔
- (۴) حدیث: "نهی عن بیع الذهب بالورق دینًا" کی روایت احمد (۳۱۸/۳ طبع المیمنیه ) نے حضرت براء بن عازب سے کی ہے، اوراس کی اسناد سے جے
- (۵) مدیث: "نهی أن يباع غائب بناجز" كی تخریخ فقره نمبر ۲ میں گذر چکی۔
- (۲) حدیث: "الذهب بالورق ربا إلا هاء و هاء" کی روایت بخاری (افق ۲۸ ۲ ۳ طبع السلفیه) نے حضرت عمر بن الخطاب سے کی ہے۔

عاقدین کا اپنے اپنے بدن کے ساتھ مجلس عقد سے جدا ہونا ہے لیعنی ایک اس طرف چلا جائے اور دوسرا دوسری طرف چلا جائے یا ایک چلا جائے دوسرا رہ جائے دوسرا رہ جائے جتی کہ اگر دونوں اس مجلس میں ہوں ، اس سے ہٹے نہ ہوں تو دونوں کوعلا عدہ ہونے والانہیں مانا جائے گا، اگر چہ مجلس لمبی ہوجائے ، اس لئے کہ بدن کے ساتھ جدا ہونا نہیں ہے ، اسی طرح اگر دونوں اپنی مجلس سے اٹھیں ، ساتھ ساتھ ایک طرف کسی ایک کے گھریا صراف کے پاس جائیں اور وہاں دونوں قبضہ کریں اور کوئی بھی دوسرے سے علا عدہ نہ ہوتو جمہور فقہا ء کے نز دیک جائز ہے ، اس لئے کہ یہاں مجلس نے حائز ہے ، اس لئے کہ یہاں مجلس 'خیار' کی مجلس کی طرح ہے ، جیسا کہ حفیہ ، شافعیہ اور حنابلہ نے تحریر کیا ہے (۱)۔

حفیہ نے مزیداور صور تیں کھی ہیں جنھیں بدن کے ذریعہ علاحدہ ہونا شارنہیں کیا جاتا ہے، لہذاان میں'' صرف'' درست ہے، جبیبا کہ اگر عاقدین مجلس ہی میں سوجائیں یا دونوں یاان میں سے کوئی ایک ہوش ہوجائے یااس طرح کا کوئی اور عارضہ پیش آجائے(۲)۔

باہمی قبضہ میں حقیقی قبضہ ضروری ہے، لہذا حوالہ ناکافی ہوگااگر چیجلس میں اس کے ذریعہ قبضہ ہوجائے (۳)۔

9 - یہ شرط لعنی باہمی قبضہ صُر ف کی تمام قسموں میں معتبر ہے،خواہ جنس کی ہم جنس سے بیچ ہو، جیسے سونے کی سونے کے عوض اور چاندی کی چاندی کے عوض، یا خلاف جنس سے ہو، جیسے سونا کی چاندی کے عوض (۲)۔

ما لکیہ نے صرف میں تاخیر کومطلقاً ممنوع قرار دیا ہے، اور کہا:

اگرتاخیر کمبی ہوتو اس کے ساتھ" صرف" حرام ہے، جیسا کہ اگر عاقدین یاکسی ایک کی طرف سے بدن کی علاحدگی کے ساتھ معمولی تاخیر ہو۔

ما لکیہ کے نز دیک تاخیر ممنوع ہے اگر چہ بیے غیراختیاری ہو، مثلاً: دونوں کے درمیان دشمن یاسیلاب یا کوئی اور چیز حائل ہوجائے۔

ابن جزی نے کہا: اگر غیر اختیاری طور پر آپسی قبضہ سے قبل دونوں علاحدہ ہوجائیں تو اس میں دو اقوال ہیں: باطل ہونا اور شیح ہونا<sup>(1)</sup>، اور جسمانی علیحد گی کے بغیر معمولی تاخیر میں دو اقوال ہیں:
"المدونه" کا مذہب: کراہت کا ہے، اور" الموازیه "اور" والعتبیه "کا مذہب: جواز کا ہے (<sup>1)</sup>۔

دردیر نے کہا: رہا ہی صرف کرنے والے کا درہموں کو الٹنے پلٹنے کے لئے اپنی دوکان کے اندر جانا تو ایک قول کے مطابق مکروہ ہے، اور دوسر نے قول کے مطابق جائز ہے، اسی طرح دراہم کو نکالنے کے لئے دوکان کے اندرجانے کا حکم ہے (۳)۔

حطاب کی مواہب الجلیل میں ہے: امام مالک سے دریافت
کیا گیا: ایک آ دمی صراف سے دراہم کے عوض دینار کی بیج صرف کرتا
ہے اوراس سے کہتا ہے: ان کو لے جاؤ اوراس صراف کے پاس وزن
کرو،اوراس کوان کی صورتیں دکھاؤ،اور بیصراف اس سے قریب ہو۔
امام مالک نے کہا: قریب والی چیز میں مجھے توقع ہے کہ کوئی مضا گفہ
نہیں، یہ میر نے نزدیک اس صورت کے مشابہ ہے کہ وہ دونوں اٹھ کر
اس کے پاس جائیں۔ اور ابن رشد سے منقول ہے: یہ تخفیف کی
مقاضی اس لئے ہے کہ اس کی شدید ضرورت ہے، کیونکہ اکثر و بیشتر

<sup>(</sup>۱) البدائع ۲۱۵/۵، فتح القدير ۲۵۹۷، تكملة المجموع للسبكي ۱۰رو، مغني المحتاج ۲۲/۲۰۰، شاف القناع ۲۷۲۷س

<sup>(</sup>٢) البدائع ١٥/٥٤٥\_

<sup>(</sup>۳) القوانين الفقهيه را۲۵،مغنی الحتاج ۲۲/۲\_

<sup>(</sup>٤) البدائع ١١٦/٥\_

<sup>(</sup>۱) جوابرالأ كليل ۲ر ۱۰،الشرح الصغير ۱۲۹،القوانين الفقهيدر ۲۵۰\_

<sup>(</sup>٢) جواہرالإ كليل ١٠/١-

<sup>(</sup>۳) الشرح الصغير سروم.

لوگ نقود میں تمیز نہیں کر پاتے ، نیز اس کئے کہ آپسی قبضہ دونوں کے ما بین اس سے پہلے ہو چکا ہے (۱) الہذا بید دونوں اپنے اس عمل سے حضو واللہ کے اس فرمان کی خلاف ورزی کرنے والے نہیں ہوں گے: "الذهب بالورق ربا إلا هاء و هاء" (۲) (سونا چاندی کے وض سود ہے مگر ہے کہ ہاتھوں ہاتھ ہو) ،اگر "صرف" میں اس قدر بھی گنجائش نہر کھی جائے تو اس سے لوگ شدید حرج میں مبتلا ہوں گے، اور اللہ تعالی کا فرمان ہے: "وَ مَا جَعَلَ عَلَيْکُمُ فِی الدِّینِ مِن حَوَجٍ "(۳) (اور اس نے تم پردین کے بارے میں کوئی تکی نہیں کی )۔

### قبضه کرنے کے لئے وکیل بنانا:

\*۱- جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ صرف میں قبضہ کرنے کے لئے وکیل بنا درست ہے، لہذا اگر عقد صرف کرنے والوں میں سے ہرایک اپنا اپنا وکیل بنادیں جوان دونوں کے واسطے قبضہ کریں، یا کوئی ایک قبضہ کے لئے اپناوکیل بنادی، اور دونوں وکیل یا ایک فریق بذات خوداور دوسرے کا وکیل ، دونوں مؤکلوں یا مؤکل ، اور دوسرے عاقد (جس نے وکیل نہیں بنایا) کے جدا ہونے سے قبل قبضہ کرلیں تو عقد جائز ہے اور قبضہ درست ہے، اس لئے کہ وکیل کا قبضہ مؤکل کے قبضہ کی طرح ہے، اور اگر دونوں موکل یا ایک موکل اور دوسرا عاقد قبضہ سے قبل علا حدہ ہوجا ئیں تو ''صرف' باطل ہے ، خواہ دونوں وکیل علاحدہ ہوئے ہوں، لہذا صرف میں خلل پیدا کرنے والی علاحدگی دونوں وکیلوں کی علاحدگی دونوں وکیلوں کی

نہیں (۱)، لہذا اگر عقد کرے اور کسی دوسرے کو قبضہ کے لئے وکیل بنادے اور وکیل مجلس عقد میں اپنے مؤکل کی موجودگی میں قبضہ کرلے تو درست ہے، یہ جمہور فقہاء حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک ہے، اور مالکیہ کے یہاں راجے ہے (۲)۔

مالکیہ کے یہاں دوسرا قول جومشہورہے، یہ ہے کہ اگر وہ قبضہ کے لئے دوسرے کو وکیل بنادہ تو'' صرف'' باطل ہے، اگر چہ وہ اپنے موکل کی موجودگی میں قبضہ کرلے، اس لئے کہ اس میں تاخیر کا گمان ہے (۳)۔

### دونوں عوض کے بعض حصہ پر قبضہ کرنا:

11 - اگرنمن کے بعض جھے پر باہمی قبضہ ہوجائے، بعض پر نہ ہواور دونوں جدا ہوجائیں تو بہ اتفاق فقہاء غیر مقبوضہ حصہ میں'' صرف'' باطل ہے، رہاوہ حصہ جس پر قبضہ ہوگیا تو اس میں اختلاف ہے، اور اس میں فقہاء کی دوآراء ہیں:

اول: مقبوضہ حصہ میں عقد درست ہے اور غیر مقبوضہ میں باطل، میہ مورفقہاء حنفیہ اور شافعیہ کی رائے ہے، اور مالکیہ کے یہاں ایک قول اور حنابلہ کے یہاں ایک قول ہے۔

دوم: سارے میں عقد باطل ہے، یہ مالکیہ کے یہاں ایک قول اور حنابلہ کے یہاں دوسرا قول ہے (۴)۔

<sup>(</sup>۱) مواهب الجليل ۱۹ سوس

<sup>(</sup>۲) حدیث:''الذهب بالورق ربا إلا هاء وهاء'' کی تخر تَحَ فقره نمبر ۲ میں گذریجی۔

<sup>(</sup>۳) سورهٔ فج ر۸۷\_

<sup>(</sup>۱) البدائع ۱۲/۵، الاختيار ۱/۹۳، مغنی الحتاج ۲۲/۲، کشاف القناع ۳۲۲۲\_

<sup>(</sup>۲) سابقه مراجع، نیزد یکھئے: مواہب الجلیل ۴ رسام ساوراس کے بعد کے صفحات، جواہر الإکلیل ۲ رروا، الشرح الصغیر سرو ۴ ، القوانین الفقہید رروا، المغنی ۴ روا۔

<sup>(</sup>٣) جوابرالإ كليل ٢/١٠ ، الشرح الصغير ٣٩/٣ ، القوانين الفقيه رص ٢٥ ـ

<sup>(</sup>۴) فتح القديرمع الهدابية (۲۱۷، الاختيار للموصلي ۲۱/۲، تبيين الحقائق للربلعي المدارم ، تبيين الحقائق للربلعي المره ۱۳۸۸، موابب الجليل للحطاب ۴۷۲، س، بداية المجتهد ۷۲/۳۱، حاشية المتاج ۱۲/۳۲ ، کشاف القناع على متن القليو بي مع عميره ۲۱۲۷، نهاية المتاج ۱۲/۳۱، کشاف القناع على متن

فقہاء کی ذکر کردہ بعض مثالیں اور فروع درج ذیل ہیں:

11 - (الف) حفیہ نے لکھا ہے: اگر چاندی کا برتن فروخت کرے

اس کے بعض ثمن پر قبضہ کر لے اور دونوں علا حدہ ہوجا کیں تو مقبوضہ
ثمن کے حصہ میں بیچ درست ہے، اور برتن دونوں کے درمیان

مشترک ہوگا، اور غیر مقبوضہ ثمن کے حصہ میں باطل ہے، خواہ اس نے

اس کو چاندی کے وض فروخت کیا ہویا سونے کے وض، اس لئے کہ یہ
عقد صرف ہے جو قبضہ سے قبل علاحدگی کے سبب باطل ہوجا تا ہے،
لہذا غیر مقبوضہ حصہ کی مقدار کے اندر فساد محدود ہوگا، سارے عقد پر
نہیں آئے گا، اس لئے کہ وہ طاری ہے (یعنی ابتداء میں نہتا)۔

یہ صفقہ (معاملہ) کو متفرق کرنا بھی نہ ہوگا، اس لئے کہ یہ متفرق کرنا شریعت کی طرف سے قبضہ کی شرط لگانے کے سبب ہے خود عاقد کی طرف سے نہیں، جیسا کہ زیلعی نے لکھا ہے، جب کہ بابرتی نے اس کی علت یہ بتائی ہے کہ معاملہ کو مکمل ہونے سے قبل متفرق کرنا ناجا نز ہے، اور یہاں معاملہ مکمل ہے، لہذا مانع نہ ہوگا (۱)۔

ساا - (ب) ما لکیہ نے لکھا ہے کہ اگر دوآ دمیوں کے مابین اس شرط
پر بیج صرف ہوجائے کہ اس میں سے پچھ مؤخر ہوگا تو اس کوفنخ کر دیا
جائے گا،اور اگر دونوں فوری ادائیگی کی شرط پر عقد کریں پھر ایک
دوسرے کو پچھ حصہ دینے میں تاخیر کرے توجس حصہ میں تاخیر ہواس
میں'' صرف'' بالا تفاق ٹوٹ جائے گا،اور اگر تاخیر ایک دینارسے کم
کی ادائیگی میں ہوتو ایک دینار میں بیج صرف ٹوٹ جائے گی،اور اگر
ایک دینارسے زیادہ میں تاخیر ہوتو دو دیناروں میں بیج صرف ٹوٹ
جائے گی،اور اگر دو دیناروں سے زیادہ میں تاخیر ہوتو تین دیناروں
میں بیج صرف ٹوٹ جائے گی، اسی طرح باقی صور توں میں،اور جس
میں بیج صرف ٹوٹ جائے گی، اسی طرح باقی صور توں میں،اور جس

حصہ کی ادائیگی فوری طور پر ہوجائے اس کے بارے میں وہی اختلاف ہے جس کو حطاب نے ذکر کیا (۱)۔

یمی بات ابن رشد (حفید) نے کھی ہے: پھر کہا: اختلاف کی بنیادیہ ہے کہ ایک معاملہ میں اگر حلال وحرام دونوں ہوں تو کیا سارا معاملہ باطل ہوجائے گا، یاصرف حرام حصہ؟ (۲)۔

۱۹۳ – (ج) شافعیہ نے لکھا ہے: (۳) اگر ایک دینار چاندی کے دس درہم کے عوض خریدے اور بائع کو ان میں سے پانچ درہم پر قبضہ کرادے، اور انہی پانچ پر قبضہ کے بعد دونوں علا حدہ ہوجا کیں تو ان پانچ کے بالمقابل حصہ میں نیچ باطل نہ ہوگی، البتہ باقی مبیع میں باطل ہوجائے گی، اور اگروہ بائع سے اسی مجلس میں ان کے علاوہ پانچ درہم قرض لے اور مجلس ہی میں ان کو بائع کے پاس لوٹا دے تو جائز ہے، اس کے برخلاف اگر انہی پانچ دراہم کو قرض لے اور پھر ان کو بائع کے پاس لوٹا دے تو جائز ہے، اس کے برخلاف اگر انہی پانچ دراہم کو قرض لے اور پھر ان کو بائع کے پاس لوٹا دے تو معتمد قول کے مطابق دونوں میں عقد باطل ہوگا (۴)۔

10-(د) حنابلہ میں سے بہوتی نے کھاہے: اگر ''سلم' و'' صرف' میں بعض حصہ پر قبضہ کرے اور باقی حصہ پر قبضہ سے قبل دونوں علاحدہ ہوجا ئیں توصرف غیر مقبوضہ حصہ میں عقد باطل ہے، اس لئے کہ اس کی شرط مفقو دہے (۵)۔

ابن قدامہ نے لکھا ہے: اگر کوئی کسی کے ساتھ دس درہم کے عوض ایک دینار کی ہی صرف کرے، اور اس کے پاس صرف پانچ

<sup>(</sup>۱) مواهب الجليل للحطاب ١٩٠٣ سـ

<sup>(</sup>۲) بداية الجهتهد ۲/ ۱۷۳ـ

<sup>(</sup>۳) القليو يي ۲ر ۱۹۷، نهاية الحتاج ۳ر ۱۲ م.

<sup>(</sup>٣) سابقه دونون مراجع، عبارت مین تقدیم و تاخیر کے ساتھ۔

<sup>(</sup>۵) کشاف القناع ۳ر ۲۲۷ ـ

<sup>:</sup> الاقناع ٣٠ر٢٦٦، المغنى لا بن قدامه ٣٨ر ٢٠\_

<sup>(</sup>۱) الهدايه مع الفتح ۲ ر ۲۶۷ ، الزيلعي ۱۳۸ / ۱۳۸\_

درہم ہوں تو سارے دس دراہم پر قبضہ ہے بل دونوں کا علاحدہ ہونا ناجائز ہے، لہذ ااگروہ پانچ پر قبضہ کرے اور دونوں علاحدہ ہوجائیں تو آ دھے دینار میں صرف باطل ہے، اور کیا مقبوضہ پانچ دراہم کے بالمقابل حصہ میں تیج صرف باطل ہوگی؟ اس میں دواقوال ہیں، اور سے معاملہ کے الگ الگ ہونے کی بنیاد پر ہے(۱)۔

#### دوم: خيار سے خالی ہونا:

17- جمہور فقہاء (حنفیہ مالکیہ اور رانج مذہب میں شافعیہ) کی رائے ہے: "عقد صرف" خیار شرط کے ساتھ درست نہیں، لہذا اگر اس میں عاقدین کے لئے یا کسی ایک کے لئے خیار کی شرط ہوتو عقد صرف فاسد ہے، اس لئے کہ اس عقد میں قبضہ تھے ہونے کی شرط ہے یا چھے باقی رہنے کی شرط ہے (۲) ۔ اور "خیار" حکم کے حق میں عقد کے انعقاد سے مانع ہے، لہذا وہ قبضہ کے صحیح ہونے سے مانع ہوگا، جیسا کہ کا سانی نے کہا ہے، ابن الہمام نے کہا: صرف میں خیار شرط درست نہیں ، اس لئے کہ وہ ملکیت کے ثبوت یا اس کے ممل ہونے سے مانع ہے اور اس سے مشروط قبضہ میں خلل ہوگا، اور یہ وہ قبضہ ہوئے جس کے ذریعہ سے تعیین ہوتی ہے، البتہ حفیہ نے کہا: اگر مجلس کے دریعہ سے تعیین ہوتی ہے، البتہ حفیہ نے کہا: اگر مجلس کے دریعہ سے تعیین ہوتی ہے، البتہ حفیہ نے کہا: اگر مجلس کے

اندر خیار کوساقط کرد ہے تو عقد جائز ہوجائے گا، اس لئے کہ وہ اپنے متحکم ہونے سے قبل المحھ گیا، اس میں امام زفر کا اختلاف ہے (۱)۔
حنابلہ نے کہا: ''عقد صرف'' نیچ میں دوسرے فاسد شرائط کی طرح اس میں خیار کی شرط لگانے سے باطل نہ ہوگا، لہذا عقد درست ہوگا اور علاحدہ ہونے سے لازم ہوجائے گا(۲)۔

یہ سب تفصیل خیار شرط کے بارے میں ہے،اس کے برخلاف خیار رؤیت اور خیار عیب ہے، کیوں کہ یہ ملکیت سے مانع نہیں، لہذا قبضہ کے مکمل ہونے سے بھی مانع نہ ہوگا، البتہ حفیہ نے کہا: نقد اور تمام دیون میں خیار رؤیت کا تصور نہیں، اس لئے کہ عقد اس کے مثل پر ہوتا ہے، بعینہ اس پر نہیں ہوتا، یہاں تک کہ اگر اس دینار کوان درا ہم کے عوض فروخت کر ہے و دینار والے کوق ہے کہ دوسرادینار اداکرے، اسی طرح درا ہم والے کو بھی یہی حق حاصل ہے (۳)۔

### سوم: میعاد کی شرط سے خالی ہونا:

21-اس پر فی الجملہ فقہاء کا اتفاق ہے کہ عاقدین یا کسی ایک کے
لئے عقد صرف میں میعاد داخل کرنا ناجائز ہے، لہذ ااگر دونوں اپنے
اپنے لئے یا کسی ایک کے لئے اس کی شرط لگا ئیں تو عقد صرف فاسد
ہوگا، اس لئے کہ بدلین پر قبضہ علا حدگی ہے قبل واجب ہے، اور میعاد
کے سبب وہ قبضہ فوت ہوجائے گا جوعقد کے سبب شرعاً واجب ہے،
لہذا عقد فاسد ہوگا (۲۳)۔

<sup>(</sup>۱) المغنی لابن قدامه ۱۹۰۴ ـ

<sup>(</sup>۲) قبضہ کے متعلق فقہاء کے یہاں اختلاف ہے کہ کیا یہ عقد کے سیح ہونے کی شرط ہے یہ ایک قول ہے کہ بیا یہ عقد کے سیح ہونے کی شرط ہے ہائی قول ہے کہ بیشرط ہے ، اس قول کی بنا پر کہی چاہئے کہ عقد کے ساتھ متصل قبضہ کی شرط ہو ، لیکن علاحد گی ہے قبل عاقد مین کی حالت کو عقد کی حالت کی طرح قرار دیا گیا تا کہ آسانی رہے ، اب اگر اس میں قبضہ پایا جائے تو اس کو ایسا ہی قرار دیا جائے گا ، گویا وہ عقد کی حالت میں پایا گیا ، ایک قول ہے : یہ صحیح باقی رہنے کی شرط ہے ، یہی اکثر فقہاء حالت میں پایا گیا ، ایک قول ہے : یہ کی ضرورت نہیں (دیکھنے: الزیلعی کی رائے ہے ، اس میں فرض کرنے کی ضرورت نہیں (دیکھنے: الزیلعی میں دیکھنے: الزیلوں ہے ، بیا میں میں فرض کرنے کی ضرورت نہیں (دیکھنے: الزیلوں ہے ، اس میں فرض کرنے کی ضرورت نہیں (دیکھنے: الزیلوں ہے ، اس میں فرض کرنے کی ضرورت نہیں (دیکھنے: الزیلوں ہے ۔ اس میں فرض کرنے کی ضرورت نہیں (دیکھنے: الزیلوں ہے ۔ اس میں فرض کرنے کی ضرورت نہیں الدارادات ۲۰۰۲)۔

<sup>(</sup>۱) البدائع ۲۱۹۸۵، فتح القدير مع الهدايية ۲۵۸۷–۲۹۳، جواهر الإكليل ۲۷، ۱۲، الحطاب ۱۸۸۴ مغنی الحتاج ۲۲، ۲۲

<sup>(</sup>۲) شرح منتهی الارادات ۲۰۱/۲\_

<sup>(</sup>۳) فتح القديرعلى البدايية ۲۵۸۷، سابقه مراجع، نيز ديكيهئه: ارشاد السالك مع اسهل المدارك ۲۳۳۸، المدونه ۱۸۹۸، الجمل ۱۰۳۳، البدائع ۵/۲۱۹، تكملة المجموع للسبكي ۱۸۷۰

<sup>(</sup>۷) البدائع ۱۹/۵ مغنی المحتاج ۲۲/۲۴، کشاف القناع للبهوتی ۳۸ ۲۲۴۔

حنفیہ نے لکھا ہے کہ اگر میعاد کی شرط لگائے، پھر جس کے لئے
اس کی شرط لگائی گئی ہووہ علاصد گی سے قبل اس شرط کوختم کردے اور
اپنے ذمہ واجب کو نقد اداکر دے پھر قبضہ ہوجانے کے بعد وہ دونوں
علاصدہ ہوں تو حنفیہ کے نزد یک عقد جائز ہوجائے گا،اس میں امام زفر
کا اختلاف ہے (۱)۔

#### چهارم: برابر مونا:

۱۸ - بیشرط،عقد صرف کی ایک خاص قتم کے ساتھ مخصوص ہے، اور وہ
 ہے نقدین میں سے کسی ایک کوہم جنس سے فروخت کرنا ہے۔

لہذااگرسونے کوسونے کے عوض یا چاندی کو چاندی کے عوض بیچا جائے تو وزن میں برابری ضروری ہے، اگر چیے عمدہ ہونے اور ڈھلائی وغیرہ میں فرق ہو، اس پر فقہاء کا اتفاق ہے، خواہ بیزیا دتی اسی کی جنس سے ہو یا دوسرے کی جنس سے یا دونوں کے علاوہ کسی اور جنس سے حفیہ نے بیاضافہ کیا ہے: اس میں تعداد کا اعتبار نہیں۔ شرط بیہ کہ برابر ہونے کا علم ہو، صرف حقیقت کے لحاظ سے برابر ہونا کافی نہیں، لہذا اگر دونوں کو مساوی ہونے کا علم نہ ہو، حالانکہ فی الواقع وہ مساوی ہوں تو جائز نہیں، الا بیکہ مجلس میں برابری ظاہر ہوجائے (۱)۔

ال سلسله مين اصل يرفر مان نبوى ہے: "لا تبيعوا الذهب بالذهب إلا مثلاً بمثل ولا تبيعوا الفضة بالفضة إلا مثلاً بمثل ، ولا تبيعوا منهما على بعض، ولا تبيعوا منهما غائبا بناجز "(") (سونے کوسونے کے بدلہ نہ پیچومگر برابر برابر،

- (۱) البدائع ۲۱۹۷۵، کاسانی نے کہا: بید دونوں شرطیں (خیار اور میعادسے خالی ہونے کی شرط) قبضہ کی شرط کی فرع ہیں ، البتہ ان میں سے ایک خود قبضہ میں اور دوسری کے صحیح ہونے میں مؤثر ہے۔
- (۲) ابن عابد ًين ۲۳ / ۲۳۳، القوانين الفقهيد ر ۲۵۱، جواهر الإكليل ۲ر ۱۰، مغنی المحتاج ۲۲ / ۲۰، المغنی لا بن قدامه ۷۴ س-
- (٣) حديث: "لا تبيعوا الذهب بالذهب ....." كي تخريخ نظره نمبر ٢ مين گذر يكي \_

چاندی کو چاندی کے بدلہ نہ ہیچو مگر برابر برابر، کی بیشی نہ کرواوران دونوں کوادھارنہ ہیچو)۔

اس کی تفصیل'' صرف کے اقسام''میں آئے گی۔

### صرف كي انواع:

19 - صرف کے باب میں فقہاء کی ذکر کردہ مثالوں اور صورتوں اور ہر صورت سے متعلق احکام کے مدنظر صرف کو حسب ذیل اقسام میں تقسیم کیا جاسکتا ہے:

نوع اول: نقدین (سونے چاندی) میں سے کسی ایک کو ہم جنس کے عوض فروخت کرنا:

\* ۲- اس پرفقها عکا اتفاق ہے کہ اگر چاندی کو چاندی کے عوض یا سونے کوسونے کے عوض فروخت کرے تو ہاتھوں ہاتھ ہونا اور مقدار و وزن میں برابر برابر ہونا ضروری ہے، لہذا نقد کوہم جنس کے عوض کی بیشی کے ساتھ فروخت کرنا حرام ہے، اسی طرح ہم جنس کے عوض اس کوادھار فروخت کرنا حرام ہے (ا)، اس سلسلہ میں بہت سی احادیث وارد ہیں، مثلاً: حضرت عبادہ بن الصامت کی روایت ہے کہ رسول السّوالیہ نے فرمایا: (الذهب بالذهب و الفضة بالفضه سسم مثلاً بمثل یداً بید" (ا) (سونا سونے کے بدلہ، اور چاندی، چاندی، غیر حضرت ابوسعید چاندی کے بدلہ، اور چاندی،

- (۲) حدیث: "الذهب بالذهب مثلاً بمثل یدًا بید" کی تخریج فقره نمبر ۲ میں گذر چکی۔

خدريٌ كى روايت ہے كه رسول التعليق نے فرمايا: "لا تبيعوا الذهب بالذهب إلا مثلاً بمثل، ولاتشفوا بعضها على بعض، ولا تبيعوا الورق بالورق إلا مثلاً بمثل ولا تشفوا بعضها على بعض ولا تبيعوا غائبا بناجز<sup>(1)</sup> (سونے *و* سونے کے بدلہ نہ ہیچومگر برابر برابر،ایک دوسرے میں کمی بیشی نہ کرو، چاندی کو چاندی کے عوض نہ ہیچومگر برابر برابر، کمی بیشی نہ کرواور ادھار نہ بیچو )، نیز حضرت عثمانؓ سے روایت ہے کہ رسول التعلیقیٰ نے فرمایا: "لاتبیعوا الدینار بالدینارین ولا الدرهم بالدر همین<sup>"(۲)</sup> (ایک دینار دودینارول کے عوض اورایک درہم دو درہموں کے عوض فروخت نہ کرو)، اور حضرت ابوہریرہؓ کی مرفوع مدیث ہے: "الذهب بالذهب وزناً بوزن مثلاً بمثل ، والفضة بالفضة وزناً بوزن مثلاً بمثل فمن زاد أو استزاد فھو رہا"(س) (سوناسونے کے بدلہ تول کر برابر برابر، جاندی جاندی کے بدلہ تول کر برابر پیجو، اور جوزیا دہ دے یازیادہ لے وہ سود ہے )۔ ۲۱ - سونے چاندی میں عمدہ وردی ہونے کا اعتبار نہیں ،اس لئے کہ فرمان نبوی ہے: "جیدها وردیئها سواء" (ان میں عمره وردی برابر ہیں)۔

فقہاء نے شرط لگائی ہے کہ عاقدین کوعوضین کی مقدار اور دونوں میں مساوات ہونے کاعلم ہو، لہذا ان کے نزدیک اٹکل سے نقد کی بیج ہم جنس کے عوض کرنا ناجائز ہے، لینی عاقدین کوعوضین کی مقدار کاعلم ہم جنس کے عوض کرنا ناجائز ہے، لینی عاقدین کوعوضین کی مقدار کاعلم نہ ہو، اگر چیفی الواقع دونوں برابر ہوں، انہوں نے کہا: عقد کی حالت میں برابری سے ناواقف ہونے سے مانع ہونے میں اضافہ کے معلوم ہونے کی طرح ہے (۱)۔ البتہ حفیہ نے کہا: اگر اس کو اٹکل سے فروخت کرے، پھر دونوں اس کو جلس میں وزن کرلیں اور دونوں کا برابر ہونا ظاہر ہوجائے تو جائز ہے، اس لئے کہ جلس کہ اوقات ایک وقت کی طرح ہوگا، اس کے برخلاف اگر علا حدہ ہونے کے بعد برابر ہونا ظاہر ہوتو ناجائز ہے، اس کے برخلاف اگر علا حدہ ہونے کے بعد برابر ہونا ظاہر ہوتو ناجائز ہے، اس میں حفیہ میں سے زفر کا اختلاف ہے، ان کا کہنا ہے کہ شرط نگانا میں حفیہ میں کوئی دلیل نہیں (۲)۔ مساوی ہونا ہے جو ثابت ہے، اور اس کے معلوم ہونے کی شرط لگانا زائد چیز ہے جس کی کوئی دلیل نہیں (۲)۔

۲۲ - جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ ڈھلائی اور کاریگری کا بھی اعتبار نہیں ۔ لہذا مطلق مساوات میں ڈھلے ہوئے کوڈھلے ہوئے کوڈھلے ہوئے کے عوض اور تبر (جوڈھلا ہوانہ ہو) کو برتن کے عوض فروخت کرنا داخل ہے، لہذا بعینہ سونا چاندی، ان کے ڈلے، ڈھالے ہوئے اور بغیر ڈھلے، ان دونوں میں سے صحیح سالم اور ٹوٹے ہوئے، مقدار میں برابری کے ساتھ ان کی بیٹی کے ساتھ حرام ہونے میں ساتھ ان کی بیٹی کے ساتھ حرام ہونے میں سب برابر ہیں، جی کہ اگر چاندی کے برتن کو چاندی کے عوض یاسونے کے برتن کو سونے کے عوض فروخت کرے جن میں سے ایک کا وزن کے دوسرے سے زیادہ ہوتو نا جائز ہے، اس میں مالکیہ کے یہاں تفصیل دوسرے سے زیادہ ہوتو نا جائز ہے، اس میں مالکیہ کے یہاں تفصیل

<sup>(</sup>۱) "شف" (کرہ کے ساتھ) اضداد میں سے ہے، کی بیشی دونوں کے لئے بولا جاتا ہے، بیہاں مراد: ایک دوسرے سے زیادہ نہ کرنا ہے (فتح القدیر ۲۲۰)۔

حدیث: "لا تبیعوا الذهب بالذهب إلا مثلاً بمثل....." كى تخرت فقره نم ۲ میں گذر چكى \_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لا تبیعوا الدینار بالدینارین، ولا الدرهم بالدرهمین" کی روایت مسلم (۱۲۰۹/طع اکلی) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "الذهب بالذهب وزنًا بوزن....." کی روایت مسلم (۱۲۱۲ سر) طبع الحلی )نے کی ہے۔

<sup>(</sup>٣) حديث: "جيدها ورديئها سواء" كى تخريخ فقره نمبر ٢ ميل گذر چكى ـ

<sup>(</sup>۱) فتح القديم ۲۷ ، ۲۲ ، الاختيار ۲۷ ، ۴۸ ، القوانين الفقه پير ۲۵۴ ، جوام الإكليل ۲۷ ، ۱۰ ، روضه الطالبين ۳۷ ، ۳۸ ، کشاف القناع ۳۷ ر ۲۵۳ .

<sup>(</sup>۲) فتح القدير ۲۱۰/۱۱ الاختيار ۲/۱۰\_

ہے جس کا بیان آگے آئے گا (۱)۔ اس کی دلیل حضرت عبادہ بن الصامت گی بیحدیث ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا: "الذهب بالذهب تبرها و عینها، والفضة بالفضة تبرها و عینها، (۲) بالذهب تبرها و عینها، والفضة بالفضة تبرها و عینها، (۲) (سونا سونے کے بدلہ (اس کا ڈلا اور خود اس کو) ہیچو، اور چاندی چاندی کی عوض (اس کا ڈلا ، اور خود اس کو) ہیچو)۔ اور حضرت انس پین مالک کی بیحدیث کہ حضرت عمر کی خدمت میں ایک کسروانی برتن لا یا گیا جس کی ڈھلائی بہت مضبوط تھی ، انہوں نے اسے مجھے دے کر بیجا کہ اس کو فروخت کروں، مجھے اس کے وزن کے برابر اور کچھ زیادہ میں نے اس کا ذکر حضرت عمر سے کیا تو انہوں نے فرما یا: جو وزن سے زیادہ ہے وہ تونہیں (۳)۔

سیجمہورفقہاء حنفیہ اور شافعیہ کے نزدیک ہے، اور یہی حنابلہ کے یہاں رائے مذہب ہے، امام احمد سے دوسری رائے میہ منقول ہے کہ صحیح سالم کوٹوٹے ہوئے کے عوض فروخت کرنا ناجائز ہے، اس لئے کہ کاریگری کی قیمت ہوتی ہے، اس کی دلیل اتلاف کی حالت ہے، توبیالیا ہوگیا گویا کہ انہوں نے کاری گری کی قیمت کوسونے کے ساتھ مم کردیا۔ ہوگیا گویا کہ انہوں نے کاری گری کی قیمت کوسونے کے ساتھ مم کردیا۔ ابن قدامہ نے کہا: اگر کوئی سونار سے کہے: میرے لئے ایک درہم کے وزن کی برابر درہم کودو (ایک درہم) اور تہہاری اجرت ایک درہم دوں گا، توبیا یک درہم کودو درہم کو دون کر اہم کو

لینا جائز ہے، ایک درہم انگوشی کے مقابلہ میں اور دوسراا پنی اجرت میں <sup>(۱)</sup>۔اوریہی بات بہوتی نے بھی ککھی ہے <sup>(۲)</sup>۔

تنهاما لکیہ نے نقد کی ہم جنس کے عوض تیج کومراطلہ یا مبادلہ کانام دیا ہے، لہذاان کے نزدیک عین کی عین کے عوض بیچ کی تین قسمیں ہیں: مراطلہ یا مبادلہ یا صرف مراطلہ: نقد کوہم مثل کے عوض وزن سے فروخت کرنا ہے، مبادلہ: نقد کوہم مثل کے عوض گن کر فروخت کرنا ہے، اور صرف: سونے کو چاندی کے عوض یا دونوں میں سے کسی کوفلوس (پیسیوں) کے عوض فروخت کرنا ہے (۳)۔

ما لکیہ نے بہت تی جگہوں پرصراحت کی ہے کہ عین کواس کے مثل کے عوض فروخت کرنے میں کمی بیثی کرنامطلقاً حرام ہے۔
دردیر نے کہا: ''عین' میں اگر جنس ایک ہوتو رہا الفضل یعنی نیادتی حرام ہے، اگر چیفوری ادائیگی ہو، لہذا ایک درہم کودودراہم کے عوض یاایک دینارکودود بیناروں کے عوض فروخت کرنا ناجائز ہے ('')۔
رسالہ ابن ابی زید قیروانی میں ہے: ادھار کے علاوہ میں رہا کی قبیل سے چاندی کو چاندی کے عوض ہاتھوں ہاتھوں کہ بیثی کے ساتھ فروخت کرنا ہے (اسی طرح سونا کوسونا کے عوض فروخت کرنا ہے (امیل کے عوض فروخت کرنا ہے (امیل کے کہا: نقداور غلہ میں زیادتی اورادھار والاسود حرام ہے (۲)۔

ان عبارتوں سے بظاہر معلوم ہوتا ہے کہ عین کوعین کے عوض فروخت کرنے میں کی بیشی مطلقاً حرام ہے، اگر چیزیا دتی تھوڑی ہو، البتہ انہوں نے معمولی زیادتی کو تین مسائل میں جائز قرار دیا ہے، جیسا کہ نفراوی وغیرہ نے حریماہے۔

<sup>(</sup>۱) فتح القدير ۲۸۹/۲۵۹-۲۲۰، حاشية الدسوقى مع الشرح الكبير ۱۳سم، مغنى المحتاج ۲۲/۲۲-۲۵، كشاف القناع ۱۳۸۳م

<sup>(</sup>۲) فتح القدير ۲۷۱-۲۹۰، مغنی المحتاج ۲۸،۲۰، المغنی لابن قدامه ۱۰/۴-۱۱۔

حدیث: "الذهب بالذهب تبرها و عینها....." کی روایت ابوداور (سر ۱۲۸۲ طبع المکتبة التجاریه) اور نسائی (۲۷۷۷ طبع المکتبة التجاریه) نے حضرت عباده بن الصامت سے کی ہے، اور اس کی اسنادھیج ہے۔
(۳) سابقہ مراجع۔

<sup>(</sup>۲) شرح منتهی الإرادات ۱۹۹۸ ـ

<sup>(</sup>۳) الفوا كهالدواني ۲/۲۱۱\_

<sup>(</sup>۴) الشرح الصغيرللدرد ير٣٧٨م-

<sup>(</sup>۵) الفوا كهالدواني ١١١/٢

<sup>(</sup>۲) جواہرالاکلیل ۲/۰۱۔

۳۲۰ - مسکله اول: مبادله: اوربیمین کواس کے مثل کے عوض گن کر فروخت کرنا ہے ، چنانچہ انہوں نے کہا: سونے چاندی میں ہم مثل کے عوض گن کر اور وزن کر کے فروخت کرنا اگر دونوں برابر ہوں تو جائز ہے، اور نقدین میں سے کسی ایک کے لیل کے بدلہ میں زیادتی درج ذیل شرا کط کے ساتھ جائز ہے:

الف- پیعقدمبادله کے طوریر ہو، بیچ کے طوریر نہ ہو۔

ب- دراہم و دنا نیر جن میں مبادلہ ہوا ہے عددی ہوں لیعنی گن کران کے لین دین کارواج ہو، وزن کر کے نہیں۔

ج- تبادلہ کے دراہم و دنا نیر تھوڑے ہوں، لیعنی سات سے کم وں۔

د-بدلین میں سے ایک میں زیادتی اس کے وزن میں ہو،عدد میں نہ ہو، لہذاایک کا ایک کے عوض ہونا ضروری ہے، ایک دو کے عوض نہیں ہوسکتا۔

ھ- ہردیناریا درہم میں زیادتی چٹے حصہ کے بقدریا اس سے کم ہو، صاوی نے کہا: اس شرط کو ابن شاس، ابن حاجب اور ابن جماعہ نے لکھا ہے، لیکن '' القباب'' میں ہے: اکثر مشاک اس شرط کو نہیں لکھتے، '' چھٹے حصہ'' کا لفظ'' المدونہ'' میں آیا ہے، بیمثال کے طور پر ہے یا شرط کے طور پر دونوں کا احتمال ہے۔

دسوقی نے بھی ایساہی لکھاہے<sup>(1)</sup>۔

و- بیعقد، معروف کے طور پر ہو، یعنی حسن سلوک کا قصد کیا جائے نہ کہ بیج اور غلبہ حاصل کرنے کے طور پر (۲)۔

دسوقی نے کہا: مبادلہ کے جواز میں دراہم یا دنانیر کا ڈھلا ہوا ہونا ضروری ہے، اور ڈھلائی کا ایک ہونا شرط ہے یا شرطنہیں؟ دواقوال ہیں:

معتد قول یہ ہے کہ دونوں کا ایک ہونا شرط نہیں ہے، جب کہ بعض مشاک نے لکھا ہے کہ جوڈ ھلا ہوا نہ ہوا سیس معاملہ تعداد کے لحاظ ہے ہوتا ہے،

اس کا حکم ڈھلے ہوئے کی طرح ہے، صاوی نے اس کو معتمد کہا ہے (۱)۔

۲۲۰ مسکلہ دوم: مسافر کے ساتھ ڈھلا ہوا عین ہو، جس جگہ وہ سفر کر کے جارہا ہے وہاں بغیر ڈھلا ہوا نہ چاتا ہوتو اس کے لئے جائز ہے کہ اس کے عوض ، ڈھلی ہوئی چیز اس کودے دے ، اور اس کے لئے جائز اس کے عوض ، ڈھلی کی اجرت دے ۔ اگر چہ اس کو زیادہ دینا پڑے ، اس لئے کہ جتنا زیادہ دیا ہے وہ اجرت ہے ، اور اس کے عوض ہونے کی بنیاد پر فرض کیا جائز قررادیا گیا، کیوں کہ اس کی ڈھلائی کے لئے تاخیر کی وجہ سے جائز قررادیا گیا، کیوں کہ اس کی ڈھلائی کے لئے تاخیر کی وجہ سے جائز قررادیا گیا، کیوں کہ اس کی ڈھلائی کے لئے تاخیر کی وجہ سے جائز قررادیا گیا، کیوں کہ اس کی ڈھلائی کے لئے تاخیر کرنے پر مسافر سفر نہ کرسکے گا(۲)۔

۲۵ – مسکلہ سوم: ایک شخص کے ساتھ درہم چاندی کی شکل میں ہوتا ہے، اس کوغذاوغیرہ کی ضرورت ہوتی ہے تو اس کے لئے جائز ہے کہ اسے تیلی وغیرہ کو دے کر کچھ کا کھانا لے لے اور آ دھے کی چاندی لے لئے، بشرطیکہ یہ بی کے طور پر ہو یا عمل پورا ہونے کے بعد کرایہ کے وض کے طور پر ہو یا عمل پورا ہونے کے بعد کرایہ کے وض کے طور پر ہو، اس لئے کہ سارے کی فوری ادائیگی واجب ہے، اور دیا گیا مال ایک درہم یا اس سے کم ہوزیادہ نہ ہو، اور بیہ کہ لیا گئے کے ذریعہ تعامل جاری ہو، اگر چہدونوں کی ڈھلائی ایک نہ ہو، اور لئے گئے کے ذریعہ تعامل جاری ہو، اگر چہدونوں کی ڈھلائی ایک نہ ہو، اور سے کہ دونوں رواج میں یکساں ہوں، اور بیہ کہ وہ اس کے ماتھ ہے سب کوفوری طور پر ادا کیا بالمقابل عین اور جو پچھاس کے ساتھ ہے سب کوفوری طور پر ادا کیا جائے (۳) پیمبادلہ کا تھم ہے۔

<sup>(</sup>۱) الشرح الصغيرمع حاشية الصاوي ۱۳ م ۱۲ ،الدسوقي ۱۲ سر ۱۶ م

رع) الشرح الكبيرمع حاشية الدسوقي ١٦٣ ،الشرح الصغيرللدرد ير١٣ - ١٣٠ ، الفوا كهالدواني ١١/١١١ -

<sup>(</sup>۱) الدسوقي على الشرح الكبير ۱/۱۳ ،الشرح الصغيرمع حاشية الصاوي ۱۸ / ۱۳ \_

<sup>(</sup>۲) الفوا كهالدواني ۱۱۱۲

<sup>(</sup>٣) الفوا كهالدواني ١١١١-١١١ـ

۲۶-رہا مراطلہ اور وہ کسی عین کوہم مثل کے عوض بیچنا ہے لیعنی سونا سونا کے عوض یا چاندی ہے اندی کے عوض، باٹ سے یا دو پلڑوں کے ترازو سے وزن کر کے بیچا جائے تو اس میں مساوات شرط ہے، اور اس میں زیادتی اگر چے معمولی ہومعان نہیں (۱)۔

ے ۲- مالکیہ کے نزدیک اگر نقدین میں سے ایک سارا ہی اپنے سارے مقابل سے عدہ ہوتو مراطلہ جائز ہے، جیسے مغربی دینارکا مراطلہ مصری یا اسکندری دیناروں کے ساتھ، جبکہ فرض بید کیا جائے کہ مغربی دینار مصری دینار سے عمدہ ہوتا ہے، اور مصری دینار اسکندری دینار سے عمدہ ہوتا ہے، اور مصری دینار اسکندری دینار سے عمدہ ہوتا ہے، یا نقدین میں سے ایک کا پچھ حصہ تو زیادہ عمدہ ہو، کیمن دوسر نے نقد کے سارے حصہ کے مساوی ہو، نہ بید کہ ان میں سے ایک کا بعض دوسر سے سے ادنی درجہ کا ہواور بعض اس سے عمدہ ہو، جیسے اسکندری اور مغربی دیناروں کا مصری دینار کے ساتھ مراطلہ نا جائز ہے، اس لئے افضلیت جانبین میں دائر ہے (۲)۔

نوع دوم: نقدین میں سے ایک کو دوسرے کے عوض فروخت کرنا:

۲۸ - فقہاء کا اس بات پر اتفاق ہے کہ نقدین میں سے ایک کو دوسرے کے عوض فروخت کرناوزن اور تعداد میں کی بیشی کے ساتھ یا برابری کے ساتھ جائز ہے، اسی طرح ان کا اتفاق ہے کہ ان دونوں میں سے ایک کو دوسرے کے عوض اٹکل سے فروخت کرنا جائز ہے، لیمنی یہ کہ عاقدین میں سے کسی ایک کو یا دونوں ہی کو بدلین کی مقدار اوروزن سے واقفیت نہ ہو، یہ اس لئے کہ جنس بدل گئی، اور فرمان نبوی

ہے: "بیعوا الذهب بالفضة کیف شئتم یداً بید" (سونے کو چاندی کے عوض جیسے چاہوفروخت کرو، لیکن ہاتھوں ہاتھ ہونا ضروری ہے)، نیز فرمان نبوی ہے: "إذا اختلف الجنسان فبیعوا کیف شئتم إذا کان یداً بید" (جبجس بدل جائے تو جیسے چاہو یہچو، بشرطیکہ ہاتھوں ہاتھ ہو)۔

البته اس قتم کے عقد صرف میں بھی علاحدگی ہے قبل مجلس میں قبضہ ہونا شرط ہے، اس لئے کہ ادھار کا سود عقد صرف کے تمام اقسام میں ناجائز ہے، کیوں کہ فرمان نبوی ہے: "الذھب بالورق ربا إلا ھاء وھاء" (سونا چاندی کے عوض ربا ہے، مگر ہاتھوں ہاتھ بیچنے کی اجازت ہے)، ابن الہمام نے کہا: "ربا" ہونے کا مطلب حرام ہے (۲)، قبضہ ہونے کی حالت کو حرمت ہے مستثنی کیا گیا ہے اور حلال ہونے کو اسی استثنائی حالت میں خصر کردیا گیا، لہذا اس کے علاوہ ہر حالت میں حلت کی فی ہوگی، اور استثناء والی حالت کے تحت کی بیشی اور برابری اور الگل تینوں حالتیں داخل ہیں، لہذا سب حلال ہوں گی (۳)۔

ما لکہ صرف اسی قتم کو "صرف" کہتے ہیں۔

نوع سوم: نقد کونفد کے عوض فروخت کرنا جب کہ ان میں سے کسی ایک یا دونوں کے ساتھ کوئی دوسری چیز شامل ہو: ۲۹ – اگر ایک نفتہ کو خلاف جنس نقد کے عوض فروخت کرے اور ان

<sup>(</sup>۱) الشرح الصغيرمع حاشية الصاوي ۳ر ۶۴ – ۲۵ \_

<sup>(</sup>۲) الشرح الصغير ۱۲ مالشرح الكبير ۱۲۸ – ۱۳۳

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'إذا اختلف الجنسان فبیعوا کیف شئتم إذا کان یدًا بید" اس کوزیلتی نے نصب الرابی ( ۴/ ۴ طبع مجلس علمی) میں نقل کرنے کے بعد کہا: '' اس لفظ کے ساتھ غریب ہے'' ، پھر انہوں نے حضرت عبادہ کی سابقہ حدیث کا حوالہ دیا ہے۔

<sup>(</sup>۲) حاشیه ابن عابدین ۲۳۵، الشرح الصغیر للدردیر ۳۸، مغنی المحتاج ۲ مختی ۲ مختاج ۱۲ ماه ۱۳۹۰ مغنی لابن قدامه ۱۲۴ - ۳۹، شرح منتی الارادات ۲۰۹۲ - ۱۹۹۰ منتجی الارادات ۲۰۹۲ -

<sup>(</sup>٣) فتح القدير ٢٦٢٧ – ٢٦٣ ـ

دونوں میں سے کسی ایک یا دونوں کے ساتھ کوئی سامان ہو، مثلاً: سونا کو چاندی اور کپڑے کے عوض یا سونا سے آراستہ تلوار کو چاندی کے عوض یا چاندی اوراس کے ساتھ کسی دوسر سامان کے عوض فروخت کرے اور مجلس میں قبضہ ہوجائے تو عقد درست ہے، خواہ اٹکل سے ہو یا کمی بیشی کے ساتھ یا برابری کے ساتھ، اس لئے کہ بید در حقیقت صرف کی دوسری قتم میں سے ہے، کیونکہ جنس بدل گئی ہے، لہذا اس میں کمی و بیشی اوراندازہ سے فروخت کرنا بھی جائز ہے، بشرطیکہ علاحدگی سے بائز ہے، بشرطیکہ علاحدگی سے بیل میں قبضہ ہوجائے۔

• ۳- اگر ایک نقد کوکسی اور چیز کے ساتھ ہم جنس نقد کے عوض فروخت کرے، جیسے چاندی کو چاندی کے عوض اور اس کے ساتھ کوئی اور چیز ہو، مثلاً: دو درہم کو ایک درہم مع ایک مدعجوہ کھجور کے عوض، یا سونا یا چاندی سے آراستہ تلوار کوہم جنس ثمن کے عوض فروخت کر ہے تو اس کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے:

شا فعید کا مذہب اور حنابلہ کا رائے مذہب سے ہے کہ کسی نقد کوہم جنس کے عوض جب کہ کسی ایک یا دونوں کے ساتھ کوئی دوسری چیز ہو، فروخت کرنا ناجائز ہے، لہذا ایک عجوہ مجبور مع ایک درہم کو دو درہموں کے عوض یا ایک درہم مع ایک کیڑے کے عوض فروخت کرنا ناجائز ہے ، اسی طرح سونے یا چیا ندی سے آ راستہ کسی چیز، مثلاً: تلوار یا قرآن شریف کو اس کے زیور کی جنس کے عوض فروخت کرنا جائز نہیں ، سیہ مسئلہ، مسئ

ان حضرات کا استدلال فضالہ بن عبید کی اس روایت سے ہے کہ رسول الله الله فقط اللہ بن عبید کی اس روایت سے ہے کہ رسول الله الله فقی میں ملاتھا،اس کوفر وخت کیا جارہا تھا، حضور علیقیہ نے حکم دیا کہ ہار سے سونے کوعلا حدہ کرلیا جائے، چنانچے اس کو تنہا اس سے علا حدہ کرلیا گیا، پھر آپ علیقیہ نے ان سے چنانچے اس کو تنہا اس سے علا حدہ کرلیا گیا، پھر آپ علیقیہ نے ان سے

فرمایا: "الذهب بالذهب و زناً بوزن" (سونا، سونے کے عوض تول کر پیچو)، ایک روایت میں فرمان نبوی ہے "لاحتی تمیز بینهما" (۱) (نہیں، تاآل کمان دونوں کوعلا حدہ کرلیا جائے)۔

ان حضرات کا استدلال معنی کے لحاظ سے بیہ ہے کہ اگر ایک عقد میں مختلف جنس کے دوعوض ہوں تو ایک کا دوسر سے پر ، دوسر سے کی ذاتی قیمت کی مقدار پر تقسیم ہونا ضروری ہے ، اور جب قیمت الگ ہوتو جو عوض وہ لے گا اس میں اختلاف ہوگا ، جس کے نتیجہ میں کمی بیشی ہوگی یا برابری سے ناوا قفیت ہوگی (1)۔

حنفیہ کا مذہب اور حنابلہ کے یہاں ایک روایت ہے کہ نقد کو دوسری چیز کے ساتھ ہم جنس نقد کے عوض فروخت کرنااس شرط پرجائز ہے کہ ثمن ( لیعنی اکیلا نقد ) دوسری چیز کے ساتھ والے نقد سے زیادہ ہو، ورنہ اگر دونوں نقد برابر ہوں یا اکیلا نقد کم ہوتو ہجے باطل ہوگی، اس لئے کہ حرام کمی بیشی پائی گئی، اسی طرح اگر حالت کاعلم نہ ہوتو بھی، کیوں کہ کی بیشی اور سود کا احتمال ہے ( سے )۔

جو شخص زیور سے آراستہ تلوارزیور سے زیادہ نمن کے عوض بیچے اور ثمن زیور کے جنس سے ہو تو جائز ہے، اس کی وجہ بیہ ہے کہ زیورا پنے ہم ثل کے بالمقابل ہوجائے گا،خواہ سونا ہو یا چاندی، اور جوزائد ہے وہ تلوار کے پھل، پڑتلہ اور نیام کے عوض ہوگا، اور جب تک عقد کو سج ہونے پر محمول کرناممکن ہونساد پر محمول نہیں کیا جائے گا، کیکن اگراس کو زیور کی مقدار سے کم یااس کے ہم شل کے عوض فروخت کرتے و ناجائز بے، اس لئے کہ بیسود ہے، اور جدا ہونے سے پہلے زیور کے بقدر پر

<sup>(</sup>۱) حدیث فضاله بن عبید: "الذهب بالذهب وزنًا بوزن" کی روایت مسلم (۱۲۱۱/۳ طبع الحلمی) نے کی ہے، اور دوسری روایت البوداؤد (۲۳۷/۳ مختیق عزت عبید دعاس) کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) المغنی لابن قدامه ۱۹ر۹۳–۱۷ مغنی الحتاج ۲۸/۲–۲۹۔

<sup>(</sup>٣) فتح القدير مع الهداية ٢٢٢٧\_

قبضہ کرنا ضروری ہوگا،اس لئے کہ بیصرف ہے،لہذااس میں بدلین پر مجلس میں قبضہ ضروری ہے(۱)۔

اگراس کوبیس درہم میں خرید لے اور زیورد س درہم ہواوروہ ان
میں سے دس پر قبضہ کر لے تو بہ حلیہ کے حصہ میں ہوں گے اگر چہان
کی تعیین نہ کرے، بیاس کے تصرف کوصحت پرمجمول کرنے کے لئے
ہ، اس طرح اگر وہ کہے: ان کوان دونوں کے ثمن میں لے لو، اس
لئے کہ اس کا مقصد صحح کرنا ہے، اور بھی تثنیہ کے ذکر سے ایک مراد
ہوتا ہے، مثلاً فرمان باری ہے: "یکٹوئ جُ مِنہُما اللُّوْلُوُ
وَالْمَرُ جَانُ" (۱) (ان دونوں میں موتی اور مونگا برآ مدہوتے ہیں)۔
اب اگر دونوں قبضہ کئے بغیر علاحدہ ہوجا ئیں تو دونوں میں نجے باطل
اب اگر دونوں قبضہ کئے بغیر علاحدہ ہوجا ئیں تو دونوں میں نجے باطل
ہے، اگر زیور بلاضر رجدا نہ ہو سکے جیسے جھت میں شہتیر، اور اگر زیور
بلاضر رجدا ہوجائ تو تلوار میں نجے جائز اور زیور میں باطل ہے (۳)۔
بلاضر رجدا ہوجائے تو تلوار میں نجے جائز اور زیور میں باطل ہے (۳)۔
چاندی کے عوض یا سونا کوسونا کے عوض خرید وفر و خت کریں اور ان میں
عیاندی کے عوض یا سونا کوسونا کے عوض خرید وفر و خت کریں اور ان میں
قیمت باقی سونے کے برابر ہوتو یہ بلاکرا ہت جائز ہے، اور اگر کم ہوتو

لیکن اگراس کی کوئی قیمت ہی نہ ہو، جیسے مٹی تو بیج ناجائز ہوگی اس کئے کہ سود پایا گیا، کیونکہ زیادتی کے بالمقابل کوئی عوض نہیں (۳)۔

۲ سا – رہے مالکی تو ان کے نزدیک زیور سے آراستہ چیز کی بیچ میں اصل میہ ہے کہ ممنوع ہے، اس کئے کہ اس کوہم جنس کے عوض بیچنے میں سونا اور سامان کو سونا کے عوض، یا جیاندی و سامان کو جیاندی کے عوض

بچناہے، البتہ ضرورت کے سبب اس کی ان تین شرائط کے ساتھ ا اجازت دی گئی ہے اوروہ یہ ہیں:

ا – اس کوزیوردار بنانامباح ہوجیسے تلواراور قرآن شریف۔
۲ – زیور کواس چیز میں اس طرح گاڑ دیا گیا ہو کہ اس کے اکھاڑنے سے وہ چیز خراب ہوجائے یا درا ہم کا تاوان دینا پڑے۔
۳ – زیور تہائی کے بقدر یا اس سے کم ہو، اس لئے کہ یہ تالع ہے (۱) ،اور کیا تہائی کا اعتبار قیت سے ہوگا یا وزن سے؟ اس میں اختلاف ہے،معتمد قول پہلا ہے، لہذا اگر سونا کے زیور سے آراستہ تلوار ستر دینار سونے میں فروخت کی جائے، اس کے زیور کا وزن بیں دینار ہواور اس کی ڈھلائی کی وجہ سے میں دینار کے برابر ہوجائے اور تہا کھل کی قیت چالیس ہوتو قول اول کے مطابق بیج ناجائز اور قول ثانی کے مطابق جائز ہے (۱)۔

ابن رشد نے امام مالک کے قول کی توجیہ میں کہا: زیور سے آراستہ چیز میں اگرسونا یا چاندی تہائی یااس سے کم ہوتواس کی بچ کا صحیح ہونااس صورت میں ہے جب کہ چاندی اتن تھوڑی ہو کہ اس کی بچے مقصود نہ ہو،اور یہ گو یا کہ ہمہ ہوگی (۳)۔

نوع چہارم: مجموعہ دراہم ودنانیر کی ان کے مجموعہ کے وض بیع کرنا:

۳۳ - جمہور فقہاء (مالکیہ، شافعیہ، حنابلہ اور حنفیہ میں امام زفر) کی رائے ہے کہ اگر مجموعہ دراہم و دنا نیر کے عوض یا دراہم و دنا نیر کے مجموعہ کے عوض فروخت کرتے عقد باطل ہے۔

شافعیہ وحنابلہ نے اس مسئلہ کو' مدعجوہ'' کے مسئلہ کی فرع قرار دیا

<sup>(</sup>۱) الاختيار ۲ر ۲۰ م- ام، ابن عابدين ۱۲۳۷ – ۲۳۷ ـ

<sup>(</sup>۲) سورهٔ رحمان ۱۲۷۔

<sup>(</sup>٣) الاختيار ٢/٠٩-١٩، فتح القديرة /٢٦٦، بن عابدين ٢٣٧/

<sup>(</sup>۴) الهدابي<sup>مع الفت</sup>ة ۲۷۲۷\_

<sup>(</sup>۱) الدسوقي ۳ر۴ ۴م،القوانين الفقهبيه ر۲۵۲، بداية المجتهد ۲/۲۷۱\_

<sup>(</sup>۲) سابقه مراجع به

<sup>(</sup>۳) بدایة الجعبد ۲/۲۷۱ ـ

ہے، اور انہوں نے اس کے باطل ہونے کی وجدید بتائی کہ عقد کے دو اطراف میں سے ایک یا دونوں کا دومختف مالوں پرمشمل ہونا دوسرے مال کودونوں کے اویراس کی قیت کے اعتبار سے تقسیم کرناہے، اوراس کے نتیجہ میں کی بیشی یامما ثلت سے ناوا قفیت لازم آئے گی، جبیہا کہ گذرا ،اورسود کے باب میں مماثلت سے ناواقفیت حقیقةً کی بیشی ہونا ہے(۱)۔ انہوں نے کہا: تقسیم کرنا ہی عقد کا تقاضا ہے، جیسے شفعہ والی زمین اورایک تلوار کوایک ہزار کے عوض فروخت کرنے میں ، جب كەزمىن كى قېت ايك سواورتلواركى پچاس ہوكماس صورت ميں شفیع اس زمین کو دو تہائی قیمت میں لیتا ہے، اورا گرتقسیم نہ ہوتو ہیہ درست نه ہوگا(۲)۔

سکی نے کہا: تقسیم کوترک نہیں کیا جائے گا اگر جہ اس کے نتیجہ میں بیچ باطل ہوجائے،اس لئے کہ جب عقد کا ایک تقاضا ہے تواس یر محمول کیا جائے گا،خواہ اس کے نتیجہ میں عقد فاسد ہوجائے یا درست رہے، جیسے اگرایک درہم کی بیج دودرہم کے عوض کرے، اور چونکہ عقد کا تقاضاہے کہ سارے ثمن کا سارے ثمن سے مقابلہ کیا جائے تواسی پر محمول کیا جائے گا ،اگر حیاس کے نتیجہ میں عقد فاسد ہوجائے اور عقد کو صحیح قراردینے کے لئے اس کواس امریرمحمول نہیں کیا جائے گا کہ ایک در ہم ہبہ ہوا ور دوسراثمن <sup>(۳)</sup>۔

مالکیہنے صراحت کی ہے کہ اگر صرف میں ایک طرف سے سونا جاندی ہواور دوسری طرف سے انہی دونوں کے مثل ہوتو ناجائز ہے، انہوں نے کہا: ایک درہم ودینارکوایک دینارودرہم کے عوض بیجنا

- (۱) مغنی الحتاج ۲ مر۲۸ ، المغنی لابن قدامه ۴ مر۳۹–۱۳ پ
- (۲) سابقه دونوں مراجع، تکهلة المجموع للسبكي ۱۰ر۳۲۹، اس مين مجموعه دراہم ودنا نیر کومجموعه درا ہم و دنانیر کے عوض فروحت کرنے کا مسکله صراحناً لکھاہے، اس کے برخلاف شافعیہ کی دوسری کتابوں میں بیمسلہ صراحناً نہیں ملاء البتہ ہیہ (مدعجوہ) کے قاعدہ سے مجھ میں آتا ہے۔
  - (۳) تكملة المجموع ١٠ر٩٣٩\_

ناجائز ہے، کیوں کہ مماثلت موجوز نہیں، کیونکہ بیاحتال ہے کہ ایک کو دوسرے کے دینار کی رغبت ہواور وہ اس دینار کے مقابلہ میں اینا دیناراوراینے درہم کا کچھ حصدر کھتا ہو، اور اس کے درہم کا باقی حصہ، دوسرے کے درہم کے مقابلہ میں ہوجائے گا، انہوں نے کہا: مذہب کا قاعده: "سدالذرائع" ہے، لہذا موہوم اضافہ موجود کی طرح ہوگا ،اورسود کا وہم اس کے یقینی ہونے کی طرح ہے،لہذا بیہ جائز نہیں کہ نقترین میں سے کسی ایک کے ساتھ یا دونوں کے ساتھ دوسری نوع کی کوئی چزہو<sup>(1)</sup>۔

ام سا- امام زفر کے علاوہ حفیہ نے کہا: دودرہم اور ایک دینار کی سے ایک درہم اور دود بناروں کے عوض جائز ہے اور ہرجنس کوخلاف جنس کے مقابلیہ میں رکھا جائے گا،لہذا در حقیقت پیدوور ہم کی بیچ دودینار کے عوض اور ایک درہم کی بیچ ایک دینار کے عوض ہوگی ، اور پیدونوں الگا لگ جنسیں ہیں،ان دونوں میں مساوات کی شرط نہیں،لہذ اعقد

حفیہ نے اس عقد کے حجے ہونے کی تو جیہ میں کہا: جنس کوخلاف جنس کی طرف بھیرنے میں عقد کوشیح قرار دینا ہےاور ہم جنس کی طرف پھیرنے میں عقد کا فساد ہے اور شیح و فاسد کے درمیان کوئی مقابلہ نہیں،لہذا عقد کوصحت برمحمول کرنا اولی ہے، نیز اس لئے کہ عقد کا تقاضا ہے کہ مطلقاً مقابلہ ہو،اس میں کسی قید کا ذکر نہ ہو، نہ کل کا کل کے ساتھ شیوع کے طور پر مقابلہ ہو، نہ فرد کا ہم جنس یا خلاف جنس کے ساتھ مقابلہ ہو،لہذااطلاق پرعمل کےمحال ہونے کے وقت صحیح قرار دئيے گئے مقید پرمحمول کیا جائے گا<sup>(۲)</sup>۔

<sup>(</sup>۱) جواہرالا کلیل ۲ر ۱۰،الشرح الصغیر ۱۲۸ م-۴۹،الدسوقی ۱۲۹س-

<sup>(</sup>٢) الاختيار لتعليل المخيار للموصلي ٢/٠٠، فتح القدير مع الهدايه ٢/٣١٩ –٣٦٩، تبيين الحقائق للزيلعي تهر ١٣٨ – ١٣٩، البناييلي الهدابه للعيني ٧ / • • 2 اور اس کے بعد کے صفحات۔

"الہدایہ" میں ہے: جومقابلہ مطلق ہواس میں احتمال ہے کہ فرد
کامقابلہ فرد کے ساتھ ہو، جبیبا کہ جنس کے ساتھ جنس کے مقابلہ میں،
اور یہی اس عقد کوشیح قرار دینے کے لئے متعین طریقہ ہے، لہذا اس
کے تصرف کوشیح قرار دینے کی خاطراسی پراس کو محمول کیا جائے گا(ا)۔
موسلی نے اس کی توجیہ میں کہا: ان دونوں نے بظاہر باہم
ہمدردی کا قصد کیا ہے، لہذا ان دونوں کے مقصد کو بروئے کارلانے
اوران دونوں کی ضرورت کو پورا کرنے کے واسطے اسی پراس کو محمول کیا
جائے گا(۲)۔

۳-۱س مسئلہ کی نظیر میصورت ہے کہ اگر گیارہ درہم کودس درہم اور ایک دینار کے عوض فروخت کرتے و حفیہ کے نزدیک جائز ہے، دس درہم دس درہم کے عوض ہوں گے اور ایک دینار ایک درہم کے عوض ہوگا، اس لئے کہ دراہم میں نیچ کی شرط مما ثلت ہے جو یہاں بظاہر موجود ہے، کیوں کہ بائع کے حال سے بظاہر یہی معلوم ہوتا ہے کہ وہ اسی نوع کے مقابلہ کا ارادہ کرتا ہے، میصلاح (نیکی) پرمحمول کرنے کے لئے ہے، اور وہ فاسد کے بجائے جائز عقد کا اقدام کرنا ہے، لہذا درہم دینار کے عوض رہ جائے گا اور میہ بھی جائز ہے، کیونکہ دونوں کی جنس الگ الگ ہے اور دوجنسوں میں برابری کا اعتبار نہیں (۳)۔

### نوع پنجم: ذمه پریاذمه میں عقد صرف کرنا: اس نوع کے صرف کی چند صورتیں ہیں:

۲ سا- پہلی صورت: تم کسی آ دمی سے چند دراہم ایک دینار کے وض مجلس میں خریدو، چوتم اپنے بغل میں بیٹھے ہوئے ایک دوسرے آ دمی سے ایک دینار قرض لے لواور وہ عاقد اپنے بغل میں بیٹھے ہوئے

ایک آدمی سے دراہم قرض لے لے، پھرتم دیناراس کے حوالہ کر دواور دراہم پر قبضہ کرلو۔

حفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ عقد صرف صحیح ہے بشرطیکہ دونوں مجلس میں قبضہ کرلیں، اس لئے کہ مجلس میں قبضہ عقد کے وقت قبضہ کے قائم مقام ہے (۱)۔

اسی طرح ان کے نز دیک اس صورت میں بھی عقد صُر ف سیح ہے کہ ایک اپنے پاس موجود نقذ ادا کرے اور دوسرا قرض لے کرادا کرے(۲)

ما لکیہ نے کہا: اگر وہ دونوں قرض لیں تو عقد فاسد ہے، اس لئے کہ دونوں کے قرض لینے میں طوالت (تاخیر) کا گمان ہے جو باہمی قبضہ میں خلل انداز ہے، اوراگرایک قرض لے اوراس میں دیر لگ جائے تو بھی یہی حکم ہے، اوراگر دیر نہ لگے تو ابن قاسم کے نزدیک جائز ہے، لیکن اشہب نے اس کو نا جائز کہا، حطاب نے کہا: اس مسلہ کانام: '' ذمہ پر عقد صرف کرنا'' ہے (۳)۔

ک سا- دوسری صورت: ایک آدمی کا دوسرے کے ذمہ میں سونا ہواور دوسرے کے اس پر (مثلاً) دراہم ہوں اور دونوں اپنے اپنے ذمہ میں واجب کے بدلے میں ہیچ صرف کرلیں۔ اس مسلد کا نام: '' ذمہ میں عقد صرف کرنا''ہے۔

<sup>(</sup>۲) الاختيار ۲/۰۸\_

<sup>(</sup>٣) الهداييم فتح القدير والعنابية / ٢٤١ـ

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۲۳۵، مغنی الحتاج ۲ر۲۳-۲۵، المغنی لابن قدامه مرده - ۵۲-

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۱۳۵۸، مغنی الحتاج ، ۱۸ ۳۳–۲۵، المغنی لابن قدامه

<sup>(</sup>۳) مواہب الجليل للحطاب ۴۹/۴ • ۴۰،اوراس پرالمواق کا حاشیہ ۴/۴ • ۳۱ س

کی حدیث ہے: "نھی عن بیع الکالئ بالکالئ" (آپ الله الله کالئ " (آپ الله الله کالئ کی تشریح دین نے کالی کے عوض کالی کی بیع سے منع فرمایا ہے )، اس کی تشریح دین کے عوض دین کی بیع سے کی گئ ہے (۱)۔

۸ سا- حنفیہ نے کہا: جس پردس درہم دین ہواس کواس کے قرض خواہ کے ہاتھ ایک دینار کے عوض فروخت کرنا درست ہے، لہذا اگر کسی آ دمی کا دوسر بے پر دس درہم دین ہو، اور جس پر دس درہم ہیں وہ اپنے او پر واجب دس درہم کے عوض ایک دینار فروخت کرد بے اور دیناراس کے حوالہ کرد ہے تو جائز ہے، اور خود عقد سے دونوں دس کے درمیان مقاصہ (برابری سرابری) ہوجائے گا، الگ سے منظوری کی ضرورت نہیں۔

جواز کی وجہ یہ ہے کہ اس نے اس کا ثمن ایسے دراہم کو بنایا جن پر قبضہ کرنا یا قبضہ کے ذرایعہ متعین کرنا واجب نہیں، اس لئے کہ تعیین، ربایعنی ادھار کے سود سے بچنے کے لئے ہے، اور ساقط شدہ دین میں کوئی سوذہیں، سودتواس دین میں ہوتا ہے جس کے انجام میں خطرہ ہو<sup>(1)</sup>۔

اگرمدیون دینارکومطلق دس درہم کے عوض ییچے (یعنی اینے او پر دین) کے ذکر کے بغیر ییچے اور فروخت کرنے والا دینار خریدار کے سپر د کردے تو بید حنفیہ کے نز دیک استحساناً میچے ہے بشر طیکہ دونوں دس کا دس کے عوض مقاصہ کرنے پر متفق ہوں، قیاس کا تقاضا ہے کہ جائز نہ ہو، اور یہی امام زفر کا قول ہے، اس لئے کہ بدل صرف پر قبضہ کرنے سے قبل اس میں تصرف کرنا ہے، استحسان کی وجہ یہ ہے کہ با ہمی قبضہ کے سبب

بوریدی کار کرد یک می این می الفتارید مع الفتارید (۲) این عابدین ۲۲۲۸، الهداید مع الفتارید العنامید ۲۲۲۸، الزیلعی

پہلا عقد فنخ ہوجائے گا اور ایک دوسرا عقد صرف قرضه کی طرف منسوب ہوکر منعقد ہوجائے گا<sup>(1)</sup>۔

حفیہ نے صراحت کی ہے کہ اگر دونوں دین الگ الگ جنس کے ہوں یا دونوں کے اوصاف میں تفاوت ہو، یا دونوں مؤجل (میعادی) ہوں، یا ایک فوری طور پر واجب الأ داءاور دوسرا مؤجل (میعادی) ہو، یاایک غلہ (۲) اور دوسرا صحیح سالم ہوتو مقاصہ نہ ہوگا،الا یہ کہ دونوں مقاصہ کریں یعنی مقاصہ کرنے پر اتفاق کریں، جیسا کہ ابن عابدین نے ''الذخیرہ'' کے حوالہ سے نقل کیا ہے، اور اگرجنس الگ ہواور دونوں مقاصہ کریں، مثلاً: کسی کا دوسرے پر سودرہم ہواور مدیون کا اس پر سود ینار ہوتو دراہم دینار کی قیمت میں سے سوے عوض مقاصہ میں چلے جا کیں گے، اور دینار والے کے جو دینار رہ گئے وہ دراہم والے پر باقی رہیں گے، اور دینار والے کے جو دینار رہ گئے وہ دراہم والے پر باقی رہیں گے۔

9 سا ما لکیے نے اس موضوع کی تفصیل بیان کرتے ہوئے کہا: اگر دین کا دین کے عوض عقد صرف ہو اور دونوں دین دونوں پر مؤجل (میعادی) ہوں یعنی سی ایک کے دوسرے پرمؤجل (میعادی) دینر ہوں اور دوسرے کے اس پرایسے ہی دراہم ہوں، خواہ دونوں کی اجل (میعاد) ایک ہو یا الگ الگ، پھران دونوں کے واجب الأ داء ہونے سے قبل دونوں آ دمی آپس میں بیچ صرف کرلیں یعنی ہرایک دوسرے پرواجب اپنے دین کوسا قط کردے کہ دوسرااس پراپنے دین کوسا قط کردے کہ دوسرااس پراپنے دین کوسا قط کردے کہ دوسرااس پراپنے دین کوسا قط کردے گا تو ہے جائز نہیں ، اس لئے کہ بیدین کی بیچ کے قبیل موجل اور دوسرے کا واجب الاداء ہو، انبی نے عدم جواز کی وجہ مؤجل اور دوسرے کا واجب الاداء ہو، انبی نے عدم جواز کی وجہ

<sup>(</sup>۱) الروضه ۱۱۲۳، مغنی الحتاج ۱۲۵۲، المغنی لابن قدامه ۱۲۳،۵۳،۵۳،۵۳،۵۳، کشاف القناع ۱۲۰۰۳-۲۵۰

حدیث: ''نهی عن بیع الکالئی بالکالئی'' کی روایت بیهی (۲۹۰/۵ طبع دارالمعارف العثمانیه) نے کی ہے، اور ابن حجر نے بلوغ المرام (ص ۱۵۳ طبع عبدالمجید حنقی میں اس کوضعیف قرار دیاہے۔

<sup>(</sup>۱) سابقه مراجع۔

<sup>(</sup>۲) غله: وه در بهم یا دینار جوٹوٹے ہوئے ہوں ، دیکھئے: تبیین الحقائق ۴۸ ۱۳۹ س

<sup>(</sup>۳) ابن عابدین ۱۳۹۸–۲۳۹۰

<sup>(</sup>۴) جواهرالإ كليل ۱۷/۱۰-۱۱، بداية الجتهد ۲/۱۵/۱

بتاتے ہوئے کہا: نقد کے دین کے اجل (میعاد) میں حق تنہا مدیون کا ہے، قرض خواہ میعاد سے قبل دین کو مدیون کی رضا مندی کے بغیر نہیں لے سکتا، اورا گر دونوں کی طرف سے مؤجل ہوتو ہرایک نے اپنے او پر واجب دین کو اس شرط کے ساتھ خرید لیا کہ اس کی میعاد پوری ہونے سے قبل وہ اس کا مستحق نہ ہوگا، اس کے بعدوہ اپنی طرف سے اس کوا داکر ہے گا، اور اس صورت میں ہرایک کا قبضہ عقد صرف کے ذریعہ اپنی خریدی ہوئی چیز پر اجل کی مدت کے بقدر عقد سے مؤخر ہوگی کرنے ہوجائے گا، اور اگر کسی ایک کی طرف سے مؤجل ہوتو تا جیل کرنے والے مدیون نے اپنے او پر واجب دین کو اس شرط پر خرید لیا کہ وہ اس پر قبضہ کا مستحق نہیں ہوگا یہاں تک کہ اس کی اجل گذر جائے، پھر اس کو اپنی طرف سے اداکر ہے گا، اس صورت میں اس کا قبضہ اجل کی مدت کے بقدر اپنی طرف سے اداکر ہے گا، اس صورت میں اس کا قبضہ اجل کی مدت کے بقدر اپنی طرف سے اداکر ہے گا، اس صورت میں اس کا قبضہ اجل کی مدت کے بقدر اپنی طرف سے اداکر ہے گا، اس صورت میں اس کا قبضہ اجل کی مدت کے بقدر اپنی طرف سے اداکر ہے گا، اس صورت میں اس کا قبضہ اجل کی مدت کے بقدر اپنی طرف سے اداکر ہے گا، اس صورت میں اس کا قبضہ اجل کی مدت کے بقدر راپنی غیر صرف سے مؤخر ہوگیا (۱)۔

بیان کے نزدیک اس عقد صرف کا حکم ہے جوسونا و چاندی کی دو قتم کے دودین کے درمیان ہو، اس کی نظیر وہ ہے جوانہوں نے اس مقاصہ کے بارے میں کہا جوایک نوع وصنف کے دودین کے درمیان ہوتا ہے (۲)۔

مقاصہ کے احکام کی تفصیل اس کی اصطلاح میں ہے۔ • ۲۶ – تیسری صورت: نقدین میں سے کسی ایک کا دین دوسر نقد کے ذریعہ وصول کرنا، مثلاً: تمہارے کسی پر درا ہم ہوں اورتم اس سے دینار لے لویا اس پر دینارہوں اورتم اس سے درا ہم لے لو، اور بیالین دیناس دن کے خرخ کے حساب سے ہو۔

یہ حفیہ اور حنابلہ کے یہاں اور مذہب جدید میں شافعیہ کے یہاں جائز ہے بشرطیکہ بدل پر قبضہ کس میں ہو، اس لئے کہ حضرت

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ذمہ میں ثابت شمن کا بدل لینا جائز ہے(۲)\_

ابن قدامہ نے کہا: ذمہ میں جس کی ادائیگی کی جائے اگر وہ مؤجل (میعادی) ہوتوامام احمہ نے اس میں توقف کیا ہے۔

قاضی نے کہا: اس میں دواقوال کااحتمال ہے، ایک قول ہے کہ ممنوع ہے، بیدام مالک کا قول اورامام شافعی کامشہور قول ہے، اس کئے کہ ذمہ میں ثابت چیز پر قبضہ کا استحقاق نہیں ہوتا، لہذا قبضہ ان دونوں

<sup>(</sup>۱) جواہرالا کلیل ۲ر ۱۰–۱۱،الحطاب ۴ر ۱۰س،الشرح الصغیر ۱۳۰۰–۵۱۔

ر) جواهر الإكليل ٢٦٧٤- ٤٤، القوانين الفقهية / ٢٨٤، بداية الجتهد ٢/ ٢/ ١/ ١- ١/ ١

<sup>(</sup>۱) حدیث ابن عمر: ''إنبی أبیع الأبل بالبقیع ......'' کی روایت ابوداؤد (۱۵۱/۳ کم تحقیق عزیت عبید دعاس) نے کی ہے، اور بیہتی نے شعبہ سے نقل کیا ہے کہ انہوں نے اس کو حضرت ابن عمر پر موقوف ہونے کی وجہ سے معلول قرار دیا ہے، جبیبا کہ التخیص الحبیر لابن حجر (۲۲/۳ طبع شرکة الطباعة الفنیه) میں ہے۔

<sup>(</sup>۲) ابن عابدين ۲۲۴۲، حافية القليو بي ۲۲/۲۱۲، روضة الطالبين سر ۵۱۵، مغني الحتاج ۲۲۰ - ۷، لمغني لا بن قدامه ۶۲/۵–۵۵۔

میں سے ایک میں فی الفور ہوگا، اور فی الفور ادا ہونے والانمن کے حصہ کے حکم میں ہوگا، دوسرا قول ہے، کہ جائز ہے، بیامام ابوحنیفہ کا قول ہے، اس لئے کہ یہ ذمہ میں ثابت بمنز لہ مقبوضہ کے ہے تو گویا وہ مؤجل کو جلدا داکر نے پر راضی ہے، ابن قد امہ نے کہا : سے کہ جائز ہے بشرطیکہ اس کی ادائیگی اس دن کے نرخ سے کرے اور ذمہ میں ثابت کے مؤخر ہونے کی وجہ سے اداکر دہ میں اضافہ نہ کرے اور فرمہ میں ثابت کے مؤخر ہونے کی وجہ سے اداکر دہ میں اضافہ نہ کرے اور ا

نوع ششم: کھوٹے دراہم ودنانیر کی بیچ صرف کرنا: اسم - فی الجملہ فقہاء کا اتفاق ہے کہ کھوٹے دراہم ودنانیر کا اگررواج ہوتوعرف کے پیش نظران کے ذریعہ معاملہ کرنا جائز ہے ، لیکن اگران کی آپس میں بیچ صرف ہوتو فقہاء نے اس کی صورتوں اور اس کے احکام میں درج ذیل تفصیل بیان کی ہے:

حنفیہ نے کہا: جس میں سونا یا چاندی غالب ہوان کا حکم خالص سونے چاندی کا ہے، اس لئے کہ نقو دڑھالے جانے کی وجہ سے پچھ نہ پچھ کھوٹ سے خالی نہیں رہتے ، لہذا اس کے عوض خالص سونے چاندی کی تجے یاان کی ایک دوسرے کے عوض بچے وزن کے لحاظ سے برابر برابرہی جائز ہے۔

جس دینار و درہم پر کھوٹ غالب ہو، غالب کا اعتبار کرتے ہوئے وہ سامان تجارت کے حکم میں ہیں، لہذااس کوخالص کے عوض فروخت کرنا جائز ہے بشر طیکہ خالص اس سونا چاندی سے زیادہ ہوجو کھوٹ والے میں موجود سونا چاندی کی مقدار کے مثل خالص میں سے ہوجائے اور زائد کھوٹ کے عوض مقدار کے مثل خالص میں سے ہوجائے اور زائد کھوٹ کے عوض ہوجائے ، اسی طرح اس کی ہم جنس کے عوض ہی صرف وزن اور عدد میں کی بیشی کے ساتھ جنس کواس کے خلاف کی طرف پھیرتے ہوئے میں کہ بیشی کے ساتھ جنس کواس کے خلاف کی طرف پھیرتے ہوئے

جائز ہے لیخی دونوں میں سے ہرایک کی چاندی کو دوسرے کے کھوٹ کی طرف بھیر دیا جائے گا، لیکن اس میں علاحدگی سے قبل باہمی قبضہ کی شرط ہے، اس لئے کہ اس کے بچھ حصہ میں بیر بیچ صرف ہے کہ دونوں طرف سے سونا یا چاندی موجود ہے، اور بیہ قبضہ (کھوٹ میں بھی) شرط ہے، اس لئے کہ ضرر کے بغیراس کو سونے چاندی سے علاحدہ نہیں کیا جاسکتا ہے (ا)۔

اگرخالص سونا یا چاندی ، کھوٹ ملے ہوئے سونا یا چاندی کے برابر یااس سے کم ہو یااس کا علم ہی نہ ہوتو ہیج درست نہیں ، اس لئے کہ پہلی دوصور تول میں سود ہے ، اور تیسری صورت میں سود کا احمال ہے ، اور ربامیں شبہ کو حقیقت کا حکم ہوتا ہے۔

یقتم یعنی جس میں کھوٹ غالب ہواگراس کا رواج ہوتو متعین کرنے سے متعین نہیں ہوتی، اس لئے کہاس وقت وہ نمن ہے، کیونکہ عرف کے سبب وہ نمن ہوگئے، لہذا جب تک وہ اصطلاح (عرف) قائم رہے، نمنیت باطل نہ ہوگی، لیکن اگراس کا رواج نہ ہوتو متعین کرنے سے اس کی تعیین ہوجائے گی، جیسے سامان تجارت ، اس لئے کہاصل کے لحاظ سے میسامان تجارت ہے، محض اصطلاح (عرف) کے سبب نمن ہوگئے ہیں ، اور جب لوگ اس کے ذریعیہ معاملہ کرنا ترک کردیں تو وہ اپنی اصل کی طرف لوٹ آئیں گے (۲)۔

انہوں نے کہا: جس درہم و دینار میں کھوٹ غالب ہواوراس کا رواج ہوتو عرف پرعمل کرتے ہوئے وزن یا شارسے یا دونوں سے آپس میں بیچ کرنا اور قرض لینا جائز ہے، اور اگر کھوٹ اور چاندی یا سونا برابر برابر ہوں تو باہمی بیچ کرنے اور قرض لینے میں اس کا حکم اس درہم و دینار کا ہے جس میں غالب چاندی یا سونا ہو، لہذا ردی درہموں

<sup>(</sup>۱) المغنی لابن قدامہ ۱۸ م ۵۴ اور اس کے بعد کے صفحات ، نیز دیکھئے : سابقہ مراجع۔

<sup>(</sup>۱) الدر المختار مع حاشيه رد المحتار ۲۴۰، بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ۲۲۰۰۸-

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۴۸۰ ۲۴۰-۱۴۲۱،البدائع ۸/۰۲۲\_

کی طرح وزن کے بغیر جائز نہیں ، البتہ اگر ان دونوں کی طرف اشار ہ کر دیا جائے تو بیاس کی مقدارا وروصف کا بیان ہوگا۔

لیکن عقد صرف میں اس درہم ودینار کا حکم جس میں کھوٹ اور چاندی یا سونا دونوں برابر ہوں اس درہم ودینار کے حکم کی طرح ہے جس میں کھوٹ غالب ہو، چنانچہ ہم جنس کے عوض اس کی بچے جنس کو اس کے خلاف کی طرف پھیرتے ہوئے جائز ہے، یعنی دونوں میں جو کھوٹ ہے اس کو دوسرے کے اندر موجود چاندی کی طرف پھیر دیا جائے (۱)۔

ابن عابدین نے کہا: اس سے بظاہر (یہاں بھی) کی بیشی کا جواز معلوم ہوتا ہے، کین زیلعی نے الخانیہ 'کے حوالہ سے لکھا ہے کہ اگر آ دھا پیتل اور آ دھا چاندی ہوتو کی بیشی جائز نہیں ،اس سے بظاہر معلوم ہوتا ہے کہ ان کی مراد: اس کی ہم جنس کے عوض بیج کی صورت ہے، اس کی وجہ یہ ہے کہ اس کی چاندی جب مغلوب نہیں ہوئی تو اس کو گو یا یہ قرار دیا گیا کہ وہ بیج صرف کے حق میں احتیاطاً ساری چاندی ہے۔

۲ ۲۲ – ما لکیه کا مذہب ہے: کھوٹے نقو دجیسے دینارجس میں چاندی یا تانبا ہو یا دراہم جن میں تانبا ہوان کی نیع مراطلہ یا مبادلہ ان جیسے کھوٹے نقود کے عوض جائز ہے، حطاب نے کہا: اس سے بظاہر معلوم ہوتا ہے کہا گر دونوں کا کھوٹ برابر نہ ہوتو بھی جائز ہے، اور یہی ابن رشد کے کلام سے رائح قول رشد کے کلام سے رائح قول کے مطابق کھوٹے نقد کی نیع خالص نقد کے عوض جائز ہے۔

لیکن ابن رشد کے یہاں'' اظہر'' اس کے خلاف ہے یعنی کھوٹے نقد کی بیچ خالص نقد کے عوض ممنوع ہے، ابی نے اختلاف

ذکر کرنے کے بعد ' التوضیح'' کے حوالہ سے نقل کیا ہے: ان کا کلام صرف اس کھوٹے کے بارے میں ہے جس کا لوگوں میں رواج نہ ہو، اوران کے کلام سے سمجھ میں آتا ہے کہ کھوٹے نقذ کی بیچے اس کی خالص جنس کے عوض جائز ہے بشرطیکہ لوگوں میں اس کا رواج ہو(۱)۔

کھوٹے نقد کی بھے کے جواز کے لئے شرط ہے کہ کسی ایسے خف کے ہاتھ فروخت کیا جائے جواس کو تو ٹر کراس کا زیور بنائے گا یا اس کے ذریعہ دوسر کے ودھو کہ نہ دے گا، مثلاً: اپنی کسی آئندہ ضرورت کے لئے ذخیرہ کے طور پررکھے گا۔

کسی ایسے تخص کے ہاتھ اس کو بیچنا مکروہ ہے جس کے بارے میں اندیشہ ہو کہ وہ اس سے لوگوں کو دھو کہ دے گا، مثلاً صراف لوگ، اوراگر اس کوکسی ایسے تخص کے ہاتھ فروخت کردیاجائے جس کے بارے میں معلوم ہے کہ وہ دھو کہ دہی کرے گاتواس کی بیچ کوفنخ کردیا جائے گا اگروہ کھوٹا نقد موجود ہواور اس پر قدرت حاصل ہو، کین اگر کھوٹا نقذ فوت ہو چکا ہوتو بیچ فنخ نہ ہوگی (۲)۔

سام - شافعیہ نے کہا: وزن کی جانے والی چیز میں مخلوط کھوٹ مطلقاً ممنوع ہے تھوڑا ہو یا زیادہ ، اس لئے کہ وہ وزن میں ظاہر ہوگا اور برابری سے مانع ہوگا (<sup>۳)</sup>، لہذا خالص چاندی کھوٹ ملی ہوئی چاندی کے عوض یا کھوٹ ملی ہوئی چاندی کے عوض یا کھوٹ ملی ہوئی چاندی کے عوض فروخت نہیں کی جائے گی (<sup>۸)</sup> سبکی نے کہا: خالص چاندی کو کھوٹ ملی چاندی کو کھوٹ ملی چاندی کے وض فروخت کرنا جائز نہیں ، اگر چہ کھوٹ تھوڑا ہو ، خواہ یہ کھوٹ ایسی چیز ہوجس کی قیمت باقی ہویانہ ہو، اس سلسلہ میں اصحاب شافعی کے مابین کوئی اختلاف نہیں ، اس لئے کہا گر کھوٹ ان

<sup>(</sup>۱) سابقه دونوں مراجع ،تبیین الحقائق للربلعی ۱۳۱۳–۱۳۲۰، فتح القدیر مع الہدایہ ۲۷۴۷–۲۷۵۔

<sup>(</sup>۲) سابقه مراجع ـ

<sup>(1)</sup> مواہب الجلیل للحطاب ۴۸ ۳۳۵، جواہرالا کلیل ۱۹۷۲۔

<sup>(</sup>۲) جواہرالا کلیل ۱۲/۲،الشرح الصغیرمع حاشیة الصاوی ۱۵/۳۳–۲۹۔

<sup>(</sup>۳) تكملة المجموع للسبكي ١٠ر٣٩٨\_

<sup>(</sup>۴) المهذب ار ۲۸۱

چیزوں میں سے ہوجس کی قیمت باقی رہتی ہے تو خالص چاندی کو کھوٹی چاندی کے عوض فروخت کرنا چاندی کو چاندی اور دوسری چیز کے عوض فروخت کرنا ہے،اورین 'مدعجوہ'' والے مسله کی طرح ہوجائے گا۔

نیز اس کئے کہ چاندی ہی مقصود ہے اور یہ مجہول ہے ممتاز وعلا حدہ نہیں ،لہذا بیسونار کی مٹی اور پانی ملے ہوئے دودھ کی تیع کی طرح ہو گیا<sup>(۱)</sup>۔

اگر چاندی میں ایسا کھوٹ ہوجس کی کوئی قیمت نہیں تواس کئے ناجائز ہے کہ برابری معلوم نہیں ہے یا کمی بیشی موجود ہے، لہذااس کو خالص چاندی کے عوض یا اسی جیسی کھوٹی چاندی کے عوض بیچنا ناجائز ہے(۲)۔

سبی نے کھوٹی چاندی کے بارے میں صاحب'' التھ'' کے حوالہ سے کھھا ہے: اس کولینا اورا پنے پاس روکنا مکروہ ہے اگرلوگوں کے ہاتھوں میں موجود نقد خالص ہو، اس لئے کہ اس میں لوگوں کو دھوکہ دینا ہے، لیکن اگرجنس نقد ہی کھوٹی ہوتو کرا ہے نہیں۔

سبی نے کہا: رویانی نے (بھی) کھا ہے: اگر کھوٹ معمولی ہو،
ختم ہو چکا ہو، اس طور پر کہ چاندی کے سی حصہ کے حکم میں نہ ہوتو تیج کو
باطل قرار دینے میں اس کا کوئی اثر نہ ہوگا، اس لئے کہ اس کا وجود عدم
کی طرح ہے، اور یہ کہا گیا ہے کہ اگر چاندی میں کوئی دوسری دھات
ملی ہوئی نہ ہوتو اس پر شحیدلگانا محال ہے، میں کہتا ہوں: یہ صحیح ہے، مجھے
یہا طلاع ملی ہے کہ اس زمانہ (سبی کے زمانہ) میں بعض ملکوں نے
خالص چاندی کی ڈھلائی کی تو وہ بھٹ گئی، اس لئے اس میں ہرایک
ہزار درہم میں ایک مثقال سونے کی آ میزش کردی تو ٹھیک ہوگئی، کین
اتنی مقدار فروخت ہونے پرتراز ومیں اس کا کھوٹ ظاہر نہیں ہوتا (س)۔

جو پچھ چاندی کے بارے میں کھا گیاہے وہی حرف ہرف سونا کے بارے میں بھی ہوگا<sup>(۱)</sup>۔

سم سم – حنابلہ نے کھوٹے اثمان کی اس جیسے کھوٹے اثمان کے عوض بیج میں تفصیل کرتے ہوئے کہا کہ جس میں کھوٹ برابر ہو، اوراس کی مقدار مقد مقدار معلوم ہو، اس میں اور جس میں کھوٹ برابر نہ ہو یا اس کی مقدار معلوم نہ ہو، دونوں میں فرق ہے: پہلی صورت میں کھوٹے کی بیج اس کے مثل کے عوض جائز ہے اور دوسرے میں ناجائز ہے۔

بہوتی نے کہا: کھوٹے اٹمان کواگران کے علاوہ کے عوض لیعنی ہم جنس خالص اٹمان کے عوض بیچا جائے تو ناجائز ہے، اس لئے کہ کی بیشی معلوم ہے، اور اگر کھوٹا دینار یا درہم کھوٹے دینار یا درہم کے عوض بیچا جائے اور ٹمن اور مبیع کے کھوٹ میں فرق ہو، یا کھوٹ کی مقدار معلوم نہ ہوتو جائز نہیں ، اس لئے کہ مساوات کی ناوا تفیت کی بیشی کے معلوم ہونے کی طرح ہے۔

اگر دینار میں موجود سونے میں مساوات معلوم ہواور دونوں میں جو کھوٹ ہے اس کا مساوی ہونا معلوم ہوتو ایک کی بیجے دوسرے کے عوض جائز ہے،اس لئے کہ مقصود یعنی سونا اور غیر مقصود یعنی کھوٹ دونوں برابر ہیں،اوریہ 'مدعجوہ'' کے مسئلہ کے قبیل سے نہیں،اس لئے کہ کھوٹ مقصود نہیں تو گویا اس کی کوئی قیمت نہیں ، جیسے روٹی میں نمی (۲)

حنابلہ کے مذہب میں مشہوریہ ہے کہ نقود، عقود میں متعین کرنے سے متعین ہوجاتے ہیں، لہذا ملکیت ان کے اعیان ( ذوات ) میں ثابت ہوگی، لہذا اگر دوآ دمی آپس میں سونا کی چاندی کے عوض خرید و فروخت کریں، پھران میں سے ایک اپنے قبضہ میں آنے والی

<sup>(</sup>۱) تکملة المجمورع ار ۰۸ ۴ ۹ - ۴ ۰ ۹ ـ

<sup>(</sup>۲) تكهلة المجموع ۱۰ر۹۰ ۴،المهذ بار۲۸۱،مغنی الحماح ۲ر۷۱\_

<sup>(</sup>۳) تكملة المجموع للسبكي ۱۰رو ۲۰۹ –۱۱۸ س

<sup>(</sup>۱) حواله سابق۔

<sup>(</sup>۲) کشاف القناع ۱۲۱۳–۲۲۲ ـ

چیز میں کھوٹ پائے جوہیج کی جنس کے علاوہ سے ہو، مثلاً: درا ہم میں سیسہ یا تانبا پائے، یاان میں اس طرح کی کوئی چیز پائے تو عقد صرف باطل ہے، اس لئے کہ اس نے اس کے ہاتھ مقررہ چیز کے علاوہ فروخت کی۔

اگرعیب اس کی جنس سے ہو، مثلاً: چاندی کا سیاہ ہونا یا کھر درا ہونا یا اس کا ٹھپہ بادشاہ کے ٹھپہ کے علاوہ ہونا تو عقد صحیح ہے، البتہ خریدار کواختیار ہے، روک لے یا عقد کوفنخ کردے(۱)۔

### نوع ہفتم: فلوس (پیسے) کی بیچ صرف:

۵ ۲ - فلوس: تا بنے یا لوہے کے سکے جن کے ذریعہ معاملہ کیا جاتا ہوئے ہوئے ہوئے ہوئے ہوئے ہوئے ہیں (۲)۔

اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ فلوس کے عوض بیج جائز ہے، اس لئے کہ یہ متقوم معلوم اموال ہیں، لہذ ااگران فلوس کا چلن نہ ہوتوان کی تعیین واجب ہے، اس لئے کہ یہ سامان ہیں، اور اگران کا چلن ہوتو ان کی تعیین واجب نہیں، اس لئے کہ یہ سونا اور چاندی کی طرح اثمان ہیں (۳)۔

اگرچلن والےفلوس کی دراہم ودنانیر کے عوض ادھار نیچ صرف ہو یا فلوس کی فلوس کے عوض کی بیشی کے ساتھ نیچ صرف ہوتو اس کے بارے میں فقہاء کے یہاں اختلاف ہے،ان کے دونظریات ہیں:

### يهلانظرية:

۲۷ – شافعیه،امام محمر کےعلاوہ حنفیہاورمشہور تول میں حنابلہ کی رائے

- (۱) المغنی لابن قدامه ۱۸۸۴–۵۱۔
  - (۲) جواہرالا کلیل ۲/۱۲۔
- (۳) الدسوقي ۳٫۵۳ مغنی الحتاج ۲٫۷۱، شرح منتبی الارادات ۲٫۹۹۳ ـ

اوریکی'' الجامع'' میں قاضی کا قول اور ابن عقیل شیرازی اور صاحب '' المستوعب' وغیرہ کا قول ہے کہ جن پیپوں کے ذریعہ گن کر معاملہ کیاجا تا ہے ان میں سودنہیں ،اگر چیان کا چلن ہو، اس لئے کہوہ کیلی اور وزنی ہونے سے خارج ہوگئے اور اس کے بارے میں کوئی نص یا اجماع نہیں، جیسا کہ بہوتی نے کہا ہے (۱)، نیز اس لئے کہ سونے چاندی میں رباکی علت: وہ غالب شمنیت ہے جس کی تعبیر'' اثمان کی جوہریت' کے الفاظ سے (بھی) کی جاتی ہے، اور بیفلوس میں مفقود ہے، اگر چہوہ رائح ہوں، جیسا کہ شافعیہ نے کہا (۲)۔

شافعیہ نے فلوس کوسامان تجارت میں شارکیا ہے اگر چہان کا چلن ہو<sup>(۳)</sup>، حنفیہ کا نقطۂ نظریہ ہے کہ سود کی علت: قدر مع انجنس ہے، اور یہنس کے ایک ہونے کے ساتھ دونوں کا کیلی یا وزنی ہونا ہے، اور یہاں پرجنس کا ایک ہونا اگر چہموجود ہے تاہم'' قدر''موجود نہیں، اس لئے کہ فلوس کی بچھ شار کر کے ہوتی ہے (۲)۔ یہ اس صورت میں ہے کہ بچے ان کے اعیان (ذوات) کے عوض ہو۔

لہذا فلوس کی بیچ ایک دوسرے کے عوض کمی بیشی کے ساتھ جائز ہے، جبیبا کہ ایک انڈا کی بیچ دو انڈ ہے کے عوض اور ایک اخروٹ کی دو خیر یوں کے اخروٹ کی دو خیر یوں کے عوض بیچ جائز ہے ۔ اور اسی طرح کی دوسری چیزیں ، بشرطیکہ ہاتھ ہو<sup>(۵)</sup>۔

حنفیہ نے اس موضوع کی تفصیل کرتے ہوئے کہا: ایک پیسہ کی

- (۱) شرح منتبی الارادات ۲ر ۱۹۴، کشاف القناع ۳ر ۲۵۲، الفروع ۴۸/۸،۱
  - (۲) أسنى المطالب ۲۲٫۲ مغنى الحتاج ۲۵٫۲۵، الجمل سر۳۵٫۵
- (٣) أَسَى المطالب ٢٢/٢، القلبو بي مع شرح المنهاج ٥٢/٣، مغنى المحتاج ٢٨/٢.
  - (م) البدائع ٥/ ١٨٥\_
  - (۵) الهدايه مع الفتح ۲/ ۱۲۲، سابقه مراجع \_

بیج دو معین پییوں کے عوض امام ابوحنیفہ وامام ابو یوسف کے نزدیک جائز ہے، بشرطیکہ دونوں یا کوئی ایک دین نہ ہو، اس لئے کہ ان دونوں کے حق میں ثمنیت دونوں کے اسے ثمن مان لینے سے ثابت ہوتی ہے، کیونکہ دوسر کے کوان دونوں پر کوئی ولایت نہیں، لہذاان دونوں کے مان لینے سے ثمنیت ختم ہوجائے گی تو متعین کرنے سے تعین ہوجائے گی، اور جب ثمنیت ختم ہوجائے گی تو متعین کرنے سے تعین ہوجائیں گے، اور پھروزن والے نہیں ہوں گے۔ اس لئے کہ عددی ہونے کا عرف باقی ہے۔

امام محمد نے کہا: ناجائز ہے، اس لئے کہ ثمنیت سارے لوگوں کے مان لینے سے ثابت ہوتی ہے، لہذا ان دونوں کے مان لینے سے ثابت ہوگی، اور جب وہ ثمن باقی رہیں گے تومتعین نہوں گے، اور بیاس طرح ہوگیا، جیسے کہ دونوں غیر معین ہوں، جیسے ایک درہم کی دودراہم کے عوض ہیج<sup>(1)</sup>۔

ابن الہمام نے کہا: ہم جنس کے عوض پیسے کی بیچ کی چارصورتیں ہیں:

اول: ایک غیر معین پیسه کود وغیر معین پیسوں کے عوض فروخت کرنا ناجائز ہے، اس کئے کہ چلن والے فلوس بقینی طور پر ہم شل مساوی ہوتے ہیں ، کیوں کہ ان میں عمد گی کی قیمت کے ساقط ہونے پر لوگوں نے اصطلاح قائم کرلی ہے، اب ان میں سے ایک زائد، (معاوضہ سے خالی اور عقد میں مشروط ہوگا، اور یہی سود ہے۔

دوم: ایک معین پیسه کود وغیر معینه پیسول کے عوض فروخت کرنا، میر بھی نا جائز ہے، ورنہ فروخت کرنے والا معینه پیسه کوروک لے گا اوراس معینه پیسه کوایک دوسرے پیسے کے ساتھ اپنے قبضه میں لے لے گا،اس لئے کہ وہ دوسرے کے ذمہ میں دوفلوس کا مستحق ہے،اب بعینہ اس کا مال اس کے پاس لوٹ آئے گا اور دوسرا پیسہ عوض سے خالی

ره جائے گا۔

سوم: دومعینه پییول کوایک غیرمعینه پیسه کے عوض فروخت کرنا،

یہ بھی ناجائز ہے، اس لئے کہا گریہ جائز ہوتو خریداردو پییول پر قبضہ

کرے گا، اور اپنے او پر واجب کی جگہ ان دو پییول میں سے ایک اس

کے سپر دکرے گا، اور دوسرا پیسه زائد بلاعوض جوعقد کے سبب واجب
تھا رہ جائے گا، یہ اس صورت میں ہے جب کہ تمن پر قبضہ سے قبل مبیع

کے سپر دکرنے پر راضی ہوجائے۔

چہارم: ایک معین بیسہ کو دو معینہ پیسوں کے عوض فروخت کرنا جائز ہے،اس میں امام محمد کااختلاف ہے<sup>(۱)</sup>۔

### دوسرانظريية:

24-رائح قول کی روسے مالکیہ کا مذہب، حنابلہ کے یہاں ایک روایت جسے ابوالخطاب نے خلافیات کے موضوع پر اپنی کتاب میں قطعی کہا ہے، اور یہی حفیہ میں سے امام محمد کا قول ہے کہ پیسوں کی ایک دوسرے کے عوض کی بیشی کے ساتھ یا ادھار بیج یا پیسوں کی سونے یا چاندی کے عوض ادھار بیج نا جائز ہے (۲)۔

"المدون، میں ہے: اگر میں سونا یا چاندی کی انگوشی یا سونا کاڈلا پیسول کے عوض خریدوں اور قبضہ سے قبل ہم علاحدہ ہوجا ئیں تو آپ کی کیارائے ہے؟ انہوں نے کہا: ناجائز ہے، اس لئے کہ امام مالک نے فرمایا: ایک پیسے کی دو پیسوں کے عوض تھے ناجائز ہے اور پیسوں کوسونا یا چاندی یادیناروں کے عوض ادھار بیچناجائز نہیں (۳)۔

ابن وہب نے بھی بن سعیداور ربعہ کے متعلق نقل کیا ہے کہوہ

<sup>(</sup>۱) الهدايه مع الفتح ۲ ر ۱۹۲\_

<sup>(</sup>۱) فتح القدير مع الهدايية ١٦٢٧- ١٦٣١ ـ

<sup>(</sup>۲) المدونة الكبرى ۳٫۵۳–۹۹۶، فتح القدير مع الهداميه ۱۹۲۷–۱۹۳۰، تصحیحها ۸٫۴۸–۱۵۱۰ کشاف القناع ۴٫۲۵۲،الفروع وصحیحها ۸٫۴۸–۱۵۱۰

<sup>(</sup>m) المدونة ٣٩٥/٣٩٥ إ٣٩٠\_

دونوں حضرات پیپوں کو پیپوں کے عوض کمی بیشی کے ساتھ یا ادھار فروخت کرنے کو نالپند کرتے تھے، ان دونوں حضرات نے کہا: یہ دینارو درہم کے سکے کی طرح سکے ہوگئے (۱) بعض حضرات نے کراہت کو حرمت پرمجمول کیاہے (۲)۔

حفیہ نے امام محمد کے قول عدم جواز ہی کے حق میں یہ استدلال کیا ہے کہ فلوس ،ثمن ہیں ، لہذا ان کو ہم جنس کے عوض کی بیشی کے ساتھ فروخت کرنا ناجائز ہے، جیسے دراہم و دنا نیر کو، اوروصف کی دلالت اس چیز کانام ہے جس کے ذریعہ اعیان کی مالیت مقرر کی جاتی ہے اوراعیان کی مالیت بحس طرح دراہم و دنا نیر ہے متعین کی جاتی ہے، اسی طرح فلوس ہے بھی متعین کی جاتی ہے، اسی طرح فلوس ہے بھی متعین کی جاتی ہے، لہذا فلوس بثمن ہیں، اور ثمن (حفیہ کے نزدیک) متعین کرنے سے متعین نہیں ہوتا، لہذا اس میں تعیین ، عدم تعین کے درجہ میں ہوگی، اس لئے ایک بیسہ کی ہیج دومعین پیپوں کے وض جائز نہیں، جیسا کہ دوغیر معین پیپوں کے وض جائز نہیں، جیسا کہ دوغیر معین پیپوں کے وض خائز ہیں، جیسا کہ دوغیر معین پیپوں کے مقابلہ میں ناجائز ہے، نیز اس لئے کہ جب فلوس ،ثمن ہیں توایک کے مقابلہ میں عقد معاوضہ میں کوئی عوض نہ ہوگا، اور یہی سود کی تشریح ہے، جیسا کہ عقد معاوضہ میں کوئی عوض نہ ہوگا، اور یہی سود کی تشریح ہے، جیسا کہ کاسانی نے تحریر کیا ہے ("")۔

ابن تیمیہ نے کہا: اظہر بیہ کہ بیممنوع ہے،اس کئے کہ چان والے فلوس پراثمان کا حکم غالب ہے،اوران کولوگوں کے مال ودولت کا معیار قرار دیاجا تا ہے،اسی وجہ سے بادشاہ کے لئے مناسب ہے کہلوگوں کی خاطر پیسے ڈھالے جوان کے معاملات میں معتبر قیمت کے ہول،ان پرظلم نہ ہو<sup>(۲)</sup>۔

فلوس کے ذریعہ لین دین اوران کے احکام کی تفصیل اصطلاح: ''فلوس'' میں ہے(۱)۔

### بدل صرف مین کسی عیب یانقص کا ظاہر ہونا:

۸ ۲۰ - بنایا جاچکاہے کہ صُرف خیار شرط کو تبول نہیں کرتا، اس لئے کہ '' خیار'' ملکیت کے ثبوت یا اس کے مکمل ہونے سے مانع ہے، اور اس سے مشروط قبضہ میں خلل آئے گا۔

رہا خیار عیب تو یہ عقد کے کمل ہونے سے مانع نہیں ، لہذا عقد صرف میں خیار عیب ثابت ہوگا ، اس لئے کہ عیب سے سلامتی عاد تاً مطلوب ہوتی ہے، لہذا اس کا نہ ہونا'' خیار'' کو ثابت کرےگا، جیسا کہ بیوع کی دوسری اقسام میں ہے۔

اس موضوع پرفقہاء کے یہاں تفصیل ہے جس کوہم ذیل میں ذکر کررہ ہے ہیں:

حفیہ نے کہا: اگر بدل صرف ''عین'' ہواور اس کوعیب کے سبب لوٹا دے تو عقد فنخ ہوجائے گا، خواہ یہ لوٹا نامجلس میں ہو، یا علاحدگی کے بعد، اور بائع سے وہ چیز واپس لے گاجواس کو دیا ہے، اور اگر بدل صرف دین ہو، مثلاً: مقبوضہ دراہم کھوٹے یا غیر چلن والے پائے گئے یاان کو بعض تجارتوں میں چلن والا پایا اور بعض میں غیر رائح پایا (اور یہ تجارت میں عیب ہے) اور ان کو بحلس میں لوٹا دیا تو لوٹا نے پایا (اور یہ تجارت میں عیب ہے) اور ان کو بحلس میں لوٹا دیا تو لوٹا نے

<sup>(</sup>۱) حواله سابق۔

<sup>(</sup>۲) إرشادالسالك مع شرحه أسهل المدارك ۲ ر ۲۳۳ ـ

<sup>(</sup>٣) بدائع الصنائع ٥ / ١٨٥ \_

<sup>(</sup>۴) مجموعة فآوي ابن تيميه ۲۹۸/۲۹-۲۹۹

<sup>(</sup>۱) اوراق نقد بیر (کاغذی نوٹ) کے بارے میں منقد مین فقہاء نے بحث نہیں کی ہے، اس لئے کہ ان کے زمانہ میں ان کا وجود نہ تھا، اس مسئلہ پر کئی رسائل لکھے گئے ہیں ، جن میں شخ عبد اللہ بن سلیمان بن منچ کا رسالہ ' الورق المقدی' سب ہے جامع ہے، جس میں انہوں نے نوٹ کی تاریخ، اس کی حقیقت، پھر اس کی قیت اور اس کے حکم پر نقو دوا ثمان اور فلوس کے احکام کے بارے میں فقہاء کی تحریرات سے استنباط کرتے ہوئے بحث کی ہے، اور اس نتیجہ پر پنچے فتہاء کی تحریرات سے استنباط کرتے ہوئے بحث کی ہے، اور اس نتیجہ پر پنچے کہ نوٹ مستقل ثمن ہے، ربا اور صرف وغیرہ ہونے میں اس کا حکم سونے جاندی کے سکوں کا ہے (کمیٹی)۔

کے سبب عقد فتح ہوجائے گا، یہاں تک کہ اگران کی جگہ دوسرے دراہم لے لے توصرف نافذ ہو جائے گا۔

اگر علاحدگی کے بعد لوٹائے تو امام ابو حنیفہ اور امام زفر کے نزدیک صَرف باطل ہوجائے گا، اس لئے کہ قبضہ کے بغیر علاحدگ پائی گئی، امام ابو یوسف وامام محمد کے نزدیک اگر رد کی مجلس ہی میں ان کے بدلہ دوسرے دراہم لے لئوعقد صرف باطل نہیں ہوگا (۱)۔

اگر بعض میں عیب ظاہر ہو اور عیب دار کولوٹا دے تو لوٹائے ہوئے حصے میں عقد صرف ختم ہوجائے گا اور دوسرے حصہ میں باقی رہے گا، اس لئے کہ صرف اسی میں قبضہ ختم ہواہے (۲)۔

یمی بات مالکیہ نے دوسرے الفاظ میں تفصیل کے ساتھ لکھی ہے، چنانچے انہوں نے کہا:

اگردونوں میں سے ایک اپنے دراہم یا دنا نیر میں کوئی نقص یا کھوٹ پائے، یا چاندی یا سونے کے علاوہ مثلاً سیسہ یا تا نبا پائے تو اگر دونوں کی موجودگی میں ہو، دونوں علاحدہ نہ ہوئے ہوں، دیر نہ ہوئی ہوتو راضی ہونا جائز ہے، صرف صحح ہے، اور وہ نقص کے پورا کرنے اور کھوٹ اور سیسہ ملنے کی صورت میں اس کا بدل دینے کا مطالبہ کرے گا، اور جو گریز کرے اس کو اس پر مجبور کیا جائے گا اگردونوں طرف دراہم ودنا نیر غیر معین ہوں۔

اگرعلاحدگی کے بعد یا مجلس میں دیر ہونے کے بعدایسا ہواوروہ نقص کے بغیرراضی ہوجائے توصرف صحیح ہے،ورنہ توڑ دیا جائے گااور ہرایک اپنے ہاتھ سے نکلا ہوا مال لے لے گا<sup>(۳)</sup>۔

شافعیہ نے کہا: اگر صرف کسی عین (معین) پراس شرط کے

ساتھ ہو کہ یہ چاندی یا سونا ہے، اور دونوں میں کوئی ایک یا دونوں تا نبا فکے تو عقد باطل ہے، اس لئے کہ ظاہر ہو گیا کہ یہ وہ نہیں جس پر عقد ہوا، اور اگر بعض تا نبا نکلے یا کوئی اور چیز تو باقی ماندہ میں اس کے حصہ سے عقد درست ہے اور باقی کے مالک کو اختیار ہے کہ عقد کو نافذر کھے یا فنخ کر دے ، اور اگر سارا یا کچھ عیب دار نکلے تو اس کو اختیار ہوگا، لیکن اس کا بدل نہیں لے گا، اس لئے کہ عقد متعین پر ہوا ہے، لہذا اس کا حق کسی دوسرے میں نہیں ہوگا (۱)۔

اگر عقد صرف ذمہ میں واجب پر ہو، پھران میں سے ایک یا دونوں علاحدگی سے قبل تا نبا نکلے تو اس کا بدلہ لے گا، اور اگر علاحدگی کے بعد تا نبا نکلے تو عقد باطل ہوگا، اس کئے کہ باہمی قبضہ نہیں ہوا ، اور اگر سارا یا بعض عیب دار نکلے تو رد کی مجلس میں بدل لے گا اگر چہ عقد کی مجلس بدل جائے، یہ اس بنیاد پر ہے کہ ان حضرات کے نزدیک اثمان متعین کرنے سے متعین ہوجاتے ہیں (۲)۔ اس کی تفصیل اگلے فقرہ میں آئے گی۔

اسی طرح کی بات حنابلہ نے کھی ہے ، انہوں نے کہا: اگر عوضین میں سے کسی ایک کے بورے میں عیب نکلے تو اگر چہ خالف جنس سے تھوڑا ہو چیسے دراہم میں تا نبا اور سونے میں مس (پیتل) نکلے تو عقد باطل ہوگا ، اس لئے کہ اس نے اس کے ہاتھ غیر مقررہ چیز فروخت کی ہے ، اورا گرعیب اس کے بعض میں نکلے تو صرف اسی میں عقد باطل ہوگا (۳)۔ بیاس صورت میں ہے جب کہ صرف معین میں ہو، مثلاً کہے: میں نے ان دراہم کوان دیناروں کے عوض فروخت کیا اور دونوں کی طرف اشارہ کرے اور وہ دونوں کے عوض فروخت کیا اور دونوں کی طرف اشارہ کرے اور وہ دونوں

<sup>(</sup>۱) أسنى المطالب ۲ر۷۹،المهذ ب۱۷۹۸\_

<sup>(</sup>۲) سابقه مراجع به

<sup>(</sup>٣) کشاف القناع ١٦٤٨-٢٦٨، اور "من" ايك قتم كاپيتل ہے۔

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع للكاساني ٥/٢١٩-٢٢٠\_

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۱۳۲۸ (۲۳۱

<sup>(</sup>٣) الشرح الصغيرللدردير ٣/ ٥٨-٥٩، جوابرالإ كليل ٢/ ١٣\_

موجود ہوں اورعیب مبیع کی جنس کے خلاف کا ہو، جبیبا کہ ابن قدامہ نے کہا()۔

اگر عیب بیج کی جنس سے ہو، مثلاً: چاندی کا سیاہ یا کھر درا ہونا تو عقد کو فتح کر کے عقد کو فتح کر کے اور خریدار کو اختیار ہوگا کہ اس کوروک لے یا عقد کو فتح کر کے اسے واپس کردے، اس کو بدل نہیں ملے گا، اس لئے کہ عقد متعین پر ہوا ہے، اگر دوسرالے گا توخریدے ہوئے کے علاوہ کولے گا (۲)۔

اگر عقد غیر معین پر ہو، مثلاً کہے: میں نے تھارے ہاتھ ایک مصری دینار دس درہم کے عوض فروخت کیا توضیح ہے، لیکن مجلس میں ہاہمی قبضہ کے ذریعہ ان دونوں کی تعیین ضروری ہے، اوراگر دونوں قبضہ کرلیں پھرایک اپنے مقبوضہ نقد میں علاحدگی ہے قبل عیب پائے تو اسے حق ہے کہ بدل کا مطالبہ کرے، خواہ عیب اسی کی جنس کا ہو یا خلاف جنس کا ،اس لئے کہ عقد، مطلق پر ہوا ہے جس میں کوئی عیب نہیں، لہذا جس پر عقد ہوا ہے وہ اس کا مطالبہ کرسکتا ہے، اوراگر وہ خواہ عیب اس کی جنس سے ہوتو اس پر اس کے عیب کے ساتھ راضی ہو، اور عیب اس کی جنس سے ہوتو جائز ہے اوراگر وہ تا وان لینا چا ہے اور دونوں عوض ایک جنس کے ہوں تو نا جائز ہے اوراگر وہ تا وان لینا چا ہے اور دونوں عوض ایک جنس کے ہوں تو نا جائز ہے، اس لئے کہ اس کے نتیجہ میں الیی چیز میں کی بیشی لازم تو نا جائز ہے، اس لئے کہ اس کے نتیجہ میں الیی چیز میں کی جنس الگ الگ آگ

صرف میں متعین کرنے سے نقود کامتعین ہونا:

9 م - جمہور فقہاء مالکیہ اور شافعیہ کا مذہب اور حنابلہ کا رائج مذہب یہ ہے کہ درا ہم و دنانیر متعین کرنے سے متعین ہوجاتے ہیں، بایں معنی کہ ان دونوں نے جس کو متعین کیا ہے اس میں عقد کے سبب ملکیت

ثابت ہوجاتی ہے اوروہ اس میں عوض بننے کے لئے متعین ہوجاتا ہے، لہذا دوسر ےعوضوں کی طرح اس کو بدلنا ناجائز ہے، اوراگروہ غصب شدہ نکلے تو عقد باطل ہوجائے گا، یہ اس لئے کہ دراہم و دنا نیر عقد میں عوض ہیں، لہذا متعین کرنے سے یہ دوسر ے وضوں کی طرح متعین ہوجائیں گے، نیز اس لئے کہ عاقدین کے لئے متعین کرنے میں کوئی غرض ہوتی ہے، لہذا اس کا کوئی اثر ہونا ضروری ہے، اسی وجہ سے اگر متعین سونا متعین جا ندی کے بدلے خریدے، پھر ایک اپنی سے اگر متعین سونا متعین جا ندی کے بدلے خریدے، پھر ایک اپنی

حفیہ کا قول اسی طرح حنابلہ کے یہاں ایک روایت ہے کہ نقدی انتمان متعین کرنے سے متعین نہیں ہوتے، لیعنی صرف میں دونوں بدل تعیین کرنے سے متعین نہیں ہوتے ، لہذاا گردرا ہم کی خرید وفرون حد رینار کے عوض کریں تو دونوں کو اختیار ہے کہ عقد میں انہوں نے جس کی طرف اشارہ کیا تھا اس کوروک کرعلا حدگی سے قبل اس کا بدل ادا کریں۔

خرید کرده چیز میں اسی جنس کاعیب یائے تواس کواختیارہے کہاس کورد

کردے یا قبول کرے <sup>ہ</sup>لیکن بدل نہیں لے سکتا جسیا کہ گذرا<sup>(۱)</sup>۔

بیاس لئے کمن لغت میں ذمہ میں واجب ہونے والے کا نام ہے، جبیبا کہ فراء سے منقول ہے ، لہذا اشارہ کے ذریعہ تعیین کا وہ احتال نہیں رکھتا ،اسی وجہ سے صرف میں دراہم و دنانیر کو بلا اشارہ مطلق رکھنا جائز ہے۔

لہذاان کا نتادلہ کرنا جائز ہے، اورا گروہ غصب کر لئے جائیں توعقد باطل نہ ہوگا<sup>(۲)</sup>۔

<sup>(</sup>۱) المغنی ۱۹۸۷ م- ۸۸\_

<sup>(</sup>۲) حواله سابق۔

<sup>(</sup>۱) الشرح الصغير ۲۵۸، جوابرالإ كليل ۱۳/۵، موابب الجليل للحطاب ۲۷/۲۷، المبذب ۲۲۲۱، المغنى لابن قدامه ۵۰/۵۰، كشاف القناع ۲۷۰۰۰.

<sup>(</sup>۲) حاشیه ابن عابدین ۴۲۴۴، الفتاوی الهندیه ۳۲۱، فتح القدیر ۹۸/۸۶، المغنی لابن قدامه ۴۷۰۶

تراجم فقهاء جلد۲۲ میں آنے والے فقہاء کامخضر تعارف [سيراً علام النبلاء ١٥٥ / ٢٧٣ – ٢٤٩؛ تاريخ بغداد ٣٧ (١٨٩)؛ والأعلام ٢٧٢٧؛ جمحم المؤلفين ١١ / ٣٣٨]

> ابن بطال: میلی بن خلف ہیں: ان کے حالات جا ص۲۲۸ میں گذر چکے۔

ابن تيميه (تقى الدين): بياحمد بن عبدالحليم بين: ان كحالات جاص ٢٩مين گذر چكه ـ

> ا بن جزئ: بیر محمد بین: ان کے حالات جا ص۲۹میں گذر چکے۔

ابن الجوزی: بیرعبدالرحمٰن بن علی ہیں: ان کے حالات ج۲ص ۵۷۳ میں گذر چکے۔

ابن الحاجب: بيعثمان بن عمر ہيں: ان كے حالات جاص ٢٢٩ ميں گذر چكے۔

ا بن حبیب: بیعبدالملک بن حبیب ہیں: ان کے حالات جا ص ۴۳۰ میں گذر چکے۔

ابن حجر العسقلانی: بیاحمد بن علی ہیں: ان کے حالات ۲۶ ص ۵۷۸ میں گذر چکے۔

لهیتمی بیں: ابن حجرالمکی: بیاحمد بن حجرالیتمی بیں: ان کے حالات جا ص ۲۳۰ میں گذر چکے۔

## الف

الآمدی: میلی بن أبی علی بیں: ان کے حالات جاص ۲۲ میں گذر چکے۔

ابن أبی حازم: به عبدالعزیز بن ابی حازم ہیں: ان کے حالات ج۲ ص ۲۵ میں گذر چکے۔

ابن البی لیلی: پیرنمحد بن عبدالرحمٰن ہیں: ان کے حالات جاس ۴۲۸ میں گذر چکے۔

ابن الى نجىح: بيرعبدالله بن أبى نجىح بير: ان كے حالات جسما ص ١١ سيس گذر <u>ن</u>چك

ابن الأنباري (١٤٦-٢٨هـ)

یہ محمد بن القاسم بن محمد بن بشار بن الحسن بن بیان ہیں، کنیت ابو بکر اور ابن الا نباری ہے، محدث، مفسر، لغوی نحوی ہیں محمد بن جعفر تمہی نے کہا: ابن الا نباری سے بڑا حافظ اور کثیر العلم ہم نے کسی کو نہیں دیکھا۔

لبض تصانف: "عجائب علوم القرآن"، "غريب الحديث"، "كتاب الرد على من خالف مصحف عثمان" اور "المشكل في معانى القرآن".

ابن شبرمه: بیر عبدالله بن شبر مه بیں: ان کے حالات ۲۶ ص۵۷۱ میں گذر چکے۔

ابن الصلاح: بيعثمان بن عبد الرحمٰن بين: ان كے حالات ج اص ۴۳۴ ميں گذر چکے۔

ابن عابدین: به محمدامین بن عمر ہیں: ان کے حالات جا ص ۴۳۴ میں گذر چکے۔

ا بن عباس: بي عبدالله بن عباس ہيں: ان كے حالات ج اص ٣٣٣ ميں گذر چكے۔

ا بن عبد البر: یه یوسف بن عبد الله میں: ان کے حالات ۲۶ ص ۵۷۱ میں گذر چکے۔

ابن عبدالحكم: يەمجمە بن عبدالله بين: ان كے حالات جساص ۲۱۲ ميں گذر چكے۔

ابن عبدالسلام: بیرمحمد بن عبدالسلام ہیں: ان کےحالات جاص ۴۳۵ میں گذر چکے۔

ابن العربی: پیرمحمر بن عبدالله بیں: ان کے حالات جاص ۴۳۵ میں گذر چکے۔

ا بن عرفه: بیم ثمر بن عرفه میں: ان کے حالات جا ص۲۳۳ میں گذر چکے۔ ابن حکیم: بیرمحمہ بن اسعد ہیں: ان کے حالات ج۱۲ ص۲۷ میں گذر چکے۔

ابن خویز منداد: بیرمحمد بن احمد بیں: ان کے حالات ج۸ص۱۶ ۳۸میں گذر چکے۔

ابن رجب: بیر عبدالرحمٰن بن احمد ہیں: ان کے حالات جا ص ا ۴۳ میں گذر چکے۔

ابن رشد: به محمد بن احمد (الحبد) ہیں: ان کے حالات جا ص۳۳۲ میں گذر چکے۔

ابن الزركشي (؟-٣٣٧هـ)

سیاحمد بن الحن ہیں، ابن زرکتی کے نام سے مشہور ہیں، لقب شہاب الدین ہے، فقیہ ہیں، بعض علوم میں ماہر ہیں، انہوں نے مدرسہ حسامیہ میں درس دیا۔

لبخ*ض تصانيف:*''شرح الهداية''۔ ماريا

[الجواهرالمضيئه الر٦۴؛الفوائدالبهيه ص١٦؛ جمم المولفين الر١٩٢]

ابن السبکی: بیعبدالو ہاب بن علی ہیں: ان کے حالات جاص ۲۵ ۴ میں گذر چکے۔

ا بن شاس: به عبدالله بن محمد بین: ان کے حالات جا ص ۴۳۳ میں گذر چکے۔ ابن کشر: بیم محمد بن اساعیل ہیں: ان کے حالات جہم ص ۴۸ میں گذر چکے۔

ابن الماجشون: يه عبد الملك بن عبد العزيز بين: ان كے حالات جاص ۴۳۹ ميں گذر چكے۔

ابن مسعود: بیر عبدالله بن مسعود میں: ان کے حالات جا ص۷۷ میں گذر چکے۔

ابن المنذر: به محمد بن ابرا ہیم ہیں: ان کے حالات جا ص ۴ ۴۴ میں گذر چکے۔

ابن الہمام: میرمحمد بن عبدالواحد ہیں: ان کے حالات جاص ۴۲ میں گذر چکے۔

ابن الهندی: بیاحمد بن سعید ہیں: ان کے حالات ج اص .....میں گذر چکے۔

ابن وضّاح: بیرمحمد بن وضاح ہیں: ان کے حالات ج۱۲ ص۷۹ میں گذر چکے۔

ابن وہب: می عبداللہ بن وہب المالکی ہیں: ان کے حالات جاص ۴۴۴ میں گذر چکے۔

ابواسحاق الاسفرائيني: بيابرا ہيم بن محمد ہيں: ان كے حالات ج اس ۴۴ ميں گذر كيے۔ ابن عطیہ: بیرعبدالحق بن غالب ہیں: ان کے حالات ج۲ص۵۷۵ میں گذر چکے۔

ا بن عقیل: یعلی بن عقیل ہیں: ان کے حالات ج۲ص۵۷۸ میں گذر چکے۔

ابن علیہ: بیہ اساعیل بن ابرا ہیم ہیں: ان کے حالات ۲۶ ص۵۷۸ میں گذر چکے۔

ابن فرحون: بیابراہیم بن علی ہیں: ان کے حالات ج اص ۷۳۲ میں گذر چکے۔

ابن القاسم: بيعبدالرحمٰن بن القاسم الممالكي بين: ان كے حالات جا ص ٢٣٨ ميں گذر كچے۔

ابن القاسم: يومحمر بن قاسم ہيں: ان كے حالات ج اص ٣٣٨ ميں گذر چكے۔

ابن قدامه: بيعبدالله بن احمد بين: ان كے حالات جاس ۴۳۸ ميں گذر چكے۔

ابن قیم الجوزیه: بیرمحمد بن ابی بکر ہیں: ان کے حالات جماص ۴۳۸ میں گذر چکے۔

ابن کشر: بیاساعیل بن عمر ہیں: ان کے حالات ج کے ص ۲۳۳ میں گذر چکے۔

## ابوالبركات الحارثي (٨٦مه-٥٦٢هـ)

یدالخضر بن شبل بن عبدالله، ابوالبرکات،حارثی، دشقی، شافعی بین، فقیه، دشق کے خطیب، الغزالیه اور المجاہدیہ کے مدرس بین، کبار فقہاء میں سے بین، نور الدین نے ان کے واسطے ایک مدرسہ بنایا جس میں انہوں نے درس دیا۔ ان سے ابن عساکر نے استفادہ کیا، اور کہا: وہ حجے فتوی دینے والے تھے، حفظ وسیع تھا، روایت میں ثبت (مضبوط) سے، وہ مذہب کے عالم تھے، اصول واختلافات پر انہوں نے کلام کیا ہے، ابن الموازی سے حدیث شی۔

[طبقات الثافعيه للسبكي ١٨٣/٤ شذرات الذهب ٢٠٥٨٢؛ سيرأعلام النبلاء • ٢٠/٢٥٤؛ النجوم الزاهر ٥٥/٥٥]

## ابوبكارالحكم بن فروخ (؟-؟)

یا کی مین فروخ ہیں، کنیت ابوبکارغزال اور نسبت بصری ہے۔
انہوں نے ابوا کملئے بن اسامہ اور عکر مہسے روایت کیا، اور خودان سے
روایت حدیث کرنے والے: شعبہ، محمد بن سوار، جماد بن زید اور مسلم
بن ابراہیم ہیں۔ نسائی نے کہا: ثقہ ہیں۔ ابن حبان نے ان کا
ذکر ثقات میں کیا ہے، امام احمد نے کہا: صالح الحدیث ہیں۔
[تہذیب التہذیب ۲ سے ۲ کہا]

ابوبکرعبدالعزیز بن جعفر: ان کے حالات جاص ۴۴۳ میں گذر کیے۔

ابوثور: بیابرا ہیم بن خالد ہیں: ان کے حالات جا ص ۴۴۳ میں گذر چکے۔

ابوحنیفہ: بیالنعمان بن ثابت ہیں: ان کے حالات جا ص۴۴۴ میں گذر چکے۔

ابوالخطاب: بەيمحفوظ بن احمد بيں: ان كے حالات جاص ۴۴۴ ميں گذر چكے۔

ابوخیثمه (۱۲۰-۱۳۳ه)

یه زمیر بن حرب بن شداد بین، کنیت ابوخیثمه ہے، نسبت نسائی، بغدادی ہے، اپنے وقت کے محدث بغداد سے، اصلاً '' نسا' کے سے، کین بغداد میں مشہور ہوئے ۔ انہوں نے عبداللہ بن ادریس، ابن عینیہ اور ابن علیہ وغیرہ سے حدیث روایت کی، اور خودان سے بخاری مسلم، ابوداؤ داور ابن ماجہ وغیرہ نے روایت کی ہے۔ نسائی و ابن معین نے کہا: ثقہ بیں۔ ابو بکر خطیب نے کہا: ثقہ، شبت، اور حافظ حدیث ہے۔

بعض تصانیف: "کتاب العلم" ظاہریہ کے بارے میں ہے، امام مسلم نے ان سے بکثرت روایت لی ہے۔

[تهذیب التهذیب ۳۲۲۳؛ تاریخ بغداد ۴۸۲/۸؟؛ الأعلام ۷۵/۳]

> أبوالدرداء: بير عن ما لك بين: ان كے حالات جسم ٢٨ ميں گذر چكے۔

> أبوذر: بي جندب بن جناده ہيں: ان كے حالات ج٢ص ٥٨٢ ميں گذر چكے۔

خودان سے: خطیب،ابوعلی اہوازی،ابوطاہرحنائی اورفقیہ نصر

مقدسی وغیرہ نے حدیث روایت کی ہے۔

بعض تصانف: "الاستذكار" -

[تاریخ بغداد ۳۲۱/۲؛ طبقات الفقهاءرص ۱۲۸؛ سیر أعلام النبلاء ۵۲/۱۸]

> ابوقلابه: بيعبدالله بن زيد بين: ان كے حالات جا ص ۲ ۴ ميں گذر چكے۔

ابومسعودالبدری: به عقبه بن عمر و بیں: ان کے حالات ج ۳ ص ۲۵ میں گذر چکے۔

ابوموسی الاشعری: بیعبدالله بن قیس ہیں: ان کے حالات ج اص .....میں گذر چکے۔

ابو ہریرہ: بیرعبدالرحمٰن بن صخر ہیں: ان کے حالات ج اص ۲۹۴ میں گذر چکے۔

ابو بوسف: به یعقوب بن ابرا ہیم ہیں: ان کے حالات ج اص ۲۹ میں گذر چکے۔

لأ بى المالكى: يەمجمە بن خليفه بيں: ان كے حالات ج٨ص٣١٩ ميں گذر چكے۔

أَبِّى بن كعب: ان كے حالات جساس اسم ميں گذر چکے۔ أبوالزناد: بيعبدالله بن ذكوان بين:

ان کے حالات ج۵ ص۸۲ میں گذر چکے۔

ابوسعیدالاصطری: بیالحسن بن احمد میں: ان کےحالات جا ص۴۵۰ میں گذر چکے۔

ابوسعیدالخدری: بیسعد بن ما لک ہیں: ان کے حالات ج اس ۴۴۵ میں گذر چکے۔

ابوالعاليه: بيد فيع بن مهران ہيں: ان كے حالات ج٢ ص٧٩ ميں گذر <u>ڪي</u>۔

ابوعبدالله بن حامد: به الحسن بن حامد بن على بين: ان كے حالات ٢٥ ص ٥٧٣ ميں گذر چكے۔

ا بوعبید: بیالقاسم بن سلام ہیں: ان کے حالات ج اص ۴۵ میں گذر چکے۔

ابوالفرج الداري (؟ - ٨٩٧ه)

یه محمد بن عبد الواحد بن محمد بین، کنیت ابو الفرج اور نسبت داری، بغدادی، شافعی ہے، فقیہ تھے۔خطیب نے کہا: بیدایک ایسے فقیہ تھے جو ذہانت میں مشہور تھے اور فقہ وحساب میں مہارت رکھتے تھے۔ ابواسحاق نے '' الطبقات' میں کہا: وہ فقیہ، حساب داں، قادر الکلام شاعر تھے، میں نے ان سے زیادہ فصیح لہجہ والانہیں دیکھا۔ الکلام شاعر تھے، میں نے ان سے زیادہ فصیح لہجہ والانہیں دیکھا۔ انہوں نے ابوالحن دارقطنی، ابوعمر بن حیوبیا ور ابومحمد بن موتی سے حدیث شی ہے۔

انس بن ما لك:

ان کے مالات ج کا ص ۵۸۷ میں گذر چکے۔

الاً وزاعی: بیرعبدالرحمٰن بن عمرو ہیں: ان کے حالات ج اص ۴۵ میں گذر چکے۔ الأ ذرعي: پياحمه بن حمدان مين:

ان کے حالات ج اص ۴۸ میں گذر چکے۔

اسحاق بن را ہو ہے:

ان کے حالات جا ص ۴ مم میں گذر چکے۔

اسحاق بن منصور:

ان کے حالات جو ص ۱۴ سیں گذر چکے۔

اساعيل بن سعيد (?-?)

یہ اساعیل بن سعید بن عبد اللہ بن جبیر بن حیہ ، ثقفی جبیری ، بصری ہیں۔ انہوں نے اپنے والد سے روایت حدیث کی ، اورخودان سے بشر بن دام وغیرہ نے روایت کیا۔ تر مذی نے '' کتاب الجنائز'' میں ان کی ایک حدیث کی روایت کی ہے ، اور اس کو سیح قرار دیا ہے۔ ابن حبان نے ان کا ذکر ثقات میں کیا ہے۔ ابن حبان نے ان کا ذکر ثقات میں کیا ہے۔ [تہذیب التہذیب الر ۲۰۰۳]

الإ سنوى: يه عبدالرحيم بن الحن مين: ان كے حالات جسم ۴۷۲ ميں گذر چکے۔

اشهب: بیاشهب بن عبدالعزیز میں: ان کے حالات ج اص ۴۵ میں گذر چکے۔

امام الحرمين: يه عبد الملك بن عبد الله بيں: ان كے حالات ج ٣ص ٣٤٣ ميں گذر چكے۔

Y

البابرتی: پیرمحمد بین: ان کے حالات ج اص ۴۵ میں گذر چکے۔

الباجی: پیسلیمان بن خلف ہیں: ان کے حالات ج اص ۴۵ میں گذر چکے۔

ا بخاری: پیم محربن اساعیل ہیں: ان کے حالات جا ص۵۲ میں گذر چکے۔

بشربن الحارث (۱۵۰-۲۲۷ه)

یہ بشر بن الحارث بن علی بن عبد الرحمٰن ہیں، کنیت ابونصر اور نسبت مروزی ہے،' حافی'' کے نام سے مشہور ہیں۔ کہارصالحین میں ہیں، زہد وتقوی کے متعلق ان کے بہت سے واقعات ہیں، وہ ثقہ رواۃ حدیث میں سے تھے۔

مامون نے کہا: اس ضلع میں شخ بشر بن الحارث کے علاوہ کوئی

الیاندر ہاجس سے شرم آئے۔

[ تاریخ بغداد ۷/۷۲؛ طبقات بن سعد ۷/۴۴، البدایه

والنهايه ١٠ / ٢٩٧]

ث

الثوری: بیسفیان بن سعید ہیں: ان کے حالات جاص ۵۵ میں گذر چکے۔

3

جابر بن زید:

ان کے حالات ج ۲ ص ۵۹۰ میں گذر چکے۔

الجرجانی: میلی بن محمد ہیں: ان کے حالات جسم ص۵۴ میں گذر چکے۔

الجصاص: بیاحمد بن ملی ہیں: ان کے حالات جا ص۴۵۲ میں گذر چکے۔ البلقینی: بی ممر بن رسلان ہیں: ان کے حالات جا ص ۴۵ میں گذر چکے۔

البند نبجى: يەمجىر بن مهبة الله بين: ان كے حالات جسم ۲۷ ميں گذر چكے۔

البهو تی: پیمنصور بن یونس ہیں: ان کے حالات جاص ۴۵۴ میں گذر چکے۔

البويطى: يه يوسف بن يحيى مين: ان كے حالات ج ۱۵ ص ۳۲۸ ميں گذر <u>ڪ</u>ے۔

البیضاوی: بیرعبدالله بن عمر ہیں: ان کےحالات ج٠١ص٣٦٥ميں گذر ڪِچـ

**\*** 

تمیم الداری: پیمیم بن اوس ہیں: ان کے حالات ج ۳ص ۷۷ میں گذر چکے۔ الحطاب: يەمجىر بن محمد بن عبدالرحم<sup>ا</sup>ن ہیں: ان کے حالات جا ص ۵۹ م میں گذر چکے۔

کلیمی: بیرانحسین بن الحسن بین: ان کے حالات جا ص۲۶ میں گذر چکے۔

حماد بن افی سلیمان: ان کے حالات جماص ۲۰ میں گذر چکے۔

الحمو **ی:بیاحمد بن محمد بیں:** ان کے حالات ج٠١ص٣٦٧ میں گذر چکے۔

خ

الخرشی: می محمد بن عبدالله بین: ان کے حالات جا ص۲۰ میں گذر چکے۔

الخرقی: میمربن الحسین ہیں: ان کے حالات جاص ۲۰ ۲۰ میں گذر چکے۔

الخطا في: ية حمد بن محمد: ان كے حالات ج اص ۲۱ ميں گذر <u>ڪ</u>ے۔ 7

الحسن البصرى: بيدالحسن بن يسار مين: ان كے حالات ج اس ۴۵۸ ميں گذر <u>يك</u>۔

الحسيني (۸۱۸ – ۱۲۸ هـ)

یے جمزہ بن احمد بن علی بن محمد بن عباس ہیں، نسبت حسینی، دشقی، شافعی ہے، فقید، مورخ، حافظ سے، انہوں نے قرآن شریف اور ''التنبیہ''مع اس کی'' لقیحے''لا سنوی وغیرہ کتا ہیں زبانی یاد کی تھیں۔ انہوں نے ابن قاضی شہبہ سے علم فقہ حاصل کیا، وہ با کمال ، مختلف فنون کے ماہر اور متواضع سے، لطیف شخصیت اور حسن معاشرت کے ماہر اور متواضع سے، لطیف شخصیت اور حسن معاشرت کے ماہر اور محبت اور فضل وکرم والے شھے۔

لبعض تصانیف: "الإيضاح على تحرير التنبيه للنووى"، "بقايا الخبايا" ال مين انهول نے فقہ شافعی کے فروع مين زركشی کی كتاب" خبايا الزوايا" پراستدراك كياہے، اور "فضائل بيت المقدس"۔

[الضوء اللامع سرس١٦٣؛ إيضاح المكنون ٨٦/٢، مجم المؤلفين ١٨ر٤٤]

> الحصکفی: بیرتمرین ملی ہیں: ان کے حالات جا ص۵۹ میں گذر چکے۔

الرافعی (۱۲۳۳–۴۰ ۱۳۱۸)

بی عبدالغی بن احمد بن عبدالقادر ہیں،نسبت رافعی، بیساری، فاروقی ہے، قاضی تھے،فقہاء حنفیہ میں سے ہیں، شام کے شہرطرابلس میں پیدا ہوئے، وہیں تعلیم پائی،علماء دمشق سے حدیث کاعلم حاصل کیا، تین سال تک طرابلس کے مفتی ، پھریمن میں لواء'' تعز'' میں قاضی رہے۔

بعض تصانف: "تعليقات على حاشية ابن عابدين على الدر"، اور "شرح بديعية الصفى الحلي" [ايضاح المكنون الر٢٨٢؛ الأعلام ١٥٨/٣]

الرافعی: یه عبدالکریم بن محمد بیں: ان کے حالات جاص ۲۹۴ میں گذر چکے۔

ربیعة الرأی: بیربیعه بن فرّ وخ ہیں: ان کے حالات جاص ۲۲ میں گذر چکے۔

الرحبيانى: يەمصطفى بن سعد بىن: ان كے حالات ج٢ص ٥٩٦ ميں گذر چكے۔

الرملی: پیخیرالدین الرملی ہیں: ان کے حالات جاص ۲۶۲ میں گذر چکے۔

الرويانی: پيعبدالواحد بن اساعيل ہيں: ان كے حالات جاص ٢٦٥ ميں گذر <u>چك</u> الخلال: بيراحمه بن محمد بين:

ان کے حالات ج اص ۲۱ میں گذر چکے۔

خلیل: خلیل بن اسحاق ہیں: ان کے حالات جا ص ۲۲ ۴ میں گذر چکے۔

•

الدردير: بياحمد بن محمد ہيں: ان كے حالات جاص ٦٣ ٣ ميں گذر <u> يك</u> ـ

الدسوقى: يەمجىر بن احمد الدسوقى بين: ان كے حالات جا ص ٦٣ ٣ ميں گذر چكے۔

J

الراغب: بیالحسین بن محمد ہیں: ان کے حالات ج۲ ص۸۵ میں گذر چکے۔ س

سالم بن عبدالله:

ان کے حالات ج ۲ ص ۵۹۸ میں گذر چکے۔

السبكى: ييلى بن عبدالكافي بين:

ان کے حالات ج اص ۲۸ میں گذر چکے۔

سحنون: په عبدالسلام بن سعید ہیں:

ان کے حالات ۲۶ ص۵۹۸ میں گذر چکے۔

السدى: پياساعيل بن عبدالرحمٰن ہيں:

ان کے حالات ج۲ص۵۹۹ میں گذر چکے۔

سعد بن ابي وقاص:

ان کے حالات جاس ۲۸ میں گذر چکے۔

سعيربن جبير:

ان کے حالات جا ص ۲۹ میں گذر چکے۔

سعيد بن المسيب:

ان کے حالات جاس ۲۹ میں گذر کیے۔

<u>,</u>

الزرقانى: يەعبدالباقى بن يوسف بىن:

ان کے حالات ج اص ۲۶ میں گذر چکے۔

الزركشى: يەمجربن بهادر بين:

ان کے حالات ج۲ص ۵۹۷ میں گذر چکے۔

زفر: بيزفر بن الهذيل بين:

ان کے حالات ج اص ۲۶ میں گذر چکے۔

الزمخشرى: ميمحمود بن عمرين:

ان کے حالات ج۲ص۲۸۶ میں گذر چکے۔

الزهرى: يەمجر بن مسلم بين:

ان کے حالات جا ص ۲۷ میں گذر چکے۔

زيربن ثابت:

ان کے حالات جا ص ۲۷ میں گذر چکے۔

الزيلعي:

ان کے حالات ج اص ۲۷ میں گذر چکے۔

سليمان بن سيار:

ان کے حالات ج ۱۴ ص ۳۲۲ میں گذر چکے۔

السيوطى: يه عبدالرحمٰن بن ابى بكر ہيں: ان كے حالات جا ص ٢٩ م ميں گذر چكے۔

ش

الشافعی: میرمحمد بن ادریس ہیں: ان کے حالات جا ص ۲۵میں گذر <u>سکے</u>۔

الشَّهر الملِّسى: يعلى بن على بين: ان كے حالات جا ص ٢٥٠ ميں گذر <u>ح</u>کے۔

الشربینی: پیم محمد بنان: ان کے حالات جا ص۲۵ میں گذر <u>یکے</u>۔

الشعبی: بیمامر بن شراحیل ہیں: ان کے حالات جا ص ۷۲ میں گذر چکے۔

الشهاب الخفاجي (٩٧٩-٩٢٠ه) پياحمد بن محمد بن عمر بين، كنيت ابوالعباس اورنسبت خفاجي،

مصری، حنقی ہے، قاضی القصاق، ادب ولغت میں کثیر تصانیف والے تھے، اور اپنے دور کے رئیس المولفین وراُس المصنفین تھے۔

بعض تصانف: "نسيم الرياض فى شرح شفاء القاضى عياض"، "عناية القاضى وكفاية الراضى" جو "تفسير البيضاوي" پرماشيه ب، اور "شفاء العليل فيما في كلام العرب من الدخيل".

[خلاصة الأثرار اسه: الأعلام ار ٢٢٥-٢٢٨؛ مجم المؤلفين ١٣٨٨]

> الشيخ عليش: بيرممد بن احمد بين: ان كے حالات ٢٥ ص٢٠٠ ميں گذر چکے۔

الشیر ازی: بیابراهیم بن علی میں: ان کے حالات ج۲ص ۲۰۲ میں گذر چکے۔

شیخین:

اس لفظ سے مراد کی وضاحت ج اص ۷۲ میں گذر چکی۔

ص

الصاو**ی: بیاحمد بن محمد بین:** ان کے حالات جا ص ۲۷۲ میں گذر چکے۔

صاحب البدائع: بيا بوبكر بن مسعود ہيں: ان كے حالات جاص ۴۸۶ ميں گذر چكے۔

صاحب تخفة المحتاج: بيه احمد بن حجراً بيثمي بين: ان كے حالات جا ص ۳۰ ميں گذر كيے۔

صاحب العنايه: بيرمحمد بن محمد بن محمود البابر تي مين: ان كے حالات جا ص ۵ ميں گذر كيے۔

صاحب فتح القدير: يه محمد بن عبدالواحد مين: ان كے حالات ج اص ۲۲ ميں گذر كيے۔

صاحب نہایۃ الحمّاج: بیرمحمد بن احمد ہیں: ان کے حالات جا ص۲۹۵ میں گذر چکے۔

صاحب النهر: بي عمر بن ابرا بيم بن نجيم بين: ان كے حالات جاص ۲۸ ميں گذر چكے۔

صاحب الهداية: يعلى بن اني بكر المرغيناني بين: ان كے حالات ج اس ۴۹۲ ميں گذر چکے۔

صاحبين:

اس لفظ سے مراد کی وضاحت ج اص ۷۳ ہمیں گذر چکی۔

ض

الضحّاك: بيالضحاك بن مخلد ہيں: ان كے مالات ج١٦ ص٣٢٣ ميں گذر چكے۔

کھ

طاؤس بن کیسان: ان کےحالات جاص ۴۷۴ میں گذر چکے۔

الطحاوی: بیاحمد بن محمد ہیں: ان کے حالات جا ص ۲۷ میں گذر چکے۔ تراجم فقهاء

عائشه

[طبقات الشافعيهر ص ٤٠٠، مجم الموفين ٢٠٤٥؛ بدية العارفين ار٥٩٩؛ إيضاح المكنون ٢٠٢٠؟ الأعلام ١٢٠/٢]

> عبدالله بن احمد بن حنبل: ان کے حالات جساص ۴۹ میں گذر چکے۔

عثمان البتّی: بیعثمان بن مسلم ہیں: ان کے حالات ج ۱۷ ص ۳۸۰ میں گذر چکے۔

عثمان بن عفان: ان کے حالات ج اس ۷۷ میں گذر چکے۔

العدوى: يىلى بن احمد الممالكي بين: ان كے حالات ج اص ۲۷ ميں گذر چكے۔

علی بن ابی طالب: ان کے حالات ج اص ۲۵ میں گذر چکے۔

عطاء بن اسلم: ان کےحالات جا ص ۲۷ میں گذر چکے۔

عمران بن حصین: ان کےحالات جاس ۲۸۰ میں گذر چکے۔

عمر بن الخطاب: ان کے حالات ج اص ۲۵ میں گذر چکے۔ ع

عا ئشە:

ان کے حالات ج اص ۷۵م میں گذر چکے۔

عبدالرحمل بن القاسم (؟-١٢١٥)

بیعبدالرحمٰن بن القاسم بن محمد بن ابی بکر الصدیق ہیں، کنیت ابومحر، نسبت تیمی، قریثی ہے، علم وفقہ، دیانت، حفظ حدیث واتقان حدیث میں اہل مدینہ کے سرداروں میں تھے۔

انہوں نے اپنے والد، نیز ابن المسیب، عبداللہ بن عبداللہ بن عبداللہ بن عبداللہ بن عبداللہ بن عبداللہ بن عمراورسالم بن عبداللہ وغیرہ سے حدیث روایت کی ،اورخودان سے زہری، ہشام بن عروہ اور بحی بن سعیدالانصاری وغیرہ نے روایت حدیث کی۔

عجل، ابوحاتم اورنسائی نے کہا: ثقه ہیں۔ [تہذیب التہذیب ۲۸ ۲۵۳؛ الأعلام ۹۷/۹]۔

عبدالرحيم القشيري ( ؟-١٥هـ)

بیعبد الرحیم بن عبد الکریم بن موازن بین، کنیت ابو نصر اور نسبت قشیری، شافعی ہے، فقیہ اصولی ،مفسر، ادبیب، صاحب نثر ونظم اور حساب دال تھے۔

بعض تصانیف: "الموضح" فروع فقه شافعی میں، اور "تفسیر القرآن" -

عمر بن عبدالعزيز:

ان کے حالات جاس ۸۰ میں گذر چکے۔

عمروبن حزم:

ان کے حالات جہاص ۲۸ سیں گذر کیے۔

عمروبن الشريد:

ان کے حالات ج ۱۵ ص ۹ ۳۳ میں گذر چکے۔

عمروبن العاص:

ان کے حالات ج۲ ص۹۹ میں گذر چکے۔

العنبرى: ييعبيدالله بن الحسن بين:

ان کے حالات ۲۶ ص ۲۰۸ میں گذر کیے۔

الغزالي: يهجمه بن محمه بين: ان کے حالات ج اص ۸۱ میں گذر چکے۔

الفتوحى: يەمجمە بن احمد ہیں: ان کے حالات جسم ۲۹۴ میں گذر کیے۔

فضاله بن عبيد:

ان کے حالات ج ۱۲ ص ۹۲ سیس گذر چکے۔

قاضى ابوبكر بن الطيب: محمد بن الطيب بين: ان کے حالات ج اص ۵۲ میں گذر چکے۔

قاضى ابوالطيب: بيرطامر بن عبدالله مين: ان کے حالات ج۲ ص۷۸ میں گذر کیے۔

قاضى الجماعة (١٣٥–٩٩٢هـ) بياحد بن عبدالرحمن بن محمد بن سعد بن حريث مين، كنيت الوالعباس

القليو بي: بياحمه بن احمد بين:

ان کے حالات ج اص ۸۵ میں گذر چکے۔

محدث تھے، فقہ کے مسائل کو یادر کھنے والے ، اصول فقہ سے واقف ، الا اوائل کے بہت سے علوم میں ماہر تھے، نیز ذبین ، بڑے ذکی تھے۔

اوائل کے بہت سے علوم میں ماہر تھے، نیز ذبین ، بڑے ذکی تھے۔

العمل تصانیف: ''المشرق فی اصلاح المنطق''، ''تنزیه
القرآن عما لایلیق بالبیان''۔
معمل ال

[الديباج رص ٧٧- ٨٨ ؛ بغية الوعاة ر ١٣٩ ؛ مجم المؤلفين ١/٢٦٨]

اور نسبت کنمی، جیانی ، قرطبی ہے ، قاری ، تجوید کے ماہر اور کثیر الروابیہ

الکاسانی: پیابوبکر بن مسعود ہیں: ان کے حالات جا ص۸۶ میں گذر چکے۔

الكرخى: يەعبىداللە بن الحسن بېيں: ان كے حالات جاص ۸۹ ميں گذر چكے۔ قاضی حسین: بیه حسین بن محمد بیں: ان کے حالات ۲۶ ص ۱۱۰ میں گذر چکے۔

قاضى عبدالو ہاب: يەعبدالو ہاب بن على بين: ان كے حالات جسم ۴۹۵ ميں گذر كيے۔

قاضی خان: بی<sup>حس</sup>ن بن منصور ہیں: ان کے حالات جا ص ۴۸۴ میں گذر <u>چک</u>ے۔

قاره بن رعامه:

ان کے حالات ج اص ۸۸ میں گذر چکے۔

القرافی: بیاحمد بن ادریس ہیں: ان کے حالات جا ص ۴۸۴ میں گذر چکے۔

القرطبی: پیمگر بن احمد ہیں: ان کے حالات ۲۵ ص۲۱۰ میں گذر چکے۔

الليث بن سعد:

ان کے حالات ج اس ۸۸ م میں گذر چکے۔

## مطرف بن عبدالرحمٰن: ان کے حالات ج۲ص ۲۱۵ میں گذر چکے۔

المغير ة بن شعبه: ان كے حالات ٢٥ ص٢١٦ ميں گذر <u>ڪي</u>۔

المغيرة بن عبدالرحمٰن (؟-٥٠١هـ)

بیمغیره بن عبدالرحل بن الحارث بن ہشام بن المغیر ه بیں،
کنیت ابو ہاشم اور نسبت مدنی ہے۔انہوں نے اپنے والد، نیز ہشام
بن عروه اور عبداللہ بن سعید وغیره سے روایت حدیث کی ہے، اور خود
الن سے ان کے لڑکے عیاش، نیز محرز بن سلمہ مدنی اور لیقوب بن محمد
ز ہری وغیرہ نے روایت حدیث کی ہے۔ یعقوب بن شیبہ نے کہا:
فقہاء مدینہ میں ہیں، وہاں کے لوگوں کو نقوی دیتے تھے۔زبیر بن بکار
نے کہا: فقیہ تھے۔ابن حبان نے ان کا ذکر ثقات میں کیا ہے۔
[تہذیب التہذیب ۱ ۲۱۴ ؛ شذرات الذہب ار ۱۳۰۰]

الموصلی: بیرعبدالله بن محمود ہیں: ان کے حالات ۲۶ س ۲۱۷ میں گذر چکے۔ ما لک: بیرما لک بن انس میں: ان کےحالات جاص ۴۸۹ میں گذر چکے۔

الماوردی: پیلی بن محمد ہیں: ان کے حالات جا ص۹۰ میں گذر چکے۔

الهتولی: پیرعبدالرحمٰن بن مامون ہیں: ان کے حالات ۲۶ ص ۲۱۲ میں گذر چکے۔

مجامد بن جبر:

ان کے حالات ج اس ۹۰ میں گذر چکے۔

محد بن الحسن الشبياني:

ان کے حالات ج اص ۹۱ میں گذر چکے۔

المرغینانی: بیلی بن ابی بکر ہیں: ان کے حالات ج اص ۴۹۲ میں گذر چکے۔

المز نی: بیاساعیل بن بحی المز نی ہیں: ان کے حالات جاص ۴۹۲ میں گذر چکے۔ کی

یحیی بن سعیدالاً نصاری: ان کے حالات ج اص ۴۹۲ میں گذر چکے۔ ك

النفر اوی: پیرعبدالله بن عبدالرحمٰن ہیں: ان کے حالات جاص ۲۲ میں گذر چکے۔

النووى: يەلىخى بن شرف بىي: ان كے حالات جاص ۹۵ مىں گذر چكے۔