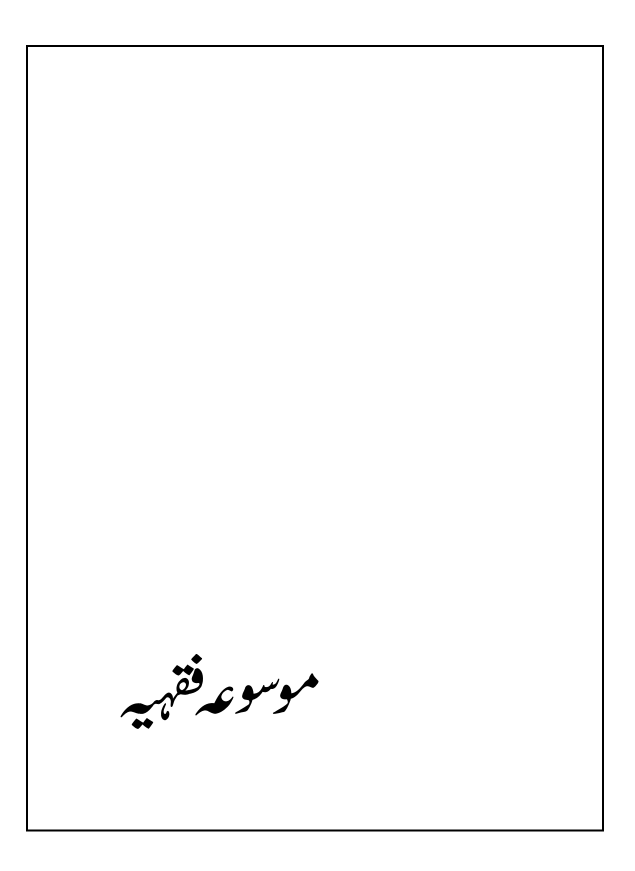


C جمله حقوق تجق وزارت اوقاف واسلامی امورکویت محفوظ میں یوسٹ بکس نمبر بیلا، وزارت اوقاف واسلامی امور، کویت اردوترجمه اسلامك فقداكيرمي (اندْيا) 161-F ، جوگابائی ، پوسٹ بکس 9746 ، جا معد نگر ، نٹی دہلی -110025 فون:91-11-26981779 Website: http/www.ifa-india.org Email: fiqhacademy@gmail.com



بيني للوالج بزال جين م هُوَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُوُنَ لِيَنْفِرُوا كَافَّةً
 فَلَوُلاَ نَفَرَ مِنُ كُلِّ فِرُقَةٍ مِّنْهُمُ طَائِفَةٌ لِّيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّيْنِ وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمُ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمُ لَعَلَّهُمُ يَحْذَرُونَ ﴾ (سورهٔ توبه / ۱۲۲) '' اور مومنوں کو نہ چاہئے کہ ( آئندہ ) سب کے سب نکل کھڑے ہوں ، یہ کیوں نہ ہو کہ ہرگروہ میں سے ایک حصہ نکل کھڑا ہوا کرے، تا کہ ( یہ باقی لوگ ) دین کی سمجھ بوجھ حاصل کرتے رہیں اور تا کہ بیداینی قوم والوں کو جب وہ ان کے پاس واپس آجائیں ڈراتے رہیں،عجب کیا کہ وہ مختاط رہیں!''۔ "من يرد الله به خيرًا يفقهه في الدين" (بخارى دمسلم) · اللد تعالى جس ك ساتھ خير كاارادہ كرتا ہے اسے دین کی سمجھ عطافر مادیتا ہے'۔

|           | فهرست موسوعه فقهيه                |       |
|-----------|-----------------------------------|-------|
| صفحه      | جلد – ۲۷<br>عنوان                 | فقره  |
| r0-rr     | صرورة                             | r~-1  |
| ٣٣        | تعريف                             | 1     |
| ٣٣        | اجماليحكم                         | ۲     |
| ۳۳        | اول:صرورت کا فرض حج میں نائب ہونا | ٣     |
| ٣٥        | دوم: حج صرورت میں اجرت کاحکم      | ۴     |
| r m-m y   | صرتكح                             | r I-1 |
| ٣٦        | تعريف                             | 1     |
| ٣٦        | متعلقه الفاظ : كنابيه تعريض       | ۳-۲   |
| ٣٧        | صريح كاماخذ ومنشا                 | ۴     |
| ٣٧        | صريح سيمتعلق فقهبي قواعد          | 1+-0  |
| ۴ ۰       | ابواب فقنه ميں صربح               | 11    |
| ۴ *       | الف-بيع                           | 11    |
| ۴ م       | ب-وقف                             | ١٣    |
| ا ۲۰      | <u>ن</u> - بنه.                   | 11    |
| ا ۲۰      | د-خطبه                            | ۱۵    |
| ٢٢        | ه-نکاح                            | M     |
| ٢٢        | و-خلع                             | 12    |
| ٢٢        | ز-طلاق                            | 1     |
| <b>~~</b> | ح -ظہار                           | 19    |
| ۲ ۲       | ط-قذف                             | ۲۰    |

| صفحه       | عنوان                                         | فقره              |
|------------|-----------------------------------------------|-------------------|
| <b>م</b> م | ک-نذر                                         | ۲۱                |
| <u>۲</u> ۲ | صعيد                                          |                   |
|            | د يکھئے: تيمم                                 |                   |
| r2-r0      | صغائر                                         | ۱ – ۲             |
| ۳۵         | تعريف                                         | 1                 |
| ۴۵         | متعلقه الفاظ : كبائر بم                       | ٢                 |
| ۴۵         | صغائركاحكم                                    | ۴                 |
| 77-12      | صغر                                           | r 9-1             |
| ٢٢         | تعريف                                         | 1                 |
| ٣٧         | متعلقه الفاظ : صبا، تمييز ،مراہقہ ،رشد        | 0-r               |
| ۴۸         | مراحل صغر                                     | ۲                 |
| ۴۸         | مرحلهاول: عدم تمييز،مرحله دوم: مرحله تمييز    | $\wedge - \angle$ |
| ۲۸         | بچہ کی اہلیت ہصغیر کی اہلیت دوشتم کی ہے:      |                   |
| ۲۸         | الف-اہلیت وجوب                                | 9                 |
| ۲ ۸        | ب-اہلیتادا                                    | 1+                |
| ٩٦         | صغیر میز(باتمیز بچ) کی اہلیت                  | 11                |
| ٩٦         | صغير يتصفق احكام                              |                   |
| ٩٦         | اول: نومولود بچه کےکان میں اذان دینا<br>پ     | 11                |
| ٩٦         | دوم: نومولود بچه توخسه یک کرنا                | 11                |
| ٩٦         | سوم: نومولود بچه کا نام رکھنا                 | 7                 |
| ٩٦         | چہارم: نومولودکا عقیقہ                        | ۱۵                |
| ۵.+        | ينجم: ختنه                                    | IT                |
| ۵.+        | صغیر بچہ کے حقوق<br>ب                         | 12                |
| ۵.+        | بچہ کے ذمہ س <sup>متعل</sup> ق مالی امور<br>م | 1A                |
| ۵١         | صغير پرولايت                                  | 19                |

| صفحه | عنوان                                      | فقره |
|------|--------------------------------------------|------|
| ۵۱   | ولايت کی اقسام                             |      |
| ۵١   | الف-ذات پرولايت                            | ۲•   |
| ۵١   | ب-مال پرولايت                              | ۲١   |
| ۵۱   | بچوں کوادب وتعلیم دینا                     | ٢٢   |
| ۵۱   | بچهکاعلاج کرنا                             | ٢٣   |
| ۵٢   | ولی کے مالی تصرفات                         | ٢٢   |
| ۵٢   | عبادات میں صغیر کے احکام : طہارت           | ٢۵   |
| ۵٢   | بچه کا پیشاب                               | ٢٦   |
| or   | بچه کی اذ ان                               | ۲۷   |
| ۵٢   | بچەكىنماز                                  | ٢٨   |
| ۵٢   | بچهکاستر                                   | 59   |
| ۵۵   | الف-نماز میں                               |      |
| ۵۵   | ب-نمازے باہر                               |      |
| ۵۵   | بچہ کے ذریعہ جماعت وامامت کا انعقاد<br>پین | ۴ +  |
| ۵٦   | نومولود بچه کوشنل دینااوراس کی نماز جنازه  | ۳1   |
| ۵٦   | بچہ کے مال میں زکا ۃ                       | ٣٢   |
| ۵٦   | بچه کاروز ه                                | ٣٣   |
| ۵٦   | بچه کا ج<br>بر بر                          | ۳ ۳  |
| 57   | بچه کوشم ونذ ر                             | ٣۵   |
| ۶٦   | بچه کا اجازت لینا                          | ٣٦   |
| ۵۷   | معاملات میں بچہ کے احکام                   | ٣٧   |
| ۵۷   | الف- بچیکا مال اس کےحوالہ کرنے کا دفت<br>ب |      |
| ۵۸   | ب- بچه کوتجارت کی اجازت دینا<br>-          |      |
| ۵۹   | بچهکاوصیت کرنا                             | + ۲  |
| ۵۹   | بچه کا وصیت کوقبول کرنا<br>سر به سر سر     | ١٣١  |
| ۲.   | بچه کی شادی کرانا                          | ٢    |

| صفحه           | عنوان                                                       | فقره        |
|----------------|-------------------------------------------------------------|-------------|
| ۲+             | بچه کی طلاق                                                 | 77          |
| ۲.             | بچی کی عدت طلاق یاعدت وفات                                  | ۲ ۲         |
| 71             | بچبه کا فیصلہ                                               | ۴۵          |
| ۲I             | بچبه کی گواہمی                                              | ٢٦          |
| Ч              | سزاؤں میں بچہ کےاحکام                                       | ۲           |
| ЧГ             | قصاص کی وصولیا بی میں بچہ کاحق<br>م                         | ٢٨          |
| ۲۲             | اول:ولی دم ( <sup>مستح</sup> ق قصاص) بچه ہواور تنہا ہو<br>ب | ۹ ۲۱        |
| ۲۲             | دوم : بڑوں کی جماعت میں بچہ شامل ہو                         |             |
| ٦٣             | صغير                                                        |             |
|                | د تکھئے: صغر                                                |             |
| ۲۳             | صفا                                                         |             |
|                | د کیھئے بسعی                                                |             |
| 79-71          | صف                                                          | Λ-1         |
| Ч <b>Р</b> ~   | تعريف                                                       | 1           |
| Ч٣             | صف سے متعلق احکام                                           |             |
| ۲۳             | اول: بإجماعت نماز میں صف برابر کرنا                         | ۳-۲         |
| ۲۲             | یہلی صف کی فضیلت                                            | <b>۲</b>    |
| ٨٢             | کفار کے ساتھ جنگ <b>می</b> ں صف سے بھا گنا                  | 2           |
| ۸۲             | نماز جنازه ميں صف                                           | ۸           |
| ∠1-∠ ◆         | مفت                                                         | ۳-۱         |
| <i>∠</i> •     | نغري <u>ف</u>                                               | 1           |
| ۷.             | اجماليحكم                                                   | ٢           |
| ∠ <i>۳</i> -∠۱ | صفقه                                                        | <b>س</b> -۱ |
| <u>کا</u>      | تعريف                                                       | 1           |
|                |                                                             |             |

| صفحہ                              | عنوان                                                               | فقره   |
|-----------------------------------|---------------------------------------------------------------------|--------|
| ∠۲                                | صفقة سے متعلق احکام                                                 | ٢      |
| وسرے کی ناجا تز ہے ۲۷             | صفقة میںایسی دو چیز وں کا جمع کرنا جن میں ایک کی بیع جا ئزاورد      | ٣      |
| $\angle r - \angle r$             | صفى                                                                 | ۲-1    |
| <u>۲</u> ۳                        | تعريف                                                               | 1      |
| <u>ک</u> ۳                        | اجماليحكم                                                           | ۲      |
| $\angle r$                        | صقر                                                                 |        |
|                                   | د یکھنے: اُطعمہ،صیر                                                 |        |
| $\angle \wedge - \angle \diamond$ | صک                                                                  | 1-1    |
| ۷ ک                               | تعريف                                                               | 1      |
| ۷ ک                               | متعلقه الفاظ بنجل ،محضر ، ديوان ، وثيقه                             | ۵-۲    |
| ۷ ک                               | صكوك وسجلات نوليي سےمتعلقہ احكام                                    | ۲      |
| 24                                | صكوك وسجلات نوليبي كاوجوب قاضى پر                                   | 2      |
| 24                                | دستاویزنویسی کی اجرت لینا<br>·                                      | ٨      |
|                                   | صک ویجل کے کاغذات کانثن                                             | ٩      |
| 22                                | قاضی کااپنے فیصلہ میں تحریر پراعتماد کرنا                           | ا∙     |
| 22                                | رجسٹر پرگواہوں کی گواہی دینا کہ بیاتی کا فیصلہ ہے<br>پیر سیریہ بیدن | 11     |
| $\angle \Lambda$                  | صک وسجل کے مضمون پر گواہی<br>بہ جن ب                                | 11     |
| $\angle \wedge$                   | صرف صک پڑمل کرنا                                                    | 11     |
| $\angle \wedge$                   | صكوك ويجلات نوليبي                                                  | ١٣     |
| $\angle \wedge$                   | مکاء                                                                |        |
|                                   | د کیھئے: اُضحیہ                                                     |        |
| <b>∠</b> 9                        | صلاح                                                                | r~ - 1 |
| 29                                | تعریف<br>اجمالی حکم                                                 | 1      |
| ∠٩                                | اجمالي حكم                                                          |        |
|                                   |                                                                     |        |

| صفحه                 | عنوان                                             | فقره  |
|----------------------|---------------------------------------------------|-------|
| ۷۹                   | الف-انسان ميں صلاح                                | ۲     |
| ∠9                   | ب-ىچلول مىں بدوصلاح                               | ٣     |
| ∠ 9                  | بحث کے مقامات                                     | ۴     |
| 174-7+               | صلاة                                              | 189-1 |
| ٨•                   | تعريف                                             | 1     |
| ٨•                   | اسلام ميں نماز كا درجہ                            | ٢     |
| Δ1                   | پنج گانه نماز وں کی فرضیت اوران کی رکعات کی تعداد | ٣     |
| ٨٢                   | نماز چھوڑنے والے کا حکم                           | ۵     |
| $\Lambda f^{\prime}$ | شرائط نماز                                        |       |
| $\Lambda$ fr         | فقہاء کے نزدیک شرائط کی تقسیمیں                   | ۲     |
| $\Lambda f^{\prime}$ | نماز کی شرائط وجوب                                |       |
| $\Lambda f^{\prime}$ | اسلام                                             | ۷     |
| ۸ <i>۵</i>           | عقل                                               | ۸     |
| $\wedge \angle$      | بالغ ہونا                                         | ٩     |
| ٨٨                   | نماز کیصحت کی شرائط                               |       |
| ٨٨                   | الف_ حقيقى طهارت                                  | 1◆    |
| ٨٩                   | ب-حکمی طہارت                                      | 11    |
| 9+                   | ج- قابل ستراعضاءكا ڈھانکنا                        | 11    |
| 9•                   | د-قبله رخ ہونا                                    | 11~~  |
| 9•                   | ھ- وفتت داخل ہونے کاعلم ہونا                      | ١٣    |
| 91                   | نماز کےاقوال وافعال کی تفشیم                      | 10    |
| 97                   | فقہاء کے یہاں نماز کے ارکان                       |       |
| 91                   | الف-نيت                                           | ы     |
| 91~                  | ب-تكبير تحريمه                                    | 12    |
| 91~                  | ج -صاحب قدرت کے لئے فرض نماز میں کھڑا ہونا        | ١A    |

| صفحه           | عنوان                                          | فقره       |
|----------------|------------------------------------------------|------------|
| ٦٩             | د-سورهٔ فاتحه پڑھنا                            | 19         |
| ٦٩             | ھ-رکوع                                         | ۲+         |
| 90             | و-اعتدال                                       | ۲١         |
| ٩٢             | ز–سجده کرنا                                    | ٢٢         |
| 99             | ح - دونوں سحبروں کے درمیان بیٹھنا              | ٢٣         |
| 99             | ط-آخری شہد کے لئے بیٹھنا                       | ٢٢         |
| 99             | ی-آخری تشهد                                    | ٢۵         |
| • •            | ک-آخری نشہد کے بعد نبی عایضا ہم پر درود بھیجنا | ٢٦         |
| 1 • 1          | ل-سلام                                         | ٢٢         |
| 1+1            | م-طمانيينت                                     | ٢٨         |
| 1+1            | ن-ارکان کی تر تیب                              | 59         |
| <b>◆ f</b> ~   | نماز کےارکان حنفیہ کےنز دیک                    |            |
| I+ <b>F</b> ~  | نماز کےارکان حنفیہ کےنز دیک چھ میں             |            |
| I+ <b>f</b> ** | الف-قيام                                       | ۴.         |
| I+ <b>F</b> *  | ب-قراءت                                        | ٣١         |
| ~۱+۱           | ج-رکوع                                         | ٣٢         |
| ~۱+۱           | د-سچره                                         | ٣٣         |
| ~۱+۱           | ھ-قعدہ اخیرہ بقدرتشہد                          | ۳۳         |
| ~۱+۱           | و-خرون بصنعه                                   | ٣٥         |
| ۲+۱            | نماز کے واجبات                                 | ٣٧         |
| ۲+۱            | الف-حنفيه کےنز دیک واجبات نماز                 | ٣٨         |
| ۱•۸            | تعديل اركان                                    | ۳ <i>۳</i> |
| 111            | ب-واجبات نماز حنابلہ کے یہاں                   | ٢          |
| 111            | نماز میں سنن کی انواع                          | 54         |
| 111            | نماز کی سنتیں                                  |            |
| ۲۱۱            | الف-تکبیرتحریمہ کے دقت دونوں ہاتھوں کواٹھانا   | ۵۷         |

| صفحه  | عنوان                                                           | فقره            |
|-------|-----------------------------------------------------------------|-----------------|
| 112   | ب قبض( داہنے ہاتھ کوبا ئیں ہاتھ پررکھنا )                       | ۲۲              |
| 11∠   | قبض كاطريقه                                                     | 41-             |
| 11∠   | ہاتھوں کور کھنے کی جگہہ                                         | ۲r              |
| 11A   | ج_ثناء تعوذ اور بسمله                                           | ۵۲              |
| 11+   | د۔فاتحہ کے بعد کچھ قرآن پڑھنا                                   | ۲۲              |
| 111   | محل قراءت                                                       | ۲۷              |
| 111   | ھ-تامین                                                         | ۲۸              |
| 177   | و-تكبيرات انتقال                                                | 79              |
| 177   | ز-رکوع کامسنون طریقه                                            | ۷.              |
| 177   | ح - سميع وتحميد                                                 | ∠1              |
| ١٢٦٢  | رکوع سے اٹھنے کے بعد سیدھا کھڑے ہونے کی حالت میں منقول دعا ئیں  | ∠۲              |
|       | ح م-رکوع کے دقت اوراس سے اٹھنے کے دقت اور تیسر می رکعت          | ۷۳              |
| 110   | کے لئے قیام کےوقت رفع یدین                                      |                 |
| 112   | ط-سحبرہ میں جانے اوراس سے اٹھنے کا طریقہ                        | $\angle r$      |
| 114   | ی-سجدہ کامسنون طریقتہ                                           | ∠۵              |
| 114   | ک- پہلاتشہداوراس کے لئے بیٹھنا                                  | 24              |
| 114   | ل-الفاظ تشهد                                                    | <i>L L</i>      |
| 114   | م-تشہد کے بعدر سول اللہ علیقہ پر درود پڑھنا ( درود ابرا نہیمی ) | $\angle \wedge$ |
| 159   | ن-آخری تشہد کے بعدد عا                                          | 4 م             |
| 11~ + | س- بيٹھنے کا طريقة                                              | ۸.              |
| 11~1  | ع-جلسهاستراحت                                                   | Δ1              |
| 11~1  | ف۔قعدہ کے دوران دونوں ہاتھ رکھنے کا طریقہ<br>ب                  | ٨٢              |
| ١٣٢   | سلام کی سنتیں                                                   | ۸۳              |
| 15.15 | فنجركي نمازيين قنوت                                             | $\wedge r$      |
| 11-1  | مکرو <b>بات نماز</b>                                            | ۸ <i>۵</i>      |
| ١٣٠٢  | وہ مقامات جہاں نماز مکروہ ہے                                    | 1+0             |

| صفحه    | عنوان                                           | فقره |
|---------|-------------------------------------------------|------|
| ۱۳ ۸    | نماز کے بطلان کے اسباب                          | +∠   |
| ۱۳۸     | الف _ گفتگوکرنا                                 | +∠   |
| 10+     | ب_قرآن اورذ کرکےالفاظ سے خطاب کرنا              | 1+ 1 |
| 101     | ج-تاوہ،انین،اف تف کرنا،رونا، چونکنااورکھنکھارنا | 1+9  |
| 100     | د_ضحک(بنستا)                                    | 111  |
| 100     | ه کهانا پینا                                    | 111  |
| 104     | ومحمل کثیر                                      | ١١٣  |
| 10 \    | ز یصحت نماز کی شرطوں میں سے سی شرط کا نہ ہونا   | 110  |
| 10 \    | اول:حدث سےطہارت کی شرط کا فقدان                 | 117  |
| 10 \    | دوم: نیجاست سےطہارت کی شرط کا فقدان             | 112  |
| 10 \    | طہورین نہ پانے والے کی نماز                     | 11A  |
| ۱۵۸     | پاک کپڑےاور پاک جگہ سے عاجز کی نماز             | 119  |
| 109     | سوم: سترعورت کی شرط کا فقدان                    | 11+  |
| 17+     | جس کے پاس ستر چھپانے کا کپڑ انہ ہواس کی نماز    | 111  |
| 171     | چہارم: وقت کی شرط کا فقدان                      | 177  |
| 141     | ينجم :استقبال قبله کی شرط کا فقدان              | 182  |
| 171     | ح_نماز کے سی رکن کوترک کرنا                     | ١٢٢  |
| 171     | صلاة الاستخاره                                  |      |
|         | و یکھئے:استخارہ                                 |      |
| 171     | صلاة الاستشقاء                                  |      |
|         | د يکھئے:استنشقاء                                |      |
| 141-    | صلاة الإشراق                                    | 1    |
|         | تعريف                                           | ١    |
| 170-171 | صلاة الأوابين                                   | ۳-۱  |
| 1717    | تعريف                                           | I    |

| صفحه                   | عنوان                                                  | فقره   |
|------------------------|--------------------------------------------------------|--------|
| nr.                    | اوابین کی نماز کا دقت اور اس کا حکم                    | ۲      |
| 129-177                | صلاة التراويح                                          | 19-1   |
| ITT                    | تعريف                                                  | 1      |
| <b>Y</b> YI            | متعلقه الفاظ ذالف احياءليل ،ب يتهجد ، ج يتطوع ، د _وتر | ۵-۲    |
| 172                    | شرعى حکم                                               | ۲      |
| 179                    | نمازتراویح کی فضیلت                                    | 4      |
| 1∠ ◆                   | نمازتراویکے کی مشروعیت اوراس کے لئے جماعت کی تاریخ     | ٨      |
| 1∠ +                   | نمازتراویکے لئے اذان                                   | ٩      |
| 121                    | نمازتراویح میں نیت کی تعیین                            | ◆      |
| 121                    | رکعات تراویح کی تعداد                                  | 11     |
| $  \angle   \cap$      | ہردوتر ویجہ کے درمیان استراحت                          | 11     |
| $1 \leq \ell^{\prime}$ | نمازتراويح ميں سلام                                    | 11     |
| 1∠۵                    | نمازتراويح ميں بيٹھنا                                  | ١٣     |
| 1∠۵                    | نمازتراوتكح كاوقت                                      | 10     |
| 124                    | نمازتراویح میں جماعت                                   | 14     |
| 122                    | تراویح میں قراءت اورختم قرآن                           | ۱∠     |
| $1 \angle \Lambda$     | تراویح میں مسبوق                                       | ١A     |
| 1∠9                    | تراویح کی قضا کرنا                                     | 19     |
| 1/1-1/                 | صلاة الشبيح                                            | ۵-۱    |
| ۱∧ •                   | تعريف                                                  | 1      |
| ۱∧ •                   | تعریف<br>شرعی حکم                                      | ۲ – ۲  |
| 174                    | صلاة التنبيح كاطريقهاوراس كاوقت                        | ۵      |
| 191-122                | صلاة التطوع                                            | rm-1   |
| ١٨٢                    | تعريف                                                  | 1      |
| ١٨٢                    | تعریف<br>صلاۃ تطوع کی انواع                            | r~ - r |

| صفحه    | عنوان                                               | فقره |
|---------|-----------------------------------------------------|------|
| ۱۸۴     | نفل نماز کےاحکام اور فرض نماز کےاحکام کے درمیان فرق | ۵    |
| 110     | نمازفل کی مکرو ہات                                  | ۲    |
| 110     | نوع اول:جس کاتعلق مقدار ہے ہے                       | ۷    |
| 110     | نوع دوم :جس کاتعلق اوقات سے ہے                      | ٨    |
| 110     | نفل کےمشخباوقات                                     | 1+   |
| ١٨∠     | <sup>نفل</sup> نماز شروع کرنا                       | 11   |
| 144     | نمازنفل میں رکعات کی افضل تعداد                     | 11   |
| 1/19    | نفل نماز میں قر آن سے کیا پڑھاجائے<br>پر            |      |
| 1/19    | فخریقے بل دورکعتیں                                  | ٢    |
| 19+     | مغرب کے بعد دورکعتیں                                | ۱۵   |
| 19+     | وترکی تین رکعتیں                                    | IT   |
| 191     | فرض کے بعد فل نماز پڑھنے کے لئے جگہ ہدلنا           | 12   |
| 191     | نفل نمازکی جماعت                                    | 1    |
| 195     | نفل نماز میں جہری وسری قراءت                        | 19   |
| 195     | نفل نماز میں کھڑے ہونااور بیٹھنا                    | ۲+   |
| 191~    | ليٹ كرنماز پڑھنا                                    | ۲١   |
| ٦٩١     | نفل نماز میں سحبدہ سہو کا حکم                       | ٢٢   |
| ٦٩١     | سنتوں کی قضا کاحکم                                  | ٢٣   |
| 1917    | صلاة التجد                                          |      |
|         | د يکھتے: تہجد                                       |      |
| 190     | صلاة التوبير                                        | ۲-۱  |
| 190     | تعريف                                               | 1    |
| 190     | تعریف<br>شرع حکم                                    | ۲    |
| 222-197 | صلاة جماعت                                          | ۳9-1 |
| 197     | تعريف                                               | 1    |

| صفحه        | عنوان                                                                           | فقره |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------------|------|
| 197         | باجماعت نماز کی فضیلت                                                           | ٢    |
| 192         | شرعي حکم                                                                        |      |
| 192         | اول:فرائض کی جماعت                                                              | ٣    |
| 19/         | عورتوں کی باجماعت نماز کاحکم                                                    | 2    |
| 199         | فرائض کےعلاوہ کی جماعت                                                          | ۸    |
| ۲++         | جماعت کا مطالبہ کن سے                                                           | 9    |
| r • •       | کتنی تعداد سے جماعت کاانعقاد ہوگا                                               | 1+   |
| ۲+۲         | نماز جماعت کے لئے بہتر جگہ                                                      | 11   |
| ۲۰۳         | س قدرنماز ملنے سے جماعت ملتی ہے                                                 | ١٢   |
| ۲۰۳         | اول:جس سے جماعت کی فضیلت ملتی ہے                                                | ١۴٠  |
| ۲۰۲         | دوم جس سے جماعت کا حکم ثابت ہوتا ہےاوراس پراحکام مرتب ہوتے ہیں                  | ١٣   |
| ۲۰۴         | الحمليه يابا جماعت نماز پڑھ لینے کے بعد دوبارہ ہاجماعت نماز پڑھنا               | 10   |
| ۲+۲         | ایک مسجد میں نگرار جماعت                                                        | ۲I   |
| r + 9       | جماعت کھڑی ہونے پرنماز                                                          | 1    |
| <b>F</b> 11 | جماعت کاارادہ کرنے والے کے لئے مستحب امور                                       | ٢٢   |
| ٢١٢         | بإجماعت نماز میں نمازیوں کے کھڑے ہونے کاطریقہ                                   | ٢٣   |
| ۲۱۳         | صفول میں افضلیت اوران کو برابررکھنا                                             | ٢٣   |
| ٢١٢         | صفوں کے پیچھپے آ دمی کا الحیلے نماز پڑھنا                                       | r 0  |
| ۲IZ         | وہ اعذارجن کی وجہ سے جماعت کی نماز جھوڑ نامباح ہوتا ہے                          |      |
| <b>F</b> 12 | اول:عام اعذار                                                                   | ٢٨   |
| 119         | دوم: خاص اعذار                                                                  |      |
| 119         | الف-مرض                                                                         | 59   |
| 119         | ب دخوف                                                                          | • •  |
| ***         | ج۔ایسے کھانے کا سامنے ہونا جس کا دل میں اشتیاق ہوادرنفس اس کی طرف کھینچائے<br>∏ | ۱ ۳۰ |
| 271         | د - پیشاب یا پا[] نه کا د با وَ                                                 | ٣٢   |
| 221         | ھ-بد بودار چیز کھانا                                                            | ٣٣   |

| صفحه                  | عنوان                                                    | فقره    |
|-----------------------|----------------------------------------------------------|---------|
| rr1                   | و_نگا ہونا                                               | ٣٢      |
| ٢٢٢                   | ز_اندها ہونا                                             | ٣٥      |
| ٢٢٢                   | ح_اراده سفر                                              | ٣٦      |
| ***                   | ط _اونگھ ونيبند کا غلبہ                                  | ٣٧      |
| ٢٢٢                   | ی۔شبزفاف                                                 | ٣٨      |
| ۲/ <sup>۰</sup> +-۲۲۳ | صلاةالجمعه                                               | r r - 1 |
| ٢٢٣                   | جمعه کی مشر وعیت کا وقت                                  | 1       |
| ٢٢٣                   | جمعہ کے مشروع ہونے کی حکمت                               | ٢       |
| ٢٢٢                   | جمعہ کی فرضیت : فرضیت کی دلیل                            | ٣       |
| 770                   | جمعہ کے وقت کا فرض                                       | ٢       |
| rry                   | نماز جمعه کی شرطیں                                       |         |
| rry                   | نماز جمعہ کے لئے تین طرح کی شرطیں ہیں                    | ۲       |
| rry                   | نوع اول بصحت دوجوب دونوں کی شرطیں اور بیصرف تین ہیں      | 2       |
| r f a                 | شرا ئطا کی دوسری نوع :صرف وجوب کی شرا ئط                 | 11      |
| ٢٣١                   | نوع سوم بصحت کی شرطیں ، بیہ چارشرطیں ہیں                 | 19      |
| ٢٣٣                   | شرط چهارم :ایک شهرمین جمعه مطلقاایک ہی ہو                | 20      |
| r t~ r                | خطبہ کے وقت خاموش رہنا                                   | ۲۷      |
| r t* 17               | نماز جمعه میں جہری قراءت                                 | ٢٨      |
| 520                   | نماز جمعہ کے لئے سعی کرنا                                | 59      |
| 520                   | اداء جمعه كحطر يقهه كمستحبات                             | ۴ +     |
| rm.4                  | خطیب دامام کاایک ہونامستحب ہے                            | ٣٢      |
| ٢٣٦                   | نماز جمعہ میں کیا پڑ ھاجائے                              | ٣٣      |
| ۲۳۷                   | مفسدات جمعہ،اس کی دوانواع ہیں:مفسدات مشتر کہ،مفسدات خاصہ | م سو    |
| ۲۳۸                   | نماز جمعه کی قضاء                                        | ٣٦      |
| ۲۳۸                   | ایک بهی دن عبد و جمعه کا اکٹھا ہونا                      | ٣٧      |

| صفحه                       | عنوان                                           | فقره |
|----------------------------|-------------------------------------------------|------|
| ۲۳۹                        | نماز جمعہ دیوم جمعہ کے آداب                     |      |
| ٢٣٩                        | اول:جس کوانحام دینامسنون ہے                     | ٣٨   |
| ٢٣٩                        | دوم:جس کا ترک کرنامسنون ہے                      | ۳۹   |
| 44.4                       | صلاة الجنازه                                    |      |
|                            | د کیھتے:جنائز                                   |      |
| ۱ <sup>۱</sup> ۲ ۲ ۲ ۲ ۲ ۲ | صلاة الحاجه                                     | ∠-1  |
| ۲۳۱                        | تعريف                                           | 1    |
| ١٣١                        | شرعی حکم                                        | ٢    |
| ٢٢٢                        | نماز حاجت كاطريقه (تعدا دركعات والفاظ دعا)      | ٣    |
| ٢٢٢                        | اول: دورکعتوں کی روایات اوران میں دعا کا اختلاف | ۴    |
| ٢٢٢                        | دوم: چاررکعات کی روایت                          | ۲    |
| ۲۳۳                        | سوم: بارہ رکعات کی روایت اوراس میں دعا          | ۷    |
| ٢٣٣                        | صلاة الخسوف                                     |      |
|                            | د کیھئے:صلاۃ الکسوف                             |      |
| 101-177                    | صلاة الخوف                                      | 111  |
| ٢٢٢                        | تعريف                                           | 1    |
| ۲۲۲                        | شرعی حکم                                        | ٢    |
| 500                        | نمازخوف کے جواز کے مقامات                       | ٣    |
| rry                        | نمازخوف كاطريقه                                 | ۴    |
| ٢٣٦                        | نمازخوف کی رکعات کی تعداد                       | ۵    |
| 26.2                       | نمازخوف کی بعض انواع ما ثورہ                    | ۲    |
| ۲۵۰                        | خوف کی حالت میں نماز جمعہ                       | 11   |
| ۲۵۰                        | نمازخوف ميں سہو                                 | 11   |
| r ۵ +                      | ان نمازوں میں ہتھیارساتھ لینا                   | 11-  |

| صفحه    | عنوان                                                                 | فقره |
|---------|-----------------------------------------------------------------------|------|
| r01     | صلاة الصبح<br>د يکھئے:الصلوات کنجمس المفروضہ<br>صلاۃ الضحی            |      |
| F02-F01 | وييب، واب الم الروسة<br>صلاة الصحى                                    | 9-1  |
| ٢۵١     | تعريف                                                                 | 1    |
| ٢۵١     | متعلقه الفاظ                                                          |      |
| rai     | صلاة الاوايين                                                         | ٢    |
| rar     | صلاة الاشراق                                                          | ٣    |
| ror     | شرعي حکم                                                              | ۴    |
| ror     | رسول الله عايشة تحت مين نما رضحي                                      | ۵    |
| ror     | نمارضخا کی مواظبت و پابندی                                            | ۲    |
| rar     | نماز چاشت کا وقت                                                      | ۷    |
| ٢۵۵     | نماز چاشت کی رکعات کی تعداد                                           | ۸    |
| r 6 y   | نماز چاشت میں پڑھی جانے والی سورتیں                                   |      |
| to2     | صلاة الطواف                                                           |      |
|         | د یکھئے:طواف                                                          |      |
| ra2     | صلاة الظهر                                                            |      |
|         | د يکھئے:صلوات خمسہ مفروضہ                                             |      |
| raz     | صلاة المرأة                                                           |      |
|         | صلاة المرأة<br>د يکھئے:ستر العورة ،صلاة                               |      |
| ral     | صلاة العشاء                                                           |      |
|         |                                                                       |      |
| r02     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                 |      |
|         | د بیکھئے:صلوات خمسہ مفروضہ<br>صلاق العصر<br>د بیھئے:صلوات خمسہ مفروضہ |      |
|         |                                                                       |      |

| صفحه       | عنوان                                                         | فقره          |
|------------|---------------------------------------------------------------|---------------|
| 547-50A    | الصلا ة على الراحلة ( أوالدابه )                              | ا – ۱۳        |
| ran        | تعريف                                                         | 1             |
| ran        | متعلقه الفاظ بسفيبنه                                          | ٢             |
| ran        | صلاة علىالراحله سےمتعلقہ احكام                                |               |
| ran        | الف-نما زنغل                                                  | ٣             |
| ۲۲+        | ب يما ز فرض                                                   | ۲             |
| ryr        | سواری پرنماز پڑھنے دالے کا قبلہ                               | ٩             |
| ٢٦٣        | سواری پرنماز کاطریقه                                          | 11            |
| r 79-r 71° | صلاة على النبي عايضة                                          | $\Lambda - 1$ |
| ۲۹۴        | صلاة على النبي عليظية مسي مقصود                               | ſ             |
| ۲۹۳        | صلاة على النبي عليسة ( درود ) سے متعلقہ احکام                 | ٢             |
| 540        | شرعی حکم                                                      | ٣             |
| F72        | نماز سے باہر درود                                             | Y             |
| F72        | درود کے الفاظ                                                 | 2             |
| ryv.       | دوسر بے انبیاء پر درود                                        | ٨             |
| ۲٦٨        | غيرا نبياء پر درود                                            | ٩             |
| r29-r2+    | صلاة عبيرين                                                   | 1∠−1          |
| ۲∠+        | اس کے مشروع ہونے کی حکمت                                      | 1             |
| ۲∠+        | عیدین کی نماز کاتحکم                                          | ۲             |
| ۲∠+        | نمازعیدین کی شرطیں، وجوب کی شرطیں: نمازعیدین کے دجوب کی شرطیں | ٣             |
| ۲∠۱        | صحت کی شرطیں                                                  | ۴             |
| r∠r        | عورت اورنمازعيدين                                             | ۵             |
| ۲∠۳        | نمازعیدین کی ادائیگی کاوفت                                    | Y             |
| ۲۷۳        | نمازعیدین کاوفت نکلنے کے بعداس کائھم                          |               |
| ۲۷۳        | اپنے وقت سے عیدالفطر کی نماز کے فوت ہونے کی تین صورتیں ہیں    | 2             |

| صفحہ    | عنوان                                      | فقره         |
|---------|--------------------------------------------|--------------|
| ۲∠۴     | نمازعیدین کی ادائیگی کی جگہہ               | ۱+           |
| ۲∠۵     | نمازعیدین کی ادائیگی کاطریقہ               |              |
| r20     | اول۔اس کے واجبات                           | 11           |
| ۲∠۵     | دوم ۔اس کے مندوبات                         | ١٢           |
| r       | مفسدات نمازعيد                             | <b>م</b> ا ا |
| rza     | نماز کے فاسد ہونے کا نتیجہ                 | 10           |
| rZA     | عمید کے شعائر وآ داب                       | Ч            |
| ۲۸۰     | صلاة على الغائب                            |              |
|         | د يکھئے:جنائز                              |              |
| ۲۸۰     | صلاة الفجر                                 |              |
|         | د يکھئے:صلوات خمسة مفروضة                  |              |
| ۲۸+     | صلاة الفوائت                               |              |
|         | د ککھئے: قضاءالفوائت                       |              |
| ۲۸۰     | <br>صلاة في السفدينة                       |              |
| ,,,,,,  | د یکھئے: سفینہ                             |              |
| ~ .     | ريع. سيبه<br>صلاة في الكعبه                |              |
| ۲۸۰     | • •                                        |              |
|         | د يکھئے: کعبہ                              |              |
| ۲۸+     | صلاة قيام الكيل                            |              |
|         | د تيھئے: قیام اللیل<br>صلاق کسوف           |              |
| TAZ-TA1 | صلاة كسوف                                  | 111          |
| ٢٨١     | تعریف<br>نثری حکم                          | 1            |
| ٢٨١     |                                            |              |
| ٢٨٢     | نماز کسوف کا وقت                           | ٣            |
| rar     | مکار و دفع وقف<br>مکروهاوقات میں نماز کسوف | ۴            |

| صفحه    | عنوان                                                       | فقره |
|---------|-------------------------------------------------------------|------|
| ۲۸۲     | نماز کسوف کافوت ہونا                                        | ۵    |
| ٢٨٣     | نماز کسوف کی سنتیں                                          | ۲    |
| ٢٨٢     | نمازگر <sup>ہ</sup> ن میں خطبہ                              | 2    |
| ٢٨٣     | نمازگرہن کے لئےامام المسلمین(حاکم) کی اجازت                 | 9    |
| 510     | نمازگر، تن کا طریقته                                        | ◆    |
| ٢٨٦     | نمازگر، من میں جہری یا سری قراءت                            | 11   |
| ٢٨٦     | گر، من اورد دسری نماز وں کا اکٹھا ہونا                      | ١٢   |
| ۲۸Z     | گرہن کےعلاوہ دوسری نشانیوں کے لئے نماز                      | 11   |
| 595-5VV | صلاة مريض                                                   | 1/1  |
| ٢٨٨     | تعريف                                                       | 1    |
| ٢٨٨     | متعلقه الفاظ ذامل اعذاركي نماز                              | ٢    |
| ٢٨٨     | شرعی حکم                                                    | ٣    |
| ٢٨٨     | مرض کا ضابطہ جونما زمیں عذر ہے                              | ٢    |
| ٢٨٩     | بجز ومشقت کی صورتیں                                         |      |
| ٢٨٩     | قيام پرقادر نه بونا                                         | ۵    |
| ٢٨٩     | آنکھ کے سی مرض کی وجہ سے قیام کی قدرت نہ ہونا               | ۲    |
| r9+     | قیام وغیرہ کے دقت تکبیر میں ہاتھوں کواٹھانے کی قدرت نہ ہونا | 2    |
| r9+     | رکوع پر فا در نه ہونا                                       |      |
| 591     | سجيره پرقا در نه بونا                                       | ٩    |
| 591     | ببيثانى اورناك ركھنے پرقادر نہ ہونا                         | 1+   |
| r9r     | مريض كااستقبال قبليه يرقا درنيهونا                          | 11   |
| r9r     | مریض کی باجماعت نماز                                        | ١٢   |
| r9r     | کھڑے ہونے اور بیٹھنے سے عاجز ی                              | 11   |
| r 9r-   | اشاره کا طریقه<br>پ                                         | ١٣   |
| r 9r    | وقتى بحجز                                                   | 10   |

| صفحه                | عنوان                                                     | فقره             |
|---------------------|-----------------------------------------------------------|------------------|
| ۲۹۴                 | مریض کے لئے نماز میں طمانینت                              | ١٦               |
| ٢٩٢                 | مریض کی امامت                                             | ۱∠               |
| r 917               | مریض کے لئے جمع مین الصلا نثین                            | 1A               |
| m17-r90             | صلاة المسافر                                              | ۳۳-۱             |
| 190                 | تعريف                                                     | 1                |
| 190                 | <i>خصوص</i> يات <i>سفر</i>                                | ٢                |
| 590                 | وطن کی اقسام : وطن اصلی ، وطن اقامت اور وطن سکنی          | ۳ <b>۰ – ۲</b> ۰ |
| <b>r9</b> 0         | وطن اصلی                                                  |                  |
| r97                 | وطن اصلی کےٹوٹنے کا سبب                                   | ۵                |
| r97                 | وطن اقامت                                                 | ۲                |
| r 92                | وطناا قامت ختم ہونے کاسبب                                 | ۷                |
| r 9∠                | وطن سمنى                                                  | ۸                |
| r 9∠                | وطن سکنی ختم ہونے کا سبب                                  | ٩                |
| rga                 | مقیم کامسافر ہوجانااوراس کی شرطیں<br>                     | 1◆               |
| rgn                 | دنوں کے ذریعیہ کم از کم مسافت سفر کی تعیین                | 11               |
| <b>** * *</b>       | ایک ہی منزل مقصود کے لئے دوختلف راستوں میں سے ایک پر چپنا | 11               |
| <b>** * *</b>       | یئے وسائل سفر کے تعلق سے حکم                              | ١٣               |
| <b>t</b> ~ + 1      | اعتباراصل کی نیت کا ہے ماتحت کی نیت کانہیں                | 16               |
| t~ + I              | احكام قصر بمشروعيت قصر                                    | 10               |
| ۳ • ۲               | قصركاحكم شرعى                                             | м                |
| f~ ♦ f~             | اصل قصربے یااتمام                                         | ۱∠               |
| ۴ <sup>س</sup> + ۱۳ | شرائطقصر                                                  |                  |
| t** ♦ (*            | اول _ نیت سفر                                             | 1A               |
| ٣٠۵                 | دوم-مسافت سفر                                             | 19               |
| ۳+۵                 | سوم _اپنے شہر کی آبادی سے نکلنا                           | ۲+               |

| صفحه                      | عنوان                                                       | فقره  |
|---------------------------|-------------------------------------------------------------|-------|
| ٣٠٢                       | چہارم: ہرنماز کے دقت قصر کی نیت کی شرط                      | ٢١    |
| <b>۲ •</b> ۲              | کس جگہ سے نماز قصرشروع کرے                                  | ٢٢    |
| ۳ • ۸                     | قصروالی نمازیں اور قصر کی مقدار                             | ٢٣    |
| ۳ • ۸                     | مسافر مقیم کی اقتداء کرےاوراس کے برعکس                      | ٢٣    |
| <b>t</b> <sup>2</sup> 1 ◆ | سفر کی چھوٹی نماز کی قضاحصر میں اوراس کے برعکس              | ٢۵    |
| <b>t</b> <sup>2</sup> 1 ◆ | حالت سفركا زوال                                             | ٢٦    |
| <b>t</b> <sup>2</sup> 1 ◆ | اول: نیت اقامت اوراس کی معتبر مدت                           | ۲۷    |
| ٣١٣                       | شرط دوم :ا قامت کے لئےمشر وط مدت کی جگہ کا ایک ہونا         | ٢٨    |
| r 10                      | شرط سوم: اس جگہ کا اقامت کے قابل ہونا                       | 59    |
| r 10                      | ا قامت میں تابع ہونے کاحکم اوراس میں متبوع کی نیت کا اعتبار | ۳.    |
| ۲۳ IP                     | وطن میں داخل ہونا                                           | ۲۳۱   |
| ۳۱۵                       | وطن لوٹنے کاعزم                                             | ٣٢    |
| ۳1۵                       | نمازكوجمع كرنا                                              | م سو  |
| ٢٦                        | صلاة المغرب                                                 |       |
|                           | د کیھئے:صلوات خمسہ مفروضہ                                   |       |
| ٣١٦                       | صلاة على الميت                                              |       |
|                           | د يکھتے:جنائز                                               |       |
| ٣١٦                       | صلاة نافله                                                  |       |
|                           | د يکھئے: صلاۃ النطوع                                        |       |
| ٣١٩                       | صلاة النفل                                                  |       |
|                           | د يكھئے:صلاۃ النطوع                                         |       |
| mr9-m12                   | صلاة وتر                                                    | 1/1-1 |
| ۲ IZ                      | تعریف<br>شرع حکم                                            | 1     |
| ۲۰۱۷                      | شرعی حکم<br>شرک                                             | ٢     |
|                           |                                                             |       |

| صفحه        | عنوان                                               | فقره          |
|-------------|-----------------------------------------------------|---------------|
| ٣١٩         | رسول الله عايلة پر وتر کا وجوب                      | ٣             |
|             | غیرحنفنیہ کے یہاں نماز وتر میں سنیت کا درجہ         |               |
| ٣١٩         | اور دوسری نوافل میں اس کا مقام                      | ٢             |
| ۳ ۱۹        | وتركاوقت                                            | ۵             |
| ٣٢١         | نماز وترکی رکعات کی تعداد                           | 2             |
| ٣٢٣         | نماز وتركاطريقه                                     |               |
| ٣٢٣         | اول بفصل ووصل                                       | ٨             |
| r" r r      | ج۔تین رکعات سے زیادہ پڑھے                           | ٩             |
| 370         | دوم: نماز وترمیں قیام وقعوداورسواری پراس کی ادائیگی | 1•            |
| 370         | سوم: جهروا سرار                                     | 11            |
| 877         | چہارم: نماز وتر میں کیا پڑھاجائے؟                   | ١٢            |
| ٣٢٦         | ينجم: نمازوتر ميں قنوت                              | 11            |
| 877         | سفرمیں وتر                                          | ١٣            |
| <b>r</b> r2 | نماز وترکی با جماعت ادائیگی                         | 10            |
| <b>r</b> r2 | وتركوختم كرنا                                       | 14            |
| ٣٢٨         | نماز وتركى قضا                                      | 12            |
| 379         | وتر کے بعد شبیح                                     | ١A            |
| rr 0-r r 9  | صلاة الوسطى                                         | 11-1          |
| ٣٢٩         | تعريف                                               | 1             |
| ٣٢٩         | تعریف<br>صلاۃ وسطی کی تعیین                         | ۲             |
| ٣٣٥         | شرعی حکم اورا لگ سے اس کے ذکر کا سبب                | 11            |
| P 4 4       | صلب                                                 |               |
|             | د کیھئے:تصلیب                                       |               |
| r~9-rrY     | صلوات خمسه مفروضه                                   | <b>₩ •</b> -1 |
| mmy         | تعريف                                               | 1             |

| صفحه                | عنوان                                             | فقره     |
|---------------------|---------------------------------------------------|----------|
| ۳۳۷                 | اول:نمازظهر                                       | ٢        |
| ٣٣٨                 | ظهركااول اورآ خرى وقت                             | ٣        |
| ٣٣٨                 | نمازظهر میں ابراد( ٹھنڈا) کرنا                    | <b>`</b> |
| ٣٣٨                 | ظہر کوقصر کرنااوراس کوعصر کے ساتھ جمع کرنا        | ۵        |
| ۳۳۹                 | ظهرمين مستحب قمراءت                               | ۲        |
| ٣٣٩                 | دوم: نماز عصر                                     | ۷        |
| ۳۳۹                 | عصر کااول وآخری وفت                               | ٨        |
| • ۲۰ ۳              | عصرمين مستحب قراءت                                | 11       |
| ا ۲۰ ۲              | عصرکے بعدنفل نماز پڑ ھنا                          | 11       |
| ا ۲۰ ۲              | سوم: نمازمغرب                                     | 11-      |
| ا ۲۰ ۲              | مغرب كااول وآخرى وقت                              | ٢        |
| ٣٣٢                 | مغرب كانام عشاءركهنا                              | ۱۵       |
| ٣٣٢                 | چہارم: نما زعشاء                                  | 14       |
| ٣٣٢                 | نماز عشاءكو عتمه كهنا                             | ۱۷       |
| ۳ ۳ ۳ ۳             | عشاءكااول وأخرى وقت                               | 19       |
| ۳۲ (۲۰ ۲۰۰<br>۱۳    | عشاءنہ پانے والے کی نماز                          | ۲•       |
| <sup>م</sup> ا ما م | نمازعشاءكي تاخير                                  | ۲١       |
| <sup>م</sup> ا ما م | نمازعشاء سے پہلے سونے اوراس کے بعد گفتگو کی کراہت | ٢٢       |
| ۳۳۵                 | ينجم: نماز فجر                                    | ٢٣       |
| ٣٣٦                 | نماز فجر كاغداة نام ركهنا                         | ٢٢       |
| ٣٣٦                 | فجركونماز وسطى كهنا                               | ٢۵       |
| ۲۳۷                 | فنجر كااول وآخرى وقت                              | ٢٦       |
| <u> ۲</u> ۳۲۷       | فخرميں قراءت                                      | ۲۷       |
| ۲ ۲۰ ۲              | نماز فجر کے بعدادراس ہے قبل نفل کی ممانعت         | ٢٨       |
| ۲ ۲۰ ۲              | فجرمين تغليس يااسفار                              | 59       |
| 5 F F A             | نماز فجرميں قنوت                                  | * •      |
|                     |                                                   |          |

| صفحه         | عنوان                                                | فقره  |
|--------------|------------------------------------------------------|-------|
| ۳۸+-۳۳9      | صلح                                                  | ۳۵-۱  |
| ٣٣٩          | تعريف                                                | 1     |
| ۳۵.          | متعلقه الفاظ بتحكيم، ابراء، عفو                      | ۲ – ۲ |
| ۳۵۱          | صلح کی مشروعیت                                       | ۵     |
| ror          | انواع صلح                                            | ۲     |
| ror          | صلح کا شرعی حکم                                      | 2     |
| ۳۵۳          | قاضى كافريقين كوسلح كي طرف لوڻانا                    | ۸     |
| ۳۵۳          | حقيقت صلح                                            | ٩     |
| <b>m</b> 0 r | اقسام صلح                                            | ◆     |
| ror          | مدعی ومدعی علیہ کے درمیان صلح :اس کی تین اقسام ہیں   | 11    |
| <b>m</b> 0 r | الف _اعیان کی طرف _ے ک                               |       |
| ror          | اول جنگح ھلیطہ( کچھ حصہ کی معافی کے ساتھ کے)         | 11    |
| ۳۵۵          | دوم جنكح معاوضه                                      | 11    |
| ray          | ب۔دین کی طرف سے ک                                    |       |
| r 64         | اول جنكح اسقاط وابراء                                | 10    |
| ۳۵۹          | دوم جنكح معاوضه                                      | 10    |
| ٣٩٠          | فشم دوم جنكح مدعاعليہ كےا نكاركے ساتھ                | 14    |
| ٣٦٢          | صلح مع ا نکارکی فقهی تصویر                           | ۱۷    |
| ٣٣           | فتتم سوم: مدعا علیہ کے سکوت کے ساتھ صلح              | 1A    |
| ٣٩٢          | مدعی اوراجنبی کے مابین صلح                           | 55-19 |
| ۳2٠          | اركان                                                | ٢٣    |
| ۳ <i>۷</i> ۱ | شرائط بح                                             | ٢٢    |
| ۳ <i>۷</i> ۱ | صيغه سے متعلقه شرائط                                 | ٢۵    |
| ۳2۲          | صلح بالتعاطی ( زبان سے کچھ کہے بغیر لین دین کی سلح ) | ٢٦    |
| ٣∠٣          | عاقدین سے متعلق شرائط                                | ۲۷    |

| صفحه    | عنوان                             | فقره |
|---------|-----------------------------------|------|
| ٣٧٣     | مصالح عنه سےمتعلقہ شرائط          |      |
| ۳۷۲     | سوم: مصالح عنه معلوم ہو           | ٣٢   |
| ۳2A     | مصالح بہ سے متعلق شرائط           | ٣٣   |
| ۳2A     | اول:(بدل صلح کا)مال منقوم ہونا    |      |
| ٣٧٩     | دوم :اس کامعلوم ہونا              |      |
| ٣٧٩     | آ ثار ک                           | ٣٣   |
| ۳.۷۰    | صلح کے ختم ہونے کے نتائج          | ٣٥   |
| ۳۸۳-۳۸۱ | صلہ                               | ∠-1  |
| ٣٨١     | تعريف                             | 1    |
| ٣٨١     | متعلقه الفاظ فطبيعه ،عطبيه ، بهبه | r~-r |
| ٣٨٢     | اجمالي حكم                        |      |
| ٣٨٢     | اول:صله رحمی میں                  | ۵    |
| ٣٨٣     | ذی رحم کے لئے ہبہ                 | ٢    |
| ٣٨٣     | دوم:صلبهُ سلطانی                  | 2    |
| ٣٨٣     | صلة الرحم                         |      |
|         | د کیھئے: اُرحام،صلہ               |      |
| ۳ ۸ M   | صليب                              |      |
|         | د کچھئے: تصایب                    |      |
| ۳ ۸ M   | صمت                               |      |
|         | د پکھتے: سکوت                     |      |
| ዮላዮ     | صمعاء                             |      |
|         | د يکھئے: اُضحيہ                   |      |
| ٣٨٢     | صماء                              |      |
|         | د کیھئے: اُضحیہ                   |      |

| صفحه             | عنوان                       | فقره                         |
|------------------|-----------------------------|------------------------------|
| ۳۸٦-۳ <i>٨</i> ۴ | صاعت                        | ∠-1                          |
| ٣٨٢              | <u>ايف</u>                  | ا تعر                        |
| ٣٨٣              | لقه الفاظ :حرفت ،کسب ،مهرنه | ۲-۴ متع                      |
| 500              | لى حکم                      | ۵ شرع                        |
| 500              | برمیں صناعت                 | مسج                          |
| ٣٨٦              | حنجه                        |                              |
|                  | ہے:مقادیر                   | <u>ک</u><br>د <del>ي</del> ک |
| ٣٨٦              | صوت                         |                              |
|                  | ھتے: کلام                   | <del>,</del> ,               |
| ٣٨٦              | صورت                        |                              |
|                  | <u>مح</u> : نصویر           | <del>کر</del>                |
| ٣٨٦              | صوف                         |                              |
|                  | ھئے:شعر،صوف، وبر            | <del>ر کم</del><br>•         |
| ۳۸۷              | نزاحم فقتهاء                |                              |

موسوعه فقهيه

شائع كرده وزارت اوقاف واسلامي امور، كويت

کہا: اس کا مطلب میہ ہے کہ اسلام میں کوئی شخص بلاج باقی نہ رہے، اور جس کوج کی استطاعت ہواس کے لئے ج نہ کرنا حلال نہیں<sup>(1)</sup>، لہذا ج نہ کرنے والے کو'' صرورة'' کہنے کومکر وہ سمجھنا اور ان حضر ات علاء کا اس سلسلہ میں اس حدیث سے استدلال کرنامحل نظر ہے، اس لئے کہ حدیث میں اس سے ممانعت کا ذکر نہیں ہے<sup>(1)</sup>۔

اجمالی حکم:

۲-فقهاء نے جج کی بحث میں لکھا ہے: ج مالی و بدنی دونوں عبادات میں سے ہے لہذا اس میں فی الجملہ نیابت جائز ہے۔ پھر انہوں نے ج فرض اور ج نفل کے مابین فرق کیا ہے، اور انہوں نے دوسرے کی طرف سے ج کرنے کی شرطیں بیان کی ہیں، اسی طرح انہوں نے آ مر( دوسر کو ج کا حکم دینے والے) اور ما مور (نائب) کی شرطیں بھی بیان کی ہیں، اور کیا جس شخص نے اپنی طرف سے فرض ج نہ کیا ہو وہ دوسرے کی طرف سے ج بدل کر سکتا ہے، جس کو '' صرورت'' کہتے ہیں، یانہیں کر سکتا؟ اور کیا اس میں اجرت لینا جائز ہے؟ اس کی وضاحت حسب ذیل ہے:

اول: "صرورة" كافرض ج ميں نائب ہونا:

۲۰ شافعیہ و حنابلہ کی رائے ہے کہ حج فرض میں نائب کے لئے ایک شرط بیہ ہے کہ اس نے اپنی طرف سے حج فرض کرلیا ہو، اس لئے
 تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے اس کی اساد میں ایک ضعیف رادی ہے،
 جس کی تضعیف کا ذکر ذہبی نے میزان الاعتدال ( سار ۲۱ سطیع الحلمی) میں
 کیا ہے۔
 ۱) المجموع للووی ۷ سر ۲۱۰ سالے القناع ۲ ۲ ۲۲، مطالب اولی النہی

(۲) المجموع ۷۷ ۱۱۹

صر درة

لعريف: ا- "صرورة" صادم مملداوررائ محففه كساته: جس فرج نهيں كيا<sup>(1)</sup>، فقتهاء كى اصطلاح ميں اس سے مراد: وه څخص ہے جس نے اپنى طرف سے رجح فرض ادا نه كيا ہو، جيسا كه اكثر فقتهاء نے اس كى صراحت كى ہے<sup>(1)</sup> - ابن عابدين نے كہا ہے كه بيا پخ لغوى معنى صراحت كى ہے<sup>(1)</sup> - ابن عابدين نے كہا ہے كه بيا پن لغوى معنى سرے سے ج نه كيا ہو، اور جس نے دوسرے كى طرف سے ج كيا ہو يا جس نے اپنى طرف سے فلى يا نذر كا ج كيا ہو<sup>(1)</sup> -ہو<sup>(1)</sup>، اور يہى اس كالغوى معنى ہے ۔

نووى نے كہا: اس كى وجہ تسميه مد ہے كہ اس نے خود كو تج ميں نكالنے سے باند هد يا<sup>(۵)</sup>، امام شافعى اور حنا بله ميں ابن عقيل نے تج نه كرنے والے شخص كو'' صرورة'' كہنا مكروہ قرار ديا ہے، اس كى دليل ابن عباسٌ كى روايت ہے كہ رسول اللہ عليق نے ارشاد فرمايا : "لا صرورة في الإسلام''<sup>(۲)</sup>'(اسلام ميں صرورة نہيں)، نووى نے

- (۱) القاموس،لسانالعرب۔
- (۲) ابن عابدین ۲ را ۲۴ ، الجموع للنو وی ۷ ر ۱۱۳ ، جوا ہرالاِ کلیل ا ۷۷ ۱ ۔
  - (۳) ابن عابدین ۲/۱٬۴۱
  - (۴) كفاية الطالب ۲۷/۲
    - (۵) المجموع ۲۷۷۱۱
- (۲) حديث: "لا صرورة في الإسلام " كى روايت البوداؤد (۳۳۹/۲)

حفیہ کہتے ہیں: نائب کے لئے بیشرطنہیں کہ اس نے اپنی طرف سے حج كرليا ہو، لہذا "صرورت" كا حج درست ب، البته افضل بیہ ہے کہ وہ څخص اپنی طرف سے جج فرض ادا کر چکا ہو، تا کہ اس کے صحیح ہونے میں اختلاف نہ رہے۔ لہذا حفیہ کے نزدیک "صرورة" كالحج مكروه ب-اور یہ کراہت تحریمی ہے یا تنزیمی؟ حنفیہ کی عبارتوں میں اختلاف ہے۔ ابن عابدين في "فتح القدير" بح حواله س لكها ب: نظر كا تقاضاب که دوسرے کی طرف سے'' صرورت'' کا حج کرنا خوداس پر جج کے واجب ہوجانے کے بعد ہوا ہو کہ وہ تو شئراہ ،سواری کا مالک اور صحت مند ہوتو بید مکروہ تحریمی ہے، اس لئے کہ پہلے سال اس کے لئے جج ادا کر ناممکن تھا، پھر بھی اس نے جج ادانہیں کیا،لہذا اس کے ترک کرنے کے سبب وہ گنہ گار ہوگا، یہی حکم اس صورت کا ہے اگر وہ اینے لئے فلی حج کرے، کیکن اس کے باوجود بیدرست ہے، اس لئے کہ ممانعت خاص اس جج کی وجہ ہے نہیں ہے جو کیا گیا بلکہ دوسری وجہ ے ہے،اوروہ ہے جج کا فوت ہونا، کیوں کہ سال بھر کے اندر مرجانا نادر نہیں ہے، پھر انہوں نے '' البحر' کے حوالہ سے ان کا یہ قول نقل کیا: حق ہدے کہ آمر (موکل) کے حق میں بدکراہت تیزیمی ہے، اس لئے کہ علماء نے کہا: '' افضل یہ ہے .....الخ، البتہ صرورت کے حق میں کروہ تحریمی ہے، یعنی جس میں ج کی تمام شرطیں موجود ہیں اور اس نے اپنی طرف سے جنہیں کیا ہے، اس لئے کہ تاخیر کر کے وہ گنہ گار ہوا۔ پھر انہوں نے کہا: بیہ فتخ القدیر کے کلام کے منافی اور مخالف نہیں ہے،اس لئے کہ وہ مامور کے قق میں ہے<sup>(1)</sup>۔ جج صرورت کے صحیح ہونے پر حنفیہ نے اس طرح استدلال کیا

(۱) ابن عابدین ۲/۱۴۲ <sup>ونت</sup>خ القدیر ۲/ ۳۰ ۳۳–۲۱ س

"صرورت" کو دوسرے کی طرف سے تج کرنا درست نہیں ہے، اور اگر وہ اییا کرے گا تو اس کا احرام اپنے ، ہی فرض تج کی طرف سے ہوگا<sup>(1)</sup>، اس لئے کہ حضرت ابن عباسؓ کی روایت ہے کہ رسول اللہ علیلیؓ نے ایک شخص کو "لبیک عن شہر مة" کہتے ہوئے سنا (یعنی شہر مہ کی طرف سے تج کے لئے حاضر ہوں) ، آپ علیلیؓ نے شہر مہ کی طرف سے تج کے لئے حاضر ہوں) ، آپ علیلیؓ نے رشتہ دار ہے، آپ نے دریافت فرمایا: تم نے اپنی طرف سے تج کرلیا ہے؟ اس نے کہا: نہیں، آپ نے فرمایا: "حج عن نفسک شم کی طرف سے تج کرنا)۔ کی طرف سے تج کرنا)۔

بنابرین: اگر سی نے دوسرے کی طرف سے احرام باندھا تو بیہ اس کی طرف سے ہوگا دوسرے کی طرف سے نہیں ہوگا، ابن قدامہ نے کہا کہ جب بیہ بات ثابت ہوگئی تو اس پر ضروری ہے کہ وہ اس خرچہ کو واپس کرے جو اس نے دوسرے سے لیا ہے، اس لئے کہ ج اس کی طرف سے نہیں ہوا تو بیا اییا ہو گیا گو یا کہ اس نے رحج ہی نہیں کیا<sup>(m)</sup>، نو وی نے کہا: یہی ابن عباس ہو اور اسحاق کا قول ہے<sup>(m)</sup>۔

المعنی میں ہے کہ ابو بکر عبد العزیز نے کہا ہے: ج یاطل ہوگا، نہ خود ج کرنے والے کی طرف سے ہوگا، نہ دوسرے کی طرف سے ہوگا،اوریہی ابن عباسؓ سے منقول ہے<sup>(۵)</sup>۔

- . (۱) الجموع للعو دی ۷ مر ۱۷۷ - ۱۱۸، کمغنی لابن قد امه ۳ م ۲۴۵ – ۲۴۴ به
- (۲) حدیث: "حج عن نفسک ثم حج عن شبر مة" کی روایت ابوداؤد (۲/ ۲۰۴۳ تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے اور نووی نے مجموع (۲/ ۲۰۱۲ طبع المنیر بی) میں اس کی صحیح کی ہے۔
  - (٣) المغنى ٣٦/٣ ٢٣-
  - (۴) المجموع ۲۷ کاا-۱۱۸۔
    - (۵) المغنی ۳ر ۲۴۵\_

 $-\mu \rho -$ 

اجارہ کا ذکر نہ کرے گا، البتہ اس کو نفقہ مثل (مناسب خرچہ) دیا جائےگا۔ ابن عابدین نے '' الکفائی' کے حوالہ سے لکھا ہے کہ: امام ابوحنیفہ سے اصل کی روایت کے مطابق جس کی طرف سے ج کیا گیا اس کی طرف سے ج ادا ہوجائے گا<sup>(1)</sup>۔ چ میں اجرت کا جائز نہ ہونا امام احمد سے بھی مشہور روایت ہے<sup>(1)</sup>، ابن قدامہ نے صرورت کے بارے میں جو دوسرے کی طرف سے ج کہ کہا ہے کہ اس نے جو خرچ لیا ہے اس کو والپس کرنا اس پرواجب ہے، اس لئے کہ ج اس کی طرف سے نہیں ہوا<sup>(1)</sup>۔ مالکی کا نہ ہب ہے کہ کرا ہت کے ساتھ جائز ہے۔ مالکی کا نہ ہب ہے کہ کرا ہت کے ساتھ جائز ہے۔ اور یہ ایتھے لوگوں کا شیوہ نہیں<sup>(2)</sup>۔ دیکھتے : اصطلاح '' ج فقرہ ( ۲۱'۔ ہے کہ رسول اللہ علیظی نے خشم یہ عورت سے مطلقاً ارشاد فرمایا : "حجي عن أبيك"<sup>(1)</sup> (اپنے والد کی طرف سے ج کرو)، آپ نے اس سے میہ معلوم نہیں فرمایا کہ اس نے اس سے قبل اپنی طرف سے ج کیا ہے یا نہیں۔'' فتح القد یر'' میں ہے کہ در پیش حالات کے بارے میں تفصیل معلوم نہ کرنا عام خطاب کے درجہ میں ہوتا ہے، الہذا اس سے معلوم ہوتا ہے کہ دوسرے کی طرف سے ج کر نا مطلقاً جائز ہے، اور شہر مہ والی حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ پہلے اپنی طرف سے ج کرنا مستحب ہے، اس طرح دونوں حدیثوں میں تطبق ہوجائے گی (۲)۔

اگر صحت منداورصا حب استطاعت، فرض ج اسلام میں یا ج نذر کے لئے سی کونائب بنائے تو مالکیہ نے اس کوممنوع قرار دیا ہے۔ حطاب نے کہا: اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے، اور ظاہر سے ہے کہ سے درست نہیں ہے، اورا گراس کاعلم ہوجائے تواس کوفنخ کر دیا جائے گا<sup>(m)،</sup> رہاصرورت توان کے نز دیک اس کے لئے دوسرے کی طرف سے ج کرنا مکروہ ہے<sup>(r)</sup>۔

دوم: حج صرورت میں اجرت کا حکم: ۲۹ - حفیہ نے صراحت کی ہے کہ جوشخص دوسرے کی طرف سے حج کرے اس کے لئے اجرت لینا ناجائز ہے، لہذا اگر کسی کو اجرت پر رکھا کہ دہ اس کی طرف سے استے مال کے فوض حج کرد یے تو اس کا حج کرنا جائز نہیں، وہ صرف یہ کہے گا کہ تم میر کی طرف سے حج کر دادر

- (۱) حدیث: "حجی عن أبیک" کی روایت بخاری (الفتح ۲۷ ۸۷ طبع السلفیہ)اور سلم(۲ ۲ ۲۹ طبع الحلبی) نے حضرت ابن عباس سے کی ہے
  - (٢) فتخالقد ير٢/٢٣١
  - (٣) جواہرالاِکلیل ار ۱۷۶۔
  - (۴) جواہرالاِکلیل ار ۱۷۶۱،الحطاب ۲۷/۲-۳۰،الدسوقی ۲۸/۱۔

- (۱) ابن عابدين مع الدر المحتار ۲ ( ۲ ۴ ۴ ۴ ۰ د کيھئے: الموسوعہ الفقنہیہ (اصطلاح: ج ف۴ ۲۱ الاستنجارعلی الحج)۔
  - (۲) المغنى سراسس
  - (۳) المغنی ۳/۲٬۳۳
  - (۴) حاشية الدسوقى ۲/ ۱۸، جواہرالإ كليل ۱۷۲۱ ـ
  - (۵) شرح أسى المطالب على روض الطالب الم ۵۷ ۳۷

صریح ۱-۲ صاحب فنخ القد یر نے لکھا ہے: صریح جس کا استعال کسی معنی میں غالب ہو کہ اس کی طرف ذہن جائے، حقیقت ہویا مجاز<sup>(1)</sup>۔ سیوطی نے'' الا شاہ'' میں لکھا ہے: صریح ایسا لفظ جو کسی ایسے معنی کے لئے وضع کیا گیا ہو کہ جب وہ لفظ مطلق بولا جائے تو اس کا کوئی اور معنی نہ ہمجھا جائے، اس کے مقابلہ میں'' کنایی' ہے<sup>(1)</sup>۔

متعلقه الفاظ:

كنابية: ۲ – کنابیدکامعنی لغت میں بدہے: ایپالفظ بولےجس سے ''مکنی عنہ'' (وہ چنر جواس سے مقصود ہو) کوشمجھ لباجائے، جیسے "دفٹ" اور "غائط"، اور به "كنيت بكذا عن كذا" با صرب سے ماخوذ اسم ہے (۳)۔ كنابيه كامعنى اصطلاح ميں جيسا كه جرجاني كي'' التعريفات' میں ہے:ابیا کلام جس کی مراد،استعال میں مستور وخفی ہو، اگر چیہ لغت میں اس کا معنی ظاہر ہو، خوا ہ اس سے مرا دحقیقت ہویا مجازيه صاحب ' فتح القدير' نے لکھا ہے: کنام پر کی مراد مختلف احتمالات کے سبب مخفی ہو، بیصریح کےخلاف ہے<sup>(م)</sup>۔ کنابہ وصریح میں فرق بہ ہے کہ صریح کی مراد محض اس کے بولنے سے سمجھ لی جاتی ہے، نیت کی ضرورت نہیں ہوتی ، کنابیاس کے برخلاف ہے، اس لئے کہ کنامیہ میں سننے والے کوتر دد ہوتا ہے اور نیت کی ضرورت ہوتی ہے۔ (1) فتح القدير، العنايه بهامشه ٣ ( ٣ ٣ - ٥ ٣ طبع الاميريه -(٢) الأشباه دالنظائرللسيوطي (٢٩٣ طبع اول، المغور ٢٠٢ • ٣ طبع اول -

- (٣) المصباح ماده: "كني" -
- (۴) فتح القد يروالعنايد بهامشه ۳/٨٥-٨٨ طبع الاميريد-

۱- صریح کالغوی معنی: جودوس کے تعلقات سے خالی ہو، اور بیہ "صوح المشيء (راء کے پیش کے ساتھ) صواحة و "صوحة" سے مانخوذ ہے۔
صروحة" سے مانخوذ ہے۔
عوبي صريح: خالص نسب والا عربی شخص، اس کی جمع: "صوحاء" آتی ہے۔
"صرحاء" آتی ہے۔
"صرحاء" آتا ہے: لیعنی جس میں اضار (محذوف مانے) یا تاویل کی ضرورت نہ ہو۔
تاویل کی ضرورت نہ ہو۔

لعريف:

کے اس کو خالص کردیا، یا اس نے اس سے مجاز و تاویل کے احتمالات کو ختم کردیا<sup>(1)</sup> ۔

صریح اصطلاح میں جیسا کہ ' التعریفات' میں ہے: ہر اس کلام کا نام ہے جس کی مراد، کثرت استعال کے سبب نمایاں ہو، خواہ وہ حقیقت ہویا مجاز<sup>(۲)</sup>۔

صاحب العنابیہ نے لکھا ہے: صریح وہ ہے جس کی مراد کثر ت استعال کے سبب بالکل واضح وظاہر ہو۔

- (۱) المصباح، القاموس، الصحاح ماده: "صرح" -
  - (۲) التعريفات للجر جانی ( ۲۷ ) طبع اول۔

کی زبانوں پر شائع ہو جیسے''خلع''مشہور یہ ہے کہ بیصر <sup>5</sup> ہے۔ پنجم: جو نہ وارد ہو، نہ علماء کے یہاں شائع ہو، البتہ عوام کے یہاں شائع ہو، مثلاً: حلال اللہ علی حو ام (اللہ کی حلال کی ہوئی چیز مجھ پر حرام ہے)اضح ہہ ہے کہ بیر کنا ہہ ہے<sup>(1)</sup>۔

صريح سي متعلق فقهى قواعد:

۵ – قاعدہ اولی:صریح میں تعبد (عبادت ) کامعنی پایاجا تاہے۔ اس قاعدہ کوزرکشی نے ''المنثو ر'' میں ککھا ہے، اور صریح میں تعبد کامعنی ہونے کے لئے علماء نے اس کو چند مقامات میں منحصر کیا ہے، جيسے طلاق وغيرہ، اسی وجہ سے اگرکسی علاقہ میں'' طلاق'' کا استعال وثاق (بندش) دغیرہ سے چھٹکارا حاصل کرنامراد لینے میں عام ہو اور شوہر طلاق کے لفظ سے عورت کو مخاطب بنائے اور کیے کہ میری مرادیمی ہے (بندش سے چھٹکارا حاصل کرنا) توبہ قابل قبول نہیں، اس لئے کہ اصطلاح خاص، عام اصطلاح کوختم نہیں کرتی (۲)۔ ۲ - قاعدہ دوم:صریح کفظی قرائن سے کنایہ بن جاتا ہے: بية قاعده بھی زرکشی نے'' المنثو ر'' میں لکھاہے، اور اسی وجہ سے اگرشوہرنے بیوی سے کہا''انت طالق من و ثاق'' (تم بندش سے چھوٹے والی ہو) یا کہا"فارقتک بالجسم" ( **می** <sup>ج</sup>سم کے ساتھ تم *\_\_\_علاحده ہوگیا*) یا کہا"سر حتک من الید أو إلى السوق" (یعنی میں نے تم کو ہاتھ سے یا بازار کی طرف چھوڑ دیا) توعورت پر طلاق داقع نہ ہوگی، کیوں کہ اول کلام ، اخیر سے مربوط ہے، اور بیہ استثناء کے مشابد ہے، جیسا کہ امام الحرمین نے کہا۔ اس قاعدہ سے متعارض (جیسا کہ زرکشی نے'' المیثو ر'، میں لکھا

۱) الأشباه دوا نظائرللسبوطی/ ۲۹۳ طبع اول۔
 ۲) المغثو رلکزرکشی ۲/ ۸۸ ۳ طبع اول۔

تعريض: سا-تعريض لغت ميں : اس كا ما خذ عوضت له و عوضت به تعويضا ہے، ليعنى تم ايك بات كر كوئى معنى مرادلو۔ تعريض صرح كے خلاف قول ہے، مثلاً تم نے سى سے پوچھا: كيا تم نے فلال كود يكھا ہے؟ اوروا قعہ ہیہ ہے كہ اس شخص نے اس كود يكھا ہے، كيكن جھوٹ بولنا پند نہيں كرتا تو يوں كہے: فلال ديكھا جا تا ہے، اوروہ جھوٹ سے بچنے پند نہيں كرتا تو يوں كہے: فلال ديكھا جا تا ہے، اوروہ جھوٹ سے بچنے جرجانی نے '' التعريفات' ميں كھا ہے: كلام ميں تعريض بي ہے كہ اس سے سنے والا اس كى مرادكوت تر تے بغیر سجھ لے (<sup>1)</sup> ۔

صریح کاما خذ ومنشا: ۲۹ - صریح کاما خذ: شرع کا اس کے بارے میں وارد ہونا ہے یا شہرت استعال ہے؟ سیوطی نے کہا: اس میں اختلاف ہے۔ سیکی نے کہا: میں بیکہتا ہوں: اس کے چند مرا تب ہیں: اول: جو قر آن وحدیث میں بار بار آئے ، ساتھ ہی علاء و عام لوگوں کے یہاں وہ شائع ہوتو پر (قطعی طور پر) صریح ہے، جیسے لفظ طلاق۔ دوم: جو بار بار آیا ہولیکن شائع نہ ہو، جیسے لفظ فراق وسراح ، یہ مختلف فیہ ہے۔ سوم: جو وارد ہو مگر شائع نہ ہو، جیسے لفظ افتداء ، یہ بھی مختلف فیہ ہے۔ چہارم: جو تنہ سرے مرتبہ ہے بھی کم وارد ہو، البنہ حاملین شریعت ہے۔ (1) السمبان ادہ: ' عرف )۔

-٣८-

لئے کہ اکراہ کے سبب لفظ غیر معتبر ہے، اور صرف نیت عمل نہیں کرتی۔ اوراضح یہ ہے کہ طلاق واقع ہوگی ، اس لئے کہ وہ طلاق کا اس کے لفظ کے ذریعہ قصد کرر ہاہے۔ بناء بریں،صریح لفظ طلاق اکراہ کے وقت کنا ہیہ ہے،اگر طلاق کی نیت کرے گا تو واقع ہوگی ورنہ نہیں، کنایہ میں نیت کی ضرورت ہے، اس قول سے بیصورت مشتنی ہے کہ شوہر سے یو چھا گیاتم نے طلاق دے دی؟ اس نے کہا: ہاں، اس کے متعلق ایک قول ہے کہ طلاق اس پر لازم ہوگی اگر چہ طلاق کی نیت نہ کرے، اور دوسرا قول ے: نیت کی حاجت ہے<sup>(1)</sup>۔ ۸ - قاعدہ چہارم:صریح الفاظ بلااختلاف مطالبہ کے بغیر بذات خود عمل کرتے ہیں، اس قاعدہ کوزرکشی نے'' المیثو ر'' میں ککھا ہے، اس قاعدہ سے ایک مسئلہ سنٹنی ہے، وہ پیہ کہ کسی کافر سے کہا گیا : کہو "أشهد أن لا إله إلا الله" اس فاس كوكهه ديا توبلا اختلاف اس کے مسلمان ہونے کا حکم لگایا جائے گا اور اگر وہ مطالبہ کے بغیر کہے تو اس میں دوقول ہیں: اُصح بیہ ہے کہ اس کے مسلمان ہونے کا تکم لگایا جائے گا،اورممانعت کی وجہ ہیہ ہے کہ ہوسکتا ہے وہ صرف نقل کرنے کا قصد کرر ماہو<sup>(۲)</sup>۔ ٩- قاعدہ پنجم: شریعت کے کسی باب پر جوعنوان لگایا گیا ہے، اس سيمشتق لفظ بلااختلاف صرتك ہے۔ اس قاعدہ کوزرکشی نے'' المیثو ر' میں اور سیوطی نے'' الاشاہ'' میں لکھاہے، اس قاعدہ سے ایک قول کے مطابق وضوشتنی ہے، گو کہ اصح اس میں بیر ہے کہ درست ہے، نیز تیم مشتنی ہے کہ اس میں اصح قول کے مطابق محض نیت کافی نہیں، بلکہ فرض کا ذکر کرنا ضروری ہے۔

(۱) المنغو ر ۲ (۱۰ ۳ طبع اول،الأشباه دالنظائرللسيوطى ( ۲۹۳ – ۲۹۴ طبع اول۔ (۲) المنغو رللزركشى ۲ (۱۰ ۳ طبع اول۔  ⇒) ان کا یو قول ہے: سوال کنا یو کو صرح کے ساتھ لاحق نہیں کرتا، البتہ صرف ایک مسلہ میں اییا ہے، وہ یہ ہے کہ کسی کی بیوی نے جس کا نام فاطمہ ہے، اس سے کہا: شخصے طلاق دے دو، اس نے کہا: میں نے فاطمہ کو طلاق دے دی، پھر کہا: میں نے دوسری فاطمہ کی نیت کی تھی تو اس کی بیوی پر طلاق پڑ جائے گی، اور دلالت حال کے سبب شوہر کا قول معتبر نہ ہوگا، اس کے برخلاف اگر ابتداءً (عورت کے مطالبہ سے قبل) کہے: میں نے فاطمہ کو طلاق دی، پھر کہا: میں نے دوسری فاطمہ کی نیت کی ہے<sup>(1)</sup> (تو اس کا قول معتبر ہوگا)۔ ک - قاعدہ سوم: صرح میں نیت کی ضرورت نہیں، اور کتا ہے، نیت کے بغیر لازمنہیں۔

اس قاعدہ کوزرکشی نے '' اکمنٹو ر' میں ، اور سیوطی نے '' الاشباہ' میں لکھا ہے، ان کے قول : صرح میں نیت کی حاجت نہیں : یعنی ایقاع (واقع کرنے) کی نیت ضروری نہیں ہے، اس لئے کہ لفظ اسی کے لئے موضوع ہے، لہذا نیت کی ضرورت نہیں ہے، رہالفظ کا قصد کرنا تو بی شرط ہے تا کہ سبقت لسانی کا مسکلہ اس سے نکل جائے۔

یہیں سے صریح اور کنا یہ میں فرق سامنے آتا ہے کہ صریح میں صرف ایک شرط ہوتی ہے یعنی لفظ کا قصد کرنا، جبکہ کنا یہ میں دوشرطیں ہوتی ہیں، لفظ کا قصد کرنا اور واقع کرنے کی نیت کرنا، اور یہ کہنا چا ہے کہ طلاق کے حروف سے اس معنی کا ارادہ کرے، جس کے لئے لفظ طلاق موضوع ہے، تا کہ ''أنت طالق من و ثاق''ا( تم بندش سے آزاد ہو) نکل جائے۔

صریح میں نیت کی حاجت نہیں، اس قول سے جیسا کہ سیوطی نے'' الا شباہ'' میں لکھا ہے مکرہ کے طلاق واقع کرنے کے قصد کو مستنی کیا گیا ہے، اس میں دو'' قول'' ہیں: اول: طلاق واقع نہ ہوگی، اس

المنثو رللزركشى ۲/۸۰۳۹٬۳۰ سطيع اول\_

شرکت : اس میں محض بیرکہنا کافی نہیں : اُشتو کنا ( ہم شریک بن گئے )۔ خلع : بیرمال کے ذکر کے بغیر صرت کے نہ ہوگا<sup>(1)</sup>۔ • ا - قاعدہ ششم : اپنے باب میں صرت کے لفظ اگر اس کو اپنے موضوع میں نفاذ کی گنجائش ہوتو دوسر معنی میں کنا ہینہ ہوگا ، اور نفاذ کی گنجائش پانے کا مطلب ہیہ ہے کہ صرت کے حالت میں اس کو نافذ کر ناممکن ہو۔ اس قاعدہ کو زرکشی نے '' المنٹو ر' میں اور سیوطی نے '' الا شاہ'' میں لکھا ہے۔

اس قاعدہ کی جزئیات میں: طلاق ہے، اس لئے کہ وہ نیت کے سبب فننج یا ظہار نہ ہو گااور اس کے برعکس بھی نہیں ہو سکتا، یعنی ظہار بھی نیت کے سبب طلاق یا فنخ نہ ہوگا، اس لئے کہ بید دونوں اپنے باب میں صرح میں اور ہرایک کو اس کے موضوع میں نفاذ کی گنجائش ہے، لہذا دوسرے عنی میں کنا بیانہ ہوگا۔

اس قاعدہ کی ایک فرع بید (بھی) ہے کہ اگر اجارہ میں کے: میں نے تمہارے ہاتھ اس کی منفعت فروخت کردی تو درست نہیں، اس لئے کہ بیچ (فروخت کرنا) اعیان اشیاء کی ملکیت کے لئے مقرر ہے، لہذا اس کا استعال منافع میں نہ ہوگا، اسی طرح اجارہ کے لفظ سی میچ کا انعقاد نہیں ہوتا، اس قاعدہ سے چند صور تیں مشتقی ہیں جن کو زرکشی نے اپنی'' قواعد' میں نقل کیا ہے اور ان کو سیوطی نے بھی زرکشی کے والہ سے اپنی'' الا شاہ' میں نقل کیا ہے اور ان کو سیوطی نے بھی زرکشی میں اعتراض کرتے ہوئے کہا کہ بید قاعدہ سے مشتقی نہیں ہیں، اس لئے کہ ان میں صریح کو اپنے موضوع میں نفاذ کی گنجا کش نہیں ہے مثلاً حسب ذیل صور تیں:

ادل:اگرہم خلع کو فنخ میں صریح قرار دیں تو طلاق کے بارے میں اس کے کنابہ ہونے میں کہاس کی وجہ سے تعداد میں کمی آ جائے ، اگردہ دونوں اس کی نیت کریں دو'' قول'' ہیں بنقل وروایت کےلحاظ سے اضح قول ہہ ہے کہ دہ طلاق ہوگی۔ ددم: الركوئي ايني بيوي سے كہے: تم مجھ يرحرام ہواور طلاق كي نیت کرے تو طلاق واقع ہوگی، حالانکہ تحریم کفارہ واجب کرنے میں صریح۔ سوم: اگرکوئی این بیوی ہے کہے: میں نے تم کوتمہارے ہاتھ اتنے میں فروخت کردیا،اور بیوی نے کہا: میں نے خرید لیا تو پیخلع سے کنابہ ہے۔ سیوطی نے'' اشباہ'' میں کہا ہے کہ بیصورت مشتنی نہیں، اس لئے کہ اس صورت میں بیچ کو اس کے موضوع میں نافذ کرنے کی گنجائش نہیں ہے۔ چہارم:اگرکسی نے کہا: میرے مال کوطلاق ہے، تو اگر اس نے صدقہ کی نیت نہیں کی تو اس پر کچھ لازم نہیں، اور اگراپنے مال کے صدقہ کی نیت کی تو دو'' قول'' ہیں: اصح قول بد ہے کہ کسی قربت کا قصد کرنااس پرلازم ہے۔ بناءبرین: کیااس پراینے سارے مال کاصد قد کرنالازم ہے، یا اس كوصد قد كرف اورايك كفار فتتم ك دين ميں اختيار بي؟ دوقول ہں: سيوطى نے'' الإشاہ'' ميں لکھاہے: بہ مسّلہ (بھی)مشتنی نہيں، اس لئے کہ اس میں صریح کو اس کے موضوع میں نافذ کرنے کی گنجائش نہیں ہے۔ پنجم: لفظ حوالہ ذکر کیا، اور کہا: میری مرادتو کیل ہے، تو اکثر کے نزدیک قابل قبول ہے۔

<sup>(</sup>۱) المنثو رللزرکشی ۲ ( ۱۰ ۳ – ۳۱۱ طبع اول ، الأشباه و النظائرللسيوطی ۳۹۶ طبع اول -

فروخت کیا) ہے اور قبول میں: اشتویت (میں نے خریدا) اور قبلت (میں نے قبول کیا) ہے، اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ بیع ہرا یسے قول سے منعقد ہوجاتی ہے جس سے رضا مندی کا پتہ چلے۔ نیز ان کا اس پر بھی اتفاق ہے کہ بیع، ماضی کے لفظ سے منعقد ہوتی ہے، ماضی کے علاوہ دوسر نے لفظ سے اور فعل کے ذریعہ بیع کے انعقاد میں اختلاف ہے<sup>(1)</sup>، اس کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' بیع''

ب-وقف:

صریح اا-سا

<sup>1</sup><sup>1</sup> – جمہور کے نزد یک وقف کا ایک صرح لفظ آ دمی کا بی قول ہے:و قفت (میں نے بیچ زفلاں کے لئے وقف کردی) یاسبلت (میں نے اللہ کی راہ میں خیرات کردیا) یا: حبست کذا علی کذا (بیچ زفلال کے لئے محبوں کردی)، اس لئے کہ بیٹا بت ہے کہ کرف میں لوگوں کے درمیان ان الفاظ کو اس معنی میں استعال کیا جا تا ہے، اس کے ساتھ اس میں شرع کا عرف بھی شامل ہو گیا ہے، اس لئے کہ نبی کریم علی نے حضرت عمر سے ارشاد فرمایا کہ ''ان مشئت حبست أصلھا، و سبلت شمر تھا''<sup>(1)</sup> (اگرتم چاہو تو اصل زمین وقف کردو، اور اس کے کچل کو اللہ کے راستہ میں خیرات

- (۱) الهدايد وفتح القدير۵ / ۲۷ ۵۵ (طبع الأولى)، الإختيار ۲ / ۲ طبع المعرفه، جواهر الإكليل ۲ / ۲ طبع المعرفه، حاشية الدسوقى على الشرح الكبير ۲۰ / ۲ طبع الفكر، الأشباه و النظائر للسيوطى / ۲۹۷ - ۲۹۸ طبع اول، حاشية القليو بي ۲ / ۲۰ - ۱۵۲ طبع الخلي كشاف القناع ۲۰ / ۲۱ - ۲۰۱ طبع النصر -- -
- (۲) حدیث: "إن شئت حبست أصلها و سبلت ثمرتها" كى روایت بخارى (الفتح ۹۹۹/۵ طبح التلفیہ) نے ان الفاظ: "إن شئت جست أصلها و تصدقت بها" عرب كى ہے، اور نمائى (۲۰۲۲/۲ طبح المكتبة التجاريه) نے ان الفاظ: "احبس أصلها و سبل ثمرتها" عرب كى ہے۔

ششم: اگرنکاح یا تزون کے لفظ سے رجعت کرتے واضح یہ ہے کہ بیر کنا بیہ ہے جو نیت سے نافذ ہوگا، اس لئے کہ بی معنی کو بتا تا ہے۔ ہفتم : جس کو فنخ کا حق ہے اگروہ کہے : میں نے تمہارے نکاح کو فنخ کردیا اور اس کو مطلق رکھا، یا اس کی نیت کی تو فنخ ہوگا، اور اگر فنخ سے طلاق کی نیت کرے تو اضح کے مطابق عورت پر طلاق پڑ جائے گی، اس لحاظ سے فنخ، طلاق میں کنا ہیہ ہے۔ تم مجھے اپنا گھوڑا عاریت پردے دوتو بیا جارہ فاسدہ ہے، اس کا عنان اور فساد محض عقد میں عاریت کی شرط لگانے کی وجہ سے آیا ہے<sup>(1)</sup>

ابواب فقه میں صریح:

اا – سیوطی نے '' الا شباہ''میں کہا ہے : جاننا چاہئے کہ صریح شبھی ابواب میں موجود ہے، اسی طرح کنا بیکھی ہے، البتہ ، خطبہ (پیغام نکاح) میں نہیں ، فقہاء نے اس میں کنا بیکا ذکر نہیں کیا بلکہ تعریض کا ذکر کیا ہے، اور نکاح میں بھی نہیں ، کہ فقہاء نے اس میں کنا بیکا ذکر نہیں کیا، اس لئے کہ کنا بیہ کے ذریعہ نکاح کے عدم انعقاد پر فقہاء کا اتفاق ہے، اور قذف میں ، صرح ، کنا بیاور تعریض سب واقع ہیں <sup>(۲)</sup> ہ

الف-بيع:

۱۲ - بیچ کا صریح ایجاب میں: بعتک (میں نے تمہارے ہاتھ

- (۱) المنثو رللزرکشی ۲۷۱۱ ۳–۱۳ ۳ طبع اول، الأشباه والنظائرللسيوطی ۲۹۵–۲۹۲ طبع اول -
  - الأشباه والنظائر/ ۲۹۷ طبع اول.

صریح مہما - 10 کردد)اس طرح بیہ الفاظ وقف کے بارے میں ایسے ہو گئے جیسا ج-طلاق کے بارے میں تطلیق کالفظ ہے۔

> بعض ما لکیہ وشافعیہ کی رائے ہے کہ بیالفاظ ، کنایات وقف میں سے ہیں، اسی طرح ان کی رائے ہے کہ ' تصدقت'' ( میں نے صدقہ کردیا) یا ''حومت'' ( میں نے حرام کردیا) یا '' أبدت هذا المال علی فلان'' ( میں نے بیال کوفلال کودائمی طور پردے دیا) میں اگر ایک اور لفظ کی قیدلگا کر مثلاً کے: تصدقت صدقة میں اگر ایک اور لفظ کی قیدلگا کر مثلاً کے: تصدقت صدقة موقوفة، أو محبسة، أو مسبلة، أو محرمة، أو مؤبدة ( میں نے صدقہ کردیا، وقف کے طور پر یاجس کے طور پر یا خیراتی طور پر، یا حرام طور پر یا دائمی طور پر) یا اس نے صدقہ کو وقف کے اوصاف فروخت ہو سکہ، نہ ہمہ ہو سکہ، نہ کسی کو وراثت میں ملے تو بیصدقہ، اس قید یا وصف کے سبب صرح وقف ہوگا، اور اگر اس میں بی قید نہ کوگا اور ان اوصاف کے ساتھ اس کو متصف نہ کر نے تو کنا یہ ڈوتف ہوگا اور ان اوصاف کے ساتھ اس کو متصف نہ کر نے تو کنا یہ ڈوتف ہوگا اور ان اوصاف کے ساتھ اس کو متصف نہ کر نے تو کنا یہ ڈوتف

اس سے واضح ہوتا ہے کہ وقف میں صرح کی دوقت میں بیں: صرح بنف ہ (بذات خود صرح) اور صرح مع غیرہ (جو غیر کی وجہ سے صرح ہو)، یہ ایک نا درقتم ہے جو بہت کم آتی ہے، جیسا کہ سیوطی نے '' الا شباہ'' میں سبکی کے حوالہ سے لکھا ہے<sup>(1)</sup>۔ تفصیل اصطلاح:'' وقف'' میں ہے۔

(۱) البحر الرائق ۵/۲۰۵ - ۲۰۹ طبع دوم ، جوا ہر الإکلیل ۲/۷ ۲۰ طبع المعرفه، حاشیة الدسوقی ۲/۳ ۸ طبع الفکر مغنی المحتاج ۲/۲۸ سطبع التراث، روصنة الطالبین ۵/۲۲۳ – ۳۲۳ طبع المکتب الإسلامی، الأشباه و النظائر للسیوطی ۱۹۹۷ – ۲۰۰۰ طبع اول، المغنی ۵/۲۰۲ طبع الریاض، کشاف القناع۳

ن - مہم: ۲۰ - اس پر فقتهاء کا اتفاق ہے کہ اگر ما لک، موہوب لہ (ہبہ کے جانے والے شخص) سے کہ: "و هبتک" (تمہیں ہبہ کردیا) یا تمنحتک" (تمہیں دے دیا) یا "أعطیتک" (تمہیں عطا کردیا) یا "ملکتک" (تمہیں ما لک بنادیا) یا جعلت هذا الشیء لک (می چیز تمہارے لئے کردی) تو یہ سب صرح ہبہ ہیں، الشیء لک (می چیز تمہارے لئے کردی) تو یہ سب صرح ہبہ ہیں، لیکن اگر کہ: "کسو تک هذا الثوب" (میں نے سہ کپڑ اتمہیں سواری پر سوار کردیا) تو یہ کنا ہے ہے۔ سواری پر سوار کردیا) تو یہ کنا ہے ہو

د- خطبه:

10 - خِطبہ : کسی عورت سے نکاح کا مطالبہ کرنا (پیغام نکاح) ، یہ صریح لفظ کے ذریعہ ہوتا ہے یا تعریض کے ذریعہ، صریح سے مراد (یہاں) دل کی بات صراحتا بیان کردینا، اور یہ تعریض کے خلاف ہے، جو ایسا لفظ ہے کہ اس کو اپنے معنی میں استعال کیا گیا تا کہ دوسرے معنی کی طرف اشارہ کیا جائے، صریح پیغام ہیہ ہے کہ مثلا مرد کہے: میں چاہتا ہوں کہ جب تمہاری عدت پوری ہوجائے تو میں تم سے نکاح کروں، رہایوں کہنا: تیرے کتنے ہی خواہش مند ہوں گ، تیرے جیسی کس کو ملے گ؟ تم خوب صورت ہو، جب تم حلال ہوجاؤ (عدت پوری ہوجائے) تو جھے خبر دینا، بیوہ باقی نہ رہنا، جھے تم ناپند نہیں ہو، اللہ تمہارے پاس خیر لائے گا، تو بہ سب تعریض

 البدائع ۲۷/۱۱۱-۱۱۱ طبع الجماليه، جوابر الإكليل ۲/۲۱۲ طبع المعرف، مغنى الحتاج ۲/۷۹۳ طبع التراث، الإنصاف ۲/ ۱۱۸ طبع التراث. کا - خلع کے الفاظ دوقتم کے ہیں: صریح و کناہی، صریح: خلع ، اور مفادات کا لفظ ہے، اس لئے کہ مفادات کا لفظ قر آن کریم میں وارد ہے۔ صریح و کناہیر کی تفصیل اصطلاح ' دخلع ' ، میں دیکھیں۔

ز-طلاق:

۱۸ - اس پرفقہاء کا انفاق ہے کہ طلاق کا صرح لفظ' طلاق' اور اس سے مشتق الفاظ میں، اسی طرح غیر عربی زبان میں اس کا ترجمہ، اس لئے کہ' طلاق' کو خاص طور پر نکاح کی بیڑی کو کھو لنے کے لئے وضع کیا گیا ہے، اس میں کسی اور کا احتمال نہیں ہے۔ شافعیہ کا مشہور مذہب اور حنابلہ میں خرقی کی رائے ہے کہ لفظ

معنی سید من مید من مراح من جدین رس کار سے جد معط '' فراق' اور لفظ' سراح' اوران دونوں سے شتق الفاظ صرت الفاظ طلاق ہیں، اس لئے کہ ان دونوں کا ذکر قرآن کریم میں طلاق کے معنی میں ہوا ہے، چنانچہ لفظ' فراق' اس فرمان باری میں وارد ہے: ''وَإِنْ يَتَفَوَّقَا يُغُنِ اللَّهُ تُحَلَّ مِنُ سَعَتَهِ وَ كَانَ اللَّه وَ اسِعًا حَكِيْمًا ''(1) (اور اگر دونوں جدا ہی ہوجا کیں تو اللّٰہ ہرا یک کو اپنے (فضل کی) وسعت سے بناز کرد کے گااور اللّٰہ ہے، بڑا وسعت

و-خلع:

ھ-نکاح:

۲۱ - نکاح کاصر کلفظ ایجاب 'میں: تزوین (شادی کرما)ادرا نکاح (میں نے اس کا نکاح پا اس سے شادی کو قبول کیا) پا' تنز و جت'' (میں نے اس سے شادی کرلی) یا''نکحت'' (میں نے اس سے نکاح کرلیا)، پھر نکاح، انکاح اور تزویج کے لفظ سے اور ان دونوں کو قبول کرنے سے منعقد ہوجا تا ہے، اس پر فقہاء کا اتفاق ہے، اور انہیں دونوں الفاظ کا ذکر قرآن کریم میں آیا ہے، فرمان باری ہے "زَوَّ جُناحَها"(٢) ( ہم نے اس کا نکاح آپ کے ساتھ کردیا) ہم نے اس کو تیرے نکاح میں دے دیا) نیز "وَلَا تَنْكِحُوا مَانَكَحَ آبَاؤُ كُمُ مِنَ النِّسَاءِ "(اوران عورتول سے نكاح مت كروجن سے تمہارے باب نکاح کر چکے ہیں)، خواہ جانبین سے ایک ہی الفاظ ہوں یا الگ الگ مثلا کے:" زوجتک بنتی ہذہ" (میں نے این اس لڑکی کی شادی تمہارے ساتھ کردی) اور دوسرا كے: "قبلت هذا النكاح أو هذا التزويج " ( يس في بي نكاح یا پیشادی قبول کی ) اِ نکاح اورتز ویج کےعلاوہ دوسرےالفاظ مثلا ہیہ، صدقہ، بیع، تملیک اور اجارہ (جوان کے قائلین کے نز دیک الفاظ کنابیہ ہیں) سے نکاح کے انعقاد میں اختلاف ہے،جس کوفقہاءنکاح

- (۱) ابن عابدين ۲۱۹/۲۲ طبع المصرية بتبيين الحقائق ۳۷/۲۳طبع الأميرية، حاضية الدسوقى ۲۱۹/۲۲طبع الفكر، الخرشى ۳۷/۱۱طبع بولاق، جوابر الإكليل ۱/۲۷ طبع المعرفه، حاضية القليو بي ۳۷/۲۱۲طبع لحلي ، الأشباه والنظائرللسيوطى/۰۰ ۳ طبع الحراف ، كشاف القناع ۲۵/۱۵طبع النصر، المغنى ۲/۸۰۶–۲۰۹طبع رياض\_
  - (۲) سورهٔ احزاب (۲۷ ـ
    - (۳) سورهٔ نساء ۲۲۷

ے یوں کے:"أنت على كظهر أمى" ( تم مجھ پر ميرى ماں كى يثت كى طرح ہو) اس لئے كەفرمان بارى ہے: "أَلَّذِيْنَ يُظَاهِرُوْنَ مِنْكُمُ مِنُ نِّسَائِهِمُ مَا هُنَّ أُمَّهَاتُهُمُ إِنُ أُمَّهَاتُهُمُ إِلَّا اللَّائِي وَلَدُنَهُمُ"<sup>(1)</sup> (تم میں سے جولوگ این بیویوں سے ظہار کرتے ہیں تو وہ(بیویاں)ان کی مائیں (کچھہو)نہیں (جاتی) ہیں ان کی مائیں تو بس وہی ہیں جنہوں نے ان کو جناہے)، نیز اس کئے کہ اوس بن الصامت کی زوجہ حضرت خولہ کی حدیث میں ہے کہ ان کے شوہراوس نان - كها: "أنت على كظهر أمى"<sup>(٢)</sup> (تم مجھ پرميرى مال کی پشت کی طرح ہو)، اسی طرح اگر شوہر کہے: تم میر ے نز دیک، یا (کے): میرے ساتھ، یا میری نسبت سے، میری ماں کی پشت کی طرح ہو۔اسی طرح اگراینی بیوی سے کہے: تمہاراجسم، یاتمہارابدن، یا تم مکمل طور پر، یاتمہاری ذات مجھ پر، میری ماں کی پشت کی طرح ہے۔ اسی طرح: اگراینی بیوی کوان عورتوں کی پشت سے مشابہ قرار دے جواس پر ہمیشہ کے لئے حرام ہیں جیسے جدہ (دادی، نانی) یا یو پھی،خالہ، بہن، بھانجی، <sup>عیت</sup>جی تو یہ بھی جمہور کے نز دیک صریح ظہار ہوگا، یہی امام شافعی کاجدید قول اور قدیم دوتولوں میں ان کا ایک قول ہے'' قدیم'' میں امام شافعی کا دوسرا قول یہ ہے کہ بیظہار نہ ہوگا، اس لئے کہ اس میں معہود ومتعارف طریقہ سے اعراض کیا گیا ہے، اس لئے کہ قرآن کریم میں جولفظ وارد ہے وہ ماں کے ساتھ خاص ہے، دوسر محارم کے لئے ہیں (<sup>m)</sup>۔

- (۱) سورهٔ مجادله ۲-
- (۲) حدیث خولہ: "اموأة أوس بن الصامت" کی روایت احمد (۲/ ۲۰۱۰ طبح المیمند ) اور بیپتی (۷/ ۲۸۹ طبع دائرة المعارف العثماند) نے کی ہے، اور اس کی اساد میں کلام ہے، البتہ بیپتی نے اس کی ایک مرسل سندنقل کر کے کہا: بیر سابقہ" موصول" روایت کے لئے شاہد ہے۔
- (٣) ابن عابدين ٢ر٥٥٥ طبع المصريه، البدائع ٣ر ٢٣٣ طبع الجماليه، فتَّخ

والا بر احمت والا)، نیز ''أَوُ فَارِقُو هُنَّ بِمَعُرُو فِ ''<sup>(1)</sup> (یا آبیں قاعدہ کے مطابق رہائی دو) اور لفظ' سراح'' کئی آیات میں آیا ہے مثلاً: ''الطَّلاقُ مَرَّ تَانِ فَإِمْسَاکٌ بِمَعُرُو فِ أَوُ تَسُو يُحٌ بِإِحْسَانِ ''<sup>(1)</sup> (طلاق تو دو ہی بارک ہے اس کے بعد (یا تو) رکھ لینا ہے قاعدہ کے مطابق یا پھر خوش عنوانی کے ساتھ چھوڑ دینا ہے)، نیز ''وَإِذَا طَلَقَتُهُ النِّسَاءَ فَبَلَغُنَ أَجَلَهُنَّ فَاَمُسِکُو هُنَّ بِمَعُرُو فِ أو سَرِّحُو هُنَّ بِمَعُرُو فِ '<sup>(1)</sup> (جبتم عور توں کو طلاق دے چکو اور دو اپنی مدت گذر نے پر پنچ جائیں (تواب یا تو) انہیں عزت کے ساتھ رو کے رکھواور یاعزت کے ساتھ رہائی دے دو)۔

البتہ جمہور کی رائے ہے کہ لفظ ' فراق' اور لفظ ' سراح' ، صرت ک الفاظ طلاق نہیں ، اس لئے کہ ان کا استعال غیر طلاق میں کثر ت سے ہے، مثلاً فرمان باری ہے: ' وَ اعْتَصِمُو ا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيْعًا وَ لَا تَفَوَّ قُوْا''(<sup>ہ</sup>)(اور اللّٰہ ہی کی رسی سب ل کر مضبوط تھا مے رہوا ور با ، م نااتفاقی نہ کرو)، لہذا یہ دونوں الفاظ ، کنایات طلاق میں سے ہیں <sup>(۵)</sup>۔

ح-ظہار:

19 – اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ ظہار کا صریح لفظ ہیے ہے کہ شوہر بیوی

- (۱) سورهٔ طلاق ۲-
- (۲) سورهٔ بقره ۲۲۹\_
- (۳) سورهٔ بقره/۱۳۱\_
- (۴) سورهٔ آل عمران (۲۰۱۰
- (۵) البدائع ۳/۱۰۱-۲۰۱ طبع الجماليه، ابن عابدين ۲/۲۰۳ طبع المصريه، جوام الإكليل ۱/۵۴ سطيع المعرفه، حاضية الدسوقى ۲/۵۷ طبع الفكر، دوحنة الطالبين ۸/۲۳-۲۷ طبع المكتب الإسلامی، الأشباه والنظائر للسيوطی / ۲۰۳ طبع اول، كشاف القناع ۵/۵۶۲-۲۵ طبع النصر، الانصاف ۸/ ۲۲ ۲-۵۵ مطبع التراث، المغنی ۸/۱۲۱-۲۴ طبع رياض۔

ک-نذر:

ا۲- اس پرفقہاء کا انفاق ہے کہ آ دمی کا قول: '' اللہ کے لئے مجھ پر ہیند رہے' صرح نذ رہے، البتہ اگرند رکا لفظ حذف کر کے یوں کہے: '' اللہ کے لئے مجھ پر سے ہے'' تو اختلاف ہے: جمہور کی رائے کے مطابق سے بھی صرح نذ رہے، بعض فقہاء مثلا سعید بن مسیتب اور قاسم بن محمد کی رائے ہے کہ'' نذ ر'' کا لفظ ذکر کرنا ضرور کی ہے، اس کے بغیر '' نذ ر'' درست نہ ہو گی <sup>(1)</sup> ۔ '' نذ ر'' درست نہ ہو گی <sup>(1)</sup> ۔

صعير

د يکھئے: ' تيمم ' ۔

- البدائع ۲/۲۰ ۲۳ طبع الجماليه، ابن عابدين ۲۰/۲۰۱-۱۷ طبع الاميري، فتح القدير ۲۰/۹۰-۱۹۱طبع الأميريه، الاختيار ۲۰/۳۰ - ۹۴ طبع دوم، جوابر الإكليل ۲/۲۰۷۵-۲۸۷ طبع المعرفه، شرح الزرقانی ۲/۲۸، ۵/۸طبع الفكر، القوانين الطقهيه / ۵۰ طبع اول، الأشاه و النظائر للسيوطی ۸/۵۰ - ۲۰۰۰ سطبع اول، حاشية القليو بی ۲/۲۰ - ۲۹ طبع الحلق، روضة الطالبين ۲/۱۳۱۰-۱۳۲ طبع المكتب الإسلامی، حاشية الجمل علی المنبح ۲/۵۰ - ۲۲ مطبع التراث، الإنصاف ۱/۰۱۰ - ۲۱ طبع اول، کشاف القناع ۲/۹۰-۲۱ طبع التراث، الإنصاف ۱/۰۱۰ - ۲۱ طبع رياض۔
- (۲) حاشید ابن عابدین ۲ (۱۲۵ طبع المصرید، القوانین الفقهیه رس۲ طبع اول، روضة الطالبین ۲ ( ۲۹ طبع المکتب الإسلامی، المغنی ۹ رساطبع ریاض۔

۲ - دوسر الفاظ کے مقابلہ میں قذف کے لفظ کی خصوصیت یہ ہے کہ اس میں صرح ، کنا یہ اور تعریض سب آتے ہیں، چنا نچہ قذف صرح ، جس کہ سی آ دمی صرح ، جس کے صرح ہونے پر علماء کا اتفاق ہے ہیہ ہے کہ سی آ دمی سے کہ جس کے مترح ہونے پر علماء کا اتفاق ہے ہی ہے کہ سی آ دمی سے کہ جس کے صرح ہونے زنا کیا، یا اے زانی ! یا کسی عورت سے کہ تو نے زنا کیا یا اے زانی ! یا کسی عورت سے کہ تو نے زنا کیا یا اے زانی ! یا کسی عورت سے کہ تو نے زنا کیا یا یا اے زانی ! یا کسی عورت سے کہ تو نے زنا ہے کہ سی آ دمی کہ یہ ہے کہ سی آ دمی سے کہ ہوئی ہونے پر علماء کا اتفاق ہے ہی ہے کہ کسی آ دمی سے کہ جس کے صرح ہونی یونی ! یا اے زانی ! یا کسی عورت سے کہ تو نے زنا کیا یا اے زانی ! یا کسی عورت سے کہ تو نے زنا کیا یا اے زانی ! یا کسی عورت سے کہ تو نے زنا کیا ، یا اے زانی ! یا کسی عورت سے کہ تو نے زنا کیا یا یا اے زانی ! یا کسی عورت سے کہ تو نے زنا کیا ، یا اے زانی ! یا کسی عورت سے کہ تو نے زنا کیا یا اے زانی ! یا کسی عورت سے کہ تو نے زنا کیا یا اے زانی ! یا کسی عورت سے کہ تو نے زنا کیا ، یا اے زانی ! یا کسی عورت سے کہ تو نے زنا کیا ، یا اے زانی ! یا کسی عورت سے کہ تو نے زنا ہے ہوں کہ تو نے زنا کیا یا اے زانی عورت ! یہ اسی طرح وہ لفظ جو نون ، اور یا اور کاف سے مرکب ہو، نیز ہر وہ لفظ جو جماع میں صرح ہو، وہ قذف ہو گا اگر اس کے مسلی کسی تھ جو ہوں ہوں انگار ، مثلاً کہ ! ہم اسی طرح یا ہے بیٹے کے نہ کسی کا انکار، مثلاً کہ ! ہم اسی خورت ! ہو جائے ، اسی طرح یا ہے جن ہیں ۔

صریح قذف بی کی قبیل سے، جیسا که الروضه میں ہے: بیچھ کراستہ میں برائی کا الزام لگانا ہے، مثلاً کہے: تم نے لواطت کی، یا فلال نے تمہارے ساتھ لواطت کی، خواہ اس کا مخاطب مرد ہو یا عورت، رہا چو پایوں سے برائی کرنے کا الزام لگانا تو نووی نے '' الروضه' میں لکھا ہے کہ بید قذف ہے، اگر ہم کہیں کہ بیر حد کے وجوب کا سبب ہے، ورنہ ہیں۔

رہا کنامیہ ، مثلاً کسی مرد سے کہے: اے فاجر! اورعورت سے کہے:اے خبیثہ(بدکار)۔ رہا تعریض، مثلاً یوں کہے: رہا میں تو زانی نہیں اور میری ماں

القد ير ۲۲۶۱-۲۲۹ طبع الاميريه، جوابر الإكليل ۲۱ ۲۷ طبع الجماليه، حاشية الدسوقى ۲۲ ۲ ۴ ۳ طبع الفكر، روضة الطالبين ۲۸ ۲۱۲-۲۹ طبع المكتب الإسلامى، حاشية القليو بي ۱۳ ۱۹–۱۵ طبع الحلبى،الأشباه و النظائر للسيوطى ۲۰ ۳ طبع اول، كشاف القناع ۲۸ ۲۸ ۳۰-۰۵ ساطبع النصر، المغنى 2/۰۰ ۳ ۲-۷ ۳ طبع رياض- كم:

نص قطعی سے دنیاو آخرت میں خالص سزا ہو۔ایک قول ہے: جس پر کوئی حد واجب ہو، یا جس کے بارے میں جہنم یا لعنت یا غضب کی وعید آئی ہو<sup>(1)،</sup> بیسب سے عمدہ قول ہے۔

سا- دولم ''(لام ومیم کے فتح کے ساتھ) گناہ کے قریب ہونا۔ ایک قول ہے : چھوٹے گناہ یا دولم '' یہ ہے کہ آ دمی گناہ صغیرہ ایک بار کرے، دوبارہ نہ کرے، اور کہا جاتا ہے: ''الم بالذنب'' گناہ کا ارتکاب کرنا اور ''الم بالذنب'' گناہ کا صغیرہ کی تعام کرے، دوبارہ نہ کرے، اور کہا جاتا ہے: ''الم بالذنب'' گناہ کا ارتکاب کرنا اور ''الم بالشيء'' قریب ہونا، اس کے ذریعہ سے گناہ صغیرہ کی صغیرہ کی تعلیم کی تعلیم کی تعلیم کی تعلیم کی تعلیم کی تعلیم کرے، اور کہا جاتا ہے: ''الم بالذنب'' گناہ کا معنیم کی کرے، دوبارہ نہ کرے، اور کہا جاتا ہے: ''الم بالذنب'' گناہ کا صغیرہ کی تعلیم کر کی جاتی ہو کہ کا تعلیم کی تعلیم

صغائز

تعريف: ا- صغائر لغت ميں: اس كا ما خذ "صغو الشيء" ہے اور صفت "صغير" ہے، اس كى جح" صغار" ہے، "صغيرة" صفت ہے اس كى بھى جح "صغار" ہے، "صغائر" كے وزن پر جح ، محض ذنوب اور گنا، ہوں كے معنى ميں آتى ہے۔ اصطلاح ميں: اس كے متعلق علماء كى عبارتيں الگ الگ اصطلاح ميں: اس كے متعلق علماء كى عبارتيں الگ الگ ميں: بعض نے كہا: صغيرہ (گناہ) ہراييا گناہ ہے جس كا انجام لعنت يا خضب ياجہتم نہ ہو۔ ہے كم ہو، بعض نے كہا: صغيرہ : جس كے متعلق نہ دنيا ميں حد ہو نہ آخرت ميں وعيد۔

متعلقه الفاظ:

کبائز: ۲ – کبیرہ کامعنی لغت میں : گناہ ،اس کی جع<sup>ورد</sup> کبائز' ہے۔ اصطلاح میں : بعض علماء نے کہا: کبیرہ جو بالکل حرام ہو،اس پر ا

(۱) لسان العرب، المصباح المنير ، المعجم الوسيط ماده: '' صغر' حاشيدابن عابدين ۲۲ • ۱۳۰۰ بإ حياء علوم الدين ۱۳ / ۱۸ – ۱۵ ـ ان حضرات نے کہا: ہمارے نزد یک کوئی ایسا گناہ نہیں کہ وہ دوسرے گناہ سے اجتناب کرنے پر بخش دیا جائے، بلکہ تمام گناہ کبیرہ بیں، اوران کا ارتکاب کرنے والامشیت الہی کے تحت ہوگا، کفر اس سمت تنی ہے، اس لئے کہ فرمان باری ہے: ''إِنَّ اللَّهَ لاَ يَعْفِفُو أَن یُشُو کَ بِهِ وَ يَعْفِفُو مَادُوُنَ ذَلِکَ لِمَنُ يَّشَآءُ''() (اللّٰداس کو توبیشک نہ بخشے گا کہ اس کے ساتھ شرک کیا جائے، کیکن اس کے علاوہ جس کسی کو بھی چاہے گا بخش دےگا)۔

نیز <sup>ح</sup>ضرت ابواہامڈ کی حدیث میں ہے کہ رسول اللہ علیق کے فرمايا: "من اقتطع حق امرئ مسلم بيمينه، فقد أوجب الله له النار وحرم عليه الجنة، فقال له رجل: يا رسول الله! وإن كان شيئًا يسيرًا؟ قال: وإن قضيبًا من أداك"(٢) (جوكسى مسلمان كاحق متم كهاكر مارت واللداس ك لئےجہنم کوواجب کردے گااور جنت اس پر حرام کردے گا،ایک شخص بولا: اے اللہ کے رسول! اگر چہ وہ ذراسی چیز ہو؟ آپ نے فرمایا: اگرچہ پیلو کی ایک ٹہنی ہو) توجس طرح زیادہ کے بارے میں دعیدآئی ہے، اسی طرح معمولی کے بارے میں بھی سخت وعید آئی ہے، اس رائے کے قائل قاضی ابو بکر طیب، ابواسحاق اسفرا ئینی، ابوالمعالی اور عبدالرحيم قشيري وغيره ہيں۔ بعض علاء نے گناہ صغیرہ کی مزیدانواع ککھی ہیں مثلا: بدنظری، بوسه لینا، آنکھوں سے اشارہ کرنا اور پرائی عورت کوچھونا۔ نیز مثلا: کسی مسلمان سے تین دن سے زیادہ قطع تعلق رکھنا، کثرت سے لڑنا جھگڑنا، اِلابید کہ ان میں شرعی حق کی رعایت ہو۔ نیز: دوسروں کے گھروں میں جھانکنا، فاسقوں کوخوش کرنے (۱) سورهٔ نساء / ۴۸ -

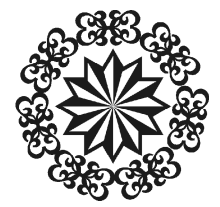
کبائر وصغائر، اور کبائر سے بچنے پر صغائر معاف موجاتے میں، اس لئے کہ فرمان باری ہے: ''اِنُ تَجْتَنِبُوُ ا کَبَائِرَ مَا تُنَهَوْنَ عَنْهُ نَكَفَّرُ عَنْكُمُ سَيِّئَاتِكُمْ، وَنَدْ حِلْكُمْ مُدْحَلاً كَرِيْمًا ''() (اگرتم ان بڑے کا موں سے جو تہمیں منع کئے گئے میں بچتے رہتو ہم تم سے تہماری (چھوٹی) بُرا ئیاں دور کردیں گے اور تہمیں ایک مقرر مقام پر والْفُوَ احِشَ إِلاَّ اللَّمَمَ، إِنَّ رَبَّکَ وَ اسِعُ الْمَغْفِرَةِ ''<sup>1</sup>) (وہ والْفُوَ احِشَ إِلاَّ اللَّمَمَ، إِنَّ رَبَّکَ وَ اسِعُ الْمَغُفِرَةِ ''<sup>1</sup>) (وہ مُر ہاں یہ کہ ہلکے ہلکے گناہ موبا کیں بے شک آپ کا رب بڑی مغفرت کرنے والا ہے)، نیز فرمان نبوی ہے: ''الصلوات مغفرت کرنے والا ہے)، نیز فرمان نبوی ہے: ''الصلوات مخفرت کرنے والا ہے)، نیز فرمان نبوی ہے: ''الصلوات مخفرت کرنے والا ہے)، نیز فرمان نبوی ہے: ''الصلوات مخفرت کرنے والا ہے)، نیز فرمان نبوی ہے: ''الصلوات مخفرت کرنے والا ہے)، نیز فرمان نبوی ہے: ''الصلوات منظر ان ما بینھن إذا اجتنبت الکبائر'''() (پانچوں نمازیں، جعہ دوسرے جعہ تک، اور رمضان دوسرے رمضان تک: ماریں ان گناہوں کا کفارہ ہیں جوان کے درمیان میں ہوں، بشرطیکہ کبیرہ گناہوں سے ایں ہو)۔

بعض علماء نے کہا: گناہ اور معاصی، سب کبائر ہیں، بعض کو صغیرہ کہنااس سے بڑے گناہ کے مقابلہ میں ہے۔

چنانچہ پرائی عورت کے ساتھ لیٹنا بدنظری کے مقابلہ میں گناہ کبیرہ ہے،اورزنا کاری کے مقابلہ میں صغیرہ ہے،اور مسلمان کا ہاتھ کا ٹنا، اس کو مارنے کے مقابلہ میں کبیرہ، اور اس کوقتل کرنے کے مقابلہ میں صغیرہ ہے،اس کی صراحت غزالی نے'' احیاءالعلوم'، میں کی

- -4
- (1) سورهٔ نساء / ۱۳۰
   (۲) سورهٔ بنجم / ۲۳۰
- (۳) حدیث: "الصلوات المحمس والجمعة إلى الجمعة...... "كى روایت مسلم (ار۲۰۹ طبع الحلبی) نے حضرت ابو ہریڑ سے کی ہے۔

صغر ا-۲ کے لئے ان میں بیٹھنا، اور اہل علم وحاملین قرآن کےعلاوہ دوسرے لوگوں کی غیبت کرنا<sup>(1)</sup>۔ ہسااوقات صغیرہ گناہ بڑھ کرکبیرہ ہوجاتے ہیں جس کے چند اسباب ہیں مثلا: مغ گناه صغیره پراصرار دمداومت کرنا۔ گناه کومعمولی تمجصا۔ تعريف: گناه صغیره یرخوش ہونا،اس یرفخر کرنا،اس پرقدرت کونعت سمجھنا ،اوراس کے بدیختی کاسب ہونے سے غافل ہونا<sup>(۲)</sup>۔ تفصيلات اصطلاحات '' كبيره' ، ' شهادة ' ، ' عدالت' اور "اصغر"اسم تفضيل آتاب<sup>(1)</sup>-" معصيت''ميں م<u>ب</u>ل۔



- (۱) مغنى لحتاج مهر ۲۷ ۴٬۷۲ کشاف القناع ۲ روام، الطحا دى رص ۲۷ ۳٬۰ مواہب الجليل۲ /۱۵۱، دليل الفالحين ا / ۵۳ ۳۰، القرطبي ۵ / ۱۵۸، ۲۱/۲۰۱۶ حياء علوم الدين مهر ۱۵\_
  - (۲) إحياء علوم الدين مم ۲ ۳ ۳۳ -

ا-مغرلغت ميں: اسكاماخذ: "صغو صغوا فهو صغير" بے جم میں کم یاعمر میں چھوٹا ہونا،"صغیر "کی جمع: صغار ہے، نیز اسی سے صغر، کبر کی ضد ہے، اور صغارت (حچیوٹا ہونا)عظم (بڑا ہونا) کی ضدہے۔ اصطلاح میں: ایک وصف جوانسان کے ساتھ ولادت سے بالغ ہونے تک لاحق رہتا ہے<sup>(۲)</sup>۔

متعلقه الفاظ:

صا: ۲ - صبا چند معانی پر بولاجا تا ہے، مثلاً کم عمری، نوعمری اور صبی، نوجوان سے کم عمر والا، یا جس نے ابھی دودھ نہ چھوڑا ہو، لسان العرب میں ہے: صبی ولادت سے دودھ چھوڑنے تک کی عمر کا (٣) بچه اس لحاظ سے صبا، صغر سے خاص ہے۔

> (I) لسان العرب لا بن منظور، المحم الوسيط ماده: <sup>در</sup> صغر' ب (٢) كشف الأسرار ١٣٥٨ (٢) (٣) لسان العرب والمعجم الوسيط -

> > -~2-

ب-اہلیت ادا: • ا - اہلیت ادا: انسان کا اس قابل ہونا کہ ایسے طریقہ پر اس سے فعل کاصدور ہو سکے جوشر عامعتبر ہو،اس کامدار تمییز پرہے۔

- (۱) نیل لا وطار ۱/ ۸ ۳٬۳ کشف الحفاء ۲ / ۲۸۴ ۔
  - (٢) كشف الأسرار ٢٩ / ٢٥ ١٢ ٥٨ ١٢ .

مراہقہ:

رىشد:

- لسان العرب والمعجم الوسيط ، كشف الاسرار على اصول المز دوى ٣/ ٥٨ ٣٢ لسان العرب المعجم الوسيط ماده: " رتق ' لسان العرب ، معجم الوسيط ماده: " رشد' -

فمضغها، ثم أخذها من فيه فجعلها في في الصبي و حنكه به وسماه: عبد الله "<sup>(1)</sup>(ام سليم كوا يك لرّكا پيدا بواتو ابوطلح ف مجمع سے كها: اس بچه كو حفاظت سے حضور عليت في كرا يا س لے جاؤ، ميں اس كو خدمت نبوى ميں لے كرآيا، انہوں نے چند محبور يں بھى مير ر ساتھ كردى تقييں، رسول اللّه عليق في نا ان محبوروں كوليا، ان كو چبايا، بھراپ منه ميں سے نكال كران كو بچه كے منه ميں ركھ ديا اور اس ك ذريعة اس كى حديك كى اور اس كانام" عبد اللّه "ركھا)۔ د يكھنے: "تحسنيك" ۔

سوم: نومولود بچیکا نام رکھنا: ۱۹۳ - بچیکا بہتر نام رکھنا مستخب ہے، اس لئے کہ حضرت سمرہ ؓ کی روایت میں فرمان نبوی ہے ''الغلام مرتھن بعقیقته یذبح عنه یوم السابع، ویسمی ویحلق رأسه''<sup>(۲)</sup> (لڑکا اپنے عقیقہ یوم السابع، ویسمی ویحلق رأسه'<sup>(۲)</sup> (لڑکا اپنے عقیقہ یوم السابع، ویسمی ویحلق رأسه''<sup>(۲)</sup> (لڑکا اپنے عقیقہ یوم السابع کے موض موض گروی (رتین) ہوتا ہے، اس کی طرف سے ساتویں دن جانور ذن کیا جائے، اس کا نام رکھا جائے ، اور اس کا سر مونڈ ا جائے)۔

> چہارم: نومولودکا عقیقہ: ۱۵ – عقیقہ کامعنی لغت میں کا ٹنا ہے۔

- (۱) حديث أنسٌ: "أن أم سليم ولدت غلاما، قال : فقال لي أبو طلحة : إحفظه ...... كل روايت بخارى (الفتح ٩٩ ٥٨ طبح السّلفيه) اور مسلم (٣٧ - ١٦٩ اطبح الحلي ) نے كي ہے۔
- (۲) حدیث: "الغلام مرتهن بعقیقته" کی روایت ترمذی (۱۰۱/۴ طیح الحلی) نے کی ہےاورکہا: حدیث حسن صحیح ہے۔

ص**غیر میتز (بانمیز بیچ) کی اہلیت:** ۱۱ – اس اہلیت کی حد میں فقہاء کا اختلاف ہے، اس کی تفصیل: اصطلاح (اہلیت) میں ہے<sup>(۱)</sup>۔

صغير سے متعلق احكام: اول: نومولود بچه ككان ميں اذان دينا: ٢١ - نومولود بچه كران ميں اذان دينا اور بائيں كان ميں اقامت كہنا مستحب ہے، اس لئے كد ابورافع كى روايت ميں ہے "رأيت رسول الله علين اذن في أذن الحسين بن علي حين ولدته فاطمة"(٢) (ميں نے رسول اللہ علين كود يكھا كہ آپ نے حسين بن على ككان ميں ولادت كرموقع پر اذان دى) د يكھئے اصطلاح:" اذان '

دوم:نومولود بچه کی تحسیک:

نومولود بچکوتحسنیک کرنامستحب ہے، تحسنیک بیر ہے کہ نومولود بچہ کے تالو پر چبائی ہوئی پچھ تھجور کو رگڑ دیا جائے، تحسنیک کے استحباب کے لئے فقہاء جن احادیث سے استدلال کرتے ہیں، ان میں حضرت انس کی بیر دایت ہے: ''ان أم سليم ولدت غلامًا، قال: فقال لي أبو طلحة: احفظہ حتى تأتي به النبي النہ النہ مالیہ م

- (۱) د کیھتے: موسوعہ ۲۷/۸۵ ۱۵۹، (اہلیت)۔
- (۲) حدیث ابورافع: "رأیت رسول الله منظلین اذن في أذن الحسین بن علي" کی روایت ترمذی (۹۷/۹۷ طبح الحلی) نے کی ہے، اور اس کی اسناد میں ایک راوی ضعیف ہے، ذہبی نے المیز ان (۲/۳۵ مسطع الحلی) میں ان کے حالات میں اس حدیث کومنا کیر میں لکھا ہے

کی رائے ہے کہ ختنہ، مردوں اور عورتوں پر وا جب ہے۔ دیکھئے: '' ختان' ۔ صغیر بچہ کے حفوق ق بچہ کے بعض حقوق مندر جہ ذیل ہیں۔ کا - الف - اس کو اس کے باپ سے منسوب کیا جائے، اس کی تفصیل اصطلاح: '' نسب' میں دیکھیں۔ ب- اس پر خربتی کیا جائے، اس کی تفصیل اصطلاح: '' نفقہ' میں دیکھیں۔ ن تعلیم وتا دیب' میں دیکھیں۔

بچ کے ذمہ سے متعلق مالی امور: ۸۱ - اس کے ذمہ سے متعلق مندر جد ذیل حقوق ہیں۔ تلف کردہ چیز دن کی قیت، اس پر واجب ہونے والا نفقہ، عشر، خراج، مال کی زکاۃ، صدقۂ فطر، قربانی، ان میں کچھا ختلاف و تفصیل ہے، جس کواپنی اپنی اصطلاحات میں دیکھا جائے، اور ولی یا وصی سے مطالبہ کیا جائے گا کہ وہ بچہ کے مال سے ان عائد ذمہ داریوں کو پورا کرے۔

صغیر پرولایت: ۱۹ – ولایت لغت میں : کسی چیز کی انجام دہی یا اس کی نگرانی و ذمہداری،ایک قول ہے:ولایت نصرت ومدد کانام ہے<sup>(1)</sup>۔ ۱) لیان العرب۔ شرع میں : وہ جانور جواللہ کے شکر یہ کے طور پر نومولود کی طرف ۔۔: تک کیا جائے۔ اس کی دلیل صحیح بخاری شریف میں حضرت سلمان بن عامر ضحی کی روایت ہے کہ رسول اللہ علیق نے ارشاد فرمایا: "مع الغلام عقیقة فاهر یقوا عند دما، و أمیطوا عند الأذی "<sup>(1)</sup> (لڑ کے کا عقیقہ کرنا چاہۓ ، اس لئے اس کی طرف ۔۔ خون بہا وَ(جانور ذیخ کرو) اور اس علیق دور کرو)، نیز حضرت عائشہ کی روایت ہے کہ رسول اللہ و عن المحادیة شاة "<sup>(1)</sup> (لڑ کے کی طرف ۔۔ دوبکر یاں ایک طرح کی (جم عمر) اورلڑ کی کی طرف ۔۔ ایک بکری ہے)۔ کی (جم عمر) اورلڑ کی کی طرف ۔۔ دوبکر یاں ایک طرح عقیقہ کے تعلیق میں فقتها ء کا اختلاف ہے۔ اما ما لک، شافعی، احمد، اسحاق، ایوثور اور ایک جماعت کی ہوگیا، جو چاہے کرے جو چاہے نہ کرے <sup>(1)</sup>۔

ينجم :ختنه

۲۱ – حفنیہ، مالکیہ اور ایک روایت میں امام احمد کی رائے ہے کہ ختنہ، مردوں کے حق میں سنت ہے، شافعیہ اور (معمّد مذہب میں ) حنابلہ

- (۲) حدیث عاکشہ: "أن رسول الله علیک میں مم عن العلام شاتان متکافئتان......" کی روایت ترمذی (۳/۹۷ طبع الحلبی) نے کی اورکہا حدیث صبح ہے، اور اس کا قول "متکافئتان یعنی متساویتان فی السن" ہے۔
- (۳) شرح منتبی الإرادات ۲ ، ۸۹ ، البدائع ۲۹/۵ ، جواہر الاِکلیل ۱ ، ۲۲۴ ، المہذب ۱ ، ۲۴۸ ، حلیة العلماء ۳ / ۳۳۲

کی حفاظت، اس کی سرماییہ کاری، اور اس کو بڑھانے کی کوشش کرنا<sup>(۱)</sup>۔ اولیاءاوران کے مراتب کی تقشیم میں فقہاء کے یہاں اختلاف وتفصیل ہے،اس کوا صطلاح'' ولایت''میں دیکھیں۔

بچوں کوادب وتعلیم دینا: ۲۲ – ولی کافرض ہے کہ بچوں کوشرعی آ داب سکھائے، جن سے بچہ

کے دل میں اعلی اخلاق اور راہ منتقم پر چلنے کی صلاحیت پیدا ہو، مثلاً نماز وغیرہ جو اس کے بس میں ہیں اس کا حکم دینا، اس کی تفصیل اصطلاح: '' تادیب وتعلیم''میں دیکھیں۔

بچهکاعلاج کرنا:

۳۳ - نفس پرولی کو، بچہ کے علاج ومعالج کرانے اور ختنہ کرانے کی ولایت حاصل ہے، اس لئے کہ میہ چیزیں بچوں کے لئے لازم اہم امور میں سے ہیں، کیونکہ ان کا تعلق بچہ کی صحت سے ہے، اور اس کی صورت میہ ہے کہ ولی، طبیب کو، بچوں کے لئے لازم وضرور کی علاج کرنے کی اجازت دے، اور ان کا آپریشن کرنے کی اجازت دے۔ فقہاء نے کہا: یفس پرولی کے ساتھ خاص ہے جس کو صرف مال پرولایت ہواس کو بید ق حاصل نہیں ہے، لہذا جس شخص کو صرف اجازت دے دی اور بچہ ملاک ہو گیا تو ولی پر دیت واجب ہے، اس اجازت دے دی اور بچہ ہلاک ہو گیا تو ولی پر دیت واجب ہے، اس لئے کہ اس نے تعدی (زیادتی) کی ہے، البتہ اگر بچہ کی زندگی بچانے کے لئے آپریشن کی سخت ضرورت در پیش ہواور جس کو بچہ کی ذات پر

(۱) البدائع ۸ / ۱۵۲،الشرح الکبیرللدردیر ۲۹۲،نہایۃ الحتاج ۳۷،۵۵۳۔

فقہاء کے کلام سے سمجھ میں آتا ہے کہ ولایت: ایک شرع اختیار ہے، جس کے ذریعہ صاحب ولایت بچوں کے ذاتی ومالی امور میں تصرف کرنے پر قادر ہوتا ہے<sup>(1)</sup>۔ بچہ پر شرعی ولایت کا آغاز اس کی پیدائش کے وقت سے ہوتا ہے، اور رشد (ہوش مندی) کے ساتھ اس کے بالغ ہونے پر بیہ ولایت ختم ہوجاتی ہے، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ولایت، بے شعور بچہ اور باشعور بچہ، دونوں پر ہوتی ہے۔ فی الجملہ ولایت ہر نا اہل کے مفاد کی خاطر واجب ہے، خواہ بچہ ہویا بچہ نہ ہو۔

ولایت کی اقسام: ولی کو ملنے دالے اختیار کے لحاظ سے ولایت کی دوشتمیں ہیں: ذات پرولایت ،اور مال پرولایت ۔

الف-ذات پرولایت: ۲-اس دلایت کے تقاضے سے ولی، بچہ کے ذاتی امور کی دیکھ ریکھ ۲-اس دلایت کے تقاضے سے ولی، بچہ کے ذاتی امور کی دیکھ ریکھ کرتا ہے، مثلاً: اس کوتعلیم وادب سکھانا، اس کا علاج کرنا، اور اس سے متعلقہ دوسر بے تمام امور، اسی طرح چھوٹے بچہ و بچی کی شادی کرنا، لہذا شادی کرنا، ذات پرولایت کے باب سے ہے۔

ب-مال پرولایت: ۲۱ – اس ولایت کے تقاضے سے ولی، بچہ کے مالی امور کانگراں ہوتا ہے،مثلاً :اس پرخر جبہ کرنا،معاملات کوکمل کرناوطے کرنا،اس کے مال (۱) ابن عابدین ۲۰۲۲،البدائع ۵۸ ۱۵۲،الدسوتی ۲۹۲۶۔ في مال اليتيم<sup>(1)</sup> إذا كان فقيرًا أنه يأكل منه مكان قيامه عليه بالمعروف<sup>(1)</sup> (يرآيت يتيم ك مال ك بارے ميں نازل ہوئى ہے كەاگروە مختاج موتو دستور كموافق اپنى محنت ك برله يتيم ك مال ميں سے كھا سكتا ہے) ، اور مروى ہے كه ايك څخص نے رسول اللہ عيشية سے دريافت كيا اوركها كه ميل محتاج ہوں ، مير ب پاس كچھ بيں ، مير ب پاس ايك يتيم ہے؟ آپ عيشية ہ نے فرمايا: پاس كچھ بيں ، مير ب پاس ايك يتيم ہے؟ آپ عيشية ہ نے فرمايا: ولا تخلط مالك بماله "<sup>(1)</sup> (يتيم ك مال سے كھا سكتے ہو بشرطيكہ فضول خرچى نہ كرو، مال كو نہ اڑاؤ ، اور نہ اس سے اپن اك تفصيل ہے، جس كوا صطلاح: "ولا يت 'ميں ديموں ب

عبادات میں صغیر کے احکام: طہارت: ۲۵-جس پر نماز واجب ہے اس پر طہارت بھی واجب ہے، جب نماز کا وقت آ جائے، رہا بچہ تو اس پر طہارت واجب نہیں، البتہ ولی ( ذہہ دار) تعلیم وادب کے طور پر بچہ کو طہارت کا حکم دےگا۔

بچهکا پیشاب:

۲۶ – اس پرفقہاء کا تفاق ہے کہ بچہ اور بچی اگر کھا نا کھاتے ہیں، اور

- ۱۰۰ اسباب النزول للواحدى رص ۱۰۰ الجامع لا حكام القرآن للقرطبى ۵ / ۳۳ .
- (۲) حدیث نزول آیة: (ومن کان غنیا فلیستعفف) کی روایت بخاری (الفتخ ۲۲/۱۸ طبع السفلیه ) نے کی ہے، وفی روایة له: فی والی الیتیم"۔
- (۳) حدیث: "کل من مال یتیمک غیر مسرف" کی روایت نسائی (۳) ۲۵۲/۲۹ طبح المکتبة التجارید) ن<sup>ح</sup>فزت عبدالله بن عمر وُّے کی ہے اور ابن حجر نے اس کی اسنادکو فتح میں قوی قرار دیا ہے (۱۸/۱۳ طبح السّلفیہ)۔

ولایت حاصل ہے وہ غائب ہوتو مال پر ولی یا عام مسلما نوں میں سے کسی بھی شخص کے لئے جائز ہے کہ آپریشن کرنے کی اجازت دے، اس لئے کہانسان کو بحچا ناہر مسلمان پرواجب ہے<sup>(1)</sup>۔

ولی کے مالی تصرفات:

۲۴ – اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ ولی پر داجب ہے کہ بچہ کے مال میں مصلحت اورعدم ضرر کے تقاضے سے تصرف کرے، اس لئے کہ فرمان بارى بِ: "وَلاَ تَقُرَبُوْا مَالَ الْمَتِيْمِ إِلَّابِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ " () (اور یتیم کے مال کے یاس نہ جاؤ مگر اس طریق پر کہ جو مستحن مو)، نيز "وَيَسْئَلُوُنَكَ عَنِ الْيَتْمَى، قُلُ إِصْلَاحٌ لَّهُمُ خَيُرٌ . وَإِنْ تُخَالِطُوُهُمُ فَإِخُوَانُكُمُ ٤ وَاللَّهُ يَعْلَمُ الْمُفْسِدَ مِنَ الْمُصْلِح" (() (اور (لوگ) آب سے تیموں کے باب میں دریافت کرتے ہیں آپ کہہ دیجئے کہ اس کی مصلحت کی رعایت رکھنا بہتر ہے ادراگرتم ان کے ساتھ (خرچ) شامل رکھوتو وہ تمہارے بھائی ہیں اللہ کوملم ہے کہ مفسد (کون) ہے اور صلح (کون) ہے)۔ نیز فقہاء کا اتفاق اس یر ہے کہ غنی (غیر محتاج) یتیم کے مال میں سے نہیں کھائے گا، البتہ محتاج، دستور کے موافق ، فضول خرچی کئے بغیر کھا سکتا ہے، اس لئے کہ فرمان بارى ب: "وَمَنْ كَانَ غَنِيًّا فَلْيَسْتَعْفِفْ ، وَمَنْ كَانَ فَقِيرًا فَلُيَا حُلُ بِالْمَعُوُ وُفِ<sup>،(٣)</sup> (بِلَه جَوْحُص خُوش حال موده تواييخ كوبالكل رو کے رکھے،البتہ جو تحض نادار ہووہ مناسب مقدار میں کھا سکتا ہے)۔ بخاری وسلم نے حضرت عائشتہ سے فقل کیا ہے: ''اُنھا مذلت

- حاشیة الدسوقی ۲۲۵۵۳، المغنی ۲۸۷ ۲۳، نهایة الحتاج ۲۰۱۷ .
  - (٢) سورة انعام ١٥٢\_
  - (٣) سورة بقره (٢٠-
    - (۴) سورهٔ نساء/۲\_

کافی ہے، لیکن اگر بڑی کا پیٹاب کپڑے پر لگ جائے تو اس کو دھونا واجب ہے<sup>(1)</sup>، اس لئے کہ ام قیس بنت محصن کی روایت ہے " اُتت رسول الله عَ<sup>(1)</sup>، اس لئے کہ ام قیس بنت محصن کی روایت ہے " اُتت فی حجر رسول الله عَ<sup>(1)</sup> یہ فادعا رسول الله ع<sup>(1)</sup> (وہ رسول اللہ فنصحه علی ثوبه و لم یغسله غسلا "<sup>(1)</sup> (وہ رسول اللہ علی تو بہ و لم یغسله غسلا "<sup>(1)</sup> (وہ رسول اللہ علی متاب کہ پاس این ایک بچہ کو لے کر آئیں، جو کھانا نہیں کھا تا تھا، میں پڑے پاس این ایک بچہ کو لے کر آئیں، جو کھانا نہیں کھا تا تھا، اس بچر نے رسول اللہ علی تو ہو کہ پیشاب کردیا، رسول اللہ علی تو ہو نہیں)، نیز حدیث میں ہے:" یغسل من بول المحاریة و یر ش من بول الغلام" <sup>(1)</sup> (لڑکی کا پیشاب دھویا جائے گا اور لڑکے کے بیشاب پر پانی چھڑ کا جائے گا)۔ اختلاف او پر کھا گیا، بعینہ یہی اتفاق واختلاف بڑکی اور بچہ کی ڈی کے بارے میں بھی ہے<sup>(7)</sup>۔

بچه کی اذان:

۲۷ – اس پرفقہاءکاا تفاق ہے کہ بے شعور بچہ کی اذان درست نہیں،

- (۱) مغنى الحتاج ار ۸۴ كشاف القناع ار ۲۱۷ نيل المآرب بشرح دليل الطالب ار ۹۸-
- (۲) حدیث اُم قیس بن محصن :"أنت بابن لمها صغیر ....." کی روایت مسلم (۱۸/۱۱ طبع اکلمی) نے کی ہے۔
- (۳) حدیث: "یغسل من بول الجاریة و یوش من بول الغلام" کی روایت ابوداؤد (۲۱۲/۱ تحقیق عزت عبید دعاس) اور حاکم (۱۱۲۱ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے حضرت ابوالسمح سے کی ہےاور حاکم نے اس کو تیح قرار دیا ہےاور ذہبی نے اس کی موافقت کی ہے۔
- (۴) فتح القد برار ۱۳۰۰، بدایة المجتهد ار ۷۷–۸۲، الشرح الصغیر ار ۷۳ ، مراقی الفلاح رص ۲۵، مغنی المحتاج ار ۸۴ کشاف القناع ار ۱۷ ، نیل المآ رب بشرح دلیل الطالب ا ۱۹۸۰

دوسال کے ہو گئے ہوں تو ان کا پیٹناب بڑے کے پیٹناب کی طرح نجس ہے، اگر یہ پیٹناب کپڑے میں لگ جائے تو اس کو دھونا وا جب ہے، پیٹناب کے نجس ہونے کی دلیل یہ روایت ہے کہ رسول اللہ مطالبہ نے فرمایا: "استنز ہو ا من البول، فإن عامة عذاب القبو منه"<sup>(1)</sup> (پیٹناب سے احتیاط کرو کہ عام طور پر عذاب قبر، اس

بچہ اور بچی کا پیشاب اگر وہ ابھی کھانا نہ کھاتے ہوں، اور رضاعت کی مدت میں ہوں تو حنفیہ و مالکیہ کے نزدیک ان کے پیشاب کودوسری نجاستوں کی طرح پاک کرناوا جب ہے اس لئے کہ سابقہ حدیث عام ہے۔

البتہ مالکیہ نے کہا: دودھ پلانے والی عورت کے بدن یا کپڑ ے پر بچہ کا جو پیشاب یا پاخانہ لگ جائے وہ معاف ہے، خواہ وہ اس کی مال ہو یا دوسری عورت ہو، اگر وہ عورت ان کے پیش آنے کے وقت خود کو نجاست سے دورر کھنے کی پوری کوشش کرتی ہو، کو تاہی کرنے والی عورت کا حکم اس کے خلاف ہے، البتہ اگر زیادہ ہوتو دھونا مستحب ہے<sup>(1)</sup>۔

شافعیہ دحنابلہ کی رائے ہے کہ بچہ وبچی کے پیشاب میں فرق ہے: اگر بچہ کا پیشاب کپڑے پرلگ جائے تو اس پر پانی حیھڑک لینا

 حدیث: "استنزهوا من البول فإن عامة عذاب القبر منه "کی روایت دار قطنی ( ۱ / ۲۱ طبع شرکة الطباعة الفنیه ) نے حضرت ابو ہریرہؓ ہے کی ہے اور حاکم ( المتدرک ۱ / ۱۸۳ ) نے بھی کی ہے، ابن حجر نے کہا: اس کی اساد صحیح ہے، ابوحاتم نے اس کو معلول قرار دیتے ہوئے کہا: اس کو مرفوع بیان کرنا باطل ہے (نیل الأ وطار ۱ / ۱۱۳ شائع کردہ دار الجمیل )۔ ورواہ الدار قطنی بلفظ مقارب من حدیث انس رضی اللہ عنہ وقال: المحفوظ مرسل ( سنن الدار قطنی ا / ۱۲۸ )۔
 (۲) فتح القد یا / ۱۰ ، بدایة المجتبد ا / 2 - ۱۸ ، الشرح الصغیر ا / ۲۳ ، مراقی الفلاح رص ۲۵ ۔ سنین، و أضربوهم علیها وهم أبناء عشر سنین، و فرقوا بینهم فی المضاجع<sup>،(۱)</sup>(این بچوں کوجب وہ سات سال کے ہوجا کیں تو نماز کا حکم دواور دس سال کے ہوجا کیں تو نماز چھوڑ نے پر ان کومارو،اوران کے بستر الگ الگ کرو)۔

بچهکاستر:

۲۹ - نماز کی صحت کی ایک شرط ستر کا ڈھانکنا ہے، فقتہاء نے بڑے مردوں وعورتوں کے ستر کی حد بیان کرنے اور اس کو ڈھانگنے کے طریقہ پر بحث کی ہے، اسی طرح انہوں نے نماز کے اندر اور اس کے باہر چھوٹے بچوں اور بچیوں کے ستر کی حد بیان کرنے پر بھی گفتگو کی ہے۔ اختلاف ہے، ذیل میں ان کے مذاہب کے ضمن میں ان کے اقوال پیش ہیں:

اول: حنفیہ<sup>(۲)</sup>، چار سال سے کم عمر بچہ کا کوئی ستر نہیں، لہذا ایسے بچہ کے بدن کود کھنا اور اس کو چھونا مباح ہے، اور چار سال یا اس سے زیادہ کا بچہ اگر نا قابل شہوت ہوتو اس کا ستر پیشاب و پاخا نہ کے مقام ہیں، پھر دس سال کی عمر ہونے کے قریب اس کے ستر میں شدت پیدا ہوگی، یعنی پیچھے کا راستہ اور اس کے اردگرد دونوں سرین، نیز آ گے کا راستہ اور اس کے اردگرد کے حصہ کو اس کا ستر مانا جائے گا، اور دس سال کے بعد ناف سے کھنے تک اس کا ستر مانا جائے گا، جیسے بالغ

 (1) حدیث: "مروا أولاد کم بالصلاة و هم أبناء سبع سنین ....." کی روایت ابوداوَد(۱/ ۳۳۴ تحقیق عزت عبیددعاس) نے حضرت عبداللہ بن عمروً سے کی ہےاورنووی نے ریاض الصالحین (ص ا کا طبع الرسالہ) میں اس کوحسن قر اردیا ہے۔
 (1) ردالحتار ا/ ۸۷۳۔ اس لئے کہ وہ کیا کررہا ہے اس کونہیں سمجھتا ،اور ممیّز بچہ کی اذان کے بارے میں فقتہاء کا اختلاف ہے ، ما لکیہ نے کہا: اس کی اذان درست نہیں، الا بیہ کہ وہ کسی بالغ پر اعتماد کر جواس کو وقت داخل ہونے کی اطلاع دے ، اور اگر بچہ نے بالغ پر اعتماد کئے بغیر اذان دے دی تو بالغین پر واجب ہے کہ دوبارہ اذان دیں۔ جمہور کے نز دیک میتز بچہ کی اذان درست ہے<sup>(1)</sup> اس کی تفصیل اصطلاح:'' اذان' میں دیکھیں۔

ىچەكى نماز:

۲۸ - بچه پر نماز واجب نہیں، اس لئے که فرمان نبوی ہے: "دفع القلم عن ثلاثة: عن المحنون المعلوب على عقله حتى يفيق، و عن النائم حتى يستيقظ، و عن الصبي حتى يحتلم"<sup>(1)</sup> (تين اشخاص مرفوع القلم بيں: پاگل جس كى عقل معلوب ہو، تاآ نكه افاقه ہوجائے، سونے والا، تاآ نكه بيدار ہوجائے، اور بچتاآ نكه بالغ ہوجائے)۔

البتہ بچہ کو،لڑکا ہو یا لڑکی عادت ڈالنے کے لئے نماز کا تھم دیا جائے گا، جب وہ سات سال کا ہوجائے، اور نماز چھوڑ نے پر اس کو دس سال کا ہونے پر مارا جائے گا، تا آئلہز جروتو بیخ ہو سکے، اس لئے کہ فرمان نبوی ہے:''مروا أولاد کم بالصلاۃ و ہم أبناء سبع

- (۱) حاشیہ ابن عابدین ا / ۲۲ ۳-۲۵ ۳۰ البدائع ا / ۱۳۹۹-۱۵۱، بدایة الجتبد ۱/ ۱۰ ۱۰ اور اس کے بعد کے صفحات، القوانین الفقہ پیہ رص ۷ م اور اس کے بعد کے صفحات، المجموع سار ۱۲۳، مغلی الحتاج ا / ۲۷ ۳۱ – ۱۳ المغنی لا بن قد امہ ا / ۴۰ ۱۹ اور اس کے بعد کے صفحات، کشاف القناع ا / ۲۷ – ۲۷ ۲
- (۲) حدیث" دفع القلم عن ثلاثة...... "کی روایت ابوداؤد (۵۵۹/۴ تحقیق عزت عبید دعاس) اور حاکم (۵۹/۲ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہےاور حاکم نے اس کوضح قرار دیااور ذہبی نے اس کی موافقت کی ہے۔

ب، البتہ چھونے میں ستر ہے، کہ مرداس کو تسل نہیں دے سکتا، سات سال کی قابل شہوت لڑ کی ہوتو مرد کے لئے اس کا ستر دیکھنا یا اس کو غنسل دینا جائز نہیں۔ سوم: شافعیہ <sup>(1)</sup>، چھوٹے بچہ کا ستر گو غیر ممییز ہو مرد کی طرح (ناف اور گھٹے کا درمیانی حصہ) ہے، اور چھوٹی بچکی کا ستر بھی نماز میں و نماز سے باہر بڑ کی عورت کی طرح ہے۔ چہارم: حنابلہ <sup>(1)</sup> جب تک بچ سات سال کا نہ ہوجائے اس کا ستر نہیں، لہذا اس کو دیکھنا اور اس کے سارے بدن کو چھونا مباح ہے۔ سات سے دن سال تک کے بچک کا ستر: صرف دونوں مخصوص مقامات بیں، نماز کے اندرونماز کے باہر، اور سات سے دن سال تک کی بچکی کا ستر: نماز میں ناف و گھٹے کا در میانی حصہ ہے، البتہ احتیا طابالغہ عورت کی طرح پردہ کرنا اور سرڈ ھانگنا اس کے لئے مستحب ہے اور نامحر موں نیڈ کی اور قدم کے علادہ سارا بدن ہے اور دس سال کی بچکی، ٹی کی کا عورت کی طرح ہے۔

بچہ کے ذرایعہ جماعت وامامت کا انعقاد: • ۳۷- حفیہ، شافعیہ اور ایک روایت میں امام احمد کی رائے ہے کہ ایک امام اور ایک بچہ سے فرض وفض نماز کی جماعت ہوجاتی ہے، اس لئے کہ "لأن النب النبی اللہ علیک اہن عباس و هو صب فی التھجد،'<sup>(۳)</sup> (رسول اللہ علیک نے تہجہ میں حضرت ابن عباس کی

- (۱) مغنی الحتاج ار ۱۸۵، سار سایہ
- ۲) کشاف القناع ا/۰۸ ۳ اور اس کے بعد کے صفحات، شرح منتہی الإ رادات ۱/۲۳۱۔
- (٣) حديث: "أم النبي ﷺ ابن عباس وهو صبي في التهجد" كى روايت بخارى(الفتح ١٩١/ ١٩ طبع التلفيه) نے كى ہے۔

کاستر، نماز میں اور نماز سے باہر، اگر وہ لڑکا ہو لیکین اگرلڑ کی بالغہ ہو، تو چہرہ، <sup>ک</sup>فین ( دونوں ہتھیلیاں ) اور دونوں پاؤں کے پنچ کے حصے کےعلاوہ سارابدن ستر ہے۔ دوم: مالکیہ <sup>(1)</sup>۔ مالکی لڑ کے اورلڑ کی میں فرق کرتے ہیں۔

الف-نمازمين:

چھوٹے لڑ کے کی شرم گاہ جس کونماز کا حکم دیا گیا ہے، یعنی وہ سات سال کا ہو چکا ہو دونوں مخصوص مقامات ، دونوں سرین ، زیر ناف ، اور ران ہے، لہذا ان کوڈ ھانکنا مندوب ہے ، جیسے کہ بالغ شخص کا چھپانا مطلوب ہے۔ جھوٹی لڑ کی کا ستر جس کونما زکاحکم دیا جا چکا ہے : ناف اور گھٹنے کا درمیانی حصہ ہے، اس کے لئے اس کوڈ ھانکنا مندوب ہے ، جیسے بالغہ عورت کا چھپانا مطلوب ہے۔

ب- نماز سے باہر: ٦ ٹھ سال یا اس سے کم عمر کڑ کے کا کوئی ستر نہیں، عورت اس کے سارے بدن کود کھ سکتی ہے اور مردہ ہوتو اس کو نسل دے سکتی ہے ، لیکن نو سال سے بارہ سال کے لڑ کے کے سارے بدن کوتو عورت دیکھ سکتی ہے، البتہ اس کو نسل نہیں دے سکتی، اور تیرہ سال یا اس سے زیادہ عمر کے لڑ کے کا ستر مردوں کے ستر کی طرح ہے۔ دو سال آٹھ ماہ کی بڑی کا کوئی ستر نہیں، تین سال سے چار سال کی بڑی کا دیکھنے کے حق میں ستر نہیں، لہذا اس کے بدن کو مردد کھ سکتا

<sup>(</sup>۱) الشرح الكبير مع الدسوقي الاال-

بچہ کا بحج: ۴ ۲۷- اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ بچہ پر جح واجب نہیں گو کہ صاحب استطاعت ہو، البتہ جح کرتے و درست ہوگا اور نفل ہوگا، میہ جے ، فرض کی طرف سے کافی نہ ہوگا ،تفصیل اصطلاح: (جے ) میں دیکھیں۔

بچیہ کی قشم ونذر: ۵ ۲۰ - بچہ کی قشم ونذ رمنعقد نہیں،اس لئے کہ وہ غیر مکلّف ہے،اس حکم میں باشعوراور بے شعور بچ برابر ہیں،دیکھئے:'' اُیمان،نذر''۔

بچه کا اجازت لینا:

۲ ۳۰ – جمہور ( حضرت عبد اللہ بن عباس ، حضرت عبد اللہ بن مسعود ، عطاء بن ابی رباح ، طاؤس بن کیسان ، حنفیہ اور مالکیہ وغیرہ ) کی رائے ہے کہ باشعور بچہ کو میتھم دیناوا جب ہے کہ وہ نینوں اوقات میں جن میں ستر کھلنے کا اندیشہ و امکان ہے اندر آنے سے قبل اجازت لے، اس لئے کہ ان اوقات میں لوگوں کی عادت ہے کہ زائد کپڑے اتاردیتے ہیں۔ ، امامت کی، جبکہ ابن عباس بچہ تھے)۔ جبکہ مالکیہ اور دوسر کی روایت میں امام احمد کی رائے ہے کہ فرض نماز میں بچہ کے ذریعہ جماعت کا انعقاد نہیں ہو تا<sup>(1)</sup>۔ باشعور بچہ کی امامت کے حکم میں فقہاء کا اختلاف ہے، اس کی تفصیل اصطلاح:'' امامت'' میں دیکھیں۔

نومولود بچرکوشتل دینااوراس کی نماز جنازہ: ۱۳۷-اس پر فقہاءکا تفاق ہے کہ بچہ کوشش دیناواجب ہے اگرزندہ پیدا ہو، پھر مرجائے، اس کی تفصیل اصطلاح: '' تغسیل المیت، استہلال''میں دیکھیں۔

بچہ کے مال میں زکاۃ:

۲۳۲ – اس مسئلہ میں فقہاء کا اختلاف ہے، مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ بچہ کے مال میں مطلقا زکاۃ واجب ہے، حنفیہ کی رائے ہے کہ بچہ کے مال میں زکاۃ واجب ہے اگروہ مال کھیتوں اور پچلوں کی شکل میں ہو،لیکن بچہ کے بقیہ اموال میں زکاۃ واجب نہیں <sup>(۲)</sup>۔

بچهکاروزه:

۳۷۳ - بچه و بچی جب تک بالغ نه ہوجا ئیں ان پر روزہ واجب نہیں، اس لئے کہ روزہ ایسی عبادت ہے جس میں بچوں پر بڑی مشقت ہوگی،اوران کواس کی ادائیگی کا شرعاً ملاّف نہیں بنایا گیا، کیونکہ وہ اس

(۱) الدرالمخارا / ۱۵، المجموع ۴۷ ٬۹۳ ، کشاف القناع ۱ / ۵۳۲ ، الشرح الکبیر ۱/۱۱ - ۲ ۲) العنابه بهامش الفتح ارا ۸۴ - معاملات میں بچہ کے احکام: الف - بچہ کامال اس کے حوالہ کرنے کا وقت: ک<sup>1</sup> - اس پرفقہاء کا انفاق ہے کہ بچہ کو اس کے اموال اس وقت تک سپر دنہیں کئے جائیں تا آئلہ وہ بالغ ہوشیار ہوجائے، اس لئے کہ اللہ تعالیٰ نے مال بچہ کے سپر دکرنے کو دو شرطوں پر موقوف رکھا ہے: بلوغ، اور رشد (ہوشیاری) فرمان باری ہے: ''وَ ابْتَلُو الْيُتَمٰى حَتَّى إِذَا بَلَغُو النَّكَاحَ ہِ فَإِنُ الْسُتُمُ مِنْهُمُ دُشُدًا فَادُفَعُو آ وَ مَحْرَلُا لَ کَو بَیْنَ جَائیں تو الَرَّمَ ان میں ہوشیاری دیکھ لاتوان کے حوالہ وَ مَحْرَلُا لَ کَو بَیْنَ جَائیں تو الَرَّمِ ان میں ہوشیاری دیکھ لوتوان کے حوالہ ان کا مال کردو)۔

جوحکم دوشرطوں پر معلق ہو،ان دونوں کے بغیر ثابت نہ ہوگا جب بچہ بالغ ہوگا تو دہ رشید ہوگا یا رشید نہ ہوگا۔

اگر ہوشیار ہوکر بالغ ہوا پنے مال کی اصلاح وانتظام کرنے والا ہوتو اس کا مال اس کے حوالہ کرد یا جائے گا، اس لئے کہ فرمان باری ہے: "فَإِنُ آنَسُتُم مِنْهُمُ رُشُدًا فَادُفَعُوْا إِلَيْهِمُ أَ مُوَالَهُمُ" (تو اگرتم ان میں ہوشیاری دیکھلوتو ان کے حوالہ ان کا مال کردو)، اور سنن ابوداؤد میں ہے: "نا يتم بعد احتلام" (بلوغ کے بعد يتمى نہیں)<sup>(1)</sup> اور جب اس کا مال اس کے حوالہ کر نے لگوتو حوالہ کرنے نہیں)<sup>(1)</sup> اور جب اس کا مال اس کے حوالہ کر نے لگوتو حوالہ کرنے مؤوّالَهُمُ فَأَشُهِدُوا عَلَيْهِمُ "<sup>(1)</sup> (اور جب ان کے مال ان کے حوالہ کر نے لگوتو ان پر گواہ بھی کرلیا کرو)۔

- (۱) سورهٔ نساء/۲\_
- (۲) حدیث: لا یتم بعد احتلام "کی روایت ابوداوُد(۲۹۴۳ تحقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت علی بن ابی طالب سے کی ہے اور نووی نے اس کی اسادکوریاض الصالحین (رص ۲۰ کے طبع الرسالہ) میں حسن قرار دیا ہے۔
   (۳) سور وُنساء ۲۰ ۔

البتدان تين اوقات كےعلاوہ ميں اگروہ اجازت نہ لےتو کوئی حرج نہیں ہے، اس لئے کہ ہمہ وقت اندر آنے جانے کے لئے اجازت لینے میں حرج ہے، اور بچہ ان لوگوں میں سے ہے جو کثرت سے آ**مد**ورفت رکھتے ہیں،لہذایہ 'پھرا کرنے دالوں''میں سے ہے، فرمان بارى بِ:"يَأَيُّهَا الَّذِينَ امُنُوا لِيَسْتَأَذِنْكُمُ الَّذِينَ مَلَكَتُ أَيْمَانُكُمُ وَ الَّذِينَ لَمُ يَبُلُغُوا الْحُلُمَ مِنْكُمُ ثَلْتَ مَرّْتٍ ع مِنْ قَبْل صَلْوةِ الْفَجُر وَ حِيْنَ تَضَعُونَ ثِيَابَكُمُ مِنُ الظَّهِيرَةِ وَمِنُ بَعُدِ صَلُوةِ الْعِشَاءِ، ثَلَثُ عَوُراتٍ لَّكُمُ الَيُسَ عَلَيُكُمُ وَلاَ عَلَيْهِمُ جُنَاحٌ بَعُدَهُنَّ ء طَوَّافُوُنَ عَلَيْكُمُ بَعُضَكُمُ عَلَى بَعُضِء كَذٰلِكَ يُبِيِّنُ اللَّهُ لَكُمُ الْأَيْتِ، وَاللَّهِ عَلِيُمَّ حَكِيْمٌ (1) (اے ایمان والو! تمہارے مملوكوں كو اور تم میں جو (لڑ کے) حد بلوغ کونہیں پہنچے ہیں ان کوتم سے تین وقتوں میں اجازت لیناچاہئے (ایک) نماز صبح سے پہلے ( دوسرے ) جب دو پہر کواپنے کپڑےا تاردیا کرتے ہواور(تیسرے)بعد نمازعشاء(پہ) تین دفت تمہارے پردہ کے ہیں، ان (اوقات ) کے سوانہ تم پر کوئی الزام ہےاور نہان پروہ بکثرت تمہارے پاس آتے جاتے رہتے ہیں کوئی کی کے پاس، اسی طرح اللہ تم سے احکام کھول کر بیان کرتا ہے اوراللد بڑاعلم والا ہے بڑا حکمت والا ہے )۔ ابوقلابہ کی رائے ہے کہان لوگوں کے لئے ان تینوں اوقات میں اجازت لینامستحب ہے، واجب نہیں، چنانچہ وہ کہا کرتے تھے: '' انہیں اس کا تحکم محض ان کی رعایت میں دیا گیا ہے''<sup>(۲)</sup>۔

- (۱) سورهٔ نور(۵۸، دیکھیے: بدائع الصنائع ۱۳۵/۵، احکام ابن العربی ۵۵/۱۳۸۵،الفواکه الدوانی ۲۲۲٬۲۴ بقیر القرطبی ۱۲/۳۰ سقتیر الطبر ی ۱۱/۱۱۱-
  - (۲) القرطبی ۲/۲۰۳

بچی کو'' ہوشیار'' قرار دینے کے وقت کے لحاظ سے بچھا حکام بیں،ان کوا صطلاح:'' حجر،رشد' میں دیکھیں۔ ۸ سا – اورا گربچہ بالغ ہوجائے گا، مگر رشید نہ ہوتو اس کے مال اس کے حوالے نہیں کئے جائیں گے، بلکہ بے عقلی کے سب اس پر پابند ی عائد کی جائے گی، اس پر تمام مذاہب کا اتفاق ہے، اس کی دلیل بی فرمان باری ہے: ''وَلَا تُوَ تُوا السُّفَهَاءَ أَمُوَ الَحُمُ الَّتِي جَعَلَ اللَّهُ لَحُمُ قِيَامًا وَّارُزَقُو هُمُ فِيْهَا وَاکُسُو هُمُ وَقُو لُوُا لَهُمُ قَو لاً مَعْوُ وُفًا ''() (اور کم عقلوں کو اپنا وہ مال نہ دے دوجس کو اللہ نے تہمارے لئے مایتہ زندگی بنایا ہے اور اس مال میں سے انہیں کھلاتے رہواور پہنا تے رہواور ان سے بھلائی کی بات کہتے رہو)۔

البت امام ابوحنيفه كى رائ ہے كہ غير ہوشيار بالغ پر پابندى، پچپيں سال كى عمرتك بر قرار رہے گى ، اس كے بعد اس كا مال اس كے حوالہ كرديا جائے گا، گوكہ ہوشيار نہ ہو، اس لئے كہ اس عمر كے بعد اس پر پابندى عائد ركھنے ميں اس كے انسانى احترام كو پامال كرنا ہے، نيز فرمان بارى ہے: 'وَلَا تَقُو بُوُا مَالَ الْمَيْتِيْمِ إِلَّا بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنَ حتَىٰ يَبْلُغَ أَشُدَهُ''<sup>(1)</sup> (اور يتيم كے مال كے پاس نہ جاؤ مكر اس طريق پر كہ جو سخس ہو يہاں تك كہ وہ اپنى پختى كى كو پنچ جائے)۔ اس مسلہ كى بورى بحث اصطلاح: '' جمر، رشد' ميں معلوم ہوگى۔

ب- بچیکو تجارت کی اجازت دینا: ۹۳- اس پرفقہاء کا تفاق ہے کہ باشعور بچہ کی ہوشیاری معلوم کرنے کے لئے تصرفات میں اس کو آزمایا جائے گا، اس لئے کہ فرمان باری

- (۱) سورهٔ نساء (۵\_
- (۲) سورهٔ انعام ۱۵۲\_

-: "وَابْتَلُوا الْيَتَامِي" يَعْنِ ان كوآ زمايا جائ كا، اور بيكوآ زمان کی شکل یہ ہوگی کہ وہ تصرفات ومعاملات اس کے سیرد کئے جائیں جن کواس جیسے بچےانجام دیتے ہیں،لہذااگروہ تاجروں کی اولاد میں سے ہے توخرید دفروخت کے معاملات کے ذریعہ اس کوآزمایا جائے گا، اگر کاشت کارکی اولاد ہوتو کاشت کاری کے ذریعہ آ زمایا جائے گا،اگر کسی پیشہ در کی اولا دہوتو اس پیشہ کے ذریعہ اس کو آ زمایا جائے گا،عورت کو امورخانه داری میں آ زمایا جائے گا، مثلاً سوت کا تنا، کھانا یکانا، اس کی حفاظت كرنا، گھريلوضروريات خريدناوغيره۔ ولی کی طرف سے بچہ کوتجارت کی اجازت دینے اور تصرفات پر اجازت کے اثر کے مارے میں فقہاء کا اختلاف ہے: حفنيه اور مالکيه معتمد قول ميں اور راج روايت ميں حنابله کی رائے ہے کہ ولی کے لئے جائز ہے کہ اگر بچہ میں صلاحیت محسوس کرے تو اس کو تجارت کرنے کی اجازت دے تا کہ اس کو کمائی کے ذرائع كى مثق ہو، اس لئے كەفر مان بارى ہے: "وَ ابْتَلُوْ ا الْيَتَامِي" لیعنی ان کوآ زماؤ، تا کہ ان کی ہوشیاری کاعلم ہو سکے، اور آ زمانے کا طریقہ یہی ہے کہان کوخرید وفروخت میں تصرف کرنے کا اختیار دیا جائے،اس لئے کہ باتمیز بچہ، عقل مند ہے، اس پر یا بندی عائد ہے اور ای کے دلی کی اجازت سے اس کے او پر سے پابندی اٹھ جائے گی، اوراس اجازت کے ملنے سے اس کا تصرف درست ہوجائے گا،لہذا اگراس نے بلااجازت تصرف کردیا تو تصرف، حنابلہ کے نز دیک ایک روايت ميں درست نه ہوگا، اور مالكيہ، حفيہ، دوسرى روايت ميں حنابلہ کے یہاں تصرف نافذ نہ ہوگا۔ حفنيه و مالکيه ڪنز ديک اجازت کمھی توصریح ہوتی ہے، مثلا کے: میں نے تمہیں تجارت کرنے کی اجازت دے دی، یا دلالتۂ ہوتی

ہے، مثلاً: ولی نے بچے کوخرید وفر وخت کرتے دیکھااور خاموش رہا اس

 $-\Delta \Lambda -$ 

حنفیہ نے میتز بچہ کی وصیت کوجو پور ے سات سال کا ہو گیا ہو جائز قرار دیا ہے، اگر بید وصیت اس کی اپنی تجہیز و تلفین اور تدفین کے لئے ہو، اس لئے کہ حضرت عمر نے نایک غسانی دس سالہ بچہ کی وصیت کوجائز قرار دیا، اس نے اپنے ما موؤں کے لئے وصیت کی تھی، نیز اس لئے کہ بچہ کی وصیت کوجائز قرار دینے میں اس کوکوئی ضرر نہیں ہے کہ مال تا حیات اس کی ملکیت میں باقی رہے گا اور وہ اپنی وصیت سے رجو ع کر سکتا ہے۔ مالکیہ و حنابلہ نے میتز کی وصیت کو جو دس سال یا اس سے کم قریب قریب دس سال کا ہوجائز، اور غیر میتز کی وصیت کو ناجائز قرار دیا ہے، اگر میتز '' قربت'' ( در سیتگی ) کو سمجھ لیتا ہو، اس لئے کہ بید ایسا تصرف ہے جو آخرت میں اجر و ثواب کی شکل میں اس کے لئے نفع اور نماز <sup>(1)</sup>۔

بچه کا وصيت کو تبول کرنا:

ا ۲۰ - اس پرفقنها ، کا اتفاق ہے کہ اگر موصی لہ (وہ شخص جس کے لئے وصیت کی جائے) غیر ممینز بچہ ہوتو اسے وصیت قبول کرنے یا رد کرنے کاحق نہیں ، اس لئے کہ اس کے الفاظ لغو ہیں ، ہاں اس کی طرف سے اس کا ولی قبول کرے گا یا رد کرے گا۔ یا تص الا ہلیت (لیحن مییز بچہ ) کے بارے میں فقنها ، کا اختلاف ہے : حفظیہ نے کہا: وہ قبول کر سکتا ہے ، اس لئے کہ وصیت نفع محض ہے : جیسے ہیہ اور وقف میں استحقاق ، خود اس کو یا اس کے ولی کو ، اس القوانین الفقہ پہ رص ۵۰ ۲۹، شرح الر سالہ ۲۰۹۲ ، مغنی الحقائق ۲۰ ۱۸، کشاف القناع ۲۰۷۷ سا در اس کے بعد کے صفحات ، تدین الحقائق ۲۰ ۱۸، لئے کہاس کی خاموثی رضامندی کی دلیل ہے،اورا گراس کی خاموثی رضامندی نہ سمجھی جائے گی تو اس کے نتیجہ میں بچہ کے ساتھ معاملہ کرنے والوں کا ضرر ہوگا۔

حنابلہاور (حنفیہ میں سے ) زفر نے کہا کہ دلالت سے اجازت ثابت نہ ہوگی، اس لئے کہ اس کی خاموشی میں رضامندی وعدم رضا دونوں کا احتمال ہے۔

شافعیہ نے کہا: بچکو تجارت کی اجازت دینا جائز نہیں ہے، بلکہ مال اس کے حوالہ کردیا جائے اور مول بھاؤ کرنے میں اس کو آ زمایا جائے ، اور جب وہ عقد کرنا چاہتو ولی اس کی طرف سے عقد کرے، اس لئے کہ بچہ کے تصرفات وعقود باطل میں کہ بذات خود تصرف کرنے میں مصلحت کا اندازہ لگانے کے لئے ضروری عقل بچہ میں موجود نہیں ہے، لہذا جب تک مکمل عقل کے پائے جانے کا غالب گمان نہ ہواس کے لئے عقلاء کے احکام ثابت نہ ہوں گے<sup>(1)</sup>۔

بجهكا وصيت كرنا:

(۱) مغنی الحتاج ۲/۰۰۷، الدر المختار ۵/ ۱۰۰–۱۱۱ تنیین الحقائق ۵/ ۲۰۳ اور ۱س کے بعد کے صفحات، البدائع ۷/ ۱۹۴۴وراس کے بعد کے صفحات، الشرح الکبیر ۳/ ۲۹۴–۳۰۰ اور اس کے بعد کے صفحات، الشرح الصغیر ۳/ ۳/۲۸–۳۹۳، المغنی ۴/۲۸، کشاف القناع ۳/ ۴/۵

بچهکی شادی کرانا:

۲ ۲ ۲ - بچرلڑ کا ہو یا لڑ کی بلوغ ت قبل اس کی شادی کرناجائز ہے، البتہ وہ خود عقد نکاح نہ کرے گا، بلکہ عقد زواج کا کام اس کا ولی انجام دے گا، اب اگروہ جس کی شادی کرار ہا ہے لڑ کا ہوتو اس کے ولی پر ضروری ہے کہ مہر شل میں اس کی شادی کرائے، اور اگروہ لڑ کی ہوتو اس کی شادی کسی ایسے نیک انسان کے ساتھ کرائے گا، جو اس کی دیکھ ریکھ کر بے اور اس کے امور کا انتظام کرے<sup>(1)</sup>۔ دیکھیے اصطلاح: '' نکاح''۔

بچەكى طلاق:

سام - طلاق شادی کے بند صن کو ختم کرنا ہے، اس کے نتیجہ میں مالی ذمہ داریاں عائد ہوتی ہیں، اسی وجہ سے بچہ میٹر ہو یا غیر میٹر اس کی طلاق درست نہیں، حنابلہ نے میٹز بچہ کی طلاق کو جو اس کو سمجھتا ہوجائز قرار دیا ہے، خواہ اس کی عمر دس سال سے کم ہو، یعنی وہ جانتا ہو کہ طلاق دینے کے بعد اس کی بیوی اس سے جدا ہوجائے گی اور اس پر حرام ہوجائے گی، اور میٹز بچہ کا کسی کو طلاق دینے کے لئے وکیل بنانا، اور خود اس بچہ کا (کسی کی بیوی کو) طلاق دینے کے لئے وکیل بنان

ېچې کې عدت طلاق ياعدت وفات:

۲۰ ۲۰ مرت ہرالیی عورت پر واجب ہے جس کی شوہر سے طلاق یا وفات کے سبب علاحدگ ہوگئ ہو، خواہ میعورت بالغہ ہو یا نابالغہ، اور چونکہ بچی کی شادی جائز ہے تو اس کو طلاق دینا بھی جائز ہے، اور جب بچی کو طلاق ہوجائے تو اس پر عدت لازم ہے، اگر عدت طلاق ہوتو وہ تین ماہ عدت گذار کی ، اس کی دلیل ہیہ ہے کہ بعض صحابہ نے رسول اللہ علیق سے بچیوں کی عدت کے بارے میں دریافت کیا تو بیآ یت کر یہ نازل ہوئی: ''وَ الْنَیْ یَعَسُنَ مِنَ الْمَحِیْضِ مِنُ نِّسَآئِکُمُ این ارْتَبْتُم فَعِدَّتَهُنَ ثَلَنْهُ أَشْهُو یہ وَّ الْنِی لَمُ یَحِضُنَ ''() (اور تہ ہماری مطلقہ ہو یوں میں سے جو حَصْلَ نے سے مایوس ہو چکی ہیں اگر جنہیں ابھی حض نہیں آیا)، فرمان باری: ''وَ اللَّائِي لَمُ یَحِصُنَ ''() کی بھی سے مرادنا بالغ بچیاں ہیں، لہذا ان کی عدت تین ماہ ہوگی، اس کی تھی کا اتفاق ہے، اور اگر عدت وفات ہوتو چار ماہ دی دن ہوگی، اس پر فقہاء

- (۱) فتح القدير ۲۰۱۳-۲۰۰۳ الشرح الكبير ۲۷۵۳، بداية الجمتهد ۲۱/۱۸-۲۹،المهذب۲۷۷۷، کشاف القناع۲۹۲۵-۲۹۵
- (۲) سورہ طلاق ۲۷۔وسؤال النبی عَلَى عن نزول آية: (واللائي يئسن من الحيض من نسائكم) كى روايت حاكم (۲/ ۲۹۳، طبح دائرة المعارف العثمانيه) فے حضرت الى بن كعب سے كى ہے، حاكم نے اس كو صحيح قرار ديا ہے، اور ذہبى نے اس كى موافقت كى ہے۔

<sup>(</sup>۱) البدائع ۲۳۲۶۲۲ ، الشرح الصغیر ۲۹۶٬۴۹۲ ، مغنی الحتاج ۳۷٬۱۶۹ ، کشاف القناع ۲۸۳٬۴۳۵ \_

کہ فرمان باری ہے: "وَ اسْتَشْهِدُوُ ا شَهِیدَدَیْنِ مِنُ رِ جَالِکُمُ "<sup>(1)</sup> (اور ایپ مردول میں ے دوکو گواہ کرلیا کرو)" وَ أَشْهِدُو ا ذَوَ ي عَدُلٍ مِّنْکُمُ "<sup>(1)</sup> (اور ایپ میں دومعتر شخصوں کو گواہ گھ ہرالو)، نیز "مِمَّنُ تَرُضَوُنَ مِنَ الشُّهَدَآءِ "<sup>(1)</sup> (ان گواہوں میں ے جنہیں تم پند کرتے ہو)۔ لئے کہ گواہی چھپانے پر بچہ گناہ گار نہ ہوگا، جس ے معلوم ہوا کہ دہ گواہنیں ہے۔ رہی بچوں کی ایک دوسرے پر گواہی تو امام ما لک کے نز دیک زخموں، اور قتل میں جائز ہے، اس کے برخلاف جمہور فقتها ء (نا جائز کہتے ہیں)<sup>(۲)</sup>۔

سزاؤل میں بچہ کے احکام: 2 ما - فقتہاء نے بچینے کودو بنیا دی مراحل میں تقشیم کیا ہے۔ اول: غیر میتز بچہ: اس پر بدنی سزائیں بالکل ،ی نافذ خبیں کی جائیں گی، اس لئے کہ اس میں ذمہ داری مفقود ہے۔ دوم: ممیتز بچہ: اس پر حدود وقصاص نافذ نہ کئے جائیں گے، دوم: ممیتز بچہ: اس پر حدود وقصاص نافذ نہ کئے جائیں گے، دوم: مرزش ہوگی، اور ماراجائے گا،لیکن اس کے حضو کو تلف نہ کیا جائے گی، سرزنش ہوگی، اور ماراجائے گا،لیکن اس کے حضو کو تلف نہ کیا جائے گا۔ اگر بچہ نے کوئی ایسا کا م کردیا جس نے متیجہ میں دوسرے کا مال

- (۲) سورهٔ طلاق ۲-
- (٣) سورة بقره ٢٨٢\_
- (۴) بدایة الجعتبد ۲۸۱۲۴-۴۵۲،البدائع ۲۷۷۶،المغنی ۹۷٬۹۹۹،مغنی الحتاج ۲۷۷۶۴۰

دلیل بی فرمان باری ہے:"وَالَّذِینَ یُتَوَفَّوُنَ مِنْكُمُ وَیَذَرُوُنَ أَزُوَاجًا يَّتَرَبَّصُنَ بِأَنْفُسِهِنَّ أَرُبَعَةَ أَشُهُرٍوَ عَشُراً"<sup>(1)</sup> (اورتم میں سے جولوگ وفات پاجاتے ہیں اور ہویاں چھوڑ جاتے ہیں وہ ہویاں اپنے آپ کوچارمہینہ اور دن دن تک رو کے رکھیں)۔

فرمان باری: "از و اجا" ایک عام لفظ ہے جس میں بالغہ اور نابالغہ دونوں داخل میں ،لہذا بچیوں کی عدت چار ماہ دس دن ہوگی ، بچی کے لئے دوران عدت طلاق دینے والے شوہر پر نان نفقہ ور ہائش کاحق ہے<sup>(1)</sup>اس مسلہ میں مذاہب میں تفصیل ہے جس کو اصطلاح: "عدت 'میں دیکھیں۔

بچیه کا فیصلہ: ۴۵ – اس پر فقتهاء کا اتفاق ہے کہ بچہ کو قاضی مقرر کرنا درست نہیں، لہذا اس کا فیصلہ بھی درست نہ ہوگا، <sup>(۳</sup>)، دیکھیے اصطلاح:'' قضا''۔

## بچە كى گوا،ى:

۲ ۲۷ – اس پرففتہاء کا اتفاق ہے کہ گواہ کے لئے عاقل بالغ ہونا شرط ہے،لہذا بچہ کی گواہی قبول نہیں کی جائے گی، اس لئے کہ اس کی بات پروثوق حاصل نہیں ہوتا،اور غیر بالغ بچہ کی گواہی قابل قبول نہیں، اس لئے کہ وہ مطلوبہ طریقہ پر گواہی کی ادائیگی نہیں کرسکتا،، نیز اس لئے

- (۲) فتح القد بر ۱۳۹۳، المغنى الروم ۹۰-۹۱ مغنى المحتاج ۳۸۲-۳۸۷ حاشیة الدسوقی ۲۲/۲۲، احکام القرآن للجصاص ۳۸۲ ۴۵ اور اس کے بعد کے صفحات، احکام القرآن لابن العربی ۲۰/۳ ۱۸۳۹-۱۸۳۸
  - (۳) البدائع ۷ سامالد سوقی ۱۲۹، مغنی الحتاج ۱۳۷۷ مالمغنی ۱۹۹۹ -

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ( ۲۳۴-

کواس کے ستحق کے سپر دکر دیا جائے (وہ خوداختیاردا نتخاب کرے)، لہذا یہ مقصود مستحق کے علاوہ ولی یا حاکم یا بقیہ ور نہ کے وصول کر لینے سے پورانہ ہوگا<sup>(1)</sup> ہ

دوم: بر وں کی جماعت میں بچہ شامل ہو:

تو امام ابو صنيفہ و مالک كے نز ديك بڑے قصاص وصول كرليس كے، بچہ كے بالغ ہونے كا انتظار نہيں كيا جائے گا، اس لئے كہ ور شركو قصاص لينے كاحق ابتداء كمل ومستقل طور پر ثابت ہے، نيز اس لئے كہ قصاص نا قابل تقسيم حق ہے، كيونكہ وہ ايسے سبب سے ثابت ہے جونا قابل تقسيم ہے، اور بيسب قرابت ہے۔ ديكھئے: اصطلاح: '' قصاص' ۔

قصاص کی وصولیابی میں بچہ کاحق:

۸ ۲۹ – قصاص وصول کرنے کاحق مقتول کے اولیاء، یعنی (اس کے ورنہ) کوہوتا ہے یہ اولیاء کبھی تو ان کی ایک جماعت ہوتی ہے اور بسااوقات تنہا ایک فرد ہوتا ہے، اور جماعت ہوتو بسااوقات سب بڑے لوگ ہوتے ہیں اور بسا اوقات بڑے چھوٹے دونوں ہوتے ہیں اور تنہا ولی کبھی بڑا ہوتا ہے اور کبھی چھوٹا۔

اول: ولى دم (مستحق قصاص) بچه مواور تنها مو: ۹ ۲۹ – اس صورت ميں اس كے بالغ مونے كا انظار كرنے ميں فقنهاء كا اختلاف ہے: حفنيہ كے يہاں دوروا يتي ميں: ايك روايت ہے كداس كے بالغ مونے كا انظار كيا جائے گا، دوسرى روايت ہے كه: قاضى بچه كانا ئب بن كر قصاص وصول كرے گا۔ مالكيہ كيز ديك بالغ مونے كا انظار نہيں كيا جائے گا، بلكه بچه كے ولى يا وصى كو غور وفكر كا اختيار موگا كہ قصاص وصول كرنے ميں مصلحت ہے يا كامل ديت لينے ميں۔ شافعيہ و حنا بله نے كہا: بچہ كے بالغ مونے كا انظار كيا جائے گا، اس ليے كہ قصاص، انقام لينے كے ليے ہے، جس كاحق ہے ہے كہ اس



(۱) البدائع ۷ / ۲۴۳، المغنی ۷ / ۲۹۹۵، الشرح الکبیر ۲۵۸ / مغنی الحتاج مهر ۱۹ صغير، صفا، صف ۱-۲



تعريف: ا- ' صف' كامعنى لغت ميں ہرشى كى سيدهى قطار، صف بسة قوم، كسى چيز ( مثلا لوگوں يا درختوں وغيرہ ) كوسيدهى لائن ميں لگانا، اى معنى ميں يوفر مان بارى ہے: ''إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الَّذِيْنَ يُقَاتِلُوْنَ فِيُ سَبِيْلِهِ صَفًّا كَأَنَّهُمُ بُنُيَانُ مَّرُ صُوُصٌ ''<sup>(1)</sup> (اللَّه تو ايسے لوگوں كو پند كرتا ہے جو اسكى راہ ميں اس طرح مل كراڑتے ہيں كہ گويا وہ ايك سيسہ پلائى ہوئى عمارت ہيں ) اور ''صَافَّ المَحيُش عَدُوَّ هُ'' صف بستہ ہوكر دشمن سے لڑنا، اور تصاف القوم: آ من ما منصف بستہ ہونا<sup>(1)</sup> -

صف سے متعلق احکام: اول: باجماعت نماز میں صف برا بر کرنا: ۲-جہور فقہاء کی رائے ہے کہ باجماعت نماز میں صفوں کواس طرح برابر کرنامستحب ہے کہ نمازی ایک دوسرے سے آگے نہ ہوں، اور صف میں نمازی ایک انداز پر، برابر برابر مل کر کھڑے ہوں، لیعنی

(۱) سورهٔ صف ۱٬ ۴ به (۲) سورة مفتر ۲۰ (۲) لسان العرب،المصباح المنير ،المعجم الوسيط ماده:" صف' به

صعير



صفا

د یکھئے:''سعی''۔



بمنکب صاحبه وقدمه بقدمه "() ( ہم میں سے ہر مخص بر کرتا کہ (صف میں) اپنا مونڈ ھااپنے ساتھی کے مونڈ ھے سے ، اور اپنا قدم، اس ك قدم سے ملاتا) -بعض علماء مثلا ابن حجر اور بعض محدثين كي رائے ہے كہ سفيں برابر کرنا واجب ہے ، اس لئے کہ فرمان نبوی ہے:"لتسون صفوفكم أو ليخالفن الله بين وجوهكم" (٢) (اين صفين برابررکھو، نہیں تو پر وردگار تمہارے منہالٹ دےگا)۔ اور اس وعید کا آنا اس بات کی دلیل ہے کہ سفیں برابر کرنا واجب ہے، اور اس میں کوتا ہی کرنا حرام ہے، نیز اس لئے کہ رسول الله عليه في الله عنه المرافر ما يا، اوراً ب كا'' امر' وجوب ك لئ ہےاگراس کےخلاف کا قرینہ نہ ہواور یہاں پراییا کچھنیں ہے۔ ابن حجر عسقلانی نے کہا: صف کو برابر کرنا واجب ہے، اس کا قائل ہونے کے باوجود صف برابر نہ کرنے والے کی نماز درست ہے، اس کی تائیداس سے ہوتی ہے کہ حضرت انس نے ان پرنگیر کرنے کے باوجودانهیں نماز د ہرانے کا حکم نہیں دیا<sup>(m)</sup>۔ ۳ - صف برابر کرنے میں بیا بھی داخل ہے کہ درجہ بدرجہ پہلی صف یوری کی جائے، یعنی پہلی صف یوری کرنے کے بعد ہی دوسری صف لگائی جائے،اسی طرح اگلی صفیں،اس پر فقہاء کا اتفاق ہے،اس لئے

- (۱) حدیث: و کان أحد نا یلزق منکبه بمنکب صاحبه و قدمه بقدمه " کی روایت بخاری (فتح الباری ۲ / ۲۱۱ طبع السلفیه) نے حضرت انس سے کی
- (۲) حدیث: "لتسون صفوفکم أو لیخالفن الله بین وجوهکم" کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۰۱۲-۲۰۷ طبع السفیہ) اور مسلم (۱/ ۳۲۴ طبع عیسی الحلمی) نے حضرت نعمان بن بشیر سے کی ہے۔
- (۳) مغنی الحتاج ار۲۴۸، البدائع ۱۵۹۱، کشاف القناع ۱۸۸۳ ، سبل السلام ۲۲ ۲۰، دلیل الفالحین ۲۲ ۵۶۳، نیل الأوطار ۲۲۲۲، الفوا که الدوانی ۱۲۴۲/۲۰، فتح الباری ۲۰۲۲-۲

ایک روایت میں ہے: "وکان أحدنا یلزق منکبه

- (۱) حدیث: "سووا صفوفکم ، فإن تسویة الصف من تمام الصلاة" کی روایت مسلم (۱ / ۳۲۴ طبع عیسی الحلمی) نے حضرت انس بن مالکؓ سے مرفوعاً کی ہے۔
- (۲) حديث: "فإن تسوية الصفوف من إقامة الصلاة" كى روايت بخارى(فتح البارى۲۰۹/۲ طبع التلفيه) نے حضرت انس سے كى ہے۔
- (۳) حدیث: ''أقیموا الصف فإن إقامة الصف من حسن الصلاة'' کی روایت بخاری(فُتخ الباری۲۰۹/۲طبح التلفیہ)اور سلم(صحیح مسلم ار ۳۲۴ طبع الحلبی)نے حضرت ابوہر یرہؓ سے مرفوعاً کی ہے۔
- (٣) حديث: "أقيمت الصلاة، فأقبل علينا رسول الله عَلَيْكَ بوجهه فقال: أقيموا صفوفكم و تواصوا فإني أراكم من وراء ظهرى" كى روايت بخارى (فتح البارى ٢٠٨/٢ طبح التلفيه) اور جامع الاصول(٢٥/١٠ شائع كردهالمكتبة الحلوانى) نے كى ہے۔

یہاں ایک قول میں ہے ہر دومر دوں کے درمیان ایک بچہ کھڑا ہوتا کہ نماز کے افعال شکھے۔ پھر مورنٹیں کھڑی ہوں گی ، مالکیہ و شافعیہ کے نز دیک ، بالغہ عورت اورقريب البلوغ لڑکی میں کوئی فرق نہیں۔ حفنيه وحنابله كى رائ ہے كہ قريب البلوغ بچياں، بالغہ عورتوں کے پیچھے کھڑی ہوں گی۔اوران تمام نمازیوں میں سے افضل فالافضل افراداگلی صفوں میں کھڑے ہوں گے، اس لئے کہ حضرت ابومسعود ؓ كى بدروايت ، "كان رسول الله عليه الله عناكبنا في الصلاة ويقول: استووا ولا تختلفوا فتختلف قلوبكم، ليليني منكم أولوا الأحلام والنهي، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم "() (رسول الله عَظَّلْتُهُ نماز کے لئے ہمارے مونڈ هوں پر ہاتھ پھیرتے،اورفر ماتے'' برابر کھڑےرہو، آگے پیچھے نه ہٹو، ور نہ تمہارے دلوں میں پھوٹ پڑ جائے گی، نیز میر یز دیک وہ کھڑے ہوں جو بہت سمجھ دار اور عقل مند ہوں، پھر جوان سے قريب ہوں، پھر جوان سے قريب ہوں)۔ نیز عبدالرحمٰن بن غنم نے ابوما لک اشعری کی بیرحدیث روایت كى ب، انهول في كها: "ألا أحدثكم بصلاة النبى عَلَيْ "؟ قال: فأقام الصلاة وصف الرجال وصف خلفهم الغلمان ثم

صلى بهم فذكر صلاته ثم قال: هكذا! صلاة، قال عبد الأعلى –راوى الحديث– لا أحسبه إلا قال: صلاة أمتي''<sup>(۲)</sup> (مين تهيين رسول الله علينه كي نماز بتاؤن؟ اس كے بعد

 حديث: "كان رسول الله عَلَيْتُ يمسح مناكبنا في الصلاة و يقول: استووا ولا تختلفوا متختلف قلوبكم ليلينى منكم أولوا الأحلام و النهى، ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم" كى روايت معلم ( صحيح سلم الاستعرار ٣٢٣ طبع عيسى الحلى) في حضرت المستودق من كم بر-(٢) حديث إلى مالك الاشتحري": "ألا أحدثكم بصلاة النبي عَلَيْتُ : قال: كه فرمان نبوى ب: "أتموا الصف المقدم ثم الذى يليه، فما كان من نقص فليكن في الصف المؤخر "<sup>(1)</sup> (الكلى صف كو پورا كرو، پحر بعدوالى صف كو، تاكه اگر پح كمى ره جائز آخرى صف ميں رہے)، نيز فرمايا: "من وصل صفا وصله الله و من قطع صفا قطعه الله"<sup>(1)</sup> (جوصف جوڑے، اللہ اسكو جوڑے گا، اور جو صف كائے، اللہ اسكوكائے گا)۔

بناءبریں اگراگلی صف میں کمی ہے یااس میں گنجائش ہے توالگ صف میں نہ کھڑا ہو، بلکہ صفوں کو چیرتے ہوئے جا کر آگے کی صفوں میں موجودہ کمی یا گنجائش کو پورا کرے ، اس کی دلیل سابقہ احادیث ہیں <sup>(۳)</sup>۔

اب اگرامام کے ساتھ دومردیا زیادہ ہوں یا ایک مرداورایک بچہ ہوتو وہ دونوں امام کے پیچھے صف لگا <sup>ن</sup>یں گے۔

اگرامام کے ساتھ دو مرد اور ایک عورت ہوتو دونوں مرد، امام کے پیچھے اور عورت ان دونوں مر دوں کے پیچھے صف لگائے گی، اور اگر مرد، عورتیں، قریب البلوغ بیچ اور پچیاں سب ہوں، اور جماعت کے لئے صف لگانا چاہیں تو مردامام سے متصل ایک یا دویا چند صفوں میں کھڑے ہوں، کچر ان کے پیچھے بیچ کھڑے ہوں، شافعیہ کے

- (۱) حديث: "أتموا الصف المقدم ثم الذي يليه فما كان من نقص فليكن في الصف المؤخو" كى روايت ابوداؤد (سنن الي داؤد الم ٣٣٩ طبع استانبول) اور نسائى (سنن النسائى ٢٢ ٣٩ شائع كرده كمتب المطبو عات الاسلامية تحلب) في حضرت الن شم مرفوعاً كى ہے اور اس كى سند صحيح (شرح المنة للبغوى الأرناؤوط ٣٢ / ٢٢٣).
- (۲) حدیث: "من وصل صفا و صله الله و من قطع صفا قطعه الله" کی روایت ابوداؤد (سنن ابی داؤد ار ۲۳۳ طبع استانبول) اور نسائی (۲ / ۹۳ شائع کرده کمت المطبع عات الإسلامیه بحلب) نے حضرت عبدالله بن عمر سے کی ہے اور اس کی اسنادحسن ہے (جامع الاصول ۲۰۹۵ - ۲۱ شائع کردہ المکتبة الحلوانی)۔

(٣) سابقه مراجع -

انہوں نے بتاتے ہوئے کہا: پس انہوں نے جماعت کھڑی کی، مردوں کی صف لگائی، ان کے پیچھےلڑکوں کی صف لگائی، پھر آپ نے ان کونماز پڑھائی، اور انہوں نے حضور علیق کی نماز کا تذکرہ کیا، پھر انہوں نے فرمایا: اس طرح نماز ہے، عبد الاعلی ( راوی حدیث) نے کہا: میر اخیال یہی ہے کہ آپ نے فرمایا کہ اس طرح میری امت کی نماز ہے)۔

اگرامام کے ساتھ صرف عورتوں کی ایک جماعت ہوتو وہ اپنے پیچچان کی صف لگائے گا،اتی طرح اگر دویاایک عورت ہو۔

صف کے آ داب میں سے ہے کہ خالی اور چھوٹی ہوئی جگہوں کو پر کیا جائے ، اور پہلی صف پوری کرنے کے بعد ہی دوسری صف شروع کی جائے ، اور اگر کوئی صف میں گھسنا چاہے تو اس کو جگہ دی جائے ، اگر گنجائش ہو، امام پنج صف میں کھڑا ہو، نمازی اس کے پیچھے کھڑے ہوں<sup>(1)</sup>، اس لئے کہ فرمان نبوی ہے: "و سّطوا الإمام و سدوا الخلل"<sup>(1)</sup> (امام کونیچ میں رکھوا درخلل پُر کرو) امام کے سامنے پیچھے

- فأقام الصلاة وصف الرجال، وصف خلفهم الغلمان، ثم صلى بهم فذكر صلاته ثم قال: هكذا صلاة ، قال عبد الأعلى، راوى الحديث لا أحسبه إلا قال: صلاة أمتى" كى روايت ابوداؤد (سنن الى داؤد ار ٢ ٣٣٨، ٣٣٨ طبح استانبول) نى بي، اس كى اساديل شربن حوشب م جوضعيف مي، اس لئر كداس كا حافظ كم ورم بيكن معنوى لحاظ ت حضرت ابومسعود على مذكوره بالا حديث اس كے لئے شاہم مي (جامع الاصول فى احاديث الرسول لا بن الا شريختيق ارنا ؤوط ٢ ٣٠٢ - ٣٠٢) -
  - (۱) سابقه مراجع
- (۲) حدیث: "وسطوا الإمام وسدوا المحلل" کی روایت ابوداود (سنن ابی داوَدار ۲۳۹ طبح استانبول) نے حضرت ابوہر یرہؓ سے کی ہےاورابوداوَد نے سکوت اختیار کیا ہے اور منذری نے بھی (مختصر سنن ابی داوَد للمنذری ار ۲۳۳ شائع کردہ دارالمعرفہ) مہذب میں کہا ہے: اس کی سند" لین" ( کمزور) ہے،مناوی نے کہا: اس کی ملت بیان نہیں کی گئی ہےاوروہ ندقو کی ہے نہ شہور، این قطان نے کہا: اس کی علت بیان نہیں کی گئی ہےاوروہ ہی ہے کہ اس میں کی بن بشیر بن خلاد اور اس کی ماں میں جو دونوں مجہول ہیں (فیض القد یر۲/۲۲ ۳ شائع کردہ المکتبة التجاریہ)۔

کی جگہ دونوں طرف سے افضل ہے ،امام کی دائیں طرف بائیں طرف سے افضل ہے (اس لئے کہ فرمان نبوی ہے:''إن الله و ملائكته يصلون على ميامن الصفوف''<sup>(1)</sup> (اللہ اور اس كے فرشتے صفول كے داہنے حصول پر رحمت بصح ہیں)۔

پېلى صف كى فضيلت:

۲۹ – اس پرفقتها ، کا اتفاق ہے کہ مردوں کی صفوں میں (خواہ صرف مرد جماعت میں ہوں یا بچے اور عورتیں بھی ہوں) سب سے افضل پہل صف ہے، پھر بعد والی صف، پھر الاقو ب فالاقو ب صف ہے، اس طرح عورتوں کی صفوں میں پہلی صف افضل ہے، اگر ان کے ساتھ مرد نہ ہوں، اور اگر عورتیں، مردوں کے ساتھ ہوں تو عورتوں کی صفوں میں افضل صف آخری ہے، اس لئے کہ میرزیادہ شایان شان ہے اور اس میں زیادہ پردہ ہے۔

ال کی دلیل بی فرمان نبوی ہے: ''خیر صفوف الرجال أولها و شرها آخر ها و خیر صفوف النساء آخر ها و شرها أولها''<sup>(۲)</sup> (مردوں کی صفوں میں سب سے بہتر، پہلی صف ہے اور سب سے بری صف آخری صف ہے، اور خوانین کے لئے سب سے اچھی آخری صف ہے، اور سب سے بری صف پہلی صف ہے )۔

- (۱) حدیث: "إن الله وملائكته يصلون على ميامن الصفوف" كى روايت ابوداؤد (سنن ابوداؤد ار ۷ ۲۳ طبع استانبول) اورا بن ماجه (سنن ابن ماجه الرا ۲۲ طبع عيسى الحلمى ) نے حضرت عائشة مرفوعا كى ہے اور حافظ ابن جمر نے اس كوحسن قرار ديا ہے (فتح البارى ۲ / ۲۱۳ طبع السلفيه اور جامع الاصول فى احاد يث الرسول [] الأرنا ؤوط ۲۵ (۲۱۵) ۔
- (۲) حدیث: "خیر صفوف الوجال أولها......" کی روایت مسلم (صحیح مسلم ۱۸۷۲ طبع عیسی کطنی اور شرح السنة للبغوی 🛛 الأرنا وُوط ۲۰/۱۷ شائع کردہ المکتب الإسلامی) نے حضرت ابوہریرہ ٹسے کی ہے۔

بي وليأتم بكم من بعد كم، لا يزال قوم يتأخرون حتى يۇ خوھىم الله''(<sup>(1)</sup> (مير \_ قريب آ ؤ، پېلى صف يورى كرو، پھر دوسری صف والے تمہاری پیروی کریں، اور جولوگ برابر پیچھیے ر ہیں گےتواللہ تعالیا بنی رحمت میں بھی ان کو پیچھےر کھےگا۔ بعض علماء مثلاً: امام غزالی کی رائے ہے کہ پہلی فضیلت والی صف وہ پہلی مکمل صف ہے جو امام سے متصل ہو، درمیان میں مذکور ہ بالاکوئی چیز نہ ہو، اس لئے کہ اگرخلل ہے تو وہ ناقص ہے، ابن حجر عسقلانی نے کہا: گویا اس کے قائل کے نز دیک بیلوظ ہے کہ طلق سے مراد کامل ہوتا ہے، اس رائے کے قائلین کا استدلال اصحاب سنن کی روایت کردہ،عبدالحمید بن محمود کی اس حدیث سے ہے کہ وہ کہتے ہیں: ہم نے ایک امیر (والی) کے پیچھے نماز پڑھی،لوگوں نے ہمیں بھیڑ کی وجہ سے مجبور کیا توہم نے دوستونوں کے درمیان نماز پڑھ لی، جب ہم نماز سے فارغ ہوئے توانس بن مالک نے کہا: عہدرسالت میں ہم اس سے بچتے تھے<sup>(۲)</sup>۔ بعض دوسر ےعلماء مثلاً : بشربن حارث اورابن عبدالبر کی رائے ہے کہ پہلی صف سے مراد دہ څخص ہے جونماز کی جگہ پر پہلے آیا،اگر چیہ

آ خری صف میں نماز پڑھی ہو،ان حضرات کا استدلال یہ ہے کہا س پر علماء کا اتفاق ہے کہ جو اول وقت میں آیا،لیکن پہلی صف میں داخل نہیں ہوا، وہ اس شخص سے افضل ہے جو آخر وقت میں آیا اور د ھکے

(۲) حدیث عبر الحمیر بن محمود: "صلینا خلف أمیر من الأمراء....." کی روایت ابوداؤد (سنن ابی داؤدا ۲ ۳۳ طبع استانبول) ، نسائی (سنن نسائی ۲ / ۹۳ شائع کرده مکتبه المطبوعات الإسلامیه) اورتر مذی (سنن تر مذی ۱ / ۳۳ طبع دارالکتب العلمیه ) نے کی ہے، اور کہا: حدیث صحیح ہے، اور حاکم نے اس کو سفیان توری کی طریق سے حیح قرار دیا ہے اور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے (المستد رک ۱ / ۲۰۱ شائع کر دہ دارالکتاب العربی)۔ نیز فرمان نبوی ہے: ''لو یعلم الناس ما في النداء والصف الأول ثم لم یجدوا إلا أن یستهموا علیه لاستهموا''<sup>(1)</sup>(اگرلوگوں کو اذان دینے اور پہلی صف کا تواب معلوم ہوتا اور قرعداندازی کے علاوہ کوئی شکل نہیں پاتے تو اس کی خاطر قرعداندازی کرتے)۔ ۵ - علاء نے کہا: پہلی صف کی ترغیب دینے کے فوائد میں سے ہے: جلداز جلد فارغ الذمہ ہونے کی کوشش کرنا مسجد آنے کے لئے ایک دوسرے سے آگر بڑھنا، منافقین کی مشابہت سے بھا گنا، اما م قریب ہونا، اس کی قراءت کو سنا، اس سے سیھنا، اس کو لقمہ دینا، اس کی آواز کو پہنچانا، اس کے احوال کا مشاہدہ کرنا، آگرز رنے والوں کے صفوں کو چیرنے سے بچنا، آگر کے نمازی پر نگاہ نہ پڑنے سے سکون قلب مانا، سجدہ کی جگہ کو نماز یوں کے دامن سے حفوظ رہنا، اللہ کی

۲ – لیکن پہلی صف سے کیا مراد ہے؟ علماء کے یہاں مختلف فیہ ہے، جمہورفقہاء کی رائے ہے کہ پہلی صف جس کی فضیلت میں احادیث وارد ہیں، اس سے مرادامام کے پیچھوالی صف ہے، خواہ درمیان میں منبر یا مقصورہ یا ستون وغیرہ آجائے، اورخواہ نمازی پہلے آیا ہو یا بعد میں، اس لئے کہ فرمان نبوی ہے:"لو یعلمون ما فی الصف المقدم لکانت قرعة، (۲) (اگرلوگ پہلی صف کی فضیلت جانے تواس میں شرکت کے لئے قرعداندازی کرتے )، نیز جب رسول اللہ علیسی نے صحابہ کو پچھلی صف میں دیکھا تو فرمایا: " تقدموا فئتموا

- (۱) حدیث: "لو یعلم الناس ما فی ....." کی راویت بخاری (فتح الباری ۲۹٫۲ طبع السلفیہ) اور مسلم (۱٫۲۵ ۳ طبع عیسی الحکسی) نے کی ہے اور الفاظانہیں کے ہیں اورما لک فی الموطا (۱٫۱۳ اطبع عیسی الحکسی) نے کی ہے۔
- (۲) حدیث: "لویعلمون ..... "کی روایت مسلم (۲۲۲ سطع عیسی اکلمی ) نے حضرت ابوہریرہ ہے مرفوعا کی ہے۔

ر بیں گے)۔ باں اگر وہ لڑائی کے لئے حیلہ و تد بیر کرنے والا ہو یا مسلمانوں کی فوج سے جا طنے والا ہوتو جائز ہے، اس لئے کہ فرمان باری ہے: "وَمَنُ يُوُلِّهِمُ يَوُمَئِذٍ دُبُرَهُ إِلَّا مُتَحَرِّفًا لِقِتَالٍ أَوُ مُتَحَيِّزًا إِلَى فِئَةٍ فَقَدُ بَآءَ بِغَضَبٍ مِّنَ اللَّهِ وَ مَأُولُهُ جَهَنَّمَ وَ بِئُسَ الْمَصِيرُ "<sup>(1)</sup> (اور جوکوئی ان سے اپنی پشت اس روز پھیر ے گا سوا اس کے کہ پیز ابدل رہا ہولڑائی کے لئے یا (اپنی) جماعت کی طرف پناہ لے رہا ہوتو وہ اللہ کے خضب میں آجائے گا اور اس کا ٹھکا نا جہنم ہے اور وہ بہت ہی ہُری جگہ ہے)، اگر کفار کی تعداد، مسلما نوں کی دوگنا سے زیادہ ہوتو صف سے ہٹنا جائز ہے<sup>(1)</sup>۔

نماز جنازه میں صف:

۸-فقتهاء نے کہا ہے: نماز جنازہ میں صف کو برابر کرنامستخب ہے، "لأن النبي ﷺ نعى النجاشي في اليوم الذي مات فيه وخرج إلى المصلى فصف بھم و كبر أربعاً"<sup>(۳)</sup> (اس لئے کہرسول اللہ ﷺ نے نجاش کی موت کی اطلاع اسی دن دی، جس دن ان کا انقال ہوا تھا، آپ ﷺ عيدگاہ نظے، سحابہ کے ساتھ صف لگائی، چارتكبير سي کہيں)۔ نماز جنازہ پڑھائی، ہمارا خيال تھا کہ وہ تكبير کہہ چکے ہیں، ليکن انہوں نے ہماری طرف رخ کر کے کہا: پنی شفیں برابر کرو، اورا پنی

- (۱) سورهٔ انفال ۱۲\_
- (۲) ابن عابدین ۲۲۱/۲۴، جواہرالاِکلیل ار ۲۵۴، مغنی الحتاج ۳۷٬۴۲۴، کشاف القناع۲۷/۲۴
- (۳) حدیث: "أن النبي عَلَيْظَة نعی النجاشي" کی روایت بخاری (فَتَحَ الباری ۱۹۷۳ طبع السلفیہ )اور مسلم (۲۵۹/۲ طبع عیسی الحکمی ) نے حضرت ابو ہر یرۂ سے کی ہے۔

د ے کر پہلی صف میں پینچ گیا۔ ابن حجرعسقلانی ہی نے کہا: گویا اس کے قائل نے پہلی صف کو افضل قراردینے میں معنی کالحاظ رکھا ہے،لفظ کی رعایت نہیں کی <sup>(1)</sup>۔

کفار کے ساتھ جنگ میں صف سے بھا گنا:

2- اس پر علماء کا اتفاق ہے کہ جس پر جہاد کرنا لازم ہے، لیعن مسلمان، مرد، آزاد، مکلّف، مستطیع کے لئے مسلمانوں اور کفار کی صفوں میں مڈبھیڑ کے وقت صف چھوڑ کر بھا گنا حرام ہے، اگر چہ غالب گمان ہوکہ ثابت قدم رہنے پر مارا جائے گا، اس کی دلیل سے فرمان باری ہے: ''یَا أَیُّهَا الَّذِیْنَ أَمُنُوا إِذَا لَقِیْتُمُ الَّذِیْنَ حَفَرُوا زَحْفًا فَلاَ تُوَلُّوهُمُ الْآذَدِبَارَ ''() (اے ایمان والو! جب تمہارا سامنا ہوجائے گا کافروں کے شکر کاتوان سے پشت مت چھیرنا)، نیز اس لئے کہ رسول اللہ علیق نے لڑائی کے دن پیچ چھیر نے کو سات ہلاکت خیز امور میں شار فرما یا ہے ('') ۔

اس میں بیشرط ہے کہ کفار کی تعداد مسلمانوں کی دو گنا سے زیادہ نہ ہو، یعنی کفار کی تعداد مسلمانوں کے برابر یا کم ہو، اس لئے کہ فرمان باری ہے: ''فَإِنْ يَّحُنُ مِنْكُمُ مَّانَةٌ صَابِرَةٌ يَّغُلِبُوْا مِانَتَيُنِ'''') باری ہے: ''فَإِنْ يَحُنُ مِنْكُمُ مِّانَةٌ صَابِرَةٌ يَغُلِبُوْا مِانَتَيُنِ ''(<sup>()</sup>) (سو (اب) اگرتم میں سے سو ثابت قدم ہوں تو دوسو پر غالب

- (۱) المجموع للنووى ۲۸/۰۰۰ ،الفواكه الدوانى ۲/۳۱، القوانين الفقهيه رص ۲۵، البدائع ۲/۱۵، دليل الفالحين ۳/۵۲۲، نيل الأوطار ۲/۵۲ مغنى الحتاج ۲/۲۲ ۳<sup>6</sup> قتح البارى ۲/۸۰۸، شرح الهنة للبغوى ۲/۰۷ مناف القناع ۲/۲۸ ۳–۸۷، مامغنى ۲/۰۲۲ طبع رياض\_
  - (۲) سورهٔ انفال (۱۵\_
- (۳) حدیث: "التولی یوم الز حف" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۸۱/۱۱ طبع السلفیہ) اور مسلم (۱ / ۹۲ طبع عیسی الحکسی) نے حضرت ابو ہریرہ می مرفوعا کی ہے۔

(۴) سورهٔ انفال ۲۶\_

سفارش کو بہتریناؤ<sup>(1)</sup>۔

نیز مستحب ہے کہ تین سے کم صفیل نہ لگیں، اس لئے کہ فرمان نبوی ہے: "من صلی علیہ ثلاثة صفوف فقد أو جب"<sup>(۲)</sup> <sup>(جس</sup> پرتین صفول نے نماز جنازہ پڑھیں، اس نے واجب کرلیا)، نیز فرمان نبوی ہے: "ما من میت یصلی علیہ أمة من المسلمین یبلغون مائة کلھم یشفعون له الا شفعوا فیه"<sup>(۳)</sup> (اگر کسی مرد پر مسلمانوں کا ایک گردہ جس کی تعداد سوتک پنچتی ہونماز جنازہ پڑھے، پھر سب اس کی شفاعت کریں تو اس کے بارے میں ان کی شفاعت ضرور قبول ہوتی ہے)۔

اگرامام کے بیچھے چارآ دمی ہول تو دو دو آ دمیوں کی دوسفیں بنالے، اور اگر سات ہوں تو تین صف میں کھڑ ہے ہوں ، ایک آگ بڑھ کرامام بنے اس کے بیچھے تین آ دمیوں کی صف ہو، اور ان تین کے بیچھے دو آ دمیوں کی صف ، اور ان دو کے بیچھے ایک آ دمی کی صف ہو ''أن النبي ﷺ صلى علی جنازة فکانوا سبعة فجعل الصف الأول ثلاثة والثاني اثنين والثالث واحدا''<sup>(۳)</sup> (اس لئے کہ رسول اللہ عقیائی نے ایک میت کی نماز جنازہ پڑھائی ،کل

- (۱) اثرابی بکارالحکم بن فروخ کی روایت نسائی (سنن نسائی ۱۹۷۴ کرقم ۱۹۹۹ شائع کردہ المکتبة الإسلامیہ خلب) نے کی ہے۔
- (۲) حدیث: "من صلی علیه ثلاثة صفوف فقد أوجب" کی روایت ترمذی (سنن ترمذی ۲۷ ۷ ۲ ۲ طبع دارالکتب العلمیه ) نے حضرت مالک بن تہیر ہ سے مرفوعا کی بے اور کہاما لک بن تہیرہ کی حدیث حسن ہے۔
- (۳) حدیث:"ما من میت یصلی علیه أمة....." کی روایت مسلم(۲/ ۲۵۴ طبع عیسی کیلی ) نے حضرت عائشہؓ سے مرفوعا کی ہے۔
- (<sup>(4)</sup>) حدیث: "أن النبی علی حملی علی جنازة فکانوا سبعة....." جارے پال سنن وآ ثار کے جومرا جع مہیا ہیں ان میں بیصدیث ہمیں نہیں ملی، اس کوابن قدامہ نے المغنی میں لکھا ہے، اور عطاء بن رباح کے حوالہ سے، ابن عقیل کی کتاب سے منسوب کرتے ہوئے کہا میں اس حدیث کو صحیح نہیں سمجھتا (المغنی ۲ سر ۲۹۳ طبع ریاض)۔

سات آ دمی تھے، آپ نے پہلی صف میں تین آ دمی، دوسری میں دو، اور تیسری میں ایک آ دمی کورکھا) ، البتہ بعض حضرات ایک آ دمی کی صف کومکروہ سمجھتے ہیں، اسی طرح ان کے نزد یک مکروہ ہے کہ اگرتین آ دمی ہوں تو تین صف بنائی جائے، ہر صف میں ایک ایک آ دمی ہو<sup>(1)</sup>۔ ( جنائز) میں دیکھیں۔



(۱) الفتاوی الہندیہ ار ۱۷۴٬ ، مغنی الحتاج ار ۲۳۱۱، کشاف القناع ارااا، المغنی لابن قدامہ ۲ ۷ ۹۴ – ۹۳ ۳ ب

اجمالی حکم: ۲ - صفت بيج سلم كي شرطوں ميں داخل ہوتى ہےاوراس بيچ ميں داخل ہوتی ہےجس کا معاملہ صفت کی بنیاد پر ہو،اور پھر صفت کے نہ پائے جانے کی صورت میں وصف کے فوت ہونے کی وجہ سے ملنے والا اختیار (جس کوخیارفوات وصف کہتے ہیں) ثابت ہوتا ہے۔ فقه میں صفت کا مناط (مدار) بہ ہے کہ وہ اس طرح سے منصبط (محدود) ہو کہ وصف کے بعد محض معمولی فرق رہ جائے ،لہذا اگرابیا ممکن نہ ہواور دصف کے بعد بھی غیر معمولی فرق رہ جائے تو اس میں عمل کرنا ناجائز ہے، اس لئے کہ اس'' عین'' (مطلوبہ سامان ) کی مقدار میں اس قدرکھلی جہالت ہے جونزاع کا سبب بنے گی، حالانکہ نزاع کا نہ ہونا ہی شرعا مطلوب ہے<sup>(1)</sup>،صفت کے مقابلہ میں ثمن کا کوئی حصہ نہیں ہوتا، اس لئے کہ صفت، معاملہ میں تابع ہوتی ہے، بلاتذكرہ داخل ہوتی ہے،خريداركوا ختيار ہوگا كەردكردے يا يورے ثمن میں لے لے۔ اس کی تفصیل اصطلاحات ''سلم، رہا'' میں ہے۔ د يكهيج: اصطلاح "خيار فوات الصفة" • ١٧ و١٥٩ ، نيز فقره + ارص ۱۲۲ \_ · اوراصول فقد مين : صفت كامفهوم داخل ب، اورصفت كامفهوم : حكم كوكسى وصف كساتهوذات يرمعلق كرنا، مثلاً: "في سائمة الغنم ذكاة " (سائمه بكريوں ميں زكاۃ ہے) اور جيسے بينونت (طلاق بائنہ) کے نفقہ کوحمل پر معلق کرنا اور فروخت کرنے والے کے لئے کھجور کے

۱) البحرالحيطللزركش مهر • ۳ (طبع اول وزارة الأوقاف الكويت) -

تعریف: ا-صفت کا معنی لغت میں: حلیہ (شکل وصورت) ہے، لیٹ نے کہا: وصف: بیہ ہے کہتم کسی چیز کا حلیہ وخصوصیت بیان کرو، اور ''اقصف الشيء'' جس کی توصیف ممکن ہو<sup>(1)</sup>۔ صفت اہل نحو کی اصطلاح میں: ایسا اسم جوذات کی کسی حالت کو بتائے، مثلا: لمبا، پست قد ، عقل مند اور احمق وغیرہ، صفت موصوف بتائے، مثلا: لمبا، پست قد ، عقل مند اور احمق وغیرہ، صفت موصوف علامت ہوتی ہے<sup>(1)</sup>۔ صفت فقہاء کی اصطلاح میں: موصوف اس طرح سے منضبط ہوجائے کہ وصف کے بعد محض معمولی فرق رہے<sup>(3)</sup>۔

صفت اصوليين كے نزديك: مشترك معنى والے لفظ كو، دوسرے خاص لفظ كے ذريعة مقيد كرنا جوشرط يا غايت نه ہو، اصوليين اس سے مراد، صرف'' نعت'' (كسى شى كى كو كى ذاتى حال) نہيں ليتے، جيسا كه نحات كے يہاں ہے، اس كى شہادت اس سے ملتى ہے كه اصوليين ''مطل الغني ظلم'' (مال داركا ٹال مٹول كرناظلم ہے) كو مثال ميں پيش كرتے ہيں، حالانكه اس ميں تقييد بحض اضافى ہے، پھر

- (۱) لسان العرب ماده:''وصف'' په
- (۲) التعريفات رص ۲۵ (طبع دارالکتاب العربی) ۔
- (٣) بدائع الصنائع ٥ / ٢٠٨، فتح القديرا / ١٩٢ طبع بولاق-

۲) بدائع الصنائع ۵/۲۰۸، الخرش ۵/۲۱۲، المهذب الر ۳۰۴۳، کشاف القناع ۲۷۷۲۳۳

درخت کے پھل کی شرط لگانا، اگر درخت کو کا بھادے دیا گیا ہو<sup>(1)</sup>۔

صفقه

تعريف: ا-صفته: ''صفق'' سے اسم مرہ ہے، اس کا لغوی معنی ہے: الی ضرب جس سے آواز سنائی دے<sup>(1)</sup> حدیث میں ہے: ''التسبیح للرجال، و التصفیق للنساء''<sup>(1)</sup> (لیخی نماز میں مردوں کو سحان التد کہنا چا ہے، اور عورتوں کو تالی بجانا چا ہے)۔ اصطلاح میں صفقہ کا اطلاق : عقد رُتع پر ہوتا ہے، کہا جا تا ہے: ''صفق یدہ بالبیعة و البیع: و علی یدہ صفقا'' بیعت یا تع ''صفق یدہ بالبیعة و البیع: و علی یدہ صفقا'' بیعت یا تع ر نے کے لئے ایک دوسرے کے ہاتھ پر ہاتھ مارنا، اور بی تع واجب ہونے کے وقت ہوتا ہے، اور کہا جا تا ہے: ''تصافق القوم'' خریدوفر دخت کرنا۔ (ایک صفقہ میں، دوصفقہ ، سود ہے) یعنی ایک رُنع میں دوئیع <sup>(۲)</sup>۔ (ا) لیاں العرب۔ (ا) حدیث: 'التسبیح للرجال، و التصفیق للنساء'' کی روایت بخاری (ائع سری کے طبق التلائیے) اور سلم (ار ۲۰ سطیع الحلی ) نے دھزر

ابوہریرہؓ سے کی ہے۔۔ (۳) حدیث ابن مسعود: ''صفقتان فی صفقة ربا'' کی روایت عقیلی نے الضعفاء( ۳/ ۲۸۸ طبع دار الکتب العلمیہ ) میں مرفوعا و موقوفاً کی ہے اور موقوف کوتر جیح دی ہے۔ (۴) حاضیۃ الجمل ۳/ ۹۴،مطالب اولی النہی ۳/ ۵۹، التعریفات رض ۳۳۱۔



البحرالمحيط مهمر • ۳ (طبع وزارة الأوقاف الكويت) -

صفقہ میں ایسی دو چیز وں کا جمع کرنا جن میں ایک کی بیع جائز اوردو سرے کی نا جائز ہے: ۲۰ - جب صفقہ میں ایسی چیز یں شامل ہوں جن میں بعض کی بیع جائز اوردو سر یعض کی بیع نا جائز ہوتو اگر جس میں عقد جائز نہ ہودہ قیت والی ہو، مثلاً اپنا گھر اور دو سرے کا گھر فر وخت کرتے تو اس کے اپن گھر میں مقررہ خمن میں اس کے حصہ کے عوض درست ہوگا، جبکہ مقررہ خمن کو ان دونوں کی قیمتوں پڑھتیم کیا جائے اور دو سرے کے گھر کے بارے میں باطل ہوگا، بیاس لئے ہے تا کہ ہر ایک کو اس کا حکم انصاف کا نقاضا یہی ہے کہ سی عقد کو صحیح قرار دیا جائے اور فساد کو انصاف کا نقاضا یہی ہے کہ سی مقد کو تی قرار دیا جائے اور فساد کو مند تک محد ودر کھا جائے، سی جمہور فقتہاء کے یہاں متفق علیہ ہے، یہی مال کیہ کا ایک قول ہے، البتد ان کے میہاں رائے مذہب سے ہے کہ پورا

لیکن اگرجس میں عقد صحیح نہیں ہے اس کی قیمت نہ ہو، مثلاً صفقہ میں سر کہ وشراب ہو یا مردار اور مذبوحہ جانور ہوں تو اس میں اختلاف ہے: حنفیہ کی رائے ہے کہ عقد دونوں میں باطل ہے اگر دونوں میں سے ہرایک کے لئے الگ الگ ثن مقرر نہ کیا ہواس پر ائمہ حنفیہ میں اتفاق ہے، البتہ اگر ہرایک کے لئے الگ الگ ثن مقرر کر د نے تو اما م ایو حنیفہ کی رائے ہے کہ بی دونوں میں باطل ہے، اس لئے کہ مردار اور شراب کوئی مال نہیں، اور بیچ ایک ہی صفقہ ہے، لہذا مردار اور شراب میں بیچ کو قبول کرنا، ان دونوں میں بیچ کے لئے شرط لگانے کی طرح ہوگا، اور یہ شرط فاسد ہے جو عقد کوفاسد کر دیتی ہے۔

صفقه سے تعلق احکام: ۲ – دوچیز وں کوایک صفقہ میں جمع کرنے کی دوشکلیں ہیں۔ ا - دونوں کوایک عقد میں جمع کردے۔ ۲- دونوں کوایسے دوعقو دیں جمع کردے جن کے احکام الگ الگ ہوں ۔ اول:اگرایک صفقہ میں ایسی دو چیز وں کوجمع کردے، جن کوجمع ہونے کے لحاظ سے کیجا کرنا ممنوع ہو، مثلاً ایک عقد نکاح میں دو بہنوں یا یا پنچ عورتوں کوجمع کردتے و سارے میں عقد باطل ہے، اس لئے کہ دو بہنوں کو یا پانچ عورتوں کواجتماع طور پر نکاح میں لانا حرام ہے،اب ایک عورت میں نکاح کو باطل قرار دینا اور بقیہ میں صحیح قرار دینا،اس کے برعکس صورت سے اولیٰ ہیں، لیکن اگرا پیا نہ ہواوراس نے ایک صفقہ میں دوالیں چیز وں کوجمع کردیا، جن میں سے ہرایک عقد کے قابل ہے، یعنی اس نے اپنی ایسی دو چیز وں کو جو بیعے کے قابل ہیں،ایک صفقہ میں جمع کردیاتو دونوں میں عقد درست ہے، پھراگر د دنوں کی جنس الگ الگ ہو، مثلاً بکری اور کپڑایا دونوں ایک جنس کی ہوں، لیکن ان کی قیت کم وہیش ہوتو ثمن کوان دونوں پر، قیت کے اعتبار ہے تقسیم کیا جائے گا ، اور اگر دونوں کی جنس ایک ہومثلا دو بکریاں نیز دونوں کی قیمت یکساں ہوتو دونوں پرشن کو،اجزاء کےلحاظ یے تقسیم کیا جائے گا۔ اگرصفقہ میں دوایسی چیز وں کوجمع کردے جوعقد کے قابل نہیں مثلا شراب اور مردار تو عقد باطل ہے، بید فقہاء کے یہاں منفق علیہ \_(۱)

 <sup>(</sup>۱) أسنى المطالب ٢٢/٢، فنتح القدير٢/٩٩، مطالب أولى النبى ٣٢/٩٥، القوانين الفقهيه ٢٢١-

 <sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۳/۲۰۲۰، أسنى المطالب ۲/۲۰، ابن عابدين ۴/ ۱۰۲۰.
 کشاف القناع ۳/۱۵۵، الشرح الصغير ۳/۲۲-۲۳۲.

صفى

تعريف: ا-'' صفی''اس کا ماخذ:صفو ہے،اورصفاء یہ کدر( گدلاین) کی ضد -4 صفى: كوئى خالص چيز "استصفى الشيء و اصطفاه" منتخب كرنابه ابوعبيدہ نے کہا:غنیمت میں سے ضی: وہ گھوڑا یا تلواروغیرہ جس کوسر دار نے غنیمت میں سے تقسیم سے قبل منتخب کرلیا ہوا دراینے لئے خاص کرلیا ہو، اس کو'صفیہ' بھی کہتے ہیں جس کی جمع'' صفا ما'' آتی ہے<sup>(1)</sup>، اسی معنی میں بسطام بن قیس سے خطاب کرتے ہوئے عبداللدين عنمه كايةول ب: "لك المرباع فيها و الصفايا وحكمك والنشيطة والفضول" (تمہارے لئے ان میں مال غنیمت کا چوتھائی حصہ اور صفا یا ہیں اور جوتمهارا فیصلہ ہو، نیز تمہارے لئے راستہ میں ہاتھ لگنےوالا مال ہے اورتقسیم کے بعد باقی ماندہ مال بھی تمہاراہے)۔ اس معنی میں حضرت عا نشر کی بی حدیث ہے: ''کانت صفیة من الصفى تعنى صفية بنت حيى كانت من غنيمة خيبر <sup>((۲)</sup> (صفيه، صفى ميں تقييں، يعنى حضرت صفيه بنت حيى، لبان العرب، المصباح المنير ماده: "صفا". (۲) حدیث عائشة: "كانت صفیة من الصفی" كی روایت ابوداؤد (۳/۳۹۸)

صاحبین نے کہا: عقد صحیح ہے اگر ہر ایک کے لئے نثمن کا ایک حصہ مقرر کردیا جائے، ثنا فعیہ وحنا بلہ نے کہا: دونوں میں صفقہ کوا لگ الگ کردیا جائے گا، لہذا حلال میں درست ہوگا اور حرام میں باطل ہوگا تفصیل ( تفریق، بیچ) میں ہے۔

اگرصفقہ میں ایسے دوعقود ہوں جن کے احکام الگ الگ ہیں، جیسے: بیچ واجارہ، یا بیچ وسلم، یا بیچ ونکاح تو دونوں میں سے ہرایک صحیح ہے، اس لئے کہ وہ الگ الگ صحیح ہیں توجیح کر دینے سے کوئی ضرر نہیں آئے گا، اور اس سلسلہ میں حکم کے اختلاف کا کوئی انژنہیں ہوگا، جبیہا کہ شفعہ والی اور غیر شفعہ والی شن کوفر وخت کرنے میں اس کا کوئی انژ نہیں ہوتا۔

اجارہ وزیع کی صورت ہیہ ہے کہ کہے: میں نے استے میں تم کو میہ کپڑ افر وخت کیا اور اپنا گھر تمہیں ایک سال کے لئے اجرت پر دیا، نکاح وزیع کی صورت میہ ہے کہ کہے: میں نے تم سے اپنی بیٹی کا نکاح کر دیا اور اس کا گھر تمہیں فر وخت کر دیا اور بیٹی اس کی پر ورش میں ہویا وہ ہوشیار ہوا ور اس نے اس شخص کو اپنا گھر فر وخت کرنے کا وکیل بنا دیا ہوتو یہ نکاح اور نیع دونوں صحیح ہیں اور مقررہ عوض کو سامان کی قیمت اور مہر مثل پر تقسیم کیا جائے گا<sup>(1)</sup>۔ تفصیل اصطلاح: '' تفریق، نکاح، صداق' میں ہے۔

(۱) سابقه مراجع۔

-42-

صفى ۲-۳، صقر علاوه كونى معبود نبيس، اور محد اللله كے رسول بيس، نماز قائم كرو، زكاة دو، اور مال غذيمت ميں سے پانچواں حصد اور نبى عليق محكم لا حصة معنى معنى كرلى كروتوتم الله ورسول كے امان كے ساتھ ما مون رہوگے )۔ حضرت عائشہ محک حدیث ميں ہے: "كانت صفية من الصفى" (" صفيه ' صفى ميں سے تقيس)۔ سا- رہا رسول الله عليق کے بعد اس حصه کاختم ہونا تو اس كا ثبوت ملے (ابوتور سے قبل اور ان كے بعد ) امت كے اجماع اور اس بات سے ملئے ہے كہ حضرت ابوبكر، عثمان اور بعد كے خلفاء نے اس كونيس ليا اور ليل نہ ان ميں سے كسى نے اس كاذ كركيا، اور بيد حضرات ترك سنت نبوى پر ساللہ الہ مان ميں سے كسى نے اس كاذ كركيا، اور بيد حضرات ترك سنت نبوى پر ساللہ الہ مان ميں سے كسى نے اس كاذ كركيا، اور بيد حضرات ترك سنت نبوى پر

ں خیبر کے مال غنیمت میں سے تھیں)۔ اصطلاحی تعریف، لغوی معنی سے الگ نہیں ہے۔ صفی: وہ چیز جوتقشیم سے قبل، مال غنیمت میں سے منتخب کر لی جائے ، مثلاً: با ندی، غلام، کپڑ ااورتلواروغیرہ۔

اجمالی حکم:

۲ - جمہور کی رائے ہے کہ صفی خاص طور پر رسول اللہ علیق کے لئے تھا، آپ علیق کے بعد ائمہ کے لئے نہیں ہے، اس کی مخالفت کرنے والے صرف ابو تو رمعلوم ہوتے ہیں جن کا کہنا ہے: اگر صفی رسول اللہ علیق کے لئے ثابت تھا توجس طریقہ سے رسول اللہ علیق کے لیے تھے، امام بھی اسی طریقہ پر لے سکتا ہے اور رسول اللہ علیق کے حصہ مال غذیمت کے پانچویں حصے کا پانچواں حصہ سے مصرف میں اس کو صرف کرے گا۔

ابن المنذرنے کہاہے: میر <sup>عل</sup>م کے مطابق ابوثور سے قبل کسی نے بیہ بات نہیں کہی ہے<sup>(1)</sup>۔

ابوداوَد نے اپنی سند سے روایت کیا ہے: رسول اللہ عَلَیْتَ نَے بنی زمیر بن اقیش کولکھا: ''انکم ان شہدتم أن لا اله الا الله، وأن محمدا رسول الله، وأقمتم الصلاة، وآتيتم الزكاة، وأديتم الخمس من المغنم، وسهم النبي عَلَيْتِ الصفي أنتم آمنون بأمان الله ورسوله'' <sup>(۲)</sup> (اگرتم گوا، ہی دوکہ اللہ ک

- = طبع عزت عبید دعاس) اور حاکم (۲ ۸ / ۲۱ طبع دائر ۃ المعارف العثمانیہ) نے
  کی ہے، حاکم نے اس کوضیح قرار دیا ہے اور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔
- (۱) ابن عابدین ۲۷ ۲۷۷، جواہر الاِ کلیل ار ۲۷۲۷ سا، المغنی لابن قدامہ ۲۰۹۶ ۲
- (۲) حدیث: "أن النبي عليك كتب إلى بنى ذهير بن أقيش "كى روايت ابوداؤد (۳/۰۰۰ طبع عزت عبيددعاس) نے كى ہے۔

صق

د يکھئے:'' أطعمہ'،'' صير'۔



(۱) المغنی۲/۹۰۴\_

د گوان:

وثيقهز

طرح پردرج ہوں کہ فیصلہ کے بغیر،وہ اشتباہ کوختم کردیں<sup>(1)</sup>۔

۲۲- '' دیوان'' کاغذات کے جمع ہونے کی جگہ، یعنی وہ فائلیں جن میں رجسٹراور محضر نامے محفوظ رکھے جاتے ہیں، دیوان اس رجسٹر کوبھی کہتے ہیں، جس میں فوجیوں اوراصحاب وطائف کے نام درج ہوتے ہیں <sup>(۲)</sup>۔

۵ - '' وثيقه' افت ميں بکسي کام کومضبوط کرنا،اور بھروسہ لينا (۳)۔

اصطلاح میں وثیقہ: اس کے تحت ،صک ،محضر سجل، رہن، اور

صک

تعریف: ۱-''صک'' کامعنی لغت میں: چوڑ ی چیز سے زور سے مارنا، کہا جاتا ہے: ''صکھ صکا'' گری اور چہرہ پر طمانچہ مارنا، ایک قول ہے: عمومی مار،جس چیز سے بھی ہو<sup>(1)</sup>۔ اصطلاح میں: وہ رجسٹرجس میں معاملات، اقراراوردعو نے کی تفصیلات درج ہوں<sup>(۲)</sup>۔

متعلقه الفاظ:

سجل: ۲ - ''سجل'' لغت میں : کتاب، اصطلاح میں: رجسٹرجس میں قاضی بےاحکام ہوں <sup>(۳)</sup> -

محضر:

سا-'' محضر' دستاویز جس میں فریقین مقدمہ کے مابین پیش آنے والے اقرار ، انکار ، گواہ کی پیشی ،قتم سے گریز وغیرہ تفصیلات اس

- (۱) لسان العرب، المصباح المنير -
- (۲) المصباح المنیر ، کشاف القناع ۲۷/۲۷ ۳۰، نہایۃ الحتاج ۸۸/۲۵۸ ، الفتاوی الہند ہد ۲/۱۴۱۱وراس کے بعد کے صفحات۔
  - (٣) نهاية الحتاج ٨ ، ٢٥٨ ، كشاف القناع ٢ / ٢٧٧ .

صكوك وسجلات نوليي سے متعلقہ احكام:

این می کومضبوط کرنے کا ہر ذریعہ آتا ہے <sup>(ہ)</sup>۔

۲ – شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ ہر مالی وغیر مالی تصرف، مثلاً: طلاق، اقرار وغیرہ میں صکوک و سجلات نو لیی فرض کفا سہ ہے، اس لئے کہ اس کی ضرورت پڑتی ہے، تا کہ نزاع کے وقت حقوق کے ثابت کرنے کی راہ ہموار کی جاسکے، نیز اس لئے کہ تفصیلات کو یاد رکھنے میں اس کا ظاہری اثر ہے اور اس میں حقوق کے ضائع ہونے

- (۱) سابقه مراجع، حاشیه ابن عابدین ۳ مر ۴۰ ۳۰
- (۲) ابن عابدین ۱۷ م ۲۰ ۳ لسان العرب، ال وقت دیوان کا اطلاق کاغذات وغیرہ کے جع کرنے کی جگہ پر ہوتا ہے جو'' حال' بول کر ،محل مراد لینے کی قبیل
  - سے ہے۔ (۳) لسان العرب، القاموں المحبط۔
  - (۴) حاشیداین عابدین ۴۸/۸۰ ۳۰

دستاویزلکھودیں، تا کہاس سے ان کے ذمہ کابری ہونا معلوم ہو سکے، اگروہاں سے کوئی دوسراعشر وصول کرنے والاگزرے<sup>(1)</sup>۔

دستاویزنویسی کی اجرت لینا:

۸ – جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ صکوک اور جملہ و ثائق لکھنے کی اجرت لینا جائز ہے، اس لئے کہ فرمان باری ہے: "وَ لَا يُصَاّد كَاتِبٌ وَّلاً شَهِيْدٌ <sup>(۲)</sup> (اورکسی کاتب یا گواه کونقصان نه پہنچا یا جائے )، انہوں نے کہا کہ کسی کے عمل اور ذہنی کاوش کو جب کسی انسان کو اس کی ضرورت پڑے،مباح کردیا جائے تواس سے اس کا ضرر ہوگا،اور اس کی بوری زندگی بلا معاوضہ اس میں گھر جائے گی اس میں حد درجہ ضرر ب، الہذاا گرمحرر کی اجرت بیت المال میں مقرر نہ ہوتو قاضی کو قی نہیں که فقهاء کوعقود، دلائل اور شرعی امور سے متعلق چیزیں جن کو اللہ ورسول نے مباح کیا ہے تحریر کرنے سے روکے، اگر محرر، فقیہ شرعی اموراورعقود کے انعقاد کی شرائط سے واقف کار ہو، اور اگر قاضی اس سے روک دے تا کہ بیہ چیزیں اس کے پاس آ جا ئیں تو بیڈیکس کی قبیل ے ہوگا،ادراگر قاضی بیہ چاہتا ہے کہ نااہلوں کوروک دے، تا کہ کوئی فاسد عقد نه ہوتو اس کا طریقہ ہیہ ہے کہ وہ خلفاء راشدین کونمونہ عمل بنائے اور وہ پہ ہے کہ فاسد عقد کرنے والے کی تعزیر کرے مناسب ہیہے کہ اجرت معین کر دی جائے اور کا مقرر کردیا جائے اب اگر کسی چزیر دونوں متفق ہوجا کیں اور کا متنفق علیہ صورت کے مطابق ہوتو بیہ اجارہ صححہ ہےاور محرر کے لئے تھوڑا یا زیادہ جس پراتفاق ہو گیا ہے، لینا جائز ہے، بشرطیکہ مکتوب لہ ،محرر کا مطالبہ قبول کرنے پر مجبور نہ ہو کہ کوئی اورمحرر و ہاں موجود نہیں یا اسی سے تحریر کرانا محد ود کر دیا گیا ہے تو

کشاف القناع۲۷ ۲۷۷، مطالب أولى النهى ۲۷ ۲۹ ۵۵۔

(٢) سورة بقره ٢٨٢

سے تفاظت ہے<sup>(1)</sup>۔

صکوک و سجلات نویس کا وجوب قاضی پر:

2 - شافعیہ نے کہا: قاضی کا فرض عین نہیں کہ صکوک و سجلات لکھے، کیونکہ اس پر حق کوصاحب حق تک پہنچانا واجب ہے، اور بیر گواہوں کے ذریعہ حاصل ہوگا نہ کہ صکوک اور سجلات نو لیی کے ذریعہ، نیز اس لیئے کہ رسول اللہ علیق اور بعد کے ائمہ فیصلے کرتے تھے، لیکن محضر نامے اور رجسٹر نہیں لکھتے تھے، البتہ اگر فریقین میں سے کوئی صک یا تجل لکھنے کی درخواست کرے تاکہ بوقت ضرورت اس کو ثبوت میں پیش کر نو قاضی کے لئے اس کی درخواست قبول کرنا مستحب ہے اگر وہ کا غد خرید کر لائے یا بیت المال کی طرف سے اس مقصد سے کا غذ تیار رکھا گیا ہو۔

بی<sup>حنف</sup>نیدوما لکیہ کی رائے ہے<sup>(۲)</sup>۔

حنابلہ نے کہا: قاضی کا فرض ہے کہ صک ویجل لکھے، اگر اس سے وہ شخص مطالبہ کر یے جس کا اس کے لکھنے میں کوئی مفاد ہواور وہ کاغذ لے آئے، یابیت المال میں اس مقصد سے کاغذ رکھا ہوا ہو، اس لئے کہ بیطلب کرنے والے کے لئے ویثیقہ ہے، لہذا اس کولکھنا لازم ہے، جیسے محصل زکا ۃ سے اگر زکا ۃ ادا کرنے والا مطالبہ کرے کہ دستاویزلکھ دے، تا کہ دوسر امحصل آ کر اس سے دوبارہ مطالبہ نہ کرنے لگے۔

اتی طرح دارالاسلام میں اہل حرب یا اہل ذ مہ کی تجارت کاعشر وصول کرنے والے سے اگریہ لوگ مطالبہ کریں کہ عشر کی ادائیگی کا

- (۱) نهاية الحتاج ٨را٣٢، لمنج على حاشية الجمل ٣٩٨/٥ ، روضة الطالبين ۱۱/۲۷۹۱
  - ۲) سابقه مراجع معین الحکام رص ۹۵ ، تبعرة الحکام ۲ /۱۹۱۰

ہوا فیصلہ ملے اور اس سے اس کو جاری کرنے یا نافذ کرنے کا مطالبہ کیا جائے تو اگر اس کو یہ فیصلہ یا دہوتو جاری و نافذ کر دے اور اگر وا قعہ ک تفصیلات یا د نہ آئیں تو جب تک بہ تفصیلات یا د نہ آ جائیں ، اس پر عمل نہ کرے<sup>(1)</sup>، صرف یہ جاننا کافی نہیں کہ یہ اس کی تحریر ہے، تا آئکہ وا قعہ یا د آ جائے ، اگر چہ رجسٹر اس کی اپنی حفاظت اور اپن قبضہ میں ہو، اس لئے کہ جعل سازی کا اختمال ہے، اور تحریر ایک دوسرے سے ملتی ہے، نیز اس لئے کہ اس کا فیصلہ ، اس کا اپنا فعل ہے، اور انسان کے فعل میں یفین کی طرف رجو کر ماہی اصل ہے، اسی وجہ متا فعیہ کے سہاں ایک قول ہے : کی رائے ہے کہ اگر تا ہے<sup>(1)</sup>۔ شافعیہ کے یہاں ایک قول ہے : کی رائے ہے کہ اگر کر (رجسٹر) اس کے قبضہ میں کسی فائل میں ہو، اور فائل اسی کی مہر کے ساتھ بند ہو، البہت اس کو واقعہ یا ذہیں تو اس پڑ مل کر ساتھ ہند ہو،

رجسٹر پر گوا ہوں کی گوا ہی دینا کہ بیاسی کا فیصلہ ہے۔ ۱۱ – اگر دوعا دل گوا ہوں نے گوا ہی دی کہ بید ستاویز اسی کی بنائی ہوئی ہے اور رجسٹر میں اسی کا لکھا ہوا فیصلہ ہے، کیکن اس کو داقعہ یا دنہیں تو اس کے بارے میں فقہا ، کا اختلاف ہے۔ شافعیہ دامام ابوطنیفہ کی رائے ہے: گوا ہی کا کوئی انژنہیں ، اس پر اعتماد نہ کرے، تا آ نکہ داقعہ یاد آجائے ، اس لئے کہ اس کا فیصلہ اس کافعل ہے اورانسان کے فعل میں یقین کی طرف رجوع کرنا ہی اصل ہے (<sup>م)</sup> ۔

- (۱) اُسنی المطالب ۳۷۸٬۴۰۳، حاشیة الجمل ۱۵۷۵۳، نهایة الحتاج ۲۸٬۴۲۶، الفتادی الهندیه ۳۸٬۰۳۳، مطالب اُولی النبی ۲۷۲٬۵۳۳، المغنی ۹۷۶۷\_
  - (۲) سابقه مراجع۔
  - (۳) سابقه مراجع
  - (۴) سابقهمراجع۔

اس حالت میں محرر کا فرض ہے کہ بیہ جان کر کے لوگ اس سے تحریر کرانے پر مجبور ہیں ، استحقاق سے زیادہ لوگوں سے اجرت وصول نہ کرے اور اگر وہ ایسا کرتا ہے تو میہ اس کے حق میں ایک طرح جرح ہے، اس لئے کہ بھی اس کا انجام دینا واجب ہوتا ہے<sup>(1)</sup>۔ بیہ اس صورت میں ہے ، جبکہ ہیت المال میں محرر کے لئے شخوا ہ مقرر نہ ہو، یابیت المال خالی ہو، ور نہ اس کو بیت المال سے شخوا ہ طلح ی، اس لئے کہ تحریر مفاد عامہ میں سے ہے۔

صك وجل كے كاغذات كاثمن:

۹ - صک و سجل کے کاغذات کا ثمن بیت المال سے دیا جائے گا، اس لئے کہ بید مفاد عامہ میں سے ہے، اب اگر بیت المال میں پھی نہ ہو یا اس سے زیادہ اہم کا م کی ضرورت پڑ نے تو ثمن متعلقہ اشخاص (مدعی ومد عاعلیہ) میں سے اس پر ہوگا جو تحریر کی درخواست کرے، اگر دہ مقد مہ کی کارروائی لکھوانا چاہے، کیکن اگر وہ اس کو کھوانا نہ چاہے تو اس کے لئے اس کو مجبور نہیں کیا جائے گا، البتہ قاضی اس کو بیہ بتا دے کہ اگر تحریر میں نہ لایا گیا تو دہ گواہوں کی گواہی اور فیصلہ کو بھول سکتا ہے (۲)۔

قاضى كااپنے فيصله ميں تحرير پراعتما دكرنا:

•ا – جمہورفقہاء کی رائے ہے کہ قاضی اپنے فیصلہ میں محض دستاویزیا رجسٹر کی تحریر پر اعتماد کرے، جائزنہیں،لہذا اگرکسی کاغذ پر اس کا لکھا

- (۱) کشاف القناع۲۷ ۲۷ ۳۷، مطالب اُولی اُنبی ۲۷ ٬۵۴۴٬معین الحکام ۶۳٬۶ تصرة الحکام ۱۱ (۱۹۱۰ نهایة المحتاج ۲۵۱/۸۵ /۱۰ سی المطالب ۱۹۲۴ ب
- ۲) نهایة الحتاج۲۵۱/۸۵، أسنی المطالب ۴۷٫۴۲۹، مطالب أولی النبی ۲۷٬۴۸۴، المغنی ۲۹/۷۷۔

اوردلالوں کے رجسٹراور شاہی فرمانوں کو مض تحریر کی بنیاد پر قبول کرنے کاعرف ورواج ہے، شاہی فرمان میں جعل سازی کا امکان نا در ہے، قد یم اوقاف کی دستاویزات پر گواہ پیش کرنا محال ہے، اور اوقاف کو آباد کرنے کی مجبوری ہے<sup>(1)</sup>۔

صكوك وتجلات نوليي:

۲۹۱ - حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ صک (دستاویز) اس دقت معتبر ہوگا، جبکہ اس کی تحریر داضح ہو، نام ویچ کے ساتھ ہو، لہذ ااگر داضح نہ ہو، جیسے ہوا پر تحریر یا پانی پر تحریر تو دہ غیر معتبر (لیج)۔ تفصیل اصطلاح'' کتاب'' میں ہے۔ ما لکیہ، حنابلہ اور حنفنہ میں امام ابو یوسف اور محد نے کہا: اگر قاضی کے پاس دوعادل گوا ہوں نے گوا ہی دی کہ بیا تی کا فیصلہ ہتو ان کی گوا ہی قبول کر لے، اوران کی گوا ہی پر اعتماد کرتے ہوئے اس کو جاری کردے، اس لئے کہ وہ اس کوجاری کرنے پر قادر ہے، نیز اس لئے کہ اگروہ دونوں گواہ اس کے پاس کسی اور قاضی کے فیصلہ کی گوا ہی دی تو ان کی گوا ہی قبول کرےگا، اور جب خود اس کے فیصلہ کی گوا ہی

صک وجل کے مضمون پر گواہی:

۲۱ – گواہ کے لئے جائز نہیں ہے کہاپنی تحریر پر اعتماد کرتے ہوئے دستاویز کے مضمون کی گواہی دے، جب تک کہ اس کو واقعہ یاد نہ آ جائے ،جیسا کہ قاضی کا حکم ہے، اگرچہ وہ دستاویز اسی کی اپنی حفاظت اوراپنے قبضہ میں ہو،اور یہاں بھی وہی اختلاف آئے گا جو قاضی کے دستاویز کے بارے میں گذرا۔

صرف صک پر عمل کرنا: سرا - حفنیہ نے صرف صک (دستاویز) پر حقوق کے ثبوت کے لئے اعتماد کے عدم جواز کے ضابطہ سے ان امور کو مستثنی کیا ہے جن کو محض تحریر کی بنیاد پر قبول کرنے کا عرف قائم ہو، جیسے ارباب و ظائف وغیرہ کے لئے شاہی پروانے ، مثلاً قاضی ، والی کے فرمان ، عام شاہی احکامات ، خرید و فروخت کرنے والوں ، دلالوں اور صرافوں کے رجسٹر، وقف کی وہ دستاویزات جن پرایک طویل زمانہ گذر چکا ہے، اس کے استثناء کی وجہ ہیہ ہے کہ خرید و فروخت کرنے والوں ، صرافوں

صكاء

د يکھئے:'' اضحيہ' ۔

- (۱) حاشیداین عابدین ۴/۸۰ ۳-۵۳ ۳-۳۵۳
  - (۲) ابن عابدین ۲/۳۲۸\_

کمیٹی یہ ذکر کردینا چاہتی ہے کہ اس موضوع کے متعلق جو کچھلکھا گیا ہے، بیان کارروائیوں کی قبیل سے ہے جن میں عرف اورزمانے کے نقاضوں کی رعایت ہوتی ہے، نیز بید کہ حفظان حقوق کے نت نے وسائل کو استعال کر کے صکوک (دستاویزات) ہی کی طرح بلکہ اس ہے بھی عمدہ طریقہ سے حقوق کا تحفظ کیا جاسکتا ہے، اور تحریر کی موجودہ حیثیت، اور اس کو جعل سازی سے محفوظ رکھنے کے نت نے یقینی وسائل کی رعایت کرنی چاہئے۔ پہلوں میں ہے جن میں رنگ نہیں ہوتا، اور جن پہلوں میں رنگ آتا ہے، ان میں بدوح صلاح ہی ہے کہ وہ سرخ یا سیاہ ہونا شروع ہوجا کیں، اور ککڑی وغیرہ میں بدوصلاح ہے ہے کہ اکثر اس کو کھانے کے لئے توڑا جانے لگے۔ اور کھیتی میں بدوصلاح ہے ہے کہ وہ پختہ ہوجائے یعنی اپنے مقصود کے لئے وہ تیارہوجائے، اور پھول میں بدو صلاح، اس کا کھلنا ہے<sup>(1)</sup>۔

صلاح

بحث کے مقامات:

۲۰ - " صلاح" کی اصطلاح بہت سے امور میں آتی ہے، مثلا گواہی ، اورگواہ کی اس گواہی کو قبول کرنے میں جس کی شرط عدالت ہے،اور صلاح اس کی ایک صفت ہے، اور وقف ووصیت میں کہ ان میں آ دمی *کے صلاح* کی قیدلگائی جاتی ہے۔ اور بدوصلاح سے پہلے پچلوں کی خرید وفروخت میں بھی بیہ داخل ہے، دیکھئے: بیچ ثمار موسوعہ فقہیہ ۱۷۹۔ نیز بچلوں اور کھیتیوں کی زکا ۃ اور بدوصلاح کے بعد ان کا انداز ہ کرنے میں بھی بہداخل ہے۔( دیکھیے خرص الثمار:الموسوعہ الفقههه ۱۹ص۹۹ فقر مرس) -غلے اور پھل میں وجوب زکاۃ کے وقت میں (۲) (دیکھتے : وقت وجوب الزكاة في الحب والثمر : الموسوعه الفقيهه ج ٢٣ ص ٢٨٣ فقره/۱۰۱)\_ تفصیل کے لئے سابقہ موضوعات کی اپنی این اصطلاحات ديكھى جائىں۔ (I) جاشبة الجمل على شرح المنهاج سار ۲۰۴۷ -(۲) مواجب الجليل ۲/۱۵۰، الفتادي الهنديه ۳/۰۵، شرح منتهى الإرادات. ٣٧ ٢ ٥ ، مغنى الحتاج ٣٧ ٧ ٢ ٢ ، شرح ادب القاضي للخصاف تاليف ابن

مازهابخاري سر ۸ فقره (۵۴۵) مختصرالمز ني ۲۵۶/۵۶،الام ۷/ ۸۶

تعريف: ا- صلاح: فساد کی ضد ہے، کہا جاتا ہے: "رجل صالح فی نفسه" (ذاتی طور پر نیک آ دمی ہے) "من قوم صلحاء" (نیک لوگوں میں سے ہے)، "مصلح فی أعمال وأموره' (اپن اتمال و امور کو درست رکھے والا ہے) "قد أصلحه الله" (اللہ نے اس کو نیک بنایا ہے)"أصلح الشيء بعد فساده" درست کرنا<sup>(1)</sup>۔

اجمالی حکم: الف-انسان میں صلاح: ۲-ابن عابدین نے کہا: صالح وہ څخص ہے جومستور الحال ہو، بے عزت نہ ہو، مشکوک نہ ہو، درست روہو، پاک باز ہو، اس میں برائی کم ہو، جھوٹا مشہور نہ ہو۔ ہوتی نے کہا: دین میں صلاح یہ ہے: فرائض کو ان کی سنن موکدہ کے ساتھ اداکر نا اور حرام سے بچنا، نہ وہ گناہ کبیرہ کا مرتک ہو، نہ صغیرہ پر اصرار کرتا ہو<sup>(۲)</sup>۔

ب- سیچلول میں بدوصلاح: ۲۰- بدوصلاح پکنے اور مٹھاس کے آغاز ہونے کا ظاہر ہونا، بیران (۱) لیان العرب مادہ:" صلح"۔

(۲) حاشید ابن عابدین ۳۷٬۰ ۴٬ ۳٬۰ کشاف القناع۲/۸۱ ۴-۱۹۹۰

زیادہ مؤکداور افضل فرض ہے، اسلام کے پانچ ارکان میں سے ایک ركن ب،فرمان نبوى ب: "بنى الإسلام على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله، و أن محمدا رسول الله ، و إقام الصلاة، و إيتاء الزكاة، والحج، و صوم رمضان "() (اسلام كي بنياد يا پنچ چيز وں پر ہے، لاا له الااللہ ومحمد رسول اللہ کی گواہی دینا، نماز قائم کرنا ، زکاۃ دینا، حج کرنا، رمضان کا روز ہ رکھنا )، رسول اللہ علیک نے نماز چھوڑ نے والے کو کفر سے منسوب کیا ہے، فرمان نبوی ہے: "إن بين الرجل و بين الشرك و الكفر ترك الصلاة"() ( آ دمی اور شرک و *کفر کے پیچ می*ں نماز حچوڑ نا ہے ) عبد اللہ شقیق عقیلی کہتے ہیں:صحابہ کرام نماز کے علاوہ کسی اور عمل کے ترک کرنے کو کفر نہیں سمجھتے تھے،نماز دین کاستون ہے،جس کے بغیر دین قائم نہیں رہ سكتا، فرمان نبوى ب: "رأس الأمر الإسلام ، و عموده الصلاة، و ذروة سنامه الجهاد في سبيل الله "(") (تمام ائلال کی اصل اسلام ہے، اس کا ستون نماز ہے، اور اس کا سب سے اونچامل اللد کے راستہ میں جہاد ہے) بندہ سے سب سے پہلے نماز کا حاب ، وكا، فرمان نبوى ب: "أول ما يحاسب عليه العبد يوم القيامة الصلاة، فإن صلحت فقد أفلح و نجح، و إن فسدت فقد خاب و خسر <sup>(۳)</sup> (قیامت کے دن بندہ سے

- (۱) حدیث: "بنی الإسلام علی خمس ...... کی روایت بخاری (افتح ا ۲۹ ۲ طبع السلفیہ) اور مسلم (۱ ۲۵ ۲ طبع الحلی ) نے حضرت ابن عمر سے کی ہے اور الفاظ بخاری کے ہیں۔
- (۲) حدیث: "این بین الوجل و بین الشوک و الکفر ترک الصلاة" کی روایت مسلم (۱/۸۸ طبح الحلبی) نے حضرت جابر بن عبداللد سے کی ہے۔
- (۳) حديث: "رأس الأمر الإسلام، و عموده الصلاة....." كى روايت ترزى(۵/ ۱۲ طبح الحلمی) نے حضرت معاذین جبلؓ سے کی ہےاور کہا حدیث حسن صحیح ہے۔
- (۲) حدیث: أول ما یحاسب علیه العبد یوم القیامة..... ، کی روایت ترزی (۲۰۷ طبع الحلمی) فے حضرت ابو ہریرہ سے کی ہے اور اس کی

## صلاة

تعريف: ا-" صلاة"كاصل لغوى معنى: دعا ب، ال لئ كفر مان بارى ب " وَ صَلَّ عَلَيْهِمْ "<sup>(1)</sup> (اوردعاد ان كو) ، يعنى ان ك لئ دعا كريں ـ مديث ميں فرمان نبوى ب" إذا دعي أحد كم فليجب فإن كان صائما فليصل و إن كان مفطرا فليطعم"<sup>(7)</sup> فإن كان صائما فليصل و إن كان مفطرا فليطعم"<sup>(7)</sup> (جب كى كود عوت دى جائز قبول كر لے اگرروز ے سے بتو دعا كر اور نہيں تو كھائى) ، يعنى كھانى كما لكان كودعا دے ) ـ اصطلاح ميں : جمہور نے كہا: صلاۃ: چند ايسا قوال و افعال مثر الط ك ساتھ موں ـ مثر الط ك ساتھ موں ا

حقیہ کے کہا: صلاۃ افعال معلومہ، یک قیام، رکوں اور سجیدول نام ہے<sup>(m)</sup>۔

## اسلام میں نماز کا درجہ:

۲ - اسلام میں نماز کی بڑی اہمیت ہے، بیشہادتین کے بعد سب سے

- (۱) سورة وبدر ۱۰۳-
- (۲) حدیث: "إذا دعی أحد کم فلیجب..... "کی روایت مسلم (۲/ ۱۰۵۴ طبح اکلی )نے حضرت ابوہر پر ڈیکی ہے۔
- (۳) فتح القد يرا ۱۹۱ طبع داراحياءالتراث العربي،مواہب الجليل ار ۷۷ سطبع دارالفکر ۱۹۷۹ء،مغنی المحتاج ار ۱۲۰،کشاف القناع ۲۲۱/۱۲

ینج گاندنماز وں کی فرضیت اوران کی رکعات کی تعداد: ۲۰ - نماز دراصل ابتداء اسلام میں مکہ میں فرض ہوئی، اس لئے کہ ابتداء نبوت میں نازل ہونے والی بہت سی آیات مکیہ موجود ہیں، جن میں نماز کی ترغیب دی گئی ہے۔

البتہ معروف شکل میں پنج گانہ نمازوں کی فرضیت شب اسراء ومعراج میں ہوئی، تاہم اس کے وقت کی تعیین میں علماء کی آراءالگ الگ ہیں۔

۴ - پنج گانه نمازوں کی فرضیت کتاب اللہ، سنت رسول اللہ، اور اجماع سے ثابت ہے۔

- (۱) سورهٔ بقره/ ۱۰۰
- (۲) سوره نساء ( ۱۰۳ –
- (۳) سوره بقره/۲۳۸\_
  - (٣) سورة مودر ١١٢-

اول اول نماز کا حساب ہوگا، اگر نمازا تیمی ہوگی تو وہ نجات پائے گا اورکامیاب ہوگا، اور اگر نماز خراب ہوئی تو ناکام اور گھائے میں رہے گا، نیز دنیا سے جدا کیگی کے وقت آپ عیشی نے امت کو آخری وصیت نماز کی فرمائی، چنانچہ فرمایا:"الصلاۃ و ماملکت أیمانکم"<sup>(1)</sup> (نماز اور غلام باند یوں کا خیال رکھو)، سب سے اخیر میں یہی دینی عمل ختم ہوگا اگر نماز ضائع ہوجائے تو پورا دین ضائع ہوجائے گا، فرمان نبوی ہے:"لتنقضن عری الإسلام عروۃ عروۃ، فکلما انتقضت عروۃ تشبت الناس بالتي تليها فأولهن نقضا الحکم، و آخر هن الصلاۃ"<sup>(1)</sup> (اسلام کی ایک ایک کڑی ٹو ٹی جائے گی، جب کوئی کڑی ٹوٹے گی تو لوگ بعد والی کڑی کو کپڑ لیں گے، سب سے پہلچ کام (فیصلہ) کی کڑی ٹوٹے گی اور سب سے اخیر میں نماز)۔

اسی طرح تنہا نمازالیں عبادت ہے جو مکلّف سے جدانہیں ہوتی ہے، تاحیات اس کے ساتھ لازم رہتی ہے، کسی حال میں اس سے ساقطنہیں ہوتی ہے۔

نماز کی فضیلت ، اس کے قائم کرنے اور اس کی پابندی کرنے اور اس کی حدود کی رعایت کی ترغیب میں بہت سی آیات واحادیث ہیں جو مشہور ہیں <sup>(۳)</sup>۔

= تحسین کی ہے۔

- (۱) حدیث: الصلاة وما ملکت أیمانکم ...... کی روایت ابن ماجه (۲۰۰۰۹-۹۰۹ طبع الحکمی) نے حضرت انس بن مالکؓ سے کی ہےاور بوصری نے مصباح الرجاجہ (۲/۹۵ طبع دارالجنان) میں اسے حسن قرار دیا ہے۔
- (۲) حدیث: "لتنقضن عری الإسلام عروة عروة سروة....." کی روایت احمد
   (۸) حدیث: "لتعضی عری الإسلام عروة عروة....." کی ہے اور مجمع الزوائد
   (۸) ۲۵۱/۵ طبع القدری) میں پیٹمی نے اس کوروایت کیا ہے، اور کہا ہے اس کوامام
   احمد اور طبرانی نے روایت کیا ہے اور ان دونوں کے رجال میں۔
   (۳) مواہب الجلیل ا ۲۰۸ س، کشاف القناع ا ۲۱ ۲۰

کرو، پنج گاندنمازیں پڑھو، رمضان کے روزے رکھو، بیت اللّد کا ج کرو، نوش دلی کے ساتھ اپنے اموال کی زکاۃ دو، اپنے رب کی جنت میں داخل ہوجاؤ گے )۔ اس پر امت کا اجماع ہے کہ بید پنج گانہ نمازیں فرض ہیں، اور ان کا منکر کا فرہے<sup>(1)</sup>۔

نماز چھوڑنے دالے کاحکم:

۵ - تارک نماز کی دوحالتیں ہیں: اس کی فرضیت کے انکار کے ساتھ چھوڑ ے، یالا پرواہی وسسی میں چھوڑ ے، فرضیت کا منگر نہ ہو۔ پہلی حالت: اس پر علماء کا اجماع ہے کہ نماز کی فرضیت کے انکار کے ساتھ اس کو چھوڑ نے والا کا فر و مرتد ہے، اس سے تو بہ کرائی جائے گی، اگر تو بہ کر لے تو ٹھیک ہے، ور نہ کفر کے سبب اس کو قُل کر دیا جائے گی، اگر تو بہ کر لے تو ٹھیک ہے، ور نہ کفر کے سبب اس کو قُل کر دیا جائے گا، جیسا کہ دین کی کسی بدیہی معلومات کے منگر کو قُل کیا جاتا ہے، جائے گا، جیسا کہ دین کی کسی بدیہی معلومات کے منگر کو قُل کیا جاتا ہے، اس طرح اگر کسی اجماعی رکن یا شرط کا انکار کر دے، شافعیہ و حنابلہ نے اس سے اس شخص کو مستقدی کیا ہے جس نے جہالت میں نماز کا انکار کر دیا، جہالت کا سبب، اس کا نو مسلم ہونا یا کچھ اور ہو، تو بی مرتد نہیں ہوگا، بلکہ اس کو فرضیت بتائی جائے گی، اب اگر دوبارہ ایسی حرکت کر ہے تو مرتد ہوجائے گا۔

دوسری حالت: (لا پرواہی اورستی میں نماز چھوڑنا، نماز کاانکار نہ ہو)اس میں فقہاء کا اختلاف ہے، مالکیہ وشافعیہ کی رائے ہے کہ اس کوحد کے طور پڑتل کیا جائے گا، یعنی قتل کے بعداس کا حکم مسلمان کی طرح ہوگا،اس کونسل دیا جائے گا،اس کی نماز جنازہ پڑھی جائے گی،

(۱) حاشیہ ابن عابدین ار ۲۳۴۴، بدائع الصنائع ۱۸۹۸ اوراس کے بعد کے صفحات، دار الکتاب العربی ۱۹۹۲ء، حاشیۃ العدوی علی الرسالہ ۱۷۱۱ دار المعرفة، مغنی الحتاج ار ۱۲۱، کشاف القناع ۲۲۲۷۔ کوقت کا نام ہے، اور اس کے بعد عشی (شام) کا وقت ہے، لہذا (طَرَفَی النَّهَار) کے تحت تین نمازیں آ گئیں اور ''زُلُفًا مِّن اللَّیْلِ'' کے تحت مغرب وعشاء کی نمازیں آ گئیں، اس لئے کہ یہ دونوں نمازیں رات کی گھڑیوں میں ادا کی جاتی ہیں، اور فرمان باری ہے: ''اقِع الصَّلَاةَ لِلدُلُوْکِ الشَّمُسِ إِلَى غَسَقٍ اللَّيْلِ وَقُوْرَ آنَ الْفَجُو إِنَّ قُوْرَ آنَ الْفَجُو حَانَ مَشْهُوُ دًا''<sup>(1)</sup> (نماز ادا کیا کیچئے آفاب ڈھلے (کے بعد) سے رات اندھیرے ہونے تک اور سج کی نمازیمی بیشک صبح کی نماز حضور کی کا وقت ہے)۔ ایک قول اللیل'' سے مرادرات کی ابتدائی تاریکی ہے، لہذا اس میں ظہر وعصر کی نمازیں داخل ہوگئیں، اور (قرآن الفجو ) یعنی فجر کے قرآن کو قائم رکھو، اور اس سے مراد زوال آفاب، اور ''غسق قائم رکھو، اور اس سے مراد نماز فجر ہے، اس طرح تین نمازوں کی فرضیت اس آیت کریمہ سے، اور مغرب وعشاء کی فرضیت، ایک

ایک قول ہے: "دلوک الشمس" سے مراد غروب آفاب ہے،لہذااس کے تحت مغرب وعشاء کی نماز آجائے گی،اور ظہر وعصر کی فرضیت ایک دوسر می دلیل سے ثابت ہے۔

سنت نبوی: روایت میں ہے کہ رسول اللہ المتلقیق نے حجة الوداع کے سال فرمایا: ''اعبدوا ربکم، و صلوا خمسکم ، و صوموا شہر کم، و حجوا بیتکم، و أدوا زکاة أموالکم طیبة بھا أنفسکم تدخلوا جنة ربکم''<sup>(۲)</sup> (اپنے پروردگارکی عبادت

(۲) حدیث: "اعبدوا ربکم، وصلوا خمسکم..... کی روایت احمد (۲) حدیث: "اعبدوا ربکم، وصلوا خمسکم..... کی روایت احمد (۲۲۲/۵ طبع المیمنیه) اورحاکم (۱/۹ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے حضرت ابی امامتر سے کی ہے اورحاکم نے اس کو محج قراردیا اور ذہبی نے اس کی موافقت کی ہے، الفاظ امام احمد کے ہیں۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ اسراء ۸۷-

چاہےتواس کوجنت میں داخل کرےگا )،اورا گریدکا فرہوجا تا تومشیئت کے تحت نیآ تا، حنفیہ کی رائے ہے کہ جان بوجھ کر، سستی کی وجہ سے نماز چھوڑنے والا فاسق ہے، اس کو قُتل نہیں کیا جائے گا، البتہ اس کو تعزیر کی جائے گی،اور قید میں رکھا جائے گا، تا آ نک ہمرجائے یا تو بہ کر لے۔ حنابلہ کی رائے ہے کہ ستی کے سبب نماز چھوڑنے والے کواس کی ادائیگی کی دعوت دی جائے گی ،اوراس سے کہا جائے گا: نماز پڑھو ورنہ ہم تم کو آل کردیں گے، اب اگروہ نما زیڑ ھے لتو تھیک ہے، ورنہ اس کول کرناواجب ہے، کیکن قمل کرنے ہے قبل اس کوتین دن تک قید کیا جائے گا، اور ہرنماز کے دقت اس کونماز ادا کرنے کی دعوت دی جائے گی، اب اگریڑھ لے تو ٹھیک ہے، ورنہ اس کو'' حد' میں قتل کیا جائے گا،اور بقول بعض کفر کے سبب قتل کیا جائے گا، یعنی نہاس کونسل دیاجائے گانداس کی نماز جنازہ پڑھی جائے گی، نہاس کومسلمانوں کے قبرستان میں فن کیاجائے گا،البتہ نہ اس کوغلام بنایا جائے گا، نہ اس کی آل اولا دکوقیدی بنایا جائے گا، جیسا کہ بقیہ مرتدین کے ساتھ کیا جا تاہے،اس لئے کہ حضرت جابڑ کی ہیردوایت ہے کہ رسول التلقایق فرمايا: "إن بين الرجل و بين الشرك و الكفر ترك الصلاق، (١) ( آدمى اور شرك وكفر كے بي مماز چھوڑنا ہے) حضرت بریدہؓ کی روایت میں فرمان نبوی ہے: ''من تر کھا فقد کفر"<sup>(۲)</sup> (جس نے (نمازکو) چھوڑ دیا، اس نے کفر کیا)، حضرت عبادہ کی مرفوع روایت میں ہے: "من ترک الصلاة متعمدا فقد خرج من الملة "(") (جس نے جان بوجھ كرنماز چھوڑ دى،

- (۱) حدیث: "إن بین الوجل و بین الشوک و الکفو توک الصلاة"
   کانخرین فقره نمبر ۲ میں گذریچی ہے۔
- (۲) حدیث بریدہ: "من تو کھا فقد کفو ....."کی روایت تر ندی (۵/ ۱۳ طبع الحکنی) نے کی ہےاورکہا ہے حدیث صبح ہے۔
- (٣) حديث عباده: "من ترك الصلاة متعمدا فقد خرج من الملة "كى

مسلمانوں کے ساتھ اس کو ڈن کیا جائے گا، اس لئے کہ فرمان نبوی صالله عايشة ج: "أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله و أن محمدا رسول الله و يقيموا الصلاة و يؤتوا الزكاة، فإن فعلوا ذلك عصموا منى دمائهم و أموالهم إلا بحق الإسلام و حسابهم على الله "(١) (مجيحكم ،واب كه لوكول = لڑوں یہاں تک کہ وہ لاالہ الااللہ ،محمد رسول اللہ کہیں ،نما زقائم کریں اور زکاة دیں،اب اگروہ ایسا کر لیتے ہیں تو وہ اپنے جان و مال کو مجھ سے بچالیں گے، مگراسلام کے حق کے بدلہ، اوران کا حساب اللہ پر ہے)۔ نیز اس لئے کہ اللہ تعالی نے مشرکین کے ل کاحکم دیا ، اور اس کے بعد فرمايا:"فَإِنْ تَابُوا وَ أَقَامُوا الصَّلَاةَ وَ آتُو الزَّكَاة فَخَلُّوا سَبِيْلَهُمُ" (٢) ( پھراگريټوبه کرليں اورنمازيڑ ھنگيں اورز کا ۃ دينے لگیں توان کا راستہ چھوڑ دو )،اور فرمان نبوی ہے:'' خمس صلو ات كتبهن الله على العباد فمن جاء بهن لم يضيع منهن شيئا استخفافا بحقهن كان له عند الله عهد أن يدخله الجنة، و من لم يأت بهن فليس له عند الله عهد إن شاء عذبه و إن شاء أد حله الجنة<sup>"(")</sup> (يا نج نمازين الله في البيخ بندول يرفرض کیں، جوان کوادا کرے، اوران کے حق کو معمولی وحقیر سجھتے ہوئے کسی کوان میں سے ضائع نہیں کرتے اس کے لئے اللہ کے پہاں عہد ہے کہاس کوجنت میں داخل کرےگا،اور جوان کوادا نہ کرے،اللّٰہ کے یہاں اس کے لئے کوئی عہد نہیں، چاہے تو اس کو عذاب دے گا، اور

- (۱) حدیث:" أموت أن أقاتل النام ......" کی روایت بخاری (الفتح ار ۵۵) طبع السّلفیه)اور سلم(۱ / ۳۵ طبع الحلبی ) نے حضرت ابن تمرُّ سے کی ہے۔
  - (۲) سورهٔ توبه (۵\_
- (۳) حدیث: "خمس صلوات کتبھن الله علی العباد....." کی روایت ابوداؤد (۲/ ۲۰ ۱۳ التحقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت عبادہ بن صامت سے کی ہےاور اسے ابن عبد البر نے صحیح قرار دیا ہے جیسا کہ فیض القد یرللمناوی (۳۷ سام ۲۰ طبع المکتبة التجاریہ) میں ہے۔

صبح کی نماز میں طلوع شس ہونے پر، عصر میں غروب آ فتاب ہونے پر، اور عشاء میں طلوع فجر ہونے پر قتل کر دیا جائے گا، اور جب وقت نتگ ہوجائے تو اس سے نماز پڑھنے کا مطالبہ کیا جائے گا، اور اس کو دھم کی دی جائے گی کہ اگر وقت سے نماز کو مؤخر کیا تو تم کوقتل کر دیا جائے گا، اب اگر وہ مؤخر کر دے اور وقت نکل جائے تو مستحق قتل ہوجائے گا، ثا فعیہ نے صراحت کی ہے کہ تو بہ کرانے کے بعد ہی اس کوقت کیا جائے گا، اس لئے کہ بیمر تد سے بدتر عالت میں نہیں ہے۔ تو بہ فی الحال کر ائی جائے گی، اس لئے کہ اس کی تا خیر سے نماز وں کوفوت کرنا ہوگا، ایک قول ہے: تین دن کی مہلت دی جائے گا بید دونوں قول، ندب (مندوب) ہونے میں ہیں، ایک قول ہے کہ ہی دونوں اقوال وجوب کے بارے میں ہیں (ا)۔

شرئط نماز: فقہاء کے نز دیک شرائط کی تسیمیں: ۲ - حنفیہ، مالکیہ اور شافعیہ نے شرائط نماز کو شرائط وجوب وشرائط صحت میں تقسیم کیا ہے، مالکیہ نے ایک تیسری قسم کا اضافہ کیا ہے اوروہ ایسی شرطیں ہیں جو وجوب اور صحت دونوں کی ہیں۔

نماز کی شرائط وجوب: اسلام: 2 – نماز ہرمسلمان مردعورت پرفرض ہے، کافراصلی پرفرض نہیں، اس لیۓ کہ اگر حالت کفر میں اس پرفرض ہوتی تو اس پر اس کی قضادا جب

 حاشیه ابن عابدین الر۲۳۵ ، الفتاوی الهندیه الر۵۰ حافیه الدسوقی ۱۱۹۸۱-۱۹۰۰،مواجب الجلیل الر۲۲۹، مغنی المختاج الر۲۳۷۰، سنی المطالب ۱۱۷۲۷، کشاف القتاع الر۲۲۷۔ وہ ملت سے نگل گیا )، اور جس چیز کا آخری حصہ نگل گیا اس میں سے پچھ باقی نہ رہے گا، نیز اس لئے کہ نماز ادا کر کے انسان اسلام میں داخل ہوتا ہے، لہذا اس کے ترک سے اسلام سے نگل جائے گا، جسیا کہ شہادتین کا حکم ہے۔ حضرت عمرؓ نے فرمایا: ''نماز چھوڑ نے والے کا اسلام میں کوئی حصہ نہیں''، اسی طرح حنابلہ کے نزدیک سی اجماعی رکن یا شرط چھوڑ نے کا حکم ہے، مثلاً طہارت، رکوع اور سجدہ ہے، اور فائنہ (حچوٹی ہوئی) نماز کے چھوڑ نے پرقتل نہیں کیا جائے گا۔

نیز قتل کے قائلین کے مابین ، قتل کے کل کے بارے میں اختلاف ہے، چنا نچہ مالکیہ کے نزدیک اس کا محل وقت ضروری (اضطراری) سے دوسجدوں کے ساتھ ایک رکعت کا باقی رہنا ہے، اگر اس پر صرف ایک فرض ہو، امام مالک نے کہا: اگر وہ کے: پڑھوں گا، اور نہ پڑ ھے توضح کی نماز کے لئے طلوع آ فتاب سے قبل ، عصر کی نماز کے لئے غروب سے قبل ، عشاء کی نماز کے لئے طلوع فجر سے قبل، ایک رکعت کے بفتر رہ جائے تو قتل کر دیا جائے گا، اور اگر اس پر دو مشترک فرض ہوں تو ظہرین (ظہر وعصر) میں پارنچ رکھات ، اور عشائین (مغرب وعشاء) میں چار رکھات کے بفتر راس کو مؤخر کیا جائے گا، بید حضر کا حکم ہے، رہا سفر میں تو ظہرین میں تین رکھات کے

شافعیہ کی راہے ہے کہ کو قتل، نماز کواس کے دفت ضروری سے موخر کرنا ہے، جن نماز وں میں کوئی وقت ضروری ہے، مثلاً (وہ دوسری نماز کے ساتھ اس کے دفت میں ادا کی جاتی ہو) لہذا ظہر کے چھوڑ نے پرقتل نہیں کیا جائے گا تا آ نکہ فحر طلوع ہوجائے اور مغرب چھوڑ نے پرقتل نہیں کیا جائے گا تا آ نکہ فخر طلوع ہوجائے اور

روایت منذری نے الترغیب (۱۷۹۷ ۳ طبع کتلی ) میں کی ہے،منذری نے اس کوطبرانی سے منسوب کرنے کے بعد کہا: بیالی سند سے مردی ہے جس میں کوئی مضائقہ ہیں۔

پر واجب ہے، بیاس کے ساتھ تحقی کا معاملہ کرنے کی خاطر ہے، نیز اس لئے کہاس نے اسلام لاکراپنے کونماز کا پابند بنایا تھا،اب اسلام سے مکر جانے کے بعداس سے ساقط نہ ہوگی، جیسے آ دمی کاحق <sup>(1)</sup> ۔

عقل: ۸- آدمی پر نماز کے واجب ہونے کے لئے اس کا عاقل ہونا شرط ہے، لہذا فقتہاء کا اتفاق ہے کہ مجنون پر نماز واجب نہیں<sup>(۲)</sup>، اس لئے کہ فرمان نبوی ہے:" دفع القلم عن ثلاث: عن النائم حتی یستیقظ، و عن المبتلی ( و في روایة: المعتوہ) حتی یبرأ، و عن الصبي حتی یکبر"<sup>(۳)</sup> (تین اشخاص مرفوع القلم ہیں: سونے والاتا آ نکہ بیدار ہوجائے، عقلی خلل میں مبتل شخص (ایک روایت میں ہے کہ معتوہ: کم عقل) تا آ نکہ شفا یاب ہوجائے اور بچہ تا آ نکہ بڑا ہوجائے)۔

جس کی عقل پر کسی مرض یا بے ہوتی یا مباح دوا کے سبب پردہ پڑ جائے یا مستور ہوجا کے اس کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے۔ حنفیہ کی رائے ہے کہ آسانی آفت اور بندہ کے اپنے عمل کے سبب زوال عقل کے مابین فرق ہے، پس اگر آسانی آفت کے سبب ہو، مثلاً پاگل ہو گیا یا اس پر بے ہوتی طاری ہو گئی، گو کہ کسی درندہ یا آدمی سے گھبرا ہٹ کے سبب ہوتو دیکھا جائے گا کہ اگر بے ہوتی کا

- (۱) حاشیه ابن عابدین ار ۹۳٬۹۰٬ مواجب الجلیل ۲۸ ۲۸۳ (دارالفکر ۲۷۹۱ء)
   حاشیة الجمل ۱۷۷۲٬ شرح روض الطالب ۱۲۱۱٬ مغنی الحتاج ۱۰۰۳۱،
   کشاف القناع ۱۲۳۳۶۔
- ۲) حاشیه ابن عابدین ۱/۲۳۴، حاشیة الدسوقی ۱/۱۰، شرح روض الطالب
   ۱/۱۲۱، کشاف القناع ۲۲۲/۱۰
- (۳) حدیث:"دفع القلم عن ثلاث ....." کی روایت ابوداؤد (۵۵۸/۴ تحقیق عزت عبیددعاس)اورحاکم (۵۹/۲ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے حصرت عائشتہ سے کی ہےاور حاکم نے اس کو صحیح قرار دیا ہےاور ذہبی نے اس کی موافقت کی ہے اور الفاظ حاکم کے زدیک:"المعتوہ" ہے۔

ہوتی، کیونکہ اداکا وجوب، وجوب قضا کا تقاضا کرتا ہے، حالانکہ اس پر قضالا زم نہیں ہے اور اس کا نتیجہ ہے کہ ہم کا فر کو حالت کفر میں نما زکی ادا یک کا اور اسلام لانے کے بعد اس کی قضا کرنے کا حکم نہیں دیں گے، اس لئے کہ عہد رسالت اور اس کے بعد بہت سے لوگ مشرف بہ اسلام ہوئے، کیک کسی کو نماز کی قضا کرنے کا حکم نہیں دیا گیا، مشرف بہ اسلام ہوئے، کیک کسی کو نماز کی قضا کرنے کا حکم نہیں دیا گیا، نیز اس لئے کہ اس میں اسلام سے متنفر کرنا ہے، نیز فرمان باری سکف <sup>(1)</sup> (آپ کہہ دیجئے (ان) کا فروں سے کہ اگر بیلوگ باز آجا کیں گو جو چکھ پہلے ہو چکا ہے وہ انہیں معاف کر دیا جائے گا)، ملق قرار دینے کے قول کو مدنظر رکھا جاتے اور یہی قول معتمد ہے تو بید شرط حوت ہے۔

شافعیہ وحنابلہ نے صراحت کی ہے کہ کافراصلی پر نمازاس طور پر واجب نہیں کہ دنیا میں اس سے اس کی ادائیگی کا مطالبہ کیا جائے، کیونکہ اس کی نماز صحیح نہیں، بلکہ اس کے ترک کرنے پر آخرت میں سزا دی جائے گی،اور بیر کفر کی سزا سے زائد ہوگی،اس لئے کہ کافر مسلمان ہو کر نماز کوادا کر سکتا تھا<sup>(۲)</sup>۔

مرتد پر نماز کے واجب ہونے میں فقہاء کا اختلاف ہے، جمہور فقہاء (حفنیہ مالکیہ وحنابلہ) کی رائے ہے کہ مرتد پر نماز واجب نہیں، لہذا دوبارہ مسلمان ہونے کے بعد وہ چھوٹی ہوئی نماز کی قضا نہیں کرےگا، اس لئے کہ وہ مرتد ہونے کی وجہ ہے کا فر اصلی کی طرح ہوگیا، شافعیہ کی رائے ہے کہ مرتد پر نماز فرض ہے، بایں معنی کہ دوبارہ مسلمان ہونے کے بعد ارتدا دے دنوں کی چھوٹی ہوئی نماز کی قضا اس

- (۱) سورهٔ انفال ۲۸ س
- (۲) حاشیه ابن عابدین ار ۲۳۴٬ حاشیة العدوی علی الرساله ۱۷۱۱ دارالمعرفه، مغنی الحتاج ار ۲۰ ۱۳۰٬ کشاف القناع ار ۲۲۲ – ۲۲۳\_

صلاة ٨

ساقط نہیں ہوگی لیکن اگر باقی دفت میں ایک رکعت کی بھی گنجائش نہیں تو اس سے نماز ساقط ہوجائے گی ، اس سے دہ شخص مستثنی ہے جس کی عقل کسی حرام نشہ سے زائل ہوگئی ہو کہ اس پر نماز مطلقا واجب ہے، اسی طرح سونے والے اور بھو لنے والے پر نماز واجب ہے اور جب بھو لنے والے کو تنبہ ہوا، یا سونے والا بیدار ہو گیا تو دونوں پر بہر حال نماز واجب ہے، خواہ باقی ماندہ دفت میں ضروری طہارت کرنے کے بعد ایک رکعت کی گنجائش ہو یا نہ ہو، بلکہ اگر دفت بالکلیہ نکل جائے تب بھی واجب ہے۔ نشہ کی وجہ سے بشر طیکہ ان میں سے کسی میں تعدی نہ کی ہو عقل زائل

ہونے والے پر نماز واجب نہیں ہے، اس لئے کہ حضرت عائش گی حدیث ہے: "رفع القلم عن ثلاث: عن النائم حتی یستیقظ، و عن المعتوہ حتی یبرأ، و عن الصبي حتی یکبر" (تین اشخاص مرفوع القلم ہیں: سونے والا تا آ نکہ بیدار ہوجائے، کم عقل تا آ نکہ شفایاب ہوجائے، اور بچہ تا آ نکہ بڑا ہوجائے)۔

نص مجنون کے بارے میں وارد ہے، اور اسی پر اس شخص کو قیاس کیا گیا ہے جس کی عقل کسی ایسے سبب سے چلی گئی جس میں وہ معذور ہے، خواہ اس کا زمانہ مختصر ہو یا طویل الا یہ کہ یہ اسباب اس وقت زائل ہوجا کیں، جبکہ وقت ضروری ( مجبوری ) میں سے ایک بار کبر کہنے کے بقدر یا اس سے زیادہ زمانہ باقی ہے، اس لئے کہ جس قدر زمانہ سے ایجاب متعلق ہے اس میں ایک رکعت اور اس سے کم برابر ہیں، ایک بارتکبیر کہنے سے کم زمانہ پانے پر اس پر نماز لازم نہ ہوگی، اس کے برخلاف جس نشہ یا جنون یا بے ہوشی میں تعدی کی گئی ہو جب افاقہ ہوگا، اس پر اس زمانہ کی چھوٹی ہوئی نمازوں کی قضا وقفہ ایک دن رات ہوتو اس پر پانچوں نماز وں کی قضا وا جب ہے، اور اگر اس سے بڑھ جائے تو حرج ( دشواری ) کی وجہ سے اس پر قضا وا جب نہیں ہوگی گو کہ وہ چھٹی نماز کے وقت میں ہوتو اس پر چھوٹی ہوئی البتہ بیہ کہ اس کا افاقہ دن کے کسی معین وقت میں ہوتو اس پر چھوٹی ہوئی نماز کی قضا وا جب ہے، اگر ایک دن رات سے کم ہو، مثلاً صبح کے وقت مرض میں تخفیف آ جاتی ہوا ور اس کو تھوڑ اسا افاقہ ہوجا تا ہو پھر دوبارہ بے ہوتی طاری ہوجاتی ہوتو اس افاقہ کا اعتبار کیا جائے گا، اور وقت نہ ہو، بلکہ اچا نک افاقہ ہوجا تا ہو، اور اگر اس کے افاقہ کا کوئی معین وقت نہ ہو، بلکہ اچا نک افاقہ ہوجا تا ہو، اور اگر اس کے افاقہ کا کوئی معین بات کرنے لگہ پھر بے ہوتی ہوجا تا ہو، اور گر اس افاقہ کا کوئی معین اگر آ دمی کے مل سے عقل زائل ہوئی مثلا بھنگ یا شراب یا کسی

ارا وی سے ک سے ک رال ہوں خلا بھل یا مراب یا ک دوا کی وجہ سے عقل چلی گئی تو چھوٹی ہوئی نماز کی قضالازم ہے اگر چہ طویل مدت گذر جائے، امام محمد نے کہا: بھنگ اور دوا کی وجہ سے ہونے پر قضا ساقط ہوجائے گی، اس لئے کہ بیہ مبارح ہے، لہذا وہ مریض کی طرح ہوگیا۔

ابن عابدین نے کہا: مراد دوا کے طور پر بھنگ پینا ہے، کیکن اگر نشہ کے لئے بھنگ پیئے تو بیا پی عمل سے معصیت ہے، جیسے شراب نوشی، اسی طرح نیند قضا کو ساقط نہیں کرتی، اس لئے کہ عام طور پر ایک دن رات تک دراز نہیں ہوتی، لہذا قضا کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے۔

مالکیہ کی رائے ہے کہ جنون یا بے ہوتی وغیرہ کے سبب جس کی عقل چلی جائے اس سے نماز کا وجوب ساقط ہوجا تا ہے، البتہ اگر عذر ختم ہو گیا اور وقت ضروری (مجبوری) میں سے اتنا باقی ہے کہ پانی یا مٹی سے طہارت حاصل کرنے کے بعد ایک رکعت کی گنجائش ہوتو

واجب ہوگی، اس لئے کہ اس نے تعدی (زیادتی) کی ہے۔ انہوں نے کہا: رہا نماز کو بھو لنے والایا نماز سے سونے والا اور نماز کے وجوب سے ناواقف شخص تو ان پر ادا واجب نہیں ہے، اس لئے کہ بیلوگ مکلّف نہیں ہیں، البتہ ان پر قضا واجب ہے، اس لئے کہ حدیث میں ہے:"من ندسی صلاق أو نام عنها فکفار تھا ان یصلیھا إذا ذکر ھا''<sup>(1)</sup> (جو کوئی نماز بھول جائے یا اس سے سوجائے تو جب یاد آئے ادا کرے، یہی اس کا کفارہ ہے) بھو لنے والے اور سونے والے پر، ناواقف کو قیاس کیا جائے گا، اگر وہ نو مسلم ہو۔

حنابلد نے نماز کاعدم وجوب اس مجنون کے ساتھ خاص کیا ہے جس کوافاقہ نہ ہو، اس لئے کہ حضرت عا تشریکی بیمر فوع حدیث ہے: "د فع القلم عن ثلاث: عن النائم حتی یستیقظ وعن المعتوہ حتی یفیق وعن الصبي حتی یکبر" (تین اشخاص مرفوع القلم بیں: سونے والا تا آئلہ ، بیدار ہوجائے، کم عقل تا آئلہ افاقہ ، وجائے اور بچہ تا آئلہ ، بڑا ، وجائے)، نیز اس لئے کہ وہ اہل تکلیف میں ہے ہیں ہے، بلکہ بچہ کے مثابہ ہے، اور اسی کے مشل وہ ابلہ (بے دقوف) ہے جس کوافاقہ نہ ہو۔

رہا وہ شخص جس کی عقل پر کسی مرض یا بے ہوتی یا مباح دوا کی وجہ سے پردہ پڑ گیا ہوتو اس پر پانچوں نمازیں فرض ہیں، اس لئے کہ اس سے روزہ ساقط نہیں ہوتا تو نماز بھی ساقط نہیں ہوگی، نیز اس لئے کہ حضرت عمارؓ پر تین دن غنتی طاری رہی، پھرافاقہ ہوا تو انہوں نے پو چھا: میں نے نماز پڑھی؟ لوگوں نے بتایا کہ تین دنوں سے نہیں پڑھی، پھر انہوں نے وضو کیا اور ان تینوں دنوں کی نمازیں پڑھیں،

(۱) حدیث:"من نسبی صلاق أو نام عنها....." کی روایت مسلم (۱۷۷۷ طبح اُکلی )نے حضرت انس بن مالکؓ سے کی ہے۔

حضرت عمران بن حسین اور سمرہ بن جندب سے ای کے مثل مروی ہے، ان حضرات کا کوئی مخالف معلوم نہیں، لہذا یہ اجماع کی طرح ہوگیا، نیز اس لئے کہ بے ہوشی کی مدت (اکثر) کمی نہیں ہوتی ہے اور نہ اس پر ولایت ثابت ہوتی ہے، اسی طرح جس کی عقل پر کسی حرام چیز ( مثلا کسی نشد آور ) سے پر دہ پڑ گیا تو وہ قضا کر کے اس لئے کہ اس کا نشہ گناہ ہے، لہذا منا سب نہیں کہ اس سے واجب کو ساقط کر دیا چائے۔

اسی طرح پنج گاندنمازیس و نے والے پر بھی واجب ہیں، بایں معنی کہ اس پر ان کی قضا واجب ہے جب وہ بید ار ہوجائے، اس لئے کہ فرمان نبو ک ہے: "من نسبی صلاقا و نام عنها فکفارتها أن یصلیها إذا ذکر ها"<sup>(1)</sup> (جو کسی نماز کو بھول جائے یا اس سے سوجائے جب یاد آئے پڑھ لے، یہی اس کا کفارہ ہے )، اگر بحالت نیند اس پر نماز واجب نہ ہو تی تو اس کی قضا بھی واجب نہ ہوتی، جسیا کہ پاگل کا حکم ہے، اور یہی حکم بھو لنے والے کا ہے<sup>(1)</sup> ۔

بالغ ہونا:

۹-فقہاء کے یہاں بغیر کسی اختلاف کے بالغ ہونا نماز کے واجب ہونے کی ایک شرط ہے، لہذا بچہ پر نماز واجب نہیں تا آ نکہ بالغ ہوجائے، اس کی دلیل آ گے آ رہی روایت ہے، نیز اس لئے کہ نماز بدنی عبادت ہے، لہذا اس پر لازم نہیں، جسیا کہ جی، البتہ ولی کا فرض ہے کہ سات سال کا ہونے پر اس کو نماز کا حکم دے، اور دس سال کا ہوجائے تو نماز چھوڑ نے پر اس کو مارے، اس لئے کہ عمرو بن شعیب

(۱) حدیث کی تخریخ گذرچکی ہے۔

(۲) حاشیه ابن عابدین ار ۱۲ حاشیة الدسوقی ار ۱۸۴٬ شرح روض الطالب ار ۱۲۲۱مغنی کمتاج ارا ۱۳۱٬ کشاف القناع ار ۲۲۲۔ حنفیہ و حنابلہ نے کہا: نماز کا عکم دینا سات سال پورا ہونے کے بعد واجب ہوگا اور مارنے کا حکم دس سال کے بعد ہے، یعنی آ ٹھویں سال کے شروع میں نماز کا حکم دے گا، اور گیارہویں سال کے شروع میں مارنے کا حکم ہے، مالکیہ نے کہا: ساتواں سال شروع ہونے پر نماز کا حکم دیاجائے گا اور دسواں سال شروع ہونے پر مارنا ہے۔ شافعیہ نے کہا: دسویں سال کے درمیان میں مارا جائے گا، گو کہ نو سال پورا کرنے کے فور ابعد ہو، شربنی خطیب نے کہا: اسنوی نے اسی کو حیح قر اردیا ہے، ابن مقری نے اسی کو قطعی کہا، اور اسی پر اعتماد کرنا چاہئے، اس لئے کہ اس وقت بالغ ہونا مکن ہے، رہا نماز کا حکم دینا تو سات سال پورا کر لینے کے بعد ہی ہوگا<sup>(1)</sup>۔

نماز کی صحت کی شرا لط: الف - حقیقی طہارت: \*۱ - حقیقی طہارت بدن ، کپڑ ے اور جگہ کا نجاست حقیقی سے پاک ہونا ہے، اس لئے کہ فرمان باری ہے:"وَثِيَابَکَ فَطَهَّرُ<sup>((1)</sup> (اور اپنے کپڑ ے کو پاک رکھئے)، جب کپڑ ے کو پاک کرنا واجب ہے تو بدن کو پاک کرنا بدر جہ اولی واجب ہوگا، اس لئے کہ فرمان نبوی ہے: (تنز ہوا من البول، فإن عامة عذاب القبر منه''<sup>(۳)</sup>

- () حاشیه ابن عابدین ۱/۲۳۴-۲۳۵، حاشیة الدسوقی ۱/۱۸۱، مغنی الحتاج ۱/۱۳۱۱، شرح روض الطالب ۱/۱۲۱، کشاف القناع ۱/۲۲۵
  - ۲) سورهٔ مدژر ۲۹\_
- (۳) حديث: "تنزهوا من البول ، فإن عامة عذاب القبر منه" كى روايت داقطنى ( ۱۲ اطبع دارالحاس) في حضرت انس بن ما لك سحك بهاور ابنابي حاتم في علل الحديث (۲۱/۱ طبع التلفيه) ميں ايك طريق سے نقل كيا، جس ميں اس كوصل كوران حقر ارد يا ہے۔

عن ابيرعن جده كى سند سے يه فرمان نبوى مروى ہے: "مروا أولاد كم بالصلاة و هم أبناء سبع سنين، و اضربو هم عليها و هم أبناء عشر، و فرقوا بينهم في المضاجع"<sup>(1)</sup> (اپن بچوں كوجب وہ سات سال كے ہوجا <sup>ن</sup>يں تو نماز كا<sup>حك</sup>م دو، اور جب دس سال كے ہوجا <sup>ن</sup>يں تو نماز چھوڑ نے پران كو مارو، اوران كے بستر الگ الگ كردو) -

جمہور فقتہاء (حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ) نے حدیث میں امر کو وجوب پر،اور مالکیہ نے اس کواستحباب پرمحمول کیا ہے۔

حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ ہاتھ سے مارا جائے گا، اس کے علاوہ لاتھی یا کوڑ ے سے نہیں، تین طمانچہ سے زیادہ نہ مارے، اس لئے کہ رسول اللہ علیق نے مرد اس معلم سے فرمایا: ''ایا ک أن تصرب فوق ثلاث، فإنک إذا ضربت فوق الثلاث اقتص الله منک''<sup>(1)</sup> (تین مرتبہ سے زیادہ مارنے سے پر ہیز کرو، اس لئے کہ اگرتم تین مرتبہ سے زیادہ مارنے سے پر ہیز برلہ لے گا)، مالکیہ کے کلام سے سمجھ میں آتا ہے کہ ہاتھ کے علاوہ سے بھی مار سکتے ہیں۔ شیخ دسوقی نے کہا: اس کے لئے کوئی عدد مثلاً تین کوڑ متعین نہیں ہیں، بلکہ بچوں کے حال کے لحاظ سے مختلف ہے، مالکیہ کے نزد یک مارنا اس وقت ہے، جبکہ مفید ہونے کا گمان ہو، ان کوڑ نے متعین نہیں ہوں، بلکہ بچوں کے حال کے لحاظ سے مختلف ہے،

- (۱) حدیث: "مروا أبناء کم بالصلاة وهم أبناء سبع سنین....." کی روایت ابوداؤد (۱ ۳۲۴ تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے، نووی نے ریاض الصالحین (ص اے اطبع الرسالہ) میں اس کو حسن قرار دیا ہے۔
- (۲) حدیث: 'ایاک أن تضرب فوق ثلاث ..... "کی روایت ابن عابدین نے ردالحتار (۲۳۵ اطبع بولاق) میں احکام الصغار للاشتر وشنی کے حوالہ سے تقل کی ہے، کیکن انہوں نے حدیث کی کسی کتاب کا حوالہ ہیں دیا۔

صلاة أأ

کرکٹ بھینکنے کی جگہ اور اونٹ وغیرہ ذ<sup>ن</sup>ح کرنے کی جگہ میں نماز کی ممانعت کی علت ان دونوں کانجاست کی جگہ ہونا ہے<sup>(1)</sup>۔

ب-حکمی طہارت:

اا - صمى طهارت اعضا وضوكا حدث سے پاک ہونا ہے، اور سارے اعضاء كا جنابت سے پاک ہونا ہے، اللہ لئے كہ فرمان بارى اعضاء كا جنابت سے پاک ہونا ہے، اللہ لئے كہ فرمان بارى وَجُوُه هَكُمُ وَأَيْدِيَكُم إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوْا بِرُءُ وُسِكُمُ وَجُوُه هَكُم وَأَيْدِيَكُم إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوْا بِرُء وُسِكُم وَأَرْجُلَكُم إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُء وُسِكُم وَأَرْجُلَكُم إِلَى الْمَعَانِ وَإِنْ كُنتُ مُجْبُبًا فَاطَّهَرُوْا"<sup>(1)</sup> (اے ایمان والو! جبتم نماز كوالُوتو اپنے چروں اور اپنے ہاتھوں كو بيروں كريوں كرايا كرو اور اپن بيروں كريوں كريو

- (۱) حاشید ابن عابدین ا/۲۷۰۰ ، بدائع الصنائع ا/ ۱۱۳-۱۱۵، حاشیة الدسوقی ۱/۰۰۰ مغنی کمحتاج ار۱۸۸، کشاف القناع ا/۲۸۸-
  - ۲) سورهٔ مانده ۲/-
- (۳) حدیث: "لا تقبل صلاق بغیر طهور .....، کی روایت مسلم (۱ / ۲۰۴ طبع الحلبی) نے حضرت ابن تمرؓ سے کی ہے۔
- (۴) حدیث: "مفتاح الصلاة الطهور ...... کی روایت ترمذی (۱/۹ طبع الحلی) نے حضرت علی بن ابی طالب سے کی ہے۔

ے، وتا ہے)، نیز فرمایا: "إذا أقبلت الحیضة فدعي الصلاق، و إذا أدبرت فاغسلي عنک الدم وصلي"<sup>(1)</sup> (جب حیض کے دن آئیں تو نماز چھوڑ دو، اور جب حیض کے دن گذرجائیں تو خون دھوڈ الو، اور نماز پڑھو)، اس سے نجاست سے نچنے کا امر ثابت ہوا، اورکسی چیز کا امر، اس کی ضد سے نہی کرنا ہے، اور عبادات میں نہی، فساد کی متقاضی ہے۔

ر ہانماز کی جگہ کا پاک ہونا تو اس لئے کہ فرمان باری ہے: ''أَنَ طَهِّرَا بَيُتِي لَلطَّائِفِيُنَ وَ الْعَاكِفِيُنَ وَ الْرُحَّعِ السُّجُوُدِ ''<sup>(1)</sup> ( کہتم دونوں میر ے گھر کو پاک صاف رکھوطواف کرنے والوں اور اعتکاف کرنے والوں اور رکوع کرنے والوں اور سجدہ کرنے والوں کے لئے)، نیز فرمان باری ہے: ''وَثِيَابَکَ فَطَهَّرَ '' (اور اپن کپڑوں کو پاک رکھتے)۔

اس آیت کے دلالۃ النص سے معلوم ہوتا ہے کہ جگہ کا پاک ہونا واجب ہے،اسی طرح اس سے بدن کی پا کی کے واجب ہونے پر بھی استدلال کیا گیا ہے،جیسا کہ گذر چکا ہے۔

نیز روایت میں ہے کہ رسول اللہ علیظیہ نے: ''أنه نھی عن الصلاۃ في المزبلۃ والجنررۃ ومعاطن الإبل وقوارع الطریق والحمام والمقبرۃ''<sup>(۳)</sup> (کوڑا کرکٹ تچینکنے کی جگہ، اونٹ وغیرہ جانور ذرح کرنے کی جگہ، اونٹ باند صنے کی جگہ، راستہ کے درمیان، حمام اور قبرستان میں نماز پڑھنے سے منع فرمایا ہے ) کوڑا

- (۱) حدیث: "إذا أقبلت الحیضة فدعی الصلاة" کی روایت بخاری (الق ۱۹۹۰ طبع السلفیه) اور مسلم (۱ ۲۱۲ طبع الحلنی) نے حضرت عائشہ سے متقارب الفاظ سے کی ہے۔
  - (٢) سورة بقره ١٢٥٦
- (۳) حدیث: "نعهی عن الصلاة فی المزبلة و الجزرة" کی روایت تر مذی (۲۸/۱ حاطیح الحلمی) نے حضرت ابن عمر سے کی ہے اور تر مذی نے کہا اس کی اسار توی نہیں ہے۔

الْمَسْجِدِ الْحَوَامِ وَ حَيْتُ مَا كُنتُم فَوَلُوا وَجُوه هَ كُمُ مُنَ مُنَعْدَهُم فَوَلُوا وَجُوه مَحْدَم الكُ شَطُرَهُ (() (اچها اب كر ليج اپنا چره مجرحرام كى طرف اورتم لوگ جہال كہيں بھى ہوا پنے چر ے كرليا كرواتى كى طرف) ، حضرت ابن عر نے كہا: ايك مرتبہ لوگ قباء ميں فجر كى نماز پڑھ رہے تھے، اتنے ميں ايك شخص آيا اور كہنے لگا كدرات كورسول الله عليك پر قرآن اتر ا ميں ايك شخص آيا اور كہنے لگا كدرات كورسول الله عليك پر قرآن اتر ا اور كعبه كى طرف منه كر نے كاحكم ہوا ہے، لہذا تم بھى اس كى طرف رخ كرلو، (ان كے منه شام كے طرف تھے، چر كعبه كى طرف گوم اس كى تفصيل اصطلاح: 'استقبال' ، ميں آچكى ہے۔

ھ-وقت داخل ہونے کاعلم ہونا: ۱۴- اس لئے کہ فرمان باری ہے:"أقِبِ الصَّلاَةَ لِدُلُوُکِ

الشَّمُسِ إلى غَسَقِ الَّليُلِ وَقُرُآنَ الْفَجُو إِنَّ قُرُآنَ الْفَجُو حَانَ مَشْهُوُدًا<sup>،(٣)</sup> (نماز اداكيا لَيجَ آفتاب دُ<del>طن</del> ( ٤ بعد ) سے رات كے اندهير ، مونے تك اور صحى كى نماز بھى بينك صحى كى نماز حضورى كاوفت ہے ) ۔

نيز فرمان نبوى ہے: "أمني جبريل عند البيت مرتين، فصلى الظهر في الأولى منهما حين كان الفيء مثل الشراك، ثم صلى العصر حين كان كل شيء مثل ظله،

- (۱) سورهٔ بقره ۲ ۱۳ مار
- (۲) بدائع الصنائع ا/ ۱۷ ، حاشیداین عابدین ۱/۲۸۲، حاشیة الدسوقی ۱/۲۲۲، معافیة الدسوقی ۱/۲۲۲، مغنی الحما تحرار ۲۸۴، کشاف القناع ۱/۲۰۳۰
   اور حدیث ابن عمر: "بینما الناس بقباء فی صلاة الصبح...... کی روایت بخاری (الفتح ا/۲۰۵ طبع السلفیه) اور مسلم (۱/۵۵ سلطبح الحلی) نے کی ہے۔
   کی ہے۔
   (۳) سور وارس ارا /۸۵۰

اور کھال کو پاک کرو<sup>''(1)</sup> انقاء کے معنی پاک کرنا ہے<sup>(۲)</sup>، اس کی <sup>ت</sup>فصیل اصطلاحات:'' طہارت ،وضوء <sup>چنس</sup>ل'' میں ہے۔

ج-قابل ستراعضاءكا ڈھانگنا:

۲۱-۱۳ لئے کہ فرمان باری ہے: "یہنی الدَمَ حُذُوا زِیُنتَکُمُ عِندَ کُلِّ مَسْجِدٍ "<sup>(m)</sup> (اے اولادا دم ہر نماز کے وقت اپنالباس پہن لیا کرو) د حضرت ابن عباسؓ نے فرمایا: اس سے مراد: نماز میں کپڑے پہنا ہے۔

نیز فرمان نبوی ہے: ''لا یقبل الله صلاق حائض إلا بخمار ''<sup>(7)</sup> (اللہ تعالی، بالغہ عورت کی نماز اوڑھنی کے بغیر قبول نہیں کرتا)، نیز اس لئے کہ اللہ تعالی کے سامنے کھڑے ہونے کی حالت میں ستر ڈھانکنا، تعظیم کے باب سے ہے<sup>(6)</sup>۔

## د-قبلهرخ ہونا:

- (۱) حدیث:" تحت کل شعو ق جنابة ...... کی روایت ترمذی (۱۷۸۷ اطبخ الحلمی) نے حضرت ابو ہریرہؓ سے کی ہے اور ترمذی نے اس کی کمزور ہونے کی طرف اشارہ کیا ہے۔
- ۲۱۹ الصنائع الر ۱۱۳ دارالكتاب العربي ۲۹۹۱ ، حاشيه ابن عابدين الر۲۹ ۲
   دارالتراث العربي ، حاشية الدسوقى الرا۲۰ دارالفكر، مغنى المحتاج الرحدا،
   کشاف القناع الر۲۴۸ -
  - (۳) سورهٔ اعراف اس-
- (<sup>4</sup>) حدیث: <sup>«</sup>لایقبل الله صلاق حائض اِلا بخماد» کی روایت ابوداؤد(۱۰/۱۳ تحقیق عزت عبیددعاس)اور ترمذی (۲۱۵/۲ طبح کملمی) نے حضرت عائشہؓ سے کی ہے،الفاظ ابوداوُد کے ہیں، ترمذی نے کہا: حدیث <sup>حس</sup>ن ہے۔
- (۵) بدائع الصنائع الر ۱۱۲، حاشیه ابن عابدین الر۲۷۰، حافیة الدسوقی الرا۲، مغنی الحتاج الر ۱۸۴، کشاف القناع الر ۲۶۳، تفسیر القرطبی ۷ را ۱۸۹ طبع دارالکتب المصر مید ۱۹۳۷ء-

نماز کا وقت انہی دونوں وقتوں کے درمیان ہے)۔ اور فقہاء کا اس پر اتفاق ہے کہ وقت کے علم میں خلن غالب کا فی ہے '' ۔ اس کی تفصیل اصطلاح:'' اوقات صلاۃ'' میں ہے۔

نماز کےاقوال دافعال کی تقسیم:

10 – حفنیہ، حنابلہ نے نماز کے اقوال وافعال کو، ارکان ، واجبات اور سنن میں تقسیم کیا ہے، ارکان وہ ہیں جن کے بغیر بلا عذر نماز صحیح نہیں ہوتی ہے اور ان کے چھوڑنے سے نماز باطل ہوجاتی ہے، خواہ عمد أ حچوڑ بے پاسہواً۔

اور حنفیہ کے نزدیک واجب وہ امور ہیں جن کے چھوڑ دینے سے فاسد نہیں ہوتی ہے اور اگر ان کو بغیر عذر کے قصد اُ چھوڑ اجائے تو نماز کو وجو بی طور پر لوٹا یا جاتا ہے، اسی طرح اس صورت میں تکم ہے جبکہ سہوا چھوڑ نے اور سجدہ سہونہ کرے، لہذا وا جب کوعد اترک کرنے سے نماز کو دہرانا وا جب ہوتا ہے، اور سہوا ترک کرنے سے سجدہ سہو وا جب ہوتا ہے، اور اگر اس نے نماز کا اعادہ نہ کیا تو گنہ گار اور فاسق ہوگا، وا جب چھوڑ نے والا، اس کے چھوڑ نے پر سز اکا مستحق ہے، لیکن اس کا انکار کرنے والے کو کا فرنہیں کہا جائے گا۔ وا جب کو سہوا چھوڑ نے کی حالت میں حنابلہ کا مذہب، حنف ہے

مذہب کی طرح ہے کہ واجب کوسہوا یا جہلا چھوڑنے سے ان کے مذہب کی طرح ہے کہ واجب کوسہوا یا جہلا چھوڑنے سے ان کے نزدیک سجدہ سہو واجب ہوتا ہے، البتہ واجب کوعمدا ترک کی صورت میں حنابلہ نے، حنفیہ سے اختلاف کیا ہے کہ حنابلہ کے نزدیک واجب کوعمدا ترک کرنے سے نماز باطل ہوجاتی ہے۔

ثم صلى المغرب حين وجبت الشمس وأفطر الصائم، ثم صلى العشاء حين غاب الشفق، ثم صلى الفجر ، حين برق الفجر و حرم الطعام على الصائم، وصلى المرة الثانية الظهر حين كان ظل كل شيء مثله لوقت العصر بالأمس ، ثم صلى العصر حين كان ظل كل شيء مثليه، ثم صلى المغرب لوقته الأول، ثم صلى العشاء الآخرة حين ذهب ثلث الليل ثم صلى الصبح حين أسفرت الأرض ثم التفت إلى جبريل، وقال: يا محمد! هذا وقت الأنبياء من قبلك والوقت فيما بين هذين الوقتين "(!) (جبرئیل علیہ السلام نے بیت اللہ شریف کے پاس دو دفعہ میری امامت کی، پہلی بار ظہر کی نماز اس وقت پڑھی جبکہ تعلین کے تسمہ کے برابر سابید ڈھلا ، پھرعصر کی نماز اس وقت پڑھی جب کہ تمام چیزیں اینے سامد کے برابر ہوگئیں، پھر مغرب کی نماز اس وقت پڑھی جب آ فتاب غروب ہوگیا، اور روز ہ دار نے روز ہ کھولا، پھرعشاء کی نماز اس وقت پڑھی جب شفق غائب ہوگئی، پھر صبح کی نماز اس وقت پڑھی جب صبح بجلی کی طرح جبک اٹھی (یو پھٹی) اوروزہ دار پرکھانا حرام ہوگیا، دوسری بار ظہر کی نماز اس وقت پڑھی جب ہر چیز کا سابیا س کے برابر ہو گیا جس وقت انہوں نے کل عصر کی نماز پڑھی تھی ، پھر عصر کی نمازاس وقت پڑھی جب ہر چیز کا سابیاس سے دوگنا ہوگیا، پھرمغرب کی نماز اس وقت پڑھی جس وقت پہلی بار پڑھی تھی، پھرعشاء کی نماز اس وقت پڑھی جب ایک تہائی رات گذرگئی، پھرضبح کی نماز اس وقت یر همی جب زمین خوب روثن ہوگئی، پھر جبرئیل علیہ السلام میر ی طرف متوجہ ہوئے اور فرمایا: آپ سے پہلے پیخبروں کا یہی وقت ہے،اور (1) حديث: "أمني جبريل عند البيت مرتين....." كى روايت ترمدى (ار۲۷۹-۲۸۰ طبع کلیمی) نے حضرت ابن عباسؓ سے کی ہے اور کہا

حدیث خسن صحیح ہے۔

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ا ۲۷٬۷۷ ، حاضیة الطحطا وی علی مراقی الفلاح ۱۷، حاضیة الدسوقی ۱۸۱۱، مغنی لحمتاح ا ر ۱۸۴، کشاف القناع ۱۷۷/۲۰

ے،ان کو' ابعاض' کہنے کی وجہ میہ ہے کہ تلافی کرنے کی وجہ سےان کی حیثیت پختہ اورا ہم ہوگئی ہے، گویاان کو حقیقی'' بعض' (جزو) قرار دیا گیا ہے۔ ہیئات: وہ سنتیں جن کی تلافی سجدہُ سہو ہے نہیں کی جاتی <sup>(1)</sup>۔

الف-نيت:

۲۱- نیت: الله کا تقرب حاصل کرنے کے لئے عبادت کی انجام دہی کاعزم کرنا، لہذا نیت کے بغیر نماز کسی حال میں درست نہیں، اس کی اصل یفر مان باری ہے: "وَمَا أُمِوُوا إِلاَّ لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُحْلِصِيْنَ لَهُ اللَّدِيْنَ "<sup>(۲)</sup> (حالانکہ انہیں یہی حکم ہوا تھا کہ اللہ کی عبادت اس طرح کریں کہ دین کو اسی کے لئے خالص رکھیں یک وہوکر)۔ نیز فرمان نبوی ہے: "إنما الأعمال بالنیات، و إنما لکل امریء مانوی "<sup>(۳)</sup> (تمام اعمال کا مدار نیت پر ہے اور ہر آ دمی کو وہی ملے گا جس کی نیت کرے) اور نماز میں نیت کے اعتبار کرنے پر اجماع منعقد ہے<sup>(۳)</sup> نیت میں فرضیت اور نماز کی نوعیت کی تعیین

- (ا) حاشیة الدسوقی ۱/ ۲۳۱۱وراس کے بعد کے صفحات، کفایة الطالب الربانی مع حاشیة العددی امر ۲۲۵ دارالمعرفیہ مغنی الحتاج ۱/ ۸ ۴۳، مثر حروض الطالب ا/ ۴ ۴۰۰ ۔
  - (۲) سورهٔ بینه/۵\_
- (۳) حدیث: "إنما الأعمال بالنیات" کی روایت بخاری (افتح ار ۹ طبع (۳) السلفیہ) نے حضرت عمر بن الخطاب سے کی ہے۔
- (۴) حافیة الدسوقی ار ۲۳۳ دار الفکر ، مغنی الحتاج ار ۱۴۸۸، کشاف القناع ار ۱۳۳۳

سنن وہ ہیں جن کے چھوڑ نے سے نماز باطل نہیں ہوتی، گو کہ عمدا چھوڑ اجائے۔ حنفیہ نے کہا ہے کہ سنت وہ ہے جس کے چھوڑ نے سے نماز فاسد نہیں ہوتی ہے اور نہ سجدہ سہو واجب ہوتا ہے ، بلکہ اس کا عمدا (قصدا) ترک کرنا برا ہے اور اگر عمدا نہ چھوڑ نے تو برا بھی نہیں ہے، البتہ نماز کا اعادہ مندوب و مستحب ہے۔ کہاں برا ہونا، کرا ہت سے اعلی درجہ ہے، انہوں نے صراحت کی ہے کہ اگر سنت کو حقیر سمجھ کر چھوڑ نے تو کا فر ہوجائے گا ، اور اگر مسلسل بلا عذر سنت چھوڑ نے تو گا نہ گار ہوگا، اما م حمد نے کہا کہ سنت چھوڑ نے پر اصر ارکر نے والوں سے جنگ کی جائے گی اور امام ابو پوسف نے کہا: ان کی تادیب کی جائے گی، حنابلہ کے نز دیک سہوا

، بدیر سالے مہنہ کا کا رویب کی جات کی مہیں جسے دور بیا ہے۔ سنت کے ترک کے وقت ، سجدہ سہوکر نا مباح ہے، واجب یا مستحب نہیں۔

حنفیہ نے ایک چوتھی قسم '' آ داب' کا اضافہ کیا ہے، نماز کے آ داب وہ ہیں: جن کورسول اللہ علیقہ نے ایک دوبار کیا ہو، اس کی مواخبت (پابندی) نہ کی ہو، مثلاً رکوع وسجدہ کی تسبیحات تین بار سے زیادہ کہنا۔

اتی طرح حنابلہ نے سنن کو دوقسموں میں تقسیم کیا ہے: سنن اقوال ، سنن افعال جن کو ' ہیئات' ' کہاجا تا ہے<sup>(1)</sup>۔ مالکیہ وشافعیہ نے نماز کے اقوال وافعال کو فی الجملہ ارکان وسنن میں تقسیم کیا ہے، مالکیہ نے فضائل (مند وبات) کا اضافہ کیا ہے۔ شافعیہ کے نز دیک سنن دوطرح کی ہیں: ابعاض: وہ سنتیں جن کی تلافی سجدہ سہو سے کی جاتی ہے، خواہ ان کوعمدا چھوڑے یا بھولے (1) حاشیہ ابن عابدین ا / ۲۹۷ اور اس کے بعد کے صفحات، کشاف القناع

بعد کے صفحات۔

(اوراللہ کے سامنے عاجزوں کی طرح کھڑے رہا کرو)۔ نیز بخاری میں حضرت عمران بن حصین کی حدیث ہے: "کانت ہی ہو اسیر ، فسألت النبي عُلاصًا عن الصلاة؟ فقال: "صل قائما، فإن لم تستطع فقاعدا، فإن لم تستطع فعلى جنب"() (مجمع بواسیر کا عارضہ تھا، میں نے رسول اللہ علی سے بوجھا نماز کیسے یر هون؟ آپ نے فرمایا، کھڑے ہو کریڑ ھا گرنہ ہو سکے توبیٹھ کر، اور اگریہ بھی نہ ہو سکے تو کروٹ سے (لیٹ کر)، ادراس پر امت کا اجماع ہے،اور بیددین کی ایک بدیہی معلومات میں سے ہے۔ شافعیہ نے کہا ہے کہ نماز کا ایک رکن فرض نماز میں کھڑا ہونا ہے، اس شخص کے حق میں جواس پر قادر ہوا گر جیکسی سے مدد لینی یڑے،اجرت دینی پڑے جو دن ورات کے اس کے اور اس کے زیر کفالت لوگوں کے خرچہ سے فاضل مال سے دی جائے۔ مالکیہ قیام کےرکن کو دوحصوں میں تقسیم کرتے ہیں، تکبیر تحریمہ کے لئے قیام،اورسورہ فاتحہ پڑھنے کے لئے قیام،مالکیہ نے کہا: قیام سے مراداس کے لئے مستقل طور پر قیام کرنا ہے، لہذا قیام پر قادر څخص کے جن میں یہ کا فی نہیں کہ وہ فرض نماز میں تکبیر تحریمہ بیٹھ کریا جھکے جھکے کہہ لے، پاکھڑے ہوکرکسی ستون کا سہارا لے کر کہہ لے کہ اگراس ستون کو ہٹادیا جائے تو وہ څض گرجائے گا۔ شافعیہ نے کہا: قیام کی شرط بہ ہے کہ اس پر قادر شخص، اپنی ریڑ ھاکی ہڈیوں کوسیدھی کرلے،لہذاا گر جھکے جھکے گھڑا ہوایا کسی طرف مائل ہوکرکھڑا ہوکہاس کوکھڑا ہونے والانہیں کہاجا تاتو قیام درست نہیں، جھکنا، جس کو کھڑا ہونے کا نام نہیں دیا جاتا، وہ بیہ ہے کہ رکوع سے زیادہ قریب ہوجائے۔

 (۱) حدیث عمران: "صل قائما، فإن لم تستطع فقاعدا....." کی روایت بخاری (الفتح ۲/۵۸۷ طبع السلفیه) نے کی ہے۔ ضروری ہے کہ وہ ظہر ہے یا عصر ہے۔ نیت پر تفصیلی کلام اصطلاح:'' نیت''میں ہے۔

ب-تكبير تحريمه:

2 - اس کے فرض ہونے کی دلیل حضرت عائشتگی بیصدیث ہے: "کان رسول الله علی یستفتح الصلاق بالتکبیر "<sup>(1)</sup> (رسول اللہ علی مناز کا آغاز تکبیر سے کرتے تھے) اور اچھی طرح نماز نہ پڑھنے والے شخص کی حدیث میں ہے: "اذا قمت الی الصلاق فکبر "<sup>(1)</sup> (جبتم نماز کے لئے کھڑے ہوتو اللہ اکبر کہو) اور حضرت علی کی مرفوع روایت میں ہے: "مفتاح الصلاق الطهور وتحریمها التکبیر وتحلیلها التسلیم "<sup>(س)</sup> (نماز کی کنجی طہارت ہے، اس کو حرام کرنے والی تکبیر ہے اور اس کو حلال کرنے والا سلام ہے) تحریمہ پر تفصیلی کلام اصطلاح: " تکبیر احرام والا سلام ہے) تحریمہ پر تفصیلی کلام اصطلاح: " تکبیر احرام

ج-صاحب قدرت کے لئے فرض نماز میں کھڑا ہونا: ۱۸- اس لئے کہ فرمان باری ہے:"وَقُوْمُوُا لِلَّهِ قَانِتِيُنَ<sup>"(۳)</sup>

- (۱) حدیث عائشة: "کان رسول الله عنظ الله عنظ الله عنوب المده بالتكبیر" كى روايت معلم (۱/ ۵۷ سطع الحلى ) نے كى ہے۔
- (۲) حدیث اکمسی صلاحہ: "اذا قمت الی الصلاۃ فکبر" کی روایت بخاری(الفتح ۲۷۷۷۲ طبع السلفیہ) اور مسلم(۱/۲۹۸ طبع الحکمی) نے کی
- (٣) حدیث حضرت علیؓ: "مفتاح الصلاق الطهور....." کی تخزیج فقره نمبراامیں گذریجی ہے۔ اورحاشیة الدسوقی ۱/ ۲۳۱ مغنی الحتاج ۱/ ۱۵۰، کشاف القناع ۱/ ۳۳۰۔
   (٣) سور وُبقره ۲۳۸۔

بفاتحه الکتاب<sup>(1)</sup> (جوکوئی سورہ فاتحہ نہ پڑ سے اس کی نماز نہیں ہوتی)۔ ایک روایت میں ہے: ''لا تجزیء صلاق لا یقر أ الر جل فیھا بفاتحة الکتاب''<sup>(1)</sup> (وہ نماز ناکافی ہے جس میں آ دمی سورہ فاتحہ نہ پڑ سے)، نیز اس لئے کہ یہی حضوطیت کی کامل ہے، نیز بخاری میں بیحدیث ہے: ''صلوا کما ر أیتمونی أصلی''<sup>(۳)</sup> (جیسے تم نے جمھے نماز پڑ سے دیکھا ہے، اسی طرح نماز پڑ سو)۔ مالکیہ و حنابلہ کے نزد یک امام و منفرد کی نماز میں سورہ فاتحہ پڑھنا فرض ہے، مقتدی کے لئے نہیں ہے، جبکہ شافعیہ ہرایک کے ت میں اس کی فرضیت کے قائل ہیں <sup>(۲)</sup>۔

- حدیث: "لا صلاق لمن لم یقرا بفاتحة الکتاب" کی روایت بخاری (الشخ ۲۲۷ طبع السلفیہ) اور سلم (۱/ ۲۹۵ طبع الحلق) نے حضرت عبادہ بن صامت سے کی ہے۔
   حدیث: "لا تجزیء صلاق لا یقرأ فیھا الرجل بفاتحة الکتاب"
- کی روات دار قطنی ( ۲۲۲۲ طبع شرکة الطباعة الفدیه ) اور ابن حجر نے التحیص (۲۰۱۱ طبع شرکة الطباعة الفدیه ) میں کی ہے،اور اس کو صبح قرار دیا بر
- (۳) حدیث: "صلوا کما دأیتمونی أصلی" کی روایت بخاری (الفتح ۱۱۱/۱ طبع التلفیه) نے حضرت مالک بن حویر ش سے کی ہے۔
- (۴) حاشیة الدسوقی ار۲۳۲، مغنی الحتاج ۱۵۶۱، شرح روض الطالب ار۱۳۹، کشاف القناع ار ۳۸۹۹، مطالب أولی النہی ار ۴۹۴ م

شافعیہ نے کہا: اگر کسی چیز مثلاد یوار سے طیک لگالے تو کرا ہت کے ساتھ کافی ہے، اسی طرح اگر خود کو کسی ایسی چیز کے سہارے پر ڈال دیا کہ اگر اس کو ہٹا دیا جائے تو وہ گرجائے گا، اس لئے کہ اس کو کھڑا ہونا کہتے ہیں، اور اگر اس فندر سہارا لے رکھا ہے کہ اپن دونوں یا وَں اٹھانا چاہے تو اٹھا سکتا ہے تو قیام درست نہیں ہوا، کیونکہ اس کو کھڑا ہونا نہیں، بلکہ لڑکا ہونا کہتے ہیں، اور اگر کسی چیز کا طیک لگا کر کھڑا ہونا یا دونوں گھٹوں پر کھڑا ہونا اس کے لئے ممکن ہوتو اس پر ایسا کرنالا زم ہے، اس لئے کہ وہ ایسا کر سکتا ہے۔

حنابلہ نے کہا: قیام کی حدید ہے کہ رکوع کرنے والا نہ ہواور قیام کارکن پہلی رکعت میں تکبیر تحریمہ اور سورہ فاتحہ پڑھنے کے بقدر اور بعدوالی رکعت میں صرف فاتحہ پڑھنے کے بقدر کھڑ اہونا ہے<sup>(1)</sup>۔ رکن قیام، فرض نمازوں کے ساتھ خاص ہے، نوافل کے لئے نہیں ہے، اس لئے کہ فرمان نبوی ہے: "من صلی قائما فھو افضل، و من صلی قاعدا فلہ نصف أجر القائم"<sup>(1)</sup> (جس نے کھڑے ہوکر نماز پڑھی، یہ افضل ہے، اور جس نے بیٹھ کر پڑھی تو اس کو کھڑے ہونے والے کا آ دھا تواب ملے گا)، اس کا ذکر اصطلاح:" تطوع"ف ا( ۲۱ مر 201) میں آ چکا ہے، نماز میں قیام کی بقیہ تفصیلات اصطلاح" قیام" میں ہیں۔

د-سورهٔ فانتحه پڑ هنا: ۱۹ - یہ ہرنماز کی ہر رکعت میں رکن ہے،خواہ فرض ہو یانفل، جہری ہو یا سری ، اس لئے کہ فرمان نبوی ہے:"لا صلاۃ لمن لم یقوأ

- . (۱) حاشیة الدسوقی ار ۲۳۱، مغنی الحتاج ار ۱۵۳، کشاف القناع ار ۸۵ سه.
- (۲) حدیث: "من صلی قائما فهو أفضل" کی روایت بخاری (الفتح ۵۸۶/۶ طبع التلفیه) نے حضرت عمران بن حصین سے کی ہے۔

ہو سکتے توا<sup>س شخص</sup> سے ساقط ہوجاتے کہ وہ ناواقف تھا<sup>(1)</sup>۔ رکوع کی تفصیلی بحث اصطلاح:'' رکوع'' میں ہے۔

و-اعتدال:

۲۱ – اعتدال رکوع سے سراٹھانے کے بعد اطمینان کے ساتھ کھڑا ہونا ہے، پیفرض وففل نماز میں رکن ہے، اس لئے کہ اچھی طرح نماز نہ ير صف والے سے رسول اللہ عظیم نے فرما یا تھا: " تھ ادفع حتى تعتدل قائما" (پھر سراٹھاؤیہاں تک کہ سید ھے کھڑے ہوجاؤ) نیز اس لئ كەرسول الله مطالبة في اس كو بميشه كيا ب، كيونكما بوحميد آب صاللہ کے طریقة نماز کے بارے میں کہتے ہیں:"فإذا دفع دأسه استوى حتى يعود كل فقار مكانه"(٢) (اورجب آب نركوع ے سراتھایا توسید ھے کھڑے ہو گئے یہاں تک کہ پیٹھکا ہر جوڑا پن جگہ يرآ گيا )۔ نيز فرمان نبوی ہے:"صلوا کما رأيتموني أصلي" (جیسے تم فے مجھے نمازیڑ ھتے ہوئے دیکھاہے اسی طرح نمازیڑھو)۔ اعتدال کےرکن میں،اس سے سرا ٹھانا داخل ہے،اس لئے کہ وہ اس کومتلزم ہے، مالکیداور بعض حنابلہ نے دونوں میں فرق کرتے ہوئے دونوں کوعلاحدہ رکن شمار کیا ہے، ما لکیہ نے کہا: رکوع سے سر اللهانا قصدا ترك كرنے سے نماز باطل ہوجاتی ہے،اورا گراس كو بھول كرچھوڑ د تولوٹ كر كمر جھالے يہاں تك كەركوغ كى حالت ميں پہنچ جائے پھر سرا ٹھائے ،اورسلام کے بعد سجدہ سہوکرے گا،مگر مقتدی سجدہ نہ کرےگا،اس لئے کہ امام اس کے سہوکا ذمہ دارہے، اور اگر اس نے لوٹ کر کمرنہیں جھائی،اورلوٹ کر کھڑا ہو گیا تواس کی نماز باطل نہ

- حاشیة الدسوقی ار ۲۳۹، مغنی الحتاج ار ۱۲۳، کشاف القناع ار ۲۸۹ .
- ۲) حدیث الی حمید الساعدی: "فإذا دفع دأسه استوی....." کی روایت بخاری (الفتح ۲/۵۰ سطیح السلفیه) نے کی ہے۔

دلیل ہے، بیرحدیث حضرت ابو ہریرہ مے مروی ہے کہ "أن النبي عاصليه دخل المسجد فدخل رجل فصلى ثم جاء فسلم على النبي عُلَيْظُ فرد النبي عُلَيْ عليه السلام، ثم قال: إرجع فصل، فإنك لم تصل، فعل ذلك ثلاثا، ثم قال: والذي بعثك بالحق فما أحسن غيره، فعلمني فقال: إذا قمت إلى الصلاة فكبر، ثم اقرأ ما تيسر معك من القرآن، ثم اركع حتى تطمئن راكعاً، ثم ارفع حتى تعتدل قائما، ثم اسجد حتى تطمئن ساجدا، ثم ارفع حتى تطمئن جالسا ثم اسجد حتى تطمئن ساجدا ثم افعل ذلك في صلاتك كلها"() (رسول الله عليه معجد مين تشریف لے گئے،اپنے میں ایک شخص آیا،اس نے نماز پڑھی، پھر آ كرآب عليه كوسلام كيا، آب عليه في سلام كاجواب ديا اور فرمایا: جاؤ پھرنماز پڑھو،تم نے نمازنہیں پڑھی اس نے تین باراییا ہی کیا، آخر کہنے لگا: اس ذات کی قشم جس نے آ پ کوخن کے ساتھ بھیجا ہے، میں تواس سے اچھی نمازنہیں پڑ ھ سکتا، مجھے بتائے تو آپ نے فرمایا جب تم نماز کے لئے کھڑے ہوتو تکبیر کہو، پھر جو کچھ قرآن تجھ کو یاد ہواورآ سانی سے پڑھ سکتے ہو،اسے پڑھو، پھراطمینان سے ٹھہر کر رکوع کرو، پھر سر اٹھاؤ یہاں تک کہ سید ھے کھڑے ہوجاؤ، پھر اطمینان سے ظہر کررکوع کرو، پھر سرا ٹھاؤیہاں تک کہ سید ھے کھڑے ہوجاؤ، پھر اطمینان سے تھہر کر سجدہ کرو، پھر سجدہ سے سر اٹھاؤ ، اور اطمینان سے بیٹھ جاؤ، پھر دوسرا سجدہ اطمینان سے تھہر کرادا کرو، پھر اسی طرح ساری نمازیر طور)، اس سے معلوم ہوا کہ جدیث میں مذکورہ افعال کسی حال میں ساقط نہیں ہوں گے، اس لئے کہ اگرید ساقط

(۱) حدیث حضرت ابو ہریرہؓ: 'اُن رسول اللّٰہ ﷺ دخل المسجد فدخل رجل فصل..... کی روایت بخاری (الفّٰۃ ۲۷۷۷۲ طبع السّلفیہ) اور سلم (۱۱۸۶ طبع الحلی ) نے کی ہے۔

صلاة ۲۲

ز-سجده کرنا: ۲۲ – نماز کا ایک رکن ہر رکعت میں دوسجدے ہیں، اس پر اجماع منعقد ب، اس لئے کہ فرمان باری ہے: "وَارْ كَعُوْا وَاسْجُدُوْا" (!) (رکوع کرواور سجدہ کیا کرو)، نیز اچھی طرح سے نماز نہ پڑھنے والے کی حدیث میں ہے: "ثم اسجد حتی تطمئن ساجدا"(۲) (پھراطمینان سے ٹھہر کرسجدہ کرو)، مالکیہ نے سجدہ کی حدید بتائی ہے کہ زمین یاز مین سے گلی ہوئی کوئی ثابت چیز، پیشانی سے لگ جائے، لہذا لٹکے ہوئے تخت وغیرہ پر سجدہ کرنا کافی نہیں ہوگا، مالکہ کے نزدیک پیشانی کے معمولی جزوکوز مین یا زمین سے متصل چز بررکھ دینے سے سحبدہ ہوجائے گا،اور پیشانی کا سحبدہ گاہ پر تکھر ناضروری ہے، لېذا بھوسہ ياروئي پر سجدہ درست نہيں رہاناک کورکھنا تومستحب ہے، اوراس کوترک کرنے برخواہ قصدا ہویا بھول کرنماز کا اعادہ ،ظہرین (ظہروعصر) میں اصفرار کے دفت ، اوران کے علاوہ میں طلوع کے وقت کیا جائے گا، تا کہ ناک پر سجدہ کے وجوب کے قول کی رعایت ہوجائے، اور بقیہ اعضاء یعنی دونوں ہاتھ، دونوں گھٹنے، اور دونوں قدم کور کھناسنت ہے، دسوقی نے کہا:'' التوضیح'' میں ہے: ان اعضاء پر سجدہ کا سنت ہونا مذہب میں صریح نہیں ہے، زیادہ سے زیادہ بیر ہے کہ ابن قصار نے کہا ہے کہ میرے دل میں بیڈوی معلوم ہوتا ہے کہ بیہ مذہب میں سنت ہے، ایک قول ہے: ان اعضاء پر سجدہ کرنا واجب ہے،اور مالکیہ نےصراحت کی ہے کہ سرین کا،سر سے اونچار ہنا شرط نہیں، بلکہ مندوب ہے۔ شافعیہ کی رائے ہے کہ سجدہ کی اقل حدید ہے کہ چھ کھلی ہوئی پیشانی جائے نماز پر براہ راست لگ جائے، اس لئے کہ خباب بن (I) meroi<sup>5</sup>(22-(٢) حديث المسى وصلاته: "ثم اسجد حتى تطمئن ساجدا" كاتخري فقره نمبر ۲۰ میں گذرچکی ہے۔

ہوگی، اس میں ابن حبیب کے اس قول کی رعایت کی گئی ہے کہ کوئی شخص رکوع سے سر اٹھانا بھول کر جھوڑ د بے تولوٹ کر کھڑا ہوگا، کمر نہیں جھائے گا، جیسے کہ رکوع حچوڑنے والا۔ پھر اکثر مالکیہ کے نزدیک اعتدال رکن نہیں ہے، بلکہ سنت ہے،انہوں نے کہا: بھول کراعتدال چھوڑ نے پر سجدہ سہو کرےگا،اور قصداً اس کوچھوڑنے سے نماز قطعی طور پر باطل ہوجائے گی ، ، اس لئے کہ بیالیں سنت ہےجس کا فرض ہونامشہور ہے۔ دسوقی نے کہا: ہمارے شیخ (ابوالحسن عدوی) نے کہا: یہی راج ہے، جیسا کہ حطاب کے کلام سے یہی سمجھا جاتا ہے، مالکیہ کے نز دیک اعتدال کی حد: آ دمی جھا ہوا نہ ہو، اور حنابلہ کے نز دیک: رکوع کرنے والاینہ ہوجائے ،انہوں نے کہا:اس کا کامل درجہ بیر ہے کہ اس طرح سیدھا کھڑا ہوجائے کہ ہرعضواین جگہ پرلوٹ آئے، اس لحاظ سےاعتدال واطمینان کی حالت میں تھوڑ اسا جھکا ہوا ہونامصر نہیں، اس لئے کہ اس ہیئت میں وہ کھڑے ہونے سے خارج نہیں ہوگا، شافعیہ کے یہاں اس کی حد کا بیان رکن قیام میں آچکا ہے، فقہاء نے صراحت کی ہے کہ اعتدال میں اطمینان ضرور ی ہے۔ شافعیہ نے کہا: اعتدال میں اطمینان یہ سیکہ رکوع سے قبل اعضاءجس حالت پر تھےاتی حالت پر آ کرکٹ ہرجا کمیں ،اس طور پر کہ اس کارکوع سے اٹھنا، سابقہ حالت پرلوٹنے سے الگ ہوجائے۔ شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ اعتدال کے علاوہ کا قصد نہ ہو،لہذ ااگر کسی چیز مثلاً سانب سے گھبرا کرسرا تھایا توبیہ سرا تھا نا،اعتدال نہیں مانا جائے گا،اس لئے کہاس سے مانع موجود ہے،لہذاواجب ہے کہ سر

اٹھانے کا مقصد کوئی اور چنر نہ ہو<sup>(1)</sup>۔

<sup>(</sup>۱) حاشية الدسوقى ۲/۳۱،مغنى المحتاج ۲/۱۲۵، شرح روض الطالب ۲/۱۵۷، كشاف القناع۲/۷/۳۸،مطالب أولى ا<sup>نب</sup>ى ۲/۲۳۹-۴۹۵

سمی کورکھنا محال نہ ہو، ورنہ فرض ساقط ہوجائے گا،لہذانسی کا ہاتھ گٹوں سے کٹا ہوتو اس کورکھنا واجب نہیں ہوگا، اس لئے کہ کل فرض فوت ہوگیا۔

سجدہ گاہ پر، سرکا بو جھ پہنچنا بھی واجب ہے، اس لئے کہ فرمان نبوی ہے:''إذا سجدت فأمكن جبھتك''<sup>(1)</sup> (جبتم سجدہ کروتو پیشانی کو جمادو)، انہوں نے کہا: بوجھ کا مطلب میہ ہے کہ وہ زمین پر اس طرح پڑجائے کہ اگر اس کے پنچروئی یا گھاس رکھ دی جائے تو وہ دب جائے اور اس کا اثر اس کے پاتھ پر آجائے اگر ہاتھ اس کے پنچر کھا ہوا مان لیا جائے، پیشانی کے علاوہ دوسرے اعضاء میں اس طرح سے بوجھ ڈال کران کو رکھنا شرطنہیں ہے۔

اسی طرح واجب ہے کہ سجدہ کے علاوہ کسی اور مقصد سے بنچ نہ گرے، لہذا اگر اعتدال (رکوع کے بعد کے قیام) سے چہرہ کے بل گر گیا توضر وری ہے کہ لوٹ کر سیدھا کھڑا ہو، تا کہ اس حال سے سجدہ کے لئے جھے، اس لئے کہ گرنے میں بالفصد بنچ آنا نہیں پایا جا تا اور اگر بنچ آتے ہوئے گر پڑے تو دوبارہ بنچ آنا لازم نہیں ، بلکہ اس کو سجدہ شار کیا جائے گا،

یہ بھی ضروری ہے کہ نمازی کے پنچ کے حصے (یعنی اپنی سرین اور اس کے ارد گرد کے حصے ) اس کے او پر کے حصوں سے اونچا رہیں، اس کی دلیل بی فرمان نبوی ہے: ''صلوا کھا دایت مونی أصلی ''<sup>(1)</sup> (جیسے تم نے مجھے نماز پڑھتے ہوئے دیکھا ہے، اسی طرح تم نماز پڑھو )، لہذا او پر کے حصول کو، پنچ کے حصول سے اونچایا ان

ارت کی حدیث ہے: ''شکو نا إلی رسول الله مُشدة الرمضاء في جباهنا و أکفنا فلم يشکنا'' <sup>(1)</sup> (<sup>م</sup>م نے رسول اللہ علی<sup>ک ہے</sup> سے شکایت کی کہ پیشانیوں اور تھیلیوں میں سخت گرمی لگتی ہے تو آپ نے ماری شکایت دور نہیں کی )۔

اس حدیث سے طریقہ استدلال ہو ہے کہ اگر پیشانی کو کھولنا واجب نه ہوتا تو آپ ﷺ انہیں اس کو ڈھانگنے کی رہنمائی فرماتے ، بقیہ اعضاء کے علاوہ صرف ہتھیلی کو کھولنے کا اعتبار صرف اس لئے کیا گیا ہے کہ اس کو کھولنا آسان ہے، دوسر ے اعضاء کو کھولنا آسان نہیں، نیز اس لئے کہ اس کو کھولنے سے سجیرہ کا مقصود، یعنی غایت تواضع حاصل ہوتا ہے۔ اور دونوں گھٹنوں، دونوں ہتھیلیوں کے اندرونی حصہاوردونوں قدم کے نیچلے حصہ کا ایک جزنماز کی جگہ پر رکھنا بھی واجب ہے، اس لئے کہ صحیحین کی حدیث ہے: ' أمرت أن أسجد على سبعة أعظم : على الجبهة -وأشار بيده إلى أنفه – واليدين، والركبتين، و أطراف القدمين "(٢) ( مجه ) سات ہڈیوں پر سجدہ کرنے کا تھم دیا گیا: پیشانی اور آپ نے اپنے ہاتھ سے ناک کی طرف اشارہ کیا، ددنوں ہاتھوں، دونوں گھٹنوں اور دونوں قد موں کی انگیوں پر )، ان اعضاء کو کھولنا دا جب نہیں ہے، بلکہ دونوں گھٹنوں کو کھولنا مکروہ ہے، اس لئے کہاس کے نتیجہ میں ستر کھل سکتی ہے،ایک قول ہے: دونوں ہتھیلیوں کوکھولنا واجب ہے۔ پھران اعضاء کورکھنا واجب اس وقت ہے جب ان میں سے

- (۱) حديث خباب بن الأرت: شكونا إلى دسول الله علي المعارف العثمانية) اور سلم (۱/ ۳۳۳ طبع الحلي الحلي ) الحلي ) في ب-
- (۲) حدیث: ''أموت أن أسجد علی سبعة أعظم.....'' کی روایت بخاری (الفَّح ۲/ ۲۹۷ طبع السَّلفيه) اور مسلم (ار ۳۵۴ الحلی) نے حضرت ابن عبال ؓ سے کی ہے۔

-4

کے برابرر کھنا کافی نہیں، اس لئے کہ اس کا نام ہجدہ کر نانہیں ہے، جیسا کہ اگر اوند ھے منہ ہو کر اپنے پیروں کو پھیلا دے، البتہ اگر کوئی مرض ہو کہ اس کے علاوہ شکل میں وہ سجدہ نہ کر سکے تو درست ہے، اور اگر تکیہ پر سرجھ کا کر سجدہ کر ناممکن ہوتو یہی لا زم ہے، اس لئے کہ اس میں سجدہ کی ہیئت موجود ہے، اور بلاسر جھ کا از م ہے، اس لئے کہ اس میں سجدہ اگر مثلاً کسی کشق میں نماز پڑھی، اور اس کو او پر اٹھا ناممکن نہ ہو کہ اس لئے کہ بینا در عذر ہے۔

حنابلد کی رائے ہے کہ ساتوں اعضاء: پیشانی مع ناک، دونوں ہاتھ، دونوں گھٹے، اور دونوں قدم پر سجدہ کرنا قدرت کے ساتھ رکن ہے، اس کی دلیل حضرت ابن عباس کی مرفوع حدیث ہے: ''امر ت اُن أسجد علی سبعة أعظم علی الجبھة – و أشار بیدہ إلی اُنفه– و الیدین، و الر کبتین، و اطراف القدمین'' ( مجھے سات ہڈیوں پر سجدہ کرنے کا حکم ملا ہے: پیشانی (اور آپ نے ناک الگیوں پر)، نیز فرمان نبوی ہے: ''اِذا سجد العبد سجد معه سبعة آراب: و جھه، و کفاہ، و رکبتاہ، و قدماہ''<sup>(1)</sup> (جب بندہ سجدہ کرتا ہےتواس کے ساتھ سات اعضاء سجدہ کرتے ہیں: (اس

پھر ہر عضو کے بعض جھے پر سجدہ کافی ہے، اس کئے کہ حدیث میں پورے عضو کی قید نہیں ہے، اگر چہ ہاتھ کی پشت، اور پاؤں کی پشت اور دونوں ہاتھوں کی انگلیوں کے سرے پر سجدہ ہو، اور اگر کوئی عضو دوسرے عضوء پر ہوتو سجدہ کافی نہیں ہے، جیسے پیشانی دونوں

(۱) حدیث:"اِذا سجد العبد سجد معه سبعة آراب....."کاروایت مسلم (۱/ ۵۵ ساطیح انحلی) نے حضرت عباس بن عبدالمطلبؓ سے کی ہے۔

ہاتھوں کے او پر ہو، اس لئے کہ اس کے نتیجہ میں سجدہ کے اعضاءایک دوسرے میں داخل ہوجا کیں گے۔ اگر نماز کی پیشانی سے سجدہ نہ کر سکے تو بقیہ اعضاء کا لزوم اس سے ساقط ہوجائے گا۔

اس لئے کہ اس کی پیشانی ہی سجدہ میں اصل ہے، دوسرے اعضاءاس کے تابع ہیں،اور جب اصل ساقط ہو گیا تو تابع بھی ساقط ہوجائیں گے، تابع ہونے کی دلیل حضرت ابن عمر کی بیدروایت ہے كر رسول الله عليه في فرمايا: "إن اليدين تسجدان كما يسجد الوجه، فإذا وضع أحدكم وجهه فليضع يديه، و إذا د فعه فليد فعهما "(١) (دونوں باتھ سجدہ کرتے ہیں، جبیا کہ چېره سجده کرتا ہے،لہذا جب تم میں کا کوئی اپنے چیرہ کو (زمین پر) رکھےتو دونوں ہاتھوں کوبھی رکھ لے،اور جب چہرہ کوا تھائے تو دونوں باتھوں کوبھی اٹھائے)، بقیہ اعضاء بھی اس سلسلہ میں دونوں باتھوں کی طرح ہیں، کیونکہان میں کوئی فرق نہیں اور جب سحدہ میں پیشانی رکھ سکتا ہے تو باقی اعضاء اس کے تابع ہوں گے، ان حضرات نے صراحت کی ہے کہ پچھلے حصوں کواونچا نہ رکھ کر سجدہ کرنا کافی نہیں ہے اگر وہ سجدہ کے طریقہ سے الگ ہوجائے، اس لئے کہ اس کو سجدہ کرنے والانہیں شار کیا جاتا، رہامعمولی اونچا ہونا تو اس میں کوئی مضا ئقة نہیں، یعنی سرکی جگہ دونوں یا وُل کی جگہ سے بلاضرورت معمولی سی او خچی ہو،کیکن اگرزیا دہ او خچی ہوتو مکر وہ ہے<sup>(۲)</sup>۔

- (۱) حدیث: <sup>(۱</sup>ین الیدین تسجدان، کما یسجد الوجه ...... کی روایت ابوداؤد (۱/ ۵۵۳ تحقیق عزت عبید دعاس) اور حاکم (۲۲۱/۱ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے اور حاکم نے اس کو صحیح قرار دیا ہے اور ذہبی نے اس کی موافقت کی ہے۔
- ۲) حاشية الدسوقى ا/۲۳۹، شرح روض الطالب ا/۱۹۰۰، مغنى المحتاج ا/۱۹۹،
   کشاف القناع ا/۱۵۳، مطالب أولى النبى ا/۲۹۹۹\_

سراٹھایا تو کافی نہیں ہے، نیز یہ شرط نہیں کہ اس کا قصد کرے، نماز کی نیت جواس کے حکم کا استصحاب کرنے والی ہے کا فی ہے۔ یشخ رصیا نی نے کہا ہے: بلکہ اس کا قصد کرنا واجب ہے<sup>(1)</sup>۔

ط-آخرى تشهد ك لئ بي هنا:

۲۹۲ - بیشافعید و حنابلہ کے یہاں رکن ہے، اس لئے کہ رسول اللہ علیلیہ نے اس کو ہمیشہ کیا ہے اور آپ نے فرمایا ہے: ''صلو ا کما ر أيتموني أصلي''<sup>(۲)</sup> (جسم نے مجھے نماز پڑھتے ہوئے ديکھا ہے اس طرح تم بھی نماز پڑھا کرو)، نيز اس لئے کہ تشہد فرض ہے، اور اس کے لئے بيٹھنا اس کامحل ہے، لہذا وہ تشہد کے تابع ہوگا۔ مالکيہ کی رائے ہے: رکن، صرف سلام کے لئے بیٹھنا ہے، لہذا بیٹھنے کا آخری جزجس میں سلام ہے وہ فرض ہے، اور اس سے قبل کا جھوٹ گئی اور اگر بیٹھا پھر تشہد پڑھا، پھر سلام کے جمار تو البنہ سنت دونوں کو ادا کر نے والا ہوگا، اور اگر بیٹھ گیا، تشہد پڑھا پھر اٹھ کھڑا ہوا اور سلام چھر دیا تو سنت کے دون کو ایک میں میں میں میں اور ای میں ا

ی- آخری تشہد: ۲۵ - اس کی رکنیت کے قائل شافعیہ و حنابلہ ہیں، اس کی دلیل میہ

- (۱) حاشیة الدسوقی ۲٬۰۰۱ اور اس کے بعد کے صفحات، مغنی المحتاج ۱۱۷۱، کشاف القناع ۲٬۳۵۳–۸۵۷، مطالب اُولی اکنوں ۱۷۷۶ م
- (۲) حدیث: "صلوا کما رأیتمونی أصلی "کی تخریخ فقره نمبر ۱۹ میں گذریجی بر
- (۳) حاشية الدسوقى ا/ ۲۴۰ ، مغنى الحتاج ا/ ۱۷۱، كشاف القناع ا/ ۳۸۸، مطالب أولى النهى ا/ ۹۹ ۲۰

درمیان بیٹھنے کی حالت میں ، اپنے دونوں ہاتھوں کو زمین سے نہیں اٹھایا،اس کی نماز صحیح ہے۔

شافعیہ کی رائے ہے کہ ضروری ہے کہ سجدہ سے سراٹھانے میں بیٹھنے کے علاوہ کا قصد نہ کرے، جیسا کہ رکوع میں ہے، لہذ ااگر کسی چیز سے گھبرا کر سراٹھایا تو کافی نہیں، دوبارہ سجدہ میں آناوا جب ہے۔ یہی حنابلہ کا بھی مذہب ہے، انہوں نے کہا: رکوع، سجدہ اوران دونوں سے سراٹھانے وغیرہ میں اس کے علاوہ کا قصد نہ کرنا شرط ہے، لہذا اگر کسی چیز کے خوف سے رکوع یا سجدہ کیا یا رکوع، سجدہ سے

- حدیث کی تخریخ فقرہ نمبر ۲۰ پر گذر چکی ہے۔
- (۲) حدیث عاکش "کان النبي علیل اذا رفع رأسه من السجدة لم یسجد حتی یستوی جالسا" کی روایت مسلم (۱/۵۸ طبح الحلی) نے کی ہے۔

فرمان نبوی ہے: ''إذا قعد أحدكم في الصلاة فليقل: التحيات لله .....<sup>(())</sup>(جبتم *ميں سےكوئى نماز ميں بيٹےتو بي* پڑھے:التحيات لله.....)\_

حضرت ابن مسعود کہتے ہیں کہ ہم تشہد فرض ہونے یے قبل نماز میں یہ پڑھتے تھے: "السلام علی الله، السلام علی جبریل و میکائیل، فقال رسول الله علی الله، ان تقولوا هذا، فإن الله هو السلام، ولکن قولوا: التحیات لله .....،(۲) (السلام علی اللہ، السلام علی جبریل و میکا ئیل تو آپ علی یہ نے فرمایا: مینہ کہو، اللہ فود سلام ہے، یوں کہا کرو: التحیات لله.....) ، حضرت عمر نے فرمایا: تشہد کے بغیر نماز کافی نہیں ۔

كم ازكم تشهد شافعيه كنزديك بير مج التحيات لله، سلام عليك أيها النبي و رحمة الله و بركاته. سلام علينا و على عباد الله الصالحين، أشهد أن لا إله إلا الله، و أن محمدا رسول الله \_حنابله ك يهال بحى كم ازكم تشهد يمى ب البته وبركاته ''كالفاظ نيس، اور' وأن محمدا رسول الله '' اور'' و أن محمدا عبده و رسوله '' يس جو چام كم اختيار م، اس ليح كماس پرروايات يس اتفاق م. مالكير كنزديك آخرى تشهد سنت م، ركن نهيس <sup>(س)</sup> \_

- (۱) حديث:"إذا قعد أحدكم في الصلاة فليقل ....." كى روايت بخارى(الفتحاا/االطبحالسلفيه)نے حضرت ابن مسعود ؓ سے کی ہے۔
- (۲) حديث ابن مسعودٌ: "كنا نقول في الصلاة قبل أن يفرض التشهد....." كى روايت نسائى (سرم ۲ طبع المكتبة التجاربي) اور دار قطن (ارم ۳ طبع دارالحاس) نے كى ہے، اور دار قطنى نے اس كى اسناد كو صحيح قرار د باہے۔
- (۳) حاشیة الدسوقی ار ۲۴۳ ، مغنی الحتاج ار ۱۷۲، کشاف القناع ار ۳۸۸ مطالب أولی النهی ار ۴۹۹۹\_

ک-آ خری تشهد کے بعد نبی طلیلیہ پر درود بھیجنا: ۲۲- بیشافعیہ وحنابلہ کے نزدیک رکن ہے، اس لئے کہ فرمان باری ہے: "یاً یُّھَا الَّذِیْنَ الْمُنُوُّا صَلُّوُا عَلَیْهِ وَ سَلَّمُوُا تَسْلِیْمَا "<sup>(1)</sup> (اے ایمان والو! تم بھی آپ پر رحت بھیجا کر واور خوب سلام بھیجا کرو)۔

نيز حديث ميں ہے: "قد علمنا كيف نسلم عليك، فكيف نصلي عليك؟ فقال: قولوا: اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كما صليت على آل إبراهيم إنك حميد مجيد، الله بارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على آل إبراهيم إنك حميد مجيد" (يارسول اللہ! آپ پرسلام پڑ ضخ كى تركيب تو تم في معلوم كرلى، مكر يہ تا و يجئ كه آپ پردرود كر طرح پڑھيں؟ ارشاد ہوا كہونالهم صل على محمد آپ پردرود كر طرح پڑھيں؟ ارشاد ہوا كہونالهم صل على محمد وعلى آل محمد كما صليت على آل إبراهيم إنك حميد وعلى آل محمد كما صليت على آل إبراهيم إنك حميد ابركت على آل ابراهيم إنك حميد مجيد)<sup>(٢)</sup> باركت على آل ابراهيم إنك حميد محيد)<sup>(٢)</sup> رسول اللہ علي في الوتر"<sup>(٣)</sup> على نفسه في الوتر"<sup>(٣)</sup>

- (۱) سورهٔ احزاب/۵۱\_
- (۲) حدیث: "قد علمنا کیف نسلم علیک" کی روایت بخاری (الفتخ ۱۱ / ۱۵۲ طبع السلفیہ)اور مسلم (۱/ ۰۵ ۳ طبع الحکی ) نے حضرت کعب بن عجر ڈ سے کی ہے اور الفاظ بخاری کے ہیں۔
- (۳) حديث: "صلى النبي عَلَيْنَكَمْ على نفسه في الوتر ...... كى روايت نسانى (۳ / ۲۴۸ طبح المكتبة التجاريه) نے كى ہے ابن تجرف اس كى سند ميں انقطاع كى علت بتائى ہے، ديكھتے تخيص الحير (۲۴ / ۲۴ طبح شركة الطباعة الفديه)-
- (۴) حدیث: "صلوا کما رأیتمونی أصلی" کی تخریخ فقره نمبر ۱۹ میں گذریکی ہے۔

- | + + -

علیکم" کافی نہیں ہے، بیجی ضروری ہے کہ 'علیکم ''بعد میں ہو اور به که عربی زبان میں ہو۔ شافعیہ نے ''علیکم'' پہلے آنا جائز قرار دیا ہے، لہذاان کے نزديك 'عليكم السلام' كرابت كساته جائز ب، انهول ف کہا: "السلام علیہم" کافی نہیں ہے، کیکن اس سے نماز باطل نہ ہوگی، اس لئے کہ بد غائب کے لئے دعاہے، نیز "علیک"، عليكما "" سلامي عليكم" " سلام الله عليكم" كافى تبير، ادراگراس نے حرمت کے علم کے باوجود قصد ااپیا کردیا تو نماز باطل ہوجائے گی،اور ''سلام علیکم' بھی کافن نہیں۔ حنابلہ کی رائے ہے کہ اس کے الفاظ جو کافی میں '' السلام عليكم و رحمة الله'' باوراكر' ورحمة الله'' نماز جنازه کے علاوہ میں نہ کہے تو کافی نہیں ہوگا، اس لئے کہ رسول اللہ علیت ال كوكيت تھ، اور آب كا ارشاد ب: "صلوا كما رأيتمونى أصلی''(جیسےتم نے مجھےنماز پڑھتے دیکھا ہے، اسی طرح تم بھی پڑھا کرو)اوروہ نماز میں ایپاسلام ہےجس کے ساتھ لفظ رحمت بھی ہے، لہذا رحمت کے الفاظ کے بغیر سلام کافی نہ ہوگا، جیسے تشہد میں سلام، اورا گر ' السلام' کے لفظ کونکرہ کی حالت میں '' سلام' کی پاالف لام کے علاوہ کے ذریعہ معرفہ بنائے مثلاً ''سلامیٰ' یا ''سلام الله عليكم " يا ال كوالك كر "عليكم سلام" يا عليكم السلام" يا "السلام عليك" كيتوكافي نهيس موكا، اس لئ كه بداس فرمان نبوی کے خلاف ہے: "صلوا کما رأیتمونی أصلی" (جیےتم نے مجھے نماز پڑھتے ہوئے دیکھا ہے اسی طرح تم بھی نماز پڑھو) اورجس نے قصدااییا کہااس کی نماز باطل ہے، اس لئے کہاس نے منقول سلام كوبدل ديااورابسے حرف كوكم كرديا جواستغراق واحاطه كا متقاضی ہے۔

ن بحصنماز پڑھتے ہوئے دیکھا ہے ای طرح تم بھی پڑھا کرو)۔ کم از کم درود ہیہ ہے:"اکلٹھ بھ صَلِّ عَلٰی مُحَمَّدٍ" شافعیہ نے کہا: اور اس طرح "صلی الله علی محمد، یاعلی رسوله یا علی النب یاعلیه" کے شل الفاظ ہیں، انہوں نے صراحت کی ہے کہ نبی علیق پر درود کا تشہد کے بعد ہونا ضروری ہے، لہذا اگر تشہد سے قبل درود پڑھلیا تو کافی نہیں ہوگا۔ بعض حنابلہ، نبی علیق پر درود کو مستقل رکن مانتے ہیں، اور بعض حنابلہ اس کو آخری تشہد میں داخل مانتے ہیں<sup>(1)</sup>

ل-سلام:

2۲- اس كركن مونے پر مالكيہ، شافعيداور حنابلد كا انفاق ہے، اس كى دليل بيفر مان نبوى ہے: "تحريمها التكبير، و تحليها التسليم"<sup>(1)</sup> (اس كورام كرنے والى تكبير ہےاور اس كوطل كرنے والاسلام ہے) اور حضرت عاكشہ نے كہا: "كان النبي عليسيات يختم الصلاق بالتسليم"<sup>(m)</sup> (رسول اللہ عليق سلام كوز ريمة مازختم كرتے تھے)۔

سلام کا بقدر کفایت لفظ ، مالکیہ و شافعیہ کے نز دیک' السلام علیم' ہے۔ مالکیہ نے کہا: '' سلام الله'' یا ''سلامی'' یا ''سلام

- (۱) مغنی المحتاج ار ۲۲ ما، شرح روض الطالب ار ۱۲۵، حاضیة الجمل ۱۸۱۸ ساور اس کے بعد کے صفحات، کشاف القناع ۱۸۸۸ سالب اولی النہی ۱/۹۹ س\_
- (۲) حدیث: "تحریمها التکبیر و تحلیلها التسلیم" کی روایت تر مذک (۱/۹طع لحلی ) نے حضرت علی بن ابی طالبؓ سے کی ہے۔
- (۳) حدیث عائشؓ: "کان یختم الصلاۃ با لتسلیم" کی روایت مسلم (۱۸۸۱ طبع الحلمی) نے کی ہے۔

سنت ہےاوراتن دیراطمینان کیا کہ اس میں اس کی گنجائش نہیں تو پہلے قول کے مطابق اس کی نماز صحیح ہے، اور دوسر بے قول کے مطابق صحیح نہیں۔ طمانینت : شافعیہ وحنابلہ کے یہاں رکن ہے، مالکیہ میں ابن حاجب نے اس کے فرض ہونے کو صحیح قرار دیا ہے۔ مالکید کے مذہب میں مشہور بد ہے کہ طمانینت ، سنت ہے اورای وجہ سے زروق نے کہا ہے : جس نے طمانینت ترک کردی، وقت کے اندراندر،مشہور تول کے مطابق نماز کا اعادہ کرےگا،ایک قول ہے: یہ فضیلت (مندوب) ہے۔ طمانینت کے رکن ہونے کی دلیل، اچھی طریقہ سے نمازینہ یڑھنے والے کی سابقہ حدیث، اور حضرت حذیفہ کی بیر حدیث ہے: "أنه رأى رجلا لا يتم الركوع و لا السجود، فقال له : ما صليت ، ولو مت مت على غير الفطرة التي فطر الله عليها محمدا علي (( حضرت حذيفه ف ايك آ دمي كونماز یڑ ہے دیکھا، جورکوع، سجدہ پوری طرح نہیں کرتا تھا، انہوں نے اس ے کہا: تم نے نمازنہیں پڑھی، اور اگرتم مرگئے تو اس طریقہ پرنہیں مرو کے، جس پراللہ تعالی نے محمد علیف کو پیدا کیا) طمانینت ، نماز کے جملدارکان میں سے ایک رکن ہے (۲)

ن-ارکان کی ترتیب: ۲۹- جب بی<sup></sup>ثابت ہے کہ رسول اللہ عقیقی</sub> ارکان کی ترتیب کے

- (۱) حدیث حذیفةٌ: "أنه رأى رجلا لا يتم ركوعه" كى روايت بخارى (الفتح ۲ ۲ ۲۷-۲۷ طبع السلفیہ)نے كى ہے۔
- (۲) حاشية الدسوقى الرائم۲ ، مغنى المحتاج الر ۱۹۴ ، كشاف القناع ال ۲۸۷ ،
   الإ نصاف ۲ / ۱۳۱۰ -

ما لکیدوشافعیہ کے یہاں ایک سلام واجب ہے، حنابلہ نے کہا ہے: دونوں سلام واجب ہیں۔ شافعیہ وحنابلہ کے یہاں مستحب بیہ ہے کہ سلام کے ذریعہ، نماز سے نظنے کی نیت کرے، لہذا نماز سے نظنے ک نیت واجب نہیں ہے، یہ بقیہ عبادات پر قیاس ہے، نیز اس لئے کہ سابقہ نیت ساری نماز میں آ جائے گی۔ نماز سے نظنے کی نیت کی شرط لگانے میں ما لکیہ کے یہاں دو اقوال ہیں۔ اول: سلام کے ذریعہ نماز سے نظنے کی از سرنو نیت شرط ہے، تاکہ بی سلام اس جنس کے دوسرے سلام سے متاز ہوجائے، چیسے کبیر ترج یہ میں نیت کی ضرورت ہوتی ہے، تاکہ دوسری تکارم تی بھیر دیا تو جائز نہیں، سند نے کہا: یہی ظاہر مذہب ہے۔ دوم: بیشرط نہیں، بلکہ صرف مندوب ہے، اس لئے کہ پہلی نیت کلام کا مفاد ہیہ ہے کہ یہی معتمد ہے<sup>(1)</sup>

م-طمانينت:

۲۸ - طماعین : اعضاء کا کچھ دیر مظہر نا، شافعیہ نے کہا : کم از کم طماعین میں ہے کہ اعضاء کا مجھ دیر مظہر نا، شافعیہ نے کہا : کم از کم اول : سکون ہونا گو کہ معمولی ہو، اوریہی مذہب میں صحیح ہے۔ دوم : ذکر واجب کے بقدر ہو، ان دونوں قول کا فائدہ ( فرق ) میں دعاء مغفرت بھول گیا یا مجمی ہونے کی وجہ سے، یا گونگے بن کی وجہ ہے نہ کہہ سکا، یا اس نے اس کو قصد اترک کردیا، اور ہم کہیں کہ میے (1) حافیۃ الدسوتی ارا ۲۲، مغنی الحتاج ار کے ا، کشاف القناع ارا ۳۳۔ رمضان کا روزہ نہ رکھ سکے، تو ان تمام مسائل میں اس پر بیٹھنا ہی واجب ہے، اس لئے کہ وہ حکما قیام سے عاجز ہے، اس لئے کہ اگروہ کھڑا ہوجائے تولاز می طور پر طہارت یا ستر یا قراءت یا روزہ فوت ہوجائے گاجس کا کوئی بدل بھی نہیں ہے۔

ب-قراءت: اس-رکن قراءت کا تحقق قرآن کی ایک آیت پڑھنے سے ہوجائےگا، قراءت فرض کی دورکعتوں اورنفل ووتر کی تمام رکعات میں ہے۔ کاسانی نے کہا: امام ابوحنیفہ سے قراءت کی مقدار کے بارے میں تین روایات میں: ظاہر روایت میں فرض کی ادنی مقدار: ایک مکمل آیت ہے،خواہ کمبی آیت ہویا چھوٹی ہو، چھوٹی آیت کی مثال فرمان بارى: (مُدْهَامَّتَان)<sup>(١)</sup>نيزفرمان بارى: (ثُمَّ نَظَرَ)<sup>(٢)</sup>، نىزفرمان بارى : (ثُمَّ عَبَسَ وَ بَسَرَ) (٣) ہے۔ ایک روایت میں ہے: فرض کی کوئی مقرر مقدارتہیں ہے، بلکہ کم از کم جس کوقراءت کہا جا سکے وہی فرض ہے،خواہ ایک آیت ہویا اس سے کم، بشرطیکہ اس کوقراءت کے قصد سے پڑھے۔ ایک روایت میں ہے: فرض کی مقدارایک کمبی آیت ہے، مثلاً آیت الکرسی، اور آیت دین، یا تنین چھوٹی آیات، اسی کو امام ابو یوسف اورامام محمد نے اختیار کیا ہے۔ اس كى اصل بيفرمان بارى ب: "فَاقُرَءُ وُا مَا تَيَسَّرَ مِنَ الْقُوْ آن'' <sup>( ( )</sup> ( سوتم لوگوں سے جتنا قر آن آ سانی سے پڑ ھاجا سکے یر «لیا کرد)، بددونوں حضرات عرف کا اعتبار کرتے ہوئے کہتے ہیں: (۱) سورهٔ رخمن ۱۲-(۲) سورهٔ مدتژ / ۲۱\_ (۳) سورهٔ مدرژ ۲۲\_ (۴) سورهٔ مزمل (۲۰ ـ

ساتھ نماز پڑھتے تھے، نیز فرمایا: "صلوا کما رأیتمونی اصلی"<sup>(1)</sup> (تم نے جس طرح جھے نماز پڑھتے ہوئے دیکھا ہے اس طرح تم بھی نماز پڑھو) اور اچھی طرح سے نماز نہ پڑھنے والے آ دمی کو آپ نے بیارکان لفظ "شم" (جو تر تیب کے لئے ہے)، کے ذریعہ مرتب سکھائے ہیں، نیز اس لئے کہ بیا لیم عبادت ہے جو حدث سے باطل ہو جاتی ہے تو اس میں تر تیب رکن ہوگی، جیسے دوسرے ارکان، تر تیب ، فرائض میں صرف با ہمی طور پر وا جب ہے، رہی سنن کی با جمی تر تیب یا فرائض کے ساتھ ان کی تر تیب تو وا جب نہیں <sup>(1)</sup>

نماز کے ارکان حنفیہ کے نز دیک چھ ہیں: نماز کے ارکان حنفیہ کے نز دیک چھ ہیں: الف - قیام: • ٣٢- یہ صاحب قدرت کے لئے فرض میں رکن ہے، اس کے تحت ملسل قیام، یعنی اعتدال کے ساتھ کھڑا ہونا اور غیر مکمل قیام، یعنی معمولی سے جھکاؤ کے ساتھ کہ دونوں ہاتھ گھٹنوں تک نہ پہنچ سکیں داخل ہے، حقیقتا یا حکما عاجز سے قیام ساقط ہوجا تا ہے، حکمی بجز ہیہ کہ مثلاً قیام کرنے سے اس کو سخت تکلیف پہنچ یا مرض بڑھنے کا اندیشہ ہو، یا کھڑا ہونے پر زخم بہنے لگتا ہو، یا پیشاب کے قطرے آجائیں، یاچوتھائی سترکھل جائے یا سرے سے قراءت ہی نہ کر سکے لیکن اگر کھڑا ہونے پر بچھ قراءت کرنے کی قدرت ہوتو اپنی قدرت

 حديث: "صلوا كما رأيتموني أصلي" كى تخريج فقره نمبر ١٨ يس گذريكى - حاشية الدسوتى ١/٢٢ ، مغنى الحتاج ١٥٨/٢٢ ، كشاف القناع ١/٣٨٩ . ہمیشہ ایسا کیا ہے، اسی طرح پیشانی کے ساتھ ناک رکھنا بھی واجب ہے، اور دونوں پاؤں رکھنے کے بارے میں تین روایات ہیں: اول دونوں پاؤں کا رکھنا فرض ہے، دوم: ایک پاؤں کا رکھنا فرض ہے، سوم: بیفرض نہیں ہے، یعنی سنت ہے، ابن عابدین نے کہا ہے کہ مذہب کی کتابوں میں مشہور بیہ ہے کہ فرض ہونا معتمد ہے، کیکن دلیل اور قواعد کی رو سے ارج فرض نہ ہونا ہے، اسی وجہ ہے ' العنایة' ہونے کو وجوب پر محمول کیا جائے۔

ه-قعدهاخيره بقدرتشهد:

۲۰ ۲۰ - بید خفیہ میں مختلف فیہ ہے: بعض نے کہا: بیر کن اصلی ہے، بعض نے کہا: بیہ واجب ہے، فرض نہیں، لیکن یہاں پر واجب جمل میں فرض کی قوت رکھتا ہے، جیسے وتر، اور بعض حفنیہ کے نزد یک بیڈرض ہے، رکن اصلیٰ نہیں، بلکہ تحلیل (نماز سے نکلنے) کے لئے شرط ہے۔

و-خروج بصنعہ: ۵ ۳۷- یعنی نمازی کے عمل اس کے اختیاری فعل ہے جس طریقہ پر ہو خواہ قول کے ذریعہ ہو یافعل کے ذریعہ ہو، نماز سے نکلنا اور واجب: سلام کے لفظ سے نکلنا ہے، اس کے بغیر مثلاً قہقہ لگا کر یا عمدا حدث کرکے یا بات کرکے یا چل کر نماز سے نکلنا مکر وہ تحریکی ہے، اور بصنعہ کی قید قدر تی ذریعہ سے احتر از کے لئے ہے، مثلاً اس کو حدث لاحق ہوجائے<sup>(1)</sup> ۔

(۱) حاشیہ ابن عابدین ار ۲۹۸ – ۳۲۵ ، الزیلیقی ار ۱۲۵ ، بدائع الصنائع ار ۱۰۵ اوراس کے بعد کے صفحات ، فتح القد یرا ۲۸ ۲۳ اوراس کے بعد کے صفحات ، الفتادی الہند بید ار ۲۹ ۔ مطلق کلام سے وہی معنی مراد ہوتا ہے جو عرف میں سمجھا جاتا ہے، اور کم از کم جس کے پڑھنے پر آ دمی کو عرف میں پڑھنے والا کہا جائے، وہ یہ ہے کہ ایک کمبی آیت یا تین چھوٹی آیتیں پڑھے، امام ابو حنیفہ اس آیت سے دوطریقہ پر استدلال کرتے ہیں، اول: آیت میں مطلق قراءت کا حکم ہے، اور ایک چھوٹی آیت کا پڑھنا بھی قراءت ہے، دوم: آیت میں بیچکم ہے کہ جتنا آسانی سے پڑھ سکے پڑھے، اور مکن ہے کہ اس کے بقدر ہی وہ باسانی پڑھ سکے۔

امام ابو حنيفہ نے فارس ميں قراءت كو جائز قرار ديا ہے، خواہ عربی ميں پڑھ سکے يا نہ پڑھ سکے امام ابو يوسف و محمد نے تہا: اگر عربی ميں پڑھ سکے تو (فارس ميں پڑھنا) ناجائز ہے اور اگر نہ پڑھ سکے تو جائز ہے، امام ابو حنيفہ نے صاحبين کے قول کی طرف رجوع کرليا ہے جيسا کہ ' ابن عابدين' ميں ہے، رہا سورہ فاتحہ پڑھنا تو آ ئے گا کہ يدوا جب ہے، رکن نہيں ہے۔

ج-رکوع:

۲۳۲ – اس کی اقل حدید ہے کہ پیڈی کو جھکانے کے ساتھ سر کو جھکادے، اس لئے کہ وضع لغوی سے یہی سمجھ میں آتا ہے، اور اس پر فرمان باری (اد تحقوا) صادق آئے گا،'' سراج الوہاج'' میں ہے، یعنی اس طرح جھکنا کہ اگراپنے دونوں ہاتھوں کو نیچے کی طرف پھیلائے تو دہ اپنے گھٹنوں کو پاسکے۔

د-سجره:

۳۳۳- پیشانی کاایک جزر کھدینے سے سحبدہ ہوجا تا ہے گو کہ عمولی جز ہو،اورا کثر پیشانی کورکھنا واجب ہے،اس لئے کہ حضور علیظتہ نے

ترتیب یائی گئی،البتہ فرض رکوع کومقدم کرنے کی وجہ سے اس پر سجد ہ سہولازم ہوگا، اسی طرح رکوع کو سحبدہ سے پہلے ادا کرنا ہے، رہا قعدہ اخیرہ تو اس کوتمام ارکان کے بعد ادا کرنا فرض ہے، حتی کہ اگر قعدہ اخیرہ کے بعد،نماز کا کوئی اصلی سجدہ یاد آ جائے تواس کوادا کر ےگا پھر دوبارہ قعدہ کرےگا،اور سجدہ سہوکرےگا،اورا گررکوع یاد آ جائے تو اس کے بعد کے سجدہ کے ساتھ اس کی قضا کرے یا قیام یا قراءت یا د آجائة توايك ركعت يره لےگا۔ ے ۲۷ – فرائض ہی میں : نماز کو کمل کرنا اور ایک رکن سے دوسرے رکن کی طرف منتقل ہونا ہے،اس لئے کہ جس نص سے نماز کا وجوب ثابت ہے، اس سے اس کا وجوب بھی ثابت ہے، اس لئے کہ نماز کو مکمل کئے بغیرنماز کا کوئی وجودنہیں، بیدونوں امور کا متقاضی ہے۔ ابن عابدین نے کہا: بظاہر کمل کرنے سے مراد نماز کے توڑنے سے بچنا ہے، اور نتقل ہونے سے مراد: بعد والے رکن کوادا کرنے کے لئے منتقل ہونا ہے، کیونکہ اس کے بغیر بعد والانہیں یا یا جائے گا، رہا ایک رکن ہے دوسر ےرکن کی طرف دونوں کے درمیان کسی فصل کے بغیر منتقل ہونا تو واجب ہے، چنانچہ اگررکوع کیا پھر رکوع کیا تو اس پر سجدہ سہوداجب ہے، اس لئے کہ دہ فرض (یعنی رکوع) سے سجدہ کی طرف منتقل نہ ہوا، بلکہ دونوں کے درمیان ایک اجنبی کام کردیا، یعنی د دسرارکوع۔ نیت حفیہ کے نز دیک شرط ہے، رکن نہیں، اس کی تفصیل اصطلاح: ''نیت' 'میں ہے۔ اسی طرح تکبیر تحریمہ ان حضرات کے نز دیک نماز جنازہ کے علاوہ عام نمازوں میں شرط ہے،لیکن نماز جنازہ میں بالاتفاق رکن 

(۱) حاشیهاین عابدین ا ۲۷۷۷-۲۹۷-۲۰۰۳

۲ ۲۰ – حصلفی شارح تنویر الا بصار نے کہا: کچھ فرائض رہ گئے، مثلاً: فرض کومتاز کرنا، قیام کورکوع پر رکوع کو سجدہ پر اور قعدہ اخیرہ کو ماسبق پر مرتب کرنا، نماز پوری کرنا، ایک رکن سے دوسرے رکن کی طرف منتقل ہونا، فرائض میں اپنے امام کی پیروی کرنا اس کی رائے میں میں امام کی نماز کا صحیح ہونا، اس سے پہلے نہ کرنا، سمت میں امام کی مخالفت سے بچنا، فوت شدہ نماز کا یا دنہ آنا، کسی عورت کا ان شرائط کے ساتھ کاذات میں نہ ہونا جن سے مرد کی نماز فاسد ہوجاتی ہے، دوسرے امام (ابویوسف) کے بزدیک ارکان نماز میں تعدیل کرنا۔

فرض کومتاز کرنے کی تفسیر میں فقتهاء کا اختلاف ہے، بعض نے کہا: دوسر ے سجدہ کو پہلے سجدہ سے ممتاز کرے اس طرح کہ دونوں کے درمیان میں سر اٹھائے گوتھوڑا ہو یا بیٹھنے سے زیادہ قریب ہوجائے، اور بعض نے کہا: ممتاز کرنے سے مراد سے ہے کہ اس پر جو نمازیں فرض ہیں اور جوفرض نہیں ہیں ان میں امتیاز کرے، یہاں تک کہ اگر اس کو پنج گانہ نمازوں کی فرضیت کاعلم نہ تھا، پھر بھی وہ ان کو وقت پر پڑھتار ہاتو کافی نہ ہوں گی۔

اگراس کومعلوم ہو کہ بعض نمازیں فرض ہیں اور بعض سنت ہیں، اور اس نے سب میں فرض کی نیت کرلی، یا اس کو پچھ معلوم نہ تھا اور اس نے امام کی نماز کی نیت ، فرض میں اس کی اقتدا کے وقت کرلی تو جائز ہے اور اگر اس کو فرض نماز کا توعلم تھا، لیکن اس میں کیا فرائض وسنن ہیں، اس کاعلم نہیں تو بھی اس کی نماز جائز ہے، لہذا ہر نماز کے اجزاء میں فرض مراد نہیں ہے، یعنی مثلاً اس کو یہ معلوم ہو کہ قراءت فرض ہے، اور شبیح سنت ہے وغیرہ، اور قیام کورکو عی پر، رکوع کو سجدہ پر اور قعدہ اخیرہ کو ماسبق پر مرتب کرنے سے مراد: ان کو مابعد سے پہلے ادا کر نا اب اگر دوبارہ رکوع کر لے تو نماز صحیح ہوجائے گی، اس لئے کہ فرض

-1+0-

ربافرمان نبوى: "لا صلاة لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب" (أ) (جس نے سورہ فاتحہ ہیں پڑھی اس کی نماز نہیں ہوئی)،تویہ فضیلت کی نفی کرنے پر محمول ہے۔ پھر سورہ فاتحہ کی ہر آیت واجب ہے، اس کے ترک کرنے پر سجدہ سہوکرنا ہوگا، بدامام صاحب کے قول کی بنیاد پر ہے، جو کہتے ہیں کہ سورہ فاتح مکمل طور پر واجب ہے، جبکہ صاحبین کے نز دیک اکثر سورہ فاتحہ داجب ہے،لہذااکثر کے ترک پر سجدہ سہوکرے گااقل کے ترک پرنہیں، صکفی نے کہا: اور بید (یعنی امام صاحب کا قول) اولی ہے، بناء بریں ہرآیت واجب ہے۔ ۹ ۳۹-مخصرترین سورہ (جیسے سورہ کوثر) یا اس کے برابر کی تین چھوٹی آيات كوسوره فاتحد كساته ملانا، مثلاً به آيات: "ثُمَّ مَظَرَ ثُمَّ عَبَسَ وَ بَسَرَ ثُمَّ أَدْبَرَ وَ اسْتَكْبَرَ '' ( پجرد يكها پجرمنه بنايا اورزياده منه بنايا چرمنه پھيرااورتكبر ظاہر كيا)، پاايك لمبي آيت كوجوتين چھوڻي آیات کے برابر ہوفاتحہ کے ساتھ ملانا، ایس آیت کی مقدار فقہاء نے تىس حروف بتايا ہے۔ بيسوره يا آيت ملانا فرض كي ابتدائي دوركعتوں اور نفل ووتر كي تمام رکعات میں ہے۔ ۲۹ – تین یا چار رکعات والی فرض نمازوں کی پہلی دورکعتوں میں قراءت کو متعین کرنا واجب ہے، ابن عابدین نے کہا: یہی مشہور ہے، جس پرمتون ہیں،ادراسی کو صحیح قرار دیا گیا ہے،ایک قول ہے: قراءت، فرض کی دوغیر معین رکعتوں میں ہے،البتہ ابتدائی دونوں رکعتوں میں ہوناافضل ہے،ثمر ۂ اختلاف اس صورت میں ظاہر ہوگا کہ اگر قراءت کوابتدائی دورکعتوں یاان میں کسی ایک رکعت میں بھول کر چھوڑ دیا تو (١) حديث: "لا صلاة لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب" كَتْخْرْ بْنْ فَقْرْهْ مْبْر ١٩ میں گذرچکی ہے۔ (۲) سورهٔ مدتژ / ۲۱–۲۳\_

اس کی تفصیل اصطلاح: ( تکبیرۃ الاحرام فقرہ ۳۰ / ( ۳۱ / ۲۱۸ ) میں ہے۔

نماز کے داجبات:

گذر چکا ہے کہ واجبات نماز کے قائل صرف حنفیہ وحنابلہ ہیں، حنفیہ کے یہاں واجبات نماز، حنابلہ کے یہاں واجبات نماز سے الگ ہیں۔

الف-حنفنیہ کے نزدیک واجبات نماز: ۸۳- قراءت فاتحہ، بینماز کے واجبات میں سے ہے، اس لئے کہ اس کا ثبوت خبر واحد سے ہے، جو فرمان باری سے زائد ہے: "فَاقُرَ عُوْا مَا تَيَسَّرَ مِنَ الْقُرُآنِ"<sup>(()</sup> (سوتم لوگوں سے جتنا آسانی سے قرآن پڑھاجا سکے پڑھلیا کرو)۔ اور بیزیادتی اگرچہ ناجائز ہے، لیکن اس پڑمل کرنا واجب ہے۔

ای وجہ سے حفیدائ کے وجوب کے قال ہیں، بیز اس سے کہ فرمان نبوی ہے:"إذا قمت إلى الصلاۃ فأسبغ الو ضوء ثم الستقبل القبلة، فكبر، ثم اقرأ ما تيسر معک من القرآن"<sup>(۲)</sup> (جبتم نماز کے لئے کھڑے ہوتو اچھی طرح وضوء کرو، چرقبلہ روہواورائ کے بعد تکبیر کہو، چرجتنا قرآن بآسانی پڑھ سکتے ہو،اسے پڑھو)،اورا گرسورہ فاتحہ پڑھنا رکن ہوتا تو آپ اسے سکتے ہو،انے کہ وہ احکام سے ناواقف تھا اورائ کو بتانے کی ضرورت تھی،

- (۱) سورهٔ مزل ۲۰-۱
- ۲۹) حدیث: "إذا قمت إلى الصلاة فأسبغ الوضوء....." كى روايت مسلم
   ۲۹۸ طبع الحلي ) نے حضرت الوہ ریرہ سے كى ہے۔

۲ ۲ - قراءت اوررکوع کے درمیان، ای طرح ان تمام افعال کے درمیان جو ہر رکعت میں مکرر ہوتے ہیں تر تیب کی رعایت واجب ہے، اس کے واجب ہونے کا مطلب میہ ہے کہ اگر قراءت سے قبل رکوع کرلیا تو اس رکعت کا رکوع صحیح ہوگیا، اس لئے کہ رکوع میں می شرط نہیں کہ وہ ہر رکعت میں قراءت پر مرتب ہو، لیکن اس کے بر خلاف رکوع وسجدہ کے درمیان مثلاً تر تیب فرض ہے جتی کہ اگر رکوع سے قبل سجدہ کرلیا تو اس رکعت کا سجدہ درست نہیں ہوا، اس لئے کہ اصل سجدہ کا ہر رکعت میں، رکوع پر مرتب ہونا شرط ہے، جیسا کہ رکوع، قیام پر مرتب ہوتا ہے، کیونکہ قراءت فرض کی تمام رکعتوں میں فرض اور سجدہ تو میہ ہر رکعت میں متعین ہیں۔

ان تمام افعال کے درمیان جو ہررکعت میں مرر ہوتے ہیں اس قول سے مراد: ہررکعت میں دوسر اسجدہ، اور نماز کی رکعتوں کے عدد ہیں۔ رہا ہررکعت کا دوسر اسجدہ تو اس کے اور ما بعد کے درمیان تر تیب واجب ہے، حتی کہ اگر کسی رکعت کا ایک سجدہ چھوڑ دیا، اس کے بعد قیام یارکوع یا سجدہ میں اسے یاد آیا تو اس سجدہ کی قضا کر کے گا، اور اس قیام یارکوع یا سجدہ کی قضا نہیں کر کے گا جو اس نے اس سجدہ کی قضاء قیام یارکوع یا سجدہ کی قضا نہیں کر کے جو اس نے اس سجدہ کی قضاء تا میں رکوع یا سجدہ کی قضا نہیں کر کے جو اس نے اس سجدہ کی قضاء اور اس کی اسی میں قضاء کردی، اس رکن کی قضا کے لازم ہونے میں اور اس کی اسی میں قضاء کردی، اس رکن کی قضا کے لازم ہونے میں اختلاف ہے، مثلا رکوع یا سجدہ کی حالت میں اسے یاد آیا کہ اس نے اس سے پہلی والی رکعت میں سجدہ نہیں کیا ہے تو وہ اس سجدہ کو ادا اس سے پہلی والی رکعت میں سجدہ کو جس میں سجدہ یاد آیا دوبارہ ادا کر لے گا، لیکن اس رکوع یا سجدہ کو جس میں سجدہ یاد آیا دوبارہ ادا کر لے گا پہیں؟ سحدہ سہوداجب ہے،اس لئے کہ داجب کواپیے محل سے بھول کر مؤ خر کر دیا،لیکن سنت ہونے کے قول کے مطابق سحدہ سہو داجب نہیں ہوگا۔

ا ۲۲ – سور کا تحہ، ہر سورہ سے پہلے پڑ ھنا واجب ہے، فقہاء حنفیہ نے یہاں تک کہا ہے کہ اگر سی سورہ کا ایک حرف بھول کر پڑ ھے لے، پھر یا د آئے تو سورہ فاتحہ پڑ ھے گا، پھر سورہ پڑ ھے گا، اور سجدہ سہولا زم ہوگا، '' فتح القد یز' میں بید قید لگائی ہے کہ اس قدر ہو کہ اس میں ایک رکن ادا کیا جا سے، اسی طرف ابن عابد ین کا میلان ہے، چنا نچہ انہوں نے کہا: اس لئے کہ بظاہر، وجہ، سور کہ فاتح شروع کرنے میں تا خیر ہے، اور معمولی تا خیر جس میں ایک رکن ادا نہ کیا جا سکے معاف ہے۔

نیز ابتدائی دور کعتوں میں سورہ ہے قبل سورہ فاتحہ کو مکرر پڑھنے سے احتر از کرنا واجب ہے، لہذا اگر ابتدائی دور کعتوں میں سے کسی ایک رکعت میں دوبارہ فاتحہ پڑھ دی توسجدہ سہوواجب ہوگا، اس لئے کہ واجب یعنی سورہ میں تاخیر ہوگئی، اسی طرح اگر سورہ فاتحہ کا اکثر حصہ پڑھا، پھر اس کو دہرا دیا، لیکن اگر اس کو ایک بار سورہ سے قبل اور ایک بار سورہ پڑھنے کے بعد فاتحہ پڑھی تو سجدہ سہو واجب نہیں ہوگا، کیونکہ تاخیر نہیں ہوئی، اس لئے کہ رکوع، سورہ کے فور ابعد کر نا واجب نہیں ہے، کہ اگر وہ فاتحہ کے بعد کئی سور تیں پڑھ لے تو اس پر چھوا جب نہیں ہوگا۔

اخیر کی دورکعتوں میں مکرر پڑھنے سے احتر از کرنا واجب نہیں ہے، اس لئے کہ اخیر کی دورکعتوں میں ایک بار پڑھنا بھی واجب نہیں ہے، چنانچہ بھول کر ان میں سورہ فاتحہ مکرر پڑھنے سے سجدہ سہو لازم نہیں ہوگا، اور اگر قصد اایسا کرتے تو بھی مکروہ نہیں ہوگا، بشر طیکہ اس کے نتیجہ میں جماعت کے نمازیوں کو طوالت محسوس نہ ہویا وہ رکعت، سابقہ رکعت سے کمبی نہ ہوجائے۔ ے ہے، جن پر شرعی احکام مینی ہوتے ہیں، اگران کے ساتھ ان کا متقاضی موجود ہو، لہذا اگر چار رکعات والی فرض نماز میں دور کعات پڑھ کر یہ تصد کرے کہ ان کوا خیر کی دور کعتیں قرار دے گا تو یہ لغو ہے، مگر یہ کہ اپنے اس قصد کو حقیقی بنا دے اس طور پر کہ ان دونوں میں قراء ت ترک کردے، اور ان کے بعد والی رکعات میں قراء ت ہوگا اور وہ گنہ گار ہوگا، اس لئے کہ ان احکام کا متقاضی موجود ہے، اور ہوگا اور وہ گنہ گار ہوگا، اس لئے کہ ان احکام کا متقاضی موجود ہے، اور اسی وجہ سے شارع نے مسبوق کی نماز کو اقوال کے لحاظ سے غیر مرتب قرار دیا ہے اور اس پر ترتیب کے برعکس کو واجب کیا ہے، اور اس کو یہ عرکم دیا کہ اس پر قراء ت و جہر کے جو احکام مینی ہوتے ہیں ان کو بجالائے۔ اسی طرح اس کے علاوہ شخص کو ترتیب کا حکم دیا کہ وہ اس کے تقاضے برعمل کر ہے، مثلاً پہلے قراءت کر ہے جہری یا سری، اور اگر اس

نے خلاف درزی کی تواس نے تر تیب کو حکما برعکس کردیا۔

تعديل اركان:

سام - تعدیل ارکان: رکوع وسجدہ میں اعضاء کو سکون بخشا کہ ہر جوڑ اطمینان سے بیٹھ جائے، اس کی ادنی حدایک نسیج کے بقدر ہے، یہ کرخی کی تخریخ کے لحاظ سے واجب ہے، اس کی وجہ یہ ہے کہ اس کی مشروعیت رکن کی تحکیل کے لئے ہے، لہذا یہ واجب ہو گی، جیسے قراءت فاتحداور جرجانی کی تخریخ کے لحاظ سے میسنت ہے، اس لئے کہ اس کی مشروعیت ارکان کی تحکیل کے لئے ہے، بذات خود مقصود نہیں ہے۔ امام ابو یوسف کی رائے ہے کہ تعدیل ارکان فرض ہے، اس کی دلیل جلدی نماز پڑھنے والے سے رسول اللہ علیق کا میڈر مان ہے: انہوں نے اس کی علت میہ بتائی کہ مکرر ہونے والے افعال کے در میان تر تیب فرض نہیں ہے'' خانی' میں ہے اس کا اعادہ کرےگا، ور نہ اس کی نماز فاسد ہوجائے گی اور اس کی علت میہ بتائی کہ اس سے قبل کے ارکان کی طرف لوٹ جانے سے میر کن رد ہو گیا، اس لئے کہ اس کو پورا کر کے اٹھنے سے قبل وہ قابل رفض (رد) ہے، اس کے برخلاف اگر رکوع سے اٹھنے کے بعد سجدہ یا دآیا کہ جب وہ سراٹھانے کے سبب پورا ہو گیا تو قابل رفض نہیں رہا۔

ابن عابدین نے کہا: معتمد، '' ہدای' کا قول ہے، اور اگر پہلی رکعت کا ایک سجدہ بھول گیا تو اس کی قضا کرے گا، اگر چہ وہ سلام بھیرنے کے بعد اس کی قضا کرے، بس نثرط بیہ ہے کہ کسی مفسد نماز کا مکونہ کیا ہو، البتہ جب اس فوت شدہ سجدہ کی قضا کرے گا تو تشہد پڑ صح گا، پھر سجدہ سہو کرے گا، پھر تشہد پڑ صح گا، تشہد پڑ صف کا حکم اس لئے ہے کہ سجدہ کی طرف لوٹ جانے سے تشہد مع قعدہ اخیرہ باطل ہوجا تا ہے، اس لئے کہ اس میں تر تیب مشر وط ہے، اور اس سجدہ اور اس کے مابعد کے درمیان تر تیب کی قید لگانا اس لئے ہے تا کہ اس سے پہلے والی رکعت سے احتر از ہوجائے ، اس لئے کہ ایک رکعت کے رکوع و سجدہ کے مابین تر تیب مشر وط ہے۔

رہی رکعات تو ان میں ترتیب واجب ہے، مگریہ کہ اقتدا کی مجبوری ہو کہ اس کی وجہ سے ترتیب ساقط ہوجاتی ہے، اس لئے کہ مسبوق، آخری رکعت، پہلی رکعت سے پہلے پڑھتا ہے۔

ابن عابدین نے کہا: اگر آپ کہیں کہ کسی چیز کا وجوب اسی وقت ہوتا ہے، جب اس کے ضد کا امکان ہوا ور رکعت میں تر تیب نہ ہوناممکن نہیں، اس لئے کہ نمازی جس رکعت کو پہلے پڑ ھے گا وہی پہلی رکعت ہے، اور جس کو اس کے بعد اداکرے وہ دوسری رکعت ہے، اسی طرح اور رکعات، ایسا کر ناممکن ہے، اس لئے کہ میداعتباری امور میں

اوراینی پشت کوسید ھی کرلے) اسی طرح آپ نے چار رکعات کا طریقیہ بتایا اورجب فارغ ہوئے تو فرمایا (کسی کی نماز کمل نہیں ہوسکتی، تا آئلہ اسی طرح پڑھے)۔ وجوب کے لئے اس فرمان باری سے استدلال کیا گیا ہے: "إِذْ كَعُوْا وَاسْجُدُوْا"<sup>(1)</sup> (ركوع كيا كرواور سجده كيا كرو)، ركوع كا تحکم ہے، رکوع کے لغوی معنی : جیکنا ہے اور سجدہ کا حکم ہے اور سجدہ کے لغوى معنى: ينج جانا ب، لہذار كنيت كاتعلق ان دونوں كى ادنى حد سے ہوگا۔ رسول الله عليقة سے مروى حديث جس ميں آپ نے اس كو نماز كها ب، آب عليه فرمايا :"إذا فعلت ذلك فقد تمت صلاتک، و إن انتقصت منه شيئا انتقصت من صلاتک" (جب تم بدکرلوتو تمہاری نماز مکمل ہوجائے گی اورا گر کوئی کی کی تو تمہاری نماز میں کمی رہ جائے گی،اور دوسری حدیث میں بھی کوئی دلیل نہیں، اس لئے کہاس میں دونوں ہاتھوں کو دونوں گھٹنوں پر رکھنا، ثناء اورسميع كاذكر بےاور بيد چيزيں بالا جماع فرض نہيں ہيں۔ اسى طرح ركوع وسجده سے اٹھنے میں طمانینت واجب ہے، اسى طرح خودرکوع سےاٹھنا اور سحبرتین کے درمیان بیٹھنا واجب ہے، بیہ محقق ابن ہمام اوران کے شاگردابن امیر حاج کے یہاں مختار ہے، حتی کہ انہوں نے کہا: یہی صواب ہے، اس لئے کہ ان سب پر مواخبت ہوئی ہے، نیز اس لئے کہ اچھی طرح نماز نہ پڑھنے والے کی حدیث میں اس کا حکم آیا ہے، نیز قاضی خال نے لکھا ہے کہ اگر بھول

- (I) سورهٔ بچ رک ک
- (۲) حدیث: "بإذا فعلت ذلک فقد تمت صلاتک" بیر سابقه حدیث کی ایک روایت کانگراہے، جس کوتر مذی نے ( ۲۳ / ۱۰۲ طبح الحلق) میں روایت کیا ہے اور اس کی اسنادکو حسن قرار دیا ہے۔

كرركوع سے اٹھنا چھوڑ د تے وسجدہ سہولا زم ہے۔

"صل فإنك لم تصل"<sup>(1)</sup> ( پر پ<sup>ر</sup> هو، تم نے نماز نہيں پر همى)، اور حضرت رفاعہ بن رافع کی حدیث میں فرمان نبوی ہے: ''إنها لاتتم صلاة أحدكم حتى يسبغ الوضوء كما أمره الله عزوجل: فيغسل وجهه و يديه إلى المرفقين و يمسح برأسه و رجليه إلى الكعبين، ثم يكبر الله عز وجل ويحمده، ثم يقرأ من القرآن ما أذن له فيه وتيسر، ثم يقول: الله أكبر ثم يركع حتى تطمئن مفاصله، ثم يقول: سمع الله لمن حمده حتى يستوي قائما، ثم يقول: الله أكبر، قال: ثم يكبر فيسجد فيمكن وجهه -أوجبهته-من الأرض حتى تطمئن مفاصله وتسترخي، ثم يكبر فيستوي قاعدا على مقعده، ويقيم صلبه، فوصف الصلاة هكذا أربع ركعات حتى تفرغ لا تتم صلاة أحدكم حتى يفعل ذلک"<sup>(۲)</sup> (سنو! کسی کی نماز کلمل نہیں ہو کتی، یہاں تک کہ اچھی طرح وضو کرے جیسا کہ اللہ تعالی نے اسے حکم دیا ہے: اپنے چہرہ اور دونوں ہاتھوں کو کہینیو ں تک دھوئے ، سرکامسح کرے دونوں یا ؤں ٹخنوں تک دھوئے، پھرتکبیر دختم پد کرے، پھر قرآن پڑھے جس کی اس کواجازت دی گئی ہے اور اس کے لئے پڑھنا آ سان ہو، پھراللّٰدا کبر کے، پھراطمینان سے رکوع کرے کہ ہر جوڑا بنی جگہ پر آجائے، پھر سمع اللَّدلمن حمدہ کیے، یہاں تک کہ سیدھا کھڑا ہوجائے ، پھراللَّدا کبر کیے، فرمایا: پھرتکبیر کیے، اور سجدہ میں جائے ، اپنا چہرہ یا فرمایا (اینی: پیشانی) زمین پرلگادے، یہاں تک کہ جوڑا بنی جگہ پر بیٹھ جا <sup>ئ</sup>یں اور ڈ کھیلے ہوجا ئیں پھر تکبیر کہے اور اپنی سرین پر سید ھے بیٹھ جائے

- (1) حدیث: "صل فإنک لم تصل" کی تخریخ نظره نمبر ۲۰ میں گذریکی ہے۔
- (۲) حدیث رفاعة بن رافع: ''إنها لا تتم صلاة أحد کم حتى یسبغ الوضوء ..... '' کی روایت ابوداؤد (۱/۲۵ تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے۔

هذا أو قضيت هذا فقد قضيت صلاتك<sup>())</sup> (جبتم بي کہہلویا کرگذروتوتم نے اپنی نمازیوری کرلی)۔ حضرت عبداللدين عمر وكت يي كدرسول الله عليه في فرمايا: "إذا أحدث الرجل وقد جلس في آخر صلاته قبل أن يسلم فقد جازت صلاته" (اگر آ دمى اس وقت حدث کردے، جبکہ وہ سلام پھیرنے س<sup>ق</sup>بل، نماز کے اخیر میں بیٹھ چکا ہے تواس کی نماز جائز ہوجائے گ)۔ حضرت علی کہتے ہیں: اگر بقدر تشہد بیٹھنے کے بعد حدث لاحق کردے تو نماز یوری ہوجائے گی، رہا فرمان نبوی: "تحریمها التكبير، و تحليلها التسليم" (() (اسكوحرام كرف والى تكبير ہے اور اس کو حلال کرنے والا سلام ہے)، تو بیدا گرضیح ہوتو بھی اس ے اس کا فرض ہونا ثابت نہیں ہوگا ، اس لئے کہ فرضیت کا شوت خبرواحد سے نہیں ہوتا، بلکہ اس سے صرف واجب ثابت ہوتا ہے، پھر سلام دومر تبه واجب ہے، اور صرف لفظ '' السلام'' واجب ہے در عليم، كالفظ بي**ل**-۲۹ - ہرفرض یا واجب کواس کی جگہ میں ادا کرنا،لہذا اگراس کواینے محل سے بھول کرمؤ خر کردے تو سجدہ سہو کرے گا، فرض کی تاخیر کی

(1) حدیث: "إذا قلت هذا أو قضیت هذا فقد قضیت صلاتک" کی روایت ابوداؤد (۱/ ۵۹۳ تحقیق عزت عبید دعاس) اور سیبق (۲/۲۷ طبح دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے، اور زیلیعی نے نصب الرایی (۱/۲۳ ۲ طبح الجلس لعلمی بالہند) میں نقل کرنے کے بعد، حضرت ابن مسعود پر اس کے موقوف ہونے کے اثبات میں اختلاف ککھا ہے۔

- (۲) حدیث: "إذا أحدث الرجل وقد جلس آخر صلاته....." کی روایت تر مذی (۲۱۱/۲ طبح دارالحلمی) نے کی ہے اور کہااس حدیث کی روایت قو ی نہیں،اوراس کی سند میں اضطراب پایا جاتا ہے۔
- (۳) حدیث: "تحریمها التکبیر و تحلیلها التسلیم" کی تخریخ فقره نمبر ۲۷ میں گذریجکی ہے۔

ابن عابدین نے کہا ہے کہ الحاصل، روایت ودرایت کے لحاظ سے اصح میہ ہے کہ تعدیل ارکان واجب ہے، رہا قومہ وجلسہ اور ان میں تعدیل تو مذہب میں مشہور ان کا مسنون ہونا ہے ایک روایت وجوب کی بھی ہے، اوریہی دلائل کے موافق روایت ہے، ابن ہمام اور بعد کے متاخرین اسی پر ہیں، امام ابویوسف نے کہا ہے کہ یہ سب فرض ہیں، اسی کو' انجمع'، '' العینی' ، میں مختار کہا ہے، اسی کوامام طحاوی نے ہمارے متیوں انکہ سے روایت کیا ہے اور' الفیض' میں ہے: اسی میں احتیا طزیادہ ہے۔ میں احتیا طزیادہ ہے۔ دوس سے جدہ سے سراٹھانے کے بعد بفذرتشہد، قعدہ اولی واجب ہے، اگر چہ رینماز فل ہو، اصح یہی ہے، اس میں امام شرکا اختلاف ہے، وہ نفل کی ہردور کھات پر قدرہ کو فرض قرار دیتے ہیں، اور طحاوی اور کرخی

ک کې بردور محاک پر تعدہ وتر ک ترارد یے ہیں،اور کا دل اور کا دور کا دور کا دور کا دور کا دور کا دور کر کی کا اختلاف ہے کہ بید تعدہ اولی کونفل کےعلاوہ میں سنت کہتے ہیں۔

ابن عابدین نے کہا ہے: '' البدائع'' میں ہے: ہمارے اکثر مشائخ اس کو سنت کہتے ہیں یا تو اس لئے کہ اس کا وجوب ، سنت (حدیث) سے معلوم ہوا ہے، یا اس لئے کہ سنت مؤکدہ، واجب کے معنی میں ہے، اور اس سے اختلاف ختم ہوجا تا ہے۔ ۵ مہم – دوتشہد: یعنی قعدہ اولی کا تشہد اور قعدہ اخیرہ کا تشہد، اس کے پر محمد کو ترک کرنے پر سجدہ سہووا جب ہوگا، اس لئے کہ بیا یک منظم ذکر ہے، اس کے بعض کو چھوڑ نا سارے کو چھوڑ نے کی طرح ہے، سب سے افضل تشہد کے الفاظ وہ ہیں جو حضرت ابن مسعود ڈسے مردی ہیں، جن کا بیان نماز کی سنتوں کے ذیل میں آئے گا۔ ۲ مہم – سلام: اس کے واجب ہونے اور فرض نہ ہونے پر حنفیہ نے

رسول الله عليه في تشهد سمحات موت ان مصفر مايا: "إذا قلت

ترک کرنا واجب لغیر ہ ہے، کیونکہ اس واجب میں خلل اندازی سے، اس واجب میں خلل پیدا ہوگا،لہذا ہیاس امر کی نظیر ہے کہ انہوں نے ایک رکن سے دوسر ےرکن کی طرف انتقال کوفرائض میں شار کیا ہے کہ پیفرض لغیر ہ ہے۔ رہ گئے نماز میں واجبات تو وہ قنوت وتر پڑھنا ، تکبیرات عیدین ،اور جہری نماز میں جہر،اور سری نماز میں سر ہے<sup>(1)</sup>۔ ان کوان کی اصطلاحات میں دیکھا جائے۔

ب-واجبات نماز حنابله کے یہاں:

۸ ۲ - تکبیرات انتقالیہ این این کی بی : اور ان کامحل انتقال کے آغاز سے انتہا تک ہے، اس لئے کہ حضرت ابوموی اشعریٰ کی حدیث ہے: "فإذا حبر (یعنی الإمام) ور کع، فکبروا وار کعوا ..... وإذا حبر وسجد، فکبروا واسجدوا"<sup>(۲)</sup> راجب وہ (لیحن امام) تکبیر کہ اور کوع کر توتم بھی تکبیر کہو، اور رکوع کرو..... اور جب تکبیر کہ اور سجدہ کر توتم بھی تکبیر کہو، اور انتقال سے قبل تکبیر شروع کردی اس طور پر کہ رکوع یا سجدہ کے لئے، انتقال سے قبل تکبیر شروع کردی اس طور پر کہ رکوع یا سجدہ کے لئے، تکمل کیا اس طور پر کہ اس نے رکوع یا سجدہ میں پینچنے کے بعد تکبیر کہی تو می تکبیر اس کے ای کا فی نہیں ہے، اس لئے کہ اس نے اس کو اس کو اس کا میں ادائہیں کیا ۔

- (۱) حاشیدابن عابدین ار ۲۰ سااوراس کے بعد کے صفحات، تبیین الحقائق ار ۱۰۵ اوراس کے بعد کے صفحات دارالمعر فدالطبعة الامیر بید کی فوٹو کا پی ساستا ہے، فتح القد یرا / ۲۴ داراحیاءالتر اث العربی۔
- (۲) حدیث البی موتی:''فإذا کبر یعنی الإمام) ور کع فکبروا و ار کعوا ...... کی روایت مسلم (ا / ۴۰۳–۴۰ ماطبح کتلی ) نے کی ہے۔

مثال: سورہ فاتحہ پوری کرنے کے بعد، بھول سے سوچتے ہوئے کھڑا رہا، پھررکوع کیا۔ واجب کی تاخیر کی مثال: رکوع میں جانے کے بعد سورہ یاد آئی اور کھڑے ہوکر سورہ ملالی، اور دوبارہ رکوع کیا تو سجدہ سہوکر ےگا۔ اس لئے کہ ایک رکوع اور تین سجدہ کرنے سے احتر از کرنا واجب ہے، اس لئے کہ ایک رکوع یا سجدہ کی زیادتی ، مشروع کو بدلنا ہے، کیونکہ ہررکعت میں ، صرف ایک رکوع اور دو ہی سجدے واجب بیں، اور جب اس سے بڑھادیاتو واجب کو ترک کردیا ، اور اس سے ایک اور واجب کا ترک لازم آتا ہے، وہ میہ ہے کہ فرض کو بچکل ادا کیا، اس سجدہ کرنے میں قیام یا قعود میں تاخیر ہوگی، اسی طرح پہلی رکعت یا تیسری رکعت کے اخیر میں قعدہ سے احتر از کرنا واجب ہے، اور اس موخر کرنا لازم آئے گا۔

ییاس وقت ہے کہ قعدہ طویل ہو، کیکن اگر جلسہ خفیفہ ہوجس کو شافعیہ مستحب کہتے ہیں تو اس کوترک کرنا واجب نہیں، بلکہ وہ افضل ہے۔

اتی طرح ہر دوفرضوں یا فرض اور واجب کے درمیان کسی قشم کا اضافہ ہے کہ اس سے واجب کا ترک ہوگا اور اس سے ایک دوسرے واجب کا ترک لازم آئے گا ، اور وہ دوسرے فرض کو اپنے محل سے مؤخر کرنا ہے، اضافہ میں خاموش رہنا بھی داخل ہے، حتی کہ اگر شک ہوجائے اور سوچنے لگے تو بھی سجدہ سہو کرےگا۔

ابن عابدین نے کہا: مذکورہ بالا چیزوں کا ترک کرنا واجب لغیر ہ ہے، اوروہ ہرواجب یا فرض کو اس کی جگہ میں ادا کرنا ہے، اس لئے کہ وہ واجب ان چیز ول کے ترک کے بغیر پورانہ ہوگا،لہذ اان کا

ركوع - ايناسرا الاوتوكهو: سمع الله لمن حمده ، اللهم ربنا لک الحمد) اوراس کواسی ترتیب سے کہنا ضروری ہے،لہذا اگر يول كم : "من حمد الله سمع له" توكافي نبيس موكار ر ہامقتری تورکوع سے اٹھنے کی حالت میں صرف "اللھم دبنا لك الحمد" كمرًا، "سمع الله لمن حمدة " تبيس كم كا، اس لئے کہ حضرت ابوہ ہریرہ کی بدروایت ہے کہ رسول اللہ عقیق فرمايا:"إذا قال: (يعنى الإمام) سمع الله لمن حمده، فقولوا: ربنا ولك الحمد"() جبوه (ليني امام)''سمع الله لمن حمده '' كَمِتْوَتْم لوگ ''ربنا و لك الحمد'' كَهور ۵- تحميد: (ربنا ولک الحمد) کہنا ہدامام، مقتری اور منفرد سب پر واجب ہے، اس کی دلیل حضرت انس وابو ہر پرڈ کی سابقہ حدیث ب، بغیرواوے ' ربنا لک الحمد'' کہنا بھی جائز ہے۔ البتة (واوً ، ٤ ساتھ افضل ہے، اس طرح "اللهم دبنا لک الحمد' بغيرواو كركهنا بھى جائز ہے، البتہ واو كرساتھ' اللهم ربنا ولک الحمد' کہنا اس کے لئے افضل ہے۔ a) - ركوع مين شبيح (ليعنى سبحان ربى العظيم) كهنا: واجب ايك بارکہنا ہے، اس لئے کہ حضرت حذیفہ کی حدیث ہے کہ انہوں نے رسول التعليق في التو ما تحد مماز يرهى، آب ركوع مي : " سبحان ربى العظيم"، اور سجره مين : "سبحان ربى الاعلى" كمت ر(۲) تھے

- (۲) حدیث حذیفہ "أنه صلى مع النبي علیظ فکان یقول فى ركوعه: سبحان ربى العظیم" كى روايت ترمذى (۲۸۸ م طبح الحلى) نے كى ہے اوركہا ہے: حديث حسن صحيح ہے۔

اگرانتقال سے قبل تکبیر شروع کی یا انتقال کے بعداس کو کمل کیا تو تکبیر کا پچھ حصہ انتقال سے الگ رہ گیا تو یہ تکبیر ترک کرنے کی طرح ہے، اس لئے کہ اس نے اس کو اس کی جگہ میں کمل نہیں کیا تو یہ ایسا ہو گیا جیسا کہ قصدا رکوع کی حالت میں قراءت کی یا تشہد کے لئے بیٹھنے سے قبل ، تشہد شروع کر دیا۔

بہوتی نے کہا: بید ذہب کا قیاس ہے، اوراس امر کا احتمال ہے کہ اس کو معاف کردیا جائے، اس لئے کہ اس سے بچنا دشوار ہے، اور اس میں بھول کثرت سے ہوجاتی ہے، لہذا اس کے سبب نماز کو باطل قرار دینے میں اور اس کے لئے سجدہ سہو واجب کرنے میں مشقت ہے۔

اس سے مسبوق کے رکوع کی تکبیر مستنی ہے جس نے ایپنامام کو رکوع کی حالت میں پایا اور اس نے تکبیر تحریمہ کہی ، پھر امام کے ساتھ رکوع کیا کہ تکبیر تحریمہ رکن ہے اور یہاں تکبیر رکوع سنت ہے، اس لئے کہ اس کے بدلہ ،تکبیر تحریمہ کافی ہے۔

انہوں نے کہا ہے کہ اگر تکبیرتحریمہ کے ساتھ، رکوع کی تکبیر کی نیت کرلی تواس کی نماز صحح نہ ہوگی۔

۹ ۲۹ - تسميع (يعنى شمع اللد لمن حمده كهنا) بيرامام ومنفرد كرحق ميں واجب ب، مقتدى كرحق ميں نہيں، اس لئے كم رسول اللد علين اللہ اللہ اللہ علين اس لئے كم رسول اللہ علين اللہ اس كوكم ا اس كو كہتے تھ<sup>(1)</sup>، نيز اس لئے كمآ پ نے حضرت بريدة ف فرمايا: ''يا بريده! إذا رفعت رأسك من الركوع فقل: سمع الله لمن حمده، اللهم ربنا لك الحمد"<sup>(1)</sup> (اے بريده! جب تم

- (۱) حدیث: "أنه كان یقول سمع الله لمن حمده" کی روایت بخاری (الفتح ۲/ ۲۸۲ طبع السّلفیہ) اور مسلم (۱/ ۲۹۴ طبع الحلق) نے حضرت ابو ہریرہ سے کی ہے۔
- (۲) حدیث: "یا بریدة إذا رفعت رأسک في الر کوع..... کی روایت دار قطنی ( ۳۳۹/۱ طبع شرکة الطباعة الفدیه ) نے کی ہے، سیوطی نے "دفع التشنیع" (/ص۲طبع دار العروبه ) میں اس کی اساد کو ضعیف قرار دیا ہے۔

پہلاکشہدائ سے ساقط ہوجائے گا اور اس کے لئے اپنے امام پیروی کرناواجب ہے<sup>(1)</sup>۔

نماز میں سنن کی انواع:

۲۵-جمہور فقہاء(حفیہ، مالکیہو شافعیہ) نے نماز کی سنن کو، ان کے مو کد وغیر مو کد ہونے اور ان کے ترک کے نتیجہ کے لحاظ سے دو انواع میں تقسیم کیا ہے۔ حفیہ نے اس کو سنن وآ داب میں تقسیم کیا ہے، سنن سے مقصود وہ سنن مؤ کدہ ہیں جن کو رسول اللہ علیق یا آپ کے بعد خلفاء راشدین نے پابندی سے اداکیا، اور ان کا ترک کرنا اساءت و گناہ کا موجب ہے، اگر ترک کرنے پر اصرار کرے۔

(۱) کشاف القناع ۲/۷۳ اور اس کے بعد کے صفحات،۳۸۹ مطالب اُولی انہی ۲۰۱۴۔ حضرت عقبہ بن عام نے کہا: "لما نزلت "فسبح باسم ربک العظیم" قال النبی عَلَیْلِیْهُ: "واجعلوها فی رکوعکم فلما نزلت "سبح اسم ربک الأعلی" قال: "اجعلوها فی سجودکم" (جب آیت کریہ:"فَسَبِّح بِاسُم رَبِّکَ الْعَظِیُم" (سوبول پاکی ایپ رب کے نام کی جوسب سے بڑا ہے )، نازل ہوئی تو رسول اللہ عیکی نے فرمایا: اس کو رکوع میں پڑھو" اور جب آیت کریہ:"سَبَّح اسُمَ رَبِّکَ الأعُلی" (پاکی بیان کر ایپ رب کے نام کی جوسب سے او پر ہے )، نازل ہوئی تو آپ علیکی نے فرمایا: "اجعلوها فی سجود کم"<sup>(1)</sup> (اس کو سجدوں میں پڑھو)۔

ایک بارکہنا واجب ہے،اس کی دلیل حضرت حذیفہ دعقبہ بن عامر کی سابقہ حدیثیں ہیں۔

۳۵ – دونوں سجدوں کے درمیان: ''رب اغفر لی'' کہنا بدام م، مقتری اور منفرد پرایک بارکہنا واجب ہے، اس کی دلیل حضرت حذیفہ کی روایت ہے: ''ان النب علین کی کان یقول بین السجد تین: رب اغفر لی''<sup>(1)</sup> (رسول اللہ علین کے دونوں سجدوں کے درمیان ''رب اغفر لی'' کہتے تھے)، انہوں نے کہا: اگر یوں کہ: ''رب اغفر لنا'' یا کہ: ''اللهم اغفر لنا'' توبھی کوئی مضا کھنہیں۔

- (۱) حدیث عقبہ بن عام: "فسبح باسم دبک العظیم" کی روایت ابوداؤد (۱/ ۵۴۲ تحقیق عزت عبید دعاس) اور حاکم (۱/ ۲۲۵ طبع دائرة المعارف العثمانیہ) نے کی ہے، اور ذہبی نے ایک راوی کے ق میں کہا: " ایاس لیس بالمعروف " اور دوسری مرتبہ کہا:" کیس بالقوی" جیسا کہ التہذیب لابن حجر (۱/۹۵ سطبع دائرة المعارف العثمانیہ) میں ہے۔

نماز شروع کرتے تواینے دونوں ہاتھوں کواینے دونوں مونڈ ھوں کے برابراٹھاتے تھے)۔ ابن منذروغیرہ نے اس پراجماع نقل کیا ہے،البتہ اٹھانے کے طریقہ کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے: ۵۸ - حنفنیہ کی رائے ہے کہ اپنے دونوں ہاتھوں کواپنے دونوں کا نوں کے برابر اٹھائے یہاں تک کہ اپنے دونوں انگو ٹھے اپنے دونوں کانوں کی دونوں لو کے برابر کرے اور انگلیوں کے سرے، دونوں کانوں کےاویری حصہ کے برابر کرے، اپنی دونوں ہتھیلیوں کو قبلہ رو کرے، انگلیوں کوکھلی رکھے، ان کواٹھائے اور جب دونوں ہاتھ ایسی جگہآ کرٹھہرجائیں کہ دونوں انگو تھے، کانوں کی لوکے برابر ہوجائیں توتكبير كص، لهذا تكبير سے قبل ماتھوں كواٹھا ناہے۔ یہ مرد کا تھم ہے،عورت اپنے دونوں ہاتھوں کو دونوں مونڈ ھوں کے برابرا ٹھائے گی، انہوں نے کہا: نمازی تکبیر کے وقت اپنا سرنہیں جھائے گاکہ یہ بدعت ہے۔ نمازی اینے ہاتھوں کو اٹھاتے وقت ، اپنی انگلیوں کو نہ تو بالکل ملائے گا، نہ بالکل کشادہ کرےگا، بلکہ علی حالہ چھوڑ دے، کچھ ملی اور سچچھلی، درمیانی حالت میں رہیں۔ انہوں نےصراحت کی ہےا گرتکبیر کہی اوراپنے دونوں ہاتھوں کونہیں اٹھایا، یہاں تک کہ تکبیر سے فارغ ہو گیا تو اس نے اس کوادا نہیں کیا،اورا گردوران تکبیریادآ جائے توا ٹھالے،اورا گرمسنون حد تك باتھوں كو نہ اٹھا سكے تو ممكنہ حد تك اٹھائے اوراگر ایک باتھ اٹھا سکے، دوسرانہ اٹھا سکے توایک ہی ہاتھ اٹھائے گا،اورا گرمسنون حد ے او یر بی اٹھاناممکن ہوتو و میں تک اٹھائے۔ اسی طرح انہوں نے صراحت کی ہے کہا گرنمازی ،تکبیر تحریمہ کے وقت ہاتھوں کو نہا تھانے کا عادی بن جائے تو گنہ گار ہوگا،اور بیہ

آ داب: بیسنن غیرمؤکده بیں،ان کا ترک اساءت یا عمّاب کا موجب نہیں،البتہان کوبجالا ناافضل ہے۔ مالکہ نے نماز کے سنن کو بسنن ومند وہات میں تقسیم کیا ہے: سنن بسنن مؤكده بين، اورمند وبات بسنن غيرمؤكده بين، ان کوما لکیہ، : نوافل، فضائل اورمستحیات بھی کہتے ہیں۔ شافعیہ کے زدیک ان کی دوشمیں ہیں: ابعاض وہ بئات۔ ابعاض: وہ سنن جن کی تلافی سجدہ سہو سے کی جاتی ہے، خواہ قصدا چھوڑ بے یا بھول کر، ان کوابعاض اس لئے کہتے ہیں کہان کی تلافی کرنے کی وجہ سے ان کی تاکیدی حیثیت ہوگئی، یہ حقیقی بعض کے مشابہ قرار دینے کے لئے ہے، ہیئات: وہ سنن جن کی تلافی نہیں کی جاتی۔ حنابلہ نے سنن کی تقسیم، اس اعتبار سے نہیں کی ہے، بلکہ قول و فعل کے اعتبار سے کی ہے، چنانچہ ان کے نزدیک اس کی اقسام: سندن اقوال،اورسنن افعال ومیئات ہیں<sup>(1)</sup>۔ نماز کی سنتیں: الف-تكبيرتح بمهه كےوفت دونوں ماتھوں كوا تھانا:

20 - اس پرفقہاء کا انفاق ہے کہ نمازی کے لئے ، تکبیر تحریمہ کے وقت اپنے دونوں ہاتھوں کو اٹھانا مسنون ہے ، اس لئے کہ حضرت ابن عمر کی روایت ہے: "أن رسول الله علی اللہ علی اللہ علی اللہ علی میں معدید حذو منکبید إذا افتتح الصلاق، (۲) (رسول اللہ علی اللہ علی جب

- حاشیداین عابدین ۱۸ ۳۱۸ حاشیة الدسوقی ۱۲۲۲ ۲۳۷ ، حاضیة العدوی علی شرح الرساله ۱۷ ۲۲۵ مغنی الحتاج ۱۷ ۸۱ ، شرح روض الطالب ۱۷ ۰ ۳۱، کشاف القناع ۲۹۰۱ – ۸۵ سد
- (۲) حدیث ابن عمر : "أن رسول الله عَلَيْ الله عَلَيْ كان يوفع يديه حذو منكبيه إذا افتتح الصلاة "كى روايت بخارى (الفتى ۲۱۸/۲ طبح السّلفيه) نے كى ہے۔

سینہ کے برابر ہونے کی دلیل ، وائل بن حجر کی بیرحدیث ہے: "رأيت أصحاب رسول الله عُلَنِيْنَهُ يرفعون أيديهم إلى <sup>.</sup> صدورهم في افتتاح الصلاة"(1) (مي فصحاب كود يكما كدوه نماز شروع كرت وقت اين باتفول كو اين سينول تك الطات تھے) ہاتھ دونوں کانوں کے برابر ہوں گے اس کی دلیل مالک بن حویرث کی بیر روایت ہے: ''أن النبی النبی وفع یدیه حتی حاذى بهما أذنيه" (٢) (رسول الله عليه ي في اين دونون باتهون کواپنے دونوں کا نوں کے برابراٹھایا ) پہ مرد کے ہاتھا تھانے کا تکم ہے ،عورت ان کے بیہاں بالا جماع، اس کے کم اٹھائے گی، انہوں نے کہا: دونوں ہاتھوں کوئکبیر تح یمہ کے وقت کھلا رکھنا اور وقار کے ساتھ چھوڑ نا مستحب ہے،لہذا دونوں ہاتھوں کواپنے آگ ڈھکیل نہ دے۔ مالکیہ کے نزدیک ہاتھوں کو اٹھانا معتمد قول کے مطابق فضائل میں سے ہے، سنن میں سے ہیں ہے۔ • ۲ - شافعیہ کے بزدیک دونوں مونڈ هوں کے برابراٹھانا ہے، اس لئ كه حضرت ابن عمر كى روايت ب:"أن النبي عَلَيْتِ الله كان يوفع جب نماز شروع کرتے تواپنے دونوں ہاتھوں کواپنے دونوں مونڈ ھوں کے برابرا ٹھاتے تھے)، انہوں نے کہا: مونڈ ھوں کے برابرا ٹھانے کا مطلب بیرے کہ اس کی انگلیوں کے سرے اس کے دونوں کا نوں کے او پری حصہ کے برابراوراس کے دونوں انگو تھے اس کے دونوں کا نوں حديث وأكل بن حجر: "دأيت أصحاب دسول الله عَلَيْ يوفعون أيديهم إلى صدورهم" كى روايت ابوداؤد (١٧٢/ تحقيق عزت عبيد دعاس)نے کی ہے۔ (٢) حديث: "أن النبي عَلَيْتُ رفع يديه حتى حاذى بهما أذنيه" كي روایت مسلم (ار ۲۹۲ طبع کملیں) نے کی ہے۔

(۳) حدیث ابن عمر: "أن النبی عَلَيْنَا مَ كان يوفع يديه حذو منكبيه" كن تخريخ فقره نمبر ۵۵ ميں گذريكى ہے۔ گناه محض ترک کرنے کی وجہ سے نہیں، بلکہ اس وجہ سے کہ جس سنت کورسول اللہ علیلیہ نے پوری عمر پابندی سے ادا کیا ، اس کو ہلکا سمجھنا اور اس سے لا پرواہی برتنا ہے۔ ابن عابدین نے کہا: ہلکا سمجھنے سے مرادستی اور لا پرواہی ہے، اہانت کرنا اور حقارت سے دیکھنا مراد نہیں، ورنہ کفر ہوگا۔

99 - مالکید کی رائے ہے کہ نمازی ہاتھوں کو تکبیر تحریر شروع کرتے وقت اتھائے گا،لہذا تکبیر سے قبل یا تکبیر کے بعد ہاتھوں کو اتھانا مکر وہ ہے،اتھانے کا طریقہ ہیہ ہے کہ ہاتھوں کی پشت، آسان کی طرف،اور ہتھیلیاں زمین کی طرف ہوں، اور یہاں تک اتھا تا جائے کہ دونوں مونڈ ھوں کے برابر ہوجائیں، مشہور یہی ہے، ایک قول ہے: سینہ تک اتھائے گا، ایک قول ہے: دونوں ہاتھ دونوں کا نوں کے برابراتھائے گا، میددنوں مشہور کے خلاف اقوال ہیں۔

الھانے کا بیطریقدان کے یہاں'' طریقة راہب'' کہلاتا ہے، (اوریہی راج مذہب ہے) اس کے مقابلہ میں دو اور طریقے ہیں: طریقہ راغب: یعنی اپنی دونوں ہتھیلیوں کو آ سمان کی طرف کرنا، اور طریقہ نابذ: یعنی اپنی دونوں ہتھیلیوں کو دونوں مونڈ ھوں کے برابر رکھے، دونوں ہتھیلیاں کھڑی ہوں اور ان کی انگلیوں کے سرے آ سمان کی طرف ہوں جیسے کسی چیز کو ینچوڈال رہا ہو۔

اٹھانے میں دونوں ہاتھ دونوں مونڈ محوں کے برابر ہوں گے اس کی دلیل حضرت ابن عمر کی بیروایت ہے: ''اُن النبی عَلَنَكُ کان یو فع یدیه حذو منکبیه إذا افتتح الصلاۃ''<sup>(1)</sup> (رسول اللہ علیکہ نماز شروع کرتے تو اپنے دونوں ہاتھوں کو اپنے دونوں مونڈ محوں کے برابراٹھاتے تھے)۔

(۱) حدیث ابن عمرٌ: "أن النبي عَلَيْكَ كان يوفع يديه ...... كانخ تن فقره نمبر ۵۱ میں گذریچکی ہے۔

اس لئ كد حضرت ابن عمر كى بدروايت ب: "كان النبي علي الله إذا قام إلى الصلاة رفع يديه حتى يكونا حذو منكبيه، ثم یکبر"() (رسول اللہ ﷺ جب نماز کے لئے کھڑے ہوتے تو اینے دونوں ہاتھوں کواپنے دونوں مونڈ ھوں کے برابر تک اٹھاتے، پھرتکہ بیر کہتے تھے )اٹھاتے وقت دونوں ہاتھوں کی انگلیاں پھیلی ہوئی ہوں گی، اس لئے کہ حضرت ابو ہر براہ کی بدروایت ہے کہ "کان النبي عَلَيْسِهُ إذا دخل في الصلاة يرفع يديه مدا "() (رسول الله عليلة جب نماز پڑھنے کھڑے ہوتے توابیخ دونوں ہاتھ کھول کر اٹھاتے)،انگلیاں ایک دوسرے سے ملی ہوئی ہوئگی،اس لئے کہ جب انگلیاں ملی ہوں گی تو کمبی ہوں گی، تکبیر شروع کرنے کے ساتھ ہاتھوں کواٹھانا شروع کرے گا اور تکبیر کے ختم ہونے کے ساتھوا ٹھانا ختم ہوگا، اس لئے کہ واکل بن حجر کی روایت ہے: " رأی النبی عُلَطْ اللّٰہ يرفع يديه مع التكبير "") (انهوں فے رسول اللہ عظیظہ کو کبیر کے ساتھانے دونوں ہاتھوں کو اٹھاتے ہوئے دیکھا)، نیز اس لئے کہ ہاتھوں کوا ٹھانا، تکبیر کے لئے ہے،لہذا تکبیر کے ساتھ ہی ہوگا اور اگرایک ماتھ نہاتھا سکے تو دوسرا ہی اٹھائے گا، اور کسی عذر کی بنا پر مونڈ هوں سے او پر اور مونڈ هوں سے بنچ بھی ہاتھوں کوا تھا سکتا ہے، ال لئ كم حديث مي ب:"إذا أموتكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم''<sup>(7)</sup> (جب میں تمہیں کسی بات کا حکم دوں تواس میں سے

کی لو کے برابر، اوراس کی دونوں ہتھیلیاں، اس کے دونوں مونڈ ھوں کے برابر ہوں، اذرعی نے کہا: بلکہ اس کا مطلب یہ ہے کہ اس کی انگلیوں کے سرے اس کے دونوں مونڈ ھوں کے برابر ہوں، اور مشروع سے او پر یا اس سے پنچ تک اٹھانا ، ہی ممکن ہوتو جوممکن ہو مشروع سے اور اگر دونوں ، ہی کرسکتا ہے تو زائدا ٹھانا او لی ہے، اس لئے کرے، اور اگر دونوں ، ہی کرسکتا ہے تو زائدا ٹھانا او لی ہے، اس لئے کہ اس میں حکم پڑ مل ہونے کے ساتھ اس پراضا فہ ہے۔ کہ اس میں حکم پڑ مل ہونے کے ساتھ اس پراضا فہ ہے۔ کہ اس میں حکم پڑ مل ہونے کے ساتھ اس پراضا فہ ہے۔ کہ اس میں حکم پڑ میں نہ ہوتو دوسرے ہی کو اٹھا کے گا، جس کے ہاتھ گوں سے کٹے ہوں وہ اپنی کلا ئیوں کو اٹھا کے گا، تا کہ ہاتھوں ہوا تھا نے سے مشابہت ہوجا ہے، اضح قول کے مطابق ہاتھوں کے کو اٹھانے سے مشابہت ہوجا ہے، اضح قول کے مطابق ہاتھوں کے

لواتھانے سے مثابہت ہوجائے، ان قول کے مطابق ہاتھوں کے اٹھانے کاوفت تکبیر کی ابتداء کے ساتھ ہے، تا کہ انتباع ہو، جیسا کہ صحیحیین میں ہے، خواہ تکبیر، ہاتھوں کو گرانے کے ساتھ ختم ہوجائے یا نہ ہو۔

ایک قول میں ہے: اپنے دونوں ہاتھ تکبیر سے پہلے اٹھائے، ہاتھوں کوچھوڑتے ہوئے تکبیر شروع کرے، اوراسی کے ساتھواں کو ختم کرے، ایک قول ہے: تکبیر کے بغیر ہاتھوں کو اٹھائے، پھر تکبیر کے، جبکہ اس کے دونوں ہاتھ الٹھے ہوئے ہوں، جب تکبیر سے فارغ ہوتو ہاتھوں کوچھوڑ دے، اور اس حالت میں تکبیر نہ کیے۔ اگر ہاتھوں کو اٹھالے، تکبیر ختم کرنے کے بعد نہ اٹھائے، اس لئے کہ اس کا سبب زائل ہو گیا۔

ا۲ - حنابلہ کا مذہب ہے کہ نمازی اپنے دونوں ہاتھ اس طرح اٹھائے کہ ان کے سرے، مونڈ ھوں کے برابر ہوں، اور ہتھیلیاں قبلہ کی طرف ہوں، بیاس صورت میں ہے، جبکہ نمازی کوکوئی عذر نہ ہوجو دونوں یا ایک ہاتھ کو دونوں مونڈ ھوں کے برابر اٹھانے سے مانع ہو،

جتنا، وسکے بحالاؤ)۔

دونوں ہاتھوں کو اٹھانے کا استحباب ، پوری تکبیر سے فراغت کے ساتھ ساقط ہوجا تا ہے، اس لئے کہ میسنت ، جس کامحل نہیں رہا، اورا گرابتداء تکبیر میں ہاتھ اٹھانا بھول گیا، پھر دوران تکبیر یادآ یا تو بقیہ تکبیر میں ہاتھوں کو اٹھالے، اس لئے کہ استحباب کامحل ابھی باقی ہے، افضل ہے کہ دونوں ہاتھ کھلے ہوں، اس لئے کہ کھلا رہنے میں مقصود کا زیادہ پتہ چپتا ہے، اورزیادہ خضوع کا اظہار ہوتا ہے<sup>(1)</sup>۔

ب - قبض ( دا بنے ہاتھ کوبا <sup>ع</sup>یں ہاتھ پر رکھنا ): ۲۲ - جمہور فقہاء ( حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ ) کی رائے ہے کہ نماز کی ایک سنت : قبض ، یعنی دا بنے ہاتھ کوبا <sup>ع</sup>یں ہاتھ پر رکھنا ہے۔ اس میں مالکیہ کا اختلاف ہے ، انہوں نے کہا: فرض نماز میں ہاتھوں کو چھوڑنا، مندوب ، اور باندھنا حکروہ ہے، البتہ نفل میں

باندھنے کی اجازت ہے، اس کی تفصیل اصطلاح'' ارسال''فقرہ ۳ سر ۹۴ میں آچکی ہے۔ قبض (یعنی ہاتھ پر ہاتھ رکھنے) کے طریقہ اور دونوں ہاتھوں

*کےرکھنے* کی جگہ میں فقہاءکا اختلاف ہے۔

قبض کاطریقہ: سالا – حفنہ باند سے کے طریقہ میں، مرد وعورت کے مابین فرق کرتے ہیں، چنانچہ مرد کے بارے میں انہوں نے کہا کہ داہے ہاتھ سے بائیں ہاتھ کے گٹے کواس طرح پکڑے کہ چھنگلیا اور انگو تھے سیکٹے = بناری (الفتح سارا ۲۵ طبع السلفیہ) اور مسلم (۲/۵۹ طبع الحلق) نے

- حضرت ابو ہریر ڈاسے کی ہے۔
- حاشیه این عابدین ۱۹۱۱، الفتاوی الهندیه ۱/۳۵، حاشیة الدسوقی ۱/۲۰۶۱، الفواکه الدوانی ۱/۲۰۶۱، حاضیة العدوی علی شرح الرساله ۱/۲۷۲، مغنی الحتاج ۱/۵۲۱، کشاف القناع الر ۳۳۳ و

پر حلقہ بن جائے اور بقیہ تین انگلیوں کو پھیلا دے۔ کا سانی نے کہا: اپنے انگو ٹھے، چھنگلیا، اور اس کے بعد کی انگل سے حلقہ بنائے، اور بنچ کی انگلی اور شہادت کی انگلی کواپنی کلائی پر رکھ لے، اور عورت ہتھیلی پر تھیلی رکھے گی۔

مالکیدو حنابلہ کی رائے ہے کہ اپنے دانے ہاتھ سے بائیں ہاتھ کے گٹے کو پکڑ لے، اس لئے کہ ''لأن النبي عليظ وضع الیمنی علی الیسری''<sup>(1)</sup> (رسول اللہ علیقہ نے دانے ہاتھ کو بائیں ہاتھ پر کھا)۔

شافعیہ نے کہا: دانے ہاتھ کی تقطی سے با کیں ہاتھ کے کوئ (بنددست) رسخ (گٹ) اور کلائی کے پچھ حصکو پکڑ لے اور انگلیوں کو جوڑ کی چوڑ ائی میں پھیلا دے یا کلائی کی طرف پھیلا دے، اس لئے کہ واکل بن جمر کی روایت ہے کہ "قلت: لأنظرن إلی صلاق رسول الله عُلَیْظِیْنَہُ کیف یصلی فنظرت إلیه وضع یدہ الیمنی علی ظہر کفہ الیسری والرسغ والساعد"<sup>(۲)</sup> (میں نے دل میں سوچا کہ میں رسول اللہ عقیقیہ کی نماز کو ضرور دیکھوں گا کہ آپ کیسے پڑھتے ہیں، چنا نچہ میں نے دیکھا کہ آپ نے این دا ہے ہاتھ کو ایت باکس ہاتھ کی پشت گے اور کلائی پر رکھا)۔

ہاتھوں کور کھنے کی جگہ: ۲۴ – حفنیہ و حنابلہ کی رائے ہے کہ دونوں ہاتھوں کور کھنے کی جگہناف کے پنچے ہے، لہذا نمازی کے لئے دونوں ہاتھوں کو ناف کے پنچ رکھنا مسنون ہے، اس لئے کہ حضرت علیٰ کا بیڈول ہے:''من السنة

- () حدیث: "أن النبی عَلَیْظًا وضع الیمنی علی الیسری" کی روایت مسلم (ار ۱۰۳ طبع اکلی) نے حضرت واکل بن جُڑ سے کی ہے۔
- (۲) حدیث واکل بن تحرط: "لأنظرن إلى صلاة رسول الله علي الله علي (۲) دروايت (۲) ابوداؤد (۱۸ ۲۰ ۲۰ تحقيق عزت عبيد دعاس) نے کی ہے۔

سب سے انثرف عضودل کے او پر ہو، اور دل سینہ کے بنیچ ہوتا ہے۔ امام نے کہا: ہاتھوں کو باند ھنے کا مقصد جس کا ذکر آیا ، اعضاء کو ساکن کرنا ہے، لہذ ااگر ہاتھوں کو لٹکا ہوا چھوڑ دے اور ان سے کھیل نہ کرتے تو بھی کوئی مضا کفہ نہیں ، جیسا کہ' الاً م' ، میں اس کی صراحت کی ہے<sup>(1)</sup>۔

ج-ثناء، تعوذ اوربسمله:

۲۵ – جمهور فقهاء (حفنیہ، شافعیہ اور حنابلہ) کی رائے ہے کہ نماز کی ایک سنت : تکبیر تحریمہ کے بعد ثناء پڑھنا ہے، اس لئے کہ حضرت عائش کی روایت ہے ، وہ کہتی ہیں: ''کان رسول الله علیہ اللہ استفتح الصلاۃ قال: سبحانک اللهم و بحمدک و تبارک اسمک و تعالی جدک ولا اله غیرک''<sup>(1)</sup> (رسول اللہ علیہ جب نماز شروع کرتے تو یہ دعا پڑھتے: و تعالی جدک ولا اله غیرک''، نیز حضرت علی بن ابی طالب کی روایت ہے کہ جب رسول اللہ علیہ نماز کے لئے کھڑے ہوتے کی روایت ہے کہ جب رسول اللہ علیہ کی نازے لئے کھڑے ہوتے و تعالی حدک ولا الہ غیرک''، نیز حضرت علی بن ابی طالب کی روایت ہے کہ جب رسول اللہ علیہ کہ نیز حضرت علی بن ابی طالب الہ موالہ خوب کہ میں اللہ میں الہ میں الہ میں ان کہ اللہ کے الکہ کھڑے ہوتے و الارض حنیفا و ما أنا من المشرکین. ان صلاتی و

 حاشید ابن عابدین ۱/ ۲۰۰۰ – ۲۳۰ الشرح الكبير مع حاشیة الدسوقى ۱/۲۵۰، بلغة السالك ۱/۲۴۲ طبع عيسى الحلسى ، مغنى الحتاج ۱/۱۸۱، شرح روض الطالب ۱/۵۶۱ ، الجموع سار ۱۳ المكتبة السلفيه المدينة المنوره، كشاف القناع ۱/۳۳۳ – ۳۹۱-

(۲) حديث عائش بن اللهم و بحمدک ، کی روايت ابوداؤد (۱/۹۱ محقيق عزت عبيد دعاس) نے کی به بهراس کی تعليل کی طرف اشارہ کيا ہے، ليکن دوسر ےطرق سے قو ک ہے جن کا ذکر ابن تجر نے المخيص الحير (۱/۲۶ طبح شرکة الطباعة الفنيه ) ميں کيا ہے۔ وضع الكف على الكف تحت السرة "<sup>(1)</sup> (ناف سے نیچ محقیلی کو تصلی پر رکھناسنت ہے ) حنابلہ نے کہا: دائیں تحقیلی کوبائیں گٹے پر ناف کے نیچ رکھنے کی وجہ یہ ہے کہ ایسا کرنے والا ،عزیز ذات کے سامنے اپنی ذلت کا اظہار کرنے والا ہے، اور انہوں نے اپنے سینے پر اپنے دونوں ہاتھ رکھنے کی کرا ہت کے بارے میں امام احمد کی صراحت نقل کی ہے، کیکن حفیہ نے بیطریقہ مرد کے ساتھ خاص کیا ہے، عورت ان کے نز دیک اپنا ہاتھ اپنے سینے پر رکھے گی۔

شافعیہ کی رائے ہے کہ دونوں ہاتھوں کو سینے کے بنچ، ناف کے او پر رکھنا مسنون ہے، نفل میں ہاتھ باند ھنے کے بارے میں مالکیہ کا یہی مذہب ہے، اس لئے کہ وائل بن حجر کی روایت ہے: "صلیت مع النبی علی قرضی ووضع یدہ الیمنی علی یدہ الیسری علی صدرہ"<sup>(1)</sup> ( میں نے رسول اللہ علیک ہے کہ ساتھ نماز پڑھی تو آپ علیک نے اپنا داہنا ہاتھ اپنے با کیں ہاتھ پر اپنے سینے پر رکھا)۔

شافعیہ نے کہا: یعنی سینہ کے آخری حصہ پر، اس طرح ہاتھ سینے کے پنچ ہوگا، اس کا قرینہ سیہ کہ ایک روایت میں "تحت صدرہ" کا لفظ ہے، ہاتھوں کو سینہ کے پنچ رکھنے میں حکمت سی ہے کہ ہاتھ،

- (۱) قول على: "من السنة وضع الكف على الكف تحت السرة" كى روايت ابوداؤد (۱/ ۸۰ ۲ شخيق عزت عبيد دعاس) نے كى ہے، اورزيليع نے نصب الرايد (۱/ ۲۰۱۳ طبح الجلس العلمى بالهند) ميں كيا ہے، اور ييبيق نے المعرفہ ميں کہا ہے: اس كى سند ثابت نہيں ہے، عبد الرحمٰن بن اسحاق واسطى كا اس ميں تفرد ہے اور متروك ہے۔
- (۲) حدیث واکل: ''صلیت مع النبی ﷺ و وضع یده الیمنی علی یده الیسری علی صدره'' کی روایت این خزیمہ (۱/ ۲۴۳ طبع المکتب الإسلامی) نے کی ہےاوراس کی اساد میں ضعف ہے، کیکن دوسر ے طرق سے قولی ہے۔

میں ان دو کےعلاوہ اور بھی استفتاح کی دعا ئیں وارد ہیں )۔ مالکیہ کی رائے ہے کہ ثنا پڑھنا مکروہ ہے اس لئے کہ حضرت ابوہر برہؓ کی روایت ہے:''کان رسول الله عُلیُّ وأبوبکر وعمر -رضى الله عنهما- يفتتحون الصلاة بالحمد لله رب العالمين<sup>،(1)</sup> (رسول الله علينة ، حضرت ابو بكرًّا ور حضرت عمرٌ " الحمدللدرب العالمين" سےنماز کا آغاز کرتے تھے)، نیز اچھی طرح نماز نہ پڑھنے والے کی حدیث میں'' استفتاح'' (ثنا) کا ذکر نہیں(۲)۔ دعاءا ستفتاح يرتفصيلي بحث اصطلاح: ''استفتاح'' جلد ۴ ميں -4 رہا ثنا کے بعد اور قراءت سے قبل تعوذ پڑھنا تو جمہور فقہاء (حفیہ، شافعیہ اور حنابلہ) کے نز دیک سنت ہے، اس کئے کہ فرمان بارى ب: "فَإِذَا قَرَأْتَ الْقُوْآنَ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَان الرَّجيُم" (") ( توجب آي قر آن پڑ ھے لگيں تو شيطان مردود ( کے شر) سے اللہ کی پناہ ما نگ لیا کیچئے )۔ مالکیہ کی رائے ہے کہ تعوذ ، فرض میں مکروہ ہے، نفل میں نہیں<sup>( م</sup>) ۔ اس کی تفصیل: جلد ۲۲ اصطلاح ''استعاذہ'' فقرہ ( ۱۸ ) ادراس کے بعد کے فقرات میں ہے۔

- (۱) حدیث ابو جریرة ( محان د سول الله عَلَظِنَه و أبو بكر و عمر یفت حون الصلاة ...... كی روایت ابن عبد البر نے الانصاف (۲ ۱۲۳ ظمن مجموعة الرسائل المنیر بیه) میں كی ہے، اور ايك دوسرى روایت میں اس كوضعيف قرار دیا ہے۔
- (۲) حاشیه ابن عابدین ار ۳۲۸ حاشیة الدسوقی ار ۲۵۲، مغنی الحتاج ار ۱۵۵، کشاف القناع ار ۳۳۳٬ الجموع ۳ر ۱۵۳۷۔
  - (۳) سورهٔ کل/۹۹\_
- (۴) ابن عابدین ار ۳۲۸،الدسوقی ار ۲۵۱،مغنی الحتاج ار ۱۵۶، کشاف القناع ار ۳۳۵ به

نسكي و محياي ومماتي لله رب العالمين. لا شريك له و بذلك أمرت و أنا من المسلمين، اللهم أنت الملك لا إله إلا أنت، أنت ربي و أنا عبدك. ظلمت نفسي و اعترفت بذنبى فاغفرلى ذنوبى جميعا، إنه لا يغفر الذنوب إلا أنت، و اهدني لأحسن الأخلاق لا يهدي لأحسنها إلا أنت. واصرف عنى سيئها لا يصرف عنى سيئها إلا أنت. لبيك و سعديك و الخير كله بيديك، والشر ليس إليك، أنا بك و إليك، تباركت وتعاليت وأستغفرك وأتوب إليك"() (مي نے اینامنہ اس ذات کی طرف کیا،جس نے آسمان وزمین بنایا، یکسو ہوکر، اور میں مشرکوں میں سے نہیں ہوں، میر ی نماز ، میر ی عبادت ، میری زندگی وموت سب اللدرب العالمین کے لئے ہے، اس کا کوئی شریک نہیں،اوراسی کا مجھے تکم ہےاور میں مسلمانوں میں سے ہوں، یا اللد! توبادشاہ ہے، کوئی معبود نہیں تیر سوا، تو میرا یا لنے والا ہے، میں تیراغلام ہوں، میں نے اپنے او پرظلم کیا ہے، مجھےاپنے گنا ہوں کا اعتراف ہے ، سو میرے سب گنا ہوں کو بخش دے، اس لئے کہ گناہوں کو تیرے علاوہ کوئی نہیں بخش سکتا، سکھادے مجھے اچھی عاد نیں، اچھی عاد تیں نہیں سکھا سکتا، مگر تو ہی اور مجھ سے بری عادتوں کو دور کردے اور مجھ سے ان کوتو ہی دور کرسکتا ہے، میں تیرے پاس حاضر ہوں تیرافرمان بردار ہوں، ساری خوبی تیرے ہاتھوں میں ہے، شرے تیری نزدیکی حاصل نہیں ہوتی، میری توفیق تیری طرف ہے، میریالتجا تیری طرف ہے، توبڑی برکت والا ہے، بلندذات والا ہے، میں تجھ سے مغفرت مانگتا ہوں ،اور تیری طرف حیکتا ہوں ) حدیث

(۱) حدیث علی بن ابی طالبٌ: "أنه کان إذا قام للصلاة قال : "وجهت
 وجهی للذی فطر السموات و الأرض " کی روایت مسلم
 (۱/ ۵۳۳۵-۵۳۳۵ طبح الحلی) نے کی ہے۔

اور فاتحہ کو دوبارہ پڑ ھ لے تو بقول اذرعی، اس کے کافی ہونے کی وجہ ہوسکتی ہے۔ اس پرفقہاء(حفنیہ، مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ ) کا انفاق ہے کہ صبح کی نماز میں طوال مفصل پڑ ھنا مسنون ہے، اس لئے کہ حضرت جابر بن سمرةً كي روايت ٢ : "أن النبي عَلَيْ كَن كان يقرأ في الفجر ب(ق والقرآن الجيد) ونحوها وكانت صلاته بعد تخفيفاً ( نبي عَلِيهُ فجر مي "ق والقرآن الجيد وغيره یڑ ھتے تھے،اور باقی نمازیں ہلکی پڑ ھتے تھے)<sup>(1)</sup>۔ ظہر میں حنفیہ کا یہی مذہب ہے،لہذاان کے نزدیک ظہر میں طوال مفصل پڑ ھیامسنون ہے، اس لئے کہ حضرت ابوسعید خدر کی گی روايت ب: "أن النبي عَلَيْكَ كان يقرأ في صلاة الظهر في الركعتين الأوليين في كل ركعة قدر ثلاثين (() (رسول اللَّہ ﷺ ظہر کی پہلی دورکعتوں میں، ہررکعت میں تیس آیتوں کے بقدر پڑھتے تھے)۔ مالکیداورشا فعید کی رائے ہے کہ ظہر میں فجر سے پچھخضر قراءت ہوگی۔ دسوقی نے کہا: صبح میں ،طوال مفصل کی کمبی سورتوں میں سے اورظہ میں طوال مفصل کی مختصر سور توں میں سے پڑ ھے گا۔ حنابلد کی رائے ہے: ظہر میں اوساط مفصل میں سے پڑ ھے گا، اس لئے کہ مروی ہے حضرت عمر نے ابوموتی کے پاس لکھا کہ ''صبح میں طوال مفصل يرمقو، ظهريين اوساط مفصل يرمقو اورمغرب مين قصار مفصل پڑھؤ' عصر میں: حفظیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ اوساط حديث جابر بن سمرةٌ: "أن النبي عَلَيْنَا كان يقوأ في الفجوب "ف" كَلَ روایت مسلم(ار ۳۳۳۳طبع کیلیں)نے کی ہے۔

۲) حدیث ابوسعید الحدرگی: "أن النبی علیت کی محال یقوا فی صلاق الظهر
 ۲) حدیث ابوسعید الحدرگی: "أن النبی علیت کی محد الحکی ) نے کی ہے۔

بسملہ کے عکم کے بارے میں فقتہاء کے یہاں اختلاف ونفصیل ہے،جس کواصطلاح: ''بسملہ'' فقرہ ۵،جلد ۸ میں دیکھیں۔

د-فاتحہ کے بعد پھوتر آن پڑھنا:

۲۲ – جمہور فقہاء(مالکیہ، شافعیہ، حناملہ) کے یہاں، فاتحہ کے بعد کچھ قرآن پڑھنانمازی کے لئے مسنون ہے۔

قراءت کی وہ مقدار جس سے اصل سنت پوری ہوجائے، مختلف فیہ ہے، مالکیہ کی رائے کے مطابق فاتحہ سے زائد پڑھنے سے سنت پوری ہوجائے گی، خواہ ایک ہی آیت کیوں نہ ہو، خواہ کمبی ہویا مختصر مثلا:''مُدُهَامَّتَاِن''اسی طرح ایک آیت کا کچھ حصہ پڑھنے سے بھی سنت پوری ہوجائے گی، بشرطیکہ اس کا کممل معنی ہو، ہررکعت میں مستقل طور پر پڑھے گا،اور مستحب پوری سورہ پڑھنا ہے۔

شافعیہ و حنابلہ کی رائے ہے کہ ایک آیت پڑھنے سے سنت پوری ہوجائے گی، امام احمد کہتے ہیں کہ آیت کا کمبی ہونا مستحب ہے جیسے آیت دین، و آیت کرسی، تا کہ کسی چھوٹی سورت کے مشاہہ ہوجائے۔

بہوتی نے کہا: بظاہر ایک ایسی آیت کافی نہیں جومعنی یاحکم میں مستقل نہ ہو، جیسے: ''ثُمَّہ نَظَرَ '' یا''مُدُ هَاهَّتَانِ'' ۔

شافعیہ نے کہا: بہتر بیہ ہے کہ تین آیات ہوں تا کہ مخضر ترین سورہ کے برابر ہوجائے ، ان میں کوئی اختلاف نہیں کہ کمل سورہ ہونا افضل ہے، اور بیہ کہ اگر فاتحہ سے قبل سورہ پڑ ھے تو کافی نہیں ، اس لیئے کہ وہ بے موقع ہوگئی، شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ فاتحہ کو کرر پڑ ھنا، سورہ کی طرف سے کافی نہیں ، اس لیئے کہ بیسنت طریقہ کے خلاف ہے، نیز اس لیئے کہ ایک ہی چیز کے ذریعہ ایک کل میں ، فرض و نفل کی ادائیگی نہیں ہو کہتی ، البتدا گر سورہ فاتحہ کے علاوہ پچھ نہ جا تہ اہو،

-11 +-

النبيءَ الله عان يقرأ في الركعتين الأوليين من الظهر والعصر بفاتحة الكتاب وسورة، ويسمعنا الآية أحيانا، ويقرأ في الركعتين الأخريين بفاتحة الكتاب"((رسول الله عليلة ظهراورعصركي ابتدائي دوركعتون مين فاتحهاوركوئي سورت یڑ ہے تھے، بھی کبھی کوئی آیت ہمیں سادیتے تھے، اور آخر کی دو ركعتوں ميں فاتحہ پڑھتے تھے)۔ مالکیہ نے کہا: بس وقتیہ فرض نماز میں، جبکہ اس کے دفت میں گنجائش ہو، سورہ پڑھنا مسنون ہے، لیکن اگر وقت تنگ ہواور سورہ یڑھنے میں دفت کے نگلنے کا اندیشہ ہوتو دفت کو بچانے کے لئے سورت کی قراءت ترک کرناداجب ہے۔ نفل نماز میں محل قراءت کی تفصیلی بحث اصطلاح: '' صلاق التطوع'' میں اور مقتدی کی قراءت کی تفصیل اصطلاح: ''صلاق جماعت" میں دیکھیں۔ نیز جمہور فقہاء (مالکیہ، شافعیہ، حنابلہ اور محمد بن حسن) کے یہاں پہلی رکعت میں دوسری رکعت سے کمبی قراءت کرنا مسنون -4 حفنیہ کی رائے ہے کہ صرف فخر کی نماز میں پہلی رکعت کو دوسری رکعت سے کمبی کرنا مسنون ہے، بقیہ فرض نمازوں میں پہلی رکعت کو لمبي كرنامسنون نہيں <sup>(۲)</sup>۔

ھ**-تامین:** ۲۸ - اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ فاتحہ پڑھنے کے بعد آمین کہنا

- (۱) حدیث ابوتمادة: "أن النبی عَلَيْنِيْهُ كان يقرأ في الركعتين الأوليين.....، كىروايت مىلم (۱/ ۳۳۳ طبح كملى) نے كى ہے۔
- ۲) ابن عابدین ار ۱۴ ۳، تبیین الحقائق ار ۱۳۰۰، حاشیة الدسوقی ار ۷ ۲۴ مغنی الحتاج ار ۱۸۲

مفصل پڑ صحگا، مالکیہ نے کہا اس میں قصار مفصل پڑ صحگا۔ اس پرفقہاء متفق ہیں کہ مغرب میں قصار مفصل اور عشاء میں اوساط مفصل پڑ صحگا، اس لئے کہ سلیمان بن ییار نے ابو ہر یرہؓ سے روایت کیا، انہوں نے کہا: ''ما صلیت وراء أحد أشبه صلاق الرکعتین الأولیین فی الظہر، ویخفف الأخریین، ویخفف العصر، ویقرأ فی المغرب بقصار المفصل، ویقرأ فی العشاء بأوساط المفصل، ویقرأ فی الصبح بطوال المفصل''<sup>(1)</sup> (میں نے رسول اللہ علی ہے زیادہ مثابہ ماز پڑ حانے والا، فلاں کے مقابل میں، کسی کے پیچھی نماز نہیں پڑھی، ناز پڑ حانے والا، فلاں کے مقابل میں، کسی کے پیچھی ناز نہیں پڑھی، ماز پڑ حانے والا، فلاں کے مقابل میں، کسی کے پیچھی ناز نہیں پڑھی، ناز پڑ حانے والا، فلاں کے مقابل میں، کسی کے پیچھی ناز نہیں پڑھی، ناز پڑ حانے والا، فلاں کے مقابل میں، کسی کے پیچھی ناز نہیں پڑھی، المان نے کہا: وہ څخص ظہر کی ابتدائی دور ک<sup>ی</sup>توں کو لمبی، اور اخیر کی ملیمان نے کہا: وہ څخص ظہر کی ابتدائی دور ک<sup>ی</sup>توں کو لمبی، اور اخیر کی تھی ، طوال مفصل، اوساط مفصل، اورضح میں طوال مفصل پڑ حتے تھی ، طوال مفصل، اوساط مفصل اور قصار مفصل کی تعریف میں اختلاف ہے<sup>(1)</sup> ر

اس کی تفصیل اصطلاح:''سورة'''' قراءة ''میں دیکھیں۔

محل قراءت:

۲۷ – اس پر فقتهاءکاا تفاق ہے کہ مسنون قراءت، فرض کی ابتدائی دو رکعات میں ہے، اس لئے کہ ابوقتادہ ؓ کی حدیث ہے کہ ''اُن

- (۱) حدیث ابو ہریرہ:"ما صلیت وراء أحد أشبه صلاة برسول الله علین ") کرروایت نیائی (۲/ ۱۲۷ طبح المکتبة التجاریہ) نے کی ہے۔
- (۲) حاشیه ابن عابدین الر ۲۲ ۳، تبیین الحقائق الر ۲۹، حاشیة الدسوقی الر ۲۴۲ – ۲۴۷، الخرش الر ۲۷۲۴ الفوا که الدوانی ۱۲۴۷ – ۲۲۷، مغنی الحتاج الر ۲۱۱۱، شرح روض الطالب الر ۱۵۴۴، الجموع سار ۳۸۲، کشاف القناع الر ۳۳۴۳، مطالب أولی انبی الر ۳۳۵۔

آ ہت آ مین کے گا، خواہ امام یا مقتدی یا منفر دہو، اس طرح آ مین کہنا ایک سنت اور اس کو آ ہت کہنا دوسری سنت ہے، حنفیہ نے کہا: بنا بریں آ مین کہنے کی سنت پوری ہوجائے گی اگر چہ اس کو بلند آ واز سے کے، مالکیہ نے کہا: اس لئے کہ بید عام ہاور دعا میں اصل، آ ہت کرنا ہے۔ شافعیہ وحنا بلہ کی رائے ہے کہ امام ، مقتدی اور منفر دجہری نما ز میں پکار کر اور سری نماز میں آ ہت آ مین کہیں گے۔ انہوں نے صراحت کی ہے کہ اگر امام نے آ مین نہیں کہی ، یا عمد ایا بھول کر آ ہت کہی تو مقتدی کہ گا تا کہ امام کو یا د آ جائے اور دہ بھی کہہ لے <sup>(1)</sup>۔

و - تكبيرات انتقال: ۲۹ - جمهور فقهاء ( حنفيه ، ما لكيدا ورشا فعيه ) كى رائے ہے كه تكبيرات انتقال ، نماز كى سنت بيں ، اس كى دليل : '' اچھى طرح نماز نه پڑھنے والے' كى حديث ہے كه رسول الله عليلية نے اس كوتكبيرات انتقال کا حكم نہيں ديا ، البته تكبير تحريمه كا حكم ديا حنابله كے نز ديك تكبيرات انتقال واجب ہيں -نيز ديكھئے اصطلاح : '' تكبير' -

ز-ركوع كامسنون طريقه:

۲۵ - رکوع کی کم از کم واجب حدید ہے کہ اس قدر جھلے کہ اس
 کی دونوں ، تھیلیاں ، گھٹنوں تک پنچ جائیں ، اور کمل سنت سد ہے کہ
 اپنی پشت ، گردن اور سرین کو برابرر کھے اور اپنی دونوں پنڈ لیوں اور
 اس کے دونوں رانوں کو کھڑی رکھے ، اپنے دونوں گھٹنوں کو پکڑے ،
 (۱) حاشہ ابن عابدین ۲۰/۱۳ - ۱۳۳۰ الخرش علی غلیل ۲/۲۸ ، حاشیة الدسوتی
 ۱/۲۲ ، مغنی الحق جار ۲۰ (۲۰ کشان القنار ۶۱/۹۳۳ - ۲۰ میں کے میں کے میں کہ میں کہ میں کہ میں کے میں کہ کہ میں کو برابرر کھے اور اپنی دونوں کھٹنوں کو پکڑے ،

مسنون ہے، اس لئے کہ حضرت ابو ہریرہ کی مرفوع روایت ہے: ''إذا قال الإمام: ''غیر المغضوب علیهم ولا الضالین'' فقولوا آمین، فإنه من وافق قوله قول الملائکة غفر ما تقدم له من ذنبه''<sup>(1)</sup> (جبامام کے:''غَیر المُعُضُون عَلَیْهِمُ وَلاَ الضَّالِیُن'' ( توتم آ مین کہو، اس لئے کہ جس کا آ مین کہنا فرشتوں کے آ مین کہن کے ساتھ ہوجائے اس کے پیچھلے گناہ بخش دیتے جائیں گے)۔ شافعیہ وحنابلہ نے صراحت کی ہے کہ نمازی ، آ مین ، معمولی

سالعیہ وحنابلہ کے سراحت کی ہے لہ کمار کی ۱۰ ین، سموں سے سکتہ کے بعد کہے گا، تا کہ قراءت سے الگ ہوجائے ،اور یہ معلوم ہو کہ بیقر آن کا جزونہیں ہے، بلکہ بید دعا پر مہر لگانے والی ہے۔

انہوں نے کہا: جب تک اگلاعمل شروع نہ کردے آمین فوت نہیں ہوتی ،لہذا اگر نمازی نے آمین ترک کردی اور سورہ کی قراءت شروع کردی تو لوٹ کر آمین نہیں کہے گا، اس لئے کہ آمین سنت ہے اور اس کامحل گذرچکا، شافعیہ کے یہاں ایک قول ہے کہ آمین ،رکوع سے فوت ہوتی ہے۔

پھر آمین کہنا نمازی کے لئے (بالعموم) سنت ہے، خواہ امام ہو یا مقتدی یا منفرد، مالکیہ نے اس سے جہری نماز میں امام کو سنٹنی کیا ہے کہ اس کے لئے آمین کہنا مندوب نہیں ہے، اسی طرح مقتدی کے لئے اگر اس نے امام کو ''وَلَا الضَّالِیْنَ'' پڑ ھتے نہیں سنا، گو کہ پہلے کا حصد اس کو سنائی دیا ہو، مالکیہ نے صراحت کی ہے کہ اس صورت میں آمین کہنا مکروہ ہے، اظہر سے ہے کہ تحری کر کے آمین نہیں کہے گا، اس لئے کہ ہو سکتا ہے بے موقع ہوجائے، اور ہو سکتا ہے کہ آیت عذاب پر آمین ہوجائے '' اظہر'' کے خلاف قول ہے کہ تحری کرے گا اور سیا بن عبروس کا قول ہے، حفیہ و مالکیہ کے یہاں سنت سے ہے کہ نمازی

(۱) حدیث الو جریرةً: "إذا قال الإمام "غیر المغصوب علیهم ولا الضالین" فقولوا آمین ...... کی روایت بخاری (الفتح ۲۲۲۱ طبح السّلفیه) نے کی ہے۔ <u>سے سرالٹھانے کے وقت سمیح</u> (سمع الله لمن حمدہ کہنا) اور برابر کھڑ ہے ہونے پرتحمیر (ربنا و لک الحمد کہنا) سنت ہے۔ مالکیہ کے یہاں صرف تسمیح سنت ہے، تحمید ان کے یہاں مندوب ہے، حنابلہ کی رائے ہے کہ سمیح وتحمید واجب ہے، اس کا بیان واجبات نماز میں آ چکا ہے۔ مقتدی صرف تحمید کرائے لیے کہ سمیح وتحمید مسنون ہے، فقتهاء کے یہاں مقتدی صرف تحمید کر کے اور منفر د دونوں کر ے، لہذا اما متحمید نہیں مقتدی صرف تحمید کر کے اور منفر د دونوں کر ے، لہذا اما متحمید نہیں کر کے گااور مقتدی تسمیح نہیں کریں گے، اس لئے کہ حضرت ابو ہر یر کی روایت ہے: "ان النہی علیک کی ال کے الحمد"<sup>(1)</sup> (نمی کر یم اللہ لمن حمدہ، فقو لوا: ربنا لک الحمد"<sup>(1)</sup> (نمی کر یک تر بنا لک الحمد" کہو آ پ علیک نے دعادونوں میں تقسیم ترد بنا لک الحمد" کہو آ پ علیک نے دعادونوں میں تقسیم

مالکیہ نے کہا: لہذا امام صرف سنت کا مخاطب ہے، اور مقتدی صرف مندوب کا، اور منفر دسنت و مندوب دونوں کا مخاطب ہے، اس مسئلہ میں صاحبین کا اختلاف ہے، انہوں نے کہا: امام سمیع وتحمید دونوں کر ے گا، اس لئے کہ حضرت ابوہ ہریرہ کی روایت ہے کہ'' ان النہی ﷺ کان یجمع ہینھما''<sup>(۲)</sup> (رسول اللہ عیسی ان دونوں کو کہتے تھے)، نیز اس لئے کہ امام نے دوسر ےکو ترغیب دی تو

- (۱) حدیث ابو ہریرہؓ:"إذا قال الإمام سمع الله لمن حمدہ ...... کی روایت بخاری(الفتح۲۹۰/۲۹ طبع السّلفیہ)اور سلم(ار۰۸ سطع الحلق) نے کی ہے۔
- (۲) حدیث الو جریره : 'أن النبی عَلَىنِكْ جمع بین التسمیع و التحمید'' کی روایت بخاری (الفتح ۲۷۲۲ طبع التلفیه) اور سلم (۱۷۹۴ طبع الحلق ) نے کی ہے۔

ہاتھوں کو، گھٹنوں پر سہارادے، اپنی انگلیوں کو کشادہ رکھے، اپنی دونوں کہنیاں اپنے دونوں پہلوؤں سے علا حدہ رکھے۔ اس لئے کہ عقبہ بن عمروکی حدیث ہے: ''انہ رکع فجافی یدیہ ووضع یدیہ علی رکبتیہ وفرج بین أصابعہ من وراء

یکید وقال: هکذا رأیت رسول الله علی علی ( تبنیه وقوج بین اطابعه من وراع رکبتیه وقال: هکذا رأیت رسول الله علی الله علی (() (انہوں نے رکوع کیا تو اپنے دونوں ہاتھوں کو علاحدہ رکھا ، اپن دونوں ہاتھوں کو اپنے دونوں گھٹنوں پر رکھا اور اپنے دونوں گھٹنوں پر اپنی انگلیوں کو کشادہ کیا اور کہا: اسی طرح نماز پڑ ھتے ہوئے میں نے رسول اللہ علی کہ کہ کہ ای

حنفیہ کے یہاں بیراضافہ ہے، دونوں شخنوں کو ملالے، پھر حفیہ نے اس طریقہ کو مرد کے ساتھ خاص کیا ہے، عورت کے بارے میں کہا کہ وہ رکوع میں تھوڑا سا جھکے گی، انگلیوں کو کشادہ نہیں کرے گی، انگلیوں کو ملائے گی، اور اپنے دونوں ہاتھوں کو دونوں گھٹنوں پررکھے گی اور اپنے گھٹنوں کوتھوڑا سا جھکائے گی اور بازؤں کو الگ رکھے گی، اس لئے کہ اس طریقہ میں اس کے لئے زیادہ پردہ ہے۔

بی<sup>ح</sup>نابلہ کے نز دیک داجب ہے<sup>(۲)</sup>،رکوع کے طریقے اوراس کی دعاؤں کی تفصیل اصطلاح:'' رکوع'' میں آچکی ہے۔

ح - تسمیع وتخمید: ۱۷- جمہور فقہاء (حفنیہ ، مالکیہ اور شافعیہ ) کی رائے ہے کہ رکوع

- (۱) حدیث عقبہ بن عمرو: "أنه رکع فجا فی یدیه....." کی روایت احمد (۱/ ۲۰ ۲۰ طبع المیمنیہ )نے کی ہے۔
- (۲) حاشید این عابدین ار ۳۳۲، حاشیة الدسوقی ار ۲۳۹، مغنی الحتاج ار ۱۶۴،
   کشاف القناع ار ۲۳۴۲

خود نہ بھول جائے ،ابن عابدین نے کہا: متون ،امام صاحب کے قول پر ہیں۔

فقہاء نے صراحت کی ہے کہتمید کے لئے افضل لفظ:"اللھم ربنا ولک الحمد'' ہے،حفنیہ نے کہا:اس کے بعد:"اللھم ربنا لک الحمد'' کچر "ربنا لک والحمد'' کچر "ربنا لک الحمد''۔

"اللهم ربنا ولک الحمد" کوبی امام ما لک اورا بن قاسم نے اختیار کیا ہے، لیکن اشہب نے امام ما لک سے "اللهم ربنا لک الحمد" روایت کیا ہے، امام ما لک کے یہاں تیری روایت: "ربنا ولک الحمد" اور چوشی روایت: "ربنا لک الحمد" ہے۔

شافعید کی رائے ہے کہ سمیع وتحمید امام ، مقتدی اور منفر دسب کے لئے سنت ہے ، اور انہوں نے صراحت کی ہے کہ تحمید کا افضل صیغہ '' ر بنا لک الحمد'' ہے ، اس لئے کہ بیحد یث میں وارد ہے۔ شرینی خطیب نے کہا ہے : لیکن امام شافعی نے '' الام' میں کہا ہے : '' ر بنا و لک الحمد'' مجھز یا دہ پسند ہے ، لیحن اس میں دعا و اعتراف دو معانی میں ، لیحنی پروردگار ! ہماری دعاء قبول فرما اور شیرے لئے تمام تعریفیں میں کہتونے ہم کو ہدایت دی۔

شافعیہ نے کہا: اگریوں کے: "من حمد الله سمع لله" تو اصل سنت کی ادائیگی کے لئے کافی ہے، اس لئے کہ اس نے لفظ اور معنی دونوں اداکردیا، البتہ (حدیث میں مذکورہ) ترتیب ہے کہنا افضل ہے۔

حنابلہ کا مذہب ہے کہ میں امام و منفر د پر واجب ہے، مقتد ی پر نہیں، اور تحمیدا مام، مقتد کی اور منفر دسب پر واجب ہے، حنابلہ کے یہاں تحمید کا افضل لفظ:" ربنا ولک الحمد"، پھر:" ربنا لک

الحمد" ہے، انہوں نے کہا ہے کہ اگر چاہتو" اللھم ربنا لک الحمد" کے، اور اس سے افضل" اللھم ربنا ولک الحمد" ہے، اور اگر کے" من حمد الله سمع له" تو کافی نہیں، اس لئے کہ محنی بدل دیا<sup>(1)</sup>۔

ركوع سے التھنے كے بعد سيد ها كھ له مونے كى حالت عيں منقول دعا تميں: ٢ - شافعيد وحنابلہ في صراحت كى ہے كم تحميد كے بعد يد دعا پر هنا مسنون ہے: "مل السماوات و مل الأرض و مل ، ما شئت من شي ، بعد "ال لئے كہ عبد اللہ من الركوع قال: شئت من شي ، بعد "ال لئے كہ عبد اللہ من الركوع قال: "سمع الله لمن حمدہ اللهم ربنا لك الحمد مل ، بعد "<sup>(۲)</sup> (رسول اللہ عقیق جب ركوع سير الحال تو يہ پر متے السماوات و مل ، الأرض و مل ، ما شئت من شي ، بعد " تقین سمع الله لمن حمدہ، اللهم ربنا لك الحمد، مل ، بعد "<sup>(۲)</sup> (رسول اللہ عقیق جب ركوع سير الحال تو يہ پر متے السموات و مل ، الأرض و مل ، ما شئت من شي ، بعد " يتی اللہ في من حمدہ، اللهم ربنا لك الحمد، مل ، يو ردوگار! تيرى تعريف كرتا ہوں ، آسانوں بحر، زمين بحر، اور جو چيز تو ع ہوں روار تيرى تعريف كرتا ہوں ، آسانوں بحر، زمين بحر، اور جو چيز تو مزيد يہ بحی پر ہو سكتا ہے: " أہل الثناء و الجد، أحق ما

قال العبد ، وكلنا لك عبد، لا مانع لما أعطيت، ولا

- حاشیه ابن عابدین ا ۲ ۴۳۳، تبیین الحقائق ۱۱۵۱، حاشیه الدسوقی ۱ ۲۴۳، الفوا که الدوانی ۱۷۹۲، مغنی المحتاج ۱۷۵۱، شرح روض الطالب ۱۸۸۱، کشاف القناع ۱۷۴ ۴۳–۲۰۹۰، مطالب أولی النبی ۱۲ ۴۴۴۰
- (۲) حدیث عبداللہ بن البی اوفی: "کان النبی عَلَیْتِ اِذَا رفع ظهرہ من الرکوع....." کی روایت مسلم (۲۱/۱۳۳۴ طبح الحلی ) نے کی ہے۔

شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ بیاضافہ مستحب ہے: حمدا کثیرا طیبا مبار کا فیہ <sup>(۱)</sup>، اس لئے کہ رفاعہ بن رافع کی صدیث ہے: "کنا نصلي يوما وراء النبي عَلَىٰ الله من حمدہ، قال رجل وراءہ: ربنا الرکعة قال: سمع الله لمن حمدہ، قال رجل وراءہ: ربنا ولک الحمد حمدا کثیرا طیبا مبار کا فیہ: فلما انصر ف قال: من المتکلم؟ قال: أنا ، قال : لقد رأیت بضعة وثلاثین ملکا یبتدرونها أیهم یکتبھا أول''<sup>(1)</sup> (ایک روز، رسول اللہ علیا کہ رونہا أیهم یکتبھا أول''<sup>(1)</sup> (ایک روز، رسول اللہ علیا کہ رونہا آیہم یکتبھا أول''<sup>(1)</sup> (ایک روز، نم رسول اللہ علیا ہے کہ بچچ نماز پڑھر ہے تھے، جب آپ نے رکوع سے اپنا سرا تھایا تو ''سمع اللہ لمن حمدہ'' پڑھا، آپ کے پیچھ مار کا فیہ'' جب آپنماز سے فارغ ہوئے تو آپ نے دریا ف مبار کا فیہ'' جب آپنماز سے فارغ ہوئے تو آپ نے دریا فت فرمایا: پڑھنے والاکون ہے؟ اس شخص نے کہا: میں ہوں، آپ نے فرمایا: یم نے تمیں سے زائد فرشتوں کو دیکھا، ہر ایک لیک رہا تھا، کون پہلے اس کو کھتا ہے)۔

(ح م) رکوع کے وقت اور اس سے انتظف کے وقت اور تیسری رکعت کے لئے قیام کے وقت رفع یدین: ۲۷ - رکوع کرتے وقت اور اس سے انتظام وقت ، پہلے تشہد سے ، تیسری رکعت کے لئے انتظام وقت رفع یدین کے مشروع ہونے میں فقہاء کا اختلاف ہے: چنانچہ شافعیہ و حنابلہ کا اتفاق ہے کہ رکوع کرتے وقت اور رکوع سے انتظام وقت رفع یدین مشروع ہے اور یہ نماز کی سنت ہے، اس لئے کہ حضرت ابن عمرؓ کی راویت ہے کہ

- مغنى الحتاج الر ١٦٢ ، كشاف القناع ال ٢ ٣٣٨.
- (۲) حدیث رفاعہ بن رافع: "کنا نصلی یوما وراء النبی ﷺ ....." کی روایت بخاری (الفتح ۲۸۹۲ طبع التلفیہ) نے کی ہے۔

معطى لما منعت، ولا ينفع ذا الجد منك الجد" تو بهت تعريف و بزرگ ك لأتق م، تجى بات جو بندے نے كهى اور مم سب تيرے بندے بيں، يہ مے: اے اللہ! تو جو دے اس كوكوئى روكنے والانہيں، اور جوتو روك لے اس كاكوئى دينے والانہيں، كوشش روكنے والانہيں، اور جوتو روك لے اس كاكوئى دينے والانہيں، كوشش روايت كرتے بيں كہ كان رسول الله علي ہود ہے، ابوسعيد خدرى روايت كرتے بيں كہ كان رسول الله علي اذا رفع رأسه من الركوع، قال : اللهم ربنا لك الحمد مل ء السموات والأرض وملء ما شئت من شيء بعد، أهل الثناء والجد، أحق ما قال العبد۔ وكلنا لك عبد۔ اللهم منك الجد"<sup>(1)</sup>

حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ اس کے علاوہ بھی دعاء ما تورہ پڑھ سکتا ہے، مثلا عبد اللہ ابی اوفی کی حدیث میں ہے: رسول اللہ علیک رکوع سے سرا ٹھاتے تو یہ کہتے تھ (اور ایک روایت میں ہے: یہ دعا پڑھتے تھے): ''اللھم لک الحمد مل السماء و مل الأرض، و مل ء ما سمنت من شيء بعد۔ اللھم طھر نی بالثلج و البرد و الماء البارد۔ اللھم طھر نی من الذنوب و الخطایا، کما ینقی الثوب الأبیض من الوسخ''<sup>(1)</sup> (اے اللہ! تیرے لئے تمام تعریفات میں: آسانوں بھر، زمین بھراور جوتو چا ہے اس کے بعد، اس بھر، اے اللہ! مجھکو پاک کردے، برف، او لے اور ٹھنڈ ے پانی کے ذریعہ یا اللہ! مجھکو پاک کردے، برف، پاک کردے، جیسے سفید کپڑ اصاف ہوتا ہے میل سے )۔

- (۱) حدیث ابی سعید الخدریؓ: "کان رسول اللّٰه عَلَيْكَ اللّٰهِ إذا فع رأسه من الو کوع.....، کی روایت مسلم (۲/۱ ۳۳ طبع الحلبی) نے کی ہے۔
- (۲) حدیث عبر اللہ بن ابی اوفی: "اللهم طهر نی....." کی روایت مسلم (۱/۲۳۲–۲۳۳طیح کطنی) نے کی ہے۔

(ابن عمر جب نماز شروع کرتے تو اللہ اکبر کہتے اور اپنے دونوں ہاتھوں کو اٹھاتے اور جب رکوع میں جاتے تو اپنے دونوں ہاتھو کو اللهات اور جب شمع الله لمن حمد ہ کہتے تو اپنے دونوں ہاتھوں کو اٹھاتے اور جب دورکعت کے بعد کھڑے ہوتے تو اپنے دونوں ماتھوں کو الله الله الله الله عليه عليه عليه عليه عليه الله الله الله عليه المالي المالي المالي المالي المالي المالي الم امام احمد سے دوسری روایت عدم رفع یدین کی ہے ، "الانصاف" میں ہے: یہی راج مذہب ہے، اور اسی پر جمہور اصحاب ہیں،اوران میں سے بہت سے اصحاب نے اسی کو طعی کہا ہے۔ حفنیہ و مالکیہ کی رائے ہے کہ رفع یدین صرف تکبیر تحریمہ کے وقت مشروع ہے، لہذار کوع کرتے وقت یارکوع سے اٹھتے وقت یا تیسری رکعت کے لئے کھڑ ہے ہوتے وقت رفع پدین مشروع نہیں، اس لئ كه حضرت براء في كاروايت ب:"د أيت دسول الله علي الله يرفع يديه حين افتتح الصلاة ثم لم يرفعهما حتى انصوف" (1) (میں نے رسول اللہ عظامیہ کود یکھا کہ جب آ پ نماز شروع كرت تو ماتھوں كوا تھاتے ، پھر آپ ماتھوں كونہيں اتھاتے تھے، بالآخر نماز سے فارغ ہوجاتے)، جاہر بن سمرہ کی روایت *ب*: "خرج علينا رسول الله عُلَيْنَ فقال ما لى أراكم رافعى أيديكم كأنها أذناب خيل شمس، اسكنوا في الصلاة" (٢) (رسول الله عليه جمار ب ياس تشريف لائه ا ورفر مايا: مين تم كو اس طرح ہاتھا ہے دیکھ رہا ہوں؟ گویا وہ شریر گھوڑوں کی دم ہیں، تم لوگ نماز میں سکون سے رہا کرو)اور حضرت عبداللہ بن مسعود نے

- (۱) حديث البراء: "رأيت رسول الله يرفع يديه حين افتتح الصلاة..... كل روايت البوداؤد (۱/۹۷۹ تحقيق عزت عبيد دعاس) نے كل م اوركها: بيحد يث صحيح نبيل م-
- (۲) حدیث جابر بن سمرہ: "مالی أراڪم رافعی أیدیکم" کی روایت مسلم (۱۲۲/۱طبع الحلق) نے کی ہے۔

رأيت رسول الله على إذا قام في الصلاة رفع يديه حتى " يكونا حذو منكبيه وكان يفعل ذلك حين يكبر للركوع ويفعل ذلك إذا رفع رأسه من الركوع" (!) (يس في ويكها کہ رسول اللہ علیلیہ جب نماز لئے کھڑے ہوتے تو (تکبیر تحریمہ کے وقت) اپنے دونوں ہاتھوں کو اپنے دونوں مونڈ ھوں تک اٹھاتے، جب رکوع کے لئے تکبیر کہتے تو بھی ایسا ہی کرتے اور جب رکوع سے سراٹھاتے توبھی ایساہی کرتے تھے)حضرت حسن کہتے ہیں "أن أصحاب النبي تُلَسِّ<sup>ل</sup> كانوا يفعلون ذلك"<sup>(٢)</sup> (صحاب کرام ایساہی کرتے تھے۔ حضرت عمرًا گرکسی کودیکھتے کہ ہاتھوں کونہیں اٹھا تا ہےتو اس کو کنگری مارتے،اور ماتھا اٹھانے کاحکم دیتے تھے۔ بخاری نے کہا کہ اس کوستر ہ صحابہ نے روایت کیا ہے، اور ان میں سے سی سے عدم رفع یدین ثابت نہیں ہے۔ سیوطی نے کہا ہے کہ پچاس صحابہ کی روایت سے رسول اللہ صلابتہ عایضی سے رفع یدین ثابت ہے۔ شافعیہ کی رائے ہے کہ تشہد سے، تیسر می رکعت کے لئے اٹھتے وقت رفع پدین مندوب ہے، بیامام احمد سے ایک روایت ہے، اس لئے کہ حضرت نافع کی روایت ہے: ''ان ابن عمر کان إذا دخل فى الصلاة كبر ورفع يديه، وإذا قال سمع: الله لمن حمده رفع يديه وإذا قام من الركعتين رفع يديه"(") (1) حدیث ابن عمرٌ: "رأیت رسول الله إذا قام فی الصلاة رفع یدیه" کی روایت بخاری (الفتح ۲ ۱۹ ۲ طبع السلفیہ) نے کی ہے۔ (٢) قول الحن: "أن أصحاب النبي عَلَيْنَا كَانوا يفعلون ذلك" كى

- (۲) گول اسن: "ان اصحاب اکنبی ملائے، محانوا یفعلون ذلک" کی روایت بخاری نے جزء رفع الیہ ین (ص ۸۰ طبع ادارۃ العلوم الأثریہ پاکستان)میں کی ہے۔
- (۳) حديث: "أن ابن عمر كان إذا دخل في الصلاة كبرو رفع يديه"
  کاروايت بخاری (الفتح ۲۲۲ طبع السّلفيه) نے کی ہے۔

معتمد ہیہ ہے کہ پہلے اپنی پیشانی پھر اپنی ناک زمین پر رکھ، بعض حنفیہ نے کہا: پہلے اپنی ناک پھر پیشانی رکھے، اور سجدہ سے اٹھتے وقت حنفیہ وحنابلہ کے یہاں اس کے برعکس کرنا مسنون ہے، یعنی پہلے اپنی پیشانی پھر اپنے دونوں ہاتھ، پھر گھٹنوں کو اٹھائے، اس کی دلیل وائل پیشانی پھر اپنے دونوں ہاتھ، پھر گھٹنوں کو اٹھائے، اس کی دلیل وائل بیشانی پھر اپنے دونوں ہاتھ، پھر گھٹنوں کو اٹھائے، اس کی دلیل وائل پیشانی پھر اپنے دونوں ہاتھ، پھر گھٹنوں کو اٹھائے، اس کی دلیل وائل پیشانی پھر اپنے دونوں ہاتھ، پھر گھٹنوں کو اٹھائے، اس کی دلیل وائل پی خیر کی سابقہ حدیث ہے، حنابلہ نے کہا: البتد اگر دونوں گھٹنوں پر طیک لگانا بڑھا پے یا کمزوری یا مرض یا موٹا ہے وغیرہ کی وجہ سے دشوار ہوتو زمین کا سہارا لے لے، اس لئے کہ حضرت علی سے انژ م کی دوایت ہے، انہوں نے فر مایا: فرض نماز میں سنت ہے کہ اٹھتے وقت زمین پر ہاتھوں سے سہارا نہ لے، الا سے کہ نہا بیت بوڑھا ہو، طیک لئے بغیر نہ اٹھ سکے۔

شافعیہ کی رائے ہے کہ سنت یہ ہے کہ سجدہ سے اٹھتے وقت ہاتھوں کا سہارا لے، ہاتھوں کو کھول کرز مین پرر کھے، اس لئے کہ اس میں خشوع وتواضع زیادہ ہے، اور اس میں نمازی کوزیا دہ سہولت ملے گی، خواہ آ دمی طاقت ورہویا کمز ور برابر ہیں۔

مالکیہ کی رائے ہے کہ تجدہ میں جاتے وقت پہلے ہاتھوں کو رکھنا اور اٹھتے وقت ہاتھوں کو بعد میں اٹھانا مندوب ہے، اس لئے کہ حضرت ابوہریرڈ کی مرفوع روایت ہے ''إذا سجد أحد کم فلا یبرک کما یبرک البعیر ولیضع یدیہ قبل رکبتیہ''<sup>(1)</sup> (جب کوئی تجدہ میں جائے تو اس طرح نہ بیٹھے جیسے اونٹ بیٹھتا ہے اور گھٹنوں سے پہلے ہاتھوں کورکھے )۔ دہ کہتے ہیں: اس کا مطلب ہی ہے کہ نمازی سجدہ میں جاتے ہوئے پہلے گھٹنوں کو نہ رکھ، جیسا کہ اونٹ بیٹھتے وقت اپنے گھٹنے پہلے رکھتا ہے، اور اٹھتے وقت گھٹنوں کو بعد میں نہ اٹھائے جیسا کہ

(۱) حدیث الوہر یرفٌ ''اذا سجد أحد کم .....' کی روایت الوداؤد (۱/۵۲۵) تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے اور نووی نے المجموع (۳۲۱/۳ طبع المنیر بیہ) میں کہا ہے اس کی اسناد جید ہے۔ فرمايا: "ألا أصلي بكم صلاة النبي عليليني ، فصلى ولم يرفع يديه إلا في أول مرة" <sup>(1)</sup> (كيامين تمهين رسول الله علينية كى نماز كى طرح نماز پڑھاؤل؟ انہوں نے نماز پڑھائى اور ہاتھوں كوصرف پہلى بارا ٹھايا)۔

ط-سحبدہ میں جانے اوراس سے اٹھنے کا طریقہ:

۲۰ کے جمہور فقہاء ( حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ ) کی رائے ہے کہ مسنون یہ ہے کہ سجد میں جاتے وقت نماز کی پہلے اپنے دونوں گھٹے رکھے، پھر اپنے ددنوں ہاتھ، پھر اپنی پیشانی اور اپنی ناک زمین پر رکھ، اس لئے کہ واکل بن جر سمی روایت ہے :''ر أیت النہ ی اس لئے کہ واکل بن جر کی روایت ہے :''ر أیت النہ ی سجد یضع رکبتیہ قبل یدیہ وإذا نھض رفع یدیہ قبل سجد یضع رکبتیہ قبل یدیہ وإذا نھض رفع یدیہ قبل رکھتے تصادر سجدہ سے اللہ علی کہا ہے دونوں گھٹے زمین پر رکھتے تصادر سجدہ سے اللہ وقت اپنے دونوں ہاتھ اپنے دونوں گھٹوں سے پہلے اللہ التی ای مزمدی نے کہا: اکثر فقہاء کے یہاں اس پر مل ہے۔

نیز اس لئے کہ اس طریقہ میں نمازی کو سہولت زیادہ ہے، ظاہری طور پراورد کیھنے میں زیادہ بھلامعلوم ہوتا ہے، حنفیہ کے یہاں

- (۱) تبيين الحقائق ار ۱۲۰ ماهية الدسوقى ار ۲۴۷، مغنى الحتاج ار ۱۹۴، الشرقاوى على التحريرار ۱۹۸ - ۲۰۹، كشاف القناع ار ۲۴ ۲۲ - ۲۳۳، حديث عبد الله بن مسعود "ألا أصلى بكم صلاقه النبي عليك الله الله الله من تر فدى (۲ / ۲۰ ماطيح الحلمى) في كل به اوركنى ايك في الكوضعيف كهاب، د كيصيح بلخيص الحبير لابن حجر (۱ / ۲۲۲ طبع شركة الطباعة الفنيه) -
- (۲) حدیث واکل بن حجرٌ: ''رأیت النبی ﷺ إذا سجد یضع رکبتیه قبل یدیه...... کی روایت ترمذی (۵۹/۲ طبح الحلمی) اوردار قطنی (۱/۵۵ سطبح شرکة الطباعة الفدیه) نے کی ہے اور دار قطنی نے اس کے معلول ہونے کی طرف اشارہ کیا ہے۔

اونٹ اٹھتے وقت بعد میں اپنے گھٹےا ٹھا تا ہے<sup>(1)</sup>۔

ی-سجدہ کامسنون طریقہ:

۵۵ – سجده کامسنون طریقه بیہ ہے کہ نمازی ان سات اعضاء پر سجده کرے، پیشانی مع ناک، دونوں ہاتھ، دونوں گھٹے، دونوں پاؤں، اس حال میں کہا پنی پیشانی وناک کوزمین پر جما کرر کھے، اپنے دونوں ہاتھ کی انگلیوں کو ملی ہوئی حالت میں قبلہ کی طرف پھیلائے، دونوں کھٹنوں کوالگ الگ رکھے، اپنے پیٹ کو دونوں رانوں سے اٹھائے رکھے، اور دونوں رانوں کو دونوں پنڈ لیوں سے اٹھائے رکھے، اپنے دونوں بازواپنے دونوں پہلوؤں سے جدار کھے، اپنے دونوں پیروں کی انگلیوں کے سرے قبلہ روکرے، اس کا بیان ارکان نماز کے ذیل میں آ چکا ہے <sup>(1)</sup>۔

ک- پہلاتشہداوراس کے لئے بیٹھنا:

۲ > - مالکیوشافعیہ کی رائے ہے کہ پہلاتشہداوراس کے لئے بیٹ منا مسنون ہے، اس لئے کہ صحیحین کی روایت ہے: ''أن النبی علیلی اللہ قام من رکعتین من الظہر ولم یجلس، فلما قضی صلاته کبر و هو جالس فسجد سجدتین قبل السلام ثم سلم''(<sup>m</sup>) (رسول اللہ علی خطر کی دورکعات پڑھ کر کھڑے

- (۱) حاشیه ابن عابدین ار۵۳۳۵ حاضیة الدسوقی ار ۲۵۰ ، تنیین الحقائق ار ۱۱۷ مغنی الحتاج ار ۲۷۰، کشاف القناع ار ۲۵۰۰
- ۲) حاشید ابن عابدین ۱۹۳۳، حاشیة الدسوقی ۱۹٬۹۳، مغنی الحتاج ۱۷۰۷،
   ۲) حشاف القناع ۱۹۳۳ و
- (۳) حدیث: " أن النبي ﷺ قام من رکعتین من الظهر ولم یجلس" کی روایت بخاری (الفتح ۲۹/۹۲ طبع التلفیہ) اور مسلم (۱/۹۳۳ طبع الحلی) نے کی ہے۔

ہو گئے، قعدہ اولی نہیں کیا، پھر جب نماز پوری کر چکے تو بیٹھے بیٹھے اللہ اکبر کہا، سلام سے پہلے دو سجد سے کئے، پھر سلام پھیرا) اوران دونوں کے عدم تدارک (تلافی) سے عدم وجوب کا پنہ چلتا ہے۔ حفنیہ و حنابلہ کی رائے ہے کہ میہ دونوں واجب ہیں، جبیہا کہ واجبات نماز میں گذرا<sup>(1)</sup>۔

ل-الفاظ تشهد:

22 - آخری تشہد کے بارے میں فقہاء کا اختلاف آچکا ہے، یہ شافعیہ، حنابلہ کے یہاں رکن، حنفیہ کے یہاں واجب، اور مالکیہ کے یہاں سنت ہے، اور اس کے مسنون الفاظ کے بارے میں بھی اختلاف ہے۔ دیکھئے: اصطلاح '' تشہد' ۔

نبی علیقہ کو سیدنا کہنے کا حکم اصطلاح (تسوید فقرہ ے، ۱۱ (۳۳۶) میں آچکاہے۔

ن-آخرى تشهد كے بعددعا:

۹ - سنت ہے کہ آخری تشہد کے بعد نمازی جو چاہے دعا مانگے، اس لئے کہ رسول اللہ علیق کا فرمان ہے: ''إذا قعد أحد کم في الصلاۃ فليقل : التحيات لله۔ إلى آخرہ ثم يتخير من المسألة ما شاء أو ما أحب''(جبتم لوگ تشہد کے لئے بيٹھوتو بيكلمات پڑھا كرو:''التحيات لله......' اس كے بعد نمازى جو جى چاہے دعا كرے)، يا فرمايا: جو پسند ہووہ دعا مانگے)۔

بخاری کی ایک روایت میں ہے:''ٹم یتخیر من الدعاء أعجبه إليه فيدعو به'' (پھر جودعاال کو پند ہووہ مانگے )، سلم کی ایک روایت میں ہے:''ٹم لیتخیر بعد من المسألة ماشاء''<sup>(1)</sup> (پھر جو چاہے دعا مانگے ) یہ مالکیہ کے یہاں مندوب ہے، سنت نہیں۔

حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ نمازی ، کتاب وسنت میں منقول دعا ئیں مائلے ،لیکن اگر کوئی قرآنی دعا مائلے تو تلاوت قرآن کی نیت نہ ہو، کیونکہ رکوع ، سجدہ اور نشہد میں قرآن پڑ ھینا مکروہ ہے اور نہ ایسی دعا مائلے جوآ دمی کی گفتگو کے مشالبہ ہو۔

افضل، دعاءما ثورہ پڑھنا ہے، مثلا حضرت ابوبکر مسے مروی ہے کہ انہوں نے رسول اللہ علیقیہ سے عرض کیا: جھے کوئی ایسی دعا بتادیں جو میں اپنی نماز میں پڑھوں، آپ علیقیہ نے فرمایا: کہو:''اللھم

(۱) حدیث: ''اِذا قعد أحد کم فی الصلاۃ .....' کی روایت مسلم (۱/۱۰۳، ۲۰ ۳ طبح <sup>ا</sup>کلسی ) نے حضرت ابن مسعود ؓ سے کی ہے اور بخاری کی روایت صحیح بخاری (۲۰/۲۳ طبع السّلفیہ) میں ہے۔ درود کے یہی الفاظ مالکیہ کے یہاں بھی افضل ہیں، البتہ (اہنگ حمید مجید) کے الفاظ ان میں نہیں ہیں۔ شافعیہ وحنا بلہ کی رائے ہے کہ اخیر تشہد کے بعد رسول اللہ اللہ اللہ پر درود بھیجنار کن ہے، جس کی وضاحت آ چکی ہے۔ حنا بلہ نے درود کے لئے کعب بن عجرہ کی حدیث کے الفاظ کولیا ہے<sup>(1)</sup> اور یہی الفاظ ان کے یہاں افضل ہیں، البتہ درود کی رکنیت "اللھم صل علی محمد" کے ذریعہ پوری ہوجاتی ہے۔ حنا بلہ نے صراحت کی ہے کہ کہ درود میں " آل' کے بجائے " اہل' پڑھنا جائز نہیں، اس لئے کہ آ دمی کے ' اہل' اس کے رشتہ دار یا اس کی بیوی ہیں، جبکہ آ دمی کے '' آل' اس کے دین میں اس کے متبعین ہیں۔

ی شافعیہ نے کہا: آخرتشہد میں درود کے کم از کم الفاظ'' اللهم صل علی محمد و آله'' بیں، البتہ سنت یے پڑھنا ہے:'' اللهم صلی علی محمد وعلی آل محمد، کما صلیت علی ابراهیم وعلی آل ابراهیم، وبارک علی محمد وعلی آل محمد کما بارکت علی ابراهیم وعلی آل ابراهیم انک حمید مجید''۔

روایات میں بیتمام الفاظ آئے ہیں<sup>(۲)</sup>۔

- (۱) حدیث کعب بن عجرة فی الصلاة علی انبی علی انبی علی کی روایت بخاری (الشخ ۱۱/ ۱۵۲ طبح السلفیہ) اور مسلم (۱/ ۰۵ ۳ طبح الحلمی) نے ان الفاظ سے ک ب: "خوج علینا رسول الله علی الله علی اللہ عولیا: قد عرفنا کیف نسلم علیک فکیف نصلی علیک؟قال: قولوا: اللهم صلّ علی محمد وعلی آل محمد۔ کما صلیت علی آل إبراهیم: إنک حمید مجید۔اللَّهم بارک علی محمد وعلی آل محمد۔ کما بارکت علی آل إبراهیم إنک حمیدمجید" ۔
- (۲) حاشیداین عابدین ار ۳۴۴۴، حاضیة الدسوقی ار ۲۵۱، مغنی الحتاج ار ۱۷۴۴، کشاف القناع ار ۸۸ ۳، مطالب اُولی انہی ار ۴۵۹ ۲ – ۴۹۹ م

روایت - : "أن النبی علی المسل کو نصب الیمنی، و إذا جلس جلس علی رجله الیسری و نصب الیمنی، و إذا جلس فی الرکعة الآخرة قدم رجله الیسری و نصب الأخری، وقعد علی مقعدته "(جب رسول الله علی الله ورکعت پر بیشت تو این با کیل پیر پر بیشت اوردا کیل کو کر اکر لیتے، اور جب آخری رکعت میں بیشت تو با کیل پیرکو آ کے نکال لیتے اور دوسر کو کر رکعت میں بیشت تو با کیل پیرکو آ کے نکال لیتے اور دوسر کو کر کردیتے، اور سرین پر بیشت تھے) اورا یک روایت میں -: "فإذا کرد یتی الرابعة أفضی بور که الیسری إلی الأرض، و أخرج قدمیه من ناحیة واحدة "<sup>(1)</sup> (جب چوشی رکعت میں دونوں پاؤل نکال لیت تھے)۔ تری تشہد اور بقیہ جلسوں میں فرق کی حکمت بہ ہے کہ بقیہ جلسوں میں الحضاور حرکت کرنے کی تیاری میں ہوتا ہے، آخری تشہد

بطوں یں الے اور ترحت تر سے کی بیاری یں ہونا ہے، اس کی سہد میں ایسانہیں اور افتر اش سے اٹھنا آسان ہوتا ہے۔ افتر اش میہ ہے کہ داہنے پاؤں کو انگلیوں پر سیدھا کھڑا کر لے اس طرح کہ انگلیاں قبلہ رو ہوں اور اپنے بائیں پیر کو بچھا لے، اس طور پر کہ پاؤں کی پشت زمین سے گھ ہواور وہ اس کے اندرونی حصہ طور پر کہ پاؤں کی پشت زمین سے گھ ہواور وہ اس کے اندرونی حصہ (تلوے) پر بیٹھا ہو۔ تورک: افتر اش کی طرح ہے بس فرق میہ ہے کہ بائیں پیر کو داہنی طرف نکال دے اور اپنی سرین کو زمین سے لگا دے (۲) دیکھئے

- (۲) حاشیه ابن عابدین ۱۷۲۱ ۳-۱۳۴۱ ۳۳ ۳۰ ۳۰ الفتادی البندیه ار۵۵، حاضیة الدسوقی ۱۷۹۹، العدوی علی الرساله ۱۷۷ ساز معنی الحتاج ار ۲۷۱، کشاف القناع ۱۷۴۷ ۳-۳۲۳ ۳

إنى ظلمت نفسى ظلما كثيرا، و إنه لا يغفر الذنوب إلا أنت، فاغفرلى مغفرة من عندك و ارحمنى إنك أنت الغفور الرحيم<sup>،(1)</sup> حضرت الوبريرةً كى مرفوع روايت بِ?'إذا فرغ أحدكم من التشهد الآخر فليتعوذ بالله من أربع، من عذاب من التشهد الآخر فليتعوذ بالله من أربع، من عذاب جهنم، ومن عذاب القبر، ومن فتنة الحيا و الممات، ومن شر المسيح الدجال<sup>،(۲)</sup> ( جبتم ميں <u>َكونَى آ</u> ترى تشهد<u>ت فارغ موتو چار چزول ساللاتعالى كى پن</u>اه مائلو: جبنم ك عذاب <u>ت</u>، قرر عذاب <u>م</u>، زندگى اورموت كفتنه اورميت دوال كش <u>م</u>).

س-بيٹينےكاطريقہ:

۸ - نماز میں بیٹھنے کے مسنون طریقہ کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے، حففیہ، مرد وعورت میں فرق کرتے ہیں، چنا نچہ مرد کے لئے افتر اش اورعورت کے لئے تورک سنت ہے۔ پہلے تشہد یا آخری تشہد یا سجدوں کے درمیان بیٹھنے میں کوئی فرق نہیں ہے۔ مالکیہ کی رائے ہے کہ نماز کے تمام جلسوں میں بیٹھنے کا مسنون طریقہ تورک ہے، اس میں مردوعورت برابر ہیں۔ شافعیہ و حنابلہ کی رائے ہے کہ آخری تشہد میں تو رک اور نماز کے بقیہ جلسوں میں افتر اش مسنون ہے، اس لئے کہ ابو حمید کی

- (۲) ابن عابدین ا/ ۳۵۰ تنبیین الحقائق ا/ ۱۲۳، حاشیة الدسوقی ا/ ۲۵۱–۲۵۲ مغنی الحتان ا/ ۲۷۱، کشاف القناع ا/ ۳۱۰، حدیث:''إذا فوغ أحد کم من التشهد'' کی روایت مسلم (ا/ ۱۲ ۱ م طبع الحکوی) نے کی ہے۔

-112 +-

اصطلاح: '' تورک(۴۲۱/ ۱۴۸)'' اور اصطلاح: ''جلوس'' فقره ۱۱–۱۳ (۲۶۷/۱۵)\_

ع-جلسهاستراحت:

ا٨ - شافعيد كى رائے ہے كہ مراس ركعت ميں جس سے كھڑا ہونا ہے دوسر ے سجدہ كے بعد جلسہ استراحت مسنون ہے، اس لئے كہ ما لك بن حو يرث كى روايت ہے: "أن النبي عَلَىٰ اللَّٰ كان يجلس إذا رفع رأسه من السجود قبل أن ينهض في الركعة الأولى، (ا) (رسول اللَّه عَلَيْ اللَّه جب يَہلى ركعت ميں سجدہ سے سر الحات تواحق سے الر علی الحک جے)۔

جمہور فقہاء( حنفیہ، مالکیہ، حنابلہ ) کے نز دیک غیر معذور کے لئے جلسہ استراحت کرنا کمروہ تنزیبی ہے، اس پر تفصیل کلام اصطلاح:جلوس فقرہ ۱۲(۱۵/۲۲۱) میں آچکا ہے۔

ف-قعدہ کے دوران دونوں ہاتھر کھنے کاطریقہ:

- (۱) حدیث مالک بن الحویرث (نان النبی عَلَنِنَهُ کان یجلس إذا رفع رأسه" کی روایت بخاری (الفتح ۲ سالاطیح السّلفیہ) نے کی ہے۔
- (۲) حاشیه این عابدین ارا ۳۴ ۳۴ مغنی الحتاج ارا ۲۱، کشاف القناع
   ۱۷۵۴ ۳۵۴ می

اس پرفقہاءکا اتفاق ہے کہ نمازی کے لئے مسنون ہے کہ تشہد کے دوران اپنی شہادت کی انگل سے اشارہ کرے، البتہ ہاتھ کو بند ر کھنے اور اشارہ کرنے کے طریقہ میں اختلاف ہے۔ ابن عابدین نے کہا ہے کہ ہمارے یہاں صرف دواقوال ہیں: اول: اوریمی مذہب میں مشہور ہے کہ انگلیوں کو کطی رکھے، اشارہ نہ کرے۔ دوم: انگلیوں کوکلمہ شہادت تک کھلی رکھے،کلمہ شہادت کہتے وقت انگلیوں کو بند کرلے نفی (لاالہ) پر شہادت کی انگلی کواو پر اٹھائے اورا ثبات (إلاالله) يرانگل کو ينچ کر لے۔ شافعیہ کی رائے ہے کہ نمازی اپنے داپنے ہاتھ کی انگلیوں کو بند كركے گھٹنے کے کنارے پررکھ،البتہ شہادت کی انگل کو بند نہ کرے، کھلار کھے، انگو ٹھےکوشہادت کی انگل کے پاس اس طرح بند کرلے کہ انگوٹھا، شہادت کی انگل کے نیچاور متھیلی کی آخری حد پررہے، اس لئے ك حضرت ابن عمر كي روايت ٢: "كان النبي علي الله إذا قعد وضع يده اليسرى على ركبته اليسرى، ووضع يده اليمني على ركبته اليمني وعقد ثلاثة وخمسين وأشار بالسبابة'' (() (رسول الله عليه قعده كرت تواييز بائيں باتھ كو اینے بائیں گھٹنے پراوراینے دانے ہاتھ کواپنے دانے گھٹنے پررکھتے، تريين کے عقد کی صورت يررکھ ليتے اور شہادت کی انگل سے اشارہ کرتے)۔

حنابلہ کی رائے (اوریہی شافعیہ کے یہاں ایک قول ہے) کہ بیچ کی انگلی اورشہادت کی انگلی کا حلقہ بنالے، اس لئے کہ وائل بن تجر کی روایت ہے: ''ان النبی ﷺ وضع حد موفقہ الأیمن علی فخذہ الیمنی، وعقد ثلاثین، و حلق واحدۃ، اُشار

(۱) حدیث ابن عمرٌ: "کان النبي عَلَيْ إذا قعد وضع یده الیسری علی
 رکبته الیسری" کی روایت مسلم ۱/ ۰۸ ۲ طبح الحلیی) نے کی ہے۔

سلام کی سنتیں: سلام کی سنتیں: سر ۸۳ – ارکان نماز کے ذیل میں آ چکا ہے کہ سلام ، جمہور فقتہاء کے یہاں رکن ، اور حنفیہ کے یہاں واجب ہے، فقتہاء نے سلام کی کئ سنتیں لکھی ہیں، مثلاً: دوبار سلام پھیرے: ایک بارا پنی دائیں طرف ، سلام ایں طرف ، پہلے اپنی داہنی طرف سلام اس طرح کچھرے کہ اس کے دا ہے رخسار کی سفید کی دکھائی دے، پھرا پنی بائیں طرف سلام اس طرح پھیرے کہ بائیں رخسار کی سفید کی دکھائی دیے لگے اس کے پیچھے کے لوگ اس کو دیکھ لیں۔

حنابلہ نے کہا: دونوں سلام فرض ہیں، حنفیہ نے کہا: دونوں واجب میں، مالکیہ وشافعیہ نے کہا ہے کہ ایک ہی سلام سے فرض ادا ہوجائے گا۔

سنت طريقہ ہے کہ 'السلام عليکم و رحمة الله'' دوبار کے، حفیہ نے صراحت کی ہے کہ اس لفظ کے علاوہ دوسرے تمام الفاظ مکروہ ہیں، بعض حفیہ نے ''و ہو کاته'' کے الفاظ کا اضافہ کیا ہے، شافعیہ نے کہا ہے کہ ''و ہو کاته'کا اضافہ مسنون نہیں ہے۔ حفیہ نے کہا ہے کہ ''و ہو کاته'کا اضافہ مسنون نہیں ہے۔ مسعود کی حدیث میں ہے: ''أن النبي علیہ کان یسلم عن یمینه وعن یسارہ السلام علیکم ورحمة الله، السلام علیکم اپنی داہنی اور باکیں طرف سلام پھیرتے ہوئے کہتے تھے: ''السلام علیکم و رحمة الله، السلام علیکم و رحمة الله، الله''، چہرہ اس

(۱) حدیث ابن مسعورٌ: "إن النبي ﷺ کان یسلم عن یمنیه و عن یساره.....، کی روایت البوداؤد (۱۰۲۰۲ - ۲۰۲، تحقیق عزت عبید دعاس) اور تر مذی (۲/۸۹ طبع الحلمی) نے کی ہے، اور تر مذی نے کہا: حدیث " حسن صحیح، ہے۔

بأصبعه بالسبابة "() (رسول الله عليه في اين دائي كهني ك سر بے کواپنی داہنی ران پر رکھا، تیں کے عقد کی صورت بنائی، ایک حلقه بنایا،اورشهادت کی انگل سےاشارہ کیا)۔ شافعیہ کے یہاں انگل اٹھانے کا موقع: لفظ'' اِلااللہٰ' ہے، لہذا اس وقت شہادت کی انگل کوا ٹھائے ، تا کہ ا تباع حدیث ہو، جیسا کہ سلم کی روایت میں ہے، اس کوتھوڑا جھکالے، جبیہا کہ محاملی وغیرہ نے کہا، انگل کوا تھائے رکھے، ران پر نہ رکھے اور بیجھی مسنون ہے کہ قبلہ کی طرف اٹھاتے وقت اس سے توحید و اخلاص کی نیت کرے، انگل کو حرکت دینے کے بارے میں شافعیہ کے یہاں دوروایات ہیں۔ حنابلہ نے کہا: شہادت کی انگل سے بار باراشارہ کرے، جب لفظ(اللہ) کا ذکرآئے اشارہ کرےتا کہ توحید پر تنبیہ ہو سکے،انگل کو حركت نه دب، اس لئ كه رسول الله عليه كايم عمل ب، انهون نے کہا: دابنے ماتھ کی شہادت کی انگلی کے علاوہ کسی دوسری انگلی سے اشارە نەكرے، گوكەدەانگى نە، بو\_ شافعیہ نے کہا ہے: بائیں ماتھ کی شہادت کی انگل سے اشارہ کرنامکروہ ہے،اگر چیسی کا داہنا ہاتھ کٹا ہوا ہو، مالکیہ نے شہادت کی

انگل سے اشارہ کو مندوبات میں شار کیا ہے۔ انگل سے اشارہ کو مندوبات میں شار کیا ہے۔ شہادت کی انگلی کو، دائیں بائیں طرف (نیچاو پر نہیں) پورے تشہد میں حرکت دینا مندوب ہے، اور بائیں ہاتھ کو کھول کر ران پرر کھدی گا،انگلیاں ملی ہوئی ہوں<sup>(۲)</sup>۔

- (۱) حدیث واکل بن جرم : <sup>۱</sup>ن النبی علیظیط وضع حد مرفقه الأیمن علی فخذه الیمنی.....، کی روایت احمه (۳۱۹/۲ طبع المیمدیه) اور ابوداوُد(ار ۵۸۷ تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے،اورالفاظ احمہ کے بیں،اوراس کی اساد<sup>حس</sup>ن ہے۔
- (۲) حاشیه ابن عابدین ا/ ۳۴۲ ماشیة الدسوقی ا/۲۵۱ ، شرح روض الطالب ا/۱۹۵۰ مغنی المحتاج ا/۱۷۷۰ ، کشاف القناع ا/۱۷۳۱

سدل کی تشریح میں فقہاء کا اختلاف ہے، حفیہ نے کہا: سدل: معمول کے مطابق نہ پہن کر کپڑ ے کولٹکا نا، اور کرخی نے اس کی تشریح یہ کی ہے کہ اپنے سر پر یا اپنے دونوں مونڈ ھوں پر کپڑ اڈ ال کر اس کے کناروں کو ادھر ادھر چھوڑ دینا اور بدن پر پائیجا مہ نہ ہو، اس کی کر اہت سر کھلنے کے احتمال کی وجہ سے ہے اور سی کر اہت ، تحریک ہے۔ شافعیہ نے کہا: سدل ہی ہے کہ کپڑ کو اس طرح چھوڑ دے کہ ز مین سے لگ جائے، حنابلہ میں ابن عقیل کا یہی قول ہے۔ حنابلہ نے کہا: سدل ہی ہے کہ کوئی کپڑ ا اپنے دونوں مونڈ ھوں پرڈال لے، اور کسی کنار کے کو دوسرے مونڈ سے پر نہ ڈ الے۔ ایک قول ہے: چا درسر پرڈال کر اس کو اپنے بیچھے اپنی پشت پر لئکانا۔

الی طرح اشتمال صماء مکروہ ہے، اس لئے کہ ابوس میر خدر کی کی روایت ہے:''أن رسول الله ﷺ: نھی عن اشتمال الصماء، وأن یحتبی الرجل في ثوب واحد لیس علی فرجه منه شيء''<sup>(1)</sup> (رسول اللہ علیہ نے اشتمال صماء سے منع فرمایا اور گوٹ مارکر ایک کپڑے میں بیٹھنے سے، جبکہ اس کی شرمگاہ پر کچھنہ ہو)۔

مالکیہ نے صراحت کی ہے کہ کرا ہت اس وقت ہے جبکہ ستر چھپا ہوا ہو، مثلاً نیچلنگی ہو، ورنہ ستر کے کھلے ہوئے ہونے کے سبب ممنوع ہے، اس کی تفصیل اصطلاح: '' اشتمال الصماء' میں ہے۔ ۸۲ - تشم مکروہ ہے، اس لئے کہ حضرت ابوہر یرڈکی روایت ہے '' أن رسول الله علین اللہ نفائی نعمی الرجل فاہ فی الصلاق'' (۲)

- (۱) حدیث ابی سعید:''نهی عن اشتمال الصماء'' کی روایت بخاری (الق ۱۷) - حدیث ابی سعید:''نهی عن اشتمال الصماء'' کی روایت بخاری (الق
- (٢) حديث: "نهى أن يغطي الوجل فاه في الصلاة" كى تخريخ سابقه فقره ميں ديکھيں۔

اور حضرت ابن وقاص کی حدیث میں ہے: "کنت أدی النبي عَلَيْ لَلَّ اللَّهِ يسلم عن يمينه و يساره، حتي أدى بياض خده "<sup>(1)</sup> (میں رسول اللَّه عَلَيْ اللَّهُ وَانِي دائيں اور بائيں طرف سلام تچرت ہوئے ديکھا کرتا تھا، يہاں تک که مجھ آپ کے رضار کی سفيدی دکھائی دیتی تھی)۔ مالکي وشافعيہ نے صراحت کی ہے کہ قبلہ روسلام شروع کرے،

پھر مڑجائے اور پوری طرح مڑے رہنے کی حالت میں سلام کو پورا کر<sub>لے</sub><sup>(۲)</sup> ۔

فجر کی نماز میں قنوت: ۸۴ – فجر کی نماز میں قنوت کے مشروع ہونے میں فقہاء کا اختلاف ہے،اس کی تفصیل اصطلاح ( صلاۃ الفجر اورقنوت ) میں دیکھیں۔

مكرومات نماز:

۸۵ - حفيه، شافعيه اور حنابله نے صراحت کی ہے که نماز میں "سدل" کمروہ ہے، اس لئے که حضرت ابو ہر یرہ کی روایت ہے: "نھی رسول الله علی عن السدل فی الصلاۃ، و أن یغطی الرجل فاہ" (رسول اللہ علیہ نے نماز میں "سدل" سے اور منہ ڈھا کنے سے منع فرمایا)۔

- حدیث سعد بن ابی وقاصؓ: "کنت أرى النبي ﷺ یسلم عن یمینه.....، کی روایت مسلم (۱/۹۰۹ طبع الحکنی) نے کی ہے۔
- (۲) حاشیہ ابن عابدین ار ۵۲ ۳ اور اس کے بعد کے صفحات، حاشیۃ العدوی علی الرسالہ ار ۲۴۵، مغنی المحتاج ار ۱۷۷، کشاف القناع ار ۲۱ ۳۱
- (۳) حدیث: "نبھی عن السدل فی الصلاۃ" کی روایت ابوداؤد(ا / ۲۳ ۲ تحقیق عزت عبیددعا س)اور حاکم (ا / ۲۵۳ دائرۃ المعارف العثمانیہ) نے کی ہے اور حاکم نے اس کوضح قرار دیا اور ذہبی نے اس کی موافقت کی ہے

۸۸ - فرض کی ابتدائی دور کعتوں میں صرف سورۂ فانخہ پڑھنا مکروہ ہے۔ اس میں فقنہاء کے یہاں کوئی اختلاف نہیں، حنفیہ نے کہا واجب قراءت میں کمی کرنا مکروہ تحریمی ہے۔ جمہور فقنہاء (حنفیہ، مالکیہ وحنابلہ) کی رائے ہے کہ (سورہ کی ترتیب الٹ کر پڑھنا مکروہ ہے)، لیحنی میہ کہ دوسری رکعت میں پہلی ترتیب الٹ کر پڑھنا مکروہ ہے)، لیحنی میہ کہ دوسری رکعت میں پہلی ترتیب الٹ کر پڑھنا مکروہ ہے)، لیحنی میہ کہ دوسری رکعت میں پہلی ترتیب الٹ کر پڑھنا کہ روہ ہے)، ایکنی مسعود میں رکعت میں پہلی ترتیب الٹ کر پڑھنا کہ ایک خص الٹا قرآن پڑھتا ہے، آپ نے فرمایا: '' اس کا دل الٹا ہے' ۔

ابن عابدین نے کہا: قراءت میں سورتوں کی ترتیب تلاوت کے واجبات میں سے ہے، بچوں کو تعلیم کی ضرورت کی وجہ سے صرف آ سانی کے لئے اس کی اجازت دی گئی ہے، حفیہ و مالکیہ نے اس ضابطہ سے اس شخص کو مشتنی کیا ہے جس نے پہلی رکعت میں سورة الناس پڑھی ہو کہ وہ دوسری رکعت میں سورہ بقرہ کا ابتدائی حصہ پڑ ھے گا، کیکن حفیہ نے اس کو اس شخص کے ساتھ خاص کیا ہے جو نماز پڑ ھے گا، کیکن حفیہ نے اس کو اس شخص کے ساتھ خاص کیا ہے جو نماز میں قرآ ان ختم کرے، انہوں نے اس فر مان نبوی سے استد لال کیا ہے، "خیر النامس الحال و المرتحل"<sup>(1)</sup> (بہترین آ دمی وہ ہے جو اتر نے والا اورکوچ کرنے والا ہو)، لیعنی وہ جو قرآ ن ختم کرتا ہے اور پھر شروع کر دیتا ہے۔

شافعید کی رائے ہے کہ سورہ کوغیر مرتب پڑ ھناخلاف اولی ہے، مالکیہ نے صراحت کی ہے کہ ایک رکعت میں متصل آیات کو الٹنا حرام ہے، اور بیر کہ اس سے نماز باطل ہوجاتی ہے، حنابلہ نے کہا: کلمات کی ترتیب کو الٹنا حرام ہے، اس سے نماز باطل ہوجاتی ہے، رہا آیتوں کی

(۱) حدیث: "خیر الناس الحال و المرتحل ..... " اور دوسرے الفاظ " أحب العمل إلى الله الحال الموتحل "كى روایت تر مذى (۵/ ۱۹۸ طبح الحلى ) نے حضرت زرارہ بن اونی سے كى ہے اوركہا: اس كى اسادقوى نہيں ہے۔ (رسول اللہ علی نے نماز میں منہ ڈھانکنے سے منع فرمایا ہے)، مالکیہ نے کہا: تکثم سے ہے کہ کہ نچلے ہونٹ کا آخری حصد ڈھنک جائے، ثنافعیہ نے کہا: اس سے مراد منہ ڈھانکنا ہے، حنابلہ نے کہا: تکثم منہ اور ناک پر ہوتا ہے، اس کے بارے میں عورت کا حکم مرد کی طرح ہے، اس لئے کہ فرمان نبوی ہے:'' اُموت اُن اُسجد علی سبعة اُعظم، اس لئے کہ فرمان نبوی ہے:'' اُموت اُن اُسجد علی سبعة اُعظم، ولا اُحف ثوبا ولا شعرا'' <sup>(1)</sup> ( مجھ سات ہڈیوں پر سجدہ کرنے کا حکم دیا گیا ہے، اور سے کہ پڑے یابل کو نہ میڈوں)۔ کہ - حفیہ نے صراحت کی ہے کہ تساہل کی وجہ سے نظے سرنماز پڑھنا مکروہ ہے، البتہ عاجزی ظاہر کرنے کے لئے نظے سرنماز پڑھنا ہے، الا سے کہ لیشنے یاعمل کم شرورت ہو۔ کام کان کے کپڑوں میں نماز مکروہ ہے، اگر اس کے پاس

دوسرے کپڑے ہول<sup>(۲)</sup>۔ دیسرے معتب عقب مارید

نیز اعتجار مکروہ ہے، اعتجار: سر پررومال یا عمامہ اس طرح سے لپیٹ لینا کہ بنج کا سرکھلا رہے، اس لئے کہ رسول اللہ علیق نے نماز میں اعتجار سے منع فرمایا ہے<sup>(۳)</sup> ایک قول ہے: اعتجار ہیہ ہے کہ اپنے عمامہ کو نقاب بنا کر، اپنی ناک کو ڈھا نک لے <sup>(۳)</sup>۔

- (۱) حدیث:''أموت أن أسجد علی سبعة أعظم.....'' کی روایت مسلم (۱/ ۵۳ طبح الحلمی)نے حضرت ابن عباسؓ سے مرفوعاً کی ہے۔
- (۲) حاشیہ ابن عابدین الر۲۹۴ اور اس کے بعد کے صفحات، حاشیۃ الدسوقی ۱۸۲۱۸، المجموع ۲۰۷۷/۱۵۱۱ - ۱۷۹۹، مغنی المختاج الر۲۰۰۰، کشاف القناع ۱۷۵۵۱ -
- (۳) حدیث:"نهی عن الاعتجاد فی الصلاق" کی روایت طحطاوی نے مراقی الفلاح (رص ۱۹۲ طبع المیمنیہ ) میں کی ہے،لیکن کسی حدیث کی کتاب کا حوالہ نہیں دیا ہمیں بھی اس کی روایت نہیں ملی۔
  - (۳) الطحطاوى على مراقى الفلاح ر ۱۹۲ ـ

ترتیب الٹنا تو ایک قول ہے: یہ مکروہ ہے، شیخ تقی الدین نے کہا: آیتوں میں ترتیب واجب ہے، اس لئے کہ ان کی ترتیب ، بالا جماع نص سے ثابت ہے، اور سورتو ں کی ترتیب جمہور فقہاء کی رائے کے مطابق اجتہاد سے ہے ضص سے نہیں۔

حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ: ایک رکعت میں دویا زیادہ سورتیں پڑھنامکروہ نہیں، گوکہ فرض نماز ہو<sup>(1)</sup>۔

حضرت انس بن ما لک کہتے ہیں: ''أن ر جلاً من الأنصار کان يؤمهم، فکان يقرأ قبل کل سورة قل هو الله أحد، ثم يقرأ سورة أخرى معها، فقال له النبي عُلَيْكَمْ: ''ما يحملک على لزوم هذه السورة؟ فقال: إني أحبها. فقال: حبک إياها أدخلک الجنة''<sup>(1)</sup>(ايک انصاری آ دمی ان کی امامت کرت تھے، وہ ہرسورہ س<sup>ق</sup>بل ''قل هو الله أحد '' پڑ ھتے ، اس کے بعد کوئی اور سورت پڑ ھتے تھ تو آپ عليكي نے ان سے دريافت فرمايا کہ اس پابندى کی وجہ کيا ہے؟ انہوں نے کہا: محبت تم کو جنت میں داخل کر ہے گی ۔

حنفیہ، مالکیہایک رکعت میں دوسورتیں پڑھنا مکر وہ کہتے ہیں۔ حنفیہ نے کرا ہت میں بیوتیدلگائی ہے کہ دوسورتوں کے درمیان کٹی سورتیں، یاصرف ایک سورۃ ہو۔

ان حضرات (حنفیہ وما لکیہ) کے یہاں کرا ہت فرض نماز میں ہے، نفل میں بلا کرا ہت جائز ہے، ما لکیہ نے اس سے مقتدی کو ستثنی کیا ہے اگر خاموش رہنے میں مکروہ غور وفکر میں پڑنے کا اندیشہ ہو،

- (۱) حاشیه ابن عابدین ا / ۳۶۷ ، حاشیة الدسوقی ۲۴۲۲ ، شرح روض الطالب ۱/۱۵۵۰ ، کشاف القناع ا / ۳۴۴ س
- (۲) حدیث حفرت انسؓ: "أن رجلا کان یؤمهم....." کی روایت ترمذی (۲) مدیث <sup>حضر</sup>ت انسؓ: "أن رجلا کان یؤمهم....." کی روایت ترمذی

لہذااس کے حق میں ایک رکعت میں دوسور تیں پڑ ھنا مکروہ نہیں۔ اسی طرح ما لکیہ و حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ مخصوص سورہ کی پابندی کرنا مکروہ نہیں، اس لئے کہ آچکا ہے کہ انصاری صحابی "قل ھو اللہ احد" کی پابندی کرتے تھے، حنابلہ نے کہا: لیکن دوسری سورت کے جواز کا اعتقاد ہونا چاہئے۔

حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ قرآن کے کسی حصہ کو متعین کرنا مکروہ ہے، طحاوی نے اس میں یہ قید لگائی ہے کہ اس وقت مکروہ ہے جب اس کو ضروری سمجھے، لیکن اگراپنی آسانی کے لئے، یا رسول اللہ علیک کی قراءت سے برکت حاصل کرنے کے لئے پڑ ھے تو کوئی مراہت نہیں، بشر طیکہ دوسری سور تیں بھی کبھی پڑ ھا کرے، تا کہ ناواقف آ دمی یہ نہ تب تھے کہ دوسری سورت پڑ ھنانا جائز ہے، اس قید کی طرف ابن عابدین کا میلان ہے۔

نيز حنابلہ كے نزديك ايك ،ى سورہ كو دوركعتوں ميں پڑھنا مكروہ نہيں، اس لئے كہ زيد بن ثابت كى بيروايت ہے: "أن النبي عليك قرأ في المغرب بالأعراف في الركعتين كلتيهما"<sup>(1)</sup> (رسول اللد عليك نے مغرب ميں سورہ اعراف دونوں ركعتوں ميں پڑھى)۔

اسی طرح ایک سورہ کو متفرق طور پر دونوں رکعتوں میں پڑھنا مکروہ نہیں، اس لئے کہ حضرت عا نشریکی بیروایت ہے: ''أن النہی علیک : کان یقسم البقرۃ فی الر کعتین''<sup>(۲)</sup> ( رسول اللہ علیک سورہ بقرہ دور کعتوں میں تقسیم کرتے تھے)۔

- (۱) حدیث زیر بن ثابتٌ: "أن النبي عَلَيْنَكَمْ قوأ في المغرب بالأعراف" كی
   روایت بخارى (الفَّ ۲۳۲/۲۶ طبع السَّلفیہ) نے كی ہے۔
- (۲) حديث عائثةً: "أن النبي عَلَيْنَا لله كان يقسم البقوة في الوكعتين" كى روايت ابن قدامه في منخى (ار ۱۰ مطبع المكتبة القامره) ميں كى بے اور اس كو خلال سے منسوب كيا ہے۔

ورند آئلمیں بند کرنا مکروہ نہیں ہے، نو وی کے یہاں مختار بیہ ہے کہ یہ (ایعنی آئلمیں بند کرنا) مکروہ نہیں، اگر اس سے اپنا و پر یا دوس پر ضرر کا اندیشہ نہ ہو، ہاں اگر ضرر کا اندیشہ ہوتو مکروہ ہے <sup>(1)</sup> ۔ اس طرح حفیہ، شافعیہ اور حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ نماز میں آسمان کی طرف نگاہ اٹھانا مکروہ ہے، اس لئے کہ حضرت انس کی یہ روایت ہے کہ رسول اللہ علیق نہ نہ فاشتد قولہ فی ذلک میں ای السماء فی صلاتھم، فاشتد قولہ فی ذلک حتی قال: لینتھین عن ذلک، أو لتخطفن أبصار ہم''<sup>(1)</sup> پی، آپ نے اس کے بارے میں تخت بات کہی، حتی کہ فرمایا: یہ لوگ اس حرکت سے باز آ جائیں، ورنہ ان کی بینائی زائل کردی جائے گی)۔ حرام ہے جو ممانعت کاعلم ہوتے ہوئے اور اس کو یا درکھتے ہو کے قصد اای اکرے۔

مروى ب: "أنه - عَلَنَكْ الله الله الله الله مروى بن الله مع بصره إلى السماء فنزلت "الذين هم في صلاتهم خاشعون" فطأطأ رأسه" (رسول الله عَلَيْتَ مُماز مين الله الله عَلَيْتَ مُماز مين الله على صلاتهم خاشعون" فطأطأ جس پريد الله عن الله على منازمين الكرف نگاه الله الله عودن" (جوا پن مماز مين بيماز مين )، تو آ ب نے اپناسر جماليا (") - حنابله نے كہا: اگر باجماعت نماز پڑھ رہا موتو ڈكارت وقت

- (۱) حاشید ابن عابدین الر ۴۳۳۴، حاطیة الدسوقی الر ۲۵۴٬ مغنی الحتاج الر ۱۸۱، شرح روض الطالب الر ۱۲۹۹، کشاف القناع الر ۲۷۴۰
- (۲) حدیث: «مابال اقوام یرفعون أبصارهم إلى السماء في صلاتهم..... کل روایت بخاری (افتح ۲ ۲۳۳ طبح السّلفیه) اور مسلم (۱/۱۱۳ طبح الحلی) نے کی ہے۔
- (۳) حدیث: "أنه علین کان إذا صلى دفع بصره إلى السماء" کى روایت حاكم (۲/ ۳۹۳ طبع دائرة المعارف العثمانيه) في حضرت ابو جريرة سے كى

حفیہ نے کہا: سورہ کومتفرق کرنا غیر مناسب ہے،لیکن اگراییا کرتے تو کوئی مضا ئقہ نہیں ہے، اور صحیح قول کے مطابق مکروہ نہیں، ایک قول: کراہت کا ہے۔ مالکیہ کی رائے ہے کہ دونوں رکعتوں میں ایک سورہ کا تکرار مكروہ ہے <sup>(1)</sup> ۔ ديکھئے: ' قراءت' ۔ ۸۹ – جمہور فقہاء( حفیہ، مالکیہاور حنابلہ اور بعض شافعیہ ) کی رائے ہے کہ نماز میں آئلھیں بند کرنا مکروہ ہے، اس لئے کہ فرمان نبوی ہے: "إذا قام أحدكم في الصلاة فلا يغمض عينيه"<sup>(٢)</sup> (جبتم میں سے کوئی نماز میں کھڑا ہوتوانی آئکھیں نہ بند کرلے )۔ اس کے حق میں یہ بھی استدلال پیش کیا گیاہے کہ یہ یہودیوں کا عمل ہے،اوراس میں نیندا نے کا گمان ہے،'' البدائع'' میں اس کی وجہ بیہ بتائی گئی کہ سنت طریقہ ہیہ ہے کہا بنی نگاہ سجدہ گاہ پرر کھے، اور آئلھیں بند کرنے میں اس سنت کوترک کرنا ہے، حنفیہ کے یہاں کراہت تنزیبی ہے،انہوں نے اس ضابطہ سے کمال خشوع کی خاطر آ نکھیں بند کرنے کومشتنی کیا ہے، یعنی ذہن منتشر کرنے والی چیز کو دیکھنے کے سبب،خشوع فوت ہونے کا اندیشہ ہوتو اس صورت میں مکر دہنمیں ہے، بلکہ بعض نے کہا ہے کہ یہی اولی ہے، ابن عابدین نے کہا:اور بہ بعید ہیں۔

مالکیہ نے کہا: آئکھیں بند کرنااس وقت مکروہ ہے، جبکہ حرام پر نظر پڑنے کا اندیشہ نہ ہو، یا آئکھیں کھلی رکھنے سے انتشار پیدا ہو،

- (۱) حاشید این عابدین ۱۸ ۲۵ ۳، حاشیة الدسوقی ۱/۲۴۲، بلغة السالک ۱/۲۴۲، الفتادی الهندید ۱/۷۵۸، کشاف القناع ۱/۷۲۷ سد
- (۲) حدیث: ''اذا قام أحد حم فی الصلاقفلا یغمض عینیه'' کی روایت طبرانی نے المجم الکبیر (۱۱ ۲ ۲ سطیع وزارة الأ وقاف العراقیہ ) میں حضرت این عبال سے کی ہے اور بیٹی نے (مجمع الزوا کد ۲ ۲ ۲ طبع القدی ) میں کی ہے اور اس میں لیث بن سلیم ہے، جو مدلس ہے، اور اس نے اس روایت کو'' عن' کے ذریعہ بیان کیا ہے۔

-124-

کی کراہت کی وجہ بیہ ہے کہ بیطریقہ،طریقہ نماز کے منافی ہے۔ ابن عابدین نے کہا: بظاہر بیکراہت نماز میں تحریک ہے،جس کی دلیل سابقہ حدیث ہے۔ شافعيه فصراحت كي بحكه بوقت ضرورت وحاجت ايساكرنا جائز ہے 📜 **۱۹** – اسی طرح اس پرفقہاء کا انفاق ہے کہ نماز میں کسی طرح کی بے جا حرکت اور کھلوا ڑ مثلا انگلیوں کو چٹخانا، انگلیاں ایک دوسری میں داخل كرنا، مكروه ب، اس لئ كه فرمان نبوى ب: "لا تفقع أصابعك و أنت تصلى" (٢) (نماز پر من موئ انگليال نه چڅاو)، اور حضرت الوبريرة كي حديث ب: إذا توضأ أحدكم في بيته ثم أتى المسجد كان في صلاة حتى يرجع فلا يقل هكذا، وشبک بین اصابعه''<sup>(۳)</sup> (جو شخص گھر میں وضو کرے، پھر مسجد آئے تو نماز میں شار ہوتا ہے، یہاں تک کہلوٹ جائے،لہذا وہ اس طرح نه کرے،ادرآ پ نے انگلیاں ایک دوسرے میں داخل کیں )۔ ابن عابدین نے کہا: مذکورہ نہی کے سبب، کراہت ،تحریمی ہونی چا<u>م</u>ٹے<sup>(م)</sup>۔ ۹۲ – نیز اس پربھی فقہاء کا اتفاق ہے کہ داڑھی اس کے علاوہ اپنے (۱) حاشیه ابن عابدین ار ۲۳۳۲، حاشیة الدسوقی ار ۲۵۴٬ مغنی الحتاج ار ۲۰۲۲، کشاف القناع ا ۷ ۲ سه (٢) حديث: "لا تُفَقّع أصابعك و أنت تصلى ...... كي روايت ابن ماجه (ار ۱۰ ساطع کلی ) نے حضرت علی بن ابی طالبؓ سے کی ہے، اور بوصیری نے مصباح الز جاجہ (ایر • 9 طبع دارالجنان) میں کہا اس کی اساد میں جارث بن عبداللداعور ہیں جوضعیف ہیں، بعض حضرات نے ان کومتہم قرار دیا ہے۔ (٣) حديث الوم يرةً: (إذا توضأ أحدكم في بيته ثم أتى المسجد "كى روایت حاکم (۲۰۱۷ طبع دائر ہ المعارف العثمانیہ ) نے کی بے اور اس کو صحیح

- روایت حام (۲۰۹۷ سیخ دائر دالمعارف العثمانیہ) نے کی ہےاوراس کو ت قرار دیا،ذہبی نے اس کی موافقت کی ہے۔ بری دہم دید مذہبی کہ سرور میں میں اور قرار میں مذہبی کہ مدہد مدہ مد
- (۴) حاشید ابن عابدین ارا ۴۳۴، حاشیة الدسوقی ار ۲۵۴، مغنی الحتاج ار ۲۰۲، کشاف القناع ار ۲۷۲۷

آسان کی طرف نگاہ اٹھانے میں کراہت نہیں، تا کہ بغل والوں کو بد بو سےاذیت نہ پہنچ<sup>(۱)</sup>۔ نیزنماز سے توجہ ہٹانے والی چزوں کودیکھنا مکروہ ہے، اس لئے كه حضرت عائشته كي بدروايت ٢: "أن النبي عليظيم : صلى في خميصة لها أعلام، فنظر إلى أعلامها نظرة، فلما انصرف قال: اذهبوا بخميصتي هذه إلى أبي جهم و ائتوني بأنبجانية أبي جهم، فإنها ألهتني أنفا عن صلاتي<sup>((۲)</sup> (رسول اللہ ﷺ نے ایک چادر میں نماز پڑھی،جس میں نقش و نگار یہے،آپ کی نگاہ ایک باراس کے قتش ونگار پر پڑگئی پھر جب آپ نماز سے فارغ ہوئے تو فرمایا: اس چادر کوابوجہم کے پاس لے جاؤ اور ابوجهم کی انجانی چادر میرے لئے لا دو، کیونکہ اس چادر نے مجھے ابھی نماز میں غافل کردیا)، نیز اس لئے کہ اس سے نماز میں کمال پیدا کرنے سے توجہ ہٹ جاتی ہے <sup>(m)</sup>۔ • 9 – اس یرفقهاء کا اتفاق ہے کہ تخصر (لیعنی قیام کی حالت میں کمر پر ہاتھ رکھنا) مکروہ ہے، اس لئے کہ حضرت ابو ہریرہؓ کی روایت ہے: "نهى النبي ﷺ أن يصلى الرجل متخصرا" <sup>(م)</sup> (رسول الله اللية في أن مرير ما تحدر كارتمازير صف منع فرمايا)-دسوقی نے کہا: خصر: پہلومیں پٹہ باند ھنے کی جگہ کا نام ہے، اس

- = ہے اور ذہبی نے اس کے مرسل ہونے کو ٹھیک قرار دیا ہے۔
- (۱) الطحطاوى على مراقى الفلاح ١٩٣، ١٩٥، محمح الأنهر الر ١٢ ٩، مغنى الحمة ج الر ٢٠١،
   كشاف القناع الروس ٢٠٠
- (۲) حدیث عائشةً: "أن النبی عَلَیْ صلی فی خدمیصة لها أعلام....." کی روایت بخاری (الفتحار ۲۸ ۲ طبع التلفیه) اور مسلم (۱/۱۹۳ طبع الحلی) نے کی ہے۔
   کی ہے۔
   (۳) مغنی الحتاج ا/۱۰ ۲۰ کشاف القناع / ۷۰ ۲۰ ۳۔

سار ۸۸ طبع السّلفيه )اورمسلم (۱۷۷ ۲ ملطع کیجلسی ) نے کی ہے۔

(۴) مدیث: "نهی أن يصلی الرجل متخصرا" کی روایت بخاری (الفتح

فو احدة "<sup>(۱)</sup> (اگرتمہیں کرناہی ہوتوایک بارکرو)۔ حنابلہ نے کرامت میں عدم عذر کی قید لگائی ہے، حفظیہ نے اجازت دمی ہے کہ مکمل طور پر سجدہ کے لئے ایک بار کنگریاں برابر كرسكتا ہے، يعنى جبكه برابر كئے بغير سنت طريقہ پر پيشانى زمين سے لگاناممکن نه ہو۔ انہوں نے کہا ہے: اس کا نہ کرنا اولی ہے، اور انہوں نے صراحت کی ہے کہاس کے بغیر، واجب مقدار میں پیشانی رکھناممکن نہ ہوتو کرنا ضروری ہے، گوایک سے زیادہ بار کرنا پڑے۔ شافعیہ نےصراحت کی ہے کہ بلاضرورت نماز میں منہ پر ہاتھ رکھنا مکروہ ہے، اس لئے کہ اس کی ممانعت ثابت ہےاور یہ خشوع کی کیفیت کے خلاف ہے (۲)۔ 90 - حفید نے صراحت کی ہے کہ نماز میں آیتوں، سورتوں اور سبیجات کو، ہاتھ کی انگیوں پانشیج پر گننامطلق مکروہ ہے، گو کہ ففل ہو، ابن عابدین نے کہا: بید ظاہر الروابد میں ہمارے اصحاب کے یہاں متفق علیہ ہے،البتہ غیر ظاہرالر دابیہ میں صاحبین سے مردی ہے کہ اس میں کوئی مضا ئفیہیں۔

ایک قول ہے: اختلاف فرائض میں ہے، نفلوں میں بالا تفاق کراہت نہیں، اور بعض لوگوں نے کہا: اختلاف صرف نفلوں میں ہے، فرائض میں بالا جماع مکروہ ہے، حفیہ کے یہاں یہ کراہت تنزیبی ہے، اس کی وجہانہوں نے یہ بتائی کہ یہ نماز کے اعمال میں سے نہیں ہے (<sup>m)</sup>۔

- (۱) حدیث معیقیب: "این کنت فاعلا فواحدة" کی روایت بخاری (الفتخ ۱۹۷۰ - حدیث معیقیب: "اور سلم (۱۱/۱۵ ساطیح الحلمی) نے کی ہے۔
- (۲) حاشیه ابن عابدین ارا۳۳، مغنی الحتاج ۱/۱۰۱، کشاف القناع
   ۱/۲۷–۳۷–۳۷
  - (۳) حاشیداین عابدین ار ۲۳۷۷ ـ

بدن سے کھیلنا (نمازی کے لئے ) مکروہ ہے، اس لئے کہ روایت ہے: "أن النبى عُلَيْنَا أَن راحلا يعبث في الصلاة، فقال: لو خشع قلب هذا لخشعت جوارحه''(ا) (رسول الله عَلِيهُ نے ایک شخص کونماز میں بے جاحرکت کرتے ہوئے دیکھا تو فر مایا: اگراس کے دل میں خشوع ہوتا تواس کے اعضاء میں خشوع ہوتا )۔ اس سے حاجت کے وقت کاعمل مستثنی ہے، مثلاً کسی چیز کے کاٹنے یا ضرر پہنچانے پر بدن کو کھجلانا اور پسینہ جس سے اذیت پہنچے یا توجه بٹے یونچھنا،بشرطیکہ ل قلیل ہو۔ ۹۳ - شافعید نے صراحت کی ہے کہ اگر جا درگر جائے یا عمامہ کا کنارہ گرجائے تواس کوٹھیک کرنا مکروہ ہے،الا بید کہ مجبوری ہو<sup>(۲)</sup>۔ ۹۴ - حفیه، شافعیه اور حنابله نے صراحت کی ہے کہ کنگریوں کوالٹنا، ان کو ہاتھ لگا نامکروہ ہے، اس لئے کہ حضرت ابوذ ڑکی مرفوع حدیث يمسح الحصي" (") (جبتم ميں كوئي شخص نماز ميں كھڑا ہوتو رحت اس کی طرف متوجہ ہوتی ہے،لہذا کنگریوں کو ہاتھ نہ لگائے )۔ اسی طرح سجدہ کی جگہ سے کنگری وغیرہ کو ہاتھ لگا نامکروہ ہے، اس لئے کہ معیقیب ؓ کی روایت ہے کہ رسول اللہ علیق نے اس شخص کے بارے میں جوسجدہ کی جگہ برمٹی برابر کرر ہاتھافر مایا ''ان کنت فاعلا

- (۱) حدیث: ''لو خشع قلب هذا لخشعت جوارحه'' کی روایت سیوطی نے الجامع (فیض القد یر۱۹۷۵ سطیع المکتبة التجاریه) میں حکیم تر مذی کی نوادر الاصول کی طرف منسوب کیا ہے، اور مناوی نے عراقی نے قُل کیا ہے کہ اس کی اسناد میں ایک متفق علیہ ضعیف راوی ہیں۔
- (۲) حاشیه ابن عابدین ار ۴ ۳۳۰، حاشیة الدسوتی ار ۲۵۵ ، مغنی الحتاج ار ۱۸۱،
   کشاف القناع ار ۷۷۲۰ د
- (۳) حدیث: "إذا قام أحد كم إلى الصلاة فإن الرحمة تواجهه ...... " كی روایت ابن ماجد (۱/۱۸ طبح الحلی )اور جميدی (۱/۱ - طبح عالمی پریس) نے كى ہے اور جميدى كے يہاں ابوذرت روايت كرنے والا مجہول ہے۔

ے، البتہ اگرضرورت ہو، مثلاً قیام لمبا ہو گیا ہوتو مکروہ نہیں ہے، اس طرح ان کے بزد یک ایک یاؤں دوسرے پر رکھنا مکروہ ہے، اس لئے کہ بیغل عبث ہے، دونوں یاؤں کو ملانا بھی مکروہ ہے، حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ کثرت سے باری باری تجھی ایک یاؤں پر تبھی دوسرے یاؤں پر کھڑا ہونا مکروہ ہے، اس لئے کہ فرمان نبوی ہے: "إذا قام أحدكم في صلاته فليسكن أطرافه، ولايتميل كما يتميل اليهود"() (جبتم مي - كوئي شخص نماز ك لئ کھڑا ہوتو اپنے اعضاء پر سکون رکھے، اس طرح نہ جھوم جیسے یہودی جھومتے ہیں )،'' شرح المنتہی'' میں لکھا ہے: بیداس صورت پر محمول ہے کہ قیام کمبا نہ کیا ہو، رہامعمولی طور پر تبھی ایک یاؤں تبھی دوسرے یاؤں پرزور ڈالنا توان کے نزد یک مستحب ہے، مکروہ نہیں ہے<sup>(۲)</sup>اس لئے کہارثر م کی ابوعبادہ سے روایت ہے کہ حضرت عبداللہ نے ایک شخص کونماز بڑھتے ہوئے دیکھا، وہ دونوں یاؤں کو ملائے ہوئے تھا، تو فر مایا: اگر وہ کبھی اس پیر پر کبھی اس پیر پر زور ڈال لیتا تو افضل تھا،ادرایک روایت میں ہے:اس نے سنت پرمل نہیں کیا،ادراگر وه بھی ایک پیریر بھی دوسر بے پیریرز ورڈال لیتا توزیا دہ پسندیدہ تھا۔ ۹۸ – اس پرفقہاء کا انفاق ہے کہ نماز کی بیٹھکوں میں اقعاء (کتے کی طرح بیٹھنا) مکروہ ہے، دیکھئےاصطلاح: (اقعاء)۔ 99 - اس میں فقہاء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے کہ نماز میں ادهرادهرد کیھنا مکروہ ہے، اس لئے کہ حضرت عائشتر کی روایت ہے: "سألت النبي عُلَيْ عن الالتفات في الصلاة! فقال: هو

(۲) حاشية الدسوقى الر۲۵۴ مغنى الحتاج الر۲۰۲ ، كشاف القناع الر۲۷۲ -

حنابلہ کی رائے ہے کہ آیتوں اور شبیجات کو انگلیوں پر گننا بلاكرامت جائز ہے،اس لئے كەحضرت انس كى روايت ہے:''د أيت النبي عُلَيْ يعقد الآي بأصابعه") ( من فرسول الله عليه کودیکھا آپانگلیوں پر آیات شارکرتے تھے)۔ اور تسبیحات کوشار کرنا، آیات کے شار کرنے کے معنی میں ہے۔ بہوتی نے کہابشیج گنے کے بارے میں امام احمد نے توقف کیا ہے،اس لئے کہ تبلیج کے مختصر ہونے کی وجہ سے بیمل مسلسل ہوگا،اور اس كامسلسل حساب ہوگا، نیتجاً عمل كثیر ہوگا، آیات كوشاركرنا اس سے الگ ب(۲) ـ **۹۲** - حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ پنگھے وغیرہ سے ٹھنڈی ہوالینا مکروہ ہے، اس لئے کہ بدلےجاحر کت ہے۔ حنابلہ نے کہا: ہاں اگر ضرورت ہو، مثلاً سخت گرمی ہوتو مکر وہ نہیں ہے، بشرطیکہ زيادہ ہوانہ لے،لہذ ااگر سلسل ہوا لے گاتونماز ماطل ہوجائے گی۔ '' فَنَاوِي ہندر،' میں'' تتارخانیہ' کے حوالے سے ہے: ککھی یا مچھر ہاتھ سے ہٹانا مکروہ ہے، البتہ اگرضرورت ہوتو مل قلیل سے «پٹاسکتا ہے<sup>(۳)</sup>۔ 9 - شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ ایک یاؤں پر کھڑا ہونا مکروہ ہے، اس لئے کہ اس میں نکایف ہے جوخشوع کےخلاف ہے، البتہ اگرکوئی عذر ہو، مثلاً دوسرے یا وُں میں تکلیف ہوتو کرا ہت نہیں ہے،

اسی طرح ما لکیہ نے صراحت کی ہے کہ پاؤل زمین سے اٹھا نا مکروہ (۱) حدیث انس:"دأیت النہی علیظیہ یعقد الآی باصابعہ" کو بہوتی نے

- (۱) حدیث السٌّ:"رأیت النبی ﷺ یعقد الآی باصابعه" کو بہوتی نے کشاف القناع (۲/۱۵ ۲ طبع عالم الکتب) میں نقل کر کے تحد بن خلف سے منہوب کیا ہے۔
  - (۲) کشاف القناع ۲۷۲۷
- (۳) الطحطاوی علی مراقی الفلاح (۱۹۴٬ مغنی الحتاج ۱۲۰۲٬ کشاف القناع ۱۲۷۲۳ ب

مذاہب میں یہاں کچھ تفصیل ہےجس کا ذکر ذیل میں ہم کر رے ہیں: حفنيه نے کہا: چہرہ ادھرادھر پھیرنا،خواہ پورا ہو پاتھوڑ امکروہ تحریمی ے اور نگاہ سے (بغیر چیرہ ادھرادھر پھیرے ہوئے) دیکھنا مکروہ تنزیمی ہے، زیلیعی و باقلانی سے منقول ہے: بیر مباح ہے، اس لئے کہ رسول الله عليلة نمازيل گوشة چثم سے صحابہ کود کیھتے تھے،اور سینہ پھیر کرادھر ادهرد بهنانمازكوفاسدكرديتاب، جسكابيان آگے آئے گا۔ مالکیہ کے نز دیک : ادھرادھر دیکھنا تمام صورتوں میں مکروہ ہے، گوکہ سارے بدن کے ساتھ ہو، اور جب تک یاؤں قبلہ رخ ہیں نماز باطل نہ ہوگی، البتہ ادھر ادھر دیکھنے کی بعض صورتوں میں بعض کے مقابلہ میں کراہت ملکی ہے، چنانچہ رخسار کے ذریعہ ادھرادھر دیکھنا، گردن موڑ کر دیکھنے سے ہلکا ہے، اورگردن موڑ کر دیکھنا، سینہ پھیر کر د کیھنے سے اور سینہ پھیرکر دیکھنا ، سارا بدن پھیرکر دیکھنے سے اخف ہے، حنابلہ کامذہب اسی کے قریب ہے، چنانچہ انہوں نے صراحت کی ے کہ نماز باطل نہ ہوگی اگر چہ سینہ اور چہرہ کوموڑ کر ادھر دیکھے، بیا<sup>س</sup> لئے کہ وہ کلی طور پرنہیں گھو ماہے۔

شافعيد ميں متولى نے كہا: چېرەادھرادھر پھر ناحرام ہے، اس لئے كہ نبى كريم عليلة سے مروى ہے كہ آپ عليلة نے فرمايا: "لا يز ال الله عزوجل مقبلا على العبد وهو في صلاته مالم يلتفت، فإذا التفت انصرف عنه"<sup>(1)</sup> (بنده نماز ميں ہوتو اللہ تعالى اس كى طرف متوجد ہتا ہے، جب تك وہ ادھرادھر ندد كيھے، اور جب وہ ادھرادھرد كيھنے لگتا ہے تو اللہ كى توجہ ہے جاتى ہے)۔

 حدیث: "لایزال الله مقبلا علی العبد......" کی روایت ابوداؤد (۱/ ۵۲۰ شخیق عزت عبید دعاس) نے حضرت ابوذر سے کی ہے اور منذری نے اس کے ایک راوی کی جہالت کی وجہ سے اس کے معلول ہونے کی طرف اشارہ کیا ہے (مختصر السنن ۱۱/ ۲۹ ۳ شائع کردہ دار المعرفہ)۔ اختلاس یختلسه الشیطان من صلاق العبد<sup>،(۱)</sup> (میں نے رسول اللہ عظیمی کی میں ہے؟ رسول اللہ عظیمی سے پوچھا کہ نماز میں ادھرادھر دیکھنا کیا ہے؟ آپ نے فرمایا: بیشیطان کی جھپٹ ہے، وہ آ دمی کی نماز پر جھپٹ مارتا ہے)۔

کرامت میں یہ قید ہے کہ ضرورت یا عذر نہ ہو، البتہ اگر کوئی ضرورت ہو، مثلاً اپنی ذات یا مال پر خوف ہوتو مکر وہ نہیں ، اس لئے کہ سہل بن حظلیہ کی روایت ہے، انہوں نے کہا: ''ثوب بالصلاة (یعنی صلاق الصبح) فجعل رسول الله ﷺ یصلی و هو یلتفت الی الشعب، قال: و کان اُرسل فارسا الی الشعب یحوس''<sup>(1)</sup> (نماز (لیحنی نماز فجر) کے لئے اقامت ہوئی، آپ علی ماز پڑھانے لگے، اسی دوران آپ گھاٹی کی طرف د کھتے تھے، راوی نے کہا، آپ نے ایک گھوڑ سوار کو گھاٹی کی گرانی کے لئے بھی رکھا تھا)۔

یہی مطلب ہے حضرت ابن عباس کی اس روایت کا: ''کان عَلَنَكِنَهِ يلتفت في صلاته يمينا و شمالا، ولا يلوي عنقه خلف ظهره''<sup>(m)</sup>(نبی کریم عَلَيْكَ نماز میں دائیں بائیں دیکھتے تھے، کین اپنی گردن، پشت کے پیچے نہیں موڑتے تھے)۔

- () حديث عاكثةٌ: "سألت النبي عَلَيْنَا عن الالتفات في الصلاة "كى روايت بخارى (الفح ٢/ ٢٣٣ طبع السّلفيه) نے كى ہے۔
- (۲) حدیث سہل بن الحنطلیہ: "ثوب بالصلاة" کی روایت البوداؤد (۱/ ۵۲۳ تحقیق عزت عبید دعاس) اور حاکم (۲/ ۸۳ – ۸۴ طبع دائرة المعارف العثمانیہ) نے کی ہے اور حاکم نے اس کو صبح قرار دیا ہے اور ذہبی نے اس کی موافقت کی ہے۔
- (۳) حدیث ابن عباس : "کان عَلَيْ فَلَنْ فَلَنْ عَلَيْهُ على معلاة معينا و شمالا" کی روایت نسائی (۳۹/۹ طبع المکتبة التجاریه) اور حاکم (۲۳۱ – ۲۳۷ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے اور اس کو سیح قرار دیا ہے اور ذہبی نے اس کی موافقت کی ہے۔

-112 +-

صلاة \* \* ا

اذرعی نے کہا: مختاریہ ہے کہ اگر روایت کاعلم ہوتے ہوئے قصداالیا کرتے تو حرام ہے، بلکہ اگر کھیلنے کے لئے ایسا کرتے تو نماز باطل ہوجائے گی۔

شافعيد نے صراحت کی ہے کہ ادھر ادھر چہرہ پھیر بے بغیر آنکھ سے دیکھنا جائز ہے، اس میں کوئی مضا کفتہ ہیں ہے، اس لئے کملی بن شیبان کی حدیث ہے وہ فرماتے ہیں کہ ہم اپنے یہاں سے نکل کر خدمت نبوی علیکہ میں حاضر ہوئے، آپ علیکہ نے کوشتہ ہم سے ایک کی اور آپ کے پیچھے نماز پڑھی، آپ علیکہ نے کوشتہ پٹم سے ایک شخص کو دیکھا جو اپنی نماز (لیعنی پشت) کو رکوع سجدہ میں ٹھیک نہیں کرر ہاتھا، پھر جب رسول اللہ اللہ اللہ نہیں کا حاد خارع ہوئے تو فر مایا: "یا معشر المسلمین کا صلاق لمن کا یقیم صلبہ فی الر کوع و السجو د<sup>، (1)</sup> (مسلمانو ! جو رکوع سجدہ میں پشت سیر ھی نہ کر اس کی نماز نہیں ہوتی)۔

البتدا گرسیند کو قبله سے ہٹا لے تو نماز باطل ہوجائے گی<sup>(۲)</sup>۔ \*\* ا- اس میں فقہاء کا اختلاف نہیں ہے کہ پیشاب پا خانہ کے تقاضے کے ساتھ نماز مکروہ ہے، اس لئے حضرت عائشتہ کی روایت ہے کہ رسول اللہ علیق نے فرمایا: "لاصلاۃ بحضرة طعام، ولا ھو يدافع الأخبشین''<sup>(۳)</sup>( کھانا سامنے ہویا پیشاب پا خانہ لگا ہوتو نماز نہیں ہوتی)۔

پیشاب رو کنے والے کو'' حاقن'' اور پاخانہ رو کنے والے کو

- () حدیث:"یا معشر المسلمین لا صلاق لمن لا یقیم صلبه" کی روایت ابن ماجه(۲۸۲/۱ طبع الحلمی) نے کی ہے اور مصباح الزجاجہ (۱/۸۵اطبع دارالبنان) میں بوصری نے اس کی اسادکو صحیح قراردیا ہے۔
- (۲) حاشیه ابن عابدین ار ۴۳۳۲، حاضیة الدسوقی ار ۲۵۴٬مغنی المحتاج ارا۲۰، کشاف القناع ار ۳۹۹
- (۳) حدیث: "لاصلاة بحضرة طعام" کی روایت مسلم (۱/ ۳۹۳ طبع کملی ) نے کی ہے۔

" حاقب" کہتے ہیں۔ شافعیہ و حنابلہ نے اس کے ساتھ اس شخص کو بھی شامل کیا ہے جسے کھانے یا پینے کی شد یدر غبت ہو کہ بیا سی کے معنی میں ہے، انہوں نے کہا: لہذا پہلے وہ بیت الخلاء جائے تا کہ پیشاب، پاخانہ یا خرون رتح سے فارغ ہوجائے، یا پہلے جس کھانے پینے کی خواہ ش ہے اسے کھا پی لے، اگرچہ جماعت چھوٹ جائے، اس لئے کہ بخاری میں روایت ہے: "کان ابن عمر یوضع له الطعام، و تقام الصلاۃ، فلا یأ تیھا حتی یفرغ و انھ لیسمع قراء ق القوآن" <sup>(1)</sup> (حضرت ابن عمر کے سامنے کھانا رکھا جا تا، ادھر نماز کی القوآن" <sup>(1)</sup> (حضرت ابن عمر اخت تک نماز کے لئے نہ آتے، حالا نکہ وہ امام کی قراءت سنتے رہتے)۔

البتہ اگر وقت ننگ ہوتو اس حالت میں نماز مکروہ نہیں، بلکہ وقت نکلنے سے قبل ہہر حال نمازادا کر لیناواجب ہے۔

حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ کراہت، نماز شروع کرنے کے ساتھ خاص نہیں، بلکہ پیشاب رو کنے والے کی نماز مطلقا مکروہ ہے، خواہ نماز شروع کرنے سے پہلے وہ اس حالت میں ہو یا شروع کرنے کے بعد بیرحالت پیش آئی ہو، انہوں نے کہا: اگر اس کی وجہ سے نماز سے توجہ ہٹ جائے تو نماز تو ڑ دے، بشر طیکہ وقت نگلنے کا اندیشہ نہ ہو، اور اگر اس حالت میں نماز پور کی کرے گا تو گنہ گار ہوگا، اس لئے کہ نبی کریم علیق کی ارشاد ہے: ''لا یحل لو جل یؤ من باللہ و الیو م الآخر أن یصلی و ہو حقن حتی میتخفف''<sup>(۲)</sup> (جو شخص اللہ

- (۱) حدیث ابن عمرٌ: "أنه کان یوضع له الطعام" کی روایت بخاری(الفتخ ۲/۱۵۹ طبع التلفیه) نے کی ہے۔
- (۲) حدیث: "لا یحل لوجل یؤمن بالله و الیوم الآخر أن یصلی وهو حقن حتی یتخفف" کی روایت ابوداؤد(۱/۰ ۲ تحقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت ابو ہریرہ مسے کی ہے، اورزیلیحی نے نصب الرامید (۲/۱۰ اطبع الجلس)

تھے، پھر ہم میں سے جو شخص اپنی پیشانی زمین پرنہیں جماسکتا تو اپنا کپڑا بچھالیتااوراس پر سجدہ کرتاتھا)۔ کراہت حنفیہ کے نز دیک تنزیمی ہے، حنفیہ نے پچ پرسجدہ کی صحت کے لئے شرط لگائی ہے کہ بیچی،جس پر سجدہ کرنا ہے، یوری یا کچھ پیشانی پر ہو،لہذااگر پیچ صرف سر پر ہواوراس پر سجدہ کرےاور پیشانی ز مین سے نہ لگےتو سجدہ صحیح نہیں ہوگا،اس لئے کہ برکل سجدہ نہیں ہوا۔ مالکیدنے کہا:اگر بکڑی کا تیج پیشانی پر ہو، جس کے سبب پیشانی ز مین سے نہ لگ سکے تو باطل ہے، اور اگر 😴 دولٹوں سے زیادہ ہوتو وقت میں نماز کا عادہ کرے گا۔ مالکیدوحنابلہ نے بگڑی کے پیج ہی کے ساتھان تمام چیزوں کو لاحق کیا ہے جونمازی سے سجدہ کے اعضاء کے علاوہ سے متصل ہیں جیسے آستین اور پہنے ہوئے کپڑے کا کنارہ۔ حفیہ کے نزدیک اپنی آستین اوراپنے کپڑے کے بیجے ہوئے حصه پر سجدہ کرنا جائز ہے، بشرطیکہ وہ جگہ، جس پر آستین یا بحا ہوا کپڑا پھیلاہے، یاک ہو، ورنہ جائز نہیں۔ شافعیہ کی رائے ہے: اگر پیشانی اور سجدہ کی جگہ کے درمیان کوئیالیں چیز جائل ہو جواس ہے متصل ہے، مثلاً اس کی چگڑی کا پنچ یا اس کی آستین کا کنارہ اور وہ دونوں اس کے اٹھتے بیٹھتے حرکت کی وجہ ے ہل جاتے ہوں، یا کوئی اور چیز ہوتو شافعیہ کے یہاں بالا تفاق نماز صحیح نہیں ہے، اس لئے کہ خباب بن ارت ؓ کی حدیث ہے کہ

"شكونا إلى رسول الله عَلَيْنِيْهُ حر الرمضاء في جباهنا وأكفنا فلم يشكنا"<sup>(1)</sup> (تهم نے رسول اللہ عَلَيْسَةً سے شكايت كى

(۱) حدیث خباب بن الأرت: "شکونا إلی رسول الله ﷺ حر الو مضاء...... کی روایت مسلم (۱/ ۳۳۳ طبع الحلی) اور بیہی الر مضاء...... (۱/ ۳۳۸-۳۳۹ طبع دائرة المعارف العثمانیہ) نے کی ہے اور دوسری روایت بیمیق نے کی ہے۔ تعالی اور آخرت کے دن پر ایمان رکھتا ہے، اس کے لئے پیشاب روکتے ہوئے نماز پڑھنا حلال نہیں، تا آ نکہ اس سے فارغ ہوجائے)۔

ال صورت میں بھی نماز توڑ دے گا، جبکہ جماعت چھوٹنے کا اندیشہ ہو، اور دوسری جماعت نہ ملے، اس لئے کہ جماعت کی سنت کو ترک کرنا، کراہت کے ساتھ ادائیگی کرنے سے اولی ہے، مالکیہ نے صراحت کی ہے کہ اگر اس حد تک پیشاب کا تقاضا ہو کہ اس کے ساتھ فرض کی ادائیگی ممکن ہی نہیں، یا بہ مشقت ممکن ہے تو نماز باطل ہوجائے گی، عدوی نے کہا: یا غیر پند یدہ حالت میں ادا کرے، مثلاً اپنی دونوں سرین یا اپنی دونوں رانوں کو آپس میں ملا کر ادا کرے، ہوا، پھر ختم ہو گیا تو نماز کا اعادہ ضروری نہیں ہے<sup>(1)</sup>۔ ہوا، پھر ختم ہو گیا تو نماز کا اعادہ ضروری نہیں ہے<sup>(1)</sup>۔

- العلمی) میں کیا ہے کہاس میں ایک شخص ایسا ہے جس میں جہالت ہے۔

  حاشیہ ابن عابد بن ۱/۱۳۳۱، حاشیۃ الدسوقی ۱/۲۸۸، الخرشی علی خلیل
- (۱) حاشیه ابن عابدین اراس<sup>۲۹</sup>، حاشیة الدسوبی ۱٬۲۸۸ ، الحرس علی یک اروسی، مغنی الحراج۲۱٬۲۰۲ ،کشاف القناع ارا ۲۳۷
- (۲) حدیث انسؓ: "کنا نصلی مع النبی ﷺ فی شدة الحر" کی روایت بخاری(الفتحار ۹۲ طبع السلفیہ)اور مسلم(ار ۳۳۳ طبع کملی) نے کی ہے۔

الله عليلة في ايك آ دمى كود يكها جو دوسرے كے منہ كى طرف رخ كر کے نماز پڑ ھد ہاتھا آپ نے اس کونماز دہرانے کا حکم فرمایل)۔ ابن عابدین نے کہا: بظاہر بید کمروہ تحریمی ہے، اور نماز دہرانے کا حکم، اسی کراہت کوختم کرنے کے لئے ہوگا، اس لئے کہ کراہت کے ساتھ ادا کی گئی ہر نماز کا یہی تھم ہے، دوہرانے کا تھم فاسد ہونے کی وجہ سے ہیں ہے۔ امام ابو پیسف نے کہا: اگر وہ ناواقف ہوتو میں اسے بتاؤں گا، اورا گرواقف ہوتو تنبیہ کروں گا۔ اسی طرح حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ بات کرنے والے کی طرف رخ کر کے نماز پڑ ھنا مکروہ ہے، اس لئے کہ اس کے نماز میں دلنہیں لگےگا، حنفیہ نے کرامت میں یہ قبید لگائی ہے کہ اس کی بات کے سبب نماز میں غلطی کااندیشہ ہو۔ حنابلہ نے سونے والے کا اضافہ کیا ہے، لہذا اس کی طرف منہ کر کے نماز پڑھنا مکروہ ہے،اس لئے کہ حضرت ابن عباسؓ کی روایت - كررسول الله عليية في ارشاد فرمايا: "لا تصلوا خلف النائم ولا المتحدث" () (سونے والے پاہات کرنے والے کے پیچھے نمازنه پڑھو)۔ حفیہ دشافعیہ کی رائے ہے کہ کر دہٰ ہیں ہے، اس لئے کہ حضرت عائشت مروايت م:"كان رسول الله عَلَيْ ي يصلى و أنا راقدة معترضة على فراشه، فإذا أراد أن يوتر أيقظني فأو توت" () (رسول الله عليه نماز پڑھتے رہتے ( آپ کے حديث حفرت ابن عمالٌ: "لاتصلو الخلف النائم ولا المتحدث" كي (1)روایت ابوداؤد (۱/۵۴۴ تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے، اور خطابی

- روایی ابوداد در اراس ۲۴۴ میں ترت میں میں جن میں میں میں میں المختصر للمنذری نے اس کی سند کو معلول قرار دیاہے ( معالم السنن بہامش المختصر للمنذری ۱۸۳۴ ۳۳ شائع کردہ دارالمعرفہ )۔
- (۲) حدیث عاکشؓ: "کان یصلی و أنا راقدة معترضة بینه و بین القبلة..... کی روایت بخاری (الفؓ ار۵۸۷ طبع السّلفیہ) نے کی ہے۔

کہ سجدہ کرنے میں پیشانی اور تھیلیوں میں سخت گرمی گلتی ہے تو آپ نے ہماری شکایت قبول نہ فرمائی)، ایک روایت میں ہے: ''فما مشکانا، و قال: إذا زالت الشمس فصلوا''(آپ نے ہماری شکایت دور نہیں فرمائی اور بیار شاد فرمایا: جب آ قاب ڈھل جائے تو نماز پڑھو) اورا گراپنے دامن یا آستین یا عمامہ کے کنارے پر سجدہ مزار پڑھو) اورا گراپنے دامن یا آستین یا عمامہ کے کنارے پر سجدہ ہوتی تو اس کے بارے میں دوقول میں: صحیح میہ ہے کہ اس کی نماز درست ہے، اس لئے کہ بیہ کنارہ ، علا حدہ کپڑے کے حکم میں ہے، دوم: نماز درست نہیں ہوگی، اگر چہ نمازی کی حرکت سے ان میں حرکت نہ آئے، پھرا گراس نے حرمت کوجا نے ہوئے عمدا اپنی پگڑی کے پنج اس کی نماز صحیح نہیں ، البہ یہ جرہ کا اعادہ ضروری ہے ''

سجدہ میں بہت می چزیں مکروہ میں، جن کوا صطلاح<sup>د دس</sup>جو دُ<sup>م</sup>یں دیکھیں۔

۲۰۱۰ - اس پرفقهاء کا اتفاق ہے کہ مرد یا عورت کے منہ کی طرف رخ کر کے نماز پڑ هنا مکروہ ہے، امام بخاری نے اپنی ''صحیح'' میں فرمایا ہے کہ نماز میں آ دمی کے منہ کی طرف رخ کیا جائے، اس کو حفرت عثمان نے مکروہ تمجما، قاضی عیاض نے اس کو عام علاء سے فقل کیا ہے، جو ہزار نے حضرت علیٰ سے فقل کیا ہے: ''أن النبي علیہ شر رأی رجلا یصلي إلی رجل فأمرہ أن يعيد الصلاۃ''() (رسول

- (۱) حاشید ابن عابدین ۱/۳۳۳، حاضیة الدسوقی ۱/۲۵۳، الجموع سار ۲۳،
   کشاف القناع ۱/۱۳۵۲
- (۲) حدیث على : "أن النبي عَلَيْ رأى رجلا يصلي إلى رجل....." كى روايت بزار (كشف الاستار ا/۲۸ طبع الرساله) مجمع الزوائد (۲/۲ طبع القدى) نے كى بے اوركها: "فيه عبد الأعلى الثعلبى، وهو ضعيف"۔

وہی جگہ ہی مقرر ہوتو کرا ہت نہیں ہوگی <sup>(۱)</sup>۔ وہ مقامات جہاں نماز مکروہ ہے: ۵ + ۱ - جن مقامات میں نماز مکروہ ہے ان کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے، ذیل میں ان کے اقوال پیش ہیں: حفنیہ وشافعیہ کی رائے ہے کہ راستہ، جمام، کوڑا ڈالنے کی جگہ، اونٹ وغیرہ ذنح کرنے کی جگہ، کنیںہ، اونٹ کے بیٹھنے کی جگہ اور قبرستان میں نماز مکروہ ہے، اس لئے کہ حضرت ابن عمر کی روایت -: "أن النبي عَلَيْنَا» : نهى أن يصلى فيسبعة مواطن: في المزبلة والجزرة والمقبرة وقارعة الطريق وفي الحمام وفى معاطن الإبل وفوق ظهر بيت الله "() (رسول الله ن سات مقامات پرنماز پڑھنے سے منع فرمایا: کوڑا ڈالنے کی جگہ، اونٹ وغیرہ ذبح کرنے کی جگہ، قبرستان میں، راستہ، حمام، اونٹوں کے بیٹھنے کی جگہ،اور بیت اللّٰدکی حیت پر )۔ خطيب شربيني نے کہا: قارعة الطريق سے مراد: او يركا راسته، ایک قول ہے: سامنے کا راستہ، ایک قول: راستہ کا نمایاں حصہ، یہ سب قريب قريب ہيں، يہاں مرادبذات خودراستہ ہے، پچ راستہ ميں نماز کی ممانعت کی وجہ: عام لوگوں کے حق کو مشغول رکھنا اور ان کو گذر نے <u>سے روکنا ہے، نیز دل کوخشوع سے ہٹانا ہے، اس طرح نمازی حق تعالی</u> شانه کی طرف سے توجہ ہٹا کرمخلوق کی طرف کرلےگا۔ خطیب شربینی نے کہا: معتمد سیر ہے کہ آبادی میں مکروہ ہے، جنگل میں نہیں۔ حاشیه این عابدین ا ۸ ۴٬۳۰۸، الطحطا وی علی مراقی الفلاح ۸ ۱۹۹–۱۹۹، حاشیة.

- (۱) حاشیدا بن عابدین ۱۸/۳۳۸، الطحطا وی علی مراقی الفلاح/ ۱۹۹–۱۹۹، حاضیة الدسوقی ۲۴٬۶۷۱–۲۵۵۔
- (۲) حدیث ابن عم<sup>(2</sup>: "نهی أن یصلی فی سبعة مواطن" کی روایت ترمذی (۲/۸۷ طبع الحلیی) نے کی ہےاور کہااس کی اسنادتو کی نہیں ہے۔

صلاة ١٠٥-١٠٥ سامنے) بچھونے پرآ ڑی سوتی ہوتی، جب آ پ دتر پڑھنے لگتے تو مجھ کوجگادیتے، میں وتر پڑھ لیتی )اس ہے معلوم ہوتا ہے کہ وہ نیند میں ہوتی تھیں۔ حفنیہ وحنابلہ کی رائے ہے کہ کسی آ دمی کی پشت کی طرف منہ کر کے نماز پڑ ھنا مکروہ نہیں ہے، حنابلہ نے اس سے کافر کوستثنی کیا -4 مالکیہ نے تفصیل کی ہے: چنانچہ انہوں نے کہا ہے کہ اگر اجنبی عورت یا کافر ہوتو مکروہ ہے، اور اگر مرد ہوکا فرنہ ہوتو بلاکرا ہت جائز ہے، اور اگر محرم عورت ہوتو دو اقوال ہیں: راج قول ہے کہ جائز ہے''. ۳۰ ا - مالکیدو حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ نماز میں کسی آگ کی طرف منہ کرنا مکروہ ہے( گوکہ چراغ یافانوس یاجلتی ہوئی شمع ہو )اس لئے کہ اس میں آگ پرستوں کی مشابہت ہے، حنوبہ کی رائے ہے کہ ان چزوں کی طرف نماز میں رخ کرنا مکروہ نہیں، انہوں نے کہا: اس لئے کہ مجوّس انگارہ کی عبادت کرتے ہیں، نہ کہ جلتی ہوئی آگ کی، اسی وجہ سے حفیہ قائل ہیں کہ تنوریا انگیٹھی کی طرف منہ کر کے نماز یڑھنامکروہ ہےجس میں انگارہ ہو۔ ۲۰۱۰ - اسی طرح بیچی مکردہ ہے کہ قبلہ کی طرف کوئی چیز بکھی جائے یا اس میں کوئی چیز لٹکائی جائے کہا س کی وجہ سے نمازی کی توجہ ٹتی ہے، نیز مسجد میں فتش ونگار بنانامکروہ ہے،امام احمد نے فرمایا: وہ یعنی سلف قبلہ کی طرف كوئى چزبنانامكرده بمجصحة بتھے، بہوتى نے کہا جتى كەقر آن شريف بھی۔ مالکیہ نے کہا: قصدا قرآن کوقبلہ کی طرف رکھنا تا کہ اس کی طرف منه کر کے نماز پڑھی جائے مکروہ ہے،لیکن اگرقر آن رکھنے کی

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ار ۴۳۳۹-۴۳۵۹-۴۳۵۹، حاشیة الدسوقی ار ۲۴۶ ، الجموع سرر۲۵۱، کشاف القناع ارا ۲۷-۳۸۲

کے ساتھ کفار کے تمام عبادت خانوں کو شامل کیا ہے، مثلاً یہودیوں کی عبادت گاہ اور آگ کا گھر، مالکیہ نے کنیسہ میں نماز پڑھنے کو خاص طور پر اس صورت میں مکروہ کہا ہے، جبکہ کنیسہ میں اپنے اختیار سے داخل ہو، خواہ وہ آباد ہویا مٹ چکا ہو، لیکن اگر مجبورا داخل ہوتو مکروہ نہیں، وہ آباد ہویا غیر آباد، اور انہوں نے کہا: اگر اپنے اختیار سے وہاں اتر جائے اور اس کی زمین یا اس کے بچھونے پر نماز پڑھ لی تو وقت کے اندر نماز کا اعادہ کر کی ا

ادنٹ کے بیٹھنے کی جگہ پرنماز مکروہ ہےا گرچہ نجاست کا اندیشہ نہ ہو، ان کے نز دیک نماز کے اعادہ کرنے میں دواقوال ہیں: ایک قول ہے: وقت کے اندر مطلقاً نماز کا اعادہ کرے گا،خواہ قصداً نماز یر حصی ہو، یا ناواقفیت میں یا بھول کر، ایک قول ہے: بھول کریڑھی ہوتو وقت کے اندراعادہ کرے گااور قصدا پائلم سے ناواقف شخص کے لئے ہمیشہ اعادہ کرنا مندوب ہے، اور انہوں نے بکریوں اور گائے کے بیٹھنے کی جگہ میں بغیر کسی بچھونے کے جس پر کھڑا ہوکر پڑھ سکے،اور قبرستان میں بغیر کسی آ ڑے، گو کہ قبر پر ہو، اگر چہ شرک کی قبر ہوخواہ قېرستان آباد ہو ياغير آباد ہو، اس كى قبريں نكال دى گئى ہوں ، كوڑ \_ ڈالنے کی جگہ،اورادنٹ وغیرہ ذبح کرنے کی جگہ میں، بشرطیکہ کوڑے یاخون پر کھڑے ہوکرنماز نہ پڑھے، بلکہ ایسی جگہ پر جہاں کوڑا یاخون نہیں، بغیر کوئی یاک چیز اس پر بچھائے نماز پڑھے۔مججہ (بچ راستہ) قارعة الطريق (راسته کا کنارہ) ان تمام جگہوں میں بلا کرا ہت نماز کو جائز قراردیا ہے،انہوں نے قبرستان،کوڑا ڈالنے کی جگہ،اونٹ وغیرہ ذبح کرنے کی جگہ اور پچ راستہ میں نماز کے جائز ہونے کے لئے یہ شرط لگائی ہے کہ نجاست کا اندیشہ نہ ہو، گائے اور بکری کے بیٹھنے کی جگہ میں نحاست کا کبھی اندیشہ ہیں ہوتا،اس لئے کہان کے بول و براز پاک ہیں، پھر جب ان جگہوں میں نحاست کااندیشہ نہ ہو(یعنی ان کی

اونٹوں کے بیٹھنے کی جگہوں پر بھی نماز مکروہ ہے، اگرچہ یاک جگہیں ہوں ، اس لئے کہ نبی کریم کا ارشاد ہے: "صلوا فی مرابض الغنم ولا تصلوا في أعطان الإبل" () (كريوں کے بیٹھنے کے مقام میں تو نماز پڑھو،لیکن اونٹوں کے بیٹھنے کے مقام میں نماز نہ پڑھو) (یہاں) معاطن سے مرادان کے بیٹھنے کی مطلق جگہیں ہیں،خطیب شربنی نے کہا: کراہت ،اونٹوں کے پانی پی کر بیٹھنے کی جگہوں کے ساتھ خاص نہیں، بلکہ ان کے باڑے، دن میں ان کی قیام گاہوں،اور عام بیٹھنے کی جگہوں، بلکہان کی تمام جگہوں کا یہی تحکم ہے، بکریوں کے بیٹھنے کی جگہوں پرنماز مکروہ نہیں ،جس کی دلیل سابقه حديث ب: "وسئل النبي عَلَيْكُمْ عن الصلاة في مرابض الغنم، فقال: "صلوا فيها فإنها خلقت بركة" (<sup>۲)</sup> (اوررسول اللہ علیقہ سے بکریوں کے بیٹھنے کی جگہوں پر نماز کے بارے میں دریافت کیا گیا تو آپ فرمایا: وہاں نمازیڑ ھ سکتے ہو کہ بیر بکر ماں برکت کے لئے پیدا کی گئی ہیں )،انہوں نے گائے کے بیٹھنے کی جگہوں کو بکر یوں کے بیٹھنے کی جگہوں کے ساتھ شامل کیا ہے کہ ان میں بھی نماز مکروہ نہیں ہے ،خطیب شربینی نے کہا : بیہ معلوم ہے کہ چویایوں کی جگہیں علی الاطلاق اگر نایاک ہوں تو وہاں بغیر کسی آٹر کے نماز صحیح نہ ہوگی ،اورکوئی آ ڑ ہوتو کرا ہت کے ساتھ صحیح ہوگی۔ کنیسہ اورادنٹوں کے بیٹھنے کی جگہوں میں نماز کی کراہت کے حکم میں مالکیہ نے، حنفیہ وشافعیہ سے اتفاق کیا ہے، چنانچہ ان دونوں جگہوں میں انہوں نے نمازیڑ ھنے کو مکر وہ کہا ہے، اور انہوں نے کنیسہ

- (۱) حدیث:"صلوا فی مرابض الغنم" کی روایت ترمذی (۱۸۱/۲ طبع الحکنی)نے حضرت ابوہر یرہؓ سے کی ہےاورکہا:حدیث حسن صحیح ہے۔
- (۲) حدیث: "أنه سئل عن الصلاة في مرابض الغنم" کی روایت ابوداؤد (۱/۱۳۳۰-۳۳۲ شخفیق عزت عبیددعاس) نے حضرت براء بن عازب ٹے کی ہے اور اس کی اساد صحیح ہے۔

کےعلاوہ ساری زمین مسجد ہے)، یہی حکم بیت الخلاء (جو قضاءحاجت کے لئے بنایا جاتا ہے) میں نماز کا ہے، اگر چہ اس میں نجاست نہ ہو، پاک ہو۔

ان کے نزدیک اونٹوں کے اعطان میں (جہاں اونٹ قیام کرتے اور تھر تے ہیں) نماز صحیح نہیں، اس لئے کہ حضرت براء بن عازب کی روایت ہے کہ رسول اللہ عقیق نے فرمایا :"صلوا فی مرابض الغذم ولا تصلوا فی مبارک الإبل" ( بکریوں کے بیٹ کے جگہ نماز پڑھو، البتہ اونٹوں کے بیٹ کی جگہ میں نمازمت پڑھو) اس ممانعت میں وہ مقامات داخل ہیں جہاں اونٹوں کو چارہ دینے کے لئے بٹھایا جاتا ہے یا جہاں وہ پانی پینے کے لئے آ نے پر بیٹ میں، یا راستہ میں تھر تے ہیں، اس لئے کہ لفظ ' اعطان' (جو حدیث میں وارد ہے) اس کوشامل نہیں۔

نیز اونٹ وغیرہ ذنح کرنے کی جگہ، کوڑاڈالنے کی جگہ، اورراستہ کے درمیان، خواہ کوئی چلنے والا ہویا نہ ہونماز صحیح نہیں، اس کی دلیل، ابن عمر کی سابقہ حدیث ہے۔

اما م احمد نے صراحت کی ہے کہ تھوڑ ہے گھروں کے راستہ پر، اور بنج راستہ سے کنار ے دائیں بائیں نماز بلا کرا ہت جائز ہے۔ بہوتی نے کہا: لہذا ایسے راستہ پر نماز بلا کرا ہت جائز ہے، اس لئے کہ در میان کا بڑا راستہ نہیں، انہوں نے صراحت کی ہے کہ جس جگہ میں نماز صحیح نہیں اس جگہ کی حجبت پر بھی نماز درست نہیں، اس لئے محمد کی حجبت پر تھر رنا ممنوع ہے، اس کی دلیل میہ ہے کہ جنبی کے لئے میں داخل نہ ہوگا تو اس کی حجبت پر جانے سے تسم ٹو ٹی جائے گی، عذر کی حالت اس سے مستشی ہے، مثلاً کسی کو حمام، یا بیت الخلاء میں قید کر دیا گیا تو وہ انہی جگہوں پر نماز پڑ جے گا، اعادہ کی ضرورت نہیں،

طهارت كايقين ياغلبه ُظن ہوتو وہاں نماز جائز ہوگی اوراعا دہ بالکل نہيں ہوگا اور اس کی نحاست کا یقین ہویا غالب گمان ہوتو وہاں نمازنہیں ہوگی اور اگریڑ ھے لی توکسی وقت بھی اس کا اعادہ کرنا ہوگا ، اور اگر نحاست وطهارت میں شک ہوتو راج قول کے مطابق وقت میں اعادہ کرےگا،اس میں اصل کوغالب پرتر جیح دینا ہےاوریہی امام مالک کا قول ہے، ابن حبیب نے کہا: کسی بھی وقت اس کا اعادہ کرے گا اگر اس نے قصداً یا ناواقفیت میں ایسا کیا ہو، اس میں غالب کواصل پر ترجيح ديناہے، پيتكم پنج راستہ كےعلاوہ كاہے،اگرمسجد تنگ ہونے كى وجہ سے پیچ راستہ میں نماز پڑھی تو اس صورت میں نماز جائز ہے، اور اس کی طہارت وعدم طہارت میں شک کے ساتھ نماز کا اعادہ نہیں۔ ان تمام مسائل میں حنابلہ کا اختلاف ہے، وہ کہتے ہیں کہ قبرستان میں مطلقاً نماز صحیح نہیں ہے، اس لئے کہ حضرت جندب کی مرفوع روايت ب:"نا تتخذوا القبور مساجد، فإنى أنهاكم عن ذلک"<sup>(1)</sup> (قبروں کو مسجد نہ بناؤ، میں تم کو اس سے منع کرتا ہوں) قبرستان وہ ہے جہاں تین یا اس سے زیادہ قبریں ہوں،لہذا ایک دوقبروں کوقبرستان نہیں مانا جائے گا،حمام میں اندر، باہراس کی بھٹی (جس میں آگ جلائی جاتی ہے) میں اوران حصوں میں جو بند دروازہ کےاندر ہوں اوران تمام مقامات میں جوحمام کی بیچ میں داخل ہوتے ہیں نماز درست نہیں ہے، اس لئے کہ ان سب کو حمام کہا جاتا ے، اس لئے کہ حضرت ابوسعید کی مرفوع روایت بے :"الأرض كلها مسجد إلا الحمام و المقبرة" (جمام اورقرستان

- (۱) حدیث: "لا تتخذوا القبور مساجد" کی روایت مسلم (۱/۸۷ طبع الحلمی) نے حضرت جندب ابن جنادہؓ ہے کی ہے۔
- (۲) حدیث البی سعید: "الأرض كلها مسجد إلا الحمام و المقبرة" كی روایت ابوداؤد (۱/ • ۳۳ العثمانیه) نے كى بے، اور حاكم نے اس كو صحيح قرار د يا اور ذہبى نے اس كى موافقت كى ہے۔

نیز شافعیہ وحنابلہ کے یہاں پھونکنا کمروہ ہے، بیاس صورت میں ہے کہ اس کے ساتھ دوحروف نہ کلیں، اور اگر اس کے ساتھ دو حروف نگل جا کیں تو نماز باطل ہوجائے گی<sup>(1)</sup>، انہوں نے کہا: اس لئے کہ بیعبث ہے، اسی طرح ان انہوں نے صراحت کی ہے کہ نماز میں قبلہ کی طرف یا داہنی طرف تھو کنا کمر وہ ہے، اس لئے کہ حضرت انس ٹی حدیث ہے: "إذا کان أحد کم في الصلاۃ فإنه يناجي ربه فلا يبز قن بين يديه ولا عن يمينه ولکن عن شماله تحت قدمه الیسری"<sup>(1)</sup> (جبتم میں سے کوئی نماز میں ہوتا ہے تو دہ اپ زہر سے مرگوثی کرتا ہے، لہذا دہ اپنے سامنے یا اپنے داکیں نہ تھو کے، البتہ باکیں طرف اپن کی پاؤں کے نیچ تھوک لے)۔ حفظیہ نے صراحت کی ہے کہ نماز میں قصدا نوش بوسو نگھا مکر دہ ہے، مثلاً اپنے سجدہ کی جگہ پر خوش بولگا دے، یا سجدہ کی جگہ پرناک رکھنے کی جگہ کوئی خوش بودار چز رکھ دے، تا کہ اس کوسو نگھے، اس لئے کہ بی نماز کے اعمال میں سے نہیں، ایکن اگر خوش ہو، بالاقصد اس ک

ناک یں پی جائے تو کراہت ،یں ، بحطاوی کے کہا ہے کہا کراں تو ہاتھ میں لے کرسو نگھ تو ظاہر بیہ ہے کہ نماز فاسد ہوجائے گی ،اس لئے کہ اس کو جوبھی دیکھے گا، یہی شبچھے گا کہ وہ نماز میں نہیں ہے ، بعض شراح'' المدیہ'' نے کہا کہ اس سے نماز فاسد نہ ہوگی ، یعنی اگر کمل کمثیر نہ ہو''۔

(۱) مغنی الحتاج ایر ۱۹۵۔

- (۲) حديث انسٌ: "إذا كان أحدكم في الصلاة" كى روايت بخارى (الفَتْح ٣ ٨ ٨ طبع التلفيه) نے كى ہے۔
- (۳) حاشیة الطحطاوی علی مراقی الفلاح / ۱۹۴-۱۹۵، حاشیة الدسوقی ا / ۲۵۵، مغنی الحتاج الرا ۲۰۱۰-۲۰۲، کشاف القناع ا / ۰ ۲۳ اور اس کے بعد کے صفحات ۱۸۳۰

صرف حنابلہ کی رائے ہے کہ غصب شدہ زمین میں نماز صحیح نہیں ، اس لئے کہ بہایسی عبادت ہوئی جوممنوع طریقہ پرادا کی گئی،لہذا صحیح نہیں، جیسے جا ئضہ عورت کی نماز <sup>(۱)</sup>۔ ۲ ۱۰ - حفیه، شافعیه اور حنابله نے صراحت کی ہے کہ نماز میں جمائی لینا مکروہ ہے، اس کئے کہ نبی کریم عظامیت کا ارشاد ہے: "إن الله يحب العطاس، و يكره التثاءب.....فإذا تثاءب أحدكم فليرده ما استطاع، فإن أحدكم إذا تثاءب ضحك منه الشيطان" (الله، چينک کو پيند کرتا ہے، جمائي کونا پيند کرتا ہے،..... لہذاا گرکسی کو جمائی آئتوحتی الا مکان اس کوروے، کیونکہ جب کسی کو جمائی آتی ہے تو شیطان اس پر ہنتا ہے)، ایک روایت میں ہے: "فليمسك بيده على فمه فإن الشيطان يدخل" <sup>(٢)</sup> ( تواپنا ہاتھ اپنے منہ پر رکھ لے، اس لئے کہ شیطان اندرگھس جاتا ہے)، نیز اس لئے کہ جمائی کا سبب سستی اور شکم کا پر ہونا ہے۔حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ نے کہا ہے کہ اگر جمائی کا غلبہ ہوتو جہاں تک ہو سکے روے،اگر چیہ اس کی خاطر ہونٹ دانتوں سے پکڑنا پڑے،اور منہ یر ہاتھ یا کپڑ ارکھنے کی ضرورت پڑے۔

نیز حنفیہ، مالکیداور حنابلہ کے یہاں منہ میں کوئی ایسی چیز ممنوع ہے، جس سے قراءت کرنے میں رکاوٹ نہ ہو، اس لئے کہ می توجہ ہٹادےگا، حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ میہ چیز ایسی ہو کہ نہ چھلے، کیونکہ اگر وہ پکھل جائے، جیسے منہ میں شکر رکھ لی تو نماز فاسد ہوجائے گی، اگر اس پکھلے ہوئے حصہ کونگل لے۔

- (۱) حاشیة الطحطادی علی مراقی الفلاح ۱۹۶۱–۱۹۷ حاشیة الدسوتی ۱۸۸۱–۱۸۹، مغنی الحتاج ۱۷۳۰، کشاف القناع ۱۷۳۲۔
- (۲) حدیث: 'نبان الله یحب العطاس'' کی روایت بخاری (الفتح ۱۰ ۲۱۱۱ طبع السّلفیه) اوردوسری روایت کو مسلم (۱۳ ۲۲۹۳ طبع الحکنی) نے روایت کیا ہے۔

-172

(لیعنی میں مرگیا ہوتا) تم کیوں جھ طورت ہو؟ میں کروہ اپنے ہاتھ رانوں پر مار نے لگے، جب میں نے دیکھا کہ وہ مجھ کو چپ کرانا چاہتے ہیں تو میں چپ ہوگیا، جب رسول اللہ اللہ اللہ یہ نے تماز پڑھ چکے تو قربان ہوں آپ پر میرے ماں باپ کہ میں نے آپ سے پہلے، نہ آپ کے بعد آپ سے بہتر سکھانے والا دیکھا، اللہ کی قسم ! نہ آپ نے مجھ کو جھڑکا، نہ مارا، نہ برا بھلا کہا، آپ نے بس میفر مایا: نماز میں دنیا کی باتیں کرنا درست نہیں، اس میں تو صرف شیخ ، تکبیر، اور قرآن پڑھنا ہے)۔

جمہور فقتهاء (حفنیہ، شافعیہ اور حنابلہ) کی رائے ہے کہ نماز باطل ہونے کا سبب وہ کلام (گفتگو) ہے، جس میں دو حروف یا زیادہ ہوں، اس لئے کہ دو حروف سے کلمہ بنتا ہے، چیے لفظ 'اب' و'' اخ'' اسی طرح افعال و حروف اور دو حرفوں سے کم کا کلمہ نہیں ہوتا، خطیب شرینی نے کہا: دو حرف کلام کی جنس سے ہیں، اس لئے کہ کم از کم دو شرینی نے کہا: دو حرف کلام کی جنس سے ہیں، اس لئے کہ کم از کم دو ہوجوں کا معنی سمجھا جاتا ہو، چیسے حرف''ق'' 'و قایدة'' سے (امر ہے) ہوجس کا معنی سمجھا جاتا ہو، چیسے حرف''ق'' 'و قایدة'' سے (امر ہے) ''ع''' 'وع'' سے (امر ہے) اور''ف' وفاء سے (امر ہے)، شافعیہ نے حرف کے بعد مد کا اضافہ کیا ہے اگر چہ وہ با معنی نہ ہو، چیسے ''آ'' اس لئے کہ حروف مدود در حقیقت دو حرف ہیں یہ ان کے ( شافعیہ ہوگی، اس لئے کہ روا مان قامت مان سے، خلاف اضح ہیں ہے کہ نماز باطل نہ اس کو حرف ثار ہیں کیا جاتا ہو

مالکید کی رائے ہے کہ نماز کو باطل کرنے والا کلام ایک حرف یا سادہ آ واز ہے، خواہ نمازی اس کواپنے اختیار سے نکالے یا اکراہ کی وجہ سے نکلے، خواہ اس پرید آ واز نکالناوا جب ہو، مثلاً اند ھے کو بچانے کے لئے نکالے، یا واجب نہ ہو، انہوں نے اس سے نماز کی اصلاح کے

نماز کے بطلان کے اسباب: الف-تفتكوكرنا: > ۱ – ۱س یرفقهاء کااتفاق ہے کہ گفتگو کرنے سے نماز باطل ہوجاتی ب، ال لئ كه زيد بن ارقم كى روايت ب: "كنا نتكلم فى الصلاة يكلم الرجل صاحبه وهو إلى جنبه في الصلاة حتى نزلت ''وقوموا لله قانتين'' فأمرنا بالسكوت ونهينا عن الكلام" () (مم لوك نماز مين بات كرليا كرت تھ، آدمى اینے بغل والے سے نماز میں بات کرلیتا تھا، یہاں تک کہ بد آيت: "قُوْمُوْ اللهِ قَانِتِيْنَ" نازل موئى تو بم كوچپ چاپ كھر ب رینے کا حکم ہوااور ہمیں بات کرنے سے روک دیا گیا ) معاویہ بن حکم سلمى سے مروى بے وہ كہتے ہيں: "بينا أنا أصليمع رسول الله عَالِنُهُ إذ عطس رجل من القوم ، فقلت : يرحمك الله ، فرماني القوم بأبصارهم،فقلت: واثكل أمياه ما شأنكم تنظرون إلى؟ فجعلوا يضربون بأيديهم على أفخاذهم، فلما رأيتهم يصمتونني لكني سكت، فلما صلى رسول الله عُلَيْنَا فَبُنُ فبأبي هو وأمي ما رأيت معلما قبله ولا بعده أحسن تعليما منه، فوالله ماكهرني ولا ضربني ولا شتمنى، قال: إن هذه الصلاة لا يصلح فيها شىء من كلام الناس إنما هو التسبيح والتكبير وقراءة القرآن'' (٢) (میں رسول اللہ علیہ کے ساتھ نمازیڑ ھر ہا تھا، اپنے میں ہم لوگوں میں سے ایک شخص چھنگا، میں نے'' یو حمک الله'' کہا تولوگوں نے مجھے گھور نا شروع کردیا، میں نے کہا: ہائے میری ماں مجھ کوروئے حديث زير بن ارقم: "كنا نتكلم في الصلاة" كى روايت مسلم (١/٣٨٣) طبع کم کی ہے۔

(۲) حدیث معاویہ بن الحکم: "بینا أنا أصلی مع رسول الله عَلَيْنِ " کی روایت مسلم (۱/۱۱ - ۲۸ سطیح الحلق) نے کی ہے۔

ركعتين، ثم أتى خشبة المسجد و اتكا عليها كأنه غضبان، فقال له ذو اليدين: أقصرت الصلاة أم نسيت يا رسول الله؟ فقال لأصحابه: أحق بالقول ذو اليدين؟ قالوا: نعم، فصلى ركعتين أخريين ثم سجد سجدتين"() (رسول الله صلایتی عایشی نے ہمیں ظہریا عصر کی نماز پڑھائی، آپ نے دور کعات پر سلام پھیردیا، پھر آ یہ مسجد کے پائے کے پاس آئے اور اس پر ٹیک لگایا، اليامعلوم ہوتا تھا کہ آپ غصے میں ہیں تو آپ سے ذوالیدین نے کہا: ا اللد السول الماركم موكى يا آب بعول كر آ يالي في ا لوگوں سے یو چھا: ذوالدین صحیح کہتے ہیں؟ لوگوں نے عرض کیا : جی ہاں، یہن کرآ پ نے مزید دورکعتیں پڑ ھائیں پھر دوسجدے کئے )۔ طریقہ استدلال: آپ نے میں مجھ کربات کی تھی کہ آپ نماز میں نہیں ہیں،اورلوگوں نے بیسمجھ کربات کی تھی کہ کنے ہو گیا ہے، پھر آپ نے اور صحابہ نے اسی نماز پر بناء کیا۔ کثیر کلام میں معذور نہیں سمجھا جائے گا، اس لئے کہ اس سے نماز کاربط اور ہیئت ختم ہوجاتی ہے، اور کلام قلیل کو کم ہونے کے سبب برداشت كرليا جائ كا، نيز اس لئ ك كمام كثير مي سبقت لسانى اور

بھول جانانادر ہے۔ خطیب شرینی نے کہا: اصح قول کے مطابق قلیل وکشر کا مدار عرف پر ہے، اور جس کو بات کرنے پر مجبور کردیا گیا ہوا ظہر قول کے مطابق اس کی نماز باطل ہوجائے گی ، گوکہ تھوڑا کلام ہو، خلاف اظہر بیہ ہے کہ باطل نہ ہوگی ، جیسا کہ بھو لنے والے کی نماز باطل نہیں ہوتی ، لیکن اگراس کا کلام کشر ہوتوقطعی طور پراس کی نماز باطل ہوجائے گی۔

لئے کلام کوستنی کیا ہے کہ اس کی وجہ سے نماز باطل نہ ہوگی ، الا بیر کہ کثیر ہوجائے ،اسی طرح انہوں نے حالت سہو میں کلام کوستنی کیا ہے ، الا بیر کہ کثیر ہوتواس کے سبب بھی نماز باطل ہوجائے گی۔

کلام سے نماز باطل ہوجاتی ہے، اس مسئلہ میں حنفیہ کے یہاں کوئی فرق نہیں کہ نمازی بھول گیا ہو یا سوگیا ہو یا ناداقف ہو یا خطا ہوگئ ہو یا اكراہ کے سبب ہو، ان تمام حالتوں میں نماز باطل ہوجائے گی۔ انہوں ن كها : ربى به حديث: "إن الله وضع عن أمتى الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه"<sup>(1)</sup> (الله تعالى في ميرى امت سے خطا، بھول اور ان چیز وں کو معاف کردیا، جن پر اس کو مجبور کیا جائے) تواس سے مرادیہ ہے کہ گناہ نہیں ہوگا، انہوں نے اس سے اس صورت کوشتشی کیا ہے کہ اگر کوئی بھول کرنماز کو پوری کرنے سے قبل اس خیال سے سلام پھیر دے کہ نماز کمل ہوگئی ہے،تو سلام سے نماز فاسد نه ہوگی، کیکن اگر قصد اُایپا کرد بے تو نماز فاسد ہوجائے گی، اسی طرح انہوں نے صراحت کی ہے کہ تعظیما کسی کوسلام کرنے سے نماز باطل ہوجائے گی،اگرچہ 'علیم'' نہ کیے،خواہ بھول کر کیے،اور زبان سے سلام کاجواب دینے سے بھی نماز فاسد ہوجاتی ہے۔ شافعیہ کی رائے ہے کہ بھول کر کلام کرنے سے،نومسلم یا علماء سے دور پر ورش یانے والے کے حق میں حرمت سے ناواقف شخص کے کلام سے، اور سبقت لسانی کے سبب کلام کرنے سے اگر کلام عرفاً تھوڑا ہوتونماز باطل نہ ہوگی ،اس کومعذ در سمجھا جائے گا، بھو لنے والے کے جق میں ان کا استدلال حضرت ابو ہر پرڈ کی اس روایت سے ہے: "صلى بنا رسول الله عَلَ<sup>الله</sup> الظهر أو العصر فسلم من

(۱) حدیث: "إن الله وضع عن أمنی" کی روایت ابن ماجه (۱۸۹/ طبح الحلمی) اورحاکم (۱۹۸/۲ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے حضرت ابن عبات سے کی ہے اورالفاظ ابن ماجہ کے ہیں، حاکم نے اس کو صبح قراردیا ، ذہبی نے اس کی موافقت کی ہے۔

مسّلہ میں جمہور فقہاء (حنفیہ ، مالکیہ اور شافعیہ) کی رائے ہے کہ قرآن کے جس لفظ سے مقصود خطاب ہوائ سے نماز باطل ہوجاتی ہے، ابن عابدین نے کہا: بظاہر نماز فاسد ہوجائے گی اگر چیدخاطب کانام بینه ہواگراس سے خطاب کرنامقصود ہو، مالکیہ نے قرآنی الفاظ ے خطاب کرنے پرنماز کے باطل ہونے میں بیقید لگائی ہے کہ اس <u>سے مقصود بمجھا نا ہواور اس لفظ کا دو محل نہ ہو، مثلاً ایک شخص سور ۂ فاتحہ یا</u> کوئی اورسورہ پڑھ رہا تھااتنے میں کسی نے اس سے اندر آنے کی اجازت مائگی، اس نے قراءت روک کریہ آیت پڑھی:"أُدُ خُلُوُ هَا بسَلَام آمِنِيْنَ" (اس میں سلامتی کے ساتھ اور مامون ہوکرداخل ہوجاؤ)، کیکن اگر مقصود شجھنا ہو، اور وہ اس لفظ کامکل بھی ہےتو نماز بإطل نه ہوگی مثلًا وہ بدآیت پڑھر ہاتھا:''إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَّ عُيُون " (بے شک پر ہیز گارلوگ باغات اور چشموں میں ہیں)۔ اتنے میں کسی نے اندرآ نے کی اجازت مانگی ، اس کے بعد آواز سے ا يد پڑھرديا:"أُدُخُلُوُهَا بسَلَام آمِنِينَ" (اس ميں سلامتى كساتھ مامون ہوکرداخل ہوجاؤ)، مقصد اندر آنے کی اجازت دینا تھا، یا سورۂ فاتحہ خم کر کے اس نے اس آیت کو شروع کردیا ،قر آنی الفاظ سے خطاب کے سبب نماز کے بطلان میں شافعیہ نے بیرقید لگائی ہے که مقصود صرف شمجهانا ہو پا کچھ مقصد نہ ہو، کیونکہ ان دونوں صورتوں میں بہلوگوں کی گفتگو کے مشابہ ہوگا،لہذا بلاقصد قرآن نہ ہوگا،لیکن اگر سمجھانے کے ساتھ ساتھ قراءت کرنا بھی مقصود ہوتو نماز باطل نہ ہوگی،اس لئے کہ بیقر آن ہے،اور بیا ہوگیا، جیسے کہ صرف قر آن یر صنح کاارادہ ہو، نیز اس لئے کہ حضرت علیٰ نمازیڑ ھدے تھے، اتنے میں ایک" خارجی، آگیا، اور اس نے کہا: "لاحکم الا لله و لوسوله'' (تحکم صرف اللہ اور اس کے رسول کا ہے) تو حضرت علی فاسكوبيرًا يت يرهكرساني: "فاصبو إنَّ وَعُدَ اللَّهِ حَقَّ" (صبر

نماز کی اصلاح کے لئے بات کرنے سے اور کسی کو ( مثلا اند سے کو) متنبہ کرنے کے لئے بات کرنے سے نماز باطل ہوجاتی ہے، اور ان کے نز دیک سونے والے کے بات کرنے سے اگر نیند تھوڑی ہونماز باطل نہ ہوگی، لہذا اگر نماز کی گھڑ ہے گھڑ ہے یا بیٹھ کر سوجائے اور اس دور ان بات کرلے تو اس کی نماز باطل نہ ہوگی، اسی طرح اگر قراءت کی حالت میں سبقت لسانی سے بات کر لی تو نماز باطل نہ ہوگی، اس لئے کہ وہ بے بس ہے، اور سیاس صورت کے مثابہ ہو گیا کہ قراءت میں نلطی کے سبب غیر قرآن کا کوئی کلمہ زبان پر آگیا<sup>(1)</sup> ۔ تو اگر بیہ سلام ہوتو اس میں ایک ہی روایت ہے کہ نماز باطل نہ ہو گی ہے اور اگر کوئی ایسی بات کی جس سے نماز کی تحکیل ہو یا نماز سے متعلقہ کوئی بات کی، جیسے رسول اللہ حقیق ہے ذوالیہ بن سے بات کی تھی تو اس کی نماز فاسد نہ ہو گی <sup>(1)</sup> ۔

ب-قرآن اورذكر كے الفاظ سے خطاب كرنا:

(۲) المغنی۲/۲۹-۷۷\_

<sup>(</sup>۱) حاشیه این عابدین ار ۱۳٬۴۰٬ حاضیة الدسوقی ار ۲۸۹٬ مغنی الحتاج ار ۱۹۵٬ ۱۹۱، مطالب أولی <sup>الن</sup>بی ار + ۵۲ – ۸ ۳۳ <sub>–</sub>

امام ابوحنیفہ ومحمد کی رائے ہے کہ ہراس ذکر اور ثناء سے نماز باطل ہوجاتی ہےجس کامقصود جواب دینا ہواس میں امام ابو پوسف کا اختلاف ہے،مثلاکسی نے کہا: کیا اللہ کے ساتھ کوئی اور معبود ہے؟ تو نمازی نے جواب دیا :''لا إله إلا الله ''(الله ) حسوا كوئى دوسرا معبودنہیں)، پاکسی نے کہا: تیرا مال کیا ہے؟ نمازی نے کہا: ''الحیل و البغال و الحمير " ( تحور ، خير اور گرهے ) اور اگر جواب میں ایسے الفاظ کہے جوثناء نہیں توبالا تفاق نماز فاسد ہوجائے گی، مثلا کسی نے کہا : تیرا مال کیا ہے؟ نمازی نے کہا: الإبل والبقو والعبيد (اونٹ، گائے اورغلام) اس لئے کہ بیشانہیں، اسی طرح اگر سی بری خبر کو سننے پر دوران نماز اس نے "إنا لله و إنا إليه د اجعون " یر ها توامام ابوحنیفه و محر کے نز دیک نماز فاسد ، وجائے گی ، اس میں امام ابو یوسف کا اختلاف ہے، ابن عابدین نے کہا: اصل سیہ ہے کہ جوثناء یا قرآن ہوامام ابویوسف کے بزد یک اس میں نیت سے کوئی تبدیلی نہیں ہوتی، جبکہ ان دونوں حضرات کے نز دیک تبدیلی ہوجاتی ہے '' البحر'' میں لکھا ہے: اگر نمازی کو کسی خوشی کی کوئی خبر ملی اوراس في "الحمد الله" كماتواس مي يمي اختلاف م، انهو <u>نے صراحت کی ہے کہ نمازی کا دوسرے چھینکنے والے کو ''یو حمک</u> الله " ہے جواب دینا نماز کو فاسد کردیتا ہے، لہذا اگر کسی کو چھینک آئی اورنمازی نے اس ہے کہا" یو حمک اللہ" تو اس کی نماز فاسد ہوگئی، اس لئے کہ بیلوگوں کی اپنی باہمی گفتگو میں چلتا ہے، لہذا ان کے کلام میں سے ہے، اس کے برخلاف اگر چھینکنے والے یا سننے والے نے"الحمد الله"کہاتواس کی نماز فاسد نہ ہوگی، اس لئے کہ اس کا جواب ہونا متعارف نہیں ہے، ہاں اگر تعلیم دینا مقصود ہوتو اس کی نماز فاسد ہوجائے گی،لیکن اگرخود اپنی چیپنک پر یو حمک الله يا نفسي كہاتونماز فاسدنہ ہوگی، اس لئے كہ جب بہ دوس بے و

كروب شك اللدكاوعده برح )-خطیب شربینی نے کہا: یہی تفصیل امام کو قرآن کالقمہ دینے ،اور تكبیر توسمیح کوبلندآ واز ہے کہنے میں آئے گی کہا گرقراءت کے ساتھ جواب دینامقصود ہو یا صرف قراءت مقصود ہو یا صرف تکبیر پانسمیع مقصود ہو پا اطلاع دینا بھی مقصود ہوتو نماز باطل نہ ہوگی، ورنہ باطل ہوجائے گی،اگر چیعض متاخرین کے کلام سے اس کے خلاف کا وہم ہوتا ہے، حنابلہ کی رائے ہے کہ کسی نے قرآ ٹی لفظ کے ذریعہ خطاب کیا تواس کی نماز صحیح ہے، اس لئے کہ عطاء بن السائب سے خلال کی بیر روایت ہے کہ انہوں نے کہا: ہم نے عبد الرحمٰن بن ابی لیل سے اندر آنے کی اجازت مانگی اور وہ نماز پڑ ھرے تھےتوانہوں نے بیہ پڑھا: "أُدُ خُلُوُا مِصرَ إنْ شَاءَ اللَّهُ آمِنِيُنَ" (مصرميں داخل ہوجا وَانشاء اللدامن کے ساتھ )۔ ہم نے کہا: آب نے ایما کیوں کیا؟ انہوں نے کہا: ہم نے حضرت عبداللہ بن مسعود ؓ سے اندر آنے کی اجازت مانگیاوروہ نمازیڑ ھرپے تھتوانہوں نے یہی آیت پڑھی:''اُدُ خُلُو'ا مِصْرَ إِنَّ شَاءَ اللَّهُ آمِنِيُنَ"، نيز إس لَتَ كَدِيقِراً إِن بِ، لهذا إِس سے نماز فاسد نہ ہوگی، جیسا کہ اگرمتنیہ کرنامقصود نہ ہوتا، قاضی نے کہا: اگرحمہ سے مقصود ذکریا قرآن پڑھنا ہوتو اس سے نماز فاسد نہ ہوگی،اورا گرسی آ دمی کوخطاب کرنامقصود ہوتونماز باطل ہوجائے گی، اوراگر دونوں مقصود ہوں تو دوقول ہیں، یا تو اگر بولنے میں ایسے الفاظ آئےجن میں قرآن وغیر قرآن کا امتیاز نہیں ہوتا، مثلاً کسی آ دمی کا نام ابراہیم ہے، اس سے کہے: یا ابو اہیم (اے ابراہیم) وغیرہ تو نماز فاسد ہوجائے گی، اس لئے کہ بدلوگوں کی گفتگو ہے، اور بدقر آن کی طرح لوگوں کی گفتگو سے متازنہیں، بیا سیا ہو گیا کہ قرآن سے متفرق كمات كوايك جميد ذكركرد ب، مثلاً كم: يا ابو اهيم خذالكتاب الكبيد (ا\_ابراہیم!بڑی کتاب لےلو)۔ حرف ظاہر ہوجا ئیں تونماز باطل ہوجائے گی، حنفیہ نے اس سے بے قابو مریض کوستثنی کیا ہے کہ اس کے اُہ ، آہ، اف تف کرنے اور رونے سے نماز باطل نہیں ہوگی، اگر چہ کئی حروف نکل جا ئیں، اس لئے کہ مجبوری ہے۔

امام ابویوسف نے کہا: اگراف کہنا درد کی وجہ سے ہےاوراس سے بیجناممکن ہوتو نماز ٹوٹ جائے گی،اورا گراس سے بیجناممکن نہ ہوتو نمازنہیں ٹوٹے گی، امام محمد سے منقول ہے کہ اگر مرض ملکا ہوتو نماز ٹوٹ جائے گی، ورنہ نہیں، اس لئے کہ' اہٰ ' کیے بغیر اس کے لئے بیٹھناممکن نہیں،ابن عابدین نے کہا ہے کہ اس میں بیقید ہونی چاہئے کہ بہ تکلف زیادہ حروف نہ نکالے، اسی طرح حنفیہ نے آخرت کے خوف اورجنت دجہنم کے ذکر سے رونے کوشتنی کیا ہے کہ اس سے نماز فاسد نه ہوگی، اس لئے کہ اس سے خشوع کاعلم ہوتا ہے، لہذا اگراما می قراءت اس قدریپندآئی که دہ رونے لگااور''بلی' ( کیوں نہیں ) یا · نغم' (ہاں) کہنے لگا تونماز فاسد نہ ہوگی ، ابن عابدین نے ' الکافی' ، کے حوالہ سے ککھا ہے کہ: اس لئے کہ اہ ٰ کہنا وغیر ہ اگر جنت وجہنم کے ذكر ك سبب موتو كويا وه بدكه ربا ب: "أَلْلُهُمَّ إنِّي أَسْأَلُكَ الُجَنَّةَ وَ أَعُونُ ذُبِكَ مِنَ النَّارِ "اورا كَرصراحًا يهى يرْ هَ تونماز فاسد نه ہوگی، اور اگر کسی دردیا مصیبت کے سبب ہوتو ایسا ہو گیا گویا وہ کہہ رہا ہے: میں مصیبت زدہ ہوں، مجھ تسلی دو،اورا گرصرامتا یہی کہہ د \_ تونماز فاسد ہوجائے گی۔ رونا آخرت کے خوف سے ہویا نہ ہواس سے نماز باطل ہوجائے گی،شافعیہ نے اس میں کوئی فرق نہیں کیا ہے۔ مالکید کی رائے ہے کہ درد کے غالب ہونے کی وجہ سے اہ کہنا اور خشوع کے سبب سے رونا جائز ہے، خواہ تھوڑا ہو یا زیادہ ، اور اگر''اہ'' کرنا اور رونا غلبہ کے سبب نہ ہوتو بالقصد ہونے اور بھول کر

خطاب کرنانہیں ہےتواس کوکلام الناس میں سے نہیں مانا گیا، جسیا کہ اگر ''یو حمنی الله'' کے تونماز فاسد نہیں ہوگی۔ شافعیہ و حنابلہ کی رائے ہے کہ ذکر اور دعا سے نماز باطل نہیں ہوتی، مگر بیر کہ کسی کو خطاب کرے، مثلاً چھینکنے والے کے جواب میں ''یو حمک الله'' کے، اس سے اللہ تعالی اور اس کے رسول علیک کو خطاب مشتنی ہے کہ اس سے نماز باطل نہ ہوگی اور اگر ذکر میں خطاب نہ ہوتو اس سے نماز باطل نہ ہوگی اور اگر ذکر میں الله کہا، یاغم کی خبر سن کر'' انا للہ و انا إليه د اجعون'' پڑھا، یا اللہ کہا، یاغم کی خبر سن کر'' انا للہ و انا إليه د اجعون'' پڑھا، یا ہوا اس نے الحمد اللہ کہا، حنا بلہ نے صراحت کی ہے کہ اس سے نماز مکر وہ ہوجائے گی ، اس لئے کہ اس کی وجہ سے نماز باطل ہونے میں اختلاف ہے۔

ما لکیر کی رائے ہے کہ چھنکنے پر الحمد لله اور بری خبر سنے پر '' إِنَا للّٰه و إِنَا اليه راجعون'' پڑھناو نيرہ جائز ہے، البتہ اس کا ترک مندوب ہے، اسی طرح انہوں نے صراحت کی ہے کہ ''سبحان الله، لا إله إلا الله'' اور ''لاحول ولا قوۃ إلا بالله'' کہنا سمجھانے کے قصد سے، نماز میں کسی بھی جگہ جائز ہے، اس لئے کہ پوری نماز اس کا کل ہے<sup>(1)</sup>۔

ج-تاوه،انین،اف تف کرنا،رونا، چونکنااورکھنکھارنا:

۹ + ۱ - حفنیہ و شافعیہ کی رائے ہے کہ "انین" (یعنی اہ بغیر کھینچے ہوئے کہنا) ، دینی کھینچ کہنے کہنے کہنے کہنے کہنا) اور رونے وغیرہ میں اگر دو ہوئے کہنا) ، د تاوہ" (یعنی آ ہ مینی کر کہنا) اور رونے وغیرہ میں اگر دو

<sup>(</sup>۱) حاشید ابن عابدین ۱۷/۱۴، فتح القدیرا ۷۷٬۳۳٬ حاضیة الدسوقی ۱۷٬۳۸۳، ۲۸۵، مغنی المختاج ۱۹۲۱، کشاف القناع ۱۹۶۱، مطالب اولی النہی ۱۷۳۵۔

ہونے میں، نیز تھوڑ ااورزیادہ ہونے میں فرق ہے، اب اگر قصد آ ہے توعلی الاطلاق نماز کو باطل کرد ہے گا، تھوڑ ا ہویا زیادہ ، اور اگر بھول سے ہوتو زیادہ ہونے پر نماز کو باطل کرد ہے گا، اور اگر تھوڑ ا ہوتو اس کے لئے سجدہ سہو کر لے، دردیر نے کہا: بید لمبا رونے ، یعنی آواز کے ساتھ رونے کا حکم ہے، رہا مختصر رونا یعنی جو بلا آواز کے ہوتو معز نہیں، گو کہ اختیار سے ہو بشر طیکہ زیادہ نہ ہو۔

مالکید کی طرح، حنابلہ کا مذہب ہے، چنا نچیا نہوں نے صراحت کی ہے کہ خشیت الہی کی وجہ سے رونے سے نماز باطل نہیں ہوتی ، اس لئے کہ بیاس کی طاقت سے باہر ہے، اس طرح اگر کھانسی ، چھینک ، جمائی اور رونا غالب آ جائے تو نماز باطل نہ ہوگی ، گو کہ دو حرف نگل آئے ، مہنا نے کہا: میں نے ابوعبد اللہ کے پہلو میں نماز پڑھی انہیں پانچ بار جمائی آئی ، اور وہ جمائی لیتے تو مجھے: ہا، ہا، سنائی دیتا تھا بیاس لئے کہ اس کی نسبت اس کی طرف نہیں ہوتی اور نہ اس سے گفتگو کرنے کا کوئی حکم متعلق ہوتا ہے' تفاعلت' کے وزن پر تشاء بت (ہمزہ کے ساتھ) کہا جائے گا، تثا و بت (واو کے ساتھ) نہیں کہا جائے گا: البتہ رونے اور میننے کی کوشش کرنا مکر وہ ہے کہ کہیں دو حرف ظاہر نہ ہوجا کیں اور نماز باطل ہوجائے۔

• ١١ - جمہور فقہاء (حفیہ، شافعیہ اور حنابلہ) کی رائے ہے کہ تن حفظ (یعنی اُح کہنا ہمزہ کے فتح وضمہ کے ساتھ کھنکھارنا) بلا عذر نماز کو باطل کرنے والا ہے اگر دو حرف ظاہر ہوجا میں، اور عذر کی وجہ سے اس طرح کھنکھارنا کہ اس کی طبیعت سے خود بخو د بلا تکلف پیدا ہو، یا غلبہ کی وجہ سے ہوتو نماز فاسد نہ ہوگی، حفیہ نے کہا: اس طرح اگر کسی صحیح غرض سے کھنکھارے مثلاً اپنی آ واز درست کرنے کے لئے تو نماز فاسد نہ ہوگی، اس لئے کہ قراءت کو درست کرنے کے لئے ایسا کر رہا ہے، صحیح غرض میں سے بیہ ہے کہ اس لئے کھنکارے تا کہ اما موضیح

بدایت مل جائے یا دوسر کو معلوم ہوجائے کہ وہ نماز پڑ ھرہا ہے، ابن عابدین نے کہا ہے کہ قیاس کا تقاضا ہے کہ تھنگھارنا ہر طرح کا (مجبور شخص کے علاوہ) نماز کے لئے مفسد ہونا چا ہے تھا، جیسا کہ یہی امام ابوحنیفہ وحمد کا قول ہے، اس لئے کہ بیکلام ہے، اور کلام بہر حال نماز کوفاسد کر نے والا ہے، گویا کہ فقہاء نے اس میں قیاس سے عدول کیا، اور صحیح غرض سے تھنگھار نے کے سبب نماز کے عدم فساد کواں وجہ کیا، اور حیح غرض سے تھنگھار نے کے سبب نماز کے عدم فساد کواں وجہ سے صحیح قرار دیا کہ نص موجود ہے، اور غالبا بین وہ حدیث ہے جو "الحلیہ" میں بواسط "سنن ابن ما جہ" حضرت علیؓ سے مروی ہے: "کان لی من رسول اللہ علیہ الی ما جہ" مدخلان: مدخل باللیل ومدخل بالنہار، فکنت إذا أتيته و ھو یصلی یتنحنے لی "<sup>(1)</sup> (رسول اللہ علیہ کے پاس آ نے کا میر ے لئے دوموقع تھا: ایک رات کو، ایک دن کواور جب میں آتا اور آپنماز پڑ ھتے ہوتے تو میرے لئے تھنگھاردیتے)۔

اتی کے مثل حنابلہ نے صراحت کی ہے، چنانچہ انہوں نے کسی ضرورت سے کھنکھارنا جائز قرار دیا گو کہ دو حرف ظاہر ہوجا کیں۔ مروذ ی نے کہا: میں ابوعبد اللہ کے پاس آتا، اور وہ نماز میں ہوتے تو کھنکھاردیتے تا کہ مجھے معلوم ہوجائے کہ اس وقت وہ نماز پڑھ رہے

ہیں۔ شافعیہ کی رائے ہے کہ کھنکھار ناوغیرہ (مثلا کھانسی اور چیچنک) جو عرف میں معمولی ہواور غلبہ کی وجہ سے ہوا گرچہ اس سے دو حرف ظاہر ہوجائیں ، اس لئے معذور سمجھا جاتا ہے کہ اس میں اس کی کوئی کوتا ہی نہیں ہے، اسی طرح واجب قراءت اور دوسر یے قولی ارکان کی

(۱) حدیث علی بن ابی طالبؓ: "کان کمی من رسول اللّه ﷺ مد خلان" کی روایت ابن ماجه (۲۲ /۲۱ طبع الحلی ) نے کی ہے، اس کی اساد میں حضرت علی اور ان سے روایت کرنے والے کے درمیان انقطاع ہے، اییا ہی تحفۃ الاشراف للمزی (۲/۲۱ مطبع الدارالقیمہ ) میں ہے۔ بلا ضرورت کھنگھار نے سے نماز باطل ہونے میں بید قید لگائی ہے کہ تھوڑا ہو، ورند نماز کو باطل کرد ہے گا، اس لئے کہ بید نماز کی جنس کے علاوہ فعل کثیر ہے۔ علاوہ فعل کثیر ہے۔ ااا - مالکیہ نے صراحت کی ہے کہ قصدا منہ سے پھو نگنے سے نماز باطل ہوجاتی ہے اگر چہکوئی حرف ظاہر نہ ہو، دسوقی نے کہا: خواہ زیادہ ہو یا تھوڑا، اس کے ساتھ حرف ظاہر ہو یا نہ ہو، اس لئے کہ بینماز میں کلام کرنے کی طرح ہے، یہی مشہور قول ہے، ایک قول ہے کہ مطلقا باطل نہیں، ایک اور قول ہے: اگر حرف ظاہر ہو تو نہ تو نا ہے کہ مطلقا میں، رہاناک سے پھونکنا تو جب تک زیادہ نہ ہو یا ہے جا حرکت کا موتو بیدا فعال کثیرہ کے حکم میں ہوگا، اس لئے کہ نماز کی جنس کے علاوہ ایک فعل ہے۔ ایک فعل ہے۔

حنابلہ نے پھونکنے سے نماز کے باطل ہونے میں یہ قید لگائی ہے کہ دو حرف ظاہر ہوں، اس لئے کہ ابن عباسؓ سے روایت ہے کہ "من نفخ فی صلاتہ فقد تکلم"<sup>(1)</sup> (جس نے نماز میں پھونکا، اس نے بات کرلی)، حضرت ابوہر یرہؓ سے اسی کے مثل مروی ہے۔

د- صخك (منسنا):

۲۱۱ – جمہور فقہاء حفنیہ، مالکید و حنابلہ کی رائے ہے کہ بنسنا اگر قبقہہ مارکر ہوتو اس سے نماز باطل ہوجائے گی، اگر چہ حروف ظاہر نہ ہوں، اس لئے کہ حضرت جابر گی حدیث ہے: "القہقة تنقض الصلاق ولا تنقض الوضوء" <sup>(۲)</sup> (رسول اللہ علیک نے فرمایا: تہقہ مارکر

- (۱) حاشیہ ابن عابدین ار۱۵٬۹٬۹ حاشیہ الدسوقی ار۲۸۱ اور اس کے بعد کے صفحات،۲۸۴-۲۸۹، معنی الحتاج ار۱۹۶،مطالب اولی انہی ار۲۰۱٬۵۲۰ م
- (۲) حدیث جابر: "القهقهة تنقض الصلاة" كودار قطنى (۱/۲۵ شركة) الطباعة الفديه ) ناس كريبترين الفاظ سروايت كياب، اور حفرت

ادائیکی دشوار ہوتو مجبوری کی وجہ سے کھنکھارنا عذر مانا جائے گا،لیکن اگر کھنکھارناوغیرہ مغلوب ہونے کے سبب زیادہ ہواس طور پر کہ اس سے دو حرف نگل گئے اورزیادہ ہو گیا تو اس کی نماز باطل ہوجائے گی۔ اِسنو ی نے مغلوب ہونے کی وجہ سے کھنکھارنے ، کھانسی ، اور چھینک میں اگر چیزیادہ ہوں نماز کے عدم بطلان کو درست قرار دیا ہے، کیونکہ اس سے بچنام کمن نہیں ہے۔

خطیب شربینی نے کہا: پہلے حکم کامحل میہ ہونا چاہئے کہ کھانسی وغیرہ اس کا دائمی مرض نہ بن گیا ہو، لیکن اگر اییا ہوتو معنز ہیں، جیسے کہ کسی کو پیشاب کے قطرات آنے کی یا اس جیسی بیاری ہو، بلکہ اس مسئلہ میں بدرجہ اولی نماز فاسد نہیں ہوتی چاہئے ، اور اگر آواز بلند کرنے کے لئے کھنکھار بے تو عذر نہیں ہوگا ، اگر چیتھوڑا ہو، اس لئے کہ آواز کو بلند کرنا سنت ہے، اور اس کے لئے کھنکھارنے کی ضرورت نہیں، اور بلند آواز ہی کے معنی میں بقیہ نتیں ہیں۔

خطیب شربینی نے کہا: اگر بی معلوم نہ ہو کہ تھنکھارنے سے نماز باطل ہوجاتی ہے، البتہ بیعلم تھا کہ بات کرنا حرام ہے تو اس کو معذور سمجھاجائے گا، اس لئے کہ اس کا حکم عوام الناس کو معلوم نہیں ہوتا۔ مالکیہ کی رائے ہے کہ کسی حاجت سے تھنکھارنا ، نماز کو باطل نہیں کرتا اور اس کے لئے سجدہ سہو بھی نہیں، اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے، رہابلا ضرورت ، بلکہ بے فائدہ تھنکھارنا تو مختلف فیہ ہے، تیچ نہیں ہے، رہابلا ضرورت ، بلکہ بے فائدہ تھنکھارنا تو مختلف فیہ ہے، تیچ داجب ہوگا ، یہی امام مالک کا ایک قول ہے اس کو ابن قاسم نے امام مالک کا دوسرا قول ہے کہ بیکلام کرنے کی طرح ہے، لہذا بالقصد اور بھول کر ہونے کے درمیان فرق ہوگا، ابن عاشر نے بالقصد اور بھول کر ہونے کہ درمیان فرق ہوگا، ابن عاشر نے

ابن عابدین نے کہا: مفسد نماز: چبانا ہے، یا بذات خود کھائی ہوئی چیز کا پیٹ کے اندر پہنچنا، مزا سے نماز فاسد نہیں ہوتی ہے۔ '' البحز' میں، '' الخلاصہ' کے حوالہ سے ہے: اگر کسی نے مٹھائی کا ٹکڑا کھایا، اس کو پیٹ میں نگل گیا، پھر نماز شروع کی، اس کی مٹھاس منہ میں محسوں ہوئی اس کونگل گیا تو اس کی نماز فاسد نہ ہوگی، اور اگرفا ینڈ (قند) یا شکر منہ میں رکھی، کیکن اسے نہیں چبایا، اور نماز پڑ ھتے ہوئے اس کی شیر پنی حلق میں اتر گئی تو نماز فاسد ہوجائے گی۔

مالکیہ نے قصدااور بھول کر کھانے پینے میں فرق کیا ہے ،لہذا اگر نمازی نے قصدا کھایا پیا تو بالا تفاق اس کی نماز باطل ہوجائے گی ، اورا گر بھول کر کھا پی لے تو نماز باطل نہ ہوگی ،اور سجد ہ سہو سے اس کی تلافی ہوجائے گی۔

شافعیہ کی رائے ہے کہ کھانے پینے سے نماز باطل ہوجاتی ہے، اگر چ چھوڑ ا ہوا در گو کہ اس کے لئے اس کو مجبور کیا گیا ہو، اس لئے کہ یہ نا در ہونے کے ساتھ ساتھ، نماز کے سخت منافی ہے، انہوں نے اس سے مندر جہ ذیل لوگوں کو سنٹنی قرار دیا ہے: جس کو یا دنہیں کہ وہ نماز میں ہے جونو مسلم ہونے کے سبب حرمت سے ناوا قف ہو یا علاء سے بہت سے نماز ٹوٹ جاتی ہے، وضونہیں ٹوٹنا)، نیز اس لئے کہ اس نے بالفصد نماز کے منافی کام کیا، جو کسی آ دمی سے خطاب کرنے کے مشابہ ہے۔ مالکیہ نے کہا: خواہ قہقہ تھوڑا ہویازیادہ، خواہ قصدا ہویا بھول کر کہ دہ نماز میں ہے، یا مغلوب ہو کر ہو، مثلا دوران نماز بالفصد کسی مصحکہ خیز چیز کودیکھایا سنا، اوراس پر ہنسی غالب آ گئی۔ حفیہ نے کہا: قہقہہ اصطلاح میں سیہ ہے کہ جس کو خود دہ اوراس نے بغل والا آ دمی سن لے، خواہ دانت ظاہر ہوں یا نہ ہوں، اگر چہ اس میں قاف اور ہاء یا کوئی ایک نہ ہو، اسی طرح انہوں نے صراحت کی ہے کہ قہقہہ کے بغیر ہندنے سے بھی نماز باطل ہوجاتی ہے، حک میں ہے کہ جس کو خود دو، میں سکے، دوسرانہ سنے۔

شافعیہ کی رائے ہے کہ اگر بینے میں دو حرف ظاہر ہوں تو نماز باطل ہوجائے گی، ورنہ نہیں <sup>(1)</sup>، رہا مسکر انا تو اس سے نماز باطل نہیں ہوتی، اس لئے کہ "ان النبی <sup>علیل لی</sup>ہ تبسم فیھا فلما سلم قال: مر بی میکائیل فضحک لی فتبسمت لہ"<sup>(7)</sup> (رسول اللہ علیلہ نماز میں مسکر ائے ، پھر سلام پھیرنے کے بعد آپ نے فرمایا: میرے پاس میکائیل گذرے، وہ میرے لئے ہنس دیتے تو میں ان کے لئے مسکر ادیا)۔

> = جابر بن عبداللَّدُّ پر موقوف ہونے کوشیح قرار دیا ہے۔

- (۱) حاشیه ابن عابدین ار ۹۷، حاشیة الدسوقی ۲۸۶۱، مغنی الحتاج ار ۱۹۵، مطالب اُولی اکنوی ۲۰۰۱–۵۳۸۸
- (۲) حدیث: 'أن النبی عَلَیْنِلَهِ تبسم فی الصلاة" کی روایت دار قطیٰ ( ۲/۵۵ شرکة الطباعة الفدیه ) نے حضرت جابر بن عبد الله بن دیاب سے کی ہے۔ مجم الکبیر (۲/۵۰ طبع وزارة الأوقاف العراقیه ) نے ایسے ہی مختصر روایت کیا ہے، اور اس کومیٹمی نے مجمع (۲/۲ ۲ طبع القدس ) میں روایت کیا ہے اور کہا اس میں وازع ہے جوضعیف ہے۔

صلاة مهاا

اس لئے کہ کھانے پینے کوترک کرنا روز ہ کی بنیا داوراس کا رکن اصلی ہے، اور جب بھول کر کھانے پینے سے روز ہ میں کوئی انژنہیں آتا تو نماز میں بدر جداولی اس کا انژنہ ہوگا۔

انہوں نے کہا ہے کہ منہ میں بقیہ کھانا چیائے بغیر، یا دانتوں میں باقی کھانے چبائے بغیر نگل گیا تو کوئی مضا لقہ ہمیں ، بشرطیکہ وہ کھانا لعاب کے ساتھ بہے اورتھوڑا ہو، اس لئے کہ اس کو کھانا نہیں کہتے ، لیکن اگروہ لعاب کے ساتھ نہ ہے، بلکہ خود بخو د بے (یعنی وہ دل دار ہو) تو اس کو نگلنے سے نما زباطل ہوجائے گی، اس لئے کہ اس سے بچنے میں مشقد نہیں ۔

مجدالدین نے کہاہے: اگردانتوں کے درمیان سے دل دار چیز نکال کرنگل گیا تو ہمارے نز دیک اس کی نماز باطل ہوجائے گی، اور انہوں نے صراحت کی ہے کہ منہ میں شکر وغیرہ کے پچھلے ہوئے حصے کو نگلنا، کھانے کی طرح ہے<sup>(1)</sup>۔

و-عمل كثير:

۷۹۱۱ - اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ کم کثیر سے نماز باطل ہوجاتی ہے، البتہ اس کی تعریف میں اختلاف ہے، حنفیہ کی رائے کے مطابق عمل کثیر جس سے نماز باطل ہوجاتی ہے ہر ایساعمل ہے جس کو دیکھنے والا یقین کرلے کہ اس کا کرنے والا شخص نماز میں نہیں ہے، انہوں نے کہا ہے: اگر اس کو شک ہو کہ بینماز میں ہے یا نہیں تو بیڈ لگائی ہے، یہی ان کے یہاں اضح ہے، عمل کثیر میں انہوں نے بیڈید لگائی ہے کہ وہ نماز کی اصلاح کے لئے نہ ہوتا کہ اس سے حدث بیش آنے پر وضوا ور

(۱) حاشیه ابن عابدین ۱/ ۲۱۸، حاشیة الدسوقی ۱/ ۲۸۹، مواجب الجلیل ۲/۲۳، الخرش علي خلیل ۱/۰۳۳۰، نهایة الحتاج ۲/۵۲، مغنی الحتاج ۱/۰۰۰، شرح روض الطالب ۱/۵۸۹، کشاف القناع ۱/۹۹۷۔ دورکسی دیہات میں پرورش پانے کے سبب حرمت سے ناواقف ہو کہ اس کی نماز کھانے سے باطل نہ ہوگی، البتہ اگر عرف کے لحاظ سے زیادہ ہوجائے تو باطل ہوجائے گی، اور اگر دانتوں میں باقی کھانے کے ساتھ اس کالعاب پنچے اتر گیا اوروہ اس کوالگ کر کے تھوک نہ سکا تو نماز باطل نہ ہوگی، جیسا کہ اس سے روزہ نہیں ٹو ٹما۔

انہوں نے صراحت کی ہے کہ اگر منہ میں شکر ہو اوروہ پکھل جائے اور وہ اس کے پکھلے ہوئے جصے کو قصد احرمت کاعلم ہوتے ہوئے نگل جائے یا اس نے معلوم کرنے میں کوتا ہی کی تو اس کی نماز باطل ہوجائے گی، اسی طرح انہوں نے صراحت کی ہے کہ چبانے کا عمل اگرزیادہ ہوتو نماز باطل ہوجائے گی، اگر چہ پیٹ میں پچھنہ پہنچ۔ حنابلہ نے اس سلسلہ میں فرض نماز اور نفل میں فرق کیا ہے کہ فرض نماز قصد اکھانے پینے سے باطل ہوجاتی ہے کھانا پینا تھوڑا ہو یا زیادہ، اس لئے کہ بینماز کے منافی ہے، اور نفل نماز کھانے پینے سے باطل نہیں ہوتی الا بیر کہ عرف کے لحاظ سے زیادہ ہوجائے، اس لئے کہ نماز کے ارکان میں تسلسل ٹوٹ جائے گا۔

بہوتی نے کہا ہے: بیایک روایت ہے،ان سے دوسری روایت ہے کہ فل ،فرض کی طرح ہے،'' المبدع'' میں ہے: اکثر فقتہاء نے یہی کہا ہے،اس لئے کہ جس سے فرض نماز باطل ہوتی ہےاس سے فل بھی باطل ہوجاتی ہے،جیسا کہ دوسرےاسباب بطلان۔

ماسبق میں جو کچھلکھا گیادہ قصدا کھانے پینے کے بارے میں ہے،لیکن اگر بھول کر ہو یا ناداقفیت میں ہوتو اس سے نماز باطل نہیں ہوگی، خواہ فرض ہو یانفل بشرطیکہ تھوڑا ہو، اس لئے کہ حضور علیقہ کا ارشاد گرامی عام ہے: ''اِن اللّٰہ وضع عن أمتي المخطأ و النسیان وما استکر ھوا علیہ'' (اللّٰہ تعالی نے میری امت سے خطا، بھول اور اس چیز کو معاف کردیا ہے جس پر اس کو مجبور کیا گیا)، نیز

سجده زیاده کردیا) تونماز باطل نه ہوگی<sup>(۱)</sup>، اس لئے کہ: ''أن النبي ألين صلى الظهر خمسا وسجد للسهو، ولم يعدها، (۲) (رسول الله عليه في خطير كي نمازيا في ركعات يره دى توسجد ەسہوكرليا،نماز كااعا دەنہيں كيا) \_ حنابلہ نے کہا:تھوڑ بے کے لئے تین پاکسی اور عدد کی تعیین نہیں، بلکہ جس کو عرف میں تھوڑ اسمجھا جائے وہ تھوڑا ہے، اس لئے کہ اس میں کوئی نص نہیں ہے، لہذا عرف کو دیکھا جائے گا، جیسے (معاملات میں) اور حرز قبضہ (اشیاء کی حفاظت اور اس کی شکلیں) کے بارے میں ہے،اب اگرنماز میں کیا گیاعمل، عرف کے لحاظ سے کمبا ہواور بیہ عمل نماز کی جنس سے نہ ہواور متفرق طور پر نہ ہوتو نماز کو باطل کرد کے ، قصداً ہو پاسہواً پاناداقفیت میں، بشرطیکہ کوئی ضرورت (مجبوری) نہ ہو، لهذاا گرکوئی ضرورت ہومثلاً خوف کی حالت، دشمن وغیرہ،مثلاً سیلاب سے بھا گنے کی حالت ہوتو نماز باطل نہ ہوگی، ابن الجوزی نے ضرورت میں نا قابل برداشت تھجلا ہٹ کو شار کیا ہے، اور اگر عمل متفرق طور پر ہوتو نماز کو باطل نہیں کرےگا، اس لئے کہ بید ثابت ہے: "أن النبي عُلال أم الناس في المسجد، فكان إذا قام حمل امامة بنت زينب، و إذا سجد وضعها"<sup>(")</sup> (رسول الله عليلة في متجد ميں لوگوں كي امامت كي جب آپ كھڑے ہوتے توامامہ بنت زینب کواٹھا لیتے ، پھر جب سجدہ کرتے تو اس کوزمین پر برهادية تح )، اور "وصلى النبي عَلَيْنَ على المنبو وتكرر

چل کرجانانگل جائے کہان دونوں سے نماز فاسٹنہیں ہوتی۔ ابن عابدین نے کہا ہے: اس میں بیاضافہ ہونا چاہئے: اور کسی عذر کے سبب نہ کرے، تا کہ ایک قول کے مطابق عمل کثیر کے ذریعہ سانپ اور بچھو مارنے سے احتر از ہوجائے، ہاں بیہ کہا جاسکتا ہے کہ بی نماز کی اصلاح کے لئے ہے، کیونکہ اگر اس کو نہ مارے تو نماز فاسد کر سکتا ہے۔

ما لکیہ کا مذہب، حنفنہ کے مذہب سے قریب ہے، چنانچہ ان کے نز دیک عمل کثیر ہر وہ عمل ہے جس کو دیکھنے والا سیس مجھے کہ وہ چنص نماز میں نہیں ہے، اس میں بھولنا، قصد اُہونے کی طرح ہے۔

شافعیہ وحنابلہ کی رائے ہے کہ قلت وکثرت معلوم کرنے کا مدارعرف پر ہے،لہذاجس کولوگ قلیل<sup>س</sup>مجھیں وہقلیل ہے،اورجس کوکشی مجھیں وہ کثیر ہے، شافعیہ نے کہا ہے:اوسط درجہ کے دوقد م اور دوبار مارنا وغیرہ قلیل ہیں، اوریہی چزیا کوئی اور چزتین بار مسلسل ہوجائے توکثر ہے، خواہ قدموں کی جنس سے ہو یا جنس الگ الگ ،و: مثلا ایک قدم چلنا، ایک بار مارنا، اور چیل اتارنا، اورخواہ متنوں قدم ایک قدم کے بقدر ہوں یا نہ ہوں اورانہوں نے صراحت کی ہے کہ بری حرکت سے نماز باطل ہوجاتی ہے، مثلاً بری طرح کودنا ، اس لئے کہ بینماز کے منافی ہے، بناء بریں قصداً جو افعال کئے جائیں ان کے نز دیک ان سے نماز باطل ہوجاتی ہے اگر چیقلیل ہوں،خواہ نماز کے افعال کی جنس سے ہوں یا غیرجنس سے ہوں۔اور جوا فعال بھول کر کئے جا ئیں اورنماز کی جنس سے نہ ہوں توایسے کثیرافعال سے نماز باطل ہوجاتی ہے، اس لئے کہ ان کی کوئی ضرورت ان کی داعی نہیں ہوتی ،لیکن اگر ضرورت ان کی متقاضی ہو،مثلاً شدت خوف کی نمازتو یہ افعال مغزمیں، گو کہ کثیر ہوں، اورا گریہا فعال نماز کی جنس سے ہوں ( مثلاً بھول کررکوع یا

صلاة ١١٥-١١٩ صعوده و نزول عنه "() ( آ ب عليه في في منبر يركم بوكر کے لئے شرط ہے، اس کی تفصیل فقرہ نمبر (۱۰) میں آچکی ہے۔ نماز پڑھائی، باربار چڑھنااتر ناہوا)۔ طہورین نہ یانے والے کی نماز:

١١٨ - طہورين: پانی اور مٹی ہیں، جس کو پانی اور مٹی کوئی چیز نہ ملے اس کے حکم میں فقہاء کا اختلاف ہے، جمہور (حفیہ، شافعیہ، حنابلہ اور بعض ما لکیہ) کی رائے ہے کہ اس پر صرف فرض کی ادائیگی واجب ہے، ما لکیہ کی رائے ہے کہ جس کو طہورین نہ ملیں، اس سے نما ز ساقط ہے، اس کی تفصیل اصطلاح: ''فاقد طہورین'' میں ہے۔

یاک کپڑ بےاور یاک جگہ سے عاجز کی نماز: 11۹- یاک کپڑے سے عاجز کی نماز کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے۔ حفنیہ کی رائے ہے کہ اس کواختیار ہے کہ مجس کپڑے میں نماز یڑ ھے یا ننگے ہوکرنماز پڑ ھے اوراس پر اعادہ لازم نہیں ہے اور اس وقت نایاک کپڑے میں نماز پڑھنا زیادہ بہتر ہے، اس لئے کہ ان میں سے ہرایک حالت اختیاری میں ، نماز کے جواز سے مانع ہے، لہذا نماز کے حکم میں دونوں برابر ہوں گے، بیامام ابوحنیفہ، ابو یوسف کا قول ہے، امام محمد کے نز دیک نجس کیڑے میں ہی نماز پڑھنی ہوگی، اس لئے کہ ننگے ہوکرنماز پڑ ھنے کے مقابلہ میں نجس کپڑے میں نماز یڑ ھناجواز کے زیادہ قریب ہے، اس لئے کہ تھوڑ کی نجاست جواز سے مانعنہیں،اسی طرح کثیر نجاست بھی بعض علاء کے قول میں جواز سے مانع نہیں ہے، چنانچہ حضرت عطاء ؓ نے کہا ہے: جس کے کپڑے میں ستر قطرہ خون لگا ہواور وہ اس میں نماز پڑھ لے تو اس کی نماز جائز ہوگی، اورکسی نے نہیں کہا ہے کہ حالت اختیاری میں ننگےنماز پڑھنا جائز ہے، ''الاسرار'' میں ہے کہ ام محمد کا قول افضل ہے۔

ز-صحت نماز کی شرطوں میں سے سی شرط کا نہ ہونا:

11۵ – جب تک نماز کے صحیح ہونے کی تمام شرطیں موجود نہ ہوں نماز صحیح نہیں ہوتی ،لہذا اگر نماز کے صحیح ہونے کی کوئی شرطختم ہوجائے ، مثلاً: طہارت اور ستر عورت تو نماز باطل ہوجائے گی ، اسی طرح اگر دوران نماز کوئی منافی نماز امرییش آ جائے ، مثلاً نماز پڑھتے ہوئے کپڑے پر نجاست گرگٹی یا نماز کے دوران یاد آیا کہ وہ طہارت پر نہیں ہے اس کی تفصیل حسب ذیل ہے:

اول-حدث سے طہارت کی شرط کا فقدان:

۲۱۱ – اگردوران نماز، نمازی کوحدث ہوجائے، یادہ نماز سے پہلے ہی محدث تھا، لیکن نماز میں یادآیا تو اس کی نماز صحیح نہیں، اس لئے کہ نبی کریم علیق کا ارشاد ہے :''لاتقبل صلاق بغیر طہور''<sup>(1)</sup> (طہارت کے بغیر کوئی نماز مقبول نہیں)۔ اس کی تفصیل '' حدث' فقرہ ۲۳ ، جلد ۱۷ اور '' رعاف'

دوم- نجاست سے طہارت کی شرط کا فقدان: 211 - نمازی کے بدن، کپڑ ے اور جگہ کا پاک ہونا نماز کے سیح ہونے (۱) حدیث: صلی علی المنبر .....، کی روایت بخاری (الفتح ا ۲۸ ۲ طبح السلفیہ) نے حضرت تہل بن سعلا ہے کہ ہے۔ (۲) حدیث: لا تقبل صلاقہ بغیر طہور "کی روایت مسلم (۱ / ۲۰۴ طبح الحلق) نے کہ ہے۔ سوم: سترعورت کی شرط کا فقد ان: • ۲۱ - سترعورت (جیسا کہ گذرا) نماز کے صحیح ہونے کی ایک شرط ہے، لہذا سترعورت کے بغیر نماز صحیح نہ ہوگی، اور اس پر فقہاء کا انفاق ہے کہ جو شخص قصد اً اس کو کھولد ہے اس کی نماز باطل ہے، اور اگر بلا قصد ستر کھل جائے تو کب نماز باطل ہوگی ؟ مختلف فیہ ہے: حفنیہ کی رائے ہے کہ اگر نمازی کے پچھ کئے بغیر، ایک رکن کی ادائیگی کے بقد ر چوتھائی عضو کھلا رہ جائے تو نماز باطل ہوجائے گی، رکن کی ادائیگی میں اس کی سنتیں بھی داخل ہیں، سیامام ابو یوسف کا قول ہے، امام محمد نے حقیقتا رکن کی ادائیگی کا اعتبار کیا ہے۔

ابن عابدین نے کہا ہے کہ پہلا قول احتیاط کی وجہ سے مختار ہے، بناء بریں اگر چوتھائی ستر (ایک رکن کی ادائیگی سے کم) کھلا ر ہے تو حنفیہ کے یہاں بالا تفاق نماز کو فاسد نہ کرے گا، ابن عابدین نے کہا ہے کہ اس لئے کہ تھوڑ بے زمانہ میں زیادہ کھلنا معاف ہے جیسے زیادہ زمانہ میں تھوڑا کھلنامعاف ہے،اورا گرستر کھلے ہونے کی حالت میں ایک رکن ادا کرلیا توبالا تفاق حنفیہ کے نز دیک نماز فاسد ہوگی ، ب<u>بر</u> سب دوران نمازستر کھلنے کا حکم ہے،اورا گرابتداء نماز کے ساتھ ستر کھلا ہوتونماز کے جواز سے مطلقاً مانع ہے، بشرطیکہ چوتھا کی عضو کھلا ہو۔ مالکہ، شافعیہ نے نماز کے باطل ہونے میں کوئی قید نہیں لگائی ہے،ان کے نز دیک مطلق ستر کھلنانماز کو باطل کردیتا ہے۔ نووی نے کہا ہے: اگرنماز کی ستر کا کوئی حصہ کھل جائے تونماز صحیح نہیں ہوگی،خواہ زیادہ کھلا ہو یا کم اگر جیہ معمولی جزء ہو، بیہ اس صورت میں ہے، جبکہ فورااس کوڈ ھانک نہ لے۔ حنابلہ کی رائے ہے کہ بلا قصد معمولی ستر کا کھلنا مصر نہیں، خواہ لمبے زمانہ تک کھلا رہے، اس لئے کہ عمر و بن سلمہ جرمی کی حدیث ہے: "إنطلق أبى وافدا إلى رسول الله عَلَيْ في نفر من قومه مالکیہ وحنابلہ کی رائے ہے کہ پاک کپڑے سے عاجز شخص ایپ نجس کپڑے میں نماز پڑ ھےگا، حنابلہ کے نز دیک جب دوسرا کپڑا کسی وقت مل جائے یا کسی وقت نجاست کو پاک کرنے کا سامان ہوجائے تو نماز کا اعادہ کرےگا، مالکیہ کے نز دیک صرف وقت کے اندر اعادہ کرے گا، شافعیہ کی رائے ہے کہ ننگے نماز پڑھنا اس پر واجب ہےاوراس پراعادہ واجب نہیں ہوگا<sup>(1)</sup>۔

ای طرح پاک جگہ سے عاجز کے بارے میں فقتهاء کا اختلاف ہے، مثلاً کوئی نا پاک جگہ میں قید کر دیا جائے، تو جمہور فقتهاء (ما لکیہ، شافعیہ اور حنابلہ) کی رائے ہے کہ نجاست کے باوجو دنماز پڑھنا اس پر واجب ہے، نماز نہیں چھوڑ ے گا، اس لئے کہ حضرت ابو ہر یرڈ کی روایت ہے کہ حضور علیقہ نے ارشاد فرمایا: ''إذا أمر تکم بشيء فأتو ا منه ما استطعتم ''<sup>(1)</sup> (اگر میں تمہیں کسی کا م کا حکم دوں تو جہاں تک ہو سکے بجالا ؤ)، ثنا فعیہ و حنابلہ نے کہا ہے: دونوں ہاتھوں اور گھٹوں و نمیرہ کو مکن حد تک نجاست سے دور رکھنا واجب ہے، اور سجدہ کے لئے اس حد تک نجاست سے دور رکھنا واجب ہے، اور تو نجاست لگ جائے گی، حنابلہ نے مزید کہا: وہ اپنے دونوں پا قوں مزاون پر سجدہ کے لئے اس حد تک نجاست سے دور رکھنا واجب ہے، اور مزون ہوں پر کا ما کہ کا م کا م کا حکم نو نجاست لگ جائے گی، حنابلہ نے مزید کہا: وہ اپنے دونوں پا وں پر مزون ہوں کا ما لک کا ما کہ کا م ہوت کے اندر نماز کا اعادہ کرے گا، مزو دیک اس پر اعادہ واجب نہیں۔

حنفیہ نے کہا ہے کہ اگر خشک جگہ مل جائے تو اس پر سحدہ کرے ورنہ کھڑ بے کھڑ بے اشارہ کریے گا<sup>(m)</sup>۔

- (۱) حاشيه ابن عابدين ار ۷۷۷ فتح القد يرا ۲۲۹ ، حاضية الدسوقى ار ۲۱۷ ، الجموع سار ۱۳۲۶ الإنصاف ار ۲۴۹ \_
- (۲) حدیث: 'اذا أمر تکم بشیء فأتو ا منه ما استطعتم' کی روایت بخاری (افتح ۱۲/۱۵۲ طبع التلفیه)اور سلم (۲/۵۵ طبع الحکی ) نے کی ہے۔
- (۳) حاشیداین عابدین ار ۱۹۸، جوا هرالاِ کلیل ۱۷۱۱ المجموع ۳ سر ۱۵۴، الاِ نصاف ۱۱/۲۰۹۰ - ۲۲ ۴۲

مخصر ہے، جو لمبے زمانہ میں معمولی کھلنے کے مشابہ ہے، اسی طرح اگر زیادہ کھل گیا اور لمبا زمانہ ہو گیا تو نماز باطل ہوجائے گی گو کہ بلاقصد ہو<sup>(1)</sup> ۔

جس کے پاس ستر چھپانے کا کپڑ انہ ہواس کی نماز: ا ۱۲ – اس پرفقہاءکا اتفاق ہے کہ جس کوستر عورت کے لئے کوئی کپڑانہ ملےاس سے نماز ساقطنہیں ہوگی، البیتہ وہ نماز کیسے اداکر ےگا؟ اس میں فقهاء کا اختلاف ہے، حفیہ وحنابلہ کی رائے ہے کہ اسے اختیار ہے کہ كھڑے ہوكريا بيٹھ كرنماز يڑھے، اب اگر بيٹھ كريڑھے توركوع وسجدہ اشارہ سے کرناافضل ہے، اس لئے کہ حضرت ابن عمر سے مروی ہے: "أن قوما انكسرت بهم مركبهم، فخرجوا عراة، قال: يصلون جلوسا، يومئون إيماء برؤسهم" ( كچراوك ستى مي سوار جار ہے تھے، وہ ٹوٹ گئی، وہ نگے نکے، تو ابن عمر نے ان کے بارے میں فرمایا: بیٹھ کرنماز پڑھیں گے اپنے سروں سے اشارہ کریں گے )،لیکن اگر وہ رکوع ،سجدہ کرے تو جائز ہے، حنفیہ کے نز دیک نماز کی طرح بیٹھے گا، مردافتر اش اورعورت تو رک کرے گی، حنابله کے نز دیک سمٹ کر بیٹھے گا ، بہاس طور پر کہایک ران ، دوسری پر رکھ لے، اس لئے کہ اس میں بے پردگی کم ہوگی۔ اگروہ کھڑے ہوکرنماز پڑ ھےتو بھی حنفیہ کے نز دیک رکوع و سجدہ اشارہ سے کرے گا، اس لئے کہ سترعورت، ارکان کی ادائیگی سے زیادہ اہم ہے، کیونکہ سترعورت، نماز کے اندر وباہر ہرجگہ فرض ہے، جبکہ ارکان صرف نماز کے اندر فرض ہیں باہر نہیں اور اس نے

فعلمهم الصلاة، فقال : يؤمكم أقرؤكم، وكنت أقرأهم لما كنت أحفظ ، فقد موني، فكنت أؤمهم وعلي بردة لي صغيرة صفراء ، فكنت إذا سجدت انكشفت عني. فقالت امرأة من النساء: (واروا عنا عورة قارئكم. فاشتروا لي قميصا عمانيا فما فرحت بشيء بعد الإسلام فرحي به"<sup>(1)</sup> (مير والد، اپني توم كايك وفد ميں، رسول اللہ فرمايا:تم ميں جس كوزياده قرآن ياد موده نماز پڑھائے، محصب سے قرمايا:تم ميں جس كوزياده قرآن ياد موده نماز پڑھائے، محصب سے نر هايا، چنانچ ميں ان كى امامت كرتا تھا، مير بدلن پرصرف ايك ايك عورت نے كہا: (اپن امام كرتا تھا، مير بدلن پرصرف ايك مير ليك ايك مانى كرتا خريدا، ميں اس اتا تو ميرا ستركھل جاتا، تو مير ليك ايك مانى كرتا خريدا، ميں اس اتا تو خوش مواك، مي كي بعد كسي چيز مي خوش نميں موا)، اور جميں بي اطلاع نميں ملى كم رسول اللہ عيلي يكس حوالى نے اس يركير كى ہو۔

معمولی وہ ہے جو عرف میں ، دیکھنے میں فخش (زیادہ) نہ معلوم ہو، بہوتی نے کہا: فخش معلوم ہونا کھلنے والے حصبہ کے لحاظ سے الگ الگ ہے، چنانچہ خاص شرم گاہ کا جو حصبہ کھلنے پرفخش معلوم ہوتا ہے وہ دوسرے حصبہ میں فخش نہیں معلوم ہوتا ہے، اسی طرح اگر مخضر وقت میں ،ستر کا زیادہ حصبہ کھل جائے تو نماز باطل نہ ہوگی ، لہذا اگر ہوا کی وجبہ سے ستر سے کپڑ ااڑگیا، اور نا قابل معاف حصبہ کل گیا تو نماز باطل نہ ہوگی ، اسی طرح اگر سارا ستر کھل گیا، کیکن اس نے فورا ہی عمل کیز کے بغیر، دوبارہ کپڑ ا ڈال لیا تو نماز باطل نہ ہوگی ، اس لئے کہ مدت

(۱) حدیث عمرو بن سلمہ: "انطلق أبي وافدا" کی روایت بخاری(الفَتْح ۲۲/۸ - ۲۲ طبع السَّلفیہ) اور ابوداؤد (۱/ ۳۹۴ تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے،اورالفاظ ابوداؤد کے ہیں۔

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ار ۲۷۵۲، الکانی ار ۲۳۸ طبع مکتبه ریاض <u>۲۹۱</u>ء، مواجب الجلیل ار ۲۹۹۸، الجموع ۲۷۲۲۱، مغنی الحتاج ار ۱۸۸، کشاف القناع ار ۲۹۹۷

چهارم-وقت کی شرط کا فقدان: ۲۲۱- فقہاء کے یہاں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ جس نے وقت سے قبل نمازیڑھ لی، اس کی نماز صحیح نہیں ہے اور وقت داخل ہونے کے بعدنماز يرهنااس يرواجب ہے،ليكن اگروقت نكل گيا اور نمازنہيں یر حمی تو اس پر نماز پڑ ھنا واجب ہے، وقت نکلنے سے نماز ساقط نہیں ہوگی،اوراس صورت میں اس کی نماز قضا ہوجائے گی،اسی کے ساتھ اگرقصداً نماز چھوڑی یہاں تک کہوفت نکل گیاتو گناہ ہوگا۔ شارع نے مخصوص حالات میں بے وقت نماز کی ادائیگی کوجائز کہا ہے، مثلاً سفر، بارش اور مرض میں دونمازوں کوایک ساتھ پڑھنا، اس کی تفصیل ان کی اینی اینی اصطلاحات میں دیکھیں۔ اگر پچھنماز وقت میں اور کچھ باہر ادا ہوئی تواس کے صحیح ہونے میں فقہاء کا اختلاف ہے،مثلا فجر یاعصر پاکسی اورنماز کوشروع کیا اور ابھی وہ نماز میں ہے کہ وقت نکل گیا تو اس کی نماز باطل ہوجائے گی یا نہیں؟ جمہورفقہاء مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ اس کی نماز صحیح ہے،خواہ دفت کے اندرایک رکعت پڑھی پااس سے کم پااس سے زیادہ،البتہان کے درمیان اس میں اختلاف ہے کہ بینماز ادا ہوگی یا قضا، اس لئے کہ حضرت ابوہ براڑ کی ہیروایت ہے: "من أدرك من الصبح ركعة قبل أن تطلع الشمس فقد أدرك الصبح، ومن أدرك ركعة من العصر قبل أن تغرب الشمس فقد أدرك العصر"() (رسول الله عليه في الله في الله عن مايا: جس کو مبح کی ایک رکعت ، طلوع آفتاب ہے قبل مل گئی ، اس کو مبح کی نمازمل گئی،اورجس کوعصر کی ایک رکعت،غروب آفتاب سے قبل مل گئی اس کوعصر کی نمازمل گئی )، حنفیہ، اس مسئلہ میں جمہور کے موافق ہیں، صرف صبح کی نماز کوانہوں نے اس سے مشتنی کیا ہے، چنانچہ ان کے (۱) حدیث: "من أدرك من الصبح ركعة..... "كى روايت بخارى (ال ۵۲/۲ طبع التلفيه) اور مسلم (۱ / ۲۲ طبع کلی ) نے کی ہے۔

ارکان کے بدل ادا کرلیا ہے، حنابلہ نے کہا ہے کہ اگر کھڑے ہوکر پڑ ھے تورکوع اور سجدہ زمین پر کرنالازم ہے۔ مالکیدوشافعید کی رائے ہے کہ کھڑے ہوکرنمازیڑ ھے گا، اس لئے کہ بیٹھنا جائزنہیں ہے، اور مالکیہ کے نز دیک وقت کے اندراعادہ واجب ہے، شافعیہ دحنابلہ نے کہا: اس پراعادہ داجب نہیں۔ جمہور فقتہاء حنفیہ، مالکیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ اگر کسی شخص کے پاس صرف رئیشی کپڑا ہو، یا نایاک کپڑا ہود دسرا کوئی کپڑا نہ ہوتو اس پراسی کو پہنناوا جب ہے، ننگے نمازنہیں پڑ ھے گا،اس لئے کہاس حالت میں ستر کی فرضیت ، رئیشی ونجس کپڑا پہنے کی ممانعت سے اقوی ے، اور مالکیہ کے نزدیک وقت کے اندر نماز کا اعادہ کرےگا، حنابلہ نے کہا:اگرریشی کپڑے میں نمازیڑھی ہےتواعادہ نہیں کرےگا،اس لئے کہ بعض حالات، مثلاً تھجلی اور ٹھنڈک میں اس کے پہنے کی اجازت ہےاورا گرنجس کپڑ **سے میں نماز پڑھی ہےتواعادہ کر سے گا۔** شافعیہ نے ریشی کپڑے اور نجس کپڑے کے درمیان فرق کیا ہے،اب اگرنمازی کے پاس صرف نجس کپڑا ہواوروہ اس کے دھونے پر قادر نہ ہوتو وہ نظے نماز پڑ ھے گا، کپڑانہ پہنے گا، اور اگراس کے پاس ریشی کیڑا ہوتواس کو پہن کرنماز پڑھنادا جب ہے،اس لئے کہ وہ یاک ہے، اس سے فرض ساقط ہوجائے گا، حرمت تو وہاں ہے جہاں مجبوری ہو، اور اگراس نے بخس کپڑ بے میں نماز پڑھی تواس پراعادہ داجب ہے'' ۔ اگرمٹی کےعلاوہ کچھ نہ ملح تو کیامٹی لگانا واجب ہے اس میں فقہاء کا اختلاف ہے، اس طرح اگر صرف ایک شرم گاہ چھیانے کے بقدر کپڑا ملے تو کونسی شرم گاہ چھپائے گا ،اس میں بھی فقہاء کے یہاں

تفصيل ہے،اس کی تفصيل اصطلاح :'' عورة'' ميں ديکھيں۔

<sup>(</sup>۱) حاشید ابن عابدین ار۲۷۵، حاشیة الدسوقی ار۲۱۶، الکافی ار۲۳۹، الجموع ۳/ ۱۸۴۲-۱۸۲، کشاف القناع ار ۲۷۰-۲۷۲

صلاة ١٢٢٢ - ٢٢، صلاة استخارة، صلاة استسقاء نز دیک جب تک صبح کی نماز کمل طور پر طلوع آفتاب سے قبل ادا نه کرلی جائے نماز صحیح نہیں ہوتی، حنفیہ نے اس کی توجیہ یہ کی ہے کہ کامل وقت یر، ناقص وقت طاری ہوگیا، اسی وجہ سے انہوں نے اس کو بطلان کے اسباب میں شار کیا ہے (۱) ۔

صلاة استخاره

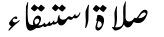
د بکھنے: ''استخارہ''۔

پنجم-استقبال قبله کی شرط کا فقدان: ۱۲۲۷ - اس کی تفصیل اصطلاح:''استقبال'' فقرہ ۱۱،۱۰ (جلد ۴) میں آچکی ہے۔

ح-نماز کے سی رکن کوترک کرنا:

۲۰ ۲۲ - نماز میں کسی رکن کا ترک: یا تو قصداً ہوگا یا سہواً یا نادا قفیت میں، ہرایک کا حکم الگ الگ ہے، رہا قصداً ترک کردیا ، اس کی نماز اتفاق ہے کہ جس نے قصدا نماز کا کوئی رکن ترک کردیا، اس کی نماز باطل ہے، صحیح نہیں ہوگی، رہا سہواً یا نادا قفیت میں ترک کرنا تو اس پر فقہاء متفق میں کہ اس کوادا کرنا وا جب ہے اگر اس کی تلافی ممکن ہو۔ اورا گر اس کی تلافی ممکن نہ ہوتو حنفیہ کے نز دیک اس کی نماز باطل ہوجائے گی، جبکہ جمہور نے کہا: صرف وہ رکعت لغو ہوگی جس میں اس نے رکن ترک کیا ہے، بیاس صورت میں ہے، جبکہ متر وک رکن، نیت اور تک پیر تحر کیہ کے علاوہ ہو، اورا گر متر وک رکن یہی ہوں تو از سرنو نماز پڑ ھے گا، اس لئے کہ اس نے نماز ہی نہیں پڑھی<sup>(۲)</sup>۔ د یکھئے: '' سجودالسہو'' ۔

- (۱) الموسومه طلح اداءف ۸، مراقی الفلاح ۲۱ م ۱۸۰، حاشیة الدسوقی ۲۱ ۸۲، الخرشی علی خلیل ۱۱۹۱، المجموع ۳۷ ۷ ۲۵، کشاف القناع ۲۵۷ ۷
- (۲) حاشیه ابن عابدین ار ۲۹۷–۱۸۸، بدائع الصنائع ار ۱۳۳–۱۷۷–۱۷۹-۱۷۰۰، حاشیة الدسوقی ار ۹۳۹–۷۹ ۲، شرح روض الطالب ار ۱۸۷–۱۸۸، کشاف القناع ار ۸۵۵–۰۲۰۴



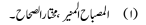
د يکھئے:''استشقاء''۔



صلاة الاشراق ا ہے کہ صلاۃ اضحی ،صلاۃ الاشراق ہی ہے،جس کی طرف اس فرمان بارى ميں اشارہ ب:" يُسَبِّحُنَ بِالْعَشِيِّ وَالْإِشُرَاق" (ان کے ساتھ شام وضح شبیح کیا کرتے تھے )، یعنی نمازیڑ ھتے تھے،لیکن "الاحیاءُ' میں ہے کہ بیا لگ ہے اور بیہ کہ نماز اشراق ،طلوع آفتاب کے بعد مکروہ وقت ختم ہونے پر دورکعات پڑھی جاتی ہیں''۔

صلاة الإشراق

تعريف: ا - صلاة كي تعريف بحث صلاة ''ميں آچكى ہے۔ رہا اشراق : تو اس کا ماخذ: "شوق" ہے، کہا جاتا ہے : "شرقت الشمس شروقا و شرقا" طلوع بونا، "اشترقت" (الف کے ساتھ ): روثن ہونا، بعض حضرات دونوں کو ہم معنی قرار ديية من (۱) \_ صلاة الاشراق: اس نام كے ساتھ اس كا ذكر بعض ففتهاء شافعيه نے کیا ہے، جیسا کہ ان کی بعض کتابوں میں آیا ہے اور بیر 'صلاۃ الصحی'' پر بحث کے من میں آیا ہے۔ جنب : چنانچہ'' منہاج الطالبین'' اوراس کی شرح'' المحلی '' میں ہے: ان نوافل میں سے جن کے لئے جماعت مسنون نہیں'' صلاقہ اضحی'' (لیعنی چاشت کی نماز) ہے،اس کی کم از کم مقدار دور کعات اور زیادہ ے زیادہ بارہ رکعات ہیں ، ہر دو رکعات پر سلام پھیرا جاتا ہے، القلیو بی نے لفظ''ضخی'' پر بد حاشیہ ککھا ہے: بیہ ہمارے شخ رملی اور ہمارے شیخ زیادی کے یہاں معتمد قول کے مطابق :ادابین کی نمازادر اشراق کی نماز ہے، ایک قول ہے، جیسا کہ'' الاحیاءُ' میں ہے: بہ (لیعنی نمازاشراق) آفتاب بلند ہونے پر دور کعات ہے۔ '' عمیر،'' میں اسنوی نے کہا:مفسرین کی ایک جماعت نے لکھا





- (۱) سورهٔ ص/۸۱\_
- (۲) القليو بي وعميره ار ۱۵ ۲ ۱۳ ۲۱۷

صلا ۃ الأ وابین ۱ – ۳ تین چیز وں کی وصیت فرمائی ہے، میں ان کوچھوڑ نہیں سکتا، سونے سے پہلے وتر پڑھالوں، چاشت کے دورکعتیں نہ چھوڑ وں کہ میہ اوابین کی نماز ہے، اور ہرمہینہ میں تین روز بے رکھوں )۔

ادابين كي نماز كاوفت اوراس كاحكم:

۲ - جمہور نے کہا: صلاۃ الاوابین: یہ چاشت کی نماز ہے، افضل یہ ہے کہ اس کودن کا چوتھائی حصہ گذر نے کے بعد، جب گری تیز ہوجائے ادا کی جائے، اس لئے کہ فرمان نبوی ہے: "صلاۃ الأوابین حین تر مض الفصال"<sup>(1)</sup> (اوابین کی نماز جب ہے کہ اونٹ کے بچوں کے پاؤں جلنے لگیں)، چونکہ اس نماز کو حضور علیت نے "صلاۃ الاوابین" کہا ہے، اس لئے اس کا بینام پڑ گیا ہے، اور بی نے "صلاۃ الاوابین" کہا ہے، اس لئے اس کا بینام پڑ گیا ہے، اور بی چیز حضرت ابوہریر ڈکی سابقہ حدیث میں واضح ہے" وأن لا أدع چیز حضرت ابوہریر ڈکی سابقہ حدیث میں واضح ہے" وأن لا أدع کی دور کعتیں نہ چھوڑوں، اور بیصلاۃ الأوابین" (اور بیکہ میں چاشت کی دور کعتیں نہ چھوڑوں، اور بیصلاۃ الاوابین (رجوع کرنے والے بندوں کی نماز) ہے)۔ تی وجہ سے فقہاء نے کہا ہے کہ جو اس کو (یعنی چاشت کی نماز میں خول ہے) میں ہے ہوگارہ اور پر اس کی خول ہے ہوائی کہ ہوتا ہے ہوں ہوگارہ اور این کی ہوں ہوں کی سے ہوگاریں ہیں ہے ہوگاراں۔ نماز چاشت کے احکام کی تفصیل اصطلاح: (صلاۃ الحی ) میں ہی ہیں۔

س<del>ا</del> – صلا ۃ الا وابین کا اطلاق ،مغرب کے بعد نفل نماز پر بھی ہوتا ہے،

- = السلفيه)اور مسلم (۱۹۹۱ طبع الحلمی) نے کی ہے،اور "صلاق الأوابين"کا لفظ ابن خزیرہ (۲۲۸ طبع المکتب الإسلامی) نے ذکر کیا ہے۔
  - حدیث کی تخریخ فقرہ نمبرامیں گذرچکی ہے۔
- (۲) ابن عابدین ۱۸/۵۹ ۵۹، المواق بهامش الحطاب ۲/۷۷، المجموع شرح الم بذب ۳۹/۳۳، أسى المطالب ار ۲۰۵۵، کشاف القناع ار ۲٬۳۹۶، المغنى ۱/۱۳۱/۲۳۱-

صلاة الأوابين

تعريف: ا-صلاة كى تعريف اصطلاح ' صلاة ' ميں ديكھيں۔
الأوابون: أواب كى جمع ہے، لغت ميں ' آب إلى الله' (گناہ چھوڑ دينا اورتو بكرنا)۔
أواب: بہت زيادہ رجوع كرنے والا، جوتو ببطاعت كى طرف رجوع كرے <sup>(1)</sup>۔
فقتهاء كے يہاں اس كلمہ كا استعال اس معنى ے الگ نہيں ہے۔
بے۔
فقتهاء كے يہاں اس كلمہ كا استعال اس معنى ے الگ نہيں روموع حديث ہے۔
کی اس كانام نماز اوابين، حضرت زيد بن ارقم كى اس مرفوع حديث كى اس كانام نماز اوابين الوابين حين تو فص الفصال' (اوابين كى نماز جب ہے كہ اونٹ كے بچوں كريے باوصان پر اوابين الم يعنى ہے۔
کی اس کا نام نماز اوابين، حضرت زيد بن ارقم كى اس مرفوع حديث كى اوجہ ہے پڑا، ' صلاق الأوابين حين تو فص الفصال' (اوابين كى نماز جب ہے كہ اونٹ كے بچوں كے ير جائيگیں)<sup>(۲)</sup>۔
کا ناز جب ہے كہ اونٹ كے بچوں كے ير جائيگيں)<sup>(1)</sup>۔
کاناز جب ہے كہ اونٹ كے بچوں كے ير جائيگيں)<sup>(1)</sup>۔
کاناز جب ہے كہ اونٹ كے بچوں كے ير جائيگيں)<sup>(1)</sup>۔
کاناز جب ہے كہ اونٹ كے بچوں كے ير جائيگيں)<sup>(1)</sup>۔
کاناز جب ہے كہ اونٹ كے بچوں كے ير جائيگيں)<sup>(1)</sup>۔
کاناز جب ہے كہ اونٹ كے بچوں كے ير جائيگيں)<sup>(1)</sup>۔
کاناز جب ہے كہ اونٹ كے بچوں كے ير جائيگيں)<sup>(1)</sup>۔
کاناز جب ہے كہ اونٹ كے بچوں كے ير جائيگيں)<sup>(1)</sup>۔
کاناز جب ہے كہ اونٹ كے بچوں كے ير جائيگيں)<sup>(1)</sup>۔
کاناز جب ہے كہ اونٹ كے بچوں كے ير جائيگيں (بان کی عالیہ ہے۔
کاناز جب ہے كہ اونٹ ہے بچوں ہے بیر مالا على وتر ، وأن لا أينام إلا على وتر ، وأن لا أيلا ہے۔
آد عرر کے ایک میں نہ ان لا أنام إلا على وتر ، وأن لا أيام من كل شھر ''''' (ميرے دوست (شرم) ميں ہے۔

- السان العرب، والمعجم الوسيط ، ابن عابدين ا مر ۵۳ ۲۰ -
- (۲) الجموع شرح المہذب ۳۶/۳، شرح الأبی علی مسلم ۲/۳۸، حدیث "صلاقہ الأوابین" کی روایت مسلم (۱۱/۱۱۵ طبع کیجلسی) نے کی ہے۔
- (۳) الترغيب والترميب (۲۷۱۱/۱)، حديث الوم يريخ أوصاني خليلي عَانِتُ (۳) بثلاث لست بتاركهن ...... كل روايت بخارى (الفتح ۲۷/۳ طبع

#### صلاة الأوابين س

پراور مغرب وعشاء کے درمیان نماز پر ہوتا ہے، لہذا بیدان دونوں نمازوں کے درمیان مشترک ہے جیسا کہ شافعیہ کہتے ہیں<sup>(1)</sup>۔ ۲۹ - ننہا شافعیہ نے مغرب و عشاء کے درمیان نفل نماز کو'' نماز الاوابین'' کہا ہے اور انہوں نے کہا ہے کہ نماز اوابین مسنون ہے، اس کو غفلت کی نماز بھی کہتے ہیں اس لئے کہ لوگ اس سے غافل ہو کر رات کے کھانے اور سونے وغیرہ میں مصروف ہوتے ہیں، سی مغرب وعشاء کے درمیان ہیں رکعات پڑھی جاتی ہیں ایک دوسرے روایت میں ہے، چھر کھات ہیں <sup>(1)</sup>۔ چنانچہ فقہاء نے کہا ہے کہ مغرب کے بعد چھ رکعات پڑھنا مستحب ہے، تا کہ اس کا نام اوا بین میں لکھ دیا جائے، اس نماز کے افضل ہونے پر اس حدیث نبوی سے استدلال کیا گیا ہے :'من صلی بعد المغرب ست رکعات لم یتکلم فیما بینھن بسوء عدلن له عبادة اثنتي عشرة سنة''<sup>(1)</sup> (جس نے مغرب کے بعد چھ رکعات پڑھیں، اوران کے درمیان میں اس نے کوئی بری بات نہیں بولی تو اس کی یہ چھر کعتیں بارہ سال کی عبادت کے برابر ہوں گی۔ ماور دی نے کہا ہے کہ ''کان النبی ع<sup>ینیں لیہ</sup> یصلیھا و یقول: هذه صلاة الأو ابین ''<sup>(1)</sup> (رسول اللہ علیہ کی نے نماز پڑھتے اور فرماتے تھ بیصلا ۃ الاوا بین ہے)۔ نماز چاشت اور مغرب وعشاء کے درمیان نماز کے بارے میں

- (۱) حدیث "من صلی بعد المغوب ست د کعات...... کی روایت تر مذی (۱) حدیث "من صلی بعد المغوب ست د کعات..... کی روایت تر مذی (۲۹۹/۲ طبح الحلمی) نے کی ہے اور کہا حدیث غریب ہے، سی حدیث ہمیں صرف بروایت زید بن حباب عن عمر بن خشم معلوم ہے، کہا: میں نے تحد بن اسماعیل کو یہ فرماتے ہوئے سنا: عمر بن عبدالللہ بن الو شعم منگر الحدیث ہیں اور انہوں نے کہا کہ سیب سی صحیف ہیں۔
- (۲) ابن عابدین ار ۳۵۳، البدائع ار ۲۸۵ ، حاشیه ابوسعود علی شرح الکنز ار ۲۵۳، الحطاب ۲۷ ۲۷، کشاف القناع ار ۲۰۱۲، مغنی الحتاج ار ۲۲۵، کشاف القناع ار ۲۲۷۲ حدیث: "کان النبی ع<sup>الطنگ</sup> یصلیها و یقول:"هذه صلاة الأو ابین" دوحد یثوں سے مرکب ہے: اول چور کعات پڑھنے کی حدیث اس کوطر انی نے معاجم ثلاثہ میں روایت کیا جیسا کہ مجمع الزوائد (۲ (۲ س۲) میں ہے، بیٹی نے کہا: طرانی نے کہا: اس کو تنہا صالح بن قطن بخاری نے روایت کیا ہے، میں کہتا ہوں کہ مجھے کوئی اییانہیں ملاجس نے اس کے حالات زندگی لکھے ہوں۔ شوکانی نے نیل الاوطار (سار ۱۴) میں، ابن جوزی کا بیقول نقل کیا ہے: اس طریق میں کئی مجہول راوی بیں، رہی دور ری حدیث: تھدفہ صلاق الأو ابین" تو اس کی روایت محمد بن نصر نے قیام اللیل میں کی ہے جیسا کہ اس



- (۱) أسى المطالب المر٢٠٦، مغنى الحتاج المر٢٢٥ .
  - (۲) أشىالمطالب ار ۲۰۶ ـ

متعلقہ الفاظ: الف-احیاء لیل: ۲-احیاء لیل (شب بیداری) اس کو بعض فقتهاء قیام لیل بھی کہتے ہیں، احیاء لیل سے مراد پوری رات یا اس کا اکثر حصہ عبادت، مثلاً نماز، ذکر، تلاوت وغیرہ میں گذاردینا۔ دیکھئے: '' احیاء اللیل'۔ احیاء اللیل: سال کی ہر رات میں ہوتا ہے، اور مذکورہ عبادتوں اور ان کے علاوہ کسی بھی عبادت کے ذریعہ ہوسکتا ہے، نماز ہی کے ساتھ خاص نہیں ہے۔ جبکہ نماز تراوت خاص طور پر رمضان کی راتوں میں ہوتی ہے۔

ب- تہجد بندت میں : هجو د سے ما خوذ ہے، هجو دکا اطلاق، سونے اور جائلے پر ہوتا ہے، کہا جا تا ہے : ہجد : رات میں سویا، نیز هجد رات میں نماز پڑھی، اس طرح بیر ( معانی کے اعتبار سے ) اضداد میں سے ہے، اور کہا جا تا ہے : تہجد: بہ تکلف نیند کو دور کیا<sup>(1)</sup> تہجد اصطلاح میں : رات میں سوکر اٹھنے کے بعد <sup>نفل</sup> نماز<sup>(1)</sup> نہجد (جمہور فقہاء کے نزدیک) سونے کے بعد رات میں نفل نماز ہے، یعنی سال کی کسی بھی رات میں۔ رمضان کی راتوں کے ساتھ خاص ہے۔

> (۱) المصباح المنير -(۲) مغنی الحتاج ا/۲۲۸-

استراحت کرنا،اس کا ماخذ'' راحت'' ہے،جس کے معنی مشقت اور تکان ختم ہونا، تر ویجہ دراصل مطلق بیٹھنے کے معنی میں ہے، پھر اس

تراوی : ''ترویچہ'' کی جمع ہے ، یعنی ترویجہ نفس ، یعنی

بیٹھنے کو کہا جانے لگا جور مضان کی راتوں میں چارر کعت پڑھ لینے کے بعد آ رام حاصل کرنے کے لئے بیٹھتے ہیں، پھرمجازا ہر چارر کعات ہی کوتر ویچہ کہنے لگے، اس نماز کوتر اوت کا اس لئے کہتے ہیں کہ لوگ اس میں دیر تک کھڑے رہتے بتھاور ہر چارر کعات کے بعد آ رام کرنے کے لئے بیٹھتے بتھ<sup>(1)</sup>

صلاة التراويح

ا – صلاة كى لغوى واصطلاحى تعريف اصطلاح: '' صلاة '' ميں آ چکی

تعريف:

-2

نمازتراوی : رمضان میں رات کودو دور کعات پڑھی جانے والی نماز ہے، اس کی رکعات کی تعداد میں فقہاء کا اختلاف ہے، اس کے دیگر مسائل میں بھی اختلاف ہے<sup>(۲)</sup>۔

- (۱) المصباح المنير ، قواعد الفقه ۲۲۵ ، فتح القد يرا / ۳۳۳ ، حاشية العدوى على
   الكفاليه ۲/۱۲۳ -
  - (۲) قواعدالفقه ۳۵۲ ۳۰،الدسوقی ا ۱۵ ۳۰،الجموع ۲۷ ۳، کمغنی ۲ ( ۱۷۵ -

صلاة التراويخ ا-٣

## صلاة التراويح ۴-۲

عليكم، و سننت لكم قيامه .....،<sup>(1)</sup> (الله ني تم پر مضان كا روزه فرض كيا اور ميں ني تمهارے لئے اس كے قيام (تراوح) كو مسنون كيا)، حضرت ابوہر يرة م مروى ہے كه رسول الله عليك قيام رمضان كى ترغيب ديت تھے، كيكن عزيمت كے ساتھ حكم نہيں فرمات تھ<sup>(1)</sup> اور فرمات تھے: ''من قام د مضان إيمانا و احتسابا غفر له ما تقدم من ذنبه''<sup>(1)</sup> (جور مضان ميں ايمان كے ساتھ، ثواب كى نيت سے نماز پڑ ھے گا اس كي پچھلے گناه بخشے جائيں گے)، خطيب شرينى وغيره نے كہا ہے كہ بالاتفاق اس حديث ميں نماز تراوتے ہى مراد ہے۔

رسول الله عليه في تصحاب كو چند راتول ميں تراوی كى نماز پڑھائى، كيكن اس كى پابندى نہيں فرمائى، اور پابندى نه كرنے كا عذريه بيان فرما يا كه فرض ہونے كا انديشہ ہے، جس كے بعد لوگ اس كو پورا نه كر كيك گى، چنانچ حضرت عاكش ہے مروى ہے: "أن النبي عليه ملى في المسجد، فصلى بصلاته ناس، ثم صلى من القابلة فكثر الناس، ثم اجتمعوا من الثالثة فلم يخرج إليهم، فلما أصبح قال: قد رأيت الذي صنعتم، فلم يمنعنى من الخروج إليكم إلا أني خشيت أن تفرض

- (۱) حدیث: " إن الله فرض صيام دمضان عليكم، و سننت لكم قيامه" كى روايت نسائى (۱۵۸/۹ طبع المكتبة التجاريه) فے حضرت عبر الرحمٰن بن عوف ف ح ماك روايت تقبل ال روايت كے معلول ہونے كى طرف اشارہ كيا ہے۔
- (۲) مطلب مد ہے کہ لازمی و داجی طور پر حکم نہیں دیتے تھے جس کو عزیمت کہتے ہیں، بلکہ اس کے فضائل کو بیان کر کے ترغیبی حکم فرماتے تھے (المجموع ۱۰/۳، الإ قناع ا/ ۷-۱۰، الترغیب والتر ہیب ۲/۹۰)۔
- (۳) حديث: "كان رسول الله تلكيظ يرغب في قيام رمضان" كى روايت بخارى (الفح ٢٥٠٧ طبح السلفيه) اور سلم (١/ ٥٢٣ طبح أكلى ) فى كى ب--

ج- تطوع: ۲۰ - تطوع: وہ نماز وغیرہ جو فرائض وواجبات سے زائد مشروع ہیں، ۱س کی وجد تسمیہ بیہ ہے کہ بیاللہ تعالی کے فرض کردہ سے زائد ہے، صلا ۃ تطوع یا نافلہ کی دو تسمیں ہیں ، ففل مقید اور اسی میں سے تر اوت کے ہے، اور ففل مطلق، یعنی جس میں کسی وقت کی قیر نہیں <sup>(1)</sup> ۔ تفصیل کے لئے دیکھیے اصطلاح: '' تطوع'' ۔

د-وتر:

شرعی حکم: ۲ - اس پرفقہاء کا انفاق ہے کہ نماز تر او تح سنت ہے، یہ حنفیہ، حنابلہہ اور بعض ما لکیہ کے یہاں سنت مؤ کدہ ہے، یہ مردوں اور عور توں دونوں کے حق میں سنت ہے، یہ دین کے نمایاں شعائر میں سے (۳) رسول اللہ علیق نے نماز تر او تح کو سنت قرار دیا ، اور اس کی

ترغيب دى، چنانچە ارشاد فرمايا: "إن الله فرض صيام رمضان

- (1) المصباح المنير، المفردات في غريب القرآن، التعريفات ۸۴ ۱۳۳۰، فتح القديرار ۳۳۳۳، لجموع ۲۶/۲، نهاية المحتاج ۲/۰۰۰ – ۱۰۱۰ \_
- (۲) قواعدالفقه ر ۴۵٬۵٬۰ دالمختار ا ۲٬۳٬۳ الخرش ۲ ر ۴٬۱۶ کمحلی علی المنهاج ار ۱۲، کشاف القناع ار ۲۲٬۶۰ المغنی ۲ را ۱۲
- (۳) الإختيار الر۱۸، ردالمحتار الر۲۷، العدوی علی کفاية الطالب الر۳۵۳، ۲۱/۲۳،الإ قناع للشريني الر۱۰۷، البحوع ۱۳/۳، مطالب أولی النبی ۱/۳۳۵-

# صلاة التراويح ٢

رہ گئے تو آپ ہم لوگوں کے ساتھ (نماز میں ) کھڑے ہوئے، یہاں تک کہ تہائی رات گذرگئی، چھٹی رات ناغہ کر کے دوسری رات، جبکہ یا پنچ دن رمضان کے باقی رہے ہم کونماز پڑھائی یہاں تک کہ آ دھی رات گذرگی، ہم لوگوں نے عرض کیا : یا رسول اللہ! کاش اس باقی رات میں بھی ہمیں نفل پڑھا دیتے ؟ راوی کہتے ہیں کہ آپ نے فرمایا: جو امام کے ساتھ کھڑا ہو یہاں تک کہ وہ نماز سے فارغ ہوجائے (لیعنی امام کے ساتھ نماز میں کھڑارہے) اس کے لئے تمام رات کا کھڑا ہونالکھ دیاجا تا ہے، راوی کہتے ہیں: پھر آپ نے اگلی رات نمازنہیں پڑھی یہاں تک کہ جب تین دن باقی رہ گئے تو اس رات آ پ نے اپنے گھر دالوں اور عورتوں، نیز دوسر دل کو بھی جمع کیا، اور ہمارے ساتھاتی دیرتک (نماز میں ) کھڑے رہے کہ ہمیں فلاح چھوٹنے کااندیشہ ہونے لگا، رادی کہتے ہیں: میں نے حضرت ابوذر ے یو چھا: فلاح کیا چیز ہے؟ کہنے گئے :سحری کھانا، پھر مہینے کی بقیہ راتوں میں آپ ہمارے ساتھ (نماز میں ) کھڑنے ہیں ہوئے )۔ حضرت نعمان بن بشير سے مروى ہے وہ کہتے ہيں: قدمنا مع رسول الله عُلين في شهر رمضان ليلة ثلاث وعشرين إلى ثلث الليل الأول ، ثم قمنا معه ليلة خمس و عشرين إلى نصف الليل ثم قمنا معه ليلة سبع و عشرين حتى ظننا أن لا ندرك الفلاح و كانوا يسمونه السحور "() (تم رسول اللہ علیق کے ساتھ رمضان کے مہینے میں تنہیں کی رات کو (نماز میں) ابتدائی تہائی رات تک کھڑے رہے، پھر ہم آپ کے

 (1) فتح القد يرار ۳۳۳۳، الإقناع للشريني ار2•۱، نهاية الحتاج ۲ را۲۱، المغنى ١٢٢٢، الترغيب والتربيب ٢ / ١٠٥، نيل الأوطار ٣ / ٤٤، حديث نعمان بن بشير: "قمنا مع رسول الله عَلَيْ في شهر رمضان" كي روايت نسائي (٣٧ / ٣٠ مطبع المكتبة التجاربه )اورحاكم (١ / ٢٠ ٣ طبع دائرة المعارف العثمانيه) نے کی ہےاور ذہبی نے اس کوشن کہا ہے۔

عليكم" (رسول الله عليه في مسجد ميں ايك رات نماز يرهى، چند لوگ آب کے ساتھ تھے، پھر اگلی رات نماز پڑھی تو لوگ زیادہ ہو گئے، پھر تیسری رات بھی لوگ جمع ہوئے ،لیکن رسول اللّٰہ ﷺ باہرتشریف نہ لائے، پھر جب صبح ہوئی تو آپ نے فرمایا: میں تمہارا حال دیکھےر ہاتھا، میں صرف اس اندیشہ سے نہیں نکلا کہ کہیں بید (تراویح) تم پرفرض نہ ہوجائے)، بیدرمضان کا واقعہ ہے، بخاری میں بیاضافہ ··· چررسول التقايشة كاوصال موكيا اور معامله اسى طرح تفا ·· (١) . جن راتوں میں رسول اللطائي نے صحابہ کوتر اوج پڑھائی ان کی تعیین کے بارے میں حضرت ابوذ رٹک روایت ہے: "صمنا مع رسول الله عُلَيْنَا مصان فلم يقم بنا شيئا من الشهر حتى بقى سبع، فقام بنا حتى ذهب ثلث الليل، فلما كانت السادسة لم يقم بنا، فلما كانت الخامسة قام بنا حتى ذهب شطر الليل، فقلت: يا رسول الله لو نفلتنا قيام هذه الليلة؟ قال: فقال: إن الرجل إذا صلى مع الإمام حتى ينصرف حسب له قيام ليلة،قال: فلما كانت الرابعة، فلما كانت الثالثة جمع أهله و نساء ه والناس فقام بنا حتى خشينا أن يفوتنا الفلاح، قال: قلت: وما الفلاح؟ قال: السحور، ثم لم يقم بنا بقية الشهر "(٢) (٢م ف رسول اللہ علیق کے ساتھ رمضان کا روز ہ رکھا تو آپ نے ہم لوگوں کونماز (لیعنی تر وایح) نہیں پڑھائی جتی کہ جب مہینہ کے سات دن

- (۱) حدیث: "أن النبي عَلَيْنَكْمُ صلى في المسجد فصلى بصلاته ناس" کی روایت بخاری (الفَّح ۲۵۱/۲۹ طبع السَّلفيه) اور سلم (۱/ ۵۲۴ طبع الحلق) نے کی ہے۔
- (۲) حدیث انبی ذر: "صمنا مع رسول الله عُلَطِنَظُ رمضان" کی روایت ابوداؤد (۲/۵۰ اطبع عزت عبید دعاس)اور تر مذی (۱۲۰ اطبع الحکمی) نے کی ہے اور کہا: حدیث حسن صحیح ہے۔

صلاة التراويح ۷

ساتھ پچپیں کی رات کو(نماز میں) آ دھی رات تک کھڑے رہے، پھر آپ کے ساتھ ستائیس کی رات کو (نماز میں) اتن دیر تک کھڑے رہے کہ ہمیں خیال ہونے لگا کہ فلال حنہیں پائیں گے، وہ سحری کوفلاح کہتے تھے۔

خلفاء راشدین اور مسلمانوں نے حضرت عمرؓ کے دور سے باجماعت نماز تراویح کی پابندی کی ہے، اور حضرت عمرؓ نے ہی اس نماز میں تمام لوگوں کوایک امام کے پیچھے جمع کردیا تھا۔

عبدالرحمن بن عبدالقاری کہتے ہیں: میں رمضان کی ایک رات میں حضرت عمر کے ساتھ مسجد میں گیا، کیا دیکھتا ہوں کہ لوگوں کی مختلف جماعتیں ہیں (کہیں) ایک ہی شخص اکیلا پڑھ رہا ہے، اور کہیں کسی کے پیچھے دس پانچ آ دمی ہیں تو حضرت عمر نے فرمایا: میں سجھتا ہوں کہ اگر ان سب کوایک ہی قاری کے پیچھے اکٹھا کر دوں تو اچھا ہوگا، پھر جب ان کا ارادہ پختہ ہو گیا تو ان سب کوا بی بن کعب کا متعد کی بنادیا، اس کے بعد میں ایک رات پھر ان کے ساتھ گیا، دیکھا تو سب اپن قاری (امام) کے پیچھے نماز پڑھ رہے ہیں، حضرت عمر نے کہا میں تراوت پڑھ لیے جیں، لوگ شروع، ہی رات میں تراوت پڑھ لیے جی (ا)۔

اسد بن عمروامام ابو یوسف کا یو قول روایت کرتے ہیں کہ میں نے امام ابو حذیفہ سے تر اور کے ، اور حضرت عمر کے عمل کے بارے میں دریافت کیا تو انہوں نے کہا: تر اور کے سنت مو کدہ ہے، حضرت عمر نے اپنی طرف سے کوئی غلط کا منہیں کیا، اور نہ انہوں نے اس میں کوئی برعت (نیا طریقہ) جاری کیا، اور انہوں نے اس کا حکم اپنے علم میں (۱) اثر عمرٌ: "نعمت المدعة هذه" کی روایت بخاری (الفتح سمر ۲۵۰ طبح السلفیہ) نے کی ہے۔

کسی بنیاد پر، اور رسول اللہ علیک سے اس کے ثبوت کی بنیاد پر دیا ہے، حضرت عمر نے اس کو مقرر فرمایا، اور تمام لوگوں کو حضرت ابی بن کعب کے پیچھے جمع کر دیا، حضرت ابی نے باجماعت تر اوت کچ پڑھائی، مہاجرین و انصار بھی صحابہ کنڑت سے موجود تھے، کسی نے اس کی تر دید نہ کی، بلکہ سب نے اس میں ان کے ساتھ تعاون کیا، اوران سے انفاق کیا، اورلوگوں کو اس کا حکم دیا<sup>(1)</sup> ۔

نمازتراوی کی فضیلت: ے – فقہاء نے نفل نمازوں میں تراویج کے درجہ اورر تبہ کو بیان کیا -4 مالکیہ نے کہا: تر اور کے مؤکدنفلوں میں سے ہے، چنانچہ انہوں نے کہا ہے کہ تراوح (یعنی قیام رمضان) کی تا کید ہے<sup>(۲)</sup>۔ شافعیہ نے کہا: تطوع (نفل) کی دوشتمیں ہیں :ایک قتم وہ ہے جس کے لئے جماعت مسنون ہے، بیان نوافل سے افضل ہے، جن کے لئے جماعت مسنون نہیں، اس کی تاکید کی وجہ سے اس کے لئے جماعت مسنون ہے، اس کے کئی درج ہیں: سب سے افضل عیدین، پھرسورج گرہن، پھر چاند گرہن، پھراستیقاء، پھرتراویح کی نماز ہے،انہوں نے کہا:اصح ہیہ ہے کہ (سنن ) روانت جوفر ائض کے تابع ہیں ترادتے سے افضل ہیں، گو کہ تراد تے کے لئے جماعت مقرر ہے، اس لئے کہ رسول اللہ علیہ نے رواتب کی یابندی کی ہے تراویح کی نہیں۔ سمْس الدين رملي كہتے ہيں: مراد: تعداد كومدنظر ركھے بغير، جنس نماز کوجنس نماز یرفضیات دینا ہے<sup>(س)</sup>۔

- (۱) فتحالقد پار ۳۳۳،الاختیار ۲۹٬۷۸٬۱۰ ، کمغنی ۲۰۲۲،المنقی ار ۲۰۷۷۔
  - (۲) الدسوقى مع الشرح الكبير ا/ ۱۵ ۳۰
  - (۳) أسى المطالب ار ۲۰۰ ، نهاية الحتاج ۲ر ۲۰۱ ـ

# صلا ۃالتراوی ۸ – ۹ <sub>2</sub>جس کو پرجمع کردیا<sup>(۱)</sup>۔

نمازتراو ت کے لئے اذان:

شافعیہ نے کہا: فرض نمازوں کے علاوہ کسی دوسری نماز کے لئے ''الصلاۃ جامعۃ'' (نماز کے لئے جمع ہوجا وَ ) کہا جائے گا، نووی نے امام شافعی کا یہ قول نقل کیا ہے: فرض نماز کے علاوہ کسی دوسری نماز کے لئے اذان وا قامت نہیں ہے، اور عیدین ، گر ، تن اور قیام رمضان (تراوت) کے لئے مجھے پیند سے ہے کہ ''الصلاۃ جامعۃ'' (نماز کے لئے اکٹھا ہوجا وَ ) کہہ کر پکارا جائے۔ ان حضرات کا استدلال شیخین کی اس روایت سے ہے کہ عہد رسالت میں سورج گر ، تن ہوا تو ''ان الصلوۃ جامعۃ'' کے الفاظ ے ندادی گئی''() نماز کو نے مثلا تر واتے۔ کے لئے جماعت مشروع ہے مثلا تر واتے۔ یہ الفاظ ہیں '' الصلوۃ الصلوۃ (نماز ، نماز) یا ''ہولموا الی

الصلوة "(نمازى طرف آو) "الصلوة رحمكم الله" (نماز،

- (۱) حاشية العدوى على كفاية الطالب ار ۵۲ ۲۰، المصابيّ في صلاة التراويّ للسيوطي رص ۲۳، نهاية الحتاج ار ۱۲۲ -
- (۲) حديث: "الصلاة جامعة في الكسوف" كى روايت بخارى (الفَّخ ۲ مناطع السَّلفيه)اور سلم (۲ / ۲ ۲ طبع الحلي) في حضرت عبدالله بن عمروً سے كى ہے۔

حنابلہ نے کہا: نفل نماز میں سب سے افضل وہ نماز ہے جس کو با جماعت پڑھنا مسنون ہے، اس لئے کہ وہ فرائض کے زیادہ مشابہ ہے، پھر رواتب اور با جماعت مسنون نفل میں سب سے مؤکد: گر،تن، پھراستسقاء، پھر تراوتح کی نماز ہے<sup>(1)</sup>۔

نماز تراویح کی مشروعیت اور اس کے لئے جماعت کی تاریخ: ۸- امام بخاری وامام مسلم نے حضرت عائشہ سے روایت کیا ہے: "أن النبي علیک خرج من جوف اللیل لیالي من رمضان وصلی في المسجد، وصلی الناس بصلاته، وتکاثروا فلم يخرج إليهم في الرابعة ، وقال لهم: خشيت أن تفرض عليكم فتعجزوا عنها"<sup>(1)</sup> (رسول الله علیک ایک باریخ رات کورمضان میں نظر، میجر میں نماز پڑھی، کچھ لوگوں نے آپ کے پیچے نماز پڑھی، پھر لوگ زیادہ جمع ہو گئے تو آپ چوتی رات کونہیں نظے اور آپ نے ان سے فرمایا: بچھ اندیشہ ہو اکہیں تم پر فرض ہوجا کے اور تم نہ کر سکو)۔

قليوني نے کہا: اس سے معلوم ہوتا ہے کہ تر او تح کی نماز کی مشروعیت ، ہجرت کے بعد آخری سال ہی ہوئی ، اس لئے کہ دوبارہ آپ نے پڑھا بیہ منقول نہیں ، اور نہ اس کے بارے میں سوال ہوا<sup>(m)</sup> ہ

حضرت عمرؓ نے اپنی خلافت کے تقریبا دو سال گزرنے پر اورا پنی خلافت کے دوسرے رمضان میں سما میں لوگوں کوا یک امام

- مطالب أولى النهى ار ۵ ۴۵ ۔
- (۲) حديث عائشةً: "أن النبي عَلَيْظِنَهِ حرج من جوف الليل ليالي من رمضان
   وصلى في المسجد ..... "كَانَخْ نَجْ فَقْرَهُ مُبر ٢ مِسْ كَذَريكَ ہے۔
   (٣) تررح كمكى ، حاشية القليو بي ١/ ٢١٧۔

اور'' الخانی' میں ہے: اصح میہ ہے کہ نہیں، اس لئے پوری تر اوت کا یک ہی نماز ہے، آ گے ابن عابدین نے کہا: میر ےنزدیک پہلی تصحیح کی تر جیح ظاہر ہے، اس لئے کہ سلام پھیر کر وہ حقیقت میں نماز سے نکل گیا، لہذا نماز میں داخل ہونے کے لئے نیت ضرور کی ہے، اور بلا شبہ اختلاف سے نکلنے کے لئے اسی میں زیادہ احتیاط ہے۔ عام مثائخ حفیہ نے کہا ہے کہ تر اوت کا ور بقیہ سنتیں مطلق نیت سے ادا ہوجاتی ہیں، اس لئے کہ میہ اگر چیسنن ہیں، تا ہم نفل ہونے سے خارج نہیں، اور نوافل مطلق نیت سے ادا ہوجاتی ہیں، البتہ احتیاط اسی میں ہے کہ تر اوت کی است وقت یا قیام رمضان کی نیت تر لیے تک کہ اور نوافل مطلق نیت میں دار ہوجاتی ہیں، البتہ مندوب ہے، لہذا چنگے سے کہ تر اوت کی ہر دو رکعات پر نیت کرنا مندوب ہے، لہذا چنگے سے کہ: میں دور کعات مسنون تر اوت کے یا قیام رمضان پڑ ھر ہا ہوں<sup>(1)</sup>۔

رکعات تراوخ کی تعداد:

اا - سیوطی نے کہا: صحیح وحسن احادیث میں قیام رمضان کا حکم اور اس کی ترغیب آئی ہے، کسی خاص عدد کا ذکر نہیں ہے، اور بید ثابت نہیں کہ رسول اللہ عظیمی نے بیس رکعات تر اوت کر پڑھی، البتہ آپ نے چند راتوں میں نماز پڑھی جس کی تعداد کا ذکر نہیں، پھر چوتھی رات کو آپ علیمی اس اندیشہ سے رک گئے کہ کہیں فرض نہ ہوجائے اور مسلمان اس کونہ کر سکیں (۲)۔

- (۱) بدائع الصنائع ار ۲۸۸، ردالحتار الر۲۳۳، روض الطالبين ار ۳۳۳، أسنى المطالب ارا۲۰، كشاف القناع ار ۳۲۶، مطالب أولى النبى ار ۵۲۳-۵۲۳
  - (۲) المصانيح في صلاة التراويح رض ١٢-١٥\_

صلا ۃ التراو<sup>ت</sup> ۲ + - ۱۱ اللہ تم پر رحم کرے)'' حیّ علی الصلاۃ'' یا (نماز کے لئے آ جاءً)، اور'' الخانہ اس میں بعض حضرات کا اختلاف ہے۔ حنابلہ کی رائے ہے کہ تراوت کے لئے ''الصلاۃ جامعۃ'' کہہ تر جیح ظاہ کرنہیں بلایا جائے گا،اس لئے کہ یہ نیا کا م ہے<sup>(۱)</sup>۔

نمازتراویح میں نیت کی تعیین:

۱ - شافعیہ و بعض حنفیہ کی رائے اور حنا بلہ کے یہاں رائح مذہب یہ ہے کہ تر اوت کمیں نیت کی تعیین شرط ہے، لہذا مطلق نیت سے تر اوت کم صحیح نہیں ہوگی، بلکہ قیام رمضان یا تر اوت کمی دور کعات کی نیت کرنی ہوگی، اس لئے کہ حدیث ہے: ''إنما الأعمال بالنیات''(<sup>1)</sup>) (حبنے کام ہیں وہ نیت ہی سے تھیک ہوتے ہیں)، نیز تا کہ ان دونوں کے لئے کہ یہ بقیہ سے الگ ہوجائے۔

اس رائے کے قائل حفنیہ نے اپنے قول کی توجیہ ہیر کی ہے کہ تراوح سنت ہے اور سنت ان کے نز دیک مطلق نماز کی نیت یا نفل کی نیت سے ادانہیں ہوتی ،ان کا استدلال امام ابوحنیفہ سے حسن کی اس روایت سے ہے کہ فجر کی دور کعات ،سنت کی نیت کے بغیر ادانہ ہوں گی۔

البتہ ان میں، تراوت کی ہر دور کعات کے لئے نئی نیت کرنے کے بارے میں اختلاف ہے، ابن عابدین نے کہا:'' الخلاصہ' میں بیہ ہے کہ ہاں (نئی نیت کرنی ہوگی)، اس لئے کہ بیہ الگ نماز ہے،

- (۱) العناية على البدايه ببامش فتح القديرا / ١٢٤، مواجب الجليل ا / ٣٢٣، نهاية الحتاج ار ٣٨٥-٣٨٦، القليو بي ار ١٢٥، تحفة الحتاج ار ٢١٦٩-٢٢٣، كشاف القناع ار ٣٣٣-٣٣٣-
- (۲) حدیث: " إنما الأعمال بالنیات...... " کی روایت بخاری (الفتخ ۱۸ طبع السلفیه) اور سلم (۳۷ ۵۱۵ التحلی ) نے حضرت عمر بن خطاب سے کی ہے اور الفاظ بخاری کے ہیں۔

| صلاة التراويح أأ                                                            |                                                                         |
|-----------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| حنابلہ نے کہا: میصحابہ کی موجودگی میں شہرت کے درجہ میں ہے،                  | ابن خجر ہیثمی نے کہا: میں صحیح نہیں کہ رسول اللہ علیقہ نے بیں           |
| لہذااجماع ہوگیا <sup>(1)</sup> اورا <i>س کے ب</i> ارے میں نصوص کثرت سے ہیں۔ | رکعات تراویح پڑھی ہے اور ب <u>ہ</u> روایت: "کان یصلی عشرین              |
| امام ما لک سائب بن یزید سے روایت کرتے ہیں کہ <sup>ح</sup> ضرت               | د كعة"( آپ بيں ركعات پڑ ھتے تھ) نہايت ضعيف ہے <sup>(1)</sup> ۔          |
| عمر نے ابی بن کعب اور تمیم داری کو حکم دیا کہ لوگوں کو گیارہ رکعات          | حضرت عمرٌ کے زمانہ میں رمضان میں کتنی رکعات پڑھی جاتی                   |
| پڑ ھا ئىيں قارى(امام)مئىن ( سوآيات والى سورتيں ) پڑھتا تھا،اور              | تتھیں اس سلسلہ میں روایات مختلف میں ۔                                   |
| قیام اس قدرطویل ہوتا تھا کہ ہم لوگ لاٹھیوں کا سہارا لیتے تھے، اور           | جمہور فقہاء ( حنفیہ، شافعیہ، حنابلہ اور بعض ما لکیہ ) کی رائے           |
| فجر ہوتے ہوتے ہی نماز سے فارغ ہوتے تھے <sup>(۲)</sup> ۔                     | ہے کہ تراویح مبیں رکعات میں، اس لئے کہ مؤطا امام ما لک میں              |
| امام ما لک نے یزید بن رومان سے فقل کیا ہے کہ لوگ حضرت                       | یزید بن رومان کی ، اور بیہقی میں سائب بن یزید کی روایت ہے کہ            |
| عمر بن خطاب کے زمانہ میں رمضان میں تنگیس رکعات پڑ ھتے تھے،                  | حضرت عمرٌ کے زمانہ میں لوگ بیں رکعات تراوح پڑ ھتے تھے،                  |
| بیہقی اور باجی وغیرہ نے کہا : لیعنی تین رکعات وتر کے علاوہ بیں              | اور حضرت عمر نے لوگوں کورکعات کی اسی تعداد پرمستفل طور سے جمع           |
| رکعات پڑھتے تھے <sup>(m)</sup> ،اس کی تائید بیہتی وغیرہ میں سائب بن یزیڈ    | کردیا تھا، کا سانی نے کہا ہے کہ حضرت عمر نے صحابہ کرام کو ماہ           |
| کی روایت سے ہوتی ہے کہ انہوں نے کہا : لوگ حضرت عمر بن                       | رمضان میں ابی بن کعب کے بیچھپے اکٹھا کردیا، انہوں نے انہیں بیس          |
| خطابؓ کے زمانہ میں ماہ رمضان میں بیں رکعات تراوح پڑ ھتے                     | رکعات پڑھائی، <sup>ح</sup> ضرت ابی پرکسی نے نکیرنہیں کی،لہذاان کا اس پر |
| تقر(٢)_                                                                     | اجماع ہو گیا <sup>(۲)</sup> ۔                                           |
| باجی نے کہا ہے کہ ہوسکتا ہے کہ حضرت عمر نے انہیں گیارہ                      | دسوقی وغیرہ نے کہا ہے کہ اس پر صحابہ و تابعین کاعمل رہا                 |
| رکعات پڑھنے کاحکم دیا ہو،اتی کے ساتھ قرات کمبی کرنے کے لئے کہا              | - <sup>(r)</sup> ~                                                      |
| ہو،قاریایک رکعت میں مئین پڑھتا تھا،اس لئے کہ قراءت کولمبی کرنا              | ابن عابدین نے کہا :مشرق ومغرب میں اسی پرلوگوں کاعمل                     |
| افضل نماز ہے، کیکن جب لوگوں کے لئے بیہ بھاری ہوا تو انہوں نے                | - <sup>(r)</sup> ~                                                      |
| طول قیام میں تخفیف کر کے بیس رکعات پڑھنے کے لئے کہا،اور                     | علی سنہو ری نے کہا ہے کہاتی پرلوگوں کاعمل ہے، ہمارےز مانہ               |
| (۱) كشاف القناع ۲۵/۱۳                                                       | تک تمام مما لک میں مسلسل یہی معمول رہا ہے <sup>(۵)</sup> ۔              |
| (۲) اثر عمر بن الخطاب: "أنه أمر أبي بن كعب و تميما الداري" كي               |                                                                         |
| روایت ما لک(ا /۱۵ اطبع کُملی ) نے کی ہے،دیکھتے: امنٹی ا/۸۰ ۲۰               | (۱)     الفتاویالکبری ار ۱۹۴۰۔<br>بر                                    |
| (۳) اثر یزید بن رومان: "انه قال: کان الناس یقومون فی زمان عمر "کی           | (۲) بدائع الصنائع ار۲۸۸_                                                |

روایت مالک (ایر ۱۱۵ طبع کتلبی )نے کی ہے، اور اس کونووی نے المجموع

(۳۷ سا ایس روایت کیا ہے اور کہا: مرسل ہے، یزید بن رومان نے حضرت عمرٌكونہیں یا یا،دیکھئے امتقی ۲۰۹۱، شرح المنہاج للمحلی ۲۱۷ ۔

(۴) فتخالقد پرار ۴۳۳، المغنی ار ۲۰۸، المجبوع ۴ ۲ ۳ – ۳۳ ب

- (۲) بدائع الصنائع ار ۲۸۸\_ حضرت عمر کے اثر کی تخریخ فقرہ نمبر ۲ میں گذرچک ہے۔
  - (۳) جاشية الدسوقي ار ۱۵ س

(۴) ردامختارا ۲۹۷۴

(۵) شرح الزرقاني ار ۲۸۴ \_

صلا ۃ التر او ت ک اا رکعتوں کی تعداد بڑھا کر کچھ فضیلت کی تلافی کر لی<sup>(1)</sup>۔ عدوی نے کہا : ابتداء گیارہ رکعات تھیں، پھر بیس رکعات ہے، <sup>ی</sup> ہوگئیں، ابن حبیب نے کہا ہے کہ حضرت عمر نے تئیس رکعات کی طرف رجوع کیا<sup>(1)</sup>۔

> کمال الدین بن ہمام نے مشائخ حفیہ کی مخالفت کی ہے جو کہتے ہیں کہ تراویح میں بیس رکعات سنت ہیں ، چنانچہ انہوں نے کہا ہے کہ قیام رمضان، وتر کے ساتھ باجماعت گیارہ رکعات سنت ہے، اے رسول اللہ ﷺ نے کیا، پھرایک عذرکی بناء پرترک کردیا، اس ے معلوم ہوا کہ اگر مسلمانوں پرتر اور کی فرضیت کا آ پ کواندیشہ نہ ہوتا تو پابندی کے ساتھ انہیں تراوی پڑھاتے اور بلا شبہ آپ کی رحلت کے بعد بیاندیشہ یفینی طور پرختم ہو چکا ہے،لہذا بیسنت ہےاور بیں رکعات ، خلفاء راشدین کی سنت ہے، اور فرمان نبوی ہے: "عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين"<sup>(٣)</sup> (ميرى سنت اورخلفاء راشدین کی سنت کا التزام کرو)اس میں خلفاء راشدین کی سنت يرعمل كى ترغيب ہے،ليكن بيضرورى نہيں كہ بيآ ب عليقة كى بھی سنت ہو، کیونکہ آپ کی سنت وہ ہے جس پر آپ نے خود مواظبت فرمائی پاکسی عذر کے سبب مواظبت ترک کردی، اور اس عذر کے نہ ہونے کی صورت میں آپ علیقہ نے جوادا کیا تھا، اس کوموا خبت کہی جائے گی،لہذ ابیں رکعات مستحب ہوں گی،جس میں سے وہ مقدار سنت ہے، مثلا عشاء کے بعد چار رکعات مستحب ہیں، جن میں دو رکعات ہی سنت ہے، مشائخ کے کلام کا ظاہر بیر ہے کہ بیں رکعات

- (۱) کمنتقی ۲۰۸/۲
- (۲) حاشية العدوى على كفاية الطالب ا / ۳۵۳ ـ
- (۳) حدیث: "علیکم بستی" کی روایت ابوداؤد (۵/ ۱۴ طبع عزت عبید دعاس)اورتر مذی(۵/ ۴۴ طبع الحلمی) نے حصرت عرباض بن ساریڈ سے کی ہےاورتر مذی نے کہا:حدیث حسن صحیح ہے۔

سنت ہے، اور دلیل کا تقاضا وہی ہے جو ہم نے کہا، لہذا وہ ی مسنون ہے، لیعنی اس میں سے آٹھر کعات مسنون ، اور باقی مستحب ہے<sup>(1)</sup> ۔ مالکیہ نے کہا: رمضان میں قیام، بیس یا چھتیں رکعات دونوں کی گنجائش، لیعنی جائز ہے، کیونکہ سلف صحابہ " رمضان میں حضرت عمر بن خطاب "کے زمانہ میں مساجد میں بیس رکعات پڑ ھتے تھے، چھر تین رکعات وتر پڑ ھتے تھے، چھر انہوں نے حضرت عمر بن عبد العزیز کے زمانہ میں چھتیں رکعات پڑھی ، شفع اوروتر (لیعنی تین رکعات) اس سے الگ تھے۔

مالکیہ نے کہا: '' المدونہ' میں امام مالک کے یہاں مختاریں ہے، اوراسی پرلوگوں کا، یعنی مدینہ میں حضرت عمر بن خطاب کے بعد، عمل رہا ہے، انہوں نے کہا: امام مالک نے مدینہ کے اس معمول میں کمی کرنے کونا پسند کیا ہے۔

امام ما لک کا (لیحنی غیر مدونہ میں) یہ تول مردی ہے: میرے دل کو لگنے والی بات یہ ہے جس پرلوگوں کو حضرت عمر نے جمع کیا تھا، لیحنی گیارہ رکعات مع وتر، اوریہی رسول اللہ عقیقیہ کی نماز ہے، مذہب میں پچھاوراقوال وتر جیجات ہیں <sup>(۲)</sup>۔

شنافعیہ نے کہا: اہل مدینہ چھتیں رکعات تراوح پڑھ سکتے ہیں، اس لئے کہ بیں رکعات میں پارٹج تر ویحہ ہوتے ہیں اور اہل مکہ ہر دو ترویحہ کے درمیان سات چکر طواف کرتے تھے، اہل مدینہ نے ہر سات چکر کے بدلہ ایک تر ویحہ مقرر کرلیا، تا کہ اہل مکہ کے برابر ہو سکیں، شیخین نے کہا: یہ غیر اہل مدینہ کے لئے جائز نہیں ہوگا، اور یہی اصح ہے، جیسا کہ دملی نے کہا ہے، اس لئے کہ اہل مدینہ کوآ پ

- (۱) فتخالقد پار ۳۳۳-۳۳۳
- (۲) کفایة الطالب ار ۳۵۳، شرح الزرقانی ار ۲۸۴

صلا ۃ التر او تح ۲۲ – ۱۳ اس میں علیمی کا اختلاف ہے، انہوں نے کہا کہ اگر کوئی څخص اہل مدینہ مشروع۔ کی پیروی میں چھتیس رکعات پڑ ھے تو ریجھی ٹھیک ہے<sup>(1)</sup>۔ میں دیر تک حنابلہ نے کہا ہے کہ بیس رکعات سے کم نہیں پڑ ھے گا، اس پر آ رام کر۔ اضافہ کرنے میں کوئی مضا لقہ نہیں، یہ منصوص ہے، عبداللہ بن احمد نے حفظ کہا: میں نے اپنے والد کو رمضان میں بے شار رکعات پڑ ھتے دیکھا ہے، اور ر اور عبد الرحمن بن اسود چالیس رکعات تراوت کے اور اس کے بعد سات خاموش ر رکعات وتر پڑ ھتے تھے<sup>(۲)</sup>۔

> ابن تیمید نے کہا: نمازیوں کے حالات کے لحاظ سے افضل ہونے میں اختلاف ہے: اگر وہ طویل قیام کو برداشت کر سکتے ہیں تو دس رکعات ، اس کے بعد تین رکعات پڑ ھنا ہی افضل ہے، جیسا کہ رسول اللہ علیق پڑ رمضان وغیرہ رمضان میں اپنے طور پر پڑ ھتے تھے، اورا گر وہ طویل قیام کو برداشت نہ کریں تو ہیں رکعات پڑ ھنا افضل ہے، اور اس پر اکثر مسلمانوں کا عمل ہے، اس لئے کہ میدس اور چالیس کے درمیان میں ہے، اورا گر چالیس رکعات یا کچھاور پڑ ھے تو جائز ہے، اس میں سے کوئی مکر وہ نہیں، کی ایک ائمہ کر ام (مثلا امام احمد وغیرہ) نے اس کی صراحت کی ہے۔

> موصوف نے کہا: جو بیہ سمجھے کہ قیام رمضان کے لئے رسول اللہ علیقیہ کی طرف سے کوئی مقررہ تعدادر کعات ثابت ہے، جس میں کمی بیشی نہیں ہو سکتی تو وہ غلطی پر ہے<sup>(m)</sup>۔

> ہر دوتر ویجہ کے درمیان استر احت: ۱۲- اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ ہر چار رکعات کے بعد استر احت

- أسنى المطالب الرام ٢٠، نهاية الحماج ٢ / ٣٢٠ .
- (۲) مطالب أولى النهى ار ۵۶۳ ، كشاف القناع ار ۲۵ م.
  - (۳) مجموع فتادى ابن تيميه ۲۷/۲۷-

مشروع ہے، اس لئے کہ بیسلف سے چلا آ رہا ہے، وہ حضرات تر اوت میں دیر تک کھڑ ے رہتے تھے، اور ہر چار کعات کے بعد مقتد کی وامام آ رام کرنے کے لئے بیٹھ جاتے تھے۔ حفظیہ نے کہا کہ ہر دو تر ویچہ کے درمیان انتظار کرنا مندوب ہے، اور بیا نتظار ایک تر ویچہ کے بقد رہوگا ، اس انتظار کے دوران خاموش رہیں گے یا اکیلے اکیلے نماز پڑھیں گے یا قراء ت قر آن کریں گے یا تنہی پڑھیں گے۔ حنابلہ نے کہا: ہر دو تر ویچہ کے درمیان استر احت ترک کرنے میں کوئی مضا لقہ نہیں ہے، دوران استر احت کوئی معین دعا مسنون نہیں کہ بیدوار دنہیں ہے<sup>(1)</sup>۔

نمازتراويح ميں سلام:

سل - فقہاء کی رائے ہے کہ تر اور کی پڑھنے والا ہر دور کعات پر سلام پھیرے گا ، اس لئے کہ تر اور کے رات کی نماز ہے ، لہذا دو دور کعات ہوگی ، کیونکہ حدیث ہے: "صلاق اللیل مثنی مثنی "<sup>(1)</sup> (رات کی نماز دو دور کعات ہے ) ، نیز اس لئے کہ تر اور کے باجماعت ادا کی جاتی ہے ، لہذا اس میں سہولت رکھی جائے گی ، اس طور پر کہ ہر دو رکعات پوری ہونے پر نمازختم کر دی جائے ، اس لئے کہ جس کا تحریمہ جس قد رلمبا ہوگا لوگوں کے لئے وہ نماز اسی قد رد شوار ہوگی <sup>(m)</sup> ۔

- (۱) الدرالختار و رد المحتار ا/ ۴۷٬۴۴، العدوی علی کفایة الطالب ۲/۱۴۴، أسن المطالب ا/ ۲۰۰۰، مطالب أولی انبی ا/ ۵۶۴۰
- (۲) حدیث: "صلاق اللیل مثنی مثنی" کی روایت بخاری (الفتح ۲ ۷ ۷ طبع السّلفیه)اور سلم (۱۱۲۱۵ طبع الحکنی ) نے حضرت ابن عمرؓ سے کی ہے۔
- (۳) فنتح القدير ارا۲۳، بدائع الصنائع ار۲۸۸، العدوى على كفاية الطالب ار۳۵۳،أسنى المطالب ار۲۰۰۰، كشاف القناع ۲۱۷۱۴-

## صلاة التراويح ١٦ – ١٥

جماعت کے مطلوب ہونے میں تراویح ، فرائض کے مشابہ ہے، لہذا منقولہ طریقہ میں کوئی تندیلی نہیں کی جائے گی<sup>(1)</sup>۔ ہمیں حنابلہ کے یہاں اس مسلہ پر بحث نہیں ملی۔

نمازتر او یک میں بیٹھنا: ۱۹ - حنفیہ کے مذہب میں آیا ہے کہ تر او یک بیٹھ کر پڑھنا، کرا ہت تنزیبی کے ساتھ جائز ہے، اس لئے کہ میہ منقول طریقہ کے خلاف ہے<sup>(1)</sup>۔ حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ مقتدی کے لئے نماز تر او تکے میں میہ

تعلیہ بیٹ سراحت کی ہے تہ سلدل سے سمار کراوں یں یہ مکروہ ہے کہ بیٹار ہے، اور جب امام رکوع کرنے لگے تو اٹھ کھڑا ہو، ابن عابدین نے لکھا ہے کہ بظاہر بیکروہ تحریمی ہے، اس لئے کہ اس میں نماز میں ستی کا اظہار اور منافقین سے مثابہت اختیار کرنا ہے، اور فرمان باری ہے: "وَإِذَا قَامُواً إِلَى الصَّلُوةِ قَامُواً میں نماز میں ستی کا اظہار اور بیلوگ جب نماز کے لئے کھڑے ہوتے ہیں تو مہت ہی کا ہلی سے کھڑے ہوتے ہیں )، اور اگر ستی کی وجہ سے ہیں، بلکہ بڑھا بے وغیرہ کی وجہ سے ہوتو مکروہ نہیں (<sup>m</sup>)، غیر حفنیہ کے ہیاں ہمیں اس طرح کی بات نہیں ملی۔

نمازتراویخ کادفت:

1۵ – جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ نماز تر اوچ کا وقت ،نماز عشاء کے

- (1) نهاية الحتاج ٢ ( ١٢٣ ) أسنى المطالب ١ / ١٠ ) القليو بي ١ / ٢٠ ].
- (۲) الاختیار ۲۱/۱۹، الدرالمخارمع حاشیه این عابدین ۲/۷۵، بدائع الصنائع ۱/۹۰۱
  - (۳) سوره نساءر ۱۴۱-
  - (۴) ردالحتارا ۲۵۵٬ (۴)

پھیرا، اس کے بارے میں اختلاف ہے۔ حفظیہ نے کہا ہے: اگر کسی نے پوری تر اوت کی سلام سے پڑھ لی، اور ہر دور کعات پر قعدہ کیا توضیح یہ ہے کہ اس کی نماز پوری تر اوت کے کی طرف سے سیح ہے، اس لئے کہ اس نے نماز کے سارے ارکان و شرائط کو ادا کردیا ، کیونکہ ہر دو رکعات کے لئے نیا تحریمہ ان کے نزدیک شرط نہیں، البتہ کوئی بالفصد اییا کر یو ان کے نزدیک ضیح بیہ ہے کہ مکروہ ہے، کیونکہ بیہ منقول تعامل کے خلاف ہے۔ اور انہوں نے صراحت کی ہے کہ مطلق نفل میں آٹھ رکعات سے زیادہ ایک سلام سے پڑھنا مکروہ ہے تو یہاں بدر جداولی ہوگا۔

انہوں نے کہا: اگر ہر دور کعات پر قعدہ نہ کیا اور ایک ہی سلام سے پڑھ لیا تو اس کی نماز امام محمد کے نز دیک فاسد ہے، اور امام ابو حنیفہ وابو یوسف کے نز دیک فاسد نہ ہوگی ، اور اصح بیہ ہے کہ ایک سلام سے جائز ہے، اس لئے کہ سنت سیہ ہم کہ پہلاشفع کامل ہوا ور سیہ قعدہ کے ذریعہ کامل ہوگا جونہیں پایا گیا اور کامل ، ناقص کے ذریعہ ادا نہیں ہوتا<sup>(1)</sup> ۔

مالکیہ نے کہا ہے کہ تراوت کپڑ ھنے والے کے لئے ہر دور کعت پر سلام پھیرنا مندوب ہے، اور چار رکعات کے بعد سلام کومؤ خر کرنا مکروہ ہے، حتی کہ اگر ایک سلام سے چار رکعات پڑ ھنے کے ارادہ سے نماز شروع کی تو بھی افضل یہی ہے کہ ہر دور کعات پر سلام پھیر دے<sup>(1)</sup>۔

شافعیہ نے کہا ہے کہ اگر تر اوت کے کی چار رکعات ایک سلام سے پڑھی توضیح نہیں اور نماز باطل ہوگی ، اگر اس نے قصد اعلم ہوتے ہوئے کیا، ورنہ بینمازنفل مطلق بن جائے گی ، اس کی وجہ بیہ ہے کہ

- (۱) ردالحتار ۲۸۹ ۲ ۹٬۰ بدائع الصنائع ار ۲۸۹ -
- (۲) حاشية العدوى على كفاية الطالب ا / ۳۵۳ ـ

# صلاة التراويح ١٦

حنابلہ کی رائے ہے کہ نماز تراوی ، ابتدائی رات میں افضل ہے، اس لئے کہ حضرت عمر کے دور میں لوگ شروع رات میں پڑ ھتے تھے، اما ماحمہ سے دریافت کیا گیا: قیام (تراوی ) کواخیر رات تک مؤخر کیا جائے ؟ انہوں نے فرمایا: مسلمانوں کا طریقہ مجھے زیادہ پسند ہے<sup>(1)</sup> ۔

نمازتراوی میں جماعت:

۲۱ - اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ نماز تراوح کے لئے جماعت مشروع ہے، اس لئے کہ یہی رسول اللہ علیق کاعمل ہے، جیسا کہ گذرا، نیز حضرت عمر کے زمانہ سے صحابہ کرام اور تابعین کا یہی معمول رہا ہے، اور تاہنوزیہی معمول جاری ہے۔

جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ نماز تراویح میں جماعت مسنون

جے۔ حفیہ نے کہا: اصح قول کے مطابق تر اوت کی جماعت سنت علی الکفا یہ ہے، لہذا اگر سجی لوگ اس کوترک کردیں تو انہوں نے برا کیا ، اور اگر سی ایک شخص نے جماعت چھوڑ کرا بے گھر میں تر اوت کچڑ ھی لی تو اس نے فضیلت کوترک کیا ، اور اگر گھر میں با جماعت پڑ ھی تو اس کو متجد کی جماعت کی فضیلت نہیں ملی <sup>(۲)</sup>۔ متجد کی جماعت کی فضیلت نہیں ملی <sup>(۲)</sup>۔ مالکیہ نے کہا ہے کہ نماز تر اوت کھروں میں مندوب ہے اگر اس کی وجہ سے مساجد میں (تر اوت کی گھروں میں ، اس لئے کہ روایت ہے: ''علیکم بالصلاۃ فی بیو تکم ، فإن خیر صلاۃ الموء فی بیتہ إلى الصلاۃ المکتوبة ''<sup>(m)</sup> (تم اپنے گھروں

- (۱) ردالحتارار ۲۷۷۴، مواهب الجلیل ۳۷ ۲۰ ۶، شرح الزرقانی ار ۲۸۳، اُسی المطالب ار ۲۰۳۳، فتح القدیرار ۳۳۳۴، کمغنی ۳۷ ۲۰۱۰، کشاف القناع ۲۲۶۱/۱
  - (۲) ابن عابدین ار ۲۳۷ ۲۰ ۲۷ ۲۰
- (۳) حديث: "عليكم بالصلاة في بيوتكم، فإن خير صلاة المرء في بيته إلا المكتوبة" كى روايت مسلم (ار ۵۴ مج الحلي) في حضرت

بعد اور وتر سے پہلے طلوع فجر تک ہے، اس لئے کہ خلف نے سلف سے یہی نقل کیا ہے، نیز اس لئے کہ یہی صحابہ کامعمول منقول ہے، لہذ ا اس کا وقت وہی ہوگا، جب انہوں نے اس کو پڑھا ہے اور انہوں نے عشاء کے بعد اور وتر سے قبل پڑھا، نیز اس لئے کہ میعشاء کے تابع سنت ہے، لہذ ااس کا وقت وتر سے پہلے ہوگا۔

اگر مغرب کے بعد ،عشاء ۔ فیل پڑھ لی توجمہور فقہاء کی رائے اور یہی حنفیہ کے یہاں اصح ہے کہ مینماز تر او تح کے لئے کافی نہیں ، اور میہ مالکیہ کے نز دیک ففل نماز ہوگی ، حنفیہ کے یہاں خلاف اصح میہ ہے کہ میصح ہوگی ، اس لئے کہ ساری رات طلوع فخر تک ، عشاء سے پہلے اور اس کے بعد تر او تک کا وقت ہے ، اس لئے کہ اس کا نام قیام اللیل (رات کی نماز) ہے، لہذا اس کا وقت پوری رات ہوگی ۔

حنابلہ نے صحیح نہ ہونے کی وجہ یہ بتائی ہے کہ یہ فرض، لیعنی عشاء کے بعد ادا کی جاتی ہے، لہذا عشاء سے قبل صحیح نہ ہوگی ، جیسے سنت عشاء، انہوں نے کہا ہے کہ تر اوت کی معشاء کی نماز کے بعد اور اس کی سنت کے بعد ادا کی جائے گی ، مجد الدین نے کہا: اس لئے کہ سنت عشاء کو عشاء کے وقت مختار سے مؤخر کرنا مکروہ ہے، لہذا اس کو عشاء

اگرعشاء کے بعداوروٹر کے بعد پڑ ھےتو حنفیہ کے نز دیک اصح یہ ہے کہ کافی ہے۔

حنفیہ وشافعیہ کی رائے ہے کہ رات کے ایک تہائی یا نصف تک تراویح کومؤ خر کرنامستحب ہے، آدھی رات کے بعد اس کوا داکر نے کی صورت میں حنفیہ کے یہاں اختلاف ہے، ایک قول ہے: یہ مکر وہ ہے، اس لئے کہ عشاء کے تابع ہے، جیسے سنت عشاءاور صحیح بیہ ہے کہ مکر وہ نہیں ہے، اس لئے کہ بیر رات کی نماز ہے، اور رات کی نماز کو اخیر رات میں پڑ ھناافضل ہے۔

## صلاة التراويح /

میں نماز پڑھو، اس لئے کہ سوائے فرض کے آ دمی کی بہتر نماز وہی ہے جو گھر میں ہو)، نیز اس لئے کہ ریاء کا اندیشہ ہے اور ریاء حرام ہے اگر آ دمی گھر میں تراو تح پڑ ھے تو تنہا پڑ ھے یا اہل خانہ کے ساتھ اس میں فقہاء کا اختلاف ہے، اس میں دواقوال ہیں، زرقانی نے کہا: غالبا سے دونوں افضل ہونے میں برابر ہیں۔

ان کے نزدیک گھروں میں تراویح کے مندوب ہونے میں تین شرطیں ہیں: مبجد میں تر او تح بند نہ ہوجائے ، گھر میں پڑھنے میں نشاط زیادہ ہو، تر او تح چھوڑ کر بیٹھ نہ جائے ، اور حرمین میں آفاقی (غیر کمی) کے علاوہ ہو، ان میں سے کوئی ایک بھی شرط نہ رہے تو مبجد میں پڑھنا افضل ہے، زرقانی نے کہا: جو شخص مبجد میں ہے اس کے لئے تر او تح کی جماعت سے الگ ہو کر تنہا پڑھنا مکروہ ہے، اور اگر اس ہے <sup>(1)</sup>۔

شافعیہ نے کہا:اصح قول کے مطابق تراویح کی جماعت مسنون ہے،اس لئے کہ حضرت عائشتہ کی حدیث ہے، جو گذر چکی ہے، نیز حضرت عمر کااثراورلوگوں کا معمول ہے۔

شافعیہ کے یہاں خلاف اضح قول میہ ہے کہ رات کی دوسری نماز ول کی طرح تراوی بھی تنہا پڑھناافضل ہے،اس لئے کہاس میں ریاء سے دوری ہے<sup>(1)</sup>۔

حنابلہ نے کہا ہے: تراو<sup>7</sup> کیا جماعت پڑھنا، تنہا تنہا پڑھنے سے افضل ہے، امام احمد نے کہا: حضرت علی، جابر اور عبد اللّّہ با جماعت پڑھتے تھے<sup>(m)</sup>۔

= ابوذر سے کی ہے۔

- (۱) شرح الزرقانی ار ۲۸۳، حاشیة الدسوقی ار ۱۵۳۵-
  - (۲) شرح کمحلی ا / ۲۱۷ ۲۱۸ ـ
  - (۳) کشاف القناع ار ۲۵، المغنی ۲ر ۱۶۹\_

حضرت البوذر کی حدیث میں ہے کہ رسول اللہ علیک نے اپن گھر والوں کو اور عور توں کو جمع کیا اور فرمایا: ''ان الرجل إذا صلی مع الإمام حتی ینصرف کتب له قیام لیلة''<sup>(1)</sup> (جب آ دمی امام کے ساتھ نماز پڑ ھتا ہے، یہاں تک کہ امام فارغ ہوجائے تو اس کے لئے رات بھر کے قیام (کا ثو اب) لکھ دیاجا تا ہے۔ انہوں نے کہا ہے کہ اگر جماعت ممکن نہ ہوتو تنہا پڑ سے گا، اس لئے کہ نبی کریم علیک کہ مارشا دعام ہے: ''من قام ر مضان ایمانا و احتسابا غفر له ماتقدم من ذنبہ''<sup>(1)</sup> (جس نے رمضان میں ایمان کے ساتھ اور ثو اب کی نیت سے (نماز پڑھی اس کے پچھلے گناہ ایمان کے ساتھ اور ثو اب کی نیت سے (نماز پڑھی اس کے پچھلے گناہ

تراوی میں قراءت اور ختم قرآن: 21 - حنابلہ اور اکثر مثائخ حفنیہ کی رائے ہے اور اسی کو حسن نے امام ابو صنیفہ سے روایت کیا ہے کہ نماز تر اور کے میں قرآن ختم کرنا سنت ہے، تا کہ لوگ اس نماز میں پورا قرآن سن لیں۔ حفیہ نے کہا ہے کہ سنت ایک بارختم کرنا ہے، لہذا لوگوں کی

سیسی کی وجہ سے ای سیسی بور میں رہا ہے، ہور وری کی مستی کی وجہ سے امام ختم کر نانہیں چھوڑ کے گا، بلکہ ہر رکعت میں دس آیات کے قریب پڑھتا رہے تو قر آن ختم ہوجائے گا، اس لئے کہ پورے رمضان میں تراوت کی کی رکعتوں کی تعداد کل چھ سور کعت یا پانچ سواسی رکعت ہے، اور قرآن کی آیات کل چھ ہزار سے پچھاو پر ہیں۔ اس کے خلاف ایک قول ہیہ ہے کہ افضل سیہ ہے کہ مغرب کی قراءت کے بقد رتراوت میں قراءت ہو، اس لئے کہ نوافل کا مدار تخفیف پر ہے

 حدیث: "من قام مع الإمام حتی ینصرف کتب له قیام تلک اللیلة" کی تخریج فقره نمبر ۲ میں گذریجی ہے۔
 حدیث: "من قام رمضان....." کی تخریج فقره نمبر ۲ میں گذریجی ہے۔

#### صلاة التراويح ۱۸

حنابلہ نے کہا ہے کہ ستحب ہے کہ پہلی رات میں تر اوت سورہ فاتحہ کے بعد سورہ قلم "اقد أ باسم د بک" سے شروع کرے، اس لئے کہ قرآن میں سب سے پہلے یہی سورہ نازل ہوئی اور جب سجدہ تلاوت کرنے کے بعد کھڑا ہوتو سورہ بقرہ شروع کرے، اما م احمد نے اس کی صراحت کی ہے، بظاہر بیہ ہے کہ اس کے بارے میں انہیں کوئی اثر پہنچا ہوگا، اما م احمد ہی سے ایک روایت ہے، رمضان کی پہلی رات میں عشاء کی نماز میں سورہ قلم پڑ ھے۔ جس میں انہوں نے کہا کہ سورہ قلم سے تر اوت کی ابتداء کرے اور تر اوت کی آخری رکھت، رکوع یے تبل ختم کر کے دعاما نگے۔ اما م احمد نے اس کی صراحت کی ہے<sup>(1)</sup>۔

#### تراويح ميں مسبوق:

1A - حنفیہ نے کہا: جس کی پڑھتر اور مجھوٹ گئی اور امام وتر کے لئے کھڑا ہو گیا وہ امام کے ساتھ وتر پڑھے گا، اس کے بعد چھوٹی ہوئی تراوح پڑھے گا<sup>(۲)</sup>۔

ما لکیہ نے کہا: جس کوامام کے ساتھ ایک رکعت ملی تو یہ دو حال سے خالی نہیں: یا تو تر ویچہ کے اخیر کی دور کعتوں میں سے ایک رکعت ہوگی یا تر ویچہ کے ابتداء کی دور کعتوں میں سے کوئی رکعت ہوگی، اب اگر اخیر کی دور کعتوں میں سے ایک رکعت ہوتو امام کے سلام پھیر نے کے بعد دوران استر احت ادا کر لے گا، اور اگر ابتداء کی دور کعتوں میں سے ایک رکعت ہوتوابن قاسم نے امام ما لک سے فقل کیا ہے کہ دو

(۱) کشاف القناع ۲۲۱۷۱ – ۲۲۷، المغنی ۱۲۹۶۲ ، مطالب أولی النهی ۱۸۲۲۵ -۲) الدرالمخاروردالمحتارا / ۲۷۳ - خصوصا اگر با جماعت ہوں، اور یہ جو کہا گیا ہے کہ ہر رکعت میں تمیں آیات پڑھے گا، اس لئے کہ حضرت عمرؓ نے اس کا حکم دیا ہے تو اس طرح پڑھنے سے رمضان میں تین ختم ہوں گے، اس لئے کہ ہر عشرہ کی فضیلت ہے، جابیا کہ حدیث میں آیا ہے: اول عشرہ ، رحمت ہے، درمیانی عشرہ، مغفرت اور آخری عشرہ، جہنم سے خلاصی ہے۔

کاسانی نے کہا: حضرت عمرؓ نے جو حکم دیا ہے وہ فضیلت کے باب سے ہے، یعنی بیر کدایک سے زائد بار قر آن ختم کرے، بیان کے زمانہ میں تھا، ہمارے زمانہ میں افضل میہ ہے کہ امام لوگوں کی حالت کالحاظ رکھ کر پڑھے اور اس قدر پڑھے کہ لوگ جماعت سے متنفر نہ ہوجائیں، اس لئے کہ جماعت کی تکثیر کہی قراءت کرنے سے افضل ہے۔

بعض حفنیہ نے کہا ہے کہ ستائیسویں کی رات کوختم کرنامستحب ہےاس امید میں کہ شب قد رمل جائے اور اگر آخری رات سے قبل ختم قرآن ہوجائے توایک قول ہے کہ بقیہ راتوں میں تراو تح مکر وہ نہیں، اور ایک قول ہے کہ تراو تح پڑ ھے گا،اور اس میں جو جی چاہے قراءت کرے<sup>(1)</sup>۔

مالکیہ وشافعیہ نے صراحت کی ہے کہ امام کے لئے پورے قرآن کو، تراوت کی میں پورے مہینہ میں ختم کرنا مندوب ہے، اور پورے مہینہ کی تراوت کی میں ایک سورہ کی قراءت کرنا کافی ہے، اس طرح پورے مہینہ کی ہر رات میں تراوت کی ہرایک رکعت یا ہر دور کعات میں ایک سورہ پڑھنا کافی ہے، گو کہ بیخلاف اولی ہے اگر اس کو دوسری سورتیں یا دہوں ، یا کوئی موجود ہو جوقر آن کے دوسرے مصول کو یا درکھتا ہو، ابن عرفہ نے کہا ہے کہ امام ما لک کی'' المدونہ' میں ہے: ختم کرنا سنت نہیں ہے <sup>(1)</sup>۔ (1) فتح القد یا / ۳۵، بدائع الصان نے ۱۸ ہو۔ (۲) حافیۃ الدسوقی ار ۱۵ س، اسی الطال ار ۲۰۱

صلاة التراويح ١٩ یے قبل پڑھ سکتا ہے<sup>(1)</sup>۔ ا پناسلام نہ پھیرے، بلکہاما کے ساتھ اٹھ کھڑا ہو،اور جب امام اخیر اس مسّله میں ہمیں مالکہ وشافعہ کی صراحت نہیں ملی۔ کی دورکعتوں میں سے پہلی رکعت پڑھ کرکھڑا ہوتو پہ تشہد پڑ ھے،سلام پھیرے پھراس کے ساتھ اخیر کی دورکعتوں میں شریک ہوجائے ، لیکن نووی نے کہا ہے کہ اگر مقرر وفت والی نفل نماز حچوٹ اب ان میں سے ایک رکعت اس کو ملے گی، پھر دوسری رکعت کی قضا، جائے تواظیر قول کے مطابق اس کی قضامند وب ہے <sup>(۲)</sup>۔ تنہا کھڑ بے ہوکرنفل پڑ ھ کے کرےگا<sup>(1)</sup>۔

حنابلہ کے نز دیک : اما م احمد سے دریافت کیا گیا کہ ایک شخص کو کسی ترویحہ کی دو رکعتیں ملیں تو کیا وہ اس کے ساتھ دو رکعتیں اور پڑھے گا؟ تو انہوں نے اس کی ضرورت نہیں سمجھی،اور فرمایا بیتو تطوع(نفل) ہے <sup>(۲)</sup>۔

تراویح کی قضا کرنا:

91- اگر نماز تراویح، طلوع آفتاب کے سبب وقت سے چھوٹ جائے تو حنفیہ کے یہاں اصح، اور حنابلہ کے ظاہر کلام میں ہے کہ اس کی قضانہیں کی جائے گی، اس لئے کہ یہ مغرب وعشاء کی سنتوں سے زیادہ مؤکر نہیں، اوران سنتوں کی قضانہیں ہوتی تو تر اور کے کہ بھی قضا نہ ہوگی۔

حفنیہ نے کہا: اگر قضا کرے گا تو بیفل مستحب ہوجا ئیں گی، تراوح نہ ہوں گی، جیسے رات کی روا تب، اس لئے کہ تر او تح انہی میں سے ہے، اور قضا کرنا، ان حضرات کے نز دیک فرض نماز اور سنت فجر کے ساتھ خاص ہے، سنت فجر کی قضا میں پچھ شرائط ہیں۔ حفنیہ کے یہاں اضح کے مقابلہ میں دوسرا قول یہ ہے کہ جس نے تر اوت کے دفت پر ادانہ کی، وہ دوسری نماز تر او تک کے دفت کے آئے سے پہلے تک اس کی قضا پڑ ھ سکتا ہے، ایک اور قول : مہینہ ختم ہونے

(۱) المثقى إير ۲۱۰.

(۲) المغنی۲/۰۷۱\_

(۱) ردالحتارا ۲۷ ۲۳، کشاف القناع ۲۱ ۲۴ ۲۰

(۲) مغنی الحتاج ار ۲۲۴\_

تصلى أربع ركعات: تقرأ في كل ركعة فاتحة الكتاب وسورة، فإذا فرغت من القرأة في أول ركعة وأنت قائم قلت: سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر، خمس عشرة مرة، ثم تركع وتقولها وأنت راكع عشرا، ثم ترفع رأسك من الركوع وتقولها عشراً ثم تهوي ساجدا فتقولها وأنت ساجد عشرا، ثم ترفع رأسك من السجود فتقولها عشرا ثم تسجد فتقولها عشرا، ثم ترفع رأسك فتقولها عشرا، فذلك خمس وسبعون في كل ركعة، تفعل ذلك في أربع ركعات، إن استطعت أن تصليها في كل يوم مرة فافعل، فإن لم تفعل ففي كل جمعة مرة فإن لم تفعل ففي كل شهر مرة، فإن لم تفعل ففي كل سنة مرة، فإن لم تفعل ففي عمرك مدة "(() رسول الله عليكة نے حضرت عباس بن عبدالمطلب سے فرمایا: اے عباس اے میرے چیا! کیا میں آپ کوایک عطیہ نہ دوں یا آ پ کوایک انعام نہ دوں! آ پ کوایک چیز نہ بخشوں! آ پ کو دس چزیں نہ سکھاؤں کہ اگراس کو پورا کرلیں تو اللہ تعالی آ پ کے گناہ کو معاف کردےگا، وہ گناہ جو پہلے ہوئے ، جو بعد میں ہوئے، جو یرانے میں جو نئے ہیں، جو لطی سے ہوئے، جو قصدا ہوئے، چھوٹے گناہ ، بڑے گناہ ، جوخفیہ ہوئے ، جواعلانیہ ہوئے ، دس باتیں ہیں: آب چار رکعات پڑھیں، ہررکعت میں سورہ فاتحہ اورکوئی سورہ یڑھیں،اور پہلی رکعت میں قراءت سے فارغ ہونے کے بعد کھڑے كَمْرْ بِدِرْعا: "سبحان الله و الحمد لله ولا إله إلا الله

(۱) حدیث: "صلاق التسبیح"یا عباس، یا عماه...... کی روایت ابوداؤد (۲/۲۵،۲۷ طبع عزت عبید دعاس) نے حضرت ابن عباسؓ سے کی ہے اور منذری نے اس کوالتر غیب والتر ہیب (۱/ ۲۷ م-۲۷ م طبع الحلبی ) میں نقل کیا ہے اور کٹی ایک علاء کے حوالہ سے اس کی تصحیفقل کی ہے۔

صلاةالتيبيح

تعریف: ۱-''صلا ۃ انسیح''ایک قسم کی نفل نماز ہے، جو مخصوص طریقہ پر پڑھی جاتی ہے،جس کا بیان آ رہا ہے، اس کوصلا ۃ انسیح اس لئے کہتے ہیں کہ اس میں تسبیحات کی کثرت ہے، چنانچہ اس کی ہررکعت میں پیچ تر تسبیحات ہیں <sup>(1)</sup> ہ

شرعي حکم:

صلاۃ انتیبیج کے عکم کے بارے میں فقتہاء کا اختلاف ہے، اور اس اختلاف کا سبب ، اس کے متعلق مروی حدیث کے ثبوت میں اختلاف ہے:

(۱) نهاية المحتاج ۲/۱۱۹\_

صلاةالتسبيح ا-٢

صلا ۃ التسبیح ۳۷ – ۲۷ ) اس کو میں حدیث کاضحیح ہونا مشروط نہیں<sup>(1)</sup>۔ چر سجدہ ۲۹ – تنیسر اقول: یہ نماز غیر مشروع ہے، نو دی نے '' المجموع'' میں کہا راس کو ہے کہ اس کا استخباب ، محل نظرہے، اس لئے کہ اس کی حدیث ضعیف سے سر ہے، اور اس میں نماز کی معروف تر تیب میں تبدیلی ہے، لہذا بغیر کسی سے سر ہے، اور اس میں نماز کی معروف تر تیب میں تبدیلی ہے، لہذا بغیر کسی جسر ہے، اور اس میں نماز کی معروف تر تیب میں تبدیلی ہے، لہذا بغیر کسی پھر سجدہ حدیث کے اس کا نہ پڑھنا، ہی منا سب ہے اور اس کے متعان حدیث ہم بار ثابت نہیں، ابن قدامہ نے امام احمد سے قتل کیا ہے کہ اس نماز کے موسک بارے میں وارد حدیث ثابت نہیں، اور انہوں نے اس کو مستحب نہیں کر بیرنہ گیا: کیوں؟ کہا: امام احمد فرماتے ہیں: مجھے اچھی نہیں گتی، پوچھا کر بیرنہ گیا: کیوں؟ کہا: اس کے بارے میں کوئی صحیح چیز نہیں، اور انہوں نے مریس این کا تھوک جھاڑ دیا، جیسے کہ اس پرئیر کرر ہے، ہوں۔

ال کے بارے میں وارد حدیث کو ابن جوزی نے موضوعات میں رکھا ہے، اور ابن تجر نے '' تلخیص الحبیر '' میں کہا ہے کہ حق سہ ہے کہ اس کے سار بے طرق ضعیف میں ، اور ہر چند کہ ابن عباس کی حدیث ، حسن کی شرط کے قریب ہے تا ہم وہ شاذ ہے، اس لئے کہ اس میں تفرد بہت زیادہ ہے، معتبر طریقہ سے اس کا کوئی شاہد و متابع نہیں ہے، اور بقیہ نماز وں کے طریقہ اداء سے اس کا طریقہ اداء الگ ہے، موصوف نے کہا: اس روایت کو ابن تیمید اور مزی نے ضعیف کہا ہے، اور ذہبی نے تو قف اختیار کیا، اسکوابن عبد الہا دی نے اپنی '' احکام' میں نقل کیا ہے۔ اھ۔

حنفیہ و مالکیہ کی کتابوں میں اپنی معلومات کی حد تک ہمیں اس نماز کا ذکر نہیں ملا، البتہ' تلخیص الحبیر' ، میں ابن العربی کا یہ قول منقول ہے: اس نماز کے بارے میں کوئی ضحیح یا حسن حدیث نہیں ہے <sup>(۲)</sup>۔

- (۱) المجموع للنو دی (۲۰ / ۵۴) نهایة المحتاج ۲ / ۱۱۹، عون المعبود ۲/۲۷ ۱۸۳ شائع کرده دارالفکر، المغنی لا بن قدامه ۲ / ۲ سلاطیع سوم، التخیص الحبیر ۲ / ۷ –
- (۲) الجموع للنوى ۴/ ۵۴٬۹۴٬۰۱۴ المحتاج ۱۱۹۱۲ ، المغنى ۲/۲ ۱۳۱، عون المعبود ۴/ ۱۸۳٬۰۵۳ ،کشاف القناع ۲/ ۴٬۴۴٬۶۰ تلخيص الحبير ۲/۷

و الله أكبو '' پندره بار پڑھيں ، پھرركوع ميں جا <sup>ئ</sup>يں تو اس ميں اس كو دس بار پڑھيں ، پھرركوع سے سراٹھا <sup>ئ</sup>يں تو دس بار پڑھيں ، پھر سجدہ ميں جا كر دس بار اس كو پڑھيں ، پھر سجدہ سے سراٹھا كر دس بار اس كو پڑھيں ، پھر سجدہ ميں جا كر دس بار اس كو پڑھيں ، پھر ركوع سے سر اٹھا كر دن بار اس كو پڑھيں ، پھر سجدہ ميں جا كر دن بار پڑھيں ، پھر سجدہ سے سراٹھا كر دن بار اس كو پڑھيں ، اس طرح ہر كعت ميں پچ ہتر بار ہوں گی ، اسی طرح چاروں ركعات ميں پڑھيں ، اگر آ پ سے ہو سکے تو روز انہ يہ نماز ايک بار پڑھايں ، اگر مينہ ہو سکے تو ہر جمعہ كوا يک بار پڑھ ليں ، اور اگر ميہ نہ ہو سکے تو ہر ماہ ايک بار پڑھايں ، اور اگر ميہ نہ ہو سکے تو ہر سال ايک بار پڑھايں ، اور اگر مينہ ہو سکے تو عر بھر ميں ایک بار پڑھايں ) ۔

انہوں نے کہا ہے کہات روایت سے میرحدیث ثابت ہے اور گو کہ میرموسی بن عبدالعزیز کی روایت سے ہے تا ہم ابن معین نے ان کی توثیق کی ہے، اور نسائی نے ان کے بارے میں کہا کہ ''لیس بہ جامس'' (کوئی مضا ئقہ نہیں) ، زرکشی نے کہا ہے کہ حدیث صحیح ہے، ضعیف نہیں ہے، ابن الصلاح نے کہا ہے کہ اس کی حدیث حسن ہے، اسی کے مثل نووی نے'' تہذیب الأساء واللغات'' میں کھا ہے۔

منذری نے کہا: اس کے روات ثقتہ ہیں۔ اُھ، یہ خود حضرت عباس کی حدیث ، اور حضرت ابورافع اورانس بن ما لک کی حدیث میں مروی ہے۔

سا- دوسرافول: بعض حنابلہ کی رائے ہے کہ اس کے پڑھنے میں کوئی مضا نقہ نہیں، یعنی جائز ہے، انہوں نے کہا: اگر چہ اس کے بارے میں حدیث ثابت نہ ہوتو بھی یہ فضائل اعمال کے باب سے ہے۔ سی میں ضعیف حدیث کافی ہے، اسی وجہ سے ابن قدامہ نے کہا ہے کہ اگر کوئی اس کو پڑھے تو کوئی مضا نقہ نہیں، کیونکہ نوافل وفضائل

صلاة الشبيح ٥، صلاة التطوع ١-٢

صلاة التطورع

تعريف: ا-تطوع کامعنی لغت میں: تبرع ہے، کہاجا تا ہے: تطوع بالشيء:
تبرع کرنا، اس کا ایک اصطلاحی معنی: فرائض و واجبات سے زائد مشروع چیز کا نام ہے، یا جوغیر واجب اطاعت کے ساتھ مخصوص ہو، یا ایسافعل جوغیر جازم (غیر لازمی) طور پر مطلوب ہو۔
ایسافعل جوغیر جازم (غیر لازمی) طور پر مطلوب ہو۔
اس موضوع میں فقتہی اصطلاحات کی تفصیل اصطلاح:
الی موضوع میں فقتہی اصطلاحات کی تفصیل اصطلاح:
(تطوع) میں ہے <sup>(1)</sup>۔
الی موضوع میں فقتہی واجبات سے زائد نماز ہو<sup>(1)</sup>، اس رائی دریا فاضی واجبات سے زائد میں ہے۔
در تطوع) میں ہے <sup>(1)</sup>۔
الی موضوع میں فقتہی اصطلاحات کی تفصیل اصطلاح:
الی موضوع میں فقتہی واجبات سے زائد نماز ہو<sup>(1)</sup>، اس رائی دریا ہوں ہیں ہے۔
در یا فاضی کی اس میں دریا فت کرنے والے کی حدیث میں ہی فرمان نبوی ہے: "حمس صلوات فی الیوم و اللیلة، فقیل :
فرمان نبوی ہے: "خمس صلوات فی الیوم و اللیلة، فقیل :
ملا علی غیر ہا قال: لا، الا ان تطوع" (میں) پڑھنا چا ہے)۔
آلی میں ہیں، وہ بولا: ان کے سوا میرے او پرکوئی اور نماز ہو (ت)، اس میں ہوں ہیں ہیں ہیں ہیں ہوں ہیں ہوں ہیں ہے۔

صلاة تطوع كى انواع: ۲- نفل نماز ميں اصل، اكبلے اداكرنا ہے اوراس كى چندانواع ہيں: (۱) الموسوعہ ۲۱/۲۳۱۔ (۲) كشف الاسرار ۲۲/۲۳، كشاف اصطلاحات الفون مادہ:" طوع دنشل (۳) مدہ ذنت مدیر مالیات فریل الدائش كوروا مدیر الار

(۳) حدیث: "خمس صلوات في اليوم و الليلة" کی روایت مسلم (۱۷۱ ۲ طبع الحلی ) نے حضرت طلحہ بن عبید اللہ ؓ سے کی ہے۔ صلا ة التسبيح كاطر يقد اوراس كا وقت: ۵ - جولوگ صلاة التسبيح ك استخباب يا جواز ك قائل بين انهون نے ۱س نماز مين ان چيزون كى رعايت كى ہے جن كا ذكر حديث مين ہے، ليحن بيه چارركعات بين، اور خاص طريقہ پر، خاص مقامات پر منقول تعداد مين شبيح ، تكبير نهليل اور حوفلہ كى رعايت ركھى ہے، شافعيد نے اس مين بيدا ضافہ كيا ہے كہ بينما زصرف چارركعات پڑھى جائے گى اس سے زيادہ نہيں، ايك سلام سے اگردن ميں ہو، اور دوسلاموں سے اگر رات ميں ہواور افضل بيہ ہے كہ روز اندا يك مرتبہ يا چر جمعہ كو يا چھر ہر ماه يا چھر ہر سال يا چھر ميں ايك بار پڑھى جائے ۔



صلاة التطوع س-٣ مناسب ہے کہ مکنہ کمی کی تلافی کے لئے اس کے بعد کچھ ہو<sup>(1)</sup>۔ مثلاً سنن روانتب، اور یہ فرض کے تابع سنتیں ہیں اور یہ دس رکعات ہیں،ظہر سے قبل دورکعات،اس کے بعد دورکعات،مغرب تفصیل کے لئے دیکھئے:'' راتب سنن روات''۔ فرائض کے ساتھ سنن ، اور مطلق نوافل کے علاوہ ،نفل نماز ہی کے بعد دو رکعات ، عشاء کے بعد دو رکعات ، اور فجر سے قبل دو کی قبیل سے پچھ عین نمازیں ہیں،مثلاً: ۲۰ - صلاۃ الضحی (چاشت کی نماز) اور بیہ ستحب ہے، اس لئے کہ ابوالخطاب نے کہا: اور عصر سے قبل چار رکعات ، اس کئے کہ حضرت ابو ہریرہ کی روایت ہے کہ ''او صانی خلیلی بثلاث لا حضرت ابن عمرٌ کی بد روایت ہے کہ رسول اللہ علیق نے فرمایا : أدعهن حتى أموت: صوم ثلاثة أيام من كل شهر، وصلاة "رحم الله امرءا صلى قبل العصر اربعا"<sup>(1)</sup> (الله اس أدى الضحى ونوم على وتر "(٢) (مجمح مير \_ دوست (حمر ) الم پر رحم فرمائے، جوعصر سے قبل چارر کعات پڑھے )،ان میں سب سے زیادہ تاکید والی، فجر کی دورکعتیں ہیں<sup>(۲)</sup>اس لئے کہ حضرت عائش<sup>ت</sup>ر نے تین باتوں کی وصیت فرمائی ، میں انہیں تاحیات چھوڑ نہیں سکتا: ہرمہینے کے تین روزے،نماز چاشت،اوروتر پڑھ کرسونا)۔ فِفْرِما يا: "لم يكن النبي عَلَيْ على شيء من النوافل أشد د لکھتے اصطلاح: '' صلاقالصحی ،صلاقالا وابین''۔ منه تعاهدا على ركعتي الفجو "(") ( ني عليه سي فل كا تنا م - صلاۃ التسبح : اس لئے کہ حضرت ابن عباسؓ کی روایت ہے کہ خپال نہیں رکھتے تھے جتناصبح سے قبل دورکعتوں کارکھتے تھے )۔ ان سنتوں میں سے بعض ، فرائض سے پہلے ہیں اور بعض رسول الله عليقة في ان كويه نماز روزاندا يك بار، يا ہر جعد كو، يا ہر ماہ، یا ہرسال، یا عمر بھر میں ایک باریڑ ھنے کے لئے فرمای<sup>(۳)</sup>۔ فرائض کے بعدجس میں ایک لطیف مناسب وجہ ہے: فرائض ہے قبل کی سنتوں میں تو وجہ رہے کہ دنیاوی کاروبار کی امام احدنے اس نماز کے بارے میں فرمایا: اس کے بارے میں کوئی صحیح چیز نہیں،اورانہوں نے اس کومستحب نہیں شہجھا،اورا گراس مصروفیت کی وجہ سے خشوع وحضور کی حالت سے دل خالی ہوتے ہیں، حالانکہ یہی دونوں چیزیں عبادت کی روح ہیں، اورفرائض سے كوكوئى پڑھ لے تو كوئى مضائقة نہيں، اس لئے كہنوافل اور فضائل ميں حدیث کاضیح ہونا شرط ہیں <sup>(م)</sup>۔ قبل نوافل پڑھنے سے، دل عبادت میں لگ جاتا ہے۔ نفل نمازوں کی مثالیں بہت ہیں: مثلاً نماز استخارہ، نماز فرائض کے بعد کی سنتوں میں حکمت یہ ہے کہ نوافل ،فرائض کی کمی کو پورا کرنے والی ہیں ، اور جب فرض ادا ہو گیا تو اس کے لئے حاشیة الدسوقی ۲/ ۱۳، الخرش على مختصر خلیل ۲/ سابه (۲) حدیث: "أوصاني خلیلی بثلاث...... کی روایت بخاری (الفتح ۲۷/۳) (۱) حديث: "رحم الله امرء اصلى قبل العصر أربعا" كى روايت ترمدى طبع التلفيه) ادر مسلّم (۲۹۹ طبع الحلق ) نے کی ہے اور الفاظ مذکور بخاری (۲۹۲/۲ طبع کطبع) نے کی ہےاوراس کوشن قراردیا ہے۔ (۲) حاشبه رد الحتار ۲/۱۲–۱۵، حاضية الدسوقى ۱/ ۳۱۳–۱۳۳، نهاية الحتاج کے ہیں۔ (٣) حديث: "صلاة التسبيح" كى روايت الوداؤد (٢/ ٢/ ٢٨، تحقيق عزت ۲/۵۰۱، کمغنی لابن قدامه ۲/۱۲۹ – ۲۰ ما منتهی الا رادات ا/۹۹ – ۲۰ ا عبید دعاس) نے حضرت ابن عباسؓ سے کی ہے اور منذری نے علماء کی ایک

(٣) حديث عائشة: "لم يكن النبي عَلَيْ على شيء من النوافل أشد منه تعاهدا على ركعتي الفجر" كي روايت بخاري (الفتح ٢٥/٣ طبع (م) المغنى براسا- برسار السّلفيه)اورمسلم(ابرا•۵ طبع کطبع) نے کی ہےاورالفاظ بخاری کے ہیں۔

رک**عات۔** 

جماعت کے حوالے سے تحق قرار دیاہے، (الترغیب ۱۸ ۲ مطبع الحلبی)۔

صلاة التطوع ۵ صلاته في مسجدي هذا إلا المكتوبة "((فرض كعلاوه، آ دمی کی اپنے گھر میں نماز ،میر کی اس مسجد میں نماز سے افضل ہے )۔ د مکھئے:''صلاۃ الجماعہ'۔ وقت اور مقدار بنفل مطلق کا نہ کوئی خاص وقت ہے ، نہ خاص مقدار ، لہذا کسی وقت کسی مقدار میں پڑھی جاسکتی ہے، البتہ بعض اوقات میں اوربعض مقدار میں مکروہ ہے۔ فرض نماز کی خاص مقدار مقرر ہے، اس کے مخصوص اوقات مقرريي، لهذااس كي مقدار مين اضافه ناجائز ہے۔ د لکھئے: '' اوقات الصلاق''۔ نیت:مطلق نفل،مطلق نیت سے ادا ہوجاتی ہے، جبکہ فرض نماز ، نیت کی تعیین کے بغیرا دانہیں ہوگی،اس کی تفصیل اصطلاح:'' نیت'' میں دیکھیں۔ راحله(سواری)اوراس جیسی چیزوں پرنماز: جانور پر بیٹھ کرنفل نماز اترنے کی قدرت کے باوجود جائز ہے، جبکہ فرض نماز جانور پر جائز نہیں، اس میں اختلاف وتفصیل ہے، جس کوا صطلاح: '' الصلاق على الراحلة ' ميں ديکھيں۔ کعبہ کے اندراوراس کی حیجت پر نماز : فرض نماز ، کعبہ کے اندر اوراس کی حجیت پر حنابلہ کے مزد یک ناجائز ہے، اس لئے کہ فرمان باری ب: "وحیثما کنتم فولوا وجوهکم شطره" (اورتم لوگ جہاں کہیں بھی ہوانے چیرے کرلیا کرواتی کی طرف)۔ اورکعبہ کے اندریااس کی حصوت پرنماز پڑھنے میں استقبال کعبہ نہیں ہوگا، بلکہ بہاس کے ایک حصہ کا استقبال ہوگا۔

 حدیث: "صلاق الموء فی بیته أفضل من صلاته فی مسجدی هذا" کی روایت ابوداود (۱/ ۱۳۲ - ۱۳۳ تحقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت زید بن ثابت سے کی ہے اور اس کی اساد صحیح ہے۔
 (۲) سورہ بقرہ (۲ م ۱۳ ۔ حاجت، نماز توبہ، نماز تحیۃ المسجد اور سفر کی دور کعتیں وغیرہ، ان کواپنی اپنی اصطلاحات میں دیکھا جائے<sup>(1)</sup>۔ نفل نماز کے احکام اور فرض نماز کے احکام کے در میان فرق: ۵۔نفل نماز چند چیز وں میں فرض نماز سے الگ ہے، مثلاً: یڈی کماز چند چیز وں میں فرض نماز سے الگ ہے، مثلاً: پڑھنا جائز ہے، ایبا کرنا فرض میں جائز نہیں، اس لئے کہ نفل، پڑھنا جائز ہے، ایبا کرنا فرض میں جائز نہیں، اس لئے کہ نفل، ایک ہمیشہ جاری رہنے والا خیر ہے اور اگر اس میں قیام کو لازم تر اردیا جائے تو آ دمی کے لئے اس خیر کو ہمیشہ جاری رکھنا دشوار ہوجائے گا۔

رہا فرض تو بید بعض اوقات کے ساتھ خاص ہے، کہذا قیام پر قدرت کے ساتھا س کولازم کرنے میں کوئی حرج نہ ہوگا۔

قراءت: نفل نماز میں قراءت ، سورہ فاتحہ کے علاوہ تمام رکعات میں ہوگی ، جبکہ چاریا تین رکعت والی فرض نماز وں میں قراءت صرف ابتدائی دورکعتوں میں ہوگی ، اس کی تفصیل اصطلاح: '' قراءت' میں دیکھیں۔

دو رکعات پوری کر کے بیٹھنا: چاریا تین رکعت والی فرض نمازوں میں دورکعات پوری کر کے بیٹھنابالا تفاق فرض نہیں ہے اور اس کے ترک کرنے سے فرض نماز فاسد نہ ہوگی ،نفل میں اختلاف ہے۔ دیکھئے اصطلاح:''صلاق''۔

نفل کی جماعت: رمضان کی تراوی کے سوانفل نماز کی جماعت سنت نہیں ہے،اور فرض نماز میں جماعت واجب یا سنت مو کدہ ہے، اس لئے کہ فرمان نبوی ہے: ''صلاۃ المرء فی بیتہ أفضل من

(ا) سابقه مراجع۔

## صلاة التطوع ٢-٨

سے زیادہ ایک سلام سے پڑ ھے تو فرائض کے خلاف ہوگا، اور رات کی نماز میں بھی قیاس کا تقاضا یہی ہے،لیکن رات میں چاررکعات سے زیادہ آٹھ یا چھر کعات پڑ ھنانص سے معلوم ہے، یعنی بیردوایت كه رسول الله عليه مالية رات ميں ياخ ركعات، سات ركعات، نو رکعات، گیارہ رکعات، اور تیرہ رکعات پڑھتے تھے۔ ان تعداد میں سے ہرایک کےاندر تین رکعات وتر کی ہیں اور تیرہ والی تعداد میں سے دور کعات سنت فجر کی ہیں،اب دور کعات، چاررکعات، چھرکعات اور آٹھ رکعات رہ گئیں،لہذااتن مقدار میں ایک سلام سے بلاکرامت پڑھنا جائز ہے۔ >-ایک سلام سے آٹھر کعات سے زیادہ پڑھنے میں اختلاف ہے: بعض حضرات نے کہا ہے کہ مکروہ ہے<sup>(۱)</sup>اس لئے کہاس پر بیہ اضافہ رسول اللہ عقابتہ سے مروی نہیں ہے، اور بعض نے کہا ہے کہ مکروہ نہیں ہے، یہی سرخسی کی رائے ہے ، اس لئے کہ اس میں ایک عبادت کودوسری عبادت کے ساتھ جوڑ نا ہے،لہذ امکروہ نہیں۔ ابن العربي مالکي سے منقول ہے کہ (مالکیہ کے نز دیک) زیادہ سے زیادہ نماز چاشت آٹھ رکعات ، کم از کم دورکعات اورادسط چھ رکعات ہیں،اکثر *حد سے ز*یادہ پڑ ھنامکروہ ہے<sup>(۲)</sup>۔

نوع دوم : جس کا تعلق اوقات سے ہے: ۸- مکروہ اوقات میں نفل نماز پڑھنا مکروہ ہے، مکروہ اوقات بارہ ہیں: بعض میں نفل کی کراہت، وقت میں موجود کسی وجہ سے ہے، اور بعض میں کراہت وقت کے علاوہ میں موجود علت کی وجہ سے ہے، وقت سے وابستہ کسی علت کی وجہ سے جن اوقات میں نفل مکروہ ہے، وہ سے ہیں: (۱) حاشیہ درالحتا رعلی الر رالحتار ۲/۵۱۔ استقبال قبلہ، قدرت کے ہوتے ہوئے نماز کی شرط ہے، البتہ نفل نماز میں مسافر کے لئے جو پیدل یا سواری پر چل رہا ہے جائز ہے کہ جس طرف اس کا رخ ہو پڑ ھے، ایک قول ہے کہ بیصرف سوار ہوکر جانے دالے کے لئے خاص ہے۔

اما م ابو صنيفه اورا مام شافعی نے کعبہ کے اندر اور اس کی حصیت پر فرض نماز کو جائز قرار دیا ہے، اس لئے کہ بی سجد ہے، نیز اس لئے کہ بیہ نفل نماز کی جگہ ہے تو فرض کی بھی جگہ ہوگی، جیسے کعبہ سے باہر، البتہ نفل کا مدار تخفیف اور درگز رکرنے پر ہے، اس کی دلیل بیہ ہے کہ فل بیٹے کر پڑھ سکتے ہیں، غیر قبلہ میں، سفر میں سوار کی پر، پڑھی جاسکتی ہے، "وقد صلی النبی علیک ہیں البیت رکھتین ''(<sup>1)</sup> (اور رسول اللہ علیک نے بیت اللہ کے اندر دور کعات پڑھی )۔

> نمازنفل کی مکروہات: ۲ - نفل نماز میں دوطرح کی چیزیں مکروہ ہیں<sup>(۲)</sup>۔

نوع اول: جس کاتعلق مقدار ہے ہے: دن میں ایک سلام سے چارر کعات سے زیادہ پڑھنا مکروہ ہے، البتہ رات کی نماز میں مکروہ نہیں،لہذاایک سلام سے چھر کعات، آٹھ

رکعات پڑھ سکتا ہے۔ اس کی اصل میہ ہے کہ نوافل، فرائض کے تابع ہوکر مشروع ہیں، اور تابع ، اپنی اصل کے خلاف نہیں ہوتا ، اورا گردن میں چار رکعات

المغنى لا بن قدامة ٢ ( ٢٢ )، المحرر في الفقة على مد جب الامام احمد بن حنبل ١ / ١ ، ٢ ، منتهى الإ رادات ١ / ٢ ، حد يث: "صلى النبي عَلَيْتُ في المبيت رحمة بن الإ رادات ١ / ٢ ، حد يث: "صلى النبي عَلَيْتُ في المبيت رحمة بن من الإ رادات ١ / ٢ ، حد يث : "صلى النبي ) عن محمد يث بن من المع التلفية ) عن محمد يث بن من الإ رادات ١ / ٢ ، ٢ ، منه بن من الإ رادات ١ / ١ ، ٢ . (٢ )

نفل کے مستحب اوقات:

•ا - مطلق نفل پورى رات اور دن ميں ممنوعہ اوقات كے علاوہ مشروع ہے، رات ميں نفل دن ميں نفل ہے افضل ہے، فرمان نبوى مشروع ہے، رات ميں نفل دن ميں نفل ہے افضل ہے، فرمان نبوى ہے: "أفضل الصلاة بعد الفريضة صلاة الليل، و أفضل التهجد جوف الليل الآخر "(فرض نماز کے بعد افضل نماز، رات کی نماز کے بعد افضل نماز، رات کی نماز کے بعد افضل نماز، ممروبی میں نماز کے بعد افضل نماز، ممروبی میں نماز کے بعد افضل نماز، رات کی نماز کے بعد افضل نماز، دن میں نفل میں نوبی مناز، محمد جوف الليل الآخر "(فرض نماز کے بعد افضل نماز، محمد میں نماز کے بعد افضل نماز، درات کی نماز کے بعد افضل نماز، درات کی نماز کے بعد افضل نماز، محمد میں نماز کے بعد افضل نماز، محمد میں نماز کے بعد افضل نماز، درات کی نماز کی بناز، درات کی نماز کی بناز، درات کی نماز کی بعد کی نماز کے بعد میں ہے مروبی کی بعد کی درات کی نماز کی بی درات کی نماز کی درات کی نماز کی درات کی نماز کی درات کی درات کی نماز کی درات کی نماز کی درات کی نماز کی درات کی درات کی نماز، درات کی نماز کی درات کی درات کی درالی درات کی نماز کی درالی کی درالی درالی درالی درالی کی درالی درالی کی درالی درالی کی درالی درالی درالی درالی درالی درالی درالی درالی درالی کی درالی درالی

(1) ابن عابدین ۱/۷۵۵-۵۵۸ (1) المغنی ۲/۵۳۱ - ۱۳۴ (۲) المغنی ۲/۵۳۱ - ۱۳۴ حدیث"أفضل الصلاق بعد الفریضة" کی روایت مسلم (۲۱/۱۸ طبح الحلي ) نے حضرت الوہریرہؓ سے کی ہے۔
 (۳) حدیث:"أی اللیل أسمع......" کی روایت البوداؤد (۲/۲۵ - ۵۵ تحقیق عزت عبید دعای ) نے کی ہے اور ای کی اساد صحیح ہے۔

(۱) حدیث: ''أن النبی ﷺ کم یتطوع قبل العیدین'' کی روایت بخاری (الفّح ۲۰۲۷ طبع السّلفیه)اور سلم (۲۰۲۷ طبع الحلبی) نے کی ہے۔

### صلاة التطوع اا-١٢

۲۱ - حفنیہ کی رائے ہے کہ اگرنفل پڑھنے والے نے نماز شروع کردی تو ایک قول ہے کہ شروع کردینے سے دو رکعات سے زیادہ اس پرلازم نہ ہوگی ، اگر چہ اس نے اس سے زیادہ کی نیت کی تھی ، البتہ اگر کسی کی اقتداء میں پڑھ رہا ہوتو اور بات ہے۔

امام ابویوسف سے تین روایات منقول میں: پہلی روایت: جس نے نفل نماز چارر کعات کی نیت سے شروع کی ، پھر اس کو فاسد کردیا تو چارر کعات کی قضاوا جب ہے۔ دوسری روایت : جس نے نفل نماز کسی خاص عدد کی نیت کے ساتھ شروع کی تو شروع کردینے سے اسی عدد کو پورا کرنا اس پر وا جب ہے، گو کہ سور کعات ہوں ، اس لئے کہ شروع کرنا لزوم کا سبب بنے میں نذر کی طرح ہے، پھر جب نذر کے سبب وہ تمام چیزیں اس پر لازم ہوجاتی ہیں جونذر کے تحت آئیں تو شروع کرنے سے بھی لازم ہوجائے گی۔

تیسری روایت : جس نے چار رکعات کی نیت کی اس پر چار رکعات لازم ہیں، لیکن اس سے زیادہ کی نیت ہوتو زائد لازم نہیں ہوں گی، اسی طرح سنن روا تب کا حکم ہے کہ شروع کرنے کے سبب صرف دو رکعات واجب ہوتی ہیں، حتی کہ اگر اس کوتو ڈ دی تو دو رکعات کی قضا کرے گا، اس لئے کہ پیفل ہے، امام ابو یوسف کی روایت اور متاخرین حفیہ کی رائے کے مطابق چار رکعات کی قضا کرے گا۔

بناء بریں شروع کرنے کے سبب جس پر دور کعات واجب تھیں اوراس نے ان دونوں سے فراغت کے بعد، دور کعات پوری ہونے پر قعدہ کیا، اور پھر تیسری رکعت کے لئے ادائیگی کے قصد سے کھڑا ہو گیا تو دو اور رکعتیں پوری کرنا اس پر لازم ہے، اور ان دونوں رکعتوں کی بناء وہ پہلے تحریمہ پر کرے گا، اس لئے کہ ادا شدہ حصہ فخر کی نماز سے قبل وتر پڑھنامستحب ہے، یہ حضرت ابن مسعود اور ابن عمر منقول ہے، افضل یہ ہے کہ وتر اخیر رات میں پڑھی جائے، لیکن اگر غالب گمان یہ ہو کہ رات کے اخیر میں اٹھ نہ سکے گا، تو ابتدائی رات میں پڑھ لے، اس لئے کہ فر مان نبوی ہے: "من خاف أن لا يقوم من آخر الليل فليو تر أوله، و من طمع أن يقوم آخرہ فليو تر آخر الليل، فإن صلاۃ آخر الليل مشهودة و ليکن اگر غالب گمان يہ ہو کہ رات کے اخير ميں نہ اٹھ سکے گا تو ابتدائی رات میں وتر پڑھ لے اور جس کواميدہ و کہ آخر مان تھ جائے گا تو آخر رات ميں وتر پڑھ لے اور جس کواميدہ و کہ آخری رات ميں اٹھ فرشتے حاضر ہوتے ہیں، اور پہی افضل ہے)۔ د کی متح اصطلاح: " صلاۃ الوتر''۔

نفل نماز شروع كرنا:

اا-حنفیدوما لکیہ کے نز دیک نفل نماز شروع کرنے سے لازم ہوجاتی ہے، اس لئے کہ فرمان باری ہے: "وَلَا تُبْطِلُوْا أَعْمَالَکُمْ "<sup>(1)</sup>، نیز اس لئے کہ جو حصہ وہ اداکر چکا ہے، دہ اللہ تعالی کے لئے ہو گیا تو اب بقیہ حصہ کا لتز ام کر کے اس کو حفوظ کرنا دا جب ہو گیا۔
 اب بقیہ حصہ کا لتز ام کر کے اس کو حفوظ کرنا دا جب ہو گیا۔
 اب بقیہ حصہ کا لتز ام کر کے اس کو حفوظ کرنا دا جب ہو گیا۔
 اب بقیہ حصہ کا لتز ام کر کے اس کو حفوظ کرنا دا جب ہو گیا۔
 اب بقیہ حصہ کا لتز ام کر کے اس کو حفوظ کرنا دا جب ہو گیا۔
 اب بقیہ حصہ کا لتز ام کر کے اس کو حفوظ کرنا دا جب ہو گیا۔
 اب بقیہ حصہ کا لتز ام کر کے اس کو حفوظ کرنا دا جب ہو گیا۔
 اب بقیہ حصہ کا لتز ام کر کے اس کو حفوظ کرنا دا جب ہو گیا۔
 اب بقیہ حصہ کا لتز ام کر کے اس کو حفوظ کرنا دا جب ہو گیا۔
 اب بقیہ حصہ کا لتز ام کر کے اس کو حفوظ کرنا دا جب ہو گیا۔
 اس نے ابھی نہیں کیا ہے اس کے بارے میں اس کو اختیار حاصل ہے،
 لہذا اس کے تابع کرتے ہوئے دوہ ادا کردہ حصہ کو باطل کر سکتا ہے ہو "")۔

- (۱) حدیث: "من خاف أن لا یقوم من آخر اللیل" کی روایت مسلم (۱/۵۲۰ طبع الحکمی) نے حضرت جابر بن عبداللہ سے کی ہے۔
  - (۲) سوره محدر ۳۳\_
- (٣) التوضيح على التلويح ٢ ( ١٨٣، البناني على جمع الجوامع ١ (٨٠-٩٠-٩١). الحطاب٢ (١٠٩، ابن عابدين ١ / ٢٥٢، دليل الطالب ١ / 29، المجموع ٢ / ١٣٣٣-

صلاۃ التطوع ۳۲ حال ۃ التطوع ۳۲ نصلاۃ الليل و النھار مثنى مثنى<sup>(1)</sup> (رات ودن كى نماز دودو ركعات بيں)۔ امام ابويوسف ومحمد نے رات كى نماز كے بارے ميں كہا ہے كہ ہدوودوركعات ہيں۔

رات کی نماز امام ابو صنیفہ کے نزد یک چار رکعات بیں، ان کا استدلال حضرت عاکشت کی اس روایت سے ہے کہ ان سے دریافت کیا گیا کہ رمضان میں رسول اللہ عقطیت کی نماز کیسی تھی؟ تو انہوں نے کہا:"ماکان یزید فی رمضان، ولا فی غیرہ علی احدی عشرة رکعة، یصلی أربعا، فلا تسأل عن حسنهن و وطولهن، ثم یصلی أربعا، فلا تسأل عن حسنهن و طولهن، ثم یصلی ڈلاٹا"<sup>(1)</sup> (رسول اللہ عقطیت گیارہ رکعات سے زیادہ نہیں پڑھتے تھے، رمضان ہو یا غیر رمضان، چار رکعات ایک پڑھتے تھے کہ ان کا حسن وطول کچھنہ پوچوہ پھر چار رکعات ایک پڑھتے تھے کہ ان کا حسن وطول کچھنہ پوچو، پھر چار کا حات ایک پڑھتے تھے کہ ان کا حسن وطول کچھنہ پوچو، پھر جار کا حات ایک میں بندی کر حات کے ، رمضان ہو یا غیر رمضان ، جار رکعات میں پڑھتے تھے کہ ان کا حسن وطول کچھنہ پوچوں پھر تین رکعات ایک میں پڑھتے تھے کہ ان کا حسن وطول کچھنہ پوچوں پھر جار کیات ایک میں میں اللہ علیت میں تھی در مضان ہو یا خیر رمضان ، جار کی کو ہا تا کے میں میں درکتات ہو ہے تھے کہ ان کا حسن وطول کچھنہ پوچوں پھر جار کی دیات ایک میں میں میں میں میں میں میں میں میں دو دو رکعات جائز میں ہوں دو دو رکعات میں کر دیا ہے، اور دن کے نک میں بھی دو دو رکھات جائز ہوں دن دن دو دو کہ مین دن

- نہایة الحتاج ۲۲۲/۲۱ اور حدیث: "صلاق اللیل و النهاد مثنی مثنی" کی روایت ترمذی (۲/۹۱ م طبح الحلمی) نے حضرت ابن عرّ سے کی ہے، یہ جق نے سنن (۲/۸۷ طبع دائرة المعارف العثمانیہ) میں نقل کیا ہے کہ بخاری نے اس کو صحیح قرار دیا ہے۔
   حسول الله علی سیلیہ سین" کی روایت
- (۲) حکدیت. المها مستلک عن قیام دسول الله ایسی مستلک کن کوایت بخاری(الفتح ۱۸/۹۱ طبع السلفیہ)اور سلم(۱۱۹۹۵ طبع کطبع) نے کی ہے۔ (۳) بدائع الصنائع ۲۲/۹۳۷-۱۷۰۰۰

عبادت بن گیا،لہذا اس کو باطل ہونے سے بچانے کے لئے اب دونوں رکعتوں کو پورا کرنااس پرواجب ہے<sup>(1)</sup>۔

نما زفل میں رکعات کی افضل تعداد:

سا – دن کی نفل نماز میں چار چاررکعات، حنفیہ کے قول کے مطابق افضل ہے <sup>(1)</sup> چنا نچہ این عمر نے دن میں چاررکعات نفل پڑھی، اس لئے کہ حضرت ابو یوب کی روایت ہے :''اربع قبل الظہر لیس فیھن تسلیم، تفتح لھن أبواب السماء''<sup>(m)</sup> (رسول اللہ عقبی نقیق نے فرمایا: چاررکعات ظہر سے پہلے، درمیان میں کوئی سلام نہ ہوان کے لئے آسان کے درواز کے صل جاتے ہیں)۔ نیز اس فرمان نبوی:''صلاۃ اللیل مشدی مشدی ''<sup>(n)</sup> (رات کی نماز دودورکعات نہیں۔ ) کامفہوم خالف ہی ہے کہ دن کی ناز چاررکعات فطل ہے۔ ) کامفہوم خالف ہی ہے کہ دن کی نماز چاررکعات نہیں۔ کارک کی نہیں۔ نہ نہ ہیں۔ نہیں۔ نہیں۔ نہیں۔ نہیں۔ نہیں۔

ما لکیہ نے کہا: دن ورات کی نماز تفل دو دور کعات ہیں، ہر دو رکعات پر سلام پھیر ے گا<sup>(۵)</sup>۔ شافعیہ نے کہا: رات و دن میں نفل پڑھنے والے کے لئے افضل، ہر دور کعات پر سلام پھیرنا ہے، اس لئے کہ حدیث میں ہے:

- - (۲) سابقه مرجع ۲/۳۹۷ س
- (۳) حدیث: "أربع قبل الظهر لیس فیهن تسلیم" کی روایت ابوداؤد (۱۸ تحقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت ابوایوبٹ سے کی ہے پھر ابوداؤد نے اس کے ایک رادی کے ضعیف ہونے کا تذکرہ کیا ہے۔
- (۴) حدیث: "صلاق اللیل مثنی مثنی....." کی روایت بخاری(الفتخ ۲/۷۷۷ طبع السلفیه) اور مسلم (۱۱/۱۱۵ طبع الحلبی) نے حضرت ابن عمر سے کی ہے۔
   (۵) القوانین الفقہ ہہ رص ۲۲۔

### صلاة التطوع نهما

میں چاررکعات<sup>ف</sup>ل پڑ ھےتوکوئی مضا ئقہ<sup>ی</sup>ہیں <sup>(1)</sup>۔

نفل نماز میں قرآن سے کیا پڑھاجائے:

یہاں کوئی ایسی حدیث نہیں ہے، جس سے نفل نماز میں کسی خاص سورت، آیت کا پڑ ھنامتعین ہو،البتہ بعض روایتوں سے معلوم ہوتا ہے کہ خاص خاص نمازوں میں خاص خاص آیات یا سورتیں مندوب ہیں،مثال کے طور پر:

فجر سے قبل دور کعتیں:

۲۹ - ان دونوں رکعتوں کوہلکی پڑھنا مستحب ہے، ہلکی پڑھنے کی ایک صورت امام مالک کے نز دیک میہ ہے کہ ان میں صرف سورہ فاتحہ پڑھے، رسول اللہ علیق کے بارے میں منقول ہے کہ آپ فخر کی دو رکعتیں ہلکی پڑھتے تھے، جیسا کہ حضرت عائشہ نے کہا: "حتی انبی أقول: هل قرأ فيهما بأم القرآن ؟''<sup>(۲)</sup> (يہاں تک کہ میں کہتی کہ آپ نے ان میں فاتح بھی پڑھی ہے یانہیں)۔

اس سے بظاہر معلوم ہوتا ہے کہ آپ ان میں صرف فاتحہ پڑ ھتے تھے۔

حضرت ابو ہریرہ میں منقول ہے کہ یہ دونوں سورتیں یہ بیں " ''أَلْكَافِرُوْنَ'' اور ''قُلُ هُوَ اللَّهُ أَحَد ''<sup>(۳)</sup>۔

- (۱) المغنى ۲/ ۱۲۳ منتهى الإرادات ا/۱۰۱\_
- (۲) حدیث عائشة: "أنه كان یخفف ر كعتي الفجر....." كى روایت بخارى (الفتح ۲۹۶ مطبع التلفیه) اور سلم (۱۷۱۹ طبع الحلق) نے كى ہے اور الفاظ مسلم كے ميں۔

(٣) حديث الومريرة: "أن السورتين هما الكافرون و قل هو الله

حضرت ابن عمر نى كها: "رمقت النبي عَلَيْنِكْمْ شهر ا، فكان يقرأ في الركعتين قبل الفجر بـ "قل يا أيها الكافرون" و "قل هو الله أحد"<sup>(1)</sup> ( عيم ني رسول الله عَلَيْكَمْ كى خدمت عيم ايك ماه ره كرد يكها كه آپ فجركى نماز سے قبل دوركعتوں عيم "قُلُ يأَيُّهَا الْكَافِرُوُنَ" اور "قل هو اللَّه أحد" پُرْضِت شِح) ـ

اورابوداوَدكى روايت مي ب: "أنه قرأ في الثانية" (آپ نے دوسرى ركعت ميں "رَبَّنَا آمَنَّا بِمَا أَنْزَلُتَ وَاتَّبَعْنَا الرَّسُوُلَ فَاكْتُبُنَا مَعَ الشَّاهِدِيْنَ" (٥) (اے مارے پروردگار! ہم ايمان

- (۳) سوره بقره/۲۳۱\_
- (۴) سورهٔ آل عمران/ ۵۲\_

(۵) سورهُ آل عمران/ ۵۳۔ حدیث: "انه قرأفی الثانیة (ربنا آمنا بها أنزلت) کی روایت ابوداوُد (۲/۲۷ تحقیق عزت عبیددعاس) نے حضرت ابوہر یرہؓ سے کی ہے۔

## صلاة التطوع ١٥-١٦

الْكَافِرُوْنَ ''اور' ثَقُلُ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ' پُرْ حَتَّ ، و رَسَابٍ ـ

وترکی تین رکعتیں:

"وعن عائشة مثله، وقالت: في الثالثة بـ "قل هو الله أحد" و"المعوذتين"<sup>(۲)</sup> (حضرت عائشة اس كم<sup>ش</sup>ل مروى بے اور انہوں نے كہا: تيسرى ركعت ميں "قُلُ هُوَ اللَّهُ أَحَد" اور معوذتين پڙھتے تھ)۔

یہی امام مالک و شافعی کا قول ہے، امام مالک نے اس کی دو رکعتوں کے بارے میں کہا: مجھاس کے بارے میں کوئی معین چیز نہیں پہنچی <sup>(۳)</sup> امام احمد سے دریافت کیا گیا کہ وتر میں معوذ تین پڑھے؟ انہوں نے فرمایا: اور کیوں نہ پڑھ؟ اس کی وجہ سے ہے کہ حضرت عائشہ کی روایت میں ہے کہ رسول اللہ عقیقہ پہلی رکعت میں ''سَبِّح اسْمَ دَبِّکَ اُلَاَعُلٰی'' دوسری رکعت میں ''قُلُ یأَیُّهَا الْکَافِرُوْنَ'' اور تیسری رکعت میں ''قُلُ هُوَ اللَّه أَحَد '' اور معوذ تین پڑھتے تھے۔

- (۱) حديث: "كان رسول الله علين يؤتر (سبح اسم ربك الأعلى)" كى روايت نسائى (۲۳/ ۲۳/۱۲ المكتبة التجاريد) نے كى ہے۔
- ۲) حدیث عائش<sup>ت</sup>ہ: "مثل حدیث ابی بن کعب" کی روایت ابوداؤد (۲/ ۱۳۳۳ تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے۔ (۳) بدایة الجتہد ا/۲۷۷۱-۱۵۰۔

لا ئے اس پر جو پھڑو نے نازل کیا ہے اور ہم نے پیروی کر لی رسول کی سوہم کو بھی گوا ہوں کے ساتھ لکھ لے) یا: '' إِنَّا أَرُ سَلُنَاکَ بِالْحَقِّ بَشِيُرًا وَّنَذِيرًا وَلَا تُسْأَلُ عَنُ أَصْحَابِ الْجَحِيْمِ ''<sup>(1)</sup> (ہم نے آپ کو حق کے ساتھ بھیجا ہے خو شخبر کی سنانے والا اور ڈرانے والا ہذا ان دونوں کو پڑھنا مسنون ہے تا کہ ما نور پڑمل ہو سکے۔ لہذا ان دونوں کو پڑھنا مسنون ہے تا کہ ما نور پڑمل ہو سکے۔ روایات میں اختلاف ہے اور نماز میں قراءت کی تعیین کے بارے میں علماء کا اختلاف ہے۔ امام ابو حنیفہ نے کہا: ان دونوں رکعتوں میں قراءت کے بارے میں کسی متعین سورت کا پڑھنا منقول نہیں جو مستحب ہو، اور بیر

. کہان میں آ دمی رات کےاپنے وردکو پڑ ھ<sup>ر</sup>سکتا ہے<sup>(۲)</sup>۔

# مغرب کے بعد دور کعتیں:

ان دونوں ركعتوں ميں "قُل يأَيُّهَا الْكَافِرُوُنَ" اور "قُلُ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ" پُرْهنامستحب ب، اس لَحَ كَ حَضرت ابن مسعودًكَى به روايت ب: "ما أحصي ماسمعت من رسول الله تَلَيُلْهُ يقرأ في الركعتين : بعد المغرب و في الركعتين قبل صلاة الفجر ب "قل يا أيها الكافرون" و "قل هو الله أحد"<sup>(۳)</sup> ( ميں نے بشمار مرتب رسول الله عليق كومغرب كے بعد كى دو ركعتوں ميں اور فجر مقبل كى دو ركعتوں ميں "قُلُ يأَيُّهَا

- (۱) سورهٔ بقره/۱۱۹\_
- (۲) بدائع الصنائع ۲/۵۳۵–۹۹۷–۷۴۷-۵۹۷، بدایة الجعتبد ار ۱۳۷–۱۵۰۔ نہایة المحتاج ۲/ ۱۰۳–۱۰۵، کمغنی ۲/۱۲۶–۲۸۱
- (۳) المغنی ۱۲۲۱-۱۲۸، حدیث ابن مسعود: "ما أحصبی ما سمعت رسول الله علی الله علی (۲/ ۲۹۷ طبع الحلبی) نے کی ہے۔

صلاة التطوع 21-٨١ دونوں حفرات کو پندتھا<sup>(1)</sup> ۔ ہو، پھروہ یہی این عمر اور اسحاق سے مروی ہے، یہی امام مالک واحمد کی تو اختیار رائے ہے، البتہ امام مالک مقتدی کے لئے بھی مکروہ سجھتے ہیں کہ نماز جمعہ کے بعد جگہ بد لے بغیر نفل پڑ ھے<sup>(1)</sup> ۔ ایک کے عطاء خراسانی نے مغیرہ بن شعبہ سے روایت کیا ہے کہ رسول ن عباس، اللہ علیف کے فرمایا :"لا یصل الإمام فی الموضع الذي رض ونفل صلی فیہ حتی یہ حول"<sup>(1)</sup> (امام اس جگہ نماز نہ پڑ ھے، جہاں فائم مقام نماز پڑھ چکا ہے، تا آئکہ جگہ بدل لے)۔

نفل نمازکی جماعت:

۸۱ – جماعت مالکیہ شافعیہ کے یہاں عیدین کی نماز میں مسنون ہے، یہنماز، حنفیہ اور حنابلہ کے نزد یک نفل نہیں ہے<sup>(۳)</sup>۔ دیکھئے:'' صلاق العیدین'۔ اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ کسوف (سورج گرہن) اور خسوف (چاندگرہن) میں جماعت مسنون ہے، اسی طرح استسقاء کی نماز میں بھی، البتہ امام ابو حنیفہ کے نزد یک نماز استسقاء میں جماعت نہیں ہے، اس لئے کہ اس میں نماز ہی نہیں ہے<sup>(۵)</sup>۔ اور نماز تر اور تح کی جماعت حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے نزد یک

- (۱) المصنف ۲۰۹۲-۲۱۰\_
- (۲) المدونة ار۹۹، المغنى ار ۵۶۲\_
- (٣) حديث: "لا يصل الإمام في الموضع الذي صلى فيه" كى روايت الوداؤد (ا/٩٩٩-١٩ تحقيق عزت عبيد دعاس) فى ب، اوركها "عطاء الخرسانى لم يدرك المغيرة بن شعبه" -
- (۳) البدائع ار۲۵۵، این عابدین ار۲۷۱۳، کشاف القناع ار۵۵۳، الدسوقی ۱/۲۰۳۰ مغنی کمحتاج ار۲۲۵ -
- (۵) البدائع ۲۸۰۱–۲۸۲–۲۸۳، الدسوقی ۱٬۳۳۰، کشاف القناع ۱٬۱۳۱۹، مغنی الحتاج ۱۲۵/۱۰

فرض کے بعد نفل نماز پڑھنے کے لئے جگہ بدلنا: ۲۵ - جس نے فرض نماز پڑھی اوراب نفل پڑھنے کاارادہ ہو، پھر وہ امام ہے تواس کے لئے جگہ بدلنامتحب ہےاورا گرامام نہیں تو اختیار ہے، جگہ بدل لے یااسی جگہ نفل پڑھے۔

امام الوحنيفة وشافعی کی رائے ہے کہ امام وغيرا مام ہرايک کے لئے فرض کے بعد جگہ بدلنا مشروع ہے ، يہی حضرت ابن عباس، وزبيروغيرہ سے مروی ہے، البتة امام شافعی نے کہا ہے کہ: فرض ونفل کے درميان بات چيت کے ذريعة فصل، جگہ بد لنے کے قائم مقام ہے<sup>(1)</sup>۔

ال مسلم كوليل حضرت سائب بن يزيد كى روايت ہے: "صليت مع معاوية الجمعة في المقصورة فلما سلم الإمام قمت في مقامي فصليت، فلما دخل أرسل إلي فقال : لا تعد لما فعلت إذا صليت الجمعة فلا تصلها بصلاة حتى تكلم أو تخرج، فإن رسول الله عليك الله بذلك، (٢) ( ميں نے حضرت معاويہ كر ساتھ مقصورہ ميں نماز بذلك، برحي، پھر جب امام نے سلام پھيرا تو ميں اپني جگہ كھر اہوا، اور نماز پڑھى، پھر جب وہ اندر كة تو مجھ بلا بھيجا اوركہا: تم نے جو آج كيا ماز پڑھى، پھر جب وہ اندر كة تو مجھ بلا بھيجا اوركہا: تم نے جو آج كيا وہاں سے نكل نہ جاو، كوئى نماز نہ پڑ هنا، اس لئے كہ رسول اللہ عليك اللہ عليك اللہ عليك نے ہميں يہى تم فرمايا ہے)۔

ابن ابی شیبہ نے سعید بن مسینب اور حضرت حسن کے بارے میں نقل کیا ہے کہ امام کے سلام پھیرنے کے بعد آ گے بڑھ جانا ان

- ۱) البحرالرائق ۲ / ۵ ۳۰، المجموع ۳ / ۹۱ ، مصنف ابن ابی شیبه ۲ / ۲ ۲ -
- (۲) حدیث: "صلیت مع معاویة...... "کی روایت مسلم (۲۰۱/۲ طبع کتلهی ) نے کی ہے۔

لئے کہ فن نماز مسلسل جاری رہنے والا خیر ہے، اب اگر اس کو قیام کا پابند کردیا جائے تو اس کو مسلسل جاری رکھنا دشوار ہوجائے گا<sup>(1)</sup>۔ نیز اس لئے کہ بہت سے لوگوں کے لئے دیر تک کھڑا ہونا دشوار ہوتا ہے، اب اگر نفل میں قیام کرنا واجب ہوتو اکثر نفل حچوڑ دی جائے گی، لہذا شارع نے کثرت سے نوافل کی ترغیب دینے کے لئے اس میں قیام ترک کرنے کی ڈھیل دی، جیسا کہ سفر میں سواری پر نفل کی ادائیگی کی ڈھیل دی گئی ہے <sup>(1)</sup>۔

قیام کی قدرت کے باوجود بیٹھ کرنفل کے جواز میں اصل حضرت عائش کی بیر روایت ہے: ''ان سول الله علیک کان یصلی جالسا، فیقر اُ وہو جالس، فإذا بقی من قراءته قدر ما یکون ثلاثین اُو اُربعین آیة، قام فقر اُ وہو قائم، ثم رکع، ما یکون ثلاثین اُو اُربعین آیة، قام فقر اُ وہو قائم، ثم رکع، شم سجد، ثم یفعل فی الرکعة الثانیة مثل ذلک''<sup>(۳)</sup> (رسول التعلیک بیٹے ہوئے نماز پڑ سے تھے، اور بیٹے بیٹے قراءت (رسول التعلیک بیٹے ہوئے نماز پڑ سے تھے، اور بیٹے بیٹے قراءت قراءت کرتے تھے، پھر جب تمیں یا چالیس آیات رہ جا تیں تو کھ کہ ہوں ایسا قراءت کرتے تھے)۔

ايك اورروايت سے معلوم ہوتا ہے كەركوع وسجده ميں كھر ے ہونے اور بيٹھنے كے درميان اختيار ہے كمآ پ سے دونوں عمل ثابت بيں، حفرت عاكشہ نے اس روايت ميں بياضافه كيا ہے: "أنها لم تر رسول الله عَلَيْ يصلي صلاق الليل قاعدا قط حتى أسن، فكان يقرأ قاعدا حتى إذا أراد أن يركع قام فقرأ نحوا من

- (۱) البدائع ۲/۲ ۲۷-
  - (۲) المغنی۲/۲۴۲\_
- (٣) حدیث: "أن رسول الله عَلَيْظَه كان يصلي جالسا" كى روايت مسلم (١-٥٠٥ طبح الحلى) نے كى ہے۔

صلاۃ العطوع 19-•۲ سنت ہےاور مالکیہ کے نزدیک مستحب ہے<sup>(1)</sup>۔ نماز وتر میں ماہ رمضان میں جماعت حنابلہ کے نزدیک پابند کردیا سنت، شافعیہ کے یہاں اور حفنیہ کے یہاں ایک قول میں مستحب نیز ہوتا ہے،

> مذکورہ نمازوں کے علاوہ جن کے لئے جماعت مسنون ہے، ان میں اصل ہیہ ہے کہ تنہا تنہا پڑھی جائے ،لیکن اگر باجماعت پڑھیں تو جائز ہے<sup>(۳)</sup>،اس لئے کہ رسول اللہ عقیقی سے دونوں عمل ثابت ہے،نفل نماز اکثر آپ نے تنہا پڑھی ہے اور (ایک مرتبہ)نفل نماز حضرت انس،ان کی ماں اور میتم کو باجماعت پڑھائی بھی ہے<sup>(۳)</sup>۔

> نفل نماز میں جہری وسری قراءت: ۱۹ – رات میں نفل نمازوں میں جہری قراءت مستحب ہے، بشرطیکہ دوسر نمازی کوتشویش نہ ہو،اوردن کی نوافل میں سری قراءت ہے، جمعہ وعیدین میں جہری قراءت اس لئے ہے کہ گاؤں اور دیہات کے لوگ آتے ہیں، قراءت سن کروہ سیکھیں گے اور نصیحت لیں گے، اس کی تفصیل اصطلاح: ('' جہر'' فقرہ ۱۸) میں دیکھیں۔

> نفل نماز میں کھڑا ہونااور بیٹھنا: •۲ - قیام کی قدرت کے باوجودنفل نماز بیٹھ کر پڑھنا جائز ہے،اس

- (۱) البدائع ار ۲۸۸، الدسوقى ار ۳۲۰، مغنى المحتاج ار ۲۲۵، شرح منتهى الإرادات ار ۲۲۴۰
- ۲) شرح منتهی الإرادات ا / ۲۲۴٬ مغنی الحتاج ا / ۲۲۳٬ حاشیه ابن عابدین ۱ / ۲۱ - ۳۷
- (۳) المغنى ۲/ ۱۳۲، مغنى المحتاج الر۲۲۰، البدائع ا/ ۱۵۹–۱۵۹، الدسوقى ا/ ۳۲۰-۲
- (۴) حدیث:''صلاة الرسول ﷺ بأنس و أمه و الیتیم'' کی روایت بخاری(۲۸۸/۱)اور سلم(۲/۷۵۷)نے کی ہے۔

### صلاة التطوع ٢١

اگرنفل بیٹھ کر شروع کی ، اور اس کے پچھ حصہ کو بیٹھ کر اور پچھ کو کھڑ ے ہوکر ادا کیا تو حضرت عاکشہ کی سابقہ حدیث کے سبب جائز ہے، کیونکہ اس میں بیٹھنے کے بعد کھڑ ا ہونا اور کھڑ ا ہونے کے بعد بیٹھنا پایا گیا، جس سے معلوم ہوا کہ پیفل میں جائز ہے <sup>(1)</sup> ۔ امام ابوحنیفہ سے منقول ہے کہ سنت فجر اور تر اور تح بیٹھ کر جائز نہیں ہے، اس لئے کہ بیدونوں سنت مؤکدہ ہیں <sup>(۲)</sup> ۔ اگرنفل بیٹھ کر پڑھنے کی اباحت میں اختلاف منقول نہیں تو کھڑ ہے ہوکر پڑھنے کا افضل ہونا مروی ہے<sup>(۳)</sup>، چنانچہ نبی کریم علیسی ہے ارشاد فرمایا ہے: ''من صلی قائما فھو افضل، و من صلی قاعدا فلہ نصف اُجو القائم ''<sup>(۳)</sup> (جو کھڑ ہے ہوکر نماز پڑھے تو افضل ہے اور جو بیٹھ کر پڑھے تو کھڑ ہونے والے کے

ایک روایت میں ہے: ''صلاق الرجل قاعدا نصف الصلاق''<sup>(۵)</sup>(بیٹھ کرنماز پڑ ھنا آ دھی نماز کے برابر ہے)۔

لیٹ کرنماز پڑ ھنا: ۲۱ – رہا پہلو کے بل لیٹ کرنفل نماز پڑ ھنا توامام ابوصنیفہ کے اصحاب کے قول کا ظاہر بیہ ہے کہ ناجائز ہے، اس لئے کہ رکوع و سجدہ اوران سے اٹھنے کی فرضیت کے دلائل عام ہیں۔

- - (۲) ابن عابدین ۲ / ۱۴۔
  - (۳) المغنى ۲ (۳۷ امنتهى الإرادات ا / ۱۰۴ ـ
- (۳) حدیث: "من صلی قائما فهو أفضل" کی روایت بخاری (افت ۸۲/۲۶) طبع السّلفیہ) نے حضرت عمران بن حصین ؓ سے کی ہے۔
- (۵) حدیث: "صلاة الرجل قاعدا نصف الصلاة" کی روایت مسلم (۱/۵۰۵ طبع الحلبی) نے حضرت عبداللہ بن عمر وؓ سے کی ہے۔

ثلاثین آیة أو أربعین آیة ثم ر محع<sup>،(1)</sup> (میں نے رسول الله سللله کو (تہجد) رات کی نماز کبھی بیٹھ کر پڑھتے ہوئے نہیں دیکھا، میہاں تک کہ آپ کی عمرزیادہ ہوگئی تو بیٹھ کر (تہجد) میں قراءت کیا کرتے تھے، اور جب رکوع کرنا چاہتے تو کھڑے ہو کرتمیں یا چالیس آیتیں پڑھتے پھر رکوع کرتے تھے)۔

حضرت عائشتگی روایت ہے: ''أن رسول الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ کان یصلي لیلا طویلا قائما، ولیلا طویلا قاعدا، و کان إذا قرأ وهو قائم رکع و سجد وهو قائم، وإذا قرأ وهو قاعد رکع وسجد وهو قاعد''<sup>(۲)</sup>(آپ بڑی رات تک کھڑے کھڑے نماز پڑ صے اور بڑی رات تک بیٹے بیٹے پڑ صے تے اور جب کھڑے ہوکرقراءت کرتے تورکوع سجدہ بھی بیٹھ کرکرتے ، اور جب بیٹھ کرقراءت کرتے تورکوع وسجدہ بھی بیٹھ کرکرتے )۔

اور جب بیج رسر اعت سر لے تو رتوں و جدہ می بیج سر سر لے )۔ اگر نفل کھڑ ہے ہو کر شروع کی ، پھر بلا عذر بیٹھنا چا ہے تو حنابلہ کے یہاں اسیا کر سکتا ہے اور یہی حنفیہ کے یہاں استحسانا ایک قول ہے، اس لئے کہ تہرع (نفل) پڑھ رہا ہے اور شروع میں اس کو اختیار تھا کہ کھڑ ہے ہو کر پڑھے یا بیٹھ کر تو شروع کرنے کے بعد بھی اس کو اختیار باقی رہے گا، اس لئے کہ اب بھی تہرع کرنے والا ہے۔ امام ابو یوسف و محمد کے نزدیک ناجائز ہے، اور یہی قیاس (قاعدہ) کا تقاضا ہے، اس لئے کہ شروع کردینا نذر کی طرح لازم کردیتا ہے، اور اگر کسی نے نذر مانی کہ کھڑ ہے ہو کر دو رکعات نماز پڑھے گاتو بلا عذر بیٹھنا اس کے لئے جائز نہیں، اسی طرح جب

- (۱) حدیث: "أنها لم تورسول الله عليك يصلي صلاة الليل قاعدا" كى روايت بخارى (الفتى ١٩٩ طبع السلفيه) نے كى ہے۔
- (۲) حدیث: "أن رسول الله عُلَيْطَلَمْ كان يصلي ليلا طويلا قائما" كى روايت مسلم (۱ / ۵۰۴ طبع الحلى) نے كى ہے۔

## صلاة التطوع ٢٢ - ٢٣،صلاة التهجد

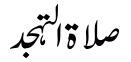
جوینی نوافل کی قضا کے بارے میں کہتے ہیں: جس کو ابتداء (لیعنی متعلقہ سبب کے بغیر) تقرب إلی اللہ کے لئے انجام نہیں دیا جاسکتا اس کی قضانہیں ہے، جیسے کسوف واستسقاء، کیونکہ کسی کے لئے پیچا ئزنہیں کہ ان کے اسباب کے وجود کے بغیر ان کو ابتداء پڑ ھے، اور جس کو ابتداء تطوع کے طور پر پڑھنا جائز ہے، مثلاً دور کعات نفل، کیا اس کی قضا کی جائے گی؟ اس میں دو اقوال ہیں <sup>(1)</sup> اس کی تفصیل اصطلاح: (قضا) میں دیکھیں۔ جواز کا قول حسن بھری سے مروی ہے، اس لئے کہ فرمان نبوی ہے:"من صلی نائما فلہ نصف أجر القاعد" <sup>(1)</sup> (جو لیٹ کرنماز پڑ ھے اس کا ثواب بیٹھنے والے سے بھی آ دھا ہے )،<sup>حس</sup>ن نے کہا ہے کہ آ دمی چاہے کھڑے ہوکرنفل پڑ ھے یا بیٹھ کر یا لیٹ کر پڑ ھے۔

ابن تیمیہ نے کہا ہے کہ بلا عذر لیٹ کرنماز پڑھنا، امام شافعی و احمد کے اصحاب کی ایک معمولی جماعت نے ہی جائز قرار دیا ہے، اور ہمیں کسی کے بارے میں بیر دوایت نہیں پیچی کہ اس نے بلا عذر لیٹ کرنماز پڑھی ہے، اگراییا کرنا جائز ہوتا تو وہ لوگ ضرور کرتے <sup>(۲)</sup>۔

نفل نماز میں سجدہ سہو کا حکم: ۲۲ - جمہور علاء نے کہا بنفل میں سہو، فرض میں سہو کی طرح ہے، اس کے لئے سجدہ سہومشر وع ہے، ابن ابی شیبہ نے اپنی سند سے ابوعقیل سے روایت کیا ہے کہ انہوں نے سعید بن میں بو کہ جز ہوئے سا ہے کہ نوافل میں سجدہ سہو، فرائض میں سجدہ سہو کی طرح ہے<sup>(m)</sup> یہی ائمہ اربعہ کی رائے ہے<sup>(m)</sup> دیکھتے: '' سجودالسہو'' ۔

سنتوں کی قضا کا حکم: ۲۷۷ - نوافل کی ان کے مقررہ اوقات کے بعد قضامتحب ہے، اس میں فقہاء کے یہاں اختلاف وتفصیل ہے۔

- (۱) حدیث: "من صلی نائما فله مثل نصف أجر القاعد" کی روایت بخاری(الفتح ۵۸۲/۲ طبع التلفیہ) نے حضرت عمران بن حصین سے کی ہے۔
  - (۲) النكت والفوائد السنيه على بامش المحرر في الفقه على مذ جب ابن حنبل ا / ۸۷-
    - (۳) مصنف ابن ابی شیبه ۲۹/۲۹، المدونه ا/۲۷ سار
    - (۴) الزرقانی ار۵۰۱، المجموع ۳۸را۱۱، المغنی ار ۲۹۸، الہدایہ ار ۵۲\_



د بکھئے:'' تہجد' ۔



المغور ۳ ( ۲۲ )، شرح منتهى الإرادات ا ( ۱۰۰ ، البدائع ۲ / ۲۳ ).

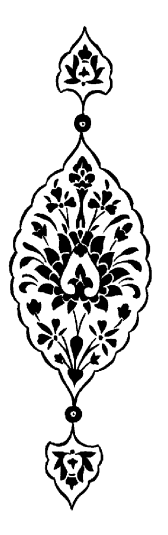
صلاة التوبير ١-٢ فَاحِشَةً أَو ظَلَمُوُآ أَنْفُسَهُمُ ذَكَرُوُا اللَّهَ فَاسْتَغْفَرُوُا لِدُنُوبِهِمْ ..... الخ<sup>(1)</sup> (اوريدوه لوگ بین كه جب كوئى بیجا حركت كربيطت يا ايخ اى پركوتى ظلم ڈالتے بین تو اللّہ كو يا دكر ليتے بيں اوراپنے گناموں سے معافى طلب كرنے لگتے ہيں)۔

> تعریف: ۱-صلاة: اس کی تعریف گذرچکی ہے دیکھئے: ''صلاة''۔ توبہ لغت میں : مطلق رجوع کرنا، گناہ سے رجوع کرنا ہے۔ اصطلاح میں شرعا برے کا موں کو چھوڑ کر پسندیدہ کا موں کی طرف رجوع کرنا ہے<sup>(1)</sup>۔

> > شرع تحكم:

۲- نماز توبه، با تفاق مذا تهب اربعه ستحب ہے<sup>(۲)</sup>۔ اس کی دلیل حضرت ابو بکر تکی بیر وایت ہے کہ میں نے رسول اللہ علیق کو بیفر ماتے ہوئے سا ہے کہ "مامن رجل یذنب ذنبا ثم یقوم فیتطہر ثم یصلی ثم یستغفر الله إلا غفر الله له، (<sup>۳)</sup> (جو آ دمی کوئی گناہ کرے، پھر الحے، وضو کرے، پھر نماز پڑھے، پھر اللہ سے مغفرت مائک تو اللہ تعالی اس کو معاف کر ہی دیتے ہیں، پھر آپ نے بیہ آیت تلاوت فر مائی: "وَ الَّذِیْنَ إِذَا فَعَلُوُ ا

- (۱) لسان العرب، كفاية الطالب الرباني ۲/۸ ۴ ۳۰، القليو بي ۴/۱۰-۲-
- (۲) حاشیه ابن عابدین ار ۲۲ ۴، الدسوقی ار ۱۳ ۳، اُسی المطالب ار ۲۰۵،
   کشاف القناع ار ۴۴۳ ۴.
- (۳) حدیث: "مامن رجل یذنب ذنبا" کی روایت ترمذی (۲۵۸/۲ طبع الحلمی) نے کی ہے اور کہا حدیث <sup>حس</sup>ن ہے، اسی طرح التہذیب (۱/۲۱ طبع حید رآباد) میں اس کی سند کو ابن جحرنے جید کہا ہے۔



(۱) سورهٔ آلعمران ۵ سار

#### صلاة جماعت ا-۲

لم يجدوا إلا أن يستهموا عليه لاستهموا، ولو يعلمون ما في التهجير لاستبقوا إليه، ولو يعلمون ما في العتمة و الصبح لأتوهما ولو حبوا<sup>،،(۱)</sup> (اگرلوگول كومعلوم ، وجائ كه اذان اور پہلى صف ميں كيا ثواب ہے پھر بغير قرعه ڈالے اس كونه پاكت تواس كے لئے قرعہ ڈالتے، اورا گران كومعلوم ، وجائ كه ظهر كى نماز ميں جلدى جانے كاكيا ثواب ہے تو اس كے لئے ايك نماز ميں كيا ثواب ہے تو ان كے لئے ضرور آتے، خواه گھٹے ، وئے آئا پڑتا)۔

حضرت ابوہر براہ سے مروی ہے کہ اللہ کے رسول علیلیہ نے ارشاد فرمایا: "من صلی العشاء من جماعة فکانما قام نصف اللیل، ومن صلی الصبح فی جماعة فکانما صلی اللیل کلیہ"<sup>(1)</sup> (جس نے عشاء کی نماز باجماعت پڑھی اس نے گویا آدھی رات تک نفل پڑھی اور جس نے صبح کی نماز باجماعت پڑھی اس نے گویا تک نفل ہڑھی اس نے نفل پڑھی اس نے مراح میں کی نماز باجماعت پڑھی اس نے نماز کی نماز کی نماز باجماعت پڑھی اس نے نماز کی نماز باجماعت پڑھی اس نے نماز کی نماز کی نماز باجماعت پڑھی اس نماز ہوں نے نماز کی نماز کی نماز کی نماز باجماعت پڑھی اس نے نماز کی نماز کی نماز باجماعت پڑھی اس نے نماز کی نماز کی نماز باجماعت پڑھی اس نے نماز کی نماز کی نماز باجماعت پڑھی اس نے نماز کی نماز کی نماز باجماعت پڑھی اس نے نماز کی نماز

جماعت چھوڑ دیں توان سے قنال کیا جائے گا،اورا گرکسی محلّہ کےلوگ چھوڑ دیں توان کو جماعت کے لئے مجبور کیا جائے گا<sup>(۳)</sup>۔

- (۱) حديث: "لو يعلم الناس ما في النداء و الصف الأول....." كى روايت بخارى (الفتح ٩٢/٢ طبع السلفيه) اور سلم (١/ ٣٢٥ طبع الحلي ) نے كى ہے۔
- (۲) حدیث عثمانٌ: "من صلى العشاء في جماعة فكأنما قام نصف اللیل" كىروايت مسلم (ابر ۳۵۴ طبع الحلى) نے كى ہے۔
- (۳) المغنی ۲۲/۱۵–۱۷۷، الجموع ۲۶/ ۱۹۳–۱۹۴ الحطاب و بهامشه المواق ۲۲/۱۸،مغنی المحتاج/۱۹۳۰\_

## صلاة جماعت

تعریف: ا-صلاة جماعت <u>س</u>فقصود،نماز با جماعت ادا کرنا<sup>(۱)</sup> به

باجماعت نماز کی فضیلت:

۲ - باجماعت نماز كى بر كى فضيلت ب، متعدد احاديث ميں رسول الله عليلية في الله كى ترغيب دى ب، مثلاً فرمان نبوى ب : "صلاق الله عليقة فضل صلاق الفذ بخمس و عشرين درجة "(<sup>1</sup>) (باجماعت نماز ، اكيڭ خص كى نماز سے پچيں درج زيادہ فضيلت ركھتى ہے)، اور دوسرى روايت ميں ہے: "صلاق الجماعة تفضل صلاق الفذ بسبع و عشرين درجة "(<sup>(1)</sup> (باجماعت نماز اكيل شخص كى نماز سي سي درج زيادہ فضيلت ركھتى ہے)۔ مطرت الوہ ريرة سے مروى ہے كہ اللہ كے رسول عليلية في ارشاد فرمايا: "لو يعلم الناس ما في النداء و الصف الأول، شم

- (۱) جواہرالاِکلیل ۲۷۷
- (۲) حدیث: "صلاة الجماعة تفضل صلاة الفذ بخمس و عشرین درجة" کی روایت بخاری (الفتح ۱۳۱/۲ طبع التلفیه) نے حضرت ابوسعید خدر کل سے کی ہے۔
- (۳) حدیث: "صلاة الجماعة تفضل صلاة الفذ بسبع و عشرین درجة" کی روایت بخاری (الفتح ۱/۱۳۱۱ طبع التلفیه) اور سلم (۱/۵۰ طبع الحلی) نے حضرت عبدالله بن عمر سے کی ہے۔

نے بعض مالکیہ سے فقل کیا ہے <sup>(۱)</sup>، ان کا استدلال اس روایت سے *ب كد*آ ب ملاقة في فرمايا : "ما من ثلاثة في قرية ولابدولا تقام فيهم الصلاة إلا قد استحوذ عليهم الشيطان، فعليك بالجماعة فإنما يأكل الذئب القاصية "(٢) (جس بستی یا دیہات میں تین آ دمی ہوں اور باجماعت نماز نہ ہو، ان پر شیطان مسلط ہوجا تا ہے،لہذاتم جماعت کا اہتمام کرو،اس لئے کہ بھیٹریاریوڑ سےعلاحدہ ہونے والی ہی بکری کوکھا تاہے)۔ بعض ما لکیہ نے اس میں تفصیل کرتے ہوئے کہا ہے کہ بیہ فی الجملہ، یعن شہر میں فرض کفاہیہ ہے، لہذا شہروالے اگر اس کو چھوڑیں توان سے قتال ہوگا ،اور ہر مسجد میں سنت ہے اور خاص طور پر آ دمی کانی حق میں فضیلت ہے<sup>(۳)</sup>۔ حنابلہ کا مذہب، حنفیہ و شافعیہ کے یہاں ایک قول ہے کہ جماعت، واجب عین ہے، کیکن نماز کی صحت کے لئے شرط نہیں ہے، اس میں ابن عقیل حنبلی کا اختلاف ہے، ان کی رائے بیر ہے کہ بقیہ واجبات نماز پر قیاس کرتے ہوئے بہ بھی نماز کی صحت کے لئے شرط -~ حنابلہ کا استدلال اس فرمان باری سے ہے: "وَإذَا تُحنُت فِيُهِمُ فَأَقَمُتَ لَهُمُ الصَّلَاةَ فَلُتَقُمُ طَآئِفَةٌ مِّنُهُمُ مَعَكَ "(") (اورجب آبان کے درمیان ہوں اوران کے لئے نماز قائم کریں تو (۱) مغنى الحتاج ۱/۲۲۹، المبذب ار ۱۰۰، فتح القديرا (۲۰۰۰، ابن عابدين الرايس، الطحطاوي على مراقى الفلاح ١٤٦٧، الدسوقي ا ۱۹۷۷ ۳۰ - ۲۰۳۰،الشرح الصغیر ا ۷ ۲۶۱،مواہب الجلیل ا ۷۱۸۔

- (۲) حديث: "مامن ثلاثة في قرية ولا بدو......" كى روايت البوداؤد (۱/۱۷ تحقيق عزت عبيد دعاس) نے حضرت البودرداءً سے كى ہے، اور نووى نے اس کو صحیح قرار ديا ہے (۲۰ سرماطبع المنیر میہ)۔
  - (۳) الدسوقی۱۱۹۱۳-۲۰۰۰،اکشرحالصغیر۱۷۲۱\_
    - (۴) سورهٔ نساء ۲۰۱۱

# شرعی حکم: باجماعت نماز کے حکم کے بیان میں فقہاء کے مختلف اقوال ہیں، جن کی تشریح مندر جہذیل ہے:

صلاة جماعت س

اول:فرائض کی جماعت:

<sup>11</sup> - اضح قول کے مطابق حفنیہ کی رائے اور اکثر مالکیہ کی رائے اور یہی شافعیہ کا ایک قول ہے کہ فرائض میں جماعت ، مردوں کے لئے سنت موکدہ ہے اور یہ حفنیہ کے نزد یک قوت میں واجب کے مشابہ ہے، بلکہ بعض حفنیہ نے صراحت کی ہے کہ بیدان کی اپن اصطلاح کے لحاظ سے واجب ہے، ان حضرات کا استدلال اس روایت سے ہے کہ رسول اللہ عقیقہ نے فرمایا : "صلاق الجماعة تفضل علی صلاق الفذ بسبع و عشرین درجه"<sup>(1)</sup> (با جماعت نماز، اکیلے آ دمی کی نماز سے ستا کیس در جہ" (با جماعت نماز، اکیلے آ دمی کی نماز سے ستا کیس در جہ" (با جماعت نماز، اکیلے آ دمی کی نماز سے ستا کیس در جہ" (با جماعت نماز، اکیلے آ دمی کی نماز سے ستا کیس در جہ" رکھتی ہے )، ایک روایت میں ہے: "بخمس و عشرین در جه" حضرت حاصل کرنے کا ذریعہ بتایا، اور بیسنت ہونے کی علامت ہے، حضرت مید اللہ بن مسعود نے نمازوں کے بارے میں کہا: بیسن ہدی (یعنی ہدایت کی باتوں میں سے ) – <sup>(1)</sup>

اضح قول کے مطابق شافعیہ کی رائے ہے کہ بیفرض کفامیہ ہے، یہی بعض فقہاء حنفیہ کا قول ہے، جیسے کرخی اور طحادی ، اور اسی کو ماز ری

- (۱) حدیث: "صلاة الجماعة تفضل على صلاة الفذ بسبع و عشرین
   درجة" کی تخریج فقره نمبر ۲ میں گذریچی ہے۔
- (۲) البدائع الر۱۵۵، ابن عابدین الرا ۲۷ فتح القد یرا ۲۰۰۳ شائع کرده دار
   احیاء التراث، مراقی الفلاح و حاشیة الطحطاوی (۱۵۲) الدسوقی ۱۸۹۱،
   ۲۹۰۳، الحطاب ۲۸۱/۲-۸۲، القوانین الفقرمیه رص ۲۹ شائع کرده دارالکتاب
   العربی، المهذب ار ۱۰۰، شرح المحلی علی المنها ج ۱/۱۲۰

#### صلاة جماعت 🖓 – ۷

اور پوچھا کہ تم اذان سنتے ہو؟ اس نے عرض کیا: ہاں، آپ نے فرمایا: تم مسجد میں آیا کرو)، جب آپ نے اند سے کوجس کولانے والا کوئی نہ تھا اجازت نہ دی تو دوسرے کے لئے بدر جداولی اجازت نہ ہوگی، اور اسی وجہ سے فقہاء نے کہا ہے کہ جماعت چھوڑ نے والے سے قمال کیا جائے گا اگر چہ دوسرے لوگ جماعت کرتے ہوں، اس لئے کہ جماعت واجب عین ہے<sup>(1)</sup>۔ ہماعت واجب عین ہے ہ<sup>(1)</sup>۔ افضل ہے، اس لئے کہ با جماعت نماز کی روایات عام ہیں، جیسا کہ مامن کی حالت میں <sup>(۲)</sup>۔ دیکھئے اصطلاح: (صلا قالخوف)۔ مصلاح: (صلا قالج معہ کے تقیم ایو تیں ہے<sup>(۳)</sup>، دیکھئے ہے، لہذا بلا جماعت جمعہ با تفاق فقہاء صحیح نہیں ہے<sup>(۳)</sup>، دیکھئے اصطلاح: (صلا قالج معہ)۔

ہے کہ جمعہ کی طرح اس میں جماعت شرط ہے،لیکن مالکیہ کے یہاں مشہوریہی ہے کہ جماعت مندوب ہے<sup>( م )</sup>۔

عورتوں کی باجماعت نماز کاحکم: ۷- ماسبق میں جونماز جماعت کاحکم آیا ہے وہ صرف مردوں کے تعلق سے ہے۔

- (۱) البدائع ار ۱۵۵، ابن عابدین ارا۷۳، فتح القدیرار ۲۰۰۰، مغنی الحتاج ار ۲۰۳۰، مغنی ۲/۱۷۱، کشاف القناع ار ۲۵۴–۵۵۹ م
  - (۲) مغنیالحتاج ار ۴۰۳ ب
- (۳) الانفتيار ار ۸۳، الدسوقى ار ۲۰۰ ، المهذب ار ۱۷ ، كشاف القناع ۱/۵۵۹ ـ
- (۴) البدائع ار۱۵۳۰، الدسوقی ار۱۴۳۰، مغنی الحتاج ار ۱۳۳۳، شرح منتهی الإرادات ار ۱۳۳۷۔

چاہئے کہ ان میں کا ایک گروہ آپ کے ساتھ کھڑا ہوجائے)، جب اللہ تعالی نے خوف کی حالت میں با جماعت پڑ ھنے کا حکم فر مایا تو بے خوفی کی حالت میں بدرجہ اولی ہوگا، نیز حضرت ابو ہر یرہ ؓ کی روایت میں فرمان نبوی ہے:''والذي نفسي بیدہ لقد ھممت اُن آمر بحطب، فیحطب ثم آمر بالصلاۃ فیؤ ذن لھا، ثم آمر رجلا فیؤم الناس، ثم أخالف إلی رجال لا یشھدون الصلاۃ، فأحرق علیھم بیو تھم''<sup>(1)</sup> (<sup>قت</sup>م اس ذات کی جس کے قضہ میں میری جان ہے! میں نے ارادہ کیا کہ کر یا ہے ج حکم دوں اور ککڑیاں جع کی جائیں پھر نماز کا حکم دوں، اس کی اذان دی جائے، پھرایک شخص سے کہ دوں کہ وہ لوگوں کو نماز پڑھائے، پھر میں ان کو پیچھے چھوڑ کر ان لوگوں کے پاس جاؤں، جو جماعت میں حاضر نہیں ہوتے اور ان کے گھر جلادوں )۔

حضرت ابو ہر یرہؓ کی روایت ہے <sup>(۲</sup> آتی النبی عَلَىٰ لَىٰ اللّٰ اللّٰهِ عَلَىٰ اللّٰهِ عَلَىٰ اللّٰهِ عَلَىٰ اللّٰهِ عَلَىٰ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰهُ الللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰ لَاللّٰ اللّٰ لَاللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ لَاللّٰ لَاللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ لَاللّٰ اللّٰ الللّٰ اللّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰ لَاللّٰ لَاللّٰ لَاللّٰ لَاللّٰ لَاللّٰ لَاللّٰ لَاللّٰ اللّٰ لَاللّٰ لَاللّٰ لَاللّٰ لَاللّٰ لَاللّٰ لَاللّٰ اللّٰ لَاللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ لَاللّٰ اللّٰ لَاللّٰ لَاللّٰ لَاللللّٰ الللّٰ لَاللّٰ اللّٰ لَاللّٰ لَاللّٰ لَالَٰ الللّٰ اللّٰ ا

- (۱) حدیث: "والذی نفسی بیدہ لقد همت أن آمر بحطب یحتطب ...... » کی روایت بخاری (افتح ۲۸/۲۱ طبع السّلفیہ) اور سلم (۱/ ۴۵۲ طبع الحلی) نے کی ہے۔
- (۲) حدیث: "أتبی النبی عَلَيْطَة رجل أعمی.....، کی روایت مسلم (۱۷۵۲ ۲ طبح اکنلی )نے کی ہے۔

اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ نماز کسوف میں جماعت مسنون *ہے،* ثافعیہ و حنابلہ نے کہا کہ کسوف (سورج گر جن) اور خسوف (چاند گرہن) دونوں میں کیساں طور پر جماعت مسنون ہے، جبکہ حفنيدوما لكيهنما زخسوف ميں جماعت كوسنت نہيں سجھتے ہيں۔ نمازاستسقاءمين جماعت مالكيه، شافعيه، حنابله اورمجرو ابويوسف کے نز دیک سنت ہے، امام ابوحنیفہ کا اختلاف ہے، وہ اس میں سرے سے نماز ہی کے قائل نہیں ہیں<sup>(1)</sup>۔ نمازتراوی میں جماعت حنفیہ،شافعیہاور حنابلہ کے یہاں سنت ے، اور مالکیہ کے یہاں مستحب سے<sup>(1)</sup>۔ نماز وترمیں جماعت ماہ رمضان میں حنابلہ کے نز دیک سنت ، شافعیہ کے نز دیک اور حنفیہ کے ایک قول میں مستحب ہے<sup>(m)</sup>۔ ان کےعلادہ فنل نماز میں جمہور فقہاء کے نز دیک جماعت جائز ے، انہوں نے کہا ہے : <sup>ن</sup>فل نماز باجماعت اورا کیلے اکیلے جائز ہے، اس لئے کہ رسول اللہ ﷺ نے دونوں پر عمل فرمایا ہے، البتہ نفل نماز آپ نے اکثرا کیلے پڑھی ہے ایک بار حضرت حذیفہ کونفل نماز یر هائی (م) ایک بار حضرت انس "، ان کی ماں اور یتیم کو نماز ير الله المالي المالي المالي المالي المراج المالي المراج المالي الم () البدائع ار ۲۸۰ – ۲۸۳، الدسوقي ار ۳۲۰، کشاف القناع ار ۴۱۴، مغنی

- (۱) البدائع ار۲۸۰–۲۸۳، الدسوقی ار ۳۲۰۰، کشاف القناع ار ۱۴، معنی الحتاج ار ۲۲۵\_ ب
- (۲) البدائع ار۲۸۸، الدسوقی ار ۳۲۰، مغنی الحتاج ار ۲۲۵، شرح منتهی الإرادات ار ۲۲۴۰\_
- (۳) شرح منتهی الإرادات ا ۲۲۴٬ مغنی الحتاج ار ۲۲۳٬ حاشیه ابن عابدین ارا ۲۳۷
- (۴) حديث: "صلاة النبي عَلَيْنَ بحذيفة" كى روايت مسلم (۱/۲ ۵۳ طبع الحلبي) نے كى ہے۔
- (۵) حدیث: "صلاق النبی عَلَيْتُهُ بأنس و أمه و الیتیم" کی روایت بخاری (افق ۳۸۵٬۳۳ طبع التلفیه)۱۱/۵۵ طبع الحلمی) نے کی ہے۔
- (۲) حدیث: "أنه صلی الله علیه و سلم أم أصحابه فی بیت عتبان بن
   مالک...... کی روایت بخاری (الفتح ۱۸۸۱ طبع التلفیه) اور معلم

رہا عورتوں کے بارے میں: تو شافعیہ و حنابلہ کے نزد یک مردوں سے الگ صرف عورتوں کی جماعت مسنون ہے، خواہ ان کا امام مردہو یاعورت، اس لئے کہ حضرت عا کشہ دام سلم گو کم ل ایسا ہے۔ نیز " أمر النب علاق کہ حضرت عا کشہ دام سلم گو کم ل ایسا ہے۔ نیز " أمر النب علاق کہ محضرت عا کشہ دام سلم گو کم ل ایسا ہے۔ یو ذن لہا و أمر ها أن تو م أهل دار ها " <sup>(1)</sup> ( نبی علی کہ ام دور تہ کو تکم دیا کہ ایک مؤذن رکھ لیں جو ان کے لئے اذان دے، ادر انہیں تکم دیا کہ ایک مؤذن رکھ لیں جو ان کے لئے اذان دے، ادر عور تیں فرض نماز دالی ہیں، لہذا دہ مردوں کے مشابہ ہو گئیں۔ جبکہ حنفیہ کے نزد یک : عورتوں کے لئے جماعت مکروہ ہے، نیز اس لئے کہ جماعات کے لئے عورتوں کا لکنا فتنہ کا سب ہے۔ مالکیہ نے عورتوں کی جماعت کو منوع قر اردیا ہے، اس لئے کہ ام مار ہونا شرط ہے، لہذا عورتوں کا لکنا فتنہ کا سب ہے۔ ما مکا مرد ہونا شرط ہے، لہذا عورتوں کا دکانا فتنہ کا سب ہو ام ما مار ہونا شرط ہے، لہذا عورتوں کی جماعت میں شریک

فرائض کےعلاوہ کی جماعت: ۸- نمازعیدین میں جماعت، حنفیہ وحنابلہ کے نزدیک اس کے صحیح ہونے کی شرط ہے،اور مالکیہ وشافعیہ کے نزدیک سنت ہے <sup>(۳)</sup> ہ

- (۱) حدیث: "أمر النبی عُلَطْنَظْهُ أم ورقة بأن تجعل لها مؤذنا......" کی روایت ابوداؤد(ار ۹۷ تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے اور عینی نے اس کوضح قرار دیا ہے، دار قطنی (۱ / ۲۰۴، شرکة الطباعة الفدیہ )۔
- ۲) البدائع ار ۱۵۵–۱۵۷،الاختیار ار ۵۹،این عابدین ۳۸۰–۸۱، الشرح الصغیر ۱۲۰۱،۱۹۰،۱۹۰،اتهل المدارک ار ۲۴۱،مغنی المحتاج ۲۲۹۱،شرح منتهی الإرادات ار ۲۴۵، المغنی ۲/۲۰۲
- (۳) البدائع ار ۲۷۵۷، ابن عابدین ار ۲۷۱، کشاف القناع ار ۳۵۵، الدسوقی ۱ر ۳۰ ۳۰ مغنی المحتاج ار ۲۲۵

کتنی تعداد سے جماعت کاانعقاد ہوگا: ۱- اس پرفقہاءکا اتفاق ہے کہ جماعت کے لئے کم از کم دو کی تعداد ہونی چاہئے، یعنی امام کے ساتھ ایک آ دمی ہو، تو دونوں کو جماعت کی فضیلت مل جائے گی، اس لئے کہ ابوموسی اشعری سے مروی ہے کہ اللد 2 رسول في ارشاد فرمايا: "أن النبي عَلَيْتِهِ قال: اثنان فما فوقهما جماعة"() (دوياس سے زيادہ ہوں تو جماعت ہے)، نیز حضرت مالک بن حویرث کی حدیث میں فرمان نبوی ہے:"إذا حضرت الصلاة فليؤذن أحدكما وليؤمكما أكبر كما"() (جب نماز كا وقت آئ توايك آ دمي تم ميں سے اذان دے،اورتم دونوں میں جو بڑا ہووہ امامت کرے )،خواہ بی مسجد میں ہویااس کےعلاوہ گھریاصحراء میں ہو۔ خواہ امام کے ساتھ والانمازی مرد ہویا عورت ،لہذاجس نے اپنی بیوی کی امامت کی تو دونوں کو جماعت کی فضیلت مل جائے گی۔ اگرامام کے ساتھ ایک نمازی میٹز بچہ ہوتو فرض نماز میں جماعت کے انعقاد کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے: کیونکہ بشعور بج کے ساتھ بالا تفاق جماعت کا انعقاد نہیں ہوتا ہے۔ حفنیہ وشافعیہ کامذہب اور امام احمد سے ایک روایت ہے کہ کسی بجرك اقتداء كرلينے سے جماعت كا انعقاد ہوجائے گا، ساتھ ساتھ جماعت کی فضیلت بھی حاصل ہوجائے گی، اس لئے کہ رسول اللّٰہ ساللہ علیصہ نے اس آ دمی کے بارے میں فرمایا جس کی جماعت چھوٹ گئی

- (۱) حدیث: "اثنان فما فوقهما جماعة" کی روایت ابن ماجه (۱/ ۱۳ طبح الحلمی) نے کی ہے، مصباح الزجاجه (۱/۱۹۱ طبع دارالجنان) میں اور بوصیری نے اس کی سندکوضعیف قرار دیا ہے۔
- (۲) حدیث: "إذا حضرت الصلاق ...... "كى روایت بخارى (الفتح ۱۱۱۲ طبع السلفیه)اور مسلم (۲۲۱۷ طبع کیلی )نے كى ہے۔

(اسی طرح ایک بار صحابہ کو عنبان کے گھر نفل نماز پڑھائی) اور حضرت ابن عباس نے کہا کہ ''اندہ اُمدہ النبی علی کی بی<sup>(1)</sup> ( نبی علی کی اُن کی امامت فرمائی)۔ مالکیہ نے جواز کے لئے قید لگائی ہے کہ جماعت تھوڑی ہو اور جگہ غیر مشہور ہو، لہذا اگر تعداد زیادہ ہوتو جماعت مگروہ ہے، اس طرح اگر جماعت تھوڑی ہولیکن جگہ مشہور ہوتو بھی مگروہ ہے (۲)۔ حفید کی رائے ہے کہ رمضان کے علاوہ نفل کی جماعت مگروہ ہے (<sup>17)</sup>۔

جماعت كامطالبه كن 2:

۹- نماز جماعت کا مطالبہ، خواہ بید مطالبہ وجوب کے طور پر ہو یا سنیت کے طور پر ہوآ زاد، عقل مند، بلاکسی حرج کے جماعت پر قادر مردوں سے ہے، لہذا عورتوں، غلاموں، بچوں اور معذوروں پر جماعت واجب نہیں ہے، تاہم ان کی نماز جماعت صحیح ہے، اوران کے ذریعہ جماعت کا انعقاد ہوجائے گا، جیسا کہ اس کا بیان آگ آئے گا، شافعیہ و حنابلہ نے ورتوں کی جماعت کو مستحب کہا ہے، اور حنابلہ ک شافعیہ و حنابلہ نے ورتوں کی جماعت کو مستحب کہا ہے، اور حنابلہ ک میں شریک ہونا مکروہ ہے، اس لئے کہ فتنہ کا اندیشہ ہے، دوسری عورتوں کے لئے جماعت میں شریک ہونا مباح ہے<sup>(ہ)</sup>۔

(ار۵۵ ۳ طبع کوللمی) نے کی ہے۔ (۱) حدیث: "أنه أمه النہی ﷺ " کی روایت بخاری (الفتح ۲/ ۱۹۰ طبع السّلفیہ) نے کی ہے۔

- (۲) المغنى الر۲۴۱، مغنى الحتاج الر۲۲۰، البدائع الر۱۵۹–۱۵۹، الدسوقى الر۲۳۰-
  - (۳) حاشیة الشلبی بهامش تبیین الحقائق ار ۱۸۰ ـ
- (۴) البدائع ار ۱۵۵-۱۵۱،الدسوقی ار ۳۲۰، مغنی الحتاج ار ۲۲۹-۴۳۳، شرح منتهی الإ رادات ار ۲۴۴۴-۲۴۵

صلاة جماعت ٩-١٠

#### صلاة جماعت •ا

تھی:"من یتصدق علی ہذا''<sup>(۱)</sup> (کون اس پرصدقہ کر ےگا)، نیز اس لئے کہاس کا امام بنا صحیح ہے، حالانکہ اس کی نماز نفل ہے تو ہی بھی جائز ہوگا کہ وہ فرض پڑھنے والے کا مقتدی بن جائے، جیسے بالغ آ دی<sup>(۲)</sup> ہ

مالکیہ کے نزدیک (اوریہی امام احمد سے دوسری روایت ہے) فرض میں بچہ کے اقتداء کرنے سے جماعت کی فضیلت نہیں ملتی، اس لئے کہ بچہ کی نماز نفل ہے تو گویاامام نے تنہا نماز پڑھی۔

ر ہانفل میں تو بچہ کا قتداء کرنے سے صحیح ہے، اور جماعت کی فضیلت مل جائے گی، اس پر انفاق ہے<sup>(۳)</sup> " لأن النبي <sup>علیلیل</sup>ہ أم ابن عباس مرة وهو صبي وأم حذيفة مرة أخری<sup>(۳)</sup> (اس لئے کہ نبی علیلہ نے ایک بارا بن عباس کی امامت فرمائی حالانکہ وہ بچہ تھے، اور ایک بارحذیفہ کی امامت فرمائی)۔

شہریا گاؤں میں شعاراسلام کے اظہار کے تعلق سے تعدادالگ الگ ہے، کیونکہ باجماعت نماز اسلام کے شعائر میں سے ہے، اور اگر کسی بستی کے لوگ جماعت چھوڑ دیں تو اس کی خاطران سے قمال کیا جائے گا،اوراسی وجہ سے مالکیہ نے کہا ہے کہ جماعت چھوڑ نے پران سے قمال کیا جائے گا،اس لئے کہ انہوں نے اسلام کے شعار میں کوتا ہی کی ہے، اور شہر کے لوگ ایسی جماعت قائم کئے بغیر عہدہ برآ

- (۱) حدیث: "من یتصدق علی هذا...... کی روایت احمد (۳۹ ۸ طبع المیمنیه )اور حاکم (۲۰۹/ طبع دائر ۱۵ المعارف العثمانیه ) نے حضرت ابوسعید خدر کی ہے کی ہے اور حاکم نے اس کو صبح قرار دیا اور ذہبی نے اس کی موافقت کی ہے۔
- (۲) البدائع ار۱۵۶، این عابدین ار۲۷ س، الم پذب ار ۱۰۰ ۱۰، مغنی المحتاح ار ۲۲۹ – ۲۰، کشاف القناع ار ۳۵۳ – ۴۵۳، کمغنی ۲ر ۱۷۸ ـ
- (۳) الشرح الكبير مع حاشية الدسوقى ار ۱۹–۳۲۰، جواہرالإ كليل ار ۷۱–۷۸، المغنى ۲/۸۷۱-
  - (۴) حدیث ابن عباس وحذیفہ کی تخریخ فقرہ نمبر ۸ میں گذریجل ہے۔

نہیں ہو سکتے ،جس میں کم از کم تین آ دمی ہوں: امام اور دومقتدی، اور ایک نماز کی اذان دینے کے لئے مؤذن، اور نماز کی خاص جگہ، لیحن مسجد ہو<sup>(1)</sup> ہ

شافعیہ نے کہا: اگر کسی ستی کے لوگ جماعت نہ کریں تو ان ست قتال کیا جائے گا، اس لئے کہ نبی کریم علیق کا ارشاد ہے: "ما من ثلاثة فی قریة ولا بدو لاتقام فیھم الصلاة إلا استحوذ علیھم الشيطان، فعليک بالجماعة، فإنما یأکل الذئب القاصية"<sup>(1)</sup> (جس بستی یا دیہات میں تین آ دمی ہوں ، اور باجماعت نماز نہ ہو، ان پر شيطان مسلط ہوجا تا ہے، لہذاتم جماعت کا اہتمام کرو، اس لئے کہ بھیڑیا، ریوڑ سے علاحدہ رہنے والی بکری کو ہی کھا تا ہے)۔ لہذا چھوٹے گاؤں میں کسی ایک جگہ اس طرن باجماعت نماز قائم کرنا واجب ہے جس سے شعار کا اظہار ہو، اور بڑے گاؤں میں چندائی جگہوں پر باجماعت نماز قائم کرنا واجب ہے، جن سے شعار کا اظہار ہو، اور اگرایک جماعت اگر چ تھوڑی ہو مالکی کی رائے ہے کہ مسجد وغیرہ میں مقرر امام اگروفت مقررہ پر مالکی کی رائے ہے کہ مسجد وغیرہ میں مقرر امام اگروفت مقررہ پر

آئے اور وہاں کسی کونہ پائے جس کے ساتھ نماز پڑھ سکے، پھر اس نے اذان واقامت کے بعدا کیلے نماز پڑھ لی توفضیلت وعلم میں اس کو جماعت کی طرح مانا جائے گا، اور اس کو جماعت کی فضیلت مل جائے گی اگر اس نے امامت کی نیت کرلی، اس لئے کہ اس کی اکیلے نماز امام بن کر اس کی تنہا نماز سے صرف نیت کے ذریعہ ممتاز ہوتی ہے، اور اسی وجہ سے وہ دوسری جماعت میں اعادہ نماز نہیں کرےگا، اور نہ اس کے بعد با جماعت نماز پڑھے گا اور بارش کی رات میں دو

- القريرات الشيخ عليش بهامش حاشية الدسوقي ا ١٩سهـ
- (۲) حدیث: "ما من ثلاثة في قرية...... کې تخریخ فقر نمبر ۳ میں گذریچک ہے۔
  - (۳) مغنی الحتاج ار۲۲۹، نهایة الحتاج ۲را۳۱-۳۳۱\_

صلاة جماعت أأ

نمازوں کو جمع کر کے گا<sup>(1)</sup>۔ نمازیوں کی تعداد کے بارے میں جس سے جماعت کا انعقاد ہوتا ہے جواحکام گذرے، وہ جمعہ وعیدین کے علاوہ کے ہیں، کیونکہ ان دونوں میں جماعت کے لئے الگ تعداد ہے اوراس تعداد کی تعیین میں ہرمذہب کی اپنی اپنی رائے ہے جوان کے اپنے اپنے دلائل کے لحاظ سے ہے<sup>(1)</sup> اس کی تفصیل اصطلاح: (صلاۃ الجمعہ و صلاۃ العیدین) میں دیکھیں۔

نماز جماعت کے لئے بہتر جگہ:

اا – گریا جنگل یا مسجد میں کسی بھی پاک جگہ پر جماعت کرنا جائز ہے، اس لئے کہ نبی کریم علیق کا ارشاد ہے: "جعلت لی الأرض مسجدا و طهورا، فأیما رجل من أمتی أدر کته الصلاة فلیصل"<sup>(۳)</sup> (میرے لئے ساری زمین نماز کی جگہ اور پاک کرنے والی بنائی گئی ہے، لہذا میری امت میں جس کونماز کا وقت ملے وہ نماز پڑھ لے)، نیز آپ علیق نے دو آ دمیوں سے فرمایا: "إذا صلیتما فی رحالکما، ثم أتیتما مسجد جماعة، فصلیا معهم، فإنها لکما نافلة"<sup>(۳)</sup> (جبتم گھر میں نماز پڑھ لو، پھر جماعت کی مسجد میں آ وتو مسجدوالوں کے ساتھ بھی پڑھ لیا کرو، بینماز تہمارے لئے نفل ہے)، البت فرائض کی جماعت مسجد میں، دوسری

- الدسوقى ار ۳۲۳، الشرح الصغير ار ۱۵ اطبع لحليى ، جوابر الإكليل ار ۷۷ -
- (۲) کشاف القناع ۲/۳۵۴، حاشیه ابن عابدین ۲/۱۷ ۳، الدسوقی ۱۹۱۳ -
- (۳) حدیث: "جعلت لی الأرض مسجد ا......" کی روایت بخاری (الفتخ ۱/۱ ۳۳ طبع السلفیہ) اور مسلم (۱/۱۷ طبع کی کی ) نے حضرت جابر بن عبد اللہ سے کی ہےاورالفاظ بخاری کے ہیں۔
- (٣) حديث: "إذا صليتما في د حالكما ...... "كى روايت ترمذى (١ر٢٥ ٣ طبع الحلمى) في حضرت يزيدا بن الاسود تر سي اوركها: حديث حسن صحيح ب

جگہ سے افضل ہے، اس لئے کہ رسول اللہ علیق کا ارشاد ہے : "صلوا أيها الناس في بيو تکم ، فإن أفضل صلاة المرء في بيته إلا الصلاة المكتوبة" (<sup>(()</sup>(لوكو! تم اپنے گھروں ميں نماز بيڑ هليا كرو، افضل نماز وہى ہے جو گھر ميں مو، البتة فرض نماز مجد ميں أفضل ہے)، نيز اس لئے کہ مجد ميں شرف (عزت) اور پا كی ہے، اسى طرح مجد ميں جماعت كرنے سے شعائز اسلام كا اظہار، اور جماعت كى كثرت ہے۔

زیادہ نمازیوں والی مساجد میں نماز ، تحور ن نمازیوں والی مساجد میں نماز سے افضل ہے، اس لئے کہ نبی کریم عیسی کا ارشاد ہے: "صلاق الرجل مع الرجل أز کی من صلاته و حدہ ، و صلاق الرجل مع الرجلین أز کی من صلاته مع الرجل ، و ما کانوا أکثر فھو أحب إلی الله عز و جل"<sup>(1)</sup> (ایک و ما کانوا أکثر فھو أحب إلی الله عز و جل"<sup>(1)</sup> (ایک آ دمی کے ساتھ نماز پڑھنا، اکیل نماز پڑ ھنے ہے، ہتر ہے، دوآ دمیوں کے ساتھ نماز، ایک آ دمی کے ساتھ نماز سے افضل ہے، جس قدر نمازی زیادہ ہوں، اللہ تعالی کو ای قدر زیادہ پسند ہے)، اور اگر اس کے پڑوں میں یاکسی اور کے پڑوں میں مجد ہوجس میں اس کے تر هنا، زیادہ نمازیوں والی مبحد میں پڑ ھنے سے اولی وافضل ہے، اس لئے کہ دہ اس میں جماعت قائم کر کے مبحد کو آ باد کر کے اور اس طرح سے دو مساجد میں جماعت ہوجائے گی۔

- (۱) حدیث: "صلوا أیها الناس في بیوتکم" کی روایت بخاری (الفَّخ ۲۱۳ / ۲۱۳ طبح السّلفیہ)نے حضرت زید بن ثابت ؓ سے کی ہے۔
- (۲) حدیث: "صلاقه الوجل مع الوجل أذ کمی من صلاته و حده" کی روایت نسائی (۲/ ۱۰۵ طبع المکتبة التجاریه) اور حاکم (۲/ ۸/۱ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے حضرت الی بن کعب سے ک ہے اور ذہبی نے اپنی تلخیص میں علماء کی ایک جماعت سے اس حدیث کی صحیح فقل کی ہے۔

#### صلاة جماعت ١٢-١٣

لَحَكَمُ مِي جماعت، مسجد مي جماعت سے افضل ہے<sup>(1)</sup>، اس لَحَ كه رسول اللہ علیق کا ارثاد ہے: "صلاق المرأة في بيتھا أفضل من صلاتھا في حجرتھا وصلاتھا في مخدعھا أفضل من صلاتھا في بيتھا<sup>، (۲)</sup> (عورت كى اپنے كمرہ ميں نماز محن ميں نماز سے افضل ہے، اور اپنے كوت كى ميں نماز، كمرہ ميں نماز سے افضل ہے)۔

س قدرنماز ملنے سے جماعت ملتی ہے:

۲۱ – بعض فقتهاء جماعت کی فضیلت پانے اور جماعت کا حکم ثابت ہونے کے مابین فرق کرتے ہیں، اور کس قدر نماز ملنے سے جماعت کی فضیلت مل جائے گی، مختلف فیہ ہے، اسی طرح کس قدر نماز ملنے سے جماعت کا حکم ثابت ہوگا مختلف فیہ ہے، اس کی تشریح حسب ذیل ہے:

اول:جس سے جماعت کی فضیلت ملتی ہے: ۱۳ - س قدرنماز ملنے سے جماعت کی فضیلت ملتی ہے اس میں فقہاء کااختلاف ہے، حنفیہ و حنابلہ کا مٰد ہب (اوریہی شافعیہ کے یہاں اضح

- (۱) ابن عابدین ۱۷۲۱–۳۷۳–۳۷۳ ۲۷۳، الحطاب مع المواق ۲۲/۸۲–۱۵، الفواکه الدوانی ۱۱/۲۴–۲۳۵، مغنی المحتاج ار ۲۳۰۰ القوانین الفقهیه (۵۵ شائع کرده دارالکتاب العربی) اورکشاف القناع ۱/۵۲–۵۷–۵۳، شرح منتهی الإرادات ۱/۱۳۱–۲۴۵، المغنی ۲۰۳–۱۷–۹۷–۱۰۳–۲۰
- (۲) حديث: "صلاقا الموأقا في بيتها أفضل من صلاتها في حجرتها" كى روايت ابوداؤد (ار ۳۸۳ تحقيق عزت عبيد دعاس) اور حاكم (۱/۹۰۶ طبع دائرة المعارف العثمانيه) نے حضرت اين مسعود محلي م اور حاكم نے اسكو صحيح قرار ديا ہے اور ذہبى نے اسكى موافقت كى ہے۔

مسجد میں جماعت گھر میں جماعت کرنے سے اگر چہ افضل ہے، پھر بھی اگرکوئی مسجد میں جائے اور گھر والوں کو چھوڑ دے تو وہ اکیلےا کیلے پڑھ لیں گے، یاوہ سستی کریں گے یاان میں سے کوئی نماز میں سستی کرےگا، یا اگر اپنے گھر میں پڑ ھے گا توبا جماعت پڑ ھے گا اور مسجد میں پڑ ھے گا تو اکیلے پڑھنی ہوگی تو اس صورت میں اس کے لئے گھر میں نماز پڑھناافضل ہے۔

اگر شہر سرحد پر ہوتولوگوں کا ایک ہی مسجد میں جماعت کرنا افضل ہے، تا کہ اس سے کلمہ الہی کوزیا دہ سر بلندی حاصل ہو، اورزیا دہ سے زیادہ ہیت ورعب قائم ہو سکے، اس حالت میں اگر دشمن کی کوئی خبر ملے گی توسیحی لوگ اس کو تن لیس گے، اور اگر کسی مسئلہ میں با ہمی مشورہ کرنا ہوگا تو سب موجود ہوں گے، اور اگر کا فروں کا جاسوس آ گیا تو سب کودیکھے گا، اور ان کی کثرت کی اطلاع دے گا۔

تنيوں مساجد (مسجد حرام، مسجد مدينہ، اور مسجد اقصی) ميں نماز اگر چ پخ ضر جماعت ہو، دوسری مساجد ميں نماز سے افضل ہے، اگر چ ان ميں بڑی جماعت ہو، بلکه بحض فقتهاء نے کہا ہے کہ ان مساجد ميں اکيلے نماز پڑ هذا، دوسری مساجد کی با جماعت نماز سے افضل ہے۔ رہے نوافل تو ان کو گھر ميں پڑ هذا مسجد ميں پڑ ھے سے افضل ہے، اس لئے کہ نبی کریم کا ارشاد ہے: "صلوا أيلها الناس في بيو تکم، فإن أفضل صلاق الموء في بيته إلا الصلاق المكتوبة" (لوگو! گھروں ميں نماز پڑ ھايا کرو، اس لئے کہ گھر ميں نماز افضل ہے، البتہ فرض نماز مسجد ميں افضل ہے )، البتہ جن سنتوں ميں پڑ هذا، گھر ميں پڑ ھے سے افضل ہو )، البتہ جن سنتوں ميں پڑ هذا، گھر ميں پڑ ھے سے افضل ہو )، البتہ جن سنتوں مسجد ميں باجماعت نماز کے افضل ہونے کا جو ذکر آيا ہے وہ مردوں کے بارے ميں ہے، جہاں تک عورتوں کا تعلق ہے تو ان کے اقتداء نہیں کی جائے گی، وہ باجماعت نماز کا اعادہ نہیں کرے گا، اس کو نماز میں خلیفہ بنا نا جائز ہے، امام کے ہو سے اس پر سجدہ سہو آتا ہے۔ جماعت کا بیت کم مالکیہ کے نزدیک امام کے ساتھ ایک مکمل رکعت مع سجدوں کے پانے سے ثابت ہوگا (اس کے بغیر نہیں)<sup>(1)</sup>۔ حفیہ کے نزدیک : فی الجملہ ساری رکعات کے پائے بغیر جماعت نہیں ملتی، صاحب '' الدر الحتار و شرحہٰ' کہتے ہیں: اس پر فقہاء حفیہ کا تفاق ہے کہ دوہ تخص با جماعت نماز پڑ ھنے والا نہ ہوگا جس نے چاریا دویا تین رکعت والی نمازوں میں ایک رکعت امام کے ساتھ پائی فضیلت مل گی، خواہ اس کو صرف تشہد ہی ملا ہو، اس طرح اظہر قول کے مطابق تین رکعات پانے والا با جماعت نماز پڑ ھنے والا نہیں ہوگا، مطابق تین رکعات پانے والا با جماعت نماز پڑ ھنے والا نہیں ہوگا، مطابق تین رکعات پانے والا با جماعت نماز پڑ ھنے والا نہیں ہوگا،

ا کیلے یا با جماعت نماز پڑھ لینے کے بعد دوبارہ با جماعت نماز پڑھنا: 2010 - جوشخص فرض نماز ا کیلے پڑھ لے پھر اس کو جماعت ملے تو جماعت کی فضیلت حاصل کرنے کے لئے اس میں شریک ہوجانا اس کے لئے مستحب ہے، اس لئے کہ مروی ہے: ''أنه صلی فی مسجد الخیف، فرأی رجلین خلف الصف لم یصلیا معہ فقال: علیّ بھما، فجيء بھما تر عد فرائصھما، فقال: ما منعکما أن تصلیا معنا؟ فقال: یا رسول الله: إنا کنا قد صلینا فی رحالنا، قال: فلا تفعلا، إذا صلیتما فی ملینا فی رحالنا، قال: فلا تفعلا، از ملیتما فی دار المعارف۔ (1) الدر الخار، عاشیا، نا بر ۲۸۳ اور اس کے بعد صفات طن اور مالکیہ میں ابن یونس وابن رشد کا قول ہے ) کہ امام کے ساتھ اس کی نماز کے کسی ایک حصہ میں گو کہ سلام سے پہلے قعدہ اخیرہ میں ہو مقندی کے شریک ہونے سے جماعت کی فضیلت مل جاتی ہے، اس لئے کہ اس کونماز کا ایک جز ومل گیا، اس طرح وہ ایک رکعت ملنے کے مشابہ ہو گیا، نیز اس لئے کہ جس نے کسی شک کے آخر کو پالیا اس نے اسی شک کو پالیا، نیز اس لئے کہ اگر اس سے اس کو جماعت کی فضیلت نہ ملتی تو اس کو افتداء کرنے سے روک دیا جاتا، کیونکہ اس صورت میں بلا فائدہ زائد کا م ہے، تاہم اس کو اس شخص سے کم نواب ملے گا، جس نے جماعت کو شروع سے پایا ہو۔

شافعیہ کے یہاں خلاف صحیح قول اور یہی مالکیہ میں خلیل، دردیر اور ابن حاجب کا قول ہے کہ ایک مکمل رکعت ملے بغیر جماعت کی فضیلت نہیں ملتی، اس لئے کہ پوری نماز، مکر ررکعت ہے<sup>(1)</sup>۔ جماعت کی فضیلت ملنے کے لئے شرط ہے کہ مقتدی، اقتداء کی

نیت کرے، تا کہ جماعت کی فضیلت حاصل کرے، یہ بالا تفاق ہے، البتہ امام کا، امامت کی نیت کرنا شرط ہے یانہیں اس میں اختلاف و تفصیل ہے، جس کو اصطلاح: ''امامت''،'' اقتداء'' میں دیکھا جائے(۲)۔

دوم: جس سے جماعت کا حکم ثابت ہوتا ہے، اور اس پر احکام مرتب ہوتے ہیں: مہما - جماعت کے حکم سے مقصود (جیسا کہ مالکیہ اس کی تفسیر کرتے ہیں) یہ ہے کہ جس کے لئے جماعت کا حکم ثابت ہوتا ہے، اس کی

- (۱) حاشیه ابن عابدین ، الدر المختار ار ۳۸ ۳۳، الدسوقی ار ۳۲۰۰، نهایة المحتاح ۲ر ۲۰۱۰، مغنی الحتاج ار ۲۳۱، کشاف القناع ار ۲۷۰۹ م
- (۲) ابن عابدين ار۲۹۹-۲۰۷۰، البدائع ار۱۲۸، الدسوقی ار۳۳۹، مغنی الحتاج ار ۲۵۲-۳۵۳، کشاف القناع ار ۱۸ ۳۱، کمغنی ۲ر ۲۳۱۔

استثناء کے بارے میں فقتہاء کے یہاں تفصیل ہے)، چنانچہ حنفیہ، مالکی و حنابلہ کے یہاں مغرب کی نماز دوبارہ نہیں پڑھی جائے گی، اس لئے کہ مغرب کے بعد تین رکعات نفل پڑھنا مکروہ ہے، شریعت میں اس کی کوئی نظیر نہیں ہے، اب اگر دوبارہ پڑھتا ہے تو جفت عددر کھے، چار رکعات پڑھے یا دور کعات ہی پڑھے اور یہ نفل ہوجائے گی، جیسے کوئی امام کے ساتھ مغرب کی دوسری رکعت میں داخل ہوا، لیکن اگر امام کے ساتھ مغرب کی دوسری رکعت میں داخل ہوا، لیکن اگر من کے ساتھ حول کرتین رکعات پوری کر لی تو اس کے ساتھ سلام نہ حفذیہ کے یہاں بیاضافہ ہے کہ عصر و فجر کے بعد دوبارہ نماز نہ پڑھن اس لئے کہ ان دونوں کے بعد نفل پڑھنا مکروہ ہے، اور یہی بعض شافعیہ سے منقول ہے۔

ما لکیہ نے کہا: اگر عشاء کے بعد وتر پڑھ لی تو عشاء کو دوبارہ نہ پڑ سے گا، کیونکہ اگر وہ اس کے بعد وتر کوبھی دوبارہ پڑ سے گاتو نبی کریم عقیلیہ کے ارشاد کے خلاف ہوگا کہ ''لاو تو ان فی لیلة''<sup>(1)</sup> (ایک رات میں دووتر نہیں)، اور اگروتر دوبارہ نہ پڑ سے گاتو حضور علیکہ کے اس ارشاد کے خلاف ہوگا کہ '' اجعلوا آخر صلاتکم و تر ا<sup>3</sup>'(<sup>1</sup>) (اپنی آخری نماز دفل ہوگی: بید خفیہ و حنا بلہ کا قول ہے، جدید

- ابن عابدین ۱/۹۷ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ، البدائع ۱/۲۸۷ ، البداریم شروحها فتح القد یرو العناید ۱/۲۱۲ شائع کرده دار احیاء التراث ، الدسوقی ۱/۲۲ ۳۰۱۳، الحطاب ۲/۲۸ - ۸۵، المهذب ۱/۲۰۱۱ ، اکسنی المطالب ۱/۲۱۲ ، المغنی ۲/۱۱۱ - ۱۱۳ ، کشاف القناع ۱/۸۹۱ -حدیث: "لا و توان فی لیلة......" کی روایت تر مذی (۲/ ۲۳۳ طبع الحلی) نے کی ہے اور کہا حدیث سے اور بیرحد یث طلب بن علی سے ہے۔
- (۲) حدیث: ''اجعلوا آخر صلاتکم و توا" کی روایت بخاری (افتی ۲/۸۸٫۲ طبع السّلفیہ)اور سلم(۱۸٫۱۵ طبع الحلق) نے حضرت ابن عمر ؓ سے کی ہے۔

رحالكما ثم (أتيتما مسجد جماعة، فصليا معهم، فإنها لكما نافلة"() (رسول الله عليه في فسجد خيف ميس تمازيرهي، نماز کے بعد صف سے پیچھے دوآ دمیوں کو دیکھا جنہوں نے آپ کے ساتھ نماز نہیں پڑھی تھی، آپ ﷺ نے فرمایا کہ ان کومیرے یا س لاؤ، انہیں آب کے پاس لایا گیا، ان کے دونوں مونڈ ھے کانب رہے تھ، آپﷺ نے فرمایا: تم نے میرے ساتھ نماز کیوں نہیں پڑھی؟ ان دونوں نے کہا،اےاللہ کے رسول! ہم اپنے گھر میں نماز پڑھ چکے تھے، آپ نے فرمایا ایسانہ کیا کرو، جب تم گھر میں نماز پڑھ لو، پھر جماعت کی مسجد میں آ وُتومسجد دالوں کے ساتھ بھی پڑ ھالیا کرو، ی نماز تمہاے لئے فغل ہوگی)، حضرت ابوذ ڑے مروی ہے کہ نبی کریم صالله في فرمايا: "كيف أنت إذا كانت عليك أمراء يؤخرون الصلاة عن وقتها، أو يميتون الصلاة عن وقتها؟ قال: قلت : فما تأمرنى ؟ قال: صل الصلاة لوقتها، فإن أدركتها معهم فصل ، فإنها لك نافلة "(٢) (تم ال وقت كيا کرو گے جب تم پر ایسے امیر ہوں گے کہ نماز اخیر وقت میں ادا کریں گے یافرمایا: نمازکواس کے وقت سے مارڈالیس گے؟ میں نے عرض کیا، پھر آپ مجھ کو کیا تھم دیتے ہیں؟ آپ نے فرمایا: تم اپنے وقت پر نمازادا کر لینا، پھراگران کے ساتھ بھی اتفاق ہوتو پھر پڑھ لینا كەدەنتىمارے لئےفل ہوجائے گی)۔

اس پر اتفاق ہے کہ فضیلت حاصل کرنے کے لئے اعادہ مطلوب ہے (البتہ اعادہ کے مستحب ہونے سے بعض نمازوں کے

- حديث: "أنه صلى في مسجد الخيف....." كى روايت ترمذى (ار ٢٢٩-٢٦ طبح الحلى) نے حضرت يزيدابن اسوڈ ہے كى ہے اوركہا حديث حسن صحح ہے۔
- (۲) حدیث: "کیف أنت إذا کانت علیک امواء ...... کل روایت مسلم (۱/ ۳۹۴ طیح الحلمی) نے کی ہے۔

-1+0-

تمہارے لیے نفل ہوگی۔ فرمان نبوی: "صلیتما" (جب تم نماز پڑھلو) بید اکیلے نماز پڑھنے اور باجماعت پڑھنے، دونوں پرصادق آتا ہے، اثر م نے کہا: میں نے ابوعبد اللہ (امام احمد) سے دریافت کیا کہ ایک شخص نے باجماعت نماز پڑھی پھر مسجد میں آیا (اورلوگ نماز پڑھر ہے تھے) تو کیا وہ ان کے ساتھ نماز پڑھے گا؟ انہوں نے فرمایا: ہاں، حضرت انس کہتے ہیں کہ ہمیں ابوموی نے مربد (کھلیان) میں ضبح کی نماز پڑھائی، پھر ہم جامع مسجد پہنچ، نماز کھڑی ہو چکی تھی، تو ہم نے مغیرہ بن شعبہ کے ساتھ نماز پڑھی اور صلہ نے حضرت حذیفہ سے روایت کیا ہے کہ انہوں نے ظہر، عصر، مغرب کا اعادہ کیا، حالانکہ دوہ انہیں باجماعت پڑھ چکے تھے۔

ما لکیکا مذہب اور یہی شافعیہ کے یہاں خلاف اصح ہے، بیہ ہے کہ جس نے با جماعت نماز پڑھ کی ہو، وہ اس کو دوبارہ دوسری جماعت میں نہیں پڑھے گا، اس لئے کہ وہ جماعت کی فضیلت حاصل کر چکا ہے اب دوبارہ پڑھنے کی کوئی وجہ نہیں، منفر دکا حکم اس سے الگ ہے، ما لکیہ نے اس ضابطہ سے متجد حرام، متجد مدینہ اور بیت المقد س کو مستنتی ما لکیہ نے اس ضابطہ سے متجد حرام، متجد مدینہ اور بیت المقد س کو مستنتی ہا جماعت نماز پڑھی ، اس کے لئے ان مساجد مے علاوہ مساجد میں جائز ہے، اس لئے کہ ان جگہوں کی فضیلت ہے<sup>(1)</sup>۔

ایک مسجد میں تکرار جماعت: ۲۱- محلّہ کی وہ مسجد جس کا امام ہے اور معین جماعت ہے، اس میں جماعت کا تکرار کمروہ ہے، اس لئے کہ حضرت ابو کمرڈ کی میردوایت ہے

(۱) مغنی الحتاج ار ۲۳۳۳، المغنی ۲ /۱۱۱، ۱۱۳، کشاف القناع ار ۵۲ ۴ – ۴۵۸، الحطاب ۲ / ۸۴ – ۸۵، ابن عابدین ار ۴۸۰ ۲ میں امام شافعی کا بھی یہی قول ہے، اس لئے کہ ایک وقت میں فرض نماز دوبارہ نہ ہوگی، مالکیہ نے کہا: دوسری نماز کے بارے میں الللہ تعالی کے حوالے ہوگا کہ ان دونوں میں سے جس کو چاہے فرض کے لئے قبول کرلے، یہی قد یم میں امام شافعی کا قول ہے<sup>(1)</sup>، سعید بن میتب، عطاء، اور شعبی نے کہا: جماعت کے ساتھ دوبارہ پڑھی گئی نماز ہی فرض نماز ہوگی، اس لئے کہ یزید بن عام بن اسود کی میروایت ہے کہ رسول الللہ علیک نے فرمایا: "إذا جئت إلی الصلاة فو جدت الناس فصل معھم، وإن کنت صلیت تکن لک نافلة و هذہ مکتوبة "<sup>(1)</sup> (اگرتم نماز کے لئے آ و اور لوگوں کو پاؤ توان کے ساتھ نماز پڑھاو، اور اگرتم نماز کے لئے آ و اور لوگوں کو پاؤ ہوجائے گی اور ہنماز فرض ہوگی )۔

یدان شخص کے بارے میں ہے، جس نے تنہا نماز پڑھی تھی، لیکن اگر کسی نے باجماعت نماز پڑھی، پھر دوسری جماعت ملی تو اصح قول کے مطابق شافعیہ کی رائے اور حنابلہ کی رائے ہے کہ دوسری جماعت میں دوبارہ نماز پڑھنا مستحب ہے، اس لئے کہ رسول اللہ علی ہے نے صبح کی نماز پڑھی، پھر دوآ دمیوں کو دیکھا جنہوں نے آپ کے ساتھ نماز نہیں پڑھی تھی تو آپ علی ہے فرمایا: تم نے میرے ساتھ نماز کیوں نہیں پڑھی تو آپ علی ہے فرمایا: تم نے میرے پڑھ لیتھی، آپ علی پڑھی؟ انہوں نے عرض کیا: ہم نے گھر میں نماز پڑھ لیتھی، آپ علی مسجد میں آ و تو ان کے ساتھ نماز پڑھ لیا کرو، یہ

- (۱) الهدامية فتح القديرا / ۱۲ ۴، الدسوقى ۱ / ۲۰ ۳– ۲۱ ۳، المهذب ۱ / ۱۰۲، المغنى ۲ / ۱۳۳ – ۱۳۳ \_
- (۲) المغنى ۲/ ۱۱۳–۱۱۳ اور حديث: "إذا جئت إلى الصلاة فوجدت الناس..... کی روایت ایوداؤد (۱۸۸۳ تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے اور این حجر نے نووی نے تقل کیا ہے کہ انہوں نے اس کو ضعیف قرار دیا ہے، ایسانی تلخیص الحیر (۲/ • مع طبع شرکة الطباعة الفدیہ) میں ہے۔

کسی کنارے میں کھڑے ہوکر باجماعت نماز پڑھ لی تو مکروہ نہیں، امام محمد سے مروی ہے کہ اگر دوسری جماعت تقاضے اور اجتماع کے طور پر ہوتو مکروہ ہے،اورا گراس طرح سے نہ ہوتو مکر وہ نہیں ہے۔ امام ابو یوسف سے مروی ہے: اگردوسری جماعت ، پہلی جماعت کی ہیئت پر نہ ہوتو مکر وہ نہیں ہے، ور نہ مکر وہ ہے صحیح یہی ہے، اور محراب سے ہٹ کریڑ ھنے سے ہیئت بدل جاتی ہے۔ مالکیہ کہتے ہیں:مقررامام کے لئے جع کرنا، یعنی باجماعت نماز پڑھنا جائز ہے،اگرکسی اور نے اس کی اجازت کے بغیر،اس سے قبل جماعت کرادی ، بشرطیکه امام را تب، معمول سے بہت زیادہ تاخیر نہ کرے،لیکن اگراس نے کسی کواجازت دے دی کہاس کی جگہ پر نماز یڑ ھائے، یامعمول سے بہت زیادہ تاخیر کردی جس سے نمازیوں کو ضرر لاحق ہو، اور انہوں نے جماعت کر لی تو اس وقت امام کے لئے مکروہ ہے کہ پھر جماعت کرے،اوراس بناء پر کہ جس مسجد کا مقرر امام ہے اس میں دوبارہ باجماعت نماز پڑ ھنا مکروہ ہے، اگراہل مسجد کے نمازیڑ ہولینے کے بعد میجد میں کوئی جماعت میں آئے تو حنفیہ کے یہاں ظاہر دوایت میں ہے کہ بیلوگ اسلیے اسلیے نماز پڑھیں گے۔ مالکیہ کے نز دیک مندوب ہے کہ وہ مسجد سے باہرنگل جائیں، تا کہ اس کے باہر جماعت کرلیں، پاکسی اور مقرر امام کے ساتھ جماعت کرلیں،اس مسجد میں اسلیے اسلیے نماز نہ پڑھیں گے،اس لئے کہ جماعت کی فضیلت چھوٹ چک ہے، اس حکم سے تنیوں مساجد( مکہ، مدینہ اور اقصی )مشتنی ہیں کہ ان میں پہنچنے کے بعد اگر معلوم ہو کہ امام نماز پڑھا چکا ہے تو باہر نہ جائیں گے، بلکہ انہی میں ا کیلے ا کیلے پڑھ لیں گے، اس لئے کہ ان میں ا کیلے نماز، دوسری مساجد کی باجماعت نماز سے افضل ہے، بیتواس صورت میں ہے کہ مسجد میں داخل ہو گئے، پھر مقررہ امام کودیکھا کہ نمازیڑ ھاچکا ہےاور اگرمسجد میں داخل ہونے سے قبل اس کی نماز کاعلم ہوجائے تومسجد سے ا

كه: "أن رسول الله عَلَيْ أقبل من نواحي المدينة يريد الصلاة، فوجد الناس قد صلوا فمال إلى منزله فجمع أهله فصلى بهم"() (رسول الله عليه مدينه كايك طرف س نماز کے لئے آئے، دیکھا کہ لوگ نماز پڑھ چکے تو آپ اپنے گھر کی طرف مرْ گئے، اور اہل خانہ کو جمع کر کے ان کونماز پڑ ھائی )، اگر مسجد میں تکرار جماعت مکروہ نہ ہوتی تو رسول اللہ ﷺ اس کوترک نہ فرماتے، جبکہ آپ کومسجد میں جماعت کی فضیلت کاعلم تھا، حضرت انس کی روایت میں ہے: "أن أصحاب رسول الله عَلَيْ الله عَالَيْ كانوا إذا فاتتهم الجماعة صلوا في المسجد فرادي" (اكرمحابه کرام کی جماعت چھوٹ جاتی تومسجد میں اکیلے اکیلے پڑھ لیتے یتھے)، نیز اس لئے کہ تکرار جماعت کے نتیجہ میں جماعت کا کم ہونا لازم آئے گا، اس لئے کہ اگر لوگوں کو معلوم ہو کہ جماعت چھوٹ جائے گی، تو جلدی کریں گے، اور بڑی جماعت ہوگی، اورا گرمعلوم ہوکہ جماعت نہیں چھوٹے گی تو دیرکریں گے،اور جماعت مختصر ہوگی، اور جماعت كومختصر كرنامكروه ہے، بیرفی الجملہ جمہور فقہاء حنفیہ، مالکیہ اور شافعیہ کی رائے ہے، یہاں پر ہرمذہب میں چھ تفصیل کے ساتھ ساتھ بعض قيودات بيں، چنانچہ حفنيہ نے بيد قيد لگائي ہے کہ محلّہ کی مسجد میں اس کے نمازی ، اذان واقامت کے ساتھ نمازیڑھ چکے ہوں،لہذااگراس میں وہاں کے نمازیوں کے علاوہ دوسروں نے نماز پڑھ لی ہو یا اس محلّہ کے لوگوں نے بلااذان وا قامت پڑھ لی ہوتو اس میں تکرار جماعت مکروہ نہیں ہے۔

اسی طرح امام ابوحنیفہ دابو یوسف سے مرومی ہے کہا گر دوسری جماعت بڑی ہوتو مکردہ ہے، کیکن اگر تین چارلوگ ہوں اور مسجد کے

(۱) حدیث: "أن رسول الله علیظ اقبل من نواحی المدینة" کی روایت بیثمی نے جمع الزوائد (۲۲۵۴ طبع القدی) میں کی ہے اور کہا:طبرانی نے اس کوالکبیروالا وسط میں روایت کیا ہے،اوراس کے رجال ثقہ ہیں۔

#### صلاة جماعت کا

کے لئے باجماعت نماز پڑھنامستحب ہے۔ابن مسعود، عطاء،حسن، نخعی، قمادہ اور اسحاق کا یہی قول ہے، اس لئے کہ نبی کریم ﷺ کا ارتاد عام ب: "صلاة الجماعة تفضل صلاة الفذ بخمس و عشرين درجة"<sup>(۱)</sup> (باجماعت نماز، الحيلي نماز سے تجپس درجه زیادہ فضیلت رکھتی ہے)، ایک روایت میں ہے: "بسبع و عشرين درجة" (ستاكيس درجه)، ابوسعيد خدرك كمت بي كه "جاء رجل و قد صلى رسول الله عَلَ<sup>يْنِالله</sup>، قال : من يتصدق على هذا؟ فقام رجل فصلى معه" (أيك شخص (مسجد میں) آیا، رسول التقایش نماز پڑھا چکے تھے، آپ سلالیا علی ایک آدمایا: کون اس پر صدقه کرے گا؟ ایک آ دمی کھڑا ہوا، اوراس کے ساتھ نماز پڑھی )، اثرم نے اپنی سند سے حضرت ابوامامہ ے انہوں نے رسول اللہ علیقہ سے اس کے مثل روایت کیا ہے، اس مي براضافه ب: "فلما صليا قال: وهذان جماعة "(٢) (جب وہ دونوں نماز پڑھ کیے تو آپ سیایت نے فرمایا: ان دونوں کی جماعت ہوگئی)، نیز اس لئے کہ وہ جماعت پر قادر ہے،لہذااس کے لئے جماعت سے پڑھنامستحب ہے،جبیہا کہ اگرمسجدلوگوں کے گذر گاہ پر ہو، بیچکم نینوں مساجد میں دوبارہ جماعت کرنے کے حکم سے الگ ہے، کیونکہ امام احمد سے اور بعض مالکیہ سے مردی ہے کہ ان میں دوبارہ جماعت کرنا مکروہ ہے، حنابلہ کے پہاں دوسری رائے ہے کہ کروہ *نہیں ہے،*اس میں بعض مالکیہ کااختلاف ہے،انہوں نے جواز کافتوی دیاہے<sup>(m)</sup>۔

حدیث: "صلاق الجماعة تفضل....." کی تخریخ فقره نمبر ۲ میں گذریکی ہے۔

- (٢) حديث: "من يتصدق على هذا ...... كانخ يخ فقره نمبر وامي كذر يحكى ب-
- (۳) ابن عابدین ارا ۲۲، بدائع الصنائع ار ۱۵۳، الدسوقی ار ۳۳۳، المغنی ۲/ ۱۸۰-۱۸۱، کشاف القناع ار ۲۵۷-۵۸، المهذب ار ۱۰۲، المجموع شرح المهذب ۲۲۱/۲۴-۲۲۲

باہر جماعت کرلیں، اندر نہ جائیں کہ اکیلے اکیلے پڑھنا پڑے۔ جس مسجد کا امام راتب ہے، اس میں دوبارہ نماز جماعت کی کراہت کا تذکرہ کرنے کے بعد شافعیہ نے لکھا ہے، جو مسجد میں آیا، اور اس کو صرف وہی لوگ ملے جنہوں نے نماز پڑھ لیے تو مستحب یہ ہے کہ حاضرین میں سے کوئی اس کے ساتھ نماز پڑھ لے تا کہ اس کو جاعت کی فضیلت مل جائے، اس لئے کہ حضرت ابو سعید خدر کی ٹی روایت ہے: ''ان ر جلا جاء ، وقد صلی النبی علی ہے، فقال: من یتصدق علی ہذا؟ فقام رجل فصلی معه ''<sup>(1)</sup> (ایک شخص من یتصدق علی ہذا؟ فقام رجل فصلی معه ''<sup>(1)</sup> (ایک شخص علی ہے، آپ علی ہے نے فرما یا کون اس پر صدقہ کرے گا؟ تو ایک آ دمی نے کھڑے ہو کر اس کے ساتھ نماز پڑھی )۔

بیان کےاس قول کی بنیاد پر ہے کہ جماعت ثانیہ بس اس وقت مکروہ ہے، جبکہ امام نے اجازت نہ دکی ہو،لہذاا گرامام نے اجازت دے دی ہوتو کرا ہت نہیں ہے۔

یچکم محلّہ کی اس مسجد کا ہے کہ جس کا امام مقرر ہوتا ہے۔ 21 – رہی بازاریا راستے یا لوگوں کے گذرگا ہ کی مسجد تو آسمیں تکرار جماعت جائز ہے، مکر وہ نہیں ہے، اس لئے کہ اس میں سب لوگ برابر ہیں ان میں کسی فریق کے ساتھ کوئی خصوصیت نہیں ہے۔

ای طرح وہ مسجد جس کا کوئی امام و مؤذن نہ ہو، اور لوگ جماعت در جماعت آ کراس میں نماز پڑ ھتے ہوں ، تو افضل یہی ہے کہ ہر جماعت اذان وا قامت کر کے نماز پڑ ھے، اس پرا تفاق ہے۔ حنابلہ کی رائے ہے کہ مسجد میں تکرار جماعت مکروہ نہیں ہے، اگر چہ محلّہ کی مسجد ہواور اس کا امام مقرر ہو، بلکہ انہوں نے کہا ہے کہ اگر محلّہ کے امام نے نماز پڑھادی ہو، چر ایک جماعت اور آ گئی تو اس

حدیث ابوسعید خدر کی کنخریج فقرہ نمبر • امیں گذریج کی ہے۔

جماعت کھڑ کی ہونے پر نماز: ۲۰ - کوئی مسجد میں آیا، اور مؤذن نے نماز کے لئے اقامت شروع پڑھ لے اگر جگہ ل جا کردی تو جماعت چھوڑ کرنفل میں لگنا اس کے لئے جائز نہیں، خواہ پہلی کے اندر نہ پڑھے، ا کردی تو جماعت چھوڑ کرنفل میں لگنا اس کے لئے جائز نہیں، خواہ پہلی کے اندر نہ پڑھے، ا کردی تو جماعت چھوڑ کرنفل میں لگنا اس کے لئے جائز نہیں، خواہ پہلی کے اندر نہ پڑھے، ا کردی تو جماعت چھوڑ کرنفل میں لگنا اس کے لئے جائز نہیں، خواہ پہلی ہے، ا کردی تو جماعت چھوڑ کرنفل میں لگنا اس کے لئے جائز نہیں، خواہ پہلی ہے، ا کردی تو جماعت چھوڑ کرنفل میں لگنا اس کے لئے جائز نہیں، خواہ پہلی ہے، ا کردی تو جماعت چھوڑ کرنفل میں لگنا اس کے لئے جائز نہیں، خواہ پہلی ہے، ا جہوٹ جائے گی دہ اس نہ گئی دہ اس نہ کی میں ہے، نیز اس لئے کہ ام میں تھا ہو نہ ہے کہ الہ ہے، ا تاب میں نہ گی، حضرت عائش گی روایت میں ہے: ''ان النبی عَلَیْکُ الٰہِ ا خو ج حین أقیمت الصلاۃ، فرأی ناسا یصلون، فقال: جماعت چھوٹ خاا:

حرج حین اقیمت الصلاہ، قرآی کاملا یصلون، قوان أصلاتان معا<sup>،(۲)</sup> (تکبیر ہوتے وقت رسول اللہ علیق کے تو کچھ لوگوں کونماز پڑھتے ہوئے پایا، آپ علیق نے فرمایا: ایک ساتھ دو نمازیں؟)، بیما لکیے، شافعیہ اور حنابلہ کے یہاں ہے۔

اس کے قائل : حضرت ابو ہریرہ، ابن عمر، عروہ ، ابن سیرین، سعید بن جبیر، اسحاق اور ابوثور ہیں، سنت فجر کے علاوہ کے بارے میں حفیہ کا بھی یہی مذہب ہے۔

سنت فخر کے بارے میں حفیہ نے کہا: اگر سنت پڑ ھنے میں فخر کی دونوں رکعتوں کے چھوٹنے کا اندیشہ ہوتو سنت کو چھوڑ دے، اس لئے کہ جماعت اکمل ہے، لہذا سنت شروع نہ کرے، اور اگرامام کے ساتھ ایک رکعت ملنے کی امید ہوتو سنت فخر نہ چھوڑے، بلکہ اس کو پڑھ ہی لے، بیظا ہرمذہب میں ہے اور ایک قول ہے کہ اگر اس کو امید

- (۱) حدیث: "إذا أقیمت الصلاة فلا صلاة إلا المكتوبة...... ، كی روایت مسلم (۱/ ۹۹ ۲ طبع الحلی) نے حضرت الو ہر یرہ سے كی ہے۔
- (۲) حديث: "أن النبي عَلَيْظِيْنَهُ حوج حين أقيمت الصلاة...... كل روايت ابن عبد البرن التمهيد ميں كى ب، جيسا كه الزرقاني على المؤطا (۱/۲۲۲ طبع المكتبة التجاريه) ميں ہے۔

ہو کہ امام کے ساتھ تشہد مل جائے گا توسنت ،مسجد سے باہر دروازہ پر پڑھ لے اگر جگہ مل جائے ،لیکن اگر جگہ نہ ملے توسنت چھوڑ دے،مسجد کے اندر نہ پڑھے، اس لئے کہ جب امام فرض پڑھار ہا ہوتو مسجد میں نفل پڑھنا مکروہ ہے<sup>(1)</sup>۔

حضرت ابن مسعود لللے بارے میں آیا ہے کہ وہ مسجد میں آئے، امام صبح کی نماز پڑ ھار ہا تھا، پھر بھی انہوں نے فجر کی سنیں پڑھیں، یہ حضرت حسن، کمحول، مجاہد، اور حماد بن ابی سلیمان کا مذہب ہے<sup>(۲)</sup>۔ 19 - کوئی نفل نماز پڑ ھر ہا تھا استے میں جماعت کی نماز شروع ہوگئی، تو شافعیہ و حنابلہ نے کہا ہے کہ اگر امام کے سلام پھیردینے کے سبب جماعت چھوٹنے کا اندیشہ نہ ہو تونفل پوری کرے، اس کو نہ تو ڑے، اس لئے کہ فرمان باری ہے: "و کلا تُبْطِلُوْ ا أَعْمَالَکُمْ "<sup>(1)</sup> (اور اینے اعمال کورائیگاں مت کرو)۔

کرنے میں ایک رکعت چھوٹے کا اندیشہ نہ ہو، یعنی یقین یا غالب کرنے میں ایک رکعت چھوٹے کا اندیشہ نہ ہو، یعنی یقین یا غالب گمان ہوکہ اپنی نماز پوری کرنے کے بعد وہ امام کو پہلی رکعت میں پالے گا،توا پنی نماز کو پوری کرلے پھر جماعت میں شریک ہو۔ لیکن اگر جماعت چھوٹے کا اندیشہ ہو، جیسا کہ شافعیہ وحنابلہ نے کہا) یا ایک رکعت چھوٹے کا اندیشہ ہو (جیسا کہ مالکیہ نے کہا) تو نے کہا) یا ایک رکعت چھوٹے کا اندیشہ ہو (جیسا کہ مالکیہ نے کہا) تو ہوڑ نا مندوب ہے، اور جعہ کی نماز میں واجب ہے (یعنی اگر وہ نماز جوامام پڑ ھرہا ہے جعہ کی ہو ) اور حنابلہ کے یہاں نماز کو تو ڑ نے میں دوروایات ہیں جن کو این قدامہ نے نقل کیا ہے، ایک روایت ہے:

- (۱) ابن عابدین ۱۸۱۱–۴۸۴٬۹۸۴، البدائع ۱۲۸۶، جواهر الاکلیل ۱۷۷۷، الحطاب ۲۸۸–۸۹، مغنی الحتاج ۱۲۵۲، کمغنی ۱۷۶۱
  - (۲) المغنیار۶۹۷\_
  - (۳) سورهٔ څر ۳۳\_

جس کوامام اداکر ے گاتوا گراس ا کیلے آ دمی نے پہلی رکعت کا سجدہ نہ کیا ہوتوا پنی نماز تو ڑ دے، اور امام کی اقتداء کر ے اور اگر ایک رکعت سجدہ کے ساتھ پڑھ چکا ہوتو اگر فجر یا مغرب کی نماز میں ہوتو ا پنی نماز تو ڑ دے، اور امام کی اقتداء کرے، ہاں اگروہ دوسری رکعت کے لئے اٹھ چکا ہوا ور اس کا سجدہ بھی کر چکا ہوتو اس حالت میں اپنی نماز پوری اٹھ چکا ہوا ور اس کا سجدہ بھی کر چکا ہوتو اس حالت میں اپنی نماز پوری نفل، اور مغرب میں تین رکعت نفل مکروہ ہے۔ نفل، اور مغرب میں تین رکعت نفل مکروہ ہے۔ ساتھ داخل ہوجائے گا، البنة مغرب کی نماز میں اس کے ساتھ داخل نہ ہوگا۔

اگر نماز چار رکعت والی ہو اور اسلی پڑھنے والے نے کپل رکعت کا سجدہ کرلیا ہوتو ایک اور رکعت پڑھ کر اس کو جفت رکعات بنادے، اور سلام پھیر کرامام کی اقتداء کرے، اس طرح اگر اس نے دو رکعات پڑھ کی اور تیسری کے لئے کھڑا ہو گیا ہو، لیکن اس کا سجدہ نہ کیا ہوتو لوٹ کر بیٹھ جائے ، دوبارہ تشہد پڑھے، سلام پھیرے اور امام کے ساتھ داخل ہوجائے اور اگر تیسری رکعت کا سجدہ کر چکا ہوتو اپنی نماز پوری کرے، اور پھرامام کی اقتداء میں نفل پڑھے، البتہ عصر میں امام بعد نفل نماز کر وہ ہوئی ہوئی نماز شروع کی، اسنے میں مسجد میں وقت یہ نماز کی تبیر ہونے گی تو اس نماز کی جماعت کے چھوٹنے کا اندیشہ ہو، اور قضا کرنے سے قبل وقت یہ نماز کی جماعت کے چھوٹنے کا اندیشہ ہو، اور

- وه صاحب ترتيب ہوتو قضانماز پڑ ھےگا،اورا گرصاحب ترتيب نہيں تو
- (۱) ابن عابدين ار22۴-۵۷۹-۹۷۹، جواه الإكليل ار22، الدسوقى ار ۳۲۴٬ مغنى الحتاج ار ۲۵۲، أسنى المطالب ارا ۲۳، الجموع شرح المهذب ۲۰۸/۴۰-۲۱۰

نفل پوری کرلے، دوسری روایت ہے: نفل توڑ دے، اس لئے کہ جو جماعت اس کومل رہی ہے، اس کا اجرونواب، نفل توڑنے کے خسارہ سے بڑھا ہوا ہے، اس لئے کہ باجماعت نماز، اسلیے آ دمی کی نماز سے ستائیس درجہ زیا دہ ہے<sup>(1)</sup>۔

حفنیہ نےفل کے توڑنے یا پورا کرنے میں، جماعت کے ملنے یا نہ ملنے کی قیدنہیں لگائی ہے، اس لئے کہ حنفیہ کے نز دیک نفل شروع کردینے سے واجب ہوجاتی ہے، اسی وجہ سے ان کا کہنا ہے کہ فل شروع کردینے والا، اگر جماعت کھڑی ہوجائے اور دہ ابھی نفل میں ہوتو اس کو مطلقاً نہیں تو ڑسکتا، بلکہ اس کو دورکعات یوری کرے،اور اگروه ظهر کی سنت یا جمعہ کی سنت میں ہواور ظہر کی جماعت شروع ہوگئی یاامام نے خطبہ شروع کردیا توراج قول کے مطابق اس کو چارر کعات یوری کرے، اس لئے کہ بیایک ہی نماز ہے، ابن عابدین نے کمال الدین کی'' فتح القدیر'' کے حوالہ سے لکھا ہے کہ'' ایک قول ہے: ظہر اور جمعہ کی سنت میں دورکعات یوری ہونے پر توڑ دے،اوریہی راجح ہے، اس لئے کہ وہ فرض کے بعد ان کو قضا کر سکتا ہے، بیداس صوت میں ہے کہ تیسری رکعت کے لئے کھڑا نہ ہوا ہو، کیکن اگر تیسری رکعت کے لئے کھڑا ہو گیااور سجدہ کرلیا تونوا در کی روایت میں ہے: اس کے ساتھ چوتھی رکعت ملادے اور سلام پھیرے، اورا گر سحبدہ نہ کیا ہوتو ایک قول ہے: چاررکعت یوری کرے گا،اور ملکی قراءت کرے گا، ایک دوسراقول ہے: واپس قعدہ میں جائے اورسلام پھیرے،اوریہی اشبہ (صحت کے زیادہ قریب) ہے،''شرح المدیہ'' میں ہے: رائح بیہ ہے کہ اس کو پورا کر لے<sup>(۲)</sup>۔ • ۲ – اگر جماعت کھڑی ہوئی اورا کیلا آ دمی وہی فرض پڑھ رہا ہے

- (1) جواہرالا کلیل ار22، مغنی الحتاج ار ۲۵۲، المغنی ار ۴۵۶۔
  - (۲) ابن عابدین ۱۹۷۴ (۲

کر لے(۱)\_

بظاہر وہ امام کی اقتداء کرے گا، تا کہ اس کو جماعت کی فضیلت مل جائے، ساتھ ساتھ قضا میں تاخیر جائز ہے اور اس کی تلافی ممکن ہے، ابن عابدین نے خیر الدین رملی کے حوالے سے اس کوفقل کرنے کے بعد کہا ہے کہ اس کی وجہ ظاہر ہے، اس لئے کہ جماعت ہمارے نزدیک واجب ہے یا واجب کے حکم میں ہے۔

ہاں اگراس نے کسی فرض نماز کی قضا شروع کی ،اتنے میں بعینہ ای فرض کی جماعت کھڑی ہو گئی تو وہ اس نماز کوتو ڑ کر امام کی اقتداء کرے گا،'' الخلاصہ'' سے بیہ منسوب ہے کہ اگر کسی نے چھوٹی ہوئی نماز وں کی قضا شروع کی پھرا قامت ہونے لگی تو نماز نہیں تو ڑے گا، بیہ حنف یہ کامذ ہب ہے <sup>(1)</sup>، مالکیہ نے کہا: جس نے کوئی فرض نماز شروع کی، اور کسی دوسری فرض نماز کی تکبیر شروع ہوگئی۔

مثلا وہ ظہر کی نماز میں تھا، اور عصر کی اقامت ہونے لگی تواپنی اس نماز کوتو ڑ دے اگر اندیشہ ہو، یعنی یفتین یا غالب گمان ہو کہ امام کے ساتھ ایک رکعت چھوٹ جائے گی، اور اگر امام کے ساتھ ایک رکعت چھوٹنے کا اندیشہ نہ ہو، یعنی یفتین یا غالب گمان ہو کہ اپنی حالیہ نماز پوری کر لینے کے بعد وہ امام کے ساتھ پہلی رکعت پا سکے گا تواپنی نماز کونہ تو ڑے، بلکہ اس کو پوری کرے<sup>(۲)</sup>۔

شافعیہ نے کہا: جو چھوٹی ہوئی نماز پڑھر ہا ہواور جماعت سے وقتیہ نماز پڑھی جارہی ہوتو جماعت سے پڑھنے کے لئے اپنی نماز کوفل نہ بنادے، کیونکہ اس وقت، اس میں جماعت مشروع نہیں، تا کہ علماء کے اختلاف سے احتراز ہو سکے، اور اگر جماعت ، اس بعینہ چھوٹی ہوئی نماز کی ہورہی ہوتو اس کے لئے ایسا کرنا جائز ہے، کیکن مندوب نہیں، یعنی جائز ہے کہ وہ اپنی موجودہ نماز توڑ دے اور امام کی اقتداء

- (۱) حاشیه ابن عابدین ا / ۷۷ م.
- (٢) جواہرالإكليل ار ٢٧، الحطاب ٢ / ٩٠ ٩١ -

جماعت کاارادہ کرنے والے کے لئے مستحب امور:

۲۲ - جب آ دمی نماز کے لئے آئے تومستحب ہے کہ اس پر خوف الہی ہو،خشوع دخصوع اورسکون و دقار کے ساتھ آئے ،اورا گرتکبیر سنائی د بے توجلدی میں دوڑ کرنہ آئے،اس لئے کہ حضرت ابوہر پر ڈکی نبی کریم علیقہ سے روایت ہے کہ آپ علیقہ نے فرمایا: "إذا أقيمت الصلاة فلا تأتوها تسعون ، و ائتوها تمشون، و عليكم السكينة، فما أدركتم فصلوا وما فاتكم فأتموا"(٢) (جب نماز شروع ہوجائے تو دوڑتے ہوئے مت آ ؤبلکہ چلتے ہوئے سكون سے آؤ، جوامام كے ساتھ ملے پڑھلو، اور جونہ ملے اس كو يورا کرلو)، حضرت ابوقادہ سے مروی ہے وہ کہتے ہیں، ''بیندما نحن نصلى مع رسول الله عَلَيْ إذا سمع جلبة رجال، فلما صلى قال: ما شأنكم ؟ قالوا : استعجلنا إلى الصلاة قال: فلا تفعلوا ، إذا أتيتم الصلاة فعليكم بالسكينة، فما أدركتم فصلوا ، وما فاتكم فأتموا، و في رواية: فاقضوا (٣) (ہم لوگ رسول اللہ ﷺ کے ساتھ نماز پڑھ رہے تھے، اسی اثناء میں آپ نے لوگوں کی کھڑ بڑسنی جب آپ نے نماز پڑھ لی تو فرمایا: کیابات ہے؟ انہوں نے عرض کیا: ہم نے نماز کے لئے جلدی کی تھی،

- (۱) اُسیٰالمطالب ارا۲۳۲، مغنی الحتاج ار ۲۵۲، الجموع ۳ ر ۲۱۰-۱۱۱۔
- (۲) حدیث: "إذا أقیمت الصلاة فلا تأتوها تسعون" کی روایت بخاری(الفتح ۲/۹۰۳ طبع السلفیه)اور مسلم (۱/۲۰ ۲۰ – ۲۱ ۲۱ طبع الحلق) نے کی ہے۔
- (۳) حديث ابی قناده: "بينما نحن نصلي مع دسول الله علي الله علي ..... كل روايت بخاری (الفتح ۱۱۲/۲ طبع السلفيه) اور سلم (۲۲۲/۱ طبع الحلي ) نے كى ہے۔

آپ ﷺ نے فرمایا: ایسا نہ کرو، جب تم نماز کے لئے آ وُ تو وقار کے ساتھ آ وُ، پھر جو ملے پڑھلو،اور جو چھوٹ جائے اسے پوری کرو)، ایک روایت میں ہے(اس کی قضا کرو)۔

ید حنفید و حنابلہ کا مذہب ہے اور شافعیہ کے یہاں یہی اصح ہے، اما م احمد وا بو اسحاق نے کہا: اگر تکبیر اولی چھوٹنے کا اندیشہ ہوتو تیزی سے آنے میں کوئی مضا کقہ نہیں، بشر طیکہ اس کے ملنے کی امید ہو، کیکن اتی جلد بازی نہ ہو کہ فتیج معلوم ہو، حدیث میں آیا ہے کہ اگر تکبیر اولی کے چھوٹنے کا اندیشہ ہوتا تو صحابہ کر ام کچھ جلدی کرتے تشح، روایت میں ہے: ''ان عبد اللہ بن مسعود ڈ اشتد إلی الصلاۃ و قال: بادروا حد الصلاۃ یعنی التکبیرۃ الأولی ''<sup>(1)</sup> (عبد اللہ بن مسعود نماز کے لئے دوڑ کر آ کے اور فرمایا: نماز کی حد، یعنی تکبیر اولی کے لئے سبقت کرو)۔

مالکیہ نے کہا: جماعت کی فضیلت حاصل کرنے کے لئے پچھ تیز چل کرنماز میں آناجائز ہے، لیکن دوڑ کر نہ آئے کہ اس سے خشوع جاتا رہے، ور نہ مکروہ ہے، اگر چہ جماعت کے چھوٹنے یا جمعہ کے چھوٹنے کا اندیشہ ہو، اس لئے کہ اس کا بدل ہے، نیز اس لئے کہ شریعت نے سکون وقار کے ساتھ تیز چلنے کی اجازت دی ہے، لہذا اس کے تحت جمعہ وغیرہ سب آجائیں گے، ہاں اگر ایس جگہ پر ہو جہاں نماز صحیح نہیں، اور وقت تنگ ہو کہ اگر دوڑ کر نہ جائے تو وقت نکل جائے گا تو اس صورت میں واجب ہے<sup>(1)</sup>۔

اسی طرح شافعیہ نے کہا: اگر وقت تنگ ہواوراس کے نگنے کا اندیشہ ہوتو تیز جائے، مثلاً اگر جمعہ کے چھوٹنے کا اندیشہ ہو، اسی طرح اگر وقت لمبا ہے، اور جمعہ اس کے بغیر قائم نہ ہوگا، اور اگر وہ تیز نہ

- (۱) البدائع ار۱۸، المهذب ار۱۰۱، کمغنی ار ۳۵۳ ۴۵۴ ۔
  - (۲) مخالجلیل ار ۲۲۳۔

جائے توجعہ نہ ہو سے گا۔ بیاذرعی نے کہا ہے<sup>(1)</sup>۔ مستحب ہے کہ چھوٹے چھوٹے قدم رکھ، تا کہ نیکیاں زیادہ ہوں، اس لئے کہ ہرقدم پر نیکی کھی جاتی ہے، مندعبد بن حمید میں سند کے ساتھ حضرت زید بن ثابت سے مروی ہے: ''اقیمت الصلاۃ، فخرج رسول اللّٰه عَلَیْتِ اللّٰهِ عَلَیْتِ اللّٰہِ عَلَیْتِ بِی مَوْیَ جُوٹِ مَال اللّٰہِ عَلَیْتِ مَال اللّٰہِ عَلَیْتِ اللّٰہِ عَلَیْتِ اللّٰہِ عَلَیْتِ اللّٰہِ عَلَیْتِ اللّٰہِ عَلَیْتِ اللّٰہِ عَلَیْتِ اللّٰہِ الصلاۃ کہ اللّٰہ علیہ اللّٰہ اللّٰہِ اللّٰہ اللّٰ اللّٰہِ عَلَیْتِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ عَلَیْتِ اللّٰ الْحَلَیْتُ کَلَیْتُ کَلَیْتُ اللّٰ الْحَلْقَ الْحَلْ اللّٰہِ عَلَیْتِ کَالٰہِ اللّٰہِ الْحَلْ الْحَلْمَ مَعْلَیْ الْحَلْ مُوْلُ الْحَلْ الْ الْحَلْ الْ

با جماعت نماز میں نمازیوں کے کھڑ ہے ہونے کا طریقہ: ۲۳ – اگر جماعت کے لئے کم از کم تعداد میں نمازی ہو (یعنی امام کساتھ ایک نمازی) توسنت طریقہ ہیہ ہے کہ مقتدی امام کے دائیں طرف کھڑا ہو، اگر مقتدی مرد یاعقل مند بچہ ہو، اور اگرعورت ہوتو امام اس کو اپنے پیچھے کھڑا کرے، اور اگرامام کے ساتھ دو نمازی ہوں اور وہ دونوں مرد ہوں تو امام دونوں کو اپنے پیچھے کھڑا کرے، اور اگر ایک مرد ایک عورت ہوتو مردکو اپنے دائیں طرف اور عورت کو اس مرد کے پیچھے کھڑا کرے۔ اگر جماعت زیادہ ہو، اس میں مرد، عورتیں اور بچے ہوں، تو مرد

- (1) مغنی الحتاج الرا ۲۳ م (۲) المغنی الر ۵۴ م م
- حدیث زید بن ثابت : "أقیمت الصلاة فخوج دسول الله عَلَيْ " کی روایت عبد بن حمید (ص ۱۱۲ طبع عالم الکتب) اور طبرانی نے کبیر میں روایت کیا ہے جیسا کہ مجمع الزوائد (۲ / ۲ ۳ طبع القدس) میں ہے، اور بیٹمی نے کہااس میں ضحاک بن نبراس ہے جو ضعیف ہے۔

لئے سبقت کرو گے)۔ اسی طرح صفوں کو کم کر نامستحب ہے اور جب تک اگلی صف پوری نہ ہوجائے دوسری صف شروع نہ کی جائے ، لہذا اولاً پہلی صف پوری کی جائے ، پھر اس کے بعدوالی ، پھر اس کے بعدوالی ، یہاں تک کہ آخری صف آ جائے ، حضرت انس سے مروی ہے کہ رسول اللہ علیت نفر مایا: '' انتموا الصف المقدم ثم الذي يليه، فما کان من نقص فليکن في الصف المؤ خر ''() (اگلی صف کو پورا کرو، پھر اس کے بعد والی صف کو، تا کہ کوئی کمی رہ جائے تو آخری صف میں رہے )۔

صفوں میں برابر کھڑے ہونا مستحب ہے، لہذا صف میں کھڑے ہوں تو کسی کا سیندو نجیرہ دوسروں سے آگ یا پیچھے نہ ہو، اما م نمازیوں کو برابر کرے گا، صحیح ابن خزیمہ میں حضرت براء کی روایت ہے: ''کان النبی ع<sup>رسی</sup> یاتی ناحیة الصف و یسوی بین صدور القوم و مناکبھم، و یقول: لا تختلفوا فتختلف قلوب کم إن الله وملائکته يصلون علی الصفوف الأول''<sup>(1)</sup> (رسول اللہ ع<sup>سی</sup> صف کے کنارے تک آتے اورلوگوں کے سینوں اور مونڈ طوں کو برابر کرتے تھے، اور فرماتے تھے: آگے پیچھے نہ ہٹو، ور نہ تہمارے قلوب میں پھوٹ پر جائے گی، اللہ اور اس کے فر شت اگلی صفوں پر رحمت سے بیں)۔ مسلم شریف میں حضرت جابر بن سمرہ کی روایت میں ہے کہ رسول اللہ علیہ نے ارشاد فرمایا: آلا تصفون کہ ما تصف

۲۱) حدیث: "لا تختلفوا فتختلف قلوبکم....." کی روایت ابن خزیمہ
 ۲۲/۳ طبع المکتب الإسلامی) نے کی ہےاوراس کی اساد صحیح ہے۔

امام کے بیچھے ابتدائی صفول میں کھڑ ہے ہوں، پھر بیچ مردوں کے بیچھے، پھر عورتیں بچوں کے بیچھے کھڑی ہوں۔ عورتوں کی جماعت ہوتو امام عورت، ان کے بیچ میں کھڑی ہوگی۔ مقتد یوں کی جگہ سے او نچی نہیں ہوگی<sup>(1)</sup>۔ مید فی الجملہ ہے اس کی تفصیل اصطلاح: (امامت الصلاۃ ج۲ ف-۲-۲۱-۲۲) میں ہے۔

صفوں میں افضلیت اور ان کو برابررکھنا: ۲۲ - مستحب ہے کہ لوگ پہلی صف میں کھڑ ہے ہوں ، اس لئے کہ ۱سلسلہ میں بہت ی احادیث ہیں جن میں پہلی صف میں کھڑ ہے ہونے کی ترغیب آئی ہے، چنانچ حضرت ابوہریر ڈکی روایت ہے کہ نبی طلیقہ نے ارشاد فر مایا: ''لو یعلمون ما في الصف الأول لکانت قرعة ''<sup>(1)</sup>(اگرلوگوں کو معلوم ہوجائے کہ پہلی صف میں کیا اثواب) ہے تو قرعداندازی ہو)، ابی بن کعب کہتے ہیں کہ رسول اللہ ولو تعلمون فضیلته لا بتدر تموہ ''<sup>(1)</sup> (پہلی صف ملائکہ کی مف کی طرح ہے، اگر ترمیں اس کی فضیلت معلوم ہوجائے تو اس کے القناع ار ۱۵۸ - ۱۵۹، الدسوتی ار ۲۳ س، المہذ ب ار ۱۰ – ۱۰، کشان

- (۲) حديث: "لو تعلمون (أو يعلمون) ما في الصف الأول....." كى روايت مىلم (۲۱/۱۱ طبع الحلمي) نے كى ہے۔
- (۳) حدیث: "الصف الأول مثل صف الملائکة...... کی روایت نسائی (۳) حدیث: "الصف الأول مثل صف الملائکة..... کی روایت نسائی (۲۵/۲۱ طبع المکتبة التجاریه) اور حاکم (۲۰۸۷ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے اور ذہبی نے "" تلخیص" میں علاء کی ایک جمات سے اس حدیث کی تصحیف کی ہے۔

صلاة جماعت ۲۴

شیطان کے لئے شگاف نہ چھوڑو، جو کسی صف کو جوڑ ے گا اللہ تعالی اس کو جوڑ ے گا، اور جو کسی صف کو کا ٹے گا، اللہ تعالی اس کو کا ٹے گا)۔ نووی نے کہا: بالتر تیب پہلی صف، پھر بعد والی اسی طرح آ خر تک کا استخباب، بیچکم مردوں کی صفوں کے بارے میں ہر حالت میں مستفل اور دائمی ہے، اسی طرح اگر مردوں سے الگ عورتوں کی مستفل اور دائمی ہے، اسی طرح اگر مردوں سے الگ عورتوں کی مستفل اور دائمی ہے، اسی طرح اگر مردوں کے الگ عورتوں کی مستفل اور دائمی ہے، اسی طرح اگر مردوں کے الگ عورتوں کی مستفل اور دائمی ہے، اسی طرح اگر مردوں ہے الگ عورتوں کی مستفل اور دائمی ہے، اسی طرح اگر مردوں ہے الگ عورتوں کی مستفل میں کو گی ہوں اور درمیان میں کو گی آ ڈ نہ ہوتو عورتوں کی افضل صف آ خری ہے <sup>(1)</sup>۔ نے فرمایا: "نحیر صفو ف الر جال او لھا و شرھا آخر ھا، و خیر

صفوف النساء آخر ها، وشرها أولها"<sup>(۲)</sup> (مردول کی صفول میں سب سے بہتر پہلی صف ہے، اور سب سے بری آخری صف ہے، اور خواتین کے لئے سب سے اچھی آخری صف ہے اور سب سے بری پہلی صف ہے)۔

صفوں کے پیچھے آ دمی کا اکیلے نماز پڑھنا: ۲۵ – باجماعت نماز میں اصل یہ ہے کہ مقتدی ایک دوسرے سے ل کر صفیں لگائیں، جیسا کہ گذرا، اسی وجہ سے بلا عذر صفوں کے پیچھے اکیلے نماز پڑھنا مکروہ ہے، ایسا کرنے والے کی نماز کرا جت کے ساتھ صحیح ہوگی، اور اگر کوئی عذر ہوتو کرا جت ختم ہوجائے گی، جیسا کہ آ گے آ رہا ہے۔ یہ جمہور فقنہاء حنفیہ، مالکیہ اور شافعیہ کے نزد یک ہے، اس کی اصل بخاری میں حضرت ابو کرہ کی روایت ہے: '' آنلہ انتھی الی (۱) الجموع سمرا، سر طبح الحلی ) نے کی ہے۔

الملائكة عند ربها؟ فقلنا: يا رسول الله و كيف تصف الملائكة عند ربها؟ قال: يتمون الصفوف الأول، و يتراصون في الصف"() (تم لوك اس طرح صف كيون نبي باندها کرتے جس طرح بارگاہ الہی میں فرشتے صف بستہ رہتے ہیں؟ ہم نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول! فرشتے بار گاہ الہی میں س طرح صف باند ھتے ہیں؟ آپ نے فرمایا: اگلی صفوں کو پورا کرتے ہیں اور صف میں مل مل کر کھڑ ہے ہوتے ہیں)،''بخاری'' میں حضرت انس ؓ کی روایت میں ہے:"أقيموا صفوفكم فإنی أراكم من وراء ظہري"(این صفیں سیدھی رکھو، کیونکہ میں تمہمیں اپنے پیچھے سے دیکھتا ہوں) اور ہم میں ہر څخص بیہ کرتا کہ (صف میں ) اپنا مونڈ ھا اپنے سائھی کے مونڈ ھے سے،اورا پناقدم اس کے قدم سے ملا تا تھا<sup>(۲)</sup>۔ اسی طرح خالی جگہوں کو پر کرنا اور صف میں آنے والے کو جگہہ دینامستحب ہے<sup>(۳)</sup>، چنانچہ حضرت ابن عمر کی روایت میں ہے کہ رسول الله عليه في ارشاد فرمايا: "أقيموا الصفوف، وحاذوا بين المناكب وسدوا الخلل، ولينوا بأيدي إخوانكم ، ولا تذروا فرجات للشيطان، و من وصل صفا وصله الله ومن قطع صفا قطعه الله"(٣) (صفين سيرهى ركوه، موند هون كو برابر کرد، خالی جگہوں کو پر کرد، اپنے بھائیوں کے ہاتھ میں نرم بنو،

- (۱) حدیث:"ألا تصفون کما تصف الملائکہ" کی روایت مسلم(۱/۳۲۲ طبع الحلبی) نے کی ہے۔
- (۲) حدیث: "أقیموا صفوفکم ....." کی روایت بخاری (الفتح ۲۱۱۱۲ طبع السلفیہ) نے کی ہے۔
- (۳) فتح القديرار ۲۱۱ شائع كرده داراحياء التراث العربي، الجموع ۲۲۶/۴، ۲۲۷-۱۰ ۳ شائع كرده المكتنة السلفيه، المغنى ۲/ ۲۱۹، شرح الزرقاني ۲/ ۱۷۔
- (۴) حدیث: "أقیموا الصفوف، وحاذوا بین المناکب..... کی روایت ابوداوُد(ار ۳۳۳ تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہےاورا بن خزیمہ اور حاکم نے اس کوضح قرار دیا ہے جیسا کہ فتح الباری (۲۱۱/۲ طبع السلفیہ) میں ہے۔

النبي عَلَيْ لَكُلُنَكُمْ ، وهو راكع ، فركع قبل أن يصل إلى الصف، فذكر ذلك للنبي عَلَيْ لَكُلُنَهُ فقال: زادك الله حرصا ولا تعد<sup>(1)</sup> (وه رسول الله عليه حيطانية عليه ركوع ميں تقاومف ميں شامل ہونے سے پہلے انہوں نے ركوع كرليا، چرنى كريم عليه سے اسكاذكركيا تو آپ عليه نے فرمايا: الله تم كواس سے زياده (نيك كام كى) حرص دے، كيكن پھراييا نه كرنا)۔

فقہاء نے کہا ہے: اس سے سمجھ میں آتا ہے کہ اعادہ لازم نہیں ہے اور بیک تر مذی میں وابصہ بن معبد کی حدیث میں جو حکم ہے کہ: ''أن النب عَلَیْتِ الله رای رجلاً یصلی خلف الصف فأمرہ أن یعید الصلاق''<sup>(1)</sup> (نبی کریم علیت نے ایک شخص کو صف سے بیچ نماز پڑھتے ہوئے دیکھا تو حکم فرمایا کہ وہ نماز کا اعادہ کرے) تو اعادہ کا بی حکم استخباب کے طور پر ہے، بیر اس لئے ہے تا کہ دونوں دليلوں ميں تطبيق دى جاسکے <sup>(1)</sup> ہ

حنابلہ کے نزدیک جس نے بلا عذر صف کے پیچھے اسلیک کمل ایک رکعت پڑھ لی اس کی نماز باطل ہے، اس لئے کہ وابصہ بن معبد کی حدیث ہے کہ رسول اللہ علیک ہے نے ایک آ دمی کو صف سے پیچھے تنہا نماز پڑھتے ہوئے دیکھا تو اس کونماز دھرانے کا حکم دیا۔ علی بن شیبان کہتے ہیں :''أنه صلی بھم النب النبی علیک

فانصرف، و رجل فرد خلف الصف، قال: فوقف عليه

- (۱) حدیث: "انه انتهی إلی النبی عُلَن الله وهو دا کع ...... کی روایت بخاری (افتح ۲۲ ۲۷ طبح السّلفیہ) نے کی ہے۔
- (۲) حدیث: "أن النبی ﷺ رأی رجلا یصلی خلف الصف ......" کی روایت تر ندی (۱/ ۴۵ ۴ ۴ - ۴۴ ۲ طبح الحلمی ) نے کی ہے اور کہا حدیث
- (۳) البدائع ار ۲۱۸، فتح القد یرا /۰۹ ۳ شائع کرده داراحیاءالتراث، مغنی الحتاج ۱۸۷۱، الحطاب مع المواق ۲ / ۱۳۱، جواہرالإ کلیل ار ۸۰ \_

نبي الله عَلَيْنِيْنَهُ حين انصرف قال: استقبل صلاتك، لا صلاة للذي خلف الصف''<sup>(1)</sup> (رسول الله عَلَيْنَةُ نے لوگول كو نماز پڑھائى پھرلوٹ اورايك تنہا څخص صف كے پيچھے تھا، راوى كہتے بین: آ پاس كے پاس كھڑ ہو گئے، جب وہ نماز سے فارغ ہواتو آ پ نے فرمایا: نئے سرے سے نماز پڑھو، صف سے پیچھے پڑھنے والے كى نمازنہيں ہوتى )۔

جہال تک ابوبکرہ کی حدیث کا تعلق ہے تو نبی کریم علیق نے یہ فرمایا کہ کہ لا تعد" ( ایسا نہ کرنا ) اس سے روکا ہے، اور نہی ( روکنا ) فساد کی متقاضی ہے، چونکہ ابوبکرہ کو حرمت کا علم نہ تھا، اس لئے آپ نے ان کو معذور گردانا، اور معافی میں ناوا تفیت موثر ہوتی ہے<sup>(1)</sup>۔ ذیل میں وہ طریقہ بتایا جارہا ہے جس پرعمل کر کے مقتد کی صف کے پیچے ننہا نماز پڑھنے سے نیچ سکتا ہے تا کہ کراہت ختم ہوجائے، جیسا کہ جمہور کہتے ہیں اور تا کہ نماز حیث ہو، جیسا کہ حنابلہ کہتے ہیں۔ **۲** - جو متجد میں آئے اور نماز شروع ہو چکی ہو، اور آخری صف میں تجاکش ہوتو اس میں کھڑا ہوجائے، یا صف کل کر نہ بنی ہوتو بھی اس میں کھڑا ہوجائے، اس لئے کہ نبی کر کم علیق کا ارشاد ہے: ''ان اللہ و ملائکته مصلون علی الذین مصلون الصفو ف''(<sup>1)</sup> ( ب کو جوڑتے ہیں )۔

اگراگلی صف میں کچھ جگہ ہوتو وہ صفوں کو چیرتے ہوئے وہاں

- حدیث: "استقبل صلاتک" کی روایت ابن ماجه (۱/۰۳ طنع <sup>ا</sup>لحلی)
   خی ہے اور بو صری نے مصباح الزجاجہ (۱/۱۹۵ طنع دارا لیجنان) میں کہا ہے اس کی اساد شیخ اور اس کے رجال ثقہ ہیں۔
  - (۲) المغنی۲/۱۱۱–۱۲۲\_
- (۳) حديث: "إن الله و ملائكته يصلون على الذين يصلون الصفوف" كى روايت ابن حبان (الإحسان ٢٥ / ٥٣٩ طبع الرساله) في حضرت عا نشرُ سے كى بے اور اس كى اسناد حسن ہے۔

جاسکتا ہے، اس لئے کہ نمازیوں نے اس جگہ کو خالی چھوڑ کر کوتا ہی کی ہے، اس کی دلیل ابن عباس کی روایت ہے کہ نبی کریم علیق نے ارشاد فر مایا: ''من نظر الی فرجة فی صف فلیسد ها بنفسه، فإن لم يفعل، فمر مار، فليت خط علی رقبته، فإنه لا حرمة له، '(ا) (جس کو صف میں پھھ خالی جگہ نظر آئے اس کو خود جاکر پر له، '(ا) (جس کو صف میں پھھ خالی جگہ نظر آئے اس کو خود جاکر پر کردے، اگر اس نے ایسانہ کیا، اور کوئی گذر نے والا گذر ہے تو اس کی گردن چھاند سکتا ہے، اس لئے کہ ایسے آ دمی کا کوئی احتر ام نہیں ہے)۔

نیز اس لئے کہ صفول میں خالی جگہ کو پر کرنے میں اس کا اور تمام نمازیوں کا فائدہ ہے، کہ اس طرح اس کی اور دوسروں کی نماز کم ل ہوگی، اس لئے کہ صفوں کو برابر کرنا، نماز کے کمل کرنے میں داخل ہوگ، اس لئے کہ صفوں کو برابر کرنا، نماز کے کمل کرنے میں داخل ہوگ، اس لئے کہ صفوں کو برابر کرنا، نماز کے مکمل کرنے میں داخل ہوگ، اس لئے کہ صفوں کو برابر کرنا، نماز کے مکمل کرنے میں داخل محمد دالفرج، ("") (اور رسول اللہ میں تاہم کے شکاف کو پر کرنے کا تحکم دیا ہے)۔

اس پر فی الجملہ فقہماء کا اتفاق ہے، کیونکہ بعض مالکیہ نے صفیں چیرنے کے جواز کی بیرحد بتائی ہے کہ دہ جس صف سے نکلا ہے اور جس صف میں داخل ہونا چاہتا ہے، دونوں کے درمیان دوصفیں ہوں، اسی طرح حنابلہ نے کہا ہے کہ اگر خالی جگہ اس کے سامنے میں ہوتو کسی

- (۱) حدیث: "من نظر إلی فرجة" کی روایت الکبیر (۱۱/ ۱۰۵ طبع الاً وقاف العراقیہ )اور میشی نے الجمع (۲۲/ ۹۵ طبع القدی) میں کی ہے اور کہا اس میں مسلمہ بن علی ہیں اور وہ ضعیف ہیں۔
- (۲) حدیث: "سووا صفوفکم فإن تسویة الصف من تمام الصلاة......" کی روایت مسلم (۱/ ۲۲۳ طبح الحلی ) نے کی ہے اور بخارک (الفتح ۲۰۹/۲ طبح السلفیہ) میں بیہ الفاظ ہیں "من إقامة الصلاة"۔
- (۳) حديث: "إنه أمر بسد الفرج....." كى روايت ابوداؤد (ار ۳۳۳ تحقيق عزت ) عبيد دعاس) في حضرت ابن عمر الن الفاظ ميں كى بے "أقيموا الصفوف، و حاذوا بين المناكب، و سدوا الخلل" اوراس كى اساد يح ب

نمازی کے سامنے سے چوڑائی میں چل کرجانا مکروہ ہے، اس لئے کہ نى كريم عليه كاارشاد ب: "لو يعلم المار بين يدي المصلى ماذا عليه لكان أن يقف أربعين خيرا له من أن يمر بين یدیہ،(۱) (اگرنمازی کے آگے سے گذرنے والے کو معلوم ہوجائے کہ اس پر کیاوبال ہے تو چالیس تک کھڑار ہنااس کے لئے نمازی کے آگے۔گذرنے۔ بہتر ہوتا)۔ ۲۷ – اگرکسی کوکسی صف میں خالی جگہ نہ ملے تواس وقت اس کو کیا کرنا چاہئے،اس کے بارے میں فقہاء میں اختلاف ہے: حفیہ نے کہا: جس کو صف میں جگہ نہ ملے، اس کو کسی آنے والے کا انتظار کرنا چاہئے ، تا کہ اس کے ساتھ مل کرصف کے پیچھے صف لگائے، اور اگر کوئی نہ ملے اور رکعت چھوٹنے کا اندیشہ ہوتو صف میں سے کسی داقف کارادر بااخلاق کواپنے ساتھ کھینچ لے، تا کہ دہ اس یر بخصہ نہ ہوجائے ، اور اگر کوئی ایسانہ ملے توصف کے پیچھے ، امام کے بالمقابل کھڑا ہوجائے ، اور اس صورت میں کوئی کراہت نہیں، اس لئے کہ بیرعذر کی حالت ہے اسی طرح کا سانی نے '' البدائع'' میں لکھاہے، کین کمال ابن الہمام نے ' فتح القدیر' میں لکھا ہے کہ اگر کوئی آئے اور صف بھر چکی ہوتوان میں ہے کسی ایک کو صیبی کے ، تا کہ اس کے ساتھ مل کر دوسری صف بن جائے ، آ گے لکھا ہے: اورا س شخص کے لئے (لیعنی جوصف میں تھا) مناسب ہے کہ اس کے ساتھ نہ جائے اور اس طرح سے اس شخص سے کرا ہت ختم ہوجائے گی، اس لئے کہاس نے اپنی قدرت بھر کام کردیا<sup>(۲)</sup>۔

- (۱) حدیث: "لو یعلم المار بین یدی المصلی ...... کی روایت بخاری (افق ار ۵۸۴ طبع السلفیه) اور سلم (۱ / ۳۲ طبع الحلی) نے حضرت ابو جہیمؓ سے کی ہے۔
- ۲۱۸، ابن عابدین ار ۳۸۳ ، فتح القدیر ار ۴۰۹، الخرش
   ۲/ ۳۳-۷، جواہر الا کلیل ار ۸۰-۸۲، مغنی الحتاج ۱/۷-۳۴، ۲۰۰۰،

ب، اما م احمد واسحاق نے اس کونتی قر را دیا ہے، اس لئے کہ اس میں بلا اس کی اجازت کے نصرف کرنا ہے۔ ابن عقیل نے کہا ہے کہ ہمارے اصحاب نے جائز قر ار دیا ہے کہ کسی آ دمی کو صحیح قر ار دیا ہے، اس لئے کہ حالت کا یہی تفاضا ہے، قد امد نے اس کو صحیح قر ار دیا ہے، اس لئے کہ حالت کا یہی تفاضا ہے، لہذا جائز ہے، جیسے بھیڑ کی حالت میں پشت یا پاؤں پر سجدہ کرنا، بیا س میں نصرف کرنا نہیں ہے، بلکہ نطخ کے لئے اس کو متنبہ کرنا ہے، لہذا ایر میں نصرف کرنا نہیں ہے، بلکہ نطخ کے لئے اس کو متنبہ کرنا ہے، لہذا ایر مطالبہ کر اور نبی کریم علیق ہے مردی ہے کہ آپ علیق کے نہیں کو فرمایا: ''لینو ا بأیدی اِ خوانکم ''<sup>(1)</sup> (اپنے بھائیوں کے ہاتھوں کو فرمایا: ''لینو ا بأیدی اِ خوانکم ''<sup>(1)</sup> (اپنے بھائیوں کے ہاتھوں کو فرمایا: ''لینو ا بأیدی اِ خوانکم ''<sup>(1)</sup> (اپنے بھائیوں کے ہاتھوں کو فرمایا: ''لینو ا بأیدی اِ خوانکم ''<sup>(1)</sup> (اپنے بھائیوں کے ہاتھوں کو فرمایا: ''لینو ا بأیدی اِ خوانکم ''<sup>(1)</sup> (اپنے بھائیوں کے ہاتھوں کو نہ کرے، بلکہ اکیلے پڑ ھے ل<sup>(1)</sup>۔ ہوا عذار جن کی وجہ سے جماعت کی نماز چھوڑ نا مباح ہوتا ہے، ان میں جو اعذار کی اور جہ خاص ای کی این حسب ذیل ہے، ان میں ہیں اعذار کی اور تک کی میں ان کا بیان حسب ذیل ہے، ان میں

اول: عام اعذار: ۸۸ - الف - تیز بارش جس کے دوران جماعت کے لئے نگلنا دشوار ہو، اور جس میں لوگ اپنے سرڈھا نگنے پر مجبور ہوں۔ ب-رات میں تیز آندھی، اس لئے کہ اس میں مشقت ہے۔ ب- دن یا رات میں تیز شفنڈک، اسی طرح تیز گرمی، شفنڈک یا رمی سے مراد: وہ شفنڈک اور گرمی ہے جو عام لوگوں یا ان لوگوں کے معمول سے زیا دہ ہو جو گرم یا شفنڈ ے علاقوں میں رہتے ہیں۔

(۱) حدیث:"لینوا بأیدي اخوانکم" کی تخریخ فقرنمبر ۲۴ میں گذریجک ہے۔ (۲) کشاف القناع ار ۴۹۰،المغنی ۲۱۲/۲–۲۱۷ ما لکیہ نے کہا: جو صف میں داخل نہ ہو سکے، وہ مقتدیوں سے الگ ا کیلے نماز پڑ ھے، کسی کو صف سے نہ کھینچے، اور اگر کسی کو وہ کھینچے تو وہ څخص اس کی بات نہ مانے ، اس لئے کہ کھینچینا اور اس کی بات مان لیںنا دونوں مکروہ ہیں <sup>(1)</sup>۔

شافعیہ کے یہاں صحیح مد ہے کہ جس کو خالی جگہ یا گنجائش نہ طے، اس کے لئے مستحب ہے کہ کسی کو صف سے صحیح لے، تا کہ اس کے ساتھ صف لگالے، لیکن بید لحاظ رکھے کہ جس کو صحیح رہا ہے وہ اس کا ساتھ دے گا، اور اگر ایسا نہ ہوتو نہ کھینچے، تا کہ کوئی فتنہ نہ ہو، اور اگر وہ کسی کو کھینچ تو جس کو کھینچا جائے اس کے لئے مندوب ہے کہ کھینچنے والے کا ساتھ دے، تا کہ اس کو نیکی و تقویٰ کے کام میں تعاون کا ثواب مل جائے۔

خلاف صحیح: جس کی صراحت بویطی نے کی ہے،اوراس کو قاضی ابوطیب نے اختیار کیا ہے: یہ ہے کہ وہ اکیلا کھڑا ہو، کسی کو نہ کھینچ، تا کہ دوسرااگلی صف کی فضیلت سے محروم نہ ہوجائے<sup>(1)</sup>۔

حنابلہ نے کہا ہے کہ جس کو صف میں کوئی جگہ نہ طے جہاں وہ کھڑا ہو سکے ، وہ امام کے دائیں طرف کھڑا ہوجائے اگر ممکن ہو، کیونکہ اکیلیآ دمی کے لئے کھڑے ہونے کی یہی جگہ ہے، اور اگر امام کے دائیں طرف کھڑا ہو سکے تو صف میں کسی کو خبر دار کردے جو اس کے ساتھ آ کر کھڑا ہوجائے ، کوئی بات کہ کر یا کھنگھار کر یا اشارہ سے خبر دار کردے اور جس کو متنبہ کرے وہ اس کے ساتھ آ جائے، اور بظاہر ایسا کرنا واجب ہے، اس لئے کہ یہ ''مالایت مالوا جب الا بھ'' کے باب سے ہے (یعنی اس کے بغیر واجب کی پنگیل ممکن نہیں ہو) اور اس کو متنبہ کرنے کے لئے کھینچنا مکروہ ہے، اس کی صراحت ہے) اور اس کو متنبہ کرنے کے لئے کھینچنا مکروہ ہے، اس کی صراحت (1) جواہر الاِ کلیل ار ۲۰۸۔

(اپنے اپنے گھروں میں نماز پڑھلو) کچر ہونے: رسول اللہ علیلی مؤذن کو علم دیا کرتے تھے کہ اگر سردی اور بارش کی رات ہوتو (اذان کے بعد) میہ کہہ دیا کرے: گھروں میں نماز پڑھلو) ایک روایت میں ہے: '' بارش، ٹھنڈک اور آندھی والی رات میں مؤذن کو علم دیا کرتے تھے کہ (اذان کے بعد) میہ کہہ دیا کرے: اپنے اپنے گھروں میں نماز پڑھلو)۔

عبداللہ بن حارث سے روایت ہے کہ عبداللہ بن عباس نے ایک بارش کے دن اپنے مؤذن سے فرمایا: ''باذا قلت : أشهد أن لا إله إلا الله، أشهد أن محمدا رسول الله فلا تقل : حيّ على الصلاة، قل : صلوا في بيوتكم، قال : فكأن الناس استنكروا ذلك فقال : أتعجبون من ذا قد فعل ذا من هو خير مني، إن الجمعة عزمة وإني كرهت أن أحرجكم فتمشوا فى الطين والدحض ''<sup>(1)</sup> (جبتم '' أشهد أن لا إله فتمشوا فى الطين والدحض ''<sup>(1)</sup> (جبتم '' أشهد أن لا إله يالا الله، أشهد أن محمدا رسول الله'' كہ چكو، تواس كے بعد بيوتكم ''(اپنا پنا تحرول على نماز پر حولو) كمو، راوى كرتے بيں: ترحى على الصلاة '' نہ كہو، بلكه اس كى جگه : ''صلوا في لوگوں كواس پر اچنجا ہواتو ابن عباس نے فرمایا: تمہيں اس پر توجب ہوں کہ اللہ ميں تعلي ميں جو الد من محمدا رمعلوم ہوا كہ ميں تمبيں تكليف دوں، اورتم كيچر اور چسلن ميں چلو) ۔

() حاشید ابن عابدین ا / ۲۷ ۲ ۳ ۳ ۲ ۳ ۱ الشرح الکبیر مع حاشیة الدسوقی ا / (۱) حاشید ابن عابدین ا / ۲۳ ۲ ۳ ۳ ۲ ۳ ۳ ۱ المهذب ۱ / ۱۰۱، اسنی ۱ مطالب ۱ / ۲۱۳ ۲ ۲ ۳ ۱ ، المغنی ۱ / ۲۳۲ ، کشاف القناع ۱ / ۲۹۷ ، حدیث حضرت عبد الله بن عبال : ''إذا قلت أشهد أن محمدا دسول الله ) کی روایت بخاری (الفتح ۲ / ۱۵۷ طبع السّلفیه) اور مسلم (۱ / ۸۵ ۳ طبع الحلقی) نے کی ہے۔ د- بہت زیادہ کیچڑ ،جس سے انسان کی ذات کواذیت پہنچے، کپڑ ے خراب ہوں اور کیچڑ میں ملوث ہونے کااندیشہ ہو۔ امام ابویوسف کہتے ہیں: میں نے امام ابوحنیفہ سے مٹی وکیچڑ میں جماعت کے بارے میں پوچھا تو انہوں نے فرمایا: مجھے جماعت حچھوڑ ناپسندنہیں ہے۔

ابن عابدین نے کہا ہے کہ'' شرح زاہدی'' میں ،'' شرح تمر تا شی'' کے حوالہ سے لکھا ہے : بارش ، برف ، کیچڑ ، اور سخت سردی کے عذر ہونے میں اختلاف ہے اور امام ابوحنیفہ سے مروک ہے کہ اگر سخت اذیت ہوتو عذر ہے ، شافعیہ کے یہاں ایک قول میں (جوخلاف صحیح ہے ) میہ ہے کہ کیچڑ عذر نہیں ، صحیح میہ ہے کہ میں عذر ہے۔

ھ- شدید تاریکی: اس سے مرادیہ ہے کہ آ دمی کو مسجد جانے کا راستہ نظر نہ آئے، ابن عابدین نے کہا ہے کہ بظاہر اس کو چراغ وغیرہ روثن کرنے کا حکم نہیں دیا جائے گا،اگر چہ اس کے لئے ایسا کرناممکن ہو۔ بارش اور دوسرے مذکورہ اعذار کی وجہ سے جماعت چھوڑ نا

بارل اور دوسرے ملورہ اعدار کی وجہ سے جماعت چور نا مباح ہوتا ہے اس کی دلیل ، اس سلسلہ میں منقول احادیث میں ، مثلاً مروی ہے: ''أن ابن عمر أذن بالصلاة في ليلة ذات بر د وريح ، فقال: ''ألا صلوا في الرحال ، ثم قال: إن رسول الله ﷺ کان يأمر المؤذن إذا كانت ليلة ذات بر د مطر يقول: وفي رواية: ''كان يأمر مناديه في الليلة الممطرة والليلة الباردة ذات الريح أن يقول: ألا صلوا في رحالكم''<sup>(1)</sup> (ايک رات ابن عمر نے نماز کی اذان دی، رات سردی وآندهی کی تھی توانہوں نے کہا:''ألا صلوا في الرحال''

(۱) حدیث ابن عمرٌ: ''أنه أذن بالصلاة في ليلة ذات برد و ريح ..... '' کی روایت بخاری (الفتح ۲/۲ ۱۵ – ۱۵۷ طبع السّلفیه) اور مسلم ۲۰۱ / ۴۸۴ طبع الحلی ) نے کی ہے۔

#### صلاة جماعت ۲۹-•۳

آنے سے کوئی عذر مانع نہیں، دریافت کیا گیا: اے اللہ کے رسول! عذر کیا ہے؟ آپ نے فرمایا: خوف یا مرض: تو اس کی وہ نماز مقبول نہیں جو اس نے پڑھی)۔ خوف تین طرح کا ہے: جان پر خوف ، مال پر خوف ، اہل خانہ پر خوف۔ اول: اپنی جان پر خوف ہو کہ کوئی حاکم اس کو پکڑ لے گا، یا دشمن کا ڈر ہو، یا چور کا، یا درندہ کا یا جانو رکا یا سیلاب وغیرہ کا، جس سے اس کی ذات کواذیت پنچ گی، اور اسی معنی میں بی خوف ہے کہ اس کا قرض خواہ

اس کا پیچپا کرے گا،اوراس کے پاس ادائیگی قرض کے لئے پچھنہیں ہے، کیونکہ دین کے عوض اس کو قید کرنا جبکہ وہ تنگ دست ہو،اس پرظلم ہے،لیکن اگروہ دین کی ادائیگی پر قادر ہوتو یہ عذر نہ ہوگا،اس لئے کہ دَین کی ادائیگی واجب ہے۔

نیز جیسے سزا ملنے کا خوف ہو، مثلاً تعزیر یا قصاص اور حد قذف، جو قابل معافی ہے، اب اگر چندون جماعت چھوڑ کرغائب رہنے سے سزا سے معافی کی امید ہوتو بیاس کے لئے عذر ہے، لیکن اگر معافی کی امید نہ ہو، یا حد نا قابل معافی ہو، جیسے حدز ناتو بی عذر نہیں، بی شافعیہ و مالکیہ کے قول کے مطابق ہے۔

جس پر قصاص واجب ہے اس کے بارے میں حنابلہ میں اختلاف ہے: بعض حنابلہ اس کو عذر مانتے ہیں، بعض حنابلہ اس کو عذر نہیں مانتے ، بعض حنابلہ اس کو عذر مانتے ہیں، بعض حنابلہ اس کو عذر نہیں مانتے ، بعض کہتے ہیں کہ اگر مفت یا مال دے کر معافی کی امید ہوتو عذر ہے، قاضی نے کہا ہے کہ اگر مال پر سلح کر لینے کی امید ہوتو صلح ہونے تک جماعت چھوڑ سکتا ہے، جہاں تک حدود کا مسلہ ہے تو جو آ دمی کا حق ہے، مثلاً: حدقذ ف، تو حنابلہ کے پہاں صحیح ہیہ ہے کہ جماعت چھوڑ نے

حاکم (۲۴۵/۱۱ طبع دائرۃ المعارف العثمانيہ) نے ذکر کیا ہے اور اس کی صحیحے کی ہےاور ذہبی نے اس سے اتفاق کیا ہے۔

دوم: خاص اعذار: الف - مرض: ۲۹ - اییا مرض جس میں انسان کے لئے نماز جماعت کے لئے مسجد میں آنا دشوار ہو، ابن المند رنے کہا: میر ےعلم کے مطابق ، اہل علم کے درمیان کوئی اختلاف نہیں کہ مریض ، مرض کے سبب ، جماعت چھوڑ سکتا ہے، نیز اس لئے کہ جب رسول اللہ علیق پی جا ہوتے تو مسجد میں تشریف نہ لائے ، اور فرمایا: "مو وا أبا بکو فلیصل بالنامس " (ابو کمر سے کہو، لوگوں کونماز پڑھا کیں )<sup>(1)</sup> اسی طرح بڑھا پا

ب-خوف:

- (۱) حدیث: "مروا أبا بکو فلیصل بالناس......" کی روایت بخاری (افت ۲۰۴۰۲ طبع السّلفیہ) اور مسلم (۱/ ۱۳ اطبع السّلفیہ) نے حضرت عائشہؓ سے کی ہے۔
- ۲) ابن عابدین ار ۲۳۷۳، الدسوتی ار ۲۹۸۳، مغنی الحتاج ار ۲۳۵۶، المغنی
   ۱/۱۳۳۶، کشاف القناع ۱/۹۹۹۔
- (۳) حدیث: "من سمع النداء فلم یمنعه ....." کی روایت ابو داوَد(۱/ ۲۳ ستحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے،اور منذری نے مختصر السنن (۱/ ۲۹۱ شائع کرده دارالمعرفه) میں کہا:اس کی اساد میں ابو جناب تی بن ابو حید کلبی ہے، جوضعیف ہے،ابن ماجہ نے اس کے قریب الفاظ میں اس کو روایت کیا ہے، اوراس کی سند بہتر ہے، اور میکل نظر ہے، میر دوایت سنن ابن ماجہ (۱/ ۲۲۰ طبع الحکمی) میں ان الفاظ میں ہے: "من مسمع النداء فلم یأتہ فلا صلاقہ له، إلما من عذر" اس میں اضافه نہیں، ان الفاظ میں اس کو

ج-ایسے کھانے کا سامنے ہوناجس کا دل میں اشتباق ہو اورنفس اس کی طرف کھینچائے: ا۳- ابن قدامہ نے کہا ہے کہ اگر نماز کے وقت رات کا کھانا آجائے تو نماز سے پہلے رات کا کھانا کھانا مستحب ہے، تا کہ دل يور يطور يرفارغ ہو،اورطبيعت حاضر ہو،جلدي ميں رات ياضبح کا کھانا چھوڑ نامتحب نہیں، اس لئے کہ حضرت انسؓ کی روایت میں - كرسول الله عليه في فرمايا: "إذا قرب العشاء و حضرت الصلاة فابدؤوا به قبل أن تصلوا صلاة المغرب، ولا تعجلوا عن عشائكم"() (اگررات كا كهانا پش كيا جائ اور نماز کا وقت آ جائے تو مغرب کی نماز پڑھنے سے قبل کھانا کھالو، اور کھانا چھوڑ کرنماز کی طرف جلدی نہ کرو)، جماعت چھوٹنے کا ڈرہویا نہ ہو، دونوں برابر ہے، اس لئے کہ حضرت انس کی حدیث کی بعض روايات ك الفاظ بين: "إذا حضر العشاء وأقيمت الصلاة فابدؤو بالعشاء"() (اگررات کا کھانا سامنے آجائے اور نماز کھڑی ہوجائے تو پہلے رات کا کھانا کھالو)، نیز حضرت ابن عمر ؓ سے مروى ب ، رسول الله عليه في فرمايا: إذا وضع عشاء أحدكم و أقيمت الصلاة فابدأوا بالعشاء و لا يعجلن حتى يفرغ منه" (") (جبتم میں سے سی کے سامنے شام کا کھانا رکھا جائے ، ادھرنماز کھڑی ہوتو پہلے کھانا کھالے، اورنماز کے لئے جلدی نہ کرے جب تک فارغ نہ ہوجائے ) ابن عمر نے رات کا کھانا کھایا، حالانکہ وہ

(۳) حدیث ابن عمرؓ: "إذا وضع عشاء أحد کم" کی روایت بخاری (الفَّتِ ۱۵۹/۲ طبع السّلفیہ)اور مسلم(ار ۹۲ سطیع الحلق) نے کی ہے۔ کے لئے عذر نہیں ہے، کیکن ابن ملح نے اپنی کتاب '' الفروع' میں لکھا ہے: اس میں ایک محقول وجہ میہ ہے کہ اگر معافی کی امید ہو۔ '' شرح منتہی الارادات' میں ہے: '' الاقناع' میں اسی کو قطعی کہا ہے۔ ر میں نا قابل معافی حدود تو ان کو عذر نہیں ما نا جا تا <sup>(1)</sup>۔ دوم: اپنے مال کے بارے میں کسی ظالم یا چور کا ڈر ہو، یا اندیشہ ہو کہ گھر سے چوری ہوجائے گی یا اس کا کوئی حصہ جل جائے گا، یارو ٹی تور میں ہو یا کھا نا آگ پر پک رہا ہو، اور اس کو چھوڑ کر جانے میں جل جانے کا اندیشہ ہو، یا اس کا کوئی مقروض ہے کہ اگر اس کا پیچھا چھوڑ د \_ تو اس کا مال لے بھا گے گا، یا اس کا کوئی سامان یا ود یعت کسی کے امانت، مثلاً ود یعت یا رہن یا عاریت ہوجس کی حفاظت کرنا اس پر واجب ہے اور چھوڑ دینے سے تلف ہونے کا خوف ہے، اسی کے پر واجب ہے اور چھوڑ دینے سے تلف ہونے کا خوف ہے، اسی کے تو تہ دو سرے کے مال پرخوف بھی آتا ہے <sup>(1)</sup>۔

سوم: اہل خانہ: یعنی اولا د، والد، اور بیوی پر خوف ہوا گر وہ ان میں سے کسی کی تیار داری کرر ہا ہوتو یہ جماعت چھوڑ نے کا عذر ہے۔ اور اسی کے ثل کسی اجنبی آ دمی کی تیار داری کرنا بھی ہے، اگر اس کی تیار داری کر نے والا کوئی اور نہ ہوا ور اس کو چھوڑ کر جانے میں اس کی ہلا کت کا خوف ہو، یہ ثابت ہے کہ حضرت ابن عمرؓ نے سعید بن زید سے فریا د طلب کیا وہ اس وقت جعہ کے لئے دھونی دے رہے تھے، وہ عقیق میں ان کے پاس آئے اور جعہ چھوڑ دیا<sup>(1)</sup>

- (۱) اُسنی المطالب الر ۲۱۴، مغنی المحتاج الر ۲۳۵، شرح الزرقانی ۲۷۷۲، المغنی ۱۱/۱۳۲۰، کشاف القناع ۱۷٬۹۹۱، الفروع ۲/ ۳۴ ، شرح منتهی الإرادات ۱/۰۷۰۱-
- ۲) شرح الزرقانی ۲/ ۲۷، حاشیداین عابدین ۱/ ۲۴۷۳، مغنی الحتاج ۱/ ۲۳۵، المغنی ۱/ ۲۳۲
- (۳) ابن عابدین ار ۲۷۷۳، شرح الزرقانی ۲۷۲۲، مغنی الحتاج ار ۲۳۷، منتهی الإرادات ار ۲۷۹۷

#### صلاة جماعت ٢٣-٣٣

یہ ایسا عذر ہے جس سے جماعت چھوڑ نا مباح ہوجاتا ہے، تا کہ نمازیوں کو اور فرشتوں کو اذیت نہ پہنچ، اس لئے کہ حدیث میں ہے: "من أكل من هذه البقلة: الثوم. وقال مرة: من أكل البصل و الثوم و الكراث ۔ فلا یقربن مسجدنا ، فإن الملائكة تتأذى ممایتأذى منه بنو آدم"<sup>(1)</sup> (جوكوئى یہ سبرى، الملائكة تتأذى ممایتأذى منه بنو آدم"<sup>(1)</sup> (جوكوئى یہ سبرى، الملائكة تتأذى ممایتأذى منه بنو آدم"<sup>(1)</sup> (جوكوئى یہ سبرى، الملائكة تتأذى ممایتأذى منه بنو آدم"<sup>(1)</sup> (جوكوئى یہ سبرى، الملائكة تتأذى ممایتأذى منه بنو آدم"<sup>(1)</sup> (جوكوئى المارى، الملائكة تتأذى ممايتأذى منه بنو آدم"<sup>(1)</sup> (جوكوئى المارى، الملائكة تتأذى ممايتأذى منه بنو آدم" الملائكة تتأذى ممايتأذى منه بنو آدم" الملائكة تتأذى ممايتأذى منه بنو آدم" الملائكة تتأذى ممايتأذى ماي المائن مائی المائ المائن المائن المائی المائی

و- نظامونا:

۷۹ ۷۲ - جس کواتنا کپڑانہ طے کہ وہ ٹخنے اور ناف کے در میانی حصکو ڈھانک سکے اس کے لئے جماعت چھوڑ نا مباح ہے، بیاس صورت میں ہے، جبکہ اس طرح کے لوگوں کے لئے اسی طرح نطنے کی عادت ہو، شافعیہ وبعض مالکیہ نے کہا: دین اسلام کی سہولت کے شایان شان یہی ہونا چاہئے کہ اس جیسے لوگوں کے لحاظ سے مناسب کپڑ افرا ہم ہوتو جماعت کے لئے تکلیں، ور نہیں (۳)۔

- (۱) حدیث: "من أكل من هذه البقلة...... كل روایت مسلم (۱۱، ۳۹۵ طبع الحلمی) نے حضرت جابر بن عبداللد سبے کی ہے۔
  - (۲) مغنی کمحتاج ار ۲۳۶۱ الدسوقی ار ۳۸۹، کشاف القناع ار ۹۷ ۳ ۹۹ ۳ \_
    - (۳) الدسوقی ار ۳۹۰ مغنی الحماح ار ۲۳۶ ، کشاف القناع ار ۴۹۶ <sub>–</sub>

امام کی قراءت میں رہے تھے۔ ابن قدامہ نے کہا ہے کہ ہمارے اصحاب نے کہا ہے کہ جماعت سے پہلے رات کا کھانا اس وقت کھایا جائے گا ، جبکہ دل میں کھانے کی بہت زیادہ خواہش ہو، اسی کے قریب امام شافعی کا قول ہے، اور ظاہر حدیث کے قائل : عمر ، ابن عمر ، اسحاق اور ابن المنذر میں ، ابن عباس نے کہا ہے کہ جب تک ہمارے دلوں میں کچھ (خواہش) ہے، نماز کے لئے نہیں اٹھیں گے، ابن عبد البر نے کہا: بالا جماع اگر کھانا سامنے ہوتے ہوئے نماز پڑھنے لگا اور اس کو کمل

د- بيشاب يا بالا انه كا دباؤ: ۲ - بيشاب يا بالا انه كا دباؤ كا م ، بيا ساعذر م جس سے جماعت جھوڑ نا جائز ہوجا تا ہے، سيدہ عائش مجمق بيں كه ميں نے رسول الله وقت ما تر ہوجا تا ہے، سيدہ عائش كامتى بيں كه ميں نے رسول الله وقت ما تر ہوجا تا ہے، سيدہ عائش ما منے ہو يا بالا انه يا هو يدافعه الأخبثان <sup>(1)</sup> (جب كھانا سامنے ہو يا بالا انه يا بيشاب كا دباؤ ہوتو نماز نہيں پڑھنى چاہئے )، نيز اس لئے كه ان كے دباؤ كے وقت نماز كے لئے الحصان خشوع كوختم كرد ہے گا، اور دل اس

ه-بدبودار چيز کھانا:

ساسا – مثلا پیاز <sup>ر</sup> بسن، گندنااور مولی، اگران کی بد بوختم ہونا دشوار ہوتو

- (۱) ابن عابدین ار ۲۴ ۲۳، القوانین الفقه پیه لابن جزی ۲۹ شائع کرده دارالکتاب العربی مغنی الحتاج ار ۲۳۵، المغنی ار ۱۲۶ - ۲۰ ۲۰
- ۲) حدیث: "لا صلاة بحضرة طعام....." کی روایت مسلم (۱/۳۹۳ طبع الحلمی) نے کی ہے۔
  - (۳) ابن عابدین ار ۴۷۷ م، کمغنی ار ۴ ۴۷، أسنی المطالب ا ۲۱۴٬

#### صلاة جماعت ۵۵–۳۹

ی- شب زفاف: م ۲۰ - شب زفاف، شوہر کے لئے باجماعت نماز چھوڑ نے کا عذر ہے، جیسا کہ شافعیہ وحنا بلہ نے کہا ہے، البتہ شافعیہ نے صرف رات والی نمازوں میں جماعت چھوڑ نے کی قیدلگائی ہے، اس کے برخلاف مالکیداس کوعذر نہیں مانتے، امام مالک نے شوہر کے لئے بیہ ہولت دی ہے کہ وہ اپنی بیوی کے ساتھ مصروفیت، اس کو مانوس کرنے اور رجھانے کے لئے بعض نمازوں کی جماعت چھوڑ سکتا ہے<sup>(1)</sup>۔ وہ ۲ - ک- حنفیہ نے جماعت ترک کرنے کے جواز کے اعذار میں: فقہ میں مشغول ہونے کوذکر کیا ہے، دوسر ےعلوم کا بیچکم نہیں ہے۔ اسی طرح شافعیہ نے حد سے زیادہ موٹا پے کو اعذار میں ذکر کیا ہے<sup>(7)</sup>۔ ز- اند حاہونا: ۲۵۵ - حنفیہ نے اندھے پن کو جماعت چھوڑنے کا عذر مانا ہے، اگر چہ اس کے پاس اس کو لے جانے والا کوئی ہو، جمہور اس کو اسی وقت عذر قرار دیتے ہیں، جبکہ اس کے پاس کوئی اس کو لے جانے والا نہ ہو، اور وہ خود سے راستہ نہ پہچان سکے <sup>(1)</sup> ۔

ح-اراده سفر:

۲ ۳۰-کسی نے ساتھیوں کے ساتھ مباح سفر کے لئے تیاری کی، استے میں جراعت شروع ہوگئی، اور جماعت میں شریک ہونے پر اندیشہ تھا کہ قافلہ چھوٹ جائے گا تو اس کے لئے جماعت چھوڑ نا مباح ہے<sup>(1)</sup>۔

ط-اونگھ ونيند کاغلبہ:

<sup>2</sup> سا-جس پر جماعت کاانتظار کرنے میں اونگھدونیند کا غلبہ ہوجائے تو وہ اکیلی نماز پڑھ لے، اسی طرح اگر امام کے ساتھ اس پر نیند کا غلبہ ہو، اس لئے کہ ایک شخص نے حضرت معاذ کے ساتھ نماز شروع کی، پھر جب معاذ نے کمبی نماز پڑھائی تو اسے اونگھ و مشقت کا خوف ہوا تو علا حدہ ہو کر اس نے اکیلے نماز پڑھ کی، حضور علیق کو اس کی خبر ملی تو آپ علیق نے نمیر نہیں فرمائی <sup>(۳)</sup> افضل میہ ہے کہ نیند کو دور کرنے اور با جماعت نماز پڑھنے کے لئے صبر وکوشش کر ہے<sup>(۳)</sup> ہ

- ۱٫۰۰۷ ۱٫۰۰۷ ۱٫۰۰۰ ۱٫۰۰۰ ۱٫۰۰۰ ۱٫۰۰۰ ۱٫۰۰۰
- (۲) ابن عابدین ار ۲۴۷۳، مغنی الحتاج ار ۲۳۳۶، کشاف القناع ار ۴۹۶ ۔
- (۳) حدیث: "أن رجلا صلی مع معاذ ثم انفر د....." کی روایت بخاری
   (الفَّ ۲۰۰۶ طبع السَّلفيه) اور مسلم (۱۹۳۳ طبع الحلق) نے حضرت جابر
   بن عبداللَّد سے کی ہے۔
   (۳) کشاف القناع / ۹۲ م، المغنی / ۱۳۳۴ منتی الحتاج ا/ ۳۲۷ ۔



- (۱) الدسوقى الرا۹۳، المواق بهامش الحطاب ۲ / ۱۸۴، مغنى الحتاج الر ۲۳۶، كشاف القناع الر۹۹۷\_
  - (۲) حاشیداین عابدین ار ۲۳۷ سامنی الحتاج ار۲۳۲ -

وہ اذان سنتے تو اسعدین زرارہ کے لئے رحمت کی دعا فرماتے اور کہا كرتے تھے، سب سے پہلے انہوں نے "حرہ بنو بیاض،" کے مقام '' ہزم نہیت'' کے، ایک نقیع (لیعنی نشیبی جگہ جس میں یانی جمع ہوجا تا ہے) کے اندرجس کونقیع خصمات کہاجا تاتھا، جمعہ کی نمازیڑ ھائی<sup>(1)</sup>۔ وہ حضرات جن کے نز دیک راج ہیہے کہ جمعہ، بجرت کے بعد مدینہ میں فرض ہوا، ان کا استدلال ہو ہے کہ رسول اللہ عظیم یے ہجرت سے قبل مکہ میں کوئی جمعہٰ ہیں پڑھا، اور جو کہتے ہیں کہ جمعہ ہجرت سے قبل مکہ میں فرض ہوا، ان کا استدلال بیر ہے کہ صحابہ نے مدینہ میں ہجرت نبوی سے قبل جعہ پڑھا،لہذا اس وقت وہ تمام مسلمانوں پرخواہ وہ مکہ میں ہوں یا مدینہ میں ضرور داجب رہا ہوگا، البتہ مکہ میں اس کی ادائیگی سے مانع ،اس کی بہت سی شرائط کا موجود نہ ہونا تھا، بکری نے کہا: جمعہ مکہ میں فرض ہوا، کیکن وہاں پڑ ھانہیں گیا، اس لئے کہ جعہ کے لئے ضروری تعداد نہتھی پااس لئے کہ جعہ کا شعار، اظہار ہے، اور رسول اللہ علیقہ کمہ میں چھے ہوئے تھے، مدینہ میں ہجرت سے بل اسعد بن زرارہ نے سب سے پہلے مدینہ سے ایک میل دورایک گاؤں میں جمعہ قائم کیا<sup>(۲)</sup>۔

جمعہ کے مشروع ہونے کی حکمت: ۲- دہلوی نے کہا ہے کہ چونکہ شہر میں ایسی جگہ جہاں سارے

صلاةالجمعه

جمعه کې مشر دعبت کا وقت: ا – ہجرت کے شروع میں نبی ﷺ کے مدینہ آنے پر جعہ کی نماز مشروع ہوئی، حافظ ابن حجر نے کہا ہے کہ اکثر کی رائے ہے کہ جمعہ، مدینہ میں فرض ہوا، اوریہی اس امر کا متقاضی ہے کہ اس کی فرضیت اس فرمان بارى \_\_ بوكى: "يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُوُدٍيَ لِلصَّلَاةِ مِنُ يَّوم الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إلى ذِكُر اللَّهِ وَ ذَرُوا الْبَيْعَ" ایمان والو! جب جعہ کے دن اذان کہی جائے نماز کے لئے تو چل پڑا کرواللَّدی بادی طرف اورخرید دفر وخت چھوڑ دیا کرو)۔ بیآیت مدنی ہے، شخ ابوحامد نے کہا: جمعہ مکہ میں فرض ہوااور بیر قول غریب (غیر معروف) ہے <sup>(۲)</sup>۔ اس پرسب کا اتفاق ہے کہ رسول اللہ علیق نے صحابہ کے ساتھ سب سے پہلا جمعہ، قبیلہ بنو سالم بن عوف میں، ان کی ایک وادی میں پڑ ھاجس جگہانہوں نے اپنے لئے مسجد بنالی ، بیاس وقت كاواقعہ ہے جب آ پ ہجرت فرما كرمدينة نشريف لائے <sup>(۳)</sup> ۔ البتہ ہیجھی ثابت ہے کہ اسعد بن زرارہ نے سب سے پہلے مدینہ میں لوگوں کو جمعہ کی نمازیڑ ھائی )اور یہ بجرت سے لی آ ﷺ کے حکم سے تھا، چنانچ کعب بن مالک کے بارے میں آتا ہے کہ جب

- (۱) سورهٔ جمعه/۹\_
- (۲) فتحالباری ۲۳۹/۲\_
- (۳) الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ۱۸ / ۹۸ ، یہی بات مختلف كتب سير میں ہے۔

صلاة الجمعه ا-٢

صلاةالجمعه س ہے کہ جس سے نماز ساقط ہے، اس پر خطبہ کے لئے جانا واجب نہیں ہے،لہذا خطبہ کے لئے جانے کی فرضیت نماز کی فرضیت ہے، نیزاس لئے کہ' ذکراللہ'' کے تحت: نماز آتی ہے،اور خطبہ بھی آتا ہے اس حيثيت سے كەدونوں ذكراللدييں (1) امام سرخسی نے بھی مذکورہ آیت سے دوطریقہ سے استدلال کیا -4 یہلاطریفہ وہی ہے جوگذر چکا، دوسرا پیکھا ہے: جاننا چاہئے کہ جمعہ، کتاب وسنت سے فرض ہے، کتاب اللہ میں فرمان باری ہے: "فَاسْعَوْا إلى ذِكُر اللهِ وَ ذَرُوا الْبَيْعَ" كم چزك طرف جان کا حکم، اس کے واجب ہونے کے سبب ہی ہوگا، اور اس کی خاطر مباح بیج کوترک کرنے کا تھم دینا بھی اس کے وجوب کی دلیل ہے۔ خطابي نے بعض فقہاء سے قل کیا ہے کہ نماز جمعہ فرض کفاہیہ ہے، قرافی نے کہا: پیغض شافعیہ کا ایک قول ہے <sup>(۲)</sup>۔ سنت: مشهور حديث ب كدر سول الله عليه في فرمايا: 'إن الله تعالى قد فرض عليكم الجمعة في مقامي هذا، في يومي هذا، في شهري هذا، من عامي هذا إلى يوم القيامة،

فمن تركها في حياتي، أو بعدي وله إمام عادل أو جائر استخفافا بها أو جحودا لها بحقها فلا جمع الله له شمله ولا بارك له في أمره، ألا ولا صلاة له، ولا زكاة له، ولا حج له، ولا صوم له، ولا بر له حتى يتوب فمن تاب تاب الله عليه"<sup>(m)</sup> (الله تعالى في ممار او پر جمع كوفرض كيا بے

- (۱) بدائع الصنائع ۲۵۶/۱۰ ، نیل الأوطار ۳۷ ۲۷۶
  - (۲) المبسوطلسرخسی ۲۱/۲\_
- (۳) حدیث: "إن الله فرض عليكم الجمعة...... كل روایت ابن ماجه (۱/ ۳۴۳ طیح الحلی) نے حضرت جابر بن عبدالللہ سے كی ہے، اور بوصرى نے مصباح الرجاجہ (۱/ ۲۰۳ طبع البحان) ميں اس كوذكر كيا ہے، اور كہا ہے: اس كى اساد ضعيف ہے۔

باشندے جمع ہوں ، روزانہ عمومی نماز قائم کرنا دشوار ہے، اس لئے ضروری ہے کہ اس کا کوئی اییا وقت مقرر کیا جائے جو بہت جلد دوبارہ نہ آ جائے کہ لوگوں کے لئے پابندی کے ساتھ اس کے لئے جمع ہونا دشوار ہو، اور نہ بہت دیر میں آئے کہ پہلی اور دوسری بار کا در میا نہ زمانہ طویل ہو، تا کہ مقصود فوت نہ ہوجائے ، یعنی مسلمانوں کا بار بار ایک دوسرے سے ملنا اور اکٹھا ہونا اور چونکہ ہفتہ زمانہ کی ایسی مقد ارہے جو عربوں ،عجمیوں ، اور اکٹر مذا جب میں استعال ہے، اور بیا وسط در جد کا ہے، نہ بہت جلد آ جا تا ہے نہ بہت دیر میں ، لہذا ہفتہ کو اس واجب کے لئے بطور مقررہ وقت کے طے کرنا ضروری ہوا<sup>(1)</sup>۔

جمعہ کی فرضیت: فرضیت کی دلیل: ۱- نماز جمعہ اییا فرض ہے جس کی فرضیت دین کی بدیہی معلومات میں سے ہے، اور کتاب اللہ وسنت رسول اللہ علیق اس کی دلیل میں سے ہے، اور کتاب اللہ وسنت رسول اللہ علیق اس کی دلیل کا ترک کرنا جائز نہیں ہے اور اس کا منگر کا فر ہے، اس کی فرضیت کی دلیل: کتاب وسنت اور اجماع امت ہے۔

كتاب الله: فرمان بارى ہے: "يأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوُ ا إِذَا نُوُدِيَ لِلصَّلَاةِ مِنُ يَّوُمِ الُجُمَعَةِ فَاسْعَوُ ا إِلَى ذِحُرِ اللَّهِ"<sup>(7)</sup> (اے ایمان والو! جب جعہ کے دن اذان کہی جائے نماز کے لئے تو چل پڑا کرواللہ کی یاد کی طرف)۔ ایک قول ہے کہ ' ذکر اللہ'' سے مراد: جعہ کی نماز ہے، دوسرا قول: خطبہ مراد ہے، بیسب جمت ہے، اس لئے کہ خطبہ کے لئے جانامحض نماز کی خاطر ہے، اس کی دلیل بی

(٢) سورهٔ جمعه/۹\_

<sup>(</sup>۱) ججة التدالبالغدللشاه ولى التدالد بلوى ۲ / ۲۱-

## صلاة الجمعه م

- . (۱) نهاية المحتاج للرملي ۲ مر ۲۷۲، حاشية الصفتى على الجوا ہرالزكيه ۱۱۸ \_
- (۲) اثر: "المجمعة د تعتان" کی روایت احمد (۱۷ ۲ طبع المیمنیه) نے کی ہے، اور انقطاع کی وجہ سے اس کو معلول قرار دیا ہے، جیسا کہ تلخیص لا بن الحجر (۲۹٫۲ طبع شرکة الطباعة الفند ) میں ہے، لیکن سی بیقی کے یہاں (۳۱٫۰۰۲ طبع دائرۃ المعارف العثمانیه ) میں متصل مروی ہے، ابن حجر نے ابن سکن کے حوالہ سے اس کی تصحیح قل کی ہے۔
  - (٣) و يكيفية بتحفة الفقهاءار ٢٤٢، بدائع الصنائع ٢٥٦٦، المبسوط ٢٢٢٢.
- (۳) امام محمد کے دوقول ہیں ایک بیہ ہے کہ فرض جمعہ میں ہے، البتہ جس شخص میں اس کے شرائط پورے نہ ہوتے ہوں اس کے لئے اطور رخصت بیجا ئز ہے کہ دہ ظہر ادا کر کے اس فریف کہ وساقط کر دے، دوسر اقول بیر کہ فرض دونوں میں سے ایک ہے یا ظہر یا جمعہ اور تعیین فعل سے ہوتی ہے، دونوں میں سے جس کو آ دمی کرے گا ہی بات واضح ہوجائے گی کہ اس کے حق میں وہی فرض ہے، امام زفر نے کہا: وقت کا فرض: جمعہ ہے، ظہر اس کا بدل ہے، ان اقوال اور ان کے نتائج کی تفصیل تحفة الفقہاء ار ۲۷ سے ۲، بدائع الصنا کتح ارے ۲۵ میں دیکھیں۔

میرے ای مقام پر، میرے ای دن میں، میرے ای ماہ میں، میرے ای سال سے، روز قیامت تک کے لئے، جس نے جعد کو میری زندگی میں، یا میرے بعد چھوڑا حالانکہ اس کے لئے عادل یا ظالم امام تھا، اس کواہمیت نہ دیتے ہوئے یا اس کے تق (وجوب) کا انکارکرتے ہوئے اللہ اس کی شیراز بندی نہ کرے گا، اس کے کا موں میں برکت نہ دے گا، سنو! نہ اس کی نماز قبول ہوگی، نہ اس کی زکا ۃ، نہ اس کا تج، نہ اس کا روزہ، نہ اس کا کوئی نیک کام، تا آ نکہ وہ توب مدین میں ہے: "الجمعة حق واجب علی کل مسلم فی مدین میں: مملوک، أو امر أة، أو صبی، أو مستثنی ہیں: مملوک غلام، عورت، پر اجماعت واجب حق ہے، چارا فراد ہے: "رواح الجمعة واجب علی کل محتلم"<sup>(T)</sup> (جعہ کے لئے جانا ہر بالغ پر واجب ملی کل محتلم"<sup>(T)</sup> (جعہ کے

جمعه کے دقت کا فرض:

۴۲ – ائمہ ثلاثہ امام مالک، مذہب جدید میں امام شافعی، اور امام احمد کی رائے ہے کہ جمعہ مستفل فرض ہے، ظہر کا بدل نہیں ہے، یہ قصر کے

- النودی فی المجموع ۲۰ ۲ ۲۸۳ ، حدیث: "الجمعة حق واجب علی کل مسلم" کی روایت ابوداود (۱ ۲ ۲۴ تحقیق عزت عبید دعاس) اور حاکم (۱ ۲ ۲۸۸ طبع دائرة المعارف العثمانیہ) نے حضرت طارق بن شہاب سے کی ہے اور حاکم نے اس کوضیح قرار دیا اور ذہبی نے اس کی موافقت کی ہے۔
- (۲) النودی فی المجموع ۲۳ ۳۸۳، حدیث: "دواح المجمعة واجب علی کل محتلم" کی روایت نسائی (۲۹۸۳ طبع المکتبة التجاریہ) نے اُم المونین حضرت حفصہ ﷺ کی ہے، نودی نے المجموع (۲۳ ۳۸ ۳ طبع المنیر یہ) میں اس کی تصحیح کی ہے۔

نماز جمعہ کی شرطیں: ۲ - نماز جمعہ کے لئے تین طرح کی شرطیں ہیں: دوع ادل : صحت اور وجوب دونوں کی شرطیں ، دوم صرف وجوب کی شرطیں، سوم : صرف صحت کی شرطیں ۔ شرائط کی ان تینوں اقسام میں فرق میہ ہے کہ جو نماز جمعہ کی صحت و وجوب دونوں کے لئے شرط ہے اس کے نہ ہونے سے دو چیزیں لازم آتی ہیں، : جمعہ کا باطل ہونا اور اس کا مطالبہ نہ ہونا۔ جو صرف وجوب کے لئے شرط ہے اس کے نہ ہونے کی صورت میں اس سے صرف مطالبہ نہ ہوگا، اس کے باوجود اگر جمعہ ادا کر کے گا توضیح ہوگا، اور جو صرف صحت کے لئے شرط ہے اس کے نہ ہونے کی صورت مور ت

نوع اول بصحت ووجوب دونوں کی شرطیں: اور بیصرف تین ہیں: 2 - شرط اول : بیشرط حنفیہ نے لگائی ہے، جس جگہ جمعہ پڑھنا ہودہ "معر'' ہواور مصر( شہر) سے مراد ہرا لیمی آبادی ہے جہاں قاضی ہو، اس کے پاس دعو و جھگڑ ہے پیش کئے جاتے ہوں۔ " المبسوط' میں ہے: مصر جامع کی حد کے بارے میں ظاہر اس کے مال دیں ہے: مصر جامع کی حد کے بارے میں ظاہر احکام کونا فذکر ہے<sup>(1)</sup>۔ شہر کے ساتھ اس کے '' نواتی' یا '' فناء'' لاحق ہیں، شہر کے احکام کونا فذکر ہے ای جوشہر کے ارد گرد چھلے ہوئے ہیں، اور شہر کے مصالح میں شار کئے جاتے ہیں، بشرطیکہ اس جگہ اور شہر کے درمیان اتنا قرب ہو کہ وہاں کے باشندوں کے لئے جعبہ میں آنا، چھراتی دن بلا قرب ہو کہ وہاں کے باشندوں کے لئے جعبہ میں آنا، چھراتی دن بلا

صلاۃ الجمعہ ۵ – ۷ ۵ – ثمرہ اختلاف اس صورت میں ظاہر ہوگا جب کسی نے جمعہ چھوٹنے نماز جما سے قبل اپنے گھر میں اکیلے ظہر پڑھ کی ، حالانکہ وہ معذور نہیں ہے تو ۲ – نما امام ابوحنیفہ وابویوسف کے نز دیک اس کا ظہر صحیح ہے ، اور وہ فرض واقع ہوگا ،اس لئے کہ اس نے وقت کا اصلی فرض ادا کیا ، لہذا اس کے وجوب کڑ لئے کانی ہے۔

> سمرقندی نے کہا: جس نے اپنے گھر میں ظہر اکیلے پڑھ لی، حالانکہ وہ معذور نہیں ہے تو وہ ہمار سے تینوں اصحاب ابو حذیفہ وصاحبین کے قول میں فرض واقع ہوگا، اس میں امام زفر کا اختلاف ہے، ان کے نزدیک ظہر جائز نہیں <sup>(1)</sup> ہ

> دوس نے مذاہب میں نماز ظہراس کے لئے کافی نہیں، اس پر جمعہ میں آنالازم ہے، اب اگر آجا تا ہے تو ٹھیک ہے، ورنہ جب جمعہ چھوٹ گیا تو اب ظہر کی قضا لازم ہوگی، ابوا سحاق شیرازی نے ''المہذب' میں کہا ہے کہ جس پر جمعہ واجب ہو، اور جمعہ چھوٹنے سے قبل ظہر پڑھنا اس کے لئے جائز نہ ہوتو وہ جمعہ کے لئے جانے کا مخاطب ہے، اور اگر اس نے امام کی نماز سے قبل ظہر پڑھ کی تو اس میں دواقوال ہیں: قدیم میں کہا ہے کہ اس کے لئے کافی ہے، اس لئے کہ فرض: ظہر ہی ہے اور جدید میں کہا ہے کہ کافی ہے، اس لئے کہ اعادہ لازم ہے اور بہی صحیح ہے <sup>(1)</sup> ہو این قد امہ نے '' المغنی' میں کہا ہے کہ جس پر جمعہ واجب ہو، اگر وہ امام کے جمعہ پڑھنے سے قبل ظہر پڑھ لیو صحیح ہو، اس لئے کہ اس اگر وہ امام کے جمعہ پڑھنے سے قبل ظہر پڑھ کے توضح خبیس ہے، اس پر اگر وہ امام کے جمعہ پڑھنے سے قبل ظہر پڑھ کے توضح خبیس ہے، اس پر

- (۱) تحفة الفقهاءا / ۲۷۵\_
- (٢) المهذب مع المجموع مهر ٩٧-
- (۳) المغنىلابن قدامه ۲۸۴ ۲۸۷

صلاۃ الجمعہ ۸-۹ تکلیف ومشقت، اپنے گھرلوٹناممکن ہو<sup>(1)</sup>۔ جگہ میں ہناء بریں جولوگ دورگاؤں میں آباد ہیں، ان کو جعہ قائم کرنے قیام ہو کا حکم نہیں دیا جائے گا، اورا گروہ جعہ پڑھیں گے تو ان کا جعہ حصح نہ میں اس ہوگا، صاحب بدائع نے کہا: مصرجا مع: ہمارے اصحاب کے نز دیک شاکر۔ چھہ کے وجوب کی شرط، اور جعہ کی ادائیگی کے صحیح ہونے کی شرط ہے، اگر چہو چنا نچہ جعہ صرف شہر والوں پر اوران لوگوں پر واجب ہے جو اس کے ہوگا، جس نواحی میں رہتے ہیں، اسی طرح جعہ کی ادائیگی صرف شہر اور اس کے میں قیا ملحقہ علاقوں میں صحیح ہے، لہذا وہ گاؤں جو شہر کے ملحقہ علاقے نہیں گرا ۔ ہیں، ان کے باشندوں پر جعہ واجب نہیں اور نہ وہاں جعہ کی ادائیگی اس کے صحیح ہے <sup>(1)</sup>۔ جب کہ ایک میں میں میں میں جو اس کے میں قیا

دوسرے مذاہب میں بیشرط نہیں ہے، شافعیہ نے بس بیشرط لگائی ہے کہ جعد آبادی کی حد میں قائم کیا جائے، خواہ شہر ہویا گاؤں، صاحب'' المہذب'' نے کہا ہے کہ جمعہ صرف ایسی آبادی میں صحیح ہے جس میں وہ لوگ رہائش پذیر ہوں، جن سے جمعہ قائم ہوگا، شہر ہویا گاؤں (''')۔

حنابلہ نے بیشرط بھی نہیں لگائی ہے، اور انہوں نے صحراء میں اور خیموں کے درمیان جعد قائم کرنا صحیح قرار دیا ہے، صاحب '' المغنی'' نے کہا ہے کہ جعہ کے صحیح ہونے کے لئے اس کو آبادی کے اندر قائم کرنا شرط نہیں ہے، اور آبادی سے قریب جو صحراء ہے، اس میں جعہ قائم کرنا جائز ہے<sup>(ہ)</sup>۔ جائے جو آبادی کے لاکق ہوئے، لہذا پختہ مکانوں اور جھو نیز وں والی

- ملاحظه بو: بدائع الصنائع ا (۲۶۰، المبسوط ۲ / ۲۴، مجمع الأنبر ا / ۱۶۲۔
  - (۲) بدائع الصنائع ار۲۵۹ به
  - (٣) المهذب مع المجوع ١٧/١٠٥
  - (٣) المغنىلابن قدامه ٢٧٥٢٢

جگہ میں جمعہ جن ہے، اس لئے کہ ایسی جگہوں میں ایک کمبی مدت تک قیام ہوسکتا ہےاور خیموں میں جمعہ صحیح نہیں ہے، اس لئے کہ اکثر ان میں اس کی صلاحیت نہیں ہوتی ہے۔'' الجواہرالز کیہ' میں جمعہ کی شرائط شارکرتے ہوئے کہا ہے کہ وہ موضع استیطان ہو ( آباد ہونے کی جگہ ) اگرچه د ما جھونپر سے ہوں، خیمے نہیں، لہذا جمعہ صرف ایسی جگہ قائم ہوگا،جس میں رہائش وآبادی کی جاسکے، یعنی اس میں گرمی وجاڑے میں قیام کیاجائے<sup>(1)</sup>۔ ۸ – اس اختلاف کا متیجہ بیر ہے کہ جو گا وُں شہر کے کنارے ہیں،مگر اس کے تابع نہیں ہیں غیر حنفیہ کے یہاں ان کے باشندوں یرضروری ہے کہاین جگہوں پر جمعہ قائم کریں،انہیں اس کاحکم نہیں دیا جائے گا کہ دہاینے آس یاس کسی بڑے شہر میں منتقل ہوں۔ مذہب حنفی میں اس حالت میں ان کو جمعہ قائم کرنے کا حکم نہیں دیا جائے گا، اور اگر وہ جعہ قائم کریں توضیح نہ ہوگا،ان یرواجب ہے کہ قریب کے شہر میں منتقل ہوں اگر وہاں سے اذان سنائي ديتي ہو۔ ۹- شرط دوم: حفنیہ نے شرط لگائی ہے کہ باد شاہ اس کی اجازت دے، یا خود شریک ہو، یا اس کا سرکاری نائب شریک ہو، اس لئے کہ عہد رسالت اورخلفائے راشدین کے دور میں یہی معمول رہاہے۔ بداس صورت میں ہے، جبکہ اس شہر میں جہاں جمعہ قائم کرنا ہے امام یا اس کا نائب ہو،لیکن اگران دونوں میں سے کوئی نہ ہو، خواہ موت کے سبب یا فتنہ کے سبب پا اسی طرح کی کسی اور وجہ سے اور جمعہ کاوفت آ جائے تواس جگہ کےلوگ کسی ایک آ دمی پرا تفاق کر کے اس

- کوآ گے بڑھادیں جوانہیں جمعہ پڑھائے<sup>(۲)</sup>۔
  - (۱) الجوابرالزكيبر ص ۱۲۳-
  - (۲) بدائع الصنائع ار ۲۶۱\_

حین تزول الشمس <sup>((1)</sup> (آپ علیلیہ جمعہ کی نماز پڑھتے تھے پھر ہم جا کراپنے اونٹوں کو آ رام دیتے تھے، جب آ فتاب ڈھل جا تا تھا)، نیز حضرت ابن مسعود، جابر، سعد، اور معاویہ ؓ کے بارے میں مروی ہے کہ انہوں نے زوال سے قبل نماز پڑھی، اوران پر کمیر نہیں کی گئی، البتہ زوال کے بعد جمعہ پڑھناافضل ہے۔

شرائط کی دوسری نوع: صرف وجوب کی شرائط: ان جمله شرائط کا خلاصه پانچ چیزیں ہیں ، اور بیران شرائط کا اعتبار کرنے کے بعد ہے، جن پر عام طور پر تکلیف کی اہلیت موتوف ہے، یعنی عقل وبلوغ۔ اا – اول: (شهرمين مقيم ہونا) لہذا مسافر پر جمعہ داجب نہيں، پھر مقيم ہونا، وطن بنانے کے طور پر ہو پاکسی اور شکل میں، دونوں میں کوئی فرق نہیں،لہذاکسی شہر میں اس کی اقامت کا زمانہ اس مدت سے زیادہ ہوجائے جن میں نماز کا قصر مشروع ہےتواس پر جمعہ داجب ہوگا در نہ نہیں۔اس میں تفصیل ہےجس کا بیان' 'صلاۃ المسافر''میں ہے۔ اس کی دلیل حضرت جابڑ کی حدیث ہے کہ رسول اللہ علیک ني ارشادفرمايا: "من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فعليه الجمعة إلا مريض، أو مسافر، أو امرأة، أو صبى ، أو مملوك، فمن استغنى بلهو أو تجارة استغنى الله عنه والله غنی حمید"<sup>(۲)</sup> (جواللہ پراور آخرت کے دن پرایمان حديث جابرٌ: "كان يصلى الجمعة ثم نذهب إلى جمالنا" كي روايت (1)

مسلم (ا/ ۵۸۸ طبع الحلمی) نے کی ہے۔ (۲) حدیث: ''من کان یؤمن با لله و الیوم الآخو فعلیه المجمعة'' کی روایت دار قطنی (۲/۳ طبع دارالحاس) نے کی ہے،اورابن خجر نے التلخیص (۲/۲ شرکة الطباعة الفنیہ) میں ذکر کیا ہے اور اس کی اساد میں دو ضعیف راوی ہیں۔ دوسرے مذاہب نے جمعہ کی صحت یا اس کے وجوب کے لئے بادشاہ سے متعلق کوئی شرط، اس کی اجازت یا شرکت یا کسی کو نائب مقرر کرنا، نہیں لگائی ہے۔ • ا- شرط سوم : جمعہ کے وجوب اور صحت دونوں کی شرطوں میں سے وقت کا داخل ہونا ہے اور جمعہ کا وقت جمہور حفنیہ ما لکیہ اور شافعیہ کے نز دیک، ظہر ہی کا وقت ہے، لہذا ظہر کا وقت آنے سے قبل نہ جمعہ واجب ہوگا اور نہ اس کا ادا کرنا صحیح ہوگا، اور اس کا وقت عصر کا وقت داخل ہونے تک رہتا ہے، جب ظہر کا وقت نظل جائے گا تو جمعہ ساقط ہوجائے گا اور اس کی جگہ ظہر آجائے گا، اس لئے کہ جمعہ ایسی نماز ہے جو چھوڑ دینے کے بعد قضانہیں کی جاتی، ظہر کے وقت کا داخل ہونا، خطبہ کے شروع سے شرط ہے، لہذا اگر خطیب نے خطبہ، ظہر کا وقت وقت کے اندرادا ہو۔

حنابلد کی رائے ہے کہ جمعہ کا اول وقت نماز عید کا اول وقت ہے<sup>(1)</sup>، اس لئے کہ عبد اللہ بن سیران کی روایت ہے: "شہدت الجمعة مع أبي بکر فکانت خطبته و صلاته قبل نصف النهار"<sup>(۲)</sup> ( ٹیں حفرت ابوبکر کے ساتھ جمعہ میں شریک ہوا، ان کا خطبہ اور نماز آ د ھے دن سے پہلے تھے )، نیز حضرت جابر گی روایت ہے: "کان یصلي الجمعة ثم نذهب إلى جمالنا فنر يحھا

- (۱) بدائع الصنائع ۱۹۷۱، مجمع الأنهر ۱۷۱۱، الروض المربع شرح زاد المستقنع للبهوتي، حاشيه ابن قاسم ۲ (۳۳۳ - ۴۲۵، مغنی المحتاج ۱۸۹۷، حاضية الدسوتي ۱۸۷۷ - ۳۷
- (۲) حدیث عبرالله بن سیران: "شهدت الجمعة مع أبي بكر" كى روایت دارطنى (۲/۲) طبع دار الحاسن)نے كى ہے،اور ابن حجر نے فتح البارى (۲/۲/۲ طبع التلفیہ) میں عبدالله بن سیران كى جہالت كى وجہ سے معلول قرارد یا ہے۔

نہ ہوجس کے ہوتے ہوئے مسجد میں آ کر جمعہ میں شرکت عرفا محال ہوتی ہے، جیسے مرض اور سخت درد، لہذا جس کے اندر کوئی ایسی چیز ہو اس پر واجب نہیں۔ یہار ہی کے حکم میں وہ شخص ہے جو اس کی تیار داری اور خد مت میں اس طرح لگا ہوا ہے کہ اگروہ چھوڑ دیتو اس کی جگہ لینے والا کوئی اور نہیں<sup>(1)</sup>۔ مہما - شرط چہارم: حریت (آزاد ہونا) لہذا مملوک غلام پر جمعہ واجب نہیں، اس لئے کہ وہ اپنے آ قاکی خدمت میں لگا ہوا ہے، البتہ مرکا تب غلام پر اور مبعض غلام (لیعنی ایسا غلام جس کا کچھ حصہ آزاد اور کچھ حصہ غلام ہو) پر جمعہ واجب ہے، اسی طرح مزدور پر بھی واجب ہے، بایں معنی کہ مستاجر اس کو جمعہ پڑھنے سے نہیں روک سکتا، اور اگر عرف میں دور مانی جاتی ہوتو جتنی دیر اس نے کا م کی جگہ سے مردور نماز جمعہ کی خاطر کا م چھوڑ سے اور مسجد اس کے کام کی جگہ سے عرف میں دور مانی جاتی ہوتو جتنی دیر اس نے کا م چھوڑ ا ہے، اور جتنی دیر نماز میں لگی ہے، اس کے موض اجرت وضع ہوجائے گی، ور نہ کچھ وضع نہ ہوگا۔

بیہ شرط بھی مختلف مذاہب کے مابین متفق علیہ ہے، پھراگر آقا اپنے غلام کو جمعہ کے لئے نکلنے کی اجازت دے دیے تو اس پر جمعہ واجب ہوگا<sup>(۲)</sup> ہ

- . (۱) شرح الدرالخنار حاشیداین عابدین ۱۷۱۷۵، شرح الروض المربع ۲۷۷٬۲۷، الدسوقی ۱۷٬۸۴۴
- (۲) حاشید ابن عابدین ۱۷۱۷۵، المکاتب: مکاتب اس غلام ہو کہتے ہیں جس کے آقانے اس کی آزادی کا معاملہ کرلیا ہو، جبکہ غلام آقا کو طیر شدہ مال کما کردے جوقسطوں میں آقا کوادا کیا جائے گا میعض وہ غلام کہلاتا ہے جس کے پچھ حصہ کو آقانے آزاد کیا ہو بعض حصہ کے آزاد پر حصہ کا اثر وقت کے اعتبارت ظاہر ہوتا ہے، مثلاً جس کا نصف حصہ آزاد کیا گیا ہوتو وہ اپنے آقا کے حساب میں پندرہ دن لگائے گا اور پندرہ دن اپنے لئے کام کرے گا، دونوں کا آپس میں اس سے الگ بھی کم زیادہ کا معاملہ ہو سکتا ہے۔ (الدسوقی، ۱۷۹۱ سام الحتا جار ۱۸۲)۔

رکھتا ہے، اس پر جمعہ واجب ہے، البتہ مریض، مسافر، عورت ، بچہ، مملوک پر نہیں ہے، اب اگر کوئی تجارت یا لہو میں مصروف ہوجائے تو اللہ تعالی اس سے بے نیاز ہوجائے گا، اللہ تو بے نیاز اور قابل ستائش ہے، ہی )، سرخسی نے کہا ہے کہ وجہ ہیے ہے کہ مسافر کو شہر میں آنے اور جمعہ میں شرکت کے سبب مشقت لاحق ہوگی، اور یہ بھی ہو سکتا ہے کہ اس کے سامان کی حفاظت کرنے والا کوئی نہ ملے' یا وہ اپن ساتھیوں سے چھوٹ بھی سکتا ہے، اسی لئے حرج کو دور کرنے کی خاطر شارع نے اس سے جمعہ کو ساقط کردیا<sup>(1)</sup>۔

جوشہر کے علاوہ ، مثلاً گاؤں اور دیہات میں مقیم ہے، اگر وہاں سے قریب کوئی شہر ہوتو وہاں جانا، اور جمعہ میں شرکت کرنا اس پر واجب ہے، ورنہ دا جب نہیں ہے۔

قریب ہونے کے ضابطہ کے بارے میں مفتی بہ بیر ہے کہ اگر اونچی جگہوں پر ، بلند آ واز سے ، سکون وشور و شغب کی درمیانی فضاء میں اذان دی جائے تواس کی آ واز وہاں تک پہنچ جائے <sup>(۲)</sup> ۔

بید حنفیہ کے یہاں شہر کی شرط ہونے کی بناء پر ہے، جس کا بیان فقرہ (2) میں آچکا ہے، اور اس میں دوسرے ائمہ کا اختلاف ہے۔ ۲۱ - شرط دوم: ذکورت (مرد ہونا)، لہذا عورتوں پر جمعہ واجب نہیں ہے، صاحب '' البدائع'' نے اس کی حکمت بیان کرتے ہوئے کہا ہے کہ رہی عورت تو اس لئے کہ وہ اپنے شوہر کی خدمت میں مشغول ہے، مردوں کی محفلوں میں نگل کرجانے سے اس کوروکا گیا ہے کہ اس کا نگلنا فتنہ کاباعث ہے، اس وجہ سے ان پر جماعت بھی نہیں ہے <sup>(س)</sup>۔

- (۱) المبسوط ۲۲/۲۰ الهداميه ار ۵۸-۵۹\_
- (۲) الدرالمختار،حاشیهابن عابدین ار ۵۷۰۰
- (۳) بدائع الصنائع ار۲۵۸، شرح الروض المربع ۲۲/۲۳، الدسوقی ار۷۹۷، مغنی المحتاج ار ۲۸۲

صلاة الجمعه ١٥-١٧ موجودنہیں ہیں،اس کے بارے میں بید یکھا جائے گا کہا گراس میں سرے سے تکلیف کی اہلیت ہی موجود نہیں ہے، جیسے بچہ اور مجنون تو بچہ کی نماز صحیح ہے اور بداس کے لئے نفل مانی جائے گی ، اور مجنون کی نماز باطل ہے، اس لئے کہ اس میں ادراک (ہوش) نہیں جو اصل عبادت کی صحت کا سبب ہے۔ اگراس میں اہلیت تکلیف کمل ہے، جیسے مریض ، مسافر ، غلام اورعورت توبیادگ اگر جمعہ میں آئیں اور پڑھ لیں توان کے فرض ظہر کی طرف سے کافی ہے، اس لئے کہ ان کے حق میں وجوب کی ممانعت صرف عذر کے سبب تھی، اوران کی شرکت کی وجہ سے عذر جاتار ہا،البتہ شافعیہ وحنابلہ نے صراحت کی ہے کہ وہ لوٹ سکتے ہیں، اس لئے کہان پر وجوب جمعہ سے مانع ،ان کے حاضر ہوجانے سے زائل نہیں ہوگا ،البتہ مریض وغیرہ، جیسے نابینا کے لئے لوٹنا حرام ہے اگران دونوں کےلوٹنے سے قبل وقت داخل ہو گیا، اس لئے کہ ان کے **ق**ن میں مانع حاضری وشرکت کی مشقت تھی، جوز اکل ہوگئی<sup>(1)</sup> ۔ ا - جمعہ کی امامت ان میں سے ہر دہ پخض کر سکتا ہے جس کی مطلق امامت، باجماعت نماز کے باب میں صحیح ہے، لہذا مریض، مسافراور غلام جمعہ کی امامت کر سکتا ہے،عورت نہیں کر سکتی،'' تنویر الابصار'' میں ہے ہر وہ څخص جمعہ میں امامت کے لائق ہے جو دوسری نماز وں میں امامت کےلائق ہے،لہذا مسافر،غلام اور مریض کاامام ہونا جائز ہے۔ رہے وہ لوگ جن کے ذریعہ جمعہ کا انعقاد ہوگا تو ان کی صفت میہ ہے کہ فرض نمازوں میں جومردوں کاامام ہوسکتا ہے،اس کے ذریعہ جمعہ کا انعقاد ہوجائے گا،لہذاذ کورت (مردہونا) عقل اور بلوغ کے اوصاف کی شرط ہے، دوسر بے اوصاف کی نہیں، لہذا غلاموں اور مسافروں کے

(۱) تحفة الفقهاءا / ۲۷۸، شرح ملتقی الأبحر ا / ۱۶۲۰، المبسوط ا / ۲۳۰، نهایة الحتاج ۲/۲۷۱۱ مغنی لابن قدامه ۲ / ۲۸۳، الدسوقی ا / ۳۸۳\_ صلاقا ج صلاقا ج ہوجواس کوا پائی بنادے، یا نماز جعہ کے لئے نگلنے میں اس کوتھ کا دے، ہوجواس کوا پائی بنادے، یا نماز جعہ کے لئے نگلنے میں اس کوتھ کا دے، جیسے اپائی بنادینے والا بڑھا پا، اور اندھا پن ، اور اگر نابینا کو لے جانے والا کوئی مفت آ دمی یا مناسب اجرت میں مل جائے تو جمہور ابو یوسف، محمد، مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے یہاں اس پر جعہ واجب ہے، اس لئے کہ دوسرے آ دمی کے واسطے سے نابینا کو جعہ کے لئے سعی پرقا در مانا جا تا ہے، اس میں امام ابو حنیفہ کا اختلاف ہے<sup>(1)</sup> ۔

یہاں دوصورتیں اور ہیں جن میں نابینا پر نماز جمعہ واجب ہے: پہلی صورت: نماز اس حالت میں شروع ہوئی کہ وہ مسجد میں تھا، باوضواورنماز کے لئے تیارتھا۔

دوسری صورت : اییا ہو کہ وہ بازاروں میں چلنے کا ماہر ہے، اس کوکوئی مشقت نہیں کرنی پڑتی، نہ کسی کے سہارا دینے کی ضرورت ہے، نہ کسی سے درخواست کی ضرورت، کیونکہ اس حالت میں جمعہ کی نماز میں شرکت کرنے میں اس کے لئے کوئی حرج ود شواری نہیں ہے<sup>(1)</sup>۔ دشمن یا درندہ یا چور یا باد شاہ کے خوف کی حالت میں، نیز شد ید بارش، کیچڑ، برف کی حالت جس کے ساتھ جمعہ کے لئے نگلنا دشوار ہو، جمعہ واجب نہیں ہوگا، اس لئے کہ ان حالات میں سلامتی نہیں مانی جاتی ہے<sup>(1)</sup>۔

- (۱) شرح مکتفی الأبحرار ۱۶۳۴،حاشیه این عابدین علی الدرالمخار ۱۷۱۷-۵، الدسوقی ۱۷۱۸-۳۸،مغنی الحتاج ۱۷،۲۸۲، کمغنی ۲۷۰ ۳۶-۳۶ ۳۷
  - (۲) حاشیهابن عابدین ارا ۵۷
- (۳) شرح ملتقی الأبحر ار ۱۶۴، الدسوقی ارا ۳۸، مغنی الحتاج ار ۲۸۲، المغنی ۲/ ۲۰ ۳۰

صلا ۃ الجمعہ ۱۸–۱۹ کے جمعہ پڑھانے س<sup>ق</sup>بل ظہر پڑھ لی توضیح نہیں، جمعہ کے لئے سعی کاانعقاد کرنالازم ہے اگر گمان ہو کہ جمعہ **ل** جائے گا<sup>(۱)</sup>۔

نوع سوم بصحت کی شرطیں:

یہ چار شرطیس ہیں: ایساذ کر ہے جس کو عرف میں خطبہ کہا جائے ، لہذا جب امام نے وقت ایساذ کر ہے جس کو عرف میں خطبہ کہا جائے ، لہذا جب امام نے وقت داخل ہونے کے بعد اتنا خطبہ پڑھ دیا تو شرط ادا ہو گئ اور خطبہ صحح ہو گیا، خواہ کھڑ ہے ہو کر، یا بیٹھ کر دو خطبہ یا ایک خطبہ پڑ ھے، اس میں قرآن کی تلاوت کی یا نہ کی ، عربی میں ہو یا عجمی زبان میں ، البتہ نما ز تر میں کی تلاوت کی یا نہ کی ، عربی میں ہو یا عجمی زبان میں ، البتہ نما ز تر میں کی تلاوت کی یا نہ کی ، عربی میں ہو یا عجمی زبان میں ، البتہ نما ز تر میں کی تلاوت کی یا نہ کی ، عربی میں ہو یا عجمی زبان میں ، البتہ نما ز تر میں کہ ہونا چا ہے ، اس لئے کہ بیشرط ہے ، اور کسی چیز کی شرط کا اس ما لکیہ ، شافعیہ اور حیابلہ نے دوخطبوں کی شرط لگائی ہے ان کا استد لال رسول اللہ علیک کی پابندی سے ہے مروری ہے، وہ یہ میں : اللہ کی حمد، رسول اللہ علیک پر درود، تقو کی خطبہ میں کوئی قرآنی آ ہت پڑھنا، پنجم : دوسرے خطبہ میں مونین کے خطبہ میں کوئی قرآنی آ ہت پڑھنا <sup>(۱)</sup>۔

(۱) الدسوقی ار ۳۸۴، کمغنی ۲/۲۴۳۲

- (۲) بدائع الصنائع ار ۲۷۲، حاشیه ابن عابدین ار ۵۶۷، مجمع الأنهر ار ۱۶۳۰ -
- (۳) الجواہرالزکیہ ۱۲۲، المغنی لابن قدامہ ۲۷۱۲، اور محلی علی المنہاج ار ۲۷۷۔ حدیث: ''مواظبة النب ﷺ علی خطبتین'' کی روایت حضرت عبداللہ بن عمرؓ سے بخاری (الفتح ۲۷۲۴ ۲ طبع السّلفیہ) اور سلم (۵۸۹/۲ طبع الحلی) نے کی ہے۔ (۲) الحلی علی المنہاج ار ۲۷۷۷–۲۷۸۔

ذریعہ جمعہ کا انعقاد ہوجائے گا، بی<sup>ح</sup>نفیہ کے نز دیک ہے۔ حنابلہ کا مذہب ہے کہ ان میں سے کسی کے ذریعہ جمعہ کا انعقاد نہ ہوگا،اور نہ ان کی امامت صحیح ہے۔

رہے شافعیہ تو انہوں نے ان لوگوں کی امامت کو صحیح قرار دیا ہے، لیکن ان کے ذریعہ جمعہ کے انعقاد کو صحیح قرار نہیں دیا ہے، لہذ ااگر مسافر امام ہوا در نمازیوں کی تعداد مسافر امام کے ساتھ، چالیس سے زیادہ نہیں تو ان کی نماز صحیح نہیں ہوگ<sup>(1)</sup>۔ ۱۸ - جس شخص میں بیہ ساری شرطیں موجود ہوں، اس کے لئے جمعہ کے حیمو شخے سے قبل ظہر کی نماز پڑھنا حرام ہے، اس لئے کہ اس

میں نماز ظہر کو ساقط کر کے اس کی جگہ جمعہ کو ادا کرنے کے حکم کی خلاف ورزی ہے، ہاں اگر جمعہ چھوٹ جائے توظہر پڑھنے کے علاوہ کوئی چارہ نہیں، بلکہ اس پر ظہر واجب ہے، البتہ بلا عذر جمعہ چھوڑنے کے سبب گنہ گارہوگا۔

اگر ظہر کی ادائی کے بعد وہ جمعہ کے لئے نگل پڑا، اس وقت امام نماز پڑ ھار ہا تھا تو جیسے ہی وہ گھر سے نگلا اور جمعہ کارخ کیا، اس کی وہ نماز باطل ہو گئی جو اس نے پڑھی تھی ، خواہ اس کو جمعہ ملے یا نہ ملے، بیر اس لئے کہ نماز جمعہ کے لئے سعی جمعہ کے مقد مات اور اس کی ان خصوصیات میں شار ہوتی ہے جن کا اللہ تعالی نے نص قر آنی میں حکم فرما یا ہے، اور جمعہ کے خصوصی فرائض میں لگنے سے ظہر باطل ہوجا تا ہے، بیدامام ابو حنیفہ کے نز دیک ہے، صاحبین کے نز دیک محض سعی سے ظہر باطل نہ ہوگی ، بلکہ اس کے لئے جمعہ کو پانا اور اس کو شروع کرنا ضروری ہے <sup>(۲)</sup>۔ ما لکیہ و حنابلہ نے کہا: جس پر جمعہ وا جب ہے، اگر اس نے امام

 تنویر الابصار بهامش ابن عابدین ۲۷۲۷، البدائع ۲۷۸، المغنی لابن قدامه ۲۷ ۲۸۳، نهایة الحتاج للرملی ۲۷ ۲۹۲ – ۲۹۳، الجوا برالزکیه ۱۱۸ – (۲) الدر الحفار بهامش ابن عابدین ۲۱۷۷، مجمع الا نهر ۲۷۱۱ –

- (۱) المغنى لابن قدامه ۲/۲۷۲، الروض المربع ۲/۳۳۶، حلية العلماء ۲۳۸/۲
  - (۲) الدسوقي ار ۷۸ س،الشرح الصغير ار ۹۹ س
    - (٣) بدائع الصنائع ار٢٦٦، سابقه مراجع-

صلا ۃ الجم حنابلہ نے ان ارکان میں سے قرآن کی کوئی آیت پڑھنے کی شرط لگائی ہے، ابن قدامہ نے کہا ہے کہ ہمارے اصحاب نے کہا: ایک آیت سے کم پڑھنا کافی نہیں ہوگا ، اس لئے کہ رسول اللہ علیظیتہ نے اس سے کم پرا قتصار نہیں کیا، باقی سب مستحب ہیں<sup>(1)</sup>۔ اس کی تفصیل اصطلاح: (خطبہ) میں ہے۔

•۲-دوم: جماعت:

"البدائع" میں ہے: اس کے شرط ہونے کی دلیل بیہ ہے کہ اس نماز کو" جعن کہا جاتا ہے، لہذا اس لفظ کے ماخذ کے معنی کا اعتبار کرتے ہوئے، اس میں جعہ ہونے کا معنی پایا جانا لاز می طور پر واجب ہے، اور اسی وجہ سے رسول اللہ علیک نے جعہ با جماعت ہی ادا کیا ہے، اس پر علماء کا اجماع ہے<sup>(1)</sup> ۔

اس شرط کی کیفیت کے بیان سے متعلق تین بحثیں ہیں: ۲۱ – اول: امام کے علاوہ ایک آ دمی کا ہونا (بید حنفیہ کے مذہب میں صحیح قول کے مطابق ہے ) ، ایک قول ہے: امام کے علاوہ تین کا ہونا، '' مجمع الانہز' میں ہے: اس لئے کہ بیاقل جمع ہے، اور خطاب جمع کو کیا گیا ہے، فرمان باری ہے:''فَاسْعَوْ اللّٰہِ فَاللّٰہِ اللّٰہِ ''<sup>(m)</sup> (چل

اس کا تقاضا ہے کہ خطیب کے علاوہ نتین آ دمی ہوں، بیدامام ابو حنیفہ ومحمد کا مذہب ہے<sup>(ہ)</sup>۔ شافعیہ و حنابلہ کے یہاں شرط ہے کہ جمعہ پڑھنے والوں کی

- (۱) المغنى لا بن قدامه ا / ۲۵۲\_
  - (۲) بدائع الصنائع ار۲۷۶\_
    - (٣) سورهٔ جمعه/۹\_
- (٣) مجمع الأنهرا بر ١٦٣، بدائع الصنائع ار ٢٦٦ -

صلا ۃ الجمعہ ۲۲ – ۲۵ مزد یک پڑھ لی توجعہ کا انعقاد نہیں ہوگا<sup>(1)</sup>۔ ل ہونے اس شرط کی حکمت کے بارے میں صاحب'' البدائع'' نے کہا: رجماعت پیشرط اس لئے ہے کہ اللہ تعالی نے جعہ کی نماز کے لئے نداء(اذان) رحیح ہے، مشروع فرمائی، جیسا کہ ارشاد ہے: '' یأیتُھا الَّذِینَ آمَنُوُ ا إِذَا نُوُ دِیَ ریا ہے۔ لِلصَّلاقِ مِنْ یَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْ ا إِلَى ذِحُ اللَّهِ،'<sup>(1)</sup>۔ ی ہونے نداء شہرت کے لئے ہوتی ہے، اور اسی وجہ سے اس کو جعہ کہتے رما جائز ہیں کہ اس میں جماعت در جماعت لوگ اسی جو تیں، لہذا اس کا ہور منتشر نقاضا ہے کہ تمام جماعتوں کو شرکت کی عام اجازت ہو، تا کہ اس نام (عنوان ولقب) کا معنی تحقق ہو<sup>(1)</sup>۔

۲۵ - شرط چہارم: ایک شہر میں جمعہ مطلقاً ایک ہی ہو: جمہور کی رائے ہے کہ عام حالات میں متعدد جمعہ منوع ہے، البتہ اس جگہ کے بارے میں ضابط کیا ہے جہاں متعدد جمعہ ناجائز ہے، تھوڑ اسااختلاف ہے۔ شافعیہ وامام احمد کا مذہب اور مذہب مالک میں مشہور قول یہ ہے کہ ایک شہر میں بڑا ہو یا چھوٹا بلا ضرورت متعدد جمعہ پڑ ھنامنو ع ہے (<sup>ہ</sup>)۔ قرار دیا ہے، اور کھا ہے کہ طحاوی وتمر تا شی نے اس کو صحیح ہے، اور ''النھر والت کھلہ'' نے تقل کیا ہے کہ اسی پر فتو کی ہے، ہے، اور ''النھر والت کھلہ'' نے تقل کیا ہے کہ اسی پر فتو کی ہے، (۱) تو یر الا بصار بہامش ابن عابدین / 20

- (٢) سورهٔ جمعه/۹\_
- (۳) البدائع ار۲۶۹\_
- (۴) کمچلی علی المنہاج ار ۲۷۲ ، المغنی لابن قدامہ ۲۷۷۷–۲۷۸ ، الدسوقی ار ۴۷۷۳

ہوجائے گا، اور وہ از سرنو ظہر پڑھے گا، اور صاحبین کے نز دیک جماعت، شرط انعقاد ہے، اور انعقاد، صحیح طور پر نماز میں داخل ہونے سے ہوجا تا ہے، بنابریں اگر سجدہ سے قبل اور انعقاد کے بعد جماعت امام کو چھوڑ کر متفرق ہوجائے تو ان میں سے ہرایک کا جمعہ صحیح ہے، صاحب'' تنویر الا بصار' نے امام ابو حذیفہ کی رائے کو صحیح قرار دیا ہے۔ حنابلہ: امام احمد کے کلام کا ظاہر یہ ہے کہ اگر جمعہ کمل ہونے سے قبل لوگ منتشر ہوجا کیں تو اس کو جمعہ کی شکل میں پور اکرنا جائز نہیں، خرقی کے قول کا نقاضا ہہ ہے کہ اگر وہ ایک رکھت کے بعد منتشر ہوں تو اس کو نماز جمعہ کی شکل میں پر اگر

ما لکیہ، شافعیہ، حنابلہ اور محمد بن حسن کی رائے ہے کہ جس نے امام کے ساتھ ایک رکعت سے کم پایا، وہ جعہ کو پانے والانہیں ہوگا، بلکہ دہ ظہر پڑ سے گا۔ امام ابوحنیفہ وابویوسف نے کہا ہے کہ مقتدی کی نماز جعہ ہونے کی حیثیت سے صحیح ہوگی اگر وہ امام کے ساتھ اس کا کوئی جزو پالے، اگر چیتھوڑا ہو،'' المبسوط' میں ہے: جس نے امام کو جعہ میں تشہد میں یا سجدہ سہومیں پایا، اور اس نے اس کی اقتد اء کر لی تو اس نے جعہ کو پالیا اور وہ اس کو دور کھات پڑ سے گا<sup>(1)</sup> ۔ مہا – تیسری شرط صحت: حفقیہ نے شرط لگائی ہے کہ جمعہ، عمومی اجازت کے ساتھ ادا کیا جائے جس سے لازمی طور پر شہرت ہو، اور اس کی شکل ہے ہے کہ سی نمایاں جگہ جمعہ قائم کیا جائے جو مختلف درجہ

کے لوگوں کے علم میں ہو، نیز آنے والوں کے لئے دروازے کھول دیئے جائیں،'' تنویر الابصار'' میں ہے: اگر امیر کسی قلعہ یا اپنے محل میں داخل ہو گیا اور دروازہ بند کرلیا اوراپنے آ دمیوں کے ساتھ نماز

- (۱) تنویرالأبصاروشر حدالدرالمختار، حاشیه ابن عابدین ۱٬۵۶۹، المغنی لا بن قدامه ۲۲/۲۵-۲۷۱، الدسوقی ۱/ ۳۸۳، نهایة الحتاج ۲/ ۳۳۳، القلیو بی ۱/۰۹۰ -
  - (۲) المبسوطلسرخسی ۲ ۲ ۳۵، سابقه مراجع-

# صلاة الجمعه ۲۶-۲۸

پند ہوجا تا ہے، '' تنویر الا بصار' عیں ہے، جو چیزیں نماز کے اندر حرام بیں "بھی خطبہ میں بھی حرام ہیں ، خواہ مسجد میں بیٹھنے والا خطبہ سن رہا ہو یا نہ سن رہا ہو، البتد اگر قضا نماز میں مصروف ہو کہ قضا نماز اور وقتی نماز ( جمعہ ) کے در میان تر تیب ساقط نہ ہو تی ہوتو مکر وہ نہیں ہو گا، بلکہ اس کو پڑ هناوا جب ہے<sup>(1)</sup>۔ ہوتو اس پر واجب ہے کہ ہلکی نماز پڑ ھکر دور کعات پر سلام پھیردے، ہوتو اس پر واجب ہے کہ ہلکی نماز پڑ ھکر دور کعات پر سلام پھیردے، اگر امام خطبہ کے لئے نگل جائے اور کسی نے فضل شروع کر دی ہوتو اس پر واجب ہے کہ ہلکی نماز پڑ ھکر دور کعات پر سلام پھیردے، ہوتو اس پر واجب ہے کہ ہلکی نماز پڑ ھکر دور کعات پر سلام پھیردے، ہوتو اس پر واجب ہے کہ ہلکی نماز پڑ ھکر دور کعات پر سلام پھیردے، البتد اگر کوئی مسجد میں آئے اور امام خطبہ دے رہا ہوتو اس کے ہوتو اس کی فقتہاء کا اختلاف ہے، حنفیہ و مالکیہ کی رائے ہے کہ وہ میں جائے گا، نماز نہ پڑ ھے گا، سیاور دوسرے بیٹھنے والے بالکل برابر ہیں، کوئی فرق نہیں ہے، امام شافعی واحمد کی رائے ہے کہ اگر اس تو یہ السجد کی دوبلکی رکعتیں پڑ ھے لے <sup>(1)</sup>۔ کوئی فرق نہیں ہے، امام شافعی واحمد کی رائے ہے کہ اگر اس کو خالب گمان ہو کہ نماز پڑ ھے میں امام کر ساتھ کم میں تر کر ہو ہو خ کو خالب گمان ہو کہ نماز پڑ ھے میں امام کر ساتھ کم میں تر کر میں چو وٹ تو یہ الب گمان ہو کہ نماز پڑ ھے میں امام کر ساتھ کا ہیں تر کر ہیں چو وٹ ہو الب گی تو نہ پڑ سے گا۔

نماز جمعہ میں جہری قراءت: ۲۸ – جہور کی رائے ہے کہ نماز جمعہ میں جہری قراءت کرناامام کے

لئے مسنون ہے، جبکہ حنفیہ کے نز دیک اس میں جری قراءت کرنا واجب ہے،'' البدائع'' میں ہے: اس لئے کہ اس کے بارے میں جہری قراءت کی حدیث آئی ہے، چنانچہ حضرت ابن عباسؓ سے مروی

- ۲) حاشیه این عابدین ار ۵۷٬۴۷ المغنی ۱۹/۲۳ حاشیة الدسوتی ار ۸۹ ۲۰، مغنی الحتاج ار ۸۸۷\_
  - (۳) سابقه مراجع

انہوں نے کہا: اس لئے کہ جعہ کی مشروعیت کی حکمت، اکٹھا ہونا اورآ پس میں ملنا ہے،اور بلا حاجت متعدد مساجد میں متفرق ہونا اس کے منافی ہے، نیز اس لئے کہ کسی صحابی یا تابعی سے متعدد جعہ کا جائز قراردینا منقول نہیں ہے۔

اس کے بالمقابل'' البدائع'' میں کرخی سے روایت ہے: امام محمد کے نز دیک دویا تین جگہوں پر جمعہ پڑھنے میں کوئی مضا کفتہ ہیں ہے، امام ابویوسف سے دو روایات ہیں: اول : اگر اقامت کے دونوں مقام کے درمیان، جیسے د جلہ اوراس جیسا کوئی بڑا دریا ہوتھی دوجگہ جمعہ جائز ہے کہ بیدوشہروں کے درجہ میں ہوگا۔

دوم: اگرشہر برٹرا ہوتو دوجگہوں میں جمعہ جائز ہے<sup>(1)</sup>: ۲۶ – ان چاروں شرطوں میں سے اگر کوئی شرط موجود نہ ہوتو نماز باطل ہوگی، اس کے ساتھ اس سے وجوب کاتعلق برقر ارر ہے گا جتی کہ اگر دفت باقی ہو اور چھوٹی ہوئی شرط کی تلافی ممکن ہوتو جمعہ کا اعادہ واجب ہوگا، بیر صرف صحت کی شرائط ہیں اس کا مطلب یہی ہماز جعہ کے مفسدات اور فساد کے نتائج پر بحث کے ضمن میں بیان کریں گے۔

خطبہ کے وقت خاموش رہنا:

۲۷ – جب امام خطبہ کے لئے منبر پر چڑھ جائے تو حاضرین پر واجب ہے کہاس دفت سےامام کے خطبہ سے فارغ ہونے تک نماز پا گفتگو میں نہ کیس،اور جب امام خطبہ شروع کردیتو ہید دجوب مزید

مجمع الأنبرا / ۲۲۲، دالحتار ا / ۵۲۵، بدائع الصنائع ا / ۲۲۰ .

واجب ہے<sup>(1)</sup> اور اذان سنتے وقت اس واجب سعی کی تاخیر یر معصیت کے سبب وہی حرمت ہوگی جو دوسرے داجہات کے ترک یرہوتی ہے، رہا وہ عقد (بیع وغیرہ) جس کو وہ سعی میں سبقت کرنے کے بچائے انجام دےرہا ہےتواس کے حکم کے بارے میں کہ وہ باطل بے پامکروہ ہے، اس میں فقہاء کا اختلاف ہے، جس کاعلم، بیچ کے احکام دیکھنے سے ہوگا، دیکھئے:'' بیچ منہی عنہ'' جلد 9 فقرہ ۳۳۱۔

اداء جمعه کے طریقہ کے متحات:

 ۲۰۰ (۱) جب امام منبر پر بیٹھ جائے تو خطبہ شروع ہونے سے قبل منبر کے سامنے اذان دینا، عہد رسالت، اور حضرت ابو بکر وعمر کے ز مانہ میں وقت اور خطبہ دونوں کے لئے ہی اذ ان ہوتی تھی، پھرلوگوں کے زیادہ ہوجانے کے سبب حضرت عثمانؓ نے وقت کی اطلاع دینے کے لئے اذان اول دینا مناسب سمجھا، اور سنت کی یابندی کرتے ہوئے دوسری اذان کومنبر کے سامنے باقی رکھا<sup>(۲)</sup>۔ (۲) امام کھڑے ہوکر دو خطبے دے، دونوں کے درمیان مختصر بييره، خطبه كا آغاز، حمد وثناء، شهادت اوررسول الله عليك يردرود سے کرےاور دوسرےخطبہ میں اسی کے ساتھ مؤمن مردوں اورعورتوں کے لئے دعابھی کرے<sup>(m)</sup>۔ اسا- خطبہ میں طہارت کے حکم میں فقہاء کے مابین اختلاف ہے: حفیہ، ما لکیداور حنابلہ کی رائے ہے کہ طہارت (وضو) خطبہ میں سنت ی<sup>(۲)</sup>، شافعیہ، خطبہ میں طہارت کو شرط مانتے ہیں، جولوگ طہارت

- (۱) مجمع الأنبر الرام ۱
- (۲) چاشیداین عابدین ا/۲۷۵
- (۳) البدائع ار ۲۷۳، الدرالختار، حاشه ابن عابدين ار ۵۶۷-
  - (۴) المغنى لابن قدامه ۲ / ۲۵۳، شرح الجواہرالزكيه / ۱۳۳

ے *کہ وہ کہتے ہیں: ''سمعت* النبی النبی قُصْلُه یقرأ فی صلاق الجمعة في الركعة الأولى سورة الجمعة وفي الثانية سورة المنافقین"<sup>(1)</sup> (میں نے نماز جمعہ میں رسول اللہ ﷺ کو پہلی رکعت میں سورۂ جمعہاور دوسری میں سورۂ منافقین پڑھتے ہوئے سنا ہے)اوراگرآ پ نے جہری قراءت نہ کی ہوتی توابن عباس نہ سنتے، نیز اس لئے کہ لوگ اس مجمع کی عظمت کے لئے جمعہ کے دن اپنے دلوں کو تجارتی امور کے اہتمام سے فارغ کر لیتے ہیں، لہذاوہ امام کی قراءت کوغور سے سنیں گے،اوران کوقراءت کے ثمرات ملیں گےلہذا رات کی نماز کی طرح اس میں بھی جہری قراءت ہوگی، جہری قراءت کے وجوب میں بقیہا ئمہ کا اختلاف ہے ان کی رائے ہے کہ بیہ ستحب \_<sup>(۲)</sup>

نماز جمعہ کے لئے تعی کرنا:

۲۹ – اس شعار اسلام سے وابستہ واجبات میں سے اذان ثانی کے وقت اس کے لئے سعی کرنے اور بیچ وشراء کے معاملات کوترک کرنے کا واجب ہونا ہے، بہ جمہور کا قول ہے، اس لئے کہ فرمان باری ٢: "يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إذَا نُودِيَ لِلصَّلَاةِ مِن يَّوم الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إلى ذِكُر اللهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ" (ا المايمان والو! جب جعہ کے دن اذان کہی جائے نماز کے لئے تو چل پڑا کرواللہ کی باد کی طرف اورخرید دفر دخت چھوڑ دیا کرو)۔ حفیہ کے یہاں اضح قول ہے کہ بداذان اول کے دقت ہی

- حديث ابن عباس: "سمعت النبي علينا يقرأ في صلاة الجمعة" كي روایت مسلم(۲۹۹۹ طبح کلحلمی) نے کی ہے۔ (۲) بدائع الصنائع ابر۲۹۹، الروض المربع شرح زاد استقنع ۲/۲۰، الشرح
- الصغير اير ۲۲۱، المجموع سار ۸۹ س

(٣) سورة جمعه/٩\_

نماز جمعہ میں کیا پڑھا جائے؟ سلسل- اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ امام کے لئے مستحب ہے کہ پہلی رکعت میں،سورۂ جمعہاور دوسری رکعت میں سورۂ منافقین پڑ ھے،اس لئے کہ عبیداللہ بن ابورافع کی روایت ہے، وہ کہتے ہیں:''صلی بنا أبو هريرة الجمعة فقرأ (سورة الجمعة) في الركعة الأولى، وفي الركعة الآخرة (إذا جاء ك المنافقون) فلما قضى أبو هريرة الصلاة أدركته فقلت: إنك قرأت بسورتين، كان على بن طالب يقرأ بهما بالكوفة فقال أبو هريرة: إنى سمعت رسول الله عَلَيْكَ يقرأ بهما يوم الجمعة "() ( ہمیں ابوہریرہ نے جمعہ پڑھایا، پہلی رکعت میں سورۂ جمعهاور دوسري ركعت ميں "إذا جآء ك المنافقون" يرطى، جب ابوہریرڈنماز سے فارغ ہوئے تومیں نے ان کو پکڑ لیا اور دریافت کیا کہ ابوہریرہ! آپ نے وہی دوسورتیں پڑھی ہیں، جن کو حضرت علی کوفہ میں پڑھا کرتے تھے، حضرت ابوہر پر ہؓ نے فرمایا: میں نے رسول اللّٰہ صاللہ عاصی کو بید دونوں سورتیں جمعہ میں پڑھتے ہوئے سناہے )۔ اس طرح جمہور فقتہاء حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے نز دیک پہلی ركعت ميل سوره "سَبِّح اسْمَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَىٰ اور دوسرى ركعت میں سورہ ''هَلُ أَتَاكَ حَدِيْتْ الْغَاشِيَةِ'' پِرْهنا مُسْتَحِب ہے، حضرت نعمان بن بشیر سے روایت ہے: "کان رسول الله علاق اللہ

يقرأ في العيدين وفي الجمعة (سبح اسم ربك الأعلى)و(هل أتاك حديث الغاشيه)<sup>(())</sup>(رسول الله عليه عيدين اور جمعه على "سبح اسم ربك الأعلى"اور

- (۱) حديث الوجريرة "قوأ سورة الجمعة في الركعة الأولى"كى روايت مسلم (۲/ ۵۹۷-۵۹۸ طبع<sup>الحل</sup>ى) نے كى ہے۔
- (۲) حدیث نعمان بن بشیر: "کان دسول الله علی علیه عقر أفی العیدین ....... کی روایت مسلم (۵۹۸/۲ طبع الحلی) نے کی ہے۔

صلا قالجمعہ ۲۳–۳۳ کی شرط<sup>نہی</sup>ں لگاتے ان کا استدلال یہ ہے کہ خطبہ ذکر کے باب سے نماز جمعہ! ہے، اور بے وضواور جنابت والے شخص کواللہ کے ذکر سے نہیں روکا س<mark>سس–</mark><sub>۲</sub> جاتا، دوسرے حضرات کی دلیل یہ ہے کہ سلف نے خطبہ میں طہارت رکعت میں کی ہمیشہ پابندی کی ہے،اورنماز پربھی قیاس کیا گیا ہے<sup>(1)</sup>۔

خطيب وامام كاايك ،ونامستحب ب:

۲ ۳۲-مستحب بیہ ہے کہ جو خطبہ دے وہی امامت کرے، اس لئے کہ خطبہ اور نماز ایک چیز کی طرح میں <sup>(۲)''</sup> تنویر الا بصار' میں ہے: اور اگر اییا ہو کہ بادشاہ کی اجازت سے کوئی بچہ خطبہ دے اور کوئی بالغ نماز پڑھاد نے توجائز ہے<sup>(۳)</sup> البتہ اس صورت میں شرط ہے کہ امام خطبہ میں شریک رہا ہو،'' البدائع'' میں ہے: اگر امام کو خطبہ کے بعد نماز شروع کرنے سے قبل حدث لاحق ہوجائے اور وہ کسی کو آگ بڑھا دے جو لوگوں کو نماز پڑھائے تو اگر وہ پورے یا پچھ خطبہ میں حاضر رہا ہوتو جائز ہوگا، اور اگر خطبہ میں بالکل شریک نہ رہا ہوتو جائز نہ ہوگا، وہ لوگوں کو ظہر پڑھائے گا، یہی جمہور فقہاء کی رائے

اس میں مالکیہ کا اختلاف ہے، ان کی رائے ہے کہ خطیب اور امام کا ایک ہی ہونا واجب ہے، الایہ کہ کوئی عذر، مثلاً مرض ہو، یا امام خطبہ پر قادر نہ ہویا اچھی طرح خطبہ نہ دے سکے<sup>(۵)</sup>۔

- (۱) البدائع ار ۲۶۱۳، نهایة الحتاج للرملی ۲۷۱۱۳ .
- (۲) مدنیة المصلی رص۲ ۲۴٬۴۱ الدرالمختار ۲/۱۷-۵۷
  - (۳) الدرالمخارعلی ہامش ابن عابدین ا ۲۷ ۵۷۔
- (۴) البدائع ار ۲۲۵، المغنی ۲/۷۰ ۳، حاشیة الجمل ۲/۵۸، کشاف القناع ۲/۳۳-
  - (۵) ملاحظه مو: شرح الجوا برالزكيه ۲۳ ا\_

- (I) البدائع ار ۲۱۹، الدرالختار ا ۲۱۲، شرح الروض المربع للبهوتي ۲ / ۵۳۵۔
  - (٢) تنويرالأبصار بهامش ابن عابدين / ۵۲۲ ، حاضية الدسوقي ا / ۲۷ -
- () بدائع الصنائع ار ۲۱۹، حاشیة الدسوقی ار ۳۸۳، نهایة الحتاج ۲۷ ۲۱ ۳، کملی على المنهاج بهامش القلوبي وعميره ار ٢٨٣، كشاف القناع ٣٨/٢ الإنصاف ۲/۱۹۹۹، كمغنى لابن قدامه ۲/۱۱۳۱\_

\_<sup>(1)</sup>~

## صلاة الجمعه ۲۳۷-۷۳

ال سے جمعہ ساقط ہوجائے گا: "لأن النبي علي العيد وقال: من شاء أن يجمع فليجمع "(١) ( اس لئ كهرسول الله صلایتہ نے عید پڑھی اور فرمایا: جو جمعہ پڑھنا چاہے، پڑھ لے ) ،ان حضرات نے صراحت کی ہے کہ جمعہ کو ساقط کرنا ، اسقاط حضور (جمعہ میں حاضری کوساقط کرنا) ہے، نہ کہ اسقاط وجوب کو،لہذااس کا تحکم اس مریض وغیرہ کی طرح ہےجس کے پاس کوئی عذریا ایسی مشغولی ہوجس سے جمعہ چھوڑ نامباح ہوجائے، جمعہ کا وجوب اس سے ساقط نہیں ہوگا،لہذااس کے ذریعہ جمعہ کاانعقاد ہوجائے گا،اوروہ جمعہ میں امامت کرتے توضیح ہے، اس کے لئے افضل یہی ہے کہ جمعہ میں شریک ہوجائے تاکہ اختلاف سے فی سکے، اس ضابطہ سے امام متثنی ہے کہ جعہ میں حاضری اس سے ساقط نہیں ہوتی ،اس لئے کہ حضرت ابوہریرہؓ کی بیردوایت ہے کہ رسول اللہ عظیق نے ارشاد فرمايا: "قد اجتمع في يومكم هذا عيدان، فمن شاء أجزأه من الجمعة وإنا مجمعون" (٢) (تمهار آج ك دن دو عیدیں جمع ہوگئیں ہیں جو چاہے اس کی طرف سے جمعہ کے بدلہ بیہ کافی ہے، کیکن ہم توجعہ پڑھیں گے)۔ نیز اس لئے کہ اگرامام جعہ چھوڑ دے گا توجن پر جعہ داجب

- (۱) حدیث: "من یشاء أن یجمع فلیجمع" کی روایت احمد (۲۰/۲۷ طبع المیمنیه ) نے حضرت زید بن ارقم سے کی ہے اور ابن حجر نے التخیص (۲۸۸۸ طبع شرکته الطباعة الفنیه ) میں ابن منذر کے حوالہ سے نقل کیا ہے کہ انہوں نے اس میں زید بن ارقم سے روایت کرنے والے کی جہالت کی علت بتائی ہے، پھر انہوں نے اس کے شواہد ذکر کئے ہیں جن میں وہ حدیث بھی ہے جو آگ آرہی
- (۲) حدیث: "اجتمع فی یو مکم هذا عیدان من شاء اجزأه من الجمعة و إنا مجمعون" کی روایت ابوداؤد (۱۷۷۶ تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے، دار قطنی نے اس کے مرسل ہونے کو صحیح قرار دیا ہے، ایسا، می اللخیص لا بن حجر (۱۸۸۸) میں ہے، البتہ انہوں نے اس کے شواہد ذکر کتے ہیں جن سے اس کو تقویت ملتی ہے۔

شافعیہ کے یہاں تین اقوال ہیں : اظہر : اس کوظہر پوری کرے، دوسرا قول ہے : اگراس کے ساتھ دوآ دمی باقی ہوں توجعہ پورا کرے، تیسرا قول : اگراس کے ساتھ ایک آ دمی باقی ہوتو جعہ پورا کرے<sup>(1)</sup> ۔ اس اختلاف کی وجہ سے سے کہ جماعت بعض ائمہ کے نز دیک جعہ کی صحت کے لئے ، ادائیگی کی شرط ہے، جبکہ بعض حضرات کے نز دیک انعقاد کی شرط ہے۔

نماز جمعه کی قضا:

۲ سا- نماز جمعہ چھوٹ جانے پر قضانہیں کی جائے گی، بلکہ اس کی جگہ پر ظہر پڑھی جائے گی،'' البدائع'' میں ہے: اگر جمعہ اپنے وقت، یعنی ظہر کے وقت سے نگل جائے تو عام علماء کے نزد یک ساقط ہے، اس لئے کہ جمعہ کی قضانہیں ہے، کیونکہ قضا ادا کے موافق ہوتی ہے اورادا، ایسی شرا لط مخصوصہ کے ساتھ فوت ہوچکی ہے، جن کا حاصل کرنا ہر شخص کے لئے محال ہے، لہذا جمعہ ساقط ہوجائے گا، اس کے برخلاف بقیہ فرائض اگر اپنے وقت سے چھوٹ جائیں تو قضا ہے <sup>(۲)</sup>، اس

ایک ہی دن عید وجمعہ کا اکٹھا ہونا:

 ک<sup>1</sup> - حنفیدو مالکید کی رائے ہے کہ اگر عید جعہ کے دن پڑ جائے تو جوشخص عید میں موجود رہا اس کے لئے جعہ چھوڑ نا مباح نہیں ہے، الدسوقی نے کہا: خواہ اس نے عید کو شہر میں اپنی قیام گاہ پر پایا ہو یا شہر سے باہر، حنابلہ کی رائے ہے کہ اگر عید اور جعہ ایک دن جع ہوجا کیں، اور لوگوں نے عید اور ظہر پڑ ھالی تو جائز ہے، اور جو عید میں حاضر رہا،
 (۱) حلیۃ العلماء ۲۰ - ۲۲۰ ماھیۃ الدسوتی ۲۱ ۲ - ۲ - ۲ - ۳ - ۲

# صلاة الجمعه ۸۳- ۲۰

کپڑ ے پہنا مسنون ہے، اس لئے کہ حضرت عائشہ کی بیمرفوع روایت ہے: "لو أنكم تطهر تم ليو مكم هذا"<sup>(1)</sup> (اگرتم آج کے دن نہایا کروتو خوب ہو)، امام احمد سے ایک روایت ہے: جمعہ کے لئے شسل کرناوا جب ہے۔

صاحب ' البدائع' نے اس کی وجہ بیان کرتے ہوئے کہا: اس لئے کہ جعہ، اسلام کے عظیم ترین شعائر میں سے ہے، لہذا مستحب ہے کہ اس کو قائم کرنے والا بہتر سے بہتر حالت میں ہو<sup>(1)</sup> اسی طرح جامع مسجد جانے کے لئے سویرے نکانا اور خطیب کے نکانے تک عبادت میں مشغول رہنا مسنون ہے<sup>(1)</sup>۔

ان سب کے مندوب ہونے پرائمہ کا اتفاق ہے، صرف مالکیہ نے میشر طبقی لگائی ہے کی شل جامع مسجد جانے کے وقت سے متصل ہونا چاہئے '' الجواہرالز کیتہ'' میں ہے: اگر شل کر کے کھا نا کھانے لگا، یا سو گیا تو مشہور قول کے مطابق دوبار ہنسل کرے، کیکن اگر کھا نا یا سونا معمولی ہوتو اس میں اس پر پچھنہیں ہے<sup>( س)</sup> ۔

دوم: جس کا ترک کرنامسنون ہے: ۹ ۳۷- اول: کوئی بد بودار چیز: مثلاً<sup>لہ</sup>ن، پیاز وغیرہ کھانا۔ • ۴۷- دوم: مسجد میں گردن پھاندنا، بیر حرام ہے اگر خطیب نے خطبہ شروع کردیا ہو، ہاں اگر صرف آگے جگہ ہوا در گردن پھاندے بغیر وہاں نہ پہنچا جا سکے تو بھر ورت اس کی رخصت ہے<sup>(۵)</sup>۔

- (۱) حدیث:''لو أنکم تطهرتم لیو مکم هذا'' کی روایت بخاری (الفَّقَ ۲/۸۵۳طبع التلفیه)اور سلم(۲۱/۸۵طبع الحلبی) نے کی ہے۔
  - (۲) بدائع الصنائع ۲۷۲۱، شرح الروض المربع ۲۲ + ۲۵-
    - (۳) حاشیهابن عابدین ۲/۵۵ سابقه مرجع <sub>-</sub>
      - (۴) الجواہرالزكيدر ۳ ۱۲۱-
  - (۵) الدرالختار، حاشیه ابن عابدین ۱/۵۷۸ محاشیة الدسوقی ۱/۹۰ س

ہے، ان کے لئے اس کو پڑھنا محال ہوگا ، اسی طرح ان لوگوں کے ق میں جواس کو پڑھنا چاہیں ، حالانکہ جمعہ ان سے ساقط ہے ، انہوں نے کہا ہے کہ اگروہ جمعہ میں آیا اور عید کے وقت میں جمعہ پڑھ کی توا مام احمد سے مروی ہے کہ ان میں سے جو پہلے پڑھے وہی کافی ہے، بناء بریں وہ نماز اس کے قن میں عید وظہر کے لئے کافی ہے، اور عصر تک اس پر کوئی نماز واجب نہیں ، بیان لوگوں کے نزد یک ہے جو عید کے وقت میں جمعہ کو جائز قرار دیتے ہیں۔

شافعیہ نے کہا ہے کہ جس دن عید و جمعہ ایک ساتھ پڑجائے گاؤں کے ان لوگوں کے لئے جن کے پاس عید کی نماز کے لئے نداء پہنچتی ہے، جائز ہے کہ لوٹ جائیں اور جمعہ چھوڑ دیں، بیا س صورت میں ہے کہ اگر وہ عید کی نماز کے لئے آئیں، اور پھر لوٹ کراپنے گھر جائیں تو جمعہ چھوٹ جائے گا، اس صورت میں ان کی سہولت کی خاطر جمعہ چھوڑ نے کی ان کورخصت ہے، اور اسی وجہ سے اگر وہ عید کے لئے نہ آئیں تو ان پر جمعہ کے لئے آنا واجب ہے، جمعہ چھوڑ نے کے لئے پیچی شرط ہے کہ وہ جمعہ کا وقت داخل ہونے سے قبل لوٹ جائیں <sup>(1)</sup> ۔

نماز جمعه ويوم جمعه کے آداب:

جعہ کے دن کے اور نماز جعہ کے پچھ خصوصی آ داب ہیں، جن میں پچھ چیز وں کوانجام دینا اور پچھ کوترک کرنا ہے، جومجموعی طور پر میہ ہیں:

اول: جس کوانیجام دینامسنون ہے: ۸ ۲۰ – عنسل کرنا، خوشبولگانا، زینت اختیار کرنا، اورعمدہ سے عمدہ (۱) تبیین الحقائق ار ۲۲۲٬ ماھیۃ الدسوقی ۱۸۱۳۱، کبھر می علی الخطیب ۲۲ کار طبع مصطفیٰ الحلمی الہ 19، مثاف القناع ۲ (۲۰، المغنی ۲ ۸۵۷ – ۳۵۹۔

### صلاة الجمعه اله-٢ ١ ،صلاة الجنازه

کے بعد سفر کرنا حرام ہے، اسی طرح ما لکیہ وحنا بلیہ نے صراحت کی ہے کیہ جمعہ کے دن طلوع فجر کے بعد سفر کرنا مکروہ ہے<sup>(1)</sup>۔ مذہب جدید میں امام شافعی کی رائے ہے کہ سفر کی حرمت کا آ غاز فجر کے وقت سے ہوتا ہے، اور یہی مذہب میں مفتی بہ ہے، اس کی دلیل ہیہ ہے کہ جمعہ کی مشروعیت اس سارے دن سے منسوب ہو کر ہے، خاص ظہر کے وقت سے نہیں، اسی وجہ سے دور کے گھر والے پر واجب ہے کہ زوال سے قبل جمعہ کے لئے سعی کرے<sup>(1)</sup>۔

# صلاةالجنازه

د يکھتے:"جنائز"۔



- (۱) الدرالمخار وحاشیه ابن عابدین ار۵۵۳ ، حاشیة الدسوقی ار ۸۷ ۳ ، کشاف القناع۲۷/۲۰
  - (۲) القليو بي وعميره ار ۲۷-

المم المسوم: امام خطبہ دے رہا ہوتو احتباء کرنے سے بچنا (احتباء کا مطلب ہے اس طرح اکر و بیٹھنا کہ پیروں کو ہاتھ یا کپڑے سے باندھ لیاجائے ، بیشا فعید کی رائے ہے، انہوں نے صراحت کی ہے کہ بیکر وہ ہے۔ نو وی نے کہا ہے کہ صحیح بیہ ہے کہ بیکر وہ ہے، رسول اللہ علیلیہ سے ثابت ہے : ''انہ نہی عن الحبو قد یوم الجمعة و الإمام یخطب'' <sup>(1)</sup> (آپ نے جعہ کے دن جبکہ امام خطبہ دے رہا ہو، احتباء کرنے سے منع فر مایا)، ہمارے اصحاب میں خطابی نے کہا: اس کی ممانعت اس لئے ہے کہ بینید کا باعث ہے، جم دو فقہاء کا وضو ٹو شنے کا خطرہ رہے گا، اور بی خطبہ سننے سے مانع ہے، جم ہور فقہاء کی ہے <sup>(1)</sup> (دیکھنے: '' احتباء')۔

، ای طرح شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ انگلیاں ایک دوسرے میں داخل کرنا مکروہ ہے، نووی نے کہا ہے کہ جمعہ کے لئے جاتے وقت اور جمعہ کا انتظار کرتے وقت انگلیاں ایک دوسرے میں داخل کرنااورعیث کام میں مشغول ہونا مکروہ ہے<sup>(m)</sup>۔ ۲ مہم ہے جہور کے نزدیک زوال کے بعد (اوریہی جمعہ کا اول وقت ہے) شہر سے جہاں وہ ہے آغاز سفر کرنا حرام ہے، اگر جمعہ اس پر واجب ہواور یہ معلوم ہو کہ دوسر ے شہر میں پنچ کر جمعہ کی ادائی گی نہیں ملے گی، اگر کسی نے ایسا کرلیا تو رائح قول کے مطابق وہ گنہ گار ہوگا، بشرطیکہ ساتھیوں کے چھوٹ جانے کا ضرر نہ ہو، یہ جمہور فقہاء حنفیہ،

- (۱) حدیث: "نهی عن الحبوة يوم الجمعة" کی روايت ترمذی(۲/۳۹۰ طبع الحلمی) نے حضرت معاذبن انسؓ سے کی ہے، اور کہا: حدیث حسن ہے۔
- (۲) الفتاوى الهنديه ا/ ۱۴۸۸، حاشية الدسوقى ا/ ۳۵۵، روضة الطالبين ۲/ ۳۳۰، كشاف القناع ۲/ ۲۷-
  - (۳) روضة الطالبين ۲/۷۴\_

صلاة الحاجه ا-٢ اللَّه حاجة أو إلى أحد من بني آدم فليتوضأ فليحسن الوضوء ، ثم ليصل ركعتين ، ثم ليثن على الله ، وليصل على النبي عَلَيْ اللهِ، (جس كوالله تعالى ياكس آ دمى سے حاجت ہو، اسے چاہئے کہ وضو کرے اور اچھی طرح وضو کرے، پھر دو رکعتیں یڑ ھے، پھراللہ کی توصیف وتعریف کرے، پھرنبی کریم علیق پر درود بَصِحٍ) كَبْرِيه كم : لا إله إلا الله الحليم الكريم، سبحان الله رب العرش العظيم ، الحمد لله رب العالمين، أسألك موجبات رحمتك، وعزائم مغفرتك والغنيمة من كل بر ، والسلامة من كل إثم ، لا تدع لي ذنبا إلا غفرته ، ولا هما إلا فرجته ، ولا حاجة هي لك رضا إلا قضيتها يا أرحم الراحمين "() (الله كسواكوكي معبودتهيل، وه برداشت کرنے والا اور بزرگ ہے، اے بڑے عرش کے مالک! میں تیری بڑی یا کی بیان کرتا ہوں، تمام تعریفیں پروردگار عالم کے لئے ہیں، میں تجھ سےایسی چز مانگا ہوں، جن کی وجہ سے تیری مہر بانیاں ہوتی ہیں،اورایسی چزیں بھی مانگتا ہوں جس کی وجہ سے میری بخشن اور معافی ہوتی ہےاور جلائی، مال غنیمت کی طرح آسانی سے لوٹے، اور ہر گناہ سے بچنے کی تو فیق چاہتا ہوں تو میر ے سی گناہ کو بغیر معاف کئے ، کسی فکر کو بے کھو لے اور دور کئے ، اور کسی ایسی ضرورت کوجس میں تیری رضامندی ہو یورا کئے بغیر نہ چھوڑ ،اےسب مہر بانوں سے بڑھ کردحم کرنے والے )۔ اس کو ابن ماجہ نے روایت کیا ہے اور اس میں "یا أرحم الراحمين' کے بعد براضافہ ہے:''ثم یسأل من أمر الدنیا حدیث: "من کانت له إلى الله حاجة......" کی روایت ترمذی (۲/ ۳۳۴ طبع کتلبی ) اوراین ماجه (۱/۱۳۴ طبع کتلبی ) نے کی ہے، اور ترمدی نے کہا: "حدیث غریب، و فی اسنادہ مقال فائد بن عبد

صلاةالحاجه

تعريف ا- صلاة كى تعريف اصطلاح: (صلاة) ميں ديكھيں۔ حاجت كا معنى لغت ميں : خرورت ہے، تحوج: خرورت پيش آنے پر ضرورت طلب كرنا، حوج : طلب، اور حوج كا معنى فقر بھى ہے<sup>(1)</sup>۔ لفظ حاجت كافقتہى استعال لغوى معنى سے الگ نہيں ہے<sup>(1)</sup>۔ علاء اصول كے يہاں حاجت كى خاص تعريف ہے، شاطبى نے علاء اصول كے يہاں حاجت كى خاص تعريف ہے، شاطبى نے اس كى تعريف ميں كہا ہے جس كى خرورت اس حيثيت سے پڑے تاكہ فراخى پيدا كى جائے، اور اس تكى كودور كيا جائے جس كے نتيجہ ميں اكثر ايسا حرج اور مشقت لاحق ہوتى ہے، جس كا سبب مصلحت كا فوت ہونا ہے اور اگر اس كى رعايت نہ ركھى جائے تو مكلفين پر فى الجملہ حرج اور مشقت آئے گى، ديكھتے: ' حاجة ''جلد 11، فقرہ ا۔

شرع حکم:

۲-اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ نماز حاجت مستحب ہے۔ فقہاء نے تر مذی میں عبد اللہ بن ابی اوفی کی اس حدیث سے استدلال کیا ہے کہ رسول اللہ علیق نے فرمایا: "من کانت لہ الی

- (I) لسان العرب، المعجم الوسيط -
  - (۲) ابن عابدین ۲/۲\_

الرحمن يضعف في الحديث" ـ

والآخر ق ما شاء فإنه يقدر " (پھر دنياو آخرت کی جوضر ورت ہو مائگے ،اس کے لئے کھودی جائے گی<sup>(1)</sup>۔

نماز حاجت كاطريقه (تعدادركعات والفاظ دعا):

اول: دورکعتوں کی روایات اوران میں دعا کا اختلاف:

۲۹ – عبراللد بن ابی اوفی کی روایت ہے: جس میں نماز حاجت دو رکعات مذکور ہے، نیز رسول اللہ عیشیہ کی ارشاد فرمائی ہوئی دعا بھی ہے، اس نماز کے مکم کے تحت، اس روایت کا ذکر آ چکا ہے (ف ۲)۔ ۵ – حضرت انس کی روایت جس کے الفاظ ہیں کہ نبی کریم عیشیہ نے فرمایا: "یا علی: ألا أعلمک دعاء إذا أصابک غم أو هم تدعو به ربک فیستجاب لک بإذن الله ویفرج عنک: توضأ وصل رکعتین واثن علیه وصل علی نبیک و استغفر لنفسک و للمومنین و المؤمنات" (اے علی: کیا و استغفر لنفسک و للمومنین و المؤمنات" (اے علی: کیا

- (۱) أسنى الطالب الر۲۰۵، كشاف القناع الرسم ۲۰، ابن عابدين الر ۲۲،
   الترغيب والترجيب الر ۲۷ ۲۰، الدسوقى الر ۱۳ ۳۰
- ۲) حاشیه ابن عابدین ا / ۲۲ ۴٬ الترغیب و التر مهیب ا / ۲۷–۷۸ –۷۸ سابقه مراجع -

میں تمہیں ایک ایسی دعانہ بتادوں کہ جبتم کوکوئی غم یافکرلاحق ہواور اس کے ذریعیتم اپنے رب کو یا دکروتو اللہ کے عکم سے تمہاری دعا قبول ہوگی،اورتمہاری مصیبت دورہوگی بتم وضوکرو، دورکعتیں پڑھو، پھرالٹد کی توصیف وثناء کرو،اینے نبی پر درود جیجو،اینے لئے،تمام مسلمان مردوں اور عورتوں کے لئے استعفار کرو، ) پھر بید دعا پڑھو: " اللھم أنت تحكم بين عبادك فيما كانوا فيه يختلفون لا إله إلا الله العلى العظيم ، لا إله إلا الله الحليم الكريم، سبحان الله رب السموات السبع و رب العرش العظيم، والحمد لله رب العالمين، اللهم كاشف الغم، مفرج الهم مجيب دعوة المضطرين إذا دعوك، رحمن الدنيا و الآخرة و رحيمهما، فارحمني في حاجتي هذه بقضائها و نجاحها رحمة تغنيني بها عن رحمة من سواك"() (اے اللہ! تواینے بندوں کے اختلافات میں فیصلہ کرتا ہے، اللہ کے علاوہ کوئی معبود نہیں، جو بلند ہے، بڑا ہے، اللّٰہ کےعلاوہ کوئی معبود نہیں، جو برد بار، مہربان ہے، پاک ہے اللہ، جو ساتوں آسان کا رب ہے، بڑے حرش کارب ہے، تمام خوبیاں اللہ کے لئے ہیں، جوسارے عالم کا پروردگار ہے، اے اللہ ! جوم کودور کرنے والا، فکر کوختم کرنے والا، مجبور کی دعا کو تبول کرنے والا، دنیا وآخرت کا رحمان ورحیم ہے تو میری اس ضرورت کو پوری کر کے، اور اس کو کا میاب بنا کر مجھ پر ایسی رحمت کردے، جو مجھے تیرے سوا کی رحمت سے بے نیاز کردے)۔

صلاۃ الحاج کے معلاۃ الحاج کے بعد چاررکعات ہیں اور فیجاب انش حوالے سے کھا ہے: نماز حاجت ،عشاء کے بعد چاررکعات ہیں اور فیجاب انش حدیث مرفوع میں ہے: ''یقر أ في الأولى الفاتحة مرۃ و آیة معصیت نہ ہو الکرسي ثلاثا، و في کل من الثلاث الباقية يقر أ الفاتحة و ذات ،عزت الإحلاص و المعوذتين مرۃ مرۃ کن له مثلهن من ليلة ذات جوبزرگر القدر '' ( پہلی رکعت میں ایک بارفاتحہ، تین بار آیت الکرسی پڑ سے گا، جس نے اپن اور بقیہ تیزوں رکعتوں میں فاتحہ، اخلاص ، اور معوذ تین ایک ایک بار اسی کے لئے ہ ور معان الک میں میں میں فاتحہ، اخلاص ، اور معوذ تین ایک ایک بار اسی کے لئے ہو ملے گا ہواں کے لئے ان کو شب قدر میں پڑ ھنے کے برابر ثواب عزت وکرم وا

ابن عابدین نے کہا: ہمارے مشائخ نے کہا ہے کہ ہم نے می*نم*از پڑھی،اور ہماری ضرورتیں پوری ہو کیں<sup>(1)</sup>۔

سوم: باره رکعات کی روایت اوراس میں دعاء:

2 – وہیب بن ورد سے مروی ہے انہوں نے کہا: رد نہ ہونے والی ایک دعاء ہی ہے کہ آ دمی بارہ رکعات پڑ ہے ، ہررکعت میں فاتح ، آیک دعاء ہی ہے کہ آ دمی بارہ رکعات پڑ ہے ، ہررکعت میں فاتح ، آیک دعاء ہی ہے کہ آ دمی بارہ رکعات پڑ ہے ، اس سے فراغت ک بعد ہیں چر ہے ، سبحان الذی لبس العز وقال به، سبحان الذی تعطف بالمجد و تکرم به ، سبحان الذی الذی أوقال به، سبحان الذی تعطف بالمجد و تکرم به ، سبحان الذی الذی أوقال به ، سبحان الذی تعطف بالمجد و تکرم به ، سبحان الذی این یہ یہ مراد ہو ہے ، سبحان الذی الذی أوقال به ، سبحان الذی تعطف بالمجد و تکرم به ، سبحان الذی الذی أوقال به ، سبحان الذی تعطف بالمجد و تکرم به ، سبحان الذی الذی الذی أوقال به ، سبحان الذی تعطف بالمجد و تکرم به ، سبحان دی الذی أوقال به ، سبحان الذی أوقال به ، سبحان الذی تعطف بالمجد و تکرم م به ، سبحان دی الذی أوقال به ، سبحان الذی أوقال به ، سبحان الذی أوقال به ، سبحان الذی تعطف بالمجد و تکرم به ، سبحان دی الذی أوقال به ، سبحان أوقال به ، سبحان ذی الذی أوقال به ، سبحان ذی الغرال ، أسألک بمعاقد العز أو الخر ، سبحان ذی أوقال به ، سبحان ذی أوقال به ، سبحان ذی أوقال ، أوقال به ، سبحان ذی أوقال ، أوقال ،

(۱) حاشیداین عابدین ا ۲۲٬۷۱

فیجاب اینشاء الله" کچر اینی ضرورت ما تکے ، جس میں کوئی معصیت نہ ہوتو انشاء اللہ اس کی دعاء قبول ہوگی<sup>(1)</sup> (پاک ہے وہ ذات ، عزت جس کا لبادہ ہے، عزت جس کا قول ہے، پاک ہے وہ ذات جو ہزرگی کی وجہ سے مہر بانی اور کرم کرتا ہے، پاک ہے وہ ذات کہ جس نے اپنے علم سے ہرش کو شار کرلیا ہے، پاک ہے وہ ذات کہ تیج اس کے لئے ہونی چاہئے، پاک ہے بخشش اور فضل والا، پاک ہے مزت وکرم والا، پاک ہے طاقت والا، میں تجھ سے تیر عرش کے وسیلہ سے جس سے عزت کپٹی ہوئی ہے، مانگتا ہوں اور تیری کتاب اور تیری انتہائی رحمت کے وسیلہ سے مانگتا ہوں، اور تیر کا تاب اور تیری اعلی عظمت اور تیر ان کا مل و عام کلمات کے وسیلہ سے جن سے کوئی نیک یا بد آ کے ہیں بڑھ سکتا تجھ سے مانگتا ہوں کہ آ پ حمد

صلاةالخسوف

د تکھئے:''صلاۃالکسوف''۔

(1) إحياء علوم الدين ا ۲۰۷ - ۲۰۷ -

خوف، فرض نماز وں کے طریقہ میں اگران کو باجماعت ادا کیا جائے اثرانداز ہے، اور بیہ کہ حالت خوف میں نماز میں بہت سی ایسی چیزیں قابل مخل میں، جو امن کی حالت میں نماز میں قابل مخل نہیں، نماز خوف: ایسی فرض نماز جس کا وقت ایسی حالت میں آتا ہے کہ مسلمان دشمنوں سے جنگ یاا پنی حفاظت میں ہوں<sup>(1)</sup>۔

شرعی حکم:

صلاة الخوف ا-٢

۲ - جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ نماز خوف، رسول اللہ علیق کی زندگ میں اور آپ کی وفات کے بعد بھی مشروع ہے، اور قیامت تک مشروع رہے گی، یہ کتاب اللہ سے ثابت ہے، فرمان باری ہے: "وَإِذَا تُحنُتَ فِيْهِمُ فَأَقَمْتَ لَهُمُ الصَّلَاةَ فَلْتَقُمُ طَائَفَةٌ مِّنْهُمُ مَعَکَ،(۲) (اور جب آ پان کے درمیان ہوں اور ان کے لئے نماز قائم کریں تو چاہئے کہ ان میں کی ایک جماعت آ پ کے ساتھ کھڑی ہوجائے)۔

نبی علیلی کو خطاب آپ علیل کی امت کو خطاب ہے جب تک خصوصیت کی کوئی دلیل نہ ہو، اس لئے کہ اللہ تعالی نے ہمیں آپ کی اتباع کا حکم دیا ہے، اور آپ کو خاص طور پر خطاب کرنا، اس کا تقاضانہیں کرتا ہے کہ حکم بھی آپ کے ساتھ خاص ہو، جبیہا کہ سنت قولیہ سے ثابت ہے، مثلا فرمان نبوی: ''صلوا کھا د أیت مونی أصلی''<sup>(T)</sup> (جیسے تم نے مجھے نماز پڑھتے ہوئے دیکھا اسی طرح تم

- البدائع الر ۲۴۳۲، كفاية الطالب الربانى وشرحه بحاشية العدوى ۲۹۶۱، روصنة الطالبين ۲۹۶۲، الجموع مهر ۴۰، بجير مي على الخطيب ۲۲۲۲۲، المغنى ۱۹۷۲-۴، كشاف القناع ۲۷۵۱\_
  - (۲) سورهٔ نساء / ۱۰۲
- (۳) حدیث: "صلوا کما رأیتمونی أصلی "کی روایت بخاری (الفتح ۱۱۱/۲ طبع السّلفیہ) نے حضرت مالک بن حویر ش سے کی ہے۔

صلا ة الخوف

لعريف: ا-صلاة كى تعريف اصطلاح ' صلاة ' ، ميں آچكى ہے۔ خوف : کسی علامت کی وجہ ہے کسی مصیبت کی توقع، خواہ وہ علامت ظن غالب کے درجہ میں ہو یا یقینی ہو، بیرمصدر ہے، خائف (ڈرنے والا) کے معنی میں ہے، یا اس میں مضاف محذوف ہے، "الصلاة في حالة الخوف" (ليني نوف كي حالت مين نماز) (1) خوف کا اطلاق : جنگ پربھی ہوتا ہے،لحیانی نے فرمان باری کی تفسیر اس سے کی ہے: "وَلَنَبُلُوَنَّكُمُ بِشَيْءٍ مِنَ الْخَوْفِ وَ الُجُوُع''<sup>(۲)</sup> (اور ہم تمہاری آ زمائش کر کے رہیں گے خوف اور بھوک سے )، اسی طرح فرمان باری کی تفسیر بھی کی ہے: "و و إذا جآئَهُمُ أمرٌ مِنَ الْأَمُن أو الْحَوُفِ أَذَا عُوا به، (<sup>(٣)</sup> (اوران يس جب کوئی بات امن یا خوف کی پہنچتی ہے تو بہا سے پھیلا دیتے ہیں )۔ نماز کوخوف کی طرف مضاف کرنے کا مطلب پہٰ ہیں کہ خوف کسی مستقل نماز کا متقاضی ہے، جیسے ہم کہتے ہیں:عید کی نماز،اور نہ اس سے نماز کی مقداراوراس کے وقت میں کوئی اثریڑ تاہے، جیسا کہ سفر سے،لہذا خوف میں نماز کی شرائط،اس کے ارکان،اس کی سنن، اوراس کی تعدا درکعت وہی ہیں جوامن میں ہیں،مرادصرف بیہ ہے کہ

- (۱) البجير مي على الخطيب ۲۲۲، لسان العرب -
  - (٢) سورهٔ بقره/ ۱۵۵\_
  - (۳) سورهٔ نساء / ۸۳\_

صلاۃ الخوف ٣ مجھی نماز پڑھو)، یفرمان نبوی عام ہے۔ منت فعلیہ بھی ہے کہ رسول اللہ علیق منت فعلیہ بھی ہے کہ رسول اللہ علیق ہے اور اس کا ثبوت صحابہ کے اجماع سے بھی ہے، صحابہ کی ایک السلا میاعت سے صحیح آثار سے ثابت ہے کہ انہوں نے وفات آپ نبوی علیق ہے بعد منتف مقامات پر، کبار صحابہ کے مجمع میں یہ نماز کہ انہوں نبوی علیق ہے بعد منتف مقامات پر، کبار صحابہ کے مجمع میں یہ نماز کہ انہوں پڑھی، مثلاً: حضرت علی نے نماز خوف صفین وغیرہ کی لڑا ئیوں میں چیں پڑھی جن میں بہت سے صحابہ موجود تھے، مثلاً: سعید بن العاص، سعد مباح بن ابی وقاص، ابوموسی اشعری، وغیرہ کبار صحابہ، ان کی احادیث جنگ کہ '' بیہتی'' میں اور بعض '' سنن ابوداؤ دُن میں مروی ہیں۔

> ان صحابہ کرام میں سے جنہوں نے رسول اللہ علیظیہ کو نماز خوف پڑھتے دیکھا تھا کسی نے بینہیں کہا کہ بینماز رسول اللہ علیظیہ کے ساتھ خاص تھی۔

حفنیہ میں امام ابویوسف نے کہا ہے کہ بید سول اللہ علیکی کے ساتھ خاص تھی، اور انہوں نے سابقہ آیت سے استد لال کیا ہے<sup>(1)</sup>۔ شافعیہ میں مزنی کی رائے ہے کہ نماز خوف پہلے مشر وع تھی، پھر منسوخ ہوگئی، ان کا استد لال بیہ ہے کہ خندق کی لڑائی میں رسول اللہ علیکی ہی کی کئی نمازیں چھوٹ گئیں اور اگر نماز خوف جائز ہوتی تو رسول اللہ علیکی اس کو ضرور پڑھتے <sup>(1)</sup>۔

سا- نمازخوف، اہل حرب سے لڑائی میں ، یخت خوف کی حالت میں

(۱) المجموع ۳/ ۴٬۰۴–۵۰۴٬ روضة الطالبين ۲/۴۴، كشاف القناع ۲/۱۰، المغنى ۲/۰۰۴، بدائع ۱/۲۴۲–۲۴۴۳، الفروع ۲/۵۵، بلغة السالك على الشرح الصغيرا /۱۸۵

(٢) سابقه مراجع

جائز ہے، اس کی دلیل فرمان باری ہے: ''وَإِذَا تُحنُت فِيْهِمُ فَأَقَمُتَ لَهُمُ الصَّلَاةَ فَلُتَقُمُ طَائِفَةٌ مِنْهُمُ مَعَكَ وَلُيَاخُذُوا ٱسْلِحَتَهُمُ فَإِذَا سَجَدُوُا فَلُيَكُونُوُا مِنُ وَرَائِكُمُ<sup>(1)</sup> (اورجب آ ب ان کے درمیان ہوں اور ان کے لئے نماز قائم کریں تو چاہئے کہ ان میں ایک جماعت اپنے ہتھیا رکئے رہیں پھر جب وہ سجیرہ کر چکیں تواب جاہئے کہ وہ تم لوگوں کے پیچھے ہوجا نہیں )،اسی طرح ہر مباح جنگ میں نماز خوف جائز ہے، مثلاً: باغیوں، ڈاکوؤں سے جنگ، کسی کی جان، یا اہل وعیال یا مال پر دست درازی کرنے والے سے جنگ، بیداہل حرب سے جنگ پر قیاس ہے، حدیث میں وارد *ے*:"من قتل دون ماله فهو شهید، ومن قتل دون دینه فهو شهید، ومن قتل دون دمه فهو شهید، ومن قتل دون أهله فهو شهيد "(٢) (جواين مال كى حفاظت كرتا مواماراجات وه شہید ہے، جوابنے دین کی حفاظت کرتا ہوا مارا جائے وہ شہید ہے، جو اینے جان کی حفاظت کرتا ہوا مارا جائے وہ شہید ہے، جو اپنے گھروالوں کی حفاظت کرتا ہوا مارا جائے وہ شہید ہے )۔ اس نوع میں نما زخوف کی رخصت، جنگ کے ساتھ خاص نہیں، بلکہ مطلقا خوف سے متعلق ہے (") لہذا اگر سلاب یا آگ سے بھاگ رہاہو،اوراس کے سواکوئی سبیل نہ ہو یا درندہ سے بھا گ رہا ہوتو سخت خوف والى نمازيرُ ه سكتاب، اگروقت تنگ ، موادرنماز حجوع نے كا

اندیشہ ہو،اسی طرح ننگ دست دین دارجوا پنی ننگ دستی ثابت کرنے سے بے بس ہواورصا حب حق اس کو سچا نہ سمجھے، اور دین دارکومعلوم

- (۱) سورهٔ نساء ۲۰۱۰
- (۲) حدیث: "من قتل دون ماله فهو شهید، و من ....." کی روایت تر مذی (۲/ ۳۰ طع الحلی) نے حضرت سعیدا بن زیڑ سے کی ہے، اور کہا حدیث حسن صحیح ہے۔
   (۳) سابقہ مراجع، روضة الطالیین ۲/ ۲۲۔

صلاق الخوف ۲ - ۲ ہے کہ اگراس نے پکڑ لیا تواس کوقید کر دےگا<sup>(۱)</sup>۔ ہرطریقہ حرام لڑائی مثلا اہل عدل سے جنگ، مال والوں سے ان کا مال اور اعلی ط چھیننے کے لئے جنگ، اور عصبیت میں قبائل کی لڑائی وغیرہ میں نماز ہیں، معن خوف جائز نہیں ہے، اس لئے کہ نماز خوف، رخصت وتخفیف ہے، اس کا فائدہ نافر مان اٹھا ئیں بیرجائز نہ ہوگا، کیونکہ اس میں معصیت میں نماز خوف تعاون ہوجائے گا، جو ناجائز ہے، نماز خوف، سفر، حضر، فرض نفل غیر مطلق، ادا نماز اور قضا نماز سب میں جائز ہے<sup>(۲)</sup>۔

نمازخوف كاطريقه:

الم - نماز خوف کے طریقہ میں فقہاء کا اختلاف ہے، کیونکہ اس طریقہ کے بارے میں رسول اللہ علیق سے مختلف روایات ہیں، نبی کریم علیق سے منقول طریقوں میں ہر طریقہ کو اہل علم کی ایک جماعت نے لیا ہے، اس طرح نبی کریم علیق سے منقول اقسام کی تعداد میں بھی اختلاف ہے، شافعیہ نے کہا: احادیث میں اس کی سولہ انواع منقول ہیں، جیسا کہ نووی نے لکھا ہے، ان میں سے بعض صحیح مسلم میں بعض ' سنن ابوداؤد' میں، اورنو' ابن حبان' میں ہیں۔ مالکیہ میں این قصار نے کہا ہے کہ رسول اللہ علیق نے اس کو وارد ہے، بعض حضرات نے ان کی چوہیں انواع بتائی ہیں، اور سے سب جائز ہیں، اما ماحمہ نے کہا: نماز خوف کے ابواب میں جوحدیث نے یہ نماز چند بار، مختلف ایام میں، مختلف طریقے پر پڑھی ہے، نے یہ نماز چند بار، مختلف ایام میں، مختلف طریقے پر پڑھی ہے،

 روضة الطالبين ٢ / ٦٢، المغنى ٢ / ١٢ م طبع رياض ، الشرح الصغير ا / ٢٢٣ طبع مطبعه المدنى ، روض الطالب ا / ٢ ٢ ٢ سابقه مراجع -

ہر طریقہ میں بیکوشش ہوتی کہ نماز کے لئے زیادہ سے زیادہ احتیاط ہو اوراعلی طریقہ کھنا ظت ہو،اس لحاظ سے ان کی صورتیں گو کہا لگ الگ ہیں ،معنو ی لحاظ سے بیا یک ہیں <sup>(1)</sup>۔

نمازخوف کی رکعات کی تعداد:

۵- نمازی تعدادر کعات، خوف کے سبب کم نہ ہوں گی ، امام لوگوں کو دور کعات پڑھائے گا، اگر مسافر ہوں اور قصر کرنا چاہیں ، یا نماز دو رکعت والی ہو، مثلاً فجر یا جمعہ کی نماز اور اگر نمازتین یا چارر کعت والی ہو تو امام تین یا چار رکعات پڑھائے گا، اگر لوگ مقیم ہوں یا مسافر ہی ہوں ، کیکن پوری نماز پڑھنے کا ارادہ ہو۔ یہی جہور فقہاء کا مذہب اور عام صحابہ کا تول ہے۔ ابن عبائ سے مروی ہے کہ وہ کہا کرتے تھے'' نماز خوف ایک رکعت ہے''<sup>(1)</sup>

نمازخوف کی بعض انواع ما ثورہ:

۲ – اول: ذات الرقاع میں آپ علیق کی نماز، امام لشکر کودو جماعتوں میں تقسیم کرد ہے گا، ایک جماعت دشمن کے سامنے کھڑی کرد ہے گا،اورایک جماعت کو لے کرایسی جگہ چلا جائے گا جہاں دشمن کے تیر نہ پنچ سکیں اوران کے ساتھ نماز شروع کرے گا،اور دور کعت والی نماز، یعنی فجر اور نماز قصر میں انہیں ایک رکعت پڑھائے گا، اور نتین و چار رکعت والی نماز میں انہیں دور کعات پڑھائے گا،اس طریقہ

- (۱) بدائع الصنائع ۲۱٬۲۴۲، نیل الأوطارج ۴ فی باب صلاۃ الخوف، مغنی الحتاج ۱/۱۰ س، کمغنی ۲/ ۲۱٬۴
- ۲) نیل الأوطار ۴۸ ۴، روضة الطالبین ۴۷۹٬۴ بدائع الصنائع ۱ ۴۴٬۳۰ ، المغنی ۱۰۲۱ ۴۰ ۲

صلاۃ الخوف ۷ - ۸ میں اس مقدار پر مذاہب اربعہ کا اتفاق ہے۔ کھڑ ہے کا اختلاف ہے، گھڑ اہو الکیان اس کے بعد جو کچھ کر ے گا اس میں فقہاء کا اختلاف ہے، گے جہا مالکیہ، شا فعید اور حنابلہ کی رائے ہے کہ جب وہ دور کعت والی نماز میں چاپ کھڑ دوسر کی رکعت اور تین و چارر کعت والی نماز میں تیسر کی رکعت کے لئے اس کی د کھڑ ا ہوتو مقتدی اس کی متابعت سے نگل جا کیں گے اور اپنی نماز د تُمن کی پور کی کریں گے، اور رکعت والی نماز میں گے، اور اب حفاظت اور تنہا تج ہور کی کریں گے، اور داما م اس قدر دیر لگائے کہ دوہ آکر باتی نماز من جا کیں، اور جب دہ آکر اس سے مل جا کیں گے تو اما م انہیں، دو کے یہا مل جا کیں، اور جب دہ آکر اس سے مل جا کیں گے تو اما م انہیں، دو کے یہا مل جا کیں، اور جب دہ آکر اس سے مل جا کیں گے تو اما م انہیں، دو کے یہا مل جا کیں، اور جب دہ آکر اس سے مل جا کیں گے تو اما م انہیں، دو کے یہا مل جا کیں، اور جب دہ آکر اس سے مل جا کیں گے تو اما م انہیں، دو کے یہا مرکعت والی نماز میں اپنی دوسری رکعت، تین رکعت والی نماز میں اپنی تیسر کی رکعت ، اور چار رکعت والی نماز میں اپنی تیسر کی اور چوتھی مقابلہ میں رکعت والی نماز میں اپنی نے دوالی نماز میں اپنی تیسر کی اور چوتھی مقر ہے ہوں گے، اور اپنی نے دیاں کی میں گے، اما م ان کا انظار ہوں کے لئے بیٹھے گا تو بی نماز کی کی کے دوہ کر کے اور ہوا تی نماز پوری کریں گے، اما م ان کا انظار ہو جا کی کی کے تو ایل مار کیں ہے کہ کی کی کی کے دوم کی کی کہ دو ہوں کے، اور اپنی نماز کیں گے، اما م ان کا انظار ہوں کی کی کر کی کی کہ دی کی کی کے دوم کی کی کی کہ کی کی کی کی کہ کہ دو ہوں کے، اور اپنی نماز کی کریں گے، اما م ان کا انظار ہو کی کی کی کہ کہ کہ کہ دو ہوں کے دور کی کی کی کہ دو ان کی ان کھار ہوں کی کی کہ دو ہوں کے میں کے دور کی کی کہ دو ہوں کے، اور اپنی کی کہ دو ہوں کے میں ہیں ہو ہوں کی کی گے، اما م ان کا انظار ہوں کی کی کی کے دو ہوں کے دو ہوں کے دو ہوں کے دو ہوں کی میں کے دو ہوں کے دو ہوں کی کی دو ہوں کے دو ہوں کے دو ہوں کی کہ دو ہوں کے میں دو ہوں کے دو ہوں کی میں دو ہوں کی دو ہوں کے دو ہوں کے دو ہوں کے دو ہ دو ہوں کی دو ہوں کی دو ہوں کے دو ہوں کے دو ہوں کے دو ہوں کے دو ہوں کی دو ہوں کے دو ہوں کی دو ہوں کی دو ہوں کی دو ہوں کی دو ہوں کے

> البتہ امام مالک نے کہا ہے کہ امام سلام پھیرد ےگا،مقتد یوں کا انتظار نہ کر ےگا، اور امام کے سلام پھیرنے کے بعد مقتدی اپنی ایک یادور کعتیں، جہری نماز میں، جہراً قراءت فاتحہ وسورت کے ساتھ پوری کریں گے۔

> امام شافعی اوران کے اصحاب نے اسی طریقہ کو اختیار کیا ہے، اس لئے کہ اس میں کثرت سے مخالفت (آمد ورفت) نہیں، نیز اس لئے کہ اس میں جنگی امور کے لئے زیادہ احتیاط ، اور نماز کے قاعدہ کے م از کم خلاف ہے<sup>(1)</sup>۔

امام ابوحنیفہ نے کہا ہے کہ جب امام دوسری رکعت کے لئے

روضة الطالبين ۲/ ۵۲، المغنى ۲/۲۰ ۴، الشرح الصغير ۲/۲ طبع عيسى البابي الحلبي \_

کھڑا ہوگا تومقندی اپنی نمازیوری نہ کریں گے، بلکہ بیاس جگہ جائیں گے جہاں پہرہ دینے والی جماعت ہے اور نماز کی حالت میں چپ چاپ کھڑے رہیں گے، پھر وہ جماعت آئے گی اور امام کے ساتھ اس کی دوسری رکعت پڑ ھے گی، اور جب امام سلام پھیر لے گا توبیہ دشمن کی طرف چلی جائے گی ،اور پہلی جماعت ،نماز کی جگہ آئے گی ، اور تنہا تنہا نماز یوری کریں گے، پھر دوسری جماعت آئے گی اوراپنی باقی نماز پڑھیں گے،اورتشہد پڑ ھ<sup>ک</sup>رسلام پھیریں گے<sup>(1)</sup> بیر شافعیہ کے یہاں ایک قول ہے۔ ے – دوم: امام لشکر کو دو گروہ میں تقسیم کردے گا: ایک گروہ دشمن کے مقابلیہ میں کردےگا،اورایک گروہ کولے کرنماز شروع کرےگا،ان کو پوری نماز پڑھائے گا، خواہ دو یا تین یا چار رکعت والی نماز ہو پڑ ھائے گا، جب ان لوگوں کے ساتھ سلام پھیرے گاتو بیلوگ دَثْمَن کے مقابلہ میں جائیں گےاور دوسرا گروہ آئے گا،اورا مام ان کو وہی نماز دوبارہ پڑھائے گا، جوامام کے لئے ففل، اور مقتدیوں کے لئے فرض نماز ہوگی، بطن نخلہ میں رسول اللہ علی ہے اسی طرح نمازیر ٔ هائی تقلی، بیرطریقه نماز اس وقت مندوب ہے، جبکہ دشمن قبلہ کےعلاوہ سمت میں ہو،مسلمان زیادہ ہوں اور دشمن تھوڑ ہے ہوں اور مسلمانوں پرحملہ ہونے کا اندیشہ ہو<sup>(۲)</sup> جوحضرات ائمہ فرض پڑھنے والے کے لئے نفل پڑ ھنے کی اقتراءکو ناجائز کہتے ہیں، وہ اس طریقہ ڪ قائل نہيں ہيں <sup>(m)</sup>۔

۸ – سوم: امام نمازیوں کی دوصف بنادے ، سب کے ساتھ نماز کا تحریمہ کہے، سب لوگ ایک ساتھ نماز پڑھیں ، امام سب کے ساتھ

- (۱) البدائع ۲/۱۳۴۲ الهدايه ۲/۸۵ فتح القدير ۲/ ۲۴ ـ
- (۲) روضة الطالبين ۲/۹۴، المجموع ۲۰/۷۰ می المحلی علی المنها ج۱/۷۹۶، اسی
   ۱ المطالب ۱/۰۷۷، المغنی ۲/۱۳۳۲
   (۳) البدائع ۱/۲۴۲۲

صلاۃ الخوف ٨ قراءت کرے، رکوع کرے، رکوع سے اٹھے، پھرایک صف امام کے دفع ساتھ سجدہ کرے، اور دوسرا گروہ نگرانی کرے گا، یہاں تک کہ امام بالس سجدہ سے اٹھ جائے، پھر دوسرے گروہ کے لوگ سجدہ کریں، اور قیام نحو میں آ کر امام کے ساتھ مل جا کمیں، پھر دوسری رکعت بھی اسی طرح الذي پڑھیں ،لیکن اس رکعت میں پہرہ داری وہ گروہ کرے گا، جس نے تقدم امام کے ساتھ پہلے سجدہ کرلیا ہے، پھر امام تشہد پڑ ھے گا، اور سب کے النہی ساتھ سلام پھیرے گا، مقام عسفان میں رسول اللہ علیک ہے اس

> اس طریقہ کے مستحب ہونے کے لئے شرط ہے کہ مسلمانوں کی تعدادزیادہ ہو، دشمن قبلہ کی طرف ہو، اورکسی چیز کے پیچھے چھپا ہوانہ ہو کہ دکھائی نہ دے۔

> امام نمازیوں کی کٹی صفیں بنا سکتا ہے، پھر دوصفیں پہرہ دیں، اور اگر ہرصف کے بعض نمازیوں نے باری باری پہرہ دیا تو بھی جائز ہے، اسی طرح اگرایک ہی گروہ نے دونوں رکعتوں میں پہرہ دیا تو بھی جائز ہے، اس لئے کہ مقصد پورا ہوگیا اور باری باری پہرہ دینا افضل ہے کہ روایت میں اسی کا ثبوت ہے، اور اگر دوسرا گروہ جو پہرہ داری کر رہا تھا دوسری رکعت میں پیچھے بٹے تا کہ سجدہ کر سکے اور پہلی صف کے لوگ جنہوں نے پہلے سجدہ کیا تھا پہرہ دینے کے لئے پیچھے ہٹ جائیں اور دو قدم سے زیادہ نہ چانا ہوتو یہی افضل ہے، اس لئے کہ د مسلم، کی روایت میں یہی ثابت ہے<sup>(1)</sup>۔

> ي ي طريقة حضرت جابر ف لقل كيا م، وه كم من بي : "شهدت مع رسول الله علي الله علي مع رسول الله علي مع الخوف ، فصفنا صفين : صف خلف رسول الله علي مي و العدو بيننا و بين القبلة ، فكبر النبي علي الله ، وكبرنا جميعا، ثم ركع وركعنا جميعا، ثم (۱) البرائع ار ۲۳۳۲، روض الطالب ار ۲۷ ، روضة الطالبين ۲۰۰۲، المغنى ۲/۱۲/۲

رفع رأسه من الركوع،ورفعنا جميعا. ثم انحدر بالسجود والصف الذي يليه، وقام الصف المؤخر في نحر العدو، فلما قضى النبي عُلَيْكَم السجود وقام الصف الذي يليه، انحدر الصف المؤخر بالسجود وقاموا، ثم تقدم الصف المؤخر وتأخر الصف المتقدم، ثم ركع النبي عَلَيْنَكْ وركعنا جميعا،ثم رفع رأسه من الركوع، ورفعنا جميعا، ثم انحدر بالسجود، والصف الذي يليه الذي كان مؤخرا في الركعة الأولى، وقام الصف المؤخر في نحور العدو، فلما قضى النبي عَلَيْهُ السجود والصف الذي يليه، انحدر الصف المؤخر بالسجود فسجدوا، ثم سلم النبي عَلَيْ وسلمنا جميعا "() (مي رسول الله عليلة كى نماز خوف ميں شريك تھا آپ عليلة في بارى د وصفیں بنا ئیں ایک صف آ پ ﷺ کے بیچھےتھی ، اس وقت دشمن ہمارےاور قبلہ کے درمیان تھا، آپﷺ نے تکبیر اولی کہی،اور ہم سب نے بھی کہی، رسول اللہ عظیم نے رکوع کیا اور ہم سب نے بھی رکوع کیا، پھر آپ نے اور ہم نے رکوع سے سراتھایا، پھر سجدہ میں گئے آپ بھی اور دہ صف بھی جو آپ کے قریب تھی اور دوسری صف دشمن کے آ کے کھڑی رہی، چھر سجدہ میں گئے آ پ علیظہ بھی اور وہ صف بھی جو آ ب علی کے قریب تھی، اور دوسری صف دشمن کے آ گے کھڑی رہی، پھر جب آ پ علیقہ سجدہ کر چکے تو وہ صف کھڑی ہوگئ جوآ ب علیلہ کے قریب تھی ، تو بچھلی صف سجدہ میں گئی ، پھر وہ کھڑے ہو گئے، پھر پیچلی صف آگے بڑھی، اور اگلی صف پیچھے ہٹی، پھر آب علیلتہ نے رکوع کیا اور ہم سب نے بھی رکوع کیا پھر آ ب نے اور ہم سب نے رکوع سے سراٹھایا، پھر سجدہ میں گئے اور آپ کے (۱) حديث جابر بن عبدالله : "شهدت مع رسول الله عَلَيْ عَلَيْكُ عَ المحوف" کی روایت مسلم (۱ / ۵۷۴ – ۲۵۵ طبع کتلبی ) نے کی ہے۔

صلاة الخوف ٩-١٠

ركبانا مستقبلي القبلة، أو غير مستقبليها"(الراس ) زیادہ خوف ہوتو پیدل اپنے یاؤں پر کھڑے ہوکریا سوار ہوکر پڑھیں قبلەرخ ہوں پانہ ہوں)(متفق عليہ)۔ بخاری میں بیاضافہ ہے، نافع نے کہا: میں یہی سجھتا ہوں کہ حضرت عبدالله بن عمرٌ نے بیہ بات رسول اللہ عقابیہ سے فقل کر کے کړی(۱)\_ اگروہ رکوع اور سجدہ نہ کرسکیں تو اشارہ سے کرلیں اور رکوع کے مقابلہ میں سجدہ کو بیت رکھیں، یہاں تک فقہاء کا انفاق ہے<sup>(۲)</sup>۔ ۱- دوران نماز جنگ کرنے کے جواز میں فقہاء کا اختلاف ہے: جمہور فقتہاء کی رائے ہے کہالیں پخت حالت میں دوران نماز جنگ کرنا جائز ہےاوراس دوران جوفل وحرکت ہوگی، یے بہ یے شمشیرونیزہ زنی ہوگی، اور خون سے لت بت ہتھیا رکو پکڑنا پڑے گا، بہ سب ضرورت کی وجہ سے معاف ہے، نیز فرمان باری ہے: "و لیأ خذوا أسلحتهم، (<sup>(۳)</sup> (اوربیہ لوگ بھی اینے ہتھیار (ساتھ) لئے رہیں)،اور ہتھیارا تھانا،لڑنے کے لئے ہی ہوگا، نیز چلنے اور سوار ہونے پر قیاس کا بھی یہی تقاضا ہے جن کاذ کرآیت **می**ں ہے<sup>( ہ</sup>)۔

حنفیہ نے کہا ہے کہ اس طریقہ پر نماز کے جواز کے لئے شرط ہے کہ جنگ نہ کرے، لہذا اگر وہ جنگ شروع کردے تو نماز باطل ہوجائے گی، انہوں نے کہا ہے کہ اس لئے کہ رسول اللہ علیق نے نو وہ خندق میں اس قد رمشغول رہے کہ چار نمازیں چھوٹ گئیں تو آپ

- (۱) حدیث ابن عمرؓ: "فإن کان خوف أشد من ذلک" کی روایت بخاری (الفتح ۸۸ را۹۹ طبع السّلفیہ)اور سلم (۱۷ ۲۵ طبع الحلبی )نے کی ہے
- (۲) روصنة الطالبيين ۲/۲۰، روض الطالب ۲/۲۷، کشاف القناع ۲/۱۸، کمغنی ۲/۱۲، بدائع الصنائع الشرح الصغير ار ۱۸۶، بدائع الصنائع ۱/۴۰۴ م
  - (۳) سورهٔ نساء / ۱۰۲\_
- (۴) القلبوبي ار ۲۰۰۰، روضة الطالبين ۲/۲۰، المغنى ۲/۱۱، بلغة السالک ۱/۱۸۱ ـ

قریب والی وہ صف بھی جو پہلی رکعت میں پیچیے تھی ، اور پیچیلی صف ، دشمن کے روبر و کھڑی رہی ، جب آپ یکھیلی سحبرہ سے فارغ ہوئے اور وہ صف بھی جو آپ یکھیلیکھ کے قریب تھی تو پیچیلی صف سحبرہ میں گئی اور سب لوگوں نے سحبرہ کیا، پھر حضور نے سلام پھیرا ، اور ہم سب نے سلام پھیرا)۔

یہ تینوں طریقے مستحب ہیں واجب نہیں، لہذا اگر لوگوں نے اکیلے اکیلے پڑھ لی یا ایک جماعت نے امام سے الگ ہو کر جماعت کر لی یا امام نے کچھلوگوں کو پوری نماز پڑھائی ، اور باقی لوگوں کو کسی دوسرے نے پڑھائی تو جائز ہے، البہتدا کیلے پڑھنے والے کو جماعت کی فضیلت نہیں ملے گی<sup>(1)</sup>۔

۹ – چہارم: سخت خوف کی نماز: اگر سخت خوف ہو، اور سابقہ طریقہ پر جماعت نہ ہو سکے اور جماعت کوتقسیم کر ناممکن نہ ہو کہ دشمن زیادہ ہوں ، اور مختار دفت کے نگلنے سے قبل دشمن کے میٹنے کی توقع ہو کہ اس کے اندر نماز مل جائے گی تو نماز کو مؤخر کر نامستحب ہے۔

اگرا تنا وقت رہے کہ نماز کی گنجائش ہے تو اشارہ سے نماز پڑھ لیں، ورنہ جس طرح ہو سکے اکیلے اکیلے نماز پڑھیں گے، اور اگررکوع وسجدہ کرسکیں تو کریں گے، یا پیدل چلتے ہوئے یا سواری پر نماز پڑھیں گے، قبلہ رخ ہوں یا نہ ہوں، بعد میں جب امن حاصل ہوجائے تو وقت کے اندریا اس کے بعد، اس کا اعادہ ان پروا جب نہ ہوگا۔

اس کی اصل بیفرمان باری ہے: ''فَإِنُ خِفْتُمُ فَرِ جَالاً أَوْ رُكْبَانًا''<sup>(۲)</sup> (<sup>ل</sup>یکن اگرتمہیں اندیثہ ہوتو تم پیدل ہی ( پڑھ لیاکرو)یاسواری پر)،<sup>حضر</sup>ت ابن <sup>ع</sup>رؓ نے فرمایا:'فإن کان خوف أشد من ذلک صلوا رجالا: قیاما علی أقدامهم، أو

(۱) روض الطالب الر۲۷۲، روضة الطالبين ۲/۵۰، كشاف القناع ۲/۱۱-۱۲، حاضية الدسوقي الر ۹۳ س

(٢) سورة بقره/٢٣٩\_

صلا ۃ الخوف ١١ – ١٣ سیتی ۲ – ۲ بہلی جماعت میں چالیس یا اس سے زیادہ نمازی ہوں، اور س ملا اگر چالیس سے کم ہوں گے تو جمعہ نہ ہوگا، اور اگر دوسری جماعت میں نے ہم چالیس سے کم نمازی ہوں تو معنز نہیں، اس لئے کہ ضرورت ہے، اور اللہ تعالی نماز خوف میں تسامح سے کام لیا جاتا ہے اور اگر امام نے سب کو جمع گھنماز کو پڑھائی تو بدر جداولی جائز ہے، لیکن بطن نخل میں نماز کے طریقہ پر جائز کے اعمال نہیں، اس لئے کہ جمعہ کے بعد جمینہیں ہوتا<sup>(1)</sup>

نمازخوف میں سہو:

ان نمازوں میں ہتھیا رساتھ لینا: ۱۳ - ان نمازوں میں ہتھیار لئے رہنامتحب ہے،اگرکوئی عذر مرض

- (۱) المجموع ۱۹/۹۱۹ ، أسنى المطالب الر۲۷۲ ، روضة الطالبين ۲۷۷۵، المغنى لا بن قدامه ۲۷٬۵۰۲
- (۲) روض الطالب ۱/۲۷۲، روضة الطالبين ۵۸/۲، المغنى ۲/۲۰ ۱٬۰ بلغة
   ۱لسا لك على الشرح الصغير ۱/۸۷ -

میلیند نی رات میں ان کی قضا فرمائی <sup>(1)</sup> اور آپ علینید نے فرمایا: شغلونا عن الصلاق الوسطی حتی آبت الشمس ملا الله قبور هم نارا أو بیوتهم أو بطونهم "<sup>(۲)</sup> (ان کافروں نے تهم کونماز وسطی سے باز رکھا، یہاں تک که آفاب غروب ہو گیا، اللہ تعالی ان کی قبروں کو یا فرمایا: ان کے گھروں کو یا ان کے پیڈں کو آگ سے موخر نہ فرماتے، نیز اس لئے کہ نماز کے اندر عمل کی شر جونماز کے اعمال میں سے نہ ہودر اصل نماز کوفاسد کردیتا ہے، اور بیاصل منصوص عمل کے بارے میں ہی ترک کیا جائے گاوروہ چانا ہے جنگ کرنانہیں ہے <sup>(۳)</sup>

خوف کی حالت میں نماز جمعہ: ۱۱ – اگر سی شہر پر خوف طاری ہو، اور نماز جمعہ کا وقت آ جائے تو وہاں کے لوگ' نخز وہ ذات الرقاع'' اور'' عسفان' کے طریقہ پر اس کو پڑھ سکتے ہیں ، کیکن'' ذات الرقاع'' والے طریقہ پر نماز کے لئے میہ شرائط ہیں:

ا-سب لوگوں کواکٹھا کر کے خطبہ دے، پھران کی دو جماعت بنادے، یا ایک جماعت کے سامنے خطبہ دے، اور دونوں جماعتوں کے ساتھا س میں سے چالیس یا اس سے زیادہ افرادر کھے، لہذا اگرایک جماعت کے سامنے خطبہ دیا اور دوسری جماعت کو نماز پڑھادیا تو نماز ضحیح نہیں ہوگی۔

- (۱) حدیث: "أن النبي عَلَيْنَ شغل عن أربع صلوات يوم الحندق" کی روایت نسائی (۲۲ کا طبع المکتبة التجاریه) نے حضرت سعید خدر کی سے کی ہے،اوراس کی اساد صحیح ہے۔
- (۲) حدیث: "شغلونا عن الصلاة الوسطی ملاً الله قبور هم....." کی روایت بخاری (الفتی ۸۸ ۵۹ طبع التلفیه) اور سلم (۱/۲۳۳ طبع التلفی ) نے نے کی ہے، اور الفاظ سلم کے ہیں۔
   (۳) البد التحار ۲۳۳۲۔

صلا ة الشحي

تعريف: ا- صلاة لغت واصطلاح ميں، اس پر بحث اصطلاح (صلاة) ميں آ چکی ہے۔ ضحی لغت ميں: مفرداستعال ہوتا ہے، اور بيد چاشت کے چھ بعد ہے، اور بيہ سورج نگلنے سے دن کے بڑھنے تک يا سورج کی روشنی صاف ہونے تک ہے، اور اس کے بعد ''ضحّاء'' کہلا تا ہے۔ طحّاء (فتح و مد کے ساتھ) جب سورج چوتھائی آ سان تک بلند ہوجائے اور اس کے بعد کا وقت <sup>(1)</sup>۔ فقہاء کے نزد یک ضحٰیٰ: سورج بلند ہونے سے زوال تک کا درميانی وقت ہے<sup>(1)</sup>۔

متعلقه الفاظ:

صلاة اصبح ،صلاة الضحى ا-٢

صلا قالاً وابین: ۲- ایک قول ہے: بینماز چاشت ہے، اس لحاظ سے بیدونوں ہم معنی ہیں، ایک قول ہے: نماز اوابین مغرب وعشاء کے درمیان ہے، اس لحاظ سے بیددنوں الگ الگ ہیں۔

(1) متن اللغه، المصباح المنير وعمدة القارى شرح صحيح البخارى ( ۲۳۶/۲ طبع المنير بير)\_
 (۲) ماشير بير)\_
 (۲) حاشيه ابن عابدين (۲/ ۳۲ طبع دارالفكر)\_

یابارش وغیرہ کی کوئی اذیت نہ ہوتو احتیاطا ہتھیا رچھوڑ نامکروہ ہے،اس لَتُ كَهْرِ مان بارى بِ: "وَإِذَا تُحَنَّتَ فِيهِمْ فَأَقَمْتَ لَهُمُ الصَّلَواةَ فَلْتَقُمُ طَائِفَةٌ مِنْهُمُ مَعَكَ وَلَيَأْخُذُوا أَسْلِحَتَهُمُ (اورجب آپان کے درمیان ہوں اوران کے لئے نماز قائم کریں تو چاہئے کہ ان میں کا ایک گروہ آ پ کے ساتھ کھڑا ہوجائے اور وہ لوگ اپنے تقصار ليّر بين)، آ گے فرمايا: "وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمُ إِنْ كَانَ بِكُمُ
 أذىً مِنُ مَطَر أَو كُنْتُمُ مَرُضَى أن تَضَعُوُا أَسْلِحَتَكُمُ وَ خُذُوا حِذُرَ تُحُمُ"<sup>(1)</sup> (اورتمہارے لئے اس میں بھی کوئی مضا ئقہٰ ہیں کہ اگر تہہیں بارش سے نکلیف ہورہی ہو یاتم بیار ہوتوا بے ہتھیارا تارر کھواور اين بحيادً كاسامان لئے رہو)، انہوں نے فرمان باری: "وَلَيَا خُذُواً أَسْلِحَتْهُمْ " ميں امر كومندوب يرجمول كيا ہے، اس لئے كہاس كوترك کرنا،مفسد نمازنہیں،لہذاہتھیاراٹھانا واجب نہیں،جیسا کہ دوسری وہ چزیں جومفسد نماز نہیں،اور بیامن کی حالت پر قیاس ہے، نیز اس لئے کہ غالب سلامتی ہے، کیکن اگر ہتھیار نہ اٹھائے رکھنے سے نمازی کو ہلاکت کا خطرہ ہوتو ہتھیار لئے رہنایا اس کو اس طرح سے اپنے آگ رکھنا کہ بوقت ضرورت آسانی سے لے سکے، واجب ہے<sup>(۲)</sup>۔



د کھئے: ''صلوات خمسة مفروضہ''۔

- (۱) سورهٔ نساء ( ۱۰۱\_
- (۲) شرح روض الطالب ۱۷ ۲۷ ۲۰ روضة الطالبين ۲۷ ۲۰ ، المغنی ۱۱/۲ ، کشاف القناع ۲۷/۱۷

صدقہ ہے، اچھی بات کہنا صدقہ ہے، اور بری بات سے روکنا ایک صدقہ ہےاوران سب کے عوض چاشت کی دور کعتیں پڑھ لے تو کافی ہوجاتی ہیں)، اور حضرت ابودرداء ؓ کی روایت ہے: ''أو صانی حبيبى بثلاث لن أدعهن ما عشت: بصيام ثلاثة أيام من كل شهر، وصلاة الضحى، وأن لا أنام حتى أوتر'' (ا) (مجھ میر محبوب علیق نے تین باتوں کی وصیت کی ہے جن کو میں زندگی بھرنہیں چھوڑ وں گا: ہرمہینہ میں تین روزے، چاشت کی نماز،اوروتر پڑھے بغیر نہ سونا)،حضرت ابو ہریر ڈکی روایت میں *ب ک*ه "أوصاني خليلي بثلاث: صيام ثلاثة أيام من كل شهر، و ركعتى الضحى و أن أوتر قبل أن أرقد "() (مجمح میر محبوب محد عظیلیہ نے تین باتوں کی وصیت فرمائی: ہرمہینہ میں تین روزے، چاشت کی دورکعات، اورسونے سے پہلے وتر یڑھنا)۔ بعض حنابلہ نے کہا: اس کو ہمیشہ پڑھنامستحب نہیں ہے، تا کہ فرائض سے مشابہت نہ ہو، اس میں ابن مسعود وغیرہ سے توقف منقول ہے (<sup>m)</sup>۔

رسول الله عليلية تحتق ميں نماز شخی: ۵-اس پر توعلاء کا اتفاق ہے کہ نماز شخیٰ مسانوں پر واجب نہیں ،لیکن کیارسول اللہ علیق پر واجب تھی؟ علاء کے یہاں مختلف فیہ ہے:

- (۱) حدیث ابودرداء ب<sup>ن</sup>''او صانی حبیبی علیل بثلاث لن أدعهن '' کی روایت مسلم(۱/۹۹ م طبع کتلبی) نے کی ہے۔
- (۲) حدیث ابوہر پر ف<sup>ا</sup>" أو صانی خلیلی بثلاث ..... "کی روایت بخاری (افتخ ۲۲۲/۴ طبع السّلفیہ )اور مسلم (۱۹۴۴ ۲۴ طبع کی ایک ہے کہ ایک ہے۔
- (۳) المغنی ۲/۱۳۱۱، المجموع ۴۸ ۷ ساور اس کے بعد کے صفحات ، جواہر الاِکلیل ۱ / ۲۵-صحیح مسلم بشرح النووی ۵ / ۲۳۰ ۔

صلا ۃ الاشرا**ق:** ۲۷-ففتہاءو محدثین کے ظاہراقوال کے تتبع سے معلوم ہوتا ہے کہ صلاۃ اضحی اور صلاۃ الاشراق دونوں ایک ہیں، اس لئے کہ سب نے اس کا وقت ، طلوع آ فناب کے بعد سے زوال تک لکھا ہے، اور دونوں میں کوئی فرق نہیں کیا ہے۔

ایک قول ہے: نماز اشراق ، نماز ضخیٰ سے الگ ہے، اس بناء پر نماز اشراق کا وقت طلوع آ فتاب کے بعد ، مکروہ وقت ختم ہونے پر ہے<sup>(1)</sup>، دیکھنے'' صلا ۃ الاشراق'۔

شرع حکم:

الم - نماز منحی، جمہور فقہاء کے نزد یک نفل اور متحب ہے، مالکیہ و شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ وہ سنت مؤکدہ ہے <sup>(۲)</sup> حضرت ابوذر نے نبی کریم علی کی ہے کہ وہ سنت مؤکدہ ہے <sup>(۲)</sup> حضرت ابوذر نے نبی کریم علی کی سلامی من أحد کم صدقة : فکل تحمیدة صدقة، و کل تھلیلة صدقة، و أمر بالمعروف صدقة، ونھی عن المنکر صدقة ، و یجزی ء عن ذلک رکعتان یر کعھما من الضحی''<sup>(۳)</sup> (جب آ دمی صبح کرتا ہے تو اس کے ہر جوڑ پر ایک صدقہ واجب ہوتا ہے، ہر سجان اللہ کہنا ایک صدقہ ہے، ہر الحمد للہ کہنا ایک صدقہ ہے، ہر لا إله الا اللہ کہنا ایک

- (۱) تحفة الحتاج ۲۷ ا۳۱، القليو بي وعميره ۲۱۴ ۲۱٬ أوجز المسالك الى موطا مالك ۲۰ سار ۱۲۴ طبع دارالفكر،احياءعلوم الدين ۲۰۱۳ -
- (۲) الفتادی الہندیہ ار ۱۱۲، المغنی ۱۲ (۱۳۱، المجنوع ۲۷/۴۳، روضة الطالبین ۱۸ ۲۳۳۱، حاشیة الدسوقی ار ۱۳۳۳، تفسیر القرطبی ۱۵/ ۱۲۰، صحیح مسلم بشرح النووی۵/ ۲۰۰۰ طبع المطبعة المصریہ۔
- (۳) حدیث: "یصبح علی کل سلامی من أحدکم صدقة" کی روایت مسلم(۱۹۹۹ طبع)کلمی )نے کی ہے۔

صلاةا صلى ٣-٥

لوگ جونماز چاشت ، میشه پڑھتے تھے؟ میتہ مارا دروازہ ہے تم اس میں اللہ کی رحمت سے داخل ، موجاؤ)، سیح ابن خزیمہ میں ہے کہ رسول اللہ علیا یہ نے فرمایا: "لایحافظ علی صلاۃ الضحی الا أواب، قال:و هي صلاۃ الأوابين''<sup>(1)</sup> (نماز چاشت کی پابندی اواب (اللہ کی طرف رجوع کرنے والا) ، ہی کرتا ہے اور فرمایا بیا وابین کی نماز ہے)۔ حنابلہ کے مذہب میں صحیح اور اس کوصاحب الا کمال نے ایک جماعت سے نقل کیا ہے بیہ ہے کہ نماز چاشت کی یابندی کرنا مستحب

نہیں، بلکہ اس کونا غدے پڑھنا چاہئے، اس لئے کہ حفرت عا نشر کا یہ فرمان ہے: ''مار أیت النبي عَلَىٰ اللہ سبح سبحة الضحی قط''<sup>(۲)</sup> (میں نے رسول اللہ عَلَیْتَ کو بھی چاشت کی نماز پڑھتے نہیں دیکھا)۔

حفرت ابوسعير خدرى كہتے ہيں: "كان النبي عَلَيْكُ يصلي الضحى حتى نقول : لا يدعها ، ويدعها حتى نقول : لا يصليها "<sup>(۳)</sup> (رسول اللہ عَلِيْكَ نماز ضَى پڑ ھتے تھے، يہاں تک ك

- (۱) حاشیة الطحطاوی علی مراقی الفلاح رص ۲۱۲، عمدة القاری کر ۲۰،۳۰، مواجب الجلیل ۲/ ۲۷، کشاف القناع ار ۲۰،۳۰، المغنی ۲/ ۲۳۱، صحیح مسلم بشرح النووی ۵/ ۲۰۰۰، روحنة الطالبین ا/ ۲۳۳، صحیح ابن خزیمه ۲/۲۲۸ شائع کرده المکتب الإسلامی، احیاءعلوم الدین ا/ ۱۹۱ طبح مطبعه استقامه-مدیث: لا یحافظ علی صلاق الصحی إلا أواب، کی روایت حاکم دار ۱/ ۱۳ طبح دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے، حاکم نے اس کو صحیح قراردیا ہے اور ذہبی نے اس کی موافقت کی ہے۔
- (۲) حدیث عائش بشما رأیت النبی علی علی مسبحة الصحی قط" کی روایت بخاری (الفح ۱۳ مراطع السلفیه) اور مسلم (۱۱ / ۹۷ طبح الحلی ) نے کی ب، اور الفاظ بخاری کے ہے۔
- (۳) حدیث ابی سعیدؓ: "کان یصلی الضحی حتی نقول : لا یدعها" کی روایت تر مذی (۲/۲۳۳ طبع الحلی ) نے کی ہے اور اس کی اساد میں ضعف ہے۔

جمہور کی رائے ہے کہ نماز صحیٰ رسول اللّٰہ علیق پر فرض نہیں<sup>(1)</sup>۔ شافعیہ، بعض مالکیہ، اور بعض حنابلہ نے لکھا ہے کہ نماز صحیٰ، رسول اللّٰہ علیق یہ کے خاص واجبات میں سے ہے، اوراس میں کم از کم دور کعات واجب ہیں<sup>(۲)</sup>۔ دیکھئے:'' اختصاص ف ۱۰ج۲ر ۲۵۹٬'

نماز ضحیٰ کی موا ظبت و پابندی: ۲ – اس میں علاء کا اختلاف ہے کہ نماز ضحیٰ کی پابند کی کرنا افضل ہے یا مجھی اس کو پڑ ھنا اور بھی ترک کرنا؟ بی مہور کی رائے ہے کہ نماز ضحیٰ کی پابند کی کرنا مستحب ہے، اس لئے کہ صحیح حدیثیں عام ہیں، مثلاً فرمان نبو کی ہے: " أحب العمل الی اللہ تعالی ما داو م علیہ صاحبہ و إن قل" (<sup>m</sup>) (اللہ کے نزد یک سب سے پیارا کا م وہ ہے جو ہمیشہ کیا جائے اگر چہ تھوڑا ہی ہو) اور دوسر کی احادیث طرانی کی" الا وسط ' میں حضرت ابو ہر یر ڈ کی روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ ال وسط ' میں حضرت ابو ہر یر ڈ کی الذین کانو اید یمون صلاق الصحی ؟ ہذا باب کم فاد خلو ہ بر حمق اللہ" (<sup>m</sup>) (جنت میں ایک دروازہ ہے، جس کو ضحیٰ (ب) شرح الزرقانی سر 201، مطالب اُولی انٹی 201 کے کہ کہاں ہیں وہ (ا) شرح الزرقانی سر 201، مطالب اُولی انٹی 201 کے کہ کہاں ہیں دو (ا)

- (۲) روضة الطالبين ۲۷ ۳ ، شرح الزرقاني ۳۷ ۱۵۵، مطالب اولی انہی ۵ ۷۹ ۲۰
- (۳) حدیث: "أحب العمل إلى الله ماداوم علیه صاحبه و إن قل......" کیروایت مسلم (۸۱۱/۲ طبع الحلبی) نے حضرت عائش سے کی ہے۔
- (۴) حديث: "إن في الجنة بابا يقال له الضحى ..... "كى روايت يتمى ف مجمع الزوائد (۲۳۹/۲ طبع القدرى) ميں كى بے اور فرمايا: طبر انى فے اوسط ميں روايت كيا ہے، اس ميں سليمان بن داؤد يمامى ابواحمہ ہے، جومتر وك ہے۔

صلاة الصحى ٢

ہے<sup>(1)</sup> ' مواہب الجلیل' میں '' الجزولی' کے حوالے سے ہے: اس کا اول وقت : سورج کے بلند ہونے ، اس کے سفید ہونے ، اور اس کی سرخی چلے جانے پر ہے، اور آخری وقت ، زوال ہے، حطاب نے شخ زروق کے حوالہ سے کہا ہے کہ اس کا بہتر وقت جب مشرق میں آ فتاب ایسا ہوجائے ، جیسا کہ عصر کے وقت مغرب میں ہوتا ہے<sup>(۲)</sup>۔ ماور دی نے کہا ہے کہ اس کا وقت مخارب ذیو تھائی دن گذرنے پر ہوتی نے کہا ہے کہ اض کا وقت مخارب آرمی تیز ہوجائے اس

بران کے ہائی جانہ کی پیس کی بات کی ہے۔ کوادا کیا جائے <sup>(۳)</sup> پھر فی الجملہ نماز ضحیٰ کے وقت کی تعیین میں فقہاءکا اختلاف ہے: جمہور کی رائے ہے کہ ضحیٰ کا وقت ، سورج بلند ہونے سے زوال سے کچھ پہلے تک ہے ، بشرطیکہ نہی کا وقت داخل نہ ہوا ہو<sup>(۵)</sup>۔

نووى نے '' الروض' میں کہا: ہمارے اصحاب (شافعیہ) نے کہا: وقت ضحیٰ طلوع آ فتاب سے ہے، اور اس کوسورج بلند ہونے کہا: وقت ضحیٰ طلوع آ فتاب سے ہے، اور اس کوسورج بلند ہونے تک مؤخر کرنا مستحب ہے <sup>(1)</sup> اس کی دلیل امام احمد کی ابومرہ طائقی سے روایت ہے کہ میں نے رسول اللہ عیشیہ کوفر ماتے ہوئے سنا ہے: ''قال اللہ: یا ابن آدم لا تعجز نی من أدبع د کعات من أول نہارک أکفک آخرہ'' <sup>(2)</sup> (اللہ تعالی نے فرمایا: ابن أول نہارک أکفک آخرہ'' <sup>(2)</sup>

- (I) جاشية الطحطاوي على مراقى الفلاح رص ۲۱۲\_
  - (۲) مواہر الجلیل ۲۸/۲ به
- (۳) روصة الطالبين ١/ ٣٣٣، كمجموع ٢/ ٣ ٣٠، أسنى المطالب ١/ ٢٠٢٠
  - (۴) کشاف القناع ۲/۱۴ م\_
- (۵) حاشیة الطحطاوی علی مراقی الفلاح ص ۲۱۲، کشاف القناع ار ۳۴۳، الحطاب ۲۸/۲
  - (٢) روضة الطالبين ار ٢ ٣٣٢
- (2) حديث: "قال الله يا ابن آدم لا تعجزني من أربع ركعات ......" كى روايت ابوداؤد (٢ / ٣٢ تحقيق عزت عبيد دعاس) نے كى ہے، اور نووى نے الجموع (٣٩ / ٣٩ طبع المنير بير) ميں الصحيح قرار ديا ہے۔

ہم سوچتے تھے کہ آپ اس کونہیں چھوڑیں گے، اور اس کو چھوڑتے تھے، یہاں تک کہ ہم سوچتے تھے کہ اب آپ اس کونہیں پڑھیں گے)، نیز اس لئے کہ اس کی پابندی کرنے میں فرائض کے مشابہ قرار دینا ہے۔

ابوالخطاب نے کہا: اس کو ہمیشہ پڑ ھنامستحب ہے<sup>(1)</sup> اس لئے کہرسول اللہ علی سلیلہ نے اپنے صحابہ کو اس کی وصیت کی اور فرمایا: ''من حافظ علی شفعة الصحی غفر له ذنوبه و إن کانت مثل زبد البحر ''<sup>(1)</sup> ( جس نے چاشت کی دور کعتوں کی پابند کی کا س کے گناہ معاف ہوجا کیں گے اگر چہ سمندر کے جھاگ کے برابر ہوں)۔ د کیکھتے: ''نفل''

نماز چاشت کا وقت: 2 - فقتهاء کے یہاں کوئی اختلاف نہیں کہ جب سورج بلند ہوجائے اور گرمی تیز ہوجائے تو نماز ضحیٰ پڑ ھنا افضل ہے، اس لئے کہ نبی کریم علیقیہ کا ارشاد ہے: "صلاق الأوابین حین تر مض الفصال"<sup>(m)</sup> (نماز اوابین اس وقت ہے جب اونٹ کے نچے کے پاؤں جلنے لگیں)، مطلب ہیہ ہے کہ ریت گرم ہوجائے اور گرمی کی شدت سے اونٹ کے نچے بیٹھ جائیں۔ طحطا وی نے کہا ہے کہ اس کا مختار وقت : چوتھائی دن گذر نے پر

- (۱) الإنصاف ۱۹۱۲، كشاف القناع ۱۲، ۴۴، محمدة القارى ۲۴، ۲۴۰
- (۲) حدیث: ''من حافظ علی شفعة الصحی'' کی روایت ترمذی (۲/۱۳ ۳ طبع کملی ) نے حضرت ابو ہریرڈ سے کی ہے اوراس کی سند میں ایک ضعیف راولی ہے اور ذہبی نے اس حدیث کومیز ان الاعتدال (۳/ ۲۷۲ طبع کملی) میں اس کو منگر روایات میں لکھا ہے۔
- (۳) حدیث: "صلا**ة الأوابین حین ترمض الفصال**" کی روایت <sup>مسلم</sup> (۱۱۷۱۱ طبع<sup>الحل</sup>می ) نے حضرت زید بن ارقم<sup>ٹ</sup> سے کی ہے۔

کہنا ایک صدقہ ہے، ہر الحمد للد کہنا ایک صدقہ ہے، ہر لا برا له برا لا اللد کہنا ایک صدقہ ہے، ہر تکبیر صدقہ ہے، اچھی بات کہنا ایک صدقہ ہے، اور بری بات سے رو کنا ایک صدقہ ہے، اور ان سب کے عوض چاشت کی دور کعتیں پڑھ لے تو کافی ہیں)، اس روایت کی بنا پر چاشت کی کم از کم دور کعات ہیں<sup>(1)</sup> البتہ چاشت کی زیادہ سے زیادہ رکعات میں اختلاف ہے۔

رائح مذہب کے مطابق مالکیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ نماز چاشت کی زیادہ سے زیادہ آٹھ رکعات ہیں، اس لئے کہ حضرت ام ہانی کی روایت ہے کہ ''ان النبی علیک شکھ دخل بیتھا یوم فتح مکة و صلی ثمانی رکعات، فلم اُر صلاۃ قط اُخف منھا غیر اُنہ یتم الرکوع و السجود''<sup>(۲)</sup> (رسول اللہ علیک فنخ ملہ کے دن ان کے گھر تشریف لائے، اور آپ علیک ٹی نے آٹھ رکعات پڑھیں، میں نے بھی آپ کو اتن ہلکی نماز پڑ ھے نہیں دیکھا، البتہ رکوئ اور سجدہ یورا کرتے تھے)۔

مالکیہ نے صراحت کی ہے کہ آٹھ رکعات سے زیادہ پڑھنا مکروہ ہے، اگر اس نے چاشت کی نیت سے پڑھا ہو، مطلق نفل کی نیت سے پڑ ھے تو مکروہ نہیں، اور انہوں نے لکھا ہے کہ نما ز چاشت کی اوسط رکعات چھ ہیں<sup>(m)</sup> ۔ مرجوح قول کے مطابق حفیہ شافعیہ کی رائے<sup>(m)</sup> اور امام احمد کی رائے ایک روایت میں سیہ ہے کہ نما ز چاشت کی زیادہ سے زیادہ بارہ رکعات ہیں، اس لئے کہ تر مذی ونسائی میں ضعیف سند سے مروی

- () المغنی ۱۲/۱۳۱۲۔ (۲) حدیث اُم ہانیؓ:"اُن النہی ﷺ دخل ہیتھا" کی روایت بخاری (الفَّحَّ ۲۸/۵۵۵طبع السَّلفیہ)اور سلم(۱۱/۹۵ مطبع کملی )نے کی ہے۔
  - (۳) حاشیة الدسوقی ا مر ۱۳ ۳٬۱۴ نصاف ۲ مر ۱۹۰٬ المغنی ۲ مرا ۱۳ ۔ ب
    - (۴) یہی رویانی درافعی دغیرہ کا قول ہے(المجموع ۳۶/۳۳)۔

آ دمتم بھوکودن کے شروع میں چارر کعات سے عاجز نہ کرو( ایسا کرلیا کرو کہ اپنے دن کے شروع میں میرے واسطے چارر کعتیں پڑھلو)، میں دن کے اخیر تک تمہارے لئے کفایت کروں گا)۔ لیکن اذرقی نے کہا ہے کہ بیا صحاب سے منقول ہے، لیکن میحل نظر ہے، اصحاب کے کلام میں مشہور، پہلا (یعنی جمہور کا قول) ہے<sup>(1)</sup>۔ تول نقل کرنے کے بعد لکھا ہے کہ میں نے کسی کو اس کی صراحت کرتے نہیں دیکھا، اس لئے بیا غیر معروف قول ہے یا سبقت قلمی ہے<sup>(1)</sup>۔

نماز چاشت کی رکعات کی تعداد:

- (۱) أسىالمطالب الرسم ۲۰۴
- (۲) حاشية الرملى الكبير بهامش أسنى المطالب الر ۲۰۴۴ \_
- (۳) الفتادى الهنديد ار ۱۱۲، حاضية الدسوقى ار ۱۳۳۳، روضة الطالبين ار ۳۳۳، الإنصاف ۲۰/ ۱۹۰ شائع كرده داراحياءالتراث العربي).
- (۴) حدیث:"یصبح علی کل سلامی ....." کی تخریخ فقرہ نمبر ۴ میں گذر چکی ہے۔

نماز چاشت میں پڑھی جانے والی سورتیں: ۹-ابن عابدین نے کہا:اس میں ضحیٰ کی دونوں سورتیں (یعنی سورہ'' و اشمس' اورسورہ'' واضحی'' یڑھے اس سے بظاہر معلوم ہوتا ہے کہ صرف یہی دونوں پڑ ھےگا،اگر جہ دورکعات سے زیادہ پڑھنی ہو<sup>(1)</sup>۔ اس لئے كد حضرت عقبه بن عامر مجمع بي: "أمونا رسول الله عليليه أن نصلى الضحى بسور منها: والشمس وضحاها، والمضحى" (٢) ( تم كورسول الله عليه في تحكم فرمايا كه جاشت ميں چند سورتیں مثلاً: سورہ'' واشمّس وضحاما''اورسورہ'' واضحی'') پڑھیں۔ نہایہ الحتاج میں ہے: ان دونوں لیعنی چاشت کی دونوں ركعتول مين "سورة كافرون" و" الاخلاص" پڑھنا مسنون ہے، ان دونوں کا پڑھنا'' سورہ اشمس' اور'' سورہ اضحی '' کے پڑھنے سے افضل بےاگر چہ بید دونوں بھی وارد ہیں کیونکہ'' سور ۂ اخلاص'' تہائی قرآن کے برابر ہے ، اور' سورہ الکافرون' چوتھائی قرآن کے برابر بغیر دو گنا کئے ہے (<sup>m)</sup>، شبر املسی نے کہا: اوران دونوں (یعنی الکافرون اور الاخلاص) کو بھی اس صورت میں پڑھے گا جب دو رکعات سے زیادہ پڑھنی ہو<sup>ا</sup> کیکن بی<sup>ت</sup>ھی اس صورت میں ہے کہ چاریا چھ رکعات ایک تحریمہ سے نہ پڑھے کہ پہلے تشہد کے بعد کوئی سورت پڑھنا مستحب نہیں، اسی طرح ہر سنت نماز جس میں دوتشہد ہیں، پہلے تشہد کے بعدسورت نہیں پڑھےگا<sup>( م)</sup>، دیکھتے:'' قراءت اور نافلہ' ۔ چاشت کی نماز چھوٹ جانے کے بعد قضا کرنے اور اس کو

- حاشیدابن عابدین ا/ ۵۸-۳

ہے کہ نبی کریم علیت نے فرمایا : "من صلی الضحی ثنتیعشر ق رکعة بنی الله له قصرا من ذهب في الجنة "<sup>(1)</sup> (جس نے چاشت کی بارہ رکعات پڑھیں، اللہ تعالی اس کے لئے جنت میں سونے کا ایک کل بنائے گا)، ابن عابدین نے شرح المدیہ کے حوالے سے کھا ہے: یہ طے ہے کہ فضائل میں ضعیف حدیث پر ممل کرنا جائز ہے <sup>(1)</sup>۔

حفیہ میں حسکفی نے '' الذخائر الاشر فیہ' کے حوالے سے لکھا ہے: چاشت کے لئے اوسط آٹھر کعات ہیں، اور یہی افضل ہے، اس لئے کہ اس کا ثبوت ، آپ علیق کی مل اور قول سے ہے، اور اس سے زیادہ رکعات کا ثبوت صرف قول سے ہے، بیا یک سلام سے اس سے زیادہ پڑ ھنے کا حکم ہے، اور اگر الگ الگ کرکے پڑ ھے تو زیادہ سے زیادہ پڑ ھناافضل ہے<sup>( س)</sup> ۔

رہے شافعیہ تو نماز چاشت کی زیادہ سے زیادہ رکعات کے بارے میں ان کی عبارتیں الگ الگ ہیں، کیونکہ نووی نے '' المنہا ج'' میں لکھا ہے کہ اس کی زیادہ سے زیادہ بارہ رکعات ہیں <sup>(۳)</sup>، کیکن '' شرح المہذ ب' میں اس کے خلاف ہے، اس میں اکثر سے نقل کیا ہے کہ نماز چاشت کی زیادہ سے زیادہ تعداد آٹھ رکعات ہیں <sup>(۵)</sup> '' روضة الطالبین' میں کہا: افضل آٹھ رکعات اورزیادہ سے زیادہ بارہ رکعات ہیں اور ہردورکعات پر سلام چھیر ےگا<sup>(۲)</sup>۔

- () حدیث: "من صلی الضحی ثنتی عشرة رکعة "کی روایت تر مذکی (۲/۵۳۳طبع<sup>التل</sup>می) نے کی ہےاورکہاحدیث *غر*یب ہے۔
  - (۲) ابن عابدین ۱۱ ۲۵۹٬۰۰۵ مشرح کمحلی علی المنهاج ۱۷٬۳۱۴ مالا نصاف ۲ م ۱۹۰ -
    - (٣) الدرالمخارا / ۵۹\_
    - (۴) شرح کمحلی علی منهاج الطالبین ار ۲۱۴۔
      - (۵) المجموع ۱۰۲۳ (۵)
      - (۲) روصنة الطالبين ا ۲ ۳۳ ـ

صلاة الضحى ٩

صلاة الطّواف، صلاة الظهر ، صلاة المرأة ، صلاة العشاء، صلاة العصر باجماعت پڑھنے کے بارے میں فقہاء کے پہاں تفصیلات میں<sup>(1)</sup> جن کواصطلاح: '' تطوع''، ''صلاۃ جماعت''میں دیکھا جائے۔

صلاة العشاء

د يکھئے:''صلوات خمسة مفروضہ''۔

صلاة الطواف

د يکھئے:'' طواف''۔

صلاة العصر

د يکھئے:''صلوات خمسة مفروضہ''۔

صلاة الظهر

د يکھئے:''صلوات خمسہ مفروضہ''۔



صلاة المرأة

د يکھئے:'' ستر العورة''،'' صلاق''۔

(۱) روضة الطالبين ا / ۲ ۳۳ – ۳۳۲، المغنى ۲ / ۲ ۴۱ \_

الصلاة على الراحله ا-٣ متعلقة الفاظ: سفينه ۲ - سفینہ، کمشتی، سفینہ وراحلہ کے مابین تعلق بہ ہے کہ دونوں کی سواری کی جاتی ہےاورجس طرح داحلہ پرنماز کے خاص احکام ہیں، اسی طرح کشتی میں نماز کے بھی خاص احکام ہیں ، ان کو اصطلاح د. ،، میں یکھیں۔ سفینہ میں دیکھیں۔

صلاة على الراحله سے متعلقہ احکام: الف-نمازنفل:

<sup>11</sup>-اس پرفتهاء کا اتفاق ہے کہ <sup>فن</sup>ل نماز را حلہ (سواری کے اونٹ) پرجائز ہے، اس کا رخ جس طرف بھی ہو، اس کی دلیل یفر مان باری ہے: ''وَلِلْهِ الْمَشُوقُ وَ الْمَغُوبُ فَأَيْنَمَا تُوَلُّوُا فَنَمَّ وَ جُهُ اللَّهِ''<sup>(1)</sup> (سوتم جد حرکو بھی منہ پھیر وسواللہ ہی کی ذات ہے)، ابن عمر<sup>4</sup> نے کہا: بیآ یت خاص طور پر <sup>نف</sup>ل کے بارے میں نازل ہوئی ہے اور حضرت ابن عمر کی روایت میں ہے: ''أن رسول الله <sup>ع</sup>لیلی</sup> کان میں حکی ظہر راحلته حیث کان و جهه''<sup>(1)</sup> (رسول اللہ علیلیہ اپنی اؤٹی کی پشت پر <sup>نو</sup>ل نماز پڑ سے تصاس کا منہ کس طرف علیلیہ این اوٹی کی پشت پر <sup>نو</sup>ل نماز پڑ سے تصاس کا منہ کس طرف اللہ علی راحلته حیث تو جهت، فإذا آراد الفریضة نزل فاستقبل القبلة''<sup>(1)</sup> (رسول اللہ علیہ آپنی الفریضة نزل فاستقبل القبلة''<sup>(1)</sup> (رسول اللہ علیہ آپنی افرین پر نماز پڑ سے رہے تے ، اس کا منہ جد حرکی ہو، اور جب فرض

- (۱) سورهٔ بقره ۱۵ [۱]
- (۲) حدیث ابن عمرٌ: ''أن رسول الله عَلَنظِلْهِ کان یسبح علی ظهر راحلته'' کی روایت بخاری (الفتح ۲/۵۷۸ طبع السّلفیہ) نے کی ہے۔
- (۳) حدیث جابزٌ: "کان رسول الله ﷺ یصلی علی راحلته...... کل روایت بخاری (الفتح ار ۹۰۰ طبح السلفیه) نے کی ہے۔

الصلاة على الراحليه

(أوالدابة)

تعريف: ا-صلاة کی تعریف اصطلاح: (صلاة) میں دیکھیں۔ دراحله: سفر و بار برداری کے لئے مضبوط اونٹ، ایسا اونٹ جس کوانسان اپنی سواری اور سفر کے لئے منتخب کرتا ہے کہ وہ عمدہ ہوتا ہے کسی طرح کا عیب نہیں ہوتا، دیکھنے میں بھلا معلوم ہوتا ہے اگر وہ ہے کسی طرح کا عیب نہیں ہوتا، دیکھنے میں بھلا معلوم ہوتا ہے اگر وہ اونٹوں کے ریوڑ میں ہوتو نمایاں ہو، پہچان لیا جائے۔ راحلہ عرب کو تو نمایاں ہو، پہچان لیا جائے۔ رواحل ہے، راحلہ میں ہاء، صفت میں مبالغہ کے لئے ہے، ایک قول ہے: اس کو دراحلہ ، اس وجہ سے کہا جاتا ہے کہ اس پر د حل (کجاوہ) ہوتا ہے<sup>(1)</sup>۔ داہہ: زمین پر رینگنے او ر چلنے والا ہر جان دار، اس لفظ کا استعال زیادہ تر سواری کے جانوروں اونٹ، گھوڑے، خچر اورگد ھے

کے لئے ہے<sup>(۲)</sup>۔

- (۱) لسان العرب ماده: " رحل" ب
- ۲) لسان العرب ماده: '` دبب' ، ۱، بن عابدین ۱/۹۲۹ ، الشرح الصغیر ۱/۹۰۱ ، المغنى لا بن قد امد ار ۱۳۳۴ .

الصلاة على الراحليه مهم عیادت کے لئے جاتے ہوئے رسول التلقاي مدینہ کے اندر گدھے پر سوار ہوئے اور آپ سواری کی حالت میں نماز پڑھد ہے تھے)۔ امام محد نے اس کوغلطی کا اندیشہ ہونے کے سبب کرا ہت کے ساتھ جائز قرار دیا ہے، اس لئے کہ شہر میں بہت شور وشغب ہوتا \_<sup>(1)</sup>~ اسی طرح شہر کے اندر جانور پرفنل کوبعض شا فعیہ، مثلًا ابوسعید اصطخر ی ، اور قاضی حسین وغیرہ نے جائز قرار دیا ہے، ابوسعید اصطخری، بغداد کے مختسب تھے، وہ گلیوں کا چکر لگاتے رہتے اوراپنے جانور پرسوار ہوکرنماز پڑھتے رہتے تھ<sup>(۲)</sup>۔ ۲ – سواری پر جائز تطوع کے تحت مطلق نوافل، سنن روانب، معین نوافل، وتر اور سجدہ تلاوت سب آتے ہیں، یہ جمہور فقہاء (مالکیہ، شافعيه د حنابله ) ڪنز ديک ہے<sup>(m)</sup>۔ ان کا استدلال ہی ہے کہ رسول اللہ عقیقہ اپنے اونٹ پر وتر پڑھتے تھے،اورا بینےاونٹ پرنفل پڑھتے تھے،فرض نہیں<sup>(۳)</sup>۔ حفنیہ کے نز دیک فرائض کے علاوہ جونمازیں واجب ہیں ، مثلاً نماز وتر، اس کو بلا عذر سواری پر پر هنا جائز نهیں، اسی طرح سجدہ تلاوت کا حکم ہے (۵)۔ امام ابوجنیفہ سے مروی ہے کہ وہ سنت فجر کے لئے جانور سے اتر جائے گا،اس لئے کہ دوسری سنن کے مقابلہ میں اس کی تاکید زیادہ عبادة'' کومینی نے البنایہ (۵۷۸۲ طبع دارالفکر) میں نقل کیا ،اور یہ لکھنے کے بعد کہ اس کوامام ابو یوسف نے روایت کیا ہے، انہوں نے اس حدیث کے شاذہونے کااشارہ دیاہے۔ (1) فتخالقد یا/ ۲۳۰۰–۱۳۳۱، الزیلی مع الشکسی ا/ ۲۷۷۔ الشلسي على الزيلي الر 2/1، المجموع شرح المهذب سار ۲۰ م تحقيق المطبعي -(٢) (۳) الدسوقي ار ۲۲۵، أسنى المطالب اير ۱۳۳۴، المغنى ابر ۲۳۶ طبع رياض به (م) المغنى اركسوم. (۵) ابن عابدین ۱۹۲۴-

نماز پڑھناچا ہے تواتر جاتے اور قبلہ رخ ہوجاتے )۔ بالاجماع لمصفر مين جس مين نماز قصر کی جاتی ہےا دیٹنی پرنفل نماز جائز ہے۔ ر مامختصر سفرجس میں قصر کرنا مباح نہیں تو افٹنی پر نماز ، حنفیہ، شافعیہاور حنابلہ کے یہاں جائز ہے، اوریہی اوز اعی، لیٹ ، اور <sup>حس</sup>ن بن حی کا قول ہے۔ امام مالک نے کہا:صرف کمیے سفر میں مباح ہے، اس لئے کہ بد سفركى دخصت ہے،لہذا لمبسفر كے ساتھ خاص ہوگی، جيسے قصر۔ پہلی رائے کے قائلین کا استدلال : مذکورہ آیت اور اس کے بارے میں ابن عمر کے قول ، اور ابن عمر کی اس حدیث سے ہے جس میں انہوں نے فرمایا: "إن رسول الله عَلَيْ الله عَالَيْ کان يوتر على البعيد "(") (رسول التلقي المتعالية اونث يرسوارره كروتر يرف اليت تھ)-حفیہ کے پہاں مشہور ہے کہ سفر کی شرطنہیں ہے،اونٹ پرنفل کے جواز کے لئے انہوں نے بس بی**قید لگائی ہے کہ شہر سے باہر ہو** جہاں قصر ہوتا ہے، یعنی ایسی جگہ جہاں مسافر کے لئے نمازیں قصر کرنا جائز ہے (۲)۔

حنفيه يل الويوسف نے شہر كے اندرسوارى پرفل كوجائز قرارديا ہے، اور انہوں نے كہا: مجھ سے فلال شخص نے اور انہوں نے اس كا نام ليا انہوں نے سالم سے اور انہوں نے ابن عمر سے روايت كيا ہے: "أن النبي عَلَيْنِيْلُهُ ركب الحمار في المدينة يعود سعد بن عبادةٌ و كان يصلي وھو راكب" <sup>(س)</sup> (سعد بن عبادةٌ كى

- (۱) حدیث ابن عمرٌ: ''أن رسول الله عَلَيْظِيلاً کان يوتر على البعير''ک روايت بخاری(الفتح ۸۸/۲ طبع السلفيه) نے کی ہے۔
- (۲) ابن عابدین ار ۲۹ ۴، الزیلعی ار ۷۷۱، فتح القد یرار ۳۳–۱۳۳۱، کمغنی ار ۴۳۴–۳۳۵،مغنی المحتاج ار ۲۴، کشاف القناع ار ۲۰۲۲
- (٣) حديث: "أن النبي عليه ما الحمار في المدينة يعود سعد ابن

(۱) الشرح الصغیر ۱۷۹۱، الدسوقی ۱۷۵۲، شرح منتهی الإ رادات ۱۷۷۲، مغنی الحتاج ار ۱۳۴۴ \_ ابن قدامه نے کہا: اگر اتنا سخت خوف ہو کہ قبلہ رخ ہو کر نماز نہ پڑھ سے یا بعض ارکان کی ادائی گی اس وجہ سے نہ ہو سے کہ دہ دشمن سے یا سیلاب سے یا درندہ سے یا آگ وغیرہ سے بچنے کے لئے بھاگ رہا ہے اور بھا گنا مباح ہے، اور بغیر بھا گے اس سے بچنا ممکن نہ ہو، یا مسابقہ ( دوڑ ) ہو یا جنگ میں مڈ بھیڑ یا کر دفر ، نیزہ زنی، شمشیر زنی، اور بیچھا کرنے کی ضرورت ہوتو اس کے لئے جائز ہے کہ اپنی حالت کے مطابق پیدل یا سوار، قبلہ رخ ہوکر اگر ممکن ہو یا غیر قبلہ کی طرف اگر قبلہ رخ ہو ناممکن نہ ہو، نماز پڑ سے اور اگر رکوع، سجدہ نہ کر سکتو دونوں کو اشارہ سے کر لے، جہاں تک ہو سکے، سجدہ کے اور اگر قیام کرنے یا بیٹھنے وغیرہ سے مارت ہو ہما قط ہوجا کے گا، اور اگر کر دفر ، نیزہ زنی اور شمیرزنی کی ضرورت ہوتو سب کرے، لیک نری اور پیش از کران باری ہو کہ نیزہ ان باری اور شہر ہو کہ کہ مان باری ہوتو میں اگر میں اندریشہ ہوتو تم پیدل ہی ( پڑھلیا کرو) یا سواری پر)۔

- ملاحظه مو: المغنى الرسمة طبع رياض، شرح منتهى الإرادات الرسلال.
  - (٢) سورة بقره ٢٣٩\_
- (۳) حدیث یعلی بن امیة:"أن النبی عُلَطِطْه انتهی إلی مضیق" کی روایت احمد (۳/ ۱۷۳۷-۱۷۲۴ طبع المیمدیه ) اور بیهیق (۲۲۷ طبع دائرة المعارف العثمانیه ) نے کی ہے،اور بیہیق نے کہا:اس کی اساد میں ضعف ہے۔

الصلاة على الراحله ٩–١١

قبلہ رخ ہوکر تکبیر کہتے ، پھر جد هر بھی سواری کارخ ہوتا، ای طرف نماز پڑ ھتے رہتے )، نیز اس لئے کہ شروع نماز میں اس کے لئے قبلہ رخ ہوناممکن ہےتو یہی اس پر لازم ہوگا، جیسے ساری نماز۔ شافعیہ کے یہاں ایک قول: سلام میں بھی قبلہ رخ ہونا شرط ہے، اس لئے کہ بینماز کا دوسرا آخری کنارہ ہے، لہذا اس میں بھی استقبال قبلہ شرط ہوگا۔

حنابلہ کے یہاں دوسری روایت اور یہی شافعیہ کے یہاں ایک قول ہے بید ( سلام میں استقبال قبلہ ) اس پر لازم نہیں ، اس لئے کہ نماز کا آغاز ، نماز کا ایک جز ہے، جو اس کے بقیہ اجزاء کے مشابہ ہوگیا، نیز اس لئے کہ بیہ مشقت سے خالی نہیں ، لہذا سلام میں استقبال قبلہ کی شرط ساقط ہے اور حنفیہ کے نز دیک ایسا کر نامستحب ہے واجب نہیں اور اگر استقبال قبلہ آسانی سے نہ ہو سکے ، مثلاً جانو رچل رہا ہے، اور قطار میں ہے، اور جانو ر پر سوار ہوتے ہوئے گھومنا آسان نہ ہو یا جانو رسرکش ہو اس کو گھمانا آسان نہ ہوتو استقبال قبلہ شرط نہیں ، اس طرف چل رہا ہے، ای سمت میں تر طبی بند سے۔ شافعیہ کے یہاں ایک قول میں ہے: اس پر استقبال قبلہ مطلقا واجب ہے، خواہ آسان ہو یا نہ ہواور اگر کال ہوتو اس کی نماز صحیح ہوگی <sup>(1)</sup>۔

ہودج،اوردہ قبلہ رخ ہو کرنماز پڑھ سکتا ہے اور رکوع وسجدہ کر سکتا ہے تو نماز میں استقبال قبلہ اس پر داجب ہے اور جس جگہ ہے، اسی پر سجدہ کرے گا اگر ممکن ہو، اس لئے کہ وہ کشتی پر سوار آ دمی کی طرح ہے،

(۱) ابن عابدین ار ۲۹ ۱٬۰۱۷ سوقی ار ۲۲۵٬مغنی الحتاج ار ۱۳٬۱۰٬۱۳ می المطالب ار ۱۳٬۱۳۰ المغنی ار ۲۷٬۳۱۷ طبع ریاض۔ سوار کی پرنماز پڑھنے والے کا قبلہ: ۹ – سواری پرنفل پڑھنے والے کے لئے قبلہ رخ ہونا لازم نہیں ہے، بلکہ جدھر بھی جانور کا منہ ہویا سمت سفر ہونماز پڑھے، جیسا کہ مالکیہ کہتے ہیں اوریہی قبلہ کا عوض ہوگا،اور رسول اللہ علیق این اوٹنی پر نماز پڑھتے تھے،اس کا رخ جدھر بھی ہوتا (اپنے مقصد کی سمت) اور جب فرض پڑھنا ہوتا توا تر جاتے اور قبلہ رخ ہوجاتے<sup>(1)</sup> ۔

مسافر کے لئے اس تخفیف (سہولت) کی حکمت،لوگوں کوسفر کی ضرورت پڑتی ہے،اب اگران میں قبلہ رخ ہونے کی شرط لگا دی جائے تواس کے نتیجہ میں ن کواپنے معمولات ترک کرنے پڑیں گے یا معیشت کے مصالح ومفادات کوخیر باد کہنا پڑے گا۔

•۱ - البنة اگر نمازی کو قبله رخ موکر نماز شروع کرنا ممکن مو، بیاس صورت میں ہے، جبکہ جانور قابو یافتہ مو، قطار میں نہ مو، یعنی وہ کھڑا ہو یا چل رہا ہے، لیکن اس کی لگا م سوار کے ہاتھ میں ہوتو تبیر تحریمہ کے وقت استقبال قبلہ کرنا اس پر واجب ہے، بیشا فعیہ کے نز دیک ہے، اور یہی حنابلہ کے یہاں ایک روایت ، مالکیہ میں ابن حبیب کی رائے، اور حنفیہ میں ابن مبارک کی روایت ہے، ان حضرات کا استدلال حضرت انس کی اس روایت سے ہے:'' أن دسول الله علی من میں ہوتے، نفل پڑ صنے کا ارادہ موتا تو اپنی اونٹی کے ساتھ میں میں ہوتے، نفل پڑ صنے کا ارادہ موتا تو اپنی اونٹی کے ساتھ

- (۱) حدیث: "أن النبي عَلَيْنَا كان يصلي على راحلته" كی تخریح فقره نمبر ۳ میں گذریچی ہے۔
- (۲) حدیث انسؓ: ''أن رسول اللّٰه ﷺ کان إذا سافر فأراد أن یتطوع" کی روایت ابوداؤد (۲۱/۲ تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے اور منذری فی مختصر ابوداؤد (۵۹/۲ شائع کردہ دار المعرفہ) میں اس کی اساد کوچسن کہا ہے۔

### الصلاة على الراحله ١٢

اس کے دونوں ہاتھ گھٹنوں پر ہوں، جب رکوع سے سرا تھائے تو دونوں ہاتھوں کوا تھالے، اشارہ سے سجدہ کرے، دونوں پاؤں مڑے ہوئے ہوں، اورا گرابیا نہ کر سکے تو چارزا نو بیٹھ کرا شارہ کرے<sup>(1)</sup>۔ جس نے سوار ہو کرنفل شروع کی، پھر دوران نماز <u>ن</u>چا تر گیا تو وہ استقبال قبلہ کرے گا، اپنی سابقہ نماز پر بناء کرے گا، زیمین پر اس کو یوری کرے گا، رکوع سجدہ کرے گا، مالکیہ نے کہا ہے کہ البتہ ان لوگوں کے قول کے مطابق جو صحت مند غیر مسافر کے لئے نفل میں اشارہ کو جائز کہتے ہیں وہ اپنی نماز، اپنے جانو رپر شہر میں داخل ہونے کے بعد اشارہ سے پوری کرےگا<sup>(1)</sup>۔

حنفیہ میں امام ابویوسف نے کہا: از سرنونماز پڑھےگا، پہلی نماز پر بنا نہیں کرےگا، اس لئے کہ اس کی شروع کی نماز میں اشارہ ہے اور اخیر کی نماز رکوع وسجدہ کے ساتھ ہے،لہذاضعیف پر قوی کی بناء جائز نہیں ہوگی۔

امام محمد سے مروی ہے کہ اگر ایک رکعت پڑھنے کے بعد سواری سے اتر گیا تواز سرنو نماز پڑھے گا، اس لئے کہ ایک رکعت کی ادا ئیگی سے قبل محض تحریمہ ہے، جو شرط ہے، اور ضعیف کے لئے منعقد شرط، قوی کے لئے شرط بن جائے گی، ہاں اگر ایک رکعت پڑھ لی ہوتو ضعیف کاعمل مؤکرہ وگیا، لہذا اس پر قوی کی بنا نہیں کرےگ<sup>( س)</sup>۔ ستا – اگر پیدل چلنے والانفل نماز پڑھ رہا تھا، اسی اثناء سوار ہوگیا تو سوار ہوکرنفل کو پورا کرےگا، بیر حنا بلہ اور حفیہ میں امام زفر کہتے ہیں۔ حفیہ کے نزدیک: بناء نہیں کرےگا، اس لئے کہ سوار ہونا، عمل

- (۱) الزیلی ار۲۷۱، الحطاب مع المواق ار۵۰۹، مغنی الحتاج ار ۱۴۳۳، کشاف القناع ار ۱۴ ۳۰،المغنی ار ۵۳۴ طبع ریاض \_
- ۲) ابن عابدین ار ۷۰۷، الزیلیحی ار ۱۷۷۷–۱۷۸، الدسوقی علی الشرح الکبیر
   ۲۲۵۸، الحطاب ۱۱٬۹۰۱، مغنی الحتاج ۱۱٬۹۳۱، شرح منتبی الإرادات ۱/۱۹۰۱۔
  - (۳) الزیلیمی ار ۸۷۱، ابن عابدین ار ۲۷۹۰

ابوالحسن آمدی نے کہا ہے کہ بیاحتمال ہے کہ دوسرے کی طرح اس پر بھی کچھلازم نہ ہو، اس لئے کہ عام رخصت، جہاں مشقت ہواور جہاں نہ ہو، دونوں کو عام ہے<sup>(1)</sup> بی<sup>فن</sup>ل کا مسلہ ہے، رہی فرض نماز تو اس میں صرف عذر کی بناء پراستقبال قبلہ ترک کرنا جائز ہے، جیسا کہ گذرا۔

سواری پرنماز کاطریقہ:

11 - جس کے لئے سواری پر نماز پڑ ھنا جائز ہے وہ اپنی نماز میں اشارہ سے رکوئ سجدہ کر ےگا، اور سجدہ کو رکوئ سے پست رکھے گا، اشارہ سے رکوئ سے پست رکھے گا، حضرت جابڑ نے کہا: "بعثنی رسول اللہ علیہ اللہ علیہ والسجود فجئت و ھو یصلی علی راحلته نحو المشوق، والسجود أخفض من الركوع" (مجھے رسول اللہ علیہ نے ایک فرورت سے بھیجا، واپس آیاتو آپ کو اؤٹنی پر نماز پڑ ھتے ہوئے پایا، رخ پور کی طرف تھا، اور سجدہ، رکوئ سے پست تھا)۔

بخارى ميں بيرروايت ہے: ''أن النبي عَلَيْكِنْ كان يصلي في السفر على راحلته حيث توجهت به يوميء إيماء صلاة الليل إلا الفرائض''<sup>(m)</sup> (رسول الله عَلَيْكَة سفر ميں سوارى پرنمازشب (نفل) پڑھتے تھے اسكا رخ جدھر بھى ہو، كيكن فرض سوارى پرنہيں پڑھتے تھے)۔

مالکیہ میں ابن عرفہ نے کہا ہے کہ جو څخص اپنے محمل میں نفل پڑ ھے، اس کا قیام یہ ہے کہ چارزانو بیٹھے، اسی طرح رکوع کرے،

- المغنى ار ۲۳۵-۲۳۳ مغنى الحتاج ار ۱۴۲۱، الدسوقى ار ۲۲۵\_
- (۲) حدیث جابرٌ: "بعثنی رسول الله عُلَيْنَ في حاجة" کی روایت ابوداؤد(۲۲/۲ تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے۔
- (۳) حديث: "أن النبي عَلَيْكَ كان يصلي في السفر على راحلته" كى روايت بخارى (الفتي ٨٩/٢ طبع السّلفيه) في حضرت ابن عمر مسحى م-

صلاة على النبي صلالته

ا- صلاۃ علی البنی علیق سے مقصود: مخصوص الفاظ کے ساتھ آپ علیق کے لئے دعا کرنا اور آپ کی شان کی تعظیم کرنا ہے، قرطبی نے کہا ہے کہ اللہ کی طرف سے نبی پر صلاۃ سے مراد: اللہ کی رحمت ، رضا مندی ، اور فرشتوں کے سامنے آپ کی توصیف ہے اور فرشتوں کی طرف سے صلاۃ سے مراد، آپ کے لئے دعا واستغفار ہے، اور امت کی طرف سے آپ پر صلاۃ سے مراد: آپ کے لئے دعا واستغفار، اور آپ کی شان کی تعظیم کرنا ہے<sup>(1)</sup>۔

صلاة على النبى على النبي على النبى على النبي على النبى على النبى على النبي ي النبي ال

- (۲) سورهٔ احزاب (۵۲\_
- (۳) تفسیر ابن کثیر (۳۷, ۵۰۶، جلاءالاً فہام فی فضل الصلاۃ والسلام علی محمد خیر الاً نام (لابن القیم )رص ۱۹۳ وراس کے بعد کے صفحات۔

صلاق على النبى عليت ا-۲ کثیر ہے<sup>(1)ج</sup>س نے نفل نماز شہر سے باہر شروع کی ، پھر شہر میں داخل ہو گیا، یاجس شہر میں داخل ہوا ہے، اس میں اتر نے کی نیت کر لی تواپنی سواری کے جانور سے اتر جائے گا، اس لئے کہ اس کا سفر پورا ہو گیا، اور قبلہ رخ ہو کراپنی نماز پوری کر ے گا، یہ شافعیہ وحنابلہ کے زدیک ہے، حنفیہ کے یہاں اکثر کی یہی رائے ہے، ایک قول ہے، اشارہ سے جانور پر ہی نماز پوری کر ے گا<sup>(1)</sup>۔

> اگر سواری سے اتر نے والا مسافر نفل نماز کے دوران ، سوار ہوجائے تو اس کی نماز باطل ہوجائے گی ، اس لئے کہ اس کی حالت ، اقامت کی ہے،لہذ ااس میں اس کا سوار ہونا، مقیم کے مل کثیر کی طرح ہوگا، حنفیہ میں امام محمد نے کہا: اپنی نماز پر بناء کرے گا<sup>( m)</sup>۔



- (۱) ابن عابدین ۱/۰۷ ۴٬۰۱۷ یلیعی ۱/۸۷۱ ، کشاف القناع ار ۳۰۳ ـ
- ۲) الزیلی ا/۸۷، این عابدین ار ۷۷ م، مغنی الحماج ار ۱۴ ۱۴، کشاف القناع ۱/۱۰۳۰ به
  - (۳) کشاف القناع ار ۳۰ منفی الحتاج ار ۱۳ ۱۴ الزیلیمی ار ۱۷۸ ـ

صلاق على النبي علي اللبي علي النبي على النبي النبي على النبي النبي

بخارى يل ال آيت كانفير يل ب: "قيل لرسول الله : يا رسول الله، أما السلام عليك فقد عرفناه، فكيف نصلي عليك؟ (عرض كيا كيا، يارسول الله! آ پ پرسلام كرناتو، كو معلوم ، وكيا ب، اب درود آ پ پر كيس بيجيري؟ آ پ ن فرمايا: يول كهو: "اللهم صل على محمد، و على آل محمد، كما صليت على آل إبر اهيم، إنك حميد مجيد، اللهم بارك على محمد، و على آل محمد، كما باركت على آل إبر اهيم، إنك حميد مجيد "(<sup>1)</sup> ر

شرع حکم: سا- جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ رسول اللہ عاقضاً پر درود بھیجنا چند جگہوں پر داجب اور چند جگہوں پر مستحب ہے۔

(۱) حدیث البخاری: "قیل لرسول الله عَلَيْكَ : یا رسول الله ، أما السلام علیک فقد عرفناه، فکیف نصلی علیک؟ قال: "قولوا: اللهم صل علی محمد و علی آل محمد، کما صلیت علی آل إبراهیم، إنک حمید مجید، اللهم بارک علی محمد و علی آل محمد، کما بارکت علی آل ابراهیم، إنک حمید مجید" کی روایت بخاری (فتخ الباری ۸/ ۵۳۲ طبع السفیه) نے حضرت کعب بن عجرة م کی ہے۔

واجب كن جكهول پر ہے، اس میں فقہاء کا اختلاف ہے۔ ۲۰ - حنفیہ و مالکیہ نے کہا : اخیر تشہد میں ، حضور پر درود سنت ہے، واجب نہیں ہے،اورانہوں نے کہا:زندگی میں ایک بارا پ پر درود بھیجنا واجب ہے، اس لئے کہ اس کا تھم ہے، فرمان باری ہے: "يأَيُّهَاالَّذِيْنَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَ سَلِّمُوا تَسْلِيُمَا" (اے ایمان والوتم بھی آپ پر رحمت بھیجا کرو اور خوب سلام بھیجا کرو)۔ طحاوی نے کہا ہے کہ جب بھی آپ کا ذکر آئے، درود بھیجنا واجب ہے۔ ا خیرتشہد میں درود کےعدم وجوب پر بیدلیل دی گئی ہے کہ آپ میلانہ علیہ نے (تشہد سکھاتے ہوئے) تشہد کے الفاظ بتانے کے بعد فرمايا: "إذا قلت هذا، أو فعلت، فقد تمت صلاتك، إن شئت أن تقوم فقم، وإن شئت أن تقعد فاقعد "(٢) (جبتم یہ کہہلو یا کرلوتو تمہاری نمازیوری ہوجائے گی، اب اگرتم اٹھنا چاہوتو الحرجاؤ،اور بيٹھنا چاہوتو بيٹھےرہو)۔ انہوں نے کہا: یہی اہل مدینہ، اہل کوفیہ، اور اہل علم کی جماعت کا مذہب ہے۔ یہلے تشہد میں درودان حضرات کے نز دیک مشروع نہیں ہے، (۱) سورهٔ احزاب (۵۱ ـ

(۲) حديث تعليم التشهد: "إذا قلت هذا، أو فعلت هذا، فقد تمت صلاتك ، إن شئت أن تقوم فقم ، و إن شئت أن تقعد فاقعد" كى روايت ابوداؤد (سنن ابوداؤدا / ۵۹۳ طبع تركيا) نے حضرت القاسم بن تيم قصى م اور الفاظ "أخذ علقمة بيدى، فحد ثنى أن عبد الله بن مسعود أخذ بيده ، و أن رسول الله عَلَيْنَ أُن أخذ بيد عبد الله، فعلمه التشهد في الصلاة ، فذكر مثل دعاء الأعمش : إذا قلت هذا أو قضيت هذا، فقد قضيت صلاتك، إن شئت أن تقوم فقم، و إن شئت أن تقعد فاقعد" ابوداؤد نيكوت اختياركيا م (اعلاء المنن ١/ 2011 شائع كرده ادارة القرآن والعلوم الإ سلامي) -

تسلمون على'' اس كے بعدتم مجھ پرسلام بھيجا كرو)۔ کعب بن عجرہ ،رسول اللہ علیقہ کے بارے میں کہتے ہیں کہ آينمازيل به پڑھتے تھے:"اللهم صل على محمد و على آل محمد، كما صليت على ابراهيم إنك حميد مجيد"()\_ امام شافعی نے کہا ہے کہ جب روایت میں ہے کہ رسول اللہ صلامیں عایشہ صحابہ کونماز میں تشہد سکھاتے تھے،اور بیچھی روایت میں ہے کہ آپ نے ان کو بیسکھایا کہ نماز میں آپ پر درود کیے بھیجیں تو۔ واللہ اعلم، پیرکہنا جائز نہیں کہ تشہد واجب ہے،اور درود واجب نہیں ہے،اور ان دونوں کے بارے میں آپ سے منقول روایت قر آن کے فرض قراردیئے ہوئے سےزائد ہے۔ مرحوم نے کہا:لہذا ہرمسلمان کی (جس پرفرائض واجب ہیں) ذ مہداری ہے کہ تشہداور نبی علیق پر درود بھیجنا سکھے جس نے نماز میں تشہد نہیں پڑ ھااور نہ درود پڑ ھا ( حالانکہ وہ اچھی طرح تشہد پڑ ھ سکتا تھا) تو اس پر اعادہ واجب ہے، تا کہ دونوں کو پڑھے، اورا گردونوں کو قاعدہ سے ہیں پڑ ھ سکتا ہے توجس قدران دونوں میں سے پڑھ سکے وہی پڑھ لے،اوراس کے لئے بس یہی جائز ہے کہ تشہد اور دردد دونوں کے نام کا ذکر کرے، اور اگر دونوں کواچھی طرح سے یر هسکتا تھا،لیکن غفلت میں چھوڑ دیایا دونوں کوقصدا چھوڑ دیا تواس کی نماز فاسد ہے،اوران دونوں کا اعاد ہ اس پر واجب ہے۔

(۱) حدیث کعب بن تجرمؓ: "خرج علینا رسول الله عَلَيْكَمْ، فقلنا: قدعلمنا، أو عرفنا، کیف نسلم علیک فکیف نصلی علیک؟ قال : قولوا، اللهم صل علی محمد، و علی آل محمد، کما صلیت علی آل إبراهیم إنک حمید مجید، اللهم بارک علی محمد و علی آل محمد، کما بارکت علی إبراهیم، إنک حمید مجید"ک*انخ نخ فقره نمبر ۲ میں گذرچکی ہے۔* 

صلاۃ علی النبی علیظتی ۵ اس کے قائل حنابلہ ہیں<sup>(۱)</sup>اب اگر عمداً پہلے تشہد میں درود پڑ ھے تو تسلمون مکروہ ہے، اوراس پراعادہ واجب ہے، اورا گر بھول کر پڑھ دے تو کعہ حفنیہ کے نزدیک سجدۂ سہو واجب ہے، اور مالکیہ کے نزدیک اس کی آپ نماز بڑ نماز فاسد ہوجائے گی،اگر عمداًاس کو پڑ ھے<sup>(۲)</sup>۔ آل محہ

۵ – شافعیہ دحنابلہ نے کہا: ہرنماز کے آخری تشہد میں،نماز جنازہ میں دوسری تکبیر کے بعد اور جمعہ وعیدین کے دونوں خطبوں میں، درود یڑھنا واجب ہے، اس کے علاوہ واجب نہیں، ان حضرات نے کہا: اس لئے کہ اللہ تعالی نے اپنے نبی پر درود بھیجنا، اس فرمان میں فرض کیا إِنَّ اللَّهَ وَ مَلائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ، إِنَّاهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُوا عَلَيْهِ وَ سَلِّمُوا تَسُلِيُمَا "(") (ب تَك الله اوراس کے فرشتے نبی پر رحمت بھیجتے ہیں،اے ایمان والوتم بھی آپ پر رحمت بهيجا كرواورخوب سلام بهيجا كرو )،كسى جگه درود كا فرض ہونا،نماز ميں درود کے فرض ہونے سے اولی نہیں، اور ہمیں رسول اللہ علیقہ کی طرف ہے، جیسا کہ ہم بیان کر چکے ہیں، بیر ہنمائی ملی ہے کہ نماز میں آپ پر در د دفرض ہے، نماز سے باہر نہیں، حضرت ابو ہریر ہؓ کی حدیث میں *بحرض کیا گیا:"ی*ا رسول الله! کیف نصلی علیک؟ يعنى في الصلاة "() (يارسول الله اجم آب پر درود كيت صحيحين؟ يعنى نماز ميں تو فرمايا: تم يوں كہو) اللھم صل على محمد، و على آل محمد، كما صليت على إبراهيم، وبارك على محمد، و آل محمد، كما باركت على إبراهيم، ثم

- (۱) ردالحتار ارسه من فنخ القديدار ۲۷۳،مواجب الجليل ار ۵۴۳۳،الإ نصاف ۲٫۲۲۷۵، کمغنی ۱٫۷۷۳۵
  - (٢) سابقه مراجع-
  - (٣) سورة احزاب (۵٦
- (۳) حدیث ابو ہریرڈ"یا رسول اللّٰہ : کیف نصلی علیک" کی روایت شافعی نے کی ہے جیسا کہ جلاءالافہام لا بن القیم (رص اسم طبع دارا بن کثیر) میں کی ہے،ابن القیم کی عبارت سے ایک راوی کے ضعف کا پنہ چلتا ہے۔

صلا ق<sup>اعل</sup>ی النبی علیظتی ۲ - ۷ اس کے قائل: صحابہ کرام اور بعد کے لوگوں کی ایک جماعت مردعورت کو پیغام دے اور ہرالیں جگہ جہاں ذکرالہی کے لئے اجتماع ہو<sup>(1)</sup> ہے

درود کےالفاظ:

2 - درود کے بہت سے الفاظ مروی ہیں: اس کے بعض الفاظ میں اختلاف ہے، صاحب '' المہذ ب' نے کہا ہے کہ نبی کریم عیالیہ پر درود کے افضل الفاظ ہیں کہ آپ پر درود بیجنے والا کے: ''اللهم صل درود کے افضل الفاظ ہیں کہ آپ پر درود بیجنے والا کے: ''اللهم صل علی محمد و علی آل محمد کما بار کت علی إبر اهیم و علی آل إبر اهیم إنک حمید مجید''۔

نیز: بخاری اور مسلم میں کعب بن مجرة کی روایت میں ہے: "خوج علینا رسول الله عَلَنِ فقلنا: قد علمنا۔ أو عرفنا۔ کیف نسلم علیک، و کیف نصلی علیک" (رسول اللہ عَلَی اللہ مارے پاس تشریف لائے، ہم نے عرض کیا، ہمیں آپ پر سلام کرنے کا طریقہ تو معلوم ہو گیا، لیکن آپ پر درود کیے بھیجیں؟ آپ نے فرمایا: یوں کہو: ''اللهم صل علی محمد، و علی آل محمد، کما صلیت علی آل ابراهیم ۔ انک حمید محمد، کما صلیت علی آل ابراهیم ۔ انک حمید محمد، کما صلیت علی آل ابراهیم یا نواز ہو، محمد، کما صلیت علی آل ابراهیم ، انک علی آل ابراهیم، و بارک علی محمد، و علی أزواجه ، و ذریته، کما بارکت علی آل ابراهیم، انک

- (۱) جلاء الأفهام في فضل الصلاة والسلام على تحد خير الأنام ص: ۵۱ اوراس كي بعد ك صفحات ، ابن عابدين ١/ ٢٣٨ ، تفسير ابن كثير في تفسير آية الاحزاب: "يا أيها الذين آمنوا صلوا عليه و سلموا تسليما" كى روايت الاذكار للنو وى ١٠ ااوراس كي بعد ك صفحات.
- (۲) حدیث کعب بن عجرة: "خوج علینا رسول الله عَلَيْ فقلنا...... کی تخریخ فقره نمبر ۲ میں گذریکی ہے۔

محابہ میں :عبداللد بن مسعود، ابو مسعود بدری اور عبداللد بن عمر، متابعین میں : ابو جعفر محمد بن علی ، شعبی ، اور مقاتل بن حیان ، اور ائم به متبوعین مذا تهب میں : اسحاق بن را تہو یہ اور امام احمد (اپنی ایک روایت میں ، اور یہی روایت مذ تهب میں مشہور ہے ) ہیں <sup>(1)</sup> ب رہا چار یا تین رکعت والی نماز میں پہلے تشہد میں درودتو یہ امام شافعی کے قول جد ید میں سنت ہے، یہی ابن تہ بیرہ ، اور آ جری (حنبلی) کے یہاں مختار ہے، اس کوترک کرنے سے اگر چہ عدا ترک تو نماذ باطل نہ ہوگی ، اور اگر چھوڑ دے تو سجدہ سہو کے ذریعیہ تلا افی توجائے گی <sup>(1)</sup> ب

نمازے باہر درود:

۲ - نماز سے باہر ہمہ وقت آپ پر درود بھیجنا مستحب ہے، اور چند مقامات پر اس کی تا کید ہے، مثلاً: جمعہ کے روز وشب میں، صبح کے وقت ، شام کے وقت ، مسجد میں داخل ہوتے وقت ، وہاں سے نگلتے وقت ، رسول اللہ عیشیہ کی قبر کے پاس ، اذ ان کا جواب دیتے وقت ، دعا کے وقت دعا کے بعد ، صفا ومرہ کے ما بین سعی کے وقت ، لوگوں کے اکٹھا ہونے اور علا حدہ ہونے کے وقت ، آپ کا نام آ نے پر تلبیہ سے فراغت ، اسلام حجر کے وقت ، سوکرا ٹھتے وقت ، قرآ ن ختم کرتے وقت ، فکر اور مصیبت کے وقت ، طلب مغفرت کے وقت ، لوگوں کوعلم پہنچاتے وقت ، وعظ کے وقت درس دیتے وقت ، اور زکاح میں جب

- (۱) الأم للشافعي ام ۱۷ ما المجموع للنو وي سام ۲۵ ۴، روضة الطالبين ام ۲۷۳۰، الإ نصاف ۲ مراکا، المغنی امرا ۵۴
  - (٢) سابقه مراجع، الإنصاف ٢/٢ ٧- ٢٧-

صلاۃ علی النبی علیک کے النبی علیک کے اللہ نے مسلاۃ علی النبی علیک کے اللہ نے مسلاح محصے اور اس کے رسولوں پر درود بھیجو، اس لئے کہ اللہ نے جس طرح مجھے ہے : اللقہ م مبعوث فرمایا ہے )۔ ہے : اللقہ م مبعوث فرمایا، اسی طرح ان کو بھی مبعوث فرمایا ہے )۔ کئی حضرات نے نبیوں پر درود بھیجنے کے مشروع ہونے پر اجماع نقل کیا ہے<sup>(1)</sup>۔

ن پردرود وسلام بھیجا جائےگا، باری ہے: "سلام علی نوح **۹** – رہا غیرانبیاء پر دروود تو اگر کسی کے تابع ہوکر ہو، جبیہا کہ سابقہ ہو عالم والوں میں ) حضرت احادیث: "اللھم صلی علی محمد و علی آل محمد " میں ہم علی ابو اھیم کذلک ہے، توبالا جماع جائز ہے۔ پر سلام ہو، مخلصین کواپیا ہی اگر غیرانبیاء پر مستقل طور پر درود بھیجا جائز اس میں اختلاف ان کرار ہوتی من شہلا ہے میں کہ چھر اور ای کر ان کا ستو ال کا اس

ے، کچھ حفرات اس کے جواز کے قائل ہیں، اوران کا استدلال اس فرمان باری ہے ہے ''ھُوَ الَّذِي يُصَلَّي عَلَيْکُم وَ مَلَائِكَتُهُ''<sup>(1)</sup> (وہ ایہا ہے کہ وہ خود اور اس کے فرشت (بھی) تمہارے او پر رحمت سیحج رہتے ہیں)، نیز ''أُوُ لَلْئِکَ عَلَيْهِمُ صَلَوْاتٌ مِنُ رَبِّهِمُ''<sup>(1)</sup> (یہ لوگ وہ ہیں کہ ان پر نوازشیں ہول گی ان کے پر وردگار کی طرف سے)، نیز ''وَصَلِّ عَلَيْهِمُ إِنَّ صَلَات کَ سَکَنٌ لَهُمُ''<sup>(1)</sup> (اور آپ ان کے لئے دعا تیجے، بلا شبر آپ کی دعا

- ( تقریب النہذیب ۲۸۲۱۲) ، نیز اس کو بیچق نے کتاب الدعوات الکبیر (ص ۲۱۱ شخصق بدر البدر) میں روایت کیا ، اس کی سند میں مذکورہ موتی بن عبیدہ ہے، نیز اس کوخطیب نے اپنی تاریخ (۷/ ۸۰ ۳۰) میں حضرت انس سے مرفو عانقل کیا ہے، اس کی سند میں حسن بن علی طوابقی ہے، جس کے بارے میں خطیب نے کہان مجہول ہے، ۔
- (۱) جلاء الافهام لا بن القيم ۸ ۳۴٬ تفسير ابن كثير، الفتوحات الالهيه، القرطبى تفسير
   آيت احزاب، الاذكار للنووى / ۱۰۹ -
  - (۲) سورهٔ احزاب ( ۳۴ ـ
    - (۳) سورهٔ بقره ۱۵۷۷
    - (۴) سوره توبه / ۱۰۳

حمید مجید<sup>"(۱)</sup>۔ کچھاور الفاظ موجود ہیں، اور کم از کم بیکہنا ضروری ہے : اللھم صل علمی محمد<sup>(۲)</sup>۔

- (۱) حدیث تقولوا: اللهم صلی علی محمد و علی أزواجه و ذریته، کما صلیت علی آل إبراهیم، و بارک علی محمد و علی ازواجه و ذریته ، کما بارکت علی آل إبراهیم، انک حمید مجید "کی روایت بخاری (فتخ الباری ۲۹/۱۱ طیح التلفید) اور سلم (۲۰۲۱ طیح الحلی ) نے حضرت ابوهمید ساعد کی سے اور الفاظ سلم کے ہیں۔
  - (۲) المجموع سر ۲۴ ۴، سابقه مراجع۔
    - (۳) سورهٔ صافات (۹۷۔
    - (۴) سورهٔ صافات ۱۰۹/۱۰۱۰
      - (۵) سورهٔ صافات (۱۲۰
- (۲) حدیث: "صلوا علی انبیاء الله و رسله، فإن الله بعثهم کما بعثنی" کی روایت اسماعیل بن اسحاق القاضی نے حضرت الو ہر یرہؓ سے مرفوعاً اپنی سند سے کی ہے (فضل الصلاۃ علی النبی ﷺ لابن اسحاق القاضی ص ۱۸ )اس کی اساد میں عمر بن ہارون ہے جو متروک ہے ( تقریب التہذیب ۲/ ۱۴) اور اس کے شیخ موسی بن عبید ضعیف میں

> جمہور علماء نے کہا ہے کہ انبیاء کے علاوہ کسی پر مستقل صلاۃ (درود ورحت) بھیجنا ناجائز ہے، اس لئے کہ بیا نبیاء کے تذکرہ کے وقت ان کا شعار ہے، لہذا دوسرے اس میں شامل نہ ہوں گے، لہذا یوں نہیں کہاجائے گا:ابوبکر علیقہ ، یاعلی علیق نے کہا، اگر چہ مفہوم صحیح ہے، جیسا کہ محد عز وجل کہنا صحیح نہیں ہے: اگر چہ آپ عزیز وجلیل ہیں، اس لئے کہ بیذ کر الہی کا شعار ہے<sup>(1)</sup>۔

> ر ہاسلام، توابن کثیر نے شافعیہ میں شیخ ابو تھر جوینی سے فقل کیا ہے کہ بیصلاۃ کے معنی میں ہے، لہذااس کا استعال غائب کے لئے نہ ہوگا، اور نہ غیر انبیاء پر مستفل طور پر سلام بھیجا جائے گا، اس حکم میں زندہ ومردہ دونوں برابر ہیں، البتہ جوموجود ہوتو اس کو خطاب کر کے، ''بسلام علیکم ، سلام علیک'' کہا جائے گا، اس

- حدیث عبداللہ بن ابی اوفی: "کان رسول الله علیه ابنا الله علیه الله المان الله علیه المان ال مال مان المان المانىى مالمان الممان المان المان المما
  - (۲) تفسیر ابن کثیر فی تفسیر آیت الأحزاب، الاذ کارللنو وی رص ۱۰۸.

پراجماع ہے۔ ابن عباسؓ سے مروی ہے کہ نبی علیقہ کے علاوہ کسی پرصلاۃ (درود) بھیجناصحیح نہیں ہے،البتہ مسلمان مردوں اورعورتوں کے لئے مغفرت کی دعا کی جائے گی<sup>(1)</sup>۔



(۱) تفیر ابن کثیر فی تفیر آیت: "یا أیها الذین آمنوا صلوا علیه و سلموا تسلیما"-

حنابلہ اس کے فرض کفا یہ ہونے کے قائل ہیں، اس کی دلیل یہ فرمان باری ہے: "فَصَلِّ لِوَبِّکَ وَانُحَر<sup>ُ"(۳)</sup> (سو آپ اپنے پروردگارکی نماز پڑھئے اور قربانی تیجئے)، نیز آپ علیظی نے اس کو ہمیشہ پڑھاہے<sup>(۵)</sup>۔

نماز عیدین کی شرطیں: وجوب کی شرطیں: ۲۰-نماز عیدین کے وجوب کی شرطیں: حفیہ کے نزدیک: بعینہ وجوب جمعہ کی شرائط ہیں،لہذاعیدین

- (۱) برائع الصناكخ ار ۲۷۴-۲۷۵، الهدايد ار ۲۰، تخفة الفقهاء ار ۲۸۳-
- (۲) حدیث الأعرابی: "هل علی غیرهن....." کی روایت بخاری ( الفَّخ ۲۸۷/۵ طبع السَّلفیه) اور مسلم (۱۱/۱۳ طبع مسلم) نے حضرت طلحہ بن عبیداللَّهُ سے کی ہے۔
  - (۳) المجموع للنو دی ۵ رسا، جوا ہرالاِ کلیل شرح مختصر خلیل ارا ۱۰ ۔
    - (۴) سورهٔ کوژر ۲\_
    - (۵) المغنى لابن قدامه ۲ / <sup>۱</sup>۹۰ ۳ ـ

صلاة عيدين

اس کے مشروع ہونے کی حکمت: ا-عیدین کی مشروع ہونے کی حکمت: ہر قوم کے یہاں ایک خاص دن ہوتا ہے، جس میں وہ سنورتے ہیں اور زینت کے ساتھ وہ اپنے گھروں سے نگلتے ہیں<sup>(1)</sup>، حضرت انس کہتے ہیں: اہل جاہلیت کے لئے سالا نہ دودن مقرر تھے، جن میں لوگ کھیل کودکیا کرتے تھے، رسول اللہ عق دودن مقرر تھے، جن میں لوگ کھیل کودکیا کرتے تھے، رسول اللہ عق جب مدینہ تشریف لائے تو آپ علیق کے فرمایا: ''کان لکم یو مان تلعبون فیھما و قد أبدل کم اللہ بھما خیرا منھما: یو مان تلعبون فیھما و قد أبدل کم اللہ بھما خیرا منھما: جن میں تم کھیل کودکیا کرتے تھے، اللہ تعالی نے ان دونوں کے وض ان سے بہتر تہیں فطر کا دن اور اضحیٰ کا دن عنایت فرمایا)۔

عیدین کی نماز کا حکم: ۲ - نماز عیدین ، حنفیہ کے یہاں صحیح مفتی بہ تول کے مطابق واجب ہے، حنفیہ کے یہاں واجب سے مراد: فرض وسنت کا در میانی درجہ ہے، اس کی دلیل بیہ ہے کہ رسول اللہ علیق کے اس کی پابندی فرمائی، ایک باربھی اس کونہیں چھوڑا، اور بیر کہ نفل با جماعت ادانہیں کی جاتی ہے، البتہ قیام رمضان (تر اور کے)، کسوف شمس (سورج گر، من)،

- (1) جمة الله البالغه للد بلوى ٢ / ٢٢ .
- (۲) حدیث: "کان لکم یومان....." کی روایت نسائی (۱۷۹/۲۰ طبع المکتبة التجاریه) نے کی ہے۔

-12+-

شافعیہ کی رائے ہے کہ نماز عید ہر ملق کے حق میں سنت مؤکدہ ہے: مرد ہو یاعورت، مقیم ہو یا مسافر، آزاد ہو یا غلام انہوں نے اس کے سنت ہونے کے لئے ، ملقف ہونے کے علاوہ کو کی اور شرطنہیں لگائی ہے۔ انہوں نے کہا: حج میں داخل نہ ہونے کی شرط نماز عید ین کی باجماعت ادائیگی کے لئے ہے، یعنی حاجی کے لئے اکیلے نماز عید پڑھنامسنون ہے، نہ کہ باجماعت<sup>(1)</sup>۔

صحت کی شرطیں: ۲۹ - جو چیزیں نماز جمعہ کے صحیح ہونے کے لئے شرط ہیں، وہ نماز عیدین کے صحیح ہونے کے لئے بھی شرط ہیں، خطبہ اس سے مستنی ہے کہ یہ نماز عیدین کی صحت کے لئے شرط نہیں، بلکہ صرف سنت ہے، اور متعدد نماز نہ ہونے کی شرط بھی اس سے مستنی ہے دیکھئے:'' صلا ۃ جمعہ' متعدد نماز نہ ہونے کی شرط بھی اس سے مستنی ہے دیکھئے:'' صلا ۃ جمعہ' (۱) حاضیۃ اصفتی علی الجواہر الزکیہ (۱۰ کے وجوب کے لئے بیشرائط ہول گی: (۱)امام(۲) شہر(۳) جماعت(۴) وقت(۵) مرد ہونا(۲) آزاد ہونا(۷)صحت بدن(۸)ا قامت(مقیم ہونا): خطبہ اس سے مستثنی ہے کہ بینماز کے بعد سنت ہے۔

کاسانی نے'' بدائع الصنائع'' میں ان شرائط کی دلیلوں کو بیان کرتے ہوئے کہا: رہاامام کا ہونا تو ہمارے مزدیک بیشرط ہے، اور اس کی وجہ بم نماز جمعہ کے تحت بیان کر چکے ہیں، اسی طرح شہر شرط ہے، اس لئے کہ حضرت علیؓ سے بیر دوایت ہے کہ انہوں نے فرمایا: '' جمعہ، تشریق، فطر، اور اضحیٰ صرف کسی مصرجا مع (بڑے شہر) میں ہی ہو سکتے ہیں' ، اس سے ان کی مراد: بذات خود فطر، خود اضخی، اور خود تشريق نهيس كه يه چيزي تو مرجله موتى بي، بلكه لفظ فطروانجى سے مراد: نماز عیدین ہے، نیز اس لئے کہ صدر اول سے لے کرنسل درنسل، شہروں میں ہی نمازعیدین کا ثبوت ہے، جماعت شرط ہے، اس لئے کہ جماعت کے بغیرادانہیں کی گئی، وقت شرط ہے، اس لئے کہ اس کی ادائیگی خاص وقت میں ہوتی ہے، یہی تعامل رہا ہے، اسی طرح مرد ہونا،عقل، بلوغ ، آ زاد ہونا،صحت بدن، اور قیم ہونا اس کے وجوب کی شرائط میں سے ہیں، جیسا کہ بیہ وجوب جمعہ کی شرائط میں سے ہیں،اس کی وجہ بہم نماز جمعہ کے تحت لکھ چکے ہیں، نیز اس لئے کہان میں سے سی شرط کا نہ ہونا ،فرض کے ساقط کرنے میں اثر انداز ہے تو واجب کے اسقاط میں بیہ بدرجہ اولی اثر انداز ہوگا<sup>(۱)</sup>۔

حنابلہ نے (جن کے یہاں نماز عیدین فرض کفایہ ہے، جیسا کہ لکھا جاچکا ہے اسکی فرضیت کے لئے محض: استیطان (وطن بنانا) اور جمعہ کے لئے مشر وط تعداد کی شرط لگائی ہے<sup>(۲)</sup>۔

- بدائع الصنائع ار ۲۷۵، المبسوط ۲۷۷ ستخفة الفقهاء ار ۲۸۴۔
  - (۲) کشاف القناع ار۵۵ م

#### صلاة عيدين ۵

ويشهدن الخيرو دعوة المسلمين''() (رسول الله عَايِنَة عید میں کنواری لڑ کیوں ، پردہ نشیں عورتوں ، اور حیض والی عورتوں کو نکالتے تھے،حیض والی عورتیں ،نماز کی جگہ سے دور رہتی تھیں ، اور کار خیر،اورمسلمانوں کی دعامیں شریک رہتی تھیں )۔ لیکن ایسے کیڑوں میں نکلیں گی کہان کی طرف نگاہ نہا تھے، نہ خوشبولگائے ہوں، نہزیب وزینت کااظہار ہو<sup>(۲)</sup>۔ نمازعید کے لئے عورتوں کے نگلنے کی اباحت کا حکم، حنفیہ کے یہاں،عورت کے نوجوان، اور بوڑھی ہونے کے لجاظ سے الگ الگ ہے، نوجوان اورحسین عورتوں کے لئے نمازعید، پاکسی اور نماز ، مثلًا نماز جمعہ، کے لئے نگلنے کی اجازت نہیں <sup>(m)</sup> کا سانی نے اس پر ائمہ مذہب حنفی کا اجماع نقل کیا ہے،اس کی دلیل بیہ فرمان باری ہے: "وَقَرُنَ فِي بُيُوُ تِكُنَّ<sup>" ( (</sup>اورا بِ*ظَر*وں مِي قرار سے رہو )۔ بوڑھی عورتوں کے لئے ،عیداور دوسری نماز وں کے لئے جانے کی بلاخلاف اجازت ہے۔ البتہ افضل بہر حال یہی ہے کہ عورت اپنے گھر میں نماز پڑ ھے، عورت کا نکلنا نماز کے لئے ہے یا مسلمانوں کی تعداد بڑھانے کے لئے؟ اس کے بارے میں امام ابوحذیفہ سے روایت مختلف ہے (۵)۔ (۱) عواتق، عاتق کی جمع ہے دہ جوان لڑ کی جو بلوغ سے آگے بڑھ گئی ہو،و حدیث ام عطية" كي روايت بخارى(الفتح سار ٥٠٣ طبع السَّلفيه) اور مسلم (۲۰۲/۰۲ طبع کلیں) نے کی ہے۔ (۲) المجموع للنووى ۸،۶۷، المغنى لابن قدامه ۲ ( ۱۱،۳۱۳ ۳، حاشية الصفتى ۱۹۰۲. (٣) المبسوطلسرخسي ٢/١٣، البدائع للكاساني ار ٢٤٥ (۴) سورة احزاب سس (۵) بدائع الصنائع ار۲۷۵–۲۷۲ شاید عید کے لئے عورت کے نگلنے کامقصود : دونوں امورکو بروئے کارلا ناہے کیہ جوعورت پاک ہودہ باجماعت نمازیڑ ھے،اور جا ئف بحورت ایک طرف ہٹ کر وعظ ونصیحت سننے، اورمسلمانوں کی تعداد کو بڑھانے ،عہد رسالت میں یہی

نمازعید کے لئے اس کی شرط نہیں، حصف کی نے کہا ہے کہ نماز عید ایک شہر میں کئی مقامات پر بالا تفاق ادا کی جا سکتی ہے، ابن عابدین نے شہر میں کئی مقامات پر بالا تفاق ادا کی جا سکتی ہے، ابن عابدین نے عیدین کے صحیح ہونے کے لئے حسب ذیل شرائط ہیں: (1) امام (۲) شہر (۳) جماعت (۲) وقت بید حفظ ہے کہ بیو جوب کی بھی شرطیں ہیں<sup>(1)</sup>۔ ایا جاچ کا ہے کہ بیو جوب کی بھی شرطیں ہیں<sup>(1)</sup>۔ لگا کی ہے۔ ایک ہے دفت اور جماعت کی شرط لگا کی ہے۔ الگا کی ہے۔ مالک ہو شافعیہ نے نماز عیدین کے صحیح ہونے کے لئے ، وقت کے علاوہ ان میں سے کوئی شرط نہیں لگا کی ہے<sup>(1)</sup>۔ رہیں وہ شرائط جو مختلف نماز وں کے صحیح ہونے میں قد رمشتر ک بیں، مثلاً طہارت، استقبال قبلہ وغیرہ تو ان میں کوئی اختلاف نہیں، ان کو معلوم کرنے کے لئے دیکھیۓ اصطلاح: '' صلا ۃ''۔

عورت اورنما زعيدين:

۵- مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ نوجوان اور حسین عورتوں کونمازعیدین کے لئے جانا کمروہ ہے، اس لئے کہ اس میں فننہ کااندیشہ ہے، اس کے بالمقابل انہوں نے کہا کہ برصورت عورتوں کا نکلنا، اور مردوں کے ساتھ نماز میں ان کا شریک ہونا مستحب ہے۔ نکلنا، اور مردوں کے ساتھ نماز میں ان کا شریک ہونا مستحب ہے۔ رسول الله علی کہ حضرت ام عطیۃ کی متفق علیہ حدیث ہے: ''کان رسول الله علی ہی ہے جرج العواتق و ذوات الحدور والحیض فی العید، فأما الحیض فکن یعتز لن المصلی

- (۱) حاشیهابن عابدین ار۵۵۵ ـ
- (۲) الدسوقی ۱/۱۳۹۱وراس کے بعد کے صفحات، اُسیٰ المطالب ۱/۷۷۹ اوراس کے بعد کے صفحات، کشاف القناع ۱/ ۱٬۴۵۵، ۲/۰۰

صورت حال تھی۔

نے بعض صحابہ کولکھا: عید الاضحٰ کی نماز پہلے اور عید الفطر کی نماز تاخیر سے پڑھی جائے گی)۔ نمازعیدین کاوفت نکلنے کے بعداس کاحکم: اینے وقت سے عید الفطر کی نماز کے فوت ہونے کی تین صورتيں ہيں: ۷ - پہلی صورت : نماز عید باجماعت پہلے دن اپنے وقت پر اداکی جائے، لیکن کچھلوگوں کی نماز چھوٹ جائے، اس صورت میں اس کا حکم ہیہ ہے کہ چھوٹ جانے کے بعداس کی قضانہیں ہے،لہذااس کی قضانہیں کی جائے گی،خواہ کوئی بھی عذر ہو، اس لئے کہ بیرخاص نماز ہے،اور معین وقت میں،خاص قیدوں کے ساتھ ہی مشروع ہے،لہذا ان تمام کامکمل طور پر پایا جانا ضروری ہے، انہیں میں سے ایک وقت بھی ہے: بید حنفیہ ومالکیہ کے زدیک ہے <sup>(۱)</sup>۔ شافعیہ کے مذہب میں صحیح قول سہ ہے کہ اس کی قضامطلقا مشروع ہے، یعنی کسی بھی وقت ،اورکسی بھی طریقتہ پر ہو ، اکیلے یا باجماعت ہو،اور بیان کے پہاں اس معتمد اصل کی بنیاد پر ہے کہ بھی نوافل کی قضامشروع ہے<sup>(۲)</sup>۔ حنابلہ نے کہا: نمازعید کی قضانہیں کی جائے گی، اگر قضا کرنا چاہے تواس کواختیار ہے کہ اگر چاہے تو چار رکعات ایک ہی سلام سے یادوسلاموں سے پڑھ کے<sup>(۳)</sup>۔ ۸ – دوسری صورت: نمازعید پہلے دن اس کے وقت پر باجماعت ادا

- · الطباعة الفديه ) مين اس كوضعيف قرارديا ہے۔
- (۱) البدائع ار۲۷۶ ، الدسوقی ا ۲۹۹ س-۰۰ ۳۰
  - (٢) المجموع ٢٥/٢٥-٢٨\_
  - (۳) المغنىلابن قدامه ۲ / ۳۴۳\_

صلاۃ عیدین ۲ - ۷ نمازعیدین کی ادائیگی کاوفت: ۲ - جمہور فقہاء حنفیہ، ما لکیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ نماز عیدین کا سے پڑھ وقت :محض آنکھ سے دیکھنے کے اعتبار سے، ایک نیز ہ سورج بلند ہونے سے شروع ہوتا ہے( اوراسی وقت نفل نماز جائز ہوجاتی ہے) نماز عید اورا بتداءزوال تک اس کا وقت باقی رہتا ہے<sup>(1)</sup>۔

شافعیہ نے کہا ہے کہ اس کا وقت : طلوع آ فتاب سے زوال تک ہے، شافعیہ کے یہاں طلوع آ فتاب سے اس کا وقت شروع ہونے کی دلیل سے ہے کہ ہی سبب والی نماز ہے، لہذا اس میں ان اوقات کی رعایت نہیں ہوگی ، جن میں نماز ناجائز ہے <sup>(۲)</sup>۔

رہاس کا افضل وقت توایک نیز ہورج بلند ہونے پر ہے، البتہ اس میں مستحب ہی ہے کہ عبد الاضحٰیٰ کی نماز کو اس وقت سے مؤخر نہ کیا جائے، بیاس لئے تا کہ مسلمان نماز کے بعد قربانی کے جانور ذخ کرنے کے لئے فارغ ہوجا کیں، البتہ عبد الفطر میں اس وقت سے تھوڑی سی تاخیر مستحب ہے، بیان لوگوں کے انتظار میں ہے جوعید الفطر کی ضبح کو، صدقہ فطر نکالنے میں مشغول رہتے ہیں۔

یہ تمام ائمہ کے یہاں منفق علیہ ہے<sup>(۳)</sup>عید الفطر وعید الانخیٰ کی نمازوں کے درمیان فرق کرنے کی اس رائے پر ان کی دلیل ہے ہے: ''أن رسول الله عُلَيْنِيْهُ كتب إلى بعض الصحابة: أن يقدم صلاة الأضحى ويؤخر صلاة الفطر ''<sup>(۳)</sup> (رسول اللہ عَلَيْنَيْهِ

- (۱) تحفة الفقهاءار ۲۸۴٬ البدايه ار ۲۰۰، الدرالخارا ر ۵۸۳، الدسوقی ۱/۳۹۶، کشاف القناع ۲/۰۰
  - (۲) نهایة الحتاج للرملی ۲۷۶۷-
- (۳) الدرالختار وحاشیداین عابدین ا/ ۵۸۳ ، الدسوقی ا/ ۳۹۱ ، المجموع للنو وی ۵/ ۳۰ المغنی لاین قدامه ۲/ ۱۲ س<sub>ا</sub>
- (۴) حدیث:''أن رسول الله عَلَيْطِلَمْ كتب إلى بعض الصحابة: أن يقدم صلاة الأضحي'' کی روایت امام شافعی نے الأم (۲۳۲/۱۱ شائع کردہ دارالمعرفہ)میں کی ہے،اور ابن حجر نے تلخیص الحبیر (۲/ ۸۳ طبع شرکہ

صلاة عيدين ٨-•١

نہ کی گئی ہواور بیہ یا تو کسی عذر کے سبب ہوگا، مثلاً چاند نظر نہیں آیا اور ز وال کے بعد گواہوں نے امام کے پاس چاند دیکھنے کی گواہی دی، یا بلا عذر ہوگا۔

عذركى حالت ميں نماز عيدكو دوسرے دن كے لئے مؤخر كرنا جائز ہے، خواہ عيدالفط ہو يا عيدالا ضخى ، اس لئے كہ حديث ميں ثابت ہے: ''أن قوما شھدوا برؤية الھلال في آخر يوم من أيام رمضان، فأمر عليه الصلاة و السلام بالخروج إلى المصلى من الغد''<sup>(1)</sup> (كي الوكوں نے رمضان كے آخرى دن چاندد كي تين كى گواہى دى تو رسول اللہ عليق نے مم فر مايا كہ الحكے روز عيد گاہ فكيں )۔

بیر حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے نز دیک ہے، لہذا چاند دیکھنے کی گواہی دیر سے ملنے پر ، دوسرے دن نماز عید کی قضا مشروع ہے، مالکیہ اس حالت میں علی الاطلاق عدم قضا کے قائل ہیں <sup>(۲)</sup>۔

البنہ شافعیہ دوسرے دن کی نماز کو قضانہیں مانتے اگر پچھلے دن گواہی دیر سے غروب آفتاب کے بعد ملی ہو؟ بلکہ اس صورت میں گواہی مقبول ہی نہیں ہوگی، اور اگلا دن،عید کا پہلا دن مانا جائے گا، اوراب نماز اپنے وقت پرادا ہونے والی ہوگی<sup>(۳)</sup>۔

۹- تیسری صورت: نماز عید اپنے وقت سے عذر کے بغیر مؤخر کی جائے جس کا ذکر ہم دوسری صورت کے ضمن میں کر چکے ہیں تو اس وقت دیکھا جائے گا کہ اگر عید، عید الفطر ہو تو نماز کلی طور پر ساقط ہوجائے گی، اس کی قضا نہ ہوگی، اور اگر عید الاضحٰ ہوتو قربانی کے

- (۱) حديث: "أن قوما شهدوا برؤية الهلال في آخر يوم من أيام رمضان" كى روايت ابوداؤد (۱/ ۵۸۲،۵۸۲ تحقيق عزت عبيد دعاس) اوردار قطنى (۲/ ۲۰ اطبع دار المحاسن) نے كى ہے، دار قطنى نے اس كوحسن قرار ديا ہے۔
  - (٢) بداية الجتهد ار ٢١٢-
  - (۳) گمحلی علی المنہاج ا روم ۳۔

تیسرے دن تک اس کومؤخر کرنا جائز ہے، یعنی دوسرے دن اس کی قضاصیح ہے، اور اگر اس دن نہ ہو سکتو تیسرے دن سورج کے آسان میں بلند ہونے سے ابتداء زوال تک قضا ہوگی، خواہ یہ کسی عذر کے سب ہو یا بلا عذر ہو، البتہ بلا عذر ایسا کرنے والے کے قن میں یہ کہا جائے گا کہ اس نے بر اکیا<sup>(1)</sup>۔

نمازعیدین کی ادائیگی کی جگہ:

۱ - کوئی بھی پاک جگہ نمازعید کی ادائیگی کے لائق ہے، خواہ مسجد ہو یا شہر کے پنج میں خالی جگہ ہو یا شہر سے باہر میدان ہو، البتہ نمازعید کے لئے صحراء میں یا شہر کے باہر کشادہ میدان میں جانا مسنون ہے، تا کہ رسول اللہ علیق کے مل کی پیروی ہو سکے۔ اس میں کوئی مضا کقہ نہیں کہ امام کسی اور کونا ئب بناد ہے جو مسجد میں ان کمز ور لوگوں کو نماز پڑھائے جن کے اندر صحراء میں جانے کی طاقت نہیں ہے <sup>(1)</sup>۔ اس میں کسی امام کا اختلاف نہیں ہے، البتہ شافعیہ نے صحراء

اس میں سی امام کا اخلاف میں ہے، البتہ شافعیہ فصحراء میں نماز عید کے افضل ہونے میں بی قید لگائی ہے کہ شہر کی مسجد تنگ ہو، اور اگر مسجد کشادہ ہو، اس میں لوگوں کی بھیڑ نہیں ہوتی تو اسی میں نماز پڑ ھناافضل ہے، اس لئے کہ ائمہ کرام، مکہ میں مسجد (حرام) میں نماز عید پڑ ھتے رہے ہیں، نیز اس لئے کہ مسجدزیا دہ مقدس اورزیا دہ پاک ہے، صاحب'' المہذ ب'' نے امام شافعی کا بی تو ل نقل کیا ہے کہ اگر مسجد کشادہ ہو، اور صحراء میں نماز پڑ ھ کی تو کوئی مضا نقہ نہیں، اور اگر تنگ ہے اور اس میں پڑ ھالیا، نکل کر صحراء میں نہیں گیا تو مکر وہ ہے، اس لئے

- (۱) دررالحکام فی شرح غرر الأحکام ۱/ ۱۰۳–۱۰، مجمع الانهر ۱/۱۲۹، البدائع ۱/۲۷۱-
  - (۲) الدرالخارا / ۵۸ مع حاشیه ابن عابدین ، بدائع الصنائع / ۲۷۵۔

دوم:اس کے مندوبات:

۲۱ - نمازعیدین میں و، ی چیزیں مندوب ہیں، جودوسری نمازوں میں مندوب ہیں، خواہ افعال ہوں یا قراء ت، نمازعیدین کے لئے کچھ مندوب ہیں، خواہ افعال ہوں یا قراء ت، نمازعیدین کے لئے کچھ خاص مندوبات ہیں، جن کوا جمالی طور پر ذیل میں بیان کیا جارہا ہے۔
 ۱۹ اول: تکبیرات زوائد میں سے ہر دو تکبیروں کے درمیان تین تین تسبیحات کے بفتر ز خاموش رہنا مسنون ہے، ان کے دوران ذکر یا تسبیحات کے بفتر ز خاموش رہنا مسنون ہے، ان کے دوران ذکر یا تسبیحات کے بیرات زوائد کے وقت دونوں ہاتھوں کو دونوں کا نوں دوم : تکبیرات ز وائد کے وقت دونوں ہاتھوں کو دونوں کا نوں

(۲) حاشیة الصفتی علی الجوا مرالز کیه: ۱۰۴، المغنی لا بن قدامه ۲ / ۱۳–۱۸–۲۰۳۰

صلا ق<sup>ع</sup>یدین کہا گرمسجد چھوڑ کر صحراء میں پڑھ لی تو نمازیوں کے لئے کوئی ضرر نہیں، اور اگر صحراء چھوڑ کر تنگ مسجد میں پڑھ لی تو بھیڑ کی وجہ سے اذیت ہوگی،اور پچھلو گوں کی نماز بھی چھوٹ سکتی ہے<sup>(1)</sup>۔

نمازعیدین کی ادائیگی کا طریقہ: اول:اس کے واجبات: اا - نماز عید کے لئے دوسری نمام مشروع نمازوں کا حکم ہے،لہذااس میں وہی چیزیں واجب وفرض ہیں جو دوسری نمازوں میں واجب و فرض ہیں۔

اس میں مزید بہ چیزیں واجب ہیں۔ اول:اس کی ادائیگی باجماعت ہو، بیرحنفیہ وحنابلہ کا قول ہے۔ دوم:اس میں جہری قراءت ہونا،اس لئے کہ رسول اللہ علیک سے شہرت کے ساتھ یہی منقول ہے۔ سوم: نمازی تین زائدتکبیرات ، پہلی رکعت میں تکبیرتحریمہ اور رکوع کے درمیان کیے،اوراس کے مثل دوسری رکعت میں بھی قیام کی تكبيراورركوع كے درميان اتنى ہى تكبيرات كيے۔ واجب کی ادائیگی ہونے کے تعلق سے اس میں کوئی فرق نہیں کہ پیجبیرات قراءت سے پہلے کہی جائیں یااس کے بعد،رفع یدین کے ساتھ ہوں یا اس کے بغیر، تکبیرات کے درمیان خاموش رہے یا شبیج وغیرہ میں مشغول رہے<sup>(۲)</sup>افضل کیا ہے، اس پر ہم نمازعیدین کےمسنون طریقہ کے بیان میں بحث کریں گے۔ جس نے امام کو بیک بیرات کہنے کے بعد پایا توا گراب تک امام قیام میں ہے تو مقتدی اپنے لئے تکبیر نماز میں داخل ہوتے ہی کہے، المهذب لا بى اسحاق الشير ازى مع شرحه المجهوع للنو وى ۵ / ۳ -(۲) الدر المختار، حاشیه این عابدین ار ۵۸۴-۵۸۵، الهدایه ار ۲۰، البدائع 1221

صلاة عيد تن سا دوم بخسل کرنا، خوشبولگا نااوراینے کپڑوں میں سب سے اچھا کیڑا پہننامسنون ہے۔ سوم: عیدگاہ پیدل جانامسنون ہے، واپسی میں راستہ بدل کر آ نامندوب ہے، سوار ہوکر دا پس آنے میں کوئی مضا نقہ نہیں ہے۔ پھرعیدالفطر میں عیدگاہ جاتے ہوئے بغیر جہر کے تکبیر کیے گا، یہی حنفیہ کے یہاں اصح ہے<sup>(1)</sup>۔ چہارم :اگرعیدالاضحیٰ ہوتو راستہ میں جہرا تکبیر کہنامسنون ہے۔ ''الدرالختار'' میں ہے: ایک قول ہے: اورعیدگاہ میں بھی (بیہ چیز مسنون ہے)، آج لوگوں کاعمل اسی پر ہے<sup>(۲)</sup>۔ بقسهائمه،حفیہ کے ساتھ اس امریڈ فق ہیں کہ عیدگاہ پیدل جانا اور دوسر بے راستہ سے واپس آنا،عیدالفط کے دن نماز کے لئے نگلنے ے قبل کچھ کھانا، عنسل کرنا، خوشبولگانا ،اوراپنے عمدہ کپڑے پہننا مستحب ہے۔ ر باعیدگاہ کے راستہ میں تکبیر کہنا تواس مسّلہ میں ما لکیہ، شافعیہ اور حنابلہ میں سے ہرایک نے حفظہ سے اختلاف کرتے ہوئے کہا: عیدالفطروعیدالاضخا میں سے ہرایک میں،عیدگاہ جاتے ہوئے تکبیر کہنا اوراس کو جہرا کہنا مندوب ہے۔ عیدگاہ میں تکبیر: شافعیہ کے یہاں تین اقوال میں سے اصح قول ہے کہ لوگوں کے لئے مسنون ہے کہ سلسل تکبیر کہتے رہیں، یہاں تک کہامام نمازعید کے لئے تحریمہ باند ہو لے<sup>(m)</sup>۔ مالکیہ کی رائے بھی استحسانا یہی ہے، علامہ دسوقی نے اپنے '' حاشیہ کلی الشرح الکبیر'' میں کہا: رہایا جماعت تکبیر کہنا، جبکہ لوگ عید گاہ میں بیٹھے ہوئے ہوں تواسی کو مستحسن کہا گیا ہے،اور یہی حنابلہ کے (۱) چاشداین عابدین ارا۵۸۔ (٢) الدرالمخارا / ۵۸۲

(r) الدراخارا (r) (m) المجموع ۲/۵ س

کی لوتک اٹھا نامسنون ہے، اس کے برخلاف رکوع کی تکبیر کے وقت باتھوں کونہیں اٹھا پاچائے گا۔ سوم: دونوں رکعتوں میں قراءت کامسلسل ہونا مسنون ہے، اس کی صورت بیر ہے کہ پہلی رکعت میں تکبیرات زوائد قراءت سے یہلے، اور دوسری رکعت میں قراءت کے بعد کہے، اس طرح دونوں قراءتیں متصل ہوجا ئیں گی۔ چهارم: پېلې رکعت میں سورۇ' 'اعلی' اور دوسری رکعت میں سورہ <sup>••</sup> الغاشيهُ، پڑھنامسنون ہے، کیکن ہمیشہان دونوں کا التزام نہ کرے کہاس کے نتیجہ میں قرآن کی بقیہ سورتوں کوچھوڑ ناہوجائے۔ پنجم: نماز کے بعد دوخطبے دینا مسنون ہے، ان دونوں خطبوں کے داجیات دسنن ، جمعہ کے دونوں خطبوں سے الگ نہیں ہیں،البتہ مستحب بد ہے کہ پہلے خطبہ کولگا تارنو تکبیرات سے شروع کرے،اور دوسرےخطبہکواسی طرح لگا تارسات کیبیرات سے<sup>(1)</sup>۔ علاوہ ازیں نمازعید کے لئے اذان وتکبیر مشروع نہیں، بلکہ اس کے لئے "الصلاۃ جامعه" (نماز کے لئے اکٹھ ہوجاؤ) کہ کر پکارا جائے گا۔ ساا - نیز نمازعید سے متصل، نماز کے پہلے اور بعد کچھنتیں ہیں، جن کوہم اجمالی طور پر ذیل میں پیش کررہے ہیں۔ اول:عیدالفطرمیںنمازعیدے لئے جانے سے قبل کچھ کھانااور میٹھی چیز کھانا سنت ہے، جیسے کھجوروغیرہ، اس لئے کہ بخاری میں بیہ روايت بي كه "أنه عَلي الله كان لايغدو يوم الفطر حتى يأكل تموات'' (۲) (رسول الله عليه عيد الفط کے دن جب تک کچھ تحجورين نه کھالیتے نمازکو نہ جاتے تھے)۔

- (۱) البدائع ار ۲۷۷، الدرالخار ا ۲۸۵، مجمع الانهر ا ۱۲۹، المبسوط ۲ ۱۹۳۰
- (۲) حدیث: "کان لا یغدو یوم الفطر حتی یأکل تمرات" کی روایت بخاری (الفتح ۲/۲ طبع السلفیہ)نے حضرت انس سے کی ہے۔

صلاة عيدين تهما يہاں بھی ايک رائے ہے<sup>(1)</sup>۔ نماز ميں تكبيرات زوائد:ان ك لگا تار ہونے اور درميان ميں نمازع کسی ذکر کا فاصلہ نہ ہونے كے استخباب ميں حنفيہ ہے اختلاف کرنے کی جا والے حنابلہ وشا فعيہ دونوں ہيں، ان تمام حفزات کی رائے ہے کہ ان تکبيرات كے درميان کسی ذکر کا فاصل ہونا مستحب ہے، اور افضل ہے ہے پ پڑھنا ہے:" سبحان اللہ، و الحمد للہ، و لا إله إلا الله و الله نمازع اکبر" يا " اللہ أکبر کبير او الحمد للہ کثير ا، و سبحان اللہ و بحمدہ بکر قو أصيلا"۔

> نیز مالکیہ نے ،تکبیرات زوائد میں رفع یدین کے استحباب میں اختلاف کیا ہے، ان کے نزد یک افضل یہی ہے کہ کسی تکبیر میں رفع یدین نہ کرے۔

> اسی طرح تکبیرات کی تعداد میں جن سے خطبہ شروع کرنا مستحب ہے، مالکیہ کا اختلاف ہے، ان کے یہاں مستحب بیہ ہے کہ خطبہ تکبیر سے شروع کیا جائے، اس کے واسطے ان کے نز دیک کوئی خاص عددنہیں <sup>(۲)</sup>۔

> حنفیہ کی رائے ہے کہ نمازعید سے قبل یا بعد کوئی سنت نہیں ہے، لیعنی نماز عید اور اس کے خطبے سے فراغت سے قبل کوئی نفل نماز نہیں پڑھی جائے گی، اس لئے کہ وفت کرامت کا وفت ہے، لہذا اس میں عید کے علاوہ کوئی نماز نہیں پڑھی جائے گی، ہاں خطبہ سے فراغت کے بعد، نماز پڑھنے میں کوئی مضا لَقہٰ ہیں (<sup>m)</sup>۔

> شافعیہ کی رائے ہے کہ امام کے علاوہ کے لئے ،نماز عید سے قبل یا بعد نفل پڑھنا مکر دہنہیں ،خواہ نماز ، سجد میں پڑھی جائے یاعید گاہ میں <sup>(۳)</sup>۔

- حاشية الدسوقي على الشرح الكبير ار ٢٠ ٣، المغنى لا بن قد امد ار ١٠ ٣٠.
  - (۲) جواہرالاکلیل شرح مخصر طیل ار ۱۰۳۔
  - (٣) تحفة الفتهاءار ٢٩٣٠، المبسوط ٢٨١٣، البدائع ار ٢٨٠
    - (۴) المجموع للنو دی ۵ / ۱۳۔

مالکیہ نے تفصیل کرتے ہوئے کہا ہے کہ نماز عید سے پہلے اور نماز عید کے بعد زوال تک نفل پڑھنا مکروہ ہے اگر نماز عید گاہ میں ادا کی جائے ، اور اگر مسجد میں ادا کی جائے تو مکروہ نہیں <sup>(1)</sup>۔ حنابلہ کے یہاں دوسری تفصیل ہے، انہوں نے کہا ہے کہ نماز سے پہلے یابعد ، امام یا مقتدی کوئی بھی اس جگہ نفل نہیں پڑ ھے گا جہاں نماز عید پڑھی گئی ، ہاں دوسری جگہ پڑھنے میں کوئی مضا نقہ نہیں <sup>(1)</sup>۔

مفسدات نمازعيد:

۱۳ - نماز عید کے کچھ مشتر کہ مفسدات اور کچھ خصوصی مفسدات ہیں۔ مشتر کہ مفسدات وہی تمام نمازوں کے مفسدات ہیں، دیکھئے: ''صلاق''۔

خصوصی مفسدات کا خلاصہ دوا مور ہیں: اول: ادائیگی کے دوران اس کا وقت نگل جائے، لیعنی زوال کا وقت داخل ہوجائے تو اس سے نماز عید فاسد ہوجائے گی، ابن عاہدین نے کہا ہے کہ لیعنی اس کی صفت فاسد ہوجائے گی، اور بیفل عاہدین نے کہا ہے کہ لیعنی اس کی صفت فاسد ہوجائے گی، اور بیفل ہوجائے ، اور امام ابو حنیفہ کے قول کے مطابق اگر اس کے بعد زوال ہو<sup>(m)</sup>

دوم: ادائیگی کے دوران مجمع کاختم ہوجانا ، یہ بھی نماز عید کے مفسدات میں سے ہے، اور کیا اس کے نساد کے لئے شرط ہے کہ پہلی رکعت کا سجدہ کرنے سے قبل مجمع منتشر ہوجائے یا علی الاطلاق نماز فاسد ہوجاتی ہے؟ اس میں اختلاف ہے، اس کی تفصیل مفسدات

- (۱) شرح الدردير على متن خليل ا ۲۲۳ -
- (۲) المغنىلابن قدامه ۲ / ۳۲۱–۳۲۳\_
- (۳) ابن عابدین علی الدرالختار الم ۵۸۳ -

صلاة غيرين ١٥-١٦ عیدالفطر میں اس کا موقع ،اس کا حکم، اور اس کی کیفیت تو اس پر کلام ف ۲ میں آچکا ہے۔ ر ہا عید الاضحیٰ میں اس کا تھم اور اس کا موقع تو ایام عید میں باجماعت ادا کی گئی ہر فرض نماز یا قضا کی گئی نماز کے بعد ایک بارتكبيركهنا واجب ہے،ليكن وہ قضا كردہ نماز ايام عيد ميں فوت ہوئى ہو، عرفہ کے دن کی فجر کے بعد سے عید کے دن عصر کے بعد تک۔ امام ابویوسف ومحمد کی رائے ہے (اور یہی مذہب میں معتمد ہے) کہ ہرفرض نماز کے بعد مطلقا تکہیر واجب ہے،خواہ نمازی اکیلے پڑھ رہا ہو، یا مسافر ہو، یاعورت ہو، عرفہ کے دن کی فجر سے، ایام تشریق کے تیسرےدن کی عصر کے بعد تک<sup>(۱)</sup>۔ ر ما تكبير كاحكم تو تمام مذاهب ميں بالا تفاق تكبير سنت يا سنت مؤکدہ ہے، واجب نہیں ہے، مالکیہ کے یہاں پندرہ نمازوں کے بعد تکبیر مشروع ہے، ان نمازوں کی شروعات ، قربانی کے دن ظہر سے ہوگی (۲)۔ س نوعیت کی نماز کے بعد تکبیر مشروع ہے، اس سلسلہ میں مذاب ميں اختلاف ب: شافعیہ کی رائے ہے کہ تکبیر ہرنماز کے بعد،خواہ فرض ہو پانغل مشروع ہے، اس میں قدر اختلاف ہے، اس لئے کہ تکبیر دقت کا شعار (نثان خاص) ہے،لہذا کسی ایک نوع کی نماز کے ساتھ خاص نه، ہوگی (۳)۔ حنابلہ کی رائے ہے کہ تکبیر، باجماعت ادا کی گئی فرض نماز وں کے ساتھ، عرفہ کے دن کی فخر ہے، تشریق کے آخری دن کی عصر کی نماز تک، خاص ہے، لہذا ا کیلے ا کیلے ادا کی گئی نمازوں کے بعد (۱) الدرالختارا / ۵۸۷ - ۵۸۸، مجمع الأنبر ا / ۲۰ – ۱۷۱ -(۲) شرح الدرديرا / ۳۲۲\_ (m) المحلي على المنهاج ا ر **٩ • ۳ ـ** 

صلاۃ جمعہ میں ہےدیکھئے:'' صلاۃ جمعہ''۔ مجمع کے منتشر ہونے کے مسلہ میں مالکیہ و شافعیہ کا اختلاف ہے۔

نماز کے فاسد ہونے کا نتیجہ: ۵۱ - صاحب '' البدائع'' نے کہا ہے کہ اگر نماز عید عمد احد و فیرہ کے ذریعہ فاسد ہوجائے جن سے دوسری نمازیں فاسد ہوجاتی ہیں تو اس کی شرطوں کے ساتھ از سرنو نماز پڑ ھے گا، اورا گروقت نگلنے کے سبب فاسد ہو یا امام کے ساتھ وقت سے نماز چھوٹ گئی تو ساقط ہوجائے گی اور ہمار نے زدیک اس کی قضانہیں کرے گا<sup>(1)</sup>۔ ہوجائے گی اور ہمار نے زدیک اس کی قضانہیں کرے گا<sup>(1)</sup>۔ ہوجائے گی اور ہمار نے نام کہ اگر نماز عید ان چیز وں سے فاسد ہوجائے ہوجائے گی اور ہمازیں فاسد ہوتی ہیں تو از سرنو پڑھی جائے گی۔ جن سے دوسری نمازیں فاسد ہوتی ہیں تو از سرنو پڑھی جائے گی۔ تم میں ان کے در میان اختلاف ہے، تفصیلی بحث '' وقت نماز عید' کے دوران فقرہ کا ورات کے بعد آچکی ہے۔

عيد كي شعائروآ داب: ١٢-عيدكانمايال ترين شعار: تكبير ہے جس كالفاظ يہ بيں: '' الله أكبر ، الله أكبر ، لاإله إلا الله، والله أكبر الله أكبر و لله الحمد ''<sup>(۲)</sup> ہ

شافعیہ،اور مالکیہ کااختلاف ہے،ان کی رائے ہے کہان الفاظ میں،ابتدائی تکبیرات دو کی جگہ تین ہیں۔ پھر بیت کبیرعید الفط وعید الاضحٰی ہرایک کے لئے شعار ہے، رہا (۱) بدائع الصنائع ار244۔ (۲) الدرالختار، حاشہابن عابدین ار244۔

#### صلاۃ عيد ين ∠ا

روایات کاباب "اس کے بعد صغیف روایات و آ ٹارکوفل کیا ہے ، لیکن مجموع طور پر اس طرح کی چیز میں قابل احتجاج ہے ، پھر شہاب الدین نے کہا: کسی نعمت کے ملنے یا کسی مصیبت کے ٹلنے پر عمومی طور سے مبارک باد دینے کے حق میں ، سجدہ شکر کی مشر وعیت سے استد لال کیا جاتا ہے<sup>(1)</sup> ، نیز صحیحین میں حضرت کعب بن ما لک کی روایت سے استد لال کیا گیا ہے، جو ان کی تو بہ کے قصہ میں مذکور ہے، جب وہ غرو ہ تبوک میں پیچھے رہ گئے تھے: "أنه لما بشر بقبول تو بته فہناہ"<sup>(1)</sup> (یعنی جب ان کو اپنی تو بہ قبول ہونے کی خوش خبر کی ملی اور فہناہ"<sup>(1)</sup> (یعنی جب ان کو اپنی تو بہ قبول ہونے کی خوش خبر کی ملی اور رسول اللہ علیک ہے باس آ کے تو طلحہ بن عبید اللہ ان کی اور اور ان کو مبارک باددی )۔

عید میں ہتھیار لے کر جانا مکروہ ہے، البتہ دشمن وغیرہ کا ڈر ہوتو اور بات ہے، اس لئے کہ رسول اللہ علیقہ نے اس سے منع کیا ہے<sup>(m)</sup>۔

(I) مغنی الحتاج ار ۳۱۶، فتح الباری ۲ ر ۴۰ ۳ یه

- (۲) حدیث: "کعب بن مالک فی قصة توبته" کی روایت بخاری (افخ ۱۲/۸ طبع السلفیہ)اور سلم (۲۱۲۲/۹۲ طبع الحلی ) نے کی ہے۔
- (۳) فتح الباری ۲/۵۵ ۴، حدیث عید میں بتھیار ساتھ رکھنے سے ممانعت والی حدیث کوابن ماجہ (ا / ۱۷ طبع <sup>الحل</sup>می ) نے حضرت ابن عبال ؓ سے کی ہے، اورابن جحرنے فتح (۲/۵۵ ۴ طبع السلفیہ ) میں ضعیف قرار دیا ہے۔

تکبیر مشروع نہیں<sup>(1)</sup>۔ ما لکیہ کی رائے ہے کہ جو فرض نمازیں ادا پڑھی جائیں ان کے بعد تکبیر مشروع ہے، لہذا قضا پڑھی جانے والی نمازوں کے بعد مطلقا مشروع نہیں ہے، یعنی خواہ عید کی چھوڑی ہوئی ہویا نہ ہو<sup>(۲)</sup>۔ دیکھئے:'' الموسوعہ تکبیر جلد ساا فقرہ کے، سما، ۵۱''۔ کا - آ داب عید مثلاً بخسل کرنا، اس کا وقت آ دھی رات سے داخل ہوتا ہے، خوشبولگانا، مسواک کرنا اور عمدہ کپڑے پہنا، بید نماز عید سے پہلے ہونا چاہئے، صدقہ فطر نماز سے قبل ادا کرنا، عید کے آ داب ہی اظہار کرنا اور کمڑ ت سے صدقہ کرنا ہے <sup>(۳)</sup>۔

'' الدرالخار'' میں ہے:''تقبل الله منا ومنکم'' سےمبارک باددینے پرکلیرنہیں کی جائے گی۔

ابن عابدین نے اس میں اختلاف نقل کرنے کے بعد کہا کہ صحیح میہ ہے کہ بیا چھا ہے قابل نگیز نہیں ، اور انہوں نے اپنی اس صحیح میں ، محقق ابن امیر الحاج سے منقول ان کے اس قول کا سہار الیا ہے کہ بید فی الجملہ مستحب ہے ، اور انہوں نے اس پر دیار شام کے لوگوں کے اس معمول کو قیاس کیا ہے کہ ایک دوسرے سے '' عید مبارک' کہتے ہیں (<sup>47)</sup>۔

شہاب الدین ابن جرنے بھی مبارک باددینے کے اس طریقہ کو مختلف الفاظ کے ساتھ مشروع ککھا ہے، اور اس کے لئے یہ استدلال کیا کہ پیچق نے اس کے لئے ایک باب قائم کیا ہے'' عید میں ایک دوسر کو: ''تقبل اللہ منا و منکم '' کہنے کے بارے میں

- (۱) المغنى لا بن قدامه ۲/۳۲۰ \_
- (۲) شرح الدرد یرعلی متن خلیل ا ۲۲۳۶
- (۳) الدرالختارا /۵۸۱ البدايه ا /۲۰ ، تحفة الفقهاءا / ۲۹۵ ، مجمع الأنهرا / ۱۲۷ ـ
  - (۳) الدرالمختار،حاشیهابن عابدین ارا۵۸\_

صلا ة على الغائب، صلاة الفجر، صلاة الفوائت، صلاة في السفيية، صلاة في الكعبه، صلاة قيام الليل

صلاة في السفيية

صلاة على الغائب

د یکھئے:''سفینہ'۔

د يکھئے:''جنائز''۔

صلاة في الكعبه

د يکھئے: '' کعبہ' ۔

صلاة الفجر

د يکھئے:''صلوات خمسة مفروضہ''۔

صلاة قيام الكيل

د يکھئے:'' قيام الليل''۔

صلاة الفوائت

د يکھئے:'' قضاءالفوائت''۔

ب، حفنیہ کے یہاں حسن ہے، اور مالکیہ کے یہاں مندوب ہے۔ اس کی اصل صحیح روایات ہیں، مثلاً: بخاری وسلم کی حدیث ہے کہ نبی کریم علیا یہ نے ارشاد فرمایا: "إن الشمس و القمر آیتان من آیات الله، لا ینکسفان لموت أحد، ولا لحیاته، فإذا رأیتمو هما فادعوا الله، وصلوا حتی ینجلی"<sup>(1)</sup> (سورج اور چانداللہ کی دونشانیاں ہیں، ید دونوں کس کی موت یا زندگی نے ہیں گر ہناتے، جب تم گر تن دیکھوتو اللہ سے دعاء کرواور نماز پڑھو، یہاں تک کہ گر تن حیث جائے)، نیز اس لئے کہ رسول اللہ علیا یہ نے سورج گر تن کی نماز پڑھی ہے <sup>(1)</sup>، جسیا کہ شیخین کی روایت ہے، نیز چاند گر تن کے لئے نماز پڑھی (<sup>(1)</sup>، جسیا کہ شیخین کی روایت ہے، نیز چاند گر تن کے لئے نماز پڑھی (<sup>(1)</sup>، جسیا کہ کر این حیان نے اپنی کتاب " التقات' میں اس کی روایت کی ہے۔ اہل بھرہ کو چاند گر تن میں دو رکھتیں پڑھا کیں اور فرمایا: " اِنما صلیت لائی رأیت رسول اللہ علیا ہے۔ مین زبس اس لئے پڑھائی کہ میں نے رسول اللہ علیا ہیں در اس کے رہیں نے پنماز بس اس لئے پڑھائی کہ میں نے رسول اللہ علیا ہیں کہ کہ پڑیں کی رہیں نے

- حدیث: "إن الشمس و القمر آیتان من آیات الله....." کی روایت بخاری (الفتح ۲۷۲ ۲ طبع التلفیه) اور مسلم (۲/ ۱۳۰ طبع الحلی) نے حضرت مغیرہ بن شعبہ سے کی بے اور الفاظ بخاری کے ہیں۔
- (۳) حدیث: "أنه صلی لکسوف القمر ....." کی روایت ابن حبان نے الثقات (۲۱/۲۱ طبع دائرۃ المعارف العثمانیہ) میں بغیر سند کے ذکر کیا ہے، الثقات (۲۲۱/۲ طبع دائرۃ المعارف العثمانیہ) میں بنی سند کے ذکر کیا ہے، ابن تجرف الفق (۲۸/۳۸ طبع السلفیہ) میں اس کی صحت میں شک کی طرف اشارہ کیا ہے۔
- (٣) حديث ابن عباسٌ: "أنه صلى بأهل البصرة في خسوف القمر ......" كى روايت بيهيق نے سنن (٢ / ٢٣ طبع دائرة المعارف العثمانيه) ميں كى ہے اور اس كى اساد ميں ضعف ہے۔

صلاة كسوف

تعريف: 1- يه اصطلاح دولفظوں سے مركب اضافى ہے: ''صلاة'' اور ''كسوف'' صلاة كواصطلاح'' صلاة'' ميں ديكھيں۔ كسوف: سورج يا چا ندى كمل روشى يا كچھروشى كاختم ہوجانا اور اس كا ساہ ہوجانا ، كہا جا تا ہے: ''كسف الشمس ''، اى طرح: 'خسف الشمس '' جيسا كہ كہا جا تا ہے: ''كسف القمو، و خسف ، لہذا كسوف وخسوف ، معنى ہيں۔ ايك قول ہے: كسوف ، سورج كے لئے ، اور خسوف ، چاند كے صلاة كسوف: وہ نماز جوسورج يا چا ند ميں سے كس ايك كے كمل ملاة كسوف: وہ نماز جوسورج يا چا ند ميں سے كس ايك كے كمل ہو (1)۔ يا بعض حصہ كتار يك ہونے كے وقت مخصوص طريقة پر ادا كى جاتى ہے (1)۔

شرعي حکم:

۲ - کسوف میں (سورج گرہن) کی وجہ سے نماز ، تمام فقہاء کے نزدیک سنت مؤکدہ ہے، حنفیہ کا ایک قول ہے کہ واجب ہے۔ چاند گرہن کی وجہ سے نماز شافعیہ وحنابلہ کے یہاں سنت مؤکدہ

- لسان العرب، كشاف القناع ٢ / ٢٠ ، أسنى المطالب ١ / ٢٥٥ .
- (٢) الطاب ٢ / ١٩٩، نهاية الحتاج ٢ / ٣٩٢، كشاف القناع ٢ / ٢٠-

صلاة كسوف ا-٢

سے ایک روایت میہ ہے کہ جن اوقات میں نماز کی ممانعت آئی ہے ان میں نماز کسوف نہیں پڑھی جائے گی ، جیسا کہ دوسری نمازیں ، اب اگر اتفاق سے انہیں اوقات میں کسوف (گر، من) ، ہوجائے تو نماز نہیں پڑھی جائے گی ، بلکہ اس کی جگہ سیج ، لا الہ الا اللہ ، اور استغفار کیا جائے گا، انہوں نے کہا: اس لئے کہ بینماز اگر نفل ہے تو ان اوقات میں نفل مکروہ ہے، اگر چہ اس کا سبب موجود ہواور اگروا جب ہے تو ان اوقات میں واجب کی ادائیگی بھی مکروہ ہے<sup>(1)</sup> ، شافعیہ کا قول ، امام مالک سے دوسری روایت ، اور امام احمد سے ایک روایت ہے، نماز گر ہن تمام اوقات میں پڑھی جائے گی ، جیسے وہ دوسری نمازیں جن کا سبب مقدم یا متصل ہو، مثلاً قضاء نماز ، نماز استسقاء ، وضوء کی دو رکھتیں ، اور تحیۃ المسجد <sup>(1)</sup> ۔

اہا کہا کہا کتابے میں اور ایک میں جائے گی، اور اگر گربن کی حالت میں طلوع آ فتاب ہوتو فورا پڑھی جائے گی، اور اگر گربن کی حالت میں عصر کا وقت آئے یاان دونوں کے وقت گربن ہوتو اس کی وجہ سے نماز نہیں پڑھی جائے گی<sup>(۳)</sup>۔

نماز کسوف کافوت ہونا: ۵-نماز کسوف دو میں سے سی ایک امر سے چھوٹ جاتی ہے: اول: پورے طور پر گرہن حجب جانا، لہذا اگر کچھ چھٹا ہوتو باقی کی وجہ سے نماز شروع کر سکتا ہے، جیسا کہ اگر صرف اس فدر گرہن لگا ہو۔ دوم: گرہن کی حالت میں غروب آفتاب ہونا۔

- (۱) البدائع ار ۲۸۲، کمغنی ۲۸/۴۲۰ \_
- (۲) شرح روض الطالب ا ۱۶٬۱۲۴ کمجوع ۵ / ۲۴۳
  - (٣) حاشية الدسوقى ار ٢٠٠٣ .

ہوئے دیکھا)،اوروجوب سے مانع اعرابی والی معروف حدیث ہے: ''ھل علی غیر ھا''<sup>(1)</sup>( کیا مجھ پران کےعلاوہ واجب نماز ہے )، نیز اس لئے کہ بیرکوع وسجدہ والی نماز ہے،اوراس کے لئے اذان و اقامت نہیں، جیسے نمازا ستسقاء<sup>(۲)</sup>۔

نماز کسوف کا وقت:

۳ - اس کا وقت گر بن کے ظہور سے اس کے ختم ہونے تک ہے، اس لئے کہ نبی کریم علیلی کی ارشاد ہے کہ "إذا رأیتمو هما فادعوا الله و صلوا حتی ینجلی"<sup>(۳)</sup> (جبتم ان کود یکھوتو اللہ سے دعاء کرو، اور نماز پڑھو یہاں تک کہ گر بن تھوٹ جائے)، آپ نے گر بن چھٹے کو نماز کی انتہا بتائک، نیز اس لئے کہ اس کی مشروعیت اللہ سے اس خواہش کے اظہار کے لئے ہے کہ وہ روشن کی نعمت دوبارہ عطاء کرد بے اور جب بیحاصل ہو گیا تو نماز کا مقصود پورا ہو گیا<sup>(۳)</sup> ہ

- مکر وہ اوقات میں نماز کسوف: ۴۷ – اس میں فقہاء کا اختلاف ہے: حفیہ کی رائے، حنابلہ کے نز دیک ظاہر مذہب اور امام مالک
- (۱) حدیث الأعرابی: ''هل علی غیرها......'' کی روایت بخاری (الق ۵ ۲۸۷ طبع التلفیہ)اور سلم(۱۱۱ م طبع الحلبی ) نے حضرت طلحہ بن عبیداللَّّهُ سے کی ہے۔
- (۲) أسنى المطالب الر۲۸۵، الأم للشافعى الر۲۴۴، حاشيه ابن عابدين الر۲۵-۲۲۵، فتح القد ير ۱۸۲۲، البدائع الر۲۸۰، حاشية الطحطاوى على المراقى ۵۸ سطيع بولاق، المغنى لابن قدامه ۲۰۲۲، کشاف القناع ۲۱/۲، حاشية الدسوقى الر۶۰۱ - ۲۰۳۱، مواجب الجليل ۲۰۲۲-
  - (۳) حدیث: 'إذا رأیتمو هما .....' کی تخریخ فقره نمبر ۲ میں گذریچل ہے۔
- (۴) المغنى ۲/۲۴، كشاف القناع ۲/۱۱، مواجب الجليل ۲/۲۰۳، بدائع الصنائع ا/۲۸۲، لجموع ۵/۱۳۴۵

(٣) بدكداس ك لئے 'الصلوة جامعة'' كالفاظ سے بكارا جائے، اس لئے کہ عبداللہ بن عمر ولکی راویت ہے: "لما کسفت الشمس على عهد رسول الله عليه نودي : أن الصلاة جامعة"() (عهدرسالت ميں سورج گر، من ہوا تو آواز لگائي گائي: "الصلاة جامعة" كديه نمازلوگوں كوجمع كرنے والى ہے)، اس نماز کے لئے باتفاق اذان اور اقامت نہیں ہے۔ (۴) کثرت سے ذکرالهی ،استغفار، تکبیراورصد قد ہواور جہاں تک ہو سکے قربت کے کام کر کے اللہ کا تقرب حاصل کیا جائے ، اس لح كم نبي كريم عليه كاارشاد ب : "فإذا رأيتم ذلك فادعوا الله و كبروا وصلوا وتصدقوا"(٢) (جبتم بدي يهوتوالله ب د ما کرو، تکبیر کهو، نمازیر هو، اورصد قد کرو) ۔ (۵) باجماعت نماز پڑھیں،اس لئے کہ رسول اللّہ علیقیۃ نے اس کوباجماعت پڑھاہے<sup>(۳)</sup>۔ امام ابوحذیفہ و مالک نے کہا ہے : چاند گر ہن کے لئے اسلے ا سیلے دود درکعتیں پڑھی جائیں گی،اس کو باجماعت نہیں پڑھیں گے، اس لئے کہ جاند گرہن کی وجہ سے باجماعت نماز، رسول اللہ علیک <u>سے منقول نہیں ہے، حالانکہ چاند گرہن، سورج گرہن سے زیادہ ہوا</u> تھا، نیز اس لئے کہ اصل یہی ہے کہ غیر فرض نماز باجماعت ادانہیں کی جائے گی،الا یہ کہاس کا ثبوت کسی دلیل سے ہو،اوراس کے مارے

- حدیث عبد الله بن عمرة: "نو دي أن الصلاة جامعة" کی روایت بخاری (الفتح ۲ / ۵۳ طبع السلفیه) اور سلم (۲ / ۲۷ طبع الحلی) نے کی ہے۔
   حدیث: "فإذا رأیتم ذلک فادعوا الله" کی روایت بخاری (الفتح
- ۲۹٫۲ طبع السّلفیہ )اور مسلم (۲۱۸٫۲ طبع الحلبی ) نے حضرت عا نشر سے کی ہے۔
- (۳) سابقه مراجع، المجموع ۵/۹٬۹، کشاف القناع ۲۱/۲، حاشیة الدسوقی ۱/۲۰۰۱–۴۰۳۰

چاند گر، من کی نماز دو میں سے کسی ایک امر سے چھوٹ جاتی ہے۔ اول بکمل طور پر گر، من تچھٹ جانا۔ دوم بطلوع آ فتاب۔ اگر بادل حاکل ہواور گر، من تچھٹ جانے میں شک ہوتو نماز پڑھے گا، اس لئے کہ اصل گر، من کا باقی رہنا ہے ،اورا گر دونوں (سورج و چاند) بادل کے پنچے ہوں اور گر، من کا گمان ہوتو نماز نہ پڑھے، یہاں تک کہ یقین ہوجائے<sup>(1)</sup>۔ مالکیہ نے کہا: اگر گر، من کی حالت میں چاند غائب ہوجائے تو نماز نہ پڑھی جائے گی، اس لئے کہ ہیکسی سے منقول نہیں تو دوبارہ

دوران نماز گر<sup>ہ</sup>ن حصِٹ جائے تو اس کو پور کی کرے گا، اس لئے کہ میہ اصل نماز ہے، کسی کا بدل نہیں ہے، لہذا اس کا وقت نکلنے کی وجہ سے اس سے باہر نہیں ہوگا، جیسے دوسری نمازیں <sup>(۳)</sup> ۔

- (۱) المغنی ۲/۲۷ ،روضة الطالبین ۲/۸۷، نهایة الحتاج ۲/۳۹۹-۳۹۹، اسی المطالب۱/۲۸۷-
  - (٢) مواجب الجليل ٢ مر ٢٠٢٠
    - (۳) سابقه مراجع۔

صلاة كسوف ٢

صلاة كسوف ۷-۹

میں کوئی دلیل نہیں ہے<sup>(1)</sup>۔

# نمازگر، من میں خطبہ:

ک-امام ابو صنیفه، مالک اور احمد نے کہا: نماز گر، من میں خطب نہیں ہے، اس لئے کہ حدیث ہے: ''فإذا رأیتم ذلک فادعوا الله، و کبروا، و صلوا و تصدقوا''<sup>(۲)</sup> (جبتم اے دیکھوتو اللہ سے دعاء کرو، تکبیر کہو، نماز پڑھو، اور صدقہ کرو)، رسول اللہ عیلیہ نے نماز، دعاء، تکبیر اور صدقہ کا حکم دیا، اور خطبہ کا حکم نہیں دیا اور اگر اس میں خطبہ مشروع ہوتا تو آپ ان کو اس کا ضرور حکم دیتے، نیز اس لئے کہ اس نماز کو آ دمی ا کیلے اپنے گھر میں پڑھتا ہے، لہذا اس کے لئے خطبہ مشروع نہیں ہوگا<sup>(۳)</sup>۔

شافعیہ نے کہا ہے کہ: اس کے لئے نماز کے بعد، عیر کے دوخطبوں کی طرح، دو خطب دینا مسنون ہے<sup>(۳)</sup> اس لئے کہ <sup>حضر</sup>ت عا نَشَرَّکی بیروایت ہے:''أن النبي عُلَ<sup>سِلِلِل</sup>ِ لما فرغ من الصلاۃ قام و خطب الناس، فحمد اللہ و أثنی علیہ، ثم قال: إن الشمس و القمر آیتان من آیات الله عز وجل ، لا یخسفان لموت أحد ولا لحیاته، فإذا رأیتم ذلک فادعوا اللہ و کبروا و صلوا و تصدقوا''<sup>(0)</sup> (رسول اللہ

- حاشیة الدسوقی ا ۲۰ ۳، البدائع ا ۲۸۲ ۔
- (۲) حدیث: "فإذا رأیتم ذلک فادعوا الله .....، کی تخریخ فقره نمبر ۲ میں گذریکی ہے۔
- (۳) بدائع الصنائع ار ۲۸۲،مواہب الجلیل ۲۰۲۲، حاشیۃ الدسوقی ار ۰۲، ۳، المغنی ۲ر ۲۶۵، تبیین الحقائق ار ۲۲۹۔
  - (۴) المجموع ۵۶/۵۲، أسنى المطالب الر۲۸۶\_
- ۵) حدیث: " أن النبی تَلَطِّلْهِ لما فرغ من الصلاة قام و خطب الناس" کی روایت بخاری (الفَّ۲۹/۶۲ طبع السَّلفیه(اور مسلم (۲۱۸/۲ طبع الحلیع) نے کی ہے۔

سیلیت اسیلیت نما ز سے فراغت کے بعد کھڑے ہوئے لوگوں سے خطاب کیا، اللہ کی حمد وثناء بیان فرمائی، اس کے بعد فرمایا: سورج اور چاند اللہ تعالی کی دونشانیاں ہیں، سیکسی کی موت یا زندگی کی وجہ سے نہیں گر ہناتے، جبتم اسے دیکھوتواللہ سے دعاء کرو، تکبیر کہو، نماز پڑھو، اور صدقہ کرو)۔

۸ - نمازگر بن ، اسلیے ، مسافر اور عورتوں کے لئے مشروع ہے ، اس لئے کہ حضرت عائشہ اور حضرت اسماءً نے رسول اللہ علیکی کے ساتھ نماز پڑھی<sup>(1)</sup> اور غیر حیثیت والی عورتوں کے لئے مستحب ہے کہ وہ امام کے ساتھ پڑھیں ، البتہ جن عورتوں کے سبب فتنہ کا اندیشہ ہے ، وہ اکیلی اکیلی گھروں میں پڑھیں گی ، اور اگر بیا کٹھا ہوجا کیں تو بھی کوئی مضا لقہ نہیں ، البتہ وہ خطبہ نہیں پڑھیں گی<sup>(1)</sup> ۔

نمازگر مین کے لئے امام المسلمین (حاکم) کی اجازت: ۹ - نمازگر مین پڑھنے کے لئے امام کی اجازت کی شرط نہیں، اس لئے کہ پیفل ہے، اور نفل میں امام کی اجازت کی شرط نہیں، اور اگر امام نماز کسوف نہ پڑھے تو لوگ اعلان یہ طور پر اس کو پڑھ سکتے ہیں، اگر انہیں فتنہ کا اندیشہ نہ ہو، اور خفیہ طور پر پڑھیں گے اگر فتنہ کا اندیشہ ہو، پیشا فعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے (۳)۔

حنفیہ نے ( ظاہر الروایہ میں ) کہا: نماز گرہن با جماعت وہ امام قائم کر ے گاجولوگوں کو جمعہ وعیدین پڑھا تا ہے، اس لئے کہ اس نماز کی باجماعت ادائیگی، حضور علیقیہ کے پڑھانے سے معلوم ہے، لہذا

- حدیث: "أن عائشة و أسماء صلتا مع النبي عالی عالی که روایت بخاری (الفق ۲ / ۵۴۳ طبع السلفیه) اور مسلم (۲ / ۲۲۴ طبع الحلمی) نے حضرت اساءً سے کی ہے۔
  - (٢) سابقه مراجع، روضة الطالبين ٢ ر ٨٩، كشاف القناع ٢ / ٢ -
    - (٣) الأم للشافعي الر٢ ٢ ٢ ٢ ، كشاف القناع ٢ / ٢ ٢ -

### صلاة كسوف •ا

سورہ بقرہ کے برابرطویل قیام فرمایا، پھرایک طویل رکوع کیا، پھر قیام فرمایا لمباقیام تھا، جو پہلے قیام سے مختصرتھا، پھر لمبارکوع کیا، اور یہ پہلے رکوع سے مختصرتھا)۔

ان حضرات نے کہا: اگر چہ یہاں دوسری بھی روایات ہیں، لیکن بیر روایت اس باب میں سب سے زیادہ مشہور ہے<sup>(1)</sup> ائمہ کا اختلاف کامل ہونے میں ہے، کافی اور صحیح ہونے میں نہیں ہے، چنا نچہ اصل سنت کے لحاظ سے سب کے نز دیک دور کعتیں، عام نوافل کی طرح کافی ہیں<sup>(1)</sup>۔

کمال کاادنی در جدائمہ ثلاثہ کے نز دیک میہ ہے کہ نماز کسوف کی نیت سے تحریمہ کیم، سورہ فاتحہ پڑ ھے، رکوع کرے، پھر سرا تھائے اطمینان کے بعد دوبارہ رکوع کرے پھر سرا تھا کراطمینان سے کھڑا ہو، پھر دوسجدے کرے، بیا ایک رکعت ہوگئی، پھراسی طرح دوسری رکعت پڑ ھے، بید دور کعتیں ہوجا نمیں گی، ہر رکعت میں دوقیا م، دور کوع اور دو سجدے ہوں گے، نماز کی بقیہ چیزیں: قراءت، تشہد، اور طمانیت، دوسری نماز دوں کی طرح ہیں۔

کمال کا اعلی درجہ یہ ہے کہ تحریمہ کے، دعاء استفتاح پڑھے ، استعاذہ کرے، فاتحہ پڑھے سورہ بقرہ یا اسی قدر کمبی کوئی دوسری سورت پڑھے، پھر ایک لمبا رکوع کرے اور سوآیت کے بقدر تشیخ پڑھے، پھر رکوع سے سرا تھائے اور برابر کھڑے ہو کر تشیخ وخمید کرے پڑھے، پھر دکوع سے مزا تھائے اور برابر کھڑے موکر تشیخ وخمید کرے عمران یا اس کے بقدر کوئی سورت ہو، پھر رکوع کرے، دیر تک رکوع میں رہے، لیکن یہ پہلے رکوع سے مخصر ہو، پھر رکوع سے سرا تھائے تشیخ وخمید کرے، اعتدال میں دیر تک نہ رہے، پھر دو لمبے لمے سے جر

- (۱) سابقه مراجع، روضة الطالبين ۲ ( ۸۳ ، حاشية الجمل ۲ روما، المغنى ۲ ۲ ۲ ۲ ، مواجب الجليل ۲ را ۲ - ۲
  - (٢) كشاف القناع ٢/٢٢، أسنى المطالب ٢٨٥، حاشية الجمل ٢٠٢ ١٠

اس کوآپ کا قائم مقام ہی پڑھا سکتا ہے البتہ اگرامام نہ پڑھائے تو لوگ اکیلےا کیلےاس کو پڑھیں گے،امام ابوحنیفہ سے مروی ہے کہ ہر امام مسجدا پنی مسجد میں باجماعت اس کو پڑھا سکتا ہے،اس لئے کہ بیہ نماز شہر سے متعلق نہیں،لہذ ااس کا تعلق سلطان سے بھی نہ ہوگا، جیسے دوسری نمازیں<sup>(1)</sup> ہ

نمازگر ، نکاطریقه:

 ۱ - فقہاء کے یہاں کوئی اختلاف نہیں کہ نماز گرہن دور کعات <sub>2</sub><sup>(1)</sup> -

البتہ اس نماز کے طریقہ میں فقہاء کا اختلاف ہے، ائمہ (مالک شافعی اوراحمہ ) کی رائے ہے کہ دورکعتیں ہیں ہررکعت میں دوقیام، دوقراءتیں، دورکوع اور دوسجدے ہیں <sup>(m)</sup>۔

ان کا استدلال حفرت ابن عبال کی روایت سے ہے: "کسفت الشمس علی عہد رسول الله عَلَىٰ فصلی الرسول عَلَىٰ و الناس معه، فقام قياما طويلا نحوا من سورة البقرة، ثم رکع رکوعا طويلا، ثم قام قياماً طويلا وهو دون القيام الأول، ثم رکع رکوعا طويلا، وهو دون الرکوع الأول''<sup>(۳)</sup> (عبد رسالت عيل سورج گربن بوا، آپ فنماز پڙھي لوگول في جي آپ کے ساتھ پڑھی، آپ في تقريباً

- (۱) بدائع الصنائع ارا ۲۸۔
- (۲) الجموع ۵/۵%، کشاف القناع ۲/۲۲، بدائع ار۲۸۰، بلغة السالک ۱۸۹۱ ـ
- (۳) أسنى المطالب ار ۲۸۵، المجموع ۵/۵، كشاف القناع ۲/ ۱۲، بلغة السالك ار ۱۸۹\_
- (۴) حدیث این عبال : "کسفت الشمس علی عهد رسول الله علی الله علی (۴) کی روایت بخاری (الفتح ۲ ( ۵۴ طبع التلفیه) اور سلم ( ۲۲ ۲ طبع کملی ) نے کی ہے۔

## صلاة تحسوف اا-۱۲

ہے، نیز حضرت عا تشریکی حدیث میں ہے: ''اِن النب ﷺ جھر فی صلاق المحسوف''<sup>(1)</sup> (نبی کریم ﷺ نے چاند گر مین میں جہری قراءت کی)۔ سورج گر میں جبری قراءت نہیں، اس لئے کہ حضرت ابن عباسؓ نے کہا: رسول اللہ ﷺ نے سورج گر مین کی نماز پڑھی، اس میں ہم نے آپ کی آ واز نہیں سیٰ (۲)۔ بیہ امام ابوحنیفہ ، مالکیہ اور شافعیہ، کی رائے ہے، امام احمد و ابو یوسف نے کہا: اس میں جبری قراءت ہے، بیدامام مالک سے ایک روایت ہے، ان حضرات نے کہا: بید حضرت علیؓ سے مروی ہے، اور حضرت عبد اللہ بن زید نے ، براء بن عازب اور زید بن ارقم کی موجود گی میں ایسے ہی کیا، حضرت عائشؓ نے کہا: رسول اللہ ﷺ نے سورج گر میں کی نماز پڑھی، اور اس میں جبری قراءت فرمائی ، نیز اس لئے کہ بیدالی فنل نماز ہے، جس کے لئے جماعت مشروع ہے،

گر، تن اور دوسری نماز ول کا اکٹھا ہونا: ۱۲ - اگر سورج گر، تن یا چاند گر، تن کے ساتھ کو کی اور نماز ، مثلاً جمعہ یا عید یا کو کی فرض نمازیا وتر اکٹھی ہوجائے ، اور چھوٹنے کا اندیشہ ہوتو

- حدیث عائثةً: "إن النبي عَلَيْنَا جهو في صلاة المحسوف" كى روايت بخارى (الفتح ۵۴۹/۲ طبع السلفيه) اور مسلم (۲۰/۲ طبع الحليى) نے كى
- (۲) حدیث ابن عبال ": "إن النبي عُلَيْظَلَمْ صلى صلاة المحسوف...... كلروایت احمد (۱ / ۳۹ طبع دائرة المعارف روایت احمد (۱ / ۳۳ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے، اور الفاظ تيبيق کے میں، ابن حجر نے تلخیص (۲ / ۹۳ طبع شرکة الطباعة الفنیه) میں اس کی تضعیف کی طرف اشارہ کیا ہے۔
   (۳) سابقہ مراجع۔

کرے، اور دونوں سجدوں کے درمیان دیر تک نہ بیٹھے، پھر دوسری رکعت کے لئے کھڑا ہوجائے اور پہلی رکعت جس طرح دورکوع دغیرہ کے ساتھ پڑھی تھی اسی طرح اس رکعت کو بھی پڑھے، البتہ تمام افعال میں، پہلی رکعت کے مقابلہ میں کم دیر لگے، پھر تشہد پڑھے اور سلام پچھیرے<sup>(1)</sup>۔

حنفیہ نے کہا ہے کہ یہ دور کعتیں ہیں اور دوسری نوافل کی طرح ہررکعت میں ایک قیام، ایک رکو کا اور دو سجد ے ہیں<sup>(1)</sup>۔ ان حضرات کا استدلال حضرت الوبکرہ کی حدیث ہے ہے: ''خصفت الشمس علی عہد رسول الله ع<sup>تلین</sup>، فخرج یجر ردائہ حتی انتہی الی المسجد وثاب الناس الیه، یجر ردائہ حتی انتہی الی المسجد وثاب الناس الیه، فصلی بہم رکعتین الخ'' (عہد رسالت میں سورج گرہن ہوا، آپ عی<sup>تلینہ</sup> اپنی چادر کھیٹتے ہوئے الحص، مسجد میں آئے لوگ آپ مطلق نماز سے معروف و متعارف نماز ہی سمجھی جاتی ہے، ایک روایت مطلق نماز سے معروف و متعارف نماز ہی سمجھی جاتی ہے، ایک روایت میں ہے: ''فصلی رکعتین کما یصلون''<sup>(m)</sup> (دور کھات

نمازگر بن میں جہری یاسری قراءت:

اا - چاندگر بن میں جہری قراءت ہوگی، اس لئے کہ بیرات کی نماز
 (۱) اُسیٰ المطالب ار ۲۸۱، حاشیۃ الجمل ۲۸۸۱، کشاف القناع ۲۲/۲۱، المغنی
 ۲۲/۲۳، بلغة السالک ار ۱۹۰۰، مواجب الجلیل ۲۷/۱۰، بدائع الصنائع
 ۲۸ ۲۸۱۰ بلغة السالک ۲۹۱، مواجب الجلیل ۲۷/۱۰، بدائع الصنائع
 ۲۸ ۲۰۱۰ بلغة السالک ۲۹۱، مواجب الجلیل ۲۷/۱۰، بدائع الصنائع

(۳) بدائع الصنائع ۱۷۱۱ بتیبین الحقائق ال۲۲۸۔ حدیث الوبکرہ:''خسفت الشمس علی عہد دسول الله ﷺ 'ک روایت بخاری (الفتح ۲۷۷ ۲۵ طبع التلفیہ) نے کی ہے اوردوسری روایت نسائی (۳/ ۱۵۳ طبع المکتبة التجاریہ) نے کی ہے۔

اللہ کے سامنے گڑ گڑا ئیں، دعائیں کریں، جب بھی اس طرح کی کوئی نشانی نظر آئے، امام شافعیؓ نے کہا ہے کہ زلزلہ یا تاریکی یا بجلیوں یا آندھی یا کسی اور نشانی کے لئے میں باجماعت نماز کا حکم نہیں دوں گا، البتہ اسلیے اسلیے پڑھنے کا حکم دوں گا، جس طرح لوگ اسلیے اسلیے دوسری نمازیں پڑھتے ہیں<sup>(1)</sup>۔ مالکیہ نے کہا: ان نشانیوں کے لئے مطلقا نماز نہیں پڑھی جائے گ صلاق<sup>7</sup> جس کے چھوٹے کا زیادہ اندیشہ ہووہ پہلے پڑھی جائے گی، پھر جس کی تاکید زیادہ ہو، لہذا پہلے فرض نماز ، پھر جنازہ ، پھر عید، پھر گر تن کی نماز پڑھی جائے گی، اورا گروتر و چاند گر تن اکٹھا ہوں تو چاند گر تن کی نماز پہلے پڑھی جائے گی، اس لئے کہ اس صورت میں اس نماز کی تاکید زیادہ ہے کہ اس کے چھوٹ جانے کا اندیشہ ہے، اورا گرچھوٹنے کا اندیشہ نہ ہوتو پہلے نماز جنازہ پھر نماز سورت گر تن یا چاند گر تن، پھر فرض نماز پڑھی جائے گی<sup>(1)</sup> ۔

- أسنى المطالب الر ٢٨٧ ، المغنى ٢ / ٢ ٢ ٣ ، مواجب الجليل ٢ / ٣٠٣ .
  - (٢) البدائع ار ٢٨٢\_
  - (۳) کشاف القناع۲۷۵۲-۲۱، المغنی۲۷۹۲ \_



- (۱) الأم للشافعي ار ۲۴٬۲۴٬۱۰سی المطالب ار ۲۸۸۔
  - (٢) مواجب الجليل ٢٠٠٢

 $- r \Lambda \angle -$ 

اس لئے کہ نوافل کثرت سے ہوتی ہیں، اب اگران میں، مثلاً قیام واجب قرار دے دیا جائے تو دشواری ہوگی، اور نوافل بند ہوجائیں گی، البتہ اس میں کوئی اختلاف نہیں کہ قیام افضل ہے<sup>(1)</sup>۔ رہی فرض نماز تو اس کا حکم شرعی مرض کی نوعیت اور افعال واقو ال پر اس کے اثر ات کے لحاظ سے الگ الگ ہے، اس کے تحت فرض عین اور فرض کفاریہ دونوں آتے ہیں، جیسے نماز جنازہ اور نماز عید، ان لوگوں کے نز دیک جو اس کو واجب کہتے ہیں، اور نذر کے سبب واجب شدہ کو بھی شامل ہے اس شخص کے حق میں جس نے نما ز میں قیام کی نذر مانی ہو، اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ جس میں قیام کی طاقت نہیں،

مرض کا ضابطہ جونما زمیں عذر ہے:

۲۹ – اگر مریض کے لئے پوری طرح کھڑا ہونا یا پور نے نماز میں کھڑا رہناد شوار ہواں کا سبب سخت تکایف ہو یا مرض کے بڑھنے یا اس میں دیر لگنے کا اندیشہ ہوتو میٹھ کر رکوع و سجدہ کر کے نماز پڑھے گا، سخت تکلیف کی مثال: سرچکرانا، یا داڑھ کا دردیا آ دھے سرکا دردیا رمد (آ شوب چیشم) اس سے وہ صورت خارج ہے کہ نمازی کو ایک طرح کی مشقت لاحق ہو، اس لئے کہ اس صورت میں قیام ترک کرنا، اس کے لئے ناجائز ہے۔

- ۹۷۷ الشرح العدامي شرح بداية المبتدى ا ۷۷۷ ۷۵، الشرح الصغير على اقرب المسالك إلى مذ جب الامام مالك للدرد يرا ۲۸۸ – ۸۹ ۴ طبع لحليى، شرح منتهى الارادات ا ۷۰۷ ، تصوير دارالفكر بيروت \_
- (۱) الم مهذب للشیر ازی فی فقه الشافعی ا ۷۷ طبع دار المعرفه بیروت طبع ددم، شرح منتهی الإ رادات ا ۷۰ ۲۷ -
- (۲) الشرح الصغير ار ۸۸ ۲ ۲۸ ۹، المغنى لابن قدامه ۲ ۲ ۱۴۳ طبع رياض ، حاشية الطحطاوى على مراقى الفلاح شرح نورالايضاح ۲۳۴ طبع خالد بن وليد دمشق،المهذب ار ۷۷۷

صلاة مريض

تعریف: ۱- '' مریض'' نغت میں: موض سے ماخوذ ہے اور مرض راء کے فنخ وسکون کے ساتھ )اس کامعنی مزاج کا فساد ہے<sup>(1)</sup>۔ '' مرض'' اصطلاح میں: بدن کولاحق ہونے والا وہ عارضہ، جس کی وجہ سے بدن بخصوص اعتدال سے نکل جائے <sup>(۲)</sup>۔ مریض: جس کے اندر بیوصف پایا جائے۔

متعلقه الفاظ:

اہل اعذار کی نماز: ۲- اعذار والے لوگ میہ ہیں: خوف زدہ، ننگا، ڈوبنے والا، قیدی، مسافر اور مریض وغیرہ، ان الفاظ میں سے بعض کے خاص احکام الگ بیان کئے گئے ہیں،اوربعض کے احکام صلاۃ مریض کے تحت آتے ہیں۔

## شرع حکم:

سا-فقہاء کے یہاں کوئی اختلاف نہیں کہ قیام کی قدرت کے باوجود، نفل نماز بیٹھ کر پڑھنا جائز ہے<sup>(m)</sup>۔

- (۱) لسان العرب-
- (۲) التعريفات للجرجانی۔
- (٣) المهذب للشير ازى فى فقه الثافعى ا / ٤ طبع دارالمعرفه، بيروت طبع دوم

صلاة مريض ا- ۴

سخت تکایف ہی کی طرح: کسی آ دمی وغیرہ دشمن کی طرف سے اپنے او پر یا اپنے مال پر، کھڑ ے ہو کر نماز پڑھنے میں خوف لاحق ہونا ہے، اسی طرح اگر سابقہ تجربہ یا مسلمان ڈاکٹر کے بتانے سے غالب گمان ہو کہ اگر قیام کرے گا تو پیشاب کے قطرات بڑھ جا کیں گے یا زخم بہہ جائے گا، یا دیر میں ٹھیک ہوگا، تو قیام نہ کرے، اور بیٹھ کر نماز پڑھے اگر کممل قیام محال ہوتو یہی حقیق ہے، اور اس کے علاوہ حکمی ہے<sup>(1)</sup>۔

عجز ومشقت كى صورتين:

قیام پر قادر نہ ہونا: ۵ - قیام فرض نماز میں ایک رکن ہے<sup>(1)</sup>، اس لئے کہ حضرت عمر ان بن حصین کی روایت ہے کہ مجھے بواسیر کا عارضہ تھا، میں نے رسول اللہ علیقیہ سے دریافت کیا تو آپ علیقیہ نے فرمایا: "صلّ قائما، فان لم تستطع فقاعدا، فإن لم تستطع فعلی جنبک، (<sup>(۳)</sup> (کھڑے ہو کرنماز پڑھو، اگرنہ ہو سکے تو بیٹھ کر، اور اگر میجھی نہ ہو سکے تو پہلو کے بل (لیٹ کر) پڑھو)۔

اگر قیام سے عاجز ہوتو بیٹھ کرنماز پڑھے، اس کی دلیل سابقہ حدیث ہے، نیز بیر کہ اطاعت، بقدر طاقت ہوتی ہے، اب اگر امام کے ساتھ پچھ نماز کھڑے ہوکر پڑھی، پھر کمزوری کی وجہ سے بقیہ نماز بیٹھ کرپوری کی تواس کی نماز صحیح ہے <sup>( س)</sup>۔

- (۱) بدایة الجعتبد ۱/۱۹۱۱، الشرح الصغیر ۱/۸۸ ۴–۴۸۹، شرح منتهی الارادات ۲۰،المهذ ب۱۰۸/۱۰ماشیة الطحطا دی ۴۳۲ ب
- (۲) الم بذب ا / ۲۷۷، البدايه ا / ۷۷۷، شرح منتهى الإرادات ا / ۲۷ ۲۷۱،
   (۲) الشرح الصغير ا / ۲۸۸ ۲۸۹
- (۳) حدیث عمران بن حصین:"کانت بی بواسید" کی روایت بخارکی (الفتخ ۵۸۷/۲ طبع السّلفیہ) نے کی ہے۔
- (۴) الم مذب ار ۱۰۸، البدایه ار ۲۹–۷۸، الشرح الصغیر ار ۴۸۹، شرح منتهی الإ رادات ۲۷۲۱ به

آ نکھ کے سی مرض کی وجہ سے قیام کی قدرت نہ ہونا: ۲ - اگر مریض کی آ نکھ میں کوئی تکلیف ہو کہ بیٹھنے یا سجدہ میں جانے پر آ نکھ کی تکلیف بڑ ھجائے گی ، اور کسی مسلمان معتبر ڈاکٹر نے چند دنوں تک چت لیٹنے کا حکم دیا اور بیٹھنے وسجدہ کرنے سے منع کردیا ، حالا نکہ وہ قیام پر قادر ہے ، اور اس سے کہا گیا کہ اگر چت لیٹ کرنماز پڑھو گر قیام پر قادر ہے ، اور اس سے کہا گیا کہ اگر چت لیٹ کرنماز پڑھو گر تہ ہارا علاج ممکن ہے ، اس کے بارے میں فقہاء کی دوآ راء ہیں : اول: جمہور فقہاء کے نزدیک اس کے لئے قیام ترک کرنا جائز ہے ، اس لئے کہ اس کوقیام کرنے میں ضرر کا اندیشہ ہے ، اور بیمریض ہے مثار پڑھے ، اس لئے کہ جان کی طرح اعضاء کا بھی احتر ام ہے (<sup>n</sup>) ۔ دوم: قیام ترک کرنا اس کے لئے جائزہیں ، یہی شافعیہ کے دوم: قیام ترک کرنا اس کے لئے جائزہیں ، یہی شافعیہ کے

- (۱) الہدایہ ا/۷۸، شرح منتہی الإ رادات ا/۲۷۲۔
  - (۲) الشرح الصغير الرمم -
  - (۳) المهذب الر۱۰۸، المغنى ۲ مرسم ۱۳
- (۴) المهذب ار۱۰۸، الشرح الصغیر ا ۷۹۰، حاضیة الطحطاوی ۲۳۵، شرح المنتهی ۱۷۲۷ -

صلاة مريض ۵-۲

صلاۃ مریض ۷-۸ نکھیں اضافہ کررہاہے،اوردہ مجبورہے<sup>(۱)</sup>۔ سسے مریض کے لئے جونماز کے ارکان میں سے کوئی رکن ادا کرنے ن عباس پر قادر نہ ہو جائز ہے کہ کسی چیز پر طیک لگاتے، اس کے لئے نے منع اصطلاح:''ا تکاءُ''' استناد' دیکھیں۔

رکوع پر قادر نہ ہونا: ۸ – رکوع نماز میں رکن ہے، اس لئے کہ فرمان باری ہے: ''أر تعوا و اسجدو ا''<sup>(۲)</sup> (رکوع کرواور سجدہ کرو)۔ جمہور کی رائے ہے کہ جس کے لئے رکوع کرنا ممکن نہ ہو، وہ اشارہ سے رکوع کر اور حسب طاقت چہرہ زمین سے قریب کر لے اور سجدہ کا اشارہ رکوع کے اشارہ سے پست رکھ، اور اگر قیام کی قدرت ہوتے ہوئے رکوع کی قدرت نہ ہوتو اس کو کس طرح ادا کرے گااس میں اختلاف ہے<sup>(۳)</sup>۔

اس میں فقہاء کی دومختلف آ راء ہیں:

اول: جمہور<sup>(4)</sup> کی رائے ہے کہ جو قیام پر قادر ہے، رکوع پر نہیں، قیام کی حالت میں اس کا اشارہ کرے گا، اس لئے کہ رکوع کرنے والا اپنے دونوں پاؤ کو کھڑا رکھنے میں کھڑ فی شخص کی طرح ہے، اور اس لئے کہ فرمان باری ہے: "و قو موا للہ قانتین"<sup>(۵)</sup> (کھڑے رہواللہ کے لئے ادب سے)، نیز رسول اللہ علیق نے

- (۱) المهذب ۱/۸۷
- (۲) سورهٔ <sup>ج</sup>ر کے
- (۳) المبذب ۱۸۱۱،الشرح الصغير ار ۳۹، المنتهى ار ۲۷۲ به
- (۴) المبذب ارا۸،البدایه ار ۲۷۷،الشرح الصغیر ار ۴۹۳،اکمنتهی ار ۲۷۲۰
  - (۵) سورهٔ بقره/۲۳۸\_

یہاں ایک قول ہے، اس لئے کہ مروی ہے کہ ابن عباسؓ کی آنکھ میں پانی آ گیا،عبدالملک نے ان کے پاس اطباء کو بھیجا اور ابن عباس سے کہا گیا کہ آپ سات دن تک لیٹ کر ہی نماز پڑھیں گے، ابن عباس نے حضرت عائشہ اور ام سلمہؓ سے پوچھا تو ان دونوں نے منع کردیا<sup>(1)</sup> ہ

قیام دغیرہ کے وقت تکبیر میں ہاتھوں کواٹھانے کی قدرت نہ ہونا:

ک - تکبیر تحریمہ کے ساتھ دونوں ہاتھوں کو مونڈ ھوں کے برابر اٹھانا مستحب ہے، اس لئے کہ حضرت ابن عمر تکل روایت ہے کہ رسول الللہ علیقیہ جب نماز شروع کرتے تو اپنے دونوں ہاتھ اپنے دونوں مونڈ ھوں کے برابر اٹھاتے تھے، جب رکوع کی تکبیر کہتے ، اور جب رکوع سے سراٹھاتے تو بھی رفع یدین کرتے تھے <sup>(1)</sup> اب اگر دونوں ہاتھ اٹھاناممکن نہ ہو یا صرف ایک ہاتھ اٹھاناممکن ہو یا مونڈ ھے سے ینچ تک ہی اٹھا سکتو جہاں تک ہو سکے اٹھائے ، اس لئے کہ نبی کریم علیقیہ کا ارشاد گرامی ہے کہ "إذا المو تکھ بالمو فاتو ا مند ما استطعتم" (جب میں تمہیں کسی بات کا حکم دوں تو جہاں تک ہو سکے بچالاؤ)۔

اگرکوئی ایسی بیاری ہے کہ ہاتھا ٹھانے پرمونڈ ھوں سےاو پر چلا جاتا ہے تو اسی کو اٹھائے ،اس لئے کہ وہ چکم کو بجالا رہا ہے،اوراس پر

- (۱) المهذب ار۸۰۱\_
- (۲) حدیث ابن عمرٌ: ''کان النبی عُلَطِلْهُ أذا افتتح الصلاة رفع یدیه حذو منکبیه'' کی روایت بخاری (افتح ۲ ر ۲۱۹ طبع السّلفیه) نے کی ہے۔
- (۳) حدیث: "إذا أمر تکم بأمر فأتوا منه ما استطعتم" کی روایت بخاری (الفتح سار ۲۵۱ طبع السلفیه) اور مسلم (۲ / ۵ ۵ ۹ طبع الحکمی) نے حضرت ابو ہریرہ مسلح کے ہے۔

صلاة مريض ٩-١٠

قدرت ہو، سجدہ وقعدہ کی قدرت نہ ہووہ کھڑے ہوکران دونوں کے لئے اشارہ کرےگا، اس لئے کہان کے نز دیک سجدہ کرنے والا اپنے دونوں پاؤں کے اکٹھا کرنے میں بیٹھنے والے کی طرح ہے، تاہم دونوں کے اشارہ میں فرق رہےگا<sup>(1)</sup> ہ

یبیثانی اورناک رکھنے پرقا درنہ ہونا: •۱- پیثانی پر سجدہ کرنا واجب ہے<sup>(۲)</sup>، کیونکہ رسول اللہ ﷺ جب سجدہ کرتے توناک اور پیثانی زمین پرلگا دیتے تھ<sup>(۳)</sup>، اورا گر کسی تکیہ پر سجدہ کرلے توکافی ہے، اس لئے کہ ام سلمہ نے ایک تکیہ پر آ شوب چیٹم ہونے کی وجہ سے سجدہ کیا، اور اس کو اٹھا یا نہیں، اور حضرت ابن عباس وغیرہ کے فعل سے استدلال کیا گیا ہے<sup>(۳)</sup>۔ مطرت ابن عباس وغیرہ کے فعل سے استدلال کیا گیا ہے<sup>(۳)</sup>۔ حضرت ابن عباس وغیرہ کے فعل سے استدلال کیا گیا ہے کہ اور دین منابی ہے، اس لئے کہ سجدہ کرنا نہیں نی پایا گیا، اس لئے کہ نبی کر کم علی کی ارشاد ہے : ''ان استطعت أن تسجد علی الأرض و اللہ فاو میء ایماء، وا جعل سجو دک أخفض من رکو عک ہر اُسک'' ( اگر

- المنتجى ا/٢٢٢، البداية ا/٢٢٢، الطحطاوي ٢٣٣٥، العدة شرح العمد هرص •• ١-.
- (۲) المبذب ار ۸۳، الشرح الصغير ار ۹۳، البدايه ار ۲۷۵، شرح منتهى ارا ۲۷-
- (۳) حدیث: "کان النبی ﷺ اذا سجد أمکن انفه و جبهته من الارض" کی روایت تر زمی (۵۹/۲ طبع الحلی) نے حضرت ابو حمید سے ک ہے،اس کی اساد میں ایک منظم فیر راوی ہے، جیسا کہ میزان الاعتدال للذہبی (۳۱۵/۳ طبع الحلی ) میں ہے۔
- (۴) المبذب۱۰۸٬۱۰۰، شرح کمنتهی ۱۷۱۲٬۱۱ مهدایه ایر ۷۷۷٬۱۳ مو۴۹۳
- (۵) حديث: "إن استطعت أن تسجد على الأرض وإلا فأومىء" كى روايت طبرانى نے الكبير (۲۱ / ۲۰ ۲ طبع وزارت اوقاف، عراق) ميں حفرت ابن عمر سے كى ہے، ابن حجر نے تلخيص الحبير (۲۲ / ۲۲ طبع شركة الطباعة الفديه ) ميں اس كى اسادكوضعيف كہا ہے۔

حضرت عمران بن تصین سے فرمایا: "صل قائما"<sup>(1)</sup> ( کھڑے ہوکر نماز پڑھو)، نیز یہ ایبارکن ہے جس پر وہ قادر ہے، لیکن اگر وہ سجدہ سے بھی عاجز ہوتو دونوں کے لئے اشارہ میں واضح فرق ہونا چاہئے۔ دوم : حفنیہ کے نز دیک بحالت رکوع مریض سے قیام ساقط ہوجا تا ہے، اور اگر رکوع کی قدرت نہ ہو، لیکن قیام کی قدرت ہوتو بیٹھ کرنماز پڑ ھے، اشارہ کرے، اس لئے کہ قیام کی رکنیت سجدہ میں پہنچنے کا ذریعہ ہے، اس لئے کہ سجدہ میں نہایت درجہ تعظیم ہے، اب اگر قیام کا ذریعہ ہے، اس لئے کہ سجدہ میں نہایت درجہ تعظیم ہے، اب اگر قیام جائے گا، ان کے نز دیک بیٹھ کر اشارہ کرنا افضل ہے، اس لئے کہ سیہ سجدہ سے زیادہ مشا، بہت رکھتا ہے<sup>(1)</sup>۔

سجدہ پر قادر نہ ہونا: ۹ – سجدہ نماز میں رکن ہے، اس لئے کہ فرمان باری ہے: ''و ار محعوا و اسجدو ا'' (رکوع کرواور سجدہ کرو)۔ قیام کی قدرت کے باوجود، اگر سجدہ کرنے اور بیٹھنے کی قدرت نہ ہوتو اس میں فقہاء کی دو مختلف آ راء ہیں: اول : مالکیہ و شافعیہ کی رائے ہے کہ جس میں صرف قیام کی قدرت ہو، سجدہ کرنے اور بیٹھنے کی قدرت نہ ہوتو کھڑے ہوکران دونوں کے لئے اشارہ کر ہے گا، اس کے لئے جائز نہیں کہ لیٹ جائے گا اور لیٹے لیٹے ان دونوں کے لئے اشارہ کرے، اور اگر لیٹ جائے گا توان کے زدیک نماز باطل ہوجائے گی<sup>(۳)</sup>۔ دوم: حفیہ اور حنابلہ کی رائے ہے: جس کے اندر صرف قیام کی

- حدیث "عمدان بن حصین" کی تخریخ فقرہ نمبر ۵ میں گذریکی ہے۔
  - (۲) الہدایہ ارے۷،الطحطا دی۲۳۵۔
  - (۳) المهذب ار ۱۰۱۸ الشرح الصغير ا ر ۹۳ ۳ ـ

کھڑ ے ہوکر نہ پڑھ سکے کہ امام کمبی نماز پڑھا تا ہوتو وہ اکیلے نماز پڑ ھے گا، اس لئے کہ قیام کی تاکید زیادہ ہے، کیونکہ وہ نماز کا ایسار کن ہے، جس کے بغیر نماز پوری نہ ہوگی، اور جماعت کے بغیر نماز صحیح ہے، نیز اس لئے کہ جماعت کی وجہ سے عاجز کی اس سے کہیں زیادہ بڑھ جائے گی، جتنی قیام کرنے کی وجہ سے بڑھتی ہے، اس کی دلیل ہیہ کہ بیٹھ کر نماز پڑھنا، کھڑ ہے ہو کر نماز پڑھنے سے آ دھا اجر رکھتی ہے اور جماعت کی نماز، اکیلے آ دمی کی نماز سے ستائیں درجہ فضیلت زیادہ رکھتی ہے<sup>(1)</sup>۔

کھڑے ہونے اور بیٹھنے سے عاجزی:

۳۱ - اگر مریض کے لئے بیک وقت کھڑا ہونا اور بیٹھنا دونوں محال ہوجا کیں تو پہلو کے بل لیٹ کرنماز پڑ ھے، داکیں یابا کیں کسی پہلو ک قیرنہیں، بیدما لکیہ، شا فعید اور حنابلہ کا مذہب ہے، ما لکیہ وحنابلہ کی رائے ہے کہ افضل دایاں پہلو پھر بایاں پہلو ہے، اور اگر پہلو کے بل لیٹ کر نماز نہ پڑھ سکے تو دونوں پاؤں قبلہ کی طرف کر کے، گدی پر لیٹ کر پڑ ھے، آنکھوں سے اشارہ کرے، اس کی دلیل سابقہ حدیث میں عمران پڑ ھے، آنکھوں سے اشارہ کرے، اس کی دلیل سابقہ حدیث میں عمران فقاعدا، فإن لم تستطع فعلی جنب "<sup>(۲)</sup> (کھڑ ہو سکے تو پیٹ اگر نہ ہو سکے تو بیٹے کراور اگر نہ ہو سکے تو کہ ہے ما لکیہ نے کہا ہے کہ اگر پشت پر لیٹ کرنماز نہ پڑھ سکے تو پیٹ یشت پر مقدم کرد نے تو نماز باطل ہوجا ہے گی۔

ہو سکے تو زمین پر سجدہ کرو، ورنہ اشارہ کرو، اوررکوع کے مقابلہ میں سجدہ میں سرکو پست رکھو) اور اگر سر جھکاتے ہوئے ایسا کرلیا تو کافی ہے، اس لئے کہ اشارہ پایا گیا اور اگر اس کوا پنی پیشانی پر رکھ لیا تو کافی نہیں ہے<sup>(1)</sup> ہ

یہ بعض حنابلہ کے یہاں مکروہ ہے اور بعض کے نز دیک صراحة کافی ہے، اس لئے کہ اس سے جتنا ہوسکا ادا کردیا، جو اشارہ کے مشاہہ ہے<sup>(۲)</sup>۔

اگر نمازی کسی مرض کی وجہ سے اپنی پیشانی زمین پر نہ لگا سکے تو حفیہ، مالکیہ اور حنابلہ کے یہاں صرف ناک رکھ لے ، شافعیہ کے یہاں بیاضافہ ہے: اگر پیشانی پر زخم ہواس پر پٹی باندھ لے اور اسی پر سجدہ کرے،اور اس پر اعادہ واجب نہیں،مذہب یہی ہے<sup>(m)</sup>۔

# مریض کا استقبال قبلہ پر قادر نہ ہونا: ۱۱- مریض جواستقبال قبلہ نہ کر سکے، نہ کوئی اس کوقبلہ رخ کرنے والا ملے (نہ مفت، نہ اجرت مثل میں، اور اس کے پاس اجرت مثل ہو) تو وہ حسب حالت نماز پڑ سے گا۔ تفصیل کے لئے دیکھنے اصطلاح: '' استقبال' ۔

مریض کی باجماعت نماز: ۱۲-اگر مریض اکیلے کھڑے ہوکر نماز پڑھ سکے کیکن امام کے ساتھ

- (۱) الهدايه ار ۷۷ مراقى الفلاح ۲۳۵ -
  - (۲) شرح المنتهی ارا ۲۷\_
- (۳) مراقى الفلاح وحاشية الطحطاوى رص ١٢٢ بولاق ، الشرح الصغير ا ر ۳۹ ، المجموع ۳ ر ۲۲۴، الفروع ا ر ۳۳۴ - ۳۳۵، كشاف القناع ا ر ۳۵۲، المغنى ار ۱۲۷-

صلاۃ مریض ۱۳ – ۱۵ ل چت ہو سکے بجالاؤ)، اصل ہی ہے کہ اگر مریض میں صرف اشارہ کرنے کی ہو سکے بجالاؤ)، اصل ہی ہے کہ اگر مریض میں صرف اشارہ نہ کر سکترو ہے، اگر اپنی بلک (آئکھ) سے اشارہ کرے قضل کی نیت رہے اور استحضار ہو وغیرہ رکھ جب فعل کے لئے اشارہ کرے، تا کہ فعل کو آسان بنا سکے، اور قول کی ہندر ہے نیت ہوجب اس کا اشارہ کرے، اور اگر قول سے عاجز ہوتو دل سے نہ رہے نیت ہوجب اس کا اشارہ کرے، اور دوسروں سے خوف زدہ قتح تک کہ اگر ماز میں ان لوگوں کو اس کی نماز کا علم ہوجائے تو اس کو اذ یت دیں گے۔ ماز میں ان لوگوں کو اس کی نماز کا علم ہوجائے تو اس کو اذ یت دیں گے۔ مار مزوع امام زفر کے علاوہ حفیہ کی رائے ہے کہ جو سر سے اشارہ نہ ماکان کر سکے، اس پر ضرور کی ہے کہ نماز کو مؤ خرکرے آئکھ یا دل یا بلک سے میں ہوتا اشارہ نہ کرے۔ ان کے زد یک سر پر قیاس نہیں، اس لئے کہ سر سے نماز کا رکن ادا ہوتا ہے، آئکھ وغیر سے نہیں، اگر چہ عاجز کی ایک دن ایک رات

سے زیادہ ہو، بشرطیکہ ہوش میں ہو، اس لئے کہ وہ خطاب کے مفہوم کو سمجھتا ہے، بے ہوش اس سے الگ ہے<sup>(1)</sup>۔

وقتى عجز:

 حنفیہ کی رائے ہے کہ اگر بیٹھنا دشوار ہوتو گدی کے بل چت لیٹ کریاایک پہلو پر لیٹ کراشارہ کرے گااور دایاں پہلو بائیں پہلو سے افضل ہے اور چت لیٹنا پہلو کے بل لیٹنے سے افضل ہے، اگر آ سانی سے ہو سکے چت لیٹنے والا ،اپنے سرکے پنچکوئی تکہ وغیرہ رکھ لے تا کہ اس کا چہرہ قبلہ کی طرف ہوجائے ، آ سان کی طرف نہ رہے اور تا کہ اشارہ کر سکے <sup>(1)</sup> ہ

ماسبق میں فقہاء کے ذکر کردہ طریقہ سے مریض کی نماز میں اس کا اجر کچھ بھی کم نہیں ہوتا، اس لئے کہ حضرت ابوموی ؓ کی مرفوع روایت ہے:''إذا موض العبد أو سافر كتب له مثل ماكان یعمل مقیما صحیحا''<sup>(1)</sup> (جب بندہ بیارہوتا ہے یاسفر میں ہوتا ہے تو اس کے لئے وہی اجراکھا جاتا ہے جو وہ اقامت اور صحت کی حالت میں کرتا تھا)۔

اشاره كاطريقه:

صلاق مریض ۲۱–۱۸ عاجزی کے وقت کچھ نماز بیٹھ کراور قدرت کے وقت کچھ کھڑے ہو کر ادا کرنا بھی جائز ہوگا،اگر بیٹھ کر نماز شروع کی، پھر عاجز ہو گیا تو کروٹ لیٹ جائے،اورا گرکروٹ لیٹ کرشروع کی پھر قیام یا قعود چنابلہ اور بعض مالکیہ کی رائے ہے کہ مریض کے لئے جمع بین الصلا تین جائز ہے، جمع تقدیم و تاخیر میں اس کو اختیار ہے، خواہ مرض سرچکرانا ہویا بخار ہویا کچھاور ہو<sup>(۲)</sup>۔

مریض کے لئے نماز میں طمانیت:

۲۱- نووی نے کہا<sup>(۲)</sup>: قیام میں مریض پر طمانیت لازم نہیں، اس لئے کہ طماعینت مقصود بالذات نہیں، حفیہ کے یہاں اختلاف ہے<sup>(۳)</sup> کہ میسنت ہے یا واجب؟ اس کی تفصیل اصطلاح'' صلاۃ'' میں دیکھیں۔

مریض کی امامت:

> ا - ایک مریض کی حالت دوسرے مریض سے الگ ہوتی ہے، مرض بھی پیشاب کے قطر کا آنا ہوتا ہے بھی ، ہوا خارج ہونا، بھی رستا ہوازخم، بھی نکسیر، امامت کے تعلق سے ان تمام حالات کے خاص احکام ہیں، جن کو اصطلاح'' اقتداء'''' امامت'' میں دیکھیں۔

## مریض کے لئے جمع میں الصلو تین:

1۸ - مریض کے لئے جمع بین الصلا تین کے مسلہ میں فقہاء کی دو آ راء ہیں: حنفیہ، شافعیہ، اور بعض ما لکیہ کی رائے ہے کہ مریض کے لئے، مرض کی وجہ سے جمع بین الصلا تین (دو نمازیں ایک ساتھ

(۱) سابقه مراجع

(۲) المجموع للنو وی ۲/۱۸۷۔

(٣) الهدايدا (٣)

- حاشه ابن عابد بن ار ۲۵۹-۲۵۹، المميذب ار ۱۱۲، الشرح الصغير
  - را) عاصیر این عالم ین الرحلیا ۲۰ ماند الچدب ۲۷۱۱۱ ۲۰ ترک ۲۰ ۱۱-۲۷۲۳ - ۲۷۲۴ -
    - (۲) شرح منتهی الإرادات ۲۸۰۱، الشرح الصغیر ۲۷ س۲۷-



خصوصيات سفر: ۲-سفر کے پچھ خاص احکام ہیں، جن میں سفر کی وجہ تغیر آتا ہے، اہم ترین ہیے ہیں: چاررکعت والی نماز میں قصر، روز ہ دار کے لئے روزہ افطار کرنے کا مباح ہونا خفین پرمسح کی مدت کا تین دن تک ہوجانا ، ظہر وعصر کوجمع کرنا،مغرب وعشاء کوجمع کرنا،آ زادعورت کے لئے بغیر محرم کے سفر کا حرام ہونا اور ابعد کی ولایت۔ یہاں صرف نماز قصر کرنے کے لحاظ سے سفر سے متعلق بحث ہوگی، دوسرے شرعی احکام سے متعلق تفصیل بہت ہے ، اس کو اصطلاحات: '' سفر' ، '' صوم' ، '' مسح على لخفين ' ، '' اوقات نماز'' ، '' نکاح''،اور'' ولایت''میں دیکھیں۔

وطن کی تقسیم: وطن کی اقسام: وطن اصلی، وطن اقامت اور وطن سکنی: وطن اصلی: سا-الی جگہ ہے جہاں انسان الپنا ہل کے ساتھ رہتا ہے، خواہ اس کی جائے ولادت ہو یا کوئی دوسر اشہر ہواس کو اپنا گھر بنالیا ہواور وہاں الپنا ہل وعیال کے ساتھ وطن بنا لے، وہاں سے کوچ کرنے کا قصد نہ ہو، بلکہ وہاں زندگی گذار نے کا ارادہ ہو۔ نہ ہو، بلکہ وہاں زندگی گذار نے کا ارادہ ہو۔ یعنی شادی کر لے، وطن اصلی میں اقامت کی نیت کی ضرورت نہیں ہے، البتہ مالکیہ شرط لگاتے ہیں کہ بیوی سے مل چکا ہو، وہ نا شزہ (نافرمان) نہ ہو۔ ماسبق سے بیہ وضاحت ہوتی ہے کہ وطن اصلی اکثر فقتہاء کے زد دیک نیت تا بید (ہمیشہ رہنے کی نیت) کے ساتھ، دائمی اقامت

صلاة المسافر

تعریف: ۱-''سفر''کامعنی لغت میں : مسافت طےکرنا،سفر، <sup>ح</sup>ضر(اقامت) کی ضد ہے، جمع : اسفار ہے، ''رجل سفو، وقوم سفو'' مسافر<sup>(۱)</sup>۔

فقہاء کے یہاں سفر سے مقصود: اییا سفر جس سے شرعی احکام بدلتے ہیں، اور وہ یہ ہے کہ انسان این وطن سے کسی ایسی جگہ کا قصد کرکے فکلے جہاں پہنچنے میں معین مسافت طے کرنی پڑے اس کی تعیین میں فقہاء کا اختلاف ہے جس کا بیان آ گے آئے گا۔ قصد سے مراد: اییا ارادہ جوعزم کے ساتھ ملا ہوا ہو، لہذا اگر انسان ساری دنیا کا چکر لگالے اور کسی معین جگہ پہنچنے کا قصد نہ ہوتو مسافر نہ ہوگا۔ اگر کسی نے سفر کا قصد کیا ، لیکن اس قصد کے ساتھ ملی طور پر نگانا نہیں ہوا تو بھی مسافر نہ ہوگا، اس لئے کہ شرعی احکام کے بدلنے

سے میں جوار کا سی (مہرونہ) کانے یہ رک کی ہے۔ کے حق میں وہی سفر معتبر ہے جس میں قصد وفعل ساتھ ساتھ ہوں<sup>(1)</sup> ۔

(۱) لسان العرب، مختار الصحاح-

(۲) الهداید و شروحها فتخ القدیر، العناید ا ۲۹۲ طبع المطبعه الكبرى مصر ۲۰ ساره، الشرح الكبیر للدردیر، حاشیة الدسوتى (۱ / ۳۲۲ طبع مصطفى محمد) ، مغنى الحتاج ۱ / ۲۲۴، كشاف القناع ا / ۳۲۶ -

صلاة المسافر ا-٣

صلا ۃ المسافر ۲۷-۲ ری جگہ فرمایا: "أتموا یا أهل مکۃ صلاتکم فإنا قوم سفر "<sup>(1)</sup> ( مکہ والو! اپنی نماز پوری کرو، ہم مسافر ہیں )۔ لی تری وطن اصلی ، وطن اقامت یا وطن سکنی سے نہیں ٹو شا ، اس لئے کہ لی نیت، بید دونوں ، وطن اصلی سے نیچ درجہ کے ہیں ، ادرکوئی چیز اپنے سے ایل نیت، پیدونوں ، وطن اصلی سے نیچ درجہ کے ہیں ، ادرکوئی چیز اپنے سے ایل ینچ والی چیز سے نہیں ٹو ٹنی ، اسی طرح وطن اصلی سفر کی نیت سے اور اس ہیں وطن سے نکلنے سے نہیں ٹو ٹنا ، یہاں تک اقامت کی نیت کے بغیر لوٹ غل ہوا کر مقیم ہو جائے۔

وطن ا قامت:

۲ - وطن اقامت: الیی جگہ جہاں انسان ، سفر کا حکم ختم کرنے والی مدت یا اس سے زیادہ اقامت کا قصد، اس نیت کے ساتھ کرے کہ بعد میں سفر کرے گا، البتد اس مدت کی تعیین میں مذا جب میں اختلاف ہے، جس کا بیان آ گے آئے گا۔ ر ہیں وطن اقامت کی شرطیں تو کرخی نے اپنی '' جامع'' میں ، اما محمد سے دوروا تیں کھی ہیں: اما محمد سے دوروا تیں کھی ہیں: دوشر طون سے وطن اقامت بنا ہے، اور اس جگہ کے در میان دوسری شرط : اس کے وطن اصلی ، اور اس جگہ کے در میان قصر ہو۔

ے ثابت ہوتا ہے، خواہ بیاس کی ولا دت کی جگہ میں ہویا دوسری جگہ اور بیوی کامیکہ بھی اسی حکم میں آتا ہے<sup>(1)</sup>۔ ۲۲ - وطن اصلی، ایک اورایک سے زیادہ بھی ہوسکتا ہے، مثلاً کسی آدمی کے دویازیادہ شہروں میں اہل اور گھر ہوں، اور اس کے اہل کی نیت، وہاں سے نطانے کی نہ ہو، اگر چہ وہ سال میں ایک اہل سے دوسرے اہل کے پاس منتقل ہوتا ہو حق کہ اگر دہ کسی شہر سے جہاں اس کے اہل ہیں مسافر ہوکر نطا، اور دوسر فقیم ہوجائے گ<sup>(1)</sup>۔

وطن اصلی کے ٹوٹنے کا سبب:

۵ - وطن اصلی، این جیسے وطن اصلی سے ٹوٹ جاتا ہے، دوسر وطن سے نہیں، اس کی صورت ہیہ ہے کہ انسان کسی دوسر ۔ شہر کو وطن بنالے این پرانے شہر سے این اہل کو نتقل کرد ۔ ، این پہلے شہر سے اعراض کرلے، اور وہاں کی رہائش چھوڑ دے، اس صورت میں وطن اول اس کا وطن اصلی ہونے سے خارج ہوجا تا ہے، جتی کہ اگر اس میں مسافر ہو کر داخل ہوتو اس کی نماز چار کا جاتی ہوگی ۔ اس کی اصل ہیہ ہو کہ اللہ علیف اور مہما جرین صحابہ ہوال مکہ میں سے تھے، وہاں ان کے وطن اصلی تھے، چرانہوں نے ہجرت کرکے مدینہ کو وطن بنالیا اور اسے اپنا گھر بنالیا تو مکہ میں ان کا وطن اصلی ختم ہو گیا، جتی کہ جب وہ مکہ آتے سے تو مسافر وں کی نماز پڑھائی تو اس وجہ سے رسول اللہ علیف سے زبال مکہ کو نماز پڑھائی تو

(۱) ابن عابدین ار ۵۵۵-۵۵۹ البرائع ار ۱۰۲-۱۰۳ الشرح الکبیرللدردیر، حاشیة الدسوقی ار ۳۶۲-۳۶۴، مغنی المحتاج ار ۲۶۲۶، کشاف القناع ار ۲۲۷-۳۳۷

(٢) سابقه مراجع

#### صلاة المسافر ۷-۹

پوری ہوگئی، اوروہ اس کو وطن بنانے سے اعراض کرنے والا ہوجائے گا، لہذا وہ وطن اقامت کے لئے ختم کرنے والا بن جائے گا، وطن اقامت، وطن سکنی سے ختم نہیں ہوتا، اس لئے کہ وہ وطن اقامت سے نیچے ہے، لہذا اس کو ختم نہیں کر سکے گا۔

وطن سکنی: وطن سکنی: وہ جگہ جہال انسان ، سفر کوختم کرنے والی مدت سے کم تظہر نے کا قصد کرے، اس کی نثر ط: سفر کوختم کرنے والی مدت تک اقامت نہ کرنے کی نیت کرنا ہے، اور اسی وجہ سے اس نیت سے اس کو مسافر مانا جاتا ہے، اگر چہ اس کا قیام لمبا ہو، اس لئے کہ روایت ہے: ''اقام بتبوک عشرین لیلۃ یقصر الصلاق''<sup>(1)</sup> (رسول اللہ متالیک نے نہوک عیل میں دن قیام کیا اور قصر نماز پڑھتے رہے)، اور مقرب سعد بن ابی وقاص کے بارے میں مروی ہے کہ انہوں نے نیسا پور کے ایک گاؤں میں دو ماہ قیام کیا، اور قصر نماز پڑھتے رہے (<sup>1)</sup> ر

وطن سکنی ختم ہونے کا سبب: 9 - دطن سکنی ، دطن اصلی اور دطن اقامت سے ختم ہوجا تا ہے ، اس لئے

- (۱) حدیث: "أنه عَلَيْنَ أقام بتبو ک عشوین یوما یقصر الصلاق...... کی روایت ابوداوُد (۲۷ ۲ تحقیق عزت عبید دعاس) اور ییچق ( ۱۸ ۲۵ ۲ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے حضرت جابر بن عبدالللہ سے کی ہے، ابوداوُد نے اس کے مرسل مروی ہونے کی وجہ سے معلول قرار دیا ہے، جب کہ یہچق نے کہا '' میں اس کو تحفوظ نہیں سمجھتا''۔
- ۲) الاختیار تعلیل المخارا / ۱۱ طبعه دار الشعب قام ه ۲۸ سایه، البدائع ار ۱۰۳،
   ۲) ۱۹۳۰

ان دونوں شرطوں کے بغیر وطن اقامت نہیں ہوتا، اگر چہ قابل اقامت جگہ میں سفر کوختم کرنے والی مدت تک اقامت کی نیت کرے، حتی کہ اگر مقیم آ دمی اپنے شہر سے نگل کر کسی گاؤں میں چلا جائے، سفر کا قصد نہ ہو، اور اس سفر کوختم کرنے والی مدت تک وطن بنالے تو وہ گاؤں اس کا وطن اقامت نہیں بنے گا، اگر چہ دونوں کے درمیان مسافت قصر ہو، اس لئے کہ اس سے قبل سفر نہیں ہے، اس طرح اگر مسافت سفر کا قصد کرے، اور نگل جائے اور کسی الیی بستی میں پنچ جہاں سے اس کا وطن اصلی مسافت قصر سے کم ہے اور وہ اس سفر کو ختم کرنے والی مدت تک اقامت کی نیت کر یے تو وہ گاؤں اس کا وطن اصلی نہیں بنے گا۔

دوسری روایت (بیڅکر بن<sup>حس</sup>ن سے، ابن ساعد کی روایت ہے) ان دونوں شرطوں کے بغیر وہ مقیم ہوجائے گا،جیسا کہ یہی ظاہرالروایۃ

' مالکیہ مسافت قصر کی شرط لگاتے ہیں اگر اقامت کی نیت ، روائگی کے شروع میں ہو، کیکن اگر درمیان میں ہوتو معتمد قول کے مطابق مسافت کی شرطنہیں ہے <sup>(1)</sup> ۔

وطن اقامت ختم ہونے کا سبب:

#### صلاة المسافر +ا-اا

اس لئے کہ چلنا، بھی تو سفر ہوتا ہے اور بھی نہیں ہوتا، چنا نچہ آ دمی ہسااوقات اپنی جائے اقامت سے نگل کر کسی جگہ اپنی زمین و جائیداد کی اصلاح کے لئے جاتا ہے، پھر اس سے آگ بڑھ کر دوسر کی جگہ جانے کی ضرورت سامنے آتی ہے اور ان دونوں کے در میان مدت سفر نہیں ہوتی، پھر وہ اس جگہ سے آگ بڑھ کر دوسر کی جگہ جاتا ہے، اور اسی طرح اتن مسافت طے کر لیتا ہے جو مدت سفر سے زیادہ ہوتی ہے، اسی وجہ سے مدت سفر کی نیت ضرور کی ہےتا کہ امتیاز ہو سکے۔ اسی بناء پر انہوں نے کہا ہے کہ ایک امیر اپنے گاتو ہوگ جاتے وقت مقیم کی نماز پڑھیں گے، اگر چہ کمی مدت ہوجاتے، اسی طرح اگر وہ مسافت طے کرنے کے قصد کے بغیر پور کی دنیا کا چکر ہوگی <sup>(1)</sup>۔

دنوں کے ذراعیہ کم از کم مسافت سفر کی تعیین: اا - مسافت کی کم از کم مقدار عام علماء کے نزد یک، مقرر ہے، البتہ اس مقدار میں اختلاف ہے<sup>(۲)</sup> -مالکیہ، شافعیہ، حنابلہ، لیٹ اور اوز اعی کی رائے ہے : کم از کم مدت سفر: اوسط دودن (جس میں رات داخل نہیں) چانا یا اوسط دو راتیں (جن میں دن داخل نہیں) چانا یا ایک دن اور ایک رات چانا ہے۔ اور اس میں اڑتا لیس میل معتبر مانا، یہ چار برید کے برابر ہے، اور (۱) البدائع ار ۱۹۴-۵۵، فتح القدید ار ۱۳۳، سابقہ مراجع۔ (۲) البدائع ار ۱۹۴-۵۹، فتح القدید ار ۱۲۲۔ کہ بید دونوں وطن سکنی سے او پر ہیں، اور وطن سکنی سے بھی ختم ہوجا تا ہے، اس لئے کہ بیا تی جیسا ہے، نیم سفر ہے ختم ہوجا تا ہے، اس لئے کہ اس کا اس جگہ کو وطن بنانا مستقل تھر نے کے لئے نہیں، بلکہ ضرورت کی وجہ سے ہے، اور جب وہاں سے سفر کر گیا تو اس سے اس کی ضروت کا پورا ہونا معلوم ہوا اور وہ اس کو ختم کرنے والا ہو گیا۔ یا در ہے کہ فقیہ جلیل ابواحمہ عیاضی نے وطن کو دوقسموں میں تقسیم کیا ہے: اولا: وطن قرار، دوسراوطن مستعار۔

مقیم کا مسافر ہوجا نا اور اس کی شرطیں: \* ا- شرا لط ذیل پائی جانے پر مقیم، مسافر بن جا تا ہے: شرط اول: مقام، لیونی اقامت کی جگہ سے نکلنا، اس کی صورت پیہ کہ شہر کی آبادی سے باہر آگے بڑھ جائے، اور اس کے گھروں کو چھوڑ دے، اس کے تحت وہ تمام چیزیں آتی ہیں جن کو عرفا شہر میں شار کیا جاتا ہے، جیسے متصل عمارتیں، رہائتی باغات، کھیتیاں اور شہر کی فصیلیں، اس کے بارے میں مذاہب میں پچھ تفصیل ہے، جو آگ آئے گی۔

فعل کے ساتھ نیت کا اقتر ان (ملا ہوا ہونا) ضروری ہے، اس لئے کہ سفر شرعی میں نیت سفر ضروری ہے، جیسا کہ گذرا، اور نیت کا اعتبارات وقت ہے جب وہ فعل، یعنی (نطنے) سے متصل ہو، اس لئے کہ فعل کے ساتھ اقتر ان کے بغیر ، محض کسی چیز کے قصد کوعز م کہتے ہیں، نیت نہیں کہتے ، اور سفر کا ممل شہر سے نطانے کے بعد ہی پایا جائے گا، جب تک نہ نظے، فعل کے ساتھ نیت کا اقتر ان (اتصال) ثابت نہ ہوگا، لہذا وہ مسافر نہ ہوگا۔

شرط دوم: مسافت سفر کی نیت، مقیم مسافر بن جائے، اس کے لئے ضروری ہے کہ سفر شرعی کی مسافت کے بقدر چلنے کی نیت کرے،

### صلاةالمسافر اا

انداز أدواوسط دنوں کا چلناہے۔

ان کا استدلال بیہ ہے کہ رسول اللہ علیق نے فرمایا: ''یا اُھل محة : لا تقصر و ۱ الصلاة في أدنى من أربعة بر د، من محة إلى عسفان ''<sup>(1)</sup> (1 اے اہل مد! چار بريد سے م ميں مكہ سے عسفان تك قصر نماز نه پڑھو)، نيز اس لئے كه ابن عمر و ابن عباس چار بريداور اس كے بعد كر سفر ميں قصر نماز پڑ ھتے اور روزہ نہيں ركھتے تھے، اور ان كا كوئى مخالف معلوم نہيں، اس كى بيہ ق نے صحیح سند سے روايت كيا ہے، اور يہ چيزتو قيف ہى كى بنيا د پر ہوگى، اس كو بخارى نے صيخہ جزم كيا گيا؟ كتى مسافت ميں قصر نماز پڑ ھيں ابوعبد اللہ سے دريافت ہے، اور يہ چيزتو قيف ہى كى بنيا د پر ہوگى، اس كو بخارى نے صيخہ جزم پر چھا گيا؟ كمل ايك دن چلنے پر؟ كہا: نہيں، بلكہ چار بريد ميں، جو دودن كى چال ہے، ابن عباس نے اس كو عسفان سے مكہ تك مقرر كيا ہے، جس كى دليل سابقہ حديث ہے <sup>(1)</sup> ر

حنفیہ نے کہا: کم از کم مسافت سفر تین دن اور تین را توں کو چلنا ہے، اس لئے کہ حضرت علیؓ کے بارے میں بیروایت ہے کہ ان سے خفین پر مسح کے بارے میں دریافت کیا گیا تو انہوں نے کہا: ''جعل ر سول الله عَلَن اللہ عَلَن مُن مُن مُن و لیا لیھن للمسافر ویو ما و لیلة للمقیم''<sup>(س)</sup> (رسول الله عَلی مسافر کے لئے تین دن اور تین ر اتیں اور مقیم کے لئے ایک دن اور ایک رات مقرر کیا ہے ) رسول

- (1) حديث: "يا أهل مكة لاتقصروا في أقل من أربعة برد" كى روايت دار قطن ( ار ۸۷ طبع دارالحاس) نے حضرت ابن عباس سے كى ہے، ابن تجربے تلخيص ( ۲۰۲ م طبع شركة الطباعة الفديه ) ميں اس كوضعيف قرار ديا ہے۔
- (۲) الدسوقى على الشرح الكبير سر،۵۹۱، مغنى الحتاج ار ۲۶۴٬ كشاف القناع ۱۸۵۳ م
- (٣) حديث: "جعل رسول الله ﷺ ثلاثة أيام و لياليهن للمسافر، يوما و ليلة للمقيم" كى روايت مسلم (١٢ ٢٣٢ طبح الحلي ) نے كى ہے۔

اللولي التوليقي المستافر كے لئے تين دن اور تين را توں كوس كرنا مقرر كيا، اور يہ مصور نہيں كہ مسافر تين دن را تيں سح كرے، جبكہ سفر كى مدت اس مدت سے كم ہو، اسى طرح رسول الله الي الله في فرمايا: "لايت ليا مرأة تؤمن بالله و اليوم الآخو أن تسافر مسيرة ثلاث ليال إلا و معها محرم" <sup>(1)</sup> (الله پر اور روز آخرت پر ايمان ركھنے والى كسى عورت كے لئے حلال نہيں كہ وہ تين را توں كا سفر كرے، مگر يہ كہ اس كے ساتھ محرم ہو ) اور اگر بيدت تين دنوں ميں معين نہ ہوتى تو تين را توں كى تخصيص كا كوئى مطلب نہ تھا۔ امام شافعى نے اس كواختلاف سے بچنے كے لئے مستحب قرار ديا ہے <sup>(1)</sup>

چلنے میں اوسط چال کا اعتبار ہے، یعنی بوجھ لدے ہوئے اونٹوں کی چال، اور معمول کی پیدل چال، اسی کے ساتھ درمیان میں تھہرنا، آرام کرنا، کھانا اور نماز ہو۔

اوسط چال کی قید سے ، نہایت تیز چال سے احتر از ہے ، مثلاً گھوڑ ے اور برید کی چال ، اور نہایت ست چال سے احتر از ہے مثلاً بیل کی چال جو گاڑ کی کھینچ ، لہذا اوسط چال کا اعتبار ہے ، اس لئے کہ اکثریہی ہوتی ہے۔

سمندر میں چلنے میں معتبر ہوا کا معتدل ہونا ہے، اس لئے کہ یہی اوسط ہے، یعنی ہوانہ بہت تیز ہو، نہ دھیمی، اور پہاڑ میں اسی کے مطابق اعتبار ہوگا، اور بید یکھا جائے گا کہ اس طرح کے راستہ میں کتنی مسافت قصر طے ہوتی ہے، اور اسی کو اصل قرار دیا جائے گا، اور بیتمام لوگوں کو معلوم ہے، اشتباہ ہوتو لوگوں سے رجوع کیا جائے گا<sup>(۳)</sup>۔

() حدیث: "لا یحل لامرأة تؤمن با لله و الیوم الآخر..... " کی روایت مسلم (۲/۵۷۹ طیح الحلی ) نے حضرت ابن عمرؓ سے کی ہے۔ (۲) البدائح ا/ ۹۳ – ۱۰۶۰ المہذب ا/۱۰۲۔ (۳) سابقہ مراجع۔

-# ++-

#### صلاة المسافر ١٣-١٥

ہاتھ سے نکلنااس کے لئے ممکن ہے، اور اگر مدیون دیوالیہ ہوتو قرض خواہ کی نیت کا اعتبار ہے، اس لئے کہ مقروض کے لئے ،قرض خواہ کے باتھ سے نکلناممکن نہیں،لہذاوہ قرض خواہ کے تابع اور ماتحت ہوگا۔ بي حنفيه وحنابله كامذ بب ب (1) -شافعیہ کہتے ہیں: اگر سفر میں بیوی، اپنے شوہ رکے تابع (ماتحت) ہو یا فوجی ،اپنے سیہ سالار کے تابع ہو،اورکسی کو دوسرے کے مقصد کا علم ہیں توان کے لئے قصرنماز پڑھنا جائز نہیں، اس لئے کہ شرط (یعنی معین جگہ کا قصد) موجودنہیں ہے، بیدمسافت قصر پر پینچنے سے پہلے کا تحکم ہےاورا گرمسافت قصر طے کرلیں تو ہیلوگ قصرنماز پڑھیں گے۔ اگرشوہر کی نیت کے بغیر، بیوی نے یا سیہ سالار کی نیت کے بغیر فوجی نے مسافت قصر کی نیت کرلی ، یا دونوں کو حال کاعلم نہ ہوتو رجسٹر میں غیر درج شدہ فوجی قصرنماز پڑ ھے گا،لیکن بیوی قصرنہیں کرے گی، اس لئے کہ اس وقت وہ فوجی اپنے امیر کے ماتحت ، اور اس کا تابع فرمان نہیں، بیوی اس ہے الگ ہے کہ اس کی نیت کالعدم ہے، البتہ رجسٹر میں درج شدہ فوجی قصر نہیں کرےگا، اس لئے کہ وہ اینے امیر کے ماتحت ہے، اوریہی حکم کشکر کا ہے، اس لئے کہ اگریپہ کہا جائے کہ وہ اپنے امیر کے ماتحت نہیں، جیسے عام افراد تو بڑا فساد و بگاڑ روگا<sup>(۲)</sup>\_

(۱) البدائع ار ۹۴، کشاف القناع ار ۳۲۵ . (۲) مغنی الحتاج ار ۲۶۵\_

حفیہ کے یہاں نقل میں اختلاف ہے، کاسانی نے'' بدائع'' میں نقل کیا ہے جوامام ابو حذیفہ سے مروی ہے: اگر مسافر کسی جگہ ایک دن یا دونوں میں چلا جائے اوراونٹ کی چال، اور معمول کی پیدل چال سے تین دن لگیں گے تو وہ قصر نماز پڑ ھے گا، معمول کی چال کا اعتبار ہے۔

ی قول سابقہ مذاہب کے موافق ہے، اس لئے کہ امام ابو حنیفہ نقطع مسافت کو علت قرار دیا ہے، کی کمال الدین بن ہمام نے سفر میں قصر نماز پڑھنے کی علت مشقت کو مانا ہے جو مسافر کو پیش آتی ہے، اسی وجہ سے وہ لکھتے ہیں : اگر مسافر ، اس مسافت کو ایک گھڑ کی میں طے کر لے تو قصر نماز نہیں پڑھے گا، اگر چہ یہ کہنا صحیح ہے کہ اونوں کی رفتار سے اس نے تین دن کی مسافت طے کی ہے، اس لئے کہ مشقت کا گمان نہیں اور وہی علت ہے<sup>(1)</sup> ہ

اعتباراصل کی نیت کا ہے ماتحت کی نیت کانہیں:

۱۹ - سفر شرعی کی نیت میں، اصل کی نیت کا اعتبار ہے، ماتحت کی نیت کانہیں، لہذاجس کا سفر دوسر ے کی ماتحق میں ہوتو وہ اس دوسر ے کی نیت سے مسافر ہوجائے گا،مثلا عورت اپنے شوہر کے ماتحت ہوتو وہ شوہر کی نیت سے مسافر ہوجائے گی، اسی طرح جس کی اطاعت اس پر اور مے، جیسے بادشاہ اور امیر لشکر وہ اس شخص کی نیت سے مسافر ہوجائے گاجس کی اس پر اطاعت لازم ہے، اس لئے کہ ماتحت کا حکم، اصل کے حکم کی طرح ہے۔

مقروض جس کے پیچھےدین کا مالک لگا ہوا ہوا گروہ گنجائش والا ہوتو اسی کی نیت کا اعتبار ہے، اس لئے کہ دین کوادا کرکے اس کے

(1) بدائع الصنائع الر ۹۲ ساوراس کے بعد کے صفحات، فتح القد یر ۲ م ۵ شائع کردہ داراحیاءالتراث۔

آیت کریمہ سے حالت خوف میں قصر کی مشروعیت معلوم ہوتی ہے، اور احادیث نبویہ سے خوف وامن دونوں حالتوں میں قصر کی مشروعیت معلوم ہوتی ہے۔ قصر کی مشروعیت پرامت کا اجماع ہے۔

قصر کا حکم شرعی:

۲۱ – شافعيد وحنابلدى رائے ہے كەقصر جائز ہے، تاكد مسافر كوآسانى ہو، اس لئے كداكثر اس كوسفر ميں مشقت لاحق ہوتى ہے، ان حضرات كا استد لال اس آيت كريمہ ہے ہے: "وَإِذَا ضَوَبْتُهُ فِنِي الْأَدُضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُهُ جُنَاحٌ أَنُ تَقْصُرُوا مِنَ الصَّلَاةِ إِن خِفْتُهُ أَنُ يَفْتِنَكُمُ الَّذِيْنَ حَفُرُوا "<sup>(1)</sup> (اور جبتم زمين ميں سفر كروتو تم پر اس باب ميں كوئى مضائقہ نہيں كہ نماز ميں كى كرديا كرو اگر تم ہيں انديشہ ہوكہ كافر لوگ تم ہيں ستائيں گ)۔

قصر کوخوف پر معلق کیا گیا ہے، اس لئے کہ رسول اللہ علی اللہ علی کہ رسول اللہ علی کہ سول اللہ علی کہ سول اللہ علی کہ معلوم ہوتا ہے کہ قصر کرنا جائز ہے، واجب نہیں (مضایفہ) کی نفی سے معلوم ہوتا ہے کہ قصر کرنا جائز ہے، واجب نہیں ہے، اسی طرح ان کا استدلال یعلی ابن امیہ کی سابقہ حدیث سے ہے، اسی طرح ان کا استدلال یعلی ابن امیہ کی سابقہ حدیث سے ہے، اسی طرح ان کا استدلال یعلی ابن امیہ کی سابقہ حدیث سے محد قد تصدق اللہ بھا علی کم "() رہے اللہ نے تم کو ہوتا ہے، تو اللہ بھا علی کم "() ہے، تو اللہ نے تم کو صدقہ دیا ہے، تو اللہ بھا علی کم "() ۔

حنفیہ کی رائے ہے کہ چارر کعت والی نمازوں میں مسافر کا فرض صرف دور کعتیں ہیں، ان کے نز دیک مسافر کے لئے جائز نہیں کہ پوری چار رکعت پڑھے ، اس لئے کہ حضرت عائشہ ؓ نے فرمایا: "فرضت الصلاۃ رکعتین رکعتین، فأقرت صلاۃ السفر،

(۱) سورهٔ نساء ۱۰۱، اورد کیھنے :الم ہذب ۱۷۱۱، کشاف القناع ۱۷، ۳۲۴۔ (۲) حدیث: "صدقة ....." کی تخریج فقره نمبر ۱۳ میں گذریجکی ہے۔ قصر کی مشروعیت ، جرت کے چو تھ سال ہوئی۔ قصر کی مشروعیت : کتاب وسنت اور اجماع سے ثابت ہے۔ کتاب اللہ: فرمان باری ہے: ''وَإِذَاضَرَ بُتُم فِي الْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمُ جُنَاحٌ أَن تَقْصُرُوا مِنَ الصَّلَاةِ إِنُ خِفُتُمُ أَنُ يَفْتِنَكُمُ الَّذِيْنَ حَفَرُوُا''<sup>(1)</sup> (اور جبتم زمين ميں سفر کروتو تم پر اس باب ميں کوئی مضا کقہ نہيں کہ نماز ميں کی کرديا کرو اگر تم ہيں انديشہ ہو کہ کا فرلوگ تم ہيں ستائيں گے )۔

سنت : يعلى بن اميه سے مروى ہے وہ كہتے ہيں : ميں نے حضرت عمر بن خطاب " سے عرض كيا، الله تعالى فرما تا ہے : كچھ مضا لقه نہيں كه تم نماز ميں قصر كرو اگر تم كوخوف ہوكه كافر لوگ ستا كيں گے، اب تو لوگ امن ميں ہو گئے (يعنی اب قصر كى كيا ضرورت ہے؟) تو انہوں نے كہا: مجھے بھی اس بات پر تعجب ہوا جس پر تمہيں ہوا، ميں نے رسول الله عيسي سے اس بارے ميں دريافت كيا تو آپ عيسي نے فرمايا: "صدقة تصدق الله بھا عليكم فاقبلوا صدقته" ( يواللہ نے تم كو صدقہ ديا ہے تو اس كا صدقہ قبول كرو)۔

حضرت ابن عمر کہتے ہیں: میں رسول اللہ علیق کے ساتھ رہا، آپ سفر میں دور کعات سے زیادہ نہیں پڑھتے تھے، حضرت ابو بکر'، عمر اور عثمان کے ساتھ بھی رہادہ بھی یہی کرتے تھے <sup>(۳)</sup>۔ اس کے علاوہ بہت سی احادیث وآثار ہیں۔

- (۱) سورهٔ نساء/۱۰۱\_
- (۲) حدیث عربن الخطابٌ: "صدقة تصدق الله بها علیکم..... "کی روایت مسلم (۱۸/۵ مطبع الحلبی) نے کی ہے۔
- (۳) حدیث ابن عمرٌ:''صحبت النبی ﷺ فکان لا یزید فی السفر علی رکعتین'' کی روایت بخاری( الفتح ۲۲۷۷۷ طبع السّلفیہ) اور سلم (۱/۸۰ ۲۰ طبع الحلقی) نے کی ہے،اورالفاظ بخاری کے ہیں۔

وزيد في صلاق المحضر <sup>،،(۱)</sup> (نماز د دوركعات فرض ہوئی، <sup>حضر</sup> ميں بھی اور سفر ميں بھی پھر سفر کی نماز وليی ہی رہی ، اور <sup>حصر</sup> کی نماز بڑھادی گئی )۔

اوراس كاعلم حضور عليلية ك بتائے سے بى ہوگا <sup>(٢)</sup> حضرت ابن عبال نے فرمایا: "إن الله عزوجل فرض الصلاة على لسان نبيكم عليليلية على المسافر ركعتين و على المقيم أربعا، و في الخوف ركعة "<sup>(٣)</sup> (الله تعالى نے نمازتمہارے نبى عليلية ك ذريعه، مسافر پر دوركعات ، مقيم پر چار كعات ، اور خوف ميں ايك ركعت فرض كى ) -

مالکیہ کے یہاں مشہور رائح قول ہے کہ قصر سنت مو کدہ ہے، اس لئے کہ آپ نے پوری نماز پڑھی بیڈابت نہیں ہے، بلکہ ہر سفر میں آپ سے قصر ہی منقول ہے، اور اس طرح کی چیز سنت مو کدہ ہوتی

مذہب میں پھ<sub>ا</sub>وراقوال ہیں:ایک قول ہے: یفرض ہے،ایک قول ہے: بی<sup>مس</sup>تحب ہے،ایک قول ہے: بیمباح ہے<sup>( س)</sup>۔

اصل قصر ہے یا اتمام؟ 21 - مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ نے کہا: اصل اتمام (پوری نماز پڑھنا) ہی ہے، اور قصر رخصت ہے، ان کا استدلال مسلم کی سابقہ حدیث

- (۱) حدیث عائشہؓ: "فوضت ......" کی روایت بخاری (الفتح الر ۲۴ ۲۳ طبع السّلفیہ)اور سلم(۱/۸۷ ۲۰ طبع الحلبی )نے کی ہےاورالفاظ مسلم کے ہیں۔
- ۲) الاختیار تعلیل الختار ار ۱۹۸، طبع مطابع الشعب بالقامره سنه ۲<u>۸ سا</u>ه، فتح القد یرار ۳۹۵ ر.
- (۳) حدیث ابن عباتٌ: "إن الله فوض الصلاة على لسان نبيكم ..... "كى روايت مسلم (۱/۹۵ م طبح الحلمي ) نے كى ہے۔
  - (۴) بدایة المجتهد ۱۷۱۱،الشرح الکبیرللدردیرا ۱۳۵۸-

ے ہے: "صدقة تصدق الله بها عليكم" (بيراللد نے تم كو صدقہ ديا ہے)۔ البتہ شافعيہ كے مذہب ميں مشہور بيہ ہے كه قصر، اتمام الفنل ہے، اگر سفرتين دن كا ہو، بير سول اللہ عليق کی بيروى ميں، اور قصر كو واجب كہنے والوں، مثلاً امام ابوحنيفہ كے اختلاف سے نكلنے كے لئے ہے، البتہ ملاح جو سمندر ميں اپنے اہل كے ساتھ سفر كرتا ہے، اور جو اتمام كرنا افضل ہے، تا كہ ان كاكوئى وطن نہيں، ان دونوں كے لئے اتمام كرنا افضل ہے، تا كہ ان لوگوں كے اختلاف سے نكل سكے ( جو اتمام ان كے لئے واجب كہتے ہيں، مثلاً امام احمد) خلاف مشہور تول اتمام ان كے لئے واجب كہتے ہيں، مثلاً امام احمد) خلاف مشہور تول راتمام ان كے لئے واجب كہتے ہيں، مثلاً امام احمد) خلاف مشہور تول اتمام ان كے لئے واجب كہتے ہيں، مثلاً امام احمد) خلاف مشہور تول منا لي كہ يہى اصل ہے، تاكہ ان كے كہ يہ اصل ہے اور اس پڑ ک

اس لئے کہ رسول اللہ علیظیہ اور خلفاء نے اس کی پابندی کی ہے۔ البتہ جس کے لئے قصر مباح ہے، اتمام کرلے تو مکر وہ نہیں ہوگا<sup>(1)</sup>۔

حنفیہ کے نز دیک: نماز میں قصر ہی اصل ہے، کیونکہ نماز، دراصل مسافر ومقیم دونوں کے حق میں دور کعات ہی فرض ہوئی، اس کی دلیل حضرت عائشہ کی مذکورہ بالاحدیث ہے، پھر مقیم کے حق میں دو رکعات کا اضافہ ہو گیا، اور مسافر کے حق میں اصل صورت پر دو رکعات باقی رہیں، لہذا مسافر کے حق میں چار رکعات والی نماز میں دور کعات حقیقتا قصر نہیں، بلکہ یہی مسافر کا کلمل فرض ہے، اور پوری نماز پڑ ھنا اس کے حق میں رخصت نہیں، بلکہ برائی اور خلاف سنت کرنا

<sup>(</sup>۱) بدایة الجتهد ارا۱۲۱-۱۲۲، الشرح الكبیر ار ۳۵۸، مغنی الحتاج ار ۲۶۸، کشاف القناع ار ۳۲۸

طے کرلے یہاں تک اس کی منزل مقصود میں مدت سفر سے کم رہ جائے اور اس وقت وہ بالغ ہوجائے تو وہ قصر نماز نہیں پڑ ھے گا، بلکہ چار رکعات پڑ ھے گا، اس لئے کہ اس کا قصد سفر ابتداء صحیح نہیں تھا اور جب بالغ ہوا اس کی منزل مقصود میں مدت سفر باقی نہیں رہی، لہذا وہ حفیہ کے نز دیک مسافر نہ ہوگا<sup>(1)</sup>۔ مالکہ، شافعیہ اور حنابلہ کے نز دیک سفر میں جس میں قصر

نماز پڑھی جاتی ہے شرط ہے کہ معصیت کا نہ ہو، لہذا سفر معصیت کرنے والا قصر نماز نہیں پڑ ھے گا، جیسے آقاء سے بھا گنے والا غلام، اور ڈاکو، اس لئے کہ رخصتوں کا تعلق معاصی سے ہونا جائز نہیں، اور سفر معصیت میں رخصت کا جواز، معصیت میں تعاون کرنا ہے، اور سیہ حائز نہیں ہے۔

اگرسفر معصیت کرنے والا، قصرنماز پڑ صحقوما لکیہ کے نز دیک صحیح یہی ہے کہ اعادہ نہیں کر ےگا، اگر چہ اس کو معصیت کا گناہ ہوگا۔ جس نے سفر معصیت شروع کیا، پھر در میان میں توبہ کر لی تو ما لکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے نز دیک: قصر کرےگا اگر مسافت قصر کا سفر ما لکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے نز دیک: قصر کرےگا اگر مسافت قصر کا سفر معصیت کا قصد کر لے تو رخصت ختم ہوجائے گی، لہذا ما لکیہ کے معصیت کا قصد کر لے تو رخصت ختم ہوجائے گی، لہذا ما لکیہ کے نز دیک وہ قصر نہیں کرےگا، اور یہی شافعیہ کے یہاں اصح ہے، حنابلہ کی رائے (اور یہی شافعیہ کا دو سراقول) ہے کہ دوہ قصر کر کا <sup>(1)</sup> حفیہ نے سفر کے مباح ہونے کی شرط نہیں لگائی ہے، بلکہ انہوں نے سفر معصیت میں بھی قصر کو جائز کہا ہے، اس لئے کہ مسافر پر فرض نے سفر معصیت میں بھی قصر کو جائز کہا ہے، اس لئے کہ مسافر پر فرض کا سفر ہو، یا سفر مباح، مثلاً تجارت وغیرہ کا سفر ہو، یا سفر معصیت ، مثلاً کا سفر ہو، یا سفر مباح، مثلاً تجارت وغیرہ کا سفر ہو، یا سفر معصیت ، مثلاً

(۲) الشرح الكبير وحاشية الدسوقى الم70 ٢٠ المهذب الر ١٠٢ ، مغنى المحتاج الر ٢٦٦ ، كشاف القناع الر ٣٢٢٣ - ٢٣٢ - ہے، قصر عزیمت ہے، اس لئے کہ عمران بن حصین کی روایت ہے: '' رسول اللہ علیق جب بھی سفر میں گئے، مغرب کو چھوڑ کر دور کعات نماز پڑھی''<sup>(1)</sup>، اور اگر قصر، رخصت ہوتا اور اکمال واتمام ہی عزیمت می ہوتا تو آپ عزیمت کو بھی بھی ہی ترک کرتے ، کیونکہ عزیمت ہی افضل ہے، اور رسول اللہ علیق وہ ہی عمل اختیار کرتے تھے جو افضل ہو اور افضل کو آپ علیق صرف ایک دوبار، امت کے قصر کیا اور بتانے کے لئے ہی ترک کرتے تھے، رسول اللہ علیق نے قصر کیا اور اہل مکہ سے فرمایا:'' اُتمو اصلات کم فإنا قوم سفر''<sup>(1)</sup> ( تم لوگ اپنی نماز پوری کرو، ہم لوگ مسافر ہیں )، اگر چار رکعات جائز ہوتیں تو دور کھت پر اکتفانہ فرماتے <sup>(1)</sup>

شرائط قصر:

مسافر چاررکعات والی نماز میں قصر کرکے دورکعات پڑھے گا اگرذیل کی شرطیں موجود ہوں:

اول: نیت سفر: ۱۸ - ییتمام فقتهاء کے یہاں شرط ہے، جیسا کہ گذرا۔ نیت میں اعتبار: اصل کی نیت کا ہےتا بع وماتحت کا نہیں، جس کا بیان آ چکا ہے، نیز بیدنیت حنفیہ کے نزد یک بالغ کی طرف سے ہوتی چاہئے، اتی وجہ سے اگر بچہ، سفر کے قصد سے نظے، اور پچھ مسافت چاہئے، اتی وجہ سے اگر بچہ، سفر کے قصد سے نظے، اور پچھ مسافت (۱) حدیث عران بن فصین ": ماسافر دسول الله علی اللہ علی د کعتین الا المغوب "کی تخریٰ فقرہ نمبر ۲۲ میں آرہی ہے، '' مغرب' کے الفاظ نہیں ہیں۔ (۲) حدیث: 'اتموا صلاحکم فإنا قوم سفر "کی تخریٰ فقرہ نمبر ۲ میں گذر پڑی ہے۔ (۳) البدائح اراف

 $-\mu \star \rho -$ 

صلاة المسافر ١٩-٢٠ آگےآ نےگا۔ لیکن کیااتمام کی گنجائش کے بقدروقت گذرنے سے قبل سفر کے لحُ نكلنا شرط بي؟ اس ميں فقهاء كا اختلاف ب: کاسانی حنفی کہتے ہیں :اول وقت میں نکلے یا درمیانی یا آخری وقت میں، سب برابر ہے جتی کہ اگرا تنا وقت باقی رہے جس میں دو رکعات ادا کرنے کی گنجائش ہےتو ہمارے اصحاب کے قول کے ظاہر میں قصر کرےگا،ابراہیم خعی اور محمد بن شجاع اللجی نے کہا: اگر زوال سے قبل نکلتی قصر کرے گا، اور اگرز وال کے بعد نکلے توظہر پوری چاررکعات پڑ ھےگا،اورعصر میں قصر کرےگا،اس مسئلہ میں کلام کی بنیاد ہیہے کہ نماز اول دقت میں داجب ہوتی ہے یا آخری دقت میں؟ محققتین حنفیہ کے نزدیک: نماز معین طور پر اول وقت میں واجب نہیں ہوتی ہے، بلکہ وقت کے ایک غیر معین جزو میں واجب ہے، مل کے اعتبار سے اس کی تعیین نمازی کے حوالے ہے، اب اگر وہ اول دفت میں شروع کرد ہےتو اسی دفت داجب ہوگی، اسی طرح اگردر میانی یا آخری دفت میں شروع کرے، یہاں ایک اور اصل ہے آخری وقت کا اتناحصہ جس سے وجوب متعلق ہے کیا ہے؟ کرخی اور اكثر محققين حفنيه نے کہا ہے کہ وجوب آخری وقت میں تحریمہ کے بقدر حصہ سے متعلق ہے، اور یہی مختار ہے، بناء بریں ادائیگی بدل جاتی ب، اگر چەا**س قدر دھى** باقى ہوجس ميں صرف تحريمہ كى گنجائش ہے، امام ز فر کا قول اور قد وری کا مختار سہ ہے کہ اسی وقت واجب ہے جب اس قدر دفت رہ جائے جس میں فرض کی ادائیگی ہو سکے، اس قول کی بنیاد پرفرض اسی وقت بد لے گا جب اس قدر دوقت باقی رہےجس میں ادائیگی ممکن ہو<sup>(1)</sup>۔

(۱) البدائع ار۹۹\_

ڈا کہ زنی اور بغاوت کا سفر ہو، کیونکہ اس کے دلاکل ، مسافر مسافر میں فرق کے متقاضی نہیں ، مثلا فر مان باری: ''فَمَنُ کَانَ مِنْکُمْ مَوِیُضًا أو عَلٰی سَفَرٍ ''<sup>(1)</sup> (پھرتم میں ہے جو شخص بیار ہو یا سفر میں ہو) ، نیز فرمان باری: ''فَإِنُ خِفْتُمُ فَوِ جَالًا أَو رُکُبَانًا ''<sup>(1)</sup> (لیکن اگر تہ ہیں اندیشہ ہوتو تم پیدل ہی پڑ ھالیا کرو یا سواری پر)۔ اور حضرت علی کا بی قول ہے: ''جعل رسول الله عَلَیْکَ '' ''ارسول اللہ عَلَیْکَ کا بی قول ہے: ''جعل رسول الله عَلَیْکَ '' (<sup>(1)</sup>) (رسول اللہ عَلَیْکَ نُول ہے: ''جعل رسول الله عَلَیْکَ '' مُنْکُ رُسُول اللہ عَلَیْکَ کَ بِی کَ مَافر کے لئے تین دن تین را تیں اور مقیم کے لئے ایک دن ایک رات مقرر کیا ہے) اس میں سفر سفر میں کوئی فرق نہیں کیا گیا ہے، لہذا نصوص کے موم اور ان کے اطلاق پر عمل کرنا ضروری ہے <sup>(۲)</sup> ۔

دوم:مسافت سفر:

ا- یہ فقہاء کے یہاں سفر کی مقررہ مسافت چلنے کا قصد کرنا ہے، حتی کیہ اگر کوئی اس مقررہ مسافت کے چلنے کا قصد کئے بغیر پوری دنیا کا چکر لگا لے تو اس کے لئے قصر کرنا ناجائز ہے، اس لئے کہ وہ مسافر نہیں مانا جائے گا۔

سوم:اپنے شہر کی آبادی سے نکلنا:

 ۲ - قصراسی وقت جائز ہے جب مسافر ، محل اقامت ، اور اس کے ملحقات سے آگے بڑھ جائے ، اس میں پچھ تفصیل ہے جس کا بیان

- (۱) سورهٔ بقره ۱۸۴۷
- (٢) سورهٔ بقره ۱۳۹ –
- (۳) حدیث: "جعل د سول الله ﷺ'' کی تخریخ فقره نمبر اامیں گذریجکی ہے۔
  - (۴) البدائع ار ۹۳، الاختيار تعليل المخارا / ۱۱۱ ـ

رہے حفظیہ تو سفر کی نیت مسافر کے فرض کو دور کعات بنادیتی ہے، اوریمی کافی ہے۔ مالکیہ کے نز دیک : سفر میں جو پہلی قصر نماز پڑ ھرہا ہے اس میں قصر کی نیت کافی ہے، بعد کی نماز وں میں نیت کی تجدید لازم نہیں ہوگی ایک قول ہے: ہر نماز میں نیت قصر ضروری ہے اگر چہ حکما ہو<sup>(1)</sup>۔

شافعیہ نے شرط لگائی ہے کہ نماز کے دائم وجاری رہے میں، قصر کی نیت کے منافی امر سے احتر از ہو، مثلا اتمام کی نیت، لہذا اگر قصر کی نیت کے بعد اتمام کی نیت کر لے تو پوری نماز پڑ ھے گا، اور اگر قصر کی نیت سے تبیر تحریمہ کہا، پھر قصر کر بے یا اتمام، اس میں تر ددہوتو پوری نماز پڑ ھے گایا اسے شک ہوا کہ قصر کی نیت کی ہے یا نہیں؟ تو نماز پوری پڑ ھے گا، اگر چہ فوری طور پر اپنی نیت یا د آگی، اس لئے کہ اس نے اپنی نماز کا ایک جزوا تمام میں تر دد کی حالت میں ادا کیا، اور اگر قصر نماز پڑ ھنے والا، تیسر کی رکعت کے لئے عمد آ کھڑا ہو گیا، اتمام کا کوئی سبب، مثلا اتمام کی نیت یا قامت کی نیت نہیں تھی تو اس کی نماز باطل ہو گئی <sup>(1)</sup> ۔

اتی کے قریب حنابلہ کا قول ہے، چنانچہ ان کے نزدیک: اگر مسافر نے اپنی نماز میں، اقامت یا سفر معصیت کا عزم کرلیا جس سے اتمام لازم ہوجا تا ہے تو اصل کوغلبہ دیتے ہوئے اتمام اس پر لازم ہے، اس لئے کہ یہی اصل ہے، یا نماز کے اندر جس میں اس نے سفر کا تحریمہ کیا تھا، اس نے سفر معصیت سے تو بہ کر لی تو اس پر اتمام لازم ہے، قصر کی نیت بے سود ہے، اور جیسے وہ شخص جس نے کسی مقیم کے چیچھے نیت کر لی بی جانتے ہوئے کہ اس کا امام مقیم ہے اور اس کے لئے

- (۱) الشرح الكبيرو حاشية الدسوقى ار ۲۷۲٬ المهذب ار ۱۰۳٬ کشاف القناع ۱۹۷۱–
  - (۲) مغنی الحتاج ار ۲۷۷–۲۷۸

مالکیہ کے نزدیک: جس نماز کے وقت میں سفر ہور ہا ہے اس نماز کو قصر پڑ ھے گا، اگر چہ بیاس کا وقت ضروری (مجبوری) ہو، لہذا ظہر وعصر کوغروب آفتاب سے تین رکعات کے بقدریا اس سے زیادہ پہلے قصر پڑ ھے گا، اگر چہان دونوں کوعمد اموَ خرکیا ہے، اور اگر صرف دو رکعات یا صرف ایک رکعت کے بقدر رہ جائے تو صرف عصر کی نماز قصر پڑ ھے گا<sup>(1)</sup> ہ

شافعیہ نے کہا: اگرایسے وقت میں سفر کیا جبکہ نماز کی مقدار سے کم وقت رہ گیا، اب اگر ہم کہیں کہ وہ ساری نماز کوا داکر نے والا ہے تو اس کے لئے قصر جائز ہے، اور اگر ہم کہیں کہ وہ وقت کے اندر جونماز پڑ ھے گااس کوا داکر نے والا، اوروقت کے بعد جو پڑ ھے گااس کو قضاء پڑ ھنے والا ہے تو اس کے لئے قصر جائز نہیں ہے<sup>(1)</sup>۔

حنابلہ نے کہا: اگر حضر میں نماز کا وقت آ جائے ، پھر وہ سفر کر یے تو اس پر اتمام لا زم ہے، اس لئے کہ اس کا وقت داخل ہونے سے، وہ نماز اس پر کممل واجب ہوئی ہے<sup>(۳)</sup>۔

چہارم: ہرنماز کے وقت قصر کی نیت کی شرط: ۲۱ - قصر کے لئے تحریمہ میں قصر کی نیت شرط ہے، قصر کی نیت کے مثل ہے جیسے ظہر کی دور کعتوں کی نیت کرے، اور رخصت کی نیت نہ ہو، جیسا کہ امام شافعی نے کہا ہے، اور نیت ، ی کے مثل می بھی ہے کہ کہے: میں سفر کی نماز ادا کرتا ہوں، جیسا کہ شافعیہ میں متولی نے کہا ہے، لہذا اگر مذکورہ نیت نہ کی، لیعنی اتمام کی نیت کی یا مطلق نیت کی تو پوری نماز پڑ صے گا، بیشا فعیہ و حنابلہ کے زد یک ہے۔

- (۱) الشرح الكبير ار ۲۰۰۰
  - (٢) المجموع ١٩٨٨٣٠
- (۳) کشاف القناع ار ۳۲۸ د

ہوجائے تو قصر شروع کرے گا اور اب وہ دور کعات پڑ ھے گا، اس کی اصل حضرت انس کی روایت ہے کہ'' میں نے رسول اللہ علیک کے ساتھ مدینہ میں ظہر چار رکعات پڑھی، اور عصر کی نماز آپ کے ساتھ ذوالحلیفہ میں دور کعات پڑھی'' <sup>(1)</sup> اور حضرت علی کے بارے میں روایت ہے کہ وہ بصرہ سے کوفہ جانے کے ارادہ سے نگے تو ظہر چار رکعات پڑھی، پھر اپنے سامنے ایک جھو نپڑے کی طرف نگاہ اٹھا کر بولے: جب ہم اس جھو نپڑے سے آگے بڑھ جائیں گے تو دور کعات پڑھیں گے'۔

اعتباراس سمت کے گھروں کو چھوڑنا ہے جدھر سے نگل رہا ہے، اگر چہدوسری طرف گھر ہوں ،شہر کے گھروں کے تحت ،اردگرد کے مکانات آتے ہیں،اوررسول اللّٰہ علیق نے سفر میں قصر، مدینہ سے نکلنے کے بعد ہی کہا ہے<sup>(1)</sup>۔

الیی دو قریب قریب کی بستیاں جن میں سے ایک کی عمارت دوسرے سے ملی ہوئی ہے یا ایک گاؤں کے لوگ دوسرے سے فائدہ اٹھاتے ہیں، بید دونوں ایک ہی گاؤں کے حکم میں ہیں، ورنہ ہرگاؤں کا علاحدہ علاحدہ حکم ہے، اس گاؤں کے اس طرف کے گھروں اور عمارتوں سے آگے بڑھنے یر قصر کر ہے گا۔

خیموں کار ہے دالااس دفت قصر کرے گا جب وہ اپنی قوم کے خیموں اوران سے متعلق ضروریات کی جگہوں سے،مثلا بچوں کے کھیل کا میدان سے علا حدہ ہوجائے تو قصر کرے گا،اور شہر سے متصل رہائش باغات (گو کہ حکماً متصل ہوں) سے علا حدہ ہونے سے قبل قصر نہیں کرے گا،اگراس طرف سے سفر کرے، یااس کے علاوہ دوسری طرف

حدیث انس: "صلیت الظهر مع رسول الله عَلَيْنِكُ بالمدينة أربعاً"
 کی روایت بخاری (الفتح ۵۲۹/۲۶ طبع التلفیه) اور سلم (۱/۸۰ طبع الحلق)
 نے کی ہے، اور الفاظ مسلم کے ہیں۔
 (۲) الہدایہ وشروح با ۳۹۲ – ۳۹۷۔

صلا ۃ المسافر ۲۲ قصرمباح نہیں ہے تو یہ نیت صحیح نہ ہو گی<sup>(۱)</sup>۔ شافعیہ نے قصر کے جواز کے علم کی بھی شرط لگائی ہے،لہذا اگر اصل<sup><</sup> کوئی ناواقف قصر کرلے تو اس کی نماز صحیح نہیں ہوگی، اس لئے کہ وہ کھیل رہا ہے<sup>(۲)</sup>۔

حنفیہ کے نزد یک اگر چار رکعات اختیار کرے تو ساری نماز فرض نہ ہوگی، بلکہ فرض صرف دور کعتیں ہوں گی، اور بقیہ دور کعتیں نفل ہوں گی، حتی کہ اگر اس نے دور کعات میں پوری ہونے پر تشہد کے بقد رقعدہ نہیں کیا تو اس کی نماز فاسد ہوجائے گی، اس لئے کہ یہی اس کے حق میں قعدہ اخیرہ ہے، اور اگر بھول کر پوری نماز پڑھ لے تو اس کی نماز صحیح ہے، اور اس پر سجدہ سہووا جب ہے اور اگر قصد اسیا کیا اور دور کعات پر بیٹھ گیا تو اس کی نماز صحیح ہے، اور سلام کو اپنی جگہ سے مؤخر کرنے کے سبب اس نے گناہ کیا <sup>(س)</sup> ۔

مالکیہ کہتے ہیں: اگر مسافر نے سفر کے حکم کوختم کرنے والی اقامت کی نیت اس نماز کے دوران کی جس کے لئے اس نے سفر کی نماز کاتحریمہ کہا تھا، تو استحباباً اس میں ایک رکعت اور ملالے، اگر اس نے ایک رکعت پڑ ھ لی ہوتو اس کوفل بنادے، اور بید حفر کی نماز کی طرف سے کافی نہیں، اگر اس نے اس کو چار رکعتیں پوری کر لی، اس لئے کہ وہ حفر کی نماز میں نہیں آیا، اور نہ سفر کی نماز کی طرف سے کافی ہے اس لئے کہ نماز کے دوران اس کی نیت بدل گئی (<sup>م)</sup> ۔

کس جگہ سےنماز قصر شروع کرے: ۲۲ - فقہاء نے کہا ہے کہ مسافر جب شہر کے گھروں سے جدا (۱) کشاف القناع ۲۹/۱۳ (۲) مغنی الحتاج ایر ۱۸ ب (٣) بدائع الصنائع ار ۹۲-۹۳ ب (۴) الشرح الكبير ار ۲۴ ۳-۲۵ ۳

حفیہ کےنز دیک سنن میں قصرنہیں ہے۔ شافعیہ کی رائے ہے کہنذ رکی نماز میں قصرنہیں ہے <sup>(1)</sup>۔

مسافر مقیم کی افتداء کرے، اور اس کے برعکس: ۲۲۲ - حفیہ کہتے ہیں: وقت کے اندر، مسافر، مقیم کی اقتداء کرے تو صحیح ہے، اور مسافر کا فرض عام فقہاء حنفیہ کے نزدیک چار رکعات ہوجائے گا، اس لئے کہ جب اس نے مقیم کی اقتداء کی تو اس کے تابع ہوگیا، کیونکہ اس کی متابعت، مقتدی پروا جب ہے، اس لئے کہ نبی کر کیم ایس کی ارتباد ہے: ''انما جعل الإمام لیؤ تم به فلا تختلفوا علیہ''<sup>(1)</sup> (امام اسی لئے بنایا گیا ہے کہ اس کی پیروکی کی

صلاۃ المسافر ۲۲ – ۲۳ سے سفر کرے اور وہ ان کے بالمقابل ہو، میہا لکیہ کے مزد یک ہے۔ محلات ، باغات کے رہنے والے اور کھیتی کے فارموں میں نے مدینہ ک مرہنے والے اس وقت قصر کریں گے جب ان جگہوں سے علاحدہ اور فجر کی نم ہوجا ئیں جن کی طرف وہ منسوب ہیں، اس طرح سے علاحدہ ہونا وتر نماز ہو۔ جس کو عرف میں معتبر مانا جائے۔ جس شہر کی فصیل ہو، جب تک اس سے آگے نہ بڑھ جائے قصر میں آ دھی خ نہیں کرے گا، اگر چہ وہ کٹی ایک ہو، اس کے قائل شافعیہ ہیں۔ ہو، چارر کع

نیز انہوں نے کہا ہے کہ: اعتبار وادی کے چوڑائی سے آگ بڑھنے کا ہے اگراس کے چوڑائی میں سفر کرر ہا ہو، اور نیچ اتر نے کا اعتبار ہے اگر ٹیلے پر ہو، اور او پر چڑھنے کا اعتبار ہے، اگر نشیب میں ہو، بیڈ تکی کے سفر کی بات ہے، شہر سے متصل ساحل والے سمندری سفر میں کشتی یا ڈونگی کا چلنا معتبر ہے، لہذا اس کے حرکت کرتے ہی قصر کرے گا، اور اگر سمندر شہر سے دور ہوتو اعتبار، شہر کی فصیل سے آگ بڑھنے کا ہے<sup>(1)</sup> ہ

قصروالی نمازیں اور قصر کی مقدار:

٣٢٢ – قصر، چارركعت والى نمازول ميل موكا: ظهر، عصراورعشاء ميل، ال پراجماع ہے، فجر اور مغرب ميل قصرنہيں ہے، ال لئے كه حضرت عائشتُكى حديث ہے:"فوض صلاة السفو و الحضو ركعتين ركعتين ، فلما أقام رسول الله عَلَيْنِيْنَهُ بالمدينة زيد في صلاة الحضو ركعتان ركعتان و توكت صلاة الفجر لطول القراء ة و صلاة المغرب، لأنها وتر النهار"<sup>(1)</sup>

- (1) فتح القد يرار ۳۹۲–۹۷ مغنی الحتاج ار ۲۷۴۔
- (۲) حدیث عائشة: "فوض صلاة السفر والحضر ركعتين ركعتين" كى روايت ابن څزيمه (۱/ ۱۵ طبح المكتب الإسلامى) نے كى ہے، اور اس كى سند ميں انقطاع كا اشاره ديا ہے۔

سلام نه چیرے، اس لئے کہ اس کی آ دھی نماز ابھی باقی ہے، اور اگر اس نے بھی سلام پھیردیا تواس کی نماز فاسد ہوجائے گی،مقتدی کھڑا ہوکر چار رکعات یوری کرےگا، اس لئے کہ نبی کریم ایک کا ارشاد ہے: "أتموا ياأهل مكة صلاتكم، فإنا قوم سفر"<sup>(1)</sup> (ا مكه والون! این نماز بوری کرو، ہم مسافر ہیں )، مسافر امام ، رسول اللہ علیق کی پیروی کرتے ہوئے بیربات مقتریوں سے کہہ دے<sup>(۲)</sup>۔ مالکیہ کے نزدیک: مسافر کے لئے مقیم کی اقتداء کرنا، کراہت کے ساتھ جائز ہے، اوراس پرلازم ہے کہ یوری نماز پڑھے،اگر چہ قصر کی نیت کرلے، تا کہ امام کی متابعت (پیروی) ہو سکے، بیامام کے ساتھ ایک رکعت ملنے کی صورت میں ہے، اعادہ کرنے میں اختلاف ہے،اس کئے کہ قصر کے طریقہ کے خلاف ہے۔ مقیم کے لئے مسافر کی اقتداء کرنا بھی کراہت کے ساتھ جائز ہے، مسافر سلام پھیردے گا، قیم نمازیوری کرے گا<sup>(m)</sup>۔ اسی طرح شافعیہ وحنابلہ کے نزدیک مسافر کے لئے مقیم کی اقتداء کرنا جائز ہے، اور اس پر اتمام لازم ہے، جیسا کہ قیم کے لئے مسافر کی اقتداء کرنا جائز ہے اور اس کا فرض، اتمام ہے <sup>(۳)</sup>۔ طاؤس، شعبی، اور تمیم بن حذلم کی رائے ہے کہ: مسافر کو اگر مقیم امام کے ساتھ دور کعات مل جائے تواس کی نماز ہوگئی۔ حسن بصری، زہری بخعی اور قبادہ کی رائے ہے: اگر اس کو امام مقیم کے ساتھ ایک رکعت یا زیادہ مل جائے تو بوری نماز پڑھے، ادراگرایک رکعت سے کم ملے تو قصرنماز پڑ ھے <sup>(۵)</sup>۔

- (۱) حدیث: "أتموا یا أهل مكة ...... "كَتْخْرْ يْجْ فَقْرْهْ مْبْر مم مِنْ كَذَرْ جَلَ بِ-
  - (۲) بدائع الصنائع ار ۹۳-۱۰۱-
  - (٣) الشرح الكبير ار ٢٩ ٣-٢٢٣
  - (۴) مغنی الحتاج ار۲۶۸، کشاف القناع ار ۳۲۸
    - (۵) المغنى لابن قدامه ۲۸۴/۲۹

جائے،لہذاتم اس سے اختلاف نہ کرو)،اورنماز کو وقت کے اندرادا کرنے میں تغیر (لیعنی تابع ہونے) کا احتمال ہے،لہذا اس کا فرض بدل کر چارر کعات ہوجائے گا،اور مقتدی کی نماز،امام کی نماز کی طرح ہوگئی،لہذا مسافر کے لئے،متیم کی اقتداء صحیح ہے۔

حنفیہ کے نزدیک وقت کے باہر مسافر کے لئے مقیم کی اقتد اصحیح نہیں ہے، اس لئے کہ وقت کے باہر نماز قضاء کے باب سے ہے، اور قضاء، ادا کا بدل ہے اور ادائیگی میں کوئی تغیر نہ ہوگا، اور اس کی نماز دو کر لینے سے قضاء کے اندر بھی کوئی تغیر نہ ہوگا، اور اس کی نماز دو رکعات رہ گئی، اور تشہد کے لئے قعد ہ اولی اس کے حق میں فرض ہوگیا، اور بیدامام کے حق میں نفل ہے، اب بید قعد ہ کے حق میں، فرض پڑ ھنے والے کا نفل پڑ ھنے والے کی اقتد اء کرنا ہوگا اور جس طرح سے پور کی نماز میں نفل پڑ ھنے والے کی اقتد اء کرنا ہوگا اور جس طرح سے پور کی ناجائز ہے، اسی طرح نماز کے ایک رکن میں بھی ناجائز ہے۔

اگر مقیم نے دور کعات قراءت کے ساتھ پڑھی، جب تیسری کے لئے کھڑ اہوا، ایک مسافر آیا، اور وقت نگلنے کے بعد اس کی اقتداء کر لی توضیح نہیں ہے، کیونکہ بیہ بیان کیا جاچکا ہے کہ مسافر کا فرض وقت نگلنے کے سبب دور کعات طے ہوجا تا ہے، اور اس پر قراءت دور کعتوں میں فرض ہے، اور بیا خیر کی دور کعتوں میں، مقیم کے حق میں نفل ہے، لہذا بی قراءت کے حق میں نفل پڑھنے والے کے پیچھے فرض پڑھنے والے کی اقتداء ہوگی۔

مقیم کے لئے مسافر کی اقتداء کرنا وقت کے اندر و باہر درست ہے، اس لئے کہ مسافر کی نماز دونوں حالتوں میں ایک ہے، قعدہ اس کے حق میں فرض، اور مقتدی کے حق میں نفل ہے، اورنفل پڑھنے والے کے لئے فرض پڑھنے والے کی اقتداء کرنا پوری نماز میں جائز ہے تو بعض نماز میں بھی جائز ہوگا، جب امام دوسری رکعت پر سلام پھیر بے تو مقیم

### صلاة المسافر ۲۵-۲۷

پڑ سے گا، ابودا وُداور اثر م کی روایت میں امام احمد نے اس کی صراحت کی ہے، اس لئے کہ قصر سفر کی ایک رخصت ہے، لہذا سفر کے زائل ہونے سے قصر باطل ہوجائے گا۔

حالت سفر کا زوال: ۲۲- جب مسافر کا سفر صحیح ہوجائے تو وہ سفر کے حکم پر برقر ارر ہے گا، اور بیچ کم اسی وقت بد لے گا جب مسافرا قامت کی نیت کرے یا اپنے وطن میں داخل ہوجائے ،، اور اس وقت سفر کی حالت زائل ہوجائے گی، وہ مقیم ہوجائے گا، اور اس پر مقیم کے احکام نافذ ہوں گے، اقامت کی چند شرطیں ہیں، وہ یہ ہیں:

اول: نیت اقامت اور اس کی معتبر مدت:

 سفر کی چھوٹی نماز کی قضاء حضر میں ،اوراس کے برعکس: ۲۵ – حفیہ، مالکیہاور قدیم میں شافعیہ نے کہا: جس کی سفر میں نماز چھوٹ گئی، حضر میں اس کی قضاء دور کعات پڑ ھے گا،اور جس کی حضر میں نماز چھوٹ گئی، سفر میں اس کی قضاء چار رکعات پڑ ھے گا،اس لئے کہ قضاءادا کے لحاظ سے ہوتی ہے۔

اس میں اعتبار آخری وقت کا ہے، اس لئے کہ وقت کے اندر اداء نہ ہونے پرسبب بننے میں اسی کا اعتبار ہے۔

امام زفر نے کہا: اگر سفر کرتے وقت اتنا وقت باقی تھا کہ اس میں سفر کی نماز پڑ ھناممکن تھا تو سفر کی نماز کی قضاء کرے گا،اورا گراس سے کم وقت باقی ہوتو مقیم کی نماز پڑ ھے گا<sup>(1)</sup>۔

جد ید میں شافعیہ کی رائے (اور یہی اصح ہے) کہ اس کے لئے قصر کرنا جائز نہیں ، اس لئے کہ بیا لیں تخفیف ہے جس کا تعلق عذر سے ہے، لہذا عذر کے زائل ہونے سے تخفیف زائل ہوجائے گی ، اگر سفر میں چھوٹی نماز کی قضاء سفر میں کر یے تو اس میں دواقوال ہیں : اول : قصر نہ کر ےگا، اس لئے کہ بیا لیں نماز ہے جو چار سے دو کر دک گئ ہے، لہذا اس کے لئے شرط ہے کہ وقت کے اندر ہو، دوم : قصر کر سکتا ہے، اور یہی اصح ہے، اس لئے کہ بیتخفیف ہے جس کا تعلق عذر سے ہوا در ابق ہو تی فضا کر مال نے کہ پر تو اس کے اندر ہو، دوم : قصر کر سکتا ہو اور اس کے لئے شرط ہے کہ یہ تو خفیف ہے جس کا تعلق عذر سے ہو ہو نے اور اس کو کی نماز چا ہے تو اس کے لئے قصر کر ما جائز ہوگا، اس لئے کہ اس کے ذمہ میں کامل نماز ثابت ہو چکی تو اس کے لئے قصر جائز نہ ہو گا، مزنی نے کہا: وہ قصر کر سکتا ہے <sup>(1)</sup>

حنابلہ نے کہا:اگر حضر کی نماز بھول گیاجوسفر میں یاد آئی، یا سفر کی نماز بھول گیا جو حضر میں یاد آئی تو دونوں حالتوں میں حضر کی نماز

- (1) فتح القد يرار ۰۵ ۱۹، الدسوقى على الشرح الكبير الر ۲۰ ۳۰
  - (۲) المهذب ارسوا- ۱۰۴ -

تحون نے صرف بیس نمازوں کا اعتبار کیا ہے۔ پھر نیت اقامت یا توسفر کے شروع میں ہوگی یا سفر کے دوران، اگر سفر کے شروع میں ہواور نیت وکل اقامت کے در میان کی مسافت ، مسافت قصر ہوتو قصر نماز پڑ ھے گا، یہاں تک کٹملی طور پر کل اقامت میں داخل ہوجائے ، ورنہ نیت کے وقت سے پوری نماز پڑ ھے گا، اور اگر نیت ، سفر کے دوران ہوتو قصر نماز پڑ ھے گا، یہاں تک کہ کل اقامت میں عملی طور پر داخل ہوجائے ، اگر چہ دونوں کے در میان کی مسافت ، قصر کی مسافت سے کم ہو، معتمد یہی ہے، اقامت کی نیت کے قاعدہ سے خوف کی جگہ پر شکر کی نیت مستشن ہے کہ دوہ سفر کے حکم کو ختم نہیں کرتی۔

اگرانناء سفر سی جگه قیام کرے، وہاں اقامت کی نیت نہ کرتے و وہاں اس کا قیام کرنا قصر سے مانع نہیں ہے، اگر چہ طویل مدت قیام کرے، لیکن اگر اس کو معلوم ہو کہ وہ کسی جگہ چار دن عاد تا اقامت کرے، لیکن اگر اس کو معلوم ہو کہ دے گا، اگر چہ اقامت کی نیت نہ کرے، اس لئے کہ اقامت کا علم، اقامت کی نیت کی طرح ہے، شک اس کے خلاف ہے کہ وہ سفر کے حکم کو ختم نہیں کرتا<sup>(1)</sup>۔ شافعیہ کہتے ہیں: اگر مستقل مسافر نے گو کہ محارب ، یعنی معین جگہ اقامت کی نیت کی اور اس کو مطلق رکھا تو اس جگہ چنچنے پر اس کسی جگہ ہوجائے گا، خواہ وہ اس کی منزل مقصود ہو یا راستہ میں ہو، یا نیت کرنے سے اس کا سفر ختم ہوجائے گا۔ سفر ختم ہوجائے گا، خواہ وہ اس کی منزل مقصود ہو یا راستہ میں ہو، یا نیت کرنے سے اس کا سفر ختم ہوجائے گا۔ سفر ختم ہوجائے گا، اتا مت کی تو چار دن پورا ہوتے ہی اس کا سفر ختم ہوجائے گا، اتا مت کی تو چار دن پورا ہوتے ہی اس کا

(۱) الدسوقى على الشرح الكبير الرسماسي

أهل البلد: صلوا أربعا فإنا قوم سفر<sup>،(1)</sup> (میں رسول الله علیلیہ کے ساتھ غزوہ میں گیا،اور فتح مکہ میں، میں آپ علیلیہ کے ساتھ شریک تھا، آپ علیلیہ نے مکہ میں اٹھارہ راتیں قیام کیں، صرف دورکعات نماز پڑھتے رہےاور فرماتے تھے، شہروالو! تم لوگ چاررکعات پڑھو، ہم تو مسافر ہیں)۔

اقامت کی معتمر مدت: کم از کم پندرہ دن ہے، اس لئے کہ حضرت ابن عباس اور ابن عمر سے مروی ہے انہوں نے فرمایا: جب تم کسی شہر میں داخل ہو، اس وقت تم مسافر شے، اور تمہار اارادہ ہے کہ وہاں پندرہ دن قیام کرو گے تو نماز کو کمل پڑھو، اور اگر روائگی کاعلم نہیں تو قصر کرو، کا سانی نے کہا: اس باب میں اجتہا دسے رسائی نہیں ہو سکتی، اس لئے کہ میتحدید کے قبیل سے ہے، اور میر گمان نہیں ہو سکتا کہ ان دونوں حضرات نے اٹکل سے بات کہی ہے، اس لئے بظاہر انہوں نے اس کورسول اللہ علیق ہے تن کر کہا ہے (۲)۔

مالکیہ کے نزدیک نیت ضروری ہے اور کم از کم مدت اقامت چار صحیح (مکمل) ایام ہیں ، اس کے ساتھ مدت اقامت میں بیں نماز وں کا واجب ہونا ہے، ان ایام میں وہ دن شار نہ ہوگا جس دن داخل ہوا ہے اگر طلوع فجر کے بعد داخل ہو، اور نہ نکلنے کا دن شار ہوگا، اگردن کے درمیان میں نکلے۔

دونوں امور، یعنی چار دن اور میں نماز وں کا ایک ساتھ ہونا ضروری ہے۔

 حدیث عمران بن تصیین : "غزوت مع دسول الله علیک ...... کی روایت ابوداؤد (۲ ۲ ۲۲ - ۲۲ طبع عزت عبید دعاس) نے کی ہے اور منذر کی نے اسکو مختصر اسنن (۲ ۱۲ شائع کردہ دارالمعرفہ) میں ذکر کیا ہے اور کہا ہے اس کی اسناد میں علی بن زید بن جدعان ہے، ائمہ کی ایک جماعت نے ان کے بارے میں کلام کیا ہے، بعض ائمہ نے کہا، بیالی حدیث ہے کہ اس کے ذریعہ جمت قائم نہیں ہو کتی، اس لئے کہ اس میں بہت اضطراب ہے۔ (۲) البدائع ار 20 - ۹۹۔

دن قیام کیااور قصرنماز پڑھتے رہے<sup>(1)</sup>۔ ایک قول ہے: داخل ہونے اور نکلنے کے دنوں کو چھوڑ کر چاردن قصر کرےگا، ایک اور قول ہے: ہمیشہ قصر کرےگا، اس لئے کہ بظاہر اگر رسول اللہ علیق کوا ٹھارہ ایام سے زیادہ دنوں کی ضرورت پڑتی تو زائد دنوں میں بھی قصر کرتے۔

اگر مسافر کوطویل مدت تک اپنی حاجت کے باقی رہنے کاعلم ہو تورانح مذہب کے مطابق وہ قصر نہیں کرے گا، اس لئے کہ وہ اطمینان کے ساتھ رہنے والا، مسافر وں کی شکل وصورت سے دور ہے<sup>(۲)</sup>۔ حنابلہ کے نز دیک: اگر بیس نماز وں سے زیادہ مدت اقامت کی نیت کرتے و پوری نماز پڑ ھے گا، اس لئے کہ وہ اطمینان کے ساتھ رہنے والا، مسافر وں کی شکل وصورت سے دور ہے۔

حنابلہ کے نزدیک: اگر بیس نمازوں سے زیادہ مدت اقامت کی نیت کر تے یو پوری نماز پڑ ہے گا، اس لئے کہ حضرت جابر وا بن عباس کی حدیث ہے: ''أن النبی عَلَّنَظِنَ قدم مکة صبیحة رابعة ذی الحجة فأقام بھا الرابع والخامس والسادس والسابع، وصلی الصبح فی الیوم الثانی، ثم خرج إلی منی، و کان یقصر الصلاة فی هذه الأیام، وقد عزم علی إقامتها''<sup>(۳)</sup> (رسول اللہ عَيْظَن دی الحجہ کی چُوٹی تاریخ کی <sup>ض</sup>ی کو مکہ تشریف لائے، وہاں چُوٹی، پانچو یں چھٹیں اور ساتویں تاریخ کو قیام کیا، دوسرے دن ضح کی نماز پڑھی، پھر منی نظے، ان ایام میں

- (۱) شرح معانی الآ ثارللطحاوی (۱۷۷ ۲ شائع کردہ مطبعہ انوار شریہ) بروایت عمران بن حصین اور ترمذی (۲۴ موسط طلح الحلمی) نے اس کی تصحیح کی ہے اور منذری نے اس کی تضعیف کی طرف اشارہ کیا ہے۔
  - (۲) مغنی الحتاج ار ۲۲۲\_
- (۳) حدیث جابر وابن عبائ (''أن النبی عَلَيْطِيلَهُ قدم محة'' کی روایت بخاری (الفَّح ۲ ۸۵۱۵ طبع السّلفیہ) اور مسلم (۲ / ۸۸۳ طبع الحکسی ) نے کی ہے اس میں ہے کہ آپ علیک چوتھی ذی الحجہ کو مکہ آئے۔

کی شرط پر مباح کیا ہے، اور مقیم وا قامت کا عزم کرنے والا ملک میں سفر کرنے والانہیں، اور حدیث سے معلوم ہوا ہے کہ چار دن سے کم اقامت پر سفرختم نہیں ہوتا، چنا نچہ صحیحین میں ہے: '' مہم جرا پنے ج عمرہ کی ادائیگی کے بعد تین دن ت صرح گا''<sup>(1)</sup>، مہما جرین کے لئے مکہ میں ت ظہر نا، اور کفار کے ساتھ رہنا حرام تھا، تین دن کی رخصت سے معلوم ہوتا ہے کہ سفر کا تھم باقی ہے، چار دن اس کے برخلاف ہے، چار دن کی اقامت کے تکم میں: چار دن اقامت کی نیت بھی ہے۔ دن میں داخل ہوا، تیج بہی ہے، دوسراقول ہے کہ بیدونوں دن تلفیق تا کہ چہار شنبہ کوز وال کے وقت داخل ہو، اور اس سے پہلے نگلنے کا ارادہ ہوتو قصر نماز پڑ سے گا، داخل ہواتو بقیہ رات شار نہ ہوگی، اگلادن شار ہوگا۔ وار آل کے وقت داخل ہو، داخل ہواتو بقیہ رات شار نہ ہوگی، اگلادن شار ہوگا۔ وار آل کے مار دان تک ہوں کے مار دن تک ہو ہوں ہوں ہوں کے مار کر ہوں داخل ہواتو بقیہ رات شار نہ ہوگی، اگلادن شار ہوگا۔

شافعیہ میں سبکی کے یہاں مختار بیہ ہے کہ رخصت کا تعلق دنوں کی تعداد سے نہیں ہے، بلکہ نمازوں کی تعداد سے ہے، چنانچہ رخصت کا تعلق اس مدت کی اقامت سے ہوگا جس میں اکیس فرض نماز پڑھی جاسکے، اس لئے کہ (مقام)'' ابطح ''میں قیام فرمانے کے وقت ، آپ علیقہ کا ثابت شدہ عمل یہی ہے۔

اگر کسی شہر میں اس نیت سے تھم را کہ جب ضرورت پوری ہوجائے گی، جس کا پورا ہونا کسی بھی وقت متوقع ہے تو کوچ کرے گا، یا اس کو ہوانے سمندر میں کہیں روک دیا تو داخل ہونے اور نگلنے کے دن کے علاوہ اٹھارہ روز قصر نماز پڑھے گا، اس لئے کہ رسول اللہ علیلیہ نے فتح مکہ کے موقع پر جنگ ہوازن کے لئے مکہ میں اٹھارہ

(۱) حدیث کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۲۲۷-۲۷۷ طبع التلفیہ )اور سلم (۲۸۵/۲ طبع الحلمی ) نے حضرت علاء بن حضر می سے کی ہے، اور الفاظ مسلم کے ہیں۔

-111-

اس نے اپنی پہلی نیت اقامت کو، اس شخص سے ملاقات سے قبل یا اس سے ملاقات کی حالت میں فنخ نہ کیا ہو، اور اگر اس سے ملاقات کے بعد اس نیت کو فنخ کردیا ہوتو وہ ایسے مسافر کی طرح ہے جس نے اقامت کی نیت کی ہو، لہذا اس کے لئے جائز نہیں کہ اپنی اقامت کی جگہ میں قصر کرے، کیونکہ بیا سیامقام ہے جہاں اس کے لئے اقامت کا حکم ثابت ہے، لہذا بیاس کے وطن کے مشابہ ہو گیا<sup>(1)</sup>۔

شرط دوم: اقامت کے لئے مشروط مدت کی جگہ کا ایک ہونا:

۲۸ - حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ جس مدت میں مسافرا قامت کرتا ہے اوراس کی وجہ سے وہ مقیم ہوجا تا ہے اس میں بیشرط ہے کہ بیا یک جگہ یا ایک جگہ کے مشابہ مقام پر پوری ہو، اس لئے کہ اقامت کے معنی تظہر نا ہے، اور منتقل ہونا، اس کی ضد ہے۔

اگر مسافر نے سفر کو ختم کرنے والی مدت میں دوجگہ ظہر نے ک نیت کی ، اور بیدونوں جگہیں ایک ، ہی شہر یا ایک ، ٹی گا وُں میں ہیں تو دہ مقیم ہوجائے گا ، اس لئے کہ وہ دونوں حکماً ایک ہیں ، اور اگر دو شہروں جیسے مکہ ومنی یا کو فہ و حیرہ ، یا دونوں دو گا وُں ہوں یا ایک شہرا ور شہروں جیسے مکہ ومنی یا کو فہ و حیرہ ، یا دونوں دو گا وُں ہوں یا ایک شہرا ور شہروں جیسے مکہ ومنی یا کو فہ و حیرہ ، یا دونوں دو گا وُں ہوں یا ایک شہرا ور شہروں جیسے مکہ ومنی یا کو فہ و حیرہ ، یا دونوں دو گا وُں ہوں یا ایک شہرا ور شہروں جیسے مکہ ومنی یا کو فہ و حیرہ ، یا دونوں دو گا وُں ہوں یا ایک شہرا ور کہ یہ دونوں حقیقتا وحکما دو الگ الگ مقامات ہیں ، اگر مسافر نے بی کہ یہ دونوں حقیقتا و حکما دو الگ الگ مقامات ہیں ، اگر مسافر نے بی نیت کی کہ راتوں میں ایک جگہ ٹھ ہر ے گا اور دن میں دوسری جگہ نگل ہو گا ، اس لئے کہ انسان کی اقامت کی جگہ دوہ ہے ، جہاں وہ رات ہوگا ، اس لئے کہ انسان کی اقامت کی جگہ دوہ ہے ، جہاں وہ رات

(۱) کشاف القناع ار ۲۳۳۰

آپ علیلیہ قصرنماز پڑھتے رہے، حالانکہ ان ایام کی اقامت کا آپ علیلیہ عزم کر چکے تھے )، اگر مسافر نے کسی شہر میں مطلق اقامت کی نیت کی، یعنی کسی زمانہ کی تحدید نہیں کی تو پوری نماز پڑھے گا، اس لئے کہ اقامت کی نیت کے سبب قصر کو مبارح کرنے والا سفر زائل ہو گیا اور اگر اپنی نیت میں شک ہو کہ قصر سے مانع اقامت کی نیت کی ہے یا نہیں تو پوری نماز پڑھے گا، اس لئے کہ یہی اصل ہے۔

اگر مسافر نے کسی ضرورت کو پوری کرنے کے لئے جس میں کا میابی کی امید ہے یا دشمن سے جہاد کے لئے ، اقامت کی نیت کے بغیر اقامت کی تو اس سے سفر کا حکم ختم ہوجائے گا، اور اس ضرورت کے پورا ہونے کاعلم (اگر چیفنی طور پر) اس مدت سے قبل نہ ہو، یاظلماً اس کو محبوس کردیا گیا ہویا اس کو بارش نے روک دیا ہوتو ہمیشہ قصر کرتا رہے گا، اس لئے کہ رسول اللہ علیق نے تبوک میں بیس دن قیام فرمایا، اور قصر نماز پڑ ھتے رہے<sup>(1)</sup> ۔

اگریفتین ہویاغالب گمان ہوکہ بیضرورت چاردن میں پوری نہ ہوگی تو پوری نماز پڑھنا اس پر لازم ہے، جیسا کہ اگر چاردن سے زیادہ اقامت کی نیت کرے، اگر کسی شرط کے ساتھ اقامت کی نیت کرے مثلا یوں کہے: اگر اس شہر میں فلال سے ملاقات ہوجائے گی تو یہاں قیام کروں گا، ورنہ نہیں، اب اگر اس سے اس شہر میں ملاقات نہیں ہوئی تو اس کے لئے سفر کا تھکم ہے، اس لئے کہ جس شرط پر اقامت کو معلق کیا تھا وہ موجو ذہیں ہے، اور اگر وہاں اس سے ملاقات ہوجائے گی تو

(۱) حدیث: "أنه علی الله القام بتبو ک عشرین یوما یقصر الصلاة" کی روایت ابوداؤد (۲۷/۲ تحقیق عزت عبید دعاس) اور بیهتی (۳۰/ ۱۵۲ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے حضرت جابر بن عبداللد سے کی ہاورا بوداؤد نے اس کو مرسلا ہونے کی وجہ سے معلول قرار دیا ہے، بیبتی نے کہا: میں اس کو مخفوظ نہیں سمجھتا۔

- 11 11 -

ہیں،لہذااگر مسافر نے کسی جگہا قامت کی نیت کرلی،اگر چہ قابل اقامت نہ ہوتو نیت صحیح ہے،اور قصر سے گریز کرےگا۔ جگہ کے قابل اقامت ہونے کی شرط میں حنابلہ کے یہاں دو اقوال ہیں<sup>(1)</sup>۔

ا قامت میں تابع ہونے کا حکم، اوراس میں منبوع کی نیت کا اعتبار: • سا- حفنیہ کہتے ہیں: اقامت میں اصل کی نیت کا اعتبار ہے، اصل کے اقامت کرنے سے تابع (ماتحت) مقیم ہوجا تا ہے، جیسے غلام، عورت اور شکر وغیرہ۔ اصل کی اقامت کرنے سے تابع اس وقت مقیم ہوگا اور اس کی

نماز چاررکعات ہوجائے گی، جبکہ تالیع کواصل کے اقامت کرنے کی نمیت کاعلم ہو، لیکن اگر اس کوعلم نہیں تو مقیم نہ ہوگا، چنا نچہ اگر تالع نے اصل کے اقامت کرنے کی نیت کے علم سے قبل مسافر وں کی نماز پڑھ لی تو اس کی نماز جائز ہے، اور اس پر اس نماز کا اعادہ وا جب نہیں۔ سفر کی حالت میں تالیع ہونے کے حکم کا بیان اور اس کے بارے میں مذاہب کی تفصیل آچکی ہے اور اقامت، تالیع ہونے میں سفر کی طرح ہے۔

وطن میں داخل ہونا:

اسا- جب مسافر این وطن میں داخل ہوجائے گا تو سفر کا حکم ختم ہوجائے گااوراس کے قیم ہونے کی وجہ سے اس کا فرض بدل جائے گا، خواہ اپنے وطن میں اقامت کے لئے داخل ہوایا گذرنے کے لئے یا (۱) البدائع ار ۹۸، الشرح الکبیر ار ۲۰۳۰، مغنی المحتاج ار ۳۲۲۳، ہدایۃ الطالب ۲۵/۱۱ الإ نصاف ۲۰/۳۳۲

شرط سوم: ال جگه کا اقامت کے قابل ہونا: ۲۹ – حفیہ کہتے ہیں کہ وہ جگہ جہاں مسافر اقامت کرے گا اس کا قابل ا قامت ہونا ضروری ہے، قابل ا قامت جگہ: ہر وہ مقام ہے جهان تظهر بنا اور ربهنا عادتاً ہوتا ہو، جیسے شہراور گا وُں، رہا جنگل، جزیرہ اورکشتی تو بیرجائے اقامت نہیں، حتی کہ اگر ان جگہوں پر پندرہ دن ا قامت کی نیت کرلےتومقیم نہ ہوگا، یہی امام ابوحنیفہ سے مروی ہے، امام ابو یوسف سے مروی ہے کہ اعرابی لوگ اور کردستانی اور تر کمانی اگراینے خیموں کے ساتھ کہیں اتر پڑیں ، اور پندرہ دن اقامت کی نیت کرلیں تو وہ مقیم ہوجا ئیں گے، بناء بریں اگر مسافریہاں پندرہ دن اقامت کی نیت کرلےتو مقیم ہوجائے گا،جبیہا کہ گاؤں میں،امام ابویوسف سے دوسری روایت ہے کہ اس کی وجہ سے بیلوگ مقیم نہ ہوں گے،الحاصل امام ابوحذیفہ کے یہاں ایک ہی قول ہے، یعنی جنگل میں مقیم نہ ہوگا،اگر جہ کچھلوگوں نے اس جگہ خیمہ وغیرہ لگا کر دطن بنالیا ہو،امام ابو یوسف سے دور روایات ہیں صحیح امام ابوحنیفہ کا قول ہے، اس کئے کہ جائے اقامت تھہرنے کی جگہ ہوتی ہے، اور جنگل دراصل تظہر نے کی جگہ ہیں،لہذا نیت لغوہ۔

اگر مسلمانوں نے حربیوں کے سی شہر کا محاصرہ کیا اور خود کو پندرہ روز تھہر نے پر آمادہ کرلیا تو اقامت کی نیت صحیح نہیں، وہ قصر نماز پڑھیں گے، اسی طرح اگر کسی شہر میں اترے اور وہاں کے باشندوں کا محاصرہ کسی قلعہ میں کرلیا، امام ابو یوسف نے کہا: اگر شہر کے باہر خیصے وغیرہ میں ہوں تو یہی حکم ہے، اور اگر عمار توں کے اندر ہوں تو ان کی نیت صحیح ہے، امام زفر نے دونوں صور توں کے بارے میں کہا: اگر شوکت وغلبہ، مسلمانوں کا ہوتوان کی نیت صحیح ہے، اور اگر دشمن کا ہو تو نیت صحیح ہیں۔

مالکیہ دشا فعیہ، جگہ میں قابل اقامت، ونے کی شرط نہیں لگاتے

#### صلاة المسافر ٣٢-٣٣

در میان مدت سفر ہوتو قصر کرے گا، اور وہ مقیم نہ ہوگا، اس لئے کہ لوٹنے کاعزم کر کے ایک طرف سفر چھوڑ کر دوسری طرف سفر کا قصد کرلیا، لہذا تعارض کے سبب ، سفر سے لوٹنے کاعز ملک نہ ہوا، اور مسافر رہ گیا جیسے پہلے تھا، یہاں تک کہ اپنے وطن میں داخل ہوجائے <sup>(1)</sup> ہ

نمازکوج کرنا: ۳۳ - جع کرنے سے مراد ہیہ ہے کہ دوفرض نماز وں کوکسی ایک کے وفت میں جمع تقدیم ماجمع تاخیر کرکے پڑھے۔ جس نماز کوجع کرناجا ئز ہے وہ عصر کے ساتھ ظہر، اورعشاء کے ساتھ مغرب ہے۔ دوفرض نمازوں کوجمع کرنا باجماع فقہاء جائز ہے،البتہ جمع کے جواز کے اسباب میں اختلاف ہے، حنفیہ کے نز دیک ظہر وعصر کوظہر کے دفت میں عرفہ میں جمع کرے گا اور مغرب وعشاء کو،عشاء کے وقت میں مزدلفہ میں جمع کرےگا،ان کے نز دیک جمع کرنے کا واحد سبب جج ہے،ان کے نز دیک کسی اور عذر سے، مثلاً سفر وبارش سے جمع کرنا جائزنہیں ہے۔ مالکیہ کے نزدیک جمع کے چھاسباب ہیں: سفر، بارش، تاریکی کے ساتھ کیچڑ، مرض، عرفہ اور مزدلفہ: شافعیہ کے یہاں مالکیہ کے ذکر کردہ اسباب میں'' دشمن کے نہ كپڑنے'' کااضافہ ہے، حنابلہ نے بھی: تیز آندھی کااضافہ کیا ہے۔ اسی کے ساتھ ان اسباب جواز کے تعلق سے کچھ شرائط میں جو مذاہب کے اعتبار سے الگ الگ ہیں، نیز بہت تفصیل ہے، مثلاً لعض (۱) بدائع الصنائع ۱۲۷۱–۱۲۷، الشرح الكبير اير۲۶۸،مغنى الحتاج ار۲۶۹، کسی ضرورت سے یا ہوانے اس کواپنے وطن میں داخل ہونے پر مجبور کردیا، اس لئے کہ رسول اللہ علیق غزوات میں نکلتے تھے، پھر مدینہ واپس آتے تو اقامت کی نیت کی تجدید نہیں کرتے تھے، اس لئے کہ آ دمی کا وطن، اقامت کے لئے متعین ہے، لہذا نیت کے ذریعے تعیین کرنے کی ضرورت نہیں ہے۔

وطن میں داخلہ جس سے سفر کا حکم ختم ہوجا تا ہے، ایسی جگہلوٹ کر آنا ہے جہال سے قصر شروع کیا تھا، اگراپنے شہر کے قریب آئے اور نماز کا وقت ہوجائے تو جب تک شہر میں داخل نہ ہوجائے وہ مسافر ہے، حضرت علیؓ کے بارے میں مروی ہے کہ جس وقت وہ بھرہ سے کوفہ آئے تو سفر کی نماز پڑھی، حالانکہ کوفہ کے گھر ان کو نظر آر ہے تھے، نیز مروی ہے کہ ابن عمرؓ نے ایک مسافر سے کہا: جب تک اپنے گھر میں داخل نہ ہوجاؤ، دور کعات پڑھو، اور اگراپنے وطن میں، وقت کے اندر داخل ہوجائے گاتو پوری نماز پڑھنا وا جب ہے۔

وطن لوٹنے کاعزم:

۲ ۳۲ – اگر مسافر نے مسافت قصرجانے سے قبل وطن لو شخ کا عزم کرلیا تو لو شخ کا عزم کرنے کے وقت سے وہ مقیم ہوگا،اور پوری نماز پڑ ھے گا،اس لئے کہ سفر ترک کرنے کے قصد سے وطن لو شخ کا عزم کرنا،ا قامت کی نیت کے درجہ میں ہے، شافعیہ نے اسی کے ساتھ شرط لگائی ہے کہ وہ اس کی نیت اس حالت میں کرے کہ وہ مستقل تھ ہرا ہوا ہو،لیکن اگر چلتے چلتے اس کی نیت کی تو قصر نہیں کرے گا یہاں تک کہ اپنے وطن میں داخل ہوجائے <sup>(1)</sup>۔ اگر اس مقام سے جہاں سے لو شخ کا عزم کیا ہے اور وطن کے

كشاف القناع ايراايه

<sup>(</sup>۱) البدائع ار ۱۰۳، حاشیة الدسوقی ۱۱/۲۳، المهذب ۱/۵۳، مدایة الراغب ۱۰۶، مغنی الحتاج ۱/۲۶۲

صلاة المغرب،صلاة على الميت،صلاة نافله،صلاة النفل حضرات نے سفر میں ، خاص نوعیت کے سفر کی شرط لگائی ہے جیسے امام مالک کہتے ہیں: مسافراتی وقت جمع کرے گا جبکہ اسے سفر کو بہت جلدی میں طے کرنا ہو، بعض حضرات نے سفر قربت ، مثلاً حج وغز وہ کی شرط لگائی، بعض حضرات نے بارش کے سبب دن میں جمع کرنے کو صلاة نافله ممنوع اوررات میں اس کو جائز کہا ہے اور بعض حضرات نے بارش کے سبب رات ودن میں جمع کرنے کوجا نز قرار دیا۔ د يكھئے: ''صلاۃ النطوع''۔ اس کی تفصیل اصطلاح: '' جمع الصلوات' میں ہے۔

صلاة النفل

صلاة المغرب

د يکھئے:'' صلاۃ التطوع''۔

د کیھئے:''صلوات خمسہ مفروضہ' ۔

صلاةعلىالميت

د مکھئے:'' جنائز''۔

صلاة وترا-٢

نماز وتر کے بارے میں اختلاف ہے: ایک قول ہے، بید نماز قیام لیل اور تہجد کا جزو ہے، نو وی نے کہا: یہی صحیح ہے،'' الأ م'' اور '' المخصر'' میں اسی کی صراحت ہے، ایک قول میں، یعنی بعض شافعیہ کے یہاں اس کو تہجد نہیں کہا جائے گا: بلکہ وتر، تہجد سے الگ ہے<sup>(1)</sup>۔

شرع حکم: ۲- جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ وتر سنت مؤکدہ ہے، واجب نہیں ہے، اس کے سنت ہونے کی دلیل نبی کریم ﷺ کا ارشاد ہے :''إن الله و تر يحب الو تر ، فأو تروا يا أهل القر آن'<sup>(1)</sup> (اللّٰہ وتر (طاق) ہے، طاق کومجوب رکھتا ہے، اے قر آن والو! وتر پڑھو)، نيز بير کہ رسول اللّٰہ ﷺ نے اس کو پڑھا، اور اس کی يا بندی کی ۔

ان حضرات نے عدم وجوب پر اس ثابت شدہ روایت سے استدلال کیا ہے کہ: ''ان النبی عَلَنَكِنَهُ سأله أعر ابی: عما فرض الله علیه فی الیوم و اللیلة؟ فقال: خمس صلو ات، فقال: هل علی غیرها؟ قال: لا إلا أن تطوع'' (۳) ( ایک دیہاتی نے رسول اللہ عَلی یہ سے دن رات کی فرض نمازوں کے بارے میں دریافت کیا؟ آ چالی ہے نے فرمایا: پانچ نمازیں ہیں، اس نے پو چھا: کیاان کے علاوہ بھی میر ے او پر واجب ہیں؟ آ چالی ہے نے فرمایا: عبر اللہ بن محریز سے مروی ہے کہ بنو کنانہ کے ایک آ دمی نے

(۱) المجموع للنو دی ۳۷ + ۸ ۴ \_

- (۲) حدیث: "إن الله و تر يحب الوتر، فأوتروا يا أهل القرآن" کی روايت تر مذی (۱۹/۲۱ سطیع الحلیی) نے حضرت علی بن ابوطالب سے کی ہے اور تر مذی نے کہا: حدیث حسن ہے۔
- (۳) حدیث: ''سؤال الأعرابی'' کی روایت بخاری (الفتح ۲۸۷ طبع (۳) حدیث: ''سؤال الأعرابی'' کی روایت بخاری (الفتح ۲۸۷ طبع السلفیہ) السلفیہ)اور سلم(۱/۱ مطبع الحلق) نے حضرت طلحہ بن عبیداللہ سے کی ہے۔

صلاة وتر

تعريف: 1- ''وِتر''(واوَ پر فَتْحَ وَسَره كَ ساتھ) لغت ميں: طاق عدد جيسے 1يك، تين اور پانچ<sup>(1)</sup> اسى معنى ميں نبى كريم عليك کا ارشاد ہے :''إن الله و تر يحب الو تو ''<sup>(1)</sup> ( اللہ تعالى و تر (طاق) ہے، اور طاق عدد كو پيند كرتا ہے ) عرب والے كہتے ہيں: ''كان القوم شفعا فو تر تھم و أو تر تھم'': ( وہ جفت عدد ميں تھ ميں نے ان كو طاق ہناديا )، اور حديث ميں ہے:''من استجمر فليو تر ''<sup>(1)</sup> ( مطلب ہيہ ہے كہ تين يا پانچ يا سات پھروں سے استنجاء كرے، جفت عدد سے استنجاء نہ كرے )۔

"ور" اصطلاح میں صلاۃ ۃ ور ہے جوالی نماز ہے جو کہ عشاء اور طلوع فجر کے درمیان پڑھی جاتی ہے اور اس سے تبجد کی نماز کو ختم کیا جاتا ہے اس کو وتر اس لئے کہتے ہیں کہ اس کو طاق عدد میں ادا کیا جاتا ہے، ایک رکعت یا تین رکعات یا اس سے زیادہ، اس کو جفت عدد میں پڑھنا جائز نہیں، کہا جاتا ہے: "صلیت الو تو و أو توت" دونوں ہم معنی ہیں۔

- (۱) لسان العرب
- (۲) حدیث: "إن الله و تو يحب الو تو" کی روایت بخاری (افتحاار ۲۱۲ طبع السلفیه) اور مسلم ( ۲۹ / ۲۰۹۲ طبع الحلمی ) نے حضرت ابو ہر یرڈ سے کی ہے اور الفاظ مسلم کے ہیں۔
- (۳) حدیث: "من استجمد فلیو تد" کی روایت بخاری (افتح ۲۶۱۲ طبع السّلفیہ)اور سلم(۲۱۲۱ طبع کملی ) نے حضرت ابو ہریرہؓ ہے کی ہے۔

صاحبین کے برخلاف امام ابو حنیفہ اور حنابلہ میں ابو بکر کی رائے ہے کہ وتر واجب ہے، فرض نہیں ہے، اس کے لئے فرائض کی طرح اذان کیا کہ اس کا منکر کا فرنہیں ہے، اس کے لئے فرائض کی طرح اذان نہیں دی جاتی، اس کے وجوب پر نبی کر یم عظیم کے ارشاد سے استدلال کیا گیا ہے: "الو تو حق فمن لم یو تو فلیس منا"<sup>(1)</sup> (وتر حق ہم میں سے نہیں' یہ بات آپ نے تین بار فرمائی، نیز نبی کر یم علیم کی سے نہیں' یہ بات آپ نے المد کم بصلاۃ ھی خیر لکم من حمر النعم، و ھی صلاۃ الو تو، فصلو ھا ما بین صلاۃ العشاء الی صلاۃ الفجر ''<sup>(1)</sup> اونٹوں سے افضل ہے، یہ نماز مزید دی ہے، یہ نماز تمہارے لئے سرن اونٹوں سے افضل ہے، یہ نماز وتر ہے، اس کو نماز عشاء اور نماز فجر کے در میان پڑھو)، یہ امر ہے، اور امر وجوب کا متقاضی ہے، اس کا امر مقیر نماز ہے، اس کی قضا کی جاتی ہے، نیز اس لئے کہ یہ وقت کے ساتھ مقیر نماز ہے، اس کی قضا کی جاتی ہے۔

امام ابوحنیفہ سے مروی ہے کہ یہ سنت ہے، ان سے تیسری روایت ہے کہ یہ فرض ہے، البتہ ابن ہمام نے کہا: سنت ہونے سے امام صاحب کی مراد بیہ ہے کہ اس کا ثبوت سنت سے ہے، جو وجوب کے منافی نہیں، اور فرض ہونے سے ان کی مراد، فرض عملی ہے، جس کو واجب کہتے ہیں <sup>(۳)</sup> ہ

- حدیث: "الوتو حق، فمن لم یوتو ...... کی روایت ابوداؤد (۲۹/۲)،
   حقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے اور منذر کی نے مختصر السنن (۲/۲۲ شائع کردہ دارالمعرفہ) میں ذکر کیا ہے اور نقل کیا ہے کہ اس کی سند میں ایک منگلم فیر راوی ہے۔
- (۲) حدیث: "إن الله أمد کم بصلاة هي خير لکم من حمر النعم" کی روايت تر ذکی (۲/ ۳۱ طیح الحلی ) اور حاکم (۱/۲۰ ۳ طیع دائرة المعارف العثمانيه) فرصرت خارجه بن حذافه العدوک ت کی ہے اور الفاظ حاکم ک بین اور حاکم نے الکو صحیح قرار ديا اور ذہبی نے اس کی موافقت کی ہے۔
   (۳) الہدايه وفتح القد يرا / ۳۰۰ ۳۰ سطیع بولاق۔

جس کو مخد جی کہا جا تا تھا شام میں ایک شخص کو جس کی گذیت ابو تھ کھی یہ کہتے ہوئے سنا کہ وتر واجب ہے، مخد جی کہتے ہیں: میں عبادہ بن صامت کے پاس گیا، وہ مسجد جا رہے تھے، میں بنچ راستہ میں کھڑا ہو گیا، ابو تھ کی بات ان کو بتائی تو عبادہ نے کہا: ابو تھ نے جھوٹ کہا: میں نے رسول اللہ علی اتعباد، من جاء بھن، لم یضیع صلوات کتبھن اللہ علی العباد، من جاء بھن، لم یضیع منھن شیئا، استخفافا بحقھن، کان له عند اللہ عھد أن ید خله الجنة، و من لم یأت بھن فلیس له عند اللہ عھد، ان شاء عذبہ و إن شاء أد خله الجنة <sup>(1)</sup> (پائچ نمازیں اللہ نے اپنے بندوں پر فرض کیں، جوان کو بچالا نے، کسی کے حق کو تھ کہاں اس کے لئے کوئی عہد وعدہ نہیں، اگر چا ہے گا تو اللہ کے یہاں اس کے لئے کوئی عہد وعدہ نہیں، اگر چا ہے گا تو اس کو عذاب دے گااور اگر چا ہے گا تو جن کیں، اگر چا ہے گا تو اللہ کے دے گا ور اگر چا ہے گا تو جن کیں، اگر چا ہے گا تو اس کو عذاب دے گا ور اگر جا ہے گا تو ہیں، اگر چا ہے گا تو اللہ کے دیہاں ہیں کہ دیم دے گا ور اگر جا ہے گا تو ہیں، اگر چا ہے گا تو اس کو عذاب

حضرت علیؓ نے فرمایا: وز، فرض نماز کی شکل پر حتی نہیں، بلکہ سنت ہے، اس کور سول اللہ علیظی نے جاری کیا، نیز اس لئے کہ وز بلا ضرورت (مجبوری) سواری پر ادا کرنا جائز ہے، بیر سول اللہ علیظی کے کے مل سے ثابت ہے، حضرت ابن عمرؓ کہتے ہیں: رسول اللہ علیظی کے سواری پر فعل نماز پڑھتے تھے، اس کا رخ جد هر بھی ہوتا، اور اس پر وز نماز ہوتی تو اس کوسواری پر نہ پڑھتے ، جسیا کہ فرائض (<sup>m)</sup> ہ

- (۱) حدیث: "محمس صلوات کتبھن الله علی العباد" کی روایت نسانی (۱/ ۲۳۰ طبع المکتبة التجاربیہ) نے کی ہے،اورابن عبدالبر نے اس کو صحیح قرار دیا جیسا کہ تلخیص لابن حجر (۲/ ۲ ۱۴ طبع شرکة الطباعة الفدیہ) میں ہے۔
- (۲) حدیث: "کان رسول اللَّهُ الْسِلَّى مسبح علی الواحلة...... "کی روایت بخاری (الفَّح ۲/۵۷۵ طبع السَّلفیہ)نے حضرت ابن عمر ؓ کی کہے۔
- (۳) المغنى لابن قدامه ۲ (۲۱۰ المجموع للنودي طبع المنيريه ۲۰ / ۱۲-۲۱، الدسوقي ۱/ ۲۱۳

#### صلاة وتر ۳-۵

اس وجد ہے حنابلہ کی رائے ہے کہ اس کوچھوڑنے والا گناہ کرنے والاسے، اور بیاس کے لئے مکروہ ہے، امام احمد نے کہا: جس نے قصداً وتر کوچھوڑ دیاوہ برا آ دمی ہے،اس کی گواہی مقبول نہیں ہونی چاہئے۔ وتر حنابله کے نز دیک اور شافعیہ کے ایک قول میں سنن روا تب میں سے ہے، یہ مالکیہ وشافعیہ کے نزدیک روا تب میں سب سے زیادہ تا کیدی اورافضل ہے<sup>(1)</sup>۔ حنابلہ کے یہاں سب سے زیادہ تاکیدی فض: نماز کسوف ے، اس لئے کہ رسول اللہ علیقہ نے اس کا سب یائے جانے پر اس کوترک نہیں فرمایا، پھرنماز استسقاء کا درجہ ہے، اس لئے کہ اس کے واسط جماعت مطلقاً مشروع ہے،لہذا وہ فرائض کے مشابہ ہوگئی؟ پھر تراویج کا درجہ ہے، اس لئے کہ سول اللہ علیک نے فرض ہونے کے اندیشہ سے اس کی پابندی نہیں گی، تاہم اس کے لئے جماعت مشروع ہونے کی حیثیت سے وہ فرائض کے مشابہ ہے، پھروتر کا درجہ ہے،اس لئے کہاس کے بارے میں اس قدرروایات دارد ہیں جوفجر کی دورکعتوں کے بارے میں واردنہیں، پھر سنت فجر کا درجہ ہے، پھر سنت مغرب کا پھر بقیہ روانت برابر ہیں<sup>(۲)</sup>۔

وتر کا وقت: ۵- وتر کا وقت حنابلہ کے یہاں (اور یہی شافعیہ کے یہاں معتمد ہے) نماز عشاء کے بعد سے شروع ہوتا ہے اس کی دلیل خارجہ کی سابقہ حدیث ہے جس میں بیوارد ہے:''فصلو ھا ما بین العشاء إلى طلوع الفجر '' (تم اس کونماز عشاءاور طلوع فجر کے درميان

- (۱) کفایة الطالب ۲۵۲۱ –۲۵۷، المغنی ۲/۱۰۰–۱۲۱، کشاف القناع ۱/۱۵۱۹–۲۲۲۰
- (۲) عميره على شرح المنهاج ا/۲۱۲ الشرح الكبير و حاشية الدسوقى ا/ ۲۷، كفاية الطالب ا/۲۵۶ لبنان دارالمعرفه، كشاف القناع ا/ ۱۳۳۷-۱۵ م، المغنى ۲/۱۲۱۔

رسول الله علي في يروتر كا وجوب: سا- شافعيه وحنابله في صراحت كى ہے كه نبى كريم علي لي پروتر كا وجوب، آپ علي كم تصوصيات ميں سے ہے، انہو ل نے كها سوارى پر آپ كا وتر پڑ هنا ہو سكتا ہے كه كسى عذر كى وجہ سے ہو يا وتر آپ پر حضر ميں واجب تھى سفر ميں نہيں، ان حضرات كا استدلال مي ہے كه رسول الله علي في فرمايا : " ثلاث هن على فو انص، وهن لكم تطوع : الو تر، والنحر، و صلاة الصحى "<sup>(1)</sup> (تين چيز مجھ پر فرض ہيں اور تمہارے لي فل : وتر، قربانى اور نماز ختى ) ۔

غیر حنفنیہ کے یہاں نماز وتر میں سنیت کا درجہ: اور دوسری نوافل میں اس کا مقام: ۲۹- نماز وتر جمہور کے نزد یک سنت مو کدہ ہے، اس کی دلیل عبد الللہ بن محریز کی سابقہ حدیث ہے اور وہ احادیث جو اس کی ترغیب میں وارد ہیں، اور خارجہ بن حذافہ کی بیحدیث کہ رسول اللہ علیق نے فرمایا: ''ان اللہ أمد کم بصلاۃ ھی خیر لکم من حمر النعم ، وھی صلاۃ الو تر ، فصلو ھا ما بین صلاۃ العشاء إلی صلاۃ الفجر ''() (اللہ نے ایک نماز تم کو مزید دی ہے، جو تمہارے لئے مرخ اونوں سے افضل ہے، بینماز وتر ہے، تم اس کو نماز عشاء اور نماز فخر کے درمیان پڑھو)۔

 مطالب اولی النبی ۱/۲۵٬۵۳۱ ، کشاف القناع ۱/۵۱۵٬۱۱ القلیو بی ۱/۲۱۰-۲۱۲۔
 حدیث: "ثلاث هن علی فوائض، و هن لکم تطوع" کی روایت احمد (۱/۱۳۲۱ طبع المیمند نے حضرت عبد الله بن عبال سے کی ہے اور ابن جرنے الخلیص (۲/۸۱ طبع شرکة الطباعة الفند) میں اس کوذکر کیا ہے اور اس کے ایک رادکی کوضعیف قرار دیا ہے، نیز علماء کی ایک جماعت سے قتل کیا کہ انہوں نے اس حدیث کوضعیف قرار دیا۔
 حدیث خارجہ بن حذاف کی تخ تقره نمبر ۲ میں گذر چکی ہے۔

-1-19-

#### صلاة وتر٢

شفق سےطلوع فجرتک،اسی وجہ سےعشاء کی اذان وا قامت پراکتفا کیا جاتا ہے، لہذا وتر کے لئے اذان نہیں دی جاتی ہے اور نہا قامت کہی جاتی ہے،حالانکہ وہ اس کے وجوب کے قائل ہیں۔ انہوں نے کہا: نماز وتر کو،نمازعشاءے پہلے پڑھناجا ئزنہیں، ایں وجہ سے نہیں کہ اس کا وقت داخل نہیں ہوا، بلکہ اس وجہ سے کہ وتر اورعشاء کے درمیان ترتیب واجب ہے، اگر کسی نے بھول کر عشاء سے پہلے وتر پڑھ لی یا دونوں نماز وں کو پڑھنے کے بعد معلوم ہوا کہ نماز عشاء فاسداور وترضيح ہے، تو وترکی نماز صحیح رہے گی اور صرف عشاء کا اعادہ کرےگا، بیدامام ابوحنیفہؓ کے نز دیک ہے، اس لئے کہ اس طرح کے عذر سے ترتیب ساقط ہوجاتی ہے، حنفیہ نے بید بھی کہا: جس کوعشاء ووتر کا وقت نہ ملے، مثلاً کسی ایسے شہر میں ہے جہاں فجر،غروب شفق کے ساتھ پااس سے پہلے طلوع ہوتی ہے تواس پر نہ عشاءوا جب ہے، نهوتر (۱) په ۲ - اس پر فقتهاء کا اتفاق ہے کہ، وتر کورات میں پڑھی جانے والی نفل نمازوں میں آخرمیں رکھنامسنون ہے، اس لئے کہ نبی کریم علیق کا ارثاد ب: "اجعلوا آخر صلاتكم بالليل وترا"() (رات کی نماز میں سب سے آخیر میں وتر اداکرو)۔ عشاء پڑھنے کے بعد فنل پڑھنے کا ارادہ ہوتو وتر نفل کے بعد ادا کرے، اور اگر تہجد (لیعنی آخیر رات میں اٹھ کریڑھنے) کا ارادہ ہو، اور آخیر رات میں اٹھنے کا بھروسہ ہوتو اس کے لئے وتر کو مؤخر کرنا مستحب ہے، تا کہ اس کورات کے آخیر میں ادا کرے، ورنہ سونے سے یہلے وزیڑ ھالینام ستحب ہے، اس کی دلیل بی حدیث ہے: "من خاف

- (1) فنتح القديرا / ۲۰ ۳۰، الفتاوى الهنديد ا / ۵۱ -
- (۲) حدیث: "اجعلوا آخر صلاتکم باللیل و توا" کی روایت بخاری (الفَّخ ۲۸۸۸۲ طبع السَّلفیہ)اور سلم (۱۸۸۱۵ طبع اکلی) نے حضرت ابن عمر ؓ سے کی ہے۔

پڑھو)انہوں نے کہا: عشاء کی سنت کے بعد پر ھنامستحب ہے تا کہ عشاء اور اس کی سنت لگا تار ہوجائے ، انہوں نے کہا: اگر نمازی مغرب وعشاء کی جمع تقدیم (یعنی مغرب کے وقت میں) کرتے و وتر کاوفت عشاء کی نماز پوری ہونے کے بعد شروع ہوگا۔

جس نے عشاء پڑھنے سے قبل وتر پڑھ لی اس کی وتر صحیح نہیں ہوئی،اس لئے کہاس کا دفت داخل نہیں ہوا،اورا گر بھول کراییا کردیا تواس کااعادہ کرےگا۔

شافعیہ کے یہاں ایک قول میں: وتر کا وقت ، عشاء کا وقت ہے، لہذا نماز عشاء پڑھنے سے قبل وتر پڑھ لے تو اس کی وتر صحیح ہے۔ وتر کا آخری وقت شافعیہ و حنابلہ کے نزدیک: فجر دوم (صبح صادق) کا طلوع ہونا ہے، اس کی دلیل حضرت خارجہ کی سابقہ حدیث ہے۔

مالکیہ کی رائے: نماز وتر کا اول وقت ، صحیح نماز عشاء اور شفق غائب ہونے کے بعد سے ہے، اور جس نے جع تفذیم میں عشاء پہلے پڑھ کی، وہ وتر کو شفق غائب ہونے کے بعد ہی پڑھے گا، وتر کا آخری وقت ان کے زدیک، طلوع فجر ہے، مگر بیر کہ ضرورت (مجبوری) ہو، بیا اس شخص کے لئے ہے جس کی آنگھلگ گئی اور وہ اپنے معمول کو پورا نہ کر سکا تو اب وہ اس کو پڑھ سکتا ہے، اور وتر کی نماز، طلوع فجر، اور نماز فجر پڑھنے کے اندیشہ نہ ہو، ہٹر طیکہ طلوع آفاب کے سبب نماز صبح حصوف جانے کا اندیشہ نہ ہو، لہذا اگر نماز وتر پڑھنا مستحب ہے، کیکن سے چیز مقتد کی کے پڑھ دہا ہے تو نماز صبح تو رگر وتر پڑھنا مستحب ہے، کیکن سے چیز مقتد کی کے در میں دور وایات ہیں (ا) ۔ حفنہ کی رائے ہے: وتر کا وقت ، عشاء کا وقت ہے، یعنی غر وب

 (۱) المغنى ۲۷۱۲۱، مطالب أولى النهى ۱۷ ۵۵، كشاف القناع ۱۷ ۵۱ ۲۰ –۲۱ ۲۰، القليو بي على شرح المنهاج ۱۷ ۳۱ ۲، حاشية العدوى على شرح الرساله ۲۷۰ ۲۰، الزرقانى ۱۸۸/ ۲۰

#### صلاة وترك

یہاں ایک قول میں ہے: ایک رکعت و تر پڑھنے کے لئے شرط ہے کہ اس سے پہلے نفل (عشاء کے بعد اس کی سنت یا کوئی نماز) پڑھ چکا ہو، تا کہ نفل کو و تربنا ہے۔ حنابلہ کے یہاں ایک قول ہے جو مذہب میں صحیح کے خلاف منابلہ کے یہاں ایک قول ہے جو مذہب میں صحیح کے خلاف نہتر ا' کہا جاتا ہے، بیصا حب' الانصاف' نے کہا ہے۔ حفیہ نے کہا: ایک رکعت و تر ناجائز ہے، اس لئے کہ رسول اللہ علیک نے کہا: ایک رکعت و تر ناجائز ہے، اس لئے کہ رسول دھنرت عمرؓ نے کسی کو ایک رکعت و تر پڑھتے دیکھا تو فرمایا: بیہ کیا ''بیتر اء' پڑھ رہے ہو؟ اس کو دور کعات بناؤ، ور نہ تمہاری سرزنش کروں گا<sup>(1)</sup>۔

شافعیہ وحنابلہ نے کہا: وتر کی زیادہ سے زیادہ گیارہ رکعات ہیں، شافعیہ کے یہاں ایک قول ہے کہ زیادہ سے زیادہ تیرہ رکعات ہیں، ان کے پیچ میں جو طاق اعداد ہیں وہ بھی جائز ہیں، اس لئے کہ نبی کریم علیق کا ارشاد ہے: ''من أحب أن یو تر بخمس فلیفعل، ومن أحب أن یو تر بثلاث فلیفعل، و من أحب أن یو تر بو احدة فلیفعل''<sup>(۳)</sup> (جو پانچ رکعات پڑھنا چاہے وہی پڑھے، جو تین رکعات پڑھنا چاہے وہی پر ھے، جو ایک رکعت پڑھنا

(۳) حدیث: "من أحب أن یو تو بخمس فلیفعل....." کی روایت ابوداؤد (۲/۲ ۳ تحقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت ابوایوب انصار کی سے کی ہے اورا بن جحرت تلخیص (۲/ ۱۳ طبح شرکة الطباعة الفنیه) میں لکھا ہے کہ ابوحاتم رازی، دار قطنی اور کی ایک حضرات نے اس کے موقوف ہونے کو صحیح قرار دیا اور کہا: یہی درست ہے۔ أن لا يقوم من آخر الليل فليوتر أوله ومن طمع أن يقوم آخره فليوتر آخر الليل، فإن صلاة آخر الليل مشهودة، وذلك أفضل<sup>(1)</sup> (جسكوانديشه وكه آ خررات مين نهيں الح سككاتواول شب ميں وتر پڑھ لے،اورجسكوآ خررات ميں الح امير موده آ خررات ميں وتر پڑھ ،اس لئے كه آ خرشب كى نمازا لي مير موده آ خررات ميں وتر پڑھ، اس لئے كه آ خرشب كى نمازا لي مير موده آ خررات ميں وتر پڑھ، اس لئے كه آ خرشب كى نمازا لي مير موده آ خررات ميں وتر پڑھ، اس لئے كه آ خرشب كى نمازا لي مير موده آ خرد من ميں اخر موت ميں، اور وه افضل مي)، حضرت الله الله اللي على فر شت حاضر موت ميں، اور وه افضل مي)، حضرت الله الله اللي من أول الليل وأو سطه وآخره، فانتهى و تره إلى السحر<sup>((1)</sup> (رسول الله اللي في فرت واول شب ميں، نيت ميں اور آ خر ميں مروقت ادا كيا مي، يہاں تك كه آ پ اللي كى نماز وتر حرك وقت پر خم مونى)۔

نمازوتر کی رکعات کی تعداد:

2 - شافعیہ وحنابلہ کے یہاں کم از کم نماز وتر ایک رکعت ہے، انہوں نے کہا: یہ بلاکرا ہت جائز ہے، اس کی دلیل یہ حدیث ہے: "صلاق اللیل مثنی مثنی، فإذا خفت الصبح فأو تو بو احدة"<sup>(m)</sup> (رات کی نماز دودور کعات ہے، پھر جب ضح کا خوف ہوتو ایک رکعت وتر پڑھلو) ایک رکعت پر اقتصار کرنا خلاف اولی ہے، البتہ شافعیہ کے

- (۱) حدیث: "من خاف أن لا يقوم في آخر الليل ....." کی روايت مسلم (۱/ ۲۰ طبع کلی ) نے حضرت جابر بن عبداللد سے کی ہے۔
- (۲) مثر ح المحلى على المنهان الرسمالة (۲ ماشية العدوى على شرح الرسالة (۲۵۹، كشاف القناع (۲۱۶ ) اور حديث: "من كل الليل قد أو تو رسول الله الشيشية ...... "كى روايت بخارى (الفتح ۲/۲۸ طبع التلفية) اور مسلم (ار ۵۱۲ طبع الحلي ) نے كى ہے اور الفاظ مسلم كے ہيں۔
- (۳) حدیث: "صلاق اللیل مثنی مثنی ......" کی روایت بخاری (الفتخ ۲۰۲۲ ۲ مطبع التلفیه) اور مسلم (۱۷ ۲ ۵ طبع الحلبی) نے حضرت ابن عمر سے کی ہے اور الفاظ مسلم کے ہیں۔

پڑھتے تھے،اوران کے آخر میں ہی سلام پھیرتے تھے)'' الہدائی میں ہے: حسن نے نتین رکعات پر مسلمانوں کا اجماع نقل کیا ہے، ابن الہمام نے کہا: یہی مدینہ کے ساتوں فقہاء سے مروی ہے<sup>(1)</sup>۔ مالکیہ کے نز دیک: وتر ایک ہی رکعت ہے، البتہ اس سے قبل شفع ( دورکعات ) ہونا ضروری ہے، پھرشفع کا پہلے ہوناصحت کی شرط ہے، یا کمال کی؟ مختلف فیہ ہے، انہوں نے کہا: بسا اوقات تنیوں رکعات کووتر کہہ دیاجا تاہے کیکن بدمجاز ہے، وتر حقیقت میں ایک ہی رکعت ہے،اور صرف ایک رکعت پڑ ھنامکر وہ ہے،ایک رکعت کسی نفل کے بعد ہو،اور بیفل کم از کم دور کعات ہو،ا کثر کی کوئی حذہیں،انہوں ن كها: اس كى اصل برحديث ب: "صلاة الليل مثنى مثنى، فإذا خشى أحدكم الصبح صلى ركعة واحدة توتر له ما قد صلی"<sup>(۲)</sup>(رات کی نماز دودورکعات ہے، جبتم میں سے سی کو صبح ہوجانے کا اندیشہ ہوتو ایک رکعت پڑھ لے توسب کو وتر (طاق) کردےگی) ایک رکعت وتر پڑھنے کی کراہت ہے، ایک ركعت كى كرابت سےصاحب عذر مشتنى ہے، جیسے مسافر اور مریض، ایک قول ہے: بیاس کے لئے مکر وہ نہیں ہے، ایک قول ہے: اس کے لئے بھی مکروہ ہے، اور اگر بلاعذر شفع ( دورکعات ) پڑھے بغیرایک ركعت وترير الح لى تواشهب في كها: شفع كے بعد وتر كا اعادہ كرےگا، جب تک صبح کی نماز نہ پڑھی ہو، سحنون نے کہا: اگر اس کی موجودگی، لیعنی اس سے قریب ہوتوایک رکعت اور پڑھ کراس کوشفع بنادے، پھر وترير ه اوردور ،وتواس ك لي كافى ب (")-

- الهدايه، فتخ القدير، العنايدا / ۳۰ ۳ ۴۰ ۳.
- (٢) حديث: "صلاة الليل ...... كَتْخُرْ تْجَاسْ فَقْرَه مِنْ كُذر يَجَل ب-
- (۳) المنتقى للباجى ار ۲۲۳ القاهره مطبعة السعاده استاه، كفاية الطالب الربانى مع حاشية العدوى ا/ ۲۵۷-۲۵۸ بيروت دار المعرفه عن طبعة القاهره، القوانين الفقهيه رص ۲۱-

چاہے وہی پڑھے) ، نیز فرمایا: ''أو تروا بخمس أو سبع أو تسع أو إحدی عشرة ''<sup>(1)</sup> (پانچ یا سات یا نو یا گیارہ رکعات وتر پڑھو)، حضرت ام سلم گہتی ہیں: ''کان رسول الله علی کی الم علی کے اس بثلاث عشر قد کعة ''<sup>(1)</sup> (رسول اللہ علیک میں رکعات وتر پڑھتے تھے)، کی کملی نے کہا: بیاس پر محمول ہے کہ انہوں نے اس میں سنت عشاء کو شار کیا ہے۔

شافعیہ وحنابلہ کے یہاں ادنی کمال: تین رکعات ہیں، اگر ایک رکعت پڑ ھے تو خلاف اولی ہے، حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ ایک رکعت وتر پڑھنا مکروہ نہیں، گو کہ بلاعذر ہو، تین رکعات کے مقابلہ میں اکمل (افضل): پانچ پھرسات پھرنو پھر گیارہ ہے، اور یہی (گیارہ)سب سے اکمل ہے <sup>(۳)</sup>۔

- (1) حدیث: "أوتر و بخمس أو سبع أو تسع أو إحدى عشرة" كى روایت حاكم (ار ۲۰ ۳ طبع دائرة المعارف العثماني) نے كى ہے اور ابن تجر نتائيص (ار ۲۰ ۳ طبع شركة الطباعة الفنيه) میں ذكر كيا ہے كماس كرواة ثقه بیں۔
- (۲) حدیث حضرت اُم سلمین: "کان یو تو بثلاث عشو ق د کعة" کی روایت احمد (۲/۲۲۲ طبع المیمنیه )اور ترمذی (۲/۲۰۲ طبع اکلمی) نے کی ہے اور ترمذی نے اس کوشن قرار دیا۔
- (۳) شرح محلی علی المنہاج، حاضیۃ القلیو بی ا ۲۱۲ ۲۱۳، کشاف القناع ۱۷۱۱ ۳ الإ نصاف ۱۸/۱۱، المغنی ۲/۱۰ – ۱۷۵ ـ
- (٣) حديث عائش ""كان يوتو بثلاث لا يسلم إلا في آخوهن" كى روايت حاكم (١/ ٣٠٣ طبع دائرة المعارف العثماني) (٣/ ٢٣٥ طبع المطبعة التجاريه) نے ان الفاظ سے روايت كيا ہے "كان لا يسلم في ركعتي الوتو"اورذہبی نے اس كو" تلخيص" يوضح قرار ديا ہے۔

#### صلاة وتر ۸

پھیرتے تھے، حتی کہ کسی کام کا حکم بھی دے دیتے تھے۔ حنابلہ نے صراحت کی کہ شفع (دور کعات) کے بعد تاخیر سے ایک رکعت پڑ ھنا مسنون ہے، امام احمد نے اس کی صراحت کی ہے، اور شفع اور وتر کے در میان فصل کرنے کے لئے گفتگو کر لینا مستحب ہے، شافعیہ نے لکھا ہے کہ دور کعات میں اگر فصل کا ارادہ ہوتو (وتر کی ہے، شافعیہ نے لکھا ہے کہ دور کعات میں اگر فصل کا ارادہ ہوتو (وتر کی دو رکعات) یا (سنت وتر) یا (مقدمہ وتر) کی نیت کرے گا، انہوں نے کہا:''شفع'' (دور کعات) یا'' سنت عشاء' یا'' نما نِ شب'

دوسرى صورت : تنيول ركعتين متصل، لگاتار پڑ ھے، يعنى ان ميں سلام كے ذريعہ يا بيھ كر فصل نہ كرے، بيصورت شافعيہ وحنابلہ كے يہاں اگلى صورت سے اولى ہے، اس صورت پر ان كا استدلال بي ہے كہ: "كان يو تو بخمس، لايجلس إلا في آخر ها"<sup>(1)</sup> (رسول اللہ عيش ج )۔

بیصورت ما لکیہ کے یہاں مکروہ ہے، البتہ اگراس طرح پڑھنے والے کے پیچھے پڑھر ہا، ہوتواس کے ساتھ ساتھ پڑھ لے<sup>(۳)</sup>۔ تیسری صورت: نتیوں رکعات کو ملاکر پڑھے، یعنی اس طرح سے کہ دوسری رکعت کے بعد جلسہ کرے، تشہد پڑھے، سلام نہ پھیرے، بلکہ تیسری رکعت کے لئے اٹھ جائے، اور تیسری کے بعد سلام پھیرے، اب اس کی شکل نماز مغرب کی طرح ہوجائے گی، البتہ

- (۱) الدسوقى الر۲۱۲، المعنباج وشرح حاشية القليوبي الر۲۱۲، كشاف القناع
   ۱۱/۱۲، ۲۱۲۰-
- (۲) حديث: "كان يوتر بخمس لا يجلس إلا في آخرها....." كى روايت مىلم (۱/۵۰۵ طبع الحليى) نے حضرت عائش سے كى ہے۔
- (۳) الدسوقى والشرح الكبير ار۳۱۶ ، شرح المنهاج ار۲۱۲-۳۱۳، الإنصاف ۲/۰۷۱-

انہوں نے کہا: رکعت وتر سے پہلے والے شفع میں اس کی خاص نیت شرطنہیں، بلکہ دورکعات کافی ہیں، بیددنوں جیسی بھی ہوں <sup>(1)</sup>۔

نمازوتر كاطريقه: اول فصل دوصل: ۸ – نمازی ایک رکعت دتریژ ھے گایا تین رکعات یازیادہ۔ الف- ایک رکعت پڑھے (ان لوگوں کے نز دیک جو اس کو جائز کہتے ہیں) تومساً لہ داضح ہے۔ ب-اورا گرتین رکعات پڑ ھےتواس کی تین صورتیں ہیں: پہلی صورت: دورکعات کوسلام پھیر کرالگ کردے پھر تیسری رکعت مستقل تکبیر تحریمہ سے پڑھے، بیصورت غیر حنفیہ کے پہاں ہے، مالکید کے نز دیک یہی معین ہے، اس کے علاوہ صورت مکروہ ہے، مگربیرکہایش شخص کی اقتداء کررہا ہوجود صل سے ( ملاکر ) پڑھے۔ شافعیہ دحنابلہ نے اس کو جائز قرار دیا ہے، اور کہا: فصل ( دو ركعات كوالك كرنا) وصل (بعد والى ايك ركعت سے ملانا) سے افضل ہے،اس لئے کہاس میں سلام وغیرہ کا اضافہ ہے، شافعیہ کے یہاں ایک قول میں ہے: اگرامام ہوتو وصل افضل ہے، اس لئے کہ مخالف مسلک بھی اسی کی اقتداء کرتا ہے،اورا گرا کیلا پڑ ھد ہا ہوتو فصل افضل ہے، انہوں نے کہا: اس صورت کی دلیل ابن عمرؓ سے بیر دوایت ہے كه: "كان النبي عُلَيْنَ يفصل بين الشفع والوتر بتسليمة "(٢) ( رسول اللہ ﷺ وتر کی دورکعات اور ایک رکعت کوسلام کے ذریعیہ الگ الگ کردیتے تھے )روایت میں ہے کہ ابن عمرٌ دور کعات پر سلام

- کفایة الطالب الربانی وحاشیة العدوی ا / ۲۵۷ .
- (۲) حديث: "كان النبي الطليبي يفصل بين الشفع و الوتر بتسليمة" كى روايت احمد (۲/۲ طبع الميمديه) ن كى بامام احمد الكوتو كالما بي جسيا كروايت احمد (۲/۲ طبع الميمديه) عمد الكوتو كالما بي الموقو كالما بي كل ما ما حمد في الموقو كالما بي كالما بي الموقو كالما بي الموقو كالما بي الموقو كالما الموقو كالما بي كالما بي كالما ما حمد في الموقو كالما بي ما ما ما حمد في الموقو كالما بي كالموقو كالما بي كالموقو كالموقو كالما بي كالموقو كالما ما حمد في ما ما حمد في الموقو كالموقو كالما بي كالموقو كالما ما حمد في ما ما ما حمد في ما ما حمد في الموقو كالما بي كالموقو كالما ما حمد في كالموقو كالما بي كالموقو كا

افضل ہے، اس لئے کہ حدیث میں ہے: "کان عَلَیْ ہے اس کی فیما بين أن يفرغ من صلاة العشاء إلى الفجر بإحدى عشرة ركعة ويسلم من كل ركعتين، ويوتر بواحدة "() (رسول الله عليلة عشاء کي نماز سے فراغت کے بعد فجر تک گیارہ رکعات یڑ سے تھے، ہر دورکعات پر سلام پھیرتے تھے، ایک رکعت وتر پڑ سے تھ) اور جائز ہے کہ چارر کعات ایک سلام سے اور چھر کعات ایک سلام سے پڑھے، پھرایک رکعت پڑھے،اور آخیر کی تین رکعات میں ایک یا دوتشهد سے سب کوملا دینا بھی جائز ہے۔ حنابلہ نے کہا ہے کہ: اگریا پنچ یا سات رکعات وتر پڑھنی ہوتو لگاتاریڑ ھناافضل ہے،لہذاان کے آخرمیں ہی بیٹھے، اس لئے کہ حضرت عائشتكى حديث ٢: "كان النبي عليله يصلى من الليل ثلاث عشرة ركعة يوتر من ذلك بخمس لا يجلس إلا فى آخرها" (٢) (رسول التوليلية رات كوتيره ركعات ير صح، ان میں سے یا پنج وتر ہوتی،ان کے آخر میں ہی بیٹھتے تھے) حضرت ام سلمہ ؓ ن كها: "كان النبى عَلَيْنَهُ يوتر بخمس، وسبع، لا يفصل بينهن بتسليم" (رسول التقايية يا في وسات ركعات وتر پڑھتے تھے،ان کے درمیان سلام سے صل نہیں کرتے تھے)۔ اگرنو رکعات دتریڑھنی ہوتو افضل بہ ہے کہ آٹھ رکعات لگا تار

(۳) حدیث اُم سلمةً: "كان النبی عَلَيْنَالَهُ يوتو بخمس و بسبع لا يفصل بینهن بتسليم" كى روایت نسائى (۳/۳۳۹ طبح المكتبة التجاریه) نے كى ہ، ابن ابوحاتم رازى نے اپنے والد كا يول نقل كيا ہے كہ يہ حدیث منكر ہے، د يکھنے علل الحدیث (۱۲۰۰۱)۔ مغرب کے برخلاف، تیسری رکعت میں سور وَ فاتحہ کے بعد کوئی سورہ پڑ ھےگا۔ یہی صورت حنفیہ کے یہاں متعین ہے، انہوں نے کہا: اگر مجول کر تیسری رکعت کے لئے تشہد سے پہلے اٹھ گیا تو نہ لوٹے، اس طرح اگر قصداً ایسا کردیا، بیامام ابوحنیفہؓ کے نز دیک ہے، بیاستحساناً ہے، قیاس (قاعدہ) کا تقاضا بیہ ہے کہ لوٹ آئے، اس صورت کے متعین ہونے پر انہوں نے ابوالعالیہ کے اس قول سے استدلال کیا ہے: "علمنا أصحاب محمد علیک ہے: اُن الوتو مثل صلاق المغرب، فھذا وتر اللیل، وھذا وتر النھاد"<sup>(1)</sup> (ہمیں اصحاب محمد علیک ہے، یہ استحرب کی نماز کی طرح ہے، یہ رات کی وتر ہے، اوروہ دن کی وتر ہے)۔ شافعیہ نے کہا: بیصورت کراہت کے ساتھ جائز ہے، اس لئے کہ وتر کومغرب سے مشا یہ کرنا مکروہ ہے۔

حنابلہ نے کہا: کوئی کراہت نہیں، البتہ قاضی ابو یعلی نے اس صورت کو ممنوع کہا ہے، ابن تیمیہ نے فصل ووصل کا اختیار دیا ہے<sup>(1)</sup> ۔

- (۱) قول ابی العالیہ: "علمنا أصحاب محمد ﷺ : أن الوتر مثل صلاق المغرب" کی روایت طحاوی نے شرح معانی الآ ثار ( ۱ / ۲۹۳ طبع مطبعہ انوار المحمدیہ) میں کی ہے۔
- (۲) قُتْح القد يرار ۲۰۰۳، حاشيه ابن عابدين ار ۱۳۵۵، الهنديه ار ۱۱۳، شرح المنها ج۱/۲۱۲، الإ نصاف۲/۰۷۱-

صلاة وتر • ا – ا ا

(رسول الله عليظية سو اری پر نفل پر حصت اس کارخ جدهر بھی ہوتا،اور اس پروتر پر حصت سے،البتہ فرض نماز اس پر نہیں پر حصت سے)۔ سعید بن بیار سے مروی ہے انہوں نے کہا کہ میں ابن عمر کے ساتھ مکہ کے راستہ پر جارہا تھا، سعید نے کہا: جصص کا اندیشہ ہوا، سواری سے اترا،وتر پر طمی، پھر ابن عمر سے جاملا، تو ابن عمر نے جھ سے کہا: کہاں سے عمیں نے کہا: فجر ہونے کا اندیشہ ہوا تو میں نے اتر کر وتر پر طمی، تو عبد اللہ نے کہا: کیا تمہارے لئے رسول اللہ علیق نہوں نے نہیں؟ میں نے عرض کیا: کیوں نہیں!!خدا کی قشم نمو نہ ہیں، انہوں نے کہا: رسول اللہ علیق سے اری پر وتر پڑ حصے سے ()

سوم: جہرو اِسرار: اا - حنفیہ نے کہا: وتر میں جہری قرائت کرے گا، اگر وہ رمضان میں امام ہو، اس کے علاوہ میں نہیں <sup>(۲)</sup>۔ مالکیہ نے کہا: وتر میں جہری قرائت کرنا تا کیداً مستحب ہے، خواہ اس کورات میں پڑھے یا فجر کے بعد<sup>(۳)</sup>۔ شافعیہ نے کہا: نیبر مقتدی کے لئے رمضان کی وتر میں جہری قرائت کرنا اور غیر رمضان میں سری قرائت کرنا مسنون ہے <sup>(۳)</sup>۔ حنابلہ نے کہا: اکیلے نماز وتر پڑھنے والے کو قرائت جہری وغیر جہری میں اختیار ہے، جماعت کے کلام کا ظاہر میہ ہے کہ جہری قرائت

- (۳) الشرح الكبير وحاشية الدسوقى ار ۱۳ ۳، كفاية الطالب ۲۵۸۱، جوا ہرالإكليل ار ۲۷۷
  - (۴) الإقناع في حل الفاظ أبي شجاع للشريني الخطيب الر ۲ سار

پڑھنے کے بعد تشہد کے لئے بیٹھ جائے اور سلام نہ پھیرے، پھر نویں رکعت پڑھے، تشہد پڑھے، اور سلام پھیرے۔ پانچ سات اور نور کعات میں ہر دور کعات پر سلام پھیر ناجائز ہے۔ اگر گیارہ رکعات وتر پڑھے توافضل یہ ہے کہ ہر دور کعات پر سلام پھیرے، اور جائز ہے کہ دیں رکعات مسلسل پڑھے، پھر تشہد پڑھے، پھر کھڑا ہوجائے، ایک رکعت پڑھے، اور سلام پھیرے، نیز جائز ہے کہ گیارہ رکعات لگا تار پڑھے، صرف آخر میں بیٹھے اور تشہد پڑھے<sup>(1)</sup>۔

دوم: نماز وترمیں قیام وقعود،اورسواری پراس کی ادائیگی: ۱۰ - حفیہ کی رائے ہے کہ قیام کے بغیر نماز وتر صحیح نہیں، مگر میہ کہ اس سے عاجز ہو، تب بیٹھ کر پڑھنا جائز ہوگا، بلاعذر سواری پر نماز وترضح نہیں ہوگی <sup>(1)</sup> ہ

جمہور فقتهاء (مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ) کی رائے ہے کہ بیٹھ کر نماز وتر پڑ ھناجائز ہے، اگر چہآ دمی قیام پر قادر ہو، اور سواری پر پڑ ھنا جائز ہے، اگر چہ کوئی عذر نہ ہو، یہی حضرت علیٰ ، حضرت ابن عمرْ، حضرت ابن عباسؓ، توری اور اسحاقؓ سے مروی ہے، انہوں نے کہا: اس لئے کہ وتر سنت ہے، لہذا ہیاس میں دوسری سنن کی طرح جائز ہوگا۔

ان کا استدلال ابن عمرؓ کی اس حدیث سے ہے: ''أن النبي ﷺ کان یسبح علی الراحلة قبل أی وجه توجه، ویوتر علیها، غیر أنه لا یصلي علیها المکتوبة''<sup>(m)</sup>

- (۱) نهایة الحتاج ۲/۱۰۹–۱۰۹، الانصاف ۲/۱۲۹–۱۲۹، کشاف القناع ۱/۱۷۱۱م
  - (۲) الهنديدارااا\_
  - (۳) المجموع للنووي مهرا ۲، المغنى ۲/ ۱۷۰ ۱۷۱ \_

#### صلاة وتر ۱۲ – ۱۴

مگریہ کہ کسی کا کوئی حزب ہو، یعنی رات میں وہ مقرر مقدار میں قر آن پڑھتا ہو،تو وہ اپنے حزب میں سے شفع اور وتر میں پڑ ھے گا<sup>(1)</sup>۔

پیچم : نماز وتر میں قنوت : ۱۳ - جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ وتر میں قنوت فی الجملہ مشروع ہے، البتہ اس میں اختلاف ہے کہ بیدوا جب ہے یا مستحب؟ اور بیر کہ سال کی تمام راتوں میں ہے، یا بعض راتوں میں؟ اور اس میں کہ بیر کوع سے پہلے ہے یا اس کے بعد؟ اور اس میں کہ کیا دعا مسنون ہے؟ اور اس کے علاوہ دوسرے مسائل میں بھی، مالکیہ کی رائے ہے کہ وتر میں قنوت مکروہ ہے <sup>(۲)</sup> اس کا بیان اصطلاح<sup>21</sup> قنوت' میں دیکھیں۔

سفر میں وتر: ۱۳ - سفر میں وتر کاعظم، حضر سے الگنہیں ہے، جولوگ کہتے ہیں کہ میر سنت ہے اور میر حضرات مالکیہ، شافعیہ، حنابلہ اور حنفنہ میں سے ابویوسف، محمد ہیں، حنابلہ میں ابوبکر، اس کے خلاف ہیں، ان کے نزدیک سفر میں حضر کی طرح سنت ہے۔ جواس کو واجب کہتے ہیں (اوریہی امام ابوحنیفہ اور حنابلہ میں ابوبکر کی رائے ہے)ان کے نزدیک وتر سفر میں حضر کی طرح واجب ہے<sup>(m)</sup>۔

- البنديدار ۲۸ مالزرقاني ار ۲۸۴ مالمجموع حمر ۲۱٬۷۴٬۷۳٬۰۰۰ شاف القناع ار ۲۷٬۰۰۷.
- (۲) الہند بیہ ۱۱/۱۱، فتح القد یرا ۲ ۴ ۳ اور اس کے بعد کے صفحات، شرح الزرقانی ۱۸/۱۱، جواہر الاِکلیل ۱۸/۱۵، المجموع للعو دی ۲۸ ۲۷، ۱۰، شرح الحلی ، حاشیة القلیو پی ۱۸ ۳ ۲۰، کمغنی لابن قد امد ۱۵/۱۶، کشاف القناع ۱۸/۱۲ ۲
- (۳) فنتح القد يرار ۲۰۲ ۴۰۳، الزيليمي ار ۱۷۷۷، الدسوقي ار ۲۱۱۳، مغنی الحتاج ار ۲۱/۳، کجموع ۲۱/۳، کشاف القناع ار ۳۲۲، مطالب أولی النهی ار ۵۴۸۵

صرف امام کے ساتھ خاص ہے،'' الخلاف''میں ہے: یہی اظہر ہے<sup>(1)</sup>۔

چہارم: نماز وتر میں کیا پڑ ھاجائے: ۲۲ – اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ وتر کی ہر رکعت میں فاتحہ اور سورت پڑھی جائے گی۔

سورت جمہور کے نزدیک سنت ہے، اگراس کو چھوڑ کررکوع میں چلا گیا تو اس کی خاطر لوٹ کرنہیں آئے گا، پھر حنفیہ کی رائے ہے کہ وتر کی قر اُت میں فاتحہ کے علاوہ کوئی معین سورت نہیں، جو بھی پڑ ھے لے اچھا ہے، روایت میں جو بیآیا ہے کہ رسول اللہ علی یا، دوسر کی پہلی رکعت میں سورہ (سبح اسم دبک الا علی) دوسر کی میں (الکا فرون) اور تیسر کی میں (الا خلاص) پڑھی تو کبھی اس کو پڑ ھے لے اور کبھی دوسر کی سورتوں کو، تا کہ بقیہ قرآن کے ترک سے احتراز ہو سکے۔

حنابلہ کی رائے ہے کہ فاتحہ کے بعد نتیوں مذکورہ سورتیں پڑھنا مندوب ہے،اس کی دلیل حضرت ابن عباسؓ کی روایت ہے کہ:''أن النہي عَلَيْتِ کان يقوأ ذلک''<sup>(1)</sup> (رسول اللہ عَلَيْتِ اس کو پڑھتے تھے)۔

مالکیہ وشافعیہ کی بھی رائے ہے کہ دو رکعات میں (سبح اور الکافرون) پڑھنا مستحب ہے، البتہ تیسری رکعت میں اخلاص اور معوذ تین پڑھنا مندوب ہے، اس لئے کہ اس سلسلہ میں حضرت عائشتر کی حدیث ہے<sup>(۳)</sup>،البتہ مالکیہ نے کہا ہے کہ بیمندوب ہے،

- (۱) کشاف القناع ۲۸/۱۴
- (۲) حدیث حضرت ابن عبال "فی قواء ة السود " کی روایت تر ذکی (۲۲۳۲۹طیح کملی) نے کی ہے،اورحاکم (۳۰۵/۱) نے حضرت عائشہ سے کی ہےاورحاکم نے اس کو صحیح قرار دیا ہے اور ذہبی نے اس کی موافقت کی ہے۔
- (۳) حدیث عائشتگی روایت ترمذی (۲۲۲ اطبع انحلمی) نے روایت کی ہے اور ابن جمر نے التخیص (۲/ ۱۸ طبع شرکة الطباعة الفند ) میں اس کے ایک راوی

امام دورکعات پر سلام نہ پھیر نے تو مسبوق پر ان دونوں کی قضا واجب ہے<sup>(۱)</sup>اس لئے کہ حدیث میں ہے:"ما أدر کتم فصلوا، و ما فاتكم فاقضوا"<sup>(۲)</sup> (جوال جائے اسے پڑھلو، اور جو چھوٹ گئی اس کی قضا كرلو)۔

وتركوختم كرنا:

- (۱) کشاف القناع ۱۸/۱۱–۴۲۲، مطالب أولی النبی ۱/۵۴۸–۵۰۰ .
- (۲) حدیث: "ما أدر کتم فصلوا و ما فاتکم فاقضوا" کی روایت عبرالرزاق نے المصن (۲/ ۲۸۷ طبع کمجلس العلمی ہند) میں کی ہے، اورا نہی کے حوالہ سے امام احمد (۲/ ۲۰۷۰ طبع المیمدیہ) نے حضرت ابو ہریرہ سے روایت کی ہے اوراس کی اساد صبح ہے۔

نماز وترکی با جماعت ادائیگی: ۱۵ - شافعیہ د حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ دتر با جماعت مسنون نہیں ہے، البتہ نماز تراوح کے بعد جو دتر ہوتی ہے، تراوح کے تابع ہو کر اس میں جماعت مندوب ہے<sup>(۱)</sup> حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ اس صورت میں مسجد میں تراوح کے تابع ہو کرادا کرنا مندوب ہے، بعض حفیہ نے کہا: بلکہ دتر کو گھر پر ادا کرنا مسنون ہے، '' الفتادی الہند می' میں ہے: یہی مختار ہے۔

مالکیہ نے کہا: اس کو گھروں میں ادا کرنا مندوب ہے، اگر چہ باجماعت ہو، بشرطیکہ اس کی وجہ سے مساجد میں باجماعت اس کی ادائیگی نہ رے، اکیلے پڑھنا افضل ہے، اس کی علت انہوں نے بیہ بیان کی کہ اس میں ریاء سے سلامتی ہے،اور ریاء سے اسی وقت پچ سکتا ہے، جبکہ اپنے گھر میں اس کوا کیلےادا کر ہے<sup>(1)</sup> ہ

حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ وتر گھر میں ادا کرنا افضل ہے، جیسے دوسری سنتیں، مگر یہ کہ کوئی عارض ہو، چنانچہ معتکف اس کو مسجد میں پڑ ھے گا، اور اگر امام کے ساتھ تر اوت کچ پڑھی تو وتر اس کے ساتھ پڑ ھ لے تاکہ جماعت کی فضیلت مل جائے، البتہ اگر اس کو تہجد پڑ ھنا ہوتو وتر میں امام کی پیروی کر لے، اور جب امام سلام پھیر تو بیاس کے ساتھ سلام نہ پھیرے، بلکہ کھڑے ہوکر وتر کو جفت کردے، بیا س لئے کہ تاکہ جماعت کی فضیلت مل جائے۔

اسی طرح حنابلہ نے صراحت کی کہ اگر وتر میں مسبوق کوامام کے ساتھ ایک رکعت مل گئی ، اور امام نے دور رکعات پر سلام پھیرا تو مسبوق کے لئے بیر رکعت ، اس کی وتر کی طرف سے کافی ہے، اور اگر

- (۱) شرح المنهاج ، حاضية القليو بي ۱/۲۱۲ ۲۱۴، مطالب أولى النبى ۱/۵۴۹، ۵۶۴، كشاف القناع ۱/۲۲۲ – ۴۲۲، الفتاوى الهنديه ۱/۱۱۱ ـ
  - (۲) شرح الزرقانی ار ۲۸۳\_

عائشہؓ سے دریافت کیا گیا کہ ایک شخص وتر تو ڑ دیتا ہے، تو انہوں نے کہا: یہ وتر سے کھیل رہا ہے، اس کو سعید بن منصور نے روایت کیا، ان حضرات نے دوبارہ وتر نہ پڑھنے پر طلق بن علی کی اس مرفوع روایت سے استدلال کیا ہے:''لا و تو ان فی لیلة''<sup>(1)</sup> (ایک رات میں دو وتر نہیں)، نیز بہ ثابت ہے کہ ''انہ ملکی کی کان یصلی بعد الو تو رکعتین''<sup>(1)</sup> (آپ علیکی وتر کے بعد دو رکعات پڑھتے تھے)۔

دوسرا طریقہ: ای پر شافعیہ کے یہاں دوسرا قول ہے، نفل کا آغاز ایک رکعت سے کرے، اور اس ایک رکعت سے اپنے وتر کو شفع ( جفت رکعات ) بنادے، پھر دو دو رکعات جس قدر چاہے پڑھے، پھر وتر پڑھے، بید حفرت عثمان، علی، اسامہ، سعد، ابن عمر، ابن مسعود اور ابن عباسؓ سے مروی ہے، جیسا کہ نووی اور ابن قدامہ نے صراحت کی ہے، پھر موصوف نے کہا: غالبًا انہوں نے نبی کریم عیشی کے اس ارشاد کو اختیار کیا ہے: ''اجعلوا آخر صلاتکم باللیل و تو ا''<sup>(س)</sup> (رات میں اپنی سب سے آخری نماز وتر کو بناؤ)۔

- (۱) حدیث: "لا وتوان فی لیلة" کی روایت ترمذی (۲/ ۳۳۳ طبع اکلمی)
   نے کی ہے، اور کہا حدیث حسن ہے۔

(۳) فنتح القد يرعلى الهدايه الر ١٢ ٣، الزرقاني ار ٢٨٥، الباجى على المؤطار ٢٢٣، شرح المنهاج، حاشية القليو بي ار ١٣٣، المجموع ١٦/١٢-٢٣، كشاف القناع ار ٢٢ ٣، مطالب أولى النبى ار ٥٦٣-

حدیث: "اجعلوا آخر صلا تکم .....، کی تخریخ فقره نمبر ۲ میں گذریکی -

نماز وترکی قضا: کا - حنفید کی رائے ہے کہ جس نے وتر نہیں پڑھی اور فجر طلوع ہوگئی، اس پر وتر کی قضا واجب ہے، خواہ عمداً چھوڑا ہو یا بھول کر، اگر چہ طویل مدت گذرجائے اور جب بھی قضا کر ےگا قنوت کے ساتھ قضا کر ےگا، اگر کسی نے صبح کی نماز پڑھی، اور اس کو یا د ہے کہ وتر نہیں پڑھی ہے تو امام ابوحنیفہ ؓ کے نز دیک نماز صبح فاسد ہے، اس لئے کہ وتر اور فرض نماز میں تر تیب واجب ہے<sup>(1)</sup> مالکیہ کے نز دیک وتر کی قضا نہیں، اگر اس کو ضبح کی نماز پڑھے نے بعد یا د آئی، اور اگر نماز کے دور ان یا د آگئی تو اس کے لئے مند وب ہے اگر وہ اکیلے پڑھر ہا ہو کہ فجر کی نماز تو ڑ دے تا کہ وتر پڑھے، بشر طیکہ وقت نطانے کا اندیشہ نہ ہو، اور اگر فجر کی دور کعات سنت کے دور ان یا د آیا تو ایک قول ہے کہ نماز پڑھے۔ پڑھے۔

طاؤوس کی رائے ہے کہ وتر کی قضاطلوع مس سے پہلے تک ہوگی<sup>(۲)</sup>۔

حنابلہ کی رائے ہے کہ وتر کی قضا کرے گا اگر اس کا وقت چھوٹ جائے، لیحنی ندب کے طور پر<sup>(۳)</sup>، اس لئے کہ بی کریم علیک کا ارشاد ہے:''من نام عن الو تو أو نسیدہ فلیصلہ إذا أصبح أو ذكوہ'' (جووتر سے پہلے سوگیایا بھول گیا، توجب ضح ہویا جب یاد آئے اس کو پڑھ لے) انہوں نے کہا: اس کی قضا اس کے شفع (دور کعات) کے ساتھ کرےگا۔ شافعیہ کے یہاں ضحیح میہ ہے کہ وتر کی قضا مستحب ہے، اور جد ید

- (۱) الفتاوىالهنديدارااا-۱۲۱\_
- (۲) العددي على شرح الرساله ۲۶۱۱/۱۱ الدسوقي ۲۱ ۳۱ –
- (۳) کشاف القناع ۱۲۱۳، مطالب أولی انبی ۱۸۸۱ م

صلاة وسطى

تعريف: ا- صلاة كى تعريف: د كيصيح: اصطلاح" صلاة" -وسطى: ' اوسط" كا مؤنث ہے، ''أو سط الشىء" ( دونوں اطراف كا درميان (، ''أو سط القوم" ( قوم كا بہترين آ دى)، نبى كريم عليف كى صفت ميں ہے كہ وہ اپنى قوم كے بہترين لوگوں ميں تھ، وسط: دونوں اطراف كے درميان ہونا، معتدل چز، عدل، خير، مغرد (فردواحد) اور غير مفردسب كے لئے صفت كى حيثيت سے ذكر كيا جاتا ہے، فرمان بارى ہے: ''وَ كَذٰلِكَ جَعَلْنَا حُمْ أُمَّةً وَسَطاً الله (اور اسى طرح ہم نے تہيں بناديا ايك امت عادل)، لين اچھاور عادل لوگ (۲) -

صلاة وسطى كاتعين:

صلاۃ وسطی جس کا ذکر اس فرمان باری میں ہے: ''حَافِظُوُ ا عَلَى الصَّلَوَاتِ وَالصَّلَاةِ الْوُسُطى وَقُوُمُوُ الِلَّهِ قَانِتِيْنَ''<sup>(m)</sup> ((سب ہی)نمازوں کی پابندی رکھواور (خصوصاً) درمیانی نماز کی اور اللّہ کے سامنے عاجزوں کی طرح کھڑے رہا کرو)، اس کی تعیین

- سوره بقره ر ۱۴۳۳ المعجم الوسيط تفسير الجلالين آيت بالا -
  - (۳) سوره بقره ۱۳۸۷-(۳) سوره بقره ۱۳۸۷-

صلاۃ وتر ۱۸، صلاۃ وسطی ا میں یہی منصوص ہے، اس کی قضا ہمیشہ مستحب ہے، اس لئے کہ نبی کریم ﷺ کا ارشاد ہے: ''من نام عن صلاۃ أو نسیھا فلیصلھا إذا ذکر ھا'' (جو کسی نماز کو پڑھے بغیر سو گیا یا اس کو بھول گیا توجب یا دآئے اس کو پڑھ لے )۔ دوسرا قول: اس کی قضانہیں، قدیم میں امام شافتی کے یہاں منصوص یہی ہے<sup>(1)</sup>۔

وتر کے بعد بنیے:

١٩-وترك بعدتين بار: "سبحان الملك القدوس" پڑ ہے تيرى بار ميں آواز كو بڑھائے (٢)، اس لئے كه عبدالرحمٰن بن ابزى كى حديث ہے: "كان رسول الله عَلَىٰ يوتر بسبح اسم ربك الأعلى، وقل ياأيها الكافرون، وقل هو الله أحد، وإذا أراد أن ينصرف من الوتر قال: سبحان الملك القدوس، ثلاث مرات، ثم يرفع صوته بها في الثالثة" (٣) رسول اللہ عَلَيْ وتر ميں (سبح اسم ربك الأعلى)، (قل ياأيها الكافرون) اور (قل هو الله احد) پڑ سے تھے، جب وتر سے فارغ موكر لوٹ لگتے تو تين بار "سبحان الملك القدوس" پڑ سے تيرى بارميں الكوبلند آواز ہے پڑ سے المك

(1) الجموع سرا ۲ - ۲۳۔
حدیث: "من نام عن الوتر أو نسیه فلیصله" کی روایت ابوداؤد
(۲/ ۲۳ تحقیق عزت عبید دعاس) اور حاکم (۲/ ۲۰۳ طبع دائرة المعارف العثمانیہ) نے حضرت ابو سعید خدر کل سے کی ہے اور حاکم نے اس کو صبح قرار دیا
(۲) المغنی ۲/ ۱۵ المطالب اولی النہی ۲/ ۹۵۔
(۳) حدیث عبر الرحمٰن بن اُبزی: "کان یوتر بسبح اسم دبک الأعلی
(۳) حدیث عبر الرحمٰن بن اُبزی: "کان یوتر بسبح اسم دبک الأعلی

روایت ترمذی(۸/۵ ۲۱۸ طبع کنجلسی ) نے کی ہے،اور کہاحدیث صحیح ہے۔

کے بارے میں فقہاء کاحسب ذیل اختلاف ہے۔ ۲-ایک قول ہے: بیشیج کی نماز ہے، بدامام مالک کا قول ہے،اوران کے مذہب میں یہی مشہور ہے، یہی امام شافعی کا قول ہے،'' الأ م'' وغيرہ ميں انہوں نے اس كى صراحت كى ہے، واحدى نے بي قول: حضرت عمرٌ، معاذين جبلٌ، ابن عباسٌ، ابن عمرٌ، جابرٌ، عطاء، مجامد، ربيع ین انس سے قُل کیا ہے، یہی علماء مدینہ کا قول ہے، ان حضرات کی دلیل ہوہے کہ نماز صبح سے پہلےرات کی دونمازیں ہیں، جن میں جہری قر أت ہو تی ہے،اور اس کے بعد دن کی دونمازیں ہیں جن میں سری قرأت ہوتی ہے، نیز اس لئے کہ اس کا دفت ایس حالت میں آتا ہے جب لوگ سوئے ہوتے ہیں، اور اس کے لئے اٹھنا، جاڑے کے زمانہ میں بنخت سردی کے سبب، اور گرمی کے زمانہ میں رات چھوٹی ہونے کے سبب دشوار ہوتا ہے، اس لئے خصوصی طور پر اس کی یابندی کاحکم آیا تا که نیند کے سبب اس سے غفلت نہ برتی جائے ، اس پر ان حضرات نے اس فرمان باری سے استدلال کیا ہے: ''وَقُوْمُوْا لِلَّهِ قَانِتِيُنَ" (اوراللہ کے سامنے عاجزوں کی طرح کھڑے رہا کرو)، اس کے ساتھ قنوت کولایا گیاہے،اور قنوت صرف صبح کی نماز میں ہے،اور ابورجاء نے کہا ہے: ابن عباسؓ نے ہمیں نماز صبح بصرہ میں پڑھائی، اس میں رکوع سے پہلے قنوت پڑھا اوراپنے دونوں ہاتھوں کو اٹھایا، جب نماز سے فارغ ہوئے توفر مایا: یہی صلوۃ وسطی ہے،جس میں اللّٰہ نے ہمیں قنوت کے ساتھ (ادب سے ) کھڑے رہنے کا حکم دیا ہے، <sup>د</sup> قنوت' کے معنی لغت میں: دیر تک کھڑ ہے رہنا، اور دعا کرنا ہے، حضرت جابرٌ كي روايت ب: "أن النبي عَلَيْ قال: أفضل الصلاة طول القنوت" ((رسول الله عليه في فرمايا: نمازوں) میں بہترنماز وہ ہےجس میں دیر تک قنوت (کھڑے رہنا) ہو)۔ حديث جابرٌ: "أفضل الصلاة طول القنوت" كى روايت مسلم (١/ ٥٢٠)

(۱) حدیث جابرؓ:''أفضل الصلاۃ طول القنوت'' کی روایت مسلم(ار۲۰۵ طبع کتلی )نے کی ہے۔

صلاة وسطى ۲-۳

## صلاة وسطى م

ابہری( مالکی ) ہیں،ابن ابوجمرہ نے اسی کواختیار کیا ہے،اس کی دلیل فرمان بارى ب: "وَسَبِّح بحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوع الشَّمْس وَقَبْلَ الْغُوُوُبِ"() (اور اینے پروردگار کی حمد قبیح کرتے رہے آ فتاب نکلنے سے پہلے اور (اس کے ) چینے سے پہلے بھی )، مراد نماز فجر وعصر ہے، جریر بن عبداللہ نے کہا: "کنا جلوسا عند النبي ألي إذ نظر إلى القمر ليلة البدر فقال: أما إنكم سترون ربكم كما ترون هذا، لاتضامون (٢) في رؤيته، فإن استطعتم أن لاتغلبوا على صلاةٍ قبل طلوع الشمس وقبل غروبها، يعني العصر والفجر فافعلوا" (") (مم لوك نبی کریم علی کہ کے پاس بیٹھے تھے کہ آپ نے چودھویں رات کے چاندکود کپچکر فرمایا بتم اینے پر ور دگارکود بچھو گے، جیسے اس جاند کود کیھتے ہو، اس کے دیکھنے میں ہرگز ایک دوسرے کے آٹر میں نہ ہو گے، اب اگرتم سے ہو سکے توسورج نگلنے سے قبل کی نماز اورسورج ڈ وبنے سے قبل کی نماز سے نہ ہارو، یعنی عصر وفجر کی نماز پڑھو) پھر حضرت جریر ن برآيت پر هي: "وَسَبِّح بحَمُدِ رَبِّكَ قَبُلَ طُلُوع الشَّمُس وَقَبْلَ غُوُو بَهَا" (") (اور اپنے پروردگار کی حدق میچ کرتے رہے آ فآب نکلنے سے پہلے اور (اس کے ) چینے سے پہلے بھی)، نبی كريم عليه في فرمايا : "يتعاقبون فيكم ملائكة بالليل

- (۱) سورهٔ ق/۳۹\_
- (۲) نووی نے کہا: ''تصامون'' میم کی تشدید و تخفیف کے ساتھ ہے، میم مشدد پڑھیں تو تاء پر فتح ہے، اور میم نخففہ پڑھیں تو تاء مضموم ہے، مشدد والی صورت میں معنی: تم کو بھیز نہیں لگانی ہوگی، ہولت سے اس کا دیدار کرلوگ، اور نخففہ کی صورت میں معنی: تم کوکوئی مشقت یا تھکن نہیں ہوگی۔القرطبی ۲۷/۱۱ - ۲۱۲، المغنی ار 2 - ۳، الحطاب ا / ۰۰ ۴، الجموع ۲۰/۱۲۔
- (۳) حدیث جریزٌ"اند مسترون دبکه ..... کل روایت بخاری (الفتخ ۲۷ ۵۲ طبع السّلفیه) اور مسلم (۹ / ۳۹ طبع الحلبی) نے کی ہے۔
  - (۴) سورهٔ طهر ۱۳-

نے فرمایا: نماز وسطی نمازعصر ہے )، نیز اس لئے کہ نبی کریم علیظتیہ ف ارشادفرمايا:"الذي تفوته صلاة العصر كأنما وتر أهله و ماله" (۱) (جش محض کی عصر کی نماز چھوٹ گئی گویا اس کے اہل ومال ہلاک ہوگئے)، نیز فرمایا:"من ترک صلاۃ العصر فقد حبط عمله"(۲) (جس نے عصر کی نماز چھوڑ دی، اس کاعمل ضائع ہو گیا)، نيز فرمايا: "إن هذه الصلاة عرضت على من كان قبلكم فضيعوها، فمن حافظ عليها كان له أجره مرتين، ولا صلاة بعدها حتى يطلع الشاهد، يعنى النجم" (بينمازتم سےاگلوں کے سامنے پیش کی گئی،انہوں نے اس کوضائع کردیا،اب جواس کی حفاظت کرے گا، اس کو دو گنا نواب ہوگا، اور اس کے بعد کوئی نمازنہیں، یہاں تک کہ شاہد نکلے، شاہد سے مراد: ستارہ ہے)۔ علامہ نووی نے'' المجموع'' میں کہا ہے کہ صحیح احادیث کا تقاضا ہے کہ صلوۃ وسطی: عصر ہے، یہی مختار ہے، چر کہا: صاحب'' الحادی'' نے کہا ہے: امام شافعی نے صراحت کی ہے کہ بیضج کی نماز ہے، حالانکہ پیچےاحادیث بتاتی ہیں کہ بی عصر کی نماز ہے،امام شافعی کا مذہب ہے کہ حدیث کی پیروی کی جائے ،لہذاان کا مذہب بیہ ہو گیا کہ بیعصر کی نماز ہے، موصوف نے کہا: مسلہ میں دواقوال نہیں ہوں گے، جیسا کہ ہمارے بعض اصحاب کووہم ہواہے<sup>(م)</sup>۔ ۴۷ – ایک قول ہے: بیہ صبح وعصر دونوں میں: اس کے قائل شیخ ابو کمر

- (۱) حدیث: "الذی تفو ته صلاق العصو ...... کی روایت بخاری (الفتح۲ ۲ ۴ طبع السلفیہ )اور سلم (۱/۵ ۳۲ ۲ طبع الحلبی ) نے حضرت ابن عمر سے کی ہے۔ افت
- (۲) حدیث: "من توک صلاق العصر ...... " کی روایت بخاری (الفتح ۲ / ۳۱ طبع السّلفیہ) نے حضرت بریدہؓ سے کی ہے۔
- (۳) حدیث: "اِن هذه الصلاة عرضت علی من کان قبلکم..... "ک روایت مسلم (۱۸/۱۵ طبع احلیی) نے حضرت ابی بصره الغفاری سے ک ہے۔
- (۴) ابن عابدین ارا۲۴۲، الحطاب ار ۰۰ ۴، القرطبی ۳۱ ۲۱۰ ۲۱۳، المجموع ۳۸ ۲۰۱۳، المغنی ار ۲۵۸ – ۸۰ ۳۰، کشاف القناع ار ۲۵۲ ـ

صلاة وسطى ۵-۲

۵-ایک قول ہے: صلاۃ وسطی: عشاءاور فجر ہے، دمیاطی نے کہا: اس کا ذکر ابن مقسم نے اپنی تفسیر میں کیا ہے<sup>(1)</sup> حضرت ابودرداء نے ایخ مرض الوفات میں فرمایا: سنو! اور ایخ بعد والے لوگوں کو بتاؤ: ان دونوں نمازوں، یعنی عشاء وفجر کی (با جماعت) پابند کی کرو، اور اگرتم کو معلوم ہوجائے کہ ان دونوں میں کیا اجر ہے تو تم ان میں اپنی کہنوں اور گھٹوں کے بل گھیٹے ہوئے آؤ، اس کے قائل: عمر وعثمان بیں، اور رسول اللہ علی تی مروی ہے آپ نے فرمایا کہ: "لیس صلاق أثقل علی المنافقین من الفجر و العشاء، و لو یعلمون ما فیھا لأتو ہما و لو حبوا"<sup>(۲)</sup> (منافقوں پر فجر وعشاء سے زیادہ کوئی نماز بھاری نہیں، اور اگروہ اس کا اجرجانے، تو گھٹوں کے بل چل کر آتے )۔

آپ علیت نے نماز صبح باجماعت پڑ ھے والے کے لئے پوری رات نفل پڑ ھنا، اور عشاء با جماعت پڑ ھے والے کے لئے آدھی رات نفل پڑ ھنا قرار دیا ہے، آپ علیت نے فرمایا ہے: "من صلى العشاء فى جماعة فكأنما قام نصف الليل، ومن صلى الصبح في جماعة فكأنما صلى الليل كله"<sup>(m)</sup> ملى الصبح في جماعة فكأنما صلى الليل كله"<sup>(m)</sup> پڑ ھتارہا، (ثواب ملے گا) اور جس نے ضبح كى نماز با جماعت پڑھى وہ گویا سارى رات نفل پڑ ھتارہا)۔ ۲ - ايک قول ہے: اس سے مراد: ظہر ہے، اس لئے كہ ميدن کے نیچ

- (۱) الحطاب ار ۲۰۰٬۹۰۰ لقرطبی ۳۱ ۲ ۱۳ ـ
- (۲) حدیث: "لیس صلاقه أثقل ......" کی روایت بخاری (الفتح ۲۱/۱۴ طبع السلفیه) اور مسلم (۱/۱۵ ۲ طبع الحلی ) نے حضرت ابو ہر یرہؓ سے کی ہے اور الفاظ بخاری کے ہیں۔
- (٣) حديث: "من صلى العشاء في جماعة فكأنما قام نصف الليل، ومن صلى الصبح في جماعة فكأنما صلى الليل كله" كى روايت مسلم (١/ ٣٥٣ طبح الحلى) في حضرت عثمان بن عفان سيكي ہے۔

وملائكة بالنهار، ويجتمعون في صلاة الفجر وصلاة العصر، ثم يعرج الذين باتوا فيكم، فيسألهم – وهو أعلم بهم – كيف تركتم عبادي؟ فيقولون: تركناهم وهم يصلون، وأتيناهم وهم يصلون<sup>(1)</sup> (تمهار – پالرات ) فرشت اوردن كفر شتة آكر يجهة تر رج بيں، اورنماز فخر ونماز فرشت اوردن كفر شتة آگر يجهة تر رج بيں، اورنماز فخر ونماز مصر ميں جمع ہوتے بيں، پھر آسان پر چڑھ جاتے بيں وه فرشت جو رات كوتم ار ياس شف، پروردگار ان سے پوچھتا ہے، حالانكه وه خوب جانتا ہے كہتم نے مير بندوں كوكس حال ميں چھوڑا؟ وه عرض نوب جانتا ہے كہتم نے مير بندوں كوكس حال ميں چھوڑا؟ وه عرض نوب جانتا ہے كہتم نے ان كو چھوڑا تو وه نماز پڑھ رہے تھے (صح کی) اور جب ہم ان كے پاس گئے تب بھی وہ نماز پڑھ رہے تھ (عمركی))۔

عمارہ بن رؤیبہ نے کہا: میں نے رسول اللہ علیق کو بی فرماتے ہوئے سنا: ''لن یلج النار أحد صلی قبل طلوع الشمس وقبل غروبھا، یعنی الفجر والعصر ''<sup>(1)</sup> (وہ څخص بھی دوزخ میں داخل نہ ہوگا جس نے طلوع آ فتاب سے قبل، اور غروب آ فتاب سے قبل نماز پڑھی یعنی فجر وعصر) انہیں کی روایت ہے کہ رسول اللہ علیق نے فرمایا: ''من صلی البر دین دخل الجنة''<sup>(1)</sup> (جس نے دو ٹھنڈی نمازیں پڑھیں، جنت میں جائے گا) ان دونوں کو ٹھنڈی نمازیں اس لئے کہا جاتا ہے کہ پیٹھنڈے وقت میں ادا کی جاتی ہیں <sup>(4)</sup>۔

- (۱) حدیث: "یتعاقبون فیکم ملائکة...... کی روایت بخاری (الفّت ۲ / ۳۳ طبع السّلفیه) اور سلم (۱ / ۳۳۹ طبع الحلی ) نے حضرت ابو ہریرہ اللہ سے کی ہے۔
- ۲) حدیث محارہ بن رؤیبة:''لن یلج النار احد صلی.....' کی روایت مسلم (۱/ ۲۰،۰۰۰ طبع کحکسی) نے کی ہے۔
- (۳) حدیث: "من صلی البر دین دخل الجنة....." کی روایت بخاری (الفَّخ ۲/۲۵ طبع السّلفیہ)اور مسلم (۱/ • ۴٬۳۰ طبع الحلق) نے کی ہے۔
  - (۴) القرطبي ٣٧/٢١١-٢١٢، كمغنى ١٧٩٧ ٣، الحطاب ١٧، • ٣، المجموع ٣٧/٢١ -

کی ہوتی ہے، نیز اس لئے کہ پہ تعدا در کعات کے لحاظ سے پیچ ہے،اور اوقات کےلحاظ سے پیچ ہے، چنانچہ اس کی رکعات تین ہیں، جو چار اور دو کے بیچ میں ہے، اس کا وقت دن کا آخری حصہ، اور شب کا اول حصہ ہے، تمام نمازوں میں اس کی خصوصیت ہے کہ وہ وتر (طاق) ہے،اللہ طاق ہے،اور طاق کو دوست رکھتا ہے، نیز اس لئے کہ ہر دور میں بیادلِ وقت میں پڑھی جاتی ہے، اول وقت سے اس کومؤخر کرنا مکروہ ہے<sup>(1)</sup> اسی طرح حضرت جبرئیل نے حضور علیق کو دونوں دن مینماز ایک ،ی وقت میں پڑھائی<sup>(۲)</sup> اسی وجہ سے بعض ائمہ کی رائے ہے کہ اس نماز کا صرف ایک وقت ہے، نبی کریم علی اللہ نے فرمايا: "لااتزال أمتى بخير أو قال: على الفطرة، مالم يؤخروا المغرب إلى أن تشتبك النجوم" (ميرى امت خیر پر(یا فرمایا: فطرت پر) قائم رہے گی، جب تک مغرب کو اس حد تک مؤخر نه کرے کہ ستارے گنجان ہوجا کیں ) حضرت عا کشتر کی حدیث میں ہے کہ نبی کریم علی کے فرمایا: "إن أفضل الصلوات عند الله صلاة المغرب لم يحطها عن مسافر ولامقيم، فتح الله بها صلاة الليل وختم بها صلاة النهار ـ فمن صلى المغرب وصلى بعدها ركعتين بنى الله له قصرا في الجنة ومن صلى بعدها أربع ركعات غفر الله له ذنب عشرين سنة – أو قال – أربعين سنة "() (الله ك

- (۱) المغنی ار ۹۹ ۲۰، ۳۸۰ القرطبی <sup>س</sup>ار ۲۱۰، الحطاب ار ۲۰، ۱٬۳۰۴ کمجوع <sup>س</sup>ار ۲۱ -
- (۲) حدیث" أن جبریل صلی المغرب بالنبی ﷺ ..... "کی روایت ترمذی (۱/۲۵ طبع الحلمی) نے حضرت ابن عبائ سے کی ہے اور کہا حدیث حسن صحیح ہے۔
- (۳) حدیث: "لا تزال أمتی بخیر ....." کی روایت ابوداؤد (۱۷ احتقیق عزت عبیددعاس) نے حضرت ابوالوبؓ سے کی ہےاوراس کی اساد حسن ہے۔
- (۳) حدیث عائشةً: "إن أفضل الصلوات عند الله صلاة المغرب" كو غزالى فے احياء علوم الدين (۱ / ۳۲ طبع الحلبى) ميں روايت كيا ہے، عراقى ف اس كى تخريح ميں كہا" اس كوا بوالولىد يونس بن عبيد الله صفار نے كتاب

میں ہے، دن کا آغاز طلوع فجر سے ہوتا ہے، نماز وسطی، ظہر ہے، اس کے قائل: زید بن ثابت، ابوسعید خدری، اسامہ بن زید، عبداللّٰہ بن عمر اورعا ئشرَّبي، اس کوابن المنذر نے عبداللہ بن شداد سے فل کیا ہے۔ ظهر بی نماز وسطی ہے، اس کی ایک دلیل حضرت عا کنشڈو هفصه گا قول ہے، کیونکہ ان دونوں نے املاء کرایا (یعنی قرآن میں کھوایا) "حافظوا على الصلوات والصلوة الوسطى وصلوة العصيه''، (تمام نمازوں کی يابندی کرو، اور پیچ کی نماز ونماز عصر کی)(واد عاطفہ کے ساتھ) اور ردایت میں ہے: ظہر کی نماز میں مسلمانوں کونہایت دشواری ہوتی تھی ،اس لئے کہ وہ ٹھیک دو پہر میں ہوتی ہےاور وہ اس وقت اپنی زمینوں میں کام کرنے کے سبب تھکے بارے ہوتے تھ<sup>(۱)</sup> زید بن ثابت کہتے ہیں: "کان رسول الله ألبيني يصلى الظهر بالهاجرة، ولم تكن صلاة أشد على أصحاب رسول الله عَلَيْنَكْ منها''(٢) (رسول الله عَلَيْكَ ظہر کی نماز سخت دھوپ میں پڑ ھتے تھے، صحابہ کرام کے لئے اس سے زياده کسی نماز میں دشواری نہيں ہوتی تھی)،اس پر بياً يت نازل ہوئی: "حَافِظُوا عَلَى الصلوات والصَّلَاةِ الْوُسُطى" ((سب ہی) نماز وں کی یابندی رکھواورخصوصا )صلاۃ وسطی کی )۔ > - ایک تول ہے: بینماز مغرب ہے، اس کے قائل: قبیصہ بن ذ ؤیب مع ایک جماعت، ابن قتیبه اور قباده بیں، اس لئے کہ پہلی نماز، ظہر ہے،لہذامغرب تیسری ہوگی،اور ہر پانچ میں سے تیسری چیز پچ (۱) المغنی ار۲۵۸–۲۷۹، القرطبی ۱٬۹۰۳، المجموع ۱٬۱۲، الحطاب

(۲) حدیث زید بن ثابتؓ: "کان رسول الله ﷺ یصلی الظهر بالهاجرة" کی روایت ابوداؤد (۲۸۸/۱ تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے اور ابن حزم نے انحلی (۳۸ ۲۵۰ طبع المنیر سی) میں اس کی سند کو صح قرار دیا ہے۔

(٣) سورهٔ بقره/ ۲۳۸\_

## صلاة وسطى ٨-٩

اگران کوان دونوں کا جرمعلوم ہوتا تو کھیٹتے ہوئے آتے )۔ 9-ایک قول ہے: نماز وسطی غیر معین ہے، یا نچوں نماز وں میں سے کوئی بھی ہو یکتی ہے، بیداس لئے تا کہ آ دمی تمام نمازوں کی کوشش کرے، جیسا کہ شب قدراور جمعہ کے دن کی خاص گھڑی معین نہیں، اس کے قائل: رہیج بن خیثم ہیں اور ابن میتب سے منقول ہے، اسی کو نافع نے ابن عمر سے نقل کیا ہے، اللہ تعالیٰ نے اس نماز کو خفی کردیا، جیسے شب قدر، جمعہ کے دن کی خاص گھڑ ی اور دعا کی مقبولیت والی رات کی گھڑیوں کوخفی کردیا تا کہلوگ رات کی تاریکیوں میں کھڑ ہے ہوکرنماز پڑھیں، اسرار کے جاننے والے پروردگار سے راز ونیاز کریں، پینمازمبہم ہے، معین نہیں، اس کے صحیح ہونے کی دلیل حضرت براء بن عازب كى بدروايت بكر "نزلت هذه الآية: "حَافِظُوا عَلَى الصَّلَوَاتِ وَصَلاَةِ العصر''،فقرأناها ماشاء الله ثم نسخها الله فنزلت: "حَافِظُوُا عَلَى الصَّلَوَاتِ وَالصَّلَاقِ الِوُسُطى"،فقال رجل: هي إذن صلاة العصر؟فقال البراء: قد أخبرتك كيف نزلت وكيف نسخها الله"(!) (به آيت نازل مولى: "حَافِظُوا عَلَى الصَّلَوَاتِ وَصَلاَةِ العصر" توہم نے اس کواسی طرح پڑھا، جب تک کہ اللہ تعالی نے اس كومنسوخ كرديا اور بدآيت نازل مولكى: "حَافِظُوا عَلَى الصَّلَوَاتِ وَالصَّلاَةِ الوُسُطِي'' توا يَبْ آدم نِ كَها: تبتويد نماز عصر ہے؟ حضرت براء نے فرمایا: میں نے تمہمیں بتادیا کہ کیسے نازل ہوئی اور کیسے اللہ نے اس کومنسوخ کردیا) اس سے لازم آتا ہے کہ ابتداء میں بہ عین تھی، پھراس کی تعیین منسوخ کردی گئی اوراس کومہم

نز دیک افضل نماز : مغرب ہے، اس کومسافر یامقیم کسی سے ساقطنہیں کیا،اللہ نے اس کے ذریعہ رات کی نماز کا آغاز کیا،اور دن کی نماز کو ختم کیا، جس نے مغرب کی نماز پڑھی، اور اس کے بعد دو رکعات یڑھیں تواللہ تعالیٰ اس کے لئے جن میں ایک محل بنائے گا،اورجس نے اس کے بعد چارر کعات پڑھیں، اللہ تعالیٰ اس کے بیں سال (یا فرمایا: چالیس سال) کے گناہ معاف کردےگا)۔ ۸- ایک قول ہے: نماز وسطی: نماز عشاء ہے، اس لئے کہ بیالی دو نمازوں کے درمیان ہے، جن میں قصر نہیں ہوتا، اس کی تاخیر مستحب ہے، جوشاق، دشوار ہے، لہذااس کی یابندی کی تا کید آئی ہے جن لوگوں نے نماز وسطی ،عشاء کوکہا ہے،ان میں احمہ بن علی نیسا پوری ہیں ،ابن عمر <sup>ش</sup> ے مروی ہے انہوں نے فرمایا: "مکثنا لیلۃ ننتظر رسول الله ألبي الله المناه العشاء الآخرة فخرج إلينا حين ذهب ثلث الليل أو بعده، فقال: إنكم لتنتظرون صلاة ما ينتظرها أهل دين غيركم، ولولا أن يثقل على أمتى لصليت بهم هذه الساعة<sup>(())</sup> (ایک رات <sup>م</sup>م نماز عشاء کے واسط رسول الله عليقة ك انتظاريمين تشهر ب ہوئے تھے، جس وقت تہائي رات گذرگئی پاس کے بعد آپ نکلے پھر آپ نے فرمایا: تم ایسی نماز کا انتظار کرر ہے تھے، کہ تمہار ے سواکوئی دین والا اس کا نتظار نہیں کرتا ،اوراگر میری امت پر بارند، دوتا تومیں ، میشہ بینمازان کے ساتھا ہی وقت پڑھا كرتا)، نيز آب ففرمايا: "ليس صلاة أثقل على المنافقين من الفجر والعشاء، ولو يعلمون مافيهما لأتوهما ولو حبوا"<sup>(۲)</sup>(منافقوں یرفجر دعشاءےزیادہ کوئی نماز بھاری *نہی*ں،اور الصلاة میں روایت کیا اورطبرانی نے اوسط میں مختصرا روایت کیا ہے، اس کی اسادضعف ہے'۔ حديث ابن عمرٌ: "مكمننا ليلة ننتظر رسول الله عليك ...... كل روايت ....... مسلم(ار ۲ م م طبع کلیں)نے کی ہے۔

(۲) المغنی ار ۳۸۰۰، الحطاب ار ۴۰۰، القرطبی ۳۱ (۱۰ ۳۰، الجموع ۳۷ (۲۱، حدیث:

شرعی حکم اورا لگ سے اس کے ذکر کا سبب: ۲۱ – سابقہ اقوال سے بیہ بات ظاہر ہوتی ہے کہ نماز وسطی فی الجملہ پنج گانہ نمازوں میں سے ہی کوئی ایک ہے، پنج گانہ نمازیں ہر مطلف پر فرض ہیں، جیسا کہ معلوم ہے، اللہ تعالی نے ان کی پابندی کا حکم اس فرمان میں دیا: "حافِظُو ا عَلَی الصَّلَوَاتِ"<sup>(1)</sup> ((سب ہی) نمازوں کی پابندی کرو)، پھر اس کے بعد: "وَ الصَّلَوَاتِ الْوُسُطی"فرمایا ہے۔

صلاة وسطى + ۱ – ۱۲

قرطبی نے کہا ہے کہ: اللہ تعالیٰ نے نماز وسطی کا ذکر الگ سے فرمایا: حالانکہ وہ ماسبق میں نماز کے عموم میں داخل تھی، بیاس نماز کے اعزاز میں ہے، جیسا کہ فرمایا: "وَإِذُ أَحَدُنَا مِنَ النَّبِيِّيُنَ مِيْتَاقَهُمُ وَمِنْکَ وَمِنُ نُوُحٍ "<sup>(1)</sup> (اور وہ وقت بھی قابل ذکر ہے جب ہم نے (تمام) پیمبروں سے عہدلیا اور آپ سے بھی اور نو ح سے بھی)، نیز: "فِیْهِمَا فَاکِهَةٌ وَنَحُلٌ وَ رُمَّانٌ "<sup>(1)</sup> (ان دونوں میں میو ے ہوں گے اور خرے اور انار)۔

اس کا الگ سے ذکر بتا تا ہے کہ بیسب سے زیادہ تا کید والی نماز ہے،نووی کہتے ہیں:اس پر علماء کا اتفاق ہے کہ نماز وسطی، پنج گانہ نمازوں میں سب سے زیادہ تا کیدوالی ہے،البتہ اس کی تعیین میں ان کااختلاف ہے<sup>(4)</sup>۔ کردیا گیا، اس طرح تعین اٹھ گئ ، یہی امام مسلم کے یہاں مختار ہے، اس کے قائل بہت سے علماء متاخرین ہیں، قرطبی نے کہا: اور یہ (اس کا مبہم وغیر معین ہونا) ان شاءاللہ صحیح ہے، اس لئے کہ دلائل میں تعارض ہے، ترجیح نہیں، اب یہی رہ گیا کہ سب نمازوں کی پابندی کی جائے اور ان کواپنے اپنے اوقات پر ادا کیا جائے<sup>(1)</sup>۔ • 1 – ایک قول ہے: یہ نماز جعہ ہے، اس کو ماور دی نے اپنی تفسیر میں نقل کیا ہے، اس لئے کہ جمعہ کی خصوصیت یہ ہے کہ اس کے لئے اجتماع ہوتا ہے اور اس میں خطبہ ہے، اور اس کو عیر قرار دیا گیا ہے، اس کا ذکر ابن حبیب اور کی نے کیا ہے، عبد اللہ بن مسعود سے روایت میں تلقد ہمت أن آمر رجلا یصلی بالناس ٹم أحوق علی رجال یت خلفون عن الجمعة ہیو تھم، <sup>(1)</sup> ( میں نے ارادہ کیا رجال یت خلفون عن الجمعة ہیو تھم، <sup>(1)</sup> ( میں نے ارادہ کیا کے گر جلا دوں جو جمعہ میں نہیں آتے )۔

ن این تغییر میں لکھا ہے، اس کے قائل: معاذ بن جبل ہیں، اس لئے نے اپنی تغییر میں لکھا ہے، اس کے قائل: معاذ بن جبل ہیں، اس لئے کہ فرمان باری: '' حافظو ا علیٰ الصَّلوَ اتِ'' فرض اور نفل دونوں کوعام ہے، اس کے بعد فرض کا خصوصی ذکر ہوا<sup>(m)</sup>۔ حطاب نے ان کے علاوہ اور بھی اقوال لکھے ہیں، ان کو وہیں دیکھا جائے۔

- القرطبی ۳۷ ۲۱۲ ۳۱۲، الحطاب ۱/۰۰، المجموع ۳۷ ۲۱ ۔
   القرطبی ۳۷ ۲۱۲، الحطاب ۱/۰۰، المجموع ۳۷ ۲۱ ۔
   حدیث: لقد هممت أن آمو رجلا...... کی روایت مسلم (۱/۵۲ طبع الحلی) نے کی ہے۔
   الحلی ) نے کی ہے۔
   القرطبی ۳۷ ۲۱۲، الحطاب ۱/۰۰، المجموع ۳۱ /۱ ۔
- (۱) سورهٔ بقره/ ۲۳۸\_
- (۲) سورة احزاب ۷۷-
- (۳) سورهٔ رخمن ۲۸\_
- (۴) القرطبی ۳ر۲۰۹،المجهوع ۳ر۲۰\_

صلوات خمسه مفروضه

تعريف: ا - صلوات: اس كا مفردصلاة ب اور اس كى تعريف اصطلاح: · · صلاق · · میں دیکھیں۔ مفروضہ سے مراد : روزانہ رات ودن میں ادا کی جانے والی پنج گانه نمازس میں: لیعنی ظهر،عصر،مغرب،عشاءاور فجر،ان کی فرضیت کتاب، سنت اور اجماع سے ثابت ہے، یہ دین کی ایک بدیہی معلومات میں سے ہے، ان کامنگر کافر ہے<sup>(1)</sup>۔ صلوات خمس ( پنج گانہ نمازیں ): شہادتین کے بعد تمام فرائض میں سب سے زیادہ مؤکد اور افضل ہیں، بداسلام کے پانچ ارکان میں سے دوسرارکن ہے، دیکھئے:'' صلاق''۔ ان نمازوں میں سے ہرنماز کی رکعات کی تعداد کا ثبوت،رسول الله عليلة تحقول وعمل سے اور اجماع سے، كاسانى نے كہا ہے: ہم کواس کاعلم رسول اللہ عظامیہ کے عمل اور آپ کے اس فرمان سے ہوا ہے: "صلوا کما رأیتمونی أصلی" ((جیسے تم نے مجھے نماز پڑھتے دیکھا، اسی طرح تم بھی پڑھو)، بیاس لئے کہ نمازوں کی تعدا دركعات كتاب الله مين تهيس ب، كتاب الله كي نصوص اس كي

- (۱) البدائع ارا۹،الفوا که الدوانی ار ۱۹۲ ، مغنی الحتاج ارا ۱۲، المغنی لاین قدامه ۱ر ۷ – ۲۳،العناییلی البداییه ار ۱۹۱ –
- (۲) حدیث: "صلوا کما رأیتمونی أصلی" کی روایت بخاری (الشخ ۱۱۱/۲ طبع السّلفیہ) نے حضرت مالک بن الحویر شیّ سے کی ہے۔

صلب

د مکھئے:'' تصلیب''۔



صل ،صلوات خمسه مفر وضهرا

فرمايا: "أمنّى جبريل- عليه السلام- عند البيت مرتين، فصلى الظهر في الأولى منهما حين كان الفيء مثل الشراك، ثم صلى العصر حين كان كل شيء مثل ظله، ثم صلى المغرب حين وجبت الشمس وأفطر الصائم، ثم صلى العشاء حين غاب الشفق، ثم صلى الفجر حين برق الفجر وحرم الطعام على الصائم، وصلى المرة الثانية الظهر حين كان ظل كل شيء مثله، لوقت العصر بالأمس، ثم صلى العصر حين كان ظل كل شيء مثليه، ثم صلى المغرب لوقته الأول، ثم صلى العشاء الآخرة حين ذهب ثلث الليل، ثم صلى الصبح حين أسفرت الأرض، ثم التفت إلى جبريل فقال: يا محمد، هذا وقت الأنبياء من قبلك، والوقت فيما بين هذين الوقتين (() (جریلؓ نے دوبار بیت اللّٰہ کے پاس میری امامت کی: پہلی بارظہر کی نمازاں وقت پڑھی، جبکہ تعلین کے تسمہ کے برابر سامیدڈ ھلاتھا، پھر عصر کی نماز اس وقت پڑھی جبکہ ہر چیز کا سابیہ اس کے برابر ہو گیا، پھر مغرب کی نمازاس وقت پڑھی جب آفتاب غروب ہو گیا،اورروز ہ دار نے روزہ کھولا، پھر عشاء کی نماز اس وقت پڑھی جب شفق غائب ہوگئی، پھرمبنج کی نمازاس وقت پڑھی جب مبنج بجلی کی طرح چیک اٹھی، (یو پیچی) اور روز ه دار پر کھانا حرام ہو گیا، دوسری بار ظہر کی نماز اس وقت پڑھی، جبکہ ہر چیز کا ساہداس کے برابر ہو گیا، جس وقت انہوں ن کل عصر پڑھی تھی، پھر عصر کی نماز اس وقت پڑھی جب ہر چیز کا ساہدات سے دوگنا ہوگیا، پھر مغرب کی نماز اس وقت پڑھی، جس وقت پېلې باريژهي تقي، پھرعشاء کې نمازيژهي جب تهائي رات ہوگئي

صلوات خمسہ مفروضہ ۲ مقدار کے بارے میں مجمل ہیں، پھر یہ اجمال تول وعمل کے ذریعہ فرمایا: "اُ رسول اللہ عصلی تک کی این سے ختم ہو گیا <sup>(1)</sup>۔ ان کو باجماعت ادا کرنا جمہور کے نز دیک سنت مؤکدہ ہے، اس الشر اک میں بعض حفیہ اور ان کے موافقین کا اختلاف ہے، وہ جماعت کو شم صلی واجب کہتے ہیں، دیکھئے: ' صلا ۃ جماعت'۔ شم صلی د بل میں ان نمازوں کا بیان جمہور فقہاء (مالکیہ، شافعیہ اور برق الف د نابلہ) کی اختیار کردہ تر تیب کے مطابق ہے، اس میں حفیہ کا الثانیة ال

اول:نمازظهر:

۲-ظہر: زوال کی گھڑی اور اس کا وقت ہے اور اسی وجہ سے اس میں تذکیر وتانیٹ دونوں جائز ہے، کہا جاتا ہے: حان الظہر : لیعن زوال کا وقت آگیا، اور حانت الظہر لیعنی زوال کی گھڑی آگی (<sup>m)</sup>

زوال سے مراد: سورج کا بچ آسمان سے مغرب کی طرف ماکل ہونا ہے<sup>(۳)</sup>۔

نماز ظہر: وہ نماز جو وقت ظہر داخل ہونے سے واجب ہوتی ہے،اوردو پہر کے وقت ادا کی جاتی ہے۔ نماز ظہر کو پہلی نماز بھی کہتے ہیں،اس لئے کہ یہی پہلی نماز ہے،

جسے حضرت جبریل علیہ السلام نے رسول اللہ علیق کو پڑھایا تھا، چنانچہ حضرت ابن عباسؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ علیقیہ نے

- (۱) البدائع ۱۱۹۱، الفواكه الدوانی ۱۱۹۶۱، الحطاب ۱۱۷۹۳، كشاف القناع ۱۱۷۹۷ -
  - (۲) سابقه مراجع، کشاف القناع ۱۷۹ ۲۰
    - (۳) المصباح المنير :اسی مادہ کے تحت۔
  - (۴) المجموع للنو وی ۳ (۲۴، المغنی ار ۷۲-۳

صلوات خمسة مفروضه ٧-٥

امام ابو حذیفہ سے مشہور روایت ہے: ظہر کا آخری وقت: فی زوال کے علاوہ ہر چیز کا سامیہ اس سے دو گنا ہونے تک ہے<sup>(1)</sup>۔ زوال: ظہر کے آخری وقت کے بارے میں تفصیلات، اور اس کے بارے میں فقہاء کے دلائل معلوم کرنے کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' اوقات الصلاة'' فقرہ / ۸۔

نماز ظهر میں ابراد ( ٹھنڈا) کرنا:

<sup>4</sup> - جمہور فقتہاء کی رائے ہے کہ گرمی سخت ہوتو ظہر کو گھنڈ ۔ وقت تک مؤ خر کرنا مسنون ہے، نو وی نے کہا: ابرا دکی حقیقت ہی ہے کہ نما ز میں اول وقت سے اس قدر تاخیر کی جائے کہ دیواروں کا سامیہ پڑنے لگہ، جس کے پنچ چل کر جماعت کے لئے آنے والا آ سکے، نصف قد سے زیادہ تاخیر نہیں کی جائے گی<sup>(1)</sup>۔ اسی کے قریب مالکیہ وحنا بلہ کی رائے ہے<sup>(m)</sup>۔ حفیہ کے یہاں ظہر کو گرمی میں مطلقاً مؤ خر کرنا مستحب ہے، یعنی گرمی کی شدت اور شہر کے گرم ہونے کی شرط نہیں ہے<sup>(m)</sup>۔ موضوع کی تفصیل کے لئے دیکھتے: اصطلاح: '' اوقات صلا ق'' فقر ہ 17 ۔

ظہر کو قصر کرنا اور اس کو عصر کے ساتھ جمع کرنا: ۵ – اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ سفر میں نماز ظہر میں قصر کرنا مشروع

- = ۱۲۲۱-۱۲۲، المغنی لابن قدامه ۱۷۱۷- ۳۷۵، کشاف القناع ۱/۲۵۰-۲۵۱
  - (۱) فتحالقد يرعلى الهدابيا م ۱۹۳۰، البدائع ام ۱۲۳ \_
    - (۲) المجموع ۳/۵۱،۰۴۰
  - (۳) الدسوقي ا/ ۱۸۰-۱۸۱، المغنى لا بن قدامه ا/ ۳۹۰
  - (۴) ابن عابدین ۲۴۵٬۴۴<sup>6</sup> القد یر مع الهدایدا ۱۹۹۷\_

پھر فجر کی نماز پڑھی، جب زمین خوب روثن ہوگئی، پھر جریل میری طرف متوجہ ہوئے اور فرمایا: اے محمد! آپ سے پہلے پیغمبروں کا یہی وقت ہے، اور نماز کا وقت انہیں دونوں وقتوں کے درمیان ہے) اسلام میں میرسب سے پہلی نماز سامنے آئی۔

اسى طرح ظهر كى نمازكو، ''نجير هُ' بحى كہتے ہيں<sup>(1)</sup> ابوبرزه نے كها: ''كان رسول الله ﷺ يصلي الهجيرة التي يدعونها الأولى حين تدحض الشمس، أو تزول''<sup>(1)</sup> (رسول الله ﷺ بجيره جسكوتم پہلى نماز كہتے ہو، اس وقت پڑھتے تھے، جس وقت سورج ڈھلتا تھا)۔

ظہر کا اول اور آخری وقت: ۲۰- فقہاء کے یہاں کوئی اختلاف نہیں کہ ظہر کا اول وقت، زوال آفتاب ہے، یعنی بچ آسمان سے اس کا مائل ہونا، اور یہ ہمارے سامنے ظاہر ہونے کے اعتبار سے ہے، اس لئے کہ حکم کا تعلق اسی سے ہے، فی الواقع ایسا ہونا شرطنہیں۔

رہا ظہر کا آخری وقت تو اس کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے، جمہور فقہاء نے کہا: اس کا آخری وقت اس وقت تک ہے جب فنی <sup>(۳)</sup> زوال( زوال کا سابیہ) کےعلاوہ سابیا اس کے برابر پنچ جائے<sup>(۳)</sup>۔

- الحطاب الرسم معنى الحتماح الرائال، المغنى لا بن قدامه الراكسي
- (۲) حديث ابوبرزة: "كان دسول الله عليه علي الهجيرة...... كل روايت بخارى (الفتح ۲۲/۲ طبع التلفيه) نے كى ہے۔
- (۳) الفيء: بروزن "شيء "زوال کے بعد سابیہ اس کی دجہ تسمیہ بیہ ہے کہ اس نے فی ء کیا ہے یعنی مغرب کی سمت سے لوٹ کر مشرق کی طرف آ گیا ہے، رہا لفظ" ظل" تو زوال ہے قبل و بعد دونوں کے سابی کو کہتے ہیں (ابن عابدین ار ۲۲٬۰۹۱ مغنی الحتاج ار ۱۲۲)۔
- (۴) ابن عابدین ار ۲۴٬۰ ، فتح القد یر مع الہدایہ ار ۱۹۲ اور اس کے بعد کے صفحات، جواہرالاِ کلیل ار ۳۲،مواہب الجلیل للحطاب ار ۳۸۲،مغنی الحتاج

صلوات خمسه مفروضه ۲-۸

قرأت ہے، خواہ باجماعت پڑھے یا اکیلے، مسّلہ کی تفصیل اصطلاحات'' اسرار،صلاۃ،قرأت' میں ہے۔

ددم:نماز عصر:

ک-عصر کا اطلاق چند معانی پر ہوتا ہے: سورج کے سرخ ہونے تک شام کا وقت اور بیدن کی آخری گھڑی ہے، اسی طرح اس کا اطلاق دن کے آخری حصہ میں پڑھی جانے والی نماز پر بھی ہوتا ہے، فیوی نے کہا ہے کہ عصر، نماز کا نام ہے، صلاۃ کے ساتھ بید مونٹ لفظ ہے، اور صلاۃ کے بغیر مذکر، مؤنٹ دونوں استعال ہے<sup>(1)</sup>۔ کہا جاتا ہے: ''افن للعصر'' لیحیٰ نماز عصر کے لئے اذان دی<sup>(1)</sup>، نماز عصر کو''عثیٰ ' بھی کہتے ہیں، اس لئے کہ بیعشیۃ (شام) میں ادا کی جاتی ہے<sup>(1)</sup>۔

عصر کااول دآخری دفت:

۸ – جمہور فقہاء (مالکیہ، شافعیہ، حنابلہ اور حفیہ میں صاحبین) کی رائے ہے کہ عصر کا اول وقت ہوتا ہے: جب ہر چیز کا سایہ فئی زوال کو چھوڑ کر اس کے برابر ہوجائے، بیدامام ابوحنیفہ ہے بھی ایک روایت ہے<sup>(۳)</sup> ان حضرات کا استدلال حضرت جبریل کی امامت والی حدیث سے ہے، جس میں وارد ہے: ''شہ صلی العصو حین کان کل شيء مثل ظله''<sup>(۵)</sup> (پھرعصر کی نماز اس وقت پڑھی جب ہر

- القرطبى ۲ ( ۱۷۸ ) كشاف القناع ا ( ۲۱ ) مواجب الجليل ا ( ۷۷ ۳۷ ۱۷ )
- (۲) القرطبي ۲۰ ۸ ۸۷ اوراس کے بعد کے صفحات ، متن اللغہ، المصباح المنیر -
  - (۳) الحطاب۱۷۹۷
- (۴) جواهر الإکلیل ار ۳۲ ، الحطاب مع التاج و الإکلیل ار ۸۲ ۳، مغنی المحتاج ۱۱/۱۱–۱۲۱ کشاف القناع ۱/۲۵۲، المغنی ۱/۵۵ س
  - (۵) حدیث امامت جریل: کی تخریج فقرہ نمبر ۲ میں گذر چکی ہے۔

ہے۔ ہے<sup>(1)</sup>، دیکھتے: '' صلاۃ المسافز'۔ اس طرح اس پر بھی اتفاق ہے کہ ظہر وعصر کو عرفہ میں جمع تقدیم کرتے ہوئے ایک ساتھ پڑھنا مشروع ہے، جس کی صورت سے ہے کہ دونوں کو ظہر کے وقت میں پڑھے، البتہ یوم عرفہ کے علاوہ میں اختلاف ہے۔

جمہور فقتہاء کے نزدیک سفر کے عذر کی وجہ سے دونوں کو جمع نقذیم یا تاخیر کے طور پر پڑھنا جائز ہے کہ عصر کوظہر کے وقت میں یا اس کے برعکس ادا کیا جائے ،اس میں حنفیہ کا اختلاف ہے<sup>(۲)</sup>۔ موضوع کی تفصیل اصطلاح:'' جمع الصلوات'' میں ہے۔

ظهرمیںمستحب قرأت:

۲-جہور فقہاء کے زدیک ظہر میں : امام یا منفر دے لئے مستحب ہے کہ طوال مفصل <sup>(۳)</sup> پڑ ھے اگر وہ مقیم ہو، جیسا کہ نماز فجر میں پڑ ھتا ہے<sup>(۳)</sup> بعض حنفیہ کی رائے ہے کہ ظہر، عصر کی طرح ہے، لہذا اس میں اوساط مفصل پڑ ھنا مسنون ہے<sup>(۵)</sup> مالکیہ کی عبار توں میں آیا ہے کہ ظہر، قرأت میں فجر کی طرح ہے، طوال یا اس سے کچھ خضر قرأت ہو<sup>(۲)</sup>۔ فقہاء مذاہب کا اتفاق ہے کہ ظہر کی تمام رکعات میں سری

- البدائع اراد، الحطاب المراح ٣ مالا قناع ٢ مرا ٢٩ مكن القناع المراح ٢ مرار .
- (۲) ابن عابدین ۲۵۶/۱۰ البدائع ۱۷۷۱، جواهرالاِ کلیل ۱۷۹۹، المغنی لابن قدامه اروم ۴۰
- (۳) طوال مفصل: سورہ جرات سے سورہ بروج کے اخیر تک (ابن عابدین ار ۳۱۳-۳۲۳)۔
- (۴) ابن عابدین ۱۲۷۲۱–۳۲۳، الفواکه الدوانی ۱۲۷۲۱، مغنی الحتاج ۱۸۷۱، المغنی لابن قدامه ار ۲۵۰–۱۷۵۔
- ۵) اوساط مفصل: بروج سے کم یکن تک (فتح القد یرا / ۱۹۲) دیکھنے: ابن عابدین ۱ / ۳۲۳ هـ
  - (۲) الفوا کهالدوانی ۲۲۷۷

شربنی نے کہا ہے<sup>(1)</sup> یہی بات ابن قدامہ نے خرقی کے علاوہ حنابلہ ے فقل کیا ہے<sup>(۲)</sup> بہوتی نے کہا ہے: دونوں کے درمیان کوئی فصل یا مشترک وقت نہیں ہے <sup>(m)</sup> یہ مالکید کے یہاں مشہور ہے کہ عصر کا اول، اور ظہر کا آخران دونوں میں سے ایک کے برابر مشترک ہے، یعنی حضر میں چارر کعات اورسفرمیں دورکعات کے بقدر ،لہذا ظہر کا آخری وقت بیہ ہے کہ ہر چیز کا سابیڈی زوال کوچھوڑ کراس کے برابر ہوجائے ،اوریہی بعینہ عصر کا اول وقت ہے، اس طرح دونوں کے لئے ایک مشترک وقت reگ<sup>(γ)</sup>\_ اس کی تائیہ، امامت جریل والی حدیث کے ظاہر سے ہوتی *ب،جس ميل آيا ہے*: "صلى المرة الثانية الظهر حين كان ظل كل شيء مثله لوقت العصر بالأمس" (دوسرى بار انہوں نے ظہراس وقت پڑھی جب ہر چیز کا سابداس کے برابر ہو گیا، جس وقت کل عصر پڑھی تھی )۔ ۱-عصر کا آخری دفت: جب تک آفتاب غروب نه ہو، یعنی غروب آفاب سے کچھ پہلے تک رہتا ہے (۵)۔

عصر **میں م**شتح**ب قر اُت:** اا – حنفیہ وشافعیہ نے صراحت کی ہے کہ نمازعصر میں اوساط<sup>مفص</sup>ل

(۱) مغنی الحتاج ۱۲۲۱\_

د يکھئے:'' اوقات الصلاق''۔

- (۲) المغنی لابن قدامه ار ۷۵سه
  - (٣) كشاف القناع ار ٢٥٢ -
- (۴) التاج والإكليل مع الحطاب ا / ۹۰ ۳، الدسوقي ا / ۷۷ -
- (۵) ابن عابدین ارا۲۴٬۱۴ الفوا که الدوانی ار ۱۹۶۱، الحطاب مع المواق ار ۳۹۰، مغنی کمحناج ار ۱۲۲، کمغنی ار2۷ ۳ – ۷۷۷، کشاف القناع ار ۲۵۲ س

چز کا سابیاس کے برابر ہو گیا)۔ اما م ابو صنیفہ سے مشہور روایت ہے : عصر کا اول وقت : جب ہر چیز کا سابی فنی ز وال کو چھوڑ کر اس سے دو گنا ہو جائے <sup>(1)</sup>۔ دیکھئے :'' اوقات الصلاۃ''۔ **9** - کیا ظہر کے آخری اور عصر کے اول وقت کے درمیان کوئی مہمل وقت پایا جا تا ہے؟ اس کے بارے میں فقہاء سے مختلف روایات ہیں : بعض شافعیہ وحنابلہ نے عصر کے اول وقت کے داخل ہونے

کے لئے شرط لگائی ہے کہ ہر چیز کا سامیہ اس کے برابر ہوجائے، اور معمولی سا زیادہ ہوجائے، خرتی نے کہا ہے کہ جب تھوڑا سا زیادہ ہوجائے توعصر واجب ہوجائے گی<sup>(1)</sup> اس کے مش شربینی نے بعض شافعیہ سے نقل کیا ہے<sup>(11)</sup> ان کی عبارت ہے کہ عصر کا وقت : مثل پر معمولی زیادہ ہونے کے وقت سے ہے جو ظہر کے وقت سے ملا ہوا ہے، ان دونوں کے در میان کوئی نماز نہیں پڑھیں گے، جیسا کہ ابن قد امہ نے '' المغنی'' میں تحریر کیا ہے<sup>(1)</sup> ۔

امام ابوحنیفڈ سے بی**قول بھی مروی ہے: جب سایی فی زوال کو** چھوڑ کراپنی لمبائی کو پنچ جائے تو ظہر کا وقت نکل جائے گا اور *عصر کا* وقت دو گنالمبائی تک داخل نہ ہوگا<sup>(۵)</sup>۔

بناءبریں ظہر وعصر کے درمیان ایک مہمل دفت ہے، جبیہا کہ فجر اور ظہر کے درمیان ہے۔ شافعیہ کے نز دیک صحیح بیہ ہے کہ عصر کے دفت اور ظہر کے دفت کے درمیان فصل کرنے والی زیادتی کا پایا جانا شرطنہیں ہے، جبیہا کہ

- (۱) فتح القديرا / ۱۹۵
- (۲) المغنىلابن قدامه ارتها سر۲۷\_
  - (۳) مغنی الحتاج ار ۱۲۲\_
    - (۴) المغنیار۷۵سه
- (۵) <sup>فت</sup>خ القدير، العناييلي الهداريا / ۱۹۳\_

صلوات خمسة مفروضه ۹-۱۱

تفصيل کے لئے ديکھئے اصطلاح: ''صلاۃ التطوع''۔ سوم: نماز مغرب: ساا - مغرب اصل ميں: ''غوبت الشمس''ے ماخوذ ہے: سورج غائب ہو گيا، حچپ گيا، لغت ميں اس کا اطلاق: غروب کے

وقت اوراس کی جگہ پر ہوتا ہے، نیز اس نماز پر بھی ہوتا ہے جواس وقت ادا کی جاتی ہے<sup>(1)</sup>۔

مغرب كااول وآخروقت:

صلوات خمسة مفروضه ١٢ – ١٢

۲۰ - اس پر فقتهاء کا اجماع ہے کہ مغرب کا اول وقت، سورج کے حصب جانے اور عمل ڈو بنے پر داخل ہوتا ہے، بیصحراء میں ظاہر ہے، آبادی کے اندر اس کا علم، پہاڑوں کی چوٹیوں پر شعاع کے زائل ہونے اور مشرق سے تاریکی آنے سے ہوتا ہے<sup>(۲)</sup> اور اس کا آخری وقت جمہور کے زدیک، جب تک شفق غائب نہ ہو۔ مالکیہ کے یہاں مشہور اور شافعیہ کے یہاں'' جدید'' قول ہے: مغرب کا ایک ہی وقت ہے اور وہ اس قدر کہ نمازی طہارت حاصل کر لے، ستر ڈھا نک لے، اور نماز کے لئے اذان وا قامت کہہ سے (۳)\_

- المصباح المنير ، كشاف القناع ا ( ۲۳۵، حاشية الباجوري ا ( ۲۳۱ -
- (۲) البدائع ار ۱۲۳، الحطاب ار ۳۹۱، جواہر الإکلیل ار ۳۳، ۳۳، مغنی الحتاج ار ۱۲۲، المغنی لابن قدامہ ار ۸۱ ۳
- (۳) الحطاب ار ۳۹۳-۳۹۳، جواہرالاِ کلیل ار ۳۲-۳۳، مغنی اکمتاح ار ۱۲۳، المجموع ۳۸/۲۸۔

پڑھنامسنون ہے<sup>(1)</sup> مالکیہ نے کہا: اس میں قصار مفصل سور تیں پڑھے گا،مثلاً (و الصحی) اور (انا أنز لناہ) وغیرہ<sup>(۲)</sup>۔ حنابلہ کے یہاں مستحب یہ ہے کہ عصر میں قرأت ظہر کی آدھی ہو<sup>(۳)</sup>۔ جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ عصر وظہر میں سری قرأت مسنون ہے،جبکہ حنفیداس کووا جب کہتے ہیں<sup>(۲)</sup>۔ موضوع کی تفصیل اصطلاح: '' اسرار''اور'' قرأت' میں

عصر کے بعد لفل نماز برط هنا: ۲۱-فی الجملہ فقہاء کا اتفاق ہے کہ عصر کے بعد غروب آفتاب تک نفل نماز برط هنا ناجائز ہے، اس لئے کہ نبی کریم علیق کا ارشاد ہے: "لا صلاق بعد العصو حتی تغیب الشمس"<sup>(۵)</sup> (عصر کے بعد غروب آفتاب تک کوئی نماز نہیں ہے)۔ اگر عصر کی نماز وقت ظہر میں جمع تقدیم کر کے برط کی جائے تو اس کو بھی بیشامل ہے، جیسا کہ فقہاء مذاہب نے صراحت کی ہے<sup>(۲)</sup>۔ (۱) ابن عابدین ارساس<sup>3</sup> مغنی الحتاج ارسالا الواط کہ مصل : سورہ برون سے سورہ بینہ کی ترتک (ابن عابدین ارسالا)۔ (۲) الفوا کہ الدوانی ارساس<sup>2</sup> (۳) الفوا کہ الدوانی ارساس<sup>3</sup> الفوا کہ الدوانی ارکاس الجموع ارساس<sup>3</sup> المغنی (۵) حدیث: "لا صلاق بعد العصو حتی تغیب الشمس" کی روایت (۵) حدیث: "لا صلاق بعد العصو حتی تغیب الشمس" کی روایت (۵) حدیث: "لا صلاق بعد العصو حتی تغیب الشمس" کی روایت

سعيدخدري ڪ مرفوعاً کي ہے۔

(٢) سابقه مراجع

صلوات خمسه مفروضه ۱۵ – ۱۸

بخورا فلا تشهد معنا العشاء الآخرة<sup>،(1)</sup> (جوعورت کسی خوشبو کی دھونی لے،وہ ہمارے ساتھ' آخری عشاءُ'میں شریک نہ ہو)۔

نماز عشاء کو عتمه کهنا: کا - اکثر فقهاء نے عشاء کو 'عتمه'' کهنا جائز قرار دیا ہے، اس لئے که یہ بہت سی احادیث میں وارد ہے، مثلاً '' بخاری'' میں ہے که آپ علی اللہ نے فرمایا: ''لو یعلمون مافی العتمة و الصبح لأتو هما ولو حبوا''<sup>(۲)</sup> (اگر یہ جانے کہ عتمہ (عشاء) اور فجر میں کیا اجر ہے، تو ان دونوں نمازوں میں آتے، اگر چہرین کے بل آنا پڑتا)، نیز حضرت عائشہ نے فرمایا: ''کانو ایصلون العتمة فیما بین أن یغیب الشفق الی ثلث اللیل الأول''<sup>(۳)</sup> (لوگ عتمہ، شفق ڈو بے سے لے کر، پہلی تہائی رات گذر نے تک پڑھا کرتے تھے) عتمہ: بخت تاریکی کو کہتے ہیں، جیسا کہ بہوتی نے کہا ہے <sup>(۳)</sup> ر اس لئے کہ مسلم میں این عمرکی حدیث میں اس کی مما نعت آئی ہے، نبی کریم علی السم

- حدیث: "أیما امراة أصابت بخورا فلا تشهد معنا العشاء
   الآخرة" کی روایت مسلم (۱/۲۲ طبع الحلی) اورابوداود (۱/۲۰، ۲۰، ۲۰۲ طبع عزت عبید دعاس) نے حضرت ابوہر یرہؓ سے مرفوعاً کی ہے۔
- (۲) حدیث: "لو یعلمون ما فی العتمة و الصبح لأتوهما ولو حبوا" کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۹/۲ طبع التلفیه) ، سلم (صحیح سلم ا/ ۳۲۵ طبع الحلی) اور مالک (المؤطا ا/ ۱۳۱۱ طبع الحلی) نے حضرت ابو ہریرہ م مرفوعاً کی ہے۔
- (۳) حدیث عائش (۲۰ کانوا یصلون العتمة فیما بین أن یغیب الشفق إلى ثلث اللیل الأول ( کی روایت بخاری (فتح الباری ۲/۲۳ طبح السّلفیہ ) نے حضرت عائش سے کی ہے۔
- (۴) مواہب الجلیل للحطاب ا/۳۹۶، مغنی الحتاج ا/ ۱۲۴ ۱۲۵، الجموع للنووی ۲۵،۳۰۶ سر، کشاف القناع ا/ ۲۵،۴ س

مغرب كانام عشاءر كمنا: 10 - مالكيو شافيه كى رائ ب كم مغرب كانام عشاءر كهنا مكروه ب، 10 لي كه حفرت عبد اللد مزانى كى روايت ب كه رسول اللد علي ن فرمايا: "لا تغلبنكم الأعواب على السم صلاتكم المغوب، قال: وتقول الأعواب هي العشاء"<sup>(1)</sup> (اييا نه مون دوكه كنوار (ديباتى) لوگ تمهارى مغرب كى نماز كا كچھ اور نام ركھ دي ، عبد اللہ نے كہا: كنوار لوگ مغرب كو عشاء كہتے تھے) حنابله حيبان مذہب ميں تح بير ب كه مغرب كو عشاء كہتے تھے) حنابله البتہ مغرب بى كہنا اولى بے (1)\_

چہارم: نمازعشاء: ۲۱-عشاء(عین کے سرہ اور مد کے ساتھ) غروب آفتاب سے کمل اند طیرا ہونے تک کی ابتدائی تاریکی کا نام ہے، نماز کا بینام رکھنے کی وجہ بیہ ہے کہ بیاس وقت میں اداکی جاتی ہے، اور عشاء (عین کے فتحہ ومد کے ساتھ) اسی وقت کا کھانا<sup>(۳)</sup> اس نماز کو'' آخری عشاء'' یا لفظ آخری کے بغیر صرف'' عشاء'' کہنا جائز ہے<sup>(۳)</sup> فرمان باری ہے: "مِنُ بَعُدِ صَلَاقِ العِشَآءِ "<sup>(۵)</sup> (عشاءکی نماز کے بعد سے)۔ رسول اللہ علیک کے ارشاد ہے: "أياما امرأة أصابت

- (۱) حديث: "لا تغلبنكم الأعراب على اسم صلاتكم المغرب" كى روايت بخارى (الفتح ٢ سام طبع السلفيه) اورجامع الاصول ٢ / ٢٦٢ ف حضرت عبداللد مزني سى ك ب-
- (۲) الحطاب الر۹۲ ساوراس کے بعد کے صفحات، المجموع سر ۲۸، کشاف القناع الر ۲۵۳، مغنی الحتاج الر ۱۲۳ ب
- (٣) المصباح المعير ماده: "عثى' ، الحطاب الراسي المتناف القناع الر ٢٥٢٠، المجموع سر ٢٦٢
  - (۴) المجموع ۳۷۲۴، کشاف القناع ار ۲۵۴، الحطاب ار ۷۹۷ س
    - (۵) سورهٔ نور/ ۵۸\_

اختلاف ہے: جمہور کے نزدیک اس سے مراد: سرخی ہے، امام ابوحنیفہ اورز فر کہتے ہیں اس سے مراد: سرخی کے بعد سفیدی ہے۔ عشاء کا آخری وقت فجر صادق تک ہے<sup>(1)</sup>، اس لئے کہ رسول اللہ علیق کا ارشاد ہے : "آخر وقت العشاء مالم یطلع اللہ علیق کا ارشاد ہے : "آخر وقت العشاء مالم یطلع الفجر "<sup>(۲)</sup> (عشاء کا آخری وقت جب تک فجر طلوع نہ ہوجائے)۔ علاوہ ازیں جمہور فقہاء نے وقت کو اختیاری وضر وری میں تقسیم کیا ہے، اس کی تفصیل اصطلاح:" اوقات الصلاۃ" میں ہے۔

عشاءند پانے والے کی نماز: • ۲ - اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ فرض نماز کے وجوب کا سبب وقت ہے، اور انہوں نے ان لوگوں کا حکم لکھا ہے جن کو سال کے کچھ دنوں میں یا پورے سال عشاء کا وقت نہ ملے کہ کیا ان پر نماز عشاء واجب ہے یانہیں؟ اور اگر واجب ہے تو کیسے ادا کریں گے؟ جمہور کی رائے ہے کہ ان پر نماز عشاء واجب ہے، اور وہ اس کے وقت کا اندازہ اپنے

(۲) حدیث: "آخر وقت العشاء مالم یطلع الفجر" کو نصب الرابی (۱ ۲۳۳) نے ذکر کیا ہے اور کہا: "غریب" لیحنی بے اصل ہے، آگ کہا: طحادی نے شرح الآ ٹار میں اس موقع پر انچھی بحث کی ہے جس کا خلاصہ میہ ہے: مجموعی طور پر احادیث سے ظاہر ہوتا ہے کہ عشاء کا آخری وقت فجر طلوع ہونے تک ہے، بیاس لئے کہ حضرت ابن عبال ابوموی اور خدر کی نے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ علیق نے عشاء کو تہائی رات تک مؤخر کیا اور حضرت ابو ہر یرہ تو انس نے روایت کیا ہے کہ آپ علیق نے اس کو آدھی رات تک مؤخر کیا، اور حضرت ابن عمر نے روایت کیا ہے کہ آپ علیق نے اس کو آدھی رات تک مؤخر کیا، اور حضرت ابن عمر نے روایت کیا ہے کہ آپ علیق نے اس کو آت قدر مؤخر کیا کہ تہائی رات گذر گئی، حضرت عائش کی روایت میں ہے کہ آپ علیق نے اس کو تخت اند هر میں موصوف نے کہا: اس سے تابت ہوا کہ ساری رات عشاء کا وقت ہے، کین بیاوقات تین طرح میں الخ صلاتکم، ألا إنها العشاء و هم يعتمون بالإبل"<sup>(1)</sup> (ايبانه ہونے دو کہ گنوارتمہاری نماز کا کچھ اور نام رکھ دیں، سنو! اس کا نام عشاء ہے، وہ اونٹوں کے دودھ دو ہے میں دیر کیا کرتے ہیں)، مطلب بیہ ہے کہ وہ اس کو عتمہ اس لئے کہتے ہیں کہ وہ اونٹوں کا دودھ دو ہے میں دیر کرتے ہیں، یعنی اس قدر تا خیر کرتے ہیں کہ تخت تاریکی آجاتی ہے<sup>(1)</sup> بعض شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ بیے نہی تنزیہی ہے<sup>(1)</sup>

نووی نے کہا: بیاستعال، بیان جواز کے لئے نا در حالات میں آیا ہے، بیر حرام نہیں ہے، یا اس کا مخاطب ایسا شخص تھا جس کوعشاء ومغرب میں اشتباہ ہوسکتا تھا کہ اگر عشاء کہا جا تا تو اس کومغرب مراد ہونے کا وہم ہوجا تا، اس لئے کہ بیان کے یہاں عشاء کے نام سے مشہورتھی، رہاعتمہ تو آخری عشاء کے بارے میں صرح ہے <sup>(ہ)</sup>۔ بیام رکھنے کے بارے میں مالکیہ کے یہاں دواورا قوال ہیں: اول: بلا کراہت جائز ہے دوم: حرام ہے <sup>(۵)</sup>۔

عشاء کا اول وآخری وقت: ۱۹ - فقہاء کے یہاں کوئی اختلاف نہیں کہ عشاء کا اول وقت شفق غائب ہونے سے شروع ہوتا ہے<sup>(۱)</sup> ،البتہ شفق کے بارے میں

- حديث: "لا تغلبنكم الأعراب علي اسم صلاتكم ألا أنها العشاء وهم يعتمون بالإبل "كىروايت مسلم (ار ٢٣ ٢ طبح الحلمى) اورابوداؤد (سنن ابي داؤد ٦٦ ٢٦ ٢ ٢ طبع عزت عبيد دعاس) في حضرت عبد الله بن عمر مسيم رفوعاً كى ہے۔
  - (۲) الحطاب الر۹۷ مغنی الحتاج الر۱۲۴ ۱۲۵، المجموع للنووی سر ۳۹
    - (۳) مغنی المحتاج ار ۱۲۵\_
    - (۴) المجموع للنو وی ۳را ۴- ۴۴\_
      - (۵) الحطاب ا/ ۳۹۷
- (۲) ابن عابدین ارا۲۴٬۰۸۹ مواجب الجلیل للحطاب ار ۳۹۷ مغنی الحتاج ار ۱۲۳٬ ۱۲۴ ملغنی لابن قدامه ار ۳۸۲–۳۸۳

صلوات خمسة مفروضه ۲۱ – ۲۲

بعض حنفیہ نے بید قید لگائی ہے کہ جاڑے میں عشاء کومؤ خرکر نا مستحب ہے، گرمی میں ان کے نز دیک جلدی پڑ ھنا مند وب ہے<sup>(1)</sup>۔ مالکیہ کی رائے ہے کہ منفر د اور اس جماعت کے حق میں جسے دوسروں کا انتظار نہیں نمازوں کو اول مختار وقت میں اداکر نا افضل ہے اگر چیعشاء کی نماز ہو بشر طے کہ وقت یقینی طور پر داخل ہو چکا ہو<sup>(۲)</sup> عشاء کو تہائی رات تک مؤ خرنہیں کرنا چاہئے، مگر کوئی شخص کسی اہم کا م عشاء کو تہائی رات تک مؤ خرنہیں کرنا چاہئے، مگر کوئی شخص کسی اہم کا م جیسے اپنے پیشہ کے کام یا کسی عذر، مثلاً مرض وغیرہ کے سبب اس کومؤ خر تحور اسا مؤ خرکریں، تا کہ نمازی جمع ہوجا کیں <sup>(۳)</sup> عام نماز وں کو حق کرنا چاہتے کو ال میں پڑ ھنے کا افضل ہونا، شافید یہ کا بھی دوسرا قول ہے، نووی نے کہا ہے کہ ہمارے اصحاب کے یہاں دونوں اقوال میں اصح، ان کو اول وقت میں پڑ ھنا افضل ہونا، شافید یہ کا بھی دوسرا قول

نماز عشاء سے پہلے سونے اور اس کے بعد گفتگو کی کرا ہت: ۲۲ - فقہاء کی رائے ہے کہ نماز عشاء سے پہلے سونا اور اس کے بعد گفتگو کر نامکر وہ ہے<sup>(۵)</sup> اس لئے کہ ابو برز ڈکی روایت ہے کہ ''کان النبي عَلَيْتِلْلَهُ يکر ہ النوم قبلھا، و الحدیث بعدھا''<sup>(۲)</sup> (رسول

- (۱) ابن عابدین ۲۴۶۱\_
- (۲) الشرح الكبير مع حاشية الدسوقى ا ۱۸۰۰ -
  - (۳) الفوا كهالدواني ا/ ۱۹۷
- (۴) مغنی الحتاج ار ۱۲۵ ۱۲۱۱ المجموع للنو دی ۳ ر ۵۷ ۔
- (۵) تتبیین الحقائق للربلیعی ار ۸۴ ، الفوا که الدوانی للنفر ادی ار ۱۹۷ ، المجموع للنو دی ۲۷ ۲ ۲۰ اوراس کے بعد کے صفحات۔
- (۲) حدیث ابو برزه اسلمنی: «کان رسول الله علی الله می یکره النوم قبلها و الحدیث بعدها »کی روایت بخاری (فتخ الباری ۲ / ۲۲ طبع السلفیه)، سلم (۱ / ۲ ۴ ۲ طبع الحلی) اورتر ذکی (سنن تر مذی ۱ / ۱۲ ۳ – ۱۳ اسطیع دار الکتب

قریب ترین ملک میں شفق غائب ہونے سے لگا <sup>ن</sup>یں گے ، لیعض حنفیہ کے یہاں ایک رائے ہے کہ جس کو عشاء کا وقت نہ ملے، وہ نما زعشاء کا ملکّف نہیں، اس لئے کہاس کے وجوب کا سبب موجو زہیں ہے <sup>(1)</sup>۔ تفصیل کے لئے دیکھئے اصطلاح:'' اوقات الصلاۃ''۔

نمازعشاء کی تاخیر: ۲۱ - جمہور فقہاء حفیہ، حنابلہ کی رائے اور شافعیہ کے یہاں ایک قول ہے کہ عشاء کو تہا کی رات تک مؤخر کرنا مستحب ہے<sup>(۲)</sup>زیلعی نے کہا: عشاء کی تاخیر میں بہت تی صحیح روایات منقول ہیں، یہی صحابہ وتا بعین میں سے اکثر اہل علم کا مذہب ہے<sup>(۳)</sup>، تاخیر عشاء کے استحباب کے میں سے اکثر اہل علم کا مذہب ہے<sup>(۳)</sup>، تاخیر عشاء کے استحباب کے لئے جن احادیث سے استدلال کیا جاتا ہے ان میں سے نبی کر یم عین کی احدیث می استدلال کیا جاتا ہے ان میں سے نبی ان یؤ خووا العشاء إلی ثلث اللیل أو نصفه''<sup>(۳)</sup> (اگر مجھے ابنی امت پر بارمحسون نہ ہوتا تو انہیں علم دیتا کہ عشاء کو تہا کی رات یا آ در محی رات تک مؤخر کریں )۔

- (۱) ابن عابدین ۱۷۱۴ ۴٬۱۷ الاختیار ۱۷۳۹، مغنی الحتاج ۱۷۴۷۱، الغوا که الدوانی ۱۱۸۶۱، کمعنی لابن قدامه ۱۷۴۸ ۳۰
- (۲) این عابدین ار ۲۴٬۲۴ البدائع ار ۱۲۴ ، مغنی المحتاج ار ۱۲۴ ، الجموع ۳ ( ۴ ۴ ، المغنی لاین قدامه ار ۳۹۳ به
  - (۳) الزیلعی ار ۸۴\_
- (۲) حدیث: "لولا أن أشق علی أمتي لأموتهم أن يؤخو وا العشاء إلى ثلث الليل أو نصفه" کى روايت تر ذکى (سنن تر ذکى ار ۱۰ ۳ – ۲۱۳ طبح دار الکتب العلميه) اور ابن ماجه (سنن ابن ماجه الا ۲۲۷ طبح الحلبى) نے حضرت الوہر يرة سے کی ہے اور تر ذکى نے کہا: ايو ہر يرة کی حدیث حسن ہے، اور احمد بن خبل (۲۰ + ۲۵ طبع الميمنه ) نے ایس الفاظ کے ساتھ روايت کی جو ذکورہ الفاظ سے ملتے جلتے ہیں، اور حاکم نے متدرک (۱۰ ۲۳ طبع دار الکتاب العربی) میں اس کی روایت کی ہے اور اس میں " آ دھی رات تک" بغیر شک کے ہے، اس کو حاکم نے صحیح قرر ارد يا اور ذہبی نے اس کو برقر ارد کھا ہے۔

روم مبين ہے، اسی طرح تلاوت قرآن وحديث پڑھنا، فقد كامذاكرہ، مكروہ نبيس ہے، اسی طرح تلاوت قرآن وحديث پڑھنا، فقد كامذاكرہ، سے گفتگو وغيرہ اس ميں سے كوئى بھی مكروہ نبيس ہے، اس لئے كه فورى بھلائى ہے، جس كوايك وہمی فساد كی وجہ سے ترك نبيس كيا جائے گا، جليا كه نووى نے كہا ہے<sup>(1)</sup>، حضرت عمر نے كہا: "كان النبي عليك يسمو مع أبي بكر فى أمر من أمور المسلمين و أنا معهما"<sup>(1)</sup> رسول اللہ عليك ملمانوں كے امور ميں ابوبكر كے ساتھ عشاء كے بعد گفتگو كرتے تصاور ميں ان دونوں كے ساتھ ہوتا تھا)۔

پنجم: نماز فجر: ۲۳ - فجر دراصل شفق ہے، اس سے مراد صبح کی روشنی ہے، اس کی وجہ تسمیہ بیہ ہے کہ رات کی تاریکی میں سورج کی سرخی کے سبب اس روشنی سے تاریکی پھٹ جاتی ہے، آخری رات میں فجر، شروع رات میں شفق کی طرح ہے<sup>(m)</sup> ۔ فجر دوہیں:

ا- فجر اول: فجر کاذب، لیعنی لمبائی میں پھیلنے والی سفیدی، جو آسمان کی سمت میں ظاہر ہوتی ہے، عرب والوں کے نزدیک اس کو ذنب سرحان (بھیڑ ئیے کی دم) کہا جاتا ہے، پھر بیدروشی ختم ہوجاتی ہے، اسی وجہ سے اس کو فجر کاذب کہتے ہیں، اس لئے کہ اس کی روشنی

(1) المجموع ٣٢ ٢٣ (٢) الريلي ١٢ ٢٨، ١٩ بقد مراجع حد يفتم بن الخطاب ": "كان النبي عَلَيْ الله يسمو مع أبي بكو في أمو من
 أمور المسلمين و أنا معهما" كى روايت ترمذى (١/ ١٩ ٣ طبح دارالكتب
 العلمي) ن كى ج اوراس كو ت قرار ديا ج اورامام احمد ن الكومند
 (١/ ٢٥ ٣ ٢ طبح الميمنيه) عن تفصيل حدوايت كيا ج (٣) القرطبى ٢/ ٢٨، المصباح المنير ، لسان العرب، متن اللغه، كشاف القناع
 (٣) القرطبى ٢ ٢٨٠٠ المصباح المنير ، لسان العرب، متن اللغه، كشاف القناع

**صلوات خمسہ مفروضہ ۲۳** اللہ علیقہ اس سے پہلے سونے اور اس کے بعد گفتگو کرنا پیند محمر وہ نہیں نہیں کرتے تھے)، نفراوی نے کہا ہے کہ عشاء کے بعد گفتگو کرنے صالحین کے میں اس سے قبل سونے سے زیادہ کراہت ہے دلیل: عشاء کے وقت کے جملائی ہے چھوٹے پااس میں جماعت کے چھوٹے کااندیشہ ہے<sup>(1)</sup>۔ جیسا کہ نو د

البتہ حنفیہ نے کہا ہے کہ اگر کسی کوعشاء کے وقت میں جگانے کے لئے مقرر کردیتواس کے لئے سونا مباح ہے، جیسا کہ زیلیعی نے طحاوی سے فقل کیا ہے <sup>(m)</sup>۔

مالکیہ نے نماز عشاء سے قبل سونے کو کمروہ کہا ہے، اگر چہ کی کو جگانے کے لئے مقرر کردے، اس لئے کہ جس کو مقرر کیا ہے ہو سکتا ہے، وہ خود سوجائے یا بھول جائے، جس کے نتیجہ میں وقت مختار چھوٹ جائے گا<sup>(4)</sup>۔

نمازعشاء کے بعد گفتگو کی کرا ہت اس لئے ہے کہ یہ چیز بسا اوقات رات کوا یسے جا گنے کا باعث بن جاتی ہے جس کی وجہ سے صبح کی نماز چھوٹ جاتی ہے، نیز تا کہ لغویات میں نہ پڑے، لہذا لغویات پر بیداری کو ختم کرنا مناسب نہیں، یا اس لئے کہ اس شخص کی قیام لیل چھوٹ جائے گی جس کو اس کی عادت ہے، نیز تا کہ نماز جو سب سے افضل عمل ہے، اس کا آخری عمل رہے، نیند، موت کی طرح ہے، ہو سکتا ہے کہ سونے میں مرجائے <sup>(۵)</sup>۔ تی بلا ضرورت گفتگو کا تھم ہے، اگر کسی اہم ضرورت سے ہو تو ان الفوا کہ الدوانی ار ۱۹۷۔ (۱) الزیکی ار ۱۴۸، الفوا کہ الدوانی ار 20۔

- (۳) تىپىينالىقائق ارىم ۸\_
- (۴) الفوا کهالدوانی للنفر ادی ا / ۱۹۷ ـ
- (۵) الزیلیق ۱۸٬۸۴، الفواکه الدوانی ۱۱۷۶۱، المجموع ۳۲٬۲۳، مغنی الحتاج ۱۱۵۶۱ ـ

صلوات خمسة مفروضه ۲۵-۲۶

ر كعة قبل أن تطلع الشمس فقد أدرك الصبح"<sup>(1)</sup> (جس كو طلوع آ فتاب مقبل صبح كما ايك ركعت مل كمي، اس كوضح مل كمي) \_

نماز فجر کاغداۃ نام رکھنا: ۲۳ – جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ نماز فجر کاغداۃ (سویرے کی نماز) نام رکھنا مکروہ نہیں ہے، جیسا کہ مالکیہ، حنابلہ اور محققین شافعیہ نے صراحت کی ہے<sup>(1)</sup>۔

نووی نے ''الا م' سے امام شافعی کا یہ قول نقل کیا ہے : مجھے پسند ہے کہ اس نماز کو صرف ان دو( فجر وضح کے ) ناموں میں سے سی ایک سے ذکر کیا جائے ، مجھے پسند نہیں کہ اس کو'' غدا ق'' کہا جائے ، نو وی نے کہا: اس سے کرا ہت معلوم نہیں ہوتی ، اس لئے کہ مکر وہ وہ ہے جس کے بارے میں ایسی نہی (مخالفت) ثابت ہو جو قطعی نہ ہواور یہاں ایسانہیں ہے، بلکہ نماز فجر کے لئے لفظ' غدا ق'' کا استعال صدیث اور صحابہ کرا م ٹی مشہور ہے، البتہ فجر وضح کہنا افضل ہے <sup>(س</sup>) بعض کتب شافعیہ، مثلاً:'' المہذ ب' وغیرہ میں لکھا ہے کہ ہی نام رکھنا مکروہ ہے <sup>(س)</sup>۔

فجر کونماز وسطی کہنا: ۲۵ – جہور فقہاء کی رائے ہے کہ فرمان باری: ''حَافِظُوُ ا عَلَیَ

- (1) حدیث: "من أدرك من الصبح ركعة قبل أن تطلع الشمس فقد أدرك الصبح" كى روايت بخارى (فتخ البارى ٢ / ٤٦ طبع التلفيه) نے كى ہے اور الفاظ انہى كے بيں اور معلم (صحيح مسلم ار ٢ ٢ ٢ طبع الحلي ) نے حضرت ابو ہر يرق سے مرفوعاً كى ہے۔
- (۲) الفوا که الدوانی ار ۱۹۲، مغنی المحتاج ار ۱۲۴٬ المجموع ۳۷٫۲ ۴٬ کشاف القناع ۱/۲۵۶ به
  - (۳) المجموع ۳/۲۶۹ -
  - (۴) المهذب ار ۲۰

ظاہر ہونے کے بعد پھرتار کی آجاتی ہے۔ ۲- فجر ثانی، یا فجر صادق: افق میں چوڑ ائی میں پھیلنے والی سفیدی، جس کی روشنی طلوع آ فتاب تک بڑھتی جاتی ہے، اس کو فجر صادق اس لئے کہتے ہیں کہ جب اس کی روشنی ظاہر ہوتی ہے، تو افق میں پھیل جاتی ہے<sup>(1)</sup> حدیث میں ہے: "لایمنعنکم من سحور کم أذان بلال ولا الفجر المستطیل، ولکن الفجر المستطیر فی الأفق"<sup>(1)</sup> (تم کو بلال کی اذان سحری سے نہ روک دے، اور نہ لمی فجر ، مگر ہاں وہ فجر جو افق میں پھیلی ہوئی ہو)۔

نووی نے کہا: سارے احکام کا تعلق فجر ثانی سے ہے، اسی سے نماز فجر کا وقت داخل ہوتا ہے،عشاء کا وقت نگل جاتا ہے،روزہ دار پر کھانا پینا حرام ہوجاتا ہے، اسی سےرات ختم ہوتی ہے، اوردن شروع ہوتا ہے<sup>(m)</sup>۔

فجر کااطلاق: نماز فجر پر بھی ہوتا ہے، اس لئے کہ بیا سی وقت ادا کی جاتی ہے<sup>(۳)</sup> بینام قرآن میں آیا ہے: "وَقُرْآنَ الْفَجُو إِنَّ قُرْآنَ الْفَجُو حَانَ مَشْهُوُ دًا"<sup>(۵)</sup> (اور صبح کی نماز بھی بیتک صبح کی نماز حضور کی کاوقت ہے)، اسی طرح اس نماز کانام: صبح وفجر احادیث میں آیا ہے: مثلاً رسول اللہ علیات کے کا ارشاد ہے: "من أدر ک من الصبح

- (۱) المصباح المنير بمتن اللغه، مدايد مع فتح القدير ار ۱۹۲ بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع للكاساني ار ۱۲۲ مغنى المحتاج ار ۱۲۴ ، الغوا كه الدواني ار ۱۹۲ ، كشاف القناع ار ۲۵۵ به
- (۲) حدیث: "لا یمنعنکم من سحورکم أذان بلال ولا الفجر المستطیل، ولکن الفجر المستطیر فی الأفق" کی روایت مسلم (۲۹/۲ طبح<sup>اکتل</sup>ی) نے کی ہے،اورتر مذکی نے کی ہے،الفاظ آنہیں کے ہیں (سنن تر مذی ۸۲/۳ طبع دار الکتب العلمیہ) اور ابوداؤد (سنن ابو داؤد 29/۲ طبع عزت عبیدالدعات) نے کی ہے۔
  - (۳) المجموع للنو وی ۳ / ۴ ۴\_
  - (<sup>6</sup>) الكفاريمع الهداريد فتخ القد يرار ١٩٢\_
    - (۵) سورهٔ اسراء ۸۷-

فجرميں قرأت:

- (۲) طوال مفصل: سورہ حجرات سے آخر بروج تک ، مفصل: قر آن کے سات حصول میں سے ساتوال ہے، اس کی وجد تسمیہ ہیہ ہے کہ اس میں کثرت سے بسم اللہ کے ذریعہ فصل کیا گیا ہے (ابن عابدین ا / ۲۳۱۲ – ۳۷۳)۔
- (۳) حديث الو جريرةً "كان النبي تَنْطَلْتُه يقرأ في الفجو ما بين الستين إلى المائة آية" كى روايت بخارى (فَتْحَ البارى ٢٨ / ٢٦ طبح السّلفيه) اور مسلم (صحيح مسلم ١/ ٨ ٣٣ طبح الحلي ) في كى بےاور الفاظ انہى كے ہيں۔
- (۴) مغنی الحتاج ار ۱۷۳، ابن عابدین ا ۲۷۳۷ الفوا که الدوانی ۱۷۵۲، المغنی لا بن قدامه ا ۷۰ ۵۷-
- (۵) حديث: "أن النبي تُلَيْنَكُ قرأ في صلاق الصبح في سفره بالمعوذتين "كى روايت ابوداؤد (۱۲/۱۵ طبع عزت عبيد الدعاس) في مفصلاً كى ب، اور نسائى (۱۸/۸۲ شائع كرده مكتبة المطبوعات الإسلاميه) اور حاكم (المتدرك ۱/۰۲ طبع دار الكتاب العربي) في كى ب، حاكم في اسكو صحح قرارديا بے اور ذہبى في ان كى موافقت كى ہے.

صلوات خمسه مفروضه ۲۶ الصَّلَوَاتِ وَ الصَّلَاةِ الْوُسُطى<sup>، (۱)</sup> ((سب ہی)نمازوں کی پاہندی کرو(خصوصا)درمیانی نماز کی)، میں نماز وسطی سے مرادنماز عصر ہے،جیسا کہ صحح احادیث میں وارد ہے۔

مالکیہ کے یہاں مشہور اور یہی امام شافعی کا قول ہے، جس کی صراحت' الأم' میں ہے، نماز وسطی: نماز فجر ہے، حتی کہ مالکیہ اس کو وسطی کہتے ہیں، نفراوی نے کہا: اس کے چار نام ہیں: صبح، فجر، وسطی اور غداۃ <sup>(۲)</sup> ۔

اس کی تفصیل اصطلاح:'' صلاۃ الوسطیٰ' میں دیکھیں۔

فجر کااول دآخری دفت:

(۱) سورهٔ بقره/ ۲۳۸\_

- (۲) ابن عابدین ارا۲۴٬۰ الحطاب ۱۷۹۸–۲۰۰۰، الفواکه الدوانی ۱۱۹۲۱، کموع ۳۷۰۴، منتی کمحتاج ۱۷٬۳۱۱، کشاف القناع ۱۷۹۲۔
- (۳) فتح القدير مع الهدايدار ۱۹۲، الفوا كه الدواني ار ۱۹۴، مغنی الحتاج ار ۱۲۴، المغنی لابن قدامه ار ۸۵۵ سه
- (۳) حديث: "إن للصلاة أولا و آخرا و إن أول وقت الفجر حين يطلع الفجر، و إن آخر وقتها حين تطلع الشمس" كى روايت ترذى (سنن الترذى ار ۲۸۳، ۲۸۳ طبح دارالكتب العلميه) نے كى ب، اوراس كوارنا دُوط (جامع الأصول ۵ / ۲۱۳-۲۱۵ شائع كرده مكتبة الحلوانى) في اس كوشن قرارديا ب

نماز فجر میں قنوت: • ۳۷- مالکیہ دشافعیہ کی رائے ہے کہ صبح میں قنوت مشروع ہے، مالکیہ نے کہا:صرف صبح کی نماز میں بقیہ نمازوں میں نہیں رکوع یے قبل ،قر اُت

- آلمغنى لا بن قد امد الر ۳۹۴–۳۹۵
   مديث: "أفضل الأعمال الصلاة في وقتها" كى روايت ابوداؤد (سنن
   مديث: "أفضل الأعمال الصلاة في وقتها" كى روايت ابوداؤد (سنن
   ابو داؤدا (۲۹۲ طبع عزت عبيد الدعاس) ترمذى (سنن الترمذى
   ابر ۲۹۱۹–۲۹۳ طبع عزت عبيد الدعاس) ترمذى (سنن الترمذى
   كيا ج: "سئل النبي عَلَيْنَا العمال أفضل ؟قال: الصلاة لأول
   وقتها"، امام ترمذى نه كها يحديث غير مين مراحات جوالي المعال الم
  - (۲) تیبیین الحقائق ار ۸۲\_
- (۳) حدیث: "أسفروا بالفجو فإنه أعظم لأجو" کی روایت ابوداؤد (سنن ابوداؤد (سنن ابوداؤد (سنن شائی ۲۷۲۱) اور نسائی (سنن نسائی ۲۷۲۲) ابوداؤد کرده مکتب المطبع عات الاسلامیه) اور تر مذی (سنن التر مذی ۲۹۴۲، شائع کرده مکتب المطبع عات الاسلامیه) اور تر مذی (سنن التر مذی ۱۹۶۲، ۲۹۶) بر ۲۹۶
   ۲۹۰ طبع دارالکتب العلمیه ) نے کی ہے، الفاظ تر مذی کے ہیں، بروایت رافع بن خدیج کی حدیث: حسن صحیح ہے۔
   ۲۹۰ خبین الحقائق ار ۸۲۸۔

میں،معوذتین پڑھی)۔ تفصیل کے لئے دیکھئے:'' قرأت''۔

نماز فجر کے بعد اور اس سے قبل نفل کی ممانعت: ۲۸ - فقتہاء کے یہاں کوئی اختلاف نہیں کہ نماز فجر کے بعد طلوع آفاب تک نفل نماز پڑھنا ناجائز ہے، اسی طرح جمہور فقتہاء نماز فجر سے پہلے بھی فجر کی دور کعات سنت کے علاوہ، نفل نماز پڑھنا جائز نہیں کہتے ہیں<sup>(1)</sup>، اس لئے کہ رسول اللہ عیشیہ کا ارشاد ہے: ''إذا طلع الفجر فلا صلاۃ الل د کعتی الفجر''<sup>(1)</sup> (جب فجر طلوع ہوجائے تو فجر کی دور کعات کے علاوہ کوئی نماز نہیں ہے)۔ تفصیل کے لئے اصطلاحات '' تطوع''،'' اوقات الصلاۃ''

فجر میں تغلیس یا اسفار: ۲۹-جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ تغلیس ، لیتی نماز فجر کواند هیرے میں پڑھنا<sup>(۳)</sup> اسفار (اجالے میں پڑھنے) سے افضل ہے<sup>(۳)</sup>، اس لئے کہ نبی کریم علیق کا ارشاد ہے: ''افضل الأعمال الصلاۃ فی

- (۱) الزیلی ار ۸۷،الحطاب ار ۱۱، المجموع م مر ۱۷، المغنی ۲ مر ۱۱۳، ۱۳۰
- (۲) حدیث: "إذا طلع الفجو فلا صلاة إلا ر تعتی الفجر "کی روایت طرانی نے الاوسط میں کی ہے، میٹی نے کہا: اس میں اساعیل بن قدیں ہیں، جو ضعیف ہیں (مجمع الزوائد ۲۱۸ ۲ شائع کر دو مکتبة القدی)، مناوی نے المیز ان کے حوالہ سے کہا: اس کے لئے بروایت این عمر شواہد ہیں، ابن عمر کی روایت کوتر مذی نے نقل کر کے کہا کہ بیغریب حسن ہے، لہذا جنہوں نے اس کو ضعیف کہا (مثلا مثل کی نے) ان کی مراد میہ ہے کہ ضعیف لذائة ہے، اور جس نے حسن کہا مثلا مؤلف (سیوطی نے) ان کی مراد، حسن نے را فیض القد پیا / ۲۰
- (۳) غلس: صبح کی روشن کا رات کی تاریکی سے مل جانا (الفواکہ الدوانیا/ ۱۹۳–۱۹۲)۔
- (۴) الفوا كهالدواني ار ۱۹۳۱، مغنی الحتاج ار ۱۲۵، ۱۲۱، كشاف القناع ار ۲۵۶،

کے بعد سرأقنوت پڑھنامندوب ہے،اس سے تبل تکبیر نہیں ہے<sup>(1)</sup>۔ شافعیہ نے کہا ہے صبح کی دوسری رکعت کے اعتدال میں قنوت مسنون ہے<sup>(۲)</sup> ، یعنی دوسری رکعت میں رکوع سے سراٹھانے کے بعد،اس میں انہوں نے کسی حادثہ کی قیرنہیں لگائی ہے۔ حفنيه وحنابله نے کہاہے کہ نماز فجر میں صرف حوادث میں قنوت ہے<sup>(m)</sup>، اس لئے کہ حضرت ابن مسعوداورا بوہریرڈ کی روایت ہے "أن النبي ألطالم. "أن النبي ألط قنت شهرا يدعو على أحياء من أحياء العرب ثم تركه "( ( رسول الله عليلة في ايك ما فتوت پر ها ، عرب کے پچھ قبائل پر بددعا کررہے تھے، پھر آپ علی ہے ترک كرديا)- حضرت ابوم يرة م مروى ب "أن دسول الله عليل كان لا يقنت في صلاة الصبح إلا أن يدعو لقوم أو على قوم" (٥) (رسول الله عليلة صبح كي نماز ميں قنوت نہيں پڑھتے تھے، مگر بير کہ کسی قوم کے لئے دعا پاکسی قوم پر بردعا کرنی ہوتی)۔اس کا مطلب بیر ہے کہ حوادث کےعلادہ میں فخر میں قنوت کی مشروعیت منسوخ ہوگئی ہے۔ علاوہ ازیں قنوت کے الفاظ اور اس کے طریقہ میں اختلاف وتفصيل ہے،جس کواصطلاح:'' قنوت' میں دیکھیں۔

- جواہرالإکلیل ارا۵، حاشیۃ الدسوقی ار ۲۴۸۔
  - (۲) مغنی الحتاج ابر ۱۹۶۱، القلیو بی ابر ۱۵۷۔
- (۳) الهدامي<sup>مع فن</sup>خ القديرار ۲۷۵–۷۹۹، <sup>لمغن</sup>ى لابن قدامه ۲ / ۱۵۴–۱۵۵، حاشيه ابن عابد بن ارا<sup>۵</sup> ۴
- (۳) حدیث: "أن النبي عَلَيْتُ قنت شهوا يدعو على أحياء من أحياء العوب ثم تركه" كى روایت مسلم (۲۹۶ ۲ طبح الحلبی) نے حضرت انس بن مالك سے كى ہے،اورابن حبان (الإحسان بتر تيب صحح ابن حبان ۲۲۰۶۲ طبع دارالكتب العلميہ ) نے كى ہے۔
- (۵) حدیث ابو ہریرۂ ''أن رسول اللَّه عَلَيْنِ کان لا یقنت فی صلاق الصبح إلا أن يدعو لقوم أو على قوم'' کی روایت ابن حبان نے نصب الرابی (۲/ ۱۳۰ شائع کردہ انجلس العلمی) میں کی ہے، اس کو ابن خزیمہ نے

تعریف: ۱-''<sup>صلح</sup>''لغت میں اسم ہے، جس کا معنی مصالحت و تصالح (با ہم صلح کرنا) ہے، اور یہ مخاصمت و شخاصم (باہم جھگڑنا) کی ضد ہے<sup>(1)</sup>۔ راغب نے کہا:''<sup>صلح</sup>''لوگوں کے در میان نفرت دور کرنے کے ساتھ خاص ہے، کہا جاتا ہے: ''اصطلحوا و تصالحوا''(لوگوں نے آپس میں صلح کرلی)<sup>(۲)</sup>۔

سلح

اسی اعتبار سے کہا جا تا ہے: "وقع بینھما الصلح" (دونوں میں صلح ہوگئ) "صالحہ علی کذا تصالحا علیہ واصطلحا" (انہوں نے آپس میں صلح کرلی) (صلح کرنا) اور "ھم لنا صلح" (اوروہ لوگ ہم سے مصالحت کرنے والے ہیں)<sup>(س)</sup>۔ اصطلاح میں آپسی معاملہ جس کے ذریعہ فریقین کے ما بین نزاع ختم ہوجائے ، اور اس کے ذریعہ اختلاف رکھنے والوں میں موافقت پیدا کی جائے<sup>(۳)</sup>۔

- اپنی صحیح میں حضرت ابو ہر یرہ ہے ان الفاظ میں روایت کیا ہے "أن النبی عَلَيْتِ لَهُ كان لا يقنت إلا أن يدعو لأحد أو يدعو على أحد" (صحیح ابن خزیمہ ا / ۱۳ ۲ – ۱۳ شائع کردہ المکتب الإسلامی)۔
  - المغر بللمطر زی طبع کتلسی ار ۷۹ ۲٬۵ طلبة الطلبة للنسفی بر<sup>2</sup> ۲۹۲ -
    - ۲) المفردات في غريب القرآن طبع الأنجلو مصربير ص ۲۴۰ -
      - (۳) اساس البلاغة للرمخشری ماده:''صلح'' رص ۲۵۷ ـ
- (۲) تتبيين الحقائق ۲۹٫۵، البحرالرائق ۲۵۵٫۷، الدر المنتقى شرح الملتقى ۲۲۷۰۰۳، تكمله فتح القد يرمع العنابيه والكفامية طبع الميمديه ،۲۷۵۷۳، روضة

صلحا

جھگڑ ےکا فیصلہ کرنے کے لئے کسی حکم کو مقرر کرنا، یہ یقرر کی بھی تو قاضی کی طرف سے ہوتی ہے، اور کبھی فریفین کی طرف سے ہوتی ہے۔ تحکیم ، سلح سے دولحاظ سے الگ ہے: اول: تحکیم کے نتیجہ میں حکم قضائی ( فیصلہ ) سامنے آتا ہے، حسل اس کے خلاف ہے، کہ اس کے نتیجہ میں ایسا عقد سامنے آتا ہے، جس اس کے خلاف ہے، کہ اس کے نتیجہ میں ایسا عقد سامنے آتا ہے، جس رزاع کے فریفین رضا مند ہوتے ہیں، اور حکم قضائی اور عقد رضائی رضا مندا نہ عقد ) کے در میان بڑا فرق ہے۔ دوم بحکے میں ہر دوفریق یا کوئی ایک فریق ، حق سے دست بردار ہوتا ہے، جبکہ تحکیم میں حق سے دست بردار ہونا نہیں ہوتا۔ دیکھئے: دست حکیم' ۔

ابراء:

سا- ابراء: کسی دوسرے کے ذمہ میں یا کسی دوسرے کی طرف سے واجب ہونے والے اپنے حق کوسا قط کرنے کا نام ہے، سلح اور ابراء کے مابین دولحاظ سے تعلق ہے۔ اول: صلح عادتاً نزاع کے بعد ہی ہوتی ہے، ابراء میں بی شرط نہیں ہے۔ دوم جسلح کے ضمن میں ابراء ہوتا ہے، جبکہ اس میں نزاعی حق کے کسی جزء کو ساقط کرنا ہو، لیکن بھی کبھی اس کے ضمن میں ابراء نہیں ہوتا، وہ بیر کہ دوسرے فریق کی طرف سے کسی التزام کے مقابل (عوض) میں ہو، اسقاط نہ ہو۔

یہیں سے صلح وابراء کے مابین عموم وخصوص من وجد کی نسبت پائی گئی، چنانچہ حالتِ نزاع میں عوض کے ساتھ ابراء میں سے دونوں موجود ہیں، مفت یا غیر حالت نزاع میں ساقط کرنے میں صرف ابراء ہے،اورا گربدلِ صلح ،عوض ہواس میں اسقاط نہ ہوتواس میں صلح ہے۔

صلح ۲-۳ لہذاصلح اییا عقد ہے جونزاع کے دقوع کے بعداس کوآ کیسی جھ رضامندی سے ختم کرنے کے لئے وضع کیا گیا ہے<sup>(1)</sup> میہ حنفیہ کے نزدیک ہے۔

> مالکیہ نے اس معنی پر اضافہ کیا ہے: نزاع کے وقوع سے پہلے بھی اس کو ختم کرنے پر عقد کرنا، تا کہ اس نزاع سے بچا جا سکے، چنا نچہ ابن عرفہ نے صلح کی تعریف میں کہا ہے کہ نزاع یا وقوع نزاع کے اندیشہ کو دور کرنے کے لئے عوض لے کر کسی حق یا دعوی سے دست بردار ہوجانا<sup>(۲)</sup>'' خوف وقوع'' (نزاع کے وقوع کا اندیشہ) کی تعبیر سے اس طرف اشارہ ہے کہ جونزاع ابھی عملی طور پر موجو ذہیں ہے، البتہ اس کے وقوع کا اختال ہے، اس سے بچنے کے لئے بھی صلح کرنا جائز ہے۔ مصالح : عقد صلح کو انجام دینے والا<sup>(۳)</sup> مصالح عنہ: وہ نزاعی چیز جس میں صلح کے ذریعہ نزاع ختم کی جائے <sup>(۳)</sup> مصالح علیہ یا

> > متعلقه الفاظ:

سلحکیم: ۲- سلحکیم فقہاء کے نزدیک: اختلاف رکھنے والوں کے درمیان

- الطالبين مهر ١٩٣ ، نهاية الحتاج ٢٢ / ١٤ ٣ ، الفتاوى المبنديه ٢٢ / ٢٢ ، أسن المطالب ٢ / ٢١٢ ، كفاية الاخيار ا / ١٢ ، شرح منتهى الارادات ٢ / ٢٢٠ ، كشاف القناع ٣ / ٨ / ٢٣ ، المغنى طبع مكتبة الرياض الحديثه ٢ / ٢٢ - ٥٢ .
  - دیکھنے مجلة الأحکام العدلیہ دفعہ (۱۵۱۳) مرشد الحیر ان دفعہ (۱۰۲۲)۔
- (۲) مواہب الجلیل۵۷۹۷، الخرشی علی ظلیل۲۱، البجہ شرح التحقہ ۱۱۹۱، شافعیہ کے لئے دیکھئے ، اُسنی المطالب ۲۱۵/۲، نہایۃ الحتاج ۱۳۷۲ کے ساہ روصنۃ الطالبین ۱۹۳۴۔
  - (٣) مجلة الأحكام العدليه دفعه (١٥٣٢).
    - (۴) مجلّه عد لیه دفعه (۴ ۱۵۳)۔
    - (۵) مجلّه عد ليه دفعه (۱۵۳۳) <u>-</u>

( سرگوشیال بہت سی الیمی ہیں جن میں کوئی بھلائی نہیں ہال البتہ بھلائی ہیہ ہے کہ کوئی صدقہ کی تر غیب یا کسی اور نیک کام کی ، یا لوگوں کے در میان اصلاح کی )، قاصی ابوالولید بن رشد نے کہا ہے کہ بید دماء ( جان )، اموال اور عزت وآبر واور ان تمام چیز وں کے بارے میں عام ہے، جس میں مسلمانوں کے در میان دعوے اور اختلا فات ہوتے ہیں <sup>(1)</sup> ۔

ب- فرمان باری ہے: "وَ إِنِ امُوَأَةٌ حَافَتٌ مِنُ بَعُلِهَا نُشُوُذًا أَوُ إِعُرَاضًا فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَنُ يُصُلِحَا بَيْنَهُمَا صُلُحًا، وَالصُّلُحُ خَيْرٌ "<sup>(1)</sup> (اورا گرکی عورت کو اپنے شوہر کی طرف سے زیادتی یا بے التفاتی کا اندیشہ ہوتو اس میں ان کے لئے کوئی مضا نقذ ہیں کہ دونوں آپس میں ایک خاص طریقہ پر صلح کرلیں اور سلح بہتر ہے )، آیت سے سلح کی مشروعیت معلوم ہوئی، اس لئے کہ اللہ تعالی نے صلح کو خیر قرار دیا ہے، اور خیر اسی کو کہا جاتا ہے جو مشر وع ہو، اس کی اجازت ہو۔

سنت:

صلح ۴-۵

الف- حضرت ابو مريرة في رسول الله عليلية سے روايت كى ہے كه آپ عليلية في فرمايا: "الصلح جائز بين المسلمين" (مسلمانوں كے درميان صلح جائز ہے) ايك روايت ميں ہے:"إلا صلحا أحل حو اما أو حوم حلالا" (") (مگرا ليى صلح جو حرام كو حلال يا حلال كو حرام كردے) صلح كى مشروعيت پر حديث ميں واضح

- () المقدمات المهدات ۲/ ۱۵ طبع دارالغرب الإسلامي -
  - (۲) سورهٔ نساء ۲۸ ۱۱\_
- (۳) حديث: "الصلح جائز بين المسلمين" كى روايت ابوداؤد (۲۰/۳) تحقيق عزت عبيد دعاس) نے كى ہے، ابن تجر نے تغليق (۳/ ۲۸۲ طبع المكتب الإ سلامى) ميں اس كو صن كها ہے۔

عفو:

د يکھئے:'' ابراء''۔

۲۹ – عفو: ترک کرنا، مٹانا، اسی معنی میں ہے: عفی الله عنک: لیعنی تمہارے گنا ہوں کو مٹادے اور گنا ہوں کے ارتکاب پر سزا دینا ترک کردے، عفوت عن الحق: حق کو ساقط کردیا، گویا اس شخص کے او پر سے اس کو مٹادیا جس پر بیوا جب تھ<sup>(1)</sup>۔ علاوہ ازیں عفوہ صلح سے الگ اس لحاظ سے ہے کہ صرف ایک طرف سے واقع وصادر ہوتا ہے، جبکہ صلح طرفین کے در میان ہی ہوگی، ایک اور لحاظ سے بھی بھو وصلح جمع بھی ہوجاتے ہیں، جبیا کہ مال کے عوض قصاص معاف کرنے کی حالت میں۔ دیکھئے: '' عفو'۔

صلح کی مشروعی**ت:** ۵-صلح کی مشروعیت، کتاب، سنت، اجماع اور قیاس سے ثابت ہے<sup>(1)</sup>۔

کتاب:

الف-فرمان بارى ٢: 'لَا خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِّنُ نَّجُوَاهُمُ إِلَّا مَنُ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوُ مَعُرُوُفٍ أَوُ إِصْلَاحٍ بِينِ الناس'' <sup>(m)</sup>

- (۱) المصباح المنير ماده:" عفو' -
- (۲) تحفة الفقهاء للسمر قندي سار ۲۷، نهاية الحتاج سار ۲۷، كفاية الاخيار
   ۱۹۷۱، المغنى لابن قدامه (طبع المكتبة الرياض الحديثه ) سار ۲۷، بداية
   المجتهد (مطبوع مع البداية فى تخريخ احاديث البدايد للغماري ۸ م ۹۰ ۹
   (۳) سورة نساء (۱۱۲ ۹)

صلح ۲-۷

دلالت ہے<sup>(1)</sup>۔ ب- کعب بن ما لک سے مروی ہے: جب ابن ابی حدرد پر دین کے بارے میں ان کا جھگڑا ابن ابی حدرد سے ہوا تو نبی کریم علیقیہ نے دونوں میں صلح کرائی کہ کعب کا آدھا دین وضع کرادیا،اور مقروض سے کہا کہ باقی آدھاادا کرو<sup>(۲)</sup>۔

اجماع:

قیاس:

- (۱) کفایة الاخیار ا / ۱۷۲۷، بدایة الجتهد ۸/ ۹۰، تحفة الفقهاء ۳/ ۱۷ ۴، نهایة الحتاج ۱/۷۷ ۳، شرح منتبی الإرادات ۲/۲۱۰۰ المبدع ۱/۲۷۸ -
- (۲) حدیث عبد الله بن تعب لما تنازع مع ابن ابی حدرد کی روایت بخاری (صحیح البخاری مع شرح فتخ الباری ۱۱/۵ طبع السلفیه) نے کی ہے اور دیکھئے: اعلام الموقعین ۱/۷۰۱۔
- (۳) المغنى لا بن قدامه ١٩٧ ٢٢ ، شرح منتهى الإرادات ٢٠ ، ٢٦ ، نهاية الحتاج ١٩٧٢ ٢٣ ، بداية المجتهد (مطبوع مع الهداميه في تخريخ احاديث البداميه) ١٩٠٨ ٩٠ ، عارضة الأحوذي ٢ / ١٠٣ ، تحفة الطقهاء للسمر قندي ١٩٧ ٢ ٢٠ ، أسن ١٩طالب ٢ / ١٢ ، المبدع ٢ / ٢ ٢ - ٢
  - (۴) محاسن الاسلام للروامد البخاري أحفى طبع القدسي رص ٨٦-

انواع صلح کی پالچ انواع میں <sup>(1)</sup>: ۲ - صلح کی پالچ انواع میں <sup>(1)</sup>: اول: مسلمانوں اور کا فروں کے درمیان صلح ۔ د کیھئے:'' جہاد، جزئیہ، عہد، ہدنہ' ۔ دوم: اہل عدل اور اہل بغاوت کے درمیان صلح ۔ دوم: میں شقاق کا ڈرہو یا سوم: میں بیوی کے درمیان صلح اگر دونوں میں شقاق کا ڈرہو یا عورت کو، شو ہر کی بتو جہی کا ڈرہو ۔ عورت کو، شو ہر کی بتو جہی کا ڈرہو ۔ عورت کو، شو ہر کی بتو جہی کا ڈرہو ۔ عورت کو، شو ہر کی بتو جہی کا ڈرہو ۔ میں جنایات عمد (جسم می متعلق پائی جانے والی وہ زیا د تیاں جو قصد اُ د کیھئے:'' قصاص ، عفو، دیا ت' ۔ د کیھئے:'' قصاص ، عفو، دیا ت' ۔ صلح کی ای نوع کا باب قائم کیا گیا ہے، اور یہی موضوع بحث ہے ۔

صلح کا شرعی تحکم: ک - ابن عرفہ نے کہا ہے: یہ (صلح) اپنی ذات کے اعتبار سے مندوب ہے، اور اگر کوئی معین مصلحت ہوتو واجب ہو سکتی ہے، اور اگر اس سے کوئی ایسا فساد لازم آئے جس کو زائل کرنا واجب ہو یا فساد را بح ہوتو حرام یا مکروہ ہوتی ہے<sup>(1)</sup>۔

- (۱) شرح منتهى الإرادات ۲ مر ۲۹۰، المغنى لابن قدامه ۱۷۷۷، نهاية الحتاج ۱۹۸۷ - مرا ۲۳، فتح البارى المطبعة التلفيه ۵ مر ۲۹۸، کشاف القناع ۲۷۸۷۳، اُسْ المطالب ۲ مر ۲۱۱، المبدع ۲۷۸۷۴
  - (۲) مواهب الجليل ۵/ ۸۰، البهجه ا / ۲۲۰، حاشية العدوى على الخرش ۲/۲.

ابن القیم نے کہا بسلح کی دوانواع ہیں: الف – عادلا نہ جائز صلح : ایسی صلح جواللد کی رضا اور فریقین کی رضا پر مبنی ہو، جس کی بنیاد : علم وعدل ہو، لہذ اصلح کرانے والا واقعات سے واقف ہو، واجب ( ذمہ داری ) کو پیچا نتا ہو، عدل کا ارادہ وقصد کرنے والا ہو، جیسا کہ فرمان باری ہے: ''فَاَصُلِحُوْا بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ''<sup>(1)</sup> ( تو ان کے درمیان اصلاح کردوعدل کے ساتھ )۔

ب- ظالمانه مردود صلح: ایسی صلح جو حرام کو حلال یا حلال کو حرام کرے، جیسے وہ صلح جس میں سود خوری ہو، یا واجب کو ساقط کرنا ہو یا کسی تیسرے پر ظلم ہو، نیز جیسے طاقت ور ظالم، اور اس کے کم زور مظلوم فریق کے درمیان ایسی صلح کرانا جس سے صاحب اقتد اروجاہ خوش ہو، اس میں اس کا فائدہ ہو، جبکہ کم زور آ دمی کو نظر انداز کردیا گیا ہو، اس کی حق تلفی کی گئی ہو، یا اس مظلوم کو اپنا حق وصول نہ کرنے دیا جائے <sup>(1)</sup> ۔

قاضى كافريقين كوسلح كىطرف لوثانا:

۸- " البدائع" میں آیا ہے: کوئی مضا کقہ میں کہ قاضی فریفتین کو سلح کی طرف لوٹا دے اگر اس کی امید ہو، فرمان باری ہے: "و الصَّلَحَ خَیرَ "") (اور صلح ( ہم حال ) بہتر ہے )، لہذا صلح کے لئے لوٹا نا، خیر کے لئے لوٹا نا ہے، اور حضرت عمرؓ نے فرمایا: فریفتین کو لوٹا و کہ سلح کرلیں، اس لئے کہ مقد مہ کا فیصلہ کرد بے سے ان کے درمیان کینہ پیدا ہوتا ہے، حضرت عمرؓ نے قضاۃ کو صلح کی ترغیب دی، اور وجہ سے بتائی

- (۱) الجرات/۹\_
- (۲) اعلام الموقعين (تحقيق حمر محى الدين عبدالحميد) ا/ ۱۰۸-۱-۹۰۱-
  - (۳) سورهٔ نساء/ ۲۸۱\_

کہ سلح سے مقصود پورا ہوتا ہے اور کوئی کینہ بھی پیدا نہیں ہوتا، لیکن ایک دوبار سے زیادہ صلح کے لئے نہ کیے، اب اگر وہ دونوں صلح کر لیتے ہیں تو ٹھیک ہے، ورنہ دونوں میں شریعت کے مطابق فیصلہ کردے، اور اگران سے صلح کی امید نہ ہوتوان کو سلح کرنے کے لئے نہ لوٹائے، بلکہ ان کے در میان فیصلہ نافذ کردے، اس لئے کہ لوٹانے میں کوئی فائدہ نہیں ہے<sup>(1)</sup>۔

حقيقت شطح:

صلح۸-۹

9 - جمہورفقہاء کی رائے ہے کہ عقد صلح کوئی ایسا عقد نہیں ہے جومستقل ہو، ذاتی طور پراس کی شرائط واحکام ہوں، بلکہ بیددوسرےعقد سے متفرع ہے، بایں معنی کہ اس کے مضمون کے لحاظ سے جوعقد اس سے بہت زیادہ شاہت رکھ، اس پر اس کے احکام جاری ہوں گے، چنانچہ مال کی طرف سے بہ حوض مال صلح کرنا ہیچ کے تکم میں ہے، مال کی طرف سے بہ عوض منفعت صلح کرنا، اجارہ کے حکم میں ہے، زیر دعوی شی کے کچھ حصہ پر صلح کرنا دعوے والی چیز کے کچھ حصہ کو اس شخص کے لئے ہیہ کرنا ہے، جس کے ہاتھ میں وہ چیز ہے، نفذ کی طرف سے بیلوض نفذ سلح کرنا'' صرف' کے عکم میں ہے، مال معین کی طرف سے کسی ایسی چیز کے بدلے صلح کرنا جس کی صفات کو متعین کر کے ذمہ میں لازم کیا جائے، ''سلم'' کے حکم میں ہے،اور دین کے دعوے میں اس بات پر صلح کہ مدعی اپنے مطالبہ سے کم لے کر دعویٰ ترک کردے،اسے بعض حق کو وصول کرنا اور باقی سے بری کرنا قرار د یاجائے گا،اسی طرح دوسری صورتیں ہیں۔ اس کا ثمرہ بیر ہے کہ کے براسی عقد کے احکام جاری ہوں گے، جس کااس میں اعتبار کیا گیا،اوراسی عقد کے شرائط وتقاضوں کی اس (۱) بدائع الصنائع ۷ سابه

میں رعایت ہوگی<sup>(1)</sup> زیلیعی نے کہا: بیاس لئے کہ صلح میں اصل میہ ہے کہاس کواس سے مشابہ ترین عقد پر محمول کیا جائے ،لہذااس پراسی کے احکام جاری ہوں گے، کیونکہ اعتبار معانی کا ہے، صورت کا نہیں<sup>(1)</sup> ہ

اقسام صلح:

+ 1 - صلح یا تو مدعی ومدعی علیہ کے درمیان ہوگی یا مدعی اور پنج والے اجنبی کے درمیان ہوگی، اس کی تین اقسام ہیں: صلح بہ اقرار، صلح بہ انکار، سلح بہ سکوت<sup>(m)</sup>۔

- (۱) شرح الخرشی ۲/۶-۴، کشاف القناع ۳/۹۵–۳۸۵، تنبیین الحقائق ۱/۵–۳۳، روضة الطالبین ۴/ ۱۹۳–۱۹۱
  - (۲) تىيىن الحقائق ۵ راس\_
  - (۳) الكفانيكى الهدانيالمطبعه الميمنيه ٢٧٧٧٧
- (۴) تحفة الفقهاء سار ۱۸ ۴، مجمع الانهر ۲/۸ ۲۰ ۳، شرح منتهی الإ رادات ۲/۲۲۰، کفایة الأخیار ا/۱۷۷ ، بدایة المجتهد (مطبوع مع الهدامیه فی تخریخ احادیث البدامیه) ۸/۹۰، القوانمین الفقهیه (طبع دارعر بید للکتاب) ص ۳۳ ۳، کفایة الطالب الربانی وحاشیة العدوی ۲/ ۳۲۳، ارشاد السا لک لابن عسکر بغدادی ماکی ص ۲۳۱، النفریع لابن الجلاب ۲/۹۶۲

(عاریت) مانا جائے گا، اس صلح میں اسی کے احکام ثابت ہول گے، اب اگر مدت معین ہے تو وقتی اعارہ ہے، ورنہ مطلق اعارہ ہے <sup>(1)</sup>۔ دوم: عدم جواز، بیر حنابلہ کا قول اور شافعیہ کے یہاں ایک قول ہے، اس کی وجہ بیہ ہے کہ اس نے اپنی ملکیت کی طرف سے اپنی ملکیت کی منفعت پر صلح کر لی، تو گویا اس نے اپنا گھر اس کی منفعت کے قوض خرید لیا، اور بینا جائز ہے <sup>(۲)</sup>۔

دوم بصلح معاوضه:

صلح سلا

سلا – میدوہ سلح ہے جود عوی کی ہوئی شی کے علاوہ پر ہو، مثلاً کسی پر گھر کا دعوی ہوا، اس نے اس کے لئے گھر کا اقرار کیا، پھر اس کے بدلہ کسی کپڑ ے یا کسی دوسر کے گھر پر صلح کر لی۔ اس پر فقہاء کا انفاق ہے کہ میدجائز وضح ہے، اس کو بیخ مانا جاتا ہے، اگر چہ لفظ صلح سے عقد ہو، اس لئے کہ مال کا مال سے تبادلہ ہے اور اس میں بیخ کی تمام شرائط کا اعتبار ہوگا، جیسے بدل کا معلوم ہونا، تسلیم کی قدرت، اور مجلس میں با ہمی قبضہ اگر عوضین میں ادھار کا سود جاری ہو۔

اتی طرح نیچ کے تمام احکام اس می متعلق ہوں گے، مثلاً عیب کے سبب رد کرنا، حق شفعہ، اور قبضہ سے قبل تصرف کی ممانعت وغیرہ، اسی طرح دھو کہ، بہت زیادہ جہالت اور نیچ کو فاسد کرنے والی شرائط کی وجہ سے، بیرلح فاسد ہوجائے گی <sup>(۳)</sup>۔

- (۱) نہایة الحتاج ۳۸ ۲۷ س، اکسنی المطالب ۲۱۲/۲، روضة الطالبين ۳۷ / ۱۹۷، البدائع ۲۷ / ۲ مطبع اول -
- (۲) الم بذب ار ۴ ۳ ، شرح منتهی الإرادات ۲۷۱/۲ ، الم بدع ۲۷/۲۸ ، کشاف القناع ۳۷ ( ۸۰ ۳۰، المغنی ۲۷ ۷ ۵۳۷ طبع المکتبة الریاض الحدید ۴ -
- (۳) الأم ۲۲۱/۲۳، بداية الجعتبد (مطبوع مع الهدايه في تخريخ احاديث البدايه) ۸۸/۹۰، تخفة الفقهاء ۳/۹۱، مجمع الأنهر والدرامنتي ۲/۸۸ ۳۰، تبيين الحقائق

دے دو، یا کہے: تم اس کا معاوضہ بچھ بیدے دو، کہ بیہ معاوضہ کا متقاضی ہے، تو گو یا اس نے این بعض حق کے معاوضہ میں بعض حق کو پالیا، اور کسی چیز کے معاوضہ میں اسی کے بعض کو لینا ممنوع ہے یا وہ صلح کے بغیر اس کو اس کا حق نہیں دے گا تو یہ بھی صحیح نہیں ہے<sup>(1)</sup>۔ سوم: حفذ یہ کا قول: کسی شخص نے دوسرے پر گھر کا دعوی کیا، اور گھر کے ایک معین حصہ پر صلح ہوگئی تو مذہب میں دوا قو ال ہیں: اول: بیصلح صحیح نہیں ہے، مدعی اس کے بعد باقی گھر کا دعوی ہوئی تو مدعی نے اپنے کہ صلح جب دعوی کی ہوئی چیز کے بعض حصہ پر لیکن اشیاء کے حض میں کو دوسول کرلیا، اور بقیہ کو ساقط کردیا، درجہ میں ہے، جیسا کہ بعض مدعی بہ سارے کا موض حصر کا چیز کا پنی ذات کا عوض ہونے کے درجہ میں ہے، کیونکہ بعض کا کے ضمن میں داخل ہے۔

دوم: بیسلح صحیح ہے، اس کے بعد باقی گھر میں دعوی نہیں سنا جائے گا، بینطاہرالروا بیہ ہے، اس کی وجہ میہ ہے کہ دعوی کی ہوئی شن کے بعض حصہ سے ابراء، درحقیقت اس بعض کے دعوی سے ابراء ہے، لہذا صلح صحیح ہے، اور اس کے بعد دعویٰ نہیں سنا جائے گا<sup>(۲)</sup>۔ البتہ دعوی کی ہوئی شن کی منفعت پرصلح کرلے، مثلاً کسی گھر کے بارے میں ایک شخص کے خلاف دعویٰ تھا، اس شخص نے مدعی کے لئے

، اس کا اقرار کیا، اوراس گھرمیں ایک معین مدت رہائش پراس سے سلح کر لی ،تواس صلح کے بارے میں فقہاء کے دواقوال ہیں :

اول: جواز، بی<sup>ر</sup> فنیہ کا قول ہے،اوراس کواجارہ ( کرابیداری) مانا جائے گا، یہی اضح میں شافعیہ کا قول ہے، اور اس کو اعارہ

(۱) شرح منتهى الإرادات ۲۲ ۲۹۰، كشاف القناع ۳۷۹۷۳، كمغنى ۵۳۶/۳۵، المبدع ۲۷۹۷۲-(۲) شرح المجله للأتاس ۲۵۸۸۵–۵۶۱، دررالحكام لعلى حيد ر ۱۹۸۴اگردعوی کی ہوئی شی کے بدلہ کسی دوسر ے سامان کی منفعت پر صلح کرلی، مثلاً ایک شخص پر کسی چیز کا دعوی ہوا، اس نے اس کا اقرار کرلیا، پھرایک معین مدت تک ال شخص کے گھر میں رہائش، اس کے جانور کی سواری، یااس کے کپڑ کو پہنے پرصلح کر لی توفقہاء کے یہاں کوئی اختلاف نہیں کہ میں حجا کڑ ہے اور میا جارہ ہوگا، اور اس پر اجارہ کوئی اختلاف نہیں کہ میں حوالے جائز ہے اور میا جارہ ہوگا، اور اس پر اجارہ لوئی اختلاف نہیں کہ میں حوالے کہ اور ای ای کہ اعتبار معانی کا ہے، لہذا صلح کو اسی ( اجارہ ) پر محمول کرنا واجب ہے، اس لئے کہ اس میں اجارہ کا معنی یا یا جا تا ہے، یعنی عوض کے ذریعہ منافع کا مالک بنانا<sup>(1)</sup>۔

ب-دین کی طرف سے کے:

اس کی مثال: ایک شخص دوسرے پر دین کا دعوی کرے، مدعا علیہ، اس کا اقرار کرلے، پھر پچھ دین یا اس کے علاوہ مال پر صلح کرلے، بیر فی الجملہ جائز ہے اس پر فقہاء کا اتفاق ہے، گو کہ اس کی بعض صورتوں اور حالتوں میں اختلاف ہے۔

- = ۵۷۱۳، البحر الرائق ۲۵۲۷، الزرقانی علی غلیل ۲۷۱، شرح الخرشی ۲۷۳، مواجب الجلیل ۵۷، ۸۰، شرح منتهی الإ رادات ۲۷۲۲، المبدع ۲۷۲۷، المغنی ۲۹۷۵ می شاف القناع ۳۷۲۸ ۳۰، روحنه الطالبین ۲۷ ۱۹۳۰، کفایة الاخیار ۱۷۸۱، نهایة الحتاج ۲۹۷۱ ۲ اوراس کے بعد کے صفحات، اسی المطالب ۲۷ ۱۵۲، المهذب ۱۷۰۴ ماهیة العدوی علی کفایة الطالب الربانی ۲۷ ۲۳۲۳، دیکھنے: مرشد الحیر ان دفعہ (۱۹۳۷)، مجلة الأحکام العدایہ (۱۵۴۸)، مجلة الاحکام الشرعیہ علی مذہب احمد دفعه (۱۲۲۲)۔
- تبیین الحقائق ۵/ ۳۲، مجمع الأنیم والدر کمتفی ۲/ ۹۰ ۳۰، العدوی علی کفایة الطالب الربانی ۲/ ۳۲۳، نهایة الحتاج ۳/ ۱۷ ۳۱ وراس کے بعد کے صفحات، اسی المطالب ۲/ ۲۱۵، الم مهذب ۱/ ۴ ۳۰، کفایة الأخیار ۱/ ۲۱۰، روضة الطالبین ۲/ ۳۱۰، کشاف القناع ۳/ ۲۸ ۳۰، المغنی ۲/ ۷ ۳۵، المبدع ۲/ ۲۸۰، مشرح منتهی الإرادات ۲/ ۲۱ ۳، مواجب الجلیل ۵/ ۸۱، الخرشی ۱/ ۲/ ، مرشد الحیر ان دفعه (۱ ۳۰ ) مجلة الأحکام العدلیه دفعه (۱۹۳۹) مجلة الأحکام الشرعیة کی مذہب الإمام احمد للقاری دفعه (۱۲۲۲)۔

فقہاء کے یہاں اس کی دوانواع ہیں بسلح اسقاط وابراءاور ک معادضہ۔ اول بسلح اسقاط وابراء:

شافعيه ڪنزديک اسکو دصلح طيط،' کہتے ہیں۔ مہا - بیالی صلح ہے جودعوی کئے ہوئے دین کے بعض پر ہوتی ہے، اس کی صورت بلفظ کریہ ہے کہ مقرلہ ( وہ شخص جس کے لئے اقرار کیا گیا) کہے: میرا ایک ہزار جوتم پرفوری واجب الأ داء ہے اس کی طرف سے میں نے تمہارے ساتھ یا پنچ سو پر کی کرلی۔ اس کے عکم میں فقہاء کے دومختلف اقوال ہیں: اول: حفنیہ، مالکیہ اور شافعیہ کا قول یہ ہے کہ بیر کے جائز ہے، اس لئے کہ بداینے کچھوٹ کولے کر باقی کوساقط کرنا ہے، معاوضہ بیں ہے،اس کو بیرمانا جائے گا کہ مدعی نے اپنے بعض حق سے مدعا علیہ کو بری کردیا ہے، اس لئے کہ اس کا مطلب ہی یہی ہے، اور اس میں اس کا حکام ثابت ہوں گے<sup>(1)</sup> ' مرشد <sup>ال</sup>حیر ان' ( دفعہ ۲۹٬۱۰) میں ہے: مالک دین اپنے مدیون کے ساتھ، کچھ دین پر کے کر سکتا ہے،اور بیا پنا کچھن لے کرباقی سے بری کرنا ہے۔ چرشافعيه نے کہا: بيد ابواء و ''حط'' وغيرہ الفاظ، مثلًا اسقاط، ہبہ، ترک، احلال، تحلیل، عفواور وضع سے صحیح ہے، اس وقت راجح مذہب میں قبول کرنے کی شرطنہیں ہے،خواہ ہم کہیں کہ ابراء،تملیک

(۱) مواجب الجلیل ۵۷ ۸۲، المواق علی خلیل ۵۷ ۸۲، العدوی علی کفایة الطالب الربانی ۲۷ ۳۲٬۳۲٬۰۰۹ نهایة الحتاج ۲۶ ۷ ۳۷، استی المطالب ۲۷ ۲۱، جمح الانهر ۲۷ ۱۳ ۳۰ البحر الرائق ۷۷ ۲۵۹، البدائع ۲۷ ۳۳، تحفة الفقهاء ۳۷ ۳۲ ۳، شرح المجله للأتاسی ۲۷ ۲۵ اوراس کے بعد کے صفحات، دیکھئے : مجلة الا حکام العدلیہ دفعہ (۱۵۵۲) نتیبین الحقائق ۵۷ ام-

صلحيهما

حنفیہ نے دین کتابت کے علاوہ میں ممانعت کی علت میہ بتائی کہ دین مؤجل والا، معجّل کا استحقاق نہیں رکھتا، لہذا اس کو استیفاء (وصولی) قرار دیناممکن نہیں، تو یہ یوض ہوگا، اور پانچ سوکوا یک ہزار کے یوض فروخت کرنا ناجائز ہے<sup>(ہ)</sup>۔ اس کی توضیح میہ ہے کہ عقد کے سبب معجّل کا استحقاق نہیں ہوا تھا

- البحرالرائق ۲۷۹۷، البدائع ۲۷۵۷، تبيين الحقائق ۵ ۲۳۷، روضة الطالبين ۱۹۲۶، نمباية الحتاج ۲۷ ۲۵۷، أسنى المطالب ۲۷۱۲، شرح الخرش ۲۷ ۳۰، لبجه شرح التفه ۱۷۲۲۱، الزرقانى على عليل ۲۷ ۳، شرح التاودى على الحفه ۱۷۱۲۱، شرح منتهى الارادات ۲۲ ۲۰، المبدع ۲۹/۹۵، كشاف القناع ۳۸۰/۳۷-
  - (۲) أشى المطالب ۲۱۶/۲\_
    - (۳) البهجه للتسولي ار۲۲۱\_
  - (۴) تحفة الفقهاء ۳ (۴۳ م\_

ہے یا اسقاط ہے، نیز اضح قول کے مطابق لفظ<sup>ور صل</sup>ح<sup>، ،</sup> سے بھی صحیح ہے، اور اگر صلح کے لفظ سے ہوتو قبول کی شرط لگانے میں دو اقوال ہیں (وہی دونوں اقوال جو اس صورت میں گذرے کہ آ دمی اپنے مدیون سے کہے: میں نے دین، تہہیں ہبہ کردیا) اضح ہیے ہے کہ شرط ہے، اس لئے کہ لفظا پنی وضع کے لحاظ سے اس کا متقاضی ہے<sup>(1)</sup> ہ

دوم: حنابله کا قول ہے: اگر کسی کا دوسرے پر دین ہو، اور مالک نے اپنا بعض دین وضع کر کے باقی اس سے لے لیا، تو ان دونوں کے لیے ایسا کرنا جائز ہے اگر بلفظ' ابراء' ، ہو، اور براً ت باقی کے دینے کی شرط کے بغیر مطلق ہو، مثلاً صاحب دین کہے: اس شرط پر کہتم اس میں سے مجھے اتنا دے دو، اور مدعا علیہ اس کا بعض حصہ ساقط کئے بغیر اس کا بعض حصہ دینے سے گریز نہ کرے<sup>(۲)</sup>، لہذا اگر مقرلہ خوش دلی سے بعض حق ساقط کرد نے تو جائز ہے، لیکن یہ کسی طرح سے نہ کے ہاور نہ کے باب سے (<sup>۳)</sup> ۔

لیکن اگریوسلح کے لفظ سے ہوتو امام احمد سے مشہور ترین روایت ہے : بینا جائز ہے، اور مذہب میں یہی اضح روایت ہے، اس کی وجہ یہ ہے کہ اس نے اپنے بعض مال کی طرف سے اس کے بعض کے وض صلح کرلی، اور بیچن مارنا ہے۔ دوسری روایت یہی '' الموجز'' اور'' التبصر ۃ'' کا ظاہر ہے میں کے صحیح ہے <sup>(ہ)</sup>۔ اگر ایک ہزار ادھار کی طرف سے پانچ سونفذ پر صلح کر لی تو اس

- (۱) كفاية الأخيار ۱۷۸۱، روضة الطالبين ١٩٢، نهاية المحتاج ٢ ٢ ٢ ٣، أسى المطالب ٢١٥٢٢ -
- (۲) شرح منتهی الإرادات ۲۲۰۰۲، کشاف القناع ۳۷۹۷۹، المبدع ۲۷۹/۳۷، مجلة الأحكام الشرعية على مذهب الإ مام احمد دفعه (۱۲۲۰) -
  - (٣) المغنى مور موصق
  - (۴) المبدع تهر ۲۷۹، المغنی تهر ۵۳۵۔

صلحهما

کہ اس کے استیفاء (وصول یابی) کواپنے بعض حق کا استیفاء قرار دیا جائے، اور تعجیل، ادھار سے لامحالہ بہتر ہے، لہذا پانچ سو، بمقابلہ دین کے پانچ سو ہو گیا اور تعجیل، باقی کے مقابلہ میں ہے، اور بیہ اُجل (میعاد) کاعوض لینا ہے جو باطل ہے، دیکھئے: شریعت نے'' رباالنئے'' کو حرام قرار دیا ہے، حالانکہ اس میں صرف بیہ ہے کہ مال کا اجل کے مقابلہ میں ہونے کا شبہ ہے، لہذا جب مال اجل کے مقابلہ میں حقیقتاً ہوتو بدر جہ اولی حرام ہوگا<sup>(1)</sup>۔

دوم: بیجائز ہے، بیامام احمد سے ایک روایت ہے جس کو ابن ابوموسیٰ وغیرہ نے نقل کیا ہے<sup>(۲)</sup> ۔ یہی ابن عباس اور ابرا ہیم خنی کا قول ہے۔ شیخ تقی الدین بن تیمیہ اور ان کے شاگر دابن قیم جوزی نے اسی کو اختیار کیا ہے<sup>(۳)</sup>۔

ابن القیم نے کہا: اس لئے کہ بیسود کے برعکس ہے، کیونکہ سود میں بیہ ہوتا ہے کہ دونوں عوض میں سے کسی ایک کے اندر، اجل (میعاد) کے مقابلہ میں زیادتی ہوتی ہے، اور اس صورت میں میعاد کے ساقط ہونے کے مقابلہ میں، عوض کے کچھ حصے سے ذ مہ کا بری ہونا ہے، لہذ ابعض عوض بعض میعاد کے سقوط کے مقابلہ میں ساقط ہو گیا، اور دونوں میں سے ہر ایک نے اس سے فائدہ اٹھایا، اور یہاں ربا (سود) نہیں، نہ حقیقتاً، نہ لغتاً، نہ عرفاً، کیونکہ ربا زیادتی کا نام ہے، جو کہاں موجود نہیں، اور جن لوگوں نے اس کو حرام کہا ہے انہوں نے اس کور با پر قیاس کیا ہے، حالا تکہ ان دونوں اقوال کے در میان فرق واضح ہے کہ ' یا تو اضافہ کرو، یا ادا کرو، اور '' نقد ادا کردو، میں تہیں سو ہیہ کرتا

- (۱) العنا میلی الہدایہ (طبع المیمنیہ ) ۲۷/۲۹۳، تبیین الحقائق وحاشیۃ الشلسی علیہ ۵۸/ ۴/۳، شرح المجلہ للأ تاسی ۴/ ۵۲۴۔
  - (۲) المبدع ٣ (۲۸۰ \_
- (۳) الإختيارات الفقهيه من فمآدى ابن تيميه للبعلى ص ۱۳۳، اعلام الموقعين سارا ٤٣٠ أحكام القرآن للجصاص (طبع مصر، بابهتما م محرصادق قحادى) ۱۸۲/۲ ـ

ہوں'' کہال میہ کہال وہ ،لہذا نہ اس کی حرمت میں کوئی نص ہے ، نہ اجماع اور نہ قیا سصح ہے<sup>(1)</sup>۔ اگر ایک ہزار فوری واجب الا داء دراہم کی طرف سے ، ایک ہزارا دھار دراہم پر صلح کر لی تو اس کے صحح ہونے کے بارے میں فقہاء کے دومختلف اقوال ہیں:

اول: شافعيد و حنابلد کا قول ہے کہ تا جیل صحیح نہیں ہے، اس کو لغو مانا جائے گا، اس لئے کہ بید اس کی طرف سے ، اجل (میعاد) کو لاحق کرنے کا وعدہ ہے، اور حلول (نقد ادائیگی) کی صفت کو لاحق (شامل) کرنا صحیح نہیں ، اور اس وعدہ کی وفاء دار کی لاز منہیں <sup>(۲)</sup>۔ دوم: حفید کا قول ہے کہ تا جیل صحیح ہے، بیاس لئے کہ بی صرف دوم: حفید کا قول ہے کہ تا جیل صحیح ہے، بیاس لئے کہ بی صرف اور بیا احسان کی قبیل سے ہوگا<sup>(۳)</sup>، انہوں نے کہا: اس لئے کہ مسلمانوں کے امور صحت پر محمول ہوتے ہیں، اب اگر ہم اس کو معاوضہ پر محمول کر بی تو دراہم کی کو ضاد حاری لازم آئے گی، اور بیا کر نا تا ہے، اس لئے کہ بید دین کو بی خوض دین فروخت کرنا تابت ہیں، اور دین کو دین کے خوض ادھار زیم ان کی میں اور دین کو دین کے خوض دین فروخت کرنا تابت ہیں، اور دین کو دین کے خوض دین کا جہ میں کہ حدیث ہے: "ان النہی علیک ہوں عن الکالی یا الکالی ، (<sup>(۳)</sup>) (رسول اللہ علیک نے کالی کی بیچ (ادھار) کالی (ادھار) سے ک

- اعلام الموقعين عن رب العالمين (طبع السعادة ،معر) ٣/١ ٢ ٣-
- (۲) شرح منتهى الإرادات ۲۷۱/۲، أسنى المطالب ۲/۱۵، نهاية الحتاج
   ۲۰/۲۹\_۲
- (۳) مجمع الأنبر ۲۷ (۱۵ ۳، تحفة الفقهاء ۳۷ (۲۳ ۱۰، البحر الرائق ۷۷۹۷۶، شرح المجله للأتاس ۲۰ / ۵۱۴۰ دو سيصح مجلة الأحكام العدليه دفعه (۱۵۵۳) البدائع ۲ / ۲۰
- (۴) حدیث: "أن النبیﷺ نهی عن الکالیء بالکالیء" کی روایت دار قطنی، پہچقی، طحاوی، حاکم، بزار اور ابن ابی شیبہ وغیرہ نے (التخیص الحبیر

صلحا

سوم: بعض حنابلہ کا قول ہے: نہا سقاط صحیح ہے نہ تا جیل، بیاس بناء پر ہے کہ صلح بہا قرار صحیح نہیں ہے، اور اس بناء پر کہ فوری واجب الا داءخق مؤجل (میعادی) نہیں ہوتا<sup>(1)</sup>۔

دوم بیسلح معاوضہ: ۵۱ - بیالی صلح ہے جودعوی کئے ہوئے دین کے علاوہ پر ہوتی ہے، یعنی ایک آ دمی دوسرے کے لئے اپنے ذمہ میں دین کا اقرار کرے، پھر دونوں اس کا عوض دینے پر متفق ہوجا ئیں، اس کا حکم دین کو فروخت کرنے کا حکم ہے<sup>(۲)</sup> اگر چہ دہ صلح کے لفظ سے ہو،اوراس کی فقہاء کے یہاں چارانواع ہیں <sup>(۳)</sup>۔

- اعلام الموقعين ٣/٠٤٣ (طبع السعاده بمصر ) اورد يكھئے: المبدع ٣/٠٤٣ .
  - (۲) التاج والإكليل ۵/۸۱\_

۲ ۳ ای وجہ سے شافعید کی تصریح ہے کہ جس دین کا عوض لینا ناجائز ہے، مثلاً دین سلم، اس کی طرف سے صلح کرنے اور جس دین کا عوض لینا جائز ہے، مثلاً اس کی طرف سے صلح کرنے کے در میان فرق ہے، انہوں نے کہا: اگر ایس دین کی طرف سے صلح کرتا ہے جس کا عوض لینا صحیح نہیں تو میسے تحقیق ہوگا، اور اگر ایسے دین کی طرف سے صلح کرتا ہے جس کا عوض لینا صحیح ہے تو میں کی صحیح خواہ مصالح بہ (جس پر صلح ہوئی) سامان ہویا دین یا منفعت، خواہ معاملہ لفظ " بین" سے ہویا" صلح" یا" اجارہ' سے، اس کے بعد انہوں نے اس کی انواع کو بیان کیا ہے (نہایة الحتاج ساح س)۔

(۳) مجلة الاحکام الشرعی علی مذہب احمد دفعہ (۲۹۲۱) میں آیا ہے: اقر ارشدہ حق کی طرف سے،خلاف جنس چز پر صلح، معاوضہ ہے، جوسلے کے لفظ سے صحیح ہے، لہذا نفذ کی طرف سے نفذ پر سلح، صرف ہے، نفذ کی طرف سے عرض (سامان) پر، یا عرض کی طرف سے نفذ پر یا عرض کی طرف سے عرض پر صلح، ہیچ ہے، یا عرض یا نفذ کی طرف سے منفعت پر صلح اجارہ ہے، اس کی صحت کے لئے وہی شرائط ہوں گے جن کی تفصیل اپنے مقامات پر ہے۔ کرنے سے منع فرمایا ہے )،اور جب اس کو معاوضہ پر محمول نہیں کیا جاسکا، تو ہم نے اس کو تاخیر پر محمول کیا، تا کہ تصرف کو صحیح قرار دیا جاسکے،اس لئے کہ بیجا ئز ہے کہ بیاس کے اپنے حق میں تصرف ہو، دوسرے بے حق میں نہیں <sup>(1)</sup> ہ

اگردونوں نے فوری واجب الا داء دین کی طرف سے پچھ دین کے وضع کرنے اور باقی کومؤ جل کرنے پر صلح کر لی ، مثلاً صاحب دین نے اپنے مدیون کے ساتھ ایک ہزار نفذ کی طرف سے پانچ سوا دھار پر صلح کر لی تو اس کے بارے میں فقہاء کے تین مختلف اقوال ہیں: اول: حفیہ ، مالکیہ اور بعض حنابلہ کا ہے: اسقاط و تا جیل صحح ہے <sup>(1)</sup> اس کو شیخ تقی الدین بن تیمیہ نے اختیار کیا ہے، ابن قیم نے کہا ہے: یہی درست ہے، یہ قرض اور عاریت میں تا جیل کی صحت کی ہنیا د پر ہے<sup>(1)</sup> ۔

دوم: حنابلد کے یہاں اصح اور شافعید کا قول بیہ ہے: اسقاط صحیح ہے تا جیل صحیح نہیں ہے، وضع اور ساقط کرنے کے صحیح ہونے کی علت سے ہے کہ اس نے اپنے کچھن کو خوش دلی سے ساقط کر دیا ہے، لہذا اس کی صحت سے کوئی چیز مانع نہیں ہے، اس لئے کہ میہ تا جیل کے مقابلہ میں نہیں ہے، لہذا اس کا صحیح ہونا ضروری ہے، جیسا کہ اگر سارا دین ساقط کر دے، کیونکہ میہ مسامحت (حیثم پوشی ودرگذر کا معاملہ) ہے، معاوضہ نہیں ہے (<sup>(4)</sup>)۔

- = ۲۲۲۱، نصب الرابیه ۴۹/۹۳، شرح معانی الآثار ۴۷/۲۱، سنن الدار قطنی ۲۲۲۱۷ سنن بیچقی ۵۷ ۲۹۰۰، المتد رک ۲۷/۵۵، نیل الأوطار ۵۷ ۲۵۴۷) حضرت این عمر مسرفوعا کی ہے۔
  - حاشیة الشلسی على تبيين الحقائق ۵ را ۲۰ \_
- (۲) البحر الرائق ۲۵۹/۷، التاج و الإكليل للمواق۵/۸۲، اعلام الموقعين ۱۰/۰۰ سر۲۰
  - (۳) اعلام الموقعين (طبع السعاده بمصر )۳/۰۷۳

(۴) کشاف القناع ۳۸۰، شرح منتهی الإرادات ۲۷۱۲، المبدع

اول: نفذین میں سے سی ایک کا اقرار کرے، پھر دوسر نفذ پر اس کی طرف سے صلح کر لے، مثلاً کسی کے لئے سودر ہم کا اقرار کرے، پھران کی طرف سے دس دیناروں پر اس سے صلح کر لے، یا اس کے لئے دس دینار کا اقرار کرے، پھران کی طرف سے سودر ہم پر اس سے صلح کر لے، فقہاء نے صراحت کی ہے کہ اس کے لئے صرف کا حکم ہے، اس لئے کہ بیا ایک نفذ کو دوسر نفذ کے فوض فروخت کرنا ہے، اور اس میں '' صرف'' کی شرائط، یعنی فوری ادائیگی اور علا حدگ سے قبل باہمی قبضہ کا اعتبار ہوگا<sup>(1)</sup>۔

دوم: کسی عرض (سامان) کا اقرار کرے، جیسے گھوڑا اور کپڑا، پھر اس سامان کی طرف سے کسی نفذ پر صلح کر لے، یا کسی نفذ کا اقرار کرے، مثلاً دینارکا، پھر اس کی طرف سے کسی سامان پر صلح کر لے، فقہاء نے صراحت کی ہے کہ اس کے لئے نیع کا حکم ہے، کیونکہ مال کا مال سے تبادلہ ہے، اور اس میں نیچ کے احکام ثابت ہوں گے <sup>(۲)</sup> ۔ سوم: اس کے لئے ذمہ میں کسی دین (جیسے بدل ِقرض یا تلف کردہ چیز کی قیمت ) کا اقرار کرے، پھر کسی اور جنس کی ذمہ میں موصوف چیز پر صلح کرے، مثلاً ذمہ میں دینار تھے، ان کی طرف سے ذمہ میں واجب ایک اردب (چوہیں صاع غلہ کا پیانہ) گیہوں وغیرہ

- (۱) ترح منتهی الإرادات ۲۲۲۲، المبدع ۲۸۳-۲۸۳، المغنی ۲۸۷ ۳۵، کشاف القناع ۲۲۲۲۳، المبدع ۲۸۳۰ مرام ۱۹۹۰، نهایة المختاج ۲۹۷ ۳۵ ۳۵، کشاف القناع ۲۲/۲۲۳، روضة الطالب ۲۷ ۲۹، ماهیة العدوی علی ۲۹۷ ۳۵ ۳۵ مامبذ ب ۲۱ ۲۰۳۳، مواجب الجلیل ۲۵/۱۸ - ۲۸، الخرشی ۲۷ ۳۰، التجه للتولی ۲۱/۲۲۱، القوانین الفقه بیص ۳۳ ۳۰، الفریح لائن جلاب ۲۷ ۳۰، التجه للتولی ۲۲/۲۱، القوانین الفقه بیص ۳۳ ۳۰، الفریح لائن جلاب ۲۷ ۳۰، التحقی ۲۷ ۲۲۰، القوانین الفقه بیص ۳۳ ۳۰، مرجع الأنهر والدر المنتقی ۲۷ ۲۵ ۳۰، الأم متر ۲۲۷-۲۲.
- (۲) تتحفة الفقهاء ۳۲۱۱۳، البدائع ۲۶ ۳۴، روصنة الطالبين ۱۹۵۴، نهاية المحتاج ۲۸ ۳۷–۳۵، المهذب ۱۱ ۴۳٬۰۰۰، أسنى المطالب ۲۱۵۲۲، البهجه ۱۲۲۲۲، المغنى ۲۶ ۵۳٬۹۳۸، كشاف القناع ۳۲ ۲۸۳ شرح منتهى الإرادات ۲۲۲۲۲-

پر صلح کرلی، تو حفیہ، ما لکیداور حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ میں صحیح ہے، البتہ فیضہ سے قبل ، مجلس سے الحو کر علا حدہ ہونا جا ئز نہیں ہے، اس لئے کہ اگر علا حدگی فیضہ سے قبل ہوگئی، تو عوضین میں سے ہرا یک دین ہوگا، اس لئے کہ اس کامکل ذمہ ہے اور بید دین کی تیع دین سے ہوگی جو مثر علَّ ممنوع ہے<sup>(1)</sup>۔ ہرعوض دین فروخت کرنے سے نکل جائے، مجلس میں اس پر قبضہ کی شرط لگانے میں دواقوال ہیں۔ ہو) ہوں<sup>(1)</sup>۔ ہو) ہوں<sup>(1)</sup>۔ ان کی طرف سے سی منفعت (جیسے معین کام کے انجام دین پر اس جہارم: نفذ کی طرف سے صلح ہو، مثلاً کسی پردس درہم سے، اس نے ہواں کر ان کی طرف سے محک ہو، مثلاً کسی پردس درہم سے، اس نے جہارم: نفذ کی طرف سے محک ہو، مثلاً کسی پردس درہم سے، اس نے جانور کی سواری) پر یا اس کے لئے کسی معین کام کے انجام دین پر ملح کر لی تو حضیہ، شافعیہ اور حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ اس محل کے لئے

> فتم دوم: صلح مدعاعلیہ کےا نکار کے ساتھ:

(۱) المغنى مهر ۵۳۴، كشاف القناع ۲ / ۸۳ ، شرح منتهى الإرادات ۲ / ۲۲۲، المبدع مهر ۲۸۴۴، التاج والإكليل للمواق ۸۱/۵، بدائع الصنائع ۲ / ۲ ، تبيين الحقائق ۸ / ۲ ، د يكھئے: مرشدالحير ان دفعہ (۱۰۲۹)۔

اجارہ کائلم ہے،اس میں اجارہ ہی کے احکام ثابت ہوں گے <sup>(۳)</sup>۔

- (٢) روضة الطالبين ٢٢ (١٩٩، نهاية الحتاج ٢٢ (٣٤٣، المهذب ١١ ٣٣ أسى المطالب ٢٢٥٢ -
- (۳) تحفة الفقهاء ۳ (۲۲۴، بدائع الصنائع ۲ ۷۷ ۷، المهدب ۱ ۷۰ ۳، ۳، المدع ۲ ۳ ۲۸۳ - ۲۸۴، کشاف القناع ۳ ۲ ۸۲ ۳، شرح منتهی الإرادات ۲۱۲۲۲ -

صلح10

صلح<mark>۶۷</mark> ۱۲-اس کی صورت ہیہ ہے کہ ایک شخص نے دوسرے پرکسی چیز کا دعو کی کیا، مدعا علیہ نے اس کا انکار کیا، پھر اس کی طرف سے صلح کر لی، تو اس کے جواز میں فقہاء کے دومختلف اقوال ہیں:

> اول: جمہور فقتہاء حنفنیہ مالکیہ اور حنابلہ کا ہے: اور وہ یہ کہ انکار کے ساتھ صلح جائز ہے<sup>(۱)</sup> بشر طیکہ مدعی کو اپنے دعوی کے حق ہونے کا یقین ہواور مدعا علیہ کو یقین ہو کہ اس پر کوئی حق نہیں ہے، پھر وہ دونوں جھوٹے ماور زاع کو ختم کرنے کے لئے صلح کر لیں ، لیکن اگر کسی کو اپنے حجو ٹے ہونے کاعلم ہوتو اس کے حق میں صلح باطل ہے، اور اپنے کو جھوٹا جانتے ہوئے اس نے جو پچھ لیا ہے، وہ اس کے لئے حرام ہے، اس لئے کہ بیناحق مال کھانا ہے۔

> ال پران کا ستدلال ہیہے: الف - فرمان باری کا ظاہر: ''وَ الصَّلُح خَيرٌ''<sup>(1)</sup> (اور صلح ہی ( بہر حال ) بہتر ہے )، اللہ تعالیٰ نے جنس صلح کو خیر بتایا ہے، اور سیہ معلوم ہے کہ باطل چیز کو خیر نہیں کہا جا تا، لہذا اس نص کے ظاہر کے مطابق ، ہرصلح مشر وع ہوگی ، ہاں جو کسی دلیل کی بنیا د پر خاص کر دی گئ ہووہ مشروع نہیں <sup>(1)</sup> ہ

- (۱) تحفة الفقها ٣٦ء ( ١٨ ، تجمع الانهر ٢/ ٨ ٣، البدائع ٢/ ٣، الإ فصاح لا بن تبيره ١/ ٢٥ ٣، كشاف القناع ٣/ ٢٥ ٣، شرح منتهى الإ رادات ٢/ ٢٢٠ المغنى ٣/ ٢٥ ٢ ، كشاف القناع ٣/ ٢٥ ٥، شرح منتهى الإ رادات ٢/ ٢٢٠ العنى ٣/ ٢٥ ٢ ، المبدع ٣/ ٢٥ ٨، بداية المجتهد ( مطبوع مع الهداية فى تخريخ احاديث البدايد) ٢/ ٩٠ ، ارشاد السالك لا بن عسكر بغدادى ماكى ص ٢٣٠ الإ شراف للقاضى عبد الوماب ٢/ ٢٥ ، عارضة الأحوذى ٢/ ٣٠٠ ، القوانين القته يدطيع الدار العربيد للكتاب ) ص ٣٢٣ ، الهدايد مع تكملد فتح القد يروالعنايدو الكفايد (طبع الميمنيه ) ٢/ ٢٥ - ١٠ موارات ك بعد كصفحات ، درر الحكام للعلى حدير ٣/ ٢٥ ٣، شرح الخرش ٢/ ٣٩، البحر الرائق ٢/ ٢٥ ٣، تبيين الحقائق ٢٥ ٣٠ التفريع لا بن جلاب ٢/ ٢٩ ٢ ، اعلام الموقعين ( مطبعة سعادة ) ٣/ ٠ ٢ ٣٠
  - (۲) سوره نساء/ ۱۲۸\_
- (٣) البدائع ٢/ ٢٠، ديكيَّ : تكمله فتح القدير مع العنابير و الكفابير (الميمديه) ٢/ ٢/ ٣٧

ب- نبی کریم علیلی کا ارشاد ہے: "الصلح جائز بین المسلمین"<sup>(1)</sup> (صلح مسلمانوں کے درمیان جائز ہے)۔ ال عموم کے تحت داخل ہے<sup>(۲)</sup>۔ نج - یہ کہ صلح کی مشروعیت ، محض جھکڑ ے اور نزاع کو ختم کرنے کی ضرورت سے ہے، اور جھکڑ کو ختم کرنے کی ضرورت در حقیقت انکار کی صورت میں پڑتی ہے، اس لئے کہ اقرار مسالمت (مصالحت) اور ایک دوسرے کی مدد کرنا ہے، لہذا سے بدر جداولی جائز ہوگی<sup>(۳)</sup>، این قدامہ نے کہا: اس طرح جب مدیون کے اعتراف کے ساتھ صلح حلال ہے، تو مدیون کے انکار اور اس کے بغیر اپنے حق تک رسائی سے صاحب دین کی بے بسی کے ساتھ جدر جداولی جائز

د- نیز اس لئے کہ اس نے صحیح دعوے کے بعد صلح کی ،لہذا اس کے جواز کا فیصلہ کیا جائے گا، اس لئے کہ مدعی ، اپنا عتقاد میں اپنے لئے ثابت حق کا عوض لیتا ہے، اور بیہ شروع ہے، اور مدعا علیہ، شرکو دور کرنے اور جھگڑ کے کوختم کرنے کے لئے اسے دیتا ہے، اور بی بھی مشروع ہے، کیونکہ مال، جان بچانے کا ذریعہ ہے، اور شریعت میں کسی جگہ اس کی حرمت واردنہیں ہے <sup>(ہ)</sup>۔

- (۱) حديث: "الصلح جائز بين المسلمين" كي تخريج فقره نمبر ۵ ميں گذر چکی -
- ۲) الانثراف على مسائل الخلاف للقاضى عبد الوماب ۲ / ۱۷، المبدع ۲ / ۴۸، شرح منتهى الارادات ۲ / ۲۷۳ به
  - (۳) البدائع ۲/۰۴۰
  - (۴) المغنی ۱۹۸۴ ۵
- (۵) الہدایہ مع العنا بیدوا لکفا بید (المیمنیہ ) ۷۷۹۷ سا، ابن قیم نے کہا: بیا پنی ذات کو دعوی قبتم، اور گواہ پیش کرنے کی مشقن سے بچانے کے لئے فد یہ کا معاملہ ہے، جیسا کہ عورت کچھ خرج کر کے شو ہر سے اپنے کو چھٹکار ادلاتی ہے، بیشر علی قواعد کے خلاف نہیں، بلکہ شرعی حکمت، شرعی اصول ، قواعد اور سلکنفین کی مصالح اس کے متقاضی ہیں (اعلام الموقعین ۲۰ ۲۰ س)۔

اپنی مملوک چیز کا عوض دیا، اور بیداییا ہو گیا کہ کسی نے اپنا مال اپن وکیل سے خریدلیا، لہذا صلح مع انکار سے لازم آتا ہے کہ مدعی کو ایسی چیز کاما لک بنایا جائے، جس کا اس کو مالک نہیں بنایا جا سکتا اور مدعا علیہ کو ایسی چیز کا مالک بنایا جائے جس کا وہ پہلے سے مالک ہے، بیتو مدعی کے جھوٹا ہونے کی صورت میں ہے، اور اگر وہ سچا ہوتو اس کے برعکس ہوجائے گا۔ د- بیر کہ بید ایسا عقد معاوضہ ہے، جس کے دو میں سے ایک طرف عوض نہیں، لہذا باطل ہے، جیسے مدفند ف پر صلح کرنا۔

صلح مع ا نکار کی فقتہی تصویر: کا - ابن رشد نے '' بدایة المجتہد'' میں کہا ہے: ربی صلح مع ا نکارتواس میں امام ما لک اوران کے اصحاب سے مشہور یہ ہے کہ اس میں صحت کی وہی رعایت ہوگی، جس کی رعایت بیوع میں ہوتی ہے، آ گے کہا: ایسی صلح جس میں ایسی چیز ہو جو بیوع میں ناجائز ہے، امام ما لک کے مذہب میں تین اقسام پر ہے: ایسی صلح جو بالا تفاق فنخ کر دی جائے مذہب میں تین اقسام پر ہے: ایسی صلح جو بالا تفاق فنخ کر دی جائے مذہب میں تین اقسام پر ہے: ایسی صلح جو بالا تفاق فنخ کر دی جائے مذہب میں تین اقسام پر ہے: ایسی صلح جو بالا تفاق فنخ کر دی جائے مذہب میں تین اقسام پر ہے: ایسی صلح جو بالا تفاق فنخ کر دی جائے مذہب میں تین اقسام پر ہے: ایسی صلح جو بالا تفاق فنخ کر دی جائے مذہب میں تین اقسام پر ہے: میں اگر کمی نہ ہوتو مختلف فیہ ہے <sup>(1)</sup> ہے حفید و حنابلہ نے مدعی کے حق میں اس کی شکل اور مدعا علیہ کے ہو کے مال پر صلح کرنا مدعی کے حق میں معاوضہ ہے، اس لئے کہ وہ اس

بہت یہ پر ای دور برای کی کا یہ میں مار کہ جب کہ کا سے سروم کا کواپنے حق کا عوض سمجھتا ہے، لہذا اس پر اس کے اعتقاد کا حکم لا زم ہوگا، بناء بریں مدعی نے اپنے دعوے کے عوض جو کچھ لیا ہے اگر وہ زمین کا شفعہ والانگرا ہوتو اس میں مدعا علیہ کے شریک کے لئے شفعہ

بداية الجمتيد (مطبوع مع الهدامه في تخريج احاديث البدايه للغماري) ۹۲/۸.

ه- نیز اس لئے کہ مال دے کرفشم کھانے سے بچنا جائز ہے، کیونکہ حضرت عثمان اورابن مسعودؓ کے بارے میں وارد ہے کہ ان دونوں حضرات نے اپنے او پر سے تسم کوٹا لنے کے لئے مال خرچ کیا، اور مدعی کے لئے ثابت قشم، ایسا ثابت حق ہے جس کے سقوط کا مال کے ساقط کرنے میں اثریڑ تاہے،لہذااس کی طرف سے کچے کے طوریر مال لینا جائز ہے، اس کی اصل دم عمد (قصد أقمل) میں قود (قصاص) \_<sup>(1)</sup>ح دوم: شافعيه وابن ابي يعلى كا تول ب: صلح مع انكار باطل \_<sup>(۲)</sup> ان كااستدلال به ہے كە: الف- اس مسّلہ پر قیاس ہے کہ شوہر نے خلع سے انکار کردیا پھراپنى بيوى كےساتھ سى چيز يرسلح كرلى تو يو چيچ نہيں ہے۔ ب- بیہ کہ اگر مدعی جھوٹا ہوتو اس نے مدعا علیہ کے مال کو حلال کرلیا، حالانکہ وہ حرام ہے، اور اگر وہ سچا ہے تو اس نے اپنے او پر اپنا حلال مال حرام کرلیا، اس لئے کہ وہ دعوی والی ساری چیز کامستحق ہے، اور بداس فرمان نبوى ك تحت آجائ كا:"إلا صلحا أحل حراما أو حوم حلال، (٣) ( مكرا يي صلح جوحرام كوحلال يا حلال كوحرام کردیے)۔ ج- یہ کہ مدعی نے ایسی چیز کا عوض لیا،جس کا وہ ما لک نہیں

ن- بیر کہ مدی کے ایک پیز کا خوص کیا، • ک کا وہ مالک میں ہے، تو بیرا بیا ہو گیا کہ دوسرے کا مال فروخت کردیا ، اور مدعا علیہ نے

- (۱) الاشراف للقاضى عبدالوماب ٢ / ١٥ ، كيصة محاس الاسلام للروامد البخارى / ٨٠
- (۲) الأم (بعنا بيرتحد زهرى النجار) ۲۲۱/۱۰، المهذب ۱۰، ۴، ۴ سن، المطالب و حاشية الرملى ۲/۲۱۵-۲۱۱، نهاية الحتاج مهر ۵۵ ۳، مختصر المزنى ص ۲۰۱، روضة الطالبين ۲۹/۱۹۹، المغنى (طبع مكتبة الرياض الحديثه) ۲۰/۵۲۵، بدائع الصنائع ۲/۰۴، كلفاية الأخيار ۱/۷۲۱-
- (۳) بدایة المجتهد (مطبوع مع الهدامیه فی تخریخ احادیث البدامیللغماری) ۸ ( ۹۲، ۹۴-

صلح که

فشم سوم:

لہذا بیہ معادضہٰ بیں ہوا، بلکہ بی<sup>خ</sup>صب شدہ عین (چیز) کے واپس لینے کی طرح ہے<sup>(1)</sup> ب

مدعاعلیہ کے سکوت کے ساتھ صلح: مدعاعلیہ کے سکوت سے ہے کہ ایک شخص نے دوسرے پر کسی چیز کا دعوی کیا، مدعا علیہ خاموش ہے، اقرار یا انکار نہیں کررہا ہے، پھر اس نے اس کی طرف سے صلح کر لی۔ ابن ابولیلی کے علاوہ تمام فقتهاء نے اس صلح کوصلح مع انکار کے عظم میں مانا ہے، اس لئے کہ سکوت اختیار کرنے والا حکماً منگر ہے، یہ صحیح ہے کہ سکوت کو اقرار پر اورا نکار پر محمول کر نام کن ہے، پھر بھی اس امر کے مدنظر کہ اصل: ذمہ کا بری وفارغ ہونا ہے، انکار کا پہلو رازچ ہے، اسی وجہ سے صلح مع انکار کے جواز میں فقتهاء کے اختلاف کے اس لی لظ سے سلح مع انکار کے جواز میں فقتهاء کے اختلاف کے اس لی لظ سے صلح مع انکار کے جواز میں فقتهاء کے اختلاف کے اس لی لظ سے ملح مع سکوت میں فقتهاء کے دواقوال ہیں <sup>(1)</sup>: اس لحاظ سے ملح مع سکوت میں فقتهاء کے دواقوال ہیں <sup>(1)</sup>: اول: حفیہ، ما لکیہ اور حنابلہ کا قول صلح مع سکوت جائز ہے، ان اول: حفیہ، ما لکیہ اور حنابلہ کا قول صلح مع سکوت جائز ہے، ان

- (۱) سابقه مراجع
- (۲) مجمع الأنبر والدر المتنقى ۲/۸۰ ۳-۹۰ ۳، تكمله فتح القد يرمع العنايه والكفايه ٤/٩ ما نبر والدر أمنتى ۲/۸۰ ۳-۹۰ ۳، تكمله فتح القد يرمع العنايه والكفايه ٤/٩ ما الوراس ٤ بعد ٤ صفحات، تحفة الفقهاء ۳/۸ ۲، ۱۰ المبدع ۲/۰ ۲، أسنى المطالب ۲/۱۵ ، نهاية المحتاج مار ۵۵ سا، المبدع ۲/۰ ۲۸ ، الإ فصاح لابن تبيره ۲/۸ ۲۰۳، كفاية الطالب الربانى وحاشية العدوى عليه ۲/۳ ۲۰۳، شرح منتهى الإرادات ۲/۳۲ ، كشاف القناع ۱۳۸۵ مالا در ۲۰ ۲۰، شرح المجلة للأتاسي ۲/۵۵ اوراس ٤ بعد ٤ صفحات، درر الحكام لعلى حيدر ۲/۵ ۳، د يكھئے: مجلة الأحكام العدليه دفعه (۵۳۵ - ۱۵۵۰)، مرشد الحير ان دفعه (٤ سا)۔

ثابت ہوگا، اس لئے کہاس نے عوض میں لیا،جیسا کہا گر وہ اس کو خریدتا<sup>(1)</sup> بہ

صلح مع انکار مدعا علیہ کے تن میں اپنی شم سے چھٹکار ااور نزاع کوختم کرنا ہے، اس لئے کہ مدعی، منکر مدعی علیہ کے کمان کے مطابق حق پر نہیں، بلکہ اپنے دعوے میں غلط ہے، اور مدعا علیہ کا اس کوعوض دینا، معاوضہ کے طور پر نہیں، بلکہ شتم سے چھٹکا را حاصل کرنے کے لئے ہے، کیونکہ اگر وہ اس سے سلح نہ کرے، اور عوض نہ دے، تو نزاع باقی رہے گا اور اس پر شتم لازم ہوگی، حنابلہ نے اس مفہوم کو اپنے اس قول میں بیان کیا ہے: انکار کے ساتھ صلح منکر کے دی میں ابراء ہے، اس لئے کہ اس نے مدعی کو مال قشم سے بچنے اور ضرر کو اپنے سے دور کرنے کے لئے دیا ہے، مدعی کے خیال کے مطابق اپنے او پر وا جب حق کے عوض کے طور پر نہیں دیا ہے۔

بناء بریں جس چیز پر منکر نے صلح کی ہے، اگروہ زمین کا ٹکڑا ہوتو اس میں شفعہ ثابت نہ ہوگا، اس لئے کہ مدعی سجھتا ہے کہ اس نے اپنا سارا یا بعض مال اس شخص سے جس کے پاس یہ مال تھا واپس لیا ہے،

ضمان نہ لیا ہو، کیکن اگراس کا صمان لے لیے تو عقد صلح کی وجہ سے نہیں، بلکہ کفالہ اور صان کی وجہ سے مال اسی (اجنبی) پر واجب ہوگا<sup>(1)</sup>۔ ب- اگر صلح مد عا علیہ کی اجازت کے بغیر ہو، تو بید فضولی کی صلح ہے، جس کی دوصورتیں ہیں:

اول: فضولی صلح این طرف منسوب کرے، مثلاً مدعی سے یوں کے: فلال کے ساتھانے دعوے کی طرف سے ایک ہزار درہم پر مجھ ے صلح کرلو،اورا<sup>ش</sup> خص نے صلح کرلی،تو ہیں صحیح ہے،اور بدل صلح فضولي پرلازم ہوگا،اگر جہاس نے ضمان نہ لیا ہو پاصلح کوا بنے مال یا اینے ذمہ کی طرف منسوب نہ کیا ہو، اس لئے کہ فضو لی کااپنی طرف صلح کی نسبت کرنااس کے حق میں نافذ ہوگااور بہاییا ہوگا کہاس نے مدعا عليہ سے قسم کوساقط کرنے کے مقابلہ میں اس نے بدل صلح کواپنے او پر لازم کیا ہے، اور فضولی نے جو بدل صلح ادا کیا ہے، اسے مدعا علیہ سے واپس لینے کاحق نہیں ہوگا،اس لئے کہ بیسلج مدعا علیہ کے تکم سے نہیں ہوئی ہے، سمرقندی نے '' التحفہ'' میں کہا ہے کہ ایسا صرف اس لئے ہے کہ تبرع کے طور پر دین کو ساقط کرنا یعنی دوسرے کے دین کو اس کی اجازت کے بغیرادا کرناضیح ہے،اور تبرع کے طور پر دوسرے کی طرف *سے جھگڑ ے کوختم کر*ناصیح ہے، <sup>مل</sup>ح اقرار کے ساتھ، دین کوساقط کرنا ب، او<sup>صل</sup>ح ا نکار کے ساتھ، جھگڑ بے کو ساقط (ختم) کرنا ہے، لہذا ہیہ جائز ہے جیسے بھی ہو<sup>(۲)</sup>۔ ددم: فضولى ملح كومد عاعليه كى طرف منسوب كرے، مدعى سے یوں کے: تم اپنے دعوی کی طرف سے فلان کے ساتھ کروگے، اس صورت کی پانچ شکلیں ہیں، جن میں سے چار شکلوں میں صلح لازم ہوتی ہے،اور یانچویں شکل میں موقوف ہوتی ہے۔

- (1) تحفة الفقهاء سر٢ ٣٣٣، للحرالرائق ٢٥٩٧ .
  - (۲) تحفة الفقهاء ۳ / ۳۳۳\_

مرتب کیاجن کا اعتبار انہوں نے صلح مع انکار کی حالت میں کیا ہے۔ واضح رہے کہ ابن ابولیلی جمہور کے ساتھ منفق ہیں، کہ صلح مع سکوت جائز ہے، (حالانکہ وہ صلح مع انکار کو باطل کہتے ہیں)، کیونکہ انہوں نے اس کوصلح مع اقرار کے حکم میں مانا ہے<sup>(1)</sup>۔ دوم: شافعیہ کا قول: صلح مع سکوت نا جائز وباطل ہے، اس لئے کہ حک کا جواز ثابت شدہ حق کا متقاضی ہے، اور سکوت کی جگہ میں اس کا وجود نہیں، اس لئے کہ خاموش کو حکماً منگر مانا جاتا ہے، حق کہ اس کے خلاف بینہ سنا جاتا ہے، لہذا اس کا انکار، مدعی کے دعوے کے معارض ہے، اور اگر وہ مال خرچ کر ے گا تو باطل جھگڑ کے دور کرنے معارض ہے، اور اگر وہ مال خرچ کر ے گا تو باطل جھگڑ کے دور کرنے

مدعی اوراجنبی کے مابین صلح: مدعی اور اجنبی کے مابین ہونے والی صلح کے متعلق احکام میں فقہاء کا اختلاف ہے: جودرج ذیل ہے:

اول: مذہب حنفنیہ: او - حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ اگر صلح، مدعی اور اجنبی کے مابین ، وتو یا تو مد عاعلیہ کی اجازت سے ہو گی یا اس کی اجازت کے بغیر ہو گی ۔ الف - اگر اس کی اجازت سے ہو تو صلح صحیح ہے، اور اجنبی شخص صلح میں مدعا علیہ کا وکیل ہو گا، اور جس مال پر صلح ہو گی ، وہ مدعا علیہ پر واجب ، ہو گا، وکیل پر نہیں، خواہ صلح اقر ار کے ساتھ ہو یا انکار کے ساتھ ہواس لئے کہ صلح میں وکیل کی طرف عقد کے حقوق نہیں لوٹے، بیا اس صورت میں ہے، جبکہ اجنبی نے مدعا علیہ کی طرف سے بدل صلح کا (1) الدر المنتی شرح الملتی ۲۰ ۸۰ سابدائع الصا لئے ۲۰ ۷۰۔ (2) نہایۃ الحتاج سار 2 سائے مالی المطالب ۲۰ ۵۲۔

ہے، بشرطیکہ وہ اس کا مال ہوا در اس طرح سے کمکمل ہوگئی۔ شکل دوم وسوم: میں فرق بیر ہے کہ دوسری شکل میں فضولی نے صلح کواپنے اس مال کی طرف منسوب کیا ہے جس کوا پنی طرف منسوب کیا ہے، تیسری شکل میں بدل صلح، باوجودے کہ اس کا مال ہے، کیکن عقد کے دقت اس کواپنی طرف منسوب نہیں کیا ہے۔ شکل چہارم: مطلقاً کہے: اتنے میں صلح کرلی، نہاس کا ضمان لیا، نه اس کواینے مال کی طرف منسوب کیا، نہ کسی چیز کی طرف اشارہ کیا، اوروہ قم سپردکردی، تو صلح صح ہے، اس لئے کہ بدل صلح کو سپر دکرنے سے بیدلازم آتا ہے کہ مدعی کے لئے مذکورہ بدل یوری طرح محفوظ ہے،اورعقد کے کمل ہونے کا جومقصد ہے وہ حاصل ہو چکا ہے،اور بیہ ضان اوراین طرف منسوب کرنے سے بڑھ کرہے۔ بنا بریں اگران شکلوں میں مدعی کو عوض مل جائے، اور اس کی اس پر رضامندی ہوجائے، تو مدعا علیہ بری ہوجائے گا،اور سلح کرنے والے فضولی کوجس کی طرف سے کی ہوئی، اس سے کچھ نہیں ملے گا، سیر د کرنے کے لزوم کو چوتھی شکل میں منحصر کرنے سے سمجھ میں آتا ہے کہ دوسری وتیسری شکل میں بدل صلح کوسیر دکر ناصلح کی صحت کے لئے شرطنہیں ہے،لہذاان دونوں شکلوں میں صلح صح ہے،اگر جیسپر دگی نہ یائی جائے،اورفضولی کوسیر دکرنے پر مجبور کیا جائے گا۔

پاں جائے،اور شوق و پرد حرج پر جور نیا جائے ہے۔ ان چاروں شکلوں میں جہاں سلح سیح ہے، سلح کرنے والافضولی تمرع کے طور پر بدل کو دینے والا ہوگا، اس لئے کہ اس نے سی عقد مدعا علیہ کے حکم کے بغیر کیا ہے۔

شکل پنجم: فضولی مدعی سے مطلقاً یوں کہے: فلاں کے ساتھ تہمارےاس دعوے کی طرف سے میں تہمارے ساتھ ہزار درہم پر صلح کرتا ہوں، فضولی ضامن نہ ہو، نہا پنے مال کی طرف منسوب کرے نہ کسی چیز کی طرف اشارہ کرے، پھر بدل صلح سپر دبھی نہ کرے، تو اس اس صورت کی وجہ حصریہ ہے کہ فضولی یا تو بدل صلح کا ضامن ہوگا یا ضامن نہیں ہوگا ؟ اگر ضامن نہیں، توصلح کواپنے مال کی طرف منسوب کر بے گا یا منسوب نہیں کر بے گا، اور اگر منسوب نہیں کیا تو کسی نفتہ یا سامان کی طرف اشارہ کر بے گا یا نہیں کر بے گا، اور اگر اشارہ نہیں کیا تو عوض کو سپر دکر بے گا یا سپر دنہیں کر بے گا، اس طرح سے کل پاپنچ شکلیں ہو کیں:

شکل اول: فضولی، بدل صلح کا حمان لے، مشلاً فضولی نے مدعی سے کہا: فلال سے ایخ دعوے کی طرف سے ایک ہزار در جم پر اس کے ساتھ صلح کرلو، اور میں تمہارے لئے اس رقم کا ضامن ہوں، مدعی نے قبول کرلیا، صلح مکمل ہوگئی اور صحیح ہے، اس لئے کہ اس شکل میں مدعا علیہ کے لئے سوائے براکت کے پچھ نہیں ملا، جس طرح مدعا علیہ کے لئے اپنے طور پر اپنی براکت کو حاصل کرنا جائز ہے، اجنبی بھی مدعا علیہ کی براکت کو حاصل کر سکتا ہے، اس شکل میں اگر چی عقد صلح کرنے کے سبب فضولی پر بدل صلح لاز منہیں کہ وہ قاصد ہے، تا ہم اس نے ضمان لیا ہے، اس کے سبب بدل صلح کی ادائیگی اس پر لازم ہے۔

شکل دوم: فضولی، بدل صلح کا صان نہ لے، البتہ اس کواپنے مال کی طرف منسوب کرد ہے، مثلاً فضولی کہے: میں نے اپنے فلاں مال یا اپنے اس گھوڑ ہے یا اپنے ان ایک ہزار دراہم پر صلح کر لی، توصلے صحیح ہے، اس لئے کہ صلح کرنے والے فضولی نے صلح کواپنے مال کی طرف منسوب کر کے اس کی ادائیکی کا التزام کرلیا ہے، اور جب وہ بدل کے سپر دکرنے پر قادر ہے، تو صلح صحیح ہے، اور فضولی پر لا زم ہوگا کہ وہ بدل کو سپر دکرے۔

شکل سوم: موجودہ سامانوں یا نقود کی طرف میہ کہہ کر اشارہ کرے: مجھ پر بیرقم ہے، یا بید گھڑی ہے تو سلح صحیح ہے، اس لئے کہ بدل صلح جس کی طرف اشارہ کیا گیا ہے اس کو سپر د کرنامتعین ہو چکا ال دین پر سلح کرے جو سی دوسرے پر ہو، ال صورت میں سلح کرنے والے پر وہ چیز لازم ہو گی جس پر وہ صلح کررہا ہے۔'' المدونہ باب الصلح'' میں آیا ہے، اگر کسی نے کسی سے کہا: آؤ میں تم سے تہارے اس دین کی طرف سے جوفلاں پر ہے، انتے میں صلح کرلوں اور اس نے ایسا کرلیا، یاکوئی آ دمی دوسرے کے پاس آیا اور اس کے ساتھ اس کی ہیو ی کل طرف سے کسی معین چیز پر صلح کرلی، تو شو ہر پر صلح لازم ہو گی، اور صلح کرنے والے پر وہ چیز لازم ہے، جس پر اس نے صلح کی ہے، اگر چہ اس نے میٹ کہا ہو کہ میں ضامن ہوں: اس لئے کہ اس نے اس شخص کی طرف سے جس پر جن تھا ایسی چیز ادا کی ہے جو اس پر واجب تھی<sup>(1)</sup> ی

سوم: مذہب شافعیہ: ۲۱- شافعیہ کی رائے ہے کہ مدعی واجنبی کے مابین ہونے والی صلح کی دوحالتیں ہیں:<sup>(۲)</sup>۔

اول:مدعاعليه ڪاقرار ڪساتھ:

اس حالت میں دعوی والی چیز سے عین ( نفذ کوئی سامان ) یا دین ہونے کے در میان انہوں نے فرق کیا ہے۔ الف - اگر دعوی والی چیز کوئی سامان ہو، اور اجنبی مدعی سے کے، مدعا علیہ نے مجھے وکیل بنایا ہے کہ میں تمہمارے ساتھ، اس کی خاطر دعوی والے سامان کے کچھ حصے یاکل کی طرف سے مدعا علیہ کے کسی سامان کے بدلے یا اس کے ذمہ میں دس دراہم پر صلح کروں، اور دونوں صلح کر لیں توصلے صحیح ہے، اس لئے کہ معاملات میں انسان کا

- (۱) مواجب الجليل للحطاب ۱٬۸۱۶ المدونه ۱٬۰۸۳ .
- (۲) نهاية المحتاج ٢٢ / ٢٧ ٣٤ ماسى المطالب ٢ / ٢١٢، روضة الطالبين ٢ / ١٩٩٩ - ٢٠٠٠ المهذب ١ / ٣٣٠ -

کی بی<sup>صلح</sup> مدعا علیہ کی اجازت پر موقوف ہوگی، اس لئے کہ یہاں <sup>صلح</sup> کرنے والے کو (جو کہ فضو لی ہے) مطلوب مدعا علیہ پر کو کی ولایت نہیں،لہذا اس پر اس کا تصرف نافذنہیں ہوگا، بلکہ اس کی اجازت پر موقوف رہے گا۔

بناء برین: اگر مدعا علیہ اس کی صلح کوجائز کردت تو صلح صحیح ہے، اس لئے کہ اس کی طرف سے بعد میں ملنے والی اجازت، اس درجہ میں ہے کہ گویا وکالت کا معاملہ ہور ہا ہے، اور بدل صلح، مدعا علیہ پر لازم ہوگا، نہ کہ صلح کرنے والے پر، اس لئے کہ اس نے اس بدل کا التزام اپنے اختیار سے کیا ہے، اجنبی فضو لی، دونوں کے درمیان سے نکل جائے گا، اس پرکوئی چیز لازم نہیں ہوگی، اور اگر مدعا علیہ نے اس کو منظور نہیں کیا توصلح باطل ہوگی، اس لئے کہ اس پر مال واجب نہیں ہوگا، اور مدعی ہد (جس چیز کا دعوی کیا گیا) ساقط نہ ہوگا۔

ال شکل میں مدعا علیہ کے مقرر یا منگر ہونے کے درمیان اور بدل صلح کے عین یادین ہونے کے درمیان کوئی فرق نہیں ، اس لئے کہ صلح کرنے والے فضولی نے بدل صلح کو اپنی ذات یا اپنے مال کی طرف منسوب نہیں کیا ہے، اسی طرح اس نے اس کا حکان بھی نہیں لیا، لہذا اس پر مذکورہ بدل لا زم نہیں ہوگا<sup>(1)</sup>۔

دوم: مذهب ما لكيه:

۲- مالکید کی رائے ہے کہ آ دمی دوسرے کی طرف سے بہ وکالت یا بلاو کالت صلح کرے جائز ہے، اس کی مثال میہ ہے کہ کوئی شخص اپنے

(۱) دیکھنے: تحفة الفقهاء سار ۲۳۳۷، البحر الرائق ۲۵۹۷، مجمع الأنهر ۲ / ۱۳۳۷، تبیین الحقائق ۵ / ۲۰ ، ردالحتا ر (طبع بولاق ۲<u>۲۱ ه</u>) ۲۰ ۷۷ ۷۷ ، الفتادی الخانیه سار ۱۸۳ اوراس کے بعد کے صفحات، دیکھنے: مجلة الأحکام العد لیہ دفعہ (۲۵۳۳) دررالحکام لعلی حیدر ۲۰ (۱۹–۲۲، شرح المجله للأتای ۲۰ (۲۳۵۰ بدائع الصنائح ۲ / ۵۲، الفتادی البز ازید ۲ / ۲۰۰۰ صلح ۲۲ میصح ہے، اور اگر اس نے اپنی طرف سے صلح کرتے ہوئے کہا: مجھ سے اس دین کی طرف سے صلح کرلو، تا کہ بید مدعا علیہ کے ذمہ میں میر ا ہو، تو اس میں دوا قوال ہیں، جس کی بناء پر ان دوا قوال پر ہے جو دین کو اس شخص کے ہاتھ بیچنے کے بارے میں ہے جس پر دین نہ ہو۔ اول: صحیح نہیں، اس لئے کہ وہ مدعا علیہ کے ذمہ کی چیز کو سپر د کرنے پر قادر نہیں ہے۔ دوم: صحیح ہے، جیسے کہ دوسرے کے ہاتھ میں موجود ود بعت کو خرید لیا۔

دوسرى حالت: مدعاعليد كا نكار كساته:

ال حالت میں بھی انہوں نے دعوی والی چیز کے عین یا دین ہونے میں فرق کیا ہے: الف-اگروہ عین ہواور اجنبی نے ظاہر میں انکار کرنے والے کی طرف سے بیکہ کر ال سے صلح کر لی کہ میرے پاس مدعا علیہ نے اقرار کیا ہے، اور مجھے تمہارے ساتھ صلح کر نے کے لئے وکیل بنایا ہے، البتہ وہ اس کا اظہار ال لئے نہیں کرتا کہ تم اس کو اس سے چھین نہ لو، اور اس نے اس سے صلح کر لی توصلح صحح ہے، اس لئے کہ معاملات میں آ دمی کا دعوائے وکالت مقبول ہے<sup>(1)</sup>، شیر از ی نے کہا ہے کہ اس لئے کہ اعتبار دونوں عقد کرنے والوں کا ہے، اور دونوں نے ایسی چیز پر انفاق کیا ہے جس پر عقد جائز ہے، لہذا سے جائزہ ہوگا پھر اس میں دیکھا جائے گا: اگر اس کو صلح کر نے کی اجازت دی تھی تو مدعا علیہ اس عین کا

(۱) بیر (بقول امام غزالی) اس صورت میں ہے، جبکہ مدعا علیہ نے، وکالت کے دعوے کے بعد، دوبارہ انکار نہ کیا ہو، کیکن اگراس نے دوبارہ انکار کردیا تو یہ معزول کرنا ہوگا، لہذا اس کی طرف سے صلح صحیح نہیں ( اُسنی المطالب ۲/ ۲/ ۲/ ۲/ ۲۰ نہایة المحتاج مرا / ۲۷ )۔ دعوائے وکالت مقبول ہے، پھر دیکھا جائے گا، اگر اجنبی وکالت میں سچاہے،توجس مال کی طرف سے صلح ہوئی ہے، وہ مدعا علیہ کی ملکیت بن جائے گا، ورنہ وہ اجنبی فضولی ہو گا اور اس کی صلح صحیح نہیں ہوگی ،اس لئے کہ اس کی اجازت نہیں ہے، جیسے کہ فضولی کی خریداری۔

اگروکیل نے اپنی مملوکہ کسی سامان پر صلح کی یا اپنے ذمہ میں دین پر صلح کی تو عقد صحیح ہے، اور بید دوسرے کے لئے اس کی اجازت سے اپنے مال کے ذریعہ خریدنے کی طرح ہوجائے گا، اور بیخریداری اجازت دینے والے کے لئے ہوگی، ماذون (جس کو اجازت ملی اجازت دینے والے سے مثل واپس لے گا اگروہ چیز مثلی ہو، اور قیمت واپس لے گا اگروہ ذوات القیم میں سے ہو، اس لئے کہ اس نے جودیا ہے وہ قرض ہے، ہبنہیں ہے۔

اگرا پنی دعوی والی چیز کی طرف سے اپنے مال میں سے کسی سامان پر یااپنے ذمہ میں دین پر صلح کر لی تو اجنبی کے لئے صلح صحیح ہے، گو یااس نے اس کوخر یداری کے لفظ سے خرید لیا ہے، اگر چیا جنبی کے ساتھ کوئی جھگڑا نہ ہوا ہو، اس لئے کہ صلح دعوی اور جواب پر مرتب

- 4-

ب-اگرد عوى والے چیز دین ہوتو دیکھا جائے گا:اگر مدعا علیہ کی طرف سے صلح کی مثلاً اجنبی نے مدعی سے کہا: تمہارا فلال پر جو ایک ہزار ہے، اس کی طرف سے میرے ساتھ پانچ سو پر صلح کرلو، تو صلح صحح ہے، اس لئے کہ اگر مدعا علیہ نے اس کو اس کا وکیل بنایا تھا تو اس نے اس کی اجازت سے اس کا دین ادا کر دیا، اور اگر مدعا علیہ نے اس کو وکیل نہیں بنایا تھا، تو اس کی اجازت کے بغیر اجنبی نے اس کا دین ادا کر دیا، اور بیرجائز ہے، اس کے شل بی بھی ہے کہ اجنبی نے اس سے کہا: مجھے مدعا علیہ نے وکیل بنایا ہے کہ تمہا رے ساتھ اس کے آ دھے پریا اس کے اس کپڑ ہے پر صلح کرلول، اور اس نے سلح کر لی، تو اگردین کی طرف سے اپنے لئے صلح کر لی اور کہا: وہ انکار کرر ہا ہے، کیکن وہ جھوٹا ہےتم میر ے ساتھ میر کی خاطر میر ے اس جانور پریا میر نے ذمہ میں دس درا ہم پرصلح کر لوتا کہ میں اس کو اس سے لےلوں تو میچے نہیں ہے، اس لئے کہ بید دوسرے کے ذمہ میں واجب دین کو خریدنا ہے<sup>(1)</sup>۔

چېارم:مذہب حنابلیہ:

۲۲ - حنابلہ نے مدعی کے ساتھ اجنہی کی صلح کے بارے میں صرف حالت انکار میں بحث کی ہے، حالت اقرار میں اس کی صلح کا ذکر نہیں کیا ہے، انہوں نے کہا ہے کہ: الف-منگر کی طرف سے اجنبی کی صلح یا تو دین کی طرف سے ہوگی یا عین کی طرف سے ر

اگراس نے کسی عین کے منگر کی طرف سے اس کی اجازت سے یا اس کی اجازت کے بغیر صلح کر لی توضلح صحیح ہے، خواہ اجنبی نے مدعی کے لئے، منگر پر اس کے دعوے کی صحت کا اعتراف کیا ہو یا اس کی صحت کا اعتراف نہ کیا ہو، اگر چہا جنبی نے ہینہ بتا یا ہو کہ منگر نے اس کوا پنی طرف سے صلح کرنے کے لئے وکیل بنا یا ہے، اس لئے کہ بیہ مال دے کر منگر کو جھگڑ سے سے بچانا، اور اس کو دعو سے بری کرنا ہے، اور اجنبی نے جس چیز پر مصالحت کی ہے اس کو منگر سے واپس نہیں لے گا، اگر اس نے جس چیز پر مصالحت کی ہے اس کو منگر سے واپس نہیں لے گا، اگر اس نے ہو گیا، جبیا کہ اگر اس کی طرف سے صدقہ کرتا، اور اگر اس نے منگر کی طرف سے ہو گیا، جبیا کہ اگر اس کی طرف سے صدقہ کرتا، اور اگر اس نے منگر کی اور اس میں وکیل بنانا جائز ہے، اور اجنبی نے اس کی طرف سے اس کی اور اس میں وکیل بنانا جائز ہے، اور اجنبی نے اس کی طرف سے اس کی

(۱) الروضه ۱/۲۰۱۱ أسنى المطالب ۲/۲۷ ـ

ما لک ہوجائے گا، اس لئے کہ اس کے وکیل نے اس کی خاطر اس کو خریدا ہے،اورا گراس کو کی اجازت نہیں دی تھی تو مدعا علیہ اس عین کامالک نہ ہوگا، اس لئے کہ اجنبی نے اس کے لئے ایک سامان اس کی اجازت کے بغیر خریدا ہے،لہذاوہ اس کامالک نہ ہوگا<sup>(1)</sup>۔ اگراجنبی نے مدعی سے کہا: وہ منگر ہے، کیکن وہ باطل پر ہے، اس لئےتم میرے ساتھات کے لئے میرے اس گھر پر صلح کراوتا کہتم د دنوں کے درمیان جھگڑاختم ہوجائے، تو اضح کے مطابق سے چی نہیں ب، اس لئے کہ بین انکار ب (۲)۔ اگراس نے اپنے لئے سکتح کی اور کہا: وہ اپنے انکار میں جھوٹا ہے، اس لئے کہتم میرے نزدیک سیچے ہو، تم میرے ساتھ میرے لئے میرے اس گھر پر یا میرے ذمہ میں دس( درا ہم ) پر کے کرلوتو بیر غصب شدہ چیز کوخریدنے کی طرح ہے، اب ان دونوں صورتوں میں فرق کرتے ہوئے کہاجائے گا کہا گروہ اس کو لینے پرقا در ہےتوںکے صحیح ہے اور اگر وہ اس کو اس سے لینے سے عاجز ہوتو صلح صحیح نہیں ے ` ب-اورا گردعوی والی چیز دین ہواوراجنبی نے کہا مخالف فریق نے انکار کیا ہے اور وہ جھوٹا ہےتم میرے ساتھ اس کے لئے میرے اس جانور برصلح کرلو، تا کہتم دونوں کے درمیان جھگڑ اختم ہوجائے، اس نے قبول کرلیا توصلح صحیح ہے، اس لئے کہ دوسرے کے دین کو اس

کی اجازت کے بغیرادا کردینا محال نہیں ہے،اس کے برخلاف کہ غیر کواس کے عین مال کا اس کی اجازت کے بغیر ما لک بنایا جائے کہ بیہ ناممکن ہے۔

- (۱) المهذب ارم ۱۳۳
- (۲) دوسراقول بیہ ہے کہ دہ صحیح ہے، اس لئے کہ شروط عقد میں اعتبار خود عقد کرنے
   والے کا ہے اور بید دونوں متفق ہیں ( روضة الطالبین ۲۰۱/۳)۔
   (۳) نہایہ الحتاج ۲۰/۸۷۔

ب-اگراجنبی نے مدعی کے ساتھا پنے لئے مصالحت کی تا کہ مطالبہ کاحق اس کول جائے تو بیہ معاملہ اس سے خالی نہیں ہے کہ دہ مدعی کے لئے اس کے دعوے کی صحت کا اعتراف کرے گایا اس کے لئے اعتراف نہ کرے گا:

اگراس کے لئے اس کا اعتراف نہ کرتوں کے باطل ہے، اس لئے کہ اس نے مدعی سے وہ چیز خریدی جواس کے لئے ابھی تک ثابت نہیں ہے، اور اس کی طرف کو جھگڑ انہیں آیا کہ مال دے کر اس سے ن سکے، بیہ بالکل اس صورت کے مشابہ ہے کہ اجنبی نے مدعی سے دوسر ے کی مملوک چیز خریدی۔

اگراس نے مدعی کے لئے اس کے دعوی کی صحت کا اعتراف کیا اور مدعی کے ساتھ مصالحت کی اور دعوی والی چیز دین ہے، تو می صحح نہیں ہے، اس لئے کہ اس نے ایسی چیز خریدی جس کے سپر دکرنے پر فروخت کرنے والا قادر نہیں ہے، نیز اس لئے کہ مید دین کو غیر مدیون کے ہاتھ فروخت کرنا ہے، اور جب اس دین کو غیر مدیون کے ہاتھ فروخت کرنا صحیح نہیں جس کا اقرار اس کو ہے تو منگر کے ذمہ میں واجب دین کو جس کو اس سے وصول نہیں کیا جا سکتا، فروخت کرنا بدر جہ اولی صحیح نہ ہوگا۔

اگرد عوی والی چیز عین ، و، اور اجنبی کو معلوم ، و که مدعی اس دین کو مدعا علیہ سے وصول کرنے سے عاجز ہے تو صلح صحیح نہیں ، و گی ، اس لئے کہ اس نے ایسی چیز خریدی ، جس کو سپر دکرنے پر فر وخت کرنے والا قادر نہیں ہے، جیسے بدک کر بھا کے ، و نے جانور کی خریداری ، اور اگر اجنبی کو گمان ہے کہ وہ اس کو نکال سکتا ہے توضیح ہے، اس لئے کہ اس نے مالک سے اس کی وہ مملو کہ چیز خریدی جس کو اس کے خیال کے اعتبار سے اس سے لے سکتا ہے، یا اس کا خیال تھا کہ وہ قادر نہیں ، پھر معلوم ، وا کہ وہ اس کو چھڑانے پر قادر ہے، تو صلح صحیح ہے، اس لئے کہ تیچا اس چیز اجازت سے جو پچھادا کیا ہے، اس سے واپس لے گا اگراس نے ادا کردہ مال اس سے لوٹا نے کی نیت کی ہو۔

اگر منگر دین کی طرف سے اس کی اجازت سے پااس کی اجازت کے بغیر مصالحت کر لی تو لیے صحیح ہے، خواہ اجنبی نے مدعی کے لئےمطلوب چنص پراس کے دعوے کی صحت کا اعتراف کیا ہویا اعتراف نہ کیا ہو، اس لئے کہ دوسرے کی طرف سے اس کی اجازت سے اور اس کی اجازت کے بغیر بھی دین کوادا کرنا جائز ہے: ''إن علياً و أبا قتادة رضى الله عنهما قضيا الدين عن الميت، وأقرهما النبي عَلَيْ اللهِ "() (حضرت على أورابوقما دة في ميت كي طرف سے اس کے دین کوادا کردیا، اور رسول اللہ علیقہ نے ان کو برقرار رکھا)، اگر چداجنبی نے بیدنہ کہا ہو کہ منکر نے اپنی طرف سے کم کرنے کے لئے اس کود کیل بنایا ہے، اس لئے کہ بیہ منگر کو جھکڑے سے بچانے کے لئے فد بہ دینا ہے، اور اس کو دعوے سے بری کرنا ہے، اور اجنبی نے جس پر صلح کی ہے، اس میں سے کچھ بھی منگر سے واپس نہیں لےگا، اگراس نے منکر کی اجازت کے بغیرادا کیا ہے، اس لئے کہ اجنبی نے اس کی طرف سے ایسامال ادا کردیا ہوجواس پر لازمنہیں تھا،لہذ ااجنبی احسان کرنے والا ہوگیا، جیسے کہ اگراس کی طرف سے صدقہ کردیتا، اگرمنگر نے اجنبی کوصلح کی اجازت دی یا اپنی طرف سے ادائیگی کی اجازت دی تواس کی طرف سے جو کچھادا کیا ہے اس سے واپس لے گا،اگراداکردہ مال اس سے لوٹانے کی نیت کی ہو<sup>(۲)</sup>۔

 حدیث: "أن علیا و أبا قتادة قضیا الدین عن المیت " حفرت ابوقماده کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۹/۲۲ ۲ طبع السلفیه) نے حضرت سلمه بن اکوع ہے کی ہے۔ اورحدیث علی کی روایت دارقطنی ( ۲۲/۷ ۲ طبع دارالحاس ) نے کی ہے۔
 (۲) شرح منتہی الإ رادات ۲/۲۵۲۲ ، کشاف القناع ۳/۲۸ ۳، المغنی لا بن قدامه (طبع مکتیہ الریاض الحدیث ) ۲/۱ ۳۵، المدع ۲/۷ ۲۷۔

مد عاعلیہ نے اس کوا داکرنے کی اجازت دی ہو، اور اگر مدعا علیہ نے ادائیگی کی اجازت دینے کاانکار کردیا،تواس کی قتم کے ساتھ اعتباراسی کی بات کا ہوگا،اوراس کا تکم اس شخص کی طرح ہوجائے گا،جس نے دوسرے کی طرف سے دین اس کی اجازت کے بغیرادا کردیا،اوراگر ای نے وکالت کا انکار کیا توبھی اس کی قتم کے ساتھ اس کی بات کا اعتبار ہوگا، اجنبی اس سے واپس نہ لےگا، اور نہ مدعاعلیہ کے لئے اس عین کی ملکیت کا فیصلہ کیا جائے گا، پھرا گراجنبی کوخریداری کا دکیل بنایا گیا تھا، توبہ باطن (دریردہ) مدعا علیہ اس کا مالک ہوجائے گا، اس لئے کہ اس نے اس عین کو اسی کی اجازت سے خریدا ہے، لہذا س ملکیت کے اندراس کے انکار کا کوئی منفی اثر نہ ہوگا ، اس لئے کہ اس کی ملکیت اس کے انکار سے قبل ثابت ہوچکی ہے، وہ انکار کرکے بس اجنبی پرظلم کرنے والا ہے،اورا گرمد عاعلیہ نے اس کو کیل نہیں بنایا تھا تو مدعا علیہ اس کا مالک نہ ہوگا، اس لئے کہ اجنبی نے اس کے لئے ایک چیز اس کی احازت کے بغیرخریدی۔ اگراجنبی مدعی سے کہے: مدعا علیہ کوتہ ہارے دعوی کے صحیح ہونے کاعلم ہے، وہتم سے ملح کرنا چاہتا ہے اوراس نے مجھے اس کے لئے وکیل بنایا ہے،اوراس نے صلح کر لی توضیح ہے، اس لئے کہ یہاں پر اس نے اس کی ادائیگی سے گریزنہیں کیا، بلکہ اس کا اعتراف کیا اور

کچھد بے کراس کے ساتھاس پر صلح کر لی اور بیاس صورت کے مشابہ ہو گیا کہاس نے اس کاانکار نہ کیا ہو<sup>(1)</sup> ۔

اركان ك: ۲۲۷ - حنفیہ کی رائے ہے کہ کی کا ایک ہی رکن ہے:صیغہ جوایجاب (۱) المغنی ۴۷ ۲ ۳۲ اوراس کے بعد کے صفحات، المدع ۴۷ ۲۸۸، شرح منتهی

کی ہوئی ہےجس کوسیر دکر ناممکن ہے، لہذااس کے اس خیال کا کوئی اثر نہ ہوگا، کہ سپرد کرناممکن نہیں ہے، پھرا گراجنبی صلح کرنے کے بعد عاجز آجائے،حالانکہاس کوچھڑانے پراس کی قدرت کا اس کوطن تھا،تواجنبی کو اختیار ہوگا کہ کو کنخ کردے اوراس لئے کہ معقود علیہ (وہ چیز جس پر معاملہ ہوا) اس کے لئے سالم نہ رہا، لہذا اس کو اس کا بدل واپس لینے کا حق ہوگا، یاصلح کوجاری رکھے،اس لئے کہ جق اسی کوحاصل ہے، جیسے خیار عیب،اورا گراس کود صول کر لینے پر قادر ہوتو صلح برقر ارر ہے گی <sup>(1)</sup> ۔ ج-اگراجنبی نے مدعی ہے کہا: میں مدعا علیہ کا وکیل ہوں کہ تمہارے ساتھ، اس'' عین'' کی طرف سے سلح کرلوں، مدعا علیہ تمہارے لئے اس عین کا یہ باطن (دریردہ)اقرار کرنے والا ہے، بس ظاہر میں تم سےا نکارکرر ہاہے، توخر قی کے کلام کا ظاہر بیرے کہ کے صحیح نہیں ہوگی، اس لئے کہ ظاہر میں وہ اس عین کا اس لئے انکار کرتا ہے کہ مدعی اینا کچھ حق حچھوڑ دے ، یا اس کو اس کے ثمن سے کم میں خرید لے، ایپاڅخص حق مار نے والا ہے خلم وزیادتی کے ذریعہ مصالح عنہ (جس چیز کی طرف سے صلح ہوئی ) کولینا چاہتا ہے،اور بیاس درجہ میں ہے کہ مدعا علیہ زبانی مدعی سے کہے: مجھے تمہارے دعوی کے صحیح ہونے کاعلم ہےاور بیہ چیزتمہاری ہے،لیکن میں اسے تمہارے سیر دنہیں کروں گا اور نہ جاکم کے پاس تمہارے لئے اس کا اقرار کروں گا، یہاں تک کہتم اس کے بدلہ اس کے کچھ جسے پر یا اس کے عوض پر سلح کرلو، اور بیدناجائز ہے، قاضی نے کہا:صحیح ہے، پھر مدعا علیہ کو دیکھا جائے گا،اگروہ اس کی تصدیق کرد بےتو اس عین کا مالک ہوجائے گا اوراس کی طرف سے جوادا کیا گیا ہے اس پر لازم ہوگا،اور مدعی اس سے وہ مال جواس نے اس کی طرف سے ادا کیا ہے واپس لے گا اگر

(۱) المبدع ۲۸۷/۲۸ اوراس کے بعد کے صفحات، کشاف القناع ۲۸۴، ۳۸، شرحینتہی الإرادات ۲/۲۱۵، المغنی ۲/ ۵۳۳۷\_

-~\_~

الإرادات ۲۲۵/۲۲، كشاف القناع ۲۳۸۷ م.

صلح۲۷-۵۶

کے باب میں اس کے صیغہ سے متعلقہ شرائط کا ذکرنہیں کیا ہے، اس لحاظ ہے وہ صلح کومستقل بالذات عقد نہیں مانتے ، بلکہ وہ اس کو شرائط واحکام میں اس سے قریب ترین عقد کے تابع کہتے ہیں، چنانچہ اس کو بیچ شارکیا جائے گا،اگر مال کامال سے تبادلہ ہو، ہبد شارکیا جائے گااگر دعوی کئے ہوئے سامان کے بعض یرصلح ہو،اورابراء شارکیا جائے گااگر دعوی کئے ہوئے دین کے بعض یر سلح ہو،ان حضرات نے صیغہ سے متعلقہ شرائط داحکام کوان عقود کے اندر ذکر کرنے پر اکتفاء کیا ہے، جن عقود کے ساترصلح كواس بجحل اوربدل صلح كحلحاظ سےلاحق كميا جاتا ہے۔ حفنیہ نے صیغہ کو پر مستقل شکل میں صلح کے باب میں کلام کیا ہے، کچھ شرائط داحکام کا ذکر کیا،اور کچھکواس پراکتفاء کرتے ہوئے چھوڑ دیا کہانہوں نے صیغہ سے متعلقہ تفصیلات کو بیع، اجارہ، ہبہاور ابراء کے ابواب میں ذکر کیا ہے، جن کے بعض احکام صلح کے بعض حالات اورصورتوں میں اس پرجاری ہوتے ہیں۔ ر ہاملج کے باب میں صلح کے صیغہ اور اس کے شرائط کے بارے میں ان کا کلام توبیہ ہے کہ کچ میں مدعی کی طرف سے، بہر حال ایجاب کا ہونا شرط ہے،خواہ دعویٰ کی ہوئی چیز ایسی ہو جو عیین سے متعین ہوجاتی ہویااییا نہ ہو،اوراسی وجہ سےایجاب کے بغیر صلح مطلقاً صحیح نہیں ہے، رہا قبول تو ہرائیں صلح میں ایجاب کے بعد شرط ہے جس میں بتادلہ ہو۔ پھر انہوں نے کہا: ایجاب وقبول میں ماضی کا صیغہ استعال ہوگا،امر کے صیغہ سے صلح نہ ہوگی ، بناء بریں اگر مدعی مدعا علیہ سے کہے: جس گھر کا تمہاراد عوی ہے اس کی طرف سے میرے ساتھ یا پخ

لیے: جس کھر کا تمہارا دعوی ہے اس کی طرف سے میر ے ساتھ پا پچ سو درہم پر صلح کرلو، اور مدعا علیہ کہے: میں نے صلح کر کی تو صلح نہیں ہوگی، اس لیئے کہ ایجاب کی طرف صلح کے مطالبہ کے الفاظ ہیں، اور بیدا یجاب کے قابل نہیں ہے، اب دوسری طرف والے کا کہنا: میں وقبول سے مرکب ہو،اور باہمی رضامندی بتائے ،اس میں جمہور فقہاء (مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ ) کا اختلاف ہے، انہوں نے صلح کے تین ارکان شارکرائے ہیں: ۱-عاقدین۔ ۲-عاقدین۔ د کیھئے:اصطلاح:'' عقد' ۔

شرائط :

۲۴ - صلح کی چند شرطیں ہیں، جن کا ثبوت صلح کے وجود کے لئے لازم ہے، میںلح کی ماہیت وحقیقت سے خارج ہیں، کچھ کا تعلق، صیغہ سے، کچھ کا تعلق، عاقدین سے، کچھ کا تعلق، مصالح عنہ، (نزاعی چیز) سے اور کچھ کا تعلق، مصالح علیہ (یعنی بدل صلح) سے ہے۔ ان کا بیان حسب ذیل ہے:

صيغه سے متعلقہ شرائط:

۲۵ - صيغه سے مراد: ايجاب وقبول بيں جن سے باہمی رضامندی معلوم ہو، مثلاً مدعاعليہ کہے: ميں نے تمہارے ساتھ اس چيز کی طرف سے اتنے پر صلح کرلی، يا تمہارے اس دعوے کی طرف سے اتنے پر صلح کرلی، اور دوسرا کہے: ميں نے قبول کيا، يا ميں راضی ہوں، يا ايسالفظ بولے جس سے اس کی قبوليت ورضامندی کا علم ہو جب ايجاب وقبول پائے جائيں گے توصلح کمل ہوجائے گی<sup>(1)</sup>۔ اس بات کا لحاظ رہے کہ فقہاء ما لکيہ، شافعيہ اور حنابلہ نے صلح

(۱) بدائع الصنائع ۵ م ۲۰ ۳ -

مثلاً: صاحب دین نے مدیون سے کہا: تمہارے ذمہ میں میرا جو پانچ سودینار ہے، اس کی طرف سے میں نے تمہارے ساتھ دوسو دینار پر سلح کرلی، تو تحض ایجاب سے سلح ہوجائے گی، مدیون کے قبول کرنے کی شرط نہیں ہوگی اور میں کے لازم ہو گی، بشر طیکہ مدیون اس کورد نئہ کردے، لیکن می شرط ہے کہ اس میں ایجاب کرنے والا مدعی ہو، اس لئے کہ اگر ایجاب کرنے والاخود مدعا علیہ ہوگا تو اس میں مدعی کے قبول کرنے کی شرط ہو گی، خواہ صلح ایسی چیز کی طرف سے ہو جو تعیین لئے کہ میں کہ راحی مرط ہو گی، خواہ صلح ایسی چیز کی طرف سے ہو جو تعیین ما قط کرنے کی شرط ہو گی، خواہ صلح ایسی چیز کی طرف سے ہو جو تعیین رف کہ میں کہ یہ میں میں مدعی کے مار کی میں مدعی کے معاد منہ میں ہوجائے، یا وہ تعیین کرنے سے متعین نہ ہو، ایسا اس ما قط کرنے والا مدعی یا دائن ہو، کیونکہ اس کے قبول کئے بغیر اور اس کی معاد ضہ ہو گی اور معاد ضمیں ایجاب وقبول دونوں کا پایا جانا شرط ہے، رہا اس صورت میں ، جبکہ صلح ایسی چیز کی طرف سے ہو جو تعیین کرنے معاد ضہ ہوگی اور معاد ضمیں ایجاب وقبول دونوں کا پایا جانا شرط ہے، رہا اس صورت میں ، جبکہ صلح ایسی چیز کی طرف سے ہو جو تعیین کرنے معاد ضہ ہوگی اور معاد ضہ میں ایجاب وقبول دونوں کا پایا جانا شرط ہے، رہا اس صورت میں ، جبکہ صلح ایسی چیز کی طرف سے ہو جو تعیین کرنے معاد نہ ہو، اور اسی جو کہ کہ کی کہ رہوں ہو ہو ہوں کا پایا جانا شرط ہے، مطال ہر کرنا قبول کے قائم مقام ہوگا<sup>(1)</sup> ہ

صلح بالتعاطى: ( زبان سے بچھ کے بغیر لین دین کی سلح ) ۲۹ - حفید کی رائے ہے کہ ' صلح بالتعاطی' ، منعقد ہے، اگر قرائن حال سے اس پر دونوں کی رضا مندی معلوم ہو، مثلاً مدعا علیہ، مدعی کو ایسامال دے جس کے لینے کاحق اس کونہیں ہے، اور مدعی اس مال پر قبضہ بھی کر لے، اس کی تشریح میہ ہے کہ اگر ایک شخص دوسرے پر ہزار درہم کا دعوی کرے، مدعا علیہ دین کا انکار کر اور مدعی کو ایک بکر ی

(۱) البحرالرائق ۷۷ ۲۵۵، مجمع الانهر ۲۸/۲ ۳۰، دررالحکام شرح مجلة الأحکام لعلی حیدر ۱۳ س-۵،قرة عیون الاخیار تکمله ردالحتار (المطبعه المیمنیه ۲<u>۳۳ ا</u>ه) ۲ س۱۵۲ - ۱۵۱،الفتادی الهندیه ۱۲۸/۲۲ - ۲۲۹

صلح ۲۶ نے قبول کیا، ایجاب کے قائم مقام نہیں ہوگا، ہاں اگر مدعی دوبارہ کہے: میں نے قبول کیا تواس حالت میں صلح ہوجائے گی۔ ان تفصیلات کی بنیاد پر:

اگر دعوی کیا ہوا سامان ایسا ہو جو تعیین کرنے سے متعین ہوجائے، جیسے جائداد، اراضی اور سامانِ تجارت وغیرہ توصلح کے صحیح ہونے کے لئے ایجاب کے بعد قبول کی شرط ہے، اس لئے کہ اس حالت میں صلح، اسقاط نہ ہوگی، کہ تنہا ساقط کرنے والے کے ارادہ سے کمل ہوجائے۔

اگر صلح دوسری جنس پر ہوتو بھی قبول کی شرط ہے،خواہ مدعی بہا یسا ہو جو تیبین کرنے سے متعین ہوجائے ، یا متعین نہ ہونے والا ہو، جیسے نفذین اور جوان کے حکم میں ہیں۔

ان دونوں مسائل میں قبول کی شرط ہونے کا سبب یہ ہے کہ ک ان دونوں میں تبادلہ ہے،اور تبادلہ میں قبول واجب ہے،اس کے بغیر عقد صحیح نہیں ہوتا ہے۔

رہی وہ صلح جو تنہا ایجاب سے ہوجاتی ہے،تو ایسی صلح ہے جس میں بعض حقوق کو ساقط کرنا ہوتا ہے،لہذااس میں صرف ایجاب پر اکتفاء کیا جاتا ہے،قبول کی شرطنہیں لگائی جاتی۔

بناء بریں: اگر صلح، ذمہ میں ثابت دین کے کچھ حصہ پر ہوئی، بایں معنی کہ مصالح عنہ (جس کی جانب سے صلح کی جائے)، ومصالح بہ (جس پر صلح کی جائے) دونوں نقدین ہیں، اور بید دونوں تعیین کرنے سے متعین نہیں ہوتے تو یہاں پر محض صاحب دین کے ایجاب کرنے سے صلح ہوجائے گی، مدیون کا قبول کرنا شرط نہیں، اس لئے کہ بیصلح کچھ حق کو ساقط کرنے کا نام ہے، اور اسقاط قبول پر موقوف نہیں ہوتا، بلکہ محض ساقط کرنے والے کے ایجاب سے پورا ہوجا تا ہے۔ طرف سے سلح کرنا شیح نہیں ہے، مثلاً کسی زانی سے یا دوسر کا مال چوری کرنے والے سے یا شراب نوش سے مال پر صلح کر کی کہ اس کو حاکم کے پاس نہیں لے جائے گا، چونکہ بید میں اللہ ہے، اس لئے بی صلح ناجائز اور باطل ہوگی، کیونکہ صلح کرنے والا ، صلح کے ذریعہ اپنے ذاتی حق میں تصرف کرتا ہے یا تو اپنا ساراحق وصول کرتا ہے یا کچھ وصول کرتا ہے باقی ساقط کرتا ہے، یا معاوضہ لیتا ہے اور بیہ ساری چیزیں دوسرے کے میں ناجائز ہیں۔ اسی طرح اگر حد قذف کی طرف سے سلح کرے، مثلاً کسی کو زنا کا بہتان لگایا اور اس کے ساتھ کسی مال پر صلح کر لی کہ اس کو معاف کردے، اس لئے کہ اس میں اگر چہ بندے کا بھی حق ہے، تا ہم اللہ کا حق غالب ہے، اور مغلوب شرعاً عدم کے درجہ میں ہوتا ہے، لہذا بی خالص حقوق اللہ کے حکم میں ہوگا، وہ بھی اییا، ی ہوگا۔ د کی میں اس کریں ۔

اتی طرح اگر کسی گواہ کے ساتھ جواس کے خلاف گوا، ی دینے کا ارادہ رکھتا تھا مال پر صلح کرلے تا کہ وہ اپنی گوا، ی کو چھپالے، تو بی صلح باطل ہے، اس لئے کہ گواہ گوا، ی دینے میں محتسب (اللہ کے لئے کام کرنے والا) ہے، جواللہ عز وجل کا حق ہے، اس لئے کہ فرمان باری ہے: "وَ اَقِیْہُمُوا الشَّ بَھَادَةَ لِلَٰهِ"<sup>(1)</sup> (اور گوا، ی ٹھیک ٹھیک اللہ کے واسط دو)، اور اللہ کے حقوق کی طرف سے صلح باطل ہے<sup>(1)</sup> ر جب حقوق اللہ میں صلح باطل ہوگئی تو اس نے جو لیا ہے اس کو والپس کرنا وا جب ہے، اس لئے کہ اس نے ناحق لیا ہے، اور کسی کے

- (۱) سورهٔ طلاق ۲-
- (۲) بدائع الصنائع ۲۷،۸۷،۱۸ لمبدع ۲۷،۴۹۰، المغنى لابن قدامه ۲۷،۵۵۰، شرح منتهى الإرادات ۲۲۲۲،قرة عيون الأخيار ۲۷۵۱، كشاف القناع سر۸۸۸ اوراس کے بعد کے صفحات۔

دے دے، مدعی اس کی طرف سے اس بکری پر قبضہ کر لے تو بیہ سلح بالتعاطی ہوجائے گی، مدعی اس کے بعد ان ایک ہز ار درا ہم کا دعو کی نہیں کر سکتا، اسی طرح مدعاعلیہ دہ بکری اس سے داپس نہیں لے سکتا۔ لیکن اگر مدعا علیہ مدعی کو اس مال میں سے پچھ دے جس کے لینے کاحق مدعی کوتھا، اور مدعی اس پر قبضہ کر لے دونوں کے در میان کوئی ایسی بات نہیں ہوئی جو صلح کو بتائے تو میں کے بالتعاطی منعقد نہ ہوگی، مدعی، باقی دین کا مطالبہ کر سکتا ہے، اس لئے کہ مدعی کا اس مال میں سے پچھ لے لینا جس کے لینے کاحق اس کو جہ ہو سکتا ہے کہ اس لئے ہو کہ اس نے میہ ارادہ کیا کہ اپنا پچھ تو اس وقت وصول کر لے باقی بعد میں لے لے گا، اسی طرح میہ بھی ہو سکتا ہے کہ اس نے کی ہوئی مقد ار پر اکتفاء کیا اور باقی کے مطالبہ سے ہٹ گیا، اور حق شک کی وجہ

عاقدين مص علق شرائط:

۲۷ - بیرشرائط نین قشم کی ہیں: کچھ کا تعلق اہلیت سے، کچھ کا ولایت سے، اور کچھ کا آلیسی رضامندی سے ہے، دیکھئے: اصطلاحات: ''اہلیت، تراضی، عقد، ولایت' ۔

مصالح عنه سے متعلقہ شرائط:

مصالح عنہ: نزاعی چیز ہے،اوراس کی دوانواع ہیں: حق اللّٰہ، حق العبد۔ ۲۸ - حق اللّٰہ: فقہاء کے یہاں کوئی اختلاف نہیں کہاس کی طرف سے صلح صحیح نہیں ہے، بناء بریں حدز نا،حد سرقہ اور حد شراب نوشی کی

<sup>(</sup>۱) دررالحکام شرح مجلة الأحکام العدليه ۲ م،۵۰۳ -

طرف سے کر ناجائز ہے۔ د کھنے: 'شفعہ، اسقاط' ۔ اسی طرح اگر کفیل بالنفس ( کسی کی ذات کی ذمہ داری لینے والے)نے مکفول لہ (جس کے لئے ذمہ داری لی گٹی ہو) کے ساتھ کسی مال پر صلح کرلی کہ اس کو کفالت سے بری کرد بے توصلح باطل ہے،اس لئے کہ مدعی کوفیل بالنفس سے صرف اس مطالبہ کاحق ہے کہ وہ مکفول بالنفس کی ذات کو اس کے سیر د کرے، اور بیہ مطالبہ کی ولايت كانام ب، اور صاحب ولايت كى صفت ب، لهذا شفعه كى طرح اس کی طرف سے بھی <sup>صل</sup>ح کرنا ناجائز ہے<sup>(1)</sup>۔ لیکن اگر سی نے دوسرے پر مال کا دعوی کیا، مدعاعلیہ منکر ہے، مدی کے پاس کوئی بینہ ہیں ہے،لہذا مدعاعلیہ سے تتم کا مطالبہ کیا، اس فے تسم کی طرف سے کملے کر لی کہ اس سے حلف نہ لیا جائے ، تو صلح جائز ہے قتم سے بری ہوجائے گا کہ اب مدعی کے لئے جائز نہیں کہ اس ے دوبارہ قتم لے، اسی طرح اگر مدعاعلیہ کیے کہ مجھ پر تمہارے لئے جوشم ہے اس کی طرف سے میں صلح کرتا ہوں یا کہے: اتنا اتنا مال میں نے تم کواس کے فدید میں دیا، تو ہیں صحیح ہے، اس لئے کہ بید عرق کے لئے ثابت شدہ حق کی طرف سے صلح ہے، کیونکہ مدعی کوحق ہے کہ مدعا عليہ سے قسم لے، اور بیا بے محل میں ثابت ہے، یعنی مدعی اپنے خیال کے مطابق دعوی کی ہوئی چیز کامالک ہے،لہذا ہے کہ مدعی کے اعتبار سے ایسے تن کی طرف سے ہے جو مدعی میں ثابت ہےاور وہ دعوی والی چیز ب، اور مدعا عليه کا عتبار سے جھگڑ ب کوسا قط کرنے کے لئے اور قسم <u>سے بچنے کے لئے مال دینا ہے (۲) ، پیکا سانی نے کہا ہے۔</u> حفیہ وحنابلہ نےصراحت کی ہے کہ اگرکسی مرد نےعورت پر

بدائع الصنائع ۲/۹۹، تخفة الفقها، ۳/۷۲۷۔
 بدائع الصنائع ۲/۹۹، تخفة الفقها، ۳/۷۲۷۔

(۲) البدائع۲/۰۰

-m2r-

صلح۲۹-۰۳ لئے حلال نہیں کہ کسی شرعی سبب کے بغیر کسی کا مال لے<sup>(1)</sup>۔ ۲۹- رہاحق العبد: تو اس کی طرف سے صلح کرنا ، اس کی شرعی شرائط کے ثبوت کے وقت صحیح ہے، اور فقہاء کے یہاں اس کی تین شرطیں وا۔

اول: مصالح عند: مصالح کے لئے برکل ثابت شدہ حق ہو: • ۳ - بناء برین: جو اس کاحق نہیں، یا بر کل ثابت شدہ حق نہیں، اس کی طرف سے سلح کرنا نا جائز ہے، حتی کہ اگر کسی عورت کو اس کے شوہر نے طلاق دی، عورت نے دعوی کیا کہ شوہر کے قبضہ میں جو بچہ ہے وہ اس عورت کے بطن سے، اس شوہر کا ہے، مرد اس کا منگر ہے، اور عورت نے نسب کی طرف سے کسی چیز پر صلح کر لی تو بیشلح باطل ہے، اس لئے کہ نسب بچہ کاحق ہے، عورت کاحق نہیں ہے، لہذا عورت دوسرے کے حق کاعوض لینے کی مالک نہیں ہوگی، نیز اس لئے کہ سلح یا تو اسقاط ہے یا معاوضہ، اور نسب میں ان دونوں کا احتمال نہیں ہے۔ اس کے لئے ثابت تھا کہ گھر خرید ارکو چھوڑ دیتو صلح باطل ہے، اس اس کے لئے ثابت تھا کہ گھر خرید ارکو چھوڑ دیتو صلح باطل ہے، اس سے میں شن جن کا کوئی حق نہیں ہے، اس کے لئے بس حق ملک (اپنی ملکیت میں لینے کاحق ) ہے، اور بی صاحب ولا یت کی صفت کے سب نہیں، بلکہ بیہ ولا یت کا نام ہے، اور بی صاحب ولا یت کی صفت سب نہیں، بلکہ بیہ ولا یت کا نام ہے، اور بی صاحب ولا یت کی صفت

سبب بیل، ہلد یہ ولایت کا ماہم ہے، اور یہ صاحب ولایت کی سفت ہے، لہذااس کی طرف سے صلح کرنے کا احتمال نہیں ہے، یہی جمہور کا قول ہے ،اس میں مالکیہ کا اختلاف ہے کہ ان کے نزدیک شفعہ کی

- اعلام الموقعين (مطبعة السعاده بمصر) ا/ ۸۰۱\_
- (۲) مرشدالحیر ان دفعہ (۱۰۲۸) میں ہے'' شرط ہے کہ مصالح عنہ، مصالح کاحق ہو بحل میں ثابت ہو، اس کے مقابلہ میں بدل لینا جائز ہو، خواہ وہ مال ہو جیسے ''عین' و'' دین' یا مال نہ ہو، جیسے منفعت، اور حق قصاص اور تعزیر، اور شرط ہے کہ وہ معلوم و معین ہوا گراس کے سپر دکرنے کی ضرورت ہو( دیکھئے قرق عیون الا خیار ۲/۱۵۵)۔

-۳∠۵-

صلحاس

گیا، یہی ابن عباسؓ سے مروی ہے اور فرمان باری: ن فَاتَّبًا عُ بِالْمَعُرُوُفْ کا مطلب ہے( تابع داری کرے)، پی مصدر امر کے معنی میں ہے'، اللہ تعالیٰ نے ولی کو تکم دیا ہے کہ وہ معروف کی انتباع کرے، اگر اس کو کوئی شیء دی جائے، اور ''شکی'' کا لفظ قلیل وکثیر دونوں کو شامل ہے، لہذا اس آیت سے معلوم ہوا کہ قصاص کی طرف سے ملح ، تھوڑ اورزیادہ پر جائز ہے<sup>(1)</sup>زیلیعی نے کہا ہے کہ نیز اس لئے کہ قصاص ایسا حق ہے، جو اپنے محل میں ثابت ہے، اس میں مفت معافی چلتی ہے، لہذا عوض دینا بھی چلے گا، اس لئے کہ اس میں عمدہ اوصاف لیعنی ولی کا احسان کرنا اور قاتل کو زندگی بخشا وغیرہ ہیں اور قلیل وکثیر، قصاص کی طرف سے سلح میں برابر ہیں، اس لئے کہ اس میں کوئی معین چیز نہیں ہے، لہذا اس کو ان دونوں کی با ہمی

رضامتدی محوالہ بیا جانے کا بینے ماں پر کی ہونا ہے ہوں۔ لیکن اگر قس خطا کی طرف سے اس کی دیت سے زیادہ پر (جو دیت کی جنس سے ہے) صلح کی تو نا جائز ہے، اسی طرح اگر دوسر ے کی کوئی غیر مثلی چیز تلف کردی، پھر اس کی طرف سے اس کی قیمت سے زیادہ جو اسی کی جنس سے ہے، سلح کر لی تو بھی نا جائز ہے، بیداس لئے کہ دیت اور قیمت ذمہ میں مقدار (معین) کے ساتھ ثابت ہوتی بیں، لہذا قرض یا ثمن میچ کے طور پر ثابت شدہ حق کی جنس سے زیادہ پر اس کی طرف سے سلح کرنا جائز نہ ہوگا، نیز اس لئے کہ اگر وہ اس سے زیادہ لیتا ہے تو اس نے اپنے حق کے ساتھ زائد لیا، اور اس زائد کے مقابل میں کوئی چیز نہیں، لہذا ناحق مال کھانا ہوجائے گا<sup>( س)</sup> ۔

- (۱) بدائع الصنائع ۲ م ۹ ۳ -
- (۲) تىپىين الحقائق ۲ / ساا\_
- (۳) شرح منتبی الارادات ۲۲۱/۲ ، المغنی ۵٬۵۶٬۹۶٬ بدائع الصنائع ۴٬۹۹۶، تبیین الحقائق ۲/ ۱۱۳، کشاف القناع ۱۰٬۰۸۳ ، دیکھنے: قرۃ عیون الأخیار ۱۹۸/۲

نکاح کا دعوی کیا، عورت نے انکار کیا اور عورت نے مال دے کر صلح کر لی تا کہ مردد عوی چھوڑ دیتو میں کے جائز ہے، اس لئے کہ نکاح مدعی کے اعتبار سے اس کے خیال کے مطابق ثابت شدہ حق ہے، لہذا میں کے اس کے لئے ثابت شدہ حق کی طرف سے ہوئی ، اور عورت اپنے او پر سے جھگڑ کے کو ختم کرتی ہے، اس طرح میڈ بلغ کے معنی میں ہے<sup>(1)</sup>۔ دوم: مصالح عنہ ایس چیز ہوجس کا عوض لینا صحیح ہو۔ جائز ہو یا نہ ہو، خواہ مال ہو یا مال نہ ہو۔

بناء بریں: جان یااس سے کم کے قصاص کی طرف سے اور گھر وغیرہ میں رہائش کی طرف سے اور عوض یا معوض (وہ شیٰ جس کا عوض دیا گیا) میں عیب کی طرف سے جھگڑ ہے اور نزاع ختم کرنے کے لئے صلح کر ناجائز ہے<sup>(1)</sup>۔

اگرموجب قصاص جنایت (جرم) کی طرف ساس کی دیت سے زیادہ یا کم پر مصالحت ہوگئی تو جائز ہے<sup>(۳)</sup> اس لئے کہ فرمان باری ہے: "فَمَنُ عُفِیَ لَهُ مِنُ أَخِیْهِ شَيْءٌ فَاتِّبَاعٌ بِالْمَعُرُوُفِ وَاَدَاءٌ إِلَيْهِ بِإِحْسَانِ<sup>(۳)</sup> (ہاں جس کی کواس کے فریق مقابل کی طرف سے کچھ معافی حاصل ہوجائے سو مطالبہ معقول (اور نرمی) طریق پر کرنا چاہئے اور مطالبہ کواس کے پاس خوبی سے پہنچادینا چاہئے)، فرمان باری: "فَمَنُ عُفِیَ لَهُ" کا مطلب ہے: جس کو دیا

- (۱) کشاف القناع ۳۸۱/۳، شرح منتهی الارادات ۲۷۱۲۲، المغنی ۴۷٬۹۶۹، بدائع الصنائع ۲۷٬۰۵، المبدع ۴۷/۱۸۱
- (۲) شرح منتهی الإ رادات ۲ / ۲۵ ۲ ۲۶۱ ، المغنی ۲ / ۵۴۵ ، المبدع ۲ / ۴۸۹ ، قرة عیون الأخیار ۲ / ۱۵۵ ، مرشد الحیر ان دفعه ( ۱۰۲۸ )۔
- (۳) شرح منتهی الإرادات ۲۷٬۵۲۲، المغنی ۱۸٬۵۴۵، بدائع الصنائع ۲۹٬۶۶، تبیین الحقائق ۲۸٬۱۱۱، مواجب الجلیل للحطاب ۸۵٬۵۵، التاح و الإکلیل للمواق ۸٫۵۵، ترخة الفقهاء ۲۰٬۵۶۳ -
  - (۴) سورهٔ بقره/ ۲۵۱\_

حواها أو حوم حلالا<sup>، (1)</sup> (مسلمانوں میں صلح جائز ہے، مگرالی صلح جو حرام کو حلال یا حلال کو حرام کرے ناجائز ہے )اور صلح میں حرام کی قبیل سے میر نے زدیک ہیے ہے کہ صلح کسی مجہول پر ہو، کہ اگر سے بیچ ہوتی تو حرام ہوتی۔

اس کے ساتھ ہی شافعیہ نے صراحت کی ہے کہان کے نز دیک سی مجمل ( مبہم ) چیز کی طرف سے صلح کرناصیح ہے، چنانچہ اگر کسی مجمل چیز کا دعوی ہوا، مدعا علیہ نے اس کے لئے اس کا اقرار کیا،اور اس کی طرف سے سی عوض پرصلح کر لی توصلے صبح ہے۔

یشخ ابوحامد وغیرہ نے کہا: میاس صورت میں ہے کہ معقود علیہ ان دونوں کو معلوم ہوتو صلح صحیح ہے، اگر چہ ان دونوں نے اس کی تعیین ونشاند ہی نہ کی ہو، مثلاً کہے: وہ چیز جس کو ہم اورتم دونوں جانتے ہیں، اس کو میں نے تمہمارے ہاتھ اسنے میں فروخت کردیا، دوسرے نے کہا: میں نے خرید لیا، تو میں حے ہے (۲) ۔

دوم: حفنيه کا قول: مصالح عنه کا معلوم ہونا اس وقت شرط ہے جب وہ الی چیز ہوجس کے سپر دکرنے کی ضرورت پڑے کیونکہ جب اس کو سپر دکر نا مطلوب ہے، تو اس کا معلوم ہونا شرط ہوگا، تا کہ نز اع نہ ہو،'' فناوی قاضی خال' میں ہے: اگر کسی آ دمی کے گھر میں حق کا دعوی کیا، اور اس کو معین نہیں کیا، پھر دونوں نے ایک معلوم مال پر صلح کر لی جسے مدعی دے گا تا کہ مدعا علیہ وہ چیز اس کو سپر دکر دے جس کا دعوی، مذکی نے کیا ہے، تو میں صحیح نہیں ہوگی، اس لئے کہ مدعا علیہ کو ضرورت ہے کہ مدعی کے دعوے والی چیز اس کے سپر دکر دے، اور جب اس کی مقد ار کاعلم اس کو نہیں ہوگا تو اے کیا پیتہ ہوگا کہ وہ کیا سپر دکر ے گا،

- (۱) حديث: "الصلح جائز ...... كَتْخْرْ يَجْ فَقْرَهْ نَمْبِر ٥ مِن كَذَرَ حَكَى -
  - (۲) أسى المطالب ۲ / ۲۱۸، روضة الطالبين ۱۴ س۲۰۲
  - (۳) فتادی قاضی خان(بہامش الفتادی الہندیہ)۳ / ۱۰۴

اگر صلح خلاف جنس پراس کی قیمت سے زیادہ کے عوض ہوئی تو جائز ہے،اس لئے کہ بید بیچ ہے،اورآ دمی کسی چیز کواس کی قیمت سے زیادہ یا کم پرخرید سکتا ہے، نیز اس لئے کہ عوض ومعوض عنہ کے مابین رہانہیں،لہذا صحیح ہے<sup>(1)</sup>۔

گذشتہ مباحث کی روشنی میں جس کاعوض لینا ناجا ئز ہے، اس پر صلح کرنا بھی جائز نہیں ہے، مثلاً سی عورت سے پچھ مال پر صلح کر لے کہ وہ عورت اس مرد کے لئے زوجیت کا اقرار کرے، اس لئے کہ یہ ایسی صلح ہے جو حرام کو حلال کرتی ہے، نیز اس لئے کہ اگر عورت اپنے نفس کو بہ عوض دینا چاہے تو ناجا ئز ہے <sup>(۲)</sup>۔

سوم: مصالح عنه معلوم ہو: ۲۳۲-اس کی شرط لگانے میں یااس کی کیا حد ہے، اس میں فقہاء کے تین اتوال ہیں: اول: شافعیہ کا قول مجہول کی طرف سے صلح صحیح نہیں م-<sup>(۳)</sup>۔ امام شافعی نے'' الأم' میں کہا ہے کہ <sup>(۳)</sup>صلح کی اصل ہیہے کہ

وہ نیچ کے درجہ میں ہے، لہذا جو چیز نیچ میں جائز ہے، وہ صلح میں جائز ہوگی، جو بیچ میں ناجائز ہے وہ صلح میں بھی ناجائز ہوگی، پھر اسی کی فروعات ہیں.....میر نے زد یک صلح کسی امر معروف (اچھے کام) پر ہی جائز ہے، جیسا کہ نیچ کسی اچھے کام پر ہی جائز ہے، حضرت عمرؓ سے مرومی ہے: "المصلح جائز بین المسلمین إلا صلحا أحل

- (1) المغنى ٣٨ ٥ ٣٥ ، شرح منتهى الإرادات ٢٦ ٢٦ ، كشاف القناع ٣٨ ٣٨ ،
   د يكھة قرة عيون الإخبار ٢٢ ٨٦ -
  - (۲) شرح منتهى الإرادات ۲ را ۲۱، المغنى ۲۷ ۵۵، المبدع ۲۸ ۱، ۲۸ -
    - (۳) روضة الطالبين ۴ سا۲۰۰۰
    - (۴) الأم(بدائهتمام محمدز هری نجار) ۲۲۱/۳-

حنابلہ نے کہا ہے کہ خواہ وہ عین ہویا دین، خواہ وہ دونوں کے لئے مجہول ہو یا جس پر حق ہے صرف اس کے لئے مجہول ہو، خواہ مصالح بفورى داجب الإداء ، ويا دهار، ان كااستدلال بير : الف-حضرت ام سلمة سے مروى ہے انہوں نے کہا: "جاء رجلان من الأنصار يختصمان إلى رسول الله عُلا في في مواريث بينهما قد درست، ليس بينهما بينة، فقال رسول الله ألطان : إنكم تختصمون إلى، وإنما أنا بشر، ولعل بعضكم ألحن بحجته أو قد قال: لحجته من بعض، فإنى أقضى بينكم على نحو مما أسمع، فمن قضيت له من حق أخيه شيئا فلا يأخذه، فإنما أقطع له قطعة من النار، يأتى بها أسطاما في عنقه يوم القيامة، فبكى الرجلان، وقال كل واحد منهما: حقى لأخى، فقال رسول الله عُلَيْنُه: أما إذ قلتما، فاذهبا، فاقتسما ثم توخيا الحق، ثم استهما، ثم ليحلل كل واحد منكما صاحبه"() (دو انصاری آدمی رسول الله علی کے پاس قدیم میرانوں کے بارے میں مقدمہ لے کرآئے، جن کے نشانات مٹ کے بتھے، دونوں کے پاس کوئی ثبوت نہ تھا، آپ علیک نے فرمایا بتم ابن قدامہ کے یہاں اس حالت میں مختار یہ ہے کہ کچیج ہےا گروہ ایس چز ہوجس کے سیر دکرنے کی ضرورت نہ پڑے لیکن اگراس کے سیر دکرنے کی ضرورت پڑ تو جہالت کے ساتھ ناجائز ہے، اس لئے کہ اس کو سپرد کرنا واجب ہے، جہالت، سیر دکرنے سے مانع ہے، اس کے نتیجہ میں باہمی نزاع ہوگااور کے کامقصود جاصل نہ ہوگا (المغنی ۳ مرم ۵۴ )۔

 نیل الاوطار ۵ / ۲۵۳۔
 اسطام ( کسرہ کے ساتھ) مسعار کے معنی میں ہے، یعنی او ہے کی چوڑ کی کرمینی ، جس سے آگ الٹ پلٹ کی جاتی ہے، القاموس مادہ: ''سطم'' النہا یہ فی غریب الحدیث مادہ: ''سطم''۔ حدیث اُم سلمہؓ: ''جاء رجلان من الأنصار یختصمان'' کی روایت احمد (۲۰/۲ مطبح المیمنیہ ) نے کی ہے اور اس کی اساد شیچے ہے۔

ہاں اگرایسی چیز ہوجس کے سیر دکرنے کی ضرورت نہ پڑے ( مثلاً دعو ےکوترک کرنا ہو ) تو اس کا معلوم ہونا شرطنہیں ہے، اس لئے کہ ساقط ہونے والی چیز کے مجہول ہونے سے مزاع نہیں ہوتا ہے،اورمصالح عنہ یہاں ساقط ہونے والی چز ہے،لہذا یہ جہول سے برى كرنے كے درجہ ميں ب، اور بيرجائز ب (١) اسيجابى نے كہا ہے کہ اس لئے کہ نفس جہالت کی وجہ سے عقود باطل نہیں ہوتے، بلکہ جہالت میں موجودایک علت، یعنی نزاع ہونے کی وجہ سے عقود باطل ہوتے ہیں،اور جب وہ ایسی چیز ہےجس میں قبضہ کی ضرورت نہیں، اور نہ بعد میں کسی دفت اس میں نزاع ہوگا تو جائز ہے،اورا گرایسی چیز ہے جس پر قبضہ کی ضرورت ہے، اور بعد میں قبضہ کرنے اور سپر د كرنے کے دقت نزاع ہوسکتا ہے تو ناجائز ہے <sup>(۲)</sup>۔ سوم: ما لکیہ دحنابلہ کا قول: مصالح عنہ ایس چیز ہوجس کاعلم محال ہو<sup>(۳)</sup>اور مصالح عندایسی چیز ہوجس کاعلم محال نہ ہو، دونوں میں فرق ہے۔ اگرایسی چیز ہوجس کاعلم محال ہوتو مالکیہ وحنابلہ نےصراحت کی ہے کہ اس کی طرف سے کے کرنا صحیح ہے<sup>( ہ)</sup>۔

- (۱) رد المحتار ۱۳۷۳ ۲۷، قرة عيون الأخيار ۱۷ (۱۵۵، بدائع الصنائع ۱۹۹۷، الفتاوی الخانيه ۱۷ (۸۸، ۱۰۴، ديکھتے : مرشد الحير ان دفعه (۱۰۲۸) مجلة الأ حکام العدليه دفعه (۷ ۱۵۴) شرح المجله للاتا می ۱۷ ۷ ۲۵، دررالحکا ملعلی حيدر ۱۹ ۲ ۱۹ دران کے بعد کے احکام ۔
  - (۲) حاشیة اشلسی علی تبیین الحقائق ۵ / ۳۲\_
- (۳) یعنی اس سے معلوم کرنے کی کوئی شکل نہیں اعیان میں اس کی مثال ایک قفیز گیہوں، ایک قفیز جو سے ساتھ تخلوط کر سے دونوں کو پیں دیا گیا ہوتو دونوں میں امتیاز کرنا نامکن ہے، دیون میں اس کی مثال: دوآ دمیوں کے مابین کوئی معاملہ یا حساب تھا اس پر طویل زمانہ گذر گیا کسی کو پیہ نہیں کہ اس پر دوسرے کا کیا ہے۔(شرح منتہی الإ رادات ۲ سر ۲۲۳، کشاف القناع ۳ م ۳۸۴)۔
- (۴) مواجب الجليل ۸۰/۸۵، حاشية البنانی علی الزرقانی علی خليل ۲/۳، المغنی ۲۸/۵۴۳۳، کشاف القناع ۳۸/۳۸۴، شرح منتهی الإرادات ۲/۳۲۳

-٣८८-

صلح ۲۳

حنابلہ نے کہا: اور بیان کے نز دیک مشہور ہے کہ نزاع کوختم کرنے کے لیصلح صحیح ہے<sup>(۱)</sup>۔ مصالح بہ سے متعلق شرائط: ساسا-مصالح بہ یا مصالح علیہ: بدل صلح ہے،فقہاء کے یہاں اس کی شرائط دو ہیں<sup>(۱)</sup>:

اول: (بدل صلح کا)مال متقوم ہونا:

صلحسس

بناءبرین شراب، سور، مردار، خون اور احرام وحرم کے شکار پر صلح کرنا صحیح نہیں ہے، بیاس لئے کہ صلح میں معاوضہ کا معنی ہے، لہذا خرید وفر وخت میں جو چیز عوض نہیں بن سکتی ، اس کو بدل صلح بنانا صحیح نہیں ہوگا، خواہ مال، دین ہو، یا عین ، یا منفعت ، کوئی فرق نہیں ہوگا۔ اگر دراہم کی ایک مقدار پر یا معلوم وقت کے لئے گھر میں رہائش یا جانور کی سواری پر صلح کر لی تو بیشے ہے ہے (<sup>۳)</sup> ، کا سانی نے کہا ہے کہ اصل بیہ ہے کہ جس چیز کی خرید و فروخت جائز ہے، اس پر صلح کرنا بھی جائز ہے، اور جس کی خرید و فروخت ناجائز ہے، اس پر صلح کرنا بھی ناجائز ہے ، اور جس کی خرید و فروخت ناجائز ہے، اس پر صلح

- ضرورت نہیں، نیزاس لئے کہا عیان قابل ابراء نہیں ہیں۔ المبداع ۲۸۵/۲۵۵ ، شرح منتہی الإ رادات ۲/ ۲۱۳، کشاف القناع ۲۷ ۱٬۳۸۴ کمغنی ۳/ ۳٬۴۰۵۔
  - (۱) شرح منتبى الإرادات ۲ ۲ ۲۲، کشاف القناع ۲۸۵۳ به
    - (۲) دیکھئے:(۱۰۲۹)مرشدالحیر ان۔
- (۳) بدائع الصنائع ۲/۲۴-۸۴، قرۃ عيون الأخيار ۲/۱۵۴، اور ديکھئے شرح منتہى الإرادات ۲۲۲۲-محلقہ الأحكام العدليہ دفعہ (۱۵۴۵) ميں ہے: اگر مصالح عليہ عين ہوتو مين سخ محلم ميں اور اگردين ہوتو شن تے تحکم ميں ہے، لہذا جو چيز ربیع ميں مين مياشن بن سکتی ہے، وہ بدل صلح بھی بن تکتی ہے۔ (۴) البدائع ۲/۸۴-

میرے پاس مقد مد لے کرآتے ہو، میں ایک آ دمی ہی ہوں، اور کبھی ایسا ہوتا ہے کہ دلیل بیان کرنے میں ایک آ دمی دوسرے سے بڑھ کر ہوتا ہے، اور میں سننے کے موافق تہہارے در میان فیصلہ کردیتا ہوں، لہذا اگر میں کسی کو اس کے بھائی کا کچھتوں دلا دوں تو وہ نہ لے، اس لئے کہ میں اس کو جہنم کا ایک ٹکڑا دلا تا ہوں، وہ اس کو قیا مت کے دن ایپ گردن میں '' اسطام' بنا کرلائے گا، میں کر دونوں رو پڑے، اور ہرایک نے کہا: میراحن میرے بھائی کو دے دیں، آپ نے فرمایا: جب تم دونوں میہ بات کہ رہے ہوتو اٹھوتق میم کرو، حق بات کی کوشش کرو، پھر قرعہ ڈال لو پھر ہرآ دمی دوسر کو اپناحن معاف کردے)۔ ب نیز اس لئے کہ میت کو ساقط کرنا ہے، لہذا مجہوں میں صحیح ے، جسے ضرورت کے وقت طلاق۔

ت- نیز اس لئے کہ جب علم ہواور بعینہ تق کوادا کر ناممکن ہو، اس کے باوجود صلح صحیح ہے تو جہالت کے ساتھ بدرجہ اولی صحیح ہوتی چاہئے، بیاس لئے کہ اگر حق معلوم ہوتو دونوں کے لئے راہ کھلی ہوتی ہوجائے، جبکہ جہالت کے ساتھ اییا ممکن نہیں ہے، اب اگر صلح جائز ہوجائے، جبکہ جہالت کے ساتھ اییا ممکن نہیں ہے، اب اگر صلح جائز نہ ہوتو اس کے نتیجہ میں حق ضائع ہوگا، اور بیہ مان کر کہ دونوں کے نہ ہوتو اس کے نتیجہ میں حق ضائع ہوگا، اور بیہ مان کر کہ دونوں کے ہے، ذمہ مشغول باقی رہے گا۔

اگرالی چیز ہوجس کا معلوم کرنا محال نہ ہو، جیسے تر کہ جو باقی ہے، ورنہ نے بیوی کے ساتھ تر کہ میں اس کے حصہ کی طرف سے حالانکہ اس کا حصہ مجہول تھا، صلح کرلی، تو ما لکیہ اور امام احمد نے ایک قول میں کہا ہے: اس کے معلوم کرنے کے بعد ہی صلح جائز ہوگی<sup>(1)</sup>

(۱) مواہب الجلیل۵۷ ۸۰ ، حاشیۃ البنانی علی الزرقانی علی خلیل۲۷ (۱۰،۱۰ ماحمد کا یہ قول بیان کی نصوص کا ظاہر ہے،الارشاد میں جس کو یقینی قراردیا اس کا ظاہر یہی ہے اور شیخین نے اور شرح میں اسی کو قطعی کہا گیا ہے، اس لئے کہ اس کی دعوی سے بری ہوجائے گا، اور مدعی بدل صلح کا مالک ہوجائے گا، اور مدعا علیہ مصالح بہ کا مالک ہوجائے گا، اگر وہ قابل تملیک ہو، اور بیر کہ صلح کو اس سے قریب ترین عقو د پر قیاس کیا جائے گا، اس لئے کہ عقو د میں اعتبار، مقاصد و معانی کا ہوتا ہے، الفاظ و مبانی کا نہیں، لہذا جو صلح نیچ، اجارہ یا اسقاط کے معنی میں ہوگی، اس پر اس کا حکم جاری ہوگا۔ بناء بریں انہوں نے کہا: اگر صلح مطلو بہ طریقوں پر ہوجائے گی تو بدل صلح مدعی کی ملکیت میں داخل ہوجائے گا، اور مصالح عنہ سے اس کا دعوی ساقط ہوجائے گا، اب دوبارہ اس پر اس کا دعوی مقبول نہ ہوگا، اور مدعا علیہ بدل صلح کو واپس نہیں لے سکتا ہے جو اس نے مدعی کو دید یا ہے <sup>(1)</sup>۔

''مجلة الاحکام العدلیہ'' دفعہ (۱۵۵۲) میں ہے: اگر صلح ہوجائے تو تنہاایک فریق رجوع نہیں کر سکتا، مدعی صلح کے ذریعہ بدل صلح کاما لک ہوجائے گا،اس کودعوی کااب کوئی حق باقی نہیں رہے گا، اور مدعاعلیہ بھی بدل صلح کووا پس نہیں لے سکے گا۔

اس کی اصل میہ ہے کہ صلح عقو دلاز مہ میں سے ہے، لہذا عاقدین میں سے کوئی ایک مکمل ہونے کے بعد اس کو فنخ یا اس سے رجوع نہیں کر سکتا، لیکن اگر صلح مکمل نہ ہوئی ہوتو اس کا کوئی حکم نہیں، اور نہ اس پر کوئی اثر مرتب ہوگا، اگر کسی نے دوسرے پر حق کا دعو کی کیا اور مدعا علیہ کے ساتھ کسی چیز پر صلح کر لی، پھر ظاہر ہوا کہ مید حق یا مال مدعا علیہ پر لازم نہیں ہے، توصلح نا کلمل ہوگی اس کا کوئی حکم نہیں ہوگا، مدعا علیہ بدل صلح کو واپس لے سکتا ہے، اسی طرح اگر فروخت کرنے والے نے خریدار کے ساتھ خیار عیب کی طرف سے صلح کر لی، پھر معلوم ہوا کہ عیب موجود ہی نہیں ہے، یا عیب علاج، مشقت کے بغیر

 قرة عيون الأخبار ٢/١٥٤، مرشد الحير إن دفعه (١٠٣٥) بدائع الصنائع \_07/4

دوم: اس کا معلوم ہونا: اس بناء پر حنابلہ نے کہا ہے کہ اگر مجہول پر صلح ہوتو صحیح نہیں ہے، اس لیۓ کہ اس کو سپر دکرنا واجب ہے، اور جہالت سپر دکرنے سے مانع ہے<sup>(1)</sup>۔

حنفیہ نے مسئلہ میں تفصیل کرتے ہوئے کہا ہے کہ مصالح بہ کا معلوم ہونا شرط ہے، اگر اییا ہوجس کے لئے قبضہ کرنے اور سپر دکر نے کی ضرورت پڑے، اس لئے کہ بدل کی جہالت کے نتیجہ میں نزاع ہوگا، جوعقد کے فساد کا سب ہے، لیکن اگرا لیی چیز ہوجس پر قبضہ کرنے وہ کسی آ دمی کے گھر میں کچھ تن کا دعوی کرے، اور مدعا علیہ مدعی کے قبضہ میں موجود کسی زمین میں کچھ تن کا دعوی کرے، پھر دونوں نے قبضہ میں موجود کسی زمین میں کچھ تن کا دعوی کرے، پھر دونوں نے نقضہ میں موجود کسی زمین میں کچھ تن کا دعوی کرے، پھر دونوں نے نقضہ میں موجود کسی زمین میں کچھ تن کا دعوی کرے، پھر دونوں نے نزاع کا سب نہیں بنتی (۲)، کا سانی نے کہا: اس لئے کہ بدل کی جہالت نزاع کا سب نہیں بنتی (۲)، کا سانی نے کہا: اس لئے کہ بدل کی جہالت نزاع کا سب نہیں دی دی اور وصول کرنے سے مانع ہے، لہذا اگر دو ایسامال ہوجس کو سپر دکر نے اور وصول کرنے سے مانع ہے، لہذا اگر دو کا سب نہ ہوگا اور نہ جواز سے مانع ہوگا (۳)۔

آثار ک

۴ ۳-فقہاء نے کہا ہے کہ کے صحیح ہونے کا بداثر ہوگا کہ مدعاعلیہ (۱) شرح منتهی الارادات۲ / ۲۱۳، المدع ۲۷ (۲۸۴، کشاف القناع

۵۱٬۷۸۴ -(۲) قرة عيون الأخيار ۲/ ۱۵۴، البدائع ۲/ ۴۸، ديکھئے: مرشد الحير ان دفعہ (۱۰۲۹)، مجلّه عدايہ دفعہ(۱۵۴۷) -

(٣) البدائع ٢ ٨ ٨ ٩-

صلح م ۳

اگراس نے صلح سے قبل تقیہ سے طور پر (چیکے سے )گواہ ہنادیا کہ دو صلح صرف اس لئے کررہا ہے کہ دوسر فے ریق کی طرف سے انکاروغیرہ کااندیشہ ہے،توصلح لازم نہ ہوگی،اگراس کااصل حق ثابت ہوجائے<sup>(1)</sup>۔

صلح کے ختم ہونے کے نتائی : ۵ ۲۰ – اگر صلح صحیح ہونے کے بعد باطل ہوجائے، یا سرے سے صحیح ہی نہ ہوتو مدعی اپنے اصل دعوے پر برقر ارر ہے گا، اگر صلح مع ا نکار ہو، اور اگر صلح اقر ارسے ہوتو مدعا علیہ سے صرف اپنے دعوی کی چیز کو واپس لے گا، البتہ اگر قصاص کی طرف سے صلح ہوا در وہ صحیح نہ ہوتو دلی دم (مستحق قصاص) قاتل سے دیت وصول کرے گا، قصاص نہیں لے سکتا، البتہ اگر اس کو مدعا علیہ کی طرف سے دھو کہ دیا گیا ہوتو دھو کہ کا صلحان بھی اس سے وصول کرے گا

صلح ۲۵ می خود بخو دزائل ہو گیا ہے تو صلح باطل ہو گی ، اور خریدار پر ضر دری ہے کہ اں نے جو بدل صلح لیا ہے ، فر وخت کرنے والے کو وا پس کرے ، ای طرح اگر مد گی اپنے دعوے میں جھوٹا ناخق ہوتو دیا ینڈا اس کے لئے ان صلح طال نہیں کہ کسی نوع کی صلح میں بدل صلح لے ، مد کی کو خوش دلی سے نہ صلح طال ہو گا، جب تک کہ مدعا علیہ بدل صلح ، مد کی کو خوش دلی سے نہ صلح طال ہو گا، جب تک کہ مدعا علیہ بدل صلح ، مد کی کو خوش دلی سے نہ مربع طال ہو گا، جب تک کہ مدعا علیہ بدل صلح ، مد کی کو خوش دلی سے نہ کم کس لہ وگا، جب تک کہ مدعا علیہ بدل صلح ، مد کی کو خوش دلی سے نہ کر مربا ے تو اس حالت میں ہہ سے طور پر تملیک ہو گی<sup>(1)</sup>۔ کم کس ہونے کے بعد دونوں صلح کرنے والوں میں سے کو کی اگر صلح مرجا نے تو اس کے ور شداس کو فتح نہیں کر سکتے <sup>(1)</sup>۔ مرجا نے تو اس کے ور شداس کو فتح نہیں کر سکتے <sup>(1)</sup>۔ کی کم کس ہونے کے بعد دونوں صلح کرنے والوں میں سے کو کی ایک مرجا نے تو اس کے ور شداس کو فتح نہیں کر سکتے <sup>(1)</sup>۔ کی کی پھر اس نے صلح کر لی ، پھر بی خت صلح کے بعد اقرار سے یا گوا ہوں کے ذریعہ ثابت ہو گیا تو وہ صلح سے رجوع کر سکتا ہے ، البتہ اگر اس کو گوا ہوں کا علم قا، وہ موجود تھے ، پھر جھی ان کو پیش نہیں کیا تو اس کے گر ہو گی از مہ ہو گی۔ گر ہے تو اس کے اسکو کی ہو ہوں تو کی کر سکتا ہے ، البتہ اگر اس کو می کے تو اس کے لیے میں کہ کی ہو ہوں تو کی کر کی ہو کہ کہ ہوں کی ہو ہوں کی ہو ہوں کے کر کے کہ کہ ہو کی کی ہوں کی ہو ہو ہوں کے کہ کہ کہ کہ کی کر کے تو اس کے ایک ہو ہو ہوں کی کہ ہو ہوں کہ کہ کر کے تو کر کر کہ ہو ہوں کی ہو ہوں کے کر کہ ہو ہوں کہ ہو ہوں کہ ہو ہو کے کر کہ ہو ہوں کہ ہو ہو ہوں کے مرکم کے ہو ہوں کہ ہو ہوں کی کہ ہو کہ کہ ہو ہو ہو کہ ہو ہوں کہ ہو ہو ہو ہو کر کہ ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہوں کہ کر کر کہ ہو کر کہ ہو کر کہ ہو کر کہ ہو ہو ہوں ہوں کہ ہو ہو کہ ہو ہو کہ ہو کہ کہ ہو ہو کہ ہو ہو کہ ہو کر کہ ہو کہ ہو ہوں کہ ہو کر کہ ہو کہ ہو ہو کہ ہو کہ ہو ہو کہ ہو ہو کہ ہو ہو کہ ہو کہ ہو ہو کہ ہو ہو کہ ہو کہ ہو کہ ہو کہ ہو کہ ہو کہ ہو ہو ہ

- (۱) دررالحکام شرح مجلة الأحکام لعلی حیدر ۱۹۷۷، دیکھئے: شرح المجله للاتاس ۱۹۷۷-۵۷ اور اس کے بعد کے صفحات ، مجمع الأنهر ۱۷/ ۱۳، شرح منتهی الإرادات ۲/ ۲۱۳۲
- (۲) دررالحکام ۳ ۲ ۹ ۳ ، دیکھی مرشد الحیر ان دفعه (۲۰ ۳ ۲)۔ حنفیہ نے اس سے اس صورت کو مشتنی کیا ہے کہ سلح اجارہ کے معنی میں ہواور مدت گذر نے سے تبل ایک فرایق مرگیا، اس کے بارے میں انہوں نے کہا کہ ہاتی مدت میں اجارہ باطل ہے ( دیکھیے: الفتاوی الہند سید ۲ ۸ ۴ ، قرة عیون الاُ خیار ۲ / ۱۵۹) اس میں امام شافعی کا اختلاف ہے، انہوں نے کہا: اگر کسی نے گھریا زمین میں حق کا دعوی کیا، مدعا علیہ نے اس کا اقرار کیا، اور اس کے نگھریا زمین میں حق کا دعوی کیا، مدعا علیہ نے اس کا اقرار کیا، اور اس کے دعو بے کی طرف سے، غلام کی خدمت ، یا جانور پر سواری، یا زمین کی تھیتی ، یا گھر میں رہاش یا جن چیز وں میں اجارہ کا معاملہ ہوتا ہے ان میں سے کسی چیز پر صلح کرلی، پھر مدعی، مدعا علیہ یا کوئی ایک مرگیا تو صلح جائز ہے، مدعی کے وریشہ کے لئے رہائش، سواری بھیتی، خدمت اور وہ تمام چیز یں ہوں گی جس پر ان کے ساتھ صلح ہوئی ہے (الام ۳ / ۲۲۲)۔



القوانين الفقهيه (طبع الدارالعربي للكتاب) صر ٣٣٣٠.

(۲) بدائع الصنائع ۲/۵۵-۵۹\_

الرحم فقالت : هذا مقام العائذ من القطيعة ، قال : نعم ، أما ترضين أن أصل من وصلك و أقطع من قطعك ، قالت : بلى ، قال : فذاك لك <sup>، (1)</sup> (الله <u>ن</u> تخلوقات كو پيدا كيا ، جب ان <u>ن</u> فارغ ہوا تور<sup>5</sup>م (ناتا) كھڑا ہوا ، اور بولا ، يہ مقام ال كا ہے جو ناتا توڑ نے بن پناہ چاہے ، الله <u>ن</u> فرما يا: ہال ، كياتم ال بات <u>ن</u> خوش نہيں كہ ميں ال كوجوڑوں جو بخھكو جوڑ اور ميں ال كوكا ٹوں جو تجھكوكا فى ، ناتا بولا : ميں ال سے راضى ہوں ، الله <u>ن</u> فرما يا: تجھكو يہ درجہ حاصل ہوا) ۔ نووى <u>ن</u> كلھا ہے كہ بندوں كے ساتھ اللہ كے صله كا مطلب يہ نودى <u>ن</u> كلھا ہے كہ بندوں كے ساتھ اللہ كے صله كا مطلب يہ نومتوں كے ذريعہ ان پر معربان ہو۔ نعمتوں كے ذريعہ ان پر معربان ہو۔ اس طرح بعض فقہا ء صلك و ہواتى عطا يا اور صد قات كا ايك سبب مانے ہيں ، اس طرح بعض فقہا ء سلطانى عطا يا كو سلطانى صله كہتے ہيں <sup>(1)</sup> \_

متعلقه الفاظ:

الف-قطیعہ: ۲ - قطیعہ کا ایک لغوی معنی : ہجران ہے، کہا جاتا ہے:''قطعت الصدیق قطیعة'' (میں نے دوست سے قطع تعلق کرلیا)، اور قطع رحمی، صلہ رحمی کی صد ہے، قطع رحمی ہیہ ہے کہ اس قد یم صلح رحمی اور حسن

- (۱) حدیث: "أن الله خلق المخلق حتی إذا فرغ منهم....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۳۷۷/۲۵ ۲۲ طبع التلفیه) اور مسلم (صحیح مسلم ۱۹۸۰/۱۹۸۰طبع عینی کتلبی) نے کی ہے۔
- (۲) عمدة القارى شرح البخارى (۲۲/۸۱ طبع المنيرية) صبح مسلم بشرح النووى (۲۱ سالاطبع المطبعة المصرية بالأ زهر <u>۱۹۳۰</u>) فتح العلى الما لك (۲/۰۷۰ طبع مصطفیٰ الحلبى ۱۹۵۸) تحرير الكلام فى مسائل الالتزام (۲۱ طبع دار العرب الإسلامى <u>۱۹۸</u>۴ء)-

تعريف: ۱- "صله کامعنی لغت میں ملانا، جمع کرنا ہے کہا جاتا ہے: "و صل الشيء بالشيء و صلاً وو صلة، و صلة " (ضم کرنا، جمع کرنا، جوڑنا، ابن سيدہ نے کہا: وصل فصل (جدائیگی وعلاحدگ) کی ضد ہے۔ اس طرح صله کا اطلاق ، عطيہ دانعام پر اور کسی چیز کی آخری حد اور منزل تک پہنچنے پر اور ، جران (ترک تعلق) کی ضدر پر بھی ہوتا ہے<sup>(1)</sup>۔

صلہ

ہوتا ہے۔ عینی نے '' شرح البخاری' میں کہا ہے کہ صلہ در اصل صلہ رحمی ہے، اس سے مراد بید لیا جا تا ہے کہ نسبی وسسر الی رشتہ داروں کے ساتھ محسن سلوک کیا جائے ، ان پر مہر بانی اور ان کے ساتھ نرمی کی جائے ، اور ان کے حالات کی خبر گیری کی جائے ، اسی طرح اگر وہ دور ہوں اور بد سلو کی کریں تو بھی یہی حکم ہے، اور قطع رحمی ان تمام چیز وں کو ختم کرنا ہے۔ نووی نے '' شرح مسلم'' میں کہا ہے کہ علماء نے کہا: صلہ کی حقیقت ، مہر بانی اور رحم کرنا ہے۔ حصرت ابو ہر یرڈ کی حدیث میں ہے کہ رسول اللہ علیق شاہ نے فرمایا: ''ان اللہ خلق المخلق حتی إذا فرغ منہم قامت

(۱) لسان العرب، متن اللغه، النهامية في غريب الحديث ماده: ' وصل' .

اس لح كد فرمان بارى ب: "وَاتَّقُوا الله الَّذِي تَسَآ لُوُنَ بِهِ وَ الْأَدْ حَام" (() (اوراللَّد سے تقوی اختبار کر دجس کے داسطہ سے ایک دوسرے سے مانگتے ہواور قرابتوں (کے باب) میں بھی)،اور نبی كريم عليه كا ارشاد كرامي ب: "من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليصل رحمه" (٢) (جوالله يراورروز آخرت يرايمان ركها ہےاسے کر جمی کرنا چاہئے)۔ صلہ رحمی کے چند درجات ہیں، بعض، بعض سے اعلی ہیں، ادنی درجه فطع تعلق کوترک کرنا،اورصلہ رحمی گفتگو کے ذریعہ ہوتی ہے، چاہے سلام کے ذریعہ ہو، قدرت اور ضرورت کے لحاظ سے بیختلف درجہ کی ے: کچھواجب اور چھ *مستحب ہی*ں۔ رحم ( نا تا ) جس کا جوڑ نا واجب ہے، اس کی تعریف میں فقہاء کا اختلاف ہے: ایک قول ہے: ہر وہ رشتہ دار جومحرم ہو کہ اگران میں ے ایک کومرد، دوسر ے کوعورت فرض کیا جائے تو دونوں میں نکاح حرام ہو، بناء بریں چیااور ماموں کی اولا داس میں داخل نہیں ہوگی، ایک قول ہے: رحم: میراث میں تمام ذوی الارحام ( قرابت داروں ) کوعام ہے،محرم وغیر محرم یکسال ہیں<sup>(m)</sup>۔ نو وی نے کہا: دوسرا قول ہی درست ہے، اس کی ایک دلیل میہ

حدیث ہے:"إن أبو البو صلة الوجل أهل ود أبيه"<sup>(م)</sup> (بڑی نیکی ب*یہ ہے ک*اڑکااپنے باپ کے دوستوں کے ساتھ احسان کرے)۔

- (۱) سورهٔ نساء/۱\_
- (۲) حدیث: "من کان یؤمن بالله و الیوم الآخر فلیصل رحمه" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۰ / ۵۳۲ طبع السّلفیہ) نے حضرت ابو مریرہؓ سے مرفوعاً کی ہے۔
- (۳) حاشیه ابن عابدین ۵ (۲۶۴٬۶۴ مقدة القاری ۲۲ ( ۹۰، شرح النودی علی صحیح مسلم ۱۱/ ۱۱۱ -
- (۴) حدیث: "اِن أبر البر صلة الرجل أهل ودأبیه" کی روایت مسلم (۱۹۷۹/۳)نے حضرت ابن عمرؓ سے کی ہے۔

سلوک کو بلا شرعی عذر کے ختم کردیا جائے، جس کا رشتہ دار مانوس تھا<sup>(۱)</sup> ۔

ب-عطیہ: ۲۰-عطیه و عطاء: جو چیز دی جائے، جمع: عطایا و اعطیه ہے، اور جمع الجمع: اعطیات ہے، عطیہ اصطلاح میں: وظیفہ جو جنگ کرنے والوں کے لئے مقرر کیا جائے، فقہاء اس کو خود لغوی معنی میں بھی استعال کرتے ہیں <sup>(۲)</sup>۔

ہیہ: ۲۲- '' ہی، 'اخت میں عوض وغرض سے خالی عطیہ۔ '' الکلیات'' میں ہے: ہیہ کے معنی: دوسرے کو کوئی ایسی چیز پہنچانا جس سے اس کا فائدہ ہو، خواہ مال ہو، یا کوئی دوسری چیز ہو، کہا جا تا ہے:''و ہب لہ مالا و ہبا و ہبة ''(مال دینا)اور'' و ہب اللہ فلانا و لداً صالحاً'' (اللہ نے فلال کو نیک اولا ددی)۔ ہبہ اصطلاح میں: عوض کی شرط کے بغیر'' عین'' کا ما لک بنانا ہے ('')۔

اجمالی حکم: اول: صلہ رحمی میں: ۵-بلااختلاف صلہ رحمی فی الجملہ واجب ہے،اور قطع رحمی بڑا گناہ ہے،

- (۱) المصباح المنير ماده: ''قطع' 'الزواجرعن اقتراف الكبائر (۲۰ ۸ طبع المطبعة الازہریہ،مصر ۲۳۰ الھ)۔
- (۲) لسان العرب ماده: ''عطا'' الكليات ۲۷۹۷۲ ، الفتاوی الکبری لابن حجز ميتمی ۱۸۷۳ - ۲۷
- (۳) لسان العرب ماده : "وجب" الكليات ۵/۹۵-۸۰ ماشيد ابن عابدين (۳) ممار ۸/۹۵ مد

صلیہ ۲ – ۷،صلیۂ الرحم صلح رحی کے مسائل کی تفصیل اصطلاح:''ارحام'' (۳۷۱۷) ما میں دیکھیں۔

ذى رحم كے لئے ہيہ:

۲- حفنیہ نے کہا: ہبہ میں رجوع کرنا ممنوع ہے، اگرذی رحم محرم کے لئے ہو، اس لئے کہ نبی کریم علیک کا ارشاد ہے کہ: ''الو اهب احق بھبته مالم یشب منھا''<sup>(1)</sup> (ہبہ کرنے والا اپنے ہبہ کا زیادہ حق دار ہے، جب تک اس کو اس کا برلہ نہ ملا ہو) صلہ رحی معنوی عوض ہے، اس لئے کہ باہمی صلہ رحی دنیا میں ایک دوسرے کے ساتھ تعاون وامداد کا سبب ہے، لہذا بیہ مدد لینے کا ذریعہ ہے، اور آخرت میں ثواب حاصل کرنے کا سبب ہوگا، لہذا بیہ مال سے زیادہ قو ی ہوگا<sup>(1)</sup>۔ دوم :صلہ سلطانی: اس کی تفصیل اصطلاح:'' ہبہ' میں ہے۔

 حدیث: "الواهب أحق بهبته مالم ینب منها" کی روایت ابن ماجه (سنن ابن ماجه ۲۰۸۲ کے طبح الحلی) اوردار قطنی (سنن دار قطنی سار ۱۳ ۲ طبع دار الحاین) نے حضرت الوہر یرہ ٹے کی ہے، اس کی اساد میں ابرا تیم بن اساعیل بن مجتمع ہے، جوضعیف ہے، اس کودار قطنی نے (سنن دار قطنی سار ۱۳ ۲ طبع دار الحاین) میں حضرت ابن عباس سے ان الفاظ میں کی ہے: "من وهب هبة فار تجع بها فهو أحق بهامالم ینب منها، ولکنه کالکلب یعود فی قیئه" (جس نے کوئی مبد کیا پھراس کودالی لیا تودہ اس کازیادہ حق دار ہے جوانی تی کو چاشا ہے)، منادی نے ابن حجر کے والہ سے کہا: اس کی اساد حیح ہے (فیض القد یہ ۱۱ کا ساطیح المکت التجار ہی)۔ (۲) برائع الصال کے ۲۷ سال۔

صلة الرحم

د يکھئے: ' أرحام، صله' ۔

<sup>(</sup>۱) الفتادی الہندیہ ۸٫۵ ۳٬۴۳٬<sup>ونت</sup>خ اعلی المالک ۲٫۲۲۹٬۱ لفتادی الکبری لابن <sup>ج</sup>ر سار ۲۷–۳٬۱<sup>مغ</sup>نی لابن قد امہ ۲٫۳۳٬۹

صلیب،صمت،صمعاء،صماء،صناعت ۱ – ۳

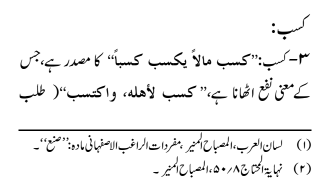
صاعت

تعریف: ۱- ''صناعت''کاری گری کے پیشہ کا نام ہے، اور اس کے عمل (کام) کو''صنعت'' کہتے ہیں،کہاجا تاہے:''صنعه یصنعه صنعاً وصناعة''(کام کرنا)۔ صنعت 'بیل ہے، لیکن ہر فعل صنعت نہیں ہے<sup>(1)</sup>۔

متعلقه الفاظ:

حرفت:

۲ - حرفت: "حوف يحوف لعياله" كامصدر ب، جس كمعنى: اہل وعيال كے لئے كمانا، عرف كے لحاظ سے، حرفت: صناعت سے عام ہے، اس لئے كہ حرفت جس ميں عمل ہو يا عمل نہ ہودونوں كوعام ہے، جبكہ صنعت، خاص طور پر اس كو كہتے ہيں جس ميں عمل ہو<sup>(۲)</sup> ہ



صليب



فمرف

د مکھئے<sup>. در</sup> سکوت' ۔

صمعاء



صماء

د يکھئے:'' اضحيہ' ب

صناعت ۲-۲

معاش كرنا)،''اكتسب الإثم'' ( گناها تُلانا)<sup>(1)</sup>\_

اعمش کے واسطہ سے مسلم سے مروی ہے کہ ہم لوگ مسر وق کے ساتھ بیار بن نمیر کے گھر میں تھے، انہوں نے گھر کے سائبان میں چند مور تیاں دیکھیں تو کہا: میں نے عبد اللّٰہ بن مسعود سے سناوہ کہتے تھے: میں نے رسول اللہ عظیقہ کو فرماتے ہوئے سنا: ''ان أشد الناس عذابا عند الله يوم القيامة المصورون''<sup>(()</sup> (اللّٰہ تعالیٰ کے پاس قیامت کے دن تصویر بنانے والوں کو تخت ترین عذاب ہوگا)۔ آلات لہو ولعب اور صلیب سے انتفاع کی حرمت میں تفصیل ہے جس کو اصطلاح:'' تصویر ، صلیب' میں دیکھیں۔

مسجر میں صناعت: ۲ - مالکی وشافعیہ کی رائے ہے کہ مساجد میں صنعت کا کا م کرنا مکر وہ ہے، اس لئے کہ بی مساجد کے احتر ام کے خلاف ہے، شافعیہ نے اس سے معتکف کو سنتن کیا ہے، اور کہا کہ: اس کے لئے مسجد میں صنعتیں کرنا مکر وہ نہیں، جیسے سلائی اور کتابت، بشر طیکہ زیا دہ نہ ہو، لیکن اگر زیادہ ہوجائے تو مکر وہ ہے، اسی طرح مالکیہ نے مسجد میں صناعت کی ممانعت سے تمام مسلمانوں کے لئے دینی فائدہ کی چز کو سنتن کیا ہے، میں نعت ہے تمام مسلمانوں کے لئے دینی فائدہ کی چز کو سنتن کیا ہے، حفیہ نے کہا: مساجد میں صناعت ناجائز ہے، اس لئے کہ مسجد خالص اللہ کے لئے ہے، عبادت کے سواکسی اور کام کے لئے نہیں رہے گی، البتہ انہوں نے کہا ہے کہ اگر درزی مسجد میں اس لئے بیٹھ جائے تا کہ مضا لفہ نہیں ہے <sup>(1)</sup> ۔

(۱) حديث: "إن أشد الناس عذابا عند الله يوم القيامة المصورون" کی روايت بخاری (فتح الباری ۱۰/۱۲ طبع التلفيه) نے کی ہے اور مسلم (۱۲/ ۱۷۷۰ طبع الحلی)اور نسائی (۲۱۲/۸ شائع کردہ ، مکتب المطبوعات الإسلاميه) نے کی ہے۔ مہنہ: ۴ –"مھنہ"خدمت یاعمل کی مہارت:اصمعی نے کہا:مہنہ (میم کے فتحہ کے ساتھ)خدمت ہے،کہاجا تا ہے:"إنه فسی مھنۃ أهله'' گھر والول کی خدمت میں ہے<sup>(۲)</sup>۔

شرعی حکم: ۵ - صناعت نی الجمله زندگی کی ان ضروریات میں سے ہے، جس سے لوگ اپنی زندگی میں بے نیاز نہیں ہو سکتے ، جیسے اور وہ تمام چزیں جن پر معاش کا مدار ہے، مثلاً تجارت، زراعت وغیرہ جن کے بغیر انسانی زندگی کے امور درست نہیں رہ سکتے، اسی وجہ سے صناعت میاعت پر فرض کفاہیہ ہے، اگر کچھ لوگ اس کو انجام دے دیں تو باقی میاعت پر فرض کفاہیہ ہے، اگر کچھ لوگ اس کو انجام دے دیں تو باقی تفصیل اصطلاحات: ''حرف''، احتراف، کسب، اکتساب' میں ہے، یہ بسا اوقات حرام ہوتی ہے، مثلاً تصویر سازی، لہو ولعب کے آلات اور صلیب بنانا، اس لئے کہ حضرت این عمر کے واسطہ سے نبی مریکی سے یعذبون یوم القیامة، یقال لھم: أحیو ا ما حلقتم''(ج) کر کی تھیں ہوتی ہوئی چیز کو زندہ کرو)۔

- (۱) المصباح المنير ،لسان العرب.
- (٢) المصباح المنير ،لسان العرب-
- (۳) حدیث: ''اِن الذین یصنعون هذه الصور ..... '' کی روایت بخاری (فنخ الباری ۱۰ / ۳۸۲ – ۳۸۳ طبع السّلفیه) نے کی ہے اور الفاظ انہی کے ہیں ، اور (مسلم ۲۷ / ۱۲۲۹ – ۱۲۷ طبع الحکنی) نے کی ہے۔

صاعت ۷ ،صخبر ،صوت ،صورت ،صوف حنابلہ نے کہا:مسجد میں کسی صنعت کے ذریعہ کمانا ناجائز ہے، جیسے سلائی وغیرہ تھوڑا ہو یا زیادہ، ضرورت سے ہو یا بلاضرورت، اس لئے کہ بیٹرید وفروخت کے درجہ میں ہے، جومنوع ہے (۲)۔ تفصيل اصطلاح: "حرفت" ميں ہے۔ صوب

د يکھتے:" كلام"-

نکاح میں کفاءت کے لئےصنعت کا اعتبار: ۷ – جمہور فقہاء کہتے ہیں: کفاءت میں صناعت کا اعتبار ہے، گھیا صناعت والا، اعلی صناعت والے کی بیٹی کا کفونہیں ہے، انہوں نے کہا: گھیااور اعلیٰ ہونے میں ہر شہر کا پناعرف معتبر ہے۔ ایک قول ہے: فقہاء نے جن چیزوں کی صراحت کی ہے، ان میں ان کے اقوال کا اعتبار ہوگا ، اور ان کے علاوہ میں عرف کا اعتبار کیا حائے گا۔ تفصيل اصطلاح: '' كفاءت ، نكاح ، حرفت ''ميں ہے۔

صخه

صورت

د مکھئے:'' تصویر''۔

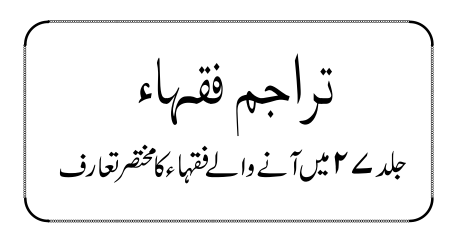
صوف

د کیھئے:' شعر'، ' صوف' اور ' وبر' ۔

د یکھئے:'' مقادیر''۔

أسى المطالب الرست ، فتح القد يرا ( • • • • ، مواجب الجليل ٧ / • • • - .

(۲) کشاف القناع ۲۷۲۲، المغنی سار ۳۰۳\_



-1~~^9-

تصح،ایک جماعت نے ان سے استفادہ کیا اور مفتی رہے۔ بعض تصانیف: "التقویر و التحبیر فی شرح التحویر لابن الهمام" اصول فقہ میں "حلیۃ الجلی" (فقہ میں) اور "ذخیرہ القصر فی تفسیر سورۃ و العصر" ہیں۔ [الضوءاللامح ۹؍ ۲۱۰؛ الأعلام ۲۷۸۷] ابن بطال: ییلی بن خلف ہیں: ان کے حالات جام سیں گذریجے۔ ابن تیمیہ (تقی الدین): میا حمد بن عبد الحلیم ہیں:

ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔

محمہ بن محمہ بن محمہ بن حسن بن علی'' ابن امیر حاج'' کے نام سے مشہور ہیں، حلب کے ایک حنفی فقیہ عالم ہیں، علاء الملطی سے فقہ پڑھی، نحو، صرف، معانی، بیان اور منطق ،زین اللہ ین عبدالرزاق سے پڑھی، علاء البخاری کے شاگردوں میں سے ہیں، فقہ اوردونوں اصول وغیرہ میں، ابن الہمام کے ساتھ لگے رہے، مختلف فنون میں مہارت

پیدا کی، ابن الہمام وغیرہ نے ان کو اجازت دی، قرأت پڑھاتے

ان ڪ حالات ج ٢ ص..... ميں گذر ڪِي۔ ابن ابي يعلى: يەجمد بن عبد الرحمٰن بيں: ان ڪ حالات ج اص..... ميں گذر ڪِيے۔

ابن امیر جاج (۸۲۵–۹۷۹ه)

ابن ابې شيبه: بي عبد الله بن محمد ہيں:

تراجم فقهاء

الف

آجر**ی: بیڅربن <sup>حس</sup>ن ہیں:** ان کےحالات ب<sup>6</sup>1ص .....میں گذر چکے۔

آجري

آمدی: بیچلی بن ابی علی ہیں: ان کے حالات خ<sup>1</sup>ص ..... میں گذر چکے۔

ابن ابی اوفی: بیرعبدالللہ بن ابی اوفی ہیں: ان کے حالات ج۵۱ص .....میں گذر چکے۔

ابن ابي جمره (۱۸۵-۹۹۹ ه)

محمد بن احمد بن عبد الملك بن ابو جمره ولاءًا موى ابو بكرين فقيه مالكى بي ، اندلس ك نما يال افراد مي سے بي ، مرسيه مي ولادت بوكى ، فقه پر هى ، وراثتاً نظام شورى ك ذمه دار بن ، مرسيه ، بلنسيه ، شاطبه اور اور يوله ، ك قاضى رب \_ بعض تصانيف : "نتائج الأبكار و مناهج النظار فى معانى الآثار ،، "اقليد التقليد" اور "البرنامج المقتضب من كتاب الإعلام بالعلماء الأعلام " \_

•••••

ابن تيميه

تراجم فقهاء ابن عبدالحكم ابن جز ی ابن کی: بیعبدالوماب بن علی میں: ابن جزي: بيمحد بن احمد ہيں: ان کےحالات خ<sup>اص</sup> ..... میں گذر چکے۔ ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ ابن جوزي: بي عبدالرحن بن على بين : ابن ساعه: به محمد بن ساعة سمي مين: ان کےحالات خ۲ص سیس گذر چکے۔ ان کےحالات جیس سیس گذر چکے۔ ابن سیرین: به محمد بن سیرین میں: ابن حاجب: بيعثمان بن عمر مين: ان کےحالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ ان کےحالات خ اص ..... میں گذر چکے۔ ابن صلاح: بيعثان بن عبدالرحن بين: ابن حبيب: يي عبد الملك بن حبيب مين: ان کےحالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ ان کےحالات خ اص ..... میں گذر چکے۔ ابن عابدين: بي محمدامين بن عمر ميں: ابن جرعسقلانی: بداحد بن علی ہیں: ان کےحالات ج ۲ص ..... میں گذر چکے۔ ان کےحالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ ابن عباس: بيعبداللدين عباس بين: ابن جرمکی: بداحد بن جرمیتمی میں: ان کےحالات خ اص ..... میں گذر چکے۔ ان کےحالات خ اص ..... میں گذر چکے۔ ابن عبدالبر: به يوسف بن عبداللديين: ابن رجب: بيعبدالرحمٰن بن احمد مين: ان کےحالات ج ۲ ص..... میں گذر چکے۔ ان کےحالات خ اص ..... میں گذر چکے۔ ابن عبدالحكم: بدجمه بن عبدالله بين: ابن رشد: بیڅربن احمد ( دادا ) ہیں: ان کےحالات جی ۳صیب گذر چکے۔ ان کےحالات خ اص ..... میں گذر چکے۔

تراجم فقهاء ابن قتيبه ابن عرفه: بيمحد بن محد بن عرفه بين: ان کےحالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ ابن عطيه: بي عبد الحق بن غالب بين: ان کےحالات ج ۲ ص.....میں گذر چکے۔ ابن غیل: پیلی بن غیل ہیں: ان کے حالات ج ۲ ص..... میں گذر چکے۔ ابن عمر: بي عبداللد بن عمر بين: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ ابن فرحون: بيابرا ہيم بن على ہيں: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ ابن قاسم: بي عبد الرحمن بن قاسم مالكي بين: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ ابن قاسم: بيمحد بن قاسم مين: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ ابن قتيبه: بي عبد اللدين مسلم بين: ان کےحالات ج ساص ..... میں گذر چکے۔

ابن عبدالسلام ابن عبدالسلام: بيجمد بن عبدالسلام مين: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔

ابن عبدالهادی (۵+۷-۴۴۷۵)

محمد بن احمد بن عبدالهادي بن عبدالحميد بن عبدالهادي ،مقدس ، حنبل، جماعيلي الاصل ثم صالحي بين: فقيه، محدث، حافظ، نحوى تھے، حدیث،فنون حدیث اور رجال وملل کی معرفت کا اہتمام کرتے تھے، ان میں مہارت پیدا کی، مذہب کی فقہ پڑھی،مفتی بنے، ایک زمانہ تك شخ تقى الدين بن تيميد كساتھ رب، اصول دين ميں رازى كى کتاب' الاربعین' کاایک حصہ ان سے پڑھا، شخ مجدالدین حرانی سے فقہ پڑھی، فقہ، اصول فقہ اور حدیث **می**ں ان کی بڑی تعلیقات وحواش ہیں،اورمختلف علوم میں بہت سے منتخبات ہیں۔ بعض تصانف: "تنقيح التحقيق"، "الرد على أبى بكر الخطيب البغدادي في مسألة الجهر بالبسمله"، "المحرر في الأحكام"، "أفطر الحاجم والمحجوم" اور "الكلام على حديث القلتين"بإل-[مقدمه التحقيق في اختلاف الحديث از ابن جوزي؛ تذكرة الحفاظ ٣٧ ٨ • ١٥؛ شذرات الذبب٢٧ ١٣]

> ابن عبروس: به محد بن ابرا تهيم بين: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔

> ابن عربي: بي محد بن عبدالله مين: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔

-1991-

-297-

- 292-

-299~-

اُنس بن ما لک: ان کےحالات ج۲ص..... میں گذر چکے۔

ان کے حالات جساص ..... میں گذریکے۔

إسنوى: بيعبدالرخيم بن حسن ہيں:

باقلاني

تراجم فقهاء

أوزاعی: بیرعبدالرحمٰن بن عمرو میں: ان کےحالات جا<sup>م</sup> .....میں گذر چکے۔

بابرتى: پەمجربن محمر ہيں:

باجى: بەسلىمان بن خلف بېن:

باقلانی: به محمد بن طیب ہیں:

ان کے حالات ج اص ..... میں گذریے۔

ان کے حالات ج اص ..... میں گذریے۔

ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔

اسیچا بی إسیچا بی: بیاحمہ بن منصور میں: ان کےحالات ج9ص.....میں گذر چکے۔

إسحاق بن را ہو بيہ: ان ڪ حالات ن<sup>-</sup>اص ..... ميں گذر چکے۔

> ، أسد بن عمر و(؟ - ٨٨ هه)

اسد بن عمرو بن عامر، ابوالمنذر، قشیری، بجلی بیں، قاضی، کوفہ کے باشندے، امام ابوحنیفہؓ کے شاگر دوں میں ایک نمایاں عالم تھے، انہوں نے امام ابوحنیفہؓ سے حدیث سی ، انہی سے فقہ پڑھی، ان سے امام احمد بن حنبل نے روایت کی ، امام ابوحنیفہؓ کی کتابیں سب سے پہلے انہوں نے لکھیں، واسط پھر بغداد کے قاضی رہے، بیجلی بن معین نے ان کو ثقہ کہا ہے۔

طحاوی نے کہا: ابن ابوتور نے میرے نام اپنی ایک تحریر میں مجھ سے بیان کیا کہ ان سے سلیمان بن عمر ان نے بیان کیا کہ مجھ سے اسد بن فرات نے بیان کیا کہ امام ابوحذیفہؓ کے اصحاب کی تعداد جنہوں نے کتابوں کی تدوین کی چالیس تھی، اور دس نمایاں افراد میں: ابویوسف، زفر، داؤد طائی اور اسد بن عمر ووغیرہ تھے۔ [الجواہر المضدیکہ ار ۲۹۱؛ الأعلام ار ۲۹۱]

> اُشہب: بیاشہب بن عبدالعزیز ہیں: ان کےحالات جاص.....میں گذر چکے۔

-٣٩٦-

تۇرى: بېسفيان بن سعيد ہيں: ان کے حالات ج اص ..... میں گذریے۔

ث

تمرتاش: بەمجدېن صالح ہيں: ان کے حالات ج ۳ ص ..... میں گذریکے۔

بیہی : بیاحمہ بن حسین میں: ان کے حالات ج۲ص ..... میں گذریجے۔

ان کے حالات جام ..... میں گذر چکے۔

يجورى: بيابراتيم بن محمد مين:

ثوري

تراجم فقهاء

بخارى بخارى: پەمجىرېن اساغېل ہيں: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔

براءبن عازب:

ان کے حالات ن۲ ص..... میں گذر چکے۔

بکری(۲۰۰ – ۹۱ مه)

محمد بن عبد الرحمن بن احمد بن محمد ، جلال الدين ، ابوالبقاء ، بكرى ، صديقى بيں ، مصرى فقيد بيں ، اصول اور حديث ميں مہارت ركھتے تتے، فروع شافعيد ميں منفرد تتے ، اس ميں كوئى ان كا ثانى ندتھا ، دشق و بيت المقدس كى زيارت كى ، رحج كيا ، ، اسكندر بير كے قاضى رہے ، ان كا كردار قابل ستائش تھا ، تا ہم ان كو معز ول كرديا گيا ، لوٹ كرقا ہرہ آ گئے ، اور تاحيات تجويد كى تعليم اور فتوى دينے ميں مصروف رہے ۔ بعض تصانيف : "شرح المنها ج" ، "شرح الروض للمقرى" ، "شرح تنقيح اللباب " اور "شرح البخارى " بيں ۔ [البدر الطالع ٢/ ١٨٢ ؛ الضوء اللا مع كر ٢٩٢ ؛ الاعلام

بهوتي: په نصورين يونس مين: ان کے حالات ج اص ..... میں گذریے۔

بويطي: به يوسف بن يحيل ہيں: ان کے حالات ج ۱۵ص ..... میں گذریجے۔

جابر بن زید جساص: بیداحمد بن علی میں: ان کے حالات خاص میں گذر چکے۔

جوينى: يدعبداللدين يوسف مين: ان کے حالات ج اص ..... میں گذریے۔

جابر بن زید: ان کے حالات ج۲ص ..... میں گذر چکے۔ جرجانی: بیعلی بن محمد میں:

 $\mathbf{\dot{\cdot}}$ 

ان کے حالات ج م ص ..... میں گذر چکے۔

جزولی (؟ - ۱ ۲ ک ھ)

عبدالرحمن بن عفان، ابوزید، جزولی میں، فقیہ مالکی، معمر تھے، فاس کے باشند بے تھے، اپنے دور میں امام مالک کے مذہب کے سب سے بڑے عالم تھے، ان کی مجلس میں ایک ہزار سے زائد فقہاء شرکت کرتے تھے، جن میں سے اکثر کو' المدونہ' زبانی یادتھی، '' الرسالہ'' پر ان کی تین تحریرات میں، ایک سات جلدوں میں، دوسری تین جلدوں میں، اور تیسری دوجلدوں میں ہے، ابن القاضی نے کہا: بیسب مفید ہیں، موصوف کے بعد لوگوں نے ان سے فائدہ اٹھایا، اور کہا: ایک سوبیں سال سے زیادہ کی عمر پائی، تا حیات سلسلہ تدریس بند نہ کیا۔

7,

حذیفہ بن یمان: ان کےحالات ج ۲ ص.....میں گذر چکے۔

حسن بصری: بی<sup>حس</sup>ن بن سیار میں: ان کے حالات ن<sup>ح</sup>اص.....میں گذر چکے۔

حسن بن يحيل (؟ - ٣٢ ٢ هه)

حسن بن جعد بن نشط ، أبي على بن ابوالربيع ، عبدى ، جرجانى بي ، محدث ، حافظ صدوق (بهت سيچ) شے ، انہوں نے عبد الرزاق ، وہب بن جریر ، ابو عاصم اور عبد الصمد بن عبد الوارث وغير ہ سے روايت كيا ، اور خود ان سے ابن ماجہ ، ابن ابوالدنيا ، ابن ابو حاتم اور محاملى وغير ہ نے روايت كيا ہے ، ابن حبان نے ان كا ذكر '' ثقات '

حصكفي خليل تراجم فقهاء ہوئے، بہ خوشی ہجرت کی ، جہاد میں زندگی گذاری، بخاری وسلم میں [سيراعلام النبلاء ١٢ / ٢٣ ٣٠ تهذيب التهذيب ٢ / ٣٢٣] ان سے ۲ سراحادیث مروی ہیں۔ حصكفى : بەمجربن على بين: [الاصابه الاابه؛ اسدالغابه الرا٥٩، صفوة الصفوة الر١٢٨؛ الأعلام ٢ / ٣ ٣ ٢ ان کےحالات جاص ..... میں گذر چکے۔ خرشى: بەمجربن عبداللدىي: حطاب: بي محمد بن محمد بن عبد الرحمن مين: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ خرقى: يەعمر بن حسين ميں: حمادين ابوسليمان: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ ان کے حالات ج اص ..... میں گذریجے۔ خطابى: يدجمه بن محمد بين: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ 2 خطيب شربيني: بيمحد بن احمد مين: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ خباب بن ارت (؟ - ٢ ٢ ه) خباب بن ارت بن جندله بن سعد، ابویچی یا عبدالله، تمیمی بین، خليل: پيليل بن اسحاق بين: صحابی، سابقین اولین میں سے تھے، سب سے پہلے انہوں نے اپنے ان کے حالات ج اص ..... میں گذریکے۔ اسلام کااظہار کیا،مسلمان ہوئے تومشر کین ان کوکم زور سمجھ کرسز ائیں دیں، تا کہ دین سےلوٹ جائیں، وہ صبر کرتے رہے بالآخر ہجرت ہوئی، پھرتمام غزوات میں شریک رہے،طبرانی نے بہطریق زید بن وہب نقل کیا ہے کہ حضرت علی صفین سے واپسی میں ان کی قبر کے یاس گذرے تو فرمایا: اللہ خباب پر رحم کرے! بیہ بہ رغبت مسلمان

)

כתכית

تراجم فقهاء

ز

رحدياتي

ز ہی: بیڈر بن احمد میں: ان کے حالات ج1 ص.....میں گذر چکے۔

راغب: بيرسين بن محمد بين:

ربيع بن انس:

ان کے حالات ج۲ ص..... میں گذر چکے۔

ان کے حالات ج ۲ ص ..... میں گذر کیے۔

ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔

ان کے حالات ج۲ص ..... میں گذریکے۔

ربيعة الرأى: بيد بيعه بن فروخ ہيں:

رحبياني: بيه صطفى بن سعد ہيں:

دردير: بياحمد بن محمد بين: ان ڪ حالات ج اص ..... ميں گذر چکے۔

دسوق**ی: بیرحمد بن احمد دسوقی میں:** ان کے حالات ج<sup>1</sup>اص.....میں گذر چکے۔

دمیاطی(۳۱۳-۵+2ھ)

عبدالمؤمن بن خلف، ابوتهر، شرف الدين، دمياطى بين، حافظ حديث، اكابر شافعيه ميل ، فقيه، محدث شے، اولاً فقه كومشغله بنايا، كچر حديث كى تحصيل كى، ذہبى نے كہا: عمده شكل وصورت، بهترين اخلاق، خنده روق صحيح، لغوى، مقرى، عمده الفاظ، والے بڑى طبيعت والے، صحيح نويس، مذاكره ميں نهايت مفيد شے، مزنى نے كہا: ان سے بڑا حافظ ميں نے نہيں ديكھا۔ برا حافظ ميں نے نہيں ديكھا۔ الوسطى"، "المتجو الوابح فى ثواب العمل الصالح"، اور "المختصو فى سيرة سيد البشر"۔ [البدا، والنها، م 11 ( • م)؛ شذرات الذمب ٢ / ١٢؛ الأعلام

زيلعى تراجم فقهاء رفاعه بن رافع رفاعه بن رافع: زروق: بياحد بن احمد بين: ان کےحالات جے کاص ..... میں گذریچے۔ ان کےحالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ رملى كبير : بياحمد بن حمز ه بين : زفر: يەزفر بن مذيل ميں: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ ان کے حالات ج اص ..... میں گذریچے۔ رملى: بيخيرالدين رملى ہيں: زمخشری: به محمود بن عمر میں: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ ان کے حالات ج۲ ص..... میں گذر چکے۔ ز ہری: بیچھ بن مسلم ہیں: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ • زيد بن أرقم: ان کے حالات ج۲ص ..... میں گذر چکے۔ زبير بن عوام: ان کے حالات ج ۲ص ..... میں گذر چکے۔ زيدبن ثابت: زرقاني: عبدالباقي بن يوسف: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ زىلىعى: بەيۋىمان بن على بىي: زرکشی: پیچرین بہادر ہیں: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ ان کے حالات ج ۲ ص ..... میں گذر چکے۔

تراجم فقهاء سيوطى سائب بن زيد سعيدين جبير: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ سعيد بن مسيّب: س ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ سائب بن زيد: سليمان بن سيار: ان کےحالات ج۵ص ..... میں گذر چکے۔ ان کے حالات ج مہاص ..... میں گذر چکے۔ سالم بن عبداللد: سمرقندی: بید نفر بن محد ہیں: ان کے حالات ج اص ..... میں گذریکے۔ ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ سبكى: يېلى بن عبدالكافى يېي: سمره بن جندب: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ ان کے حالات ج ۵ ص ..... میں گذر چکے۔ سحنون: يدعبدالسلام بن سعيد مين: سيوطى : بي عبد الرحن بن ابي بكرين : ان کے حالات ج ۲ ص ..... میں گذریکے۔ ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ سرخسی: به محد بن احمد میں: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ سعدبن ابودقاص:

تراجم فقهاء صاحب المهذب شافعي شوکانی: پیچرین علی ہیں: ان کےحالات ج ۲ ص..... میں گذریکے۔ ش شیرازی: بیابراتهیم بن علی ہیں: ان کےحالات ج ۲ ص..... میں گذر چکے۔ شافعی: بدچمه بن ادریس میں: شيخين: ان کےحالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ اس لفظ کی مراد کابیان ج اص ..... میں گذر چکا ہے۔ شبراملسی: پیلی بن علی ہیں: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ ص شربني: به محد بن احد ہيں: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ صاحب البدائع: بيابوبكربن مسعودين: شعبى: بيرعامر بن شراحيل ہيں: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ صاحب المغنى: بيحبداللدين احمديين: شخىلىش: بەمجربن احمرىين: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ ان کے حالات ج ۲ ص ..... میں گذر چکے۔ صاحب المهذب: بيابراتيم بن على شيرازى ابواسحاق مين: سمْس الدين رملي: بي محمد بن احمد بين: ان کے حالات ج ۲ ص..... میں گذر چکے۔ ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔

تراجم فقهاء عائشه صاحب الهدابير ضحاك: بيضحاك بن مخلديين: صاحب الهدامية بيلى بن ابوبكر مرغينا في بين : ان کے حالات ج مہاص ..... میں گذریکے۔ ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔

- صاحبین: اس لفظ کی مرادکا بیان ج۱ ص.....میں گذر چکا۔
- طاؤس بن کیسان: ان کے حالات ن<sup>5</sup>اص ..... میں گذر چکے۔ طحاوی: بیداحمد بن محمد ہیں: ان کے حالات ن<sup>5</sup>اص ..... میں گذر چکے۔ طحطاو**ی: بیداحمد بن محمد ہیں:** ان کے حالات ن<sup>5</sup>اص ...... میں گذر چکے۔

صفتی (؟-۳۹۱۱ه) یوسف بن اساعیل بن سعید ،صفتی ،مصری ، ماکمی ،فقیہ ،نحوی اور واعظ تتھ۔ بعض تصانيف: "حاشية على الجواهر الزكية في حل ألفاظ العشماوية لابن تركى ؛ (فقه مي) "شرح القناعة في معتل اللام إذا اتصل به واو الجماعة ( نحويس ) "نزهة الأرواح في بعض أوصاف الجنة "بي، [بدية العارفين ٢/٥٢٩؛ الصارح المكنون ٢/٢٠، معجم المؤلفين سلار 427]

عائشة: ان کے حالات جاص ..... میں گذر چکے۔



ضحاك: پيضحاك بن قيس ٻين: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔

تراجم فقهاء عبدالرحن بن ابزي عبيده سلماني [سيراعلام النبلاء ٥ / ١١؛ تهذيب النهذيب ٧ / • ١٢ ؛ طبقات عبدالرمن بن ابزى (؟ -؟) ابن سعد ۲/۹۶ عبدالرحمٰن بن ابزى خزاعى، حضرت نافع بن عبدالحارث ك آزاد کردہ غلام تھان کے صحابی ہونے میں اختلاف ہے، حضرت عمر ً عبدالرحمن بن عبدالقاري (؟ - • ٨ ص) کے زمانے میں نافع بن عبدالحارث نے ان کواہل مکہ پر نائب بنایا اور حضرت عمر سے کہا: بیہ کتاب اللہ کے قارمی، اور فرائض کے عالم ہیں، عبدالرحمٰن بن عبدالقاری، مدنی، کہا جاتا ہے کہ بد صحابی تھے، بد پ*هر*کوفه میں سکونت اختیار کی ،حضور علیقہ ،حضرت ابو بکر علی ،عمر ،عماراور دور نبوت ہی میں پیدا ہوئے، ابوداؤد نے کہا: بچینے میں ان کو ابی بن کعب وغیرہ سے روایت کیا،خودان سے: ان کے صاحب زادہ حضور عليقية کے پاس لايا گيا،ان کے بارے میں واقد کی کے اقوال سعید،عبداللہ بن ابومجالداور شعبی وغیرہ نے روایت کیا، ابن حبان نے میں اختلاف ہے: ایک بارانہوں نے کہا: وہ صحابی ہیں، ایک مرتبہ کہا: ان کا ذکر ثقات تابعین میں کیا ہے، امام بخاری نے کہا: ان کوشرف اہل مدینہ کے کیار تابعین میں سے ہیں،حضرت عمرؓ کے زمانہ میں بیت صحابیت حاصل ہے،ان کا ذکر کٹی ایک حضرات نے صحابہ میں کیا ہے۔ المال پرمقرر شے، عجل نے کہا: مدنی، تابعی، ثقتہ ہیں، ابن حبان نے [تهذيب التهذيب ٢/٢ ١٣] ان کاذ کر ثقات میں کیا ہے۔ [الإصابه سارا2؛ سير اعلام النبلا، ١٢ ١٢ ١١٠ اسد الغابه عبدالرحمن بن اسود (؟ - ۱۹۹ ه) ٣٧ ٧ ٠ ٣ ؛ تنهذيب التهذيب ٢٦ ٣٢ ٢٢ ؛ شذرات ٢٨٨] عبدالرحمن بن اسودين يزيدين قيس، ابوحفص بخعي، كوفي، فقسه عبداللدين احمدين خنبل: ان کے حالات جساص ..... میں گذر چکے۔ خود ان سے اعمش، اسماعیل بن ابوخالد، محمد بن اسحاق اور عبيده سلماني (؟-٢٢ه)

عبيده بن عمرو (يا: قيس) ابوعمرو، سلمانی، مرادی، کوفی، تابعی بيس، فتح مکه کے ايام ميں يمن ميں مسلمان ہوئے، رسول الله عليظة کا ديدار نصيب نہيں ہوا، اپنے قوم کے سربراہ تھے، حضرت عمر کے دور ميں مدينہ منورہ ہجرت کر کے آئے، بہت سی جنگوں ميں شريک ہوئے، فقہ پڑھی، قضا ميں شرخ کے ہم پلہ تھے، حضرت علی، ابن مسعوداورابن زبير سے روايت کيا، خودان سے عبدالله بن سلمه مرادی، عبدالرحمن بن اسود بن یزید بن قیس، ابو حفص ، محفی ، کونی ، فقیه بیس، انہوں نے اپنے والد، اپنے چچا، علقمہ بن قیس، عائشہ اور ابن ز بیر وغیرہ سے روایت کیا۔ خود ان سے اعمش، اسماعیل بن ابو خالد، محمد بن اسحاق اور عبدالرحمن مسعودی وغیرہ نے روایت کیا۔ حفص بن غیاث، ابن اسحاق کے حوالہ سے کہتے ہیں: عبدالرحمن مسعودی وغیرہ نے روایت کیا۔ حفص بن غیاث، ابن اسحاق کے حوالہ سے کہتے ہیں: عبدالرحمن مسعودی وغیرہ نے روایت کیا۔ تکایف ہوگئی توضیح تک ایک پاؤں پر کھڑے ہوکر نماز پڑھی، ابن معین، نسائی ، عجلی اورا بن خراش نے کہا: ثقہ ہیں، ابن حیان نے ان کا ذکر'' ثقات' میں کیا ہے۔

تراجم فقهاء عماره بن رؤيبه عثان بتي ابراہیم مخعی، ابواسحاق سبعی اور محمد بن سیرین وغیرہ نے روایت کیا، روایت کیا،ابن معین نے ان کونفہ قرار دیا ہے۔ ابن حیان نے ثقات میں ان کی تاریخ لکھی ،اوراس کو تیج قرار دیا۔ دار قطی نے کہا: وہ فی نفسہ ثقہ ہیں، امام احمد نے کہا: ثقہ ہیں، [تهذيب التهذيب ٢ / ٨٢؛ تذكرة الحفاظ ا / ٢ ٣ ؛ الأعلام ليقوب بن شيبہ نے کہا: ثقة، فتوے وجہاد میں معروف ہیں، بخاری نے ان کا ذکر ضعفاء میں کیا ہے۔ [maz/r [سير اعلام النبلاء٢/٠٠/١؛ شذرات الذجب ١٩٢١؛ عثمان بتى: بيرعثمان بن مسلم بين: تهذيب التهذيب ٢/٢١٢؛ طبقات ابن سعد ٢/٩ ٢٢؛ ميزان الاعتدال سرسك ان کے حالات ج کاص ..... میں گذر چکے۔ على بن ابوطالب: عثان بن عفان: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ ان کے حالات ج اص ..... میں گذریے۔ على سنهورى (١٥٨ – ٨٨٩ ھ) عدوى: بيلى بن احمد ماكلى بين: على بن عبدالله بن على بن نورالدين، ابوالحس، سنهورى ثم ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ قاہری، از ہری ہیں فقیہ، ماکی،مصری، فقہ،عربیت اور قر اُت میں مشہور ہیں،حمز ہلی زین طاہر سے فقہ پڑھی،اورا نہی ہے' الحنظر' اور عطاء بن أسلم: " المدونة 'كاايك حصه يرُّها، اسى طرح زين الدين عباده وغيره سے ان کے حالات ج اص ..... میں گذریے۔ بھی فقہ پڑھی۔ بعض تصانيف: "شرح مختصر خليل" (فقه ميں) عطاءخراسانی(+۵-۵ ساره) "الأجرومية" كي دوشرصي (نحوميں) بي، [بدائع الزہور ۲ / ۲۲۳؛الضوءاللامع ۷۵ / ۲۴۴؛الأعلام ۵ / عطاء بن ابوسلم، ابوعثمان، خراساني بقول بعض: ابومحد محدث، [177 واعظ، مقیم دشق وقدس بتھے، انہوں نے ابودرداء، ابن عباس اور مغیرہ ین شعبہ سے مرسل روایت نقل کی ،اوراین مسیّب ،عروہ ،عطاء بن ابو عماره بن رؤيبه (؟-؟) رماح، ابن بریدہ اور نافع وغیرہ سے روایت کیا،خود ان سے:معمر، شعبه، سفیان، ما لک، حماد بن سلمه، اور اساعیل بن عیاش وغیرہ نے عماره بن رؤیبه، ابوز ہیرہ، ثقفی، کوفی ہیں، حضور علیقہ اور

حضرت علیؓ سے روایت حدیث کی ،خود ان سے : ابوبکر ، اسحاق سبعی ، عمروبن العاص: عبدالملک بن عمیر، اور حسین بن عبدالرحمٰن نے روایت کیا۔ ان کے حالات ج۲ص ..... میں گذریجے۔ [تهذيب التهذيب ٢/ ١٦ [م] عینی: به محمود بن احمد ہیں: عمران بن حصين: ان کے حالات ج۲ص ..... میں گذریکے۔ ان کے حالات ج اص ..... میں گذریچے۔ عمربن خطاب: Ž ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ عمر بن عبدالعزيز: غزالي: بەمجمر بن محمر ہيں: ان کے حالات ج اص ..... میں گذریے۔ ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ عمروبن حزم: ان کے حالات ج مہاص ..... میں گذر چکے۔ ف عمروبن سلمه: ان کے حالات ن۲ ص..... میں گذر چکے۔ فقهاءسبعه: اس لفظ کی مراد کابیان ج اص ..... میں گذر چا۔ عمروبن شعيب: فيومى: بياحمه بن محمد مين: ان کے حالات ج ۴ ص..... میں گذر چکے۔

تراجم فقهاء

عمران بن حسين

ان کے حالات ج ۵اص..... میں گذر چکے۔

فيومى

-14-1-

كرخي تراجم فقهاء قاضي ابويعلى قرافی: بداحدین ادریس ہیں: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ Ĵ قرطبي: بەمجدېن احمدېين: ان کے حالات ج ۲ ص..... میں گذر چکے۔ قاضي ابويعلى: بەخرىسىن بىي: قليوني: بداحد بن احمد بين: ان کےحالات جاص ..... میں گذر چکے۔ ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ قاضى حسين: بەخسىن بن محمد يېن: ان کے حالات ج ۲ ص ..... میں گذر کیے۔ قاضي خان: پي<sup>حس</sup>ن بن منصور ٻين: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ کاسانی: بیابوبکر بن مسعود ہیں: قېيصەبن ذۇيب: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ ان کے حالات ج ۵اص ..... میں گذر چکے۔ كرخى: بەيمبىداللدىن حسن مېن: قماده بن دعامه: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ قدورى: بەمجربن احمر ہيں:

محلى تراجم فقهاء متولى: بيعبدالرحمٰن بن مامون بين: ان کے حالات بح ۲ ص..... میں گذر چکے۔ مجامدين جبر: ان کے حالات بچ اص ..... میں گذر چکے۔ لخمى: بيولى بن محمد ہيں: مجدالدين: بيعبدالسلام ابن تيميه مين: ان کےحالات جاص..... میں گذر چکے۔ د یکھئے:ابن تیمیہ۔ محلي (۹۱ ۷ – ۲۴ ۸ ۱۵) محمد بن احمد بن محمد بن ابرائيم بن احمد، جلال الدين، تحلى ،

مصری، شافعی ہیں، فقیہ،مفسر، اصولی، نحوی تھے، فقہ، اصول فقہ اورعلم عربيت، شمس الدين بر مادي، بيجوري، جلال الدين بلقيني ، ادر ولي الدين عراقي سےحاصل کیا۔

سلف کے طریقہ پر گامزن ہونے میں وہ اس دور کے روش مينار بتھے، صلاح وتقوى، امر بالمعروف اور نہى عن المنكر ميں رسوخ حاصل تھا، بڑے بڑے ظالموں اور حکام کے سامنے اس کو دوٹوک کہتے تھے، وہ ان کے پاس آتے ،لیکن موصوف ان کی طرف توجہ تک نه دیتے، نهانہیں اپنے پاس داخلہ کی اجازت دیتے،'' مؤید پیُ' اور " برتومیہ ' میں فقہ کے مدرس رہے، ایک جماعت نے ان سے پڑھا۔ بعض تصانيف: "مختصر التنبيه للشيرازى" (فروع فقه شافعيه مير) اور "شرح جمع الجوامع للسبكي" (اصول فقه میں) ہیں۔ [شذرات الذهب ٢ / ٣٠ ٣٠؛ الضوء اللامع ٢ / ٣٩ ٣٠؛ البدر

مازرى: بەمجمر بن على ہيں: ان کےحالات جاص ..... میں گذر چکے۔ مالك: يه مالك بن انس بين: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ مالك بن الحويرث: ان کے حالات ج مہاص ..... میں گذر چکے۔ ماوردى: يېلى بن محمد ېين: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔

كخمى

 $-\gamma \star \Lambda -$ 

الطالع نفراوى الطالع ٢ / ١١٥؛ الأعلام ٦ / • ٢٣] مكحول بن شهران: ان کےحالات جاص ..... میں گذر چکے۔ محمد بن حسن شيباني: منذرى: بيحبدالعظيم بن عبدالقوى بين: ان کےحالات جاص ..... میں گذر چکے۔ ان کے حالات جیم اص ..... میں گذر چکے۔ مردادی: پیلی بن سلیمان ہیں: موصلى: يەغبداللدين محمود يىن: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ ان کے حالات ج ۲ ص..... میں گذر چکے۔ مرغبياني: بيعلى بن ابي بكريين: ان کے حالات ج اص ..... میں گذریکے۔ مزنی: بیاساعیل بن یحیٰ مزنی ہیں:  $\mathbf{\mathbf{\dot{U}}}$ ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ نافع: بيذافع مدنى، ابوعبدالله بين: معاذبن جبل: ان کےحالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ نعمان بن بشير: معاوبيه بن حكم: ان کے حالات ج ۵ص ..... میں گذر چکے۔ ان کے حالات ج • اص ..... میں گذر چکے۔ نفراوى: يعبداللدبن عبدالرحن بي: مقاتل بن حيان: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔

-14+9-

ان کے حالات ج۲ص ..... میں گذریکے۔

يعلى بن اميه نودى نودى: پېچىلى بن شرف مېي: وہيب بن ورد (؟ - ۱۵۳ ھ) ان کے حالات جام ..... میں گذر چکے۔ و چيب بن ورد بن ابوالورد، ابواميه، مخز ومي، قريشي ٻن، انهوں نے عطاء بن ابور باح سے روایت کیا، عابد دیمیم لوگوں میں سے تھے، سفیان توری ، مسجد حرام میں لوگوں کو حدیثیں بیان کر کے فارغ ہوتے تو کہا کرتے تھے: اٹھو! طیب کے پاس چلیں، یعنی وہیب کے پاس، ادریس بن محد نے کہا: ان سے بڑا عابد میں نے کسی کونہیں دیکھا، ابن معین اورنسائی نے کہا: ثقہ ہیں، ابن حمان نے ان کا ذکر ثقات میں کیا ہے،ان کے بہت سے واقعات اور کلمات منقول ہیں۔ وائل بن حجر: [تهذيب التهذيب اار + 12؛ صفوة الصفوة ٢ / ١٢٣٠؛ الأعلام ان کے حالات ج ۷ ص..... میں گذر چکے۔ [101/9

وابصه بن معبد (؟-؟)

وابصہ بن معبد بن عتبہ بن حارث بن مالک، ابوسالم ہیں <u>صح</u> میں خدمت نبوی میں حاضر ہوئے، انہوں نے نبی کریم علیظہ ابن مسعود اور ام قبیس بنت محصن وغیرہ سے روایت کیا، خود ان سے ان کے دونوں لڑ کے سالم وعمر واور زربن حبیش وغیرہ نے روایت کیا، بیہ حضرت عمر بن عبد العزیز کے معاونین میں تھے۔ [الإ صابہ سار ۲۲۲؛ اسد الغابہ ۱۰/۱۵۲؛ تہذیب التہذیب الر ۱۰۰۰]

ولى اللدد ہلوى: بياحمد بن عبدالرحيم ہيں: ان کے حالات ج ۲ اص ..... میں گذریجے۔

یعلی بن امیہ: ان کےحالات ن۲ ص.....میں گذر چکے۔