### وزارت اوقاف واسلامی امور، کویت

# موسوعه فقهبه

اردوترجمه

جلر - ٣٣ قضاء الحاجة \_\_\_ كفاله

مجمع الفقاء الإسالامي الهناك

## چمله حقوق بحق وزارت اوقاف واسلامی امورکویت محفوظ بیس پوسٹ بکس نمبر ۱۳، وزارت اوقاف واسلامی امور، کویت

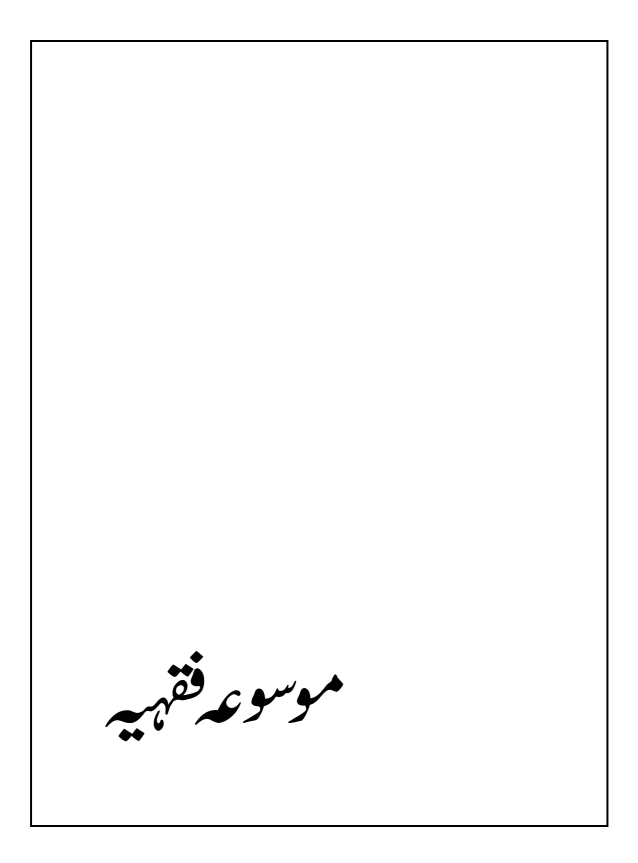
#### اردوترجمه

اسلامک فقه اکیڈمی (انڈیا)

110025 ، جوگا بائی ، پوسٹ بکس 9746 ، جامعه گلر ، نئی د ہلی –110025

فون:91-11-26981779

Website: http/www.ifa-india.org Email: fiqhacademy@gmail.com



#### بيني للهُ البَّمْزِ الرَّحِيثِ مِ

﴿ وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنْفِرُوا كَافَّةً فَيُ فَكُلِّ فِرُقَةٍ مِّنْهُمُ طَائِفَةٌ لِّيَتَفَقَّهُوا فِي فَلُولا نَفَرَ مِنُ كُلِّ فِرُقَةٍ مِّنْهُمُ طَائِفَةٌ لِّيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّيْنِ وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمُ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمُ لَعَلَّهُمُ يَحُذَرُونَ ﴿ اللَّايُنِ وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمُ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمُ لَعَلَّهُمُ يَحُذَرُونَ ﴾

'' اورمومنوں کو نہ چاہئے کہ (آئندہ) سب کے سب نکل کھڑ ہے ہوں ، یہ کیوں نہ ہو کہ ہر گروہ میں سے ایک حصہ نکل کھڑ اہوا کرے، تا کہ (بیہ باقی لوگ) دین کی سمجھ بوجھ حاصل کرتے رہیں اور تا کہ بیہ اپنی قوم والوں کو جب وہ ان کے پاس واپس آجا ئیں ڈراتے رہیں،عجب کیا کہ وہ مختاطر ہیں!''۔

(سورهٔ توبهر ۱۲۲)

"من يود الله به خيرًا يفقهه في الدين" (بناري وسلم) "الله تعالى جس كساته خير كااراده كرتاب السد ين كي مجمع عطافر ماديتائے"۔

# فهرست موسوعه فقهیه جلد - ۴۳

| صفحہ  | عنوان                                                     | فقره        |
|-------|-----------------------------------------------------------|-------------|
| ۵۱-۳۱ | قضاءالحاجة                                                | mr-1        |
| ٣١    | تعريف                                                     | 1           |
| ٣١    | متعلقه الفاظ: استنجاء ،خلاء                               | <b>-</b> -r |
| ٣١    | قضاءحاجت سيمتعلق احكام                                    |             |
| ٣١    | ا-قضاءحاجت کے طریقہ سے متعلق احکام                        |             |
| ۳۱    | الف: قبله كي جانب رخ يا پشت كرنا                          | ۴           |
| ٣۴    | ب: بیت المقدس کی جانب رخ یا پشت کرنے سے پر ہیز کرنا       | ۵           |
| ٣۴    | ج:سورج اور چإند کی طرف رخ کرنا                            | ۲           |
| ٣۴    | د: ہوا چلنے کے رخ پر بیٹھنا                               | 4           |
| ra    | ھ: قضاء حاجت کے وقت بیٹھنے کا طریقہ                       | ٨           |
| ra    | و: کھڑے ہوکر پیشاب کرنا                                   | 9           |
| ٣٦    | ز: ذكريا كوئى اور گفتگونه كرنا                            | 1+          |
| ٣٨    | ح: قضاءحاجت کرنے والے کوسلام کرنااوراس کا جواب دینا       | 11          |
| ٣٨    | ط:اگر بیت الخلاء کی جگه ہی وضو کی جگه ہوتو و ہاں ذکر کرنا | Im          |
| ٣٨    | ی: کھانسنا                                                | ١٣          |
| ٣٨    | ک: دائیں ہاتھ سے شرمگاہ نہ چھونا                          | 10          |
| ٣٩    | ل: گندگی کو پاک وصاف کرنا                                 | 14          |
| ٣٩    | ۲ - قضاءحاجت کے مقامات سے متعلق احکام                     |             |
| ٣٩    | الف:عام راسته، نفع بخش سابياوراس جيسے مقام ميں قضاءحاجت   | 14          |
| ٣٩    | ب: درخت کے پنچ قضاء حاجت                                  | 11          |

| صفحہ       | عنوان                                                                    | فقره       |
|------------|--------------------------------------------------------------------------|------------|
| ۴-         | ج: پانی کےاندر قضاءحاجت                                                  | 19         |
| ۴۱         | د: وضواو وغسل کی جگه میں پیشاب کرنا                                      | ۲٠         |
| ~ ~        | ھ:مسجد میں قضاءحاجت                                                      | ۲۱         |
| ٣٣         | و: قابل تعظیم مقامات میں قضاء حاجت                                       | **         |
| rr         | ز: يهودونصاري كي عبادت گا هول ميں قضاءحاجت                               | ۲۳         |
| ٣٣         | ح: قبرستان میں قضاءحاجت                                                  | 20         |
| ~~         | ط:سوراخ وغيره مين قضاءحاجت                                               | ۲۵         |
| ~~         | برتن میں پیشاب کرنا                                                      | 77         |
| r a        | لوگوں سے چھپنا                                                           | ۲۷         |
| 4          | فضامیں لوگوں سے دور ہونا                                                 | ۲۸         |
| ~ ∠        | الیکی چیز لے کر بیت الخلاء میں داخل ہونے سے پر ہیزجس میں اللّد کا ذکر ہو | <b>r</b> 9 |
| <b>۴</b> ٩ | ایسی چیز لے کر جاناجس پراللّٰہ کے سوا کوئی اور قابل تعظیم نام ہو         | ٣٠         |
| ۴٩         | ہیت الخلاء میں داخل ہوتے وقت کیا کہے                                     | ٣١         |
| ۵۱         | داخل ہوتے وقت پہلے بایاں پاؤں رکھنا                                      | ٣٢         |
| ۵۱         | قضاءالحق                                                                 |            |
|            | د مکھئے: اُداء                                                           |            |
| ∠۵-۵1      | قضاءالفوائت                                                              | m2-1       |
| ۵۱         | تعريف                                                                    | 1          |
| ۵۱         | متعلقه الفاظ: اداء،اعاده                                                 | <b>-</b> - |
| ۵۲         | شرعي حکم                                                                 | ۴          |
| ۵۲         | قضا کے متعلق ہونے کے اعتبار سے عبادات کی قشمیں                           | ۵          |
| ۵۳         | کس پرقضاواجب ہوگی                                                        | ۲          |
| ۵۷         | سفراورحضزمیں حچھوٹی ہوئی نمازوں کی قضا کا طریقہ                          | 10         |
| ۵۸         | حچوٹی ہوئی نماز وں کی قضامیں قراءت کا طریقہ                              | 14         |
| ۵۸         | فائتة نماز اورونت كى فرض نماز ميں ترتيب                                  | 14         |

| صفح        | عنوان                                | فقره        |
|------------|--------------------------------------|-------------|
| ۲+         | خود فائنة نمازوں کے درمیان ترتیب     | ۱۸          |
| ٧٠         | فائتة نمازوں کی فوراً قضاء کرنا      | 19          |
| 41         | ترتيب كاساقط مونا                    |             |
| 41         | الف: وفت كا تنگ ہونا                 | ۲٠          |
| 44         | ب: بھول جانا                         | <b>r</b> 1  |
| 44         | ج: ناواقف ہونا                       | **          |
| 44         | د: فائة نماز ول كازياده مونا         | ۲۳          |
| 46         | ھ:جماعت کافوت ہونا                   | 24          |
| ۵۲         | قضاء عمرى                            | ۲۵          |
| Y D        | سنن کی قضا                           | 74          |
| YY         | فائتة نمازوں کے لئے اذان اورا قامت   | ۲۷          |
| 44         | جماعت کے ساتھ فائنة نمازوں کی قضا    | ۲۸          |
| YA         | ممنوع اوقات میں فائتة نماز وں کی قضا | <b>r</b> 9  |
| YA         | زکاة کی قضا                          | ۳.          |
| 49         | صدقهٔ فطر کی قضا                     | ۳۱          |
| 49         | رمضان کے فوت شدہ روز وں کی قضا       | ٣٢          |
| <b>4</b>   | اعتكاف كي قضا                        | ٣٣          |
| <b>4</b> ۲ | مناسک مج کی قضا                      | ٣٢          |
| ۷۳         | وقت نکل جانے کی وجہ سے قربانی کی قضا | ra          |
| ۷۳         | بیویوں کے درمیان فوت شدہ باری کی قضا | ٣٦          |
| ۷ ۴        | نفقه کی قضا                          | ٣2          |
| Z4-Z0      | قضاة                                 | <b>Y-</b> 1 |
| <b>∠</b> ∆ | تعريف                                | 1           |
| ۷۵         | متعلقه الفاظ: حكام                   | ۲           |
| <b>∠</b> ∆ | شرعي حکم                             | ٣           |
| <b>4</b> 4 | قاضى كى شرائط                        | ۴           |

| صفحه         | عنوان                                     | فقره |
|--------------|-------------------------------------------|------|
| ۷۲           | متعدد قاضى ہونا                           | ۵    |
| ۷۲           | قضا پروظیفه لینا                          | 4    |
| <b>49-44</b> | قطار                                      | r~-1 |
| 44           | تعريف                                     | 1    |
| 44           | متعلقه الفاظ: راحله                       | ۲    |
| 44           | اجمالي حكم                                |      |
| 44           | الف:حرز                                   | ٣    |
| ۷۸           | ب: قطار کے ضائع کر دہ کا ضان              | ۴    |
| <b>49</b>    | قط                                        |      |
|              | د تکھنے: هر                               |      |
| Ar-29        | قطع                                       | 9-1  |
| ∠9           | تعريف                                     | 1    |
| ∠9           | قطع سے متعلق احکام                        |      |
| ∠9           | عبادت قطع كرنا                            | ۲    |
| ۸.           | اقتداء كاختم هونا                         | ٣    |
| ΛI           | سورهٔ فاتحه کے شکسل کاختم ہونا            | ۴    |
| ۸ı           | خطبهٔ جمعه وقطع کرنا                      | ۵    |
| ۸ı           | حرم کے بیود ہے کا شا                      | ۲    |
| ٨١           | ورم شده حصه یا نا کاره عضوکوکا ثنا        | 4    |
| ۸r           | چور کا ہاتھ کا ٹنا                        | ٨    |
| Ar           | ڈاکوؤں کے ہاتھ یا وَل مخالف سمت سے کا ٹنا | 9    |
| Ar           | قطع الطريق                                |      |
|              | د میکھنے: حرابہ                           |      |
| ٨٢           | قفيز                                      |      |
|              | و نکھئے:مقادیر                            |      |

| حفح   | عنوان                        | فقره |
|-------|------------------------------|------|
| ۸۳    | قلس                          |      |
|       | د كيصِّخ: في                 |      |
| ۸۳    | قلفة                         |      |
|       | و كيصئ: حثفة ،ختان           |      |
| ۸۳    | قلة                          |      |
|       | و کیھئے:مقادیر               |      |
| 10-1r | قلنسوة                       | r'-1 |
| ٨٣    | تعريف                        | 1    |
| ٨٣    | ڻو پي <u>س</u> ے متعلق احکام |      |
| ٨٣    | وضومیں اس پرمسح کرنا         | ۲    |
| ٨٣    | محرم کا ٹو پی پہننا          | ٣    |
| ٨٣    | اہل ذمہ کاٹو پی پہننا        | ۴    |
| ۸۵    | قمار                         |      |
|       | و کیچئے:میسر                 |      |
| ۸۵    | قيص                          |      |
|       | و يَكِصُحُ: أَلِيهِ:         |      |
| ۸۵    | قنطار                        |      |
|       | د میکھنے:مقادیر              |      |
| ۸۵    | قنفذ                         |      |
|       | د کیھئے: اُطمعة              |      |
| ۸۵    | قی                           |      |
|       | د كيھئے:رق                   |      |

| صفحه      | عنوان                       | فقره |
|-----------|-----------------------------|------|
| 94-14     | قنوت                        | ۵-1  |
| ۲A        | تعريف                       | 1    |
| ۸۷        | نماز میں قنوت               | ۲    |
| ۸۷        | الف: صبح کی نماز میں قنوت   | ٣    |
| 91        | ب:وتر میں قنوت              | ۴    |
| 90        | ج:مصیبت(نا گہانی)کےوقت قنوت | ۵    |
| 99-91     | قنية                        | r-1  |
| 91        | تعريف                       | 1    |
| 91        | متعلقه الفاظ: كنز           | ۲    |
| 91        | شرعي حکم                    | ٣    |
| 91        | قنير کی زکا ة               | ۴    |
| 1+1-99    | تبرقرة                      | 2-1  |
| 99        | تعريف                       | 1    |
| 99        | متعلقه الفاظ: ضحَك تبسم     | ٣-٢  |
| 1 • •     | اجمالي حكم                  | ۴    |
| 1+1       | امام اور مقتدی کا قبقهه     | ۵    |
| 1+1-1+1   | <b>ق</b> وادح               | r-1  |
| 1•1       | تعريف                       | 1    |
| 1+1       | اجمالي حكم                  |      |
| 1+1       | قدح کہاں ہوتی ہے؟           | ۲    |
| 1+1       | قوادح كامتعدد بهونا         | ٣    |
| 1+1       | عدالت کے لئے قادح           | ۴    |
| 1+1~-1+1~ | قواعد                       | r-1  |
| 1.5       | تعريف                       | 1    |
|           |                             |      |

| مغ            | عنوان                                            | فقره    |
|---------------|--------------------------------------------------|---------|
| 1+1"          | متعلقه الفاظ: اصول                               | ٢       |
| 1.4           | اول:قواعد فقهيه                                  | ٣       |
| 1.4           | الف:الأ مور بمقاصد بإ                            |         |
| 1•1           | ب:اليقين لا يزول بالشك                           |         |
| 1 • 1 ~       | دوم: خوا تین میں قواعد                           | ۴       |
| 1 • 1 - 1 • 2 | قوامه                                            | 1 • - 1 |
| 1+0           | تعريف                                            | 1       |
| 1+0           | متعلقه الفاظ: الصاء، وكالت، ولايت                | r-r     |
| 1+4           | قوامه کے احکام                                   |         |
| 1+4           | مجورعلیهم (جن کوتصرف سے روک دیا گیاہو ) پر قوامہ | ۵       |
| 1+4           | مفقو د کے مال پرنگراں کا تقرر                    | 4       |
| 1• 🗸          | وقف پرتگرال مقرر کرنا                            | ۷       |
| 1• 🗸          | بیوی پرشو ہر کی حکمرانی                          | ٨       |
| 1+4           | حكمرانی کےاسباب                                  | 9       |
| 1•Λ           | عورت پرمرد کی حکمرانی کا تقاضا                   | 1•      |
| 1+1           | <b>ق</b> و د                                     |         |
|               | د كيھئے: قصاص                                    |         |
| 11 1 - 9      | ق <b>و</b> ل                                     | r-1     |
| 1 • 9         | تعريف                                            | 1       |
| 1+9           | تعریف<br>شرعی حکم                                | ۲       |
| 1+9           | عقو د کاتعلق عموماً قول سے ہوتا ہے               | ٣       |
| 11+           | دعویٰ میں قول قبول کر نا                         | ۴       |
| 115-111       | قول الصحا <b>ب</b>                               | r-1     |
| 111           | تعريف                                            | 1       |
| 111           | تعریف<br>قول صحابی سے متعلق احکام                | ۲       |

| صفحه     | عنوان                                                         | فقره        |
|----------|---------------------------------------------------------------|-------------|
| 1117-117 | <u>توت</u>                                                    | <b>Y</b> -1 |
| III      | تعريف                                                         | 1           |
| 11100    | متعلقه الفاظ: استطاعة ،قدرة                                   | ٣-٢         |
| 1110     | قوت ہے متعلق احکام                                            |             |
| 1111     | قوت کی فضیلت                                                  | <b>~</b>    |
| 1111     | قوت کے اسباب اختیار کرنا                                      | ۵           |
|          | جس کوامیر بنا یا جائے یا جس کو یتیم اور مجنون وغیرہ کےامور کی | 4           |
| 1110     | ذمہداری دی جائے اس کے لئے قوت کی شرط لگانا                    |             |
| 15 +-110 | تی                                                            | 4-1         |
| 110      | تعريف                                                         | 1           |
| 110      | متعلقه الفاظ قلبس                                             | ۲           |
| 110      | قے ہے متعلق احکام                                             |             |
| 110      | قے کی طہارت ونجاست                                            | ٣           |
| 11∠      | وضومیں قے کا نژ                                               | ۴           |
| 11A      | نماز میں قے کااثر                                             | ۵           |
| 14+      | روزہ میں تے کا اثر                                            | 4           |
| 111-11+  | قیاس                                                          | r-1         |
| 14.      | تعريف                                                         | 1           |
| 14.      | قیاس کے ارکان                                                 | ۲           |
| 171      | قیا <i>س سے معلق</i> احکام                                    |             |
| 171      | قیاس کا حجت ہونا                                              | ۳           |
| 141      | قیاس کہاں جاری ہوتاہے                                         | ~           |
| 120-122  | قيافة                                                         | 11-1        |
| ITT      | تعريف                                                         | 1           |
| ITT      | متعلقه الفاظ: عيا فه، فراست،قرينه                             | r-r         |

| صفحه    | عنوان                                                   | فقره        |
|---------|---------------------------------------------------------|-------------|
| Irm     | قیافه کی دوشمیں                                         | ۵           |
| 150     | قيافيە <u> س</u> ىمتعلق احكام                           |             |
| 150     | الف قيافه كے ذريعي نسب ثابت كرنا                        | 4           |
| 147     | قیافه شناس کی شرطیں                                     | ۸           |
| 179     | قیافه کی شرا ئط                                         | 9           |
| 11"1    | قيافه شناسول مين اختلاف                                 | 1•          |
| IMM     | معاملات میں علامات کی بنا پر ثابت کرنا                  |             |
| اس ال   | جنایات میں علامات کے ذریعہا ثبات                        | Ir          |
| 182-184 | قيام                                                    | rr-1        |
| 184     | تعريف                                                   | 1           |
| 184     | متعلقه الفاظ: قعود ، اضطجاع                             | <b>-</b> -r |
| 184     | شرى حکم                                                 | ۴           |
| 184     | فرض نماز میں قیام                                       | ۵           |
| Im2     | قيام كاطريقه                                            | 4           |
| Im2     | قیام کی مقدار                                           | 4           |
| Im2     | قيام كاسا قط ہونا                                       | ۸           |
| IMA     | قيام ميں طيك خدلگا نا                                   | 9           |
| 1129    | کھڑ گے خص کے پیچھے بیٹھے خص کی نمازاوراس کے برعکس       | 1•          |
| 1129    | نوافل میں قیام                                          | 11          |
| 114.    | نفل نماز میں ایک رکعت کے اندر قیام اور قعود کو جمع کرنا | Ir          |
| 100     | تحشتی کے اندر نماز میں قیام                             | 11"         |
| ا ۴ ا   | اذ ان اورا قامت میں قیام                                | 16          |
| ا ۴ ا   | دوران اذان مسجد میں داخل ہونے والے کا کھڑ اربہنا        | 10          |
| ١٣١     | نماز کے لئے کھڑا ہونے کا وقت                            | 14          |
| IMY     | جمعہ وعیدین وغیرہ کے خطبہ میں کھڑا ہونا                 | 1∠          |

| صفحه    | عنوان                                                          | فقره |
|---------|----------------------------------------------------------------|------|
| ساماا   | تلاوت قر آن اورذ کر کی حالت میں قیام                           | ۱۸   |
| ٦٣٦     | جنازہ کے گزرتے وقت اس کے لئے قیام                              | 19   |
| ١٣٣     | كھاتے اور پیتے وقت قیام                                        | ۲٠   |
| الدلد   | پیشاب کرتے وقت قیام                                            | ۲۱   |
| الدلد   | آنے والےوالد،حاکم ،عالم اورمعززین قوم کے لئے قیام              | ۲۲   |
| ١٣٦     | سزاؤن میں قیام                                                 |      |
| ١٣٦     | قیام یاقعود کے دوران کوڑے مارنے یا سنگسارکرنے کی سزا جاری کرنا | ٢٣   |
| 101-161 | قيام الليل                                                     | 19-1 |
| IMA     | تعریف                                                          | 1    |
| IMA     | متعلقه الفاظ: تهجد                                             | ۲    |
| 169     | شرى حكم                                                        | ٣    |
| 16.8    | قیام اللیل کے لئے افضل وقت                                     | ۴    |
| 101     | تعدا در کعات                                                   | ۵    |
| 101     | قیام اللیل کے پابنڈ محض کا اس کوتر ک کرنا                      | ۲    |
| Iam     | قیام اللیل کے لئے اکٹھا ہونا                                   | 4    |
| 100     | جمعه کی شب کا قیام                                             | ٨    |
| 100     | عيدين كى را توں كا قيام                                        | 9    |
| 100     | رمضان کی را توں کا قیام                                        | 1+   |
| IST     | پندر ہویں شعبان کی رات میں قیام کرنااوراس کے لئے اکٹھا ہونا    | 11   |
| 100     | ذې الحجه کې دس را تو ښکا قيام                                  | 11   |
| 100     | رجب کی پہلی شب کا قیام                                         | Im   |
| 100     | قیام اللیل کےمستحبات<br>پر                                     |      |
| 100     | الف: دومککی رکعات ہے آغاز کرنا                                 | 16   |
| 100     | ب: تنجد کے لئے اٹھنے والا کیا کہے؟                             | 12   |
| 164     | ج: قيام الليل ميں قراءت كى كيفيت                               | 14   |

| صفحه    | عنوان                                         | فقره        |
|---------|-----------------------------------------------|-------------|
| 102     | د:جس کے تہجد پڑھنے کی امید ہواس کو بیدار کرنا | 12          |
| 104     | ھ: قیام طویل کرنااورر کعات زیادہ کرنا         | 11          |
| 101     | و:سوتے وقت قیام اللیل کی نیت کرنا             | 19          |
| 171-109 | فيح                                           | <b>Y-1</b>  |
| 109     | تعريف                                         | 1           |
| 109     | متعلقه الفاظ: صديد، دم                        | ٣-٢         |
| 109     | فتح ہے متعلق احکام                            |             |
| 109     | (نجاست اورطہارت کے اعتبار سے قیح کا حکم )     | ~           |
| 109     | فتح ہے وضو کا ٹوٹنا                           | ۵           |
| 14+     | جس کے بدن یا کپڑے میں پیپ لگی ہواس کی نماز    | 4           |
| 171     | قيراط                                         |             |
|         | د نکھنے:مقادیر                                |             |
| 141-141 | قبلولة                                        | <b>m</b> -1 |
| 171     | تعريف                                         | 1           |
| 141     | شرعي حکم                                      | ۲           |
| 144     | قیلولہ کے وقت داخل ہونے کے لئے اجازت طلب کرنا | ٣           |
| 149-140 | قيمة                                          | 11-1        |
| IYM     | تعریف                                         | 1           |
| IYM     | متعلقه الفاظ: ثمن ،سعر ،ثثل                   | r-r         |
| 171     | قيت سے تعلق احکام                             |             |
| 1417    | قیت کس چیز میں واجب ہوتی ہے؟                  |             |
| 171     | اول قیمی اشیاء میں جب ان کا ضان واجب ہوجائے   |             |
| 1717    | الف: بيع فاسد ميں مبيع                        | ۵           |
| ۵۲۱     | بیج فاسد میں قیمت کے واجب ہونے کا وقت         | ۲           |

| صفح                    | عنوان                                                                 | فقره        |
|------------------------|-----------------------------------------------------------------------|-------------|
| PPI                    | ب:مغصوب(غصب شده ژی)                                                   | ۷           |
| 142                    | مغصوب میں قیمت کے واجب ہونے کا وقت                                    | ٨           |
| AFI                    | دوم بمثل کا ناممکن ہونا                                               | 9           |
| IYA                    | سوم:ثمن میںاختلاف کی وجہ سے فٹخ شدہ جع میں مبیع                       | 1•          |
| 179                    | قیت اورمثل دونوں کے ذریعہ ضان                                         | 11          |
| 141-14                 | قيميات                                                                | <b>A-1</b>  |
| 14.                    | تعريف                                                                 | 1           |
| 1∠+                    | متعلقه الفاظ:مثليات                                                   | ۲           |
| 1∠ •                   | اجمالي حكم                                                            |             |
| ں میں سے ہو      + کـا | اولُ: بعض وہ عقود ہیں جن میں بالا تفاق جائز ہے کہ عقو دعلیۃ یمی اموال |             |
| 12.                    | الف: بيع                                                              | ٣           |
| 121                    | ب:اجاره                                                               | ۴           |
| کااختلاف ہے۔ اکا       | دوم :بعض وه عقو دييں جن ميں قيمی اموال کے محل عقد بننے ميں فقهاء ک    |             |
| 121                    | الف:سلم                                                               | ۵           |
| 121                    | ب:قرض                                                                 | ۷           |
| 121                    | ج: شرکه                                                               | ٨           |
| 122-121                | فيم                                                                   | ۵-1         |
| 127                    | تعريف                                                                 | 1           |
| 120                    | متعلقه الفاظ: وصي، وكيل                                               | <b>-</b> -r |
| 120                    | قیم ہے متعلق احکام                                                    |             |
| 120                    | مجورین پرولایت میں قیم کی ترتیب                                       | ۴           |
| 120                    | قیم <i>کے تصر</i> فات                                                 | ۵           |
| 122                    | كاتب                                                                  |             |
|                        | د يکھئے: تو ثیق                                                       |             |

| صفحہ    | عنوان                                                           | فقره |
|---------|-----------------------------------------------------------------|------|
| 122     | كافر                                                            |      |
|         | د کیھئے: کفر                                                    |      |
| 1∠∠     | كأفل                                                            |      |
|         | د کیھئے: قیم ،ولا بیہ                                           |      |
| 1∠∠     | کا فور                                                          |      |
|         | د کیھئے: تطریب ، تکفین                                          |      |
| 129-121 | کالی                                                            | ۳-۱  |
| 141     | تعريف                                                           | 1    |
| 1∠A     | متعلقه الفاظ: عين                                               | ۲    |
| 141     | اجمالي حكم                                                      | ٣    |
| 149     | کا بہن                                                          |      |
|         | د مکھتے: کہانہ                                                  |      |
| 194-129 | كبائز                                                           | 11-1 |
| 1∠9     | تعريف                                                           | 1    |
| 1.4     | متعلقه الفاظ: معصيت بمم                                         | ٣-٢  |
| 1/4     | شرعي حکم                                                        | ۴    |
| 1/4     | صغائز اور کبائز میں معاصی کی تقسیم کی بنیا داور کبیر ہ کا ضابطہ | ۵    |
| IAT     | کبائر کی تعداد                                                  | ٧    |
| IAM     | ا کبرالکبائز (سب سے بڑا گناہ)                                   | ۷    |
| IAY     | مفسدہاورضررکےاعتبار سے کہائر کی ترتیب                           | ٨    |
| IAY     | ز وال ،نقصان اور بقاء کے اعتبار سے کبیر ہ اورا بمان             | 9    |
| IAY     | ار تکاب کبائر کی وجہ سے عدالت کا مجروح ہونا<br>سریر سریاں ہوں   | 1+   |
| 114     | مرتکب کبیر ه کوفاسق قرار دینا                                   | 11   |
| 114     | اصرار کی وجہ سے صغیرہ کا کبیر ہ ہوجا نا                         | Ir   |

| يغ          | عنوان                                                                     | فقره        |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------|-------------|
| IAA         | ثواب کوضائع کرنے میں کبیرہ کااثر                                          | ١٣          |
| 1/19        | كبائز سے درگز ركر نا                                                      | 16          |
| 191         | مرتکب کبیرہ سے فتق کے نتم ہونے اور کبائر کے کفارہ ہونے میں تو بہ کا اثر   | 10          |
| 191~        | کبائر سے اجتناب کا صغائر کے لئے کفارہ ہونا                                | 14          |
| 196         | حج کا کبائر کے لئے کفارہ ہونا                                             | ۱۷          |
| 199         | اہل کبائر کے لئے رسول اللہ علیہ کی شفاعت اور جہنم میں ان کا ہمیشہ نہ رہنا | 11          |
| 19∠         | كبد                                                                       |             |
|             | د يكھئے: أطعمه                                                            |             |
| r+r-192     | كبر                                                                       | <b>∠</b> −1 |
| 194         | تعريف                                                                     | 1           |
| 191         | متعلقه الفاظ: كبرياء، عجب، جبر                                            | r-r         |
| 199         | شرعي حکم                                                                  | ۵           |
| r**         | كبرك مظاهر                                                                | 4           |
| r•m         | تكبر كاعلاج                                                               | ۷           |
| rra-r•a     | كتاب                                                                      | mr-1        |
| ۲۰۵         | تعريف                                                                     | 1           |
| r+0         | متعلقه الفاظ بيجل، دفتر، رساله                                            | r-r         |
| r+4         | کتاب سے متعلق احکام                                                       |             |
| r+Y         | اول: کتاب جمعنی خط                                                        |             |
| r+4         | قاضی کے نام قاضی کا خط                                                    | ۵           |
| r+4         | شو ہر کا اپنی ہیوی کے نام طلاق کی تحریر بھیجنا                            | ۲           |
| r•∠         | طلاق کی تحریر کومٹانا                                                     | ۷           |
| <b>r</b> 1+ | عقودمیں ایجاب یا قبول قرار پانے والا خط                                   | 9           |
| ۲۱۱         | خط کا جواب دینا                                                           | 1+          |
| <b>1</b> 11 | خطشروع كرنے كاطريقه                                                       | 11          |

| صفحه       | عنوان                                                                        | فقره       |
|------------|------------------------------------------------------------------------------|------------|
| 717        | دوم: کتاب جمعنی و ثیقه اورعهد                                                | Ir         |
| 1111       | سوم: کتاب علم کی کتابوں کے معنی میں                                          | ١٣         |
| 711        | كتابول سے استفجاء كرنا                                                       | 10         |
| ۲۱۴        | نا پاکشخص کا شرعی علوم کی کتابوں کو جھونا                                    | 10         |
| 710        | كتابول كونكيه بنانااوران پرځيك لگانا                                         | 11         |
| 714        | کتابوں کواو پرینچے رکھنے کا طریقہ                                            | 19         |
| 714        | اہل کتاب کی کتا بوں اوران کے مشابہ دیگر کتب کود کھنا                         | <b>r</b> + |
| MA         | کتابوں کی فروختگی                                                            | <b>r</b> 1 |
| <b>119</b> | كتا بول كورتهن ركهنا                                                         | ۲۳         |
| ***        | وقف شده كتا بول كورتهن ركھنا                                                 | <b>r</b> a |
| ***        | کتابیں عاریت پردینااور لینا                                                  | 74         |
| 771        | مستعار کتاب میں غلطی کی اصلاح کرنا                                           | <b>r</b> ∠ |
| 771        | کتابین کراییه پردینا                                                         | ۲۸         |
| 777        | افلاس کی وجہ ہے مجحور ( تصرفات شرعیہ ہے رو کے گئے ) شخص کی کتابیں فروخت کرنا | ٣•         |
| 777        | دوسرے کی کتاب میں دیکھنا                                                     | ٣١         |
| 777        | كتابين ضائع كرنا                                                             | ٣٢         |
| ۲۲۴        | كتابين وقف كرنا                                                              | ٣٣         |
| ۲۲۴        | کتابوں کی چوری                                                               | ٣٢         |
| 220        | كتابة                                                                        |            |
|            | د کھئے:تو ثیق، مکاتبہ                                                        |            |
| rra        | تتابي                                                                        |            |
|            | د نکھئے:اہل کتاب                                                             |            |
| 770        | كتابيي                                                                       |            |
|            | د کیھئے:اہل کتاب                                                             |            |

| صفحه                     | عنوان                                                 | فقره        |
|--------------------------|-------------------------------------------------------|-------------|
| 777                      | كڤ                                                    | <b>r</b> -1 |
| rry                      | تعريف                                                 | 1           |
| rry                      | كقب سيمتعلق احكام                                     | ۲           |
| <b>۲۲</b> ∠              | كتمان                                                 |             |
| <b>۲۲</b> ∠              | د کیھئے:إِ فشاءالسر<br>کیلئے:اکتال<br>د کیھئے:اکتال   |             |
| rm0-rr2                  | كدك                                                   | 11-1        |
| <b>**</b> **             | تعريف                                                 | 1           |
| ***                      | متعلقه الفاظ: كردار،مرصد،مسكه،خلو                     | ۵-۲         |
| rrq                      | كدك يتمتعلق سےاحكام                                   |             |
| rrq                      | صاحب کدک کے لئے حق قرار کا ثبوت                       |             |
| rrq                      | اول: وقف کے کرایہ کی عمارتوں میں کدک کا رکھنا         | 4           |
| rmr                      | دوم: خاص املاک میں کدک کا رکھنا                       | ٨           |
| rmr                      | كدك كاوقف كرنا                                        | 9           |
| rmr                      | كدك كي پيچ كرنا                                       | 1+          |
| rma                      | كدك مين شفعه                                          | 11          |
| <b>۲</b> 74- <b>۲</b> 77 | كذب                                                   | 14-1        |
| rmy                      | تعريف                                                 | 1           |
| rmy                      | متعلقه الفاظ: تزوير،افتراء                            | <b>r-r</b>  |
| rmy                      | شرعی حکم                                              | ۴           |
| rma                      | الله تعالیٰ اوراس کے رسول علیہ پر جھوٹ بولنے کی قباحت | 4           |
| rma                      | حجمو ٹی قشم                                           | ۷           |
| <b>* (* +</b>            | حجمو ٹی گواہی                                         | ۸           |

| صفحه         | عنوان                                                         | فقره        |
|--------------|---------------------------------------------------------------|-------------|
| ۲ <b>۴</b> + | مذاق میں جھوٹ                                                 | ٩           |
| rr*          | بچوں کے ساتھ کھیلنے میں جھوٹ                                  | 1+          |
| 201          | خواب کے بارے میں جھوٹ                                         | 11          |
| ۲۳۲          | جوشخص اپنے کو باپ کےعلاوہ دوسر ٹے خص کی طرف منسوب کرے         | 11          |
| ۲۳۳          | خرید وفر وخت میں جھوٹ بولنااوراس میں دھو کہ دینا              | Ir"         |
| ۲۳۳          | حاکم کااپنی رعیت کودهو که دینااوران پرجھوٹ بولنا              | ١٣          |
| ۲۳۳          | ہر سنی ہوئی بات کو بیان کرنا                                  | 10          |
| rrr          | توریہ کے ذریعہ جھوٹ سے بچنا                                   | 14          |
| <b>7</b> 77  | كراء                                                          |             |
|              | و کیچئے:اجارہ                                                 |             |
| rr9-rry      | كراءالعقب                                                     | <b>r</b> -1 |
| ۲۳٦          | تعريف                                                         | 1           |
| rr∠          | شرى تظم                                                       | ۲           |
| raa-ra+      | كرامة                                                         | 9-1         |
| ra+          | تعريف                                                         | 1           |
| ra+          | متعلقه الفاظ :معجزه ،ارباص ،استدراج                           | r-r         |
| ra+          | كرامت سے متعلق احكام                                          |             |
| ra+          | كرامت تشريف واعزاز كے معنی میں                                | ۵           |
| <b>r</b> 01  | مهمان کاا کرام کرنا                                           | ۲           |
| 701          | علاء، بڑی عمر کےلوگ، حاملین قر آن اور اہل فضل کی عزت کرنا     | ۷           |
| rar          | کرامت غیرنبی کے ہاتھ پرخارق عادت امر کے ظاہر ہونے کے معنی میں | ٨           |
| raa          | عادةً غيرمكن چيز كے دعو يدار كا قول                           | 9           |
| ran-ray      | كرا ہت                                                        | r-1         |
| ray          | تغريف                                                         | 1           |

| صفحہ                     | عنوان                                               | فقره       |
|--------------------------|-----------------------------------------------------|------------|
| ray                      | کراہت کے اقسام                                      | ٢          |
| <b>r</b>                 | خلاف اولی                                           | ~          |
| <b>r</b> 09              | كردار                                               | r-1        |
| ra9                      | تعريف                                               | 1          |
| r09                      | اجمالي حكم                                          | ۲          |
| ra9                      | <i>f</i>                                            |            |
|                          | د کیھئے:مقادیر                                      |            |
| <b>۲</b> 4 <b>۲-</b> ۲4• | کر <b>اث</b>                                        | 1 • - 1    |
| <b>۲</b> 4•              | تعريف                                               | 1          |
| <b>۲</b> 4•              | متعلقهالفاظ: بقل،ثوم (لهسن)،بصل (پیاز) فجل (مولی)   | 0-r        |
| <b>۲</b> 4•              | كراث ہے متعلق احكام                                 |            |
| <b>۲</b> 4•              | اس کے کھانے کا حکم اور جماعت کی حاضری میں اس کا اثر | ۲          |
| 141                      | بیوی کا گندنا کھانا                                 | ٨          |
| 747                      | گندنا میں بیچ سلم                                   | 9          |
| 747                      | گندنا کی بیچ                                        | 1+         |
| rym                      | کرکی                                                |            |
|                          | د کیھئے: اُطعمہ                                     |            |
| 779-77m                  | کره                                                 | <b>N-1</b> |
| rym                      | تعریف                                               | 1          |
| rym                      | متعلقه الفاظ: بغض،حب                                | ٣-٢        |
| <b>14</b> 0              | کرہ کےاقسام                                         | <b>~</b>   |
| ryr                      | شرعي حکم                                            | ۵          |
| <b>۲</b>                 | عقیده میں کرہ کااثر                                 | 4          |
| <b>۲</b>                 | نماز کی امامت میں کرہ کا اثر                        | ۷          |
| <b>۲</b> 42              | ز وجین میں سے کسی ایک کے دوسرے کونالپند کرنے کا اثر | ٨          |

| صفحہ                | عنوان                                            | فقره |
|---------------------|--------------------------------------------------|------|
| <b>۲</b>            | كساد                                             |      |
|                     | د <u>مکھئے</u> : نقو د                           |      |
| <b>rar-ry9</b>      | كسب                                              | 14-1 |
| 779                 | تعريف                                            | 1    |
| 779                 | متعلقه الفاظ: حرفه، ربح، غني                     | r-r  |
| <b>r</b> ∠•         | شرعي حکم                                         | ۵    |
| <b>r</b> ∠1         | کمائی کے آ داب                                   | ۲    |
| <b>r</b> ∠1         | کمائی اورعبادت کے لئے فارغ ہونے کے درمیان افضلیت | 4    |
| <b>r</b> ∠ <b>r</b> | غنی اورفقر کے مابین افضلیت                       | ٨    |
| <b>7</b> ∠ <b>r</b> | روزی کمانے اور تو کل کے درمیان تطبیق             | 9    |
| r∠r                 | كمائي كي قشمين                                   | 1+   |
| r∠r                 | ذرائع آمدنی کی مختلف اقسام کے مابین افضلیت       | 11   |
| r_0                 | کمانے پر قا درشخص کے لئے سوال کرنا               | Ir   |
| <b>r</b> ∠∠         | کمانے سے عاجز رشتہ دار کا نفقہ                   | 11   |
| <b>r</b> ∠∠         | مفلس کو کمانے پرمجبور کرنا                       | 16   |
| r∠n                 | بچے کو کمانے کا مکلّف کرنا                       | 12   |
| r_9                 | مسجدمين كمانا                                    | 14   |
| <b>r</b>            | حرام کمائی اوراس کامصرف                          | 14   |
| <b>TAY-TAT</b>      | كمر                                              | 9-1  |
| ۲۸۳                 | تعريف                                            | 1    |
| ۲۸۳                 | متعلقه الفاظ: قطع، جرح، ثبجه                     | r-r  |
| ۲۸۳                 | كسرية متعلق احكام                                |      |
| ۲۸۳                 | مبڑی کوتوڑنے کا حکم                              | ۵    |
| ۲۸۳                 | انسان کی ہڈی کوتوڑنے میں کیا چیز واجب ہوگی       | 4    |
| ۲۸۴                 | م <i>ٹر</i> ی کوتو ڑنے کی دیت                    | 4    |

| خ             | عنوان                                             | فقره        |
|---------------|---------------------------------------------------|-------------|
| ۲۸۴           | کھیل کود کے آلات ،صلیب اور شراب کے برتن کوتوڑ نا  | ۸           |
| ۲۸۲           | تر کہ سے ور ثذ کے حصول میں کسر                    | 9           |
| <b>r A</b> ∠  | كسوف                                              |             |
|               | د كيھئے: صلاۃ الكسوف                              |             |
| r9m-r12       | كسوق                                              | <b>_</b> -1 |
| <b>r A</b> ∠  | تعريف                                             | 1           |
| <b>r A</b> ∠  | شرعي حكم                                          |             |
| <b>r A</b> ∠  | اول:عورت کا ( کسوہ) پوشاک اس کے شوہر پر واجب ہونا | ۲           |
| 797           | دوم:رشتہ دار کے لئے واجب پوشاک                    | 4           |
| 797           | سوم: کفاره یمین میں واجب بوشاک                    | 4           |
| <b>797-79</b> | كشف                                               | <b>∠</b> −1 |
| rar           | تعريف                                             | 1           |
| 494           | متعلقه الفاظ :غطا                                 | ۲           |
| ۲۹۳           | كشف يسمتعلق احكام                                 |             |
| ۲۹۳           | اول: نماز میںستر کوکھولنا                         | ٣           |
| ۲۹۳           | دوم: حالت احرام میں سراور چېرے کو کھولنا          | ~           |
| <b>190</b>    | سوم:نماز کے باہرعورۃ ( قابل ستر حصہ ) کو کھولنا   | ۵           |
| <b>190</b>    | چہارم: تنہائی میں عورۃ ( قابل ستر حصہ ) کھولنا    | 4           |
| r92-r94       | كعب                                               | 2-1         |
| rey           | تعريف                                             | 1           |
| <b>r9</b> ∠   | كعب( ٹخنے) ہے متعلق احكام                         |             |
| <b>r9</b> ∠   | وضومیں دونوں پاؤں کوٹخنوں سمیت دھونا              | ۲           |
| <b>r9</b> ∠   | احرام میں خفین کوٹخنوں سے ینچے کا ٹنا             | ٣           |
| <b>r9</b> ∠   | دونوں ٹخنوں کو جیصیا نا                           | ۴           |
| <b>r9</b> ∠   | چوری اورڈ کیتی میں پاؤں کو ٹخنہ سے کا ٹنا         | ۵           |

| صفحہ                | عنوان                                         | فقره        |
|---------------------|-----------------------------------------------|-------------|
| r++-r9A             | کعب                                           | ∠-1         |
| <b>79</b> A         | تعريف                                         | 1           |
| <b>79</b> 1         | متعلقه الفاظ: قبله، مسجد حرام                 | <b>r</b> -r |
| <b>r9</b> 1         | كعبه سيمتعلق احكام                            |             |
| <b>r9</b> 1         | نماز میں کعبہ کااستقبال                       | 8           |
| <b>r</b> 99         | کعبہ کے اندرنماز پڑھنے کا حکم                 | ۵           |
| ۳••                 | كعبه كي حجيت پرنماز پڙھنا                     | 4           |
| r***                | کعبہ کے بنیج نماز                             | 4           |
| m +m-m +1           | کف ء                                          | ۵-۱         |
| ۳+۱                 | تعريف                                         | 1           |
| <b>m+</b> 1         | کفوسے عورت کے نکاح کرنے کا حکم                | ۲           |
| <b>m+</b> 1         | غیر کفومیں نکاح کرنے کا حکم                   | ۳           |
| <b>*</b> **         | بعض اولیاء کی رضامندی سے غیر کفومیں نکاح کرنا | ۴           |
| <b>**</b> *         | کفومیں نکاح کرنے سے ولی کا بازر ہنا           | ۵           |
| mra-m+m             | كفاءة                                         | ra-1        |
| m+m                 | تعريف                                         | 1           |
| r + p               | نكاح ميں كفاءت كاحكم                          | ۲           |
| <b>*</b> *          | كفاءت كے اعتبار كاوقت                         | ۴           |
| r • A               | كفاءت ميں حق                                  | ۵           |
| m+9                 | كفاءت كى صفات                                 | ۲           |
| m+9                 | الف: دینداری                                  | 4           |
| <b>*</b> 1•         | ب:نىب                                         | ^           |
| <b>m</b> 1 <b>m</b> | ح:حریت ( آزاد ہونا )                          | 9           |
| rir                 | د:حرفت(پیشه)                                  | 1+          |
| mix                 | ھ:(بیار)مالداری                               | 11          |

| صفحه                     | عنوان                                                                | فقره           |
|--------------------------|----------------------------------------------------------------------|----------------|
| m12                      | و:عيوب سے سلامتی                                                     | IT             |
| ۳۱۸                      | كفاءت كي صفات كا تقابل                                               | Ir             |
| ٣19                      | کفاءت کی صفات میں جن چیزوں کی صراحت نہیں کی گئی ہےان کا نہ پایا جانا | ١٣             |
| ٣19                      | الف: خوبصورت عورت کے لئے بدصورت مر د کا کفوہونا                      | 10             |
| ٣19                      | ب: نسب والیاٹر کی کے لئے ولدالز نا کا کفوہونا                        | P              |
| ٣19                      | ج: عالمه عورت کے لئے جاہل مرد کا کفوہونا                             | 14             |
| ٣٢٠                      | د: کمبی عورت کے لئے بستہ قدم د کا کفوہونا                            | 14             |
| ٣٢٠                      | ھ:جوان عورت کے لئے بوڑ ھے مرد کا کفوہونا                             | 19             |
|                          | و بنقلمندعورت کے لئے ایسے خص کا کفوہونا جس کو کم عقلی کی وجہ سے      | <b>r</b> +     |
| ٣٢٠                      | تصرفات سے روک دیا گیاہو                                              |                |
| ٣٢٠                      | کفاءت کے نہ پائے جانے پر مرتب ہونے والے احکام                        | ۲۱             |
| mrm                      | عورت کا نکاح کا پیغام دینے والے کے کفوہونے کا دعویٰ کرنا             | ۲۲             |
| mrm                      | الیی خاتون کا نکاح کراناجس کا کوئی کفونه ہو                          | ۲۳             |
| rr                       | کفاءت کااس شخص میں نہ پایا جانا جس کے ساتھ اولیاءراضی ہوں            | ۲۴             |
| ٣٢٢                      | ماں کا کلام کرناا گراس کی لڑ کی کے شوہر میں کفاءت نہ پائی جائے       | ra             |
| <b>r</b> an- <b>r</b> ra | كفالة                                                                | <b>△</b> • − 1 |
| rra                      | تعريف                                                                | 1              |
| ٣٢٦                      | متعلقه الفاظ: ابراء، حمالية ،حوالية ،قبالية                          | ∆-r            |
| ۳۲۷                      | شرع حکم                                                              | 4              |
| mra                      | کفالہ کےارکان اوراس کی شرا کط                                        |                |
| mra                      | رکن اول: کفاله کاصیغه                                                | 4              |
| ٣٢٨                      | الف: كفالية منجز ه                                                   | 9              |
| 279                      | ب: كفالية معلقه                                                      | 1+             |
| <b>~~</b> •              | ج: ( <sup>مستق</sup> بل کی طرف)منسوب کفاله                           | ١٢             |
| ١٣٣١                     | د: كفالية مؤقته                                                      | Im             |
| mmm                      | كفالية مين شرط كي قيدلگانا                                           | الد            |

| صفحه        | عنوان                                                                  | فقره       |
|-------------|------------------------------------------------------------------------|------------|
| ۳۳۴         | ر کن دوم : کفیل                                                        | ۱۵         |
| ۳۳۵         | عورت كاكفيل بننا                                                       | M          |
| rra         | ركن سوم : مكفول له                                                     |            |
| mmy         | ا -کفیل کے لئے مکفول لہ کامعلوم ہونا                                   | 12         |
| mmy         | ۲ –مکفول له میں بلوغ اورعقل کی نشر ط لگا نا                            | 1A         |
| <b>mm</b> 2 | ٣-مكفول له كاقبول كرنا                                                 | 19         |
| <b>mm</b> ∠ | ر کن چہارم:مکفول عِنه                                                  |            |
| <b>mm</b> 2 | ا -مکفول عنه کاکفیل کے لئے معلوم ہونا                                  | <b>r</b> + |
| ٣٣٨         | ۲ – کفاله پرمکفول عنه کی رضامندی                                       | ۲۱         |
| ٣٣٨         | ۳-جس دین کی ذ مه داری لی گئی ہےاس کی ادائیگی پرمکفو ل عنه کا قادر ہونا | ۲۲         |
| <b>~~</b> 9 | ر کن پنجم مجل کفاله                                                    |            |
| <b>~~</b> 9 | اول: كفالت المال                                                       |            |
| <b>~~</b> 9 | الف: دين كا كفاله                                                      | ۲۳         |
| mma         | ۱ - اس کا دین صحیح ہونا                                                |            |
| mma         | ۲ – دین کا ذمه میں واجب ہونا                                           |            |
| ۱۳۳۱        | ب: عين كاكفاله                                                         | ۲۳         |
| ۱۳۳۱        | ا – وہ عین جواپنی ذات کے لحاظ سے قابل ضمان ہو                          | ra         |
| ا۳۳۱        | ۲ – وہ عین جس کا ضان دوسری شی سے دیا جائے                              | 77         |
| 444         | س <b>ا</b> –امانت                                                      | ۲۷         |
| 444         | دوم:نفس کا کفاله                                                       | ۲۸         |
| 444         | الف: كفاله بالنفس كاحكم                                                | <b>r</b> 9 |
| 444         | ب: كفاله بالنفس كا قابل ضمان مونا                                      | ۳+         |
| 444         | ضمان الوجبه                                                            | ٣١         |
| 444         | طلب کرنے کا ضان                                                        | ٣٢         |
| ٢٣٦         | كفاله كي شار                                                           |            |
| ٣٣٦         | اول: کفیل کے ساتھ مکفول لہ کی نسبت                                     |            |

| يغ          | عنوان                                                                      | فقره        |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------|-------------|
| ۳۳۲         | الف: كفالة المال                                                           | ••••••••••• |
| ٣٣٦         | ا – دین کا کفاله                                                           |             |
| ٣٣٦         | مطالبه كاحق                                                                | ٣٣          |
| ٣٣٧         | کفیل کا متعدد ہونا                                                         | ٣٢          |
| ٣٣٧         | مطالبه کا وقت ، جگه اور موضوع                                              | ra          |
| ٣٣٨         | دائن کے تعلق سے کفیل کے حقوق                                               | ٣٩          |
| ٣٣٨         | ۲ – عین کا کفالہ                                                           | ٣٧          |
| ٣٣٩         | ب: كفاله بالنفس                                                            | ٣٨          |
| rar         | دوم:مكفول عنه كے ساتھ فيل كاتعلق                                           | <b>~</b> 9  |
| rar         | الف: مدیون سے اپنے کو کفالت سے نجات دلانے کا مطالبہ کرنا                   | ۴٠          |
| rar         | ب:مدیون سے ضامن کا واپس لینا                                               | ۴۱          |
| rar         | ا - واپس لینے کی شرطیں                                                     | 44          |
| raa         | ۲ - واپس لینے کا طریقه                                                     | مه          |
| ray         | كفاله كاختم ہونا                                                           | ~ ~         |
| <b>ma</b> 2 | الف:اصیل کی ذ مہداری کے تابع ہوکر کفالہ کاختم ہونا                         | r 0         |
| <b>ma</b> 2 | ب: ذ ِ اتّی طور پر کفاله کاختم هونا                                        |             |
| <b>ma</b> 2 | ا – کفیل کا قرض دہندہ ہے مصالحت کرنا                                       | 4           |
| <b>ma</b> 2 | ۲-ابراء                                                                    | <b>۴</b> ۷  |
| ۳۵۷         | ۳-عقد كفالت كولغوقر اردينا                                                 | ۴۸          |
| raL         | ۴-عقد کفالت کولغوقر اردینا<br>۴-کفیل بالنفس کی موت<br>۵-شی مکفول کی حوالگی | 4           |
| ran         |                                                                            | ۵٠          |
| MAI         | تراجم فقهاء                                                                |             |



موسوى فقهم به موسوى م

وزارت اوقاف واسلامی امور، کویت

# قضاءالحاجة

#### تعريف:

ا - قضاء کا ایک لغوی معنی "فراغ" (فارغ ہونا) ہے، اس معنی میں کہا جا تا ہے: "قضیت حاجتی" (میں اپنی ضرورت سے فارغ ہوگیا) ۔
قضاء کا معنی حکم دینا اور فیصلہ کرنا بھی ہے، چنا نچیا گر کوئی حکم دے اور فیصلہ کرے، تو کہا جا تا ہے: "قضی یقضی قضاءً" کسی چیز کو محکم اور نا فذکر دینا۔

زہری نے کہا: لغت میں قضاء کے چندمعانی ہیں: ان سب میں کسی چیز کے ختم اور کمل ہونے کامفہوم ہے (۱)۔

حاجة كامعنی "مأد بة" (" (ضرورت، غرض) ہے، عربوں كے استعال ميں پيشاب و پاخانہ كے لئے كنايتاً حاجت كالفظ بولتے ہيں، اس طرح پيشاب اور پاخانہ كرنے كے لئے قضاءِ حاجت كا جمله كنايتاً بولتے ہيں، غزالی نے كہا: پیشاب اور پاخانہ كرنے كے لئے كنايتاً قضاءِ حاجت بولنا صراحناً كہنے ہے بہتر ہے (")۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-استنجاء:

۲ - استنجاء کا ایک معنی کسی چیز سے نجات وخلاصی یا نا ہے، کہاجا تا

- (١) لسان العرب، المصباح المنير ، القاموس المحيط: ماده (وقضى "-
  - (۲) مختارالصحاح ولسان العرب ماده: ''حوج''۔
    - (۳) حاشيه كنون بهامش الرهوني ار ۱۵۰ ـ

ہے: ''استنجی حاجتہ منہ''یعنی اس نے اس سے خلاصی پالی، ابن قتیبہ نے کہا: یہ لفظ'' نجو ق' سے مشتق ہے، جس کا معنی زمین کا بلند حصہ ہے، اس لئے کہ جب کوئی شخص قضاء حاجت کرنے جاتا ہے تو کسی او نچے حصہ سے پردہ کرتا ہے (۱)۔

اصطلاح میں اس کا معنی قلیو بی نے یہ بتایا ہے کہ شرمگاہ سے نکلنے والی چیز کو پانی یا پھر کے ذرایعہ شرمگاہ سے صاف کرنا استنجاء ہے (۲)۔
قضاء حاجت اور استنجاء کے درمیان تعلق سے سے کہ استنجاء قضاء حاجت کے بعد انجام دیا جاتا ہے۔

#### ب-خلاء:

٣٠ - خلاءاصل ميں خالى جگه كو كہتے ہيں۔

فقہاء کی اصطلاح میں'' خلاء''وہ جگہ ہے جو قضاء حاجت کے لئے تیار کی گئی ہو<sup>(۳)</sup>۔

اور (ان دونوں میں ) تعلق یہ ہے کہ قضاء حاجت خلاء میں انجام یاتی ہے۔

> قضاء حاجت سے متعلق احکام: ۱-قضاء حاجت کے طریقہ سے متعلق احکام: الف-قبلہ کی جانب رخ یا پشت کرنا:

۷- اکثر اہل علم کی رائے ہیہ ہے کہ قضاء حاجت کے وقت قبلہ کی طرف رخ یا پشت کرنا جائز نہیں ہے (۲)،اس لئے کہ حضرت

- (۱) لسان العرب
- (۲) حاشية العدوى على الخرشي الرام، حاشية القليو في الرمه\_
- (۳) حاشية الجمل ار ۸۲ طبع المكتبة التجارية الكبرى، نيل المآ رب ۵۱/۱ طبع مكتبة الفلاح
- (۴) ابن عابدین ار ۲۸۸ طبع دار اِ حیاءالتراث العربی،تقریرات الرافعی علی حاشیة ابن عابدین ار ۴۳ طبع دار اِ حیاءالتراث العربی، حاشیة الدسوقی ار ۴۸ اطبع

ابوابوب نے روایت کی ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا: ''إذا اتیتم الغائط فلا تستقبلوا القبلة ولا تستدبروها، ولکن شرقوا، أو غربوا'' قال أبو أيوب: ''فقدمنا الشام فوجدنا مراحيض بنيت قبل القبلة فننحرف، ونستغفر الله تعالى''()' جبتم پاغانه کرنے جاوً توقبله کی جانب رخ نه کرواور نهاس کی طرف پشت کرو، بلکه مشرق يا مغرب کی سمت رخ کرلؤ'، خاس کی طرف پشت کرو، بلکه مشرق یا مغرب کی سمت رخ کرلؤ'، حضرت ابوابوب فرماتے ہیں: جبہم شام آئے تو وہاں ایسے بیت الخلاء بنے ہوئے دیکھے جوقبله رخ پر تھے، تو ہم اپنارخ پھیر لیتے تھے اور اللہ تعالی سے استغفار کرتے تھے)، اور حضرت ابو ہر پر ہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا: إذا جلس أحد کم علی حاجته فلا یستقبل القبلة ولا یستدبرها'' (جبتم میں سے کوئی اپنی ضرورت پوری کرنے بیٹے تو قبله کی طرف رخ نه کرے سے کوئی اپنی ضرورت پوری کرنے بیٹے تو قبله کی طرف رخ نه کرے اور نہاس کی جانب پشت کرے)۔

قبلہ کی طرف رخ کرنے یا پشت کرنے کی حرمت کے لئے دو شرطیں ہیں:

ا-قضاءحاجت صحراء میں کی جائے۔

۲ – کوئی حائل اور رکاوٹ نہ ہو۔

اگر قضاء حاجت مکان میں ہو یا اس کے اور قبلہ کے درمیان کوئی ایسی چیز ہوجواس کو چھیار ہی ہوتو ایسی صورت میں دوقول ہیں:

اول: اس صورت میں بھی جائز نہیں ہے، یہ امام ابوحنیفہ کا صحیح قول، نیز نوری کا قول ہے، اس لئے کہ ممانعت والی احادیث عام ہیں۔

دوم: مکان کے اندر قبلہ کی طرف رخ اور پشت کرنا جائز ہے، بیہ رائے حضرت عباس اور حضرت ابن عمر سے مروی ہے، یہی قول امام ما لک،امام شافعی اورا بن المنذر کاہے،اس لئے کہ حضرت عا کَشَرُّ کی بیہ روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ سے ذکر کیا گیا کہ کچھ لوگ ایسے ہیں جواین شرمگاه قبله کی جانب کرنا ناپیند کرتے ہیں، تو آپ علیہ نے فرمايا:أراهم قد فعلوها؟ استقبلوا بمقعدتي القبلة (١) (مج ان کے متعلق بیخبر دی گئی کہان لوگوں نے اپیا کیا؟ میرے دونوں قد مج كوقبله كي طرف كيميردو) ابوعبدالله كهترين: رخصت كيسلسله میں سب سے عمدہ حدیث حضرت عا کشتگی ہے،حضرت مروان اصفر سے مروی ہے وہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت ابن عمرٌ کو دیکھا کہ انہوں نے قبلہ رخ اپنی اونٹنی کو بٹھایا، پھر قبلہ رخ پر ہی پیشاب کرنے بیٹھ گئے، میں نے یو چھا کہا ہے ابوعبدالرحمٰن! کیااس کی ممانعت نہیں ہے؟ تو انہوں نے جواب دیا: کیوں نہیں، البتہ ممانعت اس صورت میں ہے جب فضاء (کھلی جگہ ) میں قضاء حاجت کی جائے ،کین اگر تمہارے اور قبلہ کے درمیان کوئی پردہ کی چیز ہوتو پھر کوئی حرج نہیں ہے (۲)،اور پیرسول اللہ عظیمہ کی ممانعت کی تفسیر ہے، نیز اس تشریح

<sup>=</sup> دارالفكر، بداية المجتبد الر ۱۳۴۷، حاشية الجمل الر ۸۵،۸۴، طبع مطبعة مطبعة مطبعة الرياض الحديث، نيل مصطفیٰ محمد، المغنی لا بن قدامه الر ۱۲۲ طبع مطبعة الرياض الحديث، نيل المهارب الر ۵۳۰ - ۵۳۰ (۱۳۵۰ - ۵۳۰ ) مدرور من المهارب الر ۱۳۵۰ - ۵۳۰ (۱۳۵۰ - ۵۳۰ ) مدرور من المهارب الرائد المار من المهارب ا

<sup>(</sup>۱) حدیث البی الیب "إذا أتیتم الغائط ....." كی روایت بخاری (فتح الباری الم ۱۷) اور مسلم (۲۲۴) نے كی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: اِذا جلس أحدكم على حاجته..... كل روایت ملم (۲) خلی اِذا جلس المحدد علی حاجته المحدد (۲۲۲/۱)

<sup>(</sup>۱) حدیث عاکش: "أن رسول الله عَلَیْ ذکر له أن قوما یکوهون أن یستقبلوا بفر وجهم القبلة ....." کی روایت ابن ماجر (۱/۱۱) نے کی ہے، ذہبی نے میزان الاعتدال (۱/ ۲۳۲) میں اس حدیث کے راوی کے حالات میں اس حدیث کا ذکر کیا ہے اور بتایا ہے کہ اس میں جہالت ہے، نیز کہا: بیحدیث منکر ہے۔

<sup>(</sup>۲) اثرابن عمر کی روایت ابوداؤد (ار۲۰) اور حازی نے الاعتبار (ص۴۰) میں کی ہے اور حازی نے اسے حسن قرار دیاہے۔

سے تمام احادیث میں جمع وظیق ہوجاتی ہے، اس کئے اس مفہوم کو اختیار کرنامتعین ہوجاتا ہے (۱)۔

امام ابوحنیفه کی رائے ہے کہ صحراء اور بیت الخلاء دونوں میں کعبہ کی طرف پشت کرنا جائز ہے، اس لئے کہ اس صورت میں اس کا رخ قبلہ کی طرف نہیں ہے، اور اس شخص سے نکلنے والی گندگی زمین کی طرف گررہی ہے، اس کے برخلاف جوقبلہ رخ ہوتا ہے اس کی شرمگاہ قبلہ کے بالمقابل ہوتی ہے، اور گندگی بھی قبلہ رخ پرگرتی ہے (۲)۔ قبلہ کے بالمقابل ہوتی ہے، اور گندگی بھی قبلہ رخ پرگرتی ہے (۳)۔ امام احمد کی بھی ایک روایت یہی ہے (۳)، اس لئے کہ حضرت ابن عمر فرماتے ہیں: "ارتقیت فوق ظہر بیت حفصة لبعض حاجتی فرأیت رسول الله عُلَیْتِ الله عَلَیْتِ اور ملک شام کی طرف رخ کر کے قضاء حاجت فرارہے ہیں)۔

قضاء حاجت کے لئے مخصوص جگہ کے علاوہ میں ضرورت پوری کی جائے تو شافعیہ کہتے ہیں کہ پیشاب کرنے میں قبلہ کی طرف رخ نہ

کیاجائے اور پاخانہ کرنے میں قبلہ کی طرف پشت نہ کی جائے، کیونکہ استقبال قبلہ کا مطلب ہے تی کو چہرہ کی جانب کرنا، اور استد بار قبلہ کا مطلب شی کو اپنی سرین کی جانب کرنا ہے، لہذا اگر کوئی شخص قبلہ رخ ہوکر پاخانہ کرے یو جرام نہیں ہوگا، اسی طرح اگر قبلہ رخ ہوکر پیشاب کرے لیکن اپنے عضو تناسل کو دائیں یا بائیں جانب موڑ لے (توحرام نہیں ہوگا)، لیکن اس کے برعکس صورت میں حرام ہوگا (ا)۔

اگرکوئی غفلت میں قبلہ کی طرف رخ کر کے بیٹھ جائے پھر یاد
آ جائے تو رخ پھیر لینا مستحب ہے، اس لئے کہ حدیث نبوی ہے:
"من جلس ببول قبالة القبلة فذکر، فتحرف عنها إجلالاً
لها، لم يقم من مجلسه حتى يغفرله"(۲) (جب کوئی شخص قبلہ
کی طرف پیشاب کرنے بیٹھ جائے، پھر یاد آ جائے اور وہ قبلہ کے
احرام میں رخ پھیر لے تو اٹھنے سے پہلے اس کی مغفرت کردی جاتی
ہوگا (۳)۔

حفیہ نے صراحت کی ہے کہ بچہ کو قبلہ رخ پکڑ کر پیشاب یا پاخانہ کراناعورت کے لئے مکروہ تحریمی ہے، اس لئے کہ بیفعل عورت کی جانب سے پایا گیاہے (۴)۔

<sup>(</sup>۱) الاختيار لتعليل الحقار الاسماطيع دار الدعوه، ابن عابدين الاسماطيع دار والمتعلق المسماطيع دار وحياء التراث العربي، تقريرات الرافعي على حاشيه ابن عابدين الاسماطيع دار وحياء التراث العربي ، حاشية الدسوقي الاسماطيع دار الفكر، حاشية الجمل المساد المسماطيع مطبعة المسموطيع محمد المسماطيع مطبعة المسماطيع مطبعة الرياض الحديثة، نيل الهمآرب الاسلم ممكتبة الفلاح، بداية المجتبد المسماطيع مسمتهة الفلاح، بداية المجتبد المسماطيع مسمتهة الفلاح، بداية المجتبد المسماطيع مسمتهة الفلاح،

<sup>(</sup>۲) تقريرات الرافعي على حاشيه ابن عابدين ار ۴۳ مالاختيال تعليل المختار ار ۳۷ ـ

<sup>(</sup>۳) بداية الجمتهد ونهاية المقتصد ار ۱۱۴ طبع دارالكتب الحديثه، المغنى لا بن قدامه ار ۱۲۳

<sup>(</sup>۳) حدیث ابن عمر: "ارتقیت فوق ظهر بیت حفصة ....." کی روایت بخاری (فتح الباری ار ۲۵۰) اور مسلم (۲۲۵۱) نے کی ہے، اور الفاظ بخاری کے ہیں۔

<sup>(</sup>۱) حاشية الجمل ار ۸۳\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من جلس ببول قبالة القبلة....." كوزیلی نے نصب الرابیه (۲) حدیث: "من جلس ببول قبالة القبلة....." كوزیلی نے نصب الرابی (۱۹۳۸) میں ذکر كیا ہے اور اسے ابن جریر کی تہذیب کی طرف منسوب كیا ہے، اس کی سند میں ایک راوی پر كذب اور وضع كا اتبام ہے، جیسا كه ذہبی کی المیر ان (۲۵۱/۳) میں ہے۔ المیر ان (۲۵۱/۳) میں ہے۔

<sup>(</sup>۳) ابن عابدین ار ۲۲۸\_

<sup>(</sup>۴) حوالهُ سابق۔

ب- بیت المقدس کی جانب رخ یا پشت کرنے سے پر ہیز کرنا:

۵ - قضاء حاجت کے وقت بیت المقدس کی طرف رخ یا پشت کرنے
 کے مسلم میں دو قول ہیں:

اول: یه کروه ہے، حرام نہیں ہے، یہ شافعیہ کا قول اور امام احمد کی
ایک روایت کا ظاہر ہے، نو وی نے کہا: یہی قول شیخ اور مشہور ہے (۱)۔
دوم: یہ نہ حرام ہے نہ مکروہ، یہ مالکیہ کا قول ہے اور یہی امام
احمد سے دوسری روایت کا ظاہر ہے، اور یہی ان کا رائح فدج ہے۔
حطاب مالکی نے کہا: قضاء حاجت کرتے ہوئے بیت المقدس کی
طرف رخ یا پشت کرنا مکروہ نہیں ہے، اسی طرح سند نے کہا ہے، اس

#### ج-سورج اور چاند کی طرف رخ کرنا:

۱- حفیہ اور حنابلہ کا مذہب ہے کہ سورج اور چاند کی طرف رخ کرنا
کروہ ہے، اس لئے کہ بیدونوں اللہ تعالی کی واضح آیات میں سے
ہیں، لہذ اتعظیماً ان کی طرف رخ کرنا مکروہ ہوگا، اور ظاہر بیہ ہے کہ اس
کراہت کا تعلق عین سورج و چاند کی طرف رخ کرنے سے ہے نہ کہ
اان کی جہت کی طرف رخ کرنے سے، نیز اگر کوئی ایسا پردہ ہو جوان
دونوں کی ذات سے مانع بن رہا ہو، اگر چہ بادل ہوتو کراہت نہ ہوگی،
اس لئے کہ اگر قبلہ سے کوئی رکاوٹ ہوجائے تو جائز ہوجا تا ہے تو
یہاں بدرجہ اولی جائز ہوگا ۔

(۳) ابن عابدین ار۲۲۸ ،حاشیة الجمل ار۸۵ ،المغنی ار ۱۲۳۔

مالکیہ کی رائے ہے کہ چاندوسورج کی طرف رخ کرنا جائز ہے، مالکیہ کے نزدیک جواز سے مراد خلاف اولی ہے (۱)۔

کیکن ان دونوں کی طرف پشت کرنا جمہور فقہاء کے نز دیک جائز (۲)۔

ابن عابدین نے بعض حفیہ سے نقل کیا ہے کہ ان کی طرف پشت کرنا بھی مکروہ ہے۔

المفتاح سے بھی یہی رائے منقول ہے کہ سورج اور چاند کی طرف رخ یا پشت کر کے تعظیماً نہ بیٹھے، شربینی نے کہا: اور ایک قول میہ ہے کہ ان دونوں کی طرف پشت کرنا مکروہ ہے (۳)۔

#### د- ہوا چلنے کے رخ پر بیٹھنا:

2 - فقہاء کے درمیان اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ اگر کوئی شخص بیشاب یا پتلا پاخانہ کرر ہا ہوتو اس کے لئے ہوا چلنے کے رخ پر بیٹھنا مکروہ ہے، تا کہ نجاست کے چھینٹے اڑ کرنہ لگ جا ئیں اوروہ نا پاک نہ ہوجائے، مالکیہ نے بیاضافہ کیا ہے کہ خواہ ہوا تھہری ہوئی ہو، اس لئے کہ ہوا چلنے اور اس کے تیز ہوجانے کا احتمال ہے (۲)۔

اگر ہوا قبلہ کے دائیں یابائیں رخ سے چل رہی ہواور ظن غالب ہوکہ خاست اڑکر لگ جائے گی ، تو حنفیہ کے نزد یک ظاہر ہیہ ہے کہ اس کے لئے قبلہ کی طرف پشت کر لینا ہی متعین ہے، جہاں میمکن ہو، کیونکہ قبلہ کی طرف رخ کرنازیادہ براہے (۵)۔

<sup>(</sup>۱) المجموع ۲ر ۸۰ مغنی الحتاج ار ۴۰، نیل الأوطار ۱۷،۹۵۰ و

<sup>(</sup>۲) مواهب الجليل والمواق ۲۸۱/۱، الفروع ۴۲،۴۹، كشاف القناع الرمه، القليو في على شرح المنهاج ۱۹۳۱–

<sup>(</sup>۱) حاشة الدسوقي ار ١٠٩\_

<sup>(</sup>۳) ابن عابدین ار ۲۲۸، مغنی الحمّاج ار ۴۰ ـ

<sup>(</sup>۴) ابن عابدين الر٢٢٩، حاشية الدسوقى الر١٠٤، حاشية الجمل الر٨٩، المغنى الر١٦٣، نيل المآرب الر٦٣\_

<sup>(</sup>۵) ابن عابدین ار ۲۲۸\_

ھ-قضاء حاجت کے وقت بیٹھنے کا طریقہ:

۸-فقہاء نے صراحت کی ہے کہ قضاء حاجت کرنے والے کے لئے مستحب ہے کہ اس حالت میں بیٹھتے ہوئے اپنے دونوں پاؤں پھیلا کے اور اپنے بائیں پاؤں پرٹیک لگائے، اس لئے کہ حضرت سراقہ بن مالک فرماتے ہیں: "علمنا دسول الله عُلَیْ اذا دخل احدنا الحلاء أن یعتمد الیسوی وینصب الیمنی" (۱) رسول اللہ عُلِی نے ہمیں تعلیم دی ہے کہ جب ہم میں سے کوئی شخص بیت الخلاء جائے تو بائیں پاؤں پرٹیک لگائے اور دایاں پاؤں کھڑا رکھے)، اور اس لئے بھی کہ اس کیفیت میں بیٹھنے سے گندگی آسانی سے نوان پوری طرح فراغت حاصل کرنے کی کوشش کرے اور ضرورت سے زیادہ بیت الخلاء میں نہ ٹھرے، اس لئے کہ اس سے خود اس کوبھی نقصان ہوگا، اور بسا اوقات باہر انتظار کرنے والوں کو تکلیف ہوگی۔

قضاء حاجت کے لئے بیٹھنے کی حالت میں اپناسر ڈھانپنامسخب ہے، اس لئے کہ حضرت ابو بکرصد اور سے ایسا ہی مروی ہے، اور اس لئے بھی کہ اس حال میں قابل ستر حصہ کھلار ہتا ہے تو اس میں اللہ تعالی اور ملائکہ سے حیاء کرنی چاہئے، اور ایک قول بیہ ہے کہ سر ڈھانپنے سے بال کے مسامات بد بو لگنے سے محفوظ رہ جاتے ہیں، کیونکہ بد بو مسامات میں داخل ہونے سے ضرر پہنچتا ہے، اور اپنے جوتے پہن مسامات میں داخل ہونے سے ضرر پہنچتا ہے، اور اپنے خوتے پہن کے تاکہ اس کے پاؤں ناپاک نہ ہوں، اور بیٹھنے کے قریب ہونے سے سلے قابل ستر حصہ کونہ کھولے (۱)۔

#### و- کھڑے ہوکر پیشاب کرنا:

امام احمد سے ایک دوسری روایت جسے انصاف میں ذکر کیا ہے یہ ہے کہ ملوث ہونے اور کسی کے دیکھنے کا خطرہ نہ ہوتو بلا عذر بھی (کھڑے ہوکر پیشاب کرنا) مکروہ نہیں ہے، کیکن رائح مذہب جمہور کے مطابق ہے، صاحب المغنی نے فرمایا: کھڑے ہوکر پیشاب کرنے کی رخصت حضرت عمر، علی، ابن عمر، زید بن ثابت، سہل بن سعد، انس، ابوہریرہ اور عروہ رضی الڈ عنہم سے مروی ہے۔

اگرکوئی عذر ہوتو بالا تفاق مروہ نہیں ہے، شافعیہ نے کہا: بلکہ اس صورت میں خلاف اولی بھی نہیں ہے، اس لئے کہ حضرت حذیفہ ہے مروی ہے، وہ کہتے ہیں: "أن النبي عَلَيْكِ الله أتى سباطة قوم فبال قائما، فتنحیت فقال: "ادنه"، فدنوت حتى قمت عند عقبیه فتوضاً فمسح علی خفیه" (") (نی کریم عَلَيْكُ ایک قوم کے کوڑا ڈالنے کی جگہ کے پاس آئے اور کھڑے ہوکر پیشا ب کیا،

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۱۲۹۱، ۲۳۰، حاشیة الدسوقی ۱۷۲۱، حاشیة الجمل ار ۸۳، نیل المآرب ۱۷۳۱، المغنی لابن قدامه ۱۷۲۱۔

<sup>(</sup>۱) حدیث عائش: "من حدثک أن رسول الله عَلَيْكِ بال قائما ....." كی روایت احمد (۱۹۲۸) نے كی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث جابر: "نهی رسول الله عَلَیْهُ أَن یبول الرجل قائما"کی روایت بیمق (۱۰۲) نے کی ہے، اور اس کے ایک راوی کوضعیف بتایا ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث حذیفه: "أن النبی عَلَیْه اتی سباطة قوم....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۲۸۸) اور مسلم (۲۲۸۱) نے کی ہے، اور الفاظ مسلم کے ہیں۔

پھر میں کنارے ہوگیا تو آپ علیہ نے فرمایا، قریب ہوجاؤ، میں قریب ہوجاؤ، میں قریب ہوجاؤ، میں قریب ہوجاؤ، میں قریب ہوا کہ ایک کھڑا ہوگیا، پھرآپ علیہ نے وضوفر مایا اور اپنے خفین پرمسے کیا)۔

آپ علی وجہ یہ بتائی ایک وجہ یہ بتائی ایک وجہ یہ بتائی گئی ہے کہ اہل عرب پیٹھ کے درد کا علاج کرنے کے لئے ایسا ہی کرتے تھے، تو شاید آپ علی ہو، کرتے تھے، تو شاید آپ علی ہو، نووی فرماتے ہیں: یہ بھی ممکن ہے کہ آپ علی ہے۔ کہ آپ علی ہے کہ آپ علی ہے۔ کہ آپ علی ہے کہ آپ علی ہے۔ کہ آپ علی ہے۔ کہ آپ علی ہے۔ کہ آپ علی ہے۔ کہ آپ علی ایسا ہی سمجھ کئے ایسا کیا ہو، حنا بلہ نے جوعلت بتائی ہے۔ اس سے بھی ایسا ہی سمجھ میں آتا ہے۔ ا

مالکیہ نے اس مسلم میں تفصیل کی ہے کہ اگر زمین نرم اور پاک ہو جسے ریت تو وہاں کھڑ ہے ہوکر پیشاب کرنا جائز ہے، کیکن بیٹھنا افضل ہے کہ اس میں زیادہ پردہ ہوتا ہے، اور اگر زمین نرم اور ناپاک ہوتو کھڑا ہوکر پیشاب کرے تاکہ کپڑے نجس نہ ہوجا کیں، اور اگر زمین کھڑا ہوکر پیشاب کرے تاکہ کپڑے نجس نہ ہوجا کیں، اور اگر زمین کے تت اور پاک ہوتو بیٹھ کر پیشاب کرنامتعین ہے، تاکہ اس پر پیشاب کا کچھ حصہ اڑکر نہ آ جائے، اور اگر زمین سخت و ناپاک ہوتو اس جگہ کو چھوڑ کر دوسری جگہ چلا جائے، وہاں نہ کھڑے ہوکر پیشاب کرے نہ پیٹھ کھڑے۔

یہ تفصیل اور تقسیم مالکیہ کے علاوہ دوسرے فقہاء کے یہاں معروف نہیں ہے۔

#### ز-ذكريا كوئى اور تفتكونه كرنا:

اس حالت میں قراءت قرآن کے سلسلہ میں فقہاء کے دواقوال

#### بي:

- (۱) رد الحتار ار۲۲۹،۲۳۹، الجموع ۸۵/۲ شرح البجة اراماا، المغنى ار۱۲۲۲،الإنصاف ۱۹۹۱
  - (۲) حاشية الدسوقي ار ۴۰،۷۰۱ الحطاب ار ۲۶۷\_

اول: بیرحرام ہے، بیرحنابلہ کا راج مذہب ہے، اور یہی مالکیہ کا ایک قول ہے۔

دوم: بیر مکروہ ہے، بیر شافعیہ کا راج مذہب ہے، اور حنابلہ کا ایک قول ہے (۱)۔

الجمل نے کہا: کلام مکروہ ہے، اگر چیقر آن پڑھنا ہو، اس کے برخلاف اذری نے اسے حرام کہاہے۔

- (۱) الشرح الصغير وبلغة السالك الر٣٩، الخرشي الر١٩٧٢، الجمل على أثمنج الر٨٤، كشاف القناع الر٩٣ \_
  - (۲) المجموع ۲ر۸۹\_
- (۳) حدیث: "لا یخوج الرجلان یضربان الغائط....." کی روایت ابوداؤد (۲۲/۱) اورابن خزیمه (۳۹/۱) نے حضرت ابوسعید خدر گی ہے، اور ابن خزیمہ نے اس کے معلول ہونے کی طرف اشارہ کیا ہے۔
- (٢) حديث مهاجر بن قنفذ : 'أنه أتبي النبي عَلَيْتُ وهو يبول ..... ' كي روايت

آپ علی ایستان بیشاب کرر ہے تھ، انہوں نے آپ علی کوسلام کیا،

آپ علی ایستان نے وضوکر نے سے پہلے جواب نہیں دیا، پھر معذرت کرتے ہوئے کہا: مجھے یہ بات ناپیند ہوئی کہ بغیر طہارت کے اللہ کا ذکر کروں)، اور حضرت جابر بن عبداللہ روایت کرتے ہوئے فرمات علی، ''ان رجلاً مرّ علی النبی علی النبی علی مثل هذه علیه، فقال له رسول الله علی ان فعلت ذلک لم أرد الحالة فلا تسلم علی، فإنک إن فعلت ذلک لم أرد علی الحالة فلا تسلم علی، فإنک إن فعلت ذلک لم أرد علی المحالة فلا تسلم علی، فإنک ان فعلت ذلک لم أرد علی المحالة فلا تسلم علی، فإنک ان فعلت دلک لم أرد علی المحالة فلا تسلم علی، فإنک ان فعلت دلک لم أرد علی المحالة فلا تسلم علی، فإنک ان فعلت دلک لم أرد علی المحالة فلا تسلم علی، فإنک ان فعلت دلک لم أرد علی المحالة بیشاب کرر ہے تھے، اس نے آپ علی المحالة میں دی موتو مجھ کو ملی مت کرو، اگراییا کرو گرو میں تہیں جواب نہیں دوں گا)۔

مام مت کرو، اگراییا کرو گرو میں تہیں جواب نہیں دوں گا)۔

مفید نے صراحت کی ہے کہ قضاء حاجت کی حالت میں گفتگو کرنا بھی حفواہ بیشاب ہو یا یا خانہ، اسی طرح بیت الخلاء میں گفتگو کرنا بھی

مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ نے ضرورت کی حالت کا استناء کیا ہے،
نووی نے کہا: جیسے کسی اندھے کو کسی کنویں میں گرتے ہوئے دیکھے، یا
کسی سانپ وغیرہ کو کسی انسان یا کسی قابل احترام چیز کی طرف بڑھتے
دیکھے تو ان مواقع پر کلام کرنے میں کوئی کراہت نہیں ہے، بلکہ اکثر
مواقع میں کلام کرنا واجب ہوجا تا ہے، قلیو بی نے کہا: ضرورت کے
وقت کلام کرنا واجب ہے اور حاجت کے وقت مستحب ہے۔

مکروہ ہے گرچہ قضاء حاجت کی حالت میں نہ ہو<sup>(۲)</sup>۔

جن اذکار کے بارے میں فقہاء نے صراحت کی ہے وہ یہ ہیں کہ جب چھینک آئے تو الحمد للدنہ کے، چھینکنے والے کو جواب نہ دے، اذان کا جواب نہ دے، نہ سلام کا جواب دے اور نہ تیجے پڑھے، کین شافعیہ میں سے بغوی نے کہا اور اسے تبعی ،حسن ،خعی اور ابن المبارک سے نقل کیا ہے کہ اگر چھینک آئے تو دل میں الحمد للہ کہہ لے، اسی طرح حنا بلہ میں سے صاحب کشاف القناع نے کہا ہے کہ اذان کا جواب اپنے دل میں دے اور بعد میں اس کی قضا کر لے، دل میں ذکر کرنا مکروہ نہیں ہے، سلام کا جواب دینے کے سلسلہ میں دو اقوال ذکر کئے ہیں: دو سراقول ہیہے کہ مکروہ نہیں ہے (۱)۔

شافعیہ کے نزدیک بیت الخلاء میں داخل ہونے کے ذکر میں بھی یہی حکم ہے کہ جب اسے بھول جائے تو دونوں حالتوں میں دل میں اللّٰہ کا ذکر کر لے (۲)۔

کنون نے اپنے حاشیہ میں کہا: بیت الخلاء کے اندراللہ کے ذکر کا جواز قاضی عیاض نے قاضی کہتے ہیں: یہی ما لک بخی اور عبداللہ بن عمرو بن العاص رضی اللہ عنہم کا قول ہے، ابن القاسم نے کہا: جب چھینک آئے اور وہ پیشاب کررہا ہوتو الحمد للہ کہہ لے، ابن القاسم نے رشد نے کہا: اس کی دلیل بیا ترہے کہ: "أن دسول اللہ علی کل أحیانه" (رسول اللہ علی کل أحیانه" (رسول اللہ علی کل أحیانه" (رسول اللہ علی کل أحیانه" ) اور عقلی دلیل بیہ ہے کہ اللہ کا ذکر کرتے تھے )، اور عقلی دلیل بیہ ہے کہ اللہ کا ذکر کرتے تھے )، اور عقلی دلیل بیہ ہے کہ اللہ کا ذکر اللہ کے پاس جاتا موجود میں اللہ کے ذکر سے روکنا مناسب نہ ہوگا اللہ یکہ الی صراحت موجود میں اللہ کے ذکر سے روکنا مناسب نہ ہوگا اللہ یکہ الی صراحت موجود

<sup>(</sup>۱) المجموع ۲/۹۸، مواہب الجليل ار ۲۷۵، الذخيره ار ۱۹۲، کشاف القناع ۲/۷ ۱۱، الآ داب الشرعيه ار ۳۷۸

<sup>(</sup>۲) القليو بي ارامهمه

<sup>(</sup>۳) حدیث: "أن الرسول عُلْشِیْ کان یذکر الله علی کل أحیانه" کی روایت مسلم (۲۸۲/) نے کی ہے۔

<sup>=</sup> ابوداؤد (۱۱ ۲۳) اور حاکم (۱۱۲۱) نے کی ہے، حاکم نے اسے تیج قرار دیا ہے اور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث جابر بن عبدالله: "أن رجلا مو علی النبی عَلَیْتُ ....." کی روایت ابن ماجه (۱۲۱۱) نے کی ہے، بوصری نے مصباح الزجاجه (۱۲۰۱) میں اس کی اسنادکو حسن قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ار۲۲۹،الهندیه ار۵۰\_

ہوجس میں کوئی احتمال نہ ہو <sup>(۱)</sup>۔

حنابلہ میں سےصاحب انصاف نے امام احمد کی ایک روایت نقل کی ہے کہ اس حالت میں مؤذن کا جواب دینا مکروہ نہیں ہے، شخ تقی الدین نے یہی رائے اپنائی ہے، لیکن رائح مذہب میں یہ مکروہ ہے (۲)۔

ح-قضاء حاجت کرنے والے کوسلام کرنا اور اس کا جواب دینا:

17 - مالكيه، شافعيه اور حنابله كا مذهب هيك يا خانه كرنے والے كو سلام كرنا مكروه هي، انہوں نے سابق مسله ميں مذكور حديث سے استدلال كيا ہے۔

حفیہ نے بھی اس کو مکروہ قرار دیا ہے، ابن عابدین کہتے ہیں: اس کی مراد کے عموم میں پیشاب کرنا بھی آتا ہے، اور بظاہر مکروہ تحریمی مراد ہے (۳)۔

ط- اگر بیت الخلاء کی جگہ ہی وضو کی جگہ ہوتو و ہاں ذکر کرنا:

""" اللہ اللہ اللہ عابد بن نے کہا: اگر بیت الخلاء میں ہی وضو کرے تو کیا
وضو کے سنن کی رعایت کرتے ہوئے بسم اللہ اور اس کے علاوہ وضو ک
دعا کیں پڑھے گا یا مقام کی رعایت کرتے ہوئے ترک کردے گا؟
ابن عابد بن کہتے ہیں: ظاہر دوسری صورت ہے، اس لئے کہ فقہاء
نے بیصراحت کی ہے کہ مما فعت امر پرمقدم ہوتی ہے۔

ما لکیہ کا مذہب ہے کہ بیت الخلاء میں ذکر کرنا مکر وہ ہے<sup>(۱)</sup>۔ می - کھا نستا:

واجب ہےاور دل میں ذکر کرنا مکروہ نہیں ہے۔

یمی حنابلہ کی اس رائے کامقتضی ہے کہ وضوییں بسم اللہ پڑھنا

۱۹۲ - حنفیہ میں سے ابن عابدین کہتے ہیں: بیت الخلاء میں نہ کھانے اللہ یہ کہ کوئی عذر ہو، جیسے بیا ندیشہ ہو کہ کوئی اس میں داخل ہوجائے گا، شا فعیہ میں سے شبراملسی نے کہا: اگر کوئی بیت الخلاء کے دروازہ پر دستک دے کرجا نناچاہے کہا ندر کوئی ہے یا نہیں تو قضاء حاجت کرنے والے کا کھانسنا کلام کہلائے گا یا نہیں؟ وہ کہتے ہیں: بیقابل غورہے، دانج بات یہ ہے کہ اس کو کلام نہیں کہا جائے گا، اور اگر کلام مانا بھی جائے تو بیاس ضرورت کی وجہ سے ہے کہ دوسرا شخص جو بیت الخلاء کو خالی سے تو بیاس خالی ہونے خالی سے میکر دروازہ کو دستک دے اس کو (بیت الخلاء میں) داخل ہونے خالی سے روکا جائے گا۔

# ک-دائیں ہاتھ سے شرمگاہ نہ چھونا:

10- قضاء حاجت وغيره كى حالت مين اپنے دائيں ہاتھ سے اپنی شرمگاه چھونا مکروه ہے، اس لئے كه حضرت ابوقادةً كى مرفوع حديث ہے: "إذا بال أحد كم فلا يمسح ذكره بيمينه، وإذا تمسح أحد كم فلا يتمسح بيمينه" (جبتم ميں سے كوئى شخص پيشاب كرتواني شرمگاه اپنے دائيں ہاتھ سے نہ چھوئے،

<sup>(</sup>۲) ردالمختارا /۲۲۹، حافية الشير الملسى على النهابيه ا/۱۲۶\_

<sup>(</sup>۳) حدیث: اِذا بال أحد کم فلا یمسح ذکره بیمینه..... کی روایت بخاری (فتح الباری ۹۲/۱۰) اور مسلم (۲۲۵/۱) نے کی ہے، اور الفاظ بخاری کے ہیں۔

<sup>(</sup>۱) حاشیہ کنون بہامش الرہونی ار ۱۵۳، پوری عبارت حطاب (ار ۲۷۰) کے حاشیہ پرمواق میں ہے۔

<sup>(</sup>٢) الإنصاف ١٩٥٦

<sup>(</sup>۳) ردانحتار الر۲۲،۵۲۴، کشاف القناع الا۲۲،۵۳، الآداب الشرعيه الر۷۸،۸۲، المجموع ۸/۸۹،۸۸، الزرقانی ۱۰۹۰–

اور جب صفائی کرے تواپ دائیں ہاتھ سے نہ کرے)، ما لکیہ میں سے ابی نے کہا: فقہاء نے اس کو کراہت پر محمول کیا ہے، حنابلہ کی ''الإنصاف''میں ہے: یہی مذہب میں صحیح ہے، اور ایک قول کے مطابق بیرام ہے، اورا گرضرورت کی وجہ سے ہوتو نہ کراہت ہے اور نہرمت (۱)۔

# ل- گندگی کو یاک وصاف کرنا:

11 - قضاء حاجت کرنے والے کو چاہئے کہ فراغت کے بعد مقام کو پھر وغیرہ سے بوچھ کرصاف کرلے یا اسے دھو کر پاک کرلے، یا دونوں کام انجام دے، اس کے پچھا حکام اور شرعی آ داب ہیں جن کے لئے دیکھئے: اصطلاح" استخاء''۔

۲-قضاء حاجت کے مقامات سے متعلق احکام: الف-عام راستہ، نفع بخش سایہ اور اس جیسے مقام میں قضاء حاجت:

21-اس پرفقهاء كالقاق ہے كولوگوں كراسة ميں، پانى كے چشمه ميں اورلوگوں كنفع والے سايه ميں پيشاب كرنا جائز نہيں ہے، اس لئے كه حضرت ابو ہريرة فرمات بيں كه رسول الله عَلَيْتُ فَي فرمايا: "اتقوا اللعانين قالوا: وما اللعانان يا رسول الله عَلَيْتُ ؟ قال: "الذي يتخلى في طريق الناس أو في ظلهم" (دو لعنت كرنے والى چيزوں سے بچو، صحابہ كرام نے عرض كيا: دولعت كرنے والى چيزيں كيا بيں اے الله كے رسول؟ آپ عَلَيْتُهُ نے فرمايا: وه شخص جو لوگوں كے راسته ميں يا ان كے سايه ميں پاخانه فرمايا: وه شخص جو لوگوں كے راسته ميں يا ان كے سايه ميں پاخانه فرمايا: وه شخص جو لوگوں كے راسته ميں يا ان كے سايه ميں پاخانه

(۱) حاشيه كنون مع الرموني ار ۱۵۱، الإنصاف ار ۱۰۳ ـ

(۲) حدیث الی جریره جاتقو ۱ اللعانین ..... کی روایت مسلم (۲۲۲) نے کی

#### کرے)۔

جس طرح سابیہ دار جگہ میں قضاء حاجت ممنوع ہے اسی طرح لوگوں کے بیٹھنے کی جگہ میں بھی ممنوع ہے، یعنی وہ مقام جہال لوگ چاندنی رات میں یاموسم سر مامیں دھوپ میں بیٹھ کر باتیں کرتے ہیں، صاحب نیل المآرب نے کہا کہ البتہ اگران کی گفتگو غیبت یا چغلی ہو (تو پھر ممنوع نہیں ہوگا)۔

بعض فقہاء مالکیہ اور شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ پانی لینے کی جگہ، راستہ اور سابیہ اور ان سے متعلق جگہوں میں قضاء حاجت حرام ہے(۱)۔

## ب-درخت کے نیچ قضاء حاجت:

1A - حفیہ، شافعیہ اور ایک روایت کے مطابق حنابلہ نے پھل دار درخت کے نیچے قضاء حاجت کرنے کو مکروہ کہا ہے، حنابلہ کی دوسری روایت کی روسے میر دام ہے، اور ان کا ایک قول میہ ہے کہ اگر پھل خود اس کے مول تو حرام موگا۔

حنفیداور حنابلہ نے صرف اس صورت میں مکروہ کہا ہے جبکہ یہ پھل کے وقت میں ہو، اور اس حکم میں انہوں نے اس کوشامل کیا ہے، جبکہ اتنا پہلے ہو کہ اس بات کا اطمینان نہ ہو کہ بارش یا سیر اب کرنے کی وجہ سے نجاست زائل ہوجائے گی یا حنفیہ کے نزد یک زمین خشک ہو کر پیشاب سے پاک ہوجائے گی، اور حنفیہ کے نزد یک کھالی خواہ کھا یا جانے والا ہو یا سونگھا جانے والا دونوں برابر ہیں، کیونکہ دونوں کا احتر ام ضروری ہے، خاص طور سے وہ درخت جس کے نیچ سے کیا جمرام ضروری ہے، خاص طور سے وہ درخت جس کے نیچ سے کیا جمرام خروری ہے، خاص طور سے وہ درخت جس کے نیچ سے کھالی جمع کئے جاتے ہیں جیسے زیتون۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدين ار۲۲۹، ۲۳۰، لمغنی ار۱۲۲، حاشية الدسوقی ار ۱۰۷، حاشية الجمل ار ۲۸۹، ۹۰

حنفیہ نے کھیت میں بھی قضاءحاجت کومکروہ کہاہے۔

شافعیہ نے کراہت کی علت یہ بتائی ہے کہ تلوث نہ ہوجائے اور طبیعت پر گرال نہ گذر ہے، انہوں نے اسے حرام نہیں کہا ہے، وہ کہتے ہیں:
ہیں: اس لئے کہ پھل کا ناپاک ہوجانا غیر بینی ہے، وہ مزید کہتے ہیں:
اگر درخت مباح ہوتو بھی قضاء حاجت مکروہ ہے، ان کے نزدیک پھل کے وقت اور غیروقت میں کوئی فرق نہیں ہے، اور پاخانہ کرنے میں کراہت زیادہ ہے، کیونکہ پیشاب پانی سے اور دھوپ اور ایک قول کے مطابق ہوا سے خشکہ ہوجانے سے پاک ہوجاتا ہے، اور ' حاشیۃ الجمل' میں اس حکم کو ہراس چیز کے لئے عام رکھا گیا ہے جس سے دوا یا دباغت وغیرہ میں فائدہ اٹھا یا جاتا ہو، اسی طرح جن پتوں سے نع الحایا جاتا ہے۔ ان میں بھی بہی حکم ہے۔

شافعیہ نے جو کچھ ذکر کیا ہے اس کا مقتضی ہے ہے کہ غیر پھل دار درخت کے نیچ پیشاب کرنا مکروہ نہیں ہے (۱) '' مغنی'' میں اس پر استدلال کے ضمن میں بیصدیث ذکر کی ہے: ''کان أحب ما استتر به رسول الله عَلَیْ لیجاجته هدف أو حائش نخل''(۲) (نی کریم عَلَیْ کے نزد یک قضاء حاجت کے وقت پردہ کرنے کے لیے سب سے زیادہ پندیدہ چیز بلند جگہ یا کھجور کا باغ ہوتی )۔

# ج- یانی کے اندر قضاء حاجت:

19 - حنفیه اور مالکیه کامذهب ہے که پانی کے اندر پاخانه یا پیشاب کرنا

مکروہ ہے،حنفیہ کا مذہب ہے کہا گریانی تھم را ہوا ہوتو بیرکراہت تحریمی ے، اس کئے کہ حضرت جابراً کی حدیث ہے: "أن النبي عَالَيْ نهى أن يبال في الماء الراكد"(ا) (نبي كريم عَيْظُ نُـ تھہرے ہوئے یانی میں پیٹاب کرنے سے منع فرمایا ہے)، اور حضرت الوهريرة كي حديث ب: لا يبولن أحدكم في الماء الدائم الذي لا يجري ثم يغتسل فيه" (تم مين عيكوكي شخص ایسے ٹھبرے یانی میں پیشاب نہ کرے جو جاری نہ ہو پھراس میں غسل کرے )،اگریانی بہتا ہوا ہوتو کراہت تنزیبی ہوگی،اس لئے كه مديث مين مي: "نهى الرسول عَلَيْهِ أن يبال في الماء الجاري"(") (رسول الله عليه في غير عالى من بيثاب كرنے سے منع فر مايا ہے)، ابن عابدين كہتے ہيں: اس حديث ميں ممانعت کی وجدیہ ہے کہ اس سے یانی گندا ہوجائے گا ،اور بسااوقات اس کو نا یاک کر دے گا،لیکن اگریا نی تھوڑا اور ٹھہرا ہوا ہوتو اس میں پیشاب کرناحرام ہوگا،اس لئے کہاس سے یانی نجس ہوجائے گا،اس کی مالیت تلف ہوجائے گی ،اور دوسر کے واس کے استعمال کی صورت میں دھوکہ دینا ہوگا، اور یانی میں یاخانہ کرنا پیشاب کرنے سے زیادہ براہے،اسی طرح کسی برتن میں پیشاب کر کےاسے یانی میں بہادینا، یا نهر کے قریب میں پیثاب کرنا جو بہہ کرنبر میں چلا جائے بیسب فتیج، مذموم اورممنوع ہیں (۴)۔

<sup>(</sup>۱) ردامختار ۱/۲۳۰،۲۲۹، الإنصاف ۱/۹۸، المغنی ۱/۱۵۱، نهایة الحتاج ۱/۲۱،شرح البجه ا/۱۲۰، طفیة الجمل علی شرح المنج ا/۹۰، حافیة الدسوقی ۱/۷۱۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "کان أحب ما استتر به لحاجته هدف....." کی روایت مسلم (۲) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث جابر: ''أن النبي عَلَيْكُ نهی أن يبال في الماء الراكد''کی روایت مسلم(۲۳۵۸)نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث الی ہریرہ ''لا یبولن أحد کم فی الماء الدائم.....'' کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۳۲۱) اور سلم (۱۳۵۱) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>٣) حدیث: نهی رسول الله عَلَیْتُ أَن یبال فی الماء الجاری "کومیثی نے مجمع الزوائد(۱/ ۲۰۴) میں ذکر کیا ہے، اور کہا ہے کہ طبرانی نے الا وسط میں اس کی روایت کی ہے، اور اس کے تمام راوی ثقة ہیں۔

<sup>(</sup>۴) ردالحتارا/۲۲۸\_

مالکیہ میں سے قاضی عیاض نے کہا: حدیث میں مذکور ممانعت کراہت اور رہنمائی ہے متعلق ہے، تھوڑے یانی میں کراہت زیادہ شدیدہے،اس کئے کہ تھوڑا یانی خراب ہوجا تاہے،اورایک قول بیہے کہ ممانعت تحریمی ہے،اس کئے کہ بار بار پیشاب کرنے کی وجہ سے یانی خراب ہوجا تا ہے، اور گذرنے والا بیہ بھتا ہے کہ یانی تھمرنے کی وجہ سے بدل گیا ہے، پیشاب کے حکم میں ہی یا خانہ کرنا اور نجاست ڈالنا ہے، ابن ناجی نے'' المدونہ' کی شرح میں کہا ہے کہ اصل مذہب میں عمل اس پر ہے کہ تھوڑے یا نی میں کراہت تحریمی ہے<sup>(۱)</sup>۔ شافعیہ اور حنابلہ نے کہا: گھہرے یانی میں پیشاب کرنا مکروہ ہے، خواہ یانی کم ہویازیادہ،اس لئے کہ حدیث میں ممانعت ہے،اگریانی جاری ہوتو شافعیہ کی ایک جماعت نے کہا: اگریانی قلیل ہوتو مکروہ ہوگا اور کثیر ہوتو مکروہ نہیں ہوگا،نو وی نے کہا: بیة قابل غور ہے، قلیل یانی میں پیشاب کرنامطلق حرام ہونا چاہئے ،اس کئے کہاس سے یانی نجس ہوجاتا ہے اورخوداس کے لئے اور دوسروں کے لئے بھی پانی خراب ہوجا تا ہے،اگریانی کثیراور جاری ہوتو حرام نہیں ہے،البتہ اس سے بھی اجتناب افضل ہے، شافعیہ نے تھہرے یانی میں پیشاب كرنے كوظا ہر حديث كے مطابق شايداس لئے حرام قرارنہيں دياہے کہ یانی عام طور پر مال نہیں بنایا جاتا ہے، یا اس کئے کہ یانی میں اضافہ کر کے اس کو یاک کرناممکن ہے (۲)۔

بعض فقہاء شافعیہ نے اس کثیر پانی کے لئے جس میں پاخانہ کرنا مکروہ ہے یہ قیدلگائی ہے کہ وہ بہت وسیع نہ ہو، اگر اتنا وسیع ہو کہ طبیعت اس سے متنظر نہ ہوتو مکر وہ نہیں ہوگا (۳)۔

شافعیہ نے وقف شدہ پانی کا بھی استثناء کیا ہے، چنانچہ اس میں قضاء حاجت حرام ہے (۱)۔

حنابلہ نے پانی کے اندر پیشاب کرنے اور پاخانہ کرنے کے حکم میں فرق کیا ہے، چنانچہ انہوں نے پیشاب کرنے کو مکروہ اور پاخانہ کرنے کو حرام کہا ہے، '' کشاف القناع'' میں ہے: گھرے پانی یا فلیل جاری پانی میں پیشاب کرنا مکروہ ہے، اور قلیل پانی یا کشر گھرے یا جاری پانی میں پاخانہ کرنا حرام ہے، اس لئے کہ اس سے پانی گندا ہوجا تا ہے اور لوگوں کو پانی سے فائدہ اٹھانے میں رکاوٹ ہوتی ہے۔

# د-وضواورغسل کی جگه میں بیشاب کرنا:

• ٢ - حنفیه، شافعیه اور حنابلد نے اس بات کو کمروه کہا ہے کہ انسان الی حگہ پیشاب کرے جہال وہ خود یا کوئی اور وضویا عسل کرتا ہو، اس لئے کہ ایک صحابی سے مروی ہے، انہوں نے فرمایا: "نھی رسول الله علیہ اس ماروی ہے، انہوں نے فرمایا: "نھی معتسله" (") علیہ اس ماروی اللہ علیہ اس کے فرمایا ہے کہ ہم میں سے کوئی شخص روز انہ کا کھا کرے یا این عسل کی جگہ میں پیشاب کرے یا۔

شافعیہ نے مزید کہا ہے کہ کراہت اس وقت ہے جب وہاں پر کوئی ایساراستہ نہ ہوجس سے پیشاب اور پانی نکل جائے۔

حنابلہ کی'' کشاف القناع''میں ہے: کراہت کی جگہوہ ہےجس پر تاڑکول نہ لگایا گیا ہویا پھر کا فرش نہ بنایا گیا ہو، انہوں نے کہا:لہذا

<sup>(</sup>۱) حاشیة العدوی علی الخرشی ار ۱۳۴۳

<sup>(</sup>۲) المجموع ۲ ر ۹۳، کشاف القناع ار ۹۲ په

<sup>(</sup>۳) حاشيه ابن قاسم على شرح البهجه ار ۱۲۰، كشاف القناع ار ۲۳ ـ

<sup>(1)</sup> حاشية الجمل على شرح المنجح الر ٨٨ \_

<sup>(</sup>۲) کشاف القناع ار ۲۳\_

<sup>(</sup>۳) حدیث رجل من الصحابة: "نهی رسول الله عَلَیْهِ أَن يمتشط أحدنا کل يوم...." کی روايت ابوداو د (۱۱۸۳) اور حاکم (۱۲۸۱) نے کی ہے، حاکم نے اسے حج قرار دیا ہے اور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔

اگرایسے جمام میں پیشاب کرے جس پر تاڑکول لگایا گیا ہو یا پھر کا فرش بنایا گیا ہو یا پلاسٹر کیا گیا ہو پھراس میں خسل کرنے سے پہلے اس پر پانی بہادے، امام احمد کہتے ہیں: اگراس پر پانی بہادے جونالہ میں چلا جائے تو کوئی حرج نہیں ہے، کیونکہ اب تلوث کا اندیشہ نہیں رہا، یہی حکم وضومیں ہے (۱)۔

### ه-مسجد میں قضاءحاجت:

(۱) ابن عابدین ۱/ ۲۳۰، الفتاوی الهندیه ۱/ ۵۰، شرح البهجه ۱۲۱۱، کشاف الآنا ۱۶/ ۵۲

بلا یا اور فرمایا: ان مساجد میں پیشاب یا گندگی درست نہیں ہے، یہ تو محض اللّٰد تعالی کے ذکر ،نماز اور تلاوت قر آن کی جگہہے )۔

اگرکوئی شخص مسجد کے اندرکسی برتن میں پیشاب کرے اور مسجد کی فر میں پیشاب نہ گئے دیتو جمہور کے نزدیک بیکھی حرام ہے، حنفیہ اور حنابلہ نے اس کی صراحت کی ہے، مالکیہ کے نزدیک یہی رائج ہے، اور شافعیہ کے نزدیک یہی اصح ہے، ابن قدامہ نے کہا: اس لئے کہ مساجد اس کام کے لئے نہیں بنائی گئی ہیں، اور پیشاب کوفتیج کہ مساجد اس کام کے لئے نہیں بنائی گئی ہیں، اور پیشاب کوفتیج ناپیندیدہ اور گھٹیا سمجھا جاتا ہے، تومسجد کواس سے محفوظ رکھنا ضروری خیاہے، جیسے کہ کوئی شخص مسجد کی زمین پر پیشاب کر کے پھراس کو دھودینا جا ہے، جیسے کہ کوئی شخص مسجد کی زمین پر پیشاب کر کے پھراس کو دھودینا جا ہے، جیسے کہ کوئی شخص مسجد کی زمین پر پیشاب کر کے پھراس کو دھودینا جا ہے، جیسے کہ کوئی شخص مسجد کی زمین پر پیشاب کر کے پھراس کو دھودینا

ما لکیداورشا فعیہ کے نزدیک دوسرا تول ہے کہ بیجا ئز ہے بشرطیکہ پیشاب کے لگنے سے بچاجا سکے، کتب ما لکیہ میں سے ونشر لی کی ''نوازل'' میں ہے کہ صاحب الشامل نے اس کی اجازت دی ہے، اورشا فعیہ میں سے زرکشی نے کہا: دوسرا قول بیہ ہے کہ ایبا کرنا مکروہ ہے، وہ کہتے ہیں: ابوعبید کی'' کتاب الطہور'' میں سعید بن ابی بردہ سے مردی ہے کہ انہوں نے ابووائل شقق بن سلمہ کودیکھا کہ وہ مسجد کے اندر اعتکاف کی حالت میں ایک طشت میں پیشاب کر رہ ہیں (')، اور حضرت عائش فرماتی ہیں: ''اعتکفت مع دسول الله عَلَیْ الله مستحاضة من أزواجه، فکانت تری الحمرة والصفرة، فربما وضعت الطست تحتها و هي تصلي''() (رسول اللہ عَلَیْ کی ایک زوجہ مطہرہ نے حالت استحاضہ میں حضور (رسول اللہ عَلَیْ کی ایک زوجہ مطہرہ نے حالت استحاضہ میں حضور (رسول اللہ عَلَیْ کی ایک زوجہ مطہرہ نے حالت استحاضہ میں حضور

<sup>(</sup>۲) حدیث:النهی عن البصاق فی المسجد، ورد فی قوله عُلْطِیْه: "البزاق فی المسجد خطیئة، و کفارتها دفنها" کی روایت بخاری (فتح الباری الرا۵) اور مسلم (۱/۳۹۰) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "أن أعرابیا بال في المسجد....." كی روایت بخاری (فق الباری ۱۳۲۳) اورمسلم (۲۳۹۸) نے كی ہے،دوسری روایت مسلم (۲۳۷۸) نے كی ہے۔

<sup>(</sup>۱) رد المختار ۲۲/۱۱، نوازل الونشريي ۲۰۱۱، المجموع ۹۲/۲، إعلام الساجد بأحكام المساحد ص۱۳۰، لمغني ۳ر ۲۰۴۳\_

<sup>(</sup>۲) حدیث عاکش:"اعتکفت مع رسول الله عُلَیْتُ امرأة مستحاضة من أزواجه....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۸۱/۳) نے کی ہے۔

نظراً تے تھے تو وہ بسااوقات اپنے نیچ طشت رکھ کرنماز پڑھتیں )۔ مسجد کاصحن جومسجد کے حکم میں نہ ہواس میں قضاء حاجت کرنے کے سلسلہ میں دو قول ہیں:

اول: بیحرام ہے، شافعیہ میں سے زرکشی نے اس قول کوظا ہر قرار دیا ہے اور کہا ہے کہ اگر اس صحن میں آمدورفت ہو تو حرام ہونا یقینی ہے۔

دوم: بیصرف مکروہ ہے، حنفیہ نے اس کی صراحت کی ہے، انہوں نے اسی حکم میں اس عیدگاہ کو بھی رکھا ہے جوصحراء میں ہو، شافعیہ نے بھی اس کی صراحت کی ہے (۱)۔

# و- قابل تعظيم مقامات مين قضاء حاجت:

۲۲-شافعیہ میں سے رملی نے کہا: محبّ طبری نے صفا، مروہ یا قزح پر پاخانہ کرنے کو حرام کہا ہے، بعض شافعیہ نے اس تھم میں رمی کی جگہ کو شامل کیا ہے، اورعلی الاطلاق ذکر کا تقاضایہ ہے کہ پورے سال میں پیچرام ہو، اور اس کی وجہ شاید ہے کہ یہ مقد س اور تنگ مقامات ہیں، اگر ان میں گندگی کرنا جائز ہوتو وہ گندگی اس وقت تک باقی رہے گی جب لوگ اس میں اکٹھا ہوتے ہیں، اور اس وقت لوگوں کو اذبیت ہوگی، وہ کہتے ہیں: ظاہر ہے کہ اس کی حرمت دراصل لوگوں کے بیٹے کی جگہ میں گندگی کرمت سے متفرع ہے، اور آگ آر ہا ہے کہ درائے اس کا مکر وہ ہونا ہے اور عرفہ، مزدلفہ اور منی میں حرام نہیں ہے کہ رائے اس کا مکر وہ ہونا ہے اور عرفہ، مزدلفہ اور منی میں حرام نہیں میں کہا ہے کہ حرمت کا قول مرجوح ہے، انہوں نے اس کو بلکہ مزدلفہ، عرفہ اور آگے کہا: بعض حضرات مکہ میں انسا کرنے ومکر وہ کہا ہے۔ زرکشی نے کہا: بعض حضرات مکہ میں قضاء حاجت سے احتیاط زرکشی نے کہا: بعض حضرات مکہ میں قضاء حاجت سے احتیاط

کرتے تھے، اور یہ تاویل کرتے تھے کہ مکہ مبحد ہے، زرکشی کہتے ہیں کہ یہ یہ تاویل نص اور اجماع سے مردود ہے، نبی کریم علیقی محابہ کرام اور اسلاف نے وہاں قضاء حاجت کی ہے، پھر زرکشی نے چند احادیث ذکر کی ہیں جن سے اس احتیاط کی تائید ہوتی ہے، ان میں سے ایک بیہ ہے: "أن النبی علیقی تضاء حاجت کے لئے مخمس المعمس "() (نبی کریم علیقی قضاء حاجت کے لئے مخمس المعمس شریف لے جاتے تھے)، مخمس مکہ سے تقریباً دومیل کی دوری پر ایک جگہ ہے۔ "

ز- يهود ونصارى كى عبادت كامهول مين قضاء حاجت:

"" حطاب ما كلى كن مواجب الجليل" مين ابن الحاج كن المدخل"

يه منقول ہے كه يهودكى عبادت كاه اور عيسائيوں كى كليسا مين پاخانه

كرنے ہے اجتناب كرنا چاہئے تا كه وہ ہمارى مسجدوں مين ايبانه

كردين، جس طرح اللہ كے علاوہ دوسرے پوج جانے والے

معبودوں كو برا كہنے ہے منع كيا كيا ہے تا كہ وہ اللہ تعالى كو برا نہ كہنے

گيس (")\_

## ح- قبرستان میں قضاء حاجت:

۲ ۲ - حفیہ کی رائے ہے کہ قبرستان میں قضاء حاجت مکروہ ہے، ابن عابدین اس کی وجہ یہ بتاتے ہیں کہ میت کو بھی ان چیزوں سے اذیت پہنچتی ہے جن سے زندہ لوگوں کو اذیت ہوتی ہے، اور بظاہر کر اہت

<sup>(</sup>I) كنزالد قائق ار ۲۵۶،الفتاوى الهندييه ار ۵۰،إعلام الساجد<sup>ص ۱</sup>۳۱۰

<sup>(</sup>۱) حدیث: "أن النبی عَلَیْ کان یذهب لحاجته إلی المغمس "کوپیشی نے مجمع الزوائد (۱۷ ملام) میں ذکر کیا ہے اور کہا ہے کہ اس کو ابویعلی نیز طبر انی نے الاً وسط اور الکبیر میں روایت کیا ہے، اور اس کے رجال سے کے رجال میں سے ہیں۔

<sup>(</sup>۲) نهایة المحتاج ار۱۲۵، إعلام الساجد ص ۱۳۴

<sup>(</sup>۳) مواهب الجليل ار ۲۷۷ ـ

تحریمی ہے، شافعیہ اور حنابلہ کا قول بھی حرام ہونے کا ہے، البتہ شافعیہ کے نزدیک حرام اس وقت ہوگا جب قبر کے اوپر پیشاب کرے، اگر قبر کے قریب پیشاب کرے تو مکروہ ہوگا، حرام نہیں ہوگا، کیاں قبر کسی نبی کی ہوتو قریب میں پیشاب کرنا بھی حرام ہوگا، حنابلہ کے نزدیک حرمت کا ذکر صرف صاحب کشاف القناع نے کیا ہے، اور "الإنصاف" میں ہے کہ سے مطابق مکروہ نہیں ہے، اور امام احمد سے منقول ہے کہ مکروہ ہے (ا)۔

شافعیہ نے اس مسلہ پر بھی گفتگو کی ہے کہ اگر قبر کھلی ہوئی ہوتواں میں قضاء حاجت حرام ہے اس لئے کہ اس سے میت کے اجزاء نا پاک ہوں گے (۲)۔

## ط-سوراخ وغيره ميں قضاءحاجت:

۲۵ – گول یا لیم سوراخ میں پیشاب کرنا مکروہ ہے (۳)، اس پر مذاہب اربعہ کا اتفاق ہے، اس لئے کہ حضرت عبداللہ بن سرجس کی روایت ہے: ''أن رسول الله عَلَيْتُ نهی أن يبال في المجحو '''() (رسول الله عَلَيْتُ نے سوراخ میں پیشاب کرنے سے منع فرمایا ہے)، اور اس لئے بھی کہ ممکن ہے کہ سوراخ سے کوئی (کیڑا وغیرہ) نکل کرکاٹ لے، یا خود اس پر پیشاب اڑکرآئے، نووی کہتے ہیں: یہ مسکلہ متفق علیہ ہے، اور یہ کراہت تنزیبی

- (۲) القليوني ارام-
- (٣) حدیث: "عبد الله بن سوجس أن رسول الله عَلَیْتُ نهی أن يبال في البحد" کی روایت ابوداؤد (ار ٣٠) نے کی ہے، ابن جمر نے النجیص (۱۰۲۱) میں اشارہ کیا ہے کہ عبد اللہ بن سرجس اوران سے روایت کرنے والے راوی لیمنی قادہ کے درمیان انقطاع ہے۔

ہے (۱) ، شافعیہ میں سے بجیر می نے کہا: اگر پیطن غالب ہو کہ سوراخ میں کوئی احترام کے قابل جاندار ہوگا جس کواذیت پہنچے گی یا وہ ہلاک ہوجائے گا تواس میں پیشاب کرنا بطاہر حرام ہوگا (۲)۔

حنفیہ میں سے ابن عابدین نے کہا: بظاہراس سوراخ میں پیشاب کرنا مکروہ ہے جو اس کے لئے تیار نہ کیا گیا ہو جیسے پیشاب کی نالی (۳) اور حنابلہ کی '' کشاف القناع'' میں ہے: پیشاب کرنا مکروہ ہے خواہ نالی کے منہ میں ہو<sup>(۳)</sup>، کتب شافعیہ میں سے'' تحفہ'' اور '' حاشیہ شروانی'' میں ہے کہ نالی بھی بھی ''جو حر'' (سوراخ) کے حکم میں داخل ہوتی ہے اور بھی داخل نہیں ہوتی ہے، اس لئے کہ نالی قضاء میں داخل ہوتی ہے اور بھی داخل نہیں ہوتی ہے، اس لئے کہ نالی قضاء حاجت کے لئے تیار کئے گئے مقام میں ہوتی ہے (تواس صورت میں حاجت کے لئے تیار کئے گئے مقام میں ہوتی ہے (تواس صورت میں کرا ہے نہیں ہوگی) (۵)۔

مالکیہ نے اس میں فرق کرتے ہوئے کہا ہے کہ اگر سورا نے سے قریب میں پیٹیاب کرتے و مکر وہ ہوگا، اور اگر دور میں کرتے ایک قول میں مکر وہ ہوگا اس خدشہ کے پیش نظر کہ اندر سے کیڑے اس پر نہ ابل پڑیں، اور ایک قول میے کہ اگر اس میں کیڑے ہیں بھی تو چونکہ ان سے دور میں پیٹیاب کیا جارہا ہے اس لئے مباح ہوگا (۲)۔

## برتن میں پیشاب کرنا:

۲۱ - شافعیہ کہتے ہیں کہ برتن میں پیشاب کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے، اس لئے کہ حضرت عائشہ فرماتی ہیں: "یقولون إن النبي

<sup>(</sup>۱) رد المحتار الر۲۲۸، المجموع الر۹۲، نهاية المحتاج الر۱۲۴، کشاف القناع الر۵۳،منارالسبيل الر۲۰،الإنصاف الر۹۹

<sup>(</sup>۱) المجموع ۲ر۸۹،۸۵\_

<sup>(</sup>۲) حاشیعلی شرح المبیج ار ۹۳\_

<sup>(</sup>۳) ردالحتارار۲۲۹\_

\_ar/1 (r)

<sup>-148/1 (</sup>a)

<sup>(</sup>٢) المدخل لابن الحاج ار٢٩\_

مالله أوصى إلى على، لقد دعا بالطست ليبول فيها، رقيقة قرماتي بين: "كان للنبي عَلَيْكُ قدح من عيدان (٣) بيول فیه ویضعه تحت السویو "(م) (نی کریم علیسه کے پاس مجور کی لکڑی کا ایک پیالہ تھا جس میں آپ علیہ پیشاب کرتے تھے اور اس تخت کے پنچر کھتے تھے)۔

حنابلہ نے برتن میں بلاضرورت پیثاب کرنے کو مکروہ کہا ہے، "منارالسبیل" میں ہے: امام احد نے اس کی صراحت فرمائی ہے، اگر ضرورت ہوجیسے مرض ہوتو مکر وہ نہیں ہے،اس کئے کہ حضرت امیمہ بنت رقیقه کی حدیث ہے (<sup>(۵)</sup>،اورایک قول میں جسے صاحب" الانصاف" نے اصل مسکد میں ذکر کیاہے بیہے کہ مکروہ نہیں ہے<sup>(۲)</sup>۔

مالكيه نے كراہت كوجيبيا كه "مواہب الجليل" ميں ہے، نفيس برتن کے ساتھ مخصوص کیا ہے، کیونکہ پیاسراف ہے، وہ کہتے ہیں کہ

ایسے برتنوں کواپنا نااوراستعال کرناحرام ہے<sup>(۱)</sup>۔ فانخنثت نفسه (۱)، وما أشعر، فإلى من أوصى (۲) (لوگ کہتے ہیں کہ نبی کریم علی اللہ نے حضرت علی کو وصیت کی ، آپ لوگوں سے چھینا: عَلِيلَةً نِهِ تُو بِيثَابِ كُرِنْ كَ لِيُحُ طَنْتَ طَلَبِ فَرِما ياليكِن آب عالله کی طبیعت میں گراوٹ آ گئی اور آپ علیہ محسوس نہیں کرسکے، تو کس کوآی علیصلہ نے وصیت کی )،اور حضرت امیمہ بنت

۲۷ - مالکیه، شافعیه اور حنابله کے نز دیک مسنون ہے کہ قضاء حاجت کرنے والالوگوں کی نگاہ سے پردہ اختیار کرے<sup>(۲)</sup>،اس کئے کہ حضرت ابوہریرہ کی مرفوع حدیث ہے "من أتبي الغائط فليستتر، فإن لم يجد إلا أن يجمع كثيبا من رمل فليستدبره فإن الشيطان يلعب بمقاعد بني آدم، من فعل فقد أحسن، ومن لا فلا حوج" (جو شخص ياخانه كرنے آئے اسے چاہئے کہ یردہ اختیار کرے، اگر صرف اتنا ہی کر سکے کہ

ریت کاایک ڈھیر جمع کر لے تواسی کی جانب پیثت کر لے،اس لئے

کہ شیطان بنی آ دم کے مقعد کے ساتھ کھیلتا ہے، جو مخص ایبا کرے گا

سونے اور چاندی کے برتن میں پیشاب کرنا حرام ہے،اس کئے کہ

اجھا کرے گا،اور جونہ کرے گااس کے لئے کوئی حرج نہیں)۔ اور حضرت عبدالله بن جعفر کی حدیث ہے، وہ فرماتے ہیں: "کان أحب ما استتر به رسول الله عليه الحاجته هدف أو حائش نخل"<sup>(۴)</sup> (یردہ اختیار کرنے کے لئے سب سے زیادہ پیندیدہ چیز حضور عليلة كنزديكوئي بلندجكه يا تحجور كاباغ موتى) ـ

شافعیہ کے نز دیک پر دہ اختیار کرنا اس وقت مستحب ہے جبکہ اس کے سامنے کوئی الیہ شخص جس کے لئے اس کی شرمگاہ کو دیکھنا جائز نہ

- (۱) مواهب الجليل ار ۲۷۷، نيز ديڪئے:المدخل ار ۲۹۔
  - (۲) مطالب أولى انهى الر٦٧ \_
- (٣) حديث الى بريره "من أتى الغائط فليستتر ....."كل روايت الوداؤد (۱/ ۳۴،۳۳) نے کی ہے،اس کی سندمیں جہالت ہے،جیسا کہ ابن حجر کی لتان المخیص (۱۰۳۱)میں ہے۔
- (٣) حديث عبر الله بن جعفر: "كان أحب ما استتربه النبي عَالَيْ .. "كي تخ یج فقرہ ر ۱۸ میں گذر چکی ہے۔

<sup>(</sup>ا) ''انخنث'': کینی موت کے وقت اعضاء کے ڈھلے پڑھانے کی وجہ سے حجاک حانا(النهايه في غريب الحديث ١/٨٢) ـ

<sup>(</sup>٢) حديث عائشة: يقولون إن النبي عَلَيْكِ ..... "كي روايت بخاري (فتح الباری ۵۷/۸۵)اورنسائی (۱/ ۳۳،۳۲) نے کی ہے،الفاظ نسائی کے ہیں۔

<sup>(</sup>٣) ''عيدان'': يعني تحجور (القاموس المحيط)-

<sup>(</sup>٣) حديث اميمة بنت رقيقه: "كان للنبي عَلَيْكُ قدح من عيدان ....."كي روایت ابوداؤ د (۲۸/۱)اور حاکم (۱۷۷۱) نے کی ہے، حاکم نے اسے سیح قرارد پاہےاورزہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔

\_19/1 (0)

<sup>(</sup>٢) الإنصاف ١٩٩١

ہووہاں موجود نہ ہو، جواس کی شرمگاہ کود کھے سکے، اگر ایسا شخص وہاں موجود ہوتوا پی شرمگاہ کو پیشیدہ رکھنا واجب ہوگا، کیونکہ ایسے شخص کے سامنے شرمگاہ کھولنا حرام ہے، شافعیہ میں سے متاخرین نے اسی رائے کو اختیار کیا ہے، اور یہی رائے دوسر بینوں مذاہب کے قواعد کے موافق ہے، شافعیہ میں سے رملی نے بیاضافہ کیا ہے کہ اگر وہ لوگوں کی جماعت کے درمیان ہواور اسے پیشاب کا سخت تقاضا ہوتو ایسی صورت میں جائز ہے کہ شرمگاہ کھول لے، اور لوگوں پر نگاہیں نیچی کرلینا واجب ہوگا (۱)۔

شافعیہ اور حنابلہ نے اس مسکہ میں قضاء حاجت کا مطلق ذکر کیا ہے، مالکیہ میں سے مواق نے بیان کیا ہے کہ مالکیہ کے نزدیک پیشاب کرنے والے کے لئے مطلوب یہ ہے کہ وہ صرف اپنی شرمگاہ کولوگوں سے پوشیدہ رکھے، اپنے وجود کو پوشیدہ رکھنا ضروری نہیں ہے، لیکن پاخانہ کرنے والا اس طرح دور ہوجائے اور چھپ جائے کہ وہ نہ دیکھا جاسکے، مازری نے کہا: سنت یہ ہے کہ پیشاب کرنے والا اگر بیٹھا ہوا ہوتو اس سے دور رہا جائے نہ کہ جب وہ کھڑ اہوا ہو (۲)۔ شافعیہ کے کلام میں یہ بھی ہے کہ پردہ ذراع کی دو تہائی یا اس سے دار رہا جائے نہ کہ جب وہ کھڑ اہوا ہو والی بیا سے سے اس میں ہے کہ پردہ ذراع کی دو تہائی یا اس سے دور رہا جائے نہ کہ جب وہ کھڑ اہوا ہو والی بیا سے سے نہ بیدہ اس میں ہے کہ بیدہ والے کے اس میں ہے کہ بیدہ والے کے دور اس کے کہ بیدہ والے کہا کہ وہائی بیا اس سے دور رہا جائے نہ کہ جب وہ کھڑ انہ جائے ہے کہ بیدہ والے کے دور ہے کہا کی دو تہائی بیا سے کہ بیدہ والے کے دور اس کے کلام میں ہے کہ بیدہ والے کے دور اس کی دو تہائی بیدہ والے کے دور اس کی دو تہائی بیدہ والے کے دور کی دو تہائی بیا اس کے کہا کے دور کی دور تہائی بیدہ والے کی دور تھائی بیا سے کہا کہ دور کی دور تھائی بیا اس کی دور تھائی بیا اس کے کہا کے دور کی دور تھائی بیا کی دور تھائی بیا ہے کہا کہ دور تھائی بیدہ والے کی دور تھائی بیا کہا کے دور کی دور تھائی بیا کہائی بیا کہائی بیا کہائی کے کہا کے دور کی دور تو تو کی دور تھائی بیا کہائی کے کہا کے دور کی دور تو کہائی بیا کہائی کے کہائی کی دور تھائی کے کہائی کے کہا

شافعیہ کے کلام میں یہ بھی ہے کہ پردہ ذراع کی دو تہائی یا اس سے زیادہ مقدار کی اونچائی سے حاصل ہوتا ہے، بشر طیکہ قضاء حاجت کرنے والے اور اونچائی کے درمیان تین ذراع یا اس سے کم کا فاصلہ ہواوروہ کسی فضایا ایس عمارت میں ہوجس پر جھت نہ ڈالی جاسکتی ہو کیان اگر کسی جھت دار عمارت میں ہو یا اس عمارت میں جھت ڈالنا ممکن ہوتو اس سے پردہ حاصل ہوجا تا ہے، شافعیہ کے علاوہ دوسر سے فقہاء نے ہمارے علم کی حد تک اس میں کوئی تحدید نہیں کی ہے، اور اگر دوری اور پردہ میں تعارض ہوجائے تو ' شرح البجہ'' میں ہے کہ بظاہر دوری اور پردہ میں تعارض ہوجائے تو ' شرح البجہ'' میں ہے کہ بظاہر

پرده کی رعایت کی جائے گی<sup>(۱)</sup>۔

#### فضامیں لوگوں سے دور ہونا:

۲۸ – مالکی، شافعیہ اور حنابلہ نے ذکر کیا ہے کہ قضاء حاجت کرنے والا اگر کھلی فضا میں ہو تو مستحب ہے کہ لوگوں کی نگا ہوں سے دور چلا جائے، اس لئے کہ حدیث ہے:"کان إذا ذهب المذهب أبعد"(۲) (جب آپ علیہ قضاء حاجت کے لئے تشریف لے حاتے تو دور نکل حاتے)۔

حنابلہ نے دور ہونے کے لئے یہ شرط لگائی ہے کہ کوئی ایسی چیز موجود نہ ہوجس سے وہ لوگوں سے پر دہ حاصل کر سکے، اگر لوگوں سے پر دہ کر لینا پر دہ کر لینا کافی ہوگا، لیکن مالکیہ اور شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ اگر کھلی فضامیں قضاء حاجت کی جائے تو دور جانے کے بجائے پر دہ کر لینا کافی نہ ہوگا۔

مالکیہ اور شافعیہ نے کہا کہ دوری اس قدر اختیار کی جائے گی کہ خروج نجاست کی آ وازنہ تنی جاسکے اور نہ اس کی بوئی سکے، مالکیہ میں سے خرقی کے الفاظ ہیں: یہاں تک کہ نہ اس کی آ واز سنی جاسکے اور نہ اس کی شرمگاہ دیکھی جاسکے، مالکیہ کہتے ہیں: اگر بیت الخلامیں ہوتو آ واز آ نے یا بو پہنچنے میں کوئی حرج نہیں ہے، کیونکہ اس سے بیخ میں مشقت ہے۔

شافعیہ کے نزدیک آبادی کے اندر بھی دور جائے گا، الا یہ کہ وہ جگہ قضاء حاجت کے لئے تیار کی گئی ہو۔

<sup>(</sup>۱) نهایة الحتاج ار ۱۲۳\_

<sup>(</sup>٢) التاج والإكليل بهامش الحطاب الر٢٧٥\_

<sup>(</sup>۱) شرح لبجه ار ۱۱۱ـ

<sup>(</sup>۲) حدیث: "کان إذا ذهب المذهب أبعد" کی روایت الوداوُد (۱۲ ۱۲) اور حاکم (۱۷ • ۱۲) نے حضرت مغیرہ بن شعبہ سے کی ہے، حاکم نے اسے سے قرار دیا ہے اور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔

شافعیہ اور حنابلہ نے دور جانے میں یہ شرط بھی لگائی ہے کہ مقام پرامن ہو، لہذا اگر اسے یہ اندیشہ ہو کہ وہاں کوئی درندہ حملہ آور ہوجائے گایا کوئی دشن اسے گرفتار کرلے گاتوا یی صورت میں وہ اپنے مقام سے قریب میں قضاء حاجت کرلے، شافعیہ کے الفاظ یہ ہیں کہ دور جانے کی بات اس وقت ہے جبکہ دور جانا ممکن ہو، آسان ہو، پرامن ہواور وہ چاہے، ورنہ دوسروں کے لئے مسنون ہوگا کہ جس قدروہ ان سے دور ہوجائیں قدروہ بھی اس سے دور ہوجائیں (۱)۔

الیی چیز لے کر بیت الخلاء میں داخل ہونے سے پرہیز کرناجس میں اللہ کا ذکر ہو:

79 - بیت الخلاء میں الیہ چیز لے کر جانا مکروہ ہے جس میں اللہ کا ذکر ہو، اس لئے کہ نبی کریم علیہ اللہ کا الخطلاء و ضع خاتمہ "(۲) (جب آپ علیہ بیت الخلاء تشریف للخلاء و ضع خاتمہ "(۲) (جب آپ علیہ بیت الخلاء تشریف لے جاتے تو اپنی انگوشی اتاردیے )، شیرازی کہتے ہیں کہ اس انگوشی پر"محدرسول اللہ"نقش تھا، یہ تھم چاروں مذاہب میں فی الجملہ متفق علیہ ہے، صرف امام احمد کے مذہب میں ایک قول علا حدہ ہے، البتہ بعض تفصیلات میں ان کے درمیان اختلاف ہے جن کوہم ذیل میں فی زکر کررہے ہیں۔

جمہورنے کراہت کے حکم میں قرآن اور غیر قرآن میں فرق نہیں کیاہے، بلکہ شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ قرآن شریف لے کرجانا

شریف کے بارے میں کہا ہے کہ اس کو باہر رکھ دینا واجب ہے، بلا ضرورت اس کو لے کر بیت الخلاء جانا حرام ہے، قرآن کے علاوہ دوسری الیں چیزجس میں قرآنی آیات یا ذکر ہواس کا حکم علا حدہ ہے، عدوی نے کہا: قرآن شریف کو باہر رکھنا اگر چہ وہ پوشیدہ ہو واجب ہے، اور الیں چیز لے کر جانا مکر وہ ہے جس میں قرآنی آیات یا کوئی ذکر ہوجو پوشیدہ نہ ہو، عدوی کہتے ہیں: قرآن کے پچھ حصہ کو لے کر داخل ہونے کی طرح نہیں ہے، یہاس داخل ہونا پورا قرآن لے کہ کوئی الیا صحفہ ہوجس میں قرآنی آیات ہوں، پورا بات پر محمول ہے کہ کوئی الیا صحفہ ہوجس میں قرآنی آیات ہوں، پورا بارہ مرادنہیں ہے، کیونکہ میکمل قرآن کے حکم میں ہے، حنا بلہ میں سے بہوتی نے کہا: بلا ضرورت قرآن شریف لے کر بیت الخلاء میں جانا حرام ہے، وہ کہتے ہیں: اس کی قطعی حرمت میں کوئی شک نہیں ہوا اس میں کسی عاقل کو وقف نہیں ہوگا (۱)۔

مروہ ہے حرام نہیں ہے، لیکن مالکید اور حنابلہ نے صرف قرآن

حفیہ کا مذہب میہ ہے کہ اگر قر آن کسی چیز میں لپٹا ہوا ہوتو کوئی حرج نہیں ہے، کیکن پر ہیز کرنااولی ہے (۲)

یمی ما لکیکا بھی قول ہے جیسا کہ پیچیے قال ہوا، لہذا قرآن شریف کے کرجانا حرام نہ ہوگا اور نہ کسی ایسی چیز کو لے کرجانا مکروہ ہوگا جس میں اللہ کا ذکر ہوالا میہ کہوہ چیسی ہوئی نہ ہو، اور جیب کوساتر ماننے کے سلسلہ میں دو اقوال ہیں، کیونکہ وہ وسیع ظرف ہوتا ہے (۳)، لیکن عدوی کے کلام سے معلوم ہوتا ہے کہ اس حالت میں خاص طور پر قرآن شریف ساتھ لے جانا ممنوع ہے خواہ وہ یوشیدہ ہو (۴)،

<sup>(</sup>۱) العدوى على الخرثي ار ۱۲۵، القليو بي ار ۳۸، المهذب ار ۳۲، كشاف القناع ار ۲۹، الإنصاف ار ۹۴\_

<sup>(</sup>۲) شرح منية المصلى ار ۲۰\_

<sup>(</sup>۳) بلغة السالك ارسـ

<sup>(</sup>۴) العدوى على الخرشي ار ۱۳۵ ـ

<sup>(</sup>۱) الخرثی ار ۱۳۴۳، بلغة السالک ار ۳۶، شرح الهجد ار ۱۱۵،۱۱۳، مطالب أولی النبی ار ۲۲، المغنی ار ۱۵۵، حاشیة القلیو بی ار ۴۰\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "کان النبی عَلَیْكُ اذا دخل الخلاء وضع خاتمه" کی روایت ابوداؤد (۱۸۸۱) اورنسائی (۱۸۸۸) نے حضرت انس سے کی ہے، نسائی نے کہا: بیحدیث غیر محفوظ ہے، جیبا کہ ابن حجر کی انخیص (۱۸۷۱) میں ہے۔

دوسر نقبهاء نے مطلقاً گفتگو کی ہے اور حکم میں چھپا ہوا ہونے یا نہ ہونے کے درمیان فرق نہیں کیا ہے جبیبا کہ ہمار علم میں ہے، بلکہ صاحب'' مجمع الأنهر'' نے کہا ہے کہا پنی آستین میں بھی قرآن رکھ کرنہ داخل ہو، اللہ کہ مجبور ہوجائے (۱)۔

حنفیه ، معتمد قول میں مالکیہ، شافعیہ اور ایک قول میں حنابلہ نے اس بات میں کوئی فرق نہیں کیا ہے کہ اللہ کے ذکر والی چیز انگوشی ہو یا درہم ، یا دینار یا کوئی اور چیز ، ان کے نز دیک ان سب میں کراہت ہے ، شافعیہ میں سے شیرازی نے حضرت انس کی حدیث ذکر کی ہے: '' أن النبی عَلَیْ کان إذا دخل الحلاء وضع خاتمه'' (نبی کریم عَلِی مُنْ مِن ازی فرماتے ہیں کہ آپ عَلِی انگوشی اتار دیتے تھے کہ اس یر'' محررسول اللہ' نقش تھا (ا)۔ دیتے تھے کہ اس یر'' محررسول اللہ' نقش تھا (ا)۔

بعض تابعین نے اس سے اختلاف کیا ہے۔ ان کی رائے یہ ہے کہ اس میں کوئی کرا ہت نہیں ہے، ابن المنذر نے تابعین کی ایک جماعت سے بدرائے نقل کی ہے جن میں ابن المسیب، حسن اور ابن سیرین ہیں جیسا کہ نووی نے انگوشی کے سلسلہ میں نقل کیا ہے (۳)، نیز ایک روایت کے مطابق امام مالک نے اور ان کے تبعین میں سے ابن القاسم نے اور ایک قول کے مطابق حنابلہ نے بھی اس سے اختلاف کیا ہے۔

اگر استنجاء کرنے والے کی انگلی میں ایسی انگوشی ہوجس پر اللہ کا ذکر، یا اللہ کا نام یا نبی علیہ کا نام نقش ہوتو حنفیہ کے مذہب میں مستحب سیہ کہ جب بیت الخلاء میں داخل ہوتو انگوشی کا نگمینہ اپنی آستین میں ڈال لے اور جب استنجاء کرے تو اسے اپنے دائیں ہاتھ

- (۱) مجمع الأنهرار ۲۷\_
- (۲) المهذب للشيرازي ۱۳۲۷ و
  - (۳) المجموع ۲ رساکه ۱۲ کے۔

میں کرلے<sup>(۱)</sup>۔

اس مسئلہ میں مالکیہ کے تین اقوال ہیں: جائز ہے، جوابن القاسم کے کلام اوران کے عمل سے معلوم ہوتا ہے، مکروہ ہے، جوامام مالک کے کلام سے سمجھ میں آتا ہے، جبیبا کہ ابن رشد نے یہی سمجھا ہے اور یہی مشہور ہے، حرام ہے، جوتوضیح اور ابن عبد السلام کے کلام سے سمجھ میں آتا ہے۔

شافعیہ کے نزدیک بیت الخلاء میں ایسی چیز لے کر جانا مکروہ ہے جس میں اللہ کا ذکر ہو، تا کہ ذکر الہی کی تعظیم اور نبی کریم علیہ کی اقتداء ہو سکے، اس لئے کہ نبی کریم علیہ جب بیت الخلاء تشریف لئے جاتے تواپنی انگوشی اتاردیتے تھے، آپ علیہ کی انگوشی کا نقش 'محمد رسول اللہ' تھا، اِسنوی کہتے ہیں: کلام شریعت کے محاس سے یہی اندازہ ہوتا ہے کہ جس انگوشی میں اللہ تعالیٰ کا ذکر ہواس کا استنجاء کی حالت میں بائیں ہاتھ میں رہنا حرام ہے، اور اگر اس کی وجہ سے حالت میں ہوجائے توحرمت ظاہر ہے (۳)۔

حنابلہ میں سے مرداوی نے کہا: جب بیت الخلاء میں داخل ہواور ہاتھ میں ایسی انگوٹھی ہوجس میں اللہ کا ذکر ہوتواس کا نگینہ اپنی تھیلی کے اندرونی حصہ کی طرف کرلے، اور اگر بائیں ہاتھ میں ہوتو استنجاء کی وجہ سے اسے دائیں ہاتھ میں منتقل کرلے (۴)۔

اور جو تحض بیت الخلاء میں الی انگوٹھی لے کر جانے پر مجبور ہوجس میں اللہ کا ذکر ہے تو ایسے تحض کے لئے لے کر جانا جائز ہے مکروہ نہیں ہے، حنفیہ، مالکیہ اور شافعیہ نے بیصراحت کی ہے کہ بیت الخلاء میں انگوٹھی مکروہ، حنابلہ نے صرف اس پراکتفاء کیا ہے کہ بیت الخلاء میں انگوٹھی

<sup>(</sup>۱) حاشیهابن عابدین ۲۳۰/۵

<sup>(</sup>۲) الحطاب ار۲۷۵،۲۷۳

<sup>(</sup>۳) مغنی الحتاج ار ۲۰۰۰ <u>-</u>

<sup>(</sup>۴) الإنصاف ۱۹۵۱

ہے: مناسب ہے کہ رسول کے نام کا بھی یہی حکم ہو<sup>(1)</sup>۔

لے کر جانے کی حاجت ہو (۱)۔

الیی چیز لے کرجانے سے پر ہیز کرناجس پر'' اللہ'' کے سوا کوئی اور قابل تعظیم نام ہو:

◄ ٣ - ابن عابدین نے کہا ہے کہ اگر اپنی انگوشی پر اللہ کا نام یا نبی علیہ میں داخل علیہ علیہ کا نام نقش کرالے تومستحب یہ ہے کہ بیت الخلاء میں داخل ہوتے وقت گلینہ کو اپنی آسٹین میں ڈال لے اور استنجاء کے وقت اسے این دائیں ہاتھ میں کرلے (۲)۔

کتب شافعیہ میں سے ' شرح البہۃ ' اوراس کے حاشیہ میں ہے کہ بیت الخلاء میں جانے والا ایسی چیز ساتھ لے جانے سے پر ہیز کرے جس میں اللہ تعالی اور نبی علیہ کانام لکھا ہوا ہو، وہ کہتے ہیں:

اس سے مراد غالبًا وہ اساء ہیں جو اللہ اور اس کے رسول کے ساتھ مخصوص ہیں، جو اساء مخصوص نہیں ہیں جیسے عزیز، کریم، محمد اور احمد یہ مراد نہیں ہیں، بشرطیکہ نام کے ساتھ کوئی ایسالفظ نہ ہوجس سے معلوم ہوکہ یہ نام اللہ یا رسول کے لئے ہی مراد ہے، جیسے'' محمد' کے بعد ' حکیہ' کھا ہوا ہو، نو وی نے اپنی شخصے میں اس پر تنبیہ کی ہے، اسی طرح بیت الخلاء میں جانے والا ہر قابلِ نعظیم نام سے بھی پر ہیز کر ب طرح بیت الخلاء میں جانے والا ہر قابلِ نعظیم نام سے بھی پر ہیز کر ب گا جیسے ملائکہ کے نام وں کو بھی شامل کیا ہے گرچہ وہ رسول نہ ہوں اور ملائکہ کے ناموں کو بھی شامل کیا ہے گرچہ وہ رسول نہ ہوں اور ملائکہ کے ناموں کو بھی شامل کیا ہے گرچہ وہ رسول نہ ہوں اور ملائکہ کے ناموں کو بھی شامل کیا ہے گرچہ وہ رسول نہ ہوں اور ملائکہ کے ناموں کو بھی شامل کیا ہے گرچہ وہ رسول نہ ہوں اور ملائکہ کے ناموں کو بھی شامل کیا ہے گرچہ وہ رسول نہ ہوں اور ملائکہ کے ناموں کو بھی شامل کیا ہے گرچہ وہ رسول نہ ہوں اور ملائکہ کے ناموں کو بھی شامل کیا ہے گرچہ وہ رسول نہ ہوں اور ملائکہ کے ناموں کو بھی شامل کیا ہے گرچہ وہ رسول نہ ہوں اور حزابلہ کی ' کشاف القناع'' میں کوساتھ میں نہیں لے جائے گا، اور حزابلہ کی ' کشاف القناع'' میں

بيت الخلاء مين داخل ہوتے وقت كيا كے:

اسل-بیت الخلاء میں داخل ہوتے وقت انسان کیا کے، اس سلسے میں مخصوص اذکار منقول ہیں، ان سب کا ماحصل اللہ کا نام لینا اور شیاطین سے اس کی پناہ طلب کرنا ہے، فقہاء نے ان کا پڑھنامستحب بتایا ہے، ایک دعا یہ ہے:"اللہم إنبی أعوذ بک من المخبث والمخبائث""(اے اللہ میں مذکر ومونث شیاطین سے تیری پناہ چاہتا ہوں)، حفیہ مالکیہ اور شافعیہ نے اسی قدر دعا پراکتفا کیا ہے، خطابی کہتے ہیں: خبث (باء کے پیش کے ساتھ) خبیث کی جمع ہے، اس سے مراد مذکر و مؤنث شیاطین اور خبائث خبیثہ کی جمع ہے، اس سے مراد مذکر و مؤنث شیاطین بیں اس

نیز حدیث میں ہے جو "ستو ما بین أعین الجن وعورات بنی آدم إذا دخل أحدهم الخلاء أن يقول: "بسم الله"(م) (جب کوئی بیت الخلاء میں داخل ہوتو جنات کی آئھوں اور بنوآ دم کی شرمگا ہوں کے درمیان پردہ ہے کہ وہ" بسم الله" یڑھے)۔

ایک دعا ابن قدامہ نے بھی نقل کی ہے (۵)، وہ یہ کہ نبی کریم

<sup>(</sup>۱) بلغة السالك ار٣٦، كشاف القناع اروهم.

<sup>(</sup>۲) حدیث: "اللهم إنبي أعوذبک من الخبث والخبائث "کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۳۲) اور سلم (۲۸۳۱) نے حضرت انس بن ما لک سے کی ہے۔

ر (۳) ردامختارا (۲۰۳۰،القليو بي ار ۴۲، ببلغة السالك ار ۳۴ س

<sup>(</sup>٣) حدیث: "ستر مابین أعین المجن و عورات بنی آدم....." كى روایت ترندى (١/ ٥٠٣) نے حضرت علی بن الى طالب ﷺ ہے كى ہے، اوركها كـاس كى سنداتئ قوئ نہيں ہے۔

<sup>(</sup>۵) المغنی ۱۲۹ر۱۱ـ

<sup>(1)</sup> شرح مدية المصلى ص ٢٠ ، مجمع الأنهر الر ١٧ ، مبلغة السالك مع الصاوى الركس

<sup>(</sup>۲) حاشیهابن عابدین ۵ر۲۳۰\_

<sup>(</sup>۳) شرح البهجه وحاشيها بن قاسم ار ۱۲۲ نهاية الحمّاح ار ۱۱۷ ا

<sup>(</sup>۴) نهایة الحتاج ار ۱۱۸

عَلَيْكُ نَ فرمایا: "لا یعجز أحدكم إذا دخل مرفقه أن یقول: اللهم إني أعوذ بک من الرجس النجس، الخبیث المخبث، الشیطان الرجیم" (آثم میں سے کوئی شخص جب بیت الخلاء میں داخل ہوتو یہ پڑھنا نہ چھوڑے: اللهم إني أعوذ بک من الرجس النجس، الخبیث المخبث، الشیطان الرجیم) (اے الله میں تیری پناه چاہتا ہوں گندگی سے اورفساد پیدا کرنے والے خبیث سے اورشیطان مردود سے)۔

حنفیہ اور شافعیہ نے اس بات کی بھی صراحت کی ہے کہ اس میں بسم اللہ کو تعوذ کے برخلاف ہے کہ وہاں بسم اللہ پرمقدم ہوتا ہے (۲)۔

شافعیہ میں سے قلیو بی نے صراحت کی ہے کہ کمل بسم اللہ الرحمٰن الرحیم پڑھنا مکروہ ہے، بلکہ صرف بسم اللہ پراکتفا کرے گا،'' الرحمٰن الرحیم''نہیں کہے گا،نووی نے کہا: ہمارے اصحاب نے کہا ہے کہ بیدعا صحراءاور آبادی دونوں جگہ پڑھی جائے گی۔

مالکیہ کے نزدیک مذکورہ دعا قضاء حاجت کے مقام پر پہنچنے سے قبل پڑھی جائے گی، خواہ وہ مقام قضاء حاجت کے لئے تیار ہویا نہیں، اگر وہاں پہنچنے سے پہلے پڑھنا چھوٹ جائے تواگروہ جگہ قضاء حاجت کے لئے تیار نہ ہوتو پہنچنے کے بعداور بیٹھنے سے پہلے پڑھ لے، حاجت کے لئے تیار نہ ہوتو پہنچنے کے بعداور بیٹھنے سے پہلے پڑھ لے، اس لئے کہ بیٹھنے کی حالت میں خاموش رہنا مشروع ہے، لیکن اگروہ جگہ قضاء حاجت کے لئے تیار شدہ ہوتو اس میں دعا نہیں پڑھے گا، داخل ہونے سے ہی دعا فوت ہوجائے گی (۳) مثا فعیہ کے نزدیک

اس صورت میں دل میں ہی دعا پڑھ لے گا<sup>(۱)</sup>۔

احادیث میں دوسری دعائیں بھی منقول ہیں جن کو آدمی بیت الخلاء سے نکلنے کے بعد پڑھے گا، فقہاء نے ان دعاؤں کا پڑھنا مستحب بتایا ہے، ایک دعا حنفیہ ک'' فتاوی ہندین' میں ہے کہ جب بیت الخلاء سے نکے تو کہے: ''الحمد لله الذي أخرج عنى ما یؤ ذینی، وأبقی فی ما ینفعنی''(۲) (ساری تعریف اس اللہ کے لئے ہے جس نے مجھ سے تکلیف دہ چیز کو نکال دیا اور میرے لئے نفع بخش چیز کو مجھ میں باقی رکھا)۔

مالكيه، شافعيه اور حنابله نے دوسرے الفاظ نقل كئے ہيں، ايك ميں "غفرانك" كوافاظ ہيں (") قليوني نے كہا: اس دعاكوتين باركہ گا، كيكن انہوں نے كوئى دليل ذكر نہيں كى ہے (")، ايك دعا كو الفاظ ہيں: "الحمد لله الذي أذهب عنى الأذى وعافانى "(").

- (۱) حاشة القليو بي ارام \_
- (۲) السلسله مين حضرت ابن عمر كى حديث مين ہے كہ جب نبى كريم عليه الله الذي اُذاقني لذته وأبقى في الخلاء سے نظتے تو فرماتے: "المحمد لله الذي اُذاقني لذته وأبقى في قوته، وأذهب عني أذاه "اس كى روايت ابن السنى نے عمل اليوم والليلة (ص١٥) ميں كى ہے، ابن جمر نے انقطاع كى وجہ سے اس كى سند كوتائج الله فكار (٢١١،٢٢٠) مين ضعيف قرار ديا ہے۔
- (۳) اس سلسلہ میں حضرت عائش قرماتی میں: "کان النبی عَالَتِ اللهِ إذا خوج من الخلاء قال: "غفر انک"اس کی روایت ترمذی (۱۲/۱) نے کی ہے، اور کہا ہے کہ حدیث حسن غریب ہے۔
- (۴) الهنديه ار ۵۰، المدخل ار۲۸، البجوع ۲۸۲۷، الأذكار س۲۸، منتهی الإرادات ار ۱۴ \_
- (۵) حدیث: "الحمد لله الذي أذهب عنی الأذی وعافانی" کی روایت ابن ماجر(۱۱۰۱) نے حضرت انس بن مالک سے کی ہے، بوصری نے مصباح الزجاجہ(۱۲۰۱) میں اس کوضعف قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: الیعجز أحد کم إذا دخل مرفقه أن یقول: اللهم إني أعوذ بک من الرجس ..... كاروایت ابن ماجر (۱۰۹۱) نے كى ہے، بوصرى نے مصباح الزجاجہ (۱۱۹۱) میں اس كى سندكو ضعیف قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۲) المجموع ۲۸ ۲۸ الأ ذ كارص ۲۸ ،الفتاوى الهنديه ار ۵ -

<sup>(</sup>۳) الحطاب الرا۲۲،۲۷۱\_

داخل ہوتے وقت پہلے بایاں پاؤں رکھنا:

۳ سا- جمہور فقہاء نے صراحت کی ہے کہ بیت الخلاء میں داخل ہوتے وقت پہلے بایاں پاؤں اندرر کھے اور نکلتے وقت پہلے دایاں پاؤں باہر نکا لے، مسجد میں داخل ہونے اور نکلنے میں اس کے برعکس ہے، اس سلسلہ میں شریعت کا قاعدہ یہ ہے کہ جومقامات قابل شرف و تکریم ہوں ان میں دائیں جانب سے اور جومقامات ان کے برعکس ہوں ان میں بائیں سے آغاز کرنامستحب ہے (۱)۔

# قضاءالحق

د يکھئے: اُداء۔

# قضاءالفوائت

مريف:

ا - لغت میں قضا کامعنی: حکم (فیصله کرنا) اور ادا کرنا ہے (۱)۔ اصطلاحی معنی: ابن عابدین نے بتایا ہے کہ قضا واجب کواس کے وقت کے بعد کرنا ہے (۲)۔

لغت میں "فائتة" کی جمع "فوائت" ہے، یہ عربی کے "فاته الأمر فوتاً و فواتا" ہے شتق ہے، یہ اس وقت بولا جاتا ہے جبکہ کسی چیز کاوقت گذر جائے اور کام نہ کرے (")۔
اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے۔
قضاء فوائت کا مفہوم فقہاء کے نزدیک دردیر نے بیان کرتے ہوئے کہا: جس مل کا وقت نکل جائے اس کی تلافی کرنا ہے (")۔

#### متعلقه الفاظ:

الف-ادا:

۲ - لغت میں ادا کامعنی: '' ایصال''(پہنچانا) ہے۔ اصطلاحی معنی صلفی نے بیان کیا ہے: اداکسی واجب کواس کے

- (۲) ماشیهاین عابدین ار ۸۵ م۔
  - (۳) المعجم الوسيط **-**
- (۴) الشرح الصغيرار ٣٦٣،٣٦٣ س

(۱) ابن عابدین ار ۲۰ ۲۳، حاشیة انجمل ار ۸۲، ۸۳، امغنی ار ۱۶۷\_

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير ، دستور العلماء ٢٠/١٥، ٣٠ شائع كرده مؤسسة الأعلمي للمطبوعات-

وقت کے اندر کرناہے (۱)۔

ادااور قضاء الفوائت کے درمیان تعلق بیہ ہے کہ دونوں مامور بہ (۴) مامور کے درمیان تعلق بیہ ہے کہ دونوں مامور بہ میں اللہ میں اللہ میں اور قضاوادا میں فرق بیہ ہے کہ اداعبادت کواس کے مقررہ وقت میں اداکر نے کے ساتھ مخصوص ہوتا ہے، اور قضاعبادت کواس کے مقررہ وقت کے علاوہ میں اداکر نے کے ساتھ مخصوص ہوتی ہے۔

#### ب-اعادة:

سا – اعادہ کالغوی معنی کسی چیز کو دوبارہ لوٹانا ہے، اسی مفہوم میں اعاد ہ صلاق (نماز کو دوبارہ لوٹانا) ہے (س)۔

اصطلاحی معنی کے بارے میں صلفی نے کہا: کسی واجب کے مثل کو فساد کے سواکسی اور خلل کی وجہ سے اس کے وقت میں دوبارہ ادا کرنا ہے (۴)۔

قضااوراعادہ کے درمیان تعلق پیہے کہ قضااس عمل کا نام ہے جس کواس کے وقت میں انجام نہیں دیا گیا، اور اعادہ اس عمل کو کہتے ہیں جس کواس کے وقت میں کسی خلل کے ساتھ انجام دیدیا گیا ہو۔

# شرعی حکم:

ان کامقررہ وقت نکل جائے تو وہ فوت ہوتی ہیں، بغیر ادائیگی کے ان کامقررہ وقت نکل جائے تو وہ فوت ہوجاتی ہیں، اور جب تک ان کی قضانہ کی جائے وہ ذمہ میں باقی رہتی ہیں۔

دیکھنے: '' اُداء' (فقرہ ۷۷)۔

فقہاء فی الجملہ اس بات پر متفق ہیں کہ جوعبادات فوت ہوجا کیں اور ذمہ میں متعلق رہیں ان کی قضا بہر حال واجب ہے اس کی قضا ہے کہا: جس شخص پر کوئی عمل واجب ہواور وہ فوت ہوجائے تو اس کی مصلحت کے تدارک کے لئے اس کی قضا اس پر لازم ہوگی (۲) مصاحب تلخیص نے فرمایا: جس واجب عبادت کومکلف شخص چھوٹر مصاحب تلخیص نے فرمایا: جس واجب عبادت کومکلف شخص چھوٹر دیتواس کے ذمہ قضا یا کفارہ لازم ہوتا ہے، صرف ایک عبادت اس سے مستثنی ہے وہ مکہ میں داخل ہونے کے لئے احرام باندھنا ہے، کہ شخص بغیر احرام کے داخل ہونے کے لئے احرام واجب قرار دیں اور کوئی شخص بغیر احرام کے داخل ہوجائے تو اصح تر قول میں اس پر قضا واجب نہیں ہوگی، اس لئے کہ اس کی قضا عمکن ہی نہیں ہے، کیونکہ دوبارہ داخل ہونے کی صورت میں دوسرااحرام واجب ہوگا جوخود اصلاً واجب ہوگا ، پہلے احرام کی قضا کے طور پر نہیں ، ہاں اگر اس کی حیثیت واجب ہوگا ، پہلے احرام کی قضا کے طور پر نہیں ، ہاں اگر اس کی حیثیت ایکی ہوجائے کہ اس پر احرام واجب نہ رہے جیسے لکڑی چننے والا تو ایسا اگر اس کے کہ قضا حمکن ہے جسے لکڑی چننے والا تو ایسا اگر اس کے کہ قضا حمکن ہے جسے لکڑی چننے والا تو ایسا گئیں ہوجائے کہ اس پر احرام واجب نہ رہے جیسے لکڑی چننے والا تو ایسا گئی قضا تھا کہ کہ قضا تھا کہ کہ قضا مکن ہے (۳)۔

"الفتاوى الهندية ميں ہے: قضا فرض ميں فرض، واجب ميں واجب ميں واجب اور سنت ميں سنت ہے (م) ۔

قضا کے متعلق ہونے کے اعتبار سے عبادات کی قسمیں: ۵ - عبادات کی چند قسمیں ہیں، ایک قسم وہ ہے جس کی قضا تمام اوقات میں کی جاسکتی ہے، ایک قسم وہ ہے جس کی قضااس کے وقت کے مثل میں ہی کی جاسکتی ہے، ایک قسم وہ ہے جس میں ادا اور قضا

<sup>(</sup>۱) الدرالختارا ۱۸۵۸\_

<sup>(</sup>۲) حاشیهاین عابدین ار ۸۵ م۔

<sup>(</sup>m) المصباح المنير -

<sup>(</sup>٣) الدرالمختارا ر٨٦ م،التلويح على التوفيح ارا١٦ ـ

<sup>(</sup>٢) الأشاه والنظائر ص ١٠٧١\_

<sup>(</sup>۳) المنثور في القواعد للزركشي ٣/ ٢٩،٧٥\_

<sup>(</sup>۴) الفتاوي الهندييه ارا ۱۲ اـ

دونوں ممکن ہیں، اور اس کی قضا کا وقت تنگ ہوتا ہے ساتھ ہی تا خیر کی ساتھ گنجائش بھی ہوتی ہے، اور ایک قشم وہ ہے جس کی قضا تا خیر کے ساتھ ہوگئی ہے، اور ایک قشم وہ ہے جس کی قضاء فوری ہوتی ہے (ا)، ایک قشم وہ ہے جس کی قضا ایسے مثل کے ذریعہ ہوتی ہے جو قابل فہم ہوتا ہے اور ایک قشم وہ ہے جس کی قضانا قابل فہم مثل کے ذریعہ ہوتی ہے۔ اور ایک قشم وہ ہے جس کی قضانا قابل فہم مثل کے ذریعہ ہوتی ہے۔

جن عبادات کی قضا تمام اوقات میں کی جاسکتی ہے وہ نذر کی قربانی اور ہدایا وغیرہ ہیں، اور جن عبادات کی قضا اپنے وقت کے مثل میں ہی کی جاسکتی ہے وہ حج وغیرہ ہیں۔

جن عبادات میں ادااور قضا دونوں ممکن ہے وہ جج، نماز اور روزہ وغیرہ ہیں (<sup>(m)</sup>، کیونکہ فرض نمازیں اپنے معروف اوقات میں ادائیگی کے ساتھ مخصوص ہیں، کیکن وقتِ ادا نکلنے کے بعد بھی ان کی قضا جائز ہے، اسی طرح فرض روزے ماہ رمضان کے ساتھ مخصوص ہیں کیکن بعد میں ان کی قضا ہو سکتی ہے (<sup>(m)</sup>۔

جن عبادات میں اداممکن ہے قضاممکن نہیں ہے وہ جیسے جمعہ ہے، کہ بیظہر کے وقت کے ساتھ مخصوص ہے اور اس کی قضاممکن نہیں ہے (۵)۔

اورجن عبادات کوادا یا قضانہیں کہہ سکتے ہیں وہ شروع کی جانے والی نوافل ہیں جن کے اسباب نہ ہوں جیسے روز سے اور نماز جن کے نہ تو اسباب ہوں اور نہ اوقات، اسی طرح جہاد ہے جس کی قضانہیں ہوسکتی، اس لئے کہ جہاد کا کوئی ایساوقت مخصوص نہیں ہے جس میں کمی یا

اضافه نه ہوسکتا ہو، فیصله اور فتوی کوبھی قضایا ادانہیں کہہ سکتے ہیں، اسی طرح امر بالمعروف، نہی عن المنکر، نماز کا آغاز کرنا اور نماز کے علاوہ میں مشروع اذکار ہیں۔

جن عبادات میں قضا کا وقت ننگ ہوتا ہے کین تاخیر کی گنجائش ہوتی ہے ان کی مثال رمضان کا روزہ ہے، لیکن جمہور فقہاء کے نزدیک اتنی تاخیر جائز نہیں ہے کہ دوسرے رمضان کا وقت آ جائے، البتہ دوسرے رمضان کی قضا کے ساتھ اس کی قضا جائز ہے۔

جن عبادات کی قضا تاخیر کے ساتھ ہوتی ہے ان کی مثال حنفیہ کے نزدیک رمضان کے روزہ کی قضا ہے اور شافعیہ کے نزدیک کھو لے شخص اور سوئے ہوئے شخص کی نماز ہے۔

اور جن عبادات کی فوری قضا واجب ہے وہ جیسے حج اور عمرہ ہیں جب وہ دونوں فاسد ہوجا کیں یا فوت ہوجا کیں (۱)۔
دیکھئے: اصطلاح'' صوم'' (فقرہ ۸۲۸)۔

جس عبادت کی قضا قابل فہم مثل کے ساتھ ہوتی ہے وہ روزہ کی قضا روزہ کے ذریعہ کرنا ہے، اور جن عبادات کی قضا نا قابل فہم مثل کے ساتھ ہوتی ہے ان کی مثال روزہ میں فدید ینااور جج بدل کرا کر جج کے ساتھ ہوتی ہے ان کی مثال روزہ اور فدید میں خصور تا مما ثلت کے دروزہ اور فدید میں خصور تا مما ثلت سمجھ میں آتی ہے اور خمعنی ، تویہ قضا از روئے قیاس مثلی نہیں ہے (۲)۔

# کس پرقضاواجب ہوگی:

۲-اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ بھول جانے والے اور سوجانے والے شخص پر چھوٹی ہوئی نماز کی قضا واجب ہے (۳)، اسی طرح فقہاء کی رائے ہے کہ کسی حرام چیز سے نشہ میں آنے والے شخص پر چھوٹی ہوئی

<sup>(</sup>۲) اصول البز دوى مع كشف الأسرار الروس ا\_

<sup>(</sup>۳) قواعدالأحكام ار٢١٧\_

<sup>(</sup>۴) قواعدالأحكام ار٢٠٢\_

<sup>(</sup>۵) قواعدالأحكام ار١٩،٢٠٢ [

<sup>(</sup>۱) قواعدالأحكام ار۲۱۲،۲۱۲

<sup>(</sup>٢) اصول البز دوى مع كشف الأسرار ١٧٩١، ١٥٠ـ

<sup>(</sup>٣) بداية الجتهد ار ١٨٢ طبع دارالمعرفه ـ

نمازوں کی قضاواجب ہے<sup>(۱)</sup>۔

فقہاء کے درمیان اس مسکلہ میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ جیض اور نفاس والی عورت پر اور اصلی کا فرپر جب وہ اسلام لے آئے نماز وں کی قضاوا جب نہیں ہے (۲)۔

2-لیکن عمداً نماز ترک کر دینے والے شخص، مرتد، افاقہ کے بعد مجنون، بیہوش انسان، بچے جو وقت کے اندر بالغ ہوجائے، دار الحرب میں جو اسلام لے آئے اور فاقد الطہورین (جس کو وضویا تیم کے لئے پانی یامٹی وغیرہ نہ ملے) پر قضا کے واجب ہونے کے مسئلہ میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

۸- جہاں تک جان ہو جھ کرترک کرنے والے کا تعلق ہے، تو جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ اس پر چھوٹی ہوئی عبادت کی قضا واجب ہوگی، وجوبِ قضا کی دلیل حضرت ابو ہر برہ گئی حدیث ہے بنان النبی علیہ المحامع فی نهار رمضان أن یصوم یوما مع الکفارة "(الله نبی کریم علیہ نہا کہ دن میں جماع کر لینے والے شخص کو تکم دیا کہ وہ کفارہ کے ساتھ ایک دن روزہ رکھے ) یعنی اس دن کے بدلہ میں روزہ رکھے جس کواس نے عمداً جماع کر کے فاسد کردیا، اور اس لئے بھی کہ جب بھول کرترک کرنے والے پر قضا واجب ہے اور اس لئے بھی کہ جب بھول کرترک کرنے والے پر قضا واجب ہے تو عمداً ترک کرنے والے پر قضا واجب ہوگی "ک

بعض فقہاء کی رائے ہے کہ عمداً ترک کرنے والے پر قضاوا جب نہیں ہے،عیاض فرماتے ہیں: بیرائے سوائے داؤ داورا بن عبدالرحمٰن شافعی کے کسی کے نز دیک صحیح نہیں ہے (۱)۔

9 - جہاں تک مرتد کا تعلق ہے تو حنفیہ اور مالکیہ کے نزدیک اس پران نمازوں کی قضا واجب نہیں ہے جواس نے ارتداد کے دوران ترک کی ہیں، اس لئے کہ وہ اس وقت کا فرتھا، اور اس کے ایمان نے اس کوختم کردیا ہے (۲)۔

شافعیہ کا مذہب ہے کہ مرتد پر تخی کرتے ہوئے اسلام کے بعداس پر قضا واجب کی جائے گی، اور اس لئے بھی کہ اس نے اسلام کی وجہ سے ان کا الترام کر لیا تھا تو انکار کی وجہ سے وہ اس سے ساقط نہیں ہوں گی، جیسے آدمی کاحق ساقط نہیں ہوتا ہے (۳)۔

ابواسحاق بن شاقلانے مرتد پر وجوب قضا کے سلسلہ میں امام احمد \_\_\_\_ دوروایتی نقل کی ہیں:

اول: اس پرقضالا زمنہیں ہوگی، یہی اس مسلہ میں خرقی کے کلام کا ظاہر ہے، اس روایت کی روسے اس نے حالت کفر میں اورا تداد سے پہلے حالت اسلام میں جن عبادتوں کو چھوڑ دیا ہے ان کی قضااس پر لازم نہیں ہوگی، اوراگر اس نے جج کررکھا ہوتو اس پر از سرنو حج کرنا لازم ہوگا، کیونکہ اس کے کفر کی وجہ سے اس کاعمل برباد ہو چکا ہے۔

دوم: اس نے حالت ارتداد میں اور ارتداد سے پہلے حالت اسلام میں جوعبادات ترک کی ہیں ان کی قضااس پر لا زم ہوگی، اور اس پر حج کا اعادہ واجب نہیں ہوگا، اس لئے کے ممل صرف اس وقت برباد ہوتا

<sup>(</sup>۱) ابن عابدين ار ۵۱۲، حاشية الدسوقی ار ۱۸۴، مغنی المحتاج ارا ۱۳۱، المهذب ار ۵۸، روضة الطالبين ار ۹۰، فتح الغفار ۱۳۸ کا، کمغنی ار ۴۰۰۱

<sup>(</sup>۲) الفتادى الهنديه ارا۱۲، الاختيار ار۲۸،۲۷، الشرح الصغير ار ۳۲۳، المهذب(۵۸،۵۷) لمغنی ار ۳۹۸

<sup>(</sup>٣) حدیث: 'أمره عَلَیْ الجامع في نهار رمضان..... کی روایت بیه قل الجامع في نهار رمضان ۲۲۲/۴) نے حضرت ابوہریرہ سے کی ہے، اور نووی نے المجموع (۲۲۲/۳) کی سندکو بہتر بتایا ہے۔

<sup>(</sup>۴) البنابيه ۲ر ۲۲۳،المجموع ۱۸۷۳،الشرح الصغیر ۱۸۴۹،المغنی ۱۸ ۱۳ طبع مکتبه این تیمیه-

<sup>(</sup>۱) الشرح الصغير الر ۳۱۲، نيز د كيسئ: البنابيه ۲۲۳/۲، القوانين الفقهيه ص۷۲-

<sup>(</sup>۲) الفتاوی البندیه ار ۱۲۱،الشرح الصغیر ار ۳۲۳،الخرثی ۲۸٫۸ س

<sup>(</sup>۳) مغنی الحتاج ار ۱۳۰۰

ہے جب شرک موت تک باقی رہے <sup>(۱)</sup>۔

''الإنصاف' 'میں ہے: اگر مرتد ہوتو مذہب کا صحیح قول ہیہ ہے کہ ارتداد سے قبل اس نے جوعبادت ترک کی ہے ان کی قضا کرے گا، زماندار تداد میں جو پچھترک کیا ہے اس کی قضانہیں کرے گا<sup>(۲)</sup>۔
• ا - جہاں تک مجنون کا تعلق ہے تو فقہاء کے نزد یک بالا تفاق حالت جنون میں وہ ادائیگی نماز کا مکلّف نہیں ہے۔

د يکھئے:"جنون" (فقرہ راا)۔

لیکن افاقہ کے بعداس پر قضا کے واجب ہونے کے مسلہ میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے۔

حفیہ کے نزدیک عقل کی حالت میں چھوٹی ہوئی عبادات کی قضا مجنون پر حالت جنون میں واجب نہ ہوگی ،اسی طرح حالت جنون کی فوت شدہ عبادات کی قضا حالت عقل میں اس پر واجب نہ ہوگی ، یہ اس صورت میں ہے جب اس کا جنون پانچ نمازوں سے زیادہ وقت تک برقرار رہے ، کیونکہ ایسی صورت میں حرج ہوگا ، ور نہ اس پر قضا واجب ہوگی ۔۔

مالکیدگی رائے میہ ہے کہ اگر مجنون کو ایسے وقت میں افاقہ ہو کہ غروب شمس تک پانچ رکعات نماز حالت حضر میں اور تین رکعات نماز حالت سفر میں پڑھنے کی گنجائش ہوتو اس پر ظہر اور عصر واجب ہوگی، اور اگر صرف ایک رکعت پڑھنے کا وقت باقی ہوتو صرف عصر کی نماز واجب ہوگی، اور اگر ایک رکعت سے بھی کم وقت باقی ہوتو ظہر اور عصر دونوں نمازیں ساقط ہوجائیں گی ،مغرب اور عشاء کے سلسلہ میں میہ ہونے کے بعد طلوع فجر میں ابھی پانچ رکعات بے کہ اگر جنون ختم ہونے کے بعد طلوع فجر میں ابھی پانچ رکعات بڑھنے کی گنجائش ہوتو دونوں نمازیں واجب ہوں گی، اور اگر صرف

- (۱) المغنی ار ۹۸ ۳۹۹ س
  - (۲) الانصاف اراوس
- (۳) الفتاوى الهندييه ارا ۱۲ محاشيه ابن عابدين ار ۵۱۲ \_

تین رکعات پڑھنے کی گنجائش ہوتو مغرب ساقط ہوجائے گی،اوراگر چار رکعات کا وقت باقی ہوتو ایک قول میہ ہے کہ مغرب ساقط ہوجائے گی،اس لئے کہاس نے صرف عشاء کا وقت پایا ہے،اور ایک قول میہ ہے کہ دونوں نمازیں واجب ہوں گی،اس لئے کہ وہ مغرب کی پوری نماز اور عشاء کی ایک رکعت کو یا لے گا<sup>(1)</sup>۔

شافعیہ کا مذہب ہے کہ ایسے مجنون شخص پر قضا واجب نہ ہوگی جس میں وہ تعدی کرنے والا نہ ہو، اس کے لئے قضا مسنون ہوگی، لیکن تعدی کرنے والے پر اس کی تعدی کی وجہ سے اس دوران کی چھوٹی ہوئی نماز وں کی قضا واجب ہوگی (۲)۔

حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ مجنون شخص مکلّف نہیں ہے، اور حالت جنون میں ترک شدہ عبادات کی قضااس پرلازم نہ ہوگی، الایہ کہ نماز کے وقت کے اندراس کوافاقہ ہوجائے، کیونکہ جنون کی مدت عموماً طویل ہوتی ہے، تواس پرقضا کے وجوب سے اس کو مشقت لاحق ہوگی، اس لئے قضااس سے معاف ہوجائے گی (۳)۔

نماز کے ساقط ہونے میں جنون کا کیا اثر ہوتا ہے اس کی تفصیل کے لئے ملاحظ فرمائیے: اصطلاح'' جنون' (فقرہ ۱۱)۔

اا - جہاں تک بے ہوش کا تعلق ہے تو اس پر نماز کی قضا واجب نہیں ہوگی الا بید کہ وہ نماز کے وقت ہی کے سی حصہ میں ٹھیک ہوجائے اور اس کوا دانہ کرے، بیر مالکیہ اور شافعیہ کا قول ہے، اور یہی حنابلہ کا ایک قول ہے۔

شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ اپنی تعدی سے بے ہوش ہونے والے شخص پر قضاوا جب ہوگی (۲۲)۔

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج اراساله

<sup>(</sup>۳) المغنی ار ۲۵۹، کشاف القناع ۲۵۹۸\_

<sup>(</sup>۴) الشرح الصغيرار ٣٦٢٣، مغنى المحتاج ارا ١٣٠ الإنصاف ار ٩٠٠ ـ

حفنیہ کی رائے ہے کہ اگر ہے ہوش شخص کی نمازیں ایک دن رات سے زائد چھوٹ جائیں تو اس حالت میں چھوٹی ہوئی نمازوں کی قضا اس پرواجب نہیں ہوگی<sup>(۱)</sup>۔

حنابلہ اپنے ضیح مذہب میں کہتے ہیں کہ بیہوش شخص کا حکم سونے والے ٹیر واجبات کی قضا سونے والے پر واجب ہوتی ہے جیسے نماز، روزے، ان میں سے کسی چیز کی قضا ہے ہوش شخص سے ساقط نہیں ہوگی (۲)۔

نماز، روزہ، قج اور زکاۃ پربے ہوتی کا کیا اثر ہوتا ہے اس کی تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' إغماء'' (فقرہ رے، ۱۲)۔

11 - بچہ پر جمہور فقہاء کے نزدیک نماز واجب نہیں ہے (۳) لیکن اس کی عمر جب سات برس کی ہوجائے تو اس کو نماز کا حکم دیا جائے گا اور دس برس کی عمر ہوجائے تو نماز چھوڑ نے پر پٹائی کی جائے گل (۳)، شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ بچہ اگر باشعور ہواور وہ نماز چھوڑ دے پھروہ بالغ ہوتو استحباباً بلوغ کے بعداس کو قضا کا حکم دیا جائے گا کیونکہ اس کے لئے ان نماز وں کوادا کرنامستحب تھا (۵)۔

شافعیہ کے نزدیک اصح قول میہ ہے کہ قضا کرنے کے لئے بھی بچہ کی تادیب کی جائے گی<sup>(۲)</sup>۔

حنابله کی اصح روایت میں ذی عقل بچه پر نماز واجب ہوگی (<sup>2</sup>)۔

- (۱) الفتاوى الهندييه ابرا ۱۲\_
- (۲) المغنى ار ۲۰۰ م، الإنصاف ار ۳۹۰ س
- (۳) ابن عابدین ار ۲۳۵،۲۳۴، الشرح الصغیر ار ۲۵۹، روضة الطالبین ار ۱۱۰، المغنی ار ۳۹۸، الإنصاف ۱۷۹۱
  - (۴) سابقهمراجع۔
  - (۵) المنثور في القواعد ٣/٠٧-
  - (۲) أسنى المطالب ارا ۱۲ ا، حاشية الجمل ار ۲۸۸ ـ
    - (۷) المغنی ارووسه

اس روایت کی بنیاد پر بچه پر بھی حچھوٹی ہوئی نمازوں کی قضالازم ہوگی۔

امام احمد سے منقول ہے کہ جو بچہ دس برس کی عمر کو پہنچ جائے اس پرنماز واجب ہوگی، نیز ان سے منقول ہے کہ مرائق پراور باشعور بچہ پرنماز واجب ہوگی<sup>(1)</sup>۔

جمہور کے قول کی روسے دوران نمازیااس کے بعد، وقت کے اندر بالغ ہوجائے تواس پراس نماز کا اعادہ واجب ہوگا<sup>(۲)</sup>۔

شافعیہ کے نزدیک اگر بچہ وقت کی عبادت ادا کرلے پھر وقت نکلنے سے قبل بالغ ہوجائے تواس کے لئے مستحب میہ ہے کہاس کا اعادہ کرلے، کیکن صحیح قول میہ ہے کہ اعادہ واجب نہیں ہوگا (<sup>m)</sup>۔

سا - جو خص دار الحرب میں اسلام لائے اور پھینمازیا پھے روزے چھوڑ دے اور اسے ان کے وجوب کاعلم نہ ہوتو حنابلہ کے نزدیک ان کی قضا اس پرلازم ہوگی، یہی شا فعیہ کے کلام کامفہوم اور مالکیہ کے اطلاق کامفہوم ہے (\*\*)۔

حنفیہ کی رائے ہے کہ دار الحرب میں اسلام لانے والا اگر روزہ نہ رکھے، نماز نہ پڑھے اور زکا ۃ نہ دے وغیرہ توشر بعت سے ناوا قفیت کی وجہ سے اسے معذور سمجھا جائے گا<sup>(۵)</sup>، '' قناوی ہندیہ' میں ہے: دار الحرب میں اسلام لانے والامسلمان اگرایک مدت تک نماز اس وجہ سے نہ پڑھے کہاں کے وجوب کا اسے علم نہ ہوتو اس پران نمازوں کی قضا واجب نہ ہوگی (۲)۔

<sup>(</sup>۱) الإنصاف ار۹۶ ۱، المغنی ار۹۹۹ ـ

<sup>(</sup>۲) المغنی ار ۹۹ ۳،روضة الطالبین ار ۱۸۸\_

<sup>(</sup>٣) روضة الطالبين ار ١٨٨\_

<sup>(</sup>۴) حاشية الدسوقي ار ۱۸۳، حاشية الجمل ار۲۸۶، كمنني ار ۲۱۵\_

<sup>(</sup>۵) مراقی الفلاح ص۲۴۳

<sup>(</sup>۲) الفتاوي الهنديه ارا ۱۲ اـ

۱۹۲ – فاقد الطہورین (یعنی وہ شخص جو وضو کے لئے پانی یا تیم کے لئے مٹی نہ پائے ) کے بارے میں مالکیہ کہتے ہیں: فاقد الطہورین یا وہ شخص جوان کے استعال پرقدرت نہ رکھے جیسے مکرہ (مجبور کیا گیا شخص) اور باندھ دیئے گئے شخص پرنماز واجب نہیں ہوگی، اور اگر وقت نکلنے کے بعدوہ طہارت پر قادر ہوجائے تومشہور قول کے مطابق اس پرنماز کی قضانہ ہوگی ()۔

شافعیہ کی رائے ہے کہ فاقد الطہورین پرصرف فرض کی ادائیگی واجب ہوگی۔

حنفیہ کا مذہب ہے کہ وہ وقت کا احترام کرتے ہوئے نمازیوں سے قشبہ اختیار کرے گا، چنانچہ اگراسے کوئی خشک جگہ لل جائے تورکوع اور سجدہ کرے گا، ورنہ کھڑے کھڑے اشارہ کرلے گا اور بعد میں نماز کا اعادہ کرلے گا۔

تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح'' فقدالطہورین'(فقرہ/۲)۔ مالکیے، شافعیہ اور حنفیہ میں سے امام محمد نے صراحت کی ہے کہ جس شخص کی عقل کسی مباح سبب کی وجہ سے زائل ہوجائے اس کو مجنون پر قیاس کیا جائے گا،اس پر جھوٹی ہوئی نمازوں کی قضالازم نہیں ہوگی (۲)۔

سفراور حضر میں چھوٹی ہوئی نمازوں کی قضا کا طریقہ:
10 - حفیہ، مالکیہ اور توری کا مذہب ہے کہ چھوٹی ہوئی نماز کی قضاات طریقہ پر چھوٹی ہے، الا یہ کہ کوئی عذراور ضرورت پیش آ جائے، پس حضر کی چھوٹی ہوئی چار رکعات نماز کو حالت سفر میں مسافر چار رکعات پڑھے گا، اور حالت سفر میں

چھوٹنے والی نماز کی قضامقیم شخص حالت اقامت میں دور کعات سے کرے گا<sup>(۱)</sup>۔

شافعیہ نے کہا: اگر حالت حضر میں نماز چھوٹ جائے اور سفر میں اس کی قضا کرتے وقصر نہیں کرے گا، مزنی کا اس رائے سے اختلاف ہے، اور اگر شک ہوجائے کہ سفر میں نماز فوت ہوئی تھی یا حضر میں تو بھی قصر نہیں کرے گا، اور اگر سفر میں نماز فوت ہوجائے اور اس کی قضا سفر یا حضر میں کرے تواس میں جار اقوال ہیں:

اظہر قول یہ ہے کہ اگر سفر میں قضا کر ہے تو قصر کرے گا،ور نہ قصر نہیں کرے گا۔

دوم: دونوں حالتوں میں نماز پوری پڑھے گا، سوم: دونوں حالتوں میں قضا کر ہے قصر کرے گا اورا گر میں قضا کر ہے قصر کرے گا اورا گر حضر میں قضا کر ہے قصر کرے گا اورا گر حضر میں یا کسی دوسر سے میں قضا کر ہے تو پوری نماز پڑھے گا<sup>(۲)</sup>۔ حنابلہ نے کہا: اگر حضر کی نماز بھول جائے اور سفر میں اس کی یاد آئے تو اسے پوری پڑھے گا، اس لئے کہ بینماز چار رکعات کی شکل میں اس پر لازم ہوئی ہوئی ہوئی ہوئی ہوئی ہوئی ہوئی نماز کی قضا کر رہا ہے، اور وہ چار رکعات ہے۔

اگرسفر کی نماز بھول جائے اور حضر میں اس کی یاد آئے توامام احمد نے کہا: احتیاطاً اس پر پوری نماز پڑھناوا جب ہوگا، یہی اوز اعی کا قول ہے۔

اور اگر سفر کی کوئی نماز بھول جائے اور سفر ہی میں اس کی یاد آ جائے تو قصر کے ساتھ اس کی قضا کرے گا، اس لئے کہ وہ سفر میں واجب ہوئی اور اسی میں پڑھی گئی<sup>(1)</sup>۔

<sup>(</sup>۱) الشرح الصغيرار ۲۹۲ـ

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۱ر۵۱۲ الشرح الصغیر ار ۳۶۴ المهذب ۱۸۸۰

<sup>(</sup>۱) الفتاوى الهنديه ار۱۲۱،الشرح الصغير ار ۳۶۵،المغنى ۲۸۲/۲\_

<sup>(</sup>٢) روضة الطالبين الر٣٨٩\_

حِيونٌ ہوئی نمازوں کی قضامیں قراءت کا طریقہ:

17 - حفیہ، مالکیہ، اور اصح کے بالمقابل قول میں شافعیہ، ابوثور اور ابن المنذر کی رائے ہے کہ قراءت قرآن کے طریقہ میں چھوٹی ہوئی نمازوں کے وقت کا اعتبار کیا جائے گا، تا کہ قضا ادا کے موافق ہو<sup>(1)</sup>، ان فقہاء کے نزدیک منفرد اور امام کے درمیان کوئی فرق نہیں ہے (۲)۔

شافعیہ کا اصح قول یہ ہے کہ وقت قضا کا اعتبار کیا جائے گا، وہ کہتے ہیں: اگر رات کی چھوٹی ہوئی نماز کی قضارات میں کرے تو جہر کرے گا اور اگر دن کی چھوٹی ہوئی نماز کی قضادن میں کرے تو آہتہ پڑھے گا، اور اگر دن کی چھوٹی ہوئی نماز کی قضارات میں کرے، یا اس کے برعکس ہوتواضح قول میں وقت قضا کا اعتبار ہوگا (۳)۔

نووی کہتے ہیں: فجر کی نماز اگر چپدن والی نماز ہے لیکن وہ قضا کے لحاظ سے جہری ہے، جہر کے سلسلہ میں اس کا وقت رات کے حکم میں ہے، فقہاء کا اطلاق بھی اسی پرمحمول کیا جائے گا۔

حنابلہ نے کہا: جہری نماز جیسے عشاء یاضح کی نماز کی قضا اگر دن میں کی جائے، گرچہ جماعت کے ساتھ ہو، تو قضا کے وقت کا اعتبار کرتے ہوئے انہیں سری پڑھے گا، اسی طرح سری نماز کی قضا خواہ رات میں کی جائے، قضاء کے وقت کا اعتبار کیا جائے گا اور جہری نماز میں میں صرف جماعت میں جہر کرے گا جیسے مغرب کی نماز رات میں جماعت سے ادا کرے، کیول کہ اس میں ادا کے ساتھ مشابہت اور قضا دونوں کا اعتبار کیا جائے گا اس لئے کہ وہ جماعت کے ساتھ ادا کی جارہی ہے اور اگر اس کی قضا تنہا کرے تو سری پڑھے گا، اس لئے کہ جارہی ہے اور اگر اس کی قضا تنہا کرے تو سری پڑھے گا، اس لئے کہ جارہی ہے اور اگر اس کی قضا تنہا کرے تو سری پڑھے گا، اس لئے کہ

- (۱) الفتاوى الهنديه ارا۱۲، الشرح الصغير ار ۳۶۵، روضة الطالبين ار۲۶۹، المغنى ار ۵۷۰
  - (۲) المغنی ار ۵۷۰\_

# ادا کے ساتھ اس کی مشابہت نہیں پائی جارہی ہے<sup>(۱)</sup>۔

# فائة نمازاورونت كى فرض نماز مين ترتيب:

کا - حفیه، ما لکیداور حنابلہ کا مذہب ہے کہ فائیۃ نمازوں اور وتی فرض نماز کے درمیان تربیب واجب ہے (۲)، یہی قول نخعی، زہری، ربیعه، کی افساری، لیث اور اسحاق کا ہے، حضرت ابن عمر سے مروی روایت سے بھی یہی معلوم ہوتا ہے (۳)، ان فقہاء نے نبی کریم علیہ عنها فکفارتها أن یصلیها إذا ذکرها "(۴) (جو شخص کوئی نام عنها فکفارتها أن یصلیها إذا ذکرها" (جو شخص کوئی نماز بھول جائے یاس کوچھوڑ کرسویارہ جائے تواس کا کفارہ ہے کہ جب اس کو یاد آجائے تواس کا کفارہ ہے کہ جب اس کو یاد آجائے تواس کا وقت وہی ہے جب وہ یاد آجائے تواس کا وقت وہی ہے جب وہ یاد آئے )، اس روایت میں ہے: میں یاد آ نے کے وقت کو فائیۃ نماز کا وقت قرار دیا گیا ہے، تو فائیۃ کی میں یاد آ نے کے وقت کو فائیۃ نماز کو ادا کرنا وقت قرار دیا گیا ہے، تو فائیۃ کی میں یاد آ نے کے وقت کو فائیۃ نماز کو ادا کرنا وقت کو اس کے وقت سے قبل ادا کرنا میں موگا، لہذا ہے جائز نہیں ہوگا ، لیت فلم موگا ہے کہ نبی احد کم صلاته فلم کریم علیہ نے فرایا: "إذا نسی أحد کم صلاته فلم

- (۲) البنابيه ۲/ ۹۲۳، بدائع الصنائع ارا۱۳، الشرح الصغیر ار ۲۳۹۸،۳۶۷، مطالب أولی النبی ارا۳۳
  - (٣) البنام ٢ / ٢٢٣\_
- (۴) حدیث: "من نسبی صلاة أو نام عنها....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۲۰۷) اورمسلم (۱۷۷۲) نے حضرت انس سے کی ہے، اور الفاظ مسلم کے ہیں۔
- (۵) حدیث: "من نسبی صلاة" کی روایت دار طنی (۱/۲۳۳) نے حضرت العجم این جمر نے التخیص (۱۵) میں اس کے ایک راوی کو ضعیف قرار دے کرروایت کومعلول کہاہے۔
  - (۲) بدائع الصنائع ار ۱۳۲،۱۳۱\_

يذكرها إلا وهو مع الإمام فليصل مع الإمام، فإذا فرغ من صلاته فليصل الصلاة التي نسي، ثم ليعد صلاته التي صلى مع الإمام" (أ) (تم ميس عيكوئي شخص اگر ايني نماز جمول جائے اوراسے اس وقت یا دآئے جب وہ امام کے ساتھ نماز پڑھ رہا ہوتو وہ امام کے ساتھ نماز پڑھ لے، پھر جب نماز سے فارغ ہوتو بھولی ہوئی نمازیڑھ لے پھراس نماز کا اعادہ کرے جواس نے امام کے ساتھ پڑھی تھی)، امام احمد سے مروی ہے:"أنه عَالْبِیْهُ عام الأحزاب صلى المغرب، فلما فرغ قال: هل علم أحد منكم أنى صليت العصر؟ قالوا: يا رسول الله، ما صليتها، فأمر المؤذن فأقام الصلاة فصلى العصر، ثم أعاد المغرب"(٢) (رسول الله عَلِينَةُ نَعْ عُزُوه احزاب كسال مغرب کی نمازیر ھی، جب فارغ ہوئے توفر مایا: کیاتم میں ہے کسی کو یاد ہے کہ میں نے عصر کی نماز پڑھ لی ہے؟ صحابہ کرام نے عرض کیا: یا رسول اللّٰد آپ علیت نے عصر نہیں پڑھی ہے، تو رسول اللّٰہ علیت ا نے مؤذن کو حکم دیا، انہوں نے اقامت کہی اور آپ علیہ نے عصر يرهائي، پير مغرب كا اعاده كيا)، نيز آپ علي ني فرمایا:"صلوا کما رأیتمونی أصلی" (نماز اس طرح پڑھوجس طرح مجھے پڑھتے ہوئے دیکھتے ہو)، جیسا کہ جمع بین

(۱) حدیث ابن عمر: ''إذا نسی أحد کم صلاته.....' کی روایت دارقطنی (۲۱۱۱) نے کی ہے، اور حضرت ابن عمر پر موقوف ہونے کو درست کہا ہے۔

(۲) حدیث: "هل علم أحد منكم أنی صلیت. "كی روایت احمد (۲) حدیث: "هل علم أحد منكم أنی صلیت. "كی روایت احمد (۱۰۲/۴) نے جبیب بن سباع سے كی ہے، اور بیٹمی نے جمح الزوائد (۳۲۳) میں کہا ہے كہ احمد نیز طبر انی نے الکبیر میں اس كی روایت كی ہے، اس میں ایک راوكی ابن لہ بعد میں جوضعیف میں۔

الصلاتين ميں ہوتا ہے<sup>(1)</sup>۔

حفیہ اور مالکیہ کے نزدیک وقتی اور فائنۃ نمازوں کے درمیان ترتیب کا وجوب صرف اس وقت ہے جب فائنۃ نمازیں کم ہول، تو فائنۃ کو وقتی نماز سے پہلے پڑھنا واجب ہوگا(۲)، حفیہ کے نزدیک کم کی تعدادیہ ہے کہ چھنمازوں سے کم ہو<sup>(۳)</sup>۔

مالکیہ نے کہا: کم فائۃ نمازوں کی تعداد پانچ اوراس سے کم ہے،
ایک قول میں چاراوراس سے کم بتایا گیا ہے، پس چارنمازیں بالاتفاق
قلیل ہیں، اور چھ نمازیں بالاتفاق کشر ہیں، اور پانچ میں اختلاف
ہے(۲)۔

مالکیہ نے صراحت کی ہے کہ شہور قول کی روسے اس حالت میں ترتیب واجب ہے شرط نہیں، لیکن وقت کی دومشتر ک نمازوں میں ترتیب بطور شرط واجب ہے (۵)۔

شافعیہ اور ایک قول کے مطابق مالکیہ کا مذہب ہے کہ نمازوں کی قضامیں وقی فرض نماز اور فائنة نماز کے درمیان ترتیب مستحب ہے، لہذا اگر کسی فرض نماز کا وقت شروع ہوجائے اور کوئی فائنة نمازیا د آجائے تو اگر وقت نماز کے وقت میں گنجائش ہو تومستحب ہے کہ پہلے فائنة نماز پہلے پڑھی جائے گی، اور اگر وقت نماز پہلے پڑھی جائے گی، اور اگر وقت نماز شروع کرنے کے بعد فائنة نمازیا د آئے تو اس کو کممل کرے گا خواہ وقت میں گنجائش ہویا وقت نگ ہو، پھر فائنة کی قضا کرے گا، اور مستحب ہیہے کہ وقتی نماز کواس قضا کے بعد د ہرالے (۲)۔

<sup>(</sup>۱) مطالب أولى انهى ار۳۲۱\_

<sup>(</sup>۲) مراقی الفلاح ص۹۳۹،الشرح الصغیر ار ۳۶۷\_

<sup>(</sup>٣) مراقی الفلاح ص٢٣٩\_

<sup>(</sup>۴) الشرح الصغيرار ٣٦٨ سير

<sup>(</sup>۵) الشرح الصغيرار ٣٦٧\_

<sup>(</sup>٢) الشرح الصغيرار ٢٤ ٣، روضة الطالبين ار ٢٦٩، ٢٤٠.

خود فائتة نمازوں کے درمیان ترتیب:

1۸ - مالکیداور حنابله کا مذہب ہے کہ خود فائۃ نمازوں کے درمیان ترتیب واجب ہے، خواہ کم ہوں یا زیادہ، پس ظہر کوعصر پر اور عصر کو مغرب پر مقدم کیا جائے گا، اور اسی طرح ترتیب کی رعایت واجب ہوگی (۱)۔

مذہب مالکی کے مشہور تول میں فائنة نمازوں کے درمیان آپس میں ترتیب واجب ہے شرط نہیں، پس جوشض اس ترتیب میں خلل ڈال لے اور الٹا کر دے اس کی نماز درست ہوجائے گی اور بالقصد ایسا کرے تو گنہگار ہوگا، اور الٹی ہوئی نماز کا اعادہ نہیں کرے گا، اور ایک قول ہے کہ بیتر تیب شرط کے طور پر واجب ہے (۲)، یہی حنابلہ کامذہب ہے، چنانچہ انہوں نے کہا ہے: اس لئے کہ بیتر تیب نماز میں واجب ہے تو نماز کی صحت کے لئے بیشرط ہوگی، اور جو اس ترتیب کے خلاف کرے گااس کی نماز درست نہیں ہوگی

حنفیہ کہتے ہیں کہ خود فائۃ نمازوں کے درمیان ترتیب واجب
ہے،الا یہ کہ فائۃ نمازوں کی تعداد چھ سے زائد ہوجائے توخود فائۃ نمازوں کے درمیان ترتیب ساقط ہوجائے گی،جس طرح فائۃ اور وقتی نماز کے درمیان اس صورت میں ترتیب ساقط ہوجاتی ہے، ان کے نزدیک کثرت کی حدیہ ہے کہ فائۃ نمازیں چھ ہوجا ئیں اس طور پر کے نزدیک کثرت کی حدیہ ہے کہ فائۃ نمازیں چھ ہوجا ئیں اس طور پر کہ ایسی چھٹی نماز کا وقت نکل جائے جس کے ساتھ ہی عموماً ساتویں نماز کا وقت کے شروع ہونے کا اعتبار کیا ہے، مرغینا نی نے کہا: پہلا نماز کے وقت کے شروع ہونے کا اعتبار کیا ہے، مرغینا نی نے کہا: پہلا قول ہی صحیح ہے، اس لئے کہ کثرت اس وقت ہوتی ہے جب تکرار کے قول ہی صحیح ہے، اس لئے کہ کثرت اس وقت ہوتی ہے جب تکرار کے

دائرہ میں داخل ہوجائے، اور بیصورت پہلے قول ہی میں پائی جارہی ہے (۱)، لہذا جب ساتویں نماز کاوقت شروع ہوجائے توامام ابو یوسف کے نز دیک ترتیب ساقط ہوجائے گی اور امام محمد کے نز دیک چھٹی نماز کا وقت داخل ہونے سے ترتیب ساقط ہوجائے گی -

شافعیہ کی رائے ہے کہ فائتہ نمازوں کے درمیان ترتیب مستحب ہے،واجب نہیں ہے <sup>(۳)</sup>۔

# فائتة نمازوں كى فوراً قضا كرنا:

19- ما لکیداور حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ فائۃ نمازوں کی قضا فور اُ
کرنا واجب ہے، اس لئے کہ نبی کریم علیہ کا ارشاد ہے:
"فلیصلها إذا ذکر ها"(") (جب یاد آئے نماز پڑھ لے)، اس
حدیث میں یاد آ نے پر نماز پڑھنے کا حکم دیا گیا ہے، اور حکم وجوب کا
متقاضی ہوتا ہے (۵)، اور فوری سے مرادوہ ہے جس کوعادۃ فوری سمجھا
جائے، بایں طور کہ کوتا ہی کرنے والانہ قرار پائے، حقیقی فوری مراذ ہیں
ہے (۲)، حنابلہ نے فوری انجام دہی میں یہ قیدلگائی ہے کہ اس کو اپنے جسم اور جس معیشت کاوہ محتاج ہے اس میں ضرر لاحق نہ ہو، اگر اس کی
جسم اور جس معیشت کاوہ محتاج ہے اس میں ضرر لاحق نہ ہو، اگر اس کی
وجہ سے ضرر لاحق ہوتو فوریت ساقط ہوجائے گی (ک)۔

<sup>(1)</sup> الشرح الصغيرار ٣٦٧،المغنى ار ٧٠٧ \_

<sup>(</sup>۲) الشرح الصغيرا ر ۲۷سـ

<sup>(</sup>۳) المغنی ار ۲۰۸\_

<sup>(</sup>۲) البنايه ۲/۵۳۳\_ (۲) البنايه ۲/۵۳۳\_

<sup>(</sup>۴) حدیث : "فلیصلها إذا ذکرها"کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۹/۱۷) اورمسلم (۱۸۷۷) نے حضرت انس سے کی ہے، اور الفاظ مسلم کے ہیں۔

<sup>(</sup>۵) الشرح الصغيرار ٣٦٥، كشاف القناع ار ٢٦٠ ـ

<sup>(</sup>۲) الشرح الصغير ار ٣٦٥ س

<sup>(</sup>٤) الإنصاف ١٨٣٨م

جہاں تک شافعیہ کا تعلق ہے تو نووی نے فرمایا کہ جس شخص کے ذمہ کوئی نماز لازم ہواور وہ فوت ہوجائے تو اس کی قضا اس پر لازم ہوگی،خواہ عذر کی وجہ سے فوت ہوئی ہویا بغیر عذر کے،اگر عذر کی وجہ سے نماز فوت ہوئی ہوتو اس کی قضا تاخیر کے ساتھ واجب ہوگی،اور فوراً اس کی قضا کرنامستحب ہوگا۔

صاحب تہذیب نے کہا کہ ایک قول یہ ہے کہ اس کی قضا اس وقت واجب ہے جب یاد آ جائے، اس لئے کہ حضرت انس کی مدیث ہے کہ نی کریم عصالة نے فرمایا: "من نسی صلاة فلیصل إذا ذكرها"((جو شخص كوئى نماز بعول جائة توجب ياد آجائے اسے پڑھ لے )،اوراصحاب نے قطعیت کے ساتھ قضامیں تاخیرکو جائز کہا ہے اس لئے کہ حضرت عمران بن حسین کی حدیث ہے،جس مين وه فرمات بين: "كنا في سفر مع النبي عَلَيْكُ وإنا أسرينا، حتى إذا كنا في آخر الليل وقعنا وقعة ولا وقعة أحلى عند المسافر منها، فما أيقظنا إلا حر الشمس، ..فلما استيقظ النبي عُلْكِ شكوا إليه الذي أصابهم قال: "لا ضير، - أو لا يضير - ارتحلوا" فارتحل فسار غير بعيد، ثم نزل، فدعا بالوضوء فتوضأ، ونودي بالصلاة، فصلی بالناس"(۲) (ہم لوگ ایک سفر میں نبی کریم علیہ کے ساتھ تھے،رات میں ہم چل رہے تھے، جبرات کا آخری پہر ہواتو ہم سب کوالی نیندآئی کہ مسافر کے لئے اس سے زیادہ میٹھی نیندنہیں ہوسکتی، پھر سورج کی گرمی سے ہی ہماری نیند ٹوٹی ... جب نبی

کریم علی ہے۔ بیدار ہوئے تو لوگوں نے آپ علی ہے ذکر کیا،
آپ علیہ نے فرمایا: کوئی حرج نہیں، کوچ کرو، آپ علیہ نے
کوچ کیا، ابھی تھوڑی دورہی گئے تھے کہ پھرا ترے، وضو کے لئے پانی
مانگا، وضو کیا، پھر نماز کے لئے اذان دی گئی اور آپ علیہ نے
لوگوں کونماز پڑھائی)، یہی مذہب ہے۔

حنفیہ کی سیجے رائے میہ ہے کہ تاخیر تو جائز ہے لیکن نماز اور روزہ کی قضامیں جلدی کرنا چاہئے (۲)۔

#### ترتيب كاساقط مونا:

مندرجهذيل اسباب كي وجه سے ترتيب ساقط موجاتي ہے:

#### الف-وفت كاتنگ هونا:

٢٠ حنفيه اور رائح مذهب مين حنابله، سعيد بن مييّب، حسن،

<sup>(</sup>۱) حدیث اُنس: "من نسی صلاق....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۷۰۷) اورمسلم (۷۷۷۱) نے کی ہے، اور الفاظ بخاری کے ہیں۔

<sup>(</sup>۲) حدیث عمران بن حسین: "کنا فی سفر مع النبی عُلَیْتِ ....."کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۸ ۲ ۲ ۲ ۲ ۵ ۲ ۲ ۲ ۲ ۲ کی ہے، اور الفاظ بخاری کے ہیں۔

<sup>(</sup>۱) المجموع ۱۹۸۳ (

<sup>(</sup>۲) شرح مسلم الثبوت ار ۳۸۷ سه

اوزائی، ثوری اوراسحاق کی رائے ہے کہ موجودہ نماز کا وقت تنگ ہوتو ترتیب ساقط ہوجائے گی، اس لئے کہ وقتی نماز کی فرضیت ترتیب کی فرضیت سے زیادہ اہم ہے<sup>(1)</sup>۔

جس وقت کے ننگ ہوجانے سے ترتیب ساقط ہوجاتی ہے اس سے کون سا وقت مراد ہے، اس کی تعیین میں خود حفیہ کے درمیان اختلاف ہے۔

طحاوی نے کہا: امام ابو حنیفہ اور امام ابو یوسف کے قول پر قیاس کرتے ہوئے اصل وقت کا اعتبار ہوگا، اور امام مجمہ کے قول پر قیاس کرتے ہوئے اصل وقت کا اعتبار ہوگا، اس کی تفصیل ہے ہے کہ اگر کوئی شخص عصر کی نماز شروع کر ہے جبکہ ظہر کی نماز کو وہ بھول گیا ہے، پھر ظہر ایسے وقت میں یاد آئے کہ اگر وہ ظہر میں مشغول ہوجائے تو عصر کی نماز وقت مکر وہ میں واقع ہوجائے گی، تو امام ابوحنیفہ وامام ابولیسف کے قول کے مطابق وہ عصر کی نماز تو ڑ دے گا اور ظہر پڑھے گا، اور امام مجمہ کے قول کے مطابق عصر پوری کرے گا پھر آ فتاب غروب ہونے کے بعد ظہر پڑھے گا<sup>(۲)</sup>۔

مالکیہ کامذہب ہے کہ فائۃ نمازیں تھوڑی ہوں اور وقتی نماز کے ساتھ جمع ہوجائیں تو یاد ہونے کی صورت میں ترتیب واجب ہے،
البتہ شرطنہیں ہے، یہ اصلاً بھی ہے اور بقاء بھی ہے، چنانچہ فائنة نماز کو وقت نکل جائے ،ان کے وقتی نماز پر مقدم کیا جائے گاخواہ وقتی نماز کا وقت نکل جائے ،ان کے نزد یک اگر فائنة نمازیں زیادہ ہوں اور وقت نکل جانے کا اندیشہ نہ ہو تو پہلے وقتی نماز پڑھنامستحب ہے، ورنہ واجب ہے (س)۔

امام احمد نے ایک روایت میں کہا: ترتیب واجب ہے، وقت میں

(۲) البنايية ۲۸۲۲،۹۲۹، مراتی الفلاح ص۲۳۰

(۳) شرح الخرشی ارا ۰ ۳۔

گنجائش ہو یا نہ ہو،اس روایت کوخلال اوران کے ساتھی نے اختیار کیا ہے، یہی عطاء، زہری اور لیث کا مذہب ہے (۱)۔

امام احمد کی دوسری روایت بیہ ہے کہ اگر وقتی نماز کے وقت میں چھوٹی ہوئی نمازوں کی قضا کرنے کی گنجائش ہوتو ان میں ترتیب واجب ہوگی، اگر گنجائش نہ ہوتو وقتی نماز کے اول وقت میں ترتیب ساقط ہوجائے گی (۲)۔

شافعیہ کے زد یک سرے سے ترتیب واجب ہی نہیں ہے۔

#### ب- بھول جانا:

11 – حفیہ اور رائح مذہب میں حنابلہ کی رائے ہے کہ بھول جانے کی وجہ سے ترتیب کا وجوب ساقط ہوجاتا ہے، اس لئے کہ رسول اللہ علیہ علیہ علیہ کا یہ قول عام ہے: ''إن اللہ وضع عن أمتى المخطأ والنسیان وما استکر ھوا علیہ '''' (اللہ تعالی نے میری امت سے غلطی، بھول چوک اور جس پر انہیں مجبور کیاجائے اسے معاف کردیا ہے )، اور اس لئے کہ بھولی ہوئی نماز پر کوئی الی علامت نہیں ہے جس کی وجہ سے وہ یاد آجائے، لہذا اس میں بھول کا اثر انداز ہونا ممکن ہے جس طرح روزہ ہے ('')۔

مالکیہ کی رائے ہے کہ ابتداء میں یاد ہو یا درمیان میں یاد آئے تو معروف قول کے مطابق دووقتی نمازوں میں تر تیب واجب ہوگی جیسے ظہر اور عصر میں، یا مغرب اور عشاء میں، پس ظہر کوعصر پر اور مغرب کو

<sup>(</sup>۱) گفخیار ۱۰،الانصاف ار ۳۴۴ س

<sup>(</sup>۲) المغنی ار۱۹۰۰

<sup>(</sup>۳) حدیث: "إن الله وضع عن أمتی الخطأ والنسیان ..... "كی روایت ابن ماجد (۱۸۹۷) نے حضرت ابن عباس سے كی ہے، ابن رجب خللی نے جامع العلوم والحکم (۳۱۱/۲) میں اس كوحسن قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۴) البنابية ۲ر ۲۲۹، مراقی الفلاح ص ۲۴۱، المغنی ار ۲۰۹\_

عشاء پرمقدم کیاجائے گا،اگرکوئی پہلی نماز بھول کر دوسری کوشروع کر دیتو جب تک وقت میں گنجائش ہو پہلی نماز پڑھنے کے بعد دوسری کا اعاد ہ کرے گا<sup>(1)</sup>۔

ابن قدامہ نے امام مالک کی طرف نسیان کے ساتھ بھی وجوب ترتیب کا قول منسوب کرنے کے بعد لکھا ہے: غالبًا جن حضرات کا میہ مذہب ہے،انہوں نے ابوجمعہ کی حدیث سے اور جمع بین الصلاتین پر قیاس سے استدلال کیا ہے (۲)۔

ابن عقیل نے امام احمد سے قتل کیا ہے کہ انہوں نے فرمایا: بھول جانے سے ترتیب ساقط نہیں ہوگی (۳)۔

#### ج-ناواقف ہونا:

۲۲ - حنفیہ کی رائے اور حنابلہ کا ایک قول اور وہی آمدی کے نزدیک مختار ہے کہ جوشخص ترتیب کی فرضیت سے ناواقف ہواس پرترتیب فرض نہیں ہوگی جس طرح بھولنے والے پرنہیں ہے (۴)۔

حنابلہ کاران کی مذہب ہے کہ وجوب ترتیب سے ناوا تفیت کی وجہ سے اسے ترک ترتیب میں معذور نہیں سمجھا جائے گا، اس لئے کہ حصول علم کی قدرت کے باوجودا حکام شرع سے ناوا تفیت سے احکام ساقط نہیں ہول گے، جیسے کہ روزہ میں کھانے کی حرمت سے ناوا تفیت (معتبر نہیں ہوتی) (۵)، یہ مالکیہ کی رائے اس شخص کے بارے میں ہے جو دو وقتی نمازوں میں ترتیب کے وجوب سے ناوا تفیت ہواور حکم سے ناوا تفیت میں بعدوالی نماز پہلے شروع کردے،

(۵) الإنصاف ار۴۵ م، المغنی ار ۱۱۳ (

تواس پرضروری ہوگا کہ پہلی نماز پڑھنے کے بعد دوسری نماز کا اعادہ کرے (۱)۔

#### د-فائة نمازون كازياده هونا:

۲۲س حنابلہ اور ایک قول میں مالکیہ کا مذہب سے ہے کہ فائتہ نمازیں گرچیزیادہ ہوں ان کی قضامیں ترتیب واجب ہے (۲)۔

حفیہ کی رائے ہے کہ حقیقی یا حکمی فائنہ نمازوں کی کثرت سے ترتیب ساقط ہوجائے گی (۳)،اس لئے کہ اس صورت میں ترتیب کی شرط لگانے سے بسا اوقات وقتی نماز فوت ہوسکتی ہے جو کہ حرام ہے (۳)،اور کثرت کے اعتبار میں صحیح قول یہ ہے کہ چھٹی نماز کا وقت نکل جائے، اس لئے کہ تکرار کی حد میں داخل ہونے سے کثرت ہوجاتی ہے،ایک روایت یہ ہے کہ چھٹی نماز کا وقت داخل ہونے سے کثرت ہوجاتی ہے،ایک روایت یہ ہے کہ چھٹی نماز کا وقت داخل ہونے سے کثرت ہوجائے گی (۵)۔

حنیہ نے صراحت کی ہے کہ جس طرح کثیر فائیۃ نماز وں اور وقتی نماز کے درمیان تیب ساقط ہوجاتی ہے، اسی طرح اصح قول کے مطابق خود فائیۃ نماز وں کے درمیان بھی ترتیب ساقط ہوجائے گی (۲) ۔ اور جو فائیۃ نمازیں کثیر تھیں اگر ان میں سے پھے قضا کر لی جائیں اور وقلیل رہ جائیں تو بھی ان میں ترتیب واجب نہیں ہوگی، اس کئے اور وہ فلیل رہ جائیں تو بھی ان میں ترتیب واجب نہیں ہوگی، اس کئے کہ حنفیہ کے نز دیک اصح روایت میں ساقط چیز لوٹ کر نہیں آتی ہے، اور اسی پر فتوی ہے (2)۔

- (۱) الخرشي ارا ۳۰ سي
- (۲) المغنی ار ۲۰۷،الشرح الصغیرار ۳۱۷\_
- (۳) البنايية ۱۲۹/۲،مراقی الفلاح ص۲۴۱\_
- (۴) حاشية الطحطاوى على مراقى الفلاح ص ۲۴ ـ
  - (۵) مراقی الفلاح ص ۲۴۱
  - (۲) مراقی الفلاح ص۲۴۱\_
- (۷) مراقی الفلاح ص ۲۴۱، البنایه ۲۲۷ ۲۳۷

<sup>(</sup>۱) الخرشیار ۱۰ ۳۰،الشرح الصغیر ار ۲۶۳۔

<sup>(</sup>۲) المغنی ار ۲۰۹\_

<sup>(</sup>٣) الإنصاف ١٨٥٨مـ

<sup>(</sup>۴) البنابية ۲۲۹/۱، المغنی ار ۱۳۳۰ الإنصاف ۱۸۵۸ م

بعض حفیہ نے کہا ہے کہ ترتیب کا وجوب لوٹ آئے گا، اس قول کوصدر شہید نے صحیح قرار دیا ہے، اور'' ہدائی'' میں ہے کہ یہی قول اظہر ہے، اس کئے کہ سقوط ترتیب کی علت فائنة نماز وں کی کثرت تھی، اور پیعلت زائل ہوگئی ہے (۱)۔

چوقدیم نمازوں کو بھول جانے کے بعدایک نئی نماز چھوٹ جانے سے بھی ترتیب نہیں لوٹے گی، لہذا اس نئی نماز کے یا دہونے کے باوجود وقتی نماز پڑھنا جائز ہوگا، اس لئے کہ فائنة نمازیں کثیر ہیں، حفیہ کے نزدیک بیاضح قول ہے، اوراسی پرفتوی ہے (۲)۔

ایک قول یہ ہے کہ الیں صورت میں وقتی نماز جائز نہیں ہوگی، اور اس کی تنبیہ کے لئے سمجھا جائے گا کہ بچپلی نمازیں گویا کہ نہیں ہیں، "معراج الدرایہ" میں اس قول کوشیح قرار دیا ہے، اور "محیط" میں ہے کہ اس پرفتوی ہے (")۔

ما لکیہ کا رائح مذہب ہے ہے کہ فائتہ نمازیں کثیر ہوں یا قلیل ان میں ترتیب واجب ہوگی لیکن شرط نہیں ہوگی، پس ظہر کو عصر پر مقدم کیا جائے گا اور عصر کو مغرب پر ، اور اسی طرح آ گے ایسا کرنا واجب ہوگا، لیکن اس کے برعکس کرلے تو نماز درست ہوجائے گی ، اور بالقصد کرنے والا گنہ گار ہوگا، لیکن برعکس پڑھی گئی نماز کا اعادہ نہیں کرے گار ہوگا، لیکن برعکس پڑھی گئی نماز کا اعادہ نہیں کرے گار ہوگا۔

## ھ-جماعت کا فوت ہونا:

۲۴ - حنفیہ کی رائے ہے کہ جو شخص کسی فائنة نماز کی قضاشروع کرے اوراسی دوران مسجد میں وقتی نماز کے لئے اقامت کہی جائے تووہ نماز

نہیں توڑے گا،کین اگر بعینہ اسی فرض نماز کی جماعت کھڑی ہوجائے تو نماز توڑدے گا اور جماعت میں شامل ہوجائے گا<sup>(۱)</sup>۔

مالکیہ کا مذہب ہے کہ اگر مسجد میں کوئی فرض نماز کی اقامت کہی جائے اور کوئی شخص اس فرض کے علاوہ دوسری فرض نماز پڑھ رہا ہوتو اگر اسے اندیشہ ہوکہ اپنی نماز پوری کرنے میں جماعت کی ایک رکعت چھوٹ جائے گی تو وہ اپنی نماز توڑ کرامام کے ساتھ شامل ہوجائے گا، اور اگرامام کے ساتھ ایک رکعت فوت ہونے کا اندیشہ نہ ہوتو اپنی نماز یوری کرے گا۔

شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ فائنۃ نماز کو اس غرض سے نفل میں تبدیل کردینا کہ اسے دوسری فائنۃ یا وقتی نماز میں جماعت کے ساتھ ادا کرلے گا، جائز نہیں ہے، کیونکہ اس میں اس وقت جماعت مشروع نہیں ہےتا کہ اختلاف علاء سے نکلا جا سکے، اگر بعینہ اس فائنۃ نماز کی جماعت ہوتو ایسا کرنا جائز ہوگا، البنة مستحب نہیں ہے (۳)۔

حنابلہ کے نزدیک اس کے بارے میں جس پر فائنة نماز ہواور اسے جماعت فوت ہونے کا اندیشہ ہو، دوروایات ہیں:

اول: ترتیب ساقط ہوجائے گی، اس کئے کہ دو واجب جمع ہوگئے، ترتیب اور جماعت، اوران دونوں میں سے ایک کا فوت ہونا یقینی ہے توان دونوں میں اسے اختیار ہوگا۔

دوم: ترتیب ساقطنہیں ہوگی، کیونکہ وہ جماعت سے زیادہ مؤکد ہے، اس لئے کہ نماز کی صحت کے لئے ترتیب شرط ہے، جماعت شرط نہیں ہے اور یہی ظاہر مذہب ہے (۲)۔

<sup>(</sup>۱) البنايية السرك ٢٣٤، مراقى الفلاح ص ٢٦١ ـ

<sup>(</sup>۲) البنايية ۱۳۲ر ۲۳۴، مراقی الفلاح ص ۲۸۱

<sup>(</sup>۳) مراقی الفلاحص ۲۴۱\_

<sup>(</sup>۴) الشرح الصغيرار ۲۷ ۳،الخرشي ار ۱۰ سه

<sup>(1)</sup> حاشة الطحطا وي على الدرالمختار الر ٢٩٨٠ ٢٩٧\_

<sup>(</sup>۲) الشرح الصغير اراسهم به

<sup>(</sup>۳) أسنى المطالب ارا ۲۳، نيز د كيهيّه: المجموع ۴۸ ر ۲۱۱،۲۱۰

<sup>(</sup>۳) المغنی ار ۱۱۲\_

سنن کی قضا:

#### قضاءعمري:

۲۵ – اگرکسی څخص کی کوئی نماز تو فوت نہیں ہوئی ہولیکن وہ احتیاطاً اپنی عمر کھر کی نمازوں کی قضا کرنا جا ہےتوا پیشخص کے بارے میں ابونصر حنفی کہتے ہیں:اگراسغرض سے ہوکہ کوئی کی با کراہت رہ گئی ہوتو بہتر ہے،اوراگراپیانہ ہوتونہیں کرےگا،''المضمر ات' میں ہے: شیحے پیہ ہے کہ ایسی نمازیر هنا جائز ہے البتہ فجراورعصر کے بعد جائز نہیں ہے، بہت سارے اسلاف نے شبر فساد کی وجہ سے ایسا کیا ہے (۱)۔

حطاب نے کہا: جوشک کسی علامت پر مبنی نہ ہووہ لغو ہے، کیونکہ وہ صرف وسوسہ ہے، قضا صرف ایسے شک کی وجہ سے ہوگی جس پر کوئی دلیل ہو، بہت سارے صلاح پیندوں کو چھوٹنے کے یقین یا گمان یا اس میں شک کے نہ ہونے کے باوجود حیصوٹی ہوئی نمازوں کی قضا کا شوق رہا کرتا تھا، اسے وہ صلاۃ عمر کانام دیتے تھے، اور اسے کمال تصور کرتے تھے، بعض لوگ اس کا مطلب یہ سبچھتے تھے کہ نفل نماز سرے سے پڑھی ہی نہ جائے بلکہ ہرنفل نماز کی جگہ کوئی فائنة نماز پڑھی جائے،اس امکان کی وجہ سے کہ تجیلی نماز وں میں کوئی نقص، یا تقصیریا جہالت رہ گئی ہو، کین اسلاف سے بہ بات بعید ہے، اس میں تو متحات سے گریز ہے اورالی چیز سے وابستہ ہونا ہے جس کا کوئی اجر نہیں، میں نے اپنے شیخ ابوعبداللہ محمد بن پوسف سنوسی ثم تلمسانی کو بیہ کہتے ہوئے سنا کہ اس طرح کے عمل کی ممانعت منصوص ہے، اس پر میں نے ناراضگی ظاہر کی توانہوں نے بتایا کقرافی نے'' الذخیرہ''میں اس کی صراحت کی ہے، اور مجھے وہ عبارت نہیں ملی ، ہاں میں نے اینے استاذ ابوعبدالله البلالي كي رائے'' اختصار الإحياء' ميں اس كے برعكس بیچی (۲)

۲۲ – حفیه کی رائے ، ما لکیہ کامشہور قول اور حنابلیہ کا ایک قول یہ ہے کہ فجر کی سنت کے علاوہ دیگرسنن کی قضا وقت کے بعد نہیں کی جائے گی (۱)۔

فرض کے تابع کرکے ان سنن کی قضا کے مسکلہ میں حنفیہ کے درمیان اختلاف ہے، بعض نے کہا: تابع کر کے ان کی قضا کرے گا، اس کئے کہ بہت ہی الیمی چیزیں ہیں جوضمناً ثابت ہوجاتی ہیں، گرچہ وه مالقصد ثابت نہیں ہوتی ہیں۔

بعض نے کہا: جس طرح اصلاً ان کی قضانہیں کی حائے گی اسی طرح تبعاً بھی ان کی قضانہیں کی جائے گی، عینی نے کہا: بیاضح قول ہے، اس لئے کہ قضا واجب کے ساتھ مخصوص ہے <sup>(۲) در</sup> مختصر البحر'' میں ہے: فجر کی دوسنتوں کے علاوہ دیگرسنن اگر فرض کے ساتھ فوت ہوجا ئیں تواہل عراق کے نز دیک اذان وا قامت کی طرح ان کی قضا کی حائے گی ،اوراہل خراسان کے نز دیک قضانہیں کی حائے گی <sup>(۳)</sup>۔

جهال تك فجر كي سنت كاتعلق ہے توامام ابوحنیفه اورامام ابویوسف کے نزدیک فرض کے تابع کر کے اس کی قضا زوال کے وقت تک کی جائے گی خواہ فرض کی قضا جماعت کے ساتھ کی جائے یا تنہا<sup>(۸)</sup>،اور امام محمد نے فرمایا: طلوع آفتاب کے بعدز وال سے پہلے پہلے تنہاست کی قضا کی حائے گی <sup>(۵)</sup>،لہذاطلوع آفتاب سے قبل اور زوال کے بعد تنہا سنت فجر کی قضانہیں کی جائے گی اس پر حنفیہ کا اتفاق ہے خواہ

<sup>(</sup>۱) الهدابيه والعنابيه اله ۱۳۴۲ طبع بولاق، الشرح الصغير الر٠٩،٩٠٩، الإنصاف٧٢/١٤

<sup>(</sup>٢) البنابي ١٦٢/ ٦١٣، نيز ديكھئے:الهدامة مع العنابيه ١٧٣ سطيع بولاق۔

<sup>(</sup>۳) البناية ۲رسالا\_

<sup>(</sup>۴) البنايه ۲/۲۱۲، نيز د كھئے:الهدايه مع فتح القد برار ۴ ۳،۱،۳۳ طبع بولاق۔

<sup>(</sup>۵) مراقی الفلاح ص۲۴۶ ـ

<sup>(</sup>۱) الفتاوي الهندييه الر١٢٣ ـ

<sup>(</sup>۲) مواہب الجلیل ۲۸۸۔

تنها پڑھے یا جماعت کے ساتھ<sup>(۱)</sup>۔

پھر زوال کے بعد فرض کے تابع کر کے فجر کی سنت کی قضا کے مسلہ میں مشاکن ماوراء النہر کا اختلاف ہے، بعض نے کہا: فرض کی سبعیت میں سنت کی قضا کی جائے گی،اور بعض نے کہا: نہ تبعاً قضا کی حائے گی اور بعض نے کہا: نہ تبعاً قضا کی حائے گی اور نہ بالذات (۲)۔

ما لکیہ نے صراحت کی ہے کہ سنت فجر کے سواکسی نقل کی قضا نہیں کی جائے گی جس کا وقت نکل جائے ، البتہ سنت فجر کی قضا، نقل نماز کے جائے گی خواہ اس کے صحیح ہونے کے وقت سے زوال کے وقت تک کی جائے گی خواہ اس کے ساتھ صبح کی فرض نماز قضا ہوئی ہو یا نہ ہوئی ہو<sup>(۳)</sup>۔

شافعیہ کی رائے ہے کہ ایسے نوافل جن کا وقت متعین نہیں ہے، جیسے کسوف، خسوف، استسقاء اور تحیۃ المسجد کی نمازیں، ان میں قضا کی کوئی گنجاکش نہیں ہے، لیکن جن نوافل کے اوقات متعین ہیں، جیسے عید اور چاشت کی نماز اور فرض نماز ول کے تابع سنن مؤکدہ، ان کی قضا میں شافعیہ کے چندا قوال ہیں: اظہر قول بیہ ہے کہ ان کی قضا کی جائے گی، دوسرا قول بیہ ہے کہ جو نوافل مستقل بالذات ہیں جیسے عیداور چاشت ان کی قضا کی جائے گی، اور جونوافل تابع ہیں ان کی قضانہیں کی جائے گی۔ اور جونوافل تابع ہیں ان کی قضانہیں کی جائے گی۔

جس قول میں قضا کرنے کی رائے اختیار کی گئی ہے، اس کی رو سے مشہور رہے کہ ہمیشہ قضا کی جائے گی، اور دوسرا قول ہیہ کہ دن کی نماز کی قضا سورج غروب ہونے سے پہلے تک کی جائے گی، وار رات کی فائنة نماز کی قضا طلوع فجر سے پہلے تک کی جائے گی، چنانچہ

فائتة نمازوں کے لئے اذان اورا قامت:

۲۷ - جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ جس شخص کی چند نمازیں فوت ہوجا ئیں اس کے لئے مسنون ہے کہ پہلی نماز کے لئے اذان دے، پھر ہرنماز کے لئے اقامت کیے۔

راڪن فائية مارن ڪلا ٿوڻ برتے پہلے مک جاتے

کی قضا ظہر پڑھنے سے پہلے کی جائے گی،اور بقیہ نمازوں کی مثال بھی اسی طرح ہوگی، اور ایت نماز کے وقت کے اسی طرح ہوگی، اور ایک قول یہ ہے کہ اگلی فرض نماز کے وقت کے شروع ہونے کا اعتبار کیا جائے گا،اس کے پڑھنے کا نہیں (۱)۔
حنابلہ کا مذہب یہ ہے کہ جس شخص کی سنن مؤکدہ میں سے کوئی سنت فوت ہوجائے، اس کی قضا کرنا اس کے لئے مسنون ہے، امام

فجر کی دوسنتوں کی قضاجب تک دن ہاقی ہوکی حائے گی ،اور تیسراقول ،

یہ ہے کہ ہر تابع نفل کی قضا اگلی فرض پڑھنے سے پہلے کی جائے گی،

یں وترکی قضاصبح کی نمازیر ھنے سے پہلے کی جائے گی اور صبح کی سنت

سے وی اوجائے ۱۰ وی صفا مرا ان کے سون ہے، نیز ان سے منقول احمد سے منقول ہے کہ ان کی قضامتحب نہیں ہے، نیز ان سے منقول ہے کہ فجر کی سنت کی قضا چاشت تک کی جائے گی ، اور ایک قول ہیہ کہ صرف فجر کی سنت چاشت کے وقت تک اور ظہر کی دوسنتوں کی قضا کی جائے گی (۲)۔

حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ نفل نماز شروع کر دی جائے تو ان کو پورا کرنا اور قضا کرنا دونوں لازم ہوں گے، لینی نفل نماز شروع کرنے کے بعد اس کو پورا کرنا ضروری ہے، اگر اس کو تو ڑ دیتو اس کی قضا لازم ہوگی (۳)۔

تفصیل کے لئے دیکھئے:''نفل''''صلاۃ العیدین'' فقرہ / ۹،۷ اور'' اُداء'' فقرہ / ۲۰ اور'' تطوع'' فقرہ / ۱۸۔

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ار ۳۳۸،۳۳۷ س

<sup>(</sup>۲) الإنصاف ۱۷۸۶۱

<sup>(</sup>۳) الاختيار ار ۲۲، حاشيه ابن عابدين ار ۲۳ سم\_

<sup>(</sup>۱) مراقی الفلاح ۲۴۷\_

<sup>(</sup>۲) البنايه ۲/۲۱۲\_

<sup>(</sup>۳) حاشية الصاوي مع الشرح الصغير الر۰۸،۴۰۸ طبع دارالمعارف، نيز ديكھئے: الخرشي ۱۹۷۲۔

حفیہ اور شافعیہ نے مزید کہا ہے کہ بیاس صورت میں ہوگا جب کئ فائنة نمازیں کیے بعد دیگرے پڑھی جائیں ،اگر انہیں لگا تار نہ پڑھے تو ہر نماز کے لئے اذان دے اور اقامت کے (۱)۔

حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ ہر نماز میں اذان اور اقامت دونوں
کہنا زیادہ کامل طریقہ ہے (۲)، جسیا کہ نبی کریم علیہ نے کیا:
"حین شغلہ الکفار یوم الأحزاب عن أربع صلوات:
الظهر والعصر والمغرب والعشاء، فقضاهن مرتبا علی
الولاء، وأمر بلالاً أن یؤذن ویقیم لکل واحدہ
منهن" (جب غزوہ احزاب میں کفار کی وجہ ہے آپ علیہ علیہ نازیں ظہر، عصر، مغرب اور عشاء نہیں پڑھ سکے تو آپ علیہ اللہ کے ان کی قضا ترتیب کے ساتھ لگا تارکی ، اور حضرت بلال گوتم دیا کہ ہر نماز کے لئے اذان دیں اور اقامت کہیں )۔

مالکیہ کا مذہب ہے کہ فائنۃ نماز کے لئے اذان دینا مکروہ ہے (<sup>(4)</sup>۔

فائنة نمازوں کے لئے اذان سے متعلق مسائل کی تفصیل کے لئے دیکھئے:'' اُذان'' فقر ہر ۴۳،۴۳۔

جماعت کے ساتھ فائنة نمازوں کی قضا: ۲۸ - جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ جماعت کے ساتھ فائنة نمازوں کی

قضا جائز ہے<sup>(۱)</sup>، مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ قضا نماز میں جماعت مسنون ہے، شافعیہ نے مسنون ہونے کے لئے قید لگائی ہے کہ امام اور مقتذی دونوں ایک ہی نمازیر طورہے ہوں، مثلاً دونوں کی ظہریا عصرفوت ہوئی ہو<sup>(۲)</sup>،انہوں نے استدلال اس سے کیا ہے کہ نبی کریم علیہ کی غزوہ خندق میں حارنمازیں فوت ہو گئیں، تو آپ عصلیہ نے جماعت کے ساتھ ان کی قضا فرمائی (<sup>(۳)</sup> - حضرت عمران بن حصین فرماتے ہیں: "مسرینا مع رسول الله عَلَيْكُ فلما كان في آخر الليل عرسنا. أي نزل بنا للاستراحة. فلم نستيقظ حتى حر الشمس فجعل الرجل منا يقوم دهشا إلى طهوره، فأمرهم النبي عُلَبُ : أن يسكنوا، ثم ارتحلنا فسرنا حتى إذا ارتفعت الشمس، توضأ ثم أمر بلالاً فأذن ثم صلى الركعتين قبل الفجر ثم أقام فصلينا، فقالوا: يا رسول الله، ألا نعيدها في وقتها في الغد لوقتها؟ قال:أينهاكم ربكم تبارك و تعالى عن الربا ويقبله منكم"؟ (م) (رسول الله عليه كي ساته مم روانه ہوئے، جب رات کا آخری حصہ ہوا تو ہم آ رام کے لئے مھمر گئے، پھر دھوپ کی گرمی سے ہی ہم بیدار ہویائے ، ہم میں سے ہر شخص گھبرا كروضوك لئے ليكا، تورسول الله عليلة نے انہيں حكم ديا كه اطمينان سے رہو، پھر ہمیں کوچ کا حکم دیا اور ہم روانہ ہو گئے، جب سورج بلند ہوگیا تو آ یہ علیقہ نے وضوفر مایا، پھر حضرت بلال کو عکم دیا توانہوں

<sup>(</sup>۱) مراقی الفلاح ص ۹۰۱۰۸ انسی المطالب ۱۲۶۱ المغنی ۱۸۱۹ س

<sup>(</sup>۲) مراقی الفلاح ص ۱۰۹ ـ

<sup>(</sup>۳) مدیث: "أن النبي عَلَيْهِ شغل یوم الأحزاب عن أربع صلوات..وفیه أنه أمر بلالا أن یؤذن ویقیم لکل واحدة منهن" کی روایت بزار نے کی ہے جیسا که کشف الاً ستار(۱۸۵۱) میں ہے، پیٹی نے مجمع الزوائد(۲/۲) میں کہا:اس روایت میں عبدالکریم بن ابو الخارق بیں جوضعیف بیں۔

<sup>(</sup>۴) الشرح الصغيرار ۲۴۸\_

<sup>(</sup>۱) المجموع ١٨٩٨ـ

<sup>(</sup>٣) حدیث کی تخریج فقرہ د ۲۷ میں گذر چکی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث عمران بن حسین: "سرینا مع رسول الله....." کی روایت احد (۲/۱/۴) نے کی ہے۔

نے اذان دی، پھرآپ علی اور ہم نے فجر سے قبل کی دور کعات پڑھی، پھرانہوں نے اقامت کہی اور ہم نے نماز پڑھی، سحابہ کرام نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول! کیا ہم کل فجر کے وقت میں ہی فجر کا اعادہ نہ کرلیں؟ آپ علی ہے فرمایا: کیا تمہارا ربتم کو ربا سے منع فرمایا: کیا تمہارا ربتم کو ربا سے منع فرمائے گا اور اس کوتم سے قبول بھی کرے گا؟)۔

شافعیہ نے مسنون ہونے کے لئے یہ قیدلگائی ہے کہ قضاوالی نماز الی ہوجس میں امام اور مقتدی دونوں متحد ہوں ،اس طور پر کہ دونوں کی ظہریا عصر فوت ہوئی ہو<sup>(۱)</sup> ،لیث بن سعد سے منقول ہے کہ فائت نماز جماعت سے اداکر نامنع ہے <sup>(1)</sup>۔

اداکے پیچھے تضایا قضاکے پیچھے ادااسی طرح امام کی تضااور مقتدی کی قضانمازیں علاحدہ ہوں ، تو فقہاء کے درمیان اختلاف اور تفصیل ہے، اس کے لئے دیکھئے: ''اقتدا'' فقرہ ر ۳۵۔

## ممنوع اوقات میں فائنة نمازوں کی قضا:

۲۹ – مالکیه، شافعیه، حنابله، ابو العالیه، شعبی، حکم، حماد، اوزائ، اسحاق، ابو ثور اور ابن المنذر کا مذہب ہے که فرض نمازوں کی قضا ممنوع اور غیرممنوع تمام اوقات میں جائزہے (")۔

ان فقہاء نے نبی کریم علیہ کے اس ارشاد سے استدلال کیا ہے: "من نسبی صلاة أو نام عنها فكفارتها أن يصليها إذا فكر ها" (جو تحض كوئى نماز بجول جائے يااس كو چھوڑ كرسوجائة واس كا كفارہ ہيہ ہے كہ جب ياد آجائے تب اسے پڑھ لے)، اور

حضرت ابوقادهٔ کی اس مدیث سے بھی استدلال کیا ہے: ''إنما التفریط علی من لم یصل الصلاة حتی یجیء وقت الصلاة الأخری، فمن فعل ذلک فلیصلها حین ینتبه لها''(۱) (کوتابی کرنے والاصرف وہ فض ہے جونماز نہ پڑھے یہاں تک کہ دوسری نماز کا وقت آ جائے، جو فض ایبا کرجائے وہ نماز پڑھ لے جوں ہی تنبہ ہو)۔

حنفیہ کی رائے ہے کہ طلوع آفتاب کے وقت، زوال کے وقت اور غروب آفتاب کے وقت فائن نمازوں کی قضا کرنا جائز نہیں ہے،

اور غروب آفتاب کے وقت فائن نمازوں کی قضا کرنا جائز نہیں ہے،

کیونکہ تھم ممانعت عام ہے، جوفر اکفن اور غیر فراکفن دونوں کو شامل ہے، اور اس لئے بھی کہ "أن النبی عَلَیْتِ لما نام عن صلاق الفجر حتی طلعت الشمس أخرها حتی ابیضت الشمس "(۲) (نبی کریم عَلِیْتِ کوجب فجر کے وقت نمیند آگی اور سورج طلوع ہو گیا تو آپ عَلِیْتِ نے نماز کومؤخر کیا یہاں تک کہ سورج کی روشی صاف ہوگی )، اور اس لئے کہ یہ بھی نماز ہے تو نوافل کی طرح یہ بھی ان اوقات میں جائز نہیں ہوگی (۳)۔

تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' اُوقات الصلاق'' (فقرہ ۲۲)۔

## زكاة كى قضا:

◄ ٣- جسشخص پرزکاۃ واجب ہواوروہ زکاۃ نکالنے پرقادر بھی ہو لیکن وہ زکاۃ نہ نکالے اور نہ اس کے نکالنے کی وصیت کرے یہاں

<sup>(</sup>۱) أسنى المطالب ار٢٠٩ـ

<sup>(</sup>۲) المجموع ١٨٩٨\_

<sup>(</sup>۳) الشرح الصغيرار ۲۴۲، روضة الطالبين ار ۱۹۳، المغنى ۲/۷،۱۰۸،۱۰۱.

<sup>(</sup>۴) حدیث: "من نسی صلاة أو نام عنها....." کی روایت مسلم (۱۷۲۸) نے حضرت انس بن مالک سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "إنما التفریط علی من لم یصل الصلاة....." کی روایت مسلم(۱/ ۲۷۳) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "أن النبي عُلَيْتُ لما نام عن صلاة الفجر ....." كی روایت مسلم (۲۵۱) نے كی ہے۔

<sup>(</sup>۳) الفتاوي الهندية الرا۲۲، ابن عابدين الر۲۴۸، المغنی ۱۰۸/۲-

تك كەمرجائے تووە ھخص بالاتفاق گىنە گارموگا۔

د يكھئے:"زكاة" (فقره/١٢١) \_

پھر جمہور فقہاء کا مذہب ہے کہ جس شخص پرز کا قر واجب ہواور وہ ادائیگی پر قادر بھی ہولیکن ادانہ کر سے یہاں تک کہ اس کی موت واقع ہوجائے ، تو اس کے ترکہ سے اس کی قضا واجب ہوگی ، اس لئے کہ جب زندگی میں زکا قر لازم ہوگئ تو موت سے وہ ساقط نہیں ہوگی جیسے کسی آ دمی کا دین۔

مالکیہ کے یہاں اس مسکلہ میں تفصیل ہے، دسوقی فرماتے ہیں: موت کے سال میں عین (سامان) کی زکاۃ کے چار حالات ہیں:

الف- اگر وہ زکاۃ کے واجب ہونے اور ذمہ میں اس کے باقی رہنے کا اعتراف کرے اور اس کے نکالنے کی وصیت بھی کرتے ووار ثین کی مرضی کے بغیرراُس المال (ترکہ)سے ذکاۃ اداکی جائے گی۔

ب-اگرز کا قالازم ہونے کا اعتراف کرے لیکن ذمہ میں باقی ہونے کا اعتراف کرے لیکن ذمہ میں باقی ہونے کا اعتراف نہ کرے، تو اس کے نکالنے کی وصیت کرے، تو اس کے نکالنے پروارثین کو مجوز نہیں کیا جائے گا، نہ تہائی مال سے اور نہ کل سرمایہ سے، بغیر جبر کے ان سے اداکرنے کے لئے کہا جائے گا، اللہ یہ کہ ورثا کو [امعلوم ہوجائے کہ زکا قنہیں نکالی گئی ہے، تو اس صورت میں کل تر کہ سے جبراً نکالی جائے گی۔

ج-اگراس کے باقی رہنے کا اعتراف نہ کرے اور اس کے نکالنے کی وصیت کرے توایک تہائی سے جبراً نکالی جائے گی۔

د-اگراس کے باقی رہنے کا اعتراف کرے لیکن اس کے نکالنے کی وصیت نہ کرے تو ور ثا کے خلاف اس کے نکالنے کا فیصلہ نہیں کیا جائے گا، کیا جائے گا بلکہ بغیر جبر کے ان سے ادا کرنے کے لئے کہا جائے گا، کیونکہ ہوسکتا ہے کہ اس نے اسے ادا کردیا ہو، البتۃ اگروارثین کو معلوم

ہوجائے کہ اس نے نہیں نکالی ہے تو انہیں مجبور کیا جائے گا کہ راُس المال سے زکا ۃ اداکریں (۱)۔

حنفیہ ابن سیرین، شعبی ،خعی ،حماد بن سلیمان ،حمید الطویل ، مثنی اور توری کی رائے ہے کہ مالک مال کی موت سے زکا ۃ ساقط ہوجاتی ہے ، اور اس کے ترکہ سے بغیر وصیت کے زکا ۃ نہیں لی جائے گی ،
کیونکہ زکا ۃ کی شرط لیعنی نیت نہیں پائی جارہی ہے (۲)۔
تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' زکا ۃ'' (فقر ور ۱۲۲)۔

## صدقهُ فطرکی قضا:

ا ۳- ما لکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ صدقۂ فطر نکالنے پر قدرت کے باوجود جو شخص اس کوعید کے دن سے مؤخر کردے وہ گنہ گار ہوگا اور اس کے ذمہ اس کی قضالا زم ہوگی (۳)۔

حفیہ نے صراحت کی ہے کہ تاخیر کرنا مکروہ ہے <sup>(۴)</sup> کیکن صدقہ فطر کی ادائیگی کے وقت میں ان کے نز دیک وسعت ہے، تنگی نہیں ہے، البتہ آخر عمر میں صرف تنگی ہوجاتی ہے <sup>(۵)</sup>۔

صدقۂ فطر کے سبب وجوب اور وجوب ادا کے وقت کے بارے میں تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح" زکاۃ الفطر" (فقر ہر ۹،۸)۔

رمضان کے فوت شدہ روزوں کی قضا: ۳۲ – جو شخص رمضان میں چندایام کے روزے نہ رکھے وہ ان ایام

<sup>(</sup>۱) حاشية الدسوقي ۴را۴۴، المجموع ۱۸۳۷، ۲۳۲، المغنی ۲/۸۳۷\_

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۲/۲۸، المجموع ۲/۲۳۲، المغنی ۲/۸۹۸، ۹۸۳\_

<sup>(</sup>۳) الزرقانی ۱۹۰/۱۹۰ ماهیة العدوی مع کفایة الطالب الربانی ا ۳۵۲ شائع کرده دارالمعرفه، مغنی المحتاج ار ۲۲، ۱۸، لمغنی ۱۲۷۳

<sup>(</sup>۴) مراقی الفلاح ۱۳۹۵ (۴)

<sup>(</sup>۵) حاشية الطحطا وى على مراقى الفلاح ص ٩٥، الفتاوى الهنديه ار ١٩٢\_

کی قضا کرےگا، اس کئے کہ قضا فوت شدہ روزوں کی تعداد کے مطابق ہوگی، اس کئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَ مَن کَانَ مَرِیضًا أَوَّ عَلَیٰ سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِنُ أَیَّامٍ أُخَرَ" (اور جوکوئی بیار ہو یا سفر میں ہو، تو (اس پر) دوسرے دنوں کا شارر کھنا (لازم) ہے)۔ اسباب قضا کی تفصیل کے لئے دکھتے: اصطلاح "صوم" (فقرہ ۸۲)۔

## اعتكاف كى قضا:

ساسا - حنفیہ کا مذہب ہے کہ اعتکاف جب فاسد ہوجائے تو یا تووہ فاسداعتكاف واجب رباموگالعني وه نذر كاموگا، يانفلي اعتكاف موگا، اگر واجب اعتکاف ہوتو جب قضایر قادر ہوقضا کرلے گا، صرف ارتداداس سے مستثنی ہے،اس کئے کہ جب وہ فاسد ہوجائے گاتووہ معدوم ہوجائے گا،اوروہ معنوی طور پرفوت شدہ ہوجائے گا،لہذااس کی تلافی کے لئے قضا کی ضرورت ہوگی، اور قضا روزہ کے ساتھ کرےگا، کیونکہ وہ روز ہ کے ساتھ فوت ہوا ہے تو روز ہ کے ساتھ ہی اس کی قضا کرے گا، البتہ نذر کا اعتکاف اگر کسی متعین ماہ کا ہوتو قضا صرف ان ایام کی کرے گا، اور از سرنو پورے ماہ کی قضا لازم نہیں ہوگی ، جیسے کہ بعینہ ایک ماہ کےروز ہ کی نذر مانے اور ایک دن کاروز ہ توڑ دیتوصرف اسی دن کی قضا کرے گا،اور پورے ماہ کےروزے از سرنولا زمنہیں ہوں گے،جبیبا کہ رمضان کے روزہ میں ہے،اوراگر غیر معین ماہ کے اعتکاف کی نذر مانی ہوتواس میں از سرنواعتکاف کرنا لازم ہوگا، کیونکہ اس صورت میں اس پرتسلسل لازم ہوگا،لہذاتسلسل کی صفت کی رعایت کی جائے گی خواہ اعتکاف اس کے مل سے بغیر کسی عذر کے فاسد ہوا ہو، جیسے مسجد سے باہر نکلنا اور دن میں جماع

کرنا، کھانا اور پینا سوائے ارتداد کے، پاکسی عذر کی وجہ سے اس کے عمل سے فاسد ہوا ہوجیسے بیار ہوجائے اور باہر نکلنے کی ضرورت ہواور وہ باہرنکل جائے، یا اس کے عمل کے بغیر فاسد ہوجائے جیسے حیض، جنون اورطویل بے ہوثی ،اس لئے کہ قضا فوت شدہ کی تلافی کے لئے واجب ہوتی ہے، اور اس تلافی کی ضرورت مذکورہ تمام حالات میں یائی جارہی ہے، صرف ارتداد کی وجہ سے قضا کا ساقط ہونانص سے معلوم ہوتا ہے، الله تعالى كا ارشاد ہے:"قُلُ لِّلَّذِيْنَ كَفَرُوا إِنُ يَّنْتَهُوا يُغْفَرُ لَهُمُ مَّا قَدُ سَلَفَ"(أ) (آب كه ويج (ان) کا فروں سے کہا گریہلوگ باز آ جائیں گے تو جو کچھ پہلے ہو چکا ہے، وه (سب) انہیں معاف کردیا جائے گا) اور نبی کریم علیہ کا ارشاد ہے:"الإسلام يجب ماقبله" (۱) (اسلام يجيلي چيزوں كوختم كر دیتا ہے)، طویل بے ہوثی میں قیاس کا تقاضا یہ ہے کہ قضا ساقط ہوجائے، جبیبا کہ رمضان کے روزے ساقط ہوجاتے ہیں،لیکن استحسان بیہ ہے کہ قضا کی جائے ،اس لئے کہ رمضان کے روزہ میں قضا کاساقط ہونامحض دفع حرج کے لئے ہوتا ہے،اس کئے کہ جنون جب طویل ہوجائے تو کم ہی زائل ہوتا ہے اور اس صورت میں اس پر رمضان کے روز رے مکرر ہوجائیں گے،اوران کی قضامیں حرج لازم آئے گا،اعتکاف میں یہ بات نہیں یائی جاتی،اورا گرنفلی اعتکاف کو دن کے بورا ہونے سے قبل فاسد کردے تو اصل کی روایت کے مطابق اس پر کچھواجب نہیں ہوگا،اورحسن کی روایت کےمطابق قضا کرے گا اس بنا پر کہ امام ابوصنیفہ سے امام محمد کی روایت میں نفلی اعتکاف کے لئے وقت متعین نہیں ہے، لیکن امام ابوحنیفہ سے حسن کی روایت میں اس کے لئے ایک دن کا وقت مقرر ہے۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ أنفال ۱۳۸ س

<sup>(</sup>۲) حدیث:"الإسلام یجب ما قبله"کی روایت احمد(۱۹۹،۲۳) نے انہی الفاظ سے حضرت عمروبن عاص سے مرفوعاً کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ۱۸۵\_

اگراعتگاف اینے مقررہ وقت سے فوت ہوجائے اس طرح کہ کسی خاص ماہ کےاعتکا ف کی نذر مانے تواس کاحکم یہ ہے کہا گراس کا بعض حصه فوت ہوجائے توصرف اس کی قضا کرے گا،از سرنو قضا کرنا لازمنہیں ہوگا جبیبا کہ روز ہ میں ہے، اور اگر پورے ماہ کا اعتکاف فوت ہوجائے توتسلسل کے ساتھ مکمل کی قضا کرے گا،اس لئے کہ جب وہ اعتکاف نہیں کرے گا یہاں تک کہ وقت گذر جائے تو اعتکاف اس کے ذمہ میں دین ہوگا اوراس کی حیثیت ایسی ہوجائے گی گویا کہ اس نے کسی متعین ماہ کے اعتکاف کی نذراز سرنو مانی ہواورا گرقضا پر قادر ہونے کے باوجود قضا نہ کرے یہاں تک کہ اپنی زندگی سے ناامید ہوجائے تو اس پر واجب ہوگا کہ ہر دن کے بدلہ ایک مسکین كا كھانا فديه دينے كى وصيت كر جائے، يدفديه روزه كے لئے ہوگا اعتکاف کے لئے نہیں،جبیہا کہ رمضان کی قضااورکسی متعین وقت میں نذر کے روزہ کی قضامیں ہے،اورا گربعض کی قضایر قادر ہوبعض پرنہیں اوراء تکاف نہ کرے تو بھی سابق حکم رہے گا،بشرطیکہ نذر کے وقت تندرست ہو، اگرنذ ر کے وقت مریض ہواور وقت نکل جائے اور وہ مریض ہی رہے یہاں تک کہ انقال ہوجائے تو اس پر کچھ لازم نہیں ہوگا،اوراگرایک دن کے لئے بھی تندرست ہوجائے توامام ابوحنیفہ و امام ابویوسف کے قول کے مطابق پورے ماہ کے لئے کھا نا کھلانے کی وصیت کرنااس کے ذمہ لازم ہوگا اور امام محمد سے مروی ہے کہ جتنے ایام کے لئے تندرتی ہوئی صرف اسی کے بقدر وصیت لازم ہوگی ،جیسا كەقدورى نے لکھاہے۔

اورا گرئسی غیر معین ماہ کے اعتکاف کی نذر مانے تو پوری عمراس کا وقت ہے جیسا کہ غیر معین وقت میں روزہ کی نذر ماننے میں ہے، پس جس وقت بھی ادا کرے گاوہ ادا کرنے والا ہوگا، قضا کرنے والانہیں، اس کئے کہ وجو بعین وقت کے بغیر مطلق یا یا گیاہے، ہاں جب اپنی

حیات سے مایوں ہوجائے تب وجوب کا وقت اس کے لئے تنگ ہوجائے گا،اوراس وقت اس پرواجب ہوگا کہ فدریہ کی وصیت کرے جیسا کہ رمضان کی قضاور مطلق نذر کے روزہ کی قضامیں ہے،اورا گر وصیت کرنے سے قبل مرجائے تو دنیاوی احکام میں قضااس سے ساقط ہوجائے گی،لہذا تر کہ میں سے فدریہ بین نکالا جائے گا اور نہ وارثین پر فدریہ نکالا جائے گا اور نہ وارثین پر فدریہ نکالنا واجب ہوگا،الا بیا کہ وہ ازخو د تبرعاً نکال دیں (۱)۔

مالکیہ کی رائے ہے کہ جس عذر کی وجہ سے اعتکاف ٹوٹ جاتا ہے وہ ہے ہوشی، جنون، حیض، نفاس یا مرض ہوگا، اور اعتکاف یا تو رمضان یا غیر رمضان میں نذر معین ہوگا، یا غیر معین ہوگا، اور ہر ایک صورت میں یا تو عذر اعتکاف سے قبل پیش آئے گا، یا اعتکاف کے ساتھ، یا اعتکاف میں داخل ہونے کے بعد پیش آئے گا۔

اگریہ موانع رمضان کے مطلق یا معین نذر مانے ہوئے میں پیش آئیں تو عذر ختم ہونے کے بعداعتکاف پورا کرنا لازم ہوگا،خواہ عذر اعتکاف سے قبل پیش آئے یااس کے ساتھ یااس میں داخل ہونے کر دوں

اورا گرغیررمضان میں نذر معین ہوتو اگر پانچوں اعذاراعتکاف شروع کرنے سے قبل یاساتھ پیش آجائیں تو قضاوا جب نہ ہوگی۔ اورا گراعتکاف میں داخل ہونے کے بعد بیاعذار پیش آئیں تو قضامت ملاً واجب ہوگی۔

اگراعتکاف نفلی متعین یا غیر متعین ہوتو قضانہیں ہوگی خواہ شروع کرنے سے قبل یا اس کے بعدیا اس کے ساتھ پانچوں اعذار پیش آئیں۔

اورا گرکوئی بھول کرروزہ توڑ دیتوہ ہاس کی قضا کرے گا خواہ اعتکاف رمضان یا غیررمضان کا نذر معین ہویا نذرغیر معین ہویانفلی

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲ر ۱۰،۸۱۱ ۱۸۱۱ ـ

معين ياغير عين ہو<sup>(1)</sup>۔

اگر اپنے اعتکاف میں جان بوجھ کر روزہ توڑ دے تو ازسرنو اعتکاف کرے گا، اس طرح جوشخص دن میں یا رات میں بھول کریا قصداً جماع کرلےوہ بھی از سرنو اعتکاف کرے گا<sup>(۲)</sup>۔

شافعیہ نے کہا: اگر کوئی ایک ماہ اعتکاف کرنے کی نذر مانے تو دیکھا جائے گا، اگر متعین مہینہ ہوتو اس ماہ کا اعتکاف دن اور رات دونوں میں لازم ہوگا خواہ وہ مہینہ کمل ہو یا ناقص، اس لئے کہ مہینہ دو چاندوں کے درمیانی وفت کا نام ہے خواہ وہ کمل ہو یا ناقص، اور اگر مہینہ کے دن کے اعتکاف کی نذر مانے توصرف دن کا اعتکاف لازم ہوگا، رات کا اعتکاف لازم نہیں، اس لئے کہ اس نے دن کی تخصیص کر دی ہے، لہذا رات کا اعتکاف لازم نہیں ہوگا، اور اگر مہینہ نکل جائے اور اس میں اعتکاف نہ کر ہے تو اس کی قضالازم ہوگی، اور جائز ہوگا کہ اس کی قضا سلسل کے ساتھ کر رے تو اس کی قضا کے دو ت ہوجائے کہ اس کی اور اگر مہینہ کے دن میں شلسل ساقط ہوجائے گا جیسے کہ رمضان کے مہینہ کے دن میں شلسل ہوتا ہے، اور اگر مہینہ کے دن میں شلسل ہوتا ہے، اور اگر مسلسل اعتکاف کی نذر مانے تو اس کی قضا شلسل کے ساتھ لازم ہوگی، اس کئے کہ یہاں شلسل نذر کی وجہ سے واجب ہوا ہے لہذا وقت کے نکلنے سے ساقط نہیں ہوگا ''')۔

حنابلہ کی رائے ہے کہ جوشخص اعتکاف کی نذر مانے پھراسے فاسد کرد ہے تو دیکھا جائے گا کہ اگر اس نے لگا تارچندایام کے لئے نذر مانی ہوگی توجتنے دنوں کا اعتکاف کر چکا ہے وہ بھی فاسد ہوجائے گا اور از سرنو وہ اعتکاف کرے گا، اس لئے کہ تسلسل اعتکاف کا وصف ہے،

اوراس کو پورا کرناممکن ہے،لہذا وہ لا زم ہوگا، اور چند متعین ایام کی نذر ہوتا کرناممکن ہے،لہذا وہ لا زم ہوگا، اور چند متعین ایام کی نذر ہونی تو اس میں دو رائیں ہیں:

اول: گذرا ہوا اعتکاف باطل ہوجائے گا اور از سرنو اعتکاف کرےگا ،اس لئے کہ اس نے تسلسل کے ساتھ اعتکاف کرنے کی نذر مانی ہے تو تسلسل ختم ہونے سے اعتکاف باطل قرار پائے گا جیسا کہ اگر الفاظ میں تسلسل کی قیدلگائے۔

دوم: باطل نہیں ہوگا، اس لئے کہ جواس میں سے گذرگیا ہے اس میں عبادت کو چھے طریقہ پرادا کیا ہے لہذاوہ تسلسل دوسرے میں ترک
کی وجہ سے باطل نہیں ہوگا، جیسے کہ کوئی شخص ماہ رمضان کے دوران
روزہ توڑ دے، تسلسل یہاں پرتعیین کی ضرورت کے لئے آیا ہے، اور تعیین کی صراحت موجود ہے، اور جب دومیں سے کسی ایک میں خلل سے مفرنہ ہوتو جو ضرورتا حاصل ہوا ہے اس میں ہی زیادہ بہتر ہے، اور اس لئے بھی کہ تسلسل کا وجوب وقت کے اعتبار سے ہے، نذر کے اعتبار سے ہے، نذر کے اعتبار سے ہے، نذر کے دھہ کو باطل نہیں کرے گا، اس رائے کی روسے صرف اس حصہ کی قضا کرے گا جس کو فاسد کیا ہے، اور اس پر دونوں صورتوں میں کفارہ واجب ہوگا، اس لئے کہ اس نے اپنی نذر کے بچھ حصہ کو ترک کیا واجب ہوگا، اس لئے کہ اس نے اپنی نذر کے بچھ حصہ کو ترک کیا

## مناسك حج كى قضا:

۳ سا - جے کے کسی رکن کوچھوڑ نایا توکسی ایسے مضبوط مانع کی وجہ سے ہوگا جو محرم کوارکان جے سے روک دے، اس کی تعبیر فقہاء احصار سے کرتے ہیں، یاکسی مضبوط مانع کے بغیر ہوگا، اس کی تعبیر فقہاء فوات

<sup>(</sup>۱) الشرح الصغيرار ۳۸\_\_

<sup>(</sup>۲) کفایة الطالب الربانی ایرا ۱۲،۴۱۲ طبع دارالمعرفیه

<sup>(</sup>س) المهذب مع المجموع ٢ ر ٩٢ س

<sup>(</sup>۱) المغنی ۱۳۰۰ سر۲۰۰۰

سے کرتے ہیں۔

اس پر فقهاء کا اتفاق ہے کہ محصر شخص پراس عبادت کی قضاواجب ہوگی جس سے اس کوروک دیا جائے بشرطیکہ وہ عبادت واجب ہوجیسے ، فرض جج، نذر مانا ہوا جج اور عمرہ، یہ تمام فقہاء کے نزدیک ہے اور شافعیه وحنابله کے نزدیک فرض عمرہ،احصار کی وجہسے بیواجب اس ہےساقط ہیں ہوگا۔

واجب عبادت جس ہے محرم کوروک دیا جائے اس کی قضا کے احکام نفلی عبادت کی قضااور قضامیں محرم پرلازم امور کی تفصیل کے لئے د يکھئے:''إحصار'' (فقره/٩٩،١٥)اور'' جج'' (فقره/١٢١، ١٢٣)\_ جس شخص کا حج فوت ہوجائے وہ جمہور فقہاء کے نز دیک طواف، سعی اورحلق کر کے حلال ہوجائے گا اور آئندہ سال قضااس پر لا زم

ایک روایت کے مطابق حنابلہ اور مزنی کی رائے میہ ہے کہ فاسد حج کووہ جاری رکھے گا، اور حج کے تمام افعال اس پرلازم ہوں گے، اس لئے کہ جس رکن کا وقت فوت ہو گیا ہواس کا ساقط ہونا اس رکن سے مانع نہیں ہوگا جس کا وقت فوت نہ ہوا ہو<sup>(۲)</sup>۔

جج فوت ہونے کی صورتیں،جس کا حج فوت ہوجائے اس کے حلال ہونے اور حلال ہونے کی کیفیت کی تفصیلات کے لئے دیکھئے: اصطلاح'' فوات''۔

وتت نکل جانے کی وجہ سے قربانی کی قضا: ۵ ۳- حفیہ اور مالکیہ کی رائے ہے کہ قربانی کا وقت نکل جانے سے قربانی فوت ہوجاتی ہے، اور اس کا زمانہ گذر جانے کے بعد مكلّف

- (۱) الفتاوي الهنديه الر۲۵۲، القوانين الفته پيه ص۹ ۱۳ شائع كرده دار الكتاب العربي،المهذ ١١٠٠/مغني ٣ر ٥٢٨،٥٢٤\_
  - (۲) المغنی ۳ر۵۲۷،المذہب ار۲۴۰۔

اس کامخاطب نہیں رہتاہے<sup>(۱)</sup>۔

پھر حنفیہ نے کہا: اگروہ اینے او پر کوئی متعین مکری واجب کرے، مثلًا يوں كے: مجھ يرالله كے لئے واجب ہے كه ميں اس بكرى كو قربان کروں خواہ واجب کرنے والاشخص فقیر ہو یاغنی، یا قربانی کرنے والاشخص فقیر ہو، اوراس نے قربانی کی نیت سے ایک بکری خریدی ہو اور قربانی نه کرسکا هو که ایام نحر گذر گئے، تو وه اس بکری کوزنده صدقه کردے گا، اور جس نے قربانی نہیں کی ہے اگروہ غنی ہواور اس نے اینے اویرکوئی متعین بکری لا زم نہ کی ہو،توایک بکری کی قیت وہ صدقہ کرے گاخواہ اس نے بکری خریدی ہویانہیں <sup>(۲)</sup>۔

مالکیہ کے نزدیک قربانی کی تعیین ذیح کے بغیرنہیں ہوتی ہے، لہذا نذر سے یا نیت سے یا علاحدہ کردینے سے قربانی متعین نہیں

شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب میہ ہے کہ اگر کوئی شخص قربانی نہ کرے یہاں تک کہ وقت نکل جائے ،تو اگر قربانی نفلی ہوتو ابنہیں کرے گا بلکہ اس سال قربانی فوت ہوجائے گی ، اور اگر قربانی نذر کی ہوتو لازم ہوگا کہ قربانی کرےاورادا کی طرح واجب کی قضا کرے <sup>(۲)</sup>۔ تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح '' اضحیة '' (فقرہ ۲۲، ۴۲)۔

ہویوں کے درمیان فوت شدہ ہاری کی قضا: ۲ سا- فوت شده باری کی قضا کے مسکلہ میں فقہاء کا اختلاف ہے: حنفیہ اور مالکیہ کا مذہب سے سے کہ باری کا وقت ختم ہوجانے سے

<sup>(</sup>۱) البنابيه ۱۱۲۹، حاشية العدوى على شرح الرساله ا۲۵۲ شائع كرده دار

<sup>(</sup>۲) الفتاوي الهندييه ار ۲۹۲\_

<sup>(</sup>۳) الشرح الصغیر ۱۳۹٬۱۴۸ میار (۴) الجموع ۸۸۸۸ می الفروع لابن مفلح ۵۴۶/۳۰ \_

باری فوت ہوجائے گی ، خواہ کسی عذر کی وجہ سے فوت ہوئی ہو یا بغیر عذر کے ، اور اس باری کی قضا نہیں کی جائے گی ، پس جس بیوی کے حصہ کی کوئی رات فوت ہوجائے ، اس کے بدلہ دوسری رات اس کے لئے نہیں ہوگی ، اس لئے کہ باری سے مقصود فی الحال حاصل شدہ ضرر کو دفع کرنا ہے ، اور وہ وقت نکلنے سے ختم ہوجا تا ہے ، اور اگر اس کی قضا کے لئے کہا جائے تواگلی رات والی بیوی پرظلم ہوگا (۱)۔

عینی نے ''محیط' اور'' مبسوط' سے قال کر کے کہاہے کہا گرشو ہرکسی ایک بیوی کے پاس ظلماً ایک ماہ تک رہ جائے ، پھر دوسری بیو یوں کی جانب سے باری کا مطالبہ ہو یا نہ ہو، شو ہر پراس کا عوض نہیں ہوگا، اس لئے کہ وہ مال نہیں ہے، لہذاوہ ذمہ میں دین نہیں قرار پائے گی، البتہ وہ ظالم ہوگا اور اس کو نصیحت کی جائے گی، اور اگروہ ایسا کرتا ہی رہتو تعزیراً اس کی تادیب کی جائے گی۔

شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ اگر شوہر کسی مشغولیت یار کاوٹ کی وجہ سے باری والی ہوی کے پاس رات میں قیام کرنے سے معذور ہو، یا بغیر عذر کے اس کے پاس رات نہ گذار ہے تواس کی قضا کرے گاجس طرح دوسر ہے واجبات کی قضا ہے (۳)۔

یمی رائے ابن الہمام نے اختیار کی ہے، وہ فرماتے ہیں: غور وفکر کا تقاضا ہے ہے کہ اگر ہیوی مطالبہ کرتے وشوہر کو قضا کا حکم دیا جائے گا، اس لئے کہ بیآ دمی کا حق ہے اور شوہراس کو پورا کرنے پر قادر ہے (۲۰)۔

### نفقه کی قضا:

◄ ١٠٠٠ ما لكيه، شا فعيه، اظهر روايت مين حنابله، حسن ، اسحاق اورابن

المنذركا مذہب ہے كہ جو شخص اپنی زوجه كا واجب نفقه ایک مدت تک چھوڑ دے تو اس كی وجہ سے وہ سا قط نہیں ہوگا، بلكہ وہ نفقہ شوہر كے ذمه دین رہے گا خواہ كسی عذركی وجہ سے اس كوچھوڑ ب یا بغیر عذر كے، اس لئے كہ وہ ایسا مال ہے جوعقد معاوضہ میں بطور بدل واجب ہوتا ہے، لہذا وہ زمانہ گذرنے كی وجہ سے ساقط نہیں ہوگا جیسے كہ قیمت، اجرت اور مہر (۱)۔

حفیہ اور دوسری روایت میں حنابلہ کی رائے ہے کہ اگر پھھ مدت گذر جائے اور وہ اس پرخرج نہ کرے تو نفقہ ساقط ہوجائے گا، البتہ اگراس نفقہ کے بارے میں کوئی فیصلہ کیا گیا ہویا زوجہ نے شوہر کے ساتھ کسی مقدار پرضلح کر لی ہوتو ان دونوں صور توں میں گذشتہ زمانہ کا نفقہ زوجہ کودلا یا جائے گا، اس لئے کہ کہ نفقہ شرمگاہ کے وض کے طور پر واجب نہیں ہوتا ہے، اس لئے اس کا وجوب'' احتباس' کے وض میں صلہ اور رزق کے طور پر باقی رہے گا عوض کے طور پر نہیں، کیونکہ اللہ تعالی نے اسے رزق کا نام دیا ہے، ارشاد ہے: "وَعَلَی الْمَوْلُو دِ لَهُ رِذُقُهُنَّ "(۱) (اور جس کا بچہ ہے، اس کے ذمہ ہے، ان (ماؤں) کا کھانا)۔

اور رزق اس کا نام ہے جو بطور صلہ دیا جائے ، اور صلہ پر ملکیت حقیقتاً سپر دکئے بغیر یا قاضی کیفیصلہ کے بغیر جیسا کہ جبہ میں ہے، یا باہمی رضامندی سے شوہر کے التزام کے بغیر جیس آتی ہے (۳)۔ حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ زوجین میں سے کوئی قضایا صلح کے بعد قبضہ سے پہلے مرجائے تو نفقہ ساقط ہوجائے گا، اس لئے کہ وہ

<sup>(</sup>۱) حاشيه ابن عابدين ۲ر ۲۰۰۰، الشرح الصغيرمع حاشية الصاوى ۲/۲۰۵

<sup>(</sup>۲) البنايه ۱۳۳۸ سر

<sup>(</sup>۳) روضة الطالبين ۲۱/۷ m،المهذب ۲۹/۲ ، كشاف القناع ۵ ر ۱۹۹ ـ

<sup>(</sup>۴) فتح القدير٢ / ١٩٠٥ طبع بولاق \_

<sup>(</sup>۱) القوانين الفقهيه ص ۲۲۲ شائع كرده دار الكتاب العربي، المهذب ۲۲ م ۱۲۵ شائع كرده دار المعرفي، المغنى ۷۸ ۸۸-۵

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره رسسی

<sup>(</sup>٣) الاختيار ١٩/٢، المغنى ١/٨٥٥ـ

ایک صله ہے جو قبضہ سے قبل موت سے ساقط ہوجا تا ہے (۱)۔

یرز وجہ کے نفقہ کا تھم ہے، رشتہ دار کے نفقہ کے بارے میں فقہاء

گیرائے ہے کہ جس شخص پر کسی رشتہ دار کا نفقہ لازم ہواور وہ ایک دن

یا چندا یام اس پرخرج نہ کر ہے تو وہ اس پر دین نہیں ہوگا، اور نہ اس پر
اس کی قضالا زم ہوگی، اس لئے کہ نفقہ زمانہ گذر نے سے ساقط ہوجا تا

ہے، الا یہ کہ قاضی نے اس کے نام پر قرض لینے کا تھم دے رکھا ہوتو وہ

اس کے ذمہ دین ہوجائے گا اور ساقط نہیں ہوگا (۱)۔

تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' نفقہ''۔

قضاة

تريف:

ا - قضاة قاضى كى جمع ہے، قاضى وہ خض ہے جوامور ميں فيصله كرنے والا اور ان كا حكم دينے والا ہو، كہاجاتا ہے: ''قضى قضاءً فهو قاض "اس نے فيصله كيا، 'استقضى فلان": فلال كو قاضى بنايا جو لوگول كے درميان فيصله كرے (۱) ۔

اصطلاحی معنی لغوی معنی سے علا حدہ ہیں ہے۔

متعلقه الفاظ:

حكام:

۲ - حکام حاکم کی جمع ہے، حاکم کا لفظ خلیفہ، والی، قاضی اور حکم سب کو شامل ہے، البتہ فقہاء کی عبارتوں میں مطلق بولا جائے تو قاضی مراد ہوتا ہے (۲)۔

قضاة اور حکام کے درمیان عموم اور خصوص کی نسبت ہے۔

# شرعی حکم:

۳- فقہاء کے درمیان اس بات میں اختلاف نہیں کہ ملک کے اطراف میں فوراً قاضی مقرر کرناامام پر فرض عین ہے، کیونکہ امام کے لئے بیجائز نہیں ہے کہ جس جگہ سے فریق کوعدالت میں طلب کیا

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۴۸۸ ۲۹۸\_

<sup>(</sup>۱) الاختيار ۱۲/۷۔

<sup>(</sup>٢) الاختيار ٣/١٣، القوانين الفقهيه ص٢٢٢، المهنور في القواعد للزركشي (٢) الاختيار ٣/١٣، القواعد للزركشي حمر ١٨٨٠، الأشباه والنظائر للسيوطي ص٥٠١، المهذب ١٨٨٢، الفروع ٥٩٩٨.

جاسکتا ہواس ہے آگے مسافت کی جگہ کو قاضی ہے خالی رکھے، اس کئے کہ وہاں سے فریق کو حاضر کیا جانا باعث مشقت ہے، اور بیذمہ داری امام کی عمومی ولایت میں شامل ہے، اور امام ہی کی طرف سے بید درست ہوتا ہے، نیز اس ذمہ داری کو امام سے مطالبہ کئے جانے تک موقو ف نہیں رکھا جائے گا، اس لئے کہ بیان حقوق میں سے ہے جن کی رعایت مطلوب ہے، اور ایسے منصب کو قبول کرنا اس کی صلاحیت رکھنے والوں کے قل میں فرض کفا ہیہے (ا)۔

تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح'' قضاء''۔

قضائے کام کو انجام دینے اور اس کاحق ادا کرنے کی قدرت رکھنے والوں کے لئے اس کام میں بہت زیادہ فضیلت ہے، اس لئے اللہ تعالی نے اس میں خطا پر بھی اجررکھا ہے اور قاضی سے خطا کا تھم ساقط کردیا ہے۔

تفصيل کے لئے دیکھئے:اصطلاح'' قضاء''۔

#### قاضي كي شرايط:

٧٧ - قضاء كے منصب پر فائز ہونے والے كے لئے فقہاء نے چند شرطيں لگائی ہيں، جن ميں سے بعض شرائط ميں ان كا اختلاف ہے اور بعض دوسرى شرائط ميں اتفاق ہے، تفصيل كے لئے د كھئے: اصطلاح" قضاء"۔

### متعدد قاضی ہونا:

۵ - بیجائز ہے کہ امام ایک شہر میں دویا تین قاضی مقرر کرے، اور ہر قاضی کے لئے فرائض متعین کردے، مثلاً کسی کو نکاح کے معاملات

تیسرے قاضی کوز مین جائیداد کے امور کی ذمدداری دے دے۔
اور یہ بھی جائز ہے کہ ہر قاضی کوشہر کے ایک مخصوص علاقہ میں تمام
معاملات دیکھنے کا اختیار عطا کر دے، کیونکہ اس صورت میں بھی باہم
کوئی ظمراؤنہیں ہوگا۔ اگر دونوں قاضوں میں سے ہرایک کے لئے
مذکورہ طریقہ پراختیارات کی تعیین نہ کر دے بلکہ دونوں کی ولایت عام
رہنے دے، تواس مسلم میں فقہاء کے درمیان مختلف مذاہب ہیں (۱)،
تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح ''قضاء''۔

سیرد کر دے، دوسرے کو مالی مطالبات کی ذمہ داری دے دے،

#### قضا پروظیفه لینا:

۲- قاضی کے لئے جائز ہے کہ بیت المال سے وظیفہ وصول کرے، قاضی شریح ، ابن سیرین ، امام شافعی اور بعض حنفیہ نے اس کی رخصت دی ہے ، جمہور فقہاء اور اکثر اہل علم کی یہی رائے ہے ، اس کی تفصیل اصطلاح" قضا" میں ہے۔

لیکن قضا کے لئے اجرت پررکھناعام فقہاء کے نز دیک جائز نہیں ہے۔

تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح'' قضاء''۔

<sup>(</sup>۱) مغنی المحتاج ۴مر ۹۷ س، المغنی ۹ر ۱۰۰\_

<sup>(</sup>۱) نهایة المحتاج ۲۳۹۸، مغنی المحتاج ۴۷ سر۲۷۳، المغنی ۹۷ ۳ س، حاشیة الدسوقی ۴۷ سر ۱۹ سر ۱۹ سر کی بعد کے صفحات ۔

# قطار

#### تعریف:

ا- لغت میں "القطار من الإبل" كا مطلب ہے: ایک ترتیب میں كئ اون ، اس كی جمع "قطر" ہے، جیسے كتاب اوراس كی جمع كتب ہے، كہاجاتا ہے: قطر الإبل قطرا، قطرها وأقطرها: لعنی اونٹول كوایک ترتیب میں ایک دوسرے سے قریب كیا (۱)۔

فقہاءاس لفظ کولغوی معنی میں ہی استعمال کرتے ہیں۔

بابرتی نے کہا: القطار، اونٹوں کو ایک ترتیب میں قریب کرنا ہے(۲)۔

زرقانی نے کہا: قطار (قاف پرزیر کے ساتھ) اونٹیا اس کے علاوہ دوسر ہے جانورکوایک دوسر ہے کے ساتھ باندھناہے (۳)۔

بعض فقہاء شافعیہ نے بیشرط لگائی ہے کہ ایک قطار کی تعدادنو سے ذائد نہ ہو کہ عام رواج یہی ہے (۴)، ابن الصلاح نے اس سے اختلاف کیا ہے اوراس کی تعدادسات بتائی ہے (۵)۔

نووی نے کہا: زیادہ صحیح درمیانی رائے ہے، ابوالفرج سرخسی نے اس کوذکر کیا ہے، انہوں نے کہا: صحراء میں تعداد کی قیدنہیں ہوگی، آبادی

(۵) أسنى المطالب ١٢٥٦هـ

میں ایک قطار کے لئے جتنی تعداد کا روائی ہواس کا اعتبار ہوگا، اور یہ تعداد سات ہے دس کے درمیان ہے (۱) بلقینی نے کہا: امام شافعی اور بہت سارے اصحاب نے اس کا اعتبار نہیں کیا ہے، ان میں شخ ابو صامد اور ان کے تبعین بھی ہیں، سات اور نوکی قیدلگا نامعتبر نہیں ہے، اذر بی اور زرکشی نے اس کے قریب ذکر کیا ہے، پھر ان دونوں نے کہا: تعداد کے سلسلہ میں لوگوں میں اختلاف کی وجہ ان کے عرف و روائی کا اختلاف ہے، ہم مطلاقہ میں وہاں کے عرف کا اعتبار کیا جا، ماحب وافی نے اس کی خرف کی سے کہ ہر علاقہ میں وہاں کے عرف کا اعتبار کیا جائے، صاحب وافی نے اس کی صراحت کی ہے (۲)۔

#### متعلقه الفاظ:

#### راحله:

۲ – راحلہ اونٹ کی سواری ہے خواہ اونٹ ہو یا اونٹی ، اورالی اونٹی جو سواری کے قابل ہو اسے بھی کہتے ہیں ، لیکن اول ہی فقہاء کی مراد ہوتی ہے (۳) ، راحلہ قطار کا ایک حصہ ہے۔

# اجمالي حكم:

قطار سے متعلق کچھا حکام ہیں جن کے بارے میں فقہاء نے گفتگو کی ہے، ان ہی میں سے حرز اور قطار جوتلف کر دے اس کا ضمان ہے، تفصیل درج ذیل ہے:

#### الف-حرز:

۳- شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ قطار کے ساتھ اگر پیچھے سے کوئی ہنکانے والاشخص ہوتو اس کی نگرانی میرہے کہ وہ قطار (اونٹوں) کود کھتا

<sup>(</sup>٢) العنابيه وفتح القدير ٢٣٦/٨-

<sup>(</sup>۳) الزرقانی۸/۱۰۰\_

<sup>(</sup>٧) روضة الطالبين • ار ١٢٨، أسنى المطالب ١٨٥٨ ١٨٥

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۱۲۹،۱۲۸ اـ

<sup>(</sup>۲) أسني المطالب ١٨٥٨ [

<sup>(</sup>٣) تحريرالفاظ التنبيه للنووي ص ٣ ساشائع كرده دارالقلم، المصباح المهنيري

رہے، اور جو اونٹ اسے نظر نہ آ رہے ہوں وہ اس کی حرز میں نہیں ہوں گے، اور اگر قطار کے ساتھ آ کے چلنے والاشخص ہوتو اس کی گرانی یہ ہے کہ وہ قطار کو ہر لمحہ دیکھے، اور جب وہ گھوم کر دیکھے گاتوا پنی نگاہ قطار کے اخیر تک پہنچائے گا، اور اگر پچھا ونٹ سی پہاڑیا عمارت کی رکاوٹ کی وجہ سے خظر آ رہے ہوں تو وہ اونٹ غیر محرز ہوں گے (۱)۔ مالکیہ نے کہا ہے کہ اگر چور قطار کے پچھ حصہ کو باقی سے محن مبدا کر دے تو اس کی وجہ سے معتمد قول کے مطابق اس کا ہاتھ کا ٹا جائے گا

ابن کے نے شافعیہ کا ایک قول میقل کیا ہے کہ اونٹوں کے آگے چلنے والے پر میشر طنہیں ہے کہ وہ قطار کے آخر تک دیکھے (۳)۔

اور جہاں قطار کے اخیر تک دیکھنے کی شرط لگائی گئی ہے وہاں فقہاء شافعیہ کا اسلسلہ میں اختلاف ہے کہ آواز کا پہنچنا شرط ہے یا نہیں؟

بعض فقہاء نے کہا: اگر اس کی آواز قطار کے ایک حصہ تک نہ پہنچ سکتو وہ حصہ غیر محرز ہوگا، بعض دوسر نے فقہاء نے آواز پہنچنے کے اعتبار سے خاموثی اختیار کی ہے اور صرف دیکھنے پر اکتفاء کیا ہے، اس لئے کہ جس کووہ دیکھر ہا ہے جب وہ چاہے تو اس کے لئے وہاں دوڑ کر پہنچنا ممکن ہوگا (۲)۔

حنفیہ کا مذہب میہ ہے کہ اگر کوئی شخص قطار میں سے کوئی اونٹ یا کچاوہ چوری کر لے تو اس کا ہاتھ نہیں کا ٹا جائے گا، اس لئے کہ وہ مقصود حرز میں نہیں ہے، لہذااس میں عدم حرز کا شبہ ہے، اس کی وجہ سے کہ ہا نکنے والا، سوار اور آ کے چلنے والا، محض مسافت طے کرنا اور سامانوں کو پہنچانا چاہتے ہیں حفاظت نہیں، اسی لئے اگر ان سامانوں

کے ساتھ ان کی حفاظت کے لئے کوئی شخص ساتھ میں چل رہا ہوتو فقہاء کہتے ہیں کہ اس کا ہاتھ کا ٹا جائے گا، اور اگر کوئی کجاوہ کو بھاڑ کر اس میں سے زکال لے تو اس کا ہاتھ کا ٹا جائے گا، اس لئے کہ اس صورت میں گون حرز ہیں، کیونکہ اس میں سامان رکھنے کا مقصد سامان کی حفاظت ہوتی ہے جیسے کہ آستین میں رکھنا، لہذا یہاں حرز سے لینا یا جائے گا، لہذا ہاتھ کا ٹا جائے گا()۔

تفصیل کے لئے دیکھئے:'' سرقۃ'' ( نقرہ / ۳۷)۔

# ب-قطار کے ضائع کردہ کا ضمان:

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۱۰۱۸ ۱۸ نفنی ۸/ ۲۵۰\_

<sup>(</sup>۲) الفوا كهالدواني ۲ر ۲۹۵ ،الشرح الصغير ۱۸۰۸ م

<sup>(</sup>٣) روضة الطالبين ١٢٨٠١ـ

<sup>(</sup>۴) روضة الطالبين ١٢٨/١ـ

<sup>(</sup>۱) فتح القدير ۱۲ ۲۳۲ طبع بولاق۔

اس دیت کو وصول کریں گے، اس لئے کہ بید دیت ہے، خسارہ نہیں ہے، اور اگر اونٹ کو باندھے اور قطار ابھی رکا ہوا ہوتو اس صورت میں صرف قائد کے عاقلہ پر دیت ہوگی، اور وہ بغیر اجازت اس کے ہائننے کی وجہ سے اس دیت کو وصول نہیں کریں گے (۱)۔

مالکیہ نے کہا: جو شخص کسی قطار کی قیادت کر ہے تو قطار کے اول یا آخر میں اونٹ جو نقصان پہنچائے اس کا وہ ضامن ہوگا، اور اگر اونٹ کسی شخص کو اپنے اگلے یا پچھلے پاؤں سے مارد ہے تو قائد ضامن نہیں ہوگا، الا بیہ کہ خود قائد اونٹ کے ساتھ کوئی حرکت کر ہے جس کی وجہ سے ایسا ہو (۲)۔

حنابلہ میں سے مس الدین ابن قدامہ نے کہا: جواوئٹ کسی ایسے اونٹ کے ساتھ قطار میں ہوجس پرکوئی سوار ہوتواس اونٹ کی جنایت کا صان سوار پر ہوگا، کیونکہ سوار ہی قائد کے حکم میں ہے، اور اگراس دوسرے اونٹ کے ساتھ کوئی تیسر ااونٹ قطار میں ہوتو تیسرے کا ضان سوار پرنہیں ہوگا، الا یہ کہ اس کا کوئی ہاننے والا ہو، اس لئے کہ پہلے سوار کے لئے اس تیسر کے وجنایت سے روکنا ممکن نہیں ہے (۳)۔

قط

د يکھئے: چھر" ۔

(۳) الشرح الكبير بهامش المغنى ۵ر ۱۵۴ ـ

نطع

عريف:

ا – لغت میں قطع کا معنی کسی جسم (جس میں لمبائی چوڑائی اور موٹائی مور اسے کسی جز کو علاحدہ کرنا ہے، کہاجاتا ہے: قطعت الحبل قطعاً: یعنی میں نے رسی کا ایک جز کا ٹے لیا<sup>(۱)</sup>،اس لفظ کا استعال کئ معانی میں ہوتا ہے، چنا نچا گرکوئی شخص کوئی کا م شروع کر سے اور اسے پورانہ کر سکے تو کہاجا تا ہے: 'إنه قطعه''،اور جو شخص نماز پوری کرنے یور نہ کر سالم پھیر کرنماز سے نکل جائے، یا نماز شروع کرنے کے بعد کوئی ایسا کا م کرے جس سے نماز باطل ہوجائے تو کہاجا تا ہے: اس نے اپنی نماز قطع کردی (۲)، اور اصطلاحی معنی لغوی معنی سے علاحدہ نہیں ہے۔

قطع سے متعلق احکام: قطع کے موضوع کے فرق سے قطع کے احکام الگ الگ ہوتے ہیں۔

عبادت قطع كرنا:

۲ - اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ واجب عبادت شروع کرنے کے بعد

<sup>(</sup>۱) الدرالمخارمع حاشيه ابن عابدين ١٥٩هــ

<sup>(</sup>۲) الزرقانی۸/۱۱۹\_

<sup>-</sup>(۱) لسان العرب-

<sup>(</sup>۲) سان امرب (۲) ابن عابدین ار ۴۸۰، المنج ار ۵۸۷،۳۴۳.

بغیرکسی شرعی جواز کے اس کوقطع کرنا ناجائز ہے، کیونکہ بغیرکسی شرعی جواز کے قطع کرنا فعل عبث اور کھلواڑ ہے جوعبادت کے احترام کے منافی ہے اور عبادت کو فاسد کرنا ممنوع ہے، اللہ تعالی فرما تا ہے: "وَلَا تُبُطِلُو اُ اَعْمَالُکُمُ "(ا) (اور اپنے اعمال کورائیگاں مت کرو)، ہاں کسی شرعی جواز کی بنا پر قطع کرنا درست ہوگا، چنا نچہ کسی سانپ وغیرہ کو مار نے کے لئے نماز توڑی جاسمی ہے، اس لئے کہ اس کو مار نے کا کھم ہوئے کے اندیشہ ہے، اپنے یاکسی دوسرے کے فیتی مال کے ضائع ہونے کے اندیشہ شخص کوجس کی طرف سانپ وغیرہ جار ہا ہومتنبہ کرنے کے لئے نماز توڑی جاسکتی ہے، کئے اور کسی غافل یاکسی سوئے ہوئے توڑی جاسکتی ہے، کہا تھیرہ کو ان یا شیرخوار بچہ کو ڈریعہ ان کو متنبہ کرنا ممکن نہ ہو، کسی ڈو بیتے ہوئے کے ذریعہ ان کو متنبہ کرنا ممکن نہ ہو، کسی ڈو بیتے ہوئے کے لئے روز ہو آوڑا جاسکتا ہے (۲)۔

نفل کوشروع کرنے کے بعد توڑنے کے حکم میں فقہاء کا اختلاف ہے، حنفیداور مالکیدنے کہا: فرض کی طرح نفل کو بھی شروع کرنے کے بعد بلا عذر توڑنا جائز نہیں ہے، بلکہ اسے مکمل کرنا واجب ہے، اس لئے کہوہ عبادت ہے اور اس کے شروع کردیئے سے وہ لازم ہوجاتی ہے اور اس کو باطل کرنا جائز نہیں ہے اس لئے کہوہ ایک عبادت ہے۔ شافعیہ اور حنا بلہ نے کہا: ففل کو قطع کرنا جائز ہے سوائے ججے اور عمرہ شافعیہ اور حنا بلہ نے کہا: ففل کو قطع کرنا جائز ہے سوائے ججے اور عمرہ کے، اس لئے کہ حدیث ہے: "المتنفل أمیر نفسه" (فلل

(۱) سورهٔ محمدر ۳۳\_

والاخودا پناامیر ہوتا ہے )، البتہ اسے کمل کرنامتی ہے، کیکن تج اور عمرہ دونوں کو کمل کرنا واجب ہے، خواہ شروع کرنے کے بعد وہ دونوں فاسد ہوجا کیں، اس لئے کہ حج اور عمرہ نفلی بھی فرض کی طرح بیں، دیکھئے:'' تطوع'' (فقرہ ۱۲۷)۔

نمازکسی ایسے فعل کی وجہ سے منقطع ہوجاتی ہے جونماز کے منافی ہو جیسے عمداً حدث کرنا، تنا جیسے عمداً حدث کرنا، اتنا کلام کرنا جوعرف میں کیشر ہو، عمل کیشر کرنا، اور اس طرح کے دیگر امور جن سے نماز باطل ہوجاتی ہے۔

حنابلہ نے کہا: نماز اس صورت میں بھی ٹوٹ جاتی ہے جب نمازی کے آگے سے سیاہ کتا گذرجائے، یعنی ایسا کالاجس کے جسم پر سیاہی کے علاوہ اور کوئی رنگ نہ ہو، امام احمد کی ایک روایت میں بیہ کہ سیاہ کتا، گدھا اور عورت اگر نمازی کے آگے سے گذرجا ئیں تو نماز ٹوٹ جاتی ہے، لیکن عام فقہاء کے نزدیک ان میں سے کسی کے گذر نے سے نماز نہیں ٹوٹتی ہے (۱)۔

حفیہ کے نز دیک کسی مطلق نماز میں جس میں مردوعورت دونوں شریک ہوں اگرعورت مرد کے محاذات میں ہوجائے تو اس سے نماز ٹوٹ جاتی ہے، دیکھئے:اصطلاح''اقتداء''(فقرہ/۱۱)۔

کھانا، پینا اور جماع جوروزہ کو باطل کردیتے ہیں ان سے روزہ ٹوٹ جاتا ہے، شافعیہ کے نزدیک محض توڑنے کی نیت کرنے سے روزہ نہیں ٹو ٹتا ہے۔ دیکھئے: اصطلاح ''صوم'' (فقرہ ۳۳)۔

# اقتداء كاختم هونا:

سا- امام اگرسلام پھیر کریا کسی اور ذریعہ سے اپنی نماز سے نکل جائے تو اس سے مقتدی کی اقتداء ختم ہوجائے گی، کیونکہ اب رابطہ

<sup>(</sup>۲) رد المحتار ار ۲۴،۰ برائع الصنائع ار ۲۸۱، حاشیة الدسوقی ار ۲۸۱، المثنی (۲) در المحتار ۲۸۱، ۲۸۱، المجموع ۱۸۱۰ اوراس کے بعد کے صفحات ۹۴–۱۰۲،۱۰۵ اوراس کے بعد کے صفحات ۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "المنتفل أمیر نفسه" کی روایت ترندی (۱۰۰/۳) نے حفرت
ام ہائی سے ان الفاظ میں کی ہے: "الصائم أمیر أو أمین نفسه" اور اس
کی روایت حاکم (۱۸۳۹) نے کی ہے اور اسے سی قرار دیا ہے، اور ذہبی
نے ان کی موافقت کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ارا۲۴،المجموع ۳ر۲۵۰،المغنی ۲۴۹٫\_

میں دیکھا جائے۔

باقی نہیں رہا۔

شافعیہ کے نزدیک مقتری کے لئے جائزہ کہ علاحدگی کی نیت کر کے اقتداء ختم کر لے، گرچہ ہم یہ کہیں کہ جماعت فرض کفا یہ ہے، اس لئے کہ ان کے نزدیک نفل کی طرح فرض کفا یہ شروع کرنے سے لازم نہیں ہوتا ہے، صرف جہاداور جنازہ کی نماز اس سے مشتنی ہیں، اس لئے کہ غزوہ ذات الرقاع (۱) میں پہلی ٹیم نبی کریم علی ہے جدا ہوگئ تھی، البتہ ان کوقطع کرنا مکروہ ہے، سوائے اس کے کہ کوئی عذر ہوجیسے مرض ہو، یا امام نماز طویل کردے اور مقتری اپنے ضعف یا مشغولیت کی وجہ سے صبر نہ کرسکے، اور اس کا ترک سنت مقصودہ ہو جیسے شہدیا قنوت۔

# سورهٔ فاتحه کے شلسل کاختم ہونا:

سم - سورهٔ فاتحه کانسلسل ختم ہوجاتا ہے اگر درمیان میں کوئی ذکر آ جائے گرچی تلیل ہو، یا بغیر عذر کے اتنا سکوت ہوجوعرف میں طویل سمجھاجائے، یاسکوت خواہ قلیل ہولیکن قراءت قطع کرنااس سے مقصود ہو،اس لئے کہ یہ چیزیں قراءت سے اعراض کو بتاتی ہیں (۲)۔

# خطبهٔ جمعه وقطع کرنا:

۵ - نطبهٔ جمعہ کے جمعہ کے ہونے کے لئے اسے لوگوں کا خطبہ سننا ضروری ہے جن سے جمعہ منعقد ہوجا تا ہے، اگر وہ تمام یا بعض لوگ چلے جائیں تو اس میں تفصیل ہے جسے اصطلاح ''نظبہ'' ( نقر ۱۲۴)

# (۱) المنج على حاشية الجمل ار ۵۷۸\_

حدیث: "مفارقة الفرقة الأولى النبي عَلَيْكُ في ذات الرقاع" كی روایت بخارى (فتح الباری ۲۱/۷) اور مسلم (۵۷۲،۵۷۵) نے حضرت صالح بن خوات سے كى ہے۔

(۲) المنج عَلى حاشية الجمل ار ۳۴۷۔

#### حرم کے بودے کا شا:

۱-فقہاء کا اس بات پر اتفاق ہے کہ حرم کے وہ پودے جس کولوگ عام طور سے نہیں اگاتے ہیں ان کو اکھاڑنا یا کا ٹنا حرام ہے خواہ درخت ہو یا پچھ اور، اس حکم میں محرم اور غیر محرم دونوں برابر ہیں، کیونکہ حدیث ہے: "حرم اللہ مکہ فلم تحل لأحد قبلي ولا لأحد بعدي أحلت لي ساعة من نهار، لا یختلی خلاها ولا یعصد شجو ها" (اللہ تعالی نے مکہ کو حرام بنایا، وہ نہ مجھ سے یعضد شجو ها" (اللہ تعالی نے مکہ کو حرام بنایا، وہ نہ مجھ سے کیا صرف دن کے ایک حصہ میں میرے لئے حلال کیا گیا، نہ اس کی سنرگھاس کائی جائے گی اور نہ وہاں کے درخت کا لے جائیں گے)۔ سنرگھاس کائی جائے گی اور نہ وہاں کے درخت کا لے جائیں گے)۔ د یکھنے: اصطلاح "حرم" (فقره ۱۰)۔

#### ورم شده حصه یا نا کاره عضوکو کاشا:

2- عاقل بالغ شخص اپنے جسم كا ايسا ورم كا ف سكتا ہے جس كو كا في ميں كو كى خطرہ نہ ہواور نہ باقى رہنے ميں خطرہ ہو، اس لئے كہ اس كا مقصد بدنمائى كا از الہ ہے، ليكن اگر دويا ايك قابل اعتاد ڈاكٹر كے كہنے مقصد بدنمائى كا از الہ ہے، ليكن اگر دويا ايك قابل اعتاد ڈاكٹر كے كہنے كے مطابق اس كو كا في ميں جان كے لئے خطرہ ہواور اس كو باقى ركھنے ميں كو كى خطرہ نہ ويا يہ كہ كا في ميں خطرہ زيادہ ہو، تو اس كے لئے اس كو كا فنا جا ئزنہيں ہوگا، اس لئے كہ بياس كى جان كى ہلاكت كا سبب ہوسكتا ہے، اللہ تعالى فرماتا ہے: "وَ لَا تُلْقُونُ البِّائِيدِيْكُمْ إِلَى التَّا اللهُ اله

<sup>(</sup>۱) حدیث: "حوم الله مکة ....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۳ سر ۱۳۳) نے حضرت ابن عباس سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ر ۱۹۵\_

# قطع ٨-٩ قطع الطريق، قفيز

ڈاکٹر کہیں کہ اگر نہ کاٹا جائے تو ایسا مرض لاحق ہوسکتا ہے جو ہلاکت کا سبب ہوتو کاٹنا واجب ہوگا، جس طرح دیگر مہلک چیزوں کو دفع کرنا واجب ہوگا، نا کارہ عضو بھی احکام میں ورم کے مثل ہے۔

باپ داداوغیرہ کو اختیار ہے کہ چھوٹے بچہ اور مجنون کے ورم شدہ حصہ اور ناکارہ عضو کو خطرہ کے باوجود کٹوادیں، بشرطیکہ کاٹنے کے مقابلہ میں باقی رہنے میں خطرہ زیادہ ہو، اس لئے کہ باپ دادا کوان دونوں کے مال کی حفاظت کاحق حاصل ہے، تو ان دونوں کے جسم کی حفاظت کی ذمہ داری بدرجہ اولی ہوگی، باپ اور دادا کے علاوہ حاکم اور دوسرے اولیاء کو بیا ختیار خطرہ نہ ہونے کی صورت میں ہوگا، خطرہ ہوتو کا ٹنا جائز نہیں ہوگا (1)۔

ڈاکوؤں کے ہاتھ پاؤں مخالف سمت سے کا ٹنا:

9-فقہاء كے درميان اس مسله ميں كوئى اختلاف نہيں ہے كہ حاربين كى سزاوں ميں ان كے ہاتھ اور پاؤں كا ٹنا بھى ہے، الله تعالى فرما تا ہے: ''إِنَّمَا جَزَوُّ الَّذِيْنَ يُحَارِبُونَ اللّٰهَ وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوْنَ فِي ہے: ''إِنَّمَا جَزَوُّ الَّذِيْنَ يُحَارِبُونَ اللّٰهَ وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الْأَرْضِ فَسَادًا أَنُ يُقَتَّلُوا أَوْيُصَلَّبُوا أَوْ تُقَطَّعَ أَيُدِيهِمُ وَأَرْجُلُهُمْ مِّنُ خِلَافٍ ''() (جولوگ الله اور اس كے رسول سے لڑتے ہيں اور ملک میں فساد پھيلانے ميں گے رہتے ہيں، ان كى سزا لڑتے ہيں اور ملک ميں فساد پھيلانے ميں الله دينے جائيں، ياان كى سزا اور بير مخالف جانب سے كائے جائيں ياسولى دينے جائيں، ياان كے ہاتھ اور بير مخالف جانب سے كائے جائيں)۔ تفصيل كے لئے و كيھئے: اصطلاح ' حرابة ' (فقرہ / 2) اور اس كے بعد كے صفحات ۔

### چور کا ہاتھ کا ٹنا

۸-اگرامام کے پاس کسی ایسے چورکا معاملہ لا یاجائے جس نے محفوظ مقام سے نصاب سرقہ کے بقتر مال چوری کی ہواور امام کے نزدیک اس کی چوری ثابت ہوجائے تو اس پر حدسر قد جاری کرنا امام پرواجب ہوگا، کیونکہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَ السَّادِ قُ وَ السَّادِ قُ فَاقْطَعُوا اللَّهُ اللهُ فَاقْطَعُوا اللَّهُ اللهُ فَاقْطَعُوا اللَّهُ وَ السَّادِ قُ وَ السَّادِ قُ فَاقْطَعُوا اللهُ عَورت ، دونوں کے ہاتھ کاٹ ڈالو)، اور حدیث ہے: "تقطع الید فی ربع دینار فصاعداً" ( چوتھائی دینار یا اس سے زائد کی چوری میں ہاتھ کا ٹاجائے گا)۔

تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح''سرقة'' (فقرہ / ٦٢)۔

# قطع الطريق

ديکھئے:"حرابة"۔

# قفيز

د نکھئے:''مقادیر''۔

<sup>(</sup>۱) مغنی الحتاج ۴۸ر ۲۰۰، ۲۰۱۰منج علی الجمل ارا ۱۷۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ ما نده ر ۳۸\_

<sup>(</sup>٣) حدیث: تقطع الید في ربع دینار فصاعدا" کی روایت بخاری ( فقی الباری ۱۳۱۲) اور مسلم (۱۳۱۲ ۱۳۱۳) في حضرت عائشة سے کی ہے۔

قلنسوة

**قل**س

تعریف:

ا – قلنسو ۃ لغت میں: سرکاایک لباس ہے۔ ''قلبیس'': ٹوپی پہننا<sup>(۱)</sup>۔ اصطلاحی معنی لغوی معنی سےعلا حد نہیں ہے<sup>(۲)</sup>۔

قلفة

ريڪئے:" تيءَ'۔

ٹو پی سے متعلق احکام: وضومیں اس پر مسح کرنا:

۲ - حفیه کامذ جب اور حنابله کارانج مذہب سے کہ وضو میں ٹوپی پر سے
کرنا جائز نہیں ہے، اس لئے کہ اس کو اتار نے میں کوئی حرج نہیں

د کیھئے:'' حثفۃ''' ختان''۔

اسحاق بن ابراہیم نے کہا: امام احمد فرماتے ہیں کہٹو پی پرمسے نہیں کیاجائے گا<sup>(۳)</sup>۔

مالکیہ نے کہا: اگراس کوا تار نے میں ضرر کا اندیشہ ہوتو اس پرمسے کرنا جائز ہوگا<sup>(4)</sup>۔

شافعیہ نے کہا: اگرٹو پی اتار نادشوار ہویا اتار نانہیں چاہتا ہوتواس

قلة

د مکھئے:"مقادیر"۔

<sup>(</sup>۲) الدر المختار وحاشيه ابن عابدين ار ۱۸۱، الدسوقی ار ۱۲۳، المغنی ار ۴۰ س، کشاف القناع ار ۱۱۳

<sup>(</sup>٣) ابن عابدين ار١٨١،الاختيار ار٢٥، كشاف القناع ار١١٣، المغنى ار ١٠٠٣ س

<sup>(</sup>۴) حاشية الدسوقي الر١٦٣ ـ

رمس کرنے سے وضو کمل ہوجائے گا، گرچہ حدث کی حالت میں اس کو پہنا ہو، اس لئے کہ مسلم شریف کی حدیث ہے: ''أنه عَلَیْتُ تو ضأ فمسح بناصیته و علی العمامة'' (آپ عَلَیْتُ نے وضو فرمایا اور اپنی پیشانی اور عمامہ پرمس کیا)،خواہ اس کو علا حدہ کرنا دشوار ہو بانہیں (۲)۔

### محرم کاٹو یی پہننا:

س-محرم کے لئے ٹو پی پہننا حرام ہے، اس لئے کہ سرچھپانا ممنوعات احرام میں سے ہے، اس لئے کہ حضرت ابن عمر سے مروی ہے: ''أن النبي عَلَيْظِيْهِ قال في الحوم: لا يلبس القمص ولا العمائم ولا السراويلات ولا البرانس ولا الخفاف إلا أحد لا يجد نعلين فليلبس خفين وليقطعهما أسفل من يجد نعلين فليلبس خفين وليقطعهما أسفل من الكعبين''(") (نج كريم عَلَيْتُ نِحُم كے بارے ميں فرمايا: وه نهي پنج گا نه عمامه، نه پائجامه، نه ٹو پی اور نه موزے، اگركسی كے پاس چپل نه ہول تو موزے پہن لے اور شخول سے نيچ كا حصم كائے لے)۔

ابن بطال نے کہا: حدیث کا جملہ 'ولا البوانس' ہے، ''الصحاح'' میں ہے کہ' برنس' کمبی ٹو پی کو کہتے ہیں، ابتدائے اسلام میں تجاج اسے پہنتے تھے۔

ا گرمحرم شخص لو في پهن لے تواس پر فدید لازم ہوگا،اس پر تمام

فقہاء کا اتفاق ہے<sup>(1)</sup>۔

### اہل ذمہ کاٹو یی بہننا:

الم الم فرم کا ایک تھم یہ ہے کہ انہیں ایسالباس پہننے کا تھم دیا جائے گا جوان کو مسلمانوں سے متازر کھے، اس لئے کہ حضرت عمر نے صحابہ کرام کی موجودگی میں اہل ذمہ کے ساتھ اس بات پرسلح فرمائی تھی کہ وہ اپنے لباس تبدیل کرلیں گے (۲) ، لہذا اگر وہ ٹو پی پہنیں توضروری ہوگا کہ ان کی ٹوپیاں مسلمانوں کی ٹوپیوں سے علاحدہ ہوں ، تا کہ وہ اپنی ایک علامت کے ساتھ ممتاز ہوں جس کی وجہ سے وہ پہچانے جائیں۔

ابن عابدین نے کہا: اہل ذمہ کوچھوٹی ٹو پیوں کے پہننے سے روکا جائے گا، ان کی ٹو پیاں کھادی کی لمبی ہوں گی جو سیاہ رنگ سے رنگ ہوئی ہوں گی اور یہ پہچان کے لئے بہتر ہے (")۔

امام ابولوسف نے "کتاب الخراج" میں لکھا ہے کہ ان پر لازم کیا جائے گا کہ وہ لمبی ٹو پی پہنیں جوسلی ہوئی ہوں، حضرت عمرٌ ایسا ہی تعلم دیتے تھے، لینی مید ان کی علامت ہوگی جس سے وہ پہچانے جائیں گے (۴)۔

شیرازی نے کہا:اگروہ ٹو پی پہنیں تواس میں پھٹے ہوئے کپڑے کا ایک ٹکڑالگالیں تا کہ وہ مسلمانوں کی ٹوپیوں سے ممتازر ہیں،اس لئے کہ حضرت عبدالرحمٰن بن عنم نے اس مکتوب میں روایت کیا ہے جسے

<sup>(</sup>۱) الاختيار الرسم ۱۶ ا، ابن عابدين ۲ رسم ۱۹۳ الدسوقي ۲ ر ۵۵ ، ۵۵ ، ۲۷ ، المهذب ارسم ۲۱۱ ، الإ فصاح ارس۸۸ \_

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ۴۸۷٬۲۵۲٫۲۵۷\_

<sup>(</sup>۳) حاشیها بن عابدین ۳ر ۲۷۸\_

<sup>(</sup>۴) ابن عابدین ۱۲۸۳ ۲۷۔

<sup>(</sup>۱) خبر:"أنه عُلْطِيْهُ توضاً فمسح بناصيته وعلى العمامة"كي روايت مسلم(۱/ ۲۳۰) نے حضرت مغیرہ بن شعبہ سے كى ہے۔

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ار ۲۰\_

<sup>(</sup>۳) حدیث ابن عمر: "أن النبي عَلَيْكَ قال في المحوم: لا يلبس القمص ولا العمائم....." كى راویت بخاری (فتح الباری ۱/۱۰۳) اور مسلم (۸۳۵/۲) نیک ہے، اور الفاظ بخاری کے بین۔

# قمار قميص،قنطار،قنفذ قن

حضرت عمرؓ کے واسطہ لکھا تھا جب حضرت عمرؓ نے شام کے عیسائیوں سے صلح فرمائی تھی،اس میں بیشرط لگائی گئی تھی کہ وہ مسلمانوں کے کسی بھی لباس مثلاً ٹوپی اور عمامہ میں ان کی مشابہت اختیار نہیں

بھی کباش مثلا تو پی اور عمامہ میں ان کی مشابہت اختیار ہیں۔ کریں گے<sup>(۱)</sup>۔

حنابلہ نے بھی اس کے مثل کہاہے <sup>(۲)</sup>۔

ما لکیہ نے کہا: انہیں ایسالباس پہننے پر مجبور کیا جائے گاجس کی وجہ (۳)

سےوہ متازر ہیں <sup>(۳)</sup>۔

قنطار ئۇلجىن كى وجە دىكھئے:"مقادىر"۔

قمار قنفذ

قريص قن

د كيفيخ: '' أكبسة'' \_ \_ \_ \_ \_ د كيفيخ: '' رق' \_

<sup>(</sup>۱) المهذب۲۸۵۲،مغنی الحتاج ۲۸۷٬۲۵۲،۲۵۷\_

<sup>(</sup>۲) شرح منتهی الإرادات ۱۳۲۷، المغنی ۸۸ ۵۳۳ طبع الریاض \_

<sup>(</sup>٣) جواہرالإ كليل ار٢٦٨\_

وَّ قَآئِمًا" (المحلاج وُ تَحْص رات کے وقت سجدہ وقیام کی حالت میں عبادت کررہا ہو)۔

-سكوت: چنانچه حضرت زيد بن ارقم سيم مروى هي كه وه فرمات بين: "كنا نتكلم في الصلاة، يكلم الرجل صاحبه وهو الى جنبه في الصلاة حتى نزلت "وَقُوْمُوا لِلّهِ قَنْتِينَنَ" (1) "فأمر نا بالسكوت و نهينا عن الكلام" ("مم لوگ نماز مين العالام" فأمر نا بالسكوت و نهينا عن الكلام "(") (تم لوگ نماز مين بات كفتگوكرت شيم اليث يهلووا لي شخص سي نماز مين بات كرتا تقا يهال تك كه قرآن كى آيت نازل موكى "وَقُومُوا لِللهِ قَنْتِينَ" (اورالله كسامن عاجزول (كي طرح) كمر دياكيا) و شيمين خاموش رين كا كيا اور گفتگوسي روك دياكيا) و شيمين خاموش رينكا كيا اور گفتگوسي روك دياكيا) و

- دعا: یہ عنی سب سے زیادہ شہور ہے، زجاج نے کہا: لغت میں مشہور ہے کہ قنوت کا معنی دعا ہے، اور قانت دعا کرنے والا ہے، نووی نے بیان کیا ہے کہ قنوت خیر اور شرکی دعا کو کہتے ہیں، چنا نچہ کہاجا تا ہے: "قنت له" اور "قنت علیه" (۲) یعنی اس کے لئے دعا کی اور اس کے لئے بردعا کی۔

اصطلاح میں: ابن علان نے کہا: اہل شرع کے نزدیک نماز میں قیام کے ایک مخصوص محل میں پڑھی جانے والی دعا کا نام قنوت ہے (۵)۔

# قنوت

#### تعریف:

ا - قنوت لغت میں چندمعانی پر بولا جاتا ہے، بعض معانی درج ذیل ہیں:

- طاعت: اسى معنى ميں الله تعالى كا ارشاد ہے: "لَّهُ مَا في السَّمُواتِ وَالْأَرُضِ كُلُّ لَّهُ قَلِيْتُونَ" (اسى كى ملك ہے جو يَحَمَّ السَّمُواتِ وَالْأَرُضِ كُلُّ لَّهُ قَلِيْتُونَ" (اسى كى ملك ہے جو يَحَمَّ بَهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الهِ اللهُ ال

- صلاة: اس معنى مين الله تعالى كا ارشاد ہے: "يَمُو يَهُ اَقْنَتِى لَوَ إِلَى الله تعالى كا ارشاد ہے: "يَمُو يَهُ اَقْنَتِى لَوَ إِلَى الله تعالى كا ارشاد ہے: "يَمُو يَهُ اَقْنَتِى لَوْ إِلَى الله عَلَى وَ اَوْرَ كُو يَى رَوْ اور رَوْعَ كُرِنَى رَوْ اور رَوْعَ كُرِنَى رَوْ اور رَوْعَ كُرِنَى رَوْ اور رَوْعَ كُرِنَى وَ الول كِساتِهِ رَوْعَ كُرِنَى رَوْ اور رَوْعَ كُرِنَى وَ الول كِساتِهِ رَوْعَ كُرِنَى رَوْ اور رَوْعَ كُرِنَى وَ الول كِساتِهِ رَوْعَ كُرِنَى رَوْدَ وَ الول كِساتِهِ رَوْعَ كُرِنَى رَوْدَ وَ الْمُعْلَى اللهِ الْمُعْلَى اللهِ الْمُعْلَى اللهِ اللهُ الل

-طول قیام: اس معنی میں نبی کریم علی کا ارشاد ہے: "أفضل الصلاق طول القنوت" (سب سے بہتر نماز طویل قیام ہے)۔

حضرت ابن عمر سے قنوت کے بارے میں پوچھا گیا، تو انہوں نے فرمایا: میں تو قنوت کا مفہوم طول قیام ہی سمجھتا ہوں، پھر انہوں نے فرمایا: میں تو قنوت کا مفہوم طول قیان الْآءَ الْکُلِ سَاجِدًا

<sup>(</sup>۱) سورهٔ زمر ۷۹، نیز دیکھئے: بصائر ذوی التمییز ۲۹۸/۴۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ر ۲۳۸\_

<sup>(</sup>۳) حدیث زید بن اُرقم "کنا نتکلم فی الصلاة ....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۹۸۸) نے کی ہے، اور الفاظ مسلم کے ہیں۔

<sup>(</sup>۴) د كيميخ: تحرير الفاظ التنبيه للنووى طبع دار القلم دشق ص ۲۲، بصائر ذوى التمييز للفير وز آبادى ۲۹۸ ۱۸ طلبة الطلبة للنسفى ص ۲۸، المصباح المنير ، غرر المقالة فى شرح غريب الرسالة للمفر اوى طبع دار الغرب الإسلامي ص ۱۱۸، حلية الفقهاء لابن فارس ص ۸۱، المغر بللمطرزى، الزاهر للأزهرى ص ۹۹، أنيس الفقهاء ص ۹۵۔

<sup>(</sup>۵) الفتوحات الربانييلي الأذ كارالنوويه ٢٨٦/٢\_

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ۱۲۱۱\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ آلعمران رسهم\_

<sup>(</sup>۳) حدیث: 'أفضل الصلاة طول القنوت" کی روایت مسلم (۵۲۰) نے حضرت حابر بن عبداللہ سے کی ہے۔

#### نماز میں قنوت:

۲ - قنوت تین مواقع میں منحصر ہے، صبح کی نماز، وتر کی نماز،اور حوادث کے موقع پر،ان کی تفصیل آ گے آرہی ہے:

### الف-صبح كى نماز ميں قنوت:

سا- نماز فجر میں قنوت کے حکم کے بارے میں فقہاء کے چار مختلف اقوال ہیں:

اول: حنفیہ، حنابلہ اور توری کا قول ہے کہ فجر کی نماز میں قنوت مشروع نہیں ہے (۱)۔

یہی قول حضرت ابن عباس، ابن عمر، ابن مسعود اور ابو الدرداء رضی اللّه عنهم سے مروی ہے، امام ابو حنیفہ نے فرمایا: فجر میں قنوت پڑھنا بدعت ہے<sup>(۲)</sup>، حنا بلہ نے کہا: بیر کمروہ ہے<sup>(۳)</sup>۔

ان حفرات كاستدلال اس روايت سے ہے: "أن النبي عَلَيْكُ الله قنت في صلاة الفجر شهراً يدعو في قنوته على أحياء من أحياء العرب، ثم تركه "(م) (نبي كريم عَلِيْكُ نے ايك ماہ تك فجر ميں قنوت پڑھی، اپنی قنوت ميں آپ عَلِيْكُ عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلَيْكُ عَلِي عَلَيْكُ عَلَيْكُ

- (۱) المغنی لابن قدامه ۲ر۵۸۵ اوراس کے بعد کے صفحات طبع ہجر بالقاہرہ ۲۹۸۱ء،کشاف القناع اسر ۹۳۸، روضة الطالبین اس ۲۵۴۸، المجموع للنو وی سر ۹۳۸، بدائع الصنائع اس ۲۷۳، شرح معانی الآ فار اس ۲۵۴، مجمع الأنبر اس ۱۲۹، ۱۵۴، مجمع الرساله، النبر اس ۱۲۹، عقود الجواہر المدنية للزبيدی اس ۲۵۸، مخ الجليل بداية المجتبد مط مع الہداية في تخریج احادیث البداية سر ۸۹۸، مخ الجليل ۱۸۹۰،
  - (۲) مجمع الأنهرار ۱۲۹۔
  - (۳) شرح منتهی الإرادات ار ۲۲۸، کشاف القناع ار ۹۳ س
- (۴) حدیث: "أن النبي عَلَيْ قنت في صلاة الفجر شهراً....." كی روایت بخاری (فتح الباری ۱۸۵۷) اور مسلم (۲۹۱۱) نے حضرت انس بن مالک سے كی ہے، ذكوره الفاظ دونوں كى متعددروایات سے مركب ہیں۔

بین که وه منسوخ قرار پاگیا، کیونکه ترک کرنائن کی دلیل ہے، نیزاس مدیث سے بھی استدالل کرتے ہیں جس کی روایت حضرت ابوما لک سعد بن طارق النجی نے کی ہے، "قلت لأبی: یا أبت إنک قد صلیت خلف رسول الله عَلَیْ وَابی بکر، وعشمان، وعلی ههنا بالکوفة نحواً من خمس سنین، أکانوا یقنتون؟ قال: أي بني، محدث، وفی لفظ: یا بنی إنها بدعة "(۱) (وه فرماتے ہیں که میں نے اپنے والد سے کہا: اباجان! آپ نے رسول اللہ عَلَیْ ، حضرت ابو بکر اور حضرت عثمان کی بیچے نماز پڑھی، اور یہال کوفہ میں تقریبا پائی بری حضرت عثمان کے بیچے نماز پڑھی، اور یہال کوفہ میں تقریبا پائی بری حضرت عثمان کے بیچے نماز پڑھے رہے، کیا یہ حضرات قنوت پڑھتے تھے؟ انہوں نے فرمایا: اے بیٹے! یہ نئی ایجاد ہے، اور ایک روایت کے الفاظ ہیں:

دوم: ما لكيه كامشهور قول ہے كه فجر ميں قنوت پڑھنا مستحب اور فضيلت ہے "" لأن النبي عَلَيْتِهِ كان يقنت في صلاة الصبح "(") (اس لئے كه نبى كريم عَلَيْتِهِ صبح كى نماز ميں قنوت پڑھتے تھے) اور اس حدیث ميں جس كى روایت حضرت ابو ہر يرة، حضرت خفاف بن ايماء، حضرت براء اور حضرت انس بن ما لك نے كسم سے، حضرت انس بن ما لك نے كى ہے، حضرت انس فرماتے ہيں: "ما ذال دسول الله عَلَيْتِهُ كَلَّى ہے، حضرت انس فرماتے ہيں: "ما ذال دسول الله عَلَيْتِهُ الله عَلَيْتُهُ الله عَلَيْتِهُ الله عَلَيْتِهُ الله عَلَيْتِهُ الله عَلَيْتُهُ الله عَلَيْتُهُ الله عَلَيْتُ الله عَلَيْتُهُ الله الله عَلَيْتُهُ الله الله الله عَلَيْتُهُ الله عَلَيْتُهُ الله الله عَلَيْتُهُ الله الله عَلَيْتُهُ الله الله عَلَيْتُهُ الله الله عَلَيْتُ الله الله عَلَيْتُ الله الله الله عَلَيْتُهُ الله الله عَلَيْتُهُ الله الله عَلْتُلْتُولُ الله الله عَلَيْتُهُ الله الله عَلَيْتُ الله الله عَلْتُهُ الله عَلْتُلْتُولُ الله الله عَلْتُلْتُهُ اللّهُ الله عَلْتُلْتُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلْتُلْتُولُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

<sup>(</sup>۲) مواہب الجلیل ار ۵۳۹، منح الجلیل ار ۱۵۷، حاشیة العدوی علی کفایة الطالب الربانی ار ۲۳۹، القوانین الفقهیه ص ۹۲ طبع الدار العربید للکتاب

<sup>(</sup>٣) مديث: "كان يقنت في صلاة الصبح" الى معنى مين البحى گذر يكي

قنوت ان الفاظ میں پڑھنا مستحب ہے: "اللهم إنّا نستعینک، ونستغفرک، ونؤمن بک، ونتو کل علیک، ونخطع لک، ونخلع ونترک من یکفرک، اللهم إیاک نعبد، ولک نصلي ونسجد، والیک نسعی ونحفد، نرجو رحمتک، ونخاف عذابک، إن عذابک الجد بالکفار ملحق"(اےاللہ، م تجھے مدوطلب کرتے ہیں، م تجھے سے مغفرت چاہتے ہیں، ہم تجھ پرایمان رکھتے ہیں، ہم تجھ پر میں اور جوتہمارے ساتھ کفر کرے اس کوہم چھوڑتے ہیں، اےاللہ، م صرف تیری عبادت کرتے ہیں، ہم تیرے ہی گئے نماز پڑھتے اور سجدہ کرتے ہیں اور تیری ہی طرف دوڑتے ہیں اور لیکتے ہیں، تیری رحمت کی امیدر کھتے ہیں اور تیری ہی طرف دوڑتے ہیں اور لیکتے ہیں، تیری رحمت کی امیدر کھتے ہیں اور تیری ہی قراب کفارکو جائیتے ہیں، تیری رحمت کی امیدر کھتے ہیں اور تیری ہی والا ہے کہاں کو تیری عذاب کفارکو جائیتے ہیں، جی کو اللہ ہے کے دولا ہے کہاں کو تیری واللہ کے ایرے واللہ کے ایکھ کو اللہ کے ایرے واللہ کے واللہ کے ایرے واللہ کے ایرے واللہ کے واللہ کے ایرے واللہ کے واللہ کے واللہ کے واللہ کے واللہ کے والی کو میرے واللہ کے والے کیں ویرے والی کے والی کی ویرے والے کی ویرے والی کی ویرے والے کی ایکھ کو میرے والے کی ویرے والی کی ویرے والے کی ویرے وا

جوشخص جان ہو جھ کریا بھولے سے قنوت نہ پڑھے اس پر کچھ بھی واجب نہیں ہوگا، اگروہ اس کوچھوڑنے کی وجہ سے سلام سے قبل سجدہ کرلے تواس کی نماز باطل ہوجائے گی۔

دعاءقنوت کے لئے کوئی مقررہ حدنہیں ہے۔

دعاء قنوت میں ہاتھ نہیں اٹھائے گاجس طرح آمین اور دعاء تشہد میں نہیں اٹھاتے ہیں <sup>(۱)</sup>۔

دعاء قنوت آ ہستہ پڑھنا ہی امام، مقتدی اور منفرد کے حق میں مستحب ہے، اس لئے کہ یہ دعا ہے، لہذاریا سے بیخنے کے لئے آ ہستہ پڑھنا مناسب ہوگا<sup>(۱)</sup>۔

<sup>(</sup>۱) حدیث انس: مازال رسول الله عَلَیْ یقنت فی الفجر حتی فارق الدنیا کی راویت احمد (۱۹۲ / ۱۹۲ ) نے کی ہے، فارق الدنیا کی راویت احمد (۱۹۲ / ۱۹۲ ) نے کی ہے، اور ابن ترکمانی نے اس کوضعیف کہا ہے، جبیبا کسنن بیبق کے حاشیہ میں ہے اور اس طرح ابن الجوزی نے بھی ضعیف کہا ہے جبیبا کہ نصب الراید (۱۳۲ / ۱۳۲ ) میں ہے۔

<sup>(</sup>۲) حاشية البناني على الزرقاني ار ۲۱۲، منح الجليل ار ۱۵۷، مواہب الجليل ار ۵۳۹\_

<sup>(</sup>۳) كفاية الطالب الرباني ار ۲۳۹، مواهب الجليل ار ۵۳۹ ـ

<sup>(</sup>٧) الإشراف للقاضي عبدالوماب ار ٨٨ ـ

<sup>(</sup>۱) التفريع ار ۲۶۲، القوانين الفقهيه ص ۲۷، مواهب الجليل ار ۵۴۰، حاشية العدوي على كفاية الطالب الرباني ار ۲۳۹\_

<sup>(</sup>۲) العدوى على كفاية الطالب ارو ۲۳ موابب الجليل ار ۵۳۹ ـ

مسبوق جب دوسری رکعت میں شامل ہوتو قضا میں قنوت نہیں پڑھے گا،اس لئے کہ وہ صرف پہلی رکعت کی قضا کرے گا،اوراس میں قنوت نہیں ہے،ابن رشد نے کہا:اگر دوسری رکعت کے رکوع سے قبل شامل ہوجائے تو قضا میں قنوت نہیں پڑھے گا خواہ امام کا قنوت ملے یانہ ملے (۱)۔

سوم: شافعیه کا قول ہے کہ فجر کی نماز میں قنوت سنت ہے، نووی فرماتے ہیں: ہمارے یہاں فجر کی نماز میں قنوت مشروع ہے، اوروہ سنت مو کدہ ہے ''اس لئے کہ حضرت انس بن ما لک نے روایت کی ہے: ''ما زال رسول الله عَلَیْتِ مِی قنت فی الفجو حتی فارق الدنیا''''(رسول الله عَلَیْتِ برابر فجر میں قنوت پڑھتے رہے یہاں تک کہاس دنیا ہے تشریف لے گئے )۔

وہ کہتے ہیں کہ اگر قنوت کوترک کردے تو اس کی نماز باطل نہیں ہوگی الیکن وہ سجد ہُسہوکرے گا ،خواہ وہ عمداً چھوڑے یا بھول کر۔ قنہ میں رہ ھینہ کا متاام نماز فنج کی دور کیں کہ جسمیں کہ عسبہ

قنوت پڑھنے کا مقام نماز فجر کی دوسری رکعت میں رکوع سے الحصے تول کے الحصے بعد ہے، اگر رکوع سے پہلے قنوت پڑھ لے تواضح قول کے مطابق اس کا شارنہیں ہوگا (م)،اس پرواجب ہوگا کہ رکوع کے بعد دوبارہ قنوت پڑھے پھرسجدہ سہوکر لے(۵)۔

علامہ نووی فرماتے ہیں: ہمارے اصحاب نے کہا کہ اس اضافہ میں کوئی حرج نہیں ہے، اور ابو حامد اور بندنجی اور دوسرے علماء نے کہا کہ بیاضا فیمستحب ہے (۲)۔

مذکورہ دعا کے بعد درود شریف "اللهم صل علی محمد وعلی آل محمد وسلم". پڑھنامسنون ہے، یہ شہوراور حجے قول کے مطابق ہے (۳)۔

نووی فرماتے ہیں: مختار مذہب یہ ہے کہ قنوت میں کوئی خاص دعا متعین نہیں ہے، جو دعا بھی پڑھ لے اس سے قنوت ادا ہوجائے گی، لہذا اگر قرآن کریم کی ایک یا چندالی آیات قنوت میں پڑھے جو دعا

<sup>(</sup>۱) کفایة الطالب الربانی مع حاشیة العدوی ار ۲۳۹ بخضر الدرالثمین لمیاره ص ۱۹ ساطیع المغرب، القوانین الفقهیه ص ۲۲ طبع الدار العربید للکتاب بتونس، التفریع لابن الجلاب ۲۲۲۱ طبع دار الغرب الإسلامی، مواهب الجلیل والتاج والإکلیل ۱ر ۳۹۵، الزرقانی علی خلیل مع حاشیة البنانی ۱۲۲۱، منح الجلیل ۱ر ۵۵، الإشراف علی مسائل الخلاف للقاضی عبد الو باب ۱۸۸ طبع تونس، بدایة المجتهد مطمع الهدایه فی تخریج احادیث البدایة للصدیق الغماری سر ۲۷ اوراس کے بعد کے مفحات۔

<sup>(</sup>۲) الأذ كارطبع مكتبة دارالبيان ٣٨٠ م

<sup>(</sup>۳) حدیث انس بن ما لک جوابھی گذر چکی ہے۔

<sup>(</sup>۴) المجموع شرح المهذب ۳/ ۹۵ ۴،الأ ذ كارللنو وي ص ۸۹\_

<sup>(</sup>۵) الفتوحات الربانيدلا بن علان ۲۶۳۸

<sup>(</sup>۱) حدیث الحن بن علی: "علمنی رسول الله عَلَیْه کلمات أقولهن فی الوتو ....." کی روایت تر مذی (۳۲۸/۲) نے کی ہے، اور کہا کہ حدیث حسن ہے اور قنوت کے باب میں آپ علیہ سے اس سے بہتر کوئی حدیث مار علم میں نہیں ہے۔

<sup>(</sup>٢) روضة الطالبين الر٢٥٨، المجموع ٣٧٦٧م\_

<sup>(</sup>٣) المجموع ١٩٩٣م\_

پر مشمل ہوں تو قنوت حاصل ہوجائے گی (۱) کیکن افضل یہ ہے کہ مسنون دعا پڑھے <sup>(۲)</sup>۔

اگر حضرت عمر الله معنقول دعاء قنوت پر سے تو بہتر ہوگا، مروی ہے کہ حضرت عمر الله میں کفرة الله الکتاب الذین یصدون عن سبیلک، ویکذبون رسلک، ویقاتلون اولیاء ک، الله مخالف بین کلمته میں الله میں کلمته میں الله میں اللہ الرحمن الرحیم، اللہ میں میں اللہ المیں اللہ میں اللہ المیا میں اللہ میں اللہ میں اللہ میں الکافرین ملحق ""

حضرت عمرٌ ہے منقول قنوت اور پہلے مذکور قنوت دونوں کو جمع کرنا مستحب ہے، اگر کوئی دونوں کو جمع کرے تو اصح قول کے مطابق حضرت عمرٌ کی قنوت کو بعد میں پڑھے گا،اورا گرایک پراکتفاء کرے گا تو پہلی قنوت پر اکتفاء کرے، دونوں قنوت اکٹھے پڑھنا اس وقت

مستحب ہے جب تنہا نماز پڑھ رہا ہو، یا مخصوص لوگوں کی امامت کررہا ہوجوطویل قنوت پڑھنے پرراضی ہوں<sup>(1)</sup>۔

نماز پڑھنے والا اگرامام ہوتومسخب یہ ہے کہ صرف اپنی ذات کے لئے دعانہ کرے بلکہ عام الفاظ پڑھے، جیسے جمع کا صیغہ استعال کرتے ہوئے "اللهم اهدنا... النے "پڑھے، کیونکہ حضرت ثوبان سے مروی ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا: "لا یوم امرؤ قوماً، فیخص نفسه بدعوة دونهم، فإن فعل فقد خانهم" (۲) فیخص نفسه بدعوة دونهم، فإن فعل فقد خانهم" (کوئی شخص لوگول کی امامت کرے تو لوگول کو چھوڑ کر صرف اپنے لئے دعانہ کرے، اگر کوئی ایبا کرے گا تو وہ ان کے ساتھ خیانت کرے گا

قنوت میں دونوں ہاتھ اٹھانے کے سلسلہ میں دومشہور اقوال ہیں، اصح یہ ہے کہ قنوت میں دونوں ہاتھ اٹھا نامستحب ہے (۳)۔

(اگرہم ہاتھا تھانے کے قول کو اختیار کریں تو) دعا سے فراغت کے بعد دونوں ہاتھ چہرہ پر پھیرنے کے سلسلہ میں بھی دو اقوال ہیں، اصح بیہ ہے کہ ہاتھ پھیرنامستحب نہیں ہے (۴)۔

نماز فجر میں دعاء قنوت بالجبر پڑھی جائے یا آ ہستہ،اس میں امام، منفر داور مقتدی کے درمیان فرق کیا جائے گا۔

اگر قنوت پڑھنے والا امام ہوتو اصح قول میں بالجبر قنوت پڑھنا مستحب ہوگا، اگر وہ منفرد ہوتو بالا تفاق آ ہستہ پڑھے گا، اور اگر وہ مقتدی ہوتو اگر امام بالجبر نہ پڑھے تو مقتدی بھی دوسری تمام دعاؤں کی طرح قنوت بھی آ ہستہ پڑھے گا، اور اگر امام آ واز سے قنوت کی طرح قنوت بھی آ ہستہ پڑھے گا، اور اگر امام آ واز سے قنوت

<sup>(</sup>۱) المجموع شرح المهذب ۱۳۹۷ م

<sup>(</sup>٢) الأذ كارللنو وي ص ٨٨، نيز ديكھئے: روضة الطالبين ار ٢٥٣ ـ

<sup>(</sup>۳) حدیث عمر فی "القوت" کی روایت بیبی نے اپنی سنن (۲۱۱،۲۱۰) میں کی ہے، اور میصنف ابن اُلِی کی ہے، اور میصنف ابن اُلِی شیبہ (۲۲ / ۳۱۱) میں دوسرے الفاظ میں مروی ہے، نیز دیکھئے: الاُ ذکار صحکہ، المجموع شرح المہذب ۹۸،۳۔

<sup>(</sup>۱) المجموع ۳ر۹۹۸\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لا یوم امرؤ قوما ....." کی روایت تر ندی (۱۸۹/۲) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>٣) الأذكارس ٨٨\_

<sup>(</sup>۴) المجموع شرح المهذب ۱٬۵۰۰،۵۰۰ [

پڑھے اور مقتدی اس کو سن رہا ہوتو امام کی دعا پر آمین کہے گا اور دعا کے آخر میں خدا کی ثنامیں شریک ہوجائے گا ،اور اگر مقتدی آوازنہ سن رہا ہوتو آہستہ قنوت پڑھے گا (1)۔

#### ب-وترمیں قنوت:

سم - نماز وتر میں قنوت پڑھنے کے حکم کے بارے میں فقہاء کے چار مختلف اقوال ہیں:

اول: امام ابوصنیفہ کا قول ہے کہ پورے سال وترکی نماز میں رکوع سے پہلے قنوت پڑھنا واجب ہے، صاحبین امام ابو یوسف اور امام محمر نے کہا کہ تمام سال رکوع سے قبل پڑھنا مسنون ہے۔

حفیہ کے نزد یک ور پڑھنے والا جب تیسری رکعت میں قراءت سے فارغ ہوگا توا پن دونوں ہاتھوں کواٹھاتے ہوئے تکبیر کے گا، پھر دعاء قنوت پڑھے گا<sup>(1)</sup>، انہوں نے اس حدیث سے استدلال کیا ہے: "أنه عَلَیْ قنت فی آخر الوتر قبل الرکوع" (") (رسول اللہ عَلِیْ فنت فی آخر میں رکوع سے پہلے قنوت پڑھی) ۔ کرخی نے ذکر کیا ہے کہ قنوت میں کھڑے ہونے کی مقدار سورہ 'إذا السَّماءُ انْشقَّت' پڑھنے کے برابر ہے، اس لئے کہ نبی کریم عَلَیْ سے مروی ہے: " أنه کان يقرأ فی القنوت: اللهم إنا نستعینک ... الخ"، "اللهم اهدنا فیمن هدیت

...النع"(۱)، اور دونوں دعاؤں کی مقدار اس سورت کے برابر ہے ۔۔۔ قن مدے کرمتعد انہد ۔۔۔ اس خی نوریت

قنوت میں کوئی متعین دعانہیں ہے، جبیبا کہ کرخی نے " کتاب الصلاة "میں لکھا ہے، اس کئے کہ صحابہ کرام سے قنوت کی حالت میں کئی دعا ئیں مروی ہیں، اوراس لئے کہ تعین دعا قلب کے استحضار اوراللّٰہ کی جانب سی رغبت کے بغیر دعا کرنے والے کی زبان برجاری ہوجاتی ہے، اور قبولیت سے دور ہوجاتی ہے، نیز جب کسی نماز میں قرأت کے لئے کھم تعین نہیں ہے تو قنوت کی دعا میں بدرجہ اولی تعیین نہیں ہونی چاہئے ،امام محمہ سے منقول ہے ،فرماتے ہیں کہ دعا میں تعیین سے رفت قلب جاتی رہتی ہے، ہمار یعض مشائخ نے فرمایا: قنوت میں کوئی دعامتعین نہ ہونے سے مراد "اللهم إنا نستعینک..." کےعلاوہ دعاہے،اس کئے کو قنوت میں اس دعایر صحابہ کرام کا اتفاق ہے، لہذا بہتر ہے کہ بید عایر ہے، اور اگراس کے علاوہ دعا پڑھے تو جائز ہوگا،اگراس دعا کے ساتھ ساتھ دوسری دعا بھی یڑھتو بہتر ہوگا،اورزیادہ بہتریہ ہے کہاس دعاکے بعدوہ دعایڑھے جورسول الله عليك نے حضرت حسن بن علی كو قنوت ميں برھنے کے لئے سکھائی تھی، لینی "اللهم اهدنا فیمن هدیت..." (m) آ خرتک <sup>(۴)</sup>۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: أنه کان یقرأ فی القنوت: "اللهم إنا نستعینک .. "اور حدیث: اللهم اهدنا فیمن هدیت ....." بیلی دعا حدیث ابن عباس محدیث: اللهم اهدنا فیمن هدیت ..... بیلی دعا حدیث ابن عباس کی ابن جمر نے التخیص (۲۸۹، ۲۵۰) میں ذکر کیا ہے اور اس کی نسبت حاکم کی طرف کی ہے اور اس کوضعیف قرار دیا ہے، اور دوسری دعا کا ثبوت اس سے ملتا ہے کہ آپ علیق نے حسن بن علی گوید دعا سکھلائی تحسن بن علی گوید دعا سکھلائی محتی جس کی تخ تی فقر ورسیس گذر ریجی ہے۔

<sup>(</sup>۲) البحرالرائق ۲ر۴۴،البدائغ ار ۲۷۳\_

<sup>(</sup>٣) حديث: "أن رسول الله على المعالم الحسن بن علي في قنوته"كي تخ يج فقر هر سميل لذريكي بـــــ

<sup>(</sup>م) الدائع ار ۲۷۳

<sup>(</sup>۱) الأذكار للنووى طبع دار البيان برشق ص٨٩،٨٦، روضة الطالبين ار٢٥٥،٢٥٣، لجموع شرح المهذب ١٨٩٥٢،٣٥٣ـ

<sup>(</sup>۲) البحرالرائق ۲ر ۴۵،۴۳، البدائع ار ۲۷۳، مجمع الأنبرار ۱۲۸\_

<sup>(</sup>۳) حدیث: أنه صلى الله علیه وسلم "قنت في آخر الوتر قبل المرکوع" کی روایت دارقطنی (۳/۳) نے کی ہے، اور ابن حجر نے الدرایة (۱۱ سام) میں ذکر کیا ہے کہ اس کی سند میں عمر و بن شمر ضعیف راوی ہیں۔

جو خض عربی میں قنوت گھیک سے نہ پڑھ سکے یاوہ اسے یاد نہ ہوتو اس کے سلسلہ میں تین مختار اقوال ہیں، ایک قول بہہ: وہ تین بار ''یارب'' کہے گا، پھررکوع کرلے گا، ایک قول بہہ: اللهم دبنا آتنا ''اللهم اغفرلی'' کہے گا، اور ایک قول بہہ: ''اللهم دبنا آتنا فی الدنیا حسنة وفی الآخرة حسنة، وقنا عذاب النار'' پڑھے گا، ابن نجیم نے تینوں اقوال ذکر کرنے کے بعد کہا ہے: ظاہر ہے کہ اختلاف افضلیت میں ہے جواز میں نہیں ہے، آخری دعا اپنی جامعیت کی وجہ سے افضل ہے، اس مسئلہ میں یہ قیدلگانا کہ عربی اچھی طرح نہ جانتا ہو یہ شرط نہیں ہے، بلکہ معروف دعا جانے والے کے طرح نہ جانتا ہو یہ شرط نہیں ہے، بلکہ معروف دعا جانے والے کے لئے جائز ہے کہ مذکورہ دعاؤں میں سے کی ایک پراکتفاء کرلے، اس لئے کہ ظاہر الروایت میں دعام تعین نہیں ہے (')۔

دعاء تنوت آ ہستہ پڑھی جائے گی یا آ واز کے ساتھ، اس سلسلہ میں قاضی نے اپنی شرح'' مختصر طحاوی'' میں ذکر کیا ہے کہ اگر وہ منفر د ہوتو اس کو اختیار ہوگا، چاہے تو اتنا زور سے پڑھے کہ دوسرے سن سکیں، اور چاہے تو صرف اتنی آ واز میں پڑھے کہ خودس سکے، اور اگر چاہے تو قراءت کی طرح آ ہستہ پڑھے۔

اگروہ امام ہوتو نماز کی قراءت سے ہلکی آ واز میں قنوت پڑھے گا اور مقتدی ''إن عذابک بالكفار ملحق''<sup>(۲)</sup> تک امام کے ساتھ ساتھ پڑھیں گے۔

امام ابویوسف فرماتے ہیں: مسنون بہ ہے کہ مقتدی بھی پڑھے اور یہی مختارہے، اس کئے کہ یہ بھی دیگر تمام دعاؤں کی طرح ایک دعا ہے، امام محمد نے فرمایا: مقتدی دعانہیں پڑھے گا، بلکہ آ مین کہے گا، اس کئے کہ احتیاط کی بات بہ ہے کہ دعا قنوت کو قرآن سے مشابہ مانا

جائے۔

''ذخیرہ'' میں ہے: فقہاء نے بلادعجم میں امام کے لئے بلند آواز کے ساتھ قنوت پڑھنامسخس بتا یا ہے تا کہ لوگ سیکھ سیس بھی کہ عراق سے جب وفد آیا تو حضرت عمر نے ثنا زور سے پڑھی تھی '' ہدایہ' میں صراحت کی گئی ہے کہ آ ہستہ پڑھنا مختار ہے، اور'' محیط'' میں ہے کہ آ ہستہ پڑھنا اصح ہے (۱)۔

"برائع"میں ہے: ماوراء النہر کے ہمارے مشاکُنے نے امام اور مقتدی سیموں کے لئے دعاء قنوت آ ہستہ پڑھنے کو مختار کہا ہے (۲)، مقتدی سیموں کے لئے دعاء قنوت آ ہستہ پڑھنے کو مختار کہا ہے اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "ادُعُوا رَبَّکُمُ تَضَرُّعًا وَخُفُيةً" (۳) (اپنے پروردگار سے دعا کروعا جزی کے ساتھ اور چیکے وَخُفُیةً" کا ارشاد ہے: "خیر الذکر المخفی" (۳) چیکی ) اور نبی کریم عیالیہ کا ارشاد ہے: "خیر الذکر المخفی" (سب سے بہتر ذکر وہ ہے جو آ ہستہ کیا جائے )۔

قنوت میں نبی کریم علیہ پر درود شریف پڑھنے کے بارے میں ابوالقاسم صفار نے کہا: نہیں پڑھے گا،اس لئے کہ بید درود پڑھنے کی حکمہ نہیں ہے، فقیہ ابواللیث نے کہا: درود پڑھے گا،اس لئے کہ قنوت حکمہ نہیں ہے، فقیہ ابواللیث نے کہا: درود پڑھنا افضل ہوگا، بیرائے دعا ہے، لہذااس میں نبی علیہ پر درود پڑھنا افضل ہوگا، بیرائے انہوں نے''الفتاوی'' میں ذکر کی ہے (۵)۔

اگر قنوت کواس کی جگه پرنه پڑھے تو کیا حکم ہے، فقہاء کہتے ہیں: اگر کوئی شخص قنوت بھول جائے اور رکوع میں چلا جائے، پھر رکوع سے

<sup>(</sup>۱) البحرالرائق ۲۸۵۸\_

<sup>(</sup>۲) ابن عابد بن ۱ر۹۴ ۴ ، بدائع الصنائع ۱ر ۴۷۲\_

<sup>(</sup>۱) البحرالرائق ۲۷۲۳ \_

<sup>(</sup>٢) بدائع الصنائع ار ٢٧٢\_

<sup>(</sup>۳) سورهٔ أعراف ر۵۵ <sub>س</sub>

<sup>(</sup>۴) حدیث: مخیر الذکر الخفی" کی روایت احمد (۱۷۲۱) نے حضرت سعد بن ابی وقاص سے کی ہے، اور بیشی نے مجمع الزوائد (۱۷۱۸) میں کہا کہاں میں مجمع الزوائد (۱۷۱۸) میں کہا کہاں میں مجمد بن عبدالرحمٰن ابن لبیبہ ہیں، ابن حبان نے ان کو تقد کہا ہے اور ابن معین نے ضعیف کہا ہے۔

<sup>(</sup>۵) بدائع الصنائع ار ۲۷۲\_

سراٹھانے کے بعد یاد آئے تو دوبارہ قنوت نہیں پڑھے گا،ایسے خص سے قنوت ساقط ہوجائے گی اوروہ سجدہ سہوکرے گا،اوراگررکوع میں قنوت یاد آجائے تو بھی ظاہرالروایہ کے مطابق یہی علم ہوگا، جیسا کہ ''بدائع'' میں ہے،'' فناوی خانیہ' میں اسی رائے کو صحیح کہا ہے،امام ابویوسف سے مروی ہے کہ قنوت کا اعادہ کرے گا، کیونکہ قنوت کو قراءت سے مشابہت ہے،الہٰداوہ دوبارہ پڑھے گا جیسا کہ سورہ فاتحہ یا سورہ چھوٹ جائے اور رکوع میں یا رکوع سے سراٹھانے کے بعد یاد آئے تو وہ سورت کا اعادہ کرے گا اور اس کا رکوع ٹوٹ جائے گا، اسی طرح یہاں ہوگا('')۔

دوم: ما لکیه کامشہور تول اور طاؤس کا قول ہے، اور وہی حضرت
ابن عمر سے ایک روایت ہے کہ وتر کی نماز میں پورے سال میں قنوت مشروع نہیں ہے، حضرت طاؤس کہتے ہیں: وتر میں قنوت بدعت ہے، حضرت ابن عمر سے مروی ہے کہ کسی نماز میں کسی حال میں قنوت نہیں پڑھے گا،امام ما لک کامشہور مذہب ہیہ ہے کہ وتر میں قنوت مکروہ ہے۔ امام ما لک سے ایک روایت ہیہ کہ درمضان کے نصف آخر میں وتر میں قنوت پڑھے گا۔

سوم: شافعیہ کا اصح قول ہے کہ خاص طور سے رمضان کے نصف آخر میں وتر میں قنوت پڑھنامستحب ہے، اگرایک رکعت وتر پڑھے تو اس میں قنوت پڑھے گا، اور اگرایک رکعت سے زائد پڑھے تو آخری رکعت میں قنوت پڑھے گا

- (۱) البحر الرائق ۲ر ۳۵، بدائع الصنائع ار ۲۷۳، الدرامنتقی شرح املتقی ار ۱۲۸، حاشیه ابن عابدین ار ۴۵۰-
- (۲) الكافى لا بن عبدالبرطيع دارالكتب العلميه بيروت ص ۲۷، التفريع لا بن الجلاب ۱۲۷، القوانين الفقهيه ص ۲۷، منح الجليل ار ۱۵۵، الزرقانی علی خليل ۱۲/۱، المغنی لا بن قدامه ۲۲، ۵۸، لجموع للنو وی ۲۴، ۲۳۔
- (۳) الأذ كارللنو وي (۸۲ مالفقوحات الربانيدلا بن علان ۲۹۱۷ مروضه الطالبين ۱/ ۲۵۳ م ۳۳۰ المجموع شرح المهذب ۱۶۸۶ \_

شافعیہ کی ایک روایت یہ ہے کہ پورے رمضان میں قنوت پڑھے گا، رویانی نے ایک رائے یہ نقل کی ہے کہ پورے سال میں قنوت میں قنوت پڑھنا بلاکراہت جائز ہے، اور رمضان کے نصف آخر کے علاوہ ایام میں اگر قنوت چھوٹ جائے تو سجدہ سہونہیں کرے گا، وہ کہتے ہیں: یہ رائے بہتر ہے اور یہی مشائخ طبرستان کے نزدیک مختار ہے۔

رافعی نے کہا: امام شافعی کا ظاہر کلام یہ ہے کہ رمضان کے نصف آخر کے علاوہ میں قنوت مکروہ ہے (۲)۔

وتر میں محل قنوت صحیح ومشہور قول کے مطابق رکوع سے سراٹھانے کے بعد ہے (۳)۔

وتر میں قنوت کے الفاظ وہی ہیں جو فجر میں قنوت کے ہیں <sup>(۴)</sup>۔ شافعیہ نے مستحب بتایا ہے کہ دعاء قنوت میں حضرت عمر <sup>(8)</sup>۔ شامل کیا جائے <sup>(۵)</sup>۔

وترکی قنوت کو بلند آواز سے پڑھنے ، ہاتھ اٹھانے اور چہرہ پر پھیرنے کے سلسلہ میں وہی حکم ہے جوفجر کی قنوت کے سلسلہ میں او پر ذکر ہوا<sup>(۲)</sup>۔

چہارم: حنابلہ کا قول ہے کہ پورے سال میں وتر کی آخری ایک رکعت میں رکوع سے اٹھنے کے بعد قنوت پڑھنامسنون ہے (<sup>2)</sup>،اس

<sup>(</sup>I) المجموع مهر ۱۵،الروضه ار • ۳۳ ـ

<sup>(</sup>۲) المجموع ۴ر ۱۵، نيز د تکھئے: روضة الطالبين ار • ۳۳ ـ

<sup>(</sup>۳) روضة الطالبين ار • ۳۳، المجموع ۴ر ۱۵\_

<sup>(</sup>۴) روضه الطالبين الر٢٥٣ ـ

<sup>(</sup>۵) الروضة اراسسه

<sup>(</sup>۲) المجموع ۴/۲۱،الروضه ارا ۳۳۰

<sup>(</sup>۷) شرح منتهی الإرادات ار۲۲۹، کشاف القناع ار۲۸۹، المغنی ۲۸۰۸ اوراس کے بعد کے صفحات طبع ججر، المبدع ۲۷۷۔

لئے کہ حضرت ابوہریرہ اور حضرت انس سے مروی ہے: 'أن النبي علیہ اللہ تعد الرکوع ''(نی علیہ فیت بعد الرکوع ''(نی علیہ فیت بعد الرکوع ''(نی علیہ فیت کی علت بتاتے ہوئے قنت پڑھی)، پورے سال تنوت کی مشروعیت کی علت بتاتے ہوئے ابن قدامہ کہتے ہیں: اس لئے کہ بیوتر ہے، تواس میں قنوت مشروع ہوگی جس طرح رمضان کے نصف آخر میں مشروع ہے، اور اس لئے کہ بید ذکر ہے جو وتر میں مشروع کیا گیا ہے، تو تمام اذکار کی طرح بیہ بھی پورے سال میں مشروع ہوگا (۲)۔

اور اگر قراءت کے بعد تکبیر کہہ کر دونوں ہاتھ اٹھائے، پھر رکوع سے قبل تنوت پڑھے و جائز ہوگا<sup>(۳)</sup>، اس لئے کہ حضرت الی بن کعب سے روایت ہے: "أن رسول الله عَلَيْكُ قنت في الوتر قبل الله عَلَيْكُ في الوتر قبل الله عَلَيْكُ في عن (سول الله عَلَيْكُ في وَرَّ مِين ركوع سے قبل قنوت الركوع سے قبل قنوت پڑھی)۔

قنوت کا طریقہ یہ ہے کہ دوران قنوت، اپنے دونوں ہاتھ اپنے سینۃ تک اٹھائے، اور دونوں ہاتھوں کو اس طرح پھیلائے کہ ہتھیلیاں آ سان کی جانب ہوں گرچہ قنوت پڑھنے والامقتری ہو، اور بلندآ واز سے پڑھے (خواہ امام ہو یا منفرد): "اللهم إنا نستعینک، ونستھدیک، ونستھدیک، ونستھدیک، ونشنی علیک، ونؤمن بک، ونتوکل علیک، ونشنی علیک الخیر کله، نشکرک ولانکفرک، اللهم إیاک نعبد، ولک نصلی

ونسجد، وإليك نسعى ونحفد، نرجو رحمتك، ونخشى عذابك، إن عذابك الجد بالكفار ملحق، اللهم اهدنا فيمن هديت، وعافنا فيمن عافيت، وتولنا فيمن توليت، وبارك لنا فيما أعطيت، وقنا شر ما قضيت، إنك تقضي ولا يقضى عليك، وإنه لا يذل من واليت، ولا يعز من عاديت، تباركت ربنا وتعاليت، اللهم إنا نعوذ برضاك من سخطك، وبعفوك من عقوبتك، وبك منك، لانحصى ثناءً عليك أنت كما أثنيت على نفسك".

اس میں مزید ایسا اضافہ کرسکتا ہے جونماز میں بطور دعا کہنا جائز ہو، مجد بن تیمیہ فرماتے ہیں: حضرت عمر سے صحیح روایت میں ثابت ہے کہ وہ ایک سوآیات کے بقدر قنوت پڑھتے تھے، پھر نبی علیستہ پر ھتے تھے، پھر نبی علیستہ پر ھتے تھے، اور منفر دشخص قنوت میں مفرد ضمیر استعال کرتے ہوئے کہے "اللھم اھدنی…اللھم انبی استعید ک…الخ، یہی مذہب کا صحیح قول ہے، امام احمد نے اس کی صراحت بھی فرمائی ہے، ابن تیمیہ کے نزد یک جمع کی ضمیر استعال کرے، کیونکہ وہ اپنے اور مومنین کے لئے دعا کر رہا ہے (۱)۔

مقتدی اگراپنام کی قنوت سن رہا ہوتو بغیر قنوت پڑھاس پر آمین کہے گا، اور اگر نہیں سن رہا ہوتو دعا کرے گا، اور کیا فارغ ہونے کے بعد چہرہ پر دونوں ہاتھ پھیرے گا؟ اس سلسلہ میں دو روایات ہیں، ان دونوں میں مشہور یہ ہے کہ اپنے دونوں ہاتھ چہرہ پر پھیر لے گا، اسے امام احمد نے نقل کیا ہے، اور اکثر نے اس کو مختار کہا ہے، اس لئے کہ حضرت سائب بن پزیدا پنے والد سے روایت کرتے ہیں: "أن النبی عُلِیْ کان إذا دعا فرفع یدیه، مسح وجهه ہیں: "أن النبی عُلِیْتُ کان إذا دعا فرفع یدیه، مسح وجهه

<sup>(</sup>۱) حدیث افی ہریرہ بنان النبی علیہ اللہ تعد اللہ کوع" کی روایت بخاری (۴ کوع الباری ۲۸۳۱) اور مسلم (۴۲۸۱) نے کی ہے، اور صدیث انس کی روایت بخاری (فتح الباری ۴۸۹۲) اور مسلم (۱۸۲۸) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) المغنی۲را۵۸\_

<sup>(</sup>۳) شرح منتهی الإرادات ار۲۲۲\_

<sup>(</sup>٣) حديث أبي بن كعب: "أن رسول الله عَلَيْكِيْهُ قنت في الوتو قبل الركوع" كي روايت الوداؤد (١٣٥/٢) ني تعليقاً كي ب، پر است ضعيف بتايا به -.

<sup>(</sup>۱) المبدع ۱۲/۱۱ ـ

بیدیه"() (نبی کریم علیقی جب دعا فرماتے تو اپنے دونوں ہاتھ اٹھاتے اور اپنے دونوں ہاتھ واٹھاتے اور اپنے دونوں ہاتھ ویرہ پر پھیر لیتے )، اور جسیا کہ نماز کے باہر کیاجا تاہے، دوسری روایت یہ ہے کہ ہاتھ چیرہ پر نہیں پھیرے گا، اس کو جماعت نے قل کیا ہے، اور آجری نے اس کو مخار کہا ہے، اس لئے کہ حدیث ضعیف ہے، آجری سے یہ بھی مروی ہے کہ ہاتھ پھیرنا مکروہ ہے، الوسیلہ میں اس کو سخے قرار دیا ہے، آجری سے مروی ہے کہ اپنے دونوں ہاتھوں کو اپنے سینہ پر پھیرے گا<sup>(1)</sup>، اس کے بعد اگر سجدہ کرنا چاہے تو دونوں ہاتھ اٹھائے گا، اس لئے کہ قنوت قیام میں مقصود ہے تو وہ قراءت کی طرح ہوگی (<sup>۳)</sup>۔

#### ج-مصیبت (نا گہانی) کے وقت قنوت:

۵ – مصائب کے وقت قنوت پڑھنے کے حکم میں فقہاء کے چارمختلف اقوال ہیں:

اول: حفیہ کا قول ہے کہ وتر کے علاوہ صرف کسی نا گہانی آفت جیسے کسی فتنہ و آزمائش اور مصیبت کے لئے قنوت پڑھے گا، توامام جہری نماز میں قنوت پڑھے گا<sup>(4)</sup> بطحاوی کہتے ہیں: اگر کوئی مصیبت نازل نہ ہوتو ہمارے یہاں فجر میں قنوت نہیں پڑھے گا البتہ اگرفتنہ یا مصیبت پیش آ جائے تو قنوت پڑھنے میں کوئی حرج نہیں ہے،

- (۲) المبدع ۲ر ۱۲، المغنی ۴ر ۵۸۵\_
- (۳) كشاف القناع ار ۲۸۹، ۹۳، شرح منتبى الإرادات ار ۲۲۲، ۲۲۸، المبدع ۲۷-۱۲، المغنى لا بن قدامه ۲۸ • ۵۸۵،۵۸ طبع ججر، بدائع الفوائد مهر ۱۲، ۱۳۱۳، ۱۳۱۳
- (٣) البحرالراكق وحافية منحة الخالق لابن عابدين ٢٠١٣، ١٨٨، الدرامنتي شرح

رسول الله عليسة نے ایساہی کیاہے (۱)

قنوت نازلہ رکوع کے پہلے ہوگی یا بعد میں؟ دونوں احمالات ہیں، حموی نے الا شباہ والنظائر کے حواثی میں رکوع سے قبل قنوت پڑھنے کو ظاہر قرار دیا ہے، لیکن شرنبلالی نے ''مراقی الفلاح'' میں رکوع کے بعد پڑھنے کو ظاہر کہا ہے، ابن عابدین نے اسی کورانج قرار دیاہے۔

دوم: ما لکیہ کامشہور قول اور شافعیہ کاغیراضح قول ہے کہ فجر کے علاوہ کسی نماز میں قنوت مطلقاً نہیں پڑھے گا<sup>(۳)</sup>، زرقانی کہتے ہیں: نہ وتر میں اور نہ ضرورت کے وقت باقی نمازوں میں، برخلاف قنوت پڑھنے کی رائے رکھنے والوں کے، لیکن اگر فجر کے علاوہ میں قنوت پڑھنے نماز باطل نہیں ہوگی، اور ظاہر بیہ ہے کہ فجر کے علاوہ میں اس کا پڑھنا مکروہ ہے (۲)، ان کی دلیل بخاری ومسلم میں حضرت انس وحضرت ابوہر برق سے مروی بیروایت ہے: آنه صلی الله علیه وحضرت ابوہر برق ہے مروی بیروایت ہے: آنه صلی الله علیه وسلم قنت شہراً ثم تر کہ، (۵) (رسول الله علیه تک قنوت بڑھی پھرترک فرمادی)۔

سوم: شافعیه کاصیح ومشہور اور بعض مالکیه کا قول ہے کہ جب مسلمانوں پرکوئی مصیبت نازل ہوجیسے کوئی وبا، قطسالی، ایسی بارش جس سے آبادی یا کھیتی کونقصان پہنچے، یا دشمن کا خوف یاکسی عالم کی گرفتاری تو تمام فرض نمازوں میں قنوت پڑھیں گے، علامہ نووی کہتے

<sup>(</sup>۱) حدیث: "أن النبي عَالَتِهِ کان دعا فر فع یدیه مسح بهما و جهه" کی روایت ابوداؤد (۱۲۲/۲) نے کی ہے، اس کی سندیس ایک راوی مجهول ہے، جبیبا کہ ذہبی کی المیز ان (۵۲۹) میں ہے۔

<sup>=</sup> الملتقى ار ١٢٩ ،مرقاة المفاتيح ار ١٦٣ \_

<sup>(1)</sup> عقو دالجوام المنيفة للزبيدي الركه ١٩٠١ منة الخالق على البحرالرائق ٢ سركام - ٣٧ م

<sup>(</sup>٢) منحة الخالق على البحرالرائق لا بن عابدين ٢٨٨٦\_

<sup>(</sup>۳) منح الجليل ار ۱۵۷،مواهب الجليل ار ۵۳۹، الأ ذ كارللو وي ۱۸۲۰ روضة الطالبين ار ۲۵۴،المجموع شرح المهذب ۳ر ۹۴۳\_

<sup>(</sup>۴) شرح الزرقاني على خليل ار ۲۱۲\_

<sup>(</sup>۵) حدیث اُنس: ''أنه عَلَیْ قنت شهراً ثم تو که ''کی روایت بخاری ( فُخَّ الباری ۳۸۵/۷)اور مسلم (۲۹۷۱) نے کی ہے۔

ہیں: اکثر علاء کے کلام کا مقتضی ہے ہے کہ نماز نجر کے علاوہ میں گفتگو یا اختلاف محض جواز کی بابت ہے، بعض علاء غیر فجر میں قنوت کو مستحب سیجھتے ہیں، میں کہتا ہوں: اصح قول اس کا مستحب ہونا ہے، صاحب العدۃ نے اس کی صراحت کی ہے، اور'' الإ ملاء'' میں امام شافعی کی عبارت سے نقل کی ہے (ا)، اگر کوئی مصیبت نہ ہوتو فجر کے علاوہ میں قنوت نہیں پڑھی جائے گی، ابن علان کہتے ہیں: اگر مصیبت پیش نہ آئے تو قنوت نہیں پڑھیں گے، لین علان کہتے ہیں: اگر مصیبت پیش نہ مکروہ ہوگا، کیونکہ مصیبت کے علاوہ صورت میں دلیل موجود نہیں کمروہ ہوگا، کیونکہ مصیبت کے علاوہ صورت میں دلیل موجود نہیں ہے، فجر کا حکم دیگر نماز وں سے علاحہ ہاس کئے ہے کہ اس کی خصوصیت ہے کہ اس کے لئے وقت سے پہلے حاصل ہے، اس کی خصوصیت ہے کہ اس کے لئے وقت سے پہلے اذان ہوتی ہے، تثویب ہوتی ہے اور تمام نماز وں سے اس کی رکعات کی تعداد کم ہے تو اس نماز میں قنوت کا اضافہ زیادہ مناسب ہوگا اور اس لئے کہ اس ذلت اور خضوع کی وجہ سے جوقنوت میں ہے پورے اس لئے کہ اس ذلت اور خضوع کی وجہ سے جوقنوت میں ہے پورے دن اسے برکت حاصل ہو (۲)۔

ان حفرات في حفرت ابن عباسٌ كى اس حديث سے استدلال كيا ہے: "قنت رسول الله عَلَيْكُ شهرا متتابعا في الظهر والعصر والمغرب والعشاء والصبح، يدعو على رعل وذكوان وعصية في دبر كل صلاة إذا قال سمع الله لمن حمده من الركعة الأخيرة، ويؤمّن من خلفه "(سول

الله علی فرت بر مسلسل ایک ماہ تک ظهر، عصر، مغرب، عشاء اور فجر کی نمازوں میں قنوت پڑھی جس میں قبائل رعل، ذکوان اور عصیہ کے لئے بدعا فرمائی، یہ قنوت ہر نماز کی آخری رکعت میں سمع اللہ لمن حمدہ کہنے کے بعد پڑھی، اور مقتد یوں نے آمین کہا)، ابن علان کہتے ہیں: رسول اللہ علی اور مقتد یوں نے قنوت میں بئر معونہ میں شہید کئے جانے والے اپنے قراء صحابہ کے قاتلوں پر بدعا فرماتے رہے، تاکہ قاتلوں کی سرکشی کو دور کریں، مقتولین کے تدارک کے لئے نہیں کہ وہ دشوار تھا، اور اسی پر دشمن کے خوف کے علاوہ مصائب کو بھی قیاس کیا جائے گا(ا)۔

اگرکسی مصیبت کی وجہ سے فجر کے علاوہ کسی فرض نماز میں قنوت پڑھے تو کیا ہے جہراً پڑھی جائے گی یا آ ہستہ؟ علامہ نووی فرماتے ہیں:
راجج ہے ہے کہ تمام نمازوں کا وہی حکم ہے جو فجر کی نماز کے لئے ہے،
خواہ جہری نماز میں ہو یا سری، اور'' الوسیط'' میں ذکر کرنے کا تقاضا یہ ہے کہ سری نماز میں سرا پڑھی جائے گی اور جہری میں اختلاف ہے۔
۔ (۲)۔

چہارم: حنابلہ کا رائج قول ہیہ کہ وتر کے علاوہ میں قنوت مکروہ ہے، الا میہ کہ مسلمانوں پر طاعون کے علاوہ کوئی مصیبت نازل ہوجائے، اس لئے کہ'' طاعون عمواس'' وغیرہ میں قنوت پڑھنا ثابت نہیں ہے، اور اس لئے بھی کہ میاحادیث کی روسے شہادت ہے، لہذا اس کے دور ہونے کی دعائبیں کی جائے گی (۳)، امام اعظم کے لئے مسنون ہوگا (اور یہی مذہب میں معتمد قول ہے) (۴) کہ جمعہ کے علاوہ فرض نمازوں میں از الہ مصیبت کے لئے قنوت پڑھے، (اور یہی علاوہ فرض نمازوں میں از الہ مصیبت کے لئے قنوت پڑھے، (اور یہی

<sup>(1)</sup> روضة الطالبين الر ۲۵۴، نيز د كيفيّ: المجموع شرح المهذب ۱۳۹۴ م

<sup>(</sup>۲) الفقوحات الربانية على الأذكار النوويد ٢٨٩٦، نيز ديكھئے: الجموع شرح المهذب ٣٨٩١، الأذكار ص٨٦٥، روضة الطالبين ١٨٥٥، الأذكار ص٨٦٥، موابب الجليل للحطاب ١٨٩٥-

<sup>(</sup>۳) حدیث ابن عباس: "قنت رسول الله عَلَيْكُ شهراً متتابعاً في الظهر و العصو..." كى روایت ابوداؤد (۱۳۳/۲) نے كی ہے، ابن تجرنے اس كو حسن کہا ہے جیسا كه الفقوحات لابن علان (۲۸۸/۲) میں ہے۔

<sup>(</sup>۱) الفتوحات الربانية ۲۸۸۸\_

<sup>(</sup>۲) روضة الطالبين ار ۲۵۵\_

<sup>(</sup>۳) كشاف القناع ار ۹۴ م، شرح منتهى الإرادات ار ۲۲۹ ـ

<sup>(4)</sup> المبدع ١٣ ١١ -

مذہب میں معتمد قول ہے )(۱)، اس لئے کہ نبی علی ہے مروی ہے: "أنه قنت شهراً یدعو علی حی من أحیاء العرب، ثم تر که" (۱) (آپ علیہ نے ایک ماہ تک عرب کے ایک قبیلہ پر بددعا کرتے ہوئے قنوت پڑھی پھر ترک فرمادیا)، نیز حضرت علی سے مروی ہے کہ انہوں نے قنوت پڑھی پھر فرمایا، اسی کی وجہ سے ہمیں این دشمنوں پرمدولی (۳)۔

اماما پنی قنوت میں اس سے قریب الفاظ کے گا جو نی کریم علیہ اور آپ کے اصحاب نے کے، حضرت عمر سے مروی ہے کہ وہ قنوت میں بیالفاظ کہتے تھے: "اللهم اغفر للمؤمنین والمؤمنات، والمسلمین والمسلمات، وألف بین قلوبهم، وأصلح ذات بینهم، وانصرهم علی عدوک وعدوهم، اللهم العن کفرة أهل الکتاب الذین یکذبون رسلک، ویقاتلون أولیاء ک، اللهم خالف بین کلمتهم، وزلزل ویقاتلون أولیاء ک، اللهم خالف بین کلمتهم، وزلزل الحم بأسک الذي لا يرد عن القوم الحرمین، بسم الله الرحمن الرحیم، اللهم إنا المحرمین، بسم الله الرحمن الرحیم، اللهم إنا نستعینک (مین اللهم الله الرحمن الرحیم، اللهم إنا نستعینک (مین اللهم الله الرحمن الرحیم، اللهم اللهم الله الرحمن الرحیم، الله الرحمن الرحیم، اللهم الله الرحمن الرحیم، الله الرحمن الرحمن الرحمن اللهم الله الرحمن الی اللهم الله الرحمن الرحمن الله الرحمن الله الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن الله الله الرحمن الرحمن الله الرحمن الرحمن الله الرحمن الله الرحمن الرحمن الله الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن الله الرحمن الرحمن الله الرحمن الرحمن الرحمن الله الرحمن الی الرحمن الرحم

جہری نماز میں قنوت نازلہ بالجبر پڑھےگا، ابن ملح نے کہا اور فقہاء کا ظاہر کلام مطلق ہے (۵)، اور اگر ہر جماعت کا امام یا ہر مصلی

قنوت پڑھے تواس کی نماز باطل نہیں ہوگی،اس لئے کہ قنوت جنس نماز میں سے ہے، جیسے کہ کوئی کہے: آمین یا رب العالمین (۱)۔

<sup>(</sup>۱) المغنی ۲ ر ۵۸۸،۵۸۷،المبدع ۲ ر ۱۳ ـ

<sup>&</sup>quot;(۲) حدیث: "أنه العرب شهراً یدعو علی حی من أحیاء العرب شم تر که" کی روایت مسلم (۲۱۹ م) نے کی ہے ، اور ای معنی کی حدیث بخاری (فتح الباری ۲۹۰ م) میں ہے۔

<sup>(</sup>۳) المغنی مع الشرح الکبیر ار ۷۸۷ شائع کرده الکتاب العربی \_ اوراثر کی روایت ابن ابی شیبه نے المصنف (۳۱۰/۲) میں کی ہے۔

<sup>(</sup>۴) المغنی ۲/۵۸۷، اور اثر کی روایت بیہق نے اسنن الکبری (۲۱،۲۱۰) میں کی ہے۔

<sup>(</sup>۵) المبدع ۲رمها، شرح منتهی الإرادات ار۲۲۹\_

<sup>(</sup>۱) کشاف القناع ۱ر ۹۹۳، شرح منتبی الإرادات ۱۲۲۸، ۲۲۹، المغنی ۲/۵۸۹ اوراس کے بعد کے صفحات -

# شرعی حکم:

سا-اشیاء کوجمع کرنا کبھی مباح ہوتا ہے جیسے بعض حالات میں سونا اور چاندی جمع کرنا ، اور کبھی مندوب ہوتا ہے جیسے قرآن شریف ، حدیث اور دوسرے علوم کی کتابیں جمع کرنا ، اور کبھی حرام ہوتا ہے جیسے خزیر ، شراب اور لہوولعب کے حرام آلات جمع کرنا۔

دیکھئے: اصطلاح '' اقتناء'' (فقرہ ۲)۔

### قىنەكى زكا ة:

۷ - ابن جزی نے سامانوں کی چارفشمیں کی ہیں، ایک قسم خالص قنیہ کے لئے، ایک قسم خالص تجارت کے لئے اس میں زکا قواجب ہوگی، ایک قسم قنیہ اور تجارت دونوں کے لئے، اور ایک قسم پیدا وار اور کرایہ کے لئے۔

جمہورفقہاء کی رائے ہے کہ سامان تجارت قنید کی نیت کر لینے سے قنیہ کے لئے ہوجائے گا، اور اس سے زکاۃ ساقط ہوجائے گا، اس لئے کہ قنیہ ہی اصل ہے، اور اصل کی طرف لوٹانے میں محض نیت کافی ہوگی، جیسے کہ کوئی مسافر اقامت کے قابل کسی مقام پر اقامت کی نیت کر لے تو محض نیت سے وہ فی الحال مقیم ہوجائے گا، اور اس لئے کہ سامان میں وجوب زکاۃ کے لئے تجارت کی نیت شرط ہے، تو جب قنیہ کی نیت کر لے گا تو تجارت کی نیت ختم ہوجائے گی اور وجوب زکاۃ کے لئے تجارت کی نیت شرط ہے، تو زکاۃ کی شرط فوت ہوجائے گی، اور اس لئے کہ قنیہ کا مطلب انتفاع کے لئے روکنا ہے، تو مال کی موجودگی میں نیت کر لینے سے یہ بات حاصل ہوجائے گی، لیکن نیت کر لینے سے کوئی سامان جب قنیہ کا موجودگی میں نیت کر لینے سے ہوجائے گا تو وہ محض نیت سے تجارت کا نہیں ہوگا، جب تک کہ اس کے ساتھ تجارت نام ہے محصول نفع کی غرض سے سامان کو الٹ چھیر کرنے کا، اور یہ بات محض

# قنية

#### تعريف:

ا - قنية كالغوى معنى مال كوجمع كرنا، كمانا اورا بنى ذات كے لئے محفوظ ركھنا ہے، كہا جاتا ہے: "اقتنيت المال" ميں نے مال كوا بنى ذات كے لئے محفوظ ركھا ہے تجارت كے لئے نہيں، "قنى الشي قنيًا" مال كما يا اوراس كوجمع كيا۔

قنیہ کا اصطلاحی معنی ہے: مال کو انتفاع کے لئے روک لینا نہ کہ شجارت کے لئے (۱)۔

#### متعلقه الفاظ:

#### کنز:

۲ - کنز لغت میں "کنزت المال کنزاً" سے ماخوذ ہے، لینی میں نے مال جمع کیا اور اسے محفوظ رکھا۔

شرعاً کنزوه مال ہے جس کی زکا ۃ نہادا کی گئی ہوگر چیدہ زمین میں مدفون نہ ہو۔

قنیہ اور کنز کے درمیان تعلق میہ ہے کہ دونوں میں مال کورو کنا اور جمع کرنا ہے (۲)۔

- (۱) المفردات في غريب القرآن، المصباح الممنير ، لسان العرب، لمحتم الوسيط، المطلع على أبواب لمقنع ص٣ ١٣ مغني المحتاج الر٣٩٨ -
- (۲) المفردات في غريب القرآن، لسان العرب، المصباح المنير، المعجم الوسيط، مغنى المحتاج المار، ١٩٩٨ -

نیت سے حاصل نہیں ہوتی ہے، اور اس لئے بھی کہ سامان میں اصل قنیہ ہے، اور تجارت عارضی شی ہے تو محض نیت سے سامان تجارت کے لئے نہیں ہوگا، جیسے کہ کوئی مقیم شخص سفر کی نیت کر لے تو محض نیت سے سفر کا حکم اس کے لئے ثابت نہیں ہوگا بلکہ سفر شروع کرنا اور شہر کی آبادی سے باہر نکل جانا ضروری ہوگا۔

اس مسکلہ میں ابوثور، ابن عقیل، حنابلہ میں سے ابوبکر اور ایک روایت میں احمد نے اختلاف کیا ہے، چنانچہ ان حضرات کی رائے ہے کہ قنیہ محض نیت سے تجارت کا ہوجائے گا، انہوں نے حضرت سمر ہ گی حدیث سے استدلال کیا ہے، وہ فرماتے ہیں:"أما بعد فإن رسول الله عَلَیْتِ ہمیں حکم دیتے تھے کہ ہم تجارت کے للبیع"() (رسول الله عَلَیْتِ ہمیں حکم دیتے تھے کہ ہم تجارت کے لئے تیار کئے سامان سے صدقہ نکالیں) ابن قدامہ کہتے ہیں: ہمارے بعض اصحاب نے کہا: بیدوروایوں میں سے زیادہ صحیح روایت ہے، اس لئے کہ جب محض قنیہ کی نیت کافی ہوتی ہے تو تجارت کی نیت بھی اسی طرح کافی ہونی چاہئے، اس اسی طرح کافی ہونی چاہئے، اس لئے کہ احتیاط کا قاضا ہے ہے کہ ذکا ہ کے ساقط کرنے پرزکا ہ کا واجب ہونا غالب رہے، نیز اس لئے بھی کہ اس میں فقراء ومساکین کے لئے کہ احتیاط کا تقاضا ہے ہے کہ ذکا ہ کے ساقط کرنے پرزکا ہ کا واجب نیز اس لئے بھی کہ اس میں فقراء ومساکین کے لئے کہ احتیاط کا تقاضا ہے ہے کہ ذکا ہ کے ساقط کرنے گا جیسا کہ سامان کی قیت نیادہ فائدہ ہے تو اسی پہلو کا اعتبار کیا جائے گا جیسا کہ سامان کی قیت نیا ہے۔ نیز اس لئے میں کیا جاتا ہے گا جیسا کہ سامان کی قیت نی کیا تا ہے۔ اس کیا کہ نیا تا ہے۔ اس کیا کہ نیا تا ہے۔ اس کیا کہا تا ہے۔ اس کیا کہ تا تا ہے۔ اس کیا کیا تا ہے۔ اس کیا کہ تا کیا کہ تا کہ تا کہ تا تا ہے۔ اس کیا کہ تا تا ہے۔ اس کیا کہ تا تا کہ تا تا کہ تا کہ تا تا ہے۔ اس کیا کہ تا تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا تا کہ تا

# قهقهة

#### نعريف:

ا-"القهقهة"، فعل قهقه كالمصدر ہے، جس كامعنی ہے اپنی بنسی میں آ واز کھینچنا اور لوٹانا، ایک قول میہ ہے کہ بنسی كابڑھنا قبقہہ ہے (۱) ۔ اصطلاح میں قبقہہ وہ بنسی ہے جس كی آ واز خود بھی سنے اور اس كے بغل والا آ دمی بھی سن لے (۲) ۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-ضحك:

۲- فخک کا لفظ فعل ''ضبحک یضحک ضبحکاً و ضبحکاً'' کامصدر ہے، یعنی بننے میں دونوں ہونے کھل جائیں اور دانت نظر آجائیں (۳)۔

اصطلاح میں شخک ایسی ہنسی ہے جس کی آ واز خود سنے لیکن اس کے بغل والا آ دمی نہ ن سکے <sup>(۴)</sup>۔

ضحک اور قبقہہ کے درمیان عموم وخصوص کی نسبت ہے۔

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، المصباح المنير ، مختار الصحاح ، حاشيه بن عابدين ار ۹۸ \_

<sup>(</sup>۲) التعريفات ص ۱۸۱،البحرالرائق ار ۴۲، بداية الجتهد ار ۳۹۔

<sup>(</sup>٣) المفردات للراغب ٢٩٣ ـ

<sup>(</sup>۴) فتح القديرا / ۳۵ طبع بولاق، حاشيه ابن عابدين ا / ۹۸ طبع بولاق، المفردات للراغب ص ۲۹۳ \_

<sup>(</sup>۱) حدیث سمره: "کان یأمونا رسول الله عَلَیْ أن نخوج الصدقة....." کی روایت ابوداؤد (۲۱۲،۲۱۱/۲) نے کی ہے، اور ابن عبر البرنے اس کی سندکوسن کہا ہے جیسا کدالسند کار (۱۵/۹/۱۱) میں ہے۔

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۱۱/۲ اوراس کے بعد کے صفحات، القوانین الفقہیہ ص ۱۰۳۰ مغنی المحتاج ۱۱/۲ هم، المغنی لابن قدامه ۱۳۷۳ سر۲۰۰۱ س

واجب ہیں ہوتا<sup>(۱)</sup>۔

الله - تبسم نعل تَبسَّم كا مصدر بي نعل ثلاثي "بسَم" بي كهاما تا ہے: ''بسم یبسم بسمًا''لعنی الی ہنسی جس میں آواز کے بغیر دونوں لب کھل کر سامنے کے دانت نظر آ جائیں تبسم خیک سے ملکا ہوتاہے(۱)۔

تبسم کی تعریف جرجانی نے یوں کی ہے:جس ہنسی کی آواز نہ خود سنے نہاں کے بغل والا آ دمی (۲)۔

تبسم اور قبقہہ کے درمیان تعلق یہ ہے کہ تبسم عام طور پر قبقہہ کا آغاز ہوتاہے۔

(۱) القوانين الفقهيه ص۲۹، الزرقاني على خليل ار۲۴۹،۲۴۸، المجموع شرح المهذب ار ۲۱،۶۴، المغنى لا بن قدامه ار ۱۷۷ طبع الرياض \_

لہذا جب نماز کے باہراس سے وضوواجٹ نہیں ہوتا،تونماز کےاندر

بھی اس سے وضو وا جب نہیں ہوگا، جیسے چیپنک اور کھانسی سے وضو

حفنيه کہتے ہیں: رکوع اور سجدہ والی نماز میں قبقہہ سے وضوبھی ٹوٹ

جاتا ہے اور نماز بھی فاسد ہوجاتی ہے، اس کئے کہ ابوالعالیہ، حسن

بھری، ابراہیم نخعی اور زہری سے مروی ہے کہ نبی کریم علیہ مماز

یڑھار ہے تھے کہایک نابینا شخص آئے اور کنویں میں گر گئے ،توصحابہ

كرام كي ايك جماعت كوبني آگئي "فأمر النبي عَلَيْكُ من

ضحك أن يعيد الوضوء والصلاة" (توني كريم عليه

نے بیننے والوں کو حکم دیا کہ وہ وضوا ورنماز دونوں کا اعادہ کریں )،اور

جس طرح قعدہ اخیرہ میں تشہد کے بقدر بیٹھنے سے قبل جان بوجھ کر

حدث کرنے سے نماز فاسد ہوجاتی ہے، اسی طرح بقدرتشہد قعدہ

اخیرہ میں بیٹھنے سے قبل فہقہہ لگانے سے بھی نماز فاسد ہوجاتی ہے،

کیکن اگر اس کے بعد قبقہہ لگائے تو نماز باطل نہیں ہوگی ، اگر جیہ وضو

اورا گرنماز کے باہر یا جنازہ کی نماز میں، یاسحدہ تلاوت میں، یا بچہ

کی نماز میں اور وضو کے بعد بنا کرنے والے کی نماز میں قبقیہ ہوتو ان

(r) حديث:"أمر رسول الله عُلياله من ضحك أن يعيد الوضوء و الصلاة" كي روايت دارقطني (١٧١) نے حضرت حابرٌ سے كي ہے، اور اس کوضعیف کہاہے۔

(٣) حاشيه ابن عابدين الر ٩٩،٩٨ طبع بولاق، البحر الرائق الر ٣٣، ٣٣، فتح القدير

ٹوٹ جائے گا<sup>(۳)</sup>۔

تمام صورتوں میں وضوبیں ٹوٹے گا<sup>(4)</sup>۔

اجمالي حكم:

۴ - نماز کے اندر قبقہہ کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے، جمہور فقہاء مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ نے کہا: قبقہہ سے نماز فاسد ہوجاتی ہے لیکن وضونہیں ٹوٹا ہے، اس کئے کہ پہنی نے ابوالز ناد سے روایت کی ہے، وہ فرماتے ہیں: ہمارے جن فقہاء کا قول آخری سمجھا جاتا ہے ان میں سے جن کومیں نے یا یا جیسے سعید بن المسیب ،عروہ بن زبیر، قاسم بن مُحر، ابوبکر بن عبدالرحمٰن ، خارجه بن زید بن ثابت وغیره ، په حضرات کہتے تھے کہ جس شخص کونکسیر پھوٹ پڑے وہ خون دھولے، وضو کی ضرورت نہیں ، اور جو شخص نماز میں ہنس دے وہ نماز کا اعادہ کرے، وضو کا اعادہ نہیں (۳) ، اور اس لئے بھی کہ اگر ہنسی ناقض وضوہوتی توحدث کی طرح نماز میں اورنماز کے علاوہ میں بھیوہ ناقض ہوتی،

<sup>(</sup>۴) سابقه مراجع به

<sup>(</sup>۱) حاشیهاین عابدین ار ۹۸\_

<sup>(</sup>٢) التعريفات ص ١٨١، نيز ديكھئے: قواعدالفقه ص٢١٨، بدائع الصنا لَع الر٣٢ طبع دارالكتاب العربي، حاشية الطحطاوي ار ٨٣\_

<sup>(</sup>۳) اثر کی روایت پیھتی (۱۸۵۴)نے کی ہے۔

امام اورمقتدى كاقهقهه:

۵-اگرامام اورمقتری سب قبقههدگادی تواگراولاً امام نے قبقهه لگایا توصرف اس کا وضولوٹ جائے گا،مقتدیوں کا نہیں، کیونکہ ان کا قبقهه نماز کے تحریمہ میں نہیں پایا گیا،اس لئے کہ امام کی نماز فاسد ہوجانے کی وجہ سے ان کی نماز فاسد ہو چکی تھی، لہذاان کا قبقهہ نماز کے باہر ہوگا۔

اورا گرمقتد یول نے پہلے قبقہہ لگایا پھرامام نے توسیحوں کا وضو ٹوٹ جائے گا،اس لئے کہ سیحوں کا قبقہہ نماز کے اندر پایا گیا۔ اسی طرح اگرایک ساتھ سب قبقہہ لگائیں تو بھی یہی حکم ہوگا،اس لئے کہ سیحوں کا قبقہ تحریمہ نماز کے اندر پایا گیا<sup>(۱)</sup>۔ بید حنفیہ کا مذہب ہے۔

# قوادح

تعریف:

ا - لغت میں "قوادح" " قادح" کی جمع ہے، کہاجا تا ہے: "قدح الرجل یقدحہ قدحاً" کسی شخص کے نسب یا اس کی عدالت میں عیب لگانا (۱) ۔

اصطلاحی فقہی معنی لغوی معنی سے علا حدہ نہیں ہے (۲)۔ علماء اصول کی اصطلاح میں العضد نے کہا: یہ در حقیقت علت ہونے پر دلالت کرنے والی دلیل پراعتراضات ہیں (۳)۔

> اجمالی حکم: قدح کہاں ہوتی ہے؟

۲ - ہرقیاس پرقدح نہیں ہوتی ہے،اس لئے کہ پچھ قیاس ایسے ہیں جن پرقدح نہیں ہوسکتی ہے، جیسے نص یا اجماع کی عدم موجودگی میں قیاس کرنا، کہاس کامعتبر ہونا فاسد نہیں ہے،البتہ جولوگ سرے سے قیاس ہی کے منکر ہیں ان کے نزدیک وہ معتبر نہیں ہے۔

#### قوادح كامتعدد هونا:

سا- قوادح متعدد ہیں، اس کی تعداد میں اہل اصول کا اختلاف ہے:

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، تاج العروس، متن اللغة -

<sup>(</sup>۲) حاشیهابن عابدین ۳را ۱۷مغنی الحتاج ۴ر ۴۳۳.

<sup>(</sup>٣) حاشة العطاريلي جمع الجوامع ومامشه للشربيني ٢ ر ٣٣٩\_

<sup>(</sup>۱) البحر الرائق ارسه، حاشیه ابن عابدین ار۹۹،۹۸، اه، حاضیة الطحطاوی ار ۸۴،۸۴، تبیین الحقائق اراا\_

ان میں سے ایک بیہے: علت کے ساتھ حکم کانہ پایا جانا، مثلاً کسی صورت میں حکم کے بغیرعلت یائی جائے۔

ان میں سے ایک بیہ ہے: برعکس ہونا، لیعنی علت کے نہ پائے جانے کی وجہ سے حکم کا نہ یا یاجانا۔

ان میں سے ایک ہے تا خیر کا نہ ہونا: لیعنی وصف اور حکم کے درمیان مناسبت کا نہ ہونا۔

ان میں سے ایک قلب ہے: لیخی معترض کا یہ دعوی کہ مسئلہ متناز عہ
میں استدلال کرنے والاجس رخ پر استدلال کررہا ہے، اگر مستدل
صحیح بھی ہے تواس کے حق میں نہیں ہے بلکہ اس کے خلاف ہے۔
ان میں سے ایک قول بالموجب ہے: لیخی استدلال کرنے والے کی دلیل کو کول نزاع کی بقاء کے ساتھ تسلیم کرنا، جیسے بھاری چیز والے کے دالیی چیز سے قبل کرنے والا کہے: الیی چیز سے قبل کرنے والا کہے: الیی چیز سے قبل کرنے والا کہے: الیی چیز میں استدلال کرنے والا کہے: الیی چیز میں کہو گا تو معترض تسلیم کرلے کہ بھاری چیز سے قبل کرنے اور قصاص کے مرافی نہیں ہوگا، تو معترض تسلیم کرلے کہ بھاری چیز سے قبل کرنے اور قصاص کے درمیان منا فات نہیں ہے، لیکن کہے کہ کیوں تم نے کہا کہ یہ قصاص کا تقاضا کرتا ہے، اور یہی کو گزراع ہے (۱)۔
تفصیل اصولی ضمیمہ میں ہے۔

رِّ جَالِكُمُ فَإِنُ لَّم يَكُونَارَ جُلَيْنِ فَوَجُلٌ وَّامُواَتَانِ مِمَّنُ تَوُضَوُنَ مِنَ الشُّهَدَآءِ"(اوراتِ مردول میں سےدوکوگواہ کرلیا کرو، پھر اگردونوں مردنہ ہوں ان گواہوں میں اگردونوں مردنہ ہوں ان گواہوں میں سے جنہیں تم پیند کرتے ہو) اور فاسق پیندیدہ نہیں ہے۔

ب- عدم مروء ت: یہ پست ہمتی ہے اور گھٹیا پن سے او پر نہ اٹھنا ہے، لہذا الیشے خص کی شہادت قبول نہیں کی جائے گی جس میں مروء ت نہ ہو، اس لئے کہ وہ بھی جھوٹ سے پر ہیز نہیں کرتا ہے۔ ح ۔ گویائی کا نہ ہونا: لہذا گوئے کی شہادت قبول نہیں کی جائے گی۔ د- تہمت: لہذا ایسے خص کی شہادت قبول نہیں کی جائے گی جس پر نفع اٹھانے یا نقصان دور کرنے کی تہمت ہو، جیسے کوئی شخص اپنی اصل یا فرع کے حق میں شہادت دے (۲)۔

شربینی خطیب نے فرمایا: سنن مؤکدہ اور مستحبات نماز کو مسلسل چھوڑ ناشہادت میں قادح ہے، کیونکہ ایسا شخص دین کے ساتھ لا پرواہی اور اہم امور کے ساتھ بہتو جہی برتنے والا سمجھا جائے گا (۳) ۔
تفصیل اصطلاح ''عدالة'' (فقرہ / ۱۷)،' شہادة'' (فقرہ / ۲۲) اوراس کے بعد کے فقرات میں ہے۔

#### عدالت کے لئے قادح:

سم - مندرجہ ذیل امورعدالت کے لئے قادح ہیں:

الف-فسق، لهذا فاسق كى شهادت قبول نهيس كى جائے گى، اس لئے كه اللہ تعالى كا ارشاد ہے: "وَاسْتَشْهدُوا شَهيدُدين مِنْ

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ر ۲۸۲\_

<sup>(</sup>٢) لسان العرب، تاج العروس، متن اللغه: ماده' قدح' ـ

<sup>(</sup>۳) مغنی الحتاج ۴ مرسه ۱۹۷۳، رواکتار ۱۸۷/ ۱۸۸ المغنی ۱۹۷۹\_

<sup>(</sup>۱) حاشیة العطار ۲۰۹۲ ۱۹۳۱ اوراس کے بعد کے صفحات، البحر المحیط ۸۵،۲۲۱ اور اس کے بعد کے صفحات، التحصیل فی المحصول ۲۰۹۷ اوراس کے بعد کے صفحات، ابن عابدین ۲۹۵۷۔

.....

کئے جائیں، اسی طرح فقہاءخواتین میں قواعدالی عور توں کو کہتے ہیں جو درازی عمر کی وجہ سے چین اور شادی سے ناامید ہو چکی ہوں۔ فقہاء ''قواعدالبیت'' گھر کی اس بنیاد کو کہتے ہیں جس پر گھر قائم ہوتا ہے (۱)۔

# قواعد

#### تعريف:

ا - قواعد لغت میں قاعدہ کی جمع ہے، قاعدہ کسی چیز کی بنیاد اور اس کی اصل کو کہتے ہیں، عمارت کے قواعد اس کی وہ بنیادیں ہیں جن پروہ قائم ہوتی ہے، زجاج نے کہا: قواعد عمارت کے وہ اساطین ہیں جن پروہ قائم ہوتی ہے، اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَإِذُ يَرُفَعُ إِبُواهِيُمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْمَعِيْلُ" (اوروہ (وقت بھی یادر کھنے کے قابل ہے) جب ابراہیم اور اساعیل خانہ (کعبہ) کی بنیادیں بلند کررہے تھے)۔

خواتین میں قواعدوہ بوڑھی عورتیں ہیں جو درازی عمر کی وجہ سے کام کرنے کے قابل نہ رہی ہوں اور اولا دوحیض کا سلسلہ بھی ختم ہو گیا ہو<sup>(۲)</sup>۔

اصطلاح میں فقہا قواعد کااطلاق چند معانی پر کرتے ہیں جن میں سے بعض مندر حبوذیل ہیں:

قواعدفقہ یہ، قاعدہ فقہ یہ ایساکلی اصول ہے جواپنی تمام جزئیات پر منطبق ہوتا ہو، جموی نے کہا: قاعدہ فقہ یہ ایسا حکم اکثری ہے نہ کہ کلی جو اپنی اکثر جزئیات پر منطبق ہوتا ہے، تا کہ اس سے ان کے احکام معلوم

(۱) سورهٔ بقره ۱۲۷۔

(۲) لسان العرب، المصباح المنير، المجم الوسيط، المفردات للراغب الأصفهاني: ماده' قعد''،تفيير القرطبي ١٩٧٢، ١٨٤٠ الكشاف للرمخشري ار١٨٤، غمزعيون البصائرا ررا۵، الموافقات للشاطبي ار ٠٩٠٠

#### متعلقه الفاظ:

#### اصول:

۲ - لغت میں اصول اصل کی جمع ہے، یعنی جس پر دوسری چیز کی بنیاد ہو، یاوہ ہے جس کا محتاج دوسرا ہواوروہ خود دوسرے کا محتاج نہ ہو۔ شریعت میں اصل ایسی چیز کا نام ہے جس پر دوسری چیز کی بنیا دہو،

سریعت میں اس این پیز کا نام ہے جس پر دوسری پیزی ہمیادہو، اوراس کی بنیاد دوسری چیز پر نہ ہو، یااصل وہ ہے جس کا حکم بذات خود ثابت ہو،اوراس پر دوسری چیزیں مبنی ہوں <sup>(۲)</sup>۔

اصول اور قواعد کے درمیان تعلق سیہ کہ قاعدہ کلیدا پی جزئیات کے لئے اصل ہوتا ہے۔

#### اول:قواعد فقهيه:

سا-علاء نے فقہ کے ایسے قواعد کلیہ بیان کئے ہیں جوشفق علیہ ہیں اور جن کے تحت بے جن پر فی الجملہ فقہ کے مسائل کی بنیاد ہوتی ہے، اور جن کے تحت بے شار جزئی مسائل آتے ہیں، ایسے بعض قواعد مندرجہ ذیل ہیں:

#### الف-الأمور بمقاصد ما:

اس قاعدہ سے فقہاء نے کچھا حکام مشنطِ فرمائے ہیں، بعض سے ہیں: ایک شی قصد کے اعتبار سے حلال بھی ہوتی ہے، اور حرام

- قواعد الفقه للمركق ، التعريفات لجرجاني ، غمز عيون البصائر ار ٢٢ ـ
- (۲) لبان العرب، المصباح المنير، المفردات، التعريفات للجرجاني، المحجم الوسط: ماده" اصل"، الحرالمحيط ار ۱۵، الموافقات للشاطبي ار ۲۹۔

بھی، مثلاً گرا ہوا سامان (لقطہ) کوئی شخص اس کو محفوظ رکھ کراس کے مالک کولوٹانے کی نیت سے اٹھائے تو جائز ہے، لیکن اسی سامان کواگر کوئی قبضہ کر کے اپنی ملکیت بنالینے کی نیت سے اٹھائے تو صرف ناجائز نہیں بلکہ اٹھانے والاغاصب وگنہ گار ہوگا وغیرہ (۱)۔

# ب-اليقين لا يزول بالشك:

سیوطی نے کہا: اس قاعدہ سے طہارت، عبادات، طلاق، عورت
کے پاس نفقہ پہنچنے سے اس کا انکار، وطی پرقدرت دینے میں زوجین
کے اختلاف، (اجازت لیتے وقت عورت کے) خاموش رہنے اور
اس کے ردکر دینے ، خرید وفر وخت کرنے والوں کے اختلاف، مطلقہ
کی جانب سے دعوی حمل وغیرہ مسائل متفرع ہوتے ہیں (۲)۔
تفصیل اصولی ضمیمہ میں ہے۔

#### دوم:خواتين ميں قواعد:

الم البعض فقہاء نے کہا: ایسی بوڑھی عورت جس کی طرف رغبت نہیں رہ جاتی ، عام طور پراس کے ظاہر ہوجانے والے اعضاء کی طرف دیکھنا جائز ہے، اسی طرح خود الیں عورت کے لئے بھی دو پیٹہ اور چادرا تار لینا جائز ہے، بشرطیکہ وہ نہ توایسے حصول کوظا ہر کررہی ہوجس کی طرف مردد کیھنے کی خواہش رکھتے ہیں، اور نہ وہ اپنی زیب وزینت کا اظہار کر رہی ہو کہ لوگ اسے دیکھیں، البتہ الی عورت کے لئے بھی بہتر ہیہ کہ نو جوان عورت کی طرح خود کو پوری طرح پردہ میں رکھے۔ تو طبی فرماتے ہیں: صرف بوڑھی خواتین کو بیکم اس لئے دیا گیا قرطبی فرماتے ہیں: صرف بوڑھی خواتین کو بیکم اس لئے دیا گیا

کہابان کی طرف سے دل ہٹ چکے ہوتے ہیں، مردول کوان کی طرف رغبت نہیں رہتی، اس لئے ان کے حق میں ایسی چیزیں مباح کردی گئیں جو دوسرول کے لئے مباح نہیں ہیں، اور ان کو مشقت میں ڈالنے والے پردہ کی تکلیف ان سے دور کردی گئی (۱)، اللہ تعالی فرما تا ہے: ''وَ الْقُوَ اعِدُ مِنَ النِّسَآءِ الْتِی لَا یَرُجُونُ نِکَاحًا فَلَیْسَ عَلَیْهِنَّ جُنَاحٌ اَن یَضعُن ثِیَابَهُنَّ غَیْرَ مُتَبَرِّ جْتِ بِزِینَةٍ وَلَیْسَ عَلَیْهِنَّ جُنَاحٌ اَن یَضعُن ثِیَابَهُنَّ غَیْرَ مُتَبَرِّ جْتِ بِزِینَةٍ وَلَیْسَ عَلَیْهِنَّ جُنَاحٌ اَن یَصْعَن ثِیابَهُنَّ غَیْرَ مُتَبَرِّ جْتِ بِزِینَةٍ وَلَانُ یَسْتَعْفِفُن جَیرٌ لَّهُنَّ وَ اللَّهُ سَمِیعٌ عَلِیْمٌ ''(۱) (اور بڑی وَاللَّهُ سَمِیعٌ عَلِیْمٌ ''(۱) (اور بڑی وَاللَّهُ سَمِیعٌ عَلِیْمٌ ''(۱) (اور بڑی وَلَیْ گناہ نِین وَاللَّهُ سَمِیعٌ عَلِیْمٌ '') کہوہ اینے زائد کیڑے اتار رکھیں (بشرطیکہ) زینت کودکھلانے والیاں نہ ہوں اور اگر (اس سے بھی ) احتیاط رکھیں تو ان کے حق میں اور بہتر ہے، اور اللّہ بڑاسنے والا اور بڑا جانے واللہ ہے)۔ اور بہتر ہے، اور اللّہ بڑاسنے والا اور بڑا جانے واللہ ہے)۔ تفصیل اصطلاح '' عُوز'' فقر ور ۵ میں ہے۔

<sup>(</sup>۱) غمز عيون البصائر ار ٩٤، الأشباه والنظائر للسيوطي ص ١٠، تواعد الأحكام في مصالح الأنام ار ١٣٩٩\_

<sup>(</sup>۲) غمزعیون البصائر ار ۱۹۳، ۴۳، الأشباه والنظائر ۴۵، اوراس کے بعد کے صفحات ،مغنی المحتاج ار ۳۳، ۳۳ اوراس کے بعد کےصفحات ۔

<sup>(</sup>۱) تفسیر القرطبی ۱۲ روم ۳۰ أحکام القرآن لا بن العربی ۳ ر ۲۱۸ ما المغنی لا بن قدامه ۲ ر ۵۵۹ ـ

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نورر ۲۰\_

اور ما لکیه قیم کو'' مقدم القاضی'' کہتے ہیں (۱)۔

ب-ایسی ولایت جس کی روسے کسی شخص کو بید ذمہ داری سونپی جاتی ہے کہ وہ موقو فہ اموال کی حفاظت کرے، اور واقف کی شرط کے مطابق اسے محفوظ وافز اکش پذیر باقی رکھنے کا کام کرے (۲)۔
ج-ایسی ولایت جس کے مطابق شوہر کو ذمہ داری سونپی جاتی ہے کہ وہ اپنی زوجہ کے امور کا انتظام کرے، اس کی تادیب کرے،

فقہاء وقف کے باب میں قیم، ناظر اور متولی کو ایک معنی میں استعال کرتے ہیں <sup>(۴)</sup>۔

اس کوگھر میں رکھے اور ہاہر نکلنے سے نع کرے <sup>(۳)</sup>۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-ايصاء:

۲- إيساء لغت ميں أوصى كامصدر ہے، كہاجا تا ہے: "أو صبى فلان بكذا يوصى إيصاء" اس سے اسم" وصاية "ہے (واؤپرز براورزير كے ساتھ) اس كامطلب يہ ہے كہ كسى دوسرے كوكسى خاص كام كى انجام دى كى ذمه دارى سوني جائے ، خواہ اس كام كى انجام دى كى ذمه دارى سوني جائے ، خواہ اس كام كى انجام دى كى زندگى ميں ہويا اس كى وفات كے بعد (۵)۔

اصطلاح میں'' اِیصاء'' وصیت کے معنی میں ہے، بعض فقہاء کے نزدیک بیدایٹ انسان کا دوسرے کواپٹی وفات کے بعداپٹی جگہ کسی خاص تصرف یا اپنے چھوٹے بچوں کے معاملات کی انجام دہی اوران کی رعایت کے لئے مقرر کرنا ہے، بیمقرر کیا گیا شخص وصی کہلا تا ہے۔

قوامة.

#### تعریف:

ا - قوامه لغت میں ''قام علی الشیئی یقوم قیاماً'' سے ماخوذ ہے، یعنی کسی شی کی حفاظت کرنا اور اس کے مصالح و مفادات کا لحاظ کرنا، اسی سے ''لقیم'' ہے، یعنی و شخص جو کسی چیز کا نگرال و محافظ اور اس کو درست رکھنے والا ہو'' قوّام'' اسی معنی میں'' فعال' کے وزن پر مبالغہ کا صیغہ ہے، جس کا معنی ہے کسی شی کی نگرانی، اس کی دیکھر کھوکا ذمہ دار اور کوشش کے ذریعہ اس کا محافظ۔

بغوی نے کہا: قوام اور قیم ایک معنی میں ہیں،قوام کالفظ زیادہ بلیغ ہے، یعنی مصالح، تدبیراور تادیب انجام دینے والا (۱)۔

فقہاء کی عبارتوں پرنظر ڈالنے سے واضح ہوتا ہے کہ وہ لفظ قوامۃ کو درج ذیل معانی میں استعال کرتے ہیں:

الف-الیی ولایت جوقاضی کسی بالغ و سمجھ دار شخص کوسپر دکرے کہ وہ نااہل کے مالی معاملات کی انجام دہی میں اس کے مفادات کے مطابق تصرف کرے (۲) دیکھئے: ''قیم''۔

ال مفہوم میں قیم کو عام طور پر فقہاء قاضی کا وصی کہتے ہیں (۳)،

<sup>(</sup>۱) حاشية الدسوقى ١٩٩٧\_

<sup>(</sup>۲) الفتاوى الهنديه ۲/۹۰۹\_

<sup>(</sup>۳) تفسيرالقرطبي ۵ر۱۹۹، بدائع الصنائع ۱۲/۳\_

<sup>(</sup>۴) حاشیها بن عابدین ۳را۳۳، تنقیح الفتاوی الحامدیه ار ۲۰۵۰

<sup>(</sup>۵) المغرب، مختار الصحاحي

<sup>(</sup>۱) الكليات ۲۴ ۵۴،۵۳ ، تفسير القرطبي ۱۲۹/۵ ، تفسير البغوى ۲۲۱ ، بصائر ذوى التمبيز في لطائف الكتاب العزيزار ۷۰،۳۰۷ ، التسهيل لعلوم التزيل ار ۱۲۴۴، المجم الوسيط -

<sup>(</sup>۲) الفتاوى الهنديية ۱۲۱۲، القليو بي ۱۷۷۷ ا

<sup>(</sup>٣) الأشباه والنظائر لا بن تجيم ص ٢٩٣ شائع كرده دارالكتب العلميه \_

لیکن کسی دوسر ہے کواپنی زندگی میں کسی کام کی انجام دہی کے لئے اپنا قائم مقام بنانے کو اصطلاح میں'' ایصاء''نہیں کہا جاتا ہے، بلکہ اسے وکالت کہتے ہیں، دیکھئے:'' ایصاء'' (فقرہ ۱۷)۔

بعض فقہاء نے وصی اور قیم کے درمیان فرق کرتے ہوئے بتایا ہے کہ قیم وہ ہے جسے مال کی حفاظت، اس کی نگرانی اور آمدنی کو جمع کرنے کا کام سونیا گیا ہو، تصرف کانہیں، اور وصی وہ ہے جسے تصرف اور حفاظت دونوں کی ذمہ داری دی گئی ہو، لیس وصی تصرف اور حفاظت دونوں میں وکیل کے درجہ میں ہوتا ہے، لیکن ابن مازہ نے اس پر تبصرہ کرتے ہوئے فرمایا کہ یے فرق پہلے تھا، اب ہمارے زمانہ میں قیم اور وصی کے درمیان کوئی فرق نہیں ہے (ا)۔

#### ب-وكالة:

سا- وکالت ایک شخص کاکسی دوسر بے کوکسی مملوکہ تصرف میں جو قابل نیابت ہواپنا قائم مقام مقرر کرنا ہے تا کہ وہ اس کی زندگی میں وہ کام انجام دے، اس طرح وکالت اس اعتبار سے توامۃ کے مشابہ ہے کہ دونوں میں کسی دوسر بے کو اپنی نیابت میں بعض امور کی انجام دہی سونچی جاتی ہے، البتہ توامہ اس لحاظ سے وکالت سے مختلف ہے کہ قوامہ میں کام کی تفویض عموماً قاضی کی طرف سے ہوتی ہے، جبکہ وکالت میں قاضی کی طرف سے ہوتی ہے، جبکہ وکالت میں قاضی کی طرف سے ہوتی ہے، جبکہ

#### ج-ولاية:

۷ - ولایت کامعنی لغت میں محبت اور نصرت ہے (۲) -اصطلاح میں ولایت دوسرے پر قول کو نافذ کرنا ہے، اسی مفہوم

(۲) المغرب

میں وصی اور وقف کے نگرال کی ولایت ہے، اور ادائیگی صدقۃ الفطر کے وجوب کی ولایت ہے<sup>(۱)</sup>۔ ولایت'' قوامۃ''سے عام ہے۔

> قوامة كاحكام: قوامه كي تجها حكام مندرجه ذيل بين:

مجور میلیمم (جن کوتصرف سے روک دیا گیامو) پر قوامہ: ۵- بچه، مجنون، معتوه، بے وقوف اور غافل ولا پرواه پر قوامہ ثابت موتی ہے۔

ان لوگوں کے اموال پرولایت کسے حاصل ہوگی ،اس میں فقہاء کا اختلاف ہے، ہرفقیہ نے ترتیب میں ایسے خص کومقدم رکھا ہے جسے انہوں نے مجور کے تیکن زیادہ مشفق اور اس کے مفاد کا زیادہ خیال رکھنے والاسمجھا ہے۔

تفصیل اصطلاح ''ولایة''،''وصی''،'' قیم'' (فقرهرم) اور ''إیصاء''(فقره/۱۱،۹)میں ہے۔

# مفقود کے مال پرنگراں کا تقرر:

۲- اگرکوئی شخص غائب ہوجائے اور معلوم نہ ہوکہ وہ کہاں ہے، نہ یہ معلوم ہوسکے کہ وہ زندہ ہے یا مرگیا ہے، تو قاضی ایسے شخص کو مقرر کرے گا، جواس کے مال کی حفاظت کرے، اس کی مگرانی کرے اور اس کے حقوق وصول کرے، اس لئے کہ قاضی ہرایسے شخص کے لئے مگراں مقرر کیا گیا ہے جواپنی دیکھر کھے سے عاجز ہو، اور غائب شخص بھی عاجز ہے وہ کھی بچہ اور مجنون کی طرح ہوگا، اور اس کے اموال کے اموال

<sup>(</sup>۱) شرح أدب القاضى لخصاف ار ۲۸۵،۲۸۴ ـ

<sup>(</sup>۱) حاشیها بن عابدین ۲۹۲/۲

کے لئے کسی شخص کی تقرری میں اس کا مفاد ہے، لہذا قاضی بیکام انجام دے گا<sup>(۱)</sup> تفصیل کے لئے دیکھئے: ''مفقود''۔

# وقف پرنگران مقرر کرنا:

2 - فقہاء کی رائے ہے کہ دراصل وقف کے امور کی تولیت کا حق واقف کو ہے، لہذا اگر واقف اپنے لئے یاکسی دوسرے کے لئے اس کی شرط لگا دیتواس کی شرط پڑمل کیا جائے گا<sup>(۲)</sup>۔

لیکن اگر واقف کسی کے حق میں ولایت کی شرط نہ لگائے، یااس کی شرط لگائے کہائی ہووہ وفات پا جائے تواس شرط لگائے لیکن جس کے حق میں شرط لگائی ہووہ وفات پا جائے تواس صورت میں فقہاء کا اختلاف ہے۔ تفصیل اصطلاح" وقف' میں ہے۔

# بيوى پرشوهر كى حكمرانى:

۸ - شوہرا پنی بیوی کا حکمرال ہوتا ہے،اس سے مقصود یہ ہے کہ شوہر اپنی زوجہ کا امین ہے،اس کے امور کا اور اس کے اموال کی در تنگی کا وہ ذمہ دار ہوگا (۳)، اور زوجہ کو حکم دینا اور رو کنا بھی اس کا کام ہوگا جس طرح والی اپنی رعیت کے لئے ہوتا ہے (۴)۔

ابن کیر نے آیت قرآنی "اَلرِّ جَالُ قَوْمُوُنَ عَلَی النِّسَآءِ" (مردعورتوں کے سردهرے ہیں) کی تفسیر میں لکھاہے:

- (۱) فتح القدير ۱۹۲۶، تبيين الحقائق ، بدائع الصنائع ۲۱۹۹۱، تبيين الحقائق سر۱۳۰۰ س
- (۲) الفتادى الهنديه ۸۸۲ من عاملين عابدين ۳۸۴، ۴۰۹، روضة الطالبين ۳۲۶، ۲۸۵، طشية الدسوقي ۱۸۸، المغنی ۲۸۵، کشاف القناع ۲۲۵،۲۰
  - (٣) احكام القرآن لا بن العربي ار ٥٣ طبع دارالكتب العلميه \_
    - (۴) الكشافُ للرمخشري ١٠ر ٥٢٣ طبع دارالمعرفيه بيروت \_
      - (۵) سورهٔ نساءر ۱۳۳۰

مردعورت کانگرال ہے، لینی وہ عورت کا سرداراورسر براہ اوراس پر حاکم ہے، جب وہ تجروی اختیار کرے گی تو وہ اس کی تا دیب کریےگا<sup>(۱)</sup>۔

جصاص نے اس آیت کی تفییر میں لکھا ہے: مرد عورتوں کی تادیب، تدبیر، تکہداشت اور حفاظت کا کام کریں گے، کیونکہ اللہ تعالی نے عقل ورائے میں مرد کوعورت پر فضیلت دی ہے، نیز اللہ نے عورت پرخرج کرنے کی ذمہداری مرد پرڈالی ہے، یہ آیت چندمعانی پر دلالت کرتی ہے: مرد کوعورت پر مرتبہ میں فوقیت حاصل ہے، اور وہی اس کی تدبیروتادیب کا ذمہدار ہے، اس سے یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ اس کوت ہے کہ بیوی کو اپنے گھر میں رو کے رکھے اور باہر نگلنے سے منع کردے، اور عورت پر واجب ہے کہ جب تک کوئی گناہ کی بات نہ موشو ہرکی اطاعت کر اور اس کی فرما نبرداری بجالائے، آیت سے ہوشو ہرکی اطاعت کر اور اس کی فرما نبرداری بجالائے، آیت سے بی معلوم ہوتا ہے کہ اس پر بیوی کا نفقہ واجب ہے، کیونکہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَ ہِمَا اَنفَقُوا مِنُ اَمُوالِهِمُ" (اور اس لئے کہ ارشاد ہے: "وَ ہِمَا اَنفَقُوا مِنُ اَمُوالِهِمُ" (اور اس لئے کہ مردوں نے اپنامال خرچ کیا ہے)۔

اس آیت پرتبرہ کرتے ہوئے زمخشری فرماتے ہیں: اس آیت میں دلیل ہے کہ ولایت کا استحقاق فضیلت کی وجہ سے ہے، غلبہ طاقت،اور قہر کی وجہ سے نہیں ہے (۳)۔

### حكمراني كاسباب:

9 - علماء نے ذکر کیا ہے کہ مرد کو تین وجوہ سے عورت پر حکمرانی حاصل ہوتی ہے:

- (۱) تفسیراین کثیر ایراوم طبع عیسی الحلبی به
- (۲) احكام القرآن للجصاص ۱۸۸۶ شائع كرده دار الكتاب العربي، سوره٬ نساءر ۳۴۰ـ

اول: کمال عقل وشعور <sup>(۱)</sup> ,قرطبی فرماتے ہیں: مردوں کوعقل و تدبیر کا زائد حصہ عطا ہوا ہے،اسی وجہ سے انہیں عورتوں پر حکمرانی کا حق دیا گیاہے <sup>(۲)</sup>۔

دوم: دین کا کمال <sup>(۳)</sup>۔

سوم: مال خرج کرنا یعنی مہر اور نفقه دینا (۳)، آیت قرآنی:
"الرِّ جَالُ قَوَّا اُمُونَ عَلَی النِّسَآءِ بِمَا فَضَلَ اللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَیٰ
بغض وَبِمَآ أَنفَقُوا مِنُ أَمُو الهِمْ (۵) (مردورتوں کے سردهر عبی اس لئے کہ اللہ نے ان میں سے ایک کو دوسر پر بڑائی دی ہے، اور اس لئے کہ مردوں نے اپنامال خرچ کیا ہے) کی تفییر میں ابن کثیر نے لکھا ہے: یعنی مہر، نفقہ اور وہ فیہ داریاں جواللہ نے اپنی مرد ابنی کی سنت میں مردوں پر مقرر فرمائی ہیں، پس مرد بنات خود بھی عورت سے افضل ہے، اور اسے عورت پر فضیلت بھی بندات خود بھی عورت سے افضل ہے، اور اسے عورت پر فضیلت بھی ماصل ہے، اس لئے مناسب ہواکہ وہ عورت پر نگراں ہو (۲)۔

د کھئے: ''زوج '' (فقر مر ۱۱،۱۲)' زوج '' (فقر مر ۱۲،۱۲)۔

عورت پرمرد کی حکمرانی کا تقاضا:

• ا - عورت پر مرد کی حکمرانی کا تقاضایہ ہے کہ مرد مہرادا کرے، نفقہ دے، حسن معاشرت اختیار کرے، اپنی زوجہ کو پردہ میں رکھے، اسے اللہ کی اطاعت کا حکم دے، اور شعائز اسلام نماز وروزہ وغیرہ بتائے، عورت کی ذمہ داری ہے کہ شوہر کے اموال کی حفاظت کرے اس کے

اہل خانہ کے ساتھ حسن سلوک کرے، اس کی فرمانبرداری کرے اور نیک باتوں میں اس کا کہنامانے (۱)۔

قود

د نکھئے:'' قصاص''۔

(۱) احكام القرآن لا بن العربي ار • ۵۳ طبع دار الكتب العلميه \_

<sup>(</sup>۱) احكام القرآن لا بن العربي ارا ۵۳\_

<sup>(</sup>۲) تفسيرالقرطبي ۱۲۹۵\_

<sup>(</sup>٣) احكام القرآن لا بن العربي ا/ ١٥٣\_

<sup>(</sup>۴) احكام القرآن لا بن العربي ارا ۵۳ـ

<sup>(</sup>۵) سورهٔ نساءر ۱۳۳۰

<sup>(</sup>۲) تفسیرابن کثیر اراویم به

فقہاء نے کہا ہے کہ قول مجھی واجب ہوتا ہے جیسے امر بالمعروف اور نہی عن المئکر ( اچھی بات کا حکم دینا اور بری باتوں سے روکنا)،

اور بھی حرام ہوتا ہے جیسے جھوٹی شہادت دینا، غیبت کرنا وغیرہ، بھی

مستحب ہوتا ہے جیسے نبی علیہ پر کثرت سے درود پڑھنا، اور بھی

مکروہ ہوتا ہے جیسے مکروہ چیز پر بسم اللہ پڑھنا، اور مذکورہ امور کے

علاوہ میں مباح ہوتا ہے<sup>(۱)</sup>۔

# عقود كاتعلق عموماً قول سے ہوتا ہے:

سا- چونکہ قول ہی انسان کے دل کی بات کے لئے دلیل اور تعریف ہوتے ہیں، اس لئے شارع نے عقود و معاملات کے لئے پچھالیہ صیغے مقرر فرمائے ہیں جن کے تلفظ کے بغیر وہ کلمل نہیں ہوتے ، اس لئے کہ بیعقود اسی وقت درست ہوتے ہیں جب رضامندی پائی جائے ، جیسا کہ اللہ تعالی نے فرمایا: "یا تُنها الَّذِینَ آمَنُوُ اللَّا تَا کُلُوُ اللَّهُ مَا اللّٰذِینَ آمَنُوُ اللَّا تَا کُلُو اللّٰ اللّٰ تَکُونَ تِجَارَةً عَنْ تَرَاضِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ الل

- (۱) القواعدللعز بن عبدالسلام ار ۱۹۰\_
  - (۲) سوره نساءر ۲۹\_
- (۳) حدیث: "إنها البیع عن تراض" کی روایت ابن ماجه (۲/۷۳) نے حضرت ابوسعید الخدر کی سے کی ہے، اور بوصر کی نے الزوائد (۱۰/۲) میں اس کی سند کوضیح قرار دیا ہے۔
- (۴) مغنی المحتاج ۲ س، ۲۳۸، إعلام الموقعین ۱۰۵۳ اور اس کے بعد کے صفحات، جواہرالا کلیل ۲/۲، بدائع الصنائع ۲۵ سال۔

# قول

#### تعريف:

ا - قول لغت میں کلام کو کہتے ہیں، یا ہروہ لفظ جوزبان سے ادا ہوخواہ وہ تام ہویا ناقص ۔

قول کا لفظ مجازاً حال پر دلالت کے لئے استعال ہوتا ہے، مثال کے طور پر ''قالت له العینان: سمعا و طاعة'' ان کی آئھوں نے تسلیم ورضا کا اظہار کیا۔

قول ہی قیل،مقالہ(مقولہ) اور مذہب بھی ہے، قول کی جمع اقوال اور اقاویل ہے، اصطلاحی معنی لغوی معنی سے علاحدہ نہیں ہے(۱)۔

# شرعی حکم:

۲- اس پرامت کا اتفاق ہے کہ اگر قائل مکلّف ہوتو وہ اپنے قول کا فرماتے دمددار ہوگا، خواہ اچھی بات ہو یا بری، اس لئے کہ اللہ تعالی فرماتے ہیں:"مَا یَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَیْهِ رَقِیبٌ عَتِیدٌ" (۱) (وہ کوئی لفظ منہ سے نہیں نکالنے یا تا، مگریہ کہ اس کے آس پاس ہی ایک تاک میں لگارہے والا تیارہے ) اور غیر مجبور مکلّف شخص کا کفرید قول کفر ہوگا۔

<sup>(</sup>۱) غريب القرآن للأصفهاني، لسان العرب، المصباح المنير، ألمعجم الوسيط، القاموس المحيط، التعريفات للجرجاني \_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ ق ۱۸ ا

### دعوى ميں قول قبول كرنا:

۳ - اس پرفقهاء کا اتفاق ہے کہ دعوی میں مدعی کا قول بینہ کی بنیاد پر قبول کیا جائے گا، جبکہ انکار کرنے والے کا قول قسم لے کر قبول کیا جائے گا، اس لئے کہ فرمان نبوی ہے:"البینة علی من ادعی والیمین علی من أنكو"((دعوی کرنے والے پر بینہ پیش کرنا ہے،اورا نکار کرنے والے پر بینہ پیش کرنا ہے،اورا نکار کرنے والے پر بیمین )۔

تفصیل اصطلاح" دعوی" فقرہ / ۱۲ میں ہے۔

سیوطی فرماتے ہیں: چند مسائل میں بغیریمین کے قول قبول کیاجائےگا(وہ مسائل درج ذیل ہیں):

ا جس شخف پرز کا ۃ واجب ہواوروہ کسی الی بات کا دعوی کرے جس سے زکاۃ ساقط ہوجاتی ہے، مثلاً وہ کہے: بیدافزائش سال کے بعد ہوئی ہے یانصاب کے علاوہ میں سے ہے، (تواس کی بات قبول کرلی جائے گی)،اس لئے کہ اصل براءت ذمہ ہے۔

۲- کوئی شخص اپنے والدی طرف سے جج کرنے والے کوکرایہ پر لے، اجر کے: میں نے جج کرلیا، تواس کا قول قبول کیا جائے گا اور اس پر نہ بینن واجب ہوگی اور نہ بینہ، اس لئے کہ بینہ کے ذریعہ اس کو صحیح کرنا توممکن نہیں ہے، اس طرح اگر وہ اجیر سے کہے: تم نے اپنے احرام میں رہتے ہوئے جماع کرلیا اور احرام کوفا سد کردیا ہے، اجیر اس سے انکار کرے تو اجیر کا قول قبول کیا جائے گا، اس طرح اگر وہ دعوی کرے کہ اجیر بغیر احرام کے میقات سے آگے بڑھ گیا ہے یا اپنے احرام میں اس نے کسی شکار کوئل کردیا ہے وغیرہ تو اجیر کا قول قبول کیا جائے گا، اس طرح اگر وہ اپنے احرام میں اس نے کسی شکار کوئل کردیا ہے وغیرہ تو اجیر کا قول قبول کیا جائے گا، اس امین ہے۔

(۱) حدیث: البینة علی المدعی ...... کی روایت دارقطنی (۳۰۱۱) نے حضرت عمرو بن شعیب عن ابیاعن جده سے کی ہے، اور ابن حجر نے التخیص (۳۹/۳) میں اس حدیث کے مرسل ہونے اور اس کے ایک راوی کے ضعیف ہونے کی وجہ سے اسے معلول قرار دیا ہے۔

۳- اگر باپ یا دادا پاک دامن رہنا چاہتے ہیں اور نکاح کی ضرورت کا دعوی کریں تو بغیر قتم کے ان کا قول قبول کرلیا جائے گا،اس لئے کہ ایسے معاملہ میں ان سے حلف لینا ان کے شایان شان نہیں ہے۔

۲۰ - تین طلاق یافتہ عورت اگر دوسرے شوہر سے نکاح کرے اور
اس کے ساتھ جنسی تعلق قائم ہوجانے کا دعوی کرے، تو پہلے شوہر کے
لئے اس کے حلال ہوجانے کے سلسلے میں اس کا قول قبول کیا جائے گا۔
۵ - عنین اگر وطی کر لینے کا دعوی کرے تو فنخ نکاح کے دفع کے
لئے اس کا قول قبول کیا جائے گا۔

۲- شرط بکارت کے ساتھ نکاح کرنے والی خاتون اگر دعوی کرے کہ شوہر کے وطی کرنے سے بکارت زائل ہوگئ ہے تو عدم فنخ نکاح کے لئے اس کا قول قبول کیا جائے گا، اور مہر کے کممل نہ ہونے کے سلسلے میں شوہر کا قول قبول کیا جائے گا۔

2-وکیل اگردعوی کرے کہ اس نے خریدارسے قیت پر قبضہ کر کے فروخت کنندہ کے حوالہ کر دی ہے، تو اس کا قول قبول کیا جائے گا یہاں تک کہ اس پر تاوان لازم نہیں ہوگا<sup>(۱)</sup>۔

ابن قدامہ نے کہا: جس کے پاس ودیعت رکھی جائے وہ امین ہے اور ودیعت تلف ہونے کے بارے میں اس کا قول قبول کیا جائے گا،
اس میں کسی کا اختلاف نہیں ہے۔ ابن المنذر نے کہا: میرے علم کے مطابق اس پرتمام اہل علم کا اتفاق ہے کہ امانت دار اگر ودیعت کی پوری حفاظت کرے پھر کہے کہ وہ ضائع ہوگئی ہے تو اس کا قول قبول کیا جائے گا(۲)۔

ان تمام موضوعات کی تفصیلات ان کی اصطلاحات میں ہیں۔

<sup>(</sup>۲) المغنی ۲ ر ۳۹۲،۳۹۵\_

قول صحابی سے متعلق احکام:

۲ – اہل اصول کے درمیان اس بات میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ اجتہادی مسائل میں ایک صحابی کا قول دوسر ہے صحابی کے خلاف جت نہیں ہے، خواہ وہ صحابی مجتهد ہوں یا امام، حاکم ہوں یا مفتی، ہاں تابعین اور ان کے بعد کے مجتهدین پر قول صحابی کے جت ہونے میں اختلاف مشہور ہے، اور اس سلسلہ میں چندا قوال ہیں (۱):

اول: قول صحابی مطلقاً جمت نہیں ہے جس طرح دوسرے مجہدین کا قول جمت نہیں ہے، بیام شافعی کا جدید قول ہے، شافعی میں سے جمہور اہل اصول کا مذہب یہی ہے، امام احمد نے بھی اسی طرف اشارہ کیا ہے، اوران کے اصحاب میں سے ابوالحظاب نے اسے ہی اختیار کیا ہے، اوران کے اصحاب میں سے ابوالحظاب نے اسے ہی اختیار کیا ہے، مالک یہی سے عبد الوہاب نے کہا: یہی صحیح ہے جوامام مالک کیا ہے، مالک یہی ہے، اس لئے کہ وہ اجتہاد کے وجوب اور صحیح کے مذہب کا نقاضا بھی ہے، اس لئے کہ وہ اجتہاد کے وجوب اور صحیح خور وفکر کے نتیجہ کی اتباع پر صرت کے ہے، انہوں نے کہا: صحابہ کے فور وفکر کے نتیجہ کی اتباع پر صرت کے ہے، انہوں نے کہا: صحابہ کے اختلاف میں وسعت نہیں ہے، وہ یا تو خطاء سے یا درست۔

دوم: قول صحابی جحت شرعیہ ہے جو قیاس پر مقدم ہے، یہا کشر حنفیہ
کی رائے ہے، امام مالک سے بھی بیر منقول ہے اور یہی امام شافعی کا
قدیم قول ہے، ابوسعید بردی نے کہا: صحابی کی تقلید کرنا واجب ہے،
اس کی وجہ سے قیاس ترک کر دیاجائے گا، ہم نے اپنے مشائخ کواسی
رائے پر پایا ہے، محمد بن حسن فرماتے ہیں: ہمارے متقد مین اصحاب
سے کوئی متعین رائے منقول نہیں ہے، امام ابوصنیفہ سے مروی ہے کہ
جب کسی رائے پر صحابہ منفق ہوں تو ہم اسے تسلیم کریں گے، اور جب
تا بعین کی رائے ہوتو ہم پر کھیں گے (اس لئے کہ وہ خود تا بعی سے )،
لہذا بغیرا جماع کے ان کی رائے ثابت نہیں ہوگی۔

سوم: قول صحابی اس وقت جت ہے جب اس کے ساتھ قیاس بھی

# قول الصحابي

### تعریف:

ا - قول لغت میں ہروہ لفظ ہے جوزبان سے ادا ہو، تام ہو یا ناقص، قول کا اطلاق آراء اور اعتقادات پر بھی ہوتا ہے، کہاجا تا ہے: اس مسئلہ میں یہ فلال کا قول ہے، لیعنی ان کی رائے ہے، آراء کو اقوال کہنے کا سبب سے کہ آراء مخفی ہوتی ہیں، ان کا علم قول یا اس کے قائم مقام قرینہ کھال کے بغیر زائے مقام قرینہ کھال کے بغیر زائے دائے وول کہا گیا (۱)۔

اورا صطلاحی معنی اینے لغوی معنی سے الگنہیں ہے۔

صحابی لغت میں صحبت سے مشتق ہے، اس کا معنی دیکھنا، ایک ساتھ میٹھنااورایک ساتھ زندگی گذار ناہے (۲)۔

اصطلاح میں صحابی وہ ہیں جنہوں نے ایمان کی حالت میں نبی کریم علیقہ سے ملاقات کی ہو اور اسلام پر ان کی موت ہوئی ہو<sup>(m)</sup>۔

ان تفصیلات ہے معلوم ہوتا ہے کہ قول صحابی ایسے قول کو کہتے ہیں جو نبی علیلیہ کے کسی صحابی سے منقول ہو، اور انہوں نے اسے نبی کی طرف منسوب نہ کیا ہواور نہ وہ مرفوع کے حکم میں ہو۔

<sup>(</sup>۱) إرشادافعول ۱٬۲۲۷ البحرالمحيط ۲ ر ۵۳

<sup>(</sup>۱) لسان العرب

<sup>(</sup>٢) المصباح المنير ،لسان العرب

<sup>(</sup>۳) الإصابه ارب، فتح الباري ٢ ، ١٩ علوم الحديث لا بن الصلاح ١ ٢٩٣ -

شامل ہو، ایسے قول کو اس قیاس پر مقدم رکھا جائے گا جس کے ساتھ قول صحافی نہ ہو، یہی امام شافعی کے قول جدید کا ظاہر ہے، اور "الرسالہ" میں اس کی صراحت فرمائی ہے، فرماتے ہیں: اصحاب نبی علیقی کے اقوال جب علا حدہ علا حدہ ہوں تو ہم اس قول کو اختیار کرتے ہیں جو قرآن یا سنت یا اجماع کے موافق ہو، یا جو قیاس میں زیادہ صحیح ہو۔

اورا گرایک صحابی کا قول ہو، اور صحابہ میں سے کسی اور کا قول اس صحابی کی موافقت میں یااس کے خلاف معلوم نہ ہوتو اس ایک صحابی کے قول کی اتباع کروں گا، جبکہ مسلہ میں مجھے نہ کتاب اللہ میں حکم ملے نہ سنت میں نہ اجماع میں اور نہ کوئی ایسی چیز ملے جس کا حکم اس مسئلہ پرلگا یاجائے، یا جس پرقیاس کیاجا سکے (ا)۔

چہارم: قول صحافی اس وقت جمت ہے جب قیاس کے خلاف ہو،
اس لئے کہ اس مخالفت کا محمل صرف یہی ہوسکتا ہے کہ انہوں نے س
کر کہا ہو، تو یہی سمجھا جائے گا کہ انہوں نے س کر بیرائے دی ہے،
ابن بر ہان نے '' الوجیز'' میں کہا: یہی واضح حق ہے، فرماتے ہیں: امام
ابوضیفہ اورامام شافعی کے مسائل سے یہی معلوم ہوتا ہے (۲)۔
تفصیل اصولی ضمیمہ میں ہے۔

# قوق

#### تعریف:

ہمر ۲۳۲ طبع دارالفکر) میں کی ہے۔

رشاد رشاد

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نجم ر ۲۰۵\_

<sup>(</sup>۳) سورهٔ أعراف ر۳۵ ا به

<sup>(</sup>۱) الرساله/ ۵۹۲ فقرہ (۱۸۰۵) اپنے رفیق کے ساتھ مکالمہ میں، ارشاد الفول/۲۲۲، البحرالمحیط ۲۷ ۱۵۳ وراس کے بعد کے صفحات۔

<sup>(</sup>٢) البحرالمحيط ٢ ر٥٩ ـ

ا پنے دین اور جحت میں تختیوں کو پکڑلو، اور اللّٰد کا ارشاد ہے: ''یَا یَحْییٰی خُدِدِ الْکِتاٰبَ بِقُوَّةٍ '' (اے بیمیٰ کتاب کومضبوط پکڑو) یعنی کوشش کے ساتھ (۲)۔

اصطلاحی معنی لغوی معنی سے علا حدہ نہیں ہے۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-استطاعة:

۲- جوہری کہتے ہیں: استطاعت کامعنی طاقت ہے، ابن بری نے کہا: ایسا ہی ہے جسیا ذکر کیا گیا، البتہ استطاعت انسان کے لئے خاص ہے، اور طاقت عام ہے، چنانچہ کہاجاتا ہے: ''جمل مطیق لحمله'' (اونٹ اپنابو جھاٹھانے کی طاقت رکھنے والا ہے)''جمل مستطیع'' نہیں کہتے ہیں (۳)۔

قوت اور استطاعت کے درمیان تعلق بیہ ہے کہ استطاعت قوت سے خاص ہے۔

#### پ-قدرة:

سا- قدرت کامعنی لغت میں کسی شی کی قوت رکھنا اور اس پر قادر ہونا ہے، قدرت اس ادنی قوت کا نام ہے جس کے ذریعہ مامور شخص اپنے او پر لازم جسمانی یا مالی ذمہ داری کوادا کرنے پرقادر ہوجائے (۳) ۔
قوت اور قدرت کے درمیان تعلق یہ ہے کہ قدرت قوت کے درجات میں سے ایک درجہ ہے۔

# قوت ہے متعلق احکام: قوت کی فضیلت:

تحیی حدیث میں ہے: ''المؤمن القوی خیر وأحب إلى الله من المؤمن الضعیف، وفی كل خیر ''() (طاقة رمون بہتر اور اللہ كنزديك ضعیف مومن سے زیاده مجبوب ہوتا ہے، ویسے ہرایك میں خیر ہے)۔

## قوت کے اسباب اختیار کرنا:

۵- توت کے اسباب اختیار کرنا مسلمانوں کا فریضہ ہے، خواہ وہ اسباب جس قسم، رنگ اور نوعیت کے ہوں، مادی ہوں یا معنوی، اس کئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: ''وَأَعِدُّوا لَهُم مَّا استَطَعْتُم مِّنُ قُوَّةٍ ''(اور ان سے مقابلہ کے لئے جس قدر بھی تم سے ہوسکے سامان درست رکھوتوت سے اس آیت میں خطاب تمام مسلمانوں

<sup>(</sup>۱) سورهٔ مریم ۱۲۱-

<sup>(</sup>٢) لسان العرب تفيير المأ ثور للسيوطي في تفيير الآبيه

<sup>(</sup>m) لسان العرب ماده: "طاق" اور" طاع" -

<sup>(</sup>۴) التعريفات لجرجاني ـ

<sup>(</sup>۱) حدیث: "المؤمن القوي خیر وأحب إلى الله....." کی روایت مسلم (۲۰۵۲) نے حضرت ابو ہریرہ کے کے ہے۔

<sup>(</sup>٢) سورهُ أنفال ١٠٠\_

ے ہے، اس لئے کہ جس کام کا تھم دیا گیا ہے وہ تمام مسلمانوں کا فریضہ ہے، اور ان تمام وسائل کو شامل ہے جنہیں وہ اختیار کرسکتے ہوں، اور جنگ میں مفید ہوں، خواہ مادی وسائل ہوں جیسے ہتھیار، خرج کرنا، فنون حرب میں مجاہدین کی تربیت، مختلف انواع کے ہتھیار استعال کرنے کی مہارت، کیونکہ قرآن میں "مااستطعتُم "کا لفظ استعال ہوا ہے، یا وہ وسائل معنوی ہوں جیسے آپس میں خالص محبت کرنا، اتحاد و اتفاق، اللہ پراعتاد، امام کی اجازت کے بغیر میدان جنگ میں نہ اتر نا، فوج کی قیادت کے لئے ایسے امیر کو متحب کرنا جس کی دین داری قابل اعتاد ہو، خوف خدا کی شیحت، لوگوں سے میدان جہاد میں خاب قدم رہنے اور راہ فرار اختیار نہ کرنے پر بیعت لینا اور جہاد میں خاب مور جوجسمانی یا معنوی قوت کا ذریعہ ہوں۔

قوت کی ان دونوں قسموں کے اسباب اختیار کرنا مسلمانوں پر فرض ہے، اس کئے کہ قرآنی حکم ہے: "و أَعِدُّوا لَهُم هَا اسْتَطَعْتُم هِنْ قُوَّةٍ "اور بیر ثابت ہے کہ نبی کریم عَلَیْتُ اور آ پ عَلَیْتُ کے اصحاب نے اپنے ماحول میں میسر ہروہ جائز کام کیا جس سے بلند ہمتی اور کمال مردا گی معلوم ہو، اور جو جسمانی قوت کے حصول اور سستی اور آ رام پبندی کے خاتمہ کا سبب ہو (۱)۔

تفصیل اصطلاح''عُدّ ۃ'' (فقرہ ۲،۲) میں ہے۔

جس کوامیر بنایا جائے یا جس کو یتیم اور مجنون وغیرہ کے امور کی ذمہ داری دی جائے اس کے لئے قوت کی شرط لگانا:

۲ - جس کوامیر بنایا جائے یا جس کونتیموں اور یا گلوں کے معاملات یا

ا) تفییرالخازن،الفتوحات الإلهیة من تفییرالبغوی،سورهٔ أنفال کی آیت نمبر ۲۰ کی تفییر،سورهٔ توبه کی آیت ۲۲، اورسورهٔ بقره ر ۱۹۵، نهایة المحتاج ۲۰/۷ اوراس کے بعد کے صفحات۔

<sup>(1)</sup> السياسة الشرعية ص10وراس كے بعد كےصفحات طبع دارالكتبالعربيه۔

<sup>(</sup>۲) حدیث الی ذر: "قلت یا رسول الله ،ألا تستعملنی....." کی روایت مسلم (۱۳۵۷/۳) نے کی ہے۔

درمیان تعلق مدہے کہ تس قے سے کم درجہ کی چیز ہوتی ہے۔

# قے ہے متعلق احکام:

قے سے متعلق کچھا حکام ہیں جن میں سے چندورج ذیل ہیں:

### قے کی طہارت ونجاست:

سا - قے کی طہارت اور اس کی نجاست کے بارے میں آراء مختلف ہیں -

حفیہ، شافعیہ اور حنابلہ اس کی نجاست کے قائل ہیں، ہرایک کے نزدیک اس کی تفصیل ہے، مالکیہ الیمی قے کی نجاست کے قائل ہیں جس کی حالت کھانے سے متغیر ہوا گرچہ وہ گندگی کے کسی وصف کے مشاہد نہ ہو۔

حفیہ نے کہا: قے نجاست غلیظہ ہے، اس کئے کہ ہر وہ چیز جو انسان کے بدن سے نکلے اور وہ طہارت حاصل کرنے کا سبب بن جائے تو وہ نجاست غلیظہ ہے، حفیہ کے نزدیک اس مسکلہ میں کوئی اختلاف نہیں ہے (۱) ، انہوں نے حضوراقدس علیہ کے اس ارشاد سے استدلال کیا ہے: "یا عمار اِنما یغسل الثوب من خمس: من الغائط، والبول، والقيء، والدم، والدم، والمني"(۱) بیشاب، تی ،خون اور منی سے )، یاس وقت ہے جب قے منہ بھر کر پیشاب، تی ،خون اور منی سے )، یاس وقت ہے جب قے منہ بھر کر ہو، اگر منہ بھر سے کم ہوتو امام ابو یوسف کے مختار قول کی روسے وہ طاہر ہو، اگر منہ بھر سے کم ہوتو امام ابو یوسف کے مختار قول کی روسے وہ طاہر

قى

### تعريف:

ا-قى لغت ميں: قاء كامصدر ہے، كہاجاتا ہے: "قاء الرجل ماأكله قيئاً" (انسان نے جو كھايا تھا قے كرديا) باب "ضرب" سے ہے، پھر مصدر كا اطلاق (قے ميں) پھينكے گئے كھانے پر ہونے لگا، "استقاء استقاءة اور تقيّاً" كامطلب بتكلف قے كرنا ہے، باب تفعيل ميں يفعل متعدى ہوجاتا ہے، چنانچہ كہاجاتا ہے: "قيّاه غيره" (دوسرے نے اس كوقے كرائى)۔

اصطلاح میں تے وہ کھانا ہے جومعدہ میں گھہر جانے کے بعد باہر نکلے (۲)\_

#### متعلقه الفاظ:

### قلس:

۲-قلس کامعنی لغت میں قذف (پھینکنا) ہے،اس کا باب' ضرب' ہے، گلیل نے کہا:'' قلس' وہ ہے جوحلق سے نکلے،منہ بھر ہویااس سے کم ، پیر قے نہیں ہے،اگرلوٹ کرآئے تووہ تے ہے (۳)۔

اصطلاحی معنی لغوی معنی سے علاحدہ نہیں ہے (۴)، دونوں کے

<sup>(</sup>۱) الاختيارشرح المختار ارا۳ طبع مصطفی لحکهی ۱۹۳۱ء، مراتی الفلاح شرح نور الإینیاح ص ۸۳، فتح القدیرار ۲۱۱ طبع المطبعة الأمیریه ۱۳۱۵ه ۵

<sup>(</sup>۲) حدیث: "یا عمار، إنما یغسل الثوب من خمس....." کی روایت دار القطنی (۱۲ / ۱۲۱) نے حضرت محمار بن یاسرے کی ہے اور ذکر کیا ہے کہ اس کی سند میں دور اوی ضعیف ہیں۔

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير ، مختار الصحاح ـ

<sup>(</sup>٢) حافية الدسوقى على الشرح الكبير ا/ ۵ طبع عيسى أحلبي ،الإ قناع للخطيب ا/ ۵۲\_

<sup>(</sup>۳) مختارالصحاح<u>ـ</u>

<sup>(</sup>۴) العنابيه بهامش فتح القديرار ۲۹،مطالب أولى النبي ارا۱۴، حاشية الدسوقي على الشرح الكبير ارا۵\_

ہوگی (۱) '' فآوی نجم الدین نسفی' میں ہے: بچہ دودھ پیئے گھر قے کردے جو مال کے کپڑول پرلگ جائے ، اگروہ قے منہ ہرکر ہوتو نجس ہوگی ، اور کپڑے پرلگی مقدار ایک درہم سے زائد ہوتو اس میں نماز نہیں ہوگی ، حسن نے امام ابو حنیفہ سے روایت کی ہے کہ قے جب تک زیادہ نہ ہو مانع نہ ہوگی ، اس لئے کہ اس میں پورے طور پر تبدیلی پیدا نہیں ہوتی ہے ، اور یہی رائے حجے ہے (۲)۔

پتان پراگر بچے قے کردے، پھر بچے دودھ چوں لے، یہاں تک کہ قے کا اثر ختم ہوجائے تو بیتان پاک ہوجائے گا،لہذااگروہ اسی حال میں نماز پڑھے تو نماز درست ہوجائے گی<sup>(۳)</sup>۔

شافعیہ کے نزدیک قے نجس ہے، گر چہاس میں تبدیلی نہ آئی ہو،
کیونکہ وہ معدہ تک پہنچ چکا ہوتا ہے، خواہ پانی ہی ہواور بغیر کسی تبدیلی
کے فوراً باہر آجائے، اس لئے کہ معدہ تبدیل کر ہی دیتا ہے، پس وہ
ایسا کھانا ہے جو پیٹ کے اندر بد بواور خرابی میں تبدیل ہوگیا ہے، الہذا
وہ پاخانہ کی طرح نجس ہوگا، انہوں نے اس پر سابقہ حدیث ہے، ہی
استدلال کیا ہے (۲)، وہ کہتے ہیں: اگر کوئی شخص قے میں مبتلا ہوتو
کپڑے اور بدن میں قے معاف ہوگی اگر چہ وہ زیادہ ہو، جیسے
مجھروں کا خون۔

اس میں مبتلا ہونے سے مرادیہ ہے کہ قے اتنی زیادہ ہوکہ بہت کم جگہاس سے خالی ہو<sup>(۵)</sup>، انہوں نے قے کے حکم سے شہد کو مستثنی رکھا

ہے،اور کہاہے کہ یہ پاک ہے،قابل معافی نا پاک نہیں ہے<sup>(۱)</sup>۔
حنابلہ کے نزدیک قے نجس ہے، اس لئے کہ وہ ایسا کھانا ہے
جو پیٹ میں تبدیل ہوکر پا 🛘 نہ کی طرح خراب ہو گیاہے (۲)۔

حنابلہ کے نزدیک قے کی قابل معافی مقدار کے سلسلہ میں روایات مختلف ہیں، امام احمد سے مروی ہے، انہوں نے فرمایا: قے میر نزدیک خون کے درجہ میں ہے، اس لئے کہ وہ انسان سے سبیلین کے علاوہ سے نکلنے والانجس مادہ ہے، لہذا وہ خون کے مشابہ ہوگا، اور انہیں سے منقول ہے کہ معمولی قے بھی قابل معافی نہیں ہے، اس لئے کہ اصل بیہ کہ کچھ بھی نجاست معاف نہ ہو،خون اور ہے، اس لئے کہ اصل بیہ کہ کچھ بھی نجاست معاف نہ ہو،خون اور اس سے بننے والی چیزوں کے بارے میں اختلاف کیا گیا ہے، الہذا ان کے علاوہ چیزوں میں حکم اپنی اصل پر باقی رہے گا<sup>(س)</sup>۔

مالکیہ کے نزدیک نجس نے وہ کھانا ہے جس کی حالت بدل چکی ہو، اگر چہوہ گندگی کے کسی وصف کے مشابہ نہ ہو، اگر وہ کسی کپڑے، جسم اور جگہ پرلگ جائے تواس کا دھونا ضروری ہوگا، اگر صفراء یا بلغم کی وجہ سے اس میں تغیر ہو، کھانے کی حالت میں تغیر نہ آیا ہوتو وہ پاک ہے (۲)

اگرتغیر کھٹا بن وغیرہ کی صورت میں ہوتو وہ نا پاک ہے، اگر چہوہ گندگی کے کسی وصف کے مشابہ نہ ہوجیسا کہ'' مدونہ'' کا ظاہر ہے، اسی کوسند، باجی، ابن بشیر، ابن شاس اور ابن الحاجب نے اختیار کیا ہے، لیکن تونسی، ابن رشد اور عیاض نے اس سے اختلاف کیا ہے اور کہا

<sup>(</sup>۱) فتحالقديرارا ۱۴ـ

<sup>(</sup>۲) فتح القديرار ۱۴۱۱، ابن عابدين ار ۲۰۵\_

<sup>(</sup>۳) ابن عابدین ار ۲۰۵\_

<sup>(</sup>۴) المهبذب في فقه الإمام الثانعي ار ۵۴٬۵۳۰منهاج الطالبين ار ۲۰، الإقناع للشربيني الخطيب ارا۳، حافية الجمل ار ۱۷۴٬ اسنی المطالب ار ۱۹، المجموع ۵۴/۲

<sup>(</sup>۵) حاشية الجمل ار ۱۷۴ ـ

<sup>(</sup>۱) حاشة الجمل اربه ۱۷۔

<sup>(</sup>۲) منارالسبيل في شرح الدليل ار ۱۵۳ امكتب الإسلامي -

<sup>(</sup>۳) المغنى لا بن قدامه مع الشرح الكبير ار ۲۲۸،۷۲۷\_

<sup>(</sup>۴) الشرح الكبير ارا ۵، جواہر الإكليل ۱۹۰ أسهل المدارك شرح إرشاد السالك للكشنا وي ارسالا طبع دارالفكر\_

ہے کہ قے اسی وقت نجس ہوگی جب وہ گندگی کے کسی ایک وصف کے مشابہ ہوجائے (۱)۔

### وضومیں قے کااثر:

۳ - قے سے وضوٹوٹے کے مسئلہ میں فقہاء کا اختلاف ہے، مالکیہ اور شافعیہ کے نزدیک قے سے وضونہیں ٹوٹٹا ہے (۲)۔

حفیہ کے نز دیک قے اگر منہ بھر ہوتو وضوٹوٹ جائے گا،خواہ قے میں کھانا ہویا پانی،اگر چیاس میں تبدیلی نہآئی ہو۔

پر منہ بھر ہونے کی حدیہ ہے کہ اس کے ساتھ تکلف یعنی مشقت کے بغیر منہ بند نہ ہوسکے، یہی منہ بھر ہونے کی سب سے زیادہ صحیح تشریح ہے، ایک دوسرا قول یہ ہے کہ بات نہ کر سکے، وجہ یہ ہے کہ معدہ کی گہرائی میں موجود چیزوں سے وہ نا پاک ہوجا تا ہے، یہی عشرہ مبشرہ صحابہ کا فدہب ہے (اور اس لئے کہ:"أن النبي عَلَيْظِيْهُ قاء مبشرہ صحابہ کا فدہب ہے آلیا ہے نہ کہ فتو ضا "(م) (نبی کریم عَلِیْ نے قے کی تو وضوفر ما یا)، اور اس لئے کہ خروج نجاست طہارت کوختم کرنے میں مؤثر ہوتا ہے۔

لیکن اگر بھرمنہ نہ ہوتو وضونہیں ٹوٹے گا،اس لئے کہ وہ معدہ کے او پر سے ہوتا ہے، اس طرح بلغی نے سے بھی وضونہیں ٹوٹے گا، گرچہاس کی مقدارزیادہ ہو،اس لئے کہاس میں نجاست سرایت نہیں

(۱) حاشة الدسوقى على الشرح الكبير ا / ۱۵\_

- (۲) جواہر الإ كليل ۲۱۱، الشرح الكبير ۱ر ۱۲۳، أسهل المدارك شرح إرشاد السالك ۹۲/۱، الإ قناع للخطيب الشربيني ار ۷۸، المهذب في فقه الإمام الشافعي ارا ۱۳،منهاج الطالبين ار ۱۳ طبع عيسي الحلبي -
- (۳) حاشية الطحطا وى على مراقى الفلاح شرح نورالإيضاح ١٩٧٠ الاختيار شرح المختار (٣) والمختار شرح المختار ١٩٧٠ المن عابدين الر ٩٣ دار إحياء التراث العربي \_
- (٣) حدیث: أن النبي عَلَيْكُ قاء فتوضاً "كی روایت تر مذى (١٣٣١) نے كی ہے، نووى نے الجموع (٥٥/٢) میں كہا: ضعیف ہے۔ يہتی وغيرہ حفاظ حدیث نے كہا: اس میں اضطراب ہے۔

كرتى ہے اس لئے وہ ياك ہوتا ہے (۱) \_

اگرتھوڑی تھوڑی متفرق طور پر قے کرے، کیکن اس کی مجموعی مقدار بھر مند ہوجائے تواس مسئلہ میں امام ابو یوسف نے اتحاد مجلس کا اعتبار کیا ہے، کیونکہ مجلس اپنی متفرق چیزوں کی جامع ہوتی ہے، اور امام محمد نے اتحاد سبب یعنی تلی کا اعتبار کیا ہے، کیونکہ تلی ہی قے کے متحد ہونے کی دلیل ہے، اور یہی رائے زیادہ سجے ہے، اور اس بنیاد پر علا حدہ علا حدہ قے اگر منہ بھرکی مقدار کو پہنچ جائے تو وضو ٹوٹ جائے گا۔

امام زفر کے نزدیک نے خواہ قلیل ہو یا کثیراس سے وضوٹوٹ جائے گا، دونوں مقدار کا ایک ہی گم ہے، اس کئے کہ جب غیرسبیلین سے نکلنے والی چیز حدث (نا پاکی) قرار پائی جس پردلیل موجود ہے، تو سبیلین سے نکلنے والی نا پاکی کی طرح اس میں بھی قلیل اور کثیر برابر ہوگا<sup>(1)</sup>، اور اس کئے کہ نبی عقیلیہ کا قول ہے: "القلس حدث" (قلس نا پاکی ہے)۔

اگرخون کی قے کرے اور وہ لوتھڑ نے کی شکل میں ہوتو اس میں منہ جرنے کا اعتبار ہوگا، اس لئے کہ وہ جلا ہوا کالاخون ہے، اوراگر وہ سیال ہوتو بھی امام محمد کے نز دیک اس کی بقیہ قسموں پر قیاس کرتے ہوئے یہی حکم ہوگا، شخین کے نز دیک اگرخون اپنے طور پر بہہ جائے تو وضو ٹوٹ جائے گاگر چہ وہ تھوڑا ہو، اس لئے کہ معدہ خون کامحل نہیں ہے، الہذا وہ خون پیٹ کے کسی زخم کا ہوگا (۲)۔

- - (۲) الاختيارشرح المختارا ۱۹،۰۱۸مرا قی الفلاح شرح نورالإیفناح ۸،۳۹،۸۸
- (۳) حدیث: "القلس حدث" کی روایت دارانقطنی (۱۵۵۱) نے حفرت علی بن ابی طالبؓ سے کی ہے، اور کھا ہے کہ اس کی سند میں ایک متروک راوی ہیں۔
  - (۴) فتحالقد يراراسه

حنابلہ کے نزدیک اگر ہر خص کے اپنا عتبار سے قے زیادہ ہوتو وضو ٹوٹ جائے گا، اس لئے کہ دوسرے کے نزدیک زیادہ سمجھ جانے کا اعتبار کرنا انسان کے لئے باعث حرج ہے، لہذا یہ معدوم ہوگا، اس لئے کہ معدان بن طلحہ حضرت ابوالدرداء سے روایت کرتے ہیں کہ "أن النبي عَلَیْ قاء فتو ضاً" (نبی کریم عَلِی فی نو وضوفر مایا)، میں نے دشق کی معجد میں حضرت ثوبان سے ملاقات کی اوران سے اس کا ذکر کیا ہوا نہوں نے فرمایا: انہوں نے جی کہا، میں نے وضوکا پانی گرایا (ا) ۔ قے اگر کم مقدار میں ہوتو وضوئی ہوتے گا، اس لئے کہ خون کے سلسلہ میں حضرت ابن عباس گا قول ہے کہ جب خون بہت زیادہ ہوتو وضوکا اعادہ لازم ہوگا (۲) ۔ قول ہے کہ جب خون بہت زیادہ ہوتو وضوکا اعادہ لازم ہوگا (۲) ۔ قاس کی تفصیل اصطلاح " وضو' میں ہے۔

### نمازمیں تے کااثر:

۵-نماز کے اندر طہارت نماز کی صحت کے لئے ایک شرط ہے، جس چیز سے طہارت باطل ہوجاتی ہے اس سے نماز بھی باطل ہوجاتی ہے، اس لئے کہ رسول اللہ عظیمی کا ارشاد ہے: "لا تقبل صلاق بغیر طھود" (") (بغیر طہارت کے نماز قبول نہیں ہوتی )، پس اگر صحت نماز کی شرطوں میں سے کوئی شرط جیسے طہارت فوت ہوجائے تو نماز فاسد ہوجائے گی۔

حفیہ کے نز دیک جس شخص کونماز کے اندر حدث پیش آ جائے

اسے چاہئے کہ نماز سے لوٹ جائے اور وضو کرکے اپنی نماز پر بنا كرے، اس كئے كه نبى كريم عَلِيلَةً كا قول بے: "من أصابه قيء أو رعاف أو قلس أو مذي فلينصرف فليتوضأ ثم ليبن على صلاته وهو في ذلك لا يتكلم" (١) (جَسُخُض كوتے ہوجائے، یانکسیر کھوٹ جائے یا حدث ہوجائے یا ذی نکل آئے تو اسے چاہئے کہ نماز سے لوٹ جائے اور وضوکرے، پھرانی نمازیر بنا کرے،بشرطیکہ اس حال میں اس نے گفتگونہ کی ہو)، نیز رسول اللہ صالله . عَلِينَا الله عَلَيْنَ الله عَلَيْنَ الله عَلَيْنَ الله عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ يده على فمه وليقدم من لم يسبق له شيء" (جبتم مير ہے کوئی شخص نماز پڑھائے اور اس کو قے ہوجائے، یانکسیر پھوٹ جائے تووہ اپناہاتھ اپنے منہ پررکھ لے اور دوسرے کوآ گے بڑھا دے جس کو کچھ پیش نهآیا ہو)،اگراییا شخص منفرد ہوتو یا توانی جگه لوٹ آئے یا جاہے تواینے گھر میں نماز پوری کرلے، کین مقتذی اورامام وضوکے بعدلوٹ کرآئیں گے، الابیرکہ نے امام نے نمازیوری کرلی ہوتو پھران دونوں کو اختیار ہوگا، البتہ اختلاف سے بیخے کے لئے افضل ہے کہ نماز از سرنو پڑھے، اور اس لئے بھی کہ افعال نماز کے درمیان ایسے افعال کے ذریعہ فصل نہ ہونے یائے جونماز میں سے نہیں ہیں، اورا یک قول بیہ ہے کہ اگرامام یامقندی ہوتو جماعت کی فضیلت حاصل کرنے کےمقصد سے بنا کرنااولی ہے،اورا گرامام ہوتو دوسرے کونائب بنائے گا، اس لئے کہ رسول اللہ عصلے کا ارشاد ي:"أيما إمام سبقه الحدث في الصلاة فلينصرف

<sup>(</sup>۱) حدیث:'أبمي الدرداء أن النبي عَلَيْكُ قاء فتوضأ.....''کی تخری ایکی گذریکی ہے۔

<sup>(</sup>۲) منارالسبیل شرح الدلیل ۱ رسس، نیل المآ رب بشرح دلیل الطالب ۱۹۶۰، المغنی لابن قدامه ار ۱۸۴،مطالب أولی انهی ۱۸۱۷\_

<sup>(</sup>۳) حدیث: "لا تقبل صلاة بغیر طهور" کی روایت مسلم (۲۰۴۷) نے حضرت ابن عمر سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من أصابه قیء أو رعاف..." کی روایت ابن ماجه (۱۸۵۸، ۲۸۵) نیل اس کی سند (۱۸۳۸) میل اس کی سند کوضعیف کها ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: إذا صلی أحد کم فقاء أو رعف ..... "کی روایت زیلعی نے نصب الرابد (۱۲/۲) میں کی ہے اور کہا کہ غریب ہے۔

ولينظر رجلاً لم يسبق بشيء فليقدمه ليصلي بالناس<sup>"(۱)</sup> (جس امام کونماز میں حدث پیش آ جائے اسے چاہئے کہلوٹ جائے اورکسی ایسے مقتری کو جسے حدث نہ پیش آیا ہوآ گے بڑھا دے تاکہ وہ لوگوں کونماز پڑھائے)،اور بنا اس وقت تک درست ہے جب وہ صرف ضروری کام کرے جیسے چلنا، ہاتھ سے یانی نکالنا،پس اگرکسی سے یانی مانگے یا ڈول اندر ڈالے یانہر تک پہنچے اور آ گے بڑھ جائے تواس کی نماز فاسد ہوجائے گی ، اورا گرتشہد کے بعد حدث پیش آئے تو وضوکر کے سلام پھیر دے، کیونکہ اس پراب سلام کے سوا کچھ باقی نہیں رہاہے،اورا گرقصداً حدث کریے تو اس کی نماز یوری ہوجائے گی ، اس لئے کہ اب اس پرنماز کا کوئی رکن باقی نہیں ر ہا،اور جان بو جھ کراپیا کرنے کی وجہ سے بنا کرنا بھی دشوار ہو گیا،اور جب نماز کاکوئی رکن باقی نہر ہے تواس کی نمازیوری ہوجائے گی (۲)۔ مالکہ کے نزدیک جس شخص کو تھوڑی مقدار میں پاک قے ہوجائے اوراس میں سے کچھ بھی نہ نگلےتو اس کی نماز باطل نہیں ہوگی،اگر قے نجس ہو یا زیادہ مقدار میں ہو یاعداًاس میں سے کچھ نگل جائے تو اس کی نماز باطل ہوجائے گی ، اورا گر بھولے سے اس میں سے کچھنگل جائے تو نماز باطل نہیں ہوگی ،سلام کے بعد سجدہ سہو کرلے،اوراگر قے اس برغالب آ جائے تواس میں دوقول ہیں،اور قلس کا حکم قے کی طرح ہے (۳)۔

شافعیہ کا مذہب میہ کہ جس شخص کو حدث پیش آ جائے اس کے سلسلہ میں دوقول ہیں، جدید قول میہ ہے کہ اس کی نماز باطل ہوجائے گی، اس کئے کہ بیحدث ہے جو طہارت کو باطل کردیتا ہے لہذا نماز کو

بھی باطل کردے گا، جیسے کہ عمداً حدث کرنا، قدیم قول یہ ہے کہ نماز بربنا باطل نہیں ہوگی، بلکہ وہ لوٹ جائے گا اور وضوکرے گا اور اپنی نماز پر بنا کرے گا، اس لئے کہ حضرت عائشہ روایت کرتی ہیں کہ نبی کریم علیہ نے فرمایا: "من اُصابہ قیء اُو رعاف اُو قلس اُو مذی فلینصرف فلیتوضاً ثم لیبن صلاتہ وھو فی ذلک لا یتکلم" (جس مخص کوقے ہوجائے، یانکسیر پھوٹ جائے یا حدث یا مذی پیش آ جائے تواسے چا ہے کہ لوٹ کر وضوکرے پھراپی نماز پر بنا کر لے، بشر طیکہ اس نے اس دوران گفتگونہ کی ہو)، اوراس لئے کہ یہ ایسا حدث ہے جواس کے اختیار کے بغیر پیش آ یا ہے تو یہ سلسل البول یہ ایسا حدث ہے جواس کے اختیار کے بغیر پیش آ یا ہے تو یہ سلسل البول کے مشابہ ہوگا (۱)۔

"الجموع" میں ہے: اگر مصلی کونکسیر پھوٹ جائے یا قے ہوجائے یا کوئی دوسری نجاست اس پر غالب آجائے تو قول قدیم کی روسے اس کے لئے جائز ہے کہ وہ باہرنگل کراپنی نجاست دھولے اور ان شرائط کے ساتھ نماز پر بنا کرلے جوحدث کے سلسلے میں گذریں، انہوں نے اس کی صراحت کی ہے (۲)۔

حنابلہ کا مذہب سے ہے کہ اگر قے بہت زیادہ ہوتواس کی نماز باطل ہوجائے گی اور اس پر اعادہ لازم ہوگا، اس کی کم مقدار کے سلسلہ میں امام احمد سے روایت مختلف ہے، ایک روایت سے ہے کہ انہوں نے فرمایا: قے میر نزدیک خون کے درجہ میں ہے، اس لئے کہ قے انسان کے سیلین کے علاوہ سے نکلنے والی نجاست ہے، تو بیخون کے مشابہ ہوگی، امام احمد سے دوسری روایت سے ہے کہ معمولی مقدار بھی معاف نہیں ہوگی، اس لئے کہ اصل سے ہے کہ نجاست کی تھوڑی مقدار بھی معاف نہیں ہوتی ہے (۳)۔

<sup>(</sup>۲) الاختيارشرح المخيارار ۹۳، فتح القديرار ۲۷۰،۲۶۷\_

<sup>(</sup>٣) جوا ہرالإ کلیل ار ۲۵،۶۴٬ الشرح الکبیر وحاشیة الدسوقی ار ۲۰۸۔

<sup>(</sup>۱) المهذب في فقه الإمام الشافعي ار ۲۲، ۹۳، ۹۳\_

<sup>(</sup>۲) المجموع ۱۹۸۶ طبع المطبعي \_

### روزه میں نے کااثر:

۲-اس پرفقهاء کا اتفاق ہے کہ اگر روزہ دار کوتے ہوجائے تواس کا روزہ باطل نہیں ہوگا، اس لئے کہ نبی کریم علیقی کا ارشاد ہے: "من ذرعہ القیء فلیس علیہ قضاء ومن استقاء عمداً فلیقض"(۱) (جس شخص کوتے غالب آجائے اس پرقضا لازم نہیں ہوگی، اور جوعمائے کرے اسے تضاکرنی چاہئے)۔

اگرروزہ دار کے کسی عمل کے بغیر خود سے قے لوٹ جائے تو ما لکیہ، شافعیہ، نیز حنفیہ میں سے امام ابو یوسف کے نزد یک اس کاروزہ ٹوٹ جائے گا اور حنابلہ نیز حنفیہ میں سے امام محمد کے نزدیک روزہ نہیں ٹوٹے گا،اس لئے کہ اس کی جانب سے کوئی عمل نہیں پایا گیا ہے۔

تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح ''صوم'' (فقرہ ۱۰۸۰۸)۔

# قياس

#### تعریف:

ا - قیاس لغت میں: ایک شی کا اندازہ دوسری شی سے کرنا اور اس کو اس کے برابر کرنا ہے، اسی لئے" مکیال" (آلۂ کیل) کو مقیاس کہتے ہیں، کہاجا تا ہے:"فلان کا یقاس علی فلان" یعنی فلاں فلاں کے مساوی نہیں ہے۔

اصطلاحی تعریف میں علاء اصول کا اختلاف ہے، یہاں تک کہ امام الحرمین نے فرمایا: قیاس کی حقیقی تعریف بیان کرنا ناممکن ہے، اس لئے کہ مختلف حقا کق جیسے تھم، علت، فرع اور جامع اس میں داخل ہیں۔
محققین نے اس کی تعریف ہی ہے کہ قیاس تھم کی علت میں فرع کا اصل کے برابر، یا تھم کے معنی معتبر میں اس کا اصل سے زیادہ ہونا ہے، اورا یک قول ہے ہے کہ ایک معلوم کو دوسر معلوم پر دونوں کے لئے ایک تھم کو ثابت کرنے یا دونوں سے ایک تھم کی نفی کرنے میں محمول کرنا ہے، اس بنا پر کہ دونوں کے لئے مشترک تھم یا صفت ہویا دونوں کی نفی ہو (ا)۔

# قیاس کے ارکان:

٢ - قياس كى حقيقت اپنے اركان كے وجود كے بغير كمل نہيں ہوتى

<sup>(</sup>۱) القاموس الحيط، البحر المحيط ٥ر٤، إرشاد الفحول ص١٨١، لتحصيل في المحصول ٢ر١٥٥، منهاج الوصول في علم الأصول شرح الاسنوي ٣ر٣-

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من ذرعه القیء فلیس علیه قضاء" کی روایت ترمذی (۲) مدیث حسن غریب ہے۔

ہ،ارکان چارہیں:

الف-اصل: یعنی جس حکم سے تشبید دی گئی ہے اس کامحل ۔ ب-فرع: یعنی جس کی تشبید دی جارہی ہے۔

ج- حکم: لینی جوشریعت کی طرف سے اصل میں ثابت ہوجیسے شراب کی حرمت۔

د – علت: لیعنی اصل اور فرع کے درمیان مشترک وصف (۱) ۔
ان ارکان میں سے ہررکن کے شرائط اور علماء کی آراء کو جاننے کے لئے اصولی ضمیمہ دیکھا جائے۔

## قیاس ہے متعلق احکام: قیاس کا حجت ہونا:

سا- علاء کے درمیان اس مسکه میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ دنیوی امور جیسے غذاؤں اور دواؤں میں قیاس جت ہے۔

جب نص اوراجماع موجود نه ہوتو جمہور ائمہ صحابہ و تابعین ، اور جمہور فقہاء و متکلمین کا مذہب ہہ ہے کہ قیاس شرعی قانون سازی کے اصولوں میں سے ایک اصول ہے ، جس کے ذریعہ ان احکام پر استدلال کیاجا تا ہے جومنقول نہیں ہیں ، امام احمد سے قبل کیا گیا ہے: قیاس سے کوئی شخص بے نیاز نہیں رہ سکتا (۲)۔

# قیاس کہاں جاری ہوتاہے:

سم - بعض امور جیسے اسباب اور کفارات، اور مقدار جن کے بارے میں نہ نص ہے نہ اجماع وغیرہ ان میں قیاس کے جاری ہونے کے مسکہ میں علماء کا اختلاف ہے۔

(۲) البحر المحيط ۱۲/۵، التحصيل في المحصول ۱۵۹/۲، اوراس كے بعد كے صفحات. إرشاد الفحول ص۱۸۵، اوراس كے بعد كے صفحات.

امام ابوحنیفہ کے اصحاب اور شافعیہ کی ایک جماعت اور بیشتر علماء اصول کا مذہب ہے کہ اسباب میں قیاس جاری نہیں ہوگا، اکثر شافعیہ کا مذہب ہے کہ ان میں قیاس جاری ہوگا۔

اسباب میں قیاس کا معنی ہے ہے کہ شارع کسی حکم کے لئے کسی وصف کو قیاس وصف پر دوسرے وصف کو قیاس کیاجائے۔
کیاجائے اور اس کے سبب ہونے کا حکم لگایا جائے۔

اسی طرح حدود، کفارات اور مقدار میں جن کے بارے میں کوئی نص یا اجماع نہ ہو، ان میں قیاس کے جاری ہونے میں بھی فقہاء کا اختلاف ہے، حنفیہ نے ان میں قیاس سے منع کیا ہے، جبکہ دیگر فقہاء نے اسے جائز قرار دیاہے (۱)۔

تفصیل کے لئے اصولی ضمیمہ دیکھا جائے۔

<sup>(</sup>۱) ارشاد الفحول ص ۲۰۸،۲۰۵، التحصيل في المحصول ۲ر ۲۴۳، البحر المحيط مار۵ منهاج الوصول في علم الأصول مع شرح الإسنوي ۱/۳ اوراس كے بعد کے صفحات۔

قيافة

### تعريف:

ا - قيافه "قَافَ" كامصدر ب، اس كامعنى بهكس كے نشانات تلاش كرنا تاكه اسے بهجان لے، كها جاتا به: "فلان يقوف الأثر ويقتافه قيافة" (فلال شخص نشانات دكير رہا ہے)۔

''لسان العرب' میں ہے کہ قائف وہ خص ہے جو آ خارونشانات کا تتبع کرے اور انہیں پہچان لے، آ دمی کی مشابہت اس کے بھائی اور اس کے باپ سے پہچانی جاتی ہے (۱)۔

قیافہ اوراس کے مشتقات کا اصطلاحی معنی اس کے لغوی معنی سے علاحدہ نہیں ہے، جس کا تعلق نشان کی تلاش اور مشابہت کی پہچان سے ہے۔ جرجانی کی'' التعریفات' اور'' دستور العلماء'' میں ہے کہ قائف وہ شخص ہے جو اپنی فراست اور بچہ کے اعضاء کو دیکھ کرنسب پہچان لے (۲)، ابن رشد، ابن جراور صنعانی نے جو تعریف کی ہے وہ او پر کی تعریف سے ہے الگ نہیں ہے (۳)۔

#### متعلقه الفاظ:

### الف-عيافية:

۲ – لغت میں اس لفظ کا استعال کر کے اس سے کراہت کامعنی مراد

- (۱) لسان العرب ماده: " قوف" ـ
- (۲) التعريفات الاا، دستورالعلماء ۱۲/۳۰
- (۳) فتح الباري ۱۵ رده و مبداية الجبيد ۲ ر۳۲۷ مبل السلام ۲ مر ۱۳۷ ـ ....

لیاجاتا ہے، جیسے رسول اللہ علیہ نے بھنے ہوئے گوہ کے بارے میں جسے آپ علیہ نہیں تھا، فرمایا: "لم یکن بأرض میں جسے آپ علیہ نہیں پایاجاتا قومی فأجدنی أعافه"(۱) (میری قوم کے علاقہ میں نہیں پایاجاتا اس لئے میں اپنے اندر کراہت محسوں کرتا ہوں)۔

ای طرح اس لفظ کامعنی کسی شی کے پاس بار بارآنا، اس سے قریب ہونااوراس کے اردگردمنڈ لا ناہوتا ہے،"عافت الطیو"یعنی پرندہ پرندہ پانی کے گردمنڈ لا رہا ہے،"عافت علی الجیف"یعنی پرندہ مردار پرمنڈ لا رہا ہے تا کہ اس پرٹوٹ پڑے۔

اس لفظ کا اطلاق نیک شگون کے لئے پرندوں کو ہائیں سے دائیں طرف اڑانے پر ہوتا ہے اور ان کے ناموں ،گرنے کی جگہوں، گذرگا ہوں اوران کی آوازوں کے اعتبار پر بھی ہوتا ہے۔

از ہری کہتے ہیں؛ عیافہ پرندہ کوڈانٹنا ہے، یعنی کوئی شخص کسی پرندہ یا کو ہے کودیکھے اور بدشگونی لے اگر چہاسے پچھنظر نہ آئے اور اٹکل وگمان سے کہتو یہ بھی عیافہ ہوگا<sup>(۲)</sup>، بنولہب اور بنواسداسی میں مشہور تھے<sup>(۳)</sup>۔

عائف وہ کا بمن ہے جولوگوں کو گمراہ کرنا چاہتا ہے، اور عالم غیب کے ساتھ اپنے تعلق کا دعوی کرتا ہے، کہانت کے ساتھ عیافہ کے تعلق پر متعدد شوا ہدموجود ہیں، اسی طرح بید لفظ قیافہ سے مختلف ہے، کیونکہ قیافہ کا کہانت سے کوئی تعلق نہیں ہوتا ہے، بلکہ وہ منطقی اور تجرباتی غور وفکر پر مبنی ہوتا ہے جبیبا کہ اس پر عمل کی شرائط سے واضح ہوتا ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لم یکن بارض قومی ....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۹ / ۱۵۴۳) اور سلم (۱۵۳۳) نے حضرت ابن عباس سے کی ہے۔

<sup>(</sup>٢) لسان العرب ماده: "عيف" ـ

<sup>(</sup>٣) لسان العرب، القاموس المحيط ماده: ''عيف''۔

ب-فراست:

سا - فر است اسم ہے، اس کافعل تفرس ہے، جو تو سم کا ہم وزن اور
ہم معنی ہے، اور ''فو است '' فاء پر زبر کے ساتھ ) فعل فو س یفر س
کا مصدر ہے، اس کا معنی ہے: گھوڑ ہے پر سوار ہونے اور اس کو ایر ل
لگانے کا علم ۔ بیفروسیہ سے ماخوذ ہے، ''فارس'' وہ شخص ہے جو تمام
اعمال میں مہارت رکھنے والا ہو، اسی لئے آدمی کو فارس کہا گیا (۱)۔
فراست کا لفظ اصطلاح میں دومعانی کے لئے استعمال کیا جاتا

اول: وہ قسم جو دلائل، تجربات، تخلیق اور اخلاق سے معلوم ہواور
اس کے ذریعہ لوگوں کے حالات کا علم ہو<sup>(۲)</sup>، اس قسم کی علامات پر
ابن العربی کے نزدیک فراست کے لفظ کا اطلاق ان کی لفظ
'' توسم'' کی اس تفییر سے معلوم ہوتا ہے کہ توسم ایسی علامت ہے جس
کے ذریعہ اس کے علاوہ مطلوب پر استدلال کیا جاتا ہے، اور یہی
فراست ہے، اور اس میں علامت سے استدلال کرنا ہے، علامات
میں کچھتو ایسی ہوتی ہیں جو دیھنے والوں پر اول نظر میں ظاہر ہوجاتی
ہیں، اور کچھنی ہوتی ہیں جو ہرایک پر ظاہر نہیں ہوتی ہیں، اور بادی
انظر میں ان کا ادراک بھی نہیں ہوتا ہے (۳)۔

دوم: وہ خاص چیز جواللہ تعالی اپنے اولیاء کے قلوب میں ڈال دیتا ہے، تو وہ ایک قسم کی کرا مات اور شیح گمان واندازہ سے بعض لوگوں کے احوال جان لیتے ہیں (۴)، اس قسم کی فراست کسب سے حاصل نہیں کی جاسکتی، بلکہ بیتو قرطبی کے بیان کے مطابق پاکیزگی جذبات، سوزش قلب اور صفائی فکر سے حاصل ہوتی ہے .....دل کو دنیا کی فکر سے قلب اور صفائی فکر سے حاصل ہوتی ہے .....دل کو دنیا کی فکر سے

(۱) لسان العرب ماده: "فرس" ـ

(۴) لسان العرب ماده: '' فرس'' تفسير القرطبي ١٠ ر ۴۴ ۔

فارغ رکھنے،معاصی کی گند گیوں سے پاک رکھنے،اخلاق کی کدورت اوردنیا کی فضولیات سے صاف رکھنے سے ہوتی ہے (۱)۔

قیافہ فراست سے اس اعتبار سے علاحدہ ہے کہ قائف تمام دلائل کوجمع کرتا ہے، انہیں کھولتا ہے، ان میں غور وفکر اور ایک حد تک تجربات سے موازنہ کرتا ہے، بیسب چیزیں سیکھنے، مثق کرنے اور مستقل غور وفکر اور مطالعہ کے بغیر حاصل نہیں ہوتی ہیں، جہاں تک فراست کا تعلق ہے تو اس میں شخصی ذہانت سے کام لیاجا تا ہے اور متعارض ادلہ کے درمیان اندازہ وموازنہ کے لئے مخصوص ذہنی قدرت کو استعال کیا جاتا ہے۔

جمہور فقہاء مالکیہ، حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ نے فراست کو الہام اور کرامت سے جوڑا ہے، اسی لئے ان حضرات کے نزدیک قاضی کے لئے جائز نہیں ہے کہ فراست کی بنیادیر فیصلہ کرے۔

### ج-قرینه:

الم - قرینہ لغت میں مقارنہ سے ماخوذ ہے، جس کامعنی ہے: مصاحبت، کہاجاتا ہے: "فلان قرین لفلان" یعنی فلال شخص فلال کامصاحب ہے۔

اصطلاح میں قرینہ الی علامت ہے جومطلوب شی پر دلالت لرے(۲)۔

قیافداور قرینہ کے درمیان تعلق میہ ہے کہ قیافہ بھی قرینہ کی ایک قتم ہے۔

# قيافه كى دوشمين:

۵-صاحب کشف الظنون نے قیافہ کی دوسمیں کی ہیں:

اول: انرونشان کا قیافہ، جس کے لئے "عیافہ" بھی بولا جاتا ہے،

<sup>(</sup>٢) لسان العرب ماده: '' فرس''، احكام القرآن لا بن العربي ١١١٩ ــ

<sup>(</sup>س) أحكام القرآن لا بن العربي سر ١١١٩\_

<sup>(</sup>۱) تفسیرالقرطبی ۱۰ر ۴۴\_

<sup>(</sup>٢) التعريفات ص ١٥٢\_

اس سلم کی تعریف یوں کی جاتی ہے کہ قیا فہ ایساعلم ہے جونشان رکھنے والے راستوں پر قدموں، ٹاپوں اور کھر وں کے آثار کی تلاش سے بحث کرتا ہے۔

دوسری قتم انسان کا قیافہ ہے جس کی تعریف یہ ہے کہ وہ ایساعلم ہے جس سے دوشخصوں کے اعضاء کی ہمیئوں سے اس بات پر استدلال کیاجا تاہے کہ ان دونوں کے درمیان نسب، ولا دت اور بقیہ تمام احوال میں اشتراک واتحادہے (۱)۔

قیافہ سے متعلق احکام: الف- قیافہ کے ذریعہ نسب ثابت کرنا:

Y - قیافہ کے ذریعہ نسب ثابت کرنے کے مسئلہ میں فقہاء کی دومختلف آراء ہیں:

مالکی، شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب ہے کہ باہمی تنازع کے وقت قیافہ کے ذریعہ نسب فابت کیا جاسکتا ہے، جبکہ قیافہ سے زیادہ قوی دلیل موجود نہ ہو، یا قیافہ سے زیادہ قوی دلائل باہم متعارض ہوں، تو ان فقہاء کے نزد یک نسب کے ثبوت میں قیافہ پراعتماد کرنا جائز ہے۔ انہوں نے حضرت عاکشگی روایت سے استدلال کیا ہے، وہ فرماتی بیں کہ رسول اللہ علیق میرے یاس مسکرات ہوئے تشریف لائے، آپ کے رخ انور پرمسرت کے آثار نمایاں تھے، آپ علیق نے فرمایا: "الم تری اُن مجززا (۲) نظر آنھا الی زید بن حارثہ واسامہ بین زید فقال: اِن ہذہ الأقدام بعضها من بعض "(۳) کیا تمہیں بن زید فقال: اِن ہذہ الأقدام بعضها من بعض "(۳) کیا تمہیں

(۱) كشف الظنون ۲ر۲۲ ۱۳ سايه

معلوم ہوا کہ مجزز نے ابھی زید بن حارثہ اور اسامہ بن زید کودیکھا تو کہا: یہ قدم ایک دوسرے سے ہیں ) سنن ابوداؤد میں ہے کہ لوگ دور جاہلیت میں حضرت اسامہ کے نسب پر انگی اٹھاتے تھے، اس لئے کہ:"کان أسود شدید السواد مثل القار، و کان زید أبیض مثل القطن" (۱) (حضرت اسامہ کا رنگ شدید سیاہ تارکول کی ما نندھا، جبکہ حضرت زیدروئی کی طرح بالکل سفید تھے)۔

اس حدیث میں دلیل ہے ہے کہ قائف کے قول پر رسول اللہ علیہ اللہ علیہ کا خوش ہونا نسب کے خابت کرنے میں اس پر عمل کے جواز کو آپ علیہ کی جانب سے برقر اررکھنا ہے (۲)۔

اسی طرح حضرت عائش کی اس حدیث سے بھی انہوں نے استدلال کیا ہے کہ حضرت ام سلیم انصاریہ ؓ نے جوحضرت انس بن مالک کی والدہ ہیں، عرض کیا: اے اللہ کے رسول! اللہ تعالی حق سے نہیں شرما تا، کیا عورت کو احتلام پیش آ جائے تو اس پر غسل واجب نہیں شرما تا، کیا عورت کو احتلام پیش آ جائے تو اس پر غسل واجب ہے؟ رسول اللہ عیس ہے نفر مایا: "نعم إذا رأت الماء"، فقالت میں مسلمہ: و تحتلم المرأة ؟ فقال: "توبت یداک، فبم یشبہها و لدها" ( ہاں اگروہ پانی دیکھ لے، حضرت ام سلمہ نے کہا: کیا عورت کو بھی احتلام ہوتا ہے؟ آپ عیس کے خرمایا: تمہارا بھلا ہو، پھر بچرا پی مال سے کیول کرمشا بہ ہوجا تا ہے )۔

اس سے استدلال یوں ہے کہ رسول اللہ عصصہ نے جب

<sup>(</sup>۲) ان کابینام اس لئے رکھا گیا کہ وہ زمانۂ جاہلیت میں قید کر لئے گئے تھے اوراس وقت قیدی کی پیشانی کے بال کاٹ لئے جاتے تھے اور اسے رہا کردیا جاتا تھا (فتح الباری ۱۲ ر ۵۷)۔

<sup>(</sup>٣) حديث: "ألم تري أن مجززا نظر آنفا....." كي روايت بخاري (فتح

<sup>=</sup> الباری ۵۲/۱۲) اور مسلم (۱۰۸۲/۲) نے حضرت عائشہ سے کی ہے، اور الفاظ بخاری کے میں۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "کان أسود شدید السواد ......" کی روایت ابوداو د (۲۰۰۸) نے احمد بن صالح سے کی ہے۔

<sup>(</sup>٢) نيل الأوطار ٤/١٨، سبل السلام ١٣٧٤ ١١٠

<sup>(</sup>۳) حدیث اُم سلیم: "قالت: یا رسول الله اِن الله لا یستحیی من الحق....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۲۹،۲۲۸) اور مسلم (۲۵۱۱) نے کی ہے۔

مشابہت کی خبر دی تو اس سے لازم آیا کہ مشابہت ایک شرعی بنیاد ہے، ورنہ پھراس خبر دینے سے کوئی قابل لحاظ فائدہ تونہیں تھا (۱)۔ انہوں نے اس ہے بھی استدلال کیا ہے کہ حضرت عمر بن الخطاب ؓ صحابہ کرام کی موجودگی میں دور جاہلیت کے بچوں کانسب اسلام میں ان سے ثابت کرتے تھے جوان بچوں کا دعوی کرتے ، اور صحابہ کی طرف سے انکارنہیں یا یا گیا،حضرت عمرٌ قیافہ شناسوں کو بلاتے اوران کے قول برعمل کرتے تھے، تو اس سے معلوم ہوا کہ قیافہ برعمل جائز

اسی طرح شریعت کے اصول، اس کے قواعداور قیاس میچ کا تقاضا ہے کہ نسب ثابت کرنے میں مشابہت کا اعتبار کیا جائے ، شارع کو نسب ثابت کرنے اور اس کی نفی نہ کرنے میں دلچیپی ہے، اسی لئے نسب کے ثبوت میں ادنی سبب یعنی ولادت برایک عورت کی گواہی، اورامکان کے ساتھ محض دعوی اور ظاہر فراش پر اکتفا کیا گیا ہے، لہذا اس میں کوئی استبعاد نہیں کہ ایسی مشابہت کوجس میں اس کے خلاف کوئی سبب نہ یا یا جار ہاہو، ثبوت نسب کے لئے کافی مانا جائے <sup>(۳)</sup>۔ ۷ - شافعیداور حنابله کا مذہب، اوریہی امام مالک سے ابن وہب کی ایک روایت ہے کہ قیافہ کے ذریعہ بچے کانسب ہوی یاباندی سے ثابت ہوجائے گا(م)۔

امام ما لک کامشہور مذہب جسے ابن رشد،قرافی اورمواق نے نقل كيا ہے، يہ ہے كہ قيافہ شناس كى بنياد پر فيصله صرف ملك يمين ميں

- (۱) نيل الأوطار ۲۸۲ ـ
  - (۲) الموطأ ۲ر۱۵-
- (٣) الطرق الحكمية ص٢٢٢، الفروق ١٩٩٩،مغني المحتاج ١٨٩٨٣، المبدع
- (م) نهاية الحتاج ٨ ٧ ١٥٨م مغني المحتاج ١٨ ٨ ١٨م، المغني لابن قدامه ٧ ٢٨٣ ، منتهي الإرادات ٣ ٢٢٢ ، الميدع ٨ ر٢٣١ ، الفروق ١٩٩٥ ، . مواہب الجلیل ۲۸۷۵، مدایة الجتهد ۲۸۲۲ س

کیاجائے گا، نکاح میں نہیں (۱) قرافی کہتے ہیں: امام مالک نے اس کوصرف الیی باندی کی اولا دمیں جائز قرار دیا ہے جس ہے ایک ہی طہر میں دومردوطی کریں،اوراس سے ایسا بچہ پیدا ہوجو دونوں مردوں ہے مشابہت رکھتا ہو، بیوی کی اولا د کے سلسلہ میں امام مالک کامشہور قول مدے کہ قیافہ قبول نہیں کیا جائے گا<sup>(۲)</sup>۔

اسی طرح حنابلہ کا مذہب ہے ہے کہ اگر کسی عورت کے ساتھ دومرد الیی وطی کرلیں جس سےنسب ثابت ہوجا تا ہے جیسے موطوءۃ بشبہ ، یا نکاح فاسد میں وطی، پامشتر کہ باندی ہے وطی، پھراس عورت کو بچہ پیدا ہوا وربچہ میں دونوں مردوں میں سے ہرایک سے ہونے کا احتمال ہو، جیسے اگر کوئی شخص کسی معتدہ سے شادی کر لے اور شادی سے چھ ماہ بعداورا كثر مدت حمل ختم ہونے سے بل اس كو بچه پيدا ہو، تو قيا فه شناس ہی اس بچہ کوکسی ایک مردسے ثابت کرے گا<sup>(۳)</sup>۔

مالکیہ کا فرہب ہے: اگر دویا اس سے زائدا فرادکسی کے بارے میں دعوی کریں کہ وہ میرا ہیٹا ہے، اور دونوں میں سےکسی کا قول بینہ کے ذریعہ راجح نہ ہو، تو اگر دونوں ایک ہی بچہ کا دعوی کریں ..... دونوں میں سے ہرایک کہے کہ بیرمیرابیٹا ہے.....تو میرے نز دیک مالكيد كے اصول كى روسے واجب يدہے كداس كے لئے بھى قيافد شناسوں کو بلایا جائے <sup>(۴)</sup>، اسی قتم میں وہ مسئلہ بھی ہے جس کومواق نے اشہب کے حوالہ سے نقل کیا ہے کہ اگر کوئی شخص کسی ایسے آ دمی کے یاس مهمان بنے ،جس کی ایک حاملہ ام ولد ہو، پھروہ ام ولداور مہمان کی بیوی دونوں ایک ہی رات میں بیج جنیں،اور دونوں عورتوں میں

<sup>(</sup>۱) بدایة الجبهد ۳۲۸/۲ صاحب التبصر ه (۱۰۹/۲) نے باندی کی ملکیت میں برابری کی وجہ سے اس روایت کومعلول کہاہے۔

<sup>(</sup>۲) الفروق ۱۲۳۷م ۱۹۳۰موا بهر ۱۲۳۷موا بسالجليل ۲۳۵۵م

<sup>(</sup>۳) المغنی ۷ ر ۸۳ م منتهی الا را دات ۳ ر ۲۲۴ ،المبدع ۲۸۸ سا۔

<sup>(</sup>۴) مواہب الجلیل ۲۴۷۸ ۵

سے کوئی اپنے بچہ کو نہ بہجان پائے، تو دونوں کے بچوں کی تعیین کے لئے قیافہ شناسوں کو بلایا جائے گا<sup>(۱)</sup>،اسی طرح اگر عورت کے بچہ کو ایسی جگہدر کھ دیا جائے جہاں وہ دوسرے بچہ سے مل جائے ( تو یہی حکم ہوگا)،الا بیہ کہ وہ عورت خود زیادتی کرتے ہوئے بچہ کوچھوڑ دے گویا کہ اس کا مقصد ہی بچہ کو بچھیک دینا اور اس سے نجات پالینا ہو، تو الیسی صورت میں بعض ما لکیہ کے زد کیک نہ تو بچہ کا نسب عورت سے ثابت ہوگا اور نہ اس کے لئے قیافہ شناسوں کو بلایا جائے گا۔

اگرلقیط کے بیٹا ہونے کے بارے میں دویااس سےزا کداشخاص

جھڑاکریں توبھی قیافہ شناسوں کے ذریعہ فیصلہ کرایا جائے گا(۲)۔
حنفیہ کا مذہب ہے کہ قیافہ شناسوں کے قول سے نسب ثابت نہیں
ہوگا، اس لئے نہیں کہ قیافہ کہانت کی طرح مذموم وحرام ہے، یا قیافہ
سے مشابہت ثابت نہیں ہوتی، بلکہ اس لئے کہ شرع نے ثبوت نسب
کی دلیل صرف فراش کو بنایا ہے، قیافہ سے بہت سے بہت مادہ منویہ
سے تخلیق ثابت ہوتی ہے، فراش ثابت نہیں ہوتا ہے، لہذا قیافہ ثبوت
نسب کے لئے جے نہیں ہوگا۔

انہوں نے اپنے مذہب پراستدلال اس بات سے کیا ہے کہ اللہ تعالی نے نفی نسب کی صورت میں زوجین کے درمیان لعان کا حکم دیا ہے، قیافہ شناس کے قول کی طرف رجوع کرنے کا حکم نہیں فرمایا، اگر قیافہ شناس کا قول جمت ہوتا تو اشتباہ کے وقت اس کی طرف رجوع کا حکم ہوتا (۳)۔

اوراس لئے بھی کہ مخص مشابہت کا کوئی اعتبار نہیں ہے، بیٹا کبھی اپنے باپ سے مشابہ ہوتا ہے اور کبھی اپنے دادا وغیرہ سے جس کے اعتبار سے وہ فی الحال اجنبی کی طرف منسوب ہوگا، اسی جانب رسول

- (۱) مواہب الجلیل ۲۸۵،التاج والإ کلیل للمواق۔
  - (۲) بدایة الجتهد ۲ر ۳۲۷ـــ
    - (۳) المبسوط ۱۱/۰۶-

الله عليلة نے اشارہ فرمایا جب آب علیلة کے پاس ایک محض آیا اورعرض كيا: "إن امرأتي ولدت غلاماً أسود، فقال النبي قال:حمر، قال: فهل فيها من أورق؟ قال: نعم، قال مايلله: فأنى هو؟ فقال: لعله يا رسول الله يكون نزعه عرق له"() (میری بیوی نے ایک سیاه فام بچه جنا ہے، تو نی کریم حالله نے فرمایا: کیا تمہارے یاس اونٹ ہیں؟ اس نے کہا: ہاں، آب عَلِيلَةً نے یوچھا: اس کے کیا رنگ ہیں؟ اس نے کہا: سرخ ہیں، آپ علیہ نے یو جھا: کیاان میں کوئی خاکستری رنگ والا بھی ہے؟ کہا: ہاں ، تو آپ علیہ نے فرمایا: وہ رنگ کہاں سے آیا؟اس نے کہا: ہوسکتا ہے اے اللہ کے رسول!اس کی نسل میں کوئی ایسا رہا ہو)،رسول اللہ علیہ نے وضاحت فر مادی کہ مشابہت کا اعتبار نہیں ہے (۲) نیز رسول اللہ علیہ کا فرمان ہے: "الولد للفراش وللعاهر الحجر"(") (بحيصاحب فراش كا ب، زاني كے لئے محض پھر ہے)، فراش سے مراد یہاں زوجہ ہے، آیت قرآنی "وفوش موفوعة" (٩٠) كي تفييرمين ہے كه بيخواتين اہل جنت ہیں۔

(مسکد مذکورہ پر) حدیث کی دلالت تین اعتبار سے ہے: اول میر کہ نبی کریم علیلی نے اس حدیث میں تقسیم فرمائی ہے، چنانچے صاحب فراش کے لئے بچہاور زانی کے لئے پھر قرار دیا ہے، تو

- (۱) حدیث: آن امرأتی ولدت غلاماً أسود..... کی روایت بخاری (فق الباری ۹/ ۴۴۲) اور مسلم (۱۲ / ۱۱۳۸ ۱۱۳۱) نے حضرت ابو ہریرہ سے کی ہے اور الفاظ مسلم کے ہیں۔
  - (۲) المبسوط ۱۷ م ک د
- (۳) حدیث:"الولد للفراش وللعاهر الحجر."کی روایت بخاری ( فقی الباری ۲۹۲/۴۷) اور مسلم (۱۰۸۰/۲) نے حضرت عائش سے کی ہے۔
  - (۴) سورهٔ واقعه ۱۳۸۸ س

اس کا تقاضا ہے کہ بچہاس کا نہ ہوجس کا فراش نہیں ہے، جس طرح بچھراس کے لئے نہ ہوجس سے زنانہیں پایا گیا، کیونکہ تقسیم شرکت کے منافی ہے۔

دوم بدکه نبی علیه نے بچہ صاحب فراش کا قرار دیا اور زانی سے بد کہہ کر بچہ کنفی کردی: "و للعاهو الحجو"اس کئے کہ ایسا جملنفی کے لئے ہی استعال ہوتا ہے۔

سوم یہ کہ آپ علیہ نے ہوتم کے بچہ کوصاحب فراش کے لئے قرار دیا، لہذا اگر غیر صاحب فراش کے لئے کسی بچہ کا نسب ثابت ہوجائے تو تمام بچوں کا نسب صاحب فراش کے لئے نہیں رہ جائے گا، اور یہ نص حدیث کے خلاف ہے، لہذا اگر کوئی شخص کسی عورت کے ساتھ زنا کرے بھرزانی بچہ کا دعوی کرے تو فراش نہ یائے جانے کی وجہ سے اس کا نسب زانی سے نہیں ثابت ہوگا، صرف عورت سے نسب ثابت ہوگا، مرف عورت کے تابع عابت ہوگا، اس لئے کہ عورت کے حق میں تکم ولادت کے تابع ہوگا۔

ان سب کا حاصل یہ ہے کہ حنفیہ کے نزدیک مرد سے نسب ثابت ہوتا ہے جبکہ اس کا سبب یعنی نکاح یا ملک بمین ثابت ہواور قیافہ شناس کے مل کا ان میں سے کسی چیز سے تعلق نہیں ، اس کے مل سے محض مادہ منوبہ سے خلیق کی پہچان ہوتی ہے ، اور اس سے نسب ثابت نہیں ہوگا ، حتی کہ اگر دونوں کو یقین بھی ہوجائے کہ پیدائش اسی کے مادہ سے ہوئی ہے کین فراش نہ یا یا جارہا ہوتو بھی نسب ثابت نہیں ہوگا (۲)۔

# قيافه شناس كى شرطين:

٨ - قيافه شناس كے اندر مندرجه ذيل شرطيس يائى جانی ضروری ہيں:

الف-مہارت و تجربہ: شافعیہ کا مذہب ہے کہ نسب کی پہچان کے سلسلہ میں قیا فہ شناس کے عملی تجربہ کے بغیراس کی بات پر بھر وسانہیں کیا جائے گا، اس کی صورت یہ ہوگی کہ اس کے سامنے ایک بچہ چند ایسی عور توں کے ساتھ پیش کیا جائے جن میں اس کی ماں نہ ہو، ایسا تین مرتبہ کیا جائے، پھر الیں خواتین کے ساتھ وہ بچہ پیش کیا جائے جن میں اس کی ماں بھی ہو، اگر وہ ہر مرتبہ تھے جواب دے تب اس کے قول پر اعتماد کیا جائے گا، اور اس کے مطابق اس طرح باپ کو دوسرے مردوں کے ساتھ لا یا جائے گا، اور اس کے سامنے بچہ کومردوں کے ساتھ لا یا جائے گا، اور اس کے سامنے بچہ کومردوں کے ساتھ اسی طرح پر پیش کیا جائے گا، اور اس کے سامنے بچہ کومردوں کے ساتھ اسی طرح پر پیش کیا جائے گا،

جب اس طرح تجربه حاصل ہوجائے اور اس کی مہارت پراعتماد حاصل ہوجائے وقت اس آ زمائش وامتحان کود ہرانے کی ضرورت نہیں رہے گی<sup>(1)</sup>۔

حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ بچہ کو دس ایسے مردوں میں چھوڑ دیا جائے جن میں اس بچہ کا دعو پرار خض نہ ہو، پھر قیا فہ شناس ان تمام مردوں کود کیھے، اب اگر وہ ان میں سے کسی کے ساتھ بچہ کو جوڑ دیتو اس کے قول کا اعتبار ساقط ہوجائے گا، اس لئے کہ اس کی غلطی بالکل واضح ہوگئی، اور اگر وہ ان میں سے کسی کے ساتھ نہ جوڑ ہے تو پھر اس کے ساتھ نہ جوڑ ہے تو پھر اس کے ساتھ ہم پیش کریں گے جن میں اس کا دعو پدار بھی ہو، اب اگر وہ اس کے ساتھ بچہ کو جوڑ ہے تو بچہ کا اس کا دعو پدار بھی ہو، اب اگر وہ اس کے ساتھ بچہ کو جوڑ ہے تو بچہ کا افر اگر یہ اعتبار کیا جائے کہ ایک معروف نسب نابت ہوجائے گا، اور اگر یہ اعتبار کیا جائے کہ ایک معروف النسب بچہ کو ایسے لوگوں کے ساتھ پیش کیا جائے جن میں اس بچہ کا باپ یا اس کا بھائی ہو، اگر وہ بچہ کو اس کے قرابت دار کے ساتھ بوڑ ہے تو اس کی در تکی واضح ہوجائے گی، اور اگر وہ بچہ کو کسی دوسر ہے جوڑ ہے تو اس کی در تکی واضح ہوجائے گی، اور اگر وہ بچہ کو کسی دوسر ہے جوڑ ہے تو اس کی در تکی واضح ہوجائے گی، اور اگر وہ بچہ کو کسی دوسر ہے

<sup>(</sup>۱) حاشة الجمل ۵ر۳۵ سم

<sup>(</sup>۲) مرجع سابق۔

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲۴۲۸۲\_

<sup>(</sup>۲) المبسوط ۱۱/۰۷، شرح معانی الآ ثار للطحاوی ۳/۱۱۱، ۱۸، ۱۸/۱۲۱\_

شخص کے ساتھ جوڑ ہے تو اس کا قول ساقط ہوجائے گا، تو ہے طریقہ درست ہوگا، یہ تجربہ بچہ کو قیافہ شناس کے سامنے پیش کرتے وقت اس غرض سے کیاجائے گا کہ اس کا شیح نسب ثابت کرنے میں احتیاط کو ظرب ہے، اورا گرفی الحال اس کا امتحان نہ لیاجائے جبکہ وہ بے شار مرتبہ شیح جواب دینے اور درست بہجانے میں مشہور ہوتو یہ بھی جائز ہے (۱)۔ ب عدالت: قیافہ شناس کے قول پر عمل کرنے کے لئے اس کے عادل ہونے کی شرط کے بارے میں امام مالک سے مختلف روایات ہیں، ابن حبیب نے امام مالک سے مختلف روایات ہیں، ابن حبیب نے امام مالک سے تولی پر اکتفاء کرنا جائز ہوگا، جیسا کہ قیافہ شناس کے قول پر اکتفاء کرنا جائز ہوگا، جیسا کہ ابن القاسم سے بیجھے ذکر ہوا، اور عدالت کی شرط نہیں ہوگی (۲)۔ ابن القاسم سے بیجھے ذکر ہوا، اور عدالت کی شرط لگاتے ہیں، اس لئے کہ یہ تم مے، لہذا اس میں عدالت نی شرط لگاتے ہیں، اس لئے کہ یہ تم مے، لہذا اس میں عدالت شرط ہوگی (۳)۔ عدالت شرط ہوگی (۳)۔ عدالت شرط ہوگی (۳)۔

ج-تعداد: جمہور کے نزدیک اصح قول یہ ہے کہ قیافہ شناس کے قول سے نسب ثابت کرنے کے لئے تعداد شرط نہیں ہے، قاضی اور خبر رسال کی طرح ایک قیافہ شناس کا قول کا فی ہوگا، کیکن ان مذاہب میں ایک دوسری رائے بھی ہے جس کا تقاضا ہے کہ تعداد کی شرط ہوگی، ''التبصر ق''میں امام مالک سے اختلاف نقل کیا گیا ہے کہ خبروں کی طرح اس میں بھی ایک قیافہ شناس کا قول معتبر ہوگا، یہ ابن القاسم کا قول ہے، یا دو قیافہ شناس کا قول ضروری ہوگا، یہ امام مالک سے اقہام مالک سے اقبہ کی روایت ہے، ابن دینار کا یہی قول ہے، ابن نافع نے امام

مالک سے یہی نقل کیا ہے، اس کی وجہ یہ ہے کہ یہ شہادت کی طرح ہے، بعض شیوخ نے کہا: فقہاء کے اصول پر قیاس کا تقاضا یہ ہے کہ ایک قیافہ شیاس کے قول پر فیصلہ کیاجائے (۱) ،امام احمد کے کلام کا ظاہر جیسا کہ' المغیٰ ، میں ہے، یہ ہے کہ دوقیا فہ شناس کا قول ہی قبول کیاجائے گا.. تو یہ شہادت کے مشابہ ہوگا، قاضی کہتے ہیں: ایک قیافہ شناس کا قول قبول کیاجائے گا، اس لئے کہ وہ حکم ہے، اور حکم میں ایک شخص کا قول قبول کیاجائے گا، اس لئے کہ وہ حکم ہے، اور حکم میں ایک شخص کا قول تبول کیاجائے گا، اس کے اقوال میں تعارض ہو (۲) ، مذہب کیاجائے گا جب دوقیا فہ شناس کے اقوال میں تعارض ہو (۲) ، مذہب میں رائح قول یہ ہے کہ نسب کو ثابت کرنے میں ایک قیافہ شناس کے قول پر اکتفاء کیاجائے گا، قیافہ شناس حاکم کی طرح ہے، لہذا صرف ول پر اکتفاء کیاجائے گا، قیافہ شناس حاکم کی طرح ہے، لہذا صرف ہوتا (۳) ، شافعیہ کے نز دیک یہی قول رائح ہے (۱)۔

قیافہ شناس کے قول کے اعتبار میں تعداد کی شرط ہونے یا نہ ہونے

کے اختلاف کا مدار اس پر ہے کہ قیافہ شناس کا قول شہادت ہے یا

روایت، قرافی نے اس کے قول کو شہادت سے جوڑنے کو ترجیح دی

ہے، اس لئے کہ اس کے ذریعہ معین شخص کے حق میں فیصلہ ہور ہا ہے

ادر اس کی وجہ سے عدادت یا تہمت کے وقوع کا احمال ہے اور قیافہ
شناس کو یہ حیثیت دینے سے عموم پر اعتراض وار ذنہیں ہوتا، کیونکہ یہ

الیا امر ہے جس میں قیافہ شناس شاہد کے ساتھ شریک ہوتا

ہے (۵) کیکن سیوطی نے اس بات کو ترجیح دی ہے کہ قیافہ شناس کے

قول کوروایت سے جوڑا جائے، وہ فرماتے ہیں: اصح یہ ہے کہ ایک

<sup>(</sup>۱) المغنی۵/۰۷۷\_

<sup>(</sup>۲) تبرة الحكام ۲ر ۱۰۸\_

<sup>(</sup>٣) المغنى ١٩٧٤، منتهى الإرادات ١٨٩٨، حاشية الجمل على شرح المنج

<sup>(</sup>۱) تبعرة الحكام ۲ر ۱۰۸\_

<sup>(</sup>۲) المغنی ۵ر۰۷۷\_

<sup>(</sup>۳) شرح منتهی الإرادات۲۸۸۸۔

<sup>(</sup>۴) حاشية الجمل ۴۳۵/۵

<sup>(</sup>۵) الفروق ار۸\_

قیافہ شناس پراکتفاءکیاجائے، کیونکہ روایت سے مشابہت غالب ہے،
اس لئے کہا سے الحاق نسب کے لئے عمومی حیثیت دی گئی ہے (۱)۔
د-اسلام: شافعیہ اور حنابلہ نے اسلام کے شرط ہونے کی صراحت
کی ہے (۲)، مالکی مذہب میں یہی رائج ہے اور اس مذہب کی دوسری
روایت کی جانب اشارہ پہلے گذر چکا ہے جس میں عدالت کوشرط قرار
نہیں دیا گیا ہے، بعض فقہائے حنابلہ نے اپنے مذہب میں یہ سلیم ہیں کیا
ہے کہ قیافہ شناس کے قول پر عمل کرنے کے لئے پیشرط لازم ہے (۳)۔
دونوں مذاہب میں مرد اور آزاد ہونے کی شرط نہ ہونا مرجوح
دونوں مذاہب میں مرد اور آزاد ہونے کی شرط نہ ہونا مرجوح

و-رویت اور ساعت، نیز تہمت کے احتمال کی نفی اس طور پر کہ جس کے نسب کی نفی کررہا ہے وہ قیافہ شناس کا دیمن نہ ہو، اور نہ ہی جس کا نسب ثابت کررہا ہے وہ قیافہ شناس کے اصول یا فروع میں ہے کوئی ہو، شافعیہ نے اس شرط کی صراحت کی ہے (۵)۔

اسی طرح ان مذکورہ شرائط کا اعتباران لوگوں کے نزدیک بھی ہوگا جنہوں نے قیافہ شناس کو شاہدیا قاضی یامفتی کی حیثیت دی ہے، لہذا جوشرائط ان میں ہیں وہی قیافہ شناس میں بھی ہوں گے۔

# قيافه كى شرائط:

9 - قیافہ کے ذریعہ نسب ٹابت کرنے کے لئے درج ذیل شرائط ہیں:

الف-مثابهت کی بنا پرنسب ثابت کرنے سے کوئی شرعی مانع نہ پایا جائے، پس اگر کوئی اپنی بیوی سے اپنے بچہ کے نسب کی نفی کر ہے تو وہ اس سے لعان کرے گا، اور قیافہ شناس کے قول پر مشابہت ثابت کرنے کی طرف توجہ نہیں کی جائے گی، اس لئے کہ اللہ تعالی نے نفی نسب کی صورت میں زوجین کے درمیان لعان کا طریقہ مقرر فرما یا ہے، اور لعان کی بنیاد پر مشابہت سے صرف نظر کر لینا دراصل دو دلیلوں میں سے قوی دلیل کو کمزور دلیل پر ترجیح دینا ہے (ا)۔

اسی طرح جب مشابهت کا فراش سے تعارض ہوجائے تو اس صورت میں بھی مشابهت کا اعتبار نہیں کیاجائے گا، اس کی دلیل اور اس پر وضاحت حضرت سعد بن ابی وقاص اور عبد بن زمعہ کے واقعہ سے ہوتی ہے، چنانچ حضرت عائشہ سے مروی ہے کہ حضرت سعد بن ابی وقاص اور عبد بن زمعہ نے زمعہ کی باندی کے بیٹے کے بارے میں ابیا جھاڑا رسول اللہ علیہ کے سامنے پیش کیا، سعد نے کہا: میر سے بھائی عتبہ نے مجھے وصیت کی تھی کہ جب میں مکہ آؤں تو زمعہ کی باندی کے بیٹے کود کھوں اور اسے لے آؤں، کیونکہ وہ عتبہ کا بیٹا ہے، عبد بن زمعہ نے کہا: وہ میر ب باپ کی باندی کا بیٹا اور میرا بھائی ہے، عبد بن باندی کا بیٹا اور میرا بھائی ہے، میر ب باپ کی باندی کا بیٹا اور میرا بھائی ہے، میر ب باپ کی باندی کا بیٹا اور میرا بھائی ہے، میر نظیہ کے درمیان واضح مشابہت تھی، لیکن آپ علیہ نے فرمایا:

الله للد للفر اش سے واحتجبی عنہ یا سو دہ، (۲) ( بچہ فراش معہ والے کا ہے سے اور اے سودہ! اس سے پردہ کرو)، اس واقعہ میں نبی کریم علیہ نے نہ مشابہت کا اعتبار نہیں فرمایا اور صاحب فراش زمعہ کے ساتھ نسب کو جوڑ دیا۔

ب- بچہ کے بارے میں نفی یا اثبات میں نزاع پائی جائے، اور

<sup>(1)</sup> الأشباه والنظائرللسيوطي ص ١٩ ٣ \_

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ۸۸/۸، نهایة الحتاج ۸۸/۳۷ منتهی الإرادات ۱۸۹۸-

<sup>(</sup>m) المدع۵ر٠١س<sub>-</sub>

<sup>(</sup>۴) منتهی الإرادات ۲۸۹۶،المبدع ۱۹۸۵،فتی الحتاج ۸۸۸۸

<sup>(</sup>۵) نهایة الحتاج ۸۸ سر۷۵۔

<sup>(</sup>۱) زادالمعاد۵/۲۲۴\_

<sup>(</sup>۲) حدیث عائشہ:"اختصم سعد بن أبی وقاص....."كَى تَخْرَجُ فَقْرهُ / کَ مِن گذر چَكِي ہے۔

اس نزاع کوختم کرنے والی کوئی دلیل موجود نہ ہو، جیسے کسی بچہ کے بارے میں دومرد یا دوعور تیں دعویدار ہوں یا کسی خاتون سے شبہ میں دومرد ولوں میں سے کسی ایک سے بچہ ہونے کا امکان ہو، لیکن دونوں اپنے آپ سے بچہ کی نفی کریں تو الیمی صورت میں قیافہ شناسوں کے قول سے ترجیح حاصل ہوگی، لیکن اگر کسی بچہ کے بارے میں ایک ہی شخص کے درمیان بھی حقیقاً نزاع نہیں ہوگی جب ان دونوں میں اشخاص کے درمیان بھی حقیقاً نزاع نہیں ہوگی جب ان دونوں میں سے ایک کے دوہ میرا بیٹا ہے، اور دوسرا میں دواشخاص دعوی کریں، ایک شخص کے کہوہ میرا بیٹا ہے، اور دوسرا شخص کے کہوہ میرا بیٹا ہے، اور دوسرا کا ہوجائے گا اور لڑکی ہوتو بیٹی ہے، تو اگر لقیط لڑکا ہوتو بیٹے کے دعویدار کا ہوجائے گا ، اس لئے کہ کا ہوجائے گا اور لڑکی ہوتو بیٹی کے دعویدار کا ہوجائے گا ، اس لئے کہ ان دونوں میں سے ہرایک شخص اپنے دعوی کے خلاف کا مستحق نہیں ان دونوں میں سے ہرایک شخص اپنے دعوی کے خلاف کا مستحق نہیں کیا ہے دولا کے دولا کی کا سے دعوی نہیں کیا ہے دالی کے کہوں کا اس نے دعوی نہیں کیا ہے دال

5-نزاع کی صورت میں قاضی قیافہ شناس کے قول کو نافذ کرے، جیسا کہ شافعیہ نے اس کی صراحت کی ہے، لہذا اس سلسلے میں قاضی کے نافذ کئے بغیراس کا قول لازم نہیں ہوگا،" حاشیۃ الجمل" میں ہے: قیافہ شناس کا نسب جوڑ ناسی وقت درست ہوگا جب قاضی اس کا حکم دے، اور جب قیافہ شناس نسب کو جوڑ ہے تو اگر قاضی نے پہلے سے یہ فیصلہ نہ کررکھا ہو کہ وہ قیافہ شناس ہے تو یہ ضروری ہوگا کہ قاضی اس الحاق کو نافذ کرے (۲)۔ زرکشی کی رائے ہے کہ قیافہ شناس اگر بچہ کو کسی ایک شخص سے جوڑ دے اور دونوں دعویدار الحاق کے بعداس پرراضی ہوجا ئیں تو اس کا نسب ثابت ہوجائے گا، ورنہ اگر قاضی قیافہ شناس کو اپنا نائب اور ان دونوں دعویداروں کے اگر قاضی قیافہ شناس کو اپنا نائب اور ان دونوں دعویداروں کے اگر قاضی قیافہ شناس کو اپنا نائب اور ان دونوں دعویداروں کے اگر قاضی قیافہ شناس کو اپنا نائب اور ان دونوں دعویداروں کے

(۱) المغنى ۵ر۲۷۷-(۱) المغنى ۵ر۲۷۷۲

درمیان اس کوفیصل مقرر کرے تو اس کا الحاق جائز ہوگا اور حکم نافذ ہوجائے گا، ورنداس کے قول سے نسب اور اس کا الحاق ثابت نہ ہوگا جب تک کہ حاکم فیصلہ نہ کردے (۱)۔

د-جس بچه کانس قیافہ سے نابت کرنامقصود ہے وہ زندہ ہو، یہ
مالکیہ کے نزدیک شرط ہے، ''مواہب الجلیل' میں ہے: اگر عورت
مکمل بچہ مردہ حالت میں جنے تو مردہ کے بارے میں قیافہ نہیں ہوگا،
اور صقلی نے ''سحنون' سے نقل کیا ہے کہ اگر بچہ زندہ پیدا ہونے کے
بعد مرجائے تو قیافہ شناس کو بلایا جائے گا، حطاب فرماتے ہیں: ان
دونوں اقوال میں تطبیق کا امکان ہے، اس لئے کہ ابن القاسم کا سماع
دونوں اقوال میں تطبیق کا امکان ہے، اس لئے کہ ابن القاسم کا سماع
ایسے بچہ کے بارے میں ہے جومردہ پیدا ہوا ہے، اور سحنون کا قول زندہ
پیدا ہونے والے بچے کے بارے میں ہے (۲)۔

شافعیہ نے قیافہ والے بچہ کے زندہ ہونے کی شرط نہیں لگائی ہے، پس اگر بچہ مردہ پیدا ہوتو بھی قیافہ شناس کے ذریعہ اس کا نسب ثابت کرنا جائز ہوگا، بشرطیکہ بچہ کی نعش میں تبدیلی نہ آگئی ہویا اس کی تدفین نہ کردی گئی ہو<sup>(۳)</sup>۔

ھ-جس شخص کے ساتھ بچہ کا نسب جوڑا جارہا ہے وہ زندہ ہو، بیشتر مالکیہ نے اس شخص کے زندہ ہونے کی قیدلگائی ہے، چنانچ شخون اور عبد الملک سے مروی ہے کہ قیافہ شناس بچہ کو زندہ باپ سے ہی جوڑ کے گا،اگروہ مرگیا ہوتو اس کی قرابت کی جہت سے رشتہ جوڑ نے کے بارے میں قیافہ شناس کا قول معتبز ہیں ہوگا، کیونکہ باپ کے علاوہ یر مشابہت کی بنیاد نہیں رکھی جاسکتی (۲)، بہت سارے مالکہ کے یہ مشابہت کی بنیاد نہیں رکھی جاسکتی (۲)، بہت سارے مالکہ کے

<sup>(</sup>۱) مرجع سابق۔

<sup>(</sup>۲) مواهب الجليل ۲۴۸/۵

<sup>(</sup>۳) مغنی الحتاج ۴۸۹۸\_

<sup>(</sup>۴) التاج والإ كليل بهامش مواهب الجليل ۲۴۸/۵

<sup>(</sup>۲) حاشية الجمل ۱/۵۳۹۸

نزدیک بیجائز ہے کہ جوباپ مرگیا ہے کین دفن نہیں کیا گیا ہے اسے قیافہ قیافہ شناس کے سامنے پیش کیا جائے،''التبصر ہ''میں ہے: قیافہ شناسوں کے قول پراعتاد صرف ایسے باپ پر ہوگا جوزندہ حالت میں موجود ہو، اور بعض مالکیہ نے کہا: یا مرگیا ہولیکن دفن نہیں کیا گیا ہو، اور ایک قول بیہے کہ عصبہ پراعتاد کیا جائے گا<sup>(۱)</sup>۔

ایک قول بیہے کہ عصبہ پراعتاد کیا جائے گا<sup>(۱)</sup>۔

فقہاء شافعیہ اور حنا بلہ نے بہ شرط نہیں لگائی ہے (۲)۔

### قيافه شناسول مين اختلاف:

• ا - قیافہ شناسوں کے اقوال میں اختلاف ہوجائے اور ان اقوال کے درمیان طبیق ممکن ہوتو طبیق کرلی جائے گی۔ مثلاً ایک قیافہ شناس لقیط کانسب ایک مرد سے جوڑے ، اور دوسرااسی بچہ کانسب ایک عورت سے جوڑے ، تو بچہ ان دونوں کی طرف منسوب ہوگا ، اور اگر ان اقوال میں تطبیق ممکن نہ ہواور ایک قول رائج ہوتو رائج قول ہی کو اختیار کرلیا جائے گا۔

اسی اصول پر بید مسئلہ مستنظ ہوگا کہ ایسے دوقیا فیشنا سوں کے قول کو قبول کیا جائے گا جن کی مخالفت تیسر اقیا فی شناس کر ہے جیسے کہ کسی عیب کے بارے میں دومویثی ڈاکٹر وں کا قول تیسر ہے مویثی ڈاکٹر کے اختلاف کی صورت اور دو اطباء کا قول تیسر ے طبیب کے اختلاف کی صورت میں قبول کیا جاتا ہے، یہ بات '' المنتخب'' میں ہے، اور اس سے نسب خابت ہوجائے گا (۳)، کیونکہ دونوں قیافہ شناس شاہدین ہیں، لہذا ان دونوں کا قول ایک شاہد کے قول پر مقدم ہوگا، البتہ تین قیافہ شناسوں کا قول دوقیا فیہ شناسوں کے قول پر محض خوال نے عدد کی وجہ سے را ج نہیں ہوگا جیسا کہ ابن قد امہ نے اس کی

صراحت کی ہے (۱)۔

لیکن اگر تطبیق یا ترجی ممکن نہ ہو، جیسے ایک قیافہ شناس بچہ کو دو
دو مرے کے ساتھ جوڑے اور دو مرا قیافہ شناس
دو مرے کے ساتھ جوڑے ، تواس صورت میں فقہاء کا اختلاف ہے۔
مالکیہ اور شافعیہ کا مذہب ہے کہ بچہ کو صرف ایک شخص سے جوڑا
جائے گا، اور اگر قیافہ شناس ایک بچہ میں دو یا ان سے زیادہ مردول
کے شریک ہونے کا فیصلہ کریں تو بچہ کو بالغ ہونے تک روکا جائے گا،
اور بلوغ کے بعد اس کو اختیار دیا جائے گا کہ وہ ان میں سے جس کے
ساتھ چاہے وابستہ ہوجائے، بیاس بنیاد پر کہ بچہ اور اس کے اصل
باپ کے در میان ایک فطری میلان ہوتا ہے، اس میلان سے باپ کی
باپ کے در میان ایک فطری میلان ہوتا ہے، اس میلان سے باپ کی
باپ کے در میان ایک فطری میلان ہوتا ہے، اس میلان سے باپ کی
باپ کے در میان ایک فطری میلان ہوتا ہے، اس میلان سے باپ کی
باپ کے در میان ایک فطری میلان ہوتا ہے، اس میلان سے باپ کی
بایغ ہونے تک روکا جائے گا، پھر اس سے کہا جائے گا کہ دونوں میں
بالغ ہونے تک روکا جائے گا، پھر اس سے کہا جائے گا کہ دونوں میں
جوڑا جائے گا، بہی قول امام شافعی کا ہے (۲)۔

''مغنی المحتاج'' میں ہے: اگر مسافت قصر سے کم دوری میں قیافہ شناس موجود نہ ہو، یا قیافہ شناس کسی واضح فیصلہ تک نہ پہنچ سکے اس طور پر کہ معاملہ اس پر پوشیدہ رہے، یا وہ بچہ کو دو اشخاص سے جوڑے یا دونوں سے فی کردے تو معاملہ موقو ف رہے گا، یہاں تک کہ بچہ عاقل بالغ ہوجائے بھر وہ اپنے اندرونی میلان کے مطابق کسی ایک کی جانب خودکومنسوب کرےگا، اگروہ کسی کی طرف اپنے کومنسوب کرنے جانب خودکومنسوب کرے گا، اگروہ کسی کی طرف اپنے کومنسوب کرنے سے گریز کرے تو اسے قید میں رکھاجائے گا تا کہ وہ کسی کا انتخاب کرلے، البتہ اگروہ ان میں سے کسی کی جانب میلان ہی نہ یائے تو

<sup>(</sup>۱) تبصرة الحكام ۲ر۱۰۹\_

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج م ۸۹۸م منتهی الا رادات ۲/۸۸۸

<sup>(</sup>٣) منتهی الإرادات ۲۸۸۸م\_

<sup>(</sup>۱) المغنی۵ر۰۷۷\_

<sup>(</sup>۲) بدایة الجهتد ۲/۳۲۸\_

معامله موقوف رکھا جائے گا۔

قیافہ شناس کا اپنے قول سے رجوع قبول نہیں کیاجائے گا، البتہ اگر بیر جوع اس کے قول پر فیصلہ ہونے سے پہلے ہوتو قبول کیا جائے گا، (اور رجوع کر لینے کے بعد) پھراس کا قول بچہ کے حق میں قبول نہیں کیاجائے گا، کیونکہ اس کے قول اور اس کی پیچان پر اعتماد ختم ہو چکا ہے، اور اس طرح دوسرے بچہ کے حق میں بھی اس کی بات نہیں مانی جائے گا، الا یہ کہ اتنی مدت گذر جائے جس میں اس کے سکھنے کا امکان ہواور ساتھ ہی اس کا امتحان بھی لیاجائے۔

اگرکوئی شخص کی بیوی ہو، اور بیوی بچہ کا انکار کرے تومرد کے اقرار پر ملکن کی بیوی ہو، اور بیوی بچہ کا انکار کرے تومرد کے اقرار پر ممل کرتے ہوئے بچہ مردسے جڑ جائے گانہ کہ بیوی سے ہوا ہو، اورا گر ہے کہ بچہ وطی بالشہہ کے نتیجہ میں یا دوسری بیوی سے ہوا ہو، اورا گر کہی صورت حال ہواور دوسری عورت بچہ کا دعوی کرے اوراس کا شوہر انکار کرے، اورا نکار کرنے والی عورت کا شوہر دود لائل پیش کرے اور دونوں دلائل متعارض ہوں تو وہ ساقط ہوجا ئیں گے، اور بچہ کو قیافہ شناس کے سامنے پیش کیا جائے گا، اگر قیافہ شناس بچہ کودعو بدار عورت سے جوڑ دے تو بچہ اس سے جڑ جائے گا، اور اس طرح اس کے شوہر ابن المقری نے کہا، جبکہ جبھی جڑ ہے گا، یہی منصوص مذہب ہے جیسا کہ اسنوی نے کہا، جبکہ جوڑ دے تو بچہ مرد اور اس کی زوجہ دونوں سے جڑ جائے گا، اگر دونوں میں سے کوئی بھی بینہ نہ پیش کر سکے تواضح سے جسیا کہ اسنوی نے کہا، جبکہ میں سے کوئی بھی بینہ نہ پیش کر سکے تواضح سے جسیا کہ اسنوی نے کہا کہ بچکسی سے نہیں منسوب ہوگا۔

بایک قیافہ شناس کا فیصلہ دوسرے قیافہ شناس کے قول کی وجہ سے ساقط نہیں ہوگا، اوراگرایک قیافہ شناس ظاہری مشابہت کی بنا پر بچہ کو جوڑے، اور دوسرا قیافہ شناس یوشیدہ مشابہت جیسے خلقت اور اعضاء

کی مما ثلت کی بنا پر جوڑ ہے تو دوسر ہے قیافہ شناس کا قول پہلے قیافہ شناس کے مقابلہ میں زیادہ مناسب ہوگا،اس لئے کہاس کے قول میں زیادہ مہارت اور بصیرت پائی جارہی ہے، اورا گر قیافہ شناس جڑواں دو بچوں کو دواشخاص سے اس طور پر جوڑ ہے کہ ایک بچہ کوا یک خص سے اور دوسر ہے بچہ کو دوسر ہے خص سے جوڑ ہے تو اس کا قول باطل قرار پائے گا، یہاں تک کہ اس کا امتحان لیاجائے اور اس کے سچا جس طرح کہ وئی قیافہ شناس ایک بچہ کو دواشخاص سے جوڑ دے، اس طرح دوقیافہ شناس ایک بچہ کو علا حدہ جوڑ یں تو بھی دونوں کا طرح دوقیافہ شناس ایک بچہ کو علا حدہ جوڑ یں تو بھی دونوں کا قول باطل ہوجائے گا، اللہ یہ کہ ان دونوں قیافہ شناسوں کا امتحان لیاجائے اور ان دونوں کے ایک استحان کے ایک اور ان دونوں کے ایک اللہ بوجائے گا، اللہ یہ کہ ان دونوں قیافہ شناسوں کا امتحان لیاجائے اور ان دونوں کے ایک امتحان کیاجائے گا، اللہ یہ کہ ان دونوں قیافہ شناسوں کا امتحان لیاجائے اور ان دونوں کے ایک ایک کیا گمان غالب ہوجائے گا، اللہ یہ کہ ان دونوں قیافہ شناسوں کا امتحان لیاجائے اور ان دونوں کے ایک گمان غالب ہوجائے گا، اللہ بے کہ ان دونوں قیافہ شناسوں کا امتحان لیاجائے اور ان دونوں کے گھا گھا کہ کا گمان غالب ہوجائے گا، اللہ بے کہ ان دونوں کیا گھان غالب ہوجائے گا، اللہ بھی کہ ان دونوں کیا گھان غالب ہوجائے گا، اللہ بھی کہ کو کو کو کیا گھان غالب ہوجائے گا، اللہ بھی کہ کیا گھان غالب ہوجائے گا، اللہ بھی کہ کا گھان غالب ہوجائے گا گھان غالب ہوجائے گا، اللہ بھی کہ کہ کا گھان غالب ہوجائے گا گھان غالب ہوجائے گا گھان خالفہ کیا گھان خالے کے کہ کو کو کو کیا گھان خال کے کہ کو کیا گھان خالے کے کو کہ کو کیا گھان خالے کو کیا گھان خالے کے کو کیا گھان خالے کیا گھان خالے کے کہ کو کیا گھان خالے کے کیا گھان خالے کیا گھان خالے کیا گھانے کیا گھان خالے کیا گھان خالے کیا گھانے کیا گھان خالے کیا گھانے ک

ایک بالغ محض کا یادو جڑواں اشخاص کا دوافراد کی طرف انتساب کرنالغوسمجھا جائے گا، اگر جڑواں میں سے ایک دوسر نے فرد کی طرف رجوع کر لے تو قبول کر لیاجائے گا، اور بالغ محض کو تھم دیاجائے گا کہ کسی ایک کی طرف انتساب کرلے، اورا گراس کا دونوں سے ہونا ممکن ہوتواس کو قیافہ شناس کے سامنے پیش کیا جائے گا اگر چہدوسرا یا دونوں اس کا انکار کریں، اس لئے کہ بچہ کا حق ہے کہ اس کا نسب ثابت ہوتو دوسرے کے انکار سے وہ ثابت نہیں ہوگا، اوروہ دونوں افراد بچہ پرخرچ کرتے رہیں گے یہاں تک کہ اس کو قیافہ شناس کے سامنے پیش کیا جائے یا وہ انتساب کرلے، پھرجس کے ساتھ بچہ کونہ جوڑا جائے وہ اپنا خرج دوسرے سے وصول کرے گا جس کے ساتھ بچہ کو جوڑا اپنا خرج دوسرے سے وصول کرے گا جس کے ساتھ بچہ کو جوڑا جائے گا، بشرطیکہ وہ حاکم کے فیصلہ سے خرچ کرے اور بچہ کا دعوی نہ کرے، اس مدت توقف کے دوران بچہ کے لئے جو وصیت کی جائے دونوں بچہ کے لئے اس وصیت کو قبول کریں گے، اس لئے کہ ان دونوں میں سے ایک اس وصیت کو قبول کریں گے، اس لئے کہ ان دونوں میں سے ایک اس وصیت کو قبول کریں گے، اس لئے کہ ان دونوں میں سے ایک اس وصیت کو قبول کریں گے، اس لئے کہ ان دونوں میں سے ایک اس وصیت کو قبول کریں گے، اس لئے کہ ان دونوں میں سے ایک اس وصیت کو قبول کریں گے، اس لئے کہ ان دونوں میں سے ایک اس وصیت کو قبول کریں گے، اس لئے کہ ان دونوں میں سے ایک اس وصیت کو قبول کریں گے، اس لئے کہ ان دونوں میں سے ایک اس دیے کا باپ ہے، اور حاملہ عورت کا نفقہ طلاق دیے

والے پرواجب رہے گا،اوروہ اس کوادا کرے گا اورا گربچے دوسرے سے جوڑ دیا جائے تو وہ دوسرے سے وہ نفقہ واپس لے گاءا گربچہ قیافہ شناس کے سامنے پیش کرنے سے پہلے مرجائے تو مردہ حالت میں قیافہ شناس پر پیش کیا جائے گا بشرطیکہ اس میں تغیر نہ ہوا ہو، یا اس کی تدفین نہ کردی گئی ہو، اگر بچہ کا دعوید ارمرجائے تواس کے باپ یا بھائی یادیگرعصبہ کے ساتھ بچہ کو قیافہ شناس کے سامنے پیش کیا جائے گا<sup>(۱)</sup>۔ حنابلہ نے قیافہ شناس کے قول پر مطلقاً عمل کرنے کوراج قرار دیا ہے، پس اگر قیافہ شناس کسی بچہ کو دود تو پداران میں سے ایک کے ساتھ جوڑ دیں تو اس سے جڑے گا،اگر وہ دونوں کے ساتھ جوڑ دیں تو بچہ دونوں سے جڑ جائے گا،اگر دو سے زائدافراد کے ساتھ جوڑ دیں توان سب سے بچہ جڑ جائے گا گرچہ وہ بہت زیادہ ہوں،اس لئے کہجس معنی کی وجہ سے بچہ کو قیافہ شناس نے دواشخاص کے ساتھ جوڑا ہے وہ معنی دو سے زائد میں بھی پایاجار ہاہے،لہذا اس کوبھی اسی پر قیاس کیاجائے گا، این مذہب پر حنابلہ کی دلیل بیہ ہے کہ حضرت عمر سے مروی ہے کہ دواشخاص نے ان کےسامنے ایک بچے کا دعوی کیا، دونوں میں سے ہرایک کا دعوی تھا کہ وہ اس کا بیٹا ہے،حضرت عمر نے قیافہ شناسوں کو بلایا، انہوں نے دیکھ کرکہا کہ ہمیں اس بچہ میں دونوں کی مشابہت نظر آتی ہے ،توحضرت عمرؓ نے بچہ کو دونوں سے جوڑ دیااور فیصلہ کیا کہ بچہ دونوں کا وارث ہوگا اور دونوں اس کے وارث ہوں گے <sup>(۲)</sup>۔ اگر دوعورتیں ایک بچہ کے نسب کا دعوی کریں اور بینہ کے ذریعیہ سی ایک کے قول کو ترجیح دیناممکن نہ ہوتو اس میں بھی سابق اختلاف

### معاملات میں علامات کی بنایر ثابت کرنا:

اا - ابن تیمیہ نے ذکر کیا ہے کہ معاملات اور اموال میں قیافہ پر قاضی کا اعتاد کرنا جائز ہوگا، وہ فرماتے ہیں: بہتر ہے کہتمام اموال میں قیافہ پر فیصلہ کر ہے جسیا کہ ہم اکھاڑی ہوئی شہتیر میں قیافہ سے فیصله کریں گے جبکہ گھر میں اس کی جگه موجود ہو، اور جبیبا کہ ہم حسی قبضه میں اشتراک میں عرفی قبضه کی بنیاد پر فیصله کریں گے،اورز وجین میں سے ہرایک کووہ دیں گے جوعرف میں اس کے مناسب ہو، اور دوکاریگرول میں سے ہرایک کودہ دیں گے جواس کے مناسب ہو،اور جبیبا کہ ہم لقطہ میں جب دو شخص اس کے دعو پدار ہوں تو وصف کی بنیاد<sup>۔</sup> یر فیصلہ کریں گے، بیایک قتم کا قیاف یااس کے مشابہ ہے، اس طرح اگر دوانتخاص کے قبضہ میں درخت یا تھجور ہواوراس سلسلہ میں دونوں کے مابین جھگڑا ہو،اور ماہرین گواہی دیں کہ بیکھجور فلاں کے باغ کی ہے( تو اس کے مطابق فیصلہ ہوگا)، اور جہاں دونوں دعویدار برابر ہوں وہاں ماہرین کی طرف رجوع کیاجائے گا،جیسا کہنسب کے سلسله میں ماہرین کی طرف رجوع کیاجا تا ہے، اوریہی حکم اس وقت ہوگا جب دواشخاص ایسے لباس کے بارے میں جھگڑا کریں جوان دونوں میں سے ایک کے لباس کی جنس سے ہو، دوسرے کے لباس کی جنس سے نہ ہو یا ایسے جانور کے بارے میں جھگڑا کریں جو دور سے چل کرایک کے اصطبل کی طرف آ جائے، دوسرے کے اصطبل کی طرف نہ جائے یا دونوں یاؤں کے موزوں میں سے ایک موزہ، یا دروازہ کے ایک پٹ کے بارے میں جھگڑا کریں جودوسرے پٹ یا موز ہ کےمشابہ ہو، یااس پر دونوں میں سے ایک شخص کی کوئی پہچان ہو جیسے فوجیوں کی گھنڈی بنی ہو،خواہ وہ سامان جس پر جھگڑا ہوفریقین کے قضہ میں ہو پاکسی تیسر ہے تھی کے قبضہ میں ہو<sup>(۱)</sup>۔

<sup>(</sup>۱) مغنی الحتاج ۴ر ۹۰ ۱۹۴۹ <u>-</u>

<sup>(</sup>۲) منتهی الإرادات ۴۸۸۸م

<sup>(</sup>۳) المغنى ۵۷۵۵، بداية المجتهد ۳۸۸۲، مغنی الحتاج ۱۹۹۰،۴۹۰،۴۹۰، الم المهذب ار۵۷۲

<sup>(</sup>۱) الفتاوی الکبری لابن تیمیه ۱۸ / ۵۸۷ نیز ان مثالوں کے لئے دیکھئے: البحر =

اسی طرح اگر دواشخاص ایک جانوریا ایک جانور کے بچہ پر دعوی کریں، اور قیافہ شناس شہادت دے کہ فلال شخص کے چوپایہ نے اس بچہ کو جنا ہے تواس شہادت پر فیصلہ کیا جانا چاہئے، اور حسی قبضہ پر اسے ترجیح ہونی چاہئے (1)، جناب نبی کریم علیقی نے عفراء کے دونوں بیٹوں کے معاملہ میں تلوار پر موجود نشان کی بنیاد پر فیصلہ فرمایا تھا (۲)۔

چنانچہ ان دونوں کی حدیث میں ہے کہ نبی کریم علیہ نے دونوں سے پوچھا:تم میں سے کس نے اسے تل کیا ہے؟ ہرایک نے کہا:
میں نے اسے قبل کیا ہے، آپ علیہ نے دونوں نے اپنی میں نے اسے قبل کیا ہے، آپ علیہ نہوں نے جواب دیا: نہیں، حضور علیہ نے دونوں تعوار میں پوچھ دی ہیں؟ انہوں نے جواب دیا: نہیں، حضور علیہ نے دونوں تا اسے تل کیا ہے (س)۔

### جنایات میں علامات کے ذریعہ اثبات:

17 - متہم لوگوں کو گرفتار کرنے اور ان کو قاضی کی مجلس میں حاضر کرنے کے لئے نشان شناس کی طرف رجوع کیا جائے گا، جیسا کہ اہل عرینہ کے قصہ میں پیش آیا، چنا نچیمروی ہے کہ قبیلہ عرینہ کے کچھ لوگ رسول اللہ عقیقیہ کے پاس آئے ، انہوں نے رسول اللہ عقیقیہ کے چروا ہے کوفل کردیا اور جانور ہنکا لے گئے، تو رسول اللہ عقیقیہ نے ان کی تلاش میں قیافہ شناسوں کو بھیجا جوان کو پکڑلائے (۲۳)۔

- (۱) الفتاوى الكبرى م ١ ك٥٨ ـ
  - (۲) تبرة الحكام ۲را ۱۲ـ
- (۳) حدیث ابنی عفراء کی روایت بخاری (فتح الباری۲۴۲/۲۷) اور مسلم (۳) خفرت عبدالرحمٰن بن عوف ﷺ سے کی ہے۔
- (۴) حدیث العربینین کی روایت ابوداؤد (۲/ ۵۳۲، ۵۳۲) نے کی ہے، =

ثبوت و دلائل کو اکٹھا کرنے اور جنایت کے ارتکاب کا طریقہ معلوم کرنے میں بھی قیافہ کی طرف رجوع کیاجائے گا۔

قیافہ شناس کی رائے فقہاء کے نزدیک شہادت شار کی جاتی ہے جس سے دعاوی اور حقوق ثابت ہوتے ہیں، اس کی مثال ابن تیمیہ نے ذکر کی ہے کہ کوئی شخص دعوی کرے کہ اس کا کچھ مال کھو گیا ہے اور اس کو ثابت کرے، تو قیافہ شناس ایک مقام سے دوسرے مقام تک قدم کے نشانات دیکھے گا، تو قیافہ شناس کی شہادت کہ مال فلاں مقام یر لے جایا گیا ہے، دومیں سے کسی ایک امرکو واجب کرے گی، یا تو اسی کی بنیاد پر فیصلہ ہوگا یا مدعی کی قتم کے ساتھ اس کی بنیاد پر فیصلہ کیا جائے گا،اوریہی زیادہ مناسب ہے، کیونکہ بیعلامات مدعی کی جانب کو راجح قرار دیتی ہیں، اور قوی جانب ہی کے حق میں یمین مشروع ہے(۱) ، نبی علیلہ نے تلوار پرموجودنشان کی بنیاد پر فیصلہ فرما یا،جیسا کہ ابن فرحون نے <sup>(۲)</sup>حضرت عبداللہ بن انیس اور ان کے ساتھیوں رضی اللّٰء نہم کے قصہ میں ذکر کیا ہے کہ جب وہ لوگ ابن الی احقیق کے قلعہ میں داخل ہوئے تا کہ اسے قتل کردیں ، رات کا وقت تھا، انہوں نے اس پرتلواروں کے ذریعہ حملہ کیا،عبداللہ بن انیس نے تلوار اس کے پیٹ میں گھونپ دیا اور اس کو دبایا یہاں تک کہ تلوار اس کی پیٹھ کی طرف نکل گئی ، جب وہ سب واپس لوٹے اوراس کوتل کر چکے تو رسول الله عليلية نے ان كى تلواروں كو ديكھا اور فرمايا: "هذا قتله" فلاں نے قبل کیا ہے، کیونکہ آ ہے عظیہ کوان کی تلوار برحملہ کا نشان نظر آ ماتھا(۳)۔

- = اس کی اصل مسلم (۱۲۹۸) میں ہے۔
  - (۱) الفتاوى الكبرى تم ر ۵۸۷\_
    - (۲) تجرة الحكام ۲را۲ا ـ
- (۳) حدیث قصة عبدالله بن انیس کا ذکر ابن سعد نے الطبقات (۹۲،۹۱/۲) میں بغیر سند کے کہا ہے۔

الرائق لابن نجيم ٢٢٥/٤، حاشيه ابن عابدين ٨٨ ٥٥٣، رمز الحقائق ٢٨ ١١٠،١١١، المبسوط ١١ ر ٢٨، ٨٥، ١٩٨، معين الحكام ص ١٣٠، ١٩٣٠، لمغنى لابن قدامه ٩٨ - ٣٤، ٣٤٥، الطرق الحكمية ص ١٠ تبصرة الحكام ٢٨ - ٢٠ س١١ـ

ہیں، اور قطعی سزالیعنی قتل سے وہ اسی وقت نی کسکا جب حقیقی قاتل نے جرم کا اقرار کرلیا<sup>(۱)</sup>۔

حضرت ایاس بن معاویہ نے نشان وعلامت کی بنیاد پر فیصلہ فرمایا تھا، ان کے پاس دواشخاص دو چادروں کا جھگڑا لے کرآئے، ایک چادر سرخ تھی دوسری سبز، اور ایک شخص دوسرے کے قبضہ والی چادر کا دعویدارتھا کہ اس نے اپنی چادر چھوڑ دی تھی اور شسل کرنے چلا گیا تھا، دوسر شخص نے اس کی چادرا ٹھا لی اور اپنی چادراس جگہ ڈال دی، اس دعوی پر بینہ نہیں تھا، تو حضرت ایاس نے ایک کنگھا منگوا یا اور دونوں کے سروں میں کنگھا کیا، تو ایک شخص کے سرسے سرخ اون نکلا اور دوسرے کے سرسے سبز اون فکلا، اس پر آپ نے سرخ چادر کا فیصلہ اس کے حق میں کیا جس کے سرسے سرخ اون نکلا تھا اور سبز چادر اسے دلائی جس کے سرسے سبز اون فکلا، اس پر آپ نے سرخ چادر کا ایسے دلائی جس کے سرسے سبز اون نکلا آگا۔

ایک معاملہ میں قاتل بھاگ نکلا اورلوگوں کے ہجوم میں جاملا، اور پہچانا نہیں جاسکا تو معتضد لوگوں کے پاس آئے ، اور ہر خض کے دل پر کیے بعد دیگرے ہاتھ رکھتے گئے، ہرایک کو پرسکون پایالیکن جوں ہی ایک نو جوان کے دل پر ہاتھ رکھا، دیکھا کہ وہ خوب تیز دھڑک رہا ہے ، انہوں نے اسے پاؤں سے ٹھوکر ماری اور پوچھا، تو اس نے اقرار کرلیا، توانہوں نے اسے تی کو تی کرلیا، توانہوں نے اسے تی کرلیا توانہوں نے کرلیا توانہوں نے کرلیا، توانہوں نے کرلیا توانہوں نے کرلیا، توانہوں نے کرلیا توانہوں نے کرلیا توانہوں نے کرلیا، توانہوں نے کرلیا توانہوں نے کرلیا توانہوں نے کرلیا توانہوں نے توانہوں نے کرلیا توانہوں

لیکن اس کے باوجود نشان کا سہارا ارتکاب جرم کا بالکل قطعی شوت نہیں ہے، اس کا اشارہ اس قصاب کے واقعہ سے ملتا ہے جو ایک و یران جگہ کی طرف پیشاب کرنے کے لئے نکلا، اس کے ہاتھ میں چھری تھی، اچا نک اسے راستہ میں ایک مقتول نظر آیا جوخون میں لت بیت تھا، ابھی وہ قصاب اپنا ہوش درست نہیں کر پایا تھا کہ پولس نے اسے گرفتار کر لیا، اور وہ قصاب اپنی طرف سے دفاع کرنے سے عاجز رہا یہ سجھتے ہوئے کہ تمام ثبوت اس کے خلاف

(۱) الطرق الحكمية ص۲۹،۲۸\_

<sup>(</sup>۱) الطرق الحكمية ص٣٢\_

<sup>(</sup>٢) الطرق الحكميه ص ٢١-

اضطجاع میہ ہے کہ اپنے سینہ کو زمین سے ملا دے اور اس سے چمٹ

عِائے۔

فقہاء کی اصطلاح لغوی معنی سے علیحدہ ہیں ہے<sup>(1)</sup>۔ قیام اوراضطجاع کے درمیان تعلق تضاد کا ہے۔

# **;**

### تعريف:

ا - قیام لغت میں ''قام، یقوم قوماً اور قیاماً ''سے ماخوذ ہے، لیعنی کھڑا ہونا، یہ بیٹھنے کی ضدہے ''۔

فقہاء کے یہاں اصطلاحی معنی لغوی معنی سے علاحدہ نہیں (۲) ہے ۔

#### متعلقه الفاظ:

#### قعور:

۲ – قعود کامعنی لغت میں جلوس (بیٹھنا) ہے، یا کھڑے ہونے کے بعد بیٹھنا قعود ہے اور لیٹنے سے اٹھ کر یا سجدہ سے اٹھ کر بیٹھنا جلوس (۳) ہے ۔

فقہاء کی اصطلاح لغوی معنی سے علاحدہ نہیں ہے ''۔ قیام اور قعود کے درمیان تعلق تضاد کا ہے۔

### اضطحاع:

٣-اضطجاع كالمعنى لغت ميں زمين پر پہلو ركھنا ہے، سجدہ ميں

- (۱) لسان العرب، المصباح المنير -
- (۲) نهایة الحتاج ار ۲۷ ۳ مغنی الحتاج ار ۱۵۴،۱۵۳ م
  - (m) القاموس المحيط\_
- (٣) الدرالخارار ١٥٨م مغني الحتاج ار ١٥٣، نهاية الحتاج الر ١٣٣٧ بقواعد الفقه للبركتي .

# شرعی حکم:

اس کے بارے میں میں قیام کا حکم قیام سے مربوط فعل کی نوعیت اور اس کے بارے میں موجود دلیل کے اعتبار سے الگ الگ ہوتا ہے لینی قیام بھی واجب، بھی حرام، بھی سنت، بھی مکروہ یا بھی مباح ہوتا ہے اوراس کی تفصیل درج ذیل ہے:

# فرض نماز میں قیام:

۵-اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ فرض نماز میں قیام کی قدرت رکھنے والے پر قیام فرض ہے، اس طرح حنفیہ کے نزدیک واجب عبادت میں جیسے نذر اور اضح قول کے اعتبار سے فجر کی سنت میں قیام واجب ہے ' ، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "حافظوا علی الصلوات والصلاة الوسطی وقوموا لله قانتین" (۳) الصلوات والصلاة الوسطی وقوموا لله قانتین" (سب ہی) نمازوں کی پابندی رکھواور (خصوصاً) درمیانی نماز کی اور اللہ کے سامنے عاجزوں (کی طرح) کھڑے رہا کرو)، یعنی اطاعت شعار ہوکر اور اس حکم کا تقاضا ہے کہ قیام فرض ہو، اس لئے کہ اطاعت شعار ہوکر اور اس حکم کا تقاضا ہے کہ قیام فرض ہو، اس لئے کہ

<sup>(</sup>۱) الصحاح،القاموس المحيط

<sup>(</sup>۲) فتح القديرا ۱۹۲۷، تعيين الحقائق ار ۱۰۴، الدرالمخار ار ۱۴، ۱۹۸، الشرح الكبير للدردير ار ۱۹۷، نهاية المحتاج الكبير للدردير ار ۲۰۰۷، نهاية المحتاج ار ۲۵۸، المغنی المحتاج ار ۱۵۳، کشاف القناع ار ۲۵۸، المغنی ار ۱۳۸۳، غاية المنتبی ار ۱۳۸۸،

<sup>(</sup>۳) سورهٔ بقره ۱۳۸\_

نماز سے باہر قیام فرض نہیں کیا گیا، لہذا ضروری ہے کہ اس سے نماز کے اندر فرض ہونا مرادلیا جائے، تا کہ نص کی حقیقت پر جہال تک ممکن ہونل کیا جائے۔

حدیث میں قیام کی فرضت کی تاکیداس روایت میں کی گئی ہے جے امام مسلم کے علاوہ ایک جماعت نے حضرت عمران بن حصین سے روایت کیا ہے، انہوں نے فرمایا کہ مجھے بواسیر کی شکایت تھی، میں نے نبی علیات سے نماز کے بارے میں پوچھا تو آپ علیات کے فرمایا: "صل قائماً، فإن لم تستطع فقاعداً، فإن لم تستطع فعلی جنب"(۱) (کھڑے ہو کرنماز پڑھو، اگر نہ ہو سکتو بہلو کیل پڑھو)۔

## قيام كاطريقه:

۲-اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ نماز میں شرعاً جو قیام مطلوب ہے وہ سیدھا کھڑا ہونا ہے، اورا تنامعمولی جھکنامھز نہیں جورکوع سے زیادہ قریب نہ ہو کہ اگر وہ اپنے ہاتھ بڑھائے تو گھٹنوں کو نہ پکڑ سکے (۲)۔

# قيام كي مقدار:

کے - مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ (۳) کا مذہب ہے کہ قدرت رکھنے والے شخص پر تکبیر تحریمہ اور صرف سورہ فاتحہ کی تلاوت کے بقدر قیام فرض

- (۱) حدیث عمران بن حصین: "کانت بي بواسير ....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۲/ ۵۸۷ طبع السّلفیه) نے کی ہے۔
- (۲) الدر المختار و رد المحتار ار۱۴ م طبع الأميريه، الشرح الكبير و حاشية الدسوقى ار۱۳ ، ۱۵۳ ، نشاف القناع الر۱۵۳ ، ۱۵۳ ، کشاف القناع ار۵۳ ، ۱۵۳ ، کشاف القناع ار۵۳ ، ۸ مغنی ار ۲۳ م .
- (۳) حاشية الصاوى على الشرح الصغير ار٤٠ ٣٠٩٠٣، الشرح الكبيرمع الدسوقى ار ٢٥٥، المهذب ار ٢٦، ٣٤٠ كشاف القناع ار ٢٥٥، غاية المنتهى ار ١٣٨٠

ہے، کیونکہ ان کے نزدیک یہی فرض ہے، اس لئے کہ جوشخص قر اُت سے اور اس کے بدلہ میں ذکر سے عاجز ہووہ اتنی ہی دیر کھڑار ہے گا، اس کے بعد سورت پڑھنامسنون ہے۔

اگرمقتدی صرف رکوع میں امام کو پائے تو قیام کارکن بقدرتحریمہ ہوگا، اس کئے کہ مسبوق اس طرح فرض قیام کو پالیتا ہے اور بیصرف مسبوق کے تن میں، رکعت پالینے کے لئے رخصت ہے۔

حفیہ کا مذہب ہے کہ (۱) قیام اور سجدہ پر قدرت رکھنے والے کے لئے قیام کا فرض یا واجب یا مسنون یا مندوب ہونا قیام میں مطلوب قراءت کی مقدار کے مطابق ہوگا، اوروہ یہ ہے کہ ایک آیت کے بقدر فرض ہے، سورہ فاتحہ اور ایک سورت کے بقدر واجب ہے، اور اپنے مقام پر طوال مفصل ، اوساط مفصل یا قصار مفصل کے بقدر مسنون ہے، اور اس سے بھی زائد تہجد وغیرہ میں مندوب ہے، لہذا اگر نمازی قیام پر قادر ہو سجدہ پر قادر نہ ہو، اس کے لئے بیٹھ کر اشارہ کرنا مستحب ہوگا اس لئے کہ وہ سجدہ سے قریب ہوگا، اور کھڑ ہے ہوکر اشارہ کرنا بھی جائز ہوگا۔

## قيام كاساقط هونا:

۸ - اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ مرض وغیرہ کی وجہ سے قیام کی قدرت نہر کھنے والے خض سے فرض اور نفل میں قیام ساقط ہوجا تا ہے، اس لئے کہ حضرت عمران بن حسین کی حدیث پیچھے گذر چکی ہے (آپ علیہ اللہ نے نے فرمایا:) کہ کھڑے ہوکر نماز پڑھو، اگر کھڑے نہ ہوسکو تو بیٹھ کر اور اگر بیٹھ نہ سکوتو پہلو کے بل پڑھو<sup>(۱)</sup>۔

اگرمریض ایک آیت کے بقدر ہی کھڑے ہوکر پڑھنے پر قادر ہوتو

<sup>(</sup>۱) الدرالمخارور دامحتارا ۱۸ ۱۲،۴۱۸ م۲۲،۳ مـ

<sup>(</sup>٢) ديکھئے:فقرہ (۵۔

اسی کے بقدر کھڑا ہونااس پرلازم ہوگا،اس کی تفصیل اصطلاح'' صلاقہ المریض'' (فقرہ ر ۲۰۵) میں ہے۔

حفیہ اور حنابلہ کے نز دیک برہنہ مخص سے بھی قیام ساقط ہوجا تا
ہے، اگر وہ الیں چیز نہ پاسکے جس سے اپنی ستر چھپائے تو وہ بیٹھ کر
اشارہ سے نماز پڑھے گا، شافعیہ اور مالکیہ کا اس سے اختلاف ہے، ان
کے نز دیک کھڑے ہوکر پڑھنا اس کے لئے واجب ہے۔
اس کی تفصیل اصطلاح''عریان'' (فقرہ رہ) میں ہے۔
شدت خوف کی حالت میں بھی قیام ساقط ہوجا تا ہے، وہ بیٹھ کریا
اشارہ سے نماز پڑھے گا، اور بالا تفاق اس پراعادہ واجب نہ ہوگا۔
اس کی تفصیل اصطلاح'' صلاۃ الخوف'' (فقرہ رہ) میں ہے۔
اس کی تفصیل اصطلاح'' صلاۃ الخوف'' (فقرہ رہ) میں ہے۔

### قيام مين نيك نهلگانا:

9 - حنفیہ، مالکیہ اور حنابلہ کا مذہب اور وہی شافعیہ کا ایک قول ہے کہ فرض نماز وں میں قیام پر قدرت رکھنے والے کے لئے نماز کے دوران قیام میں بغیر کسی سہارے کے کھڑا ہونا شرط ہے، نفل میں بیہ شرط نہیں ہے:
شرط نہیں ہے، اس کی تفصیل درج ذیل ہے:

حنفیہ کا مذہب ہے کہ (۱) جو خصایا کسی دیواروغیرہ پراس طرح ٹیک لگا کرنماز پڑھے کہ اگروہ چیز ہٹ جائے تو وہ گرجائے تو اس کی نماز درست نہیں ہوگی، اگر ٹیک لگانا کسی عذر کی وجہ سے ہوتو نماز درست ہوجائے گی، تطوع یا نفل نماز میں قیام میں ٹیک نہ لگانا شرط نہیں ہے، خواہ کسی عذر کی وجہ سے ہو یا بغیر عذر کے، البتہ اس کی نماز مکروہ ہوگی، اس لئے کہ یہ لے ادبی ہے، اور اگر بغیر عذر کے ہوتو اس کا ثواب کم ہوجائے گا۔

جو شخص قیام اور سجدہ پر قدرت رکھتا ہواس کے لئے فرض نماز میں

مالکید کا مذہب ہے کہ فرض نمازوں میں امام ومنفرد دونوں کے لئے تبیہ ترخریمہ، سورہ فاتحہ کی قراءت اور رکوع میں جاتے وقت بغیر سہارے کے کھڑا ہونا واجب ہے (۱) بہذا قیام پر قدرت رکھنے والے کے لئے فرض نماز میں بیٹھ کر یا جھک کر تبیہ ترخریمہ کہنا اور فاتحہ پڑھنا درست نہیں ہوگا، نہ ہی کسی ایسی چیز سے ٹیک لگا کر کھڑا ہونا کافی ہوگا کہ اگر وہ چیز ہٹا دی جائے تو وہ شخص گر پڑے، البتہ سورت کی تلاوت کے وقت کھڑا ہونا سنت ہے، لہذا اگر کسی ایسی چیز کا سہارا لے کہ اگر وہ چیز ہٹا دی جائے تو وہ شخص گرجائے، تواگر بیسورت کی قراءت کے علاوہ حالت میں ہوتو اس کی نماز باطل ہوجائے گی، قراءت کے علاوہ حالت میں ہوتو اس کی نماز باطل ہوجائے گی، حالت میں ہوتو نماز باطل ہوجائے گی، حالت میں ہوتو نماز تو باطل نہیں ہوگی لیکن ٹیک لگانا مکروہ ہوگا، اوراگر میسورت کی تلاوت کے دوران بیٹھ جائے تو نماز باطل ہوجائے گی، حالت میں کیونکہ نماز کی بیئت میں خلل پایا گیا، ٹیکن فاتحہ کی خالت میں کیونکہ نماز کی بیئت میں خلل پایا گیا، ٹیکن فاتحہ کیڑھنے کی حالت میں کیونا مقدی پڑھنے کی حالت میں کیونا مقدی پر واجب نہیں ہوگا، لہذا اگروہ فاتحہ پڑھنے کی حالت میں کسی ایسی چیز کا سہارا لے جسے ہٹا دینے سے وہ گرجائے تواس کی نماز درست ہوگی۔

شافعیہ نے '' ' اصح قول کے مطابق بے سہارا کھڑے ہونے کی شرطنہیں لگائی ہے، لہذا اگر نمازی کسی چیز کااس طرح سہارالے کہ اگر اسے ہٹادیا جائے تو وہ گرجائے تو کراہت کے ساتھ نماز درست ہوجائے گی ، اس لئے کہ قیام پایا گیا ہے، دوسرا قول میہ ہے کہ بے سہارا کھڑا ہونا شرط ہے ، اور قیام کی قدرت رکھنے کی حالت میں ٹیک

تکبیرتحریمهاور فرض قراءت کے بقدر قیام کرنا فرض ہے جیسا کہ گذرا، اصح قول میں نذراور فجر کی سنت کا بھی یہی حکم ہے۔

<sup>(</sup>۲) نهاية الحتاج ار۷۳، المجموع سر۲۵۸، ۲۲۰

<sup>(</sup>۱) الدرالختارا ۱۱۱، ۱۲، ۱۵، ۱۵، ۱۸ الكتاب للقد وري وشرحه اللباب ۱۹۶۰

لگا کرنماز پڑھناکسی حال میں درست نہیں ہوگا، تیسر اقول ہے ہے کہا گر اس طرح ٹیک لگائے کہا گروہ چیز ہٹا دی جائے تو وہ نہ گرتے و جائز ہوگا، ور ننہیں۔

حنابلہ کا مذہب ہے کہ اگر بلا عذر کسی چیز پر مضبوط طریقہ سے ٹیک لگائے تو اس کی نماز باطل ہوگی، پہلی رکعت میں تکبیر تحریبہ اور فاتحہ کی قراءت کے بقدر قیام فرض ہے، پہلی رکعت کے بعد میں صرف فاتحہ کے بقدر فرض ہے ۔۔۔

کھڑے شخص کے پیچیے بیٹھے شخص کی نماز اور اس کے رہاں:

\*ا-فقهاء كورميان ال مين كوئى اختلاف نهين ہے كه كھڑ ہے خص كے پیچے كى عذركى وجہ سے بیٹے خص كى نماز جائز ہے، الل لئے كه حدیث شریف میں ایسے ئی واقعات مروى ہیں، چنا نچہ حضرت انس بن مالك سے مروى ہے: "صلى رسول الله علیہ فی مرضه خلف أبى بكر قاعداً، فی ثوب، متوشعاً به،"(۲) (رسول الله علیہ نے اپنی بیمارى میں حضرت ابوبکر کے پیچے بیٹے کرایک کیڑے کو اپنے او پر لپیٹ کر نماز پڑھی)، اسى طرح حضرت عائش سے روایت ہے، فرماتی ہیں: "صلى رسول الله علیہ خلف أبى بكر فی مرضه الذى مات فیه قاعداً" (رسول الله علیہ کرنماز پڑھی)۔ نے اپنے مرض الوفات میں حضرت ابوبکر کے پیچے بیٹے کرنماز پڑھی)۔

(۱) كشاف القناع ار ۲۵۰،۴۵۰ م.۵۸۷

بیٹھ کر پڑھنے والے کے پیچھے کھڑے ہوکر پڑھنے والے کی نماز حفیہ اور شافعیہ کے نزد یک جائز ہے،"صلی آخو صلاتہ قاعداً والناس قیام، وأبو بکر یأتم بالنبی اللّٰیہ، والناس بصلاة أبی بکر وهی صلاة الظهر"(۱) (اس لئے کہ رسول اللّٰہ علیہ اللّٰہ علیہ کے این آخری نماز بیٹھ کر پڑھی جبکہ لوگ کھڑے تھے، حضرت ابوبکر نماز بیٹھ کر پڑھی جبکہ لوگ کھڑے تھے، حضرت ابوبکر کی اقتداء کررہے تھے، اور لوگ حضرت ابوبکر کی اقتداء کررہے تھے، یونلم کی نمازھی )۔

مالکیہ اور حنابلہ نیز حنفیہ میں سے محمد بن حسن کا مذہب ہے کہ بیہ جائز نہیں ہے، ان حضرات کا استدلال نبی عیالیہ کے اس قول سے ہے: ''لا یؤمَّن اُحد بعدی جالساً'' (میرے بعد کوئی شخص بیٹھ کرامامت نہ کرے)، اور اس لئے بھی کہ کھڑے شخص کی حالت بیٹھ شخص کی حالت سے زیادہ تو ی ہے، اور تو ی کی بنیاد ضعیف پررکھنا جائز نہیں ہے، البتہ حنابلہ نے عدم جواز سے محلّہ کے اس امام کا استثناء کیا ہے جس کی بیاری زائل ہوجانے کی امید ہو، بیتم فل کے علاوہ میں ہے، نفل نماز میں بالاتفاق جائز ہے۔

# نوافل میں قیام:

اا -اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ کسی عذریا بغیر عذر کے بیٹھ کرنفل پڑھنا جائز ہے، لیٹ کر پڑھنے میں حنفیہ، مالکیہ، حنابلہ اوراضح کے بالمقابل

<sup>(</sup>۲) حدیث انس: صلی رسول الله عَلَیْ فی مرضه خلف أبی بکر ....... کی روایت تر مذی (۳/ ۱۹۸۰) نے کی ہے، اور کہا: حدیث حسن صحیح ہے۔

<sup>(</sup>٣) حدیث عانش: "صلی رسول الله علی خلف أبی بکر فی موضه....." کی روایت ترندی (۱۹۲/۲) نے کی ہے، اور کہا: حدیث حسن صحیح ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "صلی آخر صلاته قاعداً....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۷ مدیث: اور مسلم (۱۲،۳۱۱) نے حضرت عائشاً سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لا یؤمن أحد بعدی جالساً....." کی روایت دارقطنی (۳۹۸) نے حضرت شجی ہے مرسلاً کی ہے، دارقطنی نے ذکر کیا کہ اس میں ایک راوی متروک ہیں۔

<sup>(</sup>۳) الدرالمختار وردامختار ارا۵۵،مغنی المحتاج ار ۲۴۰، حافیة الدسوقی ار ۳۲۷، منارالسبیل ار ۱۲۴،کشاف القناع ار ۷۷،۴۷۲ طبع دارالفکر

قول میں شافعیہ کا مذہب ہے کہ قیام یا قعود کی قدرت رکھنے والے شخص کے لئے بغیر عذر کے لیٹ کرنفل نماز پڑھنا جائز نہیں ہے، شافعیہ کے بزد کی اضح قول میں قیام کی قدرت کے باوجود لیٹ کر نفل نماز پڑھنا جائز ہے، اس لئے کہ حضرت عمران بن حصین گی حدیث ہے کہ انہوں نے بی علی گرنماز پڑھنے والے کی مدیث ہے کہ انہوں نے بی علی گرنماز پڑھنے والے کی نماز کے بارے میں پوچھا تو آپ علی قاعداً فلہ نصف أجر القائم ومن صلی قاعداً فلہ نصف أجر القائم ومن صلی نائما فلہ نصف أجر القائم نماز پڑھے وہ افضل ہے، اور جو بیٹھ کرنماز پڑھے اس کو کھڑے نماز پڑھے والے کا جرکا نصف ملے گا، اور جو بیٹھ کرنماز پڑھے اس کو کھڑے نماز پڑھے والے کے اجرکا نصف ملے گا، اور جو تحض سوکرنماز پڑھے اس کو کھڑے اس پڑھنے والے کا خوالے فاصف اجر ملے گا)۔

افضل بیہ کہ اپنے دائیں پہلو پرلیٹ کر پڑھے، اگر بائیں پہلو پرلیٹ کر پڑھے تو بھی جائز ہے، اور اسے لازم ہوگا کہ رکوع اور سجدہ کے لئے بیٹھ جائے ، اور ایک قول بیہ ہے کہ بید دونوں ارکان بھی اشارہ سے انجام دے گا

نفل نماز میں ایک رکعت کے اندر قیام اور قعود کو جمع کرنا: ۱۲ - جمہور فقہاء کا مذہب ہے <sup>(m)</sup> کیفل نماز پڑھنے والا اگر بیٹھ کرنماز

نمازی کے لئے یہ بھی جائز ہے کہ ایک رکعت کا پچھ حصہ کھڑے موکر پڑھے پھر بیٹھ جائے یااس کے برعکس کرے۔

امام ابو یوسف وامام محمد کامذہب ہے کہ قیام کے بعد قعود مکروہ ہے، اشہب نے قیام کی نیت کرنے کے بعد بیٹھنے کومنع کیا ہے۔ تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح" صلاۃ النطوع" (فقرہ ۲۰)۔

# تشتی کے اندر نماز میں قیام:

سا - مالکیہ، شافعیہ، حنابلہ اور حنفیہ میں سے صاحبین کا مذہب ہے اور وہی مذہب حنفی میں قول اظہر ہے کہ شتی وغیرہ جیسے پالکی، اسٹریچر، ہودج، جہاز اور گاڑی میں فرض نماز کسی عذر کے بغیر بیٹھ کر پڑھنا درست نہیں ہے۔

امام ابوصنیفہ نے کہا: اگر کشتی میں بغیر عذر کے بیٹھ کرنماز پڑھے تو غلبہ بجز کی وجہ سے درست ہوگا، کین ایسا کرنا اچھانہیں ہوگا، یعنی رکوع اور سجدہ کرے گا، اشارہ کے ساتھ نہیں، ابن عابدین نے

<sup>(</sup>۱) حدیث عمران بن حسین: "من صلی قائما فهو أفضل....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۵۸۲/۲۷) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) الدرالمختار الم۲۰٬۳۹۸ اوراس کے بعد کے صفحات، فتح القدیرا سر ۲۳۸ الشرح الشوح الشوح الشوح الشوح الشوح الشوح الشوح الشوح الشوح، مغنی المحتاج الم ۱۵۵۱، کشاف القناع الم ۱۸۵۱، کشاف القناع الم ۱۵۸۱، ۱۸۵۵، کشاف القناع المنتبی الم ۱۵۸۸، ۱۸۵۵، کشاف القناع المنتبی الم ۱۵۸۸، ۱۸۵۵، کشاف الشوح المنتبی الم ۱۵۸۸، ۱۸۵۵، کشاف الشوح المنتبی الم ۱۸۵۸، ۱۸۵۵، کشاف المنتبی الم ۱۸۵۸، ۱۸۵۵، کشاف الم ۱۸۵۸، ۱۸۵۵، کشاف المنتبی الم ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۸۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱۸۵۸، ۱

<sup>(</sup>۳) الدرالختار ورد المحتار ار ۱۹۲۲، فتح القدیرا / ۳۲۸، الشرح الصغیر ار ۳۵۹، نهاییة المحتاح ار ۴۵۲، کشاف القناع ار ۵۱۷، نیل الأوطار ۳۸ ۸۳، غاییة المنتبی ار ۱۵۸، القوانین الفقهه س ۹۵۔

<sup>(</sup>۱) حدیث عائشہ رضی اللہ تعالی عنها:"أنها لم تر رسول الله عَلَيْكِ یصلی....." كی روایت بخاری (فتح الباری۲۵۸۹)نے كی ہے۔

کہا: غلبہ بجزی وجہ سے یعنی اس لئے کہ شتی میں عموماً سرچکرا جاتا ہے اور غالب محقق کی طرح ہے تو بیاسی کے قائم مقام کر دیا گیا، پھر ابن عابدین نے کہا: '' ایسا کرنا برا ہوگا''، اس جملہ سے بیہ اشارہ کیا گیا ہے کہ قیام افضل ہے، اس لئے کہ وہ اختلاف کے شہرہ سے دورہے (۱)

۔ تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح'' سفینۃ'' (فقرہ سسسے)۔

# اذان اورا قامت میں قیام:

۱۹۲۰ - اس پرفقهاء کا اتفاق ہے کہ مؤذن اورا قامت کہنے والے کے
لئے کھڑے ہوکراذان دینا اورا قامت کہنا مستحب ہے، اس لئے کہ
ابتداءِ اذان والی حدیث میں حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہ سے مروی
ہے کہ نبی کریم علی نے فرمایا: "یا بلال، قعم فناد بالصلاة" (۲)
(اے بلال! کھڑے ہواور نماز کے لئے اذان دو)، اور اس لئے بھی
کہ کھڑے ہونے میں اعلان وخبرزیادہ اچھی طرح ہوتی ہے، اور قیام
ترک کرنا مکروہ ہے۔

تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح" اُذان" (فقرہ / سے)اور اصطلاح" اِ قامة " (فقرہ / ۱۵)۔

دوران اذ ان مسجد میں داخل ہونے والے کا کھڑار ہنا: 10 - اگر مسلمان مسجد میں داخل ہواور مؤذن اذان دے رہا ہوتو کیا وہ کھڑار ہے گا یا بیٹھ جائے گا،اس میں فقہاء کی دوآراء ہیں:

- (۱) الدرالمختار ورد المحتار ا/ ۱۵،۵ ۱۳،۵ ۱۷،۵ ۱ الشرح الصغیر ا/ ۲۰۳۰،۳۰۰،۰۰۰ منی المحتاح که ۳۰،۲۲۸،۲۲۵ مختی المحتاح ا/ ۲۵،۵ ۲۳۰،۵ مختی المحتاح ا/ ۱۵۳،۵ مثل المحتاح ا/ ۱۵۳،۵ ۱۵۳،۵ مثل المحتاح ا/ ۱۵۳،۵ مثل المحتاح ا/ ۱۵۳،۵ مثل المحتاح ا/ ۱۵۳۰،۵ مثل المحتاح ا/ ۱۵۳۰،۵ مثل المحتاح ا/ ۱۵۳۰،۵ مثل المحتاح الر ۱۵۳۰،۵ مثل المحتاح الر ۱۵۳۰،۵ مثل المحتاح المح
- (۲) حدیث ابن عمر: "قم فناد بالصلاق....." کی روایت بخاری (فتح الباری کرے) اور مسلم (۲۵۸۱) نے کی ہے۔

شافعیہ اور حنابلہ (۱) کا مذہب ہے کہ جب نمازی مسجد میں داخل ہو، اور مؤذن نے اذان دینی شروع کردی ہوتو وہ تحیۃ المسجد وغیرہ نہ پڑھے، بلکہ کھڑا کھڑ امؤذن کا جواب دے یہاں تک کہ وہ اپنی اذان سے فارغ ہوجائے، تاکہ اس کو تحیۃ المسجد پڑھنے اور اذان کا جواب دینے کا ثواب مل جائے۔

حفیہ (۲) کا مذہب ہے کہ جب نمازی مسجد میں داخل ہو، اور موزن اذان دے رہا ہوتو وہ بیٹھ جائے یہاں تک کہ مؤذن اپنی اذان سے فارغ ہوجائے، پھراس کے بعد تحیۃ المسجد پڑھے، تاکہ اذان کا جواب دینے اور تحیۃ المسجد پڑھنے کا تواب اکٹھا کر لے۔

### نماز کے لئے کھڑا ہونے کا وقت:

۱۲ - مصلیان کو چاہئے کہ اقامت کے وقت نماز کے لئے کھڑے نہ ہول یہاں تک کہ امام کھڑا ہوجائے یاام سامنے آجائے یعنی امام کے دیکھنے کے وقت، اس لئے کہ رسول اللہ علیہ کا ارشاد ہے: ''إذا اقیمت الصلاق فلا تقوموا حتی ترونی قد خرجت'' (۳) (جب نماز کے لئے اقامت کہی جائے تومت کھڑے ہو یہاں تک کہ مجھے دکھ لوکہ میں نکل گیا ہوں )۔

اور نماز کے لئے مصلیوں کے کھڑے ہونے کے وقت کی تعیین میں مذاہب کے درمیان اختلاف ہے:

امام زفر کے علاوہ جمہور حنفیہ کا مذہب ہے کہ امام اور مقتدی دونوں اقامت کہنے والے کے جملہ '' حی علی الفلاح'' یعنی دوسرے

<sup>(</sup>۱) مغنی الحتاج ار ۱۳۰۰ کشاف القناع ار ۲۸۵ ـ

<sup>(</sup>۲) الدرالخارارا ۳۷ـ

<sup>(</sup>۳) حدیث: ''إذا أقیمت الصلاة فلا تقوموا حتی ترونی قد خوجت'' کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۱۹/۲) اور سلم (۲۵۲/۱) نے حضرت ابوقادہ ﷺ کے ہے، اور الفاظ مسلم کے ہیں۔

حیعلہ پر کھڑے ہوں گے اور امام زفر کے نزدیک" جی علی الصلاۃ"
یعنی پہلے حیعلہ پر کھڑے ہوں گے، کیونکہ اس میں حکم دیا جارہا ہے تو
اس کی بجا آوری کی جائے گی، بیاس وقت ہے جب امام محراب کے
قریب حاضر ہو، لیکن اگر امام حاضر نہ ہوتو ہر صف کے لوگ اس وقت
کھڑے ہوں گے جب امام اس تک پہنچگا، بیاظہر تول ہے، اور اگر
امام آگے سے داخل ہوتو لوگ اس وقت کھڑے ہوں جب امام پران
کی نظر پڑے، اور اگر امام بذات خود مسجد میں اقامت کھتو امام کے
اقامت مکمل کرنے کے بعد ہی مقتدی کھڑے ہوں گ

مالکیہ کا مذہب ہے کہ مسلی کے لئے اقامت کے دوران یا اس کے شروع میں یا اس کے بعد کھڑا ہونا جائز ہے، اس کے لئے کسی حالت کی تعیین مطلوب نہیں ہے بلکہ لوگ اپنی طاقت کے مطابق کھڑے ہوں گے، کیونکہ کوئی شخص بھاری بھرکم ہوتا ہے اور کوئی بلکا کھڑے ہوں گے، کیونکہ کوئی شخص بھاری بھرکم ہوتا ہے اور کوئی بلکا سوائے حضرت البوقادہ کی اس حدیث کے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا: "إذا أقیمت الصلاة فلا تقوموا حتی ترونی قلہ خوجت" (جب نماز کے لئے اقامت کہی جائے تو مت کھڑے ہو یہاں تک کہ دیکھو کہ میں نکل گیا ہوں)، ابن رشد نے کہا: اگر یہ بویہاں تک کہ دیکھو کہ میں نکل گیا ہوں)، ابن رشد نے کہا: اگر یہ برباقی رہے گا کہ اس میں چشم پوشی ہے، یعنی اس سلسلہ میں کوئی دلیل برباقی رہے گا کہ اس میں چشم پوشی ہے، یعنی اس سلسلہ میں کوئی دلیل نبیس ہے، اور جب بھی تمام لوگ کھڑے ہوجوا نمیں بہتر ہے کہ اس شافعیہ کا مذہب ہے کہ مقتدی اورامام کے لئے مستحب ہے کہ اس

ہوجائے، ماور دی نے کہاہے: آہتہ آہتہ اٹھنے والے بوڑ ھے خض کو چاہئے کہ ''قد قامت الصلاق'' پر کھڑا ہو،اور تیز اٹھنے والے کو چاہئے کہ اقامت سے فراغت کے بعد کھڑا ہوتا کہ تمام لوگ ایک وقت میں کھڑے ہوجائیں۔

جب اقامت کہدری جائے اور لوگوں کے ساتھ امام نہ ہو بلکہ وہ نکل کرآتا ہوتو مقتدی اس وقت تک کھڑ ہے نہ ہوں جب تک کہ وہ امام کود کی نہ لیں، اس لئے کہ حضرت ابوقادہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا: "إذا أقیمت الصلاة فلا تقوموا حتی ترونی قد خوجت" (جب نماز کے لئے اقامت کی جائے تو مت کھڑ ہے ہو یہاں تک کہ دکھے لوکہ میں نکل گیا ہوں) (ا)۔

حنابله کی رائے ہے کہ مؤذن کے قول "قد قامت الصلاة" پر مصلی کا کھڑ اہونامستحب ہے، اس کئے کہ حضرت انس سے مروی ہے کہ جب مؤذن "قدقامت الصلاة" کہتا تب وہ کھڑے ہوتے ہوتے ہے۔

## جمعہ وعیدین وغیرہ کے خطبہ میں کھڑا ہونا:

21 - جمعه، عیدین، استسقاء اور کسوف وخسوف کے خطبہ میں خطیب کے کھڑے ہوئے کے حکم میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

حنفیہ، حنابلہ (۳) اور مالکیہ میں سے ابن العربی کا مذہب ہے کہ خطبہ میں خطبہ کا کھڑا ہونا مسنون ہے، اس لئے کہ رسول اللہ علیہ نے ایسانی کیا ہے، کیونکہ بیالیا ذکر عیب میں قبلہ کی طرف رخ کرنا شرطنہیں ہے، کہذا اذان کی طرح

<sup>(</sup>۱) الدرالمختار وردالمحتار ار ۳۷،۳۷۲ م

رًى) الشرح الصغير الر٢٥٦، بداية المجتهد الر١٥٠ طبع دار المعرف، الدسوقي الر٢٠٠.

<sup>(</sup>۱) المجموع ۳ ر۲۵۶،۲۵۵ طبع السّلفيه

<sup>(</sup>۲) المغنی ار۵۸م۔

<sup>(</sup>۳) الدرالختار وردالمتار ار ۷۶۰، فتح القدیرار ۱۲۴، کشاف القناع ۲ / ۳۳، ۳۹، کمغنی ۲/۲ • ساوراس کے بعد کے صفحات۔

اس کے لئے بھی قیام واجب نہیں ہوگا۔

شافعیہ اوراکٹر مالکیہ کا فدہب ہے کہ اگر خطیب کھڑا ہونے پر قادر ہوتو خطبہ کے دوران اس کا کھڑا ہونا شرط ہے، مالکیہ میں سے دردیر کی رائے ہے کہ قول اظہر میں قیام واجب ہے، شرط نہیں ہے، لیس اگر خطیب بیٹھ جائے تو خطبہ درست ہوگا البتہ ایسا کرنا بہتر نہیں ہے۔

شافہ نافہ نامن کیا ہے اگر قام سے عاج بہتو بیٹر کھ لیا ہے کہ

شافعیہ نے مزید کہاہے کہ اگر قیام سے عاجز ہوتو ہیٹھ کر پھر لیٹ کر خطبہ دے گا جس طرح نماز میں ہے، اور اس کی اقتداء کرنا صحیح ہوگا، لیکن بہتریہ ہے کہ دہ کسی کونائب بنادے (۱)

انہوں نے خطبہ میں قیام کے لئے اس مدیث سے استدلال کیا ہے جو حضرت ابن عمر سے مروی ہے، وہ فرماتے ہیں: "کان النبي علی بخطب یوم الجمعة قائما، ثم یجلس، ثم یقوم کما یفعلون الیوم" (نبی کریم علیلہ جعہ کے دن کھڑے ہو کر خطبہ دیتے تھے پھر پیٹھ جاتے، پھر کھڑے ہوتے جس طرح آج لوگوں کا عمل ہے) اور حدیث میں دلیل ہے کہ خطبہ کی حالت میں قیام مشروع ہے، ابن المنذر نے کہا: اسی پرتمام علاقوں کے اہل علم کاعمل ہے۔

تلاوت قر آن اور ذكر كي حالت مين قيام:

۱۸ - قرآن کریم کی تلاوت اوراذ کارجیسے ہلیل وسیح اور تحمید وغیرہ کا ورد کھڑے، بیٹھے، تھہرے اور چلتے ہر حال میں جائز ہے، امام نوویؓ فرماتے ہیں: اگر قرآن کی تلاوت کھڑے ہوکریا سوار ہوکریا

- (۱) الشرح الصغير ار ۹۹ ۴، الشرح الكبير ار ۷۹ ۳، المهذب ار ۲۸۵ ، مغنی المحتاج ار ۲۸۷
- (۲) حدیث ابن عمر: "کان النبی مَالَّهُ یخطب یوم الجمعة قائماً....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۱/۲۰۴۳) اور سلم (۵۸۹/۲) نے کی ہے، اور الفاظ مسلم کے ہیں۔

بیٹے کر، یالیٹ کر یابستر پر یاکسی بھی دوسرے حال میں کرے تو جائز ہے، اور اسے اجر ملے گا ''، اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ''فَإِذَا قَضَيۡتُمُ الصَّلاَقَ فَاذُكُو وَا اللّٰهَ قِيَامًا وَّقُعُو دًا وَّعَلَیٰ جُنُو بِکُمُ '' ' (پھر جبتم (اس) نماز کو ادا کر چکو تو اللہ کی یادمیں لگ جانا کھڑے اور بیٹھے اور لیٹے )۔

جنازہ کے گذرتے وقت اس کے لئے قیام: 19 - جنازہ گذرتے وقت اس کے لئے کھڑے ہونے کے حکم میں فتہاء کا اختلاف ہے:

مالکیہ اور حنابلہ نے کہا: اگر کسی بیٹے شخص کے پاس سے جنازہ گذر ہے تواس کے لئے کھڑا ہونا مکروہ ہے، اس لئے کہ اس پرسلف کا عمل نہیں ہے، حنفیہ نے کہا: مختاریہ ہے کہ جنازہ کے لئے کھڑا ہونا مستحب ہے، قلیوبی نے کہا: معتمد قول میں جنازہ کے لئے کھڑا ہونا مستحب ہے، جنازہ اگر دعا اور اس کی تعریف جنازہ اگر دعا اور اس کی تعریف کرنا بہتر ہے (۳)۔

# كهات اوريية ونت قيام:

۲ - حفیہ کا مذہب سے کہ کھڑے ہوکر کھانا پینا مکروہ تنزیبی ہے، انہوں نے زمزم پینے اور وضو کے بعداس کے بیچے ہوئے پانی پینے کو اس سے مستثنی کیا ہے، ان دونوں کے لئے کھڑا ہونا مکروہ نہیں
 (۳) ۔

<sup>(</sup>۱) التبيان في آ داب حملة القرآن للنو وي ص ٣٣٥ \_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نساءر ۱۰۳سار

<sup>(</sup>۳) حاشیه ابن عابدین ار ۵۹۸، الشرح الصغیر ار ۵۷۰، البدائع ار ۱۳۰۰، القلیو بی ار ۳۳۰، غایة المنتهی ار ۲۴۶۸۔

<sup>(</sup>۴) ابن عابدین ار ۸۸،۳۸۷\_

ما لکیہ کا مذہب ہے کہ گھڑ ہے ہوکر کھا نااور پینا مباح ہے <sup>(1)</sup>۔ شافعیہ کا مذہب ہے کہ بغیر عذر کے کھڑ ہے ہوکر پینا خلاف اولی (۲) ہے ۔۔

حنابلہ کا مذہب ہے کہ کھڑے ہوکر پینا مکروہ نہیں ہے، کیکن کھڑے ہوکر پینا مکروہ نہیں ہے، کیکن کھڑے ہوکر کھانے کے بارے میں بہوتی نے کہا: حنابلہ کا ظاہر کلام میں ہے کہ کھڑے ہوکر کھانا مکروہ نہیں ہے، اور بیقول بہتر ہے جیسے کہ سینے میں ہے۔

حنابلہ کی ایک روایت میں کھڑے ہوکر کھانا اور بینا مکروہ (۳) ہے ۔

اختلاف کا سبب سے کہ کھڑے ہوکر کھانے اور پینے کے بارے میں متعارض احادیث مروی ہیں:

چنانچ حضرت انس سے مروی ہے: "أن النبي عَلَيْكُ وَجو (وفي رواية: نهى) عن الشرب قائما، قال قتادة: فقلنا: فالأكل، فقال: ذاك شر وأخبث (م) (نبي عَلَيْكَ نه فالأكل، فقال: ذاك شر وأخبث وأكل عَلَيْكَ فَي الله واليت ميں ہے كمنع فرمايا) كھڑے ہوكر كھانا كيما ہے تو آپ قادہ كہتے ہيں كہ ہم نے كہا كہ كھڑے ہوكر كھانا كيما ہے تو آپ عَلَيْكَ فَي فرمايا: يمل زيادہ برااور بہت خبيث ہے )، اس حديث سے كھڑے ہوكر كھانے اور پينے كى ممانعت معلوم ہوتی ہے، جبكہ دوسرى احاديث اليمى ہيں جن سے كھڑے، بيٹھے اور چلتے كھانے پينے كى ممانعت معلوم ہوتی ہے، جبكہ دوسرى احادیث اليمى ہیں جن سے كھڑے، بیٹھے اور چلتے كھانے پینے كی ممانعت معلوم ہوتی ہے، جبکہ دوسرى احادیث اليمى ہیں جن سے كھڑے، بیٹھے اور چلتے كھانے پینے كی ممانعت معلوم ہوتی ہے۔ دوسرى احادیث الیمی ہیں جن سے كھڑے، بیٹھے اور چلتے كھانے پینے كی ماجازت معلوم ہوتی ہے۔

ان میں سے ایک حدیث حضرت ابن عمر سے مروی ہے، وہ فرماتے ہیں: "کنا نأکل علی عهد رسول الله عَلَیْ ونحن نمشی، ونشوب ونحن قیام" (() (رسول الله عَلَیْ کے عہد میں ہم چلتے ہوئے کھاتے اور کھڑے کھڑے پیتے تھے)۔

ایک حدیث حضرت ابن عباس سے مروی ہے، وہ فرماتے ہیں:
"شرب النبی عَلَیْ من زمزم و هو قائم"

نشر ب النبی عَلَیْ من زمزم ہیا)۔

# ييشاب كرتے وقت قيام:

۲۱-اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ انسان کے لئے بیٹھ کر پیشاب کرنا مستحب ہے (۳)،اس لئے کہ اس میں پردہ زیادہ ہے اور پیشاب لگنے سے زیادہ حفاظت ہے، اور اس لئے تا کہ پیشاب کے چھینٹے نہ لگ جائیں، اور وہ ناپاک ہوجائے، جمہور فقہاء کے نزدیک کسی عذر کے بغیر کھڑے ہوکر پیشاب کرنا مکروہ ہے۔

اس کی تفصیل اصطلاح'' قضاءالحاجة'' (فقره/ ۹) میں ہے۔

آنے والے، والد، حاکم، عالم اور معززین قوم کے لئے قیام:

۲۲ - کسی آنے والے کے لئے کھڑا ہونا اگر فخر ومباہات، شہرت اور غرور کے ارادہ سے ہوتو ممنوع ہے، نبی علیقیہ نے فرمایا: "من سرّہ

<sup>(</sup>۱) الفوا كهالدواني ۲ / ۱۷ ۴، القوانين الفقهيية ص ۲۸۸\_

<sup>(</sup>٢) روضة الطالبين ٧٧٠ ١٣مغني الحمتاج الر ٢٥٠\_

<sup>(</sup>۳) كشاف القناع 2/ ١/٤/١ الآواب الشرعية ٣/ ١/٤٠ الـ

<sup>(</sup>۴) حدیث انس بن مالک: "أن النبي عَلَيْكُ زَجر (وفی روایة: نهی) عن الشوب قائما" كى روایت مىلم (۲/۰۰۱۲)نے كى ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث ابن عمر: "کنانأکل علی عهد رسول الله علی و نحن نمشی ....." کی روایت ترندی (۳۰۰/۳) نے کی ہے، اور کہا: حدیث حسن صحیح ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث ابن عباس: "شرب النبی عَلَیْ من زمزه وهو قائم" کی روایت تر مذی (۳۰۱/۴) نے کی ہے، اور کہا: حدیث حسن صحیح ہے۔

<sup>(</sup>۳) الدر المختار الر۱۳۸، الشرح الصغير الر۸۷، المهذب ۲۶۱، مغنی المحتاج الر۴ ۲، المغنی الر ۱۲۴\_

أن يتمثل له الرجال قياما، فليتبوأ مقعده من النار "() (جس شخص كواس بات سے خوشی ہوكہ لوگ اس كے لئے كھڑ ہو ہوجا ئيں تو وہ اپنا ٹھكانا جہنم ميں بنالے ) ،ليكن آنے والے كے لئے كھڑ اہونا اگر اہل فضل كے اكرام كے ارادہ سے ہوتواس كا جواز ثابت ہے ،اس لئے كہ حضرت ابوسعيد خدري كی حدیث ہے كہ اہل قريظ اور اس كے مردار حضرت سعد بن معاذ كو كلم بنانے پر شفق ہوئے تو رسول اللہ عليلية نے حضرت سعد كو بلا بھيجا، وہ گدھے پر تشريف لائے ، اللہ عليلية نے انصار سے فرمايا: جب مسجد سے قريب ہوئے تو آپ عليلية نے انصار سے فرمايا: شو موا إلى سيد كم أو خير كم "() (اپني سردار يا فرمايا الين بہ شخص كے لئے كھڑ ہوجاؤ)۔

نووی نے شرح صحیح مسلم میں اس حدیث کی تشریح کرتے ہوئے فرمایا: (۳)
اس میں اہل فضل کا اکرام کرنے اور جب وہ آئیں تو کھڑے ہوکران کا استقبال کرنے کی ہدایت ہے، اس حدیث سے جمہور علاء نے قیام کے استحباب پر استدلال کیا ہے، قاضی عیاض نے فرمایا: یہ قیام ممنوع نہیں ہے، ممانعت اس شخص کے لئے ہے جوخود بیٹھا ہواورلوگ اس کے لئے کھڑے ہوں اور جب تک وہ بیٹھار ہے لوگ کھڑے رہیں، امام نووی نے مزید کہا: میں کہتا ہوں: اہل فضل میں سے کسی آنے والے شخص کے لئے قیام مستحب ہے، اس سلسلہ میں احادیث وارد ہیں، اور اس سے ممانعت کے بارے میں کوئی صریح حکم سے طور پر نابت نہیں ہے۔

اہل فضل جیسے والد اور حاکم کے لئے کھڑا ہونامستحب ہے، اس لئے کہ ان لوگوں کا احتر ام شرعاً اور ادباً مطلوب ہے، شخ وجیہ الدین ابوالمعالی نے شرح ہدایہ میں کہا: علماء اور معززین قوم کا کھڑ ہے ہوکر اکرام کرناسنت مستحبہ ہے۔۔۔

ابن الحاج نے ابن رشد سے البیان والتحصیل میں نقل کیا ہے کہ قیام کی چند صورتیں ہیں:

اول: قیام ممنوع ہے، بیاں وقت ہے جب ایسے خص کے لئے تعظیم وٹکریم میں کھڑا ہوا جائے جو تکبراورغرور میں اپنے لئے کھڑا ہونا پیندکرے۔

دوم: قیام مکروہ ہے، بیالیٹ خص کے لئے تعظیم واکرام میں کھڑا ہونا ہے جواپنے لئے کھڑا ہونا پیند کرتا ہو، کیکن کھڑے ہونے والوں پر تکبروبڑائی نہ کرتا ہو۔

سوم: قیام جائز ہے اور وہ الیشے خص کے اعزاز واکرام میں کھڑا ہونا ہے، جواس کا آرز ومند نہ ہو، اور اس کی حالت متکبرین کی حالت کے مثابہ نہ ہو، اور وہ اس بات سے محفوظ ہو کہ اس کے نفس میں تغیر آئے۔ جہارم: بہتر ہے، اور بیالیشے خص کے لئے کھڑا ہونا ہے جو کسی سفر ہے آئے اور اس کی آمد پر خوشی کے اظہار کے لئے ہو، یا اس شخص کی آمد پر خوشی کے اظہار کے لئے ہو، یا اس شخص کی آمد پر خوشی کے اظہار کے لئے ہو جو اس کے پاس کسی نعمت پر اس کو مبار کبادی دینے کے لئے آئے، یا اس شخص کی آمد پر جو کسی مصیبت پر اس کی تعزیت کے لئے آئے وہ یا اس جسے کا مول کے لئے آیا ہو اس کی تعزیت کے لئے آیا ہو یا اس جو بین کہ علماء نے کہا: والدین، امام عادل اور فضلاء ابن القیم کہتے ہیں کہ علماء نے کہا: والدین، امام عادل اور فضلاء کے لئے کھڑا ہونا مستحب ہے، فضلاء کے در میان پیشعار کی طرح ہوگیا ہے، لہذ ااگر کوئی انسان کسی ایسے شخص کے لئے کھڑا انہ ہو جو اس

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من سره أن يتمثل له الرجال قياماً....." كی روايت ترمذی (۱) فياماً الله الرجال قياماً الله الرجال وايت ترمذی (۱/۵) في حضرت معاويد بن الوسفيان معلى هـ، اوراسيحسن قرارديا هـ ---

<sup>(</sup>۲) حدیث البی سعید المخدری:"أن أهل قریظة نزلوا علی حکم سعد بن معاذ....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۱/۷) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) شرحمسلم ۱۱ر ۹۳\_

<sup>(</sup>٢) المدخل لا بن الحاج الروساطيع الإسكندر بيراويا و-

کے قابل ہوتو بعید نہیں کہ یہ کہا جائے کہ اس نے اس شخص کی اہا نت اور اس کے حق میں کوتا ہی کی، اور اس کی وجہ سے نفرت و کینہ پیدا ہو، کھڑے ہونے والے کے حق میں یہ استحباب اس بات سے مانع نہیں ہے کہ جس شخص کے لئے کھڑا ہوا جار ہا ہے وہ اسے نالیسند کرے، اور یہ سمجھے کہ وہ اس کا اہل نہیں ہے ۔

قلیوبی نے کہا: کسی عالم، صالح، دوست اور شریف جیسے اشخاص کے لئے کھڑا ہونا مسنون ہے، غنی و مالدار کے لئے نہیں، بعض علماء نے یہ گفتگو کی ہے کہ اس زمانہ میں بیدواجب ہے، اس لئے کہ اس کا ترک قطع تعلق قراریائے گا

محر بن ہلال اپنے والد سے روایت کرتے ہیں، انہوں نے کہا: "أن النبي عَلَيْكِيْم كان إذا خوج قمنا له حتى يدخل بيته"

- (۱) مخضرمنهاج القاصدين ۲۴۹ \_
  - (۲) القليوني ١٣سر١٣٦\_
- (۳) حدیث: 'أن النبي عَلَيْكُ كان إذا دخلت علیه فاطمة.....' كی روایت ترندى (۷۰۰/۵) نے حضرت عاکشہ سے كی ہے، اور كہا: حدیث حسن غریب ہے۔
- (۳) حدیث: 'أن النبی عَلَیْتُ کان إذا خوج قمنا له..... ''کوییمی نے جُمع الزوائد (۸۰۸ م) میں ذکر کیا ہے، اور ہزار کی طرف اس کی نبیت کی ہے اور کہا کہا کہاس کے رجال لقہ ہیں۔

(نبی علیقہ جب باہر نگلتہ تو ہم کھڑے ہوجاتے یہاں تک کہ آپ اپنے گھر میں داخل ہوجاتے )۔

حضرت ابوامامہ سے روایت ہے، انہوں نے فرمایا: رسول اللہ علیہ عصا پر ٹیک لگائے ہمارے پاس تشریف لائے تو ہم آپ کے لئے کھڑے ہوگئے، اس پر آپ علیہ نے فرمایا: "لا تقوموا کما تقوم الأعاجم، یعظم بعضها بعضا" ((مت کھڑے ہوجس طرح مجمی لوگ کھڑے ہوتے ہیں کہ ان میں سے بعض بعض کی تعظیم کرتے ہیں)۔

حضرت انس سے مروی ہے، فرماتے ہیں: ''لم یکن شخص اُحب الیہم من النبی عَلَیْ اُلِیہ، و کانوا إذا رأوه لم یقوموا، لما یعلمون من کر اهیته لذلک ''(۲) (صحابہ کرام کنزدیک کوئی بھی شخص نبی علیہ سے زیادہ محبوب نہیں تھا، لیکن صحابہ کرام جب آپ علیہ کودی کھتے تو کھڑ نہیں ہوتے، کیونکہ انہیں معلوم تھا کہ آپ علیہ کو بینا لیندہے)۔

سزاؤں میں قیام: قیام یا قعود کے دوران کوڑے مارنے یا سنگسار کرنے کی سزاجاری کرنا:

۲۳ - جب زنا اور قذ ف میں حد کوڑا مارنا ہوتو مرد پریہ حدا سے کھڑا

<sup>(</sup>۱) حدیث ابوامامہ: "لا تقوموا کما تقوم الأعاجم....." کی روایت ابوداؤد (۳۹۸/۵) نے کی ہے، ابن حجر نے الفتح (۱۱/۵) میں طبری سے نقل کیا ہے کہ انہوں نے اس حدیث کی سند میں اضطراب اور جہالت کی وجہ سے اسے ضعیف قراردیا ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث انس:"لم یکن شخص أحب إلیهم من رسول الله عَالَبُهُمْ ......" کی روایت ترمذی (۹۰/۵) نے کی ہے، اور کہا کہ حدیث حسن صحیح

تا کہا گروہ اقرار سے رجوع کرلے تووہ بھاگ سکے۔

یہود بوں کے لئے۔

فرمایا:اسے بٹھا کررجم کیاجائے گا"۔

ما لکیہ کامشہور مذہب اور حنابلہ کا راجح قول یہ ہے کہ نہ عورت کے

لئے گڈھا کھودا جائے گااور نہ مرد کے لئے ،اس لئے کہ یہ ثابت نہیں

ہے، ابن قدامہ نے کہا: اکثر احادیث میں کھودنے کا ذکر نہیں ہے،

نبی علیلہ نے نہ جہنیہ کے لئے کھدوایا، نہ ماعز کے لئے اور نہ

جمہور کے نزدیک مردکو کھڑا کر کے رجم کیا جائے گا، امام مالک نے

کر کے جاری کی جائے گی ،اسے کسی چیز سے باندھانہیں جائے گا اور نہاس کے لئے گڈھا کھودا جائے گا ،خواہ زنا کا ثبوت بینہ کے ذریعہ ہو یا اقرار کے ذریعہ کین عورت کو جمہور (حفیہ، شا فعیہ اور حنابلہ) کے نزدیک بٹھا کر مارا جائے گا<sup>(1)</sup> ،اس لئے کہ اس صورت میں عورت کے لئے زیادہ پردہ ہے، اور اس لئے کہ حضرت علی نے فرمایا: حدود میں مردول کو کھڑا کر کے اور عور تول کو بٹھا کر مارا جائے گا۔

امام مالک کامذہب ہے کہ (۲) مردکو بٹھا کر مارا جائے گا،اوراسی طرح عورت کے ساتھ کیا جائے گا۔

لیکن حدا گررجم (سنگسار کرنا) ہو، جیسے کہ شادی شدہ زانیوں کے رجم میں ہے توعورت کو بالا تفاق بٹھا کر رجم کیا جائے گا۔

حنفیہ کے نزدیک اس کے لئے گڈھا کھودنے میں امام کو اختیار ہوگا، اگر چاہے تو اس کے لئے گڈھا کھودے اور اگر چاہے تو ترک کردے، گڈھا اس لئے کھودا جائے گا کہ اس میں عورت کے لئے زیادہ پردہ ہے، اور مروی ہے کہ رسول اللہ علیہ نے غامہ بی خاتون کے لئے ان کے سینہ تک گڈھا کھودوا یا تھا اور گڈھا نہ کھودنا اس لئے ہے کہ کھودنا ستر کے لئے ہوتا ہے، اور عورت اپنے کپڑوں کے ذریعہ چھپی رہتی ہے، کیونکہ حدجاری کرتے وقت وہ بھی نہیں کی جاتی ہے۔ بعض حنا بلہ کی بھی رائے ہے کہ عورت کا زنا اگر بینہ سے ثابت ہو تو سینہ تک اس کے لئے کھودا جائے گا، اور اگر اس کا زنا اقر ارسے تو سینہ تک اس کے لئے کھودا جائے گا، اور اگر اس کا زنا اقر ارسے ثابت ہو تا ہے۔ ہوتا گاہ وراگر اس کا زنا اقر ارسے ثابت ہو تو سینہ تک اس کے لئے کھودا جائے گا، اور اگر اس کا زنا اقر ارسے ثابت ہو تو سینہ تک اس کے لئے کھودا جائے گا، اور اگر اس کا زنا اقر ارسے ثابت ہوتو گڈھا نہیں کھودا جائے گا، اور اگر اس کا زنا اقر ارسے ثابت ہوتو گڈھا نہیں کھودا جائے گا۔

شافعیہ کے نزدیک اصح قول میہ ہے کہ عورت کا زنااگر بینہ سے ثابت ہوتو گڈھا کھودنامستحب ہے، تا کہ وہ بے پردہ نہ ہوجائے،اس کے برخلاف اگراس کا زنااقرار سے ثابت ہو( تونہیں کھودا جائے گا)

بعد کے صفحات۔

<sup>(</sup>۱) فتح القدیر ۲۸ ر ۱۲۹ القوانین الفقه پیر ۳۵ ۲ مه، بدایة المجتبد ۲۲ ر ۲۹ ۲ م، المجموع ۸۱ ر ۲۵ م ۲۵ م کنی المحتاج ۲۸ ر ۱۵۳ م ۱۵۳ م ۱۵۳ م ۱۵۳ م ۱۵۳ م

<sup>(</sup>۱) فتح القدير مع العنايه ۴۸ / ۱۲۸ ، المغنی ۸ / ۱۵۸ ، بداية الجتهد ۲۹/۲ س

<sup>(</sup>۲) بدایة الجتهد ۲ر۲۹۸ ـ

میں قرآن پڑھے، یا حدیث سنے یا شبیع پڑھے یا نبی علیہ پر درود

# فيام الكيل

#### تعريف:

ا – قیام لغت میں جلوس (بیٹھنا) کی ضدیے۔

لیل لغت میں سورج ڈو بنے سے صبح صادق طلوع ہونے تک کا وقت ہے (۱)

فقهاء كي اصطلاح مين" قيام الليل" كا مطلب نماز وغيره مين رات کا گذارنا ہے اگر جہ ایک ہی لمحہ ہو، رات کا اکثر حصہ اس میں مشغول رہناشر طنہیں ہے۔

حضرت ابن عبال کی رائے میہ ہے کہ عشاء کی نماز جماعت کے ساتھ پڑھنے اور منج کی نماز جماعت کے ساتھ پڑھنے کا عزم رکھنے ين قيام الليل ' حاصل موجاتا ب، اس كئه كدرسول الله عليه كا ارشاد ب: "من صلى العشاء في جماعة فكأنما قام نصف الليل، ومن صلى الصبح في جماعة فكأنما صلى الليل کلہ''<sup>(۲)</sup> (جوشخص عشاء کی نماز جماعت کے ساتھ پڑھے گویا اس نے نصف شب قیام کیا،اور جوضح کی نماز جماعت سے پڑھے گویااس نے یوری رات نمازیر طی)۔

مراقی الفلاح میں ہے: قیام کامعنی یہ ہے کہ رات کا بیشتر حصہ طاعت میں مشغول رہے، اور ایک قول بیہ ہے کہ رات کے کچھ ھے

- (۱) القاموس المحيط ،المصباح المنيري
- (۲) حدیث: "من صلی العشاء فی جماعة ....." کی روایت مسلم (۱/ ۴۵۳) نے حضرت عثمان بن عفان سے کی ہے۔

#### متعلقه الفاظ:

#### تهجر:

۲- تجدلغت مین جود "مفتق ہے،اس کااطلاق نینداور بیداری دونوں پر ہوتا ہے، کہا جاتا ہے:'' ہجد'' بعنی رات میں سویا، اسم فاعل '' ہاجد'' ہے اور اس کی جمع ہجود ہے، اور'' ہجد'' لینی رات میں نماز یڑھی،اگرسوجائے تو کہا جاتا ہے:'' تہجد''،اور اگرنمازیڑھے تو بھی کہا جاتا ہے' تہجد''، پس بیلفظ اضداد میں سے ہے، اسی معنی میں' صلاة للیل'' کوتھد کتے ہیں <sup>(۲)</sup>۔

از ہری نے کہا: کلام عرب میں معروف بیہ ہے کہ ' ہاجد' سونے والانتخص ہے،' ہجد ہجوداً''جب سوجائے'' متبجد'' وہ شخص ہے جونیند سے نماز کے لئے کھڑا ہو، گویا اسے"متجد" اس لئے کہا گیا کہ اس نے نیندکواینی ذات سے دور کر دیا '''

حضرت ابن عباسٌ ، عاكش اور مجامد نے "ناشئة الليل" (م) كى تفیرنیند سے بیدار ہوکرنماز کے لئے کھڑے ہونے سے کی ہے،اس طرح پیلفظ تہد کے موافق ہو گیا (۵)۔

اصطلاح میں: شافعیہ میں سے قاضی حسین نے ذکر کیا ہے: اصطلاح میں تہجہ نیند کے بعدرات میں نفل نماز پڑھنا ہے، اس کی

<sup>(</sup>۱) مراتی الفلاح بحاشیة الطحطاوی رص ۲۱۹ طبح اول المطبعة العثمانیه ابن عابدین ار ۲۰ ۲۲، ۲۲ مطبع دار إحياءالتراث العربي \_

<sup>(</sup>٢) مختارالصحاح،المصباح المنيريه

<sup>(</sup>٣) لسان العرب

<sup>(</sup>۴) سورهٔ مزمل ۲۷\_

<sup>(</sup>۵) تفسيرالقرطبي ۱۹روسه

تائید حجاج بن عمر وکی روایت سے ہوتی ہے،انہوں نے فرما یا:تم سجھتے ہوکہ جبتم میں سے کوئی شخص رات میں اٹھ کر صبح تک نماز پڑھتا رہے تواس نے تہجد پڑھی، تہجد تو بیہ ہے کہ انسان بیدار ہونے کے بعد نماز پڑھے (۱) ،اورایک قول میہ ہے کہ مطلق رات کی نماز کو تہجد کہتے ہوں (۱)

اس کی تفصیل اصطلاح'' تہجد'' (فقر ہر ۲۰۴۷) میں ہے۔ قیام اللیل اور تہجد کے درمیان تعلق میہ ہے کہ قیام اللیل تہجد سے اس) عام ہے ۔

#### شرعی حکم:

سا- قیام اللیل کی مشروعیت پر فقهاء کا اتفاق ہے، بید حفیہ اور حنابلہ کے نزدیک سنت ہے، مالکیہ کے نزدیک مندوب اور شافعیہ کے یہاں مستحب ہے ۔

نبی علیه میں فقہاء کا اللیل فرض تھا یانہیں اس سلسلے میں فقہاء کا اختلاف ہے۔ اختلاف ہے۔

اس کی تفصیل اصطلاح ''اختصاص'' (فقرهرم) میں دیکھی جاسکتی ہے۔

اسی طرح فقہاء نے صراحت کی ہے کہ رات کی نماز دن کی نماز دن کی نماز سے افضل ہے، امام احمد نے فرمایا: میرے نزدیک فرض نماز کے بعد رات کی نماز سے افضل کوئی نماز نہیں ہے، احادیث میں اس کی فضیلت اور ترغیب کی صراحت ہے، چنانچہ حضرت ابوہریر ہ سے روایت ہے۔

فرماتے ہیں کہ رسول اللہ علی نے فرمایا: "علیکم بقیام اللیل، فإنه دأب الصالحین قبلکم، وهو قربة لکم إلى ربکم، وهکفرة للسیئات، ومنهاة عن الإثم" ((رات کی نماز پڑھو، یتم سے پہلے کے سلحاء کا طریقہ رہا ہے، اور بیتمہارے پروردگار سے تمہاری قربت، سیئات کے لئے کفارہ اور گناہ سے رکاوٹ ہے )۔

## قیام اللیل کے لئے افضل وقت:

۷ - فقہاء کے درمیان اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ قیام اللیل عشاء کی نماز کے بعد ہی ہوگا،خواہ اس سے پہلے سویا ہو یا نہ سویا ہو، لیکن سونے کے بعد اس کا ہونا فضل ہے۔

اس کے بعد قیام اللیل کے افضل وقت کے بارے میں ان کے مختلف اقوال میں:

جمہور کا مذہب ہے کہ اس کا مطلق افضل وقت رات کے چھ حصوں میں سے چوتھا اور پانچواں حصہ ہے، اس لئے کہ حضرت عبراللہ بن عمرو سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا: "أحب الصلاة إلى الله صلاة داؤد علیه السلام، وأحب الصیام إلى الله صیام داؤد و کان ینام نصف اللیل، ویقوم اللیه، وینام سدسه ویصوم یوما ویفطر یوماً" (اللہ کو سب سے محبوب نماز حضرت داؤدگا روزہ ہے، وورات کے آدھے حصہ میں محبوب روزہ حضرت داؤدگا روزہ ہے، وہ رات کے آدھے حصہ میں سوتے سے پھرایک تہائی قیام کرتے سے، اور چھٹا حصہ سوتے سے، سوتے سے بھرایک تہائی قیام کرتے سے، اور چھٹا حصہ سوتے سے، سوتے سے،

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ار ۴۵۹ مغنی الحمتاج ار ۲۲۸\_

<sup>(</sup>۲) حاشية الدسوقى ۲۱۱/۱\_

<sup>(</sup>۳) حاشیه ابن عابدین ار ۲۰ سمه

ي من من عابدين ار ۲۰ م، الفواكه الدواني ۳۲۰ ۳، ۳۱۱، المجموع من مابدين ار ۲۰ م، القواكه الدواني ۳۲۰ ۳، ۳۱۱، المجموع مرد ۲۸ مرکم، کشاف القناع ار ۳۳۵ م

<sup>(</sup>۱) حدیث: تعلیکم بقیام اللیل ..... کی روایت حاکم (۳۰۸۱) نے حضرت ابوامامه البابلی سے کی ہے، اوراسے مح قرار دیا ہے اور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث عبرالله بن عمرو: "أحب الصلاة إلى الله صلاة داؤد....." كی روایت بخاري (فتح الباري ۱۲/۳) نے كى ہے۔

اوروہ ایک دن روز ہر کھتے اور ایک دن نہیں رکھتے تھے )۔

اگرکوئی شخص رات کے دو جھے کرنا چاہے ایک جصہ سونے کے لئے اور دوسرا جصہ قیام کے لئے تو دوسرا جصہ نماز کے لئے افضل ہوگا،

کیونکہ اس جصہ میں عموماً گناہ کم ہوتے ہیں، اور اس لئے کہ حضرت ابو ہریرہؓ کی حدیث ہے کہ رسول اللہ عقیہ نے فرمایا: "ینزل ربنا تبارک و تعالیٰ کل لیلۃ إلی السماء الدنیا حین یبقی ثلث اللیل الآخر، یقول: من یدعونی فاستجیب له؟ من یسالنی فاعطیه؟ من یستغفرنی فاغفرله؟" (ہمارے یسالنی فاعطیه؟ من یستغفرنی فاغفرله؟" (ہمارے کیوردگار ہر رات آسمان دنیا پر اس وقت آتے ہیں جب رات کا آخری تہائی جصہ باتی رہتا ہے، اور فرماتے ہیں: کوئی مجھ سے دعا کر نے والا ہے کہ میں اس کی دعا قبول کروں، کوئی مجھ سے مانگنے والا ہے کہ میں اس کی معافرت کروں، کوئی مجھ سے مغفرت طلب کرنے والا ہے کہ میں اس کی مغفرت کروں، کوئی مجھ سے مغفرت طلب کرنے والا ہے کہ میں اس کی مغفرت کروں، کوئی مجھ سے مغفرت طلب کرنے والا ہے کہ میں اس کی مغفرت کروں)۔

اگرکوئی شخص رات کے تین جھے کرنا چاہے، ایک حصہ میں قیام کرے، اور دوحسول میں سوئے، تو درمیانی تہائی حصہ ابتداء وآخر کے دونوں تہائی حصول سے افضل ہے، اس لئے کہ اس حصہ میں غفلت پوری طرح ہوتی ہے، اورعبادت زیادہ بوجسل محسوس ہوتی ہے، اور اس میں نمازی بہت کم ہوتے ہیں، اس لئے نبی عیسی نفر مایا: "ذاکر الله في الغافلین مثل الشجرة الخضراء في وسط الشجر" (غافلین کے درمیان اللہ کا ذکر کرنے والا درخوں الشجر")

کے درمیان ایک شاداب درخت کی طرح ہے)۔

مالکیدگی رائے ہے کہ رات کے آخری تہائی حصہ میں قیام اس شخص کے لئے افضل ہے جس کی عادت آخرشب میں بیدارہوجانے کی ہو،لیکن جو تخص عموماً رات کے آخری پہر بیدار نہ ہو پا تا ہواس کے لئے افضل بیہ کہ احتیاطاً اول رات میں قیام الدیل کرلے (۱)۔ شافعیہ اور حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ پوری رات قیام کرنا مکروہ ہے،اس لئے کہ حضرت عاکش کی حدیث ہے:"لا أعلم نبی الله عَلَیْ قُوا القرآن کله فی لیلة، ولا صلی لیلة الی الصبح، ولا صام شہرا کاملا غیر رمضان" (میر علم الصبح، ولا صام شہرا کاملا غیر رمضان" (میر علم کی سے مطابق اللہ کے نبی عَلِیْ نے ایک شب میں پورا قرآن نہیں پڑھا، اور نہ کی رات میں آپ عَلِیْ نے ایک شب میں پورا قرآن نہیں پڑھا، اور نہ کی رات میں آپ عَلِیْ نے نے ایک شب میں پورا قرآن نہیں آپ عَلِیْ نے ایک شب میں پورا قرآن نہیں آپ عَلِیْ نے نے ایک شب میں کیور آپ کھی نہ آپ عَلِیْ نے نے ایک شب میں کاروزہ رکھا)۔

اوراس لئے بھی کہ نی علیہ نے حضرت عبداللہ بن عمرو بن عاصل سے فرمایا: "ألم أخبر أنک تصوم النهار وتقوم الليل؟ فقلت: بلی یا رسول الله، فقال: فلا تفعل، صم وأفطر، وقم ونم، فإن لجسدک علیک حقا وإن لعینک علیک حقا وإن لعینک علیک حقا ولزورک علیک حقا ولزورک علیک حقا ولزورک علیک حقا ولزورک علیک حقا وی بی روزہ علیک حقا یک حقا ولزورک ملیک حقا وی بی روزہ کی گئی ہے کہ م دن میں روزہ رکھتے ہواور شب میں قیام کرتے ہو؟ میں نے کہا: جے ہے اے اللہ

<sup>(</sup>۱) حدیث: ینزل ربنا تبارک وتعالی کل لیلة إلی السماء الدنیا..... کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۹/۳) اور مسلم (۵۲۱/۱) نے کی ہے۔

رد) حدیث: فناکر الله فی الغافلین مثل الشجرة الخضراء..... ک روایت ابوقیم نے طبیۃ الاولیاء (۱۸۱۷) میں کی ہے، عراقی نے اس کی سندکو ضعیف کہا ہے جیسا کہ مناوی کی فیض القدیر (۵۵۹/۳) میں ہے۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ار ۲۹ م، الفوا که الدوانی ار ۲۳۴ طبع دارالمعرفه، حاشیة الجمل ار ۹۹ م، نهایة المحتاج للرملی ۲/ ۱۹۲۲، لمغنی لابن قدامه ۳۹/۲، نیل المآرب ۱۹۲۷۔

<sup>(</sup>٢) حديث عائشه :"لا أعلم نبي الله عَلَيْكُ قرأ القرآن كله في ليلة ......" كاروايت مسلم (١/ ٥١٣) نـ كل ہے۔

<sup>(</sup>٣) حدیث: "أن النبي عَلَيْكُ قال لعبد الله بن عمرو بن العاص: "ألم أخبر أنک تصوم النهار ..... كل روایت بخاری (فتح الباری ٢١٨/٣) \_\_\_\_\_\_ خیر مانک تصوم النهار ..... الله بن عمرو بن العاص: "ألم تصوم النهار ..... الله بن عمرو بن العاص: "ألم تحد أنك تحد النهار ..... الله بن عمرو بن العاص: "ألم تحد أنك تحد النهار .... الله بن عمرو بن العاص: "ألم تحد النهار .... الله بن عمرو بن العاص: "ألم تحد النهار .... النهار ... النه

کے رسول! تو آپ عَلِیْ نَے فرما یا: ایسامت کرو، بھی روزہ رکھو بھی مت رکھو، بھی قیام کرواور بھی سور ہو، کہ تمہارے جسم کا تم پر حق ہے، تمہاری آنکھ کا تم پر حق ہے، تمہاری بیوی کا تم پر حق ہے، اور تمہارے مہمانوں کا تم پر حق ہے)۔

اور انہوں نے مخصوص راتوں کو اس سے مستثنی کیا ہے، اس لئے کہ حضرت عاکش کی حدیث ہے: "أن النبی عَلَیْتِ کان إذا دخل العشر أحیا اللیل وأیقظ أهله وشد المئزر" (جب (رمضان کا آخری) عشرہ شروع ہوتا تو نبی کریم عَلَیْت ارت کو بیدار رہنے، گھر والوں کو جگاتے اور کمرکس لیتے )۔

#### تعدادركعات:

۵-فقهاء کا مذہب ہے کہ 'قیام اللیل' کا آغاز دوہکی رکعتوں سے کرنامستحب ہے، اس لئے کہ حضرت ابوہر یرہؓ روایت کرتے ہیں کہ نبی علیل نبی علیلی نبی علیلی نبی علیلی نبی اللیل فلیفتتح صلاته بر کعتین خفیفتین" (جبتم میں سے کوئی رات میں کھڑ اہوتو دوہلکی رکعتوں سے اپنی نماز کا آغاز کرے)۔

اس کے بعد فقہاء کا اختلاف ہے، حنفیہ نے کہا: اس کی آخری تعداد آٹھ رکعات ہیں (۳)، مالکیہ کے نزدیک دس رکعات یا بارہ رکعات ہیں (۴)۔

- (۱) حدیث عائش: "کان إذا دخل العشو أحیا اللیل....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۲۹۸) اور مسلم (۲۲/۸۳۲) نے کی ہے، اور الفاظ مسلم کے ہیں۔
- (۲) حدیث: 'إذا قام أحدكم من الليل فليفتتح صلاته بركعتين خفيفتين''كرروايت ملم(ا۵۳۲)نے كى ہے۔
- (۳) ابن عابدین ار ۴۷ مطبع دار إحیاءالتراث العربی، فتح القدیرار ۳۹۰ دار احیاءالتراث العربی -
  - ... (۴) الفوا كهالدواني ارته ۲۳ طبع دارالمعرفه المغني لابن قد امه ار ۱۳۸\_

ثافعیہ نے کہا: اس کی رکعات کی تعداد متعین نہیں ہے (۱) ، اس کے کہ مدیث ہے: "الصلاة خیر موضوع فمن استطاع أن یستکثر فلیستکثر "(نمازسب سے بہتر کام ہے، تو جو خض جتنی زیادہ کرسکتا ہووہ کرے)۔

ابن قدامہ نے کہا کہ رسول اللہ علیہ کی نماز تہجد کی رکعات کی تعداد میں روایات مختلف ہیں ۔ تعداد میں روایات مختلف ہیں ۔

- (۱) نهایة المحتاج للرملی ۲ ر ۱۴۸،۱۳۴۰
- (۲) حدیث: "الصلاة خیر موضوع ....." كونیشی فی مجمع الزوائد (۲۳۹/۲) میں ذکر کیا ہے، اور کہا كہ طبرانی نے الاوسط میں اس كی روایت كی ہے، اس کے ایک راوى عبد المنعم بن بشیر ہیں جوضعیف ہیں۔
- (٣) المغنى ٢/ ١٣٨ طبع مطبعة الرياض الحديثة ، نيز ديكهيِّه: نيل المآرب الر ١٦٣ ـ
- (۴) حدیث ابن عباس: "کان رسول الله عَلَیْنَ مِسلی من اللیل ثلاث عشرة رکعة. "کی روایت مسلم (۱۸ ۵۳۱) نے کی ہے۔
- (۵) حدیث عاکش: "ما کان رسول الله ﷺ یزید فی رمضان ولا فی غیره علی احدی عشرة رکعة..." کی روایت بخاری (فتح الباری ۳۳/۳) اورطحاوی نے شرح معانی الآثار (۱۲۸۲) میں کی ہے۔

صلاته عَلَيْكُ في شهر رمضان وغيره بالليل ثلاث عشرة ركعة، منها ركعتا الفجر" (رسول الله عليه كي نماز ماه رمضان اور غیر رمضان میں تیرہ رکعات ہوتی تھی، اسی میں فجر کی دور کعات بھی شامل ہیں )۔

ان میں سے ہرایک میں تفصیل ہے، جس کے لئے اصطلاح " تېجد" ( نقره/ ۲ )اور" صلاة التراوت" ( فقره/۱۱) ديکھئے۔

كيا چار جار ركعات يرش كايا دو دو ركعات؟ امام مالك،

امام ابوحنیفہ نے کہا: چار چار رکعات پڑھے گا، اس کئے کہ حضرت عا کشتگی سابق حدیث میں ایباہی ہے ۔۔

چھ یا آٹھ رکعات ہیں،اس لئے کہ رسول اللہ علیہ کے تہجر میں یہ سب منقول بین،اس پراضا فه کرنا مکروه ہوگا، کیونکه وه منقول نہیں

شافعیہ، امام ابویوسف اور امام محمد کا مذہب ہے کہ دو دو رکعات یڑھے گا، اس کئے کہ حضرت ابن عمر نے رسول اللہ علیہ سے روایت کی ہے:"صلاة اللیل مثنی، مثنی ....." (رات کی نماز دودور کعات ہیں... )،اوراس کئے کہ حضرت عمرؓ کے زمانہ سے آج تک تراوی کی نماز میں پوری امت کاعمل دودورکعت پڑھنے کا ہے، تواس سے معلوم ہوا کہ یہی افضل ہے۔

موصلی نے کہا: رات کی نماز ایک سلام سے دورکعات ہیں، یا

قیام اللیل کے یابند شخص کااس کوترک کرنا:

۲ - فقہاء کا مذہب ہے کہ جو شخص تہد کا یابند ہواس کے لئے بلاعذر اسے چیوڑ دینا مکروہ ہوگا(۱)، اس لئے کہ رسول اللہ علیہ نے حضرت عبدالله بن عمرو سي فرمايا: "يا عبد الله لا تكن مثل فلان، كان يقوم الليل فترك قيام الليل" (اععبر الله! فلال كي طرح مت بنو، جو رات مين نمازيرٌ هنا تها پھرترك كرديا)، پس مكلّف كوچاہئے كه اسى قدر عمل كرے جس كى طاقت ہو، اس لئے كه رسول الله عليه في فرمايا: "أحب الأعمال إلى الله أدومها وإن قل" (الله كوسب سے زیادہ پندید عمل وہ ہے جو ہمیشہ کیا جائے خواہ وہ تھوڑا ہو)۔

اور حضرت عائشة فرماتي مين: "كان النبي عَلَيْكُم إذا صلى صلاة داوم عليها" (") (ني عَيْنَة جب كوئي نمازير هة تواس كو یابندی سے پڑھتے)۔

اور فرماتی بین: "كان عمله ديمة" (آپ علي كامل دائي مواكرتا تها)، نيز فرماتي مين: "كان إذا عمل عملا أثبته" (٢)

<sup>(</sup>۱) حاشيه ابن عابدين ار ۲۰ ۲۲، الإقناع للشربيني الخطيب ار ۱۰ طبع دار المعرفيه، حاشية الجمل الر٩٩ ٢، المغنى لا بن قد امه ٧٢ • ١٢،١٣ طبع الرياض الحديثه -

<sup>(</sup>٢) حديث: "ياعبد الله لا تكن مثل فلان ....." كي روايت بخاري ( فتح الباري ٣٤ / ٣٤) اورمسلم (١٢ / ١١٨) نے كى ہے۔

<sup>(</sup>٣) حديث: "أحب الأعمال إلى الله أدومها وإن قل"كي روايت بخاري (فتح الباری ۲۹۴۱) اورمسلم (۱را۵۴) نے حضرت عائشہ سے کی ہے،اور الفاظمسلم کے ہیں۔

<sup>(</sup>٣) مديث: "كان النبي عُلِيلله إذا صلى صلاة داوم عليها"كي روايت بخاری (فتح الباری ۴۸ ۲۱۳) نے حضرت عا نشرے کی ہے۔

<sup>(</sup>۵) حدیث: "کان عمله دیمة" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۱ ۲۹۴) اور مسلم (ارا۵۴)نے کی ہے۔

<sup>(</sup>٢) حديث: "كان إذا عمل عملا أثبته" كي روايت مسلم (١/٥١٥) ني كي

<sup>(</sup>۱) مديث: "كانت صلاته عَلَيْهُ في شهر رمضان وغيره..."كي روایت طحاوی نے شرح معانی الآ ٹار(۱۸۲۸) میں کی ہے۔

<sup>(</sup>٢) حديث: "صلاة الليل مثنى مثنى ... "كي روايت بخاري (فتح الباري ۲۷۷/۲)اورمسلم(۱۱۲۱۵)نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) بدائع الصنائع الر۲۹۵،۲۹۳، ابن عابدين الر۲۰۴، بداية الجمتهد ونهاية المقتصد الر٢٥٥ ـ

<sup>(</sup>۴) الاختيارا / ۲۷\_

کی اقتداء کریں (۱)۔

(جب آپ عصلی کوئی عمل فرماتے تواس کو پابندی کے ساتھ کرتے تقے)۔

## قیام اللیل کے لئے اکٹھا ہونا:

۷ - جمہور فقہاء کا مذہب ہے کہ فل نماز جماعت کے ساتھ اور تنہا تنہا دونوں طرح پڑھنا جائز ہے، اس کئے کہ نبی حلیقہ نے دونوں طرح عمل فرما یا ہے۔

غیرتراوی میں انضل گھر میں نماز پڑھنا ہے،اس لئے کہ حدیث ي: "عليكم بالصلاة في بيوتكم، فإن خير صلاة المرء في بيته إلاّ المكتوبة<sup>،،(١)</sup> (ايخ گرول مين نماز پراهو،ايخ گر

لیکن اگر گھر میں ایسی چیز ہوجواس کے قلب کومشغول کر دے اور خشوع کو کم کردے تومسجد میں تنہا تنہا پڑھناافضل ہوگا، اس لئے کہ خشوع کااعتبار کرنازیاده راجج ہے"۔

میں انسان کی نماززیادہ بہتر ہے، سوائے فرض نماز کے )۔ اورایک روایت میں ہے:"صلاة الموء في بیته أفضل من

صلاته في مسجدي هذا إلا المكتوبة" (١) (ايخ هر مين انسان کی نماز میری اس مسجد میں اس کی نماز سے بہتر ہے، سوائے فرض نماز کے )۔

حفیہ نے صراحت کی ہے کہ تداعی کے ساتھ ففل نماز جماعت

جمعه کی شب کا قیام:

سے پڑھنا مکروہ ہے تداعی کی صورت میہ ہے کہ چارا شخاص ایک شخص

مالکیہ نے صراحت کی ہے کہ تراوت کے علاوہ نفل نماز میں اگر

جماعت کثیر ہوتو جماعت کے ساتھ پڑھنا مکروہ ہوگا،خواہ وہ جگہ

جہاں جمع ہونے کاارادہ ہومشہور ہوجیسے مسجد، یامشہور نہ ہوجیسے گھر، یا

جماعت تو کم ہولیکن وہ جگہ مشہور ہو، اس لئے کہ اس میں ریا کا خوف

ہے،لین اگر جماعت قلیل ہواور جگہ مشہور نہ ہوتو مکروہ نہیں ہوگا،

سوائے ان اوقات کے جن کے بارے میں علماء نے صراحت کی ہے

کہ ان میں اکٹھا ہونا بدعت ہے، جیسے پندر ہویں شعبان کی رات،

رجب کا پہلا جمعہ اور عاشورہ کی رات، ان اوقات میں جماعت کے

۸ - حفیہ نے صراحت کی ہے کہ جمعہ کی شب میں قیام کرنامتحب

شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ قیام لینی نماز کے لئے جمعہ کی رات

كومخصوص كرنا مكروه ب (٢٦)، اس كئے كه حديث ب: "لا تختصوا

ليلة الجمعة بقيام من بين الليالي "(۵) (جمعه كي رات كوديگر

کیکن دوسری رات کونماز یا غیرنماز وغیرہ کے ساتھ مخصوص کرنا

راتوں میں سے قیام کے ساتھ مخصوص مت کرو)۔

مطلقاً مکروہ ہونے میں کوئی اختلاف نہیں ہے (۲)۔

<sup>(</sup>۱) حاشیهابن عابدین ار۲۷۷۔

<sup>(</sup>۲) حاشية الدسوقى ار۱۳۲،۱۳۷ سار

<sup>(</sup>۳) مراقی الفلاح ص۲۱۹\_

<sup>(</sup>۴) حاشة الجمل الروم، ۹۷، ۹۷ م

<sup>(</sup>۵) مديث:"لاتختصوا ليلة الجمعة بقيام من بين الليالي" كي روايت مسلم (۱/۱/۸) نے حضرت ابوہریر ہ اُسے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) مديث: "عليكم بالصلاة في بيوتكم ....."كي روايت بخاري (فتح الباری ۱۰ ار ۱۵ ) اورمسلم (۱ر ۵۴۰) نے حضرت زید بن ثابت سے کی

<sup>(</sup>٢) حديث: "صلاة المرء في بيته أفضل من صلاته ....." كي روايت ابوداؤر(ار ١٣٣، ١٣٣) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>٣) حاشيه ابن عابدين ار ٥٨٨ طبع دار إحياء التراث العربي، حاشية الجمل ار۷۷، المغنی لابن قدامه ۲۴۲/۲۰۰

مکروہ ہیں ہوگا۔

اسی طرح جمعہ کی رات کوغیر نماز جیسے قرآن کی تلاوت، ذکر اور درود شریف کے ساتھ مخصوص کرنا مکر وہ نہیں ہوگا<sup>(۱)</sup>۔

### عيدين كى راتون كا قيام:

9- اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ عیدین کی راتوں میں قیام مستحب ہے ''،اس کئے کہ رسول اللہ علیہ کا ارشاد ہے: "من قام لیلتی العیدین محتسبا لله لم یمت قلبه یوم تموت القلوب" (") (چوشف عیدین کی راتوں میں اللہ سے تواب کی امیدر کھتے ہوئے قیام کرے گا اس کا دل اس دن نہیں مرے گا جس دن تمام دل مرجائیں گے)۔

تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح'' إحیاءالیل''فقرہ/اا۔

#### رمضان کی را توں کا قیام:

• 1 - رمضان کی راتوں کے قیام کے سنت ہونے میں فقہاء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے، اس کئے کہرسول اللہ علیہ کا ارشاد ہے:"من قام رمضان إيمانا واحتسابا غفر له ما تقدم من ذنبه" (جو شخص ایمان اور ثواب کی امید کے ساتھ رمضان میں

- (۱) حاشية الجمل ار ۹۷\_
- (۲) مراقی الفلاح بحاشیة الطحطاوی ۱۸۳۰، ابن عابدین ۲۰۸۱، المجموع ۲۸۳۸، المجموع ۲۸۳۸، شرح المهباج ۱۷۲۲، الشرح الصغیر ۲۷۱۱، کشف المخد رات صح۸۷۰
- (۳) حدیث: "من قام لیلتی العیدین محتسباً....." کی روایت ابن ماجد (۱۷۲۸) نے حضرت ابوامامہ یسے کی ہے، بوصری نے مصباح الزجاجہ (۱۷۳۱) میں اس کی سند کوضعیف قرار ویا ہے۔
- (۲) حدیث: "من قام رمضان إیمانا و احتسابا....." کی روایت بخاری (فق الباری (۹۲)، اورمسلم (۱/ ۵۲۳) نے حضرت ابو ہریر الله علی ہے۔

قیام کرےگااس کے پچھلے گناہ معاف کردیئے جائیں گے )۔

فقہاء نے فرمایا: تراوت کہی قیام رمضان ہے، اس لئے رات کا بیشتر حصہ تراوت کمیں مشغول رکھنا افضل ہے، اس لئے کہ یہی'' قیام اللیل'' ہے ()۔

#### پندرہویں شعبان کی رات میں قیام کرنا اور اس کے لئے اکٹھا ہونا:

اا - جمهور فقهاء كا مذهب ہے كه پندر هوي شعبان كى رات ميں قيام كرنا مندوب ہے آپ اس لئے كه رسول الله عليات سے روايت ہے كه آپ عليات نے فرمايا: "إذا كانت ليلة النصف من شعبان فقو موا ليلها، وصو موا نهارها، فإن الله ينزل فيها لغروب الشمس إلى سماء الدنيا، فيقول: ألا من مستغفر لي فأغفر له، ألا من مسترزق فأرزقه، ألا مبتلى لي فأعفر له، ألا من مسترزق فأرزقه، ألا مبتلى فأعافيه الله كذا الله الله كذا الله على الفجر" (٣) كدا كذا كذا كذا الله على واوراس كى رات ميں قيام كرواوراس كى رات ميں سورج ووراس كى رات ميں سورج وو اس كى رات ميں سورج وو اس كى رات ميں الله كذا سيت سے آسان دنيا پرنزول فرما تا ہے اور كہنا ہے: سن لو،كوئى ہے مجھ وقت سے آسان دنيا پرنزول فرما تا ہے اور كہنا ہے: سن لو،كوئى ہے مجھ

<sup>(</sup>۱) مراقی الفلاح بحاشیة الطحطاوی ص۲۱۸، این عابدین ۲۰۷۱، الاختیار ۱۷۹۱، حاشیة الدسوقی ۱۷۵۱، حاشیة الجمل ۱۷۹۱، مغنی المحتاج ۱۲۲۷، المغنی لابن قدامه ۱۷۲۲ا\_

<sup>(</sup>۲) مراقی الفلاح بحاشیة الطحطاوی ص۲۱۹، مواہب الجلیل ۱ر ۲۸۷، الفروع ۱ر ۴٬۴۴۰ میاءعلوم الدین ۳۲ ۳۳۸۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "إذا كانت لیلة النصف من شعبان....." كی روایت ابن اجر (۱۸ مهم) نے حضرت علی بن ابی طالب ہے كی ہے، بوصری نے مصباح الزجاجہ (۱۸ ۲۴۷) میں کہا: اس كی سند میں ابن ابی سبرہ میں جو ضعیف ہیں،ان كانام ابو بکر بن عبداللہ بن محمد بن ابو سبرہ ہے،امام احمد نے كہا: ابن معین حدیث وضع کرتا تھا۔

سے مغفرت طلب کرنے والا کہ میں اس کی مغفرت کردوں، سنو، کوئی کوئی ہے رزق دوں، سنو، کوئی اسے مبتلائے مصیبت کہ میں اسے عافیت دوں ....سن لو، کوئی ایسا ہے مبتلائے مصیبت کہ میں اسے عافیت دوں ....سن لو، کوئی ایسا ہے ....ایساطلوع فجر تک ہوتا ہے )۔ اور تفصیل اصطلاح" إحیاءالیل' (فقرہ سا) میں ہے۔ اور تفصیل اصطلاح" إحیاءالیل' (فقرہ سا) میں ہے۔

#### ذى الحجه كى دس راتوں كا قيام:

17 - حفیہ اور حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ ذی الحجہ کی ابتدائی دس راتوں میں قیام کرنامستحب ہے (۱) ،اس لئے کہ روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ فیما نے فرمایا: "ما من أیام أحب إلى الله أن یتعبد له فیها من عشر ذي الحجة، یعدل صیام کل یوم منها بصیام سنة، وقیام کل لیلة منها بقیام لیلة القدر"(۲) بصیام سنة، وقیام کل لیلة منها بقیام لیلة القدر"(کوئی دن الیا نہیں ہے جس میں اللہ تعالی کی عبادت کیا جاناذی الحجہ کے دس دنوں سے زیادہ محبوب ہو، ان ایام میں سے ہردن کا روزہ ایک سال کے روزہ کے برابر اور ان میں سے ہردات کا قیام لیلة القدر کے قیام کے برابر ہوتا ہے)۔

## رجب کی پہلی شب کا قیام:

۱۳ - بعض فقہاء کی رائے ہے کہ رجب کی پہلی رات میں قیام مستحب ہے، اس لئے کہ بیان یائے راتوں میں سے ایک ہے جن میں دعارد

نہیں ہوتی، وہ پانچ راتیں یہ ہیں: جمعہ کی رات، رجب کی پہلی رات، پندر ہویں شعبان کی رات اور عیدالفطر وعیدالاضحیٰ کی راتیں (۱)۔

> قيام الليل كمستحبات: قيام الليل مين مندرجه ذيل امورمستحب مين:

### الف- دوملكي ركعات سے آغاز كرنا:

۱۹ - شافعیه اور حنابله نے صراحت کی ہے کہ رات میں قیام کرنے والے کے لئے مستحب ہے کہ اپنی تہجد کا آغاز دو ہلکی رکعات سے کرے ''اس لئے کہ حضرت ابو ہریرہ سول اللہ علیہ سے روایت کرتے ہیں، آپ علیہ نے فرمایا: ''إذا قام أحد کم من الليل فليفتتح صلاته بر کعتين خفيفتين''(") (جبتم میں سے کوئی شخص رات میں قیام کرتوا پی نماز کا آغاز دوہلکی رکعات سے کرئی شخص رات میں قیام کرتوا پی نماز کا آغاز دوہلکی رکعات سے فرمایا:''لأرمقن صلاق رسول اللہ علیہ اللیلة، فصلی رکعتین خفیفتین ''') (میں رات میں تنصول سے رسول اللہ علیہ کی خفیفتین ''') (میں رات میں تنصول سے رسول اللہ علیہ کی خفیفتین ''') (میں رات میں تنصول سے رسول اللہ علیہ کی خفیفتین ''') (میں رات میں تنصول سے رسول اللہ علیہ کی خفیفتین ''')

ب- تنجد کے لئے اٹھنے والا کیا کہے؟ 1۵ – تنجد کے لئے رات میں اٹھنے والا تخص کیا جملہ کہے، اس بارے

<sup>(</sup>۱) مراقی الفلاحر ۲۱۹، الفروع ار ۳۳۸\_

<sup>(</sup>۲) حاشية الجمل ار۴۹۹، لمغنی ۲ر ۱۳۸، نیل المآرب ار ۱۶۳ ـ

<sup>(</sup>٣) حديث: إذا قام أحدكم من الليل ..... "كَيْ تَحْ تَجَ فَقُره / ٥ مِين لَذر يَكُن فَر (٣)

<sup>(</sup>۴) حدیث زید بن خالد: "لأرمقن صلاة رسول الله عَلَيْنَهُ" كى روایت مسلم(۱/۱۵ مسلم(۵۳۲،۵۳۱) نے كى ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث مامن أیام أحب إلى الله أن یتعبد فیها..... "كی روایت ترذی (۱۲۲ / ۱۹۰۱) میں اس ترذی (۱۲۲ / ۱۹۰۱) میں اس روایت كواس كے ایک راوی كے تذكره میں ذكر كیا ہے اور اس راوی كونيز ایک اور راوی كونیز ایک کارونی كونیز ایک کارونی کونیز ایک کارونی كونیز ایک کارونی كونیز ایک کارونی کونیز ایک کارونی کی کارونی کونیز ایک کارونی کی کارونی کونیز ایک کارونی کونیز ایک کارونی کارونی کونیز ایک کارونیز ایک کارونی کونیز ایک کارونی کارونی کونیز ایک کارونی کارونی کارونی کونیز ایک کارونی کونیز ایک کارونی کارونی کونیز ایک کارونی کارونی کونیز ایک کارونیز کارونی کارون

میں رسول اللہ علیہ سے مروی روایات کے اختلاف کی وجہ سے فقہاء کی عبارتیں بھی مختلف ہوگئی ہیں۔

چنانچ سلیمان الجمل نے کہا: یہ ستحب ہے کہ بیدار ہونے والا ایخ چہرہ سے نیندکو پو جھے، آسمان کی طرف دیکھے، خواہ وہ نابینا اور حصت کے پنچ ہو، اور کہے: ''إِنَّ فی خَلُقِ السَّملُواتِ وَالْأَرْضِ ''() (بے شک آسمانوں اور زمین کی پیدائش میں) آخرِ آبانوں اور زمین کی پیدائش میں) آخرِ آبانوں تک ''

حضرت عبادة نبى على الله الله وحده لا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير، الحمد لله، وسبحان الله، ولا إله الا الله والله أكبر، ولاحول ولاقوة إلا بالله، ثم قال: اللهم اغفرلي، أو دعا، استجيب له، فإن توضأ وصلى اللهم اغفرلي، أو دعا، استجيب له، فإن توضأ وصلى قبلت صلاته "(جو شخص رات يل بيدار بواور يه كه: لا إله الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير، الحمد لله وسبحان الله، ولا إله إلا الله والله أكبر، ولاحول ولاقوة إلا بالله، هركه: "اللهم اغفر لي "يادعا كرتواس كي دعا قبول كي جائر وضوكر اغفر لي "يادعا كرتواس كي نماز قبول بوگي).

حضرت ابن عباس سے روایت ہے وہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ علیلیہ جب رات میں تہجد کے لئے بیدار ہوتے تھے، تو

فرمات: "اللهم لك الحمد، أنت قيم السماوات والأرض ومن فيهن، ولك الحمد لك ملك السماوات والأرض ومن فيهن، ولك الحمد أنت نور السماوات والأرض، ولك الحمد أنت ملك السماوات والأرض، ولك الحمد،أنت الحق، ووعدك الحق، ولقاؤك حق، والجنة حق، والنار حق، والنبيون حق، ومحمد علي حق، والساعة حق، اللهم لك أسلمت، وبك آمنت، وعليك توكلت، وإليك أنبت، وبك خاصمت، وإليك حاكمت، فاغفرلي ما قدمت وما أخرت، وما أسررت وما أعلنت،أنت المقدم، وأنت المؤخر، لا إله إلا أنت،أو لا إله غيرك" اورايك روايت على ياضافه عن "ولا حول ولاقوة إلا بالله" (ا)

## ج- قيام الليل مين قراءت كى كيفيت:

۱۹ - حنفیداور حنابلہ نے کہا: رات میں نماز پڑھنے والے کواختیار ہے
کہ نماز میں سری قراءت کرے یا جہری الیکن حنفیہ نے کہا: جہری قراءت
افضل ہے بشر طیکہ کسی سونے والے شخص وغیرہ کو تکلیف نہ پہنچے، حنابلہ
نے کہا: اگر جہری قراءت سے اسے قراءت میں نشاط ملتی ہو، یا اس سے
کے قریب ایسے لوگ ہول جو اس کی قراءت سنتے ہوں یا اس سے
فائدہ اٹھاتے ہوں تو جہر افضل ہوگا الیکن اگر اس کے قریب میں کوئی
تجد پڑھ رہا ہو یا کسی کو اس کی بلند آوازی سے ضرر ہورہا ہوتو سری
پڑھنا بہتر ہے، اور اگردونوں میں سے کوئی صورت نہ ہو پھرجس طرح

<sup>(</sup>٢) حاشية الجمل ار٩٩٦، أمغنى لا بن قدامه ٢ / ١٣٧ ، نيل المآرب ار١٦٢ ـ

<sup>(</sup>٣) النهابيلابن الأثير-

<sup>(</sup>۴) حدیث عبادہ بن الصامت: "من تعارّ من اللیل ....." کی روایت بخاری (۴) فتح الباری ۳۹ سر ۲۹ نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث ابن عباس: "کان رسول الله عَالَتِهِ اِذا قام من اللیل ....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۳ س) اور سلم (۵۳۲ ، ۵۳۳ ) نے کی ہے، اور الفاظ بخاری کے بیں۔

مالکیہ نے صراحت کی ہے کہ'' صلاۃ اللیل'' میں جہر مستحب ہے بشرطیکہ دوسرے مصلی کواس سے خلل نہ ہو، ورنہ بیحرام ہے، اور پہلی صورت میں آ ہستہ پڑھنا خلاف اولی ہے۔

شافعیہ نے کہا: اگر کسی سوئے شخص یا مصلی یا کسی اور کوخلل نہ پہنچے توسراور جہرکے درمیان آواز رکھنامسنون ہے ۔

د-جس کے تہجد پڑھنے کی امید ہواس کو بیدار کرنا: ۱۷ - شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ جو شخص تہجد کے لئے اٹھے، اس

- (۱) الطحطاوي على مراقى الفلاح ص ۸ ۱۳۰ المغنى لا بن قدامه ۲ ر ۱۳۹ س
- (۲) حدیث عبر الله بن اُلی قیس: "سألت عائشة رضي الله عنها: کیف کان قراء ة النبي عُلَيْلُهُ ....." کی روایت تر فری (۳۱۱/۲) نے کی ہے، اور کہا: حدیث حسن صحیح ہے۔
- (٣) حدیث أبی ہریرہ "کانت قراء ة رسول الله عَلَیْ في اللیل یرفع طوراً ویخفض طوراً" کی روایت ابوداؤد (۸۱/۲)اور حاکم (۱۰/۱۳) نے کی ہے، حاکم نے اسے میچ قرار دیا ہے اور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔

کے لئے دوسرے ایسے خص کو اٹھا نامستحب ہے جو تہجد پڑھنے کی رغبت رکھتا ہو بشرطیکہ ضرر کا خوف نہ ہو (۱) ، اس لئے کہ رسول اللہ علیہ کی ارشاد ہے: "من استیقظ من اللیل و أیقظ امر أته، فصلیا رکعتین جمیعاً کتبا من الذا کرین الله کثیر ا، والذا کر ات " (جو شخص رات کو بیدار ہو اور اپنی بیوی کو اللہ اٹھائے، پھر دونوں ایک ساتھ دور کعتیں پڑھیں ، تو ان دونوں کو اللہ کا کثر ت سے ذکر کرنے والے مرداور ذکر کرنے والی عور توں میں لکھ دیا جاتا ہے )۔

#### ه- قيام طويل كرنااور ركعات زياده كرنا:

۱۸ - جمہور حفیہ، ایک قول میں مالکیہ اور شافعیہ کا مذہب اور یہی حالمہ کی ایک رائے ہے کہ کشرت تعدا در کعات کے مقابلہ میں طویل قیام کرنا افضل ہے، لیس مثلاً جو چارر کعات پڑھے اور طویل قیام کرے وہ اس سے افضل ہے جوآ ٹھر کعات پڑھے کین طویل قیام نہ کرے، اس لئے کہ طویل قیام سے مشقت حاصل ہوتی ہے، اور اس لئے کہ رسول اللہ علیہ کا ارشاد ہے: "أفضل الصلاة طول لئے کہ رسول اللہ علیہ کا ارشاد ہے: "أفضل الصلاة طول الله علیہ کا ارشاد ہے: "أفضل الصلاة طول ہے، اور قنوت ہے)، اور قنوت قیام کو کہتے القنوت ")، اور قنوت قیام کو کہتے میں۔

اوراس کئے کہ نبی علیہ اکثر تہجد پڑھتے تھاور آپ علیہ اسے طویل کرتے تھے، اور آپ علیہ فضل ہی پر مداومت فرماتے

- اً) حاشية الجمل اير٩٧ س
- (۲) حدیث: "من استیقظ من اللیل و أیقظ امر أته....." کی روایت ابوداؤد (۱۲/۲) اورحاکم (۱۲۱۲) نے حضرت ابوسعیداور ابوہریرہؓ سے کی ہے، حاکم نے اسے صحیح قرار دیا ہے اور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔
- (۳) حدیث: "أفضل الصلاة طول القنوت" کی روایت مسلم (۵۲۰) نے حضرت جابر بن عبداللہ سے کی ہے۔

... د د س لایا ۲۰۰۰

### و-سوتے وقت قیام الکیل کی نیت کرنا:

19 - شافعیہ اور حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ سوتے وقت قیام اللیل کی نیت کرنامسخب ہے (۱) ، اس لئے کہ رسول اللہ علیقی کا قول ہے: "من أتى فراشه وهو ینوي أن یقوم یصلي من اللیل فغلبته عیناه حتی أصبح کتب له ما نوی، و کان نومه صدقة علیه من ربه عزوجل" (جو شخص اپنے بستر پر آئے اور اس کی نیت ہو کہ رات میں نماز پڑھے گا، پھر اس کی نیند غالب آجائے یہاں تک کہ صح ہوجائے، تو اس کی نیت کے مطابق اس کو تو اب کھا جائے یہاں تک کہ صح ہوجائے، تو اس کی نیت کے مطابق اس کو شواب کے طابق اس کو صدقہ ہوگی ۔

شافعیہ نے اسپنے اس قول کا اضافہ کیا ہے: یہ اس صورت میں ہے جب کھڑے ہوکر پڑھے اسکور کیا ہے: یہ اس صورت میں ہے جب کھڑے ہوکر پڑھے اسکور کی کثرت افضل ہو، کیونکہ قعود میں مشقت نہ ہونے کی وجہ سے دونوں صورتیں برابر ہوجاتی ہیں اور رکوع اور سجدہ وغیرہ کے ذریعہ تعداد کی کثرت میں اضافہ ہوجاتا ہے۔

حفیہ میں سے امام ابو یوسف نے کہا: اگر اس کا کوئی ورد نہ ہوتو طول قیام افضل ہے، کین اگر قرآن سے اس کا کوئی ورد ہوتو کثرت سجودافضل ہے (۱)۔

ما لکیہ کا اظہر تول اور حنابلہ کی ایک رائے یہ ہے کہ کثرت رکوئ وجود افضل ہے، اس لئے کہ رسول اللہ علیہ نے فرما یا: "علیک بکثر ق السجو د، فإنک لا تسجد لله سجدة إلا رفعک الله بها درجة، وحط عنک بها خطیئة" (۲) (کثرت سے سجده کرو، اس لئے کہ جو بھی اللہ کے لئے سجدہ کروگے اللہ اس کے ذریعہ مناد ایک درجہ بلند کرے گا اور تم سے ایک گناه ختم کرے گا)، اور اس لئے کہ سجدہ فرض اور فول میں واجب ہے اور کسی بھی حال میں اللہ ہے کہ سجدہ فرض اور فول دونوں میں واجب ہے اور کسی بھی حال میں اللہ کے علاوہ کسی کے لئے مباح نہیں ہے، برخلاف قیام کے کہ وہ ففل میں ساقط ہوجا تا ہے، اور غیر نماز میں والدین، حاکم اور سردار قوم کے لئے مباح جیر نہیں والدین، حاکم اور سردار قوم کے لئے مباح جی دونوں برابر ہیں ما کم اور سردار قوم کے لئے مباح جی دونوں برابر ہیں سلسلہ میں دلائل متعارض ہونے کی وجہ سے دونوں برابر ہیں "۔

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ار ۲۹۵\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: علیک بکثرة السجود..... کی روایت مسلم (۱/ ۳۵۳) نے حضرت ثوبان سے کی ہے۔

<sup>(</sup>٣) بدائع الصنائع ار ٢١٥، حاشية الدسوقي ار ١٩٩٩، حاشية الجمل ار ٣٩٣، =

<sup>=</sup> المغنی لا بن قدامه ۲ ر ۰ ۱۹۳ ام اینل المآرب ار ۱۶۳ ـ

<sup>(</sup>۱) حاشية الجمل ار۹۹۷، نيل المآرب ار ۱۶۳۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من أتى فراشه و هو ينوي أن يقوم ......" كى روايت نمائى (۲۸ / ۲۵۸) اور حاكم (۱۱/۱۱ س) نے حضرت الوالدرداء الله سے كى ہے، حاكم نے اسے حج قرار دیا ہے اور ذہبى نے ان كى موافقت كى ہے۔

اور ہدی کے معنی میں بھی استعمال کرتے ہیں <sup>(1)</sup>۔

، دم پہلے معنی کی روسے فیچ کی اصل ہے۔

# وج

تعریف:

ا - فیچ لفت میں وہ خالص پیپ ہے جس میں خون کی آمیزش نہ ہو<sup>(۱)</sup>۔ فقہاء کا استعال لغوی معنی سے علا حدہ نہیں ہے <sup>(۲)</sup>۔

متعلقه الفاظ:

الف-صديد:

۲-"صدید" زخم کا بتلا پانی ہے جوخون سے ملا ہوا ہواور پیپ کے گاڑھا ہونے سے قبل ہو (۳) فقہاء کا استعال اس کے لغوی معنی سے علاحد ہنیں ہے۔

ان دونوں الفاظ کے درمیان تعلق یہ ہے کہ صدید زخم میں "
دونوں الفاظ کے درمیان تعلق یہ ہے کہ صدید زخم میں "
دونی میں کے ہوتی ہے۔

ب-رم:

سا- دم-وہ سرخ سیال مادہ ہے جو جانداروں کی رگوں میں دوڑتا ہے،اسی پرزندگی قائم رہتی ہے ۔

فقہاء ' دم' کواسی معنی میں استعال کرتے ہیں، اسی طرح قصاص

- (۱) لسان العرب ماده: '' فيح''۔
- (۲) حاشية الدسوقي إر ۵۲، الحطاب ار ۱۰۴، مغنی الحتاج ار ۹۷۔
  - (٣) المصباح المنير المعجم الوسيط السان العرب ماده: "صدد" -
    - (۴) متن اللغه، لسان العرب، متنار الصحاح ماده: '' دی'۔

فتح سے متعلق احکام:

(نجاست اورطہارت کے اعتبار سے قیم کا حکم):

### فیجے سے وضو کا ٹوٹنا:

2- فیجے سے وضو کے ٹوٹنے میں فقہاء کا اختلاف ہے، مالکیہ اور شافعیہ نے کہا: بدن سے فیج کے نکلنے سے وضونہیں ٹوٹنا ہے، اس کئے کہ جس نجاست سے ان کے نزدیک وضوٹوٹ جاتا ہے وہ صرف 'دسبیلین'(پیشاب ویا خانہ کے مقام) سے نکلنے والی نجاست ہے،

<sup>(</sup>۱) الاختيار الروسية الطالبين الفقهية ص ٢٨، ١٣٠٤، روضة الطالبين الربم ١١، ١٨ ١٩٠

<sup>(</sup>۲) سورهٔ اعراف ر ۱۵۷ ـ

<sup>(</sup>٣) بدائع الصنائع ار ٢٠، حاشية الدسوقي ار٥٦ طبع دار الفكر، مغني المحتاج الرياض، المعنى لابن قدامه ار١٨٦ طبع الرياض، المغنى لابن قدامه ار١٨٦ طبع الرياض، الإنصاف ار٣٤٨

لهذا غيرسيلين سے نكلنے والی نجاست جيسے پچھنہ لگوانے اور فيح سے وضونہيں لوٹے گا، اس لئے كہ مروى ہے: "أن رجلين من أصحاب النبي عَلَيْكُ حوسا المسلمين في غزوة ذات الرقاع فقام أحدهما يصلي فرماه رجل من الكفار بسهم فنزعه و صلي و دمه يجري" ((نبي عَلَيْكَ كَرواصحاب ني غزوه ذات رقاع ميں پهريداري كي، ايك صحابي نے الحمد كردي تو كفار ميں سے ايك شخص نے انہيں تير مارا، انہوں نے تير كردي تو كفار ميں سے ايك شخص نے انہيں تير مارا، انہوں نے تير كال ديا، اور نماز پڑھتے رہے جبکہ ان كاخون بہدر ہاتھا)۔ نبي عَلَيْكُ فَي كُلُون بهدر ہاتھا)۔ نبي عَلَيْتُ فَي كُلُون بهدر ہاتھا۔

حنفیدکا مذہب ہے کہ فیج کا بدن سے نکل کرالی جگہ پہنی جانا جہاں
پاکی کا حکم دیا گیا ہے، وضو کو توڑ دیتا ہے، سرخسی نے کہا: اگر زخم کا منہ
پیول جائے اور اس سے پیپ وغیرہ ظاہر ہوجائے تو وضو نہیں ٹوٹے گا
جب تک کہ وہ پیپ ورم سے آگے نہ بڑھ جائے ، اس لئے کہ ورم کی
جگہ کو دھونا وا جب نہیں ہے، پس بی پیپ ایسی جگہ تک نہیں بڑھا جس کو
پاک کرنے کا حکم ہے، اس لئے کہ خون جب نہ بہتو وہ وہ اپنے کی میں
ہے، اس لئے کہ بدن خون اور رطوبات کا محل ہے، البتہ وہ کھال سے
پوشیدہ رہتے ہیں، اور کھال کے پھٹنے سے پردہ ختم ہوجا تا ہے، نہ کہ
خون اپنے محل سے دور ہوتا ہے، اور نجس جب تک اپنے کی میں ہو نجس
کا حکم نہیں ہوتا ہے، اس طرح یہاں ہے، کیا نہیں و کیھتے کہ پیٹ

میں موجود نجاستوں کے باوجود نماز جائز ہوتی ہے<sup>(۱)</sup>۔

حفیہ میں سے امام زفر نے کہا: وضوٹوٹ جائے گاخواہ پیپ بہے یا نہ بہے، اس لئے کہ سبیلین سے نجس کا ظہور حدث قرار دیا گیا خواہ وہ نکلنے کی جگہہ سے بہے یا نہ بہے، تواسی طرح تھم غیر سبیلین میں ہوگا (۲) ۔ حنابلہ کے زوید ریک رائح مذہب سے ہے کہ پیپ سے وضوٹوٹ جاتا ہے، البتہ ان کے زویک رائح مذہب سے ہے کہ حضرت فاطمہ بنت اُبی حبیش، کثیر مقدار سے ٹوٹ نے کی دلیل سے ہے کہ حضرت فاطمہ بنت اُبی حبیش کی حدیث میں حضور علی کے ارشاد ہے: ''انعما ذلک عرق، فتوضئی لکل صلاق''(وہ تورگ کا خون ہے لہذا ہر نماز کے فتوضئی لکل صلاق''(۳) (وہ تورگ کا خون ہے لہذا ہر نماز کے لئے وضوکر و)، اور اس لئے کہ وہ بدن سے نکلنے والی نجاست ہے جو اصل راستہ سے نکلنے والی نجاست کے مشابہ ہوگی، قبیل مقدار سے وضو کا نہ ٹوٹنا خون کے سلسلہ میں حضرت ابن عباس گے کے اس قول سے سمجھ میں آتا ہے: اگروہ زیادہ ہوتوا عادہ ضروری ہے۔

امام احمد بن عنبل نے فرمایا: کثیر ہر شخص کے حق میں وہ ہے جسے وہ زیادہ سمجھے، اس لئے کہ حضرت ابن عباس گا قول ہے: زیادہ وہ ہے جو تہمارے دل میں زیادہ ہو، اور ایک روایت میں ہے کہ اس سے وضو ٹوٹ جائے گا ،خواہ وہ قلیل ہویا کثیر (۴)۔

جس کے بدن یا کیڑے میں پیپ لگی ہواس کی نماز: ۲- حنفیہ، مالکیہ، شافعیہ، حنابلہ اور صحابہ وتا بعین میں سے ایک جماعت کا قول ہے کہ اگر انسان کے بدن یا اس کے کیڑے پر

<sup>(</sup>۱) حدیث: "أن رجلین من أصحاب النبي عَلَيْكِ حوسا المسلمین في غزوة ذات الرقاع ....." کی روایت ابوداود(۱۳۲۱) اور حاکم (۱/۱۳۵) نے حضرت جابر بن عبداللّٰد سے کی ہے، حاکم نے اسے حج قراردیا ہے اور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حاشية الدسوقي ار ۱۱۵، شرح الزرقاني ار ۳۳، الإقناع شرح أبي شجاع ار ۵۴ طبع مصطفى الحلق، الغاية القصوى ار ۲۱۴ طبع دار الإصلاح، مغنى المحتاج

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ار ۲۵، العنابيه بهامش فتح القديرا ر ۲۵\_

<sup>(</sup>۲) سانة مراجع

<sup>(</sup>۳) حدیث: إنما ذلک عرق ..... کی روایت بخاری (فتح الباری الباری عائش سے کی ہے۔

<sup>.</sup> (۴) كشاف القناع ار ۱۲۴ ، الإنصاف ار ۱۹۷ ، المغنى لا بن قد امه ار ۱۸۴ ـ

)<del>\*\*</del>

## فيلوله

#### تعريف:

ا - قیلوله لغت میں "قال یقیل قیلا وقیلولة وقائلة" سے مشتق ہے، یعنی دو پہر کے وقت سونا (۱) ۔
اصطلاحی معنی لغوی معنی سے علا حدہ نہیں ہے، شربینی خطیب نے کہا: زوال سے باسونا قیلولہ ہے (۲)۔

عینی نے کہا: قیلولہ کا معنی دو پہر میں سونا ہے (") ۔ مناوی نے کہا: زوال کے وقت اور اس سے ذرا پہلے یا بعد دن کے درمیان سونا قیلولہ ہے (۲) ۔

## شرعی حکم:

۲ – قیلوله کرنے والے کاسونامشحب ہے<sup>(۵)</sup>۔ موصلی نے کہا: قیلولہ مشحب ہے<sup>(۲)</sup>۔ جنہ حیالاتھ : نیس درتہ اسٹن میں دریاں است سال

حضور علی فی مایا: "قیلوا فإن الشیاطین لا تقیل" (۱) فیلوله کرو، اس کے که شیطان قیلوله نہیں کرتے ہیں)، اور فرمایا:

- (۱) القاموس المحيط، المصباح المنير \_
- (٢) الإ قناع للشربيني الخطيب الر١٠٦\_
  - (۳) عمدة القارى ۲۰۱۷\_
  - (۴) فیض القدیرار ۹۴۸\_
  - (۵) عمدة القارى ١٦٣ م٢٥٣\_
    - (۲) الاختيار ۱۲۸/۲۱\_
- (2) حديث: "قيلوا فإن الشياطين لا تقيل" كي روايت الوقيم اصباني =

پھے پیپ لگ جائے تو اگر اس کی مقدار زیادہ ہوتو نماز جائز نہیں
ہوگی، اس لئے کہ نماز کے شرائط میں سے کپڑا، بدن اور جگہ کا پاک
ہونا ہے، لیکن اگر پیپ کی مقدار قلیل ہوتو قلیل فی الجملہ معاف ہے،
اور اس کے ساتھ نماز جائز ہوجاتی ہے، اس لئے کہ انسان عموماً اس
سے محفوظ نہیں ہوتا، اور اس سے گریز دشوار ہوتا ہے۔
پھراس قلیل کی مقدار میں جومعاف ہے فقہاء کا اختلاف ہے، اس
کی تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' صدید'' (فقرہ رکا)۔

# قيراط

د مکھئے:''مقادیر''۔

"استعینوا بطعام السحر علی صیام النهاد، وبالقیلولة علی قیام اللیل" (۱) (سحر کھاکردن کے روزہ پر اور قیلولہ سے رات کے قیام پر مددحاصل کرو) مرادرات میں نماز تہجد پڑھنا ہے، اوراس کے علاوہ ذکر و تلاوت کرنا ہے، کیونکہ جبنش کودن کی نیندسے حصہ مل جاتا ہے تو شب بیداری پورے نشاط وانبساط اور قوت کے ساتھ ہوتی ہے، الہٰ دااس سے معلوم ہوا کہ طاعت پر قوت حاصل کرنے کے لئے سحری کھانا، اوردو پہر میں سونامستحب ہے (۱)۔

شربنی خطیب نے کہا: تہجد پڑھنے والے کے لئے قیلولہ یعنی زوال سے قبل سونا مسنون ہے،اور بیروزہ دار کے لئے سحری کھانے کے درجہ میں ہے (۳)۔

تفصيل كے لئے ديكھئے:اصطلاح'' نوم''۔

قیلوله کے وقت داخل ہونے کے لئے اجازت طلب کرنا:

سا- قیلوله کا وقت ان اوقات میں سے ہے جن میں لوگوں کا معمول
کیڑے اتاردینے کا ہوتا ہے، اور وہ تین اوقات ہیں جن کا الله تعالی
نے اس آیت میں ذکر کیا ہے: "مِنُ قَبُلِ صَلُوةِ الْفَجُو وَحِیُنَ
تَضَعُونَ ثِیابَکُمُ مِنَ الظَّهِیْرَةِ وَ مِنُ بَعُدِ صَلُوةِ الْعِشَاءِ" (")
(ایک نماز شج سے پہلے (دوسرے) جب دو پہرکوا پنے کیڑے اتاردیا
کرتے ہو، اور (تیسرے) بعد نمازعشاء)۔

یں فجر سے پہلے کا وقت نیندختم ہونے ،سونے کالباس ا تارنے اور دن کے کیڑے پیننے کا وقت ہوتا ہے اور قبلولہ یعنی دوپہر کا وقت بھی کپڑاا تارنے کا وقت ہےاورعشاء کی نماز کے بعد سونے کے لئے کیڑاا تارنے کاوقت ہےلہذاان اوقات میںعموماً بدن کھلار ہتاہے، مروی ہے کہ رسول اللہ علیہ نے ' مدلج'' نامی ایک انصاری لڑ کے کو دویہر کے وقت حضرت عمر بن خطاب و بلانے کے لئے بھیجا، تواس نے دیکھا کہ وہ سوئے ہیں اور دروازہ بند ہے، لڑکے نے دروازہ پر دستک دی، انہیں آ واز دی اور اندر داخل ہو گیا ، تو حضرت عمرٌ بیدار ہو گئے اور بیٹھے تو آپ کا کچھ حصہ کھل گیا، حضرت عمرؓ نے فرمایا: میری خواہش ہے کہاللہ تعالی ہمارے بچوں ،عورتوں اور خدام کوان اوقات میں اجازت کے بغیر داخل ہونے سے منع فر مادے، پھروہ رسول اللہ ماللہ علیہ کے پاس تشریف لائے تو دیکھا کہ بیآیت کریمہ نازل ہو چکی حِ: "يَايُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِيَسْتَئُذِنكُمُ الَّذِينَ مَلَكَتُ أَيْمَانُكُمُ وَالَّذِينَ لَمُ يَبُلُغُوا الْحُلُمَ مِنْكُمُ ثَلْتَ مَرّْتِ مِن قَبُل صَلْوةِ الْفَجُر وَحِينَ تَضَعُونَ ثِيَابَكُمُ مِنَ الظَّهِيرَةِ وَمِنُ بَعُدِ صَلُوةِ الْعِشَآءِ ثَلْثُ عَوْرَاتٍ لَّكُمْ" (ا الدايمان والوا تمهار مملوكول اورتم میں جو (لڑ کے ) حد بلوغ کونہیں بہنچے ہیں، ان کوتم سے تین وقتوں میں اجازت لینا چاہے، (ایک) نماز صبح سے پہلے، (دوسرے) جب دوپہر کو اینے کیڑے اتار دیا کرتے ہو اور (تیسرے)بعدنمازعشاء(پیر) تین وقت تمہارے پردہ کے ہیں)۔ تو حضرت عمر الله كاشكر بجالاتے ہوئے سجدہ میں گریڑے<sup>(۱)</sup>، اس آیت میں الله عزوجل نے اینے بندوں کوسکھایا ہے کہ خدام

<sup>=</sup> نے ذکراُ خباراصببان(ار ۱۹۵) میں حضرت انس بن ما لک ﷺ ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "استعینوا بطعام السحر علی صیام النهار" کی روایت ابن ماجہ(۱/ ۵۴۰) نے حضرت ابن عباسؓ ہے کی ہے، اور بوصری نے مصباح الزجاجہ(۱/ ۳۰۲) میں اس کوذکر کیا ہے اورذکر کیا ہے کہ اس کی سند میں ایک راوی ضعف میں۔

<sup>-</sup>(۲) فيض القديرار ۴۹۴،الآ داب سيبقى ص ۲۷۷\_

<sup>(</sup>٣) الإقناع ار ١٠٠١

<sup>(</sup>۴) سورهٔ نورر ۵۸\_

<sup>(</sup>۱) سبب نزول آیت: "یاأیها الذین آمنوا لیستأذنکم الذین ملکت أیمانکم" کو قرطبی نے اپنی تغییر (۳۱ / ۳۰ ۳) میں ذکر کیا ہے، کیکن کی ماخذ کی طرف اس کی نسبت نہیں کی ہے، اور بغوی نے اپنی تغییر (۳۲ / ۳۳۵) میں بغیرسند کے خضراً اس کو ذکر کیا ہے۔

جنہیں کوئی پرواہ نہیں ہوتی ہے اوروہ بچے جوبلوغ کی عمر کوتو نہیں پہنچے ہیں کوئی پرواہ نہیں ہوتی ہے اوروہ جی جوبلوغ کی عمر کوتو نہیں پہنچے ہیں کین دہ ان تین اوقات میں اپنے گھر والوں سے اجازت لے کر داخل ہوں، یہ وہ اوقات ہیں جن میں عموماً لوگ کھلے بدن ہوتے ہیں اور کپڑے اتار دیتے ہیں (1)۔

چراس آیت میں صحابہ کرام کا اختلاف ہے کہ آیا یہ آیت محکم ہے یا منسوخ؟ حضرت ابن عمر نے فرمایا: بیرآیت محکم ہے یعنی خاص مردوں کے حق میں ہے، حضرت ابن عباسؓ نے فرمایا: اس کا حکم ختم ہوگیا ہے، عکرمہ سے مروی ہے کہ عراق کی ایک جماعت نے حضرت ابن عباس سے دریافت کیا: اے ابن عباس!اس آیت کے بارے میں آپ کی کیا رائے ہے جس میں ہمارے رب نے ہمیں بچکم دیا ہے، جبکہ اس برکوئی عمل نہیں کرتا، اللہ کا ارشاد ہے: ''یانیُّهَا الَّذِینَ آمَنُوُ ا لِيَسْتَعْذِنْكُمُ الَّذِينَ مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمُ وَالَّذِينَ لَمُ يَبْلُغُوا الْحُلُمَ مِنْكُمُ ثَلْثَ مَرِّتٍ مِنُ قَبُل صَلْوةِ الْفَجُر وَحِينَ تَضَعُونَ ثِيَابَكُمُ مِنَ الظُّهِيرَةِ وَمِنُ بَعْدِ صَلْوةِ الْعِشَآءِ ثَلْثُ عَوْرَاتٍ لَّكُمُ"، يوري آيت يرُهي توحضرت ابن عباسٌ نے كها: الله تعالى تمام مونین کے ساتھ نرم خوہے، وہ پر دہ کو پیند کرتا ہے، لوگوں کے گھروں میں یردے یا''جہال'(۲) (یردہ سے بندگھ) نہیں تھے، بسااوقات خادم یااس کالڑ کا یااس کا بنتیم اندر چلا آتا جبکہ وہ شخص اپنی زوجہ کے یاس ہوتا،اس لئے اللہ تعالی نے بے بردگی کےان مواقع میں اجازت طلب کرنے کا تھم دیا،اباللہ نے لوگوں کو پردے اور نعتوں سے نواز دياہے، تو ميں نہيں سمجھتا كەكوئى اس يرمل كرے گا<sup>(٣)</sup>۔

- (۱) تفسيرالقرطبي ۱۲ر ۴۰۰۳\_
- (۲) الحجال: جلة كى جمع ہے، جيم كى حركت كے ساتھ، اس كامعنى ايسا گھر ہے جوقبہ كى طرح ہواور كيرُوں سے دُھك ديا گيا ہو۔
  - (۳) احکام القرآن لا بن العربی ۳ر ۱۳۸۴\_

## قيمة

تعریف:

ا - قیت لغت میں وہ ثمن ہے جس سے سامان کی قیت لگائی جاتی ہے '' قیمۃ'' کا لفظ قیم کا واحد ہے ، اور بیہ قیت لگانے کے ذریعیش کے کشتے ہیں (۱)۔

اصطلاح میں بطور بیانہ و معیار جس چیز سے شی کی قیمت کسی زیادتی یا کمی کے بغیرلگائی جائے وہ قیمت ہے<sup>(۲)</sup>۔

> متعلقه الفاظ: الف-ثمن:

۲ - ثمن کامعنی لغت میں عوض ہے، اس کی جمع اثمان ہے، "ندمنته تشمیناً": میں نے اس کے لئے ثمن مقرر کیا بثمن وہ مال ہے جسے بالکع مبیع کے مقابلہ میں لیتا ہے خواہ وہ چیز کوئی عین ہو یا سامان ، اور ہروہ چیز جوکسی شی کے عوض کے طور پر ہووہ اس کا ثمن ہے (")۔

فقہاء کی اصطلاح میں شن وہ عوض ہے جوہیع کوحاصل کرنے کے لئے خریدار خرج کرتا ہے، اثمان دراہم اور دنانیر پر بھی بولا جاتا ہے (۱۳)۔

- (۱) المصباح المنير ،لسان العرب، تاج العروس \_
- (۲) جوابرالإ کلیل ۲/۲۱، حاشیه ابن عابدین ۱۲۲،۵۱/۳\_
  - (٣) لسان العرب، المصباح المنير، تاج العروب\_
  - (۴) بدائع الصنائع ۵ ر ۱۳ ۱،۱۳ بحرالرائق ۵ ر ۲۷۷\_

پس اس لحاظ سے ثمن وہ ثنی ہے جو عاقدین کی باہمی رضامندی سے طے پاجائے خواہ وہ قیمت کے مساوی ہویا اس سے زیادہ یا اس سے کم ہو۔

#### ب-سعر:

سا – سعر لغت میں وہ تی ہے جس پرشن قائم ہوتا ہے، اس کی جمع "اسعار" ہے، "سعووا" کا معنی ہے: کسی نرخ پر وہ متفق ہوئے، "سعوت الشيء تسعيرا" کا مطلب ہے میں نے اس کا ایک نرخ متعین کردیا جس تک پنچنا ہے۔

اورکہا جاتا ہے: اس کا نرخ ہے، جب اس کی قیمت زیادہ ہو،
اور جب وہ بہت ستا ہوتو کہتے ہیں: اس کا نرخ نہیں ہے، بازار کا
نرخ وہ ہے جو تا جروں کے درمیان عام ہو، اور'' تسعیر'' کا مطلب
ہے بادشاہ کی جانب سے لوگوں کے لئے ایک نرخ کی تعیین
کردینا(ا)۔

لفظ سعر کا استعال فقہاء کے نزدیک لغوی معنی سے الگ نہیں ہے(۲)۔

اس طرح سعر وہ ہے جسے فروخت کنندہ سامان کا ثمن متعین کردے یا حکمرال جسے متعین کردے ،لیکن قیمت وہ ہے جو قیمت لگانے والوں کے قیمت لگانے میں شی کے مساوی ہو۔

#### ج-مثل:

سم-مثل کامعنی لغت میں مشابہ ہے، کہا جاتا ہے: هذا مِثْله و مَثْله و مَثْله عنی بداس کے مشابہ جبیبا کہ کہا جاتا ہے: شبینه و شِبْهُه، یعنی بداس کے مشابہ

- (۱) لسان العرب، المصباح المنير ، تاج العروس \_
- (۲) شرح منتهی الإرادات ۱۵۲/۱۵۹۲، قواعد الفقه للبرکتی ص ۳۲، أسنی المطالب ۲/۸۳\_

ے(۱)

فقہاء مثلی ان اموال کو کہتے ہیں جن کے افراد واجزاء باہم اس طرح مماثل ہوں کہ بغیر قابل اعتبار فرق کے ایک دوسرے کے قائم مقام ہو تکیں۔

مجلۃ الا حکام العدلیہ میں ہے: مثلی وہ شی ہے جس کے مشابہ بازار میں بغیر کسی قابل اعتبار فرق کے پایاجا تا ہو، اس میں نا پی جانے والی، وزن کی جانے والی اور شار کی جانے والی اشیاء شامل ہیں، اور اموال میں مثلی قیمی کافتیم ہے (۲)۔

اس لحاظ سے میں اشیاء کا اندازہ قیمت سے کیا جائے گا اور مثلی اشیاء کا اندازہ مثل سے کیا جائے گا۔

> قیت ہے متعلق احکام: قیمت کس چیز میں واجب ہوتی ہے؟ مندرجہذیل امور میں قیمت واجب ہوتی ہے:

اول: قیمی اشیاء میں جب ان کا ضمان واجب ہوجائے: اس کی درج ذیل مثالیں ہیں:

#### الف- بيع فاسد ميں مبيع:

۵- بیج فاسدکوحق الله کی خاطر فنخ کرنا واجب ہے، اور مبیع بائع کو اور ثمن مشتری کووالیس کرنا واجب ہوگا،لہذاا گرخریدار کے نزدیک مبیع ہلاک ہوجائے اور وہ قیمی ہوجیسے جانور، سامان اور جائداد توخریدار اس کی قیت کا ضامن ہوگا، بیر حنفیہ کے نزدیک ہے، یہی حنابلہ کا راج

- (۱) لسان العرب، المصباح المنير -
- (۲) مجلة الأحكام العدليه دفعه: ۱۳۶،۱۴۵، بدائع الصنائع ۵/۱۵۸، ۷/۰۵۱، ۱۵۱، مغنی الحتاج ۲۸۱/۲۶

مذہب ہے، ابن منصور اور ابوطالب کی روایت میں امام احمد نے اس کی صراحت کی ہے۔

قاضی نے المجرد میں اورابن عقیل نے الفصول میں ابوبکر عبد العزیز سے نقل کیا ہے کہ بیج فاسد کے ذریعہ جس چیز کو قبضہ میں لیا جائے اس کا ضمان مقررہ قبت ہوگا، یہی شخ تقی الدین کا اختیار کردہ ہے، انہوں نے فرمایا: یہی مذہب کا قیاس ہے (۱)۔

وہ بیج فاسد جس کے فساد میں اختلاف ہواور وہ بیج فاسد جس کا فساد متفق علیہ ہوان دونوں کے درمیان مالکیہ نے فرق کیا ہے۔

پس وہ بیج فاسد جس کے فساد میں اختلاف ہو (خواہ بیہ اختلاف مذہب سے باہر ہو)، اس میں اگر مبیع خریدار کے قبضہ میں ہلاک ہوجائے تو وہ اس کا ضان اس ثمن کے ذریعہ دے گاجس پر بیج واقع ہوئی ہے، سوائے اس کے جس کواس سے مستثنی کردیا گیا ہے۔

اورا گریج کا فساد متفق علیہ ہوتو مشتری اس کی قیمت کا ضامن ہوگا اگروہ شی قیمت والی ہو، اور اگر مثل والی ہوتو اس کے مثل کا ضامن ہوگا، خلیل نے اس کو اختیار کیا ہے اور یہی رائے مشہور ہے، اور ابن مثاش اور ابن الحاجب کا یہی طریقہ ہے، اس کی اصل ابن یونس کی ہے، اور مدونہ کے علاوہ میں اسے ابن القاسم کی طرف منسوب کیا گیا ہے۔

ابن رشد، ابن بشیر کنمی اور مازری کا دوسراطریقه ہے اور وہ بیہ ہو کہ فوت ہونے کی صورت میں لازم صرف قیت ہوگی خواہ مبیع قیمی ہو یامثلی (۲)۔

شافعیہ نے کہا: اگر بھے فاسد میں مبیع تلف ہوجائے تو خریدار مثلی میں اس کے مثل کا ضامن ہوگا،اوراگروہ قیمت والی ہوتو آخری قیمت

- (۱) حاشیه ابن عابدین ۴مر ۱۲۵، الاختیار ۲ر ۲۳، شرح منتبی الإرادات ۲ر ۱۹۸، الاختیار ۲ ر ۲۵۳، شرح منتبی الإرادات ۲ ر ۱۹۸، المغنی ۴مر ۲۵۳۔
- (٢) منح الجليل ٢ر ٥٨١،٥٨٠، جوابرالا كليل ٢ر ٢٤، حاشة الدسوقي ٣ر١٤، ٧٥ـــ

کا ضامن ہوگا، یہی رائے بعض کتب شافعیہ جیسے مغنی المحتاج اوراسی
المطالب میں ہے، شہاب رملی نے الروض کے قول: '' تلف ہوجانے
والی مبیع کا مثلی میں مثل سے ضامن ہوگا'' پر تبصرہ کرتے ہوئے کہا: امام
شافعی نے اسی کی صراحت کی ہے، گرچہ ماوردی نے صحیح اس رائے کو
قرار دیا ہے کہ وہ ضان میں اس کی قیت دےگا، اور البحر میں دعوی کیا
ہے کہ اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے۔

اسی طرح زرکشی نے ذکر کیا ہے کہ رافعی نے مثلی اور معقوم میں فرق کی تفصیل کے بغیر قیمت کے وجوب کا مطلقاً ذکر کیا ہے، اور ماوردی نے اس کی صراحت کی ہے، لیکن زرکشی نے کہا: میدائے ضعیف ہے (۱)۔

پیسابقه تفصیلات حنفیہ کے نز دیک بیچ فاسد سے متعلق ہیں، جمہور کے نز دیک فاسداور باطل برابر ہیں۔

حفیہ کے نز دیک جو تیج باطل ہواس میں خریدارا گرمبیع خریدار کے قبضہ میں اوصلیفہ کے نزدیک خریدار پرکوئی ضمان نہیں ہوگا، اس لئے کہ وہ اس کے قبضہ میں بطور امانت ہے، لہذا وہ کسی تاوان کے بغیر ہلاک قراریائے گی۔

اورامام ابو یوسف وامام محرکنز دیک وہ اس کی قیمت کا ضامن ہوگااس لئے کہ بائع مفت اس کے قبضہ پرراضی نہیں ہوا<sup>(۲)</sup>۔

بیع فاسد میں قیمت کے واجب ہونے کا وقت:

۲ - جب بیج فاسد میں قیمت واجب ہوجائے تواس کے وجوب کے وقت میں فقہاء کے چندا قوال ہیں:

چنانچ حنفیہ کی رائے اور وہی مالکیہ کی مشہور رائے اور شافعیہ کی (۱) مغنی الحتاج ۲/۲، اسم المطالب ۳۲۸، المعثور فی القواعد ۳۳۹۸،

(٢) الاختيار ٢ / ٢٣\_

ایک رائے ہے کہ پیغ پر قبضہ کے دن جو قبت تھی اس کا ضمان واجب ہوگا، حنفیہ نے کہا: اگر چہاس کے قبضہ میں مبیع کی قبت بڑھ جائے اور وہ اس کو تلف کر دے، اس لئے کہ وہ اس کے ضمان میں محض قبضہ کی وجہ سے داخل ہوجائے گی لہذا اس میں کوئی تغیر نہیں ہوگا جبسا کہ غصب میں۔

حنابلہ کے نزدیک (جیسا کہ قاضی نے کہا ہے اورامام احمد نے اس کی صراحت کی ہے) اور وہی حنفیہ میں سے امام محمد کا قول اور شافعیہ کی ایک رائے ہے کہ مبیع تلف ہونے کے دن والی قیمت کا ضمان واجب ہوگا، انہوں نے کہا: اس لئے کہ اسے اس پر قبضہ کی اجازت حاصل ہے لہذاوہ عاریت کے مشابہ ہوگا۔

شافعیہ کے نزدیک رائ مذہب سے ہے کہ قبضہ کے وقت سے ہلاکت کے وقت تک سب سے زائدرہ نے والی قیمت واجب ہوگی، اس لئے کہ وہ ہر لمحہ شریعت کی جانب سے اس کو واپس کرنے کا مخاطب ہے، اور یہی حنابلہ کا ایک قول ہے جسے خرقی نے ''الغصب'' میں ذکر کیا ہے، ابن قدامہ نے کہا: پس یہاں نیچ فاسد خارج ہوجائے گی، بلکہ وہ یہاں بدرجہ اولی خارج ہوگی۔اس لئے کہ سامان اپنے مالک کی ملکیت میں اپنے زائد ہونے کی حالت میں تھا، اور اسی پراس کے نقصان کا ضان اس کے اضافہ کے ساتھ تھا، تو یہی حال اس کے تلف ہونے کی صورت میں بھی ہوگا۔

مالکیہ کا ایک قول میہ ہے کہ بیع کے دن والی قیمت واجب ہوگی<sup>(۱)</sup>۔

2- جوکوئی چرخصب کرلے، جب تک وہ باقی رہے اس کا لوٹاناس پر واجب ہوگا، اس لئے کہ نبی علیہ کا ارشاد ہے: "علی الید ما أخذت حتی تؤدی" (ہاتھ پروہ چیز واجب ہے جواس نے لی ہے یہاں تک کہ اسے ادا کردے)، الہذا اگر وہ اس کے قبضہ میں ضائع ہوجائے تو اس کا بدل واپس کرنا لازم ہوگا، اس لئے کہ جب عین کولوٹانا ناممکن ہوجائے تو جو چیز مالیت میں اس کے قائم مقام ہو اسے لوٹانا واجب ہوگا، پس اگر وہ شی مخصوب مثلی چیز وں میں سے ہو اسے لوٹانا واجب ہوگا، پس اگر وہ شی مخصوب مثلی چیز وں میں سے ہو والی چیز یہ تو والی، وزن کی جانے والی اور باہم قریب شار کی جانے والی اور باہم قریب شار کی جانے والی چیز یہ تو غاصب پر اس کا مثل لازم ہوگا، اس لئے کہ خصب کا والی چیز یہ تو غاصب پر اس کا مثل لازم ہوگا، اس لئے کہ خصب کا ضان تعدی کا ضان ہے، اور تعدی کی اجازت صرف مثل کے ذریعہ ہو سان تعدی کا ارشاد ہے" فَمَنِ اعْتَدَای عَلَیْکُمْ فَاعْتَدُوْ اعَلَیْهِ بِمِثْلِ مَا اعْتَدَای عَلَیْکُمْ اس نِرزیاد تی کر وجیسی اس نے تم پر زیاد تی کر وجیسی اس نے تم پر زیاد تی کر وجیسی اس نے تم پر زیاد تی کی ہے ک

اور مطلق مثل وہ ہے جوصور تأاور معنی مثل ہو،اور قیمت صرف معنی کے لحاظ ہے مثل ہوتی ہے صور تأنہیں۔

اوراس لئے کہ غصب کا ضان نقصان کی تلافی کا ضان ہے اور تلافی کا معنی مثل کے ذریعہ قیمت کے مقابلہ میں زیادہ کامل ہوتا ہے، لہذا صرف ناممکن ہونے کے وقت مثل کو چھوڑ کر قیمت کی طرف عدول کیا جائے گا۔

اورا گرمغصوب کا کوئی مثل نه ہوتواس پراس کی قیت لازم ہوگی ،

ب-مغصوب (غصب شده شي)

<sup>(</sup>۱) حدیث: "علی الید ما أخذت ....." کی روایت تر مذی (۱۳/۵۵۵) نے حضرت سمرہ بن جندب اُسے کی ہے، وہ حضرت حسن بھری سے روایت کرتے ہیں، ابن حجر نے النحیص (۱۳/۵۵) میں کہا ہے کہ حضرت سمرہ سے حضرت حسن کی سماع میں اختلاف ہے۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ۱۹۴۷

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ۴ر۱۵، الاختیار ۲/ ۲۳، حاشیة الدسوقی ۱۲/ ۲۵، ۲۵، ۲۵ و ۱۲ و ۱۲۵، ۳۲۵ تحقیق المطبعی، اسنی المطالب ۲۷، ۴، المغنی ۴/ ۲۵، ۲۵ منتبی الا رادات ۱۹/۲ س.

اس کئے کہ مثل صوری کا واجب کرنا ناممکن ہے لہذا مثل معنوی واجب ہوگا اور وہ قیمت ہے، اس کئے کہ وہی مثل ممکن ہے۔

قیمت کے ضمان میں اصل حضرت عبداللہ بن عمر کی روایت ہے کہ نبی علی اللہ نبی علی اللہ نبی علی اللہ نبی علی اللہ فی عبد فکان له مال یبلغ ثمن العبد قوم علیه قیمة العدل "() (جو کسی غلام میں اپنا حصه آزاد کردے اور اس کے پاس غلام کی قیمت کے برابر مال ہوتو اس کے خلاف عدل کے ساتھ اس کی قیمت لگائی جائے گاتو شریک کے حصہ کی قیمت اس پرواجب ہوگی)، رسول اللہ علی ہے نہ شریک کے حصہ میں قیمت لگائے کا حکم فرمایا، اس لئے کہ آزاد کر کے شریک کے حصہ میں قیمت لگائے کردیا ہے، آپ علی اس کے کہ آزاد کر کے نہیں فرمایا، اور اس لئے کہ یہ اشیاء الی ہیں جن کے اجزاء باہم مساوی نہیں ہیں، اور اس کے کہ یہ اشیاء الی ہیں جن کے اجزاء باہم میں قیمت زیادہ عبر قرار پائی، اور غلام کے سلسلہ میں جونص وارد ہے میں قیمت زیادہ عبر آزار پائی، اور غلام کے سلسلہ میں جونص وارد ہے وہ دلالتہ ہراس چیز کے ضائع کردینے میں وارد سمجھی جائے گی جس کا کوئی مثل نہ ہو۔

عنبری سے نقل کیا گیا ہے کہ ہر شی میں اس کا مثل واجب ہوگا،خواہ وہ مثلی ہویا قیمت والی (۲)، اس لئے کہ حضرت عائشہ سے مروی ہے کہ انہوں نے فر مایا: میں نے کسی کھانا بنانے والی کو حضرت صفیہ جیسی نہیں دیکھا،انہوں نے نبی عقیقیہ کی خدمت میں ایک برتن جس میں کھانا تھا ہدید بھیجا مجھے اپنے آپ پر قابونہیں رہا،اور میں نے اسے تو ڑ

(۱) حدیث: "من أعتق شركاً له في عبد....." كى روایت بخارى (فتح الباری 100) مدیث المرام (۱۳۹/۲) نے كى ہے، اور الفاظ مسلم كے ہیں۔

دیا، پھر میں نے نبی علیہ سے اس کا کفارہ پو چھا تو آپ علیہ نے فرمایا: "إناء کاناء، وطعام کطعام" (اربرت کے بدلہ برتن اور کھانا کے بدلہ کھانا ہے )۔

حضرت انس سے روایت ہے کہ نبی کریم علیہ اپنی ایک بیوی کے پاس سے ، تو ام المونین میں سے ایک نے خادم کے ہاتھ ایک پیالہ بھیجاجس میں کھانا تھا، اس بیوی نے اپنے ہاتھ سے مارا اور بیالہ کوتوڑ دیا، تو رسول اللہ علیہ نے اس کا ضمان دیا اور اس میں کھانا رکھا، اور فرمایا: کھاؤ، آپ علیہ فی نے قاصد کو اور پیالہ کوروک لیا، جب سب کھانے سے فارغ ہو گئے تو آپ علیہ نے نے تا میں کھانے ہوگئے تو آپ علیہ کی بیالہ واپس جمعوایا اور ٹوٹے پیالہ وارک لیا،

اوراس کئے کہ نبی علیقہ نے ایک اونٹ قرض لیا اوراس کامثل لوٹا یا <sup>(۳)</sup>۔

اس کی تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' غصب'' (فقرہ روا، ۲۰ اور ۲۳)۔

#### مغصوب میں قیمت کے واجب ہونے کا وقت:

۸ - حنفیداور ما لکید کا مذہب اور امام احمد کی ایک روایت ہے کہ اگر
 ہلاک ہونے والی شی قیمی ہوتو غاصب غصب کے دن کی قیمت کا ضمان
 دےگا۔

<sup>(</sup>۱) حدیث عائشہ: "ما رأیت صانعة طعام مثل صفیة....." کی روایت نیائی(۱/۷) نے کی ہے، ابن حجر نے الفتح (۱۲۵/۵) میں اس کی سند کو حسن کہاہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث انس: 'أن النبی عَلَیْ کان عند بعض نسائه.....' کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۲۴/۵) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "أن النبي عَلَيْكُ استسلف بعیراً ورد مثله" كی روایت مسلم (۱۲۲۴) نے حضرت ابورافع سے كی ہے۔

شافعیہ کے نزدیک غصب کے وقت سے ضائع ہونے کے وقت ک میں جس دن سب سے زائد جو قیمت ہواس کا ضمان دے گا،اس کئے کہ جس دن اس کی قیمت زائد تھی اس دن بھی وہ غاصب تھالہذا اس براس دن کی قیمت کا ضمان لازم ہوگا۔

حنابلہ کے نزدیک راج مذہب میہ کے مغصوب کے تلف ہونے کے دن جو قبت تھی وہ واجب ہوگی (۱)۔

اس کی تفصیل کے لئے اصطلاح'' غصب'' (فقرہ ۲۴) دیکھی جائے۔

## دوم:مثل كاناممكن هونا:

9 - جن اشیاء میں قیت واجب ہوتی ہے ان میں وہ ٹی بھی ہے جس کاضمان مثلی ہولیکن مثل کا لوٹانا ناممکن ہوجائے، جیسے نیچ فاسد میں مبیع اگر مثلی ہو،اوراسی طرح غصب کی ہوئی ثنی جو مثلی ہو۔

شافعیہ اور حنابلہ نے مثل کے ناممکن ہونے کی کیفیت یہ بیان کی کہ
یاتو وہ موجود نہ ہو، یا وہ دور ہواور اس تک رسائی ممکن نہ ہو، یا وہ اپنے شن
مثل سے زیادہ میں مل رہا ہو، پس ان حالات میں مثل کی قیمت واجب
ہوگی ، اور بیشا فعیہ کے نز دیک مبیع فاسد پر قبضہ کے وقت یا غصب کے
وقت سے مثل کے ناممکن ہونے تک کے درمیان کی اعلی قیمت ہے،
اور حنابلہ کے نز دیک مثل کی قیمت مثل کا حصول دشوار ہونے کے دن
واجب ہوگی اس لئے کہ ذمہ میں قیمت مثل کے منقطع ہونے کے
وقت واجب ہوگی اس لئے کہ ذمہ میں قیمت مثل کے منقطع ہونے کے
وقت واجب ہوئی ہے ، لہذا اسی وقت کی قیمت معتبر ہوگی (۲)۔

حفیہ میں سے امام ابوصنیفہ کے نزدیک مثل کی قیت خصومت کے دن کی واجب ہوگی، امام ابو یوسف نے کہا: غصب کے دن کی قیت واجب ہوگی، اور امام محر فرماتے ہیں کہ ختم ہونے کے دن کی قیمت واجب ہوگی (۱)۔

مالکیہ نے مثل کے متعذر ہونے کی صورت میں بیج فاسد اور غصب کے درمیان فرق کیا ہے، چنانچہ انہوں نے کہا: اگر بیج فاسد میں مبیح ہلاک ہوجائے اور وہ مثلی ہوتو مندر جہذیل حالات میں قیمت کے ذریعہ اس کا صغان دے گا:

الف-جب اس کاملنا دشوار ہوجائے۔

ب- جب اس کی بیج اندازہ سے کی جائے اور بیج کے بعداس کا ناپ یااس کاوزن معلوم نہ ہو۔

ج- جب ناپ یا تول یا شار سے فروخت کی گئی ہولیکن واپسی کے فیصلہ کے وقت وہ یا د ندر ہاہو۔

د- جب اس کا ناپ تول یا شار معلوم تو ہولیکن واپسی کے فیصلہ کے دن اس کا ملنا دشوار ہو گیا ہو۔

تو ان حالات میں واپسی کے فیصلہ کے دن والی قیمت کا وہ ضامن وگا۔

غصب کی ہوئی مثلی شی اگر ہلاک ہوجائے توجس شخص کی چیز غصب ہوئی ہے وہ اس کے پائے جانے تک انتظار کرے گا تا کہ مثل حاصل کرلے (۲)۔

سوم: ثمن میں اختلاف کی وجہ سے نشخ شدہ ہیے میں مبیع: •ا - اگر مبیع کے ثمن میں بائع اور مشتری کا اختلاف ہوجائے ، بائع

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ۴ مر ۱۱۵،۵۲۴، ۱۱۱، الاختیار ۳ر ۵۹\_

<sup>(</sup>٢) حاشية الدسوقي ١٨١٠/٥٠٠ جوابر الإكليل ١٣٩،١٣٨/١١٩١ م

را) بدائع الصنائع ۱۵۱/۵۱،الهدامه ۱۸۱۳،۱۱،الدسوقی ۳ر ۴۳،۳ ،جوابرالاِ کلیل ۲ر ۴ ۱۹،مغنی المحتاج ۲ر ۴۸، ۸مغنی ۵ر ۲۷۹،نتبی الا رادات ۲ ر ۴۱۹ \_

<sup>(</sup>۲) المغور في القواعد ۲۸ ۳۳۲،۳۲۸ مغني المحتاج ۲۸ ۲۸۳، ۲۸۳، شرح منتهي الا رادات ۲۸ ۹۱۹ -

کے: میں نے تم سے اتنے میں فروخت کیا ہے، اور مشتری کہے: میں نے استے میں فروخت کیا ہے، اور مشتری کہے: میں نے استے میں خریدا ہے، اور ان دونوں میں سے کسی کے پاس بینہ نہ ہو تو تھے فنخ تو دونوں حلف اٹھا کیں گے، اور اگر دونوں راضی نہ ہوں تو بیجے فنخ کردی جائے گی۔

اگر مبیع مشتری کے نزدیک ہلاک ہوجائے تو اس کے ضمان کی کیفیت میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

حنابلہ کے نزدیک اور وہی شافعیہ میں سے نووی کا قول ہے اور حاوی نے اسے حجے قرار دیا ہے، اور اس کو صاحب المہذب نے اختیار کیا ہے، اور وہی مالکیہ کا ایک قول ہے جبیبا کہ التوضیح وغیرہ میں ہے کہ مشتری مبیع کا ضمان قبت سے دے گا خواہ وہ مثلی ہویا قبت والی۔

شافعیہ کے نزدیک مشہور قول جیسا کہ شربنی خطیب نے ذکر کیا ہے، اور وہی مالکیہ کا ایک قول ہے کہ اگر مبیع مثلی ہو تومشتری مثل کا ضامن ہوگا اور اگر قیمت والی ہوتو قیمت کا ضامن ہوگا (۱)۔

### قیمت اور مثل دونوں کے ذریعہ ضمان:

11 - قابل صفان اشیاء میں سے بعض الیی بھی ہیں جن میں قیمت اور مثل دونوں ایک ساتھ واجب ہوتے ہیں، یہاں شکار میں ہے جوکسی کی ملکیت ہو، جب اسے محر م خص قبل کرد ہے یا حلال شخص حرم میں قبل کرد ہے ، اس میں وہ ما لک کے لئے قیمت کے ذریعہ صفان دے گا، جیسا کہ اگروہ اور حق اللہ کے لئے مثل صوری کے ذریعہ صفان دے گا، جیسا کہ اگروہ کسی حلال شخص سے کوئی مملوک شکار عاریت پر لے اور اس کے پاس وہ ہلاک ہوجائے (تو اس صورت میں قیمت اور مثل دونوں واجب

ہوں گے )، بیاس وقت ہے جب اس کامثل ہو، اس کئے کہ اللہ تعالی

كَا تُول بِي "فَجَزَآةٌ مِّتُلُ مَا قَتَلَ مِنَ النَّعَمِ" (السكاجرمانه

اگروہ ان جانوروں میں سے ہوجن کامثل نہیں ہے جیسے مملوکہ

گور بے تو ان میں دوقیتیں واجب ہوں گی ،ایک قبت حق اللّٰہ کی

خاطر ہوگی اور دوسری قیت اس کے مالک کے لئے ہوگی (۲)۔

اسی طرح کاایک جانورہے جس کواس نے مارڈ الاہے )۔

ر) بدائع الصنائع ۲ر ۲۰۰۳، المنفور ۲ر ۳۳۳، ۳۳۳، شرح منتهی الإرادات ۲/ ۱۲، ۳۲، چوابر الا کلیل ار ۲۰۰۱، ۲۰۰۰

<sup>(</sup>۱) منح الجليل ۲ ر ۲۳۷، مغنی المحتاج ۲ ر ۹۷، المهذب ارا ۳۰، شرح منتهی الإرادات ۱۸۵/۲

#### وشبهه"(۱)یعنی بیاس کے مشابہ ہے۔

فقهاء مثلی ان اموال کو کہتے ہیں جن کے اجزاءاورافراد باہم اس طرح مماثل ہوں کہ بغیر قابل اعتبار فرق کے ایک دوسرے کے قائم مقام ہوسکیں۔

المجله میں ہے:مثلی وہ شی ہےجس کامثل بازار میں بغیر کسی قابل اعتبار فرق کے یا یا جاتا ہو جیسے نائی جانے والی ،وزن کی جانے والی اور باہم قریب شکل کی شار کی جانے والی چیزیں (۲)۔ لہذااموال میں ہے مثلی تیمی کافشیم ہے۔

#### اجمالي حكم:

اول-بعضٰ وہ عقود ہیں جن میں بالاتفاق جائز ہے کہ معقودعلیه می اموال میں سے ہو: اس کی چندمثالیں درج ذیل ہیں:

۳۰ اس پرفقهاء کااتفاق ہے کئیمی اموال جیسے سامان اور جانوروغیرہ کا بچ کامحل ہونا جائز ہے۔اس کے ساتھان میں معتبر شرا لط کامکمل یا یا جاناضروری ہے۔لیعنی ان اموال کاعاقد کی ملکیت میں ہونا، یا ک اور قابل انتفاع ہونا،اس کی حوالگی پر قدرت کا ہونا، عاقدین میں سے ہر ایک کومعلوم ہونا۔

اس کی تفصیل کے لئے اصطلاح: ''بیج'' ( نقرہ ۱۲۸ اوراس کے بعد کے فقرات ) دیکھے جائیں۔

#### 

# قيميات

#### تعريف:

ا - قیمیات لغت میں جمع ہے جس کا واحد قیمی ہے، قیت کے لفظ کی طرف اس کی نسبت کر کے اس کوشی قیمی کہا جاتا ہے ، اس کئے کہ اصل خلقت میں اس کا کوئی ایبامحفوظ وصف نہیں ہے جس کی طرف اس کی نسبت کی جاسکے، قیت: کسی شی کا وہ ثمن ہے جو قیت لگانے کے ذريعه متعين ہو<sup>(۱)</sup>۔

اصطلاح میں قیمی وہ شی ہے جس کامثل بازار میں نہ ملے ، یا ملے لیکن قیت بہت زیادہ فرق کے ساتھ ہوجیسے کہ مثلی جوا پنے غیر کے ساتھ مخلوط ہو، اور جیسے ایسی عددی چیزیں جن کے افراد اور اکائیوں کے درمیان قیت میں بہت فرق ہوجیسے چویائے (۲)۔

#### متعلقه الفاظ:

#### مثلبات:

۲-"مثلیات"،مثلی کی جمع ہے،مثل کامعنی لغت میں مثابہ ہے، کہا جاتا ہے: "هذا مِثْلُه اور مَثَلُه"، جبیا كه كهاجاتا ہے: "هذا شبيهه

<sup>(</sup>٢) مجلة الأحكام العدليه دفعه: ١٣٥، ابن عابدين ١٨١٧، بدائع الصنائع ےر • ۱۵۱،۱۵۰، أشاه السيوطي ر ۸۹ سمغنی المحتاج ۲۸۱۲\_

<sup>(</sup>۱) المصماح المنير ،لسان العرب

<sup>(</sup>۲) درر الحکام شرح مجلة الأحکام ار۱۰۵ اوراس کے بعد کے صفحات دفعه:۱۴۸،۱۴۲، حاشیه ابن عابدین ۵/ ۱۱۱، ۱۱۱، حاشیة الدسوقی ۳/ ۲۱۵، نهاية المختاج ۵ر ۱۵۹ منتهی الإ رادات ۲۲ و ۴۱ م، المثنی ۵ ر ۲۳ • ۲۲ ـ

ب-اجاره:

۷ - جائز ہے کہ تیمی اموال کی منفعت عقد اجارہ کامحل ہو، جیسے کسی مکان کور ہائش کے لئے کسی جانور کوسواری کے لئے یا سامان کے حمل وقتل کے لئے کرایہ پر لینا، اس کے ساتھ اس میں معتبر شرائط پوری طرح پائی جائیں، یعنی منفعت کا معلوم ہونا اور اس کے حاصل کرنے پر قدرت ہونا۔۔۔۔۔وغیرہ،اس پر بھی فقہاء کا اتفاق ہے۔

اس کی تفصیل کے لئے اصطلاح ''إ جارة'' (فقرہ / ۲۹ اوراس کے بعد کے فقرات ) دیکھے جائیں۔

دوم: بعض وه عقو دین جن میں قیمی اموال کے لعقد بننے میں فقہاء کا اختلاف ہے: میں فقہاء کا اختلاف ہے: اس کی مثالیں درج ذیل ہیں:

#### الف-سلم:

۵-سلم کی صحت کے لئے شرط ہے کہ مسلم فیہ (جس سامان میں نے سلم کی جارہی ہے) الی چیز ہوجس کی مقدار اور اوصاف کواس طرح متعین کرناممکن ہو کہ اس کے بعد اس میں صرف معمولی فرق ہی باقی رہ سکے، اس لئے مثلیات جیسے مکیلات اور موزونات میں سلم جائز ہے، اس لئے کہ ان کو مقدار اور صفت کے اعتبار سے متعین کرناممکن ہے، اس مسئلہ پرفقہاء کا اتفاق ہے۔

اسی طرح جمہور کے نزدیک ان'' قیمیات'' میں جو صفات کے ذریعہ متعین ومنضبط ہو جاتی ہیں ہیں جا کر ہے، حنفیہ کا مذہب ہے کہ قیمیات میں سلم درست نہیں ہے، البتہ انہوں نے ان میں سے بعض چیزوں کو استحساناً مستثنی کیا ہے۔

كاسانى نے كہا: ذراع (ہاتھ) سے ناپی جانے والى اشياء جيسے

کیڑے، بستر، چٹائی میں قیاس کا تقاضا یہ ہے کہ سلم جائز نہ ہو، اس لئے کہ وہ ذوات الامثال میں سے نہیں ہیں، کیونکہ ایک کیڑے اوردوسرے کیڑے کے درمیان بہت زیادہ فرق ہوتا ہے، اور اسی لئے عددی اشیاء کا ضمان مثل کے ذریعہ ادانہیں کیا جاتا ہے بلکہ قیت سے ادا کیا جاتا ہے، تو بہموتی اور جواہرات میں سلم کے مشابہ ہوگا، لیکن ہم نے استحساناً اسے جائز کہا،اس لئے کہ دین کے بارے میں الله تعالى كا ارشاد ب: "وَلَاتَسْنَمُوْ آ أَنُ تَكُتُبُوهُ صَغِيرًا أَوُ كَبِيْوًا إِلَىٰ أَجَلِهِ<sup>(1)</sup> (اوراس (معاملت) كوخواه وه جِيموتَّى هو يابرُّى اس کی میعاد تک لکھنے ہے اکتانہ جاؤ) ،مکیل وموزون میں صغیراور کبیر نہیں کہا جاتا ، یہ توصرف ذراع سے نابی جانے والی اور شار کی جانے والی چیزوں میں کہا جاتا ہے، اور اس لئے کہ کیڑوں میں ان کی ضرورت کی وجہ سے سلم کا تعامل رہاہے تو بیاس کے جواز پر اجماع ہوگا،لہذااس کےمقابلہ میں قیاس کوترک کردیا جائے گا،اوراس کئے که جب اس کی جنس ،صفت ، نوعیت اور طول وعرض کو بیان کردیا جائے تو تفاوت وفرق بہت معمولی رہ جائے گالہٰذا اسے باب سلم میں لوگوں کی ضرورت کی وجہ سے مثلی اشیاء میں شامل کردیا جائے گا<sup>(۲)</sup>۔ ديکھئے:''سلم'' (فقرہ/۲۱)۔

۲ - جمہور فقہاء کا اس میں اختلاف ہے کہ کوئی قیمی اشیاء ایسی ہیں جن کوصفات کے ذریعہ معین کرناممکن ہوگا اور ان میں سلم جائز ہوگا اور ان کوئی ایسی ہیں جن کوصفات کے ذریعہ متعین کرناممکن نہ ہوگا اور ان میں سلم جائز نہ ہوگا۔

مالکیہ کا مذہب ہے کہ تمام قیمیات میں سلم جائز ہوگا،اس کئے کہ صفات کے ذریعہ ان کو متعین کرناممکن ہے، اس لئے انہوں نے

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ر ۲۸۲\_

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۵ ر ۲۰۹،۲۰۸\_

کیڑے،حیوانات،موتی اور بڑے جواہر میں سلم کو جائز قرار دیاہے، اس لئے کہان کے نز دیک ان میں سے ہرایک کوصفات کے ذریعیہ متعین کرناممکن ہے، چنانچوانہوں نے موتی کے بارے میں کہا:اس کی صفات کی تعیین ممکن ہے،اس طرح کہاس کی جنس ،اس کی تعداد، ہر دانه کاوزن اوراس کی صفت اور دیگر تفصیلات بیان کردی جا نمیں (۱) \_ شافعیہ کے نز دیک کپڑے،اون،کٹڑی اور پھر میں سلم جائز ہے، اس کئے کہان کے نزد یک وصف کے ذرایجان کومتعین کرناممکن ہے، اسی طرح انہوں نے جانور میں سلم کو جائز قرار دیا ہے، انہوں نے کہا: اس لئے کہ بیوزمہ میں بطور قرض ثابت ہوتا ہے، حدیث ہے: "أن رسول الله عَلَيْكُ استسلف من رجل بكرا فقدمت عليه إبل من إبل الصدقة، فأمر أبا رافع أن يقضى الرجل بكره، فرجع إليه أبو رافع فقال: لم أجد فيها إلا خيارا رباعيا، فقال: أعطه إياه، إن خيار الناس أحسنهم قضاء"(٢) (نبي عليه في ايك تخص سے ايك اونٹ بچے قرض ليا، پھر جب آپ کے پاس صدقہ کے اونٹ آئے تو آپ علیہ نے ابورافع کو حکم دیا کہاں شخص کواس کا بچہاونٹ لوٹادیں، ابورافع آپ علیت کے پاس لوٹ كرآئے اوركہا: مجھے وہال صرف اچھے اوراليسے اونٹ نظرآئے جن کے رہائی دانت گر گئے ہیں (ایعنی جن کی عمر چھسال سے متجاوز ہو پچکی ہو)، آپ علیہ نے فرمایا: انہیں وہی دے دو،لوگوں میں بہتروہ ہے جوادا ئیگی میں بہتر ہو ) ،توسلم کوقرض پر قیاس کیا گیا،لیکن ان فقهاء نے جواہرات جیسے موتی عقیق، یا قوت اور چیڑوں میں سلم کو جائز قرارنہیں دیا،اس لئے کہ وصف کے ذریعہان کومتعین کرناممکن

نہیں ہے(۱)۔

فیمی اشیاء میں سلم کے سلسلہ میں حنابلہ سے روایات مختلف ہیں، ابن قدامہ نے کہا: جانور میں سلم کے سلسلہ میں روایت مختلف ہے، چنانچے مروی ہے کہ اس میں سلم درست نہیں ہے، بی توری کا قول ہے، يهي حضرت عمرٌ ، ابن مسعودٌ ، حذيفةٌ ، سعيد بن جبير ، شعبي اور جورجاني سے مروی ہے ، اس لئے کہ حضرت عمر بن خطاب ؓ سے روایت ہے ، انہوں نے فر مایا: بے شک ریا میں کچھا بیسے ابواب ہیں جو خفی نہیں ہیں اور ان ہی میں سے جانوروں میں سلم کرنا ہے، اور اس لئے کہ حیوانات کے درمیان بہت زیادہ فرق ہوتا ہے لہذا ان کو متعین کرنا ممکن نہیں ہے، ظاہر مذہب ان میں سلم کے سچے ہونے کا ہے، اثر م کی روایت میں اس کی صراحت ہے، ابن المنذرنے کہا: جن ہے ہم نے بدروایت کی ہے کہ جانور میں سلم کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے، ان ميں ابن مسعودٌ ، ابن عباسٌ ، ابن عمرٌ ، سعيد بن المسيب ،حسن ، شعبي ، مجاہد، زہری اور اوز اعی ہیں، اور اس کئے کہ ابورافع نے کہا: نبی صالله علیسه نے ایک شخص سے اونٹ قرض لیا، اوراس لئے کہ جانور ذمہ میں بطور مہر کے ثابت رہتا ہے تو وہ سلم میں بھی ثابت رہے گا۔ جبیا کہ کیڑے میں ہوتاہے۔

ابن قدامہ نے کہا: جانور کے علاوہ وہ اشیاء جو کیلی ، وزنی اور میٹر سے ناپی جانے والی نہ ہوں ، ان میں سلم کے سلسلہ میں روایت مختلف ہے، چنا نچہ اسحاق بن ابراہیم نے امام احمد سے قتل کیا ہے انہوں نے فرمایا: میری رائے میں سلم صرف ان چیز وں میں جائز ہوگا جن میں ناپ یا تول ہے، یا جن پر واقفیت ہوسکتی ہے، ابوالخطاب نے کہا: اس کا مطلب یہ ہے کہ ایسے معلوم طریقہ پر اس کی واقفیت ہوسکتی ہوجس میں فرق نہ پڑے جیسے میٹر سے نابی جانے والی چیزیں ، لیکن انار اور میں فرق نہ پڑے جیسے میٹر سے نابی جانے والی چیزیں ، لیکن انار اور

<sup>(</sup>۱) المهذب ار ۴۰ ۳ مغنی الحتاج ۲ر ۷-۱۱، ۱۱۰

<sup>(</sup>۱) جواہرالا کلیل ۲ر ۷۲، ۳۳، حاشیة الدسوقی ۳ر ۲۱۵\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: أن رسول الله عُلَيْكُ استسلف من رجل بكرا..... "كی روایت ملم (۱۲۲۴) نے كی ہے۔

انڈوں میں سلم کو جائز نہیں سمجھتا ہوں، ابن المنذر نے ان سے اور اسحاق سے نقل کیا ہے کہ انار، بہی، تربوزہ، کھیرااور کھڑی میں سلم کرنے میں کوئی خیر نہیں ہے، اس لئے کہ نہ ان کونا پا جاتا ہے، اور ان میں چھوٹے اور بڑے ہوتے ہیں، اس روایت کے مطابق ہر شار کی جانے والی چیز میں جو باہم مختلف ہوسلم سیح نہیں ہوگا جیسے شار کی جانے والی چیز میں جو باہم مختلف ہوسلم سیح نہیں ہوگا جیسے سنر یاں، اس لئے کہ وہ مختلف ہوتی ہیں، اور سبزی کی تعیین اندازہ سے نہیں ہوسکتی، اس لئے کہ اندازہ چھوٹے اور بڑے میں ممکن نہیں ہے، لہذا جو اہر ات کی طرح اس میں سلم درست نہیں ہوگا، اساعیل بن سعید اور ابن منصور نے میوہ جات، بہی، انار، کیلا اور سبزیوں وغیرہ میں سلم کا جواز نقل کیا ہے، اس لئے کہ ان میں سے بیشتر باہم قریب قریب کو ہوتی ہیں، اور جوقریب قریب تربیب ہوتی ہوتی ہیں، اور جوقریب قریب تربیب ہوتیں وہ وزن سے متعین ہوتی ہیں، اور جوقریب قریب تربیب ہوتیں وہ وزن سے متعین ہوتی ہیں، اور جوقریب قریب تربیس ہوتیں وہ وزن سے متعین ہوتی ہیں، اور جوقریب قریب تربیس ہوتیں وہ وزن سے متعین ہوتی ہیں اور جوقریب قریب تہیں ہوتیں وہ وزن سے متعین ہوتی ہیں (۱)۔

ب-قرض:

کوتیمی اشیاء کے قرض میں فقہاء کا اختلاف ہے، حنیہ کے نزدیک فیمی اشیاء جیسے جانور، جائداد اور باہمی فرق رکھنے والی ہرشی کا قرض درست نہیں ہوگا، اس لئے کہ قرض ابتداء میں عاریت پرلینا ہے، اس لئے لفظ عاریت سے بھی قرض کا معاملہ درست ہوجا تا ہے، اور انتہاء میں معاوضہ ہے، اس لئے کہ اس سے انتفاع اس کی ذات کوختم کئے بغیر ممکن نہیں ہے، لہذا ذمہ میں مثل کو واجب کرنالازم آئے گا، اور بیہ بات غیر مثلی شی میں میں میں ہے، البحر الرائق میں ہے: غیر مثلی شی میں ہوتی ، اور قرض پر لینے والاشخص قبضے سے قرض کا مالک نہیں ہوتی ، اور قرض پر لینے والاشخص قبضے سے قرض کا مالک ہوجا تا ہے، اور قرض فاسد کے ذریعہ لی گئی چزکو واپس کرنا متعین

ہوجاتا ہے جبکہ جائز قرض میں لی گئی چیز کو واپس کرناضروری نہیں ہوتا بلکہ مثل کولوٹا یا جاتا ہے ایگر چہوہ موجود ہو۔

اس تفصیل کی روسے جن قیمی اشیاء کا قرض درست نہیں ہے ان کا قرض عاریت شار کیا جائے گا، اس اعتبار سے کہ اس کے عین کولوٹانا واجب ہوگا<sup>(۱)</sup>۔

شافعیہ کے نزدیک زیادہ اصح قول، اور وہی حنابلہ کا ایک قول ہے جسے ابوالخطاب نے کہا ہے کہ جوتی اشیاء متعین نہیں ہوسکتیں یا جن کا وجود نا در ہوتا ہے ان کا قرض جائز نہیں ہوگا، اس کئے کہ شل کا لوٹانا یا تو ناممکن ہوگا یا دشوار اور مثل کا لوٹانا ہی اظہر قول میں واجب ہے۔

مالکیکا مذہب، اور وہی شافعیہ کے نزدیک اصح کے بالمقابل قول اور حنا بلہ کا دوسرا قول بھی ہے کہ تیمی اشیاء کا قرض اس بنا پر جائز ہے کہ معقوم کا مثل صوری کولوٹا نا جائز ہے، اس لئے کہ نبی علیقی نے ایک اونٹ کو قرض لیا اور رباعی اونٹ اس کولوٹا یا (۲)، اور اس لئے کہ اگر قیت واجب ہوگی تو اس کو جاننے کی بھی ضرورت ہوگی (۳)۔

ابن عبدالبرنے کہا: سامان ،عین اور جانور میں سے ہر چیز کو قرض پردینااور قرض پرلینا جائز ہے<sup>(۴)</sup>۔

#### ج-شركة:

۸ - بید درست نہیں ہے کہ شرکت کا رأس المال قیمی اموال میں سے ہو، اس لئے کہ قیمی اشیاء میں اختلاط دشوار ہے، کیونکہ وہ الی چیزیں ہیں جوایک دوسرے سے ممتاز ہیں، اور اس وقت شرکت دشوار ہوگی،

<sup>(</sup>۱) حاشیهابن عابدین ۴را ۲،۱۷۱ـ

<sup>(</sup>۲) حدیث: 'أن النبي عَلَيْكُ استسلف بكوا..... ' كَى تَخْرَ تَحَ فقره / ۲ میں گذر چكى ہے۔

<sup>(</sup>۳) مغنی الحتاج ۲رو۱۱۱، المغنی ۴ر ۰ ۳۵ سر ۱۳۵۰سـ ساس۱۵،۳سـ

<sup>(</sup>٩) الكافى لا بن عبدالبر ٢٨/٢\_

<sup>(</sup>۱) المغنی ۱۲ مر ۲۰ ۳۰۹ س

اس کئے کہ اس کا بعض حصہ بھی تلف ہوجاتا ہے تو صرف اس کے ماک کا ضائع ہوتا ہے، اوراس کئے کہ شرکت کے فتح کے وقت شرکت کا تقاضا ہے کہ خود راس المال کو یااس کے مثل کو لوٹا یا جاسکے، اوراس کا مثل ہے نہیں کہ اس کو لوٹا یا جاسکے، اوراس کی قیمت پر عقد جائز نہیں مثل ہے، اس کئے کہ ان دونوں میں سے ایک میں بسا اوقات اس کی نیچ ہے، اس کئے کہ ان دونوں میں سے ایک میں بسا اوقات اس کی نیچ سے قبل قیمت زائد ہوجاتی ہے، لہذا دوسرا بھی اس کے مملوکہ عین میں اس کا شریک ہوجائے گا جبکہ اس کا شمن عقد کی حالت میں نا پید ہے اوروہ ان دونوں کا مملوکہ نہیں ہے (۱)۔

یے تفصیل فی الجملہ جمہور فقہاء کے نز دیک ہے، مالکیہ کا اس سے اختلاف ہے، لہذا ان کے نز دیک متقوم جیسے عروض، اعیان اور ہر قیمت والی شی میں قرض جائز ہے۔

اس کی تفصیل کے لئے اصطلاح '' شرکۃ'' (فقرہ ۲۴) دیکھی جائے۔

قيم

تعریف:

ا - قیّم افت میں: ' قام بالأمو قیاما و قوما' سے شتق ہے، لیمی اس نے رعایت اور حفاظت کے ساتھ امر کا اہتمام کیا، اس معنی میں اللہ تعالی کا ارشاد ہے: ' الرِّ جَالُ قَوَّامُونَ عَلَی النِّسَاءِ '' ( مرد عورتوں کے سردھرے ہیں )، قوام اس شخص کا نام ہے جو کسی کام کو مبالغہ کے ساتھ انجام دینے والا ہو، پیتیم کا قیم وہ ہے جو اس کے کام کو انجام دی اور اس کے معاملات کی دیکھ ریکھ وگلہداشت کرے '' ساتھ انجام دی اور اس کے معاملات کی دیکھ ریکھ وگلہداشت کرے '' ساتھ ان کی وہنت کی فقاد کے لئے اصطلاح میں قیم وہ شخص کی وصیت کے نفاذ کے لئے شخص کی وصیت کے نفاذ کے لئے کسی کو متعین نہ کیا ہو، اور اس کی اولا دمیں سے جن کو تصرفات شرعیہ سے روک دیا گیا ہو، اور اس کی اولا دمیں سے جن کو تصرفات شرعیہ انجام دے اور وہ غائب اشخاص جن کا کوئی وکیل نہ ہوان کے امور کو انجام دے اور وہ غائب اشخاص جن کا کوئی وکیل نہ ہوان کے اموال کی حفاظت کرے ''')۔

مالكيه اليست شخص كو'' مقدم القاضى'' يا'' نائب القاضى'' كہتے ہیں (۴)۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساءر ۴۳ سه

<sup>(</sup>۲) إسان العرب

<sup>(</sup>m) المحلى مع القليو بي سر 22 ا\_

<sup>(</sup>م) الخرشي ۵ر ۲۹۷،الدسوقي ۳ر ۲۹۹\_

اً) بدائع الصنائع ۲ر۵۹، جواهر الإكليل ۱۲۲۲، نهاية الحتاج ۲٫۵، منتبی الارادات ۳۲۰/۳

متعلقه الفاظ:

#### الف-وصى:

۲ - وصی وہ خص ہے جسے باپ یا دادایا قاضی یہ ذمہ داری سپر دکرے کہ وہ ان امور میں باپ اور دادا کی موت کے بعد تقرف کر ہے جن امور میں ان دونوں کو اپنی حیات میں تصرف کا اختیارتھا، جیسے ان کے دیون کی ادائیگی اور ان کی وصولی، حقوق اور امانتیں واپس کرنا اور انہیں واپس لینا، ان کی وصیتوں کو نافذ کرنا، ان کی ان اولا د پر ولایت جن پر انہیں ولایت حاصل تھی جیسے نابالغ، پاگل اور بیوقوف، ان کے اموال کی تگرانی رکھنا اس طرح کہ ان کی حفاظت کر سکے اور ان میں امیان تصرف کرنا جوان کے لئے مفید ہو (۱)۔

ان دونوں میں تعلق میہ ہے کہ وصی قیم سے عام ہے۔

### ب-وكيل:

سا - وکیل وہ ہے جودوسر فی خص کے امورکواس کی جانب سے سپرد کئے جانے پراس کی زندگی میں انجام دے (۲)، وکیل کوکوئی شخص اپنی زندگی میں متعین کرتا ہے، جبکہ قیم کوقاضی مقرر کرتا ہے۔

> قیم سے متعلق احکام: قیم سے مندر جہذیل احکام متعلق ہوتے ہیں:

## مجورین پرولایت میں قیم کی ترتیب:

م - حفیہ کے نزدیک قیم کی ولایت مطلقاً، باپ اور دادا، ان دونوں کے وصی اور اس وصی کے وصی کی ولایت کے بعد آتی ہے، اور مالکیہ کے

(۲) مغنی المحتاج ۲ر ۱۲۷،الدسوقی ۱۹۹۳\_

نزدیک بیرتیباس وقت ہے جبکہ ولی نے اسے وصی بنانے سے منع نہ کیا ہو، شافعیہ کے اظہر قول کے مطابق اور حنابلہ کے نزدیک میزتیب اس صورت میں ہوگی جبکہ ولی اسے وصی بنانے کی اجازت دے، اس لئے کہ قیم قاضی سے ولایت کا استفادہ کرتا ہے، اور قاضی کی ولایت ان لوگوں کی ولایت کے بعد ہے (۱) اس لئے کہ حدیث ہے: "السلطان ولمي من لا ولمي له" (٢) (سلطان اس كاولى ہے جس كا كوئي ولى نه ہو ) اوراس کئے کہ باب ہونے کا تقاضا بیہے کہ باپ کو بچہ کے حق میں کمال شفقت کی وجہ سے کمال مگہداشت حاصل ہواوراس کا وصی اس کے قائم مقام ہے،اس کئے کہاس نے وصی کو چنا ہے اور اس کو پیند کیا ہے، پس ظاہریمی ہے کہ باب نے اس کواسی کئے لوگوں میں سے منتخب کیا ہے کہ باب جانتا ہے کہاس کے وارثین پراس شخص کی شفقت اس طرح ہے جس طرح خوداس کی شفقت ان برہے، اوراس طرح دادااوراس کے وصی کا معاملہ ہے، اور اس لئے کہ باب اور دادا کی شفقت قرابت سے پیدا ہوتی ہے، اوران دونوں کا وصی ان کے قائم مقام ہوتا ہے، برخلاف قاضی اوراس کے وصی کے کہ اس میں شفقت اس کئے ہے کہ وہ علم و عدالت اورتقوی کا مقام رکھتا ہے،لہذا اس کی ولایت ان دونوں کی ولایت کے بعد ہوگی ،اور قاضی کاوصی اس کا نائب ہوگا<sup>(۳)</sup>۔

### قیم کے تصرفات:

۵ - قیم تصرفات میں میت کے وصی کی طرح ہے (۴) ، سوائے بعض

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ۱/۵ ۱/۵ مغنی الحتاج سر ۷۸، الحلی سر ۱۷۷، المغنی ۲ر ۴سا، ۱۳۵۰

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۵٫۵۵، الشرح الصغيرو حاشية الصاوى ۲٫۴۸ م طبع أكلبى، مغنى لمحتاج ۲٫۳٬۱۷۳، ۲٫۳۸ كاي سار ۴۰ س،الروض المربع ۲٫۹۸ ـ

<sup>(</sup>۲) حدیث: "السلطان ولی من لا ولی له" کی روایت تر مذی (۳۹۹/۳) نے حضرت ابوموی ؓ سے کی ہے، اور کہا کہ حدیث حسن ہے۔

<sup>(</sup>۳) بدائع الصنائع ۵ ر ۱۵۲ ، الدسوقي ۳ ر ۲۹۹ ، المغنى ۲ را ۱۲ المحلى ۳ ر ۱۷۹ ـ ا

<sup>(</sup>۴) القليو يي ۲ر ۱۳۰۳\_

مسائل کے جن کو حفیہ نے ذکر کیا ہے، اور دوسروں نے ان میں سے بیشتر میں ان سے اختلاف کیا ہے۔

اول: قیم کویی تنہیں ہے کہ وہ خودا پنے لئے خرید ہے اور نہ ہی وہ ایسے خص کے ہاتھ فروخت کرسکتا ہے جس کے ق میں اس کی شہادت قبول نہیں کی جائے گی، برخلاف اصل کے وصی کے، کہ اگر اس میں مجور شخص کے لئے ظاہری فائدہ ہوتو بیامام ابو حنیفہ کے نزدیک جائز ہوگا۔

مالکیہ نے کہا: وصی مطلقاً ترکہ میں سے نہیں خریدے گا، یہ مکروہ ہے، اس لئے کہاں پرحق تافی کا الزام آئے گا، لہذا اگروہ ترکہ میں سے پچھٹرید ہے تو حاکم اس کی مصلحت پرنظر ثانی کرے گا،اگر درست یائے تو نافذ کرے گاور نہ ردکردے گا<sup>(1)</sup>۔

شافعیہ نے کہا: وصی کو اختیار نہیں کہ جس شخص کا وہ وصی ہے اس کا مال خود اپنے ہاتھ فروخت کرے، مال خود اپنے ہاتھ فروخت کرے، اور قاضی اور اس کا امین وصی کی طرح ہے، مجنون اور بے وقو ف بچہ کی طرح ہیں، لیکن باب اور دا دا کو بیا ختیارات ہوں گے (۲)۔

حنابلہ نے کہا: کسی نابالغ، سفیہ اور مجنون کا ولی اپنے زیرولایت شخص کے مال کونہ اپنے ہاتھ فروخت کرسکتا ہے اور نہ اپنے لئے خرید سکتا ہے، اس لئے کہ اس میں الزام کا گمان ہے، باپ کو بیا ختیار حاصل ہوگا (۳)۔

دوم: اگر قاضی قیم کی ولایت کوکسی متعین شی کے ساتھ مخصوص کرد ہے تواسی کے ساتھ خاص رہے گا، اس سے تجاوز نہیں کرے گا، اصل کے وصی کا معاملہ اس کے برخلاف ہے۔

جمہور فقہاء نے کہا: وصی کو مطلقاً بیا ختیار نہیں ہے کہ وہ تصرفات میں موصی کے متعین کردہ دائرہ سے تجاوز کرے ، اور وہ موصی کے متعین کردہ امور کے علاوہ میں وصی نہیں ہوگا ،اس لئے کہ اس کوموصی کی اجازت سے تصرف کاحق حاصل ہے لہذاوہ اس کی اجازت کی حد تک محدود رہے گا (۱)۔

سوم: الدرالخارمیں ہے کہ قیم کے لئے صغیر کو سی بھی عمل کے لئے اجرت پرلگا نا جائز نہیں ہوگا، ابن عابدین نے کہا: کسی پیشہ میں اس کو سپر دکر نااس سے مستثنی ہونا چاہئے، ادب الاوصیاء میں ہے: وصی کو حق ہے کہ پتیم کی ذات کو، اس کی جائداداور اس کے سارے اموال کو خواہ معمولی غبن کے ساتھ ہوا جرت پرلگائے۔

مالکیہ کے نزدیک وصی ، حاکم یا جسے حاکم متعین کرے، اس کے لئے جائز ہے کہ بیتیم کے مال میں جس کوفر وخت کرنے کی ضرورت ہو اسے فروخت کرے، اور مبیعے کے لئے باز اراکا گئے۔

شافعیہ کے نز دیک اگر بچہ اور سفیہ دونوں کما سکتے ہوں تو قاضی ان دونوں کو کمانے پرمجبور کرےگا، تا کہ وہ دونوں نفقہ وغیرہ میں کمائی کے ذریعہ فائدہ حاصل کریں (۲)۔

چہارم: اگراصل کا وصی ذرمداری کوادا کرنے سے کمزور ہوجائے تو قاضی کو اختیار نہیں ہوگا کہ وہ اس کومعزول کردے، بلکہ قاضی اس کا معاون مقرر کردے گا، لہذا اصل کا مقرر کردہ چھس جہاں تک ممکن ہو باقی رکھا جائے گا، اور اسے تصرف سے معزول نہیں کیا جائے گا، البتہ قاضی قیم کومعزول کرسکتا ہے، اس کئے کہ اسی نے اس کومقرر کیا ہے (\*\*)۔

<sup>(</sup>۱) الشرح الصغير ۲ر۲ ۷ طبع الحلبي \_

<sup>(</sup>٢) أسني المطالب ٢١٢/٢\_

<sup>(</sup>m) مطالب أولى انهى سر ۸ • ۴،۹۰ م.

<sup>(</sup>۱) الشرح الصغير ۲ ر ۷۲ مطبح الحلبي ،القلبيو بي ۱۳۸۳ ما مثنی ۲ ر ۱۳۵۰ اس۵۰ سار ۱۳۵۰ ا

<sup>(</sup>۲) الدر الخمار، حاشيه ابن عابدين ۴۱۱/۵، حاشية الدسوقی ۱۳۰۰، أسنی المطالب ۲۱/۲/۲۰

<sup>(</sup>۳) روض الطالب ۳۷۷، المغنی ۱۹۲۱، این عابدین ۲۷۲۵، الأشباه والنظائر لابن نجیم ص ۲۹۴\_

#### كاتب، كافر، كافل، كافور

پنجم: قیم کوقبضہ کا اختیار نہیں ہے، الابید کہ وصیت بنائے جانے کے بعد قاضی کی طرف سے ابتداءً سے اجازت حاصل ہو، اصل کا وصی اس کے برخلاف ہے (۱)۔

ششم: قاضی کواختیار ہے کہ قیم کوبعض تصرفات سے روک دے، لیکن حنفیہ کے نز دیک میت کے وصی کو روکنے کا اختیار اسے حاصل نہیں ہے۔

جمہور فقہاء کے نزدیک دونوں کوجس چیز سے روک دیا گیا ہواس سے رک جانے میں دونوں برابر ہیں (۲)-دیکھئے: اصطلاح'' وصی''۔

ہفتم: قیم کواختیار نہیں ہے کہ اپنی موت کے وقت کسی کو وصی مقرر کرے، اور اگر ایسا کرتے و دوسرا شخص وصی نہیں ہوگا، برخلاف اصل کے وصی کے، بید حنونیہ کے نز دیک ہے، جمہور فرماتے ہیں: اصل کے وصی کا وصی اسی وقت وصی قرار پائے گاجب اصل نے اپنی زندگی میں اپنے وصی کواس کی اجازت دی ہو<sup>(۳)</sup>۔ دیکھئے: اصطلاح '' وصی''۔

كافر

د يكھئے: '' كفر'۔

كأفل

ريكيخ: ''قرم''' ولاية'۔

كافور

د مکھئے: 'تطیب' 'تکفین' ۔

كاتب

د کھئے:'' توثیق'۔

<sup>(</sup>۱) الأشباه لا بن نجيم ص ۲۹۴\_

<sup>(</sup>۲) المغنی ۲ر ۱۳۵، ۱۳۵، القلوبی سر ۱۷۹، مخ الجلیل سر ۱۷۷

<sup>(</sup>۳) حاشیداین عابدین ۲۵،۴۶،الأشباه لا بن جیم ۲۹۲،سابقه مراجع \_

#### متعلقه الفاظ:

#### عين:

۲ - لغت میں عین کا اطلاق مختلف اشیاء پر ہوتا ہے، جیسے دیکھنے والی آئکھ،اورجاری چشمہ۔

عین کااطلاق ڈھلے ہوئے دنانیر پر بھی ہوتا ہے، بغیر ڈھلے دنانیر کو بھی بھی عین کہتے ہیں، التہذیب میں ہے: عین نقد ہے، کہاجا تا ہے: میں نے دین یا عین سے خریدا(۱)۔

فقہاء اپنی اصطلاح میں کلمہ عین کو دین کے مقابلہ میں استعمال کرتے ہیں ، اس اعتبار سے دین وہ ہے جو ذمہ میں ثابت ہوتا ہے بغیراس کے کہ وہ معین اور شخص ہو،خواہ وہ نقد ہویا اس کے علاوہ ، عین وہ ہے جو معین وشخص ہو۔

نووی نے کہا: مال جودوسرے کے پاس ہواس کی دوشمیں ہیں: دین اور عین (۲)۔

عین اور دین کے درمیان تعلق میہ ہے کہ عین ، دین کے مقابلہ میں ہوتا ہے۔

## اجمالي حكم:

س- شریعت کی طرف سے ممنوع بیوع میں بھالکالی بالکالی یعنی دین سے دین کی بیچ کرنا ہے، اس لئے کہ حضرت ابن عمر سے روایت ہے:
"نهی عن بیع الکالی ' بالکالی ' " ( نبی کریم علیہ ہے نبیج

## = إعلام الموقعين ٨/٢، المهذب ار٢٧٨، مغنى المحتاج ٢/١٧، مخة الخالق على البحرالرائق ٨/١٤، محة الخالق على البحرالرائق ٨/١٨، صديث كي تخريج گذر چكي \_

# كالى

#### تعریف:

ا - كالى لغت ميں: ادھار اور قرض كو كہتے ہيں، كہا جاتا ہے: "كلاً الله ين يكلاً" مؤخر ہوا، اسم فاعل " كالىً" ہے۔

فقہاء کی اصطلاح میں اس سے مراد دین ہے، چنانچہ دین سے دین کی بچے پر گفتگو کرتے ہوئے فقہاء لفظ کائی کا استعمال کرتے ہیں، اور اس پر استدلال اس حدیث سے کرتے ہیں جس میں حضور اکرم علیہ نے اس سے منع فرمایا ہے۔

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، المصباح المنير -

<sup>(</sup>۲) المجموع للعو وي ۱۵۴ م ۲۵۳ تحقیق المطبعی ، المجلة وفعه (۱۵۹،۱۵۸)، الفروق ۲۸۹٫۳۳ -

<sup>(</sup>٣) حدیث: "نهی عن بیع الکالیء ....." کی تخری فقره را میں گذر چکی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: تنهی عن بیع الکالیء..... کی روایت بیهی (۲۹۰/۵) طبع دارالمعارف العثمانید نے کی ہے، ابن حجر نے بلوغ المرام (ص۱۹۳) طبع عبد المجید حفی میں اس کوضعیف قرار دیاہے۔

<sup>(</sup>٢) لسان العرب، المصباح المنيريه

<sup>(</sup>۳) منح الجليل ۲۲/۲۲، نيز د يکھئے: منتهي الإرادات ۲۲۰۰، الفروق ۳ر۲۹۰،

الکالی بالکالی سے منع فرمایا ہے) ابن عرفہ نے کہا: امت میں اس حدیث کو جومقبولیت حاصل ہے اس کی وجہ سے اس کی سند معلوم کرنے کی ضرورت نہیں رہ جاتی ہے، ابن المنذر نے کہا: اس پر علاء کا اتفاق ہے کہ دین کے عوض دین کی بیچ کرنا جائز نہیں ہے (۱)۔

تج الکالی بالکالی سے ممانعت کی حکمت (جبیبا کہ قرافی کہتے ہیں): یہ ہے کہ جب معاملہ میں دونوں جانب کے ذمے مشغول ہوں ہیں): یہ ہے کہ جب معاملہ میں دونوں جانب کے ذمے مشغول ہوں ور شنی کا سبب بنے گا، اس لئے شریعت نے اس چیز کوممنوع قرار دیا جو اس کا سبب بنے گا، اس لئے شریعت نے اس چیز کوممنوع قرار دیا جو اس کا سبب بنے گا، اس لئے شریعت نے اس چیز کوممنوع قرار دیا جو اس کا سبب بنے گا، اس لئے شریعت نے اس چیز کوممنوع قرار دیا جو اس کا سبب بنے گا، اس لئے شریعت نے اس چیز کوممنوع قرار دیا جو اس کا سبب بنے اور وہ دین سے دین کی بیچ کرنا ہے (۲)۔

عین کے عوض دین کی بیچ کے بارے میں فقہاء کے درمیان تفصیل اورا ختلاف ہے۔

تفصیل اصطلاح'' بیچمنهی عنه'' ( نقره ۵۷،۵۳ ) اور اصطلاح '' دین'' ( فقره ۲۲،۵۸ ) میں ہے۔

## کا ہن

د مکھئے:'' کہانۃ''۔

## كبائر

تعريف:

ا - کبائر '' کبیرة'' کی جمع ہے، جس کا لغوی معنی'' گناہ'' ہے (')۔
اصطلاح میں: جبیبا کہ قرطبی نے کہا: '' کبیرہ' ہر وہ گناہ ہے جس
پر شریعت نے سزا کی دھمکی دی ہواوراس پرتخی کی ہو یا معاشرہ میں اس
کا ضرر بہت بڑھا ہوا ہو (۲)، اس کی دوسری تعریفات بھی ہیں۔
بعض علاء نے کبائر کی تعریف گنتی سے کی ہے، زرشی نے کہا:
کبیرہ کے سلسلے میں علاء کے دو مختلف اقوال ہیں، کیا اس کی تعریف حد
سے کی جائے گی یا گنتی سے، پہلاقول جمہور کا ہے (")۔
سے کی جائے گی یا گنتی سے، پہلاقول جمہور کا ہے (")۔
نصوص شریعت اور فقہاء کے کلام میں کبیرہ کے لئے ''موبقہ''
(مہلک) کا لفظ استعال کیا گیا ہے، جبیبا کہ حدیث میں ہے:
«اجتنبوا السبع الموبقات ……''(") (سات قیم کی ہلاک کرنے
والی چیزوں سے بچو سے امراس کے لئے فاحثہ کا لفظ بھی استعال
ہوا ہے جبیبا کہ آیت کریمہ میں ہے ''وَ الَّذِینُ یَجْسَیبُونُ کَبَائِرُ

- (۱) المصباح المنير للفيومي ماده: "كبر" \_
- (۲) النهابي في غريب الحديث والأثر لا بن الأثير ۵٬۴۰، تفيير القرطبي ١٥/١٤، ١١/١٥
- (۴) حدیث: "اجتنبوا السبع الموبقات....." کی روایت بخاری (فتح الباری مراسم) اور سلم (۱۲) نے حضرت ابوہریر اللہ سے کی ہے۔
  - (۵) سورهٔ شوری ر ۳۷\_

<sup>(</sup>۱) التاج والإكليل للمواق بهامش الحطاب ۱۲۳۳، منحة الخالق على البحرالرائق ۱۲۸۱۸، المجموع شرح المهذب ۱۲۷۰ تحقیق المطیعی ، المغنی ۱۲ م۳۵۵ ۵۳۰۵ (۲) الفروق للقرافی ۱۹۷۷ -

بچے رہتے ہیں)،اس میں حلیمی کا اختلاف ہے،انہوں نے گنا ہوں کی تین قسمیں کی ہیں: صغائر، کبائر اور فواحش، اس کی مثال انہوں نے بیدی کو آل نفس گناہ کبیرہ ہے،اگر کسی ذی رحم محرم کو آل کرتو میہ فاحشہ ہے،اس طرح ان کے نزدیک گنا ہوں کی تقسیم ان سے وابستہ حالات کے مطابق ہے (۱)۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-معصيت:

۲- "معصیت" یا "عصیان" لغت کے اعتبار سے طاعت کی ضد ہے (۲)۔

اصطلاح میں: اللہ تعالی نے جس کام کوکر نے کا تھم دیا ہے اس کو چھوڑ کریا جس کام سے منع کیا ہے اس کوکر کے اس کے تھم کی مخالفت کرنا معصیت ہے، خواہ گناہ چھوٹا ہویا بڑا تو معیصت صغائر و کبائر سے عام ہے (۳)۔

## ب-الحم:

## شرعی حکم:

مم - کبائر کی حرمت میں فقہاء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے،اس

- (۱) البحرالمحيط للزركشي ۲۷۲/۴\_
  - (٢) القاموس،النهابيه
  - (m) الفروق للقرافي ١٦٧٣\_
- (۴) الصحاح،النّهابية تفسيرالقرطبي ١١٠٤٠١٠١٠منفي ١١٠٥٣-

لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَ مَنُ يَعْصِ اللّٰهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ عُدُودَهُ يُدُخِلُهُ نَارًا خَالِدًا فِيهَا وَلَهُ عَذَابٌ مُّهِينٌ" (اور جوکوئی حدود الله اوراس کے رسول کی نافر مانی کرے گا اوراس کے ضابطوں کی حدود سے باہرنکل جائے گا، وہ اسے (دوزخ کی) آگ میں داخل کرے گا، اس میں وہ ہمیشہ پڑارہے گا اوراسے ذلت دینے والا عذاب ہوگا)، اور نبی عَلَیْ گا ارشاد ہے: "اجتنبوا السبع الموبقات..." (اسات قسم کی ہلاک کرنے والی چیزوں سے بچو...)۔

صغائر اور کبائر میں معاصی کی تقسیم کی بنیا داور کبیرہ کا ضابطہ: ۵ - جمہور علاء نے معاصی کی دوشمیں کی ہیں، صغیرہ اور کبیرہ، اور اس پر کتاب وسنت سے استدلال کیا ہے۔

قرآن کریم میں ارشاد ہے" إِنْ تَجْتَنِبُوْ اَکَبَآنِوَ مَا تُنْهَوُنَ عَنْهُ نُکَفِّرُ عَنْهُ مَا تُنْهَوُنَ عَنْهُ نُکَفِّرُ عَنْکُمُ سَیِّنَاتِکُمُ" (اگرتم ان بڑے کا مول سے جوتہیں منع کئے گئے ہیں بچتے رہو، تو ہم تم سے تمہاری (چھوٹی) برائیاں دور کریں گے)۔

اوراس طرح صاحب تقوی مونین کی تعریف میں ارشاد باری تعالی ہے: "الَّذِینَ یَجُتَنِبُونَ کَبَائِرَ الْإِثْمِ وَالْفَوَاحِشَ إِلَّا اللَّمَمَ" "" (وہ لوگ ایسے ہیں جو کبیرہ گناہوں اور بے حیائیوں سے بچتے رہتے ہیں، مگر ہاں یہ کہ ملکے گناہ ہوجا کیں)۔

حدیث میں ارشاد نبوی علیہ ہے: "ألا أنبئكم بأكبر الكبائر ....."(۵) (كيا ميں تهميں كبائر ميں سے بڑے گناہ نه

- (۱) سورهٔ نساءر ۱۳ ـ
- (٢) حديث:"اجتنبوا السبع الموبقات ....."كَ تَحْرَ بَحَ فَقُرُهُ اللَّهُ لَلْرَجْكَى ٢-
  - (۳) سورهٔ نساءراس<sub>-</sub>
  - (۴) سورهٔ نجم ۱۳۲\_
- (۵) حدیث: "ألا أنبئكم بأكبر الكبائر ....." كى روایت بخارى (فق البارى مدیث: "ألا أنبئكم بأكبر الكبائر ...." كى روایت بخارى (فق البارى فق البارى فق

بناؤں .....)، اس کے علاوہ دیگرا جادیث ہیں۔ امام غزالی نے فرمایا:
صغیرہ اور کبیرہ کے درمیان فرق کا انکار کرنا فقیہ کوزیبانہیں (۱)۔
لکین بعض اہل اصول نے اس سے اختلاف کیا ہے، جیسے ابو بکر
بن طیب باقلانی، ابواسحاق الاسفراینی، ابوالمعالی الجویی، ابونصرعبد
الرحیم قشیری، اور یہی رائے قاضی عیاض نے محققین سے قبل کی ہے،
اور ابن بطال نے اشعریہ کی جانب اس کی نسبت کی ہے، چنانچہ ان
حضرات کا مذہب ہے کہ جس ذات سجانہ کی نافر مانی کی جارہی ہے،
اسے دیکھتے ہوئے تمام معاصی کبائر ہیں، پس ذات الہی کی نسبت سے تمام گناہ کبائر ہی ہیں، اگر چہ بعض کا اثر بعض سے زیادہ ہے،
بعض گناہ کو صرف اس سے بڑے گناہ کی نسبت سے صغائر کہا جاتا
ہوں گناہ کو صرف اس سے بڑے گناہ کی نسبت سے صغائر کہا جاتا
ہوں گناہ کو صرف اس سے بڑے گناہ کی نسبت سے صغائر کہا جاتا
ہوں گناہ کو صرف اس سے بڑے گناہ کی نسبت سے صغائر کہا جاتا
ہوں گناہ کو صرف اس سے بڑے گناہ کی نسبت سے صغائر کہا جاتا
ہوں گناہ کو صرف اس سے بڑے گناہ کی نسبت سے صغائر کہا جاتا
ہوں گناہ کو صرف اس سے بڑے گناہ کی نسبت سے صغائر کہا جاتا
ہوں گناہ کو صرف اس سے بڑے گناہ کی نسبت سے صغائر کہا جاتا
ہوں گناہ کو صرف اس سے استدلال کیا ہے، انہوں نے فرمایا: ہروہ چیز جس سے اللہ نے نام کیا ہے، انہوں نے فرمایا: ہروہ چیز جس سے اللہ نے نام کیا ہے۔ وہ کبیرہ ہے۔

قرافی نے کہا: معاصی میں صغیرہ اور کبیرہ اس ذات کے اعتبار سے نہیں ہیں جس کی نافر مانی ہورہی ہے، بلکہ خود اس فعل میں پائے جانے والے مفاسد کے اعتبار سے ہیں، چنا نچے کبیرہ وہ ہے جس کا مفسدہ بڑا ہو، اور صغیرہ وہ ہے جس کا مفسدہ جھوٹا ہو

کبیرہ کے ضابطہ کے بارے میں عزبن عبدالسلام نے کہا: مجھے علماء میں سے سی کے نزدیک کبیرہ کا ایسا ضابطہ نہیں ملا جواعتراض سے محفوظ ہو، بہتریہ ہے کہ اس کا ضابطہ بیہ ہو کہ گناہ کبیرہ وہ ہے جس کا مرتکب

- (۱) فتخ الباری۱۰ر۳۲۳،الزواجرار۵\_
- (۲) تفسير القرطبي ۱۵۹/۵، الفروق للقرافي ۱۲۲، الزواجر ار۵، فتح الباري
- (۳) اثر ابن عباس: "كل مانهى الله عنه كبيرة" كى روايت ابن جرير نے اپنى تفير (۵/ ۲۰) ميں كى ہے۔
  - (٤) الفروق للقرافي ١٦٧٧\_

اپنے دین میں تہاون وکی محسوں کرے اور بیاحساس منصوص علیہ کبائر
کاحساس سے کم ہو، حافظ ابن مجر نے فرمایا: بیہ بہترین ضابطہ ہے (۱)
بعض متاخرین نے اسی سے مشابہ راہ اختیار کی ہے، کیکن انہوں
نے مفسدہ پر بنیا در کھی ہے، تہاون پر نہیں، پس ہروہ معصیت جس کا
مفسدہ کسی منصوص کبیرہ کے ادنی مفسدہ کے بھی برابر ہووہ کبیرہ ہے،
اس کی مثال بیدی ہے کہ مسلمانوں کے خلاف کفار کی رہنمائی کرنا
میدان جنگ سے فرار اختیار کرنے سے جس کے کبیرہ ہونے کی
صراحت کی گئی ہے زیادہ بڑا مفسدہ ہے۔

کبیرہ کے لئے مذکورہ ضوابط درج ذیل ہیں: زیلعی کا قول ہے: کبیرہ وہ ہے جو حرام لعینہ ہو۔

جواہر زادہ کا قول ہے: جوخالص حرام ہوخواہ شریعت میں اسے فاحشہ کہا گیاہو یانہیں اکین نص قطعی کے ذریعہ اس پر دنیا میں حدجاری کرنے کی یا آخرت میں آگ کی وعید کی سزاسنائی گئی ہو۔

ماوردی کا قول ہے: جس پر حدواجب ہوتی ہو یا اس کی وجہ سے اس کے مرتک پر وعید آتی ہو۔

قاضی ابویعلی نے امام احمد سے نقل کیا ہے کہ کبیرہ ہروہ گناہ ہے جس میں اللہ نے دنیا میں حدواجب کی ہویا آخرت میں آگ کی سزا بنائی ہو (۳)۔

ایک ضابطہ ابن الصلاح نے ذکر کیا ہے کہ کبائر کی علامات ہیں، جیسے حدوا جب کرنا، قرآن وسنت میں آگ وغیرہ کے ذریعہ عذاب کی دھمکی دینا، ایسا کرنے والے کوفائل کہنا، اس پرلعت کیا جانا (۲۸)۔

- (۱) فتح الباری ۱۰ / ۴۲۴ ،الزواجرعن اقتراف الکبائر لا بن حجرا بهتنی ا ۸۸\_
  - (٢) إحكام الأحكام لابن دقيق العيد ٢٩٣٧ ـ
- (٣) تنبين الحقائق للويلعي ٢٢٢، فتح القدير لا بن الهمام ٢٨٨، جواهر العقود للمنهاجي ٢٨٢ مهم-
- (۴) مطالب أولى النهى ۲/ ۱۲۲، فتح البارى ۱/ ۱۵۰، الفروع لا بن فلح ۲/ ۱۲۵، الرواجر البه يتى ار۵،۸\_ الزواجر به يتى ار۸،۵\_

ابن حجر ہیتمی نے کہا: علاء نے قریب بات کہنے کی کوشش کی ہے۔ ہے، کیکن وہ اقوال جامع تعریف نہیں ہیں (۱)۔

واحدی کہتے ہیں کہ بیرہ کا کوئی ضابطہ نہیں ہے وہ شارع کے قصد سے ہے، چنا نچہ انہوں نے کہا: شخصیہ ہوت کہ کبائر کی کوئی الیم تعریف نہیں ہے جسے بندے جانتے ہوں، اور جس کی وجہ سے وہ صغائر سے متاز ہوجا ئیں، اگریہ معلوم ہوجائے تو صغائر مباح ہوجا ئیں، لیکن اسے بندوں سے خفی رکھا گیا ہے، تا کہ ہر شخص اس سے بیخنے کی کوشش کرے جس سے روکا گیا ہے، تا کہ ہر شخص اس سے بیخنے والا کرے، اس کی نظیر نماز وں میں ''صلاۃ وسطی'' (درمیانی نماز) کو اور رمضان میں لیاتہ القدر کو فنی رکھنا ہے۔ ''

ابن حجر بیتمی نے بعض تعریفات نقل کرنے کے بعد کہا: (امام وغیرہ کے کلام کا تقاضا یہ ہے کہ سابقہ تعریفات کفر کے علاوہ کی ہیں، اگر چے کفر کو بھی کبیرہ کہنا درست ہے، بلکہ وہ اکبرالکبائر ہے) (۳)۔

### کبائر کی تعداد:

۲ - کبائر کی تعداد کی تعین اور عدم تعین میں علاء کا اختلاف ہے۔

اکثر علاء کا مذہب ہے کہ جو تعین تعداد منقول ہے اس سے تحدید
مقصود نہیں ہے، بعض احادیث میں کسی متعین تعداد جیسے سات وغیرہ
کی تحدید کی حکمت کیا ہے؟ اس کا متعدد جواب انہوں نے دیا ہے:
الف - نبی عَلَیْ کو اولاً مذکورہ کبائر کے بارے میں بتایا گیا ، پھر
اس میں جس کا اضافہ ہواوہ بتایا گیا ، تو زائد کو اختیار کرنا واجب ہوگا۔

ب تحدید مقام کے مطابق یا تو سوال کرنے والے کے اعتبار سے ہے یا جس کے ساتھ واقعہ پیش آیا ہے اس کے اعتبار سے

- - (۲) البحرالمحيط للزركشي ۲۷۹/۴\_
    - (m) الزواجرار Y\_

ر<sub>(1)</sub>۔ ہے

بعض علماء نے اس کی تحدید کرتے ہوئے چند تعداد بتائی ہے، پیسے:

الف- تین ہیں: پیہ حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہ سے مروی (۲) \_\_\_\_\_

- (۲) الزواجرارو\_
- (۳) تفسيرالقرطبي ۵ر١٦٠\_
- (۴) حدیث عبر الله بن عمرو: "الکبائو: الإشواک بالله....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۲ (۵۵۵) نے کی ہے۔
- (۵) حدیث انس: ''ذکر رسول الله عَلَیْ الکبائر ...... 'کی روایت بخاری (۵) حدیث الباری ۱۹۲۹) اور مسلم (۹۲/۱) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) تفییرابن کثیر ارا ۴۸۶،۴۸۱، فتح الباری ۱۱۹۹۱،تفییرالقرطبی ۷،۰۲۱، البحرالحیطللزرکشی ۲۷۲۷۔

بارے میں نہ بتاؤں؟ فرمایا: جھوٹی بات یا جھوٹی گواہی )۔

ابن جربیتمی نے بیاشارہ کیا ہے کہ بعض علماء نے کبائر کا بیضابطہ بتایا ہے کہ ہروہ فعل ہے جس کی حرمت کی صراحت قرآن کریم میں ہو، بتایا ہے کہ ہروہ فعل ہے جس کی حرمت کی صراحت قرآن کریم میں ہو، بیا چار چیزیں ہیں: مرداراور خنزیر کا گوشت اور بیتیم کا مال کھانا اور میدان جنگ سے راہ فراراختیار کرنا (۱)۔

5-سات بین: انہوں نے حضرت الوہر یر اُگی اس حدیث سے استدلال کیا ہے کہ نبی علیہ نے فرمایا: "اجتنبوا السبع المموبقات" قالوا: یا رسول الله، وما هن؟ قال: "الشرک بالله، والسحر، وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق، وأكل الربا، وأكل مال الیتیم، والتولي یوم الزحف، وقدف الحصنات الغافلات المؤمنات" (اسات ہلاک مرنے والی چیزوں سے بچو، صحابہ نے عرض کیا: یا رسول اللہ! وہ کیا کرنے والی چیزوں سے بچو، صحابہ نے عرض کیا: یا رسول اللہ! وہ کیا بین؟ آپ علیہ نے فرمایا: اللہ کے ساتھ شرک کرنا، جادو، جس جان کواللہ نے حرام کیا ہے اسے ناحق قتل کرنا، سود کھانا، یتیم کامال کھانا، مقابلہ کے دن پیٹے بچیرنا، پاکباز سادہ لوح مؤمن خواتین پر تہمت مقابلہ کے دن پیٹے بچیرنا، پاکباز سادہ لوح مؤمن خواتین پر تہمت مقابلہ کے دن پیٹے بچیرنا، پاکباز سادہ لوح مؤمن خواتین پر تہمت لگانا)۔

ابن حجر ہیتمی نے کہا: جن حضرات نے کبائر کے سات ہونے کی صراحت کی ہے،ان میں علیؓ،عطاءاور عبید بن عمیر ہیں (۳)۔

د-آٹھ ہیں: اس میں حضرت ابوہریرہ کی سابقہ حدیث میں مذکورہ سات امور پر'' والدین کی نافر مانی'' کا اضافہ ہے، بعض شارحین نے کبائر کی تعداد سات یا آٹھ ہونے کے درمیان تطبیق دیتے ہوئے سود کھانے اور پیتم کا مال کھانے کوایک کبیرہ شار کیا ہے کہ

دونوں میں کیسان ظلم ہے<sup>(۱)</sup>۔

ھ-نوہیں: اس کی طرف زرکشی (۲) نے اس حدیث کی وجہ سے اشارہ کیا ہے کہ "الکبائو تسع" (") (کبائر نوہیں)، اور حضرت ابوہریرہ کی سابقہ حدیث پر حرم میں الحاد اور والدین کی نافر مانی کا اضافہ کیا ہے۔

و- دس ہیں: پیرائے حضرت ابن مسعود سے مروی ہے۔ ز-چودہ ہیں: زرکشی نے اس کی طرف اشارہ کیا ہے۔ ح- پندرہ ہیں: اس کی جانب اشارہ ابن حجر ہیتمی نے کیا ہے۔۔۔

، ط-سترہ ہیں: بیتول شیخ علیش نے لگا کیا ہے (۵) ی-ستر ہیں: زرکشی نے کہا: ذہبی نے کہائر پراپنی ایک تصنیف میں اس کی تعداد ستر تک پہنچائی ہے۔

ک-چارسوسڑھ ہیں ،ابن حجر بیتی نے کبائر کی یہ تعداد بتائی ہے جن میں سے چھیاسٹھ کبائر ایسے باطنہ ہیں جن کوفقہ کے مخصوص ابواب سے مناسبت نہیں ہے، یعنی ان کا تعلق قلب کے اعمال سے ہے،اور باقی کبائر ظاہرہ ہیں جواعضاء وجوارح سے متعلق ہیں (۲)۔

ل-سات سو ہیں: بیرائے حضرت ابن عباس سے مروی ہے، طبرانی نے ان سے روایت کی ہے کہ ان سے عض کیا گیا: کبائر سات ہیں، توانہوں نے فرمایا: وہ ستر کے قریب ہیں، اورایک روایت میں ہے

<sup>(</sup>۱) الزواجرارك

<sup>(</sup>۲) حدیث: "اجتنبوا السبع الموبقات....." کی روایت بخاری (فتح الباری سرم) اور سلم (۱۲) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>m) الزواجرارك

<sup>(</sup>۱) فتح البارى ۱۲۹۸۰

<sup>(</sup>۲) البحرالمحيط للزركشي ۱/۲۷،۲۷۷،۱۲۷،۱۲۷ الكبائر للذهبي ص۲-

<sup>(</sup>٣) حدیث:"الکبائو تسع....."کی روایت بخاری نے الأدب المفرد (ص۱۳) میں حضرت ابن ممرَّے موتوفاً کی ہے۔

<sup>(</sup>۴) الزواجرارو

ر ) منح الجليل شرح مخضر المالث عليش ١٩٨٨ - ٢١٩ -

<sup>(</sup>۲) الزواجرار ٧-

قرافی نے کہا: سنت نبو بیاور قرآن کریم میں جے کبیرہ کہا گیا ہے
یا جس کے کبیرہ ہونے پرامت کا اجماع ہے، یا جس میں اللہ کی حدود
میں سے کوئی حد ثابت ہے جیسے چوری میں ہاتھ کا ٹنا، شراب پینے
پرکوڑے لگانا وغیرہ، بیتمام کے تمام بالا جماع کبیرہ بیں اور عدالت کو
مجروح کرنے والے ہیں، اسی طرح جس امر کے بارے میں وعید کی
صراحت قرآن کریم یا سنت نبو بیمیں آئی ہے ہم اسے ایک اصل قرار
دیں گے اور دیکھیں گے، جو امر مفسدہ میں اس کے ادنی کے برابر بھی
ہویا اس سے زائد ہو، اور اس کے بارے میں صراحت نہ ہو، اسے ہم
اسی میں شامل کریں گے۔

# اكبرالكبائر (سبسے بڑا گناه):

2-فقهاء نے کبائر کی دو قسمیں کی ہیں کبیرہ اور اکبر، اس لئے کہ حضرت ابو بکر ہ سے روایت ہے، فرماتے ہیں کہ رسول اللہ علیہ فی فرمایا: "ألما أنبئكم بأكبر الكبائر؟ قلنا: بلی یا رسول الله (قال ثلاثا): الإشراک بالله، وعقوق الوالدین، و كان متكئا فجلس فقال: ألما وقول الزور وشهادة الزور، ألما وقول الزور وشهادة الزور، ألما وقول الزور وشهادة الزور کیا ہیں وقول الزور وشہادة الزور کیا ہیں یسكت وفی روایة: حتى قلنا لیته سكت "(") ( کیا ہیں

تہہیں کبائر میں سے بڑے گناہ کے بارے میں نہ بتاؤں؟ ہم نے عرض کیا: کیونہیں اے اللہ کے رسول! (آپ علیہ نے تین مرتبہ فرمایا: اللہ کے ساتھ شریک ٹھہرانا، والدین کی نافرمانی کرنا، آپ علیہ جوٹیک لگائے ہوئے تھے اٹھ کر بیٹھ گئے، اور فرمایا: سن لو! اور جھوٹی بات اور جھوٹی گواہی، سن لو! جھوٹی بات اور جھوٹی گواہی، سن لو! جھوٹی بات اور جھوٹی گواہی )، آپ علیہ بار باریہ جملہ دہراتے رہے یہاں تک کہ میں نے کہا: آپ علیہ خاموش نہیں ہوں گے، اور ایک روایت میں میں ہے: یہاں تک کہ میں میں ہے: یہاں تک کہ ہم نے کہا: کاش آپ خاموش ہوجاتے، یعنی دقیل العید نے کہا: آپ علیہ پیش پیش کاش آپ خاموش ہوجاتے، یعنی دقیل العید نے کہا: آپ علیہ کے قول: اکبرالکبائر سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ گناہوں کی دوشمیں ہیں: اکبراورکبیر، بیان کے مفاسد ہوتا ہے کہ گناہوں کی دوشمیں ہیں: اکبراورکبیر، بیان کے مفاسد کے فرق کے لحاظ سے ہے، اور ان کے اکبرالکبائر ہونے کا مطلب یہ کے کہ وہ فی ذاتہ بھی درجہ میں برابر ہیں (ا)۔

حافظ ابن حجر نے فرما یا: حدیث اکبر الکبائر میں ظاہری تحدید مراد نہیں ہے، بلکہ اس میں حرف من پوشیدہ ہے، یعنی اکبر الکبائر میں ہے، کیونکہ بعض دوسری چیزوں کے بارے میں ثابت ہے کہ وہ اکبر الکبائر کی بابت وارد الکبائر میں سے ہیں (۲) ، پھر انہوں نے اکبر الکبائر کی بابت وارد احادیث ذکر فرما ئیں، تو ان کی تعداد ہیں تک پہنچ گئی، ان میں سے مکررات کو نکا لئے کے بعد تعداد تیرہ ہوئی، جومندر جہذیل ہے:

الف – اللہ کے ساتھ شریک ٹھہرانا۔

ب – والدین کی نافر مانی کرنا۔

ب – جھوٹی بات اور جھوٹی گواہی (ان تینوں کا ذکر سابق حدیث

میں ہے)۔

<sup>(</sup>۱) فتح الباري ۱۸۸۰ م

<sup>(</sup>٢) الفروق للقرافي ١٦/٣-

<sup>(</sup>۳) حدیث الی بکرة "الل أنبئکم بأکبو الکبائر ....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۹/۱۰ م) اور مسلم (۱۱/۱۹) نے کی ہے، دوسری حدیث کی روایت بخاری (۲۲۱/۵) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) فتح الباري ۱۰ ار ۲۵م۔

د-جان کوتل کرنا،اس لئے کہ حضرت انس کی حدیث اکبرالکبائر کے بارے میں ہے ۔

ور براوی کی بیوی کے ساتھ زنا کرنا، اس لئے کہ ابن مسعود گی حدیث ہے: '' أی الذنب أعظم ؟ قال: أن تجعل لله ندا وهو خلقک، قلت: ثم أي ؟ قال: أن تقتل ولدک من أجل أن يطعم معک، قلت: ثم أی ؟ قال: أن تقتل ولدک من أجل أن يطعم معک، قلت: ثم أی ؟ قال: أن تزاني حليلة جادک '' '' (اے اللہ کے رسول! کون گناہ سب سے بڑا ہے، آپ علیہ فرمایا: یہ کہم اللہ کے شریک گھم او ، حالانکہ اس نے مہیں نے کہا: پھرکون سا؟ آپ علیہ نے فرمایا: یہ کہم اپنے لڑکے کو اس وجہ سے قل کردو کہ وہ تمہارے ساتھ کھانا کھانا کھانا کھانا کھانے گا، میں نے کہا: پھرکون گناہ ؟ آپ علیہ نے فرمایا: یہ کہم ایپ پڑوی کی بیوی کے ساتھ زنا کرو)، اس حدیث میں اس کو بھی ان کو گنا ہوں میں شامل کیا ہے۔

و-جموئی قتم، اس لئے کہ حضرت عبد الله بن عمر و بن عاص فی میں میں میں اس کے کہ حضرت عبد الله بن عمر و بن عاص فی میں میں میں میں آپ میں ہیں آپ میں الکہائو: الله الله و عقوق الوالدین أو قال: الیمین الغموس (س) (کبائریہ ہیں؛ الله کے ساتھ شریک شہرانا، والدین کی نافر مانی کرنا، یا فرمایا: جموئی قتم)۔

ز-كسى مسلمان كى آبرومين زبان درازى كرنا، اس كئے كه حضرت ابو ہريرة سے روايت ہے كه رسول الله عليقة في فرمايا: "إن من أكبو الكبائر استطالة الموء في عوض دجل مسلم" (اكبرالكبائر

- (۱) مدیث انس ..... کی تخریخ تخ قفره ۱۷ میں گذر چکی ہے۔
- (۲) حدیث ابن مسعود: "أي الذنب أعظم ....." كی روایت بخاری (فتح الباری الذنب أعظم ....." كی روایت بخاری (فتح الباری )
- (۳) کبائر کے سلسلے میں حضرت عبداللہ بن عمروکی روایت ترمذی (۲۳۹/۵) نے کی ہے، اور کہا: حدیث حسن صحیح ہے۔
- ، مدیث "استطالة الموء ..... "كوابن حجر نے فتح البارى (١١/١١٠) ميں

میں سے ہے،انسان کا کسی مسلمان کی آ برومیس زبان درازی کرنا)۔

ر انکر پانی اور نرجانور (کی جفتی )کوروکنا،اس لئے کہ حضرت

بریدہ کی حدیث ہے کہ رسول اللہ عقیقہ نے فرمایا: "إن من أكبو
الكبائر الإشراک بالله، وعقوق الوالدین، ومنع فضل
الكبائر الإشراک بالله، و الكبائر میں سے ہے اللہ کے ساتھ
الماء و منع الفحل" (اکبرالكبائر میں سے ہے اللہ کے ساتھ
شریک تھہرانا، والدین کی نافرمانی کرنا اور زائد پانی اور نرجانور کو (جفتی سے )روکنا)۔

ط-الله تعالى كساتھ بدگمانی كرنا، اس كئے كه حضرت ابن عمر كى حديث ہے كه حضور عليلة في فرمايا: "أكبر الكبائر سوء الظن بالله" (اكبرالكبائر الله تعالى كساتھ بدگمانی كرناہے)۔

ی-تصویرسازی کے ذریع تخلیق کی مشابہت اختیار کرنا، اس لئے کہ حضرت ابو ہریرہ کی مرفوع حدیث ہے کہ اللہ تعالی فرما تا ہے:"ومن أظلم ممن ذهب یخلق کخلقی"<sup>(۳)</sup>(اس سے بڑاکون ظالم ہے جومیری تخلیق کی طرح تخلیق کرنے گئے)۔

ک-سخت جھگڑا، اس کئے کہ حضرت عائش کی مرفوع حدیث ہے:"أبغض الوجال إلى الله الألد الخصم" (۲) (اللہ کے نزد یک سب سے زیادہ مبغوض شخص وہ ہے جو سخت جھگڑالوہو)۔

ل-والدین کو برا بھلا کہنا۔ اس کئے کہ حضرت عبداللہ بن عمرہ کی مرفوع

<sup>=</sup> ابن ابی حاتم کی طرف منسوب کیا ہے اور اس کی سند کوحسن قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث بریده فی "منع فضل الماء والفحل "کوابن جرنے الفتی (۱۱/۱۱) میں بزار کی طرف منسوب کیا ہے اور اس کی سند کو ضعیف قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث ابن عمر ''فی سوء الطن بالله''کوابن حجرنے الفخ (۱۱/۱۱) میں ابن مردوریکی طرف منسوب کیا ہے اوراس کی سندکوضعیف قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث آبی ہریرہ فق اطلم ممن ذهب یخلق کخلقی ..... کی روایت بخاری (فق الباری ۵۲۸/۵۲۸) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۴) حدیث عائشہ:"أبغض الرجال إلى الله الألد الخصم" كى روایت بخارى (فتح الباري ۱۸۰۷ الرمسلم (۲۰۵۴ مر) نے كى ہے۔

حدیث ہے: "إن من أكبر الكبائر أن يلعن الرجل والديه ....." (۱) (اكبرالكبائر ميں سے ہے كمانسان اپنے والدين كو عن كرے) ـ

سیواسی نے کہا: اکبرالکبائر شرک ہے، اور اصغرالصغائر حدیث النفس (دل میں براخیال آنا) ہے اوران دونوں کے درمیان درجات ہیں (۲)۔

# مفسدہ اور ضرر کے اعتبار سے کبائر کی ترتیب:

۸-قرافی نے کہا: مفاسد کے درجات مختلف ہیں، مفاسد کا ادنی درجہ درجہ وہ ہے جس پر کراہت مرتب ہوتی ہے، پھر جوں جوں مفسدہ بڑھتا جائے گا کراہت بڑھتی جائے گی حتی کہ مکروہات کا اعلی درجہ ہوجائے گا،جس کے بعد محرمات کا ادنی درجہ آئے گا، پھر محرمات کے درجہ وجائے گا، پھر مخرمات کے درجہ وجائے گا، پھر مفسدہ کے بڑھنے سے جس کے بعد کہا ئرکا ادنی درجہ آجائے گا، پھر مفسدہ کے بڑھنے سے کہا ئرکا اعلی درجہ ہوجائے گا، پھر مفسدہ کے بڑھنے سے کہا ئرکا اعلی درجہ ہوجائے گا، پھر مفسدہ کے بڑھنے سے کہا ئرکا اعلی درجہ ہوجائے گا، پھر مفسدہ کے بڑھنے سے کہا ئرکا اعلی درجہ ہوجائے گا

زوال ، نقصان اور بقاء کے اعتبار سے ببیرہ اورا بیان: 9 - کبائر کے ارتکاب کی وجہ سے مومن ایمان سے خارج نہیں ہوتا، اس کئے کہ ایمان کی اصل اللہ تعالی کی تصدیق ہے، اور مرتکب بمیرہ کے اندرا بیان اور تصدیق دونوں موجود ہوتے ہیں، اگر وہ تو بہ کرنے سے قبل انتقال کرجائے تو اللہ کی مشیت اور عفو میں رہے گا، اللہ اگر

(۱) حدیث عبر الله بن عمرو: آن من أكبر الكبائر أن یلعن الرجل والدیه كروایت بخاری (فق الباری ۱۰ / ۳۰ م) اور سلم (۱/ ۹۲) نی کی هم اور الفاظ بخاری کے بین ۔

(m) الفروق ۱۹۸۴\_

چاہے تو معاف کردے اور چاہے تو اس کے گنا ہوں پر گرفت کرے،
لیکن وہ جہنم میں ہمیشہ نہیں رہے گا، بلکہ انجام کاروہ جنت میں جائے گا،
پیرائے اہل سنت کی ہے اس پر انہوں نے ان آیات سے استدلال
کیا ہے: ''إنَّ اللَّهَ لاَ يَغْفِرُ أَنْ يُّشُرَکَ بِهٖ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ فَلِيَّ لِكَ لِمَنْ يَّشَاءُ '' (الله اس کو تو ہے شک نہ بخشے گا کہ اس کے ماتھ شرک کیا جائے ، لیکن اس کے علاوہ جس کسی کو بھی چاہے گا بخش ساتھ شرک کیا جائے ، لیکن اس کے علاوہ جس کسی کو بھی چاہے گا بخش دے گا)، اسی طرح ارشاد باری ہے: "وَإِنْ طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُوْمِنِيْنَ الْدَارُ الله الله الله قال کے صادر ہونے کے لئیں ) ایک گروہ کی جانب سے ظلماً قال کے صادر ہونے کے باوجود الله تعالی نے انہیں مومن کہا ہے (")۔

ارتكاب كبائركي وجهه عدالت كالمجروح مونا:

• ا - عدالت جیسا کہ امام غزالی نے کہا ہے نفس کے اندر کی الیی ہیئت راسخہ ہے جوکمل طور پر تفوی اور مروءت سے آ راستہ رہنے پر آ مادہ کرتی ہے حتی کہ اس کی صدافت پر لوگوں کو اعتماد حاصل ہوجا تا ہے، پس جوشخص اللہ سے اس طرح نہ ڈرے کہ وہ ڈراسے جھوٹ سے بازر کھ سکتواس کے قول پراعتما ذہیں کیا جاسکتا (۲۳)۔

ابن حزم نے اس پر اجماع نقل کیاہے کہ کبائر کا ارتکاب الیم جرح ہے جس کی وجہ سے شہادت رد کر دی جاتی ہے، کاسانی نے فر مایا: اصل میہ ہے کہ جو شخص کسی جرم کاار تکاب کرے اگر وہ جرم گناہ کبیرہ ہوتو اس کی عدالت ساقط ہوجائے گی الابیہ کہوہ تو بہ کرلے (۵)۔

<sup>(</sup>٢) شرح السيواسي لرسالة الصغائر والكبائر ٣٩ س

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساءر ۴۸\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ حجرات ۱۹\_

<sup>(</sup>٣) لوامع الأنوارالبهية للسفاريني ٦٨/٢ ٣، شرح العقيدة الطحاويه لا بن أبي العز ٣٠١،٢٢٤ ـ ٣٠

<sup>(</sup>۴) المتصفى للغزاليار ١٠٠٠

<sup>(</sup>۵) مراتب الإجماع لا بن حزم ر ۲۲، البدائع ۲۷۰۰۱-

مالکیہ نے صراحت کی ہے کہ عادل وہ شخص ہے جس نے بغیر تو بہ کے کئی گناہ کبیرہ کاار تکاب نہ کیا ہو، جس کی صورت یہ ہے کہ اس نے کبیرہ کاار تکاب ہی نہ کیا ہو یااس سے تو بہ کر لی ہو، لہذا اگر کوئی گناہ کبیرہ کا ارتکاب کر لے لیکن اس سے تو بہ نہ کرے تو اس کی شہادت جبیرہ کا ارتکاب کر کے لیکن اس سے تو بہ نہ کرے تو اس کی شہادت قبول نہیں کی جائے گی، پس عادل میں بیشر طنہیں ہے کہ اس نے سرے سے معصیت کا ارتکاب ہی نہ کیا ہو اس لئے کہ بید دشوار ہے۔

### ذيل ميں اس كى بعض توضيحات ہيں:

الف-قرافی اور ابن الثاط دونوں نے صراحت کی ہے کہ ارتکاب کبائر کی وجہ سے عدالت کا مجروح ہونا اورشہادت کا رد ہونا خود کبائر کے ارتکاب کی وجہ سے نہیں ہے، بلکہ اس سے لازم آنے والے امر کے سبب سے ہے، اور وہ بیر ہے کہ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ مرتکب کے اندر شارع کے اوامر اور نواہی کی مخالفت کی جرأت ہوگئ ہے، یا جبیبا کہ ابن الشاط نے اختیار کیا ہے کہ جرأت کا احمال ہوگیا ہے، پس جس کے قرائن حال اس کی جرأت پر دلالت کررہے ہوں اس کی شہادت رد کر دی جائے گی ، جیسے ایسے کبیرہ کا ارتکاب کرنے والاجس کے کبیرہ ہونے کاعلم دلائل شرع سے معلوم ہو، یا صغیرہ پراییااصرار کرنے والاجس سے اس کی جرأت معلوم ہوتی ہو، لیکن جس کے اندر بیاحتمال ہو کہ اس نے جو کچھ کیا ہے وہ جرأت یا لغزش کی وجہ سے ہے تواس کی شہادت کے قبول کرنے میں توقف کیا جائے گا، اورجس کے حالات بیہ بتاتے ہوں کہ اس نے جو کچھ کیا ہے وہ لغزش کی وجہ سے ہے،اس میں جرأت کا دخل نہیں ہے تو اس کی شہادت قبول کی جائے گی ، اس لئے کہ شہادت کورد کرنے کا سبب صرف جھوٹ پر جری ہونے کی تہمت ہے جیسے حکم شرع کی مخالفت کے

(۱) جوا ہرالاِ کلیل ۲۲ ۲۳۳، کفایة الطالب لأ بی الحن ۱۲/۲سه

ارتکاب کی جرأت، پس جب جرأت کے وصف اور اس کے احتمال سے بھی وہ بظاہر حال خالی ہوگا تو تہمت ختم ہوجائے گی (۱)۔

ب-خرشی نے وضاحت کی ہے کہ عدالت جس میں کہائر سے
اجتناب کی شرط ہے وہ مطلق عدالت ہے، پس جوشخص اس شرط کو کممل
نہ کرے وہ فاسق ہوگا، برخلاف اس مخصوص عدالت کے جوشہادت
کے لئے شرط ہے، کیونکہ اس کی شرائط میں سے ایسی چیزوں سے
اجتناب ہے جومروءت میں خلل انداز ہوں، اوراس شرط کا پورانہ ہونا
فیق نہیں ہے (۲)۔

### مرتكب كبيره كوفاسق قراردينا:

11 - سابق کلام سے یہ معلوم ہوا کہ مرتکب کبیرہ کی عدالت مجروح ہونے کی وجہ سے اس کو فاسق کہا جائے گا، ذرکتی نے کہا: جو کبائر میں سے سی کا ارتکاب کرے وہ فاسق قرار پائے گا، اور اس کی عدالت ساقط ہوجائے گی، پھر صرفی سے اس کی صراحت نقل کی ہے (\*)۔

اصرار کی وجہ سے صغیرہ کا کبیرہ ہوجانا:

۱۲ - قرافی نے کہا: صغیرہ کی وجہ سے عدالت مجروح نہیں ہوتی ہے۔ اور نہاس کی وجہ سے فسق لازم آتا ہے، کیکن اگروہ اس پراصرار کرے

<sup>(</sup>۱) الفروق وحاشيها بن الشاط ۴ م ۷۵ ، تهذيب الفروق ۴ م ۱۱۱۰

<sup>(</sup>۲) الخرشي ۷۷۷۷ ـ

<sup>(</sup>۳) مغنی الحتاج ۱۲۸۸م\_

<sup>(</sup>۴) البحرالمحيط للزركشي ۱۲۷۴ م

تو وہ کبیرہ ہوجائے گا۔۔۔۔۔اصرار کے ساتھ کوئی صغیرہ ضغیرہ نہیں رہتا،
اور استغفار کے ساتھ کوئی کبیرہ کبیرہ نہیں رہتا، جبیبا کہ سلف نے کہا
ہے۔۔۔۔۔۔استغفار سے ان کی مراد توبداپی شرائط کے ساتھ ہے، نہ کہ
گناہ کا پختہ ارادہ رکھتے ہوئے مغفرت کی طلب، کیونکہ اس صورت
میں یقیناً کبیرہ کا بڑا ہونا ذاکل نہیں ہوتا (۱)۔

زرکثی نے کبائر کی فہرست میں صغیرہ پر مداومت کو بھی شار کیا (۲) ہے ۔

بعض فقہاء نے اس سے اختلاف کیا ہے، جیسے ابوطالب قضائی، چنانچے انہوں نے زرکشی سے نقل کیا ہے کہ اصرار کا وہی تھم رہے گاجس چیز پر اصرار کیا ہے، لہذاصغیرہ پر اصرار بھی صغیرہ ہوگا<sup>(۳)</sup>۔

صغیرہ پراصرارکو کبیرہ شار کرناالحاق کے باب سے ہے جبیبا کہ رملی نے کہا، پس وہ صغیرہ حقیقت میں کبیرہ نہیں ہوجا تا ہے، بلکہ صرف حکم میں اس کے ساتھ شامل ہوجا تا ہے، شراح منار میں سے بعض حفنیہ کی عبارت ہے کہ صغیرہ پراصرار کبیرہ لغیرہ ہے، لیکن اصلی ضابطہ کے لحاظ سے کبیرہ وہ ہے جو فی نفسہ کبیرہ ہو

شرح المنار کے حواثی میں ہے کہ اصرار نام ہے فعل کواس طرح بار بار کرنے کا کہ اس سے دین کے معاملہ میں لا پرواہی ظاہر ہو، امیر بادشاہ نے کہا: اصرار یہ ہے کہ صغیرہ اس طرح بار بار کیا جائے کہ اس سے دین کے معاملے میں الیسی لا پرواہی محسوس ہوجس طرح مرتکب کہیرہ سے محسوس ہوتی ہے ۔

(۱) الفروق للقرافي وحاشيها بن الشاط ۴/۷۷\_

(۵) حواثی شرح المنار نقلاعن قمر الأقمار ۱۳۹۷، تیسیر التحریر لأمیر بادشاه ۳۸۳ مه، تقریرالتجبیر لابن أمیر حاج۲۴۲۲۳۰

اصرار کے وقوع کے لئے جو تکرارشرط ہے اس کی حقیقت کاعلم زرکشی کی اس تقسیم سے ہوتا ہے، زرکشی نے اصرار کی دوشمیں کی ہیں:

اول حکمی: وہ بیہ ہے کہ صغیرہ سے فراغت کے بعد پھر صغیرہ کے فعل کاعزم ہو، اس کا حکم وہی ہے جوعملاً دوبارہ صغیرہ کرنے والے کا ہے، صغیرہ سے تو بہ کر لینے والا اس کے برخلاف ہے، لہذا اگر اس سے غافل ہوجائے اور کسی شی کاعزم نہ کرتے تو یہی وہ صغیرہ ہے جس کا کفارہ اعمال صالحہ ہوجاتے ہیں۔

دوم-عمل کے ذریعہ اصرار، بعض علاء نے اس کی تعبیر مداومت یا اد مان سے کی ہے (یعنی گناہ کو مسلسل کرنا)، بعض شا فعیہ نے کہا: میں قابل معاف صغیرہ پر قائم رہنے والے کو کبیرہ کا مرتکب نہیں سمجھتا، الابیہ کہ وہ الی معصیت پر قائم ہوجس میں اللہ کے امرکی دائمی مخالفت ہو<sup>(1)</sup>، اسی کے مثل ابن قد امدکی ' المغنی' میں ہے '

# ثواب كوضائع كرنے ميں كبيره كااثر:

ساا - اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ شرک جو اکبر الکبائر ہے،
تواب کو برباد کردیتا ہے، اللہ تعالی نے فرمایا: "لَئِنُ أَشُو کُتَ
لَیَحْبَطَنَّ عَمَلُکَ " (اے خاطب ) اگر تو نے شرک کیا تو تیرا
عمل (سب) غارت ہوجائے گا) پس جو شخص اللہ کی وحدا نیت کے
بعداس کے ساتھ شرک کرے، یا اس پر ایمان لانے کے بعد مرتد ہوکر
کافر ہوجائے، یا اس کا کبیرہ کسی حرام کو حلال یا حلال کو حرام کرنے کا
ہوتو ارتداد کی وجہ سے اس کے اعمال کا ثواب ضائع ہوجا تا ہے، امام
شافعی نے اس کی صراحت کی ہے۔

- (۱) البحرالمحيط للزركشي ۴مر ۲۷۷،۲۷۴ ـ
- (۲) کمننی لابن قدامه ۲۳۵/۱۰ اورانهوں نے ذکر کیا ہے کہ قاضی ابویعلی نے اس کا ضابطہ مداومت کوقرار دیا ہے۔
  - (m) سورهٔ زمرر ۲۵\_

<sup>(</sup>۲) البحرالمحيط ۱۲۷۷\_

<sup>(</sup>٣) البحرالمحيط ١٢٧٧\_

<sup>(</sup>۴) نہایة الحتاج ۸ / ۲۷۹، شرح المناراوراس کے حواثی ۲/۲ ۱۳۳ \_

اس میں اختلاف ہے کہ کیا عمل بھی ضائع ہوجاتا ہے، اس طور پر کہ اسلام میں دوبارہ آنے کے بعد فی کااعادہ اس پرواجب ہوگا، اور کیا اعمال صرف مرتد ہونے سے ضائع ہوجاتے ہیں یا ارتداد کی حالت میں موت سے، حفیہ کے برخلاف شافعیہ کا مذہب ہے کہ ارتداد کی حالت میں موت سے اعمال ضائع ہوتے ہیں، اس لئے کہ اللہ تعالی کا قول ہے: "فَیمُتُ وَهُو کَافِرٌ فَأُولِئِکَ حَبِطَتُ اللہ تعالی کا قول ہے: "فَیمُتُ وَهُو کَافِرٌ فَأُولِئِکَ حَبِطَتُ اللہ تعالی کا قول ہے: "فَیمُتُ وَهُو کَافِرٌ فَأُولِئِکَ حَبِطَتُ الله فَیمالُهُمُ فِی اللّٰدُنیا وَالْآخِرَةِ وَأُولِئِکَ أَصُحَابُ النَّادِ هُمُ اللّٰهِ مُن کہا کہ وہ کافر ہے مرجائے تو بہی وہ لوگ ہیں کہ ان کے اعمال دنیا ور آخرت میں اکارت گئے، اور بیا ہل لوگ ہیں کہ ان کے اعمال دنیا ور آخرت میں اکارت گئے، اور بیا ہل دوز خ ہیں، اس میں (ہمیشہ) پڑے رہے والے ہیں) لہذا جس خض دوز خ ہیں، اس میں (ہمیشہ) پڑے رہے والے ہیں) لہذا جس خض کا اعادہ اس پر واجب نہیں ہوگا، قلیو بی نے کہا: بعض حضرات نے یہ قیدلگائی ہے کہ جو مُل ارتداد کی وجہ سے اکارت چلاجاتا ہے بیوہ مُل ارتداد کی وجہ سے اکارت چلاجاتا ہے بیوہ مُل ارتداد کی وجہ سے اکارت چلاجاتا ہے بیوہ مُل سے جو شرعی طور پر مکلّف ہونے کی حالت میں واقع ہوا ہو، اس سے قیدلگائی ہے کہ جو مُل ارتداد کی وجہ سے اکارت چلاجاتا ہے بیوہ مُل این سے قبل نہیں (۲)۔

اس کی تفصیل اصطلاح''ردق''(فقره/۴۸) میں ہے۔
بعض دوسرے کبائر کے بارے میں نصوص موجود ہیں کہ ان کی
وجہ سے عمل کا ثواب ضائع ہوجاتا ہے، جیسے'' قذف''(تہمت زنا
لگانا) ہے، چنانچہ حضرت حذیفہ ؓ نے کہا کہ رسول اللہ علیہ ؓ نے
فرمایا:"ان قذف المحصنة یہدم عمل مائة سنة"

پاکدامن خاتون پرتہمت (زنا) لگانا ایک سوبرس کے عمل کوا کارت کردیتا ہے )۔

-"ربا" (سود): اس سلسله میں حضرت عائشہ کی حدیث اور حضرت زید بن ارقم کی ام ولد سے ان کا قول ہے: "لقد أبطل حضرت زید بن ارقم کی ام ولد سے ان کا قول ہے: "لقد أبطل جهاده مع رسول الله علیہ "() (انہوں نے رسول الله علیہ کے ساتھ اپنے جہاد کو باطل کردیا)، یدایک ایسے معاملہ کے بارے میں فرمایا تھاجس میں سودتھا۔

- ''نجومی سے سوال کرنا'': چنانچہ حضرت صفیۃ بعض ازواج مطہرات سے روایت کرتی ہیں کہ نبی علیہ نے فرمایا: ''من أتى عواف فسأله عن شيء لم تقبل له صلاة أربعين ليلة'' (جو شخص کی نجومی کے پاس کوئی چیز پوچھنے آئے تواس کی جالیس راتوں کی نماز قبول نہیں ہوگی )۔

### كبائر يے درگذركرنا:

۱۹۷ – کبائر سے درگذر کرنے کامقصود کبیرہ کی نوعیت کے اعتبار سے علاحدہ علاحدہ ہے، کبیرہ کبھی اللہ تعالی کے حق پر تعدی کرنا ہے جیسے شراب بینا، اور کبھی یہ تعدی کرنا اللہ اور بندہ دونوں کے حق میں ہے جیسے زنا کی تہمت لگانا اور چوری کرنا۔

پہلی قتم سے متعلق معافی اور درگذر کا تعلق آخرت سے ہوتا ہے، لہذا اگرایسے کبیرہ کا مرتکب تو بہنہ کرے تو وہ اہل سنت کے نز دیک اللہ کی مشیت اور اس کے عفو میں ہوگا (۳)،اس کئے کہ اللہ تعالی کا

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ۱۷ – ۲۱

<sup>(</sup>۲) القليوني ١٤/١/١٥

<sup>(</sup>۳) رحدیث حذیفہ: ''إن قذف الحصنة یهدم عمل مائة سنة'' کوئیٹی نے المجمع (۲۷) میں ذکر کیا ہے اور کہا کہ طبرانی اور بزار نے اس کی روایت کی ہے، اور اس میں لیٹ بن الی سلیم ضعیف راوی ہیں، بھی کبھی ان کی حدیث حسن ہوتی ہے، اس کے بقیدر جال میں۔

<sup>(</sup>۱) حدیث عائشہ و تولہا: "لقد أبطل جهادہ مع رسول الله عُلَیْلِیّه" کی روایت عبد الرزاق نے المصنف (۱۸۵/۸) میں کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) الزواجر ۱۰۲/۲ مدیث: 'من أتى عوافاً فسأله....." كى روایت مسلم (۱۷۵/۳) نے كى ہے۔

<sup>(</sup>٣) لوامعُ الأنوارللسفاريني الر٣٦٨،شرح العقيدة الطحاوية ر٣٠٠ س

ارشاد ب:"إنَّ اللَّهَ لاَ يَغُفِرُ أَن يُّشُرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذلِکَ لِمَنُ يَّشَاءُ" (الله اس کوتو بیشک نه بخشے گا که اس کے ساتھ شرک کیا جائے ، لیکن اس کے علاوہ جس کسی کو بھی چاہے گا بخش دے گا)، اور رسول اللہ علیہ کا ارشاد ہے: "تبایعونی علی أن لا تشركوا بالله شيئا، ولا تسرقوا، ولا تزنوا، ولا تقتلوا أولادكم، ولا تأتوا ببهتان تفترونه بين أيديكم وأرجلكم، ولا تعصوا في معروف ، فمن وفي منكم فأجره على الله، ومن أصاب من ذلك شيئا فعوقب في الدنيا فهو كفارة له، ومن أصاب من ذلك شيئا فستره الله فأمره إلى الله: إن شاء عاقبه وإن شاء عفا عنه قال: فبايعناه على ذلک"<sup>(۲)</sup> (تم مجھے سے اس بات پر بیعت کرو کہ اللہ کے ساتھ کسی کو شریک نہیں تھہراؤ گے، چوری نہیں کرو گے، زنانہیں کروگے، اپنی اولا دکوتل نہیں کرو گے ،کوئی ایبا بہتان نہیں لگاؤ گے جسے اپنے سامنے تم گڑھو،کسی بھلائی کے کام میں نافر مانی نہیں کروگے، پستم میں سے جو شخص اسے پورا کرے اس کا جراللہ پر ہوگا ،اور جو شخص اس میں سے کچھ کا ارتکاب کرے پھر دنیا میں اسے سز امل جائے توبیاں کے لئے کفارہ ہوگا،اور جو شخص کسی چیز کا ارتکاب کرے اور اللہ تعالیٰ اس کی ستریشی فرمائے تواس کا معاملہ اللہ کے سپر دہے، اگر چاہے تواسے سزا دے اور اگر چاہے تو اسے معاف کردے، راوی کہتے ہیں کہ ہم نے ، صالله آپ علیسهٔ سے اس پر بیعت کی )۔

۔ قرطبی نے کہا: اہل سنت کے نز دیک کبائر اس شخص سے معاف ہوجاتے ہیں جوموت سے قبل ان سے باز آ جائے، اور بسا اوقات

ان پر مرجانے والے مسلمان کی مغفرت بھی کردی جاتی ہے جیسے اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَیَغْفِرُ مَا دُوُنَ ذَلِکَ لِمَنُ یَّشَاءُ"،اس سے مراد وہ لوگ ہیں جو گنا ہوں کے ساتھ مرجا ئیں، کیونکہ اگراس سے مراد وہ لوگ ہوتے جوم نے سے پہلے تو بہ کرلیں تو شرک کرنے اور دوسرے گناہ میں کوئی فرق نہیں رہ پائے گا، کیونکہ شرک سے تو بہ کر لینے والے کی بھی مغفرت ہوجاتی ہے (۱)۔

اور ان کبائر کے تعلق سے جن میں اللہ کے حق اور بندوں کے حقق دونوں پر تعدی ہوتی ہے معافی کے حکم میں تفصیل ہے:

الف-اگر کبیرہ جان یااس سے کم درجہ پر قصداً اور ظلماً جنایت ہو تومقتول کے اولیاء کو یامظلوم اگر بقید حیات ہوتو اسے قصاص یا دیت کے مطالبہ یا معاف کرنے کاحق ہوگا<sup>(۲)</sup>، اس کی تفصیل اصطلاح ''عنو'' (فقرہ ۱۸ اوراس کے بعد کے فقرات) میں ہے۔

ن - اگر کبیرہ بغاوت (حکومت سے جنگ) ہواور محاربین گرفت میں آئے سے قبل تو بہ کرلیں تو ان سے قبل ، سولی قطع یا جلا وطنی کی حد ساقط ہوجائے گی ، لیکن گرفت میں آئے کے بعد تو بہ کریں تو حدسا قط نہیں ہوگی ، اور دونوں حالتوں میں حقوق العباد ساقط نہیں ہوں گے لیمنی قشل میں قصاص اور اس سے کم درجہ کی جنایت میں جس میں قصاص واجب نہ ہودیت اور مال کا تا وان۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساءر ۴۸ س

<sup>(</sup>۲) حدیث: "تبایعونی علی أن لا تشر کوا بالله شیئا....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۳۷۸ / نے حضرت عباده بن صامت سے کی ہے، نیز د کیسے: لوامع الاً نوارللسفارینی ۱۸ ۲۳ ، شرح العقیدة الطحاوید سر ۱۳۰۳ م

<sup>(</sup>۱) تفسيرالقرطبي ١٦١٧٥\_

<sup>(</sup>۲) المبسوط ۱۵۸/۲۷، الدسوقی ۲/۷-۳، المهذب ۲/۱۰۲، السياسة الشرعيه لابن تيميه ۱۸۸/، المغنی ۱۹۸۳، ۲۹۰، ۲۹۰

<sup>(</sup>٣) السياسة الشرعيه لا بن تيميه ر ٦٥، المغنى ١٠ر ٣٠٠، ٣٠٠، ٣٠٠ س

اس کی تفصیل اصطلاح" حرابة " (فقره ۱۲۴) میں ہے۔ د-امام تک پہنچنے کے بعد کسی حدکومعاف کرنا جائز نہیں ہوگا، اسی طرح سفارش کرنا اورمعافی طلب کرنا حرام ہوگا<sup>(1)</sup>، اس لئے کہ حضرت عائشٌ كي حديث ہے:"أن قريشاً أهمتهم المرأة المخزومية التي سرقت، فقالوا: من يكلم فيها رسول الله عليه ومن يجترىء عليه إلا أسامة حب رسول الله مَالِللهِ ؟ فكلم رسول الله عَالِيلهِ فقال: أتشفع في حد من حدود الله؟ ثم قام فخطب فقال: يا أيها الناس، إنما ضل من كان قبلكم أنهم كانوا إذا سرق الشريف تركوه، وإذا سرق الضعيف فيهم أقاموا عليه الحد، وايم الله لو أن فاطمة بنت محمد سرقت لقطع محمد يدها" (ایک مخزومی عورت کے چوری کرنے کی وجہ سے، قریش کو بڑی فکر ہوئی،انہوں نے کہا کہون اس معاملہ میں اللہ کے رسول علیہ سے بات كرے گا، رسول اللہ علیہ ہے محبوب حضرت اسامیہ کے علاوہ کون اس کی جرأت کرسکتا ہے، چنانچہ انہوں نے رسول اللہ علیہ سے گفتگو کی ، تو آپ علیہ نے فرمایا: کیاتم اللہ کے حدود میں سے ایک حد کے بارے میں سفارش کرتے ہو؟ پھرآپ خطبہ کے لئے کھڑے ہوئے اور فرمایا: اے لوگو! تم سے پہلے کے لوگ اس کئے گمراه ہوئے کہ جب کوئی شریف آ دمی چوری کرتا تواسے چھوڑ دیتے اور جب کمزور آ دمی چوری کرتا تواس پر حد جاری کرتے ، خدا کی قسم، اگر فاطمہ بنت محمر بھی چوری کرتی تومحداس کا ہاتھ کاٹ دیتے )۔ ھ-وہ کبائر جن میں تعزیر کی سزا ہے امام اگر معاف کرنے میں

(۱) السياسة الشرعيه لا بن تيميه ر ٦٥ \_

مصلحت سمجھے تواس کے لئے معاف کرنا جائز ہوگا، ابن قدامہ نے اس سے منصوص علیہ تعزیر کومتنتی کیا ہے ''، اس کی تفصیل اصطلاح ''عنو'' (فقر ور ۳۲) میں ہے۔

مرتکب کبیرہ سے فسق کے ختم ہونے اور کبائر کا کفارہ ہونے میں تو بہ کا اثر:

10- جمہور کا مذہب ہے، اور وہی سعید بن المسیب اور صفوان بن سلیم
کی رائے ہے کہ حد جاری کرنا کفارہ نہیں ہے، بلکہ اس کے ساتھ تو بہ
کرنا ضروری ہے، اس لئے کہ تو بہ بندوں پر فرض لازم ہے، ابن
رشد (الجد) نے کہا: حدسے گناہ ختم ہوجائے گا، اور فس کا حکم اس پر
باقی رہے گا جب تک کہ تو بہ نہ کر لے اور اس کی تو بہ ظاہر نہ ہوجائے۔
مجاہداور زید بن اسلم کا مذہب ہے کہ صرف حدجاری کرنا ہی کفارہ
ہے من انہوں نے حضرت عبادہ بن صامت کی اس روایت سے
استدلال کیا ہے کہ نبی عقیقے نے فرما یا: "و من أصاب من ذلک
استدلال کیا ہے کہ نبی عقیقے نے فرما یا: "و من أصاب من ذلک
شیئا فعو قب فھو کفارۃ له" (جو شخص ان میں سے سی چیز کا
ارتکاب کرلے اور اس کو سزادے دی جائے تو وہ اس کے لئے کفارہ
ہوجائے گی )۔

منہاجی نے کہا: توبہ بندہ اور اللہ تعالی کے درمیان ہوتی ہے، وہ گناہ کوساقط کردیتی ہے، اس میں شرط ہے کہ گناہ سے باز آجائے، اسے ندامت ہو اور دوبارہ نہ کرنے کا عزم ہو، اور اگر کوئی مالی حق متعلق ہوتو مالی حق سے اپنا ذمہ فارغ کر چکا ہو، جیسے ذکا قروک رکھی ہو یا غصب کررکھا ہوتو اسے لوٹا دے، ضالع ہوگیا ہوتو اس کا بدل لوٹا

<sup>(</sup>۲) حدیث عاکش: "أن قریشا أهمتهم الموأة المخزومیة....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۲ / ۸۵ / ۱۳۱۵) نے کی ہے، اور الفاظ بخاری کے ہیں۔

<sup>(</sup>۱) المغنی لابن قدامه ۱۰ م ۳۹ س

<sup>(</sup>٢) لوامع الأنوارللسفاريني ار٣٤٦،البيان ولتحصيل لا بن رشد ١٩٧٩.

<sup>(</sup>۳) حدیث عباده بن الصامت: "و من أصاب من ذلک....." کی تخریخ فقره ۱۲/ ۱۹ میں گذر چکی ہے۔

دے، ابن ملکے نے کہا: حق کولوٹانے یا اس کواپنے لئے جائز کروانے
یامہلت طلب کر لینے کا اعتبار ہوگا، یہ اموال کے سلسلہ میں ہے، لیکن
قذف اورغیبت جیسے امور کے بارے میں کرمی نے کہا: توبہ کے صحیح
ہونے کے لئے متعلقہ خص کو خبر دینا اور اس سے معافی ما نگنا شرطنہیں
ہونے کے لئے متعلقہ خص کو خبر دینا اور اس سے معافی ما نگنا شرطنہیں
ہونے کے لئے متعلقہ خص کو خبر دینا اور اس سے معافی ما نگنا شرطنہیں
نے کہا: اس ظاہری توبہ میں جس کے ذریعہ گواہی اور ولایت (کاحق)
لوٹ آتا ہے، اگر معاصی قولی ہوں تو اس کے لئے قولاً توبہ شرط ہے،
مثلاً قذف میں کہے گا: میر اتہمت لگانا غلط ہے، میں دوبارہ ایسانہیں
کروں گا، یا میں تہمت لگانے میں حق برنہیں تھا۔

کیاعمل کی اصلاح اور ایک برس تک معصیت سے رکے رہنا تو بہ کی شرطوں میں سے ہے؟ امام احمد بن حنبل نے فرمایا: صرف تو بہ کرنا کافی ہوگا، امام مالک نے کہا: اپنے حال کی اصلاح یااس اصلاح میں اضافہ شرط ہے۔

بعض علاء نے کہا: سال وغیرہ کی تحدید کے بغیراس پر افعال خیر کا ظاہر ہونا اور طاعات کے ذریعہ تقرب حاصل کرنا ضروری ہے۔
حفیہ کے نزدیک چندا قوال ہیں: خانیہ میں ہے: فاسق اگر توبہ کر لے توجب تک کہ اس پر اتنی مدت نہ گذر جائے جس میں توبہ ظاہر ہوجائے ، اس کی شہادت قبول نہیں کی جائے گی پھر بعض علماء نے اس کی مدت چھ ماہ بتائی ہے، جبکہ بعض نے ایک سال بتائی ہے اور شحیح یہ ہے کہ یہ قاضی اور تعدیل کرنے والے کی صوابدید پر موقوف ہوگا ، اور الخلاصہ میں ہے: اگر عادل شخص جھوٹی گواہی دے پھر تو بہ کرلے اور گواہی دے ، تو بغیر کسی مدت کے اس کی توبہ قبول پھر تو بہ کرلے اور گواہی دے، تو بغیر کسی مدت کے اس کی توبہ قبول

کی جائے گی<sup>(۱)</sup>۔

یکم تمام کبائر سے متعلق ہے، سوائے قذف کے کہاس میں اختلاف ہے، نیزاس پر اتفاق ہے کہ تو بہ کی وجہ سے وہ فاستی نہیں رہے گا۔
مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب ہے کہ اگر تہمت لگانے والا تو بہ کرلے خواہ اس کی تو بہ حد سے پہلے ہو یا اس کے بعد، اس کی شہادت قبول کی جائے گی۔

شعبی، حسن، مجاہد، عکر مہ، مسروق، شریح اور حنفیہ کا مذہب ہے کہ تہمت لگانے والا اگر توبہ کرلے اور اس کی توبہ حد جاری کرنے کے بعد ہوتو اس کی شہادت قبول نہیں کی جائے گی، انہوں نے کہا: آیت قرآنی میں استناء قریبی لفظ کی طرف لوٹے گا جوفسق ہے، اس کے ماقبل کی طرف نہیں لوٹے گا اور وہ شہادت کا قبول نہ کرنا ہے، اس لئے کہ اس عدم قبول کو تابید کے ساتھ جوڑا گیا ہے، اور اس لئے کہ شہادت قبول نہ کرنے سے منع کرنا تہمت لگانے والے کی سزا کا ایک حصہ قرار دیا گیا ہے، اس لئے کہ حصہ قرار دیا گیا ہے، اس لئے ان حضرات کے نزد یک حدجاری کئے

<sup>(</sup>۱) جواهر العقود للمنها جی ۴۳۷۷، البیان واتحصیل لابن رشد ۱۰۱۴۹/۱۰الفروع لابن مفلح ۲۹۲۹،عنایة المنتبی للکرمی ۳۷۴۷، رحمة الأمه۲۳۲/۲۳۲-

<sup>(</sup>۲) شرح زروق علی الرساله ۲۸۴۸ ۲

<sup>(</sup>۱) حاشيه ابن عابدين ۵ر۴۷۲، رحمة الأمه ۲۳۵،۲۳۳، الميزان للشعراني ۲ر۲۱۵-

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نورر ۱۲ ـ

بغیر منع کا حکم نہیں ہوگا، اور جو چیز حدود اور اس کے لواز مات میں سے ہووہ تو بہ سے ساقط نہیں ہوتی، لہذا اگر کوئی تہمت لگائے اور اس پر حد جاری نہ ہوتو اس کی شہادت رزمیں کی جائے گی (۱) ۔ اس کی تفصیل اصطلاح '' قذف'(فقرہ/۲۱) میں ہے۔

كبائر سے اجتناب كا صغائر كے لئے كفارہ ہونا:

۱۲- جمہور فقہاء اور مفسرین کی ایک جماعت کا مذہب ہے کہ کبائر سے اجتناب صغائر کا کفارہ ہوجاتا ہے، اس لئے کہ ارشاد باری ہے: ''اِنُ تَجَتَنبُوُ ا کَبَائِرَ مَا تُنهُونَ عَنٰهُ نُکفِّرُ عَنٰکُمُ سَیّئَاتِکُمُ وَنُدُ خِلْکُمُ مُدُخَلاً کَرِیْمًا'' (اگرتم ان بڑے کا مول سے جو جہیں منع کئے گئے مُدُخَلاً کَرِیْمًا'' (اگرتم ان بڑے کا مول سے جو جہیں منع کئے گئے بیں بچے رہو، تو ہم تم سے تمہاری (چھوٹی) برائیاں دور کردیں گے اور تجہیں ایک معزز مقام میں داخل کردیں گے )، اور ارشاد ہے: ''الَّذِینَ تَجْتَنبُونَ کَبَائِرَ الْاِثْمِ وَالْفُو اَحِشَ إِلاَّ اللَّمَمَ إِنَّ رَبَّکَ وَ اسِعُ الْمُغُفِرَةِ'' (جولوگ بڑے گنا ہوں اور بے حیائیوں سے بچے ہیں سوائے لغزشوں کے تو تیرارب بڑی مغفرت والا ہے )۔

اس طرح انہوں نے حضرت ابو ہریر ہی کی حدیث سے استدلال کیا ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا: "الصلوات المحمس، والجمعة الى المجمعة، ورمضان إلى رمضان، مكفرات ما بینهن إذا اجتنبت الكبائو" (پانچوں نمازی، جمعہ سے جمعہ

تک، اور ایک رمضان دوسرے رمضان تک، درمیان کی مدت کے لئے کفارہ ہیں بشرطیکہ کہائر سے اجتناب کیا جائے )۔

اہل اصول کا مذہب ہے جسیا کہ قرطبی نے کہا کہ کہائر سے اجتناب کا صغائر کے لئے کفارہ ہوناقطعی نہیں ہے، بلکہ بیض غلبہ ُظن اورامید قوی پرمحمول ہے، اور اللہ کی مشیت اس قول سے ثابت ہے: "وَيَغْفِرُ مَا دُوُنَ ذَلِكَ لِمَنُ يَّشَاءُ" (الكِن اس كے علاوه جس کسی کوبھی چاہے گا بخش دے گا )، انہوں نے کہا: ہمارے نز دیک ہیہ ضروری نہیں ہے کہ ایک گناہ کے اجتناب سے دوسرے گناہ کی مغفرت واجب ہو،اوراس کی دلیل ہیہ ہے کہ اگر ہم اس بات کا یقین کرلیں کہ کہائر سے بینااور فرائض کی ادائیگی صغائر کے لئے قطعی طور پر کفارہ بن جاتے ہیں تو بہ صغائر ایسے مباح کے درجہ میں ہوجا کیں گےجس کے بارے میں یقین ہے کہ اس پر کوئی گرفت نہیں ہے، اور اس طرح تو شریعت کے بندھن ہی ٹوٹ جا ئیں گے،اسی طرح ان حضرات نے اس حدیث سے بھی استدلال کیا ہے: "من اقتطع حق امریء مسلم بيمينه فقد أوجب الله له النار وحرم عليه الجنة فقال له رجل: وإن كان شيئاً يسيراً يا رسول الله قال: وإن قضيباً من أراك "(٢) (جو تخص قتم كها كركسي مسلمان كاحق مارك الله تعالی اس پرجہنم کوواجب اور جنت کوحرام کردیں گے، ایک شخص نے كها: اگرچه وه معمولي چيز هواے الله كے رسول! آپ عليه نے فرمایا: خواه وه پیلوکی ایک ککڑی کیوں نه ہو)، پس معمولی چزیر برجھی اسی طرح شدیدوعیدآئی ہےجس طرح کثیر چیزیرآئی ہے۔ قرطبی نے کہا: الله تعالی کبائر کے اجتناب سے صغائر کی مغفرت

<sup>(</sup>۱) بدایة المجتهد ۲۲۲۲، إعلام الموقعین ۱ر۱۰۹،۱۰۹، الفروع لابن مفلح ۲۸۲۵، الفروع لابن مفلح ۲۵۲،۲۵۱، المحرر بحاشیه ابن مفلح ۲۵۲،۲۵۱، المحرر بحاشیه ابن مفلح ۲۵۲،۲۵۱، المبسوط للسرخسی ۲۱ر۵۲،۱۲۵، سرخسی، ابن مفلح اور ابن قیم نے دونوں آراء پرتفصیل سے مناقشہ کیا ہے۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نساءراسه

<sup>(</sup>۳) سورهٔ نجم ۱۳ر

<sup>(</sup>۴) حدیث أُبوہر یره ! الصلوات الخمس، والجمعة إلى الجمعة ...... " کی روایت مسلم (۲۰۹۸) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساء ۱۲۱۱\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من اقتطع حق امریء مسلم بیمینه....." کی روایت مسلم (۱۲۲) نے حضرت ابوامامی ہے۔

فرمادیتا ہے کیکن اس اجتناب کے ساتھ ایک اور چیز کا اضافہ ہے ، اور وہ فرائض کو بجالا ناہے ۔۔۔

اس میں اختلاف ہے کہ صغائر کے کفارہ کے لئے ان میں کبائر کی گئے بھی آ میزش کا نہ ہونا شرط ہے یا نہیں؟ ابن عطیہ وغیرہ نے جمہور سے نقل کیا ہے کہ شرط ہے، اس لئے کہ اس صدیث کا ظاہر یہی ہے:
"الصلوات المخمس والمجمعة إلى المجمعة، ورمضان إلى رمضان مکفوات ما بینھن إذا اجتنبت الکبائر"
(ز) پانچوں نمازیں، ایک جمعہ سے دوسرے جمعہ تک اور ایک رمضان سے دوسرے رمضان تک ایخ درمیان کے لئے کفارہ ہیں بشرطیکہ کبائر سے اجتناب کیا جا تارہے )، بعض محققین نے اختیار کیا ہے کہ بیشرط نہیں ہے، انہوں نے کہا: حدیث میں شرط استثناء کے معنی میں ہے، اور تقدیری عبارت یوں ہے: ۔۔۔۔۔۔ یہ اور تقدیری عبارت یوں ہے: ۔۔۔۔۔۔ یہ اور تقدیری عبارت یوں ہے: ۔۔۔۔۔۔ یہ ورمیان کے لئے کفارہ ہیں سوائے کبائر کے۔

اس کی تائیدان مطلق احادیث سے بھی ہوتی ہے جن میں بغیر کسی شرط کے کفارہ ہونے کی صراحت ہے ۔

### حج كاكبائر كے لئے كفارہ ہونا:

21- حفرت عباس بن مردائ عيم موى هـ: "أن رسول الله عليه عليه عشية عرفة بالمغفرة فأجيب: إنى قد غفرت لهم ما خلا الظالم فإني آخذ للمظلوم منه، قال: أي رب، إن شئت أعطيت المظلوم من الجنة وغفرت

للظالم، فلم يجب عشيته، فلما أصبح بالمزدلفة أعاد الدعاء، فأجيب إلى ما سأل ..... " (رسول الله عليه في عرفہ کی شب میں اپنی امت کے لئے مغفرت کی دعا فرمائی، تو دعا قبول کی گئی کہ میں نے انہیں معاف کردیا، سوائے ظالم کے کہ میں مظلوم کے لئے اس سے بدلہ لوں گا، تو آپ علیہ نے فر مایا: پروردگار، اگرآپ چاہیں تومظلوم کو جنت سے عطا کر دیں اور ظالم کومعاف کر دیں، کین شب عرفہ میں بید دعا قبول نہیں کی گئی، جب صبح آپ مزدلفة تشريف لائے تو دوبارہ دعا کی تو آپ کی دعا قبول کرلی كئى.....)، ابن المبارك نے روایت كى ہے كه نبي عليه نے فرمايا:"إن الله عز و جل غفر الأهل عرفات وأهل المشعر وضمن عنهم التبعات، فقام عمر بن الخطاب رضي الله عنه فقال: يا رسول الله، هذا لنا خاصة؟ قال: "هذا لكم ولمن أتى من بعدكم إلى يوم القيامة فقال عمر بن الخطابُّ: كثر خير الله وطاب" (الله تعالى نے المل عرفات اوراہل مشعر کے لئے مغفرت فرمادی اوران کی طرف سے ذمه داریوں کا ضامن ہوگیا، توحضرت عمر بن خطاب گھڑے ہوئے

<sup>(</sup>۱) تفییر القرطبی ۱۵۸٫۵، فتح الباری ۱۰ر ۲۳۳، انجلی لابن حزم ۹ر ۹۳۳، البحرالمحط للزرکشی ۱۷۸۸-

<sup>(</sup>۲) حدیث: الصلوات الخمس والجمعة إلى الجمعة ..... كَ تَخْرَتُكُ فقره ۱۲ میں گذر چکل ہے۔

<sup>.</sup> (۳) البحرالمحيطللزركشي ۴۸/۸۷،تفسيرالقرطبي ۱۵۸/۵\_

اور پیمجی نے کہا:اس کے بہت شواہد ہیں جنہیں ہم نے کتاب الشعب میں ذکر کیا ہے،اگر شواہد کی وجہ سے حدیث سے ہوجائے توجمت ہے،ور نہ اللہ کا ارشاد ہے:"یعغفر ما دون ذلک لمن یشاء"اور ایک کا دوسرے پرظلم کرنا شرک سے کم گناہ ہے(ائن عابدین ۲۲ سر۲۲)۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "إن الله عز و جل غفر الأهل عرفات ...... "كومنذرى نے الترغیب (۱۸ میل ۱۹ میل ۱۳ میل ۱۹ میل ۱۳ میل این المبارک کی طرف منسوب کیا ہے، ابن حجر نے قوۃ الحجاج (۲۹ میل کہا ہے کہ اگر اس کی سندعبد اللہ بن مبارک سے نابت ہے ہے گئی شرط کے مطابق ہے۔

اورعرض كيا: اے الله كے رسول! كيابيصرف ہمارے لئے خاص ہے؟ آپ علیہ نے فرمایا: بیرتمہارے لئے بھی ہے اور تمہارے بعد قیامت تک آنے والول کے لئے ہے، توحضرت عمرٌ نے فر مایا: اللّٰہ کا خیر زیادہ اورخوشگوار ہو )، ابن عابدین نے کہا: یہ یوری حدیث فتح الباری میں ہے،اوراس میں دیگراحادیث بھی ہیں،اورحاصل بیہ ہے کہ ابن ماجہ کی حدیث اگر چیضعیف ہے الیکن اس کے شواہد ہیں جن کے ذریعہ وہ صحیح قراریاتی ہے،اورآیت سے بھی اس کی تائیہ ہوتی ہے، اس کا شاہد بیحدیث بھی ہے: "من حج فلم یرفث ولم يفسق رجع كيوم ولدته أمه" (١) (جو شخص حج كرے اور نوفش بات كرے نفتق كا كام كرے وہ اس دن كى طرح لوٹے گاجس دن اس کی ماں نے اس کو جناتھا)،اورحضرت عمروبن عاص سے رسول اللہ صَالِلَهِ فَي مَا يا: "أما علمت أن الإسلام يهدم ما كان قبله، وأن الهجرة تهدم ما كان قبلها ،وأن الحج يهدم ما كان قبله"(۲) (كياتمهين نهيل معلوم كه اسلام ماقبل (كي غلطيول) كوختم کردیتا ہے،اور ہجرت ماقبل کے گناہوں کوختم کردیتی ہے،اور حج ماقبل کے گنا ہوں کوختم کردیتاہے)۔

لیکن اکمل نے شرح المشارق میں اس حدیث کے تحت ذکر کیا ہے کہ حربی کے تمام گناہ اسلام، ہجرت اور جج سے تم ہوجاتے ہیں، حتی کہ اگر وہ قل کرکے مال لے لے اور اسے دار الحرب میں جمع کرلے، پھر اسلام لے آئے تو ان میں سے کسی چیز پر اس کا مواخذہ نہیں ہوگا، اس بنیاد پر اس کی مراد کے حاصل کرنے میں اسلام کافی ہوگا، کین آپ علیلی نے ہجرت اور حج کا ذکر، اس کی بشارت کی

تائیداوراس کی بیعت کی ترغیب کے لئے فرمایا، اس لئے کہ ہجرت اور جج مظالم کا کفارہ نہیں ہوتے، اور ان دونوں سے کبائر کی معافی کا یقین نہیں ہوسکتا، یہ دونوں صرف صغائر کے لئے کفارہ ہوتے ہیں، اور یہ کہنا جائز ہوگا کہ وہ کبائر بھی معاف ہوجاتے ہیں جو کسی کے حقوق میں سے نہیں ہیں، جیسا کہ ذمی کا اسلام لانا کبائر کو معاف کردیتا ہے، اس طرح امام طبی نے اپنی شرح میں ذکر کیا ہے، اور کہا ہے کہ شارحین کا اس پراتفاق ہے، نووی اور قرطبی نے بھی شرح مسلم میں اسی طرح ذکر کیا ہے۔

ابن عابدین نے کہا: شرح اللباب میں ہے کہ طبی کا رجحان یہ ہے کہ جج سے کہ بائر اور مظالم معاف ہوجاتے ہیں، حنفیہ میں سے امیر بادشاہ جو طبی کے قول کی طرف میلان رکھتے ہیں، اور شافعیہ میں سے ابن حجر کلی جنہوں نے جمہور کا قول اپنایا ہے، ان دونوں کے درمیان بڑا عجیب وغریب مباحثہ ہوا ہے، میں نے اس مسللہ کی وضاحت میں ایک رسالہ کھا ہے، فتح الباری کے ظاہر کلام میں مظالم کے معاف ہونے کی طرف میلان ہے، شرح السیر الکبیر میں امام سرخسی نے اسی کو اختیار کیا ہے، اور قرطبی کا یہی مذہب ہے۔

قاضی عیاض نے کہا: بیہ مظالم کے تعلق سے اس شخص پرمحمول ہے جو تو بہ کر لے اور ان کی ادائیگی سے عاجز ہو، حاصل بیہ ہے کہ دین وغیرہ کی تاخیر اللہ تعالی کے حقوق میں سے ہے، لیس تاخیر کا گناہ صرف گذرے ہوئے کی طرف سے ساقط ہوجائے گا، اصل کی طرف سے نہیں، اور نہ ہی مستقبل کی تاخیر کی طرف سے ساقط ہوگا، انہوں نے اسے تر مذی اور لقانی سے نقل کیا ہے، ابن عابدین نے اس کوظا ہر قرار دیا ہے کہ عاجز ہونے کی صورت ہیں دین بھی ساقط ہوجائے گا جیسا کہ قاضی عیاض نے فرمایا ہے، لیکن قاضی عیاض کی جانب سے تو بہ کرنے اور عاجز ہونے کی قید غیر ظاہر قاضی عیاض کی جانب سے تو بہ کرنے اور عاجز ہونے کی قید غیر ظاہر

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من حج ولم یوفث ولم یفسق....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۳۸۳) اورمسلم (۹۸۳/۲) نے «طرت ابو ہریرہؓ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: 'أما علمت أن الإسلام يهدم ما كان قبله ..... كى روايت مسلم (۱۱/۱۱) نے كى ہے۔

ہے،اس کئے کہ توبہ بذات خود کفارہ بنتی ہے اوراس سے صرف اللہ کا حق ساقط ہوتا ہے، بندہ کا حق نہیں، پس متعین ہو گیا کہ ساقط کرنے والا حج ہے جیسا کہ احادیث کا تقاضا ہے ()۔

ابن نجیم نے کہا جیجے ہیہ ہے کہ جج کبائر کا کفارہ نہیں ہوتا، اور جو لوگ ہیے کہتے ہیں کہ جج ان کا کفارہ ہوجا تا ہے ان کی مراد مینہیں ہے کہ اس کے ذمہ جوعبادات لازم ہوئیں اور جنہیں اس نے ترک کردیاان کی قضا اور مظالم اور دین ساقط ہوجاتے ہیں، بلکہ مراد صرف ہے کہ اس کی تاخیر کے گناہ کا کفارہ ہوتا ہے، ایس جب وہ اس سے فارغ ہوجائے تو اس پر لازم ہونے والی چیزوں کی قضا کا مطالبہ اس سے کروہائے گا اگر وہ قدرت کے باوجود انجام نہ دے، تو اب وہ دوسرے کبیرہ کا مرتکب ہوجائے گا (۲)، یہ مسکل ظنی ہے، لہذا یقین کے ساتھ ہیہ بات نہیں کہی جائے گی کہ جج اللہ کے حقوق میں سے کبائر کے کا کفارہ بن جائے گا کہ وہ بندوں کے حقوق کا کفارہ ہو (۳)۔

اہل کبائر کے لئے رسول اللہ علیہ کی شفاعت اور جہنم میں ان کا ہمیشہ نہ رہنا:

۱۸ - نبی کریم علیقی کو جو مخصوص شفاعتیں حاصل ہیں ان میں ایسے لوگوں کے ق میں آپ کی شفاعت ہے جواپنے اعمال کی وجہ ہے جہنم کے مستحق ہو چکے ہوں گے، آپ ان لوگوں کے ق میں سفارش کریں گے تو وہ جہنم میں داخل نہیں ہول گے، یہ اہل سنت کا مذہب ہے۔

سیوطی نے'' الخصائص الکبری'' میں یقین کے ساتھ کہا ہے کہ یہ شفاعت رسول اللہ علیہ کے کہ اور شفاعت کورسول اللہ علیہ کی خصوصیت نہیں بتایا

ہے، عزبن عبدالسلام نے اس طرف اشارہ کیا ہے کہ ملائکہ، انبیاء کرام اور مونین اس میں رسول اللہ علیہ یہ کے ساتھ شریک ہوں گے۔

میشفاعت اس شفاعت عامہ یا شفاعت عظمی کے علاوہ ہے جو محشر کے بعد لوگوں کے درمیان فیصلہ کے لئے ہوگی، وہ شفاعت تمام مخلوق کے بعد لوگوں کے درمیان فیصلہ کے لئے ہوگی، وہ شفاعت تمام مخلوق کے لئے عام ہوگی، اور اس پرامت کا اتفاق ہے کہ بیشفاعت رسول اللہ علیہ کے خصوصیت ہے ۔

اشعری نے کہا: مسلمانوں کا اس پر اجماع ہے کہ رسول اللہ علیہ مسلمانوں کا اس پر اجماع ہے کہ رسول اللہ علیہ کو ایک شفاعت حاصل ہے،اور کبیرہ کا ارتکاب کرنے والے گنہ گاروں کے لئے ہوگی (۲)۔

اہل کبائر کے حق میں رسول اللہ علیہ گی شفاعت پر انہوں نے اس حدیث سے استدلال کیا ہے جو حضرت انس سے مروی ہے کہ نبی علیہ نبی نبی شفاعت پر انہوں نے علیہ نبی اللہ علیہ نبی اللہ علیہ الکبائو من أمتی " " شفاعت میری امت میں سے اہل کبائر کے لئے ہوگی )۔

ابن ابی العز نے کہا: اہل کبائر کے حق میں رسول اللہ علیہ کی شفاعت کے باب میں احادیث تواتر کی حد تک پنچی ہوئی ہیں لیکن شفاعت کے باب میں احادیث تواتر کی حد تک پنچی ہوئی ہیں لیکن اس کاعلم خوارج اور معتز لہ سے خفی رہ گیا ہے " " فقرہ ر ۲ ) میں ہے۔

تفصیل اصطلاح" شفاعت" (فقرہ ر ۲ ) میں ہے۔

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ۲۲۲، ۹۲۳\_

<sup>(</sup>۲) رسالة الصغائر والكبائر لا بن نجيم بشرح السيواسي ر ۵۴\_

<sup>(</sup>۲) حاشیه ابن عابدین ۲ر ۹۲۴ بخواله عن البحرالرائق۔

<sup>(1)</sup> شرح العقيده الطحاويير ١٦٤،١٦٤، لوامع الأنوارللسفاريني ٢١٨/٢\_

<sup>(</sup>٢) الإمانة للأشعري ١٩٨٧\_

<sup>(</sup>۳) حدیث انس: شفاعتی لأهل الکبائر من أمتی..... کی روایت ترندی (۲۲۵/۳) نے کی ہے، اور کہا: حدیث حسن صحح ہے۔

<sup>(</sup>۴) شرح العقيده الطحاوية لا بن البي العزر ١٦٥ ـ

کبر

لعريف:

د يکھئے:'' أطعمة''۔

ا-" كبر" (كاف كزيراور با پرسكون كے ساتھ) اہل لغت كے نزد يك عظمت يعنى برائى كے معنى ميں ہے (۱)، "كبر الشيء"كا مطلب شى كا برا حصہ ہے (۲)، الله تعالى كا ارشاد ہے: "وَالَّذِيُ مُطلب شَى كا برا حصہ ہے (۲)، الله تعالى كا ارشاد ہے: "وَالَّذِيُ تَوَلَّى كِبْرَهُ مِنْهُمُ لَهُ عَذَابٌ عَظِيْمٌ" (اور جس نے ان میں سے سرا حصہ لیااس کے لیے سزا بھی (سب سے برا حصہ لیااس کے لیے سزا بھی (سب سے برا حصہ لیااس کے برا حصہ کواٹھایا، اصطلاح میں امام غزالی سخت ہے) یعنی اس کے برا سے کہوہ فس کے اندرایک اخلاقی وصف ہے، نے اس کی تعریف ہیں ہے کہوہ فس کے اندرایک اخلاقی وصف ہے، لیعنی جس کے مقابلہ میں تکبر کیا جائے اس سے اپنے کو برا سمجھ کر آرام وسکون یانا ہے۔

ابن قیم نے اس کی تعریف کی ہے کہ بیا یک باطنی اخلاق ہے جو
ایسے اعمال سے صادر ہوتا ہے جو اعمال اس کا ثمرہ ہوتے ہیں، اس
طرح بیا خلاق اعضاء پر ظاہر ہوتا ہے، اور بیا خلاق خود پیندی ہے جو
اس کے خلاف ہوتی ہے جس کے مقابلہ میں تکبر کیا جائے، یعنی وہ
اپ آپ کوصفات کمال میں دوسرے سے بڑھ کر سمجھتا ہے۔
رسول اللہ علیہ کی سنت میں: اپنے کو بڑا سمجھتے ہوئے حق کوقبول

<sup>(</sup>۱) الصحاح لإساعيل بن حماد الجوہري۔

رع) المثوف المعلم في ترتيب الإصلاح على حروف المعجم لأ بي البقاء العكمري ماده: (٢) مجرّ، تحقيق ياسين السواس طبع جامعه أم القري-

<sup>(</sup>۳) سورهٔ نورراا <sub>س</sub>

نه کرنا اورلوگوں کو حقیر سمجھنا کبر ہے، چنانچہ حضرت عبداللہ بن مسعود اللہ عند مسعود اللہ عند اللہ بن مسعود اللہ عند مروی ہے کہ نبی علیقہ نے فرمایا: "الکبر بطر الحق وغمط الناس"(۱) ( کبرحق کو قبول نه کرنا اورلوگوں کو حقیر سمجھنا ہے)۔

#### متعلقه الفاظ:

### الف-كبرياء:

۲ - راغب اصفهانی نے کہا: کبریاء اپنے کو اطاعت وفرما نبرداری سے برتر سجھنا ہے، اللہ کے علاوہ کوئی دوسرااس کا ستحق نہیں ہے، اللہ تعالیٰ نے فرمایا: "وَلَهُ الْکِبُرِیَاءُ فِی السَّمَاوَاتِ وَالْاَرُضِ وَهُوَ الْعَزِیُزُ الْکَجَیْمُ "(۲) (بس اسی کے لئے آسانوں اور زمین میں بڑائی ہے اور وہی زبردست ہے، حکمت والا ہے)، حدیث شریف میں ہے: "قال الله: الکبریاء ردائی، والعظمة إذاری، فمن نازعنی واحداً منهما قذفته فی النار "(") (اللہ تعالیٰ نے فرمایا: کبریاء میری چادر ہے، اور عظمت میراازار ہے، پس جو صل بھی ان دونوں میں ہے کسی کے بارے میں مجھ سے جھاڑا کرے گاتو میں اسے جہم میں بھینک دوں گا)، جبکہ ابو ہلال عسکری کی رائے ہے کہ کبریاء کا مطلب عزت دوں گا)، جبکہ ابو ہلال عسکری کی رائے ہے کہ کبریاء کا مطلب عزت دوں گا)، جبکہ ابو ہلال عسکری کی رائے ہے کہ کبریاء کا مطلب عزت دوں گا)، جبکہ ابو ہلال عسکری کی رائے ہے کہ کبریاء کا مطلب عزت دوں گا)، جبکہ ابو ہلال عسکری کی رائے ہے کہ کبریاء کا مطلب عزت دوں گان ویکومت ہے، کبرسے اس کا تعلق نہیں ہے، اللہ تعالیٰ نے فرمایا: دوتکومت ہے، کبرسے اس کا تعلق نہیں ہے، اللہ تعالیٰ نے فرمایا: دوتکومت ہے، کبرسے اس کا تعلق نہیں ہے، اللہ تعالیٰ نے فرمایا: دوتکومت ہے، کبرسے اس کا تعلق نہیں ہے، اللہ تعالیٰ نے فرمایا: دوتکومت نے نہیں بڑائی

تم دونوں کے لئے ہوجائے ) یعنی حکومت ،اقتداراورغلبہ ہے (۱)۔

# ب-عُب:

سا-کسی چیز پر عجب،اس پر فخر اورخوشی کی زیادتی ہے،کہا جاتا ہے،
سفلان معجب بنفسه"، جبکہ وہ اپنی خصلتوں پر مسر ور ہواور عجب کا
کبر سے کوئی تعلق نہیں ہے، علی بن عیسی نے کہا: نفس کا کسی ایسی
فضیلت پر یقین رکھنا جو اس میں ہونا چاہئے لیکن نہ ہو عجب ہے (۲)،
لیکن یہ کبرتک لے جاتا ہے، اس لئے کہ یہ کبرکا ایک سبب ہے (۳)۔
ابن حجر میتی نے کہا: عجب نعمت کو ظیم سمجھنا اور اسی پر متوجہ رہنا اور اسی کی نبیت کرنے کو کھول جانا ہے (۴)۔

ابوحامد غزالی نے ذکر کیا ہے اور ابن قیم جوزی نے ان کی موافقت کی ہے کہ کبراور عجب میں ایک فرق ہے، وہ کہتے ہیں کہ عجب خود پیند شخص کے علاوہ کا تقاضا نہیں کرتا ہے، حتی کہ اگر یہ فرض کیا جائے کہ انسان تنہا پیدا کیا گیا ہے، تو یہ تصور کیا جاسکتا ہے کہ وہ خود پیند ہوگا، لیکن یہ تصور نہیں ہوسکتا کہ وہ متکبر ہوگا، الا یہ کہ اس کے ساتھ دوسر اشخص ہوا ور وہ خود کواس سے بڑا سمجھے (۵)۔

#### 

٧ - جر غلبہ كے ساتھ بڑا سمجھنا ہے، جروت كالفظ جرسے زيادہ بليغ ہے، اس كئے كہ واؤ اور تا مبالغہ كے لئے ہيں، جيسے ملك اور

<sup>(</sup>۱) حدیث: الکبر بطر الحق و غمط الناس "کی روایت مسلم (۱ر ۹۳) نے کی ہے، نیز د کیکئ: إحیاء علوم الدین ۱۲ سال ۱۲۳، مختفر منہاج القاصدین رص ۲۲۲۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ الجاشیه (۳۸ س

<sup>(</sup>٣) حدیث: قال الله: الکبریاء ردائی ..... "کی روایت ابوداؤد (۳۵۰،۳۵۰، ۱۵۵ صحیح مسلم (۳۵۰) نے حضرت ابو ہریرہ سے کی ہے، اور اس کی اصل صحیح مسلم (۲۰۲۳) میں ہے۔

<sup>(</sup>۴) سورهٔ یونس ۸۷۔

<sup>(</sup>۱) الفروق في اللغه لا بي بلال العسكري ص ۲۲۱، المفروات للراغب الأصفهاني، جامع البيان للطبري ار ۲۲۸\_

<sup>(</sup>٢) الفروق في اللغي ٢٨٣\_

<sup>(</sup>۳) مخضر منهاج القاصدين ص۲۵۴ ـ

<sup>(</sup>۴) الزواجرعن اقتراف الكبائر ص ۲۷۔

<sup>(</sup>۵) إحياء علوم الدين ٣٢ سر ٣٢٣ م خضر منهاج القاصدين ص ٢٣٧ \_

ملکوت (۱)، نو وی نے کہا: جروت کبر، بڑائی، برتری اور غلبہ ہے، جبار وہ فخص ہے جو متکبر، لا لچی اور بدا خلاق ہو (۲)، دوسرے پر غالب شخص کو مجھی " جبار" کہا جاتا ہے، جیسے کہ اللہ تعالی نے کہا: "نَحُنُ اَعُلَمُ بِمَا يَقُولُونَ وَمَا اَنْتَ عَلَيْهِمُ بِجَبَّادٍ " (۳) (ہم خوب جانتے ہیں جو پچھ یے کہ درہے ہیں اور آپ ان پر جبر کرنے والے (بناکر) نہیں (جسجے یہ کہ درہے ہیں اور آپ ان پر جبر کرنے والے (بناکر) نہیں (جسجے کے کہ ان جاروں کی نشانی ناحی قبل کیا ہے کہ ان دونوں حضرات نے کہا: جباروں کی نشانی ناحی قبل کرنا ہے (۴)۔

راغب اصفهانی نے کہا: جباروہ ہے جوا پنی کمی کی تلافی کرنے کے لئے ایسی بلندمقامی کا دعوی کرتا ہے جس کا وہ مستحق نہیں (۵)، جیسے اللہ تعالیٰ کا قول: "وَ اسْتَفْتَحُو اُ وَ خَابَ کُلُّ جَبَّادٍ عَنِیْدٍ" (۱۹ر انہوں نے فیصلہ چاہا اور ہرسر کش ضدی نامراد ہوا)، کبر جبر سے عام ہے۔

# شرعی حکم:

۵ - اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ کبر گناہ کبیرہ ہے، ذہبی نے اس کا تذکرہ کیا ہے <sup>(۷)</sup>۔

قرطبی نے آیت کریمہ: "وَلاَ یَضُوِبُنَ بِأَرُجُلِهِنَّ لِیُعُلَمَ مَا يُخُفِيُنَ مِنُ زِیْنَتِهِنَّ "<sup>(۸)</sup> (اورعورتیں اپنے پیرزور سے نہر کھیں کہ

ان کا مخفی زیور معلوم ہوجائے ) کی تغییر میں کہا ہے: مردوں میں سے جواپنی چپل بجائے ، اگر عجب میں ایسا کرے تو حرام ہے، اس لئے کہ عجب کبیرہ گناہ ہے (۱)، کیونکہ اللہ کے رسول علی کہ ارشاد ہے: "لاید حل الجنة من کان فی قلبه مثقال ذرة من کبر" (۲)، مشخص کے دل میں رائی کے دانہ کے برابر کبر ہووہ جنت میں داخل نہیں ہوگا، آپ علی گئا ہی اجملہ مثقال ذرة "کم اور زیادہ کبر دونوں کو شامل ہے، پس کبر کی رخصت نہیں ہوگی خواہ کتنا ہی معمولی ہو، شوکانی نے کہا: اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ کبر جنت میں داخل ہونے سے مانع ہے، اگر چپوہ انتہائی کم ہو (۳)۔

اگر کبرنفسیاتی وصف ہو، لیمنی کسی نیک خصلت میں دوسرے پر بڑائی کا قصد ہوتو اس کبر لیمنی تکبر کی یا تو ضرورت ہوگی، یا ضرورت نہ ہوگی۔ اگر اس کی ضرورت ہوتو بہتھو د ہوگا، جیسے ظالمین پر اور دشمنان خدا کفار ومحاربین وغیرہ پر تکبر، اسی لئے جنگ میں دشمن کو دہشت زدہ کرنے کے لئے گھمنڈ کرنا جائز ہے (۲۲)۔

اگراس کی ضرورت نه ہوتو یا تواس کے اندر تکبر کی نیت بھی ہوگی یا تکبر کی نیت بھی ہوگی اوراگر تکبر کی نیت ہوتو وہ کبیرہ گناہ ہے، اوراگر تکبر کی نیت نہ ہوتو وہ ممل یا تو متکبرین کا شعار ہوگا یا نہیں، اگر وہ ممل متکبرین کے شعار میں سے ہوجیسے منہ ٹیڑھا کرنا، مٹک کر چلنا، ازار نیچ لڑکا ناوغیرہ تو بیمل مکروہ ہوگا، اوراگر وہ عمل متکبرین کا شعار نہ ہو، جیسے ٹیک لگا کر کھانا کھانا، آستین چڑھانا وغیرہ تو اس میں کوئی حرج

<sup>(</sup>۱) الفروق في اللغهر ۲۴۲ ـ

<sup>(</sup>۲) تحرير التنبيه ليجي بن شرف النودي ص۳۵۹،۳۵۵ تحقيق محمد رضوان وفائز الدامية طبع دارالفكر ۱۲ ۱۰ هدمشق \_

<sup>(</sup>٣) سورة ق ١٩٥٠ (٣)

<sup>(</sup>۴) تفییراین کثیر ۴۸ر۷ طبع دار اِ حیاءالتراث العربی بیروت ـ

<sup>(</sup>۵) المفردات ماده: "جبر" ـ

<sup>(</sup>۲) سورهٔ ابراهیم ر۵ا ـ

<sup>(</sup>۷) الكبائرللذہبی، ص۲۷۔

<sup>(</sup>۸) سوره نوررا ۳۔

<sup>(</sup>۱) الجامع لأحكام القرآن لمحمد بن أحمدالاً نصارى القرطبى ۲۳۸/۱۲ طبع دار إحياء التراث العربي بيروت -

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لا یدخل البجنة ......" كی روایت مسلم (۱/ ۹۳) نے حضرت ابن مسعود اللہ علی ہے۔

<sup>(</sup>٣) نيل الأوطالمحمد بن على الشوكاني ١٠٩/٢ طبع دارالجيل بيروت \_

<sup>(</sup>۴) الروض المربع بحاشيه ابن القاسم العاصمي ار ۵۱۵ ـ

نہیں ہے، فقاوی ہند ربیمیں کہا ہے: حاصل بدیے کہ جوکوئی عمل تکبر کے طور پر ہووہ مکروہ ہوگا ،اورا گرکسی ضرورت پا حاجت کی وجہ سے ہو تو مکروه نہیں ہوگا <sup>(۱)</sup>، اس لحاظ ہے اگر کوئی شخص عمدہ اور خوبصورت کیڑے کبری نیت کے بغیر سنتواس برگناہ ہیں ہوگا، شوکانی نے کہا: میرے علم کے مطابق اس مسئلہ میں کوئی اختلاف نہیں ہے (۲)، بلکہ اگرکوئی شخص عدہ کپڑے تکبر کی نیت سے نہیں بلکہاس نیت سے پہنے کہ جب وہ لوگوں کو نیک باتوں کا حکم دے گا اور بری باتوں سے روکے گا توسامعین کے دلوں میں اس کی ایک وقعت ہوگی ،تواس پراسے ثواب ملے گا،شوکانی نے کہا: اعمال کا دارومدار نیت پر ہے، پس جس شخص کو عدہ کیڑے پیننے میں تکبر سے اطمینان نہ ہواس کا تواضع اور کسرنفس کی خاطر معمولی کیڑا پہننا ایسے نیک مقاصد میں سے ہے جس پر اجر وثواب ملتاہے،اور جب نفس کےاندر تکبرآ میز بڑائی درآنے کااندیشہ نہ ہوتو دینی مقاصد کی خاطرعمہ ہ کیڑے پہننا جیسے ان لوگوں میں امر بالمعر وف اورنهی عن المنكر مقصود ہو، جو باحثیت لوگوں کی طرف ہی متوجه ہوتے ہیں تو بیجھی باعث اجرہے،البتداس میں بیرقید ضروری ہے کہ لباس ایسا ہوجوشر عاً حلال ہو (m)۔

### كبركے مظاہر:

۲ - کبرانسان کے اندرایک نفسیاتی وصف ہے،اس کے بے ثار مظاہر ہیں <sup>(۲۲)</sup>ان میں سے چند یہ ہیں:

الف-منه ٹیڑھا کرنا، یعنی گردن گھمانا اور تکبر کی وجہ سے نفرت سے منه پھیرلینا (۱) ، یہ متکبرین کی صفات میں سے ہے، اسی وجہ سے الله تعالیٰ نے اس سے منع فرمایا، چنا نچہ ارشاد باری ہے: "وَلاَ تُصَعِّرُ خَدَّکَ لِلنَّاسِ وَلاَ تَمُشِ فِي الْآرُضِ مَرَحًا، إِنَّ اللّٰهَ لاَ يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ "(۲) (اورلوگوں سے اپنارخ مت پھیر اور زمین پر اکڑ کرمت چل، بے شک الله کسی تکبر کرنے والے فخر کرنے والے فخر کرنے والے فخر کرنے والے فی سے بیار کرنے والے فخر کرنے والے فخر کرنے والے فی سے بیار کرنے والے کو پینانہ ہیں کرتا )۔

ب- مثل کر چلنا، یعنی رفتار میں بڑائی اور تکبر ظاہر کرنا، یہ حرام ہے، ارشاد ہے: "وَلاَ تَمُشِ فِي الْاَرْضِ مَرَحًا إِنَّکَ كَنَ تَخُوقَ الْلَارُضَ وَكُنُ تَبُلُغَ الْجِبَالَ طُولًا ، كُلُّ ذٰلِکَ كَانَ سَيّنُهُ عِنْدَ رَبِّکَ مَكُرُوهُ هًا "(اور نه زمین پراتراکر چلاکر، تو نه زمین کو چاڑ سکتا ہے اور نه پہاڑوں کی لمبائی کو چنج سکتا ہے، یہ سارے برے کام تیرے پروردگار کے زدیک بالکل نالیند ہیں) اور رسول الله عَلَیْ الشّاد ہے: "بینما رجل یمشی فی حلة تعجبه نفسه مرجل شعره إذ خسف الله به، فهو یتجلجل الی یوم القیامة"(۱) (ایک شخص اپ لباس میں مگن وخوش چلا جارہا تھا، اپ بال آراستہ کررکھا تھا کہ اچا نک الله نے اسے زمین میں میں دونی میں میں دونی کیا میں دونی میں میں دونی کیا ہے، کہ دونیا دیا ہے اور ایک دھنتارہے گا)۔

اور گھمنڈ جس طرح عدہ لباس سے ہوتا ہے اس طرح گھروں کے بستر اور عدہ گاڑیوں کی سواری سے بھی ہوتا ہے، فتاوی ہندیہ بیں ہے:

<sup>(</sup>۱) المفردات للراغب الأصفهاني \_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ لقمان ۱۸ ـ

<sup>(</sup>۳) سورهٔ اسماءر ۳۸،۳۷\_

<sup>(</sup>٣) حدیث: "بینما رجل یمشی فی حلة تعجبه نفسه....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۹۸۸) اور مسلم (۱۲۵۳) نے حضرت ابو ہریرہ الم سے کی ہے، اور الفاظ بخاری کے ہیں۔

<sup>(</sup>۱) الفتاوی الهندیه ۳۵۹/۵ طبع دار إحیاء التراث العربی طبع سوم بیروت سه به ۱

<sup>(</sup>۲) نیل الأوطار ۱۰۹۷۲، نیز دیکھئے: الفتاوی البز ازید لابن البز از الکردری مطبوعه بہامش الفتاوی الہندید، الفتاوی البندید ۳۲۸٫۷ سر

<sup>(</sup>٣) نيل الأوطار ٢/١١٠\_

<sup>(</sup>۴) إحياءعلوم الدين ۱۳۸۳ س

دروازه پریرده لٹکانا مکروہ ہے، کیونکہ وہ زینت اور تکبر ہے (۱)۔

البته جنگ میں تکبر کی رخصت ہے جبیہا کہ گذرا۔

ج-اینے سے کم درجہ کے لوگوں کے ساتھ ہم نشینی سے گریز، جبیها که مشرکین نے رسول اللہ علیہ کے غریب اصحاب حضرت سلمانٌ ،حضرت صهيبٌ ،حضرت بلالٌ اورحضرت خبابٌ وغيره كے ساتھ بیٹھنے سے گریز کیا تھا، اور رسول اللہ علیہ سے کہا تھا: اگر آبان لوگوں کوایے پاس سے ہٹادیں تو ہم آپ کے پاس آسکتے ہیں اورآ پ کی مجلس میں بیٹھ سکتے ہیں،حضرت سعد بن الی وقاص ؓ سے روایت ہے، فرماتے ہیں: "کنا مع النبی علیہ ستة نفر، فقال المشركون للنبي عُلطِينًا: اطرد هؤلاء لا يجترئون علينا،قال: وكنت أنا وابن مسعود ورجل من هذيل وبلال ورجلان لست أسميهما، فوقع في نفس رسول الله الله الله عنه الله أن يقع، فحدث نفسه، فأنزل الله عزوجل: وَلاَ تَطُرُدِ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمُ بِالْغَدُوةِ وَالْعَشِيِّ يُريُدُونَ وَجُهَهُ "(٢)( ہم چھافراد نبي كريم عَلَيْكَةُ كے ياس تھے، مشرکین نے نبی کریم علیہ سے کہا:ان لوگوں کو ہٹا دیجئے ، تا کہ بیہ ہم پر جرأت نه کریں ، راوی کہتے ہیں: میں ، ابن مسعودٌ ، قبیله بذیل کا ایک شخص، بلال اور دومزید افراد تھے جن کے نام مجھے نہیں معلوم، رسول الله عليلية كول مين الله في جو جام خيال كزرا، آپ نے دل میں سوچا، توبیآیت نازل ہوئی: ' وَ لاَ تَطُورُ دِ الَّذِيْنَ يَدُعُونَ رَبَّهُمُ بِالْغَداوةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجُهَهُ" (اور ان لوگوں کو نہ نکا لئے جواینے پرور د گار کو منح وشام یکارتے ہیں، خاص اس

(۱) الفتاوي الهنديه ۵۹۸۵ س

(۲) حدیث سعد بن الی وقاص: "کنا مع النبی عَلَیْ ستة نفر ....."کی روایت مسلم (۱۸۷۸) نے کی ہے۔ سور وَانعام / ۵۲۔

کی رضا کا قصد کرتے ہوئے ))۔

ساتھ بیٹھنے سے گریز کرنے میں ملاقات سے گریز کرنا بھی داخل ہے،اس لئے کہ جوشخص تکبراً کسی کے ساتھ بیٹھنے سے گریز کرے گا،وہ اس سے ملاقات کرنے سے بھی گریز کرے گا<sup>(۱)</sup>۔

د- مال یا منصب وغیرہ میں اپنے سے کم درجہ شخص کو حقیر سمجھتے ہوئے اس کے ساتھ سلام یا مصافحہ سے گریز کرنا۔

ھ-اس طرح چانا کہ اس کے بیچے پیچے چلیں: یہ مکروہ ہے کہ کوئی شخص اس طرح چانا کہ اس کے پیچے اس کے تبعین لیعنی فوجی،
تلامذہ یا جمایتی لوگ چل رہے ہوں، بشر طیکہ اس سے تکبر مقصود ہو<sup>(۲)</sup>۔
و-اپ متبعین کے ساتھ سوار ہوکر چانا: یہ مکروہ ہے کہ کوئی شخص تکبر کے ارادہ سے اس طرح سوار ہوکر چلے کہ اس کے لوگ اس کے ساتھ ساتھ پیدل چل رہے ہوں <sup>(۳)</sup>۔

ز-این احترام کے لئے کھڑا ہونا پیند کرنا: اس کی دوصور تیں ہیں: اول: وہ بیٹھا ہواورلوگ اس کے پاس کھڑے ہوں، یہ ممنوع ہے، رسول اللہ علیقی نے فرمایا: "من سرہ أن يتمثل له اللہ جال قیاما فلیتبوأ مقعدہ من النار" (جس شخص کواس سے خوشی ہوتی ہوکہلوگ اس کے سامنے کھڑے رہا کریں وہ اپنا ٹھکانا جہنم میں بنالے) ہے اہل عجم اور متکبرین کا طریقہ ہے۔

دوم: کسی انسان کی آمد پر کھڑا ہونا، سلف ایسانہیں کرتے تھے، حضرت انسؓ نے فرمایا: "لم یکن شخص أحب إليهم –أي إلى الصحابة – من رسول الله عُلَيْتُهُ، قال: وكانوا إذا

<sup>(</sup>۱) مخضر منهاج القاصدين رص ۲۳۲\_

<sup>(</sup>۲) إحياءعلوم الدين ٣٧ ١٣٣\_

<sup>(</sup>m) الفتاوي الهنديه ١٤٠٥هـ

<sup>(</sup>۴) حدیث: "من سره أن يتمثل له الرجال قياماً....." کی روايت ترندی (۹۱/۵) نے حضرت ابوالام ﷺ کی ہے، اور کہا: حدیث حسن ہے۔

رأوه لم يقوموا لما يعلمون من كراهيته لذلك "(1) (صحابه كرام كنزديك رسول الله عليه سي تاياله ومحبوب كوئي نهيل تقاء لين آپ عليه كود كير كرصحابه كر فرين بهوت تي كونكه انهيل معلوم تقا كرآب عليه السين السند فرمات بين ) -

علاء نے کہا ہے: والدین، امام عادل اور اہل فضل لوگوں کے لئے کھڑا ہونا مستحب ہے، اہل فضیات کے درمیان پیشعار بن چکا ہے، تو جو کوئی کسی ایسے خص کے لئے کھڑا نہ ہو جو اس کا مستحق ہوتو بہت ممکن ہے کہ اس طرز عمل کو اہنت اور اس کے حق میں کو تا ہی پرمحمول کیا جائے اور اس کی وجہ سے کینہ پیدا ہو، کیکن کھڑے ہونے والے کے حق میں سے اور اس کی وجہ سے کینہ پیدا ہو، کیکن کھڑے ہونے والے کے حق میں سے استحباب اس بات سے مانع نہیں ہے کہ جس کے لئے کھڑا ہوا جا رہا ہے وہ اس کا اہل نہیں ہے (۲)۔ وہ اسے نالپند کرے، اور بی خیال رکھے کہ وہ اس کا اہل نہیں ہے کہ انسان کے کے سے کہ درمیان کی روٹی کھائے اور کنارے کے جھے دوسرے کے لئے چھوڑ دے، اس لئے کہ اس میں تکبر ہے (۳)، اسی طرح مکروہ ہے کہ سفیدروٹی تو خود کھائے اور اپنے غلاموں کو گندمی طرح مکروہ ہے کہ سفیدروٹی تو خود کھائے اور اپنے غلاموں کو گندمی رنگ کی کھلائے (۴)۔

ط-ٹیک لگا کر کھانا: اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ تکبر کی نیت سے ٹیک لگا کر کھانا حرام ہے، اگر تکبر نہ ہوتو مکروہ ہونے میں فقہاء کا اختلاف ہے، اس لئے کہ یہ متکبرین کا ممل ہے، اور یہا صلاً مجم کے بادشا ہوں کا ممل تھا، الابیہ کہ انسان کے ساتھ کوئی ایسا مانع موجود ہو کہ اس کے ساتھ ٹیک

لگائے بغیر کھانا نہ کھاسکتا ہوتواس کے لئے یہ مباح ہوگا، بعض دوسر نے فقہاء نے اسے مباح قرار دیا ہے، بعض سلف سے ٹیک لگا کر کھانے کا جواز منقول ہے، جبکہ ابرا ہیم نخعی نے سلف سے قل کیا ہے کہ وہ ٹیک لگا کر کھانے کونا پیند کرتے تھے، لیکن اس کی علت ان کا بیاند یشہ تھا کہ پیٹ نکل آئے گا (۱)، اس سلسلہ میں اصل رسول اللہ علیہ ہے کہ ایر ارشاد ہے: ''إنبي للا آکل متحکما'' (۱) (میں ٹیک لگا کرنہیں کھا تا ہوں)۔

ی - درندہ جانوروں کی کھال پہننا: درندہ جانور جیسے چیتے اور درندوں کی کھالوں کو تکبر کے طور پر پہننا حرام ہے (۳)،اور جبان کو پہننا حرام ہے تو تکبر کے طور پر انہیں ایسے گھروں میں بچھانا بھی حرام ہے جن میں وہ مہمانوں کا استقبال کرتا ہو،لیکن اس کو مصلی بنانے اور زین پر چڑھانے میں کوئی حرج نہیں ہے (۴)۔

ک-ٹخوں سے نیچ تک کپڑے کو لٹکانا: اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ کبراور گھمنڈ میں ٹخوں سے نیچ تک کپڑے لٹکانا حرام ہے، اس لئے کہ رسول اللہ علیقہ کا ارشاد ہے: "من جو ثوبہ خیلاء لم ینظر اللہ الیہ یوم القیامة" (جو شخص تکبر میں اپنے کپڑوں کو گھسٹتا کپرے اللہ تعالی قیامت کے دن اس کی طرف نظر نہیں فرمائے گا)۔ اس طرح فقہاء کا اس پراتفاق ہے کہ ضرورت کی وجہ

<sup>(</sup>۱) الفتاوى الهنديه ۵٫۷۳۳ نيل الأوطار ۲۹،۸۶۹ م

<sup>(</sup>۲) حدیث: 'إنی لا آکل متکنا''کی روایت بخاری (فتح الباری ۵۳۰/۹) نے حضرت الوجی هی ہے۔

<sup>(</sup>٣) حاشيه ابن القاسم العاصمي على الروض المربع الر ٥١٥ طبع سوم ٥٠٣ إهـ

<sup>(</sup>۴) الفتاوی الہندیہ ۱۹۳۳، اور المصباح میں ہے: و ثو الشيء (پیش کے ساتھ) و ثارةً: نرم ہوا، ای سے (میشرة) السرج ہے۔

<sup>(</sup>۵) حدیث: "من جو ثوبه خیلاء لم ینظر الله إلیه....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۹۵۰) اور مسلم (۱۹۵۲ سلم تعرب عبدالله بن عمر سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لم یکن شخص أحب إلیهم....." کی روایت ترمذی (۱) خان کے ہے، اور کہا: اس سند سے حدیث حس صحیح غریب ہے۔

<sup>(</sup>٢) مختصر منهاج القاصدين ص٠٣٠ ـ

<sup>(</sup>٣) الفتاوي الهنديه ٥ ر٣٣٦\_

<sup>(</sup>۴) الفتاوى الهنديه ۵ روسسه

سے شخوں سے نیچ کپڑے لٹکا نامباح ہے، جیسے بیک کسی کی پنڈلی بٹلی مو<sup>(۱)</sup>، لہذا جب تک دھو کہ مقصود نہ ہو کرا ہت نہیں ہوگی۔

تکبر وگھمنڈ اور ضرورت کے بغیر شخنوں سے پنچ کپڑے لٹکانے میں فقہاء کا اختلاف ہے، جمہور کا مذہب ہے کہ بیر مکروہ تنزیبی ہے(۲)۔

ل- پیینہ اور وضو کے پانی کو کپڑے سے پوچھنا: حنفیہ نے اسے مکروہ بتایا ہے کہ کوئی شخص اپنامخصوص تولیہ ساتھ ہی رکھے جس سے وہ اپنا پسینہ پوچھے اور اپنے اعضاء سے وضوکا پانی خشک کرے یااس میں ناک صاف کرے، بشر طیکہ ایسا تکبر کی نیت سے کرے، لیکن اگر تکبر کی نیت سے کرے، لیکن اگر تکبر کی نیت نہ ہوتو کوئی کراہت نہیں ہے (۳)۔

### تكبركاعلاج:

2-ابن قیم جوزی نے فرمایا: تکبر ہلاک کرنے والی چیز وں میں سے ہے اوراس کا علاج فرض عین ہے، اس کے علاج کے دوطریقے ہیں:
اول: اس کی جڑ کاٹ دی جائے اوراس کے درخت کو اکھاڑ دیا جائے، اس طرح کہ انسان اپنی ذات کو اور اپنے رب کو پہچان لے،
اگر انسان اپنی ذات کو اچھی طرح پہچان لے تو وہ سمجھ لے گا کہ ہر
ذلیل سے بڑھ کرذلیل وہ خود ہے، اور اس کے لئے اتنا کافی ہے کہ وہ اپنے اصل وجود پرغور کرے کہ کس طرح وہ عدم کے بعدمٹی سے وجود میں آیا، پھر اس نطفہ سے بنا جو پیشاب کے مقام سے نکاتا ہے، پھر میں آیا، پھر اس نطفہ سے بنا جو پیشاب کے مقام سے نکاتا ہے، پھر میں آیا، پھر اس نطفہ سے بنا جو پیشاب کے مقام سے نکاتا ہے، پھر میں آیا، پھر اس نطفہ سے بنا جو پیشاب کے مقام سے نکاتا ہے، پھر میں آیا، پھر اس نطفہ سے بنا جو پیشاب کے مقام سے نکاتا ہے، پھر کون کے لوگھڑ ہے سے بنا، تب جا کر وہ

ایک قابل ذکر چیز بنا جبکه وه محض ایسا بے جان جماد تھا جونہ من سکتا تھا نہ وکی سکتا تھا نہ دکی سے جبل تھا، جس میں نہ سی تھی اور نہ حرکت، اس طرح اس کا آغاز ہی زندگی سے جبل فقر سے ہوا، اور طاقت سے جبل فقر سے ہوا، اور کی جانب اشارہ کرتے ہوئے اللہ نے فرمایا:

" مِن أَيِّ شَيْءٍ خَلَقَهُ، مِن نُطُفَةٍ خَلَقَهُ فَقَدَّرَهُ ثُمَّ السَّبِيلَ سَيْرَةً فَقَدَّرَهُ ثُمَّ السَّبِيلَ يَسْرَهُ " ( (اللہ نے ) اسے کس (حقیر) چیز سے پیدا کیا، نطفہ سے بیدا کیا، پھر اس کے لئے راستہ آسان کردیا) اور فرمایا: "فَجَعَلُنهُ سَمِیعًا بَصِیرًا" ( ) (پھر استہ آسان کردیا) اور فرمایا: "فَجَعَلُنهُ سَمِیعًا بَصِیرًا" ( ) پھر اس کے لئے ہم نے اسے سِنے والا اور دیکھنے والا بنایا )، پس اللہ نے اس کوموت کے بعد زندگی عطا فرمائی، اس کی بہترین صورت بنائی اور اس کو دنیا میں بھیجا، یہاں اسے کھلایا، پلایا، پہنایہ ہدایت دی، اور طاقت ور بنایا، توجس شخص کے آغاز کی بیرعالت ہواس کے اندر کس بنیاد پر تکبر بنایا، توجس شخص کے آغاز کی بیرعالت ہواس کے اندر کس بنیاد پر تکبر اور فر پیدا ہوسکتا ہے؟!!

پھراس کے بعد بھی اگراسے ہمیشہ باقی رہنے کا اختیار ملا ہوتا تو مرکشی کرنے کی ایک وجہ ہوتی ، لیکن اس پرتواللہ نے متضا داخلا طکواور خطرناک امراض کومسلط فرمادیا ہے کہ جیسے ہی اس کی تغییر ونشو ونما مکمل ہوتی ہے اچا نک وہ گرنا اور ڈھہنا شروع ہوجا تا ہے، وہ اپنے لئے نہ نفع کا مالک ہے اور نہ نقصان کا، وہ ایک چیز کو یاد کرتا ہے پھراچا نک اسے بھول جا تا ہے، کسی چیز سے لذت آشنا ہوتا ہے تو اسے ختم کر دیتا ہے، کسی چیز کا ارادہ کرتا ہے لیکن اسے حاصل نہیں کر پاتا، پھر اسے اطمینان نہیں رہتا کہ کب اچا نک اس کی زندگی چھین لی جائے۔ مامین کی درمیانی حالت ہے، وہ اس کے آغاز کی حالت تھی، آخری حالت وہ موت ہے جو اسے پھر و پیا ہی ہے جان جمادات

<sup>(1)</sup> شرح منتهي الإرادات للبهوتي الر٩ ١٣ طبع دارالفكر،الروض المربع ار٥١٦ ـ

<sup>(</sup>۲) المغنی لابن قدامه ار ۵۸۵ طبع سوم، الفتاوی الهندیه ۵ر ۳۳۳، نیل الأوطار ۱۲/۲۱۱، عون الباری لصدیق بن حسن بن علی الحسینی الفنو حی طبع قطر ۴۰ میلاهد

<sup>(</sup>۳) الهداميه شرح بداية المبتدى لعلى المرغيناني ۸۳/۳ طبع المكتبة الإسلاميه، الفتادى البزازيد ۳۱۹/۳۱،الفتادى الهنديه ۳۳۳/۸

<sup>(</sup>۱) سوره عبس ۱۸۰،۰۸۰

<sup>(</sup>۲) سورهٔ انسان ۱۷\_

بنادی ہے جیسا وہ پہلے تھا، پھراسے مٹی میں ڈال دیا جاتا ہے، جہاں وہ ایک بد بودار لاش بن جاتا ہے، اس کے اعضاء بوسیدہ ہوجاتے ہیں، اس کی ہڈیاں گل جاتی ہیں، اور کیڑے اس کے اعضاء کو کھانے لگ جاتے ہیں، یہاں تک کہ وہ الیی مٹی بن جاتا ہے جس سے کوزے بنائے جاتے ہیں، اور عمارتیں تعمیر کی جاتی ہیں، پھر طویل بوسیدگی کے بعد اس کے متفرق اجزاء جمع کئے جائیں گے اور اس کو حساب کے لئے لے جایا جاتے گا۔

دوم: جس شخص کے اندرنسب کی وجہ سے تکبر ہو، اسے جان لینا چاہئے کہ یہ تو دوسرے کے کمال پر فخر کرنا ہے، پھروہ اپنے باپ دادا کے بارے میں سوچ، کہ باپ ایک ناپاک نطفہ ہے، اور دادامٹی ہو چکے ہیں۔

اورجس کوحسن وجمال کی وجہ سے تکبر آئے اسے چاہئے کہ عقلمندوں کی طرح اپنے اندرون پر نظر ڈالے، جانوروں کی طرح اپنے ظاہر کونیدد کیشارہے۔

اورجس کسی کوطافت کی وجہ سے تکبر ہواسے اچھی طرح یاد کرلینا چاہئے کہ اگر کسی تکلیف دہ نس کے مرض میں وہ مبتلا ہوجائے وہ تو ہربے بس سے بڑھ کر بے بس ہوجائے گا، اور اگر کوئی کا نٹااس کے پاؤں میں چھ جائے تو اس کو بے بس بنادے گا اور اگر ایک مچھر اس کے کان میں چیا جائے تو اس کے بین کر کے رکھ دے گا۔

اورجس شخص کے اندر دولت وغی کا تکبر ہواسے یاد کرنا چاہئے کہ یہودیوں میں سے کچھلوگ اس سے زیادہ غنی تھے، توالیے شرف کا کیا حاصل جواس سے پہلے یہودکو حاصل رہا ہو، اور جسے ایک لمحہ میں چور اڑا لے جائے، پھروہ ذلیل وعماج رہ جائے، اور اگر کسی کو علم کی وجہ سے گھمنڈ ہوتو اسے جان لینا چاہئے کہ اللہ کی حجت اس پر جاہل کے مقابلہ میں زیادہ کممل ہے، اور اس ذمہ داری کا اندازہ لگائے جواس پر

عائد ہور ہی ہے، اس کی سکینی دوسروں سے بڑھی ہوئی ہے جس طرح اس کامقام دوسروں سے بڑھ کرہے۔

اسے بی جھی جان لینا چاہئے کہ تکبر ذات باری کے علاوہ کسی کے لئے زیبا نہیں ہے، اور اگر وہ تکبر کرے گا وہ اللہ کے نزدیک ناپسند یدہ ومبغوض ہوگا، اللہ تعالی کواس کی طرف سے تواضع کرنا پسند ہے، اسی طرح ہر سبب تکبر کا علاج اس کے نقیض کے ذریعہ کرے، اور تواضع اختیار کرے (۱)۔

<sup>(</sup>I) مخضرمنهاج القاصدين را ۲۵، اوراس كے بعد كے صفحات \_

دلیل کتاب وسنت ہے <sup>(۱)</sup>، حنفیہ کے نزدیک کتاب کا اطلاق امام

# كتاب

### تعريف:

ا- كتاب لغت مين كتب كا مصدر ب، كهاجا تا ب: "كتب الشئ يكتبه كتب وتابه" الشئ معانى مين بوتابه وكتابة "اس كاستعال كل معانى مين بوتابه چندمعانى درج ذيل مين:

الف- یکجالکھی ہوئی چیز کانام کتاب ہے، یہ معنی از ہری نے بیان کیا ہے۔

ب- کتاب اس تحریر کا نام ہے جوانسان لکھتا ہے اور دوسرے کے پاس بھیجتا ہے۔

ج-مکتوب اور جو پچھاس میں لکھا گیا ہے اس کا نام ہے۔

د-الله تعالی کی طرف سے نازل کردہ کتاب پر بولا جاتا ہے، اس میں قرآن، توریت اور انجیل شامل ہوں گے۔

ھ-تمام صحیفوں کے مجموعہ کو کتاب کہتے ہیں (۱)۔

فقہاء کی اصطلاح میں کتاب وہ ہے جومسائل پر مشتمل ہوخواہ کم ہوں یازیادہ ہنواہ ایک فن کے مسائل ہوں یا کئی فنون کے (۲)۔

اہل اصول کے نزدیک کتاب قرآن کریم ہے، اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَ فَزَّ لُنَا عَلَیْکَ الْکِتَابَ تِبُیانًا لِّکُلِّ شَیْءٍ" (")، فقهاء اسمعنی میں استعال کرتے ہیں چنانچہ استدلال میں کہتے ہیں: اس کی

- (۱) لسان العرب، المصباح المنير ، المجم الوسيط -
  - (۲) الكليات للكفوى ۱۸۲۸ س
    - (۳) سور نخل ر ۸۹\_

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-سجل:

۲- لغت میں ''اسجل'' کے معنی کتاب العہد (معاہدہ نامہ) وغیرہ اور کتاب القاضی ہیں، اس کی جمع سجلات ہے، کہتے ہیں: '' أسجلت للرجل إسجالاً" میں نے اس کے لئے کتاب لکھی، ''سجل القاضی'' کا مطلب ہے قاضی نے فیصلہ کیا، حکم دیا اور رجسٹر میں اپنا فیصلہ درج کیا ''')۔

اصطلاح میں جل قاضی کی اس کتاب کو کہتے ہیں جس میں اس کا فیصلہ ہوتا ہے، حسکفی نے کہا: بیفقہاء کے عرف میں ہے اور ہمارے عرف میں مجل وہ بڑی کتاب ہے جس میں لوگوں کے واقعات درج کئے جاتے ہیں۔

پسجل کالفظ کتاب سے خاص ہے، اس لئے کہ بل مخصوص کتاب کے لئے ہو لئے ہیں (۲۰)۔

#### ب-دفتر:

### سا- وفتر لغت میں حساب کا رجسٹر ہے، وفتر ایک ساتھ کی صحیفوں کے

- (۱) ديکھئے:البحرالمحیط ۱۱۲۱ م۔
  - (٢) قواعدالفقه للبركتي \_
- (m) المصباح المنير ،لسان العرب.
- (٣) الدرالخاروحاشيه ابن عابدين ١٨٥٣م مغنى الحتاج ١٨٩٨هـ

مجموعہ کو کہتے ہیں، دفتر'' دفاتر'' کا واحدہاں کامعنی کا پیال ہے، یہ عربی لفظ ہے، ابن درید نے کہا: اس لفظ کا'' اشتقاق'' معلوم نہیں (۱)

اصطلاحی معنی لغوی معنی سے علا حدہ ہیں ہے۔

دفتر اور کتاب کے درمیان تعلق عموم اور خصوص مطلق کا ہے، دفتر کا لفظ کتاب سے عام ہے، دونوں کے درمیان فرق بیہ ہے کہ کتاب کے لفظ سے بید چیتا ہے کہ دو گھی ہوئی چیز ہے اور دفتر کے لفظ سے نہیں معلوم ہوتا، کہاجا تا ہے:" عندی دفتر بیاض" (میرے پاس ایک سادہ دفتر ہے) نہیں کہتے: "عندی کتاب بیاض" (میرے پاس سادہ کتاب ہے)"۔

#### ج-رساله:

٧ - الغت مين 'رساله' (راء پرزير كے ساتھ) رساله (راء پرزبر كے ساتھ) كا اسم ہے، كہاجا تا ہے: "رَسِلَ رَسَلاً ورَسَالة" يه باب سمع سے ہے، اور كہاجا تا ہے: "أرسلت رسولا" ميں نے اسے ایک پنام كے ساتھ بھيجا جسے وہ اداكر كا (۲)۔

فقہاءاس لفظ کا استعمال بھی پیغامبر (۵) مے معنی میں کرتے ہیں اور بھی کتاب کے معنی میں کرتے ہیں (۲)۔

اس سے معلوم ہوا کہ کتاب اور رسالہ کے در میان عموم اور خصوص کی نسبت ہے۔

- (۱) المصباح المنير ،لسان العرب\_
- (۲) قواعدالفقه للمركتي،المدونه ۲۱/۴-
- (٣) الفروق في اللغه لا بي ہلال العسكر ي ص ٢٩٠ ـ
  - (٧) لسان العرب، المصباح المنير
- - (۲) الدرالختاروحاشيها بن عابدين ۲۸/۲۸\_

# كتاب يمتعلق احكام:

کتاب سے چنداحکام متعلق ہیں جواس کے استعال کے اعتبار سے الگ الگ ہیں، بیدرج ذیل ہیں:

اول: کتاب جمعنی خط: یعنی دوسرے کے پاس کوئی تحریر کسی معاملہ سے متعلق یا کسی چیز کے مطالبہ کے لئے بھیجنا، یہ استعال فقہ کے متعدد ابواب میں آتا ہے، بعض درج ذیل ہیں:

# قاضی کے نام قاضی کا خط:

۵ - فقہاء کا مذہب ہے کہ قاضی اپنے پاس ثابت ہونے والے ثبوت وغیرہ کی بابت دوسرے قاضی کے نام خط بھیج سکتا ہے، البتہ شرائط اور لزوم میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

اور تفصیل اصطلاح'' قضاء'' (فقره ۸۲،۵۲،۵۳) میں ہے۔

# شوہر کا اپنی ہوی کے نام طلاق کی تحریر بھیجنا:

۲-اگرشوہرا پنی بیوی کے نام اس کی طلاق کا خط کیسے تواگروہ بیوی کو کھے: اے فلانہ، تجھ کوطلاق ہے، یا کیسے: اس کوطلاق ہے، تو فوراً طلاق واقع ہوجائے گی، خواہ خط بیوی کو ملے یا نہ ملے، اس مسئلہ پر فقہاء کا اتفاق ہے (۱) کین ما لکیہ اور شافعیہ نے کہا: جب کوئی اپنی زوجہ کو کلھتے وقت طلاق کی نیت کرتے ہوئے کھے تو طلاق واقع ہوجائے گی، اس لئے کہ مقصود کو سمجھانے میں تحریز بھی الفاظ کی طرح ایک طریقہ ہے اور اس کے ساتھ نیت وابستہ ہوگئ ہے، لیکن اگروہ نیت نہ کرتے وطلاق واقع نہیں ہوگی، اس لئے کہ تحریر میں فشخ نیت نہ کرے تو طلاق واقع نہیں ہوگی، اس لئے کہ تحریر میں فشخ دکا یت اور قلم اور روشنائی کا تجربہ کرنے وغیرہ کا احتمال ہے، شافعیہ حکا یت اور قلم اور روشنائی کا تجربہ کرنے وغیرہ کا احتمال ہے، شافعیہ

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۳۸۴،۱۰۹، الشرح الكبيرعلى حاشية الدسوقى ۲ر ۳۸۴، الخرثى ۱۲۷۳، منتى المحتاج ۳ر ۲۸۵،۲۸۴، أسنى المطالب ۳۷۲،۲۷۲، المغنى

نے اضافہ کیا ہے کہ اگر لکھتے وقت وہ کھی ہوئی تحریر پڑھے، تو طلاق کی صرح ہوجائے گی، لیکن اگروہ کیے کہ نقل کرنے کی غرض سے طلاق کی نیت کے بغیر پڑھا تواس سے قتم لے کراس کی تصدیق کی جائے گی۔ مالکیہ میں سے ابن رشد نے کہا: اگر مشورہ طلب کرتے ہوئے یا تر دد کے ساتھ لکھے، لیکن طلاق کی پختہ نیت کے ساتھ خطافا لے یااس کی کوئی نیت نہ ہوتو طلاق واقع ہوجائے گی، اور اسے اس بات پر محمول کیا جائے گا کہ اس نے طلاق کی نیت کی، لیکن اگر بغیر پختہ عزم کے طلاق کھے، بلکہ تر دد کے ساتھ یا مشورہ طبی کی صورت میں لکھے کے طلاق کھے، بلکہ تر دد کے ساتھ یا مشورہ طبی کی صورت میں لکھے لیکن خط کونہ نکالے یا تر دد کے ساتھ نکا لے تو طلاق واقع نہ ہوگی الا یہ کہ خط بیوی کوئی نے ، اگر نہ پنچ تو طلاق واقع نہ ہوگی ۔

اگر طلاق معلق ہوتو جمہور فقہاء (حفیہ، شافعیہ اور حنابلہ) کا مذہب ہے کہ اگر شوہر بیوی تک خط پہنچنے پر طلاق کو معلق کرے مثلاً لکھے کہ اگر تم تک میہ خط پہنچ تو تم کو طلاق، تو طلاق واقع نہ ہوگ یہاں تک کہ خط بیوی کو پہنچ عبائے، اس لئے کہ اس نے خط پہنچنے کی شرط پر وقوع طلاق کو معلق کیا ہے لہذا اس سے پہلے طلاق واقع نہ ہوگ جسیا کہ اگر وہ طلاق کو کسی اور شرط پر معلق رکھے ۔

مالکیہ کے نزدیک یہی حکم ہے اگر حرف شرط" إن "ہو،اس لئے کہ حرف" إن "شرط میں صرح ہے، لہذا طلاق اس وقت واقع ہوگی جب خط بیوی کو پہنے جائے ، لین جب حرف شرط" إذا " ہوتو طلاق واقع ہونے کے وقت میں مالکیہ کا اختلاف ہے، دردیر، دسوقی اور خرشی کا مذہب ہے کہ طلاق فوراً واقع ہوجائے گی، جیسا کہ اگروہ اپنی تحریر میں یوں کہے: تجھ کو طلاق ہے، یہ حکم اس لئے ہے کہ حرف شرط میں یوں کے انتی سے الیا واقع ہوجائے گی

جیسے کہ کوئی تخص طلاق کو مستقبل پرمؤ خرکرے۔

دسوقی نے مصطفیٰ رماصی سے نقل کیا ہے کہ اگروہ لکھے: جب میرا خط تمہارے پاس پہنچے، تو اس صورت میں طلاق کا وقوع پہنچنے پر موقوف ہونے کی موقوف ہونے کی رائے تو ک ہے، کے ونکہ ' إذا' میں شرط کا معنی ہے ۔۔

شخ علیش نے ''منح الجلیل' میں اس قول کوظا ہرومشہور قرار دیا ہے کہ طلاق فوری واقع نہیں ہوگی بلکہ خط پہنچنے پر طلاق موقوف رہے گی ''۔

# طلاق کی تحریر کومٹانا:

2 - حنفیہ، شا فعیہ اور حنابلہ کا مذہب ہے کہ پہنچنے پر معلق طلاق کی تحریر اگر مثل طلاق کی تحریر اگر مثل جائے یا پسینہ وغیرہ کی وجہ سے وہ اس طرح بگڑ جائے کہ اس کا پڑھناممکن نہ ہوتو طلاق واقع نہ ہوگی گرچہ خط بہنچ جائے ، اس لئے کہ شرط خط کا پہنچنا ہے اور وہ نہیں پایا گیا ، کیونکہ خط اس مضمون کا نام ہے جواس میں لکھا گیاہے ۔

اگر صرف طلاق کی جگہ ختم ہوجائے اور مٹ جائے بقیہ حصہ بہنی جائے تو طلاق واقع نہیں ہوگی ،اس لئے کہ اسے نہ تو مکمل خط پہنچا ہے اور نہ اس خط کا مقصود اصلی ، بیشا فعیہ اور حنا بلہ کا مذہب ہے ۔
حفیہ نے کہا: اگر خط میں سے طلاق کا ذکر مٹا دے اور خط کو بھیج دے ، اور اس میں اتنا کلام باقی رہے جو خط اور پیغام کہلا سکے تو طلاق واقع ہوگی ،اس لئے کہ شرط یعنی خط کا بیوی کو پہنچنا پایا گیا (۵)۔
اگر جو کچھ خط میں ہے وہ مٹ جائے صرف طلاق کا ذکر رہ جائے ،

<sup>(</sup>۱) الدسوقى ۲ر ۴۸، الخرشى ۴ر ۴۹\_

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۳ رووا مغنى المحتاج ۳ رد ۲۸۵ ، المغنى ۱۳۸۷\_

<sup>(</sup>۱) الشرح الكبيرمع حاشية الدسوقى ۲ر ۳۸۴،الخرشى ۴۹/۴%\_

<sup>(</sup>۲) منح الجليل ۲۳۸٫۲

<sup>(</sup>۳) بدائع الصنائع ۳ر ۱۰۹، مغنی المحتاج ۳ر ۲۸۵، المغنی ۱۳۲۱\_

<sup>(</sup>۴) مغنی الحتاج ۳ر ۲۸۵، المغنی ۷۲/۱۰۲۰

<sup>(</sup>۵) بدائع الصنائع ۱۰۹۰

یا جو پچھ خط میں ہے اس کا پچھ حصہ پھٹ جائے اور صرف طلاق کا ذکر رہ جائے اور اس کے مثل میہ ہے کہ خط کے ابتدائی اور آخری حصے جیسے تسمیہ اور تخمید نہ رہے اور خط کے مقاصد باقی رہ جائیں اور خط پہنچ جائے تو مقصود کے پہنچنے کی وجہ سے طلاق واقع ہوجائے گی ، یہ شافعیہ اور حنا بلہ کے نزدیک ہے ۔۔۔ اور حنا بلہ کے نزدیک ہے ۔۔

بعض حنفیہ نے کہا: اگر تحریر طلاق کے علاوہ حصہ مٹادے اور خط بھیج دے اور وہ اس کول جائے تو طلاق واقع نہیں ہوگی، اس کی بنیاد یہ ہے کہ محض طلاق پر مشتمل خط خط نہیں ہوگا، کمال ابن ہمام نے'' فتح القدیر'' میں یہ بات کہی ہے، پھر کہا ہے: یہ بات قابل غور ہے ۔ القدیر'' میں یہ بات کہی ہے، پھر کہا ہے: یہ بات قابل غور ہے ۔ کے حریر سے طلاق واقع ہونے میں مذا ہب کے اندر مختلف فروعات بیں جن کی تفصیل درج ذیل ہے:

حنفیہ نے کہا: کسی کاغذ پر لکھے: اگر تمہارے پاس میری میتحریر
آئے توتم کوطلاق ہے، پھراس جملہ کو دوسرے خط میں نقل کرے یا
دوسرے شخص کو اسے نقل کرنے کا حکم دے، اسے املاء نہ کرائے، پھر
بیوی کے پاس دونوں خط پہنچ تو قضاءً اس پر دوطلاق واقع ہوجائے گی،
اگر وہ اقرار کرلے کہ بید دونوں اس کے خط ہیں یا بیوی اس پر دلیل قائم
کر دے اور ان دونوں خطوط میں سے کوئی اس کے پاس پہنچ جائے تو
دیانہ ایک طلاق واقع ہوجائے گی اور دوسر اخط باطل ہوجائے گا۔

اگر کسی دوسر فی خص سے بیوی کی طلاق کی تحریر لکھوائے، اور وہ شوہر کووہ تحریر سنائے، شوہر خط لے کراس پرمہر لگائے، پنہ ککھے اور اسے اس کے پاس بھیج دے تو خط پہنچنے پر بیوی کو طلاق واقع ہوجائے گی، بشرطیکہ شوہر بیا قرار کرے کہ بیاس کا خط ہے۔

یمی حکم اس وقت ہے اگروہ اس شخص سے کہے کہ بیہ خط اس کو بھیج

دو، یااس سے کہے:اس کی ایک نقل ککھواورو ہاس کو بھیج دو۔

لیکن اگرشو ہرانکار کرے اور تسلیم نہ کرے کہ بیاس کا خط ہے اور نہ ہوی اس پر دلیل قائم کر سکے کہ بیاس کا خط ہے، البتہ شوہر معاملہ کو صحیح سیح صحیح بیان کررہا ہوتو طلاق نہ تضاء واقع ہوگی نہ دیانہ ، اسی طرح ہر وہ خط جس کوشوہر نے نہ اپنے ہاتھ سے لکھا ہوا ور نہ بول کر لکھوایا ہو اس سے طلاق نہ ہوگی جب تک بیا قرار نہ کرے کہ بیاس کا خط ہے۔

کسی شخص کی ایک بیوی ہوجس کا نام زینب ہو، پھر وہ دوسرے شہر میں عائشہ نامی ایک بیوی ہوجس کا نام زینب ہو، پھر وہ دوسرے شہر میں عائشہ نامی ایک خاتون سے شادی کر لے، اوراس کی خبرزینب کو پہنچ تو وہ زینب سے خوف محسوس کرتے ہوئے اسے میہ لکھے کہ:
تہمارے علاوہ اور عائشہ کے علاوہ جو بھی میری بیوی ہواس کو طلاق ہے، پھر وہ'' اور عائشہ کے علاوہ'' کے الفاظ مٹا دے اور خط زینب کو بھیج دے تو عائشہ کو طلاق نہیں ہوگی، ابن عابدین نے کہا: اسے چاہئے کہ جو تحریر مٹائی ہے اس پر گواہ بنالے تاکہ ایسانہ ہو کہ صورت حال ظاہر ہوجائے اور قاضی عائشہ کی طلاق کا فیصلہ کردے (۲)۔

حنفیہ نے کہا: اگر اپنی بیوی کو طلاق کی تحریر کھے پھر تحریر کا انکار کردے اور اس کے خلاف ثبوت کل جائے کہ اس نے اپنے ہاتھ سے تحریر کھی تھی، تو قضاء دونوں کے در میان تفریق کر دی جائے گی، کین اگر اس نے طلاق کی نیت نہ کی ہوتو دیانۂ وہ اس کی بیوی باقی رہے گی، اور اگر اس کو کھے: اما بعد، تم کو طلاق ہے انشاء اللہ تعالی، تو اگر شرطیہ جملہ اس کی تحریر سے متصل کھے تو طلاق نہیں ہوگی، اور اگر طلاق کھے، پھر تھوڑی دیررک کر کھے: انشاء اللہ تو طلاق واقع ہوجائے گی، اس لئے کہ غائب شخص کے نام مکتوب الفاظ کی طرح ہے، اسی طرح خاصی

<sup>(</sup>۱) حاشیها بن عابدین ۲۹۲۴\_

<sup>(</sup>۲) الدرالمختاروحاشيهابن عابدين ۲۹/۲م۔

<sup>(</sup>۱) مغنی الحتاج ۳ (۲۸۵ ، اُسنی المطالب ۳ (۲۷۸ ، المغنی ۷۲ / ۲۴

<sup>(</sup>۲) فتح القدير٣ر ٨٠٠ شائع كرده دارإ حياءالتراث\_

ے'' فتاوی کبری''اور'' خلاصہ''میں ہے <sup>(۱)</sup>۔

شافعیہ نے کہا: اگر لکھے: جب تمہارے پاس میرے اس خط کا نصف حصہ پنچے، پھراس کے پاس پورا خط پہنچ جائے تو طلاق ہوجائے گی، اگر عورت طلاق کی تحریر ملنے کا دعوی کرے اور شوہرا نکار کردے تو مشم لے کر شوہر کی تصدیق کی جائے گی، اگر عورت ثبوت پیش کردے کہ یہ خط شوہر کی تحریر ہے تو یہ ثبوت اسی وقت سناجائے گا جب گواہ اس کی تحریر کود کیھے لے اور گواہ کی کے وقت کے لئے اسے اپنے پاس محفوظ کر لے۔

اورا گریوں لکھے: جبتم میراخط پڑھوگی تو تہہیں طلاق ہے، اور بیوی پڑھنے والی ہے، چنانچہاس نے خط پڑھ لیا تو طلاق ہوجائے گی، کیونکہ شرط یائی گئی ہے۔

شربینی خطیب نے کہا: نووی کی عبارت دوامور کی متقاضی ہے:
اول اس کو تلفظ کرنے کی شرط، کیونکہ قراءت (پڑھنے) میں تلفظ آتا
ہے،لیکن امام نے اس بات پر اتفاق نقل کیا ہے کہ اگر بیوی خط کا
مطالعہ کرے اور اس کے مضمون کو مجھ لے تو طلاق ہوجائے گی خواہ وہ
کسی لفظ کا تلفظ نہ کرے، دوم: پورے خط کو پڑھنے کی شرط ہے، اور
ظاہر یہ ہے کہ مقصد کو پڑھ لینا کافی ہے، جبیبا کہ اذری نے بحث کی
ہوی کے سامنے خط پڑھا جائے تو اصح قول میں طلاق نہیں ہوگی،
کیونکہ بیوی کے سامنے خط پڑھا جائے تو اصح قول میں طلاق نہیں ہوگی،
گیا، اصح کے بالمقابل قول یہ ہے کہ طلاق ہوجائے گی، اس لئے کہ
مقصود خط کے مضمون سے اس کوآگاہ کرنا ہے، اور یہ پالیا گیا، اور اگر
وہ پڑھنا نہ جانتی ہواور شوہر اس بات کو جانتا ہو پھر اس کے سامنے خط
پڑھا جائے تو طلاق ہوجائے گی، اس لئے کہ ان پڑھ کے حق میں

پڑھنے کا مطلب خط کے مضمون سے آگاہی حاصل کرنا ہے، اور بیہ بات پائی گئی، پڑھنے والی کا حکم اس کے برخلاف ہے، کیکن اگر شوہر کو بیوی کے حال کا علم نہ ہوتو'' الروضہ'' اور اس کی اصل میں رائح قول کے مطابق طلاق نہیں ہوگی۔

اورا گرطلاق کو خط کے پہنچنے پر معلق کرے، پھر طلاق کے پہنچنے پر معلق کرے، پھر طلاق کے پہنچنے پر معلق کرے، پھر خط بہنچ جائے تو دوطلاق واقع ہوجائیں گی

حنابلہ نے کہااگروہ اپنی بیوی کو لکھے: ''جب تمہارے پاس میری طلاق پنچ تو تمہیں طلاق ہے، گھراس کو لکھے: جب تمہارے پاس میرا خط پنچ تو تمہیں طلاق ہے، گھراس کے پاس خط پنچ تو تمہیں طلاق ہے، گھراس کے پاس خط پنچ تو اسے دوطلاق پڑے کی ،اس لئے کہ خط کے پہنچ نیں دونوں صفتیں پائی گئیں، اوراگر کے کہ میری مرادیتھی کہ جب تمہارے پاس میرا خط پنچ تو تمہیں وہی طلاق واقع ہوگی جس طلاق کو میں نے معلق کیا تھا، تو دیائہ اس کی بات مانی جائے گی ،لیکن کیا فیصلہ میں بھی اس کا قول قبول کیا جائے گا اس سلسلہ میں دوروایتیں ہیں (۲)۔

اوراگراپی بیوی کو لکھے: تمہیں طلاق ہے، پھر دوات سے قلم میں روشنائی لے کر لکھے: جب تمہارے پاس میرا خط پنچے، یااس کو سی شرط پر معلق کرے یااستثناء کرے، اور وہ طلاق کھنے کی حالت میں اس شرط کا ارادہ رکھتا تھا تو فی الحال اس کی طلاق واقع نہیں ہوگی، کیونکہ اس نے فی الحال طلاق کی نیت نہیں گی، بلکہ دوسرے وقت میں طلاق کی نیت کی ہے، لیکن اگر وہ کسی شرط پر معلق کئے بغیر فی الحال طلاق کی نیت نہ کرے، اور کرے تو فوراً طلاق واقع ہوجائے گی، اگر پچھ بھی نیت نہ کرے، اور ہم یوں کہیں کہ مطلق سے طلاق واقع ہوجائے گی، اگر پچھ بھی نیت نہ کرے، اور کہ ایوں کہیں کہ مطلق سے طلاق واقع ہوجائی ہے، تو ہم دیکھیں گے کہ اگر کسی ضرورت یا عادت کی وجہ سے روشنائی لینا ہوتو شرط کے کہ اگر کسی ضرورت یا عادت کی وجہ سے روشنائی لینا ہوتو شرط کے

<sup>(</sup>۱) مغنی الحتاج ۳۸۵۸ـ

<sup>(</sup>۲) المغنی ۷/۱۳۹۰

<sup>(</sup>۱) فتح القدير٣/ ٢٠٠٣ شائع كرده دارإ حياءالتراث ـ

پائے جانے سے پہلے طلاق واقع نہ ہوگی، اس لئے کہ اگروہ کے: تہمیں طلاق ہے، پھراس کی سانس رک جائے، یا کوئی اور چیز ایسی پیش آ جائے جس سے آ واز رک جاتی ہے اور وہ اس وجہ سے خاموش ہوجائے، پھرکسی شرط کا ذکر کرے تو طلاق اس پر معلق ہوگی، لہذا تحریر میں (بیتکم) بدرجہ اولی ہوگا۔

لیکن اگر ضرورت یا عادت کے بغیر روشنائی لے تو طلاق واقع ہوجائے گی، جیسے: تہم ہیں طلاق ہے، کہنے کے بعد بلاضرورت خاموش ہوجائے گی، جیسے: تہم ہیں طلاق ہے، کہنے کے بعد بلاضرورت خاموش ہوجائے گی)۔
اورا گر کہے: میں نے شرط کے اراد سے کے ساتھ طلاق کھی ہے تو ہمارے اصحاب کے قول کا تقاضہ یہ ہے کہ شرط سے قبل طلاق واقع ہمیں ہوگی، البتہ دیانہ اس کی بات مانی جائے گی، لیکن کیا فیصلہ میں ہمی اس کا قول قبول کیا جائے گا، اس میں دوروا بیتیں ہیں (۱)۔

حنابلہ نے تحریر طلاق کو ثابت کرنے کے لئے شہادت کی شرط لگائی ہے، '' لمغنی' میں ہے: طلاق کی تحریر اسی وقت ثابت ہوگی جب دو عادل گواہ بتا کیں کہ بیاس کی تحریر ہے، امام احمد نے حرب کی روایت میں الیسی خاتون کے بارے میں کہا جس کے پاس اس کے شوہر کی طرف سے طلاق کا خط اس کی تحریر میں اس کی مہر کے ساتھ آیا: وہ خاتون (دوسری) شادی نہیں کرے گی جب تک کہ اس کے پاس عادل گواہ گواہ می نہ دے دیں، امام احمد سے پوچھا گیا کہ اگر خط لانے والا گواہ می دے دے فر مایا: نہیں، جب تک کہ دو گواہ نہوں، لہذ انتہا خط لانے والے کا قول قبول نہیں کیا جائے گا جب تک کہ اس کے ساتھ دوسر اُخض گواہ می نہ دے، اس لئے کہ حقوق کو ثابت کرنے والی ساتھ دوسر اُخض گواہ می نہ دے، اس لئے کہ حقوق کو ثابت کرنے والی تحریر میں دو گواہ ن کے بغیر ثابت نہیں ہوتی ہیں، جیسے قاضی کی تحریر، امام احمد کے کلام کا ظاہر ہیہ ہے کہ عورت کے سامنے دو گواہان کی گواہ می

سے تحریر ثابت ہوجائے گی گرچہ وہ حاکم کے پاس گواہی نہ دیں،اس لئے کہ خاتون کے حق میں اس کا اثر عدت پر اور عدت پوری ہونے کے بعد شادی کرنے کے جوازیرہے۔

اور یہ معنی اس کے ساتھ خاص ہے جس سے دوسرے پر کوئی حق خابت نہیں ہوتا، لہذااس میں بیکا فی ہوگا کہ خود عورت گواہی کوس لے۔
اور اگر دو گواہ گواہی دیں کہ فلاں کی تحریر ہے تو گواہی قبول نہیں کی جائے گی، اس لئے کہ ایک تحریر دوسری تحریر کے مشابہ ہوتی ہے اور اس میں جعل سازی ہوتی ہے، اس لئے حاکم اس کو قبول نہیں کرے گا، اگر تحریر کی پہچان کافی ہوتی توخود عورت کا شو ہرکی تحریر کو پہچان لینا کافی ہوتی اور قبیس یڑتی۔

ابن قدامہ نے کہا: قاضی نے ذکر کیا ہے کہ دوگواہان کی گواہی درست نہیں ہوگی جب تک کہ وہ دونوں اس کو لکھتے ہوئے نہ دیکھیں، پھروہاں سے الگ نہ ہوں تا آئکہ گواہی دے لیں۔

ابن قدامہ نے کہا: میچے یہ ہے کہ بیشر طنہیں ہے، اس لئے کہ قاضی کے خط میں بیشر طنہیں ہے تو یہاں بدرجہاولی نہیں ہوگا، اور بھی بھی صاحب خط کھوا تا ہے اور وہ اس میں دوسر سے کھوا تا ہے، اور بھی ایسے خص سے کھوا تا ہے جو بیوی کو جانتا ہو، لہذا جب وہ بیوی کے پاس خط لے کر آئے، اس کے سامنے اس کو پڑھے، اور کہے: یہ میرا خط ہے، تو گواہان کے لئے درست ہوگا کہ اس کی گواہی دیں (۱)۔

عقو دمیں ایجاب یا قبول قرار پانے والاخط:

9-" ہدائی اوراس کی شروحات میں تیج کے باب میں ہے: خط گفتگو کی طرح ہے، اسی طرح پیغام بھیجنا ہے، اسی لئے خط پہنچنے اور پیغام پہنچانے کی مجلس کا اعتبار کیا گیا ہے، خط کی صورت یہ ہوگی کہ لکھے:

<sup>(</sup>۱) المغنى ۱/۲۳۲،۲۴۱\_

ا ما بعد: میں نے اپنا غلام تہمارے ہاتھ اسے میں فروخت کیا، جبوہ خط اس کے پاس بہنج جائے اور وہ اس کے مضمون کو سمجھ لے، تو کہے:
میں نے قبول کیا، اور بیاس مجلس کے اندر ہوتو بیج منعقد ہوگی (۱)۔
اس کی تفصیل اصطلاح'' عقد'' (فقر ہر ۱۳) میں دیکھی جائے۔

### خط کا جواب دینا:

• ا - ابوجعفر نے حضرت ابن عباس سے مرفوعاً روایت کی ہے (انہوں نے فرمایا): میں خط کا جواب دینا اپنے او پر اسی طرح حق سمجھتا ہوں جس طرح سلام کا جواب دینا، شخ تقی الدین نے کہا: ابن عباس سے جومنقول ہے وہ موقوفاً ہے، ابن مفلح نے کہا: یہ کہنا استحباباً ہوگا، اور وجوب کی وجہ میں وہ کہا جائے گا جو ہدیہ کا عوض دینے اورکسی اچھی بات کا جواب دینے وغیرہ میں کہا جاتا ہے۔

اگرجواب نددینابرظنی اوردشنی پیدا ہونے کا سبب ہوتو جواب دینا واجب ہوگا ، اورصاحب خط کے مقصود کا جواب دینا ضروری ہوگا ورنہ اس کا جواب دینا عرفاً اور شرعاً ند دینے کی طرح ہوگا، قرطبی نے کہا: اگر کسی انسان کے پاس سلام وغیرہ کا خط آئے تو اس کا جواب دینا چاہئے ، اس لئے کہ غائب شخص کی طرف سے خط موجود شخص کی جانب حالم کی طرح ہے (۲)۔

# خطشروع کرنے کاطریقہ:

11 - خط اور پیغام کی ابتداء بسم الله الرحمٰن الرحیم ہے کرنامستحب ہے، بی آسانی کتابوں کی پیروی ہے، جن میں اشرف قرآن کریم ہے، علامہ ابو بکر تونسی نے کہا ہے کہ ہرملت کے علاء کا اس بات پر اتفاق

ہے کہ اللہ سجانہ و تعالی نے اپنی تمام کتابوں کا آغاز ہم اللہ الرحمٰن الرحیم سے کیا، اوراس کی تائیداس روایت سے بھی ہوتی ہے: "بسم اللہ الرحمن الرحیم فاتحة کل کتاب "() (ہم اللہ الرحمٰن الرحیم ہر کتاب کا فاتحہ (آغاز) ہے)، اور اس روایت پر بھی عمل کا نقاضا ہے: "کل أمر ذي بال لايبدأ فيه ببسم الله فهو أقطع "() (ہروہ اہم کا مجس کا آغاز اللہ کے نام سے نہ کیا جائے وہ کٹا ہوا ہے)، یعنی اس میں برکت کم ہے یانہیں ہے (")۔

قرطبی نے کہا (۳) :علاء کااس پراتفاق ہے کہ بہم اللہ الرحمٰن الرحیم خطوط اور پیغامات کے شروع میں لکھا جائے اوران پرمہرلگائی جائے ، اس کئے کہ بیطریقہ شک وشبہ سے محفوظ ہے ، اوراسی پرعمل جاری رہا ہے ، حضرت عمر بن خطاب سے مروی روایت میں بھی یہی آیا ہے ، چنانچوانہوں نے فرمایا: جو خط مہر بندنہ ہووہ غیر محفوظ ہے ۔

دوسرے کے نام بھیجے جانے والے خط میں بسم اللہ کے بعد لکھنا چاہئے" اِلی فلان" (فلاں کے لئے) چاہئے" اِلی فلان" (فلاں کے لئے) نہیں لکھنا چاہئے ، ابن مفلح نے کہا: ابوجعفر دارمی احمد بن سعید کہتے ہیں کہ جھے ابوعبد اللہ احمد بن حنبل نے لکھا: ابوجعفر کے لئے ، اللہ انہیں عزت دے، احمد بن حنبل کی جانب سے، ابوجعفر کہتے ہیں: ہم لکھتے ہیں: ابوفلاں کی طرف، ابوفلاں کے لئے نہیں لکھتے ہیں، وہ کہتے ہیں:

<sup>(</sup>۱) فخ القديره ۲۲،۴۲۱،۴ شائع كرده دارا حياءالتراث العربي ـ

<sup>(</sup>۲) الآ دابالشرعيه ار ۳۸۵،القرطبی ۱۹۳ر۱۹۳

<sup>(</sup>۱) حدیث: "بسم الله الرحمن الرحیم فاتحة کل کتاب" کوالنفراوی نے الفوا که الدوانی (۲/۱) میں ذکر کیا ہے، لیکن کسی ماخذ کی طرف منسوب نہیں کیاہے، اور ہمیں معلوم نہیں ہوسکا کہ س نے اس کی روایت کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "کل أمر ذي بال لا يبدأ فيه ببسم الله فهو أقطع" کی روایت کی نے طبقات الشافعی (۱۲) میں حضرت ابو ہریر ہ سے کی ہے، اور خطیب نے تاریخ بغداد (۷۵/۵) میں اس کے ایک راوی کے ضعیف ہونے کاؤکر کیا ہے۔

<sup>(</sup>۳) الفوا كهالدواني ۲/۱،۴۲۵/۲۱\_

<sup>(</sup>۴) القرطبی ۱۳ ر ۱۹۳۰ اوراس کے بعد کے صفحات۔

جب ابوفلاں کے لئے لکھا جائے گاتواس کا کوئی مطلب نہیں ہوگا، مروزی نے کہا: ابوعبد الله خط کا عنوان یوں کھتے تھے: ابوفلال کی طرف،اور کہتے تھے: بیابوفلاں کے لئے لکھنے سے بہتر ہے (۱)۔ ابوجعفر کہتے ہیں: انسان اگراینے آپ سے آغاز کرتے ہوئے کھے کہ فلاں کی جانب سے فلاں کی طرف ہے، تواس میں علماء کے درمیان عنوان اور آغاز خط کے بارے میں اختلاف ہے، اکثر علماء کی رائے ہے کہا ہے آ پ ہے آ غاز کرے، کیونکہ یہی سنت طریقہ ہے، جبیها که څمدابن سیرین نے روایت کیا ہے که حضرت علاءابن الحضری ا نے رسول اللہ علیہ کو کھا تو آغازاینی ذات سے کیا ، ابوجعفر کہتے ہیں: حضرت نافع سے مروی ہے کہ حضرت ابن عمرؓ اپنے لڑکوں اور بچوں کو کہتے تھے: جبتم فلال کوکھوتو میرے نام سے آغاز نہ کرو،اور جب وه امراء کو کھتے تواین نام سے آغاز کرتے ، اور نبی علیہ سے مروى ب: "إذا كتب أحدكم فليبدأ بنفسه إلا إلى والد أو والدة، وإمام يخاف عقوبته "(٢) (جبتم ميں سے كوئى كھے تو ا بنی ذات ہے آغاز کرے، سوائے اس کے کہ والد ہوں یا والدہ یاالیہا امام جس کی سزا کا ڈر ہو)،حضرت رہیج بن انس نے فرمایا: کوئی شخص بھی رسول اللہ علیہ سے زیادہ قابل احتر امنہیں ہے، کین آپ کے اصحاب آپ کوخط کھتے تواپنے نام سے آغاز کرتے تھے <sup>(۳)</sup>۔ قرطبی میں ہے کہ ابن سیرین نے کہا: نبی علیہ نے فرمایا: "إن

أهل فارس إذا كتبوا بدأوا بعظمائهم، فلا يبدأ الرجل إلا بنفسه "(1) (جب المل فارس لكھتے ہيں تو اپنے بروں كے نام سے شروع كرتے ہيں للبذا جو تحض بھی لكھتو وہ اپنے ہی نام سے شروع كرے ابوالليث نے "كتاب البتان" ميں لكھا ہے كه اگر مكتوب الله كے نام سے شروع كرتو ورست ہے، اس لئے كه امت كااس يرا تفاق ہے، اور انہوں نے اليا كيا ہے، يا تو اس ميں كسى مصلحت كوييش نظر ركھ كريا بہلا تحكم منسوخ ہو چكا ہے، پس ہمارے زمانے ميں بہتر يہ كه كمتوب اليہ كے نام سے آغاز كرنا مكتوب اليہ كی تنقيص شاركيا جاتا اس لئے كه اپنے نام سے آغاز كرنا مكتوب اليہ كی تنقيص شاركيا جاتا اس لئے كه اپنے نام سے آغاز كرنا مكتوب اليہ كی تنقيص شاركيا جاتا ہے سوائے اس كے كه اپنے كسى لڑے كو كھے (1)۔

# دوم: كتاب جمعنی و ثیقه اور عهد:

11 - الله تعالى نے لوگوں کے باہمی معاملات کو پختہ کرنے کا حکم دیا ہے، فرمایا: 'یکا أَیُّهَا الَّذِینُ آمَنُو ا إِذَا تَدَایَنْتُمْ بِدَیْنِ إِلَی أَجَلٍ ہِ، فرمایا: 'یکا أَیُّهَا الَّذِینُ آمَنُو ا إِذَا تَدَایَنْتُمْ بِدَیْنِ إِلَی أَجَلٍ مُسَمَّی فَاکْتُبُو هُ'' (اے ایان والوجب تم آپس میں ایک متعینہ مدت تک قرض کا معاملہ کروتواسے لکھ لو)، نبی عَلَیْ نَ نَ معاملات کو پختہ کیا، آپ عَلِی فی نے سامان فروخت کیا اور اسے لکھا: معاملات کو پختہ کیا، آپ عَلِی ا

<sup>(</sup>۱) الآ دابالشرعيه ار۳۸۷،۳۸۲ ـ

<sup>(</sup>۲) حدیث: "إذا کتب أحد کم فلیبدأ بنفسه ......" کی روایت ابن مناح نے الآ داب الشرعیه (۱۸۹۱) میں کی ہے اور کسی مرجع کی طرف اس کی نبیت نہیں کی ہے، ایکن ہمیں یہ معلوم نہ ہوسکا کہ مکمل حدیث کی روایت کس نے کی ہے، اور آپ علیقہ کا ارشاد: "إذا کتب أحد کم فلیبدأ بنفسه" کی روایت طبر انی نے الا وسط میں کی ہے، جیسا کہ مجمع الزوائد (۹۹/۸) میں ہے، اور کہا: اس میں سلمان بن سلم الخبائری ہیں، جومتر وک ہیں۔

<sup>(</sup>۳) الآ دابالشرعيه ار ۸۸ س، ۹۰ س، القرطبي ۱۹۲/۱۳

<sup>(</sup>۱) حدیث: "إن أهل فارس إذا كتبوا بدأوا بعظمائهم ......" كاذ كرقرطی فی این تفییر (۱۹ / ۱۹۲) میں كیا ہے، لیکن کی ماخذ کی طرف اس کومنسوب نہیں كیا ہے، اور جمیں بیمعلوم نہ ہوسكا كه کس نے اس کی روایت کی ہے، ابن عواق نے تنزیبالشریعۃ (۲۹ / ۲۹۵) میں اس کی روایت ان الفاظ میں کی ہے:
"إن العجم يبدأون بكبارهم إذا كتبوا إليهم فإذا كتب أحد كم الى أخيه فليبدأ بنفسه " اور اس كو العقلي كی طرف الضعفاء میں منسوب كیا ہے، اور کہا: اس میں محمد بن عبدالرحمٰن القشری مجبول ہیں، ان کی حدیث منکر ہے اور کہا: اس میں محمد بن عبدالرحمٰن القشری مجبول ہیں، ان کی حدیث منکر ہے اور کوئی حدیث اس کے متابع نہیں ہے۔

<sup>(</sup>۲) القرطبی ۱۹۳،۱۹۲ اس۱۹۳

<sup>(</sup>٣) سورهٔ بقره ر ۲۸۲ ـ

چنانچ آپ علی ایک تحریر ہے: "هذا ما اشتری العداء بن خالد بن هوذة من محمد رسول الله علی اشتری منه عبداً أو أمة لا داءً ولا خائلة ولا خبثة، بیع المسلم من المسلم" (پیعداء بن خالد ہوذہ نے محمد رسول الله علی سے خریرا ہے، انہول نے ایک غلام یا ایک باندی خریدی جس میں نہوئی بیاری ہے نہوئی خرابی ہے اور نہ ہی کوئی برائی ، سلمان سے سلمان کی بیاری ہے نہوئی خرابی ہے اور نہ ہی کوئی برائی ، سلمان سے سلمان کی بیاری ہے نہوئی ہے۔

اور نبی علی نے جب اپنے اور مشرکین کے درمیان سلح ہوئی تو اس کے لکھنے کا حکم دیا (۲) ۔

اس کی تفصیل اصطلاح'' تو ثیق'' (فقره ۱۲۷) میں دیکھی جائے۔

# سوم: کتاب علم کی کتابوں کے معنی میں:

سا - کتاب علم کی کتابوں کے معنی میں بھی آتا ہے خواہ وہ شرعی ہوں یا غیر شرعی، یہی معنی صاحب الکلیات نے اپنے اس قول میں بیان کیا ہے: کتاب وہ ہے جو کسی ایک فن یا چند فنون کے مسائل پر ،خواہ وہ کم ہوں یازیادہ ،شتمل ہو،اوراسی طرح" اُسنی المطالب" میں ہے"۔ اس معنی میں کتاب سے متعلق متعدد احکام ہیں، ان میں سے بعض درج ذیل ہیں:

# كتابول سے استنجاء كرنا:

۱۳ - اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ سی قابل احترام چیز سے استنجاء کرنا

(۳) الكليات للكفوى ۲ر۳۸۶، أسنى المطالب ار ۱۶ \_

جائز نہیں ہے جیسے وہ کتابیں جن میں اللہ تعالی کا ذکر ہو، جیسے حدیث اور فقہ کی کتابیں، اس لئے کہ اور فقہ کی کتابیں، اور اس لئے کہ اس میں شریعت کی بے حرمتی اور اس کا استخفاف ہے (۱)۔

غیر محترم کتابوں کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے، اس کی مثال میں انہوں نے جادواور فلسفہ کی کتابوں اور تورات وانجیل جن میں تبدیلی کاعلم ہو، کوذکر کیا ہے۔

مالکیہ کا فدہب ہے کہ ان کتابوں سے استنجاء کرنا جائز نہیں ہے،
اس کئے کہ حروف محترم ہیں، ابراہیم لقانی نے کہا: حروف محترم اس
وقت ہوتے ہیں جبکہ وہ عربی میں لکھے ہوئے ہوں ورنہ ان کا کوئی
احترام نہ ہوگا الایہ کہ ان میں اللہ تعالی کے نام لکھے ہوں، علی اجہوری
نے کہا: حروف کا احترام ہے خواہ وہ عربی میں لکھے گئے ہوں یا غیر
عربی میں (۲)۔

حطاب نے کہا باکھی ہوئی چیز سے استخاء کرنا جائز نہیں ہے، گرچہ وہ تحریر باطل ہو جیسے جادو، اس لئے کہ حروف قابل احترام ہیں، اور اللہ تعالی کے اساء اگر ایسی جگھے جائیں جس کی تو ہین ضروری ہو جیسے توریت اور انجیل تحریف ہونے کے بعد ، توان کوجلا نا اور تلف کرنا جائز ہیں ہے، اس لئے کہ ان کتابوں سے استخاء کرنا ان مقامات کی تو ہین ہے جہال اللہ تعالی کے اساء ہیں، اس لئے کہ یہ کتابیں اگرچے تحریف شدہ ہیں لیکن اللہ تعالی کے اساء ہیں، اس لئے کہ یہ کتابیں اگرچے تحریف شدہ ہیں لیکن اللہ تعالی کے اساء کی کوئی تبدیل نہیں ہوتی (س)۔

شافعیہ کا مذہب ہے کہ غیر محترم کتابیں جیسے فلسفہ کی کتابیں اور توریت وانجیل جب علم ہو کہان میں تبدیلی ہوگئ ہے اور وہ کسی تعظیمی

<sup>(</sup>۱) حدیث: "کتاب النبي عَلَيْتُ": هذا ما اشتری العداء بن خالد....." کی روایت ترمذی (۱۸) نے کی ہے اور اسے حسن قرار دیاہے۔

<sup>(</sup>٢) المبسوط ٣٠/١٦٩،١٦٨، التبصرة بهامش فتح العلى ار٢٤، البهجة على التحفه ارااب

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ار ۲۲۷، حاشیة الدسوقی ار ۱۱۳، الحطاب ار ۲۸۷، نهایة الحتاج ار ۱۳۲۷، کشاف القناع ار ۲۹۷، المغنی ار ۱۵۸

<sup>(</sup>۲) حاشیهالدسوقی ار ۱۱۳ ـ

<sup>(</sup>٣) الحطاب الممار

نام سے خالی ہیں توان سے استنجاء کرنا جائز ہوگا(ا)۔

حنفیہ میں سے ابن عابدین نے کہا: فقہاء نے ہمارے یہال نقل کیا ہے کہ حروف قابل احترام ہیں گرچہ وہ حروف مقطعہ ہوں ، اور بعض قراء نے ذکر کیا ہے کہ حروف ' ہجاء'' قرآن ہیں جوحضرت ہود علیہ السلام پر نازل ہوئے ، اس کا مفاد سے ہے کہ کھی ہوئی چیز سے استنجاء کرنا مطلقاً حرام ہو''۔

نا پاکشخص کا شرعی علوم کی کتا بوں کو جھونا: ۱۵ – نا پاکشخص کے شرعی علوم کی کتا بوں کو جھونے کے حکم میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

جہاں تک کتب تفسیر کا تعلق ہے تو ما لکیہ، حنابلہ نے جائز قرار دیا ہے کہ ناپاک شخص انہیں چھوئے ،اس لئے کہ وہ عرف میں مصحف نہیں کہلاتے ،اور اس لئے کہ تفسیر سے مقصود قرآن کے معانی ہوتے ہیں نہ کہ قرآن کی تلاوت ، ما لکیہ نے کہا:اس کا ظاہر یہ ہے کہ خواہ اس میں مسلسل بہت ساری آیات کھی ہوں ، اور چھونے سے وہ مقصود بھی ہوں ،اور چھونے سے وہ مقصود بھی ہوں جوں جیسا کہ ابن مرزوق نے کہا۔

عام حنفیہ نے قرآن کریم کے لفظ کوچھونے سے منع کیا ہے،
السراج میں الایضاح کے حوالہ سے لکھا ہے: کتب تفسیر میں آیات
قرآنی کے مقام کوچھونا جائز نہیں ہے، ان کے سوا دیگر تفسیر اور بقیہ
شرعی کتابوں کے بارے میں تحقیق یہ ہے کہ ان میں تین اقوال
میں ایک قول میں مکروہ ہے، ایک قول میں مکروہ نہیں ہے اور تیسرا
قول یہ ہے کہ تفسیر کی کتابوں میں مکروہ ہے دوسری کتابوں میں نہیں۔
ابن عابدین نے کہا: تیسرا قول ہی اظہراور احتیاط پر مبنی ہے اس

کئے کہ فرق ظاہر ہے، کیونکہ تفسیر کی کتابوں میں قران دوسری کتابوں کی بنسبت زیادہ ہوتا ہے۔

شافعیہ نے کہا: اگر قر آن زیادہ ہوتو چھونا جائز نہیں ہے، اگر تفسیر زیادہ ہوتو چھونا جائز ہے۔

مالکیہ میں سے ابن عرفہ نے کہا: ان تفاسیر کو چھونا جائز نہیں ہے جن میں مسلسل بہت ساری آیات ہوں (۱)۔

۱۲ - قرآن کے سوا دیگر آسانی کتابوں جیسے توریت، انجیل اور زبور
 کے چھونے میں بھی فقہاء کا اختلاف ہے۔

چنانچہ مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ نے ناپاک شخص کے لئے ان کے چھونے کو جائز قرار دیا ہے، اس لئے کہ وہ قر آن نہیں ہیں۔

مالکیہ نے کہا:ان کوچھونا جائز ہے گرچہ وہ تحریف شدہ نہ ہوں، البتہ شافعیہ نے کہا کہ اگر میر گمان ہو کہ توریت وغیرہ غیر تبدیل شدہ ہیں توان کوچھونا مکروہ ہے (۲)۔

حنفیہ کے اقوال مختلف ہیں، چنانچہ حاشیہ ابن عابدین میں ہے: شخ اساعیل کہتے ہیں کہ المبتغی میں بیہ ہے کہ توریت، انجیل اور زبور کو چھونا جائز نہیں ہے، بعض فقہاء حنفیہ نے اس کی توجیہ بیر کی ہے کہ تمام آسانی کتابیں وجوب تعظیم میں مشترک ہیں، لیکن انہوں نے کہا: ہاں اس حکم کوغیر تبدیل شدہ کے ساتھ خاص ہونا چاہئے۔

حفنه كا ايك دوسرا قول به ہے كه چھونا جائز ہے، چنانچة "الدر المختار" ميں ہے: الله المختار" ميں ہے: الله تعالى كا ارشاد: "لاَ يَمَشُهُ إِلاَّ الْمُطَهَّرُونَ" (") (جسے كوئى ہاتھ

<sup>(</sup>۱) نهایة الحتاج ار ۱۳۲ر

<sup>(</sup>۲) حاشیهاین عابدین ار ۲۲۷\_

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ار ۱۱۹، حاشیة الدسوقی ار ۱۲۵، الشرح الصغیر ار ۱۵۱، مغنی المحتاج ار ۲۳۷ کشاف القناع ار ۱۳۵

<sup>(</sup>۲) حافية الدسوقى مع الشرح الكبير ار ۱۲۵، مغنى المحتاج ار ۳۷، كشاف القناع ار ۱۳۵۷-

<sup>(</sup>m) سورهٔ واقعه / 4 کـ

نہیں لگا تا بجز پاکوں کے )،اس بنا پر کہ یہ جملہ قرآن کی صفت ہے اس بات کا متقاضی ہے کہ ممانعت کا حکم قرآن کے ساتھ خاص ہو (۱) 21 - اس طرح فقہاء کا اختلاف اس مسلہ میں بھی ہے کہ فقہ، حدیث اور اصول کی کتابیں اور رسائل جن میں قرآن ہو، نا پاک شخص کے لئے ان کا چھونا کیسا ہے۔

مالکیہ، شافعیہ، حنابلہ اور بعض فقہاء حفیہ نے کہا ہے اور یہی امام ابوصنیفہ کے نزدیک اصح ہے کہ ناپاک شخص کے لئے ان کو چھونا اور اٹھانا جائز ہے، گرچہان میں قرآن کی آیات ہوں، اس کی دلیل یہ ہے: "أن النبي عَلَيْتِ کتب إلى هو قل کتابا وفیه آیة" (۲) رنی عَلَيْتَ نے ہرقل کو خط لکھا جس میں قرآن کی آیت تھی )، اور اس لئے کہ ایسی کتابوں پر مصحف کا نام صادق نہیں آتا اور نہان کے لئے قرآن جیسااحر ام ثابت ہوتا ہے۔

بعض فقہاء حنفیہ نے کہا جن میں امام ابو یوسف اور امام محمر بھی ہیں کہ کتب احادیث اور فقہ کونا پاک شخص کے لئے چھونا مکروہ ہے، اس لئے کہوہ قرآنی آیات سے خالی نہیں ہوتی ہیں، اور پیچھے گذر چکا ہے کہ ابن عابدین نے صرف کتب تفسیر کے ساتھ کر اہت کے خاص ہونے کی رائے کو ترجیح دی ہے۔

اور شافعیہ نے کہا: کتب حدیث کوجھونے اور اٹھانے کے لئے پاک ہونامتحب ہے (۳)۔

# كتابول كوتكيه بنانااوران يرطيك لگانا:

1۸ - حفیہ نے کہا: مصحف کواپئے سرکے نیچے رکھنا کروہ ہے، الایہ کہ حفاظت کی غرض سے ہولینی چور وغیرہ سے حفاظت مقصود ہو، ابن عابدین نے کہا: کیاتفسر اور شرعی کتابوں کا یہی حکم ہے؟ میں کہتا ہوں: ظاہریہ ہے کہ کم اثبات میں ہے (۱)۔

شافعیہ نے کہا: قرآن کو تکیہ بنانا حرام ہے، گرچہاس کی چوری کا
اندیشہ ہو، ہاں اگر مصحف کے تلف ہوجانے کا خوف ہو جسے جل جانے
یا نا پاک ہوجانے یا کسی کا فرکی جانب سے اندیشہ ہو، تو اس کو تکیہ بنانا
جائز ہے بلکہ ایسی صورت میں واجب ہے، اور قابل احرزام علم کی
کتابوں کو تکیہ بنانا بھی حرام ہے، الابی کہ چوری وغیرہ کا خوف ہوتو الیسی صورت میں تکیہ بنانا جائز ہے۔

حنابلہ نے کہا: مصحف کو تکیہ بنانا، اس سے وزن کرنااوراس پر ٹیک لگانا حرام ہے، اس لئے کہ اس میں قرآن کی بے حرمتی ہے، ' الآ داب الشرعیہ' میں ہے: ابن حمدان نے حرمت کی رائے کو اختیار کیا ہے، ''لمغنی' اور' الشرح' میں اسی رائے کو قطعی کہا ہے، اور ابن عبدالقوی نے اپنی کتاب'' مجمع البحرین' میں یہی کہا ہے، لیکن' الآ داب الشرعیہ' میں ہے کہ صحف کو تکیہ بنانا مکروہ ہے، ابن تمیم نے بیرائے ذکر کی ہے۔

کتب علم کے بارے میں حنابلہ نے کہا ہے: اگران میں قرآن ہو توان کو تکیہ بنانا،ان سے وزن کرنا اور ان پرٹیک لگانا حرام ہے، اگر ان میں قرآن نہ ہوتو ایسا کرنا مکر وہ ہے، اور اگران پرچوری کا خوف ہوتو ضرورةً ان کو تکیہ بنانے میں کوئی حرج نہیں ہے، امام احمد نے نعیم بن ناعم کی روایت میں کہا: جب ان سے راوی نے پوچھا کہ کیا انسان

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین مع الدرالمختار ۱۱۲۱۱، ۱۱۲

<sup>(</sup>۲) حدیث: "أن النبي عُلَيْكُ كتب إلى هر قل كتاباً فيه آية "كى روايت بخارى (فق البارى ۱۸۱) نے حضرت ابوسفیان ﷺ سے كى ہے۔

<sup>(</sup>۳) بدائع الصنائع ار ۳۳،۳۳، الدرالختارمع حاشیداین عابدین ار ۱۱۸، الخرثی مع حاشیة العدوی ار ۱۲۰، اکسن المطالب ۱ر ۱۲، المغنی ار ۱۳۸، کشاف القتاع ار ۱۳۸،

<sup>(</sup>۱) الدرالمخارمع حاشيه ابن عابدين ار ۲۱۹ ـ

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ار ۳۸\_

کتابوں کو اپنے سر کے پنچے رکھ سکتا ہے، آپ نے پوچھا: کون سی کتابیں؟ میں نے کہا: حدیث کی کتابیں، فرمایا: اگر چوری کا خوف ہو تو کہیں درج نہیں الیکن تکیہ بنانامقصود ہو، تونہیں (۱)۔

# كتابول كواوير ينچ ركھنے كاطريقه:

19 - حفیہ نے کتابوں کواو پر پنچ رکھنے میں ترجیحی اعتبار سے ترتیب کا طریقہ ذکر کیا ہے، چنانچ کہا: نحواور لغت کی کتابیں پہلے رکھی جائیں، کھر تعییر خواب کی کتابیں، جیسے ابن سیرین اور ابن شابین کی کتب، اس لئے کہ خواب کی تعییر (نحو ولغت سے ) افضل ہے کیونکہ وہ نبوت کا چھیا لیسوال حصہ یعنی خواب کی تفییر ہے، پھر کتب کلام، پھر کتب فقہ، اس لئے کہ ان کے بیشتر دلائل قرآن اور سنت سے ہوتے ہیں، لہذا اس میں آیات اور احادیث زیادہ ہوں گی برخلاف علم کلام کہذا اس لئے کہ وہ صرف ساعی چیزوں کے ساتھ خاص ہے، پھر کتب اخبار ومواعظ، پھر تفییر کی کتابیں، پھر سب کے او پرقرآن رکھا جائے (۲)۔

اہل کتاب کی کتابوں اور ان کے مشابہ دیگر کتب کودیکھنا:
• ۲ - حنفیہ اور حنابلہ کا مذہب ہے کہ اہل کتاب کی کتابوں کو دیکھنا جائز نہیں ہے، ابن عابدین نے عبد الغنی نابلوسی کا قول نقل کیا ہے: ہمیں توریت اور انجیل میں سے کچھ دیکھنے سے منع کیا گیا ہے، خواہ انہیں ہم تک کفاریاان میں سے اسلام لانے والے قل کریں۔ امام احمد سے توریت، انجیل اور زبور وغیرہ کے پڑھنے کے بارے میں بوچھا گیا تو وہ ناراض ہوگئے، اس کا ظاہر انکار ہے، قاضی نے میں بوچھا گیا تو وہ ناراض ہوگئے، اس کا ظاہر انکار ہے، قاضی نے

اسے ذکر کیا ہے (۱) ،اور استدلال کیا ہے: "أن النبي عَلَيْكِ الما رأی في يد عمر قطعة من التوراة غضب وقال: ألم آت بهابيضاء نقية" (۲) (نبی عَلَيْكُ نے حضرت عمر کے ہاتھ میں توریت کا ایک حصد دیکھا تو غضبناک ہوئے، اور فر مایا: کیا میں اسے روشن اور صاف لے کرنہیں آیا)۔

ابن جحرنے پوری حدیث ذکرکرتے ہوئے کہا (۳): حضرت عمر فی سے تعلیقہ نے توریت کا ایک حصہ عربی میں نقل کیا اور اسے لے کرنی علیقہ کے پاس آئے اور پڑھنے گئے، ادھررسول اللہ علیقہ کا چرہ متغیر ہونے لگا توایک انصاری خص نے کہا: اے ابن الخطاب تہمیں برا ہو کیا تم اللہ کے رسول علیقہ کا چرہ نہیں دیکھتے، تو رسول اللہ علیقہ کنے فرمایا: 'لا تسألوا أهل الکتاب عن شيء فإنهم لن یهدو کم وقد ضلوا، وإنکم إما أن تکذبوا بحق أو یهدو کم وقد ضلوا، وإنکم إما أن تکذبوا بحق أو تصدقوا بباطل، والله لو کان موسی بین أظهر کم ما حل له إلا أن يتبعني '''(تم اہل کتاب سے کسی چیز کے بارے میں له إلا أن يتبعني "'' (تم اہل کتاب سے کسی چیز کے بارے میں مت پوچھو، وہ تہمیں ہرگز ہدایت نہیں دیں گے، وہ خود گراہ ہو چکے مت بیں، اورتم یا توکسی حق کو جھٹلا دو گے یا کسی باطل کی تصدیق کر بیٹھو گے، ہیں، اورتم یا توکسی حق کو جھٹلا دو گے یا کسی باطل کی تصدیق کر بیٹھو گے،

- را) حاشیه ابن عابدین ۱۱۸۱۱،الآ داب الشرعیه لا بن ملح ۱۰۲٬۱۰۲/۱ کشاف القناع ۱ر ۴۳۴۸\_
- (۲) حدیث: "أن النبي عَلَيْكُ رأی في ید عمو قطعة من التوراة "كوابن حمر فطعة من التوراة "كوابن حجر نے الفتح (۱۳/۵۲۵) میں ابو یعلی کی طرف خالد بن عرفط سے منسوب كيا ہے، اور كہا: اس كی سند میں عبد الرحمٰن بن اسحاق الواسطی ہیں، جوضعیف ہیں۔
  - (۳) فتح الباري ۱۲۵ ۵۲۵ ـ
- (۴) حدیث جابر: "نسخ عمر کتاباً من التوراة" کی روایت احمد (۴) حدیث جابر (۱۹/۱ کشف الاً ستار) نے کی ہے اور الفاظ بزار کے بیں اور بیثی نے مجمع الزوائد (۱۱ م۱۷) میں اس کوذکر کیا ہے اور کہا: اس میں مجالد بن سعید بیں ، جن کواحمد ، یجی بن سعید وغیرہ نے ضعیف قرار دیا ہے، اور اس کے دوسر ہے طرق کو ذکر کیا ہے اور کہا: اس کا مجموعہ اس بات کا متقاضی ہے کہاں کی کوئی اصل ہے۔

<sup>(</sup>۱) کشاف القناع ار ۱۳۲ ا، للآ داب الشرعيه ۲۹۷،۲۹۲ \_

<sup>(</sup>۲) الدرالمخارمع حاشيها بن عابدين ار ۱۱۹۔

بخدا اگرموسی علیہ السلام تمہارے درمیان ہوتے تو انہیں بھی میری اتباع سے چارۂ کارنہ ہوتا)۔

ایک شخص نے حضرت سیدہ عائشہ کو ہدیہ بھیجا تو انہوں نے فرمایا: مجھے خبر ملی ہے کہوہ فرمایا: مجھے خبر ملی ہے کہوہ کہاں کتابوں کی تلاش میں رہتا ہے حالانکہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے:"او کم یکفی ہِم اُنَّا اَنْزَلْنَا عَلَیْکَ الْکِتَابَ یُتُلٰی عَلَیْهِمْ"() (کیا ان لوگوں کے لئے یہ کافی نہیں ہے کہ ہم نے آپ کے اوپر کتاب نازل کی ہے جوان کوسنائی جاتی ہے)۔

ابن حجر نے فتح الباری میں شخ بدرالدین زرکشی سے نقل کیا ہے انہوں نے قرمایا: بعض متاخرین کو دھو کہ ہوا ہے، انہوں نے توریت کامطالعہ کرنا جائز سمجھ لیا، اس بنیاد پر کہ تحریف صرف معنی میں ہوئی ہے، زرکشی کہتے ہیں: یہ قول غلط ہے، اس میں کوئی اختلاف نہیں کہ انہوں نے تحریف کی اور تبدیلی کرڈالی۔

ان کتابوں کو دیکھنے اور ان کو لکھنے میں مشغول ہونا بالا تفاق جائز نہیں ہے، نبی کریم علیقی نے جب حضرت عمر کے پاس توریت کے پاس توریت کے پچھ جھے پرمشتمل صحیفہ دیکھا تو غضبناک ہوئے <sup>(۱)</sup>، اگریہ معصیت نہ ہونا تو نبی علیقیہ غصہ نہ ہوتے۔

ابن حجر نے مختلف طرق سے اس حدیث کی متعددروایات ذکر کرنے کے بعد کہا: ظاہر یہ ہوتا ہے کہ یہ کراہت تنزیبی ہے تحریبی نہیں، پھر فر ماتے ہیں: بہتر یہ ہے کہ اس مسلمیں یوں فرق کیا جائے کہ جولوگ مشحکم اور پختہ ایمان رکھنے والوں میں نہ ہوں ان کے لئے ایسی کوئی چیز دیکھنا جائز نہیں، اور جو راسخ العقیدہ ہوں ان کے لئے جائز ہے، بالخصوص جبکہ مخالف کی تر دیدکی ضرورت ہو، اس کی دلیل یہ

بھی ہے کہ قدیم وجد بدائمہ نے توریت سے اقتباسات نقل کئے اور یہ بہود پر حضرت مجمد میں انسانی کی کتابوں سے ان پر لازم کیا، اگر یہ ائمہ توریت پر نظر ڈالنے کو درست نہ بیجھتے تو یم مل نہ کرتے اور نہ اس پر ان کا تعامل ہوتا، اور رسول اللہ علیہ کی ناراضگی حرمت کی دلیل نہیں ہے، کونکہ آپ علیہ بھی جوخلاف اولی ہو جبکہ وہ عمل ناراض ہوتے، اور بھی ایسے عمل پر بھی جوخلاف اولی ہو جبکہ وہ عمل ایسے خص سے صادر ہوجس کے وہ شایان شان نہ ہو، جیسے فجر کی نماز میں طویل قراءت کرنے پر حضرت معافر پر آپ علیہ کی ناراضگی، اور بھی آپ علیہ کی ناراضگی، اور بھی ان کی بھی علیہ کو تاہی کرنے پر بھی ناراض ہوئے، جیسے اون کے لقط کے بارے میں پوچھنے والے پر ناراضگی کی ناراضگی کا کہ میں کو چھنے والے پر اس میں بھی جھنے کی ناراضگی (۱)۔

حنابلہ نے کہا: اہل بدعت کی کتابیں دیکھناجائز نہیں ہے، اور نہ وہ کتابیں جوحق اور باطل پر مشتمل ہوں، اور نہ ان کی روایت کرنا درست ہے کہ اس سے عقائد بگڑنے کا نقصان ہے (۲)۔

قلیوبی نے کہا: گڑھے ہوئے مغازی اور مواعظ کی کتابیں پڑھنا حرام ہے، جیسے واقدی سے منسوب انبیاء کے قصے اور ان کی حکایات اور فتوح الشام، انہوں نے مزید کہا: امام شعراوی نے المغنی میں درج ذیل بات فرمائی ہے: غزالی کی احیاء علوم الدین، ابوطالب مکی کی قوت القلوب، مکی کی تفییر، ابن میسرہ حنبلی کے کلام اور منذر بن سعید بلوطی کے کلام میں سے بعض مقامات کے مطالعہ سے منع کیا جائے گا، اسی طرح ابوحیان کی کتابوں، اخوان الصفا کی کتابوں، ابراہیم نجام کے کلام، ابن قسی کی کتابوں، اختاع انعلین، محمد بن حزم ظاہری کی کتابوں، مفید بن رشیدی کے کلام، وین ابن عربی کی کتابوں،

<sup>(</sup>۲) حدیث: "غضب النبي عَلَيْ حین رأی مع عمر صحیفة....." کی تخ تَجَ ای فقره میں گذر چکی۔

<sup>(</sup>۱) فتح الباري ۱۳ ر۵۲۹،۵۲۵ ـ

<sup>(</sup>۲) کشاف القناع ار ۳۳۴ ـ

اور محمد بن وفاء کی تائیۃ وغیرہ کے مطالعہ سے بھی منع کیا جائے گا<sup>(۱)</sup>۔

## كتابول كى فروختگى:

۲۱ - شافعیہ نے بیصراحت کی ہے کہ ادب کی کتابیں فروخت کرنا جائز ہے اور ابوطالب کے علاوہ حنابلہ نے بیصراحت کی ہے کہ کتب علم کوفروخت کرنا جائز ہے (۲)۔

امام ما لک نے فقہ کی کتابوں کا بیچنا مکروہ کہا ہے، ما لکیہ میں سے ابن یونس نے کہا: امام ما لک کے علاوہ سب نے کتب فقہ کی فروختگی کو جائز قرار دیا ہے، ابن عبد الحکم نے کہا: ابن وہب کی کتابیں تین سودینار میں فروخت کی گئیں، اور ہمارے اصحاب کثرت سے موجود شے لیکن انہوں نے کئیر نہیں کی، اور میرے والد ان کے وصی شے (۳)۔

شافعیہ نے کہا: کفر،سحر، نجوم، شعبدہ اور فلسفہ کی کتابیں بیچیا جائز نہیں ہے، بلکہ ان کوضائع کرنا واجب ہے کیونکہ ان میں مشغول ہونا حرام ہے (۴)۔

حفیہ، مالکیہ اور شافعیہ نے قرآن کی خرید وفروخت کو جائز قرار دیا ہے، اس لئے کہ حضرت ابن عباس سے مروی ہے کہ ان سے قرآن کو بیچنے کے بارے میں پوچھا گیا، تو فرمایا: کوئی حرج نہیں، وہ اپنے ہتھوں کی اجرت لیتے ہیں، اور اس لئے کہ یہ پاک اور نفع بخش شی ہتو وہ دیگر اموال کی طرح ہوگا۔

ابن وہب نے کہا: اہل علم میں سے متعدد حضرات نے یکی ابن سعید، مکحول اور بہت سے تابعین کے بارے میں مجھے بتایا ہے کہوہ

قرآن بیچنے میں کوئی حرج نہیں سیجھتے تھے، حضرت عبداللہ بن عباس اور مروان بن حکم سے قرآن کی بیٹے اور اس کی تجارت کے بارے میں بوچھا گیا، تو ان دونوں نے فرمایا: ہماری رائے میں اسے سامان تجارت نہ بنایا جائے، لیکن تم نے اس میں عمل کیا ہے تو کوئی حرج

حنابلہ میں سے ابو الخطاب نے کہا: قرآن کی بیج کراہت کے ساتھ جائز ہے، ابن قدامہ نے کہا: حسن، تیم اور عکر مہ نے قرآن کی بیج کی رخصت دی ہے، اس لئے کہ بیج جلداور ورق پر ہوتی ہے اور ان کی بیج مباح ہے۔

حنابلہ کارا جے مذہب یہ ہے کہ قرآن کی بیج خواہ قرض کے وض ہو حرام ہے، امام احمد نے کہا: قرآن کی بیج میں کوئی رخصت ہمیں معلوم نہیں، کیونکہ اس کی تعظیم واجب ہے، اوراس کی بیچ میں اس کی اہانت اور بے حرمتی ہے۔

لیکن حنابلہ نے قرآن خرید نے کوجائز قرار دیا ہے، اس لئے کہ سے
اس کو بچانا ہے جیسے کہ قیدی کوخرید نا، اس طرح انہوں نے زندیقوں
کی کتابیں خرید نا ان کو ضائع کرنے کی غرض سے جائز قرار دیا ہے،
اس لئے کہ کتابوں میں کاغذ کی مالیت ہوتی ہے، اور کتابیں تحریر مٹانے
کے بعد قابل انتفاع کاغذ میں تبدیل ہوجاتی ہیں (س)۔

۲۲ - قرآن اور شرعی علوم کی کتابیں کا فر کے ہاتھ فروخت کرنا جائز نہیں ہے۔

مالکیہ نے کہا: قرآن اوراس کے کسی جز کو، حدیث، فقہ اورشرعی علم کی کتابوں کو کا فر کے ہاتھ فروخت کرناممنوع ہے، علم شرعی میں نحو

<sup>(</sup>۱) حاشية القليو بي ۲/۷۷\_

<sup>(</sup>۲) المهذب ار۲۲۹، مغنی المحتاج ۲۸/۲، کشاف القناع ۱۵۵/

<sup>(</sup>۳) المدونه ۱۲/۴ منح الجليل ۱۲/۲۷۷ (m)

<sup>(</sup>۴) مغنی المحتاج ۲۸۲۱ ـ

<sup>(</sup>۱) المبذب الر۲۲۹، المجموع ۶۹٬۰۷۹ طبع المطبعي، المدونه ۱۸/۳، الفتاوي البنديه ۲۳۳-

<sup>(</sup>۲) المغنی ۴۸را۲۹،شرح منتهی الإ رادات ۲ رسها ۱

<sup>(</sup>٣) كشاف القناع ١٥٥/ ١

بھی داخل ہے جوعلوم شرعیہ کے آلات میں سے ہے اس لئے کہ اس میں آیات واحادیث اور اسائے البی ہوتے ہیں (۱)۔

دسوقی نے کہا: ان کے ہاتھ کتب علم کی بیج مطلقاً ممنوع ہے، اس کا ظاہر میہ ہے کہ خواہ ایسا کا فرہو جو فدکورہ جن کتا بوں کوخرید لیا ہے ان کی تعظیم بھی کرتا ہو، اس لئے کہ محض اس کی ملکیت میں جانا ہی تو بین ہے، اور تو ریت، انجیل بھی ان کے ہاتھ بیچنا ممنوع ہوگا، اس لئے کہ میتحریف شدہ ہیں، لہذا اس میں ان کی گمراہی میں اعانت ہوگی۔

اور کا فرکے ہاتھان میں سے جو چیز فروخت کی گئی ہواس کواس کی ملکیت سے ذکا لنے پراس کومجبور کیا جائے گا<sup>(۲)</sup>۔

شافعیہ نے کہا: کافر کا قرآن خریدنا صحیح نہیں ہے اور وہ سلم یا ہمہ یا وصیت کے ذریعہ اس کا مالک نہیں ہوگا، اور نہ ہی کتب حدیث، آثار سلف اور کتب فقہ کا خریدنا درست ہے، اس لئے کہ اس میں ان کی اہانت ہے، اذر عی نے کہا: آثار سلف سے مراد صالحین کی حکایات ہیں، اس لئے کہ اس میں ان کا استہزاء اور اہانت ہے، سکی نے کہا:

بہتر یہ ہے کہ کہا جائے کہ علم کی کتا ہیں گرچہ آثار سے خالی ہوں تا کہ علم شرعی کی تعظیم ہو، اور اس کی علت بیان کرنے سے یہ پہتہ چلتا ہے کہ غیر شرعی علوم کی کتابوں کا وہ مالک ہوجائے گا۔

اور شرع سے تعلق رکھنے والی کتابوں مثلاً نحو ولغت کی کتابوں کا اور شرع سے تعلق رکھنے والی کتابوں مثلاً نحو ولغت کی کتابوں کا مالک ہونا اس کے لئے ممنوع ہونا چاہئے، ہمارے شخ نے کہا: جو کچھانہوں نے کہا ہے وہ قابل غور ہے، بلکہ ظاہر جائز ہونا ہے اور بیہ اسی طرح ہے ۔۔

حنابلہ نے کہا: اگر کا فر کوئی قر آن خریدے تو بیج باطل ہوگی، کیونکہ

اسے اس کی ملکیت میں باقی رکھناممنوع ہے، توابتداء میں بھی وہ ممنوع ہوگا جیسے دوسری وہ چیزیں جن کی بیچ حرام ہے (۱)۔

### كتابون كورتهن ركهنا:

۲۲س غیر مسلم کے پاس حدیث کی کتابیں رئن رکھنے کے بارے میں شافعیہ کے دوقول ہیں: اول: رئن رکھنے ہوگا، البتداسے کسی مسلمان کے ہاتھ میں رکھنے پر مجبور کیا جائے گا، ابوعلی طبری نے '' الافصاح'' میں کہا کہ ایک ہی قول ہے کہ رئین صحیح ہوجائے گا البتداس کو کسی مسلمان کے ہاتھ میں رکھنے پر مجبور کیا جائے گا۔

حنابلہ نے کہا: کتب حدیث وتفسیر کسی کا فرکے پاس اس شرط کے ساتھ رہن رکھنا درست ہے کہ انہیں کسی عادل مسلمان کے ہاتھ میں رکھے تا کہ مفسدہ سے حفاظت ہو، اگر میشرط نہ ہوگی تو درست نہیں ہوگا (۲)۔

۲۴ - قرآن کورہن رکھنے کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے، حنفیہ، مالکیہاورشافعیہ نے اس کارہن رکھنا جائز قرار دیا ہے۔

حنابلہ میں سے ابن قدامہ نے قرآن کور ہن رکھنے کے سلسلہ میں دوروایتی نقل کی ہیں۔

اول: اس کا رہن درست نہیں ہے، اس لئے کہ رہن سے مقصود اس کے ثمن سے دین وصول کرنا ہے، اور بیہ مقصداس کی بیچ کے بغیر حاصل نہیں ہوگا، اور اس کی بیچ جائز نہیں ہے۔

دوم: اس کار بهن رکھنا درست ہے، اور اس کی علت یہ بتائی ہے کہ جب کسی قر آن کور بهن رکھے گا تو اس میں اس کی اجازت کے بغیر نہیں پڑھے گا اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ اس کار بهن درست ہے (۳)۔

<sup>(1)</sup> گفتی ۱۹۲۸\_

<sup>(</sup>۲) المهذب ار ۱۲ اس، مطالب أولى النهي سر ۲۵۳ ، كشاف القناع سر ۳۳۰ .

<sup>(</sup>٣) حاشية الطحطاوي على الدر المخار ٢٣٧/ ملدونه ٣١٨/٥، المهذب

<sup>(</sup>۱) منخالجليل ۲ر۲۹۹۔

<sup>(</sup>۲) الدسوقي ۱۳۷۷

<sup>(</sup>۳) مغنی المحتاج ۲۸۸

وقف شده كتابول كورتهن ركهنا:

۲۵ - جمہور فقہاء کا مذہب ہے کہ اگر واقف شرط لگا دے کہ وقف شدہ کتاب رہن کے بغیر عاریت پرنہیں دی جائے گی توشر ط ماطل ہوگی ،اور بدرہن صحیح نہیں ہوگا،اس لئے کہ تنابیں اس شخص کے ہاتھ میں قابل صان نہیں ہیں جس پر وہ وقف کی گئی ہیں ،اورانہیں عاریت بھی نہیں کہا جائے گا، بلکہان کو لینے والا اگراہل وقف میں سے ہوتو وہ انتفاع كالمستحق موكا،اوراس يراس كا قبضه امانت كا قبضه موكا،لهذاان ير ر بن لینے کی شرط فاسد ہوگی ، اور اگر وہ دے دیتو فاسد رہن ہوگا ، اور بدلائبریرین کے ہاتھ میں امانت ہوگی، پیفصیل اس وقت ہے جب شرعی رئن مقصود ہو، اور اگر اس کالغوی مدلول مقصود ہو اور یادد ہانی کے لئے ہوتو شرط صحیح ہوگی،اس لئے کہ بیٹیم غرض ہے، ہاں اگر واقف کی مرادمعلوم نہ ہوتو اس کے کلام کوسیح قرار دیتے ہوئے لغوی معنی پرمحمول کرنا بہتر ہوگا، اور بعض اوقات واقف کہتا ہے کہ کتابیں یاد د ہانی کے بغیر نہ نکالی جائیں تو بیٹیجے ہوگا، اور مقصود یہ ہوگا کہانتفاع کے لئے واقف کی اجازت اس شرط کے ساتھ مشروط ہے، اور ہم نہیں کہتے کہ وہ رہن باقی رہیں گی بلکہ اسے لینے کا اختیار ہوگا، اور لائبریرین تتاب کی واپسی کامطالبه کرے گا، بہرصورت اس کے لئے نہر ہن کے احکام ثابت ہول کے اور نہاس کی بیچ ہوگی، اور نہ کوتاہی کے بغیراس کے تلف ہونے کی صورت میں، اس کا بدل لیا مائےگا(۱)۔

### كتابين عاريت يردينااورلينا:

٢٦ - فقهاء كا مذهب ہے كه كتابوں كو عاریت پردینا اور لینا جائز

- = ۱۱۲۱۳،مطالب أولى النهى ۱۲۵۳، كشاف القناع ۱۲۵۳، المغنى لابن قدامه ۱۲۸۴ مالآ داب الشرعيه ۲۷۲۲۱-

ہے (۱) ، شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب ہے کہ قرآن کو عاریت پردینا واجب ہے، اور شافعیہ نے کہا: یہ تھم ایسے خص کے لئے ہے جس پر نماز کا وقت داخل ہوجائے اور وہ ایسے آ دمی کو نہ پائے جواسے تعلیم دے سکے، اور وہ اچھی طرح پڑھ لیتا ہو، اور بعض شافعیہ نے کہا: عاریت پر لینے والے کی جانب سے وجوب مسلم ہے، جبکہ وہ ایسے شخص کو پالے جواسے عاریت پردے، لیکن مالک پرواجب نہیں۔ شخص کو پالے جواسے عاریت پردے، لیکن مالک پرواجب نہیں۔ حنابلہ نے کہا: ایسے شخص کو قرآن عاریت پردینا واجب ہے جو اس کو پڑھنے کا ضرورت مند ہواور دوسراقر آن اسے نہ ملے، اور یہ تھم اس وقت ہے جب خوداس کا مالک اس کا مختاج نہ ہو (۲)۔

الآ داب الشرعيه ميں ہے: اگر كوئى شخص قرآن پڑھنے كے لئے طلب كرے تواس كوديناوا جبنہيں ہے، اورا يك قول ہے كہ واجب ہے، اورا يك قول ہے كہ واجب ہے، اورا يك قول ہے كہ ضرورت كے وقت واجب ہے

ابوعبداللدالزبیدی نے کتب حدیث عاریت پردینے کے وجوب کا فتوی دیا ہے، جب کہ صاحب کتب نے اپنے شخ کا نام لکھ رکھا ہو جس سے اس نے سنا ہے، تا کہ ساع کانسخہ وہ لکھ لے، زرکشی نے کہا: اور قیاس یہ ہے کہ عین کو عاریت پردینا اس وقت واجب نہ ہوگا بلکہ اسے نقل دینا اس وقت واجب ہوگا جبکہ نقل کرنے والا قابل اعتاد ہو (م) حنا بلہ میں سے ابو عقیل نے بیرائے ظاہر کی ہے کہ کتا بول کے ضرورت مند جیسے قضا ق، حکام اور مفتیان کو کتا ہیں عاریۃ وینا واجب ضرورت مند جیسے قضا ق، حکام اور مفتیان کو کتا ہیں عاریۃ وینا واجب

<sup>=</sup> مغنى الحتارج ٢ / ١٢٦) كشاف القنارع ٣ / ٣ ٢ \_

<sup>(</sup>۱) الدر المخارمع حاشيه ابن عابدين ۲۸/۵۰۰ الشرح الصغير ۲۸۳۵،مغنی المحتاج ۲۲/۲۱۴، أسني المطالب ۲۲/۳۲۲، كشاف القناع ۲۸/۹۳۳، ۱۹۳۰

<sup>(</sup>۲) حاهية الرملى على بإمش أسنى المطالب ۳۲ / ۳۲ ، مطالب أولى النبى سر ۲۵ / ۵۰ . كشاف القناع مهر ۲۳ ، ۹۳ \_

<sup>(</sup>٣) الآداب الشرعيه ٢/٢٤١ـ

<sup>(</sup>۴) مغنی المحتاج ۲۲/۲۲، حاهیة الرملی علی بامش أسنی المطالب ۲/۳۲۴ سه

ہے، ابن الجوزی نے کہا: جو شخص کسی کتاب کا مالک ہوا سے کسی ایسے شخص کو جو اس کا اہل ہو وہ کتاب عاریت پردینے میں بخل نہیں کرنا چاہئے (۱)۔

مستعار کتاب میں غلطی کی اصلاح کرنا:

ک۲- حنفیہ نے کہا: جو شخص کوئی کتاب عاریت پر لے اور اس میں کوئی غلطی پائے تو اگراسے اس کے مالک کی رضامندی کاعلم ہوتو اس کی اصلاح کردے، اور اگر معلوم ہوکہ صاحب کتاب اس کی اصلاح کو پہند نہیں کرے گا تو چاہئے کہ اصلاح نہ کرے، ورنہ اگر اس کی اصلاح کردے تو جائز ہوگا اور اگر نہ کرے تو گناہ نہیں ہوگا، سوائے قرآن کے، کیونکہ اس کی اصلاح مناسب خط میں واجب ہے (۲)۔ فافعیہ نے کہا کہ کوئی کتاب مستعار پڑھنے کے لئے لے اور اس میں غلطی پائے تو اس کی اصلاح نہ کرے، لیکن قرآن ہوتو اصلاح میں فاجب ہے ہوگا کہ واجب ہے ہوگا کہ کوئی کتاب مستعار پڑھنے کے لئے لے اور اس میں غلطی پائے تو اس کی اصلاح نہ کرے، لیکن قرآن ہوتو اصلاح معلوم ہوتا ہے کہا گر خراب خط وغیرہ کی وجہ سے اصلاح کرنا اس کی معلوم ہوتا ہے کہا گر خراب خط وغیرہ کی وجہ سے اصلاح کرنا اس کی مالیت کو قبہت کی کی کا سبب ہوتو یہ ممنوع ہوگا، اس لئے کہ بیاس کی مالیت کو خراب کرنا ہیں ہے۔

جمل نے کہا: اس کوایسے شخص کو دے دینا چاہئے جواس کوٹھیک کر دے اور اس کی تحریر قرآن کے مطابق ہو، اور غالب مگمان ہو کہ وہ اس کام کوکر دے گا اور اس سے گذارش کرنے میں دشواری نہ ہوگ ۔ لیکن موقوفہ کتاب کی اصلاح ضرور کرے گا، خصوصاً جبکہ ایسی واضح غلطی ہوجس میں تاویل کی گنجائش نہ ہو، بیاس وقت ہے جب بیہ مختق ہوجائے، اس وقت نہیں جب صرف مگمان ہو، اور جب کسی

متعین لفظ یا حکم میں تر دوہوتو کچھ بھی اصلاح نہ کرے، اور یہ جو لکھنے کی عادت ہوتی ہے کہ' شایدالیا ہے' بیصرف اپنی کتاب میں لکھنا جائز ہے۔

کتاب کے کنارے حاشیہ پرنہ کھے گر چپاس کی ضرورت ہو،اس لئے کہاس میں ایک کتاب کواس کی اصل سے بدل دینا ہے اور اس کے ممل کی وجہ سے قیت میں جوزیادتی ہواس کا اعتبار نہیں ہوگا(۱)۔

### كتابين كرابيه يردينا:

۲۸ - حفیه اور ما لکیه کا مذہب ہے کہ کتا ہیں کرایہ پر دینا جائز نہیں ہے، خواہ فقہ کی کتاب ہو یا ادب کی یا شاعری کی یا گانے کی، ابن عابدین نے کہا: اس لئے کہ پڑھنا اگر طاعت ہو جیسے قرآن، یا معصیت ہو جیسے گانا، تواس پراجارہ جائز نہیں ہوگا، اگر پڑھنا مباح ہو جیسے ادب اور شاعری، تو یہ کرایہ پر دینے سے پہلے بھی مباح ہے، اس لئے جائز نہیں ہوگا، اور اگر اجارہ منعقد ہوجائے تو وہ اٹھانے اور ور ق لیلنے پر منعقد ہوگا، اور اگر اجارہ منعقد نہیں ہوتا، خواہ اس کی صراحت کردے، اس لئے کہ اس میں کرایہ دار کے لئے کوئی فائدہ نہیں کردے، اس کے کہ اس میں کرایہ دار کے لئے کوئی فائدہ نہیں

حنابلہ کے نزویک کتابیں کرایہ پر دیناجائز ہے، بہوتی نے کہا: حدیث، فقہ، مباح شعر، لغت، صرف وغیرہ کی کتابیں دیکھنے، پڑھنے یا نقل کرنے، یا اس کی عمدہ تحریر پر لکھنے اور اس سے مثال بنانے کے لئے کرایہ پر لینا جائز ہے، اس لئے کہان کا موں کے لئے عاریت پر دیناجائز نہیں ہے، لہذا اس کا اجارہ جائز ہے (۳)۔

<sup>(</sup>۱) مطالب أولى النبي ۳ر۷۲۵، كشاف القناع ۲۸ ۲۸ س

<sup>(</sup>۲) حاشیه بن عابدین ۴۸ر ۷۰۵،الفتاوی الهندیه ۴۸ر ۳۶۴ س

<sup>(</sup>I) مغنی الحتاج ۲/۲۲۴، حاشیة الجمل علی شرح انتهج ۳/۹۹، ۴۵۹، ۴۹۰

<sup>(</sup>۲) الدر المختار مع حاشيه ابن عابدين ۲۲،۲۱۸۵ الفتاوی الهنديه ۹۸۴ ۴۹۸۹ المدونه ۱۲۲۲۸۹-

<sup>(</sup>٣) شرح منتهی الإرادات ۲ / ۳۵۷، المغنی ۵ / ۵۵۴، ۵۵۳ \_

۲۹ – مالکیہ کے نزدیک اور بید حنابلہ کی ایک رائے ہے کہ قرآن کو کرایہ پردینا جائز ہے، اس لئے کہ بیمباح انتفاع ہے جس کے لئے عاریت پردینا جائز ہے، تو دیگرتمام کتابوں کی طرح اس میں اجارہ بھی حائز ہوگا۔

لیکن حفیہ کے نزدیک اور حنابلہ کی ایک رائے میں اس کا اجارہ جائز نہیں ہے، حنفیہ نے کہا: اس لئے کہ اس میں پڑھنا طاعت ہے اور طاعت پراجارہ جائز نہیں ہے۔

ابن قدامہ نے کہا: اس کی علت اللہ کے کلام اور اس کی کتاب کی تعظیم اور اس کے معاوضہ میں اجرت کے ذریعہ اس کی ہے حرمتی سے تخطیم اور اس کے معاوضہ میں اجرت کے ذریعہ اس کی ہے حرمتی سے تخطیم ا

افلاس کی وجہ سے مجور (تصرفات شرعیہ سے روکے گئے) شخص کی کتابیں فروخت کرنا:

• ۳- حفیہ اور مالکیہ کا مذہب ہے کہ افلاس کی وجہ سے مجور علیہ خص کا مال فروخت کیا جائے گاخواہ وہ کتابیں ہوں اور ان کی ضرورت ہو، اور خواہ وہ فقہ کی کتابیں ہوں، اس لئے کہ علم کی شان میہ ہے کہ اس کی حفاظت کی جائے۔

مالکیہ کا ایک قول ہے کہ کتابیں بالکل فروخت نہیں کی جائیں گی، دسوقی نے کہا: اختلاف شرعی کتابوں میں ہے جیسے فقہ، حدیث، تفسیر اوران کے دسائل کی کتابیں، دیگر کتابوں کی فروختگی کے وجوب میں اختلاف نہیں ہے (۲)۔

حنفیہ اور مالکیہ کا جو مذہب ہے وہی حنابلہ کے کلام سے سمجھا جاتا ہے، چنانچہ المغنی میں مفلس کے سامان کی فروختگی پر گفتگو کرتے ہوئے

- (۱) الدرالمختارمع حاشيها بن عابدين ۲۲،۲۱٫۵مغني ۵۵۳،۵۵۳ ـ ۵۵۳ـ
- (۲) إتحاف الأبصار والبصائر بثبوت الأشاه والنظائر ص ۴۳، الشرح الكبير مع الدسوقي ۳۷ • ۲۷، الخرشي ۲۷۰،۲۲۹م

کہا ہے: ہر چیز کواس کے بازار میں فروخت کرنامستحب ہے، کپڑے کوکٹر ابازار میں اور کتابوں کوان کی مارکیٹ میں (۱)۔

شافعیہ میں سے عبادی وغیرہ کا مذہب ہے کہ عالم کی کتا ہیں چھوڑ دی جائیں گی، اور قرض کی ادائیگی کے لئے فروخت نہیں کی جائیں گی، انہوں نے کہا: مفلس کے لئے اس کی ضرورت کی چیزیں خریدی جائیں گی، انہوں نے بیہ بھی کہا: قرآن کو مطلقاً فروخت کردیا جائیں گی، انہوں نے بیہ بھی کہا: قرآن کو مطلقاً فروخت کردیا جائے گا، اس لئے کہ اس کے حفظ کرنے والوں کی طرف رجوع آسان ہے، اس سے یہ معلوم ہوا کہ جہاں کوئی حافظ نہ ہوو ہاں اسے چھوڑ دیا جائے گا۔

### دوسرے کی کتاب میں دیکھنا:

اسا-دوسرے کی کتاب میں دیکھنے کے سلسلہ میں اصل بی حدیث ہے: "من نظر فی کتاب أحیه بغیر إذنه فإنما ينظر فی النار" (جو تحض اپنے بھائی کی کتاب میں اس کی اجازت کے بغیر دیکھیے تووہ در اصل آگ میں دیکھتا ہے)۔

ابن الا ثیرنے '' النہائی' میں کہا: بیصدیث اس کتاب کے بارے میں ہے جس میں کوئی الیا راز اور امانت ہوجس پرمطلع ہونا صاحب کتاب کو پیندنہ ہو، انہوں نے کہا: ایک قول بیہ ہے کہ بیہ ہر کتاب کے بارے میں عام ہے ''

مروزی نے کہا: میں نے ابوعبداللہ ہے کہا: اگرایک شخص سے کچھ

<sup>(</sup>۱) المغنی ۱۹۸۳ م

<sup>(</sup>۲) نهایة المحتاج ۴۸ر ۱۹ ۳۰ اُسنی المطالب ۲ ر ۱۹۳

<sup>(</sup>۳) حدیث: "من نظر فی کتاب أخیه بغیر إذنه فإنما ینظر فی النار" کی روایت ابوداوُد (۱۲۴ / ۱۲۳) نے حضرت ابن عباس سے کی ہے، ابن حجر نے الفتح (۱۱۷ / ۲۷) میں اس کی سند کوضعیف قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>٣) الآ داب الشرعيه ١/ ١٤٥١/١٤١ـ

اوراق گرجائیں، جن میں مفید باتیں ہوں، مجھے وہ ملے، آپ کی کیا رائے ہے؟ میں انہیں نقل کرسکتا ہوں اور سنسکتا ہوں، انہوں نے کہا: نہیں، جب تک کہ مالک کی اجازت نہ ہو<sup>(۱)</sup>۔

ابن جرعسقلانی نے کہا: دوسرے کی کتاب میں دیکھنے کی ممانعت سے متعلق روایت سے وہ صورت مستثنی ہوگی جوکسی ایسے مفسدہ کے از الد کے لئے متعین طریقہ ہو، جود کھنے کے مفسدہ سے بڑا ہو (۲)۔ دوسری کتاب میں دیکھنے کے مسئلہ ہی میں مرہونہ کتاب میں دیکھنا کے مسئلہ ہی میں مرہونہ کتاب میں دیکھنا کے مسئلہ ہی میں مرہونہ کتاب میں دیکھنا کھنا ہے، کیا بیم تہن کے لئے جائز سے یانہیں۔

طحطاوی نے الوالوالجیہ سے نقل کیا ہے کہ اگر کوئی شخص قرآن رہن رکھے اور اسے اس میں پڑھنے کا حکم دیتو اگروہ اس میں پڑھے گاتو وہ عاریت ہوجائے گی اور رہن باطل ہوجائے گا، یہاں تک کہ اگر اسی حالت میں وہ ضائع ہوجائے تو دین کے عوض ہلاک نہیں ہوگا، اور جب مرتہن پڑھنے سے فارغ ہوجائے تو وہ رہن ہوجائے گا، اور ضائع ہوتو دین کے عوض ضائع ہوگا (۳)۔

المدونہ میں ہے: میں نے کہا: آپ کی کیا رائے ہے؟ کیا مالک کے قول میں قرآن کورہن میں رکھنا جائز ہے؟ انہوں نے کہا: ہاں، لیکن وہ اس میں پڑھے گانہیں، میں نے کہا: اگر اصل رہن میں بیشرط نہ ہو کہ اس میں پڑھے اور قرآن کا مالک بعد میں پڑھنے کی گنجائش دے دے، امام مالک نے کہا: مجھے یہ پیندنہیں (۴)۔

الآ داب الشرعيد ميں ہے كدامام احمد نے مہنہ كى روايت ميں ايسے شخص كے بارے ميں فر مايا: جس نے قر آن رہن ركھا كه كيا وہ اس ميں پڑھے كا،انہوں نے كہا: مجھے ناپسند ہے كدرہن سے كسى بھى طور پر

فائدہ اٹھایا جائے، اور عبد اللہ کی روایت میں ایسے خص کے بارے میں جس کے پاس رہن کا قرآن ہو، امام احمد نے کہا: وہ اس کی اجازت کے بغیر نہیں پڑھے گا، اور اسحاق بن ابرا چیم کی روایت میں ایسے شخص کے بارے میں جس کے پاس قرآن رہن رکھا گیا ہو، انہوں نے کہا: وہ اس میں پڑھنے کی اجازت طلب کرے گا، اگروہ اجازت دے دیتو پڑھے گا

### كتابين ضائع كرنا:

۲ سا- ما لکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب ہے کہ حرام کتابوں کوضائع کرنا جائز ہے، ما لکیہ نے کہا: حرام علم کی کتابوں جیسے توریت اور انجیل کوجلانا اور ضائع کرنا اگر وہ محرف ہوں تو جائز ہے۔

شافعیہ نے کہا: کفر، جادو، نجوم، شعبدہ اور فلسفہ کی کتابوں کوضا کع کرناواجب ہے، کیونکہ ان میں مشغول ہوناحرام ہے۔

جنابلہ نے صراحت کی ہے کہ زندقہ کی کتابیں ضائع کرنے کے کئے خرید نا درست ہے، اس لئے کہ کتابوں میں کاغذ کی مالیت ہے، اور حروف مٹانے سے وہ قابل انتفاع کاغذین سکتا ہے (۲)۔

حنفیہ نے کہا: جو کتابیں قابل انتفاع نہ ہوں ان سے اللہ اس کے ملائکہ اور اس کے رسولوں کا نام مٹا کر بقیہ کو جلا دیا جائے گا، اس میں کوئی حرج نہیں کہ انہیں علی حالہ ہتے پانی میں ڈال دیا جائے ، یا انہیں فن کردیا جائے ، اور بیزیادہ بہتر ہے جیسا کہ انبیاء کے بارے میں ہے، یہی حکم ان تمام کتابوں کا ہے جو بوسیدہ ہوجا کیں اور قابل میں ہے، یہی حکم ان تمام کتابوں کا ہے جو بوسیدہ ہوجا کیں اور قابل انتفاع نہ رہیں، ابن عابدین نے کہا: اور الذخیرہ میں ہے کہ قرآن اگر بوسیدہ ہوجائے اور اسے یڑھنا دشوار ہوجائے تو اسے آگ میں نہیں بوسیدہ ہوجائے اور اسے آگ میں نہیں

<sup>(</sup>۱) الآ دابالشرعيه ۲/۷۷۱ـ

<sup>(</sup>۲) فتح الباري الركه\_

<sup>(</sup>۳) حاشة الطحطاوي على الدرالمختار ۴ / ۲۳۷ \_

<sup>(</sup>۴) المدونه ۵/۱۸سر

<sup>(</sup>۱) الآداب الشرعية ١٧٢/١٤ـ

<sup>(</sup>٢) الحطاب الر٢٨٧ مغني المحتاج ١٦/٢١، كشاف القناع ١٥٥١ ـ

جلا یا جائے گا،اس کی طرف امام محمد نے اشارہ کیا،اور ہم اس کواختیار کرتے ہیں، اور اس کوفن کرنا مکروہ نہیں ہے، اسے ایک یاک کیڑے میں لپیٹ کرلحد بنا کرڈال دیناچاہئے،اس لئے کہا گرشق بنایا جائے اوراسے فن کیا جائے تواس پرمٹی ڈالنے کی ضرورت ہوگی ،اور اس میں ایک قتم کی تحقیر ہے،الا بیر کہ اس کے او پر حیت بنادی جائے، اوراگر جاہے تواسے یانی سے دھودے، یااسے کسی الیمی یاک جگہ پر ر کھ دے جہاں کسی نایا ک کا ہاتھ اور گردوغبار اور گندگی نہ پینیج تا کہ کلام اللّٰد کی تعظیم ہو (۱)۔

#### كتابين وقف كرنا:

سس – ما لكيه، شا فعيه اور حنابليه كے نز ديك نفع بخش كتابيں وقف كرنا جائز ہے،اس لئے کہوہ ان گھوڑوں کے حکم میں ہیں جنہیں جہاد کے لئے وقف کیاجائے، اور ان اسلحوں کی طرح ہیں جن سے قال کیاجائے (۲)۔

كاسانى نے كہا: امام ابوحنيفه كى اصل كےمطابق كتابيں وقف كرنا جائز نہیں ہے، اس کئے کہان کے نز دیک منقول کا وقف جائز نہیں ہے، کیکن امام ابو یوسف وامام محمد کے قول کے مطابق اس مسله میں مشائخ كااختلاف ہے،نصربن كى سےمنقول ہے كمانہوں نے اپنى كتابين فقهاءاصحاب ابوحنيفه يروقف كي تقين<sup>(٣)</sup> -

ہدایہ اور اس کی شروحات میں ہے: محمد بن سلمہ اس کو جائز نہیں

(۱) فتح القدير ۱۸ مرا ۴۳ شائع كرده دارا حياءالتراث العربي \_

کہتے ہیں،نصر بن کی نے اسے جائز کہا ہے،اوراینی کتابوں کووقف

کیا ہے، انہیں قرآن کے حکم میں شامل کیا ہے، اور میچے ہے اس کئے

کہ ہرشخص تعلیم قعلم اور قراءت کے لئے کتابیں رکھتا ہے، فقیہ ابوجعفر

نے اس کوجائز کہا ہے اور ہم اسے اختیار کرتے ہیں ، فتاوی قاضی خال

کے حوالہ سے عنابیمیں ہے: کتابوں کے وقف میں مشائخ کا اختلاف

حنابلہ اورشافعیہ نے صراحت کی ہے کہ توریت وانجیل کی کتابوں

یروقف کرناصحیح نہیں ہے،اس لئے کہ بیمنسوخ ومحرف ہونے کی وجہہ

سے معصیت ہیں،اوراسی کئے جب نبی علیت نے حضرت عمر کے

یاس توریت کا کچھ حصہ دیکھا تو ناراض ہوئے اور فرمایا جوالہ آت

بها بيضاء نقية؟" <sup>(۲)</sup> ( كيامين اسے روثن اور صاف تقر اليكرنہيں

حنابلہ نے کہا:اسی حکم میں خوارج اور قدریہ وغیرہ کی کتابیں شامل

٣ سا- ما لكيه، شافعيه، حنابله اور حنفيه مين سے امام ابويوسف كامذ بب

ہے کہ جو شخص نفع بخش کتابیں، جیسے تفسیر، حدیث اور فقہ وغیرہ علوم

نافعہ کی کتابیں چرائے اوران کی قیمت نصاب کے برابر ہوتواس برحد

جاری کی جائے گی، شافعیہ میں سے شربنی خطیب نے بیاضافہ کیا ہے

کہا گرکوئی شخص پڑھنے کے لئے وقف شدہ قرآن چوری کرلے توا گر

ہوں گی (۳)۔

کتابوں کی چوری:

ہے، فقیہ ابواللیث نے اسے جائز کہاہے اوراسی پرفتوی ہے<sup>(1)</sup>۔

فقہاءحنفیہ کے نز دیک منقول کے وقف میں اختلاف کی وجہ سے اس مسله میں بھی اختلاف ہے۔

<sup>(</sup>٢) حديث: "غضب النبي عُلِيْكِ حين رأى مع عمر صحيفة....."كي تخ یج فقرہ ر ۲۰ میں گذر چکی ہے۔

<sup>(</sup>۳) شرح منتهی الإ رادات ۲ ر ۹۳ ۴ مغنی الحتاج ۲ ر ۳۸۰ ـ

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۱۷۵/۱۷۲

<sup>(</sup>۲) الخرشي ۷را۸،مغنی الحمتاج ۲ر ۳۸۰، کشاف القناع ۴۸ ۱۳۳ س

<sup>(</sup>m) البدائع ٢٢٠٠١\_

كتابي

د کھئے:'' أَبَلَ كَتَاب''۔

كتابيه

د کھئے:''اہل کتاب''۔

وہ پڑھنے والا ہوتواس کا ہاتھ نہیں کا ٹاجائے گا، اس لئے کہ اس میں اس کا بھی تق ہے، اور اگر پڑھنے والا نہ ہوتو بھی یہی تھم ہوگا، اس لئے کہ اس لئے کہ بھی وہ اس سے تعلیم حاصل کرتا ہے، ذرکشی نے کہا: یا وہ اسے ایسے شخص کودے دے گا جواس کو پڑھے تا کہ حاضرین سکیس۔ حفیہ اور حنابلہ کی رائے میں قرآن چوری کرنے والے پر حد جاری نہیں کی جائے گی، حفیہ نے کہا: اور نہ اس پر جوحدیث، تفسیر اور فقہ وغیرہ نافع علوم کی کتابیں چوری کرے، اس لئے کہ انہیں لینے والا یڑھنے اور تعلیم حاصل کرنے کی غرض سے لینے کی تاویل کرسکتا

. اس کی تفصیل اصطلاح ''سرقته'' (فقره ۱۸۲۸) میں دیکھی جائے۔

كتابة

د يکھئے:'' تو يثق''' مكاتبة''۔

<sup>(</sup>۱) البدائع ۷۸۲، ابن عابدین ۳۸۵۳، بدایة المجتبد ۲۸۹۸، مغنی المحتاج ۸۸۹، مغنی المحتاج ۸۳۱۷، کشاف القناع ۲۸۰۳، نهاییة المحتاج ۲۸۱۷۸ م

.....

#### كالجفى اختيار هوگا\_

اور کنف کوتو ڑنے میں دیگر ہڈیوں کی طرح قصاص نہیں ہوگا اور نہ اس میں مقررہ تاوان ہے، ان کوتو ڑنے میں محض عادل آ دمی کا فیصلہ ہے (۱)۔

د يكھئے: '' حكومة عدل'(فقره ر 2) اور '' جناية على مادون النفس''(فقره ر ۲۱)۔

فقہاء نے کتف سے متعلق دوسرے احکام ذکر کئے ہیں: جیسے نماز میں سدل، اور حنابلہ کے نز دیک سدل میہ ہے کہ مصلی کوئی کپڑااپنے دونوں کندھوں پر ڈال لے اور اس کا ایک کنارہ دوسرے کندھے پر نہ ڈالے، بیان کے نز دیک مکروہ ہے۔

حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ مصلی پر واجب ہے کہ وہ لباس کا کچھ حصہ اپنے ایک کندھے پر ڈالے اگر اس پر قادر ہو، اور بہ ظاہر مذہب میں نماز کی صحت کے لئے شرط ہے (۲)۔
دیکھنے:'' صلاق'' (فقرہ ۸۵)۔

ان بی احکام میں طواف کے اندر اضطباع ہے، وہ یہ ہے کہ محرم اپنی چادر جسے وہ پہنے ہوا پنے دائیں کندھے کے نیچے سے لے کر بائیں کندھے پر ڈال لے، اور اس کا دایاں کندھا کھلا رہے، اور یہ جمہور فقہاء کے نزدیک طواف قدوم میں مستحب ہے۔ (دیکھئے: '' اضطباع'' فقرہ ا۔ میں۔

### تعریف:

ا - گِنف اور کِنْف لغت میں: مونڈ ھے کے پیچھے کی چوڑی ہڈی ہے، یہ مؤنث ہے، یہ انسان اور غیر انسان میں ہوتی ہے، حدیث میں ہے: "ائتو نبی بالکتف و الدواۃ اُکتب لکم کتابا" (اُللہ کی اور دوات میرے پاس لاؤ میں تمہارے لئے کچھ لکھا دوں)، یہ حضرات ہڈی پراس لئے لکھتے تھے کہ ان کے پاس کاغذ کی کمی تھی (۲)۔ اصطلاحی معنی لغوی معنی سے علا حدہ نہیں ہے (۳)۔

### كف سيمتعلق احكام:

۲ - جمہور فقہاء کا مذہب ہے کہ ہاتھ کوشانہ کے جوڑ سے کاٹ دینے
کی صورت میں قصاص جاری ہوگا، بشرطیکہ جسم میں'' جا گفہ'' زخم کے
سرایت کرجانے کا اندیشہ نہ ہو،اگر جا گفہ کا اندیشہ ہوتو مظلوم شخص اس
کی کہنی سے قصاص لے گا، یہی مذہب شافعیہ اور حنا بلہ کا ہے، اس
لئے کہ یہا ہے جق میں سے ممکن کو لینا ہے (۳)، اور اسے عوض لینے
لئے کہ یہا ہے جق میں سے ممکن کو لینا ہے (۳)، اور اسے عوض لینے

- (۱) حدیث: "ائتونی بالکتف و الدواة ......" کی روایت بخاری ( فتح الباری ۲۵۱۳) کی روایت بخاری ( فتح الباری ۲۵۱۳) کی ج،اورالفاظ مسلم کے ہیں۔
  - (٢) لسان العرب ماده: '' كَفُ'' ـ
    - (۳) المغرب
- (۴) بدائع الصنائع ۷/۲۹۸، کشاف القناع ۵/۵۵۳، المغنی ۷/۹۰۷، روض الطالب ۱۳/۳۳-

<sup>(</sup>۱) روض الطالب ۱۹۷۸

<sup>(</sup>۲) المغنی ار ۵۸۱،۵۸۰

,

تعريف:

ا - لغت کی مشہور کتابوں میں کدک یا جدک کا کلمہ ذکر نہیں کیا گیا ہے،
اور فقہاء کے نزدیک کدک کا اطلاق دکان کی ان چیزوں پر ہوتا ہے
جنہیں مستقل لگا یا جاتا ہے، ان کونہ تو منتقل کیا جاتا ہواور نہ تبدیل کیا
جاتا ہو جیسے تعمیر، جوڑے ہوئے دیواری شختے اور بڑے دروازے
وغیرہ اوراسے فقہاء '' سکنی'' کہتے ہیں (۱)۔

ككرك

اسی طرح ان چیزوں پر بولا جاتا ہے جود کان میں متصل ہوں کین مستقل طور پر نہ ہوں، جیسے وہ لکڑی جو حجام کے سامان رکھنے کے لئے دوکان سے جوڑ کر رکھی جاتی ہے، اس میں اتصال پایا جاتا ہے مگر مستقل طور بڑہیں (۲)

نیز اس سامان پر بھی بولا جاتا ہے جوسرے سے متصل نہیں ہوتا ہے، جیسے قہوہ (کافی) کے تعلق سے چائے دانی اور فنجان اور غسل خانہ کے تعلق سے تولید (۳)۔

اور درا ہم کے مقابلہ میں محض منفعت پر بولا جاتا ہے '' ، اور فقہاءاس کی تعبیر خلو ( پگڑی ) سے کرتے ہیں <sup>(۵)</sup>۔

- (۱) تنقیح الفتاوی الحامدیه ۲۲ ۱۹۹۱، ۴۰۰، شرح المجلة للأتاس ۲۲ ۱۵، حاشیه ابن عابدین ۱۳۷۳ -
  - (۲) حاشیه ابن عابدین ۱۷/۷۱
  - (٣) حاشيه ابن عابدين ١٩٠٧ ، فتح العلى الما لك ٢٠٠٢ طبع المكتبة التجارييه.
    - (۴) حاشیهابن عابدین ۴/۷۱\_
    - (۵) فتح العلى المالك ٢ر ٠١٠ طبع المكتبة التجارييه

تتمان

د يكفئے: ' إِ فشاءالسر''۔

تحل

د يکھئے:''اکتال''۔

اوراس معنی کے اعتبار سے کدک کے احکام کی تفصیل اصطلاح '' خلو''میں دیکھی جائے۔

محرقدری پاشانے کہاہے: کدک کرایددار کی مملوکہ اشیاءکو کہا جاتا ہے جو دکان سے مستقل طور پر متصل ہوتی ہیں، جیسے تعمیر یا وہ اشیاء جو مستقل طور پرنہیں ہوتی ہیں، جیسے منعتی آلات جواس کے ساتھ جڑے ہوتے ہیں، نیز اراضی کے کردار پر بھی بولا جاتا ہے جیسے تعمیر اور پودے جواس میں ہوتے ہیں (1)۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-كردار:

۲ – کردار: بیہ ہے کہ کاشتکار اور کرایہ دار واقف یا نگراں کی اجازت سے زمین میں تعمیر کرے یا پودالگائے یامٹی کا گھر بنائے (۲)۔

ابن عابدین نے کہا ہے: کردار کے بیل سے وہ سامان ہے جسے آج کل وقف کی دکانوں وغیرہ میں کدک کہا جاتا ہے، یعنی وہ تختے جو دکان میں جڑے ہوئے ہوئے ہوتے ہیں، اور دروازے جو مستقل طور پر لگے ہوئے ہوتے ہیں، اوراس قبیل سے وہ سامان ہے جسے باغات اور خسل خانوں میں قیمت کہا جاتا ہے (۳) ، پس کردار کدک سے عام اور حسل خانوں میں قیمت کہا جاتا ہے (۳) ، پس کردار کدک سے عام ہے۔

#### ب-مرصد

سا- مرصد: یہ ہے کہ کوئی شخص وقف کی جائیداد میں سے مثلاً کوئی مکان یادکان کرایہ پر لے اور متولی اس کواس کی تعمیر یااس کی مرمت کی اجازت دے دے اور کرایہ دارا پنے مال سے اس کی تعمیر کردے

- (۱) مرشدالحير ان دفعه ۲۰۷رص ۱۸۲\_
- (۲) الفتاوی الخیریه ار ۱۸۰۰ حاشیه این عابدین ۳۹۱/۳-
  - (۳) حاشیهابن عابدین ۳۸راوسه

اس ارادہ سے کہ جب وقف کے مال میں آ مدنی ہوگی تو وہ اس کے ذریعہ اسے واپس کرا لے گایا اسے کرایہ میں سے منہا کر لے گا<sup>(1)</sup>۔

اور مرصد اس صفت کے ساتھ وقف پراس کرایہ دار کے لئے ثابت شدہ دین ہے، جس نے اپنے مال سے وقف کے ذرائع آمدنی کی ضروری تعمیر وقف کے لئے کی ہو۔

کدک اور مرصد کے مابین فرق میہ ہے کہ صاحب مرصد کے لئے وقف پر معلوم دین کے علاوہ کچھ نہیں ہے، لہذااس کے لئے جائز نہیں ہے کہ اسے فروخت کرے اور خہاں تعمیر کوفروخت کرے گا جسے وقف کے لئے بنایا ہے، اس کو متولی سے صرف اس دین کے مطالبہ کاحق ہے جواس کا ہے، بشر طیکہ وہ اسے اجرت مثل کی اصل میں سے منہا کرنے کا ارادہ نہ کرے (۲) کہا کا کہ جیں، انہیں فروخت کیا جائے گا اور ان میں وراشت جاری ہوگی اور ان کے مالکان کے لئے حق قرار حاصل ہوگا (۳)

#### ج-مسكه:

سم - مسکہ: دوسرے کی زمین میں کا شتکاری کے استحقاق کا ہونا ہے، یہ لغۃ مسکہ سے ماخوذ ہے، اور اس سے مرادوہ شی ہے جسے مضبوطی سے کپڑا جاتا ہے، تو گویا کہ زمین لینے والے شخص کو اس کے مالک کی طرف سے بھیتی کے بارے میں اجازت حاصل ہوتی ہے، تو اسے ایسا وثیقہ حاصل ہوتی ہے، اور اس کا حکم وثیقہ حاصل ہوتا ہے، اور اس کا حکم سے کہ یو شیقہ قابل قیمت نہیں ہوگا تو نہ اس کا مالک بنایا جائے گا، نہ اسے فروخت کیا جائے گا اور نہ ہی وراثت جاری ہوگی، اور کا شتکاروں کے عرف میں کا شتکاری کا اطلاق مسکہ پر ہوتا ہے ان میں سے ایک

- (۱) تنقیح الفتاوی الحامد به ۲۰۰۷، شرح المحلية للأ تاس ۵۱۲/۲\_
  - (۲) مرشدالحير ان دفعه ۲۰۵،۰۱۵رص ۱۸۳،۱۸۳ ـ
    - (۳) مرشدالحیر ان دفعه ۲۰۷،۷۰۲ <u>.</u>

شخص کہتا ہے کہ میں اپنی کاشت یا اپنے مسکہ یا اپنے مشد سے فارغ (ملاحظہ کریں خلو (فقرہ ۱)۔ سال میں میں میں میں میں میں اسٹ بھی تاریخ

ہو گیا،اوران سب الفاظ سے ایک ہی معنی مراد لیتا ہے،اور وہ کھیتی کا استحقاق ہے ۔۔

اوراس معنی میں مسکہ ہے آ ب و گیاہ اراضی میں ہوتا ہے اور جھی باغات میں ہوتا ہے، اور اسے 'قیمة'' کہاجا تا ہے ''۔

کدک اورمسکہ کے مابین تعلق ہیہ ہے: صاحب مسکہ کے لئے زمین کورو کنے کاحق ثابت ہوتا ہے (۳)، جبیبا کہ صاحب کدک کے لئے دکان میں حق قرار حاصل ہوتا ہے، پس مسکہ اراضی کے ساتھ خاص ہے، اور کدک دکانوں کے ساتھ خاص ہے۔

#### ر-خلو:

۵ - خلوچندمعانی پر بولا جا تاہے، ان میں سے کچھ یہ ہیں:

یہ اس منفعت کا نام ہے جس کے مقابلہ میں دراہم مقرر کئے جاتے ہیں (<sup>(4)</sup>) اسی طرح سرکاری زمین کورو کئے کے بارے میں اس کا کوئی پودا یا کے کرایہ دار کے قت پر بولا جاتا ہے، بشر طیکہ اس میں اس کا کوئی پودا یا تعمیر یامٹی کا گھر ہواور وہ اس زمین سے متعلق جوحقوق ہوں انہیں بیت المال کوادا کرے، جیسا کہ اس کا اطلاق اس تغییر اور پودے وغیرہ پر ہوتا ہے جسے وہ اپنے ہاتھ سے وقف یا سرکاری زمین میں لگاتا ہے، پر ہوتا ہے جسے وہ اپنے ہاتھ سے وقف یا سرکاری زمین میں لگاتا ہے، دکھتے: ''خلو' (فقرہ ا)۔

پہلے معنی کے اعتبار سے خلواور کدک میں تعلق بیہ ہے: صاحب خلو وقف کی منفعت کے ایک حصہ کا مالک بنتا ہے اور اشیاء کا مالک نہیں بنتا ہے، جبکہ کدک دکان کے کرایہ دارکی مملوکہ اشیاء ہیں۔

- (۱) تنقیح الفتاوی الحامدیه ۱۹۸/۲
- (۲) تنقیح الفتاوی الحامدیه ۲ر ۱۹۹\_
- (۳) "نقیح الفتاوی الحامدیه ۲/۱۹۹\_
- (۴) فتح العلى المالك ٢ ر ٢ الطبع المكتبة التحاريب

اوردوسرےاورتیسرے معنی کے اعتبار سے تعلق سیہ سے کہ خلوکدک کے مترادف ہے۔

كدك معلق احكام:

صاحب كدك كے لئے حق قرار كا ثبوت:

اول: وقف کے کراہی کی عمارتوں میں کدک کارکھنا:

Y - صاحب کدک کے لئے وقف کی عمارت میں تغییر یا اس جیسی م

. مستقل اور متصل چیز بنانے سے حق قرار ثابت ہوتا ہے۔

ابن عابدین نے تنقیح الفتاوی الحامدیہ میں کہا ہے: اس کے لئے
(یعنی صاحب کدک کے لئے) حق قرار ثابت ہوگا جب تک وہ اس
دکان کی اجرت مثل ادا کرتا رہے گا جو دکان اس کے سنی سے خالی
ہو(۱)، اور دوسری جگہ کہا ہے: اگر یہ جدک جسے سنی کہا جاتا ہے وقف
کی زمین میں قائم ہو، تو وہ کرایہ کی زمین میں تعمیر یا پودے کے مسکلہ
کے قبیل سے ہے، اس کے مالک کوزمین کی اجرت مثل کے وض باقی
ر کھنے کاحق ہوگا، کیونکہ وقف پرضر زہیں ہے اگر چہ وقف کا نگرال انکار
کردے، اس میں جانبین کی رعایت ہے (۲)۔

اور مرشد الحیران کے دفعہ (۷۰۷) میں ہے: کدک جو زمین سے متصل ہو، تعمیر، پودے یا مستقل طور پرجوڑنے کی صورت میں ہوتو سے اموال متقومہ ہیں، انہیں فروخت کیا جائے گا، ان میں وراثت جاری ہوگی، اوران کے مالکان کوحق قرار حاصل ہوگا اور انہیں اجرت مثل کے ساتھ ان کو باقی رکھنے کاحق ہوگا (۳)۔

یہ حنفیہ کا مذہب ہے اور اس کے قائل ما لکیہ ہیں ، چنانچہ شخ علیش

- (۱) تنقیح الفتاوی الحامدیه ۱۹۹۶\_
- (۲) تنقیح الفتاوی الحامدیه ۲۰۰۰۲
- (٣) مرشدالحير ان ص ١٨٢ طبع المطبعة الأميرية مصر ـ

نے کہا ہے: خلو منفعت ہے، لہذا اس میں وراثت جاری ہوگا اور گرال کوحی نہیں ہوگا کہ وہ اسے اس سے نکا لے اگر چہ اجارہ ماہانہ طور پر ہواوراس کوحی حاصل نہیں ہوگا کہ کسی دوسر کے واجارہ پر دے۔ جیسا کہ شخ علیش نے کہا ہے: خلو پر بسااوقات جدک کو قیاس کیا جاتا ہے جو مصر کی دکا نوں میں متعارف ہے، ہاں: بعض جد کات مثلاً جاتا ہے جو مصر کی دکا نوں میں متعارف ہے، ہاں: بعض جد کات مثلاً اجازت سے دکان میں تعمیر کرنا یا دکا نوں میں لکڑیوں کی اصلاح کرنا ہے، اوراس کوخلو پر قیاس کرنا ظاہر ہے، خصوصاً زمین کو ہمیشہ روکنے کے سلسلے میں ان فقہاء نے عرف سے استدلال کیا ہے، اور جدک میں عرف حاصل ہے (۱)۔

دسوقی نے کہا ہے: اگر کوئی انسان ایک مدت معینہ کے لئے موقو فیہ مکان کو کرایہ پر لے اور گرال اسے اس میں تغییر کی اجازت دے دے تا کہ اسے خلو حاصل ہوا وراس پر ہرسال جہت وقف کے لئے غلہ کی ایک مقدار مقرر کرد ہے تو گرال کو اجازت نہیں ہوگی کہ اسے اس کے کرایہ دار کے علاوہ دوسر شخص کو کرایہ پردے اس مدت میں جو پہلے اجارہ کی مدت سے متصل ہو، اس لئے کہ عرف جاری ہے کہ اسے پہلے ہی کرایہ دار کو کرایہ پردے گا، اور عرف شرط کی طرح ہے، تو گو یا کہ اس نے اس پر عقد میں اس کی شرط لگائی، اور یہ اس وقت ہوگا جب پہلا شخص وہ کرایہ دار کرے جود وسر اُخص ادا کرے گا ورنہ دوسر شخص کو کرایہ پردینا جائز ہوگا ۔

اورصاحب کدک کے لئے حق قرار کو ثابت کرنے کے سلسلہ میں ان فقہاء کی دلیل مصلحت ہے، ابن عابدین نے کہا ہے: اس کے مثل باغات وغیرہ میں اصحاب کردار ہیں، اوراسی طرح دکا نوں وغیرہ میں اصحاب کدک ہیں، کیونکہ ان موقو فیہ چیزوں کوان لوگوں کے ہاتھوں

میں باقی رکھنے کی وجہ سے وہ چیزیں آبادر ہیں گی اور ان سے ہمیشہ آمدنی حاصل ہوتی رہے گی، اس میں اوقاف اور بیت المال کا نفع ہے، کیکن بیسب اس صورت میں ہے جبکہ بید حضرات اس کی اجرت مثل کوغیر معمولی نقصان کے بغیراداکرتے رہیں (۱)۔

بنانی نے کہا ہے: اس پر فاس کے چند متاخرین مشاکخ کا فتوی صادر ہوا ہے، جیسے شخ قصار، ابن عاشر، ابوزید الفاسی، سیدعبد القادر الفاسی اوران کے ہم مثل فقہاء، اور بید حضرات مذکورہ خلوکو'' جلسہ'' سے تعبیر کرتے ہیں، جس کے بارے میں عرف جاری ہے، اس وجہ سے کہان حضرات نے اس میں مصلحت دیکھی تو بیان حضرات کے بزدیک باقی رکھنے پر کرایہ ہے۔''۔

2- اوران فقہاء کے نزدیک صاحب کدک کے لئے حق قرار کے اثبات کے لئے حسب ذیل شرائط ہیں:

الف-نگرال نے کرایہ دارکواس کے کدک یااس کے کر دارر کھنے کی اجازت دی ہو، لہذا اگر وہ بلا اجازت رکھے تو اس کا اعتبار نہیں ہوگا،اوراس کے لئے تجدیدا جارہ واجب نہیں ہوگا۔

خیر رملی نے کہا ہے: ہمارے علماء نے صراحت کی ہے: صاحب کردار کے لئے حق قرار ہے، اور وہ یہ ہے کہ کا شتکار اور کرایہ دار واقف یا نگراں کی اجازت سے زمین میں تعمیر کرے یا بودالگائے یامٹی کا مکان بنائے تو وہ اس کے قبضہ میں برقر ارر ہے گی

حسکفی نے مؤید زادہ سے نقل کرتے ہوئے کہا ہے: وقف کی دکان میں اس میں رہنے والا اس کے متولی کی اجازت کے بغیر نقمیر کردیت والا اس کے منہدم کردینے میں ضرر نہ ہوتو اسے منہدم کردینے مال کو ضائع کرنے والا ہے، وہ

<sup>(</sup>۱) حاشهابن عابدین ۳۹۲٫۳سه

 <sup>(</sup>۲) حاشیة البنانی بهامش الزرقانی ۲۸/۱۲۸

<sup>(</sup>۳) الفتاوىالخيرىيةار ۱۸۰\_

<sup>(</sup>۱) فتح العلى المالك ٢١٠ م ٢١ طبع المكتبة التجارييه \_

<sup>(</sup>۲) حاشية الدسوقي ۴ رااطبع دارالفكر\_

انتظار کرے گا یہاں تک کہاس کا مال مکان سے الگ ہوجائے، پھر اسے لے لے اجارہ کے سیح ہونے اسے مانع نہیں ہوگی، اس لئے کہاس تغییر پراس کا قبضہ نہیں ہے، اس حثیت سے کہ وہ اسے منہدم کرنے کا مالک نہیں ہے (۱)۔

ب-وقف سے ضرر کو دور کرنے کی غرص سے اجرت مثل ادا کرنا، اس کئے کہ ضرورت کے بغیر اجرت مثل سے کم پروقف کی املاک کو اجارہ پردینا صحیح نہیں ہے ۔

ابن عابدین نے کہاہے: اس (کدک) کے ذریعہ اس کے لئے حق قرار ثابت ہوگا، جب تک کہ وہ اپنے کدک سے خالی ہونے کی صورت میں دکان کی جواجرت مثل ہواسے اداکر تارہے (۳)۔

انہوں نے دوسری جگہ مملوک میں تصرف کرنے اور موقوف میں تصرف کرنے کے درمیان فرق پر کلام کرتے ہوئے کہا ہے: موقوفہ اشیاء جو کرایہ پردینے کے لئے ہوں ان کوکرایہ پردکھنا گراں کے لئے ضروری ہے، پس اسے اس کی اجرت مثل کے ذریعہ صاحب قبضہ کو کرایہ پردینا جنبی کوکرایہ پردینے سے زیادہ بہتر ہے، کیونکہ اس میں وقف اور صاحب قبضہ کے لئے بہتری ہے، اور اجرت مثل سے مراد یہ ہے: دیکھا جائے گا کہ اگر وہ اس جدک سے خالی ہوتو ضرر کے بیہ ہے: دیکھا جائے گا کہ اگر وہ اس جدک سے خالی ہوتو ضرر کے اضافہ کے بغیرا اس کی رغبت کی زیادتی کے بغیرا سے کتنے کرایہ پرلیا جاسکتا ہے، بلکہ اس اجرت کا اعتبار ہوگا جس پرا کڑلوگ راضی ہوں

پھرا گرعقد کے بعد اجرت مثل میں بہت زیادہ اضافہ ہوجائے تو حفنیہ کے نزدیک اصح بیہ ہے کہ اضافہ شدہ کراییہ کے ساتھ عقد کی تجدید

واجب ہوگی، اور کرایہ دار کا اضافہ کو قبول کر لینا تجدید عقد کے لئے کافی

ہوگا<sup>(۱)</sup>،اوروق**ف میں اجرت مثل پرزیادتی سے مرادتمام حضرات** کے

نزدیک بغیرکسی اضافہ کے ازخوداضافہ ہونا ہے اور اس سے مرادسرکشی

کی زیادتی یعنی ایک یا دوشخصوں کی طرف سے ضرر پہنچانانہیں ہے،اس

لئے کہ بہقابل قبول نہیں ہے، اور نہوہ زیادتی مراد ہے جو کرایددار کی

تغمیر کی وجہ سے ہوجواس نے اپنے مال سے اپنے لئے کیا ہو<sup>(۲)</sup>۔

ابن عابدین نے خیر رملی سے نقل کرتے ہوئے کہا ہے: اگر کسی طرح کا ضرر حاصل ہو، بایں طور کہ وہ یا اس کا وارث تنگدست یا بدمعاملہ یا سرکش ہو کہ اس کی وجہ سے وقف کے بارے میں کسی طرح کا خدشہ ہو یا اس کے علاوہ کسی قتم کا ضرر ہو، تو موقوف علیہم پر جبر نہیں کیا جائے گا، انہوں نے مزید کہا ہے: اس کی تائید اس عبارت سے ہوتی ہے جواسعاف وغیرہ میں ہے کہ اگر بیظام ہوجائے کہ کرابیدار سے وقف کو خطرہ ہوگا تو قاضی اجارہ کو فتح کردے گا اور اسے اس کے قضہ سے نکال دے گا۔

اورعلامة تنلی زادہ نے کہا ہے: ہر عادل عالم قاضی اور ہر امانت دارنگراں پر جوظالم نہ ہوواجب ہے کہ وہ اوقاف کی نگرانی کرے، پس اگروہ اس طرح ہو کہ اگر عمارت کو گرادیا جائے اور درخت کوکاٹ دیا

<sup>(</sup>۱) حاشیها بن عابدین ۳۸ ه ۹۹،۳۹۳ س

<sup>(</sup>۲) حاشیه ابن عابدین ۳۹۹۸ و ۳۹۹

<sup>(</sup>۳) الفتاوىالخيرىية ار ۱۷۲ـــ

ج-ضرر کانہ ہونا، ابن عابدین نے قنیہ سے قال کرتے ہوئے کہا ہے: کوئی شخص وقف کی زمین کرایہ پر حاصل کرے، اور اس میں پودا لگائے اور تعمیری کام کرائے، پھر اجارہ کی مدت پوری ہوجائے، تو کرایہ دارکوئ حاصل ہوگا کہ وہ اسے اجرت مثل کے ساتھ باقی رکھے بشرطیکہ اس میں ضرر نہ ہو (۳)۔ بشرطیکہ اس میں ضرر نہ ہو (۳)۔ ابن عابدین نے خیر رملی سے نقل کرتے ہوئے کہا ہے: اگر کسی

<sup>(</sup>۱) الدرالمخار٥/١٤ـ

<sup>(</sup>۲) حاشهابن عابدين ۳۹۸/۳۰

<sup>(</sup>۳) تنقیح الفتاوی الحامدیه ۲/۱۹۹\_

<sup>(</sup>۴) تنقیح الفتاوی الحامدیه ۲۰۰۲ ـ

جائے تو اس کوزیادہ کرایہ پرلیا جاسکتا ہے تو وہ اجارہ کو فننح کردے گا اوراس کی تعمیر اور اس کے درخت کو گرادے گایا وہ شخص اسے اس اجرت پر قبول کرلے، اور تعمیر کوختم کرنے کی صورت میں زمین کو نقصان بہت کم ہوتا ہے (۱)۔

اور خصاف کے اوقاف میں ہے: دکان جس کی اصل وقف ہواور
اس کی عمارت کس شخص کی ہواور وہ راضی نہ ہو کہ اس زمین کو اجرت
مثل کے ساتھ کرا ہے پر لیو فقہاء نے کہا ہے: اگر عمارت ایسی ہو کہ
اگر اسے منہدم کردیا جائے تو اصل کو اس سے زیادہ کرا ہے پر لیا جاسکتا
ہے جس کرا ہے پر صاحب عمارت نے اس کو کرا ہے پر لیا ہے تو اسے
مکلّف کیا جائے گا کہ وہ اسے منہدم کردے، اور دوسرے کو کرا ہے پر چھوڑ دیا
دے دیا جائے گا، ورنہ اسے اس کے قبضہ میں اس کرا ہے پر چھوڑ دیا
جائے گا

### دوم-خاص املاك میں كدك كاركھنا:

۸ - حنفید کی رائے بیہ ہے کہ اگر کدک جسے '' سکنی'' کہا جاتا ہے، وقف کی زمین میں موجود ہوتو اس کے مالک کو بیا ختیار ہوگا کہ اجرت مثل کے ساتھ اسے باقی رکھے، اور اگر کدک مملوکہ دکان میں ہوتو صاحب دکان کوش ہوگا کہ وہ کرا بیدار کو کدک ہٹا لینے کا مکلّف کرے '''۔

اس کئے کہ اجارہ مدت کے مکمل ہونے سے ختم ہوجاتا ہے اور بالا جماع اس کا کوئی اثر باقی نہیں رہتا ہے (۳)۔

اور فرق (جیسا کہ ابن عابدین نے کہاہے) پیہے: ملکیت مالک کواسے اجارہ پر دینے سے روک دیتی ہے اور وہ چاہتا ہے کہ بذات

خوداس میں سکونت اختیار کرے یا اسے فروخت کردے یا اسے بیکار رکھے، برخلاف شی موقوف کے جسے کرایہ پردینے کے لئے تیار کیا گیا ہو، اس لئے کہ گرال کو اسے کرایہ پردیئے بغیر چارہ کا رنہیں ہے، لہذا اسے صاحب قبضہ کو اجرت مثل کے ساتھ کرایہ پر دینا کسی اجنبی کو دینے سے بہتر ہے، کیونکہ اس میں وقف اور صاحب قبضہ کے حق میں فائدہ ہے (ا)۔

خیرالدین الرملی نے کہا ہے: اگر کوئی شخص مملوکہ زمین کو کراہیہ پر لے تو کرایہ دار کواختیار نہیں ہے کہ وہ اسے اسی طرح باقی رکھے اگر مالک اکھاڑ ہے بغیر راضی نہ ہو، بلکہ اسے اس کا مکلّف بنائے گا البتہ اگر درختوں کی قیمت نے بن کی قیمت سے زیادہ ہو، تو اس صورت میں اگر درختوں کی قیمت زمین کی قیمت نے گا، بلکہ کرایہ دار مالک کے لئے زمین کی اسے اس کا مکلّف نہیں بنائے گا، بلکہ کرایہ دار مالک کے لئے زمین کی قیمت کا ضامن ہوگا اور درخت اور زمین درخت لگانے والے کے لئے درختوں کی قیمت کا ضامن ہوگا اور زمین اور درخت اس کے لئے درختوں کی قیمت کا ضامن ہوگا اور زمین اور درخت اس کے لئے درختوں کی قیمت کا ضامن ہوگا اور زمین اور درخت اس کے لئے ہوں گے، اور اسی طرح عاریت کا حکم ہے (۲)۔

الاتاس نے اس قول کوفل کرنے کے بعد کہا ہے: ظاہر یہ ہے کہ یہ اس صورت میں ہے جبکہ کرایہ دار مالک کی اجازت سے مکان بنائے یا درخت لگائے ،اس لئے کہ وہ مکان بنانے اور درخت لگائے کی وجہ سے تعدی کرنے والانہیں ہوگا اور اگر مکان بنانا یا درخت لگانا زمین کے مالک کی اجازت کے بغیر ہوتو اسے ہٹانے کے علاوہ چارہ نہیں ہے، اور اگر اکھاڑ ناز مین کے لئے نقصان دہ ہوتو مالک کو اختیار ہوگا کہ اسے ہٹانے کا مکلّف کرے یا ہٹانے کی صورت میں مکان یا درخت کی جو قیمت ہوگئی ہے وہ دے کراس کا مالک بن جائے ،اس

<sup>(</sup>۱) تنقیح الفتاوی الحامدیه ۱۱۵/۲

<sup>(</sup>۲) الفتاوى الخيرىية ار١٨٠\_

<sup>(</sup>۳) تنقیح الفتاوی الحامدیه ۲۰۰۷\_

<sup>(</sup>۱) تنقیح الفتاوی الحامدیه ۲۰۰۲\_

<sup>(</sup>۲) الفتاوي الخيربيرار ۱۷۲ــ

لئے کہ وہ تھیرا ور درخت لگانے کی وجہ سے تعدی کرنے والا ہے (۱)۔

لیکن اگر وہ کدک جو کرایہ دار اور صاحب دکان کے مابین باہم عقد کرنے کے ذریعہ قصداً رکھا گیا ہواور وہ مستقل طور پر متصل ہوتو ایکی صورت میں بعض متاخرین حنفیہ کے نزدیک کرایہ دار کے لئے حق قرار ثابت ہوگا، لہذا صاحب دکان کویہ حق نہیں ہوگا کہ وہ کرایہ دار کو اس سے نکالے یا کسی دوسر کے وکرایہ پر دے (۲)۔

اسی طرح مالکیہ کے نزدیک تھم ہے، چنانچ ملیش نے کہا ہے: خلو
کو بسااوقات جدک پر قیاس کیا جاتا ہے جومصر کی دکانوں میں
متعارف ہے، اگرکوئی کہنے والا کہے: خلو( پگڑی) تو وقف میں صرف
کسی مصلحت کی وجہ سے ہے اور یہ خلوملک میں بھی ہوگا تو اس سے کہا
جائے گا: جب وقف میں ضیح ہے تو ملکیت میں بدر جداولی ضیح ہوگا، اس
کے کہ مالک جو چاہتا ہے اپنی ملکیت میں کرتا ہے، ہاں، بعض جدکات
میں مثلاً اجازت سے تغییر ہے یا دوکانوں میں موجودکٹڑیوں کی اصلاح
ہے اور اس کا قیاس خلو پر ظاہر ہے، اور خاص طور پر ان حضرات نے
ماصل ہے، اور بعض جدکات وہ کام ہیں جو مکان میں مستقل رہتے
ماصل ہے، اور بعض جدکات وہ کام ہیں جو مکان میں مستقل رہتے
دکانوں میں ہمیشہ نہیں رہتے جیسا کہ مصر کے جماموں اور قہوہ کی
دکانوں میں ہوتا ہے، تو اس میں پگڑیوں کا لینا مستجد ہے، کیس ظاہر سے
دکانوں میں ہوتا ہے، تو اس میں پگڑیوں کا لینا مستجد ہے، کیس ظاہر سے

خاص طور پرمملو کہ دکان میں کرایہ دار کے جدک رکھنے کی صورت میں شافعیہ اور حنابلہ نے صراحناً استدلال نہیں کیا ہے، البتہ ان حضرات نے تعمیر یا درخت لگانے کے لئے زمین کو کرایہ پر حاصل

کرنے کے سلسلے میں جو حکم بیان کیا ہے اس سے معلوم ہوتا ہے کہ تھیر اور درخت کرا میددار کی ملک ہوں گے، اور زمین اس کے مالک کی ملک ہوگی۔

ابن رجب نے کہا ہے: کرایددار نے جودرخت لگا یااورمکان بنایا اجارہ کی مدت پوری ہونے کے بعد اگر مالک اسے نہ اکھاڑے، تو کراس کرایہ پردینے والے تخص کویہ تق ہوگا کہ وہ اس کی قیمت دے کراس کا مالک بن جائے ، اس لئے کہ وہ اس کے نقصان کا ضان دیئے بغیر اسے اکھاڑنے کا مالک نہیں ہے، اور اس میں اس کے لئے ضرر ()۔

نووی نے کہا ہے: تعمیر یا درخت لگانے کے لئے کرایہ پر لے تو اگرا کھاڑنے کی شرط لگا دیتو عقد صحیح ہوگا ،اور کرا ہیدار پرمدت پوری ہونے کے بعد اسے ہٹالینا لازم ہوگا ،اور مالک کے ذمہ نقصان کا تاوان نہیں ہوگا اور نہ ہی کرا ہیدار کے ذمہ زمین کو برابر کرنا اور اس کے نقصان کا تاوان دینا ہوگا ، اس لئے کہ وہ دونوں اکھاڑنے پر رضا مند ہوگئے اور اگر وہ دونوں مدت ختم ہونے کے بعد باتی رکھنے کی شرط لگا ئیں تو اس میں دو قول ہیں ،اول : عقد مدت کی جہالت کی وجہ سے فاسد ہوگا ،اور یہ قول امام بغوی کے نزد کیا اصح ہے ، دوم : عقد صحیح ہوگا ،اس لئے کہ مطلق رکھنا باقی رکھنے کا تقاضا کرتا ہے ،لہذا اس کی شرط لگا نا نقصان دہ نہیں ہوگا ،اور قطعی طور پر اس قول کے قائل عراقی علماء یا ان کے جمہور ہیں ، اور اس کی تائید سرخسی کے کلام سے ہوتی ہے جو کیوں کے مسئلہ میں ہے ،لہذا اگر ہم فاسد ہونے کے قائل ہول تو کرا ہے دار پر مدت کے اندر اجرت مثل لازم ہوگی ، اور اگر وہ دونوں مطلق رکھیں تو ران تح فہ جب یہ ہوتی ہوگا ، اور ایک قول دونوں مطلق رکھیں تو ران تح فہ جب یہ ہوتی ہوگا ، اور ایک قول ہیں ، اور اس کی کوئی حیثیت نہیں ہے ، پھر دونوں مطلق رکھیں تو ران تح فر ہیں ، اور اس کی کوئی حیثیت نہیں ہے ، پھر دونوں مطلق رکھیں تو ران تح فر ہیں ، اور اس کی کوئی حیثیت نہیں ہو ، پھر دونوں مطلق رکھیں تو ران تح فر ہیں ، اور اس کی کوئی حیثیت نہیں ہے ، پھر دونوں مطلق رکھیں تو ران تو کر ایوں ، اور اس کی کوئی حیثیت نہیں ہو ، پھر دونوں مطلق رکھیں دو تو ل ہیں ، اور اس کی کوئی حیثیت نہیں ہو ، پھر ہے کہ اس میں دو قول ہیں ، اور اس کی کوئی حیثیت نہیں ہو ، پھر

<sup>(</sup>۱) شرح کمجلة للأ تاس ۲ر۵۱۹،۵۱۵

<sup>(</sup>۲) الفتاوي المهديه ۲۶/۵\_

<sup>(</sup>٣) فتح لعلى المالك ٢١٠/٢ طبع المكتبة التجارييه

<sup>(</sup>۱) القواعد لا بن رجب القاعده ۷۷ رص ۲ م. ا

مدت کے بعد دیکھا جائے گا کہ اگر درخت کو اکھاڑنا اور عمارت کو منهدم كرنا بلانقصان كے مكن ہوتواليا كيا جائے گا، ورنہ اگر كرايہ دار ہٹالینے کواختیار کرے تواہے اس کاحق ہوگا، اس لئے کہ یہاس کی ملک ہے .....اوراگروہ ہٹالینے کواختیار نہ کرے تو کیا کرایہ پردینے والے کواس کی اجازت ہوگی کہ وہ اسے مفت ہٹاد ہے؟ اس میں دو قول ہیں:اول: بقطعی طور پرممنوع ہے، دوم:اس میں دورائیں ہیں ان میں سے اصح یہی ہے (ممنوع ہونا)اس لئے کہ بہ قابل احترام تغمیر ہے، اور دوسری رائے ہے ہاں، (یعنی موجر اکھاڑ سکتا ہے) جب معاملہ ہٹا لینے تک پہنچے تو کیا ہٹانے کا کام یااس کے اخراجات کابدل کرایہ پر دینے والے پر ہوگا،اس لئے کہاس نے اسے اختیار کیا ہے، یا کرابیدار برہوگااس لئے کہاس نے زمین کومشغول رکھاتو اسے خالی کر دینا چاہئے؟اس میں دوتول ہیں،ان میں اصح دوسرا قول

#### كدك كاوقف كرنا:

9 - حفیہ نے بیصراحت کی ہے کہ کدک کو وقف کرنا جائز نہیں ہے، ابن عابدین نے کہا ہے: آج کل جسے وقف وغیرہ کی دکانوں میں كدك كہاجا تاہے، یعنی دكان میں جڑے ہوئے شختے اور مستقل طور پر لگے ہوئے دروازے بظاہراس کووقف کرناصیح نہیں ہے،اس لئے کہ عرف عامنہیں ہے، تعمیر اور درخت کے وقف کے برخلاف، اس کئے کہاس کووقف کرناعام اراضی میں شائع اور عام ہے<sup>(۲)</sup>۔

ہے جسے کرایددارد کان میں قائم کرتاہے۔

بعداس طور پرکوئی اضافہ کرے تو ایسی صورت میں مدت اجارہ کے اندریااس کے بعد ساقط کرنے کا مکلّف بنانے اوراسے نگرال کی طرف سے اجنبی کو کراہ پر دینے کی ضرورت نہیں ہے، بلکہ مذکورہ

کرایہ دارکوا جازت ہوگی کہ وہ اضافہ شدہ ٹی کواجنبی کے ہاتھ فروخت کردے اس صورت میں حق قرار خریدار کی طرف منتقل ہوجائے گا، اوراس اضافہ سے زمین کے خالی ہونے کی صورت میں اس کی جو

ما لکیہ کی عبارتوں سے معلوم ہوتا ہے کہ ایسے کدک کو وقف کرناصیح

(1) فتح العلى المالك ٢رو٠٠ طبع المكتبة التجاريه-

غرقاوی مالکی نے کہا ہے: معمول بدوہ ہےجس کا فتوی شہاب

لیش نے صراحت کی ہے: بسااوقات خلو پراس جدک کو قیاس کیا

ہم نے خاص طور پر کدک کے وقف کے سلسلہ میں شافعیہ

اور حنابله کی کوئی صراحت نہیں یائی ہے، البتہ وہ درختوں اور عمارت

کے وقف کو جائز قرار دیتے ہیں <sup>(m)</sup> ،اوراس میں فقہاء کے درمیان

• ا - جب كرابيدار كے لئے وقف كى دكان ميں حق قرار ثابت ہوجائے

تو كدك جيےوہ اس ميں مستقل طور پرركھتا ہے وہ اس كا مالك ہوگا،اور

اس کراہ دار کے لئے اس چیز کوفروخت کردینے کی اجازت ہوگی جسے

اس نے رکھا ہے،اور حق قرار خریدار کی طرف منتقل ہوجائے گا، چنانچہ

مہدی عباسی نے کہاہے: پھراگروہ اس کے بعد نگراں کی اجازت کے

الدین احمدالسنہو ری نے دیا ہے، یعنی خلو کا وقف کرناضچے ہے، اور

بہت سے مصری علاقوں میں اسی یرمل جاری ہے <sup>(1)</sup>۔

جا تاہے جومصر کی د کا نوں میں متعارف ہے<sup>(۲)</sup>۔

کوئی اختلاف نہیں ہے۔

کدک کی زمیع کرنا:

<sup>(</sup>۲) فتح العلى المالك ۲/۲۱۰ ـ

<sup>(</sup>m) روضة الطالبين ١٦/٥ مثاف القناع ١٢٦٩، مطالب أولى النبي

<sup>(</sup>۲) حاشیه ابن عابدین ۳را ۹۹\_

اجرت مثل ہوگی وہ مذکورہ خریدار کے ذمہ واجب ہوگی (۱)۔

مرشد الحیر ان میں آیا ہے: کدک جوز مین سے متصل ہو، تعمیر ہویا درخت ہویا مستقل طور پر جڑی ہوئی اشیاء ہوں، یہ اموال متقومہ ہیں، ان کی خرید و فروخت ہوگی اور ان میں وراثت جاری ہوگی، اور ان کے مالکان کوحق قرار حاصل ہوگا اور انہیں ان چیز وں کواجرت مثل کے ساتھ باقی رکھنے کاحق ہوگا <sup>(۲)</sup>۔

خلوملکیت کی طرح ہوجا تا ہے،اس میں خرید وفروخت،اجارہ، ہبہ،رہن،دین کی ادائیگی اوروراثت جاری ہوتی ہے (۴)۔

#### كدك ميں شفعه:

اا - حفیه اور شافعیه کے نزدیک زمین کے بغیر صرف ممارت فروخت
کرنے کی صورت میں شفعہ ثابت نہیں ہوگا<sup>(۵)</sup>، البتہ سیر محمد ابوالسعود
حفی نے اشاہ پر اپنے حاشیہ میں لکھا ہے: اگر خلو تعمیر یا درختوں کی صورت میں موقوفہ یا مملو کہ زمین میں ہوتو اس میں حق شفعہ جاری ہوگا، اس لئے کہ جب وہ زمین کے ساتھ اتصال قرار کی صورت میں متصل ہے تو زمین کے ساتھ لاحق ہوگا، ابن عابدین نے اس پر تنقید

کرتے ہوئے کہا ہے: انہوں (السید محمد ابوالسعود) نے اس میں شفعہ کے جاری ہونے کی جو بات ذکر کی ہے، اس کا غلط ہونا ظاہر ہے، اس کئے کہ مذہب کی کتابوں میں جس کی صراحت کی گئی ہے اس کے خلاف ہے (1)۔

مالکیہ کے نزدیک اس شخص کے لئے جو وقف کی زمین میں تغییر میں شریک ہواسے شفعہ کے ذریعہ لینے کاحق ہوگا، عدوی نے خلو کی صور توں کو بیان کرتے ہوئے کہا ہے: یہ وقف کی زمین ہوتو وہ اسے مگرال سے کراییہ پرلے گا اور اس میں مثلاً اس شرط پر مکان بنائے کہ اس کے ذمہ میں ہر ماہ جہت وقف کے لئے میں نصف چاندی ہوگی، لیکن مکان ایبا ہو کہ مثلاً ساٹھ نصف چاندی میں کراییہ پر دیا جانے والا ہو، لہذا وہ منفعت جو دوسرتے میں کے مقابلہ میں ہوگی، اسے خلو والا ہو، لہذا وہ منفعت جو دوسرتے میں ایک جماعت شریک ہواور ان کہا جائے گا، اور اگر مذکورہ تغییر میں ایک جماعت شریک ہواور ان میں سے کوئی حصہ دار مکان میں ایپ حصہ کو فروخت کرنے کا ارادہ کیں سے کوئی حصہ دار مکان میں ہوگا کہ شفعہ کے ذریعہ اسے لیں (۲)

<sup>(</sup>۱) الفتاوى المهديه ١١/٥ طبع المطبعة الأزهربيه

ر ۲) مرشدالحير ان دفعه ۷۰۷ ـ

<sup>(</sup>۳) فتح العلى المالك ٢/٠١٠ طبع المكتبة التجارييه

<sup>(</sup>۴) فتح العلى المالك ٢٠٩٧ \_

<sup>(</sup>۵) تنقیح الفتاوی الحامدیه ۱۲۲۲، نهایة المحتاج ۱۹۴۸، روضة الطالبین

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ۱۸۰۷ مار

<sup>(</sup>۲) العدوى على الخرشي ١/٩٧ـ

#### ب-افتراء:

سا-افتراء کامعنی لغت اوراصطلاح میں: جھوٹ بولنا اور جھوٹ گھڑنا ہے، اللہ تعالی کا ارشاد ہے:"أَم يَقُولُونَ افْتَرَاهُ"<sup>()</sup> (كيابيلوگ كمتے ہیں كہ اس شخص نے اس كو گڑھ ليا ہے)، يعنی اس نے جھوٹ گھڑليا اوراس كے ذريعة اللہ يرجھوٹی تہمت لگائی۔

کذب اورافتراء کے درمیان عموم اور خصوص مطلق کی نسبت ہے، پس جھوٹ بھی فساد ہر پاکرنے کے طور پر ہوتا ہے اور بھی اصلاح کے لئے جھوٹ کے طور پر ، جیسے دو جھگڑنے والوں کے مابین اصلاح کے لئے جھوٹ بولنا، لیکن افتراء کا استعمال فساد پیدا کرنے کے علاوہ میں نہیں ہوتا ہے، دیکھئے: '' افتراء' (فقرہ ا)۔

### شرعی حکم:

امت كى روسة حرام ہے، اور يہ برترين گناه اور انتهائى براعيب ہے، اور يہ برترين گناه اور انتهائى براعيب ہے، الله تعالى كا ارشاو ہے: "وَلاَ تَقُولُوا لِمَا تَصِفُ أَلُسِنَتُكُمُ الله تعالى كا ارشاو ہے: "وَلاَ تَقُولُوا لِمَا تَصِفُ أَلُسِنَتُكُمُ الله الْكَذِبَ هَذَا حَرَامٌ لِتَفْتَرُوا عَلَى اللهِ الْكَذِبَ اللهِ الْكَذِبَ اللهِ الْكَذِبَ لاَ يُفْلِحُونَ" (اور إِنَّ اللهِ يَنُ يَفْتَرُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ لاَ يُفْلِحُونَ" (اور اپنى زبانوں كے جھوٹ بنالينے سے يمت كهد ياكروكه فلال چيز طلال ہے والل ہے اور فلال حرام، جسكا عاصل يہ ہوگا كہ الله پر جھوئى تہمت لگادوگے بے شك جولوگ الله پر جھوئى تہمتيں لگاتے ہيں وہ فلاح نئيں ياتے)۔

ابن مسعود سيم وى بكرسول الله عليه في ارشا وفر مايا: "إن الصدق يهدي إلى البر، وإن البريهدي إلى الجنة،

#### تعريف:

ا - لغت میں کذب کامعنی: کسی چیز کے بارے میں خلاف واقعہ خبر دینا ہے، اس میں عمد اُ اور خطا ً دونوں برابر ہیں (۱)، اور فقہاء کی اصطلاح لغوی معنی سے الگنہیں ہے۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-تزوير:

۲ - لغت میں تزویر کامعنی: جھوٹ کومزین کرنا ہے، اور "زورت الکلام فی نفسی": میں نے کلام کواپنے دل میں تیار کیا۔

اصطلاح میں: کسی چیز کی تعریف اوراس کا وصف اس طرح بیان کرنا جواس کے جننے یا دیکھنے کرنا جواس کے خلاف حقیقت ہو یہاں تک کہ اس کے جننے یا دیکھنے والے کو گمان ہو کہ وہ حقیقت کے برخلاف ہے، تو بیہ باطل کی اس طرح ملمع سازی ہے جس سے بیوہم پیدا ہو کہ بیر قل ہے، کذب اور تزویر کے درمیان عموم وخصوص من وجہ کی نسبت ہے، پس تزویر قول وفعل میں ہوتا ہے۔ دیکھئے: میں ہوتی ہے، اور کذب (جھوٹ) صرف قول میں ہوتا ہے۔ دیکھئے: "تزویر" (فقر فا)۔

اور جھوٹ بھی مزین ہوتا ہے اور بھی غیر مزین ، اور''تزویر' صرف ملمع کئے ہوئے جھوٹ میں ہوتی ہے۔

کزب

<sup>(</sup>۱) سورهٔ پونس ۱۳۸۸\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ کل ۱۱۷۔

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير ماده: "كذب" ـ

وإن الرجل ليصدق حتى يكون صديقا، و إن الكذب يهدي إلى النار، و إن يهدي إلى الفجور، و إن الفجور يهدى إلى النار، و إن الرجل ليكذب حتى يكتب عند الله كذابا" (سچائى نيكى كر فرف رہنمائى كرتى ہاور نيكى جنت ميں پہنچاتى ہے، اور آ دى چ بولتا رہتا ہے بہاں تك كه وه "صديق" ہوجاتا ہے، اور جموٹ گناہوں كى طرف لے جاتا ہے، اور گناه جہنم ميں لے جاتا ہے، اور آدى بالرجموٹ بولتا رہتا ہے، اور گناه جہنم ميں لے جاتا ہے، اور آدى كرابر جموث بولتا رہتا ہے، یہاں تك كه الله كزد يك اس كو

جناب نبی علیه الصلاة والسلام کاارشاد ہے: "کبوت خیانة أن تحدث أخاک حدیثا هو لک به مصدق و أنت له به کاذب" (") (سب سے بڑی خیانت یہ ہے کہ تم اپنے بھائی سے الی بات بیان کروکہ وہ تمہاری تصدیق کرنے والا ہو جبکہ تم جموٹ بولنے والے ہو )۔

اور اس کے حرام ہونے پرامت کا اجماع منعقد ہے، اس کے علاوہ اس پر بہت ہی نصوص ہیں <sup>(m)</sup>۔

۵ - جھوٹ بولنا کبھی مباح ہوتا ہے یا واجب، چنانچہ کلام مقاصد کے حاصل کرنا حاصل کرنا حاصل کرنا حصل کرنا جھوٹ کے بغیر ممکن ہوتو اس میں جھوٹ بولنا حرام ہوگا ، اور اگر اس کا حصول جھوٹ کے بغیر ممکن نہ ہوتو اس میں جھوٹ بولنا جائز ہوگا ، پھر اگر اس مقصود کا حاصل کرنا مباح ہوتو جھوٹ بولنا مباح ہوگا ، اور اگر وہ

- (۱) حدیث ابن مسعود: "إن الصدق یهدي إلى البر ....." کی روایت بخاری (۱) حدیث الباری ۱۰/۷۰۰ (۵۰ ۲۰۱۳، ۲۰۱۳) نے کی ہے، اور الفاظ بخاری کے ہیں۔
- (۲) حدیث: "کبوت خیانة أن تحدث أخاک....." کی روایت الوداؤد (۱۵ ۲۵۳،۲۵۳) نے حضرت سفیان بن اُسید الحضری ﷺ سے کی ہے،النووی نے الاً ذکار (۵۸۵ ۵۸۵) میں اس کی سندکوضعیف قراردیا ہے۔
  - (۳) إحياء علوم الدين ٩ر ١٥٨٢ ، الأذ كاررص ٣٣٥ \_

واجب ہوتو جھوٹ بولنا واجب ہوگا، جیسا کہ مسلمان کے خون کی حفاظت واجب ہے، لہذ ااگر پچ بولنے میں کسی مسلمان کے خون کو بہانا ہوجو ظالم کے خوف سے روپوش ہوگیا ہو، تو اس میں جھوٹ بولنا واجب ہوگا، اور وجوب کامل وہ صورت ہے جبکہ ظاہر ہونے کا اندیشہ نہ ہواور وہ جانتا ہو کہ اس پر سخت ضرر مرتب ہوگا جسے وہ برداشت نہیں کرسکتا۔

اگر جنگ کامقصود،لوگوں کے درمیان اصلاح یا جس شخص برظلم کیا گیا ہواس کے دل کوتسلی دینا جھوٹ کے بغیر مکمل نہ ہوتو اس میں حجوث بولنا مباح ہوگا ، مگر مناسب بیہ ہے کہ حتی الوسع اس سے احتر از کرے،اس لئے کہ جب وہ اپنی ذات پر جھوٹ کا درواز ہ کھول لے گا تواندیشہ پیہے کہ وہ بلاضرورت جھوٹ بولے گا اورضرورت کی حدیر ا كتفانهيس كرے گا،لېذا بلاضرورت جھوٹ بولنا حرام ہوگا،اورضرورت کا استثناء حضرت ام کلثوم کی حدیث سے معلوم ہوتا ہے، انہوں نے رسول الله عليلة كوبدارشا دفرمات بوئے سناہے:"ليس الكذاب الذي يصلح بين الناس فينمى خيرا أو يقول خيرا"((وه شخص جھوٹانہیں ہے جولوگوں کے درمیان صلح کرا تا ہے تو وہ اچھی بات بڑھا کر بیان کرتا ہے یا اچھی بات کہتا ہے )، اور ان سے مروی ہے: "لم أسمع يرخص في شيئ مما يقول الناس كذب إلا في ثلاث: الحرب، و الإصلاح بين الناس و حديث الرجل امرأته و حدیث المرأة زوجها" $^{(r)}(x)$  من نے ان تین چیزوں کے علاوہ کسی اور چیز میں رخصت دیتے ہوئے نہیں سنا جسے لوگ حصوٹ کہتے ہیں،اوروہ تین چیزیں جنگ،لوگوں کے درمیان صلح کرانا

<sup>(</sup>۱) حدیث اُم کلثوم: 'لیس الکذاب الذي یصلح بین الناس..... 'کی روایت بخاری ( ۲۹۹/۵ ) اور مسلم ( ۲۰۱۱/۳ ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث اُم کلثوم: ''لم أسمع يرخص في شيء مما يقول الناس......" كى روايت مسلم (۲۰۱۱/۴) نے كى ہے۔

اور مرد کا اپنی اہلیہ سے اور عورت کا اپنے شوہر سے بات کرنا ہے )۔ پس ان تین چیز وں میں صراحة ً استناء وارد ہوا ہے، اور ان کے علاوہ دوسری چیزیں بھی انہیں کے علم میں ہیں جبکہ ان کے ساتھ اس کے لئے یا دوسرے کے لئے سجے مقصد جڑا ہوا ہو۔

و مقصود جس کے لئے جھوٹ بولنا صحیح ہواس کی مثال پیہے کہاس کوظالم پکڑکراس سے اس کے مال کے بارے میں یو چھے تواسے حق ہے کہ وہ اس کا انکار کر دے، یا اسے سلطان پکڑ لے، اور اس سے الیمی برائی کے بارے میں دریافت کرےجس کااس نے اپنے اوراللہ کے مابین ارتکاب کیا، تو اسے اجازت ہے کہ اس کا اٹکار کردے اور کیے: میں نے زنانہیں کیا، میں نے چوری نہیں کی ، اور رسول اللہ علیہ نے ارشادفرمایا ہے: "اجتنبوا هذه القاذورة التي نهي الله عنها، فمن ألم فليستتر بستر الله و ليتب إلى الله، فإنه من يبد لنا صفحته نقم عليه كتاب الله عزوجل "(ان گندی چیزوں سے اجتناب کروجن سے اللہ تعالی نے منع فرمایا ہے، پھرا گرکوئی اس کاار تکاب کرے تواہے جاہئے کہ پردہ پوشی کرے جسیا كەللەتغالى نے پردە يوشى فرمائى ،اوراللەسے توبەكرے،اس كئے كە جو څخص اپنا گناہ ہم پر ظاہر کردے گا ہم اس پراللہ کی کتاب میں ذکر کردہ حدکوقائم کریں گے )،اور بیاس بنیاد پر ہے کہ سی گناہ کا اظہار دوسرا گناہ ہے،لہذا آ دمی کوحق ہے کہ وہ اپنے خون،اینے مال جس کو ظلماً لیاجائے اورا بنی عزت کی حفاظت اپنی زبان سے کرے، اگرچہ وهاس میں جھوٹا ہو۔

جہاں تک دوسرے کی غرض کا تعلق ہے جیسے یہ کہاں سے اس کے

بھائی کے داز کے بارے میں دریافت کیا جائے تواسے اجازت ہے کہ وہ اس سے انکارکرد وغیرہ کیکن اس میں اصل ہے ہے کہ جھوٹ بولنا حرام ہے، اوراگر ان مقامات میں سے بولے گا تو اس سے دوسرا حرام پیدا ہوگا، پس مناسب ہے ہے کہ ان میں سے ایک کا مقابلہ دوسر سے سے کرے اور میز ان عدل کے ذریعہ وزن کرے، اور جب اسے علم ہو کہ وہ حرام جو سے ائی کے ذریعہ حاصل ہوگا شریعت میں جھوٹ میں مبتلا ہونے سے زیادہ سخت ہے، تو اس کے لئے جھوٹ بولنے کی اجازت ہوگی اوراگر جھوٹ کا مقصد سے کہ تو اس کے لئے جھوٹ تو سے زیادہ سے کہ مقصد سے کہ تر ہو تو ہو کی اوراگر جھوٹ کا مقصد سے کے مقصد سے کہ تر ہو تو ہو بولنا واجب ہوگا، اور بھی دونوں معاطم ایک دوسر سے کے برابر ہوتا ہے، اس صورت میں سے ائی کی طرف میلان زیادہ بہتر ہے، اس لئے کہ جھوٹ میں سے ائی کی طرف میلان زیادہ بہتر ہے، اس لئے کہ جھوٹ طرورت یا اہم حاجت کی وجہ سے مباح ہوتا ہے، پس اگر حاجت کے طرف رجوع کیا جائے گا۔

چونکہ مقاصد کے مراتب کو جاننا مشکل ہے اس لئے مناسب سے کہ انسان جھوٹ سے حتی الا مکان احتر از کرے، اور اسی طرح سے جب اس کی اپنی ضرورت ہوتو مستحب سے ہے کہ اپنے اغراض کو چھوڑ دے اور جھوٹ سے باز رہے، لیکن اگر دوسرے کی غرض متعلق ہوتو دوسرے کے خن کی وجہ سے چثم پوثی اور اسے ضرر پہنچانا جائز نہیں ہوگا ()۔

علماء کی ایک جماعت نے کہاہے: کسی بھی چیز میں مطلقاً جھوٹ بولنا جائز نہیں ہے، اور ان حضرات نے حضرت ام کلثوم بنت عقبہ کی حدیث میں جوجھوٹ ہے اس کوتو ریداور تعریض پرمحمول کیاہے، جیسے

<sup>(</sup>۱) حدیث: "اجتنبوا هذه القاذورة ......" کی روایت حاکم (۲۴۴/۴) نے حضرت ابن عمر سے کی ہے، اور اسے صحح قرار دیا ہے اور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔

را) إحياء علوم الدين ۱۵۸۸، دليل الفالحين شرح رياض الصالحين لا بن علان الشافعي ۳۹۸/۳ طبع البابي الحلمي، الآواب الشرعيه لا بن مفلح ۲۲،۲۰۱

وہ شخص جوظالم سے کہے: میں نے کل تیرے لئے دعا کی ہے اور وہ اس سے اپنایہ قول مراد لے، اے اللہ مسلمانوں کی مغفرت فرمادے، اور اپنی بیوی سے کچھ دینے کا وعدہ کرے، اور اس سے بیمراد لے کہ اگر اللہ اسے دے دے گا، اور فقہاء کا اس پر اتفاق ہے کہ بیوی اور شوہر کے حق میں جھوٹ ہو لئے سے مراد بیہ ہے کہ بیصرف اس صورت میں جائز ہے جبکہ شوہر یا بیوی پر جوحق ہے وہ ساقط نہ ہوتا ہو،اور جوان کا حق نہیں ہے اس کا لینا نہ ہو۔

الله تعالى اور اس كے رسول علیہ پر جموٹ بولنے كى قیاحت:

۲-الله تعالی اوراس کے رسول علیہ پرجھوٹ بولنا ان کبائر میں سے ہے جس کے برابر کوئی چیز نہیں ہے، الله تعالی کا فرمان ہے: "وَ مَنُ أَظُلَمُ مِمَّنِ افْتَرِی عَلَی اللهِ کَذِبًا أَوُ قَالَ أُو حِی اللهِ کَذِبًا أَوُ قَالَ أُو حِی اللهِ کَذِبًا أَوْ قَالَ أَوْحِی اللّهِ وَلَمُ يُوحَ إِلَيْهِ شَيْءٌ وَمَنُ قَالَ سَأْنُزِلُ مِثُلَ مَا أَنْزَلَ اللّهُ" (اوراس سے بڑھ کرظالم کون ہے جوالله پرجھوٹ تہمت اللّهُ" (اوراس سے بڑھ کرظالم کون ہے، درانحالیکہ اس پر گڑھ لے یا کہنے لگے کہ میرے اوپر وی آتی ہے، درانحالیکہ اس پر کھے بھی وی نہیں کی گئی ہے، اور (اس سے بڑھ کرظالم کون ہوگا) جو کے کہ جیسا (کلام) الله نے نازل کیا ہے، میں بھی (ایبا ہی) نازل کے کہ جیسا (کلام) الله نے نازل کیا ہے، میں بھی (ایبا ہی) نازل کروں گا)۔

اورالله سبحانه کاارشاد ہے: "وَيَوُمَ الْقِيَامَةِ تَوَى الَّذِيْنَ كَذَبُوُا عَلَى اللهِ وُجُوُهُهُمُ مُسُودَةً "() (اورآپ قيامت كرن ان لوگوں كے چرے سياه ديكھيں گے جنہوں نے الله پر جموٹ بولاتھا)۔ حضرت ابو ہريرةً سے مروى ہے كه رسول الله عَلَيْتَةُ نے فرمايا:

"من كذب علي متعمدا فليتبوأ مقعده من النار" (جو خص قصداً مير النار" (جو خص قصداً مير العربي الميانية ا

ابن جحرنے کہا ہے: فقہاء نے ان دونوں کوصراحۃ کیرہ میں شار
کیا ہے اور بیظاہر ہے، بلکہ ابومحمد الجویٰی نے کہا ہے: نبی علیہ پر
جھوٹ بولنا کفر ہے، اور بعض متاخرین نے کہا ہے کہ علماء کی ایک
جماعت کا فدہب بیہ کہ اللہ اور اس کے رسول علیہ پر جھوٹ بولنا
کفر ہے، اور اس سے انسان مذہب سے نکل جاتا ہے، اور اس بارے
میں شک نہیں ہے کہ سی حرام کو حلال کرنے یا کسی حلال کو حرام کرنے
میں شک نہیں ہے کہ سی حرام کو حلال کرنے یا کسی حلال کو حرام کرنے
خالص کفر ہے، اور کلام ان کے علاوہ میں ان دونوں پر جھوٹ بولنا
کے بارے میں ہے۔
کے بارے میں ہے۔

نووی نے کہا ہے: جس طرح رسول اللہ علیہ پرجان ہو جھ کر جھوٹ بولنا حرام ہے، اسی طرح اس شخص کے تن میں موضوع حدیث کی روایت حرام ہے جسے اس کے موضوع ہونے کاعلم ہو یا اس کے موضوع ہونے کا علم ہو یا اس کے موضوع ہونے کا اسے غالب گمان ہواور اس کی روایت اور اس کے موضوع ہونے کی حالت کو بیان نہ کرتے ویداس وعید میں داخل ہوگا اور سرسول اللہ علیہ پرجھوٹ بولنے والوں میں شامل ہوگا، اور اس پرآپ علیہ استان دو الت کرتا ہے: "من حدث عنی بحدیث یری علیہ کذبین شمن حدث عنی بحدیث یری انہ کذب فہو أحد الکاذبین "(جو شخص مجھ سے ایسی حدیث بیان کرے جس کے بارے میں وہ سمجھتا ہوکہ وہ جھوٹ ہے تو جھوٹوں بیان کرے جس کے بارے میں وہ سمجھتا ہوکہ وہ جھوٹ ہے تو جھوٹوں

<sup>(</sup>۱) سورهٔ أنعام ر ۹۳\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ زمرر ۱۰-

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من کذب علی متعمداً فلیتبواً مقعده من النار" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱/۲۰۲) اور مسلم (۱/۱۰) نے حضرت ابو ہریرہ ہے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) الزواجرار ۹۷

<sup>(</sup>۳) حدیث: "من حدث عنی بحدیث یری أنه کذب....." کی روایت مسلم (۱/۱) نے حضرت مغیرہ بن شعبہ اسے کی ہے۔

میں سے ایک ہوگا۔

اسی بنا پر علماء نے کہا ہے کہ مناسب یہ ہے جو شخص حدیث کی روایت کرنے یا اس کو بیان کرنے کاارادہ کرتے وہ اس کے بارے میں غور کرے، اگر وہ حدیث سے کے یاحسن ہوتو کہے: رسول اللہ علیہ اور نے اس طرح فرمایا، یا اسے کیا، یا اس جیسے یقین کے الفاظ کے، اور اگروہ ضعیف ہوتو وہ بینہ کہے کہ آپ علیہ نے فرمایا، یا آپ علیہ نے کہا ، یا آپ علیہ نے کیا، یا آپ علیہ نے کم دیا، یا آپ نے منع فرمایا، اور اس کے مثابہ یقین کے الفاظ، بلکہ کہے گا: آپ علیہ سے اس طرح مروی مثابہ ہے، یا آپ سے اس طرح مروی کیا جاتا ہے، یا کہا جاتا ہے، یا ہمیں میہ بات پہنچی، اور اس کے مشابہ الفاظ۔''واللہ اللہ علم'' اللہ علم'' اللہ علم'' اللہ علم'' واللہ اللہ علم'' اللہ علم'' واللہ اللہ علم سے بات کہنے کہا ور اس کے مشابہ واللہ اللہ علم'' واللہ اللہ علم'' واللہ اللہ علم'' واللہ اللہ علم'' واللہ اللہ واللہ علم سے اللہ علم سے اللہ اللہ علم سے اللہ ع

تجھوٹی قشم:

2 - جھوٹی فتم جس کا نام غموں ہے، یہ ہے کہ انسان جان ہو جھ کریہ جانتے ہوئے فتم کھائے کہ معاملہ اس کی فتم کے برخلاف ہے، تاکہ اس کے ذریعہ کسی باطل کو ثابت کرے یا کسی حق کو باطل کرے۔ اس کی تفصیل اصطلاح'' اُکیان' (فقرہ ۱۰۲، ۱۱۳) میں دیکھی جائے۔

### جھوٹی گواہی:

جھوٹی گواہی وہ گواہی ہے جس ہے کسی باطل تک رسائی ہو یعنی جان کو تلف کرنا ہو۔
 جان کو تلف کرنا یا مال کو لینا یا حرام کو حلال کرنا یا حلال کو حرام کرنا ہو۔
 اس کی تفصیل اصطلاح '' شہادۃ الزور'' (فقرہ ۱-۲) میں ہے۔

## (۱) شرح صحیح مسلم ار ۵۹ \_

#### مذاق میں جھوٹ:

9- مذاق میں جھوٹ بولنا حرام ہے جیسے اس کے علاوہ میں جھوٹ بولنا حرام ہے اس لئے کہ نبی علیقی کا یہ ارشاد ہے: "لا یؤ من العبد الإیمان کله حتی یترک الکذب من المزاحة، ویترک الکذب من المزاحة، ویترک المراء وإن کان صادقا" (بندہ اس وقت تک مکمل مومن نہیں ہوسکتا ہے جب تک وہ مذاق میں جھوٹ کوترک نہ کردے، اور جھڑ اکو نہ چھوڑ دے اگر چہوہ سچا ہو)، اور آپ علیقی کا ارشاد ہے: "إني الأمزح ولا أقول إلا حقا" (میں مذاق کرتا ہوں مگرصرف حق بات کہتا ہوں)۔

### بچوں کے ساتھ کھیلنے میں جھوٹ:

\*ا- بچوں كساتھ كھيلئے ميں جھوٹ سے بچنا ضرورى ہے، اس لئے كہ وہ جھوٹ بولنے والے ك خلاف لكھا جاتا ہے، اور رسول اللہ علیہ فی سے ڈرایا ہے، چنانچہ عبد اللہ بن عامر سے روایت ہے كہ انہوں نے كہا: "دعتني أمي يوما و رسول الله علیہ فقال رسول قاعد في بیتنا فقالت: ها تعال أعطیک ، فقال رسول الله علیہ تمرا، فقال لها رسول الله علیہ ناما إنك لو لم تعطیه شیئا فقال لها رسول الله علیہ ناما انک لو لم تعطیه شیئا

- (۲) حدیث: "لا یؤمن العبد الإیمان کله حتی یتوک الکذب....." کی روایت احمد (۲/ ۳۵۳، ۳۵۲) نے حضرت ابو ہریرہ ہے کی ہے، پیٹی نے مجمع الزوائد (۱۷ / ۹۲) میں اس کو ذکر کیا ہے، اور کہا ہے کہ احمد اور طبر انی نے الأوسط میں اس کی روایت کی ہے، اور اس میں منصور بن اذین ہیں اور میرے علم میں کی نے اس کا تذکرہ نہیں کیا ہے۔
- (٣) حدیث: "إنبي الأمزح و لا أقول إلا حقاً" كوئیثی نے جُمِع الزوائد (١٦/٩) میں ذکر کیا ہے، اور کہا: طبر انی نے الاً وسط میں اس کی روایت کی ہے اور اس کی اسناد حسن ہے۔

کتبت علیک کذبه "(ایک دن میری مال نے جھے بلایااور
اس وقت رسول اللہ علیہ ہمارے گر میں تشریف فرما تقومیری مال
نے کہا کہ آ وُتمہیں دیتی ہوں ، توجناب رسول اللہ علیہ نے فرمایا کہ
تم اسے کیا دینے کا ارادہ رکھتی ہو؟ انہوں نے عرض کیا کہ میں اسے کھور
دول گی ، اس پر جناب رسول اللہ علیہ نے ان سے فرمایا کہ اگر تم
اسے کچھنیں دیتی توتم پر ایک جھوٹ لکھا جاتا) ، اور حضرت ابو ہریر ہ اسے روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ نے ارشاد فرمایا: "من قال
لصبی تعال ھاک ثم لم یعطہ فھی کذبه "(۲) (جو کسی بچہ سے
کے کہ آ وُیدلو، پھراسے پچھنہ دیتو یہ جھوٹ ہے)۔

#### خواب کے بارے میں جھوٹ:

اا - شارع نے خواب کے بارے میں جھوٹ بولنے سے ڈرایا ہے اوراس سے منع کیا ہے، چنا نچہ حضرت واثلہ بن الاسقی سے روایت ہے وہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ علیہ فیصلے نے ارشا وفر مایا: "إن من أعظم الفری أن يدعی الرجل إلى غير أبيه، أو يُری عينه مالم تر، أو يقول على رسول الله عليہ مالم يقل" (سب سے بڑا بہتان بہ ہے کہ کوئی شخص اپنے کواپنے باپ کے علاوہ

- (۱) حدیث عبر الله عام: "دعتنی أمي يوماً ورسول الله عليه قاعد في بيتنا....." كى روايت ابوداؤد (٢٦٥/٥) نے كى ہے، اوراس كى اساد ميں عبر الله بن عام سے روايت كرنے والے ميں جہالت ہے، اسى طرح مخضر اسنن للمنذرى (٢٨١/٤) ميں ہے۔
- (۲) حدیث أبی ہریرہ جمن قال لصبی تعال هاک ثم لم یعطه ..... کی روایت احمد (۱۵۲/۲) میں کہا: امام احمد نے روایت احمد نے روایت کی ہے، اور احمد نے زہری کی روایت کے حضرت الوہریرہ سے اس کی روایت کی ہے، اور انہوں نے ان سے اس حدیث کوئیس سا ہے۔
- (۳) حدیث: آن من أعظم الفری أن یدعی الرجل إلی غیر أبیه..... کی روایت بخاری (فتح الباری ۵٬۰۷۱) نے حضرت واثله بن استعظ سے کی ہے۔

دوسرے کی طرف منسوب کرے، یا کوئی شخص اپنی آئھ کو الی چیز دکھائے جسے اس نے نہیں دیکھا، یا رسول اللہ علیقی کی طرف الی بات منسوب کرے جسے آپ علیقی نے نہیں کہا)،اور آپ علیقی کا فرمان ہے: "من تحلم کاذبا کلف یوم القیامة أن یعقد بین شعرتین ولن یعقد بینهما" (جو خص جموٹا خواب بیان کرے اسے قیامت کے دن مکلّف کیا جائے گا کہ وہ دوبالوں کے مابین گرہ لگائے،اوروہ ان کے درمیان ہر گزگرہ نہیں لگاسکا)۔

قرطبی نے کہا ہے: اس میں وعید زیادہ سخت ہے حالانکہ بیداری کے جھوٹ میں اس سے زیادہ برائی ہوتی ہے، کیونکہ بیجھوٹ بھی قتل یا حد یا مال لینے میں گواہی سے متعلق ہوتا ہے، خواب کے جھوٹ میں وعید کے سخت ہونے کی وجہ بیہ ہے کہ خواب کے بارے میں جھوٹ بولنا اللہ تعالی پر جھوٹ بولنا ہے کہ اس نے اسے وہ چیز دکھائی جواس نے نہیں دیکھی، اور اللہ تعالی پر جھوٹ بولنا مخلوقات پر جھوٹ بولئے نئیس دیکھی، اور اللہ تعالی پر جھوٹ بولنا مخلوقات پر جھوٹ بولئے اللہ عکلی سے زیادہ سخت ہے، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: ''و یقوُلُ اللّہ علی اللّٰہ مُلی کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: ''و یقوُلُ اللّٰہ علی اللّٰہ مُلی کہ اللہ تعالی کے کہ یہی لوگ بیں جنہوں نے اپنے الظّٰلِمِینُ ''(۲) (گواہ کہیں گے کہ یہی لوگ بیں جنہوں نے اپنے پر وردگار کی نسبت جھوٹ با تیں لگائی تھیں، سنوسنو کہ اللہ کی لعنت پر وردگار کی نسبت جھوٹ با تیں لگائی تھیں، سنوسنو کہ اللہ تعالی پر جھوٹ بولنا اللہ تعالی پر جھوٹ بولنا اللہ تعالی پر جھوٹ بولنا سے، اس لئے کہ حدیث ہے: ''المرؤیا الصالحة جزء جموٹ بولنا ہے، اس لئے کہ حدیث ہے: ''المرؤیا الصالحة جزء جموٹ بولنا ہے، اس لئے کہ حدیث ہے: ''المرؤیا الصالحة جزء جموالے بولنا اللہ تو تواب نبوت کا من ستة و اُر بعین جزء ا من النبوۃ (ا) (سیا خواب نبوت کا جھیا لیسواں حصہ ہے)۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من تحلم کاذباً کلف یوم القیامة....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۲۷۱۲) اور ترزی (۵۳۸۸ ) نے حضرت ابن عباس کے ہے، اور الفاظ ترزی کے ہیں۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بهودر ۱۸\_

<sup>(</sup>٣) مديث:"الرؤيا الصالحة جزء من ستة وأربعين جزء ا من =

اور جو چیز نبوت کے اجزاء میں سے ہووہ اللہ تعالی کی طرف سے ہوگ<sup>(۱)</sup>۔

قرطبی کہتے ہیں کہ ہمارے علماء نے کہا ہے: اگر کہا جائے کہ جو شخص اپنے خواب کے بارے میں جھوٹ کیے پھر تعبیر دینے والا اس کی تعبیر ہتا دی تو کیا اس پر اس کا حکم لازم ہوگا؟ ہم کہیں گے کہ اس پر لازم نہیں ہوگا، اور بیصرف حضرت یوسف علیہ السلام کے بارے میں تفاجب انہوں نے ساتی سے کہا: تہمارا جو کام تھابا دشاہ کو پلانا اس کام پرتم تین دنوں کے بعد والیس آ جاؤگے، اور دوسر نے خص سے فرما یا جو نان بائی تھا کہ تہمیں تین دنوں تک چھوڑ دیا جائے گا پھر سولی پر لئکا دینے جاؤگے، اور پرند ہے تھا کیں گے، تو نان بائی نے نے خواب دیمارے سرسے کھا کیں گے، تو نان بائی نے خواب دیکھا ہو یا نہیں ،" قضی الأهر الذی (یہی ہوگا) چاہے تم نے خواب دیکھا ہو یا نہیں،" قضی الأهر الذی فیہ تستفتیان " (اور وہ امر (اسی طرح) مقدر ہو چکا ہے جس کے سلسلے میں تم دونوں یو چھر ہے ہو)۔

اس لئے کہ آپ نبی تھاور نبی کی تعبیر حکم کا درجہ رکھتی ہے، اور انہوں نے کہا کہ ایسا ایسا ہوگا تو اللہ تعالی نے اسی طرح سے کر دیا جس طرح سے انہوں نے جر دی، تا کہ آپ کی نبوت ثابت ہوجائے (۳)۔

جو شخص اپنے کو باپ کے علاوہ دوسرے شخص کی طرف منسوب کرہے:

۱۲ - جن كبيره گناهول سے شارع نے ڈرایا ہے ان مفاسد كی وجہ

سے جواس برمرتب ہوتے ہیں، اور الله تعالی کی تخلیق کردہ شی کو بدلنا

اور يهى علم ال خص كا ہے جواپنے بچہ كے نسب كى نفى كرد ے مالانكہ وہ اپنے جھوٹ كوجا نتا ہو، اس لئے كہ رسول اللہ علي اللہ على مروى ہے كہ آپ علي اللہ في اللہ في شيء ولن يدخلها قوم من ليس منهم فليست من الله في شيء ولن يدخلها الله جنته، وأيما رجل جحد ولده و هو ينظر إليه احتجب الله منه وفضحه على رؤوس الأولين والآخرين يوم القيامة "(جو عورت قوم ميں اس بچ كودا ظل كرے جوان ميں اللہ القيامة "(سمال جو اللہ علی ميں اس بچ كودا ظل كرے جوان ميں اللہ القيامة "(سمالہ علی ميں اس بچ كودا ظل كرے جوان ميں اللہ القيامة " اللہ عنه و اللہ عورت قوم ميں اس بچ كودا ظل كرے جوان ميں اللہ القيامة " اللہ علی اللہ

لازم آتا ہے، ان میں سے ریجی ہے کہ انسان اپنے کو باپ کے علاوہ دوسر فی خص کی طرف منسوب کرے یا ایسے خص کے بیٹا ہونے کا دعوی کرے جواس کا بیٹا نہ ہو، حالانکہ وہ اس بات کو جانتا ہے کہ وہ اپنے دعوی میں جھوٹا ہے، چنانچہ حضرت ابوہریرہ ٹے واسطہ سے جناب نبی عقیلیہ سے مروی ہے کہ آپ عقیلیہ نے فرمایا:

«لاتر غبوا عن آبائکم فیمن رغب عن أبیه فھو کفر" (اپنے باپ دادا سے اعراض مت کرو، اس لئے کہ جو خص اپنے باپ سے اعراض کرے گا تو یہ کفر ہے)، اور حدیث میں ذکر کر دہ کفر کی دو تاویلیں ہیں، جنہیں امام نووی نے ذکر کیا ہے، اول: یہ حلال سیجھنے والے خص کے حق میں ہے، دوم: یہ نعمت، احسان، اللہ تعالی اور اینے باپ کے حق میں جے، دوم: یہ نعمت، احسان، اللہ تعالی اور اینے باپ کے حق کا انکار کرنا ہے، اوروہ کفر مراد نہیں ہے جس سے انسان اسلام سے نکل جاتا ہے۔ اوروہ کفر مراد نہیں ہے جس سے انسان اسلام سے نکل جاتا ہے۔ اوروہ کفر مراد نہیں ہے جس سے انسان اسلام سے نکل جاتا ہے۔ اور وہ کفر مراد نہیں ہے جس سے انسان اسلام سے نکل جاتا ہے۔ اور وہ کفر مراد نہیں ہے جس سے انسان اسلام سے نکل جاتا ہے۔ اور وہ کفر مراد نہیں ہے جس سے انسان اسلام سے نکل جاتا ہے۔ اور وہ کفر مراد نہیں ہے جس سے انسان اسلام سے نکل جاتا ہے۔ اور وہ کفر مراد نہیں ہے جس سے انسان اسلام سے نکل جاتا ہے۔ اور وہ کفر مراد نہیں ہے جس سے انسان اسلام سے نکل جاتا ہے۔ اور وہ کفر مراد نہیں ہے۔ جس سے انسان اسلام سے نکل جاتا ہے۔ اور وہ کفر مراد نہیں ہے۔ جس سے انسان اسلام سے نکل جاتا ہے۔ اور وہ کفر مراد نہیں ہے۔ اور وہ کو مراد نہیں ہے۔ جس سے انسان اسلام سے نکل جاتا ہے۔ اور وہ کو مراد نہیں ہے۔ اور وہ کی ہے۔ اور وہ کو مراد

<sup>(</sup>۱) حدیث أنی ہریرہ "لا تو غبوا عن آبائکم ....." کی روایت بخاری (فی الباری ۱۲ مریم ۱۸ اور مسلم (۸۰۱) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) شرح صحیح مسلم ار ۲۵۱،۲۴۹۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "أیما امرأة أدخلت علی قوم من لیس منهم ....." کی روایت ابوداؤد (۲/ ۱۹۹۰) نے حضرت ابو ہریرہ ہے کی ہے، اور ابن ججرفے اس کے ایک راوی کے مجمول ہونے کی وجہ سے اس کے معلول ہونے کی طرف اشارہ کیا ہے، جیسا کہ افتح (۲/ ۱۲/ ۵۴) میں ہے۔

<sup>=</sup> النبوة" كى روايت بخارى (فتح البارى ١٢ / ٣٧٣) نے حضرت ابوسعيد الحدريُّ سے كى ہے۔

<sup>.</sup> (۱) فتح الباري ۱۲ م ۳۷ سـ

<sup>(</sup>۲) سورهٔ پوسف را ۴ \_

سے نہیں ہے تو اللہ تعالی کواس سے کوئی مطلب نہیں ہے اور اللہ تعالی اسے اپنی جنت میں ہر گزئییں داخل کریں گے، اور جوم داپنے بچہ کے نسب کا انکار کردے حالانکہ وہ بچہاس کی طرف دیکھا ہوتو اللہ تعالی اس سے پردہ فرمائیں گے، اور اسے اگلے بچھلے تمام لوگوں کی موجودگی میں روز قیامت رسوافرمائیں گے)۔

اس کی تفصیل اصطلاح''نسب،استلحاق''(فقره ۱۷) میں ہے۔

خریدوفروخت میں جھوٹ بولنا اور اس میں دھوکہ دینا:

ساا - بازاروں میں مروج منکرات میں سے مرابحہ میں جھوٹ بولنا
اورعیب کا چھپانا ہے، لہذا جو شخص کہے کہ میں نے اس سامان کو دس
درہم کے عوض خریدا ہے اور اس میں اتنا نفع لوں گا، اور وہ جھوٹا ہوتو
البیا شخص فاسق ہوگا، اور جو شخص جانتا ہواس پرلازم ہے کہ وہ خریدار
کو اس کے جھوٹ سے مطلع کردے، اگر وہ بائع کی دلجوئی میں
خاموش رہ جائے تو وہ گناہ میں اس کا شریک ہوگا اور اپنے سکوت کی
وحہ سے گنگارہوگا۔

اس کی تفصیل اصطلاح''غش'' (فقرہ ۷ ) میں ہے۔

حاکم کااپنی رعیت کودهوکه دینااوران پرجھوٹ بولنا:

۱۹ - حاکم کااپنی رعیت کودهوکه دینااوران لوگوں پرجھوٹ بولنا کبیرہ

گناہوں میں سے ہے، پس جس کو اللہ تعالی مسلمانوں کے کسی
معاملہ کا ذمہ دار اور حاکم بنائے اور اسے ان کی دینی اور دنیوی
مصلحت کے لئے مقرر کرے، تواس پرواجب ہے کہ وہ ان کے ت
میں خیرخواہی کرے، انہیں دھوکہ نہ دے اور ان کے ساتھ سچائی سے
کام لے، ورنہ وہ اس در دناک عذاب کا مستحق ہوگا جسے اللہ تعالی نے
اس کے لئے تیار کیا ہے، چنانچ چھزت ابوہریرہ سے روایت ہے:

رسول الله عليه الله ولا ينظر إليهم ولهم عذاب أليم": شيخ زان، يزكيهم ولا ينظر إليهم ولهم عذاب أليم": شيخ زان، وملك كذاب، و عائل مستكبر" (تين قتم كولول سي الله تعالى باتنهيل كريل عي الرنهان كي طرف ديكيل عن الرنهيل باكريل عذاب موكا، بوڑها كي طرف ديكيل عن اوران كے لئے دردناك عذاب موكا، بوڑها زانی، جموٹا بادشاہ اورمفلس متكبر)، اورمعقل بن يبار سول الله انهوں نے كہا كه رسول الله عليه البات عين وهو غاش لها إلا حرم الله عبدا رعية يموت حين يموت وهو غاش لها إلا حرم الله عليه البحنة" (الله تعالى جب كى بندے كورعيت كاذمه دار بناتا ہے اوراس كى موت اس حالت ميں موتى ہے كہ وہ اس كے ساتھ دھوكه كرنے والا موتا ہے تو حالت ميں موتى ہے كہ وہ اس كے ساتھ دھوكه كرنے والا موتا ہے تو الله تعالى اس پر جنت حرام كرديتا ہے )۔

حضرت معقل ابن سار سيار سيمنقول ہے: "سمعت رسول الله عليه يقول: ما من أمير يلى أمر المسلمين ثم لا يجهد لهم و ينصح إلا لم يدخل معهم الجنة" (س) (ميں نے رسول الله عليه كويه ارشاد فرماتے ہوئے ساہے: جو بھى امير مسلمانوں كے معامله كاذمه دار ہو پھران لوگوں كے لئے محنت اور خير خوابى نہيں كرے تو وہ ان لوگوں كے ساتھ جنت ميں داخل نہيں ہوگا)، قاضى عياض نے كہا ہے: جب اميراس چيز ميں خيانت كرے

<sup>(</sup>۱) حدیث أبی بریره "ثلاثة لا یکلمهم الله و لا یز کیهم ....." کی روایت مسلم (۱/۱۰۲، ۱۰۳) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث معقل بن بیار: "لا یستوعی الله عبداً رعیة ....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۲۷ ) اور مسلم (۱۲۵ ) نے کی ہے، اور الفاظ مسلم کے ہیں۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "ما من أمیر یلی أمر المسلمین ثم لا یجهد لهم....." کی روایت مسلم (۱۲۲۱) نے کی ہے۔

جس میں اس پراعتاد کیا گیا، اور وہ اپنی ذمہ داری میں خیرخواہی نہ کرے یا تو اس طرح کہ لوگوں کو دین کی ضروری باتیں نہ بتائے اور عمل نہ کرنے پرکوئی مواخذہ نہ کرے، یا اس پرجو ذمہ داریاں عائد ہوتی ہیں ان کو پورا نہ کرے مثلاً لوگوں کی شریعتوں کی حفاظت، شریعت پرکسی طرح کا حملہ ہو مثلاً کوئی غالی شخص شریعت میں کوئی نئی چیز داخل کردے یا اس کے معانی میں تحریف کرے، یا ان کے حدود چیز داخل کردے یا اس کے معانی میں تحریف کرے، یا ان کے حدود وجائداد کی حفاظت اور ان کے دشمنوں سے جہاد کرنا ترک کردے، یا لوگوں کے درمیان عدل کی راہ کو چھوڑ دیتو وہ ان لوگوں کو دھو کہ دینے والا ہوگا، اور جناب نبی علیف نے تنبیہ فرمائی ہے کہ یہ ہلاک دینے والے اور جنت سے دور کرنے والے کہائر میں سے ہے، در واللہ اعلی اس الوگوں کو دور کرنے والے کہائر میں سے ہے، در واللہ اعلی اس الوگوں کے دور کرنے والے کہائر میں سے ہے، در واللہ اعلی اس الوگوں کے دور کرنے والے کہائر میں سے ہے، در واللہ اعلی اس الوگوں کے۔

### برسنی موئی بات کو بیان کرنا:

10- شارع نے اس سے منع فرمایا ہے کہ انسان ہرسی ہوئی بات کو بیان کرے، چنا نچہ حضرت ابوہر برہ سے سے دوایت ہے: رسول اللہ علیہ نے ارشاد فرمایا: "کفی بالمرء کذبا أن یحدث بکل ماسمع" (انسان کے جھوٹے ہونے کے لئے یہ بات کافی ہے کہ وہ ہرتی ہوئی بات کو بیان کرے)، نووی نے کہا ہے: اس باب میں آ ثار بہت ہیں، اوراس میں انسان کے لئے ہرسی ہوئی بات کو بیان کرنے میں تنبیہ ہے؟ اس لئے کہ عادة وہ سی اور جھوٹی بات کوستا ہیان کردے تو وہ جھوٹا ہوگا اس لئے کہ اس نے کہا ہوگا اس لئے کہ اس نے کہ اس کے کہا ہوگا اس لئے کہ اس نے کہا ہوگا ہوگا اس لئے کہ اس نے ایس کے کہا ہوگا ہوگا اس لئے کہ اس نے ایس کے بین ہوئی بات کو بیان کردے تو وہ جھوٹا ہوگا اس لئے کہ اس نے ایسی چیز کی خبر دی جونہیں ہوئی تھی اور اہل حق کا مذہب سے کہ اس نے ایسی چیز کی خبر دی جونہیں ہوئی تھی اور اہل حق کا مذہب سے

(۱) شرح صحیحمسلم ار ۳۴۹۔

(۲) حدیث: "کفی بالمرء کذبا أن یحدث بکل ماسمع" کی روایت مسلم(۱۱) نے کی ہے۔

ہے کہ جھوٹ کسی چیز کے بارے میں خلاف واقعہ خبر دینے کو کہتے ہیں، اوراس میں قصد شرط نہیں ہے، کین اس کے گناہ ہونے کے لئے قصد شرط ہے (۱)۔

#### تورىيكے ذرايعه جھوٹ سے بچنا:

11- بعض سلف سے منقول ہے: توریہ میں جھوٹ سے بیخے کی گنجائش ہے، حضرت عمر افر ما یا کتوریہ میں آ دمی کے لئے جھوٹ سے بیخے کی گنجائش ہے اور یہ حضرت ابن عباس وغیرہ سے مروی ہے، اور ان حضرات نے اس سے یہ مرادلیا ہے کہ جب انسان جھوٹ بولنے پر مجبور ہوجائے، لیکن اگر حاجت وضرورت نہ ہوتو توریہ اور صرح جھوٹ دونوں ناجائز ہیں، لیکن توریہ کم درجہ کا

تعریض کی مثال وہ ہے جو حضرت معاذبین جبل سے مروی ہے،
وہ حضرت عمر کی طرف سے گورنر تھے، جب لوٹ کر آئے توان کی ہیوی
نے ان سے کہا: کیا آپ وہ چیز لے کر نہیں آئے، جو گورنر حضرات
اپنے گھر والوں کے پاس لے کر آتے ہیں؟ اوروہ ان کے پاس کچھ
بھی لے کر نہیں آئے تھے، تو انہوں نے فر مایا: میرے ساتھ ایک
مگراں تھا، تو ہیوی نے عرض کیا: آپ رسول اللہ علیہ اور حضرت ابو
مگراں بھیجا، اور یہ بات انہوں نے ان کی عور توں کے درمیان رکھی،
مگراں بھیجا، اور یہ بات انہوں نے ان کی عور توں کے درمیان رکھی،
کیران جیجا، اور یہ بات انہوں نے ان کی عور توں کے درمیان رکھی،
کیران جیجا، اور یہ بات انہوں نے فر مایا کہ میں نے آپ
کے ساتھ مگراں بھیجا؟ تو انہوں نے فر مایا کہ میں نے آپ کے ساتھ کے علاوہ عذر کرنے کا کوئی طریقہ نہیں پایا، تو حضرت عمر شمسکرائے،
کے علاوہ عذر کرنے کا کوئی طریقہ نہیں پایا، تو حضرت عمر شمسکرائے،

<sup>(</sup>۱) شرح صحیحمسلم ار ۲۰\_

اور انہیں کچھ عطا کیا اور فرمایا کہ اس کے ذریعہ انہیں راضی کر لیجئے، اور ان کے قول (ضاغط) کامعنی رقیب (گراں) ہے، اور اس سے انہوں نے اللہ تعالی کی ذات کوم ادلیا۔

امام خنی اپنی اٹر کی سے بینہیں کہا کرتے تھے: میں تمہارے لئے مٹھائی خرید کر لاؤں گا، بلکہ فرماتے: تمہارا کیا خیال ہے اگر میں تمہارے لئے مٹھائی خریدوں؟ کیونکہ بسا اوقات انہیں اس کا موقع نہیں ملتا، اور حضرت ابراہیم کا حال بیتھا کہ جب انہیں ایسا شخص بلاتا جن کی طرف جانے کو وہ ناپیند کرتے، جبکہ وہ گھر میں ہوتے تو باندی سے فرماتے کہ اس سے کہد و، ان کومسجد میں دکھے لیجئے، اور بیمت کہنا کہ اس جگہ موجود نہیں ہیں، تا کہ جھوٹ نہ ہو۔

اور بیسب ضرورت کی جگہ میں ہے، لیکن جہال ضرورت نہ ہوتو اس کی گنجائش نہیں ہے، اس لئے کہ اس میں جھوٹ کا مفہوم ہے اگر چہلفظ جھوٹ نہیں ہے، تو بہ فی الجملہ گروہ ہے، جبیبا کہ عبداللہ بن عتبہ نے روایت کی ہے کہ انہول نے کہا: میں اپنے والد کے ساتھ حضرت عمر بن عبدالعزیز کی خدمت میں گیا تو میں اس حال میں فکلا کہ میر ہے جسم پر ایک کپڑا تھا، لوگ کہنے گے: جھوکو بید صفرت امیر المومنین کو المومنین نے بہنا یا ہے تو میں کہنا تھا: اللہ تعالی حضرت امیر المومنین کو بہتر بدلہ عطا فر مائے، مجھ سے میر ہے والد نے کہا: اے میر ہے بیٹے جھوٹ اور جھوٹ کے شبہ سے بچوتو انہوں نے اس سے منع فر ما یا، اس کے کہ اس میں لوگوں کوفخر کرنے کے مقصد سے جھوٹے گمان پر باقی رکھنا ہے، اور بیہ باطل مقصد ہے جس میں کوئی فاکہ ذہیں ہے۔

يو مئذ''(ا) (ایک بوڑھی عورت نی علیہ کی خدمت میں آئی توان سے نی علیہ نے فر مایا: بوڑھی عورت جنت میں داخل نہیں ہوگی تووہ رونے گلی ، تو آپ علیہ نے فرمایا کہتم اس دن بوڑھی نہیں ہوگی ) ، الله تعالى كاارشاد ہے: "إِنَّا أَنْشَانَهُنَّ إِنْشَاءً فَجَعَلْنَهُنَّ أَبْكَارًا"(٢) (مم نے وہاں كى عورتوں كوخاص طور پر بنايا ہے، يعنى ہم نے انھیں ایسا بنادیا ہے کہ وہ کنواری رہیں گی)، اورزید بن اسلم نے كها: 'إن امرأة يقال لها أم أيمن جاء ت إلى رسول الله مَالِللَّهِ فَقَالَت: إن زوجي يدعوك، قال: ومن هو؟ أهو الذي بعينه بياض؟ قالت: والله ما بعينه بياض، فقال: بلي، إن بعينه بياضا، فقالت: لا والله، فقال عَلَيْهِ: ما من أحد إلا وبعينه بياض" (إيك خاتون جنهيس ام ايمن كهاجاتا تقارسول الله عليلية كي خدمت مين آئين اورعرض كيا كهمير يشوهر آپ کو بلارہے ہیں، آپ علیہ نے فرمایا: وہ کون ہیں؟ کیا وہ مخض جس کی آئھ میں سفیدی ہے؟ انہوں نے عرض کیا کہ بخداان کی آئکھ میں سفیدی نہیں ہے، پھرآ یا عظیمہ نے فرمایا: کیونہیں،اس کی آ کھ میں سفیدی ہے، تو انہوں نے عرض کیا: بخدانہیں ہے، تو آ پ ماللہ علیہ نے فرمایا کہ کوئی شخص ایبانہیں ہے جس کی آئکھ میں سفیدی نہیں ہو)، اور آپ علیہ نے اس سفیدی کومراد لیا جو ساہی کے

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لا یدخل الجنة عجوز ....." عراقی نے احیاء علوم الدین (۱۲۵ ایہامش الإحیاء) کی احادیث کی تخریج میں کہا ہے کہ اس کی روایت ترزی نے آئل میں مرسلاً کی ہے۔ اور اسے ابن الجوزی نے الوفاء میں حضرت انس سے سند ضعیف کے ساتھ ذکر کیا ہے۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ واقعه سر۳۹،۳۵ س

<sup>(</sup>۳) حدیث زید بن اسلم: "ما من أحد إلا و بعینه بیاض ....." عراتی نے الا حیاء (۲۲/۳۱ بہامش الا حیاء) کی احادیث کی تخریج میں اس کی نبیت کتاب الفکا ہدوالمز اح للو بیر بن بکار اور ابن الی الدنیا کی طرف کی ہے کہ انہوں نے عبدة بن جم العہری سے روایت کی ہے۔

ساتھ چاروں طرف ہوتی ہے۔

كراء

د نکھئے: إجارة۔

# كراءالعقب

تعريف:

ا - كواء (مد) كے ساتھ اجرت (كرايه) كے معنى ميں ہے، اور يہ اصل ميں باب مفاعلہ ہے "كاريته" كا مصدر ہے، اور اسم فاعل "مُكَادٍ" ہے يا كے حذف كے ساتھ ، اور جمع "مكارون"، اور مكارين " ہے، جيئے "قاضون" اور "قاضين"، اور "أكريته الله و غيرها إكراء فاكتراه" كامعنى ہے: ميں نے اسے كرايہ پرديا تو اس نے كرايہ پرليا اور "كويّ" فعيل كے وزن پر جانوروں كوكرايہ پردينے والے شخص كو كہا جا تا ہے ()

عقب اصل میں کسی چیز کے بعد کسی چیز کا آنا ہے لینی اس کے بعد آنے والی ہو، اورائی معنی میں رات اور دن کے بارے میں لوگوں کا قول ہے، متعاقبان لیعنی ان میں سے ہرایک دوسرے کے بعد آتا ہے، اور 'عقب'' باری کو کہتے ہیں، اور جمع'' عقب'' ہے، جیسے' غرف' کی جمع'' غرف' ہے اور ''تعاقبوا علی الراحلة'' (ہرایک باری ماری سوار ہوا) ''

فقہاء کے نز دیک'' کراءالعقب'' یہ ہے کہ ایک جانورکو دولوگوں کو کرایہ پر دیا جائے تا کہ ایک شخص چند دنوں تک سوار ہو، اور دوسرا شخص دوسرے چندایام میں سوار ہو، یا تا کہ ایک شخص راستہ کی معلوم

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير <sub>أ</sub>المعجم الوسيط -

<sup>(</sup>۱) حدیث انس بن مالک: "أن رجلا استحمل رسول الله عَلَیْتْ ....."کی روایت ترندی (۳۵۷) نے کی ہے، اور کہا: حدیث حسن صحیح ہے۔

<sup>(</sup>۲) احياء علوم الدين ۹ ر ۱۵۷۳،۱۵۷۳ ـ

مسافت تک سواری کرے اور دوسرا شخص دوسری معلوم مسافت تک، اوراس اجارہ کا بینام اس لئے ہے کہ ان میں سے ہرایک اپنے ساتھی کے بعد آتا ہے اوراس کی جگہ پر سوار ہوتا ہے ۔

### شرعی حکم:

۲ - جمهور فقهاء نے کہا ہے کہ'' کراءالعقب'' جائز ہے،اوراس کی دو صورتیں ہیں:

اول: اپناجانور دو شخصوں کوکرایہ پردے تا کہ ایک شخص چند دنوں تک سواری کرے باری تک سواری کرے باری باری، یا تا کہ ان میں سے ایک شخص معلوم مسافت تک سواری کرے، ورسری جیسے آ دھا راستہ، یا اس کا چوتھائی حصہ مثلاً، اور دوسرا شخص دوسری معلوم مسافت تک سواری کرے جب تک کہ اس جگہ کوئی عرف نہ ہو، اور اگر اس جگہ کوئی عرف ہو جوز مانہ یا مسافت کے ساتھ منضبط ہوتو اس کی اتباع کی جائے گی۔

دوم: اسے ایک شخص کو کرایہ پر دے تا کہ وہ کچھ راستہ تک سواری کرے جس میں مدت یا مسافت متعین ہوجیسا کہ گذرا، اور کچھ راستہ کرایہ پر دینے والا سواری کرے باری کے لحاظ سے، کرایہ پر دینے والے شخص کی طرف سے ابتداء کرنے کی شرط نہ ہو، (جیسا کہ شافعیہ نے اس کی صراحت کی ہے)، چاہے ان دونوں نے کرایہ دار کے لئے شرط لگائی ہو یا مطلق رکھا ہو، یا ان دونوں نے کہا ہو: ہم میں سے کوئی ایک شخص سوار ہوگا، اور چاہے اجارہ عین پر ہوا ہو یا ذمہ میں س لئے کہ فوری استحقاق حاصل ہے، اور تاخیر باری کی ضرورت کے اعتبار سے واقع ہوتی ہے ۔

اور اگر وہ دونوں (دوسری صورت میں) شرط لگائیں کہ پہلے کرایہ پردینے والاخص سوار ہوگا توعین کے اجارہ کی صورت میں عقد باطل ہوگا،اس لئے کہ کرایہ دار کے حق میں تاخیر ہوئی اور اجارہ مستقبل کے ساتھ متعلق ہوا۔

اگرکسی جانورکودوآ دمی کرایہ پرلیں کہ ان میں سے ایک پچھراستہ سواری کرے گا اور دوسرا شخص پچھراستہ میں سواری کرے گا ، اور پچھ راستہ کی تعیین کے ساتھ کوئی عرف ہو، مثلاً یہ کہ شخص رات میں سوار ہوگا اور دن میں پیدل چلے گا ، یا دوسرا شخص دن میں سوار ہوگا اور رات میں پیدل چلے گا ، یا مسافت کی تعیین شخص دن میں سوار ہوگا اور رات میں پیدل چلے گا ، یا مسافت کی تعیین کے ساتھ عرف ہو، مثلاً یہ کہ ان میں سے ایک شخص چند متعین کیلومیٹر تک سوار ہوگا ، اور دوسرا شخص دوسرے چند متعین کیلومیٹر تک سوار ہوگا ، اور دوسرا شخص دوسرے گا ، اور بید دونوں آپس کی رضامندی تو اس عرف کی ا تباع کی جائے گی ، اور بید دونوں آپس کی رضامندی سوار ہوگا ہوں گا ہیں گی رضامندی سوار ہوگا ہوں گا ہیں گی رضامندی سوار ہوگا ہوں گا ہیں گی ہوں گے۔

اگرابتداءکرنے کے بارے میں ان دونوں کا اختلاف ہوجائے تو ان دونوں کے مابین قرعداندازی کی جائے گی، اور باری میں جومدت شار کی جائے گی، اور باری میں جومدت شار کی جائے گی، وہ چلنے کی مدت ہے نہ کہ اتر نے کی یہاں تک کہ اگر ان دونوں میں سے کوئی آرام کرنے کے لئے یا جانور کو چارہ دینے کے لئے اتر جائے ، تواتر نے کی مدت شار نہیں کی جائے گی، اس لئے کہ خود مدت مقصود نہیں ہے، بلکہ مقصود صرف مسافت کو طے کرنا ہے۔

اگردوآ دمی ایک ایسا جانور کرایه پرلیس جوایک ساتھان دونوں کو نه اٹھا سکتا ہو، تو کرایہ داری کو باری باری پرمجمول کیا جائے گا،اور وہ دونوں مدت یا مسافت کے اعتبار سے تقسیم کریں گے، اورا گرابتداء

<sup>(</sup>۲) فتح القد ير ۲ر ۱۳۷۷، جوا هر الإ كليل ۲ ر ۱۹۳۳، مغنی المحتاج ۲ ر ۳۳۹، المغنی لا بن ق ار ۵ ر ۵ ر ۵ (۵

<sup>(</sup>۱) مغنی الحتاج ۲رو۳۳، المغنی لا بن قدامه ۵رو۵\_

کرنے میں اختلاف ہوجائے تو وہ دونوں آپس میں قرعہ اندازی کریں گے۔

اگروہ جانورایک ساتھ دونوں کو اٹھا سکے تو دونوں ایک ساتھ اس پر سوار ہوں گے اوراگرکوئی جانور کرا سے پرلے تا کہ پچھ راستہ مسلسل اس پر سوار ہوتو صحیح ہوگا، اوراسی طرح سے اگر مطلق رکھے یا جانور کے نصف حصہ کو متعین جگہ تک کے لئے کرا سے پرلے تو اجارہ شرکت کے طور پر سے ہوگا، جیسے مشترک چیز کی بچ صحیح ہے اور وہ اپنے حصہ کو مدت یا مسافت کے ساتھ وصول کرے گا جیسیا کہ گذرا، پھر اگر ابتداء کرنے مسافت کے ساتھ وصول کرے گا جیسیا کہ گذرا، پھر اگر ابتداء کرنے ادر زی کریں گے جیسیا کہ گذرا۔

اور اگر وہ دونوں اس پراتفاق کرلیں کہ ایک دن سوار ہوں گے اور ایک دن سوار ہوں گے اور ایک دن پیدل چلیں گے تو جائز ہوگا، اور اس طرح اگر دونوں اس پراتفاق کرلیں کہ تین دن سوار ہوں گے اور تین دن پیدل چلیں گے یا اس سے زیادہ اور کم تو بھی جائز ہوگا۔

اور اگر دونوں میں اختلاف ہوجائے تو ان میں سے باز رہنے والے پر جبز ہیں کیا جائے گا،اس کئے کہ اس میں ان میں سے ہرایک پر ضرر ہے، چلنے والے پر برابر چلنے کی وجہ سے اور جانور پر برابر سوار ہونے کی وجہ سے ، اور اس کئے کہ جب وہ اپنے بہت زیادہ تھک جانے کے بعد سوار ہوگا تو جانور پر زیادہ بوجھ پڑے گا۔

اور اگر دو آ دمی ایک اونٹ کو کرایہ پرلیس تا کہ وہ دونوں اس پر باری باری سوار ہوں تو جائز ہوگا، اوران دونوں کا پورے راستہ میں کرایہ اور آ پس میں اسے وصول کرنا اس کے مطابق ہوگا جس پر وہ دونوں اتفاق کریں گے، اور اگر وہ دونوں چاہیں تو ان دونوں میں سے ہرایک کے لئے چند متعین فرسخ یا ان میں سے ایک کے لئے رات اور دوسرے کے لئے دن کے اعتبار سے تقسیم کیا جائے گا،

اوراگراس جگہ کوئی عرف ہوتواس کی طرف رجوع کیا جائے گا ،اوراگر ان دونوں میں شروع کرنے کے بارے میں اختلاف ہوجائے ،توان دونوں کے مابین قرعماندازی کی جائے گی۔

ابن قدامہ نے کہا ہے: ہوسکتا ہے کہان دونوں کا کرایہ پرلینا سیح نہ ہوگریہ کہ وہ دونوں اپنے میں سے ہرایک کے لئے متعین طور پر سوار ہونے پر اتفاق کرلیں، اس لئے کہ بیان میں سے ہرایک کے تعلق سے مجہول شی پر معاملہ کرنا ہے، لہذا صیح نہیں ہوگا، جیسا کہ اگر دوآ دمی دوغلام کواس طرح سے خریدیں کہ ان میں سے ہرایک کے لئے متعین غلام ہوگا (۱)۔

شافعیہ کے نزدیک اصح کے مقابلہ میں چنداقوال ہیں: ان میں اصح قول سے کرایہ پر لینا دونوں صورتوں میں ممنوع ہے،اس کئے کہ یہ منقطع مرتوں کا اجارہ ہے۔

دوم: جس صورت میں جانور دوشخصوں کو کرایہ پر دیاجائے اس میں باری کا کرایہ پر دینا سیجے ہے،اس لئے کہاس صورت میں اجارہ کی مدت متصل ہے، دوسری صورت میں سیجے نہیں ہوگا، اور بیروہ صورت ہے۔ جس میں مالک اور کرایہ دارجانور پر کیے بعد دیگر سوار ہوتے ہیں۔

سوم: اگراجارہ ذرمہ میں ہوتو دونوں صورتوں میں درست ہوگا۔
امام مزنی نے کہا ہے کہ باری باری کراپیہ پرلینا بغیر ضانت لئے
ہوئے جائز نہیں ہے، اس لئے کہان میں سے ایک شخص کا حق عقد
سے مؤخر ہوتا ہے، لہذا جائز نہیں ہوگا، جیسا کہا گراسے جانور کوالی مدت کے لئے کراپیہ پردے جوعقد سے مؤخر ہو۔
اگراجارہ معین ہوتو اس صورت میں شیخے نہیں ہوگا (۲)۔

<sup>(</sup>۱) مغنی الحتاج ۳۲ و ۳۳۹ المغنی لابن قدامه ۱۹۷۵ <u>-</u>

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ۲رو۳۳\_

اور بیگز ری ہوئی تفصیل شا فعیہ اور حنابلہ کے نز دیک ہے۔

حنفیہ کے یہاں صراحت ہے جس سے '' کراء العقب'' کا جائز ہونا معلوم ہوتا ہے، چنانچہ باب الحج میں سواری پر کلام کی بحث میں ہے: اورا گراس کے لئے ممکن ہو کہ جانور باری باری سوار ہونے کے لئے کرایہ پر لے یعنی ایک فرسخ سوار ہواور ایک فرسخ پیدل چلے، یا ایک منزل سوار ہواور ایک منزل پیدل چلے تو اس پر فرض جج نہیں ہوگا کیونکہ اسے سواری پر قدرت کیونکہ اسے سواری پر قدرت نہیں ہے۔ اس لئے کہ سواری پر قدرت پورے سفر میں ضروری ہے، کیونکہ فرض سوار ہوکر جج کرنا ہے نہ کہ پیدل، اور باری کی صورت میں سوار ہوگا اور راستے کے کچھ جھے میں نہیں ہوگا ، بلکہ بچھ راستہ میں سوار ہوگا اور راستے کے کچھ جھے میں پیدل چلے گا ''ا۔

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ'' کراء العقب'' اپنی اصل کے اعتبار سے ان حضرات کے نزد یک جائز ہے، اور بالحضوص اس صورت میں جبکہ دو اشخاص ایک سواری کا جانور کرا سے پر لیس تا کہ اس پر یکے بعد دیگر سے سوار ہول ، ان میں سے ایک شخص ایک منزل پر سوار ہوگا اور دوسرا دوسری منزل پر کیونکہ انہوں نے اس صورت کی صراحت کردی ہے۔

مالکید نے صراحت کی ہے: ''عقبۃ الاجیر''جائزہے، ان حضرات نے اس عبارت کی شرح میں کہا ہے جو مخضر خلیل میں ہے: کراید پر دینے والے کے لئے جائزہے کہ بیشرط لگادے کہ چھٹے میل میں مزدور کرایددار کے ساتھ یااس کے بدلہ میں جانور پر سوار ہوگا اور اس میں کرایددار پیدل جلے گااس لئے کہ بیشہور معاملہ ہے۔

کرایددار کے لئے جائز ہے کہ وہ اونٹ کے مالک پر شرط لگائے کہ ہر پانچ میل کے بعد کرایہ دار کے خدام چھٹے میل تک سوار ہوں گے، یا جس پرعرف جاری ہو، یا جس مسافت پر دونوں اتفاق کرلیں،خواہ کم ہویازیادہ،اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ان حضرات کے نزدیک' کراء العقب' دراصل جائز ہے ۔

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲/ ۱۲۲، اوراس کے بعد کے صفحات، الہدامیو شروحہا، فتح القدیر مع العنامیہ ۲/ ۱۲۷۔

<sup>(</sup>۲) دونوں سابقه مراجع۔

<sup>(</sup>۱) جواہر الإکلیل ۷۲ ۱۹۴۷، حاشیة الخرشی ۸۷ ۳۸، شرح الزرقانی ۸۷ ۴ ۴، اور عُقیہ، مالکیہ کے نزدیک چیمیل کی مقدار ہے۔

.....

#### ب-ارباص:

سا- ارہاص وہ خلاف عادت چیزیں ہیں جن کا ظہور نبی کے ظاہر ہونے سے قبل ہوتا ہے (۱)۔ کرامت اس سے عام ہے۔

#### ح-استدراج:

۲۷ – استدراج: وہ خارق عادت چیز ہے جس کا ظہور کسی کا فریا فاسق کے ہاتھ سے ہو<sup>(۲)</sup>۔

استدراج اور کرامت کے درمیان مقصود کے لحاظ سے تباین کی نبست ہے۔

### کرامت ہے متعلق احکام: کرامت تشریف واعز از کے معنی میں:

۵-کرامت تشریف اوراعزاز دینے کے معنی میں ایک رتبہ ہے جسے اللہ تعالی نے بن آ دم کے لئے مقرر کیا ہے، اوراس کے ذریعہ سے اپنی بہت سی مخلوق پر ان کو فضیلت بخش ہے، اللہ تعالی نے فرمایا: ''و لَقَدُ کُرَّمُنَا بَنِی آدَمَ وَحَمَلُنهُمُ فِی الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقُنهُمُ مِنَ الطَّیِّبَ وَفَضَیْلاً '' '' کَوْیُو مِمَّنُ خَلَقُنَا تَفُضِیْلاً '' '' کَا الطَّیِّبَ وَفَضَیْلاً '' ' کَوْیُو مِمَّنُ خَلَقُنَا تَفُضِیْلاً '' ' ' کَا اور دریا (اور ہم نے بنی آ دم کوعزت دی ہے اور ہم نے انہیں خشکی اور دریا (دونوں) میں سوار کیا اور ہم نے ان کوفنیس چیزیں عطاکیں۔ اور ہم نے ان کواپی بہت می مخلوقات پر بڑی فضیلت دی ہے)۔ این کشیر میں لکھا ہے: ہم نے بنو آ دم کو تا می مخلوقات پر بڑی فضیلت دی ہے)۔ مام مخلوقات پر عقل علم اور قوت گویائی کے ذریعہ نیز ان کے لئے دنیا تمام مخلوقات پر عقل علم اور قوت گویائی کے ذریعہ نیز ان کے لئے دنیا

- (۱) التعريفات للجر جاني، حاشية البيجو رئ على جو هرة التوحيد ص ٨٠ \_
  - (٢) الإقناع للشربني ار ٦٩١، التعريفات لجرجاني ـ
    - (٣) سورة إسماء ١٠٠٠

## كرامة

#### تعريف:

ا-كرامة لغت مين: كرم كا مصدرب، كها جاتا ہے: "كرم الرجل كرامة" آ دمى باعزت ہوا

اصطلاح میں: چندمعانی پر بولا جاتا ہے، اول: ایسے شخص کے ہاتھ پر خارق عادت امر کا ظاہر ہونا جو بظاہر نیک ہواوروہ نبوت ورسالت کا مدعی نہ ہو۔

دوم: اعزاز، فضیلت اور عزت دینا، سوم: مهمان کا اکرام کرنا<sup>(۲)</sup>۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-معجزه:

لغت میں: وہ چیز ہے جو چینے کرتے وقت فریق مخالف کو عاجز کردے، اوراصطلاح میں: یہ خارق عادت امر ہے جو دعوی نبوت کے ساتھ ہو،جس سے اس شخص کی سچائی کا اظہار مقصود ہوجس نے نبوت کا دعوی کیا ہے، منکرین کو اس کے مثل لانے سے عاجز کرنا ہو<sup>(m)</sup>، اوراس لحاظ سے مججزہ کرامت سے خاص ہے۔

<sup>(</sup>۱) لسان العرب

<sup>(</sup>٢) التعريفات للجرجاني \_

<sup>(</sup>٣) القاموس المحيط، حاشية الهيجو رئ على جو هرة التوحيرص ٠٨-

کی ساری چیزوں کومنخر کر کے،اور ہم نے انہیں تمام مخلوقات یعنی جن،

چو پایوں،وحثی جانوروں اور پرندوں پرفضیات دی ہے<sup>(۱)</sup>۔

اسلام نے بنی آ دم کے اس رتبہ کی محافظت کی ہے، اوراسے تھم کی بنیا داور معاملہ کی اساس قرار دیا اور شرعی احکام کی دیوار کے ذریعہ اس کا احاطہ کیا، لہذا کسی شخص کے لئے حلال نہیں ہے کہ کسی شخص کی کرامت کو اس پرزیادتی کر کے ختم کرے، خواہ وہ زیادتی قتل کے ذریعہ ہو، اللہ تعالی کا فرمان ہے: "مَنُ قَتَلَ نَفُسًا بِغَیْرِ نَفُسٍ أَو فَسَادٍ فِی اللَّرُضِ فَکَأَنَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِیْعًا" (جوکوئی کسی کوکسی جان (کے عوض) یا زمین پر فساد (کے عوض) کے بغیر مار ڈالا)۔

یا اس کی عزت کو پامال کرکے ہو، اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: "وَالَّذِیْنَ یَرُمُونَ الْمُحْصَنَٰتِ ثُمَّ لَمُ یَاتُوا بِأَرْبَعَةِ شُهَدَآءَ فَاجُلِدُوهُمُ شَمْنِیُنَ جَلْدَةً وَّلَا تَقْبَلُوا لَهُمْ شَهْدَةً أَبَدًا" (") فَاجُلِدُوهُمُ شَمْنِیْنَ جَلْدَةً وَّلَا تَقْبَلُوا لَهُمْ شَهْدَةً أَبَدًا" (اور جولوگ تہت لگا نیں پاک دامن عورتوں کو اور پھر چارگواہ نہ لاسیس تو آھیں اسی در لے لگا واور بھی ان کی کوئی گواہی نہ قبول کرو)۔

یاس کا مذاق اڑا کر اور استہزاء کر کے ہو، اللہ تعالی کا فرمان ہے:

"یأیُّهَا الَّذِینَ أَمُنُوُا لَایَسُخُو قَوْمٌ مِّنُ قَوْمٍ عَسٰی أَنُ

یکُونُوُا خَیْرًامِّنُهُمُ وَلاَ نِسَآءٌ مِنُ نِّسَآءٍ عَسٰی أَنُ یَّکُنَّ خَیْرًا
مِّنُهُنَّ وَلاَ تَلْمِزُوا أَنْفُسَکُمُ وَلاَ تِنسَآءٌ مِنُ نِّسَآءٍ عَسٰی أَنُ یَّکُنَّ خَیْرًا
مِّنُهُنَّ وَلاَ تَلْمِزُوا أَنْفُسَکُمُ وَلاَ تَنابَزُوا بِالْأَلْقَابِ" (اے ایمان والو! نہ مردول کومردول پر ہنسنا چاہئے کیا عجب کہ وہ ان سے بہتر ہول اور نہ کورتول کو کورتول پر (ہنسنا) چاہئے ،کیا عجب کہ وہ ان سے بہتر ہول اور نہ ایک دوسرے کو طعنہ دواور نہ ایک دوسرے کو برے

القاب سے یکارو)۔

اوراس کی زندگی میں اوراس کے مرنے کے بعد، اگر چہوہ دیمن ہو، جنگ کے دوران اوراس کے ختم ہونے کے بعد مثلہ کرنے سے منع فرمایا، حدیث میں ہے: "لا تغلوا، ولا تغدروا، ولا تمثلوا" (۱) (خیانت مت کرو، دھوکہ نہ دو، اور مثلہ مت کرو)۔ دیکھئے: "جہاد" (فقر مراس)۔

### مهمان کا اکرام کرنا:

۲- اسلام نے مہمان کی عزت افزائی کی ترغیب دی ہے، اور اسے ایمان کی صدافت کی علامتوں میں شارکیا ہے، چنا نچہ نبی علیقیہ سے منقول ہے کہ آپ علیقیہ نے فرمایا: "من کان یؤمن بالله والیوم الآخر فلیکرم ضیفه" (جو شخص الله اور آخرت کے دن پر ایمان رکھتا ہے اسے چاہئے کہ وہ اپنے مہمان کا اکرام کرے)۔

علاء، بڑی عمر کے لوگ، حاملین قرآن اور اہل فضل کی عزت کرنا:

ك-اسلام نے علاء ، من رسيده لوگول ، حاملين قرآن اور اہل فضل كى تعظيم كى ترغيب دى ہے ، الله تعالى كا فرمان ہے: "قُلُ هَلُ يَسْتَوِى اللَّذِيْنَ يَعُلَمُونَ وَالَّذِيْنَ لَا يَعُلَمُونَ "(آپ كَمْ كَا كَا عَلَمُ الَّذِيْنَ يَعُلَمُونَ وَالَّذِيْنَ لَا يَعُلَمُونَ "(سَاللَّمُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَيْ عَلَمُ عَلَيْ عَلَمُ عَا عَلَمُ عَ

<sup>(</sup>۱) تفسیرابن کثیر،سورهٔ اِسراءر ۵۰۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ ما نده ر ۳۲ س

<sup>(</sup>۳) سورهٔ نوررسم

<sup>(</sup>۴) سورهٔ حجرات راا به

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لا تغلوا، ولا تغدروا، ولا تمثلوا" کی روایت مسلم (۱) خطرت بریدهٔ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من کان یؤمن بالله والیوم الآخو فلیکوم ....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۸۳۰) اور مسلم (۱۸۸۱) نے حضرت ابوہریر و مسکی

<sup>(</sup>۳) سورهٔ زمر ۱۹\_

والے اور بے علم کہیں برابر بھی ہوتے ہیں )۔ اور حدیث میں ہے: "إن من إجلال الله تعالى: إكرام ذي الشيبة المسلم، و حامل القرآن غير الغالي فيه، و الجافي عنه ، وإكرام ذي السلطان المقسط"(الله تعالى كى تعظيم كے قبيل سے ہے سفيد بال والےمسلمان ، اور حامل قرآن کا کرام کرنا ، جواس میں غلو کرنے والا اوراس سے اپنے کو دور کرنے والا نہ ہواور عادل بادشاہ کا اکرام كرنا)،اورني عليه كاارشاد ب: "ما أكرم شاب شيخا لسنه إلا قيض الله له من يكرمه عند سنه" (٢) (جب كوئي نوجوان کسی بوڑھے آ دمی کا اکرام اس کی عمر کی وجہ سے کرتا ہے، تو اللہ تعالی ایسے آدمی کومتعین فرمادیتے ہیں جواس کے بڑھایے میں اس کی عزت کرتاہے)۔

٨ - جمهور علماء ابل سنت كا مذهب سير ہے كه الله تعالى كى طرف سے کسی نیک مومن کے اگرام کے لئے اس کے ہاتھ سے خرق عادت معاملہ کا ظاہر ہونا جائز ہے، اور عملاً اس کا وقوع بھی ہے، اورا یس خص کوولی کہا جاتا ہے۔

اوراس مقام میں ولی و شخص ہے جوممکن حد تک اللہ تعالی اور اس کی صفات کوجانے والا ہو، طاعت پریابندی کرنے والا ،معاصی سے

کرامت غیرنبی کے ہاتھ پرخارق عادت امر کے ظاہر ہونے کے معنی میں:

اجتناب کرنے والا ہو، اس معنی میں کہ وہ بغیر توبہ کے معصیت کا ارتکاب نہیں کرتا ہے، اور بدم ادنہیں ہے کہ اس سے بالکلیہ معصیت وا قع نہیں ہوتی ہے،اس لئے کہا نبیاء کے علاوہ کوئی شخص معصوم نہیں ہے۔ دیکھئے:" ولایۃ"۔

ان حضرات نے اس کے جوازیر اس طرح استدلال کیا ہے کہ اس کے وقوع کوفرض کرنے کی صورت میں کوئی محال لازم نہیں آتا ہے اور ہروہ شی جواس طرح سے ہوتو وہ جائز ہے، اور ان حضرات نے اس کے وقوع پر حضرت مریم کے قصہ سے استدلال کیا ہے جو قرآن میں ہے، الله تعالى كا فرمان ہے: "وَكَفَّلَهَا زَكُريًّا كُلَّمَا دَخَلَ عَلَيْهَا زَكَرِيًّا الْمِحُرَابَ وَجَدَ عِنْدَهَارِزُقًّا قَالَ يلمَرْيَمُ أَنَّى لَكِ هٰذَا قَالَتُ هُوَ مِنُ عِنْدِ اللَّهِ إِنَّ اللَّه يَرُزُقُ مَنُ يَّشَاءُ بغَيْر حِسَابِ"((اوراس)كاسر پرست زكريًا كوبناديا، جب تمھی زکر یاعلیہ السلام ان کے یاس جرہ میں آتے توان کے یاس کوئی چیز کھانے (یینے) کی یاتے (ایک بار) بولے کہ مریم پیکہاں سے تجھے مل جاتی ہیں، وہ بولیں بیاللہ کی طرف سے آ جاتی ہیں، بے شک اللهجس کوچاہتاہے بے حساب رزق دے دیتاہے )۔

شیخ بیضاوی نے آیت کی تفسیر میں کہا ہے: بیداولیاء کے لئے کرامت کے جواز کی دلیل ہے، اور بیضاوی کی تفسیر پرحاشیہ شیخ زادہ میں ہے:اس کئے کہ مریم کے پاس مذکورہ طور پررزق کاحصول بیشک خارق عادت معاملہ ہے، جس کا ظہور ایسے شخص کے ہاتھ پر ہوا جو نبوت کا مدعی نہیں تھا اور نہ بیسی نبی کامعجز ہ تھا، اس کئے کہ اس زمانہ میں موجود نبی حضرت زکریا علیہ وعلی نبینا الصلاۃ والسلام تھے تو اگروہ ان کامعجزه ہوتا تووہ اپنی حالت سے ضرور واقف ہوتے اوران پراس کا معاملہ مشتبہ بیں ہوتا، اور حضرت مریم سے نہیں فرماتے: یہ تیرے

حدیث: ان من اجلال الله ..... کی روایت ابوداود (۵/ ۱۲۳) نے حضرت ابوموسی اشعریؓ سے کی ہے، اورنووی نے اسے ریاض الصالحین ص ۱۸۴ میں حسن قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>٢) مديث: "ما أكرم شاب شيخاً لسنه..."كي روايت ترندي (٣٧٢) نے حضرت انس بن مالک سے کی ہے، اور کہا: حدیث غریب

<sup>(</sup>۱) سورهٔ آل عمران ر ۲۳ـ

یاس کہاں سے ہے، نیز اس آیت کے بعد اللہ تعالی کا فرمان ہے: "هُنَالِكَ دَعَا زَكُريًّا رَبَّهُ قَالَ رَبِّ هَبُ لِي مِن لَّدُنُكَ ذُرِّيَّةً طَيِّبَةً إِنَّكَ سَمِيعُ الدُّعَآءِ" (الس والإس أرريًا اين یرور د گارسے دعا کرنے لگے، عرض کی اے میرے پرور د گار مجھے اپنے یاس سے کوئی یا کیزہ اولاد عطا کر، بے شک تو دعا (بڑا) سننے والا ہے)، یاس بات کو بتا تاہے کہ جب انہوں نے حضرت مریم سے ان چیزوں کے بارے میں سوال کیا، (ایک تول ہے کہ وہ حضرت مریم کے پاس سردی کے موسم کا پھل گرمی میں اور گرمی کے موسم کا پھل سردی میں یاتے تھے، جب انہول نے ان سے ان غیر عادی چیزوں کے بارے میں سوال کیا ) اور حضرت مریم نے ان سے کہا: بیسب اللدتعالي كي طرف سے ہے، تواس جگہ انہوں نے خارق عادت كے طور پر بانچھ بوڑھی عورت سے بچہ کے حصول کی امید کی ،اس بنا پر کہوہ اینے بڑھایے اور اپنی اہلیہ کے بڑھایے اور ان کے بانچھ ہونے کی وجہ سے لڑ کے سے مایوں تھے، پس اگر وہ ان خوارق کا اعتقاد نہیں ر کھتے جس کوحضرت مریم کےحق میں دیکھا، (اورانہیں بیلم حضرت مریم کے خبر دینے سے ہی حاصل ہوا تھا) اگروہ ان سب کا اعتقاد نہیں رکھتے توحضرت مریم کے بارے میں ان خوارق کا دیکھناان کے لئے بانجھاور بوڑھے انسان سے بچہ کی پیدائش کی امید کا سبب نہیں بتما، اور جب بیہ بات ثابت ہوگئ، تو بیہ ثابت ہوگیا کہ بیہ خوارق نہ تو حضرت زکریا علیہ وعلی نبینا الصلاۃ والسلام کامعجزہ تھا اور نہان کے علاوہ کسی دوسرے نبی کا،اس لئے کہ دوسرے نبی اس وقت نہیں تھے تو اس سے بیہ بات متعین ہوگئ تو بیرحضرت مریم کی کرامت تھی، لہذا مطلوب ثابت ہو گیا (۲)۔

اسی طرح ان حضرات نے کرامت کے وقوع پر اہل کہف کے قصہ سے استدلال کیا ہے جو سورہ کہف میں ہے (۱) ، یہ لوگ اشراف روم میں سے سات نو جوان تھے، جنہیں اپنے بادشاہ سے ایمان کا خطرہ محسوس ہوا تو وہ شہر سے نکل گئے اور ایک غارمیں داخل ہوگئے، پھراس میں یہ لوگ بغیر کھائے پیئے اور بغیر کسی آفت کے تین سونو برس کھم رے رہے، اور اس میں کوئی شک نہیں ہے کہ یہ خارق عادت چیز کشی جوا یسے افراد کے ہاتھ پر ظاہر ہوئی جنہوں نے نبوت ورسالت کا دوی نہیں کیا تھا۔

اسی طرح صحابہ کرام کی ان کرامتوں سے استدلال کیا ہے جوان کی زندگی اوران کی موت کے بعدوا قع ہوئیں، چنانچے حضرت ابن عمر سے منقول ہے کہ انہوں نے فرمایا: حضرت عمر نے ایک لشکر بھیجا جس

<sup>(</sup>۱) سورهٔ آلعمران ر ۳۸\_

<sup>(</sup>۲) تفسير البيضاوي وحاشية الشيخ زاده في تفسير الآيات ٣٣،٣٨،٣٤ سوره آل عمران -

<sup>(</sup>۱) سورهٔ کهف ر۹ تا ۲۲\_

<sup>(</sup>۲) سورهمل رومهم

کا سردارساریدنا می شخص کومقررکیا، پھراچانک حضرت عمراً پنے خطبہ کے دوران پکارنے گئے: اے سارید پہاڑ کی طرف دیکھو، یہ بات انہوں نے تین مرتبہ فرمائی، پھراشکر کا قاصد آیا تو حضرت عمراً نے اس سے پوچھا، اس نے عرض کیا کہ اے امیر المونین ہم شکست خوردہ ہوگئے، ہم اسی حالت میں تھے کہ ہم نے ایک آ وازشی، کوئی پکارر ہاتھا اے سارید پہاڑ کی طرف دیکھو، یہ بات اس نے تین مرتبہ کہی، تو ہم نے اپنی پشت کو پہاڑ کی طرف کردیا تو اللہ تعالی نے انہیں شکست دیدی۔ اور جس وقت حضرت عمراً خطبہ دے رہے تھے، اس وقت دیدی۔ اور جس وقت حضرت عمراً خطبہ دے رہے تھے، اس وقت مدینہ منورہ اور لشکر کی جگہ کے درمیان ایک ماہ کی مسافت تھی۔

امام بخاری نے حضرت انس سے روایت کی ہے: "أن رجلین خوجا من عند النبی عَلَیْ الله مظلمة و إذا نور بین خوجا من عند النبی عَلَیْ فی لیلة مظلمة و إذا نور بین أیدیهما حتی تفرقا فتفرق النور معهما" وفی روایة: "أن الرجلین هما عباد ابن بشر و أسید بن حضیر" (دو افراد جناب نبی کریم عَلیْ الله کی باس سے ایک تاریک رات میں نکے توان دونوں کے آگے ایک روشنی تھی یہاں تک کہ وہ دونوں الگ ہوگئ، تو وہ روشنی بھی ان دونوں کے ساتھ الگ ہوگئ، اور ایک روایت میں ہے: وہ دوآ دمی عباد بن بشراوراسید بن ضیر سے)۔

حضرات صحابہ کرام کی وفات کے بعد بھی ان کی کرامات کا ظہور ہوا، ابونعیم نے الحلیۃ میں روایت کی ہے: ''أن رسول الله علیہ قال فی حنظلة رضی الله عنه : و قد استشهد فی أحد:إن صاحبكم تغسله الملائكة فاسألوا أهله ماشأنه؟ فسئلت صاحبته، فقالت : إنه خرج لما سمع الهائعة وهو

جنب، فقال رسول الله عَلَيْ الله عَلْ الله عَلْ الله عَلْ الله عَلْ الله عَلَيْ الله عَلْ الله الله عَلْ الله عَلْمُ الله عَلْمُ الله عَلْ الله عَلْمُ اللهُ الله عَلْمُ الله الله عَلْمُ الله عَلْمُ الله عَلْمُ الله الله عَلْمُ الله عَلْمُ الله عَلْمُ الله الله عَلْمُ الله عَلْمُ الله عَلْمُ الله عَلْمُ الله عَلَمُ الله الله عَلْمُ الله عَلَمُ

برابر کرامتوں کا ظہورصالح مونین کے لئے ہوتا رہتا ہے، اس
لئے کہ اللہ تعالی نے وعدہ کیا ہے کہ وہ ان کی نفرت کرے گا، ان کی
اعانت کرے گا اور ان کی تا ئیر کرے گا، صدیث قدسی میں ہے: "و ما
یزال عبدی یتقرب إلیّ بالنوافل حتی أحبه، فإذا أحببته
کنت سمعه الذی یسمع به و بصرہ الذی یبصر به، ویدہ
التی یبطش بھا، و رجلہ التی یمشی بھا، و إن سألنی
لأعطینه، ولئن استعاذ بی لأعیذنه"
(اور بندہ برابر نوافل
کے ذریعہ میرا قرب حاصل کرتارہتا ہے، یہاں تک کہ میں اس سے
محبت کرنے لگتا ہوں، پھر جب میں اس سے محبت کرتا ہوں تو میں اس
کا کان بن جاتا ہوں جس سے وہ سنتا ہے اور اس کی نگاہ بن جاتا
موں، جس سے وہ دیکھتا ہے، اور اس کا ہاتھ بن جاتا ہوں جس سے
وہ پکڑتا ہے، اور اس کا قدم بن جاتا ہوں جس سے وہ چیتا ہے، وہ بھی
مائے تو میں اسے ضرور عطا کروں گا، اور اگروہ میری پناہ مائے تو

<sup>(</sup>۱) حدیث انس: ''أن رجلین من أصحاب النبي عَلَيْكُ خوجا من عند النبي عَلَيْكُ خوجا من عند النبي .....'' کی روایت بخاری (فُخ الباری ۱۲۵/۷) نے کی ہے، اور وہ روایت جس نے ان دونوں کے نام کی صراحت کی ہے، اسے ابن مجرنے احمد اور حاکم کی طرف منسوب کیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: إن صاحبکم تغسله الملائکة ...... کی روایت حاکم (۳۸٬۲۰۴، صحیح قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث:"و ما یزال عبدی یتقرب إلی بالنوافل....." کی روایت بخاری (فتخ الباری ۱۱/۱۳۱۱) نے حضرت ابو ہریر اللہ سے کی ہے۔

اس کی تائیداوراس کی اعانت کا اشارہ ہے، یہاں تک کہ اللہ تعالی اینے آپ کو بندہ کے ان آلات کے درجہ میں اتار دیتا ہے جن سے وہ مدد لیتا ہے (۱)، اور اسی وجہ سے ایک روایت میں ہے: "فبی وہ میرے ذریعہ سنتا ہے اور میرے ذریعہ دیکھا ہے، میرے ذریعہ پکڑتا ہےاورمیرے ذریعہ چاتا ہے)،اورجس شخص کااللہ کےساتھ میہ تعلق ہوتو بعیرنہیں ہے کہاللہ پاک اس کا اکرام اس طرح کریں کہ اس کے ہاتھ سے الیی چیزوں کا ظہور ہوجس کی صلاحیت دوسرے نہیں رکھتے۔

ابواسحاق اسفرایینی اورابوعبدالله حلیمی نے غیرنبی کے ہاتھ پر خارق عادت امور کے ظہور کا انکار کیا ہے، اور ان دونوں حضرات نے کہا ہے: خوارق انبیاء کی صداقت کی دلیلیں ہیں، اور نبوت کی دلیل غیرنبی کے پاس نہیں یائی جاتی ہے،اس لئے کہا گراولیاء کے ماتھوں بران کاظہور ہونے گئے توان کی کثرت کی وجہ سے ان امور کی کثرت ہوگی، اور خارق عادت ہونے سے نکل جائیں گی، حالانکہ فرض بدکیا گیاہے کہ وہ خرق عادت ہے (۳)۔

عادةً غيرمكن چيز كے دعويدار كا قول:

9 - جب کوئی شخص ایسی چیز کا دعوی کرے جو عادۃً ممکن نہ ہواور کرامت کے ذریعہ ممکن ہوتو شرعاً وہ قبول نہیں کیا جائے گا اور وہ لغو

حديث: "من شهد له حزيمة أو شهد عليه ....." كي روايت طبراني نے المعجم الكبير (۸۷ / ۸۷) میں کی ہے، اور ہیثمی نے مجمع الزوائد (۳۲ - ۳۲) میں کہا: اس کے رجال ثقة ہیں۔ (۲) تخفة الحتاج ۵ر۷۰۱ مسلم الثبوت ۲ر۳۲۷ س

قرار یائے گا، جیسے بید دعوی کرے کہ اس نے اپنے گھر کو شام میں

گروی رکھا اور اس پراسے قبضہ دے دیا، حالانکہ وہ دونوں مکہ میں

ہوں تواس کا قول قبول نہیں کیا جائے گا، قاضی ابوالطیب نے کہا ہے:

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اولیاء کی ممکن کرامات کے ذریعہ فیصلنہیں کیا

جائے گا۔ اس طرح سے اگر مغرب میں موجود کسی عورت سے نکاح

کرے اور وہ مشرق میں موجود ہواور چھ ماہ میں بچہ جنے تو وہ اس کے

ساتھ لاحت نہیں کیا جائے گا ،اس کئے کہ ان امور پرشریعت نے اعتماد

نہیں کیا ہے،اورا گرشارع کسی شخص کوکسی حکم کےساتھ خاص کر دیو

وہ حکم اس کے ساتھ خاص رہے گا ،اور قیاس کے ذریعہ اس کے علاوہ

دوسرے کی طرف متعدی نہیں ہوگا، جیسے آپ علیہ کا ارشاد گرامی:

"من شهد له خزيمة أو شهد عليه فحسبه" (أجر ك

حق میں یا جس کے خلاف خزیمہ گواہی دیں تو وہ اس کے لئے کافی

ہوگی )۔اور یہا کرام حضرت خزیمہ کے ساتھ خاص ہے کہان کی گواہی

دوگوا ہیاں شار کی گئی ہیں، لہذااس پر دوسر بے کو قیاس نہیں کیا جائے گا،

اس کئے کہ پیکرامت ان کے ساتھ خاص ہے،اس پردوسرے کو قیاس

نہیں کیا جائے گا(۲)۔

فتخ الباري اارام سيه

<sup>(</sup>۲) روایت: "فبي یسمع، وبي يبصر، وبي يبطش، وبي يمشي" کوابن ججر نے الفتح (۱۱ر ۳۴۴) میں طوفی سے نقل کرتے ہوئے ذکر کیا ہے۔اور اسے کسی ما خذ کی طرف منسوب نہیں کیا ہے۔

<sup>(</sup>٣) حاشيه شخ الإسلام اشيخ ابرائيم اليجوري المسماة بحقة المريدعلي جوهرة التوحيد ص • ۸اوراس کے بعد کےصفحات۔

# ابن عابدین نے کہاہے: کبھی مکروہ کا اطلاق حرام پر بھی ہوتا ہے، جیسا کہ قدوری نے اپنی کتاب مختصر میں لکھا ہے: جوشخص جمعہ کے دن امام کی نماز سے قبل اپنے گھر میں ظہر کی نماز پڑھ لے، حالانکہ اسے کوئی عذر نہ ہوتو اس کے لئے یہ مکروہ ہوگا، اور کبھی اس کا اطلاق مکروہ تحریکی پر ہوتا ہے، اور اس سے مرادوہ ہے جوحرام سے قریب ہو، امام محمد اسے 'حرم ام ظنی'' کہتے ہیں۔

اس کا اطلاق مکروہ تنزیمی پربھی ہوتا ہے، اوراس سے مرادوہ ہے جس کا چھوڑنا اس کے کرنے سے اولی ہو، اور بیہ خلاف اولی کے مترادف ہے، البحر الرائق میں اس باب میں نماز کی مکروہات کی دو قسمیں ہیں:

اول: مکروہ تحریمی، فقہاء جب مطلق مکروہ استعال کرتے ہیں تو اس سے مراد مکروہ تحریمی ہوتی ہے، اور فتح القدیر میں ہے: بیرواجب کے درجہ میں ہے، اس کا ثبوت بھی اسی دلیل سے ہوتا ہے جس سے واجب کا ثبوت ہوتا ہے، لین ظنی الثبوت ہے۔

دوم: مکروہ تنزیبی، اوراس کا نتیجہ بیہ ہے کہ ان چیزوں کوچھوڑ دینا اولی ہے اوراکٹر فقہاء کراہت کو مطلق رکھتے ہیں، جب بیہ حضرات مکروہ ذکر کریں تواس وقت اس کی دلیل کودیکھنا ضروری ہے، اگر نہی طنی ہو تو مکروہ تحریکی کا حکم لگا یا جائے گا، مگر یہ کہ کوئی الیی دلیل ہو جو نہی کوتھر یم سے مندوب کی طرف چھیر دے، اوراگر نہی کی دلیل نہ ہو بلکہ غیریقنی طور پرچھوڑ نے کے لئے ہوتو یہ تنزیبی ہوگی (۱)۔

زرکشی نے کہا ہے: چارامور پر'' مکروہ'' کا اطلاق ہوتا ہے۔ اول: حرام، اوراس معنی میں اللہ تعالیٰ کا قول ہے: ''کُلُّ ذلِکَ کَانَ سَیِّنُهُ عِنْدَ رَبِّکَ مَکُرُوهاً''(۲) (بیسارے برے کام

#### تعريف:

ا- کراہت لغت میں کرہ کا مصدر ہے، کہا جاتا ہے: ''کوہ الشیء کو ھا و کو اھیة فلا أحبه''کسی چیز کونا پندید کیا، اسم مفعول کو یه اور مکروہ ہے (۱)۔

اصطلاح میں شارع کا ایبا خطاب جو کام سے بازر ہنے کا تقاضہ کرتا ہو،اور بیتقاضالازم نہ ہو<sup>(۲)</sup>۔

## كرابت كاقسام:

۲- زرکشی نے کہا ہے: کراہت بھی شرعی ہوتی ہے اور بھی ارشادی،
یعنی دنیوی مصلحت کے لئے ہوتی ہے، اور اسی قبیل سے جناب
نبی علیلیہ کا حضرت صہیب کے لئے کھجور کے کھانے کو ناپیند کرنا
ہے، اس لئے کہوہ آ نکھ کے مریض تھے (۳)، اور اسی قبیل سے ایک
رائے کے مطابق دھوپ سے گرم ہونے والے پانی کی کراہت
ہے۔

## کراہت کی دوشمیں ہیں: کراہت تحریمی اور کراہت تنزیہی۔

- (۱) المفردات،التعريفات،المحم الوسيط \_
- (۲) جمع الجوامع ار ۸۰، شرح مسلم الثبوت ار ۵۸\_
- (۳) حدیث: کراههٔ النبی عَلَیْ اکل التمر لصهیب وهو أرمد کی روایت ابن ماجه (۱۱۳۹۲) نے حضرت صهیب سے کی ہے، اور اس کی اسناد کو بوصری نے مصباح الزجاجه (۲۰۲/۲) میں صحیح قرار دیا ہے۔
  - (۴) البحرالمحيط ار ۲۹۸\_

كرابت

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۱۸۹۸

<sup>(</sup>۲) سورهٔ اسراء ۱۸سر

تیرے پروردگار کے نزدیک بالکل ناپندئیں)، یعنی حرام ہیں، سامام شافعی اورامام مالک کی عبارت میں مذکور ہے، اوراسی معنی میں برتن کے بارے میں امام شافعی کا بیقول ہے: میں ہاتھی کے دانت کے برتنوں کو مکروہ قرار دیتا ہوں، اور باب السلم میں ہے: میں دبلے جانور، اور بھونے ہوئے اور کیے ہوئے کی شرط لگانے کو مکروہ قرار دیتا ہوں، اس لئے کہ لاغر جانور عیب دار ہے، اور عیب دار کی شرط لگانا عقد کو فاسد کرنے والا ہے، صید لانی نے کہا ہے: اور متقد مین کی عبارت میں اکثر حرام کے لئے مکروہ کا لفظ استعمال کیا گیا ہے، تاکہوہ اللہ تعالیٰ کے اس ارشاد میں داخل نہ ہوجا کیں: "و کلا تھو گو اُو لِمَا اللہ تعالیٰ کے اس ارشاد میں داخل نہ ہوجا کیں: "و کلا تھو اُو اُل لِمَا اللہ تعالیٰ کے اس ارشاد میں داخل نہ ہوجا کیں: "و کلا تھو اُو اُل لِمَا وَصِفُ اُلُسِنَتُ کُمُ الْکَذِبَ هذا حَللٌ وَ هذَا حَرامٌ" (اور اپنی زبانوں کے جھوٹ بنا لینے سے بیمت کہد دیا کرو کہ فلاں چیز ملال ہے اور فلال (چیز) حرام ہے)، چنا نچے انہوں نے لفظ تحریم کے ملال ہے اور فلال (چیز) حرام ہے)، چنا نچے انہوں نے لفظ تحریم کے استعمال کونا پسند کیا ہے۔

دوم: جس سے مکروہ تنزیبی کے طور پر منع کیا جائے اور یہی اس جگہ مقصود ہے۔

سوم: ترک اولی، جیسے نماز چاشت، اس کئے کہ اس کے پڑھنے میں بہت فضیلت ہے، اور امام صاحب نے نہا یہ میں نقل کیا ہے: جمعہ کے خسل کو چھوڑ دینا مکروہ ہے، حالانکہ اس میں کوئی نہی نہیں ہے، وہ کہتے ہیں: اور میر نزدیک بیہ ہر اس مسنون میں جاری ہے جس کا حکم مقصود ہو، میں عرض کرتا ہول کہ اس کی تائیدامام شافعی کی کتاب الام کی عبارت سے ہوتی ہے، اور وہ بیہ کہ احرام کے خسل کو چھوڑ نا مکروہ ہے، اور بیشتر فقہاء ترک اولی اور مکروہ کے در میان بی فرق کر تے ہیں کہ جس معاملہ میں نہی مقصود ہواس میں مکروہ کہا جائے گا، اور جس میں نہی مقصود نہ ہواس کے بارے میں خلاف اولی کہا جائے گا، اور جس میں نہی مقصود نہ ہواس کے بارے میں خلاف اولی کہا جائے گا،

" مکروه"نهیں کہا جائے گا<sup>(۱)</sup>۔

چہارم: جس کے حرام ہونے میں شہوا قع ہوجیسے درند ہے جانور کا گوشت اور معمولی مقدار میں نبیذ، اسی طرح امام غزالی نے المسصفی میں اس کوکرا ہت کے اقسام میں سے شار کیا ہے، اور ہمارے اصحاب نے اس کی صراحت جزئیات کے ذیل میں اکثر اجتہادی مسائل میں کی ہے جن کے جواز میں اختلاف ہے، لیکن غزالی نے اس پر یہ اشکال کیا ہے کہ جس کے اجتہاد سے اس کا حرام ہونا معلوم ہووہ اس پر حرام ہوگا، اور جس کے اجتہاد سے اس کا حرام ہونا معلوم ہواس کے حق میں کرا ہت کا کوئی معنی نہیں ہے۔ مگر جبکہ خصم کے شبہ میں اپنے نفس کی تعریف ہوا ور اس کے دل میں واقع ہوتو کرا ہت کے لفظ کا اطلاق صحیح نہیں ہوگا، کیونکہ اس میں تحریم کا خوف ہے، اگر چہفن غالب اطلاق صحیح نہیں ہوگا، کیونکہ اس میں تحریم کا خوف ہے، اگر چہفن غالب حال ہونے کا ہو، اور بیاس شخص کے منہ ہب کے مطابق ہے جو یہ کہتا ہوگاں بہر حال اس شخص کے قول کے مطابق جو کہتا ہے کہ ہم جبہتہ صواب کو یانے والا ہے تو اس کے تول کے مطابق جو کہتا ہے کہ ہم جبہتہ صواب کو یانے والا ہے تو اس کے نزد یک حلت قطعی ہے جبکہ اسے طن غالب حاصل ہو (۲)۔

سا-اور کیا ان امور پر کراہت کا اطلاق مشترک کے قبیل سے ہے یا وہ کراہت تنزیبی میں حقیقت اور اس کے علاوہ میں مجاز ہے، اور کیا مکروہ حکم شرعی ہے یا اسے قبیح یا حسن نہیں کمروہ حکم شرعی ہے یا نہیں ، اور کیا مکروہ قبیح ہے یا اسے قبیح یا حسن نہیں کہا جائے گا ، اور کیا مکروہ امر مطلق میں داخل ہوگا یا نہیں ؟ اور کیا وہ ممنوع ہے یا نہیں ؟ اور کیا مندوب کا چھوڑ نا مکروہ تنزیبی سمجھا جائے گا منہیں ؟

ان سب کی تفصیل'' اصولی ضمیمه'' میں دیکھی جائے۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ انحل ۱۲۱۱\_

<sup>(</sup>۱) البحرالحيط ۲۹۱۱، حاشيه ابن عابدين ار ۴۸، اوراس كے بعد كے صفحات، نيز د كيكھئے: جواہرالإ كليل ار ۲۳۳۔

<sup>(</sup>۲) البحرالمحيط للزركشي ار ۲۹۷\_

خلاف اولى:

۷ - زرکشی نے کہا ہے: اس قسم کے تذکرہ کوعلماء اصول نے چھوڑ دیا ہے اور ایہ کرا ہت اور اباحت کے مابین واسطہ ہے، ان حضرات نے بہت می چیزوں میں اختلاف کیا ہے کہ کیا بیم کروہ ہیں یا خلاف اولی، جیسے وضومیں پانی جھاڑ نا اور خشک کرنا وغیرہ۔

امام الحرمین نے کہا ہے کہ .....ان دونوں کے مابین فرق کو صرف متاخرین نے بیان کیا ہے اوران دونوں کے مابین اس طرح سے فرق کیا ہے کہ جس میں نہی مقصود وارد ہوتواس کو مکروہ کہا جائے گا ، نہی مقصود میں ایسا نہ ہوتو وہ خلاف اولی ہوگا ، مکروہ نہیں کہا جائے گا ، نہی مقصود سے مرادیہ ہے کہ اس کی صراحت کردی گئی ہوجیسے (شارع کا) قول: تم ایسامت کرو، یا"نہین کہ عن کذا" (بیس نے تمہیں اس سے منع کیا) ، برخلاف اس صورت کے جب کسی امر مستحب کا حکم دیں تواس کا چھوڑ نا مکروہ نہیں ہوگا ، اگرچہ کسی چیز کا حکم کرنا اس کی ضد سے ممانعت ہے ، اس لئے کہ ہم نے اسے لازم کے ذریعہ سمجھا ہے اوریہ مقصود نہیں ہے ، اور دوسری جگہ کہا ہے کہ ترک اولی صرف اس صورت میں کہا جائے گا جبکہ وہ متعین ہو، جیسے چاشت اور تبجد کی نماز ، اور جن مند وہات کے لئے کوئی تحد بداور ضابطہ نہ ہوتواس کے چھوڑ نے کو مکروہ منہیں کہا جائے گا ، ورنہ انسان ہر وقت بہت سے مکروہات کا مرتکب میں کہا جائے گا ، ورنہ انسان ہر وقت بہت سے مکروہات کا مرتکب مریض کی عیادت کرتا اور اس جیسے دوسرے امور۔

زرکشی نے ان اقوال کونقل کرنے کے بعد کہا ہے: حقیقت ہیہ ہے کہ خلاف اولی مکروہ کی ایک قتم ہے اور مکروہ کے درجات متفاوت بیں جیسا کہ سنت میں ہے، اور مناسب نہیں ہے کہ اسے ایک دوسری قتم شار کیا جائے ، ور نہ احکام چھ ہوں گے ، اور بیخلاف معروف ہے ،

یا بید کہ خلاف اولی شریعت سے خارج ہوگا حالانکہ ایسا نہیں ہے (۱)، اور بیابعض حنفیہ کی رائے ہے کیونکہ انہوں نے کہا ہے کہ کراہت تنزیبی کا مرجع خلاف اولی ہے۔

ان میں سے بعض نے اس طرف اشارہ کیا ہے: بھی ان دونوں کے درمیان اس طرح سے فرق کیا جا تا ہے کہ خلاف اولی وہ ہے جس میں نہی کا صیغہ نہ ہو جیسے نماز چاشت کو چھوڑ نا، برخلاف کروہ تنزیہی کے، البحر الرائق میں کہا ہے: مستحب کو چھوڑ نے سے کراہت کا ثبوت لازم نہیں آتا ہے، اس لئے کہ اس کے لئے دلیل خاص کا ہونا ضروری ہے، اور ابن عابدین نے اس کلام کے بعد کہا: میں کہتا ہوں یہی ظاہر ہے، اور ابن عابدین نے اس کلام کے بعد کہا: میں کہتا ہوں یہی ظاہر ہے، اس لئے کہ اس میں شبہیں ہے کہ نوافل طاعات کے قبیل سے ہے، اس لئے کہ اس میں شبہیں ہے کہ نوافل طاعات کے قبیل سے بیں، جیسے نماز اور روزہ وغیرہ، اور بلاکسی مجبوری کے اس کا اداکر نا اس کے چھوڑ نے سے اولی ہے، اور بینہیں کہا جائے گا کہ اس کا چھوڑ نا مکروہ تنزیہی ہے۔

<sup>(</sup>۱) البحرالمحيط الر ۴۲ س،اوراس كے بعد كے صفحات ـ

<sup>(</sup>۲) ردامختارعلیالدرالمختارا / ۸۴\_

محر

كردار

د یکھئے:مقادیر۔

## تعريف:

ا - کردار (اوراسے خوارزم میں حق قرار کہا جاتا ہے) فاری کا لفظ ہے، اس کا اطلاق ان مکانات یا درختوں پر ہوتا ہے جو وقف کی زمین میں تغمیر کئے جاتے ہیں، یالگائے جاتے ہیں اوران اراضی کو کہا جاتا ہے جسے امام اسلمین بیت المال کے لئے خاص کرلیں اور اسے لوگوں کو بٹائی کے طور پر جیتی کرنے کے لئے دیں، تو اس میں ان کے لئے عمارت، درخت یامٹی کا گھر ہوتا ہے (۱)۔

## اجمالي حكم:

۲ – وقف اراضی وغیرہ کو کرایہ پر لینے والوں کے لیے یہ جائز ہے کہ اراضی میں انہوں نے جو مکان بنائے یا درخت لگائے یامٹی کے گھر بنائے ان کوفروخت کریں بشر طیکہ کر دار معلوم ہو،اس لئے کہ اس میں انہوں نے جو کچھ بنایا ہے وہ ان کی ملک ہے، اور انہیں زمین میں حق قرار حاصل ہے، لہذا ان کے لئے اسے فروخت کرنا جائز ہوگا (۲)۔

کر دار میں شفعہ کی تفصیل اصطلاح '' کدک' (فقرہ ۱۱) میں دیکھی جائے۔

<sup>(</sup>۱) متن اللغة ماده: "كدر"، حاشيه ابن عابدين ۸/۵ ۱۳۸۶، تكمله البحر الرائق شرح كنز الدقائق ۸/۸ ۱۴٬۸ منلامكيين بحاشية أبي سعود ۲۳۷ سه

<sup>(</sup>۲) حاشیه ابن عابدین ۵ ر ۱۳۹۰ اسمای و اشیه آبی السعود علی شرح الکنزلمئلامکین ۱۳۳۷ – سر ۲

میں بہت زیادہ ہوتی ہے،اس میں سے کچھ جنگل میں اور کچھ سبزہ زار میں ہوتی ہے،اس کا واحد ثومۃ ہے<sup>(۱)</sup>۔ کراث اور ثوم دونوں مختلف نوعیت کی سبزیاں ہیں۔

## ج-بصل (پیاز):

الراس کی اندرا گتا ہے، اوراس کی بادر اگتا ہے، اوراس کی بار یک جڑیں ہوتی ہیں اوراس کی بادریکا کرکھا یاجا تا ہے ''اوراس کا واحد'' بصلة'' ہے۔

پیراث کےعلاوہ ہے،اور بیدونوں دومختلف قسمیں ہیں۔

# د\_فجل (مولی):

۵-ایک سبزی ہے جوایک سال میں پیدا ہوتی ہے اور اس کی جڑیں بہت زیادہ موٹی ہوتی ہیں، اس کی ڈکار بری ہوتی ہے، اس کا واحد "فجلة" (فاء اور "فجلة" (فاء اور "فجلة") اور "فجلة" (فاء اور "جیم دونوں کے ضمہ کے ساتھ) ہے (")۔

ہیں۔ ہیں۔

## كراث سے متعلق احكام:

اس کے کھانے کا حکم اور جماعت کی حاضری میں اس کا اثر:

۲ - فقہاء کا اس پراتفاق ہے کہ ان اعذار میں سے جن کی وجہ سے جماعت میں شریک نہ ہونا مباح ہوتا ہے، ہر بد بودار چیز کا کھانا ہے،

- (۱) لسان العرب المعجم الوسيط ماده: " ثو م' -
- (٢) لسان العرب ألمعجم الوسيط ماده: "بصل" ـ
- (٣) لسان العرب، المعجمُ الوسيط ماده: ''فجل''۔

## -گُرِّ ا**ث**

## تعريف:

ا-کراش لغت میں: (کاف کے فتح اوراس کے ضماورراء کی تشدید کے ساتھ)
مشہور سبزی کا نام ہے، جس کی بوخراب اور عرق ناپندیدہ ہوتا ہے۔
اور کراث (کاف کے فتح اور راء کی تخفیف کے ساتھ) ایک قسم کا
پودہ ہے، اس کا واحد کراثہ ہے، اور اسی وجہ سے انسان کو کراثہ 'کہا
جاتا ہے، ابو حنیفہ دینوری نے کہا ہے: کراث ایک پہاڑی درخت
ہے جو ہرا، ملائم اور نرم ہوتا ہے (۱)۔

#### متعلقه الفاظ:

الف-بقل: (سبری)

۲- یہ ہروہ چیز ہے جسے موسم بہارا گاتا ہے، اور ہر وہ پودا ہے جس سے زمین میں شادانی آتی ہے، اور ہروہ شی ہے جس کی جڑاور شاخ موسم سرمامیں پیدا ہوتی ہے، وہ سبزی ہے (۲)۔ میرکراث سے عام ہے۔

ب-ثوم (لهسن)

۳۰ معروف سبزی ہے جس کی بوتیز ہوتی ہے اور بیعرب کے شہرول

- (۱) لسان العرب، تاج العروس ماده: '' كرث' ـ
- (٢) ليان العرب ماده :''بقل''، الكليات ١٩٨٩، المغرب في ترتيب المعروف، ١٣٨٩ على المعروف ١٣٨٨ على المعروف المعرو

جیسے لہمن، پیاز، کراث اور مولی، جبکہ اس کی بد بوکوختم کرنا وشوار ہو<sup>(۱)</sup> ہو<sup>(۱)</sup> ہیں گئے کہ حضرت جابر کی حدیث ہے جس میں نبی کریم علی استان ہو النظم ا

اورتفصیل اصطلاح''صلاۃ الجماعۃ'' (فقرہ رسس) میں ہے۔ کے - میتکم اس شخص کے لئے ہے جومسجد جانے کا ارادہ کرلے، اور جو شخص مسجد جانے کا ارادہ نہیں کرتے تو بھی فقہاء نے صراحت کی ہے کہ اس کا کھانا مکروہ ہے، مگر اس شخص کے لئے جو اس کی بد بوکو دورکرنے پرقادر ہو۔

ابن قدامه نے کہا ہے: پیاز کہن، گندنا، مولی اور ہر بد بودار چیز کا اس کی بد بوکی وجہ سے کھانا مکروہ ہے، چاہے مسجد میں داخل ہونے کا ارادہ ہو یا نہ ہو<sup>(۳)</sup>، اس لئے کہ نبی علیقی نے ارشاد فرمایا: "إن الملائكة تتأذى مما یتأذى منه الناس" (جن چیزوں

(۱) حاشية الدسوقى على الشرح الكبير ار ۹۰ ۱۳۹ ، جواهر الإكليل ار ۱۰۰ ، مغنى الحتاج ۱ / ۲۳۲ ، القليو بي وعميره ار ۲۲۷ ، كشاف القناع ار ۴۹۷ ، المغنى ۱۱ / ۸۹ ، ۸۹ ، محمدة القارى ۲ / ۲۳۱ ـ

سے انسان تکلیف محسوس کرتا ہے ان سے فرشتے بھی تکلیف محسوس کرتے ہیں)۔

حاشیۃ الدسوقی میں ہے کہا گرمسجد جانے کا ارداہ نہ ہوتو جمعہ کے علاوہ میں مسجد کے باہراس کا کھانا مکروہ ہے، اورا گرمسجد میں جانے کا ارادہ ہوتو معتمد قول میں ہے کہ بیچرام ہے (۱)۔

قلیوبی نے کہا ہے کہ رائج قول کے مطابق اس کا کھانا جناب نبی

کریم علی ہے کہ میں اور اسی طرح ہمارے حق میں مکروہ ہے،

اگر چہ مسجد کے علاوہ میں ہو۔ ہاں ، ابن حجر اور شخ الاسلام نے کہا ہے

کہ اس کا کھانا اس مخص کے حق میں مکروہ نہیں ہے جو اس کی بد ہو کہ

دور کرنے پر قادر ہو، اور نہ اس مخص کے حق میں جولوگوں کے ساتھ

اکٹھے ہونے کا ارادہ نہیں رکھتا ہو، اور کسی واجب جیسے جمعہ کو ساقط

کرنے کے ارادہ سے اس کا کھانا حرام ہے ، اور اس کی بد ہو کو ختم

کرنے کی کوشش واجب ہوگی (۲)۔

امام نووی نے ان لوگوں کااس پر اجماع نقل کیا ہے جن کا اجماع معتبر ہے کہ پیسنریاں حلال ہیں (۳)۔

#### بيوى كا گندنا كھانا:

۸ - فقہاء نے صراحت کی ہے کہ شوہر کا بیوی پر بیٹ ہے کہ اسے اس
 چیز کے کھانے سے منع کر ہے جس کی خراب بد بوہوتی ہے جیسے پیازیا
 لہمن یا گندنا۔

اس لئے کہ بیہ بوسہ اور پوری طرح استمتاع سے مانع ہے، چنانچہ فتح القدیر اور الفتاوی الہند بیر میں ہے: اور اسے حق ہے کہ

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من أكل من هذه ....."كی روایت مسلم (۳۹۵) نے كی ہے۔

<sup>(</sup>۳) المغنی ۱۱ر۸۹،۸۹،۸شاف القناع ار ۸۹۸،۴۹۷\_

<sup>(</sup>۴) حدیث: 'إن الملائكة تتأذی ..... 'کی روایت مسلم (۱۹۵۸) نے کی

<sup>(</sup>۱) حاشية الدسوقي على الشرح الكبير ١ / ٩٠ سـ

<sup>(</sup>۲) القليو بي وغميرهار ۲۲۷\_

<sup>(</sup>۳) شرح مسلم ۵۸۸۵\_

صحیح ہے ۔

گندنا کی بیع:

جائے۔

انتفاع ہونا ظاہر ہوجائے)(م)۔

اسے الی چیز کے کھانے سے منع کرے جس کی بدبوسے وہ تکلیف محسوس کرتا ہو۔

الشرح الصغیر میں ہے: شوہر کے لئے جائز ہے کہاہے اس چیز کے کھانے سے منع کر ہے جس کی خراب بو ہوتی ہے جب تک کہ وہ اسے اس کے ساتھ نہیں کھائے یا سونگھنے کی صلاحیت ختم ہوجائے، لیکن بیوی کوبیچی نہیں ہے کہ وہ شوہر کواس سے رو کے اگر چہ وہ خود نہ کھا ئے ۔

کھانے سے منع کرےجس کی بوسے وہ تکلیف محسوں کرتا ہے جیسے ر را ایماز (۲)

کشاف القناع میں ہے: بیوی کواس چیز کے کھانے سے روکا

سے منع کرے،اس لئے کہ بیروطی سے مانع نہیں ہے <sup>(۴)</sup>۔ اوراس کی تفصیل: (اصطلاح'' عشرة'' فقره ر ۱۴) میں ہے۔

## گندنامیں بیعسلم:

9- سبزیوں میں ،جن میں سے گندنا بھی ہے بیے سلم کے سیح ہونے میں فقہاء کا اختلاف ہے، حنفیہ کا مذہب اوریہی مذہب میں حنابلہ کا

مغنی المحتاج میں ہے: اسے حق ہے کہ بیوی کو الیمی چیز کے

جائے گاجس کی بوخراب ہو، جیسے لہسن یا پیاز یا گندنا، اس لئے کہ بیہ کمال استمتاع سے مانع ہے <sup>(۳)</sup>۔

اس جگه حنابله کاایک قول ہے: شوہرکو بیتی ہے کہ بیوی کواس

#### (۱) الفتاوی الهندیه ۳ ۸ ۱۸۵، البحرالرائق ۲ را ۱۷، الإنصاف ۸ ۲ ۸، شرح منتهی الإرادات ٢/ ٢١٥، كشاف القناع ٣/ • ٢٩\_

ایک قول ہے کہاس میں بیج سلم سے نہیں ہے، کیونکہ سبزیاں مثلی اشیاء

کے قبیل سے ہیں،اوراس لئے کہ مفتلف ہوتی ہیںاور گھر باندھنے

مالكيه اورشا فعيه كامذهب اوريهي حنابله كي ايك روايت ہے كه بيد

• ا - فی الجملهاس پرفقهاء کا اتفاق ہے کہ قابل انتفاع ہونے کے بعد

گندنا کی بیع صحیح ہے (۳) اس لئے کہ حضرت ابن عمر کی حدیث عام

ہے کہ نی علیہ نے: "نھی عن بیع الثمار حتی یبدو

صلاحها" ( بچلوں کی بیج سے منع فرمایا یہاں تک کہ اس کا قابل

اوراس کے بارے میں ان حضرات کی تفصیل اور اختلاف ہے،

جيے اصطلاح: ''بيع منهی عنه'' (فقره ۱۰۷-۸۷) میں ملاحظه کیا

کے ذریعیان کی مقدار معلوم کرناممکن نہیں ہے (۱)۔

<sup>(</sup>۲) المدونه ۴ر۱۴، التاج والإكليل ۱۳۸۴، شرح الزرقاني على مخضر خليل ۵ / ۲۱۳ ، نهاية الحتاج ۲۰۲۸ طبع المكتبة الإسلاميه، الإنصاف ۸۲/۵

<sup>(</sup>٣) حاشيه ابن عابدين ٣٨/٨، حاشية الدسوقي على الشرح الكبير ٣٨/١ ١٠ القليو بي وعميره ٢ر٢٣٥، حاشية الجمل على شرح المنج سر ٢٠١٠، المغني ٣/ ١٠٢٧ الإنصاف ٥ / ٦٤ ،القواعد النورانيير ١٢٣ ـ

<sup>(</sup>٣) حديث: "نهى عن بيع الشمار ....."كل روايت بخاري ( فتح الباري ہمر ۱۹۹۷)اورمسلم (۱۱۲۵)نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) فنخ القدير ۲ر ۵۲۰، الفتاوي الهندييه ارا ۳۴، الشرح الصغير ار ۵۲۰ طبع

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج سر ۱۸۹\_

<sup>(</sup>۳) کشاف القناع ۵ر ۱۹۰، نیز دیکھئے:المغنی ۸ر ۱۲۸۔

<sup>(</sup>۴) المغنی۸/۱۲۸،الإنصاف۸/۳۵۲\_

مر ٥

ح کر کیس

د يکھئے: اُطعمۃ ۔

تعریف:

ا-'' کرہ''لغت میں: کاف کے ضمہ اور اس کے فتحہ کے ساتھ مشقت ك معنى مين ب، اوربير كرهت الشيء أكرهه كرها" (ضمه اورفتح كے ساتھ) كامصدر ہے اور "أحببته" (ميں نے اس سے محبت کی ) کی ضدیے، اسم مفعول مکروہ ہے۔

بہت سے اہل لغت کا مذہب ہے کہ' کر ہ'' اور'' کُر ہ'' دولغت ہیں،جس لغت سے بھی بیلفظ آئے جائز ہے،سوائے فراء کے،ان کا خیال یہ ہے کہ ''کرہ'' (ضمہ کے ساتھ) اس کامعنی یہ ہے کہتم نے خوداس کونالیند کیا، اور'' کرہ'' (فتحہ کے ساتھ) تم پر دوسرے نے زېردستي کې په

مصباح میں ہے: کرہ (فتہ کے ساتھ )مشقت ہے، اور ضمہ کے ساتھ: زبردتی کرنا ہے۔ اورایک قول ہے فتہ کے ساتھ" اکراہ" ہے اورضمہ کے ساتھ مشقت ہے (۱)۔

فقہاء کےنز دیک اس کااستعال بغوی معنی سے الگنہیں ہے ' ۔

متعلقه الفاظ:

الف-بغض:

۲- بغض لغت میں: محبت کی نقیض ہے، اور "بغض الشمیء (ا) لبان العرب، المصباح المنیر -

(۲) القرطبي سر ۳۹،۳۸سـ

بغضا" اس نے اس سے نفرت کی اور اسے نالپند کیا، اور ' بَغُضَ الموجل" (ضمه کے ساتھ)''بغاضة'' یعنی وہ مبغوض ہوگیا، اور ' بغضه الله إلى الناس تبغيضا فأبغضوه" الله تعالى في اسكو لوگوں کے نز دیک مبغوض بنایا تولوگوں نے اس سے نفرت کی ۔

مفردات میں ہے: بغض نفس کا اس چیز سے نفرت کرنا ہے جس سے وہ اعراض کر تاہے، اور بیمجت کی ضدیے <sup>(۱)</sup>۔

ابو ہلال عسکری نے کراہت اور بغض کے درمیان فرق کیا ہے، چنانچدانہوں نے کہا ہے:'' بغض'' میں جو وسعت ہے وہ کراہت میں نہیں ہے، کہا جاتا ہے: ''أبغض زیدا''، لیخی اس نے اس کے اگرام اور اس کے نفع کو نالیند کیا، اور اس معنی میں اُکو ہه نہیں کہا جا تا ہے۔مزید بہ کہ کراہت کا استعمال جن چیزوں میں ہوتا ہے،ان میں بغض کا استعمال نہیں ہوتا ہے، چنانچہ کہا جاتا ہے: اکوہ هذا الطعام" (میں اس کھانے کو ناپیند کرتا ہوں)، "أبغضه"، نہیں کہا جاتا ہے، اور مرادیہ ہے کہ میں اس کے کھانے کو ناپیند کرتا

٣- حب لغت میں بغض کی نقیض ہے، اور ' حب' کامعنی چاہت اور محبت ہے اور أحبه (اس نے اس سے محبت کی) اسم فاعل محب ہے اور "حبّه يحبه"كسره كساته اسم مفعول "محبوب" بي باب ضرب يضر بسے ہے۔ اور "تحبب إليه" وه پسنديده موا" اور حب کرہ کی نقیض ہے۔

## ناپينديده ہو۔

كره كے اقسام:

م - مفردات میں ہے: کرہ کی دوقتمیں ہیں، اول: جوطبعی طور پر

دوم: وہ ہے جوعقلی یا شرعی اعتبار سے ناپسند ہو،لہذا صحیح ہے کہ انسان ایک ہی چیز کے بارے میں کہے: میں اسے چاہتا ہوں اور میں اسے نالپند کرتا ہوں، اس معنی میں کہ میں اسے طبعی اعتبار سے جاہتا ہوں اور عقل یا شرع کے اعتبار سے ناپیند کرتا ہوں ، اور میں اسے عقل یا شرع کے اعتبار سے جاہتا ہوں اور طبعی اعتبار سے ناپیند کرتا ہوں، اورالله تعالى كا فرمان بي: "كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَهُوَ كُرُهُ لَّکُمُ"<sup>(1)</sup> (تمہارےاو پر قال فرض کردیا گیاہے، درآنحالیکہ وہتم پر گراں ہے)۔ بعنی تم طبعی لحاظ سے اسے ناپیند کرتے ہو<sup>(۲)</sup>۔

قرطبی نے اس آیت کی تفسیر میں کہا ہے: جہاد ناپسندیدہ تھا،اس لئے کہاس میں مال کا نکالنااوراہل ووطن سے جدا ہونااورجسم کوزخموں اورنفس کو ہلاکت کے لئے پیش کرنا ہے، تو ان کی کراہیت اس وجہ سے تھی نہ یہ کہ انہوں نے اللہ کے فرض کونا پیند کیا <sup>(۳)</sup>۔

۵ - کره مجھی واجب ہوتا ہے جیسے کفر کو ناپیند کرنا ،معصیت کو ناپیند کرنا، اوراسی وجہ ہے ایمان والوں پراللّٰد کافضل ہے کہاس نے ان کے دلوں میں کفر، نا فر مانی اور گناہ کو ناپیندیدہ بنادیا۔

جناب نبي عليه ارشاد فرماتے ہيں: "ثلاث من كن فيه وجد حلاوة الإيمان: أن يكون الله و رسوله أحب إليه مما سواهما ، و أن يحب المرء لايحبه إلا لله، وأن يكره

<sup>(</sup>۱) سوره بقر هر ۲۱۲\_

<sup>(</sup>۲) المفردات في غريب القرآن ـ

<sup>(</sup>٣) القرطبي ٣٨،٣٨ سـ

<sup>(1)</sup> لسان العرب، المصباح المهيم بمعجم الوسيط ، المفردات في غريب القرآن \_

<sup>(</sup>٢) الفروق في اللغة لا بي ہلال العسكري\_

<sup>(</sup>٣) لمان العرب، المصباح المنير ، المفردات في غريب القرآن ـ

أن يعود في الكفر كما يكره أن يقذف في النار" (جس شخص كے اندرتين چيزيں ہوں وہ ايمان كى حلاوت پالے گا، يہ كہ اللہ اور اس كے رسول اس كے نزديك ان دونوں كے علاوہ سے زيادہ محبوب ہوں ، اور يہ كہ انسان كسی شخص سے محبت صرف اللہ كے لئے كرے اور يہ كہ كفر كى طرف لوٹنا اسے اتنائى نالپنديدہ ہوجتناوہ آگ ميں ڈالے جانے كونالپندكرتا ہو)۔

کرہ بھی حرام ہوتا ہے، جیسے اسلام کو یارسول اللہ علیہ یا سحابہ رضوان اللہ تعلیم اجمعین یا صالحین کونا پیند کرنا ، اور اس میں یہ بھی داخل ہے کہ دوسرے کے پاس جونعت ہے اس کونا پیند کیا جائے اور اس کی نعمت کے ختم ہونے کی تمنا کی جائے ۔

کبھی کرہ مباح ہوتا ہے، جیسے اللہ کی جانب سے جس چیز کا فیصلہ ہوا ہے اگر وہ معصیت ہوتو اس کو ناپسند کرنا، اس لئے کہ انسان سے مطلقاً فیصلہ پر رضامندی کامطالبہ کیا گیا ہے، اگر جس چیز کا فیصلہ ہوا ہے وہ طاعت ہوتو فیصلہ اور فیصل شدہ شی دونوں پر رضامند ہونا واجب ہے اور اگر فیصل شدہ تھم معصیت ہوتو واجب ہے کہ فیصلہ پر راضی ہواور فیصل شدہ تھم معصیت ہوتو واجب ہے کہ فیصلہ پر راضی ہواور فیصل شدہ تھم ہراضی نہ ہو بلکہ اسے ناپسند کرے (۳)۔

قرافی کہتے ہیں: جان لو کہ قضا پر ناراض ہونا بالا جماع حرام اور رضا بالقضاء بالا جماع واجب ہے، مقصی بداس کے برخلاف ہے پس اس بنیاد پر جب انسان کسی بھاری میں مبتلا ہوتو وہ اپنی طبیعت کے تقاضہ سے بھاری سے تکلیف محسوس کرتے ویہ قضا سے عدم رضا مندی

پیندیدہ ہوں،اورشریعت کسی شخص کوالیں چیز کا مکلّف نہیں بناتی ہے جو اس کی طبیعت میں نہ ہو، آشوب چیثم میں مبتلا شخص کو حکم نہیں دیا گیاہے كه آئكه كوتكليف دينے والى بيارى ياكسى دوسرى بيارى كواچھا سمجھے بلکہ اللہ تعالی نے اس قوم کی مذمت کی ہے جو تکلیف محسوس نہیں کرتی، اور جولوگ مصائب سے صدمہ محسوس نہیں کرتے ہیں ان لوگوں کی اييناس قول سے مذمت كى بے: "وَلَقَدُ أَخَذُنهُمُ بِالْعَذَابِ فَمَا استكَانُو الرَبِّهم وَمَا يَتَضَرَّعُونَ" (١) (اورباليقين جم في أَصي عذاب میں ہی پکڑا،لیکن ان لوگوں نے نہاینے پروردگار کے سامنے فروتنی کی اور نه عاجزی کی ) ۔ توجو شخص عاجزی نه کرے اور تکلیف دہ چیزوں کی وجہ سے فروتنی اختیار نہ کرے اور اس کی وجہ سے بے صبری کااظہار کرےاوراس کی وجہ سےاینے رب کی طرف لغزش کومنسوب کرے،تو وہ جبار،سرکش اور خیر کے راستوں سے دور ہے،لہذا جس كا فيصله بهواور جومقدر بهووه قضااور قدر كااثر ہے، پس واجب صرف رضا بالقصناء ہے، کیکن جس کا فیصلہ کیا گیا ہے اس پر رضامندی بھی واجب ہوتی ہے، جیسے اللہ تعالی اور واجبات پرایمان، جبکہ اللہ تعالی اسے انسان کے لئے مقدر فرمادیں، اور کبھی مندوبات میں مندوب، محرمات میں حرام اور مباحات میں مباح ہوتی ہے، لیکن قضا پر رضامندی علی الاطلاق واجب ہے، جناب رسول اللہ علیہ ا پیخاٹر کے حضرت ابراہیم کی موت <sup>(۲)</sup>،اورسیدہ عائشہ پرتہمت لگائے جانے اور اس کے علاوہ دوسری چیزوں کی وجہ سے ممگین

نہیں ہے بلکہ فیصل شدہ حکم سے عدم رضامندی ہے، ہمیں حکم نہیں دیا

گیا ہے کہ ہمارے لئے مصائب وتکالیف اور تکلیف وہ حوادث

<sup>(</sup>۱) سورهٔ مؤمنون ۱۷-

<sup>(</sup>۲) حدیث: "حزن النبی عَلَیْ ملوت ولده إبراهیم" کی روایت بخاری (فق الباری ۱۷۳/۱۵۱۳) نے حضرت انس بن ما لک سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) فَتَّ الباری الر ۵۸ بَواعد الأحکام الر ۱۸۹ ،۱۸۹ ،۱۸۹ القرطبی ۱۰۸،۹،۲۱۷،۲۱۲،۲۱۲،۱۹۰ -۱۰۸ من دوایت حدیث: "فلاث من کن فیه و جد حلاوة المیدمان ......" کی روایت بخاری (فَتِّ الباری ۱۰۰۱) نے حضرت انس ابن ما لک ﷺ کے ہے۔

<sup>(</sup>۲) حاشیه ابن عابدین ۳۷ را ۲۹۱،۱۰ الزواجر ار ۲۱۸،۲ ۱۸ را ۳۰ العقیدة الطحاوییه ص ۲۷ م، اِ حیاءعلوم الدین ۳۷ را ۱۸۹

<sup>(</sup>٣) قواعدالأحكام للعزبن عبدالسلام ار ١٨٨ ـ

ہوئے تھے (۱) اس کئے کہ بیسب مقطعی کے قبیل سے ہیں ،اور انبیاء علیہم السلام کی طبیعتیں تکلیف دہ چیز ول سے تکلیف محسوس کرتی ہیں ،
اور مسرت بخش چیز ول سے خوشی محسوس کرتی ہیں ،اور جب مقطعی بہ پر
رضامندی انبیاء کے طبائع میں حاصل نہیں ہوتی ہے تو دوسروں میں بدرجہاولی نہیں ہوگی ۔
بدر جہاولی نہیں ہوگی (۲) ۔

اورمباح کرہ کے قبیل سے وہ مباحات ہیں جن میں انسان نقص محسوس کرتا ہے، امام غزالی کہتے ہیں کہ اس شخص کے لئے کوئی حرج نہیں ہے جومباحات میں اپنے پیچھے رہنے اور اس کے نقصان اٹھانے کونالیند کرتا ہے (۳)۔

## عقیده میں کره کااثر:

۲ - جوشخص اسلام کونا پسند کرے یارسول الله علی کونا پسند کرے تو وہ کا فرسمجھا جائے گا،اورجس شخص کی طرف سے بیظا ہر ہوا گروہ تو بہنہ کرے تو اسے قبل کیا جائے گا۔

انصاراور صحابہ رضوان اللہ علیہم اجمعین کومبغوض رکھنا اگراس وجہ سے ہو کہ انہوں نے دین کوسر بلند کیا ، اسلام اور نبی کریم علیہ کی سے ہو کہ انہوں نے دین کوسر بلند کیا ، اسلام اور نبی کریم علیہ کی نصرت میں جان و مال لگایا تو اس حثیبت سے ان کو نالیسند کرنے والا شخص کا فر ہوگا اور جو شخص انہیں ان کی ذات کی وجہ سے نالیسند کر ہے تو وہ گنہ گار ہوگا (۴)۔

## نماز کی امامت میں کرہ کااثر:

ک - فقہاء کا مذہب ہے کہ اگر لوگ کسی کی امامت کونا پیند کریں تواس کے لئے امامت کرنا مکروہ ہے اس لئے کہ حضرت ابوامامہ ٹے روایت کی ہے کہ بی عیالیہ نے ارشاد فرمایا: ''فلا ثنة لا تجاوز صلاتهم آذانهم: العبد الآبق حتی یرجع، و امرأة باتت و زوجها علیها ساخط، و إمام قوم و هم له کار هون''() (تین شخصوں کی نمازان کے کانوں سے تجاوز نہیں کرتی ، بھگوڑ اغلام یہاں تک کہوہ واپس آ جائے، وہ عورت جواس حال میں رات گزارے کہ اس کا شوہر اس سے ناراض ہو اور کسی قوم کا وہ امام جسے وہ لوگ نا پیند گریں)۔

حنفیہ نے کہا ہے: اگر قوم اسے اس کے اندر کی کسی خرابی کی وجہ سے یااس وجہ سے ناپبند کرتی ہو کہ وہ لوگ اس سے زیادہ امامت کے حقد ار ہیں تو یہ مکروہ تحریمی ہوگا اور اگر وہی امامت کا زیادہ حقد ار ہوتو مکروہ نہیں ہوگا اور کراہت ان لوگوں پر ہوگی (۲)۔

مالکیہ نے کہا ہے: اگر تھوڑ ہے لوگ اسے ناپند کریں اگر چہوہ لوگ اصحاب فضیلت نہ ہوں اور بینالپندیدگی اس لئے ہو کہ وہ غلط کاموں میں مبتلا ہو جواس کے لئے ہے رغبتی اور کراہت کا سبب ہویا وہ اپنی کا ہلی وستی کی وجہ سے سنن کو چھوڑ دیتا ہو جیسے ور ،عیدین یا نوافل کو چھوڑ ہے تو اس کی امامت مکروہ ہوگی ، اور اگر اسے تمام لوگ یا ان میں سے اکثر یا صاحب فضل ناپند کریں اگر چہوہ تعداد میں کم ہوں تو اس تحق کی امامت حرام ہوگی ، اس لئے کہ حضرت ابوامامیگی حدیث ہے جو گذر چکی ، اور اس لئے کہ حضرت عرش کا قول ہے: "لأن حدیث ہے جو گذر چکی ، اور اس لئے کہ حضرت عرش کا قول ہے: "لأن

<sup>(</sup>۱) حدیث: "تألم النبي عَلَيْكُ لومي السيدة عائشة بما رميت به" كی روایت بخاري (فتر الباري ۱۵۳۸) نے كی ہے۔

<sup>(</sup>۲) الفروق للقرافي ۴۸ ۲۳۱،۲۲۹\_

<sup>(</sup>۳) إحياءعلوم الدين ۱۹۲،۱۹۰ [

<sup>(</sup>۴) حاشیدا بن عابدین ۱۲۹۳، شرح العقیدة الطحاویی ۴۶۷، الأ بی والسوسی شرح صحیح مسلم ار ۱۸۳، ۱۸۳\_

<sup>(</sup>۱) عدیث آبی امامہ: "ثلاثه لا تجاوز صلاتهم آذانهم ....." کی روایت ترندی (۱۲ ۱۹۳) نے کی ہے، اور کہا: عدیث حسن ہے۔

<sup>(</sup>۲) حاشیه ابن عابدین ار۲۷سد

تضرب عنقی أحب إلى من ذلک"<sup>(۱)</sup> (ميری گردن ارُّادی جائے وہ مجھے اس سے زيادہ پيند ہے )۔

شافعیہ نے کہا ہے کہ ایسے تحض کا امامت کرنا جس کو اکثر لوگ شرعاً
کسی مذموم امرکی وجہ سے ناپبند کرتے ہوں مکروہ تنزیبی ہے، جیسے
ظالم حکمراں، یا نماز کی امامت پر قبضہ جمالینے والا جبکہ وہ اس کا مستحق نہ
ہو، یا ناپا کی سے احتر از نہ کرتا ہو، یا نماز کی ہیئت کو بگاڑتا ہو یا غلط طریقہ
سے رہتا ہو، یا فاسق لوگوں کے ساتھ رہتا ہو، اگر چہا سے اس کام کے
لئے امام اعظم نے مقرر کیا ہو، اس لئے کہ حدیث ہے: "ثلاثة لا
تجاوز صلاتھم آذا نھم ... إمام قوم و ھم له کار ھون"
(تین شخصوں کی نمازیں ان کے کا نوں سے تجاوز نہیں کرتیں ....(اور

اوراکثر کل کے حکم میں ہے اور حکم اکثریت کے ناپسند کرنے کے اعتبار سے ہے نہ کہ اقلیت کے لحاظ سے، اس لئے کہ ان حضرات میں اس چیز کے بارے میں اختلاف ہے کہ کیا امام میں وہ بری صفات پائی جاتی ہیں جواس کی امامت کو مکروہ بنادیتی ہیں یانہیں؟ لہذا اکثر کا قول معتبر ہوگا، اس لئے کہ بیروایت کے باب سے ہے، کیکن اگر اسے اکثر سے کم لوگ ناپسند کریں اور بینا پسندیدگی کسی امر مذموم کی وجہ سے نہ ہوتو اس کی امامت مکروہ نہیں ہوگی۔

شربینی انخطیب نے کہاہے کہ کمروہ ہے کہ امام اعظم کسی قوم پرایسے شخص کو امام بنائے جن کی اکثریت اسے ناپبند کرتی ہو، امام ثافعی نے اس کی صراحت کی ہے، اور اس صورت میں مکروہ نہیں ہوگا جبکہ اسے کم لوگ ناپبند کریں، برخلاف امامت عظمی کے کہ اگر اسے بعض لوگ ناپبند کریں تو مکروہ ہوگی (۲)۔

حنابلہ نے کہاہے کہ مذکورہ حدیث کی وجہ سے مکروہ ہے کہ آدمی
ایسے لوگوں کی امامت کرے جن کی اکثریت اسے ناپیند کرے جبکہ
اس کی ناپیندیدگی کسی حق کی وجہ سے ہو جیسے اس کے دین یا اس کے
فضل میں کمی ہو، اور اگر اسے بغیر کسی حق کے لوگ ناپیند کریں تو ان
لوگوں کی امامت کرنا مکروہ نہیں ہوگا، اور بیاس طرح سے کہ وہ دیندار
اور صاحب سنت ہو، منصور نے کہا ہے کہ ہم نے امامت کے معاملہ
میں سوال کیا تو ہم سے کہا گیا کہ اس سے مراد ظالم لوگ ہیں اور جو
سنت کوقائم کر نے تو گناہ اس شخص پر ہوگا جو اس کونا پیند کرے۔

یقوم کی اکثریت کے لحاظ سے ہے، اگرتھوڑ لے لوگ اسے ناپسند کریں توامام احمد نے کہا ہے کہ جب اسے ایک یادویا تین آ دمی ناپسند کریں تو کوئی حرج نہیں ہے، یہاں تک کہ اکثر لوگ اسے ناپسند کریں (۱)۔

زوجین میں سے کسی ایک کے دوسر ہے کونا پسند کرنے کا اثر:

۸ - جب شوہرا پنی بیوی کو برصورتی یا بدخلقی یا غلط رہی ہمن کی وجہ سے ناپسند کرے جبکہ اس کی طرف سے برائی کا ارتکاب یا نافر مانی کا صدور نہ ہوتو اس کے لئے اسے برداشت کرنا اور اسے علاحدہ نہ کرنا مسنون ہے، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَ عَاشِرُوهُ هُنَّ فِعَسٰی اَنُ تَکُرَهُوُ ا شَیْئًا وَ بِالْمَعُرُوفِ فَإِن کَوِهُتُمُوهُ هُنَّ فَعَسٰی اَنُ تَکُرَهُوا شَیْئًا وَ بِالْمَعُرُوفِ فَإِن کَوِهُتُمُوهُ هُنَّ فَعَسٰی اَنُ تَکُرَهُوا شَیْئًا وَ بِالْمَعُرُوفِ فَإِن کَوِهُتُمُوهُ اَ اللهُ فِیْهِ خَیْرًا کَشِیْرًا" (۱) (اور بیویوں کے ساتھ خوش اسلوبی کے ساتھ خوش کرو، اگر وہ تہمیں ناپسند ہوں تو بجب کیا اسلوبی کے ساتھ گذر بسر کیا کرو، اگر وہ تہمیں ناپسند ہوں تو بجب کیا کہ تم ایک شکی کو ناپسند کرو اور اللہ اس کے اندرکوئی بڑی بھلائی رکھ دے)، لین یہ ہوسکتا ہے کہنا پسند یہ گی کے باوجودان عورتوں کوروک

<sup>(</sup>۱) کمغنی ۲۲۹۲ طبع الریاض،شرح منتبی الإ رادات ار ۲۶۲،۲۶۱\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نساءر ۱۹\_

<sup>(</sup>۱) حاشية الدسوقى ار • ۳۳-

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ار ۲۴۵\_

کرر کھنے میں تمہارے لئے دنیاوآ خرت کی بہت زیادہ بھلائی ہواس لئے کہ ہوسکتا ہے کہ انجام یہاں تک پہنچے کہ اللہ تعالی ان سے نیک اولا دعطا فرمائے ،اوراسی مفہوم میں وہ حدیث ہے جوحضرت ابوہریرہ ؓ سے مروی ہے وہ کہتے ہیں رسول اللہ علیہ نے فرمایا: "لا یفوک مؤمن مؤمنة إن كره منها خلقا رضى منها آخر ''<sup>()</sup> (كوكي مؤمن کسی مؤمنہ عورت سے بغض ندر کھے اگراس کا کوئی اخلاق اسے ناپیند ہوگا تو دوسراپیند ہوگا)، یعنی اس سے پوری طرح بغض ندر کھے جواسے اس کی علاحدگی پر آمادہ کردے بلکہ اس کی برائی کواس کی اچھائی کی وجہ سے معاف کردے، اور پیندیدہ چزوں کی وجہ سے ناپیندیدہ چیزوں سے چیثم پوثی کر ہے لیکن اگر شوہراینی بیوی کو اس لئے ناپسند کرے کہ وہ یا کدامن نہیں ہے یا اس پر جواللہ تعالیٰ کے واجب حقوق میں ان کی ادائیگی میں کوتا ہی کرتی ہے، جیسے نماز وغیرہ، اوراس کے لئے اسے ان چیز ول پرمجبور کرناممکن نہ ہوتواس کے لئے ا سے روک کر رکھنا مناسب نہیں ہوگا ،اس لئے کہاس میں اس کا دینی نقصان ہے،اوروہ اپنے فراش کے خراب کئے جانے اور اپنے ساتھ ایسے بچے کوشامل کئے جانے سے مامون نہیں ہوسکتا جواس کا نہ ہو،اور مروی ہے کہ ایک شخص نبی کریم علیہ کی خدمت میں آئے اور عرض كيا: "إن امرأتي لا ترد يد لامس فقال له النبي عُلْبُ طلقھا''<sup>(۲)</sup> (میری بیوی کسی حچونے والے کے ہاتھ کونہیں لوٹاتی تو اس سے نبی علیہ نے فرمایا کہتم اسے طلاق دے دو)۔

ابن قدامہ نے کہاہے: اس حالت میں اس پر تنگی کرنے میں کوئی

مضا نقه نہیں ہے تا کہ وہ فدیہ دے کر اس سے چھٹکارہ حاصل کرے (۱)، اللہ تعالی کا ارشاد ہے: ''وَلاَ تَعْضُلُوُ هُنَّ لِتَذُهَبُوُا بِبَعْضِ مَا اتّٰنِتُمُو هُنَّ إِلاَّ اَنْ یَّا تِیْنَ بِفَاحِشَةٍ مُبَیِّنَةٍ '' (اورنہ اخیں اس غرض سے قیدر کھوکہ تم نے انہیں جو چھودے رکھا ہے اس کا پچھ حصہ وصول کرلو، بجز اس صورت کے کہ وہ صریح بدکرداری کی مرتکب ہوں)۔

اورا گرعورت اپن شوہ کو بدصورتی یا خراب رہن ہن یا اس کے بڑھا ہے یا اس کے ضعف کی وجہ سے نا پسند کرے اورا سے خطرہ ہوکہ وہ اس کی فرما نبرداری کے سلسلہ میں اللہ کے حق کو ادا نہیں کر پائے گی تواس کے لئے جائز ہوگا کہ وہ اس سے سی عوض کے ذریع خلع کر لے جس سے وہ اپنے فشس کو چھڑا لے، اس لئے کہ اللہ تعالی کا فرمان ہے: "فَإِنْ خِفْتُمُ أَلَّا يُقِينُما حُدُودُ اللهِ فَلاَ جُناحَ عَلَيْهِمَا فِيُمَا اللهِ عَلَيْهِمَا فِيُمَا حُدُودُ اللهِ فَلاَ جُناحَ عَلَيْهِمَا فِيُمَا اللهُ عَلَيْهِمَا فِيُمَا حُدُودُ اللهِ فَلاَ جُناحَ عَلَيْهِمَا فِيُمَا مَدُوكُ بِهِ " (سواگرتم کو بیا ندیشہ ہو کہ تم اللہ کے ضابطوں کو قائم ندر کے طور پر دے گی ، اور مروی ہے: "أن امر أة ثابت بن وہ فدیہ کے طور پر دے گی ، اور مروی ہے: "أن امر أة ثابت بن قیس جاء ت إلى النبي عَلَيْكُ فقالت: یا رسول الله ما أنقم علی ثابت فی دین ولا خلق، إلا أنی أخاف الکفر فی علی ثابت فی دین ولا خلق، إلا أنی أخاف الکفر فی فقالت: نعم، فردت علیه و أمرہ ففارقها" (ثابت ابن فقالت: نعم، فردت علیه و أمرہ ففارقها" (ثابت ابن فقالت: نعم، فردت علیه و أمرہ ففارقها" (ثابت ابن فقالت کی یوی نبی عَلَیْ کی خدمت میں آئی اور عرض کیا کہ یا رسول قیس کی بیوی نبی عَلِیْ کی خدمت میں آئی اور عرض کیا کہ یا رسول قیس کی بیوی نبی عَلِیْ کی خدمت میں آئی اور عرض کیا کہ یا رسول

<sup>(</sup>۱) حدیث ألی ہریرہ "لا یفوک مؤمن مؤمنة ....." کی روایت مسلم (۱۰۹۱/۲) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: 'أن رجلا أتى النبي عَلَيْكِ فقال:إن امرأتي لا تود ید لامس..... ' کی روایت نبائی (۲/ ۲۷) نے کی ہے،اور ابن حجر نے التخیص (۲۲۵/۳) میں اسے حج قراردیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) تفییر القرطبی ۹۸/۵ ، مختصر تفییر این کثیر ار ۲۹ ۳، بدائع الصنائع ۳۸ ۹۵، الاختیار ۱۲/۱۲، المهذب۷/۷۶، المغنی ۷/۷۶۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نساء روا ـ

<sup>(</sup>۳) سورهٔ بقره ر۲۲۹\_

<sup>(</sup>۴) حدیث: "أن امرأة ثابت بن قیس جاء ت إلى النبي عَلَيْكِ ....." كی روایت بخاري (فتح الباري ۹۵/۹۳) نے كى ہے۔

الله میں ثابت کو دینداری اور اخلاق کی وجہ سے ناپیند نہیں کرتی ہوں مگر میں اسلام میں کفر کو ناپیند کرتی ہوں، تو رسول الله علیقیہ نے ارشاد فرمایا: کیاتم اسے اس کا باغ لوٹا دوگی؟ تو انہوں نے عرض کیا: ہاں، پھر اس نے اسے لوٹا دیا اور آپ علیقیہ نے شوہر کو حکم دیا، تو انہوں نے اسے علاحدہ کردیا)، اور اگر عورت اپنے شوہر سے بغض کے بغیر خلع کر لے تو اس کے لئے مکر وہ ہوگا ()

اوراس کی تفصیل:''خلع''(فقرہ ۷) میں ملاحظہ کی جائے۔

كساو

د نکھئے: نقو د۔

كسب

#### تعريف:

ا-كسب لغت ميں: كسب كا مصدر ہے، كہاجا تا ہے، "كسب مالا"
يعنى اس نے نفع كما يا، اور "اكتسب" يهى اسى طرح سے ہے يعنى
اس نے نفع كما يا، اور "كسب الأهله و اكتسب" اس نے روزى
تلاش كى، اور "كسب الإثم و اكتسبه" اس نے گناه كما يا (ا) \_
اصطلاح ميں يہ ايسا فعل ہے جو نفع حاصل كرنے يا ضرر كو
دوركرنے كاسب ہو (۲) \_

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-حرفة

۲-حرفہ (کسرہ کے ساتھ) لغت میں پیشہ اور صنعت ہے جس سے روزی حاصل کی جاتی ہے، اور ہروہ کام جس میں انسان مشغول ہوتا ہے اور اس کا حریص بنتا ہے، اسے صنعت وحرفت کہا جاتا ہے، کیونکہ وہ اس سے کماتا ہے (۳)۔

فقہاء کے نزدیک اس لفظ کا استعال لغوی معنی سے الگ نہیں ہے۔ الرملی نے کہا ہے: حرفت وہ صنعت وغیرہ ہے جسے روزی

- (٢) التعريفات للجرحاني، قواعد الفقه للبركتي \_
  - (٣) القامون المحيط، المصباح المنير -

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير ماده: '' كسب''، الكسب للإ مام محمد بن الحن الشيباني ص ۳۲ [[سهبل زكار\_

<sup>(</sup>۱) الاختيار ۱۵۲،۱۵۲،۱۵۷،المهذ ب۲ر۱۷،۰۲۱،المغنی ۱۵۱۸

حاصل کرنے کے لئے اختیار کیاجا تاہے (۱)۔

حرفت اورکسب کے درمیان نسبت بیہ کے کہسب حرفت سے عام ہے، اس لئے کہ کسب بھی حرفت ہوتا ہے اور بھی نہیں۔

ب-رنځ:

سا-ربح لغت میں کمائی کو کہتے ہیں <sup>(۲)</sup>۔

الاز ہری نے کہا ہے کہ' ربح فی تجارته'' اس وقت کہا جاتا ہے جب تجارت میں نفع ہو (۳)۔

رنج اورکسب میں تعلق مدہے کدرنج کسب کا نتیجہ ہے۔

## ج-غنی:

ہ -''غنی'' کسرہ اور الف مقصوری کے ساتھ لغت میں: مالداری کے معنی میں آتا ہے (۵) ۔ معنی میں آتا ہے (۵) ۔

اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگ نہیں ہوتا ہے، البتہ فقہاء کے بزد کیاس کے چنداقسام ہیں (۲)۔

غنی اورکسب کے درمیان نسبت میہ ہے کہ کسب مالداری کا ایک وسیلہ ہے۔

(۲) بدائع الصنائع ۳۱۹٬۳۸٬۴۷۱ التاج والإکلیل مع مواہب الجلیل ۳۲/۲۳ المهذب ۴۲/۲۳ التاج

#### ثری حکم:

مال وجاہ، خوشحالی، ناز و نعمت کی زندگی بسر کرنے اور اہل وعیال پر توسع کے لئے، دین، عزت، مروت کی سلامتی اور ذمہ کے بری ہونے کے ساتھ کسب حلال مباح ہے، کیونکہ اس صورت میں کوئی خرابی نہیں ہے (۲)۔

- (۱) الفتاوی الهندیه ۳٬۸/۵ الکسب کمحمد بن الحن ص ۵۷،مطالب أو لی النهی مفلح ۲۷/۳ ۱۲۳ داب الشرعیدلا بن تلح ۲۷۸ / ۲۷۸
- (۲) حدیث: "کفی بالمرء إثما أن يحبس...." كى روایت مسلم (۲۹۲/۲) نے حضرت عبداللد بن عمر وسے كى ہے۔
  - (m) الفتاوى الهنديه ۵۸ ۳۴۹، الكسب ص ۵۸ ـ
- (۴) حدیث: "أن النبي عَلَيْتِ كان يحبس الأهله قوت سنتهم" كى روایت بخارى (فق الباري ۱۹۸۹ می موست عمر بن الخطاب سے كى ہے۔
  - (۵) الفتاوی البندیه ۹/۵ ۳۴، الکسب ص ۲۰، مطالب أولی انبی ۳/۲ ۲۸ س
- (٢) مطالب أولى النهي ٣١/٦ ٣، الآ داب الشرعيه لا بن مفلح ٣/٨٤، الفتاوي

<sup>(</sup>۱) رنهایة الحتاج ۲۵۳۸ (۱۳

<sup>(</sup>٢) المعجم الوسيط-

<sup>(</sup>٣) المصباح المنير ماده: "ربح"-

<sup>(</sup>۴) قواعدالفقه للبركتي\_

<sup>(</sup>۵) مختارالصحاح۔

ایک دوسرے پر فخر کرنے اور ایک دوسرے سے بڑھنے کی غرض سے کمانا (اگر چپہ حلال ذریعہ سے ہو) حنفیہ کے نز دیک مکروہ ہے، اور حنابلہ نے اس کی حرمت کی صراحت کی ہے، کیونکہ اس میں تکبر ہے جو انسان کے لئے دنیاو آخرت کی ہلاکت کا سبب ہے (۱)۔

## كمائى كے آداب:

۲ - ابواللیث سمر قندی نے کہا ہے: جو شخص یہ چاہتا ہے کہ اس کی کمائی پاک ہوتواس پرلازم ہے کہ پانچ چیزوں کی حفاظت کر ہے۔ اول: کمائی کی وجہ سے اللہ تعالی کے فرائض میں سے کسی فرض میں تاخیر نہ کرے، اور نہ اس میں کمی کر ہے۔

دوم: کمائی کی وجہ سے اللہ کی کسی مخلوق کو تکلیف نہ پہنچائے۔ سوم: اپنی کمائی سے اپنی اور اپنے اہل وعیال کی پاکدامنی کا ارادہ رکھے اور اس کے ذریعہ جمع کرنے اور زیادتی کا ارادہ نہ کرے۔ چہارم: کمائی میں اپنے نفس کو بہت زیادہ نہ تھکائے۔ پنجم: اپنی روزی کو کمائی سے نہ تسمجھے اور اللہ تعالیٰ کی طرف سے روزی تسمجھے اور کمائی کوسبب جانے (۲)۔

اسی طرح ہر کمانے والے مسلمان پر کمائی کاعلم حاصل کرنا واجب ہے اور بیان عقود کے احکام کوجانئے کے لئے ہے جن سے کمانے والا الگنہیں ہوسکتا ہے، اور بیان ، رباہ کم ، اجارہ ، شرکت اور مضاربت کے معاملات ہیں ، اور جب ان عقود کاعلم حاصل ہوجائے گاتو کمانے والا معاملات کو فاسد کرنے والی چیزوں سے واقف ہوگا اور ان سے خیکے گا "'

کمائی اور عبادت کے لئے فارغ ہونے کے درمیان افضلیت:

2 - فقہاء کا اس میں اختلاف ہے کہ انسان کے لئے جو چیزیں ضروری ہیں ان کو حاصل کرنے کے بعد کمائی میں مشغول ہونا افضل ہے یاعبادت کے لئے اپنے آپ کوفارغ کرلینا۔

ا کثر فقہاء کا مذہب بیہ ہے کہ کمائی جس سے تفاخر مقصود نہ ہو، بلکہ بھائیوں کی صلد حمی اور لوگوں سے بے نیاز ہونے کے ذریعہ اللہ تعالیٰ کی اطاعت تک پہنچنا مقصود ہو، تو بیرنماز ، روز ہ اور حج جیسی عبادت کے لئے فارغ ہونے سے افضل ہے (۱)،اس کئے کہ کمائی کا نفع زیادہ عام ہے، کاشتکار جو کما تا ہے اس کی منفعت عام طور پر جماعت تک پہنچتی ہے، اور جو آ دمی عبادت میں مشغول رہتا ہے وہ صرف اپنی ذات کونفع پہنچا تا ہے ، اس لئے کیمل کے ذریعہ اپنے لئے نجات حاصل ہوگی، وہ اپنے جسم کے لئے تواب حاصل کرتا ہے، اور جو چیز زیادہ عام ہوتی ہے وہ افضل ہوتی ہے، اس کئے کہ نبی علیہ کا پیہ ارشاد ہے:"خیر الناس أنفعهم للناس" (الوگول میں سے بہتر وہ ہے جولوگوں کے لئے زیادہ نفع بخش ہو)، اوراسی وجہ سے طلب علم میں مشغول رہنا عبادت کے لئے یکسوہونے سے افضل ہے، کیونکہاس کی منفعت زیادہ عام ہے، اور اسی وجہسے عدل کے ساتھ حکومت وسلطنت کرنا عبادت کے لئے کیسو ہونے سے افضل ہے، جبيها كهاسے خلفاء راشدين رضوان الله عليهم اجمعين نے اختيار كيا، اس کئے کہاس کا نفع زیادہ عام ہے، اور اسی معنی کی طرف نبی علیہ

<sup>=</sup> الهندية ٥/٩ مم ١٠ الكسب ص ٢٠ \_

<sup>(</sup>۱) الفتاوى الهنديه ۳٬۹۶۵ مطالب أولى النبي ۳٬۲۸ س

<sup>(</sup>۲) تنبيهالغافلين ۲ره۰۵۰۱۰۵ (۲

<sup>(</sup>٣) إحياءعلوم الدين ٢٦/٢\_

<sup>(</sup>۱) الكسب ص ۴۸، المبسوط ۳۰ ۱۳ (۲۵)، الآ داب الشرعيه ۳۸ (۲۸۰، مطالب أولى النبى ۲/۱۴ ۳، المدخل لا بن الحاج ۴/۲۹۹، ۳۰ س

<sup>(</sup>۲) حدیث: "خیر الناس أنفعهم للناس" کی روایت قضا کی نے مندالشہاب (۲) مدیث: "خیر حضرت جابڑے کی ہے، اور اسے سخاوی نے المقاصد الحسنہ ص ۲۵ سیس تو می قرار دیاہے۔

نے اینے اس قول میں اشارہ فرمایا ہے: "العبادة عشرة أجزاء" (عبادت کے دس اجزاء ہیں) اور آپ علیہ کا ارشاد ہے: "الجهاد عشرة أجزاء تسعة منها في طلب الحلال"(١) (جہاد کے دس اجزاء ہیں ان میں سے نوطلب حلال میں ہیں)، لیعنی اینے عیال پرخرچ کرنے کے لئے حلال روزی تلاش کرنا،اوراس کی دلیل بی ہے کہ کمانے کے ذریعہ جہاد، حج ، صدقہ، والدین کی فر ما نبر داری، صله رخی، رشته دارول اور اجنبی لوگول کے ساتھ احسان جیسی نیکیوں کی ادائیگی پرقادر ہوتا ہے، اور عبادت کے لئے کیسوئی میں صرف بعض اقسام کی ادائیگی ممکن ہوتی ہے جیسے نماز اور روزہ (۲)۔ اصح قول کےمطابق حفیہ کی رائے ہیہے کہ عبادت کے لئے مکسو ہونا افضل ہے ، اس لئے کہ حضرات انبیاء اور رسل علیهم السلام عام اوقات میں کمائی میں مشغول نہیں ہوئے ، اور کسی شخص سے بیہ بات پوشیدہ نہیں ہے کہان حضرات کا اپنی زندگی میں عبادت میں مشغول رہناان کے کمانے میں مشغول رہنے سے زیادہ تھا،اور یہ بات معلوم ہے کہ پیرحضرات اپنی ذات کے لئے بلند درجات اختیار کرتے تھے، اوراس میں کوئی شک نہیں ہے کہ دین کے بلندراستے پینمبروں کے راستے ہیں، اوراسی طرح سے لوگوں کی عادت پیرہے کہ جب انہیں کوئی معاملہ درپیش ہوتا ہے جسے وہ حضرات اپنے نفس کی طرف سے دور کرنے کے محتاج ہوتے ہیں تو وہ عبادت میں مشغول ہوتے ہیں نہ کہ کمائی میں ، اورلوگ عبادت کرنے والوں کا تقرب تلاش کرتے ہیں نہ کہ کمانے والوں کا

دونوں امر کی فضیلت تک پہنچ سکے اور دونوں حالت کی مذمت سے محفوظ رہ سکے ،الماور دی نے کہا ہے کہ بیاں شخص کا مذہب ہے جو اعتدال کوفضیلت دینے کا قائل ہے اور رہے کہ بہتر امور درمیانی ہوتے

۸ – فقہاء کااس میں اختلاف ہے کہ مالداری افضل ہے یا فقر، جبکہ اس پران کا اتفاق ہے کہ وہ فقرجس میں وہ مختاج ہوجائے مکروہ ہے، اور وہ غنی جو تکبر میں ڈال دے مذموم ہے، پس ایک قوم کا مذہب مالداری کوفقر پرفضیلت دینے کا ہے،اس کئے کہ مالدار قادر ہوتا ہے اور فقیر عاجز ہوتا ہے اور قادر ہونا عاجز ہونے سے افضل ہے، الماوردي نے کہا کہ بداس شخص کا مذہب ہے جس پرعقل کی محبت غالب ہے اور دوسرے حضرات کا مذہب فقر کو مالداری پرفضیات دینے کا ہے، اس لئے کہ فقیر دنیا کو چھوڑنے والا اور مالداراس میں مبتلا ہونے والا ہوتا ہے، اور دنیا کو چھوڑ نا اس میں مبتلا ہونے سے افضل ہے۔

الماوردي نے کہا کہ بہاں شخص کا مذہب ہےجس پرسلامتی کی محبت غالب ہو<sup>(۱)</sup>۔

اور حفیہ کاراج مذہب ہیہ کہ فقر کی صفت اعلی ہے (۲)۔ دیگر حضرات کا مذہب یہ ہے کہ دونوں امروں کے درمیان متوسط کوافضلیت حاصل ہوگی جس کی صورت پیرہے کہ وہ فقر کی حد سے نکل کر مالداری کے ادنی درجہ میں داخل ہوجائے تا کہ وہ ہں (۳)

غنی اور فقر کے مابین افضلیت:

أدب الدنيا والدين للماوردي ١٩٥٧، ٣٥٢ تتحقيق مجمه السواس طبع دارا بن

<sup>(</sup>۲) الكسي ص٥٠ المبسوط ١٣٥٠ ل

<sup>(</sup>۳) أدب الدنياوالدين للماور دي سه ۳۵۲\_

مديث:"العبادة عشرة أجزاء" اور مديث:"الجهاد عشرة أجزاء.....، دونوں کوسرخسی نے المبسوط ( ۴۵۰ ۲۵۲ ) میں ذکر کیا ہے اور ہم نے اپنے پاس موجو دمراجع حدیث میں انہیں نہیں پایا۔

<sup>(</sup>۲) الكسب ص ۴۸،۴۹، المبسوط و ۱۵۲،۲۵۱ـ

<sup>(</sup>۳) الكسي ۲۵۲،۲۵۱ م، المبسوط للسرخسي ۲۵۲،۲۵۱ م

روزی کمانے اور توکل کے درمیان تطبیق:

9 – مبسوط میں ہے کہ اہل سنت والجماعت میں سے جمہور فقہاء کا مذہب ہیہے کہ ضرورت کے بقدر کمانا فرض ہے (۱)۔

انسان کابقدر کفاف کمانے سے کوتا ہی کرنا (جیسا کہ ماور دی نے کہا) تین طریقوں پر ہوتا ہے، کبھی سستی کی وجہ سے ہوتا ہے، کبھی توکل کی وجہ سے اور کبھی زیدو قناعت کی وجہ سے ہے۔

تو اگراس کی کوتاہی سستی کی وجہ سے ہوتو وہ نشاط کی کثرت اور خوشحالی سے محروم ہوگا اور وہ بوجھ بن کریا بدبخت اور ضائع ہوکر رہےگا۔

اگراس کی کوتا ہی توکل کی وجہ سے ہوتو یہ عاجزی ہے جس کے ذریعہ اس نے اپنی ذات کو معذور بنالیا ہے، اور دور اندیثی کو چھوڑنا ہے جس نے اس کے نام کو بدل دیا ہے، اس لئے کہ اللہ تعالی نے حیاوں کو تم ہونے اور اپنے آپ کو معذور کرنے کے بعد معاملہ کو قضا حیاوں کو تم ہونے اور اپنے آپ کو معذور کرنے کے بعد معاملہ کو قضا کے سپر دکرنے کے وقت توکل کا تھم دیا ہے (۲)، چنا نچہ حضرت سفیان نے حضرت ایوب سے اور انہوں نے ابوقلا بڑ سے روایت کی ہے: أن رسول اللّٰه عَلَیْ اللّٰه عَلْ اللّٰه عَلَیْ اللّٰه عَلْ اللّٰه عَلَیْ اللّٰه عَلَیْ اللّٰ اللّٰ اللّٰهُ عَلَیْ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَیْ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ

آئی جوایک شخص کی بہت زیادہ تعریف کر رہی تھی، وہ کہہ رہے تھے:
ہم لوگوں نے اس جیسا کسی شخص کونہیں دیکھا اگر ہم اتر تے ہیں تو وہ
نماز پڑھنے لگتا ہے اور جب ہم سوار ہوتے ہیں تو وہ قر آن کریم کی
تلاوت میں مشغول ہوجا تا ہے اور افطار نہیں کرتا ، تو آپ علیہ نے
فر مایا: کون شخص اس کے لئے سواری تیار کرتا ہے اور کون اس کے لئے
کام کرتا ہے، اور آپ علیہ نے چند چیزوں کا تذکرہ فر مایا ، تو ان
حضرات نے عرض کیا ہم لوگ اسے انجام دیتے ہیں، تو آپ علیہ نے
نے فر مایا: تم سب لوگ اسے بہتر ہو )۔

یاک میلاته این اصحاب کے درمیان چل رہے تھے، ایک جماعت

مبسوط میں ہے کہ پچھلوگوں کا کہنا ہے کما ناتوکل علی اللہ کے منافی ہے یااس سے کم درجہ ہے، اور ہمیں توکل کا حکم دیا گیا ہے، اللہ تعالی کا ارشاد ہے" و عَلَی اللّٰهِ فَتَو حَّلُوا إِنْ کُنتُمُ مُّوْمِنِینَ" (اور اللہ ہی پر بھروسہ رکھوا گرتم ایمان رکھتے ہو)، اور جس سے توکل کی نفی ہوتی ہوجس کا کہ حکم دیا گیا ہے، وہ حرام ہوگا، اور اس کی دلیل کہ یہ توکل کے منافی ہے، رسول پاک عَلَیْ کی ارشادگرای ہے: "لو أنكم کنتم تو كلون علی اللہ حق تو كله لوز قكم كما يوز ق كنتم تو كلون علی اللہ حق تو كله لوز قكم كما يوز ق الطير تغدو خماصا و تروح بطانا" (اگرتم اللہ تعالی پر توکل كروجيسا كہ اس كے توکل كاحق ہے وہ تمہیں روز ی دے گا جیسا كہ اس كے توکل كاحق ہے وہ تمہیں روز ی دے گا جیسا كہ وہ پرندے كوروزی دیتا ہے، پرندے شخ كو بھو كے نگلتے ہیں اور شام كو سودہ ہوكرلوٹے ہیں )، اور یہ قول مردود ہے (")۔

<sup>(</sup>۱) الكسب ص ۴۴، المبسوط ۲۵۰ ر۲۵۰ ـ

<sup>(</sup>۲) أدب الدنياوالدين للماوردي ٣ ٣ ٩ ٥،٣ ٣ طبع دارا بن كثير ـ

<sup>(</sup>۳) لیخی لوگ اس کی تعریف کررہے تھے اور تعریف میں مبالغہ کررہے تھے۔

<sup>(</sup>٣) حدیث البی قلابہ: أن رسول الله عَلَیْ کان یرافق بین أصحابه..... كى روایت حضرت سعیدابن منصور نے اپنی سنن (٣٥٦/٢) میں مرسل كى ہے۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ ما نده رسمه\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لو أنكم كنتم توكلون على الله حق توكله....."كى روایت ترنى (۲/ ۵۷۳) نے حفرت عمر بن الخطاب ہے كى ہے، اور كہا: حدیث حسن صحح ہے۔

<sup>(</sup>۳) المبسوط ۳۰ / ۲۴۷، نیز دیکھئے: الکسب ص ۳۷ اور اس کے بعد کے صفحات۔

## كمائى كىشمىن:

•ا-انسان کے لئے دولت کی ضرورت لازم ہے، کوئی انسان اس سے خالی نہیں ہوسکتا، پس جب دولت نہ ہوجواس کی ذات کو باقی رکھنے کا ذریعہ ہے تواس کی زندگی باقی نہیں رہے گی، اور نہاس کی دنیا درست ہوگی، اور جب اس میں سے کوئی چیز اس پر دشوار ہو، تو دولت جس قدر کم ہوگی اسے اپنفس میں کمزوری اور اپنی دنیا میں خلل لاحق ہوگی، اس لئے کہ جو چیز دوسرے کے ذریعہ قائم ہو وہ اس کے کمل ہونے سے مکمل ہوتی ہے، اور اس میں خلل واقع ہونے سے اس میں کی پیدا ہوتی ہے، اور جب دولت تمام لوگوں کی ضرورت کے لئے مطلوب ہے تو بغیر طلب کے اس کا حصول دشوار ہے (۱)۔

پھراللہ تعالیٰ نے لوگوں کی ضرورت کو پوری کرنے اور انہیں ان کے منافع تک پہنچانے کے دوذ رائع مقرر کئے ہیں اور یہ مادہ اور کسب ہیں۔

مادہ اپنی ذات کے اعتبار سے ترقی کرنے والے اصول کے اختیار کرنے سے ہوتا ہے۔

اور کمائی مادہ تک پہنچانے والے افعال ، اور ضرورت تک پہنچانے والے تصرف کے ذریعہ ہوتا ہے ، اور بید دوطریقوں سے ہوتا ہے ، ان میں سے ایک تجارت میں کوشش کرنا اور دوسر اصنعت میں تصرف کرنا ، اور بید دونوں طریقوں کی فرع ہیں ، کرنا ، اور بید دونوں طریقوں کی فرع ہیں ، کیس مالوف مادہ کے اسباب کمائی کی مشہور جہات چار ہیں ، کا شتکاری کی آمدنی ، جانوروں کی پیداوار ، تجارت کا نفع اور صنعت کی کمائی ک<sup>(1)</sup>۔

## ذرائع آمدنی کے مختلف اقسام کے مابین افضلیت:

اا - سرخسی نے کہا کہ ذرائع آمدنی چار ہیں: اجارہ، تجارت،
 کاشتکاری اور صنعت وحرفت اور بیسب مباح ہونے میں برابر ہیں(۱)۔

حفیہ نے صراحت کی ہے کہ کمائی کے اقسام میں افضل جہادہ، اس کئے کہ اس میں یہ چیزیں جمع ہیں کمائی کا حصول، دین کی سربلندی اوراللہ کے دشمن کومغلوب کرنا<sup>(۲)</sup>۔

پھر تجارت اور زراعت کے درمیان فضیلت دیے میں مشاکُ خفیہ کا اختلاف ہے، اکثر حضرات کا مذہب یہ ہے کہ کاشکاری تجارت سے افضل ہے، اس لئے کہ اس کا نفع زیادہ عام ہے، کاشکاری کے مل کے ذریعہ وہ چیز حاصل ہوتی ہے جوانسان کی پشت کودرست رکھتی ہے، اور اللہ تعالی کی طاعت پراسے قوت پہنچاتی ہے، اور تجارت کے ذریعہ یہ چیز حاصل نہیں ہوتی ہے مگر مال میں اضافہ ہوتا ہے، اور نبی کریم علیہ کا ارشاد ہے "خیر الناس أنفعهم ہوتا ہے، اور نبی کریم علیہ کا ارشاد ہے "خیر الناس أنفعهم زیادہ نفع بخش ہو)، اور اس چیز میں مشغول ہونا جس کا نفع عام ہو افضل ہے، اور اس لئے کہ کاشکاری میں صدقہ زیادہ ظاہر ہے، اور سے ضروری ہے کہ کاشکار جو کما تا ہے اس سے وہ انسان، جانورول ضروری ہے کہ کاشکار جو کما تا ہے اس سے وہ انسان، جانورول کریم علیہ کے اور یہ سب اس کے لئے صدقہ ہے (۳)، نبی کریم علیہ کا ارشاد ہے "مامن مسلم یغوس غوسا أو یزرع ذرعا فیاکل منه طیر، أو إنسان أو بہیمة إلاکان له به

<sup>(</sup>۱) المبسوط ۳۰ ۲۵۹،۲۵۸،الکسب ر ۲۳ ـ

<sup>(</sup>۲) الاختيار ۱۷۱۲ الفتاوي الهنديه ۹۸۵ س

<sup>(</sup>٣) حدیث: "خیر الناس أنفعهم للناس" کی تخرج فقره ( ۷ میں گذر یکی

<sup>(</sup>٧) الكنب ص ١٤، ١٥٨، المبسوط ١٣٥٠، الفتاوى الهنديد ٨٨٥، ١٣٠

<sup>(</sup>۱) أدب الدنياوالدين للماوردي ص ٣٣٣، ٣٣٣\_

<sup>(</sup>۲) أدب الدنيا والدين للماور دي ص ۳۳۲،۳۳۵، نيز ديكھئے: روضة الطالبين ۲۸۱۳-

صدقة "(۱) (جب كوئى مسلمان درخت لگاتا ہے يا تھيتى كرتا ہے پھر اس سے پرندے ياانسان يا جانور كھاتے ہيں توبياس كے لئے صدقہ ہوتا ہے )۔

ان میں سے بعض حضرات نے کہا ہے کہ تجارت کا شتکاری سے فضل (۲)۔ اضل ہے

صنعت وحرفت کا درجہ جہاد، کاشتکاری اور تجارت کے بعد (۳) ہے۔۔۔۔

الماوردی نے کہا ہے کہ ذرائع آمدنی کے اصول زراعت، تجارت اورصنعت ہیں، اور ان میں سے کون زیادہ پاکیزہ ہے اس کے بارے میں لوگوں کے تین مذاہب ہیں، ان میں راج امام شافعی کا مذہب ہے کہ تجارت زیادہ پاکیزہ ہے، الماوردی نے کہا ہے: میرے نزد یک راج بیے کہ کا شتکاری زیادہ پاکیزہ ہے، اس لئے کہ بیتوکل کے زیادہ قریب ہے۔

نووی نے کہا ہے کہ نبی کریم علیہ نے ارشاد فرمایا: "ما أكل أحد طعاما قط خيرا من أن يأكل من عمل يده و إن نبي الله داؤد عليه السلام كان يأكل من عمل يده" (كوئى شخص بھی بھی اپنے ہاتھ كى كمائى سے زيادہ پاكيزہ كھاتا ہے اور اللہ كے نبی حضرت داؤر اپنے ہاتھ كى كمائى سے كھاتے تھے)، يہ كاشكارى اور صنعت كوتر جيح دينے كے سلسلہ ميں صرت ہے، اس لئے كہ يد دونوں اس كے ہاتھ كے عمل ميں سے ہيں ليكن كاشتكارى ان

دونوں میں افضل ہے، اس لئے کہ اس کا نفع آ دمی وغیرہ کے لئے عام ہے ادر اس کی ضرورت عام ہے ۔

کمانے پر قادر شخص کے لئے سوال کرنا: ۱۲ - اصل بیہ ہے کہ مال اور دنیوی منفعت کا مانگنا ایسے شخص کے لئے

۱۳ - اسل میہ ہے کہ مال اور دنیوی منفعت کا مانلنا ایسے نفل کے گئے جس کا ان دونوں میں سوال کا کوئی حق نہ ہوحرام ہے (۲)،اس لئے کہ بیتین حرام چیزوں سے خالی نہیں ہوگا۔

اول:شکوه کااظهار کرنا۔

دوم: ایخ نفس کو ذلیل کرنا، اور مسلمان کے لئے مناسب نہیں ہے کہایے نفس کوذلیل کرے۔

سوم: جس سے سوال کیا گیا اس کوعموماً تکلیف پہنچانا۔ سوال صرف ضرورت کی حالت میں مباح ہے اور اس اہم

سوال صرف ضرورت کی حالت میں مباح ہے اور اس اہم حاجت کی حالت میں جو ضرورت سے قریب ہو<sup>(m)</sup>۔

اگرضرورت مند شخص ایبا ہوجو کمانے پر قدرت رکھتا ہوتو اس پر کمانالازم ہوگا، اور اس کے لئے سوال کرنا حلال نہیں ہوگا، اس لئے کہ نبی علیقہ سے مروی ہے آپ علیقہ نے فرمایا: "من سأل و هو غنی عن المسألة یحشر یوم القیامة و هی خموش فی وجهه" (م) (جوشخص اس حالت میں سوال کرے کہ وہ مانگئے سے بے نیاز ہوتو وہ قیامت کے دن اس حال میں پیش کیاجائے گاکہ یہ سوال اس کے چہرہ پر زخم کی صورت میں ہوگا)۔

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۱۸۱۳\_

<sup>(</sup>۲) بريقة محمودية في شرح طريقة محمدية ۳۲۵ طبع الحلمي ، إحياء علوم الدين ۲۱۰ / ۲۰ طبع مطبعة الاستقامية مختصر منهاج القاصدين لابن قدامه ٣٢٠ -

<sup>(</sup>۳) مخضرمنها ح القاصدين ص۳۲ سى دياء علوم الدين ۲۱۲،۲۱۱ م

<sup>(</sup>۴) حدیث: "من سأل و هو غني عن المسألة....." کی روایت منذری نے الترغیب والتر بہب (۱۷ ۲۲۴) میں کی ہے، اور کہا کہاسے طبرانی نے الاوسط میں الی اساد سے روایت کیا ہے جس میں کوئی حرج نہیں ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "ما من مسلم یغوس غوسا....." کی روایت بخاری (فتح الباری) (۳/۵) اورمسلم (۱۱۸۹/۳) نے حضرت انس بن ما لک سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) الفتاوى الهندىيد ٨ ر ٢ ٣ م، المبسوط ٠ سر ٢٥٩ ، الكسب ص ٢٨-

<sup>(</sup>۳) الاختيار ۴را ١٤ االفتاوي الهنديية ١٥ م ٣٠هـ

<sup>(</sup>۴) حدیث: "ما أكل أحد طعاما قط خیوا....." كی روایت بخارى ( فقی الباری ۴ مر ۳۰ س) نے حضرت مقدام بن معد كيرب سے كی ہے۔

مروی ہے کہ حضرت عبد الله بن عدی بن الخیار نے کہا ہے: مجھے دوشخصوں نے خبر دی کہ وہ دونوں ججۃ الوداع کے موقع پر نبی مالللہ کی خدمت میں آئے ،اس وقت آپ علیہ صدقہ تقسیم فرما رہے تھے، ان دونوں نے آپ علیہ سے اس کے بارے میں سوال کیا تو آپ عظیہ نے ہماری طرف نگاہ اٹھائی اوراہے جھکا لیا، تو ہم دونوں کو طاقت ور دیکھا تو آپ عظیمی نے ارشاد فرمایا: "إن شئتما أعطيتكما ولا حظ فيها لغني ولا لقوى مكتسب<sup>"(1)</sup> (اگرتم دونوں چاہوتو تمہیں عطا كردوں حالانكه اس میں کسی مالداراورکسی طاقت ور کمانے والے کا حصہ نہیں ہے )،اس کا معنی بیہ ہے کہان دونوں کوسوال کاحق نہیں ہے،اور جناب نبی عظیمات نے ارشاد فرمایا: "لا تحل الصدقة لغنی ولا لذی مرة سویّ"<sup>(۲)</sup> (صدقه کسی مالداراورنه ہی کسی تندرست انسان کے لئے حلال ہے)، یعنی اس شخص کے لئے سوال حلال نہیں ہے جوطاقت ور اور کمانے پر قدرت رکھتا ہو، کیکن اگر وہ سوال کرے اور اسے دیدیا جائے تواس کے لئے کھانا حلال ہوگا،اس لئے کہ نبی علیہ کاارشاد ہے: "إن شئتما أعطيتكما" (اگرتم دونوں جاہوتو تمهيں عطا کروں )،اگر کھانا حلال نہیں ہوتا تو آپ علیہ ان دونوں سے نہیں فرماتے۔

الله تعالى كا ارشاد ہے: "إِنَّمَا الصَّدَقاتُ لِلْفُقَرَاءِ" (صدقات (واجبہ) تو صرف غریول كاحق ہے)، اور كمانے پر

قدرت رکھنے والاشخص فقیر ہے (۱) میہ حنفیہ کے نز دیک ہے۔ اکثر اہل علم کی رائے میہ ہے کہ زکوۃ نہ توکسی مالدار کے لئے حلال ہے،اور نہطافت ورکے لئے جو کمانے پر قادر ہو<sup>(۲)</sup>۔

نووی نے کہا ہے: فقہاء کا اس پراتفاق ہے کہ بلاضرورت سوال کرناممنوع ہے، اور کمانے پر قدرت رکھنے والے شخص کے بارے میں دوقول ہیں، ان میں اصح میہ کہ میررام ہے، اور دوم میہ ہے کہ حلال ہے، بشرطیکہ وہ اپنے کو ذلیل نہ کرے، اور نہ مانگنے میں اصرار کرے اور نہ جس سے سوال کرے اس کو تکلیف پہنچائے ورنہ بالا تفاق حرام ہوگا (۳)۔

اگرضرورت مند کمانے سے عاجز ہو، کین وہ اس پر قادر ہوکہ گھر سے نکلے، اور دروازوں کا چکرلگائے اور سوال کرے، تو اس پر بیفرض ہوگا، اور اگروہ ایبانہ کرے بہاں تک کہ ہلاک ہوجائے، تو وہ اہل علم کے نزدیک گنہ گار ہوگا، کیونکہ اس نے اپنے آپ کو ہلا کت میں ڈال دیا، اس لئے کہ اس حالت میں سوال کرنے سے وہ چزیں حاصل ہوجا کیں گی جن سے وہ اپنے آپ کو باقی رکھ سکتا ہے، جیسے کمائی، اور ہوجا کیں گی جن سے وہ اپنے آپ کو باقی رکھ سکتا ہے، جیسے کمائی، اور اس حالت میں سوال ذلت نہیں ہے، چنا نچہ اللہ تعالی نے حضرت موسی علیہ السلام اور ان کے ساتھی کے بارے میں خبر دی ہے کہ وہ دونوں ایک گاؤں کے پاس آئے اور اس کے رہنے والوں سے ضیافت کا مطالبہ کیا (۲۰)۔

بعض صوفیاء نے کہاہے: اس کے لئے سوال کرنارخصت کے طور پرمباح ہے لہٰذا اگروہ اسے چھوڑ دے یہاں تک کہ وہ مرجائے تو وہ

<sup>(</sup>۱) حدیث: عبیدالله بن عدی بن الخیار: "أن رجلین أخبر ۱ه....." کی روایت ابوداو د (۲۸۵/۲) نے کی ہے، اور ابن عبدالهادی نے اس کو محتج قرار دیا ہے، جبیا کہ نصب الرایہ (۲۰۱۲) میں ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لا تحل الصدقة لغنی ....." کی روایت تر مذی (۳۳) نے حضرت عبداللہ بن عمرو سے کی ہے، اور کہا: حدیث سے۔

<sup>(</sup>۳) سورهٔ توبدر ۲۰ ـ

<sup>(</sup>۱) الكسيص ١٩١٩٠

<sup>(</sup>۲) بريقة محموديه ۲۲۲۸ ـ

<sup>(</sup>٣) مرجع سابق۔

<sup>(</sup>٤) الكسب ص ١٩،١٤ ختيار ٢/١٤٥١ ١٤١١

گنگارنہیں ہوگا، کیونکہ وہ عزیمت کواختیار کرنے والا ہے (۱)۔
جس شخص کو بہت زیادہ بھوک لگ جائے یہاں تک کہ وہ روزی
کمانے سے عاجز ہوجائے تو ہراس شخص پر جسے اس کاعلم ہوفرض ہوگا
کہ اسے ہلاکت سے بچانے کے لئے کھانا کھلائے، یااسے ایسے شخص
کی طرف رہنمائی کرے جو اسے کھانا کھلائے، پھراگر وہ لوگ اس
سے بازر ہیں یہاں تک کہ وہ مرجائے تو وہ سب گناہ میں شریک ہوں
گے، جناب نبی کریم عیسی سے نارشاوفر مایا: "ما آمن بھی من بات
شبعان و جارہ جائع إلی جنبہ و ھو یعلم بھ" (وہ شخص
میرے او پرائیمان لانے والانہیں ہوگا جو آسودہ ہوکر رات گزارے
میرے او پرائیمان لانے والانہیں کا پڑوئی بھوکاہواوروہ اسے جانتا ہو)۔
اور اگراسے کوئی شخص کھانا کھلا دے تو باقی لوگوں سے گناہ ساقط
ہوجائے گا (۳)۔

#### كمانے سے عاجز رشته دار كا نفقه:

اس میں اختلاف ہے کہ جوفقیر کمانے پر قدرت رکھتا
 اس کا نفقہ اس شخص پر واجب ہوگا یا نہیں جس پر اس کا نفقہ واجب ہوتا ہے۔

جمہور کا مذہب سے کے فقیر کا نفقہ واجب نہیں ہوگا مگر جبکہ وہ حقیقتاً یا حکماً کمانے سے عاجز ہو، اور حنفیہ نے والدین کے بارے میں اختلاف کیا ہے، اور کہا ہے کہ اگروہ دونوں فقیر ہوں تو ان دونوں کے

(۱) الكسب ص ۹۱

لئے نفقہ واجب ہوگا اگر چہوہ دونوں کمانے پر قادر ہوں، اس لئے کہ ان کو کمانے سے ضرر ہوگا اور لڑکا ان دونوں سے ضرر کو دور کرنے پر مامور ہے۔

شافعیہ نے کہاہے: اگر فقیررشتہ دار کمانے پر قادر ہوتواس میں چند اقوال ہیں، ان میں اظہر جسیا کہ نووی نے کہاہے رہے کہ اصل کے لئے واجب ہوگا فرع کے لئے نہیں (۱)۔
لئے واجب ہوگا فرع کے لئے نہیں (۱)۔
تفصیل اصطلاح '' نفقتہ'' میں ہے۔

# مفلس کو کمانے پر مجبور کرنا:

۱۹ - حنفیه، ما لکیه اور شافعیه کا مذہب اور یہی حنابله کی ایک روایت ہے، کہ مفلس کے ذمہ بٹوارہ کے بعد بیلازم نہیں ہے کہ وہ اپنا او پر واجب قرض کی ادائیگ کے لئے کمائے یا اپنے آپ کو مزدوری پر کا اگر چاس پر قادر ہو، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: وَإِنُ کَانَ ذُو عُسُرَةٍ فَنَظِرَةٌ إِلَیٰ مَیْسَرَةٍ "(اورا گر تنگدست ہے تو اس کے لئے آسودہ حالی تک مہلت ہے)۔ اسے مہلت دینے کا حکم دیا کمانے کا حکم نہیں دیا، اور حضرت ابوسعید الخدری شنے روایت کی ہے: رسول اللہ عَلِی ہے جہد میں ایک شخص کو چلوں کی خریداری میں نقصان ہوگیا، اور اس پر بہت زیادہ قرض ہوگیا تو رسول اللہ عَلِی فلم نقصان ہوگیا، اور اس پر بہت زیادہ قرض ہوگیا تو رسول اللہ عَلِی فلم خدوا ما و جدتم ولیس لکم إلا ذلک " (اسے صدقہ دو، خدوا ما و جدتم ولیس لکم إلا ذلک " (اسے صدقہ دو، خدوا ما و جدتم ولیس لکم إلا ذلک " (اسے صدقہ دو،

<sup>(</sup>۲) حدیث: "ما آمن بی من بات شبعان....." کی روایت طبرانی نے کمتجم الکبیر(۲۳۲۱) میں حضرت انس ابن ما لک سے کی ہے، اور اسے پیشی نے المجمع (۱۲۸/۸) میں نقل کیا ہے، اور کہا: طبرانی اور ہزارنے اس کی روایت کی ہے اور ہزار کی اسناد حسن ہے۔

<sup>(</sup>٣) الاختيار ١٧٥/١ـ

<sup>(</sup>۱) تبیین الحقائق ۳ر ۹۴، الدسوقی ۵۲۲، مغنی الحماج ۳۸۸، کشاف القناع ۸۸۱۸۵-

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ۱۸۰۰\_

<sup>(</sup>٣) حدیث: ابی سعید: "أن رجلا أصیب فی عهد رسول الله عُلَیْتُ ....." کیروایت مسلم (۱۱۹۱۷) نے کی ہے۔

تولوگوں نے صدقہ دیا اور وہ اس کے قرض کوادا کرنے کے برابر نہیں ہوا، تو رسول اللہ علیلیہ نے اس کے قرض خوا ہوں سے فر مایا کہ جوتم لوگوں نے یا یا اسے لے لواور تمہارے لئے اتناہی ہے )۔

اس کئے کہ یہ مال کو کمانا ہے، لہذاا سے اس پر مجبور نہیں کیا جائے گا جیسے ہبداور صدقہ کا قبول کرنا، اور اسی طرح عورت کو شادی کرنے پر مجبور نہیں کیا جائے گاتا کہ مہر حاصل کرے (۱)۔

شافعیہ نے مزید کہا ہے کہ اگر دین اس کی نافر مانی کے سبب سے واجب ہوا ہو (مثلاً دوسرے کے مال کو جان ہو جھ کرضائع کر دینا) تو اس پر کمانا واجب ہوگا اور اسے اس کا حکم دیا جائے گا۔ اگر چہاپنی ذات کومز دوری پرلگانا پڑے، اس لئے کہ اس سے تو بہ کرنا واجب ہے اور حقوق العباد میں تو بہ کرنا موقوف رہے گا اس پر کہ وہ لوگوں کے حقوق واپس کر دے (۲)۔

حنابلہ کا مذہب ہے ہے کہ اس کو کمانے پر مجبور کیا جائے گا اوریہی
حضرت عمر بن عبد العزیز ، سوار العنبر کی اور اسحاق کا قول ہے ، اس
لئے کہ نبی علیا ہے نے سرق کو اس کے قرض کی وجہ سے فروخت
کردیا تھا ، اور سرق ایک آ دمی تھا ، جو مدینہ میں داخل ہوا اور بتایا کہ
اس کے پیچے باہر مال ہے ، تو لوگوں نے اسے قرض دیا اور اس پر بہت
زیادہ قرض ہوگیا اور اس کے پیچے مال نہیں تھا ، تو آپ علیا ہے نے
اس کا نام سرق رکھا اور اسے چار اونٹوں کے عض فروخت کردیا (س)
اور آزاد شخص فروخت نہیں کیا جاتا ہے ، تو نابت ہوا کہ آپ علیا ہے۔

نے اس کے منافع فروخت کردیئے، اور اس لئے بھی کہ منافع عقد کے سے محصح ہونے ہیں، منافع کی وجہ سے رکوۃ کالینا حرام ہوتا ہے اور اس کے ذریعہ مالداری ثابت ہوجاتی ہے تو اسی طرح سے اس کے ذریعہ دین کی ادائیگی کی جائے گی اور اس لئے کہ اجارہ عقد معاوضہ ہے، لہذا اس پر اس کو مجبور کرنا جائز ہوگا جیسے اس کے مال کواس کے ذریعہ دین کی ادائیگی کے لئے فروخت کرنا۔ اس کے مال کواس کے ذریعہ دین کی ادائیگی کے لئے فروخت کرنا۔ ابن قد امہ نے کہا ہے: کمانے پر اسی شخص کو مجبور کیا جائے گا جس کے کمانے میں اس کے اور اس کے اہل وعیال کے نفقہ سے فاضل ہو (۱)۔

مالکیہ میں سے خمی کا مذہب میہ ہے کہ اگروہ کاریگر ہواورعقد دین میں اس پر کمانے کی شرط لگائی گئی ہوتو اسے کمانے پر مجبور کیا جائے گا<sup>(۲)</sup>۔

## بچه کو کمانے کا مکلّف کرنا:

10-اسلام مين يمستحب ہے كہ بچه كوكما نے كامكلّف نه بنا يا جائے اور اس كو بے نياز ركھا جائے، چنا نچه امام مالك نے ابو ہميل بن مالك عن ابيہ سے روايت كى ہے كہ انہوں نے حضرت عثمان بن عفان كوتقرير كرتے ہوئے اور يہ كہتے ہوئے سنا: "لا تكلفوا الأمة غير ذات الصنعة الكسب فإنكم متى كلفتموها ذلك كسبت بفرجها، ولا تكلفوا الصغير الكسب، فإنه إذا لم يجد سرق، وعفوا إذا أعفكم الله، و عليكم من المطاعم بما طاب منها" (جو باندى صنعت وحرفت والى نه ہواس كوكمانے كا

<sup>(</sup>۱) المغنی ۱۳۹۳، ۹۹۳، ۹۹۳.

<sup>(</sup>٢) إلصاوي مع الشرح الصغير ٣٨ ١٩٨٧، نيز ديكھئے: منح الجليل ٣٧ ١٣١، ١٣٣ـ [

رية المنتقى شرح الموطأ للباجى ٤/١٠- م، شرح الزرقاني على موطأ الإمام مالك مرم. ١٣٠٠ م. سرم. ١٣٠٠ ما لك مرم. ٣٩٦

<sup>(</sup>۱) الفتادی الهندیه ۵ / ۳۳ ، تبیین الحقائق ۵ / ۱۹۹ ، معین الحکام / ۲۳۲ ، الشرح الصغیر ۳۵۹ سنهاییة المحتاج ۴ / ۳۱۹ ، المغنی ۴ / ۹۵ س

<sup>(</sup>۲) نهایة الحتاج ۱۵۴۷، ۳۲۰ مغنی الحتاج ۱۵۴۷

<sup>(</sup>۳) حدیث: بیع النبی عَلَیْ سرقا فی دینه..... کی روایت حاکم (۳) حدیث: بیع النبی عَلَیْ موافقت (۵۲/۲) نے کی ہے، اور اس کو صحح قرار دیا ہے اور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔

مكلّف مت بناؤ،اس لئے كەاگرتم اسےاس كامكلّف بناؤگتووہ اپنی شرمگاہ ك ذريعه كمائے گی،اور بچكو كمانے كامكلّف مت بناؤ،اس لئے كہ جب وہ كمائی نہيں كرپائے گاتو چوری كرے گا، اور ناجائز وحرام چيزوں سے بچوجبكه الله نے تہميں بچایا ہے،اورتم پرلازم ہے كہ یا كيزہ كھانا كھاؤ)۔

ابوالولیدالباجی نے حضرت عثمان گے اثر پراپنے حاشیہ کے شمن میں کہا ہے: بچہ کو جب کمانے کا اور اس بات کا مکلّف بنایا جائے کہ وہ شیکس ادا کرے حالانکہ وہ اس کی طاقت نہیں رکھتا ہے، تو وہ بسااوقات اپنے او پر لازم ٹیکس سے چھٹکارا پانے کے لئے چوری کرنے پر مجبور ہوگا (۱)۔

ابن عبدالبرنے اثر مذکور پراپنے حاشیہ میں کہا ہے: بیکلام سیح ہے جس کامعنی واضح ہے، سنت کے موافق ہے اور اس کی شرح میں گفتگو کرنا تکلف ہے (۲)۔

#### مسجد میں کمانا:

۱۲ - حفیہ، شافعیہ، بعض مالکیہ اور حنابلہ میں سے ابن عقبل کی رائے میہ ہے کہ معجد میں کاری گری مثلاً سلائی کے ذریعہ کمانا مکروہ ہے (س) اور معمولی مقدار مکروہ نہیں ہے، جیسے اپنے کپڑے کو پیوندلگا نا یا اپنے جوتے کو گانٹھنا (۲۳)۔

زرکثی نے نووی سے نقل کرتے ہوئے کہا ہے: جو شخص مسجد میں

کسی علم کوفل کرنے میں مشغول ہو یا تفا قاس میں بیڑھ جائے اور کوئی کرج کپڑاسی دے اور سلائی کے لئے جگہ نہ بنائے تو اس میں کوئی حرج نہیں ہے، اور روضۃ میں کہا ہے: اس میں ہمیشہ صنعت کا کام کرنا مکروہ ہے، لیکن جو تحض نماز یا اعتکاف کے لئے داخل ہوا اور وہ اپنا کیڑاسی لے تو مکروہ نہیں ہوگا (۱)۔

حنفیہ نے کراہت سے اس صورت کا استثناء کیا ہے جبکہ صنعت مسجد کی حفاظت کے لئے ہو، کمانے کے لئے نہ ہو<sup>(۲)</sup>، چنانچہ فقاوی ہند یہ میں ہے: درزی اگر مسجد میں سلائی کرے تو مکر وہ ہوگالیکن اگر وہ بچول کو بھگانے اور مسجد کی حفاظت کے لئے بیٹے تو اس صورت میں کوئی حرج نہیں ہوگا ۔

حنابلہ کا مذہب یہ ہے کہ سجد میں کسی صنعت کے ذریعہ کمانا حرام ہے، اس لئے کہ سجد اس کام کے لئے نہیں بنائی گئی ہے، البتہ کتابت درست ہے اس لئے کہ کتابت تحصیل علم کی ایک قتم ہے (۱۳)۔

بعض ما لکیہ نے کہا ہے: مساجد میں ایسے پیشہ کو اختیار کرناممنوع ہے جوافراد کی منفعت کے ساتھ خاص ہوجس سے کما یا جاتا ہے، لہذا مسجد کو تجارت کی جگہ نہیں بنایا جائے گا ، اور اگر یہ مسلمانوں کے دینی کا موں کو شامل ہو جیسے مثاقفہ (اور بیوہ کھیل ہے جومہارت وحذاقت کا موں کو شامل ہو جیسے مثاقفہ (اور بیوہ کھیل ہے جومہارت وحذاقت کے اظہار کے لئے ہوتا ہے )، اور آلات جہاد کو درست کرنا جس سے مسجد کی اہانت نہیں ہوتی ہے تواس میں کوئی حرج نہیں ہے (۵)۔

مسجد میں خرید وفروخت کے ذریعہ کمانے کے سلسلہ میں مالکیہ اوراظہر قول کے مطابق شافعیہ اور بعض حنابلہ کی رائے بیرہے کہ بیہ

<sup>(</sup>۱) گمنتی ۷ر۳۰۳<u>ـ</u>

<sup>(</sup>٢) الاستذكار لا بن عبد البر ٢٨٨/٢٧\_

<sup>(</sup>٣) الحموى على الأشباه والنظائر ٦٣٢/٢ طبع پاكستان، الحطاب ١٣/٦، إعلام الساجد بأحكام المساجد للزركشي ص٣٢٥، تخفة الراكع والساجد لقى الدين الجراعي الحسنبلي ص٢٠٩-

<sup>(</sup>٧) إعلام الساجد ٣٢٥،٣٢٥ تخة الراكع والساجد ١٠٩٠\_

<sup>(</sup>۱) إعلام الساجد ٣٢٩،٣٢٥ ـ

<sup>(</sup>٢) الحموى على الأشباه ٢ / ١٣٣ \_

<sup>(</sup>۳) الفتاوى الهنديية ار ۱۱۰\_

<sup>(</sup>۴) مطالب أولى انهى ار ۱۷۵ ـ

<sup>(</sup>۵) الحطاب٢١٣١

مروه ہے (۱) ، چنانچ حضرت ابوہریره کی صدیث میں ہے انہوں نے فرمایا که رسول اللہ علیہ کا ارشادگرامی ہے: "إذا رأیتم من یبیع أو یبتاع في المسجد فقو لوا: لا أربح الله تجارتک وإذا رأیتم من ینشد فیه ضالة فقو لوا: لارد الله علیک" (۲) رجبتم لوگ مسجد میں ایسے محض کو دیکھو جوخرید وفر وخت کررہا ہوتو کہو: اللہ تہہاری تجارت میں نفع نہ دے، اور جبتم لوگ دیکھو کہوکی گشدہ سامان کا اعلان کررہا ہے تو کہو کہ اللہ اسے تہارے یاس واپس نہ کرے)۔

جامع الذخیرہ میں ہے: امام مالک نے اسے جائز قرار دیا ہے کہ کسی آ دمی سے اس کے کپڑے یا سامان کے بارے میں معاملہ طے کرے جسے پہلے دکھے لیا گیا ہو، اور جزولی نے کہا ہے: مسجد میں فروخت کرنا اور خریدنا جائز نہیں ہے، اور اس صورت میں اختلاف ہے جبکہ سامان کو مسجد کے باہر دکھے ،تو کیا جائز ہوگا کہ مسجد میں بھے کا معاملہ کرے یا جائز نہیں ہوگا تو اس میں دوقول ہیں: یہ اختلاف اس صورت میں ہے جبکہ بغیر دلال کے معاملہ ہو، لیکن مسجد میں دلال کے ور بعیفر وخت کرنا بالاتفاق ممنوع ہے (۳)۔

حنفیہ کی رائے یہ ہے کہ غیر معتکف کے لئے مسجد میں خرید وفروخت اور ہر عقد ممنوع ہے، اور معتکف کے لئے اس شرط کے ساتھ جائز ہے کہ وہ تجارت کے لئے نہ ہو، بلکہ اس کی اور اس کے اہل وعیال کی ضرورت کے لئے سامان لائے بغیر ہو<sup>(4)</sup>۔

حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ سجد میں خرید وفر وخت حرام ہے اور پید ونو ل صحیح نہیں ہیں <sup>(۱)</sup>۔

ابن بطال نے کہا ہے: علاء کا اس پراجماع ہے کہ جو بیع مسجد میں منعقد ہو کی ہوا سے توڑنا جائز نہیں ہوگا <sup>(۲)</sup>۔

ایک قول میں شافعیہ کی رائے یہ ہے: مسجد میں خرید وفروخت مروہ نہیں ہے بلکہ مباح ہے <sup>(۳)</sup>،اور زرکشی نے نقل کیا ہے کہ بعض اہل علم نے اس میں رخصت دی ہے <sup>(۳)</sup>۔

## حرام كمائى اوراس كامصرف:

21- ہرمسلمان پرطلب حلال فرض ہے (۵) ، اور اللہ تعالی نے پاکیزہ چیزوں میں سے کھانے کا حکم دیا ہے ، چنا نچہ اللہ سبحا نہ و تعالی کا ارشاد ہے: ''یَا أَیُّهَا الَّذِیْنَ آمَنُواْ کُلُواْ مِنْ طَیِّبَاتِ مَا رَزَقُنگُمْ '' '') (ایرایان والو! پاک چیزوں میں سے جوہم نے تہمیں دے رکھی ہیں کھاؤ) ، اور حرام کی مذمت میں فرمایا : وَ لاَ تَأْکُلُواْ أَمُوَ الْکُمُ طور پرمت کھاؤ) ، اس کے علاوہ دیگر آیات ہیں (۸)۔

حضرت ابن مسعودً کی حدیث میں ہے: نبی کریم علیہ نے ارشاد فرمایا: "ولا یکسب عبد مالا من حرام، فینفق منه فیبارک له فیه، ولا یتصدق به فیقبل منه ولا یترک

<sup>(</sup>۱) مطالب أولى انهى ار ۲۵ ا ـ

<sup>(</sup>۲) تخفة الراكع والساجدرص۲۰۸،مواہب الجليل ۲۱ ما ـ

<sup>(</sup>٣) إعلام الساجد ٣٢٥ ـ

<sup>(</sup>٤) إعلام الساجد ص٣٢٣ ـ

<sup>(</sup>۵) مختصرمنهاج القاصدين ص۸۶، نيز ديكھئے: إحياء علوم الدين ۲ر ۹۰۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره را کار

<sup>(</sup>۷) سورهٔ بقره/ ۱۸۸\_

<sup>(</sup>۸) مخضر منهاج القاصد بن *۱*۷۸

<sup>(</sup>۱) مواہب الجلیل ۲۷ ۱۳، او علام الساجد س۳۲۵،۳۲۳، تخفة الرائع والساجد ص۲۰۸۰

<sup>(</sup>۲) حدیث: إذا رأیتم من یبیع أو یبتاع في المسجد..... كل روایت تر فری (۲۰۱/۳) نے كی ہے، اور كها: حدیث حسن غریب ہے۔

<sup>(</sup>۳) مواهب الجليل ۲ ر ۱۴ س

<sup>(</sup>۴) حاشیه ابن عابدین ار ۴۵، الحمو ی علی الأشاه ۲ ر ۹۳۳ \_

خلف ظهره إلا كان زاده إلى النار" (اورجب بنده مال حرام كما كراس ميں سے خرچ كرتا ہے، تواس ميں اس كے لئے بركت نہيں ہوتی ہے اور اس ميں سے صدقہ كرتا ہے تو اس كی طرف سے قبول نہيں كيا جا تا ہے اور اس نے بيچھے مال چھوڑ تا ہے تو وہ اس كے لئے جہنم كا توشہ ہوتا ہے )، اور نبی علیہ كارشاد ہے: "لا ير بو لحم نبت من سحت إلا كانت النار أولى به" (وه گوشت جو مال حرام سے پرورش يا تا ہے جہنم كى آگ اس كے لئے زياده بہتر مال حرام سے پرورش يا تا ہے جہنم كى آگ اس كے لئے زياده بہتر مال حرام سے پرورش يا تا ہے جہنم كى آگ اس كے لئے زيادہ بہتر

اورسارا حرام مال خبیث ہے، لیکن اس کا بعض دوسر ہے بعض سے زیادہ خبیث ہے، اس لئے کہ عقد فاسد کے ذریعہ حاصل کیا ہوا مال حرام ہے، لیکن وہ زبردتی غصب کردہ مال کے درجہ میں نہیں ہے، بلکہ غصب کردہ زیادہ خبیث ہے، کیونکہ اس میں دوسر کو تکیف پہنچانا اور کمانے کے سلسلہ میں شریعت کے طریقہ کوچھوڑ دینا ہے، اور عقو دفاسدہ میں صرف بندگی کے طریقہ کوچھوڑ ناہے، اور اسی طرح کسی فقیریا نیک انسان یا کسی بنتیم سے بطور ظلم لیا ہوا مال اس مال سے زیادہ خبیث ہے جو کسی طاقت وریا مالداریا کسی فاسق سے لیا گیا ہو (۳)۔

(۱) الزواجر عن اقتراف الكبائرار ۱۸۸ طبع المطبعة الأزهربيه، تنبيه الغافلين ۱۸۰۱-۵۰

حدیث: "لا یکسب عبد مالا من حرام ....." کی روایت احمد (اسم ۲۸ مین تقل کیا ہے، اور اسے پیٹی نے المجمع (اسم ۲۵ مین تقل کیا ہے، اور کہا ہے: امام احمد نے اس کی روایت کی ہے اور اس کی اسناد میں بعض مستور الحال راوی ہیں، اور ان میں سے اکثر ثقد ہیں۔

(۲) الزواجرار ۱۸۸

حدیث: "لا یوبو لحم نبت ....." کی روایت تر ندی (۵۱۳/۲) نے حضرت کعب بن مجرق سے کی ہے، اور کہا: حدیث حسن ہے۔

. (۳) مختصرمنهاج القاصدين ص ۸۸،۸۷، نيز د کيھئے: إحياء علوم الدين ۹۵٫۲ طبح الحلبی -

حرام کمائی دوسرے کا مال شریعت کی اجازت کے بغیر لینا ہے، لہندااس میں جوا، دھو کہ دینا، غصب کرنا، حقوق کا انکار کرنا اور وہ مال جسے اس کاما لک اپنی خوشی سے نہ دے یا جسے شریعت نے حرام قرار دیا مواگر چہاس کا مالک خوشی سے دے جیسے بدکاری کی اجرت، کا بہن کی اجرت اور شرابوں اور خنزیروں کی قیمت وغیرہ داخل ہیں (۱)۔

حرام کمائی میں واجب ہے کہاگر مالکان کاعلم ہوتو ان کولوٹا کراور اگران کاعلم نہ ہوتوفقراءکودے کراپنے ذمہ کوفارغ کیا جائے اوراس مال حرام سے چھٹکارا حاصل کیا جائے (۲)۔

نووی نے امام غزالی سے نقل کرتے ہوئے کہا ہے: اگراس کے پاس مال جرام ہواوروہ تو بہ کرنااوراس سے بری الذمہ ہونا چا ہے تواگر اس کاما لک متعین ہوتواس تک پاس کے وارث کو دینا واجب ہوگا اور اگروہ مرچکا ہوتو اسے اس کے وارث کو دینا واجب ہوگا اور اگروہ مال ایسے مالک کا ہوجے وہ نہیں جانتا اور اس کے جانئے سے مایوں ہوجائے تو مناسب یہ ہے کہ اسے مسلمانوں کی عام مسلحتوں میں صرف کردے، جیسے پل، مسافر خانے، مساجد مکہ کے راستوں کی میں صرف کردے، جیسے پل، مسافر خانے، مساجد مکہ کے راستوں کی چند فقراء پر صدقہ کردے، اور مناسب یہ ہے کہ قاضی اگر قابل اعتماد جوتو وہ اس کو انجام دے، اور اگروہ قابل اعتماد نہ ہوتو اس کے سپر دکرنا جائز نہیں ہوگا، اگر اسے اس کے حوالہ کردے تو حوالہ کرنے والا جائز نہیں ہوگا، اگر اسے اس کے حوالہ کردے تو حوالہ کرنے والا جائز نہیں ہوگا، اگر اسے اس کے حوالہ کردے تو حوالہ کرنے والا بنادے جو دیندار عالم ہو، اس لئے کہ حکم بنانا اکیلے کرنے سے بہتر بنادے جو دیندار عالم ہو، اس لئے کہ حکم بنانا اکیلے کرنے سے بہتر بنادے جو دیندار عالم ہو، اس لئے کہ حکم بنانا اکیلے کرنے سے بہتر بنادے جو دیندار عالم ہو، اس لئے کہ حکم بنانا اکیلے کرنے سے بہتر بنادے جو دیندار عالم ہو، اس لئے کہ حکم بنانا اکیلے کرنے سے بہتر بنادے جو دیندار عالم ہو، اس لئے کہ حکم بنانا اکیلے کرنے سے بہتر بنادے جو دیندار عالم ہو، اس لئے کہ حکم بنانا اکیلے کرنے سے بہتر بنادے جو دیندار عالم ہو، اس لئے کہ حکم بنانا اکیلے کرنے سے بہتر بہتر اسے بہتر ہوتوا سے خود بی انجام دے، اس لئے کہ علیہ بہتر ہوتوا سے خود بی انجام دے، اس لئے کہ بہتر

<sup>(</sup>۱) تفسيرالقرطبي ۲ر ۱۲ س، نيز ديکھئے:الزواجرار ۱۸۸،۱۸۷\_

<sup>(</sup>۲) منجة الخالق على البحرالرائق ۲۲۱/۲،الطحطا وى على الدر ار ۳۹۰،الفتاوى الهندسيه ۵٫۳۴۹/۵ اشيران عابدين ۵٫۷۲۷، کشاف القناع ۱۸ ر ۱۱۵\_

اس کامصرف صدقه کرناہے<sup>(۱)</sup>۔

کے ذریعہ حرام مقدار کو نکال دے گا<sup>(۳)</sup>۔

اوراس پر لینے اور دینے والے کوسز ادے گا<sup>(۴)</sup>۔

کردےگا(۲)۔

بزازیہ میں ہے:اگر بعینہ مال حرام کاعلم ہوتو وارث کے لئے

اسے لینا حلال نہیں ہوگا ،اوراگر بعینہ اس کاعلم نہ ہوتو قضاءً لےسکتا

ہے لیکن دیانۂ مالکان کی طرف سے نیت کرتے ہوئے صدقہ

شا فعید کا مذہب ہے: جو خص کسی مال کا وارث بنے اور اسے علم ہو

محاسبه کرنے والا جا کم لوگوں کوحرام کمائی ہے منع کرے گا، ماور دی

نے کہاہے کہ کہانت اور کھیل کود کے ذرایعہ کمانے سے منع کرے گا،

تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح''حسیة'' (فقرہ ۳۴)۔

کہاس میں حرام ہے، اوراس کی مقدار میں اسے شک ہوتو وہ اجتہاد

مقصوداس جہت میں صرف کرنا ہے، اورا گروہ اسے فقیر کودے گاتووہ فقیر کے لئے حرام نہیں ہوگا بلکہ اس کے لئے حلال اور پاک ہوگا، اور اگروہ خود فقیر ہوتواس کے لئے جائز ہوگا کہ وہ اپنی ذات اور اپنے اہل

وعیال پرخرج کردے،اس لئے کہ جب اس کے گھر والے فقیر ہوں تو ان میں وصف موجود ہے، بلکہ وہ ان لوگوں میں زیادہ حقدار ہیں جن

پرصدقہ کیا جائے، اور اس کے لئے جائز ہے کہ اس میں سے اپنی ضرورت کے بقدر لے لے، اس لئے کہوہ بھی فقیر ہے۔

نووی نے امام غزالی کے ذرکورہ قول کوقل کرنے کے بعد کہاہے:
اس مسکلہ میں غزالی نے جو بات کہی ہے اسے دیگر اصحاب نے ذکر کیا
ہے، اور یہ اسی طرح سے ہے جیسا کہ ان حضرات نے کہا ہے، اور
اسے غزالی نے ائمہ سلف میں سے حضرت ابوسفیان فغیرہ اور اہل
تقوی میں سے امام احمد بن عنبل اور حارث محاسبی وغیرہ سے بھی نقل
کیا ہے، اس لئے کہ اس مال کوضائع کرنا اور اسے سمندر میں پھینک
دینا جائز نہیں ہے، توصرف بیصورت باقی رہ جاتی ہے کہ اسے مصالح
مسلمین میں صرف کردیا جائے (۱)۔

جو خص کسی مال کا دارث ہوا دراسے میلم نہ ہو کہ اس کے مورث نے اسے کہاں سے حاصل کیا ہے، کیا حلال طریقہ سے یا حرام ذریعہ سے، اور کوئی علامت نہ ہوتو ہیر بالا تفاق حلال ہوگا<sup>(۲)</sup>۔

حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ اگر آدمی مرجائے اور اس کی کمائی ناپاک ہوجیسے وہ انگور کاشیرہ فروخت کرنے یاظلم یارشوت لینے کے ذریعہ ہوتواس کے ورثہ کے لئے بہتر یہ ہے کہ اسے اس کے مالکان کو واپس کردیں، اور اگر اس کے مالکان کا پتہ نہ چلے تو اسے صدقہ کردیں، اس لئے کہ نایاک کمائی اس کے مالک کولوٹاناممکن نہ ہوتو

<sup>(</sup>۱) الفتاوی الهندیه ۵/۹ ۳۴ محاشیه ابن عابدین ۵/۲۴ ـ

 <sup>(</sup>۲) حاشية الطحطا وي على الدرالمختار ۱۹۳ سـ ۱۹۳

<sup>(</sup>m) المجموع وراهس

<sup>(</sup>۴) الأحكام السلطاني للماوردي ص٢٥٨\_

<sup>(</sup>۱) المجموع ۱۸۹۹ تنز د کیسئے: إحیاءعلوم الدین ۱۲۷،۳۳۱ س

<sup>(</sup>۲) المجموع ۱۲۹۳، نيز د مکھئے:إحياء علوم الدين ۱۲۹۱\_

#### ب-جرح:

۳-''جرح''،جو حه جو حاسے ماخوذ ہے، یعنی ہتھیار کے ذریعہ اسے خی کردیا<sup>(۱)</sup> -

یی سرسے خاص ہے۔

## تعريف:

ا - لغت میں کسر کا ایک معنی: اہل عرب کا قول: "محسو الشيء" ہے، جبکہ کسی چیز کوتو ڑ دے اور اس کے اجزاء کوعلا حدہ علا حدہ کر دے، اور حساب میں کسرایک عدد کے اجزاء میں سے غیر کممل جزء ہے جیسے آ دھااوریانچواں حصہ (۱)۔

اور اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے، جرجانی نے کہا ہے: کسر سخت چیز کوکسی طاقتور آلہ کے ذریعہ علاحدہ کرنا ہے، اس طور پر کہوہ آلہ اس چیز میں داخل نہ ہو<sup>(1)</sup>۔

#### متعلقه الفاظ: الف-قطع:

ا - ''قطع''جسم کے بعض اجزاء کو بعض سے علاحدہ کرنا ہے '''، اور اصطلاح میں ایک شی کو دوسری شی میں داخل کرکے علاحدہ کرنا ہے '''')، لہذ اکسر عام ہے، اورقطع خاص ہے۔

#### ج-شحة:

ا جہ جہ: خاص طور پر چہرہ اور سرکا زخم ہے (۲) اور ان دونوں کے علاوہ جسم کے کسی حصہ میں نہیں ہوتا۔ علاوہ جسم کے کسی حصہ میں نہیں ہوتا۔ بیکسر سے خاص ہے۔

> کسرے متعلق احکام: ہڈی کوتوڑنے کا حکم:

۔ اس شخص کی ہڈی کو نظم اور زیادتی کے طور پرتوڑ ناممنوع ہے جس کا خون اسلام یا عقد ذمہ یا معاہدہ کی وجہ سے محفوظ ہو، جیسے اپنی ذات یا این مال پرظلم کرنابالا جماع حرام ہے۔

انسان کی ہڑی کوتوڑنے میں کیا چیز واجب ہوگی:

۲-فقهاء كاند به به كددانت كوعمداً تورُّ في مين قصاص واجب بهوگا جبكه اس مين قصاص كى شرائط پائى جائين، اور تورُّى بهوئى مقدار پر زيادتى كرف يا دانت كواكهارُ في يااس كه ما بقيه كسياه يااس كى مرخ بهون كا خطره فه بهو، اس كے كه الله تعالى كا ارشاد به: "و كَتَبْنَا عَلَيْهِمُ فِيْهَا أَنَّ النَّفُسَ بِالنَّفُسِ وَالْعَيْنَ بِالْعَيْنِ وَالْأَنْفَ بِاللَّهُ فَعِنَ بِاللَّهُ وَالْأَذُنَ بِالْأَنْفِ وَالْأَذُنَ بِالْأَذُن وَ السِّنَّ بِالسِّنِّ "" (اور جم في ان پر في اللَّهُ وَ اللَّهُ فَى وَ اللَّهُ فَى وَ السِّنَ بالسِّنِّ "" (اور جم في ان پر في اللَّهُ في وَ اللَّهُ فَى وَ اللَّهُ فَى وَ السَّنَ بالسِّنَ "")

<sup>(</sup>۱) لسان العرب

<sup>(</sup>٢) لمان العرب

<sup>(</sup>۳) سورهٔ ما نده ر ۵۴\_

<sup>(</sup>۱) المعجم الوسيط -

<sup>(</sup>٢) التعريفات.

<sup>(</sup>٣) لسان العرب

<sup>(</sup>۴) التعريفات

اس میں بیفرض کردیا تھا کہ جان کا بدلہ جان ہے اور آنکھ کا آنکھ اور ناک کا ناک اور کان کا خطرہ ناک کا ناک اور کان کا خطرہ ہوتو قصاص نہیں ہوگا بلکہ اس میں تاوان واجب ہوگا۔ اس لئے کہ زیادتی کا اندیشہ قصاص سے مانع ہے۔

د کھئے: اصطلاح ''ارش'' (فقرہ مم اور اس کے بعد کے فقرات)۔

اس کے علاوہ ہڈیوں میں فقہاء کا اختلاف ہے، حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب ہیہ کہ ہڈیوں کے توڑنے میں قصاص نہیں ہے، اس کئے کہ ہڈیوں میں مما ثلت (برابری) کا یقین نہیں ہے (۱)، دیکھئے: ''قصاص''۔

ما لکیہ نے کہا ہے کہ اس میں جسم کے تمام زخموں کی طرح قصاص جاری ہوگا،سوائے اس کے جس کا خطرہ زیادہ ہو، جیسے سینے اور پیٹھ کی مٹری، گردن اور ران کی ہڈیاں،اور جس میں قصاص جاری کرنے میں خطرہ نہ ہوتو اس میں قصاص ہوگا، جیسے ہاتھ کے دونوں گئے دونوں کلائی، دونوں باز و،اور دونوں پیڈلیاں وغیرہ (۲)۔

## ہڑی کوتوڑنے کی دیت:

2 - حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب ہے کہ ہڈی کو توڑنے میں شرعاً
کوئی تاوان مقرر نہیں ہے، اور اس میں صرف عادل آ دمی کا فیصلہ
واجب ہوگا، اور اس سے مرادیہ ہے کہ قاضی یا تھم جو مناسب سمجھے
بشرطیکہ تھیں اس کی شرائطیائی جائیں (۳)۔

د يکھئے:اصطلاح" حکومة عدل" (فقره ۱۷) \_

انہوں نے اس میں سے دانت کا استثناء کیا ہے، کیونکہ اس میں تاوان مقرر ہے، اور یہ نص کے ذریعہ پانچ اونٹ ہے۔ دیکھئے: "سن'(فقرہ ۱۰)۔

نیز حنابلہ نے ہنسلی کی دونوں ہڈیوں ، ہاتھ کے دونوں گٹوں اور پہلی کوستنی قرار دیا ہے، کیونکہ ان میں تاوان مقرر ہے، انہوں نے کہا ہے: دلیل کا تقاضا یہ ہے کہ تمام ہڈیوں میں عادل شخص کا فیصلہ واجب ہو، مگر ہم نے اس کی مخالفت ان آثار کی وجہ سے کی ہے جوان ہڈیوں کے بارے میں منقول ہیں، اوران ہڈیوں کے علاوہ دلیل کے تقاضا پر باقی رہے گا، لہذ ا دونوں گٹوں میں چاراونٹ، ایک پنڈلی کوتوڑ نے میں دواونٹ، دونوں پٹر لیوں کو وڑ نے میں چاراونٹ اورران میں دو

ما لکیہ نے کہا ہے: اگر ہڑی کے توڑنے میں قصاص واجب نہ ہو اوروہ شفایاب ہوجائے اور عضوا پنی حالت پرلوٹ آئے تو اس میں کچھواجب نہیں ہوگا، اور اگر شفایاب ہوجائے اور اس میں ٹیڑھا پن باقی رہے تو اس میں عادل شخص کا فیصلہ واجب ہوگا (۱)۔

د میکهنے: اصطلاح '' دیات' (نقره ۱۳۷)، (فقره ۱۸۸)، '' حکومة عدل' (فقره ۱۲)۔

کھیل کود کے آلات، صلیب اور شراب کے برتن کوتوڑنا: ۸ - کھیل کود کے آلات، صلیب اور شراب کے برتنوں کوتوڑنے کی وجہ سے ضان کے وجوب کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے، امام ابو صنیفہ کا مذہب ہے کہ اگر کھیل کے ایسے آلہ کوتوڑد سے جو کھیل کے علاوہ دوسرے کام کے لائق بھی ہوتو وہ اس کی اس قیت کا ضامن ہوگا

<sup>(</sup>۱) نهاية المحتاج ٢٨٥٧، حاشية القليوني ١٨١١م، ابن عابدين ٥٨٥٥٥، المغني ١/٠١١٧-

<sup>(</sup>٢) مواهب الجليل ٢٨٨٨-

<sup>(</sup>۳) المغنی ۸ ر ۵۸ ، نهایة المحتاج ۷ ر ۳ ۴ ۴ ، روض الطالب ۴ ر ۵۸ ، این عابدین ۸ . به ر سو

<sup>(</sup>۱) مواهب الجليل ۲۴۸/۲\_

جو کھیل کے علاوہ کام کے لائق ہو، اس لئے کہ بیداموال''متقومہ'' ہیں،اور کھیل کے علاوہ دیگر کاموں میں بھی ان سے فائدہ اٹھا یا جاسکتا ہے،لہذ اوہ ضان کے منافی نہیں ہوگا،اوراگروہ کھیل کے علاوہ کام کے لائق نہ ہوں تو وہ کسی چز کا ضامن نہیں ہوگا (۱)

مالکیہ کے کلام سے میسمجھ میں آتا ہے کہ ٹوٹنے کی حالت میں آلات لہوکی جو قیمت ہوگی اس کا ضامن ہوگا<sup>(۲)</sup>۔

شافعیہ نے کہاہے: بت، صلیب، لہوولعب کے آلات اور وہ برتن جن کور کھنا حرام ہے، یہ سب قابل صفان نہیں ہیں، لہذاان کو توڑنے میں کچھے بھی واجب نہیں ہوگا، اس لئے کہ ان کی منفعت حرام ہے، اور حرام کے مقابل میں کوئی چیز نہیں ہوتی ہے، مزید یہ کہ اس پر قدرت رکھنے والے کے لئے اس کو توڑنا واجب ہے۔

ان کے نزدیک اصح قول یہ ہے: اسے بہت زیادہ نہیں توڑا جائے گا، اس لئے کہ یہ مکن ہے کہ اس کی بعض مالیت کو باقی رکھتے ہوئے اس کی حرام ہیئت کوختم کردیا جائے، بلکہ اسے علیحدہ کردیا جائے گا تا کہ وہ جوڑنے سے قبل کی حالت پر آ جائے تا کہ اس کا نام اور اس کی حرام ہیئت ختم ہوجائے، لہذا تانت کوالگ کرنا چھڑے کے باقی رکھنے کے ساتھ بالا تفاق کافی نہیں ہوگا، اس لئے کہ وہ علاحدہ ہوکر بھی اس سے متصل ہے۔

دوسرا قول بہ ہے کہ تمام اجزاء کوعلاحدہ کرنا واجب نہیں ہوگا بلکہ اتنی مقدار میں علیحدہ کیا جائے گا کہ وہ استعمال کے لائق رہ سکے۔
اور انہوں نے کہاہے: اگر نکیر کرنے والانکیر کرنے میں اس حد کی رعایت کرنے سے عاجز ہو، کیونکہ ان آلات کا مالک اپنی طاقت سے اس شخص کوروک دے جواسے توڑنے کا ارادہ رکھتا ہے تو جس طرح

بھی آسان ہواسے ضائع کردے اگر چہ جلانے کا طریقہ ہی متعین ہو، ورنہ تو ڑ کر ، لہذا اگر اسے جلا دے حالانکہ بہ تعین نہ ہوتو جائز حد تک توڑی ہوئی حالت میں اس کی جو قبت ہواس کا ضامن ہوگا۔اس لئے کہ اس کے ٹکڑے مال ہیں اور قابل احترام ہیں، اس کے برخلاف اگر جائز حد کے ممکن ہونے کے باوجود اس سے تجاوز کرجائے تو جائز حد تک ٹوٹے ہوئے ہونے کی حالت میں اس کی قیت اوراس حدمیں جہاں اسے پہنچایا ہے اس کی قیت کے درمیان جوفرق ہوگا صرف وہی اس برلازم ہوگا۔اوراحکام میں آلات لہو کے مثل شراب کے برتن ہیں،اگر برتنوں کے منہ کے تنگ ہونے کی وجہہ سے شراب کا بہانا دشوار ہواوراس شخص کے آنے کا خطرہ ہوجواں کے بہانے سے روک دے گا تو وہ برتن کوتوڑ دے گا ،اوراس پر کچھ واجب نہ ہوگا ،اوراسی طرح سے اگراس کے بہانے میں غیر معمولی وقت لگ چائے جس میں اس کے مصالح معطل ہوجائیں تب وہ ان کے توڑنے میں مشغول ہوجائے گا، پیچکم عوام کے حق میں ہے بیکن حکام کے لئے زجروتا دیب کے طور پراس کے برتنوں کومطلقاً توڑنے کی اجازت ہے ۔

حنابلہ اور حنفیہ میں سے امام ابو یوسف اور امام محمد نے کہا ہے: اس کے توڑ نے میں مطلقاً کچھ واجب نہیں ہوگا جیسے مردار، اس لئے کہ حدیث ہے: "إن الله و رسوله حرم بیع المحمر والمیتة والمحنزیر و الأصنام" (بشک الله اور اس کے رسول نے شراب، مردار، خزیر اور بتول کی بیج کو حرام قرار دیا ہے )، اور مروی ہے: "أمرني ربي عزوجل بمحق المعازف والمزامیر" "

<sup>(</sup>۱) روش الطالب ۲۲ ۴ ۳ ۳، نهایة الحتاج ۱۲۹،۱۲۸ ۱

<sup>(</sup>۲) حدیث: "إن الله ورسوله حره....." کی روایت بخاری (فتح الباری طبع السلفیه اور مسلم (۱۲۰۷) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>m) حديث: "أمرني ربي عزوجل بمحق المعازف والمزامير" (m)

<sup>(</sup>۱) حاشیها بن عابدین ۵/ ۱۳۵،۱۳۵، بدائع الصنائع ۷/۱۲۸،۱۲۵\_

<sup>(</sup>۲) حاشية الدسوقي ۴ / ۳۳۲\_

(مجھےمیرےرب نے باجوں اور بانسریوں کوتوڑنے کا حکم دیاہے)، اوراسی طرح سے سونے اور جاندی کے برتن ہیں کہ اگران کوتو ڈدے گاتو ضامن نہیں ہوگا ،اس کئے کہاسے بنا ناحرام ہے،اورشراب کے برتنول کے ضان میں امام احمد سے دو روایتیں ہیں، اول: اس کا ضامن ہوگا،اس لئے کہ بیابیا مال ہےجس سے انتفاع ممکن ہے،اور اس کی بیج حلال ہے، لہذاوہ اس کا ضامن ہوگا، جبیبا کہ اگر اس میں شراب نہ ہوتی ،اس لئے کہ اس میں شراب کا رکھنا اس کے ضمان کے ساقط ہونے کا تقاضانہیں کرتا ہے جیسے وہ گھر جسے شراب کا مخزن بنادیا جائے، دوم: ضامن نہیں ہوگا(۱) اس کئے کہ حضرت عبداللہ بن عرر سے مروی ہے: أمرنى رسول الله عَلَيْكُ أن آتيه بمدية - وهي الشفرة - فأتيته بها فأرسل بها فأرهقت ثم أعطانيها، وقال: "اغد على بها" ففعلت، فخرج بأصحابه إلى أسواق المدينة، وفيها زقاق خمر قد جلبت من الشام ، فأخذ المدية منى ، فشق ماكان من تلك الزقاق بحضرته و أعطانيها، و أمر أصحابه الذين كانوا معه أن يمضوا معى و أن يعاونوني، و أمرني أن آتي الأسواق كلها فلا أجد فيها زق خمر إلا شققته ففعلت فلم أترك في أسواقها زقا إلا شققته" (٢) (مجھے رسول الله

اوراس میں شراب کے مشکیز ہے تھے جوملک شام سے لائے گئے تھے،
تو آپ علی اور اپنی موجودگی میں ان
مشکیزوں میں جو کچھ سے چھری کی اور اپنی موجودگی میں ان
مشکیزوں میں جو کچھ تھا اسے چاک کردیا اور اسے مجھے دے دیا، اور
اپنے اصحاب کو جوان کے ساتھ تھے تھم دیا کہ وہ میرے ساتھ جائیں
اور میری مدد کریں، اور مجھے تھم دیا کہ میں تمام بازاروں میں جاؤں اور
اس میں شراب کا جو بھی مشکیزہ پاؤں اسے چاک کرڈالوں، تو میں نے
ایساہی کیا، اور میں نے بازاروں میں کوئی مشکیزہ چاک کے بغیر نہیں
چھوڑا)۔

ماللہ علیہ نے اپنے پاس بڑی چھری لانے کا حکم دیا،تو میں اسے آپ

کے پاس لے کرآیا پھرآی نے مجھے اس کے ساتھ بھیجا، تومیں نے

اسے تیز کیا، اس کے بعد آپ علیہ نے اسے مجھے عطا فرمایا اور

ارشاد فرمایا کداسے لے کرمیرے پاس کل آناتو میں نے ایساہی کیا،

پھرآ پ علیہ پھرآ پ علیہ اپنے اصحاب کے ساتھ مدینہ کے بازاروں میں نکلے،

#### تركه سے در شه كے حصول ميں كسر:

9 - مستحقین ترکہ کے مابین اصل مسکہ سے ملنے والے بعض وارثین کے سہام کسر کے بغیر قابل تقسیم نہ ہوں تو سہام کو بغیر کسر کے ور شہ پر قابل تقسیم بنا کر کسر کی اصلاح کی جائے گی ، اور مسئلہ کی تھیجے اس طرح ہوگی کہ اصل مسئلہ اگر عول والا ہوتو کم سے کم عدد میں ضرب دے دیا جائے گا کہ اس کے ساتھ بلا کسر ہر وارث کے لئے سہام میں سے جائے گا کہ اس کے ساتھ بلا کسر ہر وارث کے لئے سہام میں سے اپنے حصہ کے بقدر لیناممکن ہوجائے ، اور تھیجے کے بعد حاصل ضرب ہی اصل مسئلہ ہوگا اور بیہ ان قواعد کے مطابق مکمل ہوگا جواصطلاح "درث نقرہ (۲۲) میں مذکور ہیں۔

<sup>=</sup> روایت احمد (۲۹۸۵) نے کی ہے،اور پیٹی نے مجمع الزوائد (۲۹۸۵) میں کہاہے:اس میں علی بن یزید ہیں جوضعیف ہیں۔

<sup>(</sup>۱) المغنی۵را۰ ۳۰۲،۳۰\_

<sup>(</sup>۲) حدیث بعبد الله بن عمر: "أمونی رسول الله علیه ان آتیه مدیه ....." کی روایت احد (۱۳۳،۱۳۲۲) نے کی ہے، بیثی نے انجمع (۵ م ۵۳) میں کہا کہ اسے امام احمد نے دوسندوں سے روایت کیا ہے ان میں سے ایک میں ابو بکر بن ابو مر یم ہیں اور ان کی عقل میں خلل واقع ہو گیا تھا اور دوسری میں ابوطعمہ ہیں جن کوحمد بن عبد الله ابن عمار الموسلی نے تقد قر اردیا ہے اور کھول نے اسے ضعیف قر اردیا ہے ، اور اس کے بقید رواۃ تقد ہیں۔

.....

کسوة

كسوف

د يكھئے:''صلاۃ الكسوف''۔

تعريف:

ا- کسوۃ (کاف کے ضمہ اور اس کے کسرہ کے ساتھ) لغت میں: وہ

کیڑا ہے جس سے پردہ حاصل کیا جاتا ہے، اور زینت اختیار کی جاتی
ہے، جمع '' کسی' ہے، ' مدی' کے مثل، اور '' کساء' کا معنی لباس ہے،
اور اس کی جمع '' اکسیہ' ہے، کہا جاتا ہے: '' کسو ته ثوبا'' جبتم
اسے کیڑا پہنا وَاور '' کاسی' ( کیڑا پہننے والا ) عاری ( نظا ) کے خلاف
ہے، اور اس کی جمع کساۃ ہے، اور اسی معنی میں اہل عرب کا بی تول ہے:
اُم قوماً عراۃ و کساۃ (اس نے نظے لوگوں اور کیڑے کہننے والوں
کی امامت کی )۔

اوراصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے ''۔

شرعی حکم:

کسوۃ کا شرعی تھم اس کے حالات کے اعتبار سے مختلف ہوتا ہے، اوراس میں سے چنددرج ذیل ہیں:

اول: عورت کا کسوہ (پوشاک) اس کے شوہر پر واجب ہونا:

۲- فقہاء کا اس پر اجماع ہے کہ بیوی کے لئے اس کے شوہر پر

<sup>(1)</sup> لسان العرب، المصباح المنير ،غريب القرآن والمغرب، المحجم الوسيط -

پیشاک واجب ہوگی جبکہ وہ اپنے نفس پرواجب طریقہ سے اسے قابو دے دے ، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: ''وَعَلَی الْمَوْلُوُدِ لَهُ دِزُقُهُنَّ وَكِسُوتُهُنَّ بِالْمَعُرُوفِ '' (اور جس کا بچہ ہے، اس کے ذمہ ہے ان (ماؤں) کا کھانا اور کیڑا موافق دستور کے )۔

اس لئے کہ پوشاک ہمیشہ ضروری ہے، لہذا شوہر پر نفقہ کی طرح پوشاک ہمیشہ ضروری ہے، لہذا شوہر پر نفقہ کی طرح پوشاک ہوگا جسے نفقہ، اسی طرح فقہاء کا اس پراجماع ہے کہ عورت کے لئے کفایت کرنے والی پوشاک واجب ہوگی اور یہ کا فی ہونے کے ہوناعورت کے لمبی ہونے ، پستہ قد ہونے، موٹی اور دبلی ہونے کے اعتبار سے جن میں وہ رہتی ہے گرمی اور مردی میں الگ الگ ہوگا۔

سا - لیکن بعض تفصیلات میں فقہاء کا اختلاف ہے۔ حنفیہ کا مذہب میں ہے کہ پوشاک میں اس کے مالدار اور تنگدست ہونے کے سلسلے میں شوہر کی حالت کا اعتبار ہوگا عورت کی حالت کا نہیں، پیرظا ہر الروایہ کے مطابق ہے، اور فتوی اس پر ہے کہ نفقہ عام طور پرز وجین کی حالت

کے اعتبار سے واجب ہوگا، لہذا ظاہر الروایہ کے مطابق اگر شوہر سکے اعتبار سے جو پوشاک اس سکے مطابق اگر شوہر سکا کست ہوتو گرمی اور سردی کی پوشا کوں میں سے جو پوشاک اس کے لئے کافی ہواس میں ادنی درجہ کی پوشاک پہنائے گا، اورا گروہ مطابق متوسط حالت میں ہوتو اس کواس سے بہتر پوشاک دستور کے مطابق بہتر کیڑادستور کے مطابق بہتر کیڑادستور کے مطابق بہتر کیڑادستور کے مطابق بہتر کیڑا۔

کاسانی نے کہا ہے: پوشاک دستور کے مطابق ہوگی، اس لئے کہ میال ہبوی سے ضرر کو دور کرنا واجب ہے، اور یہ کفایت میں متوسط درجہ کو واجب کرنے میں ہے، اور یہ معروف کی تفسیر ہے، لہذا اس کے لئے گرمی کی پوشاک میں قبیص، دو پٹے، چا در اور پائجامہ کافی ہوگا، جو کھر درا ہونے، نرم ہونے اور متوسط ہونے میں شوہر کی حالت کے مطابق ہو۔

اگر شوہر فقیر ہوتو کھر درا کپڑا واجب ہوگا، اگر مالدار ہوتو نرم کپڑا اور اگر متوسط قتم کے لوگوں میں سے ہوتو اوسط درجہ کا کپڑا واجب ہوگا، اور میسب روئی اور کتان کا تیار کردہ ہوگا، شہروں کی عادت کے مطابق ہوگا سوائے دو پٹہ کے، کیونکہ مالدار پر ریشم کا دو پٹہ واجب ہوگا، اور اسی طرح سے اس کے لئے اس کے پاؤں کا موزہ، ازار، چسٹر اور سونے کے لئے بستر اور اس کے علاوہ وہ جبہ جس میں روئی وغیرہ بھری ہو، چادر کی پوشین، لحاف اور بستر دیا جائے گا، اور وہ چیز جس سے گرمی اور ٹھنڈک کی تکلیف کو دور کیا جاسکے، لہذا سردی میں سوگا، وربیہ موگا، وربیہ ہوگا، اور بیہ مقامات، موسم، شہراور عرف کے اعتبار سے الگ الگ ہوگا۔

حفیہ کے نز دیک بیوی کے لئے ہر چھ ماہ میں ایک مرتبہ پوشاک واجب ہوگی، اس لئے کہ گرمی اور سردی کے اعتبار سے نئی ضرورت پیش آتی ہے، اور اسے مدت کے شروع میں پوشاک حوالہ کرنا واجب

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ر ۲۳۳ـ

<sup>(</sup>۲) حدیث: "و حقهن علیکم أن تحسنوا إلیهن ....." کی روایت تر مذی (۲) حدیث می روین الاً حوص سے کے ہے اور کہا حدیث حسن سے کے ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "ولهن علیکم رزقهن و کسوتهن بالمعروف"کی روایت مسلم(۸۹۰/۲) نے حضرت جابر بن عبداللہ سے کی ہے۔

ہوگا، کیونکہ وہ اس کی فوری طور پر مستحق ہوتی ہے نہ کہ مدت کے مکمل ہونے کے بعد، البتہ جب تک کہ اس کے پاس موجود پوشاک پھٹ نہ جائے اس پرنئ پوشاک بنوانا واجب نہیں ہوگا، لہذا جب بید مدت گذرجائے اور اس کے پاس جو پوشاک باقی ہووہ مجھے حالت میں ہوتو اس پر دوسری پوشاک واجب نہیں ہوگی۔ اس لئے کہ پوشاک اس کے حق میں ضرورت کے اعتبار سے ہے، اسی لئے اگر پرانی پوشاک مناسب طریقہ پر استعال کرنے سے مذکورہ مدت سے قبل پھٹ مناسب طریقہ پر استعال کرنے سے مذکورہ مدت سے قبل پھٹ جائے تو اس پرنئ پوشاک بنوانا واجب ہوگا، اس لئے کہ اندازہ کرنے میں غلطی ظاہر ہوگئ، کیونکہ اس نے ایساوقت مقرر کیا جس میں پوشاک بیاقی نہیں رہی۔

لیکن اگروہ استعال میں غیر مناسب طریقہ پر اسراف کرے یااس سے چوری ہوجائے یامدت کے گذرنے سے قبل اس کے پاس ہلاک ہوجائے تواس کے لئے اس پر دوسری پوشاک واجب نہ ہوگی (۱)۔

ما لکیہ کا مذہب وہی ہے جو ظاہر روایت میں حنفیہ کا مذہب ہے، چنانچدان حضرات نے کہا ہے کہ پوشاک سال میں دومر تبددی جائے گی، موسم سرما میں اس کے مناسب جیسے سربند، اون کا بچھونا اور لحاف وغیرہ اور گرمی میں اس کے مناسب پوشاک دی جائے گی، اور بیاس صورت میں ہے جبکہ عاد تا گرمی اور سردی کے لباس میں سے ہرایک دوسرے کے مناسب نہ ہوور نہ ایک لباس کافی ہوگا جبکہ وہ بوسیدہ نہ ہو دوسرے کے مناسب نہ ہوور نہ ایک لباس کافی ہوگا جبکہ وہ بوسیدہ نہ ہو فرش ہے کہا ہے کہ اس کے مثل گرمی اور سردی میں سرپوش اور فرش ہے (۲)۔

شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب سے ہے کہ بیوی کا لباس اس کے بقدر کفایت ہوگا، اس لئے کہ میشریعت کی طرف سے مقرر نہیں ہے اور

اختلاف کی صورت میں اس بارے میں حاکم کے اجتہاد کی طرف رجوع کیا جائے گا، اوروہ اس کے لئے بفدر کفایت مقرر کرے گا۔

شافعیہ نے کہا کہ بیوی کے لئے اس کے شوہر پر ہر چھ مہینے میں ایک کرتہ (اور بیسلا ہوا کیڑا ہے جو پورے بدن کو چھپادے) واجب ہے، اور اس کی سلائی شوہر کے ذمہ ہوگی، اورایک پائجامہ واجب ہوگا، (اور بیوہ ہلا ہوا کیڑا ہے جو بدن کے پنچ کے حصہ کو چھپا تا ہے اور شرمگاہ کی حفاظت کرتا ہے)، اور بھی ازار یا'' فوط''پائجامہ کے قائم مقام ہوتا ہے بشر طیکہ عورت ان دونوں کے پہننے کی عادی ہو، اور دو پیٹہ (اور بیوہ کیڑا ہے جس سے سر چھپایا جاتا ہے)، اور موزہ (اور یہ چھڑے وغیرہ سے بنایا جانے والا پاؤں کا جوتا ہے)، اور اس کے لئے کھڑا ون واجب ہوگا بشر طیکہ عرف اس کا تقاضہ کرے۔

الماوردی نے کہاہے کہا گردیہاتوں کی عورتوں کی عادت یہ ہوکہ وہ گھروں کے اندراپنے پاؤں میں کچھ بھی نہ پہنتی ہوں تو ان کے یاؤں کے لئے کچھ بھی واجب نہیں ہوگا۔

ٹھنڈک کے موسم میں ٹھنڈے شہروں میں جبہ کا اضافہ کیا جائے گاجس میں روئی بھری ہوئی ہو، اور اگر ٹھنڈک زیادہ سخت ہوتو جائیں گے، ٹھنڈک کو دورکر نے کے لئے دو یااس سے زائد دیئے جائیں گے، اور بھی سر بند جبہ کے قائم مقام ہوتا ہے جبکہ اہل شہر کی اسے پہننے کی عادت ہو، اور اس کے لئے ذکورہ چیزوں کے توابع واجب ہوں گے جیسے سر کے لئے سر بند اور لباس کے لئے ازار بند، اور قبیص اور جبہ وغیرہ کے لئے بٹن، اور ان حضرات نے کہا ہے کہ شوہر کے مالدار ہونے اور اس کے تنگدست ہونے کے اعتبار سے پوشاک کی تعداد ہونے اور اس کے تنگدست ہونے کے اعتبار سے پوشاک کی تعداد ہونے میں موثر ہوں گے (ا)۔

<sup>(</sup>۱) البدائع ۲۸ ۲۲، حاشیه این عابدین ۲۷ ۸۲۲، ۲۵۲، ۲۵۲۰

<sup>(</sup>۲) جواهرالإ کلیل ار ۴۰۳، الدسوقی علی الشرح الکبیر ۲ر ۵۱۳، مواهب الجلیل ۲۷ مر ۱۸۷

<sup>(</sup>۱) مغنی الحتاج ۳ر۹۲۹، ۴۳۹، روضة الطالبین ۹۷۷، ۲۸، ۳۸\_

حنابلہ نے کہا ہے: واجب پوشاک میں سب سے کم درجہ ایک قمیص، ایک پائجامہ، ایک دو پٹے، جوتا اور سردی کے موسم کے لئے جبہ ہے اور ان کپڑوں کی تعداد میں اضافہ کیا جائے گا جن کے پہننے کا رواج ہواور جوضروری ہوں نہ کہ ان کپڑوں کی تعداد میں جوآ رائش اور زینت کے لئے ہوں۔

الہذا مثلاً مالدار عورت جو مالدار شوہر کی زوجیت میں ہواس کے لئے شہر کے عمدہ کپڑے مقرر کئے جائیں گے، جو کپڑے اونی، اور ریشم کے بنے ہوئے ہوں، اور تنگدست عورت جو تنگدست شوہر کی زوجیت میں ہواس کے لئے روئی اور سوت سے تیار کردہ گاڑھا کپڑا مقرر کیا جائے گا، اور متوسط عورت کے لئے جومتوسط شوہر کی زوجیت میں ہومتوسط کپڑے مقرر کئے جائیں گے، اور اسی طرح سے اسے وہ کپڑے یہنائے جائیں گے جسے عاد تا یہنا جاتا ہے۔

پر حنابلہ نے کہا ہے: شوہر پر واجب ہے کہ وہ اپنی بیوی کو ہر سال ایک مرتبہ پوشاک دے، اس لئے کہ یہی عرف ہے اور اسے سال کے آغاز میں دیا جائے گا، اس لئے کہ یہی وجوب کا اول وقت ہے، اور اگر پوشاک اس مدت میں بوسیدہ ہوجائے جس مدت میں الیی پوشاک بوسیدہ ہوجاتی ہے تو دوسری پوشاک دینا اس پر لازم ہوگا، اس لئے کہ بیاس کی ضرورت کا وقت ہے، اور اگر اس کے زیادہ باہر آنے جانے یا کثرت استعال کی وجہ سے اس سے قبل بوسیدہ ہوجائے تو اس کو تبدیل کرنا اس پر لازم نہ ہوگا، اس لئے کہ بیعرف میں کیڑے کہ میر کی ضرورت کا وقت نہیں ہے۔

اگراتنی مدت گذرجائے جس میں اس جیسے کپڑے مناسب طریقہ پراستعال کی وجہ سے بوسیدہ ہوجاتے ہیں لیکن وہ بوسیدہ نہ ہوں تو کیا اس پراس کا بدلنالازم ہوگا؟اس میں دوقول ہیں۔

اول: اس کا بدلنا لازم نہیں ہوگا ، اس کئے کہ وہ کپڑے کی محتاج

نہیں ہے۔

دوم: اس پربدلنالازم ہوگا،اس کئے کہ زمانہ گذرنے کا عتبار ہے نہ کہ حاجت کی حقیقت کا، اس کی دلیل میہ ہے کہ اگروہ اس سے قبل بوسیدہ ہوجائے تواس کے ذمہ اس کا بدلنالا زم نہیں ہوتا ہے۔

اگرعورت کوبطور مدیه کپڑا دیا جائے توشوہر پر واجب کپڑا ساقط نہیں ہوگا<sup>(۱)</sup>۔

سم - اگراسے کپڑادے دے، پھر کپڑوں کے بوسیدہ ہونے سے پہلے اسے طلاق دے دے یا وہ مرجائے یا خودعورت مرجائے تو کیا اسے اس کووالیس لینے کاحق ہوگا اس سلسلے میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

حنفیداور ما لکید کا مذہب اور یہی شافعیہ کے نزدیک اصح اور حنابلہ کے نزدیک ایک قول ہے کہ اسے یا اس کے ورشہ کو اپس لینے کا حق نہیں ہوگا، اس لئے کہ اس نے وہ چیز اداکی جو اس کے ذمہ تھی، اور اسے اپ اوپر پوشاک کے واجب ہونے کے بعد پوشاک دیا ہے، لہذا اس کو اسے واپس لینے کا حق نہ ہوگا جیسا کہ اگر اسے نفقہ اس کے واجب ہونے کے بعد ویشاک دیا ہے، واجب ہونے کے بعد دے، پھر اسے اس کے کھانے سے قبل طلاق واجب ہونے کے بعد دے، پھر اسے اس کے کھانے سے قبل طلاق دے دے، البتہ مالکیہ نے اسے کپڑے دینے کے بعد دوماہ سے زائد میں ان گزرنے کی شرط لگائی ہے، لہذا اگر دوماہ یا اس سے کم مدت میں ان میں سے کوئی مرجائے یا اسے طلاق دے دے تو اس کو اس سے کپڑے واپس لینے کا حق ہوگا۔

شافعیہ کے نزدیک اصح کے مقابلہ میں اور حنابلہ کے نزدیک دوسرا قول میہ ہے کہ اسے اس سے کپڑے واپس لینے کاحق ہوگا،اس لئے کہ یہ پوشاک اس مدت کے لئے ہے جوابھی نہیں آئی ہے جیسے مستقبل کا نفقہ،لہذا اگراسے اس مدت کے گذرنے سے قبل طلاق دے دیے و اسے اس کے گذرنے سے قبل طلاق دے دیے و اسے اس کے گذر ہے گا ختیار ہوگا جیسا کہ اگراسے مستقبل کا نفقہ دے

<sup>(</sup>۱) المغنی لابن قدامه ۵۷۲،۵۶۸ معنی

دے پھراسے مدت پوری ہونے سے قبل طلاق دے دے، لہذا اگر اسے ایک سال کا کپڑا دے دے اور پہلی ششماہی کے دوران عورت مرجائے، یا طلاق دے دے تو اسے دوسری ششماہی کا کپڑا واپس لینے کاحق ہوگا جیسے پیشگی اداکی جانے والی زکا ۃ۔

اگر عورت پوشاک پر قبضہ نہ کرے یہاں تک کہ وہ موسم کے درمیان مرجائے یا اسے اس میں طلاق دے دی جائے تو وہ پورے موسم کے کپڑے کی مستحق ہوگی جیسے ایک دن کا نفقہ، اس لئے کہ وہ شروع موسم سے کپڑے کی مستحق ہوتی ہے۔

اگر کچھ مدت تک اسے کپڑا نہ دے تو وہ اس کے ذمہ دین ہوجائے گااوراس کی قضاواجب ہوگی اگر چپروہ فقیر ہو،خواہ قاضی نے اس کا فیصلہ کیا ہویانہیں۔

شافعیہ کے زدیک ایک قول میں اس کے ذمہ دین نہیں ہوگا، اس لئے کہ کپڑ امحض عورت کو فائدہ پہنچانے کے لئے ہے اور اسے مالک بنانا نہیں ہے، جیسے مکان اور خادم، ان کے درمیان علت جامعہ یہ ہے کہ ان میں سے ہرایک میں عین کو باقی رکھتے ہوئے فائدہ اٹھایا جا تاہے برخلاف کھانے کے، اور یہ حنفیہ کا مذہب ہے، البتہ اگر وہ قاضی کے تمم سے اپنے شوہر کے نام پرقرضہ لے، تو وہ اس کے ذمہ دین ہوجائے گا۔

مالکیہ نے کہاہے: اگراپی تنگدتی کے سبب اسے کیڑا نہ دے سکے تو وہ اس پر دین نہیں ہوگا اگر چیوہ اس کے بعد مالدار ہوجائے۔
اگر وہ مالدار ہواور مدت گذر جائے اور اسے پوشاک دے تو وہ اس کے ذمہ میں واجب ہوگا یعنی وہ اس پر دین ہوگا۔ چاہے اسے حاکم نے مقرر کیا ہویا نہیں (۱)۔

۵- اگرشوہر بیوی کو کپڑا دیئے سے تنگدست ہوجائے تواس میں بھی فقہاء کا اختلاف ہے، مالکیہ اور حنابلہ کا مذہب اور شافعیہ کا اظہر قول یہ ہے کہ اگر شوہر اپنی بیوی کے کپڑے کی ادائیگی سے تنگدست ہوجائے اوروہ صبر نہ کر سکے تواس کوفننج کا حق ہوگا، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "فَإِمُسَاکٌ بِمَعُرُوفٍ أَو تَسُرِيُحٌ بِاللهُ عَلَى کا ارشاد ہے: "فَإِمُسَاکٌ بِمَعُرُوفٍ أَو تَسُرِيُحٌ بِاللهُ عَلَى کا ارشاد ہے: "فَإِمُسَاکٌ بِمَعُرُوفٍ أَو تَسُرِيُحٌ بِاللهُ عَلَى کا الله کے مطابق یا پھر فوش عنوانی کے ساتھ چھوڑ دینا ہے)۔

لہذا اگر وہ اول یعنی امساک بالمعروف سے عاجز ہوجائے تو دوسرا( یعنی تسری بالاحسان ) متعین ہوگا،اوراس گئے کہ پوشاک اس کے لئے ضروری ہے اوراس سے صبر کرناممکن نہیں ہے، اوراس کے بغیرجسم قائم نہیں رہسکتا۔

شربینی نے کہا ہے: شیخین نے پوشاک کے بعض حصہ سے منگدست ہونے کے بارے میں سکوت اختیار کیا ہے، اور فارقی نے اسے مطلق رکھا ہے کہا ہے جس کا فتوی ابن الصلاح نے دیا ہے، اور وہ جسیا کہا ذرعی نے کہا ہے جس کا فتوی ابن الصلاح نے دیا ہے، اور وہ بیہ ہے کہ جس چیز سے وہ عاجز ہے اگر وہ اس کے لئے ضروری ہوجیسے کرتا، دو پٹے اور جاڑے کا جبہ تواسے خیار حاصل ہوگا، اور اگر ضروری نہ ہوجیسے یا مجہ جوتا، بعض بستر اور چھوٹا تکیہ تواسے خیار حاصل نہیں ہوگا (۲)۔

جمہور کا اس پراتفاق ہے کہ اگر پوشاک سے عاجز ہونا ثابت ہوجائے توان دونوں کے مابین حاکم کے فیصلہ کے بغیر تفریق نہیں کی جائے گی ،اور حاکم کے لئے ان دونوں کے درمیان عورت کے مطالبہ کے بغیر تفریق کرنا جائز نہیں ہوگا ،اس لئے کہ بیاس کاحق ہے،لہذا

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ۲۰/۲۰۱۲، جوابر الإکلیل ۱/ ۴۰ ۳، الفوا که الدوانی ۲/ ۱۰۴، مغنی المحتاج سر ۳۳۵، ۴۳۵، روضته الطالبین ۹/ ۵۵، المغنی لابن قدامه ۲/ ۷–۱۵ وراس کے بعد کے صفحات ۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ر ۲۲۹ ـ

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج سر ۳۲ سم م

اسے تق ہوگا کہ صبر کر لے اور اس کے ساتھ رہنے پر راضی ہوجائے۔
حفیہ کا مذہب سے ہے کہ اگر شوہر کپڑا دینے سے عاجز ہوجائے
توان دونوں کے درمیان تفریق نہیں کی جائے گی ، بلکہ حاکم اس کے
لئے کپڑے مقرر کرے گا پھراسے قرض لینے کا تھم دے گا تا کہ وہ اس
کے ذمہ دین ہوجائے (۱)۔

### دوم: رشته دار کے لئے واجب بوشاک:

۲-فقہاء کا مذہب یہ ہے کہ اس رشتہ دار کے لئے پوشاک واجب ہوگی جس کا نفقہ واجب ہوگا، بشرطیکہ وہ مالدار ہو، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَقَصٰی رَبُّکَ أَلَّا تَعُبُدُو اللَّا اِیَّاہُ وَبِالْوَالِدَیْنِ اِحْسَانًا" (اور تیرے پروردگار نے حکم دے رکھا ہے کہ بجزاسی (ایک رب) کے اور کسی کی پرستش نہ کرنا اور ماں باپ کے ساتھ حسن سلوک رکھنا)۔

اس میں شک نہیں ہے کہ اس کا کپڑااحسان کے قبیل سے ہے جس کا حکم اس آیت میں دیا گیا ہے، اور اللہ تعالی کا ارشاد ہے:
"وَعَلَی الْمَوْلُودِ لَهُ دِزْقُهُنَّ وَ بِحِسُوتُهُنَّ" سے لے کریہاں تک"وَعَلَی الْوَادِثِ مِثْلُ ذٰلِکَ" (اورجس کا بچہہے، اس کے ذمہ ہے، ان (ماول) کا کھانا اور کپڑا) (اور اس طرح (کا انظام) وارث کے ذمہ بھی ہے)۔

اس کئے کہ حضور اکرم علیہ نے ہندرضی اللہ تعالی عنہا سے فرمایا: "خذی ما یکفیک، وولدک بالمعروف" (اتنی

مقدار میں شوہر کے مال میں سے لے لوجوتمہارے اورتمہارے بچہ کے لئے دستور کے مطابق کافی ہو)۔

رشتہ دار کا کیڑ ابقدر کفایت واجب ہے، اس لئے کہ بیحاجت کی وجہ سے واجب ہوا ہے، کہ اس سے اس کی عمر اس کی عمر اس کی عمر اس کی عمر اس کی حالت اور شہر کے عرف کے مطابق ضرورت پوری ہوجائے۔

مالکیہ میں سے ابن جزی نے کہا ہے: کپڑے کی مقدار اور اس کا عمدہ ہونا خرچ کرنے والے کی حالت اور شہر والوں کے عرف کے مطابق ہوگا (۱)۔

## سوم: كفاره يميين ميں واجب بوشاك:

<sup>(</sup>۱) وه تمام مراجع جوسابقه صفحه کالم (۱) حاشیه (۱) میں مذکور ہیں۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ اسراء ۱۳۳

<sup>(</sup>۳) سورهٔ بقره رسم ۲۳۳\_

<sup>(</sup>۴) حدیث: "خذی ما یکفیک وولدک بالمعروف" کی روایت بخاری (۴) ختی الباری ۵۰۷/۹) نے حضرت عائشہ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حاشیدا بن عابدین ۱۷۸۸۲ اوراس کے بعد کے صفحات ، القوانمین الفقهید صر ۲۲۲، مغنی المحتاج ۳۸ ۴۴ ۱۹ اوراس کے بعد کے صفحات ، المغنی لا بن قدامہ ۷۹۴/۲۰

<sup>(</sup>۲) سورهٔ ما نده ر ۸۹ ـ

کپڑے میں کافی ہوگی، مالکیہ، حنابلہ اور حفیہ میں سے امام محمد کا مذہب یہ ہے کہ اتنی مقدار دی جائے گی جس سے نماز صحیح ہوجائے، لہذااگر مرد ہوتو ایسا کپڑادیا جائے گا جس میں نماز جائز ہوجائے، اور اگرورت ہوتو قبیص اور دو پٹہ یعنی وہ کپڑا جس میں اس کی نماز صحیح ہوجائے '')، اور امام محمد کے علاوہ حفیہ کا فدہب یہ ہے کہ سکین کا کپڑا اتنی مقدار میں دیا جائے گا جومتو سطقتم کے لوگوں کے لئے مناسب ہو اور اس میں قبضہ کرنے والے کی حالت کا اعتبار نہیں کیا جائے گا، اور ایک قول یہ ہے کہ کپڑے میں قبضہ کرنے والے کی حالت کا اعتبار کیا جائے گا، اور جائے گا، اور جائے گا، اگراس کے لائق ہوتو جائز ہوگا ور نہیں۔

اوروہ کپڑااییا ہو کہ وہ اس سے تین ماہ سے زائد فائدہ اٹھا سکے، اس کئے کہ بیے نئے کپڑے کی نصف مدت سے زائد ہے، لہذااس کا نیا ہونا شرطنہیں ہوگا۔

اوروہ ایسا کیڑا ہوجس سے بدن کاعام حصہ چھپ سکے جیسے چادریا جبہ یا قبیص یا قباء نہ کہ پائجامہ، کیونکہ اس کے پہننے والے کونٹا کہاجا تا ہے، اور نہ عمامہ اور نہ ٹو پی، مگر کھانا کھلانے کی قیمت کے اعتبار سے (۲)۔

شافعیہ کا مذہب ہے ہے: کفارہ کے سبب سے واجب پوشاک میں وہ کیڑا کافی ہوگا جسے پوشاک کہا جاتا ہو جو عام طور سے پہنا جاتا ہو، جیسے قبص یا عمامہ یا تہدند یا چادر، یا سبز چوغا یا رومال یا جبہ یا قباء یا اون کا کرتا، نہ کہ خف، دستانے جوتا اور ٹو بی۔

اور جسے دیا جائے گااس کے لائق ہونا شرط نہیں ہے،لہذا چھوٹا پائجامہ بڑے شخص کے لئے جائز ہوگاا گرچہوہ اس کے لائق نہ ہو،اس لئے کہاس پر پوشاک کا اطلاق ہوتا ہے،اور پرانا کپڑا جائز ہوگا جس

- (۱) القوانين الفقهيه رص ۱۲۳، المغنى لا بن قدامه ۲۸۸ ۲۸، ابن عابدين ۱۳۳۰-
  - (۲) حاشیهابن عابدین ۱۱/۳-

کی صلاحیت ختم نہیں ہوئی ہو، اور اگر اس کی صلاحیت ختم ہوگئ ہوتو جائز نہیں ہوگا، اور کپڑوں میں سے نجس العین جائز نہیں ہوگا اور ناپاک کیٹر اجائز ہوگا، اس لئے کہ اس کو پاک کرناممکن ہے، اور اس پر لا زم ہے کہ جسے وہ کپڑا دے رہا ہے اسے اس کے ناپاک ہونے کی اطلاع کردے تاکہ وہ اسے پاک کرلے (۱)۔

(۱) مغنی الحتاج ۱۲۷۳\_

ہے جسے شی کے او پر رکھا جاتا ہے جیسے ڈھکن وغیرہ، اوراسی معنی میں دسترخوان اوربستر كاغلاف ہے۔

استعارہ کے طور پر جہالت کے معنی میں استعال کیا جاتا ہے، اور اسی معنی میں قرآن کریم میں الله تعالی کا بیفرمان ہے: "فَكَشَفُنا عَنْکَ غِطَائکَ"(السوہم نے تجھے تیرایردہ ہٹادیا)۔ کشف اور غطاء کے مابین تباین کی نسبت ہے '۔

> كشف سيمتعلق احكام: كشف معلق حسب ذيل احكام بين:

> > اول: نماز میں ستر کو کھولنا:

۳- فقہاء کااس پراجماع ہے کہ صحت نماز کے لئے قابل ستر جھے کو چھیانا شرط ہے جیسے اس کے لئے طہارت شرط ہے،اور جو شخص اینے قابل ستر اعضاء کو کھلا چھوڑ دے حالانکہ وہ اس کے چھیانے پر قادر ہوتو اس کی نماز باطل ہوجائے گی یامنعقذ نہیں ہوگی۔ تفصيل اصطلاح: "صلاة" (فقره ١٢٠) ميں ہے۔

دوم: حالت احرام میں سراور چېرے کو کھولنا: ۴ - حج یا عمرہ کے احرام باندھے ہوئے مرد پر واجب ہے کہ وہ اینے سركوكھولےرہے، حج اورعمرہ كااحرام باندھنے والى عورت يراينے چېرہ کو کھولنا واجب ہے، اور اسی طرح سے بعض فقہاء کے نز دیک مرد کا تفصیل اصطلاح '' إحرام'' (فقره ۱۵،۲۲) میں ہے۔

# **گذا**ف

### تعريف:

ا- كشف لغت مين يرده الهاني كوكهتم بين، اور "كشف الشي و کشف عنه کشفا"اس سے چھیانے اور ڈھانینے والی چیز کواٹھالیا، اوركها جاتا ب: "كشف الأمر وعنه" ليني اسے ظاہر كرديا، اور "كشف الله غمه" الله في الله في الله عنى مين قرآن كريم مين الله تعالى كابيرارثاد ب: "رَبَّنَا اكْشِفُ عَنَّا الْعَذَابَ إِنَّا مُؤْمِنُونَ "(اے ہمارے يروردگار بم سے اس عذاب كو دور کردیجئے ہم ضرور ایمان لے آئیں گے ) اور ''کشف الثوب عن وجهه و نحوه"ايخ چره وغيره سے كيرا مثايا اور "اكتشفت الموأة" عورت نے اینے محاس کو بہت زیادہ ظاہر کیا، اور کشف فلال،اس کی پیشانی کھل گئی اوروہ جنگ میں شکست کھا گیا۔

اصطلاحی معنی لغوی معنی ہے الگنہیں ہے، وہ پیہے کہ کسی شی کو چھیانے اور ڈھانینے والی چیز کواس سے اٹھالیا جائے <sup>(1)</sup>۔

#### متعلقه الفاظ:

الف-غطاء:

۲ – غطاء ( کسرہ کے ساتھ )لغت میں ڈھکن کو کہتے ہیں ،اوروہ شی

<sup>(</sup>۱) سورهٔ ق ر ۲۲ ـ

<sup>(</sup>۲) سابقه مراجع به

<sup>(</sup>۱) سورهٔ دخان ۱۲ ا (۲) المصباح المنير ، المحجم الوسيط، التعريفات للجر جاني، المفردات في غريب القرآن\_

سوم: نماز کے باہرعورۃ (قابل ستر حصہ) کو کھولنا:

۵-فقهاء کااس پراتفاق ہے کہ بالغ عاقل پر حرام ہے کہ وہ دوسرے کے سامنے اپنے قابل سر حصہ کو کھولے چاہے یہ قابل سر حصہ کو رق غلظہ ہو یا عورة خفیفہ ، اور عورة مغلظہ کو کھولنا عورة خفیفہ کے کھولنے سے غلیظہ ہو یا عورت کی طرف نے بہو یا عورت کی طرف سے ، چاہے یہ کھولنا مرد کی طرف سے ہو یا عورت کی طرف سے ، اس لئے کہ اس کے قابل ستر ہونے پر اتفاق ہے اور یہ کھولنے اور دیکھولنے اور دیکھنے میں دوسرے سے زیادہ فخش ہے ، اور اسی وجہ سے قبل اور دیر (پیچھے کی شرمگاہ) کو سوائین کہا جاتا کہ (آگے کی شرمگاہ) اور دیر (پیچھے کی شرمگاہ) کو سوائین کہا جاتا کہ ان دونوں بالاتفاق عورة مغلظہ کے قبیل سے ہیں) اس لئے کہ ان دونوں کا کھولنا اس کے ساتھی کو برامعلوم ہوتا ہے ، اللہ تعالی کا فرمان ہے : "فَلَمَّا ذَاقَا الشَّجَرَةَ بَدَت لَهُمَا سَوُء تُهُمَا" () کے روبروں نے درخت (کا پھل) کھایا ہے پردہ ہوگیا دونوں کے روبرو)۔

جیسا کہان حضرات کااس پراتفاق ہے کہ تورۃ مغلظہ کودیکھنے کی حرمت عورۃ مخففہ کودیکھنے کی حرمت سے زیادہ سخت ہے۔
۲ -اس سے حسب ذیل صورتیں مستثنی ہیں:

الف-میاں ہیوی کے درمیان: اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ میاں ہیوی میں سے ہرایک کے لئے اپنی عورۃ کو دوسرے کے سامنے کھولنا جائز ہے، اور تفصیل اصطلاح ''عورۃ'' (فقرہ/۱۱) میں ہے۔

ب- جب ضرورت یا حاجت عورة کو کھولنے کی مدعی ہوتو انسان کے لئے حاجت کی وجہ سے اپنی عورة کو کھولنا جائز ہوگا، جیسے علاج، فصد کھولوانا، پچینالگوانا اور ختنہ وغیرہ۔

اسی طرح اس کے لئے گواہ بننے اور گواہی دینے کے لئے اس کا کھولنا جائز ہے، اس شرط کے ساتھ کہ بیسب بقدر حاجت ہو، لہذا

ضرورت سے زیادہ اس کا کھولنا اس کے لئے جائز نہیں اسی طرح دیکھنے والے کے لئے ضرورت سے زیادہ دیکھنا جائز نہیں ہوگا، اس لئے کہ بیضرورت کے بقدر ہی جائز ہوتا ہے (۱)۔
دیکھئے: اصطلاح ''عورۃ'' (فقرہ ۱۸۱۷)۔

چهارم: تنهائی میں عورة (قابل ستر حصه) کھولنا:

کے - خاوت میں کشف عورہ کے حکم میں فقہاء کا اختلاف ہے، ان میں
سے بعض نے کہا ہے: حاجت کے بغیر تنہائی میں کشف عورہ جائز نہیں
ہے، جیسے پا نہ اور استنجاء وغیرہ کی حاجت۔ اس لئے کہ ستر کا حکم
مطلق ہے اور بیخلوت وجلوت دونوں کوشامل ہے، اور اس لئے کہ اللہ
سجانہ تعالی اس کا زیادہ حق دار ہے کہ اس سے حیا کی جائے ، اور اللہ
سجانہ وتعالی اگرچہ چھچ ہوئے حصہ کو اسی طرح د کھتے ہیں جیسا کہ
سجانہ وتعالی اگرچہ چھچ ہوئے حصہ کو اسی طرح د کھتے ہیں جیسا کہ
کھلے ہوئے حصہ کو د کھتے ہیں، لیکن وہ کھلے ہوئے کو اس حال میں
د کھتے ہیں کہ وہ خص ادب کو چھوڑ نے والا ہوتا ہے اور چھپائے ہوئے
صہ کو اس حال میں د کھتے ہیں کہ وہ ادب کا لحاظ کرنے والا ہوتا ہے،
اور قدرت ہونے کی صورت میں ادب کی رعایت کرنا واجب ہے،
اور ویہ جہورفقہاء کی دائے ہے۔

بعض فقہاء کا مذہب یہ ہے کہ بغیر حاجت کے بھی خلوت میں کشف عور ة جائز ہے۔

صاحب الذخائر نے کہا ہے: معمولی غرض کے لئے بھی خلوت میں کشف عورة جائز ہے، اور حاجت کا پایا جانا شرط نہیں ہے، پھر کہا ہے کہ ٹھنڈک کے لئے اور گھر وغیرہ کی صفائی کے وقت کپڑے کو گندگیوں اور غبار سے بچانے کے لئے کشف عورة اغراض میں داخل

<sup>(</sup>۱) سورهٔ أعراف ر۲۲ <sub>س</sub>

<sup>(</sup>۱) حاشیہ ابن عابدین ۱/۰۲۵-۲۵، الفوا کہ الدوانی ۱/۰۲۵،۱۵۰، مغنی المحتاج المحت

.....

ہے۔

ابن عابدین نے کہا ہے: تنہا ننگے ہوکر عسل کرنے کے بارے میں قنیہ میں چندا قوال نقل کئے گئے ہیں، ان میں سے ایک بدہ کہ بی مکروہ ہے، ایک بدہ: انشاء اللہ وہ معذور قرار دیا جائے گا، اور ایک بدہ کہ بدچھوٹے عسل بدہ کہ خضر مدت میں جائز ہے اور ایک قول بدہے کہ بدچھوٹے عسل خانہ میں جائز ہے، اور ایک قول بدہے کہ اس میں کوئی حرج نہیں جائز ہے، اور ایک قول بدہے کہ اس میں کوئی حرج نہیں ہے۔

# كعب

#### مريف:

ابن الاعرابی اورایک جماعت نے کہا ہے: کعب وہ جوڑ ہے جو پنڈلی اور قدم کے درمیان ہوتا ہے، اور جع "کعوب، اکعب اور کعاب" ہے، اور اصمی نے لوگوں کے اس قول کا انکار کیا ہے کہ کعب قدم کا اوپر والاحصہ ہے (۱)۔

جمہور فقہاء کے نزدیک کعب وہ انجری ہوئی ہڈی ہے جو پنڈلی اور قدم کے جوڑ کے پاس ہوتی ہے، اور امام شافعی نے فرمایا: میر علم کے مطابق اس میں کسی کا اختلاف نہیں ہے کہ تعمین وہ ہڈیاں ہیں جو پنڈلی کے جوڑ کی جگہ میں ہوتی ہیں، اور حنفیہ نے کہا ہے: کعب کا اطلاق جمہور کے گزشتہ قول پر ہوتا ہے اور اس ہڈی پر بھی ہوتا ہے جو پاؤں کے او پر تسمہ باندھنے کی جگہ میں ہوتی ہے، اور پہلامعنی وضومیں مرادلیا جا تا ہے اور دوسرامعنی احتیاطاً جج کے احرام میں مراد ہوتا ہے۔

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير ،المغر ب للمطرزي ـ

<sup>(</sup>۲) البنايه ۱۰۹۱، عمدة القارى ۳ ر ۲۸، فتح القدير ۱۴۲٫۲، ابن عابدين ۱۲/۲۱، البحر الرائق ۳ ۸ ۸ ۳ مطية العلماء ار ۱۵ ۴، القوانين الفقهيه

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ۱ر ۲۵۰، ۱۲۵ الفوا که الدوانی ار ۲۵۰، ۲۵۰ المجموع للغو وی سر ۱۲۵ مغنی الحتاج ار ۱۸۵ سر ۱۳۵ ام المغنی لا بن قد امه ار ۲۰۱۰ سادا، ۱۳۳۱ الآواب الشرعیه سر ۳۳۸ س

میں ہوتا ہے۔

تفصیل اصطلاح'' إحرام'' (فقره ر ۹۵) میں ہے۔

دونول شخنوں کو چھیانا:

۷ - وضومیں جس خف پرمسے کرنا جائز ہے اس کی ایک شرط بیہ ہے کہ وضو میں جس حصہ کا دھونا فرض ہے اس کو چھپانے والا ہواور وہ قدم ہے ہرطرف سے اپنے دونوں شخنوں کے ساتھ۔
تفصیل اصطلاح ''مسے علی الخفین''میں ہے۔

چوری اورڈ کیتی میں یاؤں کو گخنہ سے کا شا:

۵-اکثر فقہاء کا مذہب میہ کہ چور کے پاؤں کو کاٹنے کی جگہ ٹخنہ کا جوڑ ہے، حضرت عمرؓ نے ایساہی کیا ہے (۱)

سلف میں سے ایک جماعت سے منقول ہے کہ تسمہ باند سے کی جگہ سے نصف قدم کوکا ٹا جائے گا، اور اس کی ایڑی کو چھوڑ دیا جائے گا، اس لئے کہ حضرت علیؓ اس طرح کرتے تھے، اور اس کی ایڑی کو چھوڑ دیتے تھے جس پروہ چلتا تھا، اور بیامام ابو تورسے منقول ہے (۲)۔ دیتے تھے جس پروہ چلتا تھا، اور بیامام ابو تورسے منقول ہے (۲)۔ ڈاکو کے پاؤں کا شنے کی وہی کیفیت ہوگی جو چور کے بیر کا شنے کی دہی ہے۔

د يكھئے:"حرابة" ( فقره / ۲۰ )اور" سرقة" ( فقره / ۲۲ )\_

'' کعب' (ٹخنے) ہے متعلق احکام: وضومیں دونوں یا وُں کوٹخنوں سمیت دھونا:

۲ - فقہاء کا مذہب سے ہے کہ وضوییں دونوں پاؤں کوٹخنوں سمیت دھونا واجب ہے، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے" وَ أَرْ جُلَکُمُ إِلَى الْكَعْبَيْنِ" (اور اپنے دونوں پیروں کوٹخنوں تک) اور تفصیل وضو کی اصطلاح میں ہے۔

احرام میں خفین کو شخنوں سے نیچے کا ٹنا:

سا- جو تخص احرام کی حالت میں جوتے نہیں پائے تو وہ خین کو تخنوں کے نیچے سے کاٹ دے اور اسے پہن لے، اس کی دلیل نی علیقیہ کا یہ ارشاد ہے: "لا تلبسوا القمص ولا العمائم ولا السراویلات ولا البرانس ولا الخفاف، إلا أحد لا یجد النعلین فلیلبس الخفین ولیقطعهما أسفل من الکعبین" (۲) دالت احرام میں) کرتے عمامہ، پائجامہ، لمی ٹو پی اور خفین مت پہنو مگریہ کہ کوئی شخص جوتے نہیں پائے تو وہ خفین پہنے اور ان دونوں کو کعبین کے نیچے سے کائے دے )۔

اور یہ جمہور کے نزدیک ہے، اور حنابلہ کے نزدیک معتمد قول یہ ہے: وہ خفین کونہیں کاٹے گا، اور جمہور نے تعبین کی تفییر جس کے یہ دونوں اکبری ہوئی یہ چے سے خف کوکا ٹاجائے گااس سے کی ہے کہ یہ وہ دونوں اکبری ہوئی بڑیاں ہیں جو پنڈلی اور قدم کے جوڑ میں ہوتی ہیں، اور اس کی تفییر حفیہ نے اس جوڑ سے کی ہے جوقدم کے بیج میں تسمہ باندھنے کی جگہ

<sup>=</sup> رص ۲۹،المغنی ار ۱۳۲\_

<sup>(</sup>۱) سورهٔ ما نکره ر۲ ـ

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لا تلبسوا القمص ....." کی روایت بخاری (فتح الباری دریت: الله تلبسوا القمص ۸۳۴۱) اورسلم (۲۷۲۱۲) نے حضرت ابن عمر سے کی ہے اور الفاظ مسلم کے ہیں۔

<sup>(</sup>۱) المغنی ۸ ر ۲۲۰،البحرالرائق ۲۲۷،القوانین الفقهیه رص ۵۲ ۳،حلیة العلماء ۸ ر ۲۷ ،روضة الطالبین ۱۹۶۰–

<sup>(</sup>۲) حلية العلماء ۸ ر ۲۸ ، المغنى ۸ ر ۲۹۰ ، البحرالرائق ۲۲۸ ـ ۲

·

کوکہاجاتاہے کہ جس کا استقبال کیاجائے (۱)۔

اصطلاح میں اس ست کا نام ہے جس کی طرف رخ کر کے نماز پڑھی جاتی ہے جو کعبہ کے محاذی یا اس کی جہت میں ہو، اور اس اسم کا استعال اس ست پرغالب ہوگیا ہے یہاں تک کہ وہ اس کے لئے علم کے طور پر ہوگیا ہے، اور اطلاق کی صورت میں معرفہ ہوتا ہے، اور اس کا میہ نام اس لئے ہے کہ لوگ اپنی نمازوں میں اس کی طرف رخ کا میہ نام اس کے عبہ سے عام ہے (۲)۔

### ب-مسجد حرام:

سا - بھی مسجد حرام بول کر کعبہ مرادلیا جاتا ہے، اور بھی کعبہ اوراس کے اطراف مراد کئے جاتے ہیں، اور بھی اس سے پورا مکہ مراد ہوتا ہے اور بھی اس سے بورا مکہ ل حرم کے ساتھ مراد ہوتا ہے۔

اوران چاروں اقسام کے بارے میں نصوص شرعیہ موجود ہیں۔ دیکھئے: اصطلاح '' المسجد الحرام''۔

ہملی صورت میں لیعنی جبکہ اس سے کعبہ مراد ہومسجد حرام کعبہ کے مسادی ہوگی اوراس کے علاوہ صور توں میں کعبہ خاص ہوگا۔

## كعبه معلق احكام: نماز مين كعبه كااستقبال:

۳-اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ نماز کے جج ہونے کی ایک شرط کعبہ کا استقبال ہے، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "فَوَلِّ وَجُهَكَ شَطُرَ الْمُسْجِدِ الْحَرَامِ وَحَیْثُ مَا كُنْتُمُ فَوَلُّوا وَجُهُكُمُ شَطُرَهُ" (اچھا اب کر لیج کا پنا چرہ مسجد حرام کی وُجُوٰهَکُمُ شَطُرَهُ" (اچھا اب کر لیج کا پنا چرہ مسجد حرام کی

- (۱) تاج العروس،القاموس\_
- (۲) حاشهمراقی الفلاح ار ۱۷۰ـ
  - (۳) سورهٔ بقره رسم ۱۳ س

# كعبة

### تعريف:

ا - کعبۃ کامعنی لغت میں چوکور گھرہے، اور اس کی جمع کعاب ہے ۔

ابن منظور نے کہا ہے: کعبہ بیت حرام ہے (۱)، اور اس کو کعبہ اس
لئے کہا جاتا ہے کہ وہ چوکور ہے، اور عرب کے اکثر مکانات گول ہیں
نہ کہ چوکور، اور ایک قول ہے کہ اس کانا م کعبہ اس کے نما یاں اور ظاہر
ہونے کی وجہ سے ہے، اور ہر ظاہر چیز کو کعب کہا جاتا ہے چاہے وہ
گول ہو یا گول نہ ہواور اسی معنی میں کعب القدم یعنی پاؤں کا ٹخنہ
ہے۔

الله تعالى كا ارشاد ہے: "جَعَلَ الله الْكَعْبَةَ الْبَيْتَ الْحَرَامَ قِيمًا لِلنَّاسِ" (الله نے کعبہ کے مقدس گھر کو انسانوں کے باقی رہنے کا مدار طرایا ہے)۔

اور اصطلاح میں بیت حرام کو کہا جاتا ہے ، نووی نے'' تہذیب الاً ساءواللغات''میں کہاہے کہ کعبہ مکر مدہیت حرام ہے ۔

#### متعلقه الفاظ:

الف-قبله:

۲ - قبله (قاف کے کسرہ کے ساتھ) لغت میں: سمت اور ہراس چیز

- (۱) لسان العرب
- (۲) سورهٔ ما نده ر ۱۹۷
- (٣) تهذيب الأساء واللغات ٢/٢١١\_

طرف اورتم لوگ جہال کہیں بھی ہوا پنے چہرے کرلیا کروائی کی طرف)۔

فقہاء نے کہا ہے کہ جو شخص کعبہ کود مکیر ہا ہواس پر عین کعبہ کا رخ لازم ہے اس کے لئے تحری کرنا اور اس کی سمت کا استقبال کافی نہیں ہوگا، اور جو اسے نہ د مکیر ہا ہواس کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے۔اور تفصیل اصطلاح" استقبال" (فقرہ ۷۶ ما) میں ہے۔

## كعبه كاندرنماز پڑھنے كاحكم:

۵- شافعیداور حفیہ نے کہا ہے: کعبہ کے اندرنماز پڑھنا جائز ہے، فرض ہو یانفل ، اوران حضرات نے ابن عمر کی اس حدیث سے استدلال کیا ہے: ''أنه أتی فقیل له: هذا رسول الله عَلَیْ فلہ دخل الکعبة، فقال ابن عمر: فأقبلت و النبی عَلَیْ فلہ خوج و أجد بلالا قائما بین البابین فسألت بلالا فقلت : خوج و أجد بلالا قائما بین البابین فسألت بلالا فقلت : أصلی النبی عَلَیْ فی الکعبة؟ قال: نعم ، رکعتین بین الساریتین اللتین علی یسارہ إذا دخلت ، ثم خوج فصلی الساریتین اللتین علی یسارہ إذا دخلت ، ثم خوج فصلی فی وجه الکعبة رکعتین ''() (وہ بیت اللہ کے پاس آ کے توان سے کہا گیا: بیرسول اللہ عَلیہ نکل چکے تھے، اور میں نے بلال کو دونوں میں متوجہ ہواتو نبی عَلیہ نکل چکے تھے، اور میں نے بلال کو دونوں کے درمیان کھڑا پایا، تو میں نے کہا کہ کیا نبی عَلیہ نے دورکعتیں نماز پڑھی ہے؟ تو انہوں نے کہا کہ کیا نبی عَلیہ کے با میں دورکعتیں نماز پڑھیں دوستونوں کے درمیان جو آپ کے با میں مامنے دورکعت نماز پڑھی)۔ شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ کعبہ کے مامنے دورکعت نماز پڑھی)۔ شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ کعبہ کے سامنے دورکعت نماز پڑھی)۔ شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ کعبہ کے سامنے دورکعت نماز پڑھی)۔ شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ کعبہ کے سامنے دورکعت نماز پڑھی)۔ شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ کعبہ کے سامنے دورکعت کماز پڑھی)۔ شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ کعبہ کے سامنے دورکعت نماز پڑھی)۔ شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ کعبہ کے سامنے دورکعت نماز پڑھی)۔ شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ کعبہ کے سامنے دورکعت نماز پڑھی)۔ شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ کعبہ کے سامنے دورکعت نماز پڑھی)۔ شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ کعبہ کے سامنے دورکعت نماز پڑھی)۔ شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ کعبہ کے کھیں کی سامنے دورکعت نماز پڑھیں۔

اندر نماز پڑھنا سیح ہے جبکہ نمازی اس کی دیواریا اس کے دروازے کا استقبال کرے، چاہے اس کا دروازہ بند ہویا کھلا ہوا ہو جبکہ اس کی چوکھٹ دو تہائی ذراع کی بلندی میں ہو، اس لئے کہوہ کعبہ کی طرف یا اس کے ایک جزکی طرف متوجہ ہوگا جواس کے جزکی طرح ہے (ا)۔

مالکیہ اور حنابلہ نے کہا ہے: کعبہ کے اندرنقل نماز پڑھنا جائز ہے فرض نہیں <sup>(۲)</sup>۔

ان حفرات نے ابن عباس کی حدیث سے استدلال کیا ہے، وہ کہتے ہیں: "لما دخل النبی عَلَیْ البیت دعا فی نواحیه کلها و لم یصل حتی خوج منه فلما خوج رکع رکعتین فی قبل الکعبة و قال: هذه القبلة" (جب نی عَلِی الله بیت الله میں داخل ہوئے تو آپ عَلی الله بیت داخل ہوئے تو آپ عَلی الله بین داخل ہوئے تو آپ علی الله فی دائل کے میں دعا فر مائی اور نماز نہیں پڑھی، یہاں تک کہ اس سے نکل گئے، پھر جب نکل فر مائی اور نماز نہیں پڑھی، یہاں تک کہ اس سے نکل گئے، پھر جب نکل گئے تو آپ عَلی الله فی مطرف رخ کر کے دور کعت نماز پڑھی اور فر مایا کہ یہ قبلہ ہے)، ان حضرات نے حضرت ابن عباس کی اس حدیث کو خرض پر محمول کیا ہے؟ اور حضرت ابن عبر کی گذشتہ حدیث کو نفل پرتا کہ دلائل کے مابین تطبیق ہوجائے۔

ابن جریر اور ظاہریہ میں سے ایک جماعت اور مالکیہ میں سے اصبغ بن الفرج نے کہاہے، اور ابن عباس سے منقول ہے: کعبہ کے اندر نہ توفرض نماز جائز ہے اور نہ فل نماز (۴)۔

تفصیل اصطلاح''استقبال'' (فقره ۱۲)،اوراس کے بعد کے

<sup>(</sup>۱) ردالحتارار ۳۳۲مغنی الحتاج ار ۱۲۳۳

<sup>(</sup>۲) شرح منح الجليل ار ۱۳۴۲، الروض المربع ار ۳۷۔

<sup>(</sup>۳) حدیث ابن عباس"لما دخل النبی عُلَیْ البیت دعا فی نواحیه کلها....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۸۰۱) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۴) المجموع للنووي ۳ر۱۹۲، نيل الأوطار ۲را۱۴۔

<sup>(</sup>۱) حدیث ابن عمر: "أنه اتنی فقیل له: هذا رسول الله عَلَیْتِ دخل الکعبة....." کی روایت بخاری (فتح الباری ار ۵۰۰) نے کی ہے۔

جائز قرار دیتے ہیں (۱)۔

اتفاق ہے۔

کعبہ کے شیخ نماز:

عرش تک ہوگا(۲)۔

فقرات میں ہے۔

كعيه كي حيت يرنمازير هنا:

۲ - مالكيداور حنابله كامذ بب بيرے كه كعبه كى حجيت يرفرض نمازيڑ هنا صحیح نہیں ہے<sup>(۱)</sup>،اوران حضرات نے اس طرح استدلال کیا ہے کہ اس نے کعبہ کے کسی جز کا استقبال نہیں کیا اور فضا کعبہ نہیں ہے اور مطلوب اس کا استقبال ہے۔

حفنیه اور شا فعیه کا مذہب اوریہی حنابلہ کی ایک روایت ہے کہ کعب

حفیہ نے اس طرح سے استدلال کیا ہے کہ وہ اس کی فضا کا استقبال کرنے والا ہے، اور کعبدان حضرات کے نز دیک فضا ہے نہ کہ عمارت، البته ان حضرات نے بیصراحت کی ہے کہ نماز پڑھنا مکروہ ہوگا ، کیونکہاس پر چڑھنے میں ہےاد بی اوراس کی تعظیم کوچھوڑ ناہے۔ حنابلیهاورشا فعیہ کے نز دیک کعبہ کی حصت پرنفل نماز پڑھنا حجے ہے

پڑھ لینے کے بعد جواز ہے، اوراسی طرح سے حنفیہ اس کے او پرنفلی

کی حیت پر فرض نماز صحیح ہوگی ، شافعیہ اور حنابلہ نے دوسری روایت میں پیشرط لگائی ہے کہ وہ حصت کے آخری حصہ یا کھلی ہوئی جگہ میں کھڑ اہواور ہاتی کا استقبال کرے، یاان دونوں کے وسط میں کھڑ اہو اوراس کے سامنے میں اجزاء کعبہ میں سے دو تہائی ذراع کی مقدار میں کوئی بلند چیز ہو،اس لئے کہ جب یوری حصت اس کے سامنے ہویا اس کے سامنے بلند چز ہوتو وہ قبلہ کا استقبال کرنے والا ہوگا، ورنہ گذشتہ صورت کے بغیر نماز صحیح نہیں ہوگی <sup>(۲)</sup>۔

جبکهاس کے سامنے بلند حصہ ہو۔

مالکیہ کے نز دیک سنت مؤکدہ میں ابتداء میں ممانعت ہے اور

نماز کو بدرجهٔ اولی جائز قرار دیتے ہیں، کیونکہ پیحضرات اس پرفرض کو

اس سے متصل چھتوں اور بلند مقامات جیسے جبل اُبی فتبیس وغیرہ

بلندمقامات يرنماز يڑھنے سےنماز صحیح ہوگی، اور اس پرتمام فقہاء کا

2-حفیہ کے مذہب کا تقاضا بیہے کہ بیجائزہ، صلفی نے کہاہے

کہ قبلہ میں معتبر کھلی فضا ہے نہ کہ عمارت ،لہٰذا قبلہ ساتو س زمین سے

مالكيه كنزديك كعبه كے ينجنمازير هنامطلقاً صحيح نہيں ہے،خواه

فرض ہو یانفل،اس کئے کہ مسجد کے بنیچ کے حصہ کوکسی حال میں اس کا

حکم نہیں دیا جاسکتا ، کیاتم نہیں دیکھتے کہنی کے لئے اس کے نیجے داخل

ہونا جائز ہے،اورجنبی کے لئے اس کےاویراڑ ناجائز نہیں ہے<sup>(۳)</sup>۔

حنابلہ کے نزدیک الی جگہ میں نمازیر هنا جائز ہے جو کعبہ سے

نیچی ہو،اوران حضرات نے بیعلت بیان کی ہے کہ کعبہاس کے اویریا

اس کے پنچے جواس کے مقابل ہے اس کا استقبال واجب ہے،جس

کی دلیل بیہ ہے کہا گر''العیاذ باللہ'' کعبہ منہدم ہوجائے تواس کے ل

کا استقبال کرے گا اور اس پر اتفاق ہے، اس میں کوئی اختلاف نہیں

<sup>.</sup> فتح القدير ٢/ ١١٠ الشرح الصغير ار ١٢ م، المجموع ٣/ ١٩٨ ، الروض المربع

حاشيها بن عابدين ار ۲۹۰ـ

<sup>(</sup>۳) حاشية الدسوقي ار٢٢٩\_

<sup>(</sup>۴) المغنی ار۴۴۴\_

<sup>(</sup>I) حاشة الدسوقي ار ۲۲۹،الروض المربع ار ۲۷\_\_

<sup>(</sup>۲) فتح القدير ۲ر ۱۹۸۰ لمجموع ۳ر ۱۹۸ ـ

## کف ء

### تعريف:

ا-''الکف ''لغت میں نظیراورمساوی چیز کو کہتے ہیں،'' و هذا کفاء هذا و کفیئه و کفؤه'' بیغی اس کے مثل ہے،اور ''فلان کفء فلانة'' فلان شخص فلال عورت کا کفو ہے جبکہ وہ اس کا شوہر بننے کے لائق ہو،اور جمع '' اکفاء'' ہے، اور حدیث میں ہے: ''المومنون تکافا دماؤهم و هم ید علی من سواهم ویسعی بذمتهم أدناهم'' (مونین ان کے خون برابر ہیں اوروہ سب دوسرول کے مقابلہ میں ایک ہیں، اوران کے ذمہ کے لئے ان کا ادنی شخص کوشش کرے گا)۔

اور ہروہ چیز جو دوسری چیز کے مساوی ہوتو وہ اس کی کفو ہے (۲) اور فقہاء کے نز دیک لفظ کفو کا استعال لغوی معنی سے الگ نہیں ہوتا ہے (۳)۔

## كفوس عورت كے نكاح كرنے كاحكم:

۲ - جن اولیاء کوولایت اجبار حاصل ہے ان پرواجب ہے کہ عورت کا نکاح کفوشو ہر سے کریں ، اوریہ جمہور فقہاء (شافعیہ ، حنابلہ اور

(٣) فتح لقد يرسًر ١٨٥٥ ، العنابيه بهامشُ الفتح ٣ ر١٨٩ ، التعريفات للجرجاني ـ

حفیہ میں سے امام ابو یوسف اورامام محمد ) کنزدیک ہے، اس کئے کہ نبی کریم علیہ ہے اس کے نزدیک ہے، اس کئے کہ نبی کریم علیہ ہے ارشاد فرمایا: ''ألا لا یزوج النساء الله الله ولياء، ولا یزوجن إلا من الأكفاء'' (' (خبرادر! عورتوں كا نكاح صرف اولياء كرائيں اوران كا نكاح كفوميں ہى كرايا جائے۔

کمال ابن الہمام نے کہا ہے: یہ بات پوشیدہ نہیں ہے کہ نبی علیہ کے اس ارشاد: "لا یزوجن اللا من الا کفاء" (ان کا نکاح کفو میں کرا یاجائے) سے ظاہر یہ ہے کہ خطاب اولیاء کو ہے، یہ بتانے کے لئے کہ یہ حضرات ان کا نکاح کفو کے علاوہ میں نہ کریں، پھر کمال نے کہا ہے: وہ دلائل جو ہم نے ذکر کئے ہیں ان کا تقاضا ہے کہ یہ واجب ہے، یعنی کفو میں نکاح کرنا واجب ہے، پھر یہ وجوب اولیاء واجب ہے، کیم یہ وجوب اولیاء کا تق سے ان کے حق کے طور پر متعلق ہے، اور اس کے ساتھ اولیاء کا حق متعلق ہوتا ہے، لیکن اولیاء کے حق میں اس وقت معصیت نابت ہوگی متعلق ہوتا ہے، لیکن اولیاء کے حق میں اس وقت معصیت نابت ہوگی کہ جب وہ بالغہ ہوگی تو اس کی رضامندی کے بغیر ان حضرات کا نکاح کرنا نافذ نہیں ہوگا، لہذا وہ اس صورت کے بغیر ان حضرات کا نکاح کرنا نافذ نہیں ہوگا، لہذا وہ اس صورت میں ایخ حق کوچھوڑ نے والی ہوگی (۲)۔

## غير كفومين نكاح كرنے كا حكم:

۳-اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ ولی غیر مجبر کے لئے اپنی زیرولایت لڑکی کاغیر کفومیں اس کی رضامندی کے بغیر نکاح کرنا جائز نہیں ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "المؤمنون تکافأ دماؤهم....." کی روایت ابوداؤر (۲) حدیث: "۲۹،۲۲۷) نے حضرت علی بن ابی طالبؓ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) لسان العرب، مختار الصحاح، المغرب.

<sup>(</sup>۱) حدیث: "ألا لایزوج النساء إلا الأولیاء...... کی روایت بیمقی (۱۳۳۷) نے حضرت جابر بن عبداللہ سے کی ہے اوراس کے ضعیف ہونے کی طرف اشارہ کیا ہے۔

<sup>(</sup>۲) فتح القدير ۱۸۵، ۱۸۹، البدائع ۲ر ۱۸۷، ابن عابدين ۲ر ۴۰۰، الاختيار سر ۹۷، المهذب ۲ر ۴۷، مغنی المحتاج سر ۴۷۱، المغنی ۲ر ۴۸۰، ۸۸، ۸۸، ۸۸، کشاف القاع ۲۵، ۸۸، ۱۸۲۰

اگراس کی رضامندی سے غیر کفو میں اس کا نکاح کردیتو نکاح جائز ہوگا، اس لئے کہ کفاءت عورت اوراولیاء کاحق ہے، لہذا جب عورت نے اولیاء کے ساتھ اس کے چھوڑنے پر اتفاق کرلیا تو جائز ہوگا ()۔

فقہاء نے اس پراستدلال کیا ہے کہ نبی عظیمہ نے اپنی لڑکیوں کی شادی کی جبکہ کوئی شخص ان کا کفونہیں تھا۔

نی عَلِیْ نَے فاطمہ بنت قیس کو جو کہ قرشیتی اسامہ بن زید کے ساتھ نکاح کرنے کا حکم دیا، حالانکہ یہ نبی عَلِیْ کے غلام تھے (۲)۔ ساتھ نکاح کرنے کا حکم دیا، حالانکہ یہ نبی عَلِیْ کے غلام تھے (۲)۔ تفصیل اصطلاح'' کفاء ق''میں ہے۔

بعض اولیاء کی رضامندی سے غیر کفو میں نکاح کرنا: ۲۲ - اگرعورت کے ایک سے زائد ولی ہوں، اوران میں سے ایک یا ان میں سے بعض غیر کفو میں اس کی رضامندی سے اس کی شادی کرنے پرراضی ہوجائیں اور باقی اولیاء راضی نہ ہوں۔

تو جمہور فقہاء کا مذہب یہ ہے کہ نکاح صحیح ہوگا اور اولیاء میں سے جو شخص راضی نہ ہوا ہے تا اعتراض حاصل ہوگا۔

بعض فقہاء کی رائے ہے کہ نکاح باطل ہوگا، اس لئے کہ کفاءت تمام اولیاء کاحق ہے ۔

اس میں کچھ تفصیل ہے جو اصطلاح '' کفاءت''میں ذکر کی بائے گی۔

- (۱) مغنی المحتاج سر ۱۶۳، المهذب ۱۹۳، المغنی ۲۸۰،۴۸۰، کشاف القناع ۲۸،۹۷۵، اسهل المدارک ۲۸۲۷، جواهرالا کلیل ار ۲۸۸، البدائع ۲۸ کاس،۱۹۳، حاشیه این عابدین ۲۸۵۰ س
- (۲) حدیث: "أمر النبی عَلَیْ فاطمة بنت قیس بنکاح اسامه بن زید....." کی روایت مسلم (۲/ ۱۱۱۳) نے حضرت فاطمہ بنت قیس سے کی ہے۔
- (۳) البدائع ۱۸/۲ س، الفواكه الدواني ۱۹۲۲، مغنى المحتاج سر ۱۹۴، كشاف القناع ۷۵/۹۶

## کفومیں نکاح کرنے سے ولی کا بازر ہنا:

۵-اگرعورت ولی سے مطالبہ کرنے کہاس کا نکاح کفو سے کرد ہے تو وہ ولی پر اس سے اس کا نکاح کرانا فرض ہوگا، پھراگروہ باز رہے تو وہ روکنے والا قرار پائے گا، اور نکاح کرنے میں قاضی اس کے قائم مقام ہوجائے گا، اور اس بارے میں فقہاء کے مابین کوئی اختلاف نہیں ہے ج<sup>(1)</sup>, معقل بن بیار کہتے ہیں: میں نے اپنی ایک بہن کا نکاح آیک عدت گذرگئ پھروہ اسے نکاح کا پیغام دینے کے لئے آیا تو میں نے معدت گذرگئ پھروہ اسے نکاح کا پیغام دینے کے لئے آیا تو میں نے فراش بنادیا، اور میں نے تمہاری شادی کردی، میں نے اسے طلاق دے وی، پھرتم اسے نکاح کا پیغام دینے کے لئے آیا تو میں وہ فراش بنادیا، اور میں نے تمہاری شادی کردی، میں کوئی خرابی ہیں، وہ فراش بنادیا، اور میں نے تمہارا کرام کیا تو تم نے اسے طلاق دے تمہارے پاس بھی بھی نہیں لوٹے گی، اور اس آدی میں کوئی خرابی نہیں دی تمہارے پاس بھی بھی نہیں لوٹے گی، اور اس آدی میں کوئی خرابی نہیں نازل فرمائی "فلا تعصنہ کو گئی اور اس آدی میں نکاح کردوں گا، تو میں کہاناب اے اللہ کے رسول میں نکاح کردوں گا، تو وہ کہتے ہیں کہانہوں نے اس کا نکاح اس کے ساتھ کردیا ("")۔

اگر عورت کسی متعین کفو کے بارے میں رغبت کا اظہار کرے اور ولی کسی دوسرے کفو سے اس کا نکاح کرنے کا ارادہ کرے، تو مالکیہ نے کہاہے کہ عورت کا کفواولی لیعنی مقدم ہوگا، اگر وہ الیی عورت ہو کہ اس پر جبرنہیں کیا جاسکتا ہو، یا جرکیا جاسکتا ہولیکن اس کا ضرر ظاہر

<sup>(</sup>۱) البدائع ۲۲۹٬۲۴۸، مخ الجليل ۲۲۲، أسبل المدارك ۲۲/۲، الدسوقی ۲۲/۳۲، مغنی المحتاج سر۱۵۵، نهایة المحتاج ۲۷/۳۲، المغنی ۲/۷۵/۴۷۸

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره در ۲۳۲\_

<sup>(</sup>۳) المغنی ۲۷۷۷ اور صدیث: "معقل بن یسار زوجت أختاً لي ...... "كی روایت بخاری (فتح الباری ۱۸۳۹) نے كی ہے۔

ہوجائے ، تو حاکم اسے حکم دے گا کہ اس کا نکاح اس کے ساتھ کردے جس پروہ راضی ہے، پھر اگروہ باز رہے تو وہ اس سے اس کے باز رہنے کی وجہ دریافت کرے ، پھر اگر اسے درست پائے توعورت کو تنبیہ کرے اوراسے اس کے پاس والیس کردے ، ورنہ اسے روکنے والا قرار دیا جائے گا ، اور حاکم عورت کا نکاح اس کے پیغام دینے والے کے ساتھ کردے گا جس پروہ راضی ہو (۱)۔

شافعیہ نے کہاہے: اگر مجبر ہ عورت (الیی عورت جس پراولیاء کو حق اجبار حاصل ہے) کسی کفو کی تعیین کر دے اور باپ یا دا دااس کے علاوہ دوسرے کفو کا ارادہ کریں، تو اصح قول کے مطابق انہیں اس کا حق ہوگا، کیونکہ وہ اس سے زیادہ کامل نظرر کھنے والے ہیں۔

اضح کے مقابلہ میں دوسرا قول بیہ ہے کہ اس کو پاکدامن رکھنے کے پیش نظراس کی بات مانناان پرلازم ہوگا، اور اسے بیکی نے اختیار کیا ہے، لیکن جسعورت پرولایت اجبار حاصل نہ ہوتو بالیقین وہ معتبر ہوگا جسے وہ متعین کردے، جیسا کہ کلام شخین اس کا متقاضی ہے، اس لئے کہ اس کا اصل نکاح اس کی اجازت پرموقوف ہے (۱)۔

حنابلہ کے نزدیک اس شخص کے ساتھ اس کا نکاح کرنامتعین ہوگا جس کے بارے میں وہ اپنی رغبت کا اظہار کرے بشرطیکہ وہ کفو ہو، ابن قد امد نے کہا ہے کہ اگر وہ کسی متعین کفو کے بارے میں رغبت کا اظہار کرے، اور ولی اس کے علاوہ کفو سے اس کا نکاح کرنا چاہے، اور وہ اس کا نکاح اس شخص کے ساتھ کرنے سے انکار کرے جس کے ساتھ کرنے سے انکار کرے جس کے ساتھ اس کورو کنے والاقرار جس کے ساتھ اس کورو کنے والاقرار بیائے گا

## كفاءة

### تعريف:

ا - کفاء ت لغت میں: مما ثلت اور مساوات کو کہتے ہیں، کہا جاتا ہے:
"کافأ فلان فلانا مکافأة و کفاء و هذا کفاء هذا و کفؤه"
یعنی وه اس کے مماثل ہے، یہ مما ثلت ہر چیز میں ہوگی، اور "فلان
کفء فلانة" فلال مرد فلال عورت کا کفو ہے، جبکہ وہ اس کا شوہر
بننے کے لاکن ہو، اور جمع" اکفاء "ہے (۱)۔

اصطلاح میں: کفاءت کی تعریف اس کی بحث کے موضوع کے اعتبار سے الگ الگ ہے لیعنی قصاص یا مبارزت یا نکاح میں اس کی تعریف الگ الگ ہے۔

چنانچے نکاح کے باب میں حنفیہ نے اس کی بہتعریف کی ہے: مردو عورت کے مابین مخصوص مساوات کفاءت ہے (۲)۔

مالکیہ نے اس کی بی تعریف کی ہے: دینداری اورحالت میں مماثلت اور مقاربت کفاءت ہے، حال سے مراد خیار ثابت کرنے والے عیوب سے محفوظ ہونا ہے (۳)۔

شافعیہ نے اس کی یہ تعریف کی ہے: کفاءت ایسی چیز ہے جس کا نہ ہوناعار کا سبب ہو (۴)۔

<sup>(</sup>۱) القامون المحط السان العرب

<sup>(</sup>٢) الدرالمخار٢/٤١٣\_

<sup>(</sup>٣) التاج والإكليل ٣٠١٠م، جوابرالإكليل ار ٢٨٨\_

<sup>(</sup>۴) مغنی الحتاج سر۱۹۵۔

<sup>(</sup>۱) جواہرالإ کلیل ار۲۸۲،منح الجلیل ۲۲۸۔

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ۳ر ۱۵۴، نهایة الحتاج ۲۸ رس۳۔

<sup>(</sup>۳) المغنی ۲۱۸۷م.

حنابلہ نے اس کی بیتعریف کی ہے: یہ پانچ چیزوں میں مماثلت اور مساوات کا نام ہے (۱)۔

قصاص میں: شافعیہ نے اس کی بی تعریف کی ہے: یہ قاتل کا مقتول کے مساوی ہونا ہے، جس کی صورت بیہ ہے کہ وہ قاتل مقتول سے اسلام یا امان یا اصلی آزادی یا یا سرداری میں فضیلت نہ رکھتا ہو (۲)۔

مبارزت میں: حنابلہ نے اس کی یہ تعریف کی ہے: جو شخص مبارزت کے لئے نکل رہا ہے ، اسے اپنے بارے میں قوت اور بہادری کاعلم ہو، اوراس بات کاعلم ہو کہ وہ اپنے دشمن کے مقابلہ سے عاجز نہیں ہوگا (۳)۔

## نكاح مين كفاءت كاحكم:

۲ - نکاح میں کفاءت کے معتبر ہونے کے تعلق سے حکم شرعی میں فقہاء کا اختلاف ہے، حنفیہ اور حنابلہ کا مذہب سے ہے کہ اس کا اعتبار کرنا واجب ہوگا اور غیر کفو میں کرنا واجب ہوگا اور غیر کفو میں اس کا نکاح کرانا اس کے ولی کے لئے حرام ہوگا۔

ان حضرات کا مذہب ہے ہے کہ ورتوں کے لئے مردوں کا کفوہونا ضروری ہے، ضروری ہے اور مردول کے لئے عورتوں کا کفوہونا ضروری نہیں ہے، اس لئے کہ نصوص میں خاص طور سے مردول کی جانب میں کفاءت کا اعتبار کیا گیا ہے، اس لئے کہ نبی علیقہ کا کوئی کفوئہیں تھا، اور آپ نے عرب کے قبیلول کی خواتین سے نکاح فرمایا، اور صفیہ بنت جی اللہ سے نکاح فرمایا، اور صفیہ بنت جی اللہ سے نکاح فرمایا اور ارشا دفر مایا کہ ''ثلاثة یؤتون أجر هم مرتین: الرجل تکون له الأمة فیعلمها فیحسن تعلیمها، ویؤدبها

فیحسن تأدیبها، فیتزوجها، فله أجران"() تین افراد کود ہرا اجرد یاجا تا ہے، وہ مردجس کے پاس باندی ہواور وہ اسے تعلیم دے اورا چھا تا ہے، وہ مردجس کے پاس باندی ہواور وہ اسے تعلیم دے اورا چھا ادب سمھائے، پھر اس سے شادی کر لے تواس کے لئے دو ہراا جرہوگا)، اوراس لئے کہ جس مقصد کے تحت کفاء ت مشروع کی گئی ہے اس سے بدوا جب ہوتا ہے کہ خاص طور سے کفاء ت کا اعتبار مردول کی جانب میں ہے، اس لئے کہ خورت ہی عار محسوس کرتی ہے نہ کہ مرد، کیونکہ عورت فراش بنتی ہے اور شو ہرفراش بنانے والا ہے، لہذا اسے اس کی طرف سے نفرت ہے کہ وہ گئی ہے اس کی طرف سے نفرت کا تختیل ہوگی، اس لئے کہ شریف عورت اس سے انکار کرتی ہے کہ وہ گئیا پن لاحق نہیں ہوگی، اس لئے کہ شریف عورت اس سے انکار کرتی ہے کہ وہ گئیا بن عصم میں مبتل نہیں کرے گا، اور اس طرح سے بچہ اپنے باپ کی عزت عصم میں مبتل نہیں کرے گا، اور اسی طرح سے بچہ اپنے باپ کی عزت عصم میں مبتل نہیں کرے گا، اور اسی طرح سے بچہ اپنے باپ کی عزت سے عزت والا بنتا ہے نہ کہ این ماں کی وجہ سے (۲)۔

امام ابو یوسف اورامام محمد سے نقل کیا گیا ہے کہ کفاءت عورتوں کی جانب میں معتبر ہے (۳)۔

کمال نے کہا ہے: دلائل کا تقاضا یہ ہے کہ کفو میں نکاح کرنا واجب ہواوراس وجوب کا تعلق اولیاء سے ورت کے حق کے طور پر ہے الیکن ان کے حق میں ہے اور عورت سے اولیاء کے حق کے طور پر ہے ، لیکن ان کے حق میں معصیت کا تحقق صرف اس وقت ہوگا جبکہ وہ بچی ہو، اس لئے کہ جب وہ بالغہ ہوگی تو اس کی رضا مندی کے بغیر اولیاء کا نکاح کرانا اس پر نافذ منیں ہوگا، لہذا یہ اپنے حق کو چھوڑ نے والی ہوگی ، جبیبا کہ اگر ولی اپنے حق کو چھوڑ نے والی ہوگی ، جبیبا کہ اگر ولی اپنے حق کو چھوڑ نے والی ہوگی ، جبیبا کہ اگر ولی اپنے حق کو چھوڑ نے والی ہوگی ، جبیبا کہ اگر ولی اپنے حق کو چھوڑ نے والی ہوگی ، جبیبا کہ اگر ولی اپنے حق کو چھوڑ نے والی ہوگی ، جبیبا کہ اگر ولی اپنے حق کو چھوڑ نے بر راضی ہوجائے تو وہ نافذ ہوگا (۲۰۰۰)۔

<sup>(</sup>۱) کشاف القناع ۵ / ۲۸،۲۷ ـ

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ۱۲/۲۱\_

<sup>(</sup>۳) المغنی ۸ر۳۸\_

<sup>(</sup>۱) حدیث: "ثلاثة یؤتون أجرهم موتین....." کی روایت بخاری (الْقُ ۱۲ م۱۲) اورمسلم (۱۲ ۱۳۵) نے حضرت ابوموئ ﷺ کی ہے اور الفاظ بخاری کے ہیں۔

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۲ ر ۳۲۰ مروالمختار ۲ ر ۱۲ سام المغنی ۲ ر ۸۸ ۸ م

<sup>(</sup>۳) بدائع الصنائع ۲ر۴۳، ردامجتار ۲ر۷۱س

<sup>(</sup>۴) فتحالقد ير١٨/١٨\_

حنابلہ نے کہا ہے: عورت کے ولی پراس کی رضامندی کے بغیر غیر کفو میں اس کا نکاح کرنا حرام ہوگا، اس لئے کہ اس کے ذریعہ اسے ضرر پہنچانا ہے اور اسے عارمیں مبتلا کرنا ہے، اور ولی اس کی رضامندی کے بغیر غیر گفو میں اس کے نکاح کرنے کی وجہ سے فاسق ہوجائے گا، اور بیاس صورت میں ہے جبکہ وہ جان بوجھ کرا بیا کرے (۱)۔

ما لکیہ کی رائے مختلف ہے۔

چنانچ خلیل نے کہاہے:عورت اوراس کے ولی کے لئے کفاءت کو حجور دینا جائز ہے۔

دردیرنے کہاہے: ان دونوں کے لئے ایک ساتھ اسے چھوڑ دینا اور ایسے فاسق شرائی کے ساتھ اس کا نکاح کردینا جائز ہوگا، جس کی طرف سے ورت کو امن ہو ور نہ حاکم اللہ تعالیٰ کے حق کی وجہ سے اور جان کی حفاظت کے پیش نظر اسے رد کردے گا اگر چیورت راضی ہو اور اسی طرح کسی عیب دار سے اس کا نکاح کرنا ہے، لیکن عیوب سے سلامتی صرف عورت کا حق ہے، اور اس میں ولی کے لئے کلام کی گنجائش نہیں ہے۔

دسوقی نے کہاہے: مسلم کا حاصل یہ ہے کہ حطاب وغیرہ نے جو نقل کیا ہے اس کا ظاہر اور جسے شخ ابن رحال وغیرہ نے اظہر قرار دیا ہے، یہ ہے کہ ابتداء میں فاسق کے ساتھ اس کا نکاح کرناممنوع ہے اگر چہاس کی طرف سے اسے خطرہ نہ ہو، اور یہ کہاس کے لئے اور ولی کے لئے اس پر رضامندی کاحق نہیں ہے، اور یہی ظاہر ہے، اس لئے کہ فاسق کے ساتھ میل جول ممنوع ہے، اور اس سے ترک تعلق شرعاً واجب ہے تو پھر نکاح کے ذریعہ میل جول کی اجازت کیسے ہوگی (۲) واجب ہے تو پھر نکاح کے ذریعہ میل جول کی اجازت کیسے ہوگی (۲)۔ شافعیہ نے کہا ہے: رضامندی کی صورت میں غیر کفو میں نکاح شافعیہ نے کہا ہے: رضامندی کی صورت میں غیر کفو میں نکاح

کرنا مکروہ ہے، الا بید کہ کوئی مصلحت ہواور عزبن عبد السلام نے کہا

سا-اس طرح سے فقہاء کااس میں اختلاف ہے کہ کفاءت نکاح میں معتبر ہے یا معتبر نہیں ہے، اور معتبر ہونے کی صورت میں صحت نکاح کے لئے شرط ہے یااس کے لازم ہونے کے لئے۔

شافعیہ کا مذہب، حنفیہ کی ظاہر الروایہ، مالکیہ کے نزدیک معتمد تول جسے فاکہانی نے مشہور قرار دیا ہے، اکثر متاخرین حنابلہ کا رائح مذہب اور اصح قول جیسا کہ مقع اور شرح میں کہا ہے، یہ ہے کہ کفاءت عموماً لزوم نکاح کے لئے معتبر ہے، نہ کہ اس کے سجے ہوئے کے لئے، لہذا اس کے نہ ہونے کے لئے، لہذا اس کے نہ ہونے کے باوجود نکاح سجے ہوگا، اس لئے کہ بیعورت اور اولیاء کاحق ہے، لہذا اگر وہ لوگ اس کو ساقط کرنے پر رضامند ہوجا نمیں تو ان پر کوئی اعتراض نہیں ہوگا، اور یہی حضرت عمر ابن مصور اور ابن مسعور عمر بن عبد العزیز، عبید بن عمیر، حماد بن ابی سلیمان اور ابن سیرین سے منقول ہے۔

ان حضرات نے اس سے استدلال کیا ہے کہ نی کریم علیہ نے اپنی لڑکیوں کا نکاح کیا حالانکہ کوئی شخص آپ علیہ کی کا کفونہیں تھا، اور "أنه عَلَیہ اُم فاطمة بنت قیس وهي قرشیة أن تنکح أسامة بن زید مولاه، فنکحها بأمره" (۲) (آپ علیہ نے فاطمہ بنت قیس جو کہ قرشیہ تھیں انہیں حکم دیا کہ وہ آپ علیہ کے فاطمہ بنت قیس جو کہ قرشیہ تھیں انہیں حکم دیا کہ وہ آپ علیہ کے

ہے: فاسق کے ساتھ نکاح کرنا سخت مکروہ ہے، مگراس شبہ کی وجہ سے جواس کے ساتھ نکاح نہ کرنے کی وجہ سے پیدا ہو، جیسے اگراس کے ساتھ نکاح نہیں کرے گا تواس کے ساتھ زنا کا خوف ہویا یہ کہ اس پر کسی فاجر کومسلط کردے گا<sup>(1)</sup>۔
سما - اسی طرح سے فقہاء کا اس میں اختلاف ہے کہ کفاءت نکاح میں

<sup>(</sup>۱) كشاف القناع ۵ر ۲۸،مطالب أولى انبي ۵ر ۸۴\_

<sup>(</sup>۲) حاشية الدسوقى ۲۴۹/ـ

<sup>(</sup>۲) حدیث: "إنه عَلَيْكُ أمر فاطمة بنت قیس أن تنكح اسامة بن زید" كىروایت مسلم (۱۱۱۹) نے كى ہے۔

غلام اسامہ بن زید کے ساتھ نکاح کرلیں ، تو انہوں نے آپ علیہ كحكم ساس كساته فكاح كيا) اور "أنه زوج زيد بن حارثة ابنة عمته زينب بنت جحش الأسدية"(١) (ني كريم عليك نے زید بن حارثہ کا نکاح اپنی پھوپھی زاد جہن زینب بنت جحش الاسديه كے ساتھ كيا)، اور حضرت ابوحذيفه بن عتبه بن ربيعه نے سالم کومتبنی بنایا، اوراینے بھائی ولید بن عتبہ کی لڑ کی سے ان کا نکاح کردیا، جوانصار کی ایک عورت کے غلام تھے، اور بیر کہ کفاءت عورت اوراولیاء کے حق ہونے سے خارج نہیں ہوتی ہے،لہذااس کا یا یا جانا شرط ہیں ہوگا۔

ان حضرات کے نز دیک اس کے اعتبار کی دلیل بیہے: مصالح کا درست ہونا عام طور پر دوہم کفوافراد کے مابین ہوتا ہے اور مصالح کی رعایت کے لئے نکاح کی مشروعیت ہوئی ہے اور مصالح دوغیر کفو افراد کے مابین درست نہیں ہوتے ہیں، اس لئے کہ شریف خاتون گھٹیامرد کی فراش بننے سے انکار کرتی ہے، اوراس سے عار محسوس کرتی ہے،اوراس کئے کہ نکاح سسرالی رشتوں کی بنیاد قائم کرنے کے لئے مشروع کیا گیاہے، تا کہ دور کا آ دمی قریب ہوجائے اور دست وبازو بن جائے، اوراسے وہ چیزخوش کردے جو تنہیں خوش کردے، اور پیہ موافقت اور قربت کے بغیر ممکن نہیں ہے، اور نسب کے دور ہونے اور غلامی اور آزادی وغیرہ کے ساتھ متصف ہونے کی صورت میں نفوس کی قربت نہیں ہے، لہذا غیر کفو کے ساتھ نکاح کرنا تقریباً ایسے عقد کے مثابہ ہے جس پراس کے مقاصد مرتب نہ ہوں <sup>(۲)</sup>۔

حفنیه کا مذہب (حسن کی روایت میں جوان حضرات کے نز دیک فتوی کے لئے مختار ہے ) اور مالکیہ میں سے خمی ، ابن بشیر ، ابن فرحون اورابن سلمون کا مذہب، اوریہی امام احمد کی ایک روایت ہے کہ کفاءت صحت نکاح کے لئے شرط ہے، امام احمد نے کہا ہے: اگر غلام کسی عربی عورت کے ساتھ ذکاح کرلے توان دونوں کے مابین تفریق کردی جائے گی ،اوراس آ دمی کے بارے میں فرمایا جوشراب پیتا ہے کہ وہ اس خاتون کا کفونہیں ہے، ان دونوں کے مابین تفریق کردی جائے گی اور فرمایا کہا گر نکاح کرنے والا کیڑ ابننے والا ہوتو ان دونوں کے مابین تفریق کردی جائے گی ، اس لئے کہ حضرت عمرُ کا بیدارشاد "لأ منعن فروج ذوات الأحساب إلا من الأكفاء" (مين خاندانی عورتوں کوغیر کفومیں نکاح کرنے ہے منع کروں گا)۔

حضرت سلمانٌ كاارشاد ہے: "ثنتان فضلتمونا بھا يا معشر العرب، لا ننكح نسائكم ولا نؤمكم" ( $^{(1)}$  ( $^{(1)}$   $^{(1)}$ عرب د وخصلتوں کی وجہ سے تہمیں ہم لوگوں پر فضیلت حاصل ہے، ہم تمہاری عورتوں سے نکاح نہیں کرتے ہیں اور نہتمہاری امامت کرتے ہیں)، اور اس لئے کہ کفاءت کے نہ ہونے کے باوجود نکاح کرنا اولیاء کے حق میں ان کی اجازت کے بغیر تصرف کرنا ہے لہذا سیح نہیں ہوگا ، جبیبا کہ اگر اولیاءعورت کی رضامندی کے بغیر اس کا نکاح کردیں (۲)

کرخی اور جصاص کا مذہب اوریہی سفیان تو ری اور حسن بصری کا قول ہے کہ کفاءت معتبر نہیں ہے،ان حضرات نے کہاہے کہ بیسرے

<sup>(</sup>۱) حدیث: "أنهٌ زوج زید بن حارثة ابنة عمته زینب ....." كی روایت (١) الرُّعمر: "لا منعن خووج ذوات الأحساب....." كي روايت عبر ابن جریر نے تفسیر (۱۱/۲۲) میں کی ہے۔

<sup>(</sup>٢) رد الحمّار ١/٨١٨، بدائع الصنائع ١/١٤٨، فتح القدير ١/٨١٨، حافية الدسوقي ۲۴۹/۲ مغني الحتاج ۱۲۴ /۱۶۴ ، روضة الطالبين ۷/ ۸۴ ، كشاف القناع ۵ ر ۲۷، المغنی ۲ ر ۴ ۸، ۴۸ م.

الرزاق(٧١/ ١٥٢) اوربيهي (٧/ ١٣٣) نے كي ہے اوراثر سلمان: "ثنتان فضلتمونا بها يا معشر العرب ..... كي روايت يهم في ايني سنن (۷/ ۱۳۴) میں کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) روالمختار ۱۸/۲ س، حاشية الدسوقی ۱/۲۹۹/المغنی ۱/۸۰۸ س

سے نکاح میں شرط نہیں ہے، ان حضرات نے اس حدیث سے استدلال کیا ہے جوحضرت ابوہریرا سے مروی ہے کہ رسول الله صَالِلَهِ فَي ارشاد فرمايا: "يا بني بياضة أنكحوا أبا هند وأنكحوا إليه ، قال : وكان حجاما" (اكبنوبياضه الوهند ہے اپنی لڑکی کا نکاح کردو، اور اس کے خاندان میں رشتہ کرو، حضرت ابوہریرہ کہتے ہیں: وہ چھنالگانے کا کام کرتے تھے) تورسول اللہ حاللہ نے نہیں عدم کفاءت کے باوجود نکاح کرنے کا حکم دیا ،اگر کفاءت معتبر ہوتی تو حکم نہیں فرماتے ،اور آ پ علیہ کا ارشاد ہے: "لا فضل لعربي على عجمي، ولا لعجمي على عربي، ولا لأحمر على أسود، ولا أسود على أحمر إلا بالتقوى"(۲) (كسى عربي كوكسى عجمى يركسى عجمى كوكسى عربي يركسى أوري کوکسی کالے براورکسی کالےکوکسی گورے برتقوی کے بغیرکوئی فضیلت نہیں ہے)،اوراس کئے کہا گر کفاءت شرع میں معتبر ہوتی توخون کے باب میں اس کا عتبار کرنازیادہ اولی ہوتا،اس لئے کہاس میں جو احتیاط کی جاتی ہے وہ تمام ابواب میں نہیں کی جاتی ہے ، اس کے باوجوداس میں کفاءت معتبر نہیں ہے، یہاں تک کہ شریف انسان کو گھٹیا انسان کے بدلے میں قتل کیا جائے گا لہٰذااس جگہ بدرجہاولی معتبر نہیں ہوگا ،اس کی دلیل ہی*ہے کہ بی*ٹورت کی جانب میں معتبرنہیں ہے،تواسی طرح شوہر کی جانب میںمعتبزہیں ہوگی <sup>(۳)</sup>۔

شافعیہ نے کہاہے: کفاءت اگر چیموماً صحت نکاح کے لئے معتبر ہیں ہے، بلکہ ولی اور عورت دونوں کاحق ہونے کی وجہ سے معتبر ہے، البتہ وہ کبھی صحیح ہونے کے لئے معتبر ہوتی ہے جیسا کہ ولایت اجبار کے ذریعہ نکاح کرانے میں ہے (۱)۔

## كفاءت كے اعتبار كاوقت:

۷ - حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب ہے ہے کہ کفاءت عقد نکاح کے وقت معتبر ہے، لہذا اگر شوہر میں عقد نکاح کے وقت کفاءت میں معتبر صفات مکمل طور پر موجود ہوں، پھر بیصفات ختم ہوجا کیں یا ان میں خلل واقع ہوجائے تواس کی وجہ سے عقد باطل نہیں ہوگا، اور بیے کم فی الجملہ ہے اور ان میں سے ہرایک کے نزدیک اس میں کچھ تفصیل الجملہ ہے اور ان میں سے ہرایک کے نزدیک اس میں کچھ تفصیل سے

چنانچ حنفیہ نے کہا ہے کہ کفاءت عقد کی ابتداء میں معتبر ہوگی، لہذا اس کے بعد اس کاختم ہونا نقصان دہ نہیں ہوگا، چنانچہ اگر عقد کے وقت کفو ہو پھر اس کی کفاءت ختم ہوجائے تو نکاح فنح نہیں ہوگا، لیکن اگروہ دباغ ہو پھر تا جر ہوجائے اور اس کا عارباقی رہے تو وہ کفونہیں ہوگا اور اگر اس کے معاملہ کو اس کی مدت کے قدیم ہونے کی وجہ سے محلادیا جائے تو وہ کفو ہوگا گا۔

شافعیہ نے کہا ہے: کفاءت کی صفات میں عقد کے وقت کا اعتبار ہوگالہٰذااگروہ اس سے قبل گھٹیا پیشہ کوچھوڑ دے جب تک ایک سال نہ گذرجائے اس کا کوئی اثر نہیں ہوگا، جبیبا کہ اسے ایک جماعت نے مطلق رکھا ہے، اور اگر وہ اسے چھوڑ کر دوسرا پیشہ اختیار کرلے، اس طرح سے کہ اس سے اس کا نام زائل ہوجائے، اور وہ اس کی طرف

<sup>(</sup>۱) حدیث أبی ہریرہ بی بیاضة ..... کی روایت ابوداؤد (۵۷۹/۲) مدیث أبی ہریرہ (۱۲ میل اور ۵۷۹/۲) نے کی ہے اور حاکم نے اس کوشیح قرار دیا اور زبی نے ان کی موافقت کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: 'لا فضل لعوبی علی عجمی .....' کی روایت احمد (۱۱/۵) نے کی ہے اور پیٹی نے انجمع (۲۲۲/۳) میں کہا ہے: اس کے رجال سے کے رجال ہیں۔

<sup>(</sup>۳) بدائع الصنائع ۲ ر ۱۵ س، فتح القدير ۲ ر ۱۸ م\_

<sup>(</sup>۱) حاشية الجمل ۴ر ۱۶۳۔

ر (۲) الدرالمختار، وردالحتار ۲/ ۳۲۳،۳۲۲\_

بالکل منسوب نہ کیا جائے تو واضح ہے، ور نہ اتنی مدت کا گذر نا ضروری ہے جس میں اس سے اس کی نسبت ختم ہوجائے ، اور اس کی وجہ سے اسے عار نہ دلا یا جائے ، اور ابن العماد اور زرکشی نے لکھا ہے کہ اگر فاسق تو بہ کر لے تو وہ پاک دامن عورت کا کفونہیں ہوگا اور ابن العماد نے دوسری جگہ صراحت کی ہے کہ شادی شدہ زانی اگر چہ اچھی طرح تو بہ کر لے پھر بھی وہ گفونہیں ہوگا اسی طرح اس کی پاکدامنی واپس نہیں ہوگا ، اور وہ آ دمی جس کی کم عقلی کی وجہ سے اسے معاملات وتصرفات سے روک دیا جائے وہ عاقلہ عورت کا کفونہیں ہوگا۔

ان حضرات فقہاء نے کہا ہے کہ گھٹے پیشہ کا طاری ہونا خیار کو ثابت نہیں کرے گا، اور یہی رانج ہے، اس لئے کہ نکاح میں اس کے صحیح ہونے کے بعد خیار ان پانچ اسباب کے بغیر نہیں پایا جاتا ہے، جن کی صراحت نکاح کے باب میں ہے، یا غلام کے نکاح میں رہنے والی باندی آزاد ہوجائے تواس کوخیار حاصل ہوگا (۱)۔

اور حنابلہ نے کہا ہے: اگر عقد کے بعد کفاء ت ختم ہوجائے تو صرف بیوی کو فتخ کا حق حاصل ہوگا نہ کہ اس کے اولیاء کو، جیسے اس عورت کا آزاد ہونا جو کسی غلام کے نکاح میں ہو، اس لئے کہ اولیاء کا حق ابتداء عقد میں ہوتا ہے، اس کے باقی رہنے میں نہیں رہتا ہے۔

### كفاءت مين حق:

۵ - فقہاء کا مذہب سے ہے کہ کفاءت عورت اور اولیاء دونوں کاحق ہے ،اس لئے کہ عورت کوحق ہے کہ وہ اپنی ذات کوالیٹے تخص کی فراش بننے کی ذلت سے بچائے جو کفاءت کی صفات میں اس کے مساوی نہ ہو

لہذا کفاءت میں اس کاحق ہوگا اور اولیاء داماد کے عالی نسب ہونے
پر فخر کرتے ہیں، اور اس کے نسب کے گھٹیا ہونے پر عار محسوس کرتے
ہیں جس کی وجہ سے انہیں ضرر ہوگا، اس لیے ان حضر ات کوحق حاصل
ہے کہ ایسے خض کے نکاح پر اعتر اض کر کے اپنی ذات سے ضرر کو دور
کریں جس میں کفاءت کی صفات مکمل طور پر نہ پائی جا کیں، لہذا اس
کا تقاضا ہے ہے کہ ان حضرات کے لئے کفاءت میں حق ثابت ہو اور
اس کے علاوہ میں فقہاء کے نزدیک تفصیل ہے۔

شافعیہ نے کہا ہے: کفاء ت عورت اور ولی کا حق ہے، چاہے ولی ایک ہو یا گئی ہوں، اور درجہ میں مساوی ہوں لہذا غیر کفو میں عورت کی رضامندی کے ساتھا اس پر اولیاء کی رضامندی ضروری ہے۔ ان میں سے ایک کی رضامندی کا فی نہیں ہے اور اگر ان میں سے ایک راضی ہو جائے تو باقی افراد کی رضامندی کی طرف سے کافی نہیں ہوگا، اس لئے کہ ان لوگوں کے لئے کفاء ت میں حق ہے لہذا کفاء ت کے چھوڑ نے پر ان کی رضامندی معتبر ہوگی جیسا کہ عورت کی رضامندی ضروری ہے، اور اگر اولیاء میں فرق مراتب ہوتو ولی اقرب کو اختیار ہوگا کہ وہ غیر کفو میں اس کی رضامندی سے اس کا نکاح کردے ہوگا کہ وہ غیر کفو میں اس کی رضامندی سے اس کا نکاح کردے اور ولی ابعد کو اعتبر اض کا حق نہیں ہوگا، اور اگر اس کے معاملہ کا ذمہ دار جبکہ وہ اس سے اس کا مطالبہ کرے؟ نووی نے کہا ہے کہ اس سلط میں دوقول ہیں: ان میں سے اس کا مطالبہ کرے؟ نووی نے کہا ہے کہ اس سلط میں کی طرح سے ہے، لہذاوہ اسیخ حق کو نہیں چھوڑ ہے۔ اس لئے کہ وہ نائب کی طرح سے ہے، لہذاوہ اسیخ حق کو نہیں چھوڑ ہے۔ اس کا کی طرح سے ہے، لہذاوہ اسیخ حق کو نہیں چھوڑ ہے۔ اس کا کی طرح سے ہے، لہذاوہ اسیخ حق کو نہیں چھوڑ ہے۔ اس کا کا ک

حنابلہ نے کہا ہے: کفاءت عورت اور تمام اولیاء کا حق ہے، اولیاء قریب کے ہوں یا دور کے یہاں تک کہان میں سے اس شخص کو بھی حق ہوگا جسے عقد کے بعد ولایت حاصل ہو، اس لئے کہ کفاءت کے نہ ہونے کی صورت میں عار کے لاحق ہونے میں وہ سب برابر

<sup>(</sup>۱) نهایة الحتاج ۲۵۱،۲۵۰۸

<sup>(</sup>۲) مطالب أولى النبي ۵ر ۸۴، المغنی ۲۸۱۸ س

بين <sup>(۱)</sup> ـ

## كفاءت كي صفات:

۲- کفاءت نکاح میں عاراور ضرر کودور کرنے کی غرض ہے معتبر ہے،
اوراس کی وہ صفات جواس میں معتبر ہیں، تا کہ شوہر میں فی الجملہ اسی
کے مثل کا اعتبار کیا جائے، دینداری، نسب اور بھی اس کی تعبیر حسب
کے ذریعہ کی جاتی ہے، پیشہ، آزادی، مال، اور خیار کو نابت کرنے
والے عیوب سے پاک ہونا ہے، لیکن فقہاء ان سب کے مکمل
اعتبار کرنے پر منفق نہیں ہیں، بلکہ اس بارے میں ان حضرات کے نزد یک تفصیل اوراختلاف ہے۔

### الف-دينداري:

2 - جمہور فقہاء کا مذہب ہے ہے کہ کفاء ت کی صفات میں سے دینداری ہے، یعنی زوجین کے مابین اسلامی احکام کے اختیار کرنے میں مما ثلت اور مقاربت ہو، صرف اصل اسلام میں مما ثلت کافی نہیں اور اس کے علاوہ میں ان حضرات کے نزدیک تفصیل ہے۔ جہانچہ امام ابوحنیفہ اور امام ابویوسف نے کہا ہے کہ اگر صالحین کی لڑکیوں میں سے کوئی لڑکی کسی فاسق کے ساتھ اپنا نکاح کرلے تو اولیاء کوحق اعتراض ہوگا، اس لئے کہ نسب، آزادی اور مال پر فخر کرنے جا تا ہے، اور فسق کے ذریعہ کرنے کہ مقابلہ میں دین پرزیادہ فخر کیا جا تا ہے، اور فسق کے ذریعہ عار دلانا عار دلانے کے طریقوں میں سب سے زیادہ سخت ہے، اور امام محمد نے کہا ہے: دینداری میں کفاء ت معتبر نہیں ہے، اس لئے کہ بیہ خرت کے امور میں سے ہے، اور کفاء ت دنیا کے احکام میں کہ بیہ خرت کے امور میں سے ہے، اور کفاء ت دنیا کے احکام میں

سے ہے، لہذااس میں فسق مانع نہیں ہوگا گر جبکہ وہ بہت زیادہ ہو، مثلاً

یہ کہ وہ ایسا فاسق ہو کہ اس کا مذاق اڑایا جاتا ہواور اس پر ہنسا جاتا ہو
اور اسے تھیٹر مارا جاتا ہو، پس اگر وہ ایسا ہوجس سے خوف محسوس
کیا جاتا ہو مثلاً وہ فوج کا امیر ہوتو وہ کفو ہوگا، اس لئے کہ عرف میں
اسے برانہیں شار کیا جاتا ہے، لہذا یفسق کفاء ہے میں مانع نہیں ہوگا۔
امام ابویوسف سے منقول ہے کہ اگر فاسق کافسق ظاہر ہوتو وہ کفو منہیں ہوگا۔
نہیں ہوگا، وراگرفسق چھیا ہوا ہوتو وہ کفو ہوگا (۱)۔

مالکیہ نے کہا ہے: دینداری سے مرادفسق سے سلامتی کے ساتھ اسلام ہے ، اورنیک ہونے میں مساوات شرط نہیں ہے، لہذا اگر دینداری نہ ہواورشو ہر فاسق ہوتو وہ کفونہیں ہوگا<sup>(۲)</sup>۔

شافعیہ نے کہا ہے: کفاءت کی صفات میں سے دینداری ، نیکی اور ان چیز وں سے بازر ہنا ہے جو حلال نہیں ہیں، اور فاسق پاکدامن عورت کا کفونہیں ہے، اور غیر فاسق (چاہے وہ عادل ہو یااس کا حال معلوم نہ ہو) اس کا کفو ہے اور نیکی میں مشہور ہونا معتر نہیں ہے، پس جو خص نیکی میں مشہور نہ ہو وہ اس عورت کا کفو ہے جو اس میں مشہور ہو، اور فاسق فاسقہ کا مطلقاً کفو ہے، گریہ کہ مرد کافسق زیادہ ہو یااس کی نوعیت مختلف ہو جو بیا کہ اسنوی نے بحث کی ہے، اور برعتی پاکدامن یا کو سے خاتون کا کفونہیں ہے۔
سی خاتون کا کفونہیں ہے (۳)۔

حنابلہ نے کہا ہے: دینداری میں کفاءت معتبر ہے، لہذا جوخاتون بدکاری سے پاک ہواس کا نکاح کسی فاسق کے ساتھ نہیں کیا جائے گا، چاہے اس کا فسق قول میں ہو یا عمل میں یا اعتقاد میں، امام احمد نے ابو بکر کی روایت میں کہا ہے: اپنی لڑکی کا نکاح کسی حروری سے نہیں

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲ر ۳۲۰، المغنی لا بن قدامه ۲۸۲/۲-

<sup>(</sup>۲) مواهب الجليل ۱۳۷۰ م

ر روضة الطالبين ١٨/٨، نهاية الحتاج ٢٨ / ٢٥٣، مغنى الحتاج ٣/١٦٦ ا

<sup>(</sup>۱) الاختيار ۳۸٬۰۱۰ الدرالختار، روالمختار ۲ر۱۳مواهب الجليل ۳۸٬۰۲۳، روضة الطالبين ۷/ ۸۴، اُسنی المطالب ۳۸ سازه ۱۳۹ کشاف القناع ۷۷/۵۔

کرے گا جودین سے پھرجائے، اور نہ ہی رافضی اور قدری سے، البتہ اگروہ اس کی دعوت نہیں دیتا ہوتو کوئی حرج نہیں ہے، اور نہ کوئی عادل عورت کسی فاسق کے ساتھ نکاح کرے، جیسے شراب پینے والا، اس لئے کہ وہ کفونہیں ہے، چاہے اس سے نشہ ہو یا نشہ نہیں ہو، اور اسی طرح سے وہ شخص جسے شراب یا اس کے علاوہ کسی نشہ آور چیز کے ذریعہ نشہ ہووہ کفونہیں ہے، اسحاق نے کہا ہے: جب اپنی شریف لڑکی کی شادی کسی فاسق کے ساتھ کردے تو وہ قطع رحمی کرنے والا کہ موگا ()۔

### ب-نسب:

۸- حنفیه، شافعیه اور حنابله کے نزدیک کفاء ت میں معترصفات میں سے نسب ہے، اور حنابله نے اس کی تعبیر منصب سے کی ہے، اور ان حضرات نے حضرت عمر کے اس قول سے استدلال کیا ہے "لأمنعن فروج ذوات الأحساب المامن الأکفاء و فی دوایة قلت: وما الأکفاء ؟ قال فی الأحساب، (۲) (میں خاندانی عورتوں کو صرف کفو میں نکاح کرنے کی اجازت دوں گا، اور ایک روایت میں صرف کفو میں نکاح کرنے کی اجازت دوں گا، اور ایک روایت میں اس لئے کہ عرب نسب میں کفاء ت پراعتماد کرتے ہیں، اور نسب کے مالی ہونے پرفخر کرتے ہیں، اور عمر بی اور اسے نکاح کرنے کو معیوب مالی ہونے پرفخر کرتے ہیں، اور عار بجھتے ہیں، اور اس لئے کہ عرب کو رسول اللہ علی ہے۔ میں اور عار بجھتے ہیں، اور اس لئے کہ عرب کو رسول اللہ علی ہے۔

نسب میں اعتبار باپ دادا کا ہے،اس کئے کہ عرب انہیں لوگوں پر

فخرکرتے ہیں نہ کہ ماؤں پر، پس جوعورت کسی معزز خاندان کی طرف منسوب ہوتواس کا کفووہ شخص نہیں ہوگا جوابیا نہ ہو، لہذاوہ شخص جس کا باپ مجمی ہوا گرچہاں کی مال عربی ہوتو وہ کسی عربی عورت کا کفونہیں ہوگا اگر چہاس عورت کی مال مجمی ہو، اس کئے کہ اللہ تعالی نے عرب کو دوسری قوموں پر منتخب فرمایا ہے ، اور مختلف فضائل کے ذریعہ انہیں امتیاز بخشا ہے جیسا کہ سے احادیث میں ہے ۔

<sup>(</sup>۱) مطالب أولى النهي ۵ر۸۵\_

ر) الزعمر کوائن قدامہ نے المغنی (۴۸۳/۲) میں نقل کیا ہے اور کہا ہے کہ اسے ابو بکر عبدالعزیز نے اپنی سند سے روایت کیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۱۹/۳ ۱۹، نهایة المحتاج ۲/۲۵۲، مطالب اولی النبی ۸۵/۵، المغنی ۲/۳۸۳\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ حجرات رساله

<sup>(</sup>۳) المدونة الكبرى ۳ر ۱۶۳، شرح العنابه بهامش فتح القدير٢ روا ۴م\_

<sup>(</sup>۴) حدیث: "لا فضل لعربي علی عجمي ....." کی تخریج فقره / ۳ میں گذر چکی ہے۔

کسی عربی پراورکسی گورے کوکسی کالے پراورکسی کالے کوکسی گورے پر
کوئی فضیلت نہیں مگر تقوی کی وجہ سے )اوراس کی تائیداللہ تعالی کے
اس قول سے ہوتی ہے: ''إِنَّ أَحُرَمَكُمُ عِنْدَ اللَّهِ أَتَقَاكُمُ'' (۱)
(بیشکتم میں سے پر ہیزگار تو اللہ کے نزدیک معزز ترہے )اور جہور
فقہاء کے نزدیک جونسب میں کفاءت کے معتبر ہونے کے قائل ہیں
مذکورہ چیزوں پر اتفاق کے ساتھ درج ذیل تفصیل ہے:

ان حضرات نے کہا ہے: قریثی مرد قبیلہ کے اختلاف کے باوجود قریثی عورت کا کفو ہوگا، اور کفاءت میں قریش کے درمیان آپس کی فضیلت کا اعتبار نہیں ہوگا، لہذاوہ قریثی جوہاشی نہ ہوجیسے تیمی،

اموی اور عدوی تو وہ ہاشی خاتون کا کفوہوگا، اس لئے کہ نبی علیفیہ کا فرمان ہے: "قریش بعضہ م اکفاء لبعض" قریش ایک دوسرے کے لئے کفو ہیں، اور قریش میں بنو ہاشم داخل ہیں اگرچہ بنوہاشم کو جوفضیلت حاصل ہے وہ دوسرے قریش کو حاصل نہیں ہے، بنوہاشم کو جوفضیلت حاصل ہے وہ دوسرے قریش کو حاصل نہیں کیا لیکن شریعت نے نکاح کے باب میں اس فضیلت کا اعتبار نہیں کیا ہے، اس کاعلم ہمیں رسول اللہ علیفیہ کے عمل اور صحابہ کرام گے اجماع سے ہوا ہے، اور اس لئے بھی کہ رسول اللہ علیفیہ نے اپنی دو صاحبزاد یوں کا نکاح حضرت عثمان کے ساتھ کیا اور وہ اموی تھے ہاشی میں مساحبزاد یوں کا نکاح حضرت عمر کے بیش سے مواحب کو ریاحالا نکہ وہ ہاشی نہیں سے بلکہ عدوی سے ،تو اس سے معلوم ہوتا ہے کہ قریش میں کفاء ہے ساتھ بلکہ عدوی سے ،تو اس سے معلوم ہوتا ہے کہ قریش میں کفاء ہے کا استثناء کیا ہے، چنا نچہ وہ قریش جو ہاشی خوات کا استثناء کیا ہے، چنا نچہ وہ قریش جو ہاشی خوات کا استثناء کیا ہے، چنا نچہ وہ قریش جو ہاشی خوات کی اولاد میں سے کوئی قریش خاتون اپنا نکاح کسی ایسے قریش کے ساتھ کر لے جوان کی اولاد میں حوث کی اولاد میں حوث کی اولاد میں ایسے قریش کے ساتھ کر لے جوان کی اولاد میں حوث کی اولاد میں حضر ہو تواولیاء کوتی اعتراض حاصل ہوگا۔

حنفیہ نے کہا ہے: حدیث کی وجہ سے عرب ایک دوسرے کے لئے کفو ہیں، اور عرب کسی قریش کے لئے کفونہیں ہوں گے، کیونکہ قریش کو تمام عرب پر فضیلت حاصل ہے، اور اسی وجہ سے امامت کبری ان کے ساتھ خاص ہے، نبی علیہ نے ارشا دفر مایا: "الأئمة من قریش" (ائمہ قریش میں سے ہوں گے)۔

اورنص کی وجہ سے مجمی ایک دوسرے کے حق میں کفو ہیں،اور عجمی عرب کے کفو ہیں،وں گے،اس لئے کہ عرب کوعجم پر فضیلت حاصل

<sup>(</sup>۱) سورهٔ حجرات رساله

ر۲) حدیث: تقویش بعضهم اکفاء لبعض ...... کی روایت حاکم نے قریش کے ذکر کے بغیر کی ہے، ای طرح نصب الرابیلازیلیعی (۱۹۷۳) میں ہے اور ابن عبد الہا دی ہے منقول ہے کہ انہوں نے اس کی اسادکوانقطاع کی وجہ سے معلول قرار دیا ہے، اور آپ کے قول 'نقویش بعضها لبعض اُکفاء'' کوابن ابی حاتم نے علل الحدیث الر ۲۲۳ میں ذکر کیا ہے اور اپنے والد سے نقل کیا ہے کہ انہوں نے کہا ہے کہ: بیحدیث منکر ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث:"الأئمة من قریش" کی روایت احمد (۱۲۹/۳) نے انس بن مالک سے کی ہے، اور پیٹمی نے انجمع (۱۹۲/۵) میں کہا ہے کہ اس کے رواۃ نقد ہیں۔

ہے اور عرب کے غلام قریش کے غلام کے کفو ہیں، اس لئے کہ نبی علیہ کا بیار شاد عام ہے: '' و الموالي بعضهم أكفاء لبعض رجل ہو جل " (اور غلام ایک دوسرے کے قل میں کفو ہیں )، مجم کے لوگ اسلام پر فخر کرتے ہیں نسب پر نہیں البذاجس کے باپ دادااور اس کے اوپر کے افراد مسلمان ہوں وہ اس شخص کا کفو ہوگا جس کے آباء واجداد مسلمان ہوں، اور جو شخص خود اسلام قبول کرے یاصرف اس کا باپ مسلمان ہوتو وہ اس شخص کا کفونہیں ہوگا جس کے باپ دادا مسلمان ہوں، اس لئے کہ نسب باپ دادا کے ذریعہ کممل ہوتا ہے، اور جو خود اسلام قبول کرے وہ ایسے خص کا کفونہیں ہوگا جس کا باپ مسلمان ہوں کرے وہ ایسے خص کا کفونہیں ہوگا جس کا باپ مسلمان ہوں اس کے کہ نسب باپ دادا کے ذریعہ کممل ہوتا ہے، اور مسلمان ہوں ، اس کے کہ نسب باپ دادا کے ذریعہ کممل ہوتا ہے، اور مسلمان ہوں ، اس کے کہ نسب باپ دادا کے ذریعہ کممل ہوتا ہے، اور مسلمان ہوں ۔

شافعیہ نے کہا ہے: عرب میں سے غیر قریشی مردقریثی خاتون کا کفونہیں ہوگا، اس لئے کہ حدیث ہے: ''قدموا قریشا ولا تقدمو ھا'' ( قریش کو آ گے بڑھا واوران سے آ گے مت بڑھو )، اس لئے کہ اللہ تعالی نے قریش کو کنانہ میں سے منتخب فرما یا اور قریش میں سے ہاشی اور مطلی کے علاوہ کوئی مرد ہاشی یا مطلی خاتون کا کفونہیں ہوگا، اس لئے کہ حدیث ہے: ''إن الله اصطفی کنانة من ولد اسماعیل، واصطفی قریشا من کنانة، واصطفی من قریش بنی ھاشم'' (اللہ نے اسماعیل کی اولاد میں سے کنانہ کو منتخب فرما یا، اور کنانہ میں سے قریش کو اساعیل کی اولاد میں سے کنانہ کو منتخب فرما یا، اور کنانہ میں سے قریش کو منتخب فرما یا اور کنانہ میں سے قریش میں سے نوباشم کو منتخب فرما یا اور بنوباشم میں سے دوباشم کو منتخب فرما یا اور بنوباشم میں سے دوباشم کو منتخب فرما یا اور بنوباشم میں سے دوباشم کو منتخب فرما یا اور بنوباشم میں سے دوباشم کو منتخب فرما یا اور دوباس میں سے بنوباشم کو منتخب فرما یا اور دوباس میں سے دوباشم کو منتخب فرما یا اور دوباس میں سے دوباشم کو منتخب فرما یا اور دوباس میں سے دوباشم کو منتخب فرما یا اور دوباس میں سے دوباشم کو منتخب فرما یا اور دوباس میں سے دوباشم کو منتخب فرما یا اور دوباس میں سے دوباشم کو منتخب فرما یا دوباس میں سے دو

مجھے منتخب فرمایا )۔ اور مطلبی مرد ہاشمیہ خاتون کا کفویے اور اس کے برمكس، اس كئ كه حديث ب: "إنما بنو هاشم وبنو المطلب شيء واحد"((يقيناً بنوباشم اور بنوالمطلب ايك ہي ہيں)، پس بید دونوں ایک دوسرے کے کفوہوں گے۔اور بیاس وقت ہے کہ جب خاتون شریف نه ہوالیکن اگروہ شریف ہوتو اس کا کفوشریف ہی ہوگا، اور شرف حضرت حسنٌ وحسينٌ (الله تعالى ان دونو ں سے اور ان دونو ں کے ماں باپ سے راضی ہو) کی اولاد کے ساتھ خاص ہے ، اس پر ابن ظہیرہ نے تنبیہ کی ہے، نیز اس کامحل آ زادعورت ہے، پس اگرکوئی ہاشی یامطلی کسی باندی کے ساتھ نکاح کرلے، پھراس سے بچی پیدا ہو تو بداینی ماں کے مالک کی مملوکہ ہوگی ، اور اس کے لئے اس لڑکی کی شادی کسی غلام یا کم ترنسب والے کے ساتھ کرنا جائز ہوگا ،اس لئے کہ اس میں کوئی شک نہیں کہ غلامی کی وجہ سے جو عار ثابت ہے اس نے ہرطرح کے کمال کوختم کردیا ہے۔مزیدیہ کہنس میں کفاءت کاحق اس كة قاكوب نه كه خوداس كوجيسا كتيخين نے اسے يقيني طور يركها ہے۔ قریش کے علاوہ دوسرے عرب بعض ، بعض کے کفو ہیں ، رافعی نے اسے علماء کی ایک جماعت سے قتل کیا ہے، اور زیادۃ الروضة میں کہاہے: بیراکثر فقہاء کے کلام کا تقاضا ہے۔

ان حضرات نے کہا ہے: اصح قول سے ہے کہ عرب پر قیاس کر کے ان کی طرح عجمیوں میں بھی نسب کا اعتبار کیا جائے گا، پس فارس قبطی سے افضل ہے ، جیسا کہ مروی ہے، نبی علیہ نے ارشاد فرمایا: "لو کان الدین عند الثریا لذھب بہ رجل من فارس"(۲) (اگردین ٹریا کے پاس ہوتا تو فارس کا ایک شخص اسے لے آتا )، اور

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲روا ۳، فتح القدير مع شرح العنابي ۲۲،۴۲۰،۳۲۰

<sup>(</sup>۲) حدیث: تقدموا قریشا و لا تقدموها "کوپیشی نے مجمع الزوائد (۱۰ ۲۵) میں ذکر کیا ہے، اور کہا کہ اسے طبر انی نے روایت کیا ہے، اور اس میں ابومعشر ہیں اور ان کی حدیث حسن ہے، اور اس کے بقیدروا قصیح کے رواۃ ہیں۔

<sup>(</sup>٣) حدیث: 'إن الله اصطفی كنانة من ولد إسماعیل ..... ' كی روایت مسلم (١٤٨٢/٣) نے حضرت واثله بن القام علی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'إنما بنو هاشم و بنو المطلب شيء و احد''کی روایت بخاری (فتح الباری ۷/ ۴۸۴) نے حضرت جبیر بن طعم سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لو کان الذین عند الثریا ....." کی روایت مسلم (۱۹۷۲/۴) نے حضرت ابوہریر ہ سے کی ہے۔

بنواسرائیل قبطیوں سے افضل ہیں، اوراضح کے مقابلہ میں دوسرا قول یہ ہے: عجمیوں میں نسب کا اعتبار نہیں ہے، اس لئے کہ یہ حضرات نسب کی حفاظت کا اہتمام نہیں کرتے ہیں اور نہاسے محفوظ رکھتے ہیں، بخلاف عرب کے، اور نسب میں اعتبار باپ کا ہے، اور وہ خض جوخود اسلام قبول کرے یا اس کے قریبی آباء واجداد میں سے کوئی اسلام قبول کر لے تو وہ اس خض کا کفونہیں ہوگا جو اس سے اسلام میں قدیم ہو، پس جو خص بذات خود اسلام قبول کرتے وہ وہ اس عورت کا کفونہیں ہوگا جو اس عورت کا کفونہیں ہوگا جس کا باپ دادا ہوگا جس کا باپ یا اس سے او پرکوئی مسلمان ہو، اور جس کے باپ دادا اسلام میں ہوں وہ اس عورت کے لئے کفونہیں ہوگا جس کے تین آباء اسلام میں ہوں وہ اس عورت کے لئے کفونہیں ہوگا جس کے تین آباء اسلام میں ہوں وہ اس عورت کے لئے کفونہیں ہوگا جس کے تین آباء اسلام میں ہوں وہ اس عورت کے لئے کفونہیں ہوگا جس کے تین آباء اسلام میں ہوں وہ اس عورت کے لئے کفونہیں ہوگا جس کے تین آباء اسلام میں ہوں (۱)۔

امام احمد سے روایت مختلف ہے، ان سے ایک روایت ہے: عرب میں سے غیر قریش قریش کے کفونہیں ہوں گے، اور غیر بنی ہاشم بنی ہاشم کے کفونہیں ہوں گے، اس لئے کہ حدیث ہے: ''إن الله اصطفی کنانة من ولد إسماعیل، واصطفی قریشا من کنانة، واصطفی من قریش بنی هاشم واصطفانی من بنی هاشم" (اللہ نے کنانہ کواساعیل کی اولا دمیں سے منتخب کیا اور قریش میں سے منتخب کیا اور قریش میں سے منتخب کیا اور قریش میں سے بنو ہاشم کومنتخب کیا اور مجھے بنی ہاشم میں سے منتخب کیا)، اور اس لئے کہ عرب کورسول اللہ عرب میں اس فضیات میں مخصوص ہیں، اور بنو ہاشم اس میں قریش عرب میں اس فضیات میں مخصوص ہیں، اور بنو ہاشم اس میں قریش عرب میں اور جیر بن مطعم نے کہا ہے کہ ہمارے بھائی بنو ہاشم کو جوفضیات ہم پر ہے اس کا ہم انکار ہمیں کرسکتے، اس لئے کہ ان میں سے آپ عقیق کو اللہ تعالی نے کہیں کرسکتے، اس لئے کہ ان میں سے آپ عقیق کو اللہ تعالی نے کہیں کرسکتے، اس لئے کہ ان میں سے آپ عقیق کو اللہ تعالی نے کہیں کرسکتے، اس لئے کہ ان میں سے آپ عقیق کو اللہ تعالی نے کہیں کرسکتے، اس لئے کہ ان میں سے آپ عقیق کو اللہ تعالی نے کہیں کرسکتے، اس لئے کہ ان میں سے آپ عقیق کو اللہ تعالی نے بہیں کرسکتے، اس لئے کہ ان میں سے آپ عقیق کو اللہ تعالی نے بہت بڑامر تبہ عطافر ما یا ہے۔

امام احمد سے دوسری روایت بیہ ہے: عرب ایک دوسرے کے لئے کفو ہیں ، اور عجم ایک دوسرے کے لئے کہ نبی علق ہیں ، اس لئے کہ نبی علی این دولڑ کیوں کا نکاح حضرت عثمان سے کیا ، اور حضرت علی نے اپنی بیٹی ام کلثوم کا نکاح حضرت عمر کے ساتھ کیا ()۔ علی نے اپنی بیٹی ام کلثوم کا نکاح حضرت عمر کے ساتھ کیا ()۔ مالکیہ کے نز دیک نسب میں کفاءت معتبر نہیں ہے (۲)۔

### ج-ريت (آزادهونا):

9 - حفیہ اور شافعیہ کا مذہب اور یہی حنابلہ کے نزدیک صحیح قول ہے کہ آزادہونا کفاءت کی صفات میں سے ہے، لہذا غلام یاوہ خض جس کا پچھ حصہ غلام ہو یامد ہر یامکا تب آزاد کورت کا کفونہیں ہوگا اگر چہوہ آزاد کردہ ہو، اس لئے کہ اس کی وجہ سے عار دلا یاجا تا ہے، اس لئے کہ غلامی کی وجہ سے جوعیب اور نقص ہوتا ہے وہ نسب کے کم تر ہونے کہ فلامی کی وجہ سے ہونے والے عیب اور نقص سے بڑھ کر ہے، اور اس لئے کہ اس کے ساتھ نکاح کرنے کی وجہ سے اسے ضرر ہوگا، کیونکہ وہ شاہر سے ساتھ نکاح کرے گی اور وہ اپنی اولا د پر خرچ نہیں کرے گا مفتہ خرچ کرے گا، اور وہ اپنی اولا د پر خرچ نہیں کرے گا مالک نہیں ہوتا ہے، نیز وہ اپنی میں تصرف سے روک دیا گیا ہے، اور وہ اس کا مالک نہیں ہوتا ہے، نیز وہ اپنی یوی کو چھوڑ کر اپنے آتا کے حقوق کی ادا کیگی میں مشغول ہوگا، اور آتا کا اس کی ذات کا مالک ہونا جانور کی ملکیت کے مشاہہ ہے۔

اوران حفرات نے اس حدیث سے استدلال کیا ہے جوعروہ نے حفرت عائشہ سے روایت کی ہے: ''أن بریرہ آ أعتقت فخیرها رسول الله عَلَيْ ''''' (بریرہ آ زاد کردی گئ تو رسول الله عَلَيْ '''' فی سے خیار دیا) اور اگر اس کے شوہر آ زاد ہوتے تو اسے اختیار

<sup>(</sup>I) مغنی الحتاج سر ۱۹۱۱، نهاییة الحتاج ۲۸ ۲۵۲، الجمل سمر ۱۹۱۸

<sup>(</sup>۱) المغنی ۴مر۲۹۱\_

<sup>(</sup>۲) جوابرالا کلیل ۲ ر ۸۳ م ۲

<sup>(</sup>٣) صديث عائش: أن بريرة أعتقت فخيرها رسول الله عَلَيْكُ ..... كل =

نہیں دیتے <sup>(۱)</sup>،اورغلام آزادعورت کا کفوہے یانہیں اس سلسلہ میں مالکیہ کے دوقول ہیں۔

ابن القاسم نے عربی خاتون کے ساتھ غلام کے نکاح کو جائز قرار دیاہے، اور عبد الباقی نے کہاہے: بیزیادہ اچھاہے اور دردیرنے اس کو رائح قرار دیا ہے کہ غلام آزاد عورت کا کفونہیں ہوگا، دسوقی نے کہا ہے: یہی مذہب ہے ۔

### د-حرفت (بیشه):

◄ ا - حرفت وہ صنعت وغیرہ ہے جس سے روزی حاصل کر نامطلوب
 ہوتا ہے، اور گھٹیا پیشہوہ ہے جس میں مبتلا ہونے سے مروت اور عزت
 کم ہوتی ہے جیسے گندگیوں کواٹھا نا (۳)۔

اور مفتی بہ قول کے مطابق حفیہ کا مذہب اور یہی امام ابو یوسف شافعیہ اور حنابلہ کا قول ہے، امام احمد ہے معتمدر وایت کے مطابق یہ ہے کہ کفاءت میں پیشہ کا اعتبار ہوگا، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَ اللّٰهُ فَضَّلَ بَعُضَ کُم عَلی بَعْضِ فِی الرِّرْقِ" ") (اور اللہ فَضَّلَ بَعُضَ کُم عَلی بَعْضِ فِی الرِّرْقِ" ثالاً اللہ نے تم میں سے ایک کو دوسر ہے پر مال کے معاملہ میں فضیلت دے رکھی ہے) لیعنی اس کے سبب میں، پس کچھ لوگوں کے پاس رزق عزت و آ رام کے ذریعہ اور اس لئے کہ لوگ پیشوں کی شرافت پر فخر ذلت ومشقت کے ذریعہ اور اس لئے کہ لوگ پیشوں کی شرافت پر فخر کرتے ہیں اور اسام کے گھٹیا ہونے پر عار محسوں کرتے ہیں اور امام

- = روایت بخاری (فخ الباری۹۸۸۱)اورمسلم (۱۱۲۳۳) نے کی ہے۔
- (۱) بدائع الصنائع ۲ر۱۹۳، المبسوط ۲۵٬۲۴۵، نهایة الحتاج ۲را۲۵، مغنی الحتاج ۳ر ۱۲۵، المغنی ۲ر ۴۸۴، مطالب أولی النی ۵۸ ۸۵۔
- (٢) جواهر الإكليل ار٢٨٨، التاج والإكليل بهامش مواهب الجليل المحامل معاهبة الدسوقي ٢٥٠/١-
  - ر سار المحتاج ۲ ر ۳۵۳ مغنی الحتاج ۳ ر ۱۹۲ ـ
    - (۴) سور فحل را ۷\_

ابوحنیفہ سے اورامام احمد کی ایک روایت میں بیہ ہے: کفاءت فی النکاح میں پیشہ معتبر نہیں ہے،اس کئے کہ گھٹیا پیشہ سے اچھے پیشہ کی طرف منتقل ہوناممکن ہے،الہذا بیوصف لا زمنہیں ہوگا۔

اوراسی کے مثل امام ابو یوسف سے مردی ہے، انہوں نے کہا ہے
کہ یہ معتبر نہیں ہے مگر یہ کہ پیشہ بہت گھٹیا ہو، جیسے تجام ، جھاڑ و دینے
والا اور دباغت کا پیشہ، لہذا ان میں سے ہر ایک عطار، صرفی اور
جو ہری کی بیٹی کا کفونہیں ہوگا۔

جمہورفقہاء کے مذہب کے مطابق گھٹیا صناعت یا ذکیل پیشہ والا،
باعزت صناعت اور شریف پیشہ والے کی لڑکی کا کفونہیں ہوگا جسیا کہ
گزرا،اور جسیا کہ حنابلہ نے ذکر کیا ہے کہ لوگوں کے عرف میں سے
عیب ہے لہذا یہ نسب کے عیب کے مشابہ ہوگا، اور اس لئے بھی کہ
حدیث میں ہے: "العرب بعضهم اُکفاء لبعض" اور اس کے
حدیث میں ہے کہ "العرب بعضهم اُکفاء لبعض" اور اس کے
اخیر میں ہے کہ "الل حائک او حجام" (ا) عرب ایک دوسر سے
کے حق میں کفو ہیں، مگر بنگر اور پچھنہ لگانے والا، امام احمد سے لوچھا
گیا: آپ اسے کیسے قبول کرتے ہیں جبکہ آپ اس حدیث کوضعیف
قرار دیتے ہیں؟ تو انہوں نے فرمایا: اسی پر عمل ہے یعنی بیا ہل عرف

حنفیہ نے کہا ہے: کفاءت ایک جنس کے دو پیشوں میں ثابت ہوگی، جیسے کپڑا فروش کپڑا فروش کے ساتھ، اور بنگر بنگر کے ساتھ، اور بنگر بنگر کے ساتھ، اور کفاءت پیشہ کی جنس کے اختلاف کے ساتھ ثابت ہوگی جبکہ وہ ایک دوسرے کے قریب ہوجیسے کپڑا فروخت کرنے والا سنار کے ساتھ اور سنار عطر فروش کے ساتھ، اوران پیشوں میں کفاءت ثابت نہیں ہوگی جو باہم قریب نہ ہوں، جیسے عطر فروش نعل بندی کرنے والے کے جو باہم قریب نہ ہوں، جیسے عطر فروش نعل بندی کرنے والے کے

<sup>(</sup>۱) حدیث: "العوب بعضهم أكفاء لبعض ....." كی تخریج فقره / ۸ میں گذر چکل ہے۔

ساتھ،اور کیڑ افروخت کرنے والاموجی کے ساتھ۔

شافعیہ نے کہا ہے کہ بیوی کے شہر کے عرف عام کا اعتبار ہوگا نہ کہ اس شہر کے عرف عام کا اعتبار ہوگا نہ کہ اس شہر کے عرف عام کا جہال عقد ہوا ہے، اس لئے کہ مدار عورت کو عار ہیں دلائے جانے پر ہے، اور اس کا علم عورت کے شہر کے پیشوں کی نسبت سے ہوگا ، یعنی بحالت نکاح عورت جس شہر میں ہو۔

رملی نے کہا ہے کہ باپ دادا کا پیشہ شوہر کے پیشہ کی طرح کفاءت
میں معتبر ہے، اور رائح قول ہہ ہے کہ ہر وہ پیشہ جس میں نجاست کو
استعال کیا جاتا ہو وہ اس پیشہ والے کا کفونہیں ہے جس میں نجاست کو
استعال نہیں کیا جاتا ہو ، اور وہ بقیہ پیشے جن میں فقہاء نے ایک
دوسر کے کوفضیلت نہیں دی ہے وہ باہم مساوی ہیں مگریہ کہ عرف ان
کے متفاوت ہونے پر غالب ہو، اور رملی نے کہا ہے: جس شخص کے دو
پیشے ہوں، گھٹیا اور باعزت تو اس پیشہ کا اعتبار کیا جائے گا جس کے
ساتھ وہ مشہور ہو، ورنہ ذلیل پیشہ کوتر جے ہوگی ، بلکہ اگر مطلقاً اس کے
نالب ہونے کے بارے میں کہا جائے تومستبعد نہیں ہوگا، اس لئے کہ
بیاس کے ذریعہ عارد لانے سے خالی نہیں ہوگا

قلیوبی نے اضافہ کیا ہے کہ اگر کوئی شخص ایک پیشہ کواس سے اچھے پیشہ کی وجہ سے چھوڑ دے یااس کے برعکس کرے تو پہلے پیشہ کی طرف سے اس کے تعلق کاختم ہونا معتبر ہوگا، اور ذلیل پیشہ کو تواضع یا کسرنفس یا مسلمانوں کے نفع کے لئے بغیر کسی اجرت کے اختیار کرنا کفاءت اور علم میں مضرنہیں ہے، بشرطیکہ فسق لازم نہ آئے، اور اسی طرح سے قضا لیعنی فیصلہ کرنے کا پیشہ تمام پیشوں میں بہتر اور اسی طرح سے قضا لیعنی فیصلہ کرنے کا پیشہ تمام پیشوں میں بہتر

ہے، لہذاوہ دونوں تمام پیشہ والوں کے گفوقرار پائیں گے، پس جس عورت کا نسب معروف نہ ہووہ اگر کسی قاضی کے پاس آئے تا کہ وہ اس کا نکاح کراد ہے تو وہ اس کا نکاح صرف کسی عالم یا قاضی کے بیٹے کے ساتھ کر ہے گاان دونوں کے علاوہ کے ساتھ نہیں ، اس لئے کہ یہ احتمال ہے کہ ان دونوں میں سے کسی ایک کے ساتھ اس کو خاندانی شرافت حاصل ہواور فقہاء کے ظاہر کلام میں عالم اور قاضی کی لڑکی شرافت حاصل ہواور فقہاء کے ظاہر کلام میں عالم اور قاضی کی لڑکی سے مراد (جیسا کہ رلی نے کہاہے) وہ خاتون ہے کہ جس خاندان کی طرف وہ منسوب ہے ان میں عالم اور قاضی میں سے کوئی ایک ہوخواہ وہ فخرکرتی ہے ، اور اذر بی کہ بحث کی ہے کہ قس کے ساتھ علم کا کوئی بات اور فنہیں ہوگا ، اس لئے کہ عرف میں فسق کے ساتھ علم کوئی فخرکی بات اثر نہیں ہوگا ، اس لئے کہ عرف میں ، اور قضا کے باب میں اس کی صراحت نہیں ہے چہ جائیکہ شرع میں ، اور قضا کے باب میں اس کی صراحت نہیں ہے چہ جائیکہ شرع میں ، اور قضا کے باب میں اس کی صراحت نہیں ہوگا ، اس کے کہ عرف میں ، اور قضا کے باب میں اس کی صراحت نہیں ہوگا ، اس کے کہ عرف میں ، اور قضا کے باب میں اس کی صراحت نہیں کہ اگر قاضی اہل ہوتو وہ عالم ہے اور اس میں ایک کا سے بی کہ اگر کا فی کرتے ہوئے کہ جے یا غیر اہل ہوتو معالمہ اس کے حوالہ کرنا قابل غور ایک تا کہ کا میا تھا کہ خوالہ کرنا قابل غور ایک میں ۔

جاہل مردکسی عالم عورت کا کفونہیں ہوگا (جیسا کہ رملی نے مزید کہا ہے) اس لئے کہ علم جب اس کے آباء میں معتبر ہے تو اس میں بدرجہ اولی معتبر ہوگا، اس لئے کہ علم کا سب سے کم درجہ یہ ہے کہ وہ پیشہ کی طرح سے ہو، اور ذلیل پیشہ والا شریف پیشہ والے کا کفونہیں ہوگا ()۔

مالکیہ پیشہ کو کفاءت فی النکاح کی صفات میں معتر نہیں مانتے ہیں، اس لئے کہ کفاءت ان حضرات کے نزدیک دینداری اور حالت میں معتبر ہے، جہاں تک دینداری کی بات ہے تو بیا حکام اسلام کے اختیار کرنے میں مماثلت یا مقاربت ہے، نہ کہ مخض اصل اسلام میں۔

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲۰/۳، الاختيار ۱۹۸۳، فتح القدير ۲/۴۲، نهاية المحتاج المحتاج المحتاج المحتاج المحتاج المحتاج المحتاج ۱۲۲۳، المعنى ۲/۸۵۹، مطالب أولى النهى ۱۸۲۸۵

<sup>(</sup>۱) حاشية القليو بي ۳ر۲۳۲،نهاية الحتاج۲ر۲۵۴\_

اور حالت سے مراد خیار کو ثابت کرنے والے عیوب سے سلامتی میں مما ثلت یا مقاربت ہے، حسب ونسب میں نہیں (۱)۔

ه-بيار (مالداري):

اا - کفاءت فی النکاح کی صفات میں سے بیار (جس کی تعبیر فقہاء حفیہ مال سے کرتے ہیں) کے معتبر ہونے یا نہ ہونے کے سلسلہ میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

حفیہ کا مذہب اور معتمدروایت کے مطابق حنابلہ کا مذہب یہ ہے کہ مالداری کا اعتبار ہوگا اور یہی شوافع کا ایک قول ہے جوان کے اصح قول کے بالقابل ہے، لہذا فقیر مالدار عورت کا کفونہیں ہوگا، کیونکہ عام طور پر مال کے ذریعہ دوسری چیزوں کے مقابلے میں زیادہ فخرکیا جا تاہے، اوراس لئے كەنكاح كامېراورنفقە كےساتھ لازمى تعلق ہے، اورنسباورآ زادی کےساتھاس کاتعلق نہیں ہے،للہذا جب نسب اور آ زادی میں کفاءت معتبر ہے تو مال میں بدرجہاولی معتبر ہونی جاہئے ، اور اس لئے کہ مالدار عورت کو اپنے شوہر کے تنگدست ہونے کی صورت میں ضرر ہوتا ہے،اس لئے کہاس کے نفقہ اوراس کی اولا د کے خرجید کی ادائیگی میں خلل ہوسکتا ہے اوراسی وجہ سے وہ بعض فقہاء کے نز دیک اینے اوراینی اولا د کے نفقہ کی عدم ادائیگی کی صورت میں فشخ نکاح کی مالک ہوتی ہے، اور اس لئے بھی کہ اسے لوگوں کے عرف میں عیب شار کیا جاتا ہے، اور لوگ مال میں ایک دوسرے سے فضیلت کا دعوی کرتے ہیں جیسا کہ یہ حضرات نسب میں فضیلت کا دعوی کرتے ہیں، بلکہ اس سے بڑھ کر، لہذانسب کی طرح مالداری کفاءت کی شرطوں میں سے ہوگی۔

مالداری میں معتبر بیوی کے مہرمثل اور نفقہ کی ادائیگی پر قدرت

ہے، اوراس پرزیادتی کا اعتبار نہیں ہے، یہاں تک کہا گرشوہراس کے مہر مثل اوراس کے نفقہ پر قادر ہوتو وہ اس کا کفوہوگا گرچہ مال میں اس کے برابر نہ ہو، اس لئے کہ مالداری میں مال کی معتبر مقداروہ ہے جس کی ضرورت ہوتی ہے، کیونکہ جو شخص مہر اور نفقہ کا مالک نہ ہووہ کفو نہیں ہوگا، اس لئے کہ مہر بضع کا بدل ہے، لہذا اس کا پورا کرنا ضروری ہے، اور نفقہ کے ذریعہ رشتہ نکاح قائم اور باقی رہتا ہے، لہذا ان دونوں پر قدرت ضروری ہے، اور اس لئے کہ جس شخص کو مہر اور نفقہ پر قدرت نہیں ہوتی ہے اسے حقیر سمجھا جاتا ہے اور عرف میں اس کی قدرت نہیں ہوتی ہے اسے حقیر سمجھا جاتا ہے اور عرف میں اس کی وجہ تو بین کی جاتی ہے، جیسے وہ شخص جس کا نسب کم تر ہو، لہذا اس کی وجہ سے مصالح میں خلل ہوگا جیسا کہ نسب کے کمتر ہونے کی صورت میں طور پر ادا کرنا متعارف ہو، اس لئے کہ اس کے علاوہ عرفاً مؤجل ہوتا ہے، اور مہر سے مرادوہ مقدار ہے جس کو فور کی مصالح میں خلل ہوتا ہے، اور مہر سے مرادوہ مقدار ہے جس کو فور کی سے مبابرتی نے کہا ہے: اس کا مطالبہ نہیں کیا جاتا ہے، لہذا کفاء ت

امام ابو یوسف سے مروی ہے کہ انہوں نے نفقہ پر قدرت کا اعتبار کیا ہے مہر میں نرمی برتی جاتی اعتبار کیا ہے مہر میں نرمی برتی جاتی ہے اور انسان کو اپنے باپ کی مالداری کے ذریعہ اس پر قادر شار کیا جاتا ہے۔

امام ابوحنیفہ اور امام محمد سے منقول ہے کہ مالداری میں شوہر اور بیوی کا مساوی ہونا کفاءت کے پائے جانے کی شرط ہے، یہاں تک کہ جوعورت مالداری میں فائق ہواس کا کفووہ شخص نہیں ہوگا جومہر اور نفقہ پر قادر ہو، اس لئے کہ لوگ مالداری پر فخر کرتے ہیں اور فقیری پر عار محسوس کرتے ہیں۔

حنابلہ میں سے ابن عقیل نے کہا ہے: مذہب کا قیاس ہیہ ہے کہ مال ملکیت نصاب یااس کے علاوہ کی مقدار کے ساتھ متعین نہیں ہے،

<sup>(</sup>۱) جواہرالإ کليل ار ۲۸۸\_

بلکہ اس کے باپ کا حال یہ ہو کہ اس شوہر کے ساتھ اس کی شادی

کرنے پراسے عیب نہیں لگا یا جائے ، اس طور پر کہ وہ اس مال میں اس

کے مقابل یا اس کے مساوی ہوجس کے ذریعہ وہ مالداروں کے نفقہ
پرقادر ہو، اس طرح سے کہ اس عورت کی جوعادت اس کے باپ کے
گھر میں تھی اس میں کوئی تبدیلی نہ ہوتو یہ عجتر ہوگی ۔ شافعیہ میں سے
جن کا قول اصح کے بالمقابل ہے ان کے درمیان کفاءت میں معتبر
مالداری کی مقدار کے بارے میں اختلاف ہے، ایک قول یہ ہے کہ مہر
اور نفقہ کے بقدر معتبر ہوگا لہذا وہ ان دونوں کے ذریعہ ہزاروں کی
مالداری پینڈ میں ہوگا اور اصح ہے کہ یہ کافی نہیں ہوگا ، اس لئے کہ
لوگوں کی چند قسمیں ہیں: مالدار، فقیر اور متوسط ، اور ہرقتم با ہم کفو ہے
اگر چیمرا تب مختلف ہوں۔

شافعیہ کے نزد یک اصح یہ ہے کہ کفاءت میں مالداری معتر نہیں ہے،اس لئے کہ مال آنے اور جانے والی شی ہے،اوراس پر اہل مروء ت و بسیرت فخر نہیں کرتے ہیں، اور امام احمد سے یہ منقول ہے کہ مالداری کا عتبار نہیں ہے،اس لئے کہ فقیری دین میں شرف ہے،اور مالداری میں معتبر وہ مقدار ہے جس کے ذریعہ وہ نفقہ اور مہر پر قادر ہے۔

### و-غيوب سيسلامتي:

17 - مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ میں سے ابن عقبل وغیرہ کا فدہب ہیہ کہ خیار فسخ نکاح کو ثابت کرنے والے عیوب سے سلامتی کفاءت فی النکاح کی صفات میں سے ہے۔

مالکیہ میں سے ابن راشد نے کہا ہے: مرادیہ ہے کہ وہ صحت میں اس کے مساوی ہو، لینی وہ عیوب فاحشہ سے محفوظ ہو، اوریہی ابن بشیراورا بن شاش وغیرہ اصحاب ما لکیہ کے کلام سے معلوم ہوتا ہے <sup>(۱)</sup>۔ شافعیہ نے تفصیل کی ہے، چنانچہان حضرات نے کہاہے: کفاء ت میں معتبر صفات میں سے خیار کو ثابت کرنے والے عیوب سے سلامتی ہے،لہذاجس میں بعض عیوب ہوں جیسے جنون یا جذام یا برص، تو وہ اس عورت کے حق میں کفونہیں ہوگا جوان بہاریوں سے محفوظ ہو، اس لئے کہ نفس ایسے شخص کے ساتھ رہنے سے نفرت کرتا ہےجس کے ساتھ یہ بیاریاں ہوں اوراس کی وجہ سے نکاح کے مقصود میں خلل ہوتا ہے،اورا گرعورت میں بھی عیب ہواور دونوں عیب مختلف ہوں تو کفاء تنہیں ہوگی ،اورا گر دونوں مختلف ہوں لیکن شوہر کاعیب زیادہ ہوتو بھی یہی حکم ہے، اور اگر دونوں مساوی ہوں یا عورت کا عيب زياده ہوتو بھي اصح قول ميں يہي حكم ہوگا،اس لئے كهانسان جس طرح دوسرے سے نفرت کرتا ہے وہ اپنی ذات سے نفرت نہیں کرتا ہے، اوراسی طرح سے اگر مرد مجبوب (آلہ تناسل کا کٹا ہوا ہو) اور عورت رتفاء یا قرناء ہو (لینی اس کی شرم گاہ میں ایسا گوشت یا بڈی بڑھگئی ہوجس کی وجہ سے وطی کر ناممکن نہ ہو)۔

بغوی اورخوارزی نے نامردہونے کواس کی تحقیق کے نہ ہونے کی وجہ سے مستثنی قراردیا ہے، لہذا کفاءت میں اس کا اعتبار نہیں ہوگا، اور اس پر اسنوی اور ابن المقری کا عمل ہے، شیخین نے کہا ہے: شیخ ابوصا مدوغیرہ کی تعلیق میں اس کے اور دوسرے کے مابین برابری ہے، اور جمہور نے مطلق رکھا ہے جس سے اس کی موافقت ہوتی ہے، شربنی الخطیب نے کہا ہے: یہی معتمد ہے، اور اس کی دلیل ہے ہے: احکام ظاہر پر مبنی ہوتے ہیں اور ثبوت پر موقوف نہیں ہوتے۔

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۳۲۰،۳۱۹، البداميمع شروحها فتح القدير، العنامية ۲۳/۳۳، حاصية القليو بي ۲۳۲، مطالب أولى النهى حاصية القالبين ۸۲/۷، مطالب أولى النهى ۸۲/۵،

رویانی نے پانچوں عیوب کے ساتھ ان عیوب کولائل کیا ہے جن سے نفرت کی جاتی ہے، جیسے اندھا پن، کٹا ہوا ہونا اور صورت کا خراب ہونا اور کہا: پیر میز دیک کفاءت کے لئے مانع ہے، اور یہی بعض اصحاب کا قول ہے کین پیمذہب کے خلاف ہے۔

اوران عیوب سے سلامتی کی شرط لگاناعورت کے تعلق سے عام ہے، کیکن ولی کے تعلق ہے اس کے حق میں جنون ، حبذام اور برص معتبر هوگا، "جب" ( ذكر كاكتابوا بونا ) اور" عنه" ( نامر د بونا ) معتبر نه بوگا ـ زرکشی اور ہروی نے کہا ہے: عیوب سے پاک ہونا خاص طور پر ز وجین میں معتبر ہے نہ کہان دونوں کے آباء واجداد میں،لہذا برص والے کا بیٹااس عورت کا کفو ہے جس کا باپ اس سے محفوظ ہو، شربینی الخطیب نے کہا ہے کدراج اوراقرب میہ ہے کہ وہ اس کا کفونہیں ہوگا، اس لئے کہ وہ اس کی وجہ سے عار محسوس کرے گی، اور قاضی نے کہا ہے: شوہر میں ہروہ چیز مؤثر ہوگی جو شہوت کی تیزی کوختم کردے <sup>(۱)</sup>۔ حنابلہ میں سے مقدی اور رحبیانی نے کہا ہے: بیچسوں ہوتا ہے کہ کفاءت میں ان عیوب کے نہ ہونے کی شرط لگانا مناسب ہے جو خیار فنخ کو ثابت کرتے ہیں،اوراسے ہمارےاصحاب نے ذکرنہیں کیا ہے، کین ابن عقبل اور ابوم کے نزدیک پیشرط ہے، شخ تقی الدین نے کہاہے کہامام احمد نے اس کی طرف اشارہ کیا ہے: وہ عورت کسی عیب دارمرد کے ساتھ نکاح نہیں کرے گی اگر چیدہ عورت ارادہ کرے، اس بنیاد پرعیوب سے سلامتی کفاءت کی جملہ صفات میں سے ہے ''۔ حفیہ اور اکثر حنابلہ نے کہا ہے: کفاءت میں عیوب سے سلامتی معترنہیں ہے (۳) کین ابن عابدین نے فناوی حامدیہ سے نقل کیا (۱) شرح المنهاج، حاشية القليو بي ۳ر ۲۳۴ مغني الحتاج ۳ر ۱۶۵، نهاية الحتاج

(۲) مطالب أولى النهى ۸۶/۸\_

(۳) ردالحتار ۲/ ۳۲۴، المغنی ۲/ ۸۵۸\_

ہے: باپ دادا کے علاوہ کوئی دوسرا ولی اگر نابالغ لڑکی کی شادی کسی مشہور نامرد سے کردے تو جائز نہیں ہوگی، اس لئے کہ مہراور نفقہ پر قدرت کی طرح جماع پر قدرت کفاءت کی شرط ہے، بلکہ بدرجہ اولی شرط ہے، اور بحر سے قال کیا ہے: اگر بالغہ کا نکاح وکیل کسی مالدار عضو تناسل کئے ہوئے شخص سے کردے تو جائز ہوگا اگر چہ اس کے بعد اسے قریق کا حق ہوگا اگر چہ اس کے بعد اسے قریق کا حق ہوگا اگر جہ اس کے بعد اسے قریق کا حق ہوگا گر

## كفاءت كى صفات كا تقابل:

ساا - شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ اصح قول کے مطابق کفاءت کی بعض صفات بعض کے مقابلہ میں نہیں ہوسکتی ہیں، لہذاکسی عیب کی تلافی کسی فضل کے ذریعے نہیں ہوسکتی، یعنی پاکدامن باندی کا نکاح کسی آزاد فاسق کے ساتھ اور عیوب سے محفوظ کم ترنسب والی خاتون کا نکاح کسی برترنسب والے عیب دار کے ساتھ نہیں کیا جاسکتا، اس لئے کہ فذکورہ صورتوں میں شوہر کے ساتھ ایسا عیب ہے جو کفاء ت سے مانع ہے، اور شوہر کو عورت پر جوز اکد فضیلت ہے اس کے ذریعہ اس کی تافی نہیں ہوگی۔ تلافی نہیں ہوگی۔

اوراضح کے مقابلہ میں ان حضرات کے نزد یک بیقول ہے کہ شوہر کی ظاہری عفت کے ذریعہ اس کے نسب کے کم تر ہونے کی تلافی ہوگی، اور آزاد مجمی مرد، عربی باندی کا کفوہوگا۔

امام نے تفصیل کرتے ہوئے کہاہے: عیوب سے سلامتی کا مقابلہ

<sup>(</sup>۱) ردامختار ۲۸ ۳۲سـ

سمیٹی کی رائے یہ ہے کہ وہ عام صفات جوفقہاء کے نزدیک کفاءت میں معتبر میں جیسا کہ گذرا،ان کے اعتبار کا مدار عرف پر ہے اور فقہاء نے گزشتہ تفصیل میں عرف کے مطابق ان کی تعبیر کی ہے۔لہذا عرف بدل جائے تو کفاءت کی صفات بدل جائیں گی۔

شوہر کے تمام فضائل سے نہیں کیا جاسکتا ہے، اور اسی طرح سے آزاد ہونا اور نسب ہے، اور اس کی ظاہری عفت کے ذریعہ اس کے کمتر نسب کی تلافی کے بارے میں دو قول ہیں، ان میں اصح ممانعت ہے، انہوں نے کہا ہے کہ بالا تفاق ذلیل پیشوں سے محفوظ ہونے کے مقابل نیکی ہوگی، اور نیکی کا اگر ہم اعتبار کریں گے تو وہ ہر خصلت کے مقابل ہوگی، اور عربی باندی عجمی آزاد مرد کے مقابلے میں ہوگی یانہیں مقابل ہوگی، اور عربی اختلاف ہے (ا)۔

ابن عابدین نے ذکر کیا ہے کہ اگر شوہر صاحبِ منصب ہوجیسے سلطان اور عالم ہواور وہ صرف نفقہ کا مالک ہوتو ایک تول سے ہے کہ وہ کفوہوگا اس لئے کہ اس منصب کے ذریعہ خلل کی تلافی ہوجائے گی، اسی وجہ سے فقہاء نے کہا ہے کہ عجمی فقیہ جاہل عربی کا کفوہوگا، ابن عابدین نے کہا ہے کہ میرے لئے سے بات ظاہر ہے کہ نسب یاعلم کے عابدین نے کہا ہے کہ میرے لئے سے بات ظاہر ہے کہ نسب یاعلم کے شرف کے ذریعہ پیشہ کے نقص کی تلافی ہوجائے گی بلکہ وہ تمام پیشوں سے فائق ہوگا (۲)۔

کفاءت کی صفات میں جن چیزوں کی صراحت نہیں کی گئی ہےان کانہ یا یا جانا:

۱۳ - جمہور فقہاء کا فدہب ہیہ کہ وہ صفات جو کفاءت کی خصلتوں میں معتبر نہیں ہیں جن کا بیان گذر چکا ہے وہ کفاءت میں مؤثر نہیں ہوں گی ، جیسے فیاضی اور اس کے برعکس ، اور شہر کا مختلف ہونا وغیرہ ، ان حضرات نے کہا ہے: اس لئے کہ میکوئی چیز نہیں ہے (اس) ، اور ان میں

- (۲) ردالحتار ۲/۱۳۳۰ سـ
- (٣) الدر المختار ۳۲۴، مغنی المحتاج ۳ر۱۶۷، مطالب أولی النبی ۱۳۹۸، مطالب أولی النبی

سے بعض نے اس کے اعتبار کے بارے میں اختلاف کیا ہے جوحسب ذیل ہے:

الف-خوبصورت عورت کے لئے بدصورت مرد کا کفوہونا:

10 - جمہور فقہاء کا مذہب ہے ہے کہ کفاءت فی النکاح میں جن صفات کا اعتبار کیا گیا ہے خوبصورتی ان میں سے نہیں ہے، کیکن شا فعیہ میں سے رویانی نے اسے ان صفات میں سے معتبر مانا ہے، اور حنفیہ نے جمہور فقہاء کی موافقت کے ساتھ ریہ کہا ہے: لیکن خیرخواہی ہے ہے کہ اولیاء حسن و جمال میں موافقت کی رعایت کریں (۱)۔

ب-نسب والى لڑكى كے لئے ولد الزناكا كا كفو ہونا:

17- حنابلہ نے اس مسکلہ کی صراحت کی ہے اور اس بارے میں ان کا قول مختلف ہے، چنا نچہ بہوتی نے نقل کیا ہے کہ ایک قول بیہ ہے کہ وہ نسب والی لڑکی کا کفو ہوگا، اور ابن قدامہ نے کہا ہے: ہوسکتا ہے کہ وہ نسب والی لڑکی کا کفو نہ ہو، بہوتی اور ابن قدامہ نے امام احمد سے نقل کیا ہے: ان سے ذکر کیا گیا کہ ولد الزنا نکاح کرے گا اور اس کے کیا ہے: ان سے ذکر کیا گیا کہ ولد الزنا نکاح کرے گا اور اس کے ساتھ نکاح کیا جائے گا، تو گو یا انہوں نے اسے پسند نہیں کیا، اس لئے کہ اور بیاس کے کہ اس کے ذریعہ عورت اور اس کا ولی عار محسوس کرتا ہے، اور بیاس کے کے کی طرف متعدی ہوگا، اور کسی عربی خاتون کے لئے اس کے کفو نہ ہونے میں کوئی اشکال نہیں ہے، اس لئے کہ غلاموں سے اس کی حالت برتر ہے (۲)۔

ج-عالمه عورت کے لئے جاہل مرد کا کفوہونا:

کا - شافعیہ نے اس مسلہ کو ذکر کیا ہے، اور اس بارے میں ان

- (۱) ردامختار ۲ر ۳۲۴مغنی المحتاج سر ۱۶۷ـ
- (۲) كشاف القناع ۵ ر ۲۸ ، المغنی ۲ ر ۲۸ م

<sup>(</sup>۱) شرح المنهاج للمحلى ۱۳۲۳، مغنى المحتاج ۱۲۸۳، روضة الطالبين ۱۸۳۸-

حضرات کے درمیان اختلاف ہے، زیادۃ الروضہ میں اس کو سیحی قرار دیا گیا ہے کہ جاہل مرد عالمہ کا کفو ہوگا، اور رویانی نے اس کوتر جیح دی ہے کہ وہ اس کا کفو نہیں ہوگا اور اسے سبکی نے اختیار کیا ہے، اور استدلال کیا ہے کہ بید حضرات باپ میں علم کا اعتبار کرتے ہیں توخود عورت میں بدرجہ اولی اس کا اعتبار ہوگا، شربنی انخطیب نے گذشتہ تفصیل نوقل کرنے کے بعد کہا ہے: یہ تعین ہے (۱)۔

## د - لمبی عورت کے لئے یستہ قدم رکا کفوہونا:

11- شافعیہ کا مذہب یہ ہے کہ طویل ہونے یا پستہ قد ہونے میں سے کسی کا بھی اعتبار نکاح کی کفاءت میں نہیں ہے، اس لئے کہ یہ کوئی چیز نہیں ہے، اور یہ ایک وسیع دروازہ کو کھولنا ہے، اور اذری فی چیز نہیں ہے، اور یہ ایک وسیع دروازہ کو کھولنا ہے، اور اذری فی چیکہ مرد بہت زیادہ پستہ قد ہوتو غور کیا جائے گا، اور مناسب یہ ہے کہ باپ کے لئے اپنی لڑکی کا نکاح ایسے شخص کے ساتھ کرنا جائز نہ ہو، اس لئے کہ اس سے عورت عار محسوں کر ہے گی ا

### ه-جوان عورت کے لئے بوڑ ھے مرد کا کفوہونا:

19 - شافعیہ کا مذہب ہیہ ہے: بوڑھا مردنو جوان عورت کا کفو ہے، کیکن رویانی نے ذکر کیا ہے: کہ بوڑھا شخص اصح قول کے مطابق نو جوان عورت کا کفونہیں ہوگا، اورنو وی نے کہا ہے کہ سے حاصے اس کے برخلاف ہے جورویانی نے کہا ہے کہ بیضعیف ہے، کیکن اس کے رمایت کرنامناسب ہوگا (۳)۔

و-عقلمندعورت کے لئے ایسے خص کا کفو ہونا جس کو کم عقلی کی وجہ سے تصرفات سے روک دیا گیا ہو:

• ۲- شافعیہ کا مذہب یہ ہے کہ وہ تحض جس پراس کی کم عقلی کی وجہ سے پابندی لگادی گئی ہووہ عقلمندعورت کا کفوہ، اورزرشی نے کہاہے کہ میحل نظرہے، اس لئے کہ وہ اکثر اپنے شوہر پر پابندی کی وجہ سے عار محسوس کرے گی، اور انصاری نے کہاہے کہ فتی بہ قول یہ ہے کہ وہ کفونہیں ہے (۱)۔

کفاءت کے نہ پائے جانے پر مرتب ہونے والے احکام:

۲۱ - جب کفاءت ان حضرات کے نزد یک نہیں پائی جائے جواسے صحت نکاح کے لئے شرط قرار دیتے ہیں تو یہ نکاح باطل یا فاسد ہوگا،
اور جولوگ اسے صحت نکاح کے لئے معتبر نہیں مانتے ہیں بلکہ اسے عورت اور اولیاء کاحق سمجھتے ہیں ان حضرات کے نزدیک کفاءت کا نہیں پایا جانا فی الجملہ نکاح کو باطل نہیں کرے گا، بلکہ اسے فنخ کے قابل بنادے گا۔

اوراس سلسلہ میں فقہاء کے نز دیک تفصیل ہے۔

حنفیہ نے ظاہر الروایہ میں کہا ہے: اگر عورت غیر کفو میں نکاح
کر لے تو ولی کو اختیار ہوگا کہ عار کو دور کرنے کے لئے ان دونوں کے
مابین تفریق کرادی، جب تک اس کی طرف سے رضامندی کی
علامت نہ پائی جائے، اور تفریق کا اختیار قاضی کو ہے، اس لئے کہ یہ
مجتبد فیہ ہے، اور ہر فریق دلیل کا سہارا لے گا، لہذا جھگڑا قاضی کے
فیصلہ کے بغیر ختم نہیں ہوگا، اور جب تک تفریق نہیں کی جائے نکاح
کے احکام ثابت رہیں گے، اور اگر فیصلہ سے قبل ان میں سے کوئی
مرجائے تو دونوں میں وراثت جاری ہوگی، اور فنخ طلاق نہیں ہے،

<sup>(</sup>۱) مغنی الحتاج ۱۲۷۔

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ۳ر ۱۹۷، روضة الطالبین ۷ ر ۸۳ ـ

<sup>(</sup>۳) نهایة الحتاج ۲۸ ر۲۵ ـ

<sup>(</sup>۱) أسنى المطالب ٣١٨ ١٣٦ \_

اس کئے کہ طلاق نکاح میں تصرف کا نام ہے، اور یہ اصل نکاح کوختم
کرنا ہے، اور اس کئے کہ فنخ اس صورت میں طلاق ہے جبکہ قاضی
اسے شوہر کی طرف سے نائب بن کر کرے، اور یہ ایسانہیں ہے، اور
اسی وجہ سے اگر یہ وطی سے قبل ہوتو اس کے لئے مہر میں سے پچھ
واجب نہیں ہوگا، اور اگر اس کے ساتھ دخول کر لیا تو اس کے لئے مقرر
کردہ مہر ہوگا، اور اگر اس کے ساتھ دخول کر لیا تو اس کے لئے مقرر
نفقہ واجب ہوگا، اور ان حفرات کے نزد یک اس معاملہ میں خلوت
صیحہ وطی کی طرح ہے۔
صیحہ وطی کی طرح ہے۔

ان حضرات نے کہا ہے: اگر ولی مہر پر قبضہ کرلے یا اسے سامان جہیز دے یا نفقہ کا مطالبہ کرتے وہ وہ راضی سمجھا جائے گا، اس لئے کہ یہ نکاح کو برقرار رکھنا ہے اور بیہ رضامندی ہے اسی طرح اگر وہ اس کا نکاح کر دے اور وہ شوہر کو اپنے نفس پر قابود بدے، اور اگر خاموش رہے تو بیاس کی رضامندی نہیں ہوگی اگر چہدت طویل ہو جب تک کہ وہ بی پہیں جنے ماس وقت اسے تفریق کا حق نہیں ہوگا، اس لئے کہ خاب شدہ حق سے خاموش رہنا اسے باطل نہیں کرتا ہے اس لئے کہ اس وقت تک اس کے مؤ خر ہونے کا اختمال ہے جس میں وہ مقدمہ کرے گا، اور شخ الاسلام سے منقول ہے کہ اسے ولا دت کے بعد بھی تفریق کو تا ہوگا۔

اوراگراولیاء میں سے کوئی ایک شخص رضا مند ہوجائے تو دوسرے ولی کو، جواس کے درجہ میں ہو یا اس سے نیچے ہو، اعتراض کاحی نہیں ہوگا، اس لئے کہ اولیاء کے حق میں تجزی نہیں ہوتی ہے، اور وہ (حق) عار کو دور کرنا ہے، تو ان میں سے ہرایک تنہا کے حکم میں کردیا گیا، اس لئے کہ اس کے حق میں ساقط کرنا صحیح ہوگیا لہذا وہ دوسرے کے حق میں ساقط ہوجائے گا، کیونکہ تجزی نہیں ہے، جیسے قصاص معاف کرنا، برخلاف اس صورت کے جبکہ لڑکی راضی ہوجائے، اس لئے کہ اس کا

حق اولیاء کے حق کے علاوہ ہے، کیونکہ عورت کاحق اپنے آپ کوفراش بننے کی ذلت سے بچانا ہے، اور اولیاء کاحق عار کو دور کرنا ہے، البنداان میں سے ایک کا ساقط ہونا دوسرے کے سقوط کا تقاضہ ہیں کرتا ہے، اور امام ابو یوسف نے فرمایا: باقی اولیاء کو اعتراض کاحق ہوگا، اس لئے کہ یہ ایساحق ہے جو ان کی جماعت کے لئے ثابت ہوا ہے، پس جب ان میں سے ایک راضی ہوجائے تو وہ اپناحق ساقط کر دےگا، اور دوسرے لوگوں کاحق باقی رہے گا، اور اگر اعتراض کرنے والا ولی اس ولی سے زیادہ قریب ہوجو راضی ہوگیا تو اسے اعتراض کاحق حاصل ہوگا۔

حسن نے امام ابوحنیفہ سے روایت کی ہے (اور انہیں کی روایت حفیہ کے نزدیک فتوی کے لئے مختار ہے) کہ عورت اگر اپنا نکاح غیر کفو میں کر لے تو جائز نہیں ہوگا اور عقد سرے سے خیج نہیں ہوگا، سرخسی نے کہا ہے: اسی میں احتیاط ہے، کیونکہ ہرولی قاضی کے پاس معاملہ لے جانے کا سلیقہ نہیں رکھتا ہے، اور نہ ہرقاضی انصاف کرتا ہے، لہذا احتیاط اس باب کو بند کرنے میں ہے، اور خانیہ میں کہا ہے: یہی اصح ہے اور اسی میں احتیاط ہے۔

اور کمال ابن الہمام نے فقیہ ابواللیث سے نقل کیا ہے: اس عورت کے لئے جو اپنا نکاح غیر کفو میں کرلے اختیار ہے کہ وہ شوہر کو اپنے ساتھ وطی کرنے پر قابو دینے سے باز رہے، اس لئے کہ عورت کے پاس یہ دلیل ہے کہ وہ کہے: میں نے تمہارے ساتھ اس امید پر نکاح کیا کہ ولی اجازت دے دے گا اور ہوسکتا ہے کہ وہ راضی نہ ہو، اور تفریق کرادے (۱)۔

مالکیہ نے کہا (جیسا کہ بنانی نے نقل کیا ہے): اگر عورت دینداری میں غیر کفومرد کے ساتھ نکاح کرلے تو اس عقد نکاح کے

<sup>(</sup>۱) الاختيار ۱۰۰، فتح القدير ۱۲/۱۹م\_

بارے میں تین اقوال ہیں:

اول: اس کوفنخ کرنالازم ہے کیونکہ نکاح فاسد ہے اور یہی کخی اورابن بشیر وغیرہ کے کلام کا ظاہر ہے، دوم: یہ نکاح صحیح ہے،اورفا کہانی نے اسے مشہور قرار دیا ہے،سوم: اصبح کا قول ہے: اگر وہ اس کی وجہ سے مامون نہ ہوتو امام اسے رد کردے گا اگر چہ عورت اس پرراضی ہواور بنانی نے کہا ہے کہ حطاب کے کلام کا ظاہر یہ ہے کہ پہلاقول ہی راجح ہے۔

حطاب نے ابن فرحون سے نقل کیا ہے: انہوں نے اپنی کتاب تھرۃ میں کہا ہے کہ وہ طلاق جسے حاکم عورت کی اجازت کے بغیر واقع کردے گا اگر چی عورت اس کے واقع کرنے کو ناپیند کرے، اس کا کسی فاسق کے ساتھ نکاح کرنا ہے، اور حطاب نے اپنے اس قول کے بعد کہا ہے: چاہاس کافشق ظاہری ہو یا اعتقادی، اور ان کے کام کا ظاہر ہیہ ہے کہ مطلقاً اسے فنح کیا جائے گا خواہ وطی کے بعد ہو یا اس سے قبل ، پھر انہوں نے کہا ہے: لیکن اگر کفاءت کا نہ ہونا حال اس سے قبل ، پھر انہوں نے کہا ہے: لیکن اگر کفاءت کا نہ ہونا حال کے سبب سے ہواور دین کے سبب سے نہ ہوتو اس میں کوئی اشکال نہیں ہے کہ عورت اور اس کے ولی کو اسے ساقط کرنے کا اختیار ہے (۱)۔ ہے کہ عورت اور اس کے ولی کو اسے ساقط کرنے کا اختیار ہے (۱)۔ منامندی سے کردے ہا ہے: اگر تنہا ولی عورت کا نکاح غیر کفو میں اس کی رضامندی سے کردے تو نکاح شیح ہوگا، اس کئے کہ کفاءت عورت اور اولیاء دونوں کا کرد ہے تو نکاح شیح ہوگا، اس کئے کہ کفاءت عورت اور اولیاء دونوں کا جو جا کیں تو ان پرکوئی اعتراض نہیں ہوگا۔

اگرولی اقرب اس کا نکاح غیر کفومیں اس کی رضامندی سے

کردے تو ولی ابعد کو اعتراض کاحق نہیں ہوگا، اس کئے کہ اس وقت اسے نکاح کرانے کا کوئی حق نہیں ہے۔

اگر برابر درجہ کے اولیاء میں سے کوئی ایک اس کا تکات اس کی رضامندی سے غیر کفو میں کرد ہے، جبکہ دوسر ہے برابر درجہ کے اولیاء راضی نہ ہوں تو اس کے ساتھ تکاح کرنا صحیح نہیں ہوگا، اس لئے کہ انہیں کفاءت میں حق حاصل ہے، لہذا ان کی رضامندی معتبر ہوگی اور وہ صورت مستثنی ہوگی جبکہ اس کا تکاح اس کی رضامندی سے ایسے شخص کے ساتھ کرد ہے جو مجبوب یا عنین ہوتو یہ صحیح ہوگا، اور ایک قول میں ہے کہ صحیح ہوگا اور انہیں فنخ کاحق حاصل ہوگا، اس لئے کہ نقصان میں ہے کہ صحیح ہوگا اور انہیں فنخ کاحق حاصل ہوگا، اس لئے کہ نقصان خیار کا تقاضہ کرتا ہے نہ کہ بطلان کا، جسیا کہ اگر کوئی عیب دار چیز خیں ر

اور دونوں قول اس وقت جاری ہوں گے جبکہ باپ یا دادا باکرہ کا نکاح اس کی رضامندی کے بغیر غیر کفو میں کردیں، خواہ وہ باکرہ صغیرہ ہویا بالغہ، اورا ظہر قول میں: نکاح کرنا باطل ہوگا، اس لئے کہ بیہ سن حال کے خلاف ہے، اس لئے کہ مال کے ولی کا تصرف حسن حال کے بغیر صحیح نہیں ہوگا، بغیر صحیح نہیں ہوگا، اور دوسر نے قول میں ہے کہ صحیح ہوگا، اور بالغہ کو فی الحال اور نابالغہ کو بالغ ہوجانے کے بعد خیار حاصل ہوگا اور اختلاف اس ولی کے نکاح کرانے میں جاری ہوگا جس کو ولایت اجبار حاصل نہ ہو جبکہ اس نے مطلقاً نکاح کرنے کی اجازت دی ہو۔

اگروہ عورت جس کا کوئی ولی خاص نہ ہو، سلطان یا اس کے نائب سے مطالبہ کرے کہ وہ غیر کفو میں اس کا نکاح کردے اور وہ کردے ہو اصح قول میں اس کا نکاح کرناضیح نہیں ہوگا، اس لئے کہ یہ مسلمانوں کے نائب ہیں، اور انہیں کفاءت میں حق حاصل ہے، دوم: ولی خاص کی طرح ضیح ہوگا، اور بلقینی نے اسے ضیح قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) شرح الزرقاني و بهامشه حاشية البناني ۱۲۰۲، مواهب الجليل ۱۳۸۳، مواهب الجليل ۱۳۹۳، الدسوقي على الشرح الكبير ۲۴۹۸-

اگر عورت کا ولی خاص ہو، لیکن سلطان ولی خاص کے غائب ہونے یا نکاح کرنے سے روکنے یا اس کے احرام کی وجہ سے اس کا نکاح کرے توقطعی طور پر صرف کفو میں نکاح کرے گا، کیونکہ وہ تصرف میں اس کی اجازت کے بغیر نکاح کرنا صحیح نہیں ہوگا۔

اگرولی موجود ہواوراس میں فسق وغیرہ جیسا کوئی مانع موجود ہواور اس کے بعد سلطان کے علاوہ کوئی ولی نہ ہواور سلطان غیر کفو میں اس کے بعد سلطان کے مطلق رکھنے سے کی رضامندی سے نکاح کردے، تو بظاہر ان کے مطلق رکھنے سے معلوم ہوتا ہے کہ دونوں قول جاری ہوں گے (۱)۔

عورت کا نکاح کا پیغام دینے والے کے کفوہونے کا دعوی کرنا:

۲۲- اگرعورت پیغام دینے والے کی کفاءت کا دعوی کرے اور ولی اس کا انکار کرتے و معاملہ قاضی کے پاس پیش کیاجائے گا، اگراس کی کفاءت ثابت ہوجائے تو وہ ولی پر اس کے نکاح کرنے کو لازم کردے گا، پھراگرولی بازرہے تو قاضی اس کا نکاح اس سے کردے گا، پھراگرولی بازرہے تو قاضی اس کا نکاح اس سے کردے گا، اور اگر اس کی کفاءت ثابت نہ ہوتو ولی پر اس کے ساتھ اس کے نکاح کرنے کو لازم نہیں کرے گا، شافعیہ میں سے ابن المقری اور انساری نے اس کی صراحت کی ہے (۲)۔

الیی خاتون کا نکاح کراناجس کا کوئی کفونہ ہو: ۲۳ - بعض شافعیہ نے صراحت کی ہے کہا گرعورت ایسی ہو کہاس کے لئے سرے سے کوئی کفونہ پایا جاتا ہوتو ولی کے لئے ضرورت کی

وجهے اس کا نکاح غیر کفومیں کرنا جائز ہوگا (۱)۔

حنابلہ نے کہا ہے: اگر عورت غیر کفو میں نکاح کر لے اور عقد نکاح کے وقت کفاءت نہ ہواور عورت اور سارے اولیاء راضی ہوں ، تواس قول کے مطابق نکاح صحح ہوگا کہ کفاءت صحت نکاح کے لئے شرطنہیں ہے، اور اگر ان میں سے بعض راضی نہ ہوں تواس کے بارے میں امام احمد سے دوروایتیں ہیں۔

اول: یہ باطل ہے، اس لئے کہ کفاءت ان سب کاحق ہے، اور عقد کرنے والا اس میں ان کی رضامندی کے بغیر تصرف کرنے والا ہے، لہذا صحیح نہیں ہوگا جیسے فضولی کا تصرف۔

دوم: اس کی دلیل میہ کہ کہ ایک خاتون نے اپنا معاملہ نبی علیہ کی خدمت میں پیش کیا کہ ان کے والد نے غیر کفو میں اس کا نکاح کردیا ہے، تو نبی علیہ نے اسے خیار دیا اور نکاح کوسرے سے باطل قرار نہیں دیا (\*)، اور اس لئے کہ عقد اجازت سے ہوا ہے، اور فلاح قرار نہیں دیا (\*)، اور اس لئے کہ عقد اجازت سے ہوا ہے، اور فنح کو خابت کرتا ہے، اور حق خیار عورت اور جملہ اولیاء میں سے اس فنح کو خابت کرتا ہے، اور حق خیار عورت اور جملہ اولیاء میں سے اس اس کے عصبات میں سے جو نکاح پر راضی نہ ہو، یہاں تک کہ عقد کے بعد اس کے عصبات میں سے جس کو ولایت حاصل ہوا ہے بھی حق ہوگا، اس کئے کہ ایسے خص سے نکاح کرنے میں جو کفونہیں ہوتمام لوگوں اس کئے کہ ایسے خص سے نکاح کرنے میں جو کفونہیں ہوتمام لوگوں ساتھ بھی ، اس کئے کہ بیخیار محقو دعلیہ میں نقص کی وجہ سے ہے، لہذا ساتھ بھی ، اس کئے کہ بیخیار محقو دعلیہ میں نقص کی وجہ سے ہے، لہذا ساتھ بھی ، اس کئے کہ بیخیار محقو دعلیہ میں نقص کی وجہ سے ہے، لہذا ساتھ بھی ہوگا، اور یہ خیار عصبہ اولیاء کے ساقط کئے بغیر ساقط نہیں ہوگا، اور یہ خیار عصبہ اولیاء کے ساقط کے بغیر ساقط نہیں ہوگا، مثلاً وہ کہیں: ہم نے کفاء ت کوساقط کردیا، ہم اس پر بغیر کفو کے راضی ہیں، اور اس جیسے جملے، لیکن ان حضرات کا سکوت ساقط نیوں کے راضی ہیں، اور اس جیسے جملے، لیکن ان حضرات کا سکوت

<sup>(</sup>۱) مغنی المحتاج ۳ر ۱۲۵،۱۹۴\_

<sup>(</sup>٢) أسنى المطالب ١٣٠٠ ١٦٠

<sup>(</sup>۱) أسنى المطالب سر ١٣٧\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "أن المرأة رفعت إلى النبي عَلَيْكُ أن أباها زوجها....." كى روایت نمائل (۸۷/۲) نے حضرت عائش سے كى ہے۔

اختیار کرنارضامندی نہیں ہے، اور بیوی کا اختیارا یسے قول یافعل کے ذریعہ ساقط ہوجائے گا جواس کی رضامندی پر دلالت کرے، جیسے یہ کہوہ اس کے لیوہ اسے قابودے دے بیرجانتے ہوئے کہوہ اس کے لئے گفونہیں ہے۔

کفاءت کے نہ ہونے کی وجہ سے دور کے ولی کوخیار فنخ کا حق حاصل ہوگا باوجود یکہ قریب کا ولی اورخود زوجہ اس پر راضی ہو، تا کہ اس عار کو دور کر سکے جواسے لاحق ہے، پس اگر باپ اپنی لڑکی کا نکاح غیر کفو میں اس کی رضامندی سے کردی تو بھائیوں کو فنخ کا اختیار ہوگا، اس لئے کہ غیر کفو میں نکاح کرنے سے ان سب کو عار ہوگا (ا)۔

کفاءت کا اس شخص میں نہ پایا جانا جس کے ساتھ اولیاء راضی ہوں:

۲۲- حفنہ کا مذہب یہ ہے کہ ولی اگر عورت کا نکاح اس کی اجازت سے غیر کفو میں کرد ہے اور وہ اسے طلاق دے دے، چھر عورت خوداس شخص سے دوبارہ نکاح کر لے تواس ولی کے لئے تفریق کاحق ہوگا، اور پہلے نکاح پر رضامندی نہیں ہوگی، اس لئے کہ انسان کا خراب خصلت سے رجوع کرنا بعید بات نہیں ہے، اسی طرح سے اگر اس کا نکاح ولی غیر کفو میں کرد ہے اور وہ اسے طلاق دے دے، اور وہ دوسرے غیر کفو سے نکاح کر لے، تو ولی کو تفریق کا حق حاصل ہوگا اور اگر وہ اس سے دوبارہ عدت میں نکاح کر لے اور ان دونوں کے درمیان تفریق کردی جائے تو اس پر دوسرا مہر لازم ہوگا، اور وہ از سرنو عدت گذارے گی اگر چہ تفریق دوسرے نکاح میں وطی سے قبل ہو و

مالکیہ نے کہا ہے: جوولی اپنی زیر ولایت لڑکی کا نکاح غیر کفومیں
کرنے پر رضا مند ہوجائے اور اس کے ساتھ اس کا نکاح کردے اور
شوہراسے طلاق بائن یا رجعی دے دے، اس ولی کو دوبارہ اس کے
ساتھ اس کے نکاح کرنے سے بازر ہنے کاحی نہیں ہوگا بشر طیکہ عورت
اس پر راضی ہوجائے، اور گریز کا تقاضا کرنے والا کوئی نیا عیب پیدا نہ
ہواس لئے کہ کفاءت میں اس کاحق ساقط ہوگیا، کیونکہ وہ پہلے اس پر
راضی ہوگیا، پھرا گروہ بازر ہے تو نکاح سے روکنے والا شار کیا جائے گا،
اور اسے نے عیب کی وجہ سے گریز کاحق ہوگا اُ۔

اور شافعیہ نے کہا ہے: اگر اولیاء غیر کفو میں اس کے نکاح کرنے
پر رضامند ہوجا کیں پھر شوہراس سے خلع کرلے اس کے بعد اولیاء
میں سے کوئی شخص اس کی رضامندی سے اس کے ساتھ باقی اولیاء کی
رضامندی کے بغیر نکاح کردیتو سے جم ہوگا، جسیا کہ بیر وضہ کے کلام
کا تقاضہ ہے، اور ابن المقری نے اس پر اعتماد کیا ہے، اس لئے کہ بی
پہلے اس پر رضامند ہوگئے تھا گرچہ اس بارے میں صاحب انوار
نے مخالفت کی ہے، اور خلع کرنے والے کے معنی میں نکاح فنخ
کرنے والا اور طلاق رجعی دینے والا ہے جبکہ وہ بینونت کے بعد اپنی
بیوی کو اور طلاق دینے والا ولئی سے قبل لوٹا لے (۲)۔

ماں کا کلام کرنااگراس کی لڑکی کے شوہر میں کفاءت نہ پائی جائے:

۲۵ – مالکیہ نے اس مسئلہ کی صراحت کی ہے کہ اگر باپ اپنی الیں مالدارلڑ کی کا نکاح جس سے شادی کرنے کی رغبت لوگوں کو ہوکسی فقیر شخص سے کردے تو زوجہ کی ماں کواس نکاح کورد کرنے کاحق ہوگا۔

ے ۱۸۲۸ جواہرالا کلیل ار ۲۸۸۔

<sup>(</sup>۲) مغنی الحیّاج سر ۱۶۴، اُسنی المطالب سر ۱۳۹٫

<sup>(</sup>۱) المغنی ۲۸۱۸ میشاف القناع ۷۵ مرکاب مطالب أولی انبی ۷۸ مر۸۸

<sup>(</sup>۲) فتخالقدير ۱۹/۱۹مـ

چنانچہ مدونہ میں ہے کہ ایک طلاق شدہ عورت امام مالک کے پاس
آئی اوران سے عرض کیا: میری پرورش میں میری مالدارلڑی ہے جس
کے بارے میں لوگوں کی رغبت ہے، اس کا باپ چاہتا ہے کہ اس کا
نکاح اپنے فقیر بھتچہ کے ساتھ کردے، اور مہمات میں ہے: وہ
تنگدست ہے اس کے پاس مالنہیں ہے، تو آپ کی کیارائے ہے کیا
میں اس کے سلسلہ میں بات کر سکتی ہوں۔ انہوں نے فرمایا: ہاں!
میری رائے میں تم کو بات کرنے کا حق حاصل ہے اور مدونہ میں نفی کا
قول بھی مروی ہے لینی ہاں! میری رائے میں تم کو بات کرنے کاحق
تنہیں ہے۔

ابن القاسم نے کہا ہے: میں اس کے لئے بات کرنے کی رائے نہیں رکھتا اور اسے نافذ سمجھتا ہوں، البتہ کسی واضح ضرر کی وجہ سے اسے بات کرنے کاحق ہوگا۔

خلیل اور آبی وغیرہ نے کہا ہے: کیا ابن القاسم کا قول امام مالک کے قول کے موافق ہے اس طرح کہ اثبات والی روایت کو ثبوت ضرر پر محول کیا جائے، یا امام مالک کے قول کے خلاف ہے، اس طرح کہ امام مالک کے کلام کواس کے ظاہر پر محلول کیا جائے اور وہ یہ ہے کہ اثبات والی روایت کی بنیاد پر مطلقاً کلام کی اجازت ہواور نفی والی روایت کی بنیاد پر مطلقاً کلام کی اجازت ہواور نفی والی روایت کی بنیاد پر مطلقاً کلام کی اجازت نے دونوں صورتیں ممکن ہیں، ابوعمران اور ابن محرز نے بعض متاخرین سے تطبیق کا قول نقل کیا ہے، اور ابن حبیب نے بعض متاخرین سے تطبیق کا قول نقل کیا ہے، اور ابن حبیب نے اختلاف کا قول نقل کیا ہے، اور ابن حبیب نے اختلاف کا قول نقل کیا ہے، اور ابن حبیب نے اختلاف کا قول نقل کیا ہے، اور ابن حبیب نے اختلاف کا قول نقل کیا ہے، اور ابن حبیب ا

## كفالة

### تعریف:

ا - کفالۃ لغت میں: "کفل المال وبالمال" اس کا ضامن بنا، اور "کفل بالرجل یکفُل ویکفِل کفُلا و کفولا، و کفالۃ، و کفلۃ، و کفُل و کفِل و کفِل و تکفل به "جی کامعنی ہے ضامن بنااور "اکفله ایاه" اور "کفلہ" اس کو ضامن بنایا اور "کفلت عنه المال لغریمه" میں اس کی طرف سے اس کے قرض خواہ کے لئے مال کا ضامن بنا، اور "تکفل بدینه، تکفلا" اس کے دین کا ضامن بنا۔ تہذیب میں ہے: کافل و شخص ہے، جو سی انسان کا ضامن ہو اس کی کفالت کرے اور اس پر خرج کرے، حدیث میں ہے: "المربیب کافل" (ربیب ضامن ہے)، اور بیاییم کی مال کا شوہر ہے، گویا کہ اس نے یہتیم کے نفقہ کی کفالت کی، اور 'دمکافل' عقد کرنے والا اور حلف لینے والا ہے، اور کفیل اس سے ماخوذ ہے (۲)۔ کویالہ نا اصطلاح میں: "کفالۃ" کی تعریف میں فقہاء کے کرنے والا اور حلف لینے والا ہے، اور کفیل اس سے ماخوذ ہے (۲)۔ مابین اختلاف پر ہے جو اس کی بنیاد ان کے اس اختلاف پر ہے جو اس کی بینیاد ان کے اس اختلاف پر ہے جو اس کی بینے دالے میں نے بیکھیل کے ذمہ کو پر خانچے جمہور حفیہ نے اس کی بیتحریف کی ہے: بیکھیل کے ذمہ کو

<sup>(</sup>۱) حدیث: "الربیب کافل" کو ابن اثیر نے النہایہ (۱۸۱۲) میں "الراب کافل" کے لفظ سے ذکر کیا ہے اور جمیں بیحدیث احادیث کی کسی کتاب میں نہیں ملی۔

<sup>(</sup>٢) تاج العروس، لسان العرب، المصباح المنير -

<sup>(</sup>۱) جواہرالإ کليل ار ۲۸۸۔

\*

نفس یادین یا عین کے مطالبہ میں اصل کے ذمہ سے ملانا ہے۔ اور ان میں سے بعض نے اس کی بی تعریف کی ہے: یہ فیل کے ذمہ کودین میں اصیل کے ذمہ کے ساتھ ملانا ہے۔

ہدایہ میں ہے: پہلا ہی اصح ہے<sup>(1)</sup>۔

ما لکیہ، مشہور تول کے مطابق شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ کفالہ سے کہ رشیداس شخص کو مجلس قضا میں حاضر کرنے کی ذمہ داری لے جس کا وہاں حاضر ہونالازم ہو۔

حفیہ کفالت کا اطلاق مال اورجسم دونوں کی کفالت پرکرتے ہیں،
اور ما لکیہ اور شافعیہ ضمان کی دوقسمیں کرتے ہیں: ضمان مال اور ضمان
جسم،اور شافعیہ کفالت کا اطلاق اعیان بدنیہ کے ضمان پرکرتے ہیں۔
حنابلہ کے نزد یک ضمان دوسر شخص کے ذمہ میں واجب حق کی
ذمہ داری لینا ہے، اور کفالت اس کے جسم کو مجلس قضا میں حاضر کرنے
کی ذمہ داری لینا ہے اور حق کی ذمہ داری لینے والے کو'' ضامن،
ضمین جمیل ، زعیم ، کافل ، فیل ، صبیر ، قبیل اور غریم'' کہا ہے، البتہ
عرف میں جاری ہے کہ ضمین اموال میں ، حمیل دیتوں میں، زعیم
زیادہ مال میں ، فیل جسم میں اور قبیل اور صبیر سب میں استعال کیا جاتا ور سے ۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-إ براء:

۲ - لغت میں إبراء کے معانی میں سے ہے: کسی چیز سے دور کرنا،

- (۱) بدائع الصنائع ۲۸۲، فتح القدیر ۲۸۳،۲۸۳، المبسوط ۱۹۱،۱۲۱،۱۲۱،۱۲۱، ابن عابدین حاشیدردامحتار ۲۸۳،۲۸۱۰
- (۲) ابن عابدين ۲۲۹۶، بدائع الصنائع ۲۲۱، الاختيار ۱۲۲۲، القوانين الفقهيه ر ۱۲۹۰، وصنة الطالبين ۲۶، الشرح الصغير ۲۹۶۳، مغنی الفقه پهر ۱۹۲۹، مغنی المختاج ۱۹۸۲، قليوني وعميره ۲۷، ۱۳۳۳، لمغنی مع الشرح الكبير ۲۱۵، =

چھٹکارادلا نااور پاک کرنا۔

اصطلاح میں: إبراء بیہ کے کوئی شخص اپنے اس حق کو جود وسرے کے ذمہ میں ہوساقط کردے۔

پس إبراء كفالت كے برعكس ہے، اس لئے كه ابراء ميں ذمه فارغ ہوتا ہے۔ ديكھئے: "ابراء" (فقر درا)۔

#### ب-حمالة:

سا- حمالة فتحہ کے ساتھ: بیدوہ دیت یا تاوان ہے جسے انسان دوسرے کی طرف سے قبول کرتاہے (۱)۔

حمالة اور كفالة كے درميان تعلق بيہ كه عرف نے حماله كوآ پسى اصلاح كے لئے ديت اور تاوان كے ساتھ مخصوص كرديا ہے، اور كفالة كا اطلاق دين، عين اور جان كے ضان پر كيا ہے (۲)۔

#### ج-حواله:

اوراصطلاح میں: بدلنا اور منتقل ہونا ہے (۳) اور اصطلاح میں:
دین کوایک ذمہ سے دوسرے ذمہ کی طرف منتقل کرنا ہے (۴)۔
حوالہ، کفالۃ یاضان کے مابین فرق بیہ ہے کہ حوالہ دین کوایک ذمہ سے دوسرے ذمہ کی طرف منتقل کرنا ہے، اور کفالۃ یاضان حق کی ذمہ داری لینے میں ایک ذمہ کودوسرے ذمہ میں ملانا ہے، توبید دونوں آپس

<sup>=</sup> المغنى مهر ٩٥٠\_

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، تاج العروس، الموسوعة الفقهيه ١٢١/١٨ [

<sup>(</sup>۲) قليو بي وعميره ۲ر ۳۲س،الشر قاوي على التحرير ۲۱۸ /۱۱۸

<sup>(</sup>٣) لسان العرب، المصباح المنير ، الموسوعة الفقهيه ١٦٩٧١ -

<sup>(</sup>۴) الزيلي على الكنز ۱۸/۱۵،الدسوقی والدرد پر۱۳۸۳مغنی المحتاج ۱۳ سا۱۹، المغنی والشرح الکبیر ۵/۵۴۔

میں متبائن ہیں، اس کئے کہ حوالہ کے ذریعہ محیل کا ذمہ ختم ہوجا تا ہے اور کفالیة میں مکفول کا ذمہ بری نہیں ہوتا ہے۔

### د-قبالة:

2-" قبالہ" اصل میں قبل به کا مصدر ہے، یداس وقت بولا جاتا ہے جبکہ وہ کفیل جبکہ کفالت کی جائے ، اور قبل اس وقت کہا جاتا ہے جبکہ وہ کفیل ہوجائے، اور "تقبل له"،اس نے کفالت کی ،اور قبیل کفیل ہے (۱)۔ بہت سے فقہاء قبالة کے لفظ کو کفالة کے معنی میں اور اس کے وزن پر استعال کرتے ہیں، لیکن ان میں سے بعض نے کفالة کوفنس یا عین کے ساتھ خاص کیا ہے، اور قبالة کو مال ، دیت ، نفس اور عین میں عام رکھا ہے (۲)۔

اور قباله بعض فقہاء کے نز دیک کفالۃ سے عام ہے۔

# شرعی حکم:

۲ - کفالة كتاب وسنت اوراجماع سے مشروع ہے۔

قرآن كريم ميں الله تعالى كا بدار شاد ہے: ' قَالُوا نَفَقِدُ صُواعَ الْمَلِكِ وَلِمَنُ جَآءَ بِهِ حِمْلُ بَعِيْرٍ وَ أَنَا بِهِ زَعِيْمٌ ''(وه بولے ہم سے شاہی پیانہ كم ہوا ہے اور جوكوئى اسے لے آئے گااس كے لئے ایک بارشتر (غلہ) ہے اور میں اس كاذمه دار ہوں) یعن فیل اور ضامن ہوں ''، اور الله تعالى كا فرمان ہے: "سَلُهُم أَيُّهُم بِذَالِكَ زَعِيْمٌ ''(ان سے پوچھے كدان میں سے كون اس كا

ذمهدارہے) یعنی فیل ہے (۱)۔

صدیث میں آپ علیہ کا یہ ارشاد ہے: "العادیة مؤداة والزعیم غارم والدین مقضی" (۲) (عاریت کی ادائیگی کی جائے گی، اور کفیل ضامن ہے اور قرض کوادا کیا جائے گا)، خطابی وغیرہ نے کہا ہے: زعیم کفیل اور زعامہ کفالہ ہے (۳) ،اور وہ حدیث جوحضرت ابوقادہ سے مروی ہے، نبی علیہ کے پاس ایک خص کا جنازہ لایا گیا تا کہ آپ اس کے جنازہ کی نماز پڑھا کیں تو نبی علیہ نازہ لایا گیا تا کہ آپ اس کے جنازہ کی نماز پڑھا کیں تو نبی علیہ ابوقتادہ: هو علی، فقال رسول الله علیہ ابوقتادہ: هو علی، فقال رسول الله علیہ کی نماز جنازہ بالوفاء؟ قال: پڑھلو، اس کے دمقرض ہے، تو حضرت ابوقادہ نے عض کی نماز جنازہ پڑھلو، اس کے کہ اس کے ذمقرض ہے، تو حضرت ابوقادہ نے عض کیا کہ ماں میں پورا کروں گا، پورا کروں گا، پھرآ ہے علیہ نے اس کی نماز جنازہ پڑھائی )۔

بہت سے فقہاء نے کفالہ کے جواز پراجماع نقل کیا ہے (اگر چپہ ان حضرات نے بعض جزئیات میں اختلاف کیا ہے) اس لئے کہ لوگوں کو ضرورت ہے اور مقروض سے ضرر کو دور کرنا ہے (۵) ، الاختیار میں ہے: نبی علیقیہ کی جس وقت بعثت ہوئی اس وقت لوگ ایک

<sup>(</sup>٢) الكليات لا في البقاء الوب بن موى الحسيني الكفوى ١٣٢ مهم وشق ١<u>٩٧٦ - وا</u> -

<sup>(</sup>۳) سورهٔ پوسف ر ۷۲\_

<sup>(</sup>۴) د مکھئے:تفسیرالرازی۱۸ر۱۸۹ا۔

<sup>(</sup>۵) سورهٔ قلم رویم

<sup>(</sup>۱) مخضر المزنى بهامش الأم ۲۲۷۲، المبسوط ۱۲۱۷۱، المغنى والشرح الكبير ۸۷۰۷-

<sup>(</sup>۲) حدیث: "العاریة مؤ داق ....." کی روایت تر مذی (۵۵۲/۳) نے حضرت ابوامام اللہ کے کے ہے، اور کہا حدیث حسن ہے۔

<sup>(</sup>۳) معالم السنن ۱۲۷۷م مختصرالمزنی ۲۲۷/۲\_

<sup>(</sup>۴) حدیث ابوقاده: "أن النبی عُلْطِلْه أتی بوجل لیصلی علیه....." کی روایت ترندی (۳۷۲/۳) نے کی ہے، اور کہا کہ صدیث حسن صحیح ہے۔

<sup>(</sup>۵) المبسوط ۱۹۱۷۱، بدایة المجتبد ۲۹۱۷، التحقة مع حواثی ۲۴۱۸، کشاف القناع ۳ر ۵۰ ۳، تذکرة الفتهاء ۲۵۸۲

دوسرے کے فیل ہوا کرتے تھے، اور آپ علیہ نے انہیں اس پر باقی رکھا، اور اسی پر صدر اول سے آج تک بلانکیر لوگوں کاعمل ہے (۱)۔

ان دلاکل کی وجہ سے بعض فقہاء کی رائے میہ ہے کہ وہ ضمان جو کفالہ کوشامل ہووہ اس شخص کے لئے مندوب ہے جواس کی قدرت رکھتا ہو، اپنی ذات پر اسے اعتماد ہواورا پنی بربادی کا اندیشہ نہ ہو (۲)۔

# كفاله كے اركان اوراس كى شرائط:

کفالہ کے ارکان: ''کفیل''''مکفول لئ' ''مکفول عنه' اور ''مکفول ہے'۔

### ركن اول- كفاله كاصيغه:

2- مالکیہ، حنابلہ، امام ابو یوسف کا مذہب اور شافعیہ کے نزد یک اصح قول سے ہے کہ' کفالہ' کا صیغہ صرف کفیل کے ایجاب سے بورا ہوجا تا ہے، ''مکفول لہ' کے قبول کرنے پر موقوف نہیں ہوتا ہے، اس لئے کہ کفالہ محض کفیل کی طرف سے قرض کی ادائیگی کی ذمہ داری لینا ہے، اس میں کوئی معاوض نہیں ہے، بلکہ بیرضا کا رانہ مل ہے جو صرف اس کی عبارت سے وجود میں آتا ہے، لہذا اس میں کفیل کا ایجاب کا فی ہوگا ''')۔

شافعیہ کے نزدیک دوسراقول ہے: رضامندی، پھر قبول کرنا شرط ہے، اور تیسرا قول ہے: رضامندی شرط ہے لفظوں میں قبول کرنا

- (۱) الاختيار تعليل المختار ١٦٦٢ [\_
- (۲) الشرقاوى على التحرير ۱۱۸/۲، قليو بي وعميره ۲/۳۲۳، تخفة المحتاج مع حواثى ۱۲۴/۸۵\_
- (۳) ابن عابدین ۷۵ ۲۸۳، الدسوقی والدردیر۳ (۳۳ مایولی و عمیره ۳۲۵/۳ مار ۳۲۵ سار ۳۳۵ سار ۳۲۵ سار ۳۳۵ سار ۳۲۵ سار ۳۲ سار ۳۲۵ سار ۳۲۵ سار ۳۲۵ سار ۳۲۵ سار ۳۲۵ سار ۳۲ س

نہیں۔

امام ابو حنیفہ اور امام محمد کا مذہب (۱) اور شافعیہ کی ایک رائے ہے (۲) کہ کفالہ کا صیغہ گیل کی طرف سے صادر ہونے والے ایجاب اور "مکفول لئ" کی طرف سے صادر ہونے والے قبول سے مرکب ہوتا ہے، اس لئے کہ کفالہ ایبا عقد ہے جس کے ذریعہ مکفول لہ کو گنیل سے مطالبہ کاحق ہوتا ہے یا وہ ایسے حق کا مالک بنتا ہے جواس کے ذمہ میں ثابت ہوا ہے، لہذا اس کا قبول کرنا واجب ہوگا، اور اس پر بی حکم مرتب ہوتا ہے کہ کفالہ صرف گفیل کی عبارت سے بور انہیں ہوگا، عبارت سے بور انہیں ہوگا، حیا ہے ۔ کفالہ بانفس" ہویا" بالمال"، بلکہ مکفول لہ کا قبول کرنا حروری ہے۔

کفیل کا ایجاب ہرایسے لفظ سے ثابت ہوگا جس سے صراحناً یا ضمناً ذمہداری لینا، التزام کرنااور ضمان سمجھ میں آتا ہوجیسا کہ ارادہ کی تعبیر کرنے والے ہراس لفظ سے ثابت ہوگا جس سے یہ معنی ادا ہوجائے (۳)۔

۸ - کفالہ بھی منجز یا معلق یاز مانہ ستقبل کی طرف منسوب ہوتا ہے، اور کبھی مطلق یا مؤقت ہوتا ہے یا کسی شرط سے ملا ہوا ہوتا ہےا وراس کی تفصیل حسب ذیل ہے:

#### الف-كفالمنجزة:

9- یہ وہ کفالہ ہے جس کا صیغہ کسی شرط کے ساتھ معلق ہونے یا کسی مدت کی طرف منسوب ہونے سے خالی ہو، پس تبخیز کا معنی ہیہ ہے کہ کفالہ کے آثار محض کفالہ کے صیغہ اور اس کی مکمل شرائط کے پائے

- (۱) البدائع ۲/۲، فتح القدير ۲/۴ ۱۳، ابن عابدين ۵/ ۲۸۳\_
- (۲) تحفة المحتاج مع حواثق ۲۴۵٫۵، الشرقاوی علی التحریر ۱۱۸۱۲، قلیوبی وعمیرهر ۳۲۵۔
- (٣) مزیر تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' تعبیر''، الموسوعة الفقهیه ۱۱ر ۲۱۸،۲۱۴۔

جانے ہی سے فوراً مرتب ہوں، چنانچہ جب ایک شخص دوسرے سے کہے کہ میں تمہارے اس دین کا گفیل ہوں جو فلال شخص کے ذمہ میں ہے، اور دائن کفالہ کو قبول کرلے (ان لوگوں کی رائے کے مطابق جو دائن کے قبول کرنے کوصیغہ کے مکمل ہونے کے لئے واجب قرار دیتے ہیں) تواگر دین فی الحال واجب الا داء ہوتو گفیل سے فی الحال دین کی ادائیگی کا مطالبہ کیا جائے گا۔

لیکن اگر دین ادھار ہوتو دین یا اس کا مطالبہ فیل کے ذمہ میں فی الحال یا ادھار کی صفت کے ساتھ ثابت ہوگا جبکہ کفالہ کا صیغہ طلق ہو اور کسی ایسی شرط سے متصل نہ ہوجودین کے وصف کو بدل دے (۱) حنابلہ کی رائے یہ ہے کہ کفالہ جب مطلق ہوتو فوراً ہی منعقد ہوجائے گا، اس لئے کہ ہروہ عقد جس میں فی الحال ہونا داخل ہوتو اس کے مطلق ہونے کی صورت میں اسی پرمجمول کیا جائے گا جیسے بیچ میں میں اسی پرمجمول کیا جائے گا جیسے بیچ میں میں اسی ہرمجمول کیا جائے گا جیسے بیچ میں میں اس

### ب-كفاله معلقه:

◄ - يوه كفاله ہے جس كا وجودكى دوسرى شئ كے وجود پرمعلق ہو، جيسا كه اگركوئی شخص مبيع كامستحق نكل جيسا كه اگركوئی شخص مبيع كامستحق نكل آئے تو ميں تمہارے لئے شن كا كفيل ہوں گا، اگر وہ چیز جس پر كفاله كو معلق كيا گيا ہو وہ تعلق كے وقت موجود ہوتو كفاله منجز ہوكر منعقد ہوجائے گا، اور يہ جيسے اگر كفيل دائن سے كہے: اگر فلال شخص مفلس ہوجائے گا، اور يہ جيسے اگر كفيل دائن سے كہے: اگر فلال شخص مفلس ہوجائے گا تو میں تمہارے لئے اس دین كا كفیل ہوں گا، پھر ظاہر ہوجائے كہ فلال شخص انشاء كفاله كے وقت بالفعل مفلس ہوگيا تھا۔
 ۱۱ - كفالت معلقہ كے حكم میں فقہاء كا اختلاف ہے جس كا

اختصار حسب ذیل صورت میں ممکن ہے۔

حنفیہ کا مذہب ہیہ ہے کہ اگر کفالہ کسی مناسب شرط پر معلق ہوتو وہ صحیح ہوگا، اور بیروہ شرط ہے جو حق کے وجوب کا سبب ہو، جیسے خریدار سے کفیل کہے کہ اگر مبیع کا کوئی مستحق نکل آئے گا تو میں شمن کا ضامن ہوں گایا وہ شرط جو وصولیا بی کے ممکن ہونے کا سبب ہو، جیسے کفیل دائن سے کہے کہ جب فلال شخص لیعنی ''ممکن ہوں گا، یا وہ شرط جو وصولیا بی ک ذمہ جو تہارا دین ہے اس کا کفیل ہوں گا، یا وہ شرط جو وصولیا بی ک ناممکن ہونے کا سبب ہو جیسے کفیل دائن سے کہے: جب فلال شخص، ناممکن ہونے کا سبب ہو جیسے کفیل دائن سے کہے: جب فلال شخص، ناممکن ہونے کا سبب ہو جیسے کفیل دائن سے کہے: جب فلال شخص، نیم طرح سے مان حضرات کا مذہب ہے کہ وہ کفالہ جو کسی ایسی شرط پر معلق ہوجس کا عرف جاری ہو شیحے ہوگا، جیسا کہ اگر کفیل کہے:
اگر فلال شخص تمہارا وہ دین جو اس کے ذمہ ہے چھ ماہ تک ادا نہ کر بے و میں اس کا ضامن ہوں گا، اس لئے کہ اس نے کفالہ بالمال کو شرط متعارف یر معلق کیا ہے، لہذا صحیح ہوگا ''۔

لیکن اگر کفاله کسی غیر مناسب شرط پر معلق ہو، جیسے اس کا قول: اگر ہوا چلئے یابارش ہو، یا اگر تو گھر میں داخل ہوتو میں گفیل ہوں گا، تو کفاله صحیح نہیں ہوگا '') اس لئے کہ غیر مناسب شرط پر کفالہ کو معلق کرنے میں صحیح مقصد ظاہر نہیں ہوتا ہے، اور بعض فقہاء حنفیہ کا مذہب ہے: اگر کفالہ غیر مناسب شرط پر معلق ہوتو کفالہ صحیح ہوگا اور تعلیق لغوقر ار یائے گی (۴)۔

مالکیہ نے جوجز ئیات ذکر کی ہیں ان سے بیظاہر ہوتا ہے کہ کفالہ اگر مناسب شرائط پر معلق ہوتوصیح ہوگا،اورا گرغیر مناسب شرط پر معلق

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۳۲۲، فتح القدیر ۲۸۰۰سـ

<sup>(</sup>۲) المغنی والشرح الکبیر ۹۸٫۵ ـ

<sup>(</sup>۱) البدائع ۲۷ م، فتح القدير ۲۷ ر ۲۹۳، ۲۹۳، بن عابدين ۵۷۵ س. ۲۰۳ س

<sup>(</sup>۳) الفتاوى الهنديه سرا ۲۷، فتح القدير ۲۹۱/۱۶\_

<sup>(</sup>۴) ابن عابد بن ۵ر۷۰ س

ہوتو ہے نہیں ہوگا (۱)۔

شافعیہ کے نزدیک اصح یہ ہے کہ ضان اور کفالہ کو معلق کر ناجائز فہیں ہے، اس لئے کہ ضان اور کفالہ میں سے ہرایک بیع کی طرح سے ایک عقد ہے، اور اسے کسی شرط پر معلق کر ناجائز نہیں ہے۔
ان حضرات کے نزدیک اصح کے مقابلہ میں ایک قول یہ ہے:
ضان اور کفالہ کو معلق کر ناجائز ہے، اس لئے کہ ان دونوں میں قبول کرنا شرط نہیں ہے، لہذا طلاق کی طرح ان دونوں کو معلق کر ناجائز ہوگا، اور تیسرا قول یہ ہے کہ ضان کو معلق کرنا ممنوع ہے کفالہ کو نہیں، ہوگا، اور تیسرا قول یہ ہے کہ ضان کو معلق کرنا ممنوع ہے کفالہ کو نہیں، اس لئے کہ کفالہ ضرورت پر مبنی ہے۔

حنابلہ کے نزدیک دوروایتیں ہیں (۳) ،اول: تعلیق کے ساتھ کفالہ باطل ہے،اوراس کو قاضی نے اختیار کیا ہے،اس لئے کہ تعلیق میں خطرہ ہے،لہذااس پرضان کی تعلیق جائز نہیں ہوگی،اور کفالہ کسی متعین آدمی کے قت کے طور پر ثابت ہوتا ہے،لہذااس کے ثبوت کو کسی شرط پر معلق کرنا جائز نہیں ہوگا۔

دوم: مطلقاً کفالہ کومعلق کرناضیح ہے، اس کئے کہ کفالہ اور صان کو کسی شرط پرمعلق کرناضیح ہے، اس کئے کہ کفالہ اور اس روایت کسی شرط پرمعلق کرناضان عہدہ کی طرح صیح ہے، اس کئے کہ اس کی طرف شریف ابوجعفر اور ابوالخطاب کا میلان ہے، اس کئے کہ اس نے صان کو سبب وجود کی طرف منسوب کیا ہے، لہذا اس کا صیح جونا واجب ہوگا جیسے صان درک (۵)۔

# ج- (مستقبل كي طرف)منسوب كفاله:

۱۲ - جمہور فقہاء کا مذہب بدیے کہ ستقبل کی طرف منسوب کفالہ بالمال جائز ہے، جیسے فیل کھے کہ میں تنہارے لئے آئندہ پہلے مہینہ کی ابتداء سے اس مال کا پااس دین کاضامن ہوں اوراس حالت میں وہ اس وقت میں ہی کفیل ہوگا،اس سے قبل و کفیل شارنہیں کیا جائے گا اور نهاس سے مال کا مطالبہ کیا جائے گا ،اورا گروہ وقت مقررہ سے بل وفات یا جائے تو دین اس کے ترکہ سے وصول نہیں کیا جائے گا۔ حفنیہ <sup>(۱)</sup>نے (منتقبل کی طرف) کفالہ کومنسوب کرنے اورجس دین کا کفالہ لیا گیا ہواس کے ادھار ہونے کے مابین فرق کیا ہے، پس منسوب کفالہ بہ ہے: جوایسے قرض کے ساتھ متعلق ہوجوانشاء کفالہ کے وقت موجود نہ ہو، کین اس کے ساتھ متعلق ہواس لئے کہ کفالہ کی نسبت اس کی طرف کی گئی ہو، جبیبا کہ اگر کفیل دائن سے کیے: میں اس مال کا گفیل ہوں جسےتم فلاں کوبطور قرض دو گے، یااس لئے کہ کفالہ پرمعلق کیا گیا ہو، جبیبا کہا گروہ کہے: اگرتم فلاں شخص کواتنی مقدار میں قرض دو گے تو میں اس کا کفیل ہوں، اس قتم کا کفالہ اسی صورت میں منعقد ہوگا جبکہ وہ چیز واقع ہوجائے جس پراسے معلق کیا گیاہے،اوراس پراس وقت سے پہلے کوئی اثر مرتب نہیں ہوگا۔ لیکن اگروہ دین جس کا کفالہ لیا گیاہے اگروہ انشاء کفالہ کے وقت موجود ہوتو کبھی تواس کی ادائیگی فوری واجب ہوگی اور کبھی تاخیر ہے، اگر دین فوری واجب الا داء ہو اور اس کے کفالہ کی اضافت زمانہ مستقبل کی طرف کی گئی ہو، جیسے کفیل دائن سے کیے: میں تمہارے کئے آئندہ پہلے مہینے کی ابتداء سے اس دین کا کفیل ہوں جوفلاں کے

ذمہ ہے، تو کفالہ کا اثر آنے والے مہینہ کے شروع ہی سے ہوگا اور

<sup>(</sup>۱) الدسوقی والدرد پر۳۸/۳۳۸

<sup>(</sup>۲) نهایة المحتاج ۱۱۸۴ ۱۳ ۱۳ الشر قادی علی التحریر ۱۱۹ ۱۱ قلیو بی وعمیره ۷۱ سسه، مغنی المحتاج ۲۷۷ –

<sup>(</sup>٣) كشاف القناع سر٣١٥،٣٦٢، المغنى والشرح الكبير ٥/٠٠١، ١٠١، الإنصاف٢١٣٦٥

<sup>(</sup>۴) کشاف القناع ۳۷۵ س

<sup>(</sup>۵) المغنی والشرح الکبیر ۱۰۱۸-

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۲۷۵ ساوراس کے بعد کے صفحات، بدائع الصنائع ۲۷۳، فتح القدیر ۲۹۱۷ اور اس کے بعد کے صفحات، الفتاوی الہندیہ ۲۷۸۳، المبسوط ۱۹۷۹ کا اور اس کے بعد کے صفحات۔

دین صرف گفیل کے حق میں کفالہ کے منسوب ہونے کے سبب سے مؤخر ہوگا، اور مدیون دین کا وصف تبدیل نہیں ہوگا بلکہ اس حال پر باقی رہے گا، اس لئے کہ فیل پردین کے موخر ہونے کی وجہ سے جواس کے منسوب کفالہ کے سبب سے ہے بدلاز منہیں آتا کہ وہ اصل قرض خواہ پر بھی مؤخر ہو، اور اس صورت میں کفالہ فی الحال منعقد ہوجائے گا، لیکن اس کے آثار مدت کے پورے ہونے کے وقت ہی ظاہر ہوں گے۔

اگردین مکفول انشاء کفالہ کے وقت مؤجل ہواور کفالہ مطلق ہو، مثلاً کفیل کیے: میں تمہارے اس دین کا کفیل ہوں، جوفلاں کے ذمہ ہے، تو کفیل سے اس وقت مطالبہ کیا جائے گا جب اصیل پر دین کی ادائیگی کا وقت آ جائے، اس لئے کہ کسی دین کامطلق کفالہ اس دین کے وصف فی الحال یا تاخیر کے ساتھ متصف ہوتا ہے، اس صورت میں بھی کفالہ فی الحال منعقد ہوجا تا ہے، کیکن اس کے آثار مدت کے پورے ہونے سے پہلے ظاہر نہیں ہوں گے،اوراس سے ظاہر ہوتا ہے که جمهور حنفیه کفاله بالمال کی نسبت کوز مانه منتقبل کی طرف کرنے کو جائز قراردیتے ہیں،اوراس پریچکم مرتب ہوتاہے کہ کفالہ کی اضافت معلوم یا ایسے مجہول وقت کی طرف جس میں جہالت فاحشہ نہ ہو ذ کر کردہ مدت تک اس کے جواز کے لئے مانع نہیں ہے، جیسے کٹنی یا مہر جان یا نیروز کی طرف اس کی نسبت ، کفاله کی نسبت ایسی مجهول مدت کی طرف کرناجس میں بہت زیادہ جہالت ہو( جیسے بارش کا ہونا ) صحیح نہیں ہوگا ،اس لئے کہ بیہ متعارف اور منضبط مدتوں میں سے نہیں ہے اور جب مدت میں جہالت کے زیادہ ہونے اوراس کے عدم تعارف کی وجہ سے وہ باطل ہوجائے تو کفالہ سیح ہوگا، اور فوری طور پر نافذ \_(1) \_(1) \_%

ما لکیدکا فدہب ہے کہ کفالہ کی نسبت زمانہ ستقبل کی طرف کرنا جو معلوم ہو جی ہے، اور اس صورت میں کفیل سے صرف اس وقت مطالبہ کیا جائے گا جبکہ مدت پوری ہوجائے، اور اسی طرح اگر اس کی نسبت ایسی مجہول مدت کی طرف کی جائے جس میں بہت زیادہ جہالت نہ ہو، جیسے عطاء کا ٹکنا تو کفالہ سے جو ہوگا، لیکن قاضی اس کے لئے اپنی صوابد ید سے ایک مدت مقرر کردے گا، اور اس صورت میں کفالت کا اثر اس وقت مرتب ہوگا جبکہ وہ مدت پوری ہوجائے جس کی طرف اس کی نسبت کی گئی ہے (ا)۔

حنابلہ نے کہا ہے: اگر مدت مجہول تک کفالہ لے تو کفالہ سے مطالبہ کا ہوگا،اس لئے کہاس میں ایساوقت نہیں ہے جس میں اس سے مطالبہ کا استحقاق ہوا وراسی طرح سے صغان ہے، اور اگر اسے فصل کے کاٹے یا کچلوں کے تو ڑنے اور عطاء کے نکلنے تک کے لئے مؤ خرکرے، تو اس میں دوروا یہ ہیں، جیسے نیچ میں مدت اور اس جگہ اس کا صحیح ہونا اولی ہے، اس لئے کہ یہ بغیر عوض کے ایسا تبرع ہے جس کے لئے اس نے ایسی مدت مقرر کی ہے جو حصول مقصود سے مانع نہیں ہے، لہذا صحیح ہوگا الی مدت مقرر کی ہے جو حصول مقصود سے مانع نہیں ہے، لہذا صحیح ہوگا جیسے نذر، اور یہی حکم ہر اس مجہول کا ہوگا جو کفالہ کے مقصود سے مانع نہ ہوں (۱)

شافعیہ نے کہا ہے: اگر کفالہ کو منجز رکھے اور مکفول بہ میں ایک ماہ کی تاخیر کی شرط لگائے جیسے کہے کہ میں اسے حاضر کرنے کا ضامن ہوں اور اسے ایک ماہ کے بعد حاضر کردوں گاتو جائز ہوگا، اس لئے کہ بیذ مہ میں عمل کو لازم کرنا ہے تو بیا جارہ کے عمل کی طرح ہوگا، اور فی الحال اور تاخیر کے ساتھ دونوں طرح جائز ہوگا۔

مثلاً ایک ماہ کی قید سے مجہول کے ساتھ مدت مقرر کرنا خارج

<sup>(</sup>۱) الحطاب ۱۰۱۵م الدسوقی والدردیر ۳۳۲،۳۳۳،المدونه ۱۳۱۷ اور اس کے بعد کے صفحات۔

<sup>(</sup>۲) المغنى مع الشرح الكبير ۵/۱۰۰\_

<sup>(</sup>۱) سابقه مراجع ـ

ہوگیا، جیسے فصل کی گٹنی کے وقت تک، لہذا اس وقت تک کے لئے مدت مقرر کرنا درست نہیں ہوگا، اوراضح یہ ہے کہ فوری واجب الا داء دین کا ضان معلوم مدت تک مؤخر کرنا ھیجے ہوگا، کیونکہ ضان تبرع ہے، اور ضرورت اس کی داعی ہے، لہذا یہ اس کے مطابق ہوگا جس کی وہ ذمہ داری لے، اوراضح قول کے مطابق ضامن کے حق میں مدت ثابت ہوگا، لہذا اس سے اس کے مطابق مطالبہ کیا جائے گا جس کی اس نے ذمہ داری لی ہے۔

اضح کے مقابلہ میں بی تول ہے کہ مخالفت کی وجہ سے صنمان سیح نہیں ہوگا،اورالمحرر کے بعض نسخوں میں اس کوسیح قرار دینا موجود ہے، الد قائق میں ہے: اصح وہ ہے جو بقیہ نسخوں اور منہاج میں ہے، اوراگروہ ادھار دین کا صنمان پہلے سے زیادہ طویل مدت تک مؤخر کر لے توبی فی الحال کا صنمان مؤخر کرکے لینے کی طرح ہے (۱)۔

#### د- كفالة مؤقته:

سا - کفالہ کے مؤقت کرنے کامعنی میہ ہے کہ فیل متعین معلوم مدت تک کے لئے دین کا کفیل ہے ، اور جب وہ مدت پوری ہوجائے گا تو وہ اپنی ذمہ داری سے بری ہوجائے گا اور کفالہ ختم ہوجائے گا، جیسے کفیل کہے: میں فلال کی جان یا اس کے دین کا آج سے لے کر اس مہینہ کے ختم ہونے تک کفیل ہول، پس جب مہینہ پورا ہوجائے گا تو میں کفالہ سے بری ہوجاؤل گا۔

کفالہ کے مؤقت کرنے کے سیح ہونے کے سلسلہ میں فقہاء کے مابین اختلاف کی بنیادان کے اس اختلاف پر ہے جواس پر مرتب ہونے والے اثر کے سلسلہ میں ہے، چنانچہ جن کی رائے میہ ہے کہ فیل کا ذمہ دین کے ساتھ مشغول نہیں ہوگا اور اس سے صرف اس کی

ادائیگی کا مطالبہ کیا جائے گا، تو انہوں نے کفالہ مؤقتہ کو جائز قرار دیا، اوراس میں بہ قیدلگائی ہے کہ تنفق علیہ مدت میں مطالبہ کاحق ہوگا،جن کی رائے یہ ہے کے کفیل کا ذمہ مدیون کے ذمہ کے ساتھ دین میں مشغول ہوجائے گاانہوں نے کفالہ کی توقیت کوجائز قرارنہیں دیا،اس لئے کہ شرع میں متعین ہیہے کہ جب ذمہ دین صحیح کے ساتھ مشغول ہوجائے تو وہ اس وقت تک بری نہیں ہوگا جب تک کدرین ادانہ کر دیا جائے یااس سے بری نہ کردیا جائے ،اور کفالہ مؤقتہ کے قبول کرنے پر به مرتب ہوگا کہ دین ادایابری کئے بغیر بھی کفیل سے ساقط ہوجائے گا، اوراس کی تطبیق میں اکثر حنفیہ کا مذہب بیہ ہے کہ اگر گفیل میہ کھے کہ میں اس وقت سے ایک ماہ تک فلاں شخص کا گفیل ہوں تو بلااختلاف کفالہ مہینہ کے گزرنے پرختم ہوجائے گا اورا گریہ کہے کہ میں ایک ماہ یا تین دن تک فلال شخص کا کفیل ہوں تو بعض مشائخ نے کہا ہے کہ اس صورت میں کفیل سے مدت میں مطالبہ کیا جائے گا اور مدت کے گذرنے پروہ بری الذمہ ہوجائے گا ، اوران میں سے بعض کا مذہب یہ ہے کہ وہ ہمیشہ فیل رہے گا وروقت کی تعیین لغوقر ارپائے گی<sup>(۱)</sup>۔ ما لکیہ کا مذہب پیرہے کہ دوحالتوں میں ہے کسی ایک میں کفالہ کو مؤقت كرنا جائز ہے۔ايك بيركه مقروض مالدار ہواگر چيصرف مدت کے شروع میں ہویا بیہ کہ تنگدست ہو،اور عادت بیہ ہو کہ اس مدت میں وہ مالدار نہیں ہوگا جس میں ضامن نے اس کی ضانت لی ، بلکہ اس پروہ مدت اس حال میں گذر جائے گی کہوہ تنگدست رہے گا، پھرا گروہ اس یوری مدت میں تنگدست نہ رہے بلکہ اس کے درمیان میں مالدار ہوجائے جیسے بعض مالکان غلہ اور وظا ئف، جیسے کہ وہ جیار ماہ تک اس کی صانت لے اوراس کی عادت یہ ہو کہ وہ دو ماہ بعد مالدار ہوجائے گا تو کفالہ کومؤقت کرناصیح نہیں ہوگا،اس لئے کہاں کی مالداری کی

<sup>(</sup>۱) نهایة الحتاج ۱۲۰۲ منغی الحتاج ۲۰۷۱ ـ

<sup>(</sup>۱) الفتاوى الهنديه ۳ر۲۷۸، ابن عابدين ۵ر۲۸۹\_

ابتداء سے بعد کی مدت میں صاحب حق خود اس کو مؤخر کرنے والا شار کیا جائے گا، کیونکہ مالداری کے وقت صاحب حق اس سے اپنے حق کے لینے پر قادر ہے، یہ ابن القاسم کا قول ہے جواس پر مبنی ہے کہ آئندہ حاصل ہونے والی مالداری ثابت شدہ مالداری کی طرح سے ہے، اور اسے اشہب نے جائز قرار دیا ہے، اس لئے کہ اصل اس کی شکدتی کا باقی رہنا ہے۔

شافعیہ کے زدیک اصح یہ ہے کہ کفالہ کومؤفت کرناجا کزنہیں ہے، جسیا کہ کوئی کہے کہ میں ایک ماہ تک زید کا کفیل ہوں، اس کے بعد بری ہوجاؤں گا،اوران حضرات کے زدیک اصح قول کے مقابلہ میں ایک قول یہ ہے کہ بیجائز ہے، اس لئے کہ بھی اس مدت میں اس کی حوالگی میں اس کا کوئی مقصد ہوتا ہے برخلاف مال کے، اس لئے کہ اس سے مقصود ادائیگی ہوتی ہے، اسی وجہ سے ضمان کومؤفت کرناقطعی طور پرممنوع ہے۔

کفالہ کومؤقت کرنے کے شیخے ہونے میں حنابلہ کے دومخلف اقوال ہیں: اول: کفالہ سیح ہوگا اور کفیل اس مدت کے گذرنے سے بری ہوجائے گاجس کی اس نے تعیین کی ہے اگر چیاس میں ادائیگی نہ پائی جائے، دوم: کفالہ سیحے نہیں ہوگا، اس لئے کہ دیون کی کیفیت یہ ہے کہ وہ ذمانہ کے گذرنے سے ساقط نہیں ہوتے ہیں (۳)۔

## كفالة مين شرط كي قيدلگانا:

۱۹ - اگر کفالہ میں کوئی شرط لگائی جائے تو بھی کفالہ اور شرط دونوں سیح موں گے، اور بھی کفالہ سیح ہوگا اور شرط لغوقر ارپائے گی اور بھی کفالہ اور شرط دونوں لغوقر ارپائیں گے۔

سابقہ شرائط کے اقسام اور کفالہ پر ان میں سے ہرایک کے اثر میں فرق کرنے کے سلسلہ میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے۔

حنفیہ کا مذہب بیہ ہے کہ اگر کوئی شخص دوسر شخص کی طرف سے
اس کے حکم سے ایک ہزار درہم کا کفالہ اس شرط پر قبول کرے کہ
''مکفول عنہ' اسے بیغلام بطور رہن دےگا، اور دائن پر اس کی شرط نہ
لگائے، پھر مکفول عنہ غلام کو دینے سے انکار کر دے تو اسے بیا ختیار
ہوگا، اور کفیل کو بیا ختیا رہیں ہوگا کہ کفالہ کو جاری رکھے یا فتح کر دے
اگر چہ اس کی بیشرط پوری نہ کی جائے، اس لئے کہ بیشرط کفیل
اور مکفول عنہ کے مابین جاری ہوئی اور اس کے اور دائن کے مابین
جاری نہیں ہوئی، برخلاف اس صورت کے جبکہ دائن پر بیشرط لگائے،
جاری نہیں ہوئی، برخلاف اس صورت کے جبکہ دائن پر بیشرط لگائے،
مثلاً وہ اس سے کہے: میں تہمارے لئے اس مال کا کفالہ اس شرط پر
پروہ کفیل ہے، پھر مدیون اپنا بیغلام بطور رہن دے دے، اس شرط
پروہ کفیل ہے، پھر مدیون اسے رہن دینے سے انکار کر دے تو کفیل کو
اختیار حاصل ہوگا، اور اگر اس کی ضانت اس شرط پر لے کہ وہ اسے
اختیار حاصل ہوگا، اور اگر اس کی ضانت اس شرط پر لے کہ وہ اسے
فروخت کر دے تو اس پر مال لازم نہیں ہوگا، اور ضمان میں غلام کو
فروخت کر دے تو اس پر مال لازم نہیں ہوگا، اور ضمان میں غلام کو

شافعیہ نے کہا ہے کہ اصح میہ ہے کہ اگر کفالہ میں میشرط لگائے کہ اگر حوالگی فوت ہوجائے گہ تو وہ مال کا تاوان ادا کرے گا، جیسے میہ کہے: میں تاوان کی شرط کے ساتھ اس کے بدن کا کفیل ہوں یا اس شرط پر کہ تاوان ادا کروں گا تو کفالہ باطل ہوگا، اس لئے کہ میالی شرط ہے جواس کے تقاضہ کے خلاف ہے، اس بنا پر کہ وہ اطلاق کی صورت میں تاوان نہیں دے گا۔

اس کے مقابل دوسرا قول میہ ہے: صحیح ہوجائے گا، یعنی مال کا

<sup>(</sup>۱) الدسوقي والشرح الكبير ۱۳سسه

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ۲ر ۲۰۷ نهایة الحتاج ۱۸ ۱۸ م

<sup>(</sup>٣) الفروع ٢١٨/١١، الإنصاف ٥٥ / ٢١٣، كشاف القناع ٣٦٥ ٣٦.

<sup>(</sup>۱) الفتاوى الهنديه ۱۲۷۳ (

تا وان دےگا۔

اوراضح بہہ کہ اگرافیل کے بری ہونے کی شرط لگادی جائے تو کفالہ سے خہیں ہوگا، اس لئے کہ عقد کے تقاضہ کے خلاف ہے۔
دوسرانظریہ بہہ ہے کہ ضان اور شرط دونوں شیح ہوں گے، جبیبا کہ حضرت جابر نے ابوتی دہ کے قصہ میں میت کے بارے میں روایت کی ہے، وہ کہتے ہیں کہ نبی کریم علیلی ارشاد فرمانے لگے: "هما علیک وفی مالک والمیت منهما بریء فقال: نعم، علیک وفی مالک والمیت منهما بریء فقال: نعم، موں گایہ" (وہ دونوں تہارے ذمہ اور تہارے مال میں ہوں گے اور میت ان دونوں سے بری ہوگا، تو انہوں نے عرض کیا: بی ہاں! تو آپ علیلی نے اس کی نماز جنازہ پڑھائی) ، اور تیسرا تول یہ ہے کہ صرف ضمان شیح ہوگا (۲)۔

حنابلہ کہتے ہیں: اگروہ کیے کہ میں فلال کے جسم کا گفیل اس شرط پر کہ ہوں کہ فلال گفیل اس شرط پر کہ ہم اسے کفالہ سے بری کردو گے توضیح نہیں ہوگا، اس لئے کہ اس نے الیی شرط لگائی جس کا پورا کرنالا زمنہیں ہے، لہذاوہ شرط فاسد ہوگی اور اس کی وجہ سے کفالہ فاسد ہوجائے گا، اور ہوسکتا ہے کہ کفالہ شیح ہوجائے، اس لئے کہ اس نے کہ اس نے کہ اس نے کہ اس انے کہ اس می شرط لگائی ہے جو گفیل کے ذمہ ہے، تواس بنیاد پراس پر کفالہ لازمنہیں ہوگا گریہ کہ مکفول لکفیل اول کو بری کردے، اس لئے کہ وہ صرف اس شرط کے ساتھ فیل بنا ہے، لہذا اس کا کفالہ اس کی شرط کے باتھ فیل بنا ہے، لہذا اس کا کفالہ اس کی شرط کے بغیر ثابت نہیں ہوگا۔

اورا گروہ کہے: میں تمہارے لئے اس مدیون کا کفیل اس شرط پر ہوں کہ تم مجھے فلال کے کفالہ سے بری کردو، یا بید کہ میں تمہارے لئے

اس دین کا ضامن اس شرط پر ہوں کہتم مجھے دوسرے دین کے ضان سے بری کردو، تو اس میں کردو، تو اس میں کردو، تو اس میں دواقوال ہیں، اول: میں خواناس کئے کہاس نے ایک عقد میں دوسرے عقد کے فنخ کی شرط لگائی، لہذا سے نہیں ہوگا جسیا کہ دوسری نیج کے فنخ کی شرط پر نیج کرنا۔

اسی طرح اگر کفالہ یا ضمان میں بیشرط لگادے کہ مکفول لہ یا مکفول بہ دوسرے کا کفیل ہوگا یا وہ اس کے ذمہ واجب دین کا ضامن ہوگا، یا وہ اس کے ہاتھ فلال متعین چیز فروخت کرے گا، یا اسے اپنا مکان کرایہ پردے گاتوضیح نہیں ہوگا، جیسا کہ ذکر کیا گیا (۱)۔

# رکن دوم-گفیل:

10 - فقہا کفیل کے بارے میں شرط لگاتے ہیں کہ وہ تبرع کا اہل ہو، اس لئے کہ کفالہ تبرعات کے قبیل سے ہے (۲)، لہذا پاگل یا معتوہ یا بچہ کا کفیل بننا صحیح نہیں ہوگا اگر چہ بچہ باشعور اور اجازت یا فتہ ہو، یا ولی یاوصی اسے جائز قرار دے دے (۳)۔

مگرابن عابدین نے کہاہے: البتہ اس کا ولی اس کے لئے قرض لے اور اسے حکم دے کہ اس کی طرف سے مال کا گفیل ہوجائے توضیح ہوگا، اور ادائیگی کے بارے میں اجازت ہوگی، اور اس کا فائدہ میہ ہوگا، اور ادائیگی کے بارے میں اجازت ہوگی، اور اس کا فائدہ میہ کہ کفالہ کی وجہ سے بچہ سے اس مال کا مطالبہ کیا جائے گا، اور اگر کفالہ نہیں ہوتا تو ولی سے مطالبہ کیا جاتا، اور کفالہ مریض کی طرف سے صرف ایک تہائی میں صحیح ہوگا (م)۔

<sup>(</sup>۱) المغنی والشرح الکبیر ۱۰۲۵ ـ

<sup>(</sup>۲) الفتاوی الهندیه ار ۵۳ مه، الاختیار ۲ / ۱۶۷، ۵۸/۵، الدسوقی ۲ ر ۲۹۵، الروضه ۲۲/۸، ۲۳، کشاف القناع ۲ / ۲۳۴، المغنی مع الشرح الکبیر-

<sup>(</sup>٣) قليو بي وعميره ٢/ ٣٢٧، ٣٢٧، تخفة المحتاج مع حواثي رص ٢٥٨،٢٢١\_

<sup>(</sup>۴) ابن عابدین ۱۲۵۲،۲۵۱\_

<sup>(</sup>۱) حدیث: "هما علیک وفی مالک والمیت منهما بری است منهما بری است می اورات صحیح قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۲) حاشية القليو بي وعبيره ۲ ر۳۹،۳۳۰ سام مغنی المحتاج ۲ ر ۲۰۸،۲۰۵ س

جس شخص کو کم عقلی کی وجہ سے تصرفات سے روک دیا گیا ہو جہ ہورفقہاء کے نزدیک اس کا ضامن اور کفیل بننا سیجے نہیں ہوگا<sup>(۱)</sup>۔

قاضی ابو یعلی صنبلی کا مذہب سے ہے کہ سفیہ کا کفیل بننا سیجے اور غیر نافذ ہوگا اور اس سے پابندی ختم ہونے کے بعداس سے اس کا مطالبہ کیا جائے گا، جیسے دین کے بارے میں اس کا اقرار کرنا ہے (۲)، اوراسی طرح سے حفیہ، شافعیہ اور حنا بلہ کے نزدیک اکراہ کے ساتھ کفالہ سیح نہیں ہوگا اور مالکیہ کے نزدیک اکراہ کے ساتھ کا لزمنہیں ہوگا اور مالکیہ کے نزدیک اکراہ کے گئے گفیل پر کفالہ کا زمنہیں ہوگا اور مالکیہ کے نزدیک اکراہ کے گئے گفیل پر کفالہ کا زمنہیں ہوگا اور مالکیہ کے نزدیک اکراہ کے گئے گئیل پر کفالہ کا زمنہیں ہوگا ۔

صیح قول کے مطابق شافعیہ (۳) اور حنابلہ کا مذہب (۵) ہے کہ جس شخص پر دین کی وجہ سے پابندی عائد کر دی گئی ہواس کے لئے کفیل بننا جائز ہے، اس لئے کہ وہ تصرف کا اہل ہے، اور پابندی کا تعلق اس کے مال سے ہے نہ کہ اس کے ذمہ سے، تو دین فوری طور پر اس کے ذمہ میں ثابت ہوجائے گا، اور اس سے اس صورت میں مطالبہ کیا جائے گا جبکہ اس سے پابندی ختم ہوجائے اور وہ مالدار ہوجائے۔

حفیہ، مالکیہ اور حنابلہ کا مذہب ہیہ کہ مرض الموت کے مریض کا کفیل بننا اس وقت سیح ہوگا جبکہ وہ اس کے دوسرے تبرعات کے ساتھ ترکہ ایک تہائی سے زائد نہ ہو، اور اگر اس سے زیادہ ہوجائے تو

ور ثه كى اجازت پرموتوف ہوگا، اس لئے كه كفاله تبرع ہے، اور مرض الموت كے مريض كا تبرع وصيت كا حكم ركھتا ہے (۱)\_

شافعیہ کا مذہب ہیہے کہ مریض کا ضامن بننااس کے راس المال سے ہو گا البتہ اگر وہ الی حالت میں ضامن سنے کہ وہ تنگدست ہو، اوراس کا تنگدست ہونااس کی وفات تک برابر قائم رہے، یا وہ ایسے دین کا ضامن ہو کہ مدیون سے اس کے واپس لینے کاحق دار نہ ہوتواس وقت ضان ایک تہائی کے حدود میں ہوگا، اور اگر دین مریض کے مال کے برابر ہواور اس کا فیصلہ کردیا گیا ہوتو ضانت باطل قرار پائے گی، مگر جبکہ قرض دہندہ اس کی اجازت دے دے، اس لئے کہ دین ضانت پرمقدم ہوگا۔

# عورت كالفيل بننا:

17 - مالی تصرفات کے حکم میں جمہور فقہاء مرد وعورت کے درمیان فرق نہیں کرتے ہیں، لیکن مالکیہ کی رائے میہ ہے کہ عورت کا ضامن بننا (جبکہ وہ شوہر والی ہو)، اس کے مال کے ایک تہائی کے حدود میں نافذ ہوگا، اور جب وہ ایک تہائی سے زیادہ ہوتو درست ہوگا، کیکن وہ شوہر کی اجازت کے بغیر لازم نہیں ہوگا، اور اگر عورت شوہر والی نہ ہو، اور اس کا کوئی ولی نہ ہوتو وہ کفالہ کے باب میں مرد کے درجہ میں ہوگا ۔

# ركن سوم-مكفول له:

مکفول لہ میں بیشرط ہے کہ وہ گفیل کومعلوم ہو، اور فقہاء کا اس

<sup>(</sup>۱) نهایة الحتاج ۲۸ مسم\_

<sup>(</sup>۲) المغنی۵ر۸۷\_

<sup>(</sup>٣) ابن عابدين ٢/٣، ٥/ ٩٣، نيز د يكهيئة: اصطلاح " إكراه" الموسوعة الفقهية المحتاج، الشرح الصغير ٩٣/٢، ٢٩٢، تخفة المحتاج مع حواثق ١٩٨/٢ طبع دار الفكر، الخرثي ٢٥٨/٢٣/١ علي دار الفكر، الخرثي ٣٢٢/٢١ الدسوقي ٢/٢٣٠، تليوني وعميره ٢/٢٥١.

<sup>(</sup>۴) نهایة الحتاج ۱۳۰۳ سـ

ر ) البير المال ا

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۴۸ و ۲۷، الزرقانی ۲۹۲۷ اوراس کے بعد کے صفحات، المغنی ۱۸ ۵ - ۷۲، کشاف القناع ۳۷ سر ۳۷۳ ـ

<sup>(</sup>۲) نهایة المحتاج ۴۲۳،۴۲۲، قلیو بی وعمیر ۲۵ س۳۳ س

<sup>(</sup>٣) الخرثى ٢٦/٢، الدسوقى ٣٠٠ سه، القوانين الفقهيه رص ٣٥٣، المدونه ٢٨٣/٥-

میں اختلاف ہے کہ مکفول لہ کا عاقل، بالغ ہونا اور عقد کفالہ کوقبول کرنا ہوگا<sup>(1)</sup>۔

، اوراس پرراضی ہونا شرط ہے یانہیں؟اور بیاختلاف درج ذیل طریقہ بریہ:

# ا - کفیل کے لئے مکفول لہ کامعلوم ہونا:

21 - حفنیہ اوراضح تول میں شافعیہ اور حنابلہ میں سے قاضی کا مذہب ہے کہ کفیل کے نزد یک مکفول لہ کا معلوم ہونا شرط ہے، چاہے کفالہ مخبر ہو یا معلق یا مضاف، پس اگر وہ اس کے لئے مجہول ہوجیسا کہ مغبر ہو یا معلق یا مضاف، پس اگر وہ اس کے لئے مجہول ہوجیسا کہ اگر وہ کہے: اس دلال کی طرف سے لوگوں کو جو ضرر پنچے میں اس کا کفیل ہوں تو کفالہ سے حقوق کو سختی اور آسانی کے ساتھ وصول کرنے میں فرق ہوتا ہے، اور تاکہ ضامن کو یعلم ہوجائے کہ مکفول لہ احسان کئے جانے کا اہل ہے یا ضامن کو یعلم ہوجائے کہ مکفول لہ احسان کئے جانے کا اہل ہے یا شہبیں؟ پھرامام ابوحنیفہ اور امام مجمد بیشرط لگاتے ہیں کہ خودمکفول لہ یا اس کا نائب مجلس عقد میں موجود ہو، لہذ ااگر کفیل مجلس سے غائب کسی شخص کا گفیل سے اور اسے اطلاع پنچے اور وہ اس کی اجازت دے شخص کا گفیل سے اور اسے اطلاع پنچے اور وہ اس کی اجازت دے مطرف سے مجلس میں موجود شخص قبول نہ کرے، اس لئے کہ کفالہ میں مراف سے مجاس میں موجود شخص قبول نہ کرے، اس لئے کہ کفالہ میں ہوتی شہبار کا معنی ہے، اور تملیک ایجاب و قبول کے بغیر حاصل نہیں ہوتی ہے، لہذا صیغہ عقد کو کمل کرنے کے لئے اس کا کمل پایا جانا ضرور ی ہے۔

امام ابو یوسف سے دو روایتیں ہیں: ان دونوں میں سے راج قول بیہ ہے کہ مجلس سے غائب شخص کی طرف سے کفالہ جائز ہے اس کے قبول کرنے کی ضرورت نہیں، اور اس کے باوجود بیشرط ہے کہ مکفول لہ کفیل کومعلوم ہو، اس لئے کہ کفالہ دین کی توثیق کے لئے مشروع ہے، اور جب مکفول لہ مجہول ہوگا تو کفالہ کا مقصود تحقق نہیں

مالکیہ اور قاضی کے علاوہ حنابلہ کا مذہب اور اصح کے مقابلہ میں شافعیہ کا دوسرا قول ہے ہے کہ مکفول لہ کا مجہول ہونا مصر نہیں ہوگا، اور کفالہ سے ہوگا، لہذا ضامن کہ: میں اس دین کا ضامن ہوں جوزید کفالہ سے ہوگا، لہذا ضامن کہ: میں اس دین کا ضامن ہوں جوزید کے ذمہ لوگوں کا ہے، اور وہ متعین طور پر اس شخص کو نہیں جانتا جس کا دین ہے تو کفالہ سے ہوگا، اس لئے کہ حضرت ابوتیا دہ کی گذشتہ صدیث ہے، حضرت ابوتیا دہ کی گذشتہ صدیث ہے، حضرت ابوتیا دہ کی گائیل

# ٢-مكفول له ميں بلوغ اور عقل كى شرط لگانا:

10- مالكية، حنابله اورامام ابو يوسف كا مذہب ہے كه مكفول له ميں بلوغ اور عقل كى شرطنہيں ہے "، اس لئے كه كفاله فيل كے ايجاب كے ذريعة منعقد ہوتا ہے، مكفول له كے قبول كرنے كى ضرورت نہيں، لہذالا زمنہيں ہوگا كه وہ قبول كرنے كا اہل ہو، امام ابو حنيفه اور امام محمد كا مذہب بيہ ہے كه مكفول له كا بالغ اور عاقل ہونا شرط ہے، اس لئے كه كفاله كفيل كى طرف سے ايجاب اور مكفول له كى طرف سے قبول كرنے كا محتاج ہوتا ہے۔

اور باشعور بچہ اور کم عقل کا قبول کرنا جائز ہوگا، اس کئے کہ ان دونوں کے حق کی ضانت خالص نفع ہے، لہذا ان دونوں کے ولی کی اجازت پرموقوف نہیں ہوگا<sup>(۴)</sup>۔

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲۸۲، المبسوط ۹۸۲۰، فتح القدیر ۲۸ ۱۳۱۴ وراس کے بعد کے صفحات، القلیو بی وعمیره ۳۲۸ ۱۳۲۲، الشرقاوی علی التحریر ۱۱۸/۲، کشاف القناع ۳۸ ۳۵۲، المغنی ۲۵/۱۵، ۲۵۔

<sup>(</sup>۲) الدسوقي ۳۸ ۳۳۴ نيز ديکھئے:سابقه مراجع۔

<sup>(</sup>٣) ابن عابدين ٢٨٣/٥، الدسوقى والدردير ٣٣٣/٣، القليو بي وعميره ٢/٣٢٥، المغنى والشرح الكبير ٢/١٥، ١٠٢، كشاف القناع ٣٦٥/٣\_

<sup>(</sup>۴) ابن عابدین ۲۸۳/۵، بدائع الصنائع ۲۸۲، فتح القدیر ۲۸۳/۱۳۰

٣-مكفول له كاقبول كرنا:

19 - کفالہ کے صیغہ میں بیہ بات گذر چکی ہے کہ امام ابوصنیفہ اور امام محمد کی رائے بیہ ہے کہ کفالہ ایجاب وقبول کے بغیر کممل نہیں ہوگا، اور مکفول لہ کا قبول کرنا اس میں رکن ہے، اس لئے کہ کفالہ ایبا عقد ہے جس کے ذریعہ مکفول لہ کفیل سے مطالبہ کا حق یا کفیل کے ذمہ میں واجب حق کا مالک قرار یا تاہے، اور جب معاملہ اس طرح سے ہے تو مکفول لہ کا قبول کرنا واجب ہوگا اس لئے کہ کوئی انسان اپنی مکفول لہ کا قبول کرنا واجب ہوگا اس لئے کہ کوئی انسان اپنی ناپند یدگی کے باوجود کسی حق کا مالک نہیں ہوتا ہے۔ ایس وہ نیچ کی طرح ہوگا، جو ملکیت کا فائدہ دیتی ہے، لہذاوہ ایجاب وقبول کے بغیر محقق نہیں ہوگا۔

نیزاس جگہ یہ بات گذر چک ہے کہ مالکیہ حنابلہ، امام ابویوسف اور شافعیہ کے نزدیک اصح یہ ہے کہ کفالہ صرف فیل کے ایجاب کے ذریعہ مل اور محقق ہوجا تا ہے، اور کفالہ مکفول لہ کے قبول کرنے پر موقوف نہیں ہوتا ہے، یہاں وجہ سے کہ کفالہ محض ذمہ داری لینا ہے جو کفیل کی طرف سے صادر ہوتا ہے کہ وہ اس دین کو اداکرے گاجو مکفول لہ کا مکفول لے کا ہوراس ذمہ داری میں کوئی معاوضہ جو تق مدیون پر ہے باقی رہے گا، اور اس ذمہ داری میں کوئی معاوضہ نہیں ہے، اور اس کی کرتا ہے، بلکہ یہ فیل کی طرف سے تبرع ہے، لہذا شہیں اس میں کمی کرتا ہے، بلکہ یہ فیل کی طرف سے تبرع ہے، لہذا صرف اس کی عبارت سے مکمل ہوجائے گا، اور حضرت ابوقادہ کی حدیث میں یہ بات گذر چکی ہے کہ: حضرت ابوقادہ گا مطالبہ کئے حدیث میں یہ بات گذر چکی ہے کہ: حضرت ابوقادہ گا مطالبہ کئے بغیرلیا، اور نبی عیالیہ نے ان کے کفالہ کو برقر اررکھا اور اس کی بنیاد پر بغیرلیا، اور نبی عیالیہ گئے نے ان کے کفالہ کو برقر اررکھا اور اس کی بنیاد پر میت کی نماز جنازہ پرطانی (۱)۔

ركن چهارم-مكفو ل عنه:

بعض فقہاء نے بیشرط لگائی ہے کہ مکفول عندگفیل کو معلوم ہو،اور ان میں سے بعض نے مکفول عند کی رضامندی کوشرط قرار دیا ہے،اور اسی طرح سے ان میں سے بعض حضرات نے بیشرط لگائی ہے کہ مکفول عند مکفول بہ کی ادائیگی پر قادر ہو، اس کی تفصیل درج ذیل

# ا-مكفول عنه كاكفيل كے لئے معلوم ہونا:

• ٢ - جمہور فقہاء، مالکیہ، اصح قول کے مطابق شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب ہیہ ہے کہ فیل کامکفول عنہ کو پہچا ننا شرطنہیں ہے، اس کی دلیل گزشتہ حدیث ہے، اس لئے کہ نبی عیسی اللہ اس کے کہ نبی عیسی اور پنہیں پوچھا کہ ضامن مکفول عنہ کو جانتا ہے یانہیں؟ (۱) ، اور اس لئے کہ ضان مال کی ذمہ داری قبول کر ہے تبرع کرنا ہے، لہذا اس خص کو جاننا شرط نہیں ہوگا جس کی طرف سے وہ تبرع کرتا ہے جیسے نذر ، اور اس لئے کہ واجب حق کی ادائیگی ہے، لہذا اس کے علاوہ کو جاننا ضروری نہیں ہوگا ، اور حفیہ کا مذہب، شافعیہ کے نزد یک اصح کے جاننا ضروری نہیں ہوگا ، اور حفیہ کا مذہب، شافعیہ کے نزد یک اصح کے مقابل قول ، اور بعض حنابلہ کی رائے یہ ہے کہ فیل کا مکفول عنہ کو جاننا شرط ہے، تا کہ ضامن کو بیام ہو سکے کہ جس کا وہ ضان لے رہا ہے وہ شرط ہے، تا کہ ضامن کو بیام ہو سکے کہ جس کا وہ ضان کے رہا ہے وہ شافعیہ نے اضافہ کیا ہے کہ بیاس کے ساتھ اچھا سلوک کیا جائے ، اور شافعیہ نے اضافہ کیا ہے کہ بیاس کے شرط ہے تا کہ وہ جان سکے کہ کیا

الدسوقى والدردير ٣٣٣/ ٣٣٣، تخفة المحتاج ٢٣٥/٥، الشرقاوى على التحرير ١٢٠٥/٥ الشرقاوى على التحرير ١١٨/١، القليو في وعمير ٢٥٣/ ٣٦٥، المغنى والشرح الكبير ٢٥٣/١٥٠، ١٠٢، ١٠٠٠، ختى المحتاج الكبير ٢٥٣/١٥٠، ١٠٢٠، ختى المحتاج المحت

<sup>(</sup>۱) حدیث: "أنه قبل كفالة الضامن ....." كى تخریج فقره ۱۸ میں گذر چكی

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۲۸۳، بدائع الصنائع ۲/۲، فتح القدیر۲/۹۱۳، =

مکفول عنہ مالدار ہے یا ایسا شخص ہے جس کے قرض کی ادائیگی میں جلدی کی جاتی ہے یا ایسا نہیں ہے، اور حفیہ نے اضافہ کیا ہے کہ فیل کے لئے مکفول عنہ کے معلوم ہونے کی شرط اس حالت میں ہے جبکہ کفالہ معلق یا مضاف ہو، لیکن تبخیز کی حالت میں مکفول عنہ کا مجبول ہوناصحت کفالہ معلق یا مضاف ہو، لیکن تبخیر کی حالت میں مکفول عنہ کا مجبول ہوناصحت کفالت کے لئے مانع نہیں ہے، اس لئے کہ اگر ایک شخص دوسرے سے کہ: اگرتم کسی آ دمی سے خرید وفر وخت کا معاملہ کروگے یا کسی شخص کو قرض دو گے و میں اس کا کفیل ہوں تو کفالہ شیخ خیبیں ہوگا، لیکن اگر کسی شخص سے کہے کہ میں تیرے لئے اس مال کا کفیل ہوں جو کیمن اگر کسی شخص سے کہے کہ میں تیرے لئے اس مال کا کفیل ہوں جو تمہارا فلال یا فلال کے ذمہ ہے تو کفالہ شیخ ہوگا ، اور کفیل کوان دونوں میں سے مکفول عنہ کی تعیین کاحق ہوگا اس لئے کہ وہی دین کی ذمہ داری میں سے مکفول عنہ کی تعیین کاحق ہوگا اس لئے کہ وہی دین کی ذمہ داری

### ۲- كفاله يرمكفول عنه كي رضامندي:

11 - فقہاء کا اس پر اتفاق ہے کہ کفالہ کے تیجے ہونے کے لئے مکفول عنہ کی رضا مندی یا اس کی اجازت شرط نہیں ہے، بلکہ اس کے نالپند کرنے کے باوجود صحیح ہوگا<sup>(۲)</sup>، چنانچہ حدیث سابق میں حضرت ابوقادہ ٹانے میت کے دین کا جو کفالہ لیا اسے نبی علیقی نے برقر اررکھا حالانکہ میت کی طرف سے رضا مندی اور اجازت نہیں پائی جاتی ہے، وراس لئے کہ عقد کفالہ مطالبہ کی ذمہ داری لینا ہے، اور سے ذمہ داری لینا ہے، اور سے ذمہ داری لینا ہے، اور اس میں دائن کا نفع ہے، لینا اپنے ذاتی حق میں تصرف کرنا ہے، اور اس میں دائن کا نفع ہے،

- (۱) ابن عابدین ۵/۷۰ ۴۰، ۱۰ بدائع الصنائع ۲/۲، الدسوتی ۳/۳، ۴۳، مخ الجلیل ۳/۲۵۲، مغنی المحتاج ۲/۰۰ اور اس کے بعد کے صفحات، نہایة المحتاج ۲/۲۲، کشاف القناع ۳/۳۵، المغنی ۵/۱۷ اور اس کے بعد کے صفحات۔
- (۲) ابن عابدین ۱۰۷۵، فتح القدیر ۲ر ۳۰۴،۳۰۳، بلغة السالک ۱۸۷۲،۱۵۷،۱۵۲، الدسوقی ۳ر ۳۳۳،الشرقاوی علی التحریر ۱۱۸/۱۱،القلیو بی و عمیر ۲۵/۲۵، شاف القناع ۳ر ۳۵۴، مغنی ۱۷۵۵۔

اور مدیون کا کوئی نقصان نہیں ہے، اس لئے کہ اس کا ضرر واپسی کے شوت میں ہے اور اس سے واپس لینے کا حق نہیں ہے، اس لئے کہ یہ اس کے کہ یہ اس کے حکم کی صورت میں وہ اس پر رضا مند ہوگا، اور اس لئے کہ دوسرے کے قرض کو اس کی اجازت کے بغیر ادا کرنا جائز ہے تو اس کی ذمہ داری لینا بدر جہ اولی جائز ہوگا، اور جسیا کہ بالا تفاق میت کی طرف سے ضمان صحیح ہوتا ہے اگر چہ ادائیگی کی صورت نہیں ہوتی ہے (')۔

اوراس سے یہ نتیجہ نکلتا ہے کہ اگر مکفول عنہ بچہ یا مجنون یا غائب ہوتو کفالہ سے ہوتو کفالہ کی ضرورت اکثر ان جیسے حالات میں ظاہر ہوتی ہے (۲)۔

س-جس دین کی ذمه داری لی گئی ہے اس کی ادائیگی پر مکفول عنه کا قادر ہونا:

۲۲ - حنابلہ اور صاحبین (امام محمد اور امام ابو یوسف) کا مذہب یہ ہے کہ صحت کفالہ کے لئے بیشر طنہیں ہے کہ مکفول عنہ مکفول بہ کی حوالی پر قادر ہو، البذا ہراس شخص کی طرف سے ضائ سے ہوگا جس پر قل واجب ہو، وہ زندہ ہو یا مردہ، ٹال مٹول کرنے والا ہو یا مفلس ، اس قرض کا کفیل جھوڑا ہو یا نہیں، چنانچہ حدیث میں ہے: "أقور النبی علیات النبی علیات ہو تا کھیلا" (") النبی علیات نے ایسے میت کی طرف سے کفالہ کو برقر اررکھا جس نے ادائیگی کا کوئی سامان اورکوئی کفیل نہیں چھوڑا تھا)، نیز اس کی تائید اس سے بھی ہوتی ہے کہ جوشخص قرض چھوڑ کر مرجائے اس کے قرض کو اس سے بھی ہوتی ہے کہ جوشخص قرض چھوڑ کر مرجائے اس کے قرض کو اس سے بھی ہوتی ہے کہ جوشخص قرض چھوڑ کر مرجائے اس کے قرض کو

<sup>(</sup>۱) فتح القديمة رحم ٣٠٠، مغنی الحتاج ٢٠٠٠\_

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۲/۲، بداية المجتهد ۲ر۲۹۴، مغنی المحتاج ۲ر۲۰۴، کشاف القناع ۳۵۴ س.۳۵۴

<sup>(</sup>۳) حدیث کی تخریج فقره ر ۱۴ میں گذر چکی ہے۔

معاف کردینا صحح ہے اگر چاس نے مال نہیں چھوڑا ہو، اور تبرعاً اس کے قرض کو ادا کردینا صحح ہے، اور امام ابو حنیفہ کا مذہب یہ ہے کہ مکفول عنہ میں یہ شرط ہے کہ وہ مکفول بہ کی ادائیگی پراپنے طور پر یا اپنے نائب کے ذریعہ قادر ہو، لہذا ان کے نزدیک ایسے مدیون میت کی طرف سے ضان صحح نہیں ہوگا جس کا انتقال اس حال میں ہوکہ اس نے نہ تو ترکہ میں کوئی مال چھوڑا ہوا ور نہ ہی کوئی گفیل چھوڑا ہو، اس لئے کہ میت اس حالت میں ادائیگی سے عاجز ہے، مطالبہ کا اہل نہیں ہے، اور ضان دین یا مطالبہ میں ایک ذمہ کو دوسر نے کہ بغیر ملانا ہے، اور اس جگہ نہ تو دین ہے اور نہ ہی مطالبہ اس لئے کہ بغیر مال اور گفیل کے وفات کی وجہ سے اس کا ذمہ بریار ہوگیا، اور وہ اس فال اور گفیل ہو، اور امام صاحب کے مال اور گفیل ہے کہ دین کے ساتھ مشغول ہو، اور امام صاحب کے نزدیک گزشتہ حدیث کو سابق کفالہ کے اقرار پرمجمول کیا جائے گا نہ کہ اس کے انشاء پر، یا یہ کہ بہترع کا وعدہ ہے اور بیمیت کی طرف سے جائز ہے ۔

# ركن پنجم - كل كفاله:

کفالہ بھی مال کا ہوتا ہے ، اور اکثر فقہاء اس کوضمان کہتے ہیں ، اور بھی کفالہ ذات کا ہوتا ہے ، اور اس کو بعض فقہاء'' کفالہ البدن' اور '' کفالہ الوجہ'' کہتے ہیں۔

### اول- كفالت المال:

مجھی مکفول بہ دین ہوتا ہے اور بھی عین، اور حکم ہر حالت میں الگ الگ ہوتا ہے۔

# الف-دين كا كفاله:

۲۳ - فقہاء دین کے کفالہ کے جج ہونے کے لئے بیشرط لگاتے ہیں کہوہ دین سے جہوباں کر تفصیل درج ذیل ہے:

# الف-اس كادين صحيح بهونا:

مکفول بددین میں بیشرط ہے کہوہ دین سیح ہو،اوراس سے مرادوہ دین ہے جوادا یا معاف کئے بغیر ساقط نہ ہو،اس لئے بیوی کے نفقہ کا کفالہ جائز ہوگا جبکہ وہ قضاء قاضی یا با ہمی رضامندی سے واجب ہو، چاہے وہ گزشتہ دنوں کا ہویا موجودہ مدت کا یا آئندہ مدت کا۔

امام شافعی نے (قول جدید) میں کہا ہے: بیوی کا نفقہ عقداور شوہر کو قابودیئے کے ذریعیہ واجب ہوتا ہے، اور اس صورت میں مستقبل کے نفقہ کا ضان سیح نہیں ہوگا (۱)۔

اگردین سیح ہوتو جمہور فقہاء حفیہ، مالکیہ، حنابلہ اور قدیم قول میں امام شافعی بیشر طنہیں لگاتے ہیں کہ اس کی مقدار، صفت اور عین معلوم ہو، اس لئے کہ کفالہ تبرع کے قبیل سے ہے، اور تبرع جہالت کے باوجود سیح ہوتا ہے جیسے نذر، اور اس پرعرف جاری ہے، اور اس کے نعامل کی حاجت اس کو جائز قرار دیتی ہے، گریہ کہ حنابلہ دین مجہول میں کفالہ کے سیح ہونے کے لئے بیشر طلگاتے ہیں کہ انجام کاراس کی مقدار کاعلم ہو، جیسے فیل کہے: میں تمہارے لئے تمہارے اس مال کا کفیل ہوں جوفلاں کے ذمہ ہے، اور اس کی مقدار نہیں جانا ہو۔ امام شافعی کا مذہب قول جدید کے مطابق سے ہے کہ دین مجہول کا کفالہ سے خاور بی اور این المنذر وغیرہ کا مذہب ہے، اور یہی ثوری، لیث ، ابن انی لیلی اور ابن المنذر وغیرہ کا مذہب ہے، اس لئے کہ کفالہ ذمہ میں دین کی ذمہ داری لینا

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲۷۲، الفتاوی الهندیه ۳۸ ۲۵۳، فتح القدید ۲۸ سام. ۳۱۸،۳۱۷، الدسوقی والدردیر ۳۷ سام. المغنی ۲۵ سام. ۷۲ ـ

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۵ر ۲۸۴،۲۸۳، الدسوقی سر ۳۳۳، القلیو بی وعمیره ۲۸۴۲۲۲، المغنی ۵ر ۲۵،۷۵۲

ہے، اور مجہول کی ذمہ داری لینا دھو کہ ہےجس سے شارع نے منع کیا ہے،لہذا واجب ہے کہ دین معلوم ہویہاں تک کہ قبل اپنے معاملہ میں دلیل پر ہواورجس چیز کی ذمہ داری لی ہےاس کی ادائیگی پر قادر

### ۲- دین کاذمه میں واجب ہونا:

حفیه، ما لکیه، حنابله اور قول قدیم میں امام شافعی پیشرط لگاتے ہیں کہ دین مکفول بہ کے وقت ذمہ میں واجب ہو، یاانجام کار کے اعتبار سے واجب ہو،لہذا وعدہ کئے گئے دین کا کفالہ سیح ہوگا (اگر چیروہ کفالت کے وقت موجود نہ ہو)،اس لئے کہاس کا انجام کار واجب ہونا ہے، جیسے فیل کیے: فلال شخص کوقرض دواور میں اس کا فیل ہوں جوتم اسے قرض دو گے <sup>(۲)</sup>۔

قول جدید میں امام شافعی بیشرط لگاتے ہیں کہ کفالہ کے وقت دین ذمه میں ثابت ہو، اور اس قول کے مطابق اس دین کا کفالہ سیح نہیں ہوگا جس کا وعدہ کیا گیا ہو ،اورامام شافعی کا ( قول جدید کے مطابق )

جو مذہب ہے یعنی دین کے کفالہ کا اس کے ثبوت سے قبل صحیح نہ ہونااس کی بنیادیہ ہے کہ کفالہ دین کے سلسلہ میں ایک ذمہ کو دوسرے ذمه سے ملاناہے، اور دین کے ثبوت سے بل اس کے ساتھ کوئی ذمه مشغول نہیں ہوتا ہے،لہذا کفالہ کامعنی نہیں یا یا جائے گا<sup>(۳)</sup>۔ فقهاء کااس پراتفاق ہے کہ' درک'' کفالہ چے ہے (باوجودیکہ نہ تو

وہ ثابت ہوتا ہے نہ لازم )،اس لئے کہ ضرورت اس کی داعی ہے،اور اس بنیاد پر بہ جائز ہے کہ ایک شخص عاقدین میں سے کسی ایک کے لئے اس کا ضمان لے، کہ جو کچھوہ دوسرے کودے رہاہے اگراس کے بدل میں کسی کا حق نکل آئے یا وہ عیب داریا ناقص ثابت ہوجائے اوروالیں کردیاجائے ،تو وہ اس کا ذمہ دار ہوگا جا ہے بیٹن پر قبضہ سے قبل ہو یااس کے بعد ہو۔

شافعیہ کا راج مذہب بیہ ہے کہ ضان درک صرف قبضہ کے بعد صحیح ہوگا،اس لئے کہوہ اس چیز کا ضامن ہوگا جو ہائع کے قبضہ میں داخل ہو،اورثمناس کے صان میں اس کے قبضہ کے بغیر داخل نہیں ہوتا،اور صان درک یہ ہے کہا گرکوئی شخص مبیع کا حقدارنکل آئے یاوہ دوسری ہیج کے ذریعہ اس شفعہ کے ذریعہ لے لی جائے جواس بیچ پرمقدم ہوتو وہ خریدار کے لئے ثمن کا ضامن ہوگا،اورضان درک ثمن کے ساتھ خاص نہیں ہے، بلکہ بیع میں بھی جاری ہوگا،لہذاا گرنمن معین میں استحقاق پیدا ہوجائے یا سابق شفعہ کے ذریعہ وہ لے لیاجائے تو کفیل ہائع کے لئے ثمن کا ضامن ہوگا (1)۔

''جعالہ'' کےمعاملہ میں مزدوری کے کفالہ کو حنفیہ، مالکیہ اور حنابلہ نے جائز قرار دیا ہے، چاہے کفالہ کام شروع کرنے سے قبل ہویا اس کے بعد ہو،اس لئے کہ بیاز وم کی طرف لوٹنے والا ہے،اور ثنا فعیہ کے نز دیک اصح قول پیہے کمل سے فراغت سے قبل مزدوری کا کفالصحے نہیں ہے،اس لئے کہ یہ بذات خودلزوم کی طرف لوٹنے والانہیں ہے بلکٹمل کے ذریعہ ہے اوراضح کے مقابلہ میں دوسرا قول میہ ہے کٹمل شروع کرنے کے بعداس کا کفالہ جائز ہے <sup>(۲)</sup>۔

<sup>(</sup>۱) فتح القدير ۲۹۸ / ۲۹۸ ، بداية المجتهد ۷۲ / ۲۹۴ ، الشرقاوي على التحرير ۲۲ / ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ر المغنی ۵ر۷ ۷،۷۸،مغنی الحتاج ۲را۲۰\_

<sup>(</sup>٢) فتح القدير ٢٩٨/ ١٨، الدسوقي سر ٣٣٣، قليوني وعميره ٣٢٦/٣، المغنى

<sup>(</sup>۱) فتح القدية (۲۹۸ ، بداية المجتهد ۲۹۳۷ ، القليو بي وعميره ۳۲۲/۲ ، المغني

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۵/ ۳۰ ۱۰ الدسوقی ۳/ ۱۳۳۳ القلیو یی وعمیره ۲/ ۲۲ ۲۲ المغنی

<sup>(</sup>٣) تخفة الحتاج مع حواشي ٥/٢١٤،الشرقاوي على التحرير٢/١٠١،القليو بي وعميره 

ب-عين كاكفاله:

۲ ۲ - عین کے ضمان یا اس کے کفالہ سے مقصود یہ ہے کہ اگر عین موجود ہوتو کفیل اس کے واپس کرنے کی اور اگر ہلاک ہوگئی ہو تو اس کے مثل یا اس کی قیمت کے واپس کرنے کی ذمہ داری لے، اور فقہاء کے نزد یک اعیان کے کفالہ کے تکم میں تفصیل ہے جس کی بنیاد اصیل کے ذمہ میں حق کا ثبوت یا اس کا عدم ثبوت ہے اور اس کی تفصیل درج ذیل ہے:

محمی مکفول بہ قابل صان اعیان کے قبیل سے ہوتا ہے، چاہے وہ فی نفسہ قابل صان ہو یا دوسری چیز کے ذریعہ قابل صان ہو،اور بھی مکفول بدا پنے قابض کے ہاتھ میں امانت کے طور پر ہوتا ہے، پس یہ تین حالات ہیں جن کی تفصیل حسب ذیل ہے:

ا-وہ عین جواپنی ذات کے لحاظ سے قابل ضمان ہو:

۲۵-اس سے مرادوہ عین ہے جس کے قبضہ کرنے والے پرواجب
ہوتا ہے کہ اگر وہ موجود ہوتو اسے اس کے مالک کولوٹائے یا اگر وہ
ضائع ہوگئ ہوتو اس کے مثل یا اس کی قیمت کو واپس کرے اور یہ
جیسے غصب کردہ شی یا وہ سامان جس پرخریداری کا بھاؤ کرکے قبضہ
کیا گیا ہو۔

حنفیہ اور حنابلہ کا مذہب اور یہی شافعیہ کے نزدیک ایک قول ہے کہ اس قتم کے اعیان کا کفالہ صحیح ہے تو کفیل عین کی واپسی کا التزام کرے گا جبتک وہ موجود ہو،اورا گرموجود نہ ہواور وہ ثلی ہوتو مثل کے واپس کرنے کی اورا گرقیمی ہوتو قیمت کے واپس کرنے کی ذمہ داری کے گا،اوراسی طرح حنفیہ کے نزدیک اس عین کا حکم ہے جوعقد فاسد کے ذریعہ فروخت کیا گیا ہو۔

ما لکیدکامذہب اور یہی شافعیہ کے نز دیک دوسراقول ہے کہ اعیان

کا کفالہ اس طرح جائز نہیں ہے کہ جب اس میں استحقاق پیدا ہوجائے تواس پراس کاعین لازم ہوگا اور صرف اس صورت میں کفالہ صحیح ہوگا جبہ عین کا ضان اس طرح لے کہا گروہ زیادتی یا کوتا ہی کے ذریعہ ہلاک ہوجائے تو وہ اس کی قیمت کی ادائیگی یا اس کے مثل کے واپس کرنے کا ذمہ دار ہوگا، اور اس بنیاد پر جب وہ عین مخصوب کی ضانت لے گا تو ضمان صحیح نہیں ہوگا، کین اگر اس کا کفالہ اس شرط پر لے کہا گراس کا واپس کرنا دشوار ہوجائے گا تواس کے ضمان کا ذمہ دار ہوگا تو ضمان صحیح ہوگا ۔

۲ - وہ عین جس کا ضمان دوسری شی سے دیا جائے:

۲۲- اس سے مرادوہ شی ہے جس کے قابض پر واجب ہو کہ اگروہ چیز موجود ہوتو اسے اس کے مالک کوواپس کردے، اور اگروہ ہلاک ہوجائے تواس کے مثل یااس کی قیمت کولوٹا نا واجب نہ ہو، بلکہ اس پر دوسری ذمہ داری لازم ہوگی ،اس کی مثال: بائع کے قبضہ میں مبیع ہے، اس کئے کہ وہ ثمن کے ذریعہ قابل صان ہے، اگروہ ہلاک ہوجائے اس لئے کہ وہ ثمن نے ذریعہ قابل صان ہے، اگروہ ہلاک ہوجائے اور خریدار نے ثمن نہ دیا ہوتو اس سے ثمن ساقط ہوجائے گا، اور اگر اسے دے دیا ہوتو بائع پر اس کو واپس کرنا واجب ہوگا، اور اسی طرح سے مرتبن کے ہاتھ میں رہن ہے، کیونکہ وہ دین کے عوض قابل صان سے جبکہ اس کی قیمت اس سے زائد ہو، ورنہ وہ دین میں سے اپنی قیمت کے بقدر قابل صان ہوگا۔

حفیہ اور حنابلہ کا مذہب ہے کہ اس قتم کے اعیان جب تک موجود رہیں صرف ان کی حوالگی کا ضمان جائز ہوگا، اور اگروہ ہلاک ہوجائیں تو کفالہ ساقط ہوجائے گا، اس لئے کہ جب وہ ہلاک ہوگا تو صاحب

<sup>(</sup>۱) الفتاوى الهندييه سار ۲۵۴، الدسوقی سار ۳۳۴، القليو بي وعميره ۲۹/۲، المغنی ۷۵/۷۵، ۷-

قبضہ پر اس مال کے عوض ہلاک ہوگا جس کے ذریعہ وہ قابل ضان ہے، پس مبیع ثمن کے عوض قابل ضان ہوگی، اگر وہ بائع کے قبضہ میں ہلاک ہوجائے توخر بدار سے ثمن ساقط ہوجائے گا (۱)، اور مالکیہ کے نزدیک اعیان کی ضانت اس معنی میں صحیح نہیں ہے کہ اس کی ذات کو حوالہ کرنالا زم ہوگا (۲)، اور جو عین خود قابل ضان ہواس کے بارے میں شافعیہ کے دوقولوں کی بحث گذر چکی ہے، لہذا وہ دونوں اس مسکلہ میں بھی جاری ہوں گے ۔

#### ٣-امانت:

ے ۲ − حفیہ نے ان اعیان کی دو قسمیں کی ہیں جنہیں ان کے قابض کے ہاتھ میں امانت ثار کیا جاتا ہے، ایک قسم وہ ہے کہ صاحب قبضہ پر اس کی سپر دگی اس معنی میں واجب ہے کہ وہ اس کے مالک کو سپر د کرنے کی کوشش کا ذمہ دار ہوگا جیسے عاریت، عاریت لینے والے کے قبضہ میں اور کرا ہے پر لی ہوئی ثنی کرا ہے دار کے ہاتھ میں، اور اس قسم کی حوالی کا کفالہ قابض پر حوالگی کے واجب ہونے کی وجہ سے جائز ہے، پھر جب وہ ہلاک ہوجائے تو گفیل پر کوئی چیز واجب نہیں ہوگی، اس کئے کہ وہ امانت ہے، اور امانت جب ہلاک ہوجائے تو وہ مفت ہلاک

دوسری قتم کی حواگی صاحب قبضہ پرواجب نہیں ہے، بلکہ مالک پر ضروری ہے کہ وہ اس کی کوشش کرے، جیسے ودیعت میں رکھی ہوئی چیزیں اور اموال مضاربت، اس قتم کی حواگی کا کفالہ جائز نہیں ہے، جیسا کہ اس کی قیمت کا کفالہ جائز نہیں ہے، اس لئے کہ ان دونوں میں سے کوئی چیز بھی صاحب قبضہ پر قابل ضان یا واجب نہیں ہے،

- (۱) الفتاوى الهنديه ۳ر ۲۵۴، المغنی ۵ر ۷۶،۷۵\_
- (۲) الحطاب ۱۹۸۵،الخرشی ۱۸۸۵،الدسوقی ۳۳۴۳
  - (۳) القليو بي وعميره ۲ر ۳۲۹، نهاية الحتاج ۱۲۸ م

اور کفالہاس چیز کا ہوتاہے جو واجب ہو (۱)

مالکیکا مذہب میہ ہے کہ و دیعت ، عاریت اور مضاربت کے مال
کا ضمان اس شرط پرلین صحیح نہیں ہے کہ اگر وہ تلف ہوجائے گی تو بعینہ
اسے اداکرے گالیکن اگر اس کا ضمان اس طرح لے کہ اگر وہ زیادتی یا
کوتا ہی کی وجہ سے تلف ہوجائے گی تو وہ قیمت کی ادائیگی یا مثل کے
والیس کرنے کا ذمہ دار ہوگا تو ضمان صحیح اور لازم ہوگا ، اس لئے کہ یہ ایسا
کفالہ ہے جو دین کے ثبوت پر معلق ہے اور یہ ان حضرات کے نز دیک
جائز ہے ۔

شافعیہ کا مذہب ہیہ کہ عین اگراس شخص کے قت میں قابل ضمان نہ ہوجس کے قبضہ میں وہ ہوجیسے ود بعت، اور شریک، وکیل اور وصی کے قبضہ میں موجود مال، تو اس کا ضمان صحیح نہیں ہوگا، اس لئے کہ اس میں تخلیہ واجب ہے نہ کہ والیس کرنا (۳)۔

- (۱) فتح القد برلار ۱۲ ۳، ۱۳ ۳، الفتاوي البنديه سر ۲۵۴\_
- (۲) الطاب ۵ ر ۹۸ ، الخرشی ۲ ر ۲۸ ، الدسوتی سر ۳۳۳ س
  - (۳) القليو بي وعميره ۲ر۳۹،نهاية الحتاج ۴رام ۴.

لازم ہوگا جیسے غصب کردہ اشیاء اور عاریت پر لی ہوئی اشیاء، اور به حقیقت میں اسی شی کا ضمان ہے جو واجب نہیں ہے، اور بیان حضرات کے نزدیک جائز ہے (۱)۔

## دوم-نفس كا كفاله:

۲۸ - یہ فیل کا مکفول کومکفول لہ کے پاس یا مجلس قضا وغیرہ میں حاضر کرنے کی ذمہ داری لینا ہے (۲) اور اس حالت میں مکفول بہ اور مکفول عندایک ہی ہوگا۔

"کفالہ بالنفس" کے حکم اور اس کے قابل ضمان ہونے کے بارے میں فقہاء کی عبارت مختلف ہے، اور ریہ حسب ذیل تفصیل کے مطابق ہے۔

الف-كفاله بالنفس كاحكم:

۲۹ - حفیہ (ش)، مالکیہ (م) اور حنابلہ (۵) کا مذہب ہے کہ کفالہ بالنفس صحیح ہے، اور یہی شرح ، توری اورلیث بن سعد وغیرہ کا مذہب ہے کہ کفالہ ہالنفس صحیح ہے، اور یہی شرح ، توری اورلیث بن سعد وغیرہ کا مذہب ہے ۔ (۱) ، اس کئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "قَالَ لَنُ أُرُسِلَهُ مَعَکُمُ حَتَّى تُوتُونِ مَوْثِقًا مِّنَ اللّهِ لَتَأْتُنَّنِي بِهِ إِلَّا أَنُ يُحَاطَ بِكُمْ "(ک) (یعقوب نے) کہا میں تواسے تہمارے ساتھ ہر گر جیجے کا نہیں جب تک تم اللہ کی قتم کھا کر مجھے قول نہ دے دو کہ تم اسے نہیں جب تک تم اللہ کی قتم کھا کر مجھے قول نہ دے دو کہ تم اسے (واپس) لے ہی آؤگے سوااس صورت کے کہ تم (خود) ہی (کہیں)

گھر جاؤ)،اوروہ حدیث جس کی روایت حزہ بن عمروالأسلمی نے کی ي: "أن عمر بعثه مصدقا، فوقع رجل على جارية امرأته، فأخذ حمزة من الرجل كفلاء حتى قدم على عمر، وكان عمر قد جلده مائة جلدة، فصدقهم، وعذره بالجهالة''<sup>(۱)</sup> (حضرت عمرٌ نے انہیں صدقہ وصول کرنے والا بنا کر بھیجا، ایک شخص نے اپنی بیوی کی باندی کے ساتھ بدکاری کی تو حضرت حمزہ نے اس آ دمی سے فیل لیا یہاں تک کہ وہ حضرت عمراً کے یاس آئے ، اور حضرت عمر نے انہیں سوکوڑے لگائے ، پھرانہوں نے ان حضرات کی تصدیق کی اور ناوا قفیت کی وجہ سے اسے معذور قرار دیا)، ابن حجر نے کہا ہے: اس قصہ سے "کفالہ بالأبدان" كي مشروعیت معلوم ہوتی ہے، اس لئے که حضرت حمزہ بن عمر والاسلمی صحابی ہیں، اور انہوں نے ایسا کیا ہے، اور حضرت عمرؓ نے اس وقت کشر ت صحابہ کے باوجود ان پرنگیز ہیں کی (۲<sup>)</sup> ، اور اسی طرح بخاری نے جریراوراشعث کا قول حضرت عبداللہ بن مسعودؓ سے مرتدین کے سلسله میں نقل کیا ہے کہ انہوں نے ان سے تو بہ کرائی ، اوران سے کفیل لیا، چنانچەان حضرات نے توبه کیا اوران کے قبیلہ کے لوگوں نے ان کا کفالہ لیا، ابن حجر کہتے ہیں کہ ابن المنیر نے کہا ہے: امام بخاری نے بیاستنباط کیا ہے کہ جب حدود میں کفالہ بالنفس جائز ہے تو دیون میں بدرجہ اولی جائز ہے، اور کفالت بالنفس کے قائل جمہور

شافعیہ کے نزدیک راج مذہب ہے کہ فی الجملہ کفالہ بالبدن

<sup>(</sup>۱) المغنى مع الشرح الكبير 27/4\_

<sup>(</sup>۲) الشرقاوى على التحرير ۲ ر ۱۱۹\_

<sup>(</sup>۳) ابن عابدین ۲۸۹۸، بدائع الصنائع ۲۸ م، فتح القدیر ۲۸۵۸\_

<sup>(</sup>۴) الدسوقی والدردیر۳ ۱۸۴۳ شالمواق ۱۹۸۵ بداییة المجتبد ۲۹۱/۲

<sup>(</sup>۵) کشاف القناع ۳ر ۲۲ ۳، المغنی ۵ر ۹۵\_

<sup>(</sup>۲) المغني۵ر۹۹۵\_

<sup>(</sup>۷) سورهٔ پوسف ۱۲۷۔

<sup>(</sup>۱) الرحمزه بن عمر والأسلمي أن عمر رضى الله عنه بعثه مصدقا......، كى روايت طحاوى نے شرح معانی الآ فار (۳۷ / ۱۳۷) اور بخاری نے (افقتے ۴۸ / ۲۹۹) میں كی

<sup>&#</sup>x27; (۲) فتح الباري ۴/ ۲۰ ۱۹ اوراس کے بعد کے صفحات۔

<sup>(</sup>۳) سابقه مراجع <sub>-</sub>

حاجت کی بنا پر صحیح ہے، اور اس کے لئے اللہ تعالی کے اس قول سے استدلال کیا گیا ہے: "قَالَ لَنُ أُرْسِلَهُ، مَعَكُمُ حَتّی تُؤتُونِ مَوْثِقًا مِّنَ اللّٰهِ لَتَأْتُنَنِی بِهِ إِلاَّ أَنُ یُّحَاطَ بِکُمْ" ((یعقوب نے) کہا میں تو اسے تمہارے ساتھ ہر گر بیجنے کا نہیں جب تک تم اللہ کی قتم کھا کر مجھے قول نہ دے دو کہ تم اسے (واپس) لے ہی آؤگے سوااس صورت کے کہ تم (خود) ہی (کہیں) گھر جاؤ)۔

ایک قول ہے کہ بیتے نہیں ہے، اس لئے کہ آزاد شخص قبضہ کے تحت نہیں آتا ہے، اور نہ اس کوحوالہ کیا جاسکتا ہے، اور ان میں سے بعض حضرات نے پہلے قول کو حتی قرار دیا ہے (۱)۔

## ب- كفاله بالنفس كا قابل ضمان مونا:

◄ ٣٠ – فقہاء کے مابین اس میں کوئی اختلاف نہیں کہ جس شخص پردین
 ہواس کا کفالہ بالنفس شیخ ہے ۔ لیکن جس پرحدیا قصاص واجب ہواس
 کے کفالہ بالنفس کے جائز ہونے کے درمیان اختلاف ہے اور یہ
 حسب ذیل تفصیل کے مطابق ہے۔

حنفیہ کا مذہب ہیہ ہے کہ جس شخص کے ذمہ دین ہواس کا کفالہ بالنفس جائز ہے، اس لئے کہ بیخض اس شخص کو حاضر کرنے کی ذمہ داری لینا ہے جس کا حاضر کرنا ایسی مجلس میں واجب ہوتا ہے جس میں اسے حاضر ہونا چاہئے، اور اس میں مکفول کے دین کی ذمہ داری لینا بغیر شرط کے داخل نہیں ہوگا، جیسے فیل کے کہ اگر میں اسے فلال مجلس بغیر شرط کے داخل نہیں ہوگا، جیسے فیل کے کہ اگر میں اسے فلال مجلس قضا میں فلال وقت میں حاضر نہیں کرسکوں گا تو میرے ذمہ وہ دین ہوگا جو اس کے ذمہ ہے، اسی طرح ان کا مذہب ہے کہ اس شخص کا کفالہ بالنفس جائز نہیں ہے جس پرخالص اللہ تعالی کے لئے حد ہو، جیسے زیا اور شراب یینے کی حد، اس لئے کہ حدود شبہات کی وجہ سے جسے نا اور شراب یینے کی حد، اس لئے کہ حدود شبہات کی وجہ سے

ساقط ہوجاتی ہیں، لہذا اسے وثیقہ فراہم کرنا مناسب نہیں ہوگا، چاہے مطلوب کانفس کفالہ پرآ مادہ ہو یا نہیں، اور چاہے یہ بینہ قائم کرنے سے قبل ہو یااس کے بعد ہو، اس شخص کا کفالہ بالنفس جس پر ایسی حد قذف یا ایسے شخص کا کفالہ بالنفس جس پر قصاص ہو، حفیہ کے نزد یک بالا تفاق صحیح ہوگا، بشر طیکہ مطلوب کانفس اس پرآ مادہ ہو، اس لئے کہ اس پر اس کی ذمہ داری کولازم قرار دینا ممکن ہے اور یہ خود سپر دگی ہے، اس لئے کہ ان دونوں میں خود سپر دگی واجب ہے، لہذا کفیل سے اس کا مطالبہ کیا جائے گا، تو ذمہ کا ملانا یا یا جائے گا۔

اگرمطلوب کانفس قصاص اور حد قذف میں بلا جبر گفیل دینے پر آمادہ نہ ہو، تو امام ابو حنیفہ کے نزد کیک گفالہ جائز نہیں ہوگا یعنی اس کو مجبور نہیں کیا جائے گا کہ وہ اپنے نفس کا گفیل دے جواسے مجلس قضامیں حاضر کرے، تا کہ اس کا فریق اس پر اپنا دعوی ثابت کرے اور اس حالت میں صاحبین کے نزد یک کفالہ بالبدن جائز ہوگا اس لئے کہ بندہ کا حق یا یا جاتا ہے، لہذا و ثیقہ دینا مناسب ہوگا ()۔

اور مالکیہ کفالۃ الوجہ کی دونوں قسموں کے درمیان فرق کرتے ہیں۔

#### ضمان الوجه:

ا ۳- یہاں شخص کی ذات کولانے اوراسے ضرورت کے وقت حاضر کرنے کی ذمہ داری لینا ہے جس کا ضان لیا گیا ہے ،اور یہ صرف اس صورت میں جائز ہے جبکہ جس کا ضان لیا گیا ہے وہ قرض دار ہو،اس لئے کہ ضان کا مقتضی اسے دائن کے پاس حاضر کرنا ہے تا کہ وہ اس

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۲۹۸٬۲۹۵،بدائع الصنائع ۲۸۸، فتح القدیر ۲۸۲٬۲۸۵۲-

سے اپنے قرض کو وصول کرنے پر قادر ہو، لہذا اس شخص کے بارے میں ضان الوجہ صحیح نہیں ہوگا جس پر قصاص یا حد یا تعزیر ثابت ہو<sup>(1)</sup>، اور ضان الوجہ جب بیوی کی طرف سے صادر ہوتو شوہر کو اسے در کر دینے کا حق حاصل ہے، چاہے عورت کا ضان اپنے شوہر کے لئے ہو، اور چاہے وہ دین جواس آ دمی پر ہو گئے ہو یا کسی دوسر ہے کے لئے ہو، اور چاہے وہ دین جواس آ دمی پر ہو جس کا ضان لیا گیا ہے عورت کے ایک تہائی مال کے برابر ہو یا اس سے کم یا زیادہ ہو، اس لئے کہ اس صورت میں بیدا ندیشہ ہے کہ عورت اس کے طلب کرنے کے لئے نظے اور اس میں اس کے لئے نقطان ہے۔ نقصان ہے۔ نقصان ہے۔ نقصان ہے۔

#### طلب كرنے كاضان:

۳۲ - یقرض دارکوطلب کرنے اورا گروہ چھپ جائے تواسے تلاش کرنے، اوراس تک رہنمائی کرنے کی ذمہ داری لینا ہے نہ کہ اس کو حاضر کرنے کی ذمہ داری لینا ہے، اورایک قول یہ ہے کہ اس کو حاضر کرنے کی ذمہ داری لینا ہے، اورایک قول یہ ہے کہ اس کو حاضر کرنے کی ذمہ داری لی گا، اوراس وجہ سے ضان طلب اس شخص کے حق میں صحیح ہے جو کسی حق مالی یا قصاص اور دیگر حقوق بدنیہ مثلاً کسی آدمی سے متعلق حدود و تعزیرات کی وجہ سے مطلوب ہو، مثلاً کفیل کہے کہ میں اس کو طلب کرنے کا کفیل ہوں، یا یہ کہ میں صرف تلاش کرنے کا صفان لوں گا، یا یہ کہ میں صرف اس کے جسم کا صفان لوں گا، یا یہ کہ میں اس کے جسم کا صفان لوں گا، یا یہ کہ میں اس کے جسم کا صفان لوں گا، یا یہ کہ میں اس کے جسم کا صفان لوں گا، یا یہ کہ تو مال کا تا وان نہیں دوں گا

شافعیہ کے زویک کفالہ بالبدن کا حاصل جیسا کہ امام غزالی نے

(۳) الدسوقی والدردیه ۳۲/۳،المواق۵/۵۰ااوراس کے بعد کےصفحات۔

کہاہے، جس شخص کے بدن کا کفالہ لیا گیاہے اس کو حاضر کرنے کی ذمہ داری لیناہے، پس ہروہ شخص جس پرمجلس قضا میں طلب کے وقت حاضر ہونا لازم ہو یا اس کو حاضر کرنا ضروری ہوتو اس کا کفالہ بالنفس جائز ہوگا۔لہذا جس پرکسی آ دمی کا حق مالی ہوجیسے قرض دار، اجیراور کفیل اس کا کفالہ بالنفس جائز ہوگا اور اظہر قول کے مطابق جس پر آدمی کے لئے سزاوا جب ہو، جیسے قصاص اور حدقذ ف، تو اس کا کفالہ بالنفس جائز ہوگا، اور ایک قول یہ ہے کہ قطعاً صحیح نہیں ہوگا، اور رائح قول کے مطابق اس شخص کا کفالہ بالنفس صحیح نہیں ہوگا، اور رائح کے لئے حد ہوجیسے زنا اور شراب پینے کی حد، بعض لوگ کہتے ہیں کہ اس میں دوقول ہیں۔

لہذا اگر اس شخص کا کفالہ بالنفس لے جس پر مال ہوتو اس کی مقدار کاعلم شرط نہیں ،اس لئے کہ فیل کے لئے بیلازم نہیں ہے،لیکن بیشرط ہے کہ وہ ایسی چیز ہوجس کا ضائ صحیح ہو۔

بچہاور مجنون کا کفالہ بالنفس ان دونوں کے ولی کی اجازت سے صحیح ہوگا ، اس لئے کہ بھی اتلاف وغیرہ میں ان دونوں کی ذات پرشہادت قائم کرنے کے لئے ان دونوں کو حاضر کرنے کی ضرورت پڑتی ہے، قیدی اور غائب کا کفالہ بالنفس صحیح ہے اگر چہ فی الحال مقصد کو حاصل کرنا دشوار ہے، اور میت کا کفالہ بالنفس اس کو دفن کرنے سے قبل صحیح ہے تا کہ اس کی ذات پر وارث کی اجازت سے گو اہی دی حائے۔

اور قاعدہ یہ ہے کہ ہروہ دین جس کا دعویٰ اگر کسی شخص پر کسی حاکم کے پاس کیا جائے تواس کے لئے حاضر ہونالازم ہو،توجس شخص کے ذمہ بیددین ہواس کا کفالہ بالنفس صحیح ہوگا (۱)۔

<sup>(</sup>۱) الشرح الكبيرللدرديروحاشية الدسوقى ۱۳ م ۱۳۸۳، المواق ۱۰۵ ۱۱۰ اوراس كے بعد كے صفحات ـ

<sup>(</sup>۲) الدسوقى والدردير٣٧ م٣٠ـــ

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۴/ ۲۵۳، الشرقاوی علی التحرير ۱۱۹۱۲، القليو بی وعميره ۲۸ ۳۲۸،۳۲۷، نهاية المحتاج ۱۸ ۳۳ اوراس کے بعد کے صفحات، تحفة المحتاج مع حواثی ۲۲۱،۲۵۸ و

حنابلہ کا مذہب ہے ہے کہ اس شخص کو صاحب حق کے پاس حاضر کرنے کی ذمہ داری لینا صحیح ہے جس کے ذمہ مالی حق ہو، چاہے وہ شخص جس کے ذمہ دین لا زم ہو، گفیل کو اس شخص کا کفالہ بالنفس صحیح ہوگا جس کے ذمہ دین لا زم ہو، گفیل کو دین معلوم ہو یا معلوم نہ ہو، اور مکفول کا حاکم کے پاس قید ہونا اس کے جواز کے لئے مانع نہیں ہے، کیونکہ جو شخص اس کے پاس محبوس ہو اس کی حوالگی حاکم کے تام معلم سے مکن ہے۔

اوراس خص کا کفالہ بالنفس جس پراللہ کے لئے حد ہوجیسے حدزنا،
یاا یسے خص کا کفالہ بالنفس جس پر کسی آ دمی کے لئے حد ہوجیسے حد
قذف صحیح نہیں ہوگا، اس لئے کہ حضرت عمر وبن شعیب عن ابیع ن جدہ
کی حدیث مرفوع ہے، "لا کفالہ فی حد" (۱) (حد میں کفالہ نہیں
ہے) اور اس لئے کہ اس کا مدار شبہ کی بنا پر ساقط کرنے اور ساقط
ہونے پر ہے، لہٰذا اس پر وثیقہ نہیں لیا جاسکتا ہے اور نہ ہی جنایت
کرنے والے کے علاوہ سے اسے لینا ممکن ہے، اورا یسے خص کا کفالہ
بالنفس جس کے ذمہ قصاص ہودرست نہیں ہے، اس لئے کہ یہ حدک
درجہ میں ہے، بچہ ، مجنون ، مجبوس اور غائب کا کفالہ بالنفس صحیح ہے۔
مکفول کو حاضر نہیں کرے گا تو مال کا ضامن ہوگا، اور کفالہ فوری طور
یر بھی صحیح ہوتا ہے اور تاخیر کے ساتھ بھی جیسا کہ اس طرح ضان صحیح

(۱) حدیث: "لا کفالة في حد" کی روایت بیه قی (۲/۷۷) نے کی ہے، اور اس کی سند کوضعیف قرار دیاہے۔

ہوتاہے (۲)۔

کفالہ کے آثار: اول: کفیل کے ساتھ مکفول لہ کی نسبت: اگر کفالہ ہالمال یا ہائنفس ہوتو حکم الگ الگ ہوگا۔

الف-كفالة المال:

وه مال جس کا کفاله لیا گیاہے وہ بھی دین ہوتا ہے اور بھی عین۔

ا- دين كاكفاله:

دین کے کفالہ سے متعلق بیاحکام ہیں:

#### مطالبه كاحق:

ساسا – حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب ہے کہ مکفول لہ قرض خواہ کو حق ہے کہ دین کی ادائیگی کا وقت آ جانے پراس کا مطالبہ دشوار ہو،

کرے، اس قید کے بغیر کہ اصیل بعنی مکفول عنہ سے مطالبہ دشوار ہو،
اسی طرح وہ اس کے اصیل سے اس کی مدت پوری ہونے کے وقت مطالبہ کرسکتا ہے، اس لئے کہ ان دونوں میں سے ہر ایک کا ذمہ پورے دین کے ساتھ مشغول ہے، البندا اسے اختیار ہے کہ ان دونوں میں سے جس سے چاہے، اجتماعی اور انفرادی طور پر مطالبہ کرے (۱)۔
میں سے جس سے چاہے، اجتماعی اور انفرادی طور پر مطالبہ کرے (۱)۔
مالکیہ کے نزد یک ایک روایت جس پر بعض شہروں میں عمل جاری ہے اور یہی اظہر ہے، یہ ہے کہ بعینہ یہی تھم ہوگا۔

ان حضرات کے نزدیک دوسری روایت بیہ ہے کہ اگر دین فوری طور پر واجب الاداء ہو، اور اصیل موجود اور مالدار ہو، وہ جھگڑالو اورادائیگی میں ٹال مٹول کرنے والا نہ ہو، یا اصیل غائب ہواوراس کا مال موجود اور ظاہر ہو کہ اس سے بغیر دوری اور مشقت کے وصول کرنا

<sup>(</sup>۲) کشاف القناع ۳۱۲ ساوراس کے بعد کے صفحات، مطالب اُولی اُنہی ۳۱۷ سام ۱۹۱۳، کمغنی ۹۹٬۹۹۷ و ۹۹٬۹۲۷ و ۱

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲ ر ۱۰ نهایة الحتاج ۱۸ ر ۳ ماره ۳ مارغنی ۵ ر ۸۳\_

ممکن ہوتو مکفول لہ قرض خواہ کے لئے کفیل سے مکفول بہ دین کا مطالبہ کرنا جائز نہیں ہوگا، اور بیاس صورت میں ہے جبکہ عقد کفالہ میں بیشر طنہیں لگائی ہو کہ وہ ان دونوں میں سے جس سے چاہے گاحق وصول کرے گا، اور بیاس وجہ سے ہے کہ دین ابتداء میں صرف اصیل پرواجب ہوتا ہے اور کفالہ وثیقہ ہے، لہذا اس سے تق اسی صورت میں وصول کیا جائے گا جبکہ اصیل سے اس کا وصول کرنا دشوار ہو، جیسے رہی اس

## كفيل كامتعدد ہونا:

شافعیہ کا دوسرا قول ہیہ ہے کہ دائن کو ہر گفیل کے تعلق سے وہی حق ہوگا جوایک گفیل کے تعلق سے ہوتا ہے اس لئے کہ ان میں ہرایک پورے دین کا گفیل شار کیا جائے گا۔

مالکیدنے اضافہ کیا ہے کہ اگر دائن شرط لگادے کہ ان میں سے

بعض دوسر بعض کے ذمہ دار ہوں گے تواسے حق ہوگا کہا گردوسرا غائب ہوجائے یا وہ فقیر ہوجائے اور مفلس قرار پائے ، تواپ تمام حقوق ان میں سے سی ایک سے وصول کر لے ، کین اگر سب موجود ہوں اور مالدار ہوں تو وہ ان میں سے ہرایک سے صرف اسی کے حصہ کا مطالبہ کرے گا جو دین کی تقسیم کی صورت میں اس پر واجب ہوں۔

### مطالبه كاوقت ، جكه اور موضوع:

سل کی در مداری اس دین تک محدود ہوگی جس کی دمداری اسل پر ہو، چنانچہوہ اس وقت اور اس جگہ میں اسے ادا کرے گا جس پر ان دونوں نے اتفاق کیا ہے، اور بیان شرائط کی رعایت کے ساتھ ہوگا جس کو عقد کفالہ شامل ہو، اور تبخیز ، تعلیق یا مدت کی طرف نبیت یا موقت کرنے یا شرط کے ساتھ اتصال کی رعایت کی جائے گی جن کا بیان کفالہ کے صیغہ میں گذر دیکا۔

اگردین مؤجل کا گفیل مرجائے تو امام زفر کے علاوہ حنفیہ، شافعیہ اور ایک روایت میں حنابلہ کے نزدیک اس کی موت سے دین فوری طور پر واجب الا داء ہوجائے گا، اس لئے کہ اس کا ذمہ ختم ہوگیا اور دائن کے لئے ور شہاں کے ترکہ میں سے دین کے مطالبہ کا حق ثابت ہوگا، اور امام احمد کامشہور مذہب سے ہے کہ اگر ور شربین یا گفیل کے ذریعہ دین کی تو ثیق کردیں توموت کی وجہ سے دین فوری واجب الا دا نہیں ہوگا۔

مالکیہ کا مذہب ہے کہ اگر ضامن دین کی مدت پوری ہونے سے قبل مرجائے تواس کے حق میں اس کا ضان ختم ہوجائے گا، اور دائن کو

<sup>(</sup>۱) الخرشی ۸ / ۳۳، الدسوقی والدردیر ۳۷ / ۳۳ اوراس کے بعد کے صفحات، منح الجلیل ۳۵۹٫۳

<sup>(</sup>۱) فتح القدير ۲۳۹،۲۳۸، الدسوقي ۳۲۳۳، نهاية الحتاج ۶۸۳۸،۳۸۸، المغني ۷۵/۵۹

اختیار ہوگا کہ وہ اسے مدت پوری ہونے تک باقی رکھے اور پھرامیل
سے مطالبہ کرے یا وہ اپنے حق کوجلدی وصول کرے، اور اسے ضامن
کے ترکہ سے لے لے اگر چہامیل موجود اور مالدار ہواس لئے کہ اس
کی مدت پوری نہیں ہوئی، لیکن اگر ضامن مدت پوری ہونے کے وقت
یا اس کے بعد مرجائے اور مدیون حاضر اور مالدار ہوتو دین ترکہ سے
نہیں لیا جائے گا، اور وہ ترکہ سے صرف اس وقت وصول کیا جائے گا
جبکہ وہ غائب اور مفلس ہو، یا یہ کہ بغیر مشقت کے اس سے وصول کرنا
ممکن نہ ہو (۱)۔

# دائن تعلق کے فیل کے حقوق:

۱۳۱ – اگر ضان اصیل کی اجازت سے ہواور اصیل ادائیگی سے قبل وفات پا جائے تو گفیل کوئی ہوگا کہ دائن سے مطالبہ کرے کہ وہ اپنے مدیون کے ترکہ سے اپنے دین کے بقدر لے لے، یا دوسرے قرض خواہوں کی موجودگی میں جتنااس کا حصہ بنے لے لے، یااس کو معاف کردے تا کہ رجوع نہ کر سکنے کے احتمال سے بچا جاسکے اور ضامن کے لئے بیتی اس وقت ثابت ہوگا جب کہ اصیل مفلس ہوجائے اور دائن اصیل کے مال کوفروخت کرنے کا مطالبہ کرے تا کہ اپنا دین یا دوسرے قرض خواہوں کی موجودگی میں جتنا اس کا حصہ بنے وصول دوسرے قرض خواہوں کی موجودگی میں جتنا اس کا حصہ بنے وصول کرنے سے قبل ہوگا۔

ما لکیہ کا مذہب ہیہ ہے کہ ضامن سے اگر قرض دہندہ دین کا مطالبہ کرے تو اس کوئل ہوگا کہ وہ اس کے مطالبہ کور دکر دے بایں طور کہ مدیون موجود اور مالدار ہے، تو پہلے اس سے مطالبہ کرنا واجب ہوگا، یا بیر کہ مدیون کا مال موجود ہے جس سے قرض کو پورا کرنا بغیر مشقت کے

ممکن ہے، اگر چہ مدیون موجود نہ ہو، اگر دائن مدیون کے مالدار ہونے کے باوجود دین کومو خرکر دیتو ان کے نزدیک ضامن کوحق اعتراض حاصل ہوگا، اور قرض دہندہ کو دومعاملوں کے درمیان اختیار حاصل ہوگا، یا تومہلت دینے سے وہ رجوع کرلے یا مہلت دینے کو برقرار رکھے اور ضامن کو کفالہ سے بری کردے۔

اسی طرح اگر دین کی مدت پوری ہوجائے اور مدیون ادائیگی پر قادر ہوتو ضامن کوئی ہوگا کہ دائن پر لازم کرے کہ وہ مدیون سے دین کا مطالبہ کرے، اس خطرہ سے کہ کہیں وہ مرنہ جائے یا مفلس نہ ہوجائے، ورنہ کفالہ ساقط کردے (۱)۔

#### ٢- عين كا كفاله:

کسا – حفیہ اور حنابلہ کا مذہب میہ ہے کہ قبیل اگر کسی الی شی کا کفالہ لے، جو بذات خود قابل ضان ہوتو جب تک وہ چیز موجود ہو، وہ اس کی حوالگی کا التزام کرے گا اور اگر وہ ہلاک ہوجائے اور وہ مثلی ہوتو مثل کی والیسی اور اگر قیمی ہوتو قیمت کی ادائیگی اس پرلازم ہوگی۔

اور جب الیی شی کا کفالہ لے جود وسرے کے عوض قابل ضان ہو تو اگر وہ موجود ہوتو اس پر صرف اسی کی حوالگی واجب ہوگی، اور اگر ہلاک ہوجائے تو کفالہ ساقط ہوجائے گا اور اس پر کوئی چیز لازم نہ ہوگی۔

اور جب الی امانت کا کفالہ لے جس کی حوالگی واجب ہوتو اگروہ موجود ہوتو اس کی حوالگی کا ذمہ دار ہوگا اور اگروہ ہلاک ہوجائے ، تواس پر کوئی چیز لازم نہ ہوگی ، اور اگر ایسی امانت کا کفالہ لے جس کی حوالگی

<sup>(</sup>۱) الشرح الكبيرمع حاشية الدسوقي ۳۸ ۱۳۳۸، من الجليل ۱۹۰۳، نهاية المحتاج مهرمخ الجليل ۱۹۰۳، نهاية المحتاج مهر ۲۸ ۱۸ من د كيسك المعنى

<sup>(</sup>۱) ابن عابدين ۱۹۸۵، الدسوقی والدردير ۱۳۸۳، القليو بي وعميره ۸۱/۱۸-۱۸ مفنی ۱۸۵۵

واجب نه ہوتواس پر کوئی چیز لازمنہیں ہوگی<sup>(۱)</sup>۔

مالکیکا مذہب ہے ہے کہ فیل اگر کسی چیزی ضانت اس شرط پر لے کہ اگر وہ تعدی یا کوتاہی کی وجہ سے تلف ہوجائے تو وہ مثل کی واپسی یا قیت کی ادائیگی کا ذمہ دار ہوگا تو وہ اس ضان کولازم کرنے والا قرار پائے گا،کیکن اگروہ اس کی ذات کی حوالگی کی ضانت لے تواس پر کوئی چیزلازم نہیں ہوگی (۲)۔

شافعیہ کا مذہب قابل ضان اعیان کے کفالہ کے سیحے ہونے کے قول کی بنیاد پر بیہ ہے کہ اگر وہ موجود ہوتو ضامن اس کی حوالگی کا ذمہ دار ہوگا، اور اگر وہ ہلاک ہوجائے تو ان حضرات کے نزدیک دوقول ہیں: اول: اس کا ضان کفیل پر واجب ہوگا، دوم: وہ اس کا ضامن نہیں ہوگا اور کفالہ ختم ہوجائے گا (۳)۔

#### ب- كفاله بالنفس:

۸ ۲۰ - حنفیہ کا مذہب ہے ہے کہ کفالہ بالنفس کا حکم ہے ہے کہ طالب اور مکفول کے درمیان الیم جگہ میں تخلیہ واجب ہے جس میں طالب مکفول کو جلس قضا میں حاضر کرنے پر قادر ہو،اس لئے کہ اس سے عقد کا مقصد حاصل ہوجائے گا اور بہ قاضی کے سامنے حق کو وصول پانا ہے،لہذا جب وہ اسے انجام دے گا تو کفالہ تم ہوجائے گا،اس لئے کہ اگر فیل مطلوب کو جنگل میں حوالہ کر ہے وہ اپنی ذمہ داری کو پورا کرنے والنہیں ہوگا، لیکن اگر وہ اسے کسی شہر میں حوالہ کرے تو وہ اس حاسی شہر میں حوالہ کرے تو وہ اس حاسی حاسی شہر میں حوالہ کرے تو وہ اس حاسی کی قید لگائی گئی ہو، اس لئے کہ کفالہ کا مقصد الیمی جگہ میں حوالگی کی قید لگائی گئی ہو، اس لئے کہ کفالہ کا مقصد الیمی جگہ میں حوالگی کی قید لگائی گئی ہو، اس لئے کہ کفالہ کا مقصد الیمی جگہ میں

مطلوب ہے جس میں وہ اسے قاضی کی مجلس میں حاضر کرنے پر قادر ہو، لہٰذاکسی جگہ کی قیدنہیں لگائی جائے گی، اس لئے کہ قیدلگانے میں کوئی فائدہ نہیں ہے۔

اگرکفالہ میں شرط لگائے کہ اسے کسی متعین شہر میں حوالہ کرے گا اور اسے دوسرے شہر میں حوالہ کرد ہے تو امام ابو حنیفہ کے نزد یک وہ کفالہ سے نکل جائے گا، اس لئے کہ مقصد مخصوص قاضی کے سامنے حق کا وصول پانا ہے، لہذا وہ کسی ایک قاضی کے ساتھ مقید نہیں ہوگا، اور صاحبین کا مذہب سے ہے کہ فیل اس حوالگی کے ذریعہ کفالہ سے نہیں فیلے گا، اس لئے کہ طالب نے معتبر شرط رکھی ہے اور اس کا مقصد اس کو لازم قرار دینا ہے، اس لئے کہ بھی اس کی ججت اور اس کا بینہ اس شہر میں ہوتا ہے نہ کہ دوسر سے شہر میں۔

اگر کفیل بالنفس متعدد ہوں اوران میں سے ایک مطلوب کو حاضر کرد ہے تو اگر کفالہ ایک عقد میں ہوتو سب بری ہوجا ئیں گے، اس لئے کہ مکفول فیہ ایک ہی فعل ہے، اور وہ اسے حاضر کرنا ہے، لہذا وہ ان میں سے ایک کے ذریعہ مکمل ہوجائے گا، اوراگر کفالہ ان کی تعداد کے اعتبار سے متعدد عقود میں ہوتو صرف وہ بری الذمہ ہوگا جو مطلوب کو حاضر کرے، اس لئے کہ اس وقت مکفول ان کی تعداد کے اعتبار سے متعدد افعال ہیں لہذا ان میں سے ایک کا فعل دوسرے کا فعل شار نہیں ہوگا۔

اورگفیل وقت معین میں مطلوب کو حاضر کرنے کا ذمہ دار ہوگا، اگر مطلوب کی جگہ معلوم ہوتو گفیل کو حق نہیں ہوگا کہ مہلت طلب کرے، کھر جب وہ حاضر نہ کر نے تواس پر مجبور کیا جائے گا، اس کئے کہ وہ اپنے او پرلازم حق کی ادائیگی سے بازر ہا، کیکن اس پر مطلوب کا دین لازم نہیں ہوگا، اس کئے کہ حفیہ کے نزدیک کفالہ بالنفس کا تقاضہ محض حاضر کرنے کا ذمہ دار ہونا ہے، البتہ اگر عقد میں اس کی شرط لگادے، جیسے وہ کہے

<sup>(</sup>۱) الفتاوي البنديية ٣/٢٥٣، فتخ القديم ٢/١٣، ١٣، ١٣، مفني ٥/١٥٠٠ ـ ٧١ـــ

<sup>(</sup>٢) الدسوقي والدردير٣/ ٣٣٨، الحطاب ٩٨/٥، الخرثي ٢٨/٥\_

<sup>(</sup>۳) القليو بي ومميره ۲۲ سر۳۹ نهاية الحتاج ۱۲۸ م-

کہ اگر میں اسے حاضر نہیں کروں گا تو میرے اوپر وہ دین ہوگا جواس کے ذمہ ہے، تواس پر دین لازم ہوگا، اور اگر وہ اس کے حاضر کرنے پر قادر ہوتو کفالہ بالنفس سے بری نہیں ہوگا، اور جب مطلوب اپنی حوالگی کے سلسلہ میں فنیل کی بات ماننے سے انکار کردے تو اسے حاکم سے رجوع کرنے کا حق ہوگا تا کہ وہ اپنے مدد گاروں کے ذریعہ اس کی مدد کرے، اور بیاس صورت میں ہے جب کہ کفالہ مطلوب کے حکم سے ہو، اور اگر اس کے حکم سے نہ ہوتو کفیل صرف اس کی جگہ مکفول لہ کی رہنمائی کردے گا اور ان دونوں کے درمیان تخلیہ کردے گا۔

اگرمکفول مرتد ہوجائے اوردارالحرب چلا جائے تو گفیل کفالہ سے نہیں نکے گا، اس لئے کہ دارالحرب کے ساتھ اس کا لاحق ہونا صرف اس کے اموال اوراس کے ورثاء کے درمیان ان کی تقسیم کے حق میں حکماً اس کی موت کی طرح سمجھا جائے گا، لیکن اپنی ذات کے بارے میں اس سے تو بددار الاسلام کی طرف رجوع اوراپیخ کو اپنے قرایق کے حوالہ کرنے کا مطالبہ کیا جائے گا، پس گفیل اپنے کفالہ پر باقی رہے گا، اورقاضی اسے مناسب مدت تک کی مہلت دےگا۔ پر باقی رہے گا، اورقاضی اسے مناسب مدت تک کی مہلت دےگا۔ اس لئے کہ وہ اسے حاضر کرنا ساقط ہوجائے گا، اس لئے کہ وہ اسے حاضر کرنا ساقط ہوجائے گا، اور اگر گفیل مرجائے تو کہی تھم ہوگا، اس لئے کہ وہ ''مکفول بالنفس'' سے حاضر ہونا ساقط ہوجائے تو یہی تھم ہوگا، اس لئے کہ وہ ''مکفول بالنفس'' کے دوالہ کرنے پر قادرشار نہیں کیا جائے گا، اور اس کا مال اس واجب کو اور اگر مکفول لہ مرجائے تو وصی کوحق ہوگا کہ قیل سے مطالبہ کرے، اور اگر مصی نہ ہوتو اس کے وارث کوحق ہوگا اس لئے کہ وہ میت کے اگر وصی نہ ہوتو اس کے وارث کوحق ہوگا اس لئے کہ وہ میت کے اگر مقام ہے ''ا

(۱) حاشیہ ابن عابدین ۲۹۷۸ اوراس کے بعد کے صفحات، بدائع الصنائع ۲۸ م اوراس کے بعد کے صفحات، فتح القدیم ۲۸۵۸ اوراس کے بعد کے صفحات۔

مالکیہ کا مذہب سے ہے کہ فیل بالنفس دین کی مدت پوری ہونے کے بعدالیی جگہ میں مطلوب کی حوالگی کا ذمہ دار ہوگا جس میں طالب قاضی کے سامنے اس سے اپنے قرض کو وصول کرنے پر قادر ہو، لہذا اگر اسے ایسی جگہ حوالہ کردے جہاں حاکم یا قاضی موجود ہوتو کفالہ سے بری ہوجائے گااگر چیاس شہر میں نہ ہو جہاں ضان لیا گیا ہو، اسی طرح اگر دین کی مدت پوری ہونے کے بعد ضامن اسے اپنے کو دائن کے حوالہ کردے تو بری موجائے گا اور اگر حوالگی دین کی مدت پوری ہونے سے قبل ہو یا اس موجائے گا اور اگر حوالگی دین کی مدت پوری ہونے سے قبل ہو یا اس کے بعد ہولیکن فیل کے حکم کے بغیر ہو، تو ضامن کفالت سے بری نہیں ہوگا

اور مذہب میں مشہور قول سے ہے کہ اگر ضامن نے جس کی ضانت کی ہے اس کو وقت معین میں حاضر نہ کرے، اور مدیون کا غائب ہونا قریبی مدت میں ہوتو معمولی مہلت مثلاً ایک دن کے بعد اس پروہ دین لازم ہوجائے گا جو مدیون پر ہوگا اور اگر اس کا غائب ہونا بعید ہوتو بغیر مہلت کے لازم ہوجائے گا اور ابن عبد الحکم کا مذہب سے کہ وہ ضامن نہیں ہوگا، وہ صرف اسے حاضر کرنے کا فرمدار ہوگا۔

کفیل ثابت کردے کہ مدت پوری ہونے کے وقت مطلوب تنگ دست تھا تو اس پر ضان لازم نہیں ہوگا ،اس میں ابن رشد کا اختلاف ہے،اوراسی طرح اگروہ ثابت کردے کہ مکفول تاوان کے فیصلہ سے پہلے مرچکا ہے تو وہ ضان کا ذمہ دار نہیں ہوگا ،اس لئے کہ جس شخص کی ضانت کی گئی تھی وہ مرچکا ہے،اور اگر بیر ثابت ہوکہ وہ فیصلہ کے بعد مراہے تو تاوان باقی رہے گا۔

ضانِ طلب میں کفیل ذمہ دار نہیں ہوگا سوائے اس چیز کے جس کے ذریعہ دائن کو مدیون پر قوت حاصل ہوا ور دائن اس کا مطالبہ کرے

اورا گروہ دعوی کرے کہ اس نے اسے نہیں یا یا تو تصدیق کی جائے گی، اوروہ قتم کھائے گا کہ اس نے اس کے طلب کرنے میں کوتا ہی نہیں کی ہے،اوروہ اس کی جگہ کونہیں جانتا ہے،اگروہ تتم کھانے سے ا نکارکردے تو تاوان دے گا۔

ماوجود اس تک رہنمائی کرنے میں کوتا ہی کرے، یہاں تک کہ وہ بھاگ نکلے تو تاوان دے گا<sup>(۱)</sup>۔

شا فعیہ کا مذہب ہے کہ فیل پائنفس مدیون کوجا ضرکرنے اور اسے عقد کے ذریعہ معین شدہ جگہ میں حوالہ کرنے کا ذیمہ دار ہوگا، بشرطیکہ وہ جگہاس کے لائق ہو، ورنہ اگر کفالہ کی جگہ مناسب ہوتو وہ متعین ہوگی اورسیردگی کے لئے کسی شہر کی قید لگانا معتبر ہوگا، اس کی رعایت کرنا واجب ہوگا، اورمکفول لہ کے لئے جائز ہوگا کہ وہ دوسری جگہ میں حوالگی کورد کردے، اور اگرشم میں کسی متعین جگہ کی تعین کردے تو المہذب میں ہے کہ اگراسے اس جگہ کے علاوہ میں حاضر کرےجس میں حوالگی کی نثر ط لگائی گئی ہوتو اگراس جگہا سے قبول کرنے میں ضرر ہو یااس کورد کرنے میں اس کی کوئی غرض ہوتو اس کا قبول کرنااس پرلازم نہیں ہوگا ،اورا گراس کو نہ تو کو ئی ضرر ہواور نہ ہی اس کی کو ئی غرض ہوتو اس کا قبول کرنا واجب ہوگا، پھراگر وہ اسے قبول نہ کرے تو گفیل مطلوب کو حاکم کے پاس حاضر کرے گا، تا کہ وہ اس کی طرف سے قبول کرے اور وہ بری ہوجائے۔

(I) الدسوقی والدرد پر ۳۴۵ ساور اس کے بعد کے صفحات، المواق

\_117:1+0/0

طرح اگرمکفول اینے کوحوالہ کردے، پیظا ہر کرتے ہوئے کہ وہ اپنے

کو گفیل کی براء ت کے لئے حوالہ کررہا ہے تو وہ کفالہ سے بری

ہوجائے گا،اوراس کااظہار کئے بغیرمحض اس کا حاضر ہونا کافی نہ ہوگا۔

یراس کو حاضر کرنا لازم نه ہوگااس کئے کہ عذر موجود ہے اور اگراسے

اس کی جگہ کاعلم ہوتو راستے کے مامون ہونے کی صورت میں اس پر

اس کا حاضر کرنا لازم ہوگا ، اور معمول کے مطابق آ مدورفت کی مدت

کی مہلت دی جائے گی ، اور اگروہ مدت گذرجائے اور وہ اسے حاضر

نہ کرے تواسے قید کیا جائے گاجب تک کہ دین ادانہ کر دے،اس کئے

کہ وہ کوتا ہی کرنے والا ہے،اورایک قول بیہ ہے کہا گراس کی غیبو بت

مسافت قصر کے بقدر ہوتواس کا حاضر کرنالا زمنہیں ہوگا،اوراضح قول

بہے کہ اگر مکفول مرجائے یا بھاگ جائے یاروپوش ہوجائے اوراس

کی جگہ کاعلم نہ ہو، تو کفیل سے اس دین کا مطالبہ ہیں کیا جائے گا جواس

کے ذمہ ہے، اوراضح کے مقابلہ میں دوسرا قول بیرہے کہ وہ تاوان

دے گا، اوراضح بیہ ہے کہ اگروہ کفالہ میں مکفول کو حاضر نہ کرنے کی

صورت میں کفیل برتاوان دینے کی شرط لگائے توشرط باطل ہوگی ،اس

کئے کہ پیشرطاس کے مقتضی کے منافی ہے، اور اصح کے مقابلہ میں بیہ

حنابلہ کا مذہب بیہ ہے کہ کفالہ بالنفس میں اگر جگہ کی تعیین نہ ہوتو

محل كفاله مين مكفول كوحاضر كرنامتعين موكا، اورا گرعقد مين حبَّه متعين

ہوتو اس میں حاضر کرنا واجب ہوگا، اور اگر مکفول اینے کوحوالگی کی

قول ہے کہ کفالہ اس شرط کے ساتھ تھے ہوگا (۱)۔

اگرمطلوب غائب ہوجائے اور گفیل کواس کی جگہ کاعلم نہ ہو، تواس

اسی طرح اگراسے حاضر کرنے میں یا اس کی جگہ کو جاننے کے

اگرکفیل مدیون کوحوالگی کی جگیہ میں حوالہ کرد ہے اور کو ئی رکاوٹ نہ ہو جو طالب کو اس سے روک دے جیسے کوئی سرکش ہو جو اس کو اس ہے روک دیے تو گفیل بری ہوجائے گاورنہ بری نہیں ہوگا اوراسی

مدت اوراس کی جگہ میں حوالہ کردے، تو کفیل اس کی وجہ سے بری ۔ تخفۃ اکتاج ۵؍ ۲۵۸ اوراس کے بعد کےصفحات،روضۃ الطالبین ۸؍ ۲۵۳ اور اس کے بعد کےصفحات، الشرقاوی علی التحریر ۲ر ۱۱۹۱، القلو بی وعمیرہ ۳۲۸،۳۲۷، نہایة الحتاج ۱۸۳۳ اور اس کے بعد کے صفحات، المهذب ارا۵ س

ہوجائے گا جبیبا کہ وہ مکفول کی موت سے بری ہوجا تا ہے۔ اگرمکفول غائب ہوجائے اورکفیل کواس کی جگہ کاعلم ہوتواہے اتنی مقدار میں مہلت دی جائے گی کہوہ اس جگہ تک جائے اور اسے حاضر کرے، اگروہ اس تک جائے اور اس کے جھینے یا اس کے بھا گنے یا اس کے بازر بنے کی وجہ ہے،اس کو حاضر نہ کر سکے تواس بروہ دین لازم ہوگا جواس کے ذمہ ہے، سوائے اس کے کہوہ مال سے برأت کی شرط لگادے، اوراگراہے اس کی جگہ کاعلم نہ ہوتو اس پروہ دین لازم ہوگا جومکفول کے ذمہ ہے، اس لئے کہ اس نے اس کی حالت کے سلسلہ میں کوتا ہی کی للہذا اس کے سبب سے وہ تلف کرنے والا قرار یائے گا،اورا گرکوئی شخص دوسرے کے لئے کسی انسان کے جانبے کی ضانت لے مثلاً کوئی شخص دوسرے کے پاس اس سے قرض لینے کے لئے آئے اور وہ اس سے کیے کہ میں تجھے نہیں جانتا،لہذا تجھے نہیں دول گاتو دوسرا شخص آئے اور بیضانت لے کہ میں اسے جانتا ہوں، لہٰذا وہ اسے قرض دے دے، پھر قرض لینے والا غائب ہوجائے یا رویوش ہوجائے، تو ضامن سے دین لیا جائے گا جب تک کہ قرض د ہندہ کو مدیون کی جا نکاری نہ کرادے <sup>(۱)</sup>۔

دوم - مكفول عنه كے ساتھ فيل كاتعلق:

9 - اگر كفاله مديون كے تكم سے ہوتو كفيل كوحق ہوگا كه اس سے مطالبه كرے كه وہ اسے كفاله سے نجات دلادے، اور اسى طرح سے اس كويہ حق ہوگا كه اس نے قرض دہندہ كوجو كچھ دیا ہے اسے مكفول عنه سے واپس لے لے تفصیل حسب ذیل ہے:

الف- مدیون سے اپنے کو کفالہ سے نجات دلانے کا مطالبہ کرنا:

• ۲۷ - حفیہ کا مذہب ہے کہ کفالہ اگر مدیون کے تھم سے ہواور قرض دہندہ اس سے دین کا مطالبہ کرتے تو فیل کو بیری ہوگا کہ وہ اسے کفالہ سے نجات دلانے کا مطالبہ کرے، اور بیاس طرح سے کہ وہ قرض دہندہ کو دین ادا کر دے اور اسی طرح اگر قرض دہندہ اس کے ساتھ کر برابر رہے تو اس کوئی ہوگا کہ وہ اس کے ساتھ لگا رہے اور اگر قرض دہندہ فیل کو قید کرنے کا مطالبہ کرتے واس کوئی ہوگا کہ مدیون کو قید کرنے کا مطالبہ کرے، اور بیہ حقوق اسے اس وجہ سے حاصل موں کے کہ مدیون ہی نے اسے اس حالت میں مبتلا کیا ہے، تو اسے میں مبتلا کیا ہے، تو اسے حق ہوگا کہ اس سے اسی طرح کا معاملہ کرے جس طرح اس کے ساتھ معاملہ کیا گیا۔

لیکن اگر کفالہ مدیون کے تھم کے بغیر ہوتو کفیل کواس سے اس کے مطالبہ کاحق نہیں ہوگا، کیونکہ وہ کفالہ اور اس پر مرتب ہونے والی چیز میں تبرع کرنے والا ہے، لہذا اس کے لئے دوسرے پر اس چیز کولازم کرنے کاحق ثابت نہیں ہوگا جس کی ذمہ داری اس نے خود کی ہے۔۔۔۔

مالکیہ کا مذہب ہے کہ ضامن کواس شخص سے جس کی ضانت کی ہے یہ مطالبہ کاحق ہوگا کہ جودین اس پر ہے اس کوقرض دہندہ کے حوالہ کردے تاکہ وہ ضان سے چھٹکارا پاسکے، اور اسے حق ہوگا کہ مدت پوری ہونے کے وقت اس پر اس کو مجبور کرے، چاہے قرض دہندہ اس سے مطالبہ کرے یا نہ کرے، اور چاہے کفالہ مدیون کی اجازت سے ہویااس کی اجازت کے بغیر ہو،اورضامن کو مدیون سے یہ مطالبہ کاحق نہیں ہوگا کہ قرض کی رقم میرے حوالہ کردوتا کہ میں اسے یہ مطالبہ کاحق نہیں ہوگا کہ قرض کی رقم میرے حوالہ کردوتا کہ میں اسے

<sup>(</sup>۱) کشاف القناع ۳۸۲۳ اوراس کے بعد کے صفحات، مطالب اُولی النبی ۱۸ ۱۳ ۱۳ اوراس کے بعد کے صفحات، مطالب اُولی النبی ۱۹۲۸ اوراس کے بعد کے صفحات، المغنی والشرح الکبیر ۱۹۲۸ اوراس کے بعد کے صفحات۔

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲ را ۱، الزيلعي والشلبي ۲۸۲۳ ـ

قرض دہندہ کودے دوں اس کئے کہ مدیون ضامن کودیئے سے بری نہیں ہوگا (۱)۔

شافعیہ کا ذہب ہے کہ ضامن اگر مکفول عنہ کی اجازت کے بغیرضانت لے تو اسے حق نہیں ہوگا کہ اس سے کفالہ سے چھٹکارا دلانے کا مطالبہ کرے، اس کئے کہ وہ ضمان میں اس کی اجازت سے داخل نہیں ہوا، لہذااس براس کواس سے چھٹکارا دلا نالازمنہیں ہوگا، اورا گرمدیون کی اجازت سے ضانت لے، پھراس سے قرض دہندہ مطالبہ کرے تو اس کے لئے یہ مطالبہ کرنا جائز ہوگا کہ وہ اسے کفالہ سے نجات دلادے، اس لئے کہ جب اس کے لئے میہ جائز ہے کہ تا وان ادا کرنے کی صورت میں اس سے تا وان وصول کرے، تو اسی طرح اس کے لئے جائز ہوگا کہ اگر اس سے مطالبہ کیا جائے تو وہ مكفول عنه سے كفاله سے چھٹكارا دلانے كا مطالبه كرے، اوراگر وہ مدیون کی اجازت سےضانت لےاوراس سےقرض دہندہ مطالبہ نہ کرے، تواضح پیہ ہے کہ وہ مدیون سے مطالبہ کاحق نہیں رکھتا ہے، اس لئے کہ جب اسے اجازت نہیں ہے کہ تاوان دینے سے قبل تاوان وصول کرے تواسے حق نہیں ہوگا کہاس سے مطالبہ کئے جانے سے قبل مکفول عنہ سےمطالبہ کرے،اور مذہب میںاصح کےمقابلے میں پیہ رہن کے طور پرر کھے تواہے حق ہوگا کہ عاریت پر لینے والے سے اس کے چیٹرانے کا مطالبہ کرے ''۔

اس کےمطالبہ کاحق نہیں ہوگا،اوراس میں ایک دوسرا قول ہے کہاس كومطالبه كاحق موگا ، كيونكه اس كا ذمه اس كى اجازت سےمشغول موا ہے تواس کے لئے اس کو فارغ کردینے کے مطالبہ کاحق ہوگا، جیسا کہ اگر عاریت کے طور برکوئی ثی کے اور اسے رہن رکھ دیتواس شی کے مالک کورئن سے اس کے حیٹرانے اور فارغ کرنے کے مطالبہ کا حق ہوگا (۱)

حنابلہ کے نز دیک اگر کسی آ دمی کی طرف سے اس کی اجازت سے

ضانت لے اور پھرضامن سے مطالبہ کیا جائے ،تواس کو بہ تق ہوگا کہ

مکفول عنہ سے بہمطالبہ کرے کہ وہ اس کواس سے چھٹکارا دلائے،

اس کئے کہاس کی طرف سے اس برادائیگی اس کے حکم سے لازم ہوئی

ہے، لہذااس کے لئے اپنے ذمہ کوبری کردیئے کے مطالبہ کاحق ہوگا،

اورا گرضامن سے مطالبہ نہیں کیا جائے تو وہ مکفو ل عنہ سے مطالبہ کا

ما لکنہیں ہوگا ،اس لئے کہ جب اس کو دین کے تاوان سے قبل دین

کی واپسی کاحق نہیں ہے تواس کے لئے اس سے طلب کرنے سے قبل

### ب-مديون سے ضامن كاواليس لينا:

ا ۴ - فقہاء کے درمیان اس بارے میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ ضامن کو بیچن نہیں ہے کہ قرض دہندہ کوقرض ادا کرنے سے قبل قرض دار سے اس چیز کے حوالہ کرنے کا مطالبہ کرےجس سے قرض کی ادا تیگی ہو"۔

فقہاء کے درمیان اس کے بارے میں بھی کوئی اختلاف نہیں ہے کہ جب ضامن مکفول عنہ کے ذیمہ واجب الا داء چیز کواس کی طرف سے تبرع کی نیت سے ادا کرد ہے، تو اس کواس سے واپس لینے کاحق

قول ہے کہاسے اس سے چھٹکارا دلانے کےمطالبہ کاحق ہے، اس لئے کہاس کا ذمہاس کی اجازت سے دین کے ساتھ مشغول ہواہے، لہذا اس کے لئے جائز ہے کہ اس سے اپنے ذمہ کو فارغ کرنے کا مطالبه کرے، جبیبا کہ اگراہے کوئی شی عاریت پردے، تا کہ وہ اسے

<sup>(</sup>۱) كشاف القناع ٣ (٩٥ س، ٣ ٦٠ المغنى والشرح الكبير ٥ ( ٩٠،٩٠ ـ

<sup>(</sup>٢) حاشيه ابن عابدين ٥٥ / ١٣٣٧، الدسوقي والدردير ١٣٣٧، القليوني وعميره ۲را ۳۳۱، لمغنی والشرح الکبیر ۸۶۸۵

<sup>(</sup>۱) الدسوقی والدرد پر۳۷ ۲۰ ۳ منج الجلیل ۱۲۲۳ اوراس کے بعد کےصفحات۔

<sup>(</sup>۲) المحلي على المنهاج وحاشية القليو لي ۲را ۳۳، المهذ ب ۲ سام ۳۳ س

نہیں ہوگا،لیکن اگر ضامن قرض دہندہ کا حق مدیون کی نیت سے ادا کرے تو اس سے واپس لینے کے حکم میں تفصیل ہے جس کا بیان حسب ذیل ہے:

# ا ـ واپس لينے کی شرطيں:

۲ م - حنفیہ کفیل کے لئے مکفول عنہ سے واپس لینے کے لئے تین شرطیں لگاتے ہیں۔

اول: کفالہ مدیون کے حکم سے ہو، بشرطیکہ وہ ایسا شخص ہوجس کے لئے اپنی ذات پر دین کا اقرار جائز ہو، لہذا اگر مدیون باشعور بچہ ہویا اس کی کم عقلی یا بے وقوفی کی وجہ سے اسے تصرف سے روک دیا گیا ہو، تو کفیل کو واپس لینے کا حق نہیں ہوگا ،اس لئے کہ مکفول عنہ کے حکم سے کفالہ اس کے حق میں قرض لینا ہے، اور بیچے اور مججور علیہ کے قرض لینا ہے، اور بیچے اور مججور علیہ کے قرض لینے کے ساتھ صفحان کا تعلق نہیں ہوتا ہے۔

دوم: مدیون کے کلام میں ایسا لفظ ہوجس سے معلوم ہو کہ وہ ضامن کواپنی طرف سے ضمان ادا کرنے کا حکم دے رہا ہے، مثلاً وہ کہ: میری طرف سے ضمان ادا کر ہے کا حکم دے رہا ہے، مثلاً وہ دین کا ضمان دے دو جو میرے ذمہ فلال شخص کا ہے، ضمان کواپنی ذات کی طرف منسوب نہ کرے تو ادائیگی کے وقت فیمل کواس سے واپس لینے کا حق نہیں ہوگا ،اس لئے کہ اس حکم میں قرض لینے کا مطالبہ داخل نہیں ہوتا ہے، اور امام ابو یوسف نے کہا ہے کہ وہ مطلقاً واپس لیکے کہ اس لئے کہ ادائیگی کی تحکیل ضمان کے حکم پر ہوتی ہے، اور میاس کا نقاضہ کرتا ہے کہ وہ ادائیگی کی تحکیل ضمان کے حکم پر ہوتی ہے، اور میاس کا نقاضہ کرتا ہے کہ وہ ادائیگی میں مطلقاً اس کا نائی ہو۔

سوم: جب کفیل دین ادا کردے تو اس سے مکفول کا ذمہ بری ہوجائے گااس لئے کہوالیس لینے کاحق اس بنیاد پر ثابت ہے کہ فیل

دین کی ادائیگی میں مدیون کا نائب ہے اس لئے کہ اگر فیل قرض دہندہ کوقرض اداکردے، اور اسے معلوم نہ ہوکہ قرض دارنے اسے ادا کردیا ہے تو اس کوقرض دار سے اداکردہ شی کو واپس لینے کا حق نہیں ہوگا، اور اس کو اس شخص سے اپنی دی ہوئی شی واپس لینے کا حق ہوگا جسے اس نے دیا ہے (۱)۔

مالکیہ کا مذہب ہے ہے کہ اگر مکفول کا دین ادا کردے تو اس کو مکفول سے واپس لینے کاحق ہوگا، چاہے کفالہ اس کی اجازت سے ہو یااس کی اجازت کے بغیر ہو، یہاں تک کہ اگر بچہ کی طرف سے اس کے ولی کی اجازت کے بغیر ادا کردے تو اس کوحق ہوگا کہ ادا کردہ ڈی کو بچہ کے مال سے واپس لے، بیاس وجہ سے ہے کہ اس نے ایسی چیز کو ادا کیا ہے جو اصیل کے ذمہ واجب تھی، لہذا اس نے اس سلسلہ میں جو تا وان ادا کیا ہے اسے واپس لے گا<sup>(۱)</sup>۔

شافعیہ کا مذہب ہے کہ جوضامن دین اداکردے، اگر ضان اور ادائیگی دونوں میں مکفول کی اجازت پائی گئی ہوتو اس کو اس سے واپس لینے کاحق ہوگا، اور اس صورت میں اسے رجوع کاحی نہیں ہوگا جبکہ ان دونوں میں اس کی اجازت نہیں پائی جائے، اور اگر اصیل صرف ضان کی اجازت دے اور ادائیگی کے بارے میں خاموش رہے تو اصح قول کے مطابق گفیل اس سے واپس لے گا۔ اس لئے کہ اس نے تاوان کے سبب کے بارے میں اسے اجازت دی ہے، اور اصح کے مقابلہ میں دوسرا قول ہے کہ اس کو واپس لینے کاحق نہیں ہوگا، اس لئے کہ تاوان بغیر اجازت کے ادا کیا ہے، اور اگر اصیل موگا، اس لئے کہ تاوان بغیر اجازت دے ادا کیا ہے، اور اگر اصیل ادائیگی کے بارے میں اجازت دے اور ضمان کے بارے میں اور شمان کے بارے میں اور اگر اصیل کو کہ بارے میں اجازت دے اور ضمان کے بارے میں اور اگر اصیل ادائیگی کے بارے میں اجازت دے اور ضمان کے بارے میں

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ۵ر۱۳۱۳، بدائع الصنائع ۲رساا، الشلبی علی الزیلعی ۲ر ۱۵۳، فتح القدیر ۲ر ۲، ۳۰، ۵۰ سی المبسوط ۱۷۸۱۹

<sup>(</sup>۲) الخرثی ۱۵/۳/۵ الدسوقی والدردیر ۳/۷ ساوراس کے بعد کے صفحات ، بلغة السالک ۲/ ۱۵۸ ، بدایة المجتهد ۲/ ۲۹۴ ، القوانین الفقه په رص ۳۲۵۔

اجازت نہ دے، تو اصح قول کے مطابق کفیل اس سے واپس نہیں لے گا، اس لئے کہ تاوان صان کے ذریعہ ہوتا ہے اور اس کے بارے میں اس نے اجازت نہیں دی، اور اصح کے مقابلے میں بی قول ہے کہ کفیل کواصیل سے واپس لینے کاحق ہوگا، اس لئے کہ اس نے اس کی اجازت سے اس کے ذمہ سے دین کوسا قط کیا ہے (۱)۔

حنابلہ کا مذہب میہ ہے کہ اگر ضامن مدیون سے واپس لینے کی نیت سے وہ دین ادا کرے گاجس کا ضمان لیا ہے تو اس کے چار حالات ہوں گے۔

پہلی حالت: ضامن مدیون کی اجازت سے ضانت لے، پھراس کی اجازت سے اسے اداکرے، تو اس کو واپس لینے کاحق ہوگا، چاہے اس نے اس سے کہا ہو: میری طرف سے ضانت لو اور میری طرف سے اداکر دو، یا مطلقاً ضمان اور ادائیگی کی اجازت دی ہواور اسے اپنی طرف منسوب نہ کہا ہو۔

دوسری حالت: ضامن قرض دار کی اجازت سے ضانت لے، لیکن وہ اس کی اجازت کے بغیرادا کردے، توبھی اس کو واپس لینے کا حق ہوگا، اس لئے کہ ضان کی اجازت میں عرفاً ادائیگی کی اجازت داخل ہوتی ہے۔

تیسری حالت: ضامن قرض دار کی اجازت کے بغیر ضانت لے،
لیکن اس کی اجازت سے دین ادا کرے، تو اس کو اسی طرح واپس
لینے کاحق ہوگا، اس لئے کہ مدیون کی ادائیگی کی اجازت دیئے سے
معلوم ہوتا ہے کہ اس کا مقصد ہے کہ فیل اس کی طرف سے ادا
کرے۔

چوقی حالت: ضامن مدیون کی اجازت کے بغیر ضانت لے، اور اس کی اجازت کے بغیر ادا کرے تو اس میں دوروا بیتیں ہیں، اول: وہ ادا کردہ شی کو واپس لے گا، کیونکہ بیالیں ادائیگی ہے جودین واجب سے بری کرنے والی ہے، لہذا وہ خص اس کا ضامن ہوگا جس کے ذمہ دین ہو، اورانسان کے دوسر بے پر واجب حق کو ادا کرنے سے بیلا زم آتا ہے کہ اس کو اس سے واپس لینے کا حق ہو بشر طیکہ وہ تبرع کرنے والا نہ ہو، دوم: وہ کچھ واپس نہ لے گا کیونکہ مدیون میت کے دین کی ضانت لینے کے بعد اس پر نبی عقیقہ کے نماز جنازہ پڑھانے سے معلوم ہوتا ہے (ا) کہ اس کا ذمہ دین سے بری ہوگیا، اورا گرضامن کو مدین کی اجازت کے بغیر محض اس کے ضان لینے کی وجہ سے اس سے مدیون کی اجازت کے بغیر محض اس کے ضان لینے کی وجہ سے اس سے داپس لینے کا حق حاصل ہوتا تو میت کا ذمہ بری نہ ہوتا (۲)۔

### ۲-واپس لينے كاطريقه:

سرا ۱۹ - حفیہ کا مذہب ہیہ ہے کہ جس کفیل کو واپس لینے کا حق ہوگا وہ مکفول عنہ سے ادا کر دہ فتی کو اپس لے گا بشرطیکہ وہ دین کے مثل اور اس کی جنس سے ادا کرے، اس لئے کہ فییل (جس کو ضان کا حکم دیا گیا ہے اور اس بنیاد پر اس نے ادا کیا ہے ) اس ادائیگی کی وجہ سے دین کا مالک ہوجائے گا، اور جب وہ اس کی جنس سے اسے ادا کر دے تو وہ اس کے بارے میں قرض دہندہ کے قائم مقام ہوجائے گا، اور اگروہ دین سے کم ادا کر یہ تو وہ صرف ادا کر دہ کے بقدر کا مالک ہوگا تاکہ وہ سے تا کہ اتحاد جنس کے ساتھ مقدار کے اختلاف کے سبب سود سے پی سے کہ کیکن اگر وہ مطلقاً اس کی جنس کے علاوہ سے ادا کرے یا دین کے سبب سود سے نیک کے کیکن اگر وہ مطلقاً اس کی جنس کے علاوہ سے ادا کرے یا دین کے سبب سود سے نیک کے کیکن اگر وہ مطلقاً اس کی جنس کے علاوہ سے ادا کرے یا دین کے سبب سود سے نیک کے کیکن اگر وہ مطلقاً اس کی جنس کے علاوہ سے ادا کرے یا دین کے سبب سود سے نیک کے کیکن اگر وہ مطلقاً اس کی جنس کے علاوہ سے ادا کرے یا دین کے سبب سود سے نیک سبب سود سے نیک کے دیا تھوں مطلقاً اس کی جنس کے علاوہ سے ادا کرے یا دین کے سبب سود سے نیک سبب سود سے نیک کے دیا تھوں مطلقاً اس کی جنس کے علاوہ سے ادا کرے یا دین کے سبب سود سے نیک کے دیا تھوں مطلقاً اس کی جنس کے علاوہ سے ادا کرے یا دین کے سبب سود سے نیک کے دیا تھوں مطلقاً اس کی جنس کے علاوہ سے ادا کرے یا دین کے دیا ہے دیا کی کی دیا ہے دیا کی دیا کی دیا کے دیا کہ جب سبب سود سے نیک کے دیا کر دیا کے دیا کی دیا کی دیا کی خوا کی دیا کی کی دیا کو دیا کی دیا کی کو دیا کی کی دیا کر دیا کے دیا کر دیا کر دیا کے دیا کی کی دیا کی دیا کی دیا کی کی دیا کر دیا کے دیا کر دیا کے دیا کی کی دیا کر دیا کی کی دیا کر دیا کر دیا کے دیا کر دیا کے دیا کر دیا کر دیا کر دیا کے دیا کر دیا کر دیا کی کر دیا ک

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۲۲۲۸، الشرقاوی علی التحرير ۱۲۲/۲، التحقة مع حواثق ۲۷۵،۲۷۳/۵ القليو بی وعمير وعلی المحلی ۲۷۱۳۳، مغنی المحتاج ۲۹۸۲، در ۲۰۹۸، نهاية المحتاج ۲۸۴۳، اوراس کے بعد کے صفحات۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "صلاة النبي عَلَيْكُ على المیت المدین....." كی تخری فقره/۲ میں گذر چکی ہے۔

<sup>(</sup>۱) کشاف القناع ۳۸۹۵۳، المغنی والشرح الکبیر ۸۹۸۵ اوراس کے بعد کے صفحات۔

کچھ حصہ پر قرض دہندہ سے مصالحت کر لے تو وہ مدیون سے صان کی ہوئی شی لیعنی دین واپس لے گا، کیونکہ ادائیگی کی وجہ سے وہ دین کا مالک ہوجائے گا، لہذاوہ اس چیز کو واپس لے گاجس پر کفالہ کممل ہوا ہے، اور سود کا شہم وجو ذہیں ہے (۱)۔

مالکیہ کے نزدیک ضامن (جس کو واپس لینے کا حق ہو) مدیون سے ادا کردہ شی کے شل واپس لے گا، بشرطیکہ وہ دین کی جنس سے ادا کرے، چاہے دین شلی ہویا تھی ،اس لئے کہ ضامن سلم کرنے والے کی طرح سے ہے، اور سلم میں مثل کی واپسی ہوتی ہے یہاں تک کہ قیمی چیزوں میں بھی (مثل کے ذریعہ ادائیگی ہوگی) اورا گرجو پچھاس نے اداکیا ہے وہ دین کی جنس سے نہ ہوتو وہ مکفول سے دین اور ادا کردہ شی کی قیمت میں سے جو کم ہووہ واپس لے گا ،اوریہ اس صورت میں ہے جبکہ ضامن نے اداکردہ شی کو نہیں خریدا ہو، کیونکہ اس حالت میں وہ اس کے شن کو واپس لے گا جب تک کہ اس کی خریداری میں بہت زیادہ گھاٹا نہ ہو، ورنہ وہ اس کی قیمت سے زائد واپس نے گا، اور اگر ضامن اور قرض دہندہ دونوں مصالحت کرلیں تو ضامن مدیون سے دین اور جس چیز پر مصالحت کرلیں تو ضامن مدیون سے دین اور جس چیز پر مصالحت ہوئی ہے کرلیں تو ضامن مدیون سے دین اور جس چیز پر مصالحت ہوئی ہے کرلیں تو ضامن مدیون سے دوئی اس کی قیمت میں سے جو کم ہواس کو واپس لے گا

شافعیہ کا مذہب ہیہ ہے کہ ضامن (جس کوواپس لینے کاحق حاصل ہو) اصح میہ ہے کہ وہ اس چیز کوواپس لے گاجس کا تاوان ادا کیا ہے، نہذا اگر وہ ادا کردے، تو نہ کہ اس فی گوجس کا تاوان ادائہیں کیا ہے، لہذا اگر وہ ادا کردے، تو اسے واپس لے گاور اگر وہ کم ادا کرتے تو وہ ادا کردہ واپس لے گا۔ اور اگر وہ دین سے اس کی جنس کے خلاف پر مصالحت کر لے تو وہ ادا کردہ فی اور دین میں سے جو کم ہواسے واپس لے گا، اور اصح کے کردہ فی اور دین میں سے جو کم ہواسے واپس لے گا، اور اصح کے

حنابله کا مذہب بیرہے کہ ضامن ادا کردہ اور دین کی مقدار میں سے جوکم ہوا سے مکفول عنہ سے واپس لے گا،اس لئے کہا گر دین کم ہوتو زائدواجب نہیں ہوگا اور وہ اس کوادا کرنے میں تبرع کرنے والا ہوگا،اورا گرادا کردہ شی کم ہوتو وہ صرف وہ واپس لے گاجس کا تاوان ادا کیاہے، اوراسی وجہ سے اگر اسے اس کا قرض دہندہ بری کر دیتو کچھواپس نہ لے گا۔اورا گروہ دین کے عوض کوئی سامان دے دیے تو وہ اس کی قبت اور دین کی مقدار میں سے جوکم قبت ہوا سے واپس لےگا، پھراگر وہ ادھار شی کواس کی مدت سے قبل ادا کر بے تواس کی مدت سے قبل واپس نہیں لے گا،اس لئے کہاس کے لئے اس سے زیادہ واجب نہیں ہوگا جوقرض خواہ کے لئے واجب ہے، اور اگروہ اسے حوالہ کر دے تو حوالہ اس پر قبضہ دلانے کے درجہ میں ہوگا، اور وہ حوالہ کردہ شی اور دین کی مقدار میں سے جو کم ہواسے واپس لے گا، چاہے قرض دہندہ محال علیہ (جس کے حوالہ کیا گیا ہے) سے قبضہ یالے یا اسے بری کردے ، یا اس کی مفلسی یا ٹال مٹول کی وجہ سے وصول کرنااں کے لئے دشوار ہو، کیونکہنفس حوالہ قبضہ کرانے کی طرح (r) \_~~~

# كفاله كاختم هونا:

ہم ہم – کفالہ کاختم ہونالیعنی کفیل کے ذمہ کااس چیز سے بری ہوناجس

مقابلہ میں دوسراقول میہ کہ پورے دین کو واپس لے گا،اس لئے کہ جو پچھاس نے کیا ہے اس کی وجہ سے دین سے براءت حاصل ہو گئ اوراس کے ساتھ چشم پوشی کارواج ہے (۱)۔

<sup>(</sup>۱) تخفة المحتاج ۲۷۵۵، القليو بي وعميره ۱/۱۳۳، نهاية المحتاج ۴/۲ ۴ ۴ اور اس كے بعد كےصفحات \_

<sup>(</sup>۲) المغنى مع الشرح الكبير ٥ر ٩٨، كشاف القناع ٣ ر ٩٥٩\_

<sup>(</sup>۲) الخرشي ۵ را ۳،الدسوقی والدر دیر ۳۳۷،۳۳۵ س

کواس نے عقد کفالہ کے ذریعہ اپنے اوپر لازم کیا ہے، کبھی یہ براء ت
مدیون کی ذمہ داری کے ختم ہونے کے تابع ہوتی ہے، اس لئے کہ کفیل
کی ذمہ داری اصیل کی ذمہ داری کے تابع ہوتی ہے، اور جب اصل ساقط
ہوگا تو تابع بھی ساقط ہوجائے گا، اسی طرح یہ براء ت قرض دہندہ
کے بجائے بری کرنے سے حاصل ہوتی ہے، تو کفالہ ختم ہوجائے گا
اوراصیل کی ذمہ داری باقی رہ جائے گی، اس لئے کہ تابع کی ذمہ داری
کے ختم ہونے سے اصلی ذمہ داری کا ختم ہونا لازم نہیں آتا ہے اور اس
بنیاد پر کفالہ کے ختم ہونے کی دوحالتیں ہوں گی، اصیل کی ذمہ داری
کے ختم ہونے کے تابع ہوکر اس کا ختم ہونا اور اس کا ذاتی طور پر ختم
ہونا۔

اصیل کی ذمہ داری کے تم ہونے کے تابع ہوکر کفالہ کاختم ہونا:

۵ ۲۳ - جس دین کا کفالہ لیا گیاہے اس دین کے ختم ہونے سے کفالہ ختم ہوجا تا ہے خواہ دین کا ختم ہوناکسی بھی طریقہ سے ہوجیسے ادائیگ، ابراء اور مقاصد وغیرہ ۔

اوراس کی تفصیل اصطلاح'' دین' (فقرہ ۱۵۰۵) میں ہے۔
لیکن عین کا کفالہ عین مکفولہ کی حوالگی کے ذریعہ ختم ہوجاتا ہے،
اور کفالہ بالنفس مکفول کو حاضر کرنے یا اس کی موت سے ختم ہوجاتا
ہے(۱)۔

ب- ذاتی طور پر کفاله کاختم ہونا: کفالہ ذاتی طور پرحسب ذیل طریقہ سے ختم ہوجا تا ہے:

(۱) بدایة الجتهد ۲ر ۲۹۴، کشاف القناع ۳۵۹/۳ (

## ا-كفيل كاقرض دہندہ ہےمصالحت كرنا:

۲۷۱ - اگر گفیل قرض دہندہ سے بعض دین کے عوض اس شرط پر مصالحت کر لے کہ وہ اسے کفالہ سے بری کردے گا، تو پورے دین کے تعلق سے کفالہ ختم ہوجائے گا، اوراصیل کا ذمہ اس کے قرض دہندہ کی طرف سے اس جزء کے مقابلے میں جس پرصلے مکمل ہوئی ہے بری ہوجائے گا، اور گفیل مدیون سے ان شرائط واحکام کے مطابق واپس ہوجائے گا، اور گفیل مدیون سے ان شرائط واحکام کے مطابق واپس کے گا جن کا بیان گذر چکا ہے، دیکھئے: (فقرہ ۳۹)۔

#### ۲- إبراء:

ے ۲۷ - اگر قرض دہندہ کفیل کواس کی ذمہ داری سے بری کردے توبیہ بری کرنا کفالہ سے دست بردار ہونا شار کیا جائے گا اور کفالہ اس کی وجہ سے ختم ہوجائے گا، دیکھئے:" إبراء'' (فقرہ ۱۴)۔

### ٣-عقد كفاله كولغوقرار دينا:

۸ ۲ - اگر عقد کفالت باطل ہوجائے یا فنخ ہوجائے یا مکفول لہ ق خیار استعمال کرے، یا کفالہ سے براءت کی شرط پائی جائے یا کفالہ مؤقتہ کی مدت ختم ہوجائے یا اس جیسی کوئی چیز پیش آ جائے، تو کفالہ کفیل کے تعلق سے ختم ہوجائے گا اور قرض دہندہ کی بہ نسبت اصل کا ذمہ بری نہیں ہوگا، دیکھئے: (فقرہ ۷)۔

## سم - كفيل مالنفس كي موت:

9 مم - ضمان الوجه یاضان الطلب میں اگر نفیل مرجائے تو کفالہ ختم ہوجائے گا، کیونکہ وہ مکفول بالنفس کو حاضر کرنے اور اسے تلاش کرنے یااس کے بارے میں رہنمائی کرنے پر قادر نہیں رہا (۱)۔

(۱) بدائع الصنائع ۲۷ ۴ اوراس کے بعد کے صفحات، التاج والإکلیل ۵۷۵، ۱۰۶ تخفة الحتاج ۵۷ ۲۵۸، المغنی مع الشرح الکبیر ۵۲۲۹۔

۵-شئ مكفول كى حوالگى:

• ۵ – اگر شی مکفول موجود ہوا ورکفیل اس کوحواله کردے، یاا گر ہلاک ہوگئ ہوتواس کے مثل کوواپس کردے، یااس کی قیمت ادا کردے، تووہ اس کی ذمہداری سے بری ہوجائے گا، اور اس کی وجہ سے کفالہ ختم ہوجائے گا<sup>(1)</sup>۔

<sup>(</sup>۱) الفتاوی الهندیه سر ۲۵۴، فتح القدیر۲۸۹۸،الدسوقی سر ۳۳۴،اکهای علی المنهاج ۳۲۹/۲۴ المغنی والشرح الکبیر ۷۵/۵۷\_

تراجم فقهاء جلد مه سامین آنے والے فقہاء کا مختصر تعارف ابن أبی ہریرہ: بیالحسین بن الحسین ہیں: ان کے حالات ج ااص ..... میں گذر چکے۔

ائن الأثير: بيالمبارك بن محدين: ان كے حالات ج ص .....ميں گذر يكے۔

ابن الأعرابي: يه محمد بن زياد ہيں: ان كے حالات ج٠٣ص.....ميں گذر چكے۔

ابن أميرالحاج: يەمجەربن محمد بيں: ان كے حالات ج٢٥ ص.....ميں گذر چكے۔

این الأنباری: په محمد بن القاسم بین: ان کے حالات ۲۶ ص.....میں گذر چکے۔

ابن برہان: بیاحمد بن ابراہیم ہیں: ان کے حالات ج٠١ص.....میں گذر چکے۔

این بشیر: بیابراہیم بن عبدالصمد ہیں: ان کے حالات ج ۷ ص....میں گذر چکے۔

ابن بطال: بیلی بن خلف ہیں: ان کے حالات ج اص .....میں گذر چکے۔

ابن البناء: بیالحسن بن احمد ہیں: ان کے حالات ۲۶ ص.....میں گذر چکے۔ الف

ابراہیم نخعی: بیابراہیم بن یزید ہیں: ان کے حالات ج اص .....میں گذر چکے۔

ابن افی زیدالقیروانی: بی عبدالله بن عبدالرحمٰن ہیں: ان کے حالات جاص .....میں گذر چکے۔

ابن أبي العز (١٣١-٩٢٥)

یعلی بن علی بن محمد بن أبی العزین، لقب علاء الدین ہے، نسبت دشقی ، حنفی ، فقیہ ہیں ، پہلے وہ دشق کے قاضی القضاۃ ہے ، پھر مصر کے علاقوں میں اس کے بعد دمشق میں قاضی القضاۃ رہے ، اور یہی ابن ایب الدمشقی کے قصیدہ پر اعتراض کے سبب سے آز ماکش میں مبتلا ہوئے۔

بعض تصانيف: "التنبيه على مشكلات الهداية" فقد في كى جزئيات مين، "النور اللامع فيما يعمل به فيالجامع" بير [الدرر الكامنه ٣/٤٨؛ بدية العارفين ١/٢٦٠؛ الأعلام [17٩٤]

ابن أبي ليلى: بيرحمد بن عبدالرحمٰن ہيں: ان کے حالات ج1ص.....میں گذر چکے۔ ابن حبیب: بیر عبد الملک بن حبیب ہیں: ان کے حالات ج اص .....میں گذر چکے۔

ابن حجر العسقلانی: بیاحمد بن علی ہیں: ان کے حالات ج۲ص.....میں گذر چکے۔

ابن حجرامکی: بیاحمد بن حجرالیتی ہیں: ان کے حالات ج اص .....میں گذر چکے۔

ابن حزم: بیلی بن احمد ہیں: ان کے حالات ج اص .....میں گذر چکے۔

ابن دقیق العید: پیمحر بن علی ہیں: ان کے حالات ج ۴ ص.....میں گذر چکے۔

ابن دينار (؟-١١٢ه)

ییسی بن دینار بن وہب ہیں، کنیت ابو محمد اور نسبت قرطبی ہے،
فقیہ، عابد، فاضل قاضی ہیں، امام ما لک کاعلم اندلس میں ابن دینار
اور تحیی بن تحیی کے ذریعہ پھیلا، انہوں نے امام ما لک سے ساعت
نہیں کی، ابن قاسم سے ساعت کی ان کی صحبت میں رہے اور ان
سے کسب فیض کیا، ان کی ہیں کتا ہیں ان سے ساعت کے سلسلے میں
ہیں، ان کے صاحب زادے ابان وغیرہ نے ان سے علم حاصل
کیا۔

بعض تصانیف "الهدیة" دس جلدوں میں۔ [شجرة النورالز کییص ۱۴۴] ابن تمیم: بیر محمد بن تمیم ہیں: ان کے حالات ج1ا ص.....میں گذر چکے۔

ابن تيميه (تقى الدين): بياحمد بن عبدالحليم بين: ان كے حالات ج اس ..... ميں گذر چكے۔

> ابن جریرالطبر ی: پیمجربن جریر ہیں: ان کے حالات ج۲ص.....میں گذر چکے۔

ابن جزی: پیم محمد بن احمد میں: ان کے حالات ج اص.....میں گذر چکے۔

ابن جماعة: بيابرا ہيم بن عبدالرحيم ہيں: ان كے حالات جسم سسيں گذر <u>ڪ</u>ے۔

ابن جماعة : بير عبدالعزيز بن محمد ہيں: ان كے حالات ج٣ص.....ميں گذر <u>ڪ</u>يـ

ابن الحاج: پیمحمد بن محمد المالکی ہیں: ان کے حالات جسم سسمیں گذر چکے۔

ابن الحاجب: بيعثمان بن عمر ہيں: ان كے حالات ج اص .....ميں گذر چكے۔

ابن حامد: بیرانحسن بن حامد بین: ان کے حالات ج۲ص ..... میں گذر چکے۔ ابن شاہین: بیغمر بن أحمد ہیں: ان کے حالات ج۲ص.....میں گذر چکے۔

ابن رجب: بيعبد الرحمٰن بن احمد ميں: ان كے حالات ج اص .....ميں گذر چكے۔

ابن شبرمہ: یہ عبداللہ بن شبرمہ ہیں: ان کے حالات ج۲ص.....میں گذر چکے۔ ابن رشد: بیرمحمد بن احمد (الحبد ) ہیں: ان کے حالات ج اص .....میں گذر چکے۔

ابن الصلاح: بيعثمان بن عبدالرحمان بين: ان كے حالات ج اص .....ميں گذر چكے۔ ابن رشد: میرمحمد بن احمد (الحفید) ہیں: ان کے حالات ج اص .....میں گذر چکے۔

ابن عابدین: بیرمحمدا مین بن عمر ہیں: ان کے حالات ج اص .....میں گذر چکے۔ ابن السبکی: پیعبدالوماب بن علی میں: ان کے حالات ج اص .....میں گذر چکے۔

ابن عاشر: بيعبدالواحد بن احمد بين: ان كے حالات ج ١٥ ص....ميں گذر چكے۔ ابن سرنج: بیداحمد بن عمر ہیں: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔

ابن عباس: بيعبدالله بن عباس ہيں: ان كے حالات ج اص .....ميں گذر چكے۔ ابن سلمة: بيرا ياس بن سلمة مين: ان كے حالات جساس .....ميں گذر چكے۔

ابن عبدالبر: به یوسف بن عبدالله میں: ان کے حالات ج۲ص.....میں گذر چکے۔ ابن سیرین: میر مین میں: ان کے حالات ج اص .....میں گذر چکے۔

ابن عبدالحكم: يهجمه بن عبدالله بين: ان كے حالات ج٣ص.....ميں گذر چكے۔

ابن شاس: به عبدالله بن محمد ہیں: ان کے حالات ج اص.....میں گذر چکے۔

ابن عبدالسلام: يەمجربن عبدالسلام ہيں: ان كے حالات ج اص .....ميں گذر چكے۔ ابن الشاط: بية قاسم بن عبد الله مين: ان كے حالات ج١٢ ص.....ميں گذر چكے۔ ا بن القاسم: بیرمحمد بن قاسم ہیں: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔

ابن قتیبه: بیرعبدالله بن مسلم بین: ان کے حالات ج ۳ص.....میں گذر چکے۔

ابن قدامہ: یوعبداللہ بن احمد ہیں: ان کے حالات ج اص .....میں گذر چکے۔

ابن قیم الجوزیه: به محد بن أبی بکر بیں: ان کے حالات جاص ..... میں گذر چکے۔

ابن کثیر: بیداساعیل بن عمر ہیں: ان کے حالات ج ۷ ص.....میں گذر چکے۔

ابن کثیر: بیر محمد بن اساعیل ہیں: ان کے حالات ج ۴ ص.....میں گذر چکے۔

ابن کج: یه یوسف بن احمد بیں: ان کے حالات ج٠١ص .....میں گذر چکے۔

ابن الماجشون: يه عبد الملك بن عبد العزيز بين: ان كحالات ج اص.....مين گذر چكه ـ

> ابن ماجہ: بیرمحمد بن یزید ہیں: ان کے حالات جاص .....میں گذر چکے۔

ابن العربی: پیم محمد بن عبدالله میں: ان کے حالات ج اص.....میں گذر چکے۔

ابن عرفه: بیرمگر بن عرفه ہیں: ان کے حالات ج اص.....میں گذر چکے۔

ابن عطیہ: بیعبدالحق بن غالب ہیں: ان کے حالات ج۲ص.....میں گذر چکے۔

ابن عقیل: پیلی بن عقیل ہیں: ان کے حالات ج ۲ص.....میں گذر چکے۔

ا بن علّان: به محمّع لی بن محمّر علّان ہیں: ان کے حالات ج٠١ ص.....میں گذر چکے۔

ابن عمر: بير عبدالله بن عمر ہيں: ان كے حالات ج اص.....ميں گذر چكے۔

ابن عیدینه: به سفیان بن عیدینه بین: ان کے حالات ج ۷ ص.....میں گذر چکے۔

ابن فرحون: بیابراہیم بن علی ہیں: ان کے حالات جاص .....میں گذر چکے۔

ابن قاسم العبادی: بیاحمد بن قاسم ہیں: ان کے حالات ج اص.....میں گذر چکے۔ ابن منصور: بیرمحمد بن منصور بیں: ان کے حالات ج ۷ ص.....میں گذر چکے۔ ابن المبارك: يەعبداللە بن المبارك بىن: ان كے عالات ٢٥ ص.....میں گذر چکے۔

ابن محصن (؟-۱۲۳ه)

ابن المواز: بيرمحمد بن ابرا ہيم ہيں: ان كے حالات ج٢ص.....ميں گذر <u>ح</u>كيـ

یے محمد بن عبدالرحمٰن بن عبداللہ بن محمد بن عبداللہ بن محیصن ہیں، کنیت ابو بچیٰ نسبت المکی، اسہمی ہے۔

ا بن نا جی: یہ قاسم بن عیسی ہیں: ان کے حالات ج۲ص....میں گذر چکے۔

اعلام میں ہے کہ ابوحف ابن کثیر کے بعد اہل مکہ کے قاری اور مکہ کے قاری اور مکہ کے قاری اور مکہ کے قاریوں میں سب سے زیادہ عربی کے عالم تھے، قر اُت کاعلم اسحاق، خزاعی اور محمد بن اسحاق وغیرہ سے حاصل کیا، اور ان سے علم قر اُت کو محمد بن احمد المؤ دب، حسن بن عمر بن ابراہیم اور محمد بن اشتہ وغیرہ نے حاصل کیا، اور حدیث کے باب میں ان سے روایت کرنے میں کوئی مضا کتے نہیں ہے۔ ان سے مسلم، تر مذی اور نسائی نے ایک حدیث روایت کی ہے۔

ابن نجیم: بیزین الدین بن ابراہیم ہیں: ان کے حالات ج اص .....میں گذر چکے۔

[غاية النهابية ٢ ر ١٦٣؛ العمر الر ١٥٤؛ الأعلام ٢ ر ١٨٩]

این نجیم: بی عمر بن ابراہیم ہیں: ان کے حالات ج اس .....میں گذر چکے۔

> ابن مرزو**ق: یه مُد**بن احمد ہیں: ان کے حالات ج۲۲ ص.....میں گذر چکے۔

ابن الہمام: يەمجمر بن عبدالواحد ہيں: ان كے حالات ج اص.....ميں گذر چكے۔

> ابن مسعود: بيرعبدالله بن مسعود بين: ان كے حالات ح اص.....ميں گذر چكے۔

ابن الوكيل: يەجمر بن عبدالله بين: ان كے حالات ج ۲۵ ص....ميں گذر چكے۔

> مفا ابن کے: بیڈ محمد بن کے ہیں: ان کے حالات ج ۴ ص.....میں گذر چکے۔

ابن وہب: بیعبداللہ بن وہب المالکی ہیں: ان کے حالات ج اص .....میں گذر چکے۔

> ابن المنذر: بيرمحمد بن ابرا ہيم ہيں: ان كے حالات ج اس.....ميں گذر چكے۔

ابواسحاق الاسفرائينى: بيدابرا ہيم بن محمد ہيں: ان كے حالات ج اص .....ميں گذر چكے۔

ابواسحاق الشیرازی: بیابراهیم بن علی بیں: ان کےحالات ۲۶ص.....میں گذر پچکے۔

ابواسحاق المروزى: بيابرا ہيم بن احمد ہيں: ان كے حالات ج٢ص.....ميں گذر چكے۔

ابواً مامہ: بیرصُدی بن عجلان البا ہلی ہیں: ان کے حالات جسم سسمیں گذر چکے۔

ابوأبوب الأنصارى: بيخالد بن زيد بين: ان كحالات ج٢ص.....مِن گذر چِكِ

ابوبکرالجصاص: بیاحمد بن علی ہیں۔ ان کے حالات ج اص .....میں گذر چکے۔

ابوبکرالصدی**ق:** ان کےعالات جاص.....میں گذر <del>ک</del>یے۔

ابوبکر بن عبدالرحلن (؟ - ۹۳ اورایک قول ہے ۹۵ ھ) بیابوبکر بن عبدالرحلٰ بن الحارث بن ہشام بن المغیر ہ بن عبداللہ بن عمر ہیں، نسبت القرشی المدنی ہے۔

یفقہاء سبعہ میں سے تھے، ایک قول بیہ ہے: ان کا نام محمد ہے، اور ایک قول بیہ ہے: ان کا نام محمد ہے، اور ایک قول بیہ ہے کہ ان کا نام ابو بکر، کنیت ابوعبد الرحمٰن ہے کیکن صحیح بیہ ہے کہ ان کا نام اور کنیت ایک ہی ہے، انہوں نے اپنے والد، نیز حضرت ابو ہریرہ، ممارین یاسر، حضرت عائشہ اور حضرت ام سلمہ وغیرہ رضی الله عنہم سے روایت کی ہے اور ان سے ان کی اولا دعبد الملک،

عمر، عبدالله، سلمه اور قاسم بن محمد بن عبدالرحمٰن اور زہری وغیرہ نے روایت کی ہے، ابن سعد نے کہا ہے کہ وہ حضرت عمر کے عہد خلافت میں پیدا ہوئے ، اور واقدی نے کہا ہے کہ ان کا نام اور کنیت ایک ہی ہے، اور جنگ جمل کے دن وہ چھوٹے سمجھے گئے اس لئے ان کو اور عروہ بن الزبیر کو لوٹا دیا گیا، اور وہ ثقہ، نقیہ، عالم، شخ، کثیر الحدیث بیں، اور عجل نے کہا ہے کہ مدنی، تا بعی، ثقہ ہیں۔

[تهذیب التهذیب ۱۲ (۳۰]

ابوبكربن عبدالعزيز (؟-٢٧٥)

به احمد بن محمد بن الحجاج بن عبدالعزيز ميں، كنيت ابو بكر نسبت المروذي ہے۔

حنبلی فقیہ ہیں اور اپنے تقوی اور فضل کی وجہ سے امام احمہ کے ممتاز تلامذہ میں سے ہیں، ابن حنبل ان سے محبت کرتے تھے، ان سے بہت سے مسائل منقول ہیں، ان میں سے بیہ ہمروذی کہتے ہیں کہ ابوعبداللہ نے ہم سے کہا کہ عذاب قبرحق ہے، اس کا افکار صرف وہی شخص کرسکتا ہے جوخود گمراہ ہواور دوسروں کو گمراہ کرنے والا ہو۔

بعض تصانیف: "السنن بشواهد الحدیث" ہے۔ [طبقات الحنابلہ ار ۵۲، ۱۳ مجم المؤلفین ۸۹/۲]

> ابوثور: بيابرا ہيم بن خالد ہيں: ان كے حالات ج اص.....ميں گذر چكے۔

ابوجعفرالهندوانی: بیڅمربن عبدالله بیں: ان کے حالات ج ۴ ص.....میں گذر چکے۔

ابوذر: پيجندب بن جناده ہيں: ان کے حالات ج ۲ ص ..... میں گذر کھے۔

ابوحامدالاسفرائيني: پياحمد بن محمر ہيں: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔

ابوحامدالغزالى: پەمچە بن محمد بين: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔

الوحنيفه: بيالنعمان بن ثابت بين: ان كے حالات ج....م شيں گذر چكے۔

ابوحنیفه الدینوری (؟-۲۸۲ اورایک ټول کے مطابق ۲۸۱هـ) یہ احمد بن داؤد بن ونند (واواورنون اول کے فتح اور دوسر نون کے سکون کے ساتھ)، کنیت ابوحنیفہ نسبت الدینوری ہے، عالم میں، بهت سے علوم، جیسے ادب، تاریخ لغت وغیرہ میں ماہر ہیں، مسلمہ بن قاسم نے کہا کہوہ حنفی نقیہ ہیں۔ بعض تصانف: "تفسير القرآن" (١٣ جلدون مين) كتاب

"الوصايا"، كتاب "القبلة"، "الفصاحة"، كتاب "الجبر المقابلة"اوركتاب"إصلاح المنطق"\_

[الجوابرالمضيئة ص ٦٤؛ تاج التراجم ص ١١٢، ١١٣؛ سير أعلام النبلاء ٣٢٢: ٣١ كا الأعلام الرواا بمجم المولفين الر٢١٩،٢١٨]

> ابوالخطاب: يمحفوظ بن احمد بين: ان كے حالات ج اص ..... ميں گذر چكے۔

ابوالدرداء: يهويمر بن ما لك بين: ان کے حالات جسم سسمیں گذر چکے۔

ابورجاء العطاردي (؟-٥٠١ هاورايك تول كے مطابق ١٠٤هـ) یہ عمران بن ملحان ہیں، ان کو ابن عبداللہ کہا جاتا ہے، کنیت ابورجاءنسبت العطار دی، الممیمی ، البصر ی ہے، کبار مخضر مین میں سے ہیں،انہوں نے عہد جاہلیت یا یا اور فتح مکہ کے بعد اسلام قبول کیا،اور نبی کریم علیلت کا دیدار نہیں ہوا، ابوعمر بن عبدالبرنے كتاب الاستیعاب میں ان کا ذکر کیا ہے، اور ایک قول یہ ہے کہ انہوں نے حضرت ابوبکرصدیق رضی الله عنه کو دیکھا ہے، حضرت عمر علی،عمران بن حسین ،عبدالله بن عباس ، اور حضرت ابوموسی الاشعری وغیرہ سے روایت کی ہے، اوران سے اپوب، ابن عون، عوف الأعرابي، صخر ابن جویر بیاورمہدی بن میمون وغیرہ نے روایت کی ہے، ابن عبدالبرنے کہاہے کہ وہ ثقبہ تھے اور ان میں کچھ غفلت تھی ، وہ عبادت گذار تھے ، اورطويل عمريائي۔

[تهذيب التهذيب ٨٨٠ ١٣٠ سير أعلام النبلاء ١٢٥٣، ۲۵۷؛ طبقات ابن سعد ۲۸۸ ۱۳

ابوزياد (؟ - ؟)

یہ خیار بن سلمہ ہیں ،کنیت ابوزیاد ہے، بیشامیوں میں شار کئے جاتے ہیں، انہوں نے ام المونین حضرت عائشہ سے روایت کی ہے۔اوران سے خالد بن معدان نے روایت کی ہے، ابن حبان نے كتاب' الثقات' ميں ان كا ذكر كيا ہے، ابود داؤ اور نسائى نے ايك حدیث خالد بن معدان عن خیار بن سلمه کی سند سے روایت کی ہے، کہ انہوں نے حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے پیاز کے بارے میں

دریافت کیا، توانہوں نے فرمایا: (آخری کھانا جسے رسول اللہ علیقیہ ابوعبد الرحمٰن الشافعی (؟ - ۲۹۵ھ)

[تهذیب الکمال ۸ر۲۸۳؛ تهذیب التهذیب سر۱۵۸؛ میزان الاعتدال ار۲۲۹]

> ابوسعیدالخدری: بیسعد بن ما لک بیں: ان کے حالات ج اص .....میں گذر چکے۔

> > ابوسعيد بن المعلى (؟ - ٣٧هـ)

نے تناول فرمایااس میں پیازتھی)۔

یہ ابوسعید بن المعلی ہیں، نسبت انصاری مدنی ہے، انہیں صحابیت کا شرف حاصل ہے۔ ایک قول یہ ہے کہ ان کا نام رافع بن اوس بن المعلی ہے، اور المعلی ہے، اور المعلی ہے، اور ایک قول کے مطابق حارث بن اوس بن المعلی ہے، اور ایک قول اس کے علاوہ ہے، انہوں نے نبی علیہ سے روایت کی ہے، ان ہے۔ ان سے حفص بن عاصم، عبید بن خین نے روایت کی ہے، ان سے بخاری، ابوداؤد، نسائی اور ابن ماجہ نے روایت کی ہے۔

[تهذیب التهذیب ۱۲/۱۰۵۱۰؛ تهذیب الکمال [سرم ۳۴۹]

ابوشامہ: بیعبدالرحمٰن بن اساعیل ہیں: ان کے حالات ج ۴ ص.....میں گذر چکے۔

ابوطالب: بیاحم بن حمیدالحسنبلی ہیں: ان کے حالات جسم .....میں گذر چکے۔

ابوالعاليه: بير فيع بن مهران بين: ان كے حالات ج٦ ص.....ميں گذر <u>ڪ</u>ے۔

یہ احمد بن محمد بن عبداللہ بن محمد بن العباس بن عثمان ہیں، کنیت ابوعبدالرحمٰن نسبت شافعی ہے، ابوالحسن الرازی نے کہا ہے کہ وہ وسیع علم کے مالک تھے، بڑے صاحب فضل تھے، عبادی نے اپنے طبقات میں کہا ہے کہ ان کے والدامام شافعی کے فقیہ شاگرد تھے، انہوں نے مزنی کے ساتھ مناظرے کئے، اور امام شافعی کی صاحبز ادی زینب کے ساتھ مناظرے کیا توایک صاحبز ادے احمد پیدا ہوئے، اور اپنے والد

[طبقات ابن قاضى شهبه ص ٢٥/٥م. طبقات الثا فعيدللعبادى ص ٢٣]

سے فقہ کی تعلیم حاصل کی اور بہتوں نے ان کے واسطے سے امام شافعی

ابوعبداللهالبلالي (٠٥٠-٠٨٠هـ)

سےروایت کی۔

بعض تصانيف: "مختصر إحياء علوم الدين" للغز الى اورفقه مل "مختصر الروضة" بيجس كى يحيل نهيں بهوسكى، "مختصر الشفاء" اوراس كا خضاركيا، اور جزئيات ميں بهت عمد و مختصر تيارك للشفاء" اوراس كا خضاركيا، اور جزئيات ميں بهت عمد و مختصر تيارك للشفاء" النوء اللامع ٨٨ ١٤ شذرات الذهب ٢/٤ ١٤، مجم المؤلفين ١٠ سر ١٣٣]

ابوعبدالله اليمي: (۸۸ ساھ-۳۰ م ھ)

یہ الحسین بن الحس بن محمد بن حلیم ہیں، کنیت ابوعبد اللہ ہے، نسبت حلیم، بخاری، جرجانی ہے، شافعی فقیہ ہیں اور قاضی ومحدث ہیں، سبکی نے کہا ہے کہ آپ این خران نے کہا ہے کہ مذہب میں آپ کے شوافع کے شخ تھے، ابن خلکان نے کہا ہے کہ مذہب میں آپ کے الجھے کا رنا مے ہیں۔

بعض تصانف: "المنهاج في شعب الإيمان"، اسنوى في أبها من أسنوى في أبها من المنهاج في شعب الإيمان"، اسنوى في أبها من المنهاج على المنهافي عجيبة من المنهافي عجيبة من المنهابيل من المنهافي المنهابيل من المنهافي المن

[طبقات الشافعيه للسبكي ٣٨،٣٣٣ به الأعلام ٢٥٢/٢: البداية والنهاية لا بن كثير ٣٨٩١١]

> ا بوعبید: بیالقاسم بن سلام بین: ان کے حالات ج اص .....میں گذر چکے۔

ابوعبیده بن الجراح: ان کے حالات ۲ص.....میں گذر چکے۔

ابوعلی الطبری: بیالحسین بن القاسم ہیں: ان کے حالات ج اص .....میں گذر چکے۔

ابوعمران الجويني (؟-٣٢٣هـ)

یه موتی بن العباس بن محمد میں ،ان کی کنیت ابوعمران ہے اور نسبت الجوین ، نیسا پوری ہے ،محدث ، حافظ اور کبار محدثین میں تھے ، انہوں نے عبداللہ بن ہاشم ،احمد بن الأزہر ،محمد بن بچی اور احمد بن یوسف سلمی

وغیرہ سے روایت ساعت کی ،ان سے حسن بن سفیان نے اپنے تقدم کے باوجود ابوعلی حافظ ، ابواحمد حاکم ، ابوحمد مخلدی وغیرہ نے روایت کی ہے ، ابوعبد اللہ حاکم نے کہا ہے کہ مرہ میں ان کی اچھی شہرت تھی۔ بعض تصانیف: ''کتاب علی صحیح مسلم''۔

[شذرات الذهب ٢ / ٠٠ ٣؛ تذكرة الحفاظ ٣ / ٨١٨؛ الأعلام ٨ / ٢ ٧ / ٢ : مجم المولفين ١٢:١٣]

ابو الفرج السرخسى (٣٣٢-٩٩٣ اور ايك قول كے مطابق ٥٠٠هـ)

یہ عبدالرحمٰن بن احمد بن محمد بن عبدالرحمٰن بن محمد بن احمد ہیں،
کنیت ابوالفرج ہے اور نسبت سرخسی، نویزی ہے، بڑے امام سے،
زمدوورع میں ممتاز شافعی فقیہ سے، قاضی حسین سے علم فقہ حاصل کیا۔
ابوالقاسم قشیری، حسن بن علی المطوعی، ابوالمظفر محمد بن احمد سیمی اور دیگر حضرات سے احادیث کی ساعت کی، اور ان سے ابوطا ہر سنجی، عمر بن ابی مطیع، احمد بن محمد بن اساعیل نیسالپوری وغیرہ نے روایت کی، ابن ابی مطیع، احمد بن محمد بن اساعیل نیسالپوری وغیرہ نے روایت کی، ابن سمعانی کہتے ہیں کہ آپ ائم اسلام میں سے ایک سے جن کی مثال دنیا میں مذہب امام شافعی کے حفظ ومعرفت میں بیان کی جاتی ہے، ہر طرف سے ائمہ اور فقہاء نے ان کی طرف رجوع کیا، ان سے تحصیل طرف سے ائمہ اور فقہاء نے ان کی طرف رجوع کیا، ان سے تحصیل علم کیا اور ان پر اعتماد کیا۔

لبض تصانيف:"التعليقة"، "الإملاء" بين

[طبقات الشافعيه الكبرى للسبكى ١٠١٥، ١٠٥، تهذيب الأساء واللغات ٢/ ٢٦٣؛ شذرات الذهب ٣/ ٢٠٠٠]

> ا بوقیا دہ: یہ الحارث بن ربعی ہیں: ان کے حالات ۲۵ ص.....میں گذر چکے۔

ابونصرا مخفی (؟ ۴۷ م ۱۵)

ی احمد بن محمد بن محمد بن نصر ہیں، کنیت ابونصر الاقطع ہے، حنی ، فقیہ ہیں ، انہوں نے فقہ کا درس امام قد وری سے حاصل کیا، اور فقہ میں کمال پیدا کیا اور حساب میں مہارت پیدا کی ، وہ بغداد سے ۱۳۳۰ھ میں اُہواز تشریف لے گئے ، وہاں قیام کیا ، اور مختصر کی شرح کی ، اور وہاں وفات تک درس دیا۔

[الجواهرالمضيئه ص١١]

ابونفرالصباغ (؟-١١٥ه)

یہ محمود بن الفضل بن محمود بن عبدالواحد ہیں، کنیت ابو النصر الصباغ ہے، نبیت الاصبہائی ہے، انہوں نے عبدالرحمٰن بن مندہ اور الن کے بھائی عبدالوہاب ابن ابی عبد الله بن مندہ، رزق الله تمیمی وغیرہ سے ساعت کی ، اور ان سے ابن ناصر ابوالفتح محمد بن علی بن عبدالسلام ، اور مبارک بن کامل وغیرہ نے ساعت کی ۔ اور دیملی نے کہا ہے کہ وہ حافظ ، ثقہ اور اچھی سیرت کے مالک تھے، اسماء اور نسب کے جانکار اور طالبان علم کے لئے مفید تھے۔

[سيراًعلام النبلاء ٩ ار ٣ ١٣: تذكرة الحفاظ ٢ ٨ / ١٢٥٢؛ المنتظم ٩ / ٢٠٢، ٣٠٠]

ابونعيم (٢٣٧-٠٣٨ هـ)

یہ احمد بن عبداللہ بن احمد بن اسحاق ہیں، کنیت الوقیم اور نسبت الاصبهانی ہے، حافظ، مورخ، حفظ وروایت میں ثقہ ہیں، فقہ وتصوف کے جامع تھے۔ان کے والد نے ان کے لئے اس زمانہ کے شیوخ کی ایک جماعت سے اجازت لی، انہیں شام کے خشیمہ بن سلیمان اور بغداد کے جعفر الخلدی نے اجازت دی، انہوں نے عبداللہ بن جعفر بن احمد العسال، احمد بن محمد القصار وغیرہ سے بن احمد، قاضی ابواحمد محمد بن احمد العسال، احمد بن محمد القصار وغیرہ سے

ابوقلابه: يه عبدالله بن زيد بين:

ان كے حالات ج اص ..... ميں گذر چكے۔

ابواللیث السمر قندی: بینصر بن محمد ہیں: ان کے حالات ج اس .....میں گذر چکے۔

ابوما لک سعد بن طارق الا شجعی (؟ - صریفینی نے کہا ہے کہوہ \* ۱۳ ھے کہ آس پاس تک باحیات رہے )۔

یسعد بن طارق بن اشیم ہیں، کنیت ابوما لک ہے، نبیت انجعی،
کوفی ہے، محدث ہیں، انہوں نے اپنے والد سے اور انس بن مالک، عبداللہ بن ابی اوفی، سعد بن عبیدہ، موسی بن طلحہ بن عبداللہ اور انس بن ابوحازم انجعی وغیرہ سے روایت کی ہے، ان سے حفص بن غیاث، سفیان توری، شعبہ بن الحجاج، صالح بن عمر الواسطی، مروان بن معاویہ الفزاری وغیرہ نے روایت کی ہے، امام احمد، ابن معین اور عجلی معاویہ الفزاری وغیرہ نے روایت کی ہے، امام احمد، ابن معین اور عجلی نے کہا ہے کہ وہ تھہ تھے، اور ابوحاتم نے کہا ہے کہ وہ احادیث کے باب میں صالح ہیں، ان کی حدیث کھی جائے گی، اور نسائی نے کہا ہے کہ کوئی مضا کھنہ ہیں ہے اور ابن حبان نے الثقات میں ان کا ذکر بیا ہے۔

[ تهذیب التهذیب ۲۷۲۳؛ تهذیب الکمال ۱۲۹۸؛ میزانالاعتدال ۱۲۲۷۴؛ سیراً علام النبلاء ۲۱۸ میزان

> ابوالمعالى الجوينى: يەعبدالملك بن عبدالله بين: ان كے حالات جساس....میں گذر چکے۔

> > ابوموسی الاشعری: بیرعبدالله بن قیس ہیں: ان کے حالات ج اس .....میں گذر چکے۔

الأتاسى: يه خالد بن محمر بين:

ان کے حالات ج سص .....میں گذر چکے۔

الاچهوري: پيلې بن محمدېن:

ان كے حالات ج اص ..... ميں گذر چكے۔

احدين بل:

ان كے حالات ج اص ..... ميں گذر چكے۔

احدالسنهوري (؟ -؟)

شخ علیش نے فتح العلی المالک (۱۲۱۸) میں بیج الخلو (پگڑی) کے جواز کا فتوی نقل کرنے کی بحث میں ان کا ذکر کیا ہے، اور ہم نے اپنے پاس موجود مراجع میں ان کے حالات کا ذکر نہیں پایا۔

الأ ذرعى: بياحمه بن حمدان ہيں:

ان كے حالات ج اص ..... ميں گذر چيك

الأزهرى: يەمجمە بن احمدالاز هرى بين:

ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔

إسحاق بن را هويه:

ان كے حالات ج اص ..... ميں گذر كيے۔

أساء بنت أبي بكر الصديق:

ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔

روایت کی۔ ابوبکر الخطیب کہتے ہیں کہ میں نے لفظ حفظ کا اطلاق صرف دو شخصوں ابونعیم اصبہانی اور ابوحازم العبدوی الاعرج پر ہوتے ہوئے دیکھاہے۔

بعض تصانيف: "حلية الأولياء"، "طبقات الأصفياء"،

"طبقات المحدثين والرواة"، "دلائل النبوة" اور

"المستخرج على الصحيحين"

[طبقات الشافعيه ۳۷۷،۹؛ سير أعلام النبلاء ١٥ سهم، ٢٨٣) الأعلام الر ١٥٠ مجم المولفين الر ٢٨٢]

ابوهريره: پيه عبدالرحمان بن صخر ہيں: \_\_\_\_

ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔

ابو ہلال العسكرى: بيالحسن بن عبدالله بين:

ان کے حالات ج ۲ ص ..... میں گذر چکے۔

ابويعلى: يەمجر بن الحسين ہيں:

ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔

ابولوسف: يه ليعقوب بن ابراهيم بين:

ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔

اني بن كعب:

ان كے حالات جسم سسيس گذر چكے۔

الأني المالكي: يدمحر بن خليفه بين:

ان کے حالات ج۸ ص....میں گذر چکے۔

اساعيل بن سعيد:

ان كے حالات ٢٦٥ ص..... ميں گذر چكے۔

اساعيل بن عبدالغني (١٠١٥- ١٢٠١هـ)

یہ اساعیل بن عبدالغنی بن اساعیل بن احمد بن ابراہیم ہیں، اصلاً نابلسی ہیں اور پیدائش اور مکان کے اعتبار سے دشقی ہیں، فقیہ، مفسر، محدث ہیں، محبی نے کہا ہے: وہ اپنے ہم عصروں میں فقہ میں سب سے افضل تھے، اور اس کے دلائل کے بڑے جا نکار تھے، شخ عبداللطیف جالتی سے فقہ کی تعلیم حاصل کی، اور نجم غزی سے علم حاصل کی، اور جم غزی سے علم حاصل کی، اور دشقی اور ملا محمود الکردی اور عمادی المفتی سے علم حاصل کیا، اور دشقی میں شرف دشقی اور ملا محمود الکردی اور عمادی المفتی سے علم حاصل کیا پھر روم تشریف لے گئے اور انہیں صیدا کی قضا سپر دکی گئی، حاصل کیا پھر روم تشریف لے گئے اور انہیں صیدا کی قضا سپر دکی گئی، اور جامع سلطان سلیم میں تدریس میں مشغول رہے، ایک جماعت اور جامع سلطان سیم میں تدریس میں مشغول رہے، ایک جماعت فائدہ اٹھایا، جن میں ابر اہیم القتال ہیں۔

بعض تصانف: "الأحكام شرح درر الأحكام" لملاخروب جوفقه حنى كى جزئيات ميں ہے، "تحرير المقال في أحوال بيت المال"، "الإيضاح في بيان حقيقة السنة" اور "منظومة في علم الفرائض"۔

[خلاصة الأثر الهه ۴، مدية العارفين اله ٢١٨؛ معجم المؤلفين ٢٧٤/٢]

> الإ سنوى: يه عبدالرحيم بن الحسن بين: ان كے حالات جسم .....ميں گذر چكے۔

الأسروشن: يهجمه بن محمود ہيں:

ان کے حالات ج ۲۰ ص.....میں گذر چکے۔

الأُ شعرى: يهلى بن اساعيل بين: ان كے حالات حاص.....ميں گذر چكے۔

اشهب: بیداشهب بن عبدالعزیز بین: ان کے حالات ج اص.....میں گذر چکے۔

اصبغ: بیاصبغ بن الفرح ہیں: ان کے حالات جاص.....میں گذر چکے۔

الأصبها نى: بەلىخسىين بن محمد بىن: ان كے حالات ج٢ص.....میں گذر چکے۔

## الأصمعي ( ١٢٢–١١٦هـ)

یے عبدالملک بن قریب بن عبدالملک بن علی بن اصمع ہیں، کنیت ابوسعید ہے، نسبت البابلی ہے، اصمعی ہے معروف ہیں محدث، فقیہ، ادیب، اصولی، فغوی، نحوی اہل بھرہ میں سے تھے، ہارون الرشید کے زمانہ میں بغداد تشریف لائے، کبار محدثین سے حدیث کی روایت کی ہے۔ کی بن معین کہتے ہو، اوران سے کبار محدثین نے روایت کی ہے۔ کی بن معین کہتے ہیں کہ میں نے اصمحی کو کہتے ہوئے سنا ہے : مجھ سے مالک ابن انس نے ساعت کی ہے اور محدثین کا اس پر اتفاق ہے کہ وہ ثقہ تھے، اور امام شافعی کہتے تھے: اصعمی کی عبارت سے بہتر کسی نے تعیم نہیں کی اور ابوجعفر النحاس نے اپنی کتاب 'صناعۃ الکتاب' کے شروع میں کہا ہے ابوجعفر النحاس نے اپنی کتاب ' صناعۃ الکتاب' کے شروع میں کہا ہے کہ اصمعی قرآن کی تفسیر اور حدیث نبی عید اللہ میں بہت احتیاط

کرتے تھے۔

اميمه بنت رُقيقه (؟-؟)

بعض تصانف: "الأجناس" اصول فقه مين، "المذكر والمؤنث"، "نوادر الأعراب"، "كتاب الخراج"، "كتاب اللغات".

[شذرات الذهب ٣٦/٢؛ تهذيب الأساء واللغات ٢/ ٢٧٣: مجم المولفين٢/ ١٨٤]

> امام الحرمين: يه عبد الملك بن عبد الله بين: ان كه الات جسم سسمين گذر كهـ

ام سلمه: بيه هند بنت افي اميه بين: ان كے حالات ج اص ..... ميں گذر چكے۔

ام كلثوم بنت عقبه (?-?)

یدام کلثوم بنت عقبہ بن أبی معیط الامویہ ہیں، عثمان بن عفان کی اخیافی بہن ہیں، پہلے اسلام قبول کیا اور بیعت کی، اور ہجرت سےرکی رہیں یہاں تک کے صلح حدیدیہ کے زمانہ میں کے ہیں ہجرت کی، ان سے زید بن حارثہ نے شادی کی، وہ قل کردیئے گئے، تو زبیر بن العوام نے نکاح کیا، پھر انہوں نے طلاق دیدی تو حضرت عمرو بن العاص نے نکاح کیا، پھر انہوں نے طلاق دیدی تو حضرت عمرو بن العاص نے ان سے نکاح کیا اور ان کے پاس ان کی وفات ہوئی نبی علیہ اور بسرہ بنت صفوان سے روایت کی، اور ان سے ان کے دونوں لڑکے ابر اہیم، حمید اور عبد الرحمٰن بن عوف کے دو صاحبز ادوں نے روایت کی، اور ابن جمر نے کہا ہے کہ بلاذری نے ذکر کیا ہے کہ وہ مصر میں حضرت عمرو کے ساتھ تھیں۔

[تهذیب التهذیب ۲۱۲ ۴۷۲]

یه اُمیمه بنت رقیقة تمیمیه بین ، اورا یک قول ہے: بنت عبداللہ بن بجاد بن عمیر بن الحارث بین ، ان کو صحابیت کا شرف حاصل ہے، نبی حقالیہ اور ازواج مطہرات سے روایت کی ہے، ان سے محمہ بن المنکد ر اور ان کی صاحبزاد کی حکیمہ بنت امیمہ نے روایت کی ہے، ان المنکد ر اور ان کی صاحبزاد کی حکیمہ بنت رقیقہ کہتی بین: میں نے چند ابن المنکد ر نے کہا ہے کہ امیمہ بنت رقیقہ کہتی بین: میں نے چند عور توں کے ساتھ رسول اللہ علیہ ہے بیعت کی ، تو آپ علیہ نے خوت کے میں میں تاکہ میں تاکہ کی کرسکتی ہواور کس چیز کی طاقت رکھتی ہو، ہم نے عرض کیا کہ اللہ اور اس کے رسول ہم پر ہم سے زیادہ رحیم ہیں، ہم نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول! ہم سے بیعت کر لیجئے ، آپ علیہ نے خوش کیا: اے اللہ کے رسول! ہم سے بیعت کر لیجئے ، آپ علیہ اللہ کے رسول! ہم سے بیعت کر لیجئے ، آپ علیہ اللہ کے رسول! ہم سے بیعت کر لیجئے ، آپ علیہ اللہ کے رسول! ہم سے بیعت کر لیجئے ، آپ علیہ کے ان کے میں کرتا، میر اایک عورت سے کہنا ہے۔

[الاستیعاب ۱۲۹۰۴؛ تهذیب الکمال ۱۲۹/۳۵؛ تهذیب التهذیب ۱۲۱۲۴ م

انس بن ما لك:

ان کے حالات ج ۲ ص..... میں گذر چکے۔

الا وزاعی: پیعبدالرحلٰ بنعمرو ہیں: ان کے حالات ج اص .....میں گذر چکے۔ البغوى: بيالحسين بن مسعود ہيں: ان كے حالات ج اص.....ميں گذر <u>ح</u>كے۔

البلقینی: پیچمر بن رسلان ہیں: ان کے حالات ج اس .....میں گذر چکے۔

البنانی: پیمحمد بن الحسن ہیں: ان کے حالات ج ۳ص.....میں گذر چکے۔

البهو تی: بیمنصور بن یونس ہیں: ان کے حالات ج اص .....میں گذر چکے۔

البیضاوی: به عبدالله بن عمر بیں: ان کے حالات ج٠١ص.....میں گذر چکے۔

البيهقى: پياحمد بن الحسين ہيں: ان كے حالات ج٢ص.....ميں گذر چكے۔

\*

التر مذی: پیڅمه بن عیسی میں: ان کے حالات ج اص.....میں گذر چکے۔ **—** 

البابرتی: پیڅمه بن څمه بین: ان کے حالات حاص.....میں گذر چکے۔

الباجی: پیسلیمان بن خلف ہیں: ان کے حالات ج اس .....میں گذر چکے۔

البجير مى: بيسليمان بن محمد بين: ان كے حالات ج١٢ ص.....ميں گذر <u>ڪي</u>۔

ا بنخاری: پیرمحمد بن اساعیل ہیں: ان کے حالات ج اص .....میں گذر چکے۔

البراء بن عازب: ان کے حالات ج۲ص.....میں گذر چکے۔

بريده:

ان کے حالات ج ۲ ص ..... میں گذر چکے۔

البز دوی: میلی بن محمد ہیں: ان کے حالات جاص .....میں گذر چکے۔ جابر بن عبدالله:

ان كے حالات ج اص .....ميں گذر چكے۔

الجرجانی: میلی بن محمد ہیں: ان کے حالات ج ۴ ص....میں گذر چکے۔

الجصاص: بياحمد بن على بين: ان كے حالات ح اص.....ميں گذر ڪِا۔ تقی الدین: بیاحمد بن عبدالحلیم بن تیمیه ہیں: ان کے حالات ج اص .....میں گذر چکے۔

التمر تاشى: يەمحد بن صالح بين: ان كے حالات جسم سسين گذر كچے۔

التونسى: بيدا برا بيم بن حسن بين: ان كے حالات ج٢ص.....ميں گذر چكے۔

7

الحجاج بن عمرو: ان کے حالات ج۲ص.....میں گذر چکے۔

حذیفة بن الیمان: ان کے حالات ج ۲ص.....میں گذر چکے۔

حرب: بیرجرب بن اساعیل ہیں: ان کے حالات ج۲ص.....میں گذر چکے۔

الحسن البصرى: بيالحسن بن بيبار ہيں: ان كے حالات ج اس .....ميں گذر كيے۔ <u>\*</u>

الثوری: بیسفیان بن سعید ہیں: ان کے حالات ج اس .....میں گذر چکے۔

3

جابر بن زید: ان کے حالات ۲۵ س.... میں گذر چکے۔ تراجم فقبهاء

الحسن بن على الحسن بن على

الحسن بن على:

ان کے حالات ج ۲ ص..... میں گذر چکے۔

الصلفى: يەمجە بن على مين:

۔۔ ان کے حالات ج اص .....میں گذر چکے۔

الحطاب: يەمجىر بن عبدالرحمٰن بىن: ان كے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔

الحكم: بيرالحكم بن عتيبه بين: ان كے حالات ج ٢ ص.....ميں گذر چكے۔

حماد بن أبي سليمان: ان كے حالات ج اص .....ميں گذر چكے۔

الحمو **ی:بیاحمد بن مجمد میں:** ان کے حالات ج٠١ص.....میں گذر چکے۔

فقیہ ہیں، فاضل امام تھے۔ ابوبکر محمد بن عبداللہ سے جوعمر النسفی کے معاصرین میں تھے اور الصدر الشہید، حسام الدین عمر اور حسن قاضی خال سے فقہ کی تعلیم حاصل کی۔ بعض تصانیف: "الفتاوی" اور "مختصر الفصول"۔

[الفوائدالبهيه ص٢٢٦؛ تاج التراجم ص ٨٢؛ الجواهر المضيئه ص ١٠ ٣٠: جيم المؤلفين ١٣ / ٢٦٩]

> الخرشی: پیرمجمه بن عبدالله بیں: ان کے حالات جاص .....میں گذر چکے۔

الخرقی: پیمربن الحسین ہیں: ان کے حالات ج اص .....میں گذر چکے۔

الخصاف: بیاحمد بن عمرو ہیں: ان کے حالات ج اص .....میں گذر چکے۔

الخطا **بی: بیرحمد بن :** ان کے حالات ج<sub>ا</sub>ص .....میں گذر چکے۔

خفاف بن ایماء: (؟ - بغوی نے کہا ہے کہ حضرت عمر ؓ کے زمانہ میں ان کا وصال ہوا)

بیز خفاف بن ایماء (ہمزہ کے کسرہ اور یاء کے سکون کے ساتھ)
بن رصنہ بن خربہ بن خلاف بن حارثہ ہیں، بنو غفار کے امام اور ان
کے سر دار تھے، ان کواور ان کے والد کو شرف صحابیت حاصل تھا، رسول
اللّٰد علیات ہے کے ساتھ حدید بیبیا میں شریک ہوئے اور بیعت رضوان میں
بیعت کی ، اہل مدینہ میں ان کا شار ہوتا ہے، نبی علیات سے روایت

خ

الخاصى (؟-١٣٣٥)

یہ یوسف بن احمد بن ابی بکر ہیں، لقب نجم الدین نسبت الخاصی ہے(خاص کی طرف نسبت ہے جوخوارزم کا ایک گاؤں ہے) جنفی، الدسوقى: يەمجمە بن احمدالدسوقى بىن: ان كے حالات جاس.....میں گذر <u>ڪ</u>ے۔ کی اور ان سے ان کے صاحبز ادے الحارث بن خفاف، حنظلہ بن علی الاسلمی اور خالد بن عبداللہ بن حرملہ وغیرہ نے روایت کی ، محمد بن اسحاق کہتے ہیں: جب ابوسفیان نے خفاف بن ایماء کے اسلام کے بارے میں سنا تو کہا کہ گذشتہ رات بنو کنا نہ کا سردار بددین ہوگیا۔
[تہذیب الکمال ۱۸ / ۲۱ ک؛ الإصابة ۱۲ ۲۵ م، اُسد الغابہ ارکاریا الاستیعاب ۲ / ۲۵ م، تجریداً ساءالصحابہ ارکاریا]

•

ز ہمی: بیم محد بن احمد ہیں: ان کے حالات جا ص.....میں گذر چکے۔ خلیل: خلیل بن اسحاق ہیں: ان کے حالات ج اس.....میں گذر چکے۔

خواهرزاده: به محمد بن الحسين بين: ان كے حالات جسم .....ميں گذر كچے۔

خیرالدین الرملی: پیخیرالدین بن احمد ہیں: ان کے حالات جا س.....میں گذر کیے۔

J

الراغب: يه الحسين بن محمد بين: ان كے حالات ج٢ص .....ميں گذر چكے۔

الرافعی: یه عبدالکریم بن محمد بیں: ان کے حالات ج اص.....میں گذر چکے۔

ربیعة الرای: بیربیعة بن فروخ ہیں: ان کے حالات ج اص .....میں گذر چکے۔ •

دا ؤ دالطا ہری: بیدا ؤ دبن علی ہیں: ان کے حالات ج ۳ص.....میں گذر چکے۔

الدردير: بيراحمد بن مجمد ہيں: ان كے حالات حاص.....ميں گذر <u> ي</u>كے۔

سالم بن عبدالله الز ہری: بیچمد بن مسلم ہیں: ان کے حالات میں ان كے حالات ج اص .....ميں گذر چكے۔

ان کے حالات ج ۲ ص ..... میں گذر چکے۔

زيد بن ارقم: ان کے حالات ج۲ص .....میں گذر چکے۔

الروياني: يدعبدالواحد بن اساعيل بين: ان کے حالات ج اص .....میں گذر چکے۔

الرحبياني: يمصطفل بن سعد بين:

زید بن اسلم:

ان کے حالات ج ۲ ص..... میں گذر چکے۔

زيربن ثابت:

ان كے حالات ج اص .....ميں گذر كيے۔

الزيلعي: پيه عثمان بن على مين:

ان کے حالات ج اص .....میں گذر چکے۔

الزرقاني: بيعبدالباقي بن يوسف بين: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔

الزركشي: به محمد بن بهادر ہیں: ان کے حالات ج ۲ ص.....میں گذر چکے۔

زفر: بيزفربن الهذيل بين:

ان کے حالات ج اص ..... میں گذر کیے۔

زكرياالانصارى: بيزكريا بن محمدالانصاري بين: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔

> الزمخشرى: يمجمود بن عمر بين: ان کے حالات ج۲ص .....میں گذر چکے۔

السائب بن يزيد:

ان کے حالات ج ۵ ص ..... میں گذر چکے۔

سالم بن عبدالله: ان كے حالات ج اص ..... ميں گذر حيكے۔

سعد بن اني وقاص:

ان كے حالات ج اص ..... ميں گذر چكے۔

السكى: يىلى بن عبدا لكا فى بين:

ان کے حالات ج اص .....میں گذر چکے۔

سحنون: به عبدالسلام بن سعید ہیں: ان کے حالات ج۲ص.....میں گذر چکے۔

سراقه بن مالك (؟-٢٢هـ)

بیسراقه بن مالک بن جعشم بن مالک ابن عمرو بن مالک بن تیم بیس، کنیت ابوسفیان، نسبت المدلجی، الکنانی ہے اور مشاہیر صحابہ میں بیس، کتب حدیث میں ان کی انیس احادیث بیں، اور زمانهٔ جاہلیت میں قیافه شناس تھے، (اثر اور فراست میں ماہر تھے)، حضرت ابوسفیان نے ان کورسول اللہ علیہ کے قارقدم کی تلاش میں بھیجا تھا جبکہ آپ علیہ حضرت ابو بکر کے ساتھ غارثور میں چلے گئے تھے، غزوہ طائف کے بعد ۸ ھے میں اسلام قبول کیا۔

انہوں نے نبی علیہ سے روایت کی اور ان سے جابر بن عبداللہ، ابن عباس، عبداللہ بن عمرو بن العاص، سعید بن المسیب، طاؤس، عطاء، علی بن رباح، حسن بصری اور ان کے بھائی مالک بن مالک وغیرہ نے روایت کی ، ابوعمر بن عبدالبر وغیرہ نے کہا ہے کہ حضرت عثمان کی ابتداء خلافت ۲۲ ھ میں ان کا وصال ہوا اور ایک قول ہے کہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے بعدان کی وفات ہوئی۔

[تهذیب التهذیب ۱۲۵۸۳؛ تهذیب الکمال ۱۱ر۲۱۳؛ الأعلام ۱۲۲۷۳]

السرخسى: پيڅربن محمد ہيں:

ان كے حالات ج٢ص ..... ميں گذر چكے۔

سعيد بن أبي برده (؟ - ١٦٨ه)

یہ عامر بن اُبی موسی عبداللہ بن قیس، سعید بن اُبی بردہ ہیں،
نسبت اُشعری، کوفی ہے، انہوں نے اپنے والد نیز انس بن ما لک،
ابووائل، ابوبکر حفص اور ربعی بن حراش سے روایت کی ہے۔ اور ان
سے قمادہ، ابواسحاق الشیبانی، شعبہ، المسعودی، مجمع بن سحی
الانصاری، اساعیل بن اُبی خالد اور خالد بن نافع الا شعری اور
الوعوانہ وغیرہ نے روایت کی ہے۔ امام احمد بن خبل کہتے ہیں: وہ
حدیث کے باب میں جحت ہیں، اور ابن معین اور عجل نے کہا ہے کہ
قمة ہیں، اور ابوحاتم نے کہا ہے کہ صدوق اور ثقہ ہیں، اور ابن حبان
نے ان کا ثقات میں ذکر کیا ہے۔

[ تهذیب العهذیب ۴۸،۴ تهذیب الکمال ۱۰ ر۳۵۳؛ طبقات ابن سعد ۲۸/۳۲؛ ثقات ابن حبان ۱۸۷۵]

سعيد بن جبير:

ان كے حالات ج اص ..... ميں گذر چكے۔

سعيد بن الميسب:

ان كے حالات ج اص ..... ميں گذر چكے۔

سفيان بن عيدينه:

ان کے حالات ج ۷ ص ..... میں گذر چکے۔

الشافعي: پيمگر بن ادريس ہيں:

ان كے حالات ج اص ..... ميں گذر چكے۔

الشبر الملسى: يعلى بن على بين:

ان كے حالات ج اص ..... ميں گذر چكے۔

الشربيني: يهجمه بن احمد بين:

ان کے حالات ج اص .....میں گذر چکے۔

الشر نبلا لى: بيالحسن بن عمار ہيں:

ان کے حالات ج اص .....میں گذر چکے۔

الشروانی: بیشخ عبدالحمید ہیں: ان کے حالات ج اص .....میں گذر چکے۔

شریخ: پیشریخ بن الحارث ہیں: ان کے حالات جاص ..... میں گذر چکے۔

الشعی: بیمامر بن شراحیل ہیں: ان کے حالات ج اص .....میں گذر چکے۔

اشلىي : پياحمه بن محمد ہيں :

ان کے حالات جو ص ..... میں گذر چکے۔

سمس الائمة الحلو انى: بيعبدالعزيز بن احمد بين: ان كے حالات ح اص.....میں گذر چکے۔ سهل بن سعد الساعدي:

ان كے حالات ج ٨ ص ..... ميں گذر چكے۔

سوارالعنبري (؟-٢٢٥ه)

یہ سوار بن عبداللہ بن سوار بن عبداللہ بن قدامہ ہیں، کنیت ابوعبداللہ ، اورنسبت العنبری المیمی البصری ہے، وہ فقیہ، قاضی ہیں، بغداد میں رصافہ کے قاضی تھے، اور علم وقضا کے خانوادہ سے ان کا تعلق تھا، ان کے دادا بھرہ کے قاضی تھے، انہوں نے عبدالوارث التنوری، یزید بن زرلع ، معتمر بن سلیمان ، کی بن سعیدالقطان وغیرہ سے روایت کی اور ان سے ابوداؤد، تر مذی ، نسائی ، عبداللہ بن احمد وغیرہ نے روایت کی ہوران ہے ۔ نسائی نے کہا ہے کہ ثقہ تھے۔

سير أعلام النبلاء ١١ر ٥٨٣؛ تاريخ بغداد ٩ر ٢١٠؛ تهذيب التهذيب ٢٦٨/ شذرات الذهب ٢ر ٨٠١؛ الأعلام ٣ر ٢١٣]

> السيوطى: يه عبدالرحمان بن أبي بكر بين: ان كے حالات ج اس ..... ميں گذر چكے۔

> > ش

الشاشی: بیغالبًا محمد بن احمد میں: ان کے حالات ج اص.....میں گذر چکے۔ الشيخان:

اس لفظ سے مراد کا بیان ج اس ..... میں گذر چکا۔

الشوكانی: يەممە بن على بين: ان كے حالات ج ٢ص..... ميں گذر <u>يكے</u>۔

ان كے حالات ج اص ..... ميں گذر چكے۔

الشهاب الرملي: بياحمد بن حمزه بين:

الشیر ازی: بیدا براہیم بن علی ہیں: ان کے حالات ج۲ص.....میں گذر چکے۔

> الشيخ ابوجمد بن عبدالسلام: بيرعبدالعزيز بن عبدالسلام بين: ان كحالات ج٢ص .....مين گذر چكيد

. اشیخ علیش : پیمگر بن احمد ہیں :

ان کے حالات ج۲ص.....میں گذر چکے۔

الشخ القصار: (؟ -99س هـ)

یعلی بن عمر بن احمر، ابن القصار بین کنیت ابوالحسن اورنسبت بغدادی ہے، یہ فقیہ، مالکی، اصولی اور حافظ بین، انہوں نے ابوبکر الأ بہری، علی بن الفضل السقوری وغیرہ سے علم فقہ حاصل کیا اور ان سے ابوذر ہروی، عبدالغنی الحافظ، عبدالوہاب، محمد بن عمروس وغیرہ نے علم فقہ حاصل کیا، خطیب بغدادی نے ان کو ثقہ قرار دیا ہے، اختلافی ملم مسائل میں ان کی ایک کتاب ہے، مالکی حضرات اختلاف میں اس سے بڑی کتاب نہیں جانتے ہیں، ان میں سے بعض نے معالم الایمان سے نقل کرتے ہوئے کہا ہے: اگر شیخین ابوجمد بن ابی زیداور ابوبکر الأ بہری اور دومجمد یعنی محمد بن شخون اور محمد بن الجواز، اور دوقاضی: ابوبکر الأ بہری اور دومجمد یعنی محمد بن شخون اور محمد بن المواز، اور دوقاضی: حتم ہوجا تا۔

[ تاریخ بغداد ۱۲/۱۲ ۴، شجرة النور الزکیه ۳۲،۴ الدیباج المذہب ص۱۹۹؛ سیراً علام النبلاء ۷۱/۷۱]

ص

صاحب الإنصاف: يعلى بن سليمان المرداوى بين: ان كے حالات جاص .....ميں گذر چكے۔

صاحب البحر الرائق: بيزين الدين بن ابراجيم بين: ان كے حالات ج اص ..... ميں گذر چكے ـ

> صاحب البدائع: بيا بوبكر بن مسعود بين: ان كے حالات ج اص ..... ميں گذر چكے۔

> صاحب الدرالمخار: يوثمر بن على بين: ان كے حالات ج اس ..... ميں گذر ڪِي۔

> > صاحب الذخائر (؟-٠٥٥ ه

میجلی بن جمیع بن نجا، قاضی القضاۃ ہیں، کنیت ابوالمعالی نسبت القرشی، المخرومی ہے پیدائش کے لحاظ سے ارسوفی اور رہائش ووفات

صاحب المغنی: بیعبدالله بن احمد ہیں: ان کے حالات حاص ..... میں گذر چکے۔

صاحب المهذب: بيابراميم بن على الشير ازى ابواسحاق مين: ان كے حالات ج ٢ ص ..... ميں گذر چكے ـ

> صاحب نیل المآرب: بیعبدالقادر بن عمر ہیں: دیکھئے:عبدالقادرالغلبی۔

> > الصاحبان:

اس لفظ کی مراد کا بیان ج اص .....میں گذر چکا۔

الصاوی: پیاحمد بن محمد ہیں: ان کے حالات ج اص.....میں گذر چکے۔

ام المؤمنين صفية (؟ - ٥٥ هـ)

یے صفیہ بنت حیی بن اخطب بن سعیہ ام المونین ہیں، خزرج کے قبیلہ سے ہیں، نبی علیلہ کی زوجہ مطہرہ ہیں، جاہلیت میں شرف وعزت کی ما لک تھیں، یہودی مذہب اختیار کیا، اہل مدینہ میں سے تھیں، ان سے سلام بن مشکم القرظی نے نکاح کیا، پھراس نے انہیں چھوڑ دیا، توان سے کنانہ بن الربیج النظری نے نکاح کیا اور وہ خیبر کی جنگ کے دن قبل کیا گیا، اور انہوں نے اسلام قبول کرلیا، تورسول اللہ علیہ نے ان سے نکاح کرلیا اور ان کی آزادی کوان کا مہر قرار دیا، نبی علیلہ سے روایت کی اور ان سے ان کے جھیجے نیز علی بن الحسین بن علی وسلم بن صفوان وغیرہ نے روایت کی، کتب احادیث میں ان سے دیں احادیث مروی ہیں، ذہبی نے کہا ہے کہ شریف، عاقل،

کے اعتبار سے مصری ہیں، کے ۵۴ھ میں دیار مصر کے قاضی بنائے گئے، اور دیار مصر میں فتوی کے سلسلہ میں ان کی طرف رجوع کیا جاتا تھا، بیکی نے کہا ہے کہ وہ ائکہ اصحاب اور کبار فقہاء میں سے تھے۔ بعض تصانیف: '' الذ خائز'' فقہ شافعی میں مفصل کتاب ہے، اسنوی نے کہا ہے کہ اس میں جزئیات اور انو کھے مسائل زیادہ ہیں اسنوی نے کہا ہے کہ اس میں جزئیات اور انو کھے مسائل زیادہ ہیں لیکن اس کی ترتیب معروف نہیں ہے، '' العمد ہ فی اُدب القضاء''۔ لیکن اس کی ترتیب معروف نہیں ہے، '' العمد ہ فی اُدب القضاء''۔ الطبقات الشافعیہ کے 27 '' شذرات الذہب ۴۲ کے 18 الشافعی الظنون الله علام ۱۲۲۸ '' کشف الظنون الشافعیہ کے 18 کے 1

صاحب الشامل: يه عبد السيد محمد بن عبد الواحدين: ان كه الات جسم سسين گذر چكه ـ

صاحب الشرح الكبير:

[177/

بیاحمد بن محمد العدوی میں جو درد پرسے مشہور میں: ان کے حالات ج اص .....میں گذر چکے۔

صاحب العدة: ييعبد الرحلن بن محمد الفوراتي بين: ان كے حالات ج ااص .....میں گذر چکے۔

صاحب کشاف القناع: به منصور بن یونس بین: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔

صاحب مجمع الأنهر: يعبد الرحمٰن بن محمد بين: ان كے حالات ٦٥ ص ..... ميں گذر كيے۔ طاووس بن كيسان:

ان کے حالات ج اص .....میں گذر چکے۔

الطحا**وی: بیاحمر بن محمر بیں:** ان کے حالات ج<sub>ا</sub>ص .....میں گذر <u>چک</u>ے۔

الطحطا وی: بیاحمد بن محمد ہیں: ان کے حالات ج اص .....میں گذر چکے۔

الطیمی: بیالحسین بن محمد بیں: ان کے حالات ج۲ص....میں گذر چکے۔

ع

عائشه:

ان كے حالات ج اص ..... ميں گذر چكے۔

عبادہ بن الصامت: ان کے حالات ج م ص ..... میں گذر چکے۔

العباس بن عبدالمطلب: ان كے حالات ج اص .....میں گذر چکے۔ حسب و جمال والی اور دیندار تھیں۔

[تہذیب التہذیب ۱۲ ۴۲۹؛ سیر اُعلام النبلاء ۲ر ۲۳۸،۲۳۱؛الاُعلام ۳ر۲۹۹]

صقلی (؟-۲۲مه)

یے عبدالحق بن محمد بن ہارون ہیں، کنیت ابومحمد اور نسبت اسہمی، قرش مقلی ہے، امام، فقیہ، اور حافظ سے، انہوں نے قیروان کے شیوخ جیسے ابوبکر بن عبدالرحمٰن، ابوعسران الفاس، اور صقلیہ کے شیوخ جیسے ابن بکر بن ابی عباس سے فقہ حاصل کیا، اور تونی السیوری شیوخ جیسے ابن بکر بن ابی عباس سے فقہ حاصل کیا، اور تونی السیوری اور خلدون کے نواسہ وغیرہ کے ساتھ فقہ حاصل کیا، انہوں نے ابوالمعالی امام الحرین سے مکہ میں مھی میں ملاقات کی، اور ان سے مباحثہ کیا، اور ان سے لوگوں کے مابین مشہور مسائل کے بار سے مباحثہ کیا، اور ان سے لوگوں کے مابین مشہور مسائل کے بار سے میں سوال کئے، ونشر کی نے اسے اپنے معیار میں فقل کیا ہے۔

بعض تصانیف: "النکت والفروق" لمسائل المدونة، بعض تصانیف: "برآپ کے استدراکات ہیں، اور عقیدہ نامی کتاب آپ البر ادعی" پرآپ کے استدراکات ہیں، اور عقیدہ نامی کتاب آپ سے مروی ہے۔

البر ادعی" پرآپ کے استدراکات ہیں، اور عقیدہ نامی کتاب آپ سے مروی ہے۔

آشجرة النور الزکیوس ۱۱۱

ط

الطبر انی: بیسلیمان بن احمد ہیں: ان کے حالات ج۲ص.....میں گذر چکے۔

عبدالرحيم القشيري:

ان کے حالات ج۲۲ ص....میں گذر چکے۔

عبدالغني النابلسي:

ان كے حالات ج اص ..... ميں گذر چكے۔

عبدالقادراتغلبي (١٠٥٧-٥٣١١هـ)

یے عبدالقادر بن عمر بن عبدالقادر بن عمر بن اُبی تغلب بن سالم ہیں،
کنیت ابوالقی ، نسبت التغلبی ، الشیبانی الحسنبلی الدشقی ہے، فقیہ اور ان کے فرائض کے ماہر ہیں، شخ عبدالباقی الحسنبلی الدشقی اور ان کے صاحبزادے شخ ابوالمواہب سے علم حاصل کیا، اور ان دونوں سے متعدد فنون میں بہت کی کتابیں پڑھیں، اور شخ محمدالبلبائی کی صحبت میں رہے، اور ان سے فقہ، فرائض اور حساب کی تعلیم حاصل کی، نیز بخم فرضی، شخ منصور فرضی اور شخ محمدالکوافی وغیرہ بڑے علماء سے پڑھا جو فرضی، شخ منصور فرضی اور شخ محمدالکوافی وغیرہ بڑے علماء سے پڑھا جو ان کے شبت ہونے پر متفق ہیں، اور وہ کتابوں کی جلد سازی کے ذریعہ اس کے شبت ہونے پر متفق ہیں، اور وہ کتابوں کی جلد سازی کے فرایعہ اس کی علم حاصل کیا، اور استفادہ کیا، وہ دیندارصالح سے بشار لوگوں نے علم حاصل کیا، اور استفادہ کیا، وہ دیندارصالح سے۔ بشار لوگوں نے علم حاصل کیا، اور استفادہ کیا، وہ دیندارصالح سے۔ بشار لمورعی الحنبلی فی فروع الفقه الحنبلی۔

[مسلك الدرر ٣٠/٥٠؛ معجم الموفين ٢٩٦٨؛ الأعلام ٢٨/١٦]

عبرالقادرالفاسي (١٠٠١-١٩٠١هـ)

يه عبدالقادر بن على بن يوسف بين، كنيت ابومحمد اورنسبت الفاسي

المالکی ہے، فقیہ، محدث اور مفسر ہیں، ان کی عدالت اور فضیلت متفق علیہ ہے، فقیہ، محدث اور ابن نعیم علیہ ہے، علم اپنے والد اور اپنے بھائی احمد نیز ابن عاشر اور ابن نعیم وغیرہ سے حاصل کیا ان میں سے ان کے صاحبز ادگان محمد، عبدالرحمٰن ہیں، اور عیسی الثعالبی اور محمد بن المبارک المغر اور وغیرہ ہیں۔

وہ تالیف میں مشغول نہیں ہوئے، صرف ان مسائل کے جوابات دیتے جوآپ سے دریافت کئے جاتے تھے، تو ان کو بعض شاگر دوں نے جو کیا، جو ایک جلد میں آئے، اس کے بارے میں صاحب الصفو ہ نے کہا ہے کہ بیروہ فتاوی ہیں جن پر علاء وفت اعتاد کرتے ہیں، اوران کی طرف کتاب'' عقیدہ'' منسوب ہے، جوان کے بعد مشہور ہوئی۔

[شجرة النور الزكية ص ١٣٠٣؛ خلاصة الأثر ٢ م ٣٣٣؛ الأعلام ٢مر ١٢٦]

عبدالله بن احمد بن عنبل:

ان كے حالات جسم سيس گذر كيے۔

عبدالله بن جعفر:

ان کے حالات ج ۲ ص ..... میں گذر چکے۔

عبدالله بن سروس (؟-وم سےزائد)

بی عبدالله بن سرجس، مزنی بین، جوعمر دراز صحابی تھے، بھرہ میں سکونت اختیار کی، نبی کریم علیقیہ ، حضرت عمر اور حضرت ابوہریر او فغیرہ سے دوایت کی ہے، اور ان سے عاصم الاحول، قیادہ، عثمان بن حکیم بن عباد بن حذیف ، مسلم بن ابی مریم اور عبدالله بن عمر ان اللح کی نے روایت

عبدالملك بن عمير:

ان کے حالات جسس ص....میں گذر چکے۔

عبيدالله بن عدى (؟-٠٩هـ)

یے عبید اللہ بن عدی بن الخیار بن عدی ابن نوفل بن عبد مناف بیں، نسبت النوفل، القرشی، المدنی ہے، نبی علیہ اللہ کی حیات میں پیدا ہوئے، ان کے والدان لوگوں میں سے شے جنہیں فتح مکہ کے موقع پر امن دیا گیا تھا، انہوں نے حضرت عمر، حضرت علی، عثان، عبدالرحمٰن بن الاسود، مقداد بن الاسود وغیرہ رضی اللہ عنہم سے روایت کی۔ ان سے عروہ بن الزبیر، عطاء بن یزید اللہ ثی جمید بن عبدالرحمٰن ابن عوف، جعفر بن عمر و بن امیہ اور بچی بن یزید اللہ فی وغیرہ نے روایت کی ہے جعفر بن عمر و بن امیہ اور بچی بن یزید البا بلی وغیرہ نے روایت کی ہے جا اور ابن سعد نے تا بعین اہل مدینہ کے پہلے طبقہ میں ذکر کیا ہے، وہ اقد، کم حدیث بیان کرنے والے تھے، اور عجل نے کہا ہے کہ تا بعی ثقہ کہا رتا بعین میں شے، اور ابن حبان نے الثقات میں ان کا ذکر کیا ہے۔ ابن اسحاق کہتے ہیں کہ زہری نے مجھ سے عطاء بن یزید عن عبید اللہ بن عدی بن الخیار کے واسطہ سے بیان کیا ہے کہ آپ قریش کے فتہاءاور علماء میں سے تھے۔

[تهذیب التهذیب ۱۷۲۳؛ سیر أعلام النبلاء ۱۳۸۷، الإصابه ۱۵۱۳) البدایة والنهایه ۱۵۱۹؛ تهذیب الأساء واللغات ۱۷۳۱)

عبيد بن عمير (؟ - ١٩ ١٥ هـ)

یه عبید بن عمیر بن قاده بن سعید بن عامر بین، نسبت اللیثی، المنی میر بن قاده بن سعید بن عامر بین، نسبت اللیثی، المنی ہے، واعظ اور مفسر بین، رسول الله علی الوذر، حضرت میں پیدا ہوئے، اور اپنے والد نیز عمر بن الخطاب، علی، ابوذر، حضرت

کی ہے، بخاری نے اپنی تاریخ میں اور ابن حبان نے کتاب الثقات میں ان کاذکر کیا ہے۔ نبی علیستی سے انہوں نے کا راحادیث روایت کی ہیں، جن میں سے تین کی روایت مسلم نے کی ہے۔

[ تهذیب النهزیب ۲۳۲۸۵؛ سیر اُعلام النبلاء ۲۳۲۸۳؛ تهذیب الأساء واللغات ار۲۹۹؛ التاریخ الکبیر ۷۵/۱۵؛ اُسدالغابه ۳/۲۵۲؛ الاستیعاب ۱۵۲/۳

عبدالله بن عتبه (؟ - ١٠ هـ)

یے عبداللہ بن عتبہ بن مسعود ہیں، کنیت ابوعبداللہ اور نسبت الہذی ، المدنی ، الکونی ہے ، نبی علیہ کو پایا، آپ علیہ کی زیارت کی ، اور آپ علیہ کی نیارت کی ، اور آپ علیہ کی اور اپنے چیا عبداللہ بن مسعود ، عمر ، عمار ، عمر بن عبداللہ بن الارقم اور حضرت ابوہریرہ رضی اللہ عنہم وغیرہ سے مرایت کی ہے۔ ان سے ان کے صاحبز ادگان عبیداللہ ، عون نے نیز حمید بن عبداللہ بن جعفر اور عامر حمید بن عبداللہ بن جعفر اور عامر الشعبی وغیرہ م نے روایت کی ہے۔ ابن سعد نے کہا ہے کہ وہ تفتہ ، بلند مرتبہ والے اور فقی ہے۔ ابن سعد نے کہا ہے کہ وہ تفتہ ، بلند مرتبہ والے اور فقی ہے۔ ابن حدیث بیان کرنے والے اور فقو کی اور کہا کہ کوفہ میں لوگوں کے امام تھے، اور عجلی نے کہا کہ وہ تابعی ثقہ تھے، اور کہا کہ کوفہ میں لوگوں کے امام تھے، اور عجلی نے کہا کہ وہ تابعی ثقہ تھے، اور کہا کہ کوفہ میں لوگوں کے امام تھے، اور عجلی نے کہا کہ وہ تابعی ثقہ تھے، اور عیار سے، اور عبلی نے کہا کہ وہ تابعی ثقہ تھے، اور عبلی نے ان کو صحابہ میں ذکر کیا ہے۔

عبدالله بن عمرو:

ان كے حالات ج اص ..... ميں گذر چكے۔

عبدالله بن المبارك:

ان کے حالات ج ۲ ص..... میں گذر چکے۔

على بن ابي طالب:

ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔

على بن عيسى (٣١٨ –٢٠ ٢٩ هـ)

یعلی بن عیسی بن الفرج بن صالح ہیں، کنیت ابوالحس اورنسبت الربعی البغد ادی ہے، امام نحو، عربیت کے عالم ہیں، انہوں نے بغداد میں ابوعلی فارسی کی صحبت اختیار کی، یہاں تک کہ مقصد کو پہنچ گئے۔

بعض تصانیف: "البدیع"، الانباری نے کہا ہے کہ بہت عمرہ ہے، "شرح مختصر الجرمی"، "شرح الإیضاح، لأبي علی الفارسي"، "التنبیه علی خطأ ابن جني في تفسير شعر المتنبی"۔

[سیراُعلام النبلاء ۱۷ ۱۲ ۳۹ تاریخ بغداد ۱۲ ۱۷ – ۱۸؛ النجوم الزاہره ۱۷ ۲۷ ؛ الاً علام ۷۵ ۴ ۳۱ : شذرات الذہب ۲۱۲ ۷]

> عمار بن یا سر: ان کے حالات ج ۳ص.....میں گذر چکے۔

عمران بن الحصين: ان كے حالات ج اص.....ميں گذر <u>ڪ</u>ے۔

عمر بن الخطاب: ان کے حالات ج اص.....میں گذر چکے۔

عمر بن عبدالعزيز: ان كے حالات ج اص.....ميں گذر <u>ڪيے</u>۔ عائشہ، ابوموسی الا شعری اور حضرت ابن عباس رضی الله منہم وغیرہ سے حدیث کی روایت کی ہے، اور ان سے ان کے صاحبز اوے عبدالله بن عبید نیز عطاء بن ابی رباح، ابن ابی ملیکہ اور عمرو بن وینار وغیرہ نے حدیث روایت کی ہے اور وہ مکہ کے ثقہ تابعین اور ان کے ائمہ میں تھے، ابن معین اور ابوز رعہ نے انہیں ثقہ کہا ہے، اور ابن حبان نے الثقات میں ان کا ذکر کیا ہے۔ عجلی نے کہا ہے کہ آپ کی، تابعی، ثقہ، کبار تابعین میں سے تھے۔ امام عجامد سے منقول ہے وہ کہتے ہیں کہ ہم تابعین پر چار افر ادکے ذریعہ فخر کرتے ہیں اور ان میں ان کا ذکر

[ تهذیب التهذیب ۲۷۱۷؛ سیر اُعلام النبلاء ۱۵۲۸؛ اُسر الغابه ۳۳ (۳۵۳]

> عثمان بن عفان: ان کے حالات ج اس .....میں گذر چکے۔

> العدوى: يىلى بن احمد المالكى بين: ان كے حالات ج اص.....میں گذر چکے۔

عروه بن الزبير: ان كے حالات ٢ص .....ميں گذر <u>ح</u>كے۔

عزالدين بن عبدالسلام: يعبدالعزيز بن عبدالسلام بين: ان كحالات ج ٢ص .....مين گذر كيد

عکرمہ: ان کےحالات ج اص.....میں گذر چکے۔

عمروبن حزم:

ان کے حالات ج ۱۴ ص..... میں گذر چکے۔

عمروبن شعيب:

ان کے حالات جہم ص ..... میں گذر چکے۔

عمروبن العاص: ان کے حالات ج۲ص .....میں گذر چکے۔

العنمري: ييعبيدالله بن الحسن بين: ان کے حالات ج۲ص ..... میں گذر چکے۔

لعینی: میمود بن احمد ہیں:

ان کے حالات ج ۲ ص ..... میں گذر چکے۔

الغزالى: يەمجربن محمر بين: ان كے حالات ج اص ..... ميں گذر كيے۔

فاطمه بنت اني حبيش: ان کے حالات ج ۳۲ ص....میں گذر کیے۔

القاسم بن عبدالرحلن: ان کے حالات ج ۱۸ ص.... میں گذر چکے۔

القاسم بن محمد: ان كے حالات ج ٢ ص ..... ميں گذر كيے۔

القاضى أبوبكر بن الطيب: بيرمحر بن الطيب بين: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔

> القاضى ابوالطبيب: بهطاهر بن عبدالله مين: ان کے حالات ج۲ص .....میں گذر چکے۔

القلبو **بی:یهاحمد بن :** ان کےحالات ج<sub>ا</sub>ص .....میں گذر <u>چک</u>ے۔ القاضی ابو یعلی: پیرمحر بن الحسین ہیں: ان کے حالات جاص .....میں گذر چکے۔

القاضی حسین: چسین بن محمد ہیں: ان کے حالات ج۲ص.....میں گذر چکے۔

قاضی خان: بی<sup>ح</sup>سن بن منصور ہیں: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔

القاضى عبدالو ہاب: يەعبدالو ہاب بن على بين: ان كے حالات جسم .....ميں گذر چكے۔

> القاضی عیاض: بیرعیاض بن موسی ہیں: ان کے حالات ج اص .....میں گذر چکے۔

> > قاده بن دعامه:

ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔

القدور**ی: پیرمحمد بین:** ان کے حالات ج<sub>ا</sub>ص .....میں گذر <u>یکے</u>۔

القرافی: بیاحمد بن ادریس ہیں: ان کے حالات جاص.....میں گذر چکے۔

القرطبی: پیم محمد بنان: ان کے حالات ۲۶ ص.....میں گذر چکے۔

الكاسانى: يەابوبكر بن مسعود يېن: ان كے حالات ج اص.....ميں گذر <u>چك</u>

الكرخى: ييعبيدالله بن الحسن ہيں: ان كے حالات جاص ..... ميں گذر چكے۔

الكمال بن الهمام: يەمجەر بن عبدالواحد بين: ان كے عالات جاص ..... بين گذر چكے۔

كنون: يەمجىر بن المدنى بن على بين: ان كے حالات ج اص..... ميں گذر چكے۔

ل

اللخمی: میلی بن محمد ہیں: ان کے حالات ج اص.....میں گذر چکے۔

اللقانی: بیناصرالدین محمد بن حسن ہیں: ان کے حالات ج اس ..... میں گذر چکے۔

الليث بن سعد:

ان کے حالات ج اص .....میں گذر چکے۔

بین، انہوں نے مجاہد، طاؤس، عبد اللہ بن أبی ملیکہ، عطاء بن أبی رباح، عمرو بن دینار اور عمرو بن شعیب وغیرہ سے روایت کی ہے اور ان سے ابن المبارک، عیسی بن یونس، عبداللہ بن رجاء المکی، ولید بن مسلم اور محمد بن مسلمہ وغیرہ نے روایت کی ہے اور عباس دوری نے ابن معین کے حوالہ سے کہا ہے کہ ثنی بن صباح، یعلی بن مسلم کی سب ثقہ بین، تر مذی اور نسائی نے کہا ہے کہ آپ ثقہ بین بین، اور دار قطنی اور نسائی نے دوسری جگہ آپ کو متروک الحدیث کہا ہے، اور دار قطنی نے کہا ہے کہ قبیل میں۔

[تهذیب التهذیب ۱۰/۵۵؛ الأعلام ۱۵۸۷؛ شذرات الذهب ار۳۲۵]

مجامد بن جبر:

ان کے حالات ج اص .....میں گذر چکے۔

مجدالدین بن تیمیه: به عبدالسلام بن عبدالله بین: ان کے حالات ج اص .....میں گذر چکے۔

> الحب الطبرى: يهاحمد بن عبدالله بين: ان كے حالات ج اص .....ميں گذر چكے۔

المحلی: میرمحمد بین: ان کے حالات ج۲ص.....میں گذر چکے۔

محمد ابوالسعو داخفی (یه ۱۱۵۵ ه میں زندہ تھ) پیسید محمد ابوالسعو دین سیدعلی ہیں ، خفی فقیہ ہیں۔ المازری: بیڅمد بن علی ہیں: ان کے حالات ج اص .....میں گذر چکے۔

ما لک: پیرما لک بن انس ہیں: ان کے حالات ج اص .....میں گذر چکے۔

الماوردی: بیلی بن محمد ہیں: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔

التولى: يه عبدالرحمٰن بن ما مون ہيں: ان كے حالات ج٢ص.....ميں گذر چكے۔

المثنی بن الصباح (؟ - ٩ ١٩ هـ) بیننی بن الصباح ہیں، کنیت ابوعبداللہ، نسبت الیمانی، پھرالمکی، الأ بناوی ہیں، حدیث کثرت سے بیان کرنے والے رواۃ میں سے

بعض تصانيف: "فتح الله المعين" على شرح كنز الدقائق، للعلامة منلامسكين اور "رسالة في كرامات الأولياء". [مجم المولفين ١٠/ ٢٢؛ مقدمة حاشية أبي السعود على شرح منلا مسكين ٢١١]

> محمد بن الحسن الشيبانى: ان كے حالات ج اص .....ميں گذر چكے۔

> > محر بن سلمه: -

ان کے حالات ج کے ص..... میں گذر چکے۔

محرالسنوسي (۲۳۲-۸۹۵ه)

یے محد بن یوسف بن عمر بن شعیب ہیں، کنیت ابوعبداللہ اور نبیت السوسی ، النمسانی ، الحسنی ہے ، محدث ، متعلم ، قاری اور بعض علوم کے ماہر ہیں ، انہوں نے ایک جماعت سے علم حاصل کیا جن میں ان کے والد مذکور ، علا مہ نصر الزواوی ، محمد بن توزت اور سید شریف ابوالحجاج یوسف بن ابی العباس بن محمد ہیں ، محمد بن العباس اور فقیہ الجلاب سے اصول اور فقہ کی تعلیم حاصل کی اور ان کے پاس بہت زیادہ حاضر رہے اور ان سے استفادہ کیا ، وہ اپنے علم ، طرز حیات ، نیکی ، سیرت اور اپنے زید وتقوی میں ایک نشانی تھے ، ان کے تلامذہ نے ان کے احوال وسیرت میں ایک بڑی کتاب تالیف کی جو بڑے سائز کے قالب میں تقریباً ۱۲ کا پیوں میں ہے ۔

بعض تصانف: "شرح صحيح البخاري"، "سورة (ص) اوراس ك بعد كى سورتول كي تفير"، "مكمل إكمال الإكمال" في شرح صحيح مسلم"، "عقيدة أهل التوحيد"، "شرح كلمتي الشهادة" اور "العقيدة الوسطى".

[نیل الابتهاج ص ۳۲۵، ۳۲۹؛ الأعلام ۸ر۲۹، ۳۹؛ مجم المؤلفین ۱۳۲۷ [۱۳۲]

محمر قدری باشا:

ان كے حالات ج اص ..... ميں گذر چكے۔

محربن مقاتل:

ان کے حالات ج79ص ..... میں گذر چکے۔

المرداوی: میلی بن سلیمان ہیں: ان کے حالات جاص .....میں گذر چکے۔

المرغینانی: پیلی بن ابی بکر ہیں: ان کے حالات ج اس .....میں گذر چکے۔

مروان الأصفر (?-؟)

یہ مروان الاً صفر ہیں، کنیت، ابو خلف اور نسبت البصری ہے،
ایک قول ہے ہے کہ آپ مروان بن خاقان ہیں۔ دوسرا قول ہے ہے کہ یہ
دوالگ الگ نام ہیں، آپ نے انس بن مالک، عامر شعبی، عبداللہ بن
عمر بن الخطاب، مسروق بن الاجدع اور ابوہریہ وغیرہ سے روایت کی
ہے۔ اور ان سے جعفر ابن برقان، حرب بن ثابت، الحن بن ذکوان،
مبارک بن فضالہ اور خالد الحذاء وغیرہ نے روایت کی ہے، ان کی
حدیث بخاری، مسلم، ابوداؤد، تر مذی نے روایت کی ہے۔ ابوداؤد
نقہ کہا ہے، اور ابن حبان نے الثقات میں ان کا ذکر کیا ہے۔

آتہذیب التہذیب الہذییب الکمال ۲۱ (۲۱۹)

المنذرى: يه عبدالعظيم بن عبدالقوى ہيں: ان كے حالات ج ١٩ ص..... ميں گذر <u>ڪ</u>كـ

المروزی: بیابراہیم بن احمد ہیں: ان کے حالات ج۲ص....میں گذر چکے۔

المزنى: بياساعيل بن يحيى المزنى بين: ان كے حالات ج اس.....ميں گذر <u>ي</u>كے۔

مسروق:

ان کے حالات جسم سسمیں گذر چکے۔

مسلم: مسلم بن الحجاج ہیں: ان کے حالات ج اص .....میں گذر چکے۔

مصطفیٰ الر ماصی (؟-۲ ۱۱۱ه)

یہ مصطفیٰ بن عبداللہ بن موسیٰ ہیں، کنیت ابوالخیرات اور نسبت الرماصی ہے، فقیہ، محقق، مدقق ہیں، مازونہ سے قریب ایک شہر کے رہنے والے تھے، مازونہ اور مصر کے شیوخ سے علم حاصل کیا، ان میں خرشی اور زرقانی ہیں۔

بعض تصانیف: ''حاشیة علی شرح الشمس التتائی علی المختصر'' ہے جونہایت ہی عمدہ اور نفیس ہے۔ اشجرة النور الزکیوں ۱۳۳۴]

معاذبن جبل:

ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔

المناوى: يەم عبدالروؤف ہيں: ان كے حالات ج ااص ..... میں گذر <u>يك</u>۔

## المنهاجي (۱۲۳–۸۸۵ )

یہ محمد بن احمد بن علی بن عبدالخالق ہیں، لقب شمس الدین، نسبت الأسیوطی، پھر قاہری، شافعی، منہا جی ہے، فقیہ وادیب ہیں۔ اسیوط میں پیدا ہوئے اور وہیں نشو ونما پائی، سعد الدین الواحی کے پاس قر آن حفظ کیا، اسی طرح عمدہ اور اربعین للنو وی اور شاطبیہ وغیرہ حفظ کیا اور فقد کی تعلیم زکی المید ومی شمس بن عبدالرحیم، اور بدر بن خلال سے حاصل کی۔

لِعض تصانيف: "جواهر العقود"، "معين القضاة والشهود"، "هداية السالك إلى أوضح المسالك"، "اتحاف الأخصا بفضائل المسجد الأقصى" اور "تحفة الظرفاء".

[الضوء اللامع كرسا؛ الأعلام ٢ر٣١؛ مجم المؤلفين ٨ر٢٩٨]

## المهاجر بن قنفذ (؟-؟)

میمها جربن قنفذ بن عمیر بن جدعان بن کعب بن سعید بن تیم بین نسبت القرشی ، التیمی ہے، صحابی بیں۔ کہاجا تا ہے کہان کا نام عمر واور قنفذ کا نام خلف ہے، اور مہا جراور قنفذ دونوں لقب بیں، تو وہ عمر و بن خلف ابن عمیر بیں، اور انہیں اس وجہ سے مہا جرکہا جاتا ہے کہ جب وہ رسول اللہ علیلی کی خدمت میں آئے تو رسول اللہ علیلی نے ارشاد فرمایا کہ میر حقیقت میں مہا جر بیں، اور ایک قول میہ ہے کہ مہا جرنے فتح فرمایا کہ میر حقیقت میں مہا جر بیں، اور ایک قول میہ ہے کہ مہا جرنے وقتح مکہ کے دن اسلام قبول کیا، اور بھرہ میں سکونت اختیار کی اور و بیں

وفات پائی، نبی علیه سے روایت کی ہے، اوران سے ابوساسان طفیت بن علیه سے روایت کی ہے، اوران سے ابوساسان طفیت بن المنذر الرقاشی نے روایت کی ہے، ابوداؤد، نسائی اور ابن ماجہ نے ان کی حدیثیں ذکر کی ہیں، حضین بن المنذر سے روایت ہے کہ انہوں نے مہاجر بن قنفذ سے روایت کیا ہے: وہ رسول اللہ علیہ کی خدمت میں آئے اس حالت میں کہ آپ پیشاب کررہے

سے، انہوں نے آپ علیہ کوسلام کیا، تو آپ علیہ نے انہیں سلام کا جواب نہیں دیا یہاں تک کہ وضو کرلیا، پھر آپ علیہ نے معذرت کی، اور آپ علیہ نے فرمایا کہ مجھے یہ بات ناپسند ہے کہ بغیر طہارت کے اللہ کانام لوں۔

[أسد الغابه ۱۳۵۳، الاستيعاب ۱۳۵۴، تهذيب الكمال ۲۸ / ۱۳۵۳؛ تهذيب الكمال ۲۸ / ۵۷۱، تهذيب التهذيب المدين ۱۳۵۳، تهذيب التهذيب المراح ۱۳۲۲/۱۰

المواق: يەجمر بن يوسف ہيں: ان كے حالات ج ٣ص.....ميں گذر چكے۔

الموسلی: بیعبدالله بن محمود میں: ان کے حالات ج ۲ص.....میں گذر چکے۔

ك

نافع: بینافع مدنی ابوعبدالله بیں: ان کے حالات ج اص .....میں گذر چکے۔

نجم الدين عمرانسفى (؟-٤ ٣٠ه ص)

ی عمر بن محمد بن احمد بن اساعیل بن محمد بن لقمان بین، کنیت ابوحف ، لقب نجم الدین اور نسبت النسفی ہے، فقیه، محدث، مفسر، حافظ، فقہاء حنفیہ میں سے بین، اور ان ائمہ میں سے بین جوعوام وخواص میں قبولیت تام اور حفظ کے ساتھ مشہور بین، انہوں نے صدر الاسلام ابوالیسر محمد البز دوی، ابو بکر الاسکاف، اور ابوالقاسم الصفار وغیرہ سے علم فقہ حاصل کیا، اور ان سے ان کے صاحبز ادے ابوالیث احمد بن عمر نے جوالمجد النسفی کے نام سے مشہور بین فقہ کی تعلیم حاصل کیا۔

بعض تصانيف: "نظم الجامع الصغير" فقد في مين، "منظومة الخلافيات"، "طلبة الطلبة" فقبى اصطلاحات مين، "العقائد" جوعقا كرنسفى كے نام سے مشہور ہے، "الأكمل الأطول" تفسير مين، "المواقيت" الأطول" تفسير مين، "المواقيت" اور"القند في علماء سمر قند"۔

[الفوائد البهيه ص ١٣٩؛ الجواهر المضيئه ١٧٩٣؛ الأعلام ٢٢٢/٤عم المؤلفين ٢٢٤/٥]

> انخعی: بیابراہیم انخعی ہیں: ان کے حالات ج اص.....میں گذر چکے۔

النفر اوی: پیعبدالله بن عبدالرحمٰن ہیں: ان کے حالات ج اص....میں گذر چکے۔

النووى: يەنخىي بن شرف ہيں: ان كے حالات ج اص .....ميں گذر چكے۔ کی

یحیی بن سعیدالانصاری: ان کے حالات جاص.....میں گذر چکے۔ •

وجيه الدين ابوالمعالي (١٩٥-٢٠٧هـ)

ساسعد عین اوران کا نام محمد بن المنجا بن برکات بن المؤمل ہے،
لقب قاضی وجید الدین کنیت ابوالمعالی، التنوخی، المقری، المشق ہے، ابوالقاسم نصر بن احمد بن مقاتل السوسی، ابوسکین الرضوانی وغیرہ سے حدیث روایت کی، منذری نے کہا ہے کہ انہوں نے بغداد میں ایک مدت تک امام احمد بن صنبل کے مذہب کے مطابق علم فقہ حاصل کیا، اور انہیں مذہب کی معرفت کا ایک حصہ حاصل ہوگیا، دبیسی نے کہا ہے کہ انہوں نے شخ عبدالقا در الجیلی وغیرہ سے علم فقہ حاصل کیا، اور دشق میں شرف الاسلام عبدالوہاب بن ابی الفرج سے فقہ کی تعلیم حاصل کی ۔ ان سے شخ موفق نے علم حاصل کیا، اور ایک جماعت نے حاصل کی ۔ ان سے شخ موفق نے علم حاصل کیا، اور ایک جماعت نے اس سے روایت کی ہے ۔ ناصح الدین نے کہا ہے کہ ابوالمعالی بن المنجا مصاریہ میں ایک دن درس دیتے شے اور ایک دن میں درس دیتا تھا۔ بعض تصانیف: "المحمدة" اور ایک دن میں درس دیتا تھا۔ بعض تصانیف: "المحمدة" اور الک دان میں دائی دن فقہ میں ۔

[الذمل على طبقات الحنابله لا بن رجب ٢ ر٩٩]

الونشريى: بياحمد بن يحيى بين: ان كے حالات ج٢ص.....ميں گذر چكے۔