## وزارت او قاف واسلامی امور، کویت

# موسوعه فقهبه

اردوترجمه

جلد - 2 سمر مصاهرة مصاهرة

مجمع الفقاء الإسالامي الهنا

# چمله حقوق تجق وزارت اوقاف واسلامی امورکویت محفوظ ہیں پوسٹ بکس نمبر ۱۲۳، وزارت اوقاف واسلامی امور، کویت

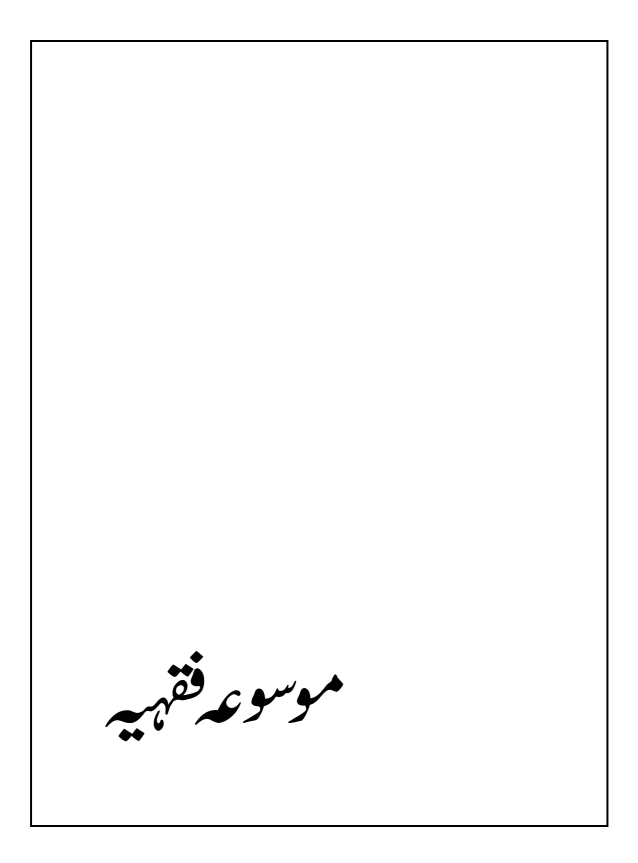
#### اردوترجمه

اسلامک فقه اکیڈمی (انڈیا)

110025 ، جوگا بائی ، پوسٹ بکس 9746 ، جامعه گلر ، نئی دہلی –110025

فون:91-11-26981779

Website: http/www.ifa-india.org Email: fiqhacademy@gmail.com



#### بيني للهُ البَّمْزِ الرَّحِيثِ مِ

﴿ وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنْفِرُوا كَافَّةً فَيُ فَكُلِّ فِرُقَةٍ مِّنْهُمُ طَائِفَةٌ لِّيَتَفَقَّهُوا فِي فَلُولا نَفَرَ مِنُ كُلِّ فِرُقَةٍ مِّنْهُمُ طَائِفَةٌ لِّيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّيْنِ وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمُ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمُ لَعَلَّهُمُ يَحُذَرُونَ ﴿ اللَّايُنِ وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمُ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمُ لَعَلَّهُمُ يَحُذَرُونَ ﴾

'' اورمومنوں کو نہ چاہئے کہ (آئندہ) سب کے سب نکل کھڑ ہے ہوں ، یہ کیوں نہ ہو کہ ہر گروہ میں سے ایک حصہ نکل کھڑ اہوا کرے، تا کہ (بیہ باقی لوگ) دین کی سمجھ بوجھ حاصل کرتے رہیں اور تا کہ بیہ اپنی قوم والوں کو جب وہ ان کے پاس واپس آجا ئیں ڈراتے رہیں،عجب کیا کہ وہ مختاطر ہیں!''۔

(سورهٔ توبهر ۱۲۲)

"من يود الله به خيرًا يفقهه في الدين" (بناري وسلم) "الله تعالى جس كساته خير كااراده كرتاب السد ين كي مجمع عطافر ماديتائے"۔

## فهرست موسوعه فقهیه جلر – ۲۵

| صفحہ         | عنوان                                              | فقره     |
|--------------|----------------------------------------------------|----------|
| Y+-MZ        | مرض الموت                                          | ۳۱-1     |
| ٣٧           | تعريف                                              | 1        |
| ٣٨           | حکم کے اعتبار سے مرض موت میں داخل حالات            | ۲        |
| ٣٩           | پرانے امراض کا حکم                                 | ٣        |
| ſ <b>~</b> + | مرض الموت ميں اختلاف                               | <b>~</b> |
| ۴۱           | مرض الموت ميں ہبہ                                  |          |
| ۴۱           | اول:غیر مدیون مریض کا ہبہجس پر قبضہ ہوجائے         | ۵        |
| ~~           | دوم: مدیون مریض کا بہبہ جس پر قبضہ ہوجائے          | ٧        |
| ٣٣           | سوم: مریض کا بهبهجس پر قبضه نه ہو                  | ۷        |
| ٣٣           | مرض کی حالت میں اللہ تعالی کے مالی حقوق کی ادائیگی | ٨        |
| ~~           | واہب کا مریض موہوب کے ہبہ سے رجوع                  | 9        |
| ~~           | مرض الموت میں مال کی کفالت                         |          |
| ~~           | اول:غیر مدیون مریض کی کفالت                        | 1+       |
| ra           | دوم:مدیون مریض کی کفالت                            | 11       |
| ٣٦           | مرض الموت ميں وقف                                  |          |
| ٣٦           | اول:غير مديون كاوقف                                |          |
| 4            | الف-غیرمدیون مریض اجنبی پروقف کرے                  | 11       |
| ٣٦           | ب-غیرمدیون مریض وارث پروقف کرے                     | Im       |
| 4            | ج-مریض مدیون کاوقف                                 | ۱۴       |

| صفحه     | عنوان                                             | فقره |
|----------|---------------------------------------------------|------|
| ۲۷       | مرض الموت ميں مالى تصرفات                         |      |
| r        | اول: مرض الموت ميں بيع                            |      |
| <b>۴</b> | الف-غیرمدیون مریض اپنامال اجنبی سے فروخت کرے      | 12   |
| ۴ ۹      | ب-مديون مريض كسى اجنبى شخص سے اپنامال يہيج        | 14   |
| ۴ ۹      | ج-مریض اپنامال وارث سے فروخت کر ہے                |      |
| ۴ ۹      | غیر مدیون مریض اپنامال کسی وارث سے فروخت کر ہے    | 1∠   |
| ۵۱       | مدیون مریض کااپنے مال کوکسی کے ہاتھ بیچنا         | 11   |
| ar       | دوم: مرض الموت ميں اجار ہ                         | ۲٠   |
| ar       | سوم: مرض الموت ميں شادي                           | ۲۱   |
| ۵۳       | چهارم: مرض الموت میں طلاق                         | **   |
| ۵۳       | ينجم: مرض الموت ميں ابراء كاحكم                   | ۲۳   |
| ۵۳       | ششم: مرض الموت ميں خلع                            | ra   |
| ۵۳       | <sup>ہفت</sup> م: مرض الموت میں اقرار             | 74   |
| ۵۷       | مرض الموت ميں وقف كا قرار                         | ۲۸   |
| ۵۷       | مرض الموت ميں طلاق دينے کا اقرار                  | 79   |
| ۵۸       | ہشتم: مریض کا بعض قرض خواہوں کے قرضوں کوا دا کرنا | ٣٠   |
| 4+       | مرضع                                              |      |
|          | د كيھئے:رضاع                                      |      |
| 4r-4+    | مرفق                                              | A-1  |
| 4+       | تعريف                                             | 1    |
| 4+       | متعلقه الفاظ: عضد، پیر                            | ۲    |
| 71       | اجمالي حكم                                        |      |
| 41       | وضوميں کہنی دھونا                                 | ۴    |
| 44       | سحبده میں کہنی رکھنے کی کیفیت                     | ۵    |
| 44       | کہنی میں قصاص                                     | Y    |

| عفى عند | عنوان                                                                  | فقره |
|---------|------------------------------------------------------------------------|------|
| 4m      | کہنی کی دیت                                                            | ۷    |
| 412     | عورت کی دونوں کہنیوں کی طرف دیکھنا                                     | ٨    |
| 44      | مرہون                                                                  |      |
|         | د میکھئے: رہن                                                          |      |
| 72-7r   | مروءة                                                                  | 2-1  |
| 44      | تعريف                                                                  | 1    |
| 44      | متعلقه الفاظ: عدالت                                                    | ۲    |
| 40      | مروءت ہے متعلق احکام                                                   |      |
| 40      | شهادت میں مروءت                                                        | ٣    |
| 40      | خلاف مروءت کام                                                         | ۴    |
| YY      | دوسری قتم: گھٹیا حرفتیں                                                | ۵    |
| 28-72   | مرور                                                                   | 14-1 |
| 42      | تعريف                                                                  | 1    |
| 42      | متعلقه الفاظ: وقوف                                                     | ۲    |
| 42      | گذرنے سے متعلق احکام                                                   |      |
| ٨٢      | نمازی کے آگے سے گذر نا                                                 | ٣    |
| ٨٢      | ممنوع گذرنے کی جگہ                                                     | ۴    |
| ٨٢      | مسجد حرام میں نمازی کے آ گے سے گذر نا                                  | ۵    |
| 49      | گذرنے والے کود فع کرنے کے نقصان کا ضان                                 | ۲    |
| 4       | نماز کے ٹوٹنے اوراس کے اندر کمی آنے میں نمازی کے سامنے سے گذرنے کا اثر | 4    |
| 4       | مقتدیوں کے آگے سے گذرنا                                                | ٨    |
| 4       | غصب کردہ جگہ میں مصلی کے سامنے سے گذرنا                                | 9    |
| ۷۱      | دوسر سے کی ملکیت میں گذرنا                                             | 1+   |
| ۷۱      | عام وخاص راستہ ہے گذر نا                                               | 11   |
| ۷1      | مسجد میں محدث کا گذر نا                                                | 11   |

| مغم               | عنوان                                 | فقره |
|-------------------|---------------------------------------|------|
| ۷۱                | عاشر پرگذرنا                          | ٣    |
| <b>4</b> ٢        | وطن کے پاس سے گذرنے کااثر قصرصلاۃ میں | ١٣   |
| 45                | یانی پرسے گذرنااوراس سے وضونہ کرنا    | 10   |
| ۷۳                | گذرنے کاحق                            | 17   |
| ۷۴                | مروه                                  |      |
|                   | د کیکھئے:سعی                          |      |
| <b>4</b> 6        | مرئی                                  |      |
|                   | د كيھئے: بلعوم                        |      |
| <u> ۲</u> ۳       | مريض                                  |      |
|                   | د کیھنے: مرض                          |      |
| <u> ۲</u> ۳       | مزابنه                                |      |
|                   | د يكھئے: بيج المز ابنه                |      |
| <b>LL-L\Delta</b> | 21%                                   | 4-1  |
| ∠۵                | تعريف                                 | 1    |
| ۷۵                | شرعي حكم                              | ٢    |
| ۷۲                | قاضی کا مذاق                          | ٣    |
| <b>4</b>          | مذاق کرنے والے کے تصرفات              | ۴    |
| <b>4</b>          | اقرارکے بعد مذاق کا دعوی              | ۵    |
| <b>4</b>          | بھے میں <b>ند</b> اق کا دعوی کرنا     | ۲    |
| 11-22             | مزاحت                                 | 2-1  |
| <b>44</b>         | تعريف                                 | 1    |
| <b>44</b>         | مزاحت سے متعلق احکام                  |      |
| <b>44</b>         | ر کوغ میں مزاحمت                      | ٢    |
| ۷۸                | سجيره ميں مزاحمت                      | ٣    |
| ۸.                | ا ژ د حام میں موت                     | ۴    |

| صفحه   | عنوان                                                  | فقره       |
|--------|--------------------------------------------------------|------------|
| ΛΙ     | حجراسود کے استلام پر بھیٹر                             | ۵          |
| 119-15 | مزارعت                                                 | ۵۸-۱       |
| Ar     | تعريف                                                  | 1          |
| Ar     | متعلقه الفاظ: مساقات،اجاره                             | ۲          |
| ۸۳     | مزارعت كاحكم                                           | ۴          |
| ٨۵     | مزارعت کی مشروعت میں حکمت                              | ۵          |
| ٨۵     | مزارعت کےارکان                                         | ٧          |
| ۸۵     | مزارعت کی حقیقت                                        | ۷          |
| AY     | عقد مزارعت کی صفت                                      | ٨          |
| ۸۷     | مزارعت کی شرا کط                                       |            |
| ۸۷     | اول:عاقدین کےساتھ مخصوص شرطیں                          | 9          |
| ۸۷     | دوم: نیچ کے ساتھ مخصوص شرطیں                           | 1+         |
| ۸۸     | ن کی مقدار کی تحدید                                    | 11         |
| ۸۸     | ڪس پرن ۾وگا؟                                           | 11         |
| ۸۹     | سوم: زمین کی پیداوار کی بابت شرطیں (پیداوار کی نقسیم ) | Im         |
| 91     | چہارم: زمین (محل مزارعت ) کے ساتھ خاص شرطیں            | ۱۴         |
| 97     | نقذ کرایه پردی گئی زمین میں مزارعت کا جواز             | 10         |
| 97     | پنجم: مزارعت میں طےشدہ امر کے ساتھ مخصوص نثرطیں        | 14         |
| 92     | ششم: مدت سے متعلق شرطیں                                | 1∠         |
| 92     | شافعیہ کے زد یک مزارعت کی شرطیں                        | 1A         |
| 91~    | مزارعت کے لئے مفسد شرا کط                              | 19         |
| 9∠     | مزارعت کی صورتیں                                       | ۲+         |
| 9∠     | صیح مزارعت کی کچھصورتیں                                | <b>r</b> 1 |
| 1 • •  | مزارعت فاسده کی کچھصورتیں                              | ۲۸         |
| 1+1"   | عقد مزارعت کے آثار                                     |            |

| صفح   | عنوان                                                     | فقره       |
|-------|-----------------------------------------------------------|------------|
| 1+1"  | اول: صحیح مزارعت پرمرتب ہونے والے آثار واحکام             | ۳۵         |
| 1+0   | دوم:مزارعت فاسدہ پرمرتب ہونے والے آثار واحکام             | ٣٦         |
| 1+9   | عقدمزارعت ميں ضان                                         | ٣٧         |
| 1+9   | عقد مزارعت کے فنخ کے اسباب                                | ٣٨         |
| 1+9   | اول:اییاعذراضطراری جوعقدمزارعت کو برقرارر کھنے سے مانع ہو |            |
| 11+   | الف-ما لک زمین کو پیش آنے والا عذر                        | ٣٩         |
| 11+   | ب-مزارع کوپیش آنے والاعذر                                 | <b>^</b> + |
| 11+   | دوم:صراحة بإدلالية عقد مزارعت كوفنخ كرنا                  | ۲۱         |
| 111   | سوم: مدت کا اختثام                                        | ۴۲         |
| 111   | چہارم:عاقدین میں ہے کسی ایک کی موت                        | ٣٣         |
| 111   | پنجم:مزارعت کی زمین کا کوئی مستحق نکل آئے                 | 44         |
| IIr   | فنخ پرمرتب ہونے والے آثاروا حکام                          |            |
| IIr   | الف- کاشت ہے بل فنخ                                       | r 0        |
| IIr   | ب-کاشت کے بعد فنخ                                         |            |
| IIr   | کیملی حالت:فصل کینے کے بعد فننخ                           | ۲۶         |
| IIr   | دوسری حالت: فصل <u>پکنے سے پہلے فن</u> خ                  | <b>۴</b>   |
| 1112  | عاقدین میں ہے کسی ایک کی موت کا اثر                       |            |
| 1112  | الف-صاحب; مین کی موت                                      | ۴۸         |
| 1112  | ب-مزارع کی موت                                            | ۴ ۹        |
| III   | حصوں کی شرط اورصاحب نیچ کے بارے میں اختلاف                | ۵٠         |
| 110   | مزارعت میں تولیہ اور شرکت                                 | ۵۱         |
| rii Y | مزارعت میں وکالت                                          |            |
| rii Y | پہلی حالت: وکالت صاحب زمین کی طرف سے ہو                   | ۵۲         |
| 11∠   | دوسری حالت: مزارع کی طرف ہے وکیل بنا نا                   | ۵۳         |
| IIA   | مزارعت میں کفالت                                          | ۵۴         |

| صفح     | عنوان                                                                                           | فقره |
|---------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| 119     | عشری زمین میں مزارعت                                                                            | ۵۵   |
| 119     | رئهن پررکھی زمین میں عقدمزارعت                                                                  | ra   |
| 119     | ماذون(اجازت والے)غلام کاز مین مزارعت پرلینا                                                     | ۵۷   |
| 119     | اپنے جھے کونہ بیچنے یانہ ہبہ کرنے کی شرط لگانا                                                  | ۵۸   |
| 114-114 | مزايده                                                                                          | 11-1 |
| 11.     | تعريف                                                                                           | 1    |
| 11.     | متعلقه الفاظ: ثجش، لبيع على بيع الغير ،السوم على سوم الغير                                      | ۲    |
| 171     | نثرع حكم اورتشريع كي حكمت                                                                       | ۵    |
| 177     | مزایده کارکن (مزایده میں ایجاب وقبول کی کیفیت )                                                 | 4    |
| 177     | ہے مزایدہ میں شرکت کرنے والے شرکاء پرخریداری کالزوم مجلس مناداۃ میں (نیلامی کی مجلس) کے         | ۷    |
|         | ا ندر ہے،اگر چیان سے زیادہ بولی لگائی ہو                                                        |      |
| Irm     | مجلس نیلامی کے بعد بیچ مزایدہ کے شرکاء پرخریداری کالزوم                                         | ٨    |
| Irm     | بيع مزايده ميں ايجاب سے رجوع كااختيار                                                           | 9    |
| Irr     | بيع مزايده مين خيارمجلس                                                                         | 1+   |
| Irr     | بع مزایدہ کمل ہونے کے بعد شرکاء میں سے کسی کی طرف سے اضافہ                                      | 11   |
| 110     | دوآ دمیوں کی طرف سےمماثل اضافہ                                                                  | 11   |
| 110     | بيع مزايده مين خيارعيب                                                                          | Im   |
| 110     | بیع مزایده میں خیارعیب کی وجہ سے مطالبہ کس پر ہوگا                                              | الر  |
| 110     | بچ مزایده مین غبن کا دعوی<br>ن                                                                  | 10   |
| 174     | ئىچى مزايدە مى <sup>ن نج</sup> ش                                                                | M    |
| 174     | نیلا می کے بعض خریداروں کے ساتھ خریداری میں دلال کی مشارکت بائع کے علم کے بغیر<br>پرید مقدم سات | 14   |
| 112     | ایک متعین قیمت کے بعدزیادہ بولی نہ لگانے پراتفاق<br>ا                                           | 1/   |
| 174     | مزبله                                                                                           |      |
|         | د کیھئے: زبل                                                                                    |      |
| 12-12   | مز دلفه                                                                                         | 11-1 |
| IFA     | تعريف                                                                                           | 1    |

| صفحه         | عنوان                                                    | فقره |
|--------------|----------------------------------------------------------|------|
| ITA          | متعلقه الفاظ:منی مشعر حرام                               | ۲    |
| 159          | مزدلفه سيمتعلق احكام                                     |      |
| 179          | مز دلفه میں حاجیوں کی شب گزاری                           | ۴    |
| IF +         | عورتوں اور کمز وروں کومنی پہلے روانہ کرنا                | ٢    |
| 1111         | مز دلفه میں مغرب اورعشاء دونماز وں کی ایک ساتھ ادائیگی   | ۷    |
| را سا        | مشعرحرام ميں وقوف اور دعا                                | ٨    |
| 1 <b>~</b> ∠ | مزدلفہ سے کنگری مارنے کے لئے کنگریاں اٹھانا              | 11   |
| 100 +- 100 A | مزفت                                                     | r-1  |
| IMA          | تعريف                                                    | 1    |
| IMA          | متعلقه الفاظ جنتم ،نقير                                  | ٢    |
| IMA          | اجمالي حكم                                               |      |
| IMA          | مزفت میں نبیذ بنانے کا حکم                               | ۴    |
| 164-161      | مزکی                                                     | ۵-1  |
| ١٣١          | تعريف                                                    | 1    |
| ا۳۱          | قاضی کے یہاں مزکیوں کی بحالی                             | ۲    |
| ١٣١          | مز کی ہے متعلق شرائط                                     | ٣    |
| ا۳۱          | تز کیہ کے گواہوں کی تعداد                                | ۴    |
| IFT          | مز کیوں کا گواہوں کی تعدیل ہے رجوع                       | ۵    |
| 166-166      | مزمار                                                    | 9-1  |
| 16.6         | تعريف                                                    | 1    |
| IFT          | متعلقه الفاظ: معازف                                      | ۲    |
| ١٣٣          | شرع حکم                                                  | ٣    |
| ١٣٣          | بانسریاوردیگر پھو نکنےوالے باجوں سےلطف اندوز ہونے کا حکم | ۴    |
| ١٣٣          | بانسری بیجیخ کاحکم                                       | ۵    |
| ١٣٣          | بانسری بجانے کے سکھنے اور سکھانے کا حکم                  | ۲    |

| صفحہ      | عنوان                                                     | فقره     |
|-----------|-----------------------------------------------------------|----------|
| ۱۳۴       | بانسری بنانے کا حکم اور بنانے والے کی شہادت               | <u> </u> |
| الدلد     | کسی مسلمان کی بانسری چوری کرنے اور تو ڑنے کا حکم          | ۸        |
| ١٣٣       | بانسری سننے والے کی شہادت                                 | 9        |
| الدلد     | مسابقه                                                    |          |
|           | د يکھئے: سباق                                             |          |
| الدلد     | مساجد                                                     |          |
|           | د يكھنے: مسجد                                             |          |
| 184-180   | مسارقه                                                    | r-1      |
| 160       | تعريف                                                     | 1        |
| 160       | مسارقه کےاحکام                                            |          |
| 160       | الف-نظر کاچرانا                                           | ۲        |
| 184       | ب-جس سے نکاح کاارادہ ہواس کو چیکے سے دیکھنے کا حکم        | ٣        |
| 164       | ج- <u>چ</u> کے چکے سی کی بات سننا                         | ۴        |
| 1111-1111 | مساقات                                                    | 25-1     |
| IMA       | تعريف                                                     | 1        |
| IMA       | متعلقه الفاظ: مزارعه،مناصبه،اجاره                         | ۲        |
| 16.8      | شرعي حکم                                                  | ۵        |
| 10+       | لزوم اورعدم لزوم كےاعتبار سے عقدمسا قات كاحكم             | ۲        |
| 101       | عقدمسا قات كي مشروعيت كي حكمت                             | ۷        |
| 101       | عقدمسا قات کےارکان                                        | ٨        |
| 101       | ر کن اول: عاقدین                                          | 9        |
| IST       | رکن دوم: صیغه                                             | 1+       |
| IST       | رکن سوم مجل عقداوراس کی شرطیں                             |          |
| IST       | اول بمحل مسا قات ان چیزوں میں سے ہوجن میں مسا قات جائز ہے | 11       |
| rai       | دوم مجل مسا قات معلوم ومتعين هو                           | ۱۷       |

| صفحه | عنوان                                                                               | فقره |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------|------|
| rai  | سوم:اییادرخت ہوجس کا پھل سینچائی اورنگرانی سے بڑھتا ہو                              | 1/   |
| ۲۵۱  | چهارم: تخلیه یعنی کممل طور پرحوالگی                                                 | 19   |
| rai  | چوتھار کن: پھِل                                                                     | ۲٠   |
| 104  | پانچوال رکن جمل                                                                     | 71   |
| 104  | اول جمل،صرف عامل تک محدود ہو، ما لک پرممل کے کسی حصہ کی شرط نہ ہو                   | ۲۱   |
| 104  | دوم:عامل پرکسی ایسی چیز کی شرط نہ لگائی گئی ہو جواس کے ممل کے دائر ہ میں داخل نہ ہو | ۲۲   |
| 104  | سوم: باغ پرتنهاعامل کا قبضه ہو                                                      | ۲۳   |
| 101  | مسا قات میں عامل پر کیالازم ہے؟ اور کس چیز کی شرط لگانا جائز ہے                     | ۲۳   |
| 171  | عقدمسا قات کی مدت                                                                   | ۲۸   |
| 171  | مدت مساقات كابيان                                                                   | 79   |
| 1717 | ابتداء میں عقدمسا قات پر مرتب ہونے والےاحکام                                        | ٣٣   |
| 142  | عقد کے اختتام پر سیحے عقد مساقات کے احکام                                           | ٣٣   |
| 179  | عقدمسا قات کوفاسد کر دینے والی چیزیں                                                | ٣۵   |
| 1214 | فاسدمسا قات کےاحکام                                                                 | ٣٠٨  |
| 128  | مساقات كافنخ هوجانا                                                                 |      |
| 128  | الف-موت                                                                             | 44   |
| 124  | ب-مدت کا گذرجانا                                                                    | 80   |
| 122  | ج-استحقاق                                                                           | ٣٦   |
| 141  | د-ما لک کا تصرف کرنا                                                                | r2   |
| 1∠9  | ھ-ا قالہاورعذریے فنخ کرنا                                                           | ۴۸   |
| 1∠9  | عذر کی وجہ سے ننخ کی دوشمیں                                                         |      |
| 1∠9  | اول:ما لک کاعذر                                                                     | 4    |
| 1/4  | دوم:عامل کے اعذار                                                                   | ۵٠   |
| IAT  | ان حالات میں فننج کے احکام                                                          | ۵۱   |
| 111  | مسا قات میں ہلاکت وغیرہ کاحکم                                                       | ar   |
|      |                                                                                     |      |

| صفحه    | عنوان                                                      | فقره |
|---------|------------------------------------------------------------|------|
| ۱۸۲-۱۸۴ | مساكنه                                                     | ۵-۱  |
| IAM     | تعريف                                                      | f    |
| IAM     | متعلقه الفاظ: ا قامه، مجالسه                               | ۲    |
| 110     | اجمالي حكم                                                 |      |
| 110     | الف-عدت کے دوران،عدت گذار نے والیعورت کے ساتھ رہنا         | ۴    |
| 110     | ب-مساكنه پرتشم كھانا                                       | ۵    |
| 114     | مسامحه                                                     | r-1  |
| 114     | تعريف                                                      | 1    |
| 114     | متعلقه الفاظ: مشاجره،مشاحه                                 | ۲    |
| 114     | شرعي حکم                                                   | ۴    |
| 198-111 | مساوات                                                     | 14-1 |
| 144     | تعریف                                                      | 1    |
| 144     | مساوات ہے متعلق احکام                                      |      |
| 144     | اول:مہرمثل کی تعیین میںعورتوں کے درمیان مساوات بنیاد ہے    | ۲    |
| 144     | الف-قرابت                                                  | ٣    |
| 19+     | ب-صفات میں مساوات                                          |      |
| 19+     | زوجه كتعلق سےصفات میں مساوات كااعتبار                      | ۵    |
| 191     | اوصاف میں مساوات کے اعتبار کا وقت                          | ۷    |
| 191     | شوہر تے تعلق سے صفات میں مساوات کا اعتبار                  | ۸    |
| 195     | دوم: کفارات کی طرف ہے جو کچھلوگوں کودیا جائے اس میں مساوات | 9    |
| 191     | سوم: حقوق میں مساوات                                       |      |
| 191     | الف- نکاح کرنے میں برابر درجہ کےاولیاء                     | 1+   |
| 192     | ب-شفعه کےاستحقاق میں مساوات                                | 11   |
| 191~    | ج-حضانت کے مستحقین کی مساوات                               | 11   |
| 1917    | د-استحقاق میں موقوف علیهم کی مساوات                        | 11   |

| صفحه     | عنوان                                                               | فقره        |
|----------|---------------------------------------------------------------------|-------------|
| 1917     | ھ-نماز جنازہ کے لئے برابر درجہ کے اولیاء مین سے کسی ایک کومقدم کرنا | ۱۲          |
| 191      | چہارم: ربوی اموال کے تباولہ میں مساوات                              | 10          |
| 191~     | پنجم: فریقین کے درمیان مساوات                                       | IA          |
| 191~     | ششم:عبادات اور عقوبات میں مر دوعورت کے درمیان مساوات                | 14          |
| 197-190  | مساومه                                                              | <b>∠</b> −1 |
| 190      | تعريف                                                               | 1           |
| 190      | متعلقه الفاظ: مزايده ، بنجش                                         | ۲           |
| 190      | مساومه كأحكم                                                        | ۴           |
| 190      | مساومہ کے آثار                                                      |             |
| 190      | الف-مساومه كي وجهه ہے شفعه كاسا قط ہونا                             | ۵           |
| 190      | ب-مساومه کی وجہ سے دعوی کا ساقط ہونا                                | ۲           |
| 197      | مساومه کی حالت میں قبضه کر ده ژئ کاحکم                              | ۷           |
| r+r-194  | مسبوق                                                               | 1 • - 1     |
| 197      | تعریف                                                               | 1           |
| 197      | متعلقه الفاظ: <b>مد</b> رك ، لاحق                                   | ۲           |
| 19∠      | مسبوق ہے متعلق احکام                                                |             |
| 19∠      | نماز میں مسبوق کا اپنے امام کی متابعت کرنا                          | ۴           |
| 199      | فوت شدہ کی قضا کے لئے مسبوق کے کھڑا ہونے کا وقت                     | ۵           |
| 199      | مسبوق كاركعت كوبإلينا                                               | ۲           |
| r+1      | مسبوق كاسجده سهوكرنا                                                | ٨           |
| r + m    | مسبوق کے بیٹھنے کا طریقہ                                            | 9           |
| r + r    | مسبوق كوخليفه بنانا                                                 | 1+          |
| rr9-r+1° | مستأمن                                                              | 46-1        |
| 4+14     | تعریف                                                               | 1           |
| r + 1°   | متعلقه الفاظ: ذمي ،حربي                                             | ۲           |

| صفحه        | عنوان                                         | فقره |
|-------------|-----------------------------------------------|------|
| r+2         | مسأً من سے متعلق احکام                        |      |
| r+0         | مستأ من كاامان                                |      |
| r+0         | الف-امان کامشروع ہونااوراس میں حکمت           | ۴    |
| r+0         | ب-مستأمن كوامن دينے يااس كےامن طلب كرنے كاحكم | ۵    |
| r+0         | ج-مستأ من کوامان دینے کا حقدار کون ہے         |      |
| r+4         | اول:امام یااس کے نائب کاامان                  | ۲    |
| r+4         | دوم:اميركاامان                                | 4    |
| r+4         | سوم: رعا یا کے افراد کا امان                  | ۸    |
| r+4         | د-امان دینے کے آثار                           | 9    |
| r+2         | ھ-کس لفظ سے امان منعقد ہوگا                   | 1+   |
| r + A       | و-مستأ من کوامان دینے کی شرط                  | 11   |
| r+9         | ز-امن دینے والے کی شرا بَط                    |      |
| r+9         | پېلې شرط:اسلام                                | Ir   |
| r+9         | دوسری شرط: عقل                                | ١٣   |
| r+9         | تيسرى شرط: بالغ ہونا                          | 16   |
| <b>11</b> + | چۇتھىشرط:بااختيار ہونا                        | 10   |
| <b>11</b> + | یانچویں شرط: کا فروں کی طرف سے خوف کا نہ ہونا | PI   |
| <b>111</b>  | ح – غلام،غورت اورمریض کاامان دینا             |      |
| ٢١١         | اول:غلام                                      | 14   |
| 717         | دوم :غورت                                     | 11   |
| 717         | سوم: مریض                                     | 19   |
| 717         | ط-شرط پرامان دینا                             | ۲٠   |
| r 1m        | ی-امان کی مدت                                 | 71   |
| r 1m        | ک-کس چیز سے امان ٹوٹ جائے گا                  |      |
| ۲۱۳         | اول:امام کاتو ژدینا                           | ۲۲   |

| صفحه      | عنوان                                                                 | فقره       |
|-----------|-----------------------------------------------------------------------|------------|
| ۲۱۲       | دوم:مستأمن كاامان كورد كردينا                                         | ۲۳         |
| 710       | سوم:امان کی مدت کا گذرجانا                                            | ۲۳         |
| 716       | چهارم:مستأمن كادارالحرب كي طرف لوٹ جانا                               | ۲۵         |
| 716       | پنجم: خیانت کاار تکاب کرنا                                            | 77         |
| 716       | ل-دارالحرب کی طرف مستأ من کے لوٹ جانے کے آ ثارونتائج                  | ۲۷         |
| riy       | م-دارالحرب کی طرف لوٹنے میں مستاً من کے لئے کیا لے جانا جائز ہوگا     | ٣٨         |
| riy       | امان کے بغیر دارالاسلام میں داخل ہونا                                 |            |
| riy       | الف-اس کا اپنے قاصد ہونے کا دعوی کرنا                                 | ٣٥         |
| <b>11</b> | ب-اس کااپنے تا جرہونے کا دعوی کرنا                                    | ٣٧         |
| MA        | ج-اس کااپنے امان یا فتہ ہونے کا دعوی کرنا                             | ٣٧         |
| MA        | مسلمان کامشاً منه تورت سے نکاح کرنا                                   | ٣٨         |
| MA        | مستامنه کونکاح پرحاصل ہونے والے حقوق                                  | ٣٩         |
| MA        | اختلاف ملک کی وجہ سے مستأ من اوراس کی بیوی کے درمیان تفریق            | <b>۴</b> + |
| ria       | مسناً منین کے درمیان اوران کے اور دوسروں کے درمیان وراثت کا جاری ہونا | ۴۱         |
| 719       | مستأمن کے لئے مالی معاملات                                            | ۴          |
| 719       | مسلمان کے تاکرنے کی وجہ ہے مستاً من سے قصاص لینااوراس کے برعکس        | ۴۳         |
| ***       | مسأ من كي ديت                                                         | ٨٨         |
| 771       | مستاً منه عورت کے ساتھ مستاً من یامسلم کا زنا کرنا                    | r a        |
| 771       | مستأمن كامسلمان پرزنا كى تېمت لگانا                                   | ۲٦         |
| 771       | مستاً من کامسلمان کے مال کو چوری کرنا یااس کے ب <sup>رعک</sup> س      | 72         |
| 771       | مسأ منین کےمقد مات میں فیصلہ کرنا                                     | ۴۸         |
| 777       | مستاً من کےخلاف مسلمان کی شہادت اوراس کے برعکس                        | ۴٩         |
| 777       | بعض كفار كےخلاف بعض كى شہادت                                          | ۵٠         |
| 777       | الف-مستاً من کےخلاف ذمی کی شہادت                                      | ۵۱         |
| ***       | ب- ذمی کےخلاف مشأ من کی شہادت                                         | ۵۲         |

| صفحہ                                         | عنوان                                                               | فقره |
|----------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|------|
| ۲۲۴                                          | ح-کسی مستأ من کےخلاف مستأ من کی شہادت                               | ۵۳   |
| ۲۲۴                                          | ہمارے ملک میں مستأ من کا اسلام قبول کرنا                            | ar   |
| rrr                                          | ہمارے ملک میں مستأ من کی موت                                        | ۵۵   |
| 774                                          | مستأمن سيعشر لينا                                                   | 24   |
| 774                                          | مال غنیمت میں سے مستأ من کودیا جانے والاعطیبہ                       | ۵۷   |
| 774                                          | كنز اورمعدن ميںمستأ من كامستحق ہونا                                 | ۵۸   |
| 774                                          | مستأمن كاذمي بن جانا                                                | ۵۹   |
| 774                                          | مسلمان كامسأ من ہونا                                                | 4+   |
| <b>rr</b> ∠                                  | الف- کفار کے ساتھ خیانت کرنے اوران کے ساتھ دھو کہ کرنے کا حرام ہونا | 71   |
| <b>77</b> ∠                                  | ب-مستأمن مسلمان کے مالی معاملات                                     | 44   |
| rra                                          | ح-دارالحرب میں مستأ من مسلمان کا جنگ کرنا                           | 42   |
| rra                                          | د-مستأ من مسلمان كا دارالحرب ميں كسى دوسر بےمسلمان كوتل كر دينا     | 41   |
| 449                                          | مشخاضه                                                              |      |
|                                              | د نکھئے:استحاضہ                                                     |      |
| 779                                          | مستحب                                                               |      |
|                                              | د <u>يکھئے: استحبا</u> ب                                            |      |
| 779                                          | مستحق                                                               |      |
|                                              | د تکھئے:استحقاق                                                     |      |
| rr •                                         | مستخلف                                                              |      |
| rm+                                          | د کیھئے:اثبات<br>مستحیل                                             |      |
| , ,                                          | و <u>نگھئے</u> :اشحالہ                                              |      |
| rm •                                         | مستعار                                                              |      |
| <i>,,</i> ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | د کیکھئے:اعارہ<br>مستقد                                             |      |
| <b>r</b> *•                                  | مستغیر<br>د <u>نک</u> ھئے:اعارہ                                     |      |

| صفحه        | عنوان                                                                                        | فقره |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| rm +        | مستفتي                                                                                       |      |
|             | د تکھئے: فتوی                                                                                |      |
| rm •        | مستمع                                                                                        |      |
|             | د نکھنے:استماع                                                                               |      |
| 711         | مستهل                                                                                        |      |
|             | د کیھئے:استہلال                                                                              |      |
| 711         | مستنودع                                                                                      |      |
|             | د کیھئے:ود بیہ                                                                               |      |
| 221         | مستنور                                                                                       |      |
|             | و يكھئے: سر                                                                                  |      |
| 221         | مستولده                                                                                      |      |
|             | د کیھئے:استبیلاد                                                                             |      |
| r49-rmr     | مسجد                                                                                         | r9-1 |
| <b>rr</b> r | تعريف                                                                                        | f    |
| <b>rr</b> r | متعلقه الفاظ: جامع،مصلی ، زاویه                                                              | ٢    |
| ٢٣٣         | مساجد کی تغمیر،ان کوآ با در کھنااوراس کےاعمال                                                | ۵    |
| ۲۳۴         | تین مساجد کی فضیلت                                                                           | 4    |
| ۲۳۷         | نتیوں مساجداور دوسرے مساجد میں داخل ہونے کے آ داب                                            | ۷    |
| rr +        | تحية المسجد                                                                                  | 11   |
| rr +        | مسجد کےاو پراوراس کے نیچے رہائش کے لئے مکان بنانااور قبر پرمسجد کی تعمیراور مسجد میں فن کرنا | Ir   |
| 441         | نا پاک چیز سے مسجد کی تعمیر کرنا                                                             | IM   |
| 441         | مساجد کی ترمیم                                                                               | ١٣   |
| rrr         | مساجد مین نقش و نگار بنانا<br>                                                               | 14   |
| rra         | مسجد ميں بچوں توقعليم دينا                                                                   | 14   |
| ٢٣٦         | مسجد میں آ واز بلند کرنااوراس میں زورسے پڑھنا                                                | 1A   |

| صفحه         | عنوان                                                                | فقره       |
|--------------|----------------------------------------------------------------------|------------|
| <b>r</b> r∠  | مسجد میں فیصلہ کرنا                                                  | 19         |
| ۲۳۸          | مسجد میں حدود وتعزیر قائم کرنا                                       | ۲٠         |
| ۲۳۸          | مسجد میں کھا نااورسونا                                               | ۲۱         |
| 449          | مسجد میں گا نا، تالی بجانااور رقص کرنا                               | **         |
| ra+          | ا ذان کے بعد مسجد سے نکلنا                                           | ۲۳         |
| 101          | مسجد میں نفل نماز                                                    | 20         |
| <b>r</b> ar  | مسجد میں جناز ہ کی نماز                                              | ra         |
| rar          | مسجدميں مكان بنانااورر ہاكش اختيار كرنا                              | 77         |
| rar          | مسجد میں اعتکا ف کرنا                                                | ۲۷         |
| rar          | مسجد میں عقد نکاح کرنا                                               | ۲۸         |
| rar          | مسجد ميں تھو كنا                                                     | 79         |
| rar          | مسجد میں خرید وفر وخت کرنا                                           | ۳.         |
| rar          | مسجد میں گم شدہ چیز کااعلان کرنا                                     | ٣١         |
| raa          | مسجد میں عبیدین کی نماز                                              | ٣٢         |
| ray          | كياعبيدگاه كومسجد كاحكم ديا جائے گا؟                                 | ٣٣         |
| ray          | مساجد میںعورتوں کی نماز                                              | ٣٣         |
| <b>r a</b> ∠ | مسجد میں جنبی ،حا ئضیہ اورنفساء کا داخل ہونا اوران کا اس کوعبور کرنا | ra         |
| <b>701</b>   | مسجد میںعورت کا حائضه اورمر د کا جنبی ہوجا نا                        | ٣٩         |
| ra9          | مسجد میں گردنیں بچاندنا                                              | ٣٧         |
| ra9          | مسجد كواورمسجد بروقف كرنا                                            | ٣٨         |
| <b>۲</b> 4•  | مسجد کے لئے وصیت                                                     | ٣9         |
| <b>141</b>   | مسجد میں ذمی کا داخل ہونا                                            | <i>۴</i> ٠ |
| <b>141</b>   | مسجد پرذمی کاوقف کرنا                                                | ۲۱         |
| 777          | مسجد کے لئے زکا ۃ                                                    | 4          |
| 747          | مسجدمیں مانگنےوالوں کوصد قہ دینا                                     | سهم        |

| صفحه                | عنوان                                                    | فقره       |
|---------------------|----------------------------------------------------------|------------|
| <b>77</b> 17        | مسجر کو بدلنا                                            | 4 لم       |
| 740                 | مسجد کی زمین کے بغیر مسجد کو یا اس کے ملبہ کوفر وخت کرنا | 40         |
| ۲۲۲                 | مسجد میں درخت لگا ناءاس میں کھیتی کرنااور کنواں کھود نا  | ۲٦         |
| rya                 | مسجد کی دیوار پرککڑی رکھ کراس کے پڑوتی کا فائدہ اٹھا نا  | <b>۴</b> ∠ |
| 741                 | نماز کےاوقات کےعلاوہ میں مسجد کو بندر کھنا               | ۴۸         |
| 741                 | مساجد كالمعطل ہونا                                       | 4          |
| r2+-r49             | مسجدا برانبيم                                            | △-1        |
| 444                 | تعريف                                                    | 1          |
| 444                 | متعلقه الفاظ: مقام ابراتهيم                              | ٢          |
| r~+                 | اجمالي حكم                                               |            |
| r~+                 | الف-مسجدا براہیم میں وقوف کرنا                           | ٣          |
| r~+                 | ب-مسجدا برا ہیم کا لقطہ                                  | ۴          |
| r~+                 | ج-عرفہ کے دن مسجدا براہیم میں ظہر وعصر کی نماز<br>*      | ۵          |
| T20-T21             | مسجدالاقصلي                                              | 11-1       |
| <b>r</b> ∠1         | تعريف                                                    | 1          |
| <b>r</b> ∠1         | مسجداقصی کے نام                                          | ۲          |
| <b>r</b> ∠1         | متعلقه الفاظ بمسجد نبوى مسجد حرام                        | ٣          |
| <b>r</b> ∠ <b>r</b> | مسجداقصی کے فضائل ،اسلام میں اس کا در جداوراس کی خصوصیات |            |
| <b>r</b> ∠ <b>r</b> | الف-وەمسلمانوں کا پہلاقبلہ ہے                            | ۵          |
| <b>r</b> ∠ <b>r</b> | ب- وہاں سفر کر کے جانا اور وہاں سے معراج میں جانا        | ۲          |
| <b>r</b> ∠ <b>r</b> | ج-اس کی طرف سفر کرنا                                     | ۷          |
| <b>r</b> ∠ <b>r</b> | د-اس میں نماز کی فضیات                                   | ٨          |
| r2m                 | ھ-اس کےاردگر دز مین کا بابر کت ہونا                      | 9          |
| <b>7</b> 2 <b>m</b> | و- د نیا میں اس کا دوسری مسجد ہونا                       | 1+         |
| <b>7</b> 28         | اس کے احکام                                              | 11         |
|                     |                                                          |            |

| صفحه        | عنوان                                                 | فقره |
|-------------|-------------------------------------------------------|------|
| rn-r20      | المسجدالحرام                                          | 17-1 |
| r < 0       | تعريف                                                 | 1    |
| 724         | متعلقه الفاظ:مسجد نبوي مسجد اقصى                      | ۲    |
| <b>7</b> 27 | مسجد حرام کی بنیاد                                    | ۴    |
| <b>7</b>    | مسجد حرام کا دوسری مساجد سے افضل ہونا                 | ۵    |
| <b>7</b>    | مسجد حرام کی طرف سفر کرنا                             | ۲    |
| <b>7</b>    | تحية المسجد الحرام                                    | 4    |
| ۲۷۸         | مسجد حرام میں نماز کی فضیلت                           | ٨    |
| r_9         | مسجد حرام سے مرادجس میں نماز کا ثواب دو چند ہوجا تاہے | 1+   |
| ۲۸+         | مسجد حرام میں مقتدی کا امام سے آ گے ہوجانا            | 11   |
| ۲۸+         | مسجد حرام میں نمازی کے آ گے ہے گذرنا                  | 11   |
| MAI         | مسجدحرام ميںعيد کی نماز کاافضل ہونا                   | 11"  |
| MAI         | مسجد حرام میں آنے کی نذر ماننا                        | ١٣   |
| ٢٨٢         | مسجد حرام کا حاضر                                     | 10   |
| ٢٨٣         | مسجد حرام میں کا فر کا داخل ہونا                      | 14   |
| 191-111°    | مسجدنبوي                                              | 11-1 |
| ۲۸۴         | تعريف                                                 | 1    |
| ۲۸۴         | متعلقه الفاظ:مسجد حرام ،مسجد اقصی                     | ٢    |
| ۲۸۴         | مسجد نبوی کی بنیاد                                    | ۴    |
| ray         | مسجد کی توسیعے اوراس کی تعمیر                         | ۵    |
| <b>TA</b> ∠ | روضه شريفه                                            | Y    |
| <b>TA</b> ∠ | اصلی مسجد نبوی کا ستون                                | ۷    |
| ٢٨٨         | نبی کریم علیقیہ کی از واج مطہرات کے کمرے              | ٨    |
| ۲۸۸         | نبی کریم علیصیة کامنبر                                | 9    |
| r19         | نبی کریم علیصیہ اور آپ کے دونوں صحابہ کی قبر کی جگیہ  | 1+   |

| مفح         | عنوان                                          | فقره |
|-------------|------------------------------------------------|------|
| ۲۸۹         | المل صفه کی جگهه                               | 11   |
| r9+         | مسجد نبوی میں داخل ہونے کے آ داب               | Ir   |
| r9+         | نبي كريم عليسة كي مسجد كخصوص احكام             |      |
| r9+         | ۱-اس کی طرف سفر کرنا                           | 11   |
| <b>r9</b> 1 | ۲ –مسجد نبوی میں فرض اور نفل نماز کا ثواب      | 16   |
| rar         | ۳-مسجد نبوی کی عمارت میں اضا فیشدہ کا حکم      | 10   |
| r 9m        | ۴-مسجد نبوی تک پیدل جانے کی نذر ماننا          | ΥI   |
| <b>19</b> 6 | ۵ - نبی کریم علیقیه کی قبر کی زیارت کرنا       | 14   |
| <b>19</b> 6 | مسجد نبوی سے رخصت ہونے کے آداب                 | 11   |
| m+r-r90     | Zun der    | 19-1 |
| <b>190</b>  | تعريف                                          | 1    |
| <b>190</b>  | متعلقه الفاظ غنسل ،تيتم                        | ٢    |
| r90         | مسح کےاحکام                                    |      |
| r90         | اول: وضومیں سرکامسح کرنا                       |      |
| <b>190</b>  | الف-وضومين سركامسح كرنا                        | ۴    |
| ray         | ب-سر کے مسے میں کافی ہوجانے والی مقدار         | ۵    |
| <b>r9</b> ∠ | دوم: دونوں کا نوں کامسح کرنا                   | ۲    |
| <b>r9</b> ∠ | سوم: گردن کامسح کرنا                           | ۷    |
| <b>r9</b> ∠ | چهارم: عمامه پرمسح کرنا                        | ٨    |
| <b>19</b> 1 | عمامہ پرمسح کرنے کی شرائط                      | 9    |
| r99         | عمامه کے مسح میں وقت کامقرر ہونا               | 1+   |
| r99         | مسح کے بعدعمامہ کواتار دینا                    | 11   |
| r99         | پنجم:وضومیں ٹو پی پرمسح کرنا                   | Ir   |
| r99         | ششم: دستانوں پرمسح کرنا                        | ١٣   |
| r. • •      | <sup>ہفت</sup> م:اوڑھنی پرعورت کے لئے مسح کرنا | 10   |
|             |                                                |      |

| مغح                 | عنوان                                      | فقره |
|---------------------|--------------------------------------------|------|
| p** • •             | <sup>ہشت</sup> م: جبیرہ ( پٹی ) پرمسح کرنا | 10   |
| ۳                   | تیم میں مسح کرنے کا طریقہ                  | ۲۱   |
| r*+1                | مسح سے کون چیز پاک ہوجائے گی               |      |
| m +1                | الف- چکناجسم                               | 14   |
| r +1                | ب- پچپنالگانے کی جگہ                       | 1A   |
| m + r               | ج-موزهاورجوتا                              | 19   |
| m1r-m+r             | مسح على الخفين                             | 11-1 |
| m+r                 | تعریف                                      | 1    |
| m+r                 | متعلقه الفاظ بخسل                          | ٢    |
| m+r                 | مسح على الخفين كامشروع ہونا                | ٣    |
| <b>m</b> + <b>m</b> | موزوں پرمسے کا شرعی حکم                    | ۴    |
| p~ + p~             | موزوں پرمسح کرنے کی حکمت                   | ۵    |
| p~ + p~             | سفراور حضر میں موز وں پرمسح کرنے کی مدت    | 4    |
| r+a                 | موزوں پرمسے کے شرائط                       | ۷    |
| r+a                 | متفق عليه شرائط                            | ٨    |
| m+4                 | مختلف فيه شرائط                            | 9    |
| r+9                 | موز وں پرمسے کا طریقه اوراس کی مقدار<br>   | 1+   |
| ۳1+                 | موزوں پرمسے کے نواقض                       |      |
| ۳1+                 | درج ذیل حالات میں موزوں پرمسے ٹوٹ جا تا ہے | 11   |
| ۳۱۱                 | موزوں پرمسے کے مکروہات                     | Ir   |
| ۳۱۱                 | جوربین پرمسح کرنا                          | Im   |
| m10-m1r             | مسخر                                       | 4-1  |
| rır                 | تعريف                                      | 1    |
| rır                 | متعلقه الفاظ: وكيل                         | ۲    |
| ٣١٣                 | اجمالي حكم                                 | ٣    |

| صفحه        | عنوان                                                      | فقره    |
|-------------|------------------------------------------------------------|---------|
| <b>m</b> 10 | مسرف                                                       | ••••••• |
|             | د کیھئے:اسراف                                              |         |
| mr2-m14     | مس                                                         | r •-1   |
| MIA         | تعريف                                                      | 1       |
| MIA         | متعلقه الفاظ بلمس،مباشره                                   | ۲       |
| MIA         | مس ہے متعلق احکام                                          |         |
| MIA         | بےوضوا ورجنبی کا قر آن کو جھونا                            | ۴       |
| ٣19         | بچہ کا طہارت کے بغیر قر آن کو چھونا                        | ۵       |
| ٣19         | محدث کے لئے قرآن کولکھنا                                   | ۲       |
| mr•         | محدث کے لئے تفسیر کی کتابوں کو جھونا                       | ۷       |
| <b>mr</b> 1 | محدث کے لئے فقہ کی کتابیں وغیرہ حجھونا                     | ۸       |
| <b>mr</b> 1 | محدث کے لئے حدیث کی کتا ہیں جھونا                          | 9       |
| <b>"</b>    | محدث کے لئے ایسے سکوں کا حجوما جن پر کچھ قر آن لکھا گیا ہو | 1•      |
| <b>"</b>    | کا فرکے لئے قرآن کوچھونا                                   | 11      |
| ٣٢٣         | محدث کے لئے تورا ۃ وانجیل کوچھونا                          | Ir      |
| ٣٢٣         | محرم کے لئے خوشبوکو جھونا                                  | ١٣٠     |
| ٣٢٣         | روزہ دار کے لئے حچونااورانزال کرنا                         | 10      |
| ٣٢۴         | مہر کے وجوب میں چھونے کا اثر                               | 10      |
| ٣٢٢         | حرمت مصاہرت میں چھونے کااثر                                | PI      |
| rra         | ظہار میں جھونے کا اثر                                      | 1∠      |
| ٣٢٩         | وضو کے توڑنے میں عضو تناسل کو ہاتھ لگانے کا اثر            | 1A      |
| ٣٢٩         | اجنبى مرديا اجنبى عورت كوجيمونا                            | 19      |
| ٣٢٧         | علاج کے لئے عورت کو چھونا                                  | ۲٠      |
| ٣٢٨         | مسعى                                                       |         |
|             | د کیلھئے:سعی                                               |         |

| صفحہ      | عنوان                                        | فقره    |
|-----------|----------------------------------------------|---------|
| ۳۲۸       | مسقطات                                       | •••••   |
|           | د کیھئے:اسقاط                                |         |
| <b>""</b> | مسک                                          | 1 • - 1 |
| ٣٢٨       | تعريف                                        | 1       |
| ٣٢٨       | متعلقه الفاظ: عنبر                           | ٢       |
| mrq       | مشک ہے متعلق احکام                           |         |
| mrq       | الف-مشك كا پاك ہونااوراس كوكھا نا            | ٣       |
| mrq       | ب-مثك كي زكاة                                | ۴       |
| mrq       | ج-مشک اوراس کے نافہ کی ہیچ                   | ۵       |
| mm +      | د-مشک میں عقد سلم                            | ۲       |
| mm +      | ھ-غصب کردہ مشک کی بوکا ضان                   | ۷       |
| ۳۳۱       | و-محرم وغیرمحرم کے لئے مشک کااستعمال کرنا    | ۸       |
| ۳۳۱       | ز- حا ئضہ اورنفساء کے لئے مثک کواستعمال کرنا | 9       |
| ٣٣١       | ح – مثک کی بوسونگھنے سے روز ہ کا ٹوٹنا       | 1+      |
| ~~~~      | مسكر                                         | r-1     |
| mmr       | تعريف                                        | 1       |
| mmr       | شرى حکم                                      | ۲       |
| mm0-mm    | مسكن                                         | 4-1     |
| mm        | تعریف                                        | 1       |
| mm        | متعلقه الفاظ:مأ وي                           | ۲       |
| mmb       | مسكن بيمتعلق احكام                           |         |
| mmy       | مجے کے لئے مکان کا بیچیا                     | ٣       |
| mmy       | مفلس کے لئے مسکن کوفروخت کرنا                | ۴       |
| mme       | عدت گذار نے والی عورت کامسکن                 | ۵       |
| rro       | بيوى كالمسكن                                 | ۲       |

| مغ          | عنوان                                           | فقره     |
|-------------|-------------------------------------------------|----------|
| rr2-rr0     | مسکوک                                           | <u> </u> |
| mm a        | تعريف                                           | 1        |
| rra         | متعلقه الفاظ: تبر،سكه                           | r        |
| ٣٣٦         | مسكوك سيمتعلق احكام                             |          |
| mmd         | الف- وْھالنے کاحکم                              | ۴        |
| mmd         | ب-ڈ ھلے ہوئے سکے کوتوڑنا                        | ۵        |
| mmd         | ج- کھوٹ کے ساتھ ڈھلے ہوئے سکے کی زکا ۃ          | ۲        |
| <b>""</b>   | د- کھوٹ کے ساتھ ڈھلے ہوئے سکوں سے معاملہ کرنا   | ۷        |
| m^ •-mm     | مسكين                                           | ∠-1      |
| ٣٣٨         | تعريف                                           | 1        |
| ٣٣٨         | متعلقه الفاظ: فقير                              | ۲        |
| ٣٣٨         | مسكين ہے متعلق احكام                            |          |
| ٣٣٨         | مسکین کوز کا ة دینااوراس کی شرا نط              | ٣        |
| ٣٣٩         | مساكين كوكفاره وفدييدينا                        | ۴        |
| ٠,٠         | مساكين كوغنيمت دينا                             | ۵        |
| ٠,٠         | مساكين پروقف كرنا                               | 4        |
| ٠,٠         | مسکین ہونے کو ثابت کرنا                         | ۷        |
| mr9-mr1     | مسيل                                            | 9-1      |
| ٣٣١         | تعريف                                           | f        |
| ٣٣١         | مسل ہے متعلق احکام                              |          |
| ٣٣١         | پانی کی نالی (زمین سے )انتفاع کے حقوق میں سے ہے | ۲        |
| ۳۴۱         | الف-مسيل ميں تصرف كرنا                          | ٣        |
| <b>~</b> ~0 | ب-اس میں وراثت جاری ہونااوراس کی وصیت کرنا      | ~        |
| 200         | حق مسیل میں قدیم ہونے کا اعتبار کرنا            | ۵        |
| m~2         | مسیل کی اصلاح کاخرچ                             | 4        |

| صفحه         | عنوان                                                 | فقره |
|--------------|-------------------------------------------------------|------|
| ٣٢٧          | مسیل کی نقشیم اور نقشیم شده اراضی میں اس کا داخل ہونا | ۷    |
| ٣٣٨          | کسی مشترک گھر میں موجود مسیل                          | ۸    |
| ٣٢٨          | ڪسي عام يا خاص ملک ميں نيامسيل بنانا                  | 9    |
| ٣٦٩          | مشاع                                                  |      |
|              | د نکھنے: شیوع                                         |      |
| mar-ma+      | مشافهه                                                | 9-1  |
| <b>~</b> 0 • | تعريف                                                 | 1    |
| ۳۵٠          | متعلقه الفاظ: مجادله،مناجاة                           | ٢    |
| ۳۵٠          | مشافهه سيمتعلق احكام                                  |      |
| <b>~</b> 0 • | شارع کے خطاب میں کون کون داخل ہیں                     | ۴    |
| rai          | قاضی کےروبروقاضی کا فیصلہ کرنا                        | ۵    |
| rai          | رو بروقاضی کوقاضی بنانا اوراس کومعزول کرنا            | 4    |
| rai          | عقو دمیں رو بروہو نا                                  | 4    |
| rai          | رو بروا جازت دینا                                     | ۸    |
| rai          | عورت کارو بروہونا                                     | 9    |
| rar          | مشابده                                                |      |
|              | د نکھئے: رؤیہ                                         |      |
| rar          | مشاورة                                                |      |
|              | د نکھنے: شوری                                         |      |
| rar          | مشترك                                                 |      |
|              | د مکھئے:اشتراک                                        |      |
| may-mam      | مشتها ة                                               | 4-1  |
| ror          | تعريف                                                 | 1    |
| ror          | مشتها ة يے متعلق احكام                                |      |
| rar          | وضو پرمشتہا ۃ کے جیمونے کا اثر                        | ٢    |
|              |                                                       |      |

| مفح         | عنوان                                                                           | فقره        |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| rar         | غیرمشتها ة سے جماع کرنے سے خسل کا واجب ہونا                                     | ٣           |
| rar         | حرمت مصاہرت پیدا کرنے میں مشتہا ۃ ہے مباشرت کا اثر                              | ۴           |
| raa         | مشتها ة کی پرورش کرنا                                                           | ۵           |
| raa         | حدز ناکے وجوب کے لئے اس فرج کے مشتہا ۃ ہونے کی شرط ہوناجس کے ساتھوز نا کیا جائے | ۲           |
| may         | مشرف                                                                            |             |
| ray         | د <u>یکھئے</u> :اشراف<br>مشرک                                                   |             |
| , = (       | د ککھئے:اشراک                                                                   |             |
| ray         | مشرکه<br>د <u>نک</u> ھئے:عمریی                                                  |             |
| <b>20</b>   | مشروب                                                                           |             |
|             | د یکھئے: اُشر بہ                                                                |             |
| ma9-ma2     | مشروعیت<br>                                                                     | <b>N-1</b>  |
| <b>ma</b> 2 | تعریف<br>ب                                                                      | 1           |
| <b>ma</b> 2 | متعلقه الفاظ:صحت بحكم ، جواز                                                    | ٢           |
| ran         | مشر وعیت کے دلائل<br>دیں                                                        | ۵           |
| ran         | تصرفات میں خلل اوراس کامشر وعیت پراثر                                           | ۲           |
| ma9         | غیر مذکورا مرکی مشروعیت<br>ب                                                    | 4           |
| ma9         | مشروع اسباب مصالح کےاسباب ہیں،مفاسد کےنہیں<br>ا                                 | ٨           |
| <b>44</b>   | المشعر الحرام                                                                   |             |
|             | د <u>یکھئے</u> : مزدلفہ<br>•                                                    |             |
| m2r-my+     | مشقت                                                                            | <b>۲4-1</b> |
| <b>M4•</b>  | تعری <u>ف</u>                                                                   | 1           |
| <b>M4</b> + | متعلقه الفاظ: حرج ، رخصت ، ضرورت ، حاجت<br>                                     | ٢           |
| ٣٩١         | مشقت ہے متعلق احکام                                                             |             |

| صفحه                | عنوان                                                                | فقره |
|---------------------|----------------------------------------------------------------------|------|
| ۳۲۱                 | اول: مشقت کی صورتیں                                                  | ۲    |
| ٣٩١                 | پېهلا درجه: نا قابل برداشت مشقت                                      | ۷    |
| ٣٧٣                 | دوسرا درجه: قابل برداشت کیکن شدید مشقت                               | ٨    |
| ٣٧٣                 | تیسرادرجه: رائج عادت سےزا ئڈمل                                       | 9    |
| <b>m4m</b>          | چوتھا درجہ: بیرہے کٹمل ماقبل کے لئے لازمی ہو                         | 1+   |
| ٣٩٣                 | دوم:احکام مشقت میں منضبط کرنے والے قواعد                             | 11   |
| 240                 | نثرع تخفيفات كاسبب بننے والى مشقتيں                                  | 11   |
| <b>74</b> 0         | مشقت كاضابطه                                                         | PI   |
| <b>7</b> 49         | مشقت کےمکنہ مقامات اوران سے متعلقہ مواقع                             | 14   |
| <b>749</b>          | الف-سفر                                                              | 11   |
| ٣٧٠                 | ب-مرض                                                                | 19   |
| ٣٤٠                 | ج- پیرانه سالی و بڑھا پا                                             | ۲٠   |
| ٣٤٠                 | د- دودھ بلانے والی اور حاملہ کے لئے رمضان میں روز ہ ندر کھنے کا جواز | ۲۱   |
| ٣٤٠                 | ھ–اکراہ                                                              | ۲۲   |
| ۳۷۱                 | و- بھول چوک                                                          | ۲۳   |
| ۳۷۱                 | ز- <sup>جه</sup> ل                                                   | ۲۴   |
| ۳۷۱                 | ح – دشواری اورعموم بلوی                                              | 70   |
| <b>m</b> ∠1         | ط <sup>-نق</sup> ض                                                   | 74   |
| m2m-m2r             | مشكل                                                                 | r-1  |
| <b>7</b> 27         | تعريف                                                                | 1    |
| <b>7</b> 27         | متعلقه الفاظ: متشابه، مجمل                                           | ٢    |
| <b>m</b> ∠ <b>m</b> | اجمالي حكم                                                           | ۴    |
| m20-m2m             | مشهور                                                                | 2-1  |
| <b>m</b> ∠ <b>m</b> | تعريف                                                                | 1    |
| <b>m</b>            | متعلقه الفاظ: متواتر ،خبرآ حاد                                       | ۲    |

| صفحہ                   | عنوان                                                      | فقره         |
|------------------------|------------------------------------------------------------|--------------|
| m2r                    | مشهوريم تعلق احكام                                         | •••••••••••• |
| m Z M                  | اول:اہل اصول کے نز دیک مشہور حدیث کی دلالت                 | ۴            |
| ٣٧٢                    | دوم: فقهاء کےنز دیک قول مشہور                              | ۵            |
| <b>~</b> \alpha \alpha | مشوره                                                      |              |
|                        | د کیھئے:شوری                                               |              |
| ma-m20                 | مثي                                                        | 11-1         |
| m20                    | تعريف                                                      | 1            |
| <b>r</b> 20            | متعلقه الفاظ: شعي ، رمل                                    | ۲            |
| ٣٧                     | مشی سے متعلق احکام                                         |              |
| ٣٧                     | خف پرمسے کے جواز کے لئے اس میں مسلسل چلنے کاامکان          | ۴            |
| ٣٧٦                    | نماز میں چانا<br>ن                                         | ۵            |
| <b>~</b> ∠∠            | چلتے ہوئے فل نماز پڑھنا                                    | ۲            |
| ٣٧٨                    | نماز کی جماعت کے لئے چلنے کے آ داب                         | ۷            |
| ٣٧٨                    | جمعہ کا قصد کرنے والے کے لئے چلنے اور سوار ہونے میں افضلیت | ٨            |
| <b>m</b> ∠9            | وجوب جمعہ کے لئے چلنے پر قدرت کی شرط                       | 9            |
| ٣٨٠                    | عید کی نماز کے لئے جانے والے کا جیانا                      | 1+           |
| ٣٨٠                    | جنازه کے ساتھ ساتھ چینا                                    | 11           |
| ۳۸٠                    | قبرستان میں چانا                                           | 11           |
| ۳۸۱                    | طواف اورسعی میں چانا                                       | Im           |
| ۳۸۱                    | بیت الله کی <i>طر</i> ف چلنے کی نذر ما ننا                 | ١۴           |
| ٣٨٣                    | چلنے کی منفعت کوز ائل کرنے میں واجب معاوضہ                 | 10           |
| ٣٨٢                    | ا یک چیل میں چینا                                          | Υ            |
| ٣٨٢                    | سوار کا پیدل چلنے والے کوسلام کرنا                         | 14           |
| ٣٨٢                    | لوگوں کے ساتھ چلنے کے آ داب                                | IA           |
| m9+-m10                | مشييت                                                      | 9-1          |
| ٣٨٥                    | تعريف                                                      | 1            |

| صفحہ        | عنوان                                                | فقره         |
|-------------|------------------------------------------------------|--------------|
| ۳۸۵         | مشیئت سے تعلق احکام                                  | •••••••••••• |
| <b>m</b> 00 | اول:مشیئت پرطلاق کو معلق کرنا                        |              |
| ٣٨٥         | الف-الله يا ملائكه يا جن كي مشيئت پرطلاق كومعلق كرنا | ۲            |
| <b>س</b> ۸۷ | ب-کسی انسان کی مشیئت پر طلاق کو معلق کرنا            | ٣            |
| <b>m</b> 19 | دوم:مشیئت پرظهار کومعلق کرنا                         | 4            |
| m/19        | سوم:ایلاءکومشیئت پرمعلق کرنا                         | ۷            |
| m9+         | چېارم:مشيئت پراقرارکومعلق کرنا                       | ٨            |
| m9+         | بنجم:مشیبت پرنیت کومعلق کرنا                         | 9            |
| ٣91         | مشيمه                                                | <b>m</b> -1  |
| <b>~91</b>  | تعريف                                                | 1            |
| <b>~91</b>  | اجمالي حكم                                           |              |
| <b>~91</b>  | الف-مشيمه كي طهارت                                   | ۲            |
| <b>~91</b>  | ب-مشيمه پرنماز کاحکم                                 | ٣            |
| m9m_m9r     | مصابرة                                               | 2-1          |
| rgr         | تعريف                                                | 1            |
| rgr         | متعلقه الفاظ: مرابطه،مجامِره                         | ۲            |
| rgr         | مصابره سيمتعلق احكام                                 |              |
| rgr         | عبادات سے متعلق مصابرہ                               | ۴            |
| rgr         | جہاد میں مصابرہ                                      | ۵            |
| m94-m96     | مصاوره                                               | r-1          |
| mar         | تعريف                                                | 1            |
| mar         | متعلقه الفاظ:غرامه ، مکس                             | ۲            |
| mar         | مصادره کا شرعی حکم                                   | ۴            |
| <b>797</b>  | مصادقه                                               |              |
|             | د تکھئے: تصادق                                       |              |

| حفح            | عنوان                                   | فقره   |
|----------------|-----------------------------------------|--------|
| <b>79</b> 4    | مصارف                                   | •••••• |
|                | و كمين: زكاة                            |        |
| <b>797</b>     | مصارفه                                  |        |
|                | د کیھئے:صرف                             |        |
| r+4-m94        | مصافحه                                  | 12-1   |
| <b>29</b>      | تعريف                                   | 1      |
| <b>24</b>      | متعلقه الفاظ بمسءمباشره                 | ۲      |
| <b>~9</b> ∠    | شرع حکم                                 |        |
| <b>~9</b> ∠    | اول:مرد کامردے مصافحہ کرنا              | ۴      |
| m91            | دوم:عورت کاعورت سے مصافحہ کرنا          | ۵      |
| ٣99            | سوم: مر داورعورت کے درمیان مصافحہ       | ٧      |
| r + 1          | چہارم: بچوں سے مصافحہ                   | ٨      |
| r + r          | پنجم:امردسے مصافحہ                      | 9      |
| r**            | ششم: كا فرسے مصافحہ                     | 1+     |
| r • r          | وہ حالات جن میں مصافحہ جائز ہے          | 11     |
| ſ~ <b>+</b> ſ~ | مستحب مصافحه کاطریقه اوراس کے آ داب     | ١٣     |
| r + L          | مصافحہ کرنے والوں کے وضو پرمصافحہ کااثر | 10     |
| 1 · - 1 · · A  | مصاهرة                                  | 2-1    |
| γ·Λ            | تعريف                                   | 1      |
| γ·Λ            | متعلقه الفاظ :ختن جمو                   | ٢      |
| r + 9          | مصاہرت سے متعلق احکام                   |        |
| r + 9          | مصاہرت کی وجہ سے حرمت                   | ۴      |
| <u>۱</u> ٠1+   | مصاہرت کے ثبوت کا ذریعیہ                | ۵      |
| ۱۱۱            | تزاجم فقهاء                             |        |

موسوى فقهم

وزارت اوقاف واسلامی امور، کویت

اس اعتبار سے مرض الموت کے تحقق کے لئے دواوصاف کا پایا جانا ضروری اور شرط ہے۔

اول وصف: مرض خوفناک ہو<sup>(۱)</sup>، یعنی عام طور پر یا بکثرت اس سے ہلاکت واقع ہوتی ہو۔

الفتاوی الہندیہ میں ہے: مرض الموت کی تعریف کے بارے میں فقہاء نے کلام کیا ہے، فتوی کے لئے مختار قول یہ ہے کہ اگر اس مرض سے عام طور پر موت ہوتی ہوتو وہ مرض الموت ہوگا، خواہ صاحب فراش ہوا ہویا نہ ہوا ہو۔

امام نووی کابیان ہے: مرض نخوف اور خیف اس مرض کو بولتے ہیں جس میں موت کا خطرہ ہو، اس لئے کہ اس میں کثرت سے اموات واقع ہوتی ہیں، جس نے نخوف کہا تواس لئے کہا کہ اس سے موت کا خوف ہوتا ہے، اور جس نے نخیف کہا تواس لئے کہ وہ دیکھنے والے کوخوفز دہ کر دیتا ہے۔

تسولی کہتے ہیں: مرض الموت سے مراد ایبا خوفناک مرض ہے کہ جس میں بقول اطباء عام طور پرموت واقع ہوتی ہو

شافعیہ اور حنابلہ کہتے ہیں: جس مرض کی شاخت مشکل ہوجائے تو ماہرین اطباء کی طرف رجوع کیا جائے گا، کیونکہ وہ اس سے واقف ہیں، اور انہیں اس کا تجربہ ہے، اس سلسلہ میں دومسلمان اطباء جو ثقہ اور بالغ ہوں ان کا قول قبول کیا جائے گا، اس لئے کہ اس سے وارث اور اہل عطایا کے حقوق متعلق ہوتے ہیں، لہذا اس میں ایسابی قول قبول کیا جائے گا، علام خرتی کے قول کا قیاس ہہ ہے کہ ایک

# مرض الموت

#### تعريف:

ا – مرض: اس کی لغوی اور اصطلاحی تعریفیں گذر چکی ہیں ، موت لغت میں حیات کی ضد ہے ۔

اوراصطلاح میں روح کاجسم سے جدا ہونا ہے ۔
مرض الموت کی تعیین کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے۔
جمہور فقہاء کی رائے میہ ہے کہ مرض الموت وہ خوفناک مرض ہے
جوموت تک باقی رہے، گوموت اس کے سبب سے نہ ہو (۳)۔

حننیہ کے نزدیک مرض الموت ہے ہے کہ الیمی بیاری جس میں موت کا نوف غالب ہو، اور گھر سے باہرا پنے کام کرنے سے قاصر ہو جب کہ مریض مرد ہو، اور اندرون گھر کام کی انجام دہی سے عاجز ہو جب کہ مریض عورت ہو، اور ایک سال گذرنے سے پہلے اسی مرض میں مرجائے، خواہ صاحب فراش رہا ہو، یا نہ رہا ہو، یہ تھم اس وقت ہے جب کہ اس کا مرض شدید نہ ہو، اور حالت بدلی نہ ہو، سال کی ابتداء کا اعتبار مرض کی شدت اختیار کرنے کے دن سے ہوگا (م

<sup>(</sup>۱) ابن رشد کا قول ہے: وہ امراض جن میں مریض پابند کردیا جاتا ہے، جمہور کے نزدیک وہ خوفناک امراض ہیں (بدایة الجبتهد ۲۷/۲ سطع لحلمی)۔

<sup>(</sup>۲) فآوی ہندیہ ۴۸ اکا، بدائع الصنائع ۱۲۴ سر ۲۲۴

<sup>(</sup>۳) تحريراً لفاظ التنبيه للنووي ص ۱۲۴\_

<sup>(</sup>۴) البجة شرح التفه ۲۲۰۰/۱ نيز ديكھئے:شرح الخرش ۳۰۴۸

<sup>(</sup>۱) المعجم الوسيط -

<sup>(</sup>٢) نهاية المحتاج ٢ ر ٢٣ اطبع المكتبة الإسلاميه

<sup>(</sup>۳) ملاحظہ ہو: الأم للشافعي ۴۸؍۳۵ اور اس کے بعد کے صفحات (بولاق ۱۳۲۲ھ)، اور مغني المحتاج ۳۸؍۵۰ اوراس کے بعد کے صفحات، اور کشاف القناع ۲۲۸٫۵۵۔

<sup>(</sup>۴) مجلة الأحكام، ماده: ۱۵۵۹، شرح الأتاسي ۲۸۸۰ م.

عادل ڈاکٹر کاقول معتبر ہوگا جب کہ دوڈاکٹر نیل سکیں (۱)

اگراطباء کے درمیان اختلاف پیدا ہوجائے، تو جوسب سے زیادہ علم والا ہوگا، اس کا قول معتبر ہوگا، اس کے بعدا کثریت کے قول کا اعتبار ہوگا، اس کے بعد اس ڈاکٹر کا قول مقبول ہوگا جومرض کو خوفناک بتائے، اس لئے کہ اس کو ایسی پیشیدہ بات کاعلم ہوا جو دوسروں سے خفی ہے، بیر ماور دی کا قول ہے، اور ابن رفعہ نے اس کو نقل کیاہےاوراس کی تائید کی ہے ۔

اگراطباء کی طرف رجوع کرنے کا موقع نہیں مل سکا جیسے کسی د کھے بھال پر قادرر ہاہو، یا کوئی الیں دوسری علامت معتبر مجھی جاسکتی ہے جو ماہرا طباء کی نگاہ میں مرض کےخوفنا ک ہونے کو بتائے۔

گھرسے باہر کام کاج کے لئے نکلنے سے قاصر ہونے سے مراد معمول کے قریبی کام انجام دینے سے عاجزی ہے،لہذا اگر وہ کسی بامشقت كام كابيشه وربو، جيس بوجه بردار، آٹا يينے والا، لو بار اور برهی ، ای طرح مشقت والے دوسرے کام ، جے معمولی مرض یا معمولی عجز کے ساتھ بھی انجام نہیں دیا جاسکتا ہو، باوجودیکہ وہ سجد اور بازار حاسکتا ہوتو یہ مرض الموت میں شارنہیں ہوگا ، کیونکہان لوگوں کے حق میں مرض الموت کے معتبر ہونے کے لئے ان کے اپنے پیشے والے کام کوکرنے سے عاجز ہونا شرطنہیں ہے، بلکہ ایسے کام کرنے

گھرسے باہر کام کرنے برعدم قدرت اورعورت کے حق میں اندرون گھر کام کرنے اور دیکھ بھال سے عجز کومرض کے خوفناک ہونے کی علامت قرار دیا جاسکتا ہے جب کہ اس سے پہلے کام کی انجام دہی اور

سے عاجز ہونا مرض الموت کے تحقق کے لئے شرط ہے، جسے کوئی عام

دوسرا وصف: مرض موت تك باقى رب، خواه موت موجوده مرض کی وجہ سے آئے ، پاکسی اور وجہ سے آئے ، جیسے تل ، یاغر قاآب ، یا آگ، پاکسی چیز سے نگرا کر، پااس کے علاوہ کسی اور وجہ سے موت

جب موجودہ مرض سے صحت مندہوجائے تو یہ واضح ہوجائے گا کہ بیمرض ،مرض موت نہیں ہے اور اس کے تصرفات اس مرض میں کسی فرق کے بغیر تندرست آ دمی کی طرح معتبر ہوں گے، لہذا مریض جب تک بقید حیات رہے گا،اس دوران اس کے تصرف یراس کے ورثہ اور قرض خواہوں کو اعتراض کا حق حاصل نہیں ہوگا، کیونکہ ہوسکتا ہے کہ موجودہ مرض سے شفا یاجائے ،لیکن اگرخوفناک مرض موت تک باقی رہے تو اس صورت میں اس کے تمام تصرفات مرض الموت میں متصور ہوں گے ہے۔

تحكم كے اعتبار سے مرض الموت میں داخل حالات: ۲- فقهاء نے حکم کے اعتبار سے مرض الموت کے قائم مقام مختلف اورمتعددحالات کو قرار دیا ہے، درانحالیکہ نہ ہی وہاں کوئی مرض ہوتا ہے، اور نہ ہی صحت ناساز ، البتہ وہ دووصف یائے جاتے ہیں جو کہ مرض الموت کے لئے مشروط ہیں،ان حالات میں سے بعض یہ ہیں: الف: کوئی شخص میدان کارزار میں ہو،معر که زور پر ہو، دونوں فریق دست وگریبان ہول (۲) علامه ابن قدامه نے مذکوره صورت

ڈاکٹر کی طرف رجوع کرنے سے پہلے مریض مرگیا، تو مرد کے حق میں

بیشه والاشخص نهانجام دے سکے <sup>(۱)</sup>

<sup>(</sup>۱) شرح المجلة للأناس ۲۸۰۸\_

<sup>(</sup>٢) تبيين الحقائق للزيلعي ٢/ ٣٨٨\_

<sup>(</sup>٣) نهاية المختاج ٢٧ ٥٩، نيز د كييئة:الروضة ازنووي ٧٦ ١٢٣، مهذب الر٢٠٠،

<sup>(</sup>٣) الأم ١٩٦٣، بدائع الصنائع سر٢٨٢، شرح الخرشي ١٥٥٥، المنتقى

<sup>(</sup>۱) المغنى ۲ ر ۷- ۵ (مط ،المنار بهامثه الشرح الكبير )،المهذب ار ۲۰ ۸-

<sup>(</sup>۲) نهایة الحتاج للرملی ۲۹۸۲ ـ

کو مرض الموت کے مریض کے ساتھ ملحق کرنے کی وجہ پر روشنی ڈالتے ہوئے لکھا ہے: یہاں تلف جان کا خطرہ مرض الموت کی طرح ہے یااس سے زیادہ ہی، لہذا ضروری ہوا کہ مرض الموت کے ساتھ ملحق ہو، اور چونکہ مرض الموت جس طرح صاحب مرض کی جان کے تلف کے لئے خوف رکھتا ہے، اسی طرح یہاں بھی ہے (۱)۔
تلف کے لئے خوف رکھتا ہے، اسی طرح یہاں بھی ہے (۱)۔

ب: سمندر کاسفر، اگر سمندر میں تلاظم نه ہوتو بیخوف کا حال نہیں
ہوا ور دو ور میں تلاظم ہواور طوفانی ہوا چل رہی ہواور ڈو بنے کا
اندیشہ ہوتو وہ خوف کا حال ہے '' ،اسی طرح جب کشتی ٹوٹ جائے،
اورکوئی شخص اس کے ایک تختے پر ہو،اورغرق ہونے کا خوف پیدا ہوگیا

(۳)

ح قِتْل کے لئے پیشی ،خواہ سبب قصاص ہویا کچھاور ۔ د: قیدی اورمحبوس ، جب کہ اس کے قبل کرنے کی عادت جاری (۵) ہو ۔

> (۱) ه: حامله عورت جب که در دز ه میں مبتلا ہو

ان مذکورہ حالات اوران کے مشابہ صورتوں میں بیشرط ہے کہ ہلاکت کا غالب، یاشدیداندیشہ حالت موت تک باقی رہے، تا کہ حکم

- (۱) المغنی ۲ر۹۰۹\_
- (۲) ردالختار ۲ر ۱۷۷، بدائع ۳ر ۲۲۴، مغنی المحتاج ۳ر ۵۲، امنتی ۲ر ۲۷۱، المغنی ۲ ر ۵۱۰\_
- (۷) الإنصاف ۸/۰ ۱۸، مغنی ۱/۰۵۰، بدائع الصنائع ۱/۲۲۳، رد المحتار ۲۲۴، رد المحتار ۲/۷۱ مرد المحتار ۲/۷۳، مغنی المحتاج ۱/۷۳، محتنی المحتاج ۱/۷۳، محتنی الحتاج ۱/۷۳، محتنی القضاة والموقعین والشهود ۱/۷۳، ۲۰۰۸ م
  - ۵) الأم ۱۲ سال ۱۳۹۰ الإنساف ۸ ر ۱ سار ۱۰ بهایة الحتاج ۲ ر ۱۳ المغنی ۲ ر ۵۱۰ ـ
- (۲) بدائع ۲۲۳۳، نهایة الحتاج ۲۸۳۷، الأم ۳۵٫۳، الإنصاف ۸۷۰۷۱، المغنی ۲۸۸۵،شرح المجلة للأتاسي ۱۹۰۰–

کے اعتبار سے مرض الموت سے الحق کی جاسکیں <sup>(1)</sup>

#### پرانے امراض کا حکم:

سا- پرانے امراض یا طویل المدت امراض مرض الموت کے تکم میں نہیں ہوں گے، ہاں جب کہ مریض کی حالت بدل جائے ، اور سخت خراب ہوجائے یہاں تک کہ ہلاکت کا اندیشہ پیدا ہوجائے ، تو تغیر کی حالت مرض الموت ہوگی جب کہ اسی حالت میں موت واقع ہوجائے ۔۔

کاسانی کابیان ہے: یہی علم فالج زدہ اور اس جیسے انسان کا ہے جب کہ فالج طول کھنچ، یعنی وہ تندرست انسان کے علم میں ہوگا،
کیونکہ اس قسم کا حال جب طول کھنچتا ہے تو اس سے اکثر موت کا خوف نہیں رہتا، لہذا مرض الموت نہیں ہوا، لیکن اگر مریض کی حالت اس حال سے ابتر ہوگئی، اور اسی ابتری کے عالم میں انتقال ہوگیا، تو مریض کی حالت متغیر مرض الموت متصور ہوگی، کیونکہ جب اس کی حالت متغیر ہوتی ہے تو اس کی وجہ سے موت کا اندیشہ بڑھ جاتا ہے، لہذا وہ مرض الموت ہوا، ایسا ہی علم نجا اور ایا ہج کا ہے۔
الموت ہوا، ایسا ہی علم نجا اور ایا ہج کا ہے۔

فآوی علیش میں ہے: ابن سلمون کا بیان ہے: وہ پرانی بیاریاں جن کی وجہ سے جان کا خطرہ نہ ہو، جیسے جذام اور انتہائی بڑھا پامرض الموت متصور نہیں ہوں گی،ان امراض میں بہتا تخص کے افعال بلاا ختلاف فقہاء تندرست لوگوں کے افعال کی طرح ہوں گے، عبدالباقی کہتے ہیں: مدونہ میں ہے، فالح زدہ،ابرص وجذام کے شکار افراد اور زخم خوردہ لوگ معمولی مریض ہیں، جب تک وہ انہیں کمزور وا پانچ نہ کردیں، لہذا اگر ان امراض کی وجہ سے انتہائی درجہ کی واپانچ نہ کردیں، لہذا اگر ان امراض کی وجہ سے انتہائی درجہ کی

- (۱) و كيفية: م ۲۶۷ از الأحكام الشرعية في الأحوال الشخصيه لقدري باشا-
  - (۲) و مکھئے:مہذب ار ۲۰ ۴،شرح ابن ناجی علی الرسالة ۲/۲۵\_
    - (س) بدائع الصنائع سر ۲۲۴\_

للباجي ٢/١٧١ـ

کمزوری اورا پاہتی ہوجائے ، یہاں تک کہجان کی ہلاکت کے اندیشہ تک معاملہ پہنچ جائے تو ان کا حکم خوفنا ک مرض کا ہوگا ۔

#### مرض الموت مين اختلاف:

مم - ور فد کی طرف سے تقید مثلا: ور فہ کہیں کہ مورث نے حالت مرض میں وہ تصرف کیا ہے، جو ان کے حقوق سے متعلق ہے، اور فائدہ اٹھانے والا یہ کہے کہ مورث نے حالت صحت میں تصرف کیا ہے، مجموعی طور پراس کی تین صورتیں ہوتی ہیں:

پہلی صورت: دونوں فریق میں سے سی کے پاس بینہ نہ ہو،اس سلسلہ میں فقہاء کے دوقول ہیں:

پہلاقول حفیہ اور حنابلہ کا ہے کہ مرض الموت میں تصرف کے مدعی کا قول معتبر ہوگا، اس لئے کہ مرض کی حالت صحت کی حالت سے ادنی ہے، پس جب حالت صحت متیقن نہ ہوتو ادنی پرمحمول ہوگا اور چونکہ پیقرفات عارضی ہونے والی صفات کے قبیل سے ہیں، اور بیہ نویید ہوتے ہیں، اور نو پید کو اس پر مرتب ہونے والے قریب ترحکم کے وقت کی طرف منسوب کیا جاتا ہے اور یہاں مرض کا زمانہ صحت کے دمئی کا قول کے ذمانہ سے بعد کا ہے، لہذا حالت مرض میں تصرف کی حالت کا مدی مرض کی حالت کا مدی مرض کی حالت کا مدی دوسرا قول شافعیہ کا ہے کہ حالت صحت کے مدی کا قول معتبر ہوگا، اس لئے کہ دی سے تیم لینا چاہے تو لے سکتا ہے ۔ مرض کی حالت کا مدی دوسرا قول شافعیہ کا ہے کہ حالت صحت کے مدی کا قول معتبر ہوگا، اس لئے کہ وفات سے پہلے تصرف میں اصل ہے ہے کہ صحت کی حالت میں ہو، مرض کی حالت میں تصرف کے مدی پرلازم ہے کہ حالت میں ہو، مرض کی حالت میں تصرف کے مدی پرلازم ہے کہ حالت میں ہو، مرض کی حالت میں تصرف کے مدی پرلازم ہے کہ حالت میں ہو، مرض کی حالت میں تصرف کے مدی پرلازم ہے کہ حالت میں ہو، مرض کی حالت میں تصرف کے مدی پرلازم ہے کہ حالت میں ہو، مرض کی حالت میں تصرف کے مدی پرلازم ہے کہ حالت میں ہو، مرض کی حالت میں تصرف کے مدی پرلازم ہے کہ حالت میں ہو، مرض کی حالت میں تصرف کے مدی پرلازم ہے کہ حالت میں ہو، مرض کی حالت میں تصرف کے مدی پرلازم ہے کہ حالت میں تصرف کے مدی پرلازم ہے کہ حالت میں ہو، مرض کی حالت میں تصرف کے مدی پرلازم ہے کہ حالت میں تصرف کے کہ حالت کے کہ حالت میں تصرف کے کہ حالت کے ک

(1) فتحالعلي المالك ار ٣٦١ـ

اینے دعوی کو بینہ سے ثابت کرے (۱)۔

دوسری صورت: دونوں فریق کے پاس بینہ ہے، اس بارے میں بھی فقہاء کے دوقول ہیں:

پہلا قول حفیہ کا ہے کہ حالت صحت میں تصرف کے مدعی کا بینہ مقبول ہوگا، کیوں کہ اصل مرض کی حالت کا اعتبار ہے، کیونکہ وہ نوپید ہے، اور اصل یہ ہے کہ نوپید کو تھم سے قریب تر وقت کی طرف منسوب کیا جائے، اور مرض کا زمانہ ہی صحت سے بعد کا اور مریض سے قریب تر ہے، لہذا حالت صحت میں تصرف کے مدعی کا بینہ مقبول ہوگا، کیونکہ خلاف اصل ثابت کرنے کے لئے بینات مشروع ہوئے ہیں (۲)

مجلة الأحكام العدليه ميں ہے: صحت كابينه مرض كے بينه پررانج قرار پائے گا، مثلا: کسی نے اپنا کچھ مال اپنے کسی وارث كو ہبه کیا اور مرگیا، دیگر ور ثذنے نے دعوی کیا كه مورث نے مرض الموت میں ہبه کیا، اور موہوب له وارث نے دعوی کیا كه صحت كی حالت میں ہبه كیا، تو موہوب له کابینہ مقبول ہوگا

دوسرا قول شافعیہ کا ہے کہ مرض کی حالت کابینہ راجج ہوگا اور صحت کی حالت کابینہ مرجوح ہوگا ۔

تیسری صورت: ایک فریق کے پاس بینہ ہے دوسرے کے پاس بینہ ہے دوسرے کے پاس نہیں ،اس صورت میں فقہاء کے یہاں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ جس کے پاس بینہ ہے اس کا دعوی دوسرے کے قول پر مقدم ہوگا جس کا دعوی بینہ ہے خالی ہے خواہ وہ حالت صحت میں تصرف کا مدعی ہویا حالت مرض میں۔

<sup>(</sup>۲) جامع الفصولين ۲ ر ۱۸۳ طبع بولاق ، الأشباه ، النظائر لابن نجيم رص ۲۵۸ طبع الحلمي ، العقود الدرية في تنقيح الفتاوى الحامديه ۲۸٬۵۴۸ ، الإنصاف للمر داوى ۲۸٬۷۸۷ .

\_\_\_\_\_\_ (۱) نهایة الحتاج ۵۸ ۱۳ مالجیر می علی المنج سر ۲۷۴ مغنی الحتاج سر ۵۰\_

<sup>(</sup>۲) فمآوی بزازیه ۴۵۳/۵، واقعات المفتین صر ۴۰۸، العقود الدریة لا بن عابدین ۷/۰۸، حاشیة رملی علی جامع الفصولین ۲/۱۸۳

<sup>(</sup>٣) مجلة الأحكام العدليه، ماده/ ٢٢ كار

<sup>(</sup>۴) نهاية الحتاج ۷۵، إعانة الطالبين ۳ر ۱۳، بجير مي على لمنهج ۳ر ۲۷۴\_

#### مرض الموت ميں ہبہ:

حالت مرض میں ہبہ کے بارے میں جمہور فقہاء نے بہت سے احکام بیان کئے ہیں، جو حالت صحت میں ہبہ کے احکام سے مختلف ہیں، نیز جمہور فقہاء نے اس میں بھی فرق کیا ہے کہ موہوب لہ (ہبہ کئے ہوئے خص) نے ہبہ پر ہبہ کرنے والے مریض کی موت سے کیا جوئے خص) نے ہبہ پر ہبہ کرنے والے مریض کی موت سے کہلے قبضہ کیا ہے اور یہ کہ اس نے موت سے پہلے اس پر قبضہ ہیں کیا ہے۔

اول - غیرمقروض مریض کا بہہ جس پر قبضہ ہوجائے: ۵ - جب غیرمقروض مریض اپنے مال میں سے کچھ بہہ کرے، تو اس کی دوصور تیں ہوں گی: موہوب لہ اجنبی ہوگا، یااس کا وارث ہوگا: الف - موہوب لہ مریض کا اجنبی ہو، اور سامان بہہ پر قبضہ کرلے اور بہہ کرنے والا مریض مقروض نہ ہوتو تھم میں دیکھا جائے گا کہ وا جب (ہبہ کرنے والا) کا وارث ہے یا نہیں۔

اگر واہب کا کوئی وارث نہ ہو، تو حنفیہ نے کہا ہے کہ یہ ہہدیجے ہےاور نافذ ہوگا،کسی کی اجازت پرموقوف نہ ہوگا، گواس نے سارامال ہمدکر دیا ہوں۔

شافعیہ اور مالکیہ کے نزدیک ثلث مال میں ہبدنا فذہوگا، اس سے زائد میں باطل، کیونکہ اس کا مال مسلمانوں کی میراث ہے، اوران میں سے کوئی اجازت دینے والانہیں (۲)۔

اور جب واہب کے ورثہ ہوں، تو با تفاق فقہاء حنفیہ، مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ اس کے ثلث مال میں ہبہ نافذ ہوگا، ثلث سے زیادہ میں ورثہ کی اجازت پر موقوف ہوگا، اگرانہوں نے اجازت دی تو نافذ

ہوجائے گا،اورا گرا جازت نہیں دی تو باطل ہوجائے گا <sup>(1)</sup>

اوران کی اجازت معتبر ہوگی جب وہ اپنے مورث کی طرف سے ہبہ کے نفاذ کے طور پر ہو، البتہ امام شافعی کا ایک قول اور مالکیہ کے یہاں قول مشہور (۳) میں ہے کہان دونوں حضرات نے اس کوور ثذکی طرف سے از سرنوع طبہ مانا ہے۔

کوور فہ کی طرف سے از سر نوعطیہ مانا ہے۔
اجنبی کے حق میں وصیت کی طرح (می مریض کا ہمبہ ثلث مال

تک معتبر ہونے کی بابت فقہاء نے حضرت سعد بن ابی وقاص کی
حدیث سے استدلال کیا ہے، حضرت سعد فرمایا: "عادنی
رسول الله عُلَیْ فی حجة الوداع من شکوی اشفیت
منها علی الموت؟ فقلت: یا رسول الله، بلغ بی ما تری
من الوجع، و أنا ذو مال، ولا یو ثنی إلا ابنة لی واحدة،
افاتصدق بثلثی مالی؟ قال "لا" قلت: فبشطره؟ قال:
"لا" قال: "الثلث کثیر" (جۃ الوداع کے موقع سے رسول
اللہ عَلَیْ نے میری عیادت کی، ایک بیاری کی وجہ سے جس کی بنا
پر میں موت کے دھانے پر تھا، میں نے کہا ہے اللہ کے رسول! آپ
ہماری تکایف د کھر سے ہیں، میں صاحب مال ہوں، میراکوئی وارث

<sup>(</sup>۱) المبسوط ۱۲/۱۳۰۱، ديكھيّم (۸۷۷)مجلة الأحكام العدليه

<sup>(</sup>۲) الأم ۱۲۰ سطع بولاق، المهذب ار ۵۵، المنتقى للباجي ۲۸ ۱۵ ۱۱ الأي على مسلم مهر و ۱۳۳۰ مسلم على مسلم عمر و ۱۳۳۰ مسلم على مسلم عمر و ۱۳۳۰ مسلم على المسلم على المسلم

<sup>(</sup>۱) فمآوی بزازیه ۲۳۱۶ العقود الدریة لابن عابدین ۸۵٫۲ شرح معانی الآ ثار ۲۸۰۴ مغنی الحتاج ۳۸۷ ۱۳۸ مالاً م ۲۰۳۳ المبذب ۱۰۲۷ ، نهایة الحتاج ۲۸۵۵ ، کفایة الطالب الربانی ۲۸۵۳ ، المغنی مع الشرح الکبیر ۲۸۲۸ د میکفئے مادہ (۸۷۹) مجلة الأحکام العدلیہ، ومادہ (۸۵)، مرشد الحیر ان -

<sup>(</sup>۲) مهذب ار ۵۷، نهایة الحتاج ۲ ر ۵۳ ـ

<sup>(</sup>٣) البهجة شرح التفة للتسولي ٢٨٠٠/L

<sup>(</sup>۴) شرح معانی الآ ثار ۴۸/۷۹ساوراس کے بعد کے صفحات، الباجی علی الموطأ ۲/۲ ۱۱۵وراس کے بعد کے صفحات۔

<sup>(</sup>۵) حدیث: "عادنی رسول الله عَلَيْكِ فِي حجة الوداع)"كی روایت بخاری (فتخ الباری ۱۱۷ /۱۱) اور مسلم (۱۲۵۰ /۱۲۵)، الفاظ بخاری كے بیں۔

نہیں ہے سوائے ایک بی کے، کیا میں اپنے مال کے دوثلث صدقہ کردوں؟ آپ علیہ نے فرمایا: نہیں، میں نے کہا: نصف، آپ علیہ نے فرمایا: ' نہیں'، پھر فرمایا: ثلث بہت ہے)۔

امام طحاوی نے فرمایا: اس حدیث سے معلوم ہوا کہ مرض کی حالت میں مریض کا صدقہ ثلث مال تک نافذہے، جس طرح مرنے کے بعد وصیت کا مسکلہ ہے۔

اورا گرغیرمقروض مریض اپنے کسی وارث کو کچھ ہبہ کرے اور اس کو قبضہ بھی کرادے، تو ہبہ کرنے والے مریض کا موہوب لہ کے علاوہ کوئی دوسرا وارث ہونے اور نہ ہونے کے درمیان حکم کے اعتبار سے فرق کیا جائے گا۔

اگرموہوب لہ وارث کے علاوہ کوئی اور وارث نہ ہو، تو حنفیہ کے نز دیک بہ ہہدرست اور نافذ ہے، کسی کی اجازت پرموقوف نہیں، خواہ ہہہ تہائی سے کم ہو یا اس سے زیادہ ،اگرموہوب لہ کے علاوہ دوسرے ورثہ ہوں تو جمہور فقہاء حنفیہ، مالکیہ، حنابلہ اور اظہر قول کے مطابق شافعیہ کے نز دیک بقیہ دوسرے ورثہ کی اجازت پر ہبہ کا نفاذ موقوف ہوگا، خواہ ہبہ کی مقدار ثلث مال سے کم ہو یا زیادہ، جیسا کہ وارث کے لئے وصیت کا مسکلہ ہے، اگر بقیہ ورثہ اجازت دیدیں تو جہہ نافذ ہوجائے گا، اور اگر رد کر دیں تو باطل ہوجائے گا ،ان حضرات کے نز دیک بقیہ ورثہ کی اجازت سے مورث کا تصرف حضرات کے نز دیک بقیہ ورثہ کی اجازت سے مورث کا تصرف

بحثیت ہبدنا فذہوگا، جب کہ امام شافعی کا ایک قول اور مالکیہ کامشہور قول سیہے کہ ابتداء سے بینیاعطیہ متصور ہوگا۔

اس سلسلہ میں امام شافعی سے غیرا ظهر قول منقول ہے کہ وارث (۱) کے لئے مریض کا قبضہ شدہ ہبہ باطل اور مردود ہے ۔

دوم-مقروض مریض کا ہبہجس پر قبضہ ہوجائے: ۲ - جب ہبہ کرنے والا مریض مقروض ہوتو یا تواس کا قرضہ کل مال کو گھیرے ہوگا یا کل مال کو گھیرے ہوانہیں ہوگا۔

اگرقرض مریض واہب کے مال کو گھیرے ہواور وہ اپنے مال میں سے پچھ ہبہ کرے جس پر موہوب لہ قبضہ کرلے تو ہبہ نافذ نہیں ہوگا، خواہ مال موہوب کی مقدار ثلث مال سے کم ہو یا زیادہ اور خواہ موہوب لہ اجنبی ہو یا وارث، ہاں اگر دائن اجازت دے دیں تو ہبہ نافذ ہوجائے گا، اور رد کر دیں تو رد ہوجائے گا، مجلۃ الاحکام العدلیہ میں ہے: اگر ایسا شخص جس کا ترکہ قرضوں میں ڈوبا ہوا ہوا ہوا ہنے مال کا این وارث یا غیر وارث کے لئے بہہ کرے اور اس کے بعد اس کی موت ہوجائے تو قرضے والوں کوت ہے کہ وہ ہبہ کو لغوکر دیں اور اس کے اموال کو شخوا ہوں کی تقسیم میں شامل کر دیں۔

اور اگر قرضه مریض واہب کے مال کے مساوی نہ ہو اور موہوب لہ ہبہ کردہ مال پر قبضہ کر لے، تو اس صورت میں ترکہ سے دین کے بقدر مال نکالا جائے گا اور باقیما ندہ ترکہ میں ہبہ کا حکم جاری ہوگا ، جیسا کہ اس وقت ہبہ کا حکم جاری ہوتا جب کہ ترکہ دین سے بالکلیہ خالی ہوتا ۔

تفصیل کے لئے دیکھئے: لفظ (ہبہ)۔

<sup>(</sup>۱) شرح معاني الآثار ۴۸ر ۳۸ سـ

<sup>(</sup>۲) مجلة الأحكام العدليه، ماده ر ۸۷۸، نيز د يكيف: شرح المجلة للأتاى ۳ مسر ۴ مسر ۲۰ اوراس كے بعد كے صفحات ـ

<sup>(</sup>۳) فناوی بندید ۳/۲۰ ۴، جامع الفصولین ۱۸۱۲ اوراس کے بعد کے صفحات، نہایة المحتاج ۸/۸۰ ۴، ۲۸۸۸، المهذب ۱۸۵۸، البجة شرح التقد ۲/۲۰ ۴، توضیح الأحکام للعوزري ۲۸۸۸، المغنی ۲۸۲۸، ۱۹۹۱، مجلة الأحکام العدلید: ماده ۸۷۹

<sup>(</sup>۱) الأم ۱۹۸۳ طبع بولاق۔

<sup>(</sup>٢) مجلة الأحكام العدليه، ماده • ٨٨، اوراس كي شرحيس \_

دوم-مريض كابهبهش يرقبضه نه بو:

2- مریض این مال میں سے کچھ ہبدکرے اور موہوب لدکے ہبد کئے ہوئے سامان پر قبضہ کرنے سے پہلے واہب مریض فوت ہوجائے تواس بارے میں فقہاء کا دو تو لوں میں اختلاف ہے۔

پہلا قول حفیہ اور شافعیہ کا ہے کہ اس صورت میں ہبہ باطل ہوجائےگا، کیونکہ موہوب لہ کے قبضہ سے پہلے واہب کا انقال ہوگیا، حبیبا کہ اس وقت ہبہ باطل ہوجاتا ہے جب کہ ہبہ کرتے وقت واہب تندرست تھا، فقہاء کہتے ہیں اس حالت میں مریض کا ہبہ وصیت میں نہیں بدلےگا، اس لئے کہ بیصلہ رحمی ہے، اور صلہ رحمیاں موت سے باطل ہوجاتی ہیں، جیسے نفقہ، اور اس لئے کہ واہب مریض نے موت سے پہلے بحالت مرض ہی مالک بنانے کا ارادہ کیا تھانہ کہ موت کے بعد، کیونکہ ہبہ ان عقود (معاملات) میں سے ہے جوزندگی میں ہی کمل تملیک کا تفاضا کرتے ہیں (۱)۔

امام شافعی کابیان ہے: کسی نے مرض کی حالت میں ہبد کیا، اور موہوب لہ موہوب لہ کے قبضہ کرنے سے پہلے دنیا سے رحلت کر گیا تو موہوب لہ کور کہ میں سے کچھ ہیں ملے گا شی موہوب ورشہ کی ہوجائے گی ۔ الفتاوی الہندیہ میں ہے: مریض کا ہبہ اور صدقہ درست نہیں ہے، جب تک کہ اس پر قبضہ نہ کر لیا جائے اگر قبضہ ہوجائے تو ثلث مال میں نافذ ہوگا، اگر قبضہ کرانے سے قبل واہب کا انتقال ہوگیا تو ہبہ اور صدقہ باطل ہوجائے گا ۔

دوسرا قول مالکیہ اور ابن ابی لیل کا ہے کہ اس صورت میں ہبہ سیجے ہے، وصیت جیسا حکم ہوگا، گوموہوب لہ واہب مریض کی موت

- (۱) المبسوط ۲/۱۲ ا، روالمحتار ۲/۰۱۷ طبع بولاق، جامع الفصولين ۲/۰۸، فناوي بزازييد ۲/۰۲/۱ العقو دالدربيلا بن عابدين ۲/۲۸\_
  - (۲) الأم ۳/۵۸۲ (۲)
  - (۳) الفتاوىالهندىيە ۴،۰۰،۳\_

سے پہلے تی موہوب پر قبضہ نہ کر سکے ۔۔

فتاوی علیش میں ہے: مریض کے ہد، صدقہ اور تمام تمرعات کے بارے میں آپ کا کیا قول ہے، کیا مریض کے مرنے سے پہلے ان چیز وں پر قبضہ کی ضرورت ہے جیسا کہ تندرست کے تمرعات کا حکم ہے، یانہیں؟ میں نے جواب دیا: مریض کے مرنے سے پہلے قبضہ کی حاجت نہیں ہے، اس لئے کہ بیٹلث مال میں نفاذ کی بابت وصیت کی طرح ہے، بنانی کا بیان ہے: ثلث مال میں مریض کے تبرعات مطلق نافذ ہیں، خواہ اس پر گواہ بنایا ہو یا نہ بنایا ہو، اس کے تبرعات کا نفاذ قبضہ پر موقوف نہ ہوگا، اور نہ ہی اس کے قائم مقام گواہ بنانے پر موقوف ہوگا، مدونہ میں ہے: ہر وہ صدقہ، یا ہد، یا مال محبوس، یا عطایا جے کسی مریض نے کسی متعین شخص یا مساکین کے لئے الگ کرکے دیوں سے قبضہ سے نکلنے نہ پایا تھا کہ اس کا انتقال ہوگیا، تواس کی وصیت کی طرح ثبت مال میں نافذ ہوں گے جب کہ اس کے ذمہ وین اس کے مال متر و کہ کے برابر نہ ہو، اگر ایسا ہوتو ایک قول کے دین اس کے مال متر و کہ کے برابر نہ ہو، اگر ایسا ہوتو ایک قول کے مطابق بی سب باطل ہوگا، ابن حاجب نے اسی قول پر اکتفا کیا

مریض کی طرف سے اللہ تعالی کے مالی حقوق کی ادائیگی: ۸- انسان نے اپنے مرض الموت میں اپنے اوپر واجب اللہ کے مالی حقوق اداکیا توثلث مال سے ادا ہونے کے بارے میں فقہاء کے تین اقوال ہیں:

پہلا قول حفیہ کا ہے کہ ثلث مال میں سے ادا ہوں گے خواہ وہ

<sup>(</sup>۱) مواهب الجليل ۲ را ۳۸، ۱۱ مدونه ۳۸، ۳۲ ۲۸، ۳۲ المنتقی للباجی ۲ ر ۱۵۷، مسوط ۲ ۱۸ را ۱۵۷، ختلاف اکی حنیفه ، این اکی کیلی رص ۴۹۔

<sup>(</sup>۲) فآوی علیش ۲۴۲۶۲، الحطاب ۲۸۲۸\_

حقوق ابتداء سے مال کی شکل میں مالی واجب ہوئے ہوں جیسے زکاۃ اور صدقۂ فطر، یا انجام کاروہ مال بن گئے ہوں، جیسے نماز اور روز ب رکھنے سے بجز کے سبب فدید، تو اگر از خود ادانہ کر سکا، تو اس کی موت کے بعد مال متر و کہ میں وہ دین نہیں ہوگا جو میراث پر مقدم ہوالایہ کہ اس نے اس کی وصیت کردی ہوں۔

دوسرا قول شافعیہ کا ہے اور وہ بیہ ہے کہ اگر وہ خودادا کرے تو پورے مال سے ادا ہوں گے اور اگرخودادا نہ کرسکا تو پورے تر کہ میں دین ہوجائیں گے، اور ورثہ کے میراث پر مقدم ہوں گے ۔

تیسرا قول مالکیکا ہے کہ اگر اس نے خود اداکر دیا تو پورے مال سے ادا ہوجائیں گے اور اگر خود ادا نہ کر سکا، تو اس کے مرنے کے بعد ور شد کو اس کے ترکہ سے میراث پر مقدم کر کے ادائیگی پر مجبور نہیں کیا جائے گا، ہاں اگر بہر ضاو خوشی اداکر دیں تو کوئی حرج نہیں ۔

وابب كامريض موہوب لدكے بہدسے رجوع:

9-اگرواہب نے اپنے ہبہ سے رجوع کرلیا درآ نحالیکہ موہوب لہ مریض ہے جب کہ ہبہ صحت کے حال میں ہوا تھا، تو اس سلسلہ میں حفیہ کی رائے ہیہ ہے کہ اگر قاضی کے فیصلہ سے رجوع کر رہا ہے تو رجوع درست ہے اور موہوب لہ کی موت کے بعد موہوب لہ کے غرماء اور ورثہ کو واہب سے رجوع کرنے کا کوئی حق نہیں ہے، اس لئے کہ واہب کاحق ان سب کے حقوق سے پرانا اور پہلے کا ہے، وہ اپنے سابق حق ہی کی بناء پرشی موہوب کا مستحق ہورہا ہے، اور اگر قاضی کے فیصلہ کے بغیر واہب رجوع کر رہا ہے تو ایسی صورت میں قاضی کے فیصلہ کے بغیر واہب رجوع کر رہا ہے تو ایسی صورت میں قاضی کے فیصلہ کے بغیر واہب رجوع کر رہا ہے تو ایسی صورت میں

اگر مریض شی موہوب واہب کی طلب پرواپس کرے گاتواس کی طرف سے نیا ہبہ ہوگا ، اور اس سلسلہ میں مریض کے ہبہ کے احکام جاری ہول گے ۔

مرض الموت میں مال کی کفالت اگر مریض دوسرے کے مال کا کفیل بنے ،تواس کی دوصورتیں ہوں گی: وہ مدیون ہوگا یامدیون نہیں ہوگا۔

## اول-غيرمد يون مريض كى كفالت:

•1 - ما لکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کہتے ہیں کہ مریض دوسرے آ دمی کے دین کی ادائیگی کا کفیل بنے ، تواس کی طرف سے بیہ کفالت تبرع متصور ہوگا، کیونکہ وہ ایسے مال کی ذمہ داری لے رہا ہے جواس پر لازم نہیں ہوگا، کیونکہ وہ ایسے مال کی وُمہ کا کوئی عوض لیا ہے، لہذا اس کی بیک فالت اپنے مال کوخرج کرنا ہے، پس بیک فالت وصیت کے تھم میں ہوگی ۔۔

حنفیہ کہتے ہیں: غیرمد بیون مریض کی کفالت کے عکم کے بارے میں فرق کیا جائے گااس صورت میں جب کہ مکفول لہ بینی دائن اور مکفول عنہ بینی مدیون دونوں مریض کے لئے اجنبی ہوں اوراس کے درمیان کہ دونوں میں سے کوئی ایک مریض کا وارث ہو۔

الف-مریض نے دوسرے آدمی کے دین کی کفالت قبول کی درانحالیکہ مکفول لہ اور مکفول عنہ دونوں مریض کے لئے اجنبی ہیں اور مریض کا کوئی وارث بھی نہیں ہے، تو مریض کے کل مال میں کفالت نافذ ہوگی، اور دائن کو اختیار ہوگا کہ وہ کفیل کے ترکہ سے

<sup>(</sup>۱) کشف الأسرار علی اُصول البز دو کی لعبدالعزیز بخاری ۱۸۳۴ طبع استنبول ۷۰ ۱۳ هه

<sup>(</sup>۲) حواله سابق ۴ را ۱۳۳۱

<sup>(</sup>س) مدونه ۱۹۸۴ سطیع المطبعة الخیریه۔

<sup>(</sup>۱) مبسوط ۲۱/۵۰۱، زیلعی ۲/۵۰۱۱وراس کے بعد کے صفحات، الفتاوی الہندیہ ۱۳۸۴ م

<sup>(</sup>۲) التاج والإكليل للمواق ۹۷/۵،الخرشي ۲۲/۲ اوراس كے بعد كےصفحات، مدونه ۴۷۴ ۱۸،مغنی لابن قدامه ۹۷۵۷

ضمان والے دین لے لے گودین پورے تر کہ کے برابر ہو، اور کوئی دوسرااس میں حقدار نہ ہو۔

اگرمریض کے ورخہ ہوں تو دیکھاجائے گا کہ مال ضانت نگث
مال سے زیادہ ہے یا برابر یا کم ، اگر ثلث مال سے زیادہ نہیں ہے، تو
کفالت نافذ ہوجائے گی اگر چہور شداس کو منظور نہ کریں اور اگر زیادہ
ہے تو جتنا زیادہ ہے، اتنے میں کفالت کا نفاذ ورخہ کی اجازت
پرموتوف ہوگا، اگر وہ رد کردیں گے تو باطل ہوجائے گا اور اگر وہ
اجازت دیدیں گے تو نافذ ہوجائے گا، کیونکہ عدم نفاذ کی وجہ یہ ہے کہ
ترکہ میں ان کاحق ہے اور جب وہ اجازت دیدیں گے تو انہوں نے
اپنے حق کو خود خم کردیا اور اس طرح عدم نفاذ کا مانع خم ہوگیا (۱)

ب- اور اگر مکفول لہ یا مکفول عنہ دونوں میں ہے کوئی ایک مریض ضامن کا وارث ہو، اس کے علاوہ کوئی دوسرا وارث نہ ہوتو کفالت مریض کے کل مال میں نافذ ہوگی ، اور اس پرکسی کو اعتراض کرنے کاحق نہ ہوگا۔

لیکن اگر مکفول له یا مکفول عنه کے دارث ہونے کے علاوہ دوسرے در شبحی ہوں، تو اس صورت میں بید کفالت نافذ نہیں ہوگی، بلکہ دوسرے در شد کی اجازت پر موقوف ہوگی، خوہ دین مکفول بہ تھوڑا ہو یا زیادہ، اگر ور شد اجازت دیدیں تو مکفول لہ کوحق حاصل ہوگا کہ ترکہ سے اپنا دین لے لے، اور اگر ور شد اجازت نہ دیں تو مکفول لہ کو ترکہ میں سے کچھ بھی لینے کاحق حاصل نہیں ہوگا، بلکہ وہ اصل مریون ترکہ میں سے کچھ بھی لینے کاحق حاصل نہیں ہوگا، بلکہ وہ اصل مریون کے مکفول کرے گا

(١) رد المخار ٢/٠٤٠ طبع بولاق٢٩٩١ه، بدائع٢/٦، جامع الفصولين

(۲) رداکمتار ۴۸ و ۳۸ ، حامع الفصولين ۷ رو۷، فټاوي بند په ۲۸۹ ۸ ، ملاحظه

۲ر ۱۷۹، فتأوي قاضي خان ۳ر ۲۹ ـ

موم (١٦٠٥) مجلة الأحكام العدليه

(۲) مرشدالحير ان:ماده ر ۳۳۷\_

### دوم-مربون مریض کی کفالت:

اا- مدیون مریض کی کفالت کے بارے میں دین کے ترکہ کے برابر ہونے اور نہ ہونے کے درمیان فرق کیا جائے گا۔

الف- اگراس کادین اس کے ترکہ کے برابر ہے، تو اس کی کفالت نافذ نہیں ہوگی، گومکفول بددین تھوڑا ہی ہو، کیونکہ مال ملفول بہ کے کفالت سے پہلے دائنین کاحق ترکہ کے مال سے متعلق ہوا، پس جب تک کد دائنین معاف نہ کردیں اس وقت تک کفالت نافذ نہیں ہوگی، کیونکہ بیان کاحق ہے اور ان کو بی بھی حق ہے کہ اپنی خوشی سے اس کوسا قط کردیں ا

ب- اوراگرمریض کادین اس کے ترکہ کے مساوی نہ ہوتواس صورت میں مریض کے او پر جتنے دیون ہیں اس کے بقدر ترکہ سے نکالا جائے گا، اور دین کی ادائیگی کے بعد جتنا ترکہ بچ گا اس میں کفالت کا حکم جاری ہوگا، جیسا کہ جب مریض پر دین نہ ہوتا تو کفالت کا حکم نافذ ہوتا (۲)۔

کاسانی کا بیان ہے: اگر کسی نے صحت کی حالت میں کفالت قبول کی اور اس کی نسبت مستقبل کی طرف کی ، اس طور پر کہ مکفول لہ سے کہا: جو پھے تمہارے حقوق فلال کے ذمہ ہوں گے میں اس کا فیل ہوں ، پھر فیل کے مرض کی حالت میں مکفول لہ کا فلال شخص پر دین واجب ہوا تو اس دین کا حکم ایک جیسا ہوگا، یہاں تک کہ جس تناسب سے صحت کی حالت کے قرض خواہ کو حصہ دیا جائے گااس تناسب سے اس کو بھی ملے گا، اس لئے کہ کفالت صحت کی حالت میں یائی گئی ۔۔

<sup>(</sup>٣) بدالْع الصنالْع ٧/٠٤ منيز ديكھيئشر ح المجلة للأتاسي ٣/١٥ مر ١٩٨٥ -

<sup>-</sup>ra-

فتاوی قاضی خان میں ہے: اگر مریض نے اقرار کیا کہ کفالت اس کی صحت کی حالت میں عمل میں آئی، تو پوری کفالت اس کے مال میں لازم ہوگی جب کہ کفالت نہ کسی وارث کے لئے ہواور نہ ہی کسی وارث کی طرف سے ہو، کیونکہ مریض کا اقرار کہ صحت کی حالت میں کفالت عمل میں آئی دراصل اس کی طرف سے ایسے مال کا اقرار ہے جس کا سبب صحت کی حالت میں پایا گیا، لہذا ہے دین کے اقرار کے درجہ میں ہوگا اور درست ہوگا جب کہ مکفول لہ اجنبی ہواور اس پراس کے مال کے برابردین نہ ہو (۱)۔

مجلۃ الأحكام العدليہ: مادہ (١٦٠٥) ميں ہے: جب كوئى آدمى مرض الموت ميں اقرار كرے كہاس نے صحت كى حالت ميں كفالت قبول كى تقى تواس كے پورے مال ميں اس كا اقرار درست ہوگا، البتہ اگراس كے ذمه صحت كے ديون ہيں تواس اقرار پر مقدم ہوں گے۔

#### مرض الموت ميں وقف:

مدیون مریض اورغیر مدیون مریض کے وقف کرنے کے درمیان فرق کیا جائے گا۔

#### اول:غير مديون كاوقف

جب غیر مدیون مریض اپنامال یا پچھ بھی وقف کرے، تواس کی دوسور تیں ہوں گی: یا تواجنی شخص پروقف کیا ہوگا یا کسی وارث پر۔

الف-غیر مدیون مریض اجنبی پروقف کرے ۱۲ - فقہاءاس طرف گئے ہیں کہ غیر مدیون مریض کسی اجنبی شخص پر کوئی چیز وقف کرے، یا نیکی کے کسی بھی راستہ میں وقف کرے، تو وقف صحیح اور نافذ ہوگا، کسی کی اجازت پر موقوف نہ رہے گا جب کہ

واقف کی موت کے وقت تر کہ کے تہائی جھے سے وقف زیادہ نہ ہو، اوراگروقف کردہ مال کی مقدار تہائی سے زیادہ ہوتو ثلث کے بقدر نافذ ہوگا،اوراس سے زیادہ ورشہ کی اجازت پرموقوف ہوگا

#### ب-غیرمد یون مریض وارث پروقف کرے:

ساا - اگر غیر مدیون مریض اینے تمام ورشہ پر وقف کرے، پھراپی اولا دیر، پھر غیر متناہی (ختم نہ ہونے والا) نیکی کے راستہ میں ، تو دیکھا جائے گا کہ تمام ورشداس وقف پر راضی ہیں یانہیں ، اگر راضی ہیں تو یہ وقف نافذ ہوجائے گا، خواہ موقوف اس کے ترکہ کے ثلث مال کے برابر ہویازیادہ۔

اگرورشەراضى نەبەول توبھى وقف نافىز ہوگا،البىتەثلث مال تك اس سے زیاد ہ میں نہیں۔

اگر بعض ور ثدنے اجازت دی اور بعض نے اجازت نہیں دی تو اجازت دی۔ اجازت دی احراث ہوگا ۔

اگر غیر مدیون مریض اپنے بعض ورثہ پر وقف کرے، تو اس وقف کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے، کی مذاہب ہیں، اس کی تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح (وقف)۔

#### ج-مریض مدیون کاوقف

۱۴ - جب مریض اپنا مال یا کوئی بھی شی وقف کرے، درانحالیکہ اس پر اتنا دین ہے کہ اس کی مقدار اس کے پورے ترکہ کے برابر ہے

- (۱) الفتاوی الهندیه ۱۲ (۳۵۱، العقود الدریة لابن عابدین ۱۰۰۱، جامح الفصولین ۲ر۷۷، فقاوی قاضیجان ۱۲۳۳م مغنی الحتاج ۲ر۷۷، فقاوی علیش ۲ر۲۱۲، حافیة عدوی علی شرح خرشی ۷ر۷۵، دردیوعلی خلیل ۱۸/۸، مدونه ۲۲۳۲، لمغنی لابن قدامه (مع الشرح الکبیر)۲(۲۱۹، دیکھئے: ماده (۳۳) قانون العدل والإنصاف لقدری باشا۔
  - (۲) روالمختار ۳ره ۵۰۰ العقو دالدرية لا بن عابدين ۱۰۲، ۱۰۳ -

اوروہ مرجائے ، تواس کا پوراوقف دائنین کی اجازت پرموتوف ہوگا ، خواہ موتوف علیہ وارث ہو یا وارث نہ ہو، خواہ مال موتوف ثلث مال سے کم ہو یا اس کے مساوی یا اس سے زیادہ ، اگر دائنین اجازت دیدیں تو وقف باطل دیدیں تو وقف باطل ہوجائے گا ، اور اگر اجازت نہ دیں تو وقف باطل ہوجائے گا اور وقف کردہ اشیاء دیون کی ادائیگی کے لئے فروخت کردے جائیں گے ا

مریض جب اپنے مال میں سے کچھ وقف کرے درانحالیکہ اس پر دین ہے، البتہ اس کے ترکہ کے مساوی نہیں ہے تو دین کے بقدر ترکہ سے مال نکالا جائے گا، اور باقی ماندہ ترکہ میں وقف نافذ ہوگا، جسیا کہ ترکہ بالکل دیون سے خالی ہوتا تو وقف کا حکم نافذ ہوتا۔ تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' وقف'۔

مرض الموت ميں مالى تصرفات: مرض الموت ميں مالى تصرفات كى بابت حسب ذيل احكام ہيں:

اول-مرض الموت میں بیے: الف - غیر مدیون مریض اپنا مال اجنبی سے فروخت کرے:

10- فقہاءاس بات پرمتفق ہیں کہ مریض اپنے خاص مال میں سے کسی چیز کو کسی اجنبی سے فروخت کرے اور بیہ معاملہ بازار کے نزخ پر یا ایسے نقصان کے ساتھ ہوا جس کولوگ برداشت کرتے ہیں تواس کی فروخت طے شدہ عوض پر صحیح و نافذ ہوگی ، اس لئے کہ مریض پر ایسے معروف معاوضہ کے تصرف کی پابندی نہیں ہے، جو اس کے قرض

(۱) فتاوی قاضیخان ۱۲/۳۱۳، جامع الفصولین ۲/۷۷۱، وواقعات المفتین رص۸۲۸\_

خواہوں اورور ثہ کے حقوق کومتا تزنہ کرے(۱)۔

لیکن اگر اجنبی سے کوئی شی فروخت کرے اور اس میں پچھ چھوٹ دے۔

توفقہاء حنفیہ کی رائے میہ کہ اگر بیرچھوٹ ثلث مال تک ہے تو بیچ درست ہے اور طے شدہ عوض پر بیچ نافذ ہوگی ، اس لئے کہ مریض کواختیار ہے کہ غیروارث کو ثلث مال تبرعا دے سکتا ہے، اور میہ تبرع نافذ ہوگا گوور ثداجازت نہ دیں (۲)۔

الیکن اگر چھوٹ ثلث مال سے زیادہ ہو، اور ورشہ اجازت دیدیں تو درست اور نافذ ہوجائے گا، اس لئے کہ ورشہ کوروکئے کا حق تھا، انہوں نے اجازت دے کراپنا حق ساقط کردیا، اورا گراجازت نہ دیں، تواگر بدلین اموال ربویہ ہیں سے اورا یک ہی جنس سے نہوں، اور وہ چھوٹ ثلث تر کہ سے زائد ہو، تو مشتری کو اختیار ہوگا کہ چاہ ورشہ کو تہائی سے زائد کی قیمت ادا کردے، تا کہ ورشہ کو کمل دو ثلث مل جائیں، یا بیچ کو فنح کردے اگر فنح کرناممکن ہوا ور تر پیدا ہوا مال ورشہ عبائیں، یا بیچ کو فنح کردے اگر فنح کرناممکن ہوا ور تر پیدا ہوا مال ورشہ کے حوالہ کردے، اور جتنا خمن ادا کرچکا ہو وہ واپس لے لے، لیکن جب فنح متعذر ہوجائے، مثلاً: مشتری کے قبضہ میں مبیع ہلاک ہوگی، یا اس نے اپنی ملکیت سے نکال دیا تو خمن کا پورا کرنا لازم ہوگا تا کہ وہ مبیع کی قیمت کو بہنچ جائے۔

اورا گربدلین اموال ربوریه میں سے ایک جنس سے ہوں ، البتہ نقد کے قبیل سے نہ ہوں ، اور چھوٹ تر کہ کے ثلث سے زیادہ ہو، ورثہ زیادہ کی اجازت بھی نہ دیں ، تو ورثہ کے لئے روانہیں ہے کہ وہ مشتری

<sup>(</sup>۱) كشف الأسرار على أصول البز دوي ۱۴۲۹، الأم ۲۸۰۳، شرح الخرشي ۵/۵ سر، شرح الخرشي ۵/۵ سر، شرح الخرشي ۵/۵ سر، المغنى (مع الشرح الكبير )۲/۵ سر، ملاحظه بو: ماده (۳۹۴) مجلة الأحكام العدليه، ماده (۲۲۵) مرشد الحير ان ـ

<sup>(</sup>۲) و يکھئےشرح المجلة للأ تاس ۱۱/۱۳۔

<sup>(</sup>٣) و كيفية: ماده (٣٩٣) مجلة الأحكام العدليه، ماده (٢٢٦) مرشد الحير ان

کوثلث سے زائداداکرنے پر، یا بھے کے فتح کرنے پر مجبور کریں، اس لئے کہ بیمل رہا الفضل تک متعدی ہوگا، لہذا ثلث مال جھوٹ کی طرف منسوب ہوگا، اورانے کی بیج درست ہوگی، اوراس سے زائد میں بچ باطل ہوگی، اور مشتری کو اختیار ہوگا کہ تفرق صفقہ (طے شدہ معاملہ کے بدل جانے) کی وجہ سے معاملہ کو فتح کردے یا باقیماندہ مقدار میں بچ پر راضی ہوجائے۔

ما لکیدکابیان ہے کہ جب مریض اپنامال کسی اجنبی سے تمن مثل سے کم اور قابل تخل متعارف نقصان سے کم میں بیچے ہوا گرمریض نے اصل قیمت سے کافی کم میں اپنامال بیچنے کا مقصد مشتری کوفائدہ پہنچانا رکھا ہوتو الیمی صورت میں اصل قیمت سے جتنا کم ہوگا وہ محاباۃ لیعنی مریض کی طرف سے چھوٹ اور بلا معاوضہ ہوگا، اور اس کا حکم ایک مریض کی طرف سے چھوٹ اور بلا معاوضہ ہوگا، اور اس کا حکم ایک اجنبی کو وصیت کرنے جیسا ہوگا کہ ثلث مال تک نافذ ہوگا، اس سے زیادہ میں باطل ہوجائے گا جب کہ ورثہ اجازت نہ دیں ، اگر وہ اجازت دیدیں تو اس زیادہ میں بھی نافذ ہوجائے گا اور ورثہ کی طرف اجازت دیدیں تو اس زیادہ میں بھی خافذ ہوجائے گا اور ورثہ کی طرف حیا بتداء عطیہ متصور ہوگا، جس پر قبضہ کی ضرورت ہوگی (۲) مبیع کی قیمت کے اندازہ لگانے میں بیچ کے وقت کا اعتبار ہوگا نہ کہ باکع کی موت کے وقت کا اعتبار ہوگا نہ کہ باکع کی موت کے وقت کا اعتبار ہوگا نہ کہ باکع کی موت کے وقت کا اعتبار ہوگا نہ کہ باکع کی

اگرمریض نے مال کی اصل قیمت سے زیادہ کم قیمت میں بیچنے سے مشتری کو فائدہ پہنچانے کا قصد نہیں کیاتھا، بلکہ ایسا قیمت سے ناوا تفیت میں ہوگیا تو یہ نیج غین کے ساتھ طے شدہ عوض پر ہوگی، اور مثن مثل سے کم ثلث سے وضع کرنا متصور نہیں ہوگا، چاہے مشہور و متعارف سے جتنا بھی کم ہو

امام شافعی کی رائے ہے کہ اگر مریض اپنے خاص مال میں سے کوئی چیز کسی اجنبی سے فروخت کرے ، اور بدل میں اس کو چھوٹ دے ، تو اس چھوٹ کا حکم اجنبی کو وصیت کرنے جیسا ہوگا ، اور مریض کے ثلث مال سے نافذ ہوگا ، اور ثلث مال سے جتنا زیادہ ہوگا وہ ور شہ کی اجازت پر موقوف ہوگا ، اگر وہ اجازت دیدیں تو نافذ ہوجائے گا ، کی اجازت پر موقوف ہوگا ، اگر وہ اجازت دیدیں تو نافذ ہوجائے گا ، ور نہ مشتری کو خیار ہوگا کہ اگر ہیج موجود ہے تو واپس کر دے ، اور اپنا ادا کر دہ خمن واپس لے لے ، یا ور شہووہ مزید مال دے دے جو تہائی مال اور قابل خمل متعارف نقصان سے زائد ہواور اگر ہیجے ضائع ہو چکی ہے تو اس میں کوئی عیب اس صورت میں بھی ہوگا جب مبیع موجود ہولیکن اس میں کوئی عیب راض ہوگیا ہو ۔

حنابلہ کہتے ہیں: جب مریض تیج میں اجنبی سے چھوٹ کا معاملہ کرتے ویہ تیج درست ہے اور جو چھوٹ اس کے ثلث مال میں سے ہو وہ نافذ ہوجائے گا۔

اگر چھوٹ ثلث مال سے زیادہ ہو، تو ور شہ کی اجازت سے نافند ہوجائے گا، اگر ور شہ اجازت نہ دیں تو اگر دونوں بدل اموال ربویہ میں ایک ہی جنس کے نہ ہوں اور محاباۃ (چھوٹ) ثلث سے زیادہ ہو، توثلث سے زیادہ میں تی باطل ہوجائے گا، اور باقی ماندہ مشتری کے حوالہ کردیا جائے گا، البتہ مشتری کو تفرق صفقہ (گئی معاملہ ہوجائے) کی وجہ سے بیچ کوفنج کرنے اور جتنی فروخت کی ہوئی چیز اس کے حوالہ کی جائے اتنی ہی پراکتفا کرنے کے درمیان اختیار حاصل ہوگا۔ کی جائے اتنی ہی پراکتفا کرنے کے درمیان اختیار حاصل ہوگا۔ کی جائے اتنی ہی پراکتفا کرنے کے درمیان اختیار حاصل ہوگا۔ سونا چاندی کے قبیل میں سے نہ ہوں، اور محاباۃ ثلث سے زیادہ ہو، سونا چاندی کے قبیل میں سے نہ ہوں، اور محاباۃ ثلث سے زیادہ ہو،

<sup>(</sup>۱) المبسوط للسرنسي ۲۹/۹۵\_

<sup>(</sup>٢) الخرشي على خليلَ ٣٠٥/٥٠ البهجة على التفية للتسولي ٢/ ٨٢\_

<sup>(</sup>۳) المنقى للباجي ٢ ر ١٥٨\_

<sup>.</sup> (۴) توشیح الأحکام للتوزري ۳ر ۴۷ (طبع تونس ۱۳۳۹ هـ) ــ

<sup>(</sup>I) الأم ۴/۰ ساوراس کے بعد کے صفحات۔

<sup>(</sup>٢) المغنى لابن قدامه مع الشرح الكبير ٢/ ٥١٢، الإنصاف للمر داوي ١٧٥/١-١

اور ور شاجازت نه دیں ، تو ثلث مال محاباۃ کی طرف منسوب ہوگا، اور اس تناسب سے بیچ صحیح ہوگی ، اور اس سے زیادہ میں بیچ باطل ہوجائے گی ، اور مشتری کو اس پر تفرق صفقہ ہونے کی وجہ سے بیچ کو فتخ کرنے یا پھر باقی ماندہ میں بیچ پر رضامند رہنے کے درمیان اختیار ہوگا، ایسااس لئے کیا گیا تا کہ سود کی طرف معاملہ متعدی نہ ہوں۔

مرداوی نے کہا: اگر مریض نے ایک قفیز بیچا، اس کے علاوہ اس کے علاوہ اس کے پاس کچھنہیں ہے، بیایک قفیز تمیں کے برابر ہے، مریض نے ایک الیک ایسے قفیز کے عوض بیچا جو کہ دس کے برابر ہے، اور خراب، گھٹیا کی قیمت سے ساقط کر دیا پھر ثلث کا تناسب باقی میں دیکھا جو ہیں میں سے دس ہے جو کہ ہیں کا نصف ہے، تو خراب گھٹیا کے نصف کے عوض عمدہ کے نصف کے بدلہ بیچ درست ہوگی، اور باقی ماندہ میں بیچ باطل ہوجائے گی، اس مسئلہ میں کسی کا اختلا ف نہیں ہے (۲)

ب-مدیون مریض کسی اجنبی خص سے اپنامال بیچ:

17 - مریض نے اپنامال کسی اجنبی سے ثمن مثل پر بیچا، درانحالیکہ اس

کا دین اس کے مال کے برابر ہے تو یہ بیچ طے شدہ بدل پر صحیح و نافذ

ہوگی، دائنین حضرات کو اس پر اعتراض کرنے کا حق نہ ہوگا، اس لئے

کہ ان کا حق ترکہ کی مالیت سے ہے نہ کہ ترکہ کے متعین اشیاء سے،

اس صورت میں مدیون (قرض دار) نے اگر چہ اس فروخت کے

ذریعہ اپنی ملکیت سے ایک چیز کو با ہر کردیا ہے کین اس نے اپنی ملکیت

پراس شی کی مالیت کے مساوی قیت کو داخل کیا ہے۔

جہاں تک بھے میں مشتری کے لئے محاباۃ کی بات ہے، تو محاباۃ نافذنہیں ہوگا،خواہ تھوڑا ہویازیادہ، ہاں اگر قرضخو اہ اجازت دیدیں تو

نافذ ہوجائے گا، اس لئے کہ ترکہ کے مال میں ان کا حق ہے، اگر قرضخواہ اجازت نہ دیں، تو مشتری کواختیار ہوگا کہ وہ اضافہ کر کے مبیع کی قیت پوری کرے، پھر قرضخواہ کو اس پر اعتراض کا حق نہ ہوگا، کیونکہ ایسی صورت میں ان کا کوئی نقصان نہیں، یا عقد بج کو فشخ کردے اگر فنخ کرناممکن ہو، اور اپناشن واپس لے لے، اور اگر فنخ معتدر ہوگیا، مثلاً: اس کے قبضہ میں خریدی ہوئی چیز ہلاک ہوگئ، یا وہ اسے اپنی ملکیت سے نکال چکا ہے تو اس پر مبیع کی مالیت کے بقدر قیمت میں اضافہ کرنالازم ہوگا۔

ج- مریض اینے مال میں سے کوئی چیز وارث سے فروخت کرے:

مریض نے اپنا کچھ مال کسی اپنے وارث سے فروخت کیا، تو اس کی دوصورتیں ہوں گی: بیچنے والا مریض مدیون ہوگا، یامدیون نہیں ہوگا۔

مدیون مریض اپنامال کسی وارث سے فروخت کرے: ۱- امام ابویوسف، امام محمد بن حسن اورامام ابن ابی لیلی کی رائے

<sup>(</sup>۱) جامع الفصولين ۱۷۸۲، العقود الدرية لابن عابدين ۲۰٬۵۴، واقعات المفتين رص ۸۹، اور ديكهيئة: ماده (۳۹۵) من مجلة الأحكام العدليه اور ماده (۲۲۷) مرشد الحير ان، شرح المجلة للأتاسي ۲۲/۱۳-

<sup>(</sup>۱) الإنصاف ۷/۴ کااوراس کے بعد کے صفحات۔

<sup>(</sup>۲) الإنصاف ۱۷۴۸ اـ

یہ ہے کہ اگر مریض نے اپنے وارث سے اپنا کوئی خاص سامان بازار کی قیمت پر یا عرفاً قابل خمل نقصان کے ساتھ بیچا ہے، تو یہ بیج درست اور نافذ ہوگی، اس لئے کہ اس میں ورثہ کے حق میں سے کسی الیبی چیز کا ابطال نہیں ہے جس سے ان کاحق متعلق ہوا وروہ ترکہ کی مالیت ہے، لہذا اس حکم میں وارث اور اجنبی دونوں برابر ہوں گے

لیکن اگرم یض اپنے وارث سے اپناکوئی خاص سامان فروخت
کرے، اور مشتری وارث کوئمن میں چھوٹ دے، تو ایسی صورت میں
بیع کا نفاذ ور شد کی اجازت پرموقوف رہے گا،خواہ بیر محاباۃ ترکہ کے
ثلث مال میں داخل ہو یا اس سے خارج، اگر ور شداجازت دیدیں تو
نافذ ہوجائے گی، ورنہ وارث مشتری کو اختیار ہوگا کہ چاہے پوری مبیع
کا مکمل قیمت اداکر دے، ایسی صورت میں دیگر ور شہوا عتراض کاحق
نہیں رہے گا، یا عقد بیج فنخ کر دے اور مبیع ترکہ میں شامل کر دے، اور

امام ابوصنیفہ فرماتے ہیں: نیچ بقیہ ور نہ کی اجازت پر موقوف رہے گی ، اگراجازت دیدیں تو نافذ ہوجائے گی ، اور اگررد کر دیں تو باطل ہوجائے گی ، خواہ بدل قیمت مثل کے مساوی رہا ہویا اس میں (۳) محابا ۃ ہو۔۔

یبی قول مذہب حنفی میں راج ہے، حنابلہ میں سے ابوالخطاب کی یبی رائے ہے ۔ یبی رائے ہے ۔

(۱) كشف الأسرارعلى أصول البز دوي ۱۳۲۹، رد المحتار ۱۹۳ س۱۹۱، المبسوط ۱۹۳، شرح المجله للأتاسي ۱۹۳، شرح المجله للأتاسي ۲٫۴۰۳ مرس

(۲) ردالحتار ۱۹۳۸ ۱۹۳

(۳) المبسوط ۱۱۸۰۵، روالمختار ۱۹۳۸، العقو والدربی، لا بن عابدین ۲۲۸۸، کشف الأسرار ۱۹۲۸، اوراس کے بعد کے صفحات، اختلاف الی حنیفه وابن الی لیلی رص ۲۹، خانیه ۷۲۷ کا،، ملاحظه جو: ماده (۳۹۳) من مجلته الأحکام العدلیه، ماده (۲۲۲) مرشد الحیر ان۔

(٧) الإنصاف للمر داوي ١٤٢٦٤ ـ

ما لکیہ کہتے ہیں: جب بغیر محاباۃ کے دارث سے کوئی شی بیچ تو بیچ جائز ادر طے شدہ بدل پر نافذ ہوگی ۔

لیکن اگر مریض اپنے وارث کو تیج میں چھوٹ دے، اگر شن میں چھوٹ دیا، جیسے دوسورو پے کا سامان سورو پے میں دیدیا، اگرور شہ اجازت نہ دیں تو محاباۃ کے برابر لینی سورو پے کے بقدر بیج باطل ہوگی، ثلث مال سے محاباۃ وضع نہیں ہوگی، بقیہ سومیں بیج صحیح اور نافند ہوگی، ثلث مال سے محاباۃ وضع نہیں ہوگی، بقیہ سومیں بیج صحیح اور نافند ہوگی، محاباۃ کی بابت ور شہ کی اجازت ابتداءان کی طرف سے عطیہ متصور ہوگا اور قبضہ ضروری ہوگا، ان لوگوں نے کہا ہے: محاباۃ کے اندازہ لگانے کے بارے میں نیج کے دن کا اعتبار ہوگا نہ کہ فیصلہ کے دن کا، اس سلسلہ میں فیصلہ کے بعد باز ارکے تغیر لیحنی کی وبیشی کا اعتبار دن کا، اس سلسلہ میں فیصلہ کے بعد باز ارکے تغیر لیحنی کی وبیشی کا اعتبار نہوگا ۔۔

اگرمریض عین مبیع میں وارث کوچھوٹ دے، جیسے: اپنی ملکیت کا سب عمدہ سامان منتخب کرکے اسے اپنے لڑکے سے فروخت کردے، تواس صورت میں ورثہ کوئیج توڑنے کا اختیار ہوگا، گوئمن مثل یااس سے زیادہ پر بیچا ہو۔

شافعیہ کی رائے یہ ہے کہ مریض متعین مال ورثہ میں سے جس سے چاہے اور جتناچا ہے بیچتو طے شدہ بدل پر بیچ نافذ ہوگی جب کہ قبمت مثل یا قابل مخل نقصان پر بیچ ہوئی ہو<sup>(ہ)</sup>،اگر بدل میں وارث کے لئے محاباۃ ہوتو اس محاباۃ کا حکم وارث کے لئے وصیت کے جسیا ہوگا،اور وارث کے لئے وصیت شافعیہ کے اظہر قول پر، بقیہ ورثہ کی

<sup>(</sup>۱) المدونه ۱۲۲۲\_

<sup>(</sup>۲) البجة شرح التحقة للتسولي ۸۲/۲، الخرشي على خليل ۳۰۵/۵، المنتقى للباجي ۲/۱۵۸، توضيح الأحكام للتو زري ۳۲/۸۷

<sup>(</sup>٣) شرح ابن سودة على التحفه ٢ / ٣٨، شرح ابن ناجي على الرسالة ٣١٥ / ٣١٥، توضيح الأحكام ٣ / ٢٤، البجة شرح التحفه ٢ / ٨٣\_

<sup>(</sup>۴) نهایة الحتاج ۸/۵ ۴، مهذب ار ۲۰ ۴، الأم ۷/۷ و\_

اجازت پرموتوف ہوتی ہے،اگراجازت دیدیں تو نافذ ہوجاتی ہے، اوراگراجازت نہ دیں تو باطل ہوجاتی ہے، الہذااسی طرح اس مسکلہ میں محاباۃ کے بقدر بھے باطل ہوجائے گی

علامہ رملی کہتے ہیں: مرض محاباۃ کے لئے مانع ہے، ایثار کے لئے مانع نہیں ہے ۔

حنابلہ کہتے ہیں: مریض کے لئے رواہے کہاپنے وارث سے جتنامال چاہے نیچ سکتا ہے،البتہ ثمن مثل پر ہیچ ہوگی تو نافذ ہوگی ۔ البت کا محقد ہجے میں مریض اپنے وارث کو چھوٹ دیتواس بابت مذہب میں تین اقوال ہیں:

پہلا قول: ئیچ صحیح نہیں ہوگی، اس لئے کہ مشتری نے پوری ہیچ
کی قیمت اداکی ہے، پس بعض ہیچ میں بیچ درست نہیں ہوگی، جیسا کہ
اگر بالکع کے: میں نے یہ کپڑا دس روپے میں بیچا، مشتری کے: نصف
کپڑے کی بیچ قبول کیا یا یوں کہے: میں نے نصف کپڑے کی بیچ پانچ
روپ میں قبول کیا، اور اس لئے کہ عاقدین نے جیسا طے کیا تھا اس
طریقہ پر بیچ کی تصحیح ممکن نہیں، لہذا تفریق صفقہ کی طرح یہ بیچ صحیح نہیں
طریقہ پر بیچ کی تصحیح ممکن نہیں، لہذا تفریق صفقہ کی طرح یہ بیچ صحیح نہیں
ہوگی ۔۔

دوسراقول: طے شدہ قیمت کے برابر میں بیج درست ہوگی اور محاباۃ ورشہ کی اجازت پر موقوف ہوگا، اگر ورشہ اجازت دیدیں تو نافذ ہوجائے گا، اوراگر رد کردیں تو محاباۃ کی مقدار کی حد تک بیج باطل ہوجائے گی اور باتی ماندہ میں درست ہوجائے گی

تیسرا تول: محاباۃ کی مقدار کی حد تک ہے باطل ہوگی اور جتنی مبیع طے شدہ قیمت کے مقابل ہے، اس میں بیع صحیح ہوگی، مشتری کو لینے اور فنخ کرنے کے درمیان اختیار ہوگا کیونکہ اس پر صفقہ متفرق ہوا ہے، فقہاء کہتے ہیں: ہم نے اس مقدار میں صحت ہیچ کا فیصلہ کیا، کیونکہ بطلان محاباۃ کی وجہ سے آیا ہے، لہذا بطلان محاباۃ کے مقابل تک محدودر ہے گا، یہی قول مذہب حنا بلہ میں صحیح ہے (۱)۔

## مدیون مریض کا پنے مال کوسی کے ہاتھ بیجنا:

۱۸ - امام ابو حنیفہ اور ان کے اصحاب کا اس پر اتفاق ہے کہ وہ مریض جو قرض میں ڈوبا ہوا ہوجب اپنا مال ثمن مثل پر کسی وارث کے ہاتھ یچ تو طے شدہ بدل پر بیچ صحح اور نا فذہوگی، قرضخو اہوں کو مریض پر اعتراض کرنے کا حق نہ ہوگا، اس لئے کہ ان کا حق تر کہ کی مالیت سے ہے نہ کہ اعیان ترکہ سے، مریض نے گواس تج کے ذریعہ اپنی ملکیت سے بچھ مال نکا لا ہے، لیکن اتنا ہی بصورت ثمن ترکہ میں جمح مکھی کردیا ہے۔

لیکن اگر مدیون مریض وارث سے کوئی شی فروخت کرے، اور اس میں محاباۃ ہو، تو محاباۃ نافذنہیں ہوگا، خواہ وہ تصور اہویا زیادہ، ہاں اگر قرضخواہ اجازت دیدیں تو نافذ ہوجائے گا، اور اگر رد کردیں تو مشتری کو اختیار ہوگا کہ وہ بہتے کی پوری قیمت اداکرے، ایسی صورت میں قرضخوا ہوں کو اعتراض کرنے کا کوئی حق نہیں ہوگا، یا عقد بیج فنخ کرنا ممکن ہو، اگر کرے، اپنا اداکر دہ شن واپس لے لے جبکہ فنخ کرنا ممکن ہو، اگر مشتری کے قبضہ میں مبیع ہلاک ہونے یاکسی بھی وجہ سے بیچ فنخ کرنا مشتری کے قبضہ میں مبیع ہلاک ہونے یاکسی بھی وجہ سے بیچ فنخ کرنا مشتری پر قیت پوری کرنالازم ہوگا

<sup>(</sup>۱) نهایة الحتاج ۲۸۸۸ البجیر می علی انخطیب ۳۳ ه ۱۰۳ المهذب ۱۸۲۱\_

ر) نهایة الحتاج ۵ر ۱۷۸ (۲)

<sup>(</sup>۳) الإنصاف للمرادوي ۷/۱۷۲، المغنى مع الشرح الكبير ۲/۱۵، ۲/۱۷، ۲/۱۲، المغنى مع الشرح الكبير ۲/۷۵، ۲/۲۸، ۲/۲۸، الشرح الكبيرعلى المقنع ۲/۸۹۷\_

<sup>(</sup>۴) المغنی۵ر۳۷۳،الإنصاف۷ر۳۷۱ـ

<sup>(</sup>۵) المغنی ۵رسے ۲۸ ـ

<sup>(1)</sup> الإنصاف ۷/ ۱۷۲،الشرح الكبيرعلى لمقتع ۲/ ۲۹۸، المغنى ۵/ ۷۳ س

<sup>(</sup>۲) كشف الأسرار على أصول البز دوي ۱۴۳۲/۸

19- بیج کی مذکورہ تمام صورتوں کی طرح شراء (خریدنے) کا بھی حکم ہوگا، چنا نچہ جب مریض مرض الموت میں اپنے تندرست وارث یا کسی اجنبی سے کوئی چیز خریدے، درانحالیکہ وہ مدیون ہے یا مدیون نہیں ہے، تو جواحکام مریض کی بیچ کے بارے میں گذر چکے وہی احکام یہاں شراء (خریدنے) کی بابت بھی جاری ہوں گ<sup>(1)</sup>، الفتاوی الہندیہ میں ہے: محاباۃ کی صورت یہ ہے کہ مریض سورو پے کا مالی بچاس روپے میں تیج دے، یا بچاس روپے کا سامان سورو پے میں خریدے، یا بچاس روپے کا سامان سورو بے میں خریدے، پس شراء (خریدنے) میں قیمت مثل سے زیادہ دینا، اور بیج میں قیمت مثل سے زیادہ دینا، اور بیج میں قیمت مثل سے کم لینا محاباۃ ہے۔

### دوم-مرض الموت مين اجاره:

۲- جب مریض اجرت مثل پرکوئی شئ کرایه پر دی توبلا اختلاف فقهاء اجاره صحیح ہے اور اور طے شدہ بدل پر نافذ ہوگا۔

مریض اجرت مثل سے کم پر کوئی شی کرایہ پر دے، تو اس مسکلہ میں فقہاء حنفیہ کے دواقوال ہیں:

پہلاتول: طے شدہ بدل پراجارہ سیجے اور نافذ ہوگا، اور محلاۃ کا اعتبار
کل مال سے ہوگانہ کہ تہائی مال سے، یہی قول رائے اور معتمد علیہ ہے (")
استدلال یہ ہے کہ اجارہ عاقدین میں سے سی ایک کی موت سے باطل ہوجاتا ہے، لہذا موت کے بعدور نہ کوکوئی ضرر نہیں پنچےگا،
اس کئے کہ جب موت کی وجہ سے اجارہ باطل ہوگیا، تو منافع وارثین کی ملکیت نہیں تھی،
کی ملکیت ہوگئے، اور مورث کی زندگی میں وارثین کی ملکیت نہیں تھی،

(۳) رو المحتار ۱۹۲۵، الأشباه والنظائر لابن نجيم رص ۲۹۴ طبع الحلني ۱۹۲۸ء، الفتاوي الهنديه ۲۲۱۷، الفتاوي البز از په ۲۵۲۷-

فائدہ اٹھایا، اس سے ور شہ کو کوئی ضرر نہیں پہنچا، اور چونکہ قرضخو اہوں اور ور شہکا حق مریض کے اس مال سے متعلق ہوتا ہے جس میں وراشت جاری ہوتی ہے، جیسے تر کہ کا اصل سامان، رہیں وہ چیزیں جن میں وراشت جاری نہیں ہوتی جیسے: منافع تو اس سے قرضخو اہوں اور ور شہ کا حق متعلق نہیں ہوتا ہے، لہذا مریض کی طرف سے اس طرح کی چیزوں کا تبرع اس کے کل مال سے نافذ ہوگا ۔۔

دوسراقول: یہ بعض حفیہ کا قول ہے ''،اوروہ یہ ہے کہ یہ محاباة وصیت کے تم میں ہے،اس لئے کہ اس سے بعض اوقات ور شہ کو ضرر کہنچتا ہے، جسیا کہ اگر مریض کوئی شی معین مدت تک کے لئے کرایہ پر دیا،اور کرایہ چالیس رو پے مقرر کیا، جب کہ واجبی کرایہ سورو پے ہوتا ہے،اجارہ کی مقررہ مدت تک مرض متعدی رہا، یااس سے زیادہ،اس طرح کرایہ دارنے اجارہ کی مقررہ مدت سے پورا فائدہ اٹھایا،جس میں ساٹھ رو پے کے بقدر بطور محاباۃ فائدہ اٹھایا، قیاس کا تقاضا ہے کہ میں ساٹھ رو پے کے بقدر بطور محاباۃ فائدہ اٹھایا، قیاس کا تقاضا ہے کہ یہ میں ہو '''

### سوم-مرض الموت ميں شادی:

۲۱ - حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے یہ ہے کہ مرض الموت اور صحت کی حالت میں شادی کرنا تھم کے اعتبار سے برابر ہے، یعنی دونوں ہی حالت میں عقد نکاح اور زوجین میں سے ہرایک کے لئے دوسرے کا وارث ہونا درست ہوتا ہے ۔

دلیل الله تعالی کے اس ارشاد کا عموم ہے: "فَانْكِحُوا مَا

<sup>(</sup>۱) د مکھئے: شرح المجلة للأ تاسي ۲ ر ۱۳ م۔

<sup>(</sup>۲) الفتاوى الهنديية ۱۱۰/۱۱\_

<sup>(</sup>٢) الحموي على الأشباه والنظائر ٢ ر ١٢٣، جامع الفصولين ١٨٦/٢ ـ

<sup>(</sup>٣) الأحكام الشرعية لقدري بإشاماده ١٦٥\_

<sup>(</sup>۴) بدائع الصنائع ۷/۲۲۵،الزیلعی وحاشیة الثلبی علیه ۱۲۳/۵ اوراس کے بعد کے صفحات، الأم ۱/۴ ۳، جواہر العقود للأسيوطي ۱/۰۵، المغنی ۷/۲۱۲، الشرح الکبیرعلی المقع ۷/۵۷۱۔

طَابَ لَكُمُ مِنَ النِّسَاءِ" (توجوعورتين تههيں پيند ہوں ان ميں سے نکاح کرو)۔

اور حضرت عبد الله بن مسعودٌ سے روایت ہے کہ انہوں نے فر مایا: '' اگر میری عمر کے دس دن نج جائیں اور مجھے معلوم ہو کہ میں آخری دسویں روز مرول گا، اور مجھ میں نکاح کرنے کی طاقت ہے تو میں فتنہ کے خوف کی وجہ سے شادی کرلول گا'' (۲)

نیز ابن ابی شیبہ نے حضرت معاذبن جبل سے نقل کیا ہے کہ انہوں نے اس مرض کی حالت میں فرمایا جس میں وہ فوت ہوئے: میری شادی کردو، کیونکہ مجھے ناپسند ہے کہ میں اللہ تعالی سے تجرد کی حالت میں ملوں

مذکور بالاتصریحات سے معلوم ہوا کہ مرض الموت میں شادی کرنا درست ہے، اور زوجین کے درمیان وراثت بھی جاری ہوگی، اس کئے کہ از واج کے درمیان وراثت کے بارے میں آیت میراث عام ہے (۴)۔

پھر فقہاء کا اس بارے میں اختلاف ہے کہ جس عورت سے ایسے مریض نے نکاح کیا ہے اس کومہر ملے گا یانہیں۔ تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح" مہر"۔

چهارم-مرض الموت ميس طلاق:

۲۲ – اگر کوئی شخص اپنی بیوی کومرض الموت میں طلاق دیدے، تو طلاق پڑجائے گی خواہ ایک طلاق رجعی دے یا بائن، وخول کیا ہویا دخول نہ کیا ہو، اس میں کسی فقیہ کا اختلاف نہیں ہے سوائے حضرت

(۴) المغنی لابن قدامه ۱۳۳۷ و

شعبی کے، ان کے نز دیک مریض کی طلاق نہیں پڑتی ہے (۱)۔
البتہ مریض کی طلاق کے بعد زوجین کے درمیان وراثت جاری ہونے اور عورت پر وجوب عدت کے بارے میں جمہور فقہاء کے درمیان اختلاف ہے۔

تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح (طلاق نقرہ ۲۲)۔

### ينجم-مرض الموت ميں ابراء كاتحكم:

۲۲۳ - غیرمدیون مریض اینے مدیون کا دین معاف کردے گا تواس کی دوصور تیں ہوں گی کہ مدیون کوئی اجنبی شخص ہوگا یا مریض کا وارث ہوگا۔

الف: اگر مدیون مریض کے لئے اجنی خص ہوتو حفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک اگر مریض نے اپنے مدیون کے ایسے دین کو معاف کردیا جو مریض کے ثلث مال سے زیادہ نہ ہوتو معاف کرنا درست اور نافذ ہوگا، لیکن اگر دین ثلث مال سے زیادہ ہے تو ورشہ کی اجازت پر موقوف ہوگا، اگر ور شاجازت دیدیں تو مریض کا معاف کرنا نافذ ہوجائے گا، اس لئے کہ ثلث سے زیادہ میں ورشہ کا حق جب انہوں نے اجازت دے کراپنا حق ساقط کردیا، تواب دین کے معافی کے لئے کوئی شی مانع نہیں رہی اور اگر اجازت نہ دیں تو ثلث معافی معافی کے لئے کوئی شی مانع نہیں رہی اور اگر اجازت نہ دیں تو ثلث معافی کے لئے کوئی شی مانع نہیں رہی اور اگر اجازت نہ دیں تو ثلث معافی کے لئے کوئی شی مانع نہیں رہی اور اگر اجازت نہ دیں تو ثلث معافی کے لئے کوئی شی مانع نہیں رہی اور اگر اجازت نہ دیں تو ثلث معافی کے لئے کوئی شی مانع نہیں رہی اور اگر اجازت نہ دیں تو ثلث معافی کے لئے کوئی شی مانع نہیں رہی اور اگر اجازت نہ دیں تو ثلث

لیکن اگر مریض کا کوئی وارث نه ہوتو حفیہ کے نز دیک اجنبی کا دین معاف ہوجائے گا، گومریض کا کل تر که دین ہی ہو،کسی اور کو اعتراض کاحق نه ہوگا<sup>(۲)</sup>۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساءر سـ

<sup>(</sup>۲) سنن سعید بن منصور ار ۱۲۲ ایه

\_שראש\_ (ש) וען אין

<sup>(</sup>۱) القوانين الفقهيه رص ۲۲۸ مطبعة الهئه فاس ۱۹۳۵ء، نهاية الحتاج للرملي ۲ر ۲۲ م

<sup>(</sup>۲) قرة عيون الأخبار ۱/۱۳ اوراس كے بعد كے صفحات ، العقود الدرية لا بن عابدين ۲/۵۰/د المحتار ۴/۸۳۸، شرح المجلة للأ تاسي ۴/۵۹۲، نهاية المحتاج ۲/۵۵، البجير مي على الخطيب ۳/۵۰، ۱۹۰۰ من المحتاج ۳/۵۲، إعانة

ب: اور اگر مدیون مریض کا مدیون وارث ہو، تو حفیہ کہتے ہیں: مریض بذات خود کسی کا مدیون نہیں ہے، تو اس کا ابراء (معاف کرنا) بقیہ ورشد کی اجازت پرموقوف ہوگا، خواہ دین تھوڑا ہویا زیادہ، اگراجازت دیدیتے ہیں تو نافذ ہوجائے گا۔اوراگررد کردیں تو باطل ہوجائے گا۔

اگر مریض کا کوئی وارث سوائے اس شخص مدیون کے جس کے دین کومریض نے معاف کردیا ہے نہ ہو، تو مطلق ابراء نافذہوگا گوکل ترکہ دین ہی ہو، اس لئے کہ نفاذ سے مانع وریثہ کا حق ہے، اوریہاں دوسرے وریثہ ہیں ہی نہیں (۱)۔

۲۲-اگرمریض ایسامقروض ہوکہ اس کا ترکہ دین میں متعزق ہو، تو حفیہ کے نزدیک اس حالت میں مریض کا اپنے مدیون کو دین سے بری کرنا قرضخو اہوں کی اجازت پرموقوف ہوگا، خواہ وہ دین جس سے بری کیا ہے تھوڑا ہویا زیادہ، کیونکہ قرضخو اہمریض کے مال میں حقدار ہیں، اگروہ اجازت دیں گے تو ابراء (معاف کرنا) نافذہ ہوجائے گا، اور اگررد کردیں گے تو باطل ہوجائے گا اس سلسلہ میں کوئی فرق نہیں ہے کہ بری کیا ہوا آ دمی مریض کا وارث ہویا وارث نہ ہو۔

اگرمریض اپنے مدیون کے دین کومعاف کردے، اور مریض پردین اتناہے کہ اس کے ترکہ کومستغرق نہیں ہے، تو الی صورت میں مریض پر جتنا دین ہے وہ اس کے ترکہ سے نکا لا جائے گا، اس کے بعد باقی ماندہ ترکہ میں ابراء کا فیصلہ کیا جائے گا، جس طرح مریض پر بالکل دین نہ ہوتا تو اس کا اپنے مدیون کو دین سے بری کرنا نافذ

را) ہوجا تا \_

## ششم-مرض الموت مين خلع:

۲۵ – بلااختلاف فقهاءمرض الموت میں خلع درست اور نافذ ہے، خواہ مریض مرد ہو یاعورت، یامیاں بیوی دونوں مریض ہوں ۔

البتہ بدل خلع کے بارے میں اختلاف ہے کہ اگر مرض الموت میں خلع ہوتو بدل خلع شو ہر کو ملے گا یانہیں، جیسا کہ دونوں کے در میان وراثت جاری ہونے کے بارے میں اختلاف ہے، البتہ فقہاء نے اس صورت میں جبکہ خلع کرنے والا شو ہر مریض ہوا وراس میں کہ خلع کرنے والا شو ہر مریض ہوا وراس میں کہ خلع کرنے والا شو ہر مریض ہوا وراس میں کہ خلع کرنے والی ہوی مریض ہوفرق کیا ہے۔

ان سب کی تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح (خلع فقرہ ۱۸-۱۹)۔

## هفتم -مرض الموت مين اقرار:

۲۱ - مریض اگر مرض الموت میں حداور قصاص کا اقر ارکرے، تواس کا اقر اربالا تفاق مقبول ہے، اسی طرح اگر اجبنی کے دین کا اقر ارکرے تواس کے پورے مال میں اقر ارنا فذ ہوگا جب کہ حالت صحت کا دین اس پرکسی کا نہ ہو، یہی حفیہ، ما لکیہ اور شافعیہ کا مذہب ہے، کا دین اس پرکسی کا نہ ہو، یہی حفیہ، ما لکیہ اور شافعیہ کا مذہب ہے۔ اور حنا بلہ کے نزدیک صحیح تر روایت اور صحیح مذہب ایسائی ہے۔ مریض کا اقر اروارث کے لئے باطل ہے، اللا یہ کہ بقیہ ور شہ تصدیق کریں، یا مقرلہ وارث (اقر اروالا وارث) بینہ سے ثابت کردے، یہ حفیہ اور حنا بلہ کا مذہب ہے، شافعیہ کا بھی ایک قول ایسائی ہے۔ مالکیہ کہتے ہیں کہ اگر مریض اینے اقر ارمیں متہم ہو جیسے البعد مالکیہ کہتے ہیں کہ اگر مریض اینے اقر ارمیں متہم ہو جیسے البعد

<sup>=</sup> الطالبين ۳ر ۲۱۲، المغنى لا بن قدامه ۲ را ۴۹، د يکھئے: مادہ (۹۴) مرشد الحير ان،مادہ (۱۵۷۰) محبلة الأحكام العدليه۔

<sup>(</sup>۱) جامع الفصولين ۱۸۶۸، قرة عيون الأخبار ۱۳۲ / ۱۳۳۱، العقود الدربيه ۱۸۰۷، در المحتار ۹۲ / ۱۵۵۰ رد المحتار ۹۲ / ۱۵۵۰ مرشد الحير ان، ماده (۱۵۷۰) المحلمة العدليه، شرح المحلمة للأناسي ۱۸۲۸

<sup>(</sup>۱) قرة عيون الأخبار ۱۲/۱۳۱، العقود الدربيه ۵۸،۵۰، ماده (۵۲۷) الاحكام الشرعيه، ماده (۱۵۷۱) المجلة العدليه، ماده (۹۴۱) مرشد الحير ان ـ (۲) مغنی ۲۲۸/۸، الام ۱۸۲/۵

وارث کے لئے اقرار نہ کر کے قریبی وارث کے لئے اقرار کرے، یا
دومساوی ورثہ میں سے کسی ایک کے لئے اقرار کر بے ومقبول نہیں۔
تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح (اقرار فقر ہر ۲۴–۲۵)۔

کے ۲ – مرض الموت میں دین کی وصولی کا اقرار، تو حفیہ کہتے ہیں: اس
کی دوصور تیں ہوں گی: کسی اجنبی پر دین تھا اس کی وصولی کا اقرار، یا
وارث پر دین تھا اس کی وصولی کا اقرار۔

الف- جب مریض اجنبی پر واجب دین کی وصولی کا اقرار کرے، تو اس کی دوصورتیں ہول گی: دین صحت کی حالت میں واجب ہواہوگا یامرض کی حالت میں۔

صحت کی حالت میں واجب دین کی وصولی کا اقرار درست ہے (۱) ،اور مریض اس اقرار میں راست گومتصور ہوگا ،اورغریم دین ہے بری ہوگا،خواہ دین صحت کی حالت میں غیر مال کے عوض واجب ہوا ہو، جیسے جنایت کا تاوان ، دم عمد کے عوض بدل صلح ، یا مال کے عوض واجب ہوا ہو، جیسے قرض کا بدل اور نبیج کا ثمن ، اور خواہ اس پر صحت کا دین ہویانہ ہو ۔

(۱) حالت صحت میں بینہ سے دین کے وجوب کاعلم ہوا ہو، اگر صرف مریض کے اقرار ہی سے، یامریض اوراس کے ساتھ مدیون کے اقرار سے معلوم ہوا ہوا اس طور پر کہ مریض نے ایک متعین آ دی سے کہا: میں نے تم سے صحت کی حالت میں استے میں بیے غلام بیچا تھا، اور تم نے اس غلام پر قبضہ کیا تھا، اور میں نے تم سے پوراشن پایا تھا، مشتری نے اس کی بات کی تصدیق کی ، اس معاملہ کاعلم ان تی ورونوں کے واسط سے ہور ہا ہو اور غلام بائع یا مشتری کے قبضہ میں ہو یا اقرار کے وقت ہلاک ہوگیا ہو، کیان اس کی زندگی وموجودگی مرض کے ابتداء میں معلوم ہو، یا معلوم نہ ہو کہ مرض کی حالت میں ہلاک ہوا یا صحت کی حالت میں تو ان تمام صورتوں میں مریض کے لئے وصولی کا اقرار درست نہیں ہوگا، جب کہ صحت کی حالت میں غلام جب کہ صحت کی حالت میں غلام ہوگیا تو مریض کا اقرار وحوی کی حالت میں غلام ہلاک ہوگیا تو مریض کا اقرار صححت کی حالت میں غلام ہلاک ہوگیا تو مریض کا اقرار صحح ہوگا ، اس لئے کہ اس سے صحت کی حالت میں ہلاک ہوگیا تو موجوب واضح ہوگیا (دیکھئے: '' ہندیئ' ۱۸ میدی کا مرام علوم ہوگا کہ ان خوب کے انہوں کیا کہ ان مرام کے الفولین کا وجوب واضح ہوگیا (دیکھئے: '' ہندیئ' ۱۸ م ۱۸ م امرا مرام کے الفولین کا دیکھئے انگا تا کی ۱۸ م ۱۸ م ۱۸ م الفولین کا دیکھئے انگا تا کا ۱۸ م ۱۸ م ۱۸ م الفولین کا دیکھئے انگا تا کا ۱۸ م ۱۸ م ۱۸ م الفولین کا دیکھئے انگا تا تا کا ۱۸ م ۱۸ م ۱۸ م الفولین کا دیکھئے انگا تا تا کا ۱۸ م ۱۸ م ۱۸ م ۱۸ م الفولین کا دیکھئے انگا تا کا ۱۸ م ۱۸ م ۱۸ م ۱۸ م الفولین کا دیکھوٹے انگا تا کا ۱۸ م ۱۸ م ۱۸ م الفولین کا دیکھوٹے انگا کی ۱۸ م ۱۸ م ۱۸ م الفولی کا دیکھوٹے دیکھوٹے کیا کیا کیا کہ دیکھوٹے کیا کیا کیا کہ دیکھوٹے کیا کیا کیا کہ دیکھوٹے کیا کہ ان کے دیکھوٹے کیا کہ ان کے دیکھوٹے کیا کیا کہ دیکھوٹے کیا کہ کی کیا کیا کہ دیکھوٹے کیا کوبور کی کوبی کیا کہ کیا کہ کیا کہ دیکھوٹے کیا کہ کیا کوبور کیا کہ کیا کیا کہ کی

(۲) بدائع ۲/۲۲، مندیه ۱۷۹۲، ردامجنار ۱۸۴۰.

اگر مریض نے جس دین کی وصولی کا اقرار کیاوہ مرض کی حالت میں واجب ہوا تھا ،تو دین مریض کے مال کے عوض واجب ہونے اور مریض کے مال کے علاوہ کے بدلہ واجب ہونے کے درمیان فرق کیا جائے گا۔

اگر وصولیاتی کے اقرار والا دین مریض کے مال کے عوض واجب ہوا، جیسے بیع کاثمن اور قرض کاعوض تو حالت صحت کے قرضخو اہ کے حق میں اس کا اقرار درست نہیں ہوگا، اور بیر اس کی طرف سے دین کا اقرار قرار دیا جائے گا، کیونکہ جبوہ بیار ہواتو غرماء کاحق بدل سے متعلق ہوگیا، کیونکہ بدل مال ہے، لہذا بیج اور قرض کی وجہ سے بدل سے غرماء کاحق باطل ہونالا زم آئے گا، ہاں اگران تک بدل پہنچ جائے تو وہ معنی مبدل (اصل) ہوجائے گا، کیونکہ بدل اس کے قائم مقام ہو گیاہے، کین جب مریض وصولی کا قرار کرے توان غرماء تک بدل نہیں پہنچے گا،لہذاان کے حق میں دین کی وصولی کا اقرار درست نهیں ہوگا،توصرف دین کا قرار باقی رہا، کیونکہ وصولی کا اقرار دین کا اقرار ہے،اس کئے کہ جوآ دمی غیر سے دین وصولتا ہے تو وصول کردہ مال وصول کرنے والے کے ذمہ میں دین ہوجا تا ہے، اس طرح پھر مقاصہ ہوجائے گا (یعنی ایک دوسرے کا حق برابر ہوجائے گا)، پس وصولی کا قرار دین کا قرار ہوگا ،اور مریض کی طرف سے دین کا قرار درانحالیکہاس پرصحت کا دین ہے، صحت کے غرماء کے قق میں درست نہیں ہوگا،اور نہ نا فند ہوگا 🗓

اسی پر بیمتفرع ہے کہ اگر کسی آ دمی نے مریض کا کوئی مال اس کے مرض میں تلف کردیا، اور مریض نے اس سے تلف شدہ شی کی قیت پر قبضہ کرنے کا اقرار کیا، تو دیکھا جائے گا کہ اگر اس برصحت کا

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲۷۷۲، رد المحتار ۱۸۴۰، فقاوی ہندیہ ۱۷۹۷، شرح المجلة للأتاسي ۱۸۲۲، دیکھئے: مادہ ۱۲۰۳ مجلة الأحکام العدلید

دین ہے تو اس کی بات تسلیم نہیں کی جائے گی، کیونکہ مبدل (اصل) سے حق متعلق تھا، تواج قبدل سے متعلق ہوگا(ا)۔

جہاں تک اس دین کی وصولی کا اقرار ہے جو کہ مرض کی حالت میں غیر مال کے عوض واجب ہوا تھا، جیسے جنایت کا تاوان، دم عمد کی صلح کا بدل، تو اس کی وصولی کا اقرار درست ہے، اور دین سے قرضخوا ہ بری ہوجائے گا، کیونکہ دین کی وصولی کا بیا قرار ایسا ہے جس سے غرماء کاحق متاثر نہیں ہوتا ہے، اس لئے کہ ان لوگوں کاحق مرض کی حالت میں مبدل جو کہ جان ہے اس سے متعلق نہیں ہوتا ہے، اس لئے کہ اس میں متعلق ہونے کا احتمال نہیں ہے، کیونکہ مبدل مال نہیں ہے، لہذاوہ میں متعلق نہیں ہوگاتو اس دین کی وصولی کے اقرار سے غرماء کاحق بدل سے متعلق نہیں ہوگاتو اس دین کی وصولی کے اقرار سے غرماء کاحق باطل نہیں ہوتا، اس لئے اقرار مطلق نافذ ہوجائے گا

ب: مریض جب ایسے دین کی وصولی کا اقرار کرے جو کہ وارث پر واجب تھا، تواس کا اقرار درست نہیں ہوگا، خواہ وہ دین مال کے بدلہ واجب ہوا ہویا غیر مال کے عوض ، کیونکہ بید بین کا اقرار ہے، اس لئے کہ پہلے بیان آچکا ہے کہ دین کی وصولی مقاصہ کے طریقہ پر ہوگی ، اور اس کی صورت بیہ ہوگی کہ موصول شدہ دین وصول کرنے والے کے ذمہ ہوجائے ، دین ہوجائے گا تو وصولی کا اقرار دین کا اقرار ہوگا، اور وارث کے حق میں مریض کی طرف سے دین کا اقرار بیا باطل ہوگا جب کہ بقیہ ورث اجازت نہ دیں

کشف الاسرار میں ہے: مریض اگروارث سے دین کی وصولی

کا قرار کرے، تواس کا قرار درست نہیں ہوگا، گوصحت کی حالت میں وارث پردین لازم ہوا ہو، اس لئے کہ بیہ معنوی اعتبار سے وارث کے لئے دین کی مالیت کی وصیت کرنا ہے، کیونکہ بیر مالیت وارث کو بلاعوض حوالہ کی جائے گی ۔۔

اییا ہی جگم اس صورت میں ہے جب کہ مریض کا وارث کسی اجنبی کا فیل ہوجس پر مریض کا دین ہو، یا اجنبی تخص اس کے وارث کا کفیل ہوجس وارث پر مریض کا دین ہوتو مریض کی طرف سے وصولی کا اقر ار درست نہیں ہوگا، کیونکہ اس کے اس اقر ارسے وارث کا دین یا کفالت سے بری الذمہ ہونالازم آئے گا(۲)۔

اسی پریدمسکا متفرع ہوتا ہے کہ ایک شخص نے ایک عورت سے شادی کی ،عورت نے مرض الموت میں اقرار کیا کہ اس نے اپنے شوہر سے اپنا مہر وصول کرلیا ہے، اور اس کا علم صرف عورت ہی کے قول سے ہوتا ہو، درانحالیکہ عورت پر صحت کا دین ہے، اس کے بعد عورت شوہر کی زوجیت میں رہتی ہوئی فوت ہوگئ، مہر کے علاوہ کوئی دوسرا مال اس کے پاس نہیں ، ایسی صورت میں مہر کی وصولی کا اقرار درست نہیں ہوگا، شوہر کو تھم دیا جائے گا کہ وہ مہر غرماء کودے اور غرماء اپنے دین کے تناسب سے مہر تقسیم کرلیں گے، اس لئے کہ شوہر عورت کا وارث ہے، اور مریض کی طرف سے ایسے دین کی وصولی کا اقرار درست نہیں ہوتا ہے، جو کہ اس کے کسی وارث رہوں۔

ما لکیہ کا بیان ہے: جب مریض کسی اجنبی پر واجب دین کی وصولی کا اقرار کرتے تو اس کا اقرار درست ہوگا بشرطیکہ وہ اس اقرار میں متبم نہ ہو، اورا گر مریض وارث پر واجب دین کی وصولی کا اقرار

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲۲۷۸\_

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۲۷۷۲، جامع الفصولين ۱۸۴۸، رد المحتار ۹۴۰، ۱۸۴۰ الفتادی الهندیه ۹۷۹۷، شرح المحلة للأتاس ۹۸۰۷۸\_

<sup>(</sup>۳) رد الحتار ۱۲۴ م ۱۸۱۸ المبسوط ۱۱/۱۸ اور اس کے بعد کے صفحات، بدائع الصنائع ۱۲۷۷۔

<sup>(</sup>۱) کشف الأسرارعلی أصول البز دوی لعبدالعزیز البخاری ۱۴۳۳/۳

<sup>(</sup>۲) سابقه مراجع ۴۸ س۱۹۳۱، المبسوط ۱۸ را ۸، شرح المجلة للأتاسي ۴۸۲/۳

<sup>(</sup>۳) بدائع الصنائع ٤/ ٢٢٧\_

کرے، تو اس کا اقرار درست نہیں ہوگا جب کہ وہ اس اقرار میں متہم ہو، دونوں حالتوں میں اقرار کی صحت اور عدم صحت کا مدار تہمت کے شہوت اور نفی پر ہے (۱) ۔ زرّوق کہتے ہیں: مریض کا وارث کے لئے دین یا اس کے قبضہ کا اقرار درست نہیں ہے، اس لئے کہ مرض کی حالت میں ہر چیز کا حکم وصیت کا حکم ہے، اور وارث کے لئے وصیت خالیں ہے، ان مسائل کا مدار تہمت کے شوت اور فی پر ہے، لہذا جہال نہیں ہے، ان مسائل کا مدار تہمت کے شوت اور فی پر ہے، لہذا جہال مجسی مریض محاباة (حجموث) کے ساتھ متہم ہوگا، وہاں اس کا اقرار درست نہیں ہوگا، اور جہاں متہم نہیں ہوگا، وہاں درست اور نافذ ہوگا

حنابلہ کہتے ہیں: مریض کی طرف سے دین وصول کرنے کا (۳) اقرار درست ہے جب کہ غریم اجنبی ہووارث نہ ہو

#### مرض الموت مين وقف كااقرار:

۲۸ - حفیه کا بیان ہے: جب مریض اقرار کرے کہ اس نے اپنی فلاں زمین یا گھر صحت کی حالت میں وقف کیا تھا، تو اس کا بیا قرار کل مال میں نافذ ہوگا بشرطیکہ موقوف علیہم (جن پروقف کیاان کو) متعین کردے، اور اگر متعین نہ کرے تو اس کے ثلث مال میں نافذ ہوگا جب کہ ور شہمو جود ہوں اور وہ اجازت نہ دیں، اگر ور شہنہ ہوں، یاوہ ہوں کین اجازت دیدیں توکل مال میں نافذ ہوگا گھ

جب مریض اقرار کرے کہ جوز مین اس کے قبضہ میں ہے اس کے فلاں مالک شخص نے فلال متعین شخص پروقف کیا ہے، توز مین اس

کے کل مال سے وقف متصور ہوگی اور اگر موقوف علیہ (جس پر وقف کیا) معلوم ومتعین نہ ہوتواس کے ثلث مال سے وقف ہوگی (۱)۔

اگرمریض اقرار کرے کہ یہ زمین جو کہ میرے قبضہ میں ہے اس کا فلاں مالک ہے اس نے اس کواس کی ذات اور اس کی اولادو نسل پر پھران کے بعد فقراء کے لئے وقف صدقہ کیا ہے تواس پر اور اس کی اولاد پر زمین وقف نہیں ہوگی گوان موقوف علیہم کا کوئی مزاحم نہ ہو، بلکہ مساکین کے لئے وقف ہوجائے گی، کیونکہ جب مریض نے اقرار کیا کہ اس زمین کا مالک فلال شخص ہے، اور اس نے اقرار کیا کہ مید میں اصل یہ ہے کہ وہ مساکین کے لئے ہوتا ہے تو در حقیقت اس نے اقرار کیا کہ بیز مین ان پر معنی وقف ہے، لہذا اس کے بعد اس کا دعوی مقبول نہ ہوگا کہ یہ زمین اس کی اور اس کی اولاد کی ہے، ہاں جب بینہ پیش کردے تو زمین اس کی اور اس کی اولاد کی ہے، ہاں جب بینہ پیش کردے تو مقبول ہوگا، اس کے کہ یہ پہلے اقرار سے رجوع ہے۔

#### مرض الموت ميں طلاق دينے کا اقرار:

۲۹ – جب مریض اقرار کرے کہ اس نے اپنی زوجہ کوجس سے قربت ہو چکی ہے اپنی صحت کے زمانہ میں طلاق دی ہے تو یہ اقرار یا تو طلاق رجعی کا ہوگا یا طلاق بائن کا۔

اگرمریض نے اقرار کیا کہ اس نے صحت کی حالت میں طلاق رجعی دی ، تو مالکیہ اور حنابلہ کے نزدیک اقرار کے وقت طلاق پڑے گی اور اسی وقت سے عدت شروع ہوگی، اگر عدت گذر نے سے پہلے دونوں میں سے کسی کا انتقال ہوگیا تو ایک دوسرے کا وارث ہوگا، اور اگر عدت گذرنے کے بعد انتقال ہوا، تو اس کا حکم اس مسئلہ

<sup>(</sup>۱) المدونه ۴۸ ز ۱۱۰ کفایة الطالب الربانی ۳۸۲ س

<sup>(</sup>٢) شرح زروق على الرساله ١٢ / ١٥ ٣ (المطبعة الجمالية بمصر ١٣٣٠ هـ)

<sup>(</sup>٣) منتهى الإرادات ١٨٥٧-

<sup>(</sup>۴) د کیھئے: مادہ ۵۵۲،۵۵۰ من قانون العدل والإ نصاف علی مشکلات الأوقاف لمحمد قدری باشاطیع سوم طبع امیر به بولاق ۱۳۲۰ه۔

<sup>(</sup>١) و كي الماده (٥٥١) من قانون العدل والإنصاف.

<sup>(</sup>٢) و كيصِّه: ماده (۵۵۳) من قانون العدل والإنصاف لمحمد قدري باشا ـ

کے جیسا ہوگا کہ مریض نے اقرار کیا کہ اس نے حالت صحت میں ہیوی کوطلاق بائن دی تھی (۱)

اگر مریض اقرار کرے کہ اس نے صحت کی حالت میں تین طلاق یاطلاق بائن دی، تو حنفیہ نے اس حالت میں بیوی کے تصدیق کرنے اورا نکار کرنے کے درمیان فرق کیا ہے۔

اگریوی شوہر کے اقرار کی تصدیق کرے، توشوہر کے متروکہ میں وارث نہیں ہوگی، اس لئے کہ جس بات پرمیاں ہیوی نے اتفاق کیا ہے، وہ مشاہدہ یاان دونوں کے حق میں بینہ سے ثابت ہونے کی طرح ہے، اور اس لئے کہ میراث میں عورت کاحق تھا، کیکن اس نے خود اقرار کے ذریعہ اپنے حق کوسا قط کردیا (۲)۔

اورا گرعورت نے شوہر کے اقرار کا انکار کیا، تو طلاق کی عدت اقرار کے وقت سے شروع ہوگی، اور وہ شوہر کی وارث اس وقت ہوگی جب اقرار کے وقت سے شوہر کی موت تک اس کے اندر وارث بننے کی اہلیت باقی رہی اور شوہر کی موت اس کی عدت کے اندر ہو ۔

امام شافعی فرماتے ہیں: اس کے اقرار کرنے کی وجہ سے تکلم کے وقت ہی طلاق واقع ہوجائے گی، اور اقرار کے دن سے عدت شروع ہوگی، اور کری بھی حال میں وار شہیں ہوگی ۔

شروع ہوگی، اور کسی بھی حال میں وار شنہیں ہوگی ۔

مالکیہ کہتے ہیں: مریض جب اقرار کرے کہ اس نے اپنی مدخول بہا ہیوی کوطلاق بائن دی ، تو یا تواس کے اقرار پر بینہ موجود ہوگا، یا بینہ موجود نہ ہوگا۔

- (۱) مدونه ۲/۲ ۱۳۲، دردیر، حاشیة الدسوقی علی الدردیر۲ / ۳۵۴، شرح الخرشی ۸/۱۸، المغنی ۷/ ۲۳۳ (مطبوع مع الشرح الکبیر) -
- (۲) رد المختار ۱۸۲۲، مجمع الأنهر ار ۳۳۰، مبسوط ۱۹۵۷، فآوی هندید ار ۱۲۲۴ م
- (۳) رد المحتار ۷/۷۱۸، مجمع الأنهر ار ۴ ۴۳، المبسوط ۲ر ۱۶۵، الفتاوی الهندیه ار ۴۶۴۸\_
  - (٣) الأم ٥/ ١٣٧\_

اگرا قرار پر بینه موجود ہوتو اقرار پرعمل ہوگا، اور بینہ جو تاریخ متعین کرے اس تاریخ سے عدت شروع ہوگی، اور دونوں کے درمیان وراثت جاری نہیں ہوگی۔

اگر بینہ اس کے اقرار پر موجود نہ ہو، تو بیا قرار مرض کی حالت میں آغاز طلاق کے درجہ میں ہوگا، صحت کے زمانہ کی طرف نبیت کا کوئی اعتبار نہیں ہوگا، اگر اسی مرض کی وجہ سے عدت میں یا اس کے بعد شوہر کا انتقال ہوا تو عورت وارث ہوگی، خواہ اس عورت نے دوسرے مردسے شادی کرلی ہو، کیکن شوہر اس کا وارث نہیں ہوگا، اور اس کی عدت اقرار کے دن سے شروع ہوگی نہ کہ اس دن سے جس دن کی طرف طلاق کی نبیت کی ا۔

حنابلہ کا بیان ہے: مریض کا اقرار مقبول نہیں ہوگا کہ اس نے صحت کی حالت میں اپنی بیوی کو طلاق بائن دی ، بلکہ اقرار کرتے وقت طلاق واقع ہوگی ، اور عدت کے اندر اور عدت گزرنے کے بعد دونوں حالتوں میں اس وقت تک وارث ہوگی جب تک کہ دوسری شادی نہ کرلے (۲)۔

ہشتم - مریض کا بعض قرضخو اہوں کے قرضوں کوادا کرنا: • سا - اگر مریض بعض قرضخو اہوں کے دیون ادا کردے، اور ترکہ اتنا ہے کہ اس سے مریض کے تمام دیون ادا ہوجا سکتے ہیں، تو فقہاء کا اتفاق ہے کہ مریض نے جو دیون ادا کئے وہ نافذ ہوجا ئیں گے، بقیہ قرضخو اہوں کواعتراض کرنے کا کوئی حق نہیں ہوگا، کیونکہ مریض کے اس عمل سے کسی قرضخو اہ کاحق متا شرنہیں ہوا، خواہ دیون باہم قوت و مقدار کے اعتبار سے مختلف ہوں یا مساوی ۔۔

<sup>(</sup>۱) الشرح الكبيرللدرد يروحاشية الدسوقي ۲۸ ۳۵۴ س

<sup>(</sup>۲) المغنی لابن قدامه ۲۲۳ ـ

<sup>(</sup>٣) نهاية الحتاج ٣/ ٣٢٢، المدونه ٣/ ١٠٨، الإقناع ٣/ ٢٢، مغني ٢/ ٣٠٥ ـ

اورا گرتر کہ تمام دیون کی ادائیگی کے لئے ناکافی ہواور مریض نے بعض دیون ادا کئے:

تواس سلسلہ میں مالکیہ اور بعض شافعیہ کی رائے بیہ ہے کہ اس کی ادائیگی نافذنہیں ہوگی، بقیہ قرضخو اہ کوت ہے کہ جن قرضخو اہوں کے دیون مریض نے ادا کئے ان سے اینے دیون کے تناسب سے مزاحت کریں، جبیبا کہ اس صورت میں جب کہ مریض نے بعض قرضوں کے اداکرنے کی وصیت کی ،تواس کی وصیت نافذنہیں ہوتی ، اسی طرح اس مسله میں بعض قرضخو اہوں کے دیون کی ادائیگی نافذ نہیں ہوگی \_

شافعیہ کامشہور قول اور حنابلہ کا مذہب سے کہ مریض کے ادا کردہ دیون نافذ ہوجائیں گے،اور باقی قرضخواہوں میں ہے کسی کو اعتراض کرنے کاحق نہ ہوگا، یا جن قرضخو اہوں کے دیون مریض نے ادا کئے ان میں اینے دیون کے تناسب سے شرکت کاحق نہ ہوگا،اس کئے کہ مریض نے اپنے وجوب کوادا کیا، جبیہا کہ کوئی آ دی ثمن مثل کے عوض کوئی چیز خریدے اور ثمن ادا کردے ، یاثمن مثل کے عوض اپنا کوئی مال فروخت کرے اور اسے حوالہ کردے، معلوم ہوا کہ مبیع کی قیت ادا کرنا بعض قرضخو اہوں کے دیون کی ادائیگی ہے،اور جب پیہ بیع کے فوری بعد صحیح ہے، تو اسی طرح بیع کے بعد ادائیگی میں تاخیر ہوجائے تو بھی درست ہوگا ، کیونکہ تاخیر کی وجہ سے کوئی اثر نہیں پڑتا

حفیہ کہتے ہیں کہ اگر دیون قوت کے اعتبار سے متفاوت ہوں، اور مریض نے ان میں سے قوی دین ادا کیا، جوزمانہ صحت کا دین ہے، تو دین ضعیف والے کواعتراض کاحق نہ ہوگا ،اس لئے کہاس کا

حق متأخر ہے، بال اگر مریض نے دین ضعیف ادا کیا جومض کی حالت کا دین ہے، تو قوی دین والے کواعتراض کاحق ہوگا،اس لئے کہاس کاحق مقدم ہے۔

ا ۱۰۰ – اگر دیون قوت کے اعتبار سے متساوی ہوں،مثلا: تمام دیون صحت کے ہوں، یا تمام دیون مرض کی حالت کے ہوں، اور مریض بعض قرضخو اہوں کے دیون ادا کردے ،تو ہاقی ماندہ قرضخو اہوں کواس ترجیح کے اویراعتراض کاحق ہوگا، کہ اس نے بعض کوبعض پر فوقیت کیوں دی؟ اس لئے کہ اس کے مال سے تمام قرضخو اہوں کے حقوق برابرمتعلق ہیں، ان با قیما ندہ قرضخو اہوں کوحق ہوگا کہوہ ان ادا کردہ دیون میں اینے دیون کے تناسب سے شریک ہوں، صرف لینے والے کے ساتھ خاص نہیں ہوگا (۱) ۔خواہ مقبوض دین مہر ہو، یا کسی شی کی اجرت جس کی منفعت مریض اٹھا چکا ہے، اس لئے کہ نکاح کی منفعت اور گھر کی سکونت جو کہ مریض کو حاصل ہوا اس سے قرضخوا ہوں کاحق متعلق ہونے کا احمال نہیں، اور نہ ہی ان کے حقوق کی ادائیگی کی صلاحیت اس میں ہے، لہذاان کے حق میں اس عوض کا وجوداورعدم وجود دونوں ایک ہی درجہ کے ہوئے ، پس بیان کے حق کا ابطال ہوگا،اورمریض کوابطال کااختیار حاصل نہیں ہے <sup>۲)</sup>۔ فقہاء نے اس حکم سے دومسکے ستنی کئے ہیں: اول: مریض مرض کی حالت میں جوقرض لے، وہ اس کا بدل

ادا کرد ہے۔

دوسرا: مریض بیاری کی حالت میں قیمت مثل پر کوئی چیز

<sup>(</sup>۱) المدونه ۱۰۸/۱۰۸ نهایة الحتاج ۱۳۴۲ س

<sup>(</sup>۲) نهایة المحتاج ۴۸ ۳۴ ۱۱ قناع تحجاوی ۱۳۲۸ م

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲۲۲۷، تکملة فتح القدير ۲۷۷ اوراس كے بعد كے صفحات، المبسوط ۱۸ م ۱۸ ۴ الفتاوی البز از په ۱۸ ۸ ۵ ۴ ۴ ۸ ـ

<sup>(</sup>۲) الفتاوي الهنديه ۴۸ر۷۷۱، ردالمحتار ۴۸ر۸ ۹۳۸، بدائع الصنائع ۲۲۶۷، قرة عيون الأخبار ٢/١ ١٣٠، المبسوط ٢٨/ ٨٨، نثرح المجلة للأتاسي ١٨٨ ٢٨/ ٢٨\_

خریدے اوراس کانمن ادا کردے (۱) ، ہاں البتہ ایک شرط ہے، اور وہ یہ ہے کہ قرض اور خرید نا دونوں بینہ سے ثابت ہوئے ہوں <sup>(۲)</sup>۔

اس نوع کے دیون جب مریض مرض کی حالت میں ادا کردے، تواس کی ادا ئیگی نافذ ہوجائے گی، باقی ماندہ قرضخوا ہوں کو اس میں شرکت کاحق نہ ہوگا، اس لئے کہ مریض نے قرضخواہ کے دین ادا کرنے اور بائع کوئمن مثل دینے میں باقی ماندہ قرضخوا ہوں کے حق کو اندا کرنے اور بائع کوئمن مثل دینے میں باقی ماندہ قرضخوا ہوں کے حق کو اندا کے کہ ان لوگوں کاحق ترکہ کی مالیت سے متعلق ہے نہ کہ سامان ترکہ سے، لہذا مریض کاعمل ان باقی ماندہ قرضخوا ہوں کے حق کوفوت کرنے والا نہ ہوگا، اس لئے کہ ان لوگوں کو اس کا مثل کے حق کوفوت کرنے والا نہ ہوگا، اس لئے کہ ان لوگوں کو اس کا مثل ماصل ہوجا تا ہے، تو بیصرف حق کی منتقلی ہوئی جوالیہ شخص کی طرف سے ہے۔ جس کو منتقل کرنے کا اختیار حاصل ہے۔

# مرضع

و کیھئے:رضاع۔

# مرفق

#### نعریف:

ا - مرفق کا تلفظ مسجدا ورمنبر دونوں کی طرح ہے، لغت میں اس کے دو معنی آتے ہیں:

اول: انسان کا مرفق، یہ بازو سے متصل ہاتھ کی ہڈی کا آخری حصہ ہے، یا کلائی کے کنارہ اور بازو کے ملنے کی جگہ ہے اور اس کی جمع مرافق ہے۔

مرفق کے دوسرے معنی کے اعتبار سے گفتگو اصطلاح (ارتفاق) میں گذر چکی ہے۔

فقہاء مذکورہ دونوں معنی کواستعمال کرتے ہیں 🕒

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-عضد:

٢- عضد كے كئي معنى ہيں: ان ميں سے ايك معنى ہے مرفق سے

- (۱) القاموس المحيط، المحيط، المصباح المنير، ماده" رفق" روالمحتار اسر ۱۷ طبح بولاق، مطالب أولى النبي الر11 طبع كمتب الإسلامي، كفاية الطالب الر ۱۸۳\_
- (۲) ردالمحتارار ۲۷ طبع بولاق، جواہرالإ کلیل ار ۱۳ طبع دارالباز،القلیو بی وعمیسرہ ۱۷۳۰ ۳۰ کفایة الطالب ار ۱۵۳ طبع مصطفیٰ بابی الحلمی \_

<sup>(</sup>۱) و کی<u>صئے: شرح الحجل</u>ه لالأ تاسی ۴ر ۱۸۴ ـ

<sup>(</sup>٢) شرح المحلة للأتاسي ١٨٣٧ \_

<sup>(</sup>٣) جامع الفصولين ٢ ر ١٨٣، روالحتار ٢٣٨ ، بدائع الصنائع ٢٢٢٧، قرة عيون الأخيار ٢ را ١٣، شرح المجلة للأتاسي ٢ ر ١٨٣ \_

مونڈ ہے تک کا حصہ، اس کی جمع اعضاد ہے، اور اس کے معنی میں سے معین و مددگار بھی ہے :"وَ مَا معین و مددگار بھی ہے '"وَ مَا کُنْتُ مُتَّخِذَ الْمُضِلِّیْنَ عَضُدًا"<sup>(1)</sup> (اور میں گمراہ کرنے والوں کو (اپنا) دست بازو بنانے والا ہی نہ تھا)۔

مرفق اورعضد کے درمیان تعلق باہم قریب ہونے کا ہے۔

#### ب-يد:

سا – کلام عرب میں ید کے کئی معنی آتے ہیں، یہاں اس سے جسم کا ایک عضوم راد ہے، اس اعتبار سے ید کے تین معنی ہیں: صرف ہشلی، ہشکی اور کلائی دونوں ہشکی ، کلائی اور باز ونتیوں (۳)۔

مرفق ، ذراع اورعضد متنول تیسرے معنی کے اعتبار سے ہاتھ کے اعضاء ہیں ، اول اور دوسرے معنی کے اعتبار سے ابیانہیں ہے۔

## اجمالي حكم:

موقع وکل کے اعتبار سے مرفق ( کہنی ) کے احکام مختلف ہیں ، اوروہ حسب ذیل ہیں:

## وضومیں کہنی دھونا:

﴿ جَمْهُور فَقَهَاء اسْ طَرْف گُنَةُ بِين كَهُ وَضُو مِين دُونُون بِاتَّهُون كَ سَاتِح دُونُون كَهِنيان دُهُونا فَرْض ہے ، دليل الله تعالى كا ارشاد ہے: "ياأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمُ إِلَى الصَّلَاقِ فَاغُسِلُوا

(۲) سورهٔ کهفرا۵\_

وَجُوهُكُمُ وَ أَيُدِيكُمُ إِلَى الْمَرَافِقِ" (اے ايمان والواجب تم نماز كوا شوتوا پنے چروں اور ہاتھوں كو كہنيوں سميت دھوليا كرو)، وجہ استدلال بيہ ہے كہ إلى المرافق كامعنى مع المرافق ليمن (كہنيوں سميت) ہے، كيونكہ "إلى "مع" كے معنى ميں آتا ہے، چنانچہ اللہ تعالى كا ارشاد ہے: "وَيَزِ دُكُمُ قُوَّةً إِلَى قُوَّ تِكُمُ" (۱) (اور مَ كو (اور) قوت دے كرتم ہارى قوت ميں ترقى كردے كا) يعنى مع قوتكم۔

بعض اصحاب ما لک، امام طبری اور حنفیه میں سے امام زفر کے نزد یک دونوں کہنیوں کا دھونا واجب نہیں ہے، اس لئے کہ اللہ تعالی نزد یک دونوں کہنیوں تک دھونے کا حکم دیا ہے، لہذا اللی کے بعد آیت میں مذکور ماقبل کے حکم میں شامل نہیں ہوگا، جبیبا کہ اللہ تعالی کے اس ارشاد میں ہے: ''فُمَّ اَتِمُّوا الصِّیامِ إِلَی اللَّیٰلِ'' (پھرروزہ کو رات ہونے تک پوراکرو)۔

مالکیہ کا تیسرا قول ہے کہ دونوں کہنیوں کا دھونامستحب ہے،
کیونکہ اس میں زیادہ احتیاط ہے کہ تحدید کی مشقت باقی نہیں
رہی ۔

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير ، المحجم الوسيط ماده: (عضد) تفسير ابن كثير ٢٨٠/٥ طبع دارالأندلس-

رى المرابعة المجتبد الرام الطبع مكتبة الكليات الأزهربية المجم الوسيط ، المصباح المنير الدي المعباح المنير الدين المنابع المنا

<sup>(</sup>۱) سورهٔ ما نکده ۱۷-

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بودر ۱۵\_

<sup>(</sup>۳) سورهٔ بقره ر ۱۸۷\_

اگردونوں ہاتھ، پیدائشی طور پر اکھی کی طرح بغیر کہنی کے ہوں تو جہور فقہاء نے تصریح کی ہے کہ اس نا درصورت کو غالب صورت میں شامل کرتے ہوئے اکثر لوگوں کی کہنوں تک کی مقدار کا اندازہ کرکے وہاں تک دھویا جائے گا۔

بعض ما لکیہ کہتے ہیں: احتیاطا بغل تک دھونا واجب ہے، اس میں اور کہنی کی جوڑسے یااس سے نیچے یااس کے او پرسے کٹ جانے کی صورت میں دھونے کے حکم کے بارے میں تفصیل ہے<sup>(۱)</sup>، دیکھئے: اصطلاح (وضو)۔

تیمّ میں کہنوں پرمسے کرنے کے بارے میں فقہاء کااختلاف ہے، دیکھئے:اصطلاح (تیمّ فقرہ/۱۱)۔

## سجده میں کہنی رکھنے کی کیفیت:

۵-بلااختلاف فقها عیجده کی سنتوں میں سے ایک بیہ ہے کہ غیر بر ہمنہ شخص سجده کرتے وقت اپنی دونوں کہنیوں کو گھٹنوں سے جدار کھا س طور پر کہ دونوں اس کے دونوں پہلوؤں سے دور ہوں ،اس لئے کہ نبی کریم علیہ اسیابی سجده کرتے تھے، چنانچ روایت ہے :"کان إذا سجد لو شاء ت بھمة أن تمر بین یدیه لمرت" (جب رسول اللہ علیہ سجده فرماتے تو اگر بکری کا بچہ آپ علیہ کے دونوں ہاتھوں کے درمیان سے گزرنا چاہے تو گذر جاتا)،ایک دوسری روایت میں ہے: "کان النبی علیہ اللہ علیہ اللہ علیہ جافی بین یدیه حتی لو أن بھمة أرادت أن تمر تحت یدیه بین یدیه حتی لو أن بھمة أرادت أن تمر تحت یدیه

مرت "(نی کریم علیقی جب سجده فرماتے تواپی دونوں ہاتھوں کو اتنا پھیلا کرر کھتے کہ اگر بکری کا بچہ آپ علیقی کے ہاتھوں کے بینچ سے گذرنا چاہے تو گذرسکتا)، میرحدیث دلالت کرتی ہے کہ آپ علیقی اپنی دونوں کہنیوں اور بازؤں کو اٹھانے میں بہت مبالغہ فرماتے سے (۲)

کہا گیا ہے کہ جب آ دمی صف میں ہو، تو ہاتھ کو نہ پھیلائے، (۳) تا کہ بغل والے کوایذانہ پنچے ۔

حنابلہ میں سے رحیبانی وغیرہ نے اضافہ کیا ہے کہ دوسرے کو اذیت پہنچنے کا اندیشہ ہوتو ہاتھ پھیلا نے کوترک کرناواجب ہے، کیونکہ الیی صورت میں ہاتھ پھیلا ناحرام ہے، اس لئے کہ ایذاء پہنچانے سے روکا گیاہے۔

نیزانہوں نے تصریح کی کہ اگر سجدہ کمبا ہوتو اپنی دونوں کہنیوں کو اپنے دونوں زانو پر ٹیک کرسہارا لے سکتا ہے تا کہ سجدہ میں اس کو راحت ملے '' ،رسول اللہ علیقی کی خدمت میں صحابہ کرام ؓ نے سجدہ کی مشقت کا گلہ فرمایا تو آپ علیقی نے فرمایا: "استعینوا بالرکب" (گٹنوں سے مددلو)۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "کان إذا سجد جافی بین یدید.." کی روایت ابوداؤد (۵۵۵،۵۵۲/۱) اور نمائی (۲۱۳/۲) نے حضرت میمونہ ہے کی ہے اورالفاظ ابوداؤد کے بیں۔

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۱۹۳۱ طبع بولاق ، فتح القدیر ۱۸ سام ۱۹۳۱ طبع الأمیریه، الاختیار ۱۸ م طبع دار المعرفه، جوابر الإکلیل ۱۸۱۱ طبع دار الباز، القوانین الفقه پیهر ۱۹۳۷ طبع دار الکتاب العربی ، حاشیة الجمل ۱۸۷۱ طبع دار یا جیاء التراث العربی ، أسنی المطالب ۱۸۲۱ طبع الممکتبة الاسلامیه، مطالب اولی النبی الر ۵۱۹ مطبع مکتب الاسلامی، المغنی ۱۸ ۵۱۹، کشاف القناع ار ۵۱۹ سطبع عالم الکتب.

<sup>(</sup>٣) فتح القديرار ٢١٥ طبع الأميريه ـ

<sup>(</sup>۷) مطالب أولى النهى ار ۴۵۳، ۴۵۳، کشاف القناع ار ۳۵۳ ـ

<sup>(</sup>۵) حدیث: استعینوا بالوکب "کی روایت ابوداود (۵۵۲/۱) اور ترمذی

<sup>(</sup>۱) فتح القديرار ۱۰، الفتاوى الهنديه ارم، كفاية الطالب ار ۱۵۳ طبع مصطفیٰ البابی، حاشية الجمل ار ۱۲، المغنی ار ۱۲۳ ـ

<sup>(</sup>۲) حدیث: "کان إذا سجد لو شاء ت بهمة ...... "کی روایت مسلم (۳۵۷۱) نے حضرت میمونڈ کے ہے۔

جہاں تک عورتوں کی بات ہے تو وہ تمام نمازوں میں کہنیوں کو پہلوؤں سے ملائیں گی کیونکہ ایسا کرنا ان کے حق میں زیادہ باعث ستریوثتی ہے۔

اسی طرح برہنشخص کے لئے افضل ہے کہ اعضاء کو ملا کر اور جدا رکھے بغیر نماز پڑھے، گو در میان میں جگہ خالی ہو، جبیبا کہ بعض شافعیہ نے صراحت کی ہے۔۔

حنابلہ نے لکھا ہے: کمال سجدہ میں سے زمین سے دونوں
کہنوں کواٹھانا ہے ۔ دلیل نبی کریم علیہ کا ارشاد ہے: "إذا
سجدت فضع کفیک، و ارفع مرفقیک " (جبتم
سجدہ کرو،تو دونوں تھیلیوں کوزمین پررکھواور کہنوں کواٹھاؤ)۔

#### کہنی میں قصاص:

۲ - جان سے کم درجہ کے قصاص واجب ہونے کی شرائط میں سے ہے کہ وہ بغیرظلم وزیادتی کے وصول ہو، پس اگر ہاتھ جوڑ کے پاس سے کاٹا گیا تو اس میں قصاص واجب ہوگا، اور جہاں سے کاٹا گیا ہے وہاں سے قصاص میں کاٹا جائے گا، اور اگر جوڑ سے نہیں کاٹا گیا تو بلا اختلاف قصاص واجب نہیں ہوگا، بلکہ دیت لازم ہوگی، پس اسی بناء پر اگر کسی نے کسی شخص کا ہاتھ کہنی کے پاس سے کاٹ دیا تو اس سے قصاص لیا جائے گا، کیونکہ کہنی جوڑ ہے، گئے کے پاس سے اس سے قصاص لیا جائے گا، کیونکہ کہنی جوڑ ہے، گئے کے پاس سے انگو گھے کی جانب بندوست کے کنارہ ہاتھ نہیں کاٹا جائے گا، کیونکہ انگو گھے کی جانب بندوست کے کنارہ ہاتھ نہیں کاٹا جائے گا، کیونکہ

کامل قصاص لیا جاناممکن ہے ، اور قصاص کا اصول یہی ہے کہ کل جنایت (مجرم) سے قصاص لیا جائے ،اس کے علاوہ کی طرف اعراض درست نہیں ہے ۔۔۔

اس کی تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح (جنایة علی مادون النفس فقره/۱۱)۔

#### کهنی کی دیت:

2 - فقہاء کا اتفاق ہے کہ دونوں ہاتھ کے کاٹنے میں دیت واجب ہوتی ہے، بعض ہوتی ہے، ایک ہاتھ کے کاٹنے میں فتہاء کا ختلاف کلائی یا بعض کہنی کے کاٹنے پر دیت کے وجوب میں فقہاء کا اختلاف ہے، دیکھئے: اصطلاح (دیات فقرہ ۲۳۷)۔

## عورت کی دونوں کہنیوں کی طرف دیکھنا:

۸ - جمہور فقہاءاس طرف گئے ہیں کہ اجنبی مرد کے حق میں عورت کی دونوں کہنیاں ستر عورت میں داخل ہیں ، امام ابو یوسف سے منقول ہے کہ عورت اپنی دونوں بازؤں کو کھول سکتی ہے ، کیونکہ عام طور پر اتنا حصہ کھلار ہتا ہے ۔

جہاں تک نسبی یاسببی ،مصاہرت ( نکاح ) یا رضاعت کی بنا پر محارم کی بات ہے، تو جمہور فقہاء کے نز دیک کہنیوں تک ہاتھ دیکھنا حائز ہے ۔۔

<sup>= (</sup>۷۸،۷۷/۲) نے حضرت ابوہریر اُٹ سے کی ہے

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ار ۳۳۹، القوانین الفقه پیر ۲۲ طبع کتاب العربی، حاشیة الجمل ۱ ۷۸،۳۳۷ م، اُسنی المطالب ار ۱۲۲ طبع المکتبة الإسلامیه

<sup>(</sup>۲) المغنی ار ۵۲۰، کشاف القناع ار ۳۵۲ ـ

<sup>(</sup>۳) حدیث: "إذا سجدت فضع کفیک ....." کی روایت مسلم (۱۸۵۱) نے حضرت براء بن عازب سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) تكملة فتح القدير ۲۷۰/۲ طبع اميريه بولاق، الاختيار ۳۰/۵، درالمحتار ۳۵/۵ مواجب الجليل ۳۵/۵ مواجب الجليل ۲۲/۲۲ روضة الطالبين ۱۸۱۹، نهاية المحتاج ۲۷۰/۲ طبع المكتبة الإسلامية، المغنى ۲۷/۷-۷، خام المارك ۳۲۲/۲۳.

<sup>(</sup>۲) تكملة فخ القدير ۸ / ۱۰۳، ۱۰۳ طبع اميريه بولاق، تبيين الحقائق ۲ / ۱۹ طبع دار المعرفه، القوانين الفقهيه ر۷ سامغنی المحتاج سر ۱۲۹ طبع مصطفیٰ بابی الحلبی، مطالب أولی النبی ۱۳/۵ طبع المکتب الإسلامي -

تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح (عورة فقرہ/ ۲۰۳)۔

## مروءة

#### تعریف:

ا – المروءة: لغت ميں ان اخلاقی آ داب کو کہتے ہیں جن کی رعایت انسان کواخلاق حسنہ اورآ داب جمیلہ پرآ مادہ کرے۔

کہاجا تاہے:مروًالرجل فہومریء لیخی صاحب مروت (۱) انسان ۔

فقہاء نے اصطلاح میں اس کی ملتی جگتی کئی تعریفیں کی ہیں جن میں بنیادی چیز استقامت ہے، قلیو بی کا بیان ہے: مروءت ایسی صفت کو کہتے ہیں ، جوصاحب مروءت کو بری خصلتوں کے ارتکاب سے بچاتی ہے ۔

شربنی خطیب کہتے ہیں: مروءت کی شرح میں سب سے اچھی بات جو کہی گئی ہے وہ میہ ہے کہ بیصفت انسان کو اپنے جیسے ان معاصرین کے اخلاق واطوار سے آراستہ کرتی ہے جو اس زمانہ اور اس کی جگہ میں شریعت کے طور وطریقے اور آداب کی رعایت رکھتے ہوں (۳)۔

#### متعلقه الفاظ:

#### عدالت:

۲ – لغت میں عدالت: وہ صفت ہے جس کی رعایت ان چیزوں سے

- (۱) المصباح النير ماده: (مرؤ)\_
- (٢) حاشية القليو بي ١٣٦٣\_
  - (۳) مغنی الحتاج ۴۸را۳۹\_

## مرہون

د کیھئے: رہن۔

حفاظت کولازم کرتی ہے جوعادۃً اورظاہراً مروءت میں کی پیدا کرتی (۱) ہے ۔

اصطلاحی تعریف: کبیرہ گناہوں سے بچنااور کسی بھی ایک نوع یا (۲) مختلف انواع کے صغیرہ گناہوں پراصرار نہ کرنا ۔

#### مروءت ہے متعلق احکام: شہادت میں مروءت:

سا- مروء ت قبول شہادت کے لوازم میں سے ہے، شاہد کے لئے لازم ہے کہ کبیرہ گناہوں اور صغیرہ گناہوں پر اصرار سے اجتناب کرنے کے ساتھ ساتھ گھٹیا اور خلاف مروء ت کام سے بھی پر ہیز کرے، گووہ حرام نہ ہوں، خلاف مروء ت ہراس کام کو کہتے ہیں، جس کواس جگہ اور اس زمانہ میں لوگوں کے درمیان قابل مذمت سمجھا جائے، کیونکہ عرف پر مبنی امور کم منضبط ہوتے ہیں، بلکہ اشخاص، ازمان اور شہروں کے فرق سے مختلف ہوتے ہیں، بلکہ اشخاص، ازمان اور شہروں کے فرق سے مختلف ہوتے ہیں

#### خلاف مروءت كام:

جن گھٹیا کا موں سے مروءت ساقط ہوتی ہے،اس کی دوشمیں

۷ - پہلی قتم اعمال سے متعلق ہے: جیسے: سر بازار کھانا، عرف میں بدن کے جس حصہ کا ڈھانکنا مروج ہے اس کا کھولنا، ایسے شہر میں سر کا کھولنا جہاں اسے خلاف ادب اور باعث خفت سمجھا جاتا ہو، برسر راہ پیشاب کرنا، لوگوں کے سامنے پیر پھیلانا، مسخرہ بن، اپنی بیوی کو

اشخاص، زمانہ اور جگہوں کے اعتبار سے مروء ت مختلف ہوتی ہے، ایک کام ایک شخص کی نظر میں برا ہوتا ہے، دوسر کے کی نظر میں برا ہوتا ہے، دوسر کے ملک میں معیوب ہوتا ہے، دوسر کے ملک میں معیوب نہیں ہوتا ہے، دوسر کے ملک میں معیوب نہیں ہوتا ہے کہ ایک حالت میں معیوب ہے دوسری حالت میں معیوب نہیں، اگر بخل کی وجہ سے گھر کے لئے کھانا اور پانی دھوکر لائے تو وہ خلاف مروء ت ہے، اور اگر سلف صالحین کی اقتدا میں لائے تو کوئی مضا گفتہ ہیں، کسی شہر میں کسی فقیہ نے قباء یا ٹو پی پہنی درانے الیکہ اس شہر میں فقہاء کا وہ لباس نہیں ہے تو خلاف مروء ت ہوگا،

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير -

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ۴ر۷۲ ۴، المغنی ۱۹۷۹

<sup>(</sup>۳) حاشیه ابن عابدین ۳۸۲، ۳۸۳، فتح القدیر ۲۸۵، ۴۸۹، ۴۸۹، مغنی المحتاج ۴۸را۳۳، الخرشی ۷۷۷۷، المغنی ۹۸۵۱، ۱۹۹۱

<sup>(</sup>۱) المغنى ۱۸۹۱،۱۲۹، فتح القدير ۲۸۹،۴۸۹، روضة القفناة للسمناني ۱۸۳۱، الخرشي ۱۷۷۷، القوانين الفقهيه رص۲۰۳، مغنی المحتاج ۱۸۳۲، معنی المحتاج

کھانے پینے اورلباس و پوشاک میں تقشّف مالدار کے لئے بخل ہے اورخلاف مروءت عمل ہے، ہاں اگر کوئی مالداراییا تواضع وانکساری میں کرے تو خلاف مروءت عمل نہیں ہوگا <sup>(۱)</sup>۔

۵- دوسری قتم: گھٹیا حرفتیں: بلااختلاف فقہاء حرام پیشہ اختیار کرنا مروءت اورعدالت كوساقط كرديتاہے۔

البته ابيا پيشه اختيار كرنا جو كه شرعا مباح بي كين عرف ميں گھٹیاہے اس سے مروء ت ساقط ہونے کے بارے میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے:

مالکیہ اور شافعیہ کے نز دیک عرف میں گھٹیا پیشہ اینانے سے مروءت ساقط ہوجائے گی اگر چہوہ شرعاً مباح ہوں ،اس طرح کی حرفتیں بہ ہیں: حجامت ( پچینالگانا )، کوڑا کرکٹ کی صفائی، دباغت، کبوتر کی نگرانی ،حارس ،قصاب اورموچی جواس کی شان سے فروتر ہو اور جواس کے آباءوا حداد کا پیشہ نہ رہا ہواور نہ ہی اس پراس کا اور اس کے اہل وعیال کا گذر اوقات موقوف ہو، کیونکہ مذکورہ بالا کام سے قلت مروءت ظاہر ہوتی ہے، کین اگروہ پیشہاس کی شان کے مطابق ہو، پااس کے آباء واجداد کا پیشہر ہاہو پااسی براس کاوراس کے اہل و عیال کا گذراوقات موقوف ہوتو ایسے لوگوں کی مروءت ساقطنہیں ہوگی ، یہی صحیح تر قول ہے ، کیونکہ ایسی صورت میں وہ اس کے حق میں معیوب نہیں ہوگا اور اس کئے کہ شرعی نقطۂ نظر سے یہ بیشے مباح ہیں اورا نسان کوان کی ضرورت ہے ۔ ۔

شافعیہ کا ایک قول اور حنفیہ کی رائے بہے کہ مذکور بالا کام سے مروءت ساقط ہوجائے گی ، کیونکہ جوشخص ان کاموں کا پیشہ اختیار کرتا ہے جبکہ دوسرے بہت سے ذرائع معاش کوچھوڑ دیتا ہے، توبیاس کی کم

ہمتی اور قلت مروءت کی علامت ہے<sup>(۱)</sup>۔

حفنیہ کاصحیح قول بدیے کہ گھٹیا حرفت والے کی شہادت مقبول ہوگی جب کہان پرصلاح کاغلبہ ہو۔

سمنانی کابیان ہے کہان میں سے جوسید ھےراستہ پر ہو،اور بیج وشراء میں سچ گومعروف ہو،تواس کے لئے اس طرح کا پیشہاختیار کرنا مصرنہیں، کیونکہ ایبانہ ہوتوان کی شہادت سے حانوروں کی قیت اور عيوب يرمطلع نهيس ہوا جاسكتا، ہرحرفت ميں كچھ يوشيدہ حال اورصالح متنقیم لوگ ہوتے ہیں،اسی بناء پرلوگوں میں فرق ہوتا ہے ۔

حنابلهاس طرف گئے ہیں کہ مباح حرفت سے مروءت ساقط نہیں ہوتی، لہذا جو حرفت عرف میں گھٹیا ہے جیسے تجامت ( پچپنالگانا)، حائک ( کپڑا بننے والا )، بھنگی، جھاڑودینے والا، حارس ان لوگوں کی شہادت مقبول ہوگی ۔۔

جہاں تک ان عادات واطوار اور تقالید کی بات ہے جواہل دنیا نے اختیار کیااورسلف نے ان کومعیوٹ ہیں سمجھا،اور نہان سے صحابہ " کرام نے اجتناب کیا، جیسے اہل وعیال کے لئے ضروریات زندگی اور خور دونوش کی اشیاء لا نا ،اون زیب تن کرنا ، گدھے کی سواری ، پیٹھ پر یانی لا دکرلا نا ، گٹھر بازار لے جانا ،ان چیزوں سے بچنا ،ان میں سے کوئی چیز شرعی مروءت نہیں ہوگی ، چنانچیابعض صحابہ کرامؓ اینے گھر والوں کے لئے یانی ڈھوکرلاتے تھے،اور گھر ڈھوکر بازار لے جاتے تهي،"وقد ركب المصطفى عَلَيْكُ الحمار"(١٩) (رسول الله

<sup>(</sup>۱) مغني المحتاج ۱۳۸۳ مثر ح المنج ۱۳۸۲ مسابقه مراجع \_ (۲) الخرشي ۷/۸ که امغني المحتاج ۱۳۳۴ مهم ۴ ملحل على شرح المنج ۱۳۸۳ س

مغنی الحتاج ۴/۲ ۴۳، فتح القدیر۲ ۸۲/ ۴۸، روضة القضاة ۱/ ۴۴۰\_

<sup>(</sup>٢) فتح القدير٢ / ٨٦ ، روضة القصا ةا / ٢٨٠ -

<sup>(</sup>۳) کشاف القناع ۲۸۲۴م<sub>-</sub>

<sup>(</sup>٣) حديث "ركوب النبي غَالْبُ الحمار" كي روايت بخاري (فتح الباري ۵۸/۲)اورمسلم (۱۸۵)نے کی ہےاس میں ہے کہاس کا نام عفیر تھااور پیہ حضرت معاذین جبل کی حدیث ہے۔

علیت گرھے پر سوار ہوئے) ، "واحتذی المخصوف "(۱)
علیت کی ہوئے ہوئے ہینے)، باوجود یکہ آپ علی مکارم
اخلاق پر فائز تھے، لہذاان چیزوں میں کوئی قباحت نہیں، اور نہ ہی سے
خلاف مروءت ہے۔

مرور

#### تعريف:

ا- مرور: گذرنا، جانا، کہاجا تا ہے: مررت بزید و علیہ مرا و مرورا و ممرا: میں زید کے پاس سے گذرا، مر الدھر مرا و مرورا زمانہ گزرگیا۔

اصطلاحی معنی لغوی معنی سے علا حدہ ہیں ہے ۔

#### متعلقه الفاظ:

#### وتوف:

۲- وقوف: کا لغوی معنی تظهرنا ہے، کہاجا تاہے: وقفت الدابة تقف وقفا و وقو فا: جانور ظهر گیا، چپ چاپ کھڑا ہو گیا۔
 اصطلاحی معنی لغوی معنی سے علاحدہ نہیں ہے۔
 وقوف اور مرور کے درمیان تعلق ضد کا ہے، یعنی گذر نا تظہر نے کی ضد ہے۔
 کی ضد ہے۔

گذرنے سے متعلق احکام: گذرنے سے متعلق احکام حسب ذیل ہیں:

<sup>(</sup>۱) حدیث: "کان یحتذی المخصوف" کی روایت احمد (۱۲۷۲) نے ان الفاظ میں کی ہے: "کان رسول الله علیہ یخصف نعله"، اور ابن حبان نے اس کوچی قرار دیاہے (الإحمان ۱۹۱/۱۲۳) کے

<sup>(</sup>۲) کشاف القناع ۲ ر۲۳، ۲۵،۳۲۸

<sup>(</sup>۱) ليان العرب، المصباح الممنير ، المفردات في غريب القرآن، مغنى المحتاج ۱ر ۲۰۰۰

<sup>(</sup>۲) لسان العرب، المصباح المنير ،مراقى الفلاح رص ٠٠٠ هـ

#### نمازی کے آگے سے گذرنا:

سا- بلا اختلاف فقهاء نمازی کے سترہ سے آگ گذر نے میں کوئی مضا کقہ نہیں ، مصلی کے سامنے سترہ کے اندر سے گذر ناممنوع ہے ، اس طرح نمازی کے آگے سترہ کے اندر سے گذر نے والا گنهگار ہوگا ، کیونکہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا: "لو یعلم الممار بین یدی المصلی ماذا علیہ من المائم لکان أن یقف أربعین خیراً له من أن یمر بین یدیه"() (نمازی کے آگے سے گزر نے والا تحف من أن یمر بین یدیه"() (نمازی کے آگے سے گزر نے والا تحف گرجان لیتا کہ اس پر کتنا گناہ ہوگا تو وہ چالیس سال تک گھرجا تا ، جو گرزر نے حقابلہ میں اس کے حق میں بہتر ہوتا)۔

صرف نمازی یا صرف گذرنے والا، یا دونوں کے گنہگار ہونے کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے، تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح (سترة المصلی فقرہ ۱۲)۔

#### ممنوع گذرنے کی جگہ:

۳- حنفیہ کا اصح قول سے ہے کہ جس جگہ گذر نا مکروہ ہے، وہ نمازی کی نمازی جگہ ہے۔ جواس کے قدم سے اس کے سجدہ کی جگہ تک ہے، بیچکم اس وقت ہے جب کہ صحراء میں نماز پڑھ رہا ہے، اگر مسجد میں ہے، اور نمازی اور گزر نے والے کے درمیان کوئی شی حائل ہے، جیسے: انسان یا ستون تو انسان اور ستون کے آگے سے گذر نا مکروہ نہیں ہے، اگر کوئی شی حائل نہیں ہے، اگر کوئی شی حائل نہیں ہے اور درانحالیکہ مسجد چھوٹی ہے، تو نمازی کے آگے سے جس جگہ سے گذر ہے گا مکروہ ہے، البتہ فقہاء نے بڑی مسجد کوئی شی حائل قرار دیا ہے۔

(۲) الفتاوی الهندیه ار ۴۰ اردامجتا را ر ۲ ۴۸ ـ

مالکیکابیان ہے: اگر مصلی کے آگے سترہ ہے تو مصلی اور سترہ کے درمیان سے گزرنا حرام ہے، البتہ سترہ کے آگے سے گزرنا حرام نہیں ہے، اگر مصلی بغیر سترہ کے نماز پڑھ رہا ہوتو اس کے رکوع اور سجود کی حد تک گزرنا حرام ہے، بیطریقہ دین کی سہولت کے زیادہ موافق ہے، بعض مالکیہ کہتے ہیں: مصلی کے آگے سے پھر چھیکنے یا تیر مانیزہ کے چھیکنے کی مقدار کے اندر گزرنا حرام ہے۔

شافعید کی رائے ہے کہ جب مصلی اوراس کے سترہ کے درمیان تین ذراع پااس سے کم مقدار ہوتو اس کے اندر مصلی کے آگے سے گذرناحرام ہے۔۔

حنابلہ کہتے ہیں: مصلی اورسترہ کے درمیان سے گذرنا حرام ہے، گرچیسترہ مصلی سے دور ہو، اور اگرسترہ نہ ہوتومصلی کے قدم سے آگے تین ذراع کے اندرگذرنا حرام ہے ۔

## مسجد حرام میں نمازی کے آگے سے گذرنا:

۵ - فقہاء اس طرف گئے ہیں کہ متجد حرام میں مقام ابراہیم کے پیچھے نماز پڑھنے والے کے آگے سے گزرنا اور مطاف کے کنارے میں نماز پڑھنے والے کے آگے سے گزرنا ممنوع نہیں ہے، اس لئے کہ نماز پڑھنے تصاورلوگ نمی کریم علیہ ہوتہم کے دروازہ سے متصل نماز پڑھتے تصاورلوگ آپ علیہ ہوتہ کے اگر سے گذرتے تصاوران کے درمیان سر ہہیں ہوتا تھا (())

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لویعلم الماربین یدی المصلی ......" کی روایت بخاری (فتح الباری ار ۵۸۴) اور مسلم (۱۱ ۳۲۳) نے حضرت الوجہیم سے کی ہے، "من الإثم" کالفظ بخاری کی ایک روایت میں آیا ہے جبیبا کہ ابن مجر نے اس کی شرح (۱۱ ۵۸۵) میں کہا ہے۔

<sup>(</sup>۱) الخرشي مع حاشية العدوي ار ۲۷۹،الدسوقي ار ۲۴۶\_

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ار ۲۰۰۰

<sup>(</sup>۳) مطالب أولى انهى ار<sup>4</sup>۸۹ \_

<sup>(</sup>۴) حدیث: "أن النبي عَلَيْكُ كان يصلي مما يلي باب بني سهم....."كی روایت ابوداوُد (۱۸/۲) نے حضرت مطلب بن وداعد ملی ہے، اس كی اساد میں جہالت ہے۔

نماز ہے،توالیاہی ہوگیا جیسے کہ آپ علیقی کے سامنے مصلیوں کی صفیں ہوں۔

ما لکیہ کہتے ہیں: مسجد حرام میں گذرنے کی رخصت ہے، گو گذرنے والے کے لئے گنجائش ہو، طواف کرنے والے کے لئے مصلی کے سامنے سے گذر ہے بغیر طواف ممکن ہوتو مصلی کے سامنے سے گذرنا مکروہ ہے جب کہ سترہ کے سامنے نماز پڑھ رہا ہو، اگراس کے آگسترہ نہ ہوتو آگے سے گذرنا مطلق جائز ہے۔

اس مسئلہ میں حنابلہ کے پہاں توسع ہے کہ پورے مکہ مکر مہ میں مصلی کے سامنے سے گذر نے والے کوروکا نہیں جائے گا، امام احمہ فرماتے ہیں: کیونکہ مکہ مکر مہ دوسری جگہوں کی طرح نہیں ہے، اس لئے کہ وہاں لوگوں کی کثرت اور از دھام ہوتا ہے، ان کونمازی کے آگے سے گذر نے سے رو کناان کوحرج ونگی میں ڈالنا ہے، مروی ہے کہ نبی کریم علیقی مکہ میں نماز پڑھتے تھے اور لوگ آپ علیقی کے آگے سے گزرتے تھے، اور ان کے درمیان کوئی ستر نہیں ہوتا، موفق نے یورے حرم کو مکہ کے حکم میں شامل کیا ہے۔

رصیبانی کہتے ہیں: بہتر ہے کہ موفق کی بات جج کے موسم سے متعلق ہو، کیونکہ اس زمانے میں لوگوں کی کثرت ہوتی ہے، اور لوگ مجور ہوتے ہیں، ایام جج کے علاوہ دنوں میں مصلی کے آگرزنے کی ضرورت باقی نہیں رہتی، اور امام احمد کا کلام مطاف یا اس سے قریب نماز پڑھنے والوں پرمحمول کرناممکن ہے۔

گزرنے والے کود فع کرنے کے نقصان کا ضمان: ۲ - شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہیہے کہ اگر مصلی اپنے سامنے گزرنے

والے کو جائز طور پر دفع کرنے اور اس کی وجہ سے اس کی موت ہوجائے جبکہ اس نے دفع کرنے میں اس تدریج وتر تیب کو لمحوظ رکھا ہو جو منصوص ہے تو مصلی ضامن نہیں ہوگا ، اس کا خون رائیگاں ہوگا ، کیونکہ حدیث میں صراحت ہے: ''إذا صلی أحد کم إلی شيء يونکہ حدیث میں صراحت ہے: ''إذا صلی أحد کم إلی شيء يسترہ من الناس فأراد أحد أن يجتاز بين يديه فليدفعه ، فإن أبی فليقاتله فإنما هو شيطان ''(۱) (جبتم میں سے کوئی کسی شی کے سامنے نماز پڑھے ، جو کہ اس کولوگوں سے چھپادے ، اور کوئی اس کے آگروہ کوئی اس کے آگر دنا چاہے ، تو چاہئے کہ صلی اسے رو کے ، اگروہ انکار کرے تو اس سے قال کرے ، کیونکہ وہ شیطان ہے ) ، یعنی اس میں شیطنت ہے یاوہ انسانوں کا شیطان ہے ۔

حنفیہ کہتے ہیں کہ گذرنے والے سے لڑنے کی اجازت نہیں ہے، پس اگر لڑائی ہوئی اور گذرنے والا فوت ہو گیا تو بیت جنایت متصور ہوگا،اور مصلی پردیت یا قصاص لازم ہوگا

مالکیہ کہتے ہیں: گذرنے والے کومصلی ایساہلکا دھکا دے گا کہ وہ اس کومشخول نہ کرے،اگر زیادہ دھکا دیا تو اس کی نماز باطل ہوجائے گی،اگر جائز حدمیں دھکا دیا اوراس میں گذرنے والا کا دینار گرگیا، یا اس کا کپڑا بھٹ گیا،تومصلی ضامن ہوگا،اورا گرمصلی کے دھکا دینے کی وجہ سے گذرنے والا مرگیا،تومصلی کے عاقلہ پر دیت لازم ہوگی، کیونکہ جب دھکا دینا مشروع تھا تو فی الجملہ ہلا کت خطاء کے مثل ہوئی ۔۔

<sup>(</sup>۱) روالحتار ار۲۷۲، ۱۷۲۷، الخرشي ار۲۷۹، ۲۸۰، مع حاشية العدوي ونهاية الحتاج ۵۲/۲۲، ۵۳،مطالب أولى النهي ار۸۸۲،

<sup>(</sup>۱) حدیث: "إذا صلی أحد کم إلی شي ء یستر ه....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۱/ ۵۸۲) اور مسلم (۱/ ۳۲۳) نے حضرت ابی سعید الخدریؓ سے کی ہے اور الفاظ بخاری کے ہیں۔

<sup>(</sup>۲) مغنی المحتاج الر۲۰۰،مطالب أولی النهی الر۸۳۸\_

<sup>(</sup>۳) ردالحتارا/۲۹م\_

<sup>(</sup>۴) حاشية العدوي على الخرشي الر٢٨٠ \_

نماز کے ٹوٹے اوراس کے اندر کی آنے میں نمازی کے سامنے سے گذرنے کا اثر:

اسی طرح حنابلہ نے کہا، البتہ انہوں نے انتہائی کالے کتے کا استثناء کیا ہے، وہ کہتے ہیں: اس سے نماز فاسد ہوجائے گی۔

مزید حنابلہ نے کہا: نمازی کے آگے سے گذرنا قاطع صلاۃ نہیں ہے،البتہ نماز میں نقص ضرور آتا ہے،قاضی کہتے ہیں: مناسب میہ کہ اسے محول کیا جائے اس بات پر کہ دفع کرناممکن تھالیکن نہیں کیا ۔

#### مقتدیوں کے آگے سے گذرنا:

۸-مقتریوں کے سامنے سے گذرنے کے حکم کے بارے میں فقہاء کا اختلاف دراصل امام کے سترہ اور امام کے بارے میں اختلاف پر ببنی ہے، کیا امام کا سترہ تمام مقتدیوں کا سترہ ہوگا یا نہیں ہوگا؟۔

تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح (ستر ۃالمصلی فقرہ/۱۱)۔

غصب کردہ جگہ میں مصلی کے سامنے سے گذرنا:
9 - شافعیہ نے تصریح کی ہے کہ اگر کوئی شخص مغصوب جگہ میں آگ سترہ نصب کر کے نماز پڑھے، توسترہ اور مصلی کے درمیان سے گذرنا حرام نہیں ہے، اور نہ ہی مکروہ ہے، خواہ گذرنے والا اس کے علاوہ راستہ یا تاہویانہ یا تاہو

اگرکوئی آ دمی مغصوب سترہ کے سامنے نماز پڑھ رہا ہے، سترہ کے پیچھے سے کالا کتا گذرا، تواس کے تکم کے بارے میں حنابلہ کے دو اقوال ہیں:

اول: اس کی نماز باطل ہوجائے گی، کیونکہ مغصوب سترہ کا نصب کرنااوراس کی طرف رخ کر کے نماز پڑھناممنوع ہے، لہذااس

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لا یقطع الصلاة شي ء و ادرئووا ما استطعتم ....." کی روایت ابوداؤد (۲۹۰۱) نے حضرت ابی سعید الخدری سے کی ہے اورامام زیلعی مجالد بن سعید راوی کے بارے میں کہتے ہیں: اس میں کلام ہے، جسیا کد (نصب الرایہ ۲۷۱۲) میں ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث عائشہ: کان رسول الله عُلَیْتُ یصلی من اللیل..... کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۸۹۱) اور مسلم (۳۲۲۱) نے کی ہے، اور الفاظ مسلم کے ہیں۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "أن زینب بنت ام سلمه حین موت بین یدی رسول الله علی است این الله علی میل مین میل مین میل مین میل مین میل مین مین مین مین مین مین مین مین است کی سند امسلماً سے کی ہے اور بوصری نے مصباح الزجاجہ (۱۸۷۱) میں اس کی سند کو ضعیف قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) رد المحتار ار۳۲۷،الفتاوی الهندیه ار ۱۰۴، حطاب ار ۵۳۲، معنی المحتاج ارا ۱۰ س،المغنی ۲ر ۲۳۹،۲۴۷\_

<sup>(</sup>۲) نهایة الحتاج ۲/۵۳،۵۲\_

طرح کے سترہ کا ہونانہ ہونے کے درجہ میں ہے۔

دوسرا تول: نماز باطل نہیں ہوگی، کیونکہ نبی کریم علیہ ہے ۔ فرمایا ہے:"یقی من ذلک مثل مؤخرة الرحل" (اس چیز سے کجاوے کی پچپلی ککڑی جیسی چیز بجاتی ہے)اور یہ پایا گیا ۔

#### دوسرے کی ملکیت میں گذرنا:

• ا - حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ اگر کسی نے بنجر زمین کوزر خیز بنایا اور اس کو چہار سوچار آدمیوں سے یکے بعددیگر ہے احاطہ بندی کیا ، تو پہلے شخص کا چوتھی زمین سے گذر نامتعین ہو گیا ، اور اگر کسی ایک نے پوری زمین کو زر خیز بنایا توجس جانب سے چاہے وہ اپنی زمین کی طرف گذر سکتا ہے ۔ گذر سکتا ہے ۔

شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ دوسرے کی ملکیت میں اس طرح گذر نا جائز ہے جس کا رواج ہواور اس سے ضرر نہ پہنچتا ہوخواہ مالک زمین منع کرے ۔۔۔

#### عام وخاص راسته سے گذرنا:

اا - عام راستہ وہ ہے جو کہ کسی جانب سے بھی بند نہ ہو، یے وامی مصالح میں سے ہے، تمام لوگوں کواس سے انتقاع کا برابر کا حق ہے بشر طیکہ دوسرے کو ضرر نہ پنچے، اس پر فقہاء کا اتفاق ہے، اس عام راستہ کی اصل منفعت گذرنا ہے، کیونکہ یہ اس کے لئے بنایا گیا ہے، لہذا تمام لوگوں کے لئے عام راستہ سے گذرنا مباح ہوگا، اس میں کسی کا اختلاف نہیں ہے۔

- (۱) حدیث: "یقی من دلک مثل مؤخوة الوحل" کی روایت مسلم (۳۱۲/۱) نے حضرت ابو ہریرہؓ سے کی ہے۔
  - (۲) المغنی لابن قدامه ۲۸ ۲۵۴\_
    - (۳) ردالحتار۵/۲۷۸\_
    - (۴) القليو بي وغميره اراا ۳ـ

تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح (طریق نقرہ ۱۹)۔

وہ راستہ جوکسی جانب سے بند ہووہ اس کے اہل کی ملکیت ہے ، اوراس میں دوسرے کے لئے بلاا جازت تصرف درست نہیں ہے، گو اس تصرف سے مالک کو ضرر نہ کہنچ ، کیونکہ وہ ان کی ملکیت ہے، لہذا وہ گھروں کے مشابہ ہوگیا۔

ما لک سے مراد وہ لوگ ہیں جو اس راستہ سے ہوکر اپنی اپنی ملیت گھر، یا کنواں یا تنور، یا دکان تک پہنچتے ہوں ،اس میں وہ لوگ داخل نہیں ہیں جن کی دیوار اس راستہ سے ملتی ہو، کیکن اس راستہ میں دروازہ نہ کھلتا ہو، اس لئے اوپر مذکورہ لوگ ہی اس سے منتفع ہونے کے مستحق ہیں۔

تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح (طریق فقرہ رام)۔

#### مسجد میں محدث کا گذرنا:

11- حفیہ اور مالکیہ کی رائے میہ کہ حائضہ نفساء اور جنبی کے لئے مسجد میں داخل ہونا جائز نہیں ہے گو ایک دروازہ سے داخل ہوکر دوسرے دروازہ سے نکلنا ہو ہاں اگر اس کے علاوہ کوئی چارہ کار نہ ہوتو تیم کرکے داخل ہوگا۔

شافعیہ اور حنابلہ اس طرف گئے ہیں کہ جنبی کے لئے مسجد سے گذرناممنوع نہیں ہے۔ تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح (دخول فقرہ ۸،۶۸)۔

## عاشر پر گذرنا:

سا - امام سفر کے راستوں میں گذرگا ہوں پرایسے وصولی کرنے والوں کو متعین کرے گا جو ان لوگوں سے وصولی کریں ، جو ان کے پاس سے اموال تجارت لے کر گذریں ، مسلمان ہوں یا اہل ذمہ یا

اہل حرب جو اپنا مال لے کر دار الاسلام میں آئیں، بیاوگ مسلمان تا جروں سے ان پرواجب ز کا ق ، ذمیوں سے نصف عشر اور اہل حرب سے عشر وصول کریں گے۔

تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح (زکاۃ فقرہ میں، عشرفقرہ ۱۵۵، اوراس کے بعد کے فقرات )۔

وطن کے پاس سے گذرنے کا اثر قصر صلاق میں ۱۹ - حفیہ، مالکیہ اور شافعیہ کا مذہب بیہ ہے کہ مسافر کا اپنے وطن سے گذر نااس کو داخل ہونے کی وجہ سے مقیم بنادیتا ہے اور سفر کے حکم کوختم کر دیتا ہے (۱)۔

حنابلہ کہتے ہیں کہ مسافر کا اپنے وطن سے گذر ناسفر کے حکم کوختم نہیں کرتا، مثلاً: ایک شخص بغداد میں مقیم ہے، اس نے کوفہ جانے کا ارادہ کیا، تو نہروان میں کوئی ضرورت پیش آئی، اوروہ واپس ہو گیا، تو وہ کوفہ جانے میں بغداد سے گذرا، جب وہ بغداد سے گذرر ہاہے، اور وہاں اقامت کا ارادہ نہ ہو، تو دوہی رکعت پڑھے گا

مالکیہ نے صراحت کی ہے کہ ہوا کے دباؤ کی وجہ سے کشتی اس کے وطن سے ہوکر گذری، تو سفر کا حکم ختم نہیں ہوگا، ہاں اگر وطن میں داخل ہوگیا، یا داخل ہونے کی نیت کی تو مقیم ہوجائے گا

مسافر اگر اپنے سفر کے دوران ایسے دیہات یا شہر سے گذرا جہاں کہاس کے ہل اوررشتہ دارر ہتے ہیں تو حنفیہ، مالکیہ اورایک قول امام احمد اور غیر اظہر قول شافعیہ کا ہے کہ وہ بلانیت اقامت کے مقیم

ہوجائے گا اور پوری نماز پڑھے گا، کیونکہ نبی کریم عَلَیْتُ نے فرمایا: "من تأهل فی بلد فلیصل صلاق المقیم"(۱) (جس نے کسی شہر میں شادی کی تووہ مقیم والی نماز پڑھے)۔

حضرت ابن عباس فرماتے ہیں: جبتم الی جگه آؤ جہال تہمارے اہل یا مال ہو، تو مقیم کی نماز پڑھو، اور چونکہ وہ الیے شہر میں مقیم ہور ہا ہے جہال کہ اس کے اہل ہیں، تو اس شہر کے مشابہ ہو گیا جہال سے اس نے سفر شروع کیا ، امام زہری کہتے ہیں: جب اپنے کھیت کے یاس سے گذر ہے تو پوری نماز پڑھے گا۔

شافعیہ کااظہر قول ہیہے کہ مسافر کاایسے گاؤں یا شہرسے گذر نا جہاں اس کے اہل وعیال اور رشتہ دار ہیں سفر کے لئے قاطع نہیں (۲)

#### پانی پرے گذرنااوراس سے وضونہ کرنا:

10 - حنابلہ کہتے ہیں: اگر مسافر نماز کا وقت داخل ہونے سے پہلے
پانی کے پاس سے گذرا، یااس کے ساتھ پانی تھا، لیکن نماز کے وقت
سے پہلے بہادیا، پھر جب نماز کا وقت آیا تو پانی معدوم ہے، ایسی
صورت میں مسافر پر کوئی گناہ نہیں ہوگا، کیونکہ اس کی طرف سے
کوتا ہی نہیں ہوئی، اس لئے کہ وہ نماز کا وقت آنے سے پہلے طہارت
کا مکلّف نہیں ہوئی، اس لئے کہ وہ نماز ادا کرے گا اور اس پر اعادہ
لازم نہیں ہوگا، اس لئے کہ جتنے کا مکلّف تھا اتنا اس نے کیا اور اگر نماز

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من تأهل فی بلد فلیصل صلاة المقیم" کی روایت احمد (۱۲) نے حضرت عثان بن عفانؓ سے کی ہے اور پیثی نے مجمع الزوائد(۱۵۲۱) میں اس کو ذکر کیا ہے اور کہا ہے اس میں عکر مدبن ابراہیم ہیں اور وضعیف ہیں۔

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ار ۱۰۳، ۱۰۴، الخرثي ۱۰۱۲، مواہب الجليل ۲ ۸ ۱۸ ۱، روضة الطالبين ار ۸۳ ۸، المغنی ۲ ر ۲۹۰

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع الر۱۰۳، الخرشي ۱/۲۲، مواہب الجليل ۱/۸۲، روضة الطالبين الر۱۸۳۳

<sup>(</sup>۲) المغنی ۲را۲۹\_

<sup>(</sup>۳) الخرشي ۲را۲\_

کے وقت کے اندریانی پرسے گذرا، وضوکر ناممکن تھا پھر بھی وضونہیں کیا جب کہ جانتا تھا کہ آ گے پانی نہیں ملے گا، تو بیٹمل حرام قرار پائے گا، اس لئے کہ اس نے جو چیز اس پر واجب ہے اس کو بلاضر ورت چھوڑ کر کوتا ہی کا ارتکاب کیا، اگر وضو کر ناممکن نہ تھا یا وضو کیا لیکن پانی سے گذر نے اور اس سے دور ہونے کے بعد وضوٹوٹ گیا، یا اسے معلوم نہیں تھا کہ دوبارہ پانی نہیں ملے گا، تواس کی طرف سے کوتا ہی صادر نہ ہونے کی وجہ سے گنہ کا رنہیں ہوگا۔

اگراس کے ساتھ پانی تھا، کین وقت کے اندر بہادیا، تواس نے حرام کام کیا، اس لئے کہ بیٹمل پانی سے حصول طہارت کے وجوب کے فوت ہونے کا سبب بنا، اس طرح اگر وقت کے اندر پانی چی دیا یا ایسے خص کو ہبہ کردیا جسے پینے کی ضرورت نہتی، تواس پرایسا کرنا حرام ہوگا۔

حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ تیٹم کرنے والا جب وضو کے لئے
کافی پانی سے گذرا اور وہ بیدار تھا تو اس کا تیٹم باطل ہوجائے گا،
اورا گراونگھ رہا تھا یا اچھی طرح سورہا تھا تو صاحبین کے نزدیک اس کا
تیٹم باطل نہیں ہوگا، یہی صحیح قول امام صاحب سے منقول ہے، اوراسی
پرفتوی ہے، اس کئے کہ پانی کے استعال پر قادر نہیں تھا، امام صاحب
پرفتوی ہے، اس کئے کہ پانی کے استعال پر قادر نہیں تھا، امام صاحب
سے دوسری روایت منقول ہے کہ اس کا تیٹم باطل ہوجائے گا۔

#### گذرنے کاحق:

۱۷ - حفیہ نے صراحت کی ہے کہ زمین کے تابع کر کے گزرنے کے حق کی بیچے درست ہے، اس میں کسی کا اختلاف نہیں ہے، ایک راویت کے مطابق صرف حق مرور کی بیچے بھی جائز ہے، علامہ ابن عابدین شامی نے مضمرات کے حوالہ سے نقل کیا ہے کہ بیچے قول ہے اوراسی پر

فتوی ہے۔ایک دوسری روایت منقول ہے کہ حق مرور کی ہیج درست نہیں ہے،فقیہ ابواللیث نے اس روایت کی شیح کی ہے ۔

شافعیہ کہتے ہیں کہ گذر نے کے راستہ کے بغیر کسی رہائش گاہ کی بعید دست نہیں ،اس وجہ سے کہ اس کا کوئی راستہ ہی نہیں ہے، اسی طرح کسی رہائش گاہ کے لئے راستہ موجود ہے، لیکن بچے میں اس کی نفی کرد ہے تو رہائش گاہ کی بچے سیحے نہیں ہوگی ،اس لئے کہ اس سے انتفاع مععذر ہوجائے گا، نواہ مشتری ازخود سڑک یاا پنی ملکیت سے اپنے لئے راستہ بنانے پر قادر ہویا قادر نہ ہو، جبیا کہ اکثر کا کہنا ہے، امام بغوی نے عدم قدرت کی شرط لگائی ہے۔

کوئی جائداد فروخت ہوئی، اوراس تک آ مدور فت کاراستہ کسی ایک جانب سے خص کیا گیاتوسمت کی تعیین ضروری ہوگی، اگر ہر چہار طرف سے اس کی ملکیت ہے، اور خریدار کے لئے کسی ایک جانب سے گزرنے کی شرط لگائی، لیکن اس جانب کو متعین نہیں کیا تو بیج باطل ہوجائے گی، کیونکہ سمتوں کے اختلاف سے غرض مختلف ہوجاتی ہے، اگر مشتری نے کسی خاص سمت سے گذر نے کی شرط نہیں لگائی، بلکہ ہر جانب سے گذر نے کی شرط لگائی یا اس نے کہا: میں بید مکان خرید تا ہوں اس کے تمام حقوق کے ساتھ، یا اس نے مطلق بیج کی، تو بیج صحیح ہوں اس کے تمام حقوق کے ساتھ، یا اس نے مطلق بیج کی، تو بیج صحیح ہوگی اور اس کو ہر طرف سے جانے کا حق ہوگا، بیہ تمم اس وقت ہے ہوگی اور اس کو ہر طرف سے جانے کا حق ہوگا، بیہ تمم اس وقت ہے صرف اپنی ملکیت سے ملا ہوا نہ ہو، ور نہ وہ سڑک یا صرف اپنی ملکیت سے ملا ہوا نہ ہو، ور نہ وہ سڑک یا صرف اپنی ملکیت سے آ مدور فت کرے گا

<sup>(</sup>۱) كشاف القناع الر١٦٩ ـ

<sup>(</sup>۲) ردامختارا/اکار

<sup>(</sup>۱) ردامجتار ۱۸۸۸ـ

<sup>(</sup>۲) نهایة الحتاج سر ۸۵۳،۲۸۳ س

د يکھئے: سے المز ابنہ -

مریض دیکھے:مرض۔

جواز کی شرط بیہ ہے کہ اس میں جھوٹ کی آ میزش نہ ہواور نہ کسی مسلمان بھائی کوڈرانا ہو، ورنہ مذاق حرام ہوگا (۱)

خلال نے امام احمد اور سلف کی ایک جماعت سے بعض اوقات مذاق کر نانقل کیا ہے ، ابن عبد البر نے حضرت عبد الله ابن عباس سے نقل کیا ہے کہ انہوں نے فرما یا: اچھی باتوں کے ذریعہ مذاق کرنا مباح ہے، نبی کریم علیق سے مذاق کرنا ثابت ہے، انہوں نے حق کے علاوہ کچھ نبیں فرما یا۔

مزاح کی مشروعیت کے بارے میں آثار بکثرت منقول ہیں۔
علاء کی ایک جماعت نے مذاق کرنے کو ناپیند کیا ہے، کیونکہ
اس کا انجام برا ہوتا ہے، اس میں لوگوں کی آبروریزی، کینہ پروری
اوراخوت اسلامی خراب ہونے تک نوبت پہنچی ہے، نیز انہوں نے
فرمایا: ہر چیز کی ابتداء ہوتی ہے، عداوت و دشنی کی ابتدا مذاق ہے، کہا
جاتا تھا: "لو کان الموزاح فحلا ما لقّح إلا الشرّ" (اگر مذاق
نر ہوتا تو شربی کو پیدا کرتا)، سعید بن عاص کا بیان ہے: شریف سے
مذاق نہ کرو، ورنہ وہ کیندر کھیں گے، اور کمینہ سے مذاق نہ کروورنہ وہ تم
یرجری ہوجا کیں گے۔

امام غزالی کہتے ہیں: مذاق میں حدسے تجاوز کرنا یا اس پر مداومت ممنوع ہے، جہال تک مداومت کی بات ہے، تو وہ اس لئے کہ اس میں کھیل اور ہنسی میں مشغول ہونا ہے، اور فی نفسہ کھیل مباح ہے، لیکن اس پرمواظبت مذموم ہے اور جہال تک مذاق میں افراط (حدسے تجاوز کرنا) کی بات ہے تو اس سے کثر ت ضحک لازم آئے گا، اور زیادہ ہنسنا دل کومردہ کردیتا ہے، اور بعض حالات میں کینہ پیدا کرتا ہے اور ہیبت وقار کوختم کردیتا ہے، اگر ان امورسے کینہ پیدا کرتا ہے اور ہیبت وقار کوختم کردیتا ہے، اگر ان امورسے

# مزاح

#### تعريف:

ا- مزاح میم کے پیش کے ساتھ لغت میں مزح یمزح سے اسم ہے بعن: نداق کرنا ول لگی کرنا، المزاح میم کے کسرہ کے ساتھ مازحه کا مصدرہے بعنی دوافراد کا باہم ہنی نداق کرنا (۱)۔

اصطلاحی معنی: هزاح میم کے ضمہ کے ساتھ: دوسروں سے نرمی اورکشادہ چشمی کے ساتھ ملنا بغیراذیت پہنچائے ۔

# شرعی حکم:

۲- فداق کرنے میں شرعا کوئی قباحت نہیں ہے، جب کہ فداق کرنے والاحق کی رعایت رکھے، اور فداق میں سے گوئی کی کوشش کرے، فخش اور گندی باتوں سے اجتناب کرے، حضرت عبد اللہ ابن عمر سے روایت ہے کہ نبی کریم حیات نے ارشاد فرمایا: "إنبي الأمزح والا اقول إلا حقا" (میں مزاح توکرتا ہوں، کین صرف حق بولتا ہوں)۔

برکوی اور خادمی کا بیان ہے: قول یاعمل کے ذریعہ مزاح کے

<sup>(</sup>۱) بریقة محمود به فی شرح طریقة محمد به ۱۷/۷۱

<sup>(</sup>٢) الآداب الشرعيه ١٣٥/١٥-

<sup>(</sup>۱) لسان العرب\_

<sup>(</sup>٢) قواعدالفقه للبركتي ،ماده:"مزح" \_

<sup>(</sup>۳) حدیث: 'إني لأمزح ولا أقول.....' كى روایت الطبر انى نے "المعجم الکبیر "(۱۲/۱۳) میں كى ہے اور پیٹی نے مجمع الزوائد (۸۹/۸) میں اس كى اسادكوھن قرار دياہے۔

مذاق خالی ہوتو مذمومنہیں (۱)

#### قاضى كامذاق:

سا- حنفیہ کہتے ہیں جیسا کہ روضۃ القصناۃ میں ہے: قاضی کے لئے مناسب بیہ ہے کہ جب فیصلہ کے لئے بیٹھنے کا ارادہ ہوتو معتدل حالت میں نکلے، بھوکا نہ ہو، پیاسا نہ ہو، اور نہ زیادہ کھائے ہوئے کہ سانس لینے میں نہ بنے، ست نہ ہو، غصہ کی حالت میں فیصلہ نہ کرے، کسی فریق کے ساتھ مراق کی کرے اور نہ اس کے ساتھ سرگوثی کرے اور نہ کہ ساتھ سرگوثی کرے اور نہ کے ساتھ سرگوثی کرے اور نہ کے ساتھ سرگوثی کی دور نہ کی ساتھ سرگوثی کی دور نہ کی ساتھ سرگوثی کی دور نہ کی دور نے دور نہ کی دور نہ کی دور نہ کی دور نے دور نہ کی دور نہ

شافعیہ کہتے ہیں: قاضی پر واجب ہوگا کہ دونوں فریق کے ساتھ برابری کا معاملہ کرے، اکرام وغیرہ کے ذریعہ کسی ایک کو دوسرے پرتر جیج نہدے اور نہ ہی اس سے مذاق کرے۔

حنابلہ کا مذہب یہ ہے کہ قاضی کے لئے مسنون یہ ہے کہ کسی فریق سے ہنسی مذاق نہ کرے، اس لئے کہ اس سے فریقین کے دل سے قاضی کی ہیب دور ہوجائے گی

#### مذاق كرنے والے كے تصرفات:

۳- ندان کرنے والے کے قولی تصرفات نافذ ہوں گے، لہذااس کی طلاق اور دیگر قولی تصرفات ظاہر اور باطن میں نافذ ہوں گے (۳)، اس لئے کہ حدیث میں آیا ہے: "ثلاث جدھن جد وھز لھن جد: الطلاق والنکاح والرجعة" (تین چیزیں ایسی ہیں جن کی

(۳) تخفة الحتاج ۸ر۲۹، روضة الطالب ۱۸۱۳، مغني الحتاج ۲۸۸۳، مواهب الجليل ۱۲۸۴، روالحتار ۱۲۸۲، ۲۲۲ س۲۳.

سنجیدگی، سنجیدگی اور مذاق بھی سنجیدگی ہے، اور وہ طلاق، نکاح اور (۱) رجعت ہیں)اور ایک روایت میں: "عتق" ہے۔

حدیث بالا میں تین چیزوں تخصیص کے ساتھ ذکر کیا گیاہے، کیونکہ شرم گاہ کا معاملہ مؤکدہے، اور شارع نے عتق پر زور دیاہے، ورنہ تو تمام تصرفات ایسے ہی ہیں۔

شافعیہ کہتے ہیں: اصح قول کے مطابق ہزل کی حالت کے تمام تصرفات درست اور منعقد ہوتے ہیں (۲)۔

#### اقرار کے بعد مذاق کا دعوی:

۵-امام شافعی نے صراحت کی ہے کہ اگر کسی شخص نے کسی آ دمی کے لئے حق کا اقرار کیا، پھراس نے کہا: میں نے مذاق کیا، تواگر مقرلہ مقر کی بات کی تصدیق کرے، تواس کے لئے مال لینا حلال نہ ہوگا، اور اگر اس کے مذاق کی تکذیب کرے، اور اس کے زعم میں وہ اپنے اقرار میں صادق تھا، تو اس کے لئے مال لینے کی گنجائش ہے، اور اگر اسے شک ہوتو ہمارے خیال میں تو قف بہتر ہوگا

### سیع میں مذاق کا دعوی کرنا:

٢ - ما لکيه کهتے ہيں: اگر بائع نے کہا: ميں اپنا سامان تم سے اسنے ميں

<sup>(</sup>۱) إحياء علوم الدين للغز الى ١٢٦٣ \_

<sup>(</sup>۲) روضة القصاة للسمناني ار۹۲، ۹۷، نهاية المحتاج ۲۴۸/۸ كشاف القناع ۲روسه

<sup>(</sup>۱) حدیث: "ثلاث جدهن جد وهزلهن جد....." کی روایت ابوداؤد (۲ / ۱۳۳۲) اورتر ندی (۳۹۰/۳) نے کی ہےاورتر ندی نے کہا: "حدیث صحح" ہے۔ اور دوسری روایت کی تخریخ آئی ابن عدی نے کائل (۲۰۳۳) میں کی ہے، اور اسے ضعیف قراردیا ہے، حافظ ابن حجر التخیص الحبیر (۲۰۹/۳) میں فرماتے ہیں: "عتاق "کے بدلہ" الموجعة "مروی ہے، اور یہی مشہور ہے۔

<sup>(</sup>۲) تخفة الحتاج ۲۸۸، روض الطالب ۱۲۸۳، مغنی الحتاج ۱۸۸۳، مواہب الجلیل ۱۹۸۳، م

<sup>(</sup>۳) الأم للشافعي ٤/١٧\_

# مزاحمت

#### تعريف:

ا- مزاحمة مفاعلت کے وزن پرہے، لغت میں اس کامفہوم ہے کسی جگہ وغیرہ کے لئے ایک دوسرے کو ڈھکیلنا، کہاجا تا ہے: زحمته زحما: میں نے فلال کو دھکا دیا اور اس پرمجلس کو تنگ کر دیا بؤحم القوم بعضهم بعضا: باہم ایک دوسرے کو ڈھکیلنا، اسی سے بطور استعاره بولا جا تا ہے: تزاحم الغرماء علی مال المدین المفلس: مفلس (جس کو قاضی نے دیوالیہ قرار دیدیا ہو) مقروض کے مال پر قرضخواہ ایک دوسرے پرٹوٹ پڑے۔ قرضخواہ ایک دوسرے پرٹوٹ پڑے۔ اصطلاحی معنی لغوی معنی سے علاحد فہیں ہے اللہ المعلی سے علاحد فہیں ہے اللہ المعلی سے المعلی سے سے علاحد فہیں ہے اللہ المعلی سے علاحد فہیں ہے اللہ المعلی سے علاحد فہیں ہے اللہ المعلی سے المعلی سے علاحد فہیں ہے اللہ المعلی سے علاحد فہیں ہے اللہ المعلی سے علاحد فہیں ہے اللہ المعلی سے اللہ المعلی سے علاحد فہیں ہے اللہ المعلی ہے اللہ المعلی سے علاحد فہیں ہے اللہ المعلی ہے اللہ ہے ال

مزاحت سے متعلق احکام: مزاحت کے احکام جگہ اور موقع کے لحاظ سے مختلف ہیں ، اور حسب ذیل ہیں:

#### ركوع ميں مزاحمت:

۲- مالکید نے صراحت کی ہے کہ اگر کوئی مقتدی اپنے امام کے ساتھ رکوع کرنے میں مزاحمت میں پڑجائے حتی کہ مقتدی کے ادنی رکوع سے پہلے امام اپنا سررکوع سے اٹھا کر اچھی طرح اطمینان سے کھڑا یچتا ہوں یا یوں کہا: میں تمہیں اسے میں دیتا ہوں، مشتری نے رضامندی کا اظہار کیا، اس کے بعد بائع نے کہا: میراارادہ بیچنے کا نہیں تھا، بلکہ ثمن کا اندازہ کررہا تھا یااس نے کہا: میں مذاق کررہا تھا، یا اسی طرح کچھاور کہا، تو بائع سے قسم لی جائے گی کہ اس نے تیجے کے ایجاب کا ارادہ نہیں کیا تھا، بلکہ ثمن معلوم کررہا تھا یا مذاق کیا تھا، اگرفتم کھانے سے انکار کر ہے تو تیجے لازم نہیں ہوگی، اورا گرفتم کھانے سے انکار کرے تو تیجے لازم ہوجائے گی، اورا گراس نے صیغہ ماضی کا یوں استعمال کیا: میں نے بیسامان اسے میں بیچا، یا میں نے بیسامان اسے میں دیا، یا اس نے کہا: میں نے بیسامان اسے میں بیا، اوراس نے کہا میں نے بیع کا ارادہ نہیں کیا بلکہ نظر بائع نے انکار کیا، اوراس نے کہا میں نے بیع کا ارادہ نہیں کیا بلکہ مذاق کیا تھا، تو بائع کا قول معترنہیں ہوگا، اور نے لازم ہوجائے گی

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير ،جوا ہرالإ كليل ار ۲۹\_

ہوجائے تو اگراییا پہلی رکعت میں ہوا، تو مقتری امام کی اتباع رکوع اور رکوع سے الحروع سے الحصے میں نہیں کرے گا، بلکہ جب امام نے رکوع سے سر اٹھالیا اور سیدھا کھڑا ہوگیا، تو مقتری اس رکوع کوچھوڑ دے گا، جواس سے امام کے ساتھ اس ممل میں منتقل ہوجائے گا جس پر امام ہے، لہذا سجدے میں چلاجائے گا اگر امام سجدے میں مشغول ہو، اور امام کے سلام پھیرنے کے بعد ایک رکعت سجدے میں مشغول ہو، اور امام کے سلام پھیرنے کے بعد ایک رکعت پڑھے گا، اور اگر امام کی مخالفت کی اور رکوع کر لیا اس کے بعد امام سے ملا تو اس کی نماز باطل ہوجائے گی، اگر اس نے اسے ایک رکعت شار کیا اس لئے کہ بیامام کی نماز کے اندر رہتے ہوئے ہی چھوٹی ہوئی نماز کو اداکرنا ہے۔

اگر امام کے ساتھ رکوع نہ پانے کا واقعہ دوسری رکعت میں مذکورہ تفصیل کے ساتھ پیش آئے، تو پہلے رکوع کرلے گا، اس کے بعدام جس حالت میں ہو، ہوجہ ہیں ہو، یا دوسجدوں کے درمیان جلسہ میں ہو دو باشریک ہوجائے گا، تا کہ امام کے ساتھ پہلی رکعت کو پاکراپنی افتداء ثابت کرے جب تک کہ امام نے سجدہ سے سرنہ اٹھالیا ہولیا تی افتداء ثابت کرے جب تک کہ امام نے سجدہ سے سرنہ اٹھالیا ہولیا تی افتداء ثابت کرے جب تک کہ امام کے درمیان ہو یا یقین ہو کہ امام کو پہلے سجدہ میں، یا دوسجدوں کے درمیان جلسہ میں پالے گا، اور دوسرا سجدہ امام کے ساتھ کرے گا، یا امام کے دوسر سجدہ کے ساتھ بی پہلا سجدہ کرے گا اور امام کے اٹھنے کے بعد بید دوسرا سجدہ کرے گا اور امام کے اٹھنے کے بعد بید دوسرا سجدہ کرے گا، اگر مقتدی کو الیہا خیال یا گمان ہوتو امام کے ساتھ شامل ہوجائے ،لیکن امام دوسر سے بجدہ سے سراٹھا لے اور بیہ اس میں شامل ہوجائے گا، اور امام کے ساتھ شامل میں شامل ہوجائے گا، اور امام کے سلام پھیرنے کے بعد میں ہواس میں شامل ہوجائے گا، اور امام کے سلام پھیرنے کے بعد میں ہواس میں شامل ہوجائے گا، اور امام کے سلام پھیرنے کے بعد ایک رکھت کی قضا کر ہے گا۔

(۱) جواہرالإ کلیل ار ۲۹۔

اگر مقتدی کو گمان ہو کہ اگر وہ رکوع میں مشغول ہوگا تو امام کو دوسری رکعت کے سجدہ میں نہیں پاسکے گا، تو وہ رکوع کوترک کردے گا اور امام کے سلام پھیرنے کے بعد چھوٹی ہوئی رکعت کی قضاء کرلے گا اور امام

#### سجده میں مزاحمت:

سا- جمهور فقهاء حنفیه، شا فعیه اور حنابله کهتے ہیں: اگر بھیڑی وجہ سے مقدی کے لئے زمین اور زمین جیسی چیز پر سجدہ کرنا دشوار ہوجائے اور اس کے لئے کسی چیز پر سجدہ کرنا ممکن ہو، انسان ہو یا کوئی اور سامان یا کوئی اور چیز تو وجو بی طور پر اسی طرح سجدہ کرے گا، اس لئے کہ حضرت عمر گا اثر ہے: ''إذا اشتد الزحام فلیسجد أحد کم علی ظهر أحیه '' (جب سخت اثر دہام ہوتو چاہئے کتم میں سے ہرکوئی اپنے بھائی کی پشت پر سجدہ کر لے)، اس کے لئے اجازت لینے کی ضرورت نہیں، کیونکہ بیدایک معمولی سی چیز ہے اور ایسی چیز میں توسع مرا جاتا ہے، اور چونکہ فرض سجدہ اداکر نے پر اسی صد تک قادر ہے، اس لئے اتنا کرنا واجب ہے، اگر نہیں کرے گا تو بلا عذر امام کی متابعت برک کرنے والا ہوگا ''')۔

شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب یہ ہے کہ اگر انسان کی پشت یا اس کے قدم پر بھی سجدہ کرناممکن نہ ہو، تو عذر کے زوال کا انتظار کرے گا، اشارہ سے سجدہ نہیں کرے گا۔ کیونکہ صحیح طور پر سجدہ کرنے پر قادر ہے،

<sup>(</sup>۱) جواہرالاِ کلیل ار ۲۹۔

<sup>(</sup>۲) حديث عمر عن سيار بن المعرور قال: "سمعت عمر رضي الله عنه يخطب وهو يقول إن رسول الله عَلَيْكُ بنى هذا المسجد و نحن معه المهاجرون الأنصار، فإذا اشتد الزحام فليسجد الرجل منكم على ظهر أخيه" كى روايت احمد (مند ۱۸۲۱) اور بيمق (سنن ۱۸۲۲) اور بيمق (سنن ۱۸۲۲۸)

<sup>.</sup> (۳) رداکمتا را ر ۳۸ سومغنی اکمتاح ار ۲۹۸ ، آمغنی ۲ رسوس ۱۳ س

پھرا گر دوسری رکعت میں امام کے رکوع کرنے سے پہلے سجدہ کرنے یرقا در ہوا، تو عذر زائل ہوجانے کی وجہاس وقت وجو باسجدہ کرےگا، اگرسجدہ سے سراٹھا یااورامام قیام میں ہے تو جتناسورہ فاتحہ پڑھ سکتا ہے يرُ هے گا ، اگر بالفرض اتنا وقت نہيں ملا كەسورۇ فاتچە يرُھ سكے، تو وہ مسبوق کی طرح ہے، اور سورہ فاتحہ پوری کرنے سے پہلے امام رکوع میں چلا گیا تو بیجی امام کے ساتھ رکوع میں چلا جائے گا،اور پہلے سے شامل نەربىنا نقصان نېيى ئېنچائے گا، كيونكە دە عذركى وجەسے تھا،اور اگر مقتدی نے سجدہ سے سراٹھایا اور امام رکوع میں ہے تو امام کے ساتھ رکوع میں جلا جائے گا اور وہ مسبوق کے تکم میں ہوگا ،اس کئے کهامام کوکل قراءت میں نہیں یا یا ۔

اگر اس کاامام دوسری رکعت میں رکوع سے فارغ ہوگیاتھا، البته سلامنهيں چھيرا تھا تو امام جس حالت ميں ہووہ اسى حالت ميں مسبوق کی طرح اس کی موافقت کرے گا، پھرامام کے سلام پھیرنے کے بعد چھوٹی ہوئی ایک رکعت مسبوق کی طرح پڑھے گا، اگراس کے سجدہ پرقادر ہونے سے پہلے امام نے سلام پھیردیا تواس کی وہ رکعت فوت ہوگئی ، اب اگر وہ جمعہ کی نماز تھی تو وہ ظہر کی نماز پوری پڑھے گا ، اس کئے کہا ہے ایک رکعت پوری نہیں مل سکی اور اگروہ رکوع نہ کرسکا یہاں تک کہ امام اگلی رکعت کے رکوع میں چلا گیا تو پیجھی اس ظاہر حدیث کی وجہ سے امام کی متابعت میں رکوع میں چلا جائے گا، ''إنما جعل الإمام ليؤتم به فإذا ركع فاركعوا" (امام الى لت بنا یا گیا تا کهان کی اقتداء کی جائے ، جب رکوع کرے توتم لوگ رکوع كرو)،اورچونكهامام كى متابعت زياده مؤكد ہے،اسى وجه سے مسبوق امام کی اتباع کرے گا اور قراءت و قیام ترک کردے گا، اوراس کا

رکوع اول شار ہوگا ،اس لئے کہاس نے رکوع اس وقت کیا جب اس کا معتبر وقت تھا، پس اس کی رکعت پہلی رکعت کے رکوع اور دوسری رکعت کے سجدہ سے مرکب ہوئی اور وہ امام کے سلام پھیرنے کے بعد ایک رکعت کی قضا کرے گا ،اس کی نماز جمعہ درست ہوجائے گی ،اگر جمعه کی نماز ہو، کیونکہ حدیث شریف میں آیا ہے:"من أدرك من الجمعة ركعة فليصل إليها أخرى"(١) (جس في جمع كايك رکعت یائی، تو جاہئے دوسری رکعت اس کے ساتھ ضم کر کے بوری کرے)،اس صورت میں اس نے ایک رکعت پالیا، دوسری رکعت امام کے سلام پھیرنے کے بعد بوری کرے گا، اگراس نے اپنی نماز کی ترتیب کے لحاظ سے سجدہ کیا پیرجانتے ہوئے کہ امام کی اتباع اس کے لئے واجب ہے، تواس کی نماز باطل ہوجائے گی (۲)

ما لکیہ کہتے ہیں:اگر پہلی رکعت پااس کےعلاوہ کسی اور رکعت کا ایک سجدہ یا دوسجد نہیں کرسکا کہ امام اگلی رکعت کے قیام کے لئے کھڑا ہو گیا،اگراسے یقین یا گمان ہو کہا گرسجدہ کرنے میں مصروف ہوگا تو امام اگلی رکعت کے رکوع سے سراٹھالے گا، یا اسے اس میں شک ہوتو اس پر واجب ہے کہ ایک سجدہ یا دونوں سجدے کوترک کردے اور امام جس حالت میں ہے اس میں اس کی متابعت کرے، اگراس نے اپناسجدہ کرلیا پھرامام سے ملا ،توالیی صورت میں اگراس نے امام کورکوع میں پالیا، تواس کی وہ رکعت صحیح ہوجائے گی، ورنہ باطل ہوجائے گی، اورامام کے سلام کے بعد ایک رکعت کی قضا کرے گا، ورنہ سجدہ کرے گا، اگریہ سمجھتا ہوکہ اگر وہ سجدہ کرے گا تو امام سے دوسری رکعت شروع کرنے سے پہلےمل جائے گا،لیکن اگر

<sup>(</sup>۱) مغنی اختار ۶۱ر ۲۹۸، ۲۹۹ امغنی ۲ر ۱۳ ۱۳ ۱۳ ۱۳ ۱۳ ۱۳ ۱۳ ۱۳ ۱۳

<sup>(</sup>٢) حديث: "إنما جعل الإمام ليؤتم به ....." كي روايت بخاري (فتح الباري ۲ر ۱۸۳) اورسلم (۱ر ۴۰۸) نے حضرت عائش اورانس سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حديث: "من أدرك من الجمعة ركعة فليصل إليها أخرى"كي روایت حاکم نے متدرک (۲۹۱۷) میں حضرت ابوہریرہؓ سے کی ہے اور ذہبی نے اس کوشیح قرار دیا ہے۔ (۲) مغنی الحمتا جار ۲۹۹،۲۹۸، المغنی ۲ر ۱۵،۳۱۳،۳۱۳ سے

اس کا گمان ناکام ثابت ہوا لینی امام نے اس کے بغیر دوسری رکعت شروع کردی تو اس کی پہلی رکعت باطل ہوجائے گی، کیونکہ اس نے مطلوبہ طریقہ پرسجدہ نہیں کیا، اور دوسری رکعت بھی باطل ہوجائے گی کونکہ اس نے تام کورکوع میں نہیں پایا، اگر وہ سجدہ اس لئے ترک کردے کہ اس کوامید نہ ہوکہ امام کوسجدہ میں پاسکتا ہے اور امام سے ل کردے کہ اس کوامید نہ ہوکہ امام کوسجدہ میں پاسکتا ہے اور امام سے ل کردے کہ اس حال میں جس میں امام ہے اور امام کے سلام کے بعد ایک رکعت کی اضافہ کی وجہ سے سجدہ کرعت کی اضافہ کی وجہ سے سجدہ سجدہ کے ترک کا یقین ہو، اگر شک ہوتو سلام کے بعد جب کہ اس سجدہ کرے گا، اس لئے کہ ایک رکعت کی زیادتی کا اختال ہے، جسے سجدہ کرے گا، اس لئے کہ ایک رکعت کی زیادتی کا اختال ہے، جسے وہ امام کے بعد امام کے بعد کہ ایک رکعت کی زیادتی کا اختال ہے، جسے وہ امام کے سلام کے بعد ادا کرتا ہے۔

مدونہ میں ہے: جس شخص کو جمعہ کے دن لوگوں کی بھیڑکی وجہ
سے امام کے ساتھ پہلی رکعت کا رکوع کرنے کے بعد سجدہ کا موقع خیل
سکا یہاں تک کہ امام نے دوسری رکعت کا رکوع کیا ، امام مالک
فرماتے ہیں: میرے خیال میں وہ سجدہ نہیں کرے گا بلکہ دوسری رکعت
کا رکوع امام کے ساتھ کرے، پہلی رکعت کورد کردے اور اس کے
ساتھ ایک رکعت کا اضافہ کرے گا، امام مالک مزید فرماتے ہیں:
جس نے جمعہ کے دن ایک رکعت پائی پھرامام کے ساتھ پہلے رکوع
کے بعدلوگوں کی اس قدر بھیڑ ہوگئی کہ سجدہ کرنے پر قادر نہ ہوسکا یہاں
تک کہ امام نماز سے فارغ ہوگیا، تو وہ ظہر کی چار رکعت کا اعادہ
کرے گا اور اگر امام کے ساتھ پہلی رکعت کے رکوع کرنے کے بعد
کو دوسری رکعت کا رکوع کیا تو امام مالک فرماتے ہیں کہ وہ سجدہ نہیں
کے دوسری رکعت کا رکوع کیا تو امام مالک فرماتے ہیں کہ وہ سجدہ نہیں

کردےگا،امام مالک فرماتے ہیں:اگراپیا ہوا کہ جمعہ کے دن لوگوں کازبردست از دحام ہوا،جس کی وجہ ہے کسی نے امام کے ساتھ رکوع کرلیا ،لیکن سجدہ نہ کرسکا اور امام سجدہ کرکے کھڑا ہوگیا تو وہ امام کی اتباع کرے گا جب تک کہ اسے امام کے دوسری رکعت کے رکوع کرنے کا اندیشہ نہ ہو، ابن قاسم کا بیان ہے: اگر بیراندیشہ ہو کہ امام دوسری رکعت کا رکوع کرلے گا،تو وہ فوت شدہ کورد کردے اور امام کے ساتھ داخل ہوجائے ، اور اگر کسی نے امام کے ساتھ جمعہ کی پہلی رکعت مع دونوں سجدے کے بڑھ لیا،اس کے بعدلوگوں کی بھیٹر ہوگئی کہ امام کے ساتھ دوسری رکعت پڑھنے پر قادر نہ ہوسکا، یہاں تک کہ امام اپنی نماز سے فارغ ہوگیا، امام مالک کہتے ہیں: اسی نمازیر بناء کرے گا اور ایک رکعت اضافہ کرکے جمعہ کی نماز پوری کرے گا، ابن قاسم کہتے ہیں، امام مالک نے فرمایا: اگر لوگوں کی اتنی بھیٹر ہوگئی کہ دوسر ہے مصلی کی پشت پرسجدہ کرنے کے علاوہ کوئی چارہ کارنہیں، تو نماز کا اعادہ کرے گا۔امام مالک سے دریافت کیا گیا: کیا وقت کے اندراعادہ کرے گا یاوقت گذرنے کے بعد اعادہ کرے گا؟ امام مالک نے جواب دیا: اعادہ کرے گا گووقت گذرنے کے بعد ہو (۱)

#### ا ژدهام میں موت:

۷ - بھیڑ میں موت واقع ہوجائے تواس کولوث قرار دینے میں فقہاء کا ختلاف ہے۔

ما لکیہ کہتے ہیں: بھیڑ میں موت کولوث قرار نہیں دیا جائے گا کہ قسامہ واجب ہو، بلکہ خون رائےگاں جائے گا، ایساہی حنابلہ کا قول ہے، لیکن حنابلہ خون کورائےگاں قرار دیتے ہیں اور بیت المال میں دیت

<sup>(</sup>۱) جواہرالاِ کلیل ار۲۹،۰۷۹\_

لازم قراردیتے ہیں، یہی اسحاق بن را ہو بیکا قول ہے، ایسا ہی حضرت علی اور حضرت عمر اسے منقول ہے '' یونکہ مروی ہے کہ میدان عرفه میں لوگوں کی بھیڑ میں ایک مقتول پایا گیا، اس کے رشتہ دار حضرت عمر فی خرمایا کہ قاتل کے خلاف بینہ پیش کرو، اس پر حضرت علی نے فرمایا: اے امیر المونین ، کسی مسلمان کا خون ٹالا نہیں جائے گا اگر اس کے قاتل کا علم ہو، ورنہ بیت المال سے اس کی دیت نکالیں ''

شافعیہ فرماتے ہیں: جب محصورین کی جماعت ایک تنگ مقام میں جمع ہوجائیں، جیسے مسجد میں عید یا جمعہ کے دن، یا خانہ کعبہ کے دروازہ پر پھراس بھیڑ میں کوئی مقتول پایا گیا، تو بہی لوث ہے، اس کی وجہ سے مقتول کے ورثہ کے لئے قسامہ کاحق ہوگا، کیونکہ غلبہ ظن ہے کہ ان ہی لوگوں نے قتل کیا ہو، ان لوگوں کا مقتول کا دشمن ہونا شرط نہیں ہے، البتہ شرط یہ ہے کہ سب محصور ہوں اس طور پر کہ سب کا س

#### حجراسود کے استلام پر بھیڑ:

۵ - فقہاء کہتے ہیں: لوگوں کی بھیڑکی وجہ سے جمرا سود کا استلام دشوار ہوجائے تو دیکھا جائے گا کہ اگر تھوڑی دیر صبر کرے تو بھیڑ جھیٹ جائے گی، اور استلام ممکن ہوجائے گا توصیر کرے گا، اور اگر معلوم ہوکہ بھیڑ میں تخفیف نہیں ہوگی، تو لوگوں کو اذبت نہیں پہنچائے گا بلکہ استلام ترک کردے گا، اور جمر اسود کے رخ ہوکر ہاتھ اٹھا کر اشارہ استلام ترک کردے گا، اور جمر اسود کے رخ ہوکر ہاتھ اٹھا کر اشارہ

كرے گا پھراس كو چوم لے گا () ، كونكه سعيد بن ميتب نے حضرت عمر بن خطاب سے نقل كيا ، انہوں نے كہا كه رسول الله عليا الله علي ارشاد فرمايا: "يا عمر إنك رجل قوى لا تزاحم على الحجر فتؤ ذى الضعيف، إن وجدت خلوة فاستلمه وإلا فاستقبله فهلل و كبر "(1) (اے عمرتم طاقتور آدى ہو جمراسود پر مزاحمت نه كرو، ورنةم كمز وركواذيت پہنچاؤگ، اگر جگه خالى الى جائے تواسلام كروورنه جمراسودكا استقبال كرواور تهليل و تكبير كهو) \_

علماء کی ایک جماعت سے منقول ہے کہ حجر اسود پر مزاحمت افضل ہے، حضرت سالم بن عبداللہ سے مروی ہے کہ انہوں نے فرمایا: ہم لوگ حضرت ابن عمر سے مزاحمت کرتے تھے، اور اگر حضرت عبداللہ سے مزاحمت کرتے تھے، اور اگر حضرت عبداللہ سے اونٹ مزاحمت کرتا تو وہ اس سے مزاحم ہوتے۔

یہ تھم مردوں کے بارے میں ہے، جہاں تک عورتوں کی بات ہے، توان کے لئے اسلام اور تقبیل پیندیدہ عمل نہیں ہے، جب وہ ججر اسود کے محاذات میں آئیں تو اس کی طرف ہاتھوں سے اشارہ کریں ۔۔

<sup>(</sup>۱) شرح الزرقانی ۸ / ۵۴ ، المغنی ۸ / ۲۹ \_

<sup>(</sup>۲) حفرت عمر اور علی کے اثر کو ابن قد امد نے المغنی (۱۹۸۸) میں ذکر کیا ہے اور اس کی نسبت سنن سعید بن منصور کی طرف کی ہے بواسطہ ابر اہیم نحتی ، اور اس میں انقطاع ہے۔

<sup>(</sup>۳) مغنی المحتاج بهرااا،روض الطالب ۴ر۹۸\_

<sup>(</sup>۱) الحاوی الکبیر ۵۸۸۷،مغنی المحتاج ار۸۸۸، ابن عابدین ۲ر۱۲۹، المغنی المحتاج ۱۸۸۸، ابن عابدین ۲ر۱۲۹، المغنی سرو

<sup>(</sup>۲) حدیث: "یا عمر ، إنک رجل قوي لا تزاحم علی الحجر" کی روایت احمر مند (۱۸) اور بیهتی السنن الکبری (۸۰/۵) نے حضرت عمر بن الخطاب سے کی ہے۔

<sup>(</sup>٣) الحاوي الكبير ١٤٨٨٥\_

# ھے کے عوض کام کرے (۱)

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-مساقات:

۲ - لغوی اعتبار سے مساقات: ایک آدمی دوسرے آدمی سے کھجوریا انگور کے درختوں میں کام لے تا کہ وہ اس کی اصلاح کا کام کرے، اور اس کواس کے عوض میں پیداوار کا ایک متعین حصہ ملے گا۔۔

اصطلاحی معنی: زمین میں لگا ہوا متعین درخت جو پھلدار ہواسیا درخت کسی کودینا تا کہ وہ اس پرمحنت کر ہے اور اس کے پھل سے ایک مشترک متعین حصہ عوض کے طور پر لے

مزارعت اور مساقات کے درمیان تعلق یہ ہے کہ ان دونوں میں سے ہرایک کے اندرعامل کے لئے پیداوار میں سے ایک مشترک حصہ ہوتا ہے، البتہ مزارعت کھیتی پر ہوتی ہے، جیسے غلہ اور مساقات درخت پر ہوتا ہے، جیسے: کھجور کے درخت۔

#### ب-اجاره:

سالفت میں اجارہ اجرت کا نام ہے، اور وہ مزدور کا کرایہ ہے، مبرد سے منقول ہے، کہاجا تا ہے: أجر و آجر إجاراً و إجارة: بدلددينا مزدوري دينا، اس اعتبار سے" اجارة" مصدر ہوگا، يد لغوى معنى اصطلاحي معنى كے مطابق ہے۔

اجارہ کی اصطلاحی تعریف جیسا کہ فقہاء نے بیان کی ہے: وہ عقدمعاوضہ ہےجس میں عوض کے بدلہ منفعت کا مالک بنایاجا تاہے۔

# مزارعت

#### تعريف:

ا-مزارعة: لغت ميں زرع سے ماخوذ ہے، زرع الحب زرعا وزراعة: نَحَ بُونا، الأرض جوتنا، زرع الله الحوث: اگانااور برطانا، زارع مزارعة: بٹائی پرمعالمہ کرنا ۔

مزادعة: زمین کی بعض پیداوار پرمعامله کرناہے ۔ فقہاء نے مزادعت کی گئ اصطلاحی تعریفیں کی ہیں: حنفیہ نے اس کی بی تعریف کی ہے: بعض پیداوار پر کھیتی کا معاملہ کرنا ۔۔

مالکی تعریف کرتے ہیں: مزارعت بھیتی میں شرکت ہے ''۔ شافعیہ کے نزدیک زمین پراس کی بعض پیداوار کے عوض ایسا معاملہ جس میں بچھا لک کی طرف سے ہو <sup>(۵)</sup>۔

حنابلہ کے نزدیک زمین اور دانہ ایسے شخص کودینا جو کھتی کرے اورنگہبانی کرے، یا مزروع (بویا ہوا کھیت، کھیت میں لگی ہوئی کھتی) حوالہ کرنا تا کہ اس پر اس کی پیدا وار میں سے ایک مشترک متعین

<sup>(</sup>۱) منتهی الإرادات ارا۷۲، نیز دیکھئے: کشاف القناع ۵۳۲/۳، المغنی ۱۹۱۲/۵

<sup>(</sup>۲) مختارالصحاح ـ

<sup>(</sup>۳) منتهی الإرادات لا بن النجار ارا ۲۸ م

<sup>(</sup>۱) المعجم الوسيط ،لسان العرب ،المصباح المنير -

<sup>(</sup>۲) الشرح الصغير ۱۲۹۳ م

<sup>(</sup>٣) تكملة البحر الرائق ١٨١٨، ، تين الحقائق للربلعي ٢٧٨، ردالحمار (٣) ٢٧٩٧، المبسوط ٢٣/٤، بدائع الصنائع ٢٦/ ١٤٥، الهدامة مع تكملة الفتح ٢٨٩٧، الفتاوي الهندمه ١٣٥٥.

<sup>(</sup>۴) حاشية الدسوقى ٣٧٢/٣ـ

<sup>(</sup>۵) مغنی الحتاج ۲ر۲۴ سط بعة البانی الحلبی \_

د يكفئے: اصطلاح (اجارة فقره/١٠١)\_

اجارہ اور مزارعت کے درمیان ربط بیہ ہے کہ مزارعت اجارہ کا فرع ہے، البتہ اجارہ میں اجرت کی مقدار متعین ہوتی ہے، اور مزارعت میں پیداوار کا ایک حصہ اجرت ہوتا ہے۔

# مزارعت كاحكم:

۷۶ - مزارعت کے حکم کے بارے میں فقہاء کے دور جھانات ہیں:
مالکیہ ، حنابلہ امام ابو یوسف اورامام محمد ، حنفیہ کے
یہاں اسی پرفتوی ہے کے نزدیک عقد مزارعت جائز ومشروع ہے،
اسی کے قائل سعید بن مسیّب، طاؤوس، عبدالرحمٰن بن اسود، موسی بن
طلحہ، زہری، عبدالرحمٰن بن ابی لیلی اوران کے صاحبز ادہ ہیں، ایساہی
حضرت ابن عباس ﷺ ہے ایک قول متقول ہے ۔

یمی رائے حضرت معاقر مسن ،عبد الرحلٰ بن یزید،سفیان قوری،اوزاعی،ابن منذر،اسحاق اوردوسر علماء کی ہے۔
ان حضرات نے اس سلسلہ میں سنت ، اجماع اور قیاس سے

ان حضرات نے اس سلسلہ میں سنت ، اجماع اور قیاس سے استدلال کیا ہے۔

چنانچ حضرت ابن عمر سے روایت ہے: "أن رسول الله عَلَيْنِهُ عامل أهل خيبر بشطر ما يخرج منها من ثمر أو

(۱) حاشية الدسوقي ۳۷۲ سالخرشي ۲۸ ساسه

- ... (۲) المغنی ۱۹۱۸م، منتبی الإرادات ارا۷م، القنع ۱۹۱۷، کشاف القناع ۵۳۲/۳، زادالمعادلا بن القیم سر ۱۹۳۳.
- (۳) بدائع الصنائع ۲۷۵۱، تنبین الحقائق ۲۷۸۷، تکملة البحر الرائق ۸۱۷۸، ردالحتار ۲۷۵۷، المبسوط ۲۳۸۷، الفتادی الهندیه ۲۳۵۷، طاشه سعدی جلبی مع تکملة الفتاد ۹۲۷۸-
  - (۴) المغنی۵/۱۶۱۹\_
  - (۵) المحلی ۲۱۷/۸ صحیح مسلم ۱۱۰-۱۳

ذرع " (رسول الله عليه في الله عليه في بيداوار پهل يا كورى بيداوار پهل يا كهي مين سے ايك حصه پرمعامله كيا تھا)۔

جہاں تک اجماع کی بات ہے، توصحابہ کا قول اور عملا دونوں اعتبار سے مزارعت کی مشروعیت پر اجماع ہے، اس میں کسی کا اختلاف منقول نہیں ہے ۔۔۔

مزارعت کی مشروعیت پرتوارث چلاآ رہاہے،اس پرسلف اور خلف سب کاعمل رہاہے،کسی نے نکیز نہیں کی

جہاں تک قیاسی دلیل کی بات ہے، تو وہ کہتے ہیں: یہ ایک عقد شرکت ہے، اس میں ایک شریک کی طرف سے مال یعنی زمین ہوتی ہے، اور دوسرے شریک کی طرف سے عمل زراعت ہوتا ہے، لہذا مضاربت پر قیاس کرتے ہوئے درست ہوگا، کیونکہ دونوں کے درمیان امر مشترک (علت مشترکہ) دفع حاجت ہے، اس لئے کہ صاحب مال بعض مرتبہ کام سے ناواقف ہوتا ہے، اور جو شخص کام سے واقف ہوتا ہے، اور جو شخص کام سے واقف ہوتا ہے، اور جو شخص کام سے واقف ہوتا ہے، الہذا ضرورت متقاضی ہوئی کہ بیعقد مضاربت ومزارعت ما لک اور عامل کے درمیان منعقد ہوئی۔

امام ابوحنیفہ اور امام زفر دونوں حضرات کے نزدیک عقد مزارعت مطلق نادرست ہے، اس سلسلہ میں انہوں نے سنت اور قیاس سے استدلال کیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "أن رسول الله عَلَيْكَ "عامل أهل خيبر، بشطر ما يخرج منها....." كى روايت بخارى (فتح البارى ۱۰/۵) اورمسلم (۱۱۸۲/۳) نے كى ہے۔

<sup>(</sup>۲) المغنی۵ر۱۱۸م\_

<sup>(</sup>۳) بدائع الصنائع ۲۷۸ ۱۵ تبیین الحقائق ۲۷۸۸\_

<sup>(</sup>۴) تبيين الحقائق ۲۷۸۶۵، تكملة البحرالرائق ۱۸۱۸، رد المحتار ۲۷۵۷، المبسوط ۲۷۷۷۱،الهداية مع تكملة الفتح ۶۹ سر ۴۹۳۸

چنانچ حضرت رافع بن خدت استمروی ہے کہ ہم لوگ رسول اللہ علیہ کے زمانہ میں مخابرہ کا معاملہ باہم کرتے، راوی کہتے ہیں کہ ان کے بعض کیا ان کے پاس آئے، اور فرمایا: رسول اللہ علیہ کہ ان کے بعض کیا ان کے پاس آئے، اور فرمایا: رسول اللہ علیہ نے ایک ایسے کام سے ہم لوگوں کوروک دیا جس میں ہمارے لئے نفع تھا، کین اللہ تعالی اور اس کے رسول علیہ کی اطاعت میں ہمارے لئے زیادہ سے زیادہ فائدہ ہے، راوی کہتے ہیں: ہم لوگوں نے پوچھا: وہ کیا ہے؟ انہوں نے کہا کہ رسول اللہ علیہ نے ارشاد فرمایا: "من کانت له اُرض فلیز رعها اُو فلیز رعها اُخاہ، فرمایا: "من کانت له اُرض فلیز رعها اُو فلیز رعها اُخاہ، ولا یکاریها بثلث ولا بربع ولا بطعام مسمی" ((جس کے پاس زمین ہو، چاہئے کہ وہ خود اس میں گئی کر ے، یا اپنے بھائی سے گئی کرائے، پیداوار کی تہائی اور چوتھائی اور متعین غلہ پر کراہے پر سے کے پاس زمین غلہ پر کراہے پر سے کے کارے، پیداوار کی تہائی اور چوتھائی اور متعین غلہ پر کراہے پر دے)۔

جہاں تک قیاس کی بات ہے تو وہ دوطرح سے ہے:

اول: "أن النبي عَلَيْكُ نهى عن قفيز الطحان"

(رسول الله عَلَيْكَ نَ قفيز طحان سے منع فرما یا)، بعض پیداوار کے عوض کھیت کا اجارہ ( مزارعت )، اس کے معنی میں ہے اور منہی عنہ (جس سے روکا گیا) جائز نہیں ہوتا ہے، لہذا بعض پیداوار کے عوض کھیت کا اجارہ مشروع نہیں ہوگا۔

دوم: بعض پیداوارنصف، ثلث، ربع اوراس کے مانند کے عوض اجارہ بدل مجہول یا معدوم کے بدلہ اجارہ ہے، اور بید درست

نہیں ہے ۔

امام مالک اس طرف گئے ہیں کہ زمین بطور مزارعت دینا درست نہیں ہے، اللہ کہ زمین اور درخت دونوں ہوں تو درختوں کے درمیان پڑتی زمین کی مقدار پوری زمین کے ثلث کے بقدر ہو، اور درخت میں مصروف زمین پوری زمین کے دوثلث کے برابر ہو، توالی صورت میں ثلث، ربع اور نصف پیداوار پر مزارعت کے لئے زمین دینا درست ہے، جبیا کہ ان ہی مقداروں پر درخت کو دینا صحح ہے۔

ابن رشد کابیان ہے کہ امام مالک نے فرمایا: جب زمین پھل کے تابع ہو، اور پھل اس سے زیادہ ہوتو اسے مساقات میں شامل کرنے میں کوئی مضا نقت نہیں، خواہ پھل میں سے کسی حصہ کی شرط لگایا ہو، اس حصہ کی حدید ہے کہ وہ ثلث یا اس سے کم ہو، لین کا کرایہ ثلث پھل یا اس سے کم ہو، زمین کا مالک اپنے لئے زمین کا کرایہ ثلث پھل یا اس سے کم ہو، زمین کا مالک اپنے لئے بیاض (یعنی درختوں کے درمیان پڑتی زمین) کی شرط لگائے تو بہ شرط لگانا درست نہیں ہوگا، کیونکہ بیاضافہ زیادہ ہے جواپنے لئے خاص کیا لگانا درست نہیں ہوگا، کیونکہ بیاضافہ زیادہ ہے جواپنے لئے خاص کیا ہوں۔

شافعیہ نے اس شرط کو تھجور اور انگور کے باغ والی زمین میں درست قرار دیا ہے جب کہ زمین کا بیاض اقل ہو، اگر اکثر ہوتو بھی اصح قول پر درست ہیں، البتہ درخت و باغ سے خالی زمین میں مطلق ناجائز قرار دیا ہے '' ، جبیبا کہ امام

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من کانت له أرض فلیزرعها أو فلیزرعها أخاه....."کی روایت مسلم (۱۸۱۳) اور ابوداؤد (۱۸۹/۳) نے کی ہے اورالفاظ ابوداؤدکے ہیں۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "نهی عن قفیز الطحان" کی روایت بیهی نے اسنن الکبری (۲) حدیث: "نهی عن قفیز الطحان" کی روایت بیهی نے اسنن الکبری (۳۹/۵) نے کی ہے، اور امام ذہبی نے اس کومیزان الاعتدال (۳۰۲/۳) میں لکھا ہے کہ پیمنکر حدیث ہے، اس کے راوی غیر معروف ہیں۔

<sup>(</sup>I) بدائع الصنائع ۲۷۵۷، تبیین الحقائق ۲۷۸۷، تکملة البحر الرائق ۱۸۱۸\_

<sup>(</sup>۲) بداية الجبتهد ۲۷۲۲، المدونة الكبرى ۵۵۲/۹، الشرح الصغير بإمش بلغة السالک۲۷۰۲-

<sup>(</sup>۳) بدایة الجهّد ۲۷۲/۲\_

<sup>(</sup>۴) نهایة المحتاج ۲۳۵، ۲۳۷، مغنی المحتاج ۳۲۳، ۱۳۲۳، الأم سر ۲۳۳، المهذب للشیر ازی ۱ر ۳۹۳، ۱۳۹۳، حاشیة البجیری علی شرح منهج الطلاب ۱۲۲، ۱۹۳۱، روضة الطالبین ۱۸۸۵-

ابوحنیفہ،امام زفراورامام مالک کی رائے ہے۔

### مزارعت کی مشروعیت میں حکمت:

۵ - لوگوں کی حاجت کی وجہ سے مزارعت مشروع ہوئی ہے، کیونکہ مالکان زمین بعض اوقات بھیتی کرنے کی استطاعت نہیں رکھتے ہیں، جیسا کہ بعض مرتبہ زمین کوٹھیکہ پر دینا چاہتے ہیں، لیکن روپے کے عوض نہیں، بلکہ زمین کی پیداوار ہی کے ایک حصہ کے بدلہ، دوسری طرف مزدورلوگ بھیتی کرنا جانے اور چاہتے ہیں اوراس کے ضرورت مندہوتے ہیں، لیکن ان کے پاس نہ زمین ہوتی ہے اور نہ ہی اتنامال کہ زمین خرید سکیں اور مالک بن سکیں، لہذا شارع کی حکمت کا تقاضا کہ مزارعت جائز ہو، جیسا کہ مضار بت اور مساقات میں ہے، بیتھا کہ مزارعت جائز ہو، جیسا کہ مضار بت اور مساقات میں ہے، بلکہ مضار بت کی بہ نسبت مزارعت کی حاجت زیادہ ہے، کیونکہ دوسری چیزوں کے مقابلہ میں انسان کو بھیتی کی زیادہ ضرورت پڑتی ہے، کیونکہ دوسری اس سے انسان کو خوراک حاصل ہوتا ہے، اور اس لئے کہ زمین سے انسان کو خوراک حاصل ہوتا ہے، اور اس لئے کہ زمین سے انتفاع ممل کے بغیر ممکن نہیں، برخلاف مال کے ()

#### مزارعت کے ارکان:

Y - مزارعت کے ارکان وہی ہیں جوعام عقو دکے ہوتے ہیں۔
اور وہ مشروعیت کے قائلین جمہور فقہاء کے نزدیک یہ ہیں:
عاقدین ، کل عقد اور صیغہ عقد (عقد کے الفاظ) لینی ایجاب و قبول جو
فریقین کی رضامندی پر دلالت کرتے ہیں۔

حنفیہ کے نزدیک صرف صیغهٔ عقد (ایجاب وقبول)ارکان (۲) ہیں ۔

- (۱) المبسوط ۲۳ر۷۱، لمغنی ۵ر۲ ۲۸\_
- (۲) بدائع ۲۷۲۷، تبیین الحقائق ۵ر۲۷۸، تکملة البحرالرائق ۸ر۱۸۱، ہندیه ۲۳۵٫۵۔

حفیہ میں سے علامہ حسکنی کا بیان ہے: مزارعت کے ارکان چار ہیں: زمین، بیج عمل اور بیل (۱)

### مزارعت كى حقيقت:

2- عقد مزارعت کی حقیقت کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے، کیا بیا جارہ ہے، یا شرکت، یا دونوں کا مجموعہ؟

حنفیداس طرف گئے ہیں کہ مزارعت بحثیت اجارہ منعقد ہوتا ہے، اور تکمیل بحثیت شرکت ہوتی ہے، کیونکہ اس میں اجارہ اور شرکت کے معنی پائے جاتے ہیں۔

جہال تک اس میں اجارہ کے معنی کی بات ہے تو چونکہ اجارہ کسی شی کے عوض تملیک منفعت کا نام ہے، اور مزارعت بھی ایسا ہی ہے،
کیونکہ نی آگر مالک زمین کی طرف سے ہے تو عامل اس کے نیج کی نشو نما کے عوض زمین کے مالک کی طرف سے اپنی ذات کی منفعت کا مالک ہوتا ہے، اور اگر نیج عامل کی طرف سے ہے، تو مالک زمین اس کے نیج کی افزائش کے عوض عامل کی طرف سے اپنی زمین کی منفعت کا کے نیج کی افزائش کے عوض عامل کی طرف سے اپنی زمین کی منفعت کا مالک ہوتا ہے، پس مزارعت عامل کی طرف سے اپنی زمین کی منفعت کا مالک ہوتا ہے، پس مزارعت عامل کے لئے کر ایہ داری ہے، یا زمین کے لئے ، اور اجرت اس میں پیدا وار کا بعض حصہ ہے۔

جہال تک اس میں شرکت کے معنی کی بات ہے، تو چونکہ زمین کی پیداوار مالک زمین اور عامل مزارع (کھیتی کرنے والا) کے درمیان اس تناسب سے مشترک ہوتی ہے جو دونوں کے درمیان طے (۲) یا یا ہے ۔

مالكيدكا رجحان مير ہے كەمزارعت شركت ہے، اسى وجہ سے

<sup>(</sup>۱) روالحتار ۱۲۷۸ ۲۲۲

<sup>(</sup>۲) بدائع ۱۸۲۸، تبیین الحقائق ۲۸۰۸، تکملة البحرالائق ۱۸۲۸، مدایه مع تکملة الفتح ۱۸۷۵م

انہوں نے اس کی تعریف میں کہا: یکھیتی میں شرکت ہے ۔

مواہب الجلیل میں توضیح کے حوالہ سے لکھا ہے: مزارعت
شرکت اور اجارہ کے درمیان دائر ہے، ابن عبد السلام کہتے ہیں:
میر نے زدیک اقرب بات یہ ہے کہ یہ حقیقت میں شرکت ہے، مزید
اسی میں لکھا ہے: مزارعت میں شرکت دوشرطوں کے ساتھ درست
(۲)

حاشیہ دسوقی میں ہے، بیشرکت عمل اور اجارہ ہے، البتہ بعض مالکیہ نے شرکت کے معنی کواجارہ پر غالب کیا ہے، اور بعض نے اجارہ کے معنی کوشرکت کے معنی پر غالب کیا ہے ۔

حنابلہ اس طرف گئے ہیں کہ مزارعت شرکت کی جنس سے ہے اجارہ کی جنس سے نہیں ہے، اور بیرمضار بت کی نظیر ہے ۔

### عقد مزارعت كي صفت:

۸- عقد مزارعت کی صفت سے مراداس کالزوم اور عدم لزوم ہے۔ عقد مزارعت کی صفت کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے، حفیہ کا فذہب ہے کہ جس کی طرف سے نئے نہ ہواس کی طرف سے مزارعت لازم ہوگا، دوسر نے فریق کی رضا کے بغیر فنخ نہیں کرسکتا، الا یہ کہ ایسا عذر ہو جوعقد مزارعت کے اتمام میں مانع ہو، کیکن جس پر نئے دینا ہوتواس کی طرف سے عقد مزارعت کھیت میں نئے ڈالنے سے پہلے لازم نہیں ہوگا، وہ عذر اور بلا عذر فنخ کرسکتا ہے، کیونکہ وہ اپنا مال (نئے) تلف کئے بغیر عمل شروع نہیں کرسکتا ہے، کیونکہ وہ اپنا مال (نئے) تلف کئے بغیر عمل شروع نہیں کرسکتا ہے، اور زمین میں نئے ڈالنا ہلاک

کرناہے،اس لئے کہ معلوم نہیں نیج اُگے گا یانہیں اُگے گا،جس کا نیج نہ ہوتواس کے حق میں ایسانہیں۔

لیکن کھیت میں جج ڈالنے کے بعد فنخ نہیں کرسکتا،الایہ کہ کوئی ایسا ہنگامی عذر پیش آجائے جواتمام عقد کے لئے مانع ہو<sup>(1)</sup>۔

مالکیہ کا رائے قول ہے ہے کہ زمین میں نئے ڈالنے سے پہلے عقد مزارعت غیر لازم ہوگا، لہذا عاقدین میں سے ہرایک کے لئے فنخ کرنا درست ہوگا، مزارعت محض عقد کی وجہ سے یاز مین پر کام کی وجہ سے لازم نہیں ہوگا، جب تک کہ زمین میں نئے نہ ڈالا جائے، گوزمین جو تنا، مٹی برابر کرنا اور پانی سے سینچائی کرنے کا کشر عمل ہوا ہو۔

ابن ماجشون اور سحنون نے محض عقد کی وجہ سے مزارعت کے لزوم کویقینی بتایا ہے، یہی ابن کنا نہ اور ابن قاسم کا قول سحنون کی کتاب (۲) میں ہے ۔۔

اختلاف کا مبنی میہ ہے کہ مزارعت شرکت عمل اور اجارہ ہے، جنہوں نے شرکت کے معنی کوغلبہ دیا، انہوں نے محض عقد کی وجہ سے مزارعت کو لازم قرار نہیں دیا، اس لئے کہ شرکت عمل صرف عمل سے لازم ہوتا ہے، اور جنہوں نے اجارہ کے معنی کوغلبہ دیا، انہوں نے محض عقد سے مزارعت کولا زم قرار دیا۔

مالکیہ کا تیسرا قول ہیہ کہ عقد مزارعت اس وقت لازم ہوگا جب کہ اس کے ساتھ عمل شامل ہوجائے ، اور نیج بونے سے لازم ہوجائے گا گواس سے پہلے عمل نہ ہوا ہو ۔

امام احمد بن حنبل کا ظاہر کلام اور یہی مذہب ہے، یہ ہے کہ

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۷۸ ۱۸۳، اور اس کے بعد کے صفحات ، تنبین الحقائق ۲۳۷۸/۵۸، دالمحتار ۷۹٬۲۷۸، الفتاوی الہندیہ ۲۳۷۸

<sup>(</sup>۲) حاشية الدسوقي ۳/ ۳۷۲، الخرشي ۲/ ۹۳۰

<sup>(</sup>۱) الشرح الصغير ۱۷۸۶، مواهب الجليل ۲۷۵،۵۵۱، حاشية الدسوقى ۳۷۲س

<sup>(</sup>۲) مواهب الجليل ۱۷۵،۱۷۵۱ مار

<sup>(</sup>٣) حاشية الدسوقي ٣٧٢/٣\_

<sup>(</sup>۴) المغنی ۵ر ۲۳ م،المقنع ۲ر ۱۹۳،۱۹۲\_

مزارعت جائز عقود میں سے ہے (۱)، کیونکہ یہود نے رسول اللہ علیہ ہے گرارش کی کہ خیبر میں انہیں رہنے دیں، وہ بھی کریں گے اور اس میں ایک حصہ رسول اللہ علیہ گاہوگا، رسول اللہ علیہ نے ان سے فرمایا: "نقر کم علی ذلک ما شئنا" (۲) (ہم تہ ہیں اس ان سے فرمایا: "نقر کم علی ذلک ما شئنا" (۲) (ہم تہ ہیں اس کیے بغیر درست نہ ہوتا، اور برقر ارر کھنے کی مدت کے بارے میں اپنے خیار رکھنا سے خیہ ہوتا، اور برقر ارر کھنے کی مدت کے بارے میں اپنے کے بغیر درست نہ ہوتا، اور چونکہ نبی کریم علیہ ہوتی تو ضرور نقل ہوتا، اس لئے کے خیار رکھنا ہوتا، اور چونکہ نبی کریم علیہ نقل ہوتی ہوتا، اس لئے کہ یہ ایسا امر ہے جس کی ضرورت پیش آئی رہتی ہے، لہذا نقل میں اس سے تفافل درست نہ ہوتا، حضرت عمر شنے یہود یوں کو سرز مین عرب سے جلا وطن کیا اور انہیں خیبر سے باہر کر دیا (۳)، اگر خیبر میں طرح جائز ہوگا۔

بعض حنابلہ کہتے ہیں: مزارعت محض عقد سے لازم ہوتا ہے، کیونکہ عقو دکی بابت عام قاعدہ لزوم کا ہے <sup>(۴)</sup>،اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے:"أَوْ فُوا بِالْعُقُوْدِ" <sup>(۵)</sup> (عقودکو پوراکرو)۔

# مزارعت کی صحت کے شرائط:

مزارعت کی صحت کے شرائط میں ہے بعض عاقدین کے ساتھ

- (۱) المغنی ۵ر ۴۰۴، کشاف القناع ۳ر ۵۳۷\_
- (۲) حدیث: انقر کم علی ذلک ماشئنا"کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۱/۵) اورسلم (۱۱۸۷) نے کی ہے۔
- (۳) اثر: "إجلاء عمر رضي الله عنه لليهود عن خيبر" كي روايت بخاري (۳) ( فتح الباري ۲۱/۵) اورمسلم (۱۱۸۷ ) \_
  - (۴) المغنی۵ر۴۰۰\_
    - (۵) سورهٔ ما نده را ـ

خاص ہیں، بعض جے کے ساتھ، بعض زمین کی پیدادار کے ساتھ، بعض رمین کی پیدادار کے ساتھ اور بعض مدت رمین کے ساتھ اور بعض مدت کے ساتھ فخص ہیں۔

# اول:عاقدین کے ساتھ مخصوص شرطیں:

9 - عقد مزارعت ہونے کے لئے عاقدین کے حق میں وہی شرائط ہیں جوتمام عقودمعاوضہ میں ہوتی ہیں۔

تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح (عقد فقرہ ۱۲۸ اور اس کے بعد کے فقرات )۔

# دوم: نیج کے ساتھ مخصوص شرطیں:

ا- بیج: ہروہ دانہ جو کھیت میں بو یا جاتا ہے ' ، حنفیہ اور حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ اس میں بیج کامعلوم ہونا شرط ہے اس طور پر کہ جنس ، نوع اور وصف کی وضاحت ہو ' ۔ '

حفیہ نے اس کی علت یہ بیان کی کہ اجرت کے جبنس کی خبر دینا ضروری ہے، اور بیاسی وقت معلوم ہوگا جب نے کی جبنس بتائی جائے۔ اور یہ کہ جو چیز بوئی جائے اس کی حالت کھیتی کے اختلاف سے کمی وہیشی میں مختلف ہوتی ہے، بعض نے کی پیدا وار زیادہ ہوتی ہے، اور بعض کی کم ہوتی ہے، بھی نقصان زیادہ ہوتا ہے اور بھی کم، اس لئے بیان اور تحد ید ضروری ہے، تا کہ ضرر کا لزوم اس کے التزام کی طرف منسوب ہو۔

اور جب زمین کاما لک سی خاص شی کی کھیتی متعین کردے، جیسے

<sup>(</sup>۱) المعجم الوسيطيه

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۲۷ / ۱۵ اتميين الحقائق ۵ / ۲۷۹، ردالمحتار ۲۷ / ۲۵، المبسوط ۱۳۲۲، مسلط ۱۳۳۲ منتبی الإرادات ۳۳۲۸، کشاف القناع ۱۳۳۲ می ۱۳۳۸ می القناع ۱۳۳۸ می التناع التناع ۱۳۳۸ می التناع ۱۳۰۸ می التناع التناع ۱۳۰۸ می التناع ۱۳۰۸ می التناع التناع التناع التناع ا

روٹی، یا گندم یا چاول تو مزارع عامل پرلازم ہوگا کہ وہ اس شی کی کھیتی کرے کرے، جب وہ اس کے خلاف کرے گا اور دوسری شی کی کھیتی کرے گا تو مالک کو اختیار ہوگا کہ عقد فنخ کرلے یا جاری رکھے، اس لئے کہ مزارع نے شرط سجح کی یا بندی نہیں کی۔

اگر مالک زمین کسی خاص نوع کی کھیتی کی شرط نہ لگائے ، مثلاً اس نے مزارع سے کہا: جو چاہوتم اس زمین میں بوسکتے ہو، الی صورت میں مزارع کے لئے روا ہوگا کہ جس چیز کی کھیتی کرنا چاہے کرے، کیونکہ اس معاملہ میں اسے پورااختیارد یا گیا، اور مالک زمین اس ضرر کو برداشت کرنے پر راضی ہے جوبعض مرتبہ زراعت میں ہوجا تا ہے، نیز اس پر بھی راضی ہے کہ جوشی بھی پیدا ہوگی اس میں دونوں کے درمیان جومقدار طے پائی ہے اس کے تناسب سے تقسیم مل میں آئے گی گ

ہاں مالک زمین کے لئے رواہے کہ وہ الی چیز نہ ہونے کی شرط لگائے جوز مین کے لئے مضر ہو یا اس کے درخت کے لئے نقصان دہ ہو، اگراس کا زمین میں درخت ہو۔ جب اس طرح کی شرط لگائی گئی تو مزارع پراس کی پابندی لازم ہوگی اوراس کی خلاف ورزی جائز نہیں ہوگی، کیونکہ یہ تقاضائے عقد کے مطابق شرط ہے۔

ديكيئ: اصطلاح (شرط فقره ١٩٠،٠١) \_

# بيح كى مقداركى تحديد:

اا - جون او یا جائے اس کی مقدار کی تحدید کی شرط کے سلسلہ میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

حنفیہ کے نزدیک بیشرط نہیں ہے،اس لئے کہ نیچ کی تحدید زمین کی ضرورت کے اعتبار سے ہوگی (۲)۔

حنابلہ کار جمان یہ ہے کہ نیج کی مقدار متعین کرنا شرط ہے،اس لئے کہ بیمل پرعقد ہوا ہے، تو غیر معلوم جنس ومقدار پر بیمعا ملہ درست نہیں ہوگا،جس طرح اجرت میں ہے ۔

### کس پرنتج ہوگا؟

11 - حنفیه اس طرف گئے ہیں کہ نئے چاہے مزارع کی جانب سے ہو یا مالک زمین کی طرف سے ، دونوں حالتوں میں عقد درست ہوگا، البتہ دونوں کی طرف سے نئے ہونا جائز نہیں ہے، لہذا وضاحت ضروری ہوگی کہ کس پر نئے ہوگا، اس لئے کہ عدم وضاحت جھگڑ ہے کا باعث ہوگا اور جھگڑا عقد کے لئے مفسد ہے۔

ابوبکر بلخی کابیان ہے:اس میں عرف کی بنیاد پر حکم ہوگا اگر عرف (۲) ایک ہو، در نہ فاسد ہوگا ۔

ما لکیہ کار جمان میہ ہے کہ نیج دونوں میں سے کسی کی طرف سے ہو، یا دونوں کی طرف سے ہو، یا دونوں کی طرف سے ہو، یا دونوں کی طرف سے ہو، بہر صورت جائز ہے بشر طیکہ زمین کے مقابلہ نہ ہو (۳) تا کہ ممنوع شی کے عوض زمین کا کرایہ پر لینا لازم نہ آئے ،اور یہ ممنوع شی زمین کا معاوضہ طعام سے ہے، جیسے شہد، یااس کی پیداوار سے ہے، گوہ و طعام نہ ہو، جیسے روئی اور کتان ۔

اگر نیج دونوں کی طرف سے ہوتو دونوں کے بیجوں کو ہا ہم ملانے کے بارے میں فقہاء مالکیہ کااختلاف ہے۔

امام مالک، ابن قاسم اور سحنون کے ایک قول میں ہیجوں کو حقیقت میں اور حکماً ملانا شرط نہیں ہے، یہی رائج اور مفتی بہ قول ہے،

<sup>(</sup>۱) تبيين الحقائق ۲۷۹۸۵

<sup>(</sup>۲) ردانخار۲/۲۲۲<u>-</u>

<sup>(</sup>۱) شرح منتهی الإرادات ۲/۲ ۳ ۳۰ کشاف القناع ۳/۲ ۵۴۲

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۲/۷۷۱، دوالحتار ۲/۷۵۷، ۲۹۳، المبسوط ۱۹/۲۳، الهدابيه مع تكملة الفتح ۱۹/۳۷۸

<sup>(</sup>۳) حاشیة الدسوقی ۳۷۳،۳۷۳، الخرشی ۲۹۳،۷ اور اس کے بعد کے صفحات۔

اگر دونوں میں سے ہرایک نے اپنا نیج ایک علاحدہ جہت میں بویا، یا دوسرے کی جگہ سے ہٹ کر بویا تو مزارعت درست ہوگی۔

اسی طرح مالکیہ کے نز دیک شرط بیہ ہے کہ دونوں نے جنس اور صنف کے اعتبار سے باہم مماثل ہوں، اگر دونوں میں سے ایک کا نے مثلاً گندم ہواور دوسرے کا جو ہوتو مزارعت درست نہیں ہوگی، ان دونوں میں سے ہرایک کو اس کے اپنے نے کی پیداوار ملے گی، اور دونوں ایک دوسرے سے اخراجات میں رجوع ہوں گے، ایک قول میں ہے کہ بیصورت بھی ان کے نز دیک شیخے ہے۔

سحنون کا دوسرا قول یہ ہے کہ ملانا حقیقتۂ یا حکماً شرط ہے، یہی خلیل اور ابن حاجب کا قول ہے۔

خلط (ملانا) حقیقی بیہ ہے کہ مالک اور عامل دونوں کے نیج کو باہم ملا کر زمین میں بویا جائے۔

جہاں تک حکمی کی بات ہے تو اس کی صورت یہ ہے کہ دونوں میں سے ہرایک اپنے اپنے آئے لے کر زمین تک آئے اور بلاا متیاز بونا شروع کر دے، اگر ہرایک کا نئے دوسرے کے نئے سے زمین کے متعین حصہ میں بونے سے ممتاز ہوجائے، تو دونوں کے درمیان شرکت باقی نہیں رہے گی، اور جس کے نئے سے جو پیدا وار ہوگی وہ اس کے لئے ہوگی، اور اخراجات ایک دوسرے سے مراجعت کرلیں گے اور دونوں کے درمیان برابری ہوجائے گی

امام احمد کی ایک روایت کے مطابق حنابلہ کی رائے ہیہ ہے کہ نگ مالک زمین کی طرف سے ہونا شرط نہیں ہے، اسی روایت کو بعض حنابلہ نے اختیار کیا ہے، مرداوی کابیان ہے: بیسب سے قوی دلیل والاقول ہے۔

ظاہر مذہب ہے کہ زمین کے مالک کی طرف سے بیج کا ہونا

شرط ہے، مرداوی کہتے ہیں: یہی صحیح مذہب ہے اور امام احمد سے مشہور روایت ایساہی منقول ہے، جمہور اصحاب حنابلہ کا اس پر اتفاق ہے(۱)۔

سوم: زمین کی بیداوار کی بابت شرطیں (بیداوار کی تقسیم):
سا - زمین کی بیداوار سے مراد وہ محصول ہے جوعقد مزارعت کے فریقوں پر تقسیم کیا جائے گا۔

ال سلسله كي شرطين حسب ذيل بين:

الف-عقد مزارعت میں وضاحت کر دی جائے کہ جس کا نیج نہ ہوتواس کا پیداوار میں سے کتنا حصہ ہوگا،اگر بہوضاحت نہیں کی گئی،تو عقد مزارعت فاسد ہوجائے گی، جبیبا کہ حفیہ نے تصریح کی ہے،اس لئے کہ مزارعت بعض پیداوار پر کرایہ داری ہے اور اجرت کے ذکر سے خاموثی اجارہ فاسد کردیتی ہے، اس طرح پیداوار کے عدم ذکر سے عقد مزارعت فاسد ہوجا تا ہے، فقہاء حفیہ کہتے ہیں: جس کی طرف سے نیج نہ ہواس کے حصہ کی وضاحت ضروری ہے، اس لئے کہوہ حصہ اجرت اس کے ممل کی ، پااس کی زمین کی اجرت ہوگی ،لہذا ضروری ہوگا کہ وہ حصہ معلوم ہو،اگرصاحب نیج کا حصہ تعین نہ کرے اور دوسرے کا حصم تعین کردی تو درست ہوجائے گا، کیونکہ جس کی طرف سے نیج نہ ہووہ شرط کے مطابق مستحق ہوتا ہے، اور صاحب نیج اینے نیچ کی ملکیت کی وجہ ہے مشتق ہوتا ہے، پس حصہ کی وضاحت نہ ہونے سے اس کا حق معدوم نہیں ہوگا، اور اگر صاحب نیج کا حصہ متعین کردے اور دوسرے فرلق کا حصہ تعین نہیں کرے، تو حفیہ کے قیاس کےمطابق مزارعت کا معاملہ درست نہیں ہوگا ، کیونکہ عقد صحیح ہونے کے لئے جس کی تعبین کی ضرورت نہیں تھی اس کی تعبین کی ، اور جس کی تعیین کی ضرورت تھی اس کو چھوڑ دیا، جس کا نیج نہ ہووہ شرط کی

<sup>(</sup>۱) سابقه حواله۔

وجہ سے مستحق ہوتا ہے، تو بلا شرط وہ کچھ بھی مستحق نہیں ہوگا، کین استحسانا ان کے نزدیک پیداوار دونوں کے درمیان مشترک ہوگی، اور دونوں فریق میں سے سی ایک کے حصہ کی تعین سے دوسر نے فریق کا حصہ خود ہی متعین ہوجائے گا۔

ب- ما لک زمین اور مزارع کے درمیان پیداوار مشترک ہوگی، اس لئے کہ مزارعت سے مقصود بہی ہے، اگر دونوں نے شرط لگائی کہ زمین کی پوری پیداوار صرف کسی ایک فریق کے لئے ہوگی تو مزارعت فاسد ہوجائے گی، اس لئے کہ اس عقد مزارعت میں شرکت کا معنی پایا جانا ضروری ہے، اور ہروہ شرط جو شرکت کوختم کرنے والی ہومفسد عقد ہوگی، اور مزارعت ابتداء میں اجارہ کی حثیت سے منعقد ہوتی ہے، اور انتہا میں شرکت ہوجاتی ہے، جیسا کہ ہم نے ذکر کیا۔

ج-ان دونوں میں سے ہرایک کا حصداسی زمین کی پیداوار کا بعض ہونا چاہئے، اگر دونوں نے شرط لگائی کہ دوسری زمین کی پیداوار میں سے حصد ہوگا، تو مزارعت باطل ہوجائے گی، کیونکہ بیز مین کی بعض پیداوار پر کراید داری ہے، یہ طلق اجارہ کی طرح نہیں ہے۔ دلیقش پیداوار پر کراید داری ہے، یہ طلق اجارہ کی طرح نہیں ہے۔ دلیقش پیداوار کی مقدار معلوم ہو،خواہ مساوی ہویا متفاوت جیسا بھی دونوں فریقین کے درمیان طے پایا ہو، جیسے: نصف، ثلث جیسا بھی دونوں فریقین کے درمیان طے پایا ہو، جیسے: نصف، ثلث (تہائی) اور رابع (چوتھائی) وغیرہ، اس لئے کہ مقدار کا مجہول ہونا گھٹڑ ہے کا باعث ہوگا، آئی وجہ سے اجارہ میں اجرت کی تعیین اور اس کی مقدار معلوم ہونا شرط ہے، تواسی طرح یہاں مزارعت میں ہوگا۔ البتہ ما لکیہ اور حنا بلہ کا مذہب بیہ ہے کہ نفع میں برابر کی شرط ہے۔ کہ نبخ دونوں ہی کی طرف سے برابر ہو، اگر نبخ متفاوت ہوتو اسی جب کہ نبخ دونوں ہی کی طرف سے برابر ہو، اگر نبخ متفاوت ہوتو اسی

تناسب سے پیداوار تقتیم ہوگی ۔

ھ-دونوں فریق میں سے ہرایک کا حصہ فی الجملہ غیر متعین حصہ ہو، جیسے: نصف، یا ثلث، یارلع، یا اسی کے مانند، پس اگر کسی ایک فریق کے لئے پیداوار کی ایک مخصوص مقدار کی شرط لگادی گئی جیسے دس اردب گیہوں (اردب چوہیں صاع کا ایک بڑا پیانہ)، یا پانچ قناطیر روٹی (قناطیر ایک وزن جس کی مقدار مختلف زمانوں میں مختلف رہی، سورطل) تو عقد مطلق درست نہیں ہوگا۔ اس لئے کہ مزارعت میں اجارہ اور شرکت کے معنی پائے جاتے ہیں، جیسا کہ گذر چکا۔ اور جب اس میں اجارہ اور شرکت کے معنی پائے جانے ہیں، جیسا کہ گذر چکا۔ اور جب فریق کے لئے پیداوار میں سے ایک خاص مقدار مختص کرنا شرکت کے معنی کے منافی ہے، اس لئے کہ عین ممکن ہے کہ اس خاص مقدار سے زیادہ پیداوار نہ ہو، تو ایسی صورت میں دوسر نے فریق کے مقدار سے زیادہ پیداوار نہ ہو، تو ایسی صورت میں دوسر نے فریق کے مقدار سے زیادہ پیداوار نہ ہو، تو ایسی صورت میں دوسر نے فریق کے مقدار سے زیادہ پیداوار نہ ہو، تو ایسی صورت میں دوسر نے فریق کے مقدار سے زیادہ پیداوار نہ ہو، تو ایسی صورت میں دوسر نے فریق کے مقدار سے خوریق کے مقدار سے خوریق کے مقدار سے نیادہ پیداوار نہ ہو، تو ایسی صورت میں دوسر نے فریق کے مقدار سے نیادہ پیداوار نہ ہو، تو ایسی صورت میں دوسر نے فریق کے مقدار سے نیادہ پیداوار نہ ہو، تو ایسی صورت میں دوسر نے فریق کے مقدار سے نیادہ پیداوار نہ ہو، تو ایسی صورت میں دوسر نے فریق کے مقدار سے نیادہ پیداوار نہ ہو، تو ایسی صورت میں دوسر نے فریق کے مقدار سے نیادہ پیداوار نہ ہو، تو ایسی صورت میں دوسر نے فریق کے مقدار سے نہ بیادہ بی کہ اس مقدار کے کہ اس میں کے گا۔

ای طرح کوئی ایک فرای شرط لگائے کہ نے کے برابر پیداوار ہمارے لئے خض ہوگی ، اور باقی ماندہ حصہ دونوں کے درمیان تقسیم کیا جائے گا، تو بھی معاملہ مزارعت فاسد ہوگا، اس لئے کہ اس بات کا امکان موجود ہے کہ نے کے بقدر پیداوار ہو، الی صورت میں سب اس کا ہوجائے گا، اور دوسرا فریق محروم رہ جائے گا، اور شرکت کا معنی باقی کا ہوجائے گا، اور اس لئے بھی صاحب نے نے حقیقت میں نے کی مقدار کے برابر پیداوار کی شرط لگائی ہے نہ کہ مین نے کی ، کیونکہ اس کا مین نے مئی میں مل کر ہلاک ہو چکا ہے، اور اس طرح کی شرط لگانا درست نہیں، اس لئے کہ یہ پیداوار کی ایک متعین مقدار کی شرط لگانا کے درجہ میں ہے، لہذا عقد مزارعت فاسد ہوگا۔

اس طرح بیشرط لگانا بھی درست نہیں ہوگا کہ زمین کے کسی

<sup>(</sup>۱) حاشية الدسوقي ۳ر۳۷س، كشاف القناع ۳ر۴۴س\_

<sup>(</sup>۱) المبسوط ۲۳/۲۳، تبیین الحقائق ۲۸۰،۲۷۹، تکملة البحر الرائق ۱۸۲۸، درانجتار ۲۷۷،۲۷۷۸

خاص کنارہ کی بھیتی مالک زمین کے لئے ہوگی، اور مزارع کے لئے دوسرے کنارہ کی بھیتی ہو، مثال کے طور پر ایک فریق بیشرط لگائے کہ پانی کی جگہوں اور نالیوں کی پیداوار تنہا یا اس کے حصہ کے ساتھ مل کر خاص اس کے لئے ہوگی، اس طرح کی شرط پر اتفاق کرنے سے عقد مزارعت فاسد ہوجائے گا ۔۔

ان حفرات کا مسدل حنظلہ بن قیس انصاری کی روایت ہے، انہوں نے حضرت رافع بن خدی اسے سونے اور چاندی کے وض زمین کو تھیکہ پردینے کے بارے میں پوچھا تو انہوں نے جواب دیا:

"لا باس به، إنما کان الناس یؤاجرون علی عهد النبی الزرع فیهلک هذا ویسلم هذا، ویسلم هذا ویهلک الزرع فیهلک هذا ویسلم هذا، ویسلم هذا ویهلک هذا فلم یکن للناس کراء إلا هذا، فلذلک زجر عنه، فأما شيء معلوم مضمون فلا باس به "(۲)(اس میں کوئی حرج نہیں ہے، نبی کریم علی کے عہد میں لوگ نہروں پر نایوں کے سامنے والے حصہ پر اور پیداوار کی مخصوص چیزوں پر اجارہ کا معاملہ کرتے تھے، اس صورت میں ایسا ہوسکتا ہے کہ یہ بلاک ہوجائے اور کے علاوہ کوئی کرایہ نہیں ماتا، اس وجہ سے اس سے منع کیا گیا، جہاں کے علاوہ کوئی کرایہ نہیں ماتا، اس وجہ سے اس سے منع کیا گیا، جہاں کہ متعین معلوم شی کی بات ہے جو قابل ضان ہے، تو اس میں کوئی مضا نقہ نہیں)۔

اوراس سے استدلال کیا ہے کہ تعین کنارہ کی کھیتی کی شرط لگانا لزوم شرکت کے لئے مانع ہے، کیونکہ یہ معلوم شی ہے، بعض اوقات ایسا ہوتا ہے کہ جو کھیتی کسی ایک کے لئے متعین کی گئی تھی وہ ہلاک

ہوجاتی تواب پیداوار صرف ایک شخص کے لئے باقی رہ جاتی ہے۔

چہارم: زمین (محل مزارعت ) کے ساتھ خاص شرطیں: ۱۳ - زمین کی بابت فقہاء نے جو شرطیں لگائیں ہیں وہ حسب ذیل ہیں:

الف-جس زمین میں کھیتی کی جائے گی وہ متعین ومعلوم ہو،اگر مجہول ہے توعقد مزارعت فاسد ہوجائے گا ۔۔

ب- مدت مزارعت میں زمین قابل کاشت ہو، اگراس مدت میں وہ قابل کاشت ہو، اگراس مدت میں وہ قابل کاشت نہ ہواس طور پر کہ زمین شور و دلدل ہوتواس زمین پرعقد مزارعت درست نہیں ہوگا، اس لئے کہ مزارعت عقد اجارہ ہے، اس میں اجرت پیداوار کا بعض حصہ ہے، اور جوز مین قابل کاشت نہ ہوتواس کا اجارہ درست نہیں ہوتا، لہذااسی طرح عقد مزارعت بھی اس پردرست نہیں ہوگا۔

البتہ اگر زمین مدت مزارعت میں قابل کاشت ہو، کیکن عقد کے وقت کسی عارضی عذر کی وجہ سے اس کی زراعت ممکن نہ ہو، جیسے پانی ختم ہوگیا، یاسیلا ب کا زمانہ ہو، یا بکثر ت برف جمی ہوئی ہو، یا اس جیسے وہ اعذار جو مدت مزارعت کے اندرختم ہوسکتے ہیں، تو الیم صورت میں بھی عقد درست ہوگا، حنفیہ نے اس کی صراحت کی ہو۔ (۲)

ج- زمین اور عامل کے درمیان تخلیہ ہو، یعنی کوئی چیز مانع نہ ہو، تا کہ عامل اس میں کاشت کرنے پر قا در ہو سکے۔

اسی لئے اگر عمل کی شرط زمین کے مالک پریاعامل اور مالک دونوں پرلگائی جائے توعقد مزارعت فاسد ہوجائے گا، کیونکہ مزارع

<sup>(1)</sup> سابقة حواله ، اورد كهيئة : الهداية مع تكملة فتح القديم ٢٩٧٩ م

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لا بأس به ، إنها كان الناس یؤ اجرون ....." كی روایت مسلم (۱۱۸ سال ۱۱۸۳) نے كی ہے۔

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲ر۸۵۱، الفتاوی الهندیه ۲۳۹۸، المبسوط ۲۲۲۳، المبسوط ۲۲۲۳، مناف القناع ۱۹۲۳، المبسوط ۲۲۳۳، المبسوط ۲۳۳۳، المبسو

<sup>(</sup>۲) ردالحتار ۲۷ م۲۵، الفتاوی الهند به ۲۳۵ م

اورز مین کے درمیان تخلیہ ہیں رہا۔

تخلیہ یہ ہے کہ زمین کا مالک عامل سے کہے: میں نے زمین تمہارے حوالہ کردی، تخلیہ کے قبیل سے ایک بات یہ بھی ہے کہ زمین عقد کے وقت بالکل خالی ہو، اگر اس میں تھیتی ہے اس طور پر کہ پودے اگ آئے ہیں۔ توعقد مزارعت درست ہونے کے لئے شرط بیہ کہ اس میں عمل سے اضافہ ممکن ہو، اگر عرف میں عمل سے اضافہ ممکن ہو، اگر عرف میں عمل سے اضافہ ممکن ہو، اگر عرف میں عمل سے اضافہ ممکن نہ ہوگا، اس لئے عقد مزارعت سے خہوگا، اس لئے عقد مزارعت کا معنی تحقق نہ ہوگا، اس لئے عقد مزارعت سے خہوگا

نقد كرايه پردى گئ زمين مين مزارعت كاجواز:

10 - حفیہ، مالکیہ اور حنابلہ اس طرف گئے ہیں کہ مزارعت صحیح ہونے کے لئے بہ شرطنہیں ہے کہ زمین صاحب زمین کی ملکیت میں ہو، بلکہ صرف اس کی منفعت کا مالک ہونا کافی ہے، اسی بناء پر فقہاء نے لکھا ہے: اگر کسی نے دوسرے سے ایک متعین مدت کے لئے متعین رقم کے عوض زمین اجارہ پر لیا تو اس متا جر کے لئے جائز ہے کہ وہ اس زمین کومزارعت کے لئے دوسرے کے حوالہ کرے، اس کی وجہ بیہ ہے کہ مزارعت صحیح ہونے کا معیار بیہ ہے کہ مزارع زمین کی منفعت کا مالک ہو، جہاں تک زمین کے رقبہ کی ملکیت کی بات کی منفعت کا مالک ہو، جہاں تک زمین کے رقبہ کی ملکیت کی بات ہے، تو یہ شرطنہیں ہے۔

پنجم: مزارعت میں طے شدہ امر کے ساتھ مخصوص شرطیں: ۱۲- حنفیہ کے یہاں شرط بیہ ہے کہ مزارعت میں معقود علیہ مقصود ہو

- (۱) ردانحتار ۲۷۵/۱، الفتاوی البندیه ۲۳۵/۱، بدائع الصنائع ۲۸۸۷، تبیین ۲۷۹/۵، تکملة البحر الرائق ۱۸۱۸، منتهی الإرادات ۱۸۱۷، کشاف القناع ۳۳۸۳۵\_
- (۲) رد الحتار ۲۸۴/۲۸، المبسوط ۲۹/۲۳، حاشیة الدسوقی ۳۷۹/۳، خرشی ۲ر ۲۵، مغنی ۵ر ۱۳ من کشاف القناع ۱۳۸۳ ۵

اس طور پر که مزارعت دو چیزوں میں سے کسی ایک کا اجارہ ہو۔

اول: عامل کی منفعت، اور بیاس وقت ہے جب کہ نے صاحب زمین کی طرف سے ہو، اس لئے کہ الیم صورت میں صاحب زمین عامل کو مزدوری پر لینے والا ہوگا، تاکہ وہ اس کی زمین میں متعینہ پیدا وار کے تناسب کے وض کھیتی کرے۔

دوم: زمین کی منفعت، بیاس وقت ہے جب کہ نے عامل کی طرف سے ہو، اس لئے کہ الیمی صورت میں عامل زمین کواس کی پیداوار کے ایک حصہ کے عوض کرا میہ پر لینے والا ہوگا، جو کہ وہ صاحب زمین کوادا کرےگا۔

اور جب دونوں ہی کرایہ کے معاملہ میں جمع ہوجا ئیں گے تو مزارعت فاسد ہوجائے گی۔

جہاں تک چوپائے اور زراعت کے ضروری آلات کی منفعت کا تعلق ہے، تو یہ یا توعقد کے تابع ہوں گے، یا مقصود بالذات، اگر عقد کے تابع ہوں تو مزارعت درست ہوگی اور اگر مقصود بالذات ہوں توعقد مزارعت فاسد ہوجائے گا۔

چوپائے وغیرہ کی منفعت کو مقصود بالذات قرار دینے کی وجہ سے عقد مزارعت ابتداءً اجارہ منعقد مزارعت ابتداءً اجارہ منعقد ہوتا ہے اور چوپائے وعامل کی منفعت کے درمیان شرکت کا انعقاد متصور نہیں، اور اس لئے کہ مزارعت کا جواز خلاف قیاس نص سے نابت ہے، یہ حفیہ کی رائے مزارعت کا جواز خلاف قیاس نص سے نابت ہے، یہ حفیہ کی رائے معدوم ہوتی ہے، اور معدوم ہوتی ہے، اور معدوم ہوتی ہے، اور معدوم ہوتی کی وجہ سے مجھول ہوتی ہے، لہذا مزارعت کا جواز اسی محل پر موقوف ہوگا، جس کے بارے میں نص وارد ہوئی، اور یہ وہ صورت ہے جس میں آلات تابع ہوں، نہ کہ مقصود، اور جب مقصود

ہوں گے تو قیاس جاری ہوگا<sup>(۱)</sup>۔

ششم: مدت سے متعلق شرطیں:

2 ا - عقد مزارعت کے بارے میں مدت متعین کرنے کی بابت فقہاء کا ختلاف ہے۔

حنفیہ کی رائے میہ ہے کہ عقد مزارعت کی مدت متعین کرنا واجب ہے، اگر مدت متعین نہ ہوئی یا مدت مجمہول رہی تو مزارعت فاسد ہوگی، اس کی وجہ میہ ہے کہ مزارعت زمین کی پیدا وار کے بعض جھے پراجارہ ہے، اور مدت کی جہالت کے ساتھ اجارہ درست نہیں ہوتا ہے، اس طرح مزارعت کا حکم ہوگا۔

اور ضروری ہے کہ اتنی مدت متعین ہو جو کہ زراعت اور پیداوار کے حصول کے لئے کافی ہو، اور مدت کی تعیین کی شرط کے ساتھ ایک سال سے زیادہ مدت کے لئے بھی عقد مزارعت درست ہوگا ۔۔

بعض حفیهاس طرف گئے ہیں کہ عقد مزارعت مدت بیان کئے بغیر درست ہوجائے گا،اوراس صورت میں عقد کا تعلق پہلی پیداوار (۳) سے ہوگا،اوراس پرفتوی ہے۔

حنابلہ کہتے ہیں کہ مزارعت کی مدت بیان کرنا شرط نہیں ،اس لئے کہ نبی کریم علیقیہ سے منقول نہیں ہے کہ آپ علیقیہ نے اہل خیبر کے لئے کوئی مدت متعین کی ہو،اگر آپ علیقیہ نے مدت متعین کی ہوتی تو ضرور منقول ہوتا،اس لئے کہ یہ ایسی چیز ہے جس کے قال سے تغافل درست نہیں ہے۔

- (۱) بدائع الصنائع ۲۷ ۱۷۹–۱۸۰۰ مبسوط ۲۸ ۱۸۰۰، تبیین الحقائق ۵ ر ۲۸۰، ۲۸۱ الفتاوی الهندیه ۲۸ ۳۳۰
- (۲) بدائع الصنائع ۲/۱۸۰، تكملة بحر الرائق ۱۸۱۸، حاشيه ابن عابدين ۲/۲۵۸، تبيين الحقائق ۲/۹۸، بدايه مع تكملة فتح القدير ۹/۲۲۸، الفتادى البنديه ۲۳۹/۵
  - ر (۳) ردامختار ۲/۱۵،عمدة القاری ۲۱۸/۱۲ـ

حضرت عمر نے ان لوگوں کو خیبر سے نکالا اور جلاوطن کیا، اگران کے لئے کوئی مدت متعین ہوتی تو اس مدت سے پہلے نکالنا جائز نہ ہوتا ۔ ہوتا ۔

### شافعیہ کے نز دیک مزارعت کی شرطیں:

1۸ - شافعیه مزارعت کو جائز قرار نہیں دیتے ہیں، ہاں جب کہ اس پرتی زمین پر ہوجو کہ مجبور یا نگور کے درمیان ہوجس پرمسا قات (باغبانی پر بٹائی کامعاملہ ) ہوتا ہے، اوریہ کہ عقد مساقات کے تابع ہو۔

تابع ہونے کے لئے درج ذیل شرائط ہیں:

الف - عامل ایک ہو: یعنی جو عامل مساقات کا ہو وہی مزارعت کا عامل ہو، اگر دونوں کے عامل الگ ہوں تو عقد مزارعت صحیح نہیں ہوگا، کیونکہ جب مزارعت کا عامل الگ ہوگا تو وہ تالع نہیں رہ جائے گا۔

ب علاحدہ کرنا دشوار ہو، اس کا مطلب یہ ہے گھور یا انگور کے باغ کو مساقات کی جگہ پر تنہا باقی رکھنا اور زراعت کی زمین کو الگ کردیناممکن نہ ہو، اس لئے کہ تابع ہونے کے لئے ضروری ہے کہ دونوں میں سے کسی ایک کاعلا حدہ ہونا دشوار ہو۔

ج- دونوں عقد متصل ہوں: لینی عاقدین مساقات اور مزارعت جو کہ مساقات کے تابع ہے کے درمیان فصل نہ کریں، بلکہ دونوں ایک ساتھ معاملہ کریں تا کہ تبعیت حاصل ہوجائے۔

اتحاد عقد کی شرط یوں ہے کہ دونوں معاملات کے لئے ایک ہی عقد ہوا ہو، تا کہ تبعیت متحقق ہوجائے ، چنانچہ اگر صاحب زمین نے عامل سے کہا: میں نے تہمیں نصف پر مساقات کے لئے دیا، عامل نے جواب دیا: میں نے قبول کیا، پھر صاحب زمین نے بیاض (باغ

<sup>(</sup>۱) مغنی ۵ ر ۲۰ ۲۰ ۲۰ مین شاف القناع سر ۵۳۷ ـ

کی درمیانی زمین) پر مزارعت کا عقد کیا، تو مزارعت کا عقد درست نہیں ہوگا،اس لئے کہالگ الگ معاملہ کرنے سے تبعیت باقی نہیں رہتی، یہی صحیح مذہب ہے۔

صیح کے مقابل قول ان کے نزدیک بیہ ہے کہ دوعقدوں کے درمیان فصل جائز ہے،اس لئے کہ دونوں کا معاملہ ایک شخص سے ہور ہا ہے۔

د- عقد کرتے وقت مساقات کو مزارعت پر مقدم کیا جائے: شافعیہ کا اصح قول ہے ہے کہ مساقات کے مزارعت پر مقدم کرنا شرط ہے، پس مزارعت کو مساقات پر مقدم نہیں کیا جائے گا اس طور پر کہ مزارعت کے بعد مساقات کا معاملہ کرے، اس لئے کہ تابع ، مزارعت ، متبوع ، مساقات ، پر مقدم نہیں ہوگا۔

صیح کے مقابل تول ہیہ ہے کہ مزارعت کومسا قات پر مقدم کرنا جائز ہے، لیکن مسا قات کے انعقاد پر مزارعت کا انعقاد موقوف ہوگا، چنانچیا گرمزارعت کے بعد مسا قات کا معاملہ کریں گے تواس کی صحت ظاہر ہوگی ورنہ مزارعت صحیح نہیں ہوگی ۔۔

### مزارعت کے لئے مفسد شرائط:

19 - مزارعت كوفاسد كرنے والى شرائط درج ذيل ہيں:

الف-زمین کی تمام پیداوار عاقدین: صاحب زمین اور عامل میں سے صرف کسی ایک کے لئے مشروط ہو، اس پر فقہاء کا اتفاق ہے ۔ اس لئے کہ بیشرط شرکت کے معنی کو ختم کردیتی ہے ۔ اور شرکت مزارعت کے خصائص میں سے ہے۔

ب- الیی شرط جو عاقدین میں سے ہرایک کے حصہ کو مجہول

بنانے والی ہو، یا کوئی ایک پیداوار میں سے متعین مقدار اپنے گئے مختص کرنے کی شرط لگائے ، یا ایک متعین کنارہ کی بھی ایک کے لئے اور دوسرے کنارہ کی بھی دوسرے کے لئے مخصوص کرے، یہ بھی بہا تفاق فقہاء شرط فاسد ہے ()، اس لئے کہ اس شرط کی وجہ سے معقود علیہ مجہول ہوجائے گا، تو یہ معاملہ شن مجہول کے ساتھ بھے کہ مشابہ ہوگا، نیز مضار بت کے ساتھ جہول ہو مشابہ ہوگا، اسی طرح یہ شرط اور اجارہ کے ساتھ جبکہ اجرت مجہول ہو مشابہ ہوگا، اسی طرح یہ شرط عاقدین کے درمیان شرکت کوختم کرنے والی ہے، کیونکہ ممکن ہے کہ زمین کی پیداوارا تن ہی ہوجتنی کہ ایک فریق نے شرط لگائی۔

ج-صرف صاحب زمین پرعمل کی شرط لگانا، یاعمل میں مزارع کے ساتھ شرکت کی شرط لگانا، اس کی صراحت حنفیہ اور حنابلہ نے کی (۲) ہے۔۔۔

مالکیہ کے نز دیک، زمین، ثمل اور اخراجات وغیرہ سب کچھ ہیں، دویا دوسے زیادہ افراد کی شرکت کومزارعت کہتے ہیں ۔

اس شرط کے عدم جواز کی وجہ یہ ہے کہ بیشرط، زمین اور مزارع کے درمیان تخلیہ سے مانع ہے اور ہرالیبی شرط جو تخلیہ سے مانع ہووہ فاسد ہے، جبیبا کہ پہلے گزر چکا۔

البتہ اگر مزارع، صاحب زمین سے عمل میں تعاون مانگے اور صاحب زمین، مزارع کی مدد کرتے ویہ جائز ہے، کیونکہ بیصرف تمرع (رضا کارانہ) طور پر ہے ۔

<sup>(</sup>۱) نهایة المحتاج ۲۳۹،۲۴۵،۵ مغنی الحتاج ۳۲۳،۳۲۳،۱۷م سر ۳۳۹، ۳۳۳،۱۷۸ مغنی الحتاج ۲۳۹،۳۳۳،۱۷۸ معنی الحتاج ۲۳۹،۳۳۳ ما ۱۹۳۰ معنی الطلاب ۱۹۳۳،۳۳۳ ما ۱۹۳۰ ما ۱۳۳۰ ما ۱۹۳۰ ما ۱۹۳۰ ما ۱۳۳۰ ما ۱۳۳ ما ۱۳

<sup>(</sup>٢) بدائع الصنائع ٢ ر ١٨٠ ، حاشية الدسوقي سر ٢٧٣ ، كشاف القناع سر ٣٨٨ ـ

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲۷،۱۸۰، مبسوط ۲۳/۱۲، مغنی ۴۲۷،۴۲۷، منتبی الارادات ار ۴۷۵،۴۷۸، کشاف القناع ۳۷،۵۴۸، دسوقی ۳۷سکس

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۲ر۱۸۰، تکمله البحرالرائق ۱۸۲۸، الفتاوی الهندیه ۸ر۲۳۲، المغنی ۵ر ۲۳۳، المقنع ۲ر ۱۹۳، ۱۹۳\_

<sup>(</sup>٣) حاشيه الدسوقي ٣٧٢/٣\_

<sup>(</sup>٤) المبسوط ٢٨/٢٣

د- صاحب زمین کے ذہے، جو تنے کے لئے بیل کی شرط،
کیونکہ اس صورت میں بیل کی منفعت، عقد مزارعت میں، معقو دعلیہ
ہونے کے سبب مقصود ہوگی، اور اس کے جواز کی کوئی صورت نہیں،
حفیہ نے اس کی وضاحت کی ہے۔

ھ-مزارع اورصاحب زمین کے درمیان، پیداوار کی تقسیم کے بعد مزارع کے ذمے گرانی اور اٹھانے کی شرط، کیونکہ اس طرح کی شرط، عمل مزارعت سے خارج ہے، حفیہ اور حنابلہ نے اس کی صراحت کی ہے ۔۔

و- کٹائی سے پہلے، صاحب زمین کے ذمے بھتی کی حفاظت کی شرط، کیونکہ بیشرط، مزارع اور زمین کے درمیان تخلیہ سے مانع ہاور بیع عقد مزارعت کے لئے مفسد ہے، جبیبا کہ پہلے گزرا، حفنیہ اور حنابلہ نے اس کی صراحت کی ہے ۔

ز- عامل کے ذمے بھیتی کاٹے، کھلیان تک پہنچانے، دونے، اور ہوا میں اڑا کر بھوسا الگ کرنے کی شرط، کیونکہ بھیتی کو اس کی ضرورت نہیں، اس لئے کہ بھیتی کی افزائش اور در تنگی اس سے متعلق نہیں (۴)۔

اصل میہ ہے کہ ہروہ کمل جس کی ضرورت بھیتی پکنے، تیار ہونے اور سو کھنے سے پہلے پڑتی ہے، اور جس سے کھیتی کی افزاکش اور درسگی متعلق ہے مثلاً، سینچائی، حفاظت، گھاس پھونس کی صفائی، چھوٹی کیاریوں کی کھدائی اور باندھ کی درسگی وغیرہ تو وہ مزارع کے ذمہ

- (۱) بدائع الصنائع ۲۷۰۱، تکمله البحرالرائق ۱۸۲۸، المبسوط ۲۲٫۲۳ الفتادی الهندیه ۷۳۲۸
- (۲) بدائع الصنائع ۲/۰۸۱، تکمله البحرالرائق ۱۸۶۸، منتبی الإ دارات ار ۲۲۳، المقنع ۲/۱۹۹۰
- (۴) بدائع الصنائع ۲۷-۱۸، تبیین الحقائق ۷۵ ۲۸۳، تکملة البحرالرائق ۸ر ۱۸۲، حاشیه ابن عابدین ۲۷ ر ۲۸۱، مبسوط ۳۲ ر ۳۳، الفتاوی الهندیه ۲۳ ۲۳-

ہے، کیونکہ کھیتی سے جومقصود ہے بینی افزائش وہ عادۃً اس کے بغیرممکن نہیں، لہذاوہ معقود علیہ کے توالع میں سے ہے اور عمل مزارعت کا حصہ ہے، اس لئے وہ مزارع کے ذمے ہوگا۔

اور ہروہ ممل جس کی ضرورت، کھیتی پکنے، تیار ہونے اور خشک ہونے کے بعد اور پیداوار کی تقسیم سے پہلے پڑتی ہے اور جس کی ضرورت غلے کی صاف صفائی کے لئے پڑتی ہے، وہ طے شدہ حصہ پیداوار کے مطابق دونوں کے ذمے ہوگا، یعنی ہرایک پیداوار میں سے اپنے حصہ کے تناسب سے اس کے اخراجات برداشت کرےگا، کیونکہ وہ مزارعت کے مل سے خارج ہے۔

اور ہروہ عمل جس کی ضرورت تقسیم کے بعد پڑتی ہے مثلاً غلہ اٹھانا وغیرہ،اورجس کی ضرورت پیداوارکواپنے قبضہ میں کرنے کے لئے پڑتی ہے،وہ دونوں میں سے ہرایک پراس کے حصہ پیداوار کے لئے پڑتی ہے،وہ دونوں میں سے ہرایک پراس کے حصہ پیداوار کے لخاظ سے ہوگا۔کیونکہ وہ ہرخض کی مملوکہ حصہ کا خرچہ ہے،لہذااسی شخص کے ذمے ہیں (۱)۔

امام ابو یوسف سے مروی ہے کہ انھوں نے کٹائی، کھلیان تک اٹھانے، دونے اور ہوا میں اڑا کرغلہ صاف کرنے کی شرط، مزارع پر لگانے کو جائز قرار دیا ہے، کیونکہ لوگوں کا ایسا تعامل ہے۔ (۲) اور اسی پرفتو کی ہے (۳) اور یہ حنابلہ (۴) اور مالکیہ میں سے ابن القاسم کا مذہب ہے (۵)۔

ح-صاحب زمین کی طرف سے، مزارع کے ذمے ایسے ممل

<sup>(</sup>۱) حنفیہ کے سابقہ مراجع۔

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۱۸۱۸، تبیین الحقائق ۷۵ ۲۸۳۰، المبسوط ۳۶/۲۳، تکملة البحرالرائق ۷۸۲۸، الفتاوی الهندید ۲۳۷۵\_

<sup>(</sup>۳) حاشیه ابن عابدین ۲۸۲/۲<sub>-</sub>

<sup>(</sup>۴) منتهی الإ دارات ار ۲۷۳، کشاف القناع ۳ر ۴۹۸ م

<sup>(</sup>۵) حاشيهالصاوي على الشرح الصغير ٣٩٦/٣م\_

کی شرط لگانا جس کی منفعت اورانز، مدت مزارعت کے بعد بھی باقی رہے جیسے باڑھ لگانا، بڑی نہر کھود نا اور باندھ بنانا وغیرہ، جس کا انز، مدت مزارعت ختم ہونے کے بعد بھی باقی رہتا ہے، کیونکہ بیمقتضائے عقد کے خلاف شرط ہے، حنابلہ اور حنفیہ نے اس کی صراحت کی ہے (۱)۔

ط-مٹی الٹنے پلٹنے کی شرط صاحب زمین کے ذمے ہے جبکہ نیج مزارع کی طرف سے ہو۔

البتہ اگر نی صاحب زمین کی طرف سے ہوتو عقد مزارعت جائز ہے، کیونکہ جب نی عامل کی طرف سے ہوگا تو صاحب زمین کی جانب عقد خود بخو دلازم ہوجائے گا اور عدم تخلید کی بیشر طانوم عقد کے بعد ہے اور بیجائز نہیں، اور اگر نی صاحب زمین کی طرف سے ہوتو اس کی جانب عقد اس وقت لازم ہوگا جب نی زمین میں ڈال دیا جائے اور مٹی اللنے پلٹنے کاعمل اس سے پہلے ہوتا ہے، گویا مالک زمین میں خرارع کو ایسی زمین میں مزارعت کے لئے اجرت پرلیا جس کی مٹی پہلے ہی پلٹی جا چکی، اس شرط کی صراحت حفیہ نے کی کے مٹی پہلے ہی پلٹی جا چکی، اس شرط کی صراحت حفیہ نے کی ہے۔

ی-صاحب زمین اور مزارع کے ذمے ایک ساتھ نیج کی شرط لگانا،اور بیشرط حنفیہ کے نز دیک ہے (۳)۔

ک- مالکیہ کے نزدیک نفع میں تفاوت کی شرط لگانا (۳)اس طور پر کہ مزارعت کے دونول شریکول میں سے ہرایک اپنے بیج کے

بقذرنه لےجبیبا کہ پہلے گذرا۔

بہ ل- بھوسے کی شرط اس شخص کے لئے جس کی طرف سے ن ہے نہ ہواور اس کی تین صورتیں ہیں:

اول: صاحب زمین اور مزارع بیش ط لگائیں کہ بھوسا وغیرہ مثلاً جلانے کی لکڑی، چاول کا بھوسا، نیز گیہوں وغیرہ کا بھوسہ، دونوں کے درمیان تقسیم ہوگا، اس صورت میں بیشرط جائز ہے، کیونکہ بیہ مقتضاءعقد کے موافق ہے، کیونکہ کھیت کی پیداوار میں شرکت اس عقد کے معانی اورلوازم میں سے ہے، حنفیداور مالکیہ نے اس کی صراحت کی ہے۔

دوم: دونوں مذکورہ شرط سے خاموش رہیں اس صورت میں امام ابو یوسف فرماتے ہیں کہ عقد فاسد ہوجائے گا، کیونکہ بھوسا اور دانا دونوں عقد سے مقصود ہیں، لہذا بھوسے کے ذکر سے خاموشی دانے کے ذکر سے خاموشی کے درجے میں ہے اور یہ بالا جماع مفسد عقد ہے، لہذا یہ بھی مفسد عقد ہوگا۔

اور امام محمد کا خیال ہے کہ اگر دونوں بھوسے کے ذکر سے خاموش رہیں توعقد فاسد نہیں ہوگا اور بھوساان دونوں میں سے اس کا ہوگا جس نے نجے دیا، چاہے وہ صاحب زمین ہویا مزارع ہو، کیونکہ نج والا جو بھوسا کے پیدا دار کامستحق ہور ہاہے وہ اپنی نیج کی وجہ سے مستحق ہور ہاہے نہ کہ شرط کی وجہ سے، لہذا ان میں سے کسی کے لئے بھی بھوسے کی شرط لگا نا اور اس سے خاموش رہنا ایک ہی درجے کا ہے۔ امام طحاوی نے بیان کیا کہ امام محمد نے امام ابویوسف کے قول امام طحاوی نے بیان کیا کہ امام محمد نے امام ابویوسف کے قول کی طرف رجوع کر لیا (۲)۔

علامہ ابن عابدین فرماتے ہیں، غلے کے اعتبار سے بھوسا

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۱۸۱۷، المبسوط ۳۹/۳۹، الفتاوي الهنديه ۵ر۷۳۲، منتهی الا دارات ار ۷۷۳-

<sup>(</sup>۲) المبسوط ۲۳ / Pol\_

<sup>(</sup>٣) حاشيه ابن عابدين ٢٧٥٢٠٢٥، المبسوط ١٩/٢٣، بدائع الصنائع ١٨٧٤١-

<sup>(</sup>۴) حاشيه الدسوقي ۳ر ۳۷۳، الخرشي ۷۸ر ۹۳، و مابعد ـ

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲۸۱۸۱، تبیین الحقائق ۲۸۲/۲۸۱۸ عاشیه ابن عابدین ۲۸۷۷/۱لخرش ۲۷۷۷-

<sup>(</sup>۲) سابقهمراجعیه

دونوں کے درمیان تقسیم ہوگا کیونکہ بھوسا غلے کی طرح ہے، دونوں میں سے ہرایک زمین کی پیداوار کا حصہ ما ناجا تاہے، لہذا ضرور کی ہے کہ وہ صاحب زمین اور مزارع کے درمیان اسی تناسب سے تقسیم ہو، جس تناسب کے ساتھ غلہ تقسیم کرنے پراتفاق ہوا ہے کیونکہ بھوسا غلہ ہی کے تابع ہے (۱)۔

سوم: دونوں شرط لگائیں کہ بھوساان میں سے ایک کے لئے ہو دوسرے کے لئے نہیں۔

ال صورت میں حفیہ کا مذہب یہ ہے کہ اگر دونوں نے شرط لگا کر بھوسے کوصاحب نے کے لئے طے کیا تو بیشرط درست ہے اور بھوساصاحب نے کا ہوگا، کیونکہ صاحب نے بلاشرط بھوسے کا مستحق تھا، کیونکہ وہ اس کی ملکیت کے نمو کا حصہ ہے، اور شرط کی وجہ سے کوئی اضافہ نہیں ہوا بلکہ تا کیرہی ہوگئ۔

اوراگردونوں نے بھوسہ کواس شخص کے لئے طے کیا جس کا نیج نہیں ہے، تو مزارعت فاسد ہوجائے گی، اس لئے کہ نیج والا بھوسہ کا مستحق اس وجہ ہے ہوتا تھا کہ اس نے نیج دیا ہے نہ کہ شرط کی وجہ ہے، کیونکہ بھوسہ اس کی مملوکہ شی کے خمو کا نتیجہ ہے اور انسان کی مملوکہ شی کا خمواس کا ملک ہوتا ہے، لہذا بھوسے کواس شخص کے لئے شرط لگا ناجس کی طرف سے نیج نہیں، ایسا ہی ہے جیسے اس کے لئے غلہ کی شرط لگا نا اور بیعقد کے لئے مفسد ہے، لہذا ہے بھی مفسد ہوگا (۲)۔

مالکیہ کا مذہب میہ ہے کہ بھوسہ صاحب زمین اور مزارع کے درمیان اس شرط کے مطابق تقسیم ہوگا، جس پر دونوں نے معاملہ کیا ہے، کیونکہ بھوسہ غلے کی طرح ہے، لہذاوہ دونوں پرتقسیم ہوگا، جیسے غلبہ تقسیم ہوتا ہے، اوراس لئے بھی کہ بسااوقات آفت سماوی کے سبب

(۲) بدائع الصنائع ۲/ ۱۸۱۱، تکمله البحرالرائق ۷۸ ۱۸۴، المبسوط ۲۱/۲۳، مدایه مع تکملة الفتح ۶۷ م ۱ الفتاوی الهند په ۷۵ ساس

کھیتی برباد ہوجاتی ہے اور زمین میں بھوسہ کے سوا کچھ نہیں بچتا، اگر بھوسہ ان میں سے کوئی ایک ہی کے لئے ہوتو دوسر ہے کو پیداوار میں سے کچھ نہیں مل پائے گا، اور اس سے وہ شرکت ختم ہوجائے گی جوعقد مزارعت کے لوازم میں سے ہے اور بیالیا ہی ہوجائے گا جیسے کہ کوئی شخص بیشر طلگا دے کہ پوری پیداوار اس کے لئے ہوگی، یا پیداوار کی ایک متعین مقدار اس کے لئے ہوگی ۔

# مزارعت کی صورتیں:

• ۲ - مزارعت کی صورتوں کے حکم کے سلسلے میں فقہاء کا اختلاف ہے، ان میں سے بعض صحح ہیں اور وہ وہ صورتیں ہیں جن میں صحت کی تمام شرائط کمل طور پر پائی جائیں اور بیان لوگوں کے نزدیک ہے جو مزارعت کے جواز کے قائل ہیں، ان میں سے بعض صورتیں فاسد ہیں اور وہ ایسی صورتیں ہیں جن میں مذکورہ شرطوں میں سے کوئی شرط نہ یائی جائے۔

ذیل میں مزارعت کی کچھ صورتیں درج کی جارہی ہے۔

# صحیح مزارعت کی کچھ صورتیں:

۲۱ - مید که محنت ایک طرف سے ہواور باقی سب پچھ یعنی زمین ، جج ، بل بیل اور دیگراخراجات دوسری طرف سے۔

اس صورت کی صحت کی صراحت حنفیہ، <sup>(۲)</sup> مالکیہ <sup>(۳)</sup> اور حنابلہ (۴) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ۲۷۷۷، المبسوط ۲۱/۲۳ ـ

<sup>(</sup>۱) الخرشي ۲۲۲۲\_

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۲رو ۱۵ تكملة البحرالرائق ۱۸۲۸۸، حاشيه ابن عابدين ۲/۲۷۸، المبسوط ۱۹/۲۳.

<sup>(</sup>٣) الخرشي ٢٦/٢-

<sup>(</sup>۴) منتهی الإ دارات ارا ۲۸، المغنی ۵ر ۲۳سم\_

حنفیہ کے یہاں اس صورت کے سیح ہونے کی وجہ بیہ ہے کہ صاحب زمین عامل کو اجرت پر لے رہا ہے تا کہ وہ اس کی زمین میں اس کی کچھ پیداوار نے وضم کمل کرے جو پیداوار خوداس کی مملوکہ نے کا متیجہ ہے۔

مالکیہ کے نزدیک اس صورت کے سیح ہونے کے لئے شرط ہے کہ یہ عقد لفظ شرکت کے ساتھ کیا جائے اگر لفظ اجارہ کے ساتھ کیا گیا تو عقد صحیح نہ ہوگا، کیونکہ یہ مجہول جسے کے عوض اجارہ ہوگا، اور اگر دونوں عقد کومطلق رکھیں تو ابن القاسم اسے اجارہ پرمجمول کر کے ممنوع قرار دیتے ہیں اور سحون اسے شرکت پرمجمول کر کے جائز کہتے ہیں۔ مالکیہ کے نزدیک پہلاقول مشہور ہے یعنی اس کو اجارہ پرمجمول کیا جائے لہٰذاعقد جائز نہ ہوگا۔

۲۲ – زمین ایک طرف سے ہوا ور باقی سب کچھ دوسری طرف سے،
اور بیصورت بدا تفاق حفیہ (۱) اور مالکیہ (۲) جائز ہے اور حنا بلہ کے
یہاں ظاہر مذہب سے ہے کہا گر نیج ،صاحب زمین کی طرف سے ہوا ور
محنت مزارع کی طرف سے تو عقد مزارعت صحیح ہے (۳) ، یہی عقد
مزارعت میں اصل ہے اور رسول اللہ علیہ نے اہل خیبر سے اسی پر
معاملہ فرما یا تھا۔

حفیہ کے نزدیک اس صورت کے سیح ہونے کی وجہ یہ ہے کہ مزارع نے زمین کواس کی پیداوار کے پچھ جھے کے وض، اجرت پرلیا ہے اور پیداوار، اس کی ملک یعنی نیج کے نموکا نتیجہ ہے (۲)۔

۲۲۰ - زمین اور نیج ایک طرف سے ہواور محنت اور کاشت کے آلات اور ذرائع اور بیل دوسری طرف سے، ایعنی مزارع کی طرف سے، اس صورت کی صحت کی صراحت حنفیہ، مالکیہ اور حنابلہ نے کی ہے (۱)۔ حنفیہ کے نزدیک اس صورت کے شیح ہونے کی وجہ یہ ہے کہ یہاں عامل کو اجرت پر لینا مقصود ہے، نیچ کو بطور مقصود اجرت پر نہیں لیا گیا ہے، اور نہ ہی اس کے مقابلے کوئی اجرت ہے، بلکہ یہ معقود علیہ لیخی منفعتِ عامل کے توابع میں سے ہے، اس لئے کہ وہ ممل کا ذریعہ ہے، اس لئے کہ وہ ممل کا ذریعہ ہے، اس لئے کہ وہ ممل کا ذریعہ تابع ہے تو یہ مل کی صفت کے قائم مقام ہے، للبذا یہ عقد، ایک ایجھ علی پر ہوا، اور اوصاف کے لئے عوض میں سے کوئی حصہ نہیں، اس لئے ممکن ہے کہ یہ عقد کہا جارہ ہو پھر زمین کی منفعت اور عامل کی منفعت کے درمیان شرکت کے ذریعہ تجمیل پذیر ہو (۲)۔

۲۴- دونوں، سب کچھ میں لیعنی زمین، عمل، نیج، بیل اور اخراجات میں برابر کے شریک ہوں، کیونکہ ان میں سے ایک دوسرے پرکسی بھی طرح فوقیت نہیں رکھتا۔

حنفیہ نے اس صورت کی صحت کی صراحت کی ہے، اس طرح مالکیہاور حنابلہ نے بھی <sup>(۳)</sup>۔

حنفیہ کے نزدیک اس صورت کے جواز کی وجہ جیسا کہ علامہ سرخسی نے مبسوط میں بیان کیا، یہ ہے کہ جب زمین دوآ دمیوں کے درمیان مشترک ہواور دونوں اس شرط کے ساتھ ممل کریں کہ سال بھر دونوں عمل کریں گے اور بیل میں مشترک ہوں گے، اور جو بھی

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲ر۹۷۱، تكملة البحرالرائق ۱۸۲۸، حاشيه ابن عابدين ۲ر۲۵۸، المبسوط ۲۷/۹۱، البدامة عكملة فق القدير ۱۸۲۸م

<sup>(</sup>۲) الخرشي ۲ر ۲۷\_

<sup>(</sup>٣) منتهى الإرادات الرم ٧٤م ـ

<sup>(</sup>۴) بدائع الصنائع ۲ر۱۹۹، حاشیه ابن عابدین ۲۷۸۸، تکملة البحرالرائق ۲۲۸۸، المبسوط ۲۰۸۳.

<sup>(</sup>۱) حاشية الدسوقى ۱۷۲۳، الخرشى ۲۷۲۷، منتهى الإرادات الر ۲۷۳، المغنى ۸ ۲۳۳۸.

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۲ / ۱۸۹\_

<sup>(</sup>۳) المبسوط ۱۰۷/۲۳ الفتادي الهنديه ۶/۲۲۹، حاشيه الدسوقی ۳۷۲/۳، الخرش ۱۹۵/۹۵، لمغنی ۶/۲۲۹،۴۲۹، المقنع ۲/۱۹۴۰

ییداوار ہوگی، وہ نصف نصف تقسیم ہوگی، تواپیا کرنا جائز ہے،اس کئے کہ دونوں میں سے ہرایک اپنے ھے زمین میں، اپنی نیج اور اپنے بیل کے ساتھ عمل کررہا ہے اور بید وسرے کی پیدا وار میں اضافے کا سبب نہیں بن رہا ہے، لہذا اگر به دونوں بیشرط لگالیں که پیداوار دونوں کے درمیان ثلث کے لحاظ سے تقسیم ہوگی، تو عقد فاسد ہوجائے گا، کیونکہ جس نے اپنے لئے ثلث کی شرط لگائی گویااس نے اینے حصہ ٔ زمین اور نیج کو دوسرے کو مزارعت پر دے دیا، اس شرط کے ساتھ کہ اس کے لئے ثلث پیداوار ہوگی اور عمل میں وہ دونوں شریک رہیں گے، اور بیعقد کو فاسد کرنے والا ہے، اوراس لئے بھی کہ جس کے لئے دوثلث ہے،اس کے لئے نصف سے زائد پیداوار اس کے مل کی اجرت ہے اور وہ اس چیز میں ممل کرر ہاہے جس میں خود شریک ہے، اورجس میں وہ خودشریک ہواس میں اس کے عمل سے دوسرے کے ذمے اجرت لازم نہیں ہوگی ، اور اگر نیج دونوں کی طرف سے ہواور پیداواربھی دونوں کے لئے ،تو بیصورت جائز ہے، کیونکہ جس نے اینے واسطے ثلث پیداوار کی شرط لگائی، گویااس نے اپنی ز مین کا ثلث حصہ اپنے شریک کوعاریت پردے دیا، اور پچھمل کے ذریعه اس کی مدد کردی، اوراییا کرنا جائز ہے اورا گر دونوں نے شرط لگادی کہ پیداوار دونوں کے درمیان نصف نصف تقسیم ہوگی، تو عقد فاسد ہوجائے گا،اس لئے کہ جس کی طرف سے ثلث نیج ہے،اس نے اینے واسطے اینے شریک کے نیج کی پیداوار کے ایک ھے کی شرط لگادی اور بیاس کا اینے عمل کی وجہ ہے مشتحق ہور ہاہے، اور جوخودکسی چز میں شریک ہو، اس میں عمل کرنے سے وہ دوسرے کی طرف سے اجرت كالمستحق نهيس ہوگا ، كيونكه اس صورت ميں گويا و ه زمين كا سدس حصہ، اینے شریک کوکمل پیداوار کے عوض، مزارعت پر دے رہاہے اوراپیا کرنا فاسد ہے، پھر واضح رہے کہ پیداوار دونوں کے درمیان،

فی کی مقدار کے تناسب سے قسیم ہوگی، اور جس نے فی کا دوثلث دیا ہے اس کے ذیا سے شریک کے واسطے، سدس زمین کی اجرت مثل لازم ہوگی، کیونکہ اس نے اس قدر حصہ نرمین کی منفعت عقد فاسد کے ذریعہ حاصل کی ہے، اور اس کے لئے نصف پیداوار طیب (حلال) ہوگی، اس میں سے پچھ بھی صدقہ کرنا لازم نہیں، کیونکہ اس نے اتنا حصہ اپنی زمین میں اگایا ہے، اور جہاں تک پیداوار کے چھٹے کے اتنا حصہ اپنی زمین میں اگایا ہے، اور جہاں تک پیداوار کے چھٹے کے اتنا حصہ والی ہوگی اس میں سے اس فی کا چوتھائی حصہ نکا لے گا جواس نے بویا ہے اور جواجرت یا خرج اسے اٹھانا پڑا ہے وہ نکا لے گا اور اس میں سے فاصل کوصد قہ کر ہے گا، کیونکہ اس نے اتنا حصہ دوسرے کی زمین میں عقد فاسد کے ذریعہ اگایا ہے اور اس کے لئے نصف پیداوار طیب وطلال ہوگی، اس میں سے پچھ بھی صدقہ کرنا لازم نہیں، کیونکہ طیب وطلال ہوگی، اس میں سے پچھ بھی صدقہ کرنا لازم نہیں، کیونکہ اس نے اتنا حصہ دوسرے کی زمین میں عقد فاسد کے ذریعہ اگایا ہے۔ اس نے اتنا حصہ دوسرے کی زمین میں عقد فاسد کے ذریعہ اگایا ہے۔ اس نے اتنا حصہ دوسرے کی زمین میں عقد فاسد کے ذریعہ اگایا ہے۔ اس نے اتنا حصہ دوسرے کی زمین میں عقد فاسد کے ذریعہ اگایا ہے۔ اس نے اتنا حصہ دوسرے کی زمین میں عقد فاسد کے ذریعہ اگایا ہے۔ اس نے اتنا حصہ دوسرے کی زمین میں عقد فاسد کے ذریعہ اگایا ہے۔ اس نے اتنا حصہ دوسرے کی زمین میں عقد فاسد کے ذریعہ اگایا ہے۔ اس نے اتنا حصہ دوسرے کی زمین میں عقد فاسد کے ذریعہ اگایا

ابن قدامہ فرماتے ہیں کہ اگر زمین تین آ دمیوں کے درمیان مشترک ہواور وہ اس شرط پر معاملہ کریں کہ اس زمین میں ، اپنے نگی ، اپنے بیل اور اپنے خدمت گاروں کے ذریعہ مشترک طور پر کاشت کاری کریں گے، اور جواللہ تعالی دیں گے وہ ان کے حصوں کے بقدر تقسیم ہوگی ، تو ایسا کرنا جائز ہے ، کیونکہ تینوں میں سے کوئی بھی اپنے دونوں ساتھیوں سے کسی بھی چیز میں بڑھا ہوانہیں ہے (۲)۔ دونوں ساتھیوں سے کسی بھی چیز میں بڑھا ہوانہیں ہے (۲)۔ اور اگر ان میں سے ایک کے نئے کے عوض دوسرے کا ممل ہو، اورز مین دونوں کے درمیان اجارة یا ملکیت میں مشترک ہویا وہ زمین مباح ہو، اور عمل اور نئے کی قیمت ایک دوسرے کے مساوی ہوتو یہ شرکت درست ہے مالکیہ نے اس کی صراحت کی ہے ۔

<sup>(</sup>۱) المبسوط ۲۳ر۷۰۱،۸۰۱\_

<sup>(</sup>۲) المغنی۵ر۲۸،۴۲۸\_

ما لکیہ کے نز دیک اس صورت کے جواز کی شرط ہیہ ہے کہ عامل کو ملنے والا نفع اس کے نئے کے تناسب سے کم نہ ہو، یا تو اس کے نئے سے زیادہ ہویا کم از کم اس کے برابر ہو۔

زیادتی کی مثال: ان میں سے ایک کی طرف سے زمین اور دو ثلث نے ہو، اس دوثلث نے ہواور دوسرے کی طرف سے عمل اور ایک ثلث نے ہو، اس شرط پر کہ ہر ایک کے لئے نصف پیداوار ہوگی، تو اس صورت میں عامل کا نفع کا حصہ اس کے نئے کے تناسب سے زیادہ ہے، لہذا مزارعت سے جہوگی۔

برابری کی مثال: صاحب زمین، دوثلث نفع لے اور عامل ایک ثلث، تواس مثال میں عامل کا نفع، اس کے نیچ کے تناسب سے برابر ہے، لہذا مزارعت درست ہوگی۔

لیکن اگر عامل کا نفع، ثلث سے کم ہوتو عقد فاسد ہوجائے گا، کیونکہ اس نے اپنے بیج کے تناسب سے کم لیاہے۔

اور بیصورت حنفیہ کے یہاں جائز نہیں، کیونکہ نیج مشترک طور پردونوں کے ذہے ہو، بیجائز نہیں جیسا کہ پہلے گزرا۔

۲ - زمین اور بیل ایک کی طرف سے ہوا ور ممل اور نیج دوسرے کی طرف سے بیصورت امام ابو یوسف کے یہاں جائز ہے (۲)، کیونکہ اگرز مین اور نیج ایک کی طرف سے ہوتا تو جائز ہے اور بیل کی منفعت، عامل کی منفعت کے تابع ہوگی اسی طرح جب زمین اور بیل ایک کی طرف سے ہوتو بیہ جائز ہے اور بیل کی منفعت کے طرف سے ہوتو بیہ جائز ہے اور بیل کی منفعت کے منبی کی منفعت کے طرف سے ہوتو بیہ جائز ہے اور بیل کی منفعت کے منفعت کے منفعت زمین کی منفعت کے طرف سے ہوتو بیہ جائز ہے اور بیل کی منفعت نمین کی منفعت کے

(۲) بدائع الصنائع ۲ رو ۷ اتبیین الحقائق ۵ را ۲۸ ، المبسوط ۲۰ ، ۲۰

تابع ہوگی۔

اور ظاہر روایت میں ہے کہ جائز نہیں ہے (۱)، کیونکہ اس صورت میں عامل زمین اور جانور کو کچھ پیداوار کے عوض اجرت پر کے رہا ہے اور زمین اور جانور مقصود ہیں، اس لئے کہ منفعت کی جنس مختلف ہونے کے سبب، جعیت کا مفہوم یہاں پایا جانا ممکن نہیں، اس لئے کہ جانور کی منفعت ، زمین کی منفعت سے الگ ہے، لہذا میہ منفعت اصل اور مقصود بن کر باقی رہی، اس طرح ثابت ہوا کہ مذکورہ صورت میں کچھ پیداوار کے عوض، جانور کو با قاعدہ اور بالقصد اجرت یرلیا جار ہا ہے اور پیداوار کے عوض، جانور کو اجرت پرلین جائز نہیں۔

# مزارعت فاسده کی کچھ صورتیں:

۲۸ - نے اور جانورایک کی طرف سے ہوں اور زمین اور عمل دوسر کے کی طرف سے ، فضیہ اور حنابلہ نے اس کی صراحت کی ہے، (۲)،
کی طرف سے ، حنفیہ اور حنابلہ نے اس کی صراحت کی ہے، (۲)،
کیونکہ صاحب نئے، زمین اور عامل دونوں کو کچھ پیداوار کے عوض اجرت پر لے رہا ہے، اور کسی ایک جانب، زمین اور عامل دونوں کا جمع ہونا، مزارعت کو فاسد کر دیتا ہے، کیونکہ اصل تکم کے خلاف ہے۔
19 - نئے ایک طرف سے ہو اور باقی سب پچھ دوسری طرف سے ،
حفیہ اور حنابلہ نے اس کی وضاحت کی ہے (۳)، اس صورت کے فساد کی تھی ، کیونکہ اس میں بھی نے دو پہلی صورت کے فساد کی تھی ، کیونکہ اس میں بھی زمین اور عمل کو ایک طرف جع کر دیا گیا ہے اور بیصورت شریعت کے مورد (ثابت شدہ تھم) کے خلاف ہے۔

<sup>(</sup>۱) حاشيهالدسوقی ۱۲۲۳ ۱۴ الخرشی ۲۲/۲

<sup>(</sup>۱) سابقه مراجع۔

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۲۸ ۱۷۹، تكملة البحرالرائق ۱۸۲۸، تبيين الحقائق ۲۸۰۸، حرار التي المر ۱۸۳، تبيين الحقائق ۲۸۰۸، كشاف القناع حاشيه ابن عابدين ۲۷۸۸، منتهى الإرادات الر ۲۸۳۸، كشاف القناع سر ۵۴۳۰۰

<sup>(</sup>۳) سابقهمراجع۔

اورامام ابو پوسف سے دونوں صورتوں میں جواز کا قول منقول ہے(۱)۔

امام ابویوسف کے نز دیک اس کی وجہ بیہ ہے کہ ان میں سے ہر ایک کوالگ الگ اجرت پر لینا جائز ہے تو ایک ساتھ ا کھٹے اجرت پر لینا بھی جائز ہوگا۔

• ۳- نیج کا کچھ حصد مزارع کی طرف سے ہواور کچھ حصد صاحب زمین کی طرف سے ہواور کچھ حصد صاحب زمین کی طرف سے ، حفیہ اس کی وضاحت کی ہے (۲)۔

حنفیہ کے نزدیک اس صورت کے فساد کی وجہ یہ ہے کہ دونوں میں سے ہرایک اپنے شریک کو، اپنے حصہ نیج میں اجرت پر لے رہا ہے، اس طرح زمین اور عامل دونوں کو کرایہ پرلینا ایک طرف جمع ہونا لازم آرہاہے، جوعقد مزارعت کوفاسد کرنے والا ہے۔

حنابلہ کے نزدیک اس صورت کے فساد کی وجہ یہ ہے کہ نگا صاحب زمین کے ہی ذمہ ہے، ظاہر مذہب کے مطابق بیامال کے ذمے نہیں ہوسکتا، کیونکہ لازم ہے کہ سارامال، کسی ایک طرف سے ہو جیسے کہ مضاربت میں ہوتا ہے۔

لیکن میصورت مالکیہ کے نزدیک سیجے ہے، کیونکہ ان کے نزدیک میری میں شریک ہوں، نزدیک میں شریک ہوں، جبیا کہ پہلے گزر چکا (۳)۔

اسا- زمین ایک طرف سے ہواور نے اور جانور دوسری طرف سے ہو، اس طور پر کہ صاحب زمین ، اپنی زمین مزارع کو دے، اور مزارع، اپنے نئے اور جانور کے ذریعہ کسی دوسرے آ دمی کے ساتھ مل کراس زمین میں کاشت کرے، اور شرط بیہ ہو کہ ثلث پیداوار صاحب زمین

- (۱) بدائع الصنائع ۲ ر ۱۷۹
- (۲) بدائع الصنائع ۱۷۹۷۱، حاشیه این عابدین ۲۷۸۷۷، المبسوط ۲۲۸۷۳ مینتهی الارادات ار ۲۸۲۷، کشاف القناع سر ۵۴۳۳ م
  - (۳) حاشة الدسوقي ۳ر۲۷ سالخرشي ۲۵/۱ \_

کے لئے ہواور دوثلث پیداواراس کے لئے ہوجس نے جے اور جانور دیا ہے، اور ایک ثلث اس دوسرے عامل کے لئے ہو، جو مزارع کے ساتھ شریک رہا ہے، بیعقد مزارعت، صاحب زمین اور اس مزارع اول کے حق میں صحیح ہوگا جس نے جے اور جانور دیا ہے، اور دوسرے عامل کے حق میں فاسد ہوگا، اور ثلث پیداوار صاحب زمین کے لئے ہوگی اور دو ثلث پیداوار مزارع اول کے لئے، اور دوسرے عامل کو اس کے مل کی اجرت مشل ملے گی۔

علامہ کاسانی فرماتے ہیں: مزارعت، سب کے تق میں فاسد ہونی چاہیے گئی، کیونکہ صاحب ہے، جو مزارع اول ہے، اس نے زمین اور عامل دونوں کوا جرت پر لینے میں دونوں کوا کھا کرنا مزارعت کو فاسد کر دیتا ہے، کیونکہ پیٹر یعت کے مورد کے خلاف ہے، مگراس کے باوجود زمین اور مزارع اول کے حق میں مزارعت کی صحت کا حکم لگایا گیا ہے، ایسا اس وجہ سے ہوا کہ صاحب زمین اور مزارع اول کے درمیان عقد سے، زمین کوا جرت پر لینے کا معاملہ تحقق ہوا ہے۔ اس کے سوا کچھ ہیں، اور بیجائز ہے، جب کہ مزارع اول مساحب زمین اول مرزارع اول کے درمیان عقد سے، زمین اور عامل دونوں کوایک ساتھ اجرت پر لینالازم آیا ہے اور بیجائز ہے، جب کہ مزارع اول ساتھ اجرت پر لینالازم آیا ہے اور بیجائز ہے، جب کہ مزارع اول ساتھ اجرت پر لینالازم آیا ہے اور بیجائز ہے، اور بیہ ہوسکتا ہے داریک ہوت سے صحیح ہواور دوسری کہا تک ہوت سے ضحیح ہواور دوسری ایک جہت سے ضحیح ہواور دوسری ایک جہت سے فاسد، بالخصوص دو شخصوں کے حق میں، لہذا مذکورہ عقد بھی ایک کے حق میں حی ہوگا اور دوسرے کے حق میں فاسد۔

البتہ اگراسی صورت میں نیج صاحب زمین کی طرف سے ہوتو مزارعت، سبھوں کے حق میں درست ہوجاتی، اور پیداوار دونوں کے درمیان شرط کے مطابق تقسیم ہوگی، کیونکہ مذکورہ صورت میں صاحب زمین دونوں عاملوں کو ایک ساتھ اجرت پر لے رہا ہے اور دوعا ملوں کو ایک ساتھ اجرت کی صحت پر کوئی اثر نہیں پڑتا،

اور جب عقد صحیح ہواتو پیداوار شرط کے مطابق تقسیم ہوگی، حنفیہ کا یہی مسلک ہے (۱) ۔ مسلک ہے (۱) ۔

۳ سا - اور اگرصاحب زمین کسی شخص سے کہے کہ میں زمین میں اپنے نئے اور عامل کے ذریعہ کاشت کرتا ہوں ، البتہ اس کی سینچائی ، آپ کے پانی سے ہوگی ، اس سلسلہ پانی سے ہوگی ، اس سلسلہ میں حنا بلہ کے یہاں دوروایتیں ہیں:

ایک روایت بید که مزارعت صحیح نہیں، کیونکه مزارعت کی صورت بیہ ہے کہ مل ایک کی طرف سے ہو، اور زمین دوسرے کی طرف سے اور ضمل ایک کی طرف سے بہال نہ زمین ہے اور نہ مل ، کیونکه پانی نہ بیچا جاسکتا ہے، نہ خریدا جاسکتا ہے اور نہ ہی اجرت پرلیا جاسکتا ہے، تو پانی کے ذریعہ مزارعت کس طرح درست ہوگی؟

اس روایت کوقاضی اورا بن قدامه نے پیند کیا ہے اور آخر الذکر نے اس کی وجہ یہ بیان کی ہے کہ بیصورت نہ منصوص ہے اور نہ منصوص کے معنی میں ہے۔

دوسری روایت بید که مزارعت صحیح ہے، کیونکہ پانی ان چیزوں میں سے ایک ہے جس کی ضرورت کھیتی کو پڑتی ہے۔ لہذا جائز ہے کہ پانی کسی ایک کی طرف ہے ہوجسیا کہ زمین اور ممل کسی ایک کی طرف سے ہوجسیا کہ زمین اور ممل کسی ایک کی طرف سے ہوتا ہے، اس روایت کو ابو بکر نے پسند کیا ہے اور اس کو امام احمد سے، یعقوب بن بختان اور حرب نے قل کیا ہے (۱)۔

ساسا-اگرصاحب زمین کسی مخص سے کہے: میں نے تہہیں اپنی آدھی زمین اجرت پردی، اس کے عوض تم نصف نے اور نصف اپنی اور اپنے جانور کی منفعت دو اور مزارع پوری نئے لگادے تو عقد مزارعت صحیح نہیں، کیونکہ منفعت مجہول ہے اور جب منفعت مجہول ہوتو عقد فاسد

ہوجا تا ہے،اسی طرح اگر منفعت کو کسی دوسرے زمین کی اجرت قرار دے تو بھی جائز نہیں اور پوری پیداوار مزارع کی ہوگی، اور مزارع کے ذمے زمین کی اجرت مثل لازم ہوگی۔

اورا گرمنفعت کاعلم اوراس کی تعیین اس طرح ممکن ہو کہ نیج کی حیثیت سے جداگانہ نہ ہوتو عقد جائز ہے اور پیداوار دونوں کے درمیان تقسیم ہوگی۔

اورایک تول یہ ہے کہ عقد صحیح نہیں، کیونکہ نے عوض ہے، لہذااس پر قبضہ کرنا شرط ہے، جیسا کہ اگر نئے مبیع ہوتا اور اس پر قبضہ نہ ہوا ہوتا۔ اور اگر صاحب زمین اس سے کہے: میں نے تمہیں اپنی آ دھی زمین اجرت پر دی اس کے عوض کہ تم اپنی اور اپنے جانور کی نصف منفعت دو، اور دونوں ساتھ نئے نکالیس تو یہ پہلی صورت کی طرح ہے، البتہ پیدا وار ہر حال میں دونوں کے در میان تقسیم ہوگی، حنا بلہ نے اس کی صراحت کی ہے (ا)۔

اس السلط المرعقد مزارعت میں چار آدمیوں نے شرکت کی ،اس طور پر کہ ایک کی طرف سے جانور، کہ ایک کی طرف سے جانور، تیسرے کی طرف سے عمل ہوتو عقد تیسرے کی طرف سے عمل ہوتو عقد مزارعت فاسد ہوجائے گا، حنفیہ نے اس صورت کے فساد کی صراحت کی ہے۔

اوراگرتین افراد نے شرکت کی، ایک کی طرف سے زمین، دوسرے کی طرف سے زمین، دوسرے کی طرف سے جانوراور عمل ہو، اس شرط پر کہ پیداواران کے درمیان تقسیم ہوگی، تو مزارعت فاسد ہوجائے گی، حنابلہ نے اس کی صراحت کی ہے (۳)۔

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲ ر ۱۸۰\_

ر) المغنى ۱۹۳۵ منتهى الإرادات ار ۷۲ م، المقنع ۲ر ۱۹۴۰ كشاف القناع سور ۸۸۸ م

<sup>(</sup>۱) المغنی۵ر۲۵، کشاف القناع ۳ر ۵۴۴، ۵۴۳\_

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۲رو ۱۵ تكملة البحرالرائق ۱۸۲۸۸، حاشيه ابن عابدين ۲رو ۲۷، المبسوط ۲۲، ۱۲، ۱۲، ۱۲

امام ابو یوسف کی روایت پر قیاس کے مطابق بیہ عقد جائز (۱) ہے ۔

#### عقد مزارعت کے آثار:

عقد مزارعت پر کچھآ ثار واحکام مرتب ہوتے ہیں، جومعالم کی صحت وفساد کے لحاظ سے مختلف ہوتے ہیں۔

اول: صحیح مزارعت پر مرتب ہونے والے آثار واحکام: ۳۵ - جب مزارعت کی صحت کے تمام شرا لط مکمل طور پر پائے جائیں تو مزارعت صحیح ہوتی ہے اور اس پر درج ذیل آثار واحکام مرتب ہوتے ہیں:

الف: مزارع لیعنی بٹائی پر کھیت لینے والے شخص پر کاشت کاری سے متعلق ہروہ کام لازم ہوگا جو کھیت لینے والے شخص پر کاشت کاری سے متعلق ہروہ کام لازم ہوگا جو کھیت کے ندریانی کے گزرگا ہوں کی صفائی اور کھاد ڈالنا وغیرہ، حنفیہ اور حنابلہ نے اس کی صراحت کی ہے (۲) کیونکہ مزارعت لیعنی کھیت کی بٹائی کا معاملہ ان سب چیزوں کوشائل کے بہذا ہے سب چیزیں لازم ہوں گی۔

ب: اگر عقد مزارعت کے وقت شرط لگادی گئی کہ ہل کے ذریعہ
زمین کی جوتائی، مزارع کے ذمہ ہوگی تو اس کے ذمہ ہوگی، کیونکہ یہ
شرط سی ہے، لہذا اس کا پورا کرنا لازم ہے، اور اگر وہ دونوں (زمین کا
مالک اور بٹائی پر زمین لینے والا شخص) اس سے خاموش رہیں اور
مزارع کے ذمہ زمین کی جوتائی کی شرط نہ لگائیں تو بھی مزارع کو

زمین کی جوتائی پرمجبور کیا جائے گا، بشرطیکداس کے بغیر پیداوار بالکل نہ ہو یا اتنی کم ہوجتنی کے لئے کاشت کاری نہیں کی جاتی؛ کیونکہ مزارعت کا معاملہ جب مطلق ہوتو اس سے مقصود ایسی کاشت کاری ہوتی ہوتی ہوتی ہوتائی کے اللہ اگرز مین ایسی ہوکہ بغیر جوتائی کے اتنی پیداوار دیتی ہوجتنی پیداوار کے لئے عام طور سے لوگھیتی کرتے ہوں تو مزارع کو جوتائی پرمجبور نہیں کیا جائے گا، اس کی صراحت حفیہ نے کی ہے (۱)۔

اسی بنا پر مزارع اگر زمین کی سینچائی سے رک جائے اور کہے کہ زمین کو میں اپنے حال پر چھوڑ دیتا ہوں، بارش کے پائی سے خود ہی سیراب ہوجائے گی تو اگر بھیتی ایسی ہے کہ بارش کا پائی اس کے لئے کافی نہیں ہے، الگ سے سینچائی کی ضرورت ہے تو مزارع کو الگ سے پائی کے ذریعہ سینچائی پر مجبور کیا جائے گا، کیونکہ عقد مزارعت جب مطلق ہوتو اس سے مرادالی کا شت کاری ہوتی ہے جس کا لوگوں میں معمول اور رواج ہو، اور اگر اس کھیتی کو الگ سے پانی سے سینچائی کی ضرورت نہیں، بارش کا پانی ہی اس کے لئے کافی ہے اور اسی سے معمول کی پیداوار ہوجاتی ہے تو مزارع کو الگ پانی سے سینچائی پر مجبور معمول کی پیداوار ہوجاتی ہے تو مزارع کو الگ پانی سے سینچائی پر مجبور منہیں کیا جائے گا، حفیہ نے اس کی صراحت کی ہے ۔

حنابلہ کی رائے یہ ہے کہ عامل یعنی بٹائی پرزمین لینے والے مخص کے ذمہ ہروہ کام ہے جس سے پھل اور پیداوار کی در تگی وابستہ ہو جیسے بینجائی، جوتائی وغیرہ (۳)۔

ج: زمین کے مالک پرلازم ہے کہ وہ زمین مزارع کے حوالہ کرے تاکہ وہ اس میں کاشت کاری شروع کر سکے اور اگر پہلے سے پودے اگے ہیں تو وہ ان کی حفاظت اور بڑھوتری کے لئے کام کر سکے

- (۱) بدائع الصنائع ۲ ر ۱۸۲، المبسوط ۳۹،۳۸ س
- (٢) بدائع الصنائع ٢/١٨٢، المبسوط ٣٩،٣٨/٣٣ س
  - (۳) کشاف القناع ۳ر۵۰۰ د

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲ ر ۱۸۰\_

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۲/ ۱۸۲، شامی ۲/ ۲۸۱، الفتادی الهندیه ۲/ ۲۳۷، منتهی الإرادات ا/ ۲۷ م، کشاف القناع ۳/ ۴۵۰

کیونکہ زمین کو بٹائی دار کے حوالہ نہ کرنا یہ گویا بٹائی دار کو پورے طور پر تصرف سے روکنا ہے جوعقد مزارعت کے لئے مفسد ہے۔

د:صاحب زمین کے ذمہ ایسے بنیادی کام ہیں، جن کااثر اور نفع عقد مزارعت کے بعد بھی باقی رہے جیسے چہار دیواری، بیرونی نہروں کی نکاسی وغیرہ، جس کااثر ونفع باقی رہتا ہے، اس کی صراحت حنفیہ اور حنابلہ نے کی ہے ()۔

ھ: حنفیہ اور حنابلہ کے نزدیک، زمین کا خراج مالک زمین کے ذمہ ہے (۲)، مزارع پرخراج کی ادائیگی کی شرط لگا ناان حضرات کے یہاں جائزہیں، اور نہ یہ جائزہ کہ پیداوار سے خراج اداکیا جائے، اور بقیہ پیداوار مالک زمین اور مزارع کے درمیان تقسیم کردی جائے، کیونکہ حفیہ کے بیان کے مطابق ، خراج مال کی ایک متعین مقدار ہے، کیونکہ حفیہ کے بیان کے مطابق ، خراج مال کی ایک متعین مقدار ہی ہے جیسے پیداوار سے اس متعین مقدار کی اتنی مقدار کی شرط لگا نا ایسا ہی ہے جیسے مالک زمین کے لئے پیداوار کی اتنی مقدار کی شرط لگا دی جائے اور یہ شرط فاسد ہے، کیونکہ اس سے پیداوار کے حصول کے باوجود پیداوار میں شرکت ختم ہوسکتی ہے، اس لئے کہ عین ممکن ہے کہ اتنی ہی پیداوار ہوجتنی خراج میں اداکرنا ہے یااس سے بھی کم ہو۔

و بھیتی پرآنے والے تمام اخراجات ، مثلاً کھاد کی قیمت اور ضرر رسال گھاس پھوس کی صفائی کی اجرت وغیرہ مالک زمین اور مزارع دونوں پر ان کے جصے کے بقدر لازم ہول گے ، نیز کٹائی کی اجرت ، کھلیان تک غلمنتقل کرنے کی اجرت ، مول گے ، نیز کٹائی کی اجرت ، کھلیان تک غلمنتقل کرنے کی اجرت ، محلیان میں مشترک طور پر دونوں پر عائد ہوگی ، کیونکہ یہ کام عقد مزارعت کے کاموں میں شامل نہیں ، لہذا مخصوص طور پر صرف مزارع پر لازم نہیں کاموں میں شامل نہیں ، لہذا مخصوص طور پر صرف مزارع پر لازم نہیں

ہوں گے۔

امام ابو یوسف وغیرہ سے منقول ہے کہ بیآ خری چیزیں مزارع پر ہی لازم ہوں گی کیونکہ لوگوں کا ایسا ہی رواج اور عرف ہے، بید حنفیہ کا مسلک ہے (۱)۔

ز: زمین کی پیداوار، ما لک زمین اور مزارع کے درمیان اسی معاہدے کے مطابق تقسیم ہوگی، جس پر دونوں کا اتفاق ہو چکا ہے، تقسیم کے بعدا پنے اسپنے حصہ پیداوار کے اٹھوانے اور حفاظت کرنے کی ذمہداری دونوں میں سے ہرایک پر ہوگی، کیونکہ جب پیداور تقسیم ہوگئی تو عقد مزارعت بھی ختم ہوگیا، لہٰذااس کے بعد کسی بھی عمل کا خرچہ خاص اس شخص کے ذمہ ہوگا جس کا وہ کام ہے، اس کی وضاحت حنفیہ خاص اس شخص کے ذمہ ہوگا جس کا وہ کام ہے، اس کی وضاحت حنفیہ نے کی ہے۔

7: حفیہ کا مسلک میہ ہے کہ جس چیز پر عقد مزارعت کرنا جائز ہے اس پر اضافہ کرنا بھی درست ہے اور جس چیز پر عقد مزارعت کرنا جائز بہیں ،اس پراضافہ کرنا بھی درست نہیں ،اور جہال تک کم کرنے کا تعلق ہے تو وہ ہر دوصورت میں جائز ہے ۔

اسی بنا پراضافه اورکمی کی دوصورتیں ہیں:

یا تو بیمزارع کی طرف سے ہوگا یا صاحب زمین کی طرف سے، پھریا تو سے بیتی کی کٹائی سے پہلے۔

پھر ہرصورت دوحال سے خالی نہیں، یا تو بیج مزارع کی طرف سے ہوگا یاما لک زمین کی طرف ہے۔

اگر کی یازیادتی کامعاملہ کھتی کی کٹائی کے بعد پیش آیا ہے اور نیج

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲۷ ۱۸۱، المبسوط ۳۲ ر ۹۹ منتهی الإرادات ار ۷۲ م، کشاف القناع ۳۷ و ۵۴۰

<sup>(</sup>۲) المبسوط ۲۳ رسه منتهی الارادات ار ۴۷۳، کشاف القناع ۱۹۲۳ م

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲ر ۱۸۲، تکملة البحرالرائق ۱۸۲۸، حاشیه شای ۲۸۱۸، بداییمع تکملة فتح القدیه ۲۷۷۸، الفتادی الهندیه ۲۳۷۸

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۲ر ۱۸۰ ، تکملة البحرالرائق ۱۸۶۸ ـ

<sup>(</sup>۳) بدائع الصنائع ۲ر۱۸۱، تكملة البحرالرائق ۸ر۱۸۸، المبسوط ۲۳ر ۲۳، ۲۳ مر۱۸۳، الفتادي الهنديه ۲۵ / ۲۳۷.

مزارع کی طرف سے ہے، تو زیادتی مزارع کی طرف سے جائز نہیں، اس صورت میں پیداواراسی معاہدے کے مطابق تقسیم ہوگی جس پر عقد مزارعت کے وقت دونوں کے درمیان اتفاق ہو چکا ہے۔

اوراگر بیاضافہ مالک زمین کی طرف سے، مزارع کے لئے ہواور مزارع اس اضافہ پرراضی ہے توبیاضافہ جائز ہے، وجہ بیہ ہے کہ پہلی صورت میں مزارع نے، مالک زمین کودی جانے والی اجرت میں ایسے وقت اضافہ کیا، جب مزارعت کا عمل ختم ہو چکا ہے، کیونکہ معقود علیہ یعنی منفعت وصول کی جاچک ہے، اور بیصورت جائز نہیں ہے، اس لئے کہ اگروہ دونوں بھتی کی کٹائی کے بعد مزارعت کا معاملہ کرتے تو بیجائز نہ ہوتا، اسی طرح جب بھتی کی کٹائی کے بعد مقررہ حصے میں اضافہ کررہے ہیں توبیہ بھی جائز نہ ہوگا، اور جہاں تک دوسری صورت کا تعلق ہے تواس میں مالک زمین نے اپنے لئے قابل وصول اجرت میں کی کرنے کے لئے معقود علیہ کی اجرت میں کی کرنے کے لئے معقود علیہ کی اجرت میں کی کرنے کے لئے معقود علیہ کی اجرت میں کی کرنے کے لئے معقود علیہ کی اجرت میں کی کرنے کے لئے معقود علیہ کی بیان در مین نہیں۔

مذکورہ مسکلہ اس وقت ہے جب نیج عامل کی طرف سے ہو،اگر نیج مالک زمین کی طرف سے ہے، اور مالک زمین نے مزارع کے لئے اس کے جھے میں اضافہ کیا ہے تو بیراضا فہ جائز نہیں، لیکن اگر مزارع نے صاحب زمین کے جھے میں اضافہ کیا تو بیراضا فہ جائز ہے مذکورہ سبب کی بنا پر۔

مذکورہ صورت اس وقت ہے جب دونوں میں سے کسی کی طرف سے بھی کیا جانے والااضافہ بھیتی کی کٹائی کے بعد پیش آیا ہو۔
اگر میاضافہ بھیتی کی کٹائی سے پہلے کیا گیا تو چاہے کسی کی طرف سے کیا جائے جائز ہے، کیونکہ کٹائی سے قبل جب نئے سرے عقد مزارعت کرنے کی جھی گنجائش ہے تو اس پر اضافہ کرنے کی بھی گنجائش ہے، جب کہ کٹائی کے بعد کے بعد کا معاملہ اس سے مختلف ہے، کٹائی کے بعد

عقد مزارعت لیعنی بٹائی پر معاملہ کرنے کی گنجائش نہیں، لہذا اس پر زیادتی کی بھی گنجائش نہیں۔

رہ گئی بات کی کرنے کی تو بیدونوں صورتوں میں جائز ہے، یعنی کٹائی سے پہلے اور کٹائی کے بعد بھی۔

ط: اگر زمین میں پیداوار نہ ہوسکے تو دونوں میں سے کوئی دوسرے کے او پر کسی چیز کاحق دار نہیں ہوگا، نہ عامل کو عمل کی اجرت ملے گی، نہ زمین کے مالک کو زمین کی اجرت، خواہ نج عامل کی طرف سے ہو یا زمین کے مالک کی جانب سے، کیونکہ عقد مزارعت دوحال سے خالی نہیں، یا تو اجارہ ہے یا پھر شرکت، اگر اجارہ ہے توضیح عقد اجارہ میں '' طے شدہ مال' واجب ہوتا ہے اور وہ یہاں معدوم ہے، لہذا کسی اور چیز کا استحقاق نہیں ہوگا، اور اگر شرکت ہے تو شرکت صرف پیدا وار میں ہے، کسی اور چیز میں نہیں، اور مذکورہ صورت میں پیدا وار منی ہوگا، ویک ہے دار چیز کا استحقاق نہیں ہوگا، حفیہ نے اس کی صراحت کی ہے ('')۔

دوم: مزارعت فاسده پرمرتب ہونے والے آثار واحکام: ۱۳۲ - جب عقد مزارعت، صحت کی شرطوں میں سے کسی شرط کے فوت ہونے کے سبب فاسد ہوجائے تواس پر درج ذیل آثار مرتب ہوتے ہیں:

الف: مزارعت کا کوئی کام مزارع پرلازم نہیں ہوگا، کیونکہ کام کالزوم عقد حجے سے ہوتا ہے حالانکہ یہاں مذکورہ صورت میں عقد فاسد ہو چکا ہے، لہذا مزارع سے کسی ایسے کام کا مطالبہ نہیں کیا جائے گا جو عقد صحیح پر مرتب ہوتا ہو۔

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲/۱۸۲، تکملة البحرالرائق ۱۸۴۸، مدایه مع شروهها ۱۹۷۰، ۲۷

ب: حنفیہ اور حنابلہ کا کہنا ہے کہ عقد فاسد میں نیج کا مالک پوری پیدا وار کامستحق ہوگا،خواہ وہ مزارع ہویا زمین کا مالک (۱) اور اس کے ذمے اپنے شریک کے لئے اجرت لازم ہوگی۔

اورا گرنے مالک زمین کی طرف سے ہوتو وہ پوری پیداوار لے لے گا اوراس کے ذمے عامل (بٹائی دار) کے لئے اس کے ممل کے بقدرا جرت لازم ہوگی ،اس پرتمام فقہاء کا اتفاق ہے ۔۔

حفیہ کے نزدیک اس کی وجہ یہ ہے کہ عامل ، مالک زمین کے لئے ایک اچر کے درجے میں ہے، الہذا جب اجارہ فاسد ہو گیا تو مالک زمین کے زمین کے ذرجے مامل کے لئے اس کے مل کے عوض اجرت مثل ہوگ ۔ اور اگر بج عامل کی طرف سے ہوتو وہ بھی پوری پیداوار کا مستحق ہوگا اور اس کے ذرجے مالک زمین کے لئے اس کی زمین کے لخاط سے اجرت مثل ہوگی ،اس پر بھی تمام فقہاء کا اتفاق ہے ۔

حنفیہ کے نزدیک اس کی وجہ یہ ہے کہ عامل نے ایک طرح سے زمین اجرت پر لی ہے، لہذا جب اجارہ فاسد ہو گیا تو عامل کے ذمے مالک زمین کے واسطے اس کی زمین کی اجرت مثل لازم ہوگی۔

عقد فاسد کی جن صورتوں میں، نے کا مالک پیدوار کا مستحق ہوتا ہے وہ پیداوار اس کے لئے حلال (طیب) ہے یا نہیں؟ اس میں تفصیل ہے:

اگری مالک زمین کی طرف سے ہواور وہ پوری پیداوار لے کر عامل کواس کے مل کے بقدرا جرت مثل اداکردے تو پوری پیداواراس کے ملوکہ نتے سے کے لئے حلال (طیب) ہے؛ کیونکہ یہ پیداوار،اس کے مملوکہ نتے سے اس کی مملوکہ زمین میں ہوئی ہے، الہذا وہ حلال (طیب) ہے،اس کی صراحت حفیہ نے کی ہے۔

اورا گرفتی عامل کی طرف سے ہواور وہ پوری پیداوار لے کر صاحب زمین کو اس کی زمین کی اجرت مثل ادا کردے، تو پوری پیداواراس کے لئے طال ودرست نہیں ہے، اس میں سے وہ استے ہی کا حقدار ہے جتنے سے وہ اسپنے نیج کی تلافی کرلے اور زمین کی اجرت مثل ادا کر سکے، اتناہی حصہ اس کے لئے درست ہے، کیونکہ وہ حصہ اس کے لئے درست ہے، کیونکہ وہ حصہ اس کے لئے درست ہے، کیونکہ وہ حصہ اس کے لئے بالعوض محفوظ ہے، بقیہ پیداوار کا صدقہ کرنا لازم ہے، کیونکہ یہ پیداوار گرچہ اس کے اسپنے نیج سے ہوئی ہے مگر دوسر کی زمین میں عقد فاسد سے ہوئی ہے، لہذا اس میں خبث یعنی عدم جواز کا شہراستی ہوگیا اور جو چیز اس قسم کی ہواس کا راستہ صرف صدقہ ہے، اس کی وضاحت حفیہ نے کی ہے۔ اس کی وضاحت حفیہ نے کی ہے۔

ج: فاسد عقد مزارعت میں، زمین کی اجرت مثل اس وقت تک واجب نہیں ہوتی جب تک کہ زمین کا حقیقی استعال نہ پایا جائے،

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۲/۱۸، المبسوط ۱۹/۲۳، الخرشی ۲/۷۲، حاشیة الدسوقی سر۷۷۳، حاشیة البیر می سر۱۹۳، المغنی ۳/۷۳، ماشیة البیر می سر۱۹۳، المغنی ۱۹۳۸، منتبی الإرادات ار۷۵۸، لمقنع ۲/۳۱۸–۱۹۳۸

<sup>(</sup>۳) سابقه مراجع <sub>-</sub>

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲ ر ۱۸۲، المبسوط ۲۲ ر ۲۲\_

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۱۸۲۷، البداية مع تكمله فتح القدير ۲۷ ۲۷، الفتاوي البنديه ۷۰ ۲۳۹

کیونکہ عقد مزارعت عقد اجارہ ہے اور اجارہ فاسدہ میں اجرت اس وقت واجب ہوتی ہے جب اجرت پر لی ہوئی چیز حقیقی طور پر استعال کی جائے ، محض تخلیہ سے اجرت واجب نہیں ہوتی کیونکہ اجارہ فاسدہ میں حقیقی تخلیہ بھی معدوم ہے اس لئے کہ تخلیہ نام ہے حقیقی وشرعی طور پر رکاوٹوں کو دور کردینے اور انتفاع پر قدرت دے دینے کا، اوریہ چیز نہیں پائی گئی، برخلاف اجارہ صحیحہ کے کہ اس میں محض تخلیہ سے اجرت واجب ہوجاتی ہے، حنفیہ نے اس کی صراحت کی ہے (۱)۔

د: فاسد عقد مزارعت میں اگر مزارع زمین استعال کرلے تو اس پر زمین کی اجرت مثل واجب ہوجائے گی، اگرچہ اس میں پیداوار بالکل نہ ہوسکے، حفیہ نے اس کی صراحت کی ہے (۲)۔ نال عقد مذاہع میں اجب مثل اتناب میں ماری مسلمی

ھ: فاسد عقد مزارعت میں اجرت مثل اتی واجب ہوگی جوسمی المحمر (مقررہ جھے) سے زائد نہ ہو، بیامام ابو یوسف کا مسلک ہے، امام محمد کے نزد یک اجرت مثل واجب ہوگی، چاہے اس کی مقد ارجتنی بھی ہو، بی مقر میں وقت ہے جب مزارع اور مالک زمین کا حصہ عقد مزارعت کے وقت ہی مقر رہو، لیکن اگر عقد کے وقت حصہ مقر رنہ ہوتو امام ابویسف اور امام محمد دونوں کے نزدیک اجرت مثل واجب ہوگی چاہے اس کی جو بھی مقد ارہو (۳)۔

اور ما لکیہ کی رائے یہ ہے کہ اگر مزارعت فاسد ہوجائے اس طور پر کہ صحت مزارعت کی شرطوں میں سے کوئی شرط مفقود ہوجائے تو وہ مزارعت ، عمل سے پہلے ہی فنخ ہوجاتی ہے، لہذا اگر وہ عمل کے بعد فوت ہو اور مزارع اور مالک زمین دونوں عمل میں شریک ہوں تو پیدا وار دونوں کے درمیان عمل کے بقدر تقسیم ہوگی کیونکہ پیدا وارعمل کا نتیجہ ہے، اور عمل کے سواد وسری چیزوں میں ایک دوسرے سے تبادلہ

کریں گے، مثال کے طور پرایک کی طرف سے زمین ہواور دوسرے کی طرف سے زمین ہواور دوسرے کی طرف سے زمین ہواور دوسرے کی طرف سے نیج ہو تیج والا زمین والے سے اپنی نصف زمین کی اجرت مثل وصول کرے گا۔

اوراگرمزارعت فاسد هواورغمل میں وہ دونوں شریک نه هوں بلکہ عامل ان میں سے کوئی ایک ہوتومکمل پیدا وار عامل کی ہوگی ، کیونکہ یہ پیدادار عامل کے عمل سے ہوئی ہے اور عامل پرزمین والے کے لئے زمین کی اجرت، بل بیل والے کے لئے بل بیل کی اجرت لازم ہوگی، نیز عامل اگرخود ما لک زمین ہے تو نیج والے کے لئے اس پراتنا ت لازم ہوگا جتنا اس نے دیا ہے، البتہ عامل کو بوری پیداوار اس صورت میں ملے گی جب کہ اس کی طرف سے عمل کے ساتھ، بچہ ہو اورز مین دوسر سے کی طرف سے ہو یاز مین ہواور پیج دوسر سے کی طرف سے ہو،اگر عامل کی طرف ہے عمل کے ساتھ زمین، بیج یا ہل بیل میں سے کوئی چیز نہیں یائی گئی تو اس کے لئے پیداوار نہیں ہوگی بلکہ صرف اس کے مل کی اجرت مثل ہوگی ، کیونکہ وہ اجیر ہے ، اورا گرز مین اور پیچ میں دونوں شریک ہوں اور عمل کسی ایک کی طرف سے ہوتو پوری پیداوار عامل کے لئے ہوگی ،اور اگر زمین اور پیج میں دونوں شریک ہوں اور عمل ومحنت کسی ایک کا ہوتو کھیت کی بوری پیداوار محنت کرنے والے کی ہوگی خواہ نیج زمین والا دے یا کوئی دوسرا دے،اورا گرمحنت کرنے والا پورانیج ویتو اس محنت کرنے والے پر لازم ہے کہ وہ اینے شریک کی زمین کی اجرت اس شریک کو دے اور اگر اس محنت کرنے والے کے شریک نے بیج دی ہے تو اس محنت کرنے والے پر لازم ہے کہ اس شریک کواس کے نیے کے مطابق عوض دے۔

عدوی نے کہا: مزارعت فاسدہ جب عمل کے بعد ختم ہو تو صاحب جواہر نے اس بارے میں چھا قوال بیان کئے ہیں: ان میں

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲ ر ۱۸۲\_

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۲ ر ۱۸۳\_

<sup>(</sup>۳) بدائع الصنائع ۲ ر ۱۸۳ ،الهداية مع تکمله فتح القدير ۱۹۷۱ س

سے دانج تول یہ ہے کہ پیداواراس شریک کے لئے ہوگ جس کی طرف سے تین بنیادی چیزوں یعنی بی نہ زمین اور عمل میں سے دو چیزیں ہوں ،اورا گرشر کاء تین ہوں اوران میں سے ہرایک کی طرف سے دو چیزیں ہوں یا ہرایک کی طرف سے ایک ایک چیز ہوتو پیداوار تین نہائی میں تقسیم ہوگی اور ہرشریک کے لئے ایک نہائی ہوگی اورا گر ایک شریک کے لئے ایک نہائی ہوگی اورا گر ایک شریک کی طرف سے دو چیزیں ہوں اور بقیہ دوشر کاء کی طرف سے دو چیزیں ہوں اور بقیہ دوشر کاء کی جوگی اور بقیہ دوشر کاء کو چھ نہ ہوتو پوری پیداواراس ایک شریک کے لئے ہوگی اور بقیہ دوشر کاء کو چھ نہ ہوتا ہوں القاسم کا مذہب ہے اور امام محمد نے اس کو پہند کیا ہے ، اور ہمارے شخ عبداللہ نے اپنے شخ ابن عبدالباقی سے نقل کیا ہے کہ بہی قول مفتی ہہ ہے اور بہی حکم اس صورت میں بھی ہوگا جب تین شرکاء میں سے دو کی طرف سے دو چیزیں ہوں اورایک کی طرف سے دو چیزیں ہوں اورایک کی طرف سے بچھ نہ ہوتو پوری پیداوارا نہی دونوں شریک کی ہوگا ، اور تیسرے کے لئے بچھ نہ ہوگا ، اس طرح کل چارشکلیں ہوگا ، اور تیسرے کے لئے بچھ نہ ہوگا ، اس طرح کل چارشکلیں ہوگا ، اور تیسرے کے لئے بچھ نہ ہوگا ، اس طرح کل چارشکلیں ہوگا ، اور تیسرے کے لئے بچھ نہ ہوگا ، اس طرح کل چارشکلیں ہوگا ، اور تیسرے کے لئے بچھ نہ ہوگا ، اس طرح کل چارشکلیں ہوگا ، اور تیسرے کے لئے بچھ نہ ہوگا ، اس طرح کل چارشکلیں ہوگا ، اور تیسرے کے لئے بچھ نہ ہوگا ، اس طرح کل چارشکلیں ، جن میں سے تین پر نظر ڈالنا ابھی باقی ہے :

میبلی شکل: تین شرکاء میں سے ایک کی طرف سے تین چیزیں (جنج، زمین اور عمل ) ہوں اور باقی دو میں سے ہرایک کی طرف سے دو چیزیں۔

دوسری شکل: دوشریک میں سے ہرایک کی طرف سے تین چیزیں ہوں اور تیسرے کی طرف سے دوچیزیں۔

تیسری شکل: ایک کی طرف سے تین چیزیں، دوسرے کی طرف سے دو چیزیں اور تیسرے کی طرف سے ایک چیز ہو، اور ظاہر رہہ ہے کہ جس کی طرف سے دو چیزیں ہوں وہ اس کے مساوی ہے جس کی طرف سے تین چیزیں ہیں طرف سے تین چیزیں ہیں اس پر رہ بات صادق آتی ہے کہ اس کی طرف سے دو چیزیں ہیں (۱)۔

مزارعت فاسدہ کے سلسے میں شافعیہ کی رائے یہ ہے کہ اگر زمین میں صرف مزارعت کا معاملہ کیا گیاتو اس کی پیداوارز مین کے ما لک کی ہوگی ،اس لئے کہوہ پیداواراس کی مملوکہ زمین میں پیداہوئی ہے ، اور عامل کے لئے اس کے ممل ، جانور اور آلات زراعت کی اجرت مثل ہوگی جس کی ادائیگی مالک زمین پرلازم ہوگی ،بشرطیکہ یہ سب پچھ عامل کی طرف سے ہواور پیداوار پیداوار پی ہو،اس لئے کہ عقد مزارعت باطل ہو چکا ہے اور عامل کے عمل کو مفت میں ضائع کرناممکن نہیں ، البتہ اگر پیداوار پیداوار سے سالم نہیں رہی تو عامل کو پچھ نیس کے طلے گا کیونکہ مالک زمین کو پچھ حاصل نہیں ہوا (۱)۔

حنابلہ نے حننیہ کے ساتھ متفق علیہ کم کی وجہ بیان کرتے ہوئے کہا ہے کہ غلہ، نج والے کا ہوگا، کیونکہ یہ در حقیقت اسی کا مال ہے جو درخت کی شاخوں کی طرح بڑھتا رہا اور ایک حالت سے دوسری حالت میں بدلتارہا،اور پیداوار لینے والے پراجرت مثل لازم ہوگی حالت میں بدلتارہا،اور پیداوار لینے والے پراجرت مثل لازم ہوگی مزارعت میں اس لئے شامل ہوا کہ وہ مقررہ حصہ لے سکے،لیکن جب مزارعت میں اس لئے شامل ہوا کہ وہ مقررہ حصہ لے سکے،لیکن جب مذہب کا حکم میہ ہے کہا گر بج عامل کی طرف سے ہے تو پیداوارعامل کی موگی اور مالک زمین کے لئے زمین کی اجرت مثل ہوگی،اوراگر بج مالک زمین کی طرف سے ہے تو پیداوارعامل کی موگی اور اگر بج مالک زمین کی ہوگی اور اس پر عامل کے لئے اجرت مثل لازم ہوگی،اوراگر سی نے مالک زمین کی ہوگی اور اس پر عامل کے لئے اجرت مثل لازم ہوگی،اوراگر سی نے مالک زمین کی ہوگی اور اس پر نمین کے درمیان تقسیم ہوتو یہ عقد فاسد ہے، کیونکہ بج نہ مالک زمین کا ہے اور نہ بی عامل کا،لہذا پوری پیداوار بج والے تو کے اور اس پر زمین اور ممل کی اجرت مثل لازم ہوگی اور ایک دوسرا قول بھ زمین کا ہے اور نہ بی عامل کا،لہذا پوری پیداوار بیج والے تحق کی ہوگی اور اس پر زمین اور ممل کی اجرت مثل لازم ہوگی اور ایک دوسرا قول بھ ور اس پر زمین اور ممل کی اجرت مثل لازم ہوگی اور ایک دوسرا قول بھ اور اس پر زمین اور ممل کی اجرت مثل لازم ہوگی اور ایک دوسرا قول بھ

<sup>(</sup>۱) نهایة الحتاج ۵/۲۴۷\_

<sup>(</sup>۱) حاشية العدوى على الخرشي ٢٨،٦٤٦\_

ہے کہ یہ عقارتے ہے ۔

فرق کا ضامن ہوگا<sup>(1)</sup>۔

اگر مالک زمین نے کاشت کار پر کٹائی کی شرط قرار دی اور کاشت کار نے غفلت برتی یہاں تک کہ چھتی بربادہوگئی تو کاشت کار ضامن ہوگا، البتہ اگر اس نے کٹائی میں اتنی تاخیر کی جتنی تاخیر کا معمول ہے اور کھتی بربادہوگئی تو کاشت کارضامن نہیں ہوگا۔

اسی طرح اگر کاشت کارنے تاخیر کی یہاں تک کہ جیتی جانور چر گئے تو کاشت کارضامن ہوگا، یہ تھم اس وقت ہے جب بھیتی پک کر تیار نہ ہوئی ہواور اگر تیار ہو چکی اور پھر جانور چر گئے تو کاشت کار پر ضان نہیں، اس لئے کہ پلنے اور تیار ہوجانے کے بعد حفاظت کی فراحت کی فرمہ داری کاشت کار کی نہیں ہے، حفیہ نے اس مسکلہ کی صراحت کی ہے (۲)۔

# عقد مزارعت کے نشخ کے اسباب:

۸ سا- عقد مزارعت چنداسباب سے فنخ ہوجا تا ہے، عذر اضطراری سے، صراحة فنخ کرنے سے، مدت مزارعت ختم ہوجانے سے، مدت مزارعت ختم ہوجانے سے، عاقدین میں سے کسی ایک کے مرجانے سے اور زمین پرکسی اور کی ملکیت ثابت ہوجانے سے۔ ان سب کی تفصیل ذیل میں آرہی ہے:

اول: ایبا عذر اضطراری جوعقد مزارعت کو برقرار رکھنے سے مانع ہو:

اس قتم کے عذراضطراری کی دوصورتیں ہیں: یا تو مالک زمین کو پیش آئے بامزارع کو۔

#### عقدمزارعت میں ضمان:

کسا – صاحب زمین کے جھے کی پیداوار کے حق میں مزارع امین ہوتا ہے ،خواہ مزارعت صحیح ہویا فاسد، حنفیہ نے اس کی صراحت کی ہے ۔۔۔

اور جب مزارع امین ہے تو صاحب زمین کے حصے کی پیداوار اگر مزارع کے پاس سے ہلاک ہوجائے تو دوحال سے خالی نہیں:اگر مزارع کی زیادتی یا کوتا ہی کے بغیر ہلاک ہوئی ہے تو مزارع ضامن نہیں ہوگا جیسا کہ امانت کے تمام معاملات کا حکم ہے اور اگر مزارع کی زیادتی یا کوتا ہی سے ہلاک ہوئی ہے تو مزارع ضامن ہوگا۔

اگر مزارع نے زمین کی سینچائی میں کوتا ہی کی ، یہاں تک کہ فصل سو کھ کر ہر باد ہوگئ تو مزارع ضامن ہوگا ، بشر طیکہ عقد مزارعت صحیح ہو،
کیونکہ صحیح عقد مزارعت میں مزارع پرعمل لازم ہوتا ہے اور زمین اس کے پاس امانت تھی ، لہذا کوتا ہی کرنے کی صورت میں وہ ضامن ہوگا اور اگر عقد مزارعت فاسد تھا تو مزارع ضامن نہیں ہوگا ؛ اس لئے کہ فاسد عقد مزارعت میں مزارع پرعمل لازم نہیں ہوتا ہے۔

حفیہ کا مسلک یہ ہے کہ اگر کوئی کاشت کا رجان ہو جھ کرسینچائی چھوڑ دے یہاں تک کہ فصل سو کھ کرختم ہوجائے تو کاشت کا رضامن ہوگا اور اس وقت کی کھڑی فصل کی قیمت کا ضامن ہوگا جس وقت اس نے سینچائی چھوڑی تھی اور اگر اس وقت کی کھڑی فصل کی کوئی قیمت نہ ہوتو فصل کی ہوئے کھیت کی قیمت لگائی جو تے کھیت کی قیمت کا جوفر تی ہوگا ، کا اشت کا راس جائے گی اور دونوں کے درمیان قیمت کا جوفر تی ہوگا ، کا اشت کا راس

<sup>(</sup>۱) گفتع ۲ر ۱۹۳\_

<sup>(</sup>٢) حاشيه ابن عابدين ٢٧ ر ٢٨٣ ،المبسوط ٢٣١ / ١٢٤ ،الفتاوي الهنديه ٢٦١ / ٢٠

<sup>(</sup>۱) حاشيه ابن عابدين ۵ر ۲۸۳ ، نقلاً عن السراجيه-

<sup>(</sup>۲) حاشیه این عابدین ۲۸۲، ۲۸۳، الفتاوی الهندیه ۲۶۷۸\_

الف- ما لك زمين كو پيش آنے والا عذر:

9 سا ما لک زمین کو پیش آنے والا عذر سے ہے کہ اس پر بھاری دین آ جائے جس کی ادائیگی اس کے لئے زمین کی قیمت کے ذریعہ ہی ممکن ہو،اگراس طرح کا دین ما لک زمین پر آ جائے تو دین کی ادائیگ کی خاطر زمین بخ دی جائے گی اور عقد مزارعت فنح کر دیا جائے گا، بشر طیکہ عقد مزارعت فنح کر ناممکن ہو،اور سیاس وقت ممکن ہے جب بشر طیکہ عقد مزارعت فنح کرناممکن ہو،اور سیاس وقت ممکن ہے جب شروع کرنے سے قبل عقد فنح کیا جائے یا کھیتی شروع کرنے کے استے دنوں کے بعد کہ فصل کٹنے کے لائق ہوجائے، وجہ سے کہ موجودہ صورت میں مالک زمین کے لئے عقد مزارعت کو باقی رکھنے میں زبردست ضرر ہے جس کا تحل اس پر لازم مزارعت کو باقی رکھنے میں زبردست ضرر ہے جس کا تحل اس پر لازم مزارعت کو باقی دمین فروخت کردے گا، اس کے دین کی ادائیگی کی خاطر قاضی زمین فروخت کردے گا، اس کے بعد عقد مزارعت فنح کردے گا، مض عذر کی وجہ سے خود بخو دعقد مزارعت فنح نہیں ہوگا۔

البتہ اگر عقد مزارعت فنخ کرناممکن نہ ہو، اس بنا پر کہ بھیتی ابھی پود ہے گئی میں ہو، پک کر تیار نہ ہوئی ہوتو زمین، دین کی وجہ سے پیچی نہیں جائے گی اور نہ ہی بھیتی کے پکنے تک عقد فنخ کیا جائے گا<sup>(۱)</sup>، کیونکہ موجودہ حالت میں زمین بیچنے کی صورت میں مزارع کا حق فوت کرنا لازم آتا ہے اور کٹائی کے وقت تک انتظار کی صورت میں صاحب دین کاحق مؤخر کرنا لازم آر ہا ہے اور اس میں دونوں طرف کی رعایت ہے، لہذا یہی حل زیادہ مناسب ہے۔

پس مالک زمین اگردین کی وجہ سے قید کردیا گیا ہے تو کھیتی کے پخت تک اسے قید سے رہار کھا جائے گا،اس لئے کہ قید ظلم کی سزا ہے اور ظلم، بلاوجہ دین کی ادائیگی میں ٹال مٹول کرنا ہے جب کہ مذکورہ

(۱) بدائع الصنائع ۲ ر ۱۸۳، حاشیه این عابدین ۲۸۰۷، مدایه مع التکمله ۲۹ ۲۹ ۲۹ ۲۹، الفتاوی الهندیه ۲۷۰ ۲۹\_

صورت میں وہ خض بھیتی کے پلنے تک مماطل (ٹال مٹول کرنے والا)
نہیں ہے، کیونکہ شرعی طور پر اسے زمین کی فروخت سے روک دیا گیا
ہے، اور جسے روک دیا جائے وہ معذور ہوتا ہے، لہذا وہ بھی معذور ہے،
پس جب بھیتی پک کرتیار ہوجائے تو دوبارہ قید کر دیا جائے گاتا کہ وہ
اپنی زمین فروخت کرکے، خود اپنا دین ادا کردے اور اگروہ ایسانہیں
کرتا ہے تو قاضی اس کی زمین نے کردین ادا کردے گا۔

#### ب-مزارع كوبيش آنے والاعذر:

\* ۱۲ - مزارع کوپیش آنے والا عذر اضطراری کئی طرح کا ہوسکتا ہے،
مثلاً شدید بیاری کہ جس کی وجہ سے وہ عمل مزارعت سے معذور
ہوجائے، یا طویل سفر کہ بھی مزارع کواس کی ضرورت پڑسکتی ہے یا
گھیتی باڑی چھوڑ کرکسی اور پیشے کا انتخاب کہ بعض پیشے زندگی کے
گذارن کے لئے کافی نہیں ہوتے، جس کی وجہ سے مزارع دوسرا
پیشہ اختیار کرنے پرمجبور ہوتا ہے، اس مسلے کی وضاحت حضیہ نے کی
پیشہ اختیار کرنے پرمجبور ہوتا ہے، اس مسلے کی وضاحت حضیہ نے کی

دوم: صراحةً يا دلالتهً عقد مزارعت كوفنخ كرنا: اسم - عقد مزارعت صرح الفاظ سے فنخ ہوجا تا ہے مثلًا لفظ'' فنخ'' يا لفظ'' اقالہ''؛ كيونكه عقد مزارعت ميں'' اجارہ'' اور'' شركت'' دوطرح كے عقد شامل ہوتے ہيں، جن ميں سے ہرايك صرح كفظ'' فنخ'' اور لفظ'' اقالہ'' كو قبول كرنے كى صلاحيت ركھتا ہے۔

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲۸ ۱۸۳، تبيين الحقائق ۲۸۲، تكملة البحرالرائق ۸ر ۱۸۵، المبسوط ۲۲، ۵، ۵، ۱ الهداية مع التكمله ۲۵۵۹، الفتاوى الهنديه ۲۲۰۸۵-

<sup>(</sup>٢) بدائع الصنائع ١٨٣/٦، حاشيه ابن عابدين ٢٨٠/٦، الفتاوى الهنديد ٢٩٠٨٥-

اور دلالتهٔ عقد مزارعت کے ننج کی صورت بیہ کہ ننج والا ،عقد مزارعت جاری رکھنے سے اعراض کرلے ، کیونکہ زمین میں بویائی سے قبل اس پر عقد مزارعت لازم نہیں ہے، لہذا بیا بیا ہو گیا جیسے اس نے بلا عذر عقد مزارعت جاری رکھنے سے اعراض کرلیا ، اور بیاس کی طرف سے دلالتہ فنخ ہے ، حنفیہ نے اس کی وضاحت کی ہے (۱)۔

#### سوم: مدت كااختتام:

۲ ۲ - جب عقد مزارعت کی مقررہ مدت ختم ہوجائے توعقد فنخ ہوجا تا ہے، کیونکہ جب مدت ختم ہوگئ توعقد پوراہو گیا، جو فنخ ہونے کے معنی میں ہے، اس کی وضاحت حنفیہ نے کی ہے (۲)۔

## چہارم:عاقدین میں سے سی ایک کی موت:

سا ۲۴ - حفیه کا مذہب بیہ ہے کہ عاقدین میں سے کسی ایک کی موت سے عقد مزارعت فنخ ہوجا تا ہے، چاہے مرنے والا مالک زمین ہویا مزارع، اور چاہے موت زمین کی بویائی سے قبل ہوئی ہویا بعد میں، اسی طرح کھیتی یودے کی شکل میں ہویا یک کرتیار ہوگئی ہو<sup>(۳)</sup>۔

وجہ یہ ہے کہ عقد کا فائدہ خاص عاقد کے لئے ہے، اس کے وارث کے لئے نہیں، کیونکہ اس نے اپنی ذاتی نفع کے لئے عقد کیا ہے اور قاعدہ یہ ہے کہ جو خاص اپنی ذات کے لئے کوئی عقد کرے، اس کے تصرف کا حکم اسی کے لئے ہے، دوسرے کے لئے نہیں، ہاں اگر

کوئی ضرورت پیش آ جائے تواس کے تصرف کا حکم دوسرے کے لئے بھی ہوسکتا ہے۔

حنابلہ کا مذہب بھی یہی ہے، البتہ انھوں نے بیبھی کہا کہ اگر مرنے والا مزارع ہے اور بھی پک کر تیار ہو چکی ہے تو مزارع کے ورثہ پرعمل مزارعت جاری رکھنالازم ہے، مگر ان کواس پر مجبور نہیں کیا جائے گا، یہ مسئلہ اس وقت ہے جب عقد مزارعت میں خود مزارع مقصود نہ ہو، اگر مزارع مقصود ہے تو ورثہ پرعمل مزارعت جاری رکھنالازم نہیں (۱)۔

## پنجم: مزارعت کی زمین کا کوئی مستحق نکل آئے:

الم الم - مزارعت کی زمین پر کاشت سے پہلے اگر کوئی مستحق نکل آئے تو وہ مستحق زمین لے لے گا اور عقد مزارعت فنخ ہوجائے گا، اور جس نے عامل کو زمین کھیتی کے لئے ویا ہے، اس پر عامل کے لئے کچھ بھی لازم نہ ہوگا، اگر چہ عامل نے کھیتی کے ابتدائی کچھ کام کر لیے ہوں مثلاً زمین جوتنا، اس کو برابر کرنا اور کھا دوڑا لناوغیرہ۔

اوراگرکاشت کے بعداور کٹائی سے قبل کوئی مستحق نکل آئے تو وہ مستحق زمین لے لے گااور عاقدین سے کہے گا کہ وہ اگی ہوئی فصل اکھاڑ لیس، اور مزارع کو اختیار ہوگا کہ وہ بحالت موجودہ اگی ہوئی فصل کا آ دھا حصہ لے لے اور دوسرا آ دھا حصہ اس شخص کے لئے ہو جس نے اسے زمین مزارعت پر دیا ہے یا پھر زمین دینے والے سے اگی ہوئی پیداوار کی آ دھی قیمت بطور تاوان وصول کرے اور پوری پیداوار زمین دینے والے کے لئے چھوڑ دے۔

اور مستحق زمین کے نقصان کا ضامن خاص طور پر مزارع کو بنائے گا پھر مزارع وہ نقصان اس سے وصول کرے گاجس نے اس

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲ ر ۱۸۴، المبسوط ۲۲،۲۵/۲۳\_

<sup>(</sup>٢) بدائع الصنائع ٢٨ ١٨٣، حاشيه ابن عابدين ٢٨٠٨، الفتاوى الهنديد ٨ ٢٩٠٨-

<sup>(</sup>٣) بدائع الصنائع ٢ ر ١٨٣، تبيين الحقائق ٢٨٢/٥ بتكملة البحرالرائق ٨ ر ١٨٥، حاشيه ابن عابدين ٧ / ٢٨٠، المبسوط ٣٥/٥٣، الفتاوي الهنديه ٥ / ٢٧٠، الهدامة مع التكمله 9 ر ٣٤٣-

<sup>(</sup>۱) کشاف القناع ۳۸ ۵۳۹،۵۳۸ شرح منتهی الإرادات ۲۸ ۳۲۵ س

کوز مین دیا تھا، بیامام ابویوسف کا دوسراقول ہے اور امام ابویوسف کا پہلاقول جوامام جمر کا بھی قول ہے، بیہ ہے کہ ستحق زمین کے نقصان کا ضامن چاہے تو زمین دینے والے کو بنائے اور چاہے تو مزارع کو بنائے ،اگروہ مزارع کو بنائے تو وہ مزارع ، زمین دینے والے سے نقصان وصول کرے گا؛ کیونکہ اسی نے اسے دھو کہ دیا ہے، لہذا ضان اسی پر ہوگا (ا)۔

فنخ پرمرتب ہونے والے آثار واحکام: عقد مزارعت، زمین میں کاشت سے قبل فنخ ہوگا یا کاشت کے بعد۔

## الف-كاشت سے بل فنخ:

۵ ۲۷ - اگرزمین میں کاشت سے قبل عقد مزارعت فنخ ہوتو عامل کسی چیز کامستحق نہیں ہوگا، چاہے فنخ صرت کے پھر بھی ہو، چاہے فنخ صرت کے لفظوں میں ہویا دلالتہ ہو، اور چاہے مدتِ عقد گزرجانے کی وجہ ہویا عاقدین میں سے کسی ایک کے مرجانے سے۔

اس کی وجہ میہ ہے کہ فننخ کا اثر مستقبل میں ظاہر ہوتا ہے اس طور پر کہ عقد کا حکم نہیں پایا جاتا، ماضی میں ظاہر نہیں ہوتا، لہذا میہ واضح نہیں ہوتا کہ عقد صحیح نہیں ہوا، اور صحیح عقد میں مقررہ حصہ واجب ہوتا ہے جو پیدا وارکی ایک مقدار ہوتی ہے اور مذکورہ صورت میں کوئی چیز نہیں پائی گئی، لہذا عامل کے لئے کچھ بھی واجب نہیں ہوگا۔

اورایک قول بیہ ہے کہ عامل کے لئے کچھواجب نہ ہونے کا حکم قضاءً ہے جہاں تک دیانت کا تعلق ہے تو صاحب زمین پر عامل کواس صورت میں راضی کرنا لازم ہے جبکہ صاحب زمین کاشت سے قبل

عقد کو جاری رکھنے سے پھر جائے اوراس کے لئے ایبا کرنا شرعاً حلال نہیں ہے کیونکہ یہ دھوکہ دینا حرام ہے (۱)۔

## ب-کاشت کے بعد سنخ:

اگرزمین میں کا شت کے بعد فنخ ہوتو دوحال سے خالی نہیں، یا تو فنخ فصل کے پکنے کے بعد ہوگا یا کھیتی کے پکنے سے پہلے:

بہلی حالت: فصل پکنے کے بعد فنخ:

۲ ۲ - اگر فصل کے پکنے اور کٹائی کی حد کو پہنچنے کے بعد عقد فنخ ہو، تو پیداوار، صاحب زمین اور مزارع کے درمیان اسی تناسب سے تقسیم ہوگی، جس پر عقد کے وقت اتفاق ہو چکا ہے (۲)۔

دوسری حالت: فصل یکنے سے پہلے فشخ:

ک ۲ - اور اگر فصل کے پکنے سے پہلے عقد فنخ ہواور کھتی ابھی کیے
پودے کی شکل میں ہوتو وہ کھتی دونوں کے درمیان طے شدہ تناسب
کے مطابق تقسیم ہوگی، جسیا کہ پہلی حالت میں ہوا، اور بی حکم اس
صورت میں ہے جب کہ فنخ صراحةً یا دلالته ہوا ہو، یا مدت کے ختم
ہونے سے ہوا ہو، کیونکہ کھتی ان دونوں کے درمیان شرط کے مطابق
ہے اور آئندہ کٹائی کے وقت تک عمل ان دونوں پر لازم ہے اور
مزارع پر صاحب زمین کے لئے نصف زمین کی اجرت مثل لازم

دونوں کے درمیان پیداوار تقسیم ہونے کی وجہ بیہ ہے کہ عقد کے

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲۸ ۱۸۵،۱۸۴، تبیین الحقائق ۸۵ ۲۸۳، تکملة البحرالرائق ۱۸۵۸۸، المبسوط ۲۳ / ۴۷، البداية مع التکمله ۲۹ ۳۷۳-

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۲ / ۱۸۵،۱۸۵، المبسوط ۲۳۸،۸۷ م

<sup>(1)</sup> Thimed 477 40.00\_

فنخ ہونے کا اثر مستقبل میں ظاہر ہوتا ہے، ماضی میں نہیں، لہذا فنخ ہونے سے قبل ماضی میں پیداواران دونوں کے درمیان مشترک طور پر باقی رہی اور آئندہ کٹائی کے وقت تک ان دونوں پر عمل لازم ہونے کی وجہ یہ ہے کہ بیٹمل مالِ مشترک میں عمل ہے جودونوں میں سے کسی ایک پر بطور خاص لازم نہیں، لہذا دونوں پر ساتھ ساتھ لازم ہوگا۔

رہ گئی ہیہ بات کہ مزارع پر نصف زمین کی اجرت مثل کیوں واجب ہے؟ تواس کی وجہ ہیہ ہے کہ عقد فتخ ہو چکا ہے اور لگی ہوئی کھیتی کو اکھاڑنے میں مزارع کا ضرر ہے اور بلا اجرت چھوڑ دینے میں صاحب زمین کا نقصان، للہذا دونوں طرف کی رعایت کرتے ہوئے نصف اجرت مثل کے وض کھیتی زمین میں چھوڑ دی جائے گی۔

اورا گردونوں میں سے کسی نے دوسرے کی اجازت اور قاضی کے حکم کے بغیر بھتی پرخرچ کیا تو بیخرچ تطوع (رضا کارانہ) ہوگا۔اور اگر صاحب زمین کچی بھتی ہی لینا چاہے تو اسے اس کاحق نہ ہوگا، کیونکہ اس میں مزارع کا نقصان ہے۔

اور اگر مزارع کچی کھیتی لینا چاہے تو صاحب زمین کو تین اختیارات ہول گے۔

ا - کچی کھیتی اکھاڑ کر دونوں کے درمیان تقسیم کرنا۔

۲-مزارع کواس کے حصے کی تھیتی کی قیمت دے دے اور تھیتی زمین میں لگی رہنے دے یہاں تک کہ وہ کٹنے کے لائق ہوجائے۔
سامیسی پراپنے مال میں سے خرچ کرے اور پھر مزارع کے حصہ کے بقدر مزارع سے وصول کرلے، اس میں دونوں کی رعایت ہے۔

ان سب کی صراحت حنفیہ نے کی ہے <sup>(۱)</sup>،اور بی<sup>تکم</sup> اس وقت

ہے جب فنخ صراحةً ہو یا دلالتہً ہو یا مدت کے گزر جانے کے سبب ہو۔

## عاقدین میں ہے کسی ایک کی موت کا اثر:

ی و اگر عاقدین میں سے کسی ایک کی موت کے سبب عقد فنخ ہوتو حفیہ نے صاحب زمین اور مزارع کی موت کے حکم میں فرق کیا ہے(۱)۔

#### الف-صاحب زمين كي موت:

۸ ۲۰ - اگرصاحب زمین مرجائے اور کھیتی تا ہنوز کی ہو، تو زمین فصل کی کٹائی کے وقت تک کے لئے مزارع کے قبضے میں چھوڑ دی جائے گی، کٹائی کے بعد پیداوار مزارع اور صاحب زمین کے ورثہ کے درمیان اسی شرط کے مطابق تقسیم ہوگی جو مزارع اور صاحب زمین کے درمیان طے ہوئی تھی۔

حنفیہ کے نزدیک اس کی وجہ یہ ہے کہ کٹائی کے وقت تک کھیتی کو چھوڑنے میں دونوں طرف کی رعایت ہے، جب کہ پچی کھیتی کے اکھاڑنے میں دونوں میں سے ایک یعنی مزارع کا نقصان ہے، اور عمل صرف مزارع پرلازم ہوگا، اس لئے کہ اسی سے ضرر کو دفع کرنے کے لئے عقد کو باقی رکھا گیا ہے (۲)۔

#### ب-مزارع کی موت:

9 م - اورا گرمزارع مرجائے اور کھیتی کچی ہوتو مزارع کے وریڈ کوخت ہوگا کہ وہ اپنے مورث کے قائم مقام ہوکر اسی شرط کے مطابق عمل

<sup>(</sup>۱) المبسوط ۲۲ / ۲۸،۳۷، بدائع الصنائع ۲ / ۱۸۵، ۱۸۵، البداية مع التكمله ور۷۷،

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲۷ ۱۸۴، حاشیه ابن عابدین ۲۸۴۸، المبسوط ۳۵/۲۳، ۲۹،۴۷، الفتاوی الهندیة ۲۵۴۸،

<sup>(</sup>٢) بدائع الصنائع ٢ / ١٨٣٠، الهداية مع تكملة فتح القدير ٩ / ٧ ٧ - ٣ -

کریں جوشرط مزارع اور صاحب زمین کے درمیان طے پاچکی ہے خواہ صاحب زمین راضی ہو یا نہ ہو، کیونکہ کچی جی اکھاڑنے میں ور شہ کا نقصان ہے اور کٹائی کے وقت تک کھیتی چھوڑ دینے میں صاحب زمین کا کوئی نقصان نہیں بلکہ بھی اس کے چھوڑنے میں اس کا فائدہ بھی ہوسکتا ہے۔

اور جب بھیتی ور ثہ کے قبضے میں چھوڑ دی جائے تو ان کوان کے عمل کی کوئی اجرت نہیں ملے گی کیونکہ وہ حکمی طور پر اپنے مورث کے عقد کے سبب عمل کر رہے ہیں تو بیا ایسا ہو گیا گویا خود مورث عمل کر رہا ہے اور جب مورث عمل کر تا تو اس کاعمل بلا اجرت ہوتا ، الہذا ان ور شد کا عمل بھی بلا اجرت ہوگا۔

اورا گرور نہ کچی گھیتی ہی اکھاڑنا چاہیں توان کو ممل پر مجبور نہیں کیا جائے گا، کیونکہ عقد حقیقت میں فنخ ہو چکا ہے اور اگر تقدیری طور پر باقی ہے تو وہ ان کی رعایت میں ان کے اختیار کے ساتھ ہے، تا کہ ان کوفنخ کے سبب نقصان نہ اٹھانا پڑے۔

اوراگر ور شخمل سے انکار کردیں تو وہ کچی کھیتی مشترک طور پر ور شداور صاحب زمین کے درمیان شرط کے مطابق باقی رہے گی، اور صاحب زمین کوسابقہ نتیوں اختیارات ہوں گے جودرج ذیل ہیں:

ا- پیدادار اپنے اور مزارع کے در ثہ کے درمیان طے شدہ صول کے مطابق تقسیم کرنا۔

۲ - ور شرکو پکی کھیتی میں سے طے شدہ ان کے جصے کے مطابق دینا۔

۳-کیتی کے پکنے تک اس پراپنے مال میں سےخرچ کرنا پھر مزارع کےور ثنہ سے ان کے جصے کے بقدررجوع کرنا، کیونکہ اس میں دونوں فریق کی رعایت ہے<sup>(۱)</sup>۔

حصول کی شرط اور صاحب ن کے بارے میں اختلاف:

• ۵ – اگر صاحب زمین یا مزارع یا دونوں مرجائیں اور ان دونوں کے ور شرکے درمیان اختلاف ہوجائے یا ان دو میں سے جوزندہ ہو اس کے اور دوسرے کے ور شہ کے درمیان اختلاف ہوجائے اور یہ اختلاف حصول کی شرط کے بارے میں ہوتو صاحب ن کا قول قتم کے ساتھ معتبر ہوگا اگر وہ زندہ ہے اور اگر وہ مرچکا تو اس کے ور شکا قول قتم کے ساتھ معتبر ہوگا اگر وہ زندہ ہے اجرت کا استحقاق شرط کی وجہ سے ہے (۱۰) کیونکہ صاحب ن کے ساتھ معتبر ہوگا فی مشروط میں زیادتی کا دعوئی کیا گیا اور مصاحب ن کے خلاف مشروط میں زیادتی کا دعوئی کیا گیا اور صاحب ن کے اور اگر وہ مرچکا تو اس کے ور شہ اس کے نائب صاحب ن کے اور اگر وہ مرچکا تو اس کے ور شہ اس کے نائب صاحب ن کا تول معتبر ہوگا ہا لبتہ ان کی قتم اپنے ملل اگر وہ زندہ ہے اور اگر وہ مرچکا تو اس کے ور شہ اس کے نائب ہوں گے اور ان کا قول قتم کے ساتھ معتبر ہوگا ، البتہ ان کی قتم اپنے ملل ہوں گیا در بینہ آجر یعنی صاحب زمین کا معتبر ہے کیونکہ وہ بینہ کے ذریعہ زیادتی ثابت کر رہا ہے۔

اوراگران کااختلاف صاحب نئے کے بارے میں ہو کہ صاحب نئے کون ہے؟ تو مزارع کا قول قتم کے ساتھ معتبر ہوگا اگروہ زندہ ہواور اگروہ مرچکا تواس کے ورثۂ کا قول قتم کے ساتھ معتبر ہوگا۔

اس کی وجہ یہ ہے کہ پیداوار مزارع کے قبضہ میں ہوتی ہے یا اس کے ور ثہ کے قبضے میں، للہذا بینہ نہ ہونے کی صورت میں صاحب قبضہ کی بات قسم کے ساتھ معتبر ہوگی اور بینہ صاحب زمین کا معتبر ہے، اس کئے کہ یہ پیداوار صاحب زمین کے قبضہ سے باہر ہے، للہذااس کو بینہ سے ثابت کرنے کی ضرورت ہے۔

اوراگر مزارع اور صاحب زمین دونوں بقید حیات ہوں، پھر دونوں میں اختلاف ہوجائے، صاحب زمین بینہ قائم کردے اس

<sup>(1)</sup> بدائع الصنائع ٧٦/١٨١، الهداية مع تكملة فتح القدير ٩٧٧ - ٩٠\_

<sup>(</sup>۱) المبسوط ۲۳ / ۱۵۲،۸۹

بات پر کہ وہی صاحب نے ہے اور اس نے مزارع کے لئے ثلث (تہائی) کی شرط لگائی تھی، دوسری طرف مزارع بینہ قائم کردے اس بات پر کہ وہی صاحب نے ہواداس نے صاحب زمین کے لئے ثلث (تہائی) کی شرط لگائی تھی تو بینہ صاحب زمین کا معتبر ہوگا؛ اس لئے کہ پیداواراس کے قبضے سے باہر ہے، جسے ثابت کرنے کے لئے اسے بینہ کی ضرورت ہے۔

اور اگرمعلوم ہوجائے کہ نیج ، صاحب زمین کی طرف سے تھا اور دونوں ایک تہائی اور دو تہائی پر بینہ قائم کردیں تو مزارع کا بینہ معتبر ہے کیونکہ وہ بینہ کے ذریعیزیادتی کو ثابت کررہاہے (۱)۔

#### مزارعت میں تولیہ اور شرکت:

10-ایک شخص نے اپنی زمین دوسرے کو دی تا کہ وہ اس میں ایک متعین مدت تک بھیتی کرے اور پیداواران دونوں کے درمیان نصف نصف تقسیم ہو یا کوئی اور مقدار طے کرلیں، پھر مزارع وہ زمین دوسرے کو بطور مزارعت دے دے یا دوسرے کو مزارعت میں شریک کرلے اور نیج صاحب زمین کی طرف سے ہو یا مزارع کی مزارع کی مزار کی کر کے مزار کی کر کے مزار کی کر کے مزار کی کر کے مزار کے مزار کی کر کے مزار کے مزار کی کر کے مزار کے مزا

الف: اگر نج صاحب زمین کی طرف سے ہوتو دوحال سے خالی نہیں: یا تو صاحب زمین نے مزارع سے کہد دیا ہو کہ آپ اپنی رائے کے مطابق عمل سیجئے یا ایسانہ کہا ہو، اگر صاحب زمین نے مزارع سے کہد دیا کہ آپ اپنی رائے کے مطابق عمل سیجئے تو اس کے لئے دوسرے کو وہ زمین بطور مزارعت دینا جائز ہے، اور اس صورت میں پیدا وار صاحب زمین اور دوسرے مزارع کے درمیان تقسیم ہوگی، پہلے مزارع کو پچھنیں ملے گا۔

اور اگر صاحب زمین نے مزارع سے نہیں کہا کہ آپ اپنی رائے کے مطابق عمل کیجئے تو مزارع کے لئے وہ زمین دوسرے کو بطور مزارعت دینا جائز نہیں اور اگر مخالفت کرتے ہوئے دوسرے کو بطور مزارعت دے دیا اس شرط پر کہ پیداوار دونوں کے درمیان نصف نصف تقسیم ہوگی اور نئے صاحب زمین کی طرف سے ہے تو پیداوار مزارع اول اور مزارع ٹانی کے درمیان شرط کے مطابق نصف نصف مزارع اول اور مزارع ٹانی کے درمیان شرط کے مطابق نصف نصف میں سے جس سے چاہے وصول کرے۔ اسی طرح زمین کے نقصان میں سے جس سے چاہے وصول کرے۔ اسی طرح زمین کے نقصان کے صادن کا بھی کہی تھم ہے، یہ حفنہ کا ایک قول ہے، حفنہ کا دوسرا قول سے ہفتہ رضان کا بھی کہی تم ہے، یہ حفنہ کا ایک قول ہے، حفنہ کا دوسرا قول سے بقدر صان کے وصول کرے۔ اسی طرح زمین کے نقصان سے جس سے کہ مزارع ٹانی ضامن ہوگا اور وہ مزارع اول سے بقدر صان

ب: اور اگر نئ صاحب زمین کی طرف سے ہو اور صاحب زمین کی طرف سے ہو اور صاحب زمین نے مزارع سے نہ کہا ہو کہ آپ اپنی رائے کے مطابق عمل سیجئے پھر مزارع ایک دوسرے آ دمی کوشریک کرلے اور وہ آ دمی نئے بھی فراہم کرے، پھر دونوں، دونوں بیجوں کے ساتھ اس شرط پرعمل میں شرکت کرلیں کہ پیدا وار دونوں کے درمیان نصف ہوگی اور پھر دونوں عمل کو انجام دیں تو پوری پیدا وار دونوں کے درمیان نصف نصف تقسیم ہوگی اور صاحب زمین کو اس میں سے پھی ہوگی اور صاحب زمین کو اس میں سے پھی ہوگی اور صاحب زمین کو اس میں سے پھی ہوگی اور صاحب زمین کو اس میں سے پھی ہوگی اور صاحب زمین کو اس میں سے پھی ہوگی اور صاحب زمین کو اس میں سے پھی ہوگی اور صاحب زمین کو اس میں سے پھی ہوگی اور صاحب زمین کو اس میں سے پھی ہوگی اور صاحب زمین کو اس میں اس کے درمیان نصف اس میں سے بھی ہوگی اور صاحب زمین کو اس میں کو اپنے نے کی قیمت کا ضامن بنائے اور زمین کے نقصان کا ضان دونوں (مزارع وشریک) پر عائد

لیکن اگرصاحب زمین نے مزارع کو اجازت دے دی کہوہ اپنی رائے سے مل کرے اور جس کو چاہے مزارعت میں شریک کرلے اور باقی مسئلہ حسب سابق ہوتو یہ جائز ہے اور پیدا وار سمحوں کے درمیان تقسیم ہوگی، نصف مزارع ثانی کے لئے اور دوسرا نصف

<sup>(</sup>۱) المبسوط ۲۳/۱۵۹\_

مزارع اول اورصاحب زمین کے درمیان تقسیم ہوگا اور دونوں میں سے ہرایک کوربع ملے گا۔

ج: اور اگر نیج عامل کی طرف سے ہوا ور وہ دوسرے کو وہ زمین لیطور مزارعت دے دے اس شرط پر کہ پیدا وار نصف نصف تقسیم ہوگی تو یہ جائز ہے خواہ صاحب زمین نے عامل سے یہ کہا ہو کہ آپ اپنی رائے کے مطابق عمل سے بچئے یا نہ کہا ہوا ور پیدا وار صاحب زمین اور مزارع اول کے درمیان تقسیم ہوگی، مزارع ٹانی کے لئے پیدا وار میں گروم ہوگا، اسی طرح اگر نئے کسی اور کی طرف سے ہوتو وہ صاحب نئے محروم ہوگا (۱)۔

#### مزارعت میں وکالت:

مزارعت میں وکالت یا توصاحب زمین کی طرف سے ہوگی یا مزارع کی طرف سے:

پہلی حالت: وکالت صاحب زمین کی طرف سے ہو:

- اگرصاحب زمین کسی کووکیل بنائے کہ وہ اس کی زمین کسی اور کو بطور مزارعت دے دے تو الیا کرنا جائز ہے اور وکیل کوخ ہے کہ وہ کسی کو وہ زمین بطور مزارعت دے دے دے اور صاحب زمین کے لئے بیدا وار کے کسی بھی جھے کی شرط لگا دے، کیونکہ موکل نے جب کسی متعین جھے کی شرط لگا دے، کیونکہ موکل نے جب کسی متعین جھے کی صراحت نہیں کی تو گویا اس نے اپنے وکیل کو حصہ کی تعیین کا اختیار دیدیا تو اب وکیل کی ذمہ داری ہوگی کہ وہ مزارع کے ساتھ صاحب زمین کے لئے کوئی حصہ تعین کرلے، الہذا وہ جس جھے پر دیدے گا اپنے موکل کی بات مانے والا اور اس کے مقصد کو بروکارلانے والا سمجھا جائے گا۔

لیکن وکیل کے لئے جائز نہیں ہے کہ وہ اتنے جھے پر بطور مزارعت دے دے جس کے بارے میں جانتا ہو کہ لوگ اتنا نقصان برداشت نہیں کیا کرتے ،اس لئے کہ مطلق تو کیل سے وہی وکیل بنانا مراد ہوتا ہے جوعرف میں رائح ہو۔

لیکن اگر ایس جانب داری کے ساتھ دے ہی دیا تو اب پیداوار مزارع اور وکیل کے در میان ان کی شرط کے مطابق تقسیم ہوگی، اور مالک زمین کا کوئی حصہ نہ ہوگا۔ یعنی وکالت اس صورت میں باطل ہوگی، کیونکہ موکل کی مخالفت کے سبب وکیل اس صورت میں زمین کا غاصب مانا جائے گا اور زمین کا غاصب اگر زمین بطور مزارعت کسی کو دے دیتو پیدا وار غاصب اور اس شخص کے در میان طے شدہ شرط کے مطابق تقسیم ہوتی ہے جس کوز مین دی گئی ہے۔

اورصاحب زمین کوتی ہے کہ وہ زمین کے نقصان کا ضان وکیل سے وصول کرے یا مزارع سے، بیامام ابو بوسف کا پہلا قول اورامام محمد کا قول ہے، اگر اس نے مزارع سے ضان وصول کیا تو مزارع ضان کے بقدر وکیل سے وصول کرے گا کیونکہ مزارع کو وکیل ہی کی طرف سے دھو کہ دیا گیا ہے اورامام ابو بوسف کا دوسرا قول بیہ ہے کہ صاحب زمین خاص مزارع سے ضان وصول کرسکتا ہے؛ کیونکہ وہی اتلاف کرنے والا ہے اور جہاں تک وکیل کا تعلق ہے تو وہ غاصب اتلاف کرنے والا ہے اور جہاں تک وکیل کا تعلق ہے تو وہ غاصب ہے اور عقارامام ابو بوسف کے نزد یک غصب کی وجہ سے قابل ضمان نہیں ہے، اس کے بعد مزارع وکیل سے بقد رضان وصول کرے گا، کیونکہ اس کے اعد مزارع وکیل سے بقد رضان وصول کرے گا،

اورا گروکیل نے مزارعت پرزمین اسنے میں دیا جتنے میں دے کر لوگ نقصان برداشت کر لیتے ہیں تو پیداوار مزارع اور مالک زمین کے درمیان شرط کے مطابق تقسیم ہوگی اور وکیل ہی موکل کے حصے پر قبضہ کرے گا، کیونکہ اسی نے زمین اجرت پردی ہے۔

<sup>(</sup>۱) المبسوط ۲۵۰/۵۰، الفتاوی الهندیه ۲۵۰/۵۰ اوراس کے بعد کے صفحات۔

اور اس وجہ سے بھی کہ مالک زمین کو حصہ وکیل کے عقد مزارعت کی وجہ سے مل رہا ہے، لہذا وکیل ہی مالک زمین کی طرف سے قبضہ کا ذمہ دار ہوگا اور مالک زمین کو بغیر وکیل کی وکالت کے اس پر قبضہ کرنے کاحق نہیں (۱)۔

اگر مالک زمین نے مزارعت پراپی زمین دینے کے لئے کسی کو وکیل ہنا یا اور اس کے لئے مزارعت کی مدت متعین نہیں کی تو وکیل کے لئے جائز ہے کہ وہ ایک سال کے لئے زمین مزارعت پر دے دے اور اگر اس نے ایک سال سے زیادہ کے لئے دیا یا سال رواں کے بعد والے سال کے لئے دیا ،موجودہ سال کے لئے نہیں دیا تو استحساناً جائز نہیں البتہ قیاساً جائز ہے۔

قیاس کی وجہ ہے ہے کہ وکیل بنانے میں وقت کی تعیین نہیں ہے، لہذا وکیل جس سال یا جتنی مدت کے لئے بھی زمین مزارعت پر دےگااس کاعمل موکل کے حکم کے خلاف نہیں مانا جائے گالہذااس کا عمل جائز ہے۔

استحسان کی وجہ بیہ ہے کہ زمین مزارعت پر دیناعادۃ سال کے مخصوص وقت میں ہوتا ہے اور جب عرف سے تقیید ثابت ہوگئ تو یہ وکالت کے باب میں نص سے ثابت شدہ تقیید کی طرح ہے، لہذا اس طرح کی تقیید آنے کے بعد تو کیل مخصوص وقت پر محمول ہوگی اور بیہ کہا ہال کی زراعت کا وقت ہے (۲)۔

دوسری حالت: مزارع کی طرف سے وکیل بنانا: ۵۳ – اگرایک شخص نے دوسرے کو وکیل بنایا کہ وہ اس کے واسطے بیہ زمین سال روال کے لئے مزارعت پر لے لے، اس شرط کے ساتھ

(۱) - المبسوط ۲۳ ر ۱۳۷\_

(۲) المبسوط ۲۳۷ / ۱۳۷ ـ

کہ نے موکل کی طرف سے ہوتو یہ وکالت جائز ہے(۱)اور مطلق وکالت جس کا ذکر پہلی حالت میں آ چکااس کے احکام یہاں بھی جاری ہوں گے یعنی وکیل معاملہ کرنے میں اسی عمل کا پابند ہوگا جولوگوں میں رائج اور معروف ہے نیز وہ شریعت کا بھی پابند ہوگا ،الہٰذااس کے لئے کوئی ایسا تصرف جائز نہیں جومؤکل کے لئے نقصان دہ ہو۔

یے تھم اس وقت ہے جب کہ تو کیل مقید نہ ہولیکن اگر مؤکل نے اپنے وکیل کے لئے کوئی قیدلگادی تو وکیل پراس قید کی پابندی لازمی ہے،مؤکل خواہ صاحب زمین ہو یا مزارع(۲)،الہذااگر وکیل نے اس کی مخالفت کی تو وکالت باطل ہوجائے گی ہاں اگر مخالفت مؤکل کے مفاد کے پیش نظر ہوتو یہ خالفت مؤکل کے حق میں نافذ ہوگی، کیونکہ یہ مخالفت ضمناً موافقت ہی ہے،اس لئے کہ عقو دمیں معانی کا عتبار ہے حوف کا نہیں۔

اگرصاحب زمین نے کسی کو وکیل بنایا کہ وہ اس کی زمین کسی شخص کو مزارعت پردے دیشک کے عوض مثلاً ،اور وکیل نے مؤکل کے فائدے کے لئے نصف کے عوض دے دیا تو اس صورت میں وکیل نے اگر چہ اپنے مؤکل کی خلاف ورزی کی ہے لیکن عقد صحیح موجائے گا ، کیونکہ پرخالفت مؤکل کی بھلائی اور نصیحت کے لئے ہے ، موجائے گا ، کیونکہ پرخالفت مؤکل کی بھلائی اور نصیحت کے لئے ہے ، اس لئے کہ وکیل نے اس کے واسطے ثلث کے بجائے نصف کے عوض معاملہ طے کہا ہے۔

اسی وجہ سے وکالت اس صورت میں باطل نہیں ہوتی ہے جب کہ مؤکل اپنے وکیل کے مخالف تصرف کی اجازت دے دے، کیونکہ بعد کی اجازت، سابق وکالت ہی کی طرح ہے (۳)۔ یہ سارے احکام وکالت کے عمومی قواعد کے مطابق ہیں۔

<sup>(</sup>۱) المبسوط ۲۳رو۱۳–

<sup>(</sup>۲) المبسوط ۲۲ر۱، الفتاوي الهنديه ۲۲۲۸-

<sup>(</sup>m) المبسوط ۲۲۲ و۱۳۱۰ الفتاوي الهنديه ۲۲۲۸ و

<sup>-114-</sup>

#### تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح (وکالۃ )۔

#### مزارعت میں کفالت:

م ۵ - کسی شخص نے اپنی زمین نصف کے عوض دوسرے کو مزارعت کے لئے دی اور ایک تیسر فے خص نے مالک زمین کے واسطے مزارع کی طرف سے زراعت کی ضانت لی تو بیضانت باطل ہوگی، اس لئے کہ مزارع زمین کو اجرت پر لینے والا عامل ہے اور اس نے عقد مزارعت اپنی ذات کے لئے کی ہے، البتہ اگر مزارع پر مالک زمین کے واسطے عمل کرنا لازم ہوجائے تو ضانت سیح ہوجائے گی، کیونکہ ضانت اسی چیز کی شیح ہوتی ہے جو اصیل پر اس شخص کے لئے واجب ہوجس کے لئے ضانت لگی ہے۔

اگر عقد مزارعت میں ضان کی شرط لگادی جائے تو مزارعت فاسد ہوجائے گی، کیونکہ مزارعت در حقیقت زمین کواجرت پرلینا ہے، اس لئے وہ شرط فاسد سے فاسد ہوجاتی ہے اور اگر ضان کی شرط نہ لگائی گئی ہوتو پھر مزارعت درست ہے اور ضان باطل ہوجائے گا۔

اوراگری صاحب زمین کی طرف سے ہوتو دونوں صورتوں میں مزارعت اورضان دونوں درست ہے، کیونکہ صاحب زمین نے عامل کو اجرت پرلیا ہے اس لئے عامل پر صاحب زمین کے واسطے عمل مزارعت کو انجام دینا واجب ہے، اور عمل مزارعت ایساعمل ہے جس کی سپر دگی میں نیابت چل سکتی ہے، اس لئے کفالت کے ذریعہ اس کو کی سپر دگی میں نیابت چل سکتی ہے، اس لئے کفالت کے ذریعہ اس کو اپنے او پر لازم کرنا بھی صحیح ہے خواہ کفالت ابتدائے عقد میں ہی بطور شرط کے ہو یا عقد مزارعت کے بعد قصداً اس کا اضافہ کیا گیا ہو۔ اور اگر مزارع نے سرشی کی اور غائب ہوگیا تو کفیل عمل مزارعت انجام دے گا، اس لئے کہ اس نے اصیل کی ذمہ داری یعنی عمل مزارعت بوری کرنے کا التزام کیا ہے، لہذا وہ پورا کرے گا۔

پھر جب گفیل نے عمل مزارعت انجام دیا اور گھنی گئے کے لائق ہوگئی، اس کے بعد مزارع نمودار ہوا تو پیداوار مزارع اور صاحب زمین کے درمیان طے شدہ شرط کے مطابق تقسیم ہوگی، کیونکہ فیل عمل مزارعت انجام دینے میں مزارع کا نائب ہے اور گفیل کو اس کے عمل مزارعت انجام دینے میں مزارع کے تعمل منا الرحت مثل ملے گی بشرطیکہ وہ مزارع کے تعمل مزارعت کا التزام کیا ہے اور وہ الکے کہ اس نے مزارع کے تعمل مزارعت کا التزام کیا ہے اور وہ اس اسے بورا کرچکا، الہذا وہ مزارع سے اسپے عمل کا مثل وصول کرے گا اور اس کے عمل کا مثل، اجرت مثل ہے، اور مزارع کی طرف سے اس فصورت میں ضانت لینا جائز نہیں ہے جب کہ صاحب زمین نے شرط لگادی ہو کہ مزارع خود عمل مزارعت انجام دے، اس لئے کہ عامل نے کہاں جس چیز کا التزام کیا ہے بعن" بذات خود عمل مزارعت انجام دین" ہیں ہے میں غیل کے ہیں میں نہیں ہے کہوں میں نیابت نہیں چل کئی، کیونکہ فیل کے بس میں نہیں ہے کہوں اس مل کو پورا کرے، لہذا ضانت باطل ہوجائے گی اورا گرعقد مزارعت بھی باطل موجائے گی اورا گرعقد مزارعت بھی باطل ہوجائے گی اورا گرعقد مزارعت کھی باطل ہوجائے گا۔

اورا گرفیل نے مالک زمین کے حصے کی پیداوار کی ضانت لی تو پید کفالت سی خواہ نے مالک زمین کی طرف سے ہو یا مزارع کی طرف سے ہو یا مزارع کی طرف سے ، اس لئے کہ پیداوار میں سے مالک زمین کا حصہ مزارع کے ہاتھ میں امانت ہے۔

امانت کی کفالت صحیح نہیں ہے، کیونکہ کفالت تو اس چیز کی صحیح ہے۔ سے جس کی حوالگی اصیل پر لازم ہواور نہ کرنے کی صورت میں ضان لازم آتا ہو، پھر اگر مزارعت میں کفالت کی شرط لگادی گئی ہوتو مزارعت باطل ہوجائے گی، یہ سارے احکام حفیہ کے مسلک کے مطابق ہیں (۱)۔

<sup>(</sup>۱) المبسوط ۲۲۸/۱۳شامی ۷/ ۲۸۳،الفتادی الهندیه ۲۲۸/۵-

#### عشری زمین میں مزارعت:

۵۵ – اگرکسی نے عشری زمین میں عقد مزارعت کیا تو اگر نے عامل کی طرف سے ہوتو امام ابو حنیفہ کے قول پر قیاس کے مطابق عشر صاحب زمین پرواجب ہوگا جیسا کہ اجارہ میں ہوتا ہے، اور امام ابو یوسف اور امام محمد کے نزدیک عشر مکمل پیداوار میں واجب ہے جیسا کہ اجارہ کا کہی حکم ہے۔

اور اگر نیج صاحب زمین کی طرف سے ہے تو تمام ائمہ حفیہ کے نزد یک عشر صاحب زمین پرواجب ہوگا(۱)۔

## رئىن پرركھى زمين ميں عقدمزارعت:

۲۵-اگرکسی نے دین کے عوض خالی زمین دائن کے پاس رہمن رکھ دی، جب مرتہن نے اس پر قبضہ کرلیا تو را ہمن نے نصف کے عوض مرتہن سے اس زمین میں عقد مزارعت کرلی ، تو یہ عقد مزارعت جائز مرتہن سے اس زمین میں عقد مزارعت کرلی ، تو یہ عقد مزارعت جائز ہے ، دونوں طے شدہ شرط کے مطابق پیدا وارتقسیم کریں گے ، کیونکہ صاحب نئے لیعنی دائن سے مرتہن نے زمین اجرت پرلی ہے اور مرتہن جب مال مرہون را ہمن سے اجرت پرلے لے تو عقد رہن باطل ہوجا تا ہے کیونکہ اجارہ رہن کے مقابلہ زیادہ نافذ ولازم ہونے والا ہے اور دونوں ایک ہی کی میں واقع ہوئے ہیں ، لہذا دوسرا پہلے کوختم کردے گاسی وجہ سے پیدا وار شرط کے مطابق تقسیم ہوگی اور مرتہن کو حق نہیں ہوگا کہ وہ عقد مزارعت ختم ہونے کے بعد اس زمین کو بطور رہن والیس رکھ لے۔

اوراگررئن رکھنے والا مدیون مرجائے اوراس پر دین ہوتو مرتبن، رائمن کے دیگرغر ماء کے مقابلے اس زمین کا زیادہ حقدار نہیں ہوگا،اس لئے کہ عقدر نہن باطل ہو چکاہے۔

البتہ اگر نے رائن مدیون کی طرف سے ہوتو مزارعت جائز ہوجائے گی لیکن رئین باطل نہیں ہوگا، اور مرتبن کوحق ہوگا کہ وہ مزارعت سے فراغت کے بعدز مین کودوبارہ رئین رکھ لے کیونکہ عقد مزارعت اس صورت میں مزارع کے عمل پر ہور ہا ہے اس لئے اس سے عقدر بن باطل نہیں ہوگا، حفیہ نے اس کی صراحت کی ہے (۱)۔

ماذون (اجازت والے) غلام کا زمین مزارعت پرلینا:

۵۵ – ماذون غلام کے لئے زمین مزارعت پرلینا جائزہے کیونکہ

اس سے نفع حاصل ہوتاہے،اس لئے کہ نیج اگر غلام کی طرف سے ہے

تو یہ پچھ پیداوار کے عوض زمین کو اجرت پر لینے والا ہے اور یہ دراہم

کے عوض اجرت پر لینے سے زیادہ نفع بخش ہے، کیونکہ اگر پیداوار

نہیں ہوئی تو اس پر پچھ بھی لازم نہیں برخلاف دراہم کے عوض اجرت

پر لینے کے۔

اور اگرنج صاحب زمین کی طرف سے ہوتو یہ غلام صاحب زمین کی طرف سے ہوتو یہ غلام صاحب زمین کی طرف سے ہوتو یہ غلام صاحب زمین کے پاس اجبر کے درجے میں ہے تا کہ ذراعت کا کام کرکے کچھ بیداوار حاصل کر سکے اور اگر غلام دراہم کے عوض اپنے آپ کو اجرت پردے دے اور یہ جائز ہے تو بیداوار کے عوض اپنے آپ کو اجرت پردینا بھی جائز ہے (۲)۔

ا پنے حصے کونہ بیچنے یا نہ ہبہ کرنے کی شرط لگانا: ۵۸ – اگر مزارعت میں کسی نے شرط لگادی کہ دوسراا پنا حصہ نہ فروخت کرے یا نہ ہبہ کرتے و مزارعت درست ہے اور شرط باطل ہوجائے گی، کیونکہ اس میں فریقین میں سے کسی کا کوئی نفع نہیں ہے (۳)۔

- (۱) المبسوط ۲۲ ۱۵۹، الفتاوي الهنديه ۵ ر ۲۲۴ ـ
  - (٢) العناية على الهدامه ٢/ ٣٣٧\_
    - (٣) فخ القديره ر ٢١٦،٢١٥ ـ

<sup>(</sup>۱) فتح القدير ۲ر۸ طبع دارصادر بيروت ـ

# مزايده

#### تعريف:

ا – لغت میں'' مزایدہ'' کے معنی ہیں: فروخت کے لئے پیش کئے گئے سامان کی قیمت کے اضافے میں بڑھ چڑھ کر حصہ لینا <sup>(۱)</sup>۔

اوراصطلاح میں مزایدہ کے معنی ہیں کسی سامان کو بیچنے کے لئے آواز لگائی جائے، لوگ ایک دوسرے سے بڑھ چڑھ کراس کی قیمت لگائیں یہاں تک کہ جوسب سے زیادہ قیمت لگائے وہ اسے لے لے (۲)

فقہاء کی بہت زیادہ تفصیلات سے مزایدہ میں ملتی ہیں ،اس کئے کہ جن معاملات وعقو د میں مزایدہ پایاجا تا ہے ان میں سے مزایدہ کا رواج زیادہ ہے، اور'' سے المزایدہ'' کا مطلب ابن عرفہ کے بیان کے مطابق ایسی سے جس میں مشتری نے زیادتی کے ساتھ شمن قبول کرنے کا التزام کیا ہو (''')۔

د کیھئے:اصطلاح (سوم فقرہ رس)۔ عقد مزایدہ یا بیچ مزایدہ کے کچھ اور بھی نام ہیں مثلاً بیچ من

## متعلقه الفاظ:

لئے یہی ہی کی جاتی ہے(۱)۔

#### الف-نجش:

۲- "بخش" نغت میں بھڑ کانے کو کہتے ہیں اور اصطلاح میں اس سے مرادا یسے شخص کی طرف سے سامان کی قیمت میں اضافہ کرنا ہے جو سامان خرید نانہیں چاہتا بلکہ دوسرے کو دھو کہ میں ڈالناچاہتا ہے، یہ تعریف اس لئے ہے کہ بخش میں سامان میں دوسرے کی رغبت بھڑ کائی جاتی ہے اگر چہ شتری کے اندازہ سے زیادہ قیمت کے عوض ہو۔

يزيد، بيع الدلاله، اور بيع المناداة وغيره، بعض فقهاء نے اسے'' بيع

الفقراء '' کہا ہے، کیونکہ بوقت ضرورت فقراء کے سامان کے فروخت

کے لئے یہی بیج کی جاتی ہے اور اسے "بیع من کسدت

بضاعته" بھی کہا جاتا ہے کیونکہ غیر رائج سامان کے فروخت کے

تو" نجش' اس لحاظ سے" مزایدہ' سے ہم آ ہنگ ہے کہ نجش میں ناجش ( بھڑ کانے والا ) کی طرف سے زیادتی پائی جاتی ہے اور اس لحاظ سے" مزایدہ' سے الگ ہے کہ نجش میں ناجش کی طرف سے خریدنے کا قصد نہیں پایاجا تا (۲)۔

## ب- دوسرے کی بیچ پر بیچ:

۳- "بیع علی بیع الغیر" (دوسرے کی بیج پر بیج کرنا) کی صورت بیہ ہے کہ بالکا اپناسامان ال شخص کے سامنے پیش کرے جو

<sup>(</sup>۱) الفتاوي الهنديية ۳ر ۲۱۰، شامي ۴ر ۱۳۳، كشاف القناع ۳ر ۱۸۳ ـ

<sup>(</sup>۲) لسان العرب، المحجم الوسيط، عمدة القارى ۱۱ر ۲۵۹، فتح البارى ۱۲ س۳ ۳۵۳-۳۵۵، جواهر الإکليل ۲۲۲، مغنی المحتاح ۲۸۷۳ س

<sup>(</sup>۱) القاموس وشرحه تاج العروس، ومجم مقاليس اللغه، والمحجم الوسيط ماده (زيد) وأساس البلاغة للمومخشري ١٩٨\_

<sup>(</sup>۲) القوانين الفقهية رص ۲۹۲، ۲۹۲، فتح القديم ۱۰۸، طبع دار إحياءالتراث، الفتادي الهندية ۳۷،۲۱۰، الدسوقي على شرح الدرد يرلختصرالخليل ۳۷،۱۵۹، مغنی المحتاج ۲۲/۲۷۔

<sup>(</sup>۳) حدودابن عرفه بشرح الرصاع ۲ ر ۳۸۳ س

دوسرے کاسامان خریدنے کا ارادہ کر چکا اور اس کی طرف پوری طرح ماکل ہو چکا ہے، اور اس کے تحقق کی صورت یہ ہے کہ بائع اس شخص سے جو دوسرے کا سامان خرید کر، خیار مجلس یا خیار شرط کی مدت میں ہے، یوں کچے، کہ اپنی بچ توڑ دو اور میں تم سے یہی سامان اس سے کم قیمت پر بیچیا ہوں، تو"بیع علی بیع الغیر" اس کھاظ سے مزایدہ سے الگ ہے کہ اس کا وقوع بیج کی تکمیل کی طرف مکمل میلان کے بعد ہوتا ہے اور صرف عقد اور رضا باقی رہ جاتی ہے۔

جب کہ مزایدہ میں خریداری کی پیشکش مشتری کے میلان سے پہلے ہوتی ہے اور یہ پیشکش، مالکِ سامان اور اس مشتری کے درمیان ہوتی ہے جو پہلے سامان خریدنے کی رغبت رکھتا ہے (۱)۔

#### ج-دوسرے کے بھاؤیر بھاؤکرنا:

۳ - دوسرے کے بھاؤ پر بھاؤ کرنے سے مرادیہ ہے کہ سامان کا ماک اور سامان کی خریداری میں رغبت رکھنے والا شخص دونوں بیچ پر متفق ہوگئے ہوں اور ابھی عقد نہ کئے ہوں کہ ایک دوسر شخص صاحب سامان سے کہے کہ میں بیسامان اس سے زیادہ قیمت پرخرید نے کوتیار ہوں یا خریداری کی رغبت رکھنے والے سے کہے کہ میں اس سے بہتر سامان اس سے کہ کہ میں اس سے بہتر سامان اس سے کم قیمت پرآپ سے بیچنے کے لئے تیار ہوں ، تو "سوم علی سوم الغیر" (دوسرے کے بھاؤ پر بھاؤ کرنا) بھی اس لحاظ سے ''مزایدہ'' سے الگ ہے کہ مشتری کے میلان کے بعد واقع ہوتا ہے۔'' مزایدہ کے کہ وہ میلان سے پہلے ہوتا ہے۔''۔

# شرعی حکم اورتشریع کی حکمت:

۵- جمهور فقهاء کا مذہب یہ ہے کہ نیچ مزایدہ مباح ہے آب،ان کا استدلال نبی علیہ کے عمل مبارک سے ہے، کہ آپ علیہ نے ایک بڑا پیالہ اور ٹاٹ "بیع من یزید" کے طور پر فروخت فرمایا، چنانچہ آپ علیہ نے اعلان فرمایا: "من یشتری هذا الحلس چنانچہ آپ علیہ نے اعلان فرمایا: "من یشتری هذا الحلس والقدح؟" فقال رجل: أخذتها بدرهم، فقال النبی علیہ نے من یزید علی درهم؟ فأعطاه رجل من یزید علی درهم؟ فأعطاه رجل درهمین فباعه منه"(۲) (بیٹائ اور پیالہ کون خرید کا؟ توایک حضور عالیہ نے فرمایا: ایک درجم سے زیادہ کون دے گا؟ ایک درجم سے زیادہ کون دے گا؟ ایک درجم میں خرید وکر کر تیار کوئی دورجم دینے پرتیار مول کے، حضور علیہ نے ان کے ہاتھ وہ دونوں چیزیں فروخت مولی دورجم دینے پرتیار مولیہ کے، حضور علیہ نے ان کے ہاتھ وہ دونوں چیزیں فروخت

ابن قدامہ کہتے ہیں کہاس پرمسلمانوں کا اجماع بھی ہے،اس لئے مسلمان اپنے بازاروں میں'' بیچ مزایدہ'' کے طور پرخریدوفروخت کیا کرتے ہیں۔

اما مُخْعی سے علی الاطلاق ہیج مزایدہ کی کراہت منقول ہے جب کہ حسن بھری، ابن سیرین، اوزاعی اور اسحاق بن راہو یہ غنائم اور

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲۲۲۷، شامی ۱۰۲۸، البحرالرائق ۲۸۸۷، فتح القدیر ۲۸۸۷ طبع دار إحیاء التراث، المقدمات الممبد ات لابن رشد ۱۳۸۲، موابب الجلیل ۱۳۸۳، میارة علی التحد ۲۸۲۲، شرح العملیات ۱۹۳۳، تحفته المحتاج ۱۸۲۳، مغنی المحتاج ۱۸۲۳، مغنی المحتاج ۲۸۷۳، مثنی المحتاج ۲۸۷۳، کشاف القناع ۲۸۳۸، المغنی ۱۳۲۲،

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من یشتری هذا الحلس والقدح؟..." کی روایت ابوداؤد (۲۹۲/۲) اور ترندی (۲۲۲/۳) نے حضرت انس بن مالک ہے کی ہے اور ابن حجر نے الخیص الحبیر (۱۵/۳) میں ابن القطان کے حوالہ اس کی تضعیف نقل کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) إكمال أمعلم شرح صحيح مسلم للأ بي ۱۸۸۷، التمهيد لا بن عبدالبر ۱۱۸۷۳ اس. ۱۸/۱۹۱۸ معالم اسنن للخطا بي ۱۹/۲۸ مغني المحتاج ۲۲ س

<sup>(</sup>۲) عمدة القارى ۱۱ر۲۵۷، البيان والتحصيل لابن رشد الحبد ۷۸ ۵۷۸، الروضة للنو وي ۱۳ س ۱۳ ۲۳.

میراث کے علاوہ میں نیچ مزایدہ کو مکروہ سجھتے ہیں (۱)، ان کا استدلال سفیان بن وہب خولائی کی حدیث سے ہے وہ کہتے ہیں: میں نے رسول اللہ عَلَیْ ہے سا کہ: "ینهی عن بیع المزایدہ" (۱) (آپ عَلَیْ ہے مزایدہ سے منع فر مار ہے سے )، نیز ان کا استدلال حضرت ابن عمر کی اس حدیث سے ہے: "نهی رسول الله عَلَیْ ہے اُن یبیع أحد حتی یذر إلا الغنائم والمواریث" (رسول الله عَلیہ نے اس سے منع فر ما یا ہے کہ م میں سے کوئی دوسرے کی نیچ پر سے کرے یہاں تک کہ وہ چھوڑ دے میں سوائے مال غنیمت اور میراث کے )۔

حضرت عطاء کہتے ہیں کہ میں ایسے لوگوں سے ملا ہوں جو غنائم کو' بیج من یزید' کے طور پر بیچنے میں حرج محسوں نہیں کرتے تھے۔ اور حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ مفلس کا مال'' بیچ مزایدہ'' کے طور پر بیچنامستحب ہے کیونکہ اس میں زیادہ ٹمن ملنے کی توقع ہے، نیز قرض خواہوں کی دل جوئی ہے اور حاکم کے لئے بہتر ہے کہ وہ قرض خواہوں کوا بیسے موقع پر موجودر کھیں (۴)۔

مزایده کارکن (مزایده میں ایجاب وقبول کی کیفیت): ۲-یہ بات ثابت ہے کہ بچ کارکن حنفیہ کے نزدیک صیغہ ہے یا صیغہ مع الاطراف ہے، جیسا کہ جمہور کی رائے ہے، اطراف سے مراد

عاقدین لیعنی بائع ،مشتری اور کل لیعنی پیچ اور ثمن ہے اور صیغہ سے مراد ایجاب و قبول ہے۔

ہے مزایدہ میں جب دلال نے سامان پرآ وازلگائی، تو حاضرین میں سے ہرایک کی طرف سے جو بولی لگائی جائے گی وہ حفیہ کے نزدیک ایجاب ہوگی، اس طرح مختلف بولیاں متعدد ایجاب مائی جائیس گی، اور بائع یابائع کی طرف سے مقرر کردہ دلال کی طرف سے مثن کی سی بھی مقدار پر بیع کی منظوری، قبول ہوگی اور جمہور فقہاء کے نزدیک بائع یا دلال کی طرف سے بیع کی منظوری ایجاب شار ہوگی ہر چند کہ وہ مؤخر ہے اور قبول اس پر مقدم ہے جیسے کوئی شخص کے، مجھ چند کہ وہ مؤخر ہے اور قبول اس پر مقدم ہے جیسے کوئی شخص کے، مجھ سے یہ چیز اسے میں فروخت کردوتو بائع کی منظوری ایجاب ہوگی اور مشتری کا مطالبہ قبول ہوگا اور

سیع مزایدہ میں شرکت کرنے والے شرکاء پرخریداری کا لزوم مجلسِ مناداۃ (نیلامی کی مجلس) کے اندر ہے، اگر چه ان سے زیادہ بولی لگائی گئی ہو:

2-ابن رشد جدنے صراحت کرتے ہوئے کہا ہے کہ ظاہر مذہب یعنی مالکیہ کا مذہب یہی ہے اوراس کو ابوجعفر بن رزق کے حوالے سے بھی نقل کیا ہے کہ ہروہ شخص جوسامان کی قیمت میں اضافہ کرے اس پر اسی اضافی قیمت کے حوض سامان خرید نالازم ہے بشر طیکہ سامان والا اسی قیمت پرخرید نے والے کوسامان دینا چاہے اور بیتکم اس وقت تک ہے جب تک کہ بائع اپناسامان وا پس لے کردوسر اسامان بیچنے میں نہ لگ جائے یا اسی سامان کو اپنے پاس رو کے رہے یہاں تک کہ مجلس منادا ق (نیلا می کی مجلس) ختم ہوجائے۔

ابن رشدنے اس کی بیوجہ بتائی ہے کہ عام طور پر بائع اس کوٹالنا

<sup>(</sup>۱) فتحالباری ۱۳۵۳ مهر ۳۵۳ م

<sup>(</sup>۲) حدیث: "أنه نهی عن بیع المزایدة" كی روایت بزار نے كشف الاستار (۹۰/۲) میں حضرت سفیان بن وہب ہے كی ہے، اور ابن حجر نے فق البارى (۳۵۴ ۳۵۴) میں اس كوضعیف قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "نهی رسول الله عُلَیْتُهِ ان یبیع أحد کم علی بیع احد ....." کی روایت ابن جارود نے المثنی (س ۱۹۸) میں اور الدار قطنی (س ۱۹۸) میں اور الدار قطنی (سر۱۱) نے حضرت ابن عمر سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۴) کشاف القناع ۴ ۸ ۲۳۲ م

<sup>(</sup>۱) مواهب الجليل ۱۳۷۸–۲۳۹

پندئہیں کرتا جو پہلے والے سے زیادہ قیمت لگادے ورنداس سامان کے بدلہ زیادہ قیمت طلب کرنا نہ ہوگا گرچہ سامان کا مالک اس زیادہ قیمت لگانے والے کے متعلق ہے محسوں کرے کہ اس کا مقصد لینائہیں ہے صرف اس شخص کو لینے سے باز رکھنا ہے جس نے اس سے پہلے قیمت لگائی ہے، اور دسوقی نے بیچ مزایدہ کے اس طرح کے مسائل کو عرف کے ساتھ متعلق کیا ہے، چنانچہوہ کہتے ہیں کہ بائع کو مزایدہ میں بوتا ہے کہ مشتری پر مبیع کو لازم کردے، اگر چہوقفہ لمباہو یا مجلس ختم ہوجائے، اس لئے کہ عرف نے بہیں ہوتا ہے کہ آدی میں لازم نہ کیا جائے ۔ جبیبا کہ ہمارے یہاں مصر میں ہوتا ہے کہ آدی میں اگر سامان میں اضافہ کرے اور سامان کا مالک اس میں اعراض کرے یا جبلس ختم ہوجائے تو مشتری کے قبضہ میں نہ ہو (ا) اور اگر سامان مشتری کے قبضہ میں نہ ہو (ا) اور اگر سامان مشتری کے قبضہ میں نہ ہو (ا) اور اگر سامان مشتری کے نہ کہ سامان نیخ کو اس پر لازم کردے گا، اور ابن عرفہ نے تونس کا اپنے زمانہ میں عدم لزوم کا اور خطاب نے اپنے زمانہ میں مگر کے خانہ میں کہ کا عرف عدم الزام کا بیان کیا ہے (۱)۔

مجلس نیلامی کے بعد سی مزایدہ کے شرکاء پر خریداری کا لزوم:

۸ – ما لکیہ کا مذہب ہیہ ہے کہ مجلس نیلامی کی برخاسگی کے بعد اگر خریداری کے لزوم کا عرف ہو یا بائع نے اس کی شرط لگادی ہوتو مشتری کے حق میں نیچ لازم ہوجائے گی،عرف کے مسئلے میں مشروط دنوں کے برخاسگی کے بعد عرف کے بقدراور شرط کے مسئلے میں مشروط دنوں کے اندراوران کے بعد قریب ترین دنوں میں، پیمدونۃ الکبریٰ کا مذہب اندراوران کے بعد قریب ترین دنوں میں، پیمدونۃ الکبریٰ کا مذہب

ہے اور اگر سامان پرزیادہ بولی لگانے کی شرط کئی دنوں تک جاری رہی تو بہ نیج پختہ اور مؤکد ہوجائے گی(۱)۔

علامہ زرقانی نے صراحت کی ہے کہ بیڑج مطلق کے خلاف ہے کیونکہ بیچ مطلق میں اگر قبول ایجاب سے زیادہ مؤخر ہوجائے تو بیچ لازم نہیں ہوتی ہے یہاں تک کہ مجلس عقد ختم ہوجائے یا اس طرح قبول ایجاب کے درمیان ایسی حد فاصل آ جائے جو عاقدین کے بیع ہے اعراض کا تقاضہ کرتی ہوتو بھی ہیج لازم نہیں ہوتی ہے، البتہ ہیج مزایدہ کا حکم الگ ہے، کہ اس میں بائع کوحق ہے کہ وہ سامان کوجس کے ذمہ جاہے لازم کردے بشرطیکہ اس کا عرف جاری ہویا بائع نے اس کی شرط لگادی ہو، یہاں تک کہ مجلس عقد ختم ہوجائے ،علامہ مازری فر ماتے ہیں کہ بعض قاضوں نے بیع مزایدہ میں مجلس عقد کی برخانتگی کی صورت میں کچھ بازار والوں پر بیچ کولازم مانا ہے، جب کہان کا عرف بیہ ہے کہ وہ ایجاب کے بغیر مجلس عقد سے حیدا ہوجاتے ہیں ،اس سلسلے میں ان قاضیوں کو ابن حبیب کے ظاہر قول اور دوسروں کی نقل سے دھوکہ لگا ہے،اسی وجہ سے میں نے اس سے منع کردیا کیونکہ ان کا عرف الگ تھا،اورا گرمشتری شرط لگادے کہ نیچ اس صورت میں لازم ہوگی جب کہ وہ مجلس عقد میں ہوتو مشتری کے لئے الیی شرط لگانا جائز ہے اگر چیعرف اور رواج اس کے خلاف ہو، کیونکہ شرط عرف پر مقدم ہوتی ہے(۲)۔

#### بيع مزايده ميں ايجاب سے رجوع كا اختيار:

9 - مزایدہ سے رجوع کی دوصورتیں ہیں: یا تواس کے دیئے ہوئے ثمن پر دوسرے کے اضافے سے قبل رجوع کرے یااس کے بعد، اگراس کے دیئے ہوئے ثمن پر دوسرے کے اضافے سے قبل رجوع

<sup>(</sup>۱) البيان والتحصيل لابن رشد ۸ر۵۷۹-۲۷۹، دسوقی ۳ر۵، زرقانی ۸ر۷، حطاب ۲۳۷-۳۳۹

<sup>(</sup>۲) الحطاب ۱۳۹،۲۳۸ و۲۳۰

<sup>(</sup>۱) الحطاب ۱۳۸۸ ۲۳۹–۲۳۹

<sup>(</sup>۲) الزرقاني ۱۲۳۵، الحطاب ۲۳۹،۲۳۸ ۲۳۹\_

کرے توا یجاب سے رجوع کے سلسلے میں جو تکم دوسرے ہیوع کا ہے وہی اس بیج مزایدہ کا بھی ہوگا یعنی ایجاب کرنے والے کو قبول کے وقوع سے قبل رجوع کا حق ہے اور یہاں وہ اختلاف وار دنہیں ہوگا جو بعض ما لکیہ سے منقول ہے کہ اگر ایجاب کو کسی وقت کے ساتھ مر بوط کردیا جائے تو اس وقت ایجاب وقت کے ساتھ مقید ہوجا تا ہے اور ایجاب کرنے والے کو رجوع کا اختیار نہیں رہتا ہے کیونکہ مالکیہ کا خبیب سے کہ بیچ مزایدہ کے تمام شرکاء کے حق میں بیچ لازم ہوجاتی خباس لئے اس قول پر عمل کی ضرورت نہیں (۱)۔

## بيع مزايده مين خيار مجلس:

ا - علامه حطاب فرماتے ہیں کہ مکۃ المکرّ مہ کا عرف یہ ہے کہ جو آ دمی اضافہ کے بعدر جوع کر لے توجب تک وہ مجلس عقد میں ہو،اس کے ذمہ پھے بھی لازم نہیں ہوگا (۲)۔

## ہیے مزایدہ مکمل ہونے کے بعد شرکاء میں سے کسی کی طرف سے اضافہ:

11 - اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ جب مالک یا دلال سامان پر آوازلگانے سے رک جائے تواس سامان کی قیمت میں زیادہ بولی لگانا جائز ہے کیونکہ اس نے تیج سے اعراض کرلیا ہے اس لئے کہ سامان اپنی قیمت کوئیں پہنچ پایا ہے اور شرکاء بولی لگانے سے رک چکے ہیں۔ جہال تک بائع کے سی ایک قیمت کی طرف میلان کا تعلق ہے تو حنفیہ اور مالکیہ کا مذہب یہ ہے کہ اگر صاحب مال اپنے سامان پر آواز لگار ہا ہو پھر کسی ایک نے وہ سامان ایک قیمت پر مانگا اور

صاحب مال آواز لگانا چھوڑ کراس شخص کوسامان دینے کی طرف مائل ہوگیا تو کسی اور کے لئے اس سامان پرزیادہ بولی لگانا جائز نہیں، بیسوم علی سوم الغیر (دوسرے کے بھاؤ پر بھاؤلگانا) ہے اور اگر صاحب مال آواز لگانے سے نہیں رکا تو دوسرے کے لئے اس سامان کی زیادہ قیمت لگانا جائز ہے۔

اورا گر دلال ہی سامان پر آواز لگار ہا ہواور کسی شخص نے وہ سامان ایک قیت پرطلب کیا اور دلال نے جواب دیا کہ میں مالک سے یوچھ کر جواب دوں گا توکسی اور کے لئے اس سامان پر زیادہ قیت لگانا جائز ہے اور اگر دلال نے مالک سے معلوم کیا تو مالک نے جواب دیا، اس کو چے دو اور ثمن پر قبضہ کرلوتو اب کسی کے لئے اس سامان کی قیت میں اضافہ کرنا جائز نہیں، حطاب فرماتے ہیں کہ چاہے دلال نے کیڑا تا جر کے یاس چھوڑ دیا ہویا دلال کے یاس ہو اوروہ اسے لے کر مالک کے پاس آیا ہو پھر مالک نے دلال سے کہا کہ اس کو چے دواس کے بعد کسی اور تاجر نے اس سامان کی قیمت میں اضافہ کیا تو بیسامان پہلے تا جرکا ہوگا اور اگرمشورہ لینے پر مالک نے دلال سے کہا کہ اس بارے میں اپنی رائے کے مطابق عمل کرو، اس کے بعد دلال واپس ہوا اور نیت کرلی کہ اس کوفلاں تاجر کے ہاتھ فروخت کرے گا کھرکسی اور تاجرنے اس سامان کی قیت میں اضافہ کردیا تو دلال اس سلسلے میں اپنی رائے کے مطابق عمل کرے گا اورا گروہ چاہے تو سامان زیادہ قیمت پر فروخت کرسکتا ہے، محض نیت کر لینے سے بیچ لازم نہیں ہوتی ہے (۱)۔

شافعیہ میں سے علامہ شروانی نے اس کی تقویت فرمائی ہے کہ زیادہ قیت پر فروخت کرنا اس صورت میں حرام نہیں ہے جب کہ

<sup>(</sup>۱) الفتاوي الهندييه ۳ر ۲۱۰، ۲۱۱، فتح القدير ۲۷۷، الحطاب ۴۸ر ۲۳۹، الروضة للنووي ۱۳ سر ۱۳۸، المدرع ۴۸ر ۴۸ س

<sup>(</sup>۱) الحطاب ۱۳۹،۲۳۸ر

<sup>(</sup>٢) حوالهسابق۔

دلال نے مشتری کو متعین نه کیا ہو، مزید فرمایا: بلکه عدم تحریم بعید نہیں ہے اگر دلال نے مشتری کو متعین کردیا ہو<sup>(۱)</sup>۔

## دوآ دمیوں کی طرف ہے مماثل اضافہ:

17 - ابن القاسم مالکی کی رائے میہ ہے کہ اگر دوشخصوں نے ایک ہی جسیا اضافہ کیا اور کی اور نے اس پر اضافہ نہیں کیا تو مید دونوں سامان میں شریک ہوں گے، علامه عیسی کہتے ہیں: میسامان پہلے شخص کا ہوگا اور میرے خیال میں آواز لگانے والے کے لئے درست نہیں ہے کہ وہ کسی اور سے اتنا ثمن قبول کرے جتنا دوسرے نے اسے دیا ہے، البتہ اگران دونوں نے ایک ساتھ اس کوایک دیناردیا تو وہ دونوں اس میں شریک ہوں گے (۲)۔

#### بيغ مزايده ميں خيارعيب:

سا - فقہاء کا مذہب یہ ہے کہ خیار عیب شریعت کے حکم کے سبب ثابت ہوتا ہے اگر چپہ مشتری اس کی شرط نہ لگائے، کیونکہ بیج میں اصل ہے عیوب سے سلامتی اور حفاظت۔

اور بیچ مزایدہ ان بیوع میں سے ہے جن میں خیار عیب ثابت ہوتا ہے جبیبا کہ بقیہ بیوع میں۔

تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح (خیار عیب نقرہ / ۲۵-۲۰)۔

بیع مزایدہ میں خیارعیب کی وجہ سے مطالبہ کس پر ہوگا: ۱۹۷ - مالکیہ نے صراحت کی ہے کہ خیار عیب کی وجہ سے رجوع کا اختیار اصحاب سامان سے ہوگا، مدونہ میں منقول ہے کہ اگر کوئی شخص

اپناسامان نیلام کرنا چاہے اور کسی آدمی کو آواز لگانے کے لئے اجرت پر لے پھراس سامان میں کوئی عیب، یا شگاف پایا جائے یا وہ سامان چوری کا ہوتو صاحب مدونہ فرماتے ہیں کہ آواز لگانے والے دلال پر کوئی ضمان نہیں ہے کیونکہ وہ ایک اجیر ہے جس نے اپنے آپ کو اجرت پر دیا ہے، اصل ذمہ داری اصحاب سامان پر ہے، لہذا مشتری اصحاب سامان نہ ہوں تو دلال یرکوئی ذمہ داری نہیں (۱)۔

#### سى مزايده ميں غين كا دعوىٰ:

10 - ما لکیہ کامشہور مذہب ہے ہے کہ غین کے دعویدار کو بائع سے رجوع کا کوئی حق نہیں ہے اگر چہ غین معمول سے زیادہ ہو، البتہ اگر درج ذیل تین شرائط پائی جائیں توغین کے مدعی کو بائع سے رجوع کاحق ہے:

الف-غبن خوردہ شخص بیچے یا خریدتے وقت بازار کے ثمن مثل سے ناواقف ہو، اگر وہ قیمتوں سے واقف ہے تو اس کے خلاف بیچ کو نافذ کرنے میں کوئی اختلاف نہیں ہے کیونکہ علامہ مازری کے بقول اس نے ایسا ضرور کسی مقصد سے کیا ہے، اوراس کا سب سے کم درجہ یہ ہے کہ وہ شخص اپنا مال ہبہ کرنا چا ہتا ہے، (یہی اس کا مقصد ہے )۔

ب-عقد مزایدہ کے دن سے ایک سال گزرنے سے پہلے پہلے غبن کا دعوی کرے، علامہ وزانی نے اپنے ایک فتوی میں وضاحت کی ہے کہ بچے مزایدہ اور دیگر بیوع میں کوئی فرق نہیں ہے، اور اپنے فتوی کی تائید علامہ ابن عرفہ کے کلام سے کی ہے، علامہ تسولی فرماتے ہیں: بچے مزایدہ میں غبن کا دعویٰ نا قابل مسموع ہے کیونکہ اس میں شہرت

<sup>(</sup>۲) البيان والتحصيل ۸/۵۷۸\_

<sup>(1)</sup> المدونه ٣٣٩ الباب اللباب الابن راشدالقفصى ١٥٦ هـ

کے ساتھ ساتھ نے مزایدہ میں شرکت کرنے والے بہت سے افراد موجود ہوتے ہیں، ابن عات مالکی کہتے ہیں کہ قاضی کے لئے وقف جا نداد کے ناظم نے اگر جا نداد کی آمدنی کو کراید پردے دیا اوراس نے بیکام نیلامی کے لئے آوازلگانے کے بعد کیا، پھرکسی کی طرف نے بیکام نیلامی کے لئے آوازلگانے کے بعد کیا، پھرکسی کی طرف سے اضافہ کی پیشکش ہوئی تو ناظم کو کراید کا معاملہ ختم کرنے کا حق نہیں اور نہ ہی اضافہ قبول کرنے کی اجازت ہے، البتہ اگر بینہ کے ذریعہ فابت ہوجائے کہ مذکورہ کراید کے معاملے میں وقف کا نقصان ہے تو اضافہ قبول کرنا جائز ہوگا اگر چہیم وجود شخص کی طرف ہو، اورا گرشن مثل سے عدم واقفیت کے دعوئی میں اختلاف ہوجائے تو اس شخص کا بینہ قبول کیا جائے گا جوشن مثل سے واقفیت کا دعوئی کرے کیونکہ یہ بینہ اصل یعنی عدم واقفیت کو قتل کرر ہا ہے لہذا یہ مقدم ہوگا (۱)۔

ج-غبن غبن فاحش ہواس طور پر کہ ثمن مثل سے ثلث یا ثلث سے زیادہ زائد ہو۔

ما لکیہ کے علاوہ ہمیں کسی اور کے یہاں بیہ بات نہیں ملی کہ صرف غین کا کوئی اثر ہو جب تک اس کے ساتھ دھو کہ دہی نہ ملے اور اس بارے میں بچے مزایدہ اور دیگر بیوع کے درمیان ان کے یہاں حکم میں کوئی اختلاف نہیں ہے۔

## بيع مزايده ميں نجش:

۱۶ - دیگر بیوع کی طرح بیچ مزایدہ میں بھی جمہور فقہاء کے نزدیک بخش حرام ہے؛ کیونکہ بخش کی ممانعت ثابت ہے اوراس وجہ سے بھی کہ اس میں اس مسلمان کے ساتھ فریب ہے، حنفیہ کے یہاں بیچ مزایدہ میں بخش مکروہ تحریمی ہے بشرطیکہ سامان اپنی قیمت کو پہنچ جائے۔

اس کے شرعی اور وضعی تھم میں تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح (بیچ منہی عنہ فقرہ ر ۱۲۸)۔

نیلامی کے بعض خریداروں کے ساتھ خریداری میں دلال کی مشارکت بائع کے علم کے بغیر:

کا – علامہ ابن تیمیہ فرماتے ہیں کہ جو دلال نیلامی کے لئے آواز لگانے میں بائع کاوکیل ہے اس کے لئے بائع کے علم کے بغیر نیلامی کے سی خریدار کا نثریک بن جانا جائز نہیں کیونکہ معنوی اعتبار سے یہی شخص بولی لگانے والا اور خریدار بن جائے گا اور یہ بائع کے ساتھ خیانت ہے، اور جوالیا کرےاس سے زیادہ بولی لگاناکسی کے لئے ضروری نہیں اور وہ وکیل اضافے کی طلب اور نیلامی کو پورا کرنے میں بائع کا خیرخواہ نہیں ہے،اور نتیج کے لحاظ سے اس کی صورت وہی ہوجاتی ہے کہ وکیل اپنے آپ سے وہ چیز فروخت کر دےجس کے پیچنے کا اس کو وکیل بنایا گیا اور اس بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے، حفیہ اور مالکیہ نے اسے ناجائز کہاہے جب کہ شافعیہ نے مالک کی اجازت سے اس کو جائز قرار دیا ہے، کیونکہ بیچ کے سلسلے میں عرف پیر ہے کہ وہ دوسرے سے کی جاتی ہے، لہذا وکالت کوبھی اسی پرمحمول کیا جائے گا اور اس لئے بھی کہ مؤکل کی اجازت کا تقاضا ہے کہ نیچ ایسے شخص ہے کی جائے جواس کے سامان کا پورانمن دے اور اپنے آپ سے بچ کرنے میں ثمن پورانہیں دے گا، لہذا بیصورت موکل کی اجازت میں شامل نہیں ہوگی اور علامہ ابن عبدالبرنے اس صورت کا اشتناء کیا ہے کہ وکیل اس سامان کا کچھ حصہ جس کے بیجنے کا اس کو وکیل بنایا گیااس کی مناسب قیت پرخرید لے (لیعنی پیرجائز ہے)اور ابن قدامہ فرماتے ہیں کہ وکیل کے لئے اپنے آپ سے بیخا جائز نہیں ،اورامام احمہ سے ایک روایت منقول ہے کہ اگروکیل نیلامی کے

<sup>(</sup>۱) الحطاب ۱/۲۵ ما ، المواق ۱/۲۵ م ۱/۲۵ ما المعيار للونشريي ۱/۳۵ م وميارة على تحفة الحكام لابن عاصم ۱/۲۸ تحفة الحذاق بنشر ما تضمئة لامية الذات سويد

وقت اس کے ثمن سے زیادہ قیمت لگائے یا کسی شخص کو بیچنے کا وکیل بنائے اور خود ایک خریدار ہوتو بیصورت جائز ہے (۱)، ابن تیمیہ بی بھی فرماتے ہیں کہ اگر دلالوں کی کوئی جماعت اس پر اتفاق کرلے کہ وہ خود ہی اس سامان کوخریدیں گے جسے وہ بھی رہے ہیں تو حاکم وقت کی ذمہ داری ہے کہ ان کو سخت سزا دے، ایسی سزا جوان کو اور ان جیسے دلالوں کو ایسی حرکت سے بازر کھے اور ان کی سزایہ بھی ہے کہ ان کو بازار میں دلالی کے پیشے سے روک دے یہاں تک کہ ان کی تو بہ واضح ہوجائے (۲)۔

ایک متعین قیمت کے بعد زیادہ بولی نہ لگانے پراتفاق:

۱۸ – مالکیہ کا مذہب اور ابن تیمیہ نے بھی ان کی موافقت کی ہے، یہ ہے کہ زیادہ بولی نہ لگانے پراتفاق اگر حاضرین میں سے چندلوگوں کے درمیان ہوا ہے اس طور پر کہ ایک نے دوسرے سے زیادہ بولی نہ لگانے کا مطالبہ کیا تو اس میں کوئی حرج نہیں اگر چہیہ کچھ مال کے بدلے ہو جوزیادہ بولی سے رکنے والے کودیا جائے مثلاً ایک دوسر سے کہے: زیادہ بولی لگانے اس کے عوض ایک دینار ہے یا اس سے کہے: زیادہ بولی نہ لگاؤ ہم دونوں سامان میں شریک ہول گئے، کیونکہ زیادہ بولی لگانے کا دروازہ کھلا ہوا ہے اور ایک کا چھوڑ دینا دوسر کی طرف سے زیادہ بولی لگانے کی طرح ہے۔

البتہ اگر نیلامی کے تمام خریدار زیادہ بولی نہ لگانے پر اتفاق کرلیں تو بینا جائز ہے، کیونکہ اس میں بائع کا ضرر ہے، اورجس طرح

یہ ناجائز ہے اسی طرح اس شخص کا تصرف بھی ناجائز ہے جو ان خریداروں پرافتدارر کھتا ہومثلاً نیلا می کے بازار کا حکمراں گروہ یابازار کا کھیاجس کا حکم بازار میں چلتا ہے۔

سے مزایدہ میں تمام خریداروں کے اتفاق کا مقصد بھی تو یہ ہوتا ہے کہ بیچے چارہے سامان کو اس سے کم قیمت پر خرید نے میں سب لوگ شریک ہوجا کیں تا کہ بعد میں آپس میں بٹوارہ کرلیں اور بھی یہ ہوتا ہے کہ ہر خض اپنے لئے ایک سامان خاص کر لے تا کہ بعد میں اس سے کم قیمت پر خرید سکے اور دوسرے سے کھینچ تان کی نوبت میں اس سے کم قیمت پر خرید سکے اور دوسرے سے کھینچ تان کی نوبت میں اس سے کم قیمت پر خرید سکے اور دوسرے سے کھینچ تان کی نوبت کی ناقدری ہے، اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: "وَ لاَ تَبُخَسُوا النّاسَ کَ ناقدری ہے، اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: "وَ لاَ تَبُخَسُوا النّاسَ کی ناقدری ہے، اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: "وَ لاَ تَبُخَسُوا النّاسَ کی خیزوں میں نقصان مت کیا کرو)، اور اگر ممنوعہ اتفاق پیش آگیا تو بائع کو اختیار ہوگا چاہتو کیا تو کو دورکردے اور چاہتو نافذ کردے اور اگر سامان ہلاک ہوگیا تو بیت میں سے جوزیادہ ہواس کا مستحق ہوگا(۲)۔

# مزبله

د کیھئے: زبل۔

<sup>(</sup>۱) تكملة فتح القدير ۷۶/ ۲۹، الكافى لا بن عبدالبر ۷/ ۱۹۷۱، المهذب مع تكملة المجموع من ۱۹۷۱، مجموع فآدى المجموع فادى المجموع فادى ابن تيمية ۳۰۸/ ۲۹۱، محموع فادى ابن تيمية ۳۰۸/ ۲۹۱،

<sup>(</sup>۲) مجموع فتاوي ابن تيميه ۲۹ر۳۰ هـ

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بهودر ۸۵\_

<sup>(</sup>۲) فآونگاائن تیمیه ۳۹/ ۳۰ سالشرح الصغیرللدردیر ۱۰۶/۳۰ التیمیر فی اُحکام التسعیر للجیلدی ۸۷۷

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-منى:

۲-منی: مکه کے قریب ایک جگه کا نام ہے، کہا جاتا ہے کہ منی اور کہ کے درمیان تین میل کا فاصلہ ہے، وہاں ایام تشریق میں تجاج قیام کرتے ہیں، منی کومنی اس وجہ سے کہتے ہیں کہ وہاں خون بہایا جاتا ہے، کہا جاتا ہے: امنی الرجل او الحاج کوئی مردیا جاتا ہے، کہا جاتا ہے: امنی الرجل او الحاج کوئی مردیا جاتا ہے۔ کہا جاتا ہے: امنی الرجل او الحاج کوئی مردیا جاتا ہے۔ کہا جاتا ہے۔ امنی الرجل ہوں۔

مزدلفہ اور منیٰ کے در میان ربط میہ ہے کہ دونوں جگہیں مناسک حج میں سے ہیں۔

## ب-مشعر حرام:

سا- "المشعو" مشہور قول کے مطابق میم کے فتحہ کے ساتھ، اور ایک قول میم کے نتحہ کے ساتھ، اور ایک قول میم کے کسرہ کا بھی ہے، مزدلفہ کے آخر میں ایک چھوٹے پہاڑ کوکہا جاتا ہے، اس کا نام' قزح'' بھی ہے، قاف اور زاء کے ضمہ کے ساتھ۔

'' مشعر'' کومشعراس وجہ سے کہا جاتا ہے کہ وہاں'' شعائز''ہیں لعنی دین اور طاعت خداوندی کی علامات اور اس کی صفت'' حرام'' لائی جاتی ہے کیونکہ وہاں شکار وغیرہ حرام ہے۔ یااس کا مطلب ہے حرمت اور عزت والا (۲)۔

'' مشعر حرام'' اور مز دلفہ کے درمیان ربط بیہ ہے کہ'' مشعر حرام'' مز دلفہ کا ایک حصہ ہے یا پورا مز دلفہ شعر حرام ہے، اس قول کے مطابق مشعر حرام مز دلفہ کے متر ادف ہے (۳)۔

# مزدلفه

#### تعريف:

ا – اہل لغت کے نزدیک الزلفة اور الزلفیٰ کے معنی ہیں: قربت اور مرتبہ، ازلفہ کا معنی ہے "قربہ "یعنی اس نے اس کو قریب کیا، صدیث شریف میں ہے:"از دلف إلی الله بر کعتین" (دور کعت پڑھ کر اللہ کا قرب حاصل کیا)، اس سے ماخوذ ہے" مز دلفة" ۔ اس جگہ کومز دلفہ اس وجہ سے کہتے ہیں کہ وہ جگہ کوفات سے قریب ہے۔ اور ایک قول یہ ہے کہ لوگ وہاں جمع ہوتے ہیں اس وجہ سے اور ایک قول یہ ہے کہ لوگ وہاں جمع ہوتے ہیں اس وجہ سے

اورایک قول یہ ہے کہ لوگ وہاں جمع ہوتے ہیں اس وجہ سے اس جگہ کومز دلفہ کہتے ہیں، عربول کے اس قول سے ماخوذ ہے: أذلفت الشئى، لینی میں نے اس کوجمع کیا۔

مزدلفہ کی اصطلاحی تعریف: مزدلفہ عرفات کے دونوں پہاڑی راستوں اور وادی محسر کے درمیان ایک جگہ ہے، اور ایک قول یہ ہے کہ عرفات کے دونوں پہاڑی راستوں سے قرن محسر تک کی جگہ کو مزدلفہ کہتے ہیں اور اس کے دائیں اور بائیں جو گھاٹیاں ہیں وہ منی ہیں۔ مزدلفہ کہتے ہیں اور اس کے دائیں اور بائیں جو گھاٹیاں ہیں وہ منی ہیں۔ امام نووی فرماتے ہیں: ہمارے علماء کا قول ہے کہ مزدلفہ، وادی محسر اور عرفات کے دونوں پہاڑی راستوں کی درمیانی جگہ کو کہا جاتا ہے، اور دونوں حدیں اس میں شامل نہیں ہیں، البتہ آگ اور چھیے کی تمام گھاٹیاں اور مذکورہ حدود کے اندر کے تمام پہاڑ مزدلفہ میں شامل ہیں (۱)۔

<sup>=</sup> المحتاج ار ۹۷ م، المغنى لا بن قدامه ۱۲۲۳ م، المطلع على أبواب المقنع رص ۱۹۵ تفسير القرطبي ۲۱/۲ م، المجموع للنو وي ۸/ ۱۲۸\_

<sup>(</sup>۱) المصباح المغير ،العجم الوسيط،المجموع للنو وي ۱۲۹/۸

<sup>(</sup>۲) تفسيرالقرطبي ۲۱/۲ ۴، المجموع للنو وي ۴/۸ سا\_

<sup>(</sup>۳) المجموع ۸/۱۵۲\_

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير ، المفردات للأصفهاني، حاشيه ابن عابدين ٢٧٢، مغني

مزدلفه سے متعلق احکام: مزدلفه میں حاجیوں کی شب گزاری:

۴ - دسویں ذی الحجہ کی شب حاجیوں کی مزدلفہ میں شب گزاری سے متعلق حکم میں فقہاء کااختلاف ہے۔

ایک جماعت کی رائے یہ ہے کہ فرض ہے، اس قول کے قائل بڑے بڑے بڑے بڑے تابعین ہیں مثلاً علقمہ، اسود، شعبی بخعی، حسن بھری، نیز شافعی مذہب کے بڑے بڑے علماء کی بھی یہی رائے ہے، مثلاً ابوعبدالرحمٰن ابن بنت الشافعی، ابوبکر بن خزیمہ اور سبکی ، ان لوگوں کا خیال ہے کہ مزدلفہ میں شب گزاری فرض ہے یارکن ہے، اور اس کے بغیر جے صحیح نہیں ہے، جیسے کہ عرفہ میں وقوف فرض ہے (ا)۔

ان حضرات کا استدلال رسول الله علی کے ایک قول سے مالی میں استدلال رسول الله علی کے ایک قول سے میں آپ علی کا ارشاد ہے: "من فاته المبیت بالمزدلفة فقد فاته الحج"(۲) (جس سے مزدلفہ کی شب گزاری فوت ہوگئ، اس سے جج فوت ہوگیا)۔

اور شافعیہ کا اصح قول اور حنابلہ کا مذہب یہ ہے کہ مزدلفہ میں شب گزاری واجب ہے، رکن نہیں ہے، لہذا اگر حاجی نے شب گزاری چھوڑ دی تواس کا جج سجے ہوجائے گا اور دم لازم ہوگا (۳)، اس لئے کہ حضور علیہ کا ارشاد ہے: "الحج یوم عرفة، من جاء قبل الصبح من لیلة جمع فتم حجه" (۴) (جج اصل یوم عرفه قبل الصبح من لیلة جمع فتم حجه" (۴)

- (۱) بدائع الصنائع ۲ر ۱۳۵، المجموع للنو وي ۸ر ۱۳۳، ۱۵۰، روضة الطالبين سر ۹۹، مغنی الحتاج ار ۹۹ س-
- (۲) حدیث: "من فاته المبیت بالمزدلفة....." نووی نے بیرحدیث المجموع ۸ر ۱۵۰ میں نقل کیا ہے اور فرمایا ہے: بیرحدیث ثابت نہیں ہے اور نہ ہی معروف ہے، اوراس کو کسی ما خذی طرف منسوب نہیں کیا۔
- (۳) المجموع للنو وی ۱۲۳/۸–۱۵۰، المغنی لابن قدامه ۱۲۲۳ اوراس کے بعد کے صفحات۔
- (٣) مديث: "الحج عرفة، من جاء قبل الصبح من ليلة ....." كي

ہے، جو شخص (عرفات میں) مزدلفہ کی شب کی صبح سے قبل آ جائے تو اس کا حج مکمل ہو گیا)۔

۵-اورمزدلفه میں شب گزاری کاتحقق، مزدلفه میں کسی بھی جگه حاضر ہونے سے ہوجائے گا، اس لئے کہ حدیث ہے: "مزدلفة کلها موقف وارتفعوا عن بطن محسر" (۱) (مزدلفه پورا کا پورا کھم ہے، اوربطن محسر سے بلندرہو)۔

نیز شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک شب گزاری کا تحقق اس صورت میں ہوجائے گا جب کہ دسویں ذی الحجہ کی شب کے نصف خانی میں ہوجائے گا جب کہ دسویں ذی الحجہ کی شب کے نصف خانی میں کسی بھی وقت مزدلفہ میں حاضری دے دی جائے اور اگر مزدلفہ سے آ دھی رات کے بعد نکلاتو شب گزاری کا تحقق ہوجائے گا اور اگر مزدلفہ سے آ دھی رات سے پہلے ہی نکل گیاا گرچہ کچھ ہی پہلے ہو اور اگر مزدلفہ سے آ دھی رات سے پہلے ہی نکل گیاا گرچہ کچھ ہی پہلے ہو اور واپس نہیں لوٹا تو شب گزاری کا تحقق نہیں ہوا، اور اگر طلوع صبح صادق سے پہلے مزدلفہ لوٹ آیا تو بیشب گزاری کا فی ہوجائے گی اور اس پر پچھ بھی لازم نہیں ہوگا، اور اگر کوئی شخص مزدلفہ میں رات کے اس پر پچھ بھی لازم نہیں ہوگا، اور اگر کوئی شخص مزدلفہ میں رات کے نصف خانی میں رہا تو اس پر پچھ بھی واجب نہیں (۲)۔

دم صرف اسی شخص پر واجب ہوتا ہے جومز دلفہ کی شب گزاری بلا عذر جچھوڑ دے اور جو شخص کسی عذر کی وجہ سے جچھوڑ ہے مثلاً کو کی شخص

اور ابوداؤد (۲۸۱/۲)، ترفدی (۲۲۸/۳) اور حاکم نے متدرک (۲۲۸/۳) اور حاکم نے متدرک (۲۷۸/۲) میں کی ہے اور الفاظ ابوداؤد کے بیں، ترفدی نے وکیج سے قل کیا ہے کہ "هذا الحدیث أم المناسک" اور حاکم نے کہا: بیحدیث سے ج

<sup>(</sup>۱) حدیث: "مز دلفة کلها موقف وارتفعوا ......" اس حدیث کی تخریخ احمد نے مند میں ار ۲۹ میں الار ۲۹ میں الار ۲۹ میں المان کیا ہے اور الفاظ طبرانی کے ہیں اور احمد محمد شاکر نے منداحمد پراپنے حاشیہ (۳۷ م ۲۵ میں کہا: اس کی اسناد صحیح ہے۔

<sup>(</sup>۲) المجموع للنو وي ۸ م ۱۳۵ أمغني لا بن قدامه ۲۲ س

دسویں ذی الحجہ کی شب عرفات پینچا اور وہاں وقوف میں مشغول رہا یہاں تک کہ مزدلفہ کی شب گزاری فوت ہوگئ تو اس پر پچھ بھی لازم نہیں یا مثلاً کوئی عورت حیض ونفاس کے خوف سے جلدی جلدی مکہ جا کرطواف میں مشغول ہوجائے یا جیسے کوئی شخص عرفات سے مکہ آئے اور طواف زیارت میں لگ جائے اور پھر بلا مشقت مزدلفہ جانا ممکن نہ رہے اور مزدلفہ میں شب گزاری فوت ہوجائے اور جیسے چروا ہوا کو وائے اور جا ور جا ور جیسے چروا ہوں کو یانی پلانے والے، ان تمام لوگوں پر شب گزاری فوت ہونے کے سبب دم لازم نہیں ہے (۱۱)، کیونکہ رسول اللہ علیہ ہونے کے سبب دم لازم نہیں ہے (۱۱)، کیونکہ رسول اللہ علیہ ہونے کے سبب دم لازم نہیں ہے (۱۱)، کیونکہ رسول اللہ علیہ ہونے کے سبب دم لازم نہیں ہے (۱۱)، کیونکہ رسول اللہ علیہ ہونے کے سبب دم لازم نہیں ہے باہررات کی اجازت دی ہے، حضرت عن منی "(۲) (رسول اللہ علیہ کے چروا ہوں کومنی سے باہررات گزارنے کی اجازت دی اجازت دی گزارنے کی اجازت دی گزارنے کی اجازت دی گزارنے کی اجازت دی گزارنے کی ایا ہی تعالیہ کے نظام کی وجہ سے اجازت چاہی تو اللہ کر اور کی این کے نظام کی وجہ سے اجازت چاہی تو اللہ کی را تیں مکہ میں رسول علیہ نے نام ازت دے دی (۳)۔

مالکیہ کی رائے میہ ہے کہ قافلے کے پڑاؤ کرنے کے بقدر مزدلفہ میں رات گزار نامستحب ہے خواہ عملاً پڑاؤ کرے یا نہ کرے، اور اگر مزدلفہ میں اتنی دیر بھی قیام نہیں کیا حتی کہ فجر طلوع ہوگئی اور ایسا بلاعذر کیا ہے تو اس پر دم واجب ہوگا اور اگر عذر کے سبب مزدلفہ میں رات

گزارنے کوترک کیا ہے تواس پر کچھ بھی لا زمنہیں (۴)۔ حنفیہ کے نز دیک دسویں ذی الحجہ کی شب مزدلفہ میں فجر تک شب گزاری کرناسنت مؤ کدہ ہے واجب نہیں (۱)۔

علامہ کاسانی فرماتے ہیں: دسویں ذی الحجہ کی شب مزدلفہ ہیں گزار نا سنت ہے، شب گزاری واجب نہیں ہے، واجب وقوف کرنا ہے اور افضل ہیہ ہے کہ نماز فجر کے بعد وقوف کرے، لینی غلس میں نماز فجر پڑھے اور پھر مشعر حرام کے پاس وقوف کرے، اللہ سے دعا ئیں کرے، اپنی ضروریات مائے یہاں تک کہ اسفار ہوجائے، اس کے بعد آ فتاب طلوع ہونے سے پہلے مزدلفہ سے منی کے لئے کوچ کرے (۲)۔

## عورتوں اور كمزوروں كوننى پہلے روانه كرنا:

۲- فقهاء کا مذہب یہ ہے کہ کمزوروں اور عورتوں کو آدھی رات کے بعد طلوع فجر سے پہلے مزدلفہ سے منی روانہ کیا جائے، یہی سنت ہے، تا کہ لوگوں کی بھیڑ بھاڑ سے پہلے پہلے وہ لوگ جمرہ عقبہ کی ری کرلیں، (۳)، اس لئے کہ حضرت عائش کی حدیث ہے، فرماتی ہیں: "استأذنت سودة رسول الله عُلَیْتُ لیلة المزدلفة تدفع قبله، وقبل خطمة الناس، و کانت امرأة ثبطة فأذن لها" (۲) (حضرت سودة فرافہ کی شب رسول الله عَلَیْتُ سے لھا" (۳) (حضرت سودة فرافہ کی شب رسول الله عَلَیْتُ سے

<sup>(</sup>۲) حدیث: "أرخص لوعاء الإبل فی البیتو ته....." کی روایت امام ما لک نے الموطأ (۲۰۸۱) میں اور ابوداؤد (۲۹۸/۲ ) اور ترمذی (۲۸۱/۳) نے کی ہے اور الفاظ امام ما لک کے ہیں ، ترمذی نے کہا: بیحدیث حسن صحیح ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: 'رخص النبی عَلَیْ للعباس رضی الله عنه .....' کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۲،۳۹۰) اور مسلم (۲۲ ۹۵۳) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۴) جواہرالإ کليل ار ۱۸۱،۱۸۰ القوانين الفقهيه ر۲۳۱\_

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۱۳۹/۲۳۱، دالمتارعلی الدرالمختار ۷۸/۲ اوراس کے بعد کے صفحات۔

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۲/۲ ۱۳۶۸، روامختار ۲/۸ کاوراس کے بعد کےصفحات۔

<sup>(</sup>۳) بدائع الصنائع ۱۳۷۲، حاشیه ابن عابدین ۱۷۸۷، جوابر الإکلیل ۱۷۰۱، المجموع للنو وی ۷۸ ۱۳۹، ۴ ۱۸ مغنی المحتاج ار ۵۰۰، روضة الطالبین ۳۹۹، المغنی لابن قد امه ۴۲۲۷، کشاف القناع ۷۲۲۲۲

<sup>(</sup>۴) حدیث: "استاذنت سودة رسول الله عَلَیْنِهِ....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۵۲۲/۳۵) اور مسلم (۹۳۹/۲) نے کی ہے۔

اجازت جاہی کہوہان سے بل اورلوگوں کی بھیٹر بھاڑ سے پہلے مز دلفہ سے روانہ ہونا چاہتی ہیں توحضور علیہ نے ان کوا جازت دے دی، حضرت سودهٌ بھاری بھرکم اورست رفتارتھیں ) اور حضرت ابن عباس ّ سے منقول ہے، فرماتے ہیں: "أنا ممن قدّم النبي عَلَيْكُ ليلة المزدلفة في ضعفة أهله"(١) (مين ان لوگول مين عقاجتين مز دلفہ کی شب رسول اللہ علیقہ نے اپنے گھرانے کے کمز ورلوگوں كے ساتھ آ گے بھيج دياتھا)۔

مزدلفه میں مغرب اور عشاء دو نمازوں کی ایک ساتھ ادا تیکی:

ے - تمام فقہاء کا اس بات پر اتفاق ہے کہ حاجیوں کے لئے مزولفہ میں دسویں ذی الحجہ کی شب مغرب اورعشاءایک ساتھ پڑھنامشروع ہے،البتہ کچھ تفصیلات میںان کے درمیان اختلاف ہے۔

چنانچہ حنفیہ کی رائے بیہ کہ حاجی مز دلفہ میں مغرب اورعشاء ایک اذان اورایک اقامت کے ساتھ اکٹھی ادا کرے، اس لئے کہ عشاء کی نماز تو اینے وقت میں ہے، لہذا اس کے لئے اعلان کی ضرورت نہیں، اسی وجہ سے ایک اقامت پراکتفا کرے اور حنفیہ کے یہاں اس جمع بین الصلاتین کے لئے جماعت شرطنہیں ہے،لہذااگر کوئی شخص ا کیلے ہی جمع بین الصلاتین کرے تو جائز ہے، البتہ جمع بین الصلاتین کے لئے جماعت سنت ہے۔

حفنیہ کے نزدیک مزدلفہ میں جمع بین الصلاتین کے لئے چند شرطیں ہیں:

الف-حج كااحرام\_

ب-جع بين الصلاتين سے بل عرفه ميں وقوف۔

ج- زمانه، جگه اور وقت- زمانه یعنی دسویں ذی الحجه کی شب، جگہ یعنی مزدلفہ اور وقت یعنی عشاء کا وقت فجر طلوع ہونے سے پہلے یہلے، الہذابہ جمع بین الصلاتین الشخص کے لئے جائز نہیں جس نے جج کا حرام نه باندها ہواور نه ہی مذکورہ زمانہ، جگہ اوروقت کے علاوہ میں جائزہے۔

اسی وجہ سے اگر حاجی نے مغرب اور عشاء کی نماز میدان عرفات میں پڑھ لی یا مز دلفہ کے راستے میں ادا کر لی تو دونوں نمازوں کولوٹائے گا،اس لئے کہ حضرت اسامہ بن زیڈ کی حدیث ہے فرماتے ين: "دفع رسول الله عُلْبِيلًه من عرفة، فنزل الشعب فبال، ثم توضأ ولم يسبغ الوضوء فقلت له: الصلاة فقال: الصلاة أمامك فجاء المزدلفة فتوضأ فأسبغ، ثم أقيمت الصلاة فصلى المغرب، ثم أناخ كل إنسان بعيره في منزله، ثم أقيمت الصلاة، فصلى ولم يصل بينهما"(ا) ( الله کے رسول علیہ عرفات سے چلے، اور گھاٹی میں فروش ہوئے، پھر پیشاب فرمایا، اس کے بعد وضو کیا مگر وضو کمل طور پرنہیں کیا، میں نے عرض کیا: نماز کا وقت ہوگیاہے؟ آپ علیہ نے فرمایا: نمازآ کے پڑھنی ہے،اس کے بعد مزدلفہ تشریف لائے، وضوکیا اورکمل طوریر وضوکیا، پھرا قامت کہی گئی اور آپ علیہ نے مغرب کی نماز ادا کی ، اس کے بعد ہر شخص نے اپنا اونٹ بٹھایا پھر دوبارہ ا قامت کہی گئی اور حضور علیہ نے نماز ادا کی اور ان دونوں نماز وں کے درمیان کوئی نمازنہیں پڑھی)۔

علامہ شہاوی حنفی فرماتے ہیں کہ بیتکم اس وقت ہے جب کہ

<sup>(</sup>۱) حديث: "أنا ممن قدم النبي عَلَيْكُ ليلة المز دلفة ....." كي روايت (١) حديث: "دفع رسول الله عَلَيْتُ من عرفة ....." كي روايت بخاري (فتح بخاری (فتح الباری ۵۲۱/۳) اور سلم (۹۴۱/۲) نے کی ہے۔

الباری ۱۳ (۵۲۳) نے کی ہے۔

حاجی مزدلفہ کے راستے مزدلفہ جائے ،اگروہ مزدلفہ کا راستہ چھوڑ کرکسی اور راستے سے مکہ مکر مہ جائے تواس کے لئے راستے میں مغرب کی نماز پڑھنا جائز ہے (۱)۔

ما لکیہ کی رائے میہ ہے کہ عرفہ کے دن جب سورج غروب ہوجائے تو امام اور دیگر لوگ مزدلفہ کی طرف چلیں اور امام لوگوں کو عشاء کے وقت، مغرب اور عشاء کی نماز ایک ساتھ مزدلفہ میں پڑھائے اور عشاء میں قصر کرے، البتہ مزدلفہ کے باشندے، مغرب اور عشاء ایک ساتھ ساتھ عشاء میں اتمام کریں گے، اور اصل مذہب میہ ہے کہ میہ سب سنت ہے بشر طیکہ حاجی امام کے ساتھ وقوف نہ کرے، اس طور پر کہ ساتھ وقوف نہ کرے اور اگرامام کے ساتھ وقوف نہ کرے، اس طور پر کہ وقوف نہ کرے یا تنہا وقوف کرے تو وہ جمع بین الصلاتین نہ کرے نہ مزدلفہ میں اور نہ اور اور ہر نماز الگ الگ اس کے مستحب وقت میں ادر اکرے۔

اوراگرامام کے ساتھ وقوف کرنے والا حاجی امام کے ساتھ چلنے سے عاجز ہوجائے اپنی کمزوری کے سبب یاا پنی سواری کی کمزوری کے سبب تو وہ شفق احمر کے غروب ہونے کے بعد مزدلفہ میں یا مزدلفہ سے پہلے جمع بین الصلاتین کرسکتا ہے، بشرطیکہ وہ عرفہ میں امام کے ساتھ وقوف کیا ہواور وہاں سے امام کے ساتھ کوچ کیا ہواور کسی عذر کے سبب امام سے پیھےرہ گیا ہوا۔

اور اگر مغرب اور عشاء شفق احمر سے پہلے پڑھ لیا یا مزدلفہ میں پڑاؤ کرنے سے پہلے ادا کرلیا توان دونوں نمازوں کااس صورت میں لوٹا نامستحب ہے جب کہ ان دونوں نمازوں کوشفق کے بعد اور مزدلفہ پہنچنے سے پہلے ادا کرلیا ہواوراس صورت میں لوٹا ناواجب ہے جب کہ عشاء کی نماز کے لحاظ سے تفق سے پہلے ان دونوں کوادا کیا ہو جب کہ عشاء کی نماز کے لحاظ سے تفق سے پہلے ان دونوں کوادا کیا ہو

کیونکہ عشاء کی نماز باطل ہے اس لئے کہ وہ عشاء کے وقت سے پہلے ادا کی گئی ہے اور جہال تک مغرب کا تعلق ہے تو اس کا لوٹا نامستحب ہے بشرطیکہ مغرب کا وقت باقی ہو۔

ابن حبیب مالکی کہتے ہیں کہ اگر حاجی نے مزدلفہ میں نماز ادا کر لئ تو اعادہ نہیں ہے، اعادہ ان کے نزدیک اس شخص کے لئے ہے جومز دلفہ سے پہلے نماز ادا کرلے (۱)، اس لئے کہ رسول اللہ علیقیہ کا ارشادہے:"الصلاق أمامک" (نماز آ گے پڑھنی ہے)۔

شافعیہ کا قول ہہ ہے کہ حاجیوں کے لئے مغرب کی نماز کومؤخر کرنا اور عشاء کے وقت میں مغرب اور عشاء کو ایک ساتھ پڑھنا سنت ہے اور بیسنت اس وقت تک ہے جب تک حاجی کوعشاء کا مختار وقت فوت ہونے کا اندیشہ نہ ہو، اور مختار وقت سے مرا د د وقولوں میں سے سیح ترین قول کے مطابق رات کا ایک تہائی ہے اور دوسر سے قول کے مطابق نصف شب۔

اور مزدلفہ میں عشاء کے وقت میں مغرب اور عشاء کو ایک ساتھ پڑھنے کا جواز مسافر حاجی کے لئے ہے، کسی اور کے لئے نہیں، کیونکہ شافعیہ کے نزدیک جمع بین الصلاتین کا جواز سفر کی وجہ سے ہے، حج کی وجہ سے نہیں۔

شافعیہ نے مزید کہا کہ سنت یہ ہے کہ جب مزدلفہ پنچیں تو فروکش ہونے سے پہلے مغرب کی نماز پڑھیں،اس کے بعد ہرخض اپنا اون بٹھائے اور باندھ دے، پھرعشاء کی نماز پڑھیں(۲)،اس لئے کہ حضرت اسامہ بن زیر کی حدیث ہے:" أن النبی علیہ المغرب جاء المزدلفة توضاً، ثم أقیمت الصلاة فصلی المغرب ثم أناخ كل إنسان بعیرہ فی منزله ثم أقیمت العشاء

<sup>(</sup>۱) ردالحتا رعلی الدرالحقار ۲۸۲۷-۱۷۹

<sup>(</sup>۲) جواہرالاِ کلیل ۱۸۰،۱۸۰،القوانین الفقہیر ۲سا۔

<sup>(</sup>۱) جوابرالا کلیل ار ۱۸۱،

<sup>(</sup>٢) المجموع للنووي ٨٨ ١٣٣، ١٣٨، مغنى المحتاج ١٨٩٨، روضة الطالبين

فصلاها ولم یصل بینهما شیئا" (الله کے رسول عَلَیْ جب مزدلفه تشریف لائے تو وضوفر مایا، پھر نماز کے لئے اقامت کہی گئ اور آپ عَلِیْ فی کا مزدلفہ تشریف نے نماز ادا کی، اس کے بعد ہر شخص نے اپنا اپنا اونٹ بٹھا یا پھر اقامت کہی گئ اور آپ نے عشاء کی نماز ادا کی، اور ان دونوں نماز ول کے درمیان کوئی نماز ادا نہیں کی )۔

امام شافعی نے فرمایا کہ اگر کسی نے مغرب اور عشاء کو ایک ساتھ خہیں پڑھا اور ہر نماز اپنے وقت میں اداکی یا مغرب کے وقت میں جمح بین الصلاتین کیا، امام کے ساتھ نہیں، یا ایک نماز امام کے ساتھ پڑھی اور دوسری اکیلے اور دونوں میں جمع بین الصلاتین کیا یا دونوں میں جمع بین الصلاتین کیا یا دونوں نماز ول کوعرفات میں اداکر لیا یا مزدلفہ سے بین الصلاتین کیا یا دونوں نماز ول کوعرفات میں اداکر لیا یا مزدلفہ سے بہلے راستے ہی میں اداکر لیا تو یہ سب صورتیں جائز ہیں، البتہ فضیلت فوت ہوگئی۔

اورا گرمزدلفه پیس عشاء کے وقت پیس ان دونوں نمازوں کوایک ساتھ پڑھا تو ہر نماز کے لئے اقامت کے اور دوسری نماز کے لئے اذان نہ کے، اصح قول کے مطابق صرف پہلی نماز کے لئے اذان کے کے اذان سے مطابق صرف پہلی نماز کے لئے اذان کے کے اذان کے کے مطابق صرف پہلی نماز کے لئے اذان واحد اتبی الممزد لفقہ، فصلی بھا المغرب والعشاء بأذان واحد واقامتین، ولم یسبّح بینهما شیئا، ثم اضطجع حتی طلع واقامتین، ولم یسبّح بینهما شیئا، ثم اضطجع حتی طلع الفجر وصلی الفجر وصلی الفجر "(۲) (نی کریم علی الفجر وصلی الفجر علی ادان اور دوا قامت کے ساتھ اداکی اور ان دونوں کے درمیان کوئی نفل نہیں پڑھی، پھر لیٹ گئے یہاں تک کہ شج صادق موگئ تو آپ نے فجر کی نماز اداکی )۔

اور حنابلہ کی رائے میہ کے کہ عرفہ سے کوچ کرنے والے کے

لئے سنت بہ ہے کہ مز دلفہ پہنچ کر ہی مغرب ادا کرے اور مغرب اور عشاءایک ساتھ پڑھے اور ہرنماز کے لئے الگ اقامت کے،اس لئے كەحفرت اسامدًى حديث بفرماتے بين: "دفع رسول الله مايلله من عرفة، حتى إذا كان بالشعب نزل فبال، ثم توضأ فقلت له: الصلاة يا رسول الله، قال: الصلاة أمامك فركب فلما جاء مزدلفة نزل، فتوضأ فأسبغ الوضوء، ثم أقيمت الصلاة فصلى المغرب، ثم أناخ كل إنسان بعيره في منزله، ثم أقيمت الصلاة فصلى، ولم يصل بينهما" (رسول الله عليه في غرفه سي كوچ كيايهان تك کہ جب گھاٹی میں آئے تواتر کر پیشاب فرمایا پھروضو کیا تو میں نے يوجها: نماز كااراده بالله كرسول؟ آب عليه في فرمايا: نماز آگے پڑھنی ہے چھرسوار ہوئے اور جب مزدلفہ آئے توسواری سے اترے، وضوکیاا وروضو میں تمام اعضاء کو پوری طرح دھویا پھرا قامت کہی گئی اور آپ علیہ نے مغرب کی نماز پڑھی، پھر ہرشخص نے اپنا اونٹ اینی اپنی جگہ میں بٹھایا اس کے بعد اقامت کہی گئی اور آپ علی نے نماز پڑھی اور ان دونوں نماز وں کے درمیان کوئی نمازادانہیں کی)۔

اور بیقول حضرت ابن عمر سے بھی مروی ہے۔

اوراگرمغرب اورعشاء کوایک ساتھ ادا کیا مغرب کی اقامت سے تو بھی کوئی حرج نہیں ہے، یہ قول حضرت ابن عمر سے بھی مروی ہے اور یہی قول امام ثوری کا بھی ہے، اس لئے کہ حضرت ابن عمر سے روایت ہے فرماتے ہیں: "جمع رسول الله عَلَیْ بین المغرب والعشاء رکعتین والعشاء بجمع: صلی المغرب ثلاثاً والعشاء رکعتین بیاقامة و احدة"(۱) (رسول الله عَلَیْ فَیْ مَغرب اورعشاء مزدلفہ بیاقامة و احدة"(۱) (رسول الله عَلیہ فیا

<sup>(</sup>۱) مجموع للنو وی ۸ / ۱۳۳ اوراس کے بعد کے صفحات۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "أن النبی علیه أتى المزدلفة ....." كى روایت مسلم (۸۹۱/۲) نے كى ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "جمع رسول الله عَلَیْتُ بین المغرب والعشاء ....." کی روایت مسلم (۹۳۸/۲) نے کی ہے۔

میں ایک ساتھ اداکی، مغرب کی تین رکعت پڑھی اور عشاء کی دور کعت ایک اقامت سے )، اور اگر پہلی نماز کے لئے اذان اور اقامت دونوں کے اور پھر دوسری نماز کے لئے اقامت کے توزیادہ بہتر ہے، اس لئے کہ بہی حضرت جابر سے مروی ہے اور بیروایت اضافے کو شامل ہے، اور اس جمع بین الصلا تین کو قیاس کیا جائے گا، فوت شدہ نماز وں پر اور ان نماز وں پر جو ایک ساتھ پڑھی جاتی گا، فوت شدہ ابن المنذر اور ابو ثور کا قول ہے اور علامہ خرقی کی پیندیدہ رائے یہ ہے کہ ہرنماز کے لئے بغیراذان کے اقامت کہی جائے، امام ابن المنذر کے لئے بغیراذان کے اقامت کہی جائے، امام ابن المنذر حضرت اسامہ بن زیدگی روایت ہے اور حضرت اسامہ شرقی کی دوایت ہے اور حضرت اسامہ شرقی کی دوایت ہے اور حضرت اسامہ بن زیدگی روایت ہے اور حضرت اسامہ شرقی کی بیت ہوں کے حضور علی سے اس کے کہ وہ اس سفر میں حضور کی سواری پر پیچھے بیٹھے تھے اور حضرت اسامہ اور حضرت جابر دونوں کا اس بات پر اتفاق ہے کہ ہرنماز کے لئے ایک اقامت کہی گئی، اور حضرت اسامہ اور حضرت ابن عمر شماز کے لئے ایک اقامت کہی گئی، اور حضرت اسامہ اور حضرت ابن عمر شماز کے لئے ایک اقامت کہی گئی، اور حضرت اسامہ اور حضرت ابن عمر شماز کے لئے ایک اقامت کہی گئی، اور دعضرت اسامہ اور حضرت ابن عمر شماز کے لئے ایک اقامت کہی گئی، اور دعضرت اسامہ اور حضرت ابن عمر شماز کے لئے ایک اقامت کہی گئی، اور دعضرت اسامہ اور حضرت ابن عمر شماز کے لئے ایک اقامت کہی گئی، اور دعضرت اسامہ اور حضرت ابن عمر شماز کے کہ بغیر انسان کن نماز پر بھی گئی (۱)۔

## مشعرحرام میں وقوف اور دعا:

 $\Lambda$  - جمہور فقہاء کی رائے ہے ہے کہ دسویں ذی الحجہ کی شب مزد لفہ میں گزار نے کے بعد حاجی کے لئے مستحب ہے ہے کہ فجر کی نماز اول وقت میں غلس میں ادا کرے (7)، کیونکہ حضرت جابر نے جس حدیث میں رسول اللہ علیہ کے جج کے احوال بیان کئے ہیں اس میں یہ بھی فہ کور ہے: ''حتی أتی المعز دلفة فصلی بھا المغرب والعشاء بأذان واحد وإقامتين ولم يسبح بينهما شيئا، ثم

- (۱) کمغنی ۱۳ر۱۹ ۴ طبع الریاض۔
- ر) جواهر الإكليل ارا ۱۸۱، المجموع للنودي ۱۳۸، ۱۳۱، ۱۳۱، مغنی الحتاج المحام ۱۳۳، ۱۳۲، مغنی الحتاج المحام ۱۳۴، ۱۳۲، کشاف القتاع التحام عند ۱۳۹۸ معنی در ۲۹۸ مهم ۱۳۸۸ مهم المهم المهم

اس کے بعد حاجی مشعر حرام یعنی جبل قزح آئے اور وہاں پر وقوف کرے، اللہ تعالی سے دعا مائے ، تحمید، تکبیر اور تہلیل کرے اور زیادہ سے زیادہ ذکر اور تلبیہ پڑھے، اس لئے کہ حضرت جابر گی روایت ہے: ''أن النبی عُلَیْ اُتی المشعر الحرام فرقی علیه فدعا الله و هلله و کبرہ ووحدہ ''(۲) (رسول اللہ عَلِی مشعر حرام آئے اور پہاڑ پر چڑھ گئے، اس کے بعد دعا فرمائی اور تکبیر، تہلیل اورتوحید کی)۔

اور جو چاہے اللہ تعالی سے دعا مانگے اور مبہم امور اور جامع دعا کا انتخاب کرے اور مناسب ہے کہ اس کی دعا میں بیالفاظ ہوں: "اللّٰهم کما وقفتنا فیه وأریتنا إیاه فوفقنا بذکرک کما هدیتنا واغفرلنا وارحمنا کما

<sup>(</sup>۱) حدیث جابر کی تخ تج فقره رے میں گذر چکی۔

<sup>(</sup>۲) حدیث جابر:"أن النبي عَلَيْكُ أتى المشعر الحرام فرقى عليه....." كاروايت مسلم (۸۹۱/۲) نے كى ہے۔۔

وعدتنا بقولک وقولک الحق: "فَإِذَا اَفَضُتُمْ مِنُ عَرَفَاتٍ فَاذُكُرُوا اللَّهَ عِنْدَ الْمَشْعَرِ الْحَرَامِ وَاذُكُرُوهُ كَمَا هَدَاكُمُ فَاذُكُرُوا اللَّهَ عِنْدَ الْمَشْعَرِ الْحَرَامِ وَالْمَنْ فَيْضُوا مِنُ حَيْثُ الْفَاصَ النَّاسُ وَاسْتَغْفِرُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ" (۱) الْفَاصَ النَّاسُ وَاسْتَغْفِرُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ" (۱) الله عَفُورٌ رَحِيمٌ" (۱) (۱) الله جس طرح آپ نے ہمیں یہاں وقوف اور مشعر حرام کے دیدار کا موقع دیا، ہمیں اپنی ہدایت کے مطابق اپنے ذکر کی توفیق مرحمت فرما، اور اپنے وعدے کے مطابق ہماری مغفرت فرما اور ہم پر آخے فور اور ایس طرح یاد کرواور اس طرح یاد کرو اور اس طرح یاد کرو وارس کے مطابق بی ناواقف سے پھرتم سب کو ضروری ہے کہ اسی جگہ ہوکروا پس محض ہی ناواقف سے پھرتم سب کو ضروری ہے کہ اسی جگہ ہوکروا پس آخے تو بہ کرو یقینا الله تعالی معاف کردیں گے اور مہر بانی سامنے تو بہ کرو یقینا الله تعالی معاف کردیں گے اور مہر بانی مامنے تو بہ کرو یقینا الله تعالی معاف کردیں گے اور مہر بانی فرمائیں گئیں گئیں گئیں گئیں۔

اور بددعا خوب ما نگے: "اللّٰهِم الّٰنا فی الدنیا حسنة و فی الآخرة حسنة و قنا عذاب النار" (اے الله بمیں دنیا میں بھی اعلائی نصیب فرما اور آخرت میں بھی اور جہنم کے عذاب سے بچا)، اور قبلہ رخ ہوکر اور ہاتھ اٹھا کر مسلسل دعا کرتا رہے یہاں تک کہ خوب اسفار ہوجائے (۲)، اس لئے کہ حضرت جابر گی حدیث میں ہے: "فلم یزل و اقفا حتی أسفر جدا" (") (رسول الله علیہ وقوف میں مشغول رہے یہاں تک کہ اچھی طرح روشنی ہوگئی ۔ وقوف میں مشغول رہے یہاں تک کہ اچھی طرح روشنی ہوگئی ۔ ۹ – اور اگر مشعر حرام کے پاس وقوف کی سنت چھوٹ گئی تو جہور کے نزد یک دم کے ذریعہ اس کی تلافی نہیں ہو سکتی جیسا کہ تمام ہمیؤوں اور

سنتوں کا یہی تھم ہے اور اس ترک کے سبب حاجی پرکوئی گناہ نہیں البتہ حاجی سے فضیلت فوت ہوگئی۔

اور یہ نضیلت نماز فجر سے قبل مشعر حرام میں وقوف کرنے سے حاصل نہیں ہوگی ،اس لئے کہ بیخلاف سنت ہے۔

۱۰-سنت یہ ہے کہ طلوع آ فتاب سے قبل مشعر حرام سے منی کوچ کیا جائے اور طلوع آ فتاب تک وہاں سے کوچ کو مؤخر کرنا مکروہ ہے (۱)،اس کی دلیل حضرت جابر گی یہ حدیث ہے:"أن النبي علیہ اللہ میزل و اقفا حتی أسفر جدا فدفع قبل أن تطلع الشمس"(۲) (حضور اللہ علیہ قوف میں مشغول رہے یہاں تک کہ اچھی طرح روشنی ہوگئ پھر آ فتاب طلوع ہونے سے قبل وہاں سے کوچ فرمایا)

حضرت عمر قرماتے ہیں مشرکین طلوع آفتاب کے بعد کوچ

کرتے تھے اور کہتے تھے: "أشوق ثبیر کیما نغیر" ثبیر پہاڑی

روشن ہوجائے تا کہ ہم کوچ کریں اور رسول اللہ علیات نے ان کی

خالفت کرتے ہوئے طلوع آفتاب کے بعد کوچ فرمایا (۳)،اور
حضرت نافع سے منقول ہے: "عبداللہ بن زبیر نے کوچ کرنے میں

اتنی تا خیر کی کہ آفتاب طلوع ہونے کے قریب ہوگیا، تو عبداللہ بن عمر
نے کہا کہ میرا خیال ہے کہ یہ ویساہی کرنا چاہتے ہیں جسیا اہل جاہلیت

کیا کرتے تھے،اس کے بعد انھوں نے کوچ کیا اور لوگوں نے ان

کے ساتھ کوچ کیا "(۴)۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره/ ۱۹۸،۱۹۸\_

<sup>(</sup>۲) سابقه تمام مراجع دیکھئے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث حابر کی تخ یج فقره ریمیں گذر چکی۔

<sup>(</sup>۱) مغنی المحتاج ار ۱۹۹۹–۱۰۵، المجموع ۸ر ۱۲۳، ۱۵۱، جواهر الإکلیل ار ۱۸۱۱ القوانین الفتههه ۲۳۳، کمغنی ۳ر ۳۲۳-

<sup>(</sup>۲) (فقره/۷) کے تحت اس کی تخریج گزر چکی۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "إن المشركین كانوا ....." كی روایت بخاری (فتح الباری مراس) نے كى ہے۔

<sup>(</sup>۴) اثر: "إن عبدالله بن زبير أخو في الوقت حتى كادت الشمس أن تطلع ....." ابن قدامه في اس كومغني (۲۳/۳) مين بيان كيا ب اوراس

امام نووی کہتے ہیں کہ قزح لیمنی مشعر حرام پر وقوف کرنے کے بجائے لوگوں نے مزدلفہ کے ﷺ ایک نئی عمارت میں وقوف شروع کر دیا ہے اور قزح لیعنی مشعر حرام کو چھوڑ کر مز دلفہ کی دوسری جگہوں میں یا مذکورہ نئی عمارت میں وقوف کرنے سے اصل سنت کا ثواب حاصل ہوگا یانہیں؟ اس بارے میں دوقول ہیں: ایک قول بیہ ہے کہ اس سے اصل سنت برعمل نہیں ہوگا کیونکہ رسول اللہ علیہ نے قزح لیعنی مشعر حرام پر وتوف فرمایا ہے اور ارشاد فرمایا: "لتأخذوا عنی مناسككم"(١) (ايخ حج كاعمال مجھ سے سكھو)، اور دوسرا قول جو الله درست ہے بیہ کہ اس سے اصل سنت برعمل ہوجائے گا، قاضى ابوالطيب نے اپني كتاب '' المجرد'' ميں اور رافعي وغير واسي قول کو جزم کے ساتھ بیان کیا ہے کیونکہ حضرت جابرگی حدیث میں رسول الله عَلِيْكُ نِي فَرَمَايا: "نحرت ههنا ومنى كلها منحر، فانحروا في رحالكم ووقفت ههنا وعرفة كلها موقف ووقفت ههنا وجمع کلها موقف"(٢) (میں نے یہاں قربانی کی اورمنی یورا کا یورا قربان گاہ ہے،لہذاتم اپنی اپنی قیام گاہوں میں قربانی کرواور میں نے یہاں وقوف کیا اور عرفہ پورا کا پورا موقف ہے اور میں نے یہاں وقوف کیا اور مزدلفہ پورا کا پورا موقف ہے )، اور '' جمع'' سے مرادمز دلفہ ہے اور مز دلفہ میں وقوف سے مراد'' قزح'' پر وقوف ہے (۳)، پورا کا پورا مز دلفہ موقف ہے لیکن افضل'' قزح'' پر و قوف کرنا ہے جبیبا کہ پورا کا پوراعرفات موقف ہے مگر چٹانوں کے

پاس رسول الله علی کے موقف میں وقوف زیادہ افضل ہے۔ اور حنفیہ کی رائے میہ کہ مزدلفہ میں وقوف واجب ہے، ابن عابدین کہتے ہیں: مزدلفہ میں وقوف واجب ہے سنت نہیں اور مزدلفہ میں فجر تک شب گزاری سنت مؤکدہ ہے واجب نہیں (۱)۔

وقوف کا رکن مزدلفہ میں موجودگی ہے، خواہ اپنے عمل سے یا دوسرے کے عمل سے اس طور پر کہ اٹھا کر لا یا گیا اور وہ سویا ہوا تھا یا بہوش تھا، یا جانور پر سوارتھا، ان سب صورتوں میں اس کی موجودگی وہاں پائی گئی چاہے اس کاعلم اس کوہو یا نہ ہو، اور وقوف کی جگہ مزدلفہ کے تمام حصے ہیں چاہے وہ کوئی بھی حصہ ہواور حاجی کے لئے وہاں کے جس حصے میں چاہے قیام کرنے اور وقوف کرنے کی اجازت ہے، کے جس حصے میں چاہے قیام کرنے اور وقوف کرنے کی اجازت ہے، البتہ وادی محسر میں نزول مناسب نہیں، اس لئے کہ اللہ کے رسول علیق نے فرمایا: "إلل وادی محسر" (۱) (وادی محسر میں وقوف نہ کرے) لیکن اگر کسی نے وادی محسر میں وقوف کر ہی لیا تو بھی کرا ہت کے ساتھ وقوف ہوجائے گا۔

اورافضل یہ ہے کہ حاجی کا وقوف امام کے پیچھے اس پہاڑ پر ہو جس پرامام وقوف کرتا ہے اوراس پہاڑ کا نام'' قزح''ہے۔

اور و تُوف کا زمانه دسویں ذی الحجه کی طلوع صبح صادق اور طلوع آخ صادق اور طلوع آخ صادق اور طلوع آخ صادق اور طلوع آفتاب کا درمیانی وقفہ ہے، لہذا جو شخص اس وقفے میں مزدلفہ میں موجود رہااس کا وقوف ہوگیا، چاہے وہاں رات بسر کی ہو یا نہ کی ہو، اور اگر کسی سے وقوف فوت ہوجائے تو اگر کسی عذر کے سبب ہوتو کچھ مجھی واجب نہیں اور بلا عذر ہوتو دم واجب ہے۔

اور واجب وقوف کی مقدار فقہاء حنفیہ کے نزدیک ایک لمحہ ہے خواہ وہ معمولی ہی کیوں نہ ہو،اورسنت وقوف کی مقدار لمباوقفہ جھی

<sup>=</sup> کاکوئی ماخذ بیان نہیں کیا اور نہ ہمیں کسی ایسے خض کاعلم ہو کے اجس نے اس اثر کی تخریج کی ہو۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لتأخذوا عنی مناسککم ....." کی روایت مسلم (۹۲۳/۲) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث جابر: "نحوت ههنا ومنی کلها منحر ....." کی روایت مسلم (۲/ ۸۹۳) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) المجموع ۸را۴،۱۴۲،المغنی ۳ر۳۳س (۳)

<sup>(</sup>۱) حاشیهابن عابدین ۲/۸۷۱\_

<sup>(</sup>٢) حديث:"الا وادي محسّر ....." كَيْ تَحْ نَيْ فَقْره / ٥ مِيْن لَذر يَجَل ـ

طرح روش ہوجانے تک ہے(۱)۔

اور مالکیہ میں سے ابن ماجشون کا خیال ہے کہ مشعر حرام میں وقوف فرائض حج میں سے ہے، سنت نہیں ہے، ابن ماجشون کے اس جملے پر تبصرہ کرتے ہوئے الآبی فرماتے ہیں:عیاض مالکی کے قواعد سے سنیت ہی مفہوم ہوتی ہے (۲)۔

مزدلفہ سے کنگری مار نے کے لئے کنگریاں اٹھانا:

اا - مجموعی طور پرفقہاء کا مذہب یہ ہے کہ حاجی کے لئے مزدلفہ سے

کنگریاں لے لینامستحب ہے (۳)،اس لئے کہ حضرت ابن عباس کی
حدیث ہے فرماتے ہیں: "قال رسول الله عَلَیْ غداۃ العقبة
وهو علی ناقته: القط لی حصی فلقطت له سبع حصیات
هن حصی المخذف ... "(۳) (رسول الله عَلَیْ نُے عقبہ کی صح
جب کہ آپ اپنی اوٹٹی پرسوار تھے مجھے کم دیا کہ میرے لئے کنگریاں
اٹھالو، میں نے ساتھ کنگریاں اٹھالیں جو ہاتھ کی انگیوں سے پھینکنے
اٹھالو، میں نے ساتھ کنگریاں اٹھالیں جو ہاتھ کی انگیوں سے پھینکنے
کے لاکق تھیں )۔اورایک دوسری روایت میں ہے: "أن رسول الله
عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ عَلَیْ الله عَل

- (۱) بدائع الصنائع ۱۲۳۲، الفتاوی الهندیدار ۲۳۰-۲۳۱، حاشیه ابن عابدین ۱۸۶۷-۱۸۹
  - (٢) جواهرالإ كليل ار ١٨١\_
- (۳) بدائع الصنائع ۲/۱۵۶۱، جواہر الإکلیل ۱/۱۸۱۱، کمجموع للنو وی ۷۸۷ ۱۳۱۸، مغنی المحتاج ار ۰۰۰، کمغنی لابن قدامه ۳۲۴ ۴۸۔
- (۳) حدیث: "التقط لی حصی ....." کی روایت ابن ماجه (۱۰۰۸/۲) اورجاکم نے المستدرک (۲۲۲۳) میں کی ہے، حاکم نے کہا: پیرحدیث صحیح علی شرط الشیخین ہے اور بخاری وسلم نے اسے نظل نہیں کیا ہے۔
- (۵) حدیث: "أمو ابن عباس ان یأخذ الحصی ....." کوکاسانی نے برائع الصنائع میں ذکر کیا ہے، مگر جمیں کوئی اور نہیں ملاجس نے اس حدیث کو بیان کیا

کنگریاں اٹھالیں)۔

اوراس لئے بھی کہ مزدلفہ میں ایک پہاڑ ہے جس کے پھروں میں ایک طرح کی نری ہے، نیز ایک وجہ یہ بھی ہے کہ منی پہنچنے والے حاجی کے لئے سنت بیہ ہے کہ منی پہنچ کرری کے علاوہ کسی اور عمل میں مشغول نہ ہو، اس لئے مزدلفہ ہی سے کنگر یاں اٹھالینا اس کے لئے مسنون ہے تا کہ منی میں رمی چھوڑ کر کسی اور عمل میں نہ لگ جائے اس لئے کہ منی میں رمی حاجی کے لئے ایسے ہی تحیہ وسلام ہے جیسے طواف مسجد حرام کے لئے تحیہ وسلام ہے۔

علامہ کاسانی فرماتے ہیں: اسی پرمسلمانوں کاعمل ہے اور بیہ اجماع کی دوقسموں میں سے ایک قتم ہے اور اگر کسی نے منی کے رائے سے کنگری اٹھا کر رمی کی یا جمرہ سے اٹھا کر رمی کی تو بھی رمی ہوجائے گی ،البتة اس کا پیمل پسندید نہیں۔

اور ینالپندیدگیال صورت میں ہے جب کہ جمرہ سے کنگری اٹھائے اور اگرراستے سے یامنی سے کنگری اٹھائی تو یہ یا لپندیدہ نہیں ہے (۱) ۔

اور مالکیہ کا قول یہ ہے کہ کسی بھی جگہ سے کنگریاں اٹھانا مندوب ہے چاہے خود اٹھائے یا کسی سے اٹھوائے البتہ عقبہ سے نہ اٹھائے اور مز دلفہ سے اٹھا سکتا ہے (۲) ۔

اور شافعیہ نے راستے سے اور کسی بھی جگہ سے کنگریاں اٹھانے کو جائز قرار دیا ہے اور کہا ہے کہ 'صل' سے کنگریاں اٹھانا مکروہ ہے، اس لئے کہ وہ حرم محترم سے خارج ہے نیزنا پاک جگہ سے بھی اور جمرہ پرچینکی ہوئی کنگریوں میں سے بھی اٹھانا مکروہ ہے (۳)۔ اور امام احد فرماتے ہیں: جہاں سے جاہوکنگریاں اٹھا و (۴)۔

<sup>(</sup>۱) د مکھئے:سابقہ مذکورہ مراجع۔

<sup>(</sup>٢) حاشة الدسوقي ٢/٢ م،الشرح الصغير ٢/٩٥\_

<sup>(</sup>۳) مغنی الحتاج ار ۵۰۰\_

<sup>(</sup>۴) المغنی ۱۲۵۳ م ۱۳۵

برتن(۱)۔

مزفت اور حنتم کے درمیان ربط یہ ہے کہ ان دونوں قتم کے برتوں میں نبیذ میں بہت جلد تیزی اور جوش پیدا ہوجا تا ہے (۲)۔

#### النقير

سانقیر فعیل کے وزن پر، جومفعول کے معنی میں ہے، لغت میں اس کے معنی ہیں لکڑی کا ایسابرتن جو کھود کر بنا یا جائے اور جس میں نبیذ بنائی حائے (۳)۔

فقہاء کے یہاں پہ لفظ لغوی معنی ہی میں مستعمل ہے، عدوی کہتے ہیں کہتقیر سے مراد کھجور کا ایسا تنا جسے کھود کر پیالے جیسا برتن بنا لیاجائے (۴)۔

تقیر اور مزفت کے درمیان ربط بیہ ہے کہ ان دونوں برتنوں میں بنائی جانے والی نبیذ میں بہت جلد نشہ بیدا ہوجا تا ہے (۵)-

## اجمالي حكم:

#### مزفت میں نبیذ بنانے کا حکم:

م - صحیح قول کے مطابق شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب یہ ہے کہ مزفت وغیرہ برتنوں میں نبیذ بنانا اور ان میں سے ببینا، بشر طیکہ نشہ آور نہ ہو، جائز ہے۔ نبیذ بنانے کا طریقہ ہیہ ہے کہ مجبور یا کشمش وغیرہ کے دانے ان برتنوں کے اندریانی میں ڈال دیئے جائیں تا کہ وہ میٹھا ہوکریپنے

(۱) حاشية العدوى على شرح الرساله ۲۸۰۳-

# مزفت

#### تعريف:

ا – مزفت: فاء کے تشدید، زاءاور فاء کے فتحہ کے ساتھ، لغت میں اس کے معنی ہیں: ایسا برتن جس کو زفت ( زاء کے کسرہ کے ساتھ) لیعنی تارکول سے یالش کی گئی ہو۔

اور فقہاء کے یہاں بیہ لفظ لغوی معنی کے ساتھ ہی مستعمل ہے(۱)۔

#### متعلقه الفاظ:

#### کسنتم: ا

۲ – لغت میں حنتم کے معنی ہیں ایبا سبز گھڑا جس پرتیل یا روغن کی پالش (پینٹ) کی گئی ہو،ایسے برتنوں میں مدینہ شراب لائی جاتی تھی، پھراس کے معنی میں وسعت ہوئی اور تمام مٹی کے پکے ہوئے برتن کو ''حنتم'' کہا جانے لگا۔اس کا واحدہے: حنتمہ ق<sup>(۲)</sup>۔

اور فقہاء کے یہاں اس لفظ کا استعال لغوی معنی سے خارج نہیں ہے۔

عدوی کہتے ہیں: حنتم کے معنی ہیں مٹی کا ایسا پکا ہوا برتن جس پر کانچ کی لیپ چڑھادی گئی ہو جیسے مشہور سبز رنگ کے پیالے یا

<sup>(</sup>٢) النهاية لا بن الأثير أر ٣٢٨، العناية على بإمش تكملة فتح القدير ١٦٦/ ١٢١ ط: الأميرييه

<sup>(</sup>٣) المصباح المنير ،النهاية لا بن الأثير ١٠٤٥-

<sup>(</sup>۴) حاشية العدوى على كفاية الطالب الرباني ٢/٠٩٣ ط: دارالمعرفيه

<sup>(</sup>۵) صحیحمسلم بشرح النووی:۱۸۵۱\_

<sup>(</sup>۱) القاموس المحيط وقواعد الفقه للبركتي، وكفاية الطالب الرباني ۳۹۰/۲ طبع دارالمعرفه-

<sup>(</sup>٢) النهاية لا بن الاثيروالمغرب

کوائق ہوجائے (۱)، ان کی دلیل حضرت بریدہ کی بیروایت ہے کہ رسول اللہ علیہ نے ارشاد فرمایا: "کنت نہیتکم عن الأشربة أن لا تشربوا إلا فی ظروف الأدم فاشربوا فی کل وعاء غیر أن لا تشربوا مسکرا" (۲) (میں نے تم لوگوں کو چڑے غیر أن لا تشربوا مسکرا" (۲) (میں نے تم لوگوں کو چڑے کے برتنول کے سواد یگر برتنول کے مشروبات سے منع کیا تھالیکن اب ہر برتن کا مشروب بی سکتے ہوالبتہ نشہ آور مشروب مت ہو)۔ بیاس بات کی دلیل ہے کہ ممانعت کا تھم منسوخ ہے اور منسوخ کا کوئی تھم نہیں ہوتا (۳)۔

امام نووی، حضرت ابوہریر گاگی اس حدیث بنانه عالیہ فلی مزفت، عن الممز فت والحنتم والنقیر "(م) (حضور علیہ نے مزفت، حلتم اور نقیر سے منع فرما یا) پر حاشیہ لکھتے ہوئے تحریر فرماتے ہیں: ان برتنوں یعنی مزفت، دباء (سو کھے کدو کابرتن) ، جلتم اور نقیر میں نبیذ بنانا اسلام کے شروع دور میں ممنوع تھا، وجہ بیتھی کہ اندیشہ تھا کہ ان برتنوں کی نبیذ نشہ آور ہوگئی ہواور ہمیں اس کی کثافت اور گاڑھے بن برتنوں کی نبیذ نشہ آور ہوگئی ہواور اس کی مالیت تلف ہوجائے اور یہ بھی ممکن ہے کوئی شخص اس کمان سے پی لے کہ اس میں نشہ پیدا نہیں ہوا، موجائے اور یہ بھی ممکن ہوجائے اور یہ بھی ممکن ہوجائے اور یہ بھی مکن ہوجائے اور ہی گئی توان مذکورہ برتنوں میں نشہ بیدا نہیں جب ہوجائے اور کھی زمانہ کہا تک نشہ آور مشروب ماج تھا، کین جب ہوجائے اور کچھ ذمانہ پہلے تک نشہ آور مشروب مباح تھا، کین جب اور لوگوں کے دلوں میں بیٹھ گئی توان مذکورہ برتنوں میں نبیذ بنانے کی اور لوگوں کے دلوں میں بیٹھ گئی توان مذکورہ برتنوں میں نبیذ بنانے کی اور لوگوں کے دلوں میں بیٹھ گئی توان مذکورہ برتنوں میں نبیذ بنانے کی

- (۱) صحیح مسلم بشرح النووی ار ۱۸۵۔
- (۲) حدیث بریره: "کنت نهیتکم عن الأشوبة ....." کی روایت مسلم (۲)
- (٣) المجموع ۵۲۲/۲، نشر المكتبة السلفيه، المغنى لا بن قدامه ٣١٨/٨، شائع كرده مكتبة الرياض الحديثة -
- (۴) حدیث ابو ہریرہ:"انه نهی عن المزفت ....." کی روایت مسلم (۴) حدیث ابو ہریرہ:"انه نهی عن المزفت ....."

ممانعت کا حکم منسوخ کردیا گیااور ہرطرح کے برتن میں نبیذ بنانے کی اجازت دے دی گئی بشرطیکہ لوگ نشہ آور مشروب نہ پئیں اور حضرت بریدہ گی حدیث میں اس بارے میں رسول اللہ علیہ کا صریح ارشاد موجود ہے (۱)۔

ابن بطال کہتے ہیں کہ ان برتنوں کی ممانعت تو سداً للباب تھی لکین جب لوگوں نے کہا کہ ہمارے لئے ان برتنوں میں نبیز بنائے بغیر چارہ کا رنہیں تو حضور علیہ نے فرمایا: "انتبذوا و کل مسکو حوام" (۲) (نبیز بنانے کی اجازت ہے اور ہر نشہ آور چیز حرام ہے)، یہی تھم ہراس شی کا ہے جس کی ممانعت سداً للباب ہو کہ وہ ضرورت کے وقت ساقط ہوجاتی ہے جیسے راستوں پر بیٹھنے کی ممانعت (۳)، لیکن جب لوگوں نے کہا ہمارے لئے بیٹھنانا گزیر ہے تو مضور علیہ نے فرمایا: "أعطوا المطویق حقد" (۳) (راستے کے حضور علیہ نے فرمایا: "أعطوا المطویق حقد" (۴) (راستے کے حقوق اداکرو)۔

ما لکیہ، امام احمد اور امام اسحاق کا مذہب ہے کہ مزفت میں نبیز بنانا مکروہ ہے اور یہی ابن عمرؓ اور ابن عباسؓ سے مروی ہے (۵)۔

علامہ عدوی نے مالکیہ کا مذہب: '' مزفت میں نبیذ بنانا کروہ ہے'' نقل کرنے کے بعد لکھا ہے: ان دونوں برتنوں: یعنی دباء اور مزفت میں نبیذ بنائی گئ

- (۱) صحیح مسلم بشرح النووی ۱۵۹۳ (۱۵۹
- (۲) حدیث: "انتبذوا و کل مسکو حوام ....." بیر حدیث ابن عساکر نے
  " تاریخ دمثق" میں نقل کی ہے جبیبا کہ کنز العمال (۲۵–۵۳۱،۵۳۵) میں
  مذکور ہے اور بیہ بی نے سنن کبر کی (۱۱۸۳) میں ان الفاظ کے ساتھ نقل کیا
  ہے: "فانبذوا و لا أحل مسکوا"۔
  - (m) نيل الأوطارللثو كاني ٩ مرا ٤ ط: دارالجيل \_
- (۴) حدیث: "عطو الطویق حقه" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۱۸) اور مسلم (۱۱۷۵) نے کی ہے۔
- (۵) صحیح مسلم بشرح النووی ار ۱۸۲، فتح الباری ۱ مر ۵۸ طبع السّلفیه ، حاشیة العدوی علی کفایة الطالب الربانی ۲۲ و ۳۹، المغنی لابن قدامه ۱۸۸۸ س

ہواور اگر دو چیزوں کی نبیذ بنائی گئی ہوتو بہر حال ممنوع ہے گرچہ چینی وغیرہ کے برتن میں ہو،اور جہاں کراہت کا انکار کیا گیا ہے وہ اس صورت میں ہے جب کہ نشہ کا صرف احتمال ہو، لہذا اگر نشہ کا یقین ہوتو حرام ہے اور عدم نشہ کا یقین ہو، اس طور پر کہ معمولی وقت گزرا ہوتو حلال ہے (۱)۔

اور حفیہ کا خیال ہے ہے کہ جس مزفت میں نبیذ بنائی گئی ہوا گراس
کو پہلے شراب بنانے کے لئے استعال نہیں کیا گیا تو اس کی حلت اور
طہارت میں کوئی اشکال نہیں اورا گراس کوشراب کے لئے استعال کیا
گیا پھراس میں نبیذ بنائی گئی تو دیکھا جائے گا کہ وہ برتن پرانا ہے یا نیا؟
اگر پرانا ہے تو تین بار دھونے سے پاک ہوجائے گا اورا گر نیا ہے تو
امام محمد کے نزدیک دھونے سے پاک نہیں ہوگا کیونکہ شراب اس برتن
میں سرایت نہیں کرتی ہے برخلاف پرانے برتن کے کہ اس میں شراب
میرایت نہیں کرتی اورا مام ابو یوسف کے نزدیک تین بار دھونے اور ہر
بار خشک کرنے سے وہ برتن پاک ہوجائے گا اور بیمسکلہ ان مسائل
میں سے ہے جن میں نچوڑ نے سے نہ نچڑنے والی چیزوں کا حکم بیان
کیاجا تا ہے اورا مام ابو یوسف کا ایک قول سے ہے کہ اس برتن میں کیلے اور اس کے رنگ مرا جائے گا یہاں تک کہ جب صاف پانی گرنے
لیے اور اس کے رنگ ، مزہ اور ہو میں کوئی تبدیلی محسوس نہ ہوتو اس برتن
کی طہارت کا فیصلہ کیا جائے گا یہاں تک کہ جب صاف پانی گرنے
کی طہارت کا فیصلہ کیا جائے گا ''۔)۔

شخ الاسلام معروف بخواہرزادہ کہتے ہیں کہ بیشراب کے اس برتن کی طرح ہے جس سے شراب بہادی گئی ہو، البتہ اگر شراب نہیں بہائی گئی یہاں تک کہ شراب سرکہ میں تبدیل ہوگئ تو برتن کا کیا تھم ہوگا،امام محمد نے اس کومبسوط میں بیان نہیں کیا (۳)۔

حاکم ابونصر محمد بن مهرویه سے منقول ہے وہ کہا کرتے تھے: برتن کے جتنے جھے تک سر کہ بھرا ہوا ہے، اس میں شک نہیں کہ اتنا حصہ یاک ہوجائے گا، کیونکہ برتن کے جتنے حصے تک سر کہ بھرا ہوا ہے اتنے میں سرکہ کے اجزاء پیوست ہو گئے اور سرکہ پاک ہے، البتہ گھڑے کا وہ او بری حصہ جہال تک سرکہ بننے سے پہلے شراب نہیں بھرسکی تھی وہ نایاک باقی رہے گا کیونکہ گھڑے کے اس جھے میں شراب کے جو اجزاء پیوست ہیں وہ سر کہ نہیں بن سکے بلکہ تا ہنوز وہ شراب ہی ہیں، لہذاوہ نایاک ہوگا، پس ضروری ہے کہاس کے اوپری حصے کوسر کہ سے دھویا جائے تاکہ پورا کا پورابرتن یاک ہوسکے،اس لئے کہ شراب کے علاوہ دیگرنجاست کو دور کرنے والی سیال اشیاء سے نجاست حقیقیہ دھونا ہمارے نز دیک لیعنی حفیہ کے نز دیک جائز ہے، الہذا جب گھڑے کے اویری جھے کو جوں ہی سرکہ سے دھلا جائے گااس جھے کے شراب کے اجزاء سرکہ میں تبدیل ہوجائیں گے اور اس طرح پورا گھڑا یاک ہوجائے گااورا گربیطریقہ تطہیر نہیں اپنا یا جائے اور گھڑے میں انگوریا کسی اور چیز کارس بھردیا جائے تورس نایاک ہوجائے گا اوراس کا پینا حلال نہ ہوگا ،اس لئے کہ وہ ایسارس ہےجس میں شراب مل چکی ہے، البتةا گروہ شراب سرکہ میں تبدیل ہوجائے تو جائز ہے (۱)-

<sup>(</sup>۱) حاشية العدوى على كفاية الطالب الرباني ٢/ ٣٩٠\_

<sup>(</sup>۲) تىبىن الحقائق ۲۸۹۸، لېحرالرائق ۲۴۹۸\_

<sup>(</sup>m) البناييه ور٥٥٦\_

<sup>(</sup>I) حاصة الشلمي على تبيين الحقائق ٢ روم، البنايه و ر ۵۵۷،۵۵۲\_

# قاضی کے یہاں مز کیوں کی بحالی: ۲ – شافعیہ کہتے ہیں کہ قاضی کے یہاں کہ سے مراد وہ لوگ ہیں جو گوا مرکبی سے مراد وہ لوگ ہیں جو گوا

۲ - شافعیہ کہتے ہیں کہ قاضی کے یہاں کچھ مزکیوں کا ہونا مناسب ہے، مزکیوں سے مراد وہ لوگ ہیں جو گوا ہوں کو پہچانتے ہیں اور ان کے باطنی احوال کا علم رکھتے ہیں، تا کہ ان کی طرف رجوع کر کے گوا ہوں کے حاکیں۔
گوا ہوں کے احوال معلوم کئے جائیں۔

اوراصحاب المسائل سے مراد وہ لوگ ہیں جنھیں قاضی مزکیوں کے پاس بھیجنا ہے تا کہ وہ گواہوں کے حالات کی تحقیق کریں اور ان کے بارے میں ان کے حالات جانے والوں سے معلومات کریں ، اور کبھی کبھی '' اصحاب المسائل'' کی تفسیر'' مزکیوں'' سے بھی کی جاتی ہے ()۔

#### مز کی ہے متعلق شرائط:

مزکی ہے متعلق احکام:

سا- مزکی کے لئے شرط ہے کہ وہ مسلمان ، مکلّف، آزاد، مذکر اور عادل ہو نیز جرح کی صورت میں اس کے اور اس شخص کے در میان دشمنی نہ ہوجس کا تزکیہ کیا جارہا ہے اور تعدیل کی صورت میں دونوں کے در میان بیٹے یاباپ کی رشتہ داری نہ ہو، جرح وتعدیل اور ان کے اسباب سے واقف ہوتا کہ عادل پر جرح نہ کردے اور فاس کا تزکیہ نہ کردے، جس کی تعدیل کررہا ہے اس کے باطن کی حقیقت سے واقف ہویا توساتھ رہنے سمنے کے سبب، یا پڑوی ہونے کے باعث یا بھر پر انے معاملات کی وجہ سے (۱)۔

## تز کیہ کے گواہوں کی تعداد:

۴ - تزکیہ کے گوا ہوں کی تعداد کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے:

- (۱) مغنی المحتاج ۴مر ۴۰ مې، شرح کهلی ۴۸/۰ ساوراس کے بعد کے صفحات۔
  - (۲) تخفة الحتاج ۱۱۹۵۱ المحلي وحاشية القلبويي ۱۳۱۷ ۳۱۷

#### نع رني:

ا - مزکی: "زکی" سے اسم فاعل ہے اور باب تفعیل اور باب افعیل اور باب افعال دونوں سے متعدی استعال ہوتا ہے، کہا جاتا ہے: زکی فلان الشاهد تزکیة فہو مزک، مزکی سے مراد صلاح اور نیکی کی طرف نسبت کرنے والا، "زکی عن ماله": کے معنی اس نے اپنے مال کی زکوۃ نکالی، زکا یزکو (بلاتشدید کے باب نَصَرَ سے) کا معنی ہے: نیک ہوا، یاک ہوا(ا)-

اورفقہاء کی اصطلاح میں اس سے مرادوہ خص ہے جوگواہ کے باطنی احوال کی تفتیش کرے اور اس کے بارے میں وہ باتیں جانے جو دوسرے لوگ نہیں جانے ،خواہ زیادہ دنوں تک ساتھ رہنے سہنے کے ذریعہ یا پڑوی ہونے کے سبب یا کسی معاملہ کے ذریعہ اور گواہ کے بارے میں اپنے علم کے مطابق قاضی کے پاس تعدیل یا جرح کی بارے میں اپنے علم کے مطابق قاضی کے پاس تعدیل یا جرح کی گواہی دے اور کبھی '' مزک' کا اطلاق ان لوگوں پر ہوتا ہے جنھیں قاضی گواہوں کے احوال کی تفتیش کے لئے بھیجنا ہے، اس لئے کہ یہ لوگ '' تزکیہ' کا سبب ہیں اور ان کو '' اصحاب المسائل' کہا جاتا ہے۔ اس

<sup>(</sup>١) المصباح المنير -مادة: زكار

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج مهر ۱۳۰۳ اور اس کے بعد کے صفحات، المحلی علی القلیو بی مرحم ۱۳۰۳ مختی ۱۳۰۹ معنی ۱۳۳۹ معنی

چنانچہ جمہور فقہاء: حنفیہ، حنابلہ اور شافعیہ کا مذہب اوریہی مالکیہ کا مشہور تول ہے کہ تزکیہ کے لئے دوعادل گواہ ضروری ہیں اور مالکیہ کا ایک دوسرا قول ہے کہ تین گواہوں کا ہونا ضروری ہے (۱)-

## مزكيول كا گوا مول كى تعديل سے رجوع:

۵-اگرقت یا حد کے گواہوں کی تعدیل کرنے کے بعد تزکیہ کرنے والے رجوع کرلیں تو شافعیہ کے نزد یک اصح قول ہے ہے کہ وہ قصاص یا دیت کے ضامن ہوں گے، کیونکہ انھوں نے قاضی کوتل کا فیصلہ سنانے پر مجبور کیا، اور یہی حنفیہ میں سے صاحبین کا فدہب ہے، شافعیہ کے یہاں اصح کے مقابلہ ایک دوسرا قول ہے اور وہ ہے ہے کہ رجوع کرنے والے مزکیوں پر ضان نہیں ہے، کیونکہ بیدلوگ قاتل کے معاون کی طرح ہیں اور امام ابو حنیفہ فرماتے ہیں: ان پر دیت لازم معاون کی طرح ہیں اور امام ابو حنیفہ فرماتے ہیں: ان پر دیت لازم کی زنا کے گواہوں کی تعدیل کی، جس کے نتیجے میں مجرم کو قصاصاً یا رجماً قتل کردیا گیا پھر مزکی تعدیل سے رجوع کر لے تو مزکی سے نہ رجماً قال کردیا گیا پھر مزکی تعدیل سے رجوع کر لے تو مزکی سے نہ کہی کا تاوان لیا جائے گا اور نہ ہی قصاص لیا جائے گا، کیونکہ مزکی نے نہ کسی کا مال برباد کیا ہے کہ اس سے تاوان وصول کیا جائے اور نہ ہی کسی نفس کو ہلاک کیا ہے کہ اس سے دیت یا قصاص کا مطالبہ کیا جائے (۳)۔

تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح (تزکیہ فقرہ ۱۹ اور قضاء فقرہ ۲۷م)۔

# مزمار

#### مريف:

ا - مزهاد: (میم کے کسرہ کے ساتھ) لغت میں اس کے معنی ہیں بجانے کا آلہ، اور'' زمارۃ'' بانسری یا باجہ بجانے کے پیشے کو کہتے ہیں اور'' مزمور'' سے مرادوہ نظمیں ہیں جو ترنم سے پڑھی جائیں، مزمار کی جع'' مزامیر'' ہے، اور'' مزامیر داؤد' سے مراد کتاب زبور کے خدائی احکامات اور مختلف قسم کی دعائیں ہیں جنھیں حضرت داؤدعلیہ السلام ترنم کے ساتھ پڑھا کرتے تھے(۱)-

اوراصطلاح میں'' مزمار''وہ ہےجس کومنہ سے بجایا جاتا ہے اور بیآ لہ بانس سے بنایا جاتا ہے<sup>(۲)</sup>۔

#### متعلقه الفاظ:

#### معازف:

۲-"معاذف" کے معنی لغت میں ہیں لہو ولعب یعنی گانے بجانے کے آلات جیسے سارنگی اور ہارمونیم وغیرہ، اس کا واحد: عزف ہے یا معزف ہے، منبر کے وزن پر یامعزفة ہے مکنسة کے وزن پر، اور "عاذف" اس خض کو کہتے ہیں جو فذکورہ آلات لہو ولعب سے کھیلے اور "عاذف" اس خض کو کہتے ہیں جو فذکورہ آلات لہو ولعب سے کھیلے اور گانا گائے۔

#### اوراصطلاحی معنی، لغوی معنی سے الگنہیں ہے (۳)۔

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير ،القامون المحيط،اتجاف السادة المتقين ٢/٦٠ - ٥-

<sup>(</sup>٢) قواعدالفقه للبركتي-

<sup>(</sup>٣) القاموس المحيط، قواعد الفقه \_

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ۴۷ م ۴۷ م، الشرح الصغیر ۴۷ م ۲۵۹، تبصرة الحکام ار ۲۰۵۸، حاشیة الجمل ۳۵۲ م، المغنی ۱۷۷۹ -

<sup>(</sup>۲) مغنی المحتاج ۴ر۷۵۲، نمنج علی الجمل ۷۵،۵۰ ۴، بن عابدین ۴۸۸ س

<sup>(</sup>٣) جواہرالاکلیل ۲۴۵،۲

#### "معازف" مزماركمقابليعام بــ

## شرعی حکم:

۳- فقہاء نے صراحت کی ہے کہ آلات اہو ولعب مثلاً بانسری ،سارنگی وغیرہ کا استعال مجموعی طور پر حرام ہے (۱)-

مزمارلینی بانسری کے استعال کی حرمت کے سلسلے میں فقہاء کی دلیل حضرت ابوامامہ گی بیحدیث ہے جس میں وہ رسول اللہ علیہ اللہ سے روایت کرتے ہیں کہ آپ علیہ اللہ علیہ نے ارشاد فرمایا: ''إن الله عزو جل بعثنی رحمة و هدی للعالمین و أمرنی أن أمحق الممزامیر و الکیارات و المعازف'' (۲) (اللہ تبارک و تعالیٰ نے مجھے جہال والول کے لئے رحمت اور ہدایت بنا کر بھیجا اور حکم دیا کہ میں بانسری، باجہ اور آلات الہوولعب کوختم کردوں)۔

بانسری اور دیگر پھو نکنے والے باجوں سے لطف اندوز ہونے کا حکم:

 ہے - حفیہ، شافعیہ، حنابلہ میں سے جمہور فقہاء کا مذہب یہ ہے کہ
 بانسری وغیرہ حرام آلات لہو ولعب سے لطف اندوز ہونا ناجائز
 ہے (٣)۔

- (۱) حاشیه ابن عابدین ۱۹۸۳ اور (۲۲۳، ۲۲۳)، حاشیة الدسوقی ۱۸۸۸، ۲۳۳ ، القلیو بی علی شرح المنهاج (۱۵۸۲)، (۱۳۸۳)، (۱۸۷۸)، المغنی (۲۲/۳۲)، مطالب اولی النهی (۷۸ ۲۵۳)۔
- (۲) حدیث: ''إن الله عزوجل بعثنی رحمة وهدی للعالمین وامرنی أن أمحق ......'' كرراویت احمد نے مند (۲۵۷۵) میں كی ہے، اور پیثمی نے محالزوا كد (۲۹۷۵) میں حدیث نقل كرنے كے بعد كہا: بيحد يث ضعيف ہے۔
- . (۳) حاشيه ابن عابدين ۲۲۲،۵، ۱۲۳، الفتاوى الهنديه ۳۵۲،۵، المغنی ۱۷۳۹-

" زواجز" میں ہے کہ علامہ قرطبی نے فرمایا: بانسری، باجہ، سارگی اور ڈگڈگ سے لطف اندوز ہونے کی حرمت میں کوئی اختلاف خہیں ہے، اور سلف وخلف میں سے قابل اعتماد کسی فقیہ کے بارے میں نہیں سنا کہ انھول نے اس کو جائز قرار دیا ہو، اور بیحرام کیول نہ ہو جب کہ بیشرا بیوں اور فاسقول کا شعار ہے اور شہوت، فساد اور آوارگ کو بھڑکا نے والے ہیں اور جو آلات اس طرح کے ہوں ان کے استعمال کی حرمت اور ان سے لطف اندوز ہونے والے کے فسق اور گئرگار ہونے میں کیا شہہ ہے (۱)۔

د يكھئے:اصطلاح (استماع فقرہ ۲۹)۔

## بانسرى بيجني كاحكم:

۵ - جمہور فقہاء یعنی مالکیہ، شافعیہ، حنابلہ اور حفیہ میں سے صاحبین کا مسلک میہ ہے کہ بانسری اور دیگر حرام آلات لہو ولعب جیسے سارنگی، مسلک مینے موغیرہ کا بیچنا حرام ہے۔

تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح (معازف)۔

بانسری بجانے کے سکھنے اور سکھانے کا حکم:

۲-حرام علوم کا سیکھنا ناجائز ہے جیسے بانسری بجانے کی تعلیم حاصل کرنا ناجائز ہے، نیز حرام علوم کے سکھانے پر اجرت لینا بھی حرام ہے(۲)۔

تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح (معازف)۔

<sup>(</sup>۲) حاشيدابن عابدين ار ۳۰،۳۰۰ روضة الطالبين ۱ر ۲۲۵، مطالب اولی النبی ۲/۹۹۷ مطالب اولی النبی

تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح (معازف)۔

بانسری بنانے کا حکم اور بنانے والے کی شہادت: ک-ابن قدامہ کہتے ہیں کہ جس کا پیشہ حرام ہوجیسے بانسری اور ہارمونیم بنانے والا تو اس کی شہادت نا قابل اعتبار ہے اور جس کے پیشے میں '' ربا'' کی کثرت ہومثلاً سونار اور روپئے پیسے کا کاروبار کرنے والے اوروہ'' ربا'' سے نہ بچتا ہوتو اس کی شہادت مردود ہے (۱)۔

مسابقه

د نکھئے: سیاق۔

کسی مسلمان کی بانسری چوری کرنے اور توڑنے کا حکم: ۸ - حفیہ اور حنابلہ کا مذہب اور شافعیہ کا اصح کے مقابل قول میہ ہے کہ بانسری وغیرہ دیگر حرام آلات لہوولعب کی چوری پر ہاتھ کا شخ کی سزا نہیں ہے۔

مساجد

اور مالکیہ کا مذہب اور شافعیہ کا اصح قول میہ ہے کہ بانسری اور دیگر حرام آلات لہو ولعب کی چوری پر ہاتھ کا ٹنے کی سزانہیں ہے، البتہ ان آلات کو توڑنے جائے توالیہ آلات کی چوری پر ہاتھ کا ٹنے کی سزا ہے (۲)۔

تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح (معازف)۔

د يکھئے:مسجد۔

بانسری سننے والے کی شہادت:

9 - جہہور فقہاء کا مذہب یہ ہے کہ بانسری سننے والے کی شہادت نا قابل قبول ہے،اس کی شہادت ردکر دی جائے گی اور اس کی عدالت ساقط ہے (۳)-

<sup>(</sup>٢) فتح القدير ١٦/٣٣، بدائع الصنائع ١/١٤-٢٩، حاشية الدسوقي ١٣٠/٣٠٠ مغني الحتاج ١٣٠/١٠ كشاف القناع ١/٨١٠٠ ١١٠-

<sup>(</sup>٣) حاشيه ابن عابدين ٣٨٢ / ٣٨٢ - ٣٨٢، بدائع الصنائع ٢ ر٢٦٩، جوابر الإكليل ٢ ر ٢٣٣٢، القوانين الفقهيه ١٣٣، روضة الطالبين ٢٥٢٨، كفاية الأخيار ٢ ١-١، المغنى لا بن قدامه ٩ ر٣١٤ -

## مسارقه

#### تعريف:

ا- مسارقہ: مفاعلہ کے وزن پر ہے، سارق یسارق کا مصدر مسارقة ہے، لغت میں اس کے معنی ہیں: چیکے چیکے دیکھنا اور سننا، جب کہ غفلت کی تاک میں رہے تا کہ دیکھ سکے یاس سکے (۱)۔
 اورا صطلاحی معنی ، لغوی معنی سے الگنہیں ہے۔

#### مسارقه کے احکام: الف-نظر کا چورانا:

۲-کسی کو چوری چوری د کیمنااصلاً حرام ہے، اس کئے کہ یہ جسس ہے اور تجسس حرام ہے، اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: "وَلاَ تَجَسَّسُوا" (۲) (تجسس مت کرو)، چوری چوری سننے یا گھروں میں چچپ چچپ کے د کیمنے کی ممانعت منقول ہے، اللہ کے رسول علیا ہے سے روایت ہے، فرماتے ہیں: "من استمع إلی حدیث قوم وهم له کارهون أو یفرون منه صبّ فی أذنیه الآنک یوم القیامة" (جو شخص کسی قوم کی بات چیکے چیکے سنے اور یہ چیز آخیس نا گوار ہو یااس سے وہ لوگ بھا گئے ہول تواس کے کانوں میں قیامت نا گوار ہو یااس سے وہ لوگ بھا گئے ہول تواس کے کانوں میں قیامت

کے دن سیسہ ڈالا جائے گا)، اور ایک دوسری حدیث میں ہے:
"لو اطلع فی بیتک أحد ولم تأذن له، حذفته بحصاة ففقات عینه ما کان علیک من جناح"(اگرتمهارے گھر میں کوئی جمائے اور تمہاری طرف سے اس کی اجازت نہ ہواور تم کوئی کنکری مارواور اس کی آئھ پھوڑ دوتو تم پرکوئی گناہیں)۔

حدیث میں واردلفظ"من" عام ہے اور ذوی العقول کے لئے مستعمل ہے، لہذا مرد وعورت اورخنثی سبھی اس میں شامل ہیں اس لئے کہ حدیث میں کنگری مارنے کا حکم ، حکم شرعی نہیں ہے بلکہ چیکے سے د کیھنے کی خرائی کودور کرنے کے لئے ہے (۲)۔

گھروں میں تاک جھا نک کرنے والے پر کنکری بھینگی جائے یا نہیں؟اس بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

چنانچہ حنفیہ اور مالکیہ کا مذہب سے ہے کہ چوری چوری جھانکنے والے پر کنگری پھینکنا جائز نہیں ہے اور اگر کنگری سے اس کی آنکھ پھوٹ گئ تو مارنے والا ضامن ہوگا،اور مذکورہ حدیث منسوخ ہے۔

تبصرة الحكام ميں ہے: اگر کسی نے روثن دان سے جھانكا يا دروازے سے جھانكا اور گھر والے نے اس كى آئھ پھوڑ دى تو پھوڑ نے والا ضامن ہوگا،اس لئے كہوہ اس سے ملكے طريقہ سے اس كو تنبيہ كرسكتا تھا اور منع كرسكتا تھا اور اگر اس نے تنبيہ كرنے كے لئے ہى كئرى مارى اوراس كى آئھ پھوٹ گئى، آئھ پھوڑ نے كا ارادہ نہيں تھا تو اس كے ضان ميں اختلاف ہے (۳)، حنفيہ كى رائے بيہ ہے كہ اگر جھانكنے والے وہٹانا آئكھ پھوڑ سے بغیر ممکن نہيں اور اس نے آئكھ پھوڑ والے وہٹانا آئكھ پھوڑ سے بغیر ممکن نہيں اور اس نے آئكھ پھوڑ

<sup>(</sup>۲) سورهٔ حجرات ۱۲ اـ

<sup>(</sup>۳) حدیث: "من استمع الی حدیث قوم وهم له کارهون....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۱/ ۴۲۷) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لو اطلع فی بیتک احد ولم تأذن له ....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۱۲/۲۱۲) اور مسلم (۱۲۹۹ ) نے کی ہے، الفاظ بخاری کے ہیں۔

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ۴ر ۱۹۸، المغنی ۸ر ۳۳۵\_

<sup>(</sup>۳) تبرة الحكام ۲ر ۴۰ س<sub>س</sub>

دی تو اس پر کوئی ضان نہیں ہے اور اگر آئکھ پھوڑ بے بغیر بھی ہٹا ناممکن تھا پھر بھی اس نے آنکھ پھوڑ دی تو اس پر ضمان ہے(۱)۔

شافعیہ اور حنابلہ کا مسلک بیہ ہے کہ اگر کسی نے اس کے گھر میں جس کاوہ مالک ہے یاجس میں وہ کرابہ وغیرہ پررہتا ہے،روثن دان یا دروازے کے سوراخ سے جان بوجھ کر جھا نکا اور صاحب خانہ نے کنکری وغیرہ سے ملکے طوریر مارا اور اس کی آنکھ پھوٹ گئی یا اس کی آنکھ کے قریب کوئی زخم آگیا جس سے وہ مرگیا تو اس کا خون مذکورہ حدیث کی بنیاد پر مدر ہے لیعنی نہاس پر قصاص ہے اور نہ ہی دیت۔ جولوگ کنگری مارنے کے جواز کے قائل ہیںان کے پہاں اس

کے لئے درج ذیل شرطیں ہیں:

ا - د کیھنے والا روشن دان یا سوراخ سے د کیھے ، اگراس نے کھلے ہوئے دروازے سے دیکھا تواس کوئنگری مارنے کی اجازت نہیں ہے کیونکہ صاحب خانہ نے دروازہ کھول کرخود ہی کوتا ہی کی ہے۔

۲ – روشن دان جھوٹا ہو، اگر روشن دان بڑا ہے یا کشادہ کھڑ کی ہے تو وہ کھلے ہوئے دروازے کے حکم میں ہےاوراس پرکنگری مارنے کی اجازت نہیں ہے کیونکہ خودصاحب خانہ کی کوتا ہی ہے، البتہ اس کو دھمکانے اور ڈرانے کے بعد بھی وہ نہ مانے تو کنگری مارنے کی اجازت ہے۔

اوراینے گھر کی حبیت سے جھا نکنے اور مؤذن کے مینارہ سے جھا کننے کا حکم اصح قول کے مطابق چھوٹے روشن دان سے جھا نکنے کے تکم کی طرح ہے، کیونکہ اس میں صاحب خانہ کی طرف سے کوئی کوتا ہی نہیں ہے (۲)۔

٣- د مکھنے والا ،صاحب خانہ کے اصول (او پر کے رشتہ داروں

مثلًا باب، دادا) میں نہ ہو، جن پر نہ قصاص ہے اور نہ حد قذف، اگر ایسا ہے تواس پر کنکری مارنا جائز نہیں، کیونکہ کنکری مارنا ایک طرح کی حدیے،لہٰذاا گر کنگری مارکرآ نکھ پھوڑ دی تو و څخص ضامن ہوگا۔

۴-اس کے لئے دیکھنا مباح نہ ہو، جیسے کہ نکاح کے خیال سے چند شرطوں کے ساتھ دیکھنا جائز ہے۔

۵- بیکاس جگدد کیھنے والے کے لئے اس کا کوئی محرم یااس کی بیوی نه ہو، اگراییا ہے تو دیکھنے والے کو کنگری مارنا حرام ہے اور آ نکھ پھوڑ دینے یا زخمی کردینے کی صورت میں وہ مخص ضامن ہوگا، کیونکہ اس کے نگاہ ڈالنے میں ایک قشم کا شبہ ہے۔

اورایک قول پیہ کے عورتیں بے بردہ ہوں ، اگروہ کیڑوں سے چیپی ہوئی ہیں یاایسی جگہ ہیں جہاں دیکھنے والانہیں دیکھ سکتا تواس پر کنکری پھینکنا جائز نہیں،اس لئے کہ وہ عورتوں کونہیں جھانک سکا ہے اورشافعیہ کا اصح قول میہ ہے کہ ایسی کوئی شرطنہیں ہے، اس کئے کہ احادیث کے الفاظ عام ہیں اور دیکھنے پرروک تھام بھی اسی طرح ممکن

اور کہا گیا ہے کہ کنکری مارنے سے قبل ڈرانا، دھمکانا شرط ہے اوراضح قول پیہے کہ شرط نہیں ہے(۱)۔

۲- د کیھنے والا جان بوجھ کر د کیھے، اگراس کی نظر بلاقصد پڑی ہے مثلًا وہ شخص یا گل ہے یا چوک کراس کی نگاہ پڑگئی یا اتفاقیہ اس کی نگاہ پڑگئی تواس پر کنکری چھینکنے کی اجازت نہیں ہے بشرطیکہ صاحب خانہ کواس کاعلم ہو، اگر علم کے باوجود کنگری مارااوراسے اندھا کردیایا زخمی کرد باجس کے بعدوہ څخص زخم کی تاب نہ لا کرمر گیا توصاحب خانہ ضامن ہوگا۔

اورا گرجس کوئنگری ماری گئی اس کا دعویٰ ہے کہ اس نے بلاقصد

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۱۵را۳۵\_

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ۴ ۸ ر۱۹۸ تخفة الحتاج ۹ ر۱۸۹ المغنی ۸ ر ۳۳۵ س

<sup>(</sup>۱) سابقه ماخذ

نگاہ ڈالی تو کنگری مارنے والے پر کوئی ضان نہیں ہے، کیونکہ دیکھنے کا عمل تو ہو چکا اور قصدا یک باطنی عمل ہے جس پر مطلع ہونا ممکن نہیں۔ عمل تو ہو چکا اور قصد ایک باطنی عمل ہے جس پر مطلع ہونا ممکن نہیں۔ 2- دیکھنے والا، کنگری مارنے سے قبل، دیکھنے سے بازنہ آئے۔

اگروہ دیکھنے سے بازآ چکا ہے تواس کوئنگری مارنا جائز نہیں (۱)۔

نیز جس کو دیکھا جارہا ہے، گھر کا اس کی ملکیت میں ہونا شرط نہیں، لہذا کرایہ دار کوئن ہے کہ وہ اپنے مالک مکان کوئنگری مارے اگروہ اس کے یہاں تاک جھانک کرے(۲)۔

تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح (تجسس فقرہ در ۱۲)۔

ب-جس سے نکاح کا ارادہ ہواں کو چیکے سے دیکھنے کا حکم:

سا-فقہاء کا اس بات پر اتفاق ہے کہ جس عورت سے نکاح کا ارادہ ہے اس کو چیکے سے دیکھنا جائز ہے، ابن قدامہ کہتے ہیں: جس عورت سے نکاح کا ارادہ ہے، مرد کے لئے اس کو دیکھنے کے جواز کے سلسلے میں ہمارے علم کے مطابق کسی کا کوئی اختلاف نہیں ہے، نیز جمہور فقہاء کا مذہب ہیہ ہے کہ جس عورت کو نکاح کا پیغام دینا ہے، اس کو دیکھنے کے لئے، اس کے علم، اجازت یا اس کے ولی کی اجازت شرط نہیں ہے، اس لئے اس کو چیکے چیکے دیکھنا بھی جائز ہے، کیونکہ احادیث نہیں ہے، اس لئے اس کو چیکے چیکے دیکھنا بھی جائز ہے، کیونکہ احادیث مطلق ہیں، اور شارع نے اجازت دی ہے، اور اس لئے بھی کہ لڑکی مطلق ہیں، اور شارع نے اجازت دی ہے، اور اس لئے بھی کہ لڑکی دیکھنا) فوت نہ ہو (س)، اور حضرت جابر گی حدیث میں ہے: "و کنت دیکھنا) فوت نہ ہو (س)، اور حضرت جابر گی حدیث میں ہے: "و کنت

أتخبأ لها" (١) (ميں اس كوچيت چيپ كرد يكھاكرتاتھا)\_

# ج-چیکے چیکے کسی کی بات کا سننا:

۷۹ - فقہاء کے درمیان اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ لوگوں کی باتیں چپکے چپکے سننا، ان کے علم ورضا کے بغیر، حرام ہے، ایبا شخص آخرت میں سزا کا مستحق ہے، اللہ کے رسول کی حدیث ہے فرمات ہیں: "من استمع إلی حدیث قوم وهم له کارهون أو یفرون منه صب فی أذنیه الآنک یوم القیامة"(۲) (جو شخص لوگوں کی بات چپکے چپ سنے، درآ نحالیکہ لوگوں کو بینا گوار ہویا لوگ اس سے بھا گتے ہوں، قیامت کے دن ایسے شخص کے کانوں میں سیسہ پھلاکر ڈالا جائے گا)۔

لیکن اس پر کنگری چینکنا جائز نہیں، کیونکہ چیکے چیکے سننے والے پر کنگری چینکنا کی مشروعیت کے سلسلے میں کوئی نص وار نہیں اور اس لئے بھی کہ مخفی چیزوں سے واقفیت میں سننا، دیکھنے کی طرح نہیں ہے (۳)۔

( د کیھئے:استراق اسمع فقرہ ۲۷)۔

<sup>(</sup>۱) حدیث جابر: "قال قال رسول الله عَلَيْتِ": "إذا خطب أحدكم المرأة فإن استطاع أن ينظر الى ما يدعوه إلى نكاحها فليفعل قال: فخطبت جارية فكنت أتخبأ لها حتى رأيت منها ما دعانى إلى نكاحها فتزوجتها" كى روايت الووا وو (۵۲۵/۲) نے كى ہے۔

<sup>(</sup>۲) اس کی تخ تبخ فقره ر۲ کے تحت گذر چکی۔

<sup>(</sup>۳) مغنی الحتاج ۴ر ۱۹۸\_

<sup>(</sup>۱) مغنی الحتاج ۴مر ۱۹۸، تخفة الحتاج ۹ر ۱۸۹۰، ۱۹۰، المغنی ۸ ر ۳۳۲،۳۳۵\_

<sup>(</sup>۲) سابقه ماخذ ـ

<sup>(</sup>۳) مغنی الحتاج ۴ر۱۲۸، المغنی ۲ر ۵۵۳،۵۵۲\_

کے ساتھ) سے ماخوذ ہے، خبار کے معنی ہیں: نرم زمین (۱)-اور اصطلاح میں مزارعت کہتے ہیں: پچھ پیدادار کے عوض، کھیت میں بٹائی پرمعاملہ کرنا<sup>(۲)</sup>-

مساقات اور مزارعت کے درمیان ربط یہ ہے کہ مساقات کا موضوع درخت اور مزارعت کا موضوع نیج اور کھیت ہے۔

#### ب-مناصبة:

سا- "مناصبة" كو "مفارسة" بهى كہاجا تا ہے (٣)، "مناصبة" كا مطلب ہے كسى شخص كوخالى زمين ايك مقرره مدت كے لئے دينا تا كه وه اس ميں درخت لگائے اور پھر زمين اور درخت عامل اور مالكِ زمين كے درميان تقسيم ہو، (٩)، يا بہوتى كے قول كے مطابق "مناصبة" كا مطلب ہے كوئى متعين درخت، جس كا پھل كھا ياجا تا ہو، زمين سميت ايش شخص كودينا جواس ميں درخت لگائے اوراس كى دكيھ ركھي كہ وہ درخت پھل دينے گئے، اور بيمعاملہ، درخت، يا اس كے پھل، يا دونوں كے مشترك متعين جھے كے عوض ہو۔

مسا قات اور مناصبہ میں فرق بیہے کہ مسا قات میں درخت لگا ہوتا ہے اور مناصبہ میں درخت لگا ہوانہیں ہوتا (۵)۔

#### ح-اجاره:

۴ - اجارہ لغت میں اجرت کو کہتے ہیں، اور اجارہ سے مراد مزدور کی مزدور کی ہے۔ مزدوری ہے (۲)۔

- (۱) كشاف القناع ۵۳۲/۵۳۰
- ر (۲) الدرامختار مع حاشیه ردامختار ۱۷۴۸ ا
- (۳) کشاف القناع ۲/۵۳۲، شرح منتهی الإ دارات ۳۴۳/۲
  - (۴) حاشیها بن عابدین ۱۸۳/۵
  - (۵) کشاف القناع ۲۳۲هـ
    - (٢) المغرب،مقاميس اللغه

# مساقات

#### تعريف:

ا - لغت کے لحاظ سے "مساقاة" سَقی (سین کے فتحہ اور قاف کے سکون کے ساتھ) سے ماخوذ ہے اور مفاعلۃ کے وزن پر ہے،
"مساقاة" کے معنی ہیں: کسی شخص کو مجور یا انگور کے درخت اس لئے
دینا کہ وہ ان کی دیکھ بھال کرے، سینچائی کرے اور ان کے نشو ونما ، اور
ثمر آوری کے لئے خدمت کرے، اس شرط پر کہ پیدا وار کا ایک حصہ عامل کے لئے ہوا وربقیہ درخت کے مالک کے لئے۔

اورا صطلاحی معنی الغوی معنی سے الگ نہیں ہے۔ علامہ جرجانی فرماتے ہیں: مساقاۃ کا مطلب ہے کسی شخص کو پیداوار کے ایک جصے کے عوض ، درخت دینا تا کہ وہ اس کی دیکھ ریکھ اور خدمت کرے (۲)۔

اللعراق"مساقاة" كو"معاملة" كهتيه بين (١)-

### متعلقه الفاظ:

#### الف-مزارعت:

۲-"مزارعت" زداعة" سے باب مفاعلت کے وزن پر ہے (<sup>۳)</sup>، "مزارعت" کو" مخابرة" بھی کہاجا تا ہے،" مخابرة" خبار (خاء کے فتحہ

- (۱) لسان العرب
- (۲) التعريفات لجرجاني ـ
- (٣) المغر بلمطرزي ٢٠٤، نيل الأوطار ٥/ ٢٥٣، بدائع الصنائع ٢/ ١٤٥٥ (٣)

اور فقہاء کی اصطلاح میں بیے عقد معاوضہ ہے جس میں منفعت کی تملیک بغیر عوض کے ہوتی ہے <sup>(۱)</sup>۔

اور اجارہ اور مساقات کے درمیان ربط بیہ ہے کہ مساقات اجارہ سے عام ہے۔

# شرعی حکم:

۵ - مساقات کے حکم کے بارے میں فقہاء کے چندا قوال ہیں:

پہلا قول، شرعی لحاظ سے مساقات جائز ہے اور بیر مالکیہ (۲)،

حنابلہ (۳)، شافعیہ (۴) اور حنفیہ میں سے امام محمد اور ابو بوسف (۵) کا

قول ہے اور ان حضرات کے یہاں اس قول پرفتو کی ہے۔

اوران حضرات كاستدلال حضرت ابن عمر كى اس حديث سے ہے: "أن رسول الله عَلَيْ أعطى خيبر اليهود أن يعملوها ويزرعوها ولهم شطر مايخرج منها" ((رسول الله عَلَيْتُ فَيَّ لَيْ عَبِير كى زمين يہوديوں كواس شرط پر ديا كه وه ان زمينوں ميں كام كريں بھيتى كريں اور اس كے عوض ان كے لئے پيداوار كا نصف حصه ہوگا)۔

نیز ان کا استدلال مضاربت پر قیاس سے بھی ہے کہ دونوں میں منفعت اور پیداوار میں شرکت پائی جاتی ہے، اصل مال میں نہیں(2)۔

- (۱) تىبىن الحقائق للزىلعى ١٠٥/٥\_
- (۲) قوانین فتهیه ۲۸۴، کافی لابن عبدالبر ۲۸۲ ۱۰، مدونه ۲/۴\_
- (۳) شرح منتهی الارادات ۳ م ۳ ۴ مشاف القناع ۲ سر ۵۳۲ ـ
  - (۴) نهایة المحتاج ۱۳۷۵
  - (۵) المبسوط ۱۸/۲۳، حاشیه ابن عابدین ۱۸/۴۵–۱۸۱
- (۲) حدیث ابن عمر: "أعطى رسول الله عَلَيْكُ خیبر الیهود ....." كی روایت بخاری (فتح الباری ۲۲/۳) اور مسلم (۱۱۸۲/۳) نے كی ہے، اور الفاظ بخارى کے بین۔
- (۷) نهایة الحتاج ۲۳۵، ۲۳۵، الحاوی ۱۸۳۹، بدایة الجبید ۲۳۲۷، (۷)

دوسرا قول یہ ہے کہ مساقات مکروہ ہے، یہ قول ابراہیم نخعی اور حسن سے منقول ہے۔

تیسرا قول بیہ کے کہ مساقات جائز نہیں ہے اور بیام ابوحنیفہ اورامام زفر کا قول ہے (۱)۔

ان حضرات کا استدلال حضرت رافع بن خدی کی حدیث ہے، جس میں حضور علیہ کا یہ فر مان موجود ہے: "من کانت له أد ض فلیز رعها أو لیز رعها، ولا یکارها بشلث ولا ربع ولا بطعام مسمی "(۲) (جس کے پاس زمین کا کوئی حصہ ہو، چاہئے کہ خود اس میں کھیتی کرنے یا دوسرے کو کھیتی کرنے کے لئے دے کہ خود اس میں کھیتی کرے یا دوسرے کو کھیتی کرنے کے لئے دے دے، اور تہائی یا چوتھائی، یا غلہ کی کسی مقررہ پیداوار کے عوض مزارعت کا معاملہ نہ کرے )، یہ حدیث گر چه مزارعت کے سلسلے میں وارد ہوئی مانعت کا مفہوم مساقات میں بھی وارد ہے (۳)۔

نیز ان حضرات کا استدلال اس حدیث ہے بھی ہے: "نھی رسول الله علیہ عن بیع الغور "(") (رسول اللہ علیہ فی نے رسول اللہ علیہ فی غرر (بیع الغرر) دھوکہ کی بیع ہے منع فر مایا ہے) اور مساقات میں بھی غرر (دھوکہ) ہے کہ درخت پر پھل آئے گایا نہیں؟ آنے کی صورت میں کم آئے گایا زیادہ؟ اس طرح مساقات کا دھوکہ زیادہ بڑا ہے، جس کا

<sup>=</sup> القوانين الفقهيه ٢٦٩، بدائع الصنائع ٢ر٥٤١، ١٨٥، المبسوط ١٨/٢١، المرادد، حاشيدان عابدين ١٨١٥-

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲۱ ۱۸۵، مبسوط ۲۳ / ۱۸۱، حاشید بن عابدین ۱۸۱۸ –

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من کانت له ارض فلیزرعها....." کی روایت مسلم (۲) حدیث: "من کانت له ارض فلیزرعها....." کی روایت مسلم (۱۱۸۱/۳) اورنسائی (۲/۷) نے کی ہے، اور الفاظ نسائی کے ہیں۔

<sup>(</sup>٣) حدیث: "نهی رسول الله عُلْطِهِ عن بیع الغور ....." کی روایت مسلم (٣) حدیث: انهی رسول الله عُلْطِهِ عن بیع الغور الم

ے:

تقاضه ہے کہ مساقات کے عدم جواز کا قول زیادہ مناسب ہو(۱)-

اسی طرح ان کا استدلال اس حدیث سے بھی ہے: "نھی رسول الله علیہ عن قفیز الطحان" (۲) (رسول الله علیہ عن قفیز الطحان" (۲) (رسول الله علیہ عن فرمایا ہے) اور جس سبب سے قفیز طحان سے منع کیا گیا ہے وہ سبب مساقات میں بھی موجود ہے، کیونکہ مساقات میں عامل کو، اس کے مل سے ہونے والی پیداوار کے ایک جھے کے عوض، اجرت پرلیا جاتا ہے (۳)-

ان حضرات کی عقلی دلیل بیہ سے کہ مساقات میں، پیداوار کے ایک حصے کے عوض عامل کواجرت پرلیا جاتا ہے اوراس طرح اجرت پر لینا شرعاً ممنوع ہے (۴)۔

لزوم اورعدم لزوم کے اعتبار سے عقد مساقات کا حکم:
۲ - صحیح مساقات کے انعقاد کے فوراً بعداس پر مرتب ہونے والے حکم کی بابت فقہاء کا اختلاف ہے کہ وہ عقد لازم ہوجائے گایا جائز رہے گا؟

حنفیہ (۵)، مالکیہ (۲)، شافعیہ (۷) مذہب اور ایک قول حنابلہ(۸) کا بیہ ہے کہ عقد مساقات جانبین سے لازم ہوجاتا ہے اور

- (۱) الحاوی للماور دی ۹ ر ۱۶۳ <sub>-</sub>
- (۲) حدیث: "نهی رسول الله عَلَیْتُ عن قفیز الطحان ....." کی روایت دار طخی (۳۷/۳) نے کی ہے، ذہبی نے میزان الاعتدال (۴۷/۳) میں اس حدیث کوضعیف قرار دیا ہے، اور کہا: بیحدیث منکر ہے اور اس کے رجال غیر معروف ہیں۔
  - - (۴) بدائع الصنائع ۲ ر۱۸۵ <sub>-</sub>
  - (۵) المبسوط ۲۳/۱۰۱، بدائع الصنائع ۲/۱۸۱\_
    - (۲) الشرح الكبيرللدردير۱۳ ۵۴۲،۵۴۵ م
      - (۷) مغنی الحتاج ۲ر۳۹سه
- (٨) كشاف القناع ٣ ر ٥٣٤ ، المغنى مع الشرح الكبير ٥ ر ٥٦٩،٥٦٥، ٥٩٨ ـ ٥

عاقدین میں سے کسی کواس کے فننخ کا اختیار نہیں رہتا۔ لزوم عقد کے سلسلے میں ان کا استدلال درج ذیل دلائل سے

- عقد مساقات لازم کرنے میں دونوں میں سے کسی کا کوئی نقصان نہیں ہے۔

- عقد مساقات، عقد اجارہ کی طرح ہے کہ دونوں میں کسی شی معلق عمل پر عقد ہوتا ہے،اس شی کی بقاء کے ساتھ۔

- اگر عقد مساقات جائز ہوتا، لازم نہ ہوتا اور مالک پھل آنے سے پہلے عقد فنخ کردیتا تو عامل کا عمل فوت ہوجاتا اور بے کار جاتا(۱)-

حنابلہ کا ظاہر مذہب سے کہ عقد مساقات ایک جائز اور غیر لازم عقد ہے اور بیشافعیہ میں سے علامہ کبکی کا قول ہے (۲)،ان کا استدلال درج ذیل دلائل سے ہے:

- حضرت ابن عمر کی حدیث ہے، آپ نے اہل خیبر سے وہاں

کے پھل یا غلہ کے ایک حصے کے عوض معاملہ فرما یا اور ارشا و فرما یا:

"نقر کم بھا علی ذلک ما شئنا" (٣) (ہم جب تک
چاہیں گے، اس معاملہ پر آپ لوگوں کو باقی رکھیں گے )، اگر بیعقد
لازم ہوتا تو عقد کے برقر ارر ہنے کی مدت کے دوران، معاملہ کو فنخ
کرنے کا اختیار اپنے پاس رکھنا جائز نہ ہوتا اور نہ ہی بلاتحد ید وقت
کے بیعقد جائز ہوتا۔

<sup>(</sup>۱) مغنی الحتاج ۳۲۹۳، بدائع الصنائع ۲ر۱۸۹، حاشیة الدسوقی ۳۵۸۵، ۲۷۵

<sup>(</sup>۲) مغنی المحتاج ۳ر ۳۳۰، کشاف القناع ۳ر ۵۳۷\_

<sup>(</sup>۳) حدیث: تقر کم بھا علی ذلک ما شئنا ..... کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۵۲/۱۱) نے کی ہے اور الفاظ مسلم کے ہیں۔

نیز ان کا استدلال اس بات سے بھی ہے کہ عقد مساقات مال سے ہونے والے اضافے کے ایک جھے کے عوض، عقد ہے اور اس طرح کا عقد جائز ہوتا ہے لازم نہیں، جیسے کہ عقد مضاربت (۱)۔

لزوم عقد کے قائل ہونے کی صورت میں چنداحکام متفرع ہوتے ہیں۔ مثلاً عاقدین میں سے کوئی ایک، بلا عذر عقد کوفنخ کرنے کے سلسلے میں خود مختار نہیں ہوگا اور نہ ہی دوسری طرف سے رضامندی کے بغیر تنفیذ عقد سے گریزکی اجازت ہوگی، اور نہ ہی درخت کے مالک کوئی ہوگا کہ وہ بلا عذر عامل کا اخراج کردے (۲)۔

اسی طرح عقد کے عدم لزوم کی صورت میں چنداحکام متفرع ہوتے ہیں مثلاً: عاقدین میں سے ہرایک کو جب چاہے عقد فنخ کرنے کا اختیار ہوگا، گرچیمل سے پہلے ہو، اور عقد کے کممل ہونے کے لئے کسی مدت کی تعیین کی ضرورت نہیں ہے، اور عقد مساقات ان اسباب سے باطل ہوجائے گا جن سے عقد وکالت باطل ہوجاتا ہے مثلاً موت، جنون ، حجراور عزل (۳)۔

## عقدمسا قات كى مشروعيت كى حكمت:

2- عقد مساقات کی مشروعیت کی حکمت بیہ ہے: فائدے کو بروئے کارلا نااور ضرورت بوری کرنا، اس لئے کہ سی کے پاس درخت ہوتا ہے مگراس سے پھل حاصل کرنے کے طریقوں سے ناواقف ہوتا ہے ماس کام کے لئے اس کوفر صت نہیں ہوتی، اور کسی کو درخت سے پھل حاصل کرنے کے طریقوں سے واقفیت ہوتی ہے اور اس کام کے لئے وہ فارغ بھی ہوتا ہے مگراس کے پاس درخت نہیں ہوتا، اس لئے ضرورت فارغ بھی ہوتا ہے مگراس کے پاس درخت نہیں ہوتا، اس لئے ضرورت

- (۱) كشاف القناع ١٣٧ ٥٣٥
- (۲) المبسوط ۱۸۱۷ه ، بدائع الصنائع ۲۸ ۱۸۷ ، ردالحتار ۱۸۱۸ طبع بولاق والشرح الكبيرللدرد يرسم ۵۳۲،۵۴۵ .
  - (٣) كشافُ القناع ٣ ر ٤ ٥٣، الشرح الكبير مع المغني ٥ ٦ ٢٧ ٥ ـ

ہے کہ مالک اور عامل کے درمیان عقد مساقات کی اجازت ہو (۱)-

#### عقدمسا قات کے ارکان:

۸- شافعیہ کے نزدیک عقد مساقات کے ارکان پانچ ہیں:
 ۱-عاقدین، ۲-صیغہ عقد، ۳-عمل کا جس سے تعلق ہو یعنی درخت ہم کھیل، ۵-عمل، اور ابن رشد نے چھٹے رکن کا اضافہ کیا ہے یعنی

شافعیہ نے جوشرا کط بیان کئے ہیں وہی، فقہاء مالکیہ، حنابلہ اور حفیہ کے میں کئے میں وہی، فقہاء مالکیہ، حنابلہ اور حفیہ کے منزدیک رکن صرف صیغہ ہے جیسا کہ بدائع میں مذکور ہے اور بقیہ متعلقات ہیں (۲)-

ان ارکان میں سے ہرایک کے لئے پچھ شرائط ہیں جنھیں ہم ذیل میں بیان کررہے ہیں:

## ركن اول:عاقدين:

عاقدین سے مراد مالک اور عامل ہے۔

9 - حفیه، ما لکیه اور حنابله کا مذہب میہ ہے کہ مزارعت اور مساقات میں عامل کا عاقل ہونا شرط ہے، بلوغ شرط نہیں ہے اور ماذون بچے (وہ بچہ جس کو کام کی اجازت ہو) کی مزارعت اور مساقات جائز ہے(۳)۔

- (۱) حاشية البجير مي مع المنج ۳ (۱۷)، الشرح الكبير في ذيل المغنى لابن قدامه ۵۸۲/۵۵، دررالحکام ۳ (۵۰۳-۵۰
- (۲) روضة الطالبين ۵٬۰۵۱، المنهاج مع مغنی المحتاج ۳۲۳/۲ بداية المجتبد ۱۸۳۳ القوانين الفقهيه ۲۸۹، ۲۸۹، دعاشية الدسوقی ۹۷۳ ۵۵۰ ۵۵۰ ماشية الدسوقی ۹۷۳ ۵۵۰ ۵۵۰ مثرح منتبی الإرادات ۲۲ ۳۳۳ ۳۲ ۳۲ ۳۲ والاختيار ۹۷ ۷۵ ۸۰۰ بدائع الصنائع ۲۷۲۷ ۱، ۱۸۵ اوراس کے بعد کے صفحات۔
- (٣) مغنی المحتاج ۲ ر ۳۲۳، بدائع الصنائع ۲ ر ۱۸۵ ، کشاف القناع ۳ ر ۵۳۲ \_

شافعیہ کا مسلک (۱) ہیہ ہے کہ مساقات ہراس شخص کی طرف سے جائز ہے جس کا تصرف خودا پنے لئے ،اپنے بچول اورا یسے مجنون وسفیہ کے لئے درست ہوجن کی ولایت اس کو حاصل ہواور مصلحت بھی ہو، چونکہ اس کی ضرورت پڑتی ہے۔

### ركن دوم: صيغه:

◆1 - صیغہ سے مراد ایجاب اور قبول ہے، ہراس طریقے سے جو مساقات کے اراد ہے کوظا ہر کرے، خواہ لفظ ہو یا معنی ،اس اختلاف کے مطابق جوعقد میں لفظ یا معنی کے اعتبار کے سلسلے میں فقہاء کے درمیان ہے (۲)۔

## ركن سوم بمحل عقداوراس كى شرطين:

یہاں محل سے مرادوہ ٹی ہے جس سے عقد مساقات میں عمل متعلق ہو، یعنی وہ درخت جس کی سینچائی اورنگرانی کی ذمہ داری عامل انجام دے، کیمل کے ایک جھے کے وض۔

فقہاء کے یہاں محلِ مساقات کے لئے چند شرطیں ہیں:

اول: محل مساقات ان چیزوں میں سے ہو جن میں مساقات جائز ہے۔

اا - مساقات کے جواز کے قائل فقہاءاس بات پر منفق ہیں کہ تھجور کے درختوں میں مساقات جائز ہے، البتہ انگور، پھل دار درختوں، وغیرہ میں مساقات کے جواز کے سلسلے میں ان کے پیمال اختلاف ہے۔ مساقات کے جواز کے سلسلے میں ان کے پیمال اختلاف ہے۔

اس کے بعدان شرطوں میں اختلاف ہے جوعلیحدہ طور پر ہر کل

ہے متعلق خاص ہیں۔

اور مذاہب فقہاء میں ان کی تفصیل حسب ذیل ہے: ۱۲ – حفیہ کی رائے بیہ ہے کہ مساقات کی صحت کے لئے کوئی متعین درخت شرطنہیں ہے، کھل دار اور غیر کھل دار سبھی عقد کی صحت میں برابر ہیں چنانچہ' ﴿ وْ رْ الْ ایک مخصوص قسم کی لکڑی)، بید کی لکڑی اوران لکڑیوں میں مساقات درست ہے جوجیت بنانے یا جلانے کے کام آتی ہیں، اس طرح حفیہ کے یہاں (بقول) سبریوں میں اور (رطاب) تمام تر کاریوں میں مساقات جائز ہے، تنویر الأبصار اور اس کی شرح میں ہے کہ انگور کی بیلوں، عام درختوں اور تمام طرح کی سنریوں میں مساقات جائز ہے، اسی طرح بیگن اور تھجور کے درختوں میں بھی جائز ہے، نیز'' حور'' (ایک مخصوص تشم کی لکڑی)، بید کی لکڑی، جن میں پھلنہیں ہوتے،اور''بقول''' رطاب'' الگ الگ چیزیں ېپ، چنانچه بقول جيس شانج کې تسم کې ايک سنري، چقندروغيره اوررطاب جیسے ککڑی، تربوز، انار، انگور (سفرجل) انجیر کی قشم کا کھل اور بیگن (۱)، لہذااگرتوڑنے سے پہلے'' رطاب'' پرمسا قات کیا تومقصوداس سے وہی تر پھل یا سبری ہے لہذا پہلی بارٹوڑے جانے والے پھل یا سبری يربيعقدمسا قات مانا جائے گا اور اگر'' رطاب'' ميں عقدمسا قات ٹوٹنے کے بعد کیا تواس سے مقصود نیج حاصل کرنا ہے لہذا نیج کے قصد سے بیعقد صحیح ہوگا جبیبا کہ درخت میں مساقات سے پیل مقصود ہوتا ہے، پیجھی اس صورت میں ہوگا جب کہ نیج ایسی ہو کہ وہ خودمطلوب ومقصود ہوسکتی ہو(۲)۔

حنفیہ کا اپنے مذہب پر استدلال اس طرح ہے کہ مساقات کا جواز ضرورت کی بناء پر ہے اور ضرورت عام ہے اور خیبر والی حدیث

<sup>(</sup>۱) مغنی الحتاج ۲ر ۳۲۳\_

<sup>(</sup>٢) روضة الطالبين ٥/ ١٥٧\_

<sup>(</sup>۱) تنویر الأبصار مع الدر الحقار، حاشیه ابن عابدین ۵ر ۱۸۳ طبع بولاق، مدایه مهراید

<sup>(</sup>۲) العناية على الهدايه ١٩٩٨ س

بھی مساقات کوخاص نہیں کرسکتی، کیونکہ اہل خیبر درختوں اور رطاب دونوں میں مساقات کیا کرتے تھے(۱)۔

سا ا – ما لکیه کہتے ہیں: جس درخت میں مساقات جائز ہے اس کی دو قشمیں ہیں:

نہلی قشم: جن کی مضبوط جڑیں ہوں، ان کے لئے دوشرطیں ہیں:

پہلی شرط یہ کہ وہ درخت اسی سال پھل دے دیں ،الہذا چھوٹے چھوٹے درختوں میں مساقات صحیح نہیں ، عیاض کہتے ہیں (۲) کہ مساقات کی ایک شرط یہ بھی ہے کہ مساقات ایسے ہی درخت میں جائز ہے جو پھل دے یا پھل کی طرح مفید پھول اور پیتیاں دے جیسے گلاب کا پھول اور پائمین کا پھول وغیرہ۔

ابن غازی کہتے ہیں (۳) کہ فقہاء کا قول کہ وہ درخت پھل دیتا ہواس قید سے وہ درخت خارج ہوجائے گاجو پھل دینے کی عمر کونہ پہنچا ہوجیسے کھجور کے چھوٹے چھوٹے پودے جنھیں اکھاڑ کر دوسری جگہ لگا یا جاتا ہے ایسے پودول میں مساقات جائز نہیں ہے، خمی نے اس کی صراحت کی ہے۔

دوسری شرط بیہ ہے کہ وہ درخت ایک بار پھل دینے کے بعد دوبارہ اسی سال پھل دارنہ ہوتا ہولیعنی جب ایک بار پھل توڑلیا جائے تواسی سال اس درخت پر پھل نہ گئیں۔

میوہ اور پھل کے بیشتر درخت اس قشم کے ہیں برخلاف کیلے کے درخت کے کہ جب اس پرایک پھل آ جا تا ہے تو اس کے توڑنے سے قبل اسی کے پہلو میں دوسرا پھل بھی اگ آتا ہے اور عامل کو پچھ محنت اس پر بھی کرنی پڑ جاتی ہے حالانکہ بیددوسرا پھل اس سال ٹوٹنے

کے لائق نہیں ہوتا تو گویا بیعامل کے مقررہ عمل پراضافہ ہے اس لئے اس قتم کے درختوں میں مساقات جائز نہیں (۱)-

دوسری قتم: ایسے پودے جن کی جڑیں مضبوط اور گہری نہ ہوں جیسے آسانی سے اکھڑ جانے والے پودے اور کھیتیاں، ان میں درج ذیل شرا لُط کے ساتھ مالکیہ کے یہاں مساقات درست ہے:

ان پودوں کے اگ آنے کے بعد عقد مساقات کیا جائے۔

ویودوں میں پھل یا دانہ لگنے سے پہلے عقد مساقات کیا جائے۔

جائے۔

ما لک زمین ان کی دکیرر کی اورنگرانی سے معذور ہو۔ -ان کے کیل ٹوٹنے کے بعد دوبارہ اس سال کیل نہ لگتا ہو۔ - ان پودوں میں عمل چھوڑ دینے کے نتیجے میں ان کے ختم ہوجانے کا ڈر ہو(۲)۔

۱۹۷ - شافعیہ کہتے ہیں کہ مجوراورانگور کے درختوں ہیں مساقات جائز ہے ان کے علاوہ میں نہیں، اس لئے کہ حضور علیہ نے ان درختوں کے کھلوں کی زکوۃ اندازہ سے وصول کیا ہے، ان درختوں کے کھل اکتھے اور درخت سے الگ ہوتے ہیں، درمیان میں کوئی چیز حائل نہیں ہوتی کہ د کیھنے والے کی نظر نہ بہتی سکے، جب کہ دوسرے درختوں کے کھل، بکھرے ہوئے اور چول کے درمیان چھے ہوتے ہیں کہ بھی بھی وہاں تک نظر نہیں بہتی گاتی ، اس لئے مجور اور انگور کے درختوں کے سوا وہاں تک نظر نہیں گئے پاتی ، اس لئے مجور اور انگور کے درختوں کے سوا اور درختوں میں مساقات جائز نہیں ہے۔

ماوردی فرماتے ہیں کہ مجموعی طور پر پھل دار درختوں کی تین قشمیں ہیں:

پہلی قشم: ایسے درخت جن میں عقد مساقات کے جواز میں

<sup>(</sup>۱) الهدايه ۲۰/۴ بتيين الحقائق ۵ر ۲۸۵،۲۸۳ الاختيار ۲۸۰۸

<sup>(</sup>۲) التاج والإكليل ۲/۵سـ

<sup>(</sup>m) مواہب الجلیل ۳۷۲۵ س

<sup>(</sup>۱) الشرح الكبير مع الدسوقي ۱۳ (۵۳۹، مواهب الجليل مع التاج والإكليل ۵ (۳۷۳).

<sup>(</sup>٢) الشرح الكبيرمع الدسوقي ١٧/ ١٥/ ٩/٢٠ القوانين الفقهيه ٢٨٧ ـ

شافعیہ کے یہاں کوئی اختلاف نہیں ہے جیسے کھجور اور انگور کے درخت (۱)۔

دوسری قتم: ایسے پودے جن میں مساقات کے عدم جواز میں شافعیہ کے یہاں کوئی اختلاف نہیں ہے اور وہ ایسے پودے ہیں جن میں سے اور وہ ایسے پودے ہیں جن میں سے اور شاخیں نہیں ہوتیں جیسے تر بوز، کڑی، بیگن اور وہ سبزیاں جن کی جڑیں زمین میں پوست نہیں ہوتیں اور جن سے ایک ہی بار سبزیاں توڑی جاتی ہیں، ان میں مساقات جائز نہیں ہے اور نہ ہی کھیتوں میں مساقات درست ہے۔

اورائیں سبزیاں جن کی جڑیں زمین میں پیوست ہوتی ہیں اور کئی بارتوڑی جاتی ہیں تواصل مذہب سے کہ ان میں مساقات جائز نہیں ہے اور یہی قول اصح ہے (۲)-

تیسری قتم: نے دار درخت، ان میں مساقات کے جواز کے سلسلے میں دوتول ہیں:

پہلاقول یہ ہے کہ جائز ہے اور یہ امام شافعی کا قول قدیم ہے۔
جواز کی وجہ یہ ہے کہ جب دیگر درخت، تھجور کے درخت ہی کی طرح
ہیں کہ ان کی اصل باقی رہتی ہے اور ان کواجارہ پر دینا جائز نہیں ہے تو
وہ مجور کے درخت کے حکم میں ہوئے اور ان میں مساقات جائز ہے،
نیز خیبر میں مجور کے سوا کچھ دوسرے درخت بھی تھے اور رسول اللہ علیہ سے مجور کے سوا کچھ دوسرے درخت بھی تھے اور رسول اللہ علیہ سے مجور کے حکم سے الگ کوئی دوسرا حکم ان کے متعلق منقول نہیں ہے، ایک تیسری وجہ یہ ہے کہ مساقات مشتق ہے ایسی چیز سے جوتنے کے ذریعے سیرانی حاصل کرے۔

دوسرا قول: جوامام شافعی کا قول جدیداور امام ابویوسف کا قول ہے، یہ ہے کہ درختوں میں مساقات باطل ہے، اور مساقات کا جواز

کھجور اور انگور کے درختوں کے ساتھ خاص ہے، وجہ وہی دونوں اسباب ہیں جو امام شافعی نے کھجور اور انگور کے درختوں اور دیگر درختوں کے درختوں

ان میں سے پہلاسب ہے کہ زکا ق کھجوراورانگور کے درختوں ہی میں واجب ہے، دیگر درختوں میں نہیں۔

دوسراسبب ہے کہ ان دونوں درختوں کے پھل نمایاں ہوتے ہیں اور زکا ق کے لئے ان کا اندازہ کرناممکن ہے، جب کہ دیگر درختوں میں یہ دونوں با تیں نہیں پائی جا تیں،البتہ کھجور کے درمیان کچھ دوسرے درخت بھی ہوں اور کوئی شخص ان دونوں میں عقد مساقات کرتے و جائز ہے اور دیگر درخت تا بع ہوں گے جیسا کہ اس خالی زمین میں مزارعت درست ہے جو کھجور کے درختوں کے درمیان خالی بڑی ہے اور بیجواز تبعاً ہوگا۔

10 - حنابلہ، حفیہ کے ساتھ ہیں اور یہی امام شافعی کا قدیم مذہب ہے، یہ ہے کہ مساقات تمام درختوں میں جائز ہے، سبزیوں اور پودوں میں نہیں، مگر شرط بیہ ہے کہ وہ درخت پھل دار ہوں اور ان کے پھل مقصود ہوں: جیسے اخروٹ، سیب اور آلو بخاراوغیرہ (۱)-

ان حضرات کا استدلال اس بات سے ہے کہ حضرت ابن عمر گی مدیث: لیعنی جو حضور علیق کے اہل خیبر کے ساتھ معاملہ سے متعلق ہے (۲) اس میں پھل کی صراحت ہے۔

ابن قدامہ کہتے ہیں، جس درخت میں پھل نہیں جیسے بید کا درخت یا حور (ایک مخصوص قتم کی لکڑی) کا درخت وغیرہ، یا درخت میں پھل تو ہے مگروہ مقصود نہیں جیسے صنو برکا درخت اور ارز (صنو برکے

ا (۱) الجاوي للما وردي ۹ ر ۱۲۹ ، شرح المحلي على المنهاج ۱۲ سر ۱۲ \_

<sup>(</sup>۲) الحاوى ۹ / ۱۲۹ ، روضة الطالبين ۵ / ۱۵۱ ، ۱۵۱

<sup>(</sup>۱) المغنی لابن قدامه ۵ ر ۹۳ س

<sup>(</sup>۲) حدیث ابن عمر: "فی معاملة الرسول عَلَیْ اُهل خیبر" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۲/۳) اور مسلم (۱۱۸۲/۳) نے کی ہے، مسلم کے الفاظ میں " ثمر" کا ذکر صراحة ذکور ہے۔

قتم کا ایک درخت )، اس میں مساقات جائز نہیں ہے، کیونکہ ایسے درخت کا حدیث میں ذکر نہیں اور نہ یہ درخت اس درخت کے معنی میں ہے، اور اس لئے بھی کہ مساقات کھل میں ہے، اور اس لئے بھی کہ مساقات کھل کے ایک حصے کے عوض ہوتی ہے اور اس درخت میں کھل ہی نہیں الا یہ کہ بیتہ ہی مقصود ہو جیسے توت (شہوت) کا درخت اور گلاب توقیاس کا تقاضا ہے کہ اس میں مساقات جائز ہو، کیونکہ یہ بہتہ کھل کے معنی میں ہے، نیز یہ نمواور اضافہ ہے جو ہر سال ہوتا ہے اور اس کو لینا اور اس کے ایک حصے کے عوض مساقات کرناممکن ہے لہذا پہتہ کے لئے کہ بہت جس ہوگا (۱)۔

۱۷ - کھجور کے درخت اور دیگر جھوٹے جھوٹے درختوں میں شافعیہ اور حنابلہ کے یہاں بالاتفاق مساقات جائز ہے اور مجموعی طور پر دونوں مذاہب میں اس کی تفصیل درج ذیل ہے:

شافعیہ کا کہنا ہے کہ اگر کھجور کا چھوٹا درخت لگا ہوا ہے اور عامل نے مالک سے اس میں مساقات کیا اس شرط پر کھمل کے بعداس کی پیداوار کا ایک حصہ عامل کے لئے ہوگا تو اگر عامل کو عقد مساقات کے بعد عمل کے لئے اتنا وقت ملاجس میں عام طور پر ویبا درخت پھل دینے گئا ہے تو عقد صحیح ہے اور اگر اتنا کم وقت ملا کہ ویبادر خت استے میں اکثر پھل نہیں دیتا تو عقد صحیح نہیں ہے کیونکہ یہ عقد مساقات میں ہے جو غیر پھلدار درخت میں کیا جائے اور ایبا عقد صحیح نہیں ہے، لیکن اس کے باوجود درخت میں کیا جائے اور ایبا عقد صحیح نہیں ہے، لیکن اس کے باوجود اگر عقد مساقات کرلیا گیا اور عامل نے عمل کیا تو اگر عامل کو پتا تھا کہ اگر عقد مساقات کرلیا گیا اور عامل نے عمل کیا تو اگر عامل کو پتا تھا کہ اتن مدت میں یہ درخت پھل نہیں دے گا تو وہ کسی اجرت کا مستحق نہیں اور اگر اسے معلوم نہیں تھا تو اجرت کا حقد ار ہوگا۔

اور مذکورہ مدت کے بارے میں جاننے کے لئے علاقے میں

درختوں کے تجربہ کارا فرادسے رجوع کرے(۱)۔

ابن قدامہ کہتے ہیں: اگر عامل نے مالک سے کھجور کے چھوٹے درخت یا دیگر چھوٹے درختوں میں مساقات کیا اور عقد میں درخت یا دیگر چھوٹے جہوٹے ورختوں میں مساقات کیا اور عقد میں ایک مدت طے کی جس میں عموماً درخت پر پھل لگ جاتے ہیں اور عمل کے عوض عامل کے لئے پیدا وار کا ایک متعین حصہ ہوتو یہ عقد سے کے عوض عامل کے لئے پیدا وار کا ایک متعین حصہ ہوتو یہ عقد سے کے کوئکہ اس سے زیادہ پھے تہرا ہوگا کہ عامل کا عمل زیادہ ہوگا اور اس کا حصہ کم ہوگا اور اس سے مساقات کی صحت پر کوئی اثر نہیں پڑتا جسیا کہ اگر عامل کے لئے ہزار وال حصہ مقرر کیا جائے تو اس سے مساقات کی صحت پر کوئی اثر نہیں پڑتا۔

اگر ہم کہیں کہ مساقات عقد جائز ہے تو مدت کے ذکر کی کوئی ضرورت نہیں اور اگر ہم کہیں کہ مساقات عقد لازم ہے تو اس کی تین صورتیں ہیں:

ایک صورت ہے ہے ایسی مدت مقرر کرے جس میں عام طور پر درخت پر پھل لگ جاتے ہیں تو عقد تھے ہے (۲)۔

پھراہن قدامہ کہتے ہیں کہ اگر صحیح مدت مقرر کی گئی اوراس میں درخت پر پھل لگ گئے تو عامل کے لئے اتنا حصہ ہے جتنے کی شرط لگائی گئی اور اگر اس مدت میں پھل نہیں گئے تو عامل کے لئے پچھنہیں ہے۔

دوسری صورت یہ ہے کہ الیں مدت مقرر کی جائے جس میں عام طور پر پھل نہیں لگتے ہیں تو عقد صحیح نہیں ہے، لیکن اگر اس مدت کے دوران عمل کیا تو کیا عامل اجرت کا مستحق ہوگا؟ دوقول ہیں، اور اگر مدت میں درخت پر پھل لگ گئے تو عامل طے شدہ حصے کا مستحق نہیں ہوگا کیونکہ عقد فاسد ہو چکا ہے، لہذا اس کے لئے مقررہ حصہ کا استحقاق ہوگا کیونکہ عقد فاسد ہو چکا ہے، لہذا اس کے لئے مقررہ حصہ کا استحقاق

<sup>(</sup>۱) مغنی الحتاج ۲۲۲۳\_

<sup>(</sup>۲) المغنی ۵رسام-۱۲۸

<sup>(</sup>۱) المغنی۵ر۹۳سه

نہیں ہے۔

تیسری صورت میہ ہے کہ الیمی مدت مقرر کی جائے جس میں احتمال ہو کہ پھل لگ سکتا ہے اور نہیں بھی لگ سکتا ہے تو کیا عقد صحیح ہے؟ دوقول ہیں:

اگرہم کہیں کہ عقد صحیح نہیں ہے تواجرت کا مستحق ہوگا۔ اورا گرہم کہیں کہ عقد صحیح ہے تواگر مدت کے دوران پھل آگئے تو طے شدہ جھے کا مستحق ہوگا اورا گرمدت کے دران پھل نہیں آئے تو عامل کسی چیز کا مستحق نہیں ہوگا <sup>(1)</sup>۔

ابن قدامہ مزید کہتے ہیں کہ اگر عامل نے اپنے لئے نصف پھل اور نصف اصل درخت کی شرط لگائی تو عقد صحیح نہیں ہے اس لئے کہ مساقات کا موضوع ہے بڑھوتری اور فائدے میں جانبین کی شرکت اور جب اصل شی ہی میں شرکت کی شرط لگا دی تو یہ عقد جائز نہ ہوا ، اس کی مثال الیں ہے جیسے عقد مضاربت میں دونوں اصل سرمایہ میں شرکت کی شرط لگا دیں تو اسی صورت میں عامل کے لئے اجرت مثل ہوگی۔

اسی طرح اگر عامل نے شرط لگادی کہ جب تک درخت باقی رہے گااس کے پھل کا ایک حصداس کے لئے ہوگا یا مدتِ مساقات کے بعداس درخت کا پھل ایک سال اس کے لئے ہوگا تو پیجائز نہیں ہے،اس لئے کہ پیمساقات کے موضوع کے خلاف ہے (۲)۔

# دوم بحلِ مساقات معلوم ومتعين هو:

21 - شرط ہے کی کمل مساقات معلوم و متعین ہو،اس لئے کہ مساقات ابتداءًا جارہ ہے اورانتہاءً شرکت، لہذا جس طرح اجارہ میں محل اجارہ کا معلوم و متعین ہونا شرط ہے اسی طرح محل مساقات کا معلوم و متعین

- (۱) المغنی ۵ رسماسمه
- (۲) المغنی۵رساس

ہونا بھی شرط ہے اور بیا شارہ کرنے، تعارف کرانے، متعین کرنے یا در کھنے کے ذریعہ ہوسکتا ہے (۱)۔

سوم: ایسا درخت ہوجس کا پھل سینچائی اورنگرانی سے بڑھتا ہو:

1۸ - بیشرط فقهاء حنفیه، حنابله اور سحنون مالکی کے علاوہ دیگر مالکیہ نے بیان کیا ہے، شافعیہ سے اس سلسلے میں دو تول منقول ہیں، اظهر قول میہ ہے کہ جائز ہے جبیبا که ' روضة الطالبین' میں مذکور ہے (۲)۔

چهارم: تخلیه یعنی مکمل طور برحوالگی:

19-تخلیہ یعنی درخت عامل کوسپر دکر دیا جائے اور باغ پرصرف عامل کا قبضہ اور عمل دخل رہے، تاکہ وہ جب چاہے اپنا کام کرسکے (۳)۔

## چوتھار کن: کھل:

• ۲ - پھل: فقہاء اس کو پیدادار سے تعبیر کرتے ہیں اور اس کی مخصوص کچھ شرطیں ہیں:

الف- پھل، مالک وعامل کے درمیان مشترک ہو، نہ کہ ان میں ہے کسی ایک کے لئے ہو، یا کسی تیسر ہے کے لئے ہو<sup>(۴)</sup>۔ کاسانی فرماتے ہیں:اس لئے کہ شرکت کا مفہوم اس عقد

<sup>(</sup>۱) كشاف القناع ۳ر ۵۳۴، القوانين الفقهيه ۱۸۴، بداية الجمتهد ۲۲،۳۳، بدائع الصنائع ۲ر ۱۸۷، المغنی ۷۰،۴۰۹، روضة الطالبين ۱۵۱۵، الحاوی ۱۲۵/۹، حاضية الجيمر می وشرح المنج ۳۷۵۱۔

<sup>(</sup>٢) بدائع الصنائع ٢ر١٨٦، القوانين الفقهيه ١٨٣، روضة الطالبين ١٥٢٥، المغني ٥ر٠٠٠م\_

<sup>(</sup>٣) شرح أمحلى على المنباح ٣٨ ، ١٨ ، حاهية الجير مى على المنه ٣٠ ١٧٥ .

<sup>(</sup>۷) بدائع الصنائع ۲۸۱۷، القوانين الفقهيه ۱۸۴، کشاف القناع ۱۸۳۵، حاشية الدسوقی ۱۸٬۹۰۳، مغنی الحتاج مع المنهاج۲۲/۲۲

مساقات کے لئے لازم ہے، لہذا ہروہ شرط جوشر کت کوختم کرتی ہو، عقد کوفاسد کرنے والی ہے (۱)۔

البتہ مالکیہ نے صراحت کی ہے کہ تمام پھل عامل کے لئے ہویا مالک کے لئے ہوالیہا جائز ہے (۲)، انھوں نے بیہ بات اس بنیاد پر کہی کہ بیع طبیہ ہوگا،مساقات نہیں <sup>(۳)</sup>۔

ب- پیداوار میں سے ہرایک کے جھے کی مقدار معلوم ہو جیسے ثلث یانصف (۲)،اور مالکیے نے علاقے میں جاری عرف کے ذریعہ تعیین کوجائز قرار دیاہے (۵)۔

ج- پیداوار میں شرکت شیوع کے طریقے پر ہو، تعیین یا عدد کے طریقے پر ہو، تعیین یا عدد کے طریقے پر ہو، تعیین یا عدد

اس شرط کاخلاصہ یہ ہے کہ پیداوار میں سے ہرایک کا حصہ، مشترک طور پرمعلوم ہو بیشرط ہے، بیاس لئے تا کہ مساقات کامفہوم لینی پیداوار کے ایک متعین جسے کے عوض، درخت میں عمل کرنے کا تحقق ہو سکے۔

> پانچوال رکن :عمل: عمل کے لئے تین شرطیں ہیں:

اول: عمل ، صرف عامل تک محدود ہو، ما لک پرعمل کے کسی حصہ کی شرط نہ ہو:

11- مجموعی طور پر بیشرط، مذاہب اربعہ (۱) کے فقہاء کے درمیان متنق علیہ ہے، یہاں تک کہ مالک پر پچھٹل کی شرط لگادی جائے یا عمل کی کوئی ذمہ داری اور لوازم کی شرط لگادی جائے تو عقد فاسد ہوجائے گا، کیونکہ بیہ مقتضائے عقد کے خلاف ہے اور وہ ہے ممل کا عامل تک محدود ہونا جیسا کہ مضاربت میں اگر رب المال پر عمل کی شرط لگادی جائے تومضاربت میں اگر رب المال پر عمل کی شرط لگادی جائے تومضاربت فاسد ہوجاتی ہے۔

دوم: عامل پرکسی ایسی چیز کی شرط نه لگائی گئی ہوجواس کے عمل کے دائر ہے میں داخل نہ ہو:

۲۲ - ابن رشد کہتے ہیں کہ مجموعی طور پر علماء کا اتفاق ہے کہ عامل پر سینچائی اور اچھے پھل کے لئے نئے کی مناسب اصلاحی تدبیرواجب ہے، ان کے علاوہ میں اختلاف ہے۔

نیز فقہاء کا اس بات پر بھی اتفاق ہے کہ مساقات میں زائد منفعت کی شرط لگانا ناجائز ہے مثلاً دونوں میں سے ایک دوسرے پر کچھزائد دراہم یا دنانیر کی شرط لگائے یا مساقات سے خارج کسی چیز کی شرط لگائے (۲)۔

## سوم: باغ پرتنهاعامل كاقتضه و:

۲۳ - عمل کی شرا نظ میں سے ایک شرط بیہ ہے کہ باغ پرصرف عامل کا قبضہ ہوتا کہ وہ جب چاہے کام کر سکے، پس اگر دونوں نے شرط لگادی

- (۱) روضة الطالبين ۵ر ۱۵۵، حاشية الدسوقى والشرح الكبير ۵۲۲،۳، بدائع الصنائع ۲/۱۸۱، لمغنى لا بن قدامه ۵٬۵۲۵ وما بعدها، كشاف القناع سر۴۵۰۰
  - (٢) روضة الطالبين ٥/ ١٥٥، أمغني ٥/ ١٠ ، ١٠ ، ١٠ بداية الجبنه ٢ / ١٨ س

- (۱) بدائع الصنائع ۲۸۷۷۱۔
- (۲) الشرح الكبيرللدردير ۱۵،۴۰۰ هـ
  - ر سابة المجتبد ۱۸/۲ سـ (۳)
    - (۴) سابقهمراجع۔
  - (۵) حاشية الدسوقي ۳ / ۵۴۰\_
- (۲) بدائع الصنائع ۲۸۱۸، القوانين الفقهية ۱۸۲، كشاف القناع ۱۸۳۵، الدسوقي ۱۸۰۳، مغنی الحتاج ۳۲۷٫۲۳

کہ باغ مالک کے قبضہ میں رہے یا قبضہ میں دونوں شریک ہوں توضیح نہیں ہے اور اگر مالک نے عامل کو کنجی حوالے کر دی اور اپنے داخلے کی شرط لگا دی توضیح قول کے مطابق جائز ہے ، دوسرا قول میہ ہے کہ اگر مالک باغ میں داخل ہوگا تو باغ اس کے قبضے میں ہوگا اور عامل کو اس کے دہنے کی وجہ سے عمل میں رکاوٹ پیش آئے گی (۱)۔

مساقات میں عامل پر کیالازم ہے؟ اور کس چیز کی شرط لگانا جائز ہے؟

مطلقاً عقد مساقات ہے عمل پر کیا لازم ہوتا ہے اور کیا نہیں؟ اور اس پر کس چیز کی شرط لگانا جائز ہے اور کس چیز کی نہیں؟ اس کی تفصیل درج ذیل ہے۔

۲۴- حنفیہ نے دوضا بطے بیان کئے ہیں:

پہلا ضابطہ: پھل تیار ہونے سے قبل جو کام ہیں مثلاً سینچائی،
اچھے پھل کے لئے مناسب تدبیریں اور نگہبانی تو وہ عامل پر ہیں اور
پھل پکنے کے بعد جو کام ہیں یعنی توڑنا اور حفاظت کرنا تو وہ ظاہر
روایت کے مطابق دونوں پر ہیں، اور پیداوار کی تقسیم کے بعد جو کام
ہیں وہ بھی دونوں پر ہیں، الہذا پھل توڑنے کی شرط عامل پر لگادی
جائے تو جائز نہیں ہے، اس لئے کہ اس کا عرف نہیں ہے (۲)۔

دوسراضابطہ: جس ممل کا فائدہ، مدتِ عقد کے بعد باقی نہرہے وہ ممل عامل پر ہے اوراس کی شرط عامل پر لگانے سے عقد فاسد نہیں ہوتا اور جس ممل کا فائدہ، مدتِ عقد کے بعد باقی رہے جیسے درخت لگانا، (مجلوں کی حفاظت کے لئے) بانس کی ٹٹی وغیرہ لگانا، اور گو بریعنی کھاد وغیرہ ڈ النا تواس ممل کی شرط عامل پرلگانا عقد کو فاسد کردیتا ہے (۳)۔

۲۵ – ما لکیہ نے پورے معاملے کا دارو مدار عرف پررکھا ہے چنانچہ انھوں نے کہا کہ ہروہ مل جس کی عرف میں پھل کو ضرورت ہووہ عامل پر ہے، اگر چیاس کا فائدہ، مساقات کے بعد باقی رہے اور ممل کو مفصلاً بیان کرنا شرط نہیں، عامل کا ممل عرف پر محمول ہوگا بشر طیکہ ضا بطے کے اندر ہوور نہ کممل وضاحت کی ضرورت ہے (۱)۔

مالکیہ کے یہاں بھی تفصیلی ضابطہ ہے جو حنفیہ کے ضابطے کے قریب قریب ہے،جس کی تفصیل درج ذیل ہے:

الف-جس عمل کا کھل سے کوئی تعلق نہیں اور نہ ہی کھل کی افزائش میں اس کا کوئی اثر ہے وہ عمل عقد کے سبب عامل پر لازم نہیں اور نہ عامل پر لازم نہیں اور نہ عامل پر اس کی شرط لگانا جائز ہے، البتہ اس طرح کے تھوڑے بہت عمل کے شرط لگانے کی گنجائش ہے جیسے باغ کے چاروں طرف باڑھ باندھنااور پانی کی نالیوں کودرست کرنا، وغیرہ (۲)۔

ب-ایساعمل جس کا پھل سے تعلق ہواوراس کی منفعت عقد کے بعد باقی رہے یااس کی منفعت دائمی ہوجائے جیسے کنواں، چشمہ یا سینچائی کے لئے گڈھا کھودنا، پھل زخیرہ کرنے کے لئے کوٹھری بنانا، یا جھوٹے پود سے لگانا توابیا عمل محض عقد کے سب عامل پرلازم نہیں اور نہ ہی عامل پراس کی شرط لگانا جائز ہے (۳)، بدایۃ المجتہد (۴) میں ہے: بہر حال ایساعمل جس کا پھل کی در شگی اور بہتری میں اثر ہواور اس کی منفعت پھل کے بعد بھی باتی رہے تو وہ شرط لگانے سے عقد مساقات میں شامل ہوگائی عقد سے نہیں۔

ج-اییا عمل جس کا پھل سے تعلق ہواوراس کی منفعت باقی نہ رہے یا دائکی نہ ہووہ محض عقد کے سبب عامل پر لازم ہوگا جیسے سینچائی،

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۵ر ۱۵۵\_

<sup>(</sup>٣) الدرالخارمع ردالحتار ١٨٥/٥١الهدايه ٩٨/٨-

<sup>(</sup>۱) مواهب الجليل ۵ر۵ سر

<sup>(</sup>۲) القوانين الفقههه ۱۸۴، بداية المجتهد ۳۱۹/۲

<sup>(</sup>۳) القوانين الفقهيه ۱۸۴\_

<sup>(</sup>۴) بدایة الجیم ۲ رسا۸،۳۱۷

کھدائی،گھاس پھوس کی صفائی،گرانی اور پھل توڑنے جیسے ممل (۱)۔ ۲۲ - شافعیہ کے یہاں اس سلسلے میں زیادہ تفصیل ہے اور ایک گونہ وہ مالکیہ اور حنابلہ کے ساتھ ہیں تفصیل درج ذیل ہے:

حاوی (۲) میں ہے: امام شافعی فرماتے ہیں: ہروہ ممل جس سے پھل کی نشو ونما متعلق ہو، عامل پراس کی شرط لگانا جائز ہے جیسے پانی کا نظم ،اس کی نالیوں کی درشگی ،شاخوں کی دکھر کھے، درخت میں آبیدگی (گابھا دینا) اور درخت کے لئے نقصان دہ گھاس پھوس کی کٹائی وغیرہ، جہاں تک باغ کے گرد باڑھ باند صنے کا تعلق ہے تواس کا پھل کی نشو ونما سے کوئی تعلق نہیں ہے، اس لئے عامل پراس کی شرط لگانا جائز نہیں۔

ماوردی فرماتے ہیں: مساقات میں شرط لگایا جانے والاعمل حارشم کا ہے:

اول: جس کا نفع پھل کو پہنچے، درخت کونہیں۔
دوم: جس کا نفع کھل کو پہنچے، پھل کونہیں۔
سوم: جس کا نفع پھل اور درخت دونوں کو پہنچ۔
چہارم: جس کا نفع پھل اور درخت کسی کونہ پہنچ۔
چہارم: جس کا نفع پھل اور درخت کسی کونہ پہنچ۔
جہاں تک پہلی قسم کا تعلق ہے یعنی جس کا نفع پھل کو پہنچ،
درخت کونہیں، جیسے درخت کی آبیدگی (گا بھادینا) شاخوں کو ہٹانا،
گرے ہوئے تازہ پھل اٹھانا اور تیار پھل توڑنا وغیرہ، اس قسم کے ممل
کی عامل پر شرط لگانا جائز ہے اور اس کی تین قسمیں ہیں:

الف- پہلی قتم ایساعمل جس کا کرنا عامل پر بلاشرط لازم ہے اور وہ ہرا دیساعمل ہے جس کے بغیر پھل نہیں ہوسکتا جیسے گا بھادینا،نر پھل کا شگوفہ مادہ پھل کے شگوفے میں ڈالنا۔

ب- دوسری قتم ایساعمل جس کا کرناعامل پر بلاشرط لازم نه ہو، یعنی جو پھل کی نشو ونما کا باعث ہو، مگر بھی اس کے بغیر بھی پھل صحیح رہتا ہوجسے شاخوں کو ہٹانا اور پھلوں کو لٹکانا۔

5- تیسری قتم جس میں اختلاف ہے، اور اس سے مراد ہراییا عمل ہے جس سے قبل کھل کمل ہوجائے جیسے گرے ہوئے کھل اٹھانا اور درخت سے کھل توڑنا اور اس میں دوقول ہیں: ایک قول ہیہ ہے کہ ایساعمل بلا شرط عامل پر لازم نہیں کیونکہ کھل اس کے بغیر مکمل ہوجا تاہے - دوسرا قول ہیہ ہے کہ ایساعمل بلا شرط عامل پر لازم ہے کیونکہ کھل گرچہ اس سے قبل مکمل ہوچکا ہے لیکن اس سے مستغنی بھی نہیں ہے۔

اور دوسری قتم کاعمل یعنی جس کانفع درخت کو پہنچتا ہے، پھل کو نہیں جیسے باڑھ باندھنا، کنویں کھودنا سینچائی کے لئے گڑھے کھودنا اور چھوٹی چھوٹی نہریں بنانا، اس قتم کے مل کانفع پھل کونہیں صرف درخت کو پہنچتا ہے، ایسے سی عمل کی عامل پر شرط لگا ناجا ئزنہیں، یہی حکم ہراس عمل کا ہے جواس کے مشابہ ہو جیسے رہٹ وغیرہ چلانے کا کام ۔ اگر مالک نے عامل پر اس قتم کے مل کی شرط لگائی تو شرط باطل ہوگی اور عقد مساقات فاسد۔

ہمارے کچھ علماء کا خیال ہے کہ شرط باطل ہوجائے گی اور مساقات صحیح جسیا کہ رہن میں زائد شرطیں باطل ہوجاتی ہیں مگرایک قول کے مطابق رہن باطل نہیں ہوتا۔

تیسری قسم بعنی ایساعمل جس کا نفع درخت اور پھل دونوں کو پہنچنا ہے جیسے سینچنا، کھودنا، اور نقصان دہ گھاس پھوس کا ثنا، یا اس جیسے دوسرے کام جن سے درخت التجھر ہتے ہیں اور پھل زیادہ ہوتا ہے، ایسے عمل کی دوقتمیں ہیں:

ایک شم وہ ہے جس کے بغیر پھل کی درسگی ممکن نہیں جیسے کھجور

<sup>(</sup>۲) الحاوي ۹ر ۷۵،۱۷۸ طبع دارالفكر

کے ان درختوں کی سینچائی، جن کی جڑیں پانی نہیں چوسی ہیں بلکہ ان کو پانی کے بہاؤے سیراب کیا جاتا ہے جیسے بھرہ کے مجبور کے درخت - توبیا در اس قتم کی دیگر شرطیں برابر ہیں اور بید دوقعموں میں سے دوسری قتم ہے اور ہمارے علماء کے اس سلسلے میں تین اقوال ہیں:

ایک قول میر کہ ایساعمل عامل پر نفس عقد سے واجب ہے اور عامل پر اس کی شرط لگا نا تاکید کے لئے ہے کیونکہ اس میں درخت کی در شگی اور پھل کی زیادتی ہے۔

دوسراتول بیرکہ ایساعمل مالک درخت پرواجب ہے اور عامل پر اس کی شرط لگانا عقد کو باطل کر دیتا ہے کیونکہ اس میں درخت کا فائدہ زیادہ ہے پھل کے مقابلے۔

تیسرا قول یہ کہ عامل پراس عمل کی شرط لگانا جائز ہے کیونکہ اس میں پھل کی زیادتی ہے اور مالک پر بھی اس کی شرط لگانا جائز ہے کیونکہ اس میں درخت کا بھی فائدہ ہے، لہذا دونوں شرطوں میں منافات نہیں، پس اگر عامل پر اس کی شرط لگائی تو عامل پر لازم ہوجائے گااور اگر خاموثی برتی مالک پر اگر شرط لگائی تو مالک پر لازم ہوجائے گااور اگر خاموثی برتی مالک پر اگر شرط لگائی تو مالک پر لازم ہوجائے گا اور اگر خاموثی برتی گئی تو کسی پر لازم ہوتا ہے جوعقد کے حکموں میں سے ہو یا عقد کی شرطوں میں سے ہو اعقد کی شرطوں میں سے ہواور مالک پر اس لئے نہیں کہ اس کو اپنے مال کے بڑھانے پر مجبور ہیں کہ اس کو اپنے مال کے بڑھانے پر مجبور ہیں کہ اس کو اپنے مال کے بڑھانے پر مجبور ہیں کیا جاسکتا۔

تیسری قتم یعنی ایساعمل جس کا نفع درخت یا پھل کسی کونہیں پہنچتا جیسے عامل پرییشرط لگا نا کہ وہ مالک کے لئے ایک محل تعمیر کرے یا اس کے کھیت کو سینچے تو یہ یا ایک مہینہ تک اس کی خدمت کرے یا اس کے کھیت کو سینچے تو یہ شرطیس عقد کے منافی ہیں اور عقد کی صحت کے لئے مانع ہیں، کیونکہ ان کا عقد سے کوئی تعلق نہیں اور عقد کی مصلحت سے بھی ان کا واسطہ نہیں (۱)۔

27 - حنابلہ کہتے ہیں کہ طلق عقد مساقات سے عامل پروہ ممل لازم ہوتا ہے جس سے پھل کی در تگی اور زیادتی متعلق ہوجیسے درخت کے یہ خوتا ہوراس جانور کا بند وبست کرنا جوز مین جوتے ، ہل کا انتظام کرنا، درخت کو سینچنا، پانی کا لانا ، مضر گھاس پھوس اور کا نٹول کو کاٹنا، خشک درخت کو کاٹنا، انگور کی بیلیں چڑھانا، جس کو کاٹنے کی ضرورت ہوا سے کاٹنا، چپلوں کو برابر کرنا، درخت کی جڑوں کے گرد گڑھوں کو درست کرنا جن میں درخت کی جڑوں کے گرد کر جڑوں کے بیان پنی جمع ہوتا ہے، رہٹ گھمانا، درخت پر اور کی جڑوں کے بعد پپلوں کی حفاظت کرنا، یہاں تک کہ وہ پھل تقسیم ہوجا ئیں اور اگران بھلوں کو دھوپ میں سوکھایا جاتا ہے تو دھوپ میں سوکھایا جاتا ہے تو دھوپ میں سوکھانا بھی عامل کی ذمہ داری ہے۔

اور مالک درخت کے ذمے وہ کام ہے جس سے اصل یعنی درختوں کی حفاظت ہوتی ہو جیسے باغ کے چاروں طرف باڑھ لگانا، نہریں بنانا، رہٹ کا انتظام کرنا، اس کے لئے کنواں کھودنا اور گابھا کرنے کے لئے ضروری چیزیں خریدنا وغیرہ۔

بعض علماء نے اسے دوسرے الفاظ میں بیان کیا ہے کہ ہروہ ممل جو ہرسال مکر رنہیں ہوتا جو ہرسال مکر رنہیں ہوتا وہ مال کہ درخت کے ذمہ ہے اور جس چیز سے درخت کو گابھا کیا جاتا ہے گر چیوہ ہرسال مکر رہوتا ہے مگراس کی خریداری مالک کے ذمہ ہے کیونکہ ل کے قبیل سے نہیں ہے۔

اور اگر مالک اور عامل نے مطلق عقد کیا اور ان کاموں کی وضاحت نہیں کی جودونوں میں سے ہرایک کے ذمہ ہے تو ہرایک کے ذمہ وہی عمل ہوگا جوہم بیان کرآئے ہیں اور اگر دونوں نے اس کی شرط لگادی توبیة تاکید ہوگی ، اور اگر دونوں نے کسی ایک کے ذمہ ایسے مل کی شرط لگائی جو دوسرے کے او پر ہے تو قاضی ابوخطاب کے مطابق شرط لگائی جو دوسرے کے او پر ہے تو قاضی ابوخطاب کے مطابق

<sup>(</sup>۱) الحاوي ۹ / ۹ کا – ۱۸ طبع دارالفکر په

ایسا کرنا جائز نہیں اور اس بناء پر عقد فاسد ہوجائے گا کیونکہ یہ الیی شرط ہے جو مقتضائے عقد کے خلاف ہے اس لئے عقد فاسد ہوجائے گا۔

اورامام احمد سے ایسی بات منقول ہے جس سے پیۃ چاتا ہے کہ ایسا کرنا جائز ہے اس لئے کہ انھوں نے بیان کیا کہ پھل توڑنے کی ذمہ داری دونوں کے او پر ہے لیکن اگر ما لک نے شرط لگائی کہ یہ ذمہ داری عامل کی ہوگی تو جائز ہے، اس لئے کہ اس سے مسلحت عقد میں کوئی نقص نہیں آتا، نیز اس میں کوئی خرابی نہیں ہے اس لئے سے جے میں شمن کو ادھار کرنا جائز ہے ،لیکن شرط ہے کہ ہرایک کے جیسے بچے میں شمن کو ادھار کرنا جائز ہے ،لیکن شرط ہے کہ ہرایک کے ذمہ نہ ہووہ معلوم ہوتا کہ بعد میں جھگڑا نہ ہواور ایک دوسرے پر بھروسہ نہ کرلیں جس سے عمل مختل ہوجائے ،عمل کا زیادہ حصہ ما لک کے ذمہ نہ ہوکیونکہ عامل عمل کے سبب منفعت کا مستحق ہوتا ہے لہذا جب وہ وہ وہ د،عدم کی طرح ہوگا اور کستحق ہوتا ہے لہذا اور کسی چیز کا مستحق نہ ہوگا۔

پھل توڑنے، کا شے اوراٹھانے کی ذمہ داری عامل کے اوپر ہوگی، امام احمہ نے ''کٹائی'' کے بیان میں اس کی صراحت کی ہے،
کیونکہ بیمل کے قبیل سے ہے، اس لئے عامل کے ذمہ ہوگا جیسے
پھل کو دھوپ میں سوکھانے کی ذمہ داری عامل کے اوپر ہے،
توڑنے کے سلسلہ میں امام احمہ سے مروی ہے کہ اگر عامل کے ذمہ
توڑنے کی شرط لگا دی جائے تو جائز ہے کیونکہ مل اسی کے اوپر ہے
اوراگر عامل کے ذمہ اس کی شرط نہیں لگائی تو ما لک کے اوپر ہے مگر
استے ہی پھل کا توڑنا ما لک کے ذمہ ہوگا جتنا اس کے حصے میں آنے
والا ہے (۱)۔

#### عقد مساقات کی مدت: دید سریس به سامه بیت

۲۸ – ما لکیہ، حنا بلہ اور استحساناً حنفیہ کا مذہب ہیہ ہے کہ مساقات میں وقت متعین کرناضیح ہے، شرط نہیں ہے، حنفیہ کی دلیل ہیہ ہے کہ پھل پہنے کا وقت متعین ومعلوم ہے اور بہت کم اس میں فرق پڑتا ہے لہذا جننی مدت یقینی ہے وہ اس میں شامل ہوگی، اور اس لئے کہ رسول اللہ علیہ اور ان کے خلفاء نے اہل خیبر کے لئے کسی مدت کی تحد بینہیں کی تھی۔

اور حفیہ کے نزدیک قیاس کا تقاضہ یہ ہے کہ مدت بیان کی جائے کیونکہ مساقات میں اجارہ کامفہوم پایاجا تاہے۔

حنابلہ کی دلیل میہ ہے کہ مدتِ مساقات کا اندازہ کرنے میں کوئی نقصان نہیں ہے،اس لئے اس کا وقت متعین کرنا سیح ہے اوراس لئے بھی کہ مساقات ایک عقد جائز ہے جیسے کہ وکالت، لہذا مدت متعین کرنا شرطنہیں۔

شافعیہ کہتے ہیں کیمل کا تفصیلاً نہ ہی، اجمالاً جاننا شرط ہے جس کی صورت میہ ہے کہ مدت طے کی جائے سال بھر یا زیادہ، اس لئے عقد مساقات نہ مطلقاً جائز ہے اور نہ دائکی طور پر، کیونکہ عقد مساقات عقد ملازم ہے لہٰذاوہ اجارہ کے مشابہ ہے (۱)۔

#### مدت مساقات كابيان:

۲۹ - حفیہ کہتے ہیں (۲) کہ مساقات مزارعت کی طرح ہے، اختلاف میں، تکم میں اور شرائط میں، سوائے مدت کے ،اور قیاس کا تقاضہ بیہ ہے کہ مدت بیان کی جائے کیونکہ اس میں اجارہ کا مفہوم پایا

- (۱) حاشیه ابن عابدین ۱۸۲/۵ ،الاختیار ۳ر ۷۹،الشرح الصغیر ۳ر ۱۹،۷۱۸، مغنی الحتاج ۲ر ۳۲۷، کشاف القناع ۳۸ ۸ ۵۳۸
- (۲) الاختيار ۱۸۲۳م، البدايه ۲۸ ، ۵۰، در الحكام ۳۸۸۲، الدرالتخار ورد المحتار ۱۸۲۷۵

<sup>(</sup>۱) المغنی۵را۴۶–۴۰۳\_

جاتا ہے اور استحسان کا تقاضہ میہ ہے کہ عقد جائز ہوا گرچہ مدت بیان نہ
کی جائے اور میعقد درخت کی پہلی پیداوار پر منعقد ہوگا، اس لئے کہ
پیمل پینے کا وقت معلوم ہے اور اس میں فرق بہت کم پڑتا ہے۔ اس
لئے یہ متیقن کے درجہ میں ہے برخلاف بھیتی کے کہ وہ ابتداء اور انتہاء
میں، رہیج اور خریف میں بہت مختلف ہوتی ہے۔

الف - مدت بیان کرنے کی صورت میں اگر اس نے ایس مدت بیان کی جس کے دوران درخت پر پھل لگ جاتے ہیں تو مسا قات صحیح ہاوراگرایی مدت بیان کی جس کے دوران درخت پر پھل نہیں لگ پاتے تو مسا قات فاسد ہاوراگرایی مدت بیان کی جس کے دوران احتمال ہے کہ پھل لگے یا نہ لگہ تو بھی مسا قات صحیح جس کے دوران احتمال ہے کہ پھل لگے یا نہ لگہ تو بھی مسا قات صحیح ہوائی مقصود فوت ہونے کا یقین نہیں ہے پھرا گرمحمل مدت کے دوران پھل نکل آئے تو مسا قات صحیح ہوجائے گی اوراگراس مدت کے اندر نہیں نکل پائے ، بعد میں نکلے تو مسا قات فاسد ہوجائے گی دوران ملک ہی کے اندر نہیں نکل پائے ، بعد میں نکلے تو مسا قات فاسد ہوجائے گا اس کے نکے مقررہ مدت کے دوران غلطی واضح ہوگئی ، اورا گر پھل بالکل ہی نہ مدت کے اندر ، نہ مدت کے بعد ، تو عقد صحیح ہوجائے گا اس کے کہ پھل کا نہ آنا کسی ساوی آفت کے سبب ہوا نہ کہ مدت متعین کرنے میں گڑ بڑی کے سبب ، لہذا عقد صحیح باقی رہے گا اور مدت کا فساد واضح نہیں ہوگا۔

ب-مدت بیان نہ کرنے کی صورت میں عقد صحیح ہوجائے گااور یہ عقد اس سال آنے والے بھلوں کی پہلی فصل پر منعقد ہوگا کیونکہ وہ یقینی ہے، اس کے بعد کی فصل پرنہیں کیونکہ وہ مشکوک ہے اور درخت ہی کے حکم میں رطاب ہے (رطاب سے مراد ککڑی، تربوز، انار، انگور اور بیگن وغیرہ)، اگر کوئی شخص نئے کہنے اور تیار ہوجانے تک کے لئے رطاب مساقات پردے توعقد صحیح ہوجائے گا، اس لئے کہ نئے کے پئے کا وقت معلوم و متعین ہے۔

بہرحال اگر رطاب اتنی مدت تک کے لئے مساقات پر دیا کہ
اس کی جڑیں ختم ہوجا کیں اور اگنا بند ہوجائے تو مساقات فاسد
ہوجائے گی کیونکہ اس کا کوئی وقت مقرر نہیں ہے اور اگر جڑوں کے ختم
ہونے کا کوئی ذکر نہیں کیا اور عقد مطلق رکھا تو عقد درست ہوجائے گا
اور مراداس سے بیداوار کی پہلی فصل ہوگی (۱)۔

• ۳- مالكيكامذ بحنفيك مذبب سے قريب قريب ہے۔

ابن عبدالبر کہتے ہیں: عقد مساقات جائز ہے، ایک سال کے لئے، دوسال کے لئے، دوسال کے لئے، دوسال کے لئے، ایک فصل سے دوسری فصل تک کے اس پیداوار میں سے متعین جھے کے بدلے، جو اللّٰہ پیدا کرے، اس کی زکاۃ لیعنی عشر نکا لئے کے بعد۔

اگرکسی نے ایک مدت تک کے لئے عقد مساقات کیا، مدت ختم ہوگئ مگر درخت پرایسے پھل ہیں جن کا توڑنا درست نہیں اور نہ ہی بیچنا درست ہے تو اس کا عقد مساقات باقی رہے گا یہاں تک کہ وہ پھل توڑ لیاجائے، کیونکہ بیچق ہے جواس کے لئے واجب ہے۔

اور مساقات کاٹنے یا توڑنے تک کے لئے ہوتی ہے نہ کہ سی مدت تک کے لئے۔

ابن رشد کہتے ہیں کہ امام مالک نے زیادہ سالوں کے لئے مساقات کو مکروہ کہا ہے اور مساقات میں سال گزرنے سے مراد کٹائی کے ذریعہ سال گزرنا ہے نہ کہ چاند کے ذریعہ (۲)۔

اسا- شافعیہ کے نزدیک ایک سال یااس سے زیادہ کی مدت مقرر کرنا شرط ہے لہذا مدت کو مطلقاً رکھنا ان کے نزدیک درست نہیں اور نہ ہی ہمیشہ ہمیش کے لئے عقد مساقات کرناضیح ہے، اور انھوں نے پھل کے پکنے اور نہ پکنے کے لحاظ سے، مدت کے گزرنے پر کئی احکام مرتب کئے ہیں۔

<sup>(</sup>۲) مواہب الجليل ۵؍ ۷۸ س، الكافي ۲؍ ۱۰۸، بداية المجتهد ۲؍ ۳۲۰\_

امام نووی فرماتے ہیں: مساقات کی صحت کے لئے مدت متعین ہونا شرط ہے، اگر عربی مہینوں یا سال سے مقرر کیا تو بھی درست ہے، بشرطیکہ عاقدین اس سے واقف ہوں۔

اورا گردونوں نے سال کومطلق رکھا تو اس سے عربی سال مراد ہوگا۔

اوراگر پھل تیار ہونے کا وقت مقرر کیا توعقد باطل ہوجائے گا اس کئے کہ بیا جارہ کی مانند ہے؟ یا عقد صحیح ہوجائے گااس کئے کہوہی مقصود ہے؟

اس بارے میں دوقول ہیں: جمہور کے نزدیک اصح قول پہلا ہے لیعنی عقد باطل ہوجائے گا، امام بغوی کا یہی قول ہے (۱)، اور امام غزالی نے دوسر نے قول کو سچے قرار دیا ہے لیعنی عقد سچے ہوجائے گا، انھوں نے کہا: ایک گونہ ممل سے واقفیت ضروری ہے۔ لہذا اگر پھل پہنے تک کی مدت کے ذریعہ مل کاعلم ہوا تو بھی اصح قول کے مطابق درست ہے (۱)۔

اوراگرکہا کہ میں نے ایک سال کے لئے مساقات کیا اور سال کو مطلق رکھا تو کیا عربی سال پر محمول ہوگا؟ یا اس سے مراد پکنے کا سال ہوگا؟ دوقول ہیں: ابوالفرج سرخسی کا خیال ہے کہ اصح قول دوسرا ہے لینے کا سال مراد ہے، پس اگر ہم پہلے قول کو لیس لیمی عربی سال مراد ہے یا مدت کے ذریعہ مساقات کا وقت مقرر کریں پھر مدت باقی ہی رہے اور پھل پک جائیں تو عامل پر بقیہ مدت میں عمل کرنا لازم ہوگا اور اس کے لئے کوئی اجرت نہ ہوگی۔

اورا گرمدت پوری ہوگئی اور درخت پرشگوفہ ہے یا کیا پھل ہے تو عامل کے لئے اس میں سے حصہ ہوگا اور پکنے تک مالک پراس کی تگرانی اور دیکھ کر کھولا زم ہے۔

اور مدت گزرنے کے بعد شکو فے نکلے تو عامل کا اس میں کوئی حق نہیں (۱)۔

اوراگرکسی نے ایک سال سے زیادہ کے لئے مساقات کیا تو اس عقد کی صحت میں چنداقوال ہیں، جواز کے قائل ہونے کی صورت میں کیا ہر سال کا حصہ بیان کرنا ضروری ہے؟ یا"ساقتیک علی النصف" (میں نے نصف ہیداوار کے عوض آپ سے مساقات کیا) کہنا کافی ہے اس لئے کہ ہر سال وہ نصف کا مستحق ہے؟ اس بارے میں دو تول ہیں۔

اورایک ضعیف قول بیہ ہے کہ ہرسال کا حصہ بیان کرنا ضروری ہے اس لئے کہ پچلول میں اختلاف بہت ہوتا ہے (۲)۔

ماوردی فرماتے ہیں: اگر کسی نے مجبور کے درخت میں دس سال کے لئے عقد مساقات کیا، اس شرط پر کہ ان میں سے ایک سال کا پورا پھل مالک کے لئے ہوگا تو جائز نہیں ،خواہ سال متعین کیا ہو یا نہ کیا ہو، کیونکہ اگر سال متعین نہیں کیا تو وہ سال مجہول رہااور اگر متعین کردیا تو اس سال کے تمام پھل کی شرط اپنے لئے لگالی اور پیھی جائز نہیں۔

اوراگر مالک نے عامل کے لئے دس سال کی پیداوار میں سے ایک سال کی پیداوار کا نصف حصہ مقرر کیا، اگر سال متعین نہیں کیا ہے تو مسا قات باطل ہے کیونکہ سال مجمول ہے اورا گر سال متعین کر دیا تو دیکھا جائے گا کہ وہ آخری سال ہے یااس کے علاوہ ہے؟ اگر آخری سال کے علاوہ کوئی سال ہے تو مسا قات باطل ہے اس لئے کہ عامل سے لئے کہ عامل کے لئے پھل میں استحقاق ثابت ہوجانے کے بعد مالک نے اس پر ایسے ممل کی شرط لگا دی جس کے وض اسے پچھ حاصل نہیں، اور اگروہ آخری سال ہے تو مسا قات کی صحت میں دو تول ہیں:

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ١٥٦/٥٥\_

<sup>(</sup>۲) الوجيز ار۲۲۸\_

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ٥/١٥١\_

<sup>(</sup>۲) روضة الطالبين ۷/۲۵۱، حاوي ۹/۰ ۱۵۱۷ طبع دارالفكر

ایک قول میہ کہ مساقات صحیح ہے جبیبا کہ بیٹی ہے کہ سال بھرکام کرےاگر چیہ بھل سال کے کچھ ھے میں ہو۔

دوسراقول یہ ہے کہ مساقات باطل ہے کیونکہ وہ ایک مدت تک عمل کرر ہاہے جس میں پھل ہورہے ہیں مگر وہ اس پھل میں سے کسی چیز کامستحق نہیں ہورہا ہے، اس معنی کے لحاظ سے یہ پہلے سال کے خلاف ہے (۱)۔

اوراگرکسی نے دس سال کے لئے عقد مساقات کیا اور دسویں سال کا پھل، سال گزرنے کے بعد ظاہر ہوا تو عامل کے لئے اس سال کے پھل میں سے کوئی حصہ نہیں کیونکہ مدت گزر چک ہے اور عقد پورا ہو چکا ہے اور اگر اس سال کے گزرنے سے پہلے پھل نمودار ہوا پھر سال گزرا اور پھل ابھی تیار نہیں ہوا ہے بلکہ شکو نے کی شکل میں ہے یا کچا ہے تو عامل کے لئے اس پھل میں سے حصہ ہوگا کیونکہ مدت کے اندر پھل ظاہر ہو چکا ہے۔

پس اگر کہا جائے کہ وہ تو اجیر ہے تو اس پر لازم ہے کہ وہ پھل میں سے اپناحق وصول کرلے چاہے پھل شگوفہ کی شکل میں ہو، یا کچا ہو، اور پھل پکنے تک اپناحق وصول کرنے کا اس کا کوئی حق نہیں اور اگر کہا جائے کہ وہ شریک ہے تو اس سے پھل کے پکنے اور تیار ہونے تک اپناحق وصول کرنے کا حق حاصل ہے (۲)۔

۳۲ - جہاں تک حنابلہ کا تعلق ہے تو بہوتی فرماتے ہیں: مساقات میں مدت مقرر کرنا صحیح ہے، جیسے کہ وکالت شرکت اور مضاربت میں مدت مقرر کرنا صحیح ہے کیونکہ اس میں کوئی نقصان نہیں ہے، البتہ مساقات میں مدت مقرر کرنا شرط نہیں ہے، اس لئے کہ بیعقد جائز ہے لازم نہیں، عاقدین میں سے ہرایک کواس کے باقی رکھنے اور فشخ ہے لازم نہیں، عاقدین میں سے ہرایک کواس کے باقی رکھنے اور فشخ

کرنے کا اختیار ہے، لہذا مضاربت کی طرح اس میں مدت مقرر کرنا ضروری نہیں ہے۔

نیز مساقات میں پھل توڑنے اور پھل پکنے تک مدت مقرر کرنا صحیح ہے اور الی مدت طے کرنا بھی درست ہے جس میں پھل پک جانے کا احمال ہو، الیی مدت مقرر کرنا جائز نہیں جس میں پھل پکنے کا احمال نہ ہو، اس لئے کہ اس مدت سے مقصد حاصل نہیں ہوتا (۱)۔

اگر کسی نے عقد مساقات میں ایسی مدت مقرر کی جس میں اکثر و بیشتر کھل کمل ہوجاتے ہیں گر اس سال کھل نہیں آئے تو عامل کے لئے کوئی حصنہیں (۲)۔

ابتداء میں عقد مساقات پر مرتب ہونے والے احکام: ۳۳ - سیح مساقات پر چندا حکام مرتب ہوتے ہیں جو درج ذیل ہیں:

الف - عامل کے ذمہ ہروہ کام واجب ہے جس کی درخت کو ضرورت ہے جیسے بینچنا، گا بھادینا اور حفاظت کرنا، کیونکہ بیسب امور اس عمل کے تابع ہیں جس پر عقد ہوا اور اس بارے میں ضابطہ گزر چکا کہ عامل پر کیا واجب ہے اور کیا نہیں؟ اس طرح مالک کے ذمے ہروہ کام واجب ہے جس کا تعلق درخت کے اخراجات سے ہے جیسے کھاد کے لئے اور گا بھا کرنے کے لئے مواد کا بندوبست کرنا وغیرہ۔

ب- عامل کو بیا ختیار نہیں کہ وہ درخت مساقات پر دوسرے کو دے دے، ہاں مالک اگر اس سے بیہ کہے کہ اپنی رائے کے مطابق عمل کر و، تو اسے اختیار ہے، کیونکہ اس صورت میں دوسرے کے مال میں اس کی اجازت کے بغیر شرکت ثابت کرنا لازم آتا ہے اور کھیل

<sup>(</sup>۱) شرح منتهی الإ رادات ۲ ر ۳ ۴ ، کشاف القناع ۸۳۸ ۸ ۵۳۸

<sup>(</sup>۲) کشاف القناع ۱۵۳۹،۵۳۸ م

<sup>(</sup>۱) الحاوي ۹ را کا طبع دارالفکر ـ

 <sup>(</sup>۲) الحاوى للماوردى ٩ را ١ اطبع دارالفكر ـ

اس وقت ما لک کا ہے اور دوسرے عامل کے لئے اجرت مثل ہے جو پہلے عامل پرلازم ہے اور پہلے عامل کے لئے کوئی اجرت نہیں، کیونکہ اس نے دوسرے کے مال میں ایسا تصرف کیا جس کا اسے اختیار نہیں تھا(۱)۔

یہ حنفیہ کا مسلک ہے اور یہی حنابلہ کا بھی مسلک ہے (۲) اس کو مضاربت اور و کالت پر قیاس کیا گیاہے۔

ابن قدامہ نے استدلال کرتے ہوئے کہا ہے: عامل مال میں ہونے والے اضافہ کے ایک حصہ کے عوض عمل کر رہا ہے، الہذااس کے لئے دوسر کے واس مال میں عامل بنانا جائز نہیں جسیا کہ مضارب کے لئے ایسا کرنا جائز نہیں اور اس لئے بھی کہ مالک نے اسے خود عمل کرنے کی اجازت دی ہے، الہذا اس کے لئے دوسرے کوعمل کی اجازت دینا جائز نہیں جسیا کہ وکیل کے لئے ایسا کرنا جائز نہیں۔

ابن قدامہ نے مزید فرمایا: جس شخص پر کوئی زمین یا درخت وقف ہواس کے لئے موقوفہ زمین کومزارعت پر دینا یا موقوفہ درخت میں مساقات کرنا جائز ہے کیونکہ وہ یا تو ان چیزوں کا مالک ہے یا مالک کے درج میں ہے ادراس سلسلے میں مساقات اور مزارعت کو جن لوگوں نے جائز قرار دیا ہے، ان کے درمیان اس بارے میں کسی اختلاف کا ہمیں علم نہیں (۳)۔

ما لکیہ نے اُسے ایک قید کے ساتھ جائز قرار دیا ہے، دسوقی فرماتے ہیں (۴): عامل کے لئے باغ کے مالک کی اجازت کے بغیر دوسرے عامل کو باغ مساقات پر دینا جائز ہے، اور یہ جواز اس صورت میں ہے جب کہ باغ کے مالک نے کسی متعین عامل کے ممل

کی شرط ندلگائی ہو، ور ند دوسر کے وساقات پر دینا جائز نہیں ، اور جواز بھی اس صورت میں ہے جب کہ دوسراعا مل امین ہو، خواہ امانت داری کم ہی ہو، کیکن اگر دوسراعا مل غیر امین ہے تو اس کو مساقات پر دینا جائز نہیں ، اور فقہاء نے اس سلسلے میں عامل اور مضارب کے درمیان فرق کیا ہے، چنا نچہ دسوقی فرماتے ہیں: برخلاف مضاربت کے کہ مضارب کو رب المال کی اجازت کے بغیر اس کا مال دوسر مضارب کو دینے کا حق نہیں، گرچہ دوسرا مضارب امین ہو، کیونکہ مضارب کو دینے کا حق نہیں، گرچہ دوسرا مضارب امین ہو، کیونکہ مضارب کا مال ایسا مال ہے جس سے رب المال غائب رہتا ہے برخلاف باغ کے۔

امین کی قید سے غیرامین سے احتراز ہوگیا یعنی اگر دوسراعامل غیرامین ہے تواس کومسا قات پر دینا جائز نہیں، اگر چہ پہلا عامل عدم امانت میں دوسر سے عامل کی طرح ہو کیونکہ باغ کے مالک کو بھی کسی خاص سبب سے پہلے عامل میں رغبت ہوتی ہے، دوسر سے عامل میں رغبت ہوتی ہے، دوسر سے عامل میں نہیں۔ اور اگر دوسرا عامل غیر امین یا مجہول الحال ہوتو پہلا عامل دوسر سے عامل کے ختے کا ضامن ہوگا، اور اگر دونوں عامل نے اس بات پر اتفاق کیا کہ دوسر سے عامل کے لئے اس سے زیادہ حصہ ہوگا جتنا پہلے عامل کے لئے عقد مساقات میں مقرر کیا گیا ہے تو دونوں نے اتفاق کیا کہ دوسر سے عامل کے ذمہ ہوگا اور اگر دونوں نے اتفاق کیا کہ دوسر سے عامل کے لئے اس سے کم حصہ ہوگا حینا پہلے عامل کے لئے اس سے کم حصہ ہوگا حینا پہلے عامل کے لئے عقد مساقات میں طے کیا گیا تھا تو مقررہ حصے سے زائد حصہ نہلے عامل کے لئے موال کے لئے اس سے کم حصہ ہوگا جتنا پہلے عامل کے لئے عقد مساقات میں طے کیا گیا تھا تو مقررہ حصے سے زائد حصہ نہلے عامل کے لئے ہوگا۔

اور جہاں تک شافعیہ کا تعلق ہے تو انھوں نے مدت اور جھے کی کیسانیت کی شرط کے لئے دوسرے عامل کوعقد مساقات پر دینا جائز قرار دیا ہے، ماوردی" حاوی"(۱) میں فرماتے ہیں:اگر پہلا عامل

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲ / ۱۸۷، حاشیه ابن عابدین ۱۸۵،۱۸۵ - ۱۸۹

<sup>(</sup>۲) المغنی۵رساس

<sup>(</sup>m) المغنى ۵رسام\_

<sup>(</sup>۱) الحاوي للماوردي ۹ م ۱۲۸ طبع دارالفكر ـ

دوسرے عامل کو باغ مساقات پردینے کا ارادہ کرے اوراتی ہی مدت مقرر کرے جو پہلے عامل کے لئے تھی تو جائز ہے بشرطیکہ دوسرے عامل کا حصہ پہلے عامل کے حصے کے برابر ہو یا کم ہوجیسے کہ اجارہ میں ایسا کرنا جائز ہے اور اگر دوسرے عامل کا حصہ پہلے عامل کے حصے ناکد ہوتو جائز نہیں کیونکہ وہ اضافہ کرنے کا مالک نہیں اور مساقات جس میں پہلے عامل کے لئے دوسرے عامل کو مساقات پر باغ دینا جائز ہے اور مضاربت، جس میں عامل کے لئے دوسرے عامل کو مضاربت پر مالک کا مال دینا جائز نہیں ،ان دونوں میں فرق کی عامل کو مضاربت میں عامل کا تصرف میں نائب وجہ بیہ ہے کہ مضاربت میں عامل کا تصرف ، رب المال کے حق میں نائب تضرف ہے اس لئے کہ عقد لازم نہیں ہے، پس تصرف میں نائب بنانے کا اسے اختیار نہیں اور مساقات میں عامل کا تصرف ، اپنی ذات کے حق میں ناشرف ہے کوئکہ عقد لازم ہے، پس اسپے تصرف میں این خاضیار ہے۔

5-اگر عامل نے درخت کی سینچائی میں کوتا ہی کی ،جس سے درخت خشک ہوگیا تو عامل ضامن ہوگا، اس لئے اس پر عمل واجب ہے اور درخت اس کے قبضہ میں امانت ہے، لہذا وہ کوتا ہی کے سبب ضامن ہوگا اور اگر سینچائی میں معمول کی تاخیر کی تو ضامن نہیں ہوگا، اس لئے کہ اس نے کوتا ہی نہیں کی اور اگر معمول سے زیادہ تاخیر کی تو ضامن ہوگا می خفیہ کے نزد یک ہے (۱)۔اسی طرح مالکیہ بھی ضمان کولازم قرار دیتے ہیں اگر عامل طے شدہ عمل میں یا عرف میں رائج عمل میں کوتا ہی کرے۔

دسوقی الشرح الکبیر میں فرماتے ہیں (۲): اگر عامل نے مشروط عمل یا عرف میں رائج عمل میں کوتا ہی کی مثلاً تین بارز مین جوتنا یا سینچنا

مشروط ہے یا معروف ہے اور اس نے دو بار جوتا یا سینچا تو اس کے تناسب سے عامل کے حصے میں کمی کی جائے گی چنا نچہ جو پچھ کیا اس کی مقدار اور جو کچھ چھوڑا اس کی مقدار میں موازنہ کیا جائے گا اگر چھوڑے ہوئے مل کی مقدار ثلث ہے تو اس کے طے شدہ حصے میں سے ثلث کے بقدر کم کردیا جائے گا۔

اوپر قید لگائی گئی کہ '' عامل نے کوتا ہی گئی' اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اگر عامل نے کوتا ہی نہیں کی مثلاً تین بارسینچ کی شرط تھی اوراس نے دوبارسینچا اور بارش ہوجانے کے سبب تیسری بارسینچ کی ضرورت نہیں رہی تو عامل کے جھے میں سے کچھ بھی کم نہیں کیا جائے گا بلکہ اس کو پورا پورا بلے گا، ابن رشد فرماتے ہیں: اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے، برخلاف اس صورت کہ جب کوئی سینچ کے زمانے میں باغ سینچائی کے لئے کسی کودر ہم یا دینار پر اجرت پردے اور سینچائی کا زمانہ معلوم و متعین ہواور بارش ہوئی اور ایک عرصہ تک اس کا پانی باغ میں رک گیا تو اجرت میں سے اسے دنوں کی اجرت گھٹا لی جائے گی میں رک گیا تو اجرت میں سے اسے دنوں کی اجرت گھٹا لی جائے گی مشاحت (کشاکشی) پر ہے اور مساقات کی بنیاد مسامحت مشاحت (کرواداری) پر ہے، اس لئے کہ مساقات رخصت ہے اور رخصت میں ہوئی ہے۔

د-حنفیہ کہتے ہیں:عقد میں طے شدہ مقدار پرزیادتی عام طور پر جائز ہے،اسی طرح اس مقدار میں سے کم کرنا بھی جائز ہے اوراس کی دوصور تیں ہیں:

پہلی صورت: اگر پھل جتنابر اہوتا ہے ابھی اتنا نہیں ہوا تو عامل اور مالک زمین دونوں کی طرف سے اضافہ جائز ہے کیونکہ اس صورت میں عقد مساقات کرنا جائز ہے تواضا فہ بھی جائز ہے چاہوہ کسی کی طرف سے ہو۔

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ۵ر۷۹/مجمع الضمانات ۱۵٬۳۱۴ س

<sup>(</sup>۲) حاشية الدسوقي ۱۵۵۰ ـ

اختلاف ہے۔

دوسری صورت: پھل جتنا بڑا ہوتا ہے اتنا بڑا ہو چکا اور یک کر تیار بھی ہوچکا تو مالک زمین کے لئے عامل کی طرف سے اضافہ جائز

میں نئے سرے سے عقد کرنا جائز ہے،اس حالت میں اضافہ کرنا بھی جائز ہے، اورجس حالت میں عقد کرنا جائز نہیں اس میں اضافہ بھی جائزنہیں اور کمی دونوں حالتوں میں جائز ہے<sup>(1)</sup>۔

عقد کے اختتام پر سیح عقد مساقات کے احکام: ۴ سا صحیح عقد مسا قات معمول کے مطابق اختتام پر پہنیے، اس کو فشخ نه کیا گیا ہوا ور نہ وہ از خود ٹوٹا ہوتو اس پر درج ذیل احکام مرتب ہوتے

اول: عقد میں طے شدہ شرط کے مطابق بیداوار تقسیم ہوگی، کیونکہ شرط صحیح ہے تو اس کو پورا کرنا بھی ضروری ہے اور بیچکم مثفق علیہ

اورا گر درختوں پر پھل نہیں آیا تو نہ عامل کے لئے کوئی اجرت کئے کچھنیں ہوگااس مسکے میں کسی کا کوئی اختلاف نہیں ہے <sup>(۲)</sup>۔

اس سلسلے میں حنفیہ کے یہاں اصول بیرہے کہ ہروہ حالت جس

ہے اور نہ مالک کے لئے ، کیونکہ واجب تو وہ چیز ہے جوعقد میں طے ہوئی لینی پیداوار کی ایک مقدار اور پیداوار ہوئی نہیں، لہذا کسی کے

جائے گا کیونکہ عامل زیادتی کا مدعی ہے اور مالک اس کا منکر ، لہذا تول

دوم: یکنے کے بعداورتقسیم سے قبل کھل سے متعلق کچھ کام مثلاً

حفیہ کا مذہب اور شافعیہ کا ایک قول یہ ہے: پیرکام دونوں پر

توڑنا کا ٹنا،سوکھانا، گرے ہوئے بھلوں کو چننا وغیرہ،ان میں فقہاء کا

دونوں کے حصے کے بقدر ہیں،حنفیہ نے اس کی علت بدیبان کی ہے

كه بيكام "مساقات كاعمال" سے خارج بين، كيونكه عقدمساقات

یک جانے سے پورا ہوجاتا ہے، اسی وجہسے عامل کے ذمدان کی

کے ذمہ دونوں کے حصے کے بقدر ہے،الاید کہ عامل کے ذمہاس کی

دوسری روایت سے کہ سے کام عامل کے ذمہ ہے اور محض عقد

حنابلہ کے یہاں صحیح مذہب سے کہ کھل توڑنے کا کام دونوں

ما لكيه كا مذهب (٣)، شافعيه كا اصح قول اور امام احمر كي ايك

پیداوار کی تقسیم کے بعد کے کام اپنے اپنے جھے میں دونوں پر

سوم: اگر مالک اور عامل کے درمیان اختلاف ہوجائے کہ

تو حفیہ کا مذہب یہ ہے کہ مالک کا قول میین کے ساتھ مانا

شرط لگانا جائز نہیں ،اس لئے کہ اس کاعرف نہیں (۱)۔

میا قات کرنے سے ہی بیکام لازم ہوجا تاہے <sup>(۴)</sup>۔

لازم ہے کیونکہ ہرایک کی ملکیت جدااورمتاز ہوچکی ہے(۵)۔

شرط لگادی جائے تو عامل کے ذمہ ہوگا<sup>(۲)</sup>۔

عامل کے لئے کیا مقدار طے کی گئی تھی؟

ہے، کیونکہ اس صورت میں اضافہ کم کرنے کے درجے میں ہے اور مالک کی طرف سے اضافہ جائز نہیں ہے کیونکہ اضافہ عمل کے وض ہے اور ابمحل مساقات یعنی پھل میں عمل کی گنجائش نہیں کیونکہ وہ یک کر تیار ہو چکا ہے، اسی وجہ سے اس صورت میں عقد کرنا جائز

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲۷ – ۱۸، الهدايي ۶۸ ۴ ۴ مثر ح المحلي مع القليو بي ۱۹۸۳ –

<sup>(</sup>۲) المغني ۵ ر ۳۰ ۲ ، کشاف القناع ۳ ر ۲ ۵ ، الانصاف ۵ ر ۲۸۹ س

<sup>(</sup>m) الشرح الكبيرمع الدسوقي ٣ر ٥٣٤، بداية الجحتيد ٢ / ١٣٥٧.

<sup>(</sup>٧) مغني الحتاج ٢٩/٣٦، روضة الطالبين ٥/١٥٩، كشاف القناع ٣/٠٥٠، الافصاح لابن ہبرہ ۲۲۷ م۔

<sup>(</sup>۵) بدائع الصنائع ۲۸۲۱ – ۱۸۲۰ البدایه ۲۸۸۸ – ۵۸

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲ ر ۱۸۷، در دالحکام ۱۳ (۱۵،۱۱۵\_

<sup>(</sup>۲) دررالحکام ۳ر ۱۸۵، القوانین الفقهیه ۱۸۵،۱۸۴

ما لک کامعتر ہوگا اور بینہ عامل کے ذمہ ہوگا اور اگر دونوں نے بینہ قائم کردیا تو عامل کا بینہ رائح ہوگا کیونکہ وہ زیادتی کو ثابت کررہا ہے اور موجودہ صورت میں یعنی پھل کے پینے کے بعد اور عامل کی منفعت وصول کر لینے کے بعد دونوں سے شم نہیں لی جائے گی کیونکہ اس میں کوئی فائدہ نہیں، البتہ عمل مساقات سے قبل اور عمل مساقات کے دوران دونوں شم کھا کر ایک دوسرے سے سامان واپس لے سکتے میں (۱)۔

حنابلہ کا مسلک ہے ہے کہ اگر عامل کے لئے مشروط جھے کے سلسلے میں دونوں میں اختلاف ہوجائے تو رب المال کا قول معتبر ہوگا، ابن حامد نے اسے ذکر کیا ہے، یہی حکم اس صورت میں بھی ہے جب کہ درختوں میں مساقات کے بارے میں دونوں کا اختلاف ہو، کیونکہ رب المال اس زیادتی کا منکر ہے جس کا عامل دعوی کر رہا ہے لہٰذا قول رب المال کا معتبر ہوگا، اس لئے کہ حضور علیہ گارشاد ہے: "البینة علی الممدعی و الیمین علی الممدعی علیہ" (۲) (بینہ مدی پر ہے اور کیمین مرعاعلیہ پر )، اگران دونوں میں سے کسی ایک کے کردیا تو کس کا بینہ مقدم ہوگا؟ تو اس بارے میں دورائے ہے اور ان ونوں کی بنیا دداخل و خارج بینہ پر ہے، پس اگر درخت دوآ دمیوں کے دونوں کی بنیا دداخل و خارج بینہ پر ہے، پس اگر درخت دوآ دمیوں کے ہوں ، اور ان میں سے ایک عامل کی تصدیق کرے اور دوسرا تکذیب تو مامل اپنا حصہ تصدیق کرنے والے کے مال سے لے گا اور اگر اس نے منکر کے خلاف گوائی دی تو اس کی ذات کوکوئی نفع یا نقصان نہیں ہے اور وہ مادل ہو کیونکہ اس سے اس کی ذات کوکوئی نفع یا نقصان نہیں ہے اور وہ مادل ہو کیونکہ اس سے اس کی ذات کوکوئی نفع یا نقصان نہیں ہے اور

اس کو گواہ کے ساتھ قتم دلائی جائے گی، اورا گروہ عادل نہیں ہے تواس کی شہادت قابل رد ہوگی، اورا گر عامل دو ہوں اور رب المال ایک، اور ان میں سے ایک دوسرے کے خلاف گواہی دیتو اس کی بھی شہادت قبول ہوگی (۱)۔

مالکیہ کے یہاں اس بارے میں تفصیل ہے، انھوں نے کہا کہ اگر اختلاف عمل سے پہلے ہوتو دونوں قتم کھائیں گے اور معاملہ فنخ کردیں گے۔

اوراگراختلاف، عمل کی بخیل اور پھل کے پینے کے بعد ہوتواگر ان میں سے ایک الیی چیز کا دعویٰ کرےجس میں وہاں کے عرف میں مساقات رائے ہوتو بمین کے ساتھ اس کا قول معتبر ہوگا اوراگرالیی چیز کا دعویٰ کرےجس میں وہاں کے عرف میں مساقات کا رواج نہ ہو تو دونوں سے قسم لی جائے گی اور بیشم لینا ضروری ہے پھراگر دونوں نے قتم کھالیا یافتم سے اعراض کیا تو '' مساقات مثل' بعنی الیی مساقات لازم ہوجائے گی جس کا وہاں کے عرف میں رواج ہواور اگر ان میں سے ایک نے قتم کھالی اور دوسرافتم سے انکار کردے تو انکار کردے تو انکار کردے تو میں فیصلہ انکار کردے تو میں فیصلہ کردیا جائے گا۔

اوراگروہاں کے عرف میں "مساقات مثل" مختلف ہو مثلاً اس علاقے والے ثلث اور ربع پر مساقات کرتے ہوں تو زیادہ کے مطابق فیصلہ کما جائے گا۔

اوراگردونوں (رب المال اور عامل) میں سے ہرایک کا دعویٰ ایسا ہے جو وہاں کے مساقات کے سلسلے میں عرف کے مشابہ ہے تو کمیین کے ساتھ عامل کا قول معتبر ہوگا کیونکہ وہ امین ہے اور امام مالک کے نزدیک اصل میہ ہے کہ ان دونوں میں سے اس پر یمین لازم ہے

<sup>(</sup>۱) المبسوط ۲۳ / ۸۹،۸۸\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "البینة علی المدعی والیمین ....." کی روایت بیمی نے استن الکبری (۱۰/۲۵۲) میں کی ہے، اس کی استاد کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) المغنی لابن قدامه ۵ ر ۱۰ ۱۳ ۱۱ ۲۳ ـ

جس کا دعویٰ'' مساقات مثل'' کے زیادہ مشابہ ہے<sup>(۱)</sup>۔

اورامام نو وی کے مطابق شافعیہ کا مذہب ہیہ ہے کہ اگر عامل اور
رب الممال کے درمیان، عامل کے لئے طے شدہ مقدار کے سلسے میں
اختلاف ہواور بینہ نہ ہوتو دونوں قتم کھا ئیں جیسا کہ'' مضار بت' میں
ہوتا ہے اور جب دونوں قتم کھالیں اور عمل سے پہلے مساقات کو فنخ
کر دیں تو عامل کے لئے کوئی حصہ نہیں اور اگر عمل کے بعد ایسا ہوتو
عامل کے لئے اس کے عمل کی اجرت مثل ہے اور اگر دونوں میں سے
مامل کے لئے اس کے عمل کی اجرت مثل ہے اور اگر دونوں میں سے
کسی کے پاس' بینۂ' ہوتو بینہ کے مطابق فیصلہ ہوگا، اور اگر دونوں کے
پاس بینہ ہے تو زیادہ ظاہر قول ہیہ ہے کہ دونوں بینہ ساقط ہوجا ئیں اور
دونوں پرفتم لازم ہوگی، اور اظہر قول کے مقابل دوسرا قول ہیہ ہے کہ
دونوں بینہ معتبر ہوں گے اور دونوں کے درمیان قرعہ اندازی کے
ذریعہ فیصلہ ہوگا۔

امام نووی نے مزید فرمایا: اگر کسی باغ کے دوشریک نے عامل سے مساقات کا معاملہ کیا، عامل کا دعویٰ ہے کہتم دونوں نے میرے لئے نصف پیداوار طے کی تھی، اور دوشریک میں سے ایک نے عامل کی نصد بی کردی اور دوسرے شریک کا کہنا ہے کہ ہم نے تمہارے لئے ثلث پیداوار مقرر کیا تھا، تو تصدین کرنے والے شریک کا حصہ، شریک نافی اور عامل کے درمیان تقسیم کردیا جائے گا، اور تکذیب کرنے والے کے حصہ کا تھم یہ ہے کہ دونوں اس بارے میں قسم کرنے والے نے عامل کے حق میں گواہی ما اور اگر تصدیق کرنے والے نے عامل کے حق میں گواہی دے دی یا تکذیب کرنے والے نے ایسا کیا تو اس کی شہادت مقبول دے دی یا تکذیب کرنے والے نے ایسا کیا تو اس کی شہادت مقبول دے دی گا، کیونکہ تہمت نہیں ہے (۲)۔

### عقدمسا قات کوفاسد کردینے والی چیزیں:

درج ذیل صورتوں میں عقد مساقات فاسد ہوجا تا ہے۔

ایک کے لئے بچلوں کا ایک متعین حصہ مشروط کردیا جائے اور انگور
ایک کے لئے بچلوں کا ایک متعین حصہ مشروط کردیا جائے اور انگور
وغیرہ کے باغ کا ایک متعین علاقہ عاقدین میں سے کسی کے لئے مقرر
کردیا جائے یا بچلوں کے علاوہ کسی اور چیز کا ایک متعین حصہ مقرر کردیا
جائے تو ان سب صورتوں میں عقد فاسد ہوجا تا ہے، کیونکہ حدیث
شریف سے اس کی ممانعت ثابت ہے جیسا کہ حضرت رافع بن خدیج کی حدیث میں مذکور ہے۔

اوراس لئے بھی کہ ہوسکتا ہے کہ درخت پراتنے ہی پھل گے جتناعاقدین میں سے کسی ایک کے لئے مقرر کیا گیا ہے، ایک وجہ یہ بھی ہے کہ مساقات صرف بھلوں میں شرکت کا معاملہ ہے، اسی وجہ سے جمہور فقہاء کے یہاں اس طرح کی شرط کی وجہ سے عقد کے فاسد ہونے میں کوئی اختلاف نہیں ہے (۱)۔

البتہ ابن سراج مالکی نے ضرورت کی حالت کو سنٹنی کرتے ہوئے کہا ہے کہ اگر باغ کے مالک کوکوئی عامل نہ ملے اور جو ملے وہ مقد ارمسلمی کے علاوہ کسی اور چیز کا مطالبہ کررہا ہے تو مالک کے لئے اس کے ساتھ معاملہ کرنا جائز ہے (۲)۔

۲ سا- دوم: عامل کے عمل میں، مالک کی شرکت کی شرط لگادیے سے عقد مساقات فاسد ہوجاتا ہے، کیونکہ عامل اور درخت کے درمیان تخلیہ ضروری ہے جیسا کہ گذر چکااور اس شرط کے سبب تخلیہ فوت

<sup>(1)</sup> الشرح الكبيرمع الدسوقي ٣ر ٥٣٩، بداية المحتهد ٣٢١/٢ .

<sup>(</sup>۲) الوجيز ار۲۹۹،روضة الطالبين ۱۲۵ ۱۲۵،۲۲۹–۱۲۵

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲۰۱۱، القوانين الفقهيه ۱۸۲، الشرح الكبير ۵۳۰، م ۱۹۵، ۵۴۸، شرح أمحلي على المنهاج وحاشية القليو بي ۲۷، المغني لابن قدامه ۱۳۸۵، ۱۳۷۵، الحاوي ۱۷۷۷ طبع دارالفكر، حضرت رافع كي حديث فقره ۷۷ مين گذر چكي ـ

<sup>(</sup>۲) حاشية الدسوقي ۱۵۴۸ م-

ہوجاتا ہے، نیزیہ عقد مساقات کے نقاضے کے بھی خلاف ہے، کیونکہ عقد مساقات کا مقتضی یہ ہے کھمل عامل کے ذمے ہو، جیسا کہ مضاربت میں ہوتا ہے، کاسانی (۱) نے کتاب المزارعة میں اس کی صراحت فرمائی ہے اور مساقات مزارعت ہی کی طرح ہے، نووی نے ایساہی فرمایا ہے (۲)۔

مالکیہ کا مسلک ہے ہے کہ عقد مساقات، اس چیز کو باہر کرنے کی شرط لگانے سے فاسد ہوجاتا ہے جو کسی بڑے باغ میں ہوا کرتی ہے مثلاً غلام اور جانور وغیرہ، کیونکہ عامل کو باغ میں موجود اشیاء سے نفع اٹھانے کاحق ہے، اسی طرح مالک یا عامل پر اس نئی چیز کی شرط لگانے سے بھی عقد فاسد ہوجاتا ہے جو بوقت عقد موجود نہیں (۳)۔

بلکہ مذاہب ٹلا شہ کے فقہاء کی رائے یہ ہے جیسا کہ گذر چکا کہ عامل کے لئے اس شخص کی معاونت اور مدد کی شرط لگا ناجائز ہے جس سے نفع اٹھانے کا حقدار مالک ہے، بشرطیکہ بیدد کیھر کرمعلوم ہو یا بیان کرنے سے متعین ہو، اور حنابلہ کا ایک قول بیہ ہے کہ مفسد وہ صورت ہے جب کہ مُل کے زیادہ حصے کی شرط مالک پرلگادی جائے (۳)۔ کیسا – سوم: عامل پر ایسے عمل کی شرط لگائی جائے، جس کا اثر اور نفع کیسا سوم: عامل پر ایسے عمل کی شرط لگائی جائے، جس کا اثر اور نفع کیسا کینے اور مدتِ مساقات پوری ہونے کے بعد بھی باقی رہے جیسے مٹیاں کھڑی کرنا، درخت لگانا، دیواری تعمیر کرنا، بیلوں کی حفاظت کے لئے کوٹھریاں بنانا، باغ کی چہار دیواری باڑھ بنانا، اور پانی کے لئے چھوٹے چھوٹے گڑھے کودنا، اس طرح کے مل کی شرط لگانا عقد مساقات کوفا سدکر دیتا ہے بید خفیہ اور شافعیہ کا قول ہے۔

حفیہ کے نز دیک اس کی علت یہ ہے کہ بیشرط مقتضائے عقد

(۱) المبسوط ۳۲ر ۸۰،۱۸\_

کے خلاف ہے (۱) جبکہ شافعیہ اس کی وجہ یہ بیان کرتے ہیں کہ یہ مجہول عوض کے بدلے اجرت پر لینا ہے اور بیہ عقد میں عقد کی شرط لگانا ہے اور اس لئے بھی یہ درخت سے متعلق عمل کا حصہ نہیں ہے (۲) ، انھوں نے مزید کہا کہ یہ عامل کے اوپر ایک الی شرط ہے جو اس پر لازم عمل سے خارج ہے۔

مالکیہ نے کہا کہ عامل پرایسے تھوڑ ہے مل کی شرط لگا ناجائز ہے جس کا نفع یا اثر عام طور پر مساقات کے بعد باقی نہیں رہتا جیسے حوضوں کی درشگی، اور چہارد یواری کی اصلاح (۳)۔

۸ ۲۰ - چہارم: عامل پرایسے عمل کی شرط لگانا بھی مفسد عقد ہے جس کی نوبت مدت مساقات کے ختم ہونے کے بعد آتی ہے جب کہ پھل کھانے کے لئے تیار ہو چکا ہوتا ہے جیسے توڑنا ، حفاظت کرنا اور سو کھانا وغیرہ کیونکہ یہ مقتضائے عقد میں سے نہیں ہے اور اس میں عاقدین میں سے ایک کافائدہ ہے نیز عرف میں اس کا تعامل جاری نہیں ، پس میں سے ایک کافائدہ ہے نیز عرف میں اس کا تعامل جاری نہیں ، پس در حقیقت اس طرح کاعمل ملکیت کے سبب آنے والی ذمہ داریوں میں سے ہے اور ملکیت دونوں کے درمیان مشترک ہے لہذا اس کی دمداری بھی دونوں یران کی ملکیت کے بقدر ہوگی۔

اس کا مطلب یہ ہوا کہ اگر ان میں سے کسی عمل کا عرف ہوجائے تو عقد سیح ہوجائے گا اور اس کی شرط لگا نابھی جائز ہوگا، اسی رائے کوبشر اور ابن ساحہ نے امام ابو یوسف سے قل کیا ہے (۲۰)۔

البتہ جمہور فقہاء کے نزدیک - جیسا کہ گزر چکا - عامل پر مذکورہ اعمال کی شرط لگانا جائز ہے، اس سے عقد فاسر نہیں ہوتا کیونکہ بیعامل کی لازمی ذمہ داریوں کا حصہ ہے، برخلاف حفیہ کے کہ انھوں نے

<sup>(</sup>۲) مغنی المحتاج ۲ر ۳۲۷\_

<sup>(</sup>۳) حاشية الدسوقي ۳ر۴،۵۴۵،۵۴۹،مواهب الجليل ۳۷۲/۵۳۷

<sup>(</sup>٩) المبسوط ٣٦/٢٣، بدائع الصنائع ٢/١٨١\_

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲ ر ۱۲۸\_

<sup>(</sup>٢) روضة الطالبين ٥/ ١٥٥\_

<sup>(</sup>۳) الشرح الكبيرمع الدسوقي ۳ر ٠ ۵۴\_

<sup>(</sup>۴) المغنی ۵۱۲،۵۲۲۵ ـ ۵۲۷

اس طرح کی شرط کومفسد عقد قرار دیا ہے۔

المحلی علی المنهاج (۱) میں ہے کہ شافعیہ نے اصول بتاتے ہوئے بیکہاہے کہ جو علی المنهاج لائیں ہے کہ شافعیہ نے اصول بتاتے ہوئے بیکہاہے کہ جو عمل مالک کے ذمہ ہے اسی طرح جو عمل عامل کے شرط لگادی جائے تو عقد باطل ذمہ ہے ، اگر عقد میں مالک پر اس کی شرط لگادی جائے تو عقد باطل ہوجا تا ہے۔

اسی طرح حنابلہ نے بھی ایک اصول بتایا کہ اگر عاقدین میں سے کسی ایک پرایسے عمل کی شرط لگادی جائے جوضا بطے کے لحاظ سے دوسرے کے او پر ہے تو بینا جائز ہے اور عقد مساقات فاسد ہوجائے گا کیونکہ بیدایسی شرط ہے جومقتضائے عقد کے خلاف ہے، للہذا وہ مفسد عقد ہے (۲)۔

ما لکیہ کا مذہب گوکہ شافعیہ اور حنابلہ کے طرز پر یہی ہے کہ پھل
توڑنا وغیرہ عامل کے ذمہ ہے گرانھوں نے یہ بھی کہا کہ اگر عامل پھل
توڑنے کی شرط مالک پرلگا دیتو جائز ہے بلکہ انھوں نے ایک اصول
بتایا -جیسا کہ حاشیۃ الدسوقی میں ہے: اگر کسی چیز کا عرف رائج
ہوجائے اور اس کے خلاف شرط لگائی گئی ہوتو شرط پر کمل کیا جائے گا،
عرف پر نہیں، کیونکہ شرط، عرف کے لئے ناسخ کے درجے میں
ہے (۳)۔

9 ۳- پنجم: اگریہ شرط لگادی جائے کہ پوری پیدادار عاقدین میں سے کسی ایک کے لئے ہوگی تو یہ بھی مفسد عقد ہے، کیونکہ شرکت نہیں پائی گئی جب کہ شرکت، عقد مساقات کی خصوصیات میں سے ہے۔ اسی طرح اگریہ شرط لگادی جائے کہ پیدادار کا ایک حصہ عاقدین کے اسی طرح اگریہ شرط لگادی جائے کہ پیدادار کا ایک حصہ عاقدین کے

علاوہ کسی اور کا ہوگا تو بھی عقد فاسد ہوجائے گا (۱)۔

مالکیدکا فدہب یہ ہے کہ سارا پھل عامل کے لئے یا مالک کے لئے ہو، الیی شرط لگا نا جائز ہے، اگر چہ مالکید میں سے پچھ لوگوں نے اس جواز کی نفی کی ہے، (دیکھئے: فقرہ (۲۰)۔

 ۲۰ - ششم: پیداوار کی تقسیم کے بعد، اسے اٹھا کر دوسری جگہ لے جانے اور حفاظت کرنے کی شرط عامل پرلگانا عقد کو فاسد کردیتا ہے، کونکہ بیعقدمساقات کے عمل کا حصنہیں، بید حفیہ کا مسلک ہے، ما لكيه نے كہا كه اس سے عقد اس وقت فاسد ہوگا جب كه اس ميں زحت اور یریثانی ہو(۲)، در دیر فرماتے ہیں کہ اگر عامل، باغ کے ما لک پریپشرط لگادے کہاہے عامل کا حصہ اٹھا کرعامل کے گھر پہنچانا ہے تو اس سے عقد فاسد ہوجاتا ہے، اگر اس میں زحت اور پریشانی ہو، اور اگر پریشانی نہ ہوتو جائز ہے، اسی طرح جس صورت میں عقد فاسد ہوجا تاہے، اس میں مناسب ہے کہ اٹھانے والے کواجرت مثل کے ساتھ اٹھانے کی اجرت بھی دے (<sup>۳)</sup>، یہی حکم برعکس صورت کا بھی ہے جب کہ باغ کاما لک عامل پراس تشم کی شرط لگائے (<sup>م)</sup>۔ ا ۲۷ - ہفتم: ایسی مدت مقرر کرنے سے بھی عقد فاسد ہوجا تا ہے جس کے دوران درخت پر کھل نہ آتا ہو، کیونکہ پیمقصد کے خلاف ہے اس لئے عقد کے لئے مفسد ہے، مالکیہ میں سے جن کے یہاں عقد میا قات میں تحدید مدت شرط ہے وہ بھی الی مدت مقرر کرنا جائز نہیں سمجھتے جوعادۃ کھل ٹوٹنے کے بعد تک متجاوز ہو۔

شافعیہ کے نزدیک نہ مدت مطلق رکھنا جائز ہے اور نہ دائی مدت مقرر کرنا درست ہے بلکہ اصح قول کے مطابق پھل کے تیار

<sup>(</sup>۱) المحلى على المنهاج ١٩٧٣ \_

<sup>(</sup>۲) المغنی لابن قدامه ۵/ ۰۲ م.

<sup>(</sup>۳) الشرح الكبيرمع حاشية الدسوقي ۵۴٬۳۸۳، بداية الجهتهد ۲/ ۱۳۷.

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲ر۱۸۰،مغنی الحتاج ۳۲۶/۳۲\_

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۲ر ۱۸۹\_

<sup>(</sup>٣) حاشية الدسوقى ٣/ ٥٨٩ ـ

<sup>(</sup>۴) الشرح الكبير للدردير ۳/ ۵۴۰ ـ

ہونے کے ذریعہ مدت کی تحدید بھی ناجائز ہے کیونکہ پھل کے پکنے کا وقت آگے پیچھے ہوتار ہتا ہے جیسا کہ مدت کی شرط اور اس کے احکام کی بحث کی ذیل میں ریہ بات گزر چکی ہے۔

حنابلہ کی رائے یہ ہے کہ اگر مساقات میں ایسی مدت مقرر کیا جس میں پھل مکمل نہیں ہوتا تو عقد فاسد ہے (۱)۔

۲ کا کا جو جشتم: عامل جس چیز میں عمل کررہا ہے اگر ملکیت کے لحاظ سے
جودو شخصوں کے درمیان مشترک ہے ایک نے دوسر کے کو وہ باغ بطور
مسا قات ایک متعین مدت کے لئے دے دیا، اس شرط پر کہ پیداوار
دونوں کے درمیان ثلث کے لحاظ سے تقسیم ہوگی، یعنی دوثلث عامل
کے لئے اور ایک ثلث مالک کے لئے تو عقد فاسد ہوجائے گا اور
پیداوار، ملکیت کی شرکت کے اعتبار سے تقسیم ہوگی، عامل کو پچھٹیس
ملے گا، کیونکہ مسا قات معنوی اعتبار سے اجازہ ہے اورکسی شخص کا ایسی
ملے گا، کیونکہ مسا قات معنوی اعتبار سے اجازہ ہے اورکسی شخص کا ایسی
ملے گا، کیونکہ مسا قات معنوی اعتبار سے اجازہ ہے اورکسی شخص کا ایسی
میر میں عمل کے لئے اجرت پر لینا جائز نہیں جس میں اس کی مالکانہ
شرکت ہو، اور اس وجہ سے بھی کہ حنفیہ کے نزدیک صحت اجازہ کے
سیر دکر دیا جائے اور مذکورہ صورت میں ایسی حوالگی کا تصور نہیں ، کیونکہ
سیر دکر دیا جائے اور مذکورہ صورت میں ایسی حوالگی کا تصور نہیں ، کیونکہ
جس باغ میں وہ عمل کررہا ہے اس کے ہر ہر جصے میں اس کی مالکانہ
شرکت ہے، لہذا باغ میں عمل ، اپنی ذات کے لئے اپنی چیز میں عمل
ہوا، اس وجہ سے حوالگی نہیں پائی گئی (۲)۔

ال سلسلے میں شافعیہ کا اختلاف ہے، انھوں نے شریک کے ساتھ عقدمسا قات کو دوشرطوں کے ساتھ جائز قرار دیا ہے: پہلی شرط پید کہ شریک کے لئے اس کے جصے سے زیادہ حصہ مقرر کیا جائے اگر

الیانہیں ہواتو عقد سیح نہ ہوگا کیونکہ بیوض سے خالی ہوجائے گا اوراس کے لئے ممل کے بدلے وہ تبرعاً عمل کررہا ہے۔ دوسری شرط یہ کہ عامل عمل میں خود مختار اور مستقل ہو، اگر عمل میں مالک کی شرکت ہوگئ تو عقد صیح نہ ہوگا (۱)۔

حنابلہ کی رائے بیہ ہے کہ اگر باغ کے دوشریک نے باہم عقد میا قات کیا،اورعامل کے لئے پھل کا حصہ،اس کے مالکانہ جھے سے زیادہ مقرر کیا مثلاً باغ میں دونوں نصف نصف کے لحاظ سے شریک ہیں اور عامل کے لئے دوثلث کچل مقرر ہوا توعقد سیجے ہے اور مساقات میں سے عامل کا حصہ سدس مانا جائے گا ، گویااس نے کہا کہ میں نے باغ کے اپنے جھے برتم سے ثلث کے وض عقد مساقات کیا۔ اور اگر دونوں کے لئے نصف نصف پیداوار طے ہوئی پاعامل کے لئے ثلث طے ہوا تو عقد مساقات فاسد ہوجائے گا، کیونکہ عامل تو نصف پیدا وار کامستحق اینی ملکیت کی وجہ سے ہور ہاہے، لہذا مذکورہ صورت میں اس کے ممل کے عوض اس کو کچھ نہیں ملا۔اور اگر عامل کے لئے ثلث حصہ مقرر ہوا تواس کا مطلب ہے کہ غیر عامل نے عامل کے حصہ میں ثلث لے کراس کو بلاعوض استعال کیا ،لہذا صحیح نہیں ہے ،اورا گر درختوں میں کسی نے اس اندازیرمعاملہ کیا تو پھل ملکیت کی شرکت کے لحاظ سے تقسیم ہوگا اور عامل کوممل کے وض کچھنہیں ملے گا کیونکہ اس نے اپنی خوثی ہے، بلاعض تبرعاً عمل کیا ہے، لہذا ایسا ہو گیا گویا اس نے کہا: میں بلا معاوض عمل کروں گا، اس لئے کہ اس نے دوسرے کے مال میں تبرعاً عمل کیا ہے، پس وہ عوض کامستحق نہیں ہوگا ،اوراس کی مثال الیں ہے کہاس نے عقد مساقات ہی نہ کیا ہو۔

ابن قدامہ کہتے ہیں کہ ہمارے علماء نے ایک دوسرا قول ذکر کیا ہے، کہ عامل اجرت مثل کامستحق ہوگا، کیونکہ مساقات عوض کا تقاضہ

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ۱۸۲/۵، الشرح الکبیر، حاشیة الدسوقی ۵۴۲/۳، مغنی الحتاج۲/۲۲۸ ملفنی ۴۲۸۰۳۸ ملفنی ۴۲۸۰۳۸

<sup>(</sup>۲) الهدايه ۱۲۸۸-

<sup>(</sup>۱) الوجيز ار۲۲۷،مغنی الحتاج ۲ر۳۲۷\_

کرتاہے، لہذاوہ خوثی سے ساقط کرنے سے بھی ساقط نہ ہوگا<sup>(۱)</sup>۔

### فاسدمسا قات كاحكام:

سام - اگرمسا قات فاسد ہوجائے اور کمل شروع کرنے سے قبل اس کاعلم ہوجائے تو مالک یا عامل پر کچھ واجب کئے بغیر اس کو فنخ کرنا واجب ہوگا، اس لئے کہ وجوب، عقد صحیح کا اثر ہے، جو یہاں موجود نہیں ہے (۲)۔

لیکن اگر عمل شروع کرنے کے بعد فساد کاعلم ہوتو پیداوار اور عامل وما لک کوکیا ملے گااس کے عامل وما لک کوکیا ملے گااس کے بارے میں فقہاء کے درمیان درج ذیل اختلاف ہے:

الف- شافعیہ، حنابلہ اور حفیہ نے مطلقاً کہا ہے کہ فاسد مساقات میں عامل کے لئے اجرت واجب ہوگی اور مالک پھل کا مستحق ہوگا اور یہی امام مالک سے ایک روایت کا تقاضا ہے (۳)۔ ب- عامل کو کام کرنے پر مجبور نہیں کیا جائے گا اس لئے کہ مل پر مجبور کرنا عقد کی وجہ سے ہوتا ہے اور وہ صحیح نہیں ہے۔

ج- فاسد معاملہ میں جب تک عمل نہ پایا جائے اجرت مثل واجب نہیں ہوتی ہے۔

د- امام ابویوسف کے نزدیک اس میں اجرت مثل مقرر کردہ کے برابر واجب ہوگی اس سے زائد نہ ہوگی اور امام محمد کے نزدیک پوری واجب ہوگی۔

یہ اختلاف اس صورت میں ہوگا جب کہ عقد میں ان دونوں میں سے ہرایک کا حصہ متعین ہو، اگر عقد میں حصہ متعین نہ ہوتو پوری اجرت مثل واجب ہوگی اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے، کا سانی (۱) نے کہا:امام محمد کے قول کی دلیل:اجارہ میں اصل اجرت مثل کا واجب ہونا ہے، اس لئے کہ اجارہ عقد معاوضہ ہے اور معاوضات کی بنیاد بدلین میں مساوات پر ہوتی ہے۔ اور بیا جرت مثل کو واجب کرنے میں ہی ہوسکتا ہے، اس لئے کہ اس باب میں یہی ممکن مثل ہے، کیونکہ میں ہی ہوسکتا ہے، اس لئے کہ اس باب میں یہی ممکن مثل ہے، کیونکہ میں ہی ہوسکتا ہے، اس لئے کہ اس باب میں یہی ممکن مثل ہے، کیونکہ کی جہالت ہے، اور معقود کی جہالت، عقد کے صحیح ہونے سے مانع ہوتی ہے، اور معقود کی جہالت، عقد کے صحیح ہونے سے مانع ہوتی ہے، الہذا عقد کوضیح کرنے کے لئے بدل کو متعین کرنا واجب ہوگا ، الہذا اگر کسی شرط کے نہ پائے جانے کی وجہ سے عقد سے عقد سے عقد سے اس وجہ سے کی طرف رجوع کرنا واجب ہوگا اور وہ اجرت مثل واجب ہوگا ، الہذا اگر کسی اگر عقد میں بدل بالکل متعین ہی نہ ہوتو اجرت مثل واجب ہوگا ، چا ہے اس کی مقدار جو بھی ہو۔ اس کی مقدار جو بھی ہو۔

امام ابو یوسف کے قول کی دلیل: اصل تو وہی جوامام محمہ نے کہا،

یعنی منافع کی طرف سے اس کی قیمت کے بقدر بدل کے طور پر اجرت
مثل کا واجب ہونا، اس لئے ممکن حد تک وہی مثل ہے۔ لیکن اس کی
مقد ارمتعینہ اجرت سے متعین کی جائے گی، اس لئے کہ جس طرح
عقد معاوضہ میں بدل میں ممکن حد تک مما ثلث کا اعتبار کرنا واجب ہے
اسی طرح ممکن حد تک مقرر کرنے کا اعتبار کرنا بھی واجب ہوگا، اس
لئے کہ عاقل کے تصرف کا اعتبار کرنا ممکن حد تک واجب ہوگا، اس
طرح ممکن ہے کہ اجرت مثل کی مقدار مقرر کردہ سے متعین کی جائے
طرح ممکن ہے کہ اجرت مثل کی مقدار مقرر کردہ سے متعین کی جائے
کے دوئکہ مالک مقررہ سے زیادہ پر راضی نہ ہوگا اور مزدور اس سے کم پر

<sup>(</sup>۱) الشرح الكبيرمع المغني ٥٨٠/٥\_

ر) بدائع الصنائع ۱۸۲۸-۱۸۸، بدایة الجبتد ۱۸۲۳، القوانین الفقهٔ پیر ۱۸۲۳، القوانین الفقهٔ پیرس ۱۸۲۸، - کشاف القناع ۳ر ۵۴۴، مواهب الجلیل ۸۵۵۵، حاشیة الشرقاوی علی التحریر ۲۸۵۸۔

<sup>(</sup>۳) حاشية الشرقاوى على التحرير ۲ ر ۸۵، بداية الجبتهد ۲ ر۳ ۲۱ شاف القناع (۳ ) ماهمه، بدائع الصنائع ۲ ر ۱۸۳ – ۱۸۸

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲ ر ۱۸۸،۱۸۳ \_

راضی نہ ہوگا۔ لہذا اجرت مثل کی مقدار میں ، مقرر کردہ کا اعتبار کرنے میں دونوں پہلووں پڑل ہوجائے گا اور ممکن حد تک دونوں جانب کی رعایت ہوجائے گی لہذا بہی زیادہ بہتر ہوگا، اس کے برخلاف وہ صورت ہے جب کہ عقد میں بدل مقرر نہ ہو۔ اس لئے کہ اگر بدل سرے سے مقرر ہی نہ ہوتو مقرر کرنے کے اعتبار کرنے کی کوئی ضرورت ہی نہ ہوگی لہذا اجرت مثل کا اعتبار کرنا واجب ہوگا، یہی فرق ہے(ا)۔

مالکیہ نے شروع کرنے کے بعد فساد کی اطلاع ہونے کی صورت میں تفصیل کی ہے، ابن رشد نے امام مالک کی ایک روایت ذکر کرنے اور جمہور کا مذہب بیان کرنے کے بعد کہا(۲): ایک قول ہے یہ ہے کہاس کو مطلقاً مساقات مثل کی طرف پھیراجائے گا، یہ ابن ماجشون کا قول اور امام مالک سے ان کی روایت ہے، ابن القاسم نے بعض صورتوں کے بارے میں کہا: مساقات مثل کی طرف پھیرا جائے گا، اور بعض کے بارے میں کہا: اجارہ مثل کی طرف لوٹا یا جائے گا، اور بعض کے بارے میں کہا: اجارہ مثل کی طرف لوٹا یا جائے گا۔

# مسا قات كالشخ هوجانا:

مساقات، موت، مدت کے گزرجانے، استحقاق ظاہر ہونے، مالک کے تصرف کرنے اور فنخ کرنے سے فنخ ہوجا تا ہے۔ اس کا بیان درج ذیل ہے:

#### الف-موت:

۴ موت کی وجہ سے مساقات کے فنخ ہونے میں فقہاء کا

- (۱) بدائع الصنائع ۲ ر ۱۸۳ ـ
- (۲) بداية المجتبد ۳۲۲/۲،القوانين الفقهيه ۱۸۴،الشرح الكبيرمع حاضية الدسوقي مرح سرح ١٨٠ ، الشرح الكبيرمع حاضية الدسوقي ١٨٥ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨٨ ١٨

ختلافہے۔

چنانچہ حنفیہ نے کہا: موت کی وجہ سے مساقات باطل ہوجائے گی،اس لئے کہوہ اجارہ کے معنی میں ہے، لہذاا گرعمل شروع کرنے سے قبل موت آ جائے توعقد فنخ ہوجائے گا اوران دونوں میں سے کسی پر بھی دوسرے کے لئے پچھلا زم نہ ہوگا۔

اگر پھل کے پکنے کے بعد موت آئے تو عقد فنخ ہوجائے گااور عقد میں لگائی گئی شرط کے مطابق پھل دونوں کے درمیان تقسیم کیا جائے گا۔

اگرموت آجائے جبکہ ابھی پھل کچاہو، تو انھوں نے کہا: حکما عقد باقی رہے گا اگر چہ قیاس کے مطابق باطل ہوجائے گا، اور انھوں نے تین حالات میں فرق کیاہے:

پہلی حالت: زمین کا مالک مرجائے اور ابھی پھل نہ پک سکا ہو
ابھی گدرا ہو یا کچا ہوتو عامل کے لئے جائز ہوگا کہ پھل پکنے تک اس پر
قائم رہے، اگر چہور شاس کا انکار کریں، اس لئے کہ عقد کو فتح کرنے
میں اس کو نقصان پہنچا نا اور عقد کے ذریعہ وہ جس چیز کا مستحق ہے اس کو
باطل کرنا لازم آئے گا یعنی اس کو حق ہے کہ پھلوں کو پکنے تک درخت پر
چھوڑے رکھے اور جب عقد ختم ہوجائے گا تو پکنے سے قبل اس کو
توڑنے کا حکم دیا جائے گا اور اس صورت میں اس کو ضرر ہوگا اور جب
ضرر کو دور کرنے کے لئے اجارہ کو توڑ دینا جائز ہوگا، اور اس میں ور شدکو کوئی
ضرر نہیں ہوگا (۱)، اور اگر عامل ضرر کو برداشت کرنا چاہے، اور کچا یا
گدرا ہونے کی حالت میں پھل توڑنے پرراضی ہوجائے تو مالک کے
ور شہوتین امور کے درمیان اختیار ہوگا:

اول: شرط کے مطابق گدرا کو قشیم کرلیں۔

<sup>(</sup>۱) الاختيار ۳ر ۸۰، المبسوط ۲۳ / ۵۸، در رالحکام ۳ر ۱۹۳\_

دوم: اس دن کچا ہونے کی حالت میں عامل کے حصہ کی جو قیت ہواس کودیدیں اور پھل ان کا ہوجائے۔

سوم: قاضی کے حکم پراس پرخرج کریں پھرتمام اخراجات عامل سے وصول کرلیں،اس لئے کہ اس پرواجب ہے توبدل بھی اسی پر واجب ہے توبدل بھی اسی پر واجب ہوگا۔ نیز اس لئے کہ اس کو کوئی حق نہیں ہے کہ ان کو ضرر پہنچائے (۱)،اور بیاس لئے ہے کہ جب عامل عمل سے گریز کرے گا تو اس کواس پر مجبور نہیں کیا جاس گئے کہ سبب بطلان یعنی موت کے پائے جانے کے بعد عقد کو باقی رکھنا استحسان کے طور پر اس کی مطلائی اور خیرخواہی کے لئے ہے اور اس نے خود اپنی بھلائی چھوڑ دی ہے، لہذا ورثہ کومکن حد تک اپنے سے ضرر کو دور کرنے کے لئے تین امور کے درمیان ان کواختیار ہوگا (۲)۔

دوسری حالت: عامل مرجائے اور پھل اسی طرح گدرا ہو، تو
اس کا وارث اس کے قائم مقام ہوگا ،اگر چاہتے تو پھل پکنے تک عمل پر
برقر ارر ہے گا ، درختوں کے مالک کوخن نہ ہوگا کہ اس کوروک سکے ،اس
لئے کہ اس میں دونوں کی بھلائی ہے۔ اور اگر وارث عمل پر برقر ار
رہنے سے گریز کر ہے تواس کو عمل پر مجبور نہیں کیا جاسکے گالیکن درخت
کے مالک کودرج ذیل تین امور میں سے کسی ایک کا اختیار ہوگا:

اول: اگر چاہے تو شرط کے مطابق کچا کچل وارث کے ساتھ تقسیم کرلے۔

دوم: اگر چاہے تو کیچے پھل کی قیمت میں سے وارث کا حصہ اس کودیدے۔

سوم: اگر چاہے تو قاضی کی اجازت سے مناسب مقدار خرچ کرے اور عمل پر برقر ارر ہے، اوراس کے بعد تمام اخراجات وارث

سے وصول کر لے لیکن خرچ کردہ مقدار کسی بھی حال میں پھل میں اسے اس کے حصہ سے زیادہ نہ ہوگی (۱)۔

تیسری حالت: اگر دونوں مرجائیں تو عامل کے ورثہ کو بھی مذکورہ طریقہ پراختیار ہوگا اس لئے کہوہ عامل کے قائم مقام ہوں گے اور زمین کے مالک کے مرنے کے بعداس کواپنی زندگی میں بیاختیار حاصل تھا، تو اس کے مرنے کے بعداس کے ورثہ کو بھی اسی طرح حاصل رہے گا۔

ما لکیہ میں سے دردیر نے کہا: جب مساقات طاری ہونے والے افلاس سے فتح نہیں ہوتی ہے تواسی طرح موت سے بھی فتح نہ ہوگی اس لئے کہ موت افلاس کی طرح ہے، اور مساقات اجارہ کی طرح ہے جوکرا ہے پر لینے والوں کی موت سے فتح نہیں ہوتا ہے (۲)۔ شافعیہ کا مذہب ہے کہ مخصوص حالات میں موت کی وجہ سے مساقات فتح ہوجائے گی، انھوں نے مالک کی موت اور عامل کی موت کے درمیان فرق کیا ہے:

چنانچہ اگر مدت کے دوران درخت کا مالک مرجائے تو مساقات فنخ نہ ہوگی بلکہ عامل برقراررہے گااورا پنا حصہ لےگا(۳)۔
وارث اس سے متنتیٰ ہے، یعنی اگر مورث اس شخص سے مساقات کا عقد کرے جواس کا وارث ہوگا پھر مرجائے تو مساقات فنخ ہوجائے گی (۴)، اسی طرح اگر بطن اول، بطن ٹانی کے ساتھ عقد مساقات کرے اور مدت کے درمیان پہلامرجائے اور وقف، ترتیب کے ساتھ وقف ہوتو مناسب ہے کہ وہ فنخ ہوجائے جیسا کہ زرکشی نے

<sup>(</sup>۱) الاختيار ۱۸۰۸

<sup>(</sup>۲) تبیین الحقائق مع حاشیة الشلبی ۵۸ ۲۸۵-۲۸۵، المبسوط ۵۹/۲۳–۵۵۰، ابن عابدین ۵۷ ۱۸۳۔

<sup>(</sup>۱) دررالحکام ۳ر ۱۵،۵۱۳\_

<sup>(</sup>۲) الشرح الكبير ۳ر ۵۴۶،۲۸۳\_۵

<sup>(</sup>۴) مغنی الحتاج ۲را ۳۳۔

کہاہے اس لئے کہ وہ اپنے لئے ممل کرنے والا نہ ہوگا (۱)۔

اگر عامل مرجائے تو مساقات عین پریا ذمہ پر ہونے کے درمیان فرق ہوگا: اگر مساقات اس کے عین (کسی متعین چیز) پر ہوتو اس کی موت سے مساقات فنخ ہوجائے گی جیسا کہ عین اجیر کی موت سے اجارہ فنخ ہوجا تا ہے۔ ببکی وغیرہ نے اس میں بیقیدلگائی ہے کہ مل کے مکمل ہونے سے قبل مرجائے ورندا گرصرف خشک کرنا وغیرہ باقی ہو تو فنخ نہ ہوگا(۲)۔

اگر مساقات ذمہ پر ہوتو اس میں دواقوال ہیں: اول: فنخ ہوجائے گی اس لئے کہ وہ دوسرے کے قبضہ پرراضی نہ ہوگا۔ دوم: اور یہی صحیح ہے اور اسی پر حکم متفرع ہے: فنخ نہ ہوگی جیسے اجارہ، بلکہ دیکھا جائے گا:

الف-اگرتر کہ چھوڑ ہے تواس کا وارث عمل کو کممل کرے گا یعنی کام کرنے والے کو اجارہ پر رکھے گا، ورندا گرخود عمل کو کممل کرے یا کام مکمل کرنے والے کو اچنے مال سے اجرت پر رکھے تو اگر وہ مسا قات کے عمل سے واقف ہو، تو مالک پر واجب ہوگا کہ اس کو موقع دے اور شرط کے مطابق اس کا حصہ اس کو دے اور اگر وہ انکار کردے توجیح تول کے مطابق اس کو مجبوز نہیں کیا جائے گا۔

ب- اگرتر کہ نہ چھوڑ ہے تو میت پر قرض نہیں لیا جائے گا اور وارث کو قق ہوگا وہ خود یا اپنے مال کے ذریعیمل کو پورا کرے اور شرط کے مطابق اس کو حصہ دیا جائے۔

غزالی (۳) نے کہا: اگر وہ انکار کر دے اور اس کا تر کہ نہ ہواور گذشتہ عمل کی اجرت اس کوسپر دکر دے اور آئندہ کے لئے عقد کو فنخ کر دے تو اس پر کچھ واجب نہ ہوگا۔

حنابلہ کے زد یک امام احمد کے کلام کے ظاہر میں مساقات عقد جائز غیر لازم ہے ان دونوں میں سے ہر ایک کی موت سے فنخ ہوجائے گا جیسا کہ مضاربت میں ہے اور حکم اس میں ایساہی ہوگا جیسے ان میں سے کوئی ایک اس کو فنخ کردے۔

لیکن اس کے لازم ہونے کے قول کے مطابق اور بید حنابلہ کے نزدیک ظاہر کے خلاف ہے ان دونوں میں سے کسی ایک کی موت سے فنخ نہ ہوگی اور شافعیہ کے نزدیک ذکر کردہ تفصیل کے مطابق تھم جاری ہوگا، البتہ اگر عامل مرجائے اور کوئی ترکہ نہ چھوڑ ہے تو اس کے بارے میں انھوں نے کہا: اگر ترکہ نہ ہویا ترکہ سے اجرت پرلینا ناممکن ہوتو عمل کو پورا کرنے کے لئے عامل کے حصہ میں سے بقدر فرونت کردیا جائے گا اور عمل کرنے والے کو اجرت پرلیا جائے گا اور اگر عامل کے حصہ کوخودوہ یا اس کا وارث ایسے خص سے فرونت کردے جو عمل میں اس کے قائم مقام ہوتو جائز ہوگا کیونکہ وہ اس کی ملکیت ہے (۱)۔

### ب-مدت كا گذرجانا:

4 4 - اکثر مساقات کی مدت پوری ہوتی ہے اور پھل پک جاتا ہے، چنانچہ عقد ختم ہوجاتا ہے۔ اور پھل مذکورہ شرط کے مطابق تقسیم کرلیا جاتا ہے۔ جاتا ہے۔ کہ مدت پوری ہوجاتی ہے اور پھل جاتا ہے۔ کبھی ایسا ہوجاتا ہے کہ مدت پوری ہوجاتی ہے اور پھل کیارہ جاتا ہے۔ تو قیاس کا تقاضا ہے کہ عقد باطل ہوجائے جسیا کہ اس کا تقاضا ہے کہ عاقدین میں سے کسی ایک کی موت سے باطل ہوجائے ،کین استحسان کا تقاضا ہے کہ یہاں وہ حکماً باقی رہے جسیا کہ وہ موت کے سبب وہاں اس کے باقی رہنے کا متقاضی ہے اور بیدرج

<sup>(</sup>۱) مغنی الحتاج ۲را۳۳\_

<sup>(</sup>۲) القليو ني والمحلى ٣ر٧٦\_

<sup>(</sup>۳) الوجيزللغزاليار٢٢٩\_

<sup>(</sup>۱) كشاف القناع ۵۳۸/۲، نيز د يكھئے: الشرح الكبير مع المغنى لابن قدامه ۵۲۹٬۵۲۸/۵

ذیل احکام کےمطابق ضرر کو دور کرنے کے لئے ہے۔

الف- عامل کواختیار ہوگا کہ پکنے تک شرط کے مطابق عمل پر برقر ارر ہے یااس کوچھوڑ دے۔

ب- اگر وہ عمل پر برقر اررہے تو پھل کے پکنے تک اس کے حصہ کی اجرت اس پر واجب نہ ہوگی اس لئے کہ درخت کو کرایہ پرلینا جائز نہیں ہے اور یہ مزارعت کے برخلاف ہے کہ وہاں اس پراجرت واجب ہوتی ہے اس لئے کہ زمین کو کرایہ پرلینا جائز ہے (۱)۔

5- یہاں پوراعمل تہا عامل پر واجب ہوگا اس کئے کہ درخت کے مالک کے لئے اس پر اجرت واجب نہیں ہوتی ہے، یہ مزارعت کے برخلاف ہے کہ وہاں دونوں پر اپنے اپنے حصہ کی نسبت سے عمل واجب ہوتا ہے اس کئے کہ جب عامل پر پیداوار میں سے اس کے حصہ کے تناسب سے زمین کی اجرت واجب ہوگی تو مالک پر پیداوار میں سے اس کے حصہ کے تناسب سے عمل مثل واجب ہوگا کیونکہ عقد میں سے اس کے حصہ کے تناسب سے عمل مثل واجب ہوگا کیونکہ عقد کے ختم ہوجانے کی وجہ سے بھیتی دونوں کے درمیان مشترک مال ہوجائے گی وجہ سے بھیتی دونوں کے درمیان مشترک مال

اورا گرعامل عمل چھوڑ دیتواس کواس پرمجور نہیں کیا جاسکے گا،
لیکن مالک سے ضرر کو دور کرنے کے لئے کچی حالت میں پھل کوتوڑنا
ممکن نہیں ہے۔اس وقت اس کوان تین امور کے درمیان اختیار ہوگا
جن کا ذکر ابھی عاقدین میں سے کسی ایک کی موت کی وجہ سے
مما قات کے فنح ہوجانے کے احکام پر کلام کرتے وقت گذرا۔
شافعیہ کے زدیک اس معاملہ میں تفصیل ہے:

۔ اگر مدت پوری ہوجائے اورشگوفہ ظاہر نہ ہوتو عامل نے جو بھی عمل کیا ہے اس میں اس کو پچھنہیں ملے گا، مدت کے دوران اس کی

محنت ضائع ہوجائے گی، بشرطیکہ اس میں پھل نہ ہواس لئے کہ اس نے اس پر کام شروع کیا ہے۔

اگرمدت پوری ہوجائے اور درخت پرشگوفہ ہوتو بغوی اور رافعی کے نزدیک پکنے تک مگرانی کرنا مالک پر واجب ہوگا اور ابن ابی عصرون کے نزدیک دونوں پر واجب ہوگا اور اس کو باقی رکھنے کی وجہ سے عامل پر اجرت واجب نہ ہوگی۔

اس لئے کہ انھوں نے صراحت کی ہے کہ پھل کے ظاہر موجانے گا اور ظاہر موجانے گا اور ظاہر موجانے کا اور ظاہر موجانے کے اور ظاہر موجائے گا<sup>(1)</sup>۔

اگر مدت پوری ہونے سے قبل کھل پک جائیں تو باقی مدت میں اجرت کے بغیر کام کرناعامل پرواجب ہوگا<sup>(۲)</sup>۔

### ج-استحقاق:

۲ ۲ - جس درخت پرعقد مساقات ہوا گرکوئی اس کامستحق نکل آئے اور وہ مساقات کو فنخ ہوجائے گی اور اس صورت میں دیکھا جائے گا: اگر پھل کے ظاہر ہونے کے بعد استحقاق ہوتو عامل کو درخت کے مالک کی طرف سے اجرت مثل ملے گی، اور اگر پھل کے ظاہر ہونے سے بہلے ہوتو عامل کچھ نہیں یا سکے گا۔

یہ حفیہ کے نز دیک ہے، دوسرے تینوں مذاہب کے اصحاب نے جوتفصیل ذکر کی ہے اس کے مطابق اجرت مثل کی حد تک مقدار متفق علیہ ہے (۳)۔

ما لکیہ نے کہا: اگر باغ میں عقدما قات کے بعد کوئی اس کا

<sup>(</sup>۱) شرح المحلى على المنهاج وحاشية القلبو بي ۳۸/ ۲۸، مغنى المحتاج ۳۲۸/۳، روضة الطالبين ۲۵/۱۵\_

<sup>(</sup>۲) مغنی المحتاج ۳۲۸ / ۳۲۸ ، حاشه عمیرة علی نثرح المنهاج ۳۸ / ۲۸\_

<sup>(</sup>۱) الهدايه ۴ مرا۲ ،الاختيار ۳ مرا۸\_

<sup>(</sup>۲) دررالحکام ۳ر۵۱۵،المبسوط ۲۳ر۵۵،بدائع الصنائع ۲ر۱۸۵،۱۸۴\_

مستحق نکل آئے تو حقدار کواختیار ہوگا کہ مل کو باقی رکھے یا عقد کو فنخ کردے اس لئے کہ بیر حقیقت ظاہر ہوگئ کہ عقد کرنے والا ما لک نہیں ہے،اوراس وقت اس کواس کے مل کی اجرت دےگا(۱)۔

شافعیہ نے کہا: اگر عمل کے بعد، مساقات کرنے والے کے علاوہ کوئی دوسرا کھل کا حقد ارتکل آئے جیسے جس درخت پر مساقات ہواس کے شمن کی وصیت کردے یا درخت کا حقد ارتکل آئے تو مساقات کرنے والے پر عامل کے لئے اس کے عمل کی اجرت مثل مساقات کرنے والے پر عامل کے لئے اس کے عمل کی اجرت مثل واجب ہوگی اس لئے کہ اس نے فاسد عوض کے ذریعہ اس کے منافع کو ضائع کردیا ہے۔ لہذا اس کا بدل وصول کرے گا، بیاس صورت میں مفائع کردیا ہے۔ لہذا اس کا بدل وصول کرے گا، بیاس صورت میں ہوگا جبہ حال سے ناواقف ہوگر عمل کرے۔ اگر حال سے واقف ہوگا تو اس کو پھو تھی ہوگا جبکہ عمل سے قبل تو اس کو پھو تھی مل سے قبل استحقاق نکل آئے (۲)۔

حنابلہ نے کہا: اگر عمل کے بعد درخت کا حقد ارظام ہوتو درخت کا مال کے درخت اور اس کا پیل لے لے گا، اس لئے کہ وہ اس کا عین مال ہے اور عامل کے لئے نہ اس کے پیل میں کوئی حق ہوگا نہ درخت مال ہے اور عامل کے لئے نہ اس کے پیل میں کوئی حق ہوگا نہ درخت کے مالک پر اس کے لئے کوئی اجرت واجب ہوگی اس لئے کہ اس نے اس کو عمل کی اجازت نہیں دی ہے، البتہ غاصب پر عامل کے لئے اس کی اجرت مثل واجب ہوگی کیونکہ اس نے اس کو دھوکہ دیا ہے اور اس سے کا م لیا ہے۔

نیز انھوں نے کہا: اگر غاصب اور عامل پھل کوتقسیم کرلیں اور اس کو کھا جا ئیں اس کے بعداس کا کوئی حقدار نگل آئے تو مالک کوخق ہوگا کہان دونوں میں سے جس کو چاہے ضامن بنائے ، اگر غاصب سے ضمان لے گا تو اس کوخق ہوگا کہ پورے کا ضمان لے یا اس کے

حصہ کے بقدراس سے ضمان لے اس لئے کہ غاصب ہی عامل کے قبضہ کا سبب ہے، الہذااس پر پورے کا ضمان واجب ہوگا اور مالک کو حق ہوگا کہ عامل کے حصہ کے بقدراس سے ضمان لے، اس لئے کہ اس کے قبضہ میں تلف ہوا ہے، تو اگر مالک غاصب سے پورے کا ضمان لے تو وہ عامل سے اس کے حصہ کے بقدر وصول کرے گا اور عامل غاصب سے اجرت مثل وصول کرے گا، اس لئے کہ اس نے اس کو دھوکہ دیا ہے (۱)۔

### د-مالك كاتصرف كرنا:

2 ۲ - مالک کے تصرف سے مراد: مالک نے جس باغ پر مساقات کی ہے۔ اس کا اس کو مدت کے اندر فروخت کردینا یا ہبہ کردینا، یا رہن رکھ دینا یا وقف کردینا ہے۔

شافعیہ نے کہا: جس باغ پر مساقات ہواس کو مدت کے اندر فروخت کردینا، اجرت لی ہوئی شی کو فروخت کرنے کے مشابہ ہوگا کیکن فقاوی البغوی میں ہے: اگر مالک پھل نکلنے سے قبل اس کو فروخت کردیتو بھے پہلے صحیح نہ ہوگی اس لئے کہ اس کے پھلوں میں عامل کاحق ہے تو گو یا وہ بعض پھل کا استثناء کرلے گا اور اگر پھل نکلنے عامل کاحق ہے تو گو یا وہ بعض پھل کا استثناء کرلے گا اور اگر پھل نکلنے کے بعد ہوتو درختوں میں اور پھلوں میں سے مالک کے حصہ میں بیچ صحیح ہوگی اور توڑنے کی شرط لگانے کی ضرورت نہ ہوگی، اس لئے کہ وہ جڑکے ساتھ فروخت کئے گئے ہیں اور عامل خریدار کے ساتھ اسی طرح رہے گا جیسے وہ فروخت کنندہ کے ساتھ تھا۔

، اورا گرصرف پھل میں سے اپنا حصہ فروخت کردیتو ہے صبح نہ ہوگی اس لئے کہ توڑنے کی شرط لگانے کی ضرورت ہوگی اور یہ مشترک میں ممکن نہیں ہے۔

<sup>(</sup>۱) حاشية الدسوقى على الشرح الكبير ۳ / ۵۴۲\_

<sup>(</sup>۲) المنهاج مع مغنی الحتاج ۲ را ۳۳ ـ

<sup>(</sup>۱) المغنى لا بن قدامه ۵/۹۱۶، كشاف القناع ۱۳۹۳ ـ

نووی نے کہا: یہ بات جوبغوی نے کہی ہے بہتر ہے (۱)۔
طبری نے کہا: مجھے یونس نے ابن وہب کی طرف سے بتایا:
انھوں نے کہا: امام مالک سے اس شخص کے بارے میں دریافت کیا
گیاجوز مین خریدے حالانکہ اس کے مالک نے اس سے قبل چندسال
کے لئے کسی سے مساقات کی ہواور مساقات کرنے والا کہے: میں
اس کا زیادہ حقدار ہوں، اس کوئی نہیں ہے کہ مجھ کو نکالے، تو انھوں
نے کہا، اس کوئی نہ ہوگا کہ اس کوئکالے یہاں تک کہوہ اپنے ممل سے
فارغ ہوجائے الا یہ کہ دونوں راضی ہوجائیں (۲)۔

# ھ-ا قالەادر *عذر سے نسخ* كرنا:

۸ ۲ - چونکہ جمہور نقہاء کے نزدیک مساقات عقد لازم ہے جیسا کہ گذرا، اس لئے عاقدین میں سے کسی کو بید تن نہ ہوگا کہ تنہا اس کو فنخ کردے وہ صرف اسی طرح فنخ ہوگے جس طرح عقود لازمہ فنخ ہوتے ہیں، اور بید دوامور میں سے کسی ایک کے ذریعہ ہوگا:

امراول: فنخ وا قالہ پرصراحت کے ساتھ اتفاق ہوجائے۔اس میں کسی کااختلاف نہیں ہے۔

جن فقہاء کی رائے ہے جیسے ظاہر مذہب میں حنابلہ ہیں کہ مساقات غیر لازم عقد ہے وہ عاقدین میں سے ہرایک کوفنخ کرنے کی اجازت دیتے ہیں۔ اگر پھل کے ظاہر ہونے کے بعد ہوتو پھل دونوں کے درمیان شرط کے مطابق تقسیم ہوگا اور عمل کو کممل کرنا عامل پر واجب ہوگا اور اگر پھل ظاہر ہونے سے قبل فنخ ہوتو اگر خود عامل ہی فنخ کر ہے تو اس کو پچھ نہیں ملے گا، اس لئے کہ وہ اپناحق ساقط کرنے پر راضی ہوگیا ہے، اور اگر مالک فنخ کر ہے تو اس پر عامل کے لئے

اجرت مثل واجب ہوگی ،اس کئے کہاس نے اس کوا پناعمل مکمل کرنے سے روک دیا ہے (۱)۔

امر دوم: عُذر کی وجہ سے فنخ ہونا: اس میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے، اور اس سلسلہ میں دورائیں ہیں:

پہلی رائے: عاقدین میں سے کسی ایک کے ساتھ عذر پیش آجانے کی وجہ سے فنخ کرنا جائز ہوگا ،اس لئے کہ اگر عذر کے وقت عقد لازم رہے گاتو صاحب عذر کو ضرر لاحق ہوگا جس کا التزام اس نے عقد میں نہیں کیا ہے۔ بید حنف یہ کا مذہب ہے اور عذر کی وجہ سے فنخ کے اصل جواز میں مالکیان سے قریب ہیں۔

دوسری رائے:عذر کی وجہ سے ننخ کرنا جائز نہ ہوگا، یہ شافعیہ کے نزدیک ہے، یہ اس وجہ سے کہ عقد لازم ہے، اس پر دونوں کا اتفاق ہے،لہذادونوں کے اتفاق کے بغیر فنخ نہ ہوگا<sup>(۲)</sup>۔

(د کیھئے: اجارة فقره ر ۲۴-۲۵)۔

عذر کی وجہ سے فننج کی دوشمیں:

عاقدین کے تعلق سے عذر کی دوشمیں ہیں: مالک کاعذر، عامل کے اعذار۔

### اول: ما لك كاعذر:

9 مم - مالک کا ایک عذریہ ہے کہ اس پر قرض کا بوجھ بڑھ جائے اور دخت کئے بغیراس کو اداکرنے کی کوئی صورت نہ ہو۔ حنفیہ نے کہا: اگر عامل کو ضرر پہنچائے بغیر فنخ کرناممکن ہو مثلاً عامل کے کام شروع کرنے سے قبل یا کام کرنے اور پھل کے کینے کے بعد فنخ

<sup>(</sup>۱) مغنی الحتاج ۱/۲ ۳۳۱ الشرح الکبیرمع المغنی ۵/۵۲۲،۵۶۵ ،کشاف القناع ۱۳۷۷ - ۵۳۷

<sup>(</sup>۲) القلوبي ۱۹۰۳ (۲)

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۵ر ۱۶۷-۲۵۲ – ۲۵۵

<sup>(</sup>٢) اختلاف الفقها وللطبري ١٩٣٣ ـ

کرے تو قاضی پہلے اس کے قرض میں زمین فروخت کرے گا پھر عقد کو فنخ کرے گا مجھن عذر کے پیش آجانے سے مساقات فنخ نہیں ہوتی ہے۔

اس حالت میں مالک سے ضرر کودور کرنے کے لئے فنخ کو جائز قرار دینااس صورت میں ہوگا جبکہ اس کولائق ہونے والے ضرر کے بغیر عقد کو برقر ارر کھناممکن نہ ہو، لہذااس کو ضرر نہیں پہنچایا جائے گااس کو عذر کی وجہ سے اجارہ کے فنخ کرنے پرقیاس کیا گیاہے۔

اگرضرر کے بغیر فنخ کرناممکن نہ ہو، جیسا کہ اگر عامل کے ممل کے بعد، پھل پننے سے قبل ہوتو اس کوئی نہ ہوگا کہ عقد کو فنخ کرے یا درخت کوفر وخت کرے بلکہ پھل کے پکنے تک عقد کا حکم باقی رہے گا، پھراس وقت پھل میں سے اپنا حصہ فروخت کرے گا اور اپنے قرض میں درخت فروخت کرے گا، اور باقی ماندہ میں عقد کو فنخ کرے گا۔ اس لئے کہ شرکت دونوں کے درمیان پھل میں منعقد ہوتی ہے، اور اس کے پکنے کی حدمعلوم ہے، لہذا انتظار کرنے میں پورا فائدہ حاصل اس کے پکنے کی حدمعلوم ہے، لہذا انتظار کرنے میں پورا فائدہ حاصل موگا اور دونوں جانب سے ضرور دور ہوگا اور معاملہ کوتوڑنے میں عامل کا ضرر ہے، اس حثیت سے کہ اس پھل میں اس کا جو حصہ و تی ہے کہ اس کا ابطال ہے، اس ضرر کو دور کرنے کے لئے ہم نے کہا: ما لک کو درخت فروخت کرنے سے منع کیا جائے گا اور نکلے ہوئے پھل کے درخت فروخت کرنے سے منع کیا جائے گا اور نکلے ہوئے پھل کے درخت فروخت کرنے سے منع کیا جائے گا اور نکلے ہوئے پھل کے درخت کی دونوں کے درمیان عقد باقی رہے گا اور نکلے ہوئے پھل کے کیا تک دونوں کے درمیان عقد باقی رہے گا اور نکلے ہوئے کھا۔

مالکیہ کا مذہب ہے کہ اگر عمل سے قبل یا اس کے بعد عقد پر افلاس طاری ہوجائے تو مالک کے افلاس کی وجہ سے مساقات فنخ نہ ہوگی بلکہ اس شرط پر درخت فروخت کیا جائے گا کہ اس میں مساقات باقی رہے گی اگر چہ چند سال کے لئے مساقات ہوجسیا کہ مکان اس شرط پر فروخت کیا جاتا ہے کہ وہ کرایہ پر باقی رہے گا<sup>(۲)</sup>۔

دوم:عامل کے اعذار:

۵ - عامل کے اہم اعذار درج ذیل ہیں:
 الف - عامل کاعمل سے عاجز ہونا۔

اگر عامل، مرض یا بڑھا پا کی وجہ سے عمل سے عاجز ہوجائے تو اس کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

حفیہ نے کہا: اگر عامل بڑھاپا یا عمل سے کمزور کرنے والے مرض کے سبب عمل سے عاجز ہوجائے تو عقد کو فتح کرنا جائز ہوگا۔ یہ اس لئے کہ عقد کے تقاضا کے مطابق اس پر عمل کولازم قرار دینے میں اس کوزیادہ ضرر ہوگا جو عقد میں اس پر لازم نہیں ہے، اس طرح اس کو تمام نہیں دیا جائے گا کہ کسی کام کرنے والے کو اجرت پر رکھے، اس لئے کہ اس میں بھی اس کو ضرر لاحق ہوگا جس کا التزام اس نے عقد میں نہیں کیا ہے (۱)۔

ما لکید نے کہا: اگر عامل عاجز ہوجائے اور پھل کی فروختگی جائز ہوجائے اور پھل کی فروختگی جائز ہوگئ ہوتو ما لک کوحق نہ ہوگا کہ اس کے علاوہ کسی دوسرے سے مساقات کرے بلکہ اس کی ذمہ داری ہوگی کہ کسی کام کرنے والے واجرت اجرت پررکھے یا عامل پر واجب ہوگا کہ کسی کام کرنے والے واجرت پررکھے اور اگر اس کے چھنہ ہوتو پھل میں سے اس کے حصہ سے اجرت پر رکھا جائے گا(۲)۔

حنابلہ نے کہا: اگر عامل کمزور ہوجائے اور وہ امانت دار ہوتواس کے ساتھ ایک دوسر ہے قوی امانت دار عامل کو ملا دیا جائے گا۔ اس کا قبضہ نہیں ہٹایا جائے گا، اس لئے کے عمل اس پر واجب ہے اور اس کا قبضہ باقی رکھنے میں کوئی ضرر نہیں ہے۔

اگر بالکل عاجز ہوجائے تو اس پر کام کرنے والے کو اس کے

<sup>(</sup>۱) المبسوط ۱/۲۱۰، ۱۰، بدائع الصنائع ۲ ر ۱۸۳، اختیار ۱۸سر۸۱.

<sup>(</sup>٢) حاشية الدسوقي مع الشرح الكبير ٣٨٣ /٥ ،مواہب الجليل ٥٨ ٣٨٣ \_

<sup>(</sup>۱) المبسوط ۱۰۲/۲۳۰

<sup>(</sup>۲) بدایة الجتهد ۱۷۱/۲-

قائم مقام کردیا جائے گااور عقد فنخ نہیں کیا جائے گا،اس لئے کیمل کو کممل کرنا اس پر واجب ہے اور بیصورت اس کے مکمل کرنے کی ہے(ا)۔

شافعیہ کے نزدیک عقد مساقات پر مرض کے طاری ہونے،
اسی طرح بھاگ جانے، قید کئے جانے یا عمل سے گریز اختیار کرنے
کی وجہ سے فنخ کے جائز ہونے میں تفصیل ہے خواہ یہ سب عمل سے
فارغ ہونے سے قبل ہوں یااس کے شروع کرنے سے قبل ہوں۔

انھوں نے کہا: اگر کوئی دوسرااس کا کام تبرع کے طور پر کردے اگر چہتمرع کرنے والا مالک ہی ہوتو عامل کاحق باقی رہے گا۔ اس لئے کہان دونوں میں سے کوئی دوسرے پر واجب میں سے جو پچھ خرچ کرے گاوہ اس میں تبرع کرنے والاسمجھا جائے گا۔

لیکن اگر تبرع کرنے والا اجنبی ہوتو ما لک کوعقد فنخ کرنے کا حق ہوگا اس لئے کہ ہوسکتا ہے کہ وہ اپنی ملکیت میں دوسرے کے داخل ہونے پرراضی نہ ہو۔

اگرکوئی دوسراتبرع نہ کرے اور وہ معاملہ کوحاکم کے پاس پیش کرسکتا ہوتو اس کے پاس پیش کرسکتا ہوتو اس کے پاس پیش کرے گا چھراس عامل کے پاس مال ہو اور مساقات اس کے ذمہ میں ہوتو حاکم اس کی طرف سے کام مکمل کرنے والے کواجرت پررکھے گا ور نہ اگر مساقات عامل کے عین پر ہوتو اس کی طرف سے اجرت پر نہیں رکھے گا اس لئے کہ اس حالت ہوتو اس کی طرف سے اجرت پر نہیں رکھے گا اس لئے کہ اس حالت میں مالک کواختیار ہوگا کہ فنخ کردے یا باقی رکھے۔

اگر عامل کے پاس مال نہ ہو، اور پھل ظاہر ہو چکا ہوتو پھل کے عوض اجرت پرر کھے گا ور نہ اگرا سے عامل کو اجرت پرر کھناممکن ہو پھل کے خطاہر ہونے تک جواد صار اجرت پر کام کر سکے تو ایسا کرے اور اگر یہ بھی ممکن نہ ہوتو حاکم اس کے لئے مالک سے یاکسی دوسرے سے یہ بھی ممکن نہ ہوتو حاکم اس کے لئے مالک سے یاکسی دوسرے سے

قرض لے گااور پھل میں سے اس کے حصہ سے ادا کرے گایا مالک ہی کوخرچ کرنے کی اجازت دیدے گا۔ لیکن اس کے بعد جو پچھخرچ کرے گااس سے وصول کرے گا۔

البتة اگر ما لک حاکم کے پاس معاملہ پیش نہ کرسکتا ہو یا وہاں کوئی حاکم ہی نہ ہو یا حاکم اس کی درخواست نامنظور کردے یا اپنادعوئی عامل کی بیاری یا اس کا بھا گنا وغیرہ ثابت کرنے سے عاجز ہوتو ما لک اگر اس پرخرج کرے یا کام کرے اور اپنے اخراجات یا کام کی اجرت اس سے وصول کرنا چاہتے واس پر واجب ہوگا ، اپنے اخراجات یا ممل اس سے وصول کرنا چاہتے واس پر واجب ہوگا کہ گواہ بنانے میں وصول کرنے کی صراحت کردے، اور اگر اس طرح گواہ بنانے گا تو اس کو وصول کرنے کاحق نہ ہوگا، اس کے کئے گواہ بنانا ممکن نہ ہوتو اس کو وصول کرنے کاحق نہ ہوگا، اس کئے کہ بیہ اس کے مطابق اس کو وصول کرنے کاحق نہ ہوگا، اس کئے کہ بیہ بہت ہی نادر عذر ہے، لیکن اگر وہ چاہتے تو اس کو فنخ کرنے کاحق ہوگا()۔

ب- عامل کا سفر کرنا، اس لئے کہ اپنے مقروض سے مطالبہ کرنے کے لئے یا جج کے لئے کبھی اس کوسفر کی ضرورت ہوسکتی ہے۔
ح- اپنے پیشہ کو ترک کر دینا، اس لئے کہ بعض پیشے جن سے ضرورت پوری نہ ہوسکے ان کو چھوڑ کر دوسرا پیشہ اختیار کرنا پڑتا ہے، حالانکہ کمل سے کوئی مانع موجود نہ ہو۔

اسی کے ساتھ حفیہ کے نزدیک ان نتیوں امورمرض، سفر اور پیشہ کو ترک کرنے کے سبب فنخ کرنے کے بارے میں دوروایات بیں، ہدایہ اور اس کے حاشیہ عنامیہ میں ہے کہ بید دونوں روایات عمل ترک کرنے کے بارے میں ہیں، البتہ انھوں نے ان دونوں میں

<sup>(</sup>۱) المغنى مع الشرح الكبير ٥٧ م ٥٧٥ – ٥٧٥ ـ

<sup>(</sup>۱) شرح المحلى على المنهاج وحاشية القليو بي وعميرة ٣٦٦، حاشيه الشرقاوى على شرح التحرير ٢٢٨، ما الوجيز ار ٢٢٨، ٢٢٩، فتح الوہاب وحاشية البجيرى ١٣٠٨، منى المحتاج ٢٢٨، ٢٠٠٠

تطبیق کوشیح قرار دیتے ہوئے کہا: اگر عامل پرخود عمل کرنے کی شرط لگائی جائے تو اس عذر سے فنخ کرنا مباح ہوگا، اس طرح اگراس کو مطلق رکھا جائے تو اس عذر کی وجہ سے فنخ کرنا مباح نہ ہوگا، اس لئے کہاس کوشق ہوگا کہام میں کسی دوسر کے واپنی جگہ مقرر کر دے۔

کہاس کوشق ہوگا کہ کام میں کسی دوسر کے واپنی جگہ مقرر کر دے۔

حنفیہ کے نزدیک فنخ کے طریقہ میں بھی دوروایات ہیں: جامع صغیر کی روایت میں ہے: فنخ کے لئے قضاء شرط نہ ہوگی، چنا نچہ عذر والا تنہا اس کو فنخ کر سکے گا، اور زیادات کی روایت میں ہے: قضاء یا باہمی رضا مندی شرط ہوگی (۱)۔

د- اگرظاہر ہوجائے کہ عامل چور ہے، اور درخت یا پھل کے بارے میں اس سے اندیشہ ہوتو مالک کو عقد فنخ کردینے کا حق ہوگا(۲)، پرحنفیہ کے نزدیک ہے۔

حنابلہ کا مذہب ہے کہ اگر بینہ، اقرار یا عامل کی طرف سے مالک کی طرف اللہ کی طرف الوٹائی گئی قتم کے ذریعہ عامل کی خیانت ثابت ہوجائے تو ممل سے ممل ہونے تک اس کے ساتھ ایک تگراں کو مقرر کردیا جائے گا اور تگراں کی اجرت عامل پر ہوگی، اور اگر تگراں کے ذریعہ اس کی حفاظت ممکن نہ ہوتو عامل کے مال سے ایک مزدور کام پورا کرنے کے حفاظت ممکن نہ ہوتو عامل کے مال سے ایک مزدور کام پورا کرنے کے لئے اجرت پر رکھا جائے گا اور تگراں کی اجرت بھی عامل پر ہی واجب ہوگی (۳)۔

شافعیہ نے کہا: اگر مساقات میں عامل کے اقرار، بینہ یالوٹائی ہوئی قتم کے ذریعہ اس کی خیانت ثابت ہوجائے توعمل پورا ہونے تک اس کے ساتھ ایک نگراں کو مقرر کردیا جائے گا اور اس کا قبضہ برقرار رہے گااس لئے کے عمل اس پر واجب حق ہے۔ اور اس طریقہ

سے اس کو وصول پاناممکن ہے، تو دونوں حقوق کی رعایت کرتے ہوئے بیطریقہ اختیار کرنامتعین ہوگا اور نگرال کی اجرت اس پر واجب ہوگی۔ ہاں اگرخیانت ثابت نہ ہولیکن ما لک کواس میں شبہ ہوتو اس کے ساتھ نگرال مقرر کیا جائے گا اوراس وقت اس کی اجرت ما لک برہوگی، اورا گر نگرال کے ذریعہ اس کی حفاظت نہ ہو سکے تو اس کا قبضہ بالکل ختم کردیا جائے گا اور کا مکمل کرنے کے لئے عامل کے مال سے بالکل ختم کردیا جائے گا اور کا مکمل کرنے کے لئے عامل کے مال سے کسی کو اجرت پر رکھا جائے گا، اس لئے کہ اس پر جو کمل واجب ہے اس کو اس سے وصول پاناممکن نہ رہا، اور اسی طریقہ سے اس پر قدرت ہو سکتی ہے، ہاں اگر مساقات اس کی ذات پر ہوتو جیسا کہ اذر دی نے کہا ہے ظاہر ہے کہ اس کی طرف سے اجرت پر نہیں رکھا جائے گا بلکہ کہا ہے ظاہر ہے کہ اس کی طرف سے اجرت پر نہیں رکھا جائے گا بلکہ ما لک کو اختیار ہوگا (۱)۔

ما لکیدکا مذہب ہے کہ کوئی دوسرااس کے قائم مقام نہ ہوگا اور نہ عقد فنخ ہوگا صرف اس سے حفاظت واجب ہوگی اور اگر حفاظت ممکن نہ ہوتو حاکم اس کے برخلاف کسی دوسرے عامل سے مساقات کرے گا۔

پھراگردوسرے عامل سے جس جزء پراتفاق ہووہ پہلے سے کم یا زیادہ ہوتواضا فہاس کا ہوگااور کمی کی ذمہداری اس پر ہوگی<sup>(۲)</sup>۔

# ان حالات میں فنخ کے احکام:

10- اگریے موارض، درخت پر پھل پیدا ہونے سے قبل پیش آئیں تو عقد ٹوٹ جائے گا اور عامل کو پچھٹہیں ملے گا اگر چیاس نے درخت کی سینچائی، اس کی تکرانی اور حفاظت کی ہو، اس لئے کہ مساقات پیداوار میں شرکت ہے اور ابھی کچھ پیدانہیں ہوا ہے جس کی وجہ سے دونوں میں شرکت ہے اور ابھی کچھ پیدانہیں ہوا ہے جس کی وجہ سے دونوں

<sup>(</sup>۱) مغنی الحتاج ۲را ۳۳\_

<sup>(</sup>۲) بداية الجبهد ۲۱/۲ ۱۳۴شرح الكبيرمع حاشية الدسوقي ۱۹۸۳ – ۵۸۹

<sup>(</sup>۱) الهداميه وشروحات ۴۹/۸ محاشيه ابن عابدين ۱۸۵/۵مام على تبيين الحقائق ۲۸۲/۵-

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۲ ر ۱۸۸، المبسوط ۲۳ را ۱۰ \_

<sup>(</sup>٣) الشرح الكبيرم لمغني ٥ ر ٥٤٣ - ٥٤٣، كشاف القناع ٣ را ٥٣ ـ

کے درمیان کسی چیز میں شرکت ہوسکے، کاسانی نے کہا: کہا گیا ہے یہ تھم قضاء میں ہے، اگر چید یانت میں عامل کوراضی کرناوا جب ہوگا۔ اورا گر درخت پر پھول لگ جائے یا پھل لگ جائے لیکن ابھی تک یکانہ ہوتو تھم درج ذیل ہوگا:

الف-عقد میں لگائی گئی شرط کے مطابق، پھل کے مکمل پکنے تک پیداوار دونوں کے درمیان باقی رہےگی۔

ب- باقی ماندہ میں، درخت میں کام کرنا دونوں پر واجب ہوگا اس کئے کہ بیمشترک مال میں کام ہے جس میں کسی ایک فریق پر کام کی شرط نہیں لگائی گئی ہے۔ لہذا بیکام دونوں پر واجب ہوگا۔

ج-عامل پرواجب ہوگا کہ وہ مالک کو درخت کی نصف اجرت مثل اداکرے، اس لئے کہ فنخ کی وجہ سے عقد ختم ہو چکا ہے اور پھل کی موجودہ حالت میں اس کو توڑنے میں عامل کو ضرر ہوگا اور بلاا جرت اس کو باقی رکھنے میں زمین کے مالک کو ضرر ہوگا، لہذا اجرت مثل کے عوض چھوڑنے میں دونوں جانب کی رعایت ہوجائے گی۔

د- اس حالت میں عامل کے حق کی رعایت کرتے ہوئے درخت کوفروخت کرنا جائز نہ ہوگا الابیہ کہ وہ اس کی اجازت دیدے اورا بناحق ساقط کردے (۱)۔

مالکیہ مساقات والے درخت کی بیج کو جائز قرار دیتے ہیں اگر چہ چندسالوں کے لئے مساقات ہوجسیا کہ کرابیہ پردیئے گئے گھر کوفروخت کرنا جائز ہے<sup>(۲)</sup>۔

ھ-اگرز مین یا درخت پرکسی کاحق نکل آئے تو پھل حقدار کا ہوگا اس لئے کہ وہ درخت کے تابع ہے ،اور جس شخص نے درخت کو مساقات کے طور پر عامل کودیا ہے، عامل اس سے اپنے کام کی اجرت

مثل وصول کرے گا، اس لئے کہ مساقات میں عقد شرکت فاسد ہوجائے گا،لہذا پھل میں اس کا حق ساقط ہوجائے گا اور عقد فاسد میں اس کاعمل وصول شدہ باقی رہے گا اس لئے اجرت مثل کا حقد ارہوگا۔ اگر بیعوارض پھل کے پہنے کے بعد پیش آئیں تو پھل شرط کے مطابق دونوں میں تقسیم ہوگا (۱)۔

## مساقات ميں ہلاكت وغيره كاحكم:

۵۲ – اگر پوراباغ ہلاک ہوجائے تواس میں مساقات فنخ ہوجائے گ، یہ شافعیہ کے نزدیک اصح کے بالمقابل قول ہے جسیا کہ نووی نے ذکر کیا ہے۔ چنانچہ انھوں نے لکھا ہے کہ بغوی نے کہا: اگر کسی آفت کی وجہ سے تمام پھل تلف ہوجائیں توعقد فنخ ہوجائے گا۔

نووی نے کہا: متولی نے نقل کیا ہے: اگر درختوں پر سرے سے
پھل ہی نہ گے یا کسی آفت کی وجہ سے تمام پھل تلف ہوجا کیں یا
غصب کر لئے جا کیں توعمل کو کممل کرنا عامل پر واجب ہوگا اگر چہال
سے اس کو ضرر پہنچ جیسا کہ مضاربت کے عامل کو پابند کیا جائے گا کہ
وہ تمام سامان کو نقد کی صورت میں کر دے اگر چہنقصان ظاہر ہواوراس
کو مشقت کے علاوہ پچھ حاصل نہ ہو۔ یہ اس سے اصح ہے جس کو بغوی
نے لکھا ہے: اگر کسی آفت کی وجہ سے تمام پھل تلف ہوجا کیں توعقد
فنخ ہوجائے گا الا یہ کہ مراد عمل کے پورا ہونے اور پھل کے ممل ہونے
کے بعد ہو (۲)۔

اگر کچھ پھل ہلاک ہوجائے تو اس کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہےاور کچھ تفصیل ہے جس کو مالکیہ وشا فعیہ نے ذکر کیا ہے۔ ابن عبدالبرنے کہا: اگر باغ کا کچھ حصہ ہلاک ہوجائے تواس

<sup>(</sup>۱) المبسوط ۲۲/۵۸،۵۷، بدائع الصنائع ۲۱/۱۸۳، درر الحكام وحاشية الشونيلالي ۲۷/۲۳\_

<sup>(</sup>۲) الشرح الكبيرللدردير ۱۳۸۳ ۵۴ـ

<sup>(</sup>۱) المبسوط ۲۳ / ۵۵، ۵۸، بدائع الصنائع ۲/ ۱۸۴، ودرر الحكام وحاشية الشرنبلالي ۲/ ۳۲۷\_

<sup>(</sup>٢) روضة الطالبين ٥ ر ١٦٣ \_

میں سے جو ہلاک ہوجائے وہ اس سے ساقط ہوجائے گا بشرطیکہ اس سے پھل کی امید نہ ہو، اور جس درخت سے کھجور توڑلیا جائے اس کی سینچائی اس پر لازم نہ ہوگی اور جس کا پھل نہ توڑا گیا ہو، پھل توڑنے تک اس کی سینچائی اس پر لازم ہوگی اگر چہدوسرے کا پھل اس سے قبل تک اس کی سینچائی اس پر لازم ہوگی اگر چہدوسرے کا پھل اس سے قبل توڑلیا جائے۔

اگرایک تہائی یااس سے زیادہ ہلاک ہوجائے تواس کے بارے میں امام مالک سے دو روایات ہیں: اول: عامل کو اختیار ہوگا کہ مساقات کوفنخ کرد ہے یااس کو باقی رکھے، دوم: مساقات دونوں کے لئے لازم ہوگی البتہ اگر آفت کھجوریا درخت کے متعین حصہ پر آئے تو صرف اس میں مساقات فنخ ہوگی اس کے علاوہ میں نہیں۔

اگرآفت باغ کے تہائی سے کم کوہلاک کرے تومسا قات سیج اور لازم ہوگی۔

اگر کنوال ویران ہوجائے تو مساقات فنخ ہوجائے گی،البتہ اگر عامل چاہے کہ کنوال کی اصلاح میں اپنے مال سے خرچ کرے اور مساقات پر برقر اررہے اور باغ کا مالک پھل میں سے اخراجات کے بقدر گروی رکھ لے تواس کو یہ ق ہوگا (۱)۔

نووی نے کہا: اگر پچھ کھل ہلاک ہوجائے تو عامل کو اختیار ہوگا کہ عقد کو فنخ کردے، اس صورت میں اس کو پچھ نہ ملے گا یا عقد کو باقی رکھے، کام پورا کرے اور اپنا حصہ لے لے (۲)۔

# مساكنه

#### تعریف:

ا - مساكنة (لغت ميس) مفاعلة كوزن پر به (۱) ، ساكنه سه ماخوذ به - يعنى ايك گهر ميس اس كه ساته ر به نا، كها جاتا به دساكنوا في الدار " يعنى وه لوگ ايك ساته گهر ميس ر به (۲) -

اصطلاح میں: نووی نے امام شافعی سے ان کا یہ قول نقل کیا ہے: مساکنہ: دونوں کا ایک گھر میں یا ایسے دو گھروں میں رہنا جن دونوں کا ایک گھر میں یا ایسے دو گھروں میں رہنا جن دونوں کا صحن اور داخل ہونے کا راستہ ایک ہو، شخ ابو حامد نے کہا: حجرة سے مراد حجن ہے (")۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-أقامه:

۲- اقامه لغت میں أقام كا مصدر ہے اور جگه كا نام مقام ہے (ميم كضمه كے ساتھ) أقام بالموضع إقامة اس كوطن بنانا، اسم فاعل مقيم ہے (۴)\_

اصطلاح میں اقامہ درج ذیل معانی پر بولا جاتا ہے: ا-کسی جگہ قیام کرنا۔

<sup>(</sup>۱) المبسوط للسرخسي ۳۰ ۲۳۲۔

<sup>(</sup>۲) المعجم الوسيط ماده "سكن" ـ

<sup>(</sup>٤) المصباح المنير ، المعجم الوسيط ماده" قوم"،

<sup>(</sup>۱) الكافئ ٢/١٠٩ (١

<sup>(</sup>۲) روضة الطالبين ۵ر ۱۶۳ ـ

۲-ایسے الفاظ کے ذریعہ نماز کے شروع کرنے کی خبر دیناجس کوشارع نے مقرر کیاہے <sup>(۱)</sup>۔

ا قامہ اور مساکنہ میں فرق جیسا کہ ابن عابدین نے کہا: یہ ہے کہ اقامہ میں اگر مدت کی قید ہوتو اس کے مفہوم میں طویل ہونا داخل ہوگا اور اس میں پوری مذکورہ مدت کی قید ہوگی اور مساکنہ اس کے برخلاف ہے کہ اس کے تحقق ہونے میں طویل ہونا مطلقاً لازم نہ ہوگا اس کئے کہ وہ قلیل وکثیر دونوں پر صادق آتا ہے۔ لہٰذا اس کے لئے مدت کی قید نہ ہوگی (۲)۔

#### ب-مجالسه:

سا- مجالسہ جالسہ سے ماخوذ ہے، اس کے ساتھ بیٹھنا، اسم صفت مجالس اور جلیس ہے، تبحالسو ایک دوسرے کے ساتھ بیٹھنا (۳)۔
مساکنہ اور مجالسہ میں ربط جیسا کہ ابن عابدین نے لکھا ہے بیہ کے مساکنہ اور مجالسہ من وجہ مشترک ہے اور من وجہ ایک دوسرے سے حدا ہے۔

اول: وقت دونوں کے لئے ظرف ہے معیار نہیں ہے، اس لئے کہ ان دونوں میں سے ہرایک کسی وقت کے ساتھ متعین نہیں ہے، کیونکہ بیتمام اوقات میں صحیح ہیں اگر چیوفت کم ہو۔

دوم: مساکنہ برقر ارر ہنے اور ہمیشہ رہنے کے ذریعہ ہوتا ہے اور یہ اہل وعیال اور سامان کے ذریعہ ہوتا ہے (۴) مجالسہ اس کے برخلاف ہے کہ وہ اس کے بغیر بھی پایاجا تاہے۔

# اجمالي حكم:

مساكنه متعلق كجها حكام بين جن مين سي بعض يه بين:

الف- عدت کے دوران ، عدت گزار نے والی عورت کا ساتھ رہنا:

سم - معتدہ کے ساتھ طلاق دینے والے کی رہائش کے بارے میں فقہاء کے چند مختلف اقوال ہیں:

مالکیداور شافعید کی رائے ہے کہ طلاق دینے والے مرد کے لئے معتدہ کے ساتھ رہائش اختیار کرنا جائز نہ ہوگا، اس سلسلہ میں انھوں نے طلاق رجعی وبائن کے درمیان کوئی فرق نہیں کیا ہے (۱)۔

حنفیہ کے نزدیک: اگر عدت گذار نا شوہر کے گھر میں رہتے ہوئے واجب ہو اور طلاق دینے والا پابند شرع ہوتو ایک گھر میں دونوں کی رہائش اختیار کرنے میں کوئی حرج نہ ہوگا(۲)۔

حنابلہ کا مذہب ہے کہ طلاق دینے والے کے لئے مطلقہ رجعیہ کے ساتھ رہائش اختیار کرنا تو جائز ہوگا بائنہ کے ساتھ جائز نہ ہوگا(۳)۔

اس کی تفصیل اصطلاح (سکنی فقرہ ۱۶) میں دیکھی جائے۔

# ب-مساكنه برقتم كهانا:

۵ – اگرفتم کھانے والا کہے: خدا کی فتم میں فلاں کے ساتھ رہائش
 اختیار نہیں کروں گا تو اس میں یا تو کسی جگہ کی قید ہوگی مثلاً اس کو گھری
 میں یااس گھر میں اس کے ساتھ رہائش اختیار نہیں کروں گا۔

<sup>(</sup>۱) الخرشي ۱۹٬۸۵۸ طبع دارصادر، روضة الطالبين ۱۹،۸۱۸، ۱۹، ۱۹، القليو بي مرحده-

<sup>(</sup>۲) ابن عابدين ۲/۱۲۲، ۲۲۲، تيبين الحقائق ۳/۷ سطيع دارالمعرفه ـ

<sup>(</sup>س) المغني ۸ر • ۵۳ ، كشاف القناع ۵ر ۳۳م\_

<sup>(</sup>۱) قواعدالفقه للبركتي،القليو بي ۳۰۰ سـ

<sup>(</sup>۲) ماشیهابن عابدین ۳ر۷۸،۲۰۹ ـ

<sup>(</sup>۳) المعجم الوسيط

<sup>(</sup>۴) ابن عابدین ۳/۸۷\_

يااس ميں كوئى قيد نەہوگى۔

تو پہلی حالت میں: یعنی نفظوں میں کسی جگہ کی قید ہو: فقہاء کا مذہب ہے کہ اگرفتم کے وقت دونوں اس میں موجود ہوں، پھرفتم کھانے والا یاجس کے خلاف فتم کھائی گئی ہے یا دونوں ایک ساتھاس جگہ سے جہال دونوں رہائش پذیر ہوں اس طرح منتقل ہوجا ئیں کہ عرف میں ساتھ رہنا نہ کہا جائے تو حانث نہ ہوگا، اس لئے کہ ایک ساتھ رہائش اختیار کرناختم ہوگیا۔

اگر بلاعذردودنوں اس میں رکے رہیں تو جائث ہوجائے گا۔
اسی طرح اگر قتم کھانے والا یا جس کے خلاف قتم کھائی گئی ہے
قتم کے فوراً بعدد بوار وغیرہ کی تغییر شروع کردے اس طرح کہ ہر مکان
کے لئے فائدہ اٹھانے کی چیز اور داخل ہونے کاراستہ الگ ہوجائے تو
جہور مالکیہ کے نزدیک قتم کھانے والا جائث نہ ہوگا، یہی شافعیہ کے
نزدیک ایک قول ہے جس کو بغوی نے رائح قرار دیا ہے، بیان کے
نزدیک اصح کے خلاف ہے، اس لئے کہ وہ ساتھ رہائش کوختم کرنے
میں مشغول ہوگیا ہے، امام مالک نے دیوارکو مکروہ قرار دیا ہے۔

اس میں حانث نہ ہونے میں دیوار کے کافی ہونے کے لئے مالکیہ نے ایک دوسری قید کا اضافہ کیا ہے وہ بیر کوشم، اہل وعیال میں ہونے والے جھڑے کی وجہ سے ہو۔ اگر اس کے پڑوس کو نالپند کرنے کی وجہ سے ہوتونتقل ہوناضروری ہوگا۔

ابن الماجشون نے کہا: اگر دیوار تھجور کی ٹہنی کی ہوتواس کا اعتبار نہیں کیاجائے گا۔

حفیہ اور حنابلہ کا مذہب ہے اور یہی شافعیہ کے نزدیک اصح ہے کہوہ حانث ہوجائے گااس لئے کہ بلاضرورت تعمیر کے مکمل ہونے تک ساتھ رہائش پائی جائے گی۔ نیز اس لئے کہوہ دونوں، دیوار کی تغمیر میں مشغول ہوکر دونوں گھروں کے ایک دوسرے سے الگ

ہونے سے قبل ساتھ رہائش اختیار کریں گے۔اس کے برخلاف اگر ان دونوں میں سے کوئی ایک فوراً نکل جائے اور دیوار تغییر کرے پھر لوٹ آئے توقیم کھانے والا جانث نہ ہوگا (۱)۔

دوسری حالت: لفظوں میں کسی جگہ کی قید نہ ہو، کسی غیر معین گھر کا ذکر کرے اور باقی مسئلہ اپنی حالت پر ہوتو حنفیہ و ما لکیہ کے نز دیک جانث نہ ہوگا (۲)۔

شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ اگر گھر کی کسی خاص جگہ کی نیت کر ہے تو ان کے نزدیک رائج مذہب جس کو جمہور نے قطعی کہا ہے میہ ہے کہ قسم اس کی نیت پر مجمول ہوگی۔اگر کسی خاص جگہ کی نیت نہ کر بے بلکہ رہائش کو مطلق رکھے تو مذہب میں مشہور قول کے مطابق کسی بھی جگہ کے ساتھ رہائش اختیار کرنے کی وجہ سے حانث ہوجائے گا (۳)۔

<sup>(</sup>۱) حاشيه ابن عابدين ۳/۸۷،۹۷ طبع بولاق، تنقيح الفتاوي الحامديه ا/۴۲ طبع دارالمعرف، جوامر الإكليل ا/۲۳۸،۲۳۷، حاشية الدسوقی ۱/۹۷۲، روضة الطالبين ۱۱/۱۳،۳۲، سس، أسنى المطالب ۴/۳۵۳، المغنى ۲۹۹۸، د ۲۷۸، كشاف القناع ۲۲۸/۲۲.

<sup>(</sup>۲) حاشيه ابن عابدين ۷۸/۳ تنقيح الفتاوي الحامديه ار۳۲، جواهرالإ كليل ۱/۲۳۸،۲۳۷

ساتھ سخت بخیل ہونا، کہا جاتا ہے: تشاحوا فی الأمر وعلیہ:
بعض کا بعض کے ساتھ بخل کرنا اور فوت ہونے کے اندیشہ سے جلدی
کرنا، کہا جاتا ہے: هما یتشاحان علی أمر: باہم جھڑا کرنا،
دونوں میں سے کوئی اس کوچھوڑنا نہ چاہے (۱)۔
دونوں میں تضاد کا تعلق ہے۔

# مسامحه

#### تعريف:

ا - مسامحہ لغت میں: معاملہ میں نرمی برتنا، مطلوب میں موافقت کرنا اور غلطی سے درگذر کرنا ہے، بیلفظ سمح سے ماخوذ ہے جس کا معنی بخشش کرنا ہے، کہا جاتا ہے: سمح الرجل سماحة و سموحة: بخشش کرنا، تسامح القوم تسامحا و مسامحة: معاملہ میں نرمی برتنا، بغیر کسی منا قشاور جھاڑا کے لینا۔

اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے<sup>(۱)</sup>۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-مشاجرة:

۲ - مثاجرہ کامعنی آپس میں جھگڑا کرنا ہے، کہا جاتا ہے: تشاجر القوم مشاجرة: باہم جھگڑا کرنا، اشتجر القوم: لوگ باہم جھگڑ گئے (۲)\_

دونوں میں تضاد کا تعلق ہے۔

#### ب-مشاحه:

٣- مشاحد نعت ميں: شح الرجل: سے ماخوذ ہے، حرص كے

(٢) المصباح المنير -

## شرعی حکم:

٧ - علماء نے کہا: مسامحت، مندوب ہے، اس لئے کہ نبی کریم علیات کا ارشاد ہے: "رحم الله رجلا سمحا إذا باع وإذا اشتریٰ وإذا اقتضٰی" (٢) (الله تعالیٰ اس شخص پررم کرے جو خریدوفروخت اورتقاضا کے وقت چشم یوثی کرے)۔

ابن حجرنے کہا: حدیث میں معاملہ میں چشم پوٹی کرنے اوراعلیٰ اخلاق استعال کرنے اور جھگڑا ترک کرنے کی ترغیب دی گئی ہے، اور مطالبہ میں لوگوں پر تنگی نہ کرنے اور ان کومعاف کرنے کی ترغیب دی گئی ہے۔

غزالی نے کہا: معاملہ میں چندامور کے ذریعہاحسان کا مرتبہ حاصل کیا جاسکتا ہےان میں سے بعض سے ہیں:

تمن اور تمام دیون کے وصول کرنے میں چشم پوشی کرنا، کچھ دین چھوڑ دینا، مہلت دینااور تاخیر کرنا، عمدہ سکہ کے مطالبہ میں سہولت برتنا، ان میں سے ہرایک مندوب ہے اور اس کی ترغیب دی گئی ہے (۳)۔

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، تاج العروس، المصباح المنير، فتح البارى ۴ مر ۷۰ سم ، قواعد الفقه للبركتي-

<sup>(</sup>۱) لسان العرب

<sup>(</sup>۲) حدیث: "رحم الله رجلا سمحا إذا باع ..... کی روایت بخاری (فتح الباری ۳۰۲/۳) نے حضرت جابر بن عبداللہ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) فتح الباري ۱۸۲۴ مه، ۷۰ مطبع السّلفيه، احياء علوم الدين ۸۱،۷۹۸ م

# مساوات

### تعریف:

ا – مساواة لغت ميں: ہممثل اور برابر ہونا ہے، کہا جاتا ہے: ساواہ مساواة مقداریا قیمت میں ہم مثل وبرابر ہونا، اس معنی میں اہل عرب کا قول ہے: هذا یساوی در هما لینی اس کی قیمت ایک درہم کے برابر ہے(۱)۔

اصطلاحی معنی ، لغوی معنی سے الگنہیں ہے (۲)۔

مساوات سے پچھاد کام: مساوات سے پچھاد کام متعلق ہیں ان میں سے بعض یہ ہیں:

اول: مهرمثل کی تعیین میں ،عورتوں کے درمیان مساوات بنیاد ہے:

۲- نکاح کی بعض صورتوں میں مہر مثل واجب ہوتا ہے، جیسے نکاح تفویض جس میں مہر مقرر نہ ہواور نکاح فاسد میں وطی کرناوغیرہ۔

مثل سے مراد: ایک عورت کا ، چندامور میں دوسری عورت کے برابر ہونا ،ان امور کا بیان آ گے آر ہاہے۔

ال بارے میں اصل وہ حدیث ہے جس کی روایت معقل بن سنان نے کی ہے: "أن رسول اللّٰه عَلَیْتِ قضی فی بروع بنت (۱) المصباح المنیر -

(۲) فتح القدير ۳ (۲ ۲ ۲ ، الدسوقی ۲ ر ۳ ۱۲ ۳ ، مغنی الحتاج ۳ ر ۲۳۲ ، کشاف القناع ۵ ر ۱۵۹ ـ

واشق ، و کان زوجها مات ولم یدخل بها ولم یفرض لها صداقاً فجعل لها مهر نسائها لاو کس ولا شطط" (۱) (رسول الله عَلَیْ نے بروع بنت واشق کے بارے میں جن کے شو ہر صحبت سے قبل مرگئے اور ان کے لئے مہر مقرر نہیں کیا تھا فیصلہ فرمایاان کی قوم کی عور توں کا مہر کی بیش کے بغیران کودیا جائے )۔
مساوات جومہر مثل کی تعیین میں بنیاد ہے دوا مورسے تحقق ہوتی

اول: قرابت۔ دوم: صفات <sup>(۲)</sup>۔ اس کی تفصیل درج ذیل ہے:

### الف-قرابت:

سا- حنفیہ، مالکیہ، شافعیہ اور ایک روایت میں (جس کو ابن قدامہ نے اولی کہا ہے) امام احمد کا مذہب ہے کہ مہر کی مساوات میں معتبر قرابت، باپ کی قرابت ہے، لیخی اس کا وہ قبیلہ جو باپ کی طرف ہے ہوجیسے اس کی بہنیں، اس کی بھو پھیاں اس کی چھازاد بہنیں، اس کی بھو پھیاں اس کی چھازاد بہنیں، اس کی بیش کے بغیر ملے گا۔ انھوں نے ورتوں کی نسبت عورتوں کی طرف کی بیش کے بغیر ملے گا۔ انھوں نے عورتوں کی نسبت عورتوں کی طرف کی ہے اس کے اور نسبت صرف باپ کے رشتہ داروں کی طرف کی جاتی ہے اس کے کہانسان اپنے باپ کی قوم کا ہم جنس ہوتا ہے، اور کسی فئی کی قیمت

- (۱) حدیث معقل بن سنان "أن رسول الله عَلَيْكِ قضی فی بروع بنت و اشق .....كی روایت تر ندی (۴۲۱/۳) نے كی ہے اور كها: حدیث حسن صحح
- (۲) فتح القدير ۲۸۳۷، الدرالمخاروحاشيد ابن عابدين ۲۷ ۳۵۴، موا مهب الجليل للمواق بهامشه ۳۷۷، ۱۵ الشرح الكبير وحاشية المحطاب مع التاج والإكليل للمسواق بهامشه ۳۷ دا۳، ۱۳۳۲، الأشباه للسيوطي ۳۹۳، الدسوقي ۲۷۲، ۲۳۳۷، الأشباه للسيوطي ۳۹۳، ۳۹۳ دار ۳۹۳ دار ۲۲، ۷۲۲، ۷۲۲.

اس کی جنس کی قیمت دیکھ کرمعلوم کی جاتی ہے(۱)۔

ماں کی قرابت معتر نہیں ہوتی ہے۔ لہذا اگراس کی ماں اور خالہ اس کے قبیلہ کی نہ ہوں تو ان کا اعتبار نہیں کیا جائے گا اور اگر ماں اس کے باپ کے قبیلہ کی ہوجیسے اس کی چھپازاد بہن ہوتو اس وقت اس کی ماں کے مہر کا اعتبار کیا جائے گا۔ اس لئے کہ وہ اس کے باپ کی قوم میں سے ہے (۲)۔

عصبات کی عورتوں میں درجہ کے قریب ہونے اور اس کی صفات پران کے ہونے کی رعایت کی جائے گی، ان میں سے سب صفات پران کے ہونے کی رعایت کی جائے گی، ان میں سے سب نے زیادہ قریب حقیق بہن ہوگی، پھر علاتی بہن ہوگی، پھر حقیق بھائی کی بیٹیاں، پھر اسی طرح پھو پھیاں اور پھر چھا کی بیٹیاں، پھر اسی طرح پھو پھیاں اور پھر چھا کی بیٹیاں ہوں گی۔

یہ شافعیہ کی ترتیب ہے، کیکن حنفیہ نے کہا: حقیقی بہنیں معتبر ہوں گی، پھر علاقی بہنیں، پھر پھو پھیاں، پھر حقیقی بہن کی بیٹیاں، پھر چھا کی بیٹیاں۔

ما لکیہ کے نزدیک: سب سے قریب حقیقی بہنیں ہوں گی، پھر علاقی بہنیں، پھر حقیقی پھو پھیاں اور پھر علاقی پھو پھیاں۔

حنابلہ کے نزدیک: اس کے عصبہ کی عورتوں میں اس سے زیادہ قریب اس کی بہنیں ہوں گی ، پھر پھو پھیاں ، پھر چچا کی بیٹیاں، ان میں اقرب فالاقرب کا لحاظ کیا جائے گا<sup>(۳)</sup>۔

ا گرعصبہ کی عور تیں دوشہروں میں ہوں ،اور بیخودان دونوں میں سے سی ایک شہر میں ہوتواس کے شہر کی عورتوں کا اعتبار ہوگا اورا گراس

کے شہر کے علاوہ کسی شہر میں ہوں مثلاً جس شہر میں اس کے رشتہ داروں
کی شادی ہوئی ہے، اس کی شادی اس کے علاوہ کسی دوسر ہے شہر میں
ہوتو حنفیہ کے نز دیک ان کے مہر وں کا اعتبار نہیں کیا جائے گا، اس لئے
کہ الگ الگ شہروں کے مہر الگ الگ ہوتے ہیں اور شافعیہ کے
نز دیک شہر میں اجنبی عورتوں کے مقابلہ میں ان عورتوں کا اعتبار کرنا
زیادہ بہتر ہوگا(۱)۔

اگر عصبہ کی عور تیں نہ ہوں، یا سرے سے انھوں نے نکاح ہی نہ کیا، یا نکاح تو کیا ہولیکن ان کا مہر معلوم نہ ہوتو عورت کے مہر میں اس کے ذوکی الا رحام رشتہ داروں کے مہر کا اعتبار کیا جائے گا، ان میں اقرب فالا قرب کو مقدم رکھا جائے گا، چنانچہ ماں مقدم ہوگی پھر دادیاں، پھر خالا ئیں، پھر بہنوں کی بیٹیاں، پھر ماموں کی بیٹیاں اور ذوکی الا رحام کی عورتیں نہ ہوں، یا انھوں نے سرے سے نکاح ہی نہ دوکی الا رحام کی عورتیں نہ ہوں، یا انھوں نے سرے سے نکاح ہی نہ کیا ہو یا ان کا مہر معلوم نہ ہوتو عورت کی مثل اجبی عورتوں کا اعتبار ہوگا کیا تا سے قریب شہر کیا تا تار ہوگا (۲)۔

سم - اگرعورت کے رشتہ داروں میں سے دوعورتیں اس کے برابر ہول اور دونوں کا مہر الگ الگ ہوتو کیا کم مہر کا اعتبار ہوگا یا زیادہ کا؟ ابن عابدین نے البحر سے نقل کیا ہے کہ مناسب میہ ہے کہ قاضی جس مہر کا اعتبار کر کے اس کے مطابق فیصلہ کرد ہے تھے جوگا، کیونکہ فرق کم ہوتا ہے (۳)۔

شافعیہ نے کہا: اگر دادی اور نانی جمع ہوجا کیں تو چند اقوال ہیں: سب سے راجح قول ہے کہ دونوں برابر ہوں گی اور ان میں سے

<sup>(</sup>۲) مغنی المحتاج ۳۲۳۳، المغنی ۲۷۳۳۷، حاشیه ابن عابدین ۷۵۵۳، الدسوقی ۱۲۲۳۳

<sup>(</sup>۳) حاشیهابن عابدین ۲ر ۳۵۴\_

<sup>(</sup>۱) فتح القديرمع البداية والعنابية ۳/۲۴۲،الشرح الكبير ۱۲۲۲، ۱۳۱۷، المغنى ۲/۲۲۷مغنی المحتاج ۲۳۲/۳۰

<sup>(</sup>۲) فتح القدير ۱۲۴۲ الشرح الكبيم ۲/ ۱۵ س

<sup>(</sup>٣) مغنى الحتاج ٣٣٢/٣، الدرالختار ٣٥٣/٢، الحطاب ١٥١٧، المغنى ٢٢٢٧٩.

سی ایک کے ساتھ اس کو لاحق کردیا جائے گا۔خواہ اس کا مہر دوسری سے زیادہ ہویا کم ، زیادہ ہونے کی صورت میں شوہر کے ضرر کو اور کم ہونے کی صورت میں زوجہ کے ضرر کونہیں دیکھا جائے گا(۱)۔

امام احمد سے دوسری روایت اور یہی اسحاق بن ہانی کی روایت ہے کہ عورت کو اس کے خاندان کی عورتوں کا مہر یعنی اس کی ماں، یا بہن، پھوپھی یا چھازاد بہن کے مثل ہوگا، ابوبکر نے اس روایت کو اختیار کیا ہے کیکن صاحب کشاف القناع نے حنابلہ کا ایک ہی قول ذکر کیا ہے کہ مہر مثل میں، اس کے باپ ماں کی طرف سے اس کے قرر کیا ہے کہ مہر مثل میں، اس کے باپ ماں کی طرف سے اس کی تمام رشتہ داروں میں سے اس کی برابرعورت کا اعتبار ہوگا جیسے اس کی برابرعورت کا اعتبار کیا جائے گا۔

مرداوی نے کہا: یہی راج مذہب ہے اوراسی پر جمہوراصحاب ہیں (۲)۔

ابن ابی لیل نے کہا: معتبراس کا پنی ماں اور اپنی ماں کی قوم کے برابر ہونا ہے جیسے خالہ وغیرہ، اس لئے کہ مہرعورتوں کے بضع کی قبت ہے، لہذاعورتوں کی طرف سے رشتہ داری کا اعتبار کیا جائے گا(۳)۔
مالکیہ میں سے عبدالوہاب نے کہا: اس کے خاندان اور اس کے یڑوسیوں کا اعتبار کیا جائے خواہ وہ عصبہ ہوں یا نہ ہوں۔

مواہب الجلیل میں ہے: مناسب سے ہے کہ اس سلسلہ میں عرف کا اعتبار کیا جائے لہٰذااگر ماں وغیرہ کے مہر دیکھنے کا عرف ہو جسیا کہ ہمارے زمانے میں ہے تو اس کا اعتبار کرنا واجب ہوگا گئی وغیرہ نے اسی طرف اشارہ کیا ہے (۴)۔

ب-صفات میں مساوات:

زوجه کے تعلق سے صفات میں مساوات کا اعتبار:

۵ - فقہاء نے لکھا ہے کہ مہرمثل میں اعتبار محض مذکورہ قرابت میں مساوات سے ثابت نہ ہوگا بلکہ اس کے ساتھ عمر، حسن، مال، عقل، دین، باکرہ و ثیبہ ہونے ،ادب، کمال خلق، علم، عفت اور شرافت میں مساوات ضروری ہوگی، جس کے لئے مہر کا اعتبار کیا جائے اگر وہ لاولد ہوتو بچہ نہ ہونے میں بھی مساوات کا اعتبار ہوگا۔اور اگر وہ بچہ والی ہوتو اس کے مہرمثل میں صاحب اولاد کے مہر کا اعتبار ہوگا (۱)۔

ان صفات میں مساوات کا اعتباراس کئے کیا جائے گا کہ ان اوصاف کے الگ اونے سے مہمثل الگ الگ ہوتا ہے، اس لئے کہ غریب عورت سے جتنے میں نکاح کیا جاتا ہے مالدارعورت سے اس سے زیادہ میں نکاح کیا جاتا ہے بھی حال جوان اور بوڑھی، سے اس سے زیادہ میں نکاح کیا جاتا ہے بھی حال جوان اور بوڑھی، خوبصورت و بدصورت کا ہے (۲)، اس کئے کہ دین، جمال یا مال وغیرہ صفات کے ساتھ متصف عورت میں رغبت اس کے خلاف عورت کی رغبت اس کے خلاف عورت کی مخبت سے الگ ہوتی ہے، لہذا جب یہ چیزیں پائی جا کیں گی تو اس کا مہر بڑھ جائے گا، اگریہ سب صفات نہ ہوں گی یا بعض نہ ہوں گی تو اس کا مہر کم ہوجائے گا، اگریہ سب صفات نہ ہوں گی یا بعض نہ ہوں گی تو اس کا مہر کم ہوجائے گا، اگریہ سب صفات نہ ہوں گی یا بعض نہ ہوں گی۔

ابن عابدین نے الفتح سے نقل کیا ہے: ایک قول ہے: حسب وشرف والوں میں جمال کا عتبار نہ ہوگا بلکہ اس کا اعتبار اوسط درجہ کے لوگوں میں ہوگا اور بیعمدہ بات ہے، لیکن ابن نجیم نے کہا: ظاہر سیہ ہے کہ مطلقاً اس کا اعتبار ہوگا ، ابن عابدین نے کہا: اس کی وجہ بیہ کہ

<sup>(</sup>۱) نهاية المحتاج مع حاشية الشبر املسي ۲/۲ ۳۴\_

<sup>(</sup>٢) المغنى ٢١/ ٢٢٤، كشاف القناع ١٥٩/٥، الانصاف ١٨ ٣٠٠.

<sup>(</sup>۳) شرح العناية بهامش فتح القدير ۲۴٬۲۸۳\_

<sup>(</sup>m) الحطاب ٣/١٥\_

<sup>(</sup>۱) فتح القدير على الهدابيه ۱۳۲۷، الدرالمخار وحاشيه ابن عابدين ۲ ر ۳۵۳، المتاح ۵ (۱۳ ما ۳۵۳) الدروقي ۱۹۲۲ ما ۱۳۵۳، الحتاج المحتاج ۱۳۲۸ من المحتاج ۱۳۲۸ من المتاع ۱۵۹۸، المغنی ۲ ر ۲۲۷ ما ۱۳۲۸ من المتاع ۱۵۹۸، المغنی ۲ ر ۲۲۷ ما

<sup>(</sup>۲) حاشیه ابن عابدین ۲ ر ۳۵۴\_

<sup>(</sup>۳) حاشة الدسوقى ۱۲/۲ ۳۱۲، ۳۱L

گفتگواس عورت کے بارے میں ہے جواپنے باپ کی قوم سے ہو۔ تو اگران میں سے ایک حسب وشرف میں دوسری کی برابرہوگی اور جمال میں اس سے بڑھ کر ہوگی تواس میں رغبت زیادہ ہوگی (۱)۔

۲ – فہ کورہ صفات میں مساوات مہمشل کی تعیین کے لئے معتبر ہے، اس لئے اگر خاص طور پر کوئی صفت کم ہوگی ، یا کوئی صفت کم ہوگی ، اس لئے اگر خاص طور پر کوئی صفت زیادہ ہوجائے گا تا کہ بیاس عورت کے ہونے کی صورت میں اس کے مہر میں اضافہ ہوجائے گا ، کم ہونے کی صورت میں اس کا مہر کم ہوجائے گا تا کہ بیاس عورت کے حال کے مناسب ہوجس کا مہر مطلوب ہے اور حاکم کی رائے کے حال کے مناسب ہوجس کا مہر مطلوب ہے اور حاکم کی رائے کے صوابد ید کے مطابق اتار چڑھاؤہوگا۔ اور بیاس صورت میں ہوگا جبکہ صوابد ید کے مطابق اتار چڑھاؤہوگا۔ اور بیاس صورت میں ہوگا جبکہ مہر پر اتفاق نہ ہو سکے بلکہ نزاع ہوجائے (۲)۔

یے تفصیل شافعیہ نے ذکر کی ہے، اور اس کے مثل مالکیہ وحنابلہ نے کہاہے (۳)۔

#### اوصاف میں مساوات کے اعتبار کا وقت:

2-حنفیہ کا مذہب ہے کہ عقد کے وقت اوصاف میں مما ثلت کا اعتبار ہوگا، ابن عابدین نے کہا: مطلب یہ ہے کہ اگر کوئی عورت مہر مقرر کئے بغیر نکاح کر لے اور ہم اس کا مہر مثل جاننا چاہیں تو اس کے نکاح کرنے کے وقت اس کی صفات یعنی عمر و جمال اور دوسری صفات دیکھیں گے، اور اس کے باپ کی قوم میں سے اس عورت کو دیکھیں گے جو شادی کے وقت عمر، جمال اور دوسری صفات میں پہلی کمثل ہو۔ اس کے بعد ان دونوں میں سے سی میں جمال وغیرہ میں اضافہ یا کی ہوجائے تو اس کا عتبار نہیں کیا جائے گا۔

انھوں نے کہا: بیاوصاف عقد کے وقت ہراس محیح نکاح میں معتبر ہوں گے جس میں سرے سے مہر مقرر ہی نہ ہو، یا مقرر تو ہو مگر مجہول ہو، یا شرعاً جائز نہ ہواور ہر فاسد نکاح میں وطی کے بعد معتبر ہوں گے، مہر مقرر کیا گیا ہویا نہیں، شبہ کی وطی اس کے برخلاف ہے(۱)۔

ما لکیہ نے لکھا ہے کہ مذکورہ اوصاف جمال وغیرہ نکاح فاسد میں وطی کے دن، اور شبہ کی وطی میں معتبر ہوں گے، نکاح صحیح اس کے برخلاف ہے اگر چہ نکاح تفویض ہو، اس میں عقد کے دن کے اوصاف معتبر ہوں گے (۲)۔

شافعیہ نے کہا: نکاح فاسد میں وطی کا دن معتبر ہوگا، اس کئے کہ وہ ہوگا، اس کئے کہ اس کے کہ وہ ہوگا اس لئے کہ اس کے فاسد ہونے کی وجہ سے اس کا کوئی احتر ام نہیں ہوگا۔ وطی کے وقت اس عورت کے حالات میں سے اعلیٰ حالت کا اعتبار ہوگا، مثلاً موٹی اور دبلی ہونے کی حالت میں وطی کر ہے تو اعلیٰ حالت کا مہر واجب ہوگا.

نکاح تفویض میں اصح قول کے مطابق، عقد کی حالت میں مہر مثل کا اعتبار ہوگا۔ اس لئے کہ وہی، وطی کی وجہ سے وجوب کا متقاضی ہے، اور اصح کے بالمقابل قول ہے کہ وطی کی حالت میں اس کا اعتبار ہوگا، اس لئے کہ وہی وجوب کا وقت ہے (۳)۔
حزابلہ کا مذہب شا فعیہ کے مذہب کے مثل ہے (۴)۔

شوہر کے تعلق سے صفات میں مساوات کا اعتبار: ۸ - حنفیہ نے کہا: شوہر کا حال بھی معتبر ہوگا ( یعنی صفات میں ) یعنی

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ۱۳۲سه

<sup>(</sup>٣) حاشية الدسوقي ٢ / ١٤ ٣، كشاف القناع ٩ / ١٥٩ \_

<sup>(</sup>۲) الشرح الكبيرمع حاشية الدسوقى ۲ / ۱۳ ــ

<sup>(</sup>۳) مغنی المحتاج ۳ر۲۳۰\_

<sup>(</sup>۴) کشاف القناع ۵ر ۱۵۱،۱۲۱، المغنی ۲ ر ۱۹۷

اس عورت کا شوہر بھی ، مال وحسب کے ہونے اور نہ ہونے میں اس جیسی عور توں کے شوہروں کی طرح ہو (۱)۔

ابن عابدین نے کہا: یہی حکم باقی اوصاف میں بھی ہوگا، اس لئے کہ بوڑ ھے اور فاس کے مقابلہ میں مثلاً جوان اور متقی سے کم مہر میں نکاح کرلیاجا تا ہے (۲)۔

شافعیہ کے نزدیک فارقی نے اس عورت میں جس کے مہر کا اعتبار ہوتا ہے، معتبر صفات ذکر کرنے کے بعد کہا: شوہر کا حال بھی، خوشحال علم اور عفت وغیرہ میں معتبر ہوگا۔

انھوں نے کہا: لہٰذاا گرعصبہ کی عورتوں میں ان صفات کی کوئی عورت ہواوراس کا شوہر مٰذکورہ صفات میں اس کے شوہر کے مثل ہوتو اس کا عتبار ہوگاور نہیں (۳)۔

ما لکیہ نے کہا: شوہر کا حال معتبر ہوگا اس لئے کہ بھی رشتہ داری، صلاح وتقویٰ ، علم یا برد باری کی وجہ سے فقیر سے شادی کرنے میں رغبت ہوتی ہے، اور بھی مال وجاہ کی وجہ سے کسی اجنبی سے شادی کرنے میں رغبت ہوتی ہے۔ وجود وعدم کی صورت میں ان حالات کے اعتبار سے مہرالگ الگ ہوتا ہے (۴)۔

دوم: کفارات کی طرف سے جو کچھ لوگوں کو دیا جائے اس میں مساوات:

9 - کفارہ کی طرف سے فقراء ومساکین کو جو کچھ دیا جائے اس میں جمہور فقہاء نے مساوات کی شرط لگائی ہے۔

کفارہ ظہار کے بارے میں شافعیہ نے کہا: جو شخص روز ہ رکھنے

کھانادے کر کفارہ اداکرے گابایں طور کہ ان کے سامنے رکھ دے اور ان کو برابر طور پر یامطلق مالک بنادے، جب وہ قبول کرلیں گے توضیح قول کے مطابق کافی ہوجائے گا اورا گر کسی کو دو مداور کسی کو ایک مدیا نصف مدکا مالک بنا کر ان کے درمیان فرق کرے گا تو جائز نہ ہوگا اور اگر کہے: اس کو لے لو اور نیت کرلے اور وہ لوگ برابر برابر لے لیس تو کافی ہوجائے گا اورا گر کم وہیش لیس تو کافی نہ ہوگا اورا گر ساٹھ مدایک سوبیس آ دمیوں کو برابر دیدے تو اس کے حق میں تیس مدکا حساب ہوگا اور دوسرا تیس مدان میں سے ساٹھ کو دے گا اور باقی لوگوں سے واپس اور دوسرا تیس مدان میں سے ساٹھ کو دے گا اور باقی لوگوں سے واپس کے سے گا بشر طیکہ ان کو بتادیا ہو کہ یہ کفارہ ہے اور اگر ساٹھ مدتیس آ دمیوں کو دیدے اس طرح کہ ان میں کسی کو ایک مدسے کم نہ دے تو مزید تیس مدان کے علاوہ تیس آ دمیوں کو دینا اس پر لازم ہوگا (۱)۔

سے عاجز ہووہ ساٹھ مساکین کوساٹھ مدان میں سے ہرایک کوایک مد

حنابلہ کے نزدیک: ابن رجب نے المغنی سے قتل کیا ہے کہ اگر کوئی شخص کفارہ میں دس مساکین کے سامنے کھانا رکھ دے اور کہے: میتنہارے درمیان برابر ہوگا اور وہ اس کو قبول کرلیں تو اس کے مارے میں تین اقوال ہیں:

اول: اس کو پہلے قطعی کہا گیا ہے یہ کافی ہوجائے گا، اس لئے کہ اس نے ان کوتقسیم سے قبل اس میں تصرف کرنے اور اس سے فائدہ اٹھانے کا مالک بنادیا ہے جسیا کہ اگر اپنے قرض خواہوں کا دین ان کے سامنے رکھ دے۔

دوم: اس کو ابن حامد نے نقل کیا ہے: کافی ہوجائے گا اگر چہ برابر نہ کہے، اس لئے کہ اس کا بیکہنا کہ اس کو میرے کفارہ کی طرف سے لو برابری کا متقاضی ہے، کیونکہ یہی اس کا حکم ہے۔
سوم: اس کو قاضی نے نقل کیا ہے کہ اگر معلوم ہوجائے کہ ہر

مغنی الحتاج سر۲۲ س، نهایة الحتاج ۷۲ ۹۹، اسنی المطالب سر۲۰ ۷س.

<sup>(</sup>۱) فتحالقد پر۱۳۲۴ م

<sup>(</sup>۲) حاشیه این عابدین ۲ ر۳۵۵ سه

<sup>(</sup>۳) مغنی الحتاج ۳ر ۲۳۲ <sub>س</sub>

ایک کواس کے حق کے بقدر مل گیا ہے تو کافی ہوجائے گا ورنہ کافی نہ ہوگا۔اس کی اصل وہ ہےجس کوقاضی نے المجرد میں ذکر کیا ہے کہ اگر ساٹھ مدالگ کرد ہے اور ساٹھ مساکین سے کیے: اس کو لے لواور وہ اس کو لے لیں ، یا کیے: اس کو کھالوا ور برابر نہ کیے یا کیے: تم برابر برابر اس کے مالک ہواوروہ اس کو لے لیس تو ابن حامد نے کہا: یہاس کے لئے کافی ہوجائے گا اس لئے کہاس کا بیکہنا کہاس کومیرے کفارہ کی طرف سے لےلو برابر برابر کا متقاضی ہےاس لئے کہ کفارہ کا حکم میہ ہے کہ ان کے درمیان برابر برابر ہوتو اگر معلوم ہوجائے کہ ان کو برابر برابر پہنچ گیا ہے تواس کے لئے کافی ہوجائے گااورا گرتفاضل معلوم ہو توجس کوزیادہ ملااس نے زیادہ لے لیا،اورجس نے کم لیااس کو پورا کرنااس پرواجب ہوگا، اورا گرمعلوم نہ ہوکہ کیسےان کے پاس پہنچاتو اس کے لئے کافی نہ ہوگااز سرنوادا کرنااس پرلازم ہوگا،اس لئے کہ ان میں سے ہرایک کوکتنا پہنچاس کی مقداراس کومعلوم نہیں ہے (۱)۔ مالکیہ کے نزدیک: جوشخص کھانا یا کیڑا کے ذریعہ کفارہ ادا کرے اس کے لئے شرط پیر ہے کہ کفارہ میں مطلوب تعداد کو برابر دے جیسے ظہار میں ساٹھ کواور قسم میں دس کو،للہٰ ذاا گرفشم کے کفارہ میں یا پچ کودے، ہرایک کو دو مدیا کفارۂ ظہار میں تمیں کودی تو پیکافی نہ ہوگا، اسی طرح ناقص دینا بھی کافی نہ ہوگا جیسے قتم کے کفارہ میں بیس مسکین کودے ہرایک کونصف مددے یا کفارۂ ظہار میں ایک سوہیں مسکین کودے تو اس پر واجب ہوگا کہ دوبارہ ایسے لوگوں کودے جن سے قتم کے کفارہ میں دس کمل ہوجا ئیں اور کفارۂ ظہار میں ساٹھ مکمل ہوجا ئیں،اور مدسے کم کی صورت میں اس پرواجب ہوگافتیم کے کفارہ میں دس کے مدکواور کفار ہ ظہار میں ساٹھ کے مدکومکمل کرےاوراس کو

حق ہوگا کوشم میں دس سے اور کفارۂ ظہار میں ساٹھ سے زائد کے

قبضہ میں جو کچھ ہے اس کووا پس لے لے (۱)۔

## سوم: حقوق میں مساوات:

الف- نكاح كرنے ميں برابر درجہ كے اولياء:

اور تاح کی اجازت یا عدم اجازت کی حالت میں اگر قرابت اور نکاح میں ولایت کے درجہ میں برابر درجہ کے اولیاء میں سے کوئی ایک آدمی سے یازیادہ سے نکاح کردیتواس کے بارے میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے۔ خواہ نکاح آگے پیچے ہو یا ایک وقت میں ہو اورخواہ ولایت کے بارے میں ان کے درمیان جھڑا ہو یا نہ ہو۔ تفصیل اصطلاح (ولایت) میں ہے۔

## ب-شفعه کے استحقاق میں مساوات:

11 - اگرشفیع چند ہوں اور سبب استحقاق میں برابر درجہ کے ہوں، مثلاً سب کے سب گھر میں شریک ہوں تو مشفوع فیہ (جس زمین یا مکان میں حق شفعہ ہو) کی تقسیم کے طریقہ میں فقہاء کے درمیان اختلاف

جمہور فقہاء کے نز دیک مشفوع فیہ، ملکیت کے حصہ کے اعتبار سے تقلیم سے تمام شفعاء پر تقلیم کیا جائے گا،افراد کی تعداد کے اعتبار سے تقلیم نہیں ہوگی۔

حنفیہ نے کہا: اگر شرکاء سبب استحقاق میں برابر درجہ کے ہوں تو استحقاق میں برابر درجہ کے ہوں تو استحقاق میں برابر ہوں گے اور مشفوع فیہ ان کے درمیان افراد کی تعداد کے اعتبار سے نہیں۔ تعداد کے اعتبار سے نہیں۔ اس کی تفصیل اصطلاح (شفعہ فقرہ ۷۰۴-۲۴) میں دیکھی جائے۔

<sup>(</sup>۱) جواهرالإ کليل ار۷۹،۲۲۸،۲۲۸ سالدسوقی ۲ر ۳۵۵،۱۳۳ م

<sup>(</sup>۱) القواعدلا بن رجب ۲۶۴ ـ

## ج-حضانت کے مستحقین کی مساوات:

17 - فقہاء کا مذہب ہے کہ زیر پرورش بچوں کے تعلق سے درجہ قرابت میں پرورش کے ستحقین اگر برابر درجہ کے ہوں تو ان میں اصلح (زیادہ ورع والا) کو پھر عمر میں اصلح (زیادہ ورع والا) کو پھر عمر میں بڑے کو مقدم کیا جائے گا، یہ حنفنے کی تعبیر ہے، ما لکیے نے کہا: سب سے زیادہ حفاظت کرنے والے اور شفقت کرنے والے کو مقدم کیا جائے گا پھر عمر میں بڑے کو۔

اگرمستحقین ہرطرح سے برابر درجہ کے ہوں، اس طرح کہ رشتہ میں ایک درجہ میں ہوں، اس طرح صفات اور عمر میں بھی برابر درجہ کے ہوں، تو جھگڑ ہے کوختم کرنے کے لئے ان کے درمیان قرعہ اندازی کی جائے گی اور جس کا قرعہ نکلے گا اس کو برابر درجہ کے مستحقین سے مقدم کیا جائے گا۔

اس کی تفصیل اصطلاح (حضانه رفقره ۱۰-۱۳) میں دیکھی جائے۔

# د-استحقاق میں موقوف علیهم کی مساوات:

ساا - اصل یہ ہے کہ وقف کردہ ٹی کی آمدنی تقسیم کرنے میں وقف کرنے والے کی شرط کرنے والے کی شرط کرنے والے کی شرط کرنے والے کی شرط کی شرط کی اس کے کہ واقف کی شرط شارع کے نص کی طرح ہوتی ہے، جیسا کہ فقہاء کہتے ہیں۔ لہذا اگر واقف مستحقین پرآمدنی کی تقسیم میں برابری کی شرط لگا دے جیسے کہے:

اور اگر کسی کوزیادہ دینے کی شرط لگائے تو اس میں تفصیل ہے اور اگر کسی کوزیادہ دینے کی شرط لگائے تو اس میں تفصیل ہے جے اصطلاح (وقف) میں دیکھا جائے۔

ھ- نماز جنازہ کے لئے برابر درجہ کے اولیاء میں سے سی ایک کومقدم کرنا:

۱۹۳ - اگراولیاء رشتہ میں برابر درجہ کے ہوں تو نماز جنازہ کے لئے کس کومقدم کیا جائے گا اور رشتہ میں برابر درجہ کے اولیاء میں سے کسی کودوسرے پرکس وجہ سے مقدم کیا جائے گا اس کے بارے میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے۔

تفصیل اصطلاح (جنائز فقرہ ۲۲) میں ہے۔

چہارم: ربوی اموال کے تبادلہ میں مساوات:

10 - اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ ربوی اموال اگرایک جنس کے ہوں توان میں ایک دوسرے سے بیچ کرنے میں بدلین میں مساوات شرط ہوگی اس لئے کہ اضافہ رباسمجھا جائے گا۔

اس کی تفصیل اصطلاح (ربا فقرہ ۲۶ اوراس کے بعد کے فقرات) میں دیکھی جائے۔

پنجم: فریقین کے درمیان مساوات:

۱۷ - فقہاء کا مذہب ہے کہ جب فریقین قاضی کے پاس حاضر ہوں تو بیٹھنے اور توجہ کرنے میں دونوں کے درمیان برابری کرےگا۔ اس کی تفصیل اصطلاح (قضاء فقر ہراس) میں دیکھی جائے۔

ششم: عبادات اور عقوبات میں مرد وعورت کے درمیان مساوات:

21 - اسلام نے بدنی اور مالی عبادات جیسے وضوع شل، نماز، روزہ، زکوۃ اور حج میں اور عقوبات جیسے حدود میں مرد وعورت کے درمیان برابری کی ہے (۱)۔

<sup>(</sup>۱) اعلام الموقعين ۲ ر ۲۷\_

<sup>(</sup>۱) الدسوقي ۲۲۰/۱/روضه ۳۳۹،۳۳۸، کشاف القناع ۲۲۰/۳

# مساومة

#### تعريف:

ا - مساومة لغت میں: بائع اورخریدار کے درمیان سامان اوراس کی قبت کی تفصیل پرکشکش ہونا(۱)۔ اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے(۲)۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-مزايده:

۲-مزایدہ: بیہ ہے کہ سامان پراعلان کیا جائے اور لوگ ایک دوسرے
کی قیت پراضا فہ کریں، یہاں تک کہ سب سے آخر میں جواضا فہ
کرے اس پرمعاملہ رک جائے اور وہ اس کولے لے (۳)۔
مزایدہ، مساومہ کی ایک قتم ہے۔

# ب-نجش:

سا- لغت میں بخش کا معنی، شکار کو بھگا نا اور اس کو اپنی جگہ سے بھڑکا نا تا کہ اس کا شکار کیا جاسکے، کہا جاتا ہے: نبجشت الصید أنبجشه (جیم کے پیش کے ساتھ) نبجشاً (شکار کو بھڑکانا)۔ شریعت میں: اس شخص کی طرف سے سامان کی قیت میں

(۱) لسان العرب، الضاح، المصباح المنير -

(٢) تواعدالفقه للبركتي\_

(س) جوابرالإ كليل ٢/ ٥٦،٥٥، التعريفات مجر حاني \_

اضافہ کرنا جواس کوخرید نانہ چاہتا ہوتا کہ کوئی دوسرااس کوخرید لے،اس کابینام اس لئے ہے کہ قیمت بڑھانے والا سامان کے بارے میں رغبت کو بھڑکا تا ہے۔النہایہ میں ہے: بیسامان کی تعریف کرنا ہے تا کہاس کو چلائے اور رائج کرے یااس کی قیمت میں اضافہ کرنا ہے حالانکہ اس کی خریداری کا ارادہ نہ ہوتا کہ دوسرااس کوخرید لے اور بیہ نکاح وغیرہ میں بھی جاری ہوتا ہے۔

اس میں اور مساومہ میں فرق میہ کہ بخش کرنے والے کوشی کی رغبت نہیں ہوتی ہے جبکہ مساومہ کرنے والا اس میں رغبت رکھتا ہے(۱)۔

مساومہ کا حکم: ۴ - مساومہ اگرمنوع طریقہ پرنہ ہوتو جائز ہے(۲)۔

مساومه کے آثار:

مساومہ کے کچھآ ثار ہیں،ان میں سے بعض یہ ہیں:

الف-مساومه کی وجہ سے شفعہ کا ساقط ہونا: ۵-تنقیح الفتاوی الحامدیة میں ہے: بیچ یا اجارہ کا بھاؤ کرنے سے شفعہ ساقط ہوجائے گا(۳)۔

ب-مساومہ کی وجہ سے دعویٰ کا ساقط ہونا: ۲ - تنقیح الفتاویٰ الحامدیہ میں ہے: اگر کوئی شخص دوسرے کے قبضہ

<sup>(</sup>۱) سابقهمراجع۔

<sup>(</sup>۲) فتح الباری ۲۴۲۸۳ اور اس کے بعد کے صفحات، بدایۃ المجتبد ۲۱۰/۲، الفوا کہ الدوانی ۲۷۷۵۔

<sup>(</sup>۳) تنقیح الفتاوی الحامدیه ۲/۱۲۹\_

میں موجود کسی سامان کے بارے میں اس سے بھاؤ تاؤ کرے پھریہ دعوی کرے کہ وہ سامان اس کا ہے توشر عی طریقہ پر بھاؤ تاؤ کے ثبوت کے بعد اس کا دعو کی نہیں سنا جائے گا<sup>(۱)</sup>۔

# مساومه کی حالت میں قبضه کرده ثنی کا حکم:

2- حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب ہے کہ مساومہ کی حالت میں قبضہ کردہ سامان فی الجملہ قابل ضان ہوگا خواہ ثمن کے ذریعہ ہویا قبت کے ذریعہ ہوتا قبت کے ذریعہ ہاس میں اختلاف ہے ان میں سے بعض نے یعنی حنفیہ اور حنابلہ نے خریداری کے بھاؤ پر قبضہ کردہ اور دیکھنے کے بھاؤ پر قبضہ کردہ کے درمیان فرق کیا ہے (۲)۔

تفصیل اصطلاح (ضمان فقرہ ۸ • ۲۰ - ۴) میں ہے۔

# مسبوق

#### غريف:

ا - مسبوق لغت میں: اسم مفعول ہے، اس کا فعل سبق ہے، کہا جاتا ہے: سبقه آگے بڑھ جانا۔

مسبوق اصطلاح میں: وہ شخص ہے جس سے امام نماز کی کچھ رکعتوں میں یا پوری نماز میں آگے بڑھ جائے یا وہ شخص ہے جوامام کو ایک یازیادہ رکعات کے بعدیائے(۱)۔

#### متعلقه الفاظ:

## الف-مدرك:

۲ – مدرک لغت میں: اسم فاعل ہے، اس کا فعل أدر ک ہے، کہا جاتا ہے: أدر كه، لائل ہونا، تدار كوا، لعنى آخر كا اول ك ساتھ لائل ہونا (۲)، اسى معنى ميں الله تعالى كا ارشاد ہے: "حَتَّى إِذَا ادَّارَ كُوْا فِيْهَا جَمِيْعاً" (۳) (يہال تك كه جب اس ميں سب جمع ہوجا ئيں گے)

اصطلاح میں: وہ شخص ہے جوامام کو تکبیر تحریمہ کے بعد پالے لعنی امام کی تمام رکعات کو یالے (۴)۔

<sup>(</sup>۱) القامون المحيط، وقواعد الفقه ، حاشيه ابن عابدين ار ۰ ۰ ۴ ـ

<sup>(</sup>٢) القامون المحطه

<sup>(</sup>۳) سورهٔ اعراف ر ۸۸ـ

<sup>(</sup>۴) التعريفات البحر اني،ردالحتا رمع الدر ار ۲۰۰۰، قواعدالفقه ـ

<sup>(</sup>۱) تنقیح الفتاوی الحامدیه ۲ سر۲-

<sup>(</sup>۲) ابن عابدين ١١٩٥٥-١٢٢، الفتاوي الهنديه ١٣١١، القليو بي وعميره ٢/٢١٢، نهاية الحتاج ٨٩/٨، مغني الحتاج ٢/٠٤، كشاف القناع ٣/٠٤٣، مجمع الضمانات ٢١٣-١١٣-

لہندا مدرک وہ ہے جس کی نماز کی کوئی رکعت فوت نہ ہو، مسبوق اس کے برخلاف ہے۔

#### ب-لاحق:

سا- لاحق لغت میں: لحق سے اسم فاعل ہے۔ کہا جاتا ہے: لحقه، اس کو یالیا(۱)۔

لاحق اصطلاح میں: وہ شخص جس کی تمام رکعات یا پچھ رکعات امام کی اقتد اکرنے کے بعد فوت ہوجائیں (۲)۔

لاحق اورمسبوق میں فرق: مسبوق کی نماز کے شروع میں ایک یا زیادہ رکعات فوت ہوتی ہیں، اور لاحق کی نماز کے آخریا درمیان سے ایک یازیادہ رکعات فوت ہوتی ہیں۔

# مسبوق سے متعلق احکام:

مسبوق مے متعلق کچھا حکام ہیں،ان میں سے بعض یہ ہیں:

# نماز میں مسبوق کا اپنے امام کی متابعت کرنا:

سم - فقہاء کا مذہب ہے کہ مسبوق اگر اپنی نماز میں ایک یا زیادہ رکعات میں پیچےرہ جائے تو باقی ماندہ نماز میں اپنے امام کی اتباع کرےگا پھراپنی فوت شدہ نماز کوادا کرےگا (۳)۔

ابن عابدین نے کہا: اگر مسبوق فوت شدہ رکعات کوخود ادا کرے پھر اپنے امام کی اتباع کرے تو اس میں دو اقوال ہیں اور دونوں کو سچے قرار دیا گیا ہے۔البحر میں فساد کے قول کوراج قرار دیا

ہے، اس کئے کہان کا قول ہے: اقتداء کی جگه میں تنہا ادا کرنا نماز

فاسدكرنے والا ہے، اور بزازيد يفقل كيا ہے فاسدنہ ہونازيادہ قوى

ہے، تا کہ ترتیب باقی رہے، جامع الفتاویٰ سے منقول ہے: متاخرین

کے نزدیک جائز ہے اوراسی پرفتوی ہے، انھوں نے کہا: ایبا کرنااس

حفیہ نے بیکھی کہا: مسبوق اگرامام کواس رکعت میں جس میں

جركياجا تاہے قرأة ميں يالے تو ثناء نہيں پڑھے گاخواہ دور ہويا قريب

یا بہرا ہونے کی وجہ سے نہن رہا ہو، اور جب فوت شدہ کی قضاء کے

لئے کھڑا ہوگا تو ثناء پڑھے گا، اور قر اُت کے لئے اعوذ باللہ پڑھے گا

اورسری نماز میں ثناء پڑھے گاءا گرامام جہر کرے تو مقتدی ثناء چھوڑ

دے گا یہی صحیح ہے۔اگرامام کورکوع پاسجدہ میں پائے توغور کرےاگر

اس کوغالب گمان ہوکہ اگر ثناء پڑھے گا تو رکوع پاسجدہ کے سی حصہ میں

یا لے گاتو کھڑے ہونے کی حالت میں پڑھے گا ورنہ ثناء چھوڑ کرامام

کی ا تباع کرے گا ،ا گرامام کورکوع یاسجدہ میں نہ یائے توان دونوں کو

جپوڑ دے گا،اگرامام کوقعدہ میں پائے تو ثناء کو جپوڑ دے گا اور تکبیر

انھوں نے کہا: جس کی بعض رکعات فوت ہوجا ئیں وہ آخری

تشہد میں امام کی اتباع کرے گا اور جب تشہد کو کمل کرلے گا تواس

کے بعد کی دعاؤں میں مشغول نہ ہوگا، ابن الشجاع نے کہا: وہ تشہد کو

أشهد أن لا إله إلا الله من تك باربار يرص كاريبي مختار بي محيح

یہ ہے کہ مسبوق تشہد کو تھبر تھبر کریڑھے گا یہاں تک کہ امام کے سلام

تح یمہ کیے گا پھر جھکنے کے لئے تکبیر کیے گا پھر بیٹھ جائے گا (۲)۔

کے لئے مکروہ ہوگا ،اس لئے کہ بیسنت کے خلاف ہے(۱)۔

کے وقت تشہد سے فارغ ہوگا(۳)۔

<sup>(</sup>۲) الفتاوي الهنديه ارا٩\_

<sup>(</sup>۳) الفتاوی الهندیه ار ۹۱، فتاوی قاضی خال بر حاشیه الفتاوی الهندیه ار ۱۹۳۰، ۱۹۸۷

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، ومختار الصحاح\_

<sup>(</sup>۲) قواعدالفقه للبركتي،ابن عابدين ارووس

<sup>(</sup>۳) الفتادى الهندية ارا٩، مواهب الجليل ۷۲ • ١١١، جواهر الإكليل ار ۸۴، روضة الطالبين ار ۷۸ سر المجموع سر ۴۸۳، کشاف القناع ار ۲۱۱

شافعیہ نے کہا: اگر مسبوق امام کو قیام کے علاوہ حالت میں پائے تو ثناء نہیں پڑھے گا۔ یہاں تک کہا ہو تھا لہو بنی نے التبصر ق میں کہا: اگر تبیر تحریمہ کے وقت امام کورکوع سے اٹھتا ہوا پائے تو ثناء نہ پڑھے گا بلکہ امام کی موافقت میں نسمع الله لمن حمدہ، ربنا لک الحمد النح، کے گا۔ اگر اس کو قیام کی حالت میں پائے اور اسے یقین ہو کہ اس کے لئے ثناء، تعوذ اور فاتحہ پڑھنا ممکن ہے تو پڑھیا ممکن ہے تو پڑھیا ممکن ہے تو پڑھیا ممکن ہے تو پڑھیا میں اس کی صراحت کی ہے اور اصحاب نے یہی کہا ہے۔ ابو تھر نے التبصر ق میں کہا: اس کے لئے اپنی قرائت میں جلدی کرنامستحب ہوگا اور أنا من المسلمین تک پڑھے گا، پھر امام کی قرائت کے لئے خاموش ہوجائے گا۔

اگراس کویقین ہوکہ جمع کرناممکن نہیں ہے یا شک ہوتو ثنا نہیں پڑھےگا۔اگراسے یقین ہوکہ ثناء کا بعض حصہ تعوذ اور فاتحہ کے ساتھ پڑھناممکن ہے۔ پورا پڑھناممکن نہیں ہے، تو جتناممکن ہو پڑھےگا، الأم میں اس کی صراحت ہے(۱)۔

انھوں نے کہا: مسبوق اگرامام کوتشہدا خیر میں پائے تو تکبیر کے اور بیٹھ جائے۔ پھر اپنے پہلے قعود کے ساتھ سلام پھیرے اور کھڑا ہوجائے۔ ثناء نہ پڑھے، اس لئے کہ اس کی جگہ فوت ہوگئ۔ بغوی وغیرہ نے لکھاہے کہ اگر مسبوق کے بیٹھنے سے قبل امام سلام پھیرد سے و وہنہیں بیٹھے گا اور ثناء پڑھے گا(۲)۔

نووی نے کہا: اگر مسبوق حاضر ہواور امام کو قرائت میں پائے اوراپنے فاتحہ سے فارغ ہونے سے قبل اس کے رکوع کا اندیشہ محسوں کرے تو مناسب ہے کہ ثناء اور تعوذ نہ پڑھے بلکہ جلد فاتحہ شروع کردے اس لئے کہ وہ فرض ہے، لہٰذا اس کوچھوڑ کرنفل میں مشغول نہ

ہوگا۔اگراس کو غالب گمان ہو کہ ثناء اور تعوذ پڑھ کر پوری فاتحہ پڑھ سکے گاتو دونوں کو پڑھنامستحب ہوگا۔

اگرامام رکوع کر لے اور بیابھی فاتحہ کے درمیان میں ہوتو تین اقوال ہیں: اول: فاتحہ کو کلمل کرے گا۔ دوم: رکوع کرے، فاتحہ کا پڑھنا اس سے ساقط ہوجائے گا۔ اس لئے کہ امام کی اتباع کی تاکید زیادہ ہے۔ اس وجہ سے اگر اس کورکوع کی حالت میں پائے تو قر اُت کا فرض اس سے ساقط ہوجا تا ہے، بند نجی نے کہا: یہی رانج فد ہب کا فرض اس سے ساقط ہوجا تا ہے، بند نجی نے کہا: یہی رانج فد ہب اس کو سے جوم: یہی اضح ہے اور بیابوزید مروذی کا قول ہے، قفال نے اس کو سے قرار دیا ہے کہ اگر اس نے ثناء وتعوذ میں سے پچھنہ پڑھا ہوتو رکوع کرے گا اور فاتحہ کا باقی حصہ اس سے ساقط ہوجائے گا اور اس میں پچھ پڑھا ہواس کے بقدر فاتحہ میں سے پڑھنا اس پر لازم ہوگا اس میں مشغول ہوکر اس نے کوتا ہی کی ہے (۱)۔

انھوں نے کہا: اگراہام سلام پھیردے اور مسبوق اس کے سلام کے بعد بیٹھارہ جائے، اور اس کا بیٹھنا طویل ہوجائے تو اگر وہ اپنے پہلے تشہد کی جگہ میں ہوگا تو جائز ہوگا اور اس کی نماز باطل نہ ہوگی، اس لئے کہ بیہ بیٹھنا اس کی نماز میں شار ہے اور اس لئے کہ پہلے تشہد کو طویل کرنا جائز ہے کیاں سیکروہ ہوگا اور اگر اس کے تشہد کی جگہ نہ ہوتو اس کے سلام پھیر نے کے بعد بیٹھنا جائز نہ ہوگا، اس لئے کہ اس کا بیٹھنا اتباع کی وجہ سے تھا اور وہ ختم ہو چکی ہے، اور اگر جان ہو جھ کر بیٹھارہ جائے تو اس کی نماز باطل ہوجائے گی اور اگر جول کر ہوتو نماز باطل نہ ہوگی، سجدہ سہوکرےگا(۲)۔

اگرمقتدی ایک رکعت میں مسبوق ہو یا کسی رکن جیسے فاتحہ کے ترک میں شک ہواور امام یانچویں رکعت کے لئے کھڑا ہوجائے تو

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ار ۷۲ سرالمجموع ۳ر ۲۱۲، ۲۱۳\_

<sup>(</sup>۲) المجموع ۱۳۸۳ م

<sup>(</sup>۱) المجموع ۳ر۱۸ ۱۹،۳۱۸ س

<sup>(</sup>۲) المجموع سر۱۸ ۱۹،۳۱۸ س

اس میں مقتدی کے لئے اس کی انتباع کرنا جائز نہ ہوگا (۱)۔

فوت شدہ کی قضاء کے لئے مسبوق کے کھڑا ہونے کا وقت:

۵- حنفیہ نے کہا: مسبوق دونوں سلام یا ایک سلام کے بعد قضاء کے

لئے کھڑا نہ ہوگا بلکہ امام کے فارغ ہونے کا انتظار کرے گا اور
کھٹیرے گا یہاں تک کہ اگر اس نماز کے بعد سنت ہوتو امام سنت کے
لئے کھڑا ہوجائے اور اگر اس کے بعد سنت نہ ہوتو محراب کی طرف
پشت کرلے یا اپنی جگہ سے ہٹ جائے یا اتنا وقت گذر جائے کہ اگر
اس پر سجدہ سہو ہوتا تو کر لیتا (۲)۔

مسبوق تشہد کے بقدر بیٹھنے کے بعدامام کے سلام پھیرنے سے پہلے کھڑانہ ہوگا۔ چندمقامات مشتیٰ ہیں:اگرمسے کرنے والے مسبوق کو،اس کی مدت ختم ہوجانے کا اندیشہ ہو، یا صاحب عذر کو وقت داخل نکل جانے کا اندیشہ ہو یا مسبوق کو جمعہ کی نماز میں عصر کا وقت داخل ہوجانے کا اندیشہ ہو یا مسبوق کو جمعہ کی نماز میں عصر کا وقت داخل ہوجانے کا، یا عیدین میں ظہر کا وقت داخل ہوجانے کا یا فجر میں آ فقاب کے طلوع ہوجانے کا اندیشہ ہو یا اس کو حدث پیش آ جانے کا اندیشہ ہوتو اس کے لئے جائز ہوگا کہ امام کے فارغ ہونے کا انظار نہ کرے اور خیامام کے سجدہ سہوکا انتظار کرے گا تو لوگ اس کے آگے سے اندیشہ ہو کہ اگر وہ امام کا انتظار کرے گا تو لوگ اس کے آگے سے گذریں گے، تو اس کے فارغ ہونے سے قبل فوت شدہ کی قضاء کے گذریں گے، تو اس کے فارغ ہونے سے قبل فوت شدہ کی قضاء کے گئر اہوجائے گا (۳)۔

ما لکیہ نے کہا: مسبوق اپنے امام کے سلام کے بعد فوت شدہ کی قضاء کے لئے کھڑا ہوجائے گا۔اوراگروہ امام کے سلام سے قبل کھڑا

ہوجائے گاتواس کی نماز باطل ہوجائے گی<sup>(۱)</sup>۔

حنابلہ نے کہا: مسبوق اپنے امام کے دوسرے سلام سے فارغ ہونے کے بعد فوت شدہ کی قضاء کے لئے کھڑا ہوگا اور اگراپنے امام کے سلام سے قبل کھڑا ہوجائے اور دوسرے سلام کے بعد کھڑے ہونے کے لئے نہلوٹے نہاؤنل ہوجائے گی (۳)۔

## مسبوق كاركعت كويالينا:

۲-اس پرفقهاء کا اتفاق ہے کہ اگر مسبوق، امام کورکوع میں پالے تو وہ اس رکعت کو پالے گا، اس لئے کہ نبی کریم علیہ کا ارشاد ہے: "من أدرك الركوع فقد أدرك الركعة"(م) (جوركوع كو پالے گاوہ اس ركعت كو يالے گا)۔

حفیہ، مالکیداور حنابلہ نے کہا: بداس وقت ہے جب مسبوق

<sup>(</sup>٢) الفتاويٰ الهنديه ار٩١، فتاوي قاضي خان برحاشيه الفتاويٰ الهنديه ار ١٠٣٠

<sup>(</sup>۳) سابقهمراجع\_

<sup>(</sup>۱) الدسوقى ار۳۵سـ

<sup>(</sup>۲) روضة الطالبين ار ۷۸س،المجموع سر ۸۳س\_

<sup>(</sup>۳) شرح مثقی الإرادات ار ۲۲۲۸ الإنصاف ۲۲۲۷ ـ

<sup>(</sup>٣) حدیث: "من أدرک الركوع فقد أدرک الركعة"، كو "من ادرک ركعة من الصلاة فقد ادرک الصلاة" كے الفاظ كے ساتھ بخارى (قُحْ البارى ٢/٢٥) اور مسلم (١/٣٢٣) في حضرت الوہريرة سے روایت كيا ہے، اور الفاظ بخارى كے ہیں۔

اپنا امام کورکوع کے کسی جزمیں پالے اگر چداطمینان کے بغیر ہو۔
شافعیہ نے کہا: اگر امام کورکوع کی طمانیت میں پالے یا کافی
ہونے والی مقدار سے امام کے اٹھنے سے قبل کافی ہونے والی مقدار
تک پہنچ جائے تو یہ اس کے لئے رکعت میں شار ہوگا اور وہ اس رکعت کو
پانے والا ہوجائے گا، لہذا اگر مسبوق، امام کورکوع میں سے کافی
ہونے والی حد کے فوت ہونے کے بعد پائے تو وہ اس رکعت کو پانے
والانہ ہوگا۔ کیکن جتنا پائے گا اس میں امام کی اتباع اس پر واجب ہوگی
اگر چہاس کو شارنہیں کیا جائے گا (۱)۔

شافعیہ نے کہا: اگرامام بھول کر پانچویں رکعت کے لئے کھڑا ہوجائے اور مسبوق بیجانتے ہوئے کہ یہ پانچویں رکعت ہے اس کی اقتداء کر ہے توصیح اور مشہور مذہب جس کواصحاب نے اکثر طرق میں قطعی کہا ہے بیہ ہوگی ،اس لئے کہاس نے اسی رکعت شروع کی ہے جس کے بارے میں جانتا ہے کہ وہ لغوہ ہوگا اور حنابلہ ) کا مذہب ہے کہ مسبوق نماز کا جو حصہ امام کے ساتھ پائے گا وہ اس کی نماز کا آخری حصہ ہوگا اور حسہ امام کے ساتھ پائے گا وہ اس کی نماز کا آخری حصہ ہوگا اور حسہ ہوگا اور حصہ کی قضاء کر سے گا وہ اس کی خصہ ہوگا اور حصہ کی قضاء کر سے گا وہ اس کی خصہ ہوگا اور حصہ کی قضاء کر سے گا وہ اس کی خصے ہوگا اور حصہ کی قضاء کر سے گا وہ اس کی قضاء کر سے گا جو حصہ کی قضاء کی ساتھ کیا ہے گا جو حصہ کی قضاء کر سے گا جو حصہ کی ساتھ کیا ہو کی ساتھ کیا کے گا جو حصہ کی ساتھ کی کے گا جو حصہ کی ساتھ کی کے گا جو حصہ کی کے گا ک

حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ مسبوق جو قضاء کرے گاوہ تھم کے اعتبار سے نہیں۔ اعتبار سے نہیں۔ لینی قر اُت کے قل میں اس کا اول حصہ ہے اور تشہد کے ق میں اس کا آخری حصہ ہے (۴)۔

(۱) حاشيه ابن عابدين ار ۴۸۴، بداية المجتهد ار۱۸۹، الشرح الصغير ار ۵۸۸، الله نصاف ۲۲۳، المختى ار ۴۵۸، الإنصاف ۲۲۳۲، المحتوع ۴۲۲۳، القوانين الفقه پيه ۷۲، المغنى ار ۴۰۹، الإنصاف ۲۲۳۲،

الفتاوی الہند یہ میں ہے: مسبوق قرات کے حق میں اپی نماز کا اول حصہ اداکرے گا اور تشہد کے حق میں اس کا آخری حصہ بہاں تک کہ اگر مغرب کی ایک رکعت پائے تو دور کعت قضاء کرے گا اور قعدہ کے ذریعہ ان دونوں کے درمیان فصل کرے گا چنا نچہ تین قعدے ہوجا کیں گے اور ہرایک میں فاتحہ اور سورۃ پڑھے گا۔ اگر ان دونوں میں سے کسی ایک میں بھی قرائت چھوڑ دے گا تو اس کی نماز فاسد ہوجائے گی (ا)۔

ما لکیہنے کہا:اگرمسبوق فوت شدہ کی قضاء کے لئے کھڑا ہوگا توقول کی قضاء کرے گااوراس سے مرادخصوصیت سے قر اُت اوراس کی صفت سریا جہرہے، بایں طور کہ امام کے ساتھ اس کے داخل ہونے سے پہلے جونوت ہوگئ وہ اس کے تعلق سے اس کی نماز کا اول حصہ ہے،اورجس کواس کے ساتھ یا یا ہے وہ نماز کا آخری حصہ ہے،اور فعل کی بنا کرے گااور فعل سے مراد قر اُت کی خصوصیت وصفت کے علاوہ ہے چنانچاس میں سمیج (سمع الله لمن حمدہ کہنا) ،تحمید (ربنا ولک الحمد کہنا) اور قنوت داخل ہیں بایں طور کہ جس کوامام کے ساتھ پایا ہے اس کوا فعال کے تعلق سے اپنی نماز کا اول حصہ بنائے گا اور جوحصہ فوت ہوگیا ہے اس کونماز کا آخری حصہ بنائے گا، اور اس میں تنہا نماز پڑھنے والے کی طرح ہوگا،اور جب ایسا ہوگا توامام کے ساتھ صبح کی دوسری رکعت کا یانے والا، قضاء کی رکعت میں قنوت یڑھے گااس لئے کہ وہ فعل کے تعلق سے اس کی نماز کا آخری حصہ ہے اور فعل میں قنوت بھی داخل ہے اور سمیع وتحمید کو جمع کرے گا ،اس کئے کہ وہ اس کا آخر ہے اور وہ اس میں تنہا نمازیر ھنے والے کی طرح ہوگا۔

اور جو شخص مغرب کی آخری رکعت پائے وہ بلا تکبیر کے کھڑا

<sup>(</sup>۲) المجموع ۱۸۸۲\_

<sup>(</sup>٣) البحرالراكق ار ١٣٣٣، والشرح الصغير ار ٨٥٨، والإنصاف ٢٢٥٨-

<sup>(</sup>۴) البحرالرائق ارساس\_

<sup>(</sup>۱) الفتاوي الهنديه ارا ۹ – ۹۲ ـ

ہوجائے گااس لئے کہ وہ اپنی دوسری رکعت میں نہیں بیٹھا ہے اور فاتحہ اور سورہ کو جہر کے ساتھ پڑھ کرایک رکعت اداکرے گااس لئے کہ وہ قول کی قضاء کرنے والا ہے یعنی جو حصہ فوت ہوگیا ہے اس کو اپنی نماز کا اول حصہ بنائے گا اور نماز کے اول حصہ میں جہر کے ساتھ فاتحہ وسورہ پڑھنا ہے اور تشہد کے لئے بیٹھے گااس لئے کہ وہ فعل کی بناکر نے والا ہے یعنی جو حصہ امام کے ساتھ پایا ہے اس کو اپنی نماز کا اول حصہ بنائے گا اور بیر کعت جس کو ادا کیا ہے دوسری رکعت ہے اور دوسری رکعت کے بعد بیٹھے گا پھر فاتحہ وسورہ کو جہر کے ساتھ پڑھ کرایک رکعت رکعت کے دوسری رکعت میں مالکہ کہ وہ قول قر اُت کے تعلق سے دوسری رکعت ہے، سمع اللہ لمن حمدہ اور دبنا ولک الحمد کو جمع کرنے والا ہے۔

اور جوشخص عشاء کی آخری رکعت پائے وہ امام کے سلام
پھیرنے کے بعد جہر کے ساتھ فاتحہ وسورہ پڑھ کرایک رکعت ادا
کرےگااس لئے کہ قول کے تعلق سے وہ اس کی نماز کا اول حصہ ہے،
لہذا جیسے فوت ہوا ہے اسی طرح قضاء کرے گا اور تشہد کے لئے بیٹھے گا
اس لئے کہ افعال کے تعلق سے وہ اس کی دوسری رکعت ہے۔ پھر جہر
کے ساتھ فاتحہ وسورہ پڑھ کرایک رکعت اداکرے گا اس لئے کہ قول
اس لئے کہ افعال کے تعلق سے وہ اس کی تیسری رکعت ہے پھر سرکے
کے تعلق سے بیاس کی دوسری رکعت ہے اور اس کے بعد نہیں بیٹھے گا
اس لئے کہ افعال کے تعلق سے وہ اس کی تیسری رکعت ہے پھر سرکے
ساتھ صرف فاتحہ پڑھ کرایک رکعت اداکرے گا ، اس لئے کہ وہ اس کی
ماز کا آخری حصہ ہے ، اور جوشخص اس میں سے آخر کی دور کعتیں پائے
وہ جہر کے ساتھ فاتحہ وسورہ پڑھ کر دور کعتیں اداکرے گا ۔ اس کی وجہ
گذر چکی (ا)۔

پڑھ لواور جو فوت ہوجائے اس کو پورا کرلو) اور کسی شی کو پورا کرنا اس کے اول حصہ کے بعد ہی ہوتا ہے۔ اس لئے اگرامام کے ساتھ صبح کی دوسری رکعت پڑھ لے اور امام کے ساتھ قنوت پڑھ لے تو وہ دوبارہ قنوت پڑھ کا۔ اور اگرامام کے ساتھ مغرب کی ایک رکعت پائے تو اپنی دوسری رکعت میں مستحب طور پرتشہد پڑھے گا۔ اس لئے کہ وہ اس کے کہ وہ اس کے کہ جو اس نے کہ وہ اس اتباع کی وجہ سے ہے، اور امام کے ساتھ اس کا تشہد پڑھنا تو محض اتباع کی وجہ سے ہے، اور بیاس بات کی دلیل ہے کہ جو اس نے پایا ہے وہ اس کی نماز کا اول حصہ ہے (۲)۔

شافعیہ نے کہا: مسبوق جوحصہ امام کے ساتھ یائے وہ اس کی

نماز کا اول حصہ ہوگا اور اینے امام کے سلام کے بعد جواد اکرے گاوہ

اس کی نماز کا آخری حصہ ہوگا اس لئے کہ نبی کریم علیقیہ کاارشاد ہے:

"فما أدركتم فصلوا وما فاتكم فأتموا" (() (جو يالوات

## مسبوق كاسجده سهوكرنا:

حنفیہ کا مذہب ہے کہ مسبوق اپنے امام کے ساتھ مطلقاً سجدہ
 کرے گا خواہ سہو، اقتداء سے قبل ہوا ہو یا اس کے بعد، پھرفوت شدہ
 کی قضاء کرے گا اور اگر اس میں سہو ہوگا تو دوبارہ سجدہ کرے گا

اور اگر مسبوق فوت شدہ کی قضاء کے لئے کھڑا ہوجائے اور امام کے ساتھ اس کے داخل ہونے سے قبل امام پر سہو کے دوسجد ب واجب ہوگا کہ لوٹے اور امام واجب ہوگا کہ لوٹے اور امام کے ساتھ سجدہ کرلے بشر طیکہ اس رکعت میں سجدہ نہ کیا ہو، اگر وہ نہ لوٹے یہاں تک کہ سجدہ کرلے تو نماز جاری رکھے گا اور اپنی نماز کے لوٹے یہاں تک کہ سجدہ کرلے تو نماز جاری رکھے گا اور اپنی نماز کے

<sup>(</sup>۱) حدیث: "فما ادر کتم فصلوا ...... کی روایت بخاری (فتح الباری / ۲/۱۱) نے حضرت الوہریر اللہ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ایر۲۰۹\_

<sup>(</sup>۳) حاشیهابن عابدین ۱۸۹۹ س

<sup>(</sup>۱) الشرح الصغيرا رو۵۹ – ۲۱۱ م

آخر میں سجدہ کرنا اس پر واجب ہوگا،منفرد کا حکم اس کے برخلاف ہے۔ دوسرے کے سہو کی وجہ سے سجدہ کرنا اس پر لازم نہیں ہوتا

ما لکیہنے کہا: اگرمسبوق عمداً امام کے ساتھ بعد والاسجدہ مطلقاً کرلے یا اگراس کے ساتھ دوسجدوں کے ساتھ ایک رکعت نہ ملایا ہواور قبل والا سجدہ کرلے تو اس کے سجدہ کر لینے سے نماز باطل ہوجائے گی، ورنہ اگر اس نے ایک رکعت ملالیا ہو، اور امام سلام پھیرنے سے پہلے بل والاسجدہ کرے تومسبوق اپنے اویر باقی ماندہ کی قضاء سے پہلے امام کے ساتھ سجدہ کرے گا<sup>(۲)</sup>۔

شافعیہ نے کہا: اگر امام کے بیچھے مقتدی سے سہو ہوجائے تو سجده نہیں کرے گا، امام اس کے سہوکا تخل کر لے گا اور اگرامام کے سلام پھیرنے کے بعداس سے سہو ہوتو اقتداء کے نتم ہوجانے کی وجہ سے وہ اس کا تخل نہیں کر سکے گا۔اسی طرح اگر منفر د سے اس کی نماز میں سہو ہوجائے پھروہ جماعت میں شریک ہواور ہم نے اس کو جائز قرار دیاہے توامام اس کے اس ہو کاتحل نہیں کر سکے گا۔

اگرمقتدی کوخیال ہو کہ امام نے سلام پھیر دیا ہے اور وہ سلام پھیر دے پھر ظاہر ہو کہ اس نے ابھی سلام نہیں پھیرا ہے تو اس کے ساتھ سلام پھیرے گا اور اس پر سجدہ سہولا زم نہ ہوگا اس لئے کہ اقتداء کی حالت میں اس سے ہوہواہے۔

اگرتشہد میں اس کو یقین ہو کہ اس نے بھول کر رکوع جھوڑ دیا ہے یاکسی رکعت میں فاتحہ ہیں پڑھ سکا ہے توجب امام سلام پھیردے تو دوسری رکعت ادا کرنااس پرلازم ہوگا اور سجدہ سہونہیں کرے گا اس لئے کہا قتد اء کی حالت میں اس سے سہو ہواہے۔

اگرمسبوق کو گمان ہو کہ امام نے سلام پھیر دیا ہے بایں طور کہ کوئی آواز سنے اور اس کوامام کا سلام سمجھ لے پھراپنے او پر باقی ماندہ کے تدارک کے لئے کھڑا ہوجائے اور مثلاً اس پر ایک رکعت باقی ہو اوروہ اس کوادا کرلے اور بیٹھے پھرمعلوم ہو کہ ابھی تک امام نے سلام نہیں پھیرا ہے تو ظاہر ہوجائے گا کہ اس کا گمان غلط تھا، اور بیر کعت معتبر نہ ہوگی اس لئے کہ وہ بےموقعہ ادا کی گئی ہے کیونکہ تدارک کا وقت اقتداء کے ختم ہونے کے بعد ہے۔ پھر جب امام سلام پھیر دے گاتو تدارک کے لئے کھڑا ہوگااور سجدہ سہونہیں کرے گااس لئے

اگرامام سلام پھیردے اور مسبوق بھی بھول کر سلام پھیردے

پھریادآ جائے تواینی نمازیر بنا کرے گااور سجدہ سہوکرے گااس لئے کہ

اس کاسہوا قتداء کے تم ہونے کے بعد ہواہے۔

کہا قتداء کا حکم باقی ہے۔

اگرمسکلهاسی طرح ہواور امام سلام پھیر دے درانحالیکہ وہ کھڑا ہوتو کیا اس کے لئے جائز ہوگا کہ اپنی نماز کو جاری رکھے یا اس پر واجب ہوگا کہ قعود کی طرف لوٹ آئے بھر کھڑا ہو؟ دوا قوال ہیں: اصح

اگر ہم نماز جاری رکھنے کو جائز قرار دیں توقر اُت کا اعادہ لازم ہوگا اورا گرامام اس کے قیام کی حالت میں سلام پھیرد لے کین اس کو اس کاعلم نہ ہوسکے یہاں تک کہ رکعت بوری کرلے اگر ہم جاری ر کھنے کو جائز قرار دیں تو اس کی رکعت معتبر ہوگی اور سجدہ سہونہیں كرے گااورا گرمم كہيں: اس يرقعود واجب ہوگاتور كعت معتبر نہ ہوگی اورامام کے سلام کے بعداضا فہ کرنے کی وجہ سے سجدہ سہوکرے گا۔ اورا گرمسکاعلی حالہ ہو،اور قیام کی حالت میں معلوم ہوجائے کہ ابھی تک امام نے سلام نہیں پھیرا ہے تو امام الحرمین نے کہا: اگرلوٹ آئے تو زیادہ بہتر ہے اور اگروہ جاری رکھنا چاہے اور امام کے سلام

<sup>(</sup>۱) الفتاوى الهندييه ار ۹۲\_

<sup>(</sup>۲) حاشة الدسوقي ار۲۹۱،۲۹۰ ـ

سے قبل تنہا پڑھنے کی نیت کرلے تو اس صورت میں اقتداء کے ختم ہونے کے بارے میں اختلاف ہے۔ اگرہم اس کوممنوع قرار دیں تو لوٹنا متعین ہوگا اورا گراس کو جائز قرار دیں تو دوا قوال ہیں: اول: لوٹنا واجب ہوگا ، اس کے کہ اس کا اٹھنا معتبز نہیں ہوگا ، لہذا لوٹ آئے گا پھراگر چاہے تو اقتداء کو ختم کر دے گا۔ دوم: لوٹنا واجب نہ ہوگا اس کئے کہ اٹھنا خود مقصود نہیں ہے۔ مقصود صرف قیام اور اس کے بعد کے لئے کہ اٹھنا خود مقصود نہیں ہے۔ مقصود صرف قیام اور اس کے بعد کے اعمال ہیں، یہ امام کا کلام ہے، لہذا اگر اقتداء کو ختم کرنے کا ارادہ نہ کر بے تو امام کے کلام کا تقاضا ہے کہ رجوع واجب ہوگا۔

غزالی نے کہا: اس کو اختیار ہوگا اگر چاہے تو لوٹ جائے اور اگر چاہے تو کھڑے ہونے کی حالت میں امام کے سلام کا انتظار کرے اور کھڑے ہونے کی حالت میں انتظار کا جائز ہونا مشکل ہے، اس لئے کہ بیک ہوئی مخالفت ہے، البندا اگر حال ظاہر ہونے سے قبل قر اُت کرے گا تو ان تمام حالات میں اس کی قر اُت کا اعتبار نہ ہوگا۔ بلکہ از سرنوقر اُت کرنا اس پرواجب ہوگا۔

نووی نے کہا: صحیح، دونوں حالتوں میں رجوع کا واجب ہونا (۱)

حنابلہ نے کہا: اگر مقتدی، مسبوق ہوجائے اور امام سے اس رکھت میں سہو ہوجس میں مسبوق نے اس کونہیں پایا ہے۔ مثلاً امام کو بہلی رکعت میں سہو ہواور وہ اس کو دوسری رکعت میں پائے تو اس کی انباع میں اس کے ساتھ سجدہ کرے گا، اس لئے کہ اس کی نماز بھی ناقص ہوگی کیونکہ وہ ناقص نماز میں امام کے ساتھ شریک ہوا ہے، اسی طرح اس صورت میں ہے جبکہ وہ امام کو اس حال میں پائے کہ رکعت کے پانے کا اعتبار نہ ہو کیونکہ یہ جبکہ وہ امام کو اس حال میں پائے کہ رکعت میں مانع نہ ہوگا جیسا کہ باقی رکعت میں مانع نہ ہوگا جیسا کہ باقی رکعت میں مانع نہ ہوگا (۲)۔

انھوں نے کہا: اگر مسبوق اپنے امام کے سلام پھیرنے کے بعد یہ سیمچھ کر کھڑا ہوجائے کہ اس کے امام کو سہونہیں ہوا ہے، پھراس کا امام سیمدہ کرے تو مسبوق لوٹ آئے گا اور اس کے ساتھ سیمدہ کرے گا، اس لئے کہ بیامام کی نماز کی تنمیل کا حصہ ہے اور سلام سے قبل سیمدہ کے مشابہ ہے۔ لہذا رکعت مکمل کرنے سے قبل لوٹنا واجب ہوگا اور اگر رکعت مکمل کرنے سے قبل لوٹنا واجب ہوگا اور اگر موجائے ۔ اور اگر قر اُت شروع کرد نے تو نہیں لوٹے گا اس لئے کہ ہوجائے ۔ اور اگر قر اُت شروع کرد نے تو نہیں لوٹے گا اس لئے کہ وہ مقصود رکن میں مشغول ہوگیا ہے۔ لہذا واجب کی طرف نہیں لوٹے گا

اگرمسبوق اپنے امام کوسہو کے دوسجدوں کے آخر میں پائے تو مسبوق امام کے ساتھ سجدہ کرے گا اگرامام سلام پھیرد ہے تو مسبوق دوسرا سجدہ اداکرے گا تاکہ دونوں سجدوں کے درمیان تسلسل ہوجائے پھراپی نماز پوری کرے گا اور اگر مسبوق اپنے امام کوسہو کے دونوں سجدوں کے بعد، سلام سے قبل پائے تو مسبوق اپنے امام کے سہوکی وجہ سے سجدہ نہیں کرے گا، اس لئے کہ اس نے اس کے ساتھ اس کا کوئی حصہ نہیں پایا ہے، لہذا گذشتہ کی قضاء کرے گا اور سلام پھیر نے کے بعد اس کے ساتھ شریک نہ ہوگا، اس لئے کہ وہ نماز سے نکل چکا کے بعد اس کے ساتھ شریک نہ ہوگا، اس لئے کہ وہ نماز سے نکل چکا ہے۔۔۔

## مسبوق کے بیٹھنے کا طریقہ:

9 - شافعیہ نے کہا: اگر مسبوق امام کے ساتھ اس کی نماز کے آخر میں بیٹھے تواس کے بارے میں چندا قوال ہیں:

پہلاقول: یہی صحیح ہے جس کی صراحت الام میں ہے اور ابوحامد،

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين اراا ۳–۱۲ سـ

<sup>(</sup>۲) شرح منتهی الإرادات ار ۲۱۹ ـ

<sup>(1)</sup> شرح منتهی الإ رادات ایرا ۲۱ ،مطالب أولی انهی ایر ۵۲۹۔

<sup>(</sup>۲) شرح منتهی الإرادات ایرا۲۱ ،مطالب اُولی انهی ایر ۵۲۹\_

بندنجی، قاضی ابوالطیب اورغز الی نے یہی کیا ہے: مسبوق پیر بچھا کر بیٹھے گااس کئے کہ وہ اس کی نماز کا آخری حصہ بیں ہے۔

دوم: مسبوق امام کی انتاع میں سرین کے سہارے بیٹھے گا، امام الحرمین اور رافعی نے اس کوفل کیا ہے۔

سوم: اگر مسبوق کا بیٹھنااس کے پہلے تشہد کی جگہ میں ہوتو پیر بچھا کر بیٹھے گا ، اس لئے کہ اس وقت بچھا کر بیٹھے گا ، اس لئے کہ اس وقت اس کا بیٹھنا محض اتباع کے لئے ہوگا لہذا ہیئت میں اتباع کرے گا ، اس کورافعی نے قتل کیا ہے۔

جس پرسجدہ مہوواجب ہواگروہ آخر میں بیٹھے تواس کے بارے میں دواقوال ہیں: اول: سرین کے سہارے بیٹھے گااس لئے کہ وہ اس کی نماز کا آخری حصہ ہے۔ دوم: اور یہی سی ہے کہ پیر بچھا کر بیٹھے گا اور اسی کوصاحب العدۃ نے قطعی کہا ہے۔ اور اسی کوامام الحرمین نے اکثر ائمہ سے نقل کیا ہے۔ اس لئے کہ وہ غیر مطمئن بیٹھا ہے تا کہ اپنی نماز پوری کر بے لہذا جب سہو کے دونوں سجدے کر لے گا تو سرین کے سہارے بیٹھے گا پھر سلام پھیرے گا (۱)۔

## مسبوق كوخليفه بنانا:

الجمله فقہاء کا مذہب ہے کہ نماز میں امام کا خلیفہ بنانا اور مسبوق کوخلیفہ بنانا جائز ہے اور بیاس تفصیل کے مطابق ہوگا جس کا بیان اصطلاح (استخلاف رفقرہ ۱۲۸وراس کے بعد کے فقرات) میں ہے۔

# مسأمن

#### مريف:

ا - مستامن لغت میں دوسر مے میم کے کسرہ کے ساتھ اسم فاعل ہے،
یعنی امن طلب کرنے والا، اور فتحہ کے ساتھ بھی سیح ہوگا اور اسم مفعول
ہوگا اور سین وتاء صرورت کے لئے ہول گے یعنی امن دیا ہوا(۱)، کہا
جاتا ہے: استأمنه اس سے امن طلب کرنا، استأمن إليه: اس کے امان میں داخل ہونا (۲)۔

اصطلاح میں: متامن وہ ہے جودوسرے ملک میں امان لے کرداخل ہوخواہ مسلمان ہویاحر بی <sup>(س)</sup>۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-ذمي:

۲- ذمی لغت میں: وہ معاہدہے جس سے عہد کیا جائے اور اس کی وجہ سے اس کو'اپنے مال' عزت وآبرو اور دین کے بارے میں امن واطمینان ہوجائے۔ ذمی، ذمہ کی طرف منسوب ہے جس کا معنی عہد ہے (۳)۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۳۸۷ ۲۸۲\_

<sup>(</sup>٢) المصباح المنير -

<sup>(</sup>٣) الدرالخيارمع حاشيها بن عابدين ٣٧ / ٢٣ ، قواعدالفقه للبركتي \_

<sup>(</sup>۴) المعجم الوسيط ،المصباح المنير -

<sup>(</sup>۱) المجموع ۱۳۵۲،۴۵۳ م

ذمی اصطلاح میں: وہ کفار میں سے معاہد ہے، اس لئے کہ جزید کی وجہ سے اس کی جان، مال اور دین کوامن دیاجا تاہے<sup>(۱)</sup>۔ متامن اور ذمی کے درمیان ربط بیہ ہے کہ متامن کا امان وقت ہوتا ہے۔اور ذمی کا ہمیشہ کے لئے ہوتا ہے (۲)۔

### ب-حربي:

ساحربی، حرب کی طرف منسوب ہے ،اس کا معنی جنگ کرنا اور مقابلہ میں اترنا ہے، دارالحرب: حربی مقابلہ میں اترنا ہے، دارالحرب: حربی اور حربیون ہیں (")۔

دونوں کے درمیان تباین و تضاد کی نسبت ہے۔

# مشامن ہے متعلق احکام:

متامن ہے متعلق کچھا حکام ہیں ان میں سے بعض یہ ہیں:

#### مستامن كاامان:

الف-امان كامشروع هونااوراس ميں حكمت:

الشروع ہونے میں اصل اللہ تعالی کا ارشاد عنی اصل اللہ تعالی کا ارشاد عنی ہے: "وَإِنُ أَحَدٌ مِّنَ الْمُشُرِكِيْنَ اسْتَجَارَکَ فَأَجِرُهُ حَتَّى بِهُ مَا مُنَهُ مُأْمَنَهُ "(٣) (اور اگر مشركین میں سے كَلَامَ اللهِ ثُمَّ أَبْلِغُهُ مَأْمَنَهُ "(٣) (اور اگر مشركین میں سے كوئى آپ سے پناه كا طالب ہوتو اسے پناه دیجے تاكہ وہ كلام الهى س سے پھراسے اس كى امن كى جگہ پہنچاد یجئى ) اور نبی كريم عليا الله كا ارشاد ہے: "ذمة المسلمين واحدة يسعى بها أدناهم "(۵)

- (۱) قواعدالفقه للبركتي-
- (۲) بدائع الصنائع ۲/۲۰۱۰،۱۰۱۱
  - (m) قواعدالفقه للبركتي\_
    - (۴) سورهٔ توبه/۲\_
- . (۵) ابن عابدين ۲۲۶۳، فتح القدير ۴۸٫۲۹۸، لمغنی ۸٫۹۹۹، کشاف القناع

(مسلمانوں کی طرف سے امن دینا کیساں ہے، ادفیٰ مسلمان بھی امن دےسکتاہے)۔

اس کے مشروع ہونے کی حکمت جیسا کہ نووی نے صراحت کی ہے یہ ہے کہ بھی مصلحت امان کی متقاضی ہوتی ہے تا کہ کافر کو اسلام کی طرف مائل کیا جائے ، یا فوج کو آرام کا موقع دیا جائے ، یا ان کے معاملہ کو منظم کیا جائے ، یا کفار کے داخل ہونے کی حاجت ہوتی ہے ، یا جنگی تدبیروغیرہ کی وجہ سے ضرورت ہوتی ہے (۱)۔

ب-مستامن کوامن دینے یا اس کے امن طلب کرنے کا حکم:

۵ - مستامن کوامان دینا یا اس کا امان طلب کرنا مباح ہے، بھی بھی حرام یا مکروہ ہوجا تا ہے۔

امان کی وجہ سے متامن کو' قتل' قیداور مال کی لوٹ سے امن ماس ہوجا تا ہے، ان کے مردول کوتل کرنا ان کی عورتوں اور بچوں کو قید کرنا اور ان کے مال کوغنیمت بنانا مسلمانوں پر حرام ہوجا تا ہے۔(۲)۔

ج-متامن کوامان دینے کا حقد ارکون ہے:

امان،امام،اس کے نائب،امیریا عام سلمانوں میں سے کسی کی طرف سے ہوگا۔

<sup>=</sup> ۲۰۳۱، مغنی الحتاج ۲۳۹، حدیث: "ذهه المسلمین واحدة" کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۷۵/۱۳) اور مسلم (۹۹۸/۲) في حضرت علی بن ابی طالب سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۱۷۸۸\_

<sup>(</sup>٢) بدائع الصنائع ٤/٢٠١٠٥٠١

## اول: امام یااس کے نائب کا امان:

۲ - اس میں فقہاء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے کہ امام یا اس
کے نائب کا تمام کفار یا ان میں سے بعض کو امان دینا صحیح ہوگا۔ اس
لئے کہ اس کی ولایت تمام مسلمانوں پر عام ہے، لہذا اس کے لئے جائز ہوگا کہ اگر مسلمانوں کی کوئی مصلحت اس کی متقاضی ہوتو وہ کفار کی جان ومال پر امان دید ہے۔ مصلحت کے بغیر جائز نہ ہوگا (۱)۔

#### دوم: امير کاامان:

2- حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ امیر کا اس شہر والوں کو امان دینا تھیجے ہوگا جن کے مقابلہ میں اس کو بھیجا گیا ہو۔ یعنی جن سے قبال کرنے کا ذمہ دار ہو، اس لئے کہ اس کو صرف ان ہی لوگوں پر ولایت حاصل ہے ان کے علاوہ کے حق میں وہ عام مسلمانوں کے ایک فرد کی طرح ہوگا، اس لئے کہ اس کو ان ہی لوگوں سے جنگ کرنے کی ولایت حاصل ہے، دوسروں سے نہیں (۲)۔

## سوم: رعایا کے افراد کا امان:

۸ – مالکیہ، اصح قول میں شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب ہے کہ رعایا کے افراد کا ایک سے دس تک کو اور ایسے قافلہ اور قلعہ کو جوعرف میں چھوٹے سمجھے جاتے ہوں جیسے سویا اس سے کم ہوں، امان کے شرائط کے ساتھ امان دینا صحیح ہوگا، اس لئے کہ حضرت عمرؓ نے غلام کی طرف سے قلعہ والوں کو امان دینا جائز قرار دیا، البتہ رعایا میں سے کسی کا، کسی بڑے شہر والوں کو یا گاؤں والوں کو یا کسی بڑی تعداد کو امان دینا صحیح نہ ہوگا، اس لئے کہ بیہ جہاد کو معطل کرنے اور امام پر حکم چلانے کا سبب ہوگا، اس لئے کہ بیہ جہاد کو معطل کرنے اور امام پر حکم چلانے کا سبب

- (۱) الشرح الصغير ۲۸۵،۲۸۵، دوضة الطالبين ۱۸۸،۲۷۸، کشاف القناع ۱۰۵، فتح القدير ۲۸۷،۲۹۸، ومنه الطالبين ۱۸۸۰، فتح القدير ۲۸۸،۲۹۸، ۱۹۸۰، ۱۳۸۰
  - (۲) کشاف القناع ۳ر ۱۰۵، المغنی ۸ ر ۳۹۸ ـ

ہوجائے گا۔

ما لکیہ نے کہا: اگرامام کےعلاوہ کوئی شخص کسی ملک یاصوبہ کو یعنی غیر متعین تعداد کو غیر متعین تعداد کو غیر متعین تعداد کو امن دیدے تو امام اس کے بارے میں غور وفکر کرے گا اگر اس کو درست سمجھتو باتی رکھے گاور نہاس کور دکر دے گا۔

نووی نے کہا: اس کا ضابطہ یہ ہے: اس علاقہ میں جہاد کا دروازہ بند نہ ہوجائے، جن کوامن دیا گیا ہے اگر اس سے تعرض کئے بغیر جہاد ہوسکتا ہوتو امن کو نافذ کرے گااس لئے کہ جہاد دین کا شعار ہے اور یہ مسلمانوں کی سب سے بڑی کمائی ہے۔

شافعیہ کا اصح کے بالمقابل قول ہے: کسی ایک آ دمی کا کسی گاؤں والوں کوامان دینا جائز نہ ہوگا اگر چہاس میں رہنے والوں کی تعداد کم ہو(۱)۔

حنفیہ کا مذہب ہے کہ ایک آ دمی کی طرف سے امان دینا سیح ہوگا خواہ بڑی جماعت کوامن دے یا حجھوٹی جماعت کو،شہر والوں کوامن دے یا گاؤں والوں کو، فتح القدیر کی عبارت ہے: یاکسی قلعہ یاکسی شہر والوں کو (۲)۔

## د- امان دینے کے آثار:

9 - جمہور فقہاء کا مذہب ہے کہ اگرامام پاکسی دوسرے کی طرف سے تمام شرائط کے ساتھ امان ہوجائے تو تمام مسلمانوں پر اس کو پورا کرنا واجب ہوگا، نہان کوقل کرنا جائز ہوگا، نہان کوقید کرنا، نہان کے مال میں سے کچھ لینا اور نہان سے کسی طرح تعرض کرنا جائز ہوگا، اس کئے کہ وہ محفوظ ہو گئے ہیں، اور کسی شرعی وجہ کے بغیران کواذیت

- (۱) الشرح الصغير ۲/۲۸۵، ۲۸۹، ۲۸۹، روضة الطالبين ۱۰/۲۷۸، کشاف القناع ۷۱/۱۰ الشرح الصغير ۲/۲۸۵، ۲۸۹، دوضة الطالبين ۱۰/۲۵۸، کشاف القناع
  - (۲) فتح القدير ۴۹۸ ، بدائع الصنائع ۲۷۷ ۱۰۱ بن عابدين ۳۲۲۲ ـ

پہنچانا بھی جائز نہ ہوگا<sup>(۱)</sup>۔

جن کوامن نہیں دیا گیا ہے بینی اہل وعیال اور مال کی طرف امان

کے کم کے سرایت کرنے کے بارے میں ، حنابلہ اوراضح کے بالمقابل
قول میں شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ اگر ایسا شخص امن دے دے
جس کا امن دیناضچے ہوتو امن اس کے ساتھ رہنے والے اہل وعیال
اوراس کے ساتھ رہنے والے مال کی طرف سرایت کرجائے گا، البتہ
اگرامن دینے والا کہے کہ میں صرف تم کوامن دیتا ہوں وغیرہ جوامان
کے ساتھ اس کو مخصوص کرنے کا متقاضی ہوتو امان اس کے ساتھ خاص
رہے گا(۲)۔

ریکیم دارالاسلام میں رہنے والے اس کے اہل وعیال اور مال کے تعلق سے ہے، لیکن ان میں سے جو دار الحرب میں ہوں تو شافعیہ کے نز دیک یقینی طور پران کی طرف امان سرایت نہیں کرےگا(<sup>۳)</sup>۔ اصح قول میں شافعیہ کا مذہب ہے کہ اس کے ساتھ رہنے والے اہل وعیال یا مال کی طرف شرط کے بغیرا مان سرایت نہیں کرےگا ،اس لئے کہ لفظ عام ہونے سے قاصر ہے <sup>(۳)</sup>۔

شافعیہ نے مزید کہا: اس کے ساتھ رہنے والے مال سے مرادوہ مال ہے جس کی ضرورت مان کے زمانہ میں نہ ہولیکن جس کی ضرورت ہووہ اس میں واخل ہوگا اگر چہاس کی شرط نہ لگائی گئی ہو، اس میں وہ آلات بھی ہیں جن کواپنے پیشہ میں استعمال کرتا ہے اور وہ سواری بھی ہے جس سے بے نیاز نہ ہو۔ یہ اس وقت ہے جب امام کے علاوہ کوئی دوسراامن دے، اور اگرامام اس کوامن دے تو اس کے ساتھ کی تمام

چزیں بلاشرط داخل ہوں گی، اوراس کے پیچیے دارالحرب میں رہنے والی کوئی چیز امام کی طرف سے شرط کے بغیر داخل نہ ہوگی، اورا گرامن حربی کو دار الحرب میں جو تربی کو دار الحرب میں جو اس کے اہل و مال ہوں داخل ہوں گے اگر چپاس کی شرط نہ ہو، اورا گرامام امن دیتو اس کے اہل اور غیر ضروری مال امام کے علاوہ کوئی دوسراامن دیتو اس کے اہل اور غیر ضروری مال شرط کے بغیر داخل نہ ہوں گے، اور اس سلسلہ میں کوئی فرق نہ ہوگا کہ اس کے ساتھ اس کا مال ہویا کسی دوسرے کا مال ہو (۱)۔

## ه- كس لفظ سے امان منعقد ہوگا:

• ا - فقہاء کا مذہب ہے کہ امان ہراس لفظ سے منعقد ہوجائے گا جو مقصد کے لئے مفید ہو، اور وہ ہر وہ لفظ ہے جو امان پر دلالت کر بے جیسے مجاہد کہے: میں نے تم کو امان دیا ،تم کو امن ہے، میں نے تم کو امان دیا ،اور جو لفظ اس کے قائم مقام ہو۔

حنفیہ میں سے صلفی نے مزید کہا: اگر چپہ کفار اس کو نہ مجھیں لیکن مسلمان اس لفظ کا امان ہونا سمجھ لیں بشرطیکہ کفار اس کو مسلمانوں کی طرف سے سن لیس ،لہذااگران سے دوری ہوتوا مان نہیں ہوگا۔

اسی طرح ان کا مذہب ہے کہ کسی بھی زبان میں صرح لفظ کے ساتھ امن دیا ، یا تجھ کو امن دیا ، یا تجھ کو امن دیا ، یا تجھ کو امن ہے اور کنامیہ کے ساتھ: جیسے کہے: تم اپنی پسند پر ہو، یاتم جیسے جا اور کنامیہ کے ساتھ: جیسے کہے: تم اپنی پسند پر ہو، یاتم جیسے جا ہور ہووغیرہ۔

بعض شافعیہ جیسے رملی اور شربنی خطیب نے کنا یہ میں نیت کی شرط کا اضافہ کیا ہے۔

تحریر کے ذریعہ امان دینا جائز ہوگا،اس لئے کہاس کے بارے میں حضرت عمر شکا اثر ہے، شربینی خطیب نے کہا: اس میں نیت کا ہونا

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۷/۷-۱، ابن عابدين ۳۲۶/۳، الشرح الصغير ۲۸۸/۲، روضة الطالبين ۱۰/۲۸/ كشاف القناع ۳/۴۰۱

<sup>(</sup>۲) کشاف القناع ۳ر ۱۰۵مغنی الحتاج ۱۳۸۸ ۲۳۸

<sup>(</sup>۳) مغنی الحتاج ۴۸۸۳۳\_

<sup>(</sup>۴) مغنی الحتاج ۴/ ۲۳۸، روضة الطالبین ۱/۱۲۸\_

<sup>(</sup>۱) مغنی الحتاج ۴۸۸۳۳\_

ضروری ہوگااس کئے کہ بیرکنا پیہے۔

اس طرح پیغام رسانی کے ذریعہ بھی امان دینا جائز ہوگا ،اس لئے کہ پیچر پر سے زیادہ قوی ہے شربنی نے کہا: خواہ قاصد مسلمان ہویا کافر ، اس لئے کہ خون کی حفاظت میں اس باب کی بنیاد توسع پر ہے ،اسی طرح سمجھے جانے والے اشارہ سے بھی صحیح ہوگا اگر چہ بولئے والے کی طرف سے ہو،اس لئے کہ حضرت عمر کا قول ہے: اللہ تعالیٰ کی فتم اگرتم میں سے کوئی آسان کی طرف انگی اٹھا کر کسی مشرک کی طرف فتم اگرتم میں سے کوئی آسان کی طرف انگی اٹھا کر کسی مشرک کی طرف اشارہ کر دے تو میں ضروراس کواس کی وجہ سے انتر جائے پھر وہ اس کوئی ضرورت ، اشارہ کی داعی ہے کیونکہ ان میں سے اکثر مسلمانوں کی ضرورت ، اشارہ کی داعی ہے کیونکہ ان میں سے اکثر مسلمانوں کی بات نہیں سمجھیں گے اور اسی طرح اس کے برعکس ہوگا۔

اگر کوئی مسلمان کسی کافر کی طرف اشارہ کرے اور وہ اس کو امن دینا سمجھ لے اور مسلمان اس کے ذریعہ اس کو امن دینے کا انکار کرے تو مسلمان کا قول معتبر ہوگا، اس لئے کہ وہ اپنی مراد کو زیادہ جانتا ہے، کیکن اس کو پکڑ انہیں جائے گا بلکہ محفوظ مقام تک اس کو پہنچا دیا جائے گا اور اگر اشارہ کرنے والا حال کی وضاحت سے قبل مرجائے تو امان نہیں ہوگا اور نہ اس کو گرفتار کیا جائے گا بلکہ محفوظ مقام میں بہنچا یا جائے گا اگر اسارہ کر انہاں کو گرفتار کیا جائے گا بلکہ محفوظ مقام تک پہنچا یا جائے گا اور اگر اسارہ کا کو گرفتار کیا جائے گا بلکہ محفوظ مقام تک پہنچا یا جائے گا (۱)۔

بلا شرط امان دینا بھی شیح ہوگا جیسے کہے: تم کوامن ہے، اور کسی شرط پر معلق کر کے دینا بھی شیح ہوگا جیسے کہے: جوالیا کر کے گا اس کو امن ہے (۲)، اس لئے کہ نبی کریم علیقی نے فتح مکہ کے دن فرمایا:

"من دخل دار أبى سفيان فهو المن" (۱) (جوابوسفيان كَالَّمَّ مِين داخل بوجائي اس كوامن بوگا) ـ

قبول کرنا شرط نہیں ہے، شافعیہ میں سے بلقینی نے اس کی صراحت کی ہے، چنا نچہ انھوں نے کہا: امام شافعی نے قبول کرنے کا اعتبار نہیں کیا ہے۔ اور انھوں نے کہا: اسی پرسلف وخلف کا عمل رہا ہے، اس لئے کہ اس باب کی بنیاد توسع پر ہے۔ لہذا خاموش رہ جانا کا فی ہوگا۔ لیکن خاموثی کے ساتھ وہ چیز ضروری ہوگی جس سے قبول کرنا معلوم ہواور وہ جنگ سے باز رہنا ہے جبیبا کہ ماوردی نے اس کی صراحت کی ہے۔ اور قبول کے لئے سمجھا جانے والا اشارہ بھی کا فی ہوگا اگر چہ بولنے والے کی طرف سے ہو۔

شربینی نے کہا: قبول کا عتبار کرنے میں اختلاف اس وقت ہے جبکہ اس کی طرف سے چہلے درخواست نہ ہو،اگر اس کی طرف سے پہلے درخواست ہوتو یقیناً قبول کرنے کی ضرورت نہ ہوگی (۲)۔

و-مستامن کوامان دینے کی شرط:

اا - جمہور فقہاء کا مذہب ہے کہ امان کی شرط ضرر کا نہ ہونا ہے اگر چہ مصلحت ظاہر نہ ہو (۳)۔

حفیہ نے کہا: امان میں مسلمانوں کے لئے کسی کھلی ہوئی مصلحت کا ہونا شرط ہے (۴)۔
مصلحت کا ہونا شرط ہے (۴)۔
تفصیل (امان فقرہ ۲۷) میں ہے۔

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۱۸۲۷-۱، ابن عابدین ۱۸۷۳، القوانین الفقه پیرس ۱۵۹، جوابر الإکلیل ۱۸۸۱، روضة الطالبین ۱۹۸۹، الوجیز ۱۸۳۲، ۱۹۴۲، مغنی المحتاج ۱۸۲۳، الفتلی به ۲۲۲۲، روض الطالب ۱۸۳۳، المغنی ۱۸۳۸، المغنی ۱۸۳۸، المغنی ۱۰۵۳، المغنی ۱۰۵۳، المغنی ۱۸۳۸، المغنی

<sup>(</sup>۲) كشاف القناع ۳ر ۱۰۴،اورسابقه مراجع به

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من دخل دار أبی سفیان فهو المن" کی روایت مسلم (۱) حدیث: "من دخل دار أبی سفیان فهو المن" کی روایت مسلم (۱۳۰۲) نے حضرت ابو ہریرہ اُسے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ۴۸ر۲۳۷\_

<sup>(</sup>٣) حاشية الدسوقى ١٨٦/٢، مغنى المحتاج ٢٣٨، ٢٣٩، كشاف القناع ٣/١٠٠٠ الفروع ٢٣٩،١٢٨/٢

<sup>(</sup>۴) بدائع الصنائع ۱۰۲۰۱۰۵۰۱

## ز-امن دینے والے کے شرائط: امان دینے والے کے لئے درج ذیل شرائط ہیں:

# بهلی شرط:اسلام:

۱۲ - اس پر فقهاء کا اتفاق ہے کہ سی مسلمان کی طرف سے امان کا ہونا شرط ہے، الہذائسی کا فرکی طرف سے صحیح نہ ہوگا ، کاسانی نے مزید کہا: اگرچہ وہ مسلمانوں کے ساتھ ہوکر جنگ کرر ہا ہواس کئے کہ مسلمانوں کے حق میں وہ متہم ہوگا، لہذااس کی خیانت سے امن نہ ہوگا، نیز اس لئے کہ جب وہ متہم ہوگا تومعلوم نہ ہوسکے گا کہ اس نے اپنے امان کی بنیاد،مسلمانوں کی مصلحت بعنی قوت وضعف کی حالت کے فرق کی رعایت پررکھاہے یانہیں،لہذا صحیح ہونے کی شرط کے یائے جانے میں شک ہوجائے گااورشک کےساتھ صحیح نہ ہوگا <sup>(۱)</sup>،انھوں نے صراحت کی ہے کہ غیرمسلم کا امان جائز نہ ہوگا اگر چیذ می ہوا در انھوں نے نبی كريم عليه ك اس ارشاد سے استدلال كيا ہے: "ذمة المسلمين واحدة يسعىٰ بها ادناهم" (٢) (مسلمانول كي طرف سے امن دینا کیساں ہے، ادنیٰ مسلمان بھی امن دے سکتا ہے)۔استدلال کی وجہ رہ ہے کہ نبی کریم علیہ نے امن کی ذ مەدارى مسلمانوں كى قرار دى ہے، لېذا دوسرے كو حاصل نه ہوگى، نیز اس لئے کہ کفراس کو بر کمانی پر آمادہ کرے گا، نیز اس لئے کہ وہ اسلام اور اہل اسلام کے بارے میں متہم ہے، لہذا حربی کے مشابہ ہوگا، نیز اس لئے کہ وہ کافر ہے لہذامسلمانوں پر اس کوکوئی ولایت حاصل نه ہوگی۔

## دوسری شرط: عقل:

سا - اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ مجنوں کا امان دینا جائز نہ ہوگا، اس لئے کہ لئے کہ عقل تصرف کا اہل ہونے کے لئے شرط ہے، نیز اس لئے کہ اس کا کلام معتبر نہیں ہے، لہذا اس سے کوئی تھم ثابت نہ ہوسکے گا<sup>(۲)</sup>۔

## تيسرى شرط: بالغ مونا:

۱۹۲ - اس میں فقہاء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے کہ بچے کا امان صحیح نہیں ہے، اسی طرح قریب البلوغ بچے کا امان دینا جبکہ وہ اسلام کو نہیں سمجھتا ہو، مجنون پر قیاس کرتے ہوئے جے نہ ہوگا۔

اورا گروہ باشعور ہواسلام کو مجھتا ہولیکن جنگ سے اس کوروک دیا گیا ہوتو جمہور حنفیہ اورایک قول میں حنابلہ کا مذہب ہے کہ اس کا

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۳۲۸/۲۰۱۰ الشرح الصغیر ۲۸۷۲/۲۰ کشاف القناع ۳۸ ۱۰۴۰ مغنی المحتاج ۲۳۷/۳۳۸\_

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۲۲۸ ۱۰ الشرح الصغیر ۲۸۷۲، المغنی ۳۹۸۸۸ شاف القناع ۳۷ ۱۹۰۸، مغنی المحتاج ۲۳۷ ، ۲۳۷ ، روضنه الطالبین ۱۷۹۹۸ ، الوجیز ۲۲ م۱۹۹۸

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ٤/٤٠، الشرح الصغير ٢/١٨، القوانين الفقهيه ١٥٩، روضة الطالبين ١/٩٤٠، الوجيز ٢/ ١٩٣٠، كشاف القناع ٣/ ١٠٨٠-

امان دینا سیح نہ ہوگا، اس لئے کہ امان کے سیح ہونے کی ایک شرط یہ ہے کہ مسلمانوں میں کمزوری ہواور کفرطا قتور ہو، اور پیخی صورت حال ہے جوغور وفکر کے بغیر اس کی واقفیت نہیں ہوسکتی ہے اور بیغور وفکر کی صلاحیت بچہ میں نہیں ہوتی ہے، نیز اس لئے کہ وہ لہو ولعب میں مشغول ہوتا ہے، اور اس لئے بھی کہ وہ عقو دکا ما لک نہیں ہے، اور امان بھی ایک عقد ہے اور جوشخص اپنی ذات کے بارے میں عقد کرنے کا مالک نہ ہووہ دوسرے کے بارے میں بدر جہ اولی مالک نہ ہوگا، نیز اس لئے کہ اس کا قول معتبر نہیں ہے۔ جیسے اس کی طلاق اور عتاق۔ اس لئے کہ اس کا قول معتبر نہیں ہے۔ جیسے اس کی طلاق اور عتاق۔

ایک دوسرے قول میں حنابلہ اور امام محمد نے کہا: صحیح ہوگا، اس لئے کہ امان دینے کے اہل ہونے کی بنیا دائیمان کے اہل ہونے پر ہے، جو باشعور بچہ اسلام کو سمجھے گاوہ اہل ایمان میں سے ہوگا، لہذا اہل امان میں سے بھی ہوگا جیسے بالغ (۱)۔

اوراگراس کو جنگ کی اجازت ہوگی تواضح میہ ہے کہ حنفیہ کے درمیان بالا تفاق صحیح ہوگا ،اس لئے کہ میہ نفع وضرر کے درمیان دائر تصرف ہے،اورجس بچہکو قال میں شرکت کی اجازت ہوا سیا تصرف کرسکتا ہے(۲)۔

مالکیہ کے نزدیک باشعور بچہ کے بارے میں اختلاف ہے: ایک قول ہے: جائز اور نافذ ہوگا، ایک قول ہے: ابتداء میں جائز نہیں ہوگا، اگر ایسا ہوجائے تو اس میں امام کو اختیار ہوگا: اگر چاہے تو نافذ کردے گا اور اگر چاہے توردکردے گا<sup>(۳)</sup>۔

شافعیہ نے کہا: بچہ کا امان دینا صحیح نہ ہوگا، باشعور بچہ کے بارے

. (۱) بدائع الصنائع ۷/۷۱، فتح القدير ۴/۲۰۳۰، الشرح الصغير ۲/۷۸۲، المغنى ۴/۷۸ مرروضة الطالبين ۱۹۹۰-

- (۲) ابن عابدین ۱۲۲۳، ۲۲۷، بدائع الصنائع ۱۰۹۸، فتح القدیر ۱۳۰۲، مر۰۰۰
  - (٣) الشرح الصغير ٢٨٧٨ ـ

میں ایک قول ہے جیسے اس کامد بربنانا (۱)۔

سونے یا نشہ یا بے ہوشی کی وجہ سے جس شخص کی عقل زائل ہوجائے تو حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ وہ بے شعور بچہ کے حکم میں ہوگا، اس لئے کہ وہ مصلحت اور غیر مصلحت کونہیں سمجھیں گے، نیز اس لئے کہ ان کا کلام معتبر نہیں ہے، لہٰذااس سے کوئی حکم ثابت نہ ہو سکے گا(۲)۔

# چوتھی شرط: بااختیار ہونا:

10 - جمہور فقہاء نے صراحت کی ہے کہ جس پراکراہ کیا جائے اس کی طرف سے امان دینا سیحے نہ ہوگا، اس کئے کہ بیالیا قول ہے جس پراس کوناحق مجبور کیا گیا ہے، لہذا اقرار کی طرح یہ بھی صحیح نہ ہوگا (۳)۔

پانچویں شرط: کا فرول کی طرف سے خوف کا نہ ہونا:

۱۷ – مالکیہ، حنابلہ اور اصح کے بالمقابل قول میں شافعیہ کا مذہب ہے

کہ اگر قیدی اکر اہ کے بغیر امان کا عقد کرتے توبیحے ہوگا، اس لئے کہ

وہ حدیث کے عموم میں داخل ہے، نیز اس لئے کہ وہ مسلم، مکلّف اور

بااختیار ہے، لہذا غیر قیدی کے مشابہ ہوگا۔ ابن قد امہ نے کہا: اسی
طرح دار الحرب میں تجارت کرنے والے اور مزدوری کرنے والے کا امان دینا صحیح ہوگا۔

اصح قول میں شافعیہ کی رائے ہے کہ قیدی کا امان دینا جائز نہ ہوگا، شربنی خطیب نے کہا جمل اختلاف وہ قیدی ہے جومقید ومحبوں ہو اگرچہاں پراکراہ نہ کیا جائے، اس لئے کہ وہ ان کے ہاتھوں میں

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۱۰/۹/۹\_

<sup>(</sup>۲) المغنی۸ر۸۹س

<sup>(</sup>۳) الشرح الصغير ۲/ ۲۸۷، القوانين الفقهيه ۱۵۹، روضة الطالبين ۱/۹۷۰، کشاف القناع ۳/۸، المغنی ۸/ ۹۸۸ س

مغلوب ہے۔ مصلحت کی وجہ نہیں جان سکتا ہے۔ نیز اس لئے کہ امن کی بنیا داس پر ہے کہ امن دینے والاخود امن میں ہواور یہاں قیدی امن میں نہیں ہے، لیکن دارالحرب کا قیدی لینی وہ شخص جو دارالحرب میں تو کھلا ہوا آزاد ہو گراس کو دارالحرب سے نگلنے سے روک دیا گیا ہو تواس کا امان دینا صحیح ہوگا(ا)۔

حفیہ کا مذہب ہے کہ اس شخص کا امان دینا جائز نہ ہوگا جو کفار
کے نزد یک مغلوب ہوجیسے قیدی، ان کے درمیان تجارت کرنے والا
اوروہ شخص جوان کے پاس اسلام قبول کرے اوروہ ان کے درمیان ہو
اس لئے کہ بیسب لوگ ان کے نزد یک مغلوب ہوں گے، لہذا بیان
کے اہل نہیں ہوں گے اور نہ کفار ان سے خوف کریں گے جبکہ امان کل خوف کے ساتھ مخصوص ہے، نیز اس لئے کہ ان کو اس پر مجبور کیا
جائے گا، لہذا امان مصلحت سے خالی ہوگا، نیز اس لئے کہ اگریہ دروازہ
معاملہ ان پر سخت ہوگا اور وہ کسی قیدی یا تا جرسے خالی نہ ہوں گے تو وہ
معاملہ ان پر سخت ہوگا اور وہ کسی قیدی یا تا جرسے خالی نہ ہوں گے تو وہ
ابن عابدین نے کہا: البحر میں ذخیرہ سے منقول ہے کہ قیدی کا
ابن عابدین نے کہا: البحر میں ذخیرہ سے منقول ہے کہ قیدی کا
امان دینا باقی مسلمانوں کے تن میں صحیح نہ ہوگا یہاں تک کہ ان کوئن
ہوگا کہ ان پر جملہ کریں لیکن خود اس قیدی کے تن میں صحیح ہوگا، ابن

## ح-غلام ،عورت اورمریض کاامان دینا:

غلام، عورت اورمریض کے امان دینے میں فقہاء کے درمیان

- (۱) روضة الطالبين ۱۰/۲۸۱، القليو بي ۲۲۶/۸، مغنی المحتاج ۲۸۷۳، القوانين الفقهيه ۱۵۳، المغنی ۲۸۷۹۸
- (۲) بدائع الصنائع ۷/۷-۱، فتح القدير ۴/۰۰، شرح سير الكبير ار۲۲۲، طبع مطبعه مصر، ابن عابدين ۳/۲۲۸، الاختيار ۴/۳۸۳-

#### درج ذیل اختلاف ہے:

## اول:غلام:

21 - جمہور فقہاء کا مذہب ہے کہ غلام کا امان دینا جائز ہوگا، انھوں نے نبی کریم علیہ کے اس ارشاد سے استدلال کیا ہے: "ذمة المسلمین واحدة یسعیٰ بھا أدناهم" (۱) (مسلمانوں کی طرف سے امن دینا کیساں ہے، ادنیٰ مسلمان بھی امن دے سکتا ہے )، امام محمد نے اس کی تفسیر غلام سے کی ہے، نیز اس لئے کہ حضرت عمر بن الخطاب کا قول ہے: مسلمان غلام مسلمانوں کا ایک فرد ہے اس کا ذمہ، ان کے ذمہ کی طرح ہے، ایک روایت میں ہے کہ اس کا امان دینا جائز ہوگا، نیز اس لئے کہ وہ مسلمان مکلّف ہے، لہذا آزاد کی طرح اس کا امان دینا جائز ہوگا۔

نووی نے مزید کہا: مسلمان غلام کا امان دینا سیح ہوگا اگر چپاس کا آقا کا فرہو۔

ما لکیہ کے ایک قول میں، غلام کا امان دینا ابتداء میں جائز نہ ہوگا۔اگرامان دیدے گا تو امام کواس کے نافذ کرنے یا ردکرنے کا اختیار ہوگا<sup>(۲)</sup>۔

ایک روایت میں امام ابوحنیفہ اور امام ابو یوسف نے کہا: جس غلام کو جنگ سے روک دیا گیا ہو جب تک اس کا آقااس کو جنگ کی اجازت نہ دیدے اس کا امان دینا میچ نہ ہوگا، کیونکہ اس کو جنگ سے روک دیا گیا ہے، الہٰ ذااس کا امان دینا میچ نہ ہوگا، اس لئے کہ وہ لوگ

<sup>(</sup>۱) حدیث: "ذمة المسلمین واحدة یسعیٰ بها أدناهم" كی تخ تخ فقره رم میں گذریجی۔

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۱۰۷،۱۰۷، فتح القدير ۲۹۸،۳۹۹،۰۰۳،۱۳۰،۱۳۰ عابدين ۲۲۷، الشرح الصغير ۲۸۷۸، بداية المجتبد ار ۹۳، المغنى ۲۸۷۸، بداية المجتبد ار ۹۳، المغنى ۲۷۸۸

اس سے نہیں ڈریں گے، لہذا امان برمل نہ ہوگا جس کو جنگ کی اجازت ہواس کا حکم اس کے برخلاف ہے اس لئے کہ اس کی طرف سے خوف موجود ہے، نیز اس لئے کہ وہ دارالحرب سے لایا گیا ہے اس لئے اندیشہ ہوگا کہ ان کے لئے ان کی مصلحت کو مقدم رکھے (۱)۔

### دوم: عورت:

۱۹ - فی الجملہ فقہاء کا مذہب ہے کہ امان کے سیح ہونے کے لئے مرد ہونا شرطنہیں ہے، الہذا عورت کا امان دینا سیح ہوگا، انھوں نے نبی کریم علی المسلمین المناهم " (۲) رشاد سے استدلال کیا ہے: "قد أجونا من أجوت یا أم هانی إنما یجیر علی المسلمین أدناهم" (۲) (ام ہانی: جس کوتونے پناه دیا اس کوہم نے بھی پناه دیا مسلمانوں پران کا ادنی آدی پناه دیسکتا ہے)، نیز مروی ہے: "أن زینبُّ ابنة رسول الله عَلَیْتِ وَوجة أبی العاص أمنت زوجها أبا العاص بن الربیع وأجاز رسول الله عَلَیْتِ أمانها" (رسول الله عَلَیْتِ کی صاحبز ادی اور ابوالعاص کی زوجہ حضرت زینبُ نے اپ شوہر ابوالعاص کوامان دیا، ااور رسول الله عَلَیْتِ نے ان کے امان کو جائز قرار دیا)، نیز اس لئے کہ عورت قوت اور ضعف کے حالات سے جائز قرار دیا)، نیز اس لئے کہ عورت قوت اور ضعف کے حالات سے واقف ہونے سے عاجز نہیں ہوتی ہے (۲)۔

- (۱) فتح القدير ۱٬۳۰۰، منتی ۸/۹۹سه
- (۲) حدیث: "قلد أجونا من أجوت یا أم هانی" کی روایت بخاری (فتّ الباری ۱۸۲۱) اور مسلم (۸۱۱ ۴۹۸) نے حضرت ام ہائی سے کی ہے۔
- (٣) حدیث: "أن زینب و رجة أبی العاص أمنت و وجها أبا العاص......" کی روایت عبدالرزاق نے المصن (۲۲۴/۵) میں اور یہی تے المصن (۲۲۴/۵) میں حضرت عبداللہ البی سے کی ہے۔ اور یہی نے کہا: وهم سل ہے۔
- (۴) بدائع الصنائع ۷۱٬۱۰۲،۱۰۲،۱۰ ن عابدین ۲۲۲۳،القوانین الفقهیه ۱۵۹، الشرح الصغیر ۲۸۷۲، روضة الطالبین ۱۸۴۰،المغنی ۲۸۷۳، کشاف القناع ۱۲۴۳، کشاف القناع ۱۲۴۳، کشاف القناع ۱۲۴۳، کشاف القناع ۱۲۴۳۰، مغنی ۲۸۷۳، معنی ۲۸۳۳، معنی ۲۳۳۳، معنی ۲۸۳۳، معنی ۲۳۳۳، معنی ۲۸۳۳، معنی ۲۳۳۳، معنی ۲۸۳۳، معنی ۲۸۳۳، معنی ۲۳۳۳، معنی ۲۳۳۰، معنی ۲۳۳۳، معنی ۲۳۳۳، معنی ۲۳۳۳، معنی ۲۳۳۰ ۲۳۳، معنی ۲۳۳۳، معنی ۲۳۳۳، معنی ۲۳۳۰ ۲۳

ما لکیہ کے ایک قول میں، عورت کا امان دینا ابتداء میں جائز نہ ہوگا، اگر وہ امان دیدے تو امام اس کے بارے میں غور کرے گا اگر چاہے گا تو اس کو باقی رکھے گا اورا گرچاہے تورد کردے گا (۱)۔

نووی نے صراحت کی ہے کہ مستقل طور پر عورت کے امان دینے کے جائز ہونے میں دواقوال ہیں:

شربنی خطیب نے کہا: ان دونوں میں راجح جائز ہونا ہے جبیبا کہ ماور دی نے اس کویقنی کہاہے <sup>(۲)</sup>۔

## سوم: مريض:

19 - حفیہ اور شافعیہ کا مذہب ہے کہ امان کے صحیح ہونے کے لئے اندھا پن انجا پن اور مرض سے صحیح سالم ہونا شرط نہیں ہے، الہذا نابینا، انجا اور مریض کا امان دینا صحیح ہوگا بشرطیکہ عقل صحیح وسالم ہو، اس لئے کہ امان کے صحیح ہونے کے لئے اصل اس کا، ضعف وقوت کے پوشیدہ حالات میں غور وفکر سے صادر ہونا ہے اور بی عوارض اس سے مانع نہیں ہیں (۳)۔

### ط-شرط پرامان دینا:

٢ - فقہاء کا مذہب ہے کہ اگر مسلمان کسی قلعہ کا محاصرہ کرلیں اور کوئی شخص ان کو پکارے اور کہے: آپ لوگ مجھ کو امان دیں میں آپ
 کے لئے قلعہ کھول دوں گا تو اس کو امان دینا جائز ہوگا۔ اس لئے کہ منقول ہے کہ زیاد بن لبید نے جب نجیر کا محاصرہ کیا تو اشعث بن قیس نے کہا: آپ لوگ مجھے دیں آ دمیوں کے بارے میں امان دیں میں

<sup>(</sup>۱) بدایة المجتهد ار ۹۳ سالشرح الصغیر ۲۸۷۸ ـ

<sup>(</sup>٢) روضة الطالبين ١٠/ ٢٤٩، مغنى المحتاج ١٣٨٧ ٢٣٦\_

<sup>(</sup>٣) ابن عابدين ٢٦٦٦، بدائع الصنائع ١٠٢٠، ١٠٥، روضة الطالبين ١٩/٢-١١/١لوجيز ١٢/١٩٩٠-

آپ کے لئے قلعہ کھول دوں گا تو انھوں نے ایسا کیا۔ اگر جس کو امن دیا جائے اس کے بارے میں اشکال ہوجائے اہل قلعہ میں سے ہر ایک اس کا دعویٰ کرے تو اگر امان والا پہچانا جائے تو اس پر عمل کیا جائے گا، اگر امان دینے والا اس کو نہ پہچان سکے جس کو امان دیا ہے تو ان میں سے کسی کو بھی قتل کرنا جائز نہ ہوگا، اس لئے کہ ان میں سے ہرایک کے بارے میں اس کی سچائی کا احتمال ہے اور اس چیز میں جس میں کوئی ضرورت نہیں ہے مباح، حرام کے ساتھ مشتبہ ہوگیا ہے، لہذا کل حرام ہوجائے گا جیسا کہ اگر مردار، ذبح شدہ کے ساتھ مشتبہ ہوگیا ہے، ہوجائے وغیرہ (۱)۔

اگر وہ شرط پوری نہ کرے تو ان کوحق ہوگا کہ اس کی گردن ماردیں جیسا کہ اگر کوئی شخص کہے: مجھے چھوڑ دوتا کہ میں فلاں جگہ تک میری رہنمائی کروں، تو اس کے ساتھ کچھلوگوں کو بھیج دے تا کہ وہ ان کی رہنمائی کرے پھر وہ رہنمائی سے گریز کرے یا ان کے ساتھ خیانت کر بے تو ام اگر چاہے تو اس کو قتل کردے اور اگر چاہے تو اس کو غنیمت بنالے اس لئے کہ اس کو امان دینا شرط کے ساتھ ہے جو نہیں غنیمت بنالے اس لئے کہ اس کا خون حلال تھا اور اس کے خون کی جرمت رہنمائی کرنے اور خیانت ترک کرنے پرمعلق کی گئی تھی، لہذا اگر شرط نہ پائی جائے تو اس کے خون کا حلال ہونا جیسا تھا اسی طرح اگر شرط نہ پائی جائے تو اس کے خون کا حلال ہونا جیسا تھا اسی طرح باقی رہے گا(۲)۔

## ی-امان کی مدت:

۲۱ - حنفیہ نے اور ایک قول میں شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ

متامن کے لئے دارالاسلام میں قیام کی مدت ایک سال تک نہیں ہوگی، حنفیہ نے کہا: ایک سال سے کم جیسے ایک ماہ یا دوماہ کا وقت مقرر کرنا جائز ہوگا۔ لیکن میمناسب نہ ہوگا کہ مدت کی بہت زیادہ کمی کی وجہ سے متامن کو ضرر اور تنگی لاحق ہو، خاص طور پر جبکہ اس کے معاملات ایسے ہوں جن کے پورا ہونے میں طویل مدت کی ضرورت ہوتی ہے (۱)۔

حنابلہ نے کہا: امان کی مدت کا دس سال سے زائد نہ ہونا شرط ہے(۲)۔

شافعیہ کے نزدیک امان کی مدت کا چار ماہ سے زیادہ نہ ہونا واجب ہوگا، گراس سے زیادہ ہوگا تو زائد میں باطل ہوجائے گا(۳)۔ اس کی تفصیل اصطلاح ( اُہل الذمہ فقرہ (۱۲) میں ہے۔

ک-کس چیز سے امان ٹوٹ جائے گا: چندامور سے امان ٹوٹ جائے گا، وہ حسب ذیل ہیں:

## اول: امام كاتورٌ دينا:

۲۲ - فقہاء کا مذہب ہے کہ اگرامام، امان کوختم کردینے میں مصلحت سمجھے اوراس کا باقی رہنااس کے لئے براہوتو اس کوخق ہوگا کہ اس کوتو ڑ دے اس لئے کہ امان کا جائز ہونا، اس کے باوجود کہ اس میں فرض جنگ کوچھوڑ نا پڑتا ہے مصلحت کی وجہ سے ہوتا ہے، البندا اگر توڑنے میں مصلحت ہوجائے تو اس کوتو ڑ دے گا، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد میں مصلحت ہوجائے تو اس کوتو ڑ دے گا، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد

<sup>(</sup>۱) شرح السير الكبير ار ۲۷۸، الخرشی ۱۲۱۳، ۱۲۲، روضة الطالبين ۱ ر ۲۹۳، المغنی ۲٫۸۸ م.

<sup>(</sup>۲) شرح السير الكبير الر۲۷۸،الخرثی ۱۲۲،۱۲۱، روضة الطالبین ۱ر۲۹۳، المغنی ۲۸۸، ۴۰۸\_

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۷/۷-۱،۱۰ ن عابدين ۲۴۹،۲۴۸، فتح القدير ۱۳۵۱،۳۵۳، محت القدير ۱۳۵۱،۳۵۳، محت دارالكتب ۲۴۱، طبع دارالكتب العلميه، الأحكام السلطانية لأبي يعلى طبع دارالكتب العلميه بيروت ۱۲۱، روضة الطالبين ۱/۱۸۱۰

<sup>(</sup>۲) کشاف القناع ۱۰۴۸ ما ۱۰

<sup>(</sup>۳) مغنی الحتاج ۲۳۸٫۳۳ـ

ہے: "فَانْبِنُهُ إِلَيْهِمُ عَلَى سَوَآءٍ"(۱) (توآپ(وہ عهد) ان كى طرف اس طرح واپس كرديں) ليكن مناسب ہوگا توڑنے كى خبران كوكرد اورامان سے قبل جہاں تھان كوو ہاں لوٹاد سے چراس كے بعدان سے جنگ كرے تاكم سلمانوں كى طرف سے عهد ميں دھوكه نہ ہو(۲)۔

## دوم: مستامن کاامان کورد کردینا:

۲۲سا - اگر قلعہ والے امان کیکرامام کے پاس آئیں اور اس کو توڑ دیں تواس حالت میں امام کے لئے مناسب ہوگا کہ ان کو اسلام کی دعوت دے، اگرا نکار کریں توان کو ان کے مخفوظ مقام پرواپس کردے پھران سے جنگ کرے۔

نووی نے کہا: اگر متامن عہد کو واپس کردی تو اس کو محفوظ مقام تک پہنچانا واجب ہوگا، اس کے ساتھ موجود کسی چیز سے تعرض نہیں کیا جائے گا، اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے (۳)۔

# سوم: امان کی مدت کا گذرجانا:

۲۴-اگرامان کسی معلوم وقت تک کے لئے محد ود ہوتو اس وقت کے گذرجانے پرتوڑنے کی ضرورت کے بغیرامان ختم ہوجائے گا<sup>(۳)</sup>۔

چہارم: مستامن کا دارالحرب کی طرف لوٹ جانا: ۲۵ - جمہور فقہاء نے صراحت کی ہے کہ اگر مستامن کفار کی طرف

- (۱) سورهٔ انفال ۸۸\_
- - (٣) سابقهمراجع.
- (۴) بدائع الصنائع ۲/۷+۱، ابن عابدین ۳/۲۲۲، شرح السیر الکبیر ۱۲۲۳، فتح القدیر ۴/۷+ ۳، القوانین الفقهیه ۱۲۰، روضهٔ الطالبین ۱۲۸۱، ۲۹۰۰ مغنی المحتاج ۴/۲۳۸، شاف القناع ۳/۲۱۱،۱۱۰

لوٹ جائے اگرچہ دوسرے ملک میں جائے، اور بیلوٹنا وطن بنانے یا جنگ کرنے کے لئے ہوتواس کی ذات کے بارے میں امان ٹوٹ جائے گا، اس کے مال کے بارے میں نہیں ٹوٹے گا، کیکن اگر تجارت کے لئے یا تفریح کے لئے یا کسی ضرورت کو پوری کرنے کے لئے دارالحرب جائے پھر دارالاسلام میں لوٹ آئے تو وہ اپنے امان پر باقی رہے گا(ا)۔

## پنجم:خیانت کاار تکاب کرنا:

۲۶- حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ جو ہمارے پاس امان کیکرآئے اور ہمارے ساتھ خیانت کرے تو وہ اپنے امان کوتوڑنے والا ہوگا اس لئے کہ خیانت امان کے منافی ہے نیز اس لئے کہ ہمارے دین میں عہد شکنی نہیں ہے (۲)۔

ل- دارالحرب کی طرف مستامن کے لوٹ جانے کے آثارونتائج:

کا - حنابلہ اور سیح قول میں شافعیہ کا مذہب ہے اور یہی حنفیہ کے کام کامفہوم ہے کہ جو شخص وطن بنانے کے لئے دارالحرب میں داخل ہوجائے ،اس کے مال کے بارے میں امان باقی رہے گا اگر چہاس کی ذات کے بارے میں باطل ہوجائے گا۔

حنابلہ نے اس کی دلیل بیان کرتے ہوئے کہاہے: اس کئے کہ امان کیکر دارالاسلام میں اس کے داخل ہونے کی وجہ سے اس کے ساتھ رہنے والے مال کو امان ہو گیا تو جب دارالحرب میں اس کے داخل ہونے کی وجہ سے اس کی ذات کے بارے میں باطل ہوگا تو اس

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۳ر ۲۵۱،۲۵۰،الزیلعی ۳ر۲۹۹،روضة الطالبین ۱ر۲۸۹، کشاف القناع ۳ر ۱۰۸،المغنی ۸ر ۴۰۰-

<sup>(</sup>۲) کشاف القناع ۳/ ۱۰۸

کے مال میں باقی رہے گا، اس لئے کہ باطل کرنے والا اس کے ذات کے ساتھ خصوص ہے تو باطل ہونا بھی اس کی ذات کے ساتھ مخصوص رہے گا۔

شافعیہ نے مزید کہا ہے جیسا کہ نووی نے اس کو ابن الحداد سے نقل کیا ہے: مستامن کوئی ہوگا کہ اس مال کو حاصل کرنے کے لئے امان کی تجدید کے بغیروہ دارالاسلام میں داخل ہو، مال کے لئے داخل ہونا ہی اس کو امان دید ہے گا جیسا کہ پیغام رسانی اوراللہ تعالیٰ کا کلام سننے کے لئے داخل ہونا ہے، لیکن مناسب ہوگا کہ اپنی غرض حاصل سننے کے لئے داخل ہونا ہے، لیکن مناسب ہوگا کہ اپنی غرض حاصل کرنے کے لئے جلدی کرے اسی طرح بار بارنہیں لوٹے گا کہ ہر بار اپنے مال کا پھے حصہ لے، اگروہ اس کی خلاف ورزی کرے گا تواپنے کوئی یا قبید کے لئے پیش کرے گا، ابن الحداد کے علاوہ دوسروں نے کہا: اس کو داخل ہونے کاحق نہ ہوگا، اس لئے کہ مال میں امان کا گابت ہونا ذات میں اس کے ثبوت کا سبب نہ ہوگا۔

۲۸ - اس کے مال میں امان کے باطل نہ ہونے کا بیا تر ہوگا کہ اگر مال والا اس کا مطالبہ کرے گاتو مال اس کے پاس بھیج دیا جائے گا۔ اور اگروہ اس میں بچے یا ہبدیا ان کے علاوہ کوئی تصرف کرے گاتو اس کا تصرف کے ہوگا۔

اگردارالحرب میں مرجائے تو مال میں امان کے باقی رہنے کے ساتھ اس کے وارث کی طرف منتقل ہوجائے گا جیسا کہ حنابلہ نے اس کی صراحت کی ہے اور یہی شافعیہ کے نزدیک دوسرے حقوق بعنی رہن وشفعہ پر قیاس کرتے ہوئے اظہر قول ہے، یہی حنفیہ نے بھی کہا ہے۔ ہے جیسا کہ آگے آرہا ہے۔

ایک قول میں شافعیہ نے کہا: اس حالت میں فی الحال امان باطل ہوجائے گااور مال، بیت المال کے لئے غنیمت ہوجائے گااس لئے کہوہ اس کے وارث کا ہوجائے گااور وارث نے اس کے بارے

میں عقد امان نہیں کیا ہے، لہذا واجب ہوگا کہ اس کے دوسرے اموال کی طرح اس میں بھی باطل ہوجائے، نیز اس لئے کہ امان، مال میں تابع ہوکر ثابت ہوتا ہے۔

اگراس کا کوئی وارث نہ ہوتوفئ ہوجائے گا جبیبا کہ حنا بلہ اور شافعیہ نے کہاہے۔

شافعیہ کے نزدیک اس کے مال میں امان کے باقی رہنے کے بارے میں ایک تیسرا قول ہے: وہ یہ ہے کہ اگر وہ اپنے مال کے بارے میں امان کا تذکرہ نہیں کرے گا تو اس میں امان تابع ہوکر عاصل ہوگا اور اگرامان میں اس کا ذکر کردیے واطل نہ ہوگا۔

۲۹ – اولا د کے بارے میں شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ اس کی اولا د کو قید نہیں کیا جائے گا اور جب وہ بالغ ہوجائیں گے اور جزید دینا قبول کرلیں گے تو انھیں چھوڑ دیا جائے گا ورنہ محفوظ مقام پر ان کو پہنچادیا جائے گا<sup>(1)</sup>۔

• ۳- لیکن اگروہ قید کرلیا جائے جیسے کوئی مسلمان اس کو پائے اور قید

کرلے یا مسلمان دارالحرب والوں پر غلبہ حاصل کریں اور اس کو پکڑ

لیس یا قتل کردیں اور اس کا کوئی دین کسی مسلمان یا کسی ذمی پر ہو، یا ان

کے پاس اس کی کوئی و دیعت ہوتو حفیہ نے صراحت کی ہے کہ اس کا

دین ساقط ہوجائے گا ،اس لئے کہ دین پر قبضہ کا اثبات مطالبہ سے

ہوتا ہے اور مطالبہ ساقط ہوگیا ہے، اور جس پر دین ہے اس کا قبضہ، عام

لوگوں کے قبضہ سے پہلے ہے، لہذا ہے دین اس کے ساتھ خاص ہوگا

اور ساقط ہوجائے گا اور اس کوئی (غنیمت) بنانے کی کوئی راہ نہ ہوگی،

اس لئے کہ فئی وہ ہے جس کوز بردسی غلبہ کے ذریعہ لیا جائے اور دین

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۲۵۲/۳، روضة الطالبین ۱۸۹۰–۲۹۰، المغنی ۲۸۰۰–۲۹۰، المغنی

میں اس کا تصور نہیں ہوسکتا ہے۔

اسی طرح اگر کسی مسلمان سے کسی شکی پرعقد سلم کر کے اس کو پچھ درا ہم دے، یا کوئی چیز اس سے غصب کر لی جائے، یا اس کی طرف سے اجارہ پر دی ہوئی کسی چیز کی اجرت ہوتو اس کے بارے میں یہی حکم ہوگا اور بیسب قبضہ کے پہلے ہونے کی وجہ سے ہوگا۔

اسا – لیکن اگر کسی مسلمان یا ذمی یا ان کے علاوہ کسی کے پاس اس کی ودیعت ہو یا اس کے شریک یا مضارب کے پاس جو پچھ ہو یا دارالاسلام میں اس کے گھر میں جو پچھ ہو حنفیہ کے نزدیک فئی ہوجائے گا، اس لئے کہ ودیعت معنوی طور پر اس کے قبضہ میں ہوگی ہوجائے گا، اس کئے کہ ودیعت معنوی طور پر اس کے قبضہ میں ہوگی کے تابع ہوگرفئی ہوجائے گا، اسی طرح جواس کے شریک اور مضارب کے پاس ہواور جواس کے شریک اور مضارب کے پاس ہواور جواس کے گھر میں ہو۔

۲ سا – رہن کے بارے میں حفیہ کے درمیان اختلاف ہے: امام ابو یوسف کے نز دیک مرتبن کے دین میں اس کا ہوجائے گا، امام محمد کے نز دیک اس کوفروخت کیا جائے گا اور اس کا دین ادا کیا جائے گا اور زائد مسلمانوں کے لئے فئی ہوگا، ابن عابدین نے کہا: مناسب ہے کہ امام محمد کے قول کو ترجیح دیا جائے اس لئے کہ دین کی مقدار سے جوزائد ہوگا وہ ودیعت کے تکم میں ہوگا۔

ساس-اگراس پر غلبہ حاصل کئے بغیر مرجائے یا قتل کردیا جائے تو قرض اور ودیعت میں سے اس کا مال اس کے ورثہ کا ہوگا، اس لئے اس کی ذات غنیمت نہیں ہوئی تو الیا ہی اس کا مال بھی ہوگا، اس طرح اگراس پر غلبہ ہوجائے چھروہ بھاگ جائے تو اس کا مال اس کا ہوگا، اس طرح اس کی زندگی میں قید ہے قبل اس کے دین کا حکم ہوگا (۱)۔

م- دارالحرب کی طرف لوٹنے میں مستامن کے لئے کیا لے ناجائز ہوگا:

الم الله حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ اگر مستامن دارالحرب کی طرف لوٹ کر جانا چاہے تو جو ہتھیاراس نے دارالاسلام میں خریدا ہواس کو ساتھ لے جانے کا موقع اس کو ہیں دیا جائے گا۔ اس لئے کہ وہ لوگ اس کے ذریعہ مسلمانوں کے خلاف قوت حاصل کریں گے اور اس کو امان دینا جائز نہ ہوگا کہ وہ اس سے مسلمانوں کے خلاف جنگ کرنے پر حرب والوں کے لئے قوت حاصل کرے، البتہ جو ہتھیارلیکروہ داخل ہوا ہواس کو وہ لے جاسکتا ہے۔

اگروہ اپنی تلوار فروخت کردے اور اس سے کمان، تیریا نیزہ مثلاً خرید لے تواس کو لیجائے کا موقع نہیں دیا جائے گا، اسی طرح اگر اس سے بہتر تلوار خرید لے، لیکن اگر اس کے شل یا اس سے کم درجہ ہوتو اس کو لے جانے دیا جائے گا(ا)۔

امان کے بغیر دارالاسلام میں داخل ہونا:

امان کے بغیر دارالاسلام میں داخل ہونے والے کا حکم حالات کے اعتبار سے الگ الگ ہوگا تفصیل درج ذیل ہے:

الف-اس کااپنے قاصد ہونے کا دعویٰ کرنا:

2 سا – اگرکوئی شخص دارالاسلام میں داخل ہواور کے: میں خلیفہ کے پاس بادشاہ کا قاصد ہوں، تواس کی تصدیق نہیں کی جائے گی، جبیبا کہ حفیہ اور حنابلہ نے صراحت کی ہے، البتہ اگر خط نکا لے اور وہ ان کے بادشاہ کا خط ہونے کے لائق ہوتو اس کوامان ہوگا یہاں تک کہ پیغام پہنچادے اور لوٹ جائے اس لئے کہ قاصد کوامن ہوتا ہے جبیبا کہ

<sup>(</sup>۱) المبسوط ۱۰ ارا۹۰، وخ القدير ۴۸ ر۳۵۳ سک

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۱۵۲/۳۰

زمانہ جاہلیت اور زمانہ اسلام میں پیطریقہ رائج تھا، نیز اس کئے کہ جنگ یاصلح قاصدوں کے بغیر کمل نہیں ہوسکتی ہے، لہذا قاصدوں کو امان ہونا ضروری ہوگا تا کہ مقصود تک پہنچا جاسکے، اگر وہ کوئی خط نہ نکالے یا نکالے لیکن معلوم نہ ہوسکے کہ بیان کے بادشاہ کا خط ہے تو وہ اوراس کے ساتھ کی تمام اشیاءئی ہوں گی اس کئے کہ بھی بھی خط میں جعل سازی ہوتی ہے (۱)۔

شافعیہ نے کہا: اس کی تصدیق کی جائے گی خواہ اس کے ساتھ خط ہو یا نہ ہو، اور اس سے تعرض نہیں کیا جائے گا اس لئے کہ اس کا دعولی صبحے ہوسکتا ہے (۲)۔

رویانی نے قاصد کے بارے میں تفصیل ذکرکرتے ہوئے کہا:
یہ جومشہور ہے کہ قاصد کو امان ہوتا ہے، تو یہاس پیغام میں ہے، جس
میں مسلمانوں کے لئے کوئی مصلحت یعنی سلح وغیرہ ہو، لہذا اگر وعیداور
دھمکی کا قاصد ہوگا تو اس کو امان نہ ہوگا اور امام کو اختیار ہوگا کہ قیدی کی
طرح اس کے بارے میں چار خصائل میں سے کسی ایک کو اختیار
کر لے یعنی قبل کر دے، غلام بنا لے، اس پراحیان کرے یا فدیہ میں
جان یا مال لے، کیکن شا فعیہ کے نزدیک پہلا قول ہی معتمد ہے (۳)۔

ب-اس کا اپنے تا جر ہونے کا دعویٰ کرنا: ۲ ۳ - اگر حربی دارالاسلام میں داخل ہواور کہے: وہ تاجر ہے اور کہے: میں نے سمجھا کہ آپ لوگ کسی تاجر سے تعرض نہیں کرتے ہیں، اور حال میہ وکہ وہ تاجر ہوتو ما لکیہ نے صراحت کی ہے کہ اس کی بات

یمی حکم اس وقت بھی ہوگا جب ان کی سرز مین میں پکڑا جائے یا ہماری اور خیم اس وقت بھی ہوگا جب ان کی سرز مین میں پکڑا جائے اور خیارت کا دعویٰ کرے یا کہ: میں امان طلب کرنے کے لئے آیا ہوں اور اس کواس کے محفوظ مقام پرلوٹادیا جائے گا<sup>(1)</sup>۔

شافعیہ نے کہا: تجارت کا ارادہ ، امان کے لئے مفید نہ ہوگالیکن اگرامام تا جروں کے داخل ہونے میں مصلحت سمجھے اور کہے: جوتا جرہو کر داخل ہوگا اس کوامن ہوگا تو جائز ہوگا اور اس طرح کا امان رعایا کی طرف سے چے نہ ہوگا۔

اسی طرح اگر کے: میں نے سمجھا تھا کہ تجارت کا ارادہ امان کے لئے مفید ہوگا اورا گرسی مسلمان کے لئے مفید ہوگا اورا گرسی مسلمان کو یہ کہتا ہوا سنے: جو تجارت کے ساتھ داخل ہوگا اس کو امن ہوگا اور کہا: میں نے اس کو تیج سمجھا تو اصح یہ ہے کہ اس کی بات قبول کی جائے گی اوراس کو ہلاک نہیں کیا جائے گا<sup>(۲)</sup>۔

حنابلہ نے کہا: اگر داخل ہواور دعویٰ کرے کہ وہ تاجر ہے اور اس کے ساتھ سامان ہو جسے وہ فروخت کرر ہا ہوتو اس کی بات قبول کی جائے گی، بشرطیکہ عرف اس کی تصدیق کرے جیسے ان کے تاجروں کا ہمارے پاس داخل ہونا وغیرہ، اس لئے کہ اس نے جودعویٰ کیا ہے وہ ممکن ہے، لہذاقل کو دفع کرنے میں شبہ ہوگا، نیز اس لئے کہ عرف وعادت کو شرط کے قائم مقام کیا جائے گا، اور اگر اس کے ساتھ سامان موجود نہ ہو، اور عرف نہ ہوتو اس کی بات قبول نہیں کی جائے گی، اس لئے کہ تجارت بغیر مال کے نہیں ہو سکتی ہے، اس لئے جائے گی، اس لئے کہ تجارت بغیر مال کے نہیں ہو سکتی ہے، اس لئے جائے گی، اس لئے کہ تجارت بغیر مال کے نہیں ہو سکتی ہے، اس لئے جائے گی، اس لئے کہ تجارت بغیر مال کے نہیں ہو سکتی ہے، اس لئے جائے گی، اس لئے کہ تجارت بغیر مال کے نہیں ہو سکتی ہے، اس لئے جائے گی، اس لئے کہ تجارت بغیر مال کے نہیں ہو سکتی ہے، اس لئے جائے گی، اس لئے کہ تجارت بغیر مال کے نہیں ہو سکتی ہے، اس لئے جائے گی، اس لئے کہ تجارت بغیر مال کے نہیں ہو گا تھیں۔

قبول کی جائے گی اور اس کواس کے محفوظ مقام تک لوٹا دیا جائے گا،

<sup>(</sup>۱) حاشية الخرشي ۳ر ۱۲۴\_

<sup>(</sup>۲) روضة الطالبين ١١٠ - ٢٨٠\_

<sup>(</sup>۱) المبسوط ۱۰/۹۲، ابن عابدين ۳/۲۲، فتح القدير ۳۵۲/۳، كثاف القناع ۳/۸، المغنی ۸/۲۲، ۱۰، معنی ۸/۴، ۱۰، ۱۰۰

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ۴ر ۲۴۳، روضة الطالبین ۱۸+۲۰۔

<sup>(</sup>m) روضة الطالبين ۱۰ روضة الطالبين ۱۹۹،۲۵۱ -

ے سا- اگر کوئی شخص دارالاسلام میں داخل ہواور کے: مجھ کو کسی مسلمان نے امن دیدیا ہے، تو حفیہ اور ایک قول میں حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ اس کی تصدیق نہیں کی جائے گی، اس لئے کہ جس وقت کسی ظاہری امان کے بغیر مسلمانوں نے اس کو پکڑا اس کے

ج-اس کااینے امان یا فتہ ہونے کا دعویٰ کرنا:

بارے میں ان کاحق ثابت ہو گیا۔ لہذا ان کاحق باطل کرنے میں اس کی تصدیق نہیں کی جائے گی ، لیکن اگر کوئی مسلمان کہے: میں نے اس کوامان دیدیا ہے تو اس کی بات قبول کی جائے گی ، اس لئے کہ وہ اس

کوامان دیدیا ہے کوائل کی بات بول کی جائے کی ،اس کئے کہ وہ اس کوامان دینے کا مالک ہے، لہذا اس کے بارے میں اس کی بات قبول

حق میں فیصلہ کیا ہے۔

اصح قول میں شافعیہ اور ایک دوسرے قول میں حنابلہ کا مذہب ہے کہ بینہ کے بغیراس کی تصدیق کی جائے گی اس میں اس کے خون کی حفاظت کو غلبہ دیا گیا ہے، لہذا اس سے تعرض نہیں کیا جائے گا، اس لئے کہ ہوسکتا ہے کہ وہ اپنے دعویٰ میں سچا ہو کیونکہ ظاہریہی ہے کہ وہ امان کے بغیر داخل نہیں ہوگا اور شافعیہ کے نزدیک اصح کے بالمقابل امان کے بغیر داخل نہیں ہوگا اور شافعیہ کے نزدیک اصح کے بالمقابل قول ہے کہ اس سے بینہ کا مطالبہ کیا جائے گا، اس لئے کہ بیا کثر ممکن ہوتا ہے (۱)۔

مسلمان کامتنامنه تورت سے نکاح کرنا: ۳۸ حفیہ نے صراحت کی ہے کہ تربیمتامندا گرسی مسلمان یا ذمی

> سے شادی کرلے تو وہ وطن بنالے گی اور ذمیہ ہوجائے گی۔ اس کی تفصیل ( اُہل الذمة فقرہ رسال) میں ہے۔

را) المبسوط ۱۰ر ۹۳، فتح القدير ۴۸ر ۳۵۲، حاشيه ابن عابدين ۳۸ر ۲۲۷، مغنی

. الحتاج ۴ ر ۲۴۳ ، روضة الطالبين • ار ۲۹۹ ،المغني ۸ ر ۵۲۳ \_

### مستامنہ کو نکاح پر حاصل ہونے والے حقوق:

9 سا- فقہاء کا مذہب ہے کہ اگر مستامنہ کتا ہید ہوی کا شوہر مسلمان ہو تو نفقہ، باری اور طلاق وغیرہ میں وہ ایک مسلمان عورت کی طرح ہوگی،اس کئے کہ زوجیت میں دونوں مشترک ہیں (۱)۔

تفصیل اصطلاحات ( نکاح ،مهر ،شم بین الزوجات ، کفر ، نفقه ، ظهار ،لعان ،عدت ،حضانت اوراحصان ) میں ہے۔

اختلاف ملک کی وجہ سے مستامن اور اس کی بیوی کے درمیان تفریق:

• ۲۹ - فقہاء کا مذہب ہے کہ اگر حربی ہمارے پاس متامن ہوکر آئے، یامسلمان امان کے کر دارالحرب میں داخل ہوتو اس کے اور اس کی بیوی کے درمیان جدائی نہیں ہوگی، اس لئے کہ اختلاف ملک کامعنی ولایت کا الگ الگ ہونا ہے اور یہ نکاح کے ختم ہونے کا سبب نہیں ہوتا ہے، نیز اس لئے کہ متامن حربی دارالحرب کا باشندہ ہے وہ صرف عاریت کے طور پر بعض ضروریات کو پوری کرنے کے لئے دارالاسلام میں داخل ہوا ہے، وطن بنانے کے لئے نہیں۔
تفصیل اصطلاح (اختلاف الدار فقرہ رہ) میں ہے۔

متامنین کے درمیان اوران کے اور دوسرول کے درمیان وراشت کا جاری ہونا:

اسم - فقہاء کا مذہب ہے کہ اگر متامنین ایک ملک کے ہوں تو ہمارے ملک میں ان کے درمیان وراثت جاری ہوگی اسی طرح ہمارے ملک میں رہنے والے متامن اور دارالحرب میں رہنے والے

<sup>(</sup>۱) حاشیه این عابدین ۲ر ۴۰۰، المبسوط ۲۱۸،۵ مغنی المحتاج ۱۸۸، روضة الطالبین ۷۲/۱۳۱، المغنی ۷۲/۲۰۳۲/۲۳۲\_

حربی کے درمیان بھی وراثت جاری ہوگی اس لئے کہ تھم کے اعتبار سے دونوں کا ملک ایک ہے، یہ فی الجملہ ہے<sup>(۱)</sup>۔ تفصیل اصطلاح (اختلاف الدارفقر ہرس) میں ہے۔

### مستامن کے لئے مالی معاملات:

۲ ۲ - حفیہ نے صراحت کی ہے کہ متامن دارالاسلام میں ذمی کی طرح ہوگا، البتہ قصاص کے واجب ہونے اور حق العبد سے خالی سزاؤل کے عدم مواخذہ ، نیز عاشر کے اس سے عشر کے لینے میں وہ ذمه سے مختلف ہوگا، (بقیہ امور میں )وہ ذمی کی طرح اس لئے ہوگا کہ اس نے اسلام کے احکام کا التزام کیا ہے، یااس کے التزام کے بغیر اس کولازم کیا گیاہے، کیونکہ وہ جب تک دارالاسلام میں رہے گااس ير احكام كا جاري كرناممكن موگا، للبذا اس ير وه سب لا زم موگا جو دوسروں کے ساتھ ذمی کے معاملات میں اس پر لازم ہوتا ہے (۲)، لہذا فاسد عقد کے ذریعہ اس کا مال لینا حلال نہ ہوگا، دارالحرب میں متامن مسلمان اس کے برخلاف ہے کیونکہ اس کو، ان کی رضامندی سے ان کا مال لینے کاحق ہوگا ،اگرچہ سودیا جواکے ذریعہ ہو، اس کئے کہان کا مال ہمارے لئے مباح ہے،البتہ دھوکہ دینا حرام ہے اور جو ان کی رضامندی سے لے گاوہ مستامن کی طرف سے دھوکہ نہیں ہوگا، ہارے ملک میں ان کے متامن کا حکم اس کے برخلاف ہے، اس لئے کہ ہمارا ملک شریعت کے احکام جاری کرنے کی جگہ ہے، اس لئے ہمارے ملک میں کسی مسلمان کے لئے حلال نہ ہوگا کہ مسلمانوں کے ساتھ جوعقو دحلال ہیںان کےعلاوہ مشامن کےساتھ کوئی عقد کر ہے

(۱) حاشیه ابن عابدین ۲۵،۴۹۰، طبع بولاق، نهایة المحتاج ۲۷۲، ۲۷، المغنی ۷/ ۱۷۵ اوراس کے بعد کے صفحات ۔

اوراس سے کوئی ایسی چیز لینا جائز نه ہوگا جو شرعاً اس پرلا زم نه ہوا گرچه اس کارواج ہو<sup>(۱)</sup>۔

مسلمان کے تل کرنے کی وجہ سے مستامن سے قصاص لینا اوراس کے برعکس:

سا ۲۷ - اس میں فقہاء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے کہ مسلمان کو قتل کر دیا جائے گا، اسی طرح ذمی کے قتل کرنے کی وجہ سے بھی، اگر چیان کے دین میں اختلاف ہو، اس لئے کہ گفران میں قدر مشترک ہے (۲)۔

متامن کوتل کرنے کی وجہ سے مسلمان اور ذمی سے قصاص لینے میں ان کے درمیان اختلاف ہے:

ما لکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب ہے کہ مستامن کی وجہ سے مسلمان کو قتل نہیں کیا جائے گا، اس لئے کہ ادنیٰ کی وجہ سے اعلیٰ کو قل نہیں کیا جاتا ہے اور اس لئے کہ نبی کریم علیہ کیا ارشاد ہے: "لا یقتل مسلم بکافر" (") (کسی کافر کی وجہ سے کسی مسلمان کو قل نہ کیا جائے گا)۔

متامن گوتل کرنے کی وجہ نے دمی اور متامن گوتل کیا جائے گا، اسی طرح متامن اور ذمی کوتل کرنے کی وجہ سے متامن کوقل کیا جائے گا<sup>(۴)</sup>۔

ظاہر الرواید میں حفیہ کا مذہب ہے کہ متامن کوتل کرنے کی

<sup>(</sup>۲) حاشيه ابن عابدين ۳۸۹، ۲ر۲۰۵، تكملة فق القدير ۸۸۸، بدائع الصنائع ۲۸۱۸، ۲۸۵ س

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ۳/۴۹-

<sup>(</sup>۲) حاشيه ابن عابدين ۳۲۹ مطبع بولاق، الخرشي ۸/۸، ۱۳، الأم ۷۷ سام ۳۸ طبع دارالمعرفه، كشاف القناع ۲۴۸۵ ۵۸ م

<sup>(</sup>۳) حدیث: "لا یقتل مسلم بکافر" کی روایت بخاری (فتح الباری الباری کا الباری کے حضرت علی بن البی طالب سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۴) حاشية الدسوقي ۴/ ۲۳۹، مغنى المحتاج ۱۲/۴، كشاف القناع ۵/۴/۵ ـ

وجہ سے مسلمان یاذمی پر قصاص واجب نہ ہوگا، اس لئے کہ انھوں نے قصاص میں بیشرط لگائی ہے کہ قاتل کے حق میں مقتول ہمیشہ کے لئے معصوم الدم ہو، اور مستامن کا معصوم ہونا وقتی ہے، اس لئے کہ وہ صرف امان کی حالت میں معصوم ہے، نیز اس لئے کہ وہ حکم میں دارالحرب والوں کے ملک کا باشندہ ہے، اس لئے کہ اس کا مقصد وہاں منتقل ہوکر جانا ہے، لہذا معصوم ہونے میں اس کے اور ہمارے ملک کے باشندہ کے درمیان مساوات ممکن نہیں ہے جبکہ قصاص کی بنیاد مساوات یر ہے، کیکن اس یردیت واجب ہوگی (۱)۔

امام ابو یوسف سے منقول ہے کہ مسامن کی وجہ سے مسلمان کو قتل کیا جائے گا<sup>(۲)</sup>،ان کی دلیل اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:"وَإِنُ أَحَدُّ مِّنَ الْمُشُو کِیْنَ اسْتَجَارُکَ فَأَجِرُهُ حَتَّی یَسُمَعَ کَلامَ اللهِ ثُمَّ أَبُلِغُهُ مَأْمَنَهُ" (۳) (اورا گرمشرکین میں سے کوئی آپ سے پناہ کا طالب ہوتو اسے پناہ دید بجئے تا کہ وہ کلام الی س سکے پھر اسے اس کی امن کی جگہ پہنچاد بجئے )۔

حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ قیاس کے مطابق متامن کو کسی دوسرے متامن کو قبال کی وجہ سے قبل کردیا جائے گا، قیاس کی وجہ سے کہ خون کے مخوظ ہونے میں دونوں برابر ہیں، استحسان کا تقاضا ہے کہ خون کی جائے گا،اس کے خون کومباح کرنے والا یعنی لوٹ کر جنگ کرنے کااس کاارادہ موجود ہے (۴)۔

کاسانی نے کہا: ابن ساعہ نے امام محد سے قتل کیا ہے کہاس کو قتل نہیں کیا جائے گا(۵)۔

- (۱) بدائع الصنائع ۲۳۶۷، حاشیه این عابدین ۵ر ۳۳۳، سر۲۴۹، فتح القدیر ۱۳۵۷ - ۳۵۷
  - (۲) بدائع الصنائع ۷/۱۳۳۰
    - (۳) سورهٔ توبه/۲\_
  - (۴) حاشیداین عابدین ۵ر ۳۴۴،۳۴۳\_
    - (۵) بدائع الصنائع ۲۳۲\_

یہ تفصیل جان کے بارے میں ہے، اگر جان سے کم درجہ کی زیادتی ہوتو دین میں برابری کی شرط لگانے میں فقہاء کی آراء مختلف ہیں، اس کی تفصیل اصطلاح (جنایة علی ما دون النفس فقرہ رے) میں دیکھی جائے۔

### مستامن کی دیت:

ما لکیہ وحنابلہ کا مذہب ہے کہ کتابی معاہد کی دیت، آزاد مسلمان کی دیت کا نصف ہوگی، اسی طرح کی دیت آٹھ سودرہم ہوگی، اسی طرح اہل کتاب کے زخم کی دیت مسلمانوں کے زخم کی دیت کا نصف ہوگی۔ حنفیہ کے نز دیک صحیح ہیہ ہے کہ دیت کے بارے میں مسلمان اور مسامن برابرہوں گے۔

شافعیہ نے کہا: جان وغیرہ میں، متامن کتابی کی دیت، مسلمان کی دیت کی تہائی ہوگی، بت پرست، مجوسی، چاند کے پجاری اور زندیق متامن کی دیت، مسلمان کی دیت کے دسویں حصہ کی دو تہائی ہوگی، پیمرد کے بارے میں ہے۔

متامن عورتوں کی دیت، ان کے مردوں کی دیت کا نصف ہوگی،اس میں فقہاء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے۔ تفصیل اصطلاح (دیات فقرہ ۳۲) میں ہے۔

جس کواسلام کی دعوت نہ پہنجی ہواور وہ مستامن ہوتو حنابلہ میں سے بہوتی نے کہا: اس کی دیت، اس کے دین والوں کی دیت کے برابر ہوگی، اس لئے کہ اس کا خون محفوظ ہے، اگر اس کا دین معلوم نہ ہوتو مجوسی کی طرح ہوگی، اس لئے کہ یہ یقنی ہے، جواس سے زائد ہوگا

ال میں شک وشبہ ہوگا(1)۔

مستامنه عورت کے ساتھ مستامن یامسلم کا زنا کرنا: ۵ ۴۷ – مستامن اگر مسلمان یا ذمی عورت سے زنا کرے تو اس پر حد کے واجب ہونے میں فقہاء کے چند مختلف اقوال ہیں:

چنانچہ مالکیہ، حنابلہ، امام ابوصنیفہ، امام محمہ، ایک قول میں امام ابو یوسف اورمشہور قول میں شافعیہ کا مذہب ہے کہ اگر مستامن زنا کر ہے تواس پر حذبیں لگائی جائے گی۔

مالکیہ نے مزید کہا: اگر مسلمان عورت راضی ہوتو متامن کو سخت سزادی جائے گی، اور مسلمان عورت پر حدجاری ہوگی اور اگر مسلمان عورت پر اکراہ کیا ہوتو نقض عہد کی وجہ سے اس کوتل کردیا جائے گا۔
حنابلہ نے کہا: اس پر حد نہیں لگائی جائے گی، اس لئے کہ نقض عہد کی وجہ سے اس کوتل کرنا واجب ہوگا اور قتل کے ساتھ اس کے سوا کوئی دوسری حدواجب نہ ہوگی۔

ایک دوسرے قول میں شافعیہ نے اور ایک قول میں ابو یوسف نے کہا:اس پر حد جاری کی جائے گی۔

اگر مسلمان، متامنه عورت سے زنا کرے تو جمہور حفیہ نے صراحت کی ہے کہ مسلمان پر حد جاری ہوگی، متامنہ پر نہ ہوگی، اس لئے کہ متامنہ پر حد کے قیام کا ناممکن ہوناکسی شبہ کی وجہ ہے ہیں ہے، لہذا وہ مرد پر حد کے قائم کرنے سے مانع نہ ہوگا اور امام ابولیسف کا مذہب ہے کہ متامنہ پر بھی حد جاری کی جائے گی (۲)۔ تفصیل اصطلاح (زنافقرہ ۲۸) میں ہے۔

### مستامن كامسلمان يرزنا كي تهمت لگانا:

۲ ۲ - اگرکوئی حربی ہمارے ملک میں داخل ہواور کسی مسلمان پر زنا کی تہمت لگائے تو امام ابوحنیفہ کے پہلے قول کے مطابق اس پر حد جاری نہ ہوگی ،صاحبین یعنی امام ابو یوسف اور امام محمد کا مذہب ہے اور یہی امام ابوحنیفہ کا دوسرا قول ہے کہ اس پر حدلگائی جائے گی۔ تفصیل (قذف فقر در ۱۵) میں ہے۔

مستامن کامسلمان کے مال کو چوری کرنا یااس کے برعکس: کی افتہاء کا مذہب ہے کہ چوری کی حدقائم کرنے کے لئے شرائط کا کممل پایا جانا شرط ہے ان میں سے ایک بیہ ہے کہ چور اسلام کے احکام کا یابند ہو۔

لہذا اگر متامن کسی دوسر ہے متامن کا مال چرائے تو اس پر حد جاری نہیں کی جائے گی، اس لئے کہ ان دونوں میں سے کسی نے اسلام کے احکام کی پابندی اختیار نہیں کی ہے، لیکن اگر کسی مسلمان یا ذمی کا مال چرائے تو اس پر حد کے قائم کرنے کے بارے میں مختلف اقوال ہیں، انھیں اصطلاح (سرقہ فقرہ ر ۱۲) میں دیکھیں۔

اگر مسلمان، متامن کا مال چرائے تو حفیہ (امام زفر کے علاوہ) اور شافعیہ کے نزد کیک اس پر حد جاری نہیں کی جائے گی، اس لئے کہ اس کے مال میں مباح ہونے کا شبہ ہے۔

ما لکیے، حنابلہ اور حنفیہ میں سے امام زفر کا مذہب ہے کہ اس پر حد جاری کی جائے گی ، اس لئے کہ مستامن کا مال معصوم ہے۔ تفصیل اصطلاح (سرقہ فقرہ ۲۵) میں ہے۔

متامنین کے مقد مات میں فیصلہ کرنا: ۴۸ – اس میں فقہاء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے کہ اگر

<sup>(</sup>۱) كشاف القناع ۲ر۲۱.

<sup>(</sup>۲) المبسوط ۹ر۵۵، ۵۷، ۵۷، الخرشی ۵۸۸۷، حاشیة الدسوقی ۴رساس، الفوا که الدوانی ۲۸۴۸، البنان علی الزرقانی ۸۸۵۷، روضة الطالبین ۱۰ر۲۴، مغنی الحتاج ۴۸۷۷، المغنی ۲۸۸۸۸، کشاف القناع ۲۸۱۹

مسلمان اورمستامن باہمی رضامندی سے یا ان دونوں میں سے سی ایک کی رضامندی سے تکاح یا اس کے علاوہ میں مقدمہ ہمارے پاس لائیں تو ہماری شریعت کے مطابق ان دونوں کے درمیان فیصلہ کرنا واجب ہوگا، خواہ مسلمان مدعی ہو یا مدعا علیہ، شافعیہ وحنابلہ کے نزدیک اس کی دلیل: اس لئے کہ مسلمان سے ظلم کو دفع کرنا واجب ہوگا اور اہل ذمہ کے حاکم کے پاس اس کو پیش کرنا مسلمان کے لئے ممکن نہیں ہے، اور ان دونوں کو جھڑ نے کے لئے چھوڑ دینا بھی ممکن نہیں ہے، اور ان دونوں کو جھڑ نے کے لئے چھوڑ دینا بھی ممکن مسلمانوں کے قاضی کے پاس پیش کریں گے، کیونکہ اسلام بلند ہوتا ہے، اس کو ہے، اس پرکسی دوسر کو بلند نہیں کیا جاسکتا ہے، نیز اس لئے کہ ان کے مقدمات کی ساعت نہ کرنے میں حق کوضا کئے کرنا ہوگا (۱)۔

اوراگرمقدمہ کے دونوں فریق غیر سلم ہوں تواس کے بارے میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے، مالکیہ، حنابلہ اور شافعیہ کا مذہب ہے کہ اگر دومتامن ہمارے پاس مقدمہ لائیں یا ان میں سے بعض بعض کے خلاف مقدمہ دائر کرتو قاضی کو اختیار ہوگا کہ فیصلہ کرے یا چھوڑ دے، دلیل اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ''فَإِنُ جَآءُ وُکَ فَاحُکُمُ بَیْنَهُمُ أَوْ أَعُرِضُ عَنْهُمُ '' (اور اگریہ آپ کے پاس آئیں تو (خواہ) ان کے درمیان فیصلہ کردیجئے (خواہ) ان کے درمیان فیصلہ کردیجئے (خواہ) انہیں ٹال دیجئے)۔

امام مالک نے کہا: اس کو چھوڑ دینا مجھے زیادہ پسند ہے۔ شافعیہ نے اس میں بی قیدلگائی ہے کہ دونوں کا دین ایک ہومثلاً دونوں نصرانی ہوں ، اور حنابلہ کے نز دیک دونوں کامتفق ہونا شرط ہے، لہذا اگران

دونوں میں سے کوئی انکار کرے تو فیصلہ نہیں کرے گا،اس لئے کہ ان دونوں نے ہمارے فیصلہ کا التزام نہیں کیا ہے، قاضی کے لئے دونوں کا اختیار ہونانخعی شعبی ،حسن اور ابراہیم سے منقول ہے۔

اگر فیصلہ کرے گا تواسلام کے عکم کے علاوہ فیصلہ ہیں کرے گا، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَإِنْ حَکَمْتَ فَاحُکُمْ بَیْنَهُمُ بِالْقِسْطِ" (۱) (اوراگرآپ فیصلہ کریں توان کے درمیان (قانون) عدل کے مطابق فیصلہ کریں)۔

اگر ہمارے پاس وہ مقدمہ نہ لا ئیں تو قاضی کوئی نہ ہوگا کہ ان کے سی معاملہ میں ان کے پیچے پڑے، نہ ان کواپنے فیصلہ کی طرف بلائے گا<sup>(۲)</sup>، اس لئے کہ آیت "فَإِنُ جَآءُ وُکَ "کا ظاہر یہی ہے۔ حنفیہ اور ایک قول میں شافعیہ کا مذہب ہے کہ ان کے درمیان فیصلہ کرنا قاضی پر واجب ہوگا، فریقین کا مقدمہ دائر کرنا ضروری نہ ہوگا، یہی حضرت ابن عباس ہعطاء خراسانی، عکرمہ، مجاہد اور زہری کا قال یہ

البتہ امام ابوصنیفہ نے محارم سے نکاح کرنے اور پانچ عورتوں یا دو بہنوں کو جمع کرنے کے بارے میں کہا: ان پر فیصلہ کرنے کے لئے ان کا آ نا شرط ہے، لہندااگران میں سے ایک آئے اور دوسرانہ آئے تو شرط یعنی ان کا آنانہیں پایا جائے گا، لہنداان کے درمیان فیصلہ نہیں کیا جائے گا۔

امام محمد نے کہا: فریقین کا مقدمہ لانا ضروری نہ ہوگا بلکہ ان دونوں کے درمیان فیصلہ کرنے کے لئے ان دونوں میں سے سی ایک کامسلمان قاضی کے پاس مقدمہ لانا کافی ہوگا،اس لئے کہ جب ان دونوں میں سے ایک،مقدمہ پیش کرے گا تو وہ اسلام کے فیصلہ پر راضی ہوگا،لہذااس کے حق میں اسلام کا تھم جاری کرنا وا جب ہوگا پھر

<sup>(</sup>۱) مغنی الحتاج سر۱۹۵، کشاف القناع سر۱۳۰، تفییر القرطبی ۲ ر ۱۸۵،۱۸۵، المبوط المدونة الكبرى ۱۸۵،۵۲۸، احکام القرآن للجساص ۲ ر ۵۲۸، المبسوط ۱۸۳۰، المبسوط ۱۸۳۰

<sup>(</sup>۲) سورهٔ مائده ر۲۴\_

<sup>(</sup>۱) سورهٔ ما نکده ر۲ ۲۸ \_

<sup>(</sup>۲) سابقهمراجع به

دوسرے کی طرف متعدی ہوجائے گا جبیبا کہ اگران دونوں میں سے کوئی ایک مسلمان ہوجائے۔

امام ابو یوسف نے کہا: فاسد نکاحوں میں مقدمہ پیش کرنا سرے سے ضروری نہیں ہوگا، جب قاضی کو اس کاعلم ہوگا ان دونوں کے درمیان تفریق کردے گا،خواہ دونوں مقدمہ پیش کریں یا پیش نہ کریں یا ان میں سے صرف ایک پیش کرے دوسر انہیں، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَأَنِ احْحُمُ بَیْنَهُمْ بِمَا أَنْوَلَ اللّٰهُ وَلاَ تَتَبِعُ کَا ارشاد ہے: "وَأَنِ احْحُمُ بَیْنَهُمْ بِمَا أَنْوَلَ اللّٰهُ وَلاَ تَتَبِعُ اللهُ وَالاَ تَتَبعُ اللهُ وَالاَ مِن اللهِ وَاللهُ وَلاَ تَتَبعُ اللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلاَ تَتَبعُ اللهُ وَلاَ تَتَبعُ اللهِ وَاللهُ وَلاَ تَتَبعُ اللهُ وَلاَ تَتَبعُ مَا اللهُ وَلاَ تَتَبعُ اللهُ وَاللهُ وَلاَ تَتَبعُ اللهُ وَلاَ اللهُ وَلاَ تَتَبعُ اللهُ وَلاَ اللهُ وَلاَ اللهُ وَلاَ تَتَبعُ اللهُ وَلاَ اللهُ وَلاَ تَتَبعُ اللهُ وَلاَ تَتَبعُ اللهُ وَلاَ اللهُ وَلاَ اللهُ وَلاَ تَتَبعُ اللهُ وَلاَ اللهُ وَلاَ اللهُ وَلاَ مُنْ اللهُ وَلاَ اللهُ وَلاَلهُ وَلاَ اللهُ وَلاَنُولُ اللهُ وَلاَلْمُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلاَ اللهُ وَلاَ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلاَ اللهُ وَلاَ اللهُ وَلَا اللهُ وَلاَلِهُ وَلاَلْوَالِ اللهُ وَلاَلْمُولُولُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلاَلْمُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلاَ اللهُو

مستامن کے خلاف مسلمان کی شہادت اور اس کے برکس:

9 ہم - غیرمسلم کے خلاف ، مسلمان کی شہادت کے جائز ہونے میں فقہاء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے، خواہ مستامن ہو یا غیر مستامن ہو، اس لئے کہ حضرت ابو ہریرہ سے مروی ہے کہ نبی کریم علیہ نے فرمایا: "لا تجوز شہادة ملة علی ملة إلا أمتی تجوز شہادتهم علی من سواهم" (") (کسی دین والے کی شہادت دوسرے دین والے کے خلاف جائز نہ ہوگی سوائے میری امت کے ،ان کی شہادت ان کے علاوہ سب کے خلاف جائز ہوگی )، نیز اس لئے کہ اللہ تعالی نے لوگوں کے خلاف مسلمانوں کی شہادت کو نیز اس لئے کہ اللہ تعالی نے لوگوں کے خلاف مسلمانوں کی شہادت کو

- (۱) سورهٔ ما کده رویم\_
- (۲) بدائع الصنائع ۱۲،۱۳۱۳، ۱۲ ما القرآن للجصاص ۱۲،۵۲۸، مغنی الحتاج ۱۹۵۳-
- (۳) حدیث: "لا تجوز شهادهٔ ملهٔ علی ملهٔ الا أمتی ....." کی روایت بیهتی (۱۲ ۱۹۳۱) نے کی ہے اور لکھا ہے کہ اس کی اسنادیس ایک ضعیف راوی ہیں۔

ثابت کیا ہے، اللہ تعالی کا ارشاد ہے: ''لِّقَکُونُوْا شُهَدَآءَ عَلَی النَّاسِ" (۱) (تا کہتم گواہ رہولوگوں پر) اور جب مسلمان کے خلاف بدرجہ خلاف مسلمان کی شہادت قبول کی جاتی ہے تو کا فر کے خلاف بدرجہ اولی قبول کی جاتے گی۔

اسی طرح مسلم کے خلاف کا فرکی شہادت کے ناجائز ہونے میں بھی فقہاء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے<sup>(۲)</sup>۔ اس کی تفصیل اصطلاح (شہادہ فقرہ (۲۰) میں دیکھی جائے۔

# بعض كفار كے خلاف بعض كى شہادت:

• ۵ - کفار کے درمیان بعض کے خلاف بعض کی شہادت کے جواز کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے، جمہور نے کہا: ناجائز ہوگا (۳)۔
حفیہ کا مذہب ہے کہ جائز ہوگا، اس کی تفصیل درج ذیل ہے:

# الف-مستامن کےخلاف ذمی کی شہادت:

ا ۵ - حنفیہ کے نزدیک اصل یہ ہے کہ شہادت کے بارے میں ذمی کے ساتھ متامن کا حکم ہے، کے ساتھ متامن کا حکم ہے، لہذا متامن کے خلاف ذمی کی شہادت قبول کی جائے گی، اس لئے کہ ذمی، حالت کے اعتبار سے متامن سے اعلیٰ درجہ کا ہے، کیونکہ اس نے اسلام کا بدل یعنی جزیہ قبول کرلیا ہے چنا نچہ وہ متامن کے مقابلہ میں اسلام سے زیادہ قریب ہے، نیز اس لئے کہ ذمی، عقد ذمہ کی وجہ سے، متامن کے خلاف اس کی شہادت کے قبول کرنے میں مسلمان کی طرح ہوجائے گا (۴)۔

- (۱) سورهٔ بقره رسهما به
- (۲) بدائع الصنائع ۲۸ ۲۸۱،۲۸۰، المبسوط ۱۱۷ ۱۳۳۳، حاشية الدسوقي ۱۷۱۶ –
- (۳) الخرثی ۷/۲۷۱،مغنی المحتاج ۴/۲۷۸، المغنی ۹/۱۸۵،۱۸۴، کشاف القناع ۲/۷۱۷
  - (٧) الفتاوي الهنديية ١٤ ما ١٥ فخ القديم لارسهم، ٢٨ طبع بولاق \_

# ب-ذمی کےخلاف متامن کی شہادت:

27 - فدکور اصل کی بنیاد پر ذمی کے خلاف متامن کی شہادت قبول نہیں کی جائے گی، نیزاس کئے کہاس کواس کے خلاف ولایت حاصل نہیں ہے، کیونکہ ذمی ہمارے ملک کا باشندہ ہے اور متامن اس کے برخلاف ہے، اس لئے کہ وہ حقیقت میں دار الاسلام کا باشندہ نہیں ہے، صرف صورت کے اعتبار سے دار الاسلام میں ہے، لہذا حالت کے اعتبار سے دار الاسلام میں ہے، لہذا حالت کے اعتبار سے دار الاسلام میں ہے، لہذا حالت کے اعتبار سے دار الاسلام میں ہے، لہذا حالت

ج-کسی مستامن کے خلاف مستامن کی شہادت: ۵۳ - مستامنین اگرایک ملک کے باشندے ہوں تو ان میں سے بعض کے خلاف بعض کی شہادت قبول کی جائے گی اور اگر دومختلف ممالک کے ہوں توقبول نہیں کی جائے گی (۲)۔

# ہمارے ملک میں مستامن کا اسلام قبول کرنا:

۵۴ - حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ اگر حربی امان لے کر ہمارے ملک میں داخل ہواور دارالحرب میں اس کی کوئی بیوی ہو، چھوٹے بڑے میں داخل ہواور دارالحرب میں سے پچھ کسی ذمی کے پاس، پچھ کسی مسلمان کے پاس اور پچھ کسی حربی کے پاس ودیعت رکھا ہواور ہمارے ملک میں اسلام قبول کرلے پھر دارالحرب پر غلبہ ہوتو وہ فئی ہوگا۔

عورت اور بڑے بیچ تو اس لئے کہ وہ بالغ حربی ہیں،اس کے تابع نہیں ہیں جونکل گیا ہے اگرعورت حاملہ ہوتو یہی تکم اس کے پیٹ کے بچکا ہوگا،اس لئے کہ وہ اس کا جزء ہے۔

چھوٹے بچے،اس لئے کہ نابالغ بچراپنے باپ کے اسلام کے تابع ہوکر اس وقت مسلمان ہوتا ہے جبکہ اس کے قبضہ اور اس کی ولایت میں ہو،اور دونوں ملکوں کے اختلاف کے ساتھ بینیں ہوسکتا ہے،اس کے اموال،اس لئے کہ اسلام کی وجہ سے اس کی جان کے محفوظ ہونے سے، محفوظ نہ ہوں گے، کیونکہ ملک الگ الگ ہیں، لہذا سب کے سب فئی اورغنیمت ہوں گے (۱)۔

لین اگراپنی بیوی کے ساتھ داخل ہواوران دونوں کے ساتھ نابالغ بیچ ہوں، اوران دونوں میں سے ایک اسلام قبول کرلے یا ذمی بن جائے تو نابالغ بیچ اس کے تابع ہوں گے، بالغ بیچ اس کے خلاف ہوں گے، بالغ بیچ اس کے خلاف ہوں گے کا گرچہ وہ الرکیاں ہوں، اس لئے کہ عقل کے ساتھ بالغ ہونے کی وجہ سے تابع ہوناختم ہوجائے گا۔

اگر مرد اسلام قبول کرلے اور اس کے نابالغ بچے دار الحرب میں ہوں تووہ اس وقت تابع ہو سکیس گے جب اپنے والد کی موت سے قبل ہمارے ملک میں آجائیں (۲)۔

# ہمارے ملک میں مستامن کی موت:

۵۵ – اگرمتامن ہمارے ملک میں مرجائے اوراس کے اپنے ملک میں اس کے ورثہ ہوں اور مال ہمارے ملک میں ہوتواس کے ترکہ کے بارے میں فقہاء کے درمیان درج ذیل اختلاف ہے:

حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ امام پر ذمہ داری نہیں ہوگی کہ مرجانے والے متامن کا مال دارالحرب میں اس کے ورثہ تک پہنچائے بلکہ اگروہ دارالاسلام میں آئیں گے اور بینہ قائم کردیں کہوہ اس کے ورثہ ہیں تو مال ان کے سپر دکردے گا، اس لئے کہ اس کے مال کے بارے میں امان کا تھم ابھی باقی رہے گا، لہٰذااس کے بعداس

<sup>(</sup>۱) فتح القدير ۴ ر ۳۵۵،۳۵۴ س

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۱۲۴۹ –

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲۸ ا۲۸ ، الفتاوي الهنديية ۱۳۷۳ ، فتح القديم ۲ ر ۳۳ ، ۴۳ ـ (

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۲ را ۲۸ ، الفتاوي الهندييه ۳ ر ۵۱۷ \_

کے ور شہ کولوٹا دیا جائے گا۔ انھوں نے کہا: یہاں استحسان کے طور پر
ذمیوں کا بینہ قبول کیا جائے گا اس لئے کہ دارالحرب میں ان کے نسب
سے، مسلمان واقف نہ ہوں گے، لہذا بیان معاملات میں جن کی
اطلاع مردوں کو نہ ہو سکے عورتوں کی شہادت کی طرح ہوگا، ان کے
بادشاہ کا خط قبول نہیں کیا جائے گا گرچہ ثابت ہوجائے کہ بیاس کا خط
ہے، اس لئے کہ تنہا اس کی شہادت قبول نہیں کی جائے گی تو اس کا خط
بررجہاولی قبول نہ ہوگا (۱)۔

ما لکیہ کا مذہب جیسا کہ دردیر نے کہا یہ ہے کہ جس کو امان دیا گیا ہوا گر ہمارے پاس اس کے ساتھ اس کا وارث ہوگا تو اس کا مال اس کے وارث کو دیدیا جائے گا خواہ وہ جہیز (۲) کے طور پر داخل ہویا کسی اور وجہ ہے، اور اگر اس کے ساتھ اس کا وارث نہ ہوتو مال اس کے ملک میں اس کے وارث کو بھیج دیا جائے گا بشرطیکہ وہ تجارت وغیرہ میں اپ نے مصالح کو پورا کرنے کے جائے گا بشرطیکہ وہ تجارت وغیرہ میں اپنے مصالح کو پورا کرنے کے جائے گا بشرطیکہ وہ تجارت وغیرہ میں اپنے مصالح کو پورا کرنے کے ارادے سے نہ ہو، اور نہ اس کا قیام ہمارے یہاں طویل ہو، ور نہ اگر ارادے سے نہ ہو، اور نہ اس کا قیام ہمارے یہاں طویل ہو، ور نہ اگر اس کا قیام کو این آیا اور ہمارے پاس اس کا قیام طویل ہو، ور نہ اگر اس کا قیام طویل ہوگیا تو مال فئی ہوجائے گا اور اس کی جگہ مسلمانوں کا بیت المال ہوگا۔

صاوی نے کہا: مصنف (دردیر) نے پہلی حالت کی طرف اپنے اس قول سے اشارہ کیا ہے: اگر ہمارے پاس مرجائے تو اس کا مال اس کے وارث کا ہوگا ۔۔۔۔۔ چاروں حالات کو مکمل بیان نہیں کیا ہے، ہم اس کو بیان کریں گے، چنانچے ہم کہتے ہیں: دوسری حالت:

اگروہ اپنے ملک میں مرجائے اور ہمارے پاس اس کی ودیعت وغیرہ ہوتو وہ اس کے وارث کے پاس بھیج دی جائے گی، تیسری حالت: اس کوقید کرنا اور آل کرنا، تو اس کا مال اس کا ہوگا جو اس کوقید اور آل کرے بشرطیکہ وہ جنگ کرے اور اس کو قید کرلے پھر قتل کردے، چوتھی حالت: اگر اس کے اور مسلمانوں کے درمیان ہونے والی جنگ میں قتل کیا جائے، قید نہ کیا گیا ہوتو اس کے مال کے بارے میں دواقو ال جنگ میں بین: ایک قول ہے کہ اس کے وارث کے پاس بھیج دیا جائے گا، دوسرا قول ہے: وہ فئی ہوگا، اس کا کل وہ صورت ہے جبکہ وہ تجہیز کے طور پر ہمارے ملک میں داخل ہوا ہو، یا عادت اور معمول یہی ہواور اس کا قیام طویل نہ ہو، اگر اس کا قیام طویل ہوا ور اس کے اور مسلمانوں کے درمیان جنگ کے دوران وہ قتل کردیا جائے تو اس کا مال اگر چہ ور بعت ہوفی ہوگا، اس میں ایک ہی قول ہے (۱)۔

شافعیہ کے نزدیک: متامن اگر دارالاسلام میں مرجائے تورانچ اور قطعی مذہب ہے کہ مال اس کے وارث کولوٹا یا جائے گا،اس لئے کہ وہ اس حال میں مراہے کہ اس کی ذات کے بارے میں امان باقی ہے واسی طرح اس کے مال کے بارے میں ہوگا،ان کے نزدیک ایک قول کے مطابق فئی ہوجائے گا۔

انھوں نے کہا: اسی کے حکم میں ہوگا اگر مستامن عہد کوتوڑے بغیر دارالحرب چلا جائے، بلکہ پیغام پہنچانے یا تجارت کے لئے جائے اور وہاں مرجائے تو وہ دارالاسلام میں مرنے کی طرح ہوگا(۲)۔

حنابلہ کے نزدیک: متامن کا مال ان کے بادشاہ کو بھیج دیا جائے گا، ابن قدامہ کہتے ہیں: اثرم کی روایت میں امام احمد نے اس

<sup>(</sup>۱) حاشیه این عابدین ۳۸٬۰۵۰، فتح القدیر ۳۵۳٬۸۵۳، المبسوط ۱۰۱٬۱۹۰

<sup>(</sup>۲) تجہیز کامفہوم یہ ذکر کیا گیا ہے کہ کوئی غیر مسلم ہمارے ملک میں وقی طور پر تجارت وغیرہ کسی غرض ہے آئے اور اپنا کام کرکے چلا جائے مثلاً کچھ سامان تجارت بیچے یا کچھٹر یدے یا ای طرح کے کام کرے۔

<sup>(</sup>۱) الشرح الصغيرمع حاشية الصاوي ۲/۲۹۰\_

<sup>(</sup>۲) روضة الطالبين ۱۹۰/۲۹۰

شخص کے بارے میں جوامان لے کر ہمارے پاس آئے اور قل کردیا جائے صراحت کی ہے کہ اس کی دیت ان کے بادشاہ کے پاس بھیج دی جائے گی تا کہ وہ اسے اس کے ورثہ کوریدے(۱)۔

#### مستامن ہے عشر لینا:

۵۲ - فی الجملہ فقہاء کا مذہب ہے کہ اگر متامن دارالاسلام میں تجارت کا عشر لیاجائے گایا کچھ کم وہیش لیاجائے گایا کچھ کم وہیش لیاجائے گایا سلسلہ میں مذاہب میں مختلف اقوال ہیں۔

متامن ہے عشر لینے کے شرائط یعنی بلوغ ، عقل اور مرد ہونے میں بھی اختلاف ہے۔

اسی طرح اس کی تجارت میں واجب مقدار، جس مدت کے لئے عشر کافی ہوگا اور اس کی دصولی کے وقت کے بارے میں بھی اختلاف ہے۔

تفصیل اصطلاح (عشر فقر ۱۷۱۵،۱۲۱،۱۲۱،۲۹،۲۹،۲۹،۳۹) میں ہے۔

مال غنیمت میں سے مستامن کودیا جانے والاعطیہ: 20 - جمہور فقہاء کا مذہب ہے کہ اگر مستامن امام کی اجازت سے جنگ میں شریک ہوتو وہ عطیہ کے مستحق ہونے میں ذمی کے درجہ میں ہوگا۔

ما لکیہ نے کہا: مستامن کوعطیہ نہیں دیا جائے گا جیسے ذمی کوحصہ نہیں دیا جاتا ہے۔

تفصیل اصطلاح (غنیمة فقره رسس) میں ہے۔

# كنز اورمعدن ميں مستامن كامستحق ہونا:

۵۸ - اگرمتامن ہمارے ملک میں کنزیا معدن پائے تو حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ اس سے سب لیا جائے گا، اس لئے کہ بیغنیمت کے معنی میں ہاں حرب کا کوئی حق نہیں ہے، نہ عطیہ کے طور پر نہ حصہ کے طور پر۔

اگرامام کی اجازت سے معدن میں کام کرے تواس میں سے پانچوال حصہ لیا جائے گا اور باقی ماندہ اس کا ہوگا ،اس لئے کہ امام نے کسی مصلحت کی وجہ اس کے لئے بیشرط لگائی ہے، لہٰذالگائی گئی شرط کو پورا کرنا واجب ہوگا جیسا کہ اگر اہل حرب سے جنگ میں ان سے مدد لے تو ان کے لئے عطیہ مقرر کرے گا، تو یہ بھی اس کے مثل ہوگا (۱)۔

### مستامن کا ذمی بن جانا:

99 - جمہور فقہاء کا مذہب ہے کہ مسامن ذمی بن جائے گا بایں طور کہ اس کے لئے مقرر کی گئی مدت تک کھہر جانے یا خراجی زمین خریدے اور اس پر خراج مقرر کردیا جائے ، یا مسامنہ عورت کسی مسلمان یا ذمی سے شادی کرلے، اس لئے کہ اس نے شوہر کے تابع ہوکر برقر ارر ہنے کا التزام کرلیا ہے۔

اس کی تفصیل اصطلاح ( اُہل الذمہ فقرہ ر ۱۲ – ۱۵) میں دیکھی جائے۔

#### مسلمان كامستامن هونا:

• ٢- اگر مسلمان امان کیکر کفار کے ملک میں داخل ہوجائے تو وہ مستامن ہوجائے گا جیسا کہ جمہور فقہاء نے اس کی صراحت کی ہے،

(I) المبنوط ۲۹۷/۲۱۲-(I) المبنوط ۲۹۷/۲۱۲-

اوراس کےمتامن ہونے پردرج ذیل احکام مرتب ہول گے:

الف- کفار کے ساتھ خیانت کرنے اور ان کے ساتھ دھوکہ کرنے کاحرام ہونا:

11 - جمہور فقہاء نے صراحت کی ہے کہ جومسلمان امان لے کر کفار
کے ملک میں داخل ہواس پر ان کے ساتھ خیانت کرنا حرام ہوگا، الہذا
اس کے لئے حلال نہ ہوگا کہ ان کی جان، مال اور آبرو کے ساتھ کوئی
تعرض کرے، اس لئے کہ نبی کریم علی شرطوں کے
"المسلمون علی شروطهم" (۱) (مسلمان اپنی شرطوں کے
پابند ہوں گے)، نیز اس لئے کہ وہ ان سے امان طلب کر کے ان کے
لئے ضامن بنا ہے کہ ان کے ساتھ کوئی تعرض نہیں کرے گا، اور ان
لوگوں نے اس کو صرف اس شرط پر امان دیا ہے کہ ان کے ساتھ
خیانت نہیں کرے گا اگر چہ یہ چیز لفظ میں مذکور نہ ہولیکن معنوی طور پر
خیانت نہیں کرے گا اگر چہ یہ چیز لفظ میں مذکور نہ ہولیکن معنوی طور پر
معلوم ہے، اور ہمارے دین میں دھوکہ دینا جائز نہیں ہے (۱)۔

حفیہ نے اس حالت کومشنیٰ قرار دیا ہے جب ان کا بادشاہ مسلمان کودھوکہ دے اور اس کے اموال لے لے یا اس کوقید کردے یا بادشاہ کے علاوہ کوئی دوسرا ایسا کرے، اس کوعلم ہومگر اس کومنع نہ کرے، اس لئے کہان لوگوں نے ہی عہد کوتو ڈاہے (۳)۔

اگرمتامن مسلمان، کفار کے ساتھ خیانت کرے یا ان سے پچھ چرالے یا ان سے پچھ قرض لے تو شافعیہ اور حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ جو پچھاس نے لیا ہے، اس کے مالکان کولوٹا نااس پر واجب

- (۱) حدیث: "المسلمون علی شروطهم" کی روایت ترندی (۲۲۲/۳) نے حضرت عمرو بن عوف سے کی ہے اور کہا: حدیث حسن صحیح ہے۔
- (۲) فتح القدير ۱۳۸۸، ۱۳۸۸، حاشيه ابن عابدين ۲۸۷۸، الاختيار ۱۳۵۸، روضة الطالبين ۱۰۱۹۱۹، كشاف القناع ۱۰۸۸، المغنى
  - (۳) حاشیه ابن عابدین ۳/۲۴۷

ہوگا، لہذا اگر اس کے مالکان امان لے کر یا مسلمان ہوکر دار الاسلام میں آئیں تو ان کولوٹائے گا، ورندان کے پاس جھیج دے گا، اس لئے کہ اس خاس خاس کا لینا حرام ہے، لہذا جو کچھ لیا ہے اس کو واپس کرنا اس پر لازم ہوگا جسیا کہ اگر وہ کس مسلمان کے مال سے لے لے، نیز اس لئے کہ جب وہ امان لے کر داخل ہوا ہے تو ان سے تعرض کرنے کاحق اس کونہ ہوگا (۱)۔

حنفیہ نے کہا: اگر مسلمان امان کیکر دارالحرب میں داخل ہواور ہمارے پاس کچھ لائے تو بیرحرام ملکیت ہوگی، اس لئے کہ وہ دھو کہ سے اس کا مالک بنا ہے، لہذااس کوصد قہ کر دیناوا جب ہوگا اورا گراس کوزکال کر نہ لا یا ہوتوان کووالیس کردےگا<sup>(۲)</sup>۔

### ب-مستامن مسلمان کے مالی معاملات:

۱۲ - جمہور حفیہ نے صراحت کی ہے کہ اگر کوئی حربی، متامن مسلمان کوئیج یا قرض کے ذریعہ دین دے یا خود وہ کسی حربی کو دین دے، یا ان میں سے کوئی دوسرے کا مال غصب کرے پھر مسلمان مارے یاس آ جائے اور حربی امان طلب کرے اور مستامن ہوکر مارے یاس آ جائے توان دونوں میں سے سی کے حق دوسرے کے خلاف کسی چیز کا فیصلہ نہیں کیا جائے گا۔

دین دینے کی صورت میں تواس کئے کہ قضاء کی بنیادولایت پر ہوتی ہے، اور دین دینے کے وقت ان دونوں میں سے کسی پرسرے سے کوئی ولایت ہی نہیں تھی ، اس کئے کہ قاضی کو اس شخص پر جو دارالحرب میں ہوکوئی قدرت نہیں ہوتی ہے، اور نہ مستامن کے خلاف فیصلہ کرنے کے وقت ولایت حاصل ہے، اس کئے کہ اس نے اپنے

<sup>(1)</sup> روضة الطالبين ۱۰۱۸ تشاف القناع ۳۸ ۱۰۸ مغنی ۸۸ ۴۵۸ -

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۱۲۸۲ ۲۳۸

گذشتہ افعال میں اسلام کے احکام کا التزام نہیں کیا ہے، اس نے صرف آئندہ کے بارے میں التزام کیا ہے۔

اورغصب میں ان دونوں میں سے کسی کے تن میں فیصلہ نہیں کیا جائے گا، اس لئے کہ غصب کردہ مال غصب کرنے والے کی ملکیت ہوجائے گا خواہ غاصب دارالحرب میں کا فرہو یا متامن مسلمان ہو اوراس پرغلبہ حاصل کرلے، اس لئے کہ اس نے مباح غیر معصوم مال کوحاصل کیا ہے تو وہ قرض دینے کی طرح ہوجائے گا۔

امام ابویوسف نے کہا: مسلمان کے خلاف دین کا فیصلہ کیا جائے گا غصب کانہیں، اس لئے کہوہ جہال بھی رہے اسلام کے احکام کا پابندہے (۱)۔

مسلّقی نے زیلعی اور کمال بن الہمام سے نقل کرتے ہوئے کہا ہے: دیانۂ غصب کردہ شی اور دین کوواپس کرنے کا فتو کی دیا جائے گا قضاء منہیں،اس لئے کہ بید دھو کہ ہے (۲)۔

شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک: اس نے جو کچھ لیا ہے اس کو اس کے مالکان کے پاس لوٹا ناواجب ہوگا <sup>(۳)</sup>۔

5- دارالحرب میں مستامن مسلمان کا جنگ کرنا:

"" اس ملک پرحملہ کر ہے جس میں مستامن مسلمان ہے تواس کے لئے ان

اس ملک پرحملہ کر ہے جس میں مستامن مسلمان ہے تواس کے لئے ان

کفار سے جنگ کرنا حلال نہ ہوگا، الا بیہ کہ اپنی جان کا اندیشہ محسوس

کر ہے، اس لئے کہ جنگ کرنا چونکہ اپنے کو ہلاکت کے لئے پیش کرنا
ہے، لہذا اس کے بغیر یا اعلاء کلمۃ اللہ کے بغیر حلال نہ ہوگا اور جب

اس کواپنی جان کا اندیشہ نہ ہوگا تو ان کے لئے اس کا جنگ کرنا صرف کفر کی سربلندی کے لئے ہوگا۔

جس دارالحرب میں مستامن مسلمان ہیں اگراس کے رہنے والے مسلمانوں کی کسی جماعت پر حملہ کریں اور ان کے بچوں کو قید کرلیں بھران کو لے کران مستامن مسلمانوں کے پاس سے گذریں تو ان پر واجب ہوگا کہ ان کا عہد توڑ دیں اور ان سے جنگ کریں بشرطیکہ وہ اس پر قادر ہوں ، اس لئے کہ وہ ان کی گردنوں کے مالک نہ ہوں گے، لہذا ان کو ان کے قضہ میں برقر اررکھنا ہوگا اور مستامن مسلمانوں نے ان کے لئے اس کا ضمان نہیں لیا ہے، اور مستامن مسلمانوں نے ان کے لئے اس کا ضمان نہیں لیا ہے، اموال کا حکم اس کے برخلاف ہے، اس لئے کہ وہ اس کو اپنے قبضہ میں کرنے کی وجہ سے اس کے مالک ہوجا کیں گے اور انھوں نے ان کے موال سے تعرض نہ کرنے کی ضمانت لی ہے۔

یہی حکم ہے اگر گرفتار شدہ ،خوارج کی اولا دہوں ،اس لئے کہوہ مسلمان ہیں (۱)۔

د-مستامن مسلمان کا دارالحرب میں کسی دوسرے مسلمان کوتل کردینا:

۱۹۲ - حفیہ نے صراحت کی ہے کہ اگر دومسلمان امان کیکر دار الحرب میں داخل ہوں اور ان میں سے ایک اپنے ساتھی کوعمداً یا خطاً قتل کردے تو قتل عمد کی صورت میں قاتل کے مال میں دیت واجب ہوگی، اور قصاص ساقط ہوجائے گا، اس لئے کہ طاقت وقوت کے بغیر قصاص لینا ممکن نہیں ہے، امام اور مسلمانوں کی جماعت کے بغیر طاقت نہ ہوگی اور یہ دار الحرب میں موجود نہیں ہے۔ الہٰذا واجب کرنے میں کوئی فائدہ نہ ہوگا، اس لئے قصاص ساقط ہوجائے گا اور

<sup>(</sup>۱) حاشيه ابن عابدين ۳ر۲۴۸،۲۴۷، فتح القدير ۱۲۹۸۳، الاختيار ۱۳۵۹–

<sup>(</sup>۲) حاشیهابن عابدین ۲۴۸/۳\_

<sup>(</sup>٣) روضة الطالبين ١٠/١٩١٠ كشاف القناع ٣/٨ ١٠١، المغنى ٨/٨ ٩٥٨\_

<sup>(</sup>۱) فتح القدير ۴۸ مرم بدائع الصنائع ۲۷ سسا\_

دیت واجب ہوگی، اور اس کے مال میں اس لئے دیت واجب ہوگی کہ عاقلہ تل عمر میں دیتے نہیں دیتے ہیں۔

قتل خطاء میں دیت اس کے مال میں اور کفارہ واجب ہوگا، دیت اس لئے واجب ہوگ کہ دارالاسلام میں ہونے کی وجہ سے خابت ہونے والی عصمت، امان لے کر عارضی طور پر دارالحرب میں داخل ہونے سے باطل نہیں ہوگی اور اس کے مال میں اس لئے داجب ہوگی کہ ملک کے اختلاف کے ہوتے ہوئے عاقلہ کے لئے عیانا ممکن نہ ہوگا اور کفارہ اس لئے واجب ہوگا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد مطلق ہے: "وَمَنُ قَتَلَ مُؤْمِنًا خَطَاءً فَتَحُورِیُرُ رَقَبَةٍ مُّوْمِنَةٍ" (۱) راور جوکوئی کسی مومن کو فلطی سے قبل کرڈالے تو ایک مسلمان غلام کا آزاد کرنا (اس پرواجب ہے)، اس میں دارالاسلام یا دارالحرب کی کوئی قیرنہیں ہے (۲)۔

شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ اگر مسلمان دارالحرب میں مستامن ہوں، اوران میں سے کوئی کسی کوئل کرد ہے یا کوئی کسی پرزنا کی تہمت لگائے یا غیر حربی عورت کے ساتھ زنا کریں، تو ان تمام صورتوں میں ان پر وہی تھم ہوگا جو دارالاسلام میں کرنے کی صورت میں ان پر ہوگا اور دارالحرب ان سے کسی فرض کو ساقط نہیں کرے گا جیسے روزہ ، نماز اورز کو قاکوان سے ساقط نہیں کرے گا ، اوران پر حدود اسی طرح فرض ہیں جیسے ریعبادات ان پر فرض ہیں، اگروہ حربی عورت سے زنا کریں اور شبہ کا دعوئی کریں تو صرف حد ان سے ساقط ہوگی (۳)۔

مستحاضه

د يکھئے:استحاضہ۔

مستحب

د يکھئے:استحباب

مستحق

د يکھئے:استحقاق

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساءر ۹۲\_

<sup>(</sup>۲) حاشیه بن عابدین ۳۸ ۲۲۸، فتح القدیر ۱۳۵۰ س

\_ ועל אר אראר (די)

# مستحلف، تتحیل، مستعار، مستغیر، مستفتی، مستع

مستغير

د کیھئے: إعارہ۔

مستخلف

د مکھئے: اِ ثبات

مستفتى

د نکھئے:فتوی۔

مستخيل

د يکھئے:استحالہ۔

مستمع

د نکھئے:استماع۔

مستعار

د کیھئے: اِ عارہ۔

مستولدة

مستهل

د مکھئے:استیلاد۔

د يکھئے:استہلال۔

مستودع

د نکھئے:ودلعہ۔

مستور

د یکھئے:ستر۔

اسی طرح مسافر خانے اور مدارس نکل جائیں کیونکہ وہ دوسرے کام کے لئے بنائے جاتے ہیں (۱)۔

# مسحد

#### تعریف:

ا - مسجد لغت میں: نماز کا گھر اور بدن میں سجدہ کے مقامات، جمع مساجد ہے(۱)۔

اصطلاح میں اس کی بہت سی تعریفیں کی گئی ہیں، ان میں سے بعض درج ذیل ہیں:

مساجدوہ گھر ہیں جواس لئے بنائے گئے ہیں کہان میں اللہ تعالیٰ کے لئے نماز پڑھی جائے ، چنانچہوہ خالص اللہ تعالیٰ کے لئے اوراس کی عبادت کے لئے خاص ہیں (۲)۔

مسجد ہروہ جگہ ہے جس میں اللہ تعالیٰ کی عبادت کرنا اور اس کے لئے سجدہ کرنا ممکن ہو (۳)، اس لئے کہ نبی کریم علیہ کا ارشاد ہے:
"جعلت لمی الأرض مسجداً وطهوراً" (۳) (ساری زمین میرے لئے مسجدا ورطہارت حاصل کرنے کی چیز بنادی گئی ہے)۔
عرف میں مسجد اس جگہ کے ساتھ خاص ہے جو یا نچوں فرض

عرف میں مسجد اس جگہ کے ساتھ خاص ہے جو پانچوں فرض نمازوں کے لئے بنائی گئی ہوتا کہ عیدگاہ جس میں عیدین وغیرہ کے لئے جمع ہوتے ہیں نکل جائے ، کیونکہ ان کومسجد کا حکم نہیں دیا جاتا ہے،

#### (۱) المصباح المنير -

- (۲) تفییرانشفی ۱۸۴-۳ طبع دارالکتاب العربی، بیروت.
- (٣) الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢٨ / ٨ طبع دار الكتب المصرية ١٩٣٥ ـ
- (۴) حدیث: "جعلت لی الأرض مسجداً وطهوراً" كی روایت بخاری (۴) فتح الباری ار ۵۳۳) نے حضرت حابر بن عبدالله سے کی ہے۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-جامع:

۲ - لغت میں جامع کا ایک معنی: وہ مسجد ہے جس میں جمعہ کی نماز پڑھی جاتی ہے، بینام اس لئے ہے کہ وہ ایک مقررہ وقت میں لوگوں کو جمع کرتی ہے (۲)۔

اصطلاحی معنی اس معنی سے الگنہیں ہے (<sup>m)</sup>۔ دونوں میں ربط ریہ ہے کہ جامع ،مسجد سے خاص ہے۔

# ب-مصلی:(عیدگاه)

سامطلی لغت میں اسم مفعول کا صیغہ ہے: نمازیا دعاء کی جگہ (۴)۔
اصطلاح میں اس سے مراد کھلی جگہ اور صحراء ہے (۵)جس میں
عیدین وغیرہ کے لئے جمع ہوتے ہیں (۲)۔
میں مصلا میں سے مصلا میں دی

مىجدا ورمصلى ميں ربط بيہ كم مصلى مسجد سے خاص ہے۔

#### ج-زاويي:

۲۷ – زاویة لغت میں: زوایا کا واحد ہے، زاویة البیت، اس سے اسم فاعل ہے، اس لئے کہ وہ گھر کے دو گوشوں کو جمع کرتا ہے،اور بیلفظ

<sup>(</sup>۱) إعلام الساجد بأحكام المساجد للوركثي ر ٨، طبع المجلس الأعلى للشئون الإسلامييـ

<sup>(</sup>٢) المصباح المنير -

<sup>(</sup>۳) حاشية الدسوقي ۱۹۱۴ -

<sup>(</sup>۴) المصباح المنير -

<sup>(</sup>۵) أسبل المدارك شرح إرشادالسالك للكشناوي ار٣٣٦ ـ

<sup>(</sup>٢) إعلام الساجد بأحكام المساجد للزركشي (٢٨ ـ

جامع مسجد کے علاوہ اسی مسجد کے لئے بولا جاتا ہے جس میں منبر نہ ہو(۱)۔

اس لفظ کا اصطلاحی معنی اس کے لغوی معنی سے الگ نہیں ہے (۲) ہ

دونوں میں ربط رہے کہ سجد عام ہے۔

مساحد کی تغمیر،ان کوآبا در کھنااوراس کے اعمال: ۵ - شہرول، دیہاتول اور محلول وغیرہ میں ضرورت کے مطابق مساجد کی تغییر کرنا واجب ہے، اور بیفرض کفالیہ ہے (۳)، زمین میں مساجد، الله تعالیٰ کے نز دیک سب سے محبوب مقامات ہیں، یہی اس کے گھر ہیں جن میں اس کی وحدانیت کا اعلان اور اس کی عبادت کی جاتى ہے، الله تعالى كا ارشاد ہے: "فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللَّهُ أَنُ تُرُفَعَ وَيُذُكَّرَ فِيها اسمهُ السمهُ (٣) (وه ايس هرول مين بين جن ك لئ الله نے حکم دیا ہے کہ ان کا ادب کیاجائے اور ان میں اس کا نام لیاجائے)، ابن کثیر نے کہا: یعنی اللہ تعالیٰ نے ان کی دیکھ بھال کرنے اور گندگی ،لغویات اوران اقوال وا فعال سے جوان کی شان کے لائق نہ ہوں ان کو پاک رکھنے کا حکم دیا ہے، جبیبا کہ حضرت ابن عباسٌ نے فرمایا: الله تعالی نے مساجد میں لغویات سے منع فرمایا ہے، حضرت قادةً نے کہا: بیروہی مساجد ہیں جن کو ہنانے ، آباد کرنے ، بلند کرنے اور پاک رکھنے کا حکم اللہ تعالی نے دیاہے، ہمیں بتایا گیاہے کہ حضرت کعب کہا کرتے تھے: توراۃ میں لکھا ہوا ہے: زمین میں میرے گھر،مساجد ہیں، جو تخف وضوکرے اوراچھی طرح وضوکرے

پھر میرے گھر میں میری زیارت کرتے میں اس کا اکرام کروں گا، جس کی زیارت کرنے والے کا اگرام کرے دایارت کرنے والے کا اکرام کرے(۱)۔

مساجد کی تعمیر کرنے ، ان کا احترام ، ان کی تعظیم ، ان کو پاک رکھنے اور ان میں خوشبو جلانے کے بارے میں بہت سی احادیث مروی ہیں۔

چنانچه حضرت عثمان بن عفان سے مروی ہے انھوں نے کہا:
میں نے رسول اللہ عقصہ کو فرماتے ہوئے سنا: "من بنی مسجداً
یبتغی به و جه الله بنی الله له مثله فی الجنة" (۲) (جو خض
کوئی مسجد بنائے اور اس سے اس کا مقصود اللہ تعالیٰ کی رضامندی ہوتو
اللہ تعالیٰ اس کے لئے اس کے مثل جنت میں گھر بنائے گا)۔

حضرت عائش سے مروی ہے، انھوں نے کہا: "إن رسول الله عَلَيْ أُمر بالمساجد أن تبنى فى الدور وأن تطهر وتطیب" (۳) (رسول اللہ عَلَیْ نے مساجد کے بارے میں حکم دیا کہ انھیں محلول میں بنایا جائے اور آئییں پاکر کھاجائے اور خوشبوت معطر کیا جائے)، واثلة بن الاسقع نے رسول اللہ عَلَیْ سے روایت کی ہے: "جنبوا مساجد کم صبیانکم ومجانینکم وشراء کم وبیعکم و خصوماتکم ورفع أصواتکم وأقامة حدود کم وسل سیوفکم واتخذوا علی أبو ابھا المطاهر

<sup>(</sup>۱) مختارالصحاح،المصباح المنيري

<sup>(</sup>۲) جواہرالإ کلیل ار ۹۳، شرح الزرقانی ار ۲۷۵۔

<sup>(</sup>۳) کشاف القناع ۲ ر ۲۳س

<sup>(</sup>۴)سورهٔ نورر ۳۹\_

<sup>(</sup>۱) تفسیراین کثیر ۳ر ۲۹۲ طبع عیسی الحکسی -

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من بنی مسجدا یبتغی به و جه الله....." کی روایت بخاری (۲) خرق الباری (۵۴۴) اور مسلم (۳۷۸) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "أن رسول الله عَلَیْهُ أمر بالمساجد أن تبنی فی الدور وأن تطهر وتطیب" کی روایت ابن ماجه (۲۵۰/۱) اور ترمذی وأن تطهر کی ہے۔ ترمذی نے اس کے مرسل ہونے کودرست قراردیا

مساجدالله تعالیٰ کے ذکر کرنے اوران میں نمازیر ھنے کے لئے بنائی جاتی ہیں جیسا کہ نمی کریم علیقہ نے اس دیہاتی سے کہاجس نِيشاب كردياتها:"إن هذه المساجد لا تصلح لشئ من هذا البول ولا القذر، إنما هي لذكر الله عز وجل والصلاة وقراء ة القرآن "(٢)(يه سجرين پیشاب کرنے اور گندگی ڈالنے کے لئے نہیں ہیں، پیصرف اللہ تعالیٰ کے ذکر ، نماز اور تلاوت قر آن کے لئے ہیں )، چنانچہ بیاللہ کی زمین میں اللہ تعالیٰ کے گھر ہیں، اس کی عبادت، شکر، توحید اور یا کی بیان کرنے کے مقامات ہیں (<sup>m)</sup>، بیاللہ تعالیٰ کے اس ارشاد میں داخل بِينِ: فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللَّهُ أَنْ تُرْفَعَ وَيُذُكِّرَ فِيْهَا اسُمُهُ يُسَبِّحُ لَهُ فِيهَا بِالْغُدُو وَالْآصَالِ، رَجَالٌ لَّا تُلْهِيهِمُ تِجَارَةٌ وَّلَا بَيْعٌ عَنُ ذِكُر اللَّهِ وَإِقَامِ الصَّلَوةِ وإِيْتَآءِ الزَّكُوةِ، يَخَافُونَ يَوُماً تَتَقَلَّبُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَالْآبُصَارُ، لِيَجُزِيهُمُ اللَّهُ أَحُسَنَ مَا عَمِلُوا وَيَزِيُدَهُمُ مِّنُ فَضُلِهِ، وَاللَّهُ يَرُزُقُ مَنُ يَّشَآءُ بغَيُر حِسَابِ" (۴) (وہ ایسے گھرول میں ہیں جن کے لئے اللہ نے حکم دیا ہے کہان کا ادب کیا جائے اوران میں اس کا نام لیا جائے ،ان میں وہ

المواحیض و جمووها فی الجمع" (۱)(اپنی مساجد کواپنے بچوں، پاگلوں، خرید و فروخت، جھڑوں، آواز بلند کرنے، حدود قائم کرنے اور تلوار سونتنے سے بچاؤ، اور ان کے دروازوں پر پاکی حاصل کرنے کی جگہیں بناؤاور جمعہ میں ان میں خوشبوکرو)۔

اور بھی زیادہ دے دے گا اور اللہ جسے چاہتا ہے بے شاردیتا ہے )۔
اس وجہ سے مساجد کولازم پکڑنا ان میں بیٹھنا مستحب ہے، اس
لئے کہ اس میں اس حصہ کوزندہ کرنا اور نماز کا انظار کرنا اور اس کو اس
کے اوقات میں مکمل حالت میں ادا کرنا ہے (۱)، حضرت ابوالدرداءؓ نے اپنے بیٹے سے کہا: میرے بچم بحبہ تیرا گھر ہونا چاہئے اس لئے کہ میں نے نبی کریم علیات کو بی فرماتے ہوئے سنا: "المساجد کہ میں نے نبی کریم علیات کو بی فرماتے ہوئے سنا: "المساجد بیوت المتقین وقد ضمن اللہ عزو جل لمن کان المساجد بیوت المتقین وقد ضمن اللہ عزو جل لمن کان المساجد بیوت المتقین کے گھر میں جس کے گھر مساجد ہوں اس کے آرام، (مساجد مساجد مساجد مساجد مساجد مساجد مساجد الروح والرحمة والجواز علی الصراط" (۲)

لوگ صبح وشام الله کی یا کی بیان کرتے ہیں، ایسے لوگ جنہیں میہ

تجارت غفلت میں نہیں ڈالتی ہے نہ (خریدو) فروخت اللہ کی یاد سے

اورنماز يره صف سے اور زكوة دينے سے وہ ڈرتے رہتے ہيں ايسے دن

ہے جس میں دل اور آئکھیں الٹ جائیں گی ، انجام یہ ہوگا کہ اللہ ان

کوان کے اعمال کا بہت ہی اچھا بدلہ دے گا اوران کو اپنے فضل سے

### تين مساجد كى فضيلت:

۲ - تین مساجد (کمه میں مسجد حرام، مدینه میں مسجد نبوی، بیت المقدی میں مسجد اقصلی ) دوسری مساجد سے افضل ہیں، بایں طور کہ ان کی طرف سفر کیا جاتا ہے دوسری مساجد کی طرف نہیں، اس بارے میں بہت ہی احادیث مروی ہیں، ان ہی میں حضرت ابو ہریر اور حضرت ابوسعید کی حدیث ہے کہ رسول اللہ علیات نے فرمایا: "لاتشد الوسعید کی حدیث ہے کہ رسول اللہ علیات نے فرمایا: "لاتشد الرحال إلى ثلاثة مساجد: المسجد الحرام

<sup>(</sup>۱) حدیث: "جنبوا مساجد کم صبیانکم و مجانینکم....." کی روایت ابن ماجه (۲۲۷) نے کی ہے۔ بوصری نے مصباح الرجاجه (۱۲۲۱) میں اس کوضعیف قراردیا ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "إن هذه المساجد لا تصلح شی ......" كی روایت مسلم (۲) خرت انس بن ما لک سے كی ہے۔

<sup>(</sup>۳) تفسیراین کثیر ۳ر ۲۹۴\_

<sup>(</sup>۴) سورهٔ نورر ۳۹-۳۸\_

<sup>(</sup>١) إعلام الساجد بأحكام المساجد للزركشي ٣٠٥،٣٠٠ س

<sup>(</sup>۲) حدیث: "المساجد بیوت المتقین ....." کی روایت ابن الی شیبه نے المصنف (۱۳۷ / ۳۱۷) میں کی ہے اور اس کی اساد میں جہالت ہے۔

ومسجدی هذا والمسجد الأقصی" (۱) (تین مساجد ک علاوه کسی مسجد کی طرف سفر نه کیا جائے۔ وہ تین بیہ ہیں: مسجد حرام، میری بیم سجد اور مسجد اقصلی )۔

اسی لئے علماء نے کہا: اگر کوئی شخص کسی مسجد میں نماز پڑھنے کی نذر مانے اور وہاں سفر اور سواری کے بغیر نہ پہنے سکے توابیا نہیں کرے گا ہذر مانے اور وہاں سفر اور سواری کے بغیر نہ پہنے سکتوابیا نہیں ، چنا نچہ بلکہ اپنی مسجد میں نماز پڑھ لے گا، فذکورہ تنیوں مساجد مستنیٰ ہیں، چنا نچہ شخص ان میں نماز پڑھنے کی نذر مانے تو وہاں جائے گا، اگر کوئی شخص ان تنیوں مساجد کے علاوہ کسی مسجد میں اعتکاف کرنے یا روزہ رکھنے کے لئے پیدل جانے کی نذر مانے تو اس مسجد میں جانا اس پر لازم نہ ہوگا اور بی عبادت اپنی جگہ پر کرلے گا، کیکن اگر کوئی شخص ان تنیوں مساجد میں سے کسی مسجد میں روزہ ، نماز یا اعتکاف کے لئے جانے کی نذر مانے تو اس مسجد عیں مسجد میں روزہ ، نماز یا اعتکاف کے لئے جانے کی نذر مانے تو اس مسجد تک جانا اس پر لازم ہوگا(۲)۔

لیکن دوسری مساجد کی طرف سفرنہیں کیا جائے گا، اس لئے کہ دوسری مساجد ان کے معنی میں نہیں ہیں، کیونکہ وہ سب کیساں ہیں، کوئکہ وہ سب کیساں ہیں، کوئک شہرالیا نہیں ہے کہ اس میں کوئی نہ کوئی معجد نہ ہو، لہذا کسی دوسری مسجد کی طرف سفر کر کے جانے کا کوئی مطلب نہیں ہے، اسی وجہ سے اور جیسا کہ علماء نے کہا ہے کہ اگران تین مساجد کے علاوہ کسی مسجد کو، کسی فرض یانفل کی ادائیگی کے لئے متعین کردی تو وہ اس پر متعین نہ ہوگی، اس لئے کہ کسی مسجد کو دوسری مسجد پرکوئی فضیلت حاصل نہیں ہوگی، اس لئے کہ کسی مسجد کو دوسری مسجد پرکوئی فضیلت حاصل نہیں ہوگی، اسی وجہ سے جس کو وہ متعین کرے گاوہ مسجد متعین نہ ہوگی، شافعیہ

کے نز دیک یہی مشہور ہے(۱)۔

اسی طرح بید مساجداس حیثیت سے بھی افضل ہیں کہ ان میں نماز کا ثواب دوسری مساجد میں نماز کے ثواب سے زیادہ ہوتا ہے اگر چینودان مساجد میں ثواب میں کی بیشی ہوتی ہے۔

چنانچه حضرت ابوالدرداءً نن کریم علی سے روایت کی به السلواة فی المسجد به علی غیره بمائة ألف صلواة وفی مسجدی ألف صلواة وفی مسجدی ألف صلواة وفی مسجد بیت المقدس خمس مائة صلواة "(۲) (مجدحرام میں نماز، دوسری مساجد سے ایک لاکھنماز سے افضل ہے، اور میری مسجد میں یا نی اور میری مسجد میں یا نی استالمقدس کی مسجد میں یا نی سونماز سے افضل ہے )۔

زرکشی نے کہا: یہ دونوں مسجدوں میں یہ چند گنا ہونا فرض نماز کے ساتھ خاص نہیں ہے، بلکہ نفل اور فرض دونوں کو عام ہے جسیا کہ نووی نے شرح مسلم میں کہا: یہی رائح مذہب ہے، میں کہتا ہوں: یہ اصحاب کے لئے لازم ہے کہ انھوں نے فضیلت کی زیادتی کی وجہ سے مکہ میں نفل نما زکو مکروہ وقت سے مشتیٰ کیا ہے۔

حنفیہ میں سے طحاوی نے شرح الآ ثار میں کہا: یہ فرض کے ساتھ خاص ہے، اور گھر میں نفل نماز ادا کرنامسجد حرام سے افضل ہے، ایسا ہی مالکیہ میں سے ابن الی زید نے ذکر کیا ہے، ابن الی الصیف یمنی نے کہا: نمازوں میں بیدو چند ہونا ہوسکتا ہے کہ فرض اور نفل دونوں میں ہو، احادیث کا ظاہر ایسا ہی ہے اور ہوسکتا ہے کہ فرض کے ساتھ

<sup>(1)</sup> إعلام الساجد بأحكام المساجد للزركشي ( ۴۲،۵۸،۱۰۵ س

<sup>(</sup>۲) حدیث: فضل الصلاة فی المسجد الحرام علی غیره بمائة ألف صلاة "کوئیشی نے مجمع الزوائد (۲/۲) میں ذکر کیا ہے اور طرانی کی الکبیر کی طرف منسوب کیا ہے پھر کہا: اس کے رجال ثقه ہیں بعض میں کلام ہے اور بید حدیث سے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد: المسجد الحوام....." كروايت مسلم (۱۰۱۲/۲) نے كى ہے۔

<sup>(</sup>۲) فتح القد ير ۳۳۲/۲۲، الشرح الكبير وحاشية الدسوقى ۲/۱ ۱۷۳، ۱۷۳، جواهر الإكليل ا/ ۲۵۰، الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ۱۱۲،۲۱۲، منار السبيل في شرح الدليل ا/ ۲۳۳، المكتب الإسلامي، إعلام الساجد بأحكام المساجد للزركشي (۲۲۹\_

خاص ہونقل میں نہ ہوا س کے کہ نقل اس سے کم درجہ ہے (۱)۔

معبد حرام ہی سب سے پہلی معبد ہے جوز مین میں لوگوں کے

لئے بنائی گئ تا کہ اس میں عبادت کی جائے اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

''إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وُّضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِی بِبَكَّةَ مُبرُكًا وَّهُدًی

لِلْعَالَمِینَ، فِیهِ آیَاتٌ بَیِّنَاتٌ مَّقَامُ إِبُواهِیمَ وَمَنُ دَخَلَهٔ کَانَ الْمُعَالَمِینَ، فِیهِ آیَاتٌ بَیِّنَاتٌ مَّقَامُ إِبُواهِیمَ وَمَنُ دَخَلَهٔ کَانَ الْمُعَالَمِینَ، فِیهِ آیَاتٌ بَیِّنَاتٌ مَّقَامُ الْبُرَاهِیمَ وَمَنُ دَخَلَهٔ کَانَ الْمُعَالَمِینَ، فِیهِ آیَاتٌ بَیِّنَاتٌ مَّقَامُ الْبُرَاهِیمَ وَمَنُ دَخَلَهٔ کَانَ الْمُعَالَمِینَ، فِیهِ آیَاتٌ بَیِّنَاتٌ مَّقَامُ الْبُرَاهِیمَ وَمَنُ دَخَلَهٔ کَانَ الْمُعَالَمِینَ النَّاسِ حِجُ الْبُیْتِ مَنِ السُتَطَاعَ إِلَیْهِ الْمُعَالَمِینَ النَّاسِ حِجُ الْبُینِ مَنِ السُتَطَاعَ إِلَیْهِ الْمُعَالَى وَلَوْلُول کے لئے وَضِع کیا گیاوہ وہ ہے جو مکہ میں ہے (سب کے لئے) برکت والا اور سارے جہان کے لئے راہنما ہے، اس میں کھلے ہوئے نشان بیں (ان میں سے کے لئے راہنما ہے، اس میں کھلے ہوئے نشان بیں (ان میں سے ہوہ جاتا ہے وہ امن کی مقام ابراہیم ہے اور جوکوئی اس میں داخل ہوجاتا ہے وہ اس مکان کا رایعنی اس خص کے ذمہ جو وہ ال تک پہنچنے کی طاقت رکھتا ہو) اس کو جہ سے تمام مساجد سے افضل ہے، اور وہ نمازیوں کا قبلہ ہے، زائرین کا کعبہ ہے، اس میں امن وامان ہے ''ال' میں مامن وامان ہے ''ال

حضرت ابوذر رُّ سے مروی ہے انھوں نے کہا: "قلت یا رسول الله، أی مسجد وضع فی الأرض أول؟ قال: المسجد الحوام قلت: کم الحرام قلت: ثم أی قال: المسجد الأقصیٰ قلت: کم کان بینهما؟ قال: أربعون سنة، ثم أینما أدر کتک الصلاة بعد فصله فان الفضل فیه " (م) (میں نے کہا: اللہ کے رسول، کون مجرز مین میں سب سے پہلے بنائی گئ، آپ نے اللہ کے رسول، کون مجرز مین میں سب سے پہلے بنائی گئ، آپ نے

فرمایا: مسجد حرام، میں نے کہا: پھر کون؟ آپ نے فرمایا: مسجد اقصیٰ، میں نے کہا: دونوں میں کتنی مدت کا فرق تھا، آپ نے فرمایا: چالیس سال پھر جہاں نماز کا وقت آجائے وہیں پڑھ لو آئی میں فضیلت ہے)۔

مدینہ کی مسجد کے بارے میں زرکشی نے کہا: اس کی بنیاداس امت کے سب سے بہتر لوگوں نے یعنی سیدالمرسلین، اولین مہاجرین وانصار نے رکھی ہے، اور اس میں دوسری مساجد کے مقابلہ میں جو شرف ہے مخفی نہیں ہے، اس میں وہ گڑا بھی ہے جو زمین کے تمام حصوں میں بالا جماع سب سے افضل ہے، اور یہ وہ جگہ ہے جو نبی کریم عظیم ہے، اور یہ وہ جگہ ہے جو نبی کریم علیم ہے، اس کے بارے میں ابوجمہ بن عبداللہ البسکری اجماع نقل کیا ہے، اس کے بارے میں ابوجمہ بن عبداللہ البسکری المغر بی نے کہا: سب نے یقین کیا ہے کہ سب سے بہتر زمین وہ ہے جس نے مصطفی علیم ہے، اس کی ذات کا احاطہ کیا ہے اور اس سے مصل ہے ہیں لوگوں نے بچ کہا، اس میں رہنے والے کی وجہ سے باندم رتبہ ہوگئ جسے روح جب پاک ہوتی ہے تواس کا ٹھکانا بھی پاک ہوتا ہے (ا)۔

اسی وجه سے شارع نے اس کی زیارت کرنے اور اس میں نماز پڑھنے کومندوب قرار دیا ہے۔ مسجد اقصلی کے لئے پاکیزگی وشرافت ہے، اسلام میں اس کا ایک مقام ہے، اس لئے کہ کچھ دنوں تک وہ مسلمانوں کا قبلہ رہا ہے اور جب نجی کریم عید معراج میں تشریف لئے تو مسجد حرام سے مسجد اقصلی گئے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: "سُبنحانَ الَّذِی اَسُویٰ بِعَبْدِهٖ لَیُلاً مِّنَ الْمَسْجِدِ الْحَوَاهِ إِلَی الْمَسْجِدِ الْحَوَاهِ إِلَی اللَّمَسْجِدِ الْاَقْصَا الَّذِی بَارَکُنَا حَوْلَهٔ لِنُویَهٔ مِنُ ایُاتِنَا إِنَّهُ هُوَ السَّمِیْعُ الْبَصِیُرُ" (۲) (پاک ذات ہے وہ جوابیخ بندہ کوراتوں السَّمِیْعُ الْبَصِیرُ " (۲) (پاک ذات ہے وہ جوابیخ بندہ کوراتوں

<sup>(</sup>۱) إعلام الساجدر ۱۲۴–۱۲۵\_

<sup>(</sup>٢) سوره آل عمران (٢)

<sup>(</sup>٣) الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ١٣٨٨، إعلام الساجد بأحكام المساجد للوركشي (٣) - الجامع لأحكام المساجد للوركشي

<sup>(</sup>۴) حدیث: "قلت: یا رسول الله أی مسجد وضع فی الأرض أول؟....." كی روایت بخاری (فتح الباری ۲۷۷) اور مسلم (۱۷۰۳) فی نے کی ہے، اور الفاظ بخاری کے ہیں۔

<sup>(</sup>۱) إعلام الساجد بأحكام المساجد للزركثي ۲۴۲، الاختيار تتعليل الختار الر ١٤٥٥ اور ال كے بعد کے صفحات \_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ اسراءرا

رات مهجد حرام سے مسجد اقصی تک لے گیا جس کے اردگرد کو ہم نے باہر کت بنا رکھا ہے تا کہ اس (بندہ) کو ہم اپنے بعض عجائب (قدرت) دکھا ئیں، بے شک سمجے وبصیر توبس وہی (اللہ) ہے ۔

اس آیت نے اس کی عظمت کو بڑھادیا ہے کہ رسول اللہ عقیل مسجد حرام سے وہاں تشریف لائے اور آسمان کی طرف جانے سے قبل اس میں دور کعت نماز پڑھی اور نماز میں انبیاء کی امامت کی اس کے علاوہ اللہ تعالی نے اس کے آس پاس فتیب انبیاء کورکھا ہے، یااس طور پر کہ اس کے آس پاس فتیب انبیاء کورکھا ہے، یااس طور پر کہ اس کے آس پاس فتیب انبیاء کورکھا ہے، یااس طور پر کہ اس الحقد سی من جنہ الفر دوس و ھی صرة الأرض "'') ایمت المقدس و صخرة الفر دوس و ھی صرة الأرض "'') (بیش جنت المقدس کی طرف مشاق ہوتی ہے اور بیت المقدس کا صخرہ (بیش جنت المقدس کی طرف مشاق ہوتی ہے اور بیت المقدس کا صخرہ (بیش جنت المقدس کی طرف مشاق ہوتی ہے اور بیت المقدس کا صخرہ (بیش جنت المقدس کی طرف مشاق ہوتی ہے اور بیت المقدس کا صخرہ (بیش جنت المقدس کی طرف مشاق ہوتی ہے اور بیت المقدس کا صخرہ (بیش کی تھیلی ہے)۔

تینوں مساجد اور دوسرے مساجد میں داخل ہونے کے آ داب:

ک-مسجد حرام میں داخل ہونے والا جب بیت اللّٰد کود کیھے اوراس پر
اس کی نگاہ پڑت توا پنے دونوں ہاتھا ٹھائے اور کہے: اے اللّٰداس گھر
کی شرافت، عظمت، کرامت اور رعب میں اضافہ کر اور جو جج یا عمرہ
کرنے والا اس کی تعظیم و تکریم کرے، اس کی شرافت، کرامت، تعظیم
اور بھلائی میں اضافہ فرما (۳)۔

(۱) إعلام الساجد ۲۸۲ تفییرابن کثیر ۱۳۸٫۴ طبع الاندلس ـ

حضرت عطاءً سے مروی ہے کہ جب نبی کریم علیہ بیت اللہ کو دیکھتے تو فرمایا کرتے تھے: "أعوذ برب البیت من الدین والفقر وضیق الصدر وعذاب القبر" ( میں بیت اللہ کے رب کی پناہ مانگتا ہوں، دین، فقر، سینہ کی تنگی اور قبر کے عذاب سے ) اور دونوں ہاتھ اٹھاتے اور فرماتے: "اللهم أنت السلام ومنک السلام فحینا ربنا بالسلام" (۱) (اے اللہ توسلام ہے، ہرعیب سے پاک ہے، تیری طرف سے سلامتی ہے، اس میں امن کے ساتھ زندہ رکھ)۔

سنت ہے کہ اس میں داخل ہونے کے وقت پہلے دا ہنا پیرآگ بڑھائے اور بیصرف مسجد حرام کے تعلق سے نہیں ہے بلکہ تمام مساجد کے تعلق سے ہے۔

اوريكهامسخب هـ، "اللهم اغفرلى ذنوبى، وافتح لى أبواب رحمتك"، الله طرح يه كهنا بحى مسخب هـ: "اللهم أنت ربى وأنا عبدك جئت لأودى فرضك وأطلب رحمتك وألتمس رضاك ، متبعا لأمرك راضيا بقضائك، أسألك مسألة المضطرين المشفقين من عذابك أن تستقبلني اليوم بعفوك وتحفظني برحمتك وتتجاوز عني بمغفرتك وتعينني على أداء فوائضك، اللهم افتح لي أبواب رحمتك وأدخلني فوائضك، اللهم افتح لي أبواب رحمتك وأدخلني من الشيطان الرجيم" (اكالله مرارب على فيها وأعذني من الشيطان الرجيم" (اكالله مول، على عاضر موامول تاكه تيرا فرض اداكرول، على على من المرود المرود

<sup>(</sup>۲) اثر انس بن مالك: "إن المجنة تحن ....." كى روايت ابن الجوزى نے فضائل القدس ١٣٩٩ ميں كى ہے۔

<sup>(</sup>۳) اس بارے میں مرفوع حدیث ہے جس کی روایت بیبی نے اسنن (۷۳/۵) میں ابن جرت سے مرسلاً کی ہے ،اس کے بعد بیبی نے کہا: مین منقطع ہے۔

عدیث عطاء: أعوذ برب البیت ..... کو بابرتی نے العنایہ (۱۳۷۲) میں لکھا ہے۔ ہم کوئیں معلوم ہوسکا کہ س نے اس کی روایت کی ہے، اس کے دوسرے کلڑے: "اللہم أنت السلام و منک السلام ..... کی روایت ہیمجی نے اسنن الکبری (۵/ ۲۷) میں حضرت مکول سے مرسلا کی ہے۔ اور ہیمجی نے اس کوضعیف قرار دیا ہے۔

تری رحمت طلب کرتا ہوں، تیری رضا چاہتا ہوں، تیرا تھکم مانتا ہوں،
تیرے فیصلہ پر راضی ہوں، میں مجبور اور آپ کے عذاب سے ڈرنے والوں کے سوال کی طرح سوال کرتا ہوں، آج اپنی معافی کے ساتھ مری طرف تو جہ کریں اور اپنی رحمت سے مری حفاظت کریں اور اپنی مغفرت کے ساتھ مجھ سے در گذر کریں اور اپنے فرائض کی ادائیگ میں مری مد فرما ئیں، اے اللہ مرے گئے اپنی رحمت کے دروازے میں مری مد دفرما ئیں، اے اللہ مرے گئے اپنی رحمت کے دروازے کھولدے اور اس میں مجھے داخل فرما اور مجھ کو شیطان مردود سے پناہ دے)۔

اوراس کے لئے جائز ہے ہراس لفظ کے ساتھ جس میں تضرع اورخشوع ہود عاکر ہے۔

اوراس کے لئے مستحب ہے کہ مبحد میں باب بنی شیبہ سے داخل ہوجوآج کل باب السلام سے مشہور ہے، اس لئے کہ اسی دروازہ سے نبی کریم علیہ داخل ہوئے (۱)، اس پرائمہ کا اجماع منعقد ہے (۲)۔

۸ - مدینہ میں مسجد نبوی میں داخل ہونے کے آ داب وہی ہیں جو دوسری مساجد میں داخل ہونے کے ہیں، لیخی داخل ہونے والا اپنا دامیل پیر مقدم کرے اور کہے: اے اللّٰد مرے گناہ بخش دے اور مرے لئے اپنی رحمت کے دروازے کھول دے اور باب جبریل سے مرے لئے اپنی رحمت کے دروازے کھول دے اور باب جبریل سے یکی دوسرے دروازہ سے داخل ہو، روضہ شریفہ میں جائے، بیم نبراور قبر شریف کے درمیان ہے، وہاں تحیۃ المسجد پڑھے اس ستون کا استقبال کرے جس کے نیچ صندوق ہے، اس طرح کہ منبرکا پایداس

کے داینے مونڈ ھے کے سامنے ہوبشر طیکہ مکن ہواور محراب جومسجد کے قبلہ میں ہے اس کی دونوں آنکھوں کے سامنے ہو،مسجد کے بدلنے سے قبل بیرسول اللہ علیہ کے کھڑے ہونے کی جگہ ہے، جبیبا کہ منقول ہے، پھر قبرشریف کے پاس آئے اس کی دیوار کا استقبال کرے، قبلہ کی طرف پیت کرے قبر شریف کی دیوار کے گوشہ میں سر ہانے کے یاس جو یابیہ ہے اس سے تقریبا جار ہاتھ کے فاصلہ پر کھڑا ہو، پھراینی جگہ پر کہے: اے اللہ کے رسول آپ پرسلام ہو، اے الله کی مخلوق میں سب سے بہتر آپ پرسلام ہو، اے اللہ کی ساری مخلوق میں سے اللہ کے منتخب آپ پرسلام ہو،اے اللہ کے حبیب آپ یرسلام ہو، اے آ دمیول کے سردار آپ پرسلام ہو، اے نبی آپ پر سلام، الله کی رحمت اوراس کی برکتیں ہوں ، اے اللہ کے رسول میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے علاوہ کوئی معبود نہیں وہ اکیلا ہے، اس کا کوئی شریک نہیں،آیاس کے بندے اور رسول ہیں۔اے اللہ کے رسول میں گواہی دیتا ہوں کہ آپ نے پیغام پہنچادیاامانت ادا کردی، امت کی خیرخواہی کردی اور پریشانیوں کو دور کیا،اللہ تعالی آپ کو ہماری طرف سے بہتر بدلہ دے، اللہ تعالیٰ آپ کو ہماری طرف سے اس سے بہتر بدلہ دے جوکسی نبی کواس کی امت کی طرف سے دیاہے، ا الله ، بمار ي قااورايخ بند ورسول محمد عليه كوسيله ، فضيله اعلى وارفع درجه عطافر ما،ان کومقام محمود میں پہنچا جس کا وعدہ تونے کیا ہے، ان کواینے قریب ترین درجہ میں رکھ بیٹک تو یاک ہے عظیم فضل والا ہے اور پھراینے لئے اپنی ضروریات کے لئے دعا کرے(۱)۔

بعض دعاء کے الفاظ میں معمولی اختلاف کے ساتھ اس پر عام فقہاء کا اتفاق ہے۔

9 - بیت المقدس میں داخل ہونے کے آداب دوسری مساجد میں

<sup>(</sup>۱) حدیث: "أن النبی عَلَیْظِیّهٔ دخل من باب بنی شیبة" کو این حجر نے اللہ اللہ کو این حجر نے اللہ کی اللہ کا اللہ کی ا

<sup>(</sup>۲) فتح القدير والعنابية ۱۳۷۱ ما القليو بي وعميرة على منهاج الطالبين ۱۰۲،۱۰۱،۱۰۱ والما الثانعي طبع داراحياء الكتب العربية عيسى البابي الحلبى المهذب في فقه الإمام الثانعي الر٢٦٨ ، ٢٢٨ أسهل المدارك شرح إرشاد السالك للكشناوي ار۵۹۹، معمل المدارك شرح عبد ۲۸۸ طبع دارالفكر، المغنى لابن قدامه ۱۹۸۳ – ۳۹۸ و

<sup>(</sup>۱) فتح القدير ۲/۳۳۷، ۳۳۷\_

داخل ہونے کے آ داب سے الگ نہیں ہیں، چنانچے رسول اللہ علیہ اللہ علیہ جس رات کو وہاں لے جائے گئے، اپنے داہنے پاؤل سے داخل ہوئے اور اس میں دور کعت تحیة المسجد پڑھی اور انبیاء کرام کی امامت فرمائی (۱)۔

• ا - مذکورہ مساجد کے علاوہ مسجد میں داخل ہونے کے آ داب میں سے ہے کہ داخل ہونے والا پہلے دایاں پیرآ گے کرے اور نگلنے میں بایاں پیرآ گے کرے اور نگلنے میں بایاں پیرآ گے کرے، اس لئے کہ حضرت انس کی حدیث ہے: ''من السنة إذا دخلت المسجد أن تبدأ بر جلک الیمنی وإذا خوجت أن تبدأ بر جلک الیسری''(۲) (سنت یہ ہے کہ جبتم مسجد میں داخل ہوتو پہلے دایاں پیرداخل کرو، اور جب نگلوتو پہلے بایاں پیرداخل کرو، اور جب نگلوتو پہلے دایاں پیرداخل کرو، اور جب نگلوتو پہلے دایاں پاؤں داخل کرے اور جب نگلے تو پہلے بایاں پاؤں نکالے تھے (س)۔

اور بیاس لئے کہ شریعت کا قاعدہ ہے کہ جو تعظیم و تکریم کے باب سے ہواس میں دائیں سے شروع کرنا مندوب ہے اور جواس کی ضد ہواس میں بائیں کومقدم کرنا مندوب ہے، اور جب اپنابایاں پیر مسجد سے نکالے تو اس کو اپنے جوتے کے اوپرر کھے اور اپنا دایاں پیر نکالے، اور جوتا پہننے میں دایاں کومقدم کرے اور داخل ہونے کے وقت اپنا بایاں پیر جوتا سے نکالے اور اس کو جوتا کے اوپرر کھے پھر بایاں پیر نکالے اور داخل ہونے میں اس کومقدم کرے (م)۔

رسول الله عليه في فرمايا: "إذا دخل أحدكم المسجد فليقل: اللهم افتح لى أبواب رحمتك، وإذا خرج فليقل: اللهم إنى أسئلك من فضلك، (١) (جبتم مين فليقل: اللهم إنى أسئلك من فضلك، (١) (جبتم مين سيكوئي مجدمين داخل بوتو كم: الله مرك لئ اپني رحمت ك درواز كولد اورجب فكتو كم: الله مين آپ سي آپ درواز كولد اورجب فكتو كم: الله مين آپ سي آپ كافضل ما نگتا بول ) -

حضرت ابوہر ہراہ سے مروی ہے انھوں نے کہا: رسول اللہ علی علی علی النبی عَلَیْ نے فرمایا: ''إذا دخل أحد کم المسجد فليسلم علی النبی عَلَیْ وليقل: اللهم افتح لی أبواب رحمتک وإذا خوج فليسلم علی النبی عَلَیْ اللهم اعصمنی من الشيطان الرجيم ''(۲) (جبتم میں سے کوئی مسجد میں داخل ہو، تو نی کریم عَلِی اللہ کے اللہ کے اور کے: اے اللہ مرے لئے اپنی رحمت کے دروازے کھول دے اور جب نکے تو نی کریم عَلِی سے میں مافاظ کے اور جب نکے تو نی کریم علی اللہ، شیطان مردود سے مری حفاظت فرما)۔

حضرت فاطمه بنت رسول الله عليه على عمروى من انهول في الله على محمد وسلم ثم قال: رب اغفرلي ذنوبي وافتح لي أبواب رحمتك ، وإذا خرج صلى على محمد وسلم ثم قال رب اغفرلي ذنوبي وافتح لي أبواب فضلك "(")

<sup>(</sup>۱) تفسیرابن کثیر ۳ر ۲۲ طبع الحلی ۔

<sup>(</sup>۲) اثرانس: "من السنة إذا دخلت المسجد....." كى روايت عاكم نے المستدرک (۱۸) میں كی ہے اور كہا: مسلم كی شرط كے مطابق صحيح ہے، ذہبی نے ان كی موافقت كی ہے۔

<sup>(</sup>۳) اعلام الساجد بأحكام المساجد للزركثی ر۷ ۴۳٬۵ حضرت ابن عمرٌ كے اثر كو بخارى نے اپنی صحیح میں تعلیقاً ذكر كیا ہے۔ (افقی ار ۵۲۳)۔

<sup>(</sup>۴) الشرح الكبيروحاشية الدسوقي الر١٠٨\_

<sup>(</sup>۱) حدیث: إذا دخل أحد كم المسجد ..... كروایت مسلم (۱ر ۹۳) نے كى ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: 'إذا دخل أحد کم المسجد فلیسلم علی النبی عَلَیْكُ '' کی روایت ابن ماجه (۲۵۲۱) نے کی ہے، بوصری نے مصباح الزجاجہ (۱۲۵۲۱) میں اس کی اسنادکو شیخ قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "رب اغفولی ذنوبی وافتح لی ....." کی روایت ترمذی (۳) خاورکها: حدیث حن ہے۔

(رسول الله عَلَيْكَ جب مسجد میں داخل ہوتے تو محمد عَلَيْكَ پر درود وسلام بیجیج پھر کہتے: رب اغفرلی ذنوبی وافتح لی ابواب رحمتک اور جب نکلتے تو محمد عَلَيْكَ پر درود وسلام بیجیج پھر کہتے: رب اغفرلی ذنوبی وافتح لی ابواب فضلک )۔

# تحية المسجد:

ا - جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ مسجد حرام کے علاوہ کسی بھی مسجد میں ہر داخل ہونے والے کے لئے جواس میں بیٹھنا چاہے اور باوضو ہو مسنون ہے کہ بیٹھنے سے قبل دور کعت نماز پڑھے یا مزید۔

مسجد حرام کا تحیدان کے نزدیک مکہ آنے والے کے لئے طواف ہے۔

تفصیل اصطلاح (تحیه فقره ر ۵ اوراس کے بعد کے فقرات) میں ہے۔

مسجد کے او پراوراس کے پنچ رہائش کے لئے مکان بنانا اور قبر پرمسجد کی تغییراورمسجد میں دن کرنا:

۱۲ مالکیہ نے مسجد کے پنچے رہائش کے لئے مکان بنانے کو جائز
 قرار دیا ہے، او پر بنانے کو ناجائز کہاہے<sup>(۱)</sup>۔

اس میں فن کرنے کو انھوں نے ناجائز کہا ہے، اس لئے کہ یہ اس کے کھود نے کاسب ہوگا، الایہ کہ میت کی کوئی مصلحت ہو<sup>(۲)</sup>۔
حنابلہ نے کہا: (جیسا کہ ابن ملح نے المستوعب سے نقل کیا ہے) اگر اپنے گھر کے نچلے حصہ کو مسجد بنائے تو اس کی حجیت سے فائدہ نہیں اٹھائے گا اور اگر اس کی حجیت کو مسجد بنائے تو اس کے نجلے فائدہ نہیں اٹھائے گا اور اگر اس کی حجیت کو مسجد بنائے تو اس کے نجلے

انھوں نے مساجد میں دفن کرنے کو اسی طرح قبر پر مساجد بنانے کو حرام قرار دیا ہے، اس لئے کہ حضرت ابن عباس گا قول ہے:
"لعن رسول الله عَلَيْكُ وَائرات القبور والمتخذين عليها المساجد والسرج" (رسول الله عَلَيْكَ نَ قبروں کی زیارت کرنے والی عورتوں پر اور قبروں پر مساجد بنانے والوں اور چراغ جلانے والوں پر لعنت کی ہے)۔

حفیہ کہتے ہیں: اگر نیچ کے حصہ کو مسجد بنائے اوراس کے اوپر گھر ہوتو وہ مسجد ہوگی، اس لئے مسجد ہمیشہ رہنے والی چیز ہے اور یہ ہمیشہ رہنے والی چیز ہے اور یہ ہمیشہ رہنا نیچ کے حصہ میں ہوگا اوپر میں نہیں، اورامام محمد سے اس کے برعکس منقول ہے، اس لئے کہ مسجد قابل تعظیم ہے، اگر اوپر رہائش یا کرایہ کے لئے جگہ ہوتو اس کی تعظیم ناممکن ہوگی، امام ابو یوسف سے منقول ہے کہ جب وہ بغداد آئے اور مکانات کی تنگی دیکھا تو دونوں صورتوں میں اس کو جائز قرار دیا، گویا انھوں نے ضرورت کا اعتبار کیا، امام محمد سے منقول ہے کہ جب وہ رہے میں داخل ہوئے تو ان سب کو جائز قرار دیا۔

امام ابوصنیفہ سے منقول ہے کہ اگرینچے حصہ کومسجد بنائے اوپر کو نہ بنائے تو جائز ہوگا ،اس لئے کہ بیہ ہمیشہ کے لئے ہوگا برخلاف اوپر کے حصہ کے (۳)۔

ابن عابدین نے کہا: اگر مسجد کے بنچ اس کے مصالح کے لئے تہ خانہ بنائے تو جائز ہوگا (۴)۔

حصہ سے فائدہ اٹھاسکتا ہے۔اس کی صراحت کی گئی ہے۔امام احمد نے کہا:اس کئے کہ چھت کو نچلے حصہ کی ضرورت نہ ہوگی (۱)۔

<sup>(</sup>۱) الآداب الشرعيه ۱۹/۸-

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لعن رسول الله علیه فلیه فلیه فلیه فلیه فلیه فلیه و ایت ترمذی (۲) مدیث (۱۳۲/۲) نوک بهداور کها: حدیث حسن ہے۔

<sup>(</sup>۳) فتح القدير ۲۵ ر ۲۳ ، حاشيه ابن عابدين ۳۷۰ م

<sup>(</sup>۴) ابن عابدین والدرا ۱۲ مم۔

<sup>(</sup>۱) جواہرالا کلیل ۲ر ۲۰۰۳،الشرح الکبیر ۴ر ۷۰۔

<sup>(</sup>٢) حاشية الدسوقي على الشرح الكبير ١٨٠٧-

شافعیہ نے قبر کے اوپر مسجد بنانے کو کمروہ قرار دیا ہے (۱)۔
چنانچ حضرت ابوہریرہ نے نبی کریم علیہ سے روایت کی ہے، آپ
علیہ نے فرمایا: "اللهم لا تجعل قبری و ثنا لعن الله قوماً
اتخذوا قبور أنبياء هم مساجد" (۲) (اے الله مرک قبرکوبت نہ بنا، الله تعالی ان لوگوں پر لعنت کرے جضوں نے اپنے انبیاء کی
قبروں کو مساجد بنالیا ہے )، امام شافعی نے کہا: مجھے پسند نہیں ہے کہ
سی مخلوق کی غیر معمولی تعظیم کی جائے یہاں تک کہ اس کی قبرکو مسجد
بنالیا جائے، اس لئے کہ اس میں خود اس پر اور اس کے بعد والے
بنالیا جائے، اس لئے کہ اس میں خود اس پر اور اس کے بعد والے
لوگوں پر فتنہ کا اندیشہ ہے (۳)، حضرت ابن عباس سے مروی ہے:
اُن رسول الله عُلَيْسِ لَهُ عَن زائرات القبور المتخذین علیها
المساجد والسرج " (۴) (رسول الله عَلَيْسِ نے قبروں کی
زیارت کرنے والی عورتوں پر اور قبروں پر مساجد بنانے والوں اور

زرکشی نے امام مالک سے نقل کیا ہے کہ انھوں نے مسجد بنانے اور اس کے او پر رہائشی مکان بنانے اور اہل وعیال کے ساتھ اس میں رہنے کو مکر وہ قرار دیا ہے۔ زرکشی نے کہا: فقا و کی البغوی میں ہے جس کا تقاضا ہے کہ اس میں جنبی کا تھہر ناممنوع ہوگا، اس لئے کہ انھوں نے اس کو مسجد کی فضاء قرار دیا ہے اور مسجد کی فضاء کا حکم مسجد کے حکم کی طرح ہوتا ہے (۵)۔

# ناياك چيز ہے مسجد كی تعمير كرنا:

سا - زرکشی نے قاضی ابوالطیب طبری سے ان کا یہ تول نقل کیا ہے:
الیں کچی اینٹ سے جو ناپاک پانی سے گوندھا گیا ہومسجد کی تقمیر کرنا
جائز نہ ہوگا ،اس لئے کہ وہ نجس ہے، دھونے سے اس کا ظاہر پاک
ہوگا اس کا اندرونی حصہ پاک نہ ہوگا جدیداوراضح قول یہی ہے (۱)۔

# مساجد کی ترمیم:

 $\gamma_1$  – لغت میں ترمیم کے چند معانی  $\gamma_1$ : ایک معنی اصلاح ہے، کہا جاتا ہے: رممت الحائط وغیرہ ترمیما: اصلاح کرنا، اور کہا جاتا ہے: رممت الشی اُرمه، ارِمه رماً ومرمة: اصلاح کرنا(7)۔ اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے۔

ترمیم بھی مضبوط بنانے کے مقصد سے ہوتی ہے جبکہ ٹی ضائع ہونے والی ہواور بھی حسین بنانے کے مقصد سے ہوتی ہے۔

مساجد کی ترمیم کامعنی یااس کی غرض ماسبق سے الگنہیں ہے۔
10 – مساجد کی ترمیم، ان کی تعمیر کا ایک حصہ ہے، جس کا حکم شرعاً دیا
گیا ہے، تعمیر کرنا فرض کفایہ ہے اگر پچھ مسلمان اس کو انجام دیں توباقی
لوگوں سے گناہ ساقط ہوجائے گا۔

الله تعالیٰ کا ارشاد ہے: ''إنَّمَا يَعُمُرُ مَسَاجِدَ اللَّهِ مَنُ امُنَ امُنَ اللهِ وَالْيَوُمِ الْأَخِر وَأَقَامَ الصَّلاَةَ وَاتَى الزَّكُوةَ وَلَمُ يَخُشَ بِاللَّهِ وَالْيَوُمِ الْأَخِر وَأَقَامَ الصَّلاَةَ وَاتَى الزَّكُوةَ وَلَمُ يَخُشَ إِلَّا اللَّهَ فَعَسَىٰ أُولِئِكَ أَنُ يَكُونُوا مِنَ الْمُهُتَدِيُنَ ''(")(الله كَم مجدول كا آباد كرناتو بس ان لوگول كا كام ہے جوايمان ركھتے ہول اللہ اور روز آخرت پر اور پابندی كرتے ہول نمازكی اور زكوة ديتے رہتے ہول اور بجراللہ كسى سے نہ وريں ايساوگ اميد ہے ديتے رہتے ہول اور بجراللہ كسى سے نہ وريں ايساوگ اميد ہے

<sup>(</sup>۲) حدیث: "اللهم لا تجعل قبری وثنا لعن الله قوما....." کی روایت احمد نے المسند (۲۰۲۸) پر احمد شاکر نے المسند (۲۲۲۸) پر ایپ حاشیہ میں اس کی اسناد کو صحیح قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>٣) المهذب في فقه الإمام الشافعي ار١٣٤،١٣١ ما ١

<sup>(</sup>۴) اس کی تخریخ اسی فقره میں گذر چکی۔

<sup>(</sup>۵) إعلام الساجد في أحكام المساجد ٤٠٠٨\_

<sup>(</sup>۱) إعلام الساجد بأحكام المساجد ۴۰۳ -

<sup>(</sup>٢) مختارالصحاح،المصباح المنيري

<sup>(</sup>۳) سورهٔ توبهر ۱۸\_

كەراە ياب ہوجائيں)۔

قرطبی نے کہا: اس آیت میں اس شخص کے لئے ایمان ثابت کیا گیاہے جو مساجد میں نماز پڑھ کر، اس کی صفائی کر کے اس کے بوسیدہ حصہ کی اصلاح کر کے اس کی تغییر کرے اور اللہ پرایمان لائے (۱)۔ قلیو بی نے کہا: مسجد کی تغییر، اس کو بنانا، اس کی اصلاح کرنا، مضبوط بنانے کے لئے اس کو پختہ کرنا وغیرہ ہے، ٹکراں کی اجرت اور اس کے مصالح اس میں داخل ہیں۔

انھوں نے کہا: اگر مسجد پر وقف شدہ کی آمدنی اس کے مصالح سے زائد ہو یا مطلقاً زائد ہوتواس کی تغییر کے لئے محفوظ رکھی جائے گی، اور اس سے ایسی چیز خرید نا جائز ہوگا جس سے اس کی آمدنی بڑھ جائے اور اگر اس کی تغییر کے لئے وقف شدہ کی آمدنی زیادہ ہوجائے تو اس سے کوئی چیز نہ خریدی جائے گی، اس کی تغییر اور مستحقین پر خرچ کی اس کی تغییر اور مستحقین پر خرچ کی جائے گی، اس کی تغییر اور مستحقین پر خرچ کیا جائے گا اگر چہ واقف کرنے سے پہلے زمین کی مرمت پر خرچ کیا جائے گا اگر چہ واقف نے اس کی شرط نہ لگائی ہو، ایسا ہی العباب میں ہے (۲)۔

تفصیل کے لئے (دیکھئے: وقف)۔

# مساجد میں نقش ونگار بنانا:

14 - حنفیہ کا مذہب ہے کہ مسجد میں نقش ونگار کرنے میں کوئی مضا کقہ نہیں ہے، سوائے محراب کے کہ وہ مکروہ ہے، اس لئے کہ وہ نمازی کو غافل کردےگا، انھوں نے باریک نقش ونگار میں تکلف کرنے کو مکروہ کہا ہے خاص طور پر قبلہ کی دیوار میں۔

ایک قول ہے: محراب میں مکروہ ہے، حبیت میں مکروہ نہیں ہے، اور بظا ہرمحراب سے مرادقبلہ کی دیوارہے، یہال نقش سے مرادوہ ہے جو چونہ اور سونا کے پانی سے ہو، بشر طیکہ نقش بنانے والے کے مال

- (۱) تفسيرالقرطبي ۴۰/۸-
- (۲) القليو بي وعميرة ۳ر ۱۰۸

سے ہو، کیکن اگر وقف کے مال سے ہوتو حرام ہوگا، اگر متولی ایسا کرے گاتو ضامن ہوگا۔

اگرمسجد کے مال جمع ہوجائیں اور ظالموں کی لالچ سے متولی کو ضائع ہوجانے کا ندیشہ ہوتواس وقت اس میں کوئی حرج نہ ہوگا۔

محراب اور دیواروں پرقر آن لکھنا پیندیدہ نہیں ہے، اس لئے کہتر پر کے گرجانے اور روندے جانے کا اندیشہ ہے کھمبوں پر لٹکانے کے لئے جائے نماز کی خریداری متولی کے لئے جائز نہ ہوگی، اس پر نماز پڑھنے کے لئے جائز ہوگی، کیکن کھمبوں پرنہیں لٹکائی جائے گی اور دوسری متجد کے لئے جائز ہوگی، کیکن کھمبوں پرنہیں لٹکائی جائے گی اور دوسری متجد کے لئے اس کو عاریت پر دینا جائز نہ ہوگا، القنیہ میں ہے:
یواس وقت ہوگا جبکہ واقف کا حال معلوم نہ ہولیکن اگر وہ ان کے لئے اس کو لئکانے کا حکم دے اور درس کے لئے اس کو بنائے اور جن مساجد میں درس دیا جاتا ہے، ان میں ان کو کھمبول پر لٹکانے کا رواج عام ہوتو اگر ضرورت ہوتو اس کی مصلحت کے لئے الکو وقف کے مال سے ان کی خریداری جائز ہوگی، وہ ضامن نہ ہوگا انشاء وقف کے مال سے ان کی خریداری جائز ہوگی، وہ ضامن نہ ہوگا انشاء اللہ تعالی (۱)۔

ما لکیہ نے مسجد کی دیواروں، چھتوں، لکڑیوں اور پردول پر سونے اور چاندی سے فش ونگار بنانے کو مکروہ کہا ہے، بشرطیکہ ایسا ہو کہ نمازی کو مشغول کردے ورنہ مکروہ نہ ہوگا، اسی طرح ان کے نزد یک سوناوغیرہ سے قبلہ کومزین کرنا مکروہ ہے اس میں لکھنا بھی مکروہ ہے۔ لیکن چونہ کچے وغیرہ سے مسجد کومضبوط کرنا مندوب ہے (۲)۔ شافعیہ کے نزد یک: زرشی نے کہا: مسجد کوآ راستہ کرنا مکروہ ہے اور بلاشبہ اس کی عمارت پر وقف کی آمدنی کواس میں خرج کرنا ناجائز ہوگا قاضی حسین کی عبارت ہے: گچ کرنے اور آراستہ کرنے میں اس

<sup>(</sup>۱) رد الحتار على الدر الحتّار الر۴۴، ۴۴۳، الفتاوى الهنديه الر۱۰۹، ۴۳۱، ۲۳۹، ۱۲۳، م

<sup>(</sup>۲) الشرح الكبيروحاشية الدسوقي ار ۲۵۵،۲۵۵، جواهرالإ كليل ار ۵۵\_

کوخرچ کرناجائز نہ ہوگا، منقول ہے کہ حضرت ابن مسعودًا یک آراستہ کردہ مسجد سے گذر ہے تو فر ما یا: جس نے اس کو آراستہ کیا ہے اللہ تعالی اس پر تعالی اس پر لعنت کرے یا فر ما یا: جس نے ایسا کیا ہے اللہ تعالی اس پر لعنت کرے۔ مساکین تھمبوں سے زیادہ ضرورت مند ہیں، جاہل گرال ایسا جو پچھ کرتے ہیں بیوتو فی ہے، ان کے مال سے ضمان لیا حائے گا۔

بغوی نے شرح السنہ میں کہا: مسجد کوالی چیز سے آراستہ کرنا جس میں مضبوطی نہ ہوجائز نہ ہوگا، اور فقا وکی میں کہا ہے: اگر مضبوط کرنے کے سلسلہ میں ہوتو کوئی مضا گفتہ نہ ہوگا، اس لئے کہ حضرت عثمان ٹے گئے وچونہ اور نقش و نگار والے پھر سے مسجد بنائی (۱)، بغوی نے کہا: اگر کوئی تبرع کے طور پر مسجد کوآراستہ کرتے ویدان منکرات میں نہیں شار کیا جائے گا جن میں مبالغہ کیا جاتا ہے، جیسے دوسر نہیں شار کیا جائے گا جن میں مبالغہ کیا جاتا ہے، جیسے دوسر کے منکرات، اس لئے کہ وہ شعائر اسلام کی تعظیم کے لئے ایبا کرتا ہے، اور بعض علماء نے اس میں چیثم پوٹی کی ہے اور بعض نے اس کو مباح کہا ہے، پھر دوسری جگہ کھا ہے: وقف کی آمدنی سے مسجد کو آراستہ کرنا جائز نہ ہوگا اگر کرے گا تو قیت کا تاوان دے گا اور اگر کوئی اس کواپنے مال سے کر بے تو مکر وہ ہوگا اس لئے کہ وہ نمازیوں کے دلوں کو مشغول کرے گا۔

دوسر علوگول نے اس کومطلقاً ناجائز کہا ہے۔ اس لئے کہ یہ ممنوع بدعت ہے، نیز اس لئے کہ اس میں کفار کے ساتھ مشابہت ہے۔ چنانچہ مرفوع حدیث ہے: "ما ساء عمل قوم قط الل زخر فوا مساجد هم" (۲) (کسی قوم کاعمل جب برا ہوتا ہے تو

مساجد کومزین کرتی ہے)۔

اگرفتش ونگار بنانے اور آراستہ کرنے پروقف کرے تواضح قول کے مطابق صحیح نہ ہوگا، اس گئے کہ یہ منوع ہے، نیز اس گئے کہ یہ قیامت کی علامات میں سے ہے، کیونکہ یہ ان چیزوں میں سے ہے جن کی طرف د کیھنے سے نماز سے ففلت ہوتی ہے، ایک قول ہے: صحیح ہوگا،اس گئے کہ اس میں مسجد کی تعظیم اور دین کا اعزاز ہے۔

اس کوآراستہ کرنا مکروہ ہے۔ حضرت ابن عباس نے کہا: تم ان کو صرورآ راستہ کرو گے جیسا کہ یہود ونصار کی نے آراستہ کیا (۱) ، حضرت انس سے مروی ہے کہ نبی کریم علی نے فرمایا: "لا تقوم المساعة حتی یتباهی الناس فی المساجد" (۲) (قیامت قائم نہ ہوگ یہاں تک کہ لوگ مساجد کے بارے میں ایک دوسرے پرفخر کریں)۔ منقول ہے کہ حضرت عمر نے ایک مسجد کے بنانے کا حکم دیا اور کہا: "أکن الناس من المطو و إیاک أن تحمو أو تصفو فتفتن الناس " (۳) (لوگوں کو بارش سے بچاؤلال پیلا کرنے سے فتفتن الناس " (۳) (لوگوں کو بارش مے بچاؤلال پیلا کرنے سے کہا: جب کوگ و قتہ میں ڈال دو گے)، حضرت ابوالدردائے نے ہا؛ جب تم اپنے مصاحف کوآراستہ کرو گے اور مساجد میں نقش ونگار بناؤ گے تو تم پر ہلاکت آجائے گی، حضرت علی نے کہا: جب کوئی قوم بناؤ گے تو تم پر ہلاکت آجائے گی، حضرت علی نے کہا: جب کوئی قوم میجد کے قبلہ میں قرآن کی کوئی آیت اور اس میں سے پھے لکھنا میں میجد کے قبلہ میں قرآن کی کوئی آیت اور اس میں سے پھے لکھنا

مسجد کے قبلہ میں قر آن کی لوئی آیت اوراس میں سے پھیلھنا مکروہ ہے، بیامام مالک کا قول ہے۔ بعض علماء نے اس کوجائز قرار دیا ہے اور کہا: اس میں کوئی مضائقہ نہیں ہے، اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کا

<sup>(</sup>۱) د کیکئے:عمدة القاری باب بنیان المساجد ۴۸ م ۲۰۴

<sup>(</sup>۲) حدیث: "ما ساء عمل قوم قط إلا زخو فوا مساجدهم" کی روایت ابن ماجه (۱۲۵) نے کی ہے۔ بوصری نے مصباح الزجاجة (۱۲۰۱) میں اس کو ضعیف قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) عمدة القاري ۴۰۴۸ -

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لا تقوم الساعة حتی ....." کی روایت ابوداؤد (۱۱۱۱) نے حضرت انس بن مالک سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) الرُّ عُرِّ: "أكن الناس من المطر ....." كى روايت بخارى (فَحُ البارى ) الرَّعْرُ: "أكن الناس من المطر ....."

ارشاد ہے: "إِنَّمَا يَعُمُّوُ مَسَاجِدَ اللَّهِ مَنُ امِّنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ اللَّهِ عَنْ امْنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ اللَّاخِو "(۱) (الله كي مبحدول كا آباد كرنا توبس ان لوگول كا كام ہے جو ايمان ركھتے ہول الله اور روز آخرت پر)، نيز اس لئے كدرسول الله عليات كي مسجد ميں حضرت عثان كا ايسا كرنا منقول ہے اوركسى نے نكير نہيں كى۔

زرکشی نے کہا: مساجد کوسونا چاندی سے آراستہ کرنے اوران کے فانوس لٹکانے میں دواقوال ہیں: اصح قول ہے کہ حرام ہوگا اس لئے کہ بیسلف سے منقول نہیں ہے۔ دوم: جائز ہوگا جیسا کہ کعبہ کو ریشمی کیڑا سے ڈھانکنا جائز ہے، کعبہ کوڈھانکنے کے لئے ریشم حلال ہے، باقی مساجد کے بارے میں شخ عزالدین بن عبدالسلام نے کہا: ریشم کے علاوہ دوسرے کپڑوں سے مسجد کوڈ ھانکنے میں کوئی مضا نقہ نہیں ہے رہاریشم تو ہوسکتا ہے کہ اس کوسونا جاندی کے فانوس سے آراستہ کرنے کے ساتھ لاحق کیا جائے اور بھی ہوسکتا ہے کہ ایک ہی قول ہو،اس کئے کہاس کا معاملہ آسان ہے اور کعبہ کو ہمیشہ ریثم سے ڈھا نکا جاتار ہاہے لہذا دوسری مسجد کواس کے ساتھ لاحق کرنا کوئی بعید نه ہوگا میں کہتا ہوں: فتاوی الغزالی میں ہے: مباح ہونے میں كعبداور دوسری معجد میں کوئی فرق نہ ہوگااس کئے کہ ریشم صرف مردوں پرحرام ہے، عورتوں پرحرام نہیں ہے تو جمادات اور مساجد پر کیسے حرام ہوگا پھر میں نے قاضی القصاۃ ابوبکر شامی کے فقاویٰ میں دیکھا کہ مسجد کی دیواروں پرریشم یا اس کے علاوہ کا پردہ لٹکانا جائز نہ ہوگا اور اس پر یردوں کا وقف کر ناصحیح نہ ہوگا وہ واقف کی ملکیت میں باقی رہیں گے۔ مساجد میں فرش بچھانا فانوس و چراغ لٹکا نامستحب ہے <sup>(۲)</sup>،کہا جاتا ہے: سب سے پہلے بیکام حضرت عمر بن الخطاب نے کیاہے،

اس سے قریب حنابلہ کا مذہب ہے۔ چنا نچہ انھوں نے کہا: سونا یا چاندی سے مسجد کو آراستہ کرنا حرام ہوگا اگراس میں سے پچھ کیا گیا ہو تو آگ دکھا کراس کو دور کرنا واجب ہوگا۔ اسلام میں سب سے پہلے کعبہ پرسونا جس نے چڑھا یا، اوراس کو اور دوسری مساجد کو آراستہ کیا وہ ولید بن عبد الملک ہے۔

مسجد کونقش ونگار، رنگ وروغن اور کتابت وغیرہ سے آراستہ کرنا جواکثر نمازی کواس کی نماز سے غافل کردے مکروہ ہوگا۔ اگر وقف

جب انہوں نے لوگوں کوتر اوت کی نماز میں حضرت الی بن کعب ؓ کے یرجمع کیا، جب حضرت علیؓ نے دیکھا کہ لوگ نماز کے لئے مسجد میں جمع ہیں اور فانوس روشن ہیں اور اللہ تعالیٰ کی کتاب پڑھی جارہی ہے تو کہا: اے ابن الخطاب آپ نے ہماری مساجد کوروش کیا اللہ تعالی آپ کی قبر کوروثن کرے نبی کریم علیہ کی باندی حضرت میمونہ سے مروی ہے کہ میں نے کہا: اے اللہ کے رسول، بیت المقدس کے بارے میں بم كوفتوى دير - آب نے فرمايا: "أرض المحشر والمنشر ائتوه فصلوا فيه فإن صلاة فيه كألف صلاة في غيره قلت: أرأيت ان لم أستطع أن أتحمل إليه؟ قال فتهدى له زيتاً يسرج فيه فمن فعل ذلك فهو كمن أتاه" (١) (بیت المقدس قیامت میں اٹھائے جانے اورلوگوں کے جمع ہونے کی سرزمین ہے، وہاں آؤ تو اس میں نمازیر هواس لئے کہ اس میں ایک نماز دوسری مسجد میں ایک ہزار نماز کے برابرہے، میں نے کہا: آپ کیا فرماتے ہیں اگر میں وہاں پہنچنے کی طافت ندر کھوں تو آپ نے فرمایا: اس کے لئے تھے میں تیل جھیج دو،اس سے چراغ جلایا جائے گا جواپیا كرے گاوه و مال آنے والے كى طرح ہوگا)۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "أرض المحشو والمنشو ائتوه فصلوا فیه....." کی روایت ابن ماجه (۱/۵۱) نے کی ہے۔ اور بوصیری نے مصباح الزجاجة (۱/۲۵۰–۲۵۱) میں اس کوچیح قرار دیاہے۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ توبه ۱۸ـ

<sup>(</sup>٢) إعلام الساجدبأ حكام المساجد • ٣٠٠ـ

کے مال سے یہ کیا جائے تو حرام ہوگا اور وقف کا جو مال اس میں خرج ہوگا اس کا ضان واجب ہوگا اس لئے کہ اس میں کوئی مصلحت نہیں ہے اور اگر اپنے مال سے کرے گا تو اس کو وقف کی آمدنی سے وصول نہیں کرے گا۔ غذیہ میں ہے: اس کی چونا گردانی میں کوئی مضا گفتہ ہیں ہوگا لیخی اس کی دیواروں کی چونا گردانی کرنا یعنی ان کو سفید بنانا مباح ہوگا۔ قاضی سعد الدین حارثی نے اس کو صحیح قرار دیا ہے، امام احمد نے ہوگا۔ قاضی سعد الدین حارثی نے اس کو صحیح قرار دیا ہے، امام احمد نے ماں کو مناسب نہیں سمجھا اور کہا: یہ دنیا کی زینت ہے، الشرح میں ہے: مساجد کی چونا گردانی اور ان کو آر استہ کرنا مکر وہ ہوگا، اس صورت میں مناجد کی چونا گردانی اور ان کو آر استہ کرنا مکر وہ ہوگا، اس صورت میں مطابق نہیں ہوگا۔

قبلہ میں قرآن وغیرہ کولٹکانے سے بچاجائے گا۔ زمین پرر کھنے میں کوئی حرج نہ ہوگا، امام احمد نے کہا: قبلہ میں کوئی ایسی چیز لٹکا نا جو اس کے اور قبلہ کے درمیان حائل ہوجائے مکروہ ہوگا مسجد میں قرآن وغیرہ رکھنا مکروہ نہ ہوگا (۱)۔

# مسجر میں بچوں کقعلیم دینا:

21 - حنفیہ میں سے ابن الہمام نے کہا: یہ کمتب کی تعلیم دینے والے جن کے پاس مساجد میں بچتعلیم کے لئے جمع ہوتے ہیں بیان کے لئے جائز نہیں ہوگا، اس لئے کہ ان کا مقصد عبادت نہیں ہے، بلکہ روزی حاصل کرنا ہے۔ بچول کوقر آن پڑھانے والا کا تب کی طرح ہوگا، اگر الراجرت تو اب کے لئے کرے گا تو اس میں کوئی مضا کقہ نہ ہوگا، اگر بلاا جرت تو اس میں کوئی مضا کقہ نہ ہوگا۔ بعض لوگوں نے اس میں تفصیل کی ہے، اگر گری وغیرہ کی مجبوری سے ہوتو مکروہ نہ ہوگا، ورنہ مکروہ ہوگا، اجرت پر ہونے یا بلاا جرت ہونے کا ذکر نہیں کیا ہے، لہذا

مناسب ہوگا کہ اس کو بلا معاوضہ ثواب کے لئے کرنے پرمحمول کیا جائے ،اگر اجرت پر ہوتو کراہت میں کوئی شبہ نہ ہوگا ،الہذا بلا اجرت کے ثواب کے لئے ہواور بلا ضرورت ہوتو مکروہ ہوگا ،اس لئے کہ خود تعلیم اور بچوں کا بار بارآناس چیز سے خالی نہ ہوگا جو مسجد میں مکروہ ہوتی ہے (ا)۔

ابن عابدین نے کہا: الخلاصہ میں ہے کہ مسجد میں بچوں کو تعلیم دینے میں کوئی مضا نقہ نہ ہوگا (۲)۔

مسجد میں بچوں کی تعلیم کو مالکیہ نے مکروہ قرار دیا ہے، البتہ ابن القاسم نے نقل کیا ہے اگر بچہ ادب کی عمر کو پہنچ جائے تو اس کو مسجد میں لانے میں کوئی مضا کقہ نہ ہوگا، اگر چھوٹا ہوا در نہ بیٹھے کھیل کرتے تو یہ مجھے پیند نہیں ہے (۳)۔

ان کے نزدیک رائح مذہب مطلقاً مسجد میں بچوں کی تعلیم سے منع کرنا ہے خواہ اس میں کھیلنے اور گندہ کرنے کا اندیشہ ہویا نہ ہو، کیونکہ خواست سے ان کا نہ ہے کہ سکنا ہی غالب ہے (۲)۔

لیکن اگر بچ مسجد میں نہ کھیلے اور اگر کھیلئے سے منع کردیا جائے تو بازر ہے تواس کو مسجد میں حاضر کرنے کو انھوں نے جائز قرار دیا ہے۔ اگر اس کا حال کھیلنا ہی ہویا باز نہ رہے تو مسجد میں اس کو حاضر کرنا جائز نہ ہوگا (۵) ،اس لئے کہ حدیث ہے: "جنبوا مساجد کم مجانینکم و صبیانکم" (۱) (اپنی مساجد کو پاگلوں اور بچوں سے بچاؤ)۔

<sup>(</sup>۱) فتخالقديرار٣٠٠\_

<sup>(</sup>۲) ابن عابد بن ۲۷۵/۵\_\_

<sup>(</sup>٣) جواهرالإ كليل ٢٠٣٧\_

<sup>(</sup>۴) الشرح الكبير ۱۸۱۷-

<sup>(</sup>۵) جواہرالاِ کلیل ار ۸۰،الشرح الکبیر ار ۳۳۴۔

<sup>(</sup>۲) مدیث: "جنبوا مساجد کم مجانینکم....." کی تخریج فقره ۵ میں گذر چی \_

<sup>(</sup>۱) کشاف القناع ۲۸۲۲ سه

زرکشی نے قفال سے نقل کیا ہے کہ ان سے مسجد میں بچوں کی تعلیم کے بارے میں پوچھا گیا تو انھوں نے کہا: اکثر مسجد کو بچوں سے ضرر ہوتا ہے لہٰذاان کو منع کرنا جائز ہوگا (۱)۔

جراعی حنبلی نے کہا: کسی صنعت کے عمل سے متجد کو بچانا مسنون ہے، انھوں نے سامری سے ان کا قول نقل کیا ہے: خواہ صنعت والا مسجد کی حفاظت کرے یا نہ کرے، اثرم کی روایت میں کہا: مجھے درزی، موچی اوراس جیسا کام پیند نہیں ہے، اوراس میں کتابت میں سہولت دی ہے۔

قاضی سعد الدین نے کہا: کتابت کوخاص کیااس لئے کہ وہ علم حاصل کرنے کی ایک قتم ہے، لہذاوہ درس و تدریس کے معنی میں ہوگا، اس میں بیقید لگا ناضروری ہوگا کہ وہ کمائی کے لئے نہ ہو۔

جراعی نے ابن الصیر فی سے نقل کیا ہے کہ انھوں نے النوا در میں کہا:مسجد میں تعلیم دینا جائز نہ ہوگا۔

ابوالعباس نے الفتاویٰ المصریہ میں کہا: جائز نہ ہوگا، اس کے بارے میں ان سے سوال کیا گیا تھا، مسجد کواس چیز سے بچا یا جائے گا جو محبحد کے لئے نقصان دہ ہواور مسلمانوں کو تکلیف پہنچانے والی ہو۔ یہاں تک کہ اس میں بچوں کوآ واز بلند کرنے سے منع کیا جائے گا، اس طرح مسجد کی چٹائی کو گندہ کرنے سے بھی ان کومنع کیا جائے گا، خاص طور پراگریہ نماز کے وقت ہو، اس لئے کہ یہ بڑے منکرات میں سے جو، اس میں دوسری جگہ کہا: مسجد میں بچوں کواس طرح تعلیم دینا کہ وہ مسجد کو نقصان پہنچا کیں، اپنے آ واز بلند کریں اور اس میں نماز پڑھنے والے کو تشویش میں مبتلا کریں تو اس میں ان کورو کنا اور منع کرنا وا جب ہوگا۔

جراعی نے مزید کہا: صاحب الفروع ابن مفلح نے قاضی

سعدالدین کے گذشتہ کلام کے بعد کہا: مناسب ہے کہ سجد میں اجرت

يربچول کو کتابت کی تعلیم دینااس میں داخل ہو، بلاا جرت ان کو تعلیم دینا

مسجد میں آواز بلند کرنا اوراس میں زورسے پڑھنا:

۱۸ - حفیہ نے کہا: مسجد میں بلند آواز میں ذکر کرنا مکروہ ہوگا، علم فقہ حاصل کرنے والے اس سے مشتیٰ ہیں، حاشیہ الحموی میں شعرانی سے نقل کیا ہے: سلف وخلف کے تمام علماء کا اس پراجماع ہے کہ مساجد میں جماعت وغیرہ کا ذکر کرنا مستحب ہے، الا یہ کہ ان کے جہرسے کسی سونے والے، یا نماز یا تلاوت کرنے والے کو تشویش میں مبتلا کردے۔

انھوں نے صراحت کی ہے کہ مسجد میں مباح کلام کرنا مکروہ ہے نظہیر بید میں بیڈھے،اس گئے کہ مسجد دنیا کے امور کے لئے بیٹھے،اس گئے کہ مسجد دنیا کے امور کے لئے نہیں بنائی گئی ہے۔

صلاۃ الجلائی میں ہے جسیا کہ ابن عابدین نے ان سے نقل کیا ہے، مساجد میں دنیا کی باتوں میں سے مباح کلام کرنا جائز ہوگا اگر چہ ذکر اللہ میں مشغول ہونا زیادہ بہتر ہے۔ ابن عابدین نے جلائی کے قول پرا پنے حاشیہ میں کہا ہے: اس سے معلوم ہوتا ہے کہ منع کرنا بری بات کے ساتھ خاص ہے۔ مباح کلام سے منع نہیں کیا جائے گا(۲)۔

ما لکیہ نے کہا: ذکر، قرآن اورعلم میں مسجد میں ، مخاطب کے سننے سے زیادہ آواز بلند کرنا مکروہ ہوگا، اگر چپہ مسجد کے علاوہ میں ہو، مسجد میں آواز بلند کرنا اس وقت مکروہ ہوگا جبکہ کسی نمازی کوخلط ملط نہ ہو

جائز ہوگا جیسے قرآن وعلم کی تعلیم دینا، بیسب اس شرط کے ساتھ کہ کوئی ضرر وغیرہ نہ ہو<sup>(۱)</sup>۔ مسی ملیں ہیں: بان کہ خلاف اس ملیں: میں میں مطرحہ خان

<sup>(</sup>۱) تخفة الراكع والساجدر ۲۱۱،۲۰۹، الآداب الشرعيه سر ۳۹۲،۳۹۵ س

<sup>(</sup>۲) حاشیه این عابدین ار ۲۲۹۸،۴۴۵،۴۲۹ ـ

<sup>(</sup>۱) إعلام الساجد بأحكام المساجد للوركشي ر ٣٢٧ـ

ور نہ حرام ہوگا، مکہ ومنی کی مسجد کا حکم اس کے برخلاف ہے۔ مشہور تول کے مطابق ان دونوں مسجد ول میں آواز بلند کرنا جائز ہوگا<sup>(۱)</sup>۔

زرکشی نے کہا: مسجد میں شور کرنا اور آواز کو بلند کرنا مکروہ ہوگا<sup>(۲)</sup>۔

ابن مفلح نے کہا: شور، نغویات کی کثرت اور ناپیندیدہ آواز کو بلند کرنے سے بچانامسنون ہوگا،اس کا ظاہر ہے کہا گرمباح یامستحب ہوتو مکروہ نہ ہوگا۔

غنیہ سے منقول ہے کہ اللہ تعالیٰ کے ذکر کے علاوہ سب مکروہ ہے۔

ابن عقیل سے منقول ہے کہ مساجد میں فقہ واجتہاد کے مسائل میں مناظرہ کرنا اگر حق کی تلاش کے مقصد سے ہوتو اس میں کوئی مضا نقہ نہ ہوگا، اور اگر غلبہ حاصل کرنے اور نفرت پیدا کرنے کے لئے ہوتو بیلڑائی جھگڑا کرنے میں داخل ہوگا جس میں کوئی فائدہ نہ ہو اور مسجد میں جائز نہ ہوگا۔

ان سے بیجھی منقول ہے کہ مساجد میں زیادہ بات کرنا اور شور کرنا مکروہ ہے (۳)۔

# مسجد میں فیصلہ کرنا:

19 - حنفیہ اور حنابلہ نے مسجد میں فیصلہ کرنے کو جائز قرار دیا ہے، لہذا مقد مات میں فیصلہ کرنے کے لئے مسجد میں بیٹھنا قاضی کے لئے جائز ہوگا، اس لئے کہ رسول اللہ عیالیہ مسجد میں فریفین کے درمیان فیصلہ

فرما یا کرتے تھے(۱) ۔ اسی طرح آپ کے بعد خلفاء راشدین نے کیا،

نیز اس لئے کہ مسافرین پر قاضی کی جگہ پوشیدہ نہ رہے، اگر فریق
حاکفہ یا نفساء ہوگی تو قاضی مسجد کے دروازہ پر آجائے گا اور اس کے
مقد مہ کو دیکھے گا، یا کسی کو ان کے درمیان فیصلہ کرنے کے لئے مقرر
کردے گا جسیا کہ اگر کسی جانور کے بارے میں اختلاف ہوتو دعویٰ
سننے اور گواہی میں اس کی طرف اشارہ کرنے کے لئے نکل آئے گا۔
مالکیہ کے دواقوال ہیں: اول جمی میں بیٹھنا مستحب ہے ۔ مسجد
میں مکروہ ۔ دوم: خود مسجد میں بیٹھنا مستحب ہے (۲)، قاضی کے لئے
مسجد میں فیصلہ کرنے کے لئے بیٹھنے کو شافعیہ نے مکروہ قرار دیا
ہے (۳)، اس لئے کہ مروی ہے کہ حضرت معاق نے کہا: نبی کریم
عیرات کے رامیا: "جنبوا مساجد کم صبیانکم و مجانینکم
ورفع أصواتکم و خصوماتکم و حدود کم و سلّ سیو فکم

وشراء كم وبيعكم " (م) (ايني مساجد كواييخ بچول، يا گلول،

<sup>(</sup>٢) إعلام الساجد بأحكام المساجد ١٣٢٧.

<sup>(</sup>۱) مسجد میں فریقین کے درمیان نبی کریم علیہ کا فیصلہ کرنا اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے اس کی روایت بخاری (فتح الباری ۵۵۱، ۵۵۱، طبع السلفیة) اورمسلم (۱۱۹۲س) نے کعب بن ما لک سے کی ہے کہ انھوں نے مسجد میں ابن ابی حدرد سے ان پرواجب آپنے دین کا مطالبہ کیا تو ان دونوں کی آواز بلند ہوگئی یہاں تک کہ رسول اللہ علیہ نے من لیا۔ اور آپ علیہ اس کہ کہ اس وقت آپ گھر میں سے آپ نکل کر ان کے پاس آئے یہاں تک کہ اپنے جمرہ کا پردہ کھولا اور آ واز دی، اے کعب، انھوں نے کہا: میں حاضر ہوں اے اللہ کے رسول، آپ علیہ نے فرما یا: اپنے دین میں سے اتنا کم کردو اور آپ علیہ نے فرما یا: اپنے دین میں سے اتنا کم کردو اور آپ علیہ نے فرما یا: جاؤادا کردو۔

<sup>(</sup>۲) الاختيار شرح المختار ۲ر ۸۵، طبع مصطفی البابی الحکسی ،مصر ۱۹۳۱ء، فتح القدير ۱۹۳۸ محمد ۱۲۳۸ طبع المطبعة الاميريه الكبرى ۱۳۱۵ه، جوابرالإ كليل ۲/۳۲۰، المغنی لابن قدامه ۲۹/۹۰

<sup>(</sup>۳) المهذب۲٫۴۲ منهاج الطالبين ۴۸٬۲۰ سطيع داراحياءالكت.

<sup>(</sup>۴) حدیث: "جنبوا مساجد کم صبیانکم ....." کی تخریج فقره ر ۵ میں گذر یکی گئر ر

خرید و فروخت، جھگڑوں، آواز بلند کرنے، حدود قائم کرنے اور تلوار سونتنے سے بچاؤ)۔

اس کی تفصیل اصلاح (قضا فقره ۱۸۸) میں ہے۔

# مسجد میں حدود وتعزیر قائم کرنا:

• ٢ - اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ مساجد میں حدود نہیں قائم کی جائیں گی اس لئے کہ نبی کریم علیہ کا ارشاد ہے: "جنبوا مساجد کم صبیانکم ومجانینکم ورفع أصواتکم وشراء کم وبیعکم وإقامة حدود کم وجمروها فی جمعکم وضعوا علی أبوابها المطاهر" (۱) (اپنی مساجد کواین بچول، پاگلول، خریدوفروخت، جھڑول، آواز بلند کرنے، حدود قائم کرنے اور تلوار سونتنے سے بچاؤ، اور ان کے دورازول پر پاکی حاصل کرنے کی مونتنے سے بچاؤ، اور ان میں خوشبوکرو)، نیزاس لئے کہ جس پرحد عمری بناواور جعہ میں ان میں خوشبوکرو)، نیزاس لئے کہ جس پرحد قائم کی جائے گی اس سے نجاست کے نکلنے سے امن نہیں ہوگا، البذا محبد سے اس کو دور رکھنا واجب ہوگا، اس لئے کہ مارنے سے بھی محبد سے اس کو دور رکھنا واجب ہوگا، اس لئے کہ مارنے سے بھی محبد سے اس کو دور رکھنا واجب ہوگا، اس لئے کہ مارنے سے بھی موجائے گی۔

تفصیل اصطلاح (حدودفقرہ ۲۴۲) میں ہے۔

### مسجد میں کھا نااورسونا:

۲۱ - مسجد میں کھانے اور سونے کو حنفیہ نے مکروہ کہا ہے۔ ایک قول ہے: مسافر کے لئے مسجد میں سونے میں کوئی مضا کُفتہ نہیں ہوگا۔ البتہ معتکف کے لئے اپنے معتکف میں کھانا، پینا اور سونا جائز

ہوگا، اس لئے کہ نبی کریم علیہ اپنے اعتکاف میں مسجد کے علاوہ کہیں نہیں تھ کے علاوہ کہیں نہیں تھ ہرتے تھے، نیز اس لئے کہ مسجد میں اس حاجت کو پورا کرنا ممکن ہے، لہذا نکلنے کی ضرورت نہ ہوگی (۱)۔

ما لکیہ نے صحراء کی مسجد میں مہمان کو شہرانے اوراس میں اس کو خشک کھانا مثلاً محجور کھلانے کو جائز قرار دیا ہے۔ اگر گندہ کرنے والا جیسے تر بوزیا شور بددار کھانا ہوتو حرام ہوگا، البتہ دستر خوان وغیرہ برتن کے نیچے رکھا جائے تو مکروہ ہوگا، صحراء کی مسجد کی طرح چھوٹے گاؤں کی مسجد کا حکم ہوگا، شہر کی مسجد میں مہمانی کرنا مکروہ ہوگا اگر چہ کھانا کی مسجد کا حکم ہوگا، شہر کی مسجد میں مہمانی کرنا مکروہ ہوگا اگر چہ کھانا خشک ہوجسیا کہان کے کلام سے ظاہر ہوتا ہے۔ اسی طرح انھوں نے قبلولہ کے لئے بعنی دن کو اس میں سونے کی اجازت دی ہے، اسی طرح جس کے پاس گھرنہ ہویا وہاں تک پہنچنا دشوار ہوتو رات میں سونے کی اجازت دی ہے، اسی طرح جس کے پاس گھرنہ ہویا وہاں تک پہنچنا دشوار ہوتو رات میں سونے کی اجازت دی ہے، اسی سونے کی اجازت دی ہے، اسی سونے کی اجازت دی ہے، اسی سونے کی اجازت دی ہے۔ اس

معتکف کے لئے مسجد، اس کے صحن اور منارہ میں کھانے کو مستحب کہا ہے، اس کے باہر کھانے کو محروہ قرار دیا ہے، البتداعت کا ف کی مدت میں مسجد میں سونااوراعت کا ف کے لواز مات میں سے ہے، اس لئے کہاس میں نہ سونے سے اس کا اعتکاف باطل ہوجائے گا (۳)۔

شافعیہ نے کہا: روئی، پھل ومیوہ اور تر بوز وغیرہ معجد میں کھانا جائز ہوگا، چنانچ عبداللہ بن الحارث بن جزء زبیدی سے مروی ہے، انھوں نے کہا: "کنا ناکل علی عهد النبی علیہ فی المسجد الحبز واللحم" (۴) (ہم لوگ نبی کریم علیہ کے المسجد الحبز واللحم" (۴)

<sup>(</sup>۱) حدیث: "جنبوا مساجد کم صبیانکم ....." کی تخ تج نقره ر ۵ میں گذر

<sup>(</sup>۱) فتحالقد پرار ۲۰۰۰، ۱۱۲، ۱۱۱، حاشیه این عابدین علی الدرالختار ار ۴۴۴ س

<sup>(</sup>٢) الشرح الكبير وحاشية الدسوقي ٧٨ - ٤، جواهرالإ كليل ٢ - ٣٠٦ -

<sup>(</sup>٣) الشرح الكبيروحافية الدسوقي الا ١٥٨ ، جوا هرالإ كليل الر ١٥٨ -

<sup>(</sup>۴) حدیث عبدالله بن الحارث: "کنا ناکل علی عهد....." کی روایت ابن ماجه (۲/۱۵) نے کی ہے، بوصری نے مصباح الزجاجه (۱۷۹/۲) میں کہا: پداسناد حسن ہے۔

زمانه میں مسجد میں روئی گوشت کھاتے تھے )، انھوں نے کہا: مناسب ہے کہ کچھ بچھالیا جائے تا کہ گندہ ہونے کا خوف نہ ہواور تا کہ کھانے کی کوئی چیز بکھر نہ جائے اور کیڑے مکوڑے جمع ہوجا کیں۔ بیاس وقت ہے جبکہ اس میں بد بونہ ہواگر بد بودار ہوجیسے ہسن، پیاز اور گندنا وغیرہ تومسجد میں اس کا کھانا مکروہ ہوگا اور اس کے کھانے والے کومسجد میں آنے سے روک دیا جائے گا یہاں تک کہ اس کی بوختم ہوجائے تو اس سے نکال دیا جائے گا، اس لئے کہ صدیث ہے: "من اکل ثوما أو بصلا فلیعتن لنا أو اس لئے کہ صدیث ہے: "من اکل ثوما أو بصلا فلیعتن لنا أو لیعتن لنا ولیعتن لیا نہاری مسجدنا ولیقعد فی بیته" (۱) (جو شخص لہن یا پیاز لیعتن لیا تھائے گا، کھائے وہ ہم سے الگ رہے اور اسے گھر میں بیٹھے)۔

انھوں نے بھی مسجد میں سونے کو جائز قرار دیا ہے، چنانچہ امام شافعی نے الام میں اس کی صراحت کی ہے، چنانچہ نافع سے مروی ہے کہ حضرت عبداللہ بن عمر اللہ بن عمر نے ان کو بتایا: "أنه کان ینام و ھو شاب اعزب لا أهل له فی مسجد النبی علیہ اللہ "(۲) (جب وہ جوان غیر شادی شدہ تھان کی بیوی نہیں تھی تو نبی کریم علیہ کی مسجد میں سوتے تھے )، اور عمر و بن دینار نے کہا: ہم لوگ ابن الزبیر کے میں سوتے تھے )، اور عمر و بن دینار نے کہا: ہم لوگ ابن الزبیر کے زمانہ میں مسجد میں رات کو سوتے تھے اور سعید بن المسیب، حسن المسیب، حسن بھری، عطاء اور امام شافعی نے اس کی اجازت دی ہے (۳)۔

البتہ معتلف اپنے اعتکاف کی مسجد میں کھائے گا اور سوئے گا اور کھانے کے اس کو گھر جانے کی اجازت دی گئی ہے اس کا

اعتکاف باطل نہ ہوگا۔ شافعیہ کے نزدیک اس کی صراحت ہے اس لئے کہ مسجد میں کھانا مروءت کو کم کرتا ہے، اس لئے بیاس پرلازم نہ ہوگا(۱)۔

حنابلہ کے نزدیک ابن مفلح نے کہا: کھانے وغیرہ کے لئے مسجد میں داخل ہونا جائز نہ ہوگا ، ابن تمیم اور ابن حمدان نے اس کولکھا ہے۔ الشرح اور الرعایۃ وغیرہ میں ہے کہ معتلف کے لئے مسجد میں کھانا اور طشت میں اپنا ہاتھ دھونا جائز ہوگا اور الشرح میں باب الأذان کے آخر میں ہے: مسجد میں جمع ہونے ، اس میں کھانے اور لیٹنے میں کوئی مضا نقہ نہیں ہے۔

ابن قدامہ نے کہا: کوئی مضا کقہ نہیں کہ معتلف مسجد میں کھائے۔ دستر خوان بچھالے گاتا کہ کھانے سے جو گرے وہ اس پر گرے اور مسجد گندی نہ ہو<sup>(۲)</sup>۔

مسجد میں گانا، تالی بجانااور رقص کرنا:

۲۲ - ابن مفلح نے کہا: مسجد میں گانے اور تالی بجانے سے اس کو بچانا مسنون ہے (۳)۔

رہا جبشہ کا اپنے ڈھال اور نیزوں سے عید کے دن مسجد میں کھیلنا، اور نبی کریم علیلیہ کا حضرت عائشہ کا پردہ کرنا اور ان کا ان لوگوں کو دیکھنا اور ان سے آپ علیلیہ کا بیفر مانا: "دونکھ یا بنی اُر فلدہ" (بنوار فدہ: حبشہ کا ایک قبیلہ ہے اُر فلدہ نام کرتے تھے)،نووی نے شرح مسلم میں کہا: اس سے معلوم ہوتا

<sup>(</sup>۱) المهذب ار۱۹۹،۱۹۸ ۲۰

<sup>(</sup>۲) الآدابالشرعية لا بن تلح ٣٠٤/٠٥، ١٨ من المغنى لا بن قدامه ٢٠٠٧/٣-

<sup>(</sup>۲) حدیث: "دونکم یابنی أدفدة" کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۰۸۳) اور سلم (۲۰۹۸) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) انژابن مرُّ: "أنه كان ينام وهو شاب....." كى روايت بخارى (فتح البارى مرادي الم المرادي المرادي المرادي المردي المردي

<sup>(</sup>٣) إعلام الساجد بأحكام المساجد للوركشي ٣٢٩،٣٠٦،٣٠٥

ہے ہتھیار وغیرہ جنگ کے آلات سے مسجد میں کھیلنا جائز ہے اوراس کے ساتھ وہ اسباب جو جہاد میں مددگار ہوں لاحق ہوں گے اوراس میں حضور علیلیہ کی ان صفات کا ذکر بھی ہے جو آپ میں تھیں لیمن شفقت، رحمت، حسن اخلاق اور اچھے انداز میں رہن تہن۔

مسلم وغیرہ میں ہے: "جاء حبش یزفنون (یرقصون)
فی یوم عید فی المسجد" (۱) (اہل جبش آئے جوعید کے دن
مسجد میں قص کرتے تھے)، ابن مفلح نے شرح مسلم سے قتل کیا ہے:
علاء نے اس کواپنے نیز ول کے ساتھ ان کے کھیلنے اور اپنے ہتھیاروں
کے ساتھ اچھلنے پرمجمول کیا ہے، جورقص کرنے والے کی حالت سے
قریب ہوتا ہے اس لئے کہ اکثر روایات میں صرف اپنے نیز ول کے
ساتھ ان کے کھیلنے کا ذکر ہے، لہذا اس لفظ میں تا ویل کی گئی ہے۔

حضرت الوہريرة سے مروى ہے، انھوں نے كہا: "بينما الحبشة يلعبون عند رسول الله عُلَيْكِ بحرابهم إذ دخل عمر بن الخطاب فأهوى إلى الحصباء يحصبهم فقال رسول الله عُلَيْكِ : دعهم يا عمر " (ابھى المل جش رسول الله عُلَيْكِ : دعهم يا عمر " (۱) (ابھى المل جش رسول الله عُلَيْكِ كياس البخ نيزوں سے گھيل ، كى رہے تھے كہ حضرت عمر بن الخطاب داخل ہوئے اور كنكرى كى طرف ہاتھ برطها يا كہ ان كوكنكرى مارين تورسول الله عَلَيْكِ نے فرما يا : عمر! انھيں چھوڑ دو) ـ شرح مسلم مارين تورسول الله عَلَيْكِ نے فرما يا : عمر! انھيں چھوڑ دو) ـ شرح مسلم ميں كہا: بياس پر محمول ہے كہ انھوں نے سمجھا كہ يہ مسجد كى شان كے لئون نہيں ہے اور حضور عَلَيْكِ كوس كاعلم نہيں ہے (۳) ـ

بخاری کے شارح مہلب بن ابی صفرۃ نے کہا: مسجد جماعت مسلمین کے کام کے لئے اور ہراس کام کے لئے بنائی گئی ہے جس سے دین اور اہل دین کو فائدہ پہنچے، اور نیز وں سے کھیلنا، جنگ کے لئے جسم کوتر بیت دینے کے قبیل سے ہے، لہذا یہ مسجد وغیرہ میں جائز ہوگا(۱)۔

#### اذان کے بعد مسجد سے نکلنا:

۲۲ - حفیه، ما لکیه اور شافعیه کا مذہب ہے کہ اگر کوئی شخص مسجد میں داخل ہواور اس میں اذان دیدی جائے تو نماز پڑھنے سے پہلے اس کے لئے وہاں سے نکانا مکروہ ہوگا، الایہ کہ کوئی عذر ہو، جیسے وضوٹوٹ جائے، یار فقاء کے چھوٹ جانے کا اندیشہ ہو۔ حفیہ نے کہا: اسی طرح اگرالیا شخص ہوجس سے (کسی مسجد میں) جماعت کا ظم متعلق ہو، اس لئے کہ نبی کریم علی ہے کا ارشاد ہے: "لا یخوج من المسجد لئے کہ نبی کریم علی اللہ رجل یخوج لحاجته و ھو یوید بعد النداء إلى الصلوف، (۲) (اذان کے بعد مسجد سے صرف منافق اللہ جعة إلى الصلوف، (۲) (اذان کے بعد مسجد سے صرف منافق والی لوٹے کا ارادہ ہو)، نیز ارشاد ہے: "من أدر که الأذان فی واپس لوٹے کا ارادہ ہو)، نیز ارشاد ہے: "من أدر که الأذان فی المسجد ثم خوج لم یخوج لحاجة و ھو لا یوید الرجعة فھو منافق، (۳) (مسجد میں جس شخص کے رہتے ہوئے اذان موجوائے پھروہ نکل وائے اور کسی ضرورت کے لئے نہ نکلے اور واپس موجوائے کھروہ نکل جائے اور کسی ضرورت کے لئے نہ نکلے اور واپس موجوائے کھروہ نکل جائے اور کسی ضرورت کے لئے نہ نکلے اور واپس

<sup>(</sup>۱) عمدة القارى ۱۲۰۰\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لا یخوج من المسجد بعد النداه....." کی روایت عبدالرزاق نے المصنف (۱۸۵۱) میں حضرت سعید بن المسیب سے مرسلاً کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "من أدر که الأذان فی المسجد....." کی روایت ابن ماجه (۳) (۲۲۲) نے حضرت عثمان بن عفان ؓ سے کی ہے۔ بوصری نے مصباح الزجاجة (۱۵۲/۱۵۲۱) میں اس کوشعیف قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "جاء حبش یزفنون فی یوم عید....." کی روایت مسلم (۲۰۹/۲)نے حضرت عاکثہ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "بینما الحبشة یلعبون ....." کی روایت مسلم (۲۱۰/۲) نے حضرت الوہریر الحجی ہے۔

آنے کا ارادہ نہ ہوتو وہ منافق ہوگا)، ابوالشعثاء سے منقول ہے انھوں نے کہا: ہم لوگ مسجد میں حضرت ابو ہریرہ گئے ساتھ تھے، جس وقت مؤذن نے عصر کی اذان دیا، ایک شخص نکل گیا تو حضرت ابو ہریرہ گئے فرمایا:"أما هذا فقد عصبی أبا القاسم" (۱) (اس نے رسول اللہ عظیمیہ کی نافر مانی کی ہے)۔

حنفیہ نے مزید کہا: اگراس نے نماز پڑھ کی ہواور ظہریا عشاء کی نماز ہوتو نکل جانے میں کوئی مضا کقہ نہ ہوگا، اس لئے کہ وہ اللہ تعالی کے داعی کی پکار کوایک بار قبول کر چکا ہے، الابیہ کہ مؤذن اقامت شروع کر دے، اس لئے کہ وہ تھلم کھلا جماعت کی مخالفت کے ساتھ متہم ہوگا، اور اگر عصر، مغرب یا فجر کی نماز ہوتو نکل جائے گا اگر چیہ مؤذن اقامت شروع کر دے، اس لئے کہ ان نماز ول کے بعد نفل مؤذن اقامت شروع کر دے، اس لئے کہ ان نماز ول کے بعد نفل مؤذن اقامت شروع کر دے، اس لئے کہ ان نماز ول کے بعد نفل مؤذن اگر وہ ہے (۲)۔

انھوں نے کہا: اگر کوئی شخص کسی مسجد میں داخل ہواوراس میں اذان ہوجائے تو یا تو وہ نماز پڑھ چکا ہوگا یا نہیں۔ اگر نماز نہ پڑھی ہوتو یا تو اس کے محلّہ کی مسجد ہوگی یا نہیں، اگر اس کے محلّہ کی مسجد ہوتو نماز سے قبل اس سے نکلنا اس کے لئے مگر وہ ہوگا، اس لئے کہ مؤذن نے اسی میں نماز پڑھنے کے لئے اس کو پکارا ہے۔ اگر اس کے محلّہ کی مسجد میں نماز پڑھی ہوتو بھی یہی تھم ہوگا، اس لئے کہ اس میں داخل ہونے کی وجہ سے اہل مسجد میں نماز نہ پڑھے بلکہ اپنے محلّہ کی مسجد میں نماز ہو ہے کہ اگر اس میں نماز نہ پڑھے بلکہ اپنے محلّہ کی مسجد میں نماز میر ہوئے کی وجہ سے اہل مسجد میں نماز میر ہوئے کی وجہ سے اہل مسجد میں نماز میر ہوئے کی وجہ سے اہل مسجد میں نماز میر ہوئے کی مسجد میں نماز میر ہوئے کہ اس میں نماز پڑھنا سیر واجب ہے۔

اگراس نے نماز پڑھ کی ہواور ظہر یا عشاء کی نماز ہوتو نکل جانے

میں کوئی مضا نُقہ نہ ہوگا<sup>(۱)</sup>۔

حنابلہ نے کہا: اذان کے بعد بلا عذر یا لوٹے کی نیت کے باوجود مسجد سے نکانا حرام ہوگا، اس لئے کہ حضرت عثان بن عفان کی محدیث ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا: "من أدر که الأذان فی المسجد ثم خوج لم یخوج لحاجة و هو لا یرید الرجعة فهو منافق" (۲) (مسجد میں جس شخص کے رہتے ہوئے اذان ہوجائے پھروہ نکل جائے اور کسی ضرورت کے لئے نہ نکلے اور واپس موجائے پھروہ نکل جائے اور کسی ضرورت کے لئے نہ نکلے گا، آنے کا ارادہ نہ ہوتو وہ منافق ہوگا )،صالح نے کہا: نہ نکلے گا، ابوطالب نے نقل کیا ہے: مناسب نہ ہوگا ،ابن الحکم نے نقل کیا ہے: نفل کیا ہے: مناسب نہ ہوگا ،ابن الحکم نے نقل کیا ہے: ابوالوفاء اور ابوالمعالی نے اس کو مکروہ کہا ہے، ابوالوفاء اور ابوالمعالی نے اس کو مکروہ کہا ہے، ابوالوفاء اور ابوالمعالی نے اس کو مکروہ کہا ہے، ابوالوفاء اور ابوالمعالی نے اس کو مکروہ کہا ہے، ابوالوفاء اور ابوالمعالی نے اس کو مکروہ کہا ہے، موگا ، شخ نے کہا: اگر فجر کی اذان وقت سے قبل ہوتو نماز سے قبل مسجد سے نکلنا مکروہ نہ ہوگا (۳)۔

# مسجد میں نفل نماز:

۲۲-فقهاء كامذهب ہے كه مسجد ميں نقل نماز پڑھنے سے گھر ميں نقل نماز پڑھنا افضل ہے، اس لئے كه نبى كريم عليك في في نقط في الله عليكم بالصلواة في بيوتكم فإن خير صلواة الموء في بيته إلا المكتوبة " (۱) (اپنے گھروں ميں نماز پڑھا كرو، اس لئے كه فرض كے علاوہ آدى كى سب سے بہتر نماز اس كے گھر ميں ہوتی ہے)، نيز فرما يا:

<sup>(</sup>۱) اثرانی ہریرہ"أما هذا فقد عصی ..... "كى روایت مسلم (۱ر ۴۵۴) نے كى ہے۔

<sup>(</sup>٢) فتحالقديرار ٣٣٨\_

<sup>(</sup>۱) العناية برحاشيه فتح القديرار ۳۳۸، ۳۳۹، إعلام الساجد بأحكام المساجد ۱۵۳، فتح البارى بشرح صحيح البخارى ۱۲۳۳ طبع الريان للتراث، جواهر الإكليل ۱۸۸۱،الشرح الكبيرار ۳۸۵،المغنى لا بن قدامه الر۸۰۰\_

<sup>(</sup>۲) اس کی تخریج اسی فقره میں گذر چکی۔

<sup>(</sup>m) کشاف القناع ار ۲۴۴\_

<sup>(</sup>۴) حدیث: "علیکم بالصلواة فی بیوتکم ....." کی روایت مسلم (۱/ ۵۴۰) نے حضرت زید بن ثابت سے کی ہے۔

"اجعلوا من صلاتكم فى بيوتكم ولا تتخذوها قبوراً"(ا)
(اپنی بعض نماز اپنے گھرول میں اداكروان كوقبرستان نه بناؤ)، نیز
فرمایا: "افضل صلاة المرء فى بيته إلا المكتوبة"(۱) (فرض
كاوه آدى كى سب سے افضل نماز اپنے گھر میں پڑھنا ہے)۔
فقہاء نے اس سے اس نما زكومتنىٰ كيا ہے جس كے لئے
جماعت مشروع ہے جیسے تراوی كه وہ معجد میں پڑھى جائے گى مالكيہ
خاسن مؤكدہ كو بھی متنیٰ كيا ہے (۳)۔

# مسجد میں جناز ہ کی نماز:

۲۵ - مسجد میں جنازہ کی نماز کے جائز ہونے میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے، حنفیداور مالکید نے اس کو مکروہ کہا ہے جبکہ شافعیداور حنابلہ نے اس کی اجازت دی ہے۔

شافعیہ کے نزدیک معتمد قول ہے کہ وہ مسجد میں مستحب ہے، حنابلہ نے کہا کہ مسجد میں وہ جائز ہے، کیکن انھوں نے حکم میں یہ قید لگائی ہے کہ مسجد کی تلویث کا اندیشہ نہ ہوور نہ مکروہ ہوگی (۴)۔ تفصیل کے لئے دیکھئے اصطلاح (جنائز فقرہ (۳۸)۔

- ر۲) حدیث: أفضل صلاة المرء فی بیته إلا المکتوبة "كی روایت نسائی (۲) حدیث: أفضل صلاة المرء فی بیته إلا المکتوبة "كی روایت نسائی سند کومنذری (۱۹۸/۳) نے حضرت زید بن ثابت سے کی ہے، اور اس کی سند کومنذری نے الترغیب والتر ہیب (۱۸۲۱ سطیع دارا بن کثیر) میں اچھا بتایا ہے۔
- (۳) فتح القديرار ۳۱۳، ۲/۸۳۳، حافية الدسوقی علی الشرح الکبير ار ۱۳۳۳، الم سامی، المهذب الر ۱۱۰، المکتب الإ سلامی، المغنی لابن قدامه ۱/۱۲/۱۳۔ المغنی لابن قدامه ۱/۱۲/۱۳۔
- (۴) فتح القديرار ٣٢٣، ٢٥ هم، جواهر الإكليل ار ١١٣، حاشية القلبو بي ار ٢٨ س. المغنى لا بن قد امه ٢ ر ٩٣٣ \_
  - (۱) فخالقديره ١٣٠٨

# مسجد میں مکان بنانااور ر ہائش اختیار کرنا:

۲۶ - حنفیہ کا مذہب ہے کہ سجد کے متولی کے لئے اس کور ہائش گاہ بنانا جائز نہ ہوگا،اس لئے کہ اگر ایسا کرے گا تومسجد کا احترام ختم ہوجائے گا۔

اگرمسجد میں یااس کے فناء میں دوکان بنانا چاہے تو ایسا کرنااس کے لئے جائز نہ ہوگااس لئے کہ فناء مسجد کے تابع ہے (۱)۔

جوش عبادت کے لئے فارغ ہواس کے لئے مسجد میں رہائش کی اجازت مالکیہ نے دی ہے بشرطیکہ اس میں جمرہ نہ بنائے اور نمازیوں پر نگی نہ کرے، ورنہ نع کیا جائے گا،اس لئے کہ عبادت کے فارغ ہونے کے علاوہ کی صورت میں مسجد میں رہائش اختیار کرنا ممنوع ہے، کیونکہ جس کام کے لئے مسجد بنائی گئی ہے اس میں بہتد بلی معبد اگر ناہے لیکن عورت کو بہت نہ ہوگا، اس کے لئے حرام یا مکروہ ہوگا اگر چہ عبادت کے لئے فارغ ہو کیونکہ اس کے کئے حرام یا مکروہ ہوگا اگر چہ عبادت کے لئے فارغ ہو کیونکہ اس کو بھی جیض آئے گا اور بھی مسجد والوں میں سے کوئی اس سے لذت حاصل کرے گا، ایس صورت میں عبادت محصیت سے بدل جائے گی یہاں تک کہ اگر چہ بوڑھی ہو میں عبادت محصیت نے بدل جائے گی یہاں تک کہ اگر چہ بوڑھی ہو مردوں کو اس میں کوئی رغبت نہ ہو، دسوتی نے کہا: اس لئے کہ ہر گری بڑی چیز کا کوئی نہ کوئی اٹھانے والا ہوتا ہے (۲)۔

### مسجد میں اعتکاف کرنا:

2 اس پر فقہاء کا جماع ہے کہ مرد کے لئے معجد کے علاوہ کہیں دوسری جگہاء کا اجماع ہے کہ مرد کے لئے معجد کے علاوہ کہیں دوسری جگہاء کا اس کے کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: "وَأَنْتُمْ عَاكِفُونَ فِی المَسَاجِدِ" (٣) (جبتم اعتکاف کئے ہو معجدوں میں) ، نیز اس لئے کہ نبی کریم علیقی نے معجد کے علاوہ

- (۲) الشرح الكبير ۱۲٬۴۰۶، جوابرالإ كليل ۲٬۳۰۳\_
  - (۳) سورهٔ بقره ۱۸۷\_
- (۱) حدیث: "أعلنوا هذا النكاح" كى روايت ترندى (۳۹۰،۳۸۹/۳) نے

### کہیں اعتکاف نہیں کیا۔

عورت کے بارے میں جمہور کا مذہب ہے کہ وہ مرد کی طرح ہے۔ مسجد کے علاوہ دوسری جگہاس کا اعتکاف کرنا سیح نہ ہوگا، اس میں حنفیہ کا اختلاف ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ وہ اپنے گھر کی مسجد میں اعتکاف کرے گی، اس لئے کہ وہی اس کی نماز کی جگہ ہے اور اگر جماعت کی مسجد میں اعتکاف کرے گی تو کر اہت تنزیمی کے ساتھ جائز ہوگا۔ مسجد میں اعتکاف کرے گی تو کر اہت تنزیمی کے ساتھ جائز ہوگا۔ تنفصیل اصطلاح (اعتکاف فقرہ رسما اور اس کے بعد کے فقرات) میں ہے۔

### مسجد میں عقد نکاح کرنا:

۲۸ - جمہور فقہاء نے برکت اور نکاح کی شہرت کے لئے مسجد میں عقد نکاح کرنے کومستحب قرار دیا ہے، چنا نچہ حضرت عاکشہ سے مروی ہے انھوں نے کہا: رسول اللہ علیہ نے فرمایا: "أعلنوا هذا النكاح و اجعلوہ فی المساجد و اضربوا علیہ بالدفوف"(۱) (اس نکاح کا علان کرواور مساجد میں کرواور اس پردف بجاؤ)۔

ما لکیہ نے مسجد میں عقد نکاح کی اجازت دینے میں بیاضافہ کیا ہے کہ مخض ایجاب وقبول ہو، نہ شرائط کا ذکر ہونہ آواز بلند کی جائے نہ زیادہ کلام ہوورنہ مسجد میں نکاح کرنا مکروہ ہوگا۔

حنفیہ نے اپنے بہاں مختار مذہب میں مزید کہا ہے: اس میں دلہن کوشو ہرسے ملاقات کرانا مکروہ نہ ہوگا، بشرطیکہ کوئی دینی مفسدہ ہو،اگر کوئی دینی مفسدہ ہوتو مکروہ ہوگا (۲)۔

کی ہے،ابن حجرنے فتح الباری (۲۲۲/۹) میں اس کوضعیف قرار دیا ہے۔

- (۲) فتح القدير ۳۸۳، ۳۴۳، جوابر الإنكليل ۲۰۳۱، ۲۰۳۱، الشرح الكبير وحاشية الدسوقى ۷۲، که المهذب فى فقه الإمام الشافعى ۱۷۱۱، إعلام الساجد بأحكام المساجد للزركشى ۳۲۰، ۳۲۲، تقنة الراكع والساجد فى أحكام المساجد ۸۰۲-
- ا) مدیث: "جنبوا مساجد کم صبیانکم....." کی تخ تخ نقره ر ۵ می گذر

# مسجد میں تھو کنا:

79 - مسجد میں تھو کئے سے اس کو بچپا نامستحب ہے، اس میں فقہاء کے درمیان کو کی اختلاف نہیں ہے، اس لئے کہ مسجد میں ایسا کرنا گناہ ہے، اوراس کا کفارہ اس کو فن کردینا ہے، اس لئے کہ اس میں لوگوں کو اس سے نفرت دلانا ہے۔

تفصیل اصطلاح (بصاق فقرہ ۷۷) میں ہے۔

# مسجد میں خرید وفروخت کرنا:

• "ا- حفیه اور حنابلہ کا مذہب ہے کہ غیر معتلف کے لئے مسجد میں خرید وفر وخت کرنا کروہ ہوگا، اس لئے کہ نبی کریم علی ارشاد ہے: "جنبوا مساجد کم صبیانکم ومجانینکم وشواء کم وبیعکم و خصوماتکم ورفع أصواتکم وإقامة حدود کم وسل سیوفکم و اتخذوا علی أبوابها المطاهر و جمروها فی الجمع (۱) (اپنی مساجد کوایت بچول، پاگلول، خرید وفروخت، جگڑول، آواز بلند کرنے، حدود قائم کرنے اور تلوارسونتنے ہے بچاؤ، اوران کے دورازول پر پاکی حاصل کرنے کی جگہیں بناؤاور جمعہ میں اوران کے دورازول پر پاکی حاصل کرنے کی جگہیں بناؤاور جمعہ میں ان میں خوشبوکرو)۔

عن عمروبن شعيب عن أبير عن جده كى سند سے مروى ہے: "أن رسول الله عَلَيْكُ نهى عن الشراء والبيع فى المسجد وأن تنشد فيه شعر" (٢) (رسول الله عَلَيْكُ

چکی.

<sup>(</sup>۲) حدیث: "نهی عن الشواء والبیع فی المسجد....." کی روایت الوداود(۱۲۵۲) اور ترندی (۱۳۹/۲) نے کی ہے، الفاظ الوداود کے ہیں، ترندی نے کہا: حدیث حسن ہے۔

اً ) فتح القدير ٢/٢ اا، المغنى لا بن قدامه ٢٠٢٧، الآداب الشرعية لا بن فلح

نے مسجد میں خرید وفر وخت کرنے، گم شدہ چیز کا اعلان کرنے اور شعر پڑھنے سے منع فرمایا ہے )، البتہ معتکف کے لئے اپنی حوائج اصلیہ میں سے سی چیز کے خرید نے اور بیچنے میں کوئی مضا نقہ نہ ہوگا، لیکن سامان کو مسجد میں نہیں لائے گا، اس لئے کہ بھی بھی اس کی ضرورت پوری کرنے والا نہ ہو، البتہ انھوں نے کہا: خرید وفر وخت کے لئے سامان کو حاضر کرنا محروہ ہوگا، اس لئے کہ مسجد بندوں کے حقوق سے آزاد ہے اور اس میں مسجد کوان حقوق کے ساتھ مشغول کرنا ہے (۱)۔

دلالی کے بغیر معجد میں خرید وفروخت کے مکروہ ہونے میں مالکیہ کے نزدیک بھی یہی حال ہے۔ اس لئے کہ رسول اللہ علیہ اور کی ہے آپ علیہ نے فرمایا: "إذا رأیتم من یبیع أو یبتاع فی المسجد فقولوا: لا أربح الله تجارتک"(۲) یبتاع فی المسجد فقولوا: لا أربح الله تجارتک"(۲) (اگرتم کسی کومسجد میں خرید وفروخت کرتے ہوئے دیکھوتو کہو: اللہ تعالیٰ تبہاری تجارت میں نفع نہ دے)، اور اگر دلالی کے ساتھ ہولیحیٰ سامان پراعلان ہو بایں طور کہ صاحب سامان مبحد میں بیٹھ جائے اور خریداراس کے پاس آئے اس کوالٹے پٹے اور دیکھے اور جو تمن چاہے دریت توحرام ہوگا، اس لئے مسجد بازار بن جائے گی پھر کرا ہت اس وقت ہوگی جبکہ مسجد کوخرید وفروخت کی جگہ بنادے بایں طور کہ سامان کو وقت ہوگی جبکہ مسجد کوخرید وفروخت کی جگہ بنادے بایں طور کہ سامان کو اس میں ظاہر کرے اور فروخت کی جگہ بنادے بایں کو پیش کرے۔ لیکن محض ان دونوں کا عقد کرنا مکر وہ نہ ہوگا (۳)۔

شافعیہ کے نز دیک مسجد میں خرید و فروخت کے مکروہ ہونے کا

قول مختار ہے (۱)، اس لئے کہ حضرت ابوہر یرہؓ نے روایت کی ہے، رسول اللہ علیہ نے فرمایا: "إذا رأیتم من یبیع أو یبتاع فی السمجد فقو لوا: لا أربح الله تجارتک" (۱) (اگرتم سی کو مسجد میں خرید وفروخت کرتے ہوئے دیکھوتو کہو: اللہ تعالی تمہاری شیارت میں نفع نہ دے)۔

# مسجد میں گم شدہ چیز کا اعلان کرنا:

اسا- حنفیه، ما لکیه، حنابله اور مشهور تول میں شافعیه کا مذہب ہے که مسجد میں گم شده چیز کا اعلان کرنا مکروه ہوگا (۳) ۔ چنا نچ عمرو بن شعیب عن ابیعن جده کی سند سے مروی ہے: "أن رسول الله عَلَیْتُ نهی عن الشراء والبیع فی المسجد أو ینشد فیه ضالة أو ینشد فیه شعر " (۳) (رسول الله عَلَیْتُ نے مسجد کے اندر خرید وفروخت یا گم شده شی کو تلاش کرنے یا شعر پڑھنے سے منع فرمایا ۔ ۔ ۔

حضرت ابوہریرہ سے مروی ہے، میں نے رسول اللہ علیہ کو یہ میں نے رسول اللہ علیہ کو یہ میں نے رسول اللہ علیہ کو یہ میں السمجد فقو لوا: لا أربح الله تجارتک وإذا رأیتم من ینشد فیه ضالة فقو لوا: لا ردھا الله علیک" (۵) (جبتم کسی کودیکھو کہ وہ مسجد میں خرید وفروخت کررہا ہے تو کہوکہ اللہ تمہارے تجارت کو

m90,m90,m

<sup>(</sup>۲) حدیث: "إذا رأیتم من یبیع أو ببتاع فی المسجد....." كى روایت ترندى (۲۰سر ۱۰۳) نے كى ہےاوركها: حدیث حسن ہے۔

<sup>(</sup>۳) جواہرالا کلیل ۲ر ۲۰۳۰،الشرح الکبیروحاشیۃ الدسوقی ۱۸۷۴۔

<sup>(</sup>۱) إعلام الساجد بأحكام المساجد للزركشي ٣٢٨ .

<sup>(</sup>٢) حديث: "إذا رأيتم من يبيع....." كَيْ تَحْ يَكُمْ كُلُورِ يَكُلُ رَبِّكُلُ لِهِ رَبِّكُلُ لِهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ اللَّاءُ اللَّهُ اللّلِي اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّاللَّا اللّاللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّ اللَّالِي اللَّا اللَّالِمُ اللّ

<sup>(</sup>٣) فتح القدير ٢/ ١١٢ ، الشرح الكبير ١٦/ ١٥ ، جوابرالإ كليل ٢/ ٣٠ ، إعلام الساجد بأحكام المساجد للوركش ١٣٢٣ ، الآداب الشرعية لا بن علج ١٣٠٩ ، ١٩٩٩ ، • ٠٩ -

<sup>(</sup>٣٠) حديث: "أن رسول الله عَلَيْتُ نهى عن الشراء" كَاتَخْرَتَ فَقْرُهُ (٣٠ مِينَ السَّرِاء " كَاتَخْرَتَ فَقْرُهُ (٣٠ مِينَ اللهُ عَلَيْتُ اللهُ عَليْتُ اللهُ عَلَيْتُ اللهُ عَليْتُ اللهُ عَليْتُهُ عَلَيْتُ اللّهُ عَلَيْكُ اللهُ عَليْتُ اللهُ عَلَيْتُ اللهُ عَلَيْتُ اللهُ عَلَيْتُ اللهُ عَلَيْتُ اللهُ عَلَيْتُ اللهُ عَلَيْتُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْتُ اللهُ اللهُ عَلَيْتُ اللهُ عَلَيْتُ اللهُ عَلَيْتُ اللهُ عَلَيْتُ اللهُ عَلَيْتُ اللّهُ عَلَيْتُ اللهُ عَلَيْتُ اللّهُ عَلَيْتُ اللّ

<sup>(</sup>۵) حديث: 'إذا رأيتم من يبيع أو يبتاع في المسجد..... ' كَي تَخْرَتُكَ فقره ( ٢ - ٣ مين گذر يكي \_

<sup>(</sup>۱) مديث: "من سمع رجلا ينشد ضالة في المسجد ....." كي روايت

نفع بخش نہ بنائے، گم شدہ کا اعلان کررہا ہے تو کہو: اللہ تعالی اسے تمہارے پاس نہ لوٹائے)، نیز رسول اللہ علی فی نے فرمایا: "من سمع رجلا ینشد ضالہ فی المسجد فلیقل: لا ردھا الله علیک، فإن المساجد لم تبن لهذا (۱) (جو شخص کسی کومبحد میں گم شدہ کا اعلان کرتے ہوئے سنے وہ کہ: اللہ تعالی اسے تہارے پاس نہ لوٹائے اس لئے کہ مساجد اس کے لئے نہیں بنائی گئی بیں۔

# مسجد میں عیدین کی نماز:

۲ سا- اصح قول میں حفیہ اور حنابلہ کا مذہب ہے کہ عیدین کی نماز عیدگاہ یعنی فضاء وصحراء میں پڑھناسنت ہے۔

مالکید نے کہا: یہ مستحب ہے اس لئے کہ حضرت ابوسعید گی حدیث ہے: "کان رسول الله عَلَیْ یخرج یوم الفطر والأضحی إلی المصلی" (۲) (رسول الله عَلَیْ عیدالفطر اور عیدالفٹی میں عیدگاہ جاتے تھے)، اس طرح آپ کے بعدخلفاء نے کیا، انھوں نے مسجد میں نماز پڑھنے کی متقاضی ضرورت کے بغیر مسجد میں عیدین کی نماز کومکروہ قرار دیا ہے، جیسے کوئی عذر ہو جوعیدگاہ جانے میں عیدین کی نماز کومکروہ قرار دیا ہے، جیسے کوئی عذر ہو جوعیدگاہ جانے اگران میں سے کوئی عذریا ان کے مشل عذر پایا جائے تو ضرورت کی وجہ سے جواس کی داعی ہے بلاکراہت جامع مسجد میں عیدین کی نماز پڑھی جائے گی، اس لئے کہ حضرت ابو ہریرہ نے روایت کی ہے، وہ فرماتے ہیں: "أصابنا مطرفی یوم عید فصلی بنا رسول الله فرماتے ہیں: "أصابنا مطرفی یوم عید فصلی بنا رسول الله

مسلم(۱ر۳۹۷)نے کی ہے۔

المسجد (ا) (ایک بارعید کے دن بارش ہوگئ تو رسول اللہ علیہ نے ہمیں مجد میں نماز پڑھائی)، نیز منقول ہے کہ حضرت عمر اور حضرت عمان دونوں نے بارش میں مسجد میں نماز ادا کی، البتہ کہ میں عید بن کی نماز مسجد حرام میں پڑھنا مسجب ہوگا تا کہ کہ مدیث کی، البتہ کہ میں عید بن کی نماز مسجد حرام میں پڑھنا مسجب ہوگا تا کہ حدیث کعبہ کا مشاہدہ ہو (۲) اور بیخو دبھی عبادت ہے، اس لئے کہ حدیث ہے: "إن الله تعالیٰ ینزل کل یوم ولیلة عشرین و مائة رحمة ینزل علی هذا البیت ستون للطائفین و اُربعون و مائة للمصلین و عشرون للناظرین " (اللہ تعالیٰ رواز نہ دن رات میں اس گھر پر ایک سوبیس رخمیں نازل کرتا ہے، ساٹھ طواف کرنے والوں کے لئے، چالیس نمازیوں کے لئے اور بیس د کھنے والوں کے لئے ، چالیس نمازیوں کے لئے اور بیس د کھنے والوں کے لئے )۔

شافعیہ نے کہا: اگر مسجد وسیع ہوتو یہ عیدگاہ سے افضل ہے،اس لئے کہ ائمہ برابر مکہ میں عید کی نماز مسجد میں پڑھتے رہے، نیز اس لئے کہ مسجد زیادہ شرف والی اور صاف ستھری ہے،اور اگر صحراء میں پڑھ

<sup>(</sup>۲) حدیث: "کان رسول الله عَلَیْنَهٔ یخوج ....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۴۲۹/۲) اور مسلم (۲۰۵/۲) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) مديث: "أصابنا مطر في يوم عيد ....." كي روايت ابن ماجر (١٦٢١م)

نے کی ہے، ابن حجر نے التخیص الحبیر (۲ر ۸۳) میں کہا: اس کی اسناد ضعیف ہے۔

<sup>(</sup>۲) حاشيه ابن عابدين ار۵۵۷، فتح القدير ار ۲۳، الاختيار شرح المخار ار ۸۵،۸۴، الاختيار شرح المخار ار ۸۵،۸۴، طبح مجمع على مبح ، جوابر الا ۸۵،۸۴، مراتی الفلاح شرح نورالايضاح ۱۹۳، طبع مجمع علی مبح ، جوابر الا کلیل ار ۱۰۳، الشرح الکبیروحاشیة الدسوتی ار ۱۹۳۹، المبذب فی فقه الإمام الشافعی ار ۱۳۳۵، المبذب فی فقه الإمام الشافعی ار ۱۳۵۱، القلیو بی وعمیرة علی منهاج الطالبین ار ۲۰۳۱، القلیو بی وعمیرة علی منهاج الطالبین ار ۲۰۳۱، المغنی لا بن قدامه ۲ر ۲۷س، محس

<sup>(</sup>۳) حدیث: "إن الله تعالیٰ ینزل فی کل یوم ولیلة عشرین ومائة رحمة....." کی روایت طبرانی نے (المجم الکبیر ۱۱۸ (۱۹۵) میں کی ہے، پیشی نے مجمع الزوائد (۲۹۲/۳) میں کہا: اس میں بوسف بن سفر میں جومتروک میں۔

<sup>(</sup>۱) المهذب ار ۱۲۵، القليو بي وغميره على منهاج الطالبين الر ۲۸ و ۲۰۰۳ س

لے تو کوئی مضا کقہ نہ ہوگا، اس کئے کہ اگر مسجد کو چھوڑ کر صحراء میں پڑھ لے تو ان کو کوئی صرر نہ ہوگا، ایک قول ہے: صحراء میں اس کو ادا کرنا افضل ہوگا، اس کئے کہ اس میں سوار وغیرہ کے لئے زیادہ سہولت ہے، البتہ اگر کوئی عذر مثلاً بارش وغیرہ ہو تو مسجد افضل ہوگی، اور اگر مسجد تنگ ہوا ور اس میں نماز پڑھ لے عیدگاہ نہ جائے تو بیہ مکر وہ ہوگا، اس لئے کہ بھوا ور اس میں نماز پڑھ لے عیدگاہ نہ جائے تو بیہ مکر وہ ہوگا، اس لئے کہ بھیڑ کی وجہ سے لوگوں کو تکلیف ہوگی اور ہوسکتا ہے کہ بعض لوگوں کی نماز چھوٹ جائے (۱)۔

ما لکیہ نے کہا: عیدگاہ میں عیدین کی نماز پڑھنے میں حکمت یہ ہے کہاس میں مردوں اور عور توں کے درمیان دوری رہے گی ،اس کئے کہ مساجدا گرچہ بڑی ہوں ان میں اور ان کے دروازوں پرداخل ہوئے ،البندا ہونے اور نکلنے میں مردوں اور عور توں کے درمیان بھیڑ ہوگی ،البندا ہوسکتا ہے کہ عبادت کی جگہ فتنہ پیدا ہو<sup>(1)</sup>۔

# كياعيدگاه كومسجد كاحكم ديا جائے گا؟

ساسا – شافعیہ میں سے امام غزالی سے اس عیدگاہ کے بارے میں فتویٰ پوچھا گیا جوشہر سے باہر عیدگی نماز کے لئے بنائی گئی ہوتو انھوں نے کہا: اعتکاف اور اس میں جنبی کے شہر نے وغیرہ احکام میں اس کے لئے مسجد کا حکم نہیں ہوگا، اس لئے کہ مسجد وہ ہے جو فرض نمازوں کے لئے بنائی گئی ہواور ان کے لئے متعین ہو یہاں تک کہ ان کے علاوہ میں اس سے فائدہ نہ اٹھا یا جائے اور عیدکی نماز کی جگہ، اجتماعات، قافلوں کے اتر نے ،سوار یوں پر سوار ہونے اور بچول کے کھیلئے کے لئے بنائی جاتی ہے،سلف میں عیدگاہ میں ان چیزوں سے منع کرنے کی عادت نہیں رہی ہے اگر وہ لوگ اس کو مسجد تو ان

چیزوں سے اس کو ضرور بچاتے اور تمام نمازوں کے اداکرنے کا ارادہ کیا جاتا، اور عید کی نمازنفل ہے، وہ بار بار ادائہیں کی جاتی ہے بلکہ وہ اجتماع کے مقصد سے ہے، اس میں نماز تابع ہوکرادا کی جاتی ہے(۱)۔

### مساجد میں عور توں کی نماز:

ان کے مازان کے لئے میں ہونامسحب ہے کہ عورتوں کے لئے ان کی نمازان کے گھروں میں ہونامسحب ہے، بیان کے لئے مسجد میں نماز پڑھنے سے افضل ہے، چنانچ حضرت ابن عمر سے مروی ہے انھوں نے کہا: رسول اللہ علیہ نے فرمایا: "لا تمنعوا نساء کم المساجد وبیو تھن خیر لھن"(۲) (اپنی عورتوں کو مساجد سے نہ روکو، البتہ ان کے گھران کے لئے بہتر ہیں)، اگرعورت مسجد میں مردوں کے ساتھ حاضر ہونا چاہے تو اگروہ جوان یا بوڑھی قابل شہوت ہوتواس کے لئے حاضر ہونا میروہ ہوگا اور اگر بوڑھی نا قابل شہوت ہوتواس کے لئے حاضر ہونا میں کہ حضرت ابن مسعود سے مروی ہے، انھوں نے کہا: "والذی لا إلله غیرہ ما صلت امر أة صلاة قط خیر لھا من صلاة تصلیها فی بیتھا، إلا أن یکون خیر المسجد الحرام أو مسجد الرسول علیہ الا عجوزا فی منقلھا" (اس ذات کی قتم جس کے علاوہ کوئی معبود نہیں کوئی

صلاة العيدين فقره/ • ا \_

<sup>(</sup>۲) الشرح الكبيروحاشية الدسوقي ار ٩٩سـ

<sup>(</sup>١) إعلام الساجد بأحكام المساجد للوركشي ٣٨٦، نيز و كيف : الموسوعة اصطلاح

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لا تمنعوا نساء کم المساجد....." کی روایت ابوداؤد (۳۸۳/۱) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "والذی لا إله غیره ما صلت امر أة صلاة قط خیر لها من صلاة تصلیها فی بیتها ..... " کی روایت بیمی نے اسنن الکبری (۳) اسلام الاراسا) میں اورطبرانی نے المجم الکبیر (۳۹۹۹) میں حضرت عبدالله بن مسعود ی موقوفاً کی ہے۔ بیشی نے مجمع الزوائد (۳۵/۲) میں کہا: اس کے رجال میں منقل میم کفتھ کے ساتھ چری موزوں رجال میں منقل میم کفتھ کے ساتھ چری موزوں

عورت اپنے گھر میں پڑھی ہوئی نماز سے بہتر کوئی نماز نہیں پڑھ سکتی ہے،الا بیر کہ سجد حرام ہو یامسجد نبوی ہو یا بوڑھی عورت چرمی موزہ میں ہو) چونکہ بوڑھی عورت کے بارے میں رغبت کم ہوجاتی ہے،اسی وجہ سے اس کے لئے عید کی طرح مساجد میں حاضر ہونا جائز ہوجاتا ہے۔ اگر جوان ہولیکن بہت خوبصورت اور نو جوان نہ ہوتومسجد میں نماز یڑھنے کے لئے جانا اس کے لئے جائز ہوگا، بشرطیکہ خوشبونہ لگائے اوراس سے فتنہ پیدا ہونے کا اندیشہ نہ ہواورا پنے گھٹیا کیڑوں میں نکلے، مردوں کے ساتھ مزاحمت نہ کرے، راستہ فتنہ میں مبتلا ہونے سے محفوظ ہو، اگر بہشرطیں اس میں موجود نہ ہوں تو اس کے لئے مسجد میں نمازیر طنا مکروہ ہوگا، چنانچہ نماز کے لئے نکلناعورتوں کے لئے میاح تھا پھر جب بیفتنہ میں پڑنے کا سبب ہو گیا توان کواس سے منع کردیا گیا (۱)، اللہ تعالیٰ کے ارتثاد: "وَلَقَدُ عَلِمُنَا الْمُسْتَقُدِمِينَ مِنْكُمُ وَلَقَدُ عَلِمُنَا الْمُسْتَأْخِرِينَ (٢) (اور بالیقین ہم تم میں سے اگلوں کو بھی خوب جانتے ہیں اور بالیقین ہم پچپلوں کوخوب جانتے ہیں) کی تفسیر میں ہے: بیرآیت عورتوں کے بارے میں نازل ہوئی کہان کی پوشیدہ باتوں پرمطلع ہونے کے لئے منافقين پيچيے ره جاتے تھے۔ صحیح حدیث میں حضرت عائشہ کا قول ے: "لو أدرك رسول الله عَلَيْهُ ما أحدث النساء لمنعهن كما منعت نساء بني إسرائيل" (٣) (اگررسول الله

منا کردیا ہے توان کو کردیا گیا)، حضرت منع کردیے جسیا کہ بنوا سرائیل کی عور توں کو منع کردیا گیا)، حضرت عائش کی مرفوع حدیث ہے: "أیها الناس انهوا نساء کم عن لبس الزینة والتبختر فی المساجد فإن بنی إسرائیل لم یلعنوا حتی لبس نساء هم الزینة و تبختروا فی المساجد" (اوگو! اپنی عور توں کو مساجد میں زینت کا لباس پہنے اور نزاکت کے ساتھ چلنے سے منع کرو، اس لئے کہ بنوا سرائیل پراس اور نزاکت کے ساتھ چلنے سے منع کرو، اس لئے کہ بنوا سرائیل پراس وقت لعنت کی گئی جب ان کی عور توں نے مساجد میں زینت کا لباس پہنا اور نزاکت کی چال چلیں)، حضرت ام سلم گئی حدیث میں ہے: حضرت ام سلم گئی حدیث میں ہے: سے بہتر مسجد النساء قعر بیو تھن" (۲) (عور توں کی سب سے بہتر مسجد النساء قعر بیو تھن" (۲) (عور توں کی سب سے بہتر مسجد النساء قعر بیو تھن" )۔

مسجد میں جنبی ، حائضه اورنفساء کا داخل ہونا اوران کا اس کو عبور کرنا:

4 سا- حنفیداور مالکید نے کہا: جنبی، حاکفہ اورنفساء کے لئے مسجد میں داخل ہونا حرام ہوگا، اس لئے کہ حضرت عاکشہ کی روایت ہے، انھوں نے کہا: رسول اللہ علیہ تشریف لائے اور ان کے اصحاب کے گھروں کا رخ مسجد کی طرف کھلا ہوا تھا تو آپ علیہ نے فرما یا:
"و جھوا ھذہ البیوت عن المسجد ثم دخل ولم یصنع

<sup>=</sup> کے پہننے میں بوڑھی عورتوں کی عادت کے مطابق اس کا ذکر ہے۔

<sup>(</sup>۱) فتح القدير والعناية ار ۲۵۹، المهذب ار ۱۰۰، جوابر الإكليل ار ۱۰۰، ۸، ۸، ۱۸، الشرح الكبير ار ۳۳۵، ۳۳۹، الجامع لأ حكام القرآن للقرطبي ۲۸۸۷، منارالسبيل في شرح الدليل ار ۱۲۳، إعلام الساجد بأ حكام المساجد ۳۵۹، ۳۷۰۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ فجرر ۲۲\_

<sup>(</sup>۳) حدیث: "لو أدرک رسول الله عَالَیْهُ ما أحدث النساء....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۳۲۹/۳) اور مسلم (۳۲۹/۱) نے کی ہے، اور

<sup>=</sup> الفاظ بخاری کے ہیں۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "ایها الناس انهوا نساء کم عن لبس الزینة....." کوابن الهمام نے فتح القدیر (۲۵۹۰) میں ذکر کیا ہے اوراس کوابن عبدالبرکی التمہید کی طرف منسوب کیا ہے۔ ہمیں مطبوعہ نسخ میں بیحدیث نہیں مل کی۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "خیر مساجد النساء قعر بیوتهن" کی روایت عاکم نے المستدرک (۲۰۹۱) میں اور احمد نے المسند (۲۹۷۷) میں کی ہے۔ اور ابن خزیمہ نے اپنی میچ (۹۲۷۳) میں اس کوچی قرار دیاہے۔

<sup>(</sup>١) مديث: "وجهوا هذه البيوت عن المسجد ....." كي روايت ابوداؤد

القوم شیئاً رجاء أن تنزل فیهم رخصة فخرج علیهم فقال: وجهوا هذه البیوت عن المسجد فإنی لا أحل المسجد لحائض و لا جنب" (۱) (ان گرول کارخ متجد کی پیمیردو پیرآپ علیه و اظل ہوگئے، قوم نے اس امید میں پیمیری کہا کہ ہوسکتا ہے کہ ان کے بارے میں رخصت نازل ہوجائے، پیرآپ علیہ فیکھ توفر می ان گرول کا رخ مسجد سے پیمیر دواس لئے کہ میں مسجد کو حاکمت اور جنبی کے لئے حلال نہیں کرتا ہوں)۔

شافعیہ اور حنابلہ نے کہا: ان کے لئے مسجد میں گھیرنا حرام ہوگا اسی طرح اگر مسجد کے گندا ہونے کا اندیشہ ہوتو اس میں گذرنا جا کنہ ونفساء کے لئے حرام ہوگا اور اگر اس کا اندیشہ نہ ہوتو گذرنا جا کز ہوگا(۲)۔

اس کی تفصیل اصطلاح (حیض فقره را ۴، جنابه فقره ر ۱۸ اور دخول فقره ر۲) میں دیمھی جائے۔

مسجد میں عورت کا حائضہ اور مرد کا جنبی ہوجانا:

۲ سا – اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ عورت حائضہ ہوجائے یا مردجنبی ہوجائے اور وہ دونوں مسجد میں ہوں، توان کے لئے جائز نہ ہوگا اپنی اس حالت پر رہتے ہوئے مسجد میں تھہرے رہیں، بلکہ مسجد سے نکل جاناان دونوں پر واجب ہوگا یہاں تک کہ دونوں پاک ہوجا کیں، اس لئے کہ حضرت عائشہ نے نبی کریم عظیمیہ کا ارشاد نقل کیا ہے: "لا

أحل المسجد لحائض ولا جنب" (۱) (میں مسجد کوکسی حیض والی عورت یا جنبی کے لئے حلال نہیں کرتا)۔

حنیہ نے صراحت کی ہے کہ احتلام سے اعتکاف فاسد نہیں ہوگا، پھر اگر مسجد کو آلودہ کئے بغیر اس میں عنسل کرناممکن ہوتو کوئی مضا لُقیہ نہ ہوگا ورنہ نکل جائے گا اور عنسل کرے اور مسجد میں لوٹ جائے گا<sup>2</sup>

ما لکیہ نے کہا: اگر عورت اپنے اعتکاف کی مسجد میں ہواورا پنی نیت یا نذر کے مطابق اعتکاف کو مکمل کرنے سے پہلے اس کو حیض آ جائے تواس سے نکل جانا واجب ہوگا اور اعتکاف کا احترام کرنا اس پرواجب ہوگا، لہذا وہ الیا کا منہیں کرے گی جومعتکف نہیں کرتا ہے، یعنی جماع اور دواعی جماع وغیرہ اور جب اپنے حیض سے پاک ہوجائے گی تو بناء کرنے کے لئے فوراً اپنے اعتکاف گاہ میں لوٹ ہوجائے گی تو بناء کرنے کے لئے فوراً اپنے اعتکاف گاہ میں لوٹ آگیا ہے اس کا بدل اداکر ہے گی اور جس کی نذر مانا ہے اس کو کمل کرے گی ، اگر وہاں لوٹ نے میں تاخیر کردے گی اگر چہ بھول کر ہو یا زبردتی کرنے کی وجہ سے ہوتو اس کا اعتکاف باطل ہوجائے گا از سرنو اعتکاف کرنا اس پر واجب ہوگا۔

اگر مردمسجد میں جنبی ہوجائے اور وہ معتلف ہوتواس کا اعتکاف فاسد ہوجائے گا اور عسل کرنے کے بعد اس کو شروع کرے گا ،اس لئے کہا پنے اہل سے رات میں وہ کام کرنا معتلف پر حرام ہے جوان سے دن میں کرنا اس پر حرام ہے اور مرد کے لئے اعتکاف کی حالت میں اپنی بیوی کو چھونا جائز نہ ہوگا (۳) ،اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد

<sup>(</sup>۲) فتح القدير ۲ر ۱۱۳، ۱۱۳، الاختيار شرح المختار ار ۱۳۷ طبع مصطفی الحلمی ۲ ۱۹۳۲ء،الفتاوی الهندیه ار ۲۰۱۳،الدرالمختار وردالمجتار ۲ را ۱۳۳، ۱۳۳۰

<sup>(</sup>٣) الشرح الكبيرمع حاشية الدسوقي الر ۵۵۲، جوا هرالإ كليل الر ١٦٠ \_

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ۱۸۷\_

<sup>(</sup>۱۵۹،۱۵۸) نے اور پیہتی نے (السنن الکبریٰ ۴۲۲/۲) میں کی ہےاور بخاری ہےاس کوضعیف قرار دینانقل کیا ہے۔

<sup>(</sup>۲) فتح القديرار ۱۱۳،۱۱۵،مراقی الفلاح شرح نورالایضاح ۲۲ طبع محمر علی صبیح، جواهر الإکلیل ۱۷۳،الشرح الکبیر وحاشیة الدسوقی ۱۷۳۱،۵۷۱،المهذب ۵۲،۴۵۷،الإ قتاع للشربینی انخطیب ۱۷۳۲،۱۷۳۱

<sup>(</sup>۱) حديث: لا أحل المسجد ..... كَيْ تَحْ تَكُ فَقْرُهُ ٨٥ مِيْ لَذُرْ يَكُلُ رَبِّكُ مِ

ہے: "وَلاَ تُبَاشِرُوهُ هُنَّ وَأَنْتُمُ عَاكِفُونَ فِي الْمَسَاجِدِ" (1) (اور بیویوں سے اس حال میں صحبت نه کرو، جب تم اعتکاف کئے ہو مسجدوں میں )۔

شافعیہ نے کہا: اگر حیض شروع ہوجائے تو نکانا واجب ہوگا اس طرح اگر مبحد میں عنسل کرنا ناممکن ہوتو جنابت کا حکم بھی یہی ہوگا، اس لئے کہ حاکضہ اور جنبی کے لئے مسجد میں رہنا حرام ہے، اور اگر مسجد میں نہا حرام ہے، اور اگر مسجد میں غنسل کرنا ممکن ہوتو اس کے لئے نکانا جائز ہوگالازم نہ ہوگا، بلکہ اس میں خسل کرنا جائز ہوگا، اور اس میں جلدی کرنا اس پر لازم ہوگا تا کہ اعتکاف کا شلسل باطل نہ ہوجائے، مسجد میں رہتے ہوئے حیض اور جنابت کا زمانہ اعتکاف میں شار نہیں کیا جائے گا اس لئے کہ بید دونوں اس کے منافی ہیں (۲)۔

زرکشی نے کہا: اگر مردمسجد میں جنبی ہوجائے تو نکلنے میں قریب ترین راستہ کالحاظ کرنااس کے لئے مستحب ہوگا<sup>(۳)</sup>۔

حنابلہ نے کہا: معتلف حاکضہ پر واجب ہوگا کہ اگر مسجد میں صحن ہواور بلاضرر کے ممکن ہوتو مسجد کے صحن میں کسی خیمہ میں حیض کا زمانہ گذارے ورنہ اپنے گھر میں گذارے، پھر اگر پاک ہوجائے اور اعتکاف کا نذر مانا ہوا ہوتو لوٹ آئے اور اپنااعتکاف پوراکرے، اور فوت شدہ کی قضاء کرے اور اس پر کفارہ واجب نہ ہوگا (۴)۔

ابن مفلح نے کہا: بلا ضرورت مسجد میں مطلقاً جنبی کے رات گذارنے کے جواز میں دواقوال ہیں: ایک قول ہے: اگر مسافر ہویا گذرنے والا ہوتو جائز ہوگا ور ننہیں (۵)۔

- (۲) منهاج الطالبين مع شرح المحلى ۲/۰۸ ،طبع دار إحياءالكتب العربيه،المهذب ۱/۰۰-
  - (٣) إعلام الساجد بأحكام المساجد (٣١٦\_
    - (۴) المغنی لابن قدامه ۳۰۹/۳

اگرجنبی کواپنے مال یا جان کا خوف ہو، یا مسجد سے نکلنااس کے لئے ممکن نہ ہو، یا اس کے علاوہ کوئی جگداس کونہ ملے، یا غسل، یا وضوکر نا اس کے لئے ممکن نہ ہوتو تیم کرے گا پھر مسجد میں قیام کرے گا،اگر جنبی وضو کر لے تواس کے لئے مسجد میں گھر نا جائز ہوگا۔اورا کثر اہل علم نے کہا:اس کے لئے بیجائز نہ ہوگا (۱)۔

## مسجد میں گردنیں بھاندنا:

ے ۳۰- مسجد میں گردنیں پھاندنے کے لئے پچھادکام ہیں جوامام ہونے یا نہ ہونے، نماز کے لئے ہونے دوسرے کام کے لئے، کشادگی کے ہوتے ہوئے یااس کے بغیر، پھاندنے والے کے تعلق سے الگ الگ ہیں۔

اس کی تفصیل اصطلاح (تخطی الرقاب فقرہ / ۱ اوراس کے بعد کے فقرات ) میں ہے۔

## مسجد كواورمسجد يروقف كرنا:

۸ سا−اس پرفقہاء کا اجماع ہے کہ مسجد کو اور مسجد پراس شخص کی طرف سے وقف کرنا جائز ہوگا جو تبرع کرنے کا اہل ہو، اس لئے کہ وہ عبادت اور نیکی ہے، البتہ اس سے واقف کی ملکیت کے ختم ہونے اور وقف کے لازم ہونے کے لئے انھوں نے قواعد مقرر کئے ہیں۔

اس سلسلہ میں حنفیہ کہتے ہیں: اگر کوئی شخص کوئی مسجد بنائے تو
اس سے اس کی ملکیت اس وقت ختم ہوگی جب اس کو اس کے راستہ
کے ساتھ اپنی ملکیت سے الگ کرد ہے اور لوگوں کو اس میں نماز پڑھنے
کی اجازت دیدے، اگرایک آدمی بھی اس میں نماز پڑھ لے گا توایک
روایت میں امام ابو حنیفہ اور امام محمد کے نزدیک اس کی ملکیت ختم

<sup>(1)</sup> فتح القدير ٢/ ٦٢، الاختيار شرح المخار ٢/ ٨٠ اطبع مصطفىٰ البابي الحلبي

ہوجائے گی۔ دوسری روایت کے مطابق جماعت کی نماز کے بغیر ملکیت ختم نہ ہوگی، امام ابو یوسف کے نز دیک محض اس کے بیہ کہدیئے سے کہ میں نے اس کو مسجد بنایا اس کی ملکیت ختم ہوجائے گی، اس لئے کہ ان کے نز دیک سپر دکر نا شرط نہیں ہے۔ اس طرح اس پر وقف کرنا مجھی صحیح ہوگا (۱)۔ مسجد خالص اللہ تعالیٰ کے لئے بنائی جاتی ہے، وہ عبادت کے علاوہ بندوں کی ہرتم کی ملکیت سے آزاد ہوتی ہے اور جس کی میرات ہووہ تمام لوگوں کی ملکیت سے نکل جائے گی (۲)۔

اور جب اس سے اس کی ملکیت ختم ہوجائے گی اور وقف لازم ہوجائے گا تواس کے لئے جائز نہیں رہ جائے گا کہ اس کو واپس لے، یا فروخت کرے یااس میں وراثت جاری ہو، اس لئے کہ وہ بندوں کے حق سے خالی ہو کر خالص اللہ تعالیٰ کے لئے ہوگی ہے، اور بیاس لئے ہے کہ تمام اشیاء اللہ تعالیٰ کی ملکیت ہیں، اور جب بندہ اپنے لئے ثابت شدہ حق کو ساقط کر دے گا تو وہ اپنے اصل کی طرف لوٹ جائے گی اور اس کا تصرف کرنا اس سے ختم ہوجائے گا جیسے عمّاق میں (۳)۔

ما لکیہ کہتے ہیں: اگر کوئی شخص مسجد بنادے اور اس میں نماز پڑھنے کے لئے لوگوں کو دیدے تو اس کا وقف صحیح اور لازم ہوجائے گا اوراگر واقف لوگوں کے حوالہ نہ کرے تو اس کا وقف باطل ہوجائے گا، اسی طرح اس پر وقف کرنا بھی صحیح ہوگا<sup>(4)</sup>۔

شافعیہ کہتے ہیں: اگر کوئی شخص مسجد بنا دے اور اس میں نماز پڑھ لے یالوگوں کونماز کی اجازت دیدے اور کہہ دے: میں نے اس

کومسجد کے طور پر وقف کردیا تا کہ اس میں نماز پڑھی جائے تو اس کا وقف چچ ہوجائے گا،اگر ایسانہیں کے گاتو وہ مسجد نہ ہوگی،اس لئے کہ وقف،عبادت کے طور پر ملکیت کوختم کرنا ہے لہٰذا قدرت کے ہوتے ہوئے قول کے بغیر صحیح نہ ہوگا جیسے عتق ہے۔

اور جب صحیح ہوجائے تو لازم بھی ہوجائے گا اور اس میں واقف کوتصرف کرنے کا حق ختم ہوجائے گا،اس لئے کہ حضرت ابن عمر شنے روایت کی ہے کہ نبی کریم عیر شنے نے حضرت عمر سے فرمایا:

''ان شئت حبست أصلها و تصدقت بها قال فتصدق بها عمر إنه لا يباع ولا يوهب ولا يورث'' (ا) (اگرتم چاہو تواس کی اصل کو باقی رکھواوراس کوصدقہ کردو، توعمر نے اس کوصدقہ کردیا کہ نہ بچا جائے گا نہ اس میں وراثت جاری ہوگی)،اور سے حقول میں ان کے زد یک اس شے سے اس کی ملکیت ختم ہوجائے گا رہ اس شے سے اس کی ملکیت ختم ہوجائے گا رہ ا

حنابلہ کہتے ہیں: اگر کوئی شخص مسجد بنائے اور لوگوں کواس میں نماز پڑھنے کی عام اجازت دیدے تو وہ لازم ہمیشہ کے لئے ہوجائے گانہ اس میں وراثت جاری ہوسکے گی (۳)۔

اس کی تفصیل اصطلاح (وقف) میں ہے۔

#### مسجد کے لئے وصیت:

9 س-مسجد کے لئے وصیت کرنے کوفقہاء نے جائز قرار دیاہے،جس کی وصیت کی جائے اس کومسجد کے مصالح میں خرج کیا جائے گا،جیسے

۵/ ۳۵۴) اورسلم (۱۲۵۵ ۱۲) نے کی ہے۔ اور الفاظ بخاری کے ہیں۔

<sup>(</sup>۲) المهذب ار۴۸،۴۴۹،۴۴۹،شرح لمحلي على المنهاج ۱۰۱،۱۰۰٫۳۰

<sup>(</sup>س) مناراسبيل في شرح الدليل ٢٠٢، المكتب الإسلامي-

<sup>(1)</sup> جوابرالإ كليل ٢/ ١٤ ٣٠، الشرح الكبير مع حاشية الدسوقي ٣٢٦/٨، شرح ألحلي

۲ ۱۹۳۲ء\_

<sup>(</sup>۲) فتح القدير ۱۳،۴۲۸، ۱۴۰

<sup>(</sup>٣) فتحالقديره ١٩٢٨

<sup>(</sup>٧) الشرح الكبيروحاشية الدسوقي ١١/٨، جوا هرالإ كليل ٢٠٦/-

<sup>(</sup>١) حديث: "إن شئت حبست أصلها ....." كي روايت بخاري (فتح الباري

اس میں روشنی کرنااوراس کی تغمیر کرنا،اس لئے کہ مسجد کے لئے وصیت کرنے سے لوگوں کا مقصدیمی ہوتا ہے۔

دسوقی نے کہا: اگر عرف اس کومجاورین پرخرچ کا متقاضی ہو جیسے جامع از ہرتوان پرخرچ کیا جائے گااس کی مرمت اور چٹائی وغیرہ پرخرچ نہیں کیا جائے گا<sup>(1)</sup>۔

تفصیل اصطلاح (وصیۃ ) میں ہے۔

## مسجد میں ذمی کا داخل ہونا:

• ۱۶ - حنفیہ کی رائے ہے کہ مسجد حرام یا دوسری مساجد میں ذمی کے داخل ہونے میں کوئی مضا کقہ نہ ہوگا، اس لئے کہ مروی ہے: ''أنه عَلَیْ اُنول و فد ثقیف فی المسجد و کانوا کفارا و قال: انه لیس علی الأرض من أنجاس الناس شئی إنما أنجاس الناس علی أنفسهم (۲) ( نبی کریم عَلِی فی نقیف کے وفد کو مسجد میں شہرایا حالانکہ وہ کافر تھے، اور فرمایا: ان لوگوں کی نجاستوں میں سے پچھ بھی زمین پرواقع نہ ہوگی، لوگوں کی نجاست توصرف ان کے دلوں میں ہے )، آیت کی تاویل ہے ہو کہ وہ غلبہ حاصل کر کے یا نظے طواف کرنے کے لئے داخل نہ ہوں گے جیسا کہ ان کی عادت تھی (۳)۔

ما لکیہ نے مسجد میں ذمی کے داخل ہونے کوممنوع قرار دیا ہے اگر چیکوئی مسلمان اس کو داخل ہونے کی اجازت دیدے بشرطیکہ کوئی

ضرورت اس کے داخل ہونے کی داعی نہ ہو، جیسے تعمیر کرنا ور نہ داخل نہ ہوگا(۱)۔

زرکشی نے کہا: کا فرکومسجد میں داخل ہونے اوراس میں طلم نے کا موقعہ دیا جائے گا اگر چہ جنبی ہواس لئے کہ نبی کریم علیات کی مسجد میں کفار داخل ہوتے تھے، اور اس میں کوئی شک نہیں ہے کہ ان میں جنبی بھی ہوں گے۔

رافعی اور نووی نے کہاہے کہ مسلمان کی اجازت سے حرم کے علاوہ دوسری مساجد میں کا فر کے لئے داخل ہونا مطلقاً جائز ہوگا، اگر مسلمان اس کی اجازت نہ دے توضیح قول کے مطابق اس کو داخل ہونے کا حق نہ ہوگا اگر بلا اجازت داخل ہوجائے گا تو اس کو سزادی جائے گی، البتہ اگر اجازت پر موقوف ہونا نہ جانتا ہوتو اس کو سزانہیں دی جائے گی، البتہ اگر اجازت پر موقوف ہونا نہ جانتا ہوتو اس کو سزانہیں دی جائے گی

حنابلہ کی رائے ہے: ذمی کومسلمانوں کی اجازت کے بغیرطل کی مساجد میں (یہ ہروہ مسجد ہے جوحرم مکہ کے حدود سے باہر ہو) داخل ہونے کا حق نہیں ہوگا،ان کے ایک دوسرے قول میں اس کے داخل ہونے کی گنجائش ہے (۳)۔

## مسجد پرذمی کا وقف کرنا:

ا ۲۲ - مسجد پر ذمی کے وقف کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے، جمہور کا مذہب ہے کہ صحیح ہوگا، اس لئے کہ وقف کے دلائل عام ہیں، مالکیہ نے اس کوممنوع قرار دیا ہے۔ تفصیل اصطلاح (وقف) میں ہے۔

القرآن للقرطبي ٢٨٨٧\_

<sup>(</sup>٢) إعلام الساجدياً حكام المساجد للزركشي ١٨ ٣-٠٣٠\_

<sup>(</sup>٣) المغنى لا بن قدامه ۵۳۲/۸ الآداب الشرعية لا بن فلح ۱۸۰۳ - ۹۵،۳۰

<sup>(</sup>۱) سورهٔ توبدر ۲۰\_

على المنهاج سر ۱۵۹،مناراسبيل في شرح الدليل ۷۲ • ۱،۴۴ فتيارشرح المختار ۱۷۰۱، مصطفىٰ البابي الحلبي ۱۹۳۷ء-

<sup>(</sup>۲) حدیث: "إنه لیس علی الأرض....." كی روایت طحاوی نے شرح معانی الآثار (۱۷ ۱۳) میں حضرت حسن بصری سے مرسلاً كی ہے۔

<sup>(1)</sup> الشرح الكبير وحاشية الدسوقي ار ١٣٩، جوابر الإكليل ار ٢٣، الجامع لأحكام

#### مسجد کے لئے زکو ۃ:

۲ ۲ - فقہاء کا مذہب ہے کہ مسجد کی تعمیر میں زکو ۃ کوخرچ کرنا جائز نہ ہوگا،اس لئے کہ اس میں تملیک نہیں ہے۔

تفصیل کے لئے اصطلاح (زکاۃ فقرہ/۱۸۱) دیکھیں۔
امام فخرالدین رازی نے آیت زکوۃ کی تفسیر میں قفال کے
حوالہ سے بعض فقہاء سے نقل کیا ہے کہ انھوں نے خیر کی تمام
صورتوں میں زکوۃ خرچ کرنے کوجائز قرار دیا ہے، جیسے مردوں کو
کفن دینا، قلع بنانا، اور مساجد کی تغییر کرنا، اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کا
ارشاد ہے: ''وَفِی سَبِیْلِ اللَّهِ'' (۱) (اور اللہ کی راہ میں) سب
میں عام ہے (۲)۔

# مسجد میں ما نگنے والوں کوصد قیہ دینا:

سرم - زرکشی نے کہا: مسجد میں مانگنے والے کو پچھ دیے میں کوئی
مضا نقہ نہیں ہوگا، اس لئے کہ حضرت عبدالرحمٰن بن ابی بکر کی حدیث
ہے انھوں نے کہا: رسول اللہ علیہ نے فرمایا: "ھل منکم أحد
اطعم اليوم مسكينا؟ فقال أبوبكر: دخلت المسجد فإذا
انا بسائل يسأل فو جدت كسرة خبز في يد عبدالرحمن
فأخذتها منه فدفعتها إليه" (كياتم ميں سے آج كسى نے كسى
مسكين كوكھانا كھلا يا ہے؟ تو الو بكر نے كہا: ميں مسجد ميں داخل ہواتو ميں
نے د يكھا ايك سائل سوال كرر ہا ہے، تو ميں نے عبدالرحمٰن كے ہاتھ
ميں روئی كا ايك مكڑا يا يا، تو اس سے اس كو لے كرسائل كوديديا)۔

زرکشی نے امام محمد کی کتاب الکسب سے نقل کیا ہے کہ مختاریہ ہے کہ اگر ما تکنے والا لوگوں کی گردنیں نہ پھلا نکے ، نمازی کے آگ سے نہ گذر ہے اورلوگوں سے اصرار کر کے نہ ما نگے تو ما نگنے اور دینے میں کوئی مضا نقہ نہ ہوگا، اس لئے کہ نبی کریم عیلی ہے کہ حضرت علی ما نگنے والے مسجد میں اپنی انگوشی صدقہ کیا (۱) ۔ چنا نچ اللہ تعالی نے رکوع کی حالت میں اپنی انگوشی صدقہ کیا (۱) ۔ چنا نچ اللہ تعالی نے رکوع کی حالت میں ان کی تعریف کی ہے: "ویُوٹُوٹُو نُ الْزُ کواۃ وَهُمُ رَا کِعُونُ نَ (۱) (اورزکوۃ دیتے رہتے ہیں، اس حال میں کہ وہ خشوع کی رکھتے ہیں)، اورا گروہ لوگوں کی گردنیں پھلا نگے اور نمازی کے بھی رکھتے ہیں)، اورا گروہ لوگوں کی گردنیں پھلا نگے اور نمازی کے بھی کہ یہ پہنچانے میں اس کی مدد کرنا ہوگا یہاں تک کہ کہا گیا ہے: یوایک پیسہ ہوگا اوراس کے کفارہ کے لئے ستر پییوں کی ضرورت ہوگی (۳)۔

ابن ملح نے کہا: ہمارے بعض اصحاب نے مساجد میں مانگنے اور صدقہ دینے کو مکروہ کہا ہے، ان کی مراد (واللہ اعلم) ایسے آدمی کو صدقہ دینا ہے جوسوال ہی کرتار ہتا ہے مطلقاً نہیں، ابن عقیل نے اس کو قطعی کہا ہے، اکثر اصحاب نے کرا ہت کا ذکر نہیں کیا ہے، امام احمد نے صراحت کی ہے کہا گرکوئی خص جمعہ کے خطبہ سے قبل سوال کرے کے صراحت کی ہے کہا گرکوئی خص جمعہ کے خطبہ سے قبل سوال کرے کی حرفطبہ کے لئے بیٹے جائے تو اس کو صدقہ دینا جائز ہوگا، اسی طرح اگر اس شخص کو صدقہ دے جو سوال نہ کرے یا خطیب کسی آدمی پر صدقہ کرنے کی درخواست کر نے کی درخواست کر نے وہائز ہوگا۔

ابن مفلح نے بیہق سے نقل کیا ہے کہ علی بن محمد بن بدر نے کہا: میں نے جمعہ کے دن نماز پڑھی تو دیکھا کہ امام احمد بن صنبل میرے

<sup>(</sup>۲) تفسیرالرازی۲۱۸۸۸

<sup>(</sup>۳) حدیث: "هل منکم أحد أطعم ....." كی روایت ابودا و د (۳۰۹/۲) نے کی ہے، منذری نے مختصر اسنن (۲۵۲/۲) میں ابوبکر البز ارسے نقل كيا ہے کہاں كی اسناد مرسل ہے۔

<sup>(</sup>۱) الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ۲۲۱/۲\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ ما نکده ر ۵۵\_

<sup>(</sup>٣) إعلام الساجد بأحكام المساجد للوركثي ٣٥٣،٣٥٣\_

قریب ہیں اور ایک سائل نے کھڑے ہو کرسوال کیا تو امام احمد نے اس کوایک ٹکڑادیا<sup>(1)</sup>۔

حفیہ نے مانگنے والے کے لئے گردن پھلا نگنے کو مکروہ کہا ہے۔ لہٰذا سائل نمازی کے آگے سے نہیں گذرے گا نہ لوگوں کی گردنیں پھلا نگے گا اور نہ اصرار کے ساتھ لوگوں سے سوال کرے گا الا میہ کہ ایسے کام کے لئے ہوجس سے کوئی چارۂ کارنہ ہو<sup>(۲)</sup>۔

#### مسچر کو بدلنا:

۲ ۲ - جمهورفقهاء كامذهب بے كه مسجدكو بدلنا جائز نه موگا۔

حفیہ نے کہا: اگر کوئی شخص فصیل والا گنجان باغ فروخت کرے جس میں کوئی پرانی مسجد ہوتو اگر وہ آباد ہوتو بج فاسد ہوگی ورنہ نہیں، اورا گرکوئی گھراس کے راستہ کے ساتھ خریدے پھر راستہ میں استحقاق نکل آئے تو اگر راستہ ملا جلا ہوتو چاہے تو اس کو اس کے حصہ کے ساتھ رکھ لے اور اگر واستہ ممتاز ہوتو گھر اس کے حصہ کے ساتھ حصہ کے ساتھ اور اگر واستہ ممتاز ہوتو گھر اس کے حصہ کے ساتھ اس کے حام تھا س کے حدود ذکر نہ کے جا کیں، المنقی میں ہے: اگر راستہ کے ملاجلا ہونے کا معنی معلوم راستہ کی طرح ہوگی، اگر جماعت کی مسجد ہوتو کل میں بج فاسد معلوم راستہ کی طرح ہوگی، اگر جماعت کی مسجد ہوتو کل میں بج فاسد ہوجائے گی، اور بعض نسخوں میں ہے کہ اگر جامع مسجد ہوگی توسب ہوجائے گی، اور بعض نسخوں میں ہے کہ اگر جامع مسجد ہوگی توسب میں بج فاسر ہوجائے گی، یہی حکم ہوگا اگر بحارت منہدم ہو یا خالی زمین میں مکان نہ ہو جبکہ اصل میں وہ جامع مسجد ہو، ایسا ہی جبتی میں مخان نہ ہو جبکہ اصل میں وہ جامع مسجد ہو، ایسا ہی جبتی میں مقول پر ہمتوں کے قول پر ہمتوں کے بارے میں امام ابو یوسف کے قول پر ہمتوں عہد کی اور نجبکہ مسجد کی اور نجی جگہ (ڈیہہ) متعین معلوم ہوتواس

کے ساتھ لوٹا لیا جائے گا، اور اگر کوئی گاؤں فروخت کردے اور اس میں مسجد ہواورمسجد کومتشیٰ کرلے تو بیچ جائز ہوگی (۱)۔

اس کے بارے میں مالکیہ کہتے ہیں: مطلقاً مسجد کی ہیج کے ناجائز ہونے میں کوئی اختلاف نہیں ہے خواہ ویران ہویا نہ ہو، اگر جیہ قبیلہ اپنی جگہ سے منتقل ہوجائے ، اورمسجد کی بیع کے ناجائز ہونے کی طرح اس کوتوڑ نابھی ہے،لہذامسجد کے ملبہ کوفر وخت کرنا جائز نہ ہوگا۔ اگرمسجد وقف اراضی میں گھری ہوئی ہواورتوسیع کی ضرورت ہوتو جائز ہوگا کہاس میں اتناخریدلیا جائےجس ہے اس کی توسیع کی جاسکے، بعنی اگرمسجد کے جاروں طرف وقف زمین ہواوراس مسجد میں توسیع کی ضرورت ہو۔اوران اوقاف میں کچھکو باسب کوفروخت کئے بغیر مبحد کی توسیع کی گنجائش نہ ہوتو مسجد کی توسیع کے لئے اس کو فروخت کرنا جائز ہوگا،لہذاوقف کی بیچ جائز نہ ہوگی اگر جہ ویران ہو۔ مگراس خاص مسئلہ میں، یعنی اگرمسجد، اہل مسجد سے تنگ پڑ جائے ، یا توسیع کی محتاج ہواوراس کے بغل میں وقف کی یا ملکیت کی زمین ہوتو مسجد کی توسیع کے لئے وقف کوفروخت کرنا جائز ہوگا اگر وقف والا یا زمین کا مالک اس کوفروخت کرنے سے اٹکار کرے مشہور پرہے کہ ان دونوں کواس کی فروختگی پرمجبور کیا جائے گا اور وقف کی قیت سے دوسری زمین خریدی جائے گی جو پہلے کی طرح وقف ہوگی اور مسجد کی توسیع کی طرح مسلمانوں کے راستہ اور قبرستان کی توسیع ہے۔

المواق میں ہے: سحنون نے کہا: ہمارے اصحاب نے کہا کہ وقف کی بیچ کسی بھی حال میں جائز نہ ہوگی،البتہ اگر مسجد کے بغل میں کوئی گھر ہواور مسجد کی توسیع کے لئے اس میں اضافہ کی ضرورت ہوتو انھوں نے اس کوفر وخت کرنے کی اجازت دی ہے اور اس کی قیمت سے کوئی دوسرا گھر خرید لیا جائے گا جو وقف ہوگا، مسجد نبوی کے بغل

<sup>(</sup>۲) الفتاوي الهنديه ار۱۴۸، حاشيه ابن عابدين ار ۵۵۴\_

<sup>(</sup>۱) فتح القدير ۲۲۷ مطبع المطبعة الكبرى الأميرية ۱۳۱۷ هـ ـ

میں وقف شدہ مکانات تھے جو اس سے متصل تھے، اس میں داخل کر لئے گئے۔ امام مالک سے منقول ہے کہ اگر اس کی ضرورت ہوتو یہ صرف جامع مسجد کے بارے میں جائز ہوگا جماعت کی مساجد میں جائز نہ ہوگا اس لئے کہ ان میں جامع مسجد کی طرح ضرورت نہیں ہوتی (۱)۔

شافعیہ کہتے ہیں: اگر کوئی مسجد منہدم ہوجائے اور دوبارہ اس کی تعمیر ناممکن ہوتو کسی بھی حال میں اس کوفر وخت نہیں کیا جائے گا، اس لئے کہ فی الحال اس میں نماز پڑھناممکن ہے۔قلیوبی نے صاحب المنہاج کے قول ''و تعذرت اعادتہ'' (دوبارہ اس کی تعمیر ناممکن ہو) کے حاشیہ میں کہا: یعنی اس کے ملبہ ہے، پھراگر دوبارہ اس کی تعمیر کی امید ہوتو اس کے ملبہ کومفوظ رکھنا واجب ہوگا اگر چہاس کوبا فی رکھنے کی صورت میں ضائع ہونے کا اندیشہ ہوتو اس کو دوسری جگہ منتقل کرنا ہوجانے کا اندیشہ ہوتو اس کو دوسری جگہ منتقل کرنا ہوجانے کا اندیشہ ہوتو اس کو دوسری جگہ منتقل کرنا ہوجانے کا اندیشہ ہوتو قاضی کے لئے جائز ہوگا کہ اس کو منہدم کردے ہوجانے کا اندیشہ ہوتو قاس کے دوسری مسجد ہوتو اس کے مناقل کردے۔ اگر دوبارہ اس کی منتقل کردے۔ اگر دوبارہ اس کے منتقل کردے۔ اگر دوبارہ اس کے منتقل کردے۔ اگر دوبارہ اس کے منتقل کردے۔ اگر دوبارہ اس کی منتقل کردے۔ اگر دوبارہ اس کے منتقل کردے۔ اگر دوبارہ اس کے منتقل کردے۔ اگر دوبارہ اس کے منتقل کردے۔ اگر دوبارہ اس کی منتقل کرنے ہوتو دوبری چیز بنائی جائے گی مدرسہ وغیرہ بنائی جائے گی۔

اس کی آمدنی جوارباب وظائف کے لئے نہ ہو، نیز اس کی چٹائیاں اور قندیلیں بیسب اس کے ملبہ کے حکم میں ہوں گی ورنہ ارباب وظائف کے لئے ہوں گی اگر چیان کا کام کرنا ناممکن ہو، اس لئے کہان کی کوئی کوتا ہی نہیں ہے (۲)۔

حنابلہ کے نزدیک: اگر مسجد کے منافع، ویران ہونے یا کسی

دوسری وجہ سے معطل ہوجائیں جیسے لکڑی ٹوٹ جائے اور اس کے گرجانے کا اندیثہ ہواور کوئی چیز نہ ملے جس سے اس کی مرمت ہو سکے تواس کوفروخت کردیا جائے گااوراس کی قیمت کواس کے مثل یا مثل کے بعض میں خرچ کیا جائے گا۔امام احمہ نے اس کی صراحت کی ہے، انھوں نے کہا: اگر مسجد میں ایسی لکڑیاں ہوں جن کی کوئی قیت نہ ہوتوان کوفروخت کرنااوران کی قیت کومسجد پرخرچ کرنا جائز ہوگااور انھوں نے کہا: اگر چوروں کا ڈر ہو، یا وہاں کی جگه گندی ہوجائے تو مسجد منتقل کر دی جائے گی ، ابو بکر المعروف بالخلال نے کہا: ان سے منقول ہے کہ مسجد فروخت نہیں کی جائے گی اس کے سامان منتقل کئے جائیں گے۔ انھوں نے کہا: پہلا قول راج ہے، اس کئے کہان کا اجماع ہے کہ وقف کا گھوڑا اگرغزوہ کے لائق نہرہ جائے تو اس کو فروخت کرنا جائز ہوگا۔اگراس کی قیت گھوڑے کی قیت کے برابرنہ ہوتو اس کے ذریعیہ کسی وقف شدہ گھوڑے میں مدد کی جائے گی ، اس لئے کہ وقف ہمیشہ رہتا ہے اور جب بعینہ اس کو ہمیشہ باقی رکھناممکن نہ ہوتو ہم گھوڑ ہے کو لیعنی ہمیشہ انتفاع کو کسی دوسرے سامان میں باقی رکھیں گے،متصلاً بدلنا اصل اشیاء کے قائم مقام ہوگا، اگر ہم سامان کے بے کار ہوجانے کے بعداس میں جمود اختیار کریں تو مقصد ضالکع ہوجائے گا جیسے اگر ہدی (حرم کی قربانی کا جانور)جب عیب دار ہوجائے تو اسی جگہ اس کو ذیح کردیا جاتا ہے، حالانکہ اس کا ذیح کرنا دوسری جگہ کے ساتھ خاص ہوتا ہے، لہذا اگر پوری طرح غرض کو حاصل کرنا نامکن ہوجائے توممکن حد تک غرض کواس سے حاصل کیا جائے گا، ابن عقیل وغیرہ نے یہی کہا ہے اور محض بدل کے خرید نے سے وہ وقف ہوجائے گا ،اسی طرح اگر مسجد ، اہل مسجد برتنگ ہوجائے اوراس جگداس کی توسیع ممکن نہ ہو، یااس کا محلّہ ویران ہوجائے یااس کی جگه گندی ہوجائے تواس کا حکم یہی ہوگا، قاضی نے کہا: یعنی اگروہ

<sup>(</sup>٢) منهاج الطالبين وحاشية القليو بي ٣/ ٨٠ اطبع دار إحياءالكتب العربيبه-

<sup>(</sup>۱) منارالسبيل في شرح الدليل ۱۹،۱۸/۲ ـ

نمازے مانع ہوتو فروخت کر دی جائے گی۔

ال کے سامان اور پھروں کو کسی دوسری مسجد میں جہاں ضرورت ہونتقل کرنا جائز ہوگا، اور بیاس کوفروخت کرنے سے بہتر ہوگا، اس لئے کہ منقول ہے کہ حضرت عمر کو جب بیخبر ملی کہ کوفہ میں بیت المال میں نقب لگا یا گیا ہے تو انھوں نے حضرت سعد گولکھا کہ خرما فروشوں کی مسجد کو منتقل کردو اور بیت المال کو مسجد کے قبلہ کی طرف کردو، اس لئے کہ مسجد میں کوئی نہ کوئی نمازی ہمیشہ رہے گا، اور بی حجابہ کی موجودگی میں ہوا اور کسی نے اس سے اختلاف نہیں کیا، لہذا بیہ اجماع کی طرح ہوگا (۱)۔

مسجد کی زمین کے بغیر مسجد کو یااس کے ملبہ کوفر وخت کرنا:

8 8 - جمہور فقہاء کا مذہب ہے کہ مسجد فروخت نہیں کی جائے گ۔
اس سلسلہ میں حفیہ کہتے ہیں: اگر کوئی شخص اپنی زمین کومسجد بنادے اور اس کے وقف کے شخص جمہور فیش طیس پائی جائیں تو نہوہ والیس لے سکتا ہے نہ فروخت کر سکتا ہے، نہ اس میں وراشت جاری ہوگی، اس لئے کہ وہ بندوں کے حق سے خالی ہو کر خالص اللہ تعالیٰ کا حق ہوجائے گا، یہ اس لئے کہ تمام اشیاء اللہ تعالیٰ کی ملکیت ہیں اور جب بندہ اپنے لئے ثابت شدہ حق کوسا قط کردے گا تو وہ چیز اپنی اصل کی طرف لوٹ جائے گی اور اس سے اس کا تصرف کا حق ختم ہوجائے گا جیسے اعتاق میں ہے۔

اگر مسجد کے آس پاس کی آبادی ختم ہوجائے اور اس کی ضرورت ندر ہے، توامام ابو یوسف کے نزد یک مسجد باقی رہے گی، اس کے کہ مسجد بنانا ملکیت کو اس سے ساقط کرنا ہے، لہذا اس کی ملکیت میں نہیں لوٹے گی، امام محمد کے نزدیک واقف اگر زندہ ہوتو اس کی

ملکیت میں اور اگر مرگیا ہوتو اس کے وارث کی ملکیت میں لوٹ جائے گی اور اگر اس کا واقف بااس کے ورث معلوم نہ ہوں تو اس کوفر وخت کرنا اور اس کی قیمت سے کسی دوسری مسجد کی تغییر میں مدد لینا ان کے لئے جائز ہوگا، اس لئے کہ اس نے اس کوعبادت کی ایک قتم کے لئے متعین کیا ہے اور وہ عبادت ختم ہو چکی تو یہ مسجد کی چٹائی اور لکڑی کی طرح ہوجائے گا جن کی ضرورت نہ ہو، البتہ امام ابو یوسف چٹائی اور لکڑی کے بارے میں کہتے ہیں کہ وہ کسی دوسری مسجد میں منتقل کردی جائے گی۔

اگر مسجد تنگ ہوجائے اور اس کے بغل میں اس پر وقف شدہ زمین یا دوکان ہوتو اس کو لے کر اس میں داخل کردینا جائز ہوگا اور اگر کسی آ دمی کی ملکیت ہوتو زبردتی قیت سے لی جائے گی اور اگر عام لوگوں کا راستہ ہوتو اس کا پچھ حصہ اس میں داخل کردیا جائے گا بشر طیکہ راستہ کے لئے نقصان دہ نہ ہو۔

الخلاصہ کے کتاب الکراہیۃ میں فقیہ ابوجعفرعن ہشام کے واسطہ سے امام محمد سے منقول ہے کہ راستہ کے پچھ حصہ کو سجد یا مسجد کے پچھ حصہ کو عام لوگوں کے لئے راستہ بنانا جائز ہوگا یعنی جب لوگوں کو اس کی ضرورت ہو۔

اہل مسجد کے لئے جائز ہوگا کہ صحن کومسجد بنا ئیں یا مسجد کو صحن بنا ئیں، دروازہ کو بدلدیں، یا کوئی نیا دروازہ کھولیں، اورا گران میں اختلاف ہوجائے تو دیکھا جائے گا کہ دونوں میں کون اس کے لئے زیادہ بہتر ہے۔

ان کے لئے جائز ہے کہ اس کو منہدم کر دیں اور نئی تعمیر کریں ، جو لوگ اس محلّہ کے نہ ہوں ان کو بید قل نہ ہوگا ، اس طرح ان کو حق ہوگا ، برگ گھڑے رکھیں ، چراغ لڑکا ئیں ، چٹا ئیاں بچھا ئیں اور بیسب برے گھڑے رکھیں کے علاوہ کوئی اپنے مال سے کریں گے لیکن وقف کے مال سے متولی کے علاوہ کوئی

<sup>(</sup>۱) فتحالقدير٥١٣\_

شخص قاضی کی اجازت کے بغیر ہیں کرے گا۔

کتاب الجنیس میں ہے: مبجد کا گرال اگر مسجد یا اس کے فناء (سامنے کا میدان) میں دوکان بنانا چاہے تو ایسا کرنا اس کے لئے جائز نہ ہوگا، اس لئے کہ اگر مسجد کور ہائش گاہ بنادیا جائے تو مسجد کا احترام ختم ہوجائے گا، فناء میں اس لئے کہ وہ مسجد کے تالع ہے، اگر مسجد کے آس پاس ویران ہوجائے اور اس کی ضرورت نہ رہے یعنی اس محد کے آس پاس ویران ہوجائے اور اس کی ضرورت نہ رہے یعنی اس محد کے آس پاس ویران ہوجائے اور اس کی ضرورت نہ رہ جائیں، بایں طور کہ مسجد گاؤں کے لوگ اس میں نماز پڑھنے سے بے نیاز ہوجائیں، بایں طور کہ مسجد گاؤں میں ہواور گاؤں ویران ہوجائے، وہ کا شت کی زمین بن جائے تو امام ابو ویسف کے نز دیک مسجد اپنی حالت پر باقی رہے گی، یہی امام ابو حنیفہ کا قول ہے (۱)۔

مالکیہ کہتے ہیں: مسجد کو فروخت کرنا مطلقاً جائز نہ ہوگا خواہ ویران ہوجائے ،مسجد کی ویران ہوجائے ،مسجد کی این ہوجائے ،مسجد کی طرح اس کوتوڑنا بھی ہے،لہذامسجد کے ملبہ کو فروخت کرنانا جائز ہوگا۔

قرطبی میں ہے: مسجد کوتو ڑنا، اس کوفر وخت کرنااور اس کو معطل کرنا جائز نہ ہوگا اگر چیمح کلّہ ویران ہوجائے (۲)۔

شافعیہ کہتے ہیں: اگر کوئی شخص مسجد وقف کرے پھر وہ جگہ ویران ہوجائے اس میں نماز پڑھنا بند ہوجائے تو وہ ملکیت کی طرف نہیں لوٹے گی اور اس میں تصرف کرنا جائز نہ ہوگا، اس لئے کہ جس چیز میں اللہ تعالیٰ کے حق کے لئے ملکیت ختم ہوجائے وہ خلل کی وجہ سے ملکیت کی طرف نہیں لوٹے گی جیسا کہ اگر غلام کوآزاد کردے پھر لئے اہوجائے وہ اُ۔

صرف کرنا جائز ہوگا(۲)۔ مسجد میں درخت لگانا، اس میں جیتی کرنا اور کنواں کھودنا: ۲ ۲۲ – حفیہ کا مذہب ہے کہ مسجد میں درخت لگانا جائز نہ ہوگا البتہ اگر زمین رہنے والی ہواس کی وجہ سے تھمبے برقر ار نہ رہیں تو جائز ہوگا، تاکہ اس یانی کو جذب کرلے اور اس سے نفع حاصل ہو، اس میں

کنواں نہیں کھودا جائے گا، اگریرانا کنواں ہو جیسے زمزم کا کنواں تو

اگرلکڑی کسی مسجد پر وقف کرےاور وہ ٹوٹ جائے تواس میں دو

ا توال ہیں:اول:اس کی بیج جائز نہ ہوگی، دوم:اس کی بیج جائز ہوگی۔

اس کئے کہاس کے نفع کی امیرنہیں ہے تو اس کوفر وخت کر دینااس کو

چھوڑنے سے بہتر ہوگا۔معجداس کے برخلاف ہے۔اس لئے کہ معجد

کے ویران ہوجانے کے باوجوداس میں نماز پڑھناممکن ہے، ہوسکتا

آمدنی کو محفوظ رکھے گا۔ دوسری جگہ خرج نہیں کرے گا،اس لئے کہ

اگر کسی مسجد پر کوئی چیز وقف کرے چھر وہ ویران ہوجائے تو

حنابلہ کہتے ہیں:مسجد کوفروخت کرناحرام ہوگا،البتۃاگراس کے

منافع، ویران ہونے پاکسی دوسری وجہ سے معطل ہوجا ئیں جیسے لکڑی

ٹوٹ جائے اور اس کے گرجانے کا اندیثہ ہواورکوئی چیز نہ ملےجس

ہے اس کی مرمت ہو سکے تو اس کوفر وخت کردیا جائے گا اور اس کی

قیت کواس کے مثل پامثل کے بعض میں خرچ کیا جائے گا،امام احمہ

نے اس کی صراحت کی ہے، انھوں نے کہا: اگر مسجد میں ایسی لکڑیاں

ہوں جن کی کوئی قیت ہوان کوفروخت کرنا اوران کی قیت کومسجدیر

ہے کہ وہ جگہ پھرآ باد ہوجائے تواس میں نمازیڑھی جائے گی۔

ہوسکتا ہے کہ وہ اپنی پہلی حالت پرلوٹ جائے (۱)۔

<sup>(</sup>۲) أسبل المدارك شرح إرشاد السالك ۳۷ ۱۰۴ طبع دارالفكر، جواهر الإكليل ۲۸ ۲۰۹،۲۰۹، الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ۷۲ ۸۸\_

<sup>(</sup>٣) المهذب في فقه الإمام الشافعي الر٣٥٢\_

<sup>(</sup>۱) المهذب في فقهالاً مام الشافعي ار ۴۵۲ م

<sup>(</sup>۲) مناراسبیل ۲ر ۱۸ طبع المکت الا سلامی په

<sup>(</sup>۱) فخ القديرا ر٢٩٩ـ

چھوڑ دیا جائے گا، اگر کھودا جائے اوراس میں کوئی چیز تلف ہوجائے۔ تو اگر اہل مسجد کھودیں یا ان کی اجازت سے کوئی دوسرا کھودی تو ضامن نہ ہوگا اوران کی اجازت کے بغیر کھودی تو ضامن ہوگا، اہل مسجد کواس سے ضرر ہویا نہ ہو<sup>(۱)</sup>۔

حنابلہ نے مساجد میں کنوال کھود نے اور درخت لگانے کو حرام قرار دیا ہے، اس لئے کہ اس حصہ میں نماز پڑھنے کا حق ہے، الہذا اس کو معطل کر ناظلم ہوگا۔ اگر ایسا کیا جائے تو کنوال پاٹ دیا جائے اور درخت اکھاڑ دیا جائے گا۔ اس کی صراحت کی گئی ہے۔ انھوں نے کہا: میناحق لگایا گیا ہے، جس نے اس کولگایا ہے وہ ظالم ہے۔ ایسی زمین میں پودالگایا ہے جس کا وہ مالک نہیں ہے۔

مسجد میں کنوال کھودنااس وقت حرام ہوگا جب کہ اس میں کوئی مصلحت نہ ہو،اگراس کے کھود نے میں کوئی مصلحت ہواوراس سے تگی پیدا نہ ہوتواس میں کنوال کھود نے کوامام احمد نے مکروہ نہیں کہا ہے،اس میں کھیتی کرنا مکروہ ہے (۲)۔

ابن قدامہ نے کہا: مسجد میں کوئی درخت لگانا جائز نہ ہوگا، اگر
زمین میں کھجور کے درخت ہوں اور اس کا مالک اس کومسجد بناد ہاور
اس میں درخت رہتو کوئی مضا نقہ نہ ہوگا اور اس کو پڑوسیوں سے
فروخت کرنا جائز ہوگا، ایک روایت میں ہے: اسے فروخت نہیں کیا
جائے گا، مسلمانوں کے لئے ہوگا اور محلّہ والے اس کو کھائیں گے،
ایک قول ہے: اگر مسجد کو درخت کے پھل کی قیمت کی ضرورت ہوتو
کیا فروخت کردیا جائے گا اور اس کی قیمت مسجد کی تعمیر میں خرچ کی
جائے گی، کیکن اگر اس کا مالک کہے: یہ مسجد پروقف ہے تو مناسب ہوگا
کہ اس کا پھل فروخت کیا جائے اور مسجد میں خرچ کیا جائے (۳)۔

ما لکیداس کومسجد میں جائز قرار نہیں دیتے ہیں،اگرایسا ہوجائے تواکھاڑ دیا جائے گلا)۔

شافعیہ نے کہا: مساجد میں درخت یا تھجور کا پودالگا نا اور کنوال کھود نا مکروہ ہوگا، اس لئے اس میں نمازیوں پرتنگی پیدا کرنا ہے نیز اس لئے کہ بیسلف کاعمل نہیں ہے، سیچے بیہ ہے کہ بیر حرام ہوگا، اس لئے کہ اس میں نماز کی جگہ کوننگ کرنا اور پرندوں کی بیٹ سے نجاست حاصل کرنا ہے، غزالی نے کہا: اس میں کھیتی کرنا جائز نہ ہوگا اگر کوئی ایسا درخت لگاد ہے، سے سابیحاصل کیا جائے اور اس سے کوئی انسان ملاک ہوجائے توضان نہ ہوگا۔

رافعی نے کتاب الوقف میں کہا: مسجد میں کوئی درخت لگانا مناسب نہ ہوگا اس لئے کہ یہ نمازیوں کے لئے رکاوٹ بنے گا۔ الروضہ کے باب السجدات میں ہے: اگر درخت لگادیا جائے تو امام اس کوا کھاڑ دے گا۔ قاضی حسین نے الصلوٰ ق میں اپنے حاشیہ میں کہا: مسجد میں درخت لگانا اور اس میں کنواں کھود نا جائز نہ ہوگا اس لئے کہ یہ نمازی کومشغول کرنے والے ہیں۔

کتاب الوقف کے آخر میں کہا: ابوعلی عبداللہ حناطی سے اس شخص کے بارے میں دریافت کیا گیا جو مسجد میں درخت لگائے کہوہ اس کے پھل کیا کرے گا؟ انھوں نے کہا: اگر اس کو مسجد کے لئے کرے گاتو بلاعوض اس کا کھانا جائز نہ ہوگا۔ اس کو مسجد کے مصالح میں خرچ کرنا واجب ہوگا۔ مساجد میں درخت لگانا مناسب نہ ہوگا اس لئے کہوہ نماز میں رکاوٹ پیدا کرے گا اور اگر اس کو کھانے کے لئے مباح کرکے لگائے تو بلاعوض اس کو کھانا جائز ہوگا۔ اسی طرح جہاں مباح کرکے لگائے ہواور اس کی نیت معلوم نہ ہوتو جائز ہوگا۔ اسی طرح جہاں اس کا رواج ہواور اس کی نیت معلوم نہ ہوتو جائز ہوگا۔ اسی طرح جہاں

<sup>(</sup>۲) منارالسبيل في شرح الدليل ۲۰۷۲،الآدابالشرعية لا بن مفلح ۳۰۵،۳۰۳

<sup>(</sup>m) المغنی لابن قدامه ۵ر ۱۳۵،۶۳۴ <sub>س</sub>

<sup>(</sup>۱) حاشية الدسوقي على الشرح الكبير ۱/۷۰ ما ۷۸- ۱۷-

<sup>(</sup>۲) إعلام الساجد بأحكام المساجد للزركشي را ۳۴۲،۳۴ س

<sup>(</sup>۱) أسبل المدارك شرح إرشادالسا لك للكشناوي ۳ ۸ ۵۸ ـ

مسجد کی د بوار پرلکڑی رکھ کراس کے پڑوتی کا فائدہ اٹھانا: کے ۲۲ – کیامسجد کے وقف کے گراں کو بیت ہوگا کہ مسجد کے پڑوتی کو
کوئی اس میں لکڑی گاڑنے کے لئے عاریت پر دے یااس کو بیت نہ
ہوگا، اس میں مالکیہ کے دواقوال ہیں: اول: اس کو بیت ہوگا، دوم:
اس کے لئے بیمنوع ہوگا اور یہی ان کے نزدیک راجے ہے (۱)۔

حنابلہ نے مسجد کی دیوار پراس لکڑی کور کھنے کے جواز میں یہ شرط لگائی ہے کہ وہ اس کی دیوار کو نقصان نہ پہنچائے کہ وہ اس کو اٹھانے سے کمزور پڑجائے، اس کےرکھے بغیر جھت ڈالنا ناممکن ہو، اس کے مالک کے لئے مسجد کی دیوار کے علاوہ پرر کھنے کی گنجائش نہ ہو، ضرورت، اس کی دیوار پر اس لکڑی کے رکھنے کی داعی ہو، جب یہ ساری با تیس پائی جا ئیس گی تو اس کی دیوار پر اس لکڑی کور کھنا جا ئز ہونے کے لئے یہ شرط ہے کہ مسجد کی تین موگا۔ ایک قول ہے: جائز ہونے کے لئے یہ شرط ہے کہ مسجد کی تین دیواریں ہوں اوراس کے پڑوئی کی ایک دیوار ہو۔

لہذا اگر مسجد کی دیوار میں اس کو گاڑنا اس کی دیوار کو نقصان پہنچائے اور اس کو اس کے اٹھانے سے کمز ور کردے یا اس پر اس کو رکھے بغیر حجیت ڈالناممکن ہو یا اس کے پاس، اس کی دیوار کے علاوہ پررکھنے کی گنجائش ہو یا ضرورت، اس کی دیوار پر اس کے رکھنے کی داعی نہ ہوتو اس پر اس کورکھنا جائز نہ ہوگا (۲)۔

## نماز کے اوقات کے علاوہ میں مسجد کو بندر کھنا:

۸ ۲۰ - جمہور فقہاء کا مذہب اور یہی حنفیہ کا ایک قول ہے کہ مساجد کی حفاظت اور ان میں موجود سامانوں کی حفاظت کے لئے ان کے پڑوسیوں کے گھروں میں نقب لگانے اور ان میں موجود سامانوں کی

چوری کے اندیشہ سے نماز کے اوقات کے علاوہ میں مساجد کو بندر کھنے میں کوئی مضا نُقہ نہ ہوگا (۱)۔

حنفیہ کا مذہب ہے کہ مسجد کا دروازہ بند کرنا مکروہ تحریکی ہوگا اس لئے کہ بیہ نماز سے روکنے کے مشابہ ہوگا اور نماز سے روکنا حرام ہے (۲)،اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَ مَنُ أَظُلَمُ مِمَّنُ مَّنَعَ مَسَاجِدَ اللّهِ أَنُ يُّذُكُرَ فِيهَا اسْمُهُ وَسَعٰی فِی خَرَابِهَا" (۳) (اوراس سے بڑھ کرظالم اورکون ہوگا جواللہ کی مسجدوں کواس سے روک دے کہ ان میں اس کا نام لیا جائے، اور ان کی بربادی کی کوشش کرے)۔

## مساجد كالمعطل هونا:

9 / - زرکشی نے کہا: اگر شہر سے لوگوں کے چلے جانے، یا اس کے ویران ہوجانے کی وجہ سے مسجد برکار ہوجائے تو وہ ملکیت نہیں لوٹے گی ،کسی بھی حال میں اس کوفروخت کرنا یا اس میں تصرف کرنا جائز نہ ہوگا جیسا کہ اگر کسی غلام کو آزاد کردے پھروہ لنجا ہوجائے تو وہ دوبارہ مملوک نہ ہوگا۔

پھر اگر اندیشہ ہو کہ شیاطین اس کو توڑ دیں گے تو توڑ دی جائے گی اوراس کی حفاظت کی جائے گی ، اگر قاضی اس کے ملبہ سے کوئی دوسری مسجد بنانا مناسب سمجھے تو قاضی ، ابن الصباغ اور متولی نے کہا: جائز ہوگا ، متولی نے کہا: بہتر یہ ہوگا سب سے قریب جہت میں منتقل کیا جائے ، اگر دور منتقل کیا جائے تو بھی جائز ہوگا اور ملبہ مسجد کے علاوہ مثلاً مسافر خانے ، بلی اور کنوؤں میں صرف نہیں کیا جائے گا ،

<sup>(</sup>۲) المغنی لابن قدامه ۲۰۸٬۵۰۲ م

<sup>(1)</sup> فتح القدير والعنابية ار ٢٩٩٦، إعلام الساجد بأحكام المساجد ١٣٨٠، ٣٨٣٠،

مفا الآ داب الشرعية لا بن كح ٣٠٢ ٢٠ م.

<sup>(</sup>۲) فتخ القدير والعنابها ر۲۹۹\_

<sup>(</sup>۳) سورهٔ بقره رسماا\_

<sup>(</sup>۱) إعلام الساجدر ۲۵ سر

اسی طرح اس کا برعکس بھی جائز نہ ہوگا، اس لئے کہ وقف لازم ہے، اور ضرورت جگہ کے بدلنے کی داعی ہے، جہت کے بدلنے کی نہیں(۱)۔

قرطبی نے کہا: مسجد کوتوڑنا، اس کوفروخت کرنااوراس کو معطل کرنا جائز نہ ہوگااگر چیمج گیہ ویران ہوجائے (۲)۔

اگر مسجد کے منافع ویران ہونے یا کسی دوسری وجہ سے معطل ہوجا ئیں جیسے کٹری ٹوٹ جائے اور اس کے گرجانے کا اندیشہ ہواور کوئی چیز نہ ملے جس سے اس کی مرمت ہو سکے تو اس کوفر وخت کردیا جائے گا اور اس کی قیمت کو اس کے ہم مثل میں یا مثل کے بعض میں خرچ کیا جائے گا اور اس کی قیمت کو اس کے ہم مثل میں یا مثل کے بعض میں خرچ کیا جائے گا ، امام احمد نے اس کی صراحت کی ہے ، انھوں نے کہا: اگر مسجد میں الیمی کٹریاں ہوں جن کی کوئی قیمت نہ ہوتو ان کو فروخت کرنا اور ان کی قیمت کو مسجد پرخرچ کرنا جائز ہوگا۔ انھوں نے کہا: اگر چوروں کا ڈر ہو یا وہاں کی جگہ گندی ہوجائے تو مسجد منتقل کردی جائے گی (۳)۔

# مسجدابراتيم

#### تعریف:

ا - مسجد ابراہیم دوکلمات سے مرکب ہے: مسجد اور ابراہیم، مسجد لغت میں: نماز کا گھر، انسان کے بدن میں مقامات سجدہ ہے۔

مسجد اصطلاح میں: وہ زمین جس کو ما لک مسجد بنا دے اور اس میں نمازیڑھنے کی اجازت دیدے (۱)۔

شافعیہ نے کہا: صحیح قول کے مطابق ابراہیم سے مراد اللہ تعالی کے نبی ابراہیم علیہ السلام ہیں (۲)۔

ایک قول ہے: ابراہیم، بنوعباس کے امراء میں سے ایک ہیں، یہ وہی ہیں جن کی طرف مکہ میں باب ابراہیم منسوب ہے (<sup>m)</sup>۔

#### متعلقه الفاظ:

#### مقام ابراتهم:

۲- مقام میم کے فتحہ کے ساتھ قام، یقوم، قوما وقیاماً سے اسم مکان ہے۔ کھڑ اہونا، اکثر فقہاء ومفسرین نے کہا: مقام ابراہیم وہ پھر ہے جس کو آج لوگ پہچانتے ہیں اور اس کے پاس طواف کا دوگانہ ادا کر تربیں (۴)

کرتے ہیں <sup>(م)</sup>۔ (۲) مغنی المحتاج ۱۱/۲۹، نہایة المحتاج ۱۲۸۷، حافیة القلیو بی ۲/ساا۔

<sup>(</sup>۳) سابقهمراجع۔

<sup>(</sup>۴) إعلام الساجد بأحكام المساجد ( ۱۵۴ ، الحاوى للماور دى ۴۲۸ م، القليو بي وغميره ۱۲۳ سر ۱۲۳ -

<sup>(</sup>۱) إعلام الساجد بأحكام المساجد ٢٧-

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢٨٨٢\_

<sup>(</sup>۳) منارالسبيل في شرح الدليل ۱۸/۲\_

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، قواعد الفقه للبركتي \_

مقام ابراہیم اور مسجد ابراہیم میں ربط بیہ ہے کہ دونوں اللہ تعالیٰ کے نبی حضرت ابراہیم علیہ السلام کی طرف منسوب ہیں، البتہ مقام ابراہیم، کعبہ کے پاس ہے۔اس کے نزدیک طواف کا دوگا نہ اداکر نا مسنون ہے اور مسجد ابراہیم عرفات کے نزدیک ہے۔

# اجمالي حكم:

مسجدابرا ہیم ہے متعلق کچھا حکام ہیں۔ان میں بعض یہ ہیں:

# الف-مسجد ابراہیم میں وقوف کرنا:

سا- شا فعیہ میں سے ابو محمد جوینی نے کہا: مسجد ابرا ہیم کا اگلا حصہ وادی عرفہ کے کنارے میں ہے وفات میں نہیں ہے، اس کا آخری حصہ عرفات میں ہے، اس کا آخری حصہ عمل جوفات میں ہے، انھوں نے کہا: جو شخص مسجد کے اگلے حصہ میں جس کو مصلی ابرا ہیم کہا جاتا ہے وقوف کرے گاتواس کا وقوف صحیح نہ ہوگا اور اس کے آخر میں وقوف کرے گاشچے ہوگا (۱)۔

#### ب-مسجدا براہیم کالقطہ:

مم - زرکشی نے حاوی سے اعلام الساجد میں نقل کیا ہے: عرفہ اور مصلی ابراہیم (لیعنی معجد ابراہیم) کے لقطہ میں دو اقوال ہیں: اول: حل پر قیاس کرتے ہوئے اس کا لقطہ حلال ہوگا، دوم: حرم کی طرح حلال نہیں ہوگا مگر اعلان کرنے والے کے لئے، اس لئے کہ وہ حاجیوں کے جمع ہونے کی جگہ ہے، جانے والے وہاں سے دوسرے مما لک میں چلے جاتے ہیں، جیسے حرم میں۔

جمہور فقہاء نے کہا: حل کے لقطہ اور حرم کے لقطہ میں کوئی فرق نہ ہوگا۔

تفصیل کے لئے دیکھئے اصطلاح (حرم فقرہ روا)۔

5-عرفہ کے دن مسجد ابراہیم میں ظہر وعصر کی نماز: ۵- جب حجاج عرفات میں وقوف کے لئے وہاں جائیں تومستحب ہے کہ وہ مسجد ابراہیم علیہ السلام جائیں، جس کو آج مسجد نمرہ کہا جاتا ہے اور دوخطبوں کے بعد جوامام دے گا ایک ساتھ ظہر وعصر کی نماز پڑھیں (۱)۔

تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح (عرفات فقرہ ر ۲)۔

مغنی الحتاج ار ۶۹ ۲، شرح المنهاج للحلی ۲ ر ۱۱۳ ، کشاف القناع ۲ ر ۱۹ ۲ – (۱) مراصد الاطلاع علی اساءالامکنة والبقاع لصفی الدین البغد ادی ۱۲۹۲ –

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ۲ر ۱۷۳، الشرح الكبیر مع حاشیة الدسوقی ۲ر ۴۳، ۴۲،

# مسجدالاقصل

#### تعریف:

ا - مسجداقصیٰ، مدینة القدس میں مشہور مسجد ہے اور دامن کوہ میں بنائی گئی ہے (۱)،اس کا نام بیت المقدس ہے۔ یعنی پاک کرنے والا گھر جس میں گناہوں سے پاکی حاصل کی جاتی ہے۔

یہ پہلا قبلہ اور تیسراحرم شریف ہے اور رحمت عالم محمد علیہ کے سفر معراح کا راستہ ہے، اور ان تین مساجد میں سے ایک ہے جن کے علاوہ کسی مسجد کی طرف سفر نہیں کیا جاسکتا ہے، وہ مسجد ہے جس کے ماحول کو اللہ تعالی نے بابر کت بنایا ہے جیسا کہ قرآن کریم میں ہے (۲)۔

اس کے اور مسجد حرام کے درمیان جو دوری ہے اس کی وجہ سے اس کا نام اقصلی رکھا گیا۔ دنیا میں مکہ والوں کے لئے بیسب سے دور مسجد تھی ،جس کی تعظیم زیارت کے ساتھ کی جاتی ہے (۳)۔

# مسجداقصیٰ کے نام:

۲ - مسجد اقصلی کے بہت نام ہیں۔ان میں سترہ نام زرکشی نے ذکر کیا ہے۔ان میں سے چنداہم ہیہے:

- (۲) إعلام الساجد للزركشي ۲۷۷-۲۷۹، تخفة الراكع والساجد للجراعي ۱۸۲-۱۸۴-

  - (۱) تخفة الراكع للجراعي ۱۸۴، إعلام الساجد للزركثي ر ۲۷۸.

اول: مسجد الملياء: اس كے معنی كے بارے میں ایک قول ہے: اس كامعنی بیت اللہ ہے، كعب احبار سے منقول ہے كہ انھوں نے اس كو ملياء كہنا نالسند كيا اور كہا كہ اس كو بيت اللہ الممقدس كہا جائے ، اس كو واسطى نے اس كے فضائل میں نقل كيا ہے۔

دوم: بیت المقدس: میم کے فتحہ اور قاف کے سکون کے ساتھ لینی وہ جگہ جہاں گناہوں سے پاکی حاصل کی جاتی ہے، المقدس: یاک کرنے والا۔

سوم: البیت المقدس: میم کے ضمہ، قاف کے فتحہ اور دال مشدد کے ساتھ لیعنی پاک کیا ہوا، اس کی پاکی بتوں سے اس کو خالی کرنا ہے ان کے علاوہ بھی کچھ نام ہیں، جراعی نے اپنی کتاب تخفۃ الراکع والساجد میں ان کی تعداد بائیس تک پہنچادیا ہے (۲)۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-مسحد نبوى:

سا-مسجد نبوی وہ مسجد ہے جس کی بنیاد مدینہ منورہ میں نبی کریم علیہ اللہ نبید مسجد حرام نبی کریم علیہ اللہ مسجد حرام کے مطاوہ کسی دوسراحرم شریف ہے اس میں نماز سے ایک ہزار گنا زیادہ ہوتا ہے، دونوں میں ربط ہے کہ دونوں ان تین مساجد میں سے ہیں جن کے علاوہ کی طرف سفرنہیں کیا جاسکتا ہے (۳)۔

#### ب-مسجد حرام:

الله الحرام ، مكه مكرمه مين بيت الله الحرام ب، بيسب سے بہلى مسجد ب جوزمين پر بنائي گئى، جيسا كه الله تعالى ك ارشاد ميں ہے:

- (۲) تخفة الراكع للجراعي ۱۸۴–۱۸۶\_
- (٣) تخفة الراكع والساجدا ١٣١ ١٣٤ ، إعلام الساجدللزركشي ٢٢٠٦ ـ
  - (۱) سورهٔ آل عمران ر۹۲\_

"إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِی بِبَكَّةَ مُبَارَكاً وَهُدًی لِلْعَالَمِیْنَ"(۱) (سب سے پہلا مکان جولوگوں کے لئے وضع کیا گیا وہ وہ ہے جو مکہ میں ہے (سب کے لئے) برکت والا اور سارے جہاں کے لئے رہنما ہے)۔

یہ پہلاحرم اور دوسرا قبلہ ہے۔اس میں نماز کی فضیلت اس کے علاوہ کسی دوسری مسجد کی نماز سے ایک لاکھ گنازیادہ ہے، ربط میہ ہے کہ مسجد اقصلی اور مسجد حرام دونوں ان تین مساجد میں سے ہیں جن کے علاوہ کی طرف سفر نہیں کیا جاسکتا ہے (۲)۔

مسجد اقصیٰ کے فضائل ، اسلام میں اس کا درجہ اور اس کی خصوصیات:

مسجداقصیٰ کے کھ فضائل ہیں ان میں سے اہم یہ ہیں:

الف-وهمسلمانون كاببهلا قبله ب:

۵ - ان فضائل میں سے جومسجد اقصیٰ کے ساتھ خاص ہیں یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اس کو پہلا قبلہ بنایا چنانچہ کعبہ مکرمہ کی طرف قبلہ کی تحویل سے قبل مسلمان اپنی نماز میں اس کی طرف متوجہ ہوتے تھے۔

اس میں اس بات کی دلیل ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اس کومشرف اور مکرم بنایا ہے، اس لئے کچھ دنوں تک مسلمانوں کی نگاہیں اس کی طرف متوجہ رہیں (۳)۔

ب- وہاں سفر کر کے جانااور وہاں سے معراج میں جانا: ۲ - ہجرت سے قبل نبی کریم علیقیہ کا سفر مسجد اقصلی کی طرف تھا،اس

سلسله میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: "سُبُحَانَ الَّذِی أَسُوی بِعَبُدِهٖ لَیُلاً مِّنَ اللّٰمَسُجِدِ الْاَقْصَیٰ الَّذِی لَیُلاً مِّنَ الْمَسُجِدِ الْاَقْصَیٰ الَّذِی لَیُلاً مِّنَ الْمَسُجِدِ الْاَقْصَیٰ الَّذِی بَارَکُنَا حَوْلَهُ "(۱) ( پاک ذات وہ ہے جواپے بندہ کوراتوں رات میرحرام ہے میراقصی لے گیا جس کے اردگردکوہم نے بابرکت بنا رکھا ہے)۔

اس آیت سے سیدنارسول اللہ علیہ کے آسان پر جانے سے قبل مسجد اقصلی کی طرف سفر کرنے کی وجہاس کی قدر ومنزلت کی عظمت معلوم ہوتی ہے(۲)۔

نی کریم علیقہ بیت المقدس میں داخل ہوئے اور آپ کے ساتھ حضرت جبریل تھے،اوراس میں دور کعت نمازادا کی (۳)۔

## ج-اس کی طرف سفر کرنا:

2-اسلام نے اس مسجد کوان تین مساجد میں سے ایک بنایا ہے جس کی طرف سفر کیا جا تا ہے (۲) ، چنا نچہ نبی کریم علیا یہ نے ارشاد فرمایا:
"لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد، المسجد الحرام ومسجدی هذا والمسجد الاقصی" (۵) (تین مساجد کے علاوہ کسی مسجد کی طرف سفر نہ کیا جائے ۔ مسجد حرام ، مری بیمسجد اور مسجد اقصلی )۔

# د-اس میں نماز کی فضیلت:

۸ - مسجد اقصلی کی خصوصیات اوراس کے فضائل میں سے، اس میں

<sup>(</sup>۲) إعلام الساجدر ۲۹،۸۴۰

<sup>(</sup>۳) تفسیرالقرطبی ۲ر۱۴۹،۱۵۰<sub>۱</sub>

<sup>(</sup>۱) سورهٔ اسراء/۱۔

<sup>(</sup>۲) إعلام الساجدللزركشي ر۲۸۲ \_

<sup>(</sup>٣) إعلام الساجدر ٢٨٨ ، تخفة الراكع والساجدر ١٨٧ \_

<sup>(</sup>۵) حدیث: "لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۳۳ / ۹۲ ) اور مسلم (۹۷۲/۲) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>١) تخفة الرائع والساجد للجراعي ١٤٨، ١٤٩، ١٨٠، إعلام الساجد

نماز کا دو چند ہونا ہے۔اس کی مقدار کے بارے میں احادیث میں اختلاف ہے، جراعی نے کہا: مروی ہے کہاں میں نماز پانچ سوکے برابر ہےاور شیخ تقی الدین ابن تیمیہ نے کہا: یہی درست ہے (۱)۔

# ھ-اس کے اردگرد، زمین کا بابرکت ہونا:

9-الله تعالی نے مسجد اقصلی کے بارے میں بتایا ہے کہ اس کا اردگرد بابرکت ہے، ارشاد ہے: "سُبُحَانَ الَّذِی أَسُوی بِعَبُدِهٖ لَیُلاً مِّنَ الْمَسُجِدِ الْقَصَیٰ الَّذِی اَسُوی بِعَبُدِهٖ لَیُلاً مِّنَ الْمَسُجِدِ الْقَصَیٰ الَّذِی بَارَکُنا حُولَهٔ اِلْمَسُجِدِ الْقَصَیٰ الَّذِی بَارَکُنا حَولَهٔ اللهَ مُسَجِدِ اللهَ قُصَیٰ الَّذِی بَارَکُنا حَولُلهٔ "(پاک ذات وہ ہے جوا ہے بندہ کوراتوں رات مسجد حرام سے مسجد اقصی لے گیا جس کے اردگردکوہم نے بابرکت بنارکھا ہے) اس مسجد اقصی لے گیا جس کے اردگردکوہم نے بابرکت بنارکھا ہے) اس آیت میں دوتاویل ہیں: اول: اس کا اردگرداس لئے مبارک ہے کہ اس میں منتخب انبیاء کیہم السلام مدفون ہیں۔ دوم: بھلوں اور نہروں کی کثرت کی وجہ سے مبارک ہے (۲)۔

### و- دنیامیس اس کا دوسری مسجد ہونا:

ا - دنیامیں سب سے پہلے جومسجد بنائی گئی وہ مسجد حرام پھر مسجد اقصلی
 ہے -

چنانچ حضرت ابوذر سے مروی ہے انھوں نے کہا: میں نے رسول اللہ علیہ سے سب سے پہلی مسجد کے بارے میں دریافت کیا جودنیا میں بنائی گئ تو آپ علیہ نے فرمایا: "المسجد الحرام، قلت: ثم أی؟ قال: المسجد الاقصیٰ قلت: و کم بینهما؟ قال: أربعون عاماً ثم الارض لک مسجدا فحیثما قال: أربعون عاماً ثم الارض لک مسجدا فحیثما

أدر كتك الصلاة فصل" (۱) (متجد حرام، ميں نے عرض كيا پھر كون؟ آپ علية نفر مايا: متجد اقصى، ميں نے عرض كيا: دونوں كون؟ آپ علية نفر مايا: چاليس سال پھر فر مايا: سارى زمين تيرے لئے متجد ہے جہال نماز كاوقت ہوجائے نماز پڑھاو)۔ بخارى نے بعض طرق ميں كہا: "أينها أدر كتك الصلاة فصل فيه فإن الفضل فيه" (جہال نماز كاوقت ہوجائے وہيں پڑھاو، اس لئے كماتى ميں فضيلت ہے)۔

بعض علاء مثلاً ابن الجوزی کے لئے یہ حدیث مشکل معلوم ہوئی، چنانچہ انھوں نے کہا: یہ معلوم ہے کہ حضرت سلیمان بن داؤد علیما السلام نے اقصی کو بنایا جیسا کہ نسائی نے صحیح اسناد کے ساتھ حضرت عبداللہ بن عمروکی مرفوع حدیث روایت کی ہے: کہ سلیمان بن داؤد وعلیما السلام نے جب بیت المقدس کی تغییر کی تو اللہ تعالیٰ سے تین درخواست کی کہ ان کو ایسا درخواست کی کہ ان کو ایسا فیصلہ کرنے کی تو فیق دے جو اس کے فیصلہ کے مطابق ہو، اللہ تعالیٰ نے ان کی ایس منظور کی ، انھوں نے اللہ تعالیٰ سے ایسے ملک نے ان کی یہ درخواست کی جوان کے بعد کسی کو خہ ملے کہ درخواست کی جوان کے بعد کسی کو خہ می منظور فر ما یا، جس وقت مسجد اقصلی کی تغمیر سے فارغ درخواست کی جوئے تو دما کی جوئے تو دما کی جوئے تو دما کی جوئے جس دن اس کی ماں گناہوں سے اس دن کی طرح پاک ہوجائے جس دن اس کی ماں گناہوں سے اس دن کی طرح پاک ہوجائے جس دن اس کی ماں نے سرکو جنا (۲)۔

اور جیسا کہ مورخین نے کہا ہے، حضرت سلیمان علیہ السلام، حضرت ابراہیم علیہ السلام سے ایک ہزار سال سے زیادہ بعد میں ہیں۔ زرکشی نے جواب دیا: سلیمان علیہ السلام نے مسجد اقصلی کی تجدید

۲/۸۵۸) اورمسلم (۱/۴۵۸) نے کی ہے۔

ر) سنن نسائی ار ۱۱۲، اعلام الساجدللزرکشی ر ۲۹ \_

للزركشي ر٢٨٩ ـ

<sup>(</sup>۲) إعلام الساجدر ۲۸۲ بتحقة الراكع والساجدر ۱۵۹ بتفسير القرطبي ۱۲۲۰-

<sup>(</sup>١) حديث: "المسجد الحرام....." كي روايت بخاري (فتح الباري

كى تقى، بنيادنهيس ركھى تقى - اس كى بنياد حضرت يعقوب بن اسحاق نے، حضرت ابراہیم کے کعبہ تعمیر کرنے کے جالیس سال کے بعد رکھا(۱)\_

#### اس کے احکام:

ا ا – مسجد اقصلی ہے متعلق کچھا حکام ہیں، ان میں سے بعض کا ذکر گذر چکا،مثلاً اس میں نماز کے ثواب کا دو چند ہونا، اس کی طرف سفر کرکے جانے کامسحب ہونااس حدیث کی وجہ سے ہے جوگذر چکی(۲)\_

انھوں نے کہا: جو شخص تین مساجد میں آئے اس کے لئے لوگ مستحب قرار دیتے تھے کہ نگلنے سے قبل ان میں ایک ختم قرآن کرے۔مسجد حرام ،مسجد نبوی اور مسجد بیت المقدس۔

دوم: وہاں سے حج وعمرہ کے احرام کا مستحب ہونا، زرکشی نے اس کو ذکر کرکے کہا: سنن ابوداؤد وغیرہ میں حضرت امسلمٹی کی حديث ب انهول ن كها: رسول الله عليه في فرمايا: "من أهل بحجة أو عمرة من المسجد الأقصىٰ إلى المسجد الحرام غفوله ما تقدم من ذنبه وما تأخر" أو وجبت له

(١) حديث: "من أهل بحجة او عمرة من المسجد الاقصى السياس" كي روایت ابوداؤد (۳۵۲/۲) نے کی ہے، بخاری نے التاریخ الکبیر (۱۲۱۱) میں اس کوضعیف قرار دیاہے۔

الجنة "(١) (جو تحض معبد اتصلى عدم معبد حرام تك حج يا عمره كا احرام

باندھے اس کے اگلے اور پچھلے گناہ بخش دیئے جائیں گے، یا فرمایا:

حضرت ابن عمرٌ ، حضرت معاذُّ اور حضرت كعب احبار وغيره (٢) \_

سلف کی ایک جماعت نے وہاں سے احرام باندھا، جیسے

سوم: بعض سلف سے منقول ہے کہ مسجد اقصلی میں گناہ دو چند

ہوجاتے ہیں، پدکعب احبارا سے منقول ہے۔ ابوبکر واسطی نے نافع

سے فقل کیا ہے، انھوں نے کہا: مجھ سے حضرت ابن عمر نے کہا: ہمیں

اس مسجد سے لے چلواس لئے کہاس میں گناہ دو چند ہوتے ہیں جس

زرکثی نے حضرت کعب احبار سے فقل کیا ہے کہ وہ خمص سے

اس میں نمازیر سے کے لئے آتے تھے جب ایک میل کے بقدراس

کے قریب ہوجاتے تو ذکر، تلاوت اورعبادت میں مصروف ہوجاتے

یہاں تک کہاس سے ایک میل کے بقدرنکل بھی جاتے اور فرماتے:

اس میں گناہ دو چند ہوتا ہے لینی برائی بڑھ جاتی ہے، اس کئے کہ

مبارک وقت اورمبارک جگه میں گناہ، جرأت کے زیادہ ہونے اور

دونوں مسجدوں میں بھی اس کئے کہ اس کی سزافور اُ ہوجاتی ہے $^{(\gamma)}$ ۔

چہارم: اس میں جھوٹی قتم کھانے سے بچا جائے اس طرح باقی

پنجم: پیثاب یاخانه میں بیت المقدس کی طرف رخ یا پشت کرنا

الله تعالی کاخوف کم ہونے کی وجہ سے ہوتے ہیں (۳)۔

اس کے لئے جنت واجب ہوجائے گی)۔

طرح نيکياں دو چند ہوتی ہیں۔

اول: اس میں ختم قرآن کامستحب ہونا، ابو کجلز سے منقول ہے

اسی طرح منقول ہے کہ حضرت سفیان توری اس میں قرآن ختم

<sup>(</sup>۲) السنن الكبرى ۵ رسى إعلام الساجد للزركشي ر ۲۸۹ \_

<sup>(</sup>٣) إعلام الساجد للزركشي ر ٢٩٠ ، تخفة الراكع والساجدر ١٨٨ \_

<sup>(</sup>۴) تخفة الراكع والساجدر ۱۸۹، ۱۹۰۰ إعلام الساجدر ۲۹۵،۲۹۱،۲۹۰\_

اوران میں ہے بعض درج ذیل ہیں:

<sup>(</sup>۱) إعلام الساجد للزركثي (۲۹، ۳۰، تخة الراكع والساجدر ۱۷۵\_

<sup>(</sup>٢) إعلام الساجدر ٢٨٨\_

<sup>&</sup>quot;كانوا يستحبون" كى روايت سعيد بن منصور نے ايني سنن ميں كى ہے، جبیبا کهزرکشی نے اِعلام الساجدر ۲۸۸ میں اس کومنسوب کیا ہے۔ -

مکروہ ہوگا حرام نہ ہوگا، شخ محی الدین نے الروضہ کے زوائد میں دوسرے کی انتباع میں کہا ہے، امام شافعی اور اکثر اصحاب نے اس کا ذکر نہیں کیا ہے۔

د كيھئے تفصيل اصطلاح (قضاء الحاجة فقره ر ۵)۔

ششم: فقہاء کا مذہب ہے کہ عیدگاہ میں عید کی نماز پڑھنا، مسجد میں پڑھنے سے افضل ہے، مکہ کی مسجد اس سے مشتیٰ ہے۔ رافعی نے کہا: صیدلانی نے مسجد بیت المقدس کو بھی اس کے ساتھ لاحق کیا ہے <sup>(۱)</sup>۔

ہفتم: اس میں روزہ کا مستحب ہونا چنانچہ مروی ہے: بیت المقدس میں ایک دن کاروزہ آگ سے براءت ہے (۲)۔

ہشتم: زرکشی نے کہا: دارمی نے کہا: اس کومسجد نبوی کے ساتھ لاحق کرتے ہوئے ہیت المقدس کے محراب کودائیں یا بائیں کرنے کی کوشش کرنا نا جائز ہوگا(۳)۔

المسجدالحرام

غریف:

ا – مسجد (جیم کے کسرہ کے ساتھ) لغت میں: انسان کے بدن میں مقامات سجدہ اور نماز کا گھر <sup>(1)</sup>۔

مسجد شرعاً زمین کا ہر حصہ ہے، اس کئے کہ نبی کریم علیہ کا ارشاد ہے: "جعلت لی الأرض طهوراً ومسجداً" (۲) (میرے لئے تمام زمین پاک کرنے والی اور مسجد بنائی گئی ہے)، پھر عرف میں مسجد خاص طور پر اس جگہ کو کہتے ہیں جو پانچوں نمازوں کے لئے تیار کی جاتی ہے (۳)۔

مسجد حرام اصطلاح میں جیسا کہ نووی نے کہا: کبھی اس سے صرف کعبہ مرادلیا جاتا ہے، اور کبھی اس کے ساتھ اس کے آس پاس کی مسجد مراد ہوتی ہے اور کبھی پورا مکہ اس کے آس پاس کے حرم کے ساتھ مرادلیا جاتا ہے۔ ان اقسام کے بارے میں شریعت کے نصوص موجود ہیں (۴)۔

مسجد کا نام حرام اس لئے رکھا گیا ہے کہ اس کی بےحرمتی کرنا حلال نہیں ہے، لہذااس کے نزدیک یا اس کے آس پاس شکار نہیں کیا

- (۱) المصباح المنير -
- (۲) حدیث: "جعلت لی الأرض طهوراً و مسجداً ....." کی روایت مسلم (۲) نے حضرت الوہریرہ سے کی ہے۔
  - (٣) إعلام الساجد بأحكام المساجد للزركشي ٢٨،٢٧\_
- (۴) تہذیب الاسماء واللغات ۴؍۱۵۲، إعلام الساجد ۵۹ اور اس کے بعد کے صفحات،تفسیر القرطبی ۸؍۱۰۴۔

<sup>(</sup>٢) إعلام الساجدر ٢٨٩\_

<sup>(</sup>m) إعلام الساجدر ٢٩٧\_

جائے گااس کے پاس کی گھاس نہیں اکھاڑی جائے گی۔ علماء نے کہابیت کے حرام ہونے سے مراد پوراحرم ہے (۱)۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-مسجد نبوى:

۲ - مسجد نبوی وہ مسجد ہے جس کورسول اللہ علیہ فی مدینہ میں اس
 کی مشہور جگد پر بنایا جس وقت مکہ سے ہجرت کرکے وہاں آئے اور یہ
 دوسراحرم ہے (۲)۔

ربط ہیہ ہے کہ مسجد حرام اور مسجد نبوی دونوں ان مساجد میں سے ہیں جن کی طرف سفر کیا جاسکتا ہے اور ان میں تواب دو چند ہوجا تا ہے۔

# ب-مسجداقصل:

سا-مسجداقصیٰ وہ مشہور مسجد ہے جومدینۃ القدس میں ہے اور جو پہاڑ کے دامن میں بنائی گئی ہے اس کو بیت المقدس کہا جاتا ہے۔ جمعنی پاک کرنے والا گھر جس میں گنا ہوں سے پاکی حاصل کی جاتی ہے۔ (دیکھئے: المسجد القصلٰ)

ربط بیہ ہے کہ مسجد حرام اور مسجد اقصیٰ دونوں ان مساجد میں سے ہیں جن کی طرف سفر کیا جاسکتا ہے، اور ان میں ثواب دو چند ہوجا تا ہے۔

# مسجد حرام کی بنیاد:

م - روئے زمین پرسب سے پہلے جو مسجد بنائی گئی وہ مسجد حرام اور

مسجد ملہ ہے (۱) جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ''إِنَّ أَوَّلَ بَيْتِ وَضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِی بِبَکَّةَ مُبَارَکا وَهُدًی لِلْعَالَمِیْنَ ''(۲) وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِی بِبَکَّةَ مُبَارَکا وَهُدی لِلْعَالَمِیْنَ ''(۲) (سب سے پہلا مکان جولوگوں کے لئے وضع کیا گیاوہ وہ ہے جومکہ میں ہے (سب کے لئے ) برکت والا اور سارے جہاں کے لئے رہنما ہے )، حضرت الوذر ؓ سے مروی ہے انھوں نے کہا: ''قلت: یا دسول اللہ أی مسجد وضع فی الأرض أول؟ فقال: المسجد الحرام، قلت: ثم أی؟ قال: المسجد الاقصیٰ المسجد الحرام، قلت: ثم أی؟ قال: المسجد الاقصیٰ قلت: و کم بینهما؟ قال أربعون عاماً ''(۳) (میس نے کہا: اللہ کے رسول! کون مجد رام، میں نے کہا: گرکون؟ آپ عَلَیْ ہُورَا یا: مجد رام، میں نے کہا پورکون؟ آپ عَلَیْ ہُورَا یا: مجد رام، میں نے کہا پورکون؟ آپ عَلَیْ ہُورَا یا: مجد رام، میں نے کہا: دونوں میں کتنی مدت کا فرق تھا، آپ عَلَیْ ہُورا یا: مجد رامیا، میں سال)۔

ابن الجوزی نے کہا: مسجد حرام چھوٹی تھی، اس پر دیوار نہیں تھی۔ صرف مکانات نے اس کو گھیر رکھا تھا۔ مکانات کے درمیان دروازے تھے، ہرطرف سے لوگ داخل ہوتے تھے، مسجد لوگوں کے لئے تنگ ہوگئ تو حضرت عمر بن الخطاب نے مکانات خریدا اور ان کو منہدم کیا پھر چھوٹی تی دیوار سے اس کا احاطہ کیا پھر حضرت عثمان نے لوگوں سے خرید کر مسجد میں توسیع کی پھر حضرت ابن الزبیر نے مکانات خرید الورائھیں مسجد میں توسیع کی پھر حضرت ابن الزبیر نے مکانات خرید الورائھیں مسجد میں داخل کر کے اس کی توسیع کی، سب میں داخل کر کے اس کی توسیع کی، سب خوبصورت ساکھو سے اس کی حجت بنایا پھر منصور نے شامی کنارے کی خوبصورت ساکھو سے اس کی حجت بنایا پھر منصور نے شامی کنارے کی

<sup>(1)</sup> المطلع على ابواب المقنع بر١٨٨،١٨٨، المصباح المنيري

ری اعلام الساجد ۲۲۳ اوراس کے بعد کے صفحات، تخفۃ الراکع والساجد ۱۳۱۱ اور اس کے بعد کے صفحات ۔

<sup>(</sup>۱) إعلام الساجدر ۲۹ تفسير القرطبي ۴ ر ۲ سا\_

<sup>(</sup>۲) سورهُ آل عمران ر۹۶\_

<sup>(</sup>٣) حديث ابوذر: "قلت يا رسول الله أى مسجد وضع فى الأرض أول....." كى روايت بخارى (فتح البارى ٢/٧٠٣) اورمسلم (١/٠٤٣) في ہے۔

طرف اضافہ کیا، پھر مہدی نے اضافہ کیا، کعبہ ایک جانب میں تھا تو مہدی نے دوگوں سے مہدی نے دوگوں سے مکانات خریدااور کعبہ کو چی میں کردیا<sup>(۱)</sup>۔

پھرآج تک اس میں مسلسل اضافے ہوتے رہے ہیں۔

مسجد حرام کا دوسری مساجد سے افضل ہونا: ۵ - حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ عظمت وحرمت کے اعتبار سے سب سے بڑی مسجد، مسجد حرام ہے پھر مسجد مدینہ، پھر مسجد بیت المقدس پھر جامع مسجدیں پھر محلّہ کی مساجد پھر راستوں کی مساجد پھر گھروں کی مساجد (۲)۔

مشہور قول کے مطابق مالکیہ کی رائے ہے کہ مدینہ کی مسجد تمام مساجد میں سب سے افضل ہے اس کے بعد مسجد مکہ اور اس کے بعد مسجد بیت المقدس ہے (۳)۔

## مسجد حرام کی طرف سفر کرنا:

۲ - مجد حرام، ان تین مساجد میں سے ایک ہے جس کی طرف سفر کیا جاتا ہے، حدیث میں ہے: "لا تشد الرحال إلا إلی ثلاثة مساجد: المسجد الحرام، ومسجد الرسول عَلَيْكُ والمسجد الأقصى "(") (تین مساجد کے علاوہ کسی مسجد کی طرف سفر نہ کیا جائے: مسجد حرام، رسول اللہ عَلَيْكُ کی مسجد اور

- (۱) مشیرالعزم الساکن إلی اُشرف الأ ماکن لاً بی الفرج بن الجوزی ۱۸۵۳ شاکع کرده دارالرامیه

  - (٣) كفاية الطالب الرباني ٣٢/٣، ٣٣ شائع كرده دارالمعرفه ـ
- (٣) حدیث: "لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد....." كى روایت بخارى (قُرِّ البارى ١٠١٣) اورمسلم (١٠١٢) نے حضرت ابوہریرہؓ سے کی ہے۔ اورالفاظ بخاری کے بیں۔

مسجداقصلی)۔

اس حدیث سے ان مساجد کی فضیلت وبرتری معلوم ہوتی ہے،
اس کئے کہ وہ انبیاعلیم السلام کی مساجد ہیں، نیز اس کئے کہ مسجد حرام
لوگوں کا قبلہ ہے اور وہیں جج ہوتا ہے اور رسول اللہ علیہ کی مسجد کی
بنیاد تقویٰ پر ہے اور مسجد اقصلی کہلی امتوں کا اور مسلمانوں کا پہلاقبلہ
تقی (۱)۔

# تحية المسجد الحرام:

2 - حنفیہ کا مذہب ہے کہ متجد حرام میں داخل ہونے والاسب سے پہلے طواف کرے گامجرم ہو یا غیر محرم ہونماز نہیں پڑھے گا،البتہ اگراس پر کوئی فوت شدہ نماز ہویا وقتیہ نماز کے فوت ہوجانے کا اندیشہ ہو اگر چہوتر ہویا سنت مؤکدہ ہویا جماعت کے چھوٹ جانے کا اندیشہ ہوتوان تمام صور توں میں طواف پر نماز کو مقدم کرے گا(۲)۔

ملاعلی نے کہا: جو شخص مسجد حرام میں داخل ہووہ تحیۃ المسجد میں مشغول نہ ہوگا،اس لئے کہ جس شخص پرطواف واجب ہو یا جوطواف کا ارادہ رکھے اس شخص کے لئے تحیۃ المسجد الحرام طواف ہے، اس کے برخلاف جو شخص اس کاارادہ نہ رکھتا ہو یا بیٹھنے کاارادہ ہوتو دور کعت تحیۃ المسجد پڑھنے سے پہلے نہ بیٹھے الا یہ کہ وقت مکروہ ہو (۳)۔

ابن عابدین نے اس کوظاہر قرار دیا ہے کہ طواف کا ارادہ رکھنے والا تحید بالکل نہیں پڑھے گا نہ طواف سے پہلے نہ اس کے بعد، غالبًا اس کی وجہ یہ ہے کہ وہ طواف کی دور کعت میں داخل ہوگی (۴)۔

<sup>(</sup>۱) الفتاوی الهندیه ار ۲۲۵، کفایة الطالب الربانی ۲ سط طبع دارالمعرفة ،عمدة القاری ۲ ۲۵۳ طبع دارالفکر، فتح الباری سار ۲۵ طبع الشلفیه ـ

<sup>(</sup>٢) فتح القدير ٢ / ١٨ اطبع الأميرييه ـ

<sup>(</sup>٣) حاشة الطحطاوي على مراقى الفلاح ٢١٥، حاشيه ابن عابدين الر ٥٤ م.

<sup>(</sup>۴) حاشیه ابن عابدین ار ۵۷ س

ما لکید کی رائے ہے کہ آفاقی کے حق میں اسی طرح اس مکی کے حق میں اسی طرح اس مکی کے حق میں جس کو طواف ہے۔
لکین وہ مکی جس کو طواف کا حکم نہ دیا گیا ہوا وروہ طواف کے لئے داخل نہ ہو بلکہ مشاہدہ کرنے ، نماز پڑھنے یا تلاوت قرآن کرنے کے لئے داخل داخل ہوتو اس کے حق میں تحیة المسجد نماز ہوگی (۱)۔

شافعیہ نے کہا: تحیۃ المسجد نماز ہے اور تحیۃ البیت طواف ہے۔ طواف تحیۃ المسجد نہیں ہے (۲) کیکن تحیہ طواف کی دور کعتوں میں داخل ہوگی اگر جہاس کی نیت نہ کرے (۳)۔

حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ تحیۃ المسجد الحرام نماز ہے اور طواف کے بعد دور کعتیں اس کی طرف سے کافی ہوں گی (۴)۔

ابن مسدی نے ''إعلام الناسک'' میں امام احمد وغیرہ سے نقل کیا ہے کہ وہ پہلے دور کعت تحیۃ المسجد پڑھے گا پھر طواف کا ارادہ کرے گا(۵)۔

# مسجد حرام میں نماز کی فضیلت:

۸- مسجد حرام میں ایک نماز اس کے علاوہ دوسری مساجد میں نماز سے ایک لاکھ گنا فضل ہے (۲) ، حضرت جابر بن عبد اللہ فی نے روایت کی ہے، انھوں نے کہا: رسول اللہ علیہ نے فرمایا: "صلاة فی مسجدی أفضل من ألف صلاة فیما سواہ إلا المسجد الحرام، وصلاة فی المسجد الحرام أفضل من مائة ألف

صلاة فيما سو ٥١ " ( ميرى متجد مين ايك نمازاس كے علاوه متجد ميں ايك نمازاس كے علاوه متجد حرام عين ايك بزار نماز سے افضل ہے، سوائے متجد ميں ايك لا كھ سے افضل ميں ايك لا كھ سے افضل ہے)۔

پھر مذکورہ دو چند ہونا ثواب سے متعلق ہے، کافی ہونے کی طرف متعدی نہ ہوگا، اس پر علماء کا اتفاق ہے جسیا کہ نو وی وغیرہ نے نقل کیا ہے، لہذا اگر کسی پر دونمازیں ہوں اور وہ ان دونوں مسجدوں (مسجد حرام اور مسجد نبوی) میں سے کسی ایک میں ایک نماز ادا کرتے و صرف ایک ہی نماز کی طرف سے کافی ہوگی (۲)۔

9 - اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ مسجد حرام میں فرض نماز دوسری مسجد میں فرض نماز سے افضل ہے۔البتہ اس فضیلت میں فرض کے ساتھ نفل کے داخل ہونے میں ان کے درمیان اختلاف ہے۔

فاسی ماکلی نے کہا: یہ فضیلت صرف فرض کے ساتھ فاص ہے اور یہی ہمارا مشہور مذہب ہے اور امام ابوضیفہ کا مذہب بھی ہے (۳)، ابن عابدین نے فاسی کا قول نقل کر کے اس پرکوئی تبصرہ نہیں کیا ہے اور عینی نے اس قول کوامام طحاوی کی طرف بھی منسوب کیا ہے اور عینی نے اس قول کوامام طحاوی کی طرف بھی منسوب کیا ہے (۴)۔

راج مذہب میں شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب ہے کہ دو چند ہونا فرض کے ساتھ خاص نہیں ہے بلکہ فرض ونفل دونوں کو عام ہے، زرکشی

<sup>(</sup>۱) حاشية الصاوي مع الشرح الصغير ار٧٠ ٢٠ م- ٨-

<sup>(</sup>٢) إعلام الساجد ١٠٤\_

<sup>(</sup>۳) مغنی الحجاج ار ۲۲۳، ۸۸۴\_

<sup>(</sup>۴) کشاف القناع ۲/۷۲۴

<sup>(</sup>a) تخفة الراكع والساجد ٢٠٠٦\_

<sup>(</sup>۲) إعلام الساجدر ۱۱۵ مثير العزم الساكن إلى أشرف الأماكن لابن الجوزى الركة الراكع والساحدر ۲۹\_

<sup>(</sup>۱) حدیث: "صلاق فی مسجدی أفضل من ألف صلاق فیما سواه....." کی روایت ابن ماجد (۱/ ۴۵۱،۴۵۰) نے کی ہے، اور بوجیری نے مصباح الزجاجد (۱-۲۵۰) میں اس کی سند کوچیج قرار یا ہے اور کہا: اس کی اصلی صحیحین میں حضرت ابو ہریرہ سے اور مسلم وغیرہ میں حضرت ابن عمر سے مردی ہے۔

<sup>(</sup>٣) شفاءالغرام بأخبارالبلدالحرام ار ٨٢\_

<sup>(</sup>٣) حاشيه ابن عابدين ٢ م ١٨٤ ،عمرة القاري ٢٥٧ م

نے اس مسلم میں شا فعیہ کا مذہب ذکر کرنے کے بعد کہا: بیا صحاب کے لئے لازم ہے کیونکہ انھوں نے فضیلت کے زیادہ ہونے کی وجہ سے ہی مکہ میں نفل پڑھنے کومکروہ وقت سے مشتیٰ کیا ہے(۱)۔

شخ مجدالدین حنبلی نے کہا: احادیث کا ظاہر ہے کہ گھر میں نفل پڑھنا افضل ہے، رسول اللہ علیہ نفل سے نافضل المصلاة صلاۃ الممرء فی بیته إلا الممکتوبة" (۲) (سب سے افضل نماز آدمی کا اپنے گھر میں نماز پڑھنا ہے سوائے فرض کے ) انھوں نے کہا: مناسب ہے کہان کی مرادعور توں کے علاوہ ہو، اس لئے کہان کی نماز ان کے گھروں میں افضل ہے۔اور اس سلسلہ میں احادیث مشہور ہیں اور یہ ہمارے اصحاب وغیرہ کے کلام کا ظاہر ہے (۳)۔

مسجد حرام سے مرادجس میں نماز کا تواب دو چند ہوجاتا ہے:

• ا – مشهور تول میں حفیہ، مالکیہ اور شافعیہ کا مذہب ہے کہ دو چنر ہونے میں مکہ کا پورا حرم داخل ہے (۲)، چنا نچہ حضرت عطاء بن رباح کی حدیث ہے، انھوں نے کہا: "بینما ابن الزبیر یخطبنا إذ قال رسول الله عَلَیْ شیخ صلاة فی مسجدی هذا أفضل من ألف صلاة فیما سواہ إلا المسجد الحرام، وصلاة فی المسجد الحرام، فکأنه مائة ألف قال: قلت: یا أبا محمد هذا الفضل الذی یذکر فی المسجد الحرام وحدہ أو فی الحرم؟ قال: بل

- (۲) حدیث: افضل الصلاة صلاة المرء فی بیته إلا المکتوبة کی روایت بخاری (قرالبار ۲۱۳/۲۵) نے حضرت زید بن ثابت سے کی ہے۔
  - (m) تخفة الراكع والساجدر ٢٩،٠٩س
- (۴) حاشيه ابن عابدين ۱۸۸/۱، شفاء الغرام بأخبار البلد الحرام ۱۸۰، تحفة الراكع والساجد (۳۰، إعلام الساجد بأحكام المساجد (۱۱۹ ـ

فی الحوم فإن الحوم کله مسجد"(۱) (حضرت ابن زبیر خطبه در رئی الحدم فان الحوم کله مسجد "(۱) (حضرت ابن زبیر خطبه در رئی ایک میری اس کی علاوه دوسری مسجد میں ایک ہزار نماز سے افضل ہے، سوائے مسجد حرام کے علاوہ دوسری مسجد حرام میں ایک نماز سوگنا افضل ہے۔ سوائے مسجد حرام کے اور مسجد حرام میں ایک نماز سوگنا افضل ہے۔ عطاء کہتے ہیں گویا وہ سو ہزار گنا ہے۔ وہ کہتے ہیں: میں نے کہا: اے ابو محمد یہ فضیلت جوذکر کی گئی ہے صرف مسجد حرام میں ہے یا پورے حرم میں اس لئے کہ پورا حرم میں اس کے کہ پورا

ابن معلم نے کہا: مسجد حرام کے بارے میں ان کے کلام کا ظاہر خود مسجد کے بارے میں سے افضل خود مسجد کے بارے میں ہے، اس کے باوجود حرم، حل سے افضل ہے۔ اور اس میں نماز افضل ہے (۲)۔

زرکثی نے کہا: حاصل بیہ ہے کہ متجد حرام سے مراد کے بارے میں جس میں نماز کا ثواب دو چند ہوتا ہے سات اقوال ہیں:

> اول: بیروه جگه ہے جہال قیام کرناجنبی پرحرام ہے۔ دوم: بیر پورا مکہ ہے۔

سوم: یہ پوراحرم، حل کوحرم سے جدا کرنے والی حدود تک ہے یہ عطاء کا قول ہے جیسا کہ گذرا، اس کے مثل ماور دی وغیرہ سے منقول ہے، رویانی نے کہا: حرم کوساری دنیا پر فضیلت دی گئی ہے، اس لئے اس کی جگہ کی فضیلت کی وجہ سے دو چند تواب حاصل کرنے کے لئے اس میں تمام اوقات میں نماز پڑھنے کی رخصت دی گئی ہے، زرکشی

<sup>(</sup>۱) حدیث عطاء بن افی رباح: "قال: بینما ابن الزبیر یخطبنا ....." کی روایت ابوداؤد طیالی نے المسند (۱۹۵) میں کی ہے۔ احمد (۵/۴) نے صرف اس کے مرفوع حصہ کی روایت کی ہے۔ اس میں اس حدیث کے آخر میں ہے: " تفضل بمائة صلاة فی هذا" اور اس کو پیٹمی نے مجمع الزوائد (۲/۳) میں ذکر کیا ہے اور اس کی نبیت طبر انی کی الکبیر کی طرف کی ہے اور کہا: اس کے رجال میں۔

<sup>(</sup>۲) تخفة الراكع والساجدر ٣٠\_

نے کہا:اس میں اس قول کی صراحت موجود ہے۔

چہارم: بیکعبہ ہے، زرکشی نے کہا بیسب سے بعید قول ہے۔ پنجم: بیک عبد اور اس کے اردگرد کی مسجد ہے، اس کونووی نے استقبال قبلہ میں کہاہے۔

ششم: یه پوراحرم اورعرفه ہے، یه ابن حزم کا قول ہے۔ مفتم: یه کعبہ ہے اور بیت اللّٰہ کا وہ حصہ ہے جوحطیم میں ہے، یہ اصحاب شافعیہ میں سے صاحب البیان کا قول ہے <sup>(۱)</sup>۔

محبّ طبری نے نماز کے تعلق سے دو چند ہونے کی جگہ کے بارے میں فقہاء کا اختلاف نقل کیا ہے اوراس کوراج قرار دیا ہے کہ دو چند ہونا جماعت کی مسجد کے ساتھ خاص ہے (۲)۔

# مسجد حرام میں مقتدی کا امام سے آگے ہوجانا:

11 - حنفیہ اور حنابلہ کا مذہب ہے کہ اگر امام کعبہ سے باہر نماز پڑھے اور مقتدی کعبہ کے چاروں طرف حلقہ بنائیں، تو جو شخص امام کی سمت میں نہ ہواس کے لئے جائز ہوگا کہ امام کے مقابلہ میں وہ کعبہ سے زیادہ قریب ہو، لیکن جواس کی سمت میں ہوگا اس کے لئے بیجائز نہ ہوگا، اس لئے کہ آگے بیجھے ہونا صرف سمت کے ایک ہونے کی صورت میں ہی ظاہر ہو سکے گا(۳)۔

شافعیہ نے کہا: امام کے لئے مستحب ہے کہ مقام ابراہیم کے پیچھے کھڑا ہواور مقتدی کعبہ کے چاروں طرف دائرہ بنا کر اس طرح کھڑے ہوں کہ امام ان کے مقابلہ میں کعبہ سے زیادہ قریب ہواور وہ امام کی مقتدی امام کے مقابلہ میں کعبہ سے زیادہ قریب ہواور وہ امام کی سمت میں ہوتو اس کی نماز کے سیحے ہونے کے بارے میں دو اقوال

(۳) غنية المستملي شرح مهنية المصلي ۲۱۷ بخفة الراكع والساجدر ۱۰۴-

ہیں: جدید ہے کہ باطل ہوگی، قدیم قول کے مطابق صحیح ہوگی۔

اگراس کی سمت کے علاوہ دوسری سمت میں ہوتو دوطریقے ہیں: راجح مذہب ہے کہ اس کا صحیح ہوناقطعی ہے اس کی صراحت الام میں ہے،اسی کوجمہور نے قطعی کہا ہے۔

دوم: اس میں دو اقوال ہیں: اس کو اصحاب نے ابواسحاق مروزی سے نقل کیا ہے(۱)۔

## مسجد حرام میں نمازی کے آگے سے گذرنا:

11 - حفیہ کا مذہب ہے کہ مجد حرام کے اندر گذرنے والے کو منع نہیں کیا جائے گا، اس لئے کہ مطلب بن ابی وداعة سے مروی ہے: ''أنه رأی النبی عَلَیْ اس لئے کہ مطلب بن ابی باب بنی سهم والناس یمرون بین یدیه ولیس بینهما ستر ق' (۲) (انھوں نے نبی کریم عَلِیْ کود یکھا کہ آپ عَلِیہ باب بنی ہم سے مصل نماز پڑھ رہے ہیں، اور لوگ آپ عَلِیہ کے آگے سے گذرر ہے ہیں، حالانکہ دونوں کے درمیان ستر ہنمیں تھا)، اور یہ بظام طواف کرنے والوں پر محمول ہے، اس لئے کہ طواف بھی نماز بی ہے تو یہ ایسا ہوگا جیسا کہ اس کے سامنے نمازیوں کی صفیں ہوں (۳)۔

ما لکیہ نے کہا: اگر مسجد حرام میں ہواور اس کے لئے گنجائش ہو اور وہ سترہ کے یہ گنجائش ہو اور وہ سترہ کے یہ چیچے نماز پڑھ رہا ہوتو گذر ناحرام ہوگا ور نہ جائز ہوگا، یہ اس وقت ہے جبکہ گذر نے والاطواف نہ کررہا ہوتو اس کے لئے سترہ ہوتو جہاں اس کے لئے سترہ ہوتو جہاں

<sup>(</sup>۱) إعلام الساجد ۱۲۱،۱۲۰\_

<sup>(</sup>۲) سابقه مرجع ۲۰۱۰

<sup>——</sup> (۱) المجموع ۴ر۲۹۹،۰۰س

<sup>(</sup>۲) حدیث المطلب بن الی وداعه: "أنه رأی النبی عَلَیْ صلی مما یلی باب بنی سهم...." کی روایت ابوداؤد (۵۱۸/۲) نے کی ہے۔ اوراس کی اساد میں جہالت ہے۔

<sup>(</sup>۳) حاشیهاین عابدین ار ۲۷۲،۴۲۷ ا

طواف کرنے والے کے لئے گنجائش ہوگی گذرنا مکروہ ہوگا(ا)۔
رملی نے صراحت کی ہے کہ اگر نمازی کو تاہی کرے بایں طور کہ
خی راستہ میں یا عام راستہ میں یا تنگ گلی میں یا مسجد کے دروازہ جیسے
میں یا اس جگہ میں جہاں نماز کے وقت میں لوگوں کا گذر زیادہ ہو
اگر چہ مسجد کے اندر ہو مثلاً مطاف میں، کھڑا ہوجائے یا مثلاً اپنے
آگے کی صف میں جگہ چھوڑ دے اور اس کے آگے کی خالی جگہ کی وجہ
سے اس کے آگ گذرنے کی ضرورت ہوتوان تمام صورتوں میں گذر نا
حرام نہ ہوگا اگر چہ نمازی کے حریم یعنی اس کے سجدہ گاہ کے اندر
گذرے۔اس میں خوارزی کا اختلاف ہے بلکہ کوتا ہی کے وقت مکروہ

حنابلہ نے کہا: مکہ مکرمہ میں نماز پڑھنے والا اپنے سامنے سے گذرنے والے کونہیں روکے گا، امام احمد نے کہا: اس لئے کہ مکہ دوسرے شہروں کی طرح نہیں ہے، کیونکہ یہاں لوگ زیادہ ہوتے ہیں اور بھیڑ ہوتی ہے تو ان کومنع کرنے سے تنگی ہوگی۔ نیز اس لئے کہ نبی کریم علیقی کہ میں نماز پڑھتے تھے اور لوگ آپ کے آگ گذرتے تھے حالا نکہ دونوں کے درمیان ستر نہیں ہوتا تھا۔

موفق نے مکہ کے ساتھ پورے حرم کولاحق کیا ہے، اس لئے کہ احترام میں وہ اس کے ساتھ شریک ہے۔

رصیبانی نے کہا: موفق کا کلام جی کے زمانہ میں جاری ہوگا اس لئے کہ لوگ زیادہ ہوتے ہیں اور گذر نے پر مجبور ہوتے ہیں کین ایام جی کے علاوہ نمازی کے آگے گذر نے کی ضرورت نہیں ہوگی، کیونکہ اس سے بے نیازی ہوگی اور امام احمد کے کلام کومطاف میں یااس سے قریب نماز پڑھنے پرمحمول کیا جائے گا اور یہی راجے ہے (۳)۔

- (۱) حاشیهالصاوی مع الشرح الصغیر ار ۳۳۷،۳۳۸
  - (۲) نهایة الحتاج ۲ر ۵۴،۵۳\_

بھی نہ ہوگا(۲)\_

(۳) مطالب أولى النهي ار ۸۲ م\_

# مسجد حرام میں عید کی نماز کا افضل ہونا:

سا - فی الجملہ فقہاء کا مذہب ہے کہ عید کی نماز کا صحراء میں عیدگاہ میں ہونا مندوب ہے، شافعیہ نے صحراء میں نماز کے افضل ہونے میں بیہ قیدلگائی ہے کہ شہر کی مسجد تنگ ہو۔

# مسجر حرام میں آنے کی نذر ماننا:

۱۴ - مالکیہ، امام ابویوسف، امام محمد، حنابلہ اور اصح قول میں شافعیہ کا مذہب ہے کہ جو شخص مسجد حرام میں آنے کی نذر مانے تو حج یا عمرہ کی

<sup>(</sup>۱) غنية لمستملی شرح منية المصلی را ۵۷، ۵۷۲، حاشیه ابن عابدین ار ۵۵۷، الفتاوی ار ۵۲۹، المجموع الفتاوی ار ۵۲۹، المجموع حاشیة الصاوی ار ۵۲۹، المجموع ۸٫۷، المغنی ۲/۲۷، تختة الراکع والساجد ۸۰۰۱

<sup>(</sup>۲) حدیث: "ینزل الله علی أهل المسجد مسجد مکه کل یوم عشرین و مائة رحمة ...... کی روایت طرانی نے الاً وسط (۱۲۹/۷) میں حضرت ابن عباس سے کی ہے اور پیٹی نے جُمع الزوائد (۲۹۲/۳) میں ذکر کیا ہے اور کھا ہے کہ اس میں ایک متروک راوی ہے۔

اس کی نذر منعقد ہوجائے گی، اس کئے کہ حضرت عقبہ بن عامر کی حدیث ہے: "نذرت أختی أن تمشی إلی بیت الله و أمرتنی أن أستفتی لها النبی عَلَیْ فاستفتیته فقال عَلَیْ فی: لتمش ولتر کب" (۱) (میری بہن نے پیدل بیت اللہ جانے کی نذر مانی اور مجھ کو کہا کہ میں اس کے لئے نبی کریم عَلِی فی سے فتو کی پوچھوں تو میں نے آپ سے پوچھا تو آپ عَلِی فی مطلق کلام اس پر محمول ہوتا مو)، نیز اس لئے کہ نذر مانے والوں کا مطلق کلام اس پر محمول ہوتا ہے جس کے لئے شریعت میں کوئی اصل ثابت ہو، اور عرف بیہ کہ محبور حرام کا قصد حج اور عمرہ کے لئے ہوتا ہے، لہذا اس پر نذر کو محمول کیا جائے گا(۲)۔

مالکیہ نے مسجد حرام تک پیدل جانے کے لازم ہونے میں یہ قید لگائی ہے کہ جب نذر ماننے والا حج، عمرہ یا نماز کے لئے وہاں پیدل جانے کی نذر مانے خواہ فرض ہو یانفل (۳)۔

ما لکید نے کہا: اگر پیدل جانا اس پر لازم ہوتو جہاں سے پیدل جانے کی نذر مانا ہو وہاں سے جائے گا اور اگر کسی خاص جگہ کی نیت نہ کرے تو اس جگہ سے جائے گا جہاں سے پیدل جانے کی قشم کھانے والوں کے جانے کا رواج ہو، اور اگر قشم کھانے والوں کے لئے کسی جگہ کا رواج نہ ہوتو جہال قشم کھایا یا نذر مانا ہے وہاں سے جائے گا، اور مسافت میں اس کے شل سے جانا کا فی ہوجائے گا اور ضرورت کی وجہ سے سوار ہونا جائز ہوگا جیسے کوئی شی بھول جائے یا اس کی ضرورت ہو اس کے لئے لوٹے، اسی طرح اگر راستہ میں دریا ہو اور قشم کھانے اس کے لئے لوٹے، اسی طرح اگر راستہ میں دریا ہو اور قشم کھانے

والوں کے لئے اس میں سوار ہونے کا رواج ہویا وہ اس میں سوار پر مجبور ہوجائے تواس کے لئے سوار ہونا جائز ہوگا اور طواف افاضہ کے مکمل ہونے مکمل ہونے تک یا اگر سعی ، افاضہ کے بعد ہوتو سعی کے کممل ہونے تک مسلسل پیدل چلے گا()۔

امام الوحنیفه کا مذہب ہے کہ اگر کوئی شخص کے: مجھ پر مسجد حرام پیدل جانا واجب ہے، تواس پر کچھ واجب نہ ہوگا، اس لئے کہ اس لفظ سے اپنے او پر احرام کو لازم کرنا متعارف نہیں ہے، اور لفظ کے اعتبار سے اس کو واجب کرناممکن نہ ہوگا، لہذا بالکل ممنوع ہوگا<sup>(۲)</sup>۔ تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح (نذر)۔

#### مسجد حرام كاحاضر:

10 - قرطبی نے کہا: مسجد حرام کے حاضرین کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے جبکہ اس پراجماع ہے کہ مکہ اور اس کے آس پاس کے رہنے والے مسجد حرام کے حاضرین میں ہیں، طبری نے کہا: اہل حرم کے بارے میں اجماع کے بعد ابن عطیہ نے کہا: (حالا تکہ ایسا نہیں ہے جو انھوں نے کہا) بعض علماء نے کہا: جس پر جمعہ واجب ہو وہ ہے جو انھوں نے کہا) بعض علماء نے کہا: جس پر جمعہ واجب ہو وہ حضری (شہر والا) ہے اور اس سے دور ہو وہ بدوی (دیہات والا) ہے، چنانچہ انھوں نے لفظ مذکور کا تعلق حضارة اور بداوة سے قرار دیا

امام ابوحنیفہ اور ان کے اصحاب سے منقول ہے کہ وہ اہل مکہ ہیں اور جوان کے تئم میں ہیں لینی مواقیت کے اندر کے رہنے والے ہیں (۳)۔

## اصح ،معتمداور مخارقول میں شافعیہ کا مذہب ہے کہ سجد حرام کے

<sup>(</sup>۱) الشرح الصغير ۲۵۶۷ ـ

<sup>(</sup>۲) الهدائية ۲ر • ۹۱۹ طبع لحلبي ،البناية ۵ر ۱۹،۳۱۷ س

<sup>(</sup>٣) تفسيرالقرطبي ٢/ ۴٠ مه، حاشيه ابن عابدين ٢/ ١٩٤، جوابرالإ كليل ا/ ١٧٢\_

<sup>(</sup>۱) حدیث عقبہ بن عامر: "نذرت أختى أن تمشى إلى بیت الله....." كی روایت بخارى (فق البارى ۹/۲۷) اور مسلم (۱۲۲۴) نے كې ہے۔

<sup>(</sup>۲) الشرح الصغير ۲۷۵۲، ۲۵۹، الهدايي ۲ر۹۰، ۹۱ طبع مصطفیٰ الحکمی ، بناييه ۵/۳۱۷،۳۱۵ علام الساجدر ۲۰۸، تخذ الراکع والساجدر ۱۲۳

<sup>(</sup>۳) الشرح الصغير ۲۵۵۸\_

حاضرین ، حرم سے دومنزل کے اندر کے رہنے والے ہیں۔ اصح کے بالمقابل قول میں: مکہ سے دومنزل کے اندر کے رہنے والے مسجد حرام کے حاضرین ہیں <sup>(1)</sup>۔

ابن منذر نے الاِ شراف میں کہا: مکہ اور ذوطوی کے رہنے والے مسجد حرام کے حاضرین ہیں، مجاہداورطاؤوس نے کہا: وہ حرم کے رہنے والے ہیں (۲)۔

# مسجد حرام میں كافر كا داخل مونا:

۱۲- شافعیه، حنابله اور امام حمد بن الحسن الشیبانی کا مذہب ہے کہ کسی بھی حال میں کا فرکوم بحد حرام میں داخل ہونے کی اجازت نہ ہوگ (۳)، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "یا تُنها الَّذِینَ الْمُنُوا إِنَّمَا اللهُ شُورِ کُونَ نَجَسٌ فَلَا یَقُر بُوا الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ بَعُدَ الْمُشُورِ کُونَ نَجَسٌ فَلَا یَقُر بُوا الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ بَعُدَ عَامِهِمُ هَذَا" (۱) (اے ایمان والو! مشرکین توزے نا پاک بیس واس سال کے بعد مسجد حرام کے یاس نہ آنے یا کیں )۔

اسی سے قریب مالکیہ کا مذہب ہے، اس لئے کہ ان کی رائے ہے کہ مطلقاً کا فر کے لئے مسجد میں داخل ہونا ممنوع ہوگا اگر چہکوئی مسلمان اس کی اجازت دیدے، بشرطیکہ اس کی تغییر وغیرہ کے لئے کوئی ضرورت اس میں داخل ہونے کی داعی نہ ہو(۵) انھوں نے کہا: آیت: "فَلا یَقُر بُوا الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ بَعُدَ عَامِهِمُ هَاذَا" تمام مشرکین اور تمام مساجد کے حق میں عام ہے۔ حضرت عمر بن

عبدالعزیز نے اپنے عمال کو یہی لکھا ہے، اور انھوں نے اپنے خط میں اس آیت سے استدلال کیا ہے۔ اور اللہ تعالیٰ کے اس ارشاد: "فِی ابْیُوْتِ أَذِنَ اللّٰهُ أَنْ تُرُفَعَ وَیُذُکّرَ فِیهَا اسْمُهُ" (۱) (وہ ایسے ابْیُوْتِ أَذِنَ اللّٰهُ أَنْ تُرُفَعَ وَیُذُکّرَ فِیهَا اسْمُهُ" (۱) (وہ ایسے گھروں میں ہیں جن کے لئے اللہ نے تھم دیا ہے کہ ان کا ادب کیاجائے اور ان میں اس کا نام لیا جائے) سے اس کی تائید ہوتی ہے۔ اور ان میں کفار کا داخلہ اس کو بلند کرنے کے مناقض ہے (۲)۔ حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ مسجد حرام اور دیگر مساجد میں اہل ذمہ کے داخل ہونے میں کوئی مضا نقہ نہ ہوگا (۳)۔

<sup>(</sup>۲) تخفة الراكع والساجدر ۶۳\_

<sup>(</sup>٣) نهاية المحتاج ٨٦/٨، إعلام الساجد للزركشي ١٧٣/، المغنى ٥٣١/٨، الدرالختار ٢٧٥/١، تفيير القرطبي ١٠٥٨، أحكام أبل الذمه الر١٨٥-١٨٥.

<sup>(</sup>۴) سورهٔ توبه ۲۸\_

۵) الشرح الكبيرمع حاشية الدسوقى ار ۱۳۹ ـ

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نورر۲۳۰

<sup>(</sup>۲) تفسيرالقرطبي ۸ر ۱۰۴-۱۰۵\_

<sup>(</sup>٣) الفتاوي البنديه ٢٣٦٦٥، البنابي ٢٨٤١، تكملة فتح القدير٨٠٠ ١٣٠، طبع

الأميريه.

#### متعلقه الفاظ:

### الف-مسجد حرام:

۲- یہ وہ مسجد ہے جس کی تغیر حضرت ابراہیم علیہ السلام نے اپنے صاحبزادے حضرت اساعیل علیہ السلام کے ساتھ مکہ مکرمہ میں کی (۱)۔ اور اللہ تعالیٰ کے ارشاد: ''إِنَّ أَوَّلَ بَیْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ کی (۱)۔ اور اللہ تعالیٰ کے ارشاد: ''إِنَّ أَوَّلَ بَیْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِی بِبَکَّةَ مُبَارَکا وَهُدًی لِلْعَالَمِینَ ''(۲) (سب سے پہلا للَّذِی بِبَکَّة مُبَارَکا وَهُدًی لِلْعَالَمِینَ ''(۲) (سب سے پہلا مکان جولوگوں کے لئے وضع کیا گیا وہ وہ ہے جو مکہ میں ہے (سب کے لئے راہنما ہے) سے مقصود یہی مسجد ہے۔

# ب-مسجداقصل:

سا- اس کا نام بیت المقدس ہے (۳) ۔ الله تعالیٰ کے ارشاد:

"سُبُحَانَ الَّذِی أَسُویُ بِعَبْدِهٖ لَیُلاً مِّنَ الْمَسْجِدِ الْحَوَامِ إِلَی

الْمَسْجِدِ الْأَقْصَیٰ" (۳) (پاک ذات وہ ہے جوا پنے بندہ کوراتوں

رات معجد حرام سے معجد قصی تک لے گیا) سے مراد یہی معجد ہے۔

ربط بیہ کم معجد حرام ، معجد نبوی اور معجد قصیٰ تینوں وہ مساجد

بیں جن کی طرف سفرکر کے جانا جائز ہے اوران میں تواب دو چند ہوتا

## مسجد نبوی کی بنیاد:

-4

۷ - نبی کریم علی کے مکہ سے ہجرت کرکے بارہ رہی الاول، پیر کو دویت مدینہ میں تشریف لائے ،ابن الجوزی نے اس کو صحح

# مسجد نبوى

#### تعريف:

ا - مسجد لغت میں (جیم کے کسرہ کے ساتھ) وہ جگہ ہے جہاں سجدہ کیا جائے ، الزجاج نے کہا: ہر وہ جگہ جہاں عبادت کی جائے وہ مسجد ہے اور مسجد (جیم کے فتحہ کے ساتھ) زمین پر پیشانی رکھنے کی جگہ ہے (۱)۔

شریعت میں: زرکشی نے اس کی تعریف یوں کی ہے: وہ زمین کا مرحصہ ہے اس لئے کہ نبی کریم علیہ کا ارشاد ہے: جعلت لمی الأرض مسجداً (۲) (میرے لئے ساری زمین مسجد بنادی گئ ہے) انھوں نے کہا: یہا سامت کی ایک خصوصیت ہے پھر انھوں نے کہا: یہا سامخصوص جگہ کو کہتے ہیں جو پانچوں نمازوں کے لئے بنائی جاتی ہے یہاں تک کہ عیدگاہ جہاں عیدوغیرہ کے لئے جمع ہوتے ہیں مسجد کے کم میں نہیں ہے (۳)۔

مسجد نبوی: وہ مسجد ہے جس کی تعمیر رسول اللہ علیہ فی مدینہ میں مشہور مقام پراس وقت تعمیر فرما یا جب آپ مکہ سے ہجرت فرما کر وہاں تشریف لائے اور بید دوسراحرم شریف ہے (۴)۔

<sup>(</sup>۱) إعلام الساجدر ۲۹،۲۹\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ آل عمران ر۹۹\_

<sup>(</sup>٣) إعلام الساجدر ٢٧٥-٢٨٣\_

<sup>(</sup>۴) سورهٔ اسراءرا۔

<sup>(</sup>۱) تاج العروس طبع كويت ، سبل السلام ار ۱۵۲ \_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "جعلت لی الأرض مسجداً" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۸ ۵۳۳ )نے کی ہے۔

<sup>(</sup>٣) إعلام الساجد للزركثي ٢٨،٢٧ ، تخذة الراكع والساجد لجرا عي ر١٢\_

<sup>(</sup>۴) إعلام الساجدر ۲۲۳ بخفة الراكع والساجد لجراعي ر ۱۲\_

قرار دیا ہے، ابن النجار اور نو وی نے اس کویقنی کہا ہے تو بنوعمر و بن عوف کے درمیان سوموار، منگل ، بدھ اور جمعرات کو قیام فر ما یا اور وہاں مسجد قباء کی تعمیر کی اوراس میں بیت المقدس کی طرف رخ کر کے نمازا دافر مائی، پھر جمعہ کے دن وہاں سے روانہ ہوئے اور آپ کا گذر بنوسالم پر ہواتو آپ نے ان کواوراینے ساتھ موجود مسلمانوں کوان کی مسجد میں جمعہ کی نمازیڑھائی چنانچہ مدینہ میں بہآپ کی سب سے پہلی جعد کی نمازتھی ،اور آج تک اس مسجد کا نام مسجد جعد ہے، پھر آپ بنو سالم کے یہاں سے روانہ ہوئے توانصار کے جس گھرسے آپ کا گذر ہوتا وہ آپ کواینے یہاں قیام کرنے کی درخواست کرتے، اور کہتے: اے اللہ کے رسول!طاقت اور حفاظت کی طرف تشریف لائیں تو آيفرمات: "خلوا سبيلها - يعنى ناقته القصواء - فإنها مأمورة" (السكو (لعني آپ كي افٹني قصواءكو) چپوڙ دواس كوتكم دیا ہواہے ) آپ نے اس کی لگام چھوڑ دی،اس کو حرکت نہیں دیتے، وہ دائیں بائیں دیکھتی تھی، یہاں تک کہ مبجد کی جگہ پرآگئی اور بیٹھ گئی (اں وقت وہ جگہ دویتیم بچوں کی تھجور خشک کرنے کی جگہ تھی ) پھراونٹی روانه ہوئی اور نبی کریم علیقہ اس پرسوار تھے یہاں تک کہ حضرت ابوایوب انصاریؓ کے مکان کے دروازہ پر بیٹھ گئی پھروہاں سے روانہ ہوئی اورا پنے پہلے بیٹھنے کی جگہ پر بیٹھ گئی اورا پنی گردن کااندرونی حصہ زمین برڈال دیا،اوراپنامنه کھولے بغیرآ واز کرنے لگی چنانچےرسول اللہ صَالِلَهِ الله عَلَى الرَّكَ اور فرمايا: "هذا المنزل إن شاء الله تعالمی" (انشاء الله تعالی یمی منزل ہوگی)۔حضرت ابوابوب ﷺ نے آب عليلة كا سامان سفر اللهايا اور اين كهر مين ركها، رسول الله مالله في المرء مع رحله"(٢) (انسان اين سامان عليمة عليمة المرء مع رحله"

(۱) حدیث: "خلوا سبیلها....." کی روایت پورے قصہ کے ساتھ ابن سعد نے الطبقات (۱ر ۱۲۰) میں کیا ہے۔

(٢) إعلام الساجد ٢٢٣-٢٢٥ . تخة الراكع والساجد راسا، وفاء الوفاء ر ٣٢٢،

سفر کے ساتھ رہتا ہے )۔

سیوطی نے طبقات میں ابن سعد کے واسطہ سے زہری سے فقل كيا ہے، انھوں نے كہا: "بركت ناقة رسول الله عُلَيْ عند موضع المسجد (وهو يومئذ يصلى فيه رجال من المسلمين وكان مربد السهل وسهيل) غلامين يتيمين من الأنصار وكانا في حجر أبي أمامة: أسعد بن زرارة فدعا رسول الله عليه الغلامين فسا ومهما بالمربد ليتخذه مسجداً فقالا: بل نهبه لك يا رسول الله فأبي النبى عَلَيْكُ حتى ابتاعه منهما بعشرة دنانيز وأمر أبا بكر أن يعطيهما ذلك"() (رسول الله عَلِينَةِ كي انتُني مسجد كي جله کے پاس بیٹھ گئی،اوراس میںاس وقت کچھ مسلمان نمازیڑھتے تھے اور وہ ہمل و ہمیل کی تھجور خشک کرنے کی جگہ تھی بید دونوں ، انصار کے دویتیم یجے تھے، اور دونوں ابوامامہ، اسعد بن زرارۃ کی پرورش میں تھے۔ رسول الله عَلِيلَةُ نِي دونوں بچوں کو بلایا، اور ان سے کھلیان کی خریداری کی بات کی تا کہاس کومسجد بنا ئیں۔ان دونوں نے کہا:اے الله كرسول، بم اسے آب كو بهبه كرتے ہيں۔ آب نے ا تكارفر مايا، یہاں تک کہ اسے دس دینار میں ان دونوں سے خرید لیا اور حضرت ابوبكركوتكم ديا كهان كو قيمت اداكردين ) رسول الله عليه في في باغ میں موجود درخت خر مااوراس میں موجود جھاڑیوں کو کاٹنے کا حکم دیااور اینٹ بنانے کاحکم دیا،اوراینٹ بنائی گئی،کھلیان میں زمانہ جاہلیت کی قبرین تھیں، آپ نے ان کے بارے میں تھم دیا اور وہ کھودی گئیں آپ حالیہ نے بڑیوں کو ڈن کرنے کا حکم دیا، اور انھوں نے مسجد کی

<sup>=</sup> الدرة الثمينه رسم س

<sup>(</sup>۱) حدیث: "بو کت ناقة رسول الله عَلَیْنَ ....." کی روایت این سعد نے طبقات (۱/۲/۱) میں کی ہے، اس کی اساد میں محمد بن عمر واقدی ہیں جن کو مزی نے تہذیب الکمال (۲۲/۱۰) میں ضعیف قرار دیا ہے۔

بنیادر کھی اور قبلہ سے متصل دیوار کی لمبائی آخر تک سوذراع رکھا، اور ان دونوں کناروں کے درمیان بھی اس کے مثل رکھا، چنانچہ سجد چوکور کتھی اور ایک قول ہے کہ سوسے کم تھی اور بنیاد کو پھر کے ذریعہ تقریبا تین ذراع اونچا کیا، پھر کچی اینٹ سے اس کی تغیر کی، رسول اللہ عقیقہ اور آپ علیقہ کے سحابہ نے اس کی تغیر کی، آپ علیقہ خود ان کے ساتھ پھر ڈھوتے اور فرماتے تھے: "اللہم لا عیش اللا عیش اللہ عیش اللاخرة فاغفر للانصار والمهاجرة "(اللهم لا عیش اللہ توصرف آخرت کی زندگی ہے، انصار اور مہاجرین کی مغفرت فرما)۔

اس کے تین درواز ہے بنایا، ایک دروازہ اس کے پیچھے اور ایک دروازہ جس کو باب الرحمہ کہا جاتا ہے اور بیروہی دروازہ ہے جو باب عاتکہ سے بچارا جاتا ہے۔ اور تیسرا دروازہ جس سے نبی کریم علیہ اللہ سے بچارا جاتا ہے۔ اور تیسرا دروازہ جس سے نبی کریم علیہ دولوار داخل ہوتے تھے یہ وہی دروازہ ہے جوآل عثمان سے متصل ہے، دلوار کی لمبائی کو وسیع رکھا، اس کے ستون مجبور کے شخصہ بنایا اور اس کی حجوت نہیں حجوت مجبور کی ٹہنیوں سے بنایا۔ آپ سے کہا گیا کیا آپ جھت نہیں ڈالیس گے؟ آپ نے فرمایا: "عریش محوسی خشیبات" (جھونپرٹی کی موئی علیہ السلام کی جھونپرٹی کی خشیبات" (جھونپرٹی کی موئی اور کے بخل میں کی اینٹوں سے بچھ گھر بنائے اور ان کی جھونپرٹی وی اس کے بغل میں کچی اینٹوں سے بچھ گھر بنائے اور ان کی جھوت مجبور کے سے اور ٹہنیوں سے بنایا (۲)، آج جہاں آپ کا ججرہ ہے وہیں وہ

مکانات تھے۔ پھر جب آپ کی از واج مطہرات کی وفات ہوگئی تو عبدالملک بن مروان کے زمانہ میں ان گھروں اور حجروں کومسجد میں داخل کردیا گیا<sup>(۱)</sup>۔

# مسجد کی توسیع اوراس کی تعمیر:

۵ - زرکشی نے کہا: امام بخاری نے اپنی سیح میں حضرت ابن عمر سے روایت کی ہے، انھوں نے کہا: ''کان المسجد علی عهد رسول الله عليه مبنيا باللبن وسقفه الجريد وعمده خشب النخل" (٢) (مبحد رسول الله عليه على كي عبد مين كي اینٹ سے بنائی گئی تھی،اس کی حبیت تھجور کی ٹہنیاں اوراس کے ستون کھجور کی لکڑیاں تھیں )۔حضرت ابو بکڑنے اس میں کوئی اضافہ نہیں کیا۔حضرت عمرؓ نے اس میں اضافہ کیا اور اسی بنیادیر جورسول اللہ حاللہ علیہ کے زمانہ میں تھی ،اس کی تعمیر کچی اینٹ اور کھجور کی ٹہنیوں سے کی ،اور دوبارہ اس کے ستون لکڑیوں سے بنایا، پھر حضرت عثمانؓ نے اس میں بہت زیادہ اضافہ کیا، اور اس کی دیواریں نقش ونگار والے بچھراور کچ چونا ہے بنایا 'اس کے ستون نقش ونگاروا لے پچھراوراس کی حیت ساکھوسے بنایا، خارجہ بن زید نے کہا: رسول اللہ عظیمہ نے اینی مسجدستر ذراع لمبی اور ساٹھ ذراع یا اس سے کچھزیادہ چوڑی بنايا- ابل سير في كها: حضرت عثمان في مسجد كي لمبائي ايك سوساته ذراع اور چوڑائی ایک سو بچاس ذراع بنا یا اوراس کے دروازے جھ بنایا جسیا کہ حضرت عمرؓ کے زمانہ میں تھے پھر ولید بن عبدالملک نے اس میں اضافہ کیا اور اس کی لمبائی دوسو ذراع اور چوڑائی آگے گی طرف دوسواور پیچھے کی طرف ایک سواتی ذراع کردیا، پھرمہدی نے

<sup>(</sup>۱) یہ اشعار "اللهم لا عیش الا عیش الآخرة ..... نی کریم میالیّه سے فاری (فتح الباری فتح جیما کہ بخاری (فتح الباری میالیّد کے۔ الماری نے روایت کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) الحاوی للفتا و کی للسیوطی ۲/۲ کے طبع التجاریة الکبری الثالثہ۔
حدیث: "عویش تعویش موسیٰ ....." کی روایت بیبیق نے دلائل النبوة
(۵۴۲/۲) میں دوسندوں سے کی ہے، ابن کثیر نے البرابیوالنہا ہیہ ۱۱۵/۳ میں پہلے طریق کے متعلق کہا ہے کہ بیم سل ہے جو حسن بھری سے منقول ہے
اور دوسری کے لئے حدث غریب کہا ہے۔

<sup>(</sup>۱) إعلام الساجدر ۲۲۴\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "کان المسجد علی عهد رسول الله عُلْسِلْم مبنیا....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۸ م ۵۳۰) نے کی ہے۔

صرف شام کی جانب میں ایک سوذراع کا اضافہ کیا، باقی تین سمتوں میں کوئی اضافہ نہیں کیا<sup>(۱)</sup>۔

#### روضه شريفه:

۲-روضه مقدسہ کے بارے میں بہت ی احادیث ہیں۔ان ہی میں وہ حدیث بھی ہے جس کی روایت شخین نے حضرت ابو ہریرہ سے کی اللہ کے رسول علیات نے فرمایا: "ما بین بیتی و منبری روضة من ریاض المجنة و منبری علی حوضی" (۲) (میرے گر اور میرے منبر کے درمیان جنت کے باغات میں سے ایک باغ ہے اور میرا منبر میرے حوض پر ہے)، اور وہ حدیث ہے جس کی روایت احمد نے حضرت جابر بن عبداللہ سے کی ہے انھوں نے کہا: رسول اللہ علیہ نے فرمایا: "مابین منبری الی حجرتی روضة من ریاض المجنة و إن منبری علی ترعة من ترع المجنة" (۳) (میرے منبر اور میرے جمرہ کے درمیان جنت کے باغات میں سے ایک باغ ہے اور میرا منبر جنت کے نہروں میں سے ایک نہر پر ہے)، حضرت عبداللہ بن زیر کی ایک روایت میں ہے: "ما بین ھذہ المبیوت (یعنی بیو ته علی نیری ایک منبری روضة من ریاض المجنة" (۱) (ان گر ول (لیخی بی کریم عیالیہ کے درمیان ایک نہر پر ہے)، حضرت عبداللہ بن زیر کی ایک منبری روضة من ریاض المجنة" (۴) (ان گر ول (لیخی بی کریم عیالیہ کے درمیان المحنة" (۲) (ان گر ول (لیخی بی کریم عیالیہ کے درمیان المحنة" (۲) (ان گر ول (لیخی بی کریم عیالیہ کے درمیان المحنة" (۲) (ان گر ول (لیخی بی کریم عیالیہ کی کریم عیالیہ کی درمیان المحنة" (۲) (ان گر ول (لیخی بی کریم عیالیہ کے درمیان المحنة" (۲) (ان گر ول (لیخی بی کریم عیالیہ کی کریم عیالیہ کی کریم عیالیہ کی کریم عیالیہ کی درمیان المحنة" (۲) (ان گر ول (لیخی بی کریم عیالیہ کے درمیان المحنة" (۲) (ان گر ول (لیخی بی کریم عیالیہ کی کریم عیالیہ کے درمیان کی کریم عیالیہ کی کریم کی کریم کی کریم کی کریم کریم کی کریم کری

- (۱) إعلام الساجدللزركشى (۲۲۵،۲۲۴، پھر ہرزمانه میں خلفاء اور بادشا ہوں نے حرین شریفین میں توسیع وقت میں کا کلم جاری رکھا۔ آخری توسیع وہ ہے جس کا تشکم ملک عبدالعزیز بن سعود نے ۲۵ ساھ میں دیا۔ پھر موجودہ توسیع ہے جس کا تشکم خادم الحرمین الشریفین شاہ فہد بن عبدالعزیز نے دیا۔
- (۲) حدیث: "ما بین بیتی و منبری ....." کی روایت بخاری (فتح الباری کی ہے۔
- (۳) حدیث: "ما بین منبوی إلى حجوتی....." کی روایت احمد نے اپنی مند(۳/۸) میں کی ہے۔
- (۲) حدیث: "ما بین هذه البیوت...." کی روایت احمد نے اپنی مند (۲/۸) میں کی ہے۔

گھروں)اورمیرے منبر کے درمیان جنت کے باغات میں سے ایک باغ ہے )۔

نووی نے کہا: رسول اللہ علیہ کے ارشاد: "ما بین بیتی ومنبری روضة من ریاض اللہ علیہ کی توجیہ کے بارے میں علاء نے دواقوال نقل کیا ہے، اول: بعینہ وہی جگہ جنت میں منتقل ہوگی، دوم: اس میں عبادت کرنا جنت میں جانے کا سبب ہوگا(۱) محبّ اللہ ین طبری نے کہا: چونکہ وہاں آپ کا اور لوگوں کا بیٹھنا، قر آن، دین اور ایمان کے سکھنے کے لئے ہوتا تھا، اس لئے اس کو باغ سے تشبیہ دی، اس چیز کی عمر گی کی وجہ سے جواس میں حاصل کی جاتی ہے، اور جنت کی طرف اس کی نسبت کردیا، اس لئے کہ وہ جنت میں جانے کا سبب ہوتا ہے جیسا کہ نبی کریم علیہ نے فرمایا: "المجنة میں جانے کا سبب ہوتا ہے جیسا کہ نبی کریم علیہ نے فرمایا: "المجنة میں جانے کا سبب ہوتا ہے جیسا کہ نبی کریم علیہ نے فرمایا: "المجنة میں جانے کا سبب ہوتا ہے جیسا کہ نبی کریم علیہ کی دور کے سابہ میں ہے۔ یہ کے کہ کے سابہ میں ہے۔ ۔

اصلی مسجد نبوی کے ستون:

کے -مبحد نبوی کے ستونوں میں اسطوانۃ المخلق ہے، جو مطلی شریف کی علامت ہے، چو مطلی شریف کی علامت ہے، چونانچ حضرت سلمہ بن الاکوع نے فرمایا: میں نے وہاں رسول اللہ عظیمات کے اہمام سے نماز بڑھتے ہوئے دیکھا ہے۔

ان میں سے ایک اسطوانۃ القرعہ ہے جو اسطوانہ عائش سے مشہور ہے،اس کا نام اسطوانہ مہاجرین بھی ہے،ابن زبالہ سے منقول ہے کہ حضرت عبداللہ بن الزبیراوران کے ساتھ دوآ دمی حضرت عائش گئے پاس حاضر ہوئے اور آپس میں مسجد کا تذکرہ کیا، توحضرت عائش گئے

<sup>(</sup>۱) شرح النودي على مسلم ٩ ر ١٩٣١، اعلام الساجدر ٢٥٢،٢٥١، تخفة الراكع والساحدر ١٣٣١-

<sup>(</sup>۲) حدیث: "الجنة تحت ظلال السیوف....." کی روایت ملم (۳ر ۱۳۹۲–۱۳۹۳) نے کی ہے۔

نے کہا: مجھے مسجد کے ایک ستون کا علم ہے اگر لوگوں کو وہاں نماز پڑھنے کی فضیلت معلوم ہوجائے تو وہاں نماز پڑھنے کے لئے قرعہ اندازی کریں گے۔ پھروہ دونوں آ دمی نکل گئے اور حضرت ابن الزبیر جلدی سے نکلے اور اس ستون کھم رے رہے، پھر حضرت ابن الزبیر جلدی سے نکلے اور اس ستون کے پاس نماز اداکی ، حضرت ابن زبالہ سے یہ بھی منقول ہے: ہمیں معلوم ہوا ہے کہ وہاں دعا قبول ہوتی ہے۔

ان میں سے ایک اسطوانۃ التوبۃ ہے۔جواسطوانہ الی لبابہ سے مشہور ہے، یہ وہی ستون ہے جہال حضرت ابولبابہ نے اپنے کو باندھ رکھا تھا یہاں تک کہان کی تو بدوالی آیت نازل ہوئی۔

ان میں سے ایک اسطوانہ سریر ہے یہ وہی ستون ہے کہ جب رسول اللہ عظیلیہ اعتکاف فرماتے تو وہاں آپ کا تخت بچھا یا جاتا تھا۔
ان میں سے ایک اسطوانۃ الحرس ہے یہ وہ ستون ہے جس کے اس جانب جورسول اللہ عظیلیہ کے دروازہ کی طرف قبر شریف سے متصل ہے حضرت علی بن ابی طالب بیٹھ کرنبی کریم علیلیہ کی حفاظت فرماتے تھے۔

ان میں سے ایک اسطوانۃ الوفود ہے بیرہ ہی ستون ہے کہ جب اہل عرب کے وفود آپ کے پاس آتے تو رسول اللہ علیہ اسلامی جگہ بیٹھتے تھے۔

ان میں سے ایک اسطوانۃ التہجد ہے بیروہی ستون ہے کہ جب لوگ چلے جاتے تھے تو رسول اللہ علیقیہ نکلتے اور وہاں تہجد کی نماز پڑھا کرتے تھے(۱)۔

نبی کریم علیسه کی از واج مطهرات کے کمرے: ۸ - ابن النجار نے کہا: جب نبی کریم علیسه نے اپنی مسجد بنائی تو

مسجد کی تغییر کی طرح کچی اینٹ اور کھجور کی ٹہنیوں سے اپنی دو ہو یو یو لیا حضرت عائش وحضرت سود ہ کے لئے دو کمرے بنوائے، اور جب آپ نے دوسری از واج مطہرات سے نکاح کیا تو ان کے لئے بھی کمرے بنوائے بینو کمرے شے، اور بیحضرت عائش کے کمرہ سے اس دروازہ تک شے جو باب النبی علی سے مصل ہے، اہل سیر نے کہا:

نبی کریم علی نے نے باب النبی علی سے تعلم اور مشرق کے درمیان بی کریم علی ہے۔ بنوائے، مغربی جانب نہیں بنوایا۔ اور بیہ تمام کمرے مسجد سے باہر شے، مغرب کے علاوہ چاروں سے اس کا احاطہ کئے ہوئے شے اور ان کے دروازے مسجد میں کھلتے تھے۔

نی کریم علی کے بیچے مسلی سے بائیں جانب کعبہ کی طرف تھا اور اس میں نبی گھر کے بیچے مسلی سے بائیں جانب کعبہ کی طرف تھا اور اس میں نبی کریم علی ہے مکان کی طرف ایک روش دان تھا، جب رات کو اٹھ کر باہر جاتے تو اس کے ذریعہ ان کے حالات معلوم کرتے (ا)۔ آپ ہرض ان کے دروازہ پر آتے، چوکھٹ کے دونوں بازو پکڑتے اور فرماتے: "الصلاة": "إِنَّمَا يُرِيُدُ اللَّهُ لِيُدُهِبَ عَنْكُمُ اللَّهِ لِيُدُهِبَ عَنْكُمُ اللَّهِ لِيُدُهِبَ عَنْكُمُ اللَّهِ لِيُدُهِبَ کے اور فرماتے: "الصلاة": "إِنَّمَا يُرِيُدُ اللَّهُ لِيُدُهِبَ عَنْكُمُ اللَّهِ لِيُدُهِبَ عَنْكُمُ اللَّهِ لِيُدُهِبَ عَنْكُمُ اللَّهِ لِيُدَاتِ اللَّهِ لِيُحْسَ أَهُلَ الْبُيْتِ وَيُطَهِّرَ كُمْ تَطُهِيْراً" کی اللہ والوں تم سے آلودگی کو دور عالمی اورتم کوخوب کھاردے)۔

# نبي كريم عليك كامنبر:

9 - متعدد طرق سے چنداحادیث مروی ہیں کہ نبی کریم علیہ جب

<sup>(</sup>۱) وفاءالوفاءياً خياردارالمصطفى للسمهو دې ۴۳۹/۳ م- ۴۵۳\_

<sup>(</sup>۱) الدرة الثمينه ر ۵۹ سى وفاء الوفاء ۲ ر ۲۳ س

<sup>(</sup>۲) حدیث: "أن رسول الله علیه الله علیه کا یمو بباب فاطمة ....." کی روایت ترندی (۳۵۲/۵) نے حضرت انس بن مالک سے کی ہے، انھوں نے حضرت فاطمہ کے گھر کی صفت نہیں ذکر کی ہے، ترندی نے کہا: حدیث حسن غریب ہے، سورة احزاب ۳۳۳۔

خطبہ دینا چاہتے اور قیام طویل ہوتا تو آپ اپنی مسجد کے کسی ستون سے جو کھجور کے تنول کے تھے اپنی پیٹھ سے ٹیک لگاتے تھے، زیادہ دیر تک کھڑا رہنا آپ کے لئے دشوار ہوتا تھا تو ایک تنالا کرنصب کیا گیا اور آپ اس کے بغل میں کھڑ ہے ہو کر خطبہ دینے لگے اور جب آپ کا اور آپ اس کے بغل میں کھڑ ہے ہو کر خطبہ دینے لگے اور جب آپ کا قیام طویل ہوتا تو اس پر ٹیک لگا یا کرتے تھے، جب حضرات صحابہ نے دیکھا کہ آپ کے دونوں پیروں میں کمزوری کی شکایت ہے اور دیر تک کھڑا رہنا آپ کے لئے دشوار ہے تو انھوں نے آپ کے لئے جھاؤ کی لکڑی سے ایک منبر بنایا اور اس میں دویا تین سیڑ ھیاں تھیں (۱) جب آپ منبر پر خطبہ دینے لگے تو اس ستون سے اوڈی کی آواز کی طرح رونے کی آواز سی گئی ،تو نبی کریم عقیقہ اس کے پاس آئے اور اس کو سینے سے لگایا تو اس کوسکون ہوا (۲)۔

نی کریم علی اورآپ کے دونوں صحابہ کی قبر کی جگہ:

ا-ابن ہشام نے کہا: منگل کو جب آپ کا جنازہ تیار کیا گیا تو آپ

وآپ کے جمرہ میں آپ کے تخت پر رکھا گیا، آپ کو فن کرنے کے

بارے میں مسلمانوں میں اختلاف تھا، کوئی کہتا تھا کہ ہم آپ کو آپ ک

مسجد میں فن کریں گے جبکہ کوئی کہتا تھا کہ بلکہ ہم آپ کو آپ ک

اصحاب کے ساتھ وفن کریں گے جبکہ کوئی کہتا تھا کہ بلکہ ہم آپ کو آپ نے

اصحاب کے ساتھ وفن کریں گے (۳)، حضرت ابو بکر نے کہا: میں نے

نی کریم علی کے دیفرماتے ہوئے سناہے: "ما قبض نبی اللا دفن
حیث قبض "(۴) (جس نی کا وصال جہاں ہوتا ہے ان کو وہیں وفن

کیا جاتا ہے)، چنانچہ جس فرش پررسول اللہ علیہ کا وصال ہوااس کو اللہ علیہ کا وصال ہوااس کو اللہ علیہ کا وصال ہوااس کو اللہ علیہ کئی ، پھرلوگ تھوڑا تھوڑا کر کے جماعت درجماعت رسول اللہ علیہ کے پاس حاضر ہوئے اور نماز ادا کی۔

ابن کثیر نے کہا: تواتر کے ساتھ یہ بات معلوم ہے کہ نبی کریم علیقہ کو حضرت عاکشہ کے خاص جمرہ میں مسجد کے مشرقی جانب جمرہ کے قبلہ والے مغربی گوشہ میں دفن کیا گیا، پھر آپ کے بعد اس میں حضرت ابو بکڑ پھر حضرت عمر گودفن کیا گیا (۱)۔

## اہل صفہ کی جگہ:

اا - صفہ: (مشد دصاد کے ضمہ اور فاء کی تشدید کے ساتھ) مسجد نبوی

کے پچھلے حصہ میں ایک جھت دار جگہ تھی، اسی کی طرف اہل صفہ کی

نسبت کی جاتی ہے (۲)، یہ غریب مسلمانوں کی جماعت تھی، اکثر
مہاجرین تھے، جن کا کوئی گھر اور کوئی ٹھکا نائہیں تھا، نبی کریم علیلیہ

نے ان کو مبحد میں تھہرایا تھا اور ان کا نام اہل صفہ کھا، نبی کریم علیلیہ

ان کے ساتھ بیٹھتے تھے، ان سے محبت کرتے تھے، اگر آپ کے پاس کوئی مہدیہ آتا، تو اس میں سے پچھ لے لیتے اور پچھان کے پاس بھیج

دیتے اور اگر آپ کے پاس کوئی صدقہ آتا تو سب ان کے پاس بھیج

دیتے اور اگر آپ کے پاس کوئی صدقہ آتا تو سب ان کے پاس بھیج

دیتے اس میں سے پچھیں لیتے تھے (۳)۔

ابن النجار (<sup>(4)</sup> نے کہا: بخاری نے اپنی صحیح میں روایت کی ہے کہ اہل صفہ فقراء تھے، نیز حضرت ابو ہریر ہ سے روایت کی ہے کہ

<sup>(</sup>۱) الدرة الثميية (۳۲۰ ، تاریخ این کشر ۲۷ /۱۲۴ ، وفاءالوفاءار ۳۸۸ س

<sup>(</sup>۲) حدیث: "أن النبی عَالَیْ اِذا أراد أن یخطب....." کی روایت بخاری (۲) فتح الباری ۲۰۱۲ - ۱۹۲۲) اور داری (۲۹/۱) نے کی ہے۔ الفاظ داری کے ہیں۔

<sup>(</sup>٣) السير ة النبوية لابن بشام ٢٦٢/٢ طبع مصطفى الحلبي \_

<sup>(</sup>۴) حدیث: "ها قبض نبی ....." کی روایت ترمذی (۳۳۸/۳) اور ابن ماجه (۱/۵۲۰–۵۲۱) نے دو مختلف سندوں سے کی ہے، پہلی روایت کوترمذی

<sup>=</sup> نے ضعیف کہا ہے اور دوسری روایت کو بوصیری نے مصباح الزجاجہ (۲۹۸) میں ضعیف قرار دیاہے۔

<sup>(</sup>۱) البدايه والنهايه ۲۷۲۷، مكتبة المعارف بيروت.

<sup>(</sup>٢) القاموس المحيطيه

<sup>(</sup>۳) تاریخابن کثیر ۱۰۲/۱۰۱

<sup>(</sup>٩) وفاءالوفاء٢١٨٩٨\_

انھوں نے کہا: رأیت سبعین من أهل الصفة ما منهم رجل علیه رداء، إما إزار وإما کساء قد ربطوہ فی أعناقهم فمنها ما یبلغ نصف الساقین ومنها ما یبلغ الکعبین فیجمعه بیدہ کراهة أن تری عورته (۱) (میں نے سر اہل صفہ کود یکھاان میں ہے کی کے پاس بھی چادر نہیں تھی، یا تو نگی تھی یا معمولی کیڑا جس کودہ اپنی گردنوں سے باندھ لیتے تھے، بعض کا یہ کیڑا فیف پنڈ ایوں تک ہوتا اور بعض کا گخنوں تک پہنچ جاتا تھا، وہ اپنی فیف باتھ سے کہ مبادا قابل سر حصہ نکھل جائے )۔

مسجد نبوی میں داخل ہونے کے آداب:

11- جو خص مسجد نبوی میں داخل ہواس کے لئے مستحب ہے کہ مساجد میں داخل ہو نے کے وقت اس سلسلہ میں جو دعا نمیں مروی ہیں ان کو پر سے، چنا نچہ دایاں پیر پہلے داخل کرے اور کے: "بسم الله، اللهم صل علی محمد، رب اغفر لی ذنوبی و افتح لی أبو اب رحمتک"۔

اور نکلنے کے وقت اپنا بایاں پیر پہلے نکالے اور یہی کہے، البتہ و افتح لمی أبواب فضلک کہ اور داخل ہونے کے وقت دو رکعت تحیۃ المسجد پڑھے، اس بارے میں مسجد نبوی اور دوسرے مساجد کیسال ہیں، مسجد حرام اس سے مشتیٰ ہے کہ اس کی تحیہ طواف ہے۔

کیسال ہیں، مسجد حرام اس سے مشتیٰ ہے کہ اس کی تحیہ طواف ہے۔

کیسال ہیں، مسجد حرام اس سے مشتیٰ ہے کہ اس کی تحیہ طواف ہے۔

کیسا جرجرہ شریف کے پاس جائے جس میں نبی کریم علیہ کی قبر ہے اور قبر کا استقبال کرے، قبلہ کی جانب پشت کرے اور اس سلسلہ میں جودعا منقول ہے وہ دعا کرے (۲)۔

- (۱) اثر ابوہریرہ "رأیت سبعین من أهل الصفة ....." كى روایت بخارى (فتح البارى (۵۳۱۷)نے كى ہے۔
- (۲) فتح القدير ۳ر ۹۴، الشرح الصغير ار ۴۰۵ ۴۰۷، إعلام الساجدر ۴۳۷، المغنی ۳ر ۵۵۸،۵۷۷

د نکھئے اصطلاح (زیارۃ قبرالنبی علیہ فقرہ / ۷)۔

# نبي كريم عليه كي مسجد كمخصوص احكام:

مسجد نبوی کے وہی احکام ہیں جو دوسری مساجد کے ہیں اور بعض اس کے ساتھ خاص ہیں، مثلاً:

# ۱-اس کی طرف سفر کرنا:

ساا - حضرت ابو ہر برہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ علیہ نے ارشاد فرمایا: "لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد: المسجد الحرام، ومسجد الرسول علیہ اللہ ومسجد الأقصیٰ" (۱) (تین مساجد کے علاوہ کسی مسجد کی طرف سفر نہ کیا جائے، مسجد حرام، رسول اللہ علیہ کی مسجد اور مسجد اقصلیٰ )۔

اس حدیث میں اس بات کی دلیل ہے کہ مسجد نبوی ان تین مساجد میں سے ایک ہے جن کی طرف خاص طور پر سفر کر کے جانا جائز ہے۔

اس حدیث میں دوسرے مساجد کے مقابلہ میں ان مساجد کی فضیلت وخصوصیت بیان کی گئی ہے، اس لئے کہ یہ تینوں مساجد، انبیاء کی مساجد ہیں اور مسجد حرام لوگوں کا قبلہ ہے، وہیں جج بھی ہوتا ہے اور مسجد اقصیٰ سابقہ امتوں کا قبلہ تھی اور مسجد نبوی کی بنیا دتقو کی پر ہے۔ ان تین مساجد کے علاوہ کسی دوسری جگہ سفر کر کے جانے میں اختلاف ہے، مثلاً نیک لوگوں کی زندگی میں یاان کے مرنے کے بعد ان کی زیارت کے لئے جانا اور مبارک مقامات پر، ان سے تبرک حاصل کرنے اور وہاں نماز پڑھنے کے لئے جانا، چنانچے ابو مجمد جوینی حاصل کرنے اور وہاں نماز پڑھنے کے لئے جانا، چنانچے ابو مجمد جوین

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لا تشد الوحال إلا إلى ثلاث....." "كی روایت بخاری (فق الباری ۳۷ / ۲۳) اورمسلم (۱۰۱۴ / ۱۰۱۴) نے كی ہے۔

نے کہا: اس حدیث کے ظاہر پر عمل کرتے ہوئے، ان مساجد کے علاوہ کہیں دوسری جگہ سفر کرکے جانا حرام ہوگا، یہی عیاض اور ایک جماعت کا قول ہے۔

امام الحرمين اور دوسرے شافعيہ كے نزديك صحيح ميہ ہے كہ بير حرام نہ ہوگا (۱) \_

# ۲-مسجد نبوی میں فرض اور نفل نماز کا ثواب:

۱۹۲ - حضرت الوہر يرقَّ سے مروى ہے كەرسول الله عليكة نے فرمايا:
"صلاة فى مسجدى هذا خير من ألف صلاة فيما سواه من المساجد إلا المسجد الحرام" (۲) (ميرى اللمسجدين ايك نمازم مجرحرام كے علاوہ دوسرى مساجدين ايك بزار نماز سے بہتر ہے)۔

اس حدیث میں ثواب کا دو چند ہونا اور افضل ہونا جو مذکورہے، فرض نماز میں اس کے حاصل ہونے میں علماء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے۔

لیکن نفل نماز کے بارے میں حفیہ، سی قول میں مالکیہ اور حنابلہ کی رائے ہے: اس حدیث میں مذکور تواب کا دو چند ہونا اور افضل ہونا فرائض کے ساتھ خاص ہے، نوافل میں نہیں ہوگا، اس لئے کہ نفل نماز گھر میں پڑھنا افضل ہے، اخلاص سے قریب اور ریاء سے دور ہے، اس لئے کہ نبی کریم علیہ نے فرمایا: "صلاة المرء فی مسجدی ھذا اللہ فی بیته أفضل من صلاته فی مسجدی ھذا اللہ المکتوبة" (ا) (آدمی کے لئے فرض کے علاوہ کوئی نماز اینے گھر

میں پڑھنا میری اس مسجد میں پڑھنے سے افضل ہے )۔ نیز آپ علیہ السلاق فی مسجدہ علیہ نے فرمایا: "إذا قضی أحد كم الصلاة فی مسجده فلیجعل لبیته نصیبا من صلاته فإن الله جاعل فی بیته من صلاته خیراً"(۲) (جبتم میں سے كوئی شخص اپنی مسجد میں نماز ادا كرت تو اس كو اپنی نماز كا پچھ صدا پنے گھر میں ادا كرنا چاہئے ،اس لئے كماللہ تعالی اپنے گھر میں اس كے نماز پڑھنے كی وجہ چاہئے ،اس لئے كماللہ تعالی اپنے گھر میں اس كے نماز پڑھنے كی وجہ سے خير كا معاملہ كرے گا)۔

لیکن مالکیہ نے اہل مدینہ اور مسافرین کے بارے میں فرق کیا ہے، چنانچہ انھوں نے کہا: اہل مدینہ کے لئے مطلق نفل نماز اپنے گھروں میں پڑھنام بجد میں پڑھنے سے افضل ہوگا۔ سنن مؤکدہ اور جن نمازوں کے لئے جماعت مسنون ہے، ان کا حکم اس کے برخلاف ہے، ان کومسجد میں پڑھنا افضل ہوگا۔

لیکن جولوگ مسافر ہوں، ان کی نفل نماز اپنے گھروں میں پڑھنے سے مسجد نبوی میں پڑھنا فضل ہوگا خواہ وہ سنن مؤکدہ ہوں یا مطلق نفل ہوں۔

انھوں نے کہا: مسافر سے مرادوہ شخص ہے جومدینہ میں مشہور نہ ہوا گرمدینہ میں رہنے والامشہور ہوتو اس کا حکم اہل مدینہ کے حکم کی طرح ہوگا(۳)۔

<sup>(</sup>۱) فتح البارى شرح البخارى ۲۱ ۵۰ ۳-۸۰ ۳ طبع مصطفیٰ الحکبی مصیحے مسلم بشرح النووى ۲۷ ۱۰ مصیح مسلم بشرح الأ بی ۳۱ ۸۰ ۳۰

<sup>(</sup>۲) حدیث: "صلاة فی مسجدی هذا ......" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۹۳۷) اور مسلم (۱۰۱۲/۲) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "صلاق الموء فی بیته أفضل ....." کی روایت ابوداؤد (۱۳۲۸) اور ترزی (۱۲/۲) نے حضرت زید بن ثابت سے کی ہے۔ اور ترزیزی نے کہا: حدیث حسن ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "إذا قضی أحد كم الصلاة....." كی روایت مسلم (۵۳۹) نے كى ہے۔

<sup>(</sup>۳) حاشیه ابن عابدین ۱۸۹۱ طبع دارالفکر، فتح القدیر ۹۲/۳۰، حاشیة الدسوقی ۱۸۳۱ ماشیة الدسوقی ۱۸۹۱ (طبع اول ۱۸۳۱ ماشیة الطالب الربانی وبهامشه حاشیة العدوی ۵۹/۳ (طبع اول مدنی) المغنی لابن قدامه ۱۸۲۲ اطبع الریاض۔

شافعیہ اور مالکیہ میں سے مطرف کی رائے ہے کہ حدیث میں مذکور فضیلت فرض اور نفل دونوں نمازوں کے لئے عام ہے۔

نووی نے کہا: معلوم ہونا چاہئے کہ ان دونوں مساجد (مسجد حرام ومسجد نبوی) میں نماز پڑھنے کی بیہ فضیلت فرض کے ساتھ خاص نہیں ہے بلکہ فرض وففل دونوں کو عام ہے۔ امام مالک کے اصحاب میں مطرف کا قول بھی یہی ہے، زرکثی نے کہا: شرح المہذب میں ہے۔ بختیق میہ ہے کہ ففل نماز اپنے گھر میں پڑھنا، مسجد میں پڑھنے سے افضل ہے (۱)۔

سا-مسجد نبوی کی عمارت میں اضافہ شدہ کا حکم:
10- نبی کریم علیلیہ کے زمانہ میں جومسجد تھی اس کی عمارت میں توسیح اور اضافہ ہوا ہے، تو اب حاصل ہونے کے تعلق سے اس اضافہ شدہ حصہ کے بارے میں علاء نے بحث کی ہے۔ ان میں سے بعض نے کہا ہے کہ نبی کریم علیلیہ کی مسجد کے لئے ثابت شدہ فضیلت اس میں اضافہ شدہ حصہ کے لئے بھی ثابت ہوگ۔

محب الدین طری نے کہا: حضرت ابن عمر سے منقول ہے کہ انھوں نے کہا: حضرت عمر بن الخطاب نے اس معجد میں شام کی جانب اضافہ کیا اور کہا: ''لو زدنا فیہ حتی تبلغ الجبانة کان مسجد رسول الله علیہ '' (اگر ہم اس میں اضافہ کریں یہاں تک کہ جبانہ تک پہنے جائے تو وہ رسول اللہ علیہ کی ہی مسجد ہوگی )، حضرت جبانہ تک پہنے جائے تو وہ رسول اللہ علیہ کی ہی مسجد ہوگی )، حضرت ابو ہریر اللہ علیہ انھوں نے کہا: رسول اللہ علیہ نے فرمایا:

"لو بنی هذا المسجد إلی صنعاء کان مسجدی"(ا) (اگر یہ مسجد مین ابو ہریر ا گہا یہ مسجد صنعاء تک بنائی جائے تو مری مسجد ہوگی)، حضرت ابو ہریر ا گہا کرتے تھے: مسجد کے او پر کا حصداس کے پنچ کے حصد کی طرح ہے۔

یہی حفیہ اور حنا بلہ کا مذہب ہے اسی کو ابن تیمیہ نے مختار کہا ہے،
ابن عابدین نے کہا: یہ معلوم ہے کہ مسجد نبوی میں اضافہ کیا گیا ہے،
چنانچہ اس میں حضرت عمرؓ نے اضافہ کیا پھر حضرت عثان ؓ نے پھر ولید اور پھر مہدی نے اضافہ کیا اور مذاسے اس مسجد کی طرف اشارہ ہے جو نبی کریم علیہ کی طرف مسجد نبوی ہے۔ اشارہ اور نام رکھنا ایک امر پر متحد و بوری مسجد کا نام مسجد نبوی ہے۔ اشارہ اور نام رکھنا ایک امر پر مشفق ہے، لبذا نام رکھنا لغونہیں ہوسکتا ہے چنانچہ حدیث میں مذکور دو چند ہونا اس کے اضافہ شدہ حصہ میں بھی حاصل ہوگا (۲)۔

جراعی نے ابن رجب سے اس کے مثل نقل کیا ہے اور ایک قول ہے کہ اس سلسلہ میں سلف سے کوئی اختلاف منقول نہیں ہے <sup>(۳)</sup>۔ امام احمد سے توقف کرنامنقول ہے <sup>(۴)</sup>۔

مالکیہ میں سے سمہودی نے اس کوراج قرار دیا ہے کہ حدیث میں مذکور افضل ہونے میں، مسجد نبوی کا اضافہ شدہ حصہ داخل ہے۔ اور امام مالک سے نقل کیا ہے کہ ان سے مسجد کی اس حد کے متعلق دریافت کیا گیا جس کے بارے میں حدیث مروی ہے کہ وہ حصہ ہے

<sup>(</sup>۱) شرح النووى على صحيح مسلم ۹ر ۱۶۴، إعلام الساجدر ۲۴۲، شرح الأبي على مسلم سار ۷۷۲ طبع دارالكتب العلميه بيروت -

<sup>(</sup>۲) انژعمر: "لو زدنا فیه حتی تبلغ الجبانة ....." کوابن تیمیه نے کتاب الرو علی الإخنائی (۱۹۸ بهامش تخیص کتاب الاستغاثه) میں ذکر کیا ہے اور اس کی نبست عمر بن شدکی تاریخ المدینه کی طرف کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لو بنی هذا المسجد إلی صنعاء کان مسجدی "کوابن تیمیه نے الروعلی الإ خنائی (۱۹۸ بہامش تخیص کتاب الاستغاثة) میں ذکر کیا ہے اوراس کی نسبت ابن شبر کی تاریخ المدیند کی طرف کی ہے اور گئی لوگوں نے اس کے ایک راوی کوضعیف قرار دیا ہے جیسا کہ ذہبی کی المیز ان (۲۹/۲) میں ہے۔

<sup>(</sup>۲) حاشیه این عابدین ار ۲۷ م، ۱۵۹ ، الإ قناع ار ۳۲۳ ، الفتاوی لابن تیمیه ۲۷ ر ۲۸ ا

<sup>(</sup>۳) تخفة الراكع والساجدر 9 ml \_

<sup>(</sup>٤) الإقناع ار٣٢٣\_

جونبی کریم علی کے زمانہ میں تھا۔ یا وہ حصہ ہے جوآج موجود ہے؟
تو انھوں نے کہا: بلکہ وہ حصہ ہے جوآج موجود ہے۔ انھوں نے کہا:
اس لئے کہ نبی کریم علی کہ اس کی خبر دی جوآپ کے بعد ہوگا۔
آپ کے لئے زمین لپیٹ دی گئی، اور پورب سے پچھم تک ساری زمین دکھادی گئی، آپ نے اس کو بیان کیا جوآپ کے بعد ہوگا۔
جنانچواس وقت جس نے اس کو بیان کیا جوآپ کے بعد ہوگا۔
چنانچواس وقت جس نے یا دکرلیا کرلیا، اور جو بھول گیا بھول گیا۔ اگر الیانہیں ہوتا تو خلفاء راشدین صحابہ کی موجودگی میں اس میں اضافہ کرنے کو جائز نہیں ہمجھتے اور کسی نے ان پرنگیز نہیں کی (۱)۔

لیکن آبی نے حدیث: "صلاة فی مسجدی هذا خیر من ألف صلاة ....." (۲) کی شرح میں کہا: فضیلت آپ کی اس مسجد کے ساتھ فاص ہے جو آپ کے زمانہ میں تھی۔ اس کے بعداس میں جو اضافہ ہوا ہے اس میں نہ ہوگی، لہذا اس میں حضرت عثمان نے جو اضافہ ہوا ہے اس میں نہ ہوگی، لہذا اس میں حضرت عثمان نے جو اضافہ کیا ہے وہ اس فضیلت میں داخل نہ ہوگا، اس لئے کہ وہ حصدان کا بنا یا ہوا ہے اور ان کا بنا یا ہوا اس طرح معلوم ہوتا ہے کہ جس وقت کا بنا یا ہوا ہوا ہوا ہو اس طرح معلوم ہوتا ہے کہ جس وقت اس میں اضافہ کرنے کی وجہ سے ان پر نکیر کی گئی تو انھوں نے دلیل میں میں مصدیث پیش کی: "من بنی مسجداً بنی الله له بیتا فی اللہ جنت میں گھر بنائے گا تو اللہ تعالی اس کے المجند " (اگر کوئی شخص کوئی مسجد بنائے گا تو اللہ تعالی اس کے المحند میں گھر بنائے گا)، چنا نچا نھوں نے اس کے بنانے کوا پنے فرار دیا (۳)۔

شافعیہ کا مذہب ہے کہ بیفضیلت خود نبی کریم عظیم کی اس

مسجد کے ساتھ خاص ہوگی جوآپ کے زمانہ میں تھی، آپ کے بعد جو اضافہ ہواہے اس میں بیفنیات نہ ہوگی (۱)۔

یپی ابن عقیل ، ابن الجوزی اور حنابله کی ایک جماعت کا مذہب ہے(۲) \_ \_\_\_(۲) \_

# ۴-مسجد نبوی تک پیدل جانے کی نذر ماننا:

۱۶-اگرکوئی شخص مسجد نبوی تک پیدل جانے کی نذر مانے تواس کو پورا کرنے کے حکم میں فقہاء کا اختلاف ہے، حنفیہ کی رائے ہے کہ اس کو پورا کرنا اس پر لازم نہ ہوگا، اس لئے کہ ان کے نز دیک نذر کی ایک شرط یہ ہے کہ وہ مقصود عبادت ہوا وراس جنس کی کوئی عبادت فرض یا واجب ہوا ور مسجد نبوی تک جانا واجب نہیں ہے، اس کے برخلاف اگر مسجد حرام تک پیدل جانے کی نذر مانے تو اس کو پورا کرنا اس پر لازم ہوگا (۳)۔

یہی شافعیہ کا مذہب ہے<sup>(4)</sup>۔

ما لکیه کی رائے ہے کہ اگر نماز، روزہ یا اعتکاف کی نیت کرے تو نذر کو پورا کرنالازم ہوگا۔لیکن پیدل جانااس پرلازم نہ ہوگااس کوسوار ہوکر جانا جائز ہوگا (۵)۔

حنابله كى رائے ہے كه پيدل جاكر نذركو بوراكرنا لازم ہوگا، انھوں نے نبى كريم عليلة كاس ارشاد سے استدلال كيا ہے: "لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد: المسجد الحرام،

<sup>(</sup>۱) وفاءالوفاءار ۲٬۳۵۷ م

<sup>(</sup>۲) حدیث: "صلاة فی مسجدی هذا....." کی تخریج فقره ۱۳۰ میں گذر چکی۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "من بنی مسجدا" کی روایت بخاری نے (فتح الباری ار ۵۴۴) اور مسلم نے (۲۲۸۷ میں کی ہے۔

<sup>(</sup>۷) شرح منگم للانی ۳۷۷۷ م طبع دارالکتب العلمیه بیروت -

<sup>(</sup>۱) إعلام الساجدر ۲۴۷ مغنی الحتاج ار ۱۳۵ نهاییة الحتاج ۳ر ۱۱۳ ، حاشة الجمل ۲ر ۸۷ ۲۷۸ م، المجموع ۲۷۷۸ م

<sup>(</sup>۲) الإقاع ارساس

<sup>(</sup>۳) حاشیهابن عابدین ۳ر ۳۵\_

<sup>(</sup>۴) مغنی الحتاج ۴ ر ۱۳۳ سه

<sup>(</sup>۵) بدایة المجتهد ار ۴۵۸،الشرح الصغیر ۲ر ۲۵۵۔

و مسجدی هذا و المسجد الأقصی" (۱) (تین مساجد کے علاوہ کسی مسجد کی طرف سفر نہ کیا جائے ، مسجد حرام ، رسول اللہ علیہ کی مسجد اور مسجد اقصلی )۔

انھوں نے کہا: اس وقت مسجد میں دور کعت نماز پڑھنااس پر لازم ہوگا، اس لئے کہ نذر کا مقصد، طاعت وعبادت ہے اور بیصرف نماز سے حاصل ہوگی جلیا کہ مسجد نماز سے حاصل ہوگی جلیا کہ مسجد حرام تک پیدل جانے کی نذر ماننے والے پر حج یا عمرہ لازم ہوتا ہے (۲)۔

تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح (نذر)۔

# ۵- نبی کریم علیه کی قبر کی زیارت کرنا:

21 - جمہور فقہاء کا مذہب ہے کہ نبی کریم علیہ کی قبر کی زیارت کرنا مستحب ہے، ایک جماعت نے کہا کہ وہ سنت مؤکدہ ہے جو واجبات کے درجہ کے قریب ہے، حنفیہ کی ایک جماعت کے نزدیک یہی مفتی ہے ہے (۳)۔

مالکی فقیہ ابوعمران موسیٰ بن عیسیٰ الفاسی کا مذہب ہے کہ بیہ واجب ہے (۴)۔

ال كَمشروع مونے كى ايك دليل الله تعالى كا ارشاد ہے:
"وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذُ ظَّلَمُوا أَنفُسَهُمْ جَآءُ وُكَ فَاسْتَغُفَرُوا اللَّهَ وَاسْتَغُفَرَ لَهُمُ الْرَّسُولُ لَوَ جَدُوا اللَّهَ تَوَّابًا رَّحِيْماً (٥) (اور كَاشَخُفَرَ لَهُمُ الْرَّسُولُ لَوَ جَدُوا اللَّهَ تَوَّابًا رَّحِيْماً (٥) (اور كَاشَخُفَرَ لَهُمُ الْرَّسُولُ لَوَ جَدُوا اللَّهَ تَوَّابًا رَّحِيْماً لَهُ اللَّهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح (زیارۃ النبی علیہ فقرہ در)۔

#### مسجد نبوی سے رخصت ہونے کے آداب:

۱۸ - جو تحض اپنے وطن لوٹے کا ارادہ کرے اس کے لئے مستحب ہے کہ مسجد میں نماز پڑھے اور اس کے بعد جو چاہے دعا کرے پھر قبر شریف پر آئے، نبی کریم علیقیہ کو سلام کرے اور جو چاہے دعا کرے۔ نیز اللہ تعالی سے درخواست کرے کہ اس کو صحیح سالم اہل وعیال کے پاس پہنچا دے اور کہے: اے اللہ کے رسول بی آخری ملاقات نہ ہو، اور اللہ تعالی سے دعا کرے کہ دوبارہ اپنے حرم اور اپنے نہو کہ علیقیہ کے حرم میں خیر وعافیت کے ساتھ والیس لائے (۲)۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من زارنی بعد موتی....." کی روایت دار قطنی نے اسنن (۲۷۸/۲) نے کی ہے۔ ابن حجر نے اس کوانخیص اکمبیر (۲۲۲۲۲۲۲) میں ضعیف قرار و باہے۔

<sup>(</sup>۲) فقّ القدير ۳ر ۹۷، حاشيه ابن عابدين ۲ر ۲۲۹، المغني ۳ر ۹۸۲ـ

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لا تشد الو حال" کی تخ یخ فقره رسامیں گذر چکی۔

<sup>(</sup>۲) المغنی ۱۹/۹۔

<sup>(</sup>۳) فخ القدير ۱۹۲۲، ماشيه ابن عابدين ۱۲۲۲، المغنی ۱۸۲۳هـ

<sup>(</sup>۴) الشفاء ۲/۰۵۱\_

<sup>(</sup>۵) سورهٔ نساءر ۲۴ ـ

بورے بدن پر یانی بہانا ہے<sup>(۱)</sup>۔

# ب-تيتم:

سا- لغت میں تیم کا معنی قصدوارادہ کرنا ہے، کہا جاتا ہے: تیممه بالرمح: نیزہ سے نشانہ بنانا (۲) ۔ اسی کے شل تأممه ہے، اسی معنی میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: "وَلَا تَیمَّمُوا الْحَبِیْثَ مِنهُ تُنْفِقُونَ "(۳) (اور خراب چیز کا قصد بھی نہ کرو کہ اس میں سے خرچ کروگے)۔

اصطلاح میں جیسا کہ حنابلہ نے کہا: تیم مخصوص طریقہ پر پاک کرنے والی مٹی سے چبرہ اور دونوں ہاتھوں پرمسے کرنا ہے (۴)۔ مسح تیم سے عام ہے۔

# مسح کے احکام:

مسے کے بہت سے احکام ہیں، ان میں سے بعض یہ ہیں:

#### اول: وضومیں سر کامسح کرنا:

سر پرمسے سے متعلق گفتگو کے گئی پہلو ہیں، جبیبا کہ آ گے آرہا

ے:

# الف-وضومين سركامسح كرنا:

اس میں فقہاء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے کہ مطلقاً سرکا مسح
 کرنا وضو میں فرض ہے، اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

(۱) مغنی الحتاج ار ۲۸\_

مسح

#### تعريف:

ا- لغت میں مسے کے چند معانی ہیں: کہا جاتا ہے: مسح الشی المتلطخ أو المبتل مسحا: یعنی اس پر پانی وغیرہ کا جواثر ہے، اس کو دور کرنے کے لئے اس پر ہاتھ پھیرنا، مسح علی الشی بالماء أو الدهن: پانی یا تیل ملنا، مسح بالشی: پونچھنا، قرآن کریم میں ہے:" وَامُسَحُوا بِرُهُ وُسِکُمُ وَأَرُجُلَکُمُ إِلَی الْکَعْبَیْنِ" (۱) (اور اپنے سرول پرمسے کرلیا کرواور اپنے پیرول کو شخول سمیت (دھولیا کرو)) مسح الله العلة عن العلیل: شفاء دیناوغیرہ (۲)۔

اصطلاح میں مسح لغوی معنی سے الگنہیں ہے (۳)۔

متعلقه الفاظ:

الف-غسل:

۲ - غسل لغت میں: غین کے فتہ کے ساتھ غسل کا مصدر ہے، اسم غسل ہے۔ لیعنی پورے بدن کو دھونا (۴)۔

اصطلاح میں: شربنی خطیب نے کہا: عسل، نیت کے ساتھ

<sup>(</sup>٢) تاج العروس، لسان العرب

<sup>(</sup>٣) سورهٔ بقره ر ٢٧٧\_

<sup>(</sup>۴) کشاف القناع ار ۱۲۰ـ

<sup>(</sup>۱) رسورهٔ ما نده ۱۷-

<sup>(</sup>٢) المعجم الوسيط-

<sup>(</sup>۳) ابن عابدین ام ۲۷\_

<sup>(</sup>۴) المصباح المبير ، المحجم الوسيط -

"وَأَهْسَحُواْ بِرُءُ وُسِكُمْ" (١) (اوراييخ سرول پرسم كرليا كرو) ـ

ب-سرکے سے میں کافی ہوجانے والی مقدار:

2- کافی ہوجانے والی مقدار کے مسح میں فقہاء کا اختلاف ہے، چنانچہ حنفیہ کے نزدیک ان کے مشہور قول کے مطابق، کافی ہوجانے والی مقدار چوتھائی سرکامسے کرنا ہے، جیسا کہ سن نے امام الوحنیفہ سے نقل کیا ہے اور یہی امام زفر کا قول بھی ہے، ابن عابدین نے کہا: چوتھائی کی روایت بھی معتمد ہے اور یہی متأخرین کا مذہب ہے۔

اس کی مقدار چوتھائی قرار دینے کی وجہ یہ ہے کہ بہت سے احکام میں چوتھائی کا اعتبار کرنا ظاہر ہے جبیبا کہ چوتھائی سر کے مونڈ نے سے محرم حلال ہوجاتا ہے، اس سے کم میں حلال نہیں ہوتا ہے۔

دوسری روایت: پیشانی کی مقدار ہے۔اس کو کرخی اور طحاوی نے ذکر کیا ہے، حنابلہ میں قاضی کا قول یہی ہے قدوری نے اس کو اختیار کیا ہے۔ ہدایہ میں ہے کہ یہ چوتھائی کے برابر ہے۔لیکن تحقیق یہ ہے کہ پیشانی کی مقدار چوتھائی سے کم ہے۔

اس کی مقدار پیشانی کے برابر قرار دینے کی وجہ یہ ہے کہ بالا جماع آیت سے مراد پورے سرکامسے کرنانہیں ہے، لہذا آیت کو پورے سر پرمحمول کرناممکن نہ ہوگا نہ مطلقاً بعض پرمحمول کرناممکن ہوگا، لہذا ضروری ہوگا کہ اس کواتنی مقدار پرمحمول کیا جائے کہ عرف میں اس کوسے کہا جاسکے، اور یہ معلوم نہیں ہے لیکن نبی کریم علیہ نے اپنے ممل کے ذریعہ اس کی وضاحت کی ہے، چنانچہ حضرت مغیرہ بن شعبہ نے نبی کریم علیہ سے روایت کی ہے، چنانچہ حضرت مغیرہ بن شعبہ نے نبی کریم علیہ سے روایت کی ہے، چنانچہ حضرت مغیرہ بن شعبہ نبی کریم علیہ سے روایت کی ہے، چنانچہ حال و تو صا و مسح

على ناصيته" (١) (آپ عليك نيشاب كيا، اور وضوء كيا اور الله عليلة نيشاب كيا، اور وضوء كيا اور اپني پيشاني كيشاني كيشاني كيشاني كيشاني كيشاني موكيا-

تیسری روایت: تین انگلیوں کی مقدار ہے، اس کو ہشام نے نقل کیا ہے۔ ایک قول ہے کہ پیظا ہرالروایہ ہے۔ ظہیر پیمیں ہے کہ اسی پرفتو کی ہے۔

اس روایت کی وجہ: مسح کا حکم کسی آلہ کا متقاضی ہوگا ،اس لئے کہ آلہ کا متقاضی ہوگا ،اس لئے کہ آلہ کے بغیر سے نہیں ہوسکتا ہے اور عادةً مسح کا آلہ ہاتھ کی انگلیاں ہیں اور ہاتھ کی تین انگلیاں ،اکثر انگلیاں ہیں۔اکثر کل کے حکم میں ہوتا ہے، تو گویا تین صراحت ہے (۲)۔

مشہور قول میں مالکیہ کا مذہب اور راجح قول میں حنابلہ کا مذہب ہے کہ واجب، پورے سرکامسح کرنا ہے۔

مالکیہ نے اللہ تعالی کے اس ارشاد سے استدلال کیا ہے: "وَامُسَحُوا بِرُءُ وُسِکُمُ" (۱) (اور اپنے سرول پرمسح کرلیا کرو)۔

آیت میں باء تاکید کے لئے زائد ہے اور معنی ہے: "وَأَمْسَحُوا بِرُءُ وُسِكُمْ" (۳)\_

اس طرح حنابلہ نے اس آیت سے استدلال کیا ہے اور کہا ہے: اس آیت سے بورے سرکامسح کرنامعلوم ہوتا ہے، اور نبی کریم علیہ اس آیت سے کامل آیت میں باء الصاق کے لئے ہے

<sup>(</sup>۱) حدیث المغیر ة: " أنه عَلَیْلهٔ بال وتوضأ و مسح علی ناصیته " کی روایت مسلم (۱/۲۱) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) فتح القدیرار ۱۵، اوراس کے بعد کے صفحات طبع داراحیاء التراث العربی، بدائع الصنائع ارم، الاختیار ار ۷-۸، حاشیه ابن عابدین ار ۷۷۔

<sup>(</sup>۳) سورهٔ ما کده ر۲ <sub>-</sub>

ر (۴) - حاشة الدسوقي ار۸۸، تفسير القرطبي ۲ ر ۸۷، بداية الجتهد ار ۲۷\_

<sup>(</sup>۱) سورهٔ ما کده ۱۷-

لین فعل کومفعول کے ساتھ ملانے کے لئے ہے<sup>(۱)</sup>۔

سرکے مسح کی کیفیت، مسح کے تکرار اور مسح کے بدلہ میں سرکے دھونے کے بارے میں فقہاء کے نز دیک تفصیل ہے۔ تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح (وضوء)۔

#### دوم: دونول کا نول کامسح کرنا:

۲ - دونوں کا نوں کے مسے کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے کہ کیا
 وہسنت ہے یا فرض اور کیاان کے لئے نیا پانی لیاجائے گا؟
 تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح (وضوء)۔

# سوم: گردن کامسح کرنا:

ے - مالکیداوررافعی کےعلاوہ شافعید کا مذہب ہے کہ گردن کا مسح کرنا مستحب نہیں ہے بلکہ مکروہ ہے،اس لئے کہ بیددین میں غلو کرنا ہے اور

نووی نے کہا: بیہ بدعت ہے<sup>(۱)</sup>۔ حفیہ کی رائے ہے کہ گردن کا مسے

حفیہ کی رائے ہے کہ گردن کامسے کرنامستیب ہے (۲)۔ دیکھئے تفصیل اصطلاح (رقبہ فقرہ ۲)۔

# چهارم: عمامه پرمسح کرنا:

۸- حنید کا مذہب ہے کہ عمامہ پرمسی کرنا جائز نہ ہوگا، اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: "وَأَمْسَحُواْ بِرُءُ وُسِکُمْ " (اورا پنے سروں پر مسی کرلیا کرو)، نیز اس لئے کہ عمامہ کوا تار نے میں اس کوکوئی مشقت نہ ہوگا، البندا دونوں آستینوں کی طرح اس پرمسی کرنا جائز نہ ہوگا، اس لئے کہ موزوں پرمسی کرنا حرج کی وجہ سے ہے اور عمامہ کوا تار نے میں کوئی حرج نہیں ہے، امام محمد نے اپنی موطا میں کہا: ہم تک یہ بات کوئی حرج نہیں ہے، امام محمد نے اپنی موطا میں کہا: ہم تک یہ بات کینی ہے کہ پہلے عمامہ پرمسی کیا جاتا تھا پھرچھوڑ دیا گیا۔ یہی عروہ نخعی، شعبی اور قاسم کا قول ہے (۳)۔

ما لکیہ کے نزدیک عمامہ پرمسے کرنا جائز نہ ہوگا الا یہ کہ اس کے اتار نے سے ضرر کا اندیشہ ہوا ورجس ٹو پی وغیرہ پر عمامہ لیبیٹا گیا ہواس کو پرمسے کرنا ممکن ہوتو اس کو پرمسے کرنا ممکن ہوتو اس کو ادا کرے گا اور عمامہ پر اس کو مکمل کرنا واجب ہوگا یہی معتمد قول ہے (۴)۔

شافعیہ کے نزدیک، وضوء میں سرکے سے کے فرض کوادا کرنے کے لئے عمامہ پرمسے کرنا جائز نہ ہوگا بلکہ سرکے کچھ بال پرمسے کرنا ضروری ہوگا، افضل میہ ہے کہ پیشانی سے کم پراکتفاء نہ کرے، البتہ

<sup>(</sup>۱) كشاف القناع ار ۹۸،الإ نصاف ار ۱۲۱ ـ

<sup>(</sup>۲) حدیث: "أنه عَلَیْكُ مسح بناصیته و علی العمامة" كی روایت مسلم (۲) خی کی العمامة کی روایت مسلم (۱۳۱۸) نے كی ہے۔

<sup>(</sup>۳) مغنی الحتاج ار ۵۳۔

<sup>(</sup>۱) - حاشية الدسوقی ار ۱۰۳، ۱۰۴، الجمل ار ۱۳۹، ۱۳۹\_

<sup>(</sup>٢) الاختيارارو\_

<sup>(</sup>۳) حاشیه ابن عابدین ۱۸۱۱، الاختیار ۲۵۱، حاشیة الدسوقی ۱۷۴۱، بداییه المجتبد ۲۹٬۲۸۱، لمغنی ار ۰۰ ساوراس کے بعد کے صفحات۔

<sup>(</sup>۴) الشرح الكبيرمع حاشية الدسوقى ار ۱۷۵،۱۷۴ ـ

پورے سرکے سے کی سنت کوادا کرنے کے لئے مذکورہ چیزوں پرمسے کرنا اور عمامہ پر کممل کرنا جائز ہوگا، جبکہ جمل میں مذکور شرائط پائی جائیں جو درج ذیل ہیں:

عمامہ پر بیبو کا خون وغیرہ نہ ہو، عمامہ کے اس حصہ پرمسے نہ کرے جوسر کے مسلح کئے ہوئے مقدار کے محاذی ہواور عمامہ کے پہنے میں گناہ گارنہ ہو<sup>(1)</sup>۔

حنابلہ کی رائے ہے کہ عمامہ پرمسے کرنا جائز ہوگا، ابن المنذر نے کہا: عمامہ پرمسے کرنے والوں میں حضرت ابوبکر ہیں، یہی عمر بن عبدالعزیز، حسن، قادہ ، مکول، اوزاعی اورابوثور کا قول ہے، انھوں نے اس حدیث سے استدلال کیا ہے جو حضرت مغیرہ بن شعبہ سے مروی ہے، انھوں نے کہا: ''تو ضاً دسول اللہ عَلَیْ فِی وَضُوکیا اور موزوں المخفین و العمامة'' (۲) (رسول اللہ عَلَیٰ فِی وَضُوکیا اور موزوں پراور عمامہ پرمسے کیا)، نیزاس لئے کہ شریعت نے جس جگہ پرمسے کا حکم و یا ہے عمامہ اس میں حاکل ہے، الہذا موزوں کی طرح اس پر بھی مسے کرنا جائز ہوگا، نیز اس لئے کہ سراییا عضو ہے کہ یم میں اس کی فرضیت ساقط ہوجاتی ہے، الہذا قدم کی طرح اس کے حاکل پر بھی مسے کرنا جائز ہوگا اور رائح فد ہرب یہ ہے کہ عمامہ کے اکثر حصہ پرمسے کرلینا کافی ہوجائے گا، اس لئے کہ وہ بدل کے طور پرمسے کئے جانے والے دوا مور ہوجائے گا، اس لئے کہ وہ بدل کے طور پرمسے کئے جانے والے دوا مور میں سے ایک ہے۔ (۳)۔

عمامہ پرمسے کرنے کے شرا کط: 9 – جولوگ عمامہ پرمسے کے جواز کے قائل ہیں ان کے نزدیک اس پر

#### مسح کے جائز ہونے کے لئے درج ذیل شرائط ہیں:

الف-عمامہ پورے سرکو چھپانے والا ہوسوائے اس کے جس کے کھلا رکھنے کی عادت ہو جیسے سرکا اگلا حصہ اور دونوں کان ، اس لئے کہ ان کو کھلا رکھنے کی عادت ہے ، اس وجہ سے کہ اس سے بیخ میں مشقت ہے ، اگر سر کے جس حصہ کو کھلا رکھنے کی عادت ہووہ کھلا ہوا ہوتو عمامہ کے ساتھ اس حصہ پرسے کرنامستحب ہوگا۔ امام احمد نے اس کی صراحت کی ہے ، اس لئے کہ حضرت مغیرہ بن شعبہ کی حدیث میں ہے صراحت کی ہے ، اس لئے کہ حضرت مغیرہ بن شعبہ کی حدیث میں ہے کہ نی کریم علی ہے ۔

کیادونوں کوجع کرناواجب ہوگا؟ اس بارے میں امام احمد نے توقف کیا ہے، چنانچہ اس مسئلہ میں دواقوال ہیں: اول: واجب ہوگا، اس کی دلیل حدیث ہے، نیز اس لئے کہ عمامہ پوشیدہ حصہ کا نائب ہے، البندا باقی ماندہ اصل کے تقاضا کے مطابق باقی رہے گا جیسے جبیرہ (پٹی) ہے۔ دوم: واجب نہ ہوگا، اس لئے کہ عمامہ سرکا نائب ہے، البندا حکم اسی سے متعلق ہوگا اور فرض اس کی طرف منتقل ہوجائے گا، نیز اور ظاہر ہونے والے کے لئے کوئی حکم باقی نہیں رہ جائے گا، نیز اس لئے کہ دونوں کو ایک ساتھ واجب کرنا ایک عضو میں بدل اور مبدل کوجع کرنے کا سبب ہوگا، لہذا بلاضرورت جائز نہ ہوگا جیسے موزہ میں ہے۔

اگر عمامہ کے نیچ کوئی ٹو پی ہواور اس کا پچھ حصہ ظاہر ہوتو بظاہر دونوں پرمسح کرنا جائز ہوگا ،اس لئے کہ وہ دونوں ایک عمامہ کے حکم میں ہوں گے۔

ب- عمامہ،مسلمانوں کے عمامہ کے طریقہ پر ہو بایں طور کہ اس کا پچھ حصہ تھوڑی کے بنچے ہواس گئے کہ بیاہل عرب کے عمامے ہوتے ہیں اور ہوتے ہیں اور ان کا اتارنا دشوار ہوتا ہے،لہذا اس پرمسے کرنا جائز ہوگا خواہ اس کا

<sup>(</sup>۱) حاشية الجمل ار۱۲۹،۱۲۸\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "توضأ رسول الله ﷺ ومسح علی الخفین والعمامة" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۸۰۱) اورسلم (۲۳۰۱) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) المغنی ار ۲۰۰۰،الا نصاف ار ۱۸۷،شرح منتبی الا را دات ار ۱۲\_

شملہ ہو، یااس کا کچھ حصہ تھوڑی کے پنچے نہ ہو۔

ن- عمامہ، حرام نہ ہوجیسے ریشم کا عمامہ اور غصب کیا ہوا عمامہ۔
د- عمامہ باند سے والا مرد ہولہذا عورت کے لئے عمامہ پرمسے کرنا
جائز نہ ہوگا، اس لئے کہ اس کومر دول کی مشابہت اختیار کرنے سے منع
کیا گیا ہے، لہذا عمامہ اس کے حق میں حرام ہوگا اور اگر اس کوکوئی عذر
ہوتو یہ نادر ہوگا اور نادر سے کوئی تکم متعلق نہیں ہوتا ہے (۱)۔

#### عمامه کے سے میں وقت کا مقرر ہونا:

♦ ا - عمامہ کے متح میں وقت کا متعین ہونا موز ہ کے متح میں وقت کے متعین ہونا موز ہ کے متح میں وقت کے متعین ہونا موز ہ کے متعین ہونے دوایت کی ہے: نبی کریم علی المخفین کی ہے: نبی کریم علی المخفین والعمامة ثلاثا فی السفر ویوما ولیلة للمقیم" (۲) (عمامه اورموز ول پرسفر میں تین دن اور مقیم کے لئے ایک دن ورات مسح کیا جائے گا) ، نیز اس لئے کہ رخصت کے طور پر اس پرمسح کیا جاتا ہے، لہذا موز ہ کی طرح اس میں بھی وقت متعین ہوگا (۳)۔

#### مسح کے بعدعمامہ کوا تاردینا:

11 - حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ اگر عمامہ پرمسے کرنے کے بعداس کو اتارہ ہے تواس کی طہارت باطل ہوجائے گی۔اسی طرح اگراس کا سر کھل جائے الابید کہ بہت معمولی ہو،اسی طرح اگراس پرمسے کے بعدوہ

#### (۱) سابقه مراجع ـ

- (۲) حدیث الی امامة: "یمسح علی الخفین والعمامه ثلاثاً فی السفر....." کوابن قدامه نے المغنی (۱ر ۱۸۳۳ طبع دار ججر) میں ذکر کیا ہونے کی طرف ہونے کی طرف اس کومنسوب کیا اور اس کے معلول ہونے کی طرف اشارہ کیا ہے۔
  - . (۳) المغنی اربه ۰ سـ

کھل جائے اس لئے کہ بیاس کے اتار نے کے درجہ میں ہوگا۔

اگر عمامہ کا کچھ حصہ بھٹ جائے تو اس میں دوروایتیں ہیں: اول:اس کی طہارت باطل نہ ہوگی ،اس لئے کہ جس پرمسح ہوا ہے اس کا پچھ حصہ ختم ہوا ہے جبکہ عضو چھپا ہوا باقی ہے، لہذا طہارت باطل نہ ہوگی جیسے استر کے باقی رہنے کے ساتھ موزہ کا پچھ حصہ کھل جائے۔

دوم: اس کی طہارت باطل ہوجائے گی، قاضی نے کہا: اگراس کاایک نیج پھٹ جائے تومسح باطل ہوجائے گا، اس لئے کہ جس پرمسح ہواہے وہ ختم ہوگیا، لہذا موز ہاتارنے کے مشابہ ہوگا(۱)۔

# ينجم: وضوء مين الو بي برمسح كرنا:

11 - حفیہ اور راج قول میں حنابلہ کا مذہب ہے کہ وضوء میں سرکے بدلہ میں ٹو پی پرسے کرنا جائز نہ ہوگا ،اس کئے کہ اس کواتار نے میں کوئی حرج نہیں ہے۔

ما لکیہ نے کہا: اگر ٹو پی کوا تار نے سے ضرر کا اندیشہ ہوتو اس پر مسح کرنا جائز ہوگا۔

شافعیہ نے کہا: اگرٹو پی کواٹھانا دشوار ہویااس کا ارادہ نہ ہواس پرمسح کر کے مکمل کرے گا اور اس کو پورے سر کے مسح کی سنت حاصل ہوجائے گی اگر چپرحدث کی حالت میں اس کو پہنا ہو<sup>(۲)</sup>۔

# ششم: دستانوں پرسے کرنا:

سا - حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ دستانوں پرمسے کرنا جائز نہ ہوگا، اس لئے کہ اتار نے کے دشوار ہونے کی وجہ سے حرج کو دفع کرنے کے لئے مسے مشروع ہے اور دستانوں کو اتار نے میں کوئی

<sup>(</sup>۱) المغنی ار ۴۰۳۔

<sup>(</sup>۲) حاشیداین عابدین ار۱۸۱،الشرح الکبیر ار ۱۲۳، ۱۲۴،مغنی المحتاج ار ۲۰، المغنی ار ۴۰ س

حرج نہیں ہوگا<sup>(۱)</sup>۔

# ہفتم: اوڑھنی پرعورت کے لئے سے کرنا:

۱۹۱ - حفیه اورایک روایت میں حنابلہ کا مذہب ہے کہ عورت کے لئے
اپنی اوڑھنی پرمسے کرنا جائز نہ ہوگا، اس لئے کہ حضرت عاکشہ سے
منقول ہے کہ انھوں نے اپناہا تھا اوڑھنی میں داخل کیا اورا پنے سرکامسے
کیا اور کہا: "بھذا أمر نبی رسول الله عَلَیْتِ "(۲) (جھے رسول الله عَلَیْتِ بنی نافع بخی، حماد بن ابی سلیمان،
عیلیہ نے اس کا حکم دیا ہے ) ، یہی نافع بخی، حماد بن ابی سلیمان،
اوزاعی اور سعید بن عبد العزیز کا قول ہے اس لئے کہ وہ عورت کے سرکا
لباس ہے لہذا وقایہ کی طرح اس پرمسے کرنا جائز نہ ہوگا اور وقایہ پرمسے
کرنا بالا تفاق کا فی نہ ہوگا جسے مرد کے لئے طاقیہ ہے۔

ابن قدامہ نے کہا: ہمارے علم کے مطابق اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے، البتہ اگر اختلاف نہیں ہے، البتہ اگر اور شنی باریک ہوکہ بال تک پانی جائے جائے تو پانی کے بینی جائے ہوگا۔ وجہ سے حفیہ کے نزدیک جائز ہوگا۔

حنابلہ کے نزدیک عورتوں کی اوڑھنی پر جوحلق کے نیچ تک لیسٹی گئی ہوسے کرنا جائز ہوگا، اس کئے کہ حضرت ام سلمڈا پنی اوڑھنی پرمسے کرتی تھیں (۳)، اور نبی کریم علیلیہ سے مروی ہے: "أنه أهر

بالمسح على الحفين والحمار" (۱) (آپ عليه في في موزه اوراورهن پرمسح كرنے كا حكم ديا)، نيزاس كئے كه وه سركا رائج لباس بهرس كا تارنا دشوار بے، لبذاوه عمامه كے مشابه ہوگا (۲)۔

# هشتم: جبیره (پٹی) پرسے کرنا:

10 - اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ عذر کی حالت میں، وضو بخسل یا تیم میں دھونے یا اصلی سے کے بجائے پٹی پر مسح کرنا جائز ہے۔

ال بارے میں اصل وہ حدیث ہے جوحضرت علی سے مروی ہے اضول نے کہا: جنگ احد کے دن مراگٹا ٹوٹ گیا اور مرے ہاتھ سے جھنڈا گر گیا تو نبی کریم علیہ شنے نے فرمایا: "اجعلو ها فی یسارہ، فإنه صاحب لوائی فی الدنیا والآخرة"، فقلت: یا رسول الله: ما أصنع بالجبائر؟ فقال: "امسح علیها" (") رسول الله: ما أصنع بالجبائر؟ فقال: "امسح علیها" (") جھنڈ ااٹھانے والا ہے، میں اس کو دیدو کیونکہ بید دنیا وآخرت میں میرا جھنڈ ااٹھانے والا ہے، میں نے کہا: اے اللہ کے رسول! میں پٹیوں پر کیا کروں گا؟ آپ علیہ نے فرمایا: ان پڑسے کرلینا)۔

# تیم میں مسح کرنے کا طریقہ:

١٦ - اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ چہرہ اور دونوں ہاتھوں پرمسح کرنا تیمّ

<sup>(</sup>۱) حدیث: "أنه عَلَیْ أمر بالمسح علی الخفین والخمار....." کی روایت مسلم(۲۳۱۱) نے حضرت باللٌ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) الاختيار لتعليل الحقار الر۲۵، البدائع امر۵، ابن عابدين الر۱۸۱، المغنى الر۰۵ ۳۰ شاف القناع الرا۱۲۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "اجعلوها فی یساره فانه صاحب لوائی ......" کی روایت
ابن ماجه (۱۸۲۱) نے اختصار کے ساتھ اور بیہجی (۲۲۸۱) نے کی ہے۔
اور بوصیری نے الزوائد (۱۸۲۱) میں اس کوضعیف قرار دیا ہے۔ بیہجی نے
اسنن الکبری (۲۲۸۱) میں کہا: اس باب میں کھی تابت نہیں ہے۔

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع اراا، حاشیه ابن عابدین ار ۱۸۱،الاختیار ار ۲۵\_

<sup>(</sup>۲) حدیث عائشہ: "أنها أدخلت یدها تحت الخمار....." كوكاسانى نے اللہ الح (۱۸) میں ذكر كیا ہے جمیں معلوم نہیں ہوسكا كمس نے اس كی روایت كى ہے۔

<sup>(</sup>۳) اثرام سلمین: "أنها کانت تمسح علی خمارها....." کی روایت ابن الی شیبہ نے المصنف (۱۸۵۱) میں کی ہے۔ اس کی اسناد میں حسن بصری میں۔ جو تدلیس کرنے والے ثقتہ ہیں، جیسا کہ میزان الاعتدال (۵۲۷۲) میں ہے، اور حضرت حسن بصری نے من کے ساتھ روایت کیا ہے۔

کے ارکان میں سے ہے<sup>(۱)</sup>۔

اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: ''فَامُسَحُوا بِوُجُوُهِکُمُ وَأَیْدِیُکُمُ مِّنْهُ'' (۲) (یعنی اپنے چېروں اور ہاتھوں پراس سے سے کرلیا کرو)۔

تفصیل کے لئے دیکھئے اصطلاح (تیمیم فقرہ ۱۱)۔

مسح سے کون چیز پاک ہوجائے گی: الف- چکناجسم:

21 - اگر چکناجسم والے کونجاست لگ جائے تومسے کے ذریعہ اس کے یاک ہونے میں درج ذیل اختلاف و تفصیل ہے:

حنیہ اور ایک قول میں جس کو باجی نے امام مالک سے نقل کیا ہے مالکہ کا نہ ہوجیسے آئینہ، ہوجائے کہ ہر چکنی چیز جس میں مسامات نہ ہوجیسے آئینہ، ناخن، ہڑی، شیشہ اور تیل لگایا ہوا برتن وغیرہ مسے سے پاک ہوجائے گی، خواہ نجاست جرم والی گئے یا بے جرم والی، خواہ تر ہو یا خشک ہو، اس لئے کہ ان کے سخت ہونے کی وجہ سے نجاست کا کوئی حصہ ان کے اندر داخل نہ ہوسکے گا، لہذا مسے سے دور ہوجائے گی، نیز اس لئے کہ رسول اللہ علیہ کے سحابہ اپنی تلواروں سے کفار کوئل کرتے تھے پھر ان کو پونچھ دیتے تھے اور ان کے ساتھ نماز پڑھتے کے خاہر یر ہوگی اور جو چیز اس کے طاہر پر ہوگی میں سے دور ہوجائے گی۔

لیکن اگرلوہے پرزنگ ہو یااس پرنقش بنا ہوا ہوتو مسے سے پاک نہ ہوسکے گا،اس لئے کہوہ چینانہیں ہےاسی طرح چینا کپڑا مسے سے

یاک نہ ہوگااس گئے کہ اس میں مسامات ہوتے ہیں (۱)۔

مالکیہ کے نزدیک معتمد قول ہے کہ جو چیز عکنی ہواس میں مسامات نہ ہو جیسے تلوار، آئینہ اور جواہرات، اگراس میں نجاست لگ جائے تو وہ معاف ہوگی خواہ خون کو لو نچھ دے یا نہ لو خچھ اوراس حکم کی علت یہ بیان کی ہے کہ یہ چیزیں دھونے سے خراب ہوجاتی ہیں اور خون مباح ہوتا ہے جیسے جہاد، قصاص، ذی اور شکار کو زخمی کرنے کا خون مہاح ہوتو دھونا واجب ہوگا (۲)۔

شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب ہے کہ اگر کسی چکنی چیز جیسے تلوار، چھری اور آئینہ وغیرہ کونجاست لگ جائے توسے سے پاک نہ ہوگی بلکہ اس کودھونا ضروری ہوگا (۳)۔

#### ب- پچھنالگانے کی جگہ:

1۸ - حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ اگر پچھنالگانے کی جگہ کو تین صاف اور ترکیڑے سے بو نچھ دے تو اس سے وہ جگہ پاک ہوجائے گی،اگر فصد کھولنے کی جگہ کے آس پاس خون لگ جائے اور پانی بہانے سے سوراخ میں اس کے داخل ہوجانے کا اندیشہ ہوتو اس کو بھی صاحب الفتح نے پچھنالگانے کی جگہ پر قیاس کیا ہے (۲)۔

اسی کے قریب وہ ہے جس کی صراحت مالکیہ نے بچھپنالگانے کی جگہہ کے بارے میں کی ہے، انھوں نے کہا: اگر پچھپنالگانے یا فصد کھولنے کی جگہہ سے خون کو بو نچھ دیتو خون کا اثر معاف ہوجائے گا، اس لئے کہاس جگہ یانی پہنچانے سے پچھپنالگوانے والے کو ضرر ہوگا۔

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ار ۱۲۳، بدائع الصنائع ار ۱۵۵وراس کے بعد کے صفحات، حاضة الدسوقی ار ۱۵۴، مغنی الحتاج ار ۹۸، کشاف القناع ار ۱۷۳، ۱۷۳ م

<sup>(</sup>۲) سورهٔ ما کده را ۲

<sup>(</sup>۱) حاشيه ابن عابدين ار۲۰۲، ۲۰۹، بدائع الصنائع ار ۸۴، ۸۵، الاختيار ار ۳۳۳، حاشية الدسوقي ار ۷۸،۷۷۰

<sup>(</sup>۲) حاشية إلد سوقى الر ۷۸،۷۷\_

<sup>(</sup>۳) حاشية الجمل ار ۱۹۰، المغنى ار ۵۷\_

<sup>(</sup>۴) ابن عابدین ار ۲۰۹۰ الاختیار ار ۳۳\_

اوراس جگہ کے شفایاب ہونے تک معاف رہے گا جب شفایاب ہوجائے گا تواس جگہ کودھوئے گا، پھر معافی اس وقت ہوگی جبکہ نکلنے والے خون کا اثرایک درہم سے زیادہ ہوور نہ معافی میں مسمح کا اعتبار نہ ہوگا (۱)۔

# مسح على الخفين

#### ح-موزهاورجوتا:

19 - حنفیہ کا مذہب ہے کہ اگر موزہ یا جوتا میں نجاست لگ جائے اور وہ تر ہوتو دھوئے بغیر پاک نہ ہوگا خواہ نجاست جیسی بھی ہو، امام ابو یوسف ؓ سے منقول ہے کہ مٹی پر بو نجھنے سے پاک ہوجائے گا۔ نجاست جیسی بھی ہو، جسم والی ہو یاسیال ہوا گرنجاست خشک ہوگئ ہو اور اس کے لئے جسم نہ ہو جیسے بیشاب، شراب اور ناپاک پانی، تو دھوئے بغیر پاک نہ ہوگا اور اگر گاڑھے جسم والی ہوتو اگر منی ہوتو بالا جماع کھر چنے سے پاک ہوجائے گا اور اگر اس کے علاوہ ہوجیسے پاخانہ، گاڑھا خون اور گوبروغیرہ تو امام ابوطیفہ اور امام ابولیوسف ؓ کے پاخانہ، گاڑھا خون اور گوبروغیرہ تو امام ابوطیفہ اور امام ابولیوسف ؓ کے بند دیک دھوئے بغیریاک نہ ہوسکے گا اور امام مجدؓ کے بند دیک دھوئے بغیریاک نہ ہوسکے گا (۲)۔

اس مسئلہ میں فقہاء کے بیہاں تفصیل واختلاف ہے۔ دیکھئے تفصیل اصطلاح (طہارۃ فقرہ ۲۴)۔

#### تعریف:

ا - لغت میں مسے مسے کا مصدر ہے۔اس کا معنی کسی شی پر ہاتھ کو کھول کر گذارنا ہے (۱)۔

مسے علی الخفین: مخصوص زمانه میں، مخصوص جگه میں، مخصوص موزہ پرتری پہنچانا ہے (۲)۔

#### متعلقه إلفاظ:

الف-غسل

۲ - لغت میں غسل: غین کے فتہ کے ساتھ عسل کا مصدر ہے اور یہ کسی چیز پرمطلقاً پانی بہانا ہے۔

اصطلاح میں بخصوص طریقہ پرکسی چیز پر پاک کرنے والا پانی بہاناہے (۳)۔

ربط یہ ہے کہ سے علی الخفین اور غسل میں سے ہرایک حدث کو دورکرنے کا ذریعہ ہے۔

مسح علی الخفین کی مشروعیت: س-مسح علی الخفین کی مشروعیت ہونا سنت نبوبیہ مطہرہ سے ثابت

<sup>(</sup>۲) الدرالخارار ۱۷ اـ

<sup>(</sup>۳) مختارالصحاح واللباب ارسمايه

<sup>(</sup>۱) - حاشية الدسوقي الر٣٧\_

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ار ۸۴،مرا قی الفلاح ۳۳،۹۳۰

ہے (۱)، اس میں سے ایک وہ حدیث ہے جس کی روایت حضرت علی بن افی طالب نے کی ہے: "لو کان الدین بالر أی لکان أسفل الخف أولی بالمسح من أعلاه وقد رأیت رسول الله علیہ مست علی ظاهر خفیه" (۲) (اگردین کی بنیادرائے پر ہوتی توموزہ کے اوپر والے حصہ کے مقابلہ میں نیچ کے حصہ پرمس کرنا اولی ہوتا، میں نے رسول اللہ علیہ کو اپنے موزوں کے ظاہر حصہ پرمسح کرتے ہوئے دیکھاہے)۔

نیز جریر بن عبداللہ بحل سے منقول ہے: انھوں نے پیشاب کیا کھر وضو کیا اور اپنے موزوں پرمسے کیا۔ ان سے کہا گیا: کیا آپ ایسا کرتے ہیں؟ تو انھوں نے کہا: ہاں، میں نے رسول اللہ علیہ کو دیکھا کہ پیشاب کیا پھر وضو کیا اور اپنے موزوں پرمسے کیا (۳)، حضرت جریر کا اسلام قبول کرنا اس سورہ مائدہ کے نازل ہونے کے بعد ہوا۔ جس میں اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "یَا یُّھَا الَّذِینَ امُنُو ا إِذَا قُمُتُمُ إِلَی الْصَرَافِقِ جس میں اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "یَا یُّھَا الَّذِینَ امُنُو ا إِذَا قُمُتُمُ إِلَی الْصَرَافِقِ وَسَعَمُ وَ اَیْدِیکُمُ اِلَی الْکَعْبَیْنِ " (۳) (اے الصَّلاقِ فَا عُسِکُمُ وَ اَرْ جُلکُمُ اِلَی الْکَعْبَیْنِ " (۳) (اے ایکان والو! جبتم نماز کو اُھُوتو اپنے چہروں اور اپنے ہاتھوں کو کہنیوں ایکان والو! جبتم نماز کو اُھُوتو اپنے چہروں اور اپنے ہاتھوں کو کہنیوں سمیت دھولیا کرو اور اپنے سروں پرمسے کرلیا کرو اور اپنے پیروں کو شخوں سمیت (دھولیا کرو) )، اور جس کے بارے میں کہا گیا ہے کہوہ مسے کے لئے ناسخ ہے۔

موزوں پرمسح کامشروع ہونااتتی ہے زیادہ صحابہ رضی اللہ عالی

- (۱) شرح السنة ار ۲۴ ۲ ، الفتح الرباني ۲ ر ۲۹ ، ابوداؤد ار ۲ ۳ ميچيمسلم ۳ر ۱۷۵، تخفة الأحوذي ار ۲۱۷ -
- (۲) حدیث: ''لو کان الدین بالو أی.....'' کی روایت ابوداؤد (۱۱۳۱۱) نے کی ہے، ابن حجر نے الخیص الحبیر (۱۲۰۷۱) میں اس کوچیح قرار دیا ہے۔
- (٣) نصب الرابيه الر١٦٢، سنن نسائی الر٦٩، سنن ابن ماجه الر١٠٢، تخفة الأحوذ ی سر ٣١٥،٣١٣ ـ
  - (۴) سورهٔ ما نده ۱۷-

عنہم نے قل کیا ہے،ان ہی میں عشرۂ مبشرہ بھی ہیں (۱)۔

# موزول پرمسح کاشرعی حکم:

۷۷ - موزوں پر مسے میں اصل جائز ہونا ہے، اور جمہور فقہاء کے نزدیک دھونا فضل ہے، بیشارع کی طرف سے رخصت ہے اللہ تعالیٰ کو پیند ہے کہ اس کی رخصتوں پر عمل کیا جائے جبیبا کہ اس کو بیہ پیند ہے، اس کے نواہی سے پر ہیز کیا جائے۔

حنابلہ کے نزدیک رخصت پرعمل کرتے ہوئے موزوں پرمسے کرنا افضل ہے، نیز اس کئے کہ مسے اور عنسل میں سے ہرایک مشروع امرہے (۲)۔

جمعی موزوں پر مسیح کرنا واجب ہوجاتا ہے، مثلاً عرفہ یا قیدی

کے چھڑانے کے فوت ہوجانے کا اندیشہ ہو، یا اس کے دونوں پاؤں
دھونے کے وقت اس کا پانی ختم ہوجائے اور اس کے پاس اولہ ہوجونہ
پھلے تو اس سے سے کرے گا یا وقت تنگ ہوا گر دھونے میں مشغول ہوگا
تو وقت نکل جائے گا، یا اندیشہ ہو کہ امام جمعہ میں دوسرے رکوع سے
سراٹھالے گا، یا کسی میت پرنماز جنازہ پڑھنا اس پر فرض مین ہواوروہ
اگر پیردھونے میں مشغول ہو اس کے خراب ہوجانے کا اندیشہ ہو، یا
پورے شرائط کے ساتھ موزہ پہننے والا بے وضو ہو اور وقت داخل
ہوجائے اور اس کے پاس اتنا پانی ہو جو صرف مسیح کے لئے کا فی
ہوجائے اور اس کے پاس اتنا پانی ہو جو صرف مسیح کے لئے کا فی

<sup>(</sup>۱) الدرالمخارا / ۱۷۷\_

<sup>(</sup>۲) مغنی المحتاج ار ۲۳، منتبی الإ رادات ار ۲۳، الشرح الصغیر ار ۲۲۷، المجموع ۱۷۲۱-۵۰۱ الفوا که الدوانی ار ۱۸۸،۱۸۷، فتح القدیر ار ۱۲۷–۱۲۸، ابن عابدین ار ۲۲۴-

<sup>(</sup>۳) حاشیه ابن عابدین ار۷۷ طبع بولاق، نهایة المختاج ار ۱۸۴، مطالب أولی النهی ار۱۲۵۔

### موزوں برسے کرنے کی حکمت:

۵ - موزوں پر مسح کی حکمت ان لوگوں کو سہولت وآسانی پہنچانا ہے جن کے لئے ان کو اتارنا اور پیروں کو دھونا دشوار ہو خاص طور پر جاڑے اور سخت سردی میں، اور سفر میں جبکہ جلدی کرنا ہواور مسلسل سفر حاری رکھنا ہو۔

# سفراور حضر میں موزوں پرمسح کرنے کی مدت: ۲ - مسح کی مدت کی تعیین میں فقہاء کی دومختلف آراء ہیں:

اول: جمہور فقہاء حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ موزوں پرمسے کی مدت حضر میں ایک دن ورات اور مسافر کے لئے تین دن ورات متعین ہے (ا) ۔ انھوں نے اس حدیث سے استدلال کیا ہے جس کی روایت حضرت علی بن ابی طالب نے کی ہے، انھوں نے کہا: "جعل دسول الله علیہ شلافۃ ایام ولیالیهن للمسافر ویوما ولیلة للمقیم" (۲) (رسول اللہ علیہ نے مسافر کے لئے تین دن و تین را تیں اور قیم کے لئے ایک دن ورات متعین کیا ہے )، حفیہ کے نزد یک خواہ وہ سفر طاعت کا ہو یا معصیت دونوں صورتوں میں جائز ہے، کین شافعیہ وحنابلہ کی رائے ہے کہ ناجائز سفر کرنے والا مسافر، مقیم کی طرح صرف ایک دن ورات مسے کرے گا، اس لئے کہ مسافر، مقیم کی طرح صرف ایک دن ورات مسے کرے گا، اس لئے کہ ناجائز ہے، اس لئے اس کی وجہ سے اس کا فائدہ اٹھائے گا اور وہ ناجائز ہے، اس لئے اس کی وجہ سے اس کا فائدہ اٹھائے گا اور وہ اٹھائا جائز نے، اس لئے اس کی وجہ سے اس کے لئے رخصت کا فائدہ اٹھانا جائز نے، واس کے اس کے لئے رخصت کا فائدہ اٹھانا جائز نے، ہوگا (۳)۔

(۱) فتح القديرار ۱۳۰،۱۲۷ ساـ

دوم: ما لکیہ کی رائے ہے سفر وحضر میں موزوں پرمسے کرنا جائز ہوگا اگر چیہ سفر ناجائز ہو، یہی معتمد قول ہے زمانہ کی کوئی تعیین نہ ہوگی، الہٰداان کونہیں اتارے گا الابیہ کم عشل واجب ہوجائے، مکلّف کے لئے ہر ہفتہ میں ایک بار جمعہ کے دن ان کو اتارنا مندوب ہوگا اگرچہ جمعہ کے لئے عشل کا ارادہ نہ ہواور ہر ہفتہ میں ایک باران کو اتارنااس دن کے شل میں ہوگا جس دن ان دونوں کو پہنے، الہٰذاا گرکسی وجہ سے یا بلا وجہ ان کو اتار دے گا تو دونوں یا وک دھونا واجب ہوجائے گا(ا)۔

انھوں نے اس حدیث سے استدلال کیا ہے جس کی روایت ابی بن عمارة نے کی ہے، انھوں نے کہا: "یا رسول الله، امسح علی الحفین؟ قال نعم قلت: یوما؟ قال: یوما قلت: یومین؟ قال: یوما قلت: یومین؟ قال: یوما قلت: وثلاثة؟ قال: وما شئت (۲) (اے اللہ کے رسول! کیا میں موزوں پرمسے کرسکتا ہوں؟ آپ آپ علیہ نے فرمایا: ہاں، میں نے یوچھا: کیا ایک دن؟ آپ علیہ نے فرمایا: ایک دن، میں نے کہا: کیا تین دن؟ آپ علیہ نے فرمایا: دو دن، میں نے کہا: کیا تین دن؟ آپ علیہ نے فرمایا: دو دن، میں نے کہا: کیا تین دن؟ آپ علیہ نے فرمایا: دو دن، میں نے کہا: کیا تین دن؟ آپ علیہ نے فرمایا: جتنا جاہو)۔

نیزاس کئے کہ پیطہارت میں مسے ہے، لہذااس میں کسی وقت کی تعیین نہ ہوگی جیسے وضو میں سر کا مسے کرنا اور پٹیوں پرمسے کرنا، نیز اس کئے کہ وقت کی تعیین طہارت کے ٹوٹے میں مؤثر نہیں ہوتی ہے۔ طہارت کو توڑنے والی چیز صرف حدث لیعنی پیشاب، یا خانہ اور

<sup>(</sup>۲) حدیث: "جعل رسول الله عَلَيْكُ ثلاثة ایام....." كی روایت مسلم (۲) خدیث: "کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) مغنی المحتاج ار ۲۴ منتنبی الإ رادات ار ۲۲، المجموع ار ۵۰۴، ۵۱۰، روضة الطالبین ارا ۱۳ \_

<sup>(</sup>۱) الشرح الصغيرار ۱۵۸،۱۵۳،۱۵۲، جوابرالإ كليل ار ۲۴ ـ

<sup>(</sup>۲) حدیث: "یا رسول الله امسح علی الخفین؟ قال: نعم ....."کی روایت ابوداؤد (۱۹۸۱) نیس کی ہے۔ دارقطنی نے اسنن (۱۹۸۱) میں کی ہے۔ دارقطنی نے کہا: بیاساد ثابت نہیں ہے ، ابن تجر نے المخیص الحیر (۱۲۲۱) میں اس کوضعیف قرار دیا ہے۔

جنابت وغیرہ ہے<sup>(۱)</sup>۔

#### موزوں پرسے کے شرائط:

2- جمہور فقہاء کا مذہب ہے کہ جس پر عسل واجب ہواس کے لئے موزوں پر مسح کرنا جائز نہ ہوگا۔ بلکہ موزہ اتارنا اور عسل کرنا اس پر واجب ہوگا اس طرح ان کا مذہب ہے کہ عین شرا لط کے ساتھ حدث اصغر ہے مسح کرنا جائز ہوگا۔ ان شرا لطکی دو قسمیں ہیں، بعض شرا لط منفق علیہ ہیں، اور بعض شرا لط میں اختلاف ہے، بعض نے ان کی شرط نہیں لگائی ہے جبکہ دوسر ہے بعض لوگوں نے ان کی شرط نہیں لگائی ہے۔

#### متفق عليه شرائط:

۸-الف-کمل طہارت پر موزوں کو پہننا، اس کئے کہ حضرت مغیرہ بن شعبہ کی حدیث ہے، انھوں نے کہا: "کنت مع النبی عُلَیْ فی سفر فاھویت لأنزع خفیہ فقال: دعهما فإنی أدخلتهما طاهرتین فمسح علیهما، "(۲) (میں ایک سفر میں نبی کریم علیہ نہ کے ساتھ تھا، میں آپ عَلیہ کے موزے اتارنے کے لئے عَلیہ نے فرمایا: انھیں چوڑ دو میں نے طہارت کی حالت میں ان کو پہنا ہے، چنا نچہ آپ عَلیہ نے ان پرسے کیا)۔ حالت میں ان کو پہنا ہے، چنا نچہ آپ عَلیہ نے ان پرسے کیا)۔ مان شرط کی بعض جزئیات میں فقہاء کا اختلاف ہے۔ چنا نچہ شرط لگاتے ہیں کہ وضو یا عسل کے شافعیہ کے علاوہ جمہور فقہاء ہے۔ شرط لگاتے ہیں کہ وضو یا عسل کے شافعیہ کے علاوہ جمہور فقہاء ہے۔ شرط لگاتے ہیں کہ وضو یا عسل کے

(۱) الفتح الرباني ۲/۲۲، نصب الرابيه ار ۱۲۷، الفوا كه الدواني ار ۱۸۸، نيل الأوطل ار ۲۱۸

ذر بعد پانی سے طہارت حاصل ہولیکن شافعیہ پانی یا تیم کے ذریعہ طہارت کے ہونے کو جائز قرار دیتے ہیں،لیکن وہ مثلاً پانی کے نہ ہونے کی وجہ سے نہ ہو بلکہ اس کے استعال پر قادر نہ ہونے کی وجہ سے ہو۔

حنفیہ کے علاوہ جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ طہارت کممل ہو یعنی وضویا عسل کے ذریعہ طہارت کے کمل ہونے کے بعدان کو پہنے جبکہ حنفیہ کی رائے ہے کہ پہننے کے بعد حدث کے وقت طہارت کممل ہو، حنفیہ کی رائے ہے کہ پہننے کے بعد حدث کے وقت طہارت کممل ہو، اگر چہاس میں ترتیب کی رعایت نہ کرے اس لئے کہ ان کے نزدیک وضو میں ترتیب شرطنہیں ہے، البتہ جمہور کے نزدیک شرط ہے، البندااگر پہلے دونوں پاؤں دھولے پھر سرکا مسح کرے اور اپنا چہرہ اور دونوں ہاتھ کہنوں سمیت دھولے پھر موزہ پہن لے تو حنفیہ کے نزدیک اس کا وضوٹو شئے پراس کے لئے مسح کرنا جائز ہوگا، جمہور کے نزدیک جائز دیک جائز دیک جائز دیک جائز

ب-موزہ کا پاک ہونا،لہذا نا پاک موزہ پرمسے کرنا جائز نہ ہوگا حفیہ وشا فعیہ کے نزدیک جیسے دباغت سے قبل مردار کا چمڑہ اور مالکیہ وحنابلہ کے نزدیک دباغت کے بعد بھی،اس لئے کہ حنفیہ وشا فعیہ کے نزدیک چمڑا دباغت سے پاک ہوجا تا ہے جبکہ مالکیہ وحنابلہ کے نزدیک پاکنہیں ہوتا ہے،اورنجس ممنوع ہے۔

ج- وضو میں جس حصہ کو دھونا فرض ہے اس حصہ کو موزہ کا چھپانے والا ہونا لہذا جوموزہ قدم کے ساتھ دونوں ٹخنوں کو چھپانے والا نہ ہواس یمسے کرنا جائز نہ ہوگا<sup>(۲)</sup>۔

د- دونوں موزے پہن کرمسلسل پیدل چیناممکن ہو،اس شرط کی

<sup>(</sup>۲) الشرح الصغیر ار ۲۰ ۲۰، المبسوط ار ۱۳۵، مغنی المحتاج ۱۹۵۱، فتح القدیر ار ۱۹۸، فتح القدیر ار ۱۲۸، فتح القدیر ار ۱۲۸، اورحدیث مغیره بن شعبه: "کنت مع النبی عَلَیْتُ ....."کی روایت بخاری (فتح الباری ۱/۹۰۱) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) منتنى الإرادات ار۲۲، المجموع ار۵۲۲، مغنى المحتاج ار۲۵، اوجز المسالک ار۲۵۱، الفوا كهالدواني ار۸۸۸، فتح القدیرار ۱۳۰۰

<sup>(</sup>۲) مغنی المحتاج ۱۸ ۲منتهی الإرادات ام ۲۳، الشرح الصغیر ام ۲۲۹، الدرالمختار امر ۲۸، نیل الاوطار امر ۲۸، ۲۵، این عابدین امر ۲۲۲،۲۲۱ ـ

تفصیل درج ذیل ہے:

حنفید کی رائے ہے کہ دونوں کو پہن کر معروف طور پر ایک فرسخ یا
اس سے زیادہ مسلسل پیدل چلناممکن ہو، ایک قول ہے: مسافر کے شرعی
سفر کی مدت تک چلناممکن ہو، لہذا ایسے باریک موزہ پر جواس مسافت
میں مسلسل پیدل چلنے سے پھٹ جائے مسح کرنا جائز نہ ہوگا، اس طرح
لکڑی، شیشہ یا لوہے کا موزہ بنانا جائز نہ ہوگا اسی طرح اس موزہ پر جو
بغیر باند ھے ہوئے پاؤں پر نہ گھہر سکے سے کرنا جائز نہ ہوگا(ا)۔

ہے کہ معروف طریقہ پراس کو پہن کر مسلسل پیدل چلناممکن ہو، لہذا ایسے ڈھیلے ڈھالے موزہ پر جوقدم پرنہ گھہر سکے سے کرنا جائز نہ ہوگا۔
شافعیہ کی رائے ہے کہ موزوں پر مسے کے جائز ہونے کے لئے بیشرط ہے کہ سفر وحضر میں مسے کی مقررہ مدت میں ان کو پہن کر قضاء حاجات کے لئے آمد ورفت ممکن ہو۔ اس میں چڑہ یا اس کے علاوہ مثلًا اون باشیشہ وغیرہ سے بنا با ہوا برابر ہوگا۔

مالکید کی رائے ہے کہ موزوں پرمسح کے جواز کے لئے پیشرط

حنابلہ کی رائے ہے کہ موزے چیڑہ ،لکڑی یا اس کے علاوہ کسی چیز کے ہول بشر طیکہ عرف میں ان کو پہن کر مسلسل پیدل چلناممکن ہو، نیزیہ بھی شرط ہے کہ قدم پرکھبر سکے (۲)۔

#### مختلف فيه شرا بُط:

9 - الف-موزه بھٹا ہوانہ ہو۔اس کے بعداس بھٹن کی مقدار میں جو مسح سے مانع ہودرج ذیل اختلاف ہے:

حفیہ و مالکیہ کی رائے ہے کہ مکلفین سے حرج کو دورکرنے کے لئے معمولی پھٹن والے موز ہ پر مسح کرنا جائز ہوگا،اس لئے کہ عام طور

پر موزے پھٹن سے خالی نہیں رہتے ہیں، حنفیہ کے نزدیک قدم کی چھوٹی انگلیوں سے تین انگلیوں کے بقدر اور مالکیہ کے نزدیک تہائی قدم کے بقدر معاف ہے۔

شافعیہ وحنابلہ کی رائے ہے کہ پھٹن والے موز ہ پرمسے کرنا جائز نہ ہوگاخواہ پھٹن بہت معمولی ہو،اس لئے کہاس وقت وہ پورے قدم کو چھپانے والا نہ ہوگا اور قدم کے کھلے ہوئے حصہ کو دھونا اور چھپے ہوئے حصہ پرمسے کرنا ہوگا حالانکہ بیک وقت دھونے اور مسے کرنے کو جمع کرنا جائز نہیں ہے (۱)۔

ب- موزہ چمڑہ کا ہو، یہ شرط مالکیہ کے نزدیک ہے۔ انھوں نے یہ پیشرط لگائی ہے، لہذاان کے نزدیک ریٹم سے بنائے ہوئے موزہ پرمسے کرنا جائز نہ ہوگا، اسی طرح اون، روئی یا اس جیسی چیزوں سے بنائے ہوئے موزہ پرمسے کرنا صحیح نہ ہوگا الا یہ کہ اس پر چمڑہ چڑھا دیا جائے، اسی طرح انھوں نے یہ شرط بھی لگائی ہے کہ چمڑہ سلا گیا ہو، لہذا ایسے موزہ پرمسے کرنا جائز نہ ہوگا جو چیکا یا گیا ہے۔

ما لکیہ کے علاوہ جمہور کی رائے ہے کہ چڑا یا اس کے علاوہ کسی چیز سے بنے ہوئے موزہ پرمسے کرنا جائز ہوگا بشرطیکہ باقی دوسرے شرائط کے ساتھ موزہ قدم تک پانی کے پہنچنے سے مانع ہو، اس لئے کہ موزہ اکثر ایساہی ہوتا ہے خواہ موزہ قدم پرخود گھہر جائے یا کاج، تسمہ یا فیتا کے ذریعہ باندھ کر گھہرے (۲)۔

ج-موزہ تہا ہو بایں طور کہ صرف اس کو پہنے، لہذا اگر اس کے او پرکوئی دوسری چیز پہن لے جبیبا کہ جرموق کے تعلق سے اس کا حال ہے، جرموق وہ چیز ہے جوموزہ کے او پر پہنا جاتا ہے، تو اس کے بارے میں فقہاء کے نزدیک تفصیل ہے۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابد بن ار ۲۶۳،۲۶۳\_

<sup>(</sup>۲) مغنی الحماح ار ۲۲ ،الشرح الصغیر ار ۲۲۹ منتهی الإ رادات ار ۲۲ \_

<sup>(</sup>۱) منتهی الإرادات ۱/۲۲، المجموع ا/۵۲۲، مغنی المحتاج ا/۷۲، شرح معانی الآثارار ۹۸۔

<sup>(</sup>۲) الشرح الصغيرار ۲۲۹، جواهرالإ كليل ار ۲۴، فتح القديرار ۱۲۷\_

حنفید کی رائے اور یہی مالکیہ کے نزدیک رائے ہے کہ جرموق پر مسے کرنا جائز ہے، اس لئے کہ حدیث میں ہے کہ حضرت بلال بن ربائے نے نبی کریم عظیمی کو موقین پرمسے کرتے ہوئے دیکھا، اور بیہ ان کے نزدیک جرموق ہے(۱)۔

حفیہ نے جرموق پر سے کے سیج ہونے کے لئے تین شرطیں لگائی ہیں:

اول: اوپر والا چمڑا کا ہو، اگر چمڑا کے علاوہ ہواور نیچے والے تک پانی پہنچ جائے تواس پرمسح کرنا صحیح ہوگا۔

دوم: صرف او پروالا تنها پہن کر پیدل چلنے کے لائق ہو۔ سوم: دونوں کوطہارت کی حالت میں پہنے، لہذا جس طرح نیچے والے کوطہارت کی حالت میں پہنا ہے اسی طرح او پروالا بھی طہارت کی حالت میں پہنناوا جب ہوگا<sup>(۲)</sup>۔

شافعیہ کے نزدیک نووی نے کہا: جرموق وہ ہے جواکثر زیادہ مخنڈک کی وجہ سے موزہ کے اوپر پہنا جاتا ہے، لہذا اگر موزہ کے اوپر موزہ پہنے تواس کے چار حالات ہوں گے:

اول: او پروالامسے کے لائق ہو، نیچے والا کمز ور ہونے یا پھٹن کی وجہ ہے کہ کائن نہ ہوتو صرف او پروالے پرمسے ہوگا۔

دوم: اس کے برعکس ہوتو صرف نیچوالے پرمسے ہوگا، لہذا اگر اور نیچ الے پرمسے کرے اور تری نیچے والے تک پہنچ جائے اور نیچ والے پرمسے کا قصد کر لے تو کا فی ہوجائے گا، اس طرح اگر دونوں کا قصد کر لے توضیح قول کے مطابق کا فی ہوجائے گا، اگر او پر والے کا قصد کرے گاتو جائز نہ ہوگا، اور اگر کسی کا قصد نہ کرے بلکہ فی الجملہ مسے

کا قصد کرتے ہی اصح قول کے مطابق کافی ہوجائے گا،اس لئے کہ اس نے مسے کے ذریعہ پاؤں کے فرض کوسا قط کرنے کا ارادہ کیا ہے۔ سوم: دونوں میں سے کوئی مسے کے لائق نہ ہوتو مسح کرنا ناممکن ہوگا۔

چہارم: دونوں مسے کے لائق ہوں، توصرف اوپر والے پرمسے کے لائق ہوں، توصرف اوپر والے پرمسے کرنے کے بارے میں دواقوال ہیں: قدیم قول میں جائز ہوگا، جدید قول میں ممنوع ہوگا۔

میں کہتا ہوں: جمہور کے نزدیک جدید اظہر ہے، قاضی ابوالطیب نے '' الفروع'' کی شرح میں قدیم قول کو سیح قرار دیا ہے (۱)۔

حنابلہ نے کہا: اگر موزہ پہن کے اور حدث کے قبل اس پر دوسرا موزہ پہن کے اور دونوں موزے صحیح ہوں تو ان میں سے جس پر چاہم کے گرے گا، اگر چاہے تو او پر والے پر سے کرے گا، اس لئے کہ وہ چھپانے والاموزہ ہے اور خود قائم ہے لہذا تنہا کے مشابہ ہو گا اور اگر چاہے تو اینچو والے پر مسے کرے اس طرح کہ او پر والے کے نیچا پنا چاہتھ داخل کرے اور اس پر مسے کرے اس لئے کہ ان دونوں میں ہتھ داخل کرے اور اس پر مسے کرے ۔ اس لئے کہ ان دونوں میں سے ہرایک مسے کا محل ہے، لہذا اس پر مسے کرنا جائز ہوگا۔ اگر ایک میں کوئی جورب نہ پہنے بلکہ صرف موزہ پہنے رہے، تو اس جورب پر مسی کرنا جائز ہوگا اس جورب پر مسی کرنا جائز ہوگا اس کے موزہ کے اور اس موزہ پر جو دوسرے پاؤں میں ہیں کوئی جو دوسرے پاؤں میں ہے مسی کرنا جائز ہوگا اس لئے کہ تھم اسی سے متعلق ہے۔ اور اس موزہ ہے مسی کرنا جائز ہوگا اس لئے کہ تھم اسی سے متعلق ہے۔ اور اس موزہ کے درجہ میں کے نیچ پچھنہ ہواگر ایک موزہ کے درجہ میں پر مسی کرنا جائز ہوگا، اس لئے کہ دونوں ایک موزہ کے درجہ میں پر مسی کرنا جائز ہوگا، اس لئے کہ دونوں ایک موزہ کے درجہ میں پر مسی کرنا جائز ہوگا، اس لئے کہ دونوں ایک موزہ کے درجہ میں پر مسی کرنا جائز ہوگا، اس لئے کہ دونوں ایک موزہ کے درجہ میں پر مسی کرنا جائز ہوگا، اس لئے کہ دونوں ایک موزہ کے درجہ میں

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ۱/۹۵۱، جوابر الإکلیل ۱/۲۵،۲۵، اور حدیث بلال : "رأیت النبی عَلَیْتِ ......" کی روایت ابوداؤد (۱/۲۰۱،۵۰۱) اور حاکم نے المسند (۱/۱۰) میں کی ہے، حاکم نے کہا: بیحدیث صحیح ہے۔

<sup>(</sup>۲) حاشیه ابن عابدین ۱۷۹۷۔

<sup>(</sup>۱) الروضه ابر ۱۲۷ـ

ہے۔اگرایک موزہ صحیح ہواور دوسرا پھٹا ہوا ہوتو پنچے والے پرمسح کرنا جائز نه ہوگا ، الا بیہ کہ نیجے والا ہی صحیح ہوتو اس پرمسح کرناصیح ہوگا ، اس لئے کہ وہ خود چھیانے والاہتواس کے مشابہ ہوگا اگر تنہا ہو۔اس کے برخلاف اگراویر والا ہی صحیح ہوتوینچے والے پرمسح کرناصحیح نہ ہوگا ،اس لئے وہ خود چھیانے والانہیں۔الانصاف میں کہا: اویر والے اور نیجے والے میں سے ہرایک صحیح قول کے مطابق عنسل کامستقل بدل ہے۔ اگر دونوں موزے کھٹے ہوئے ہول اور ان دونوں میں سے کوئی، دوسرے کے اویر نہ ہواور دونو محل فرض کو چھیا ئیں تو نہ دونوں یرسے کرنا جائز ہوگا نہان دونوں میں ہے کسی ایک پر،اس لئے کہان میں سے ہرایک تنہامسے کے لائق نہیں ہے، جیسا کہ اگر لفافہ پر پھٹا ہوا موزہ پہن لے۔اگراویروالے پرمسح کرنے سے قبل اس کوا تارد ہے تو اس کا کوئی اثر نہ ہوگا جیسا کہا گرتنہا ہو۔اگر وضوکر لے اورموزہ پہن لے پھر وضوٹوٹ جائے پھر دوسرا موزہ پہن لے تواس پرمسح کرنا جائز نه ہوگا ، اس لئے کہ اس نے اس کوطہارت کے بغیریہنا ہے ، بلکہ نیچے والے یمسے کرے گایا حدث کے بعدیہلے والےموزے یمسے کرلے پھر دوسراموزہ پہن لے اگر چہ طہارت کے بعد ہودوسرے برمسح کرنا جائز نہ ہوگا،اس لئے کہ جس موزہ پرمسح کیا جائے وہ اپنے ماتحت کے

دھونے کا بدل ہوتا ہے۔اور بدل کے لئے دوسرابدل ہونا جائز نہ ہوگا

بلکہ نیچے والے پرمسح کرے گا،اس لئے کدرخصت کاتعلق اسی سے

ہے۔اگر حدث سے قبل ایک موزہ پر دوسرا موزہ پہن لے اور اوپر

والے یمسے کرے پھراویروالے کوجس پرمسے کیا ہےا تاردے تو نیچے

والے کوا تارنا اور وضو کا اعادہ کرنااس پرلازم ہوگا اس لئے کہ وہی مسح

کی جگہ ہے اور اس کو اتار دینا دونوں کو اتارنے کی طرح ہوگا اور

رخصت کاتعلق دونوں سے ہوگا ،لہذا وہ قدم کےکھل جانے کی طرح

ہوں گے،اسی طرح اگر تھج پر پھٹا ہوا پہن لےاس کی صراحت کی گئی

ہوگا<sup>(۱)</sup>۔

د-موزه کا پہننا مباح ہو: یہ شرط مالکیہ وحنابلہ کے نزدیک ہے
اور شافعیہ کے نزدیک اصح کے بالمقابل ہے، چنانچہ وہ حضرات غصب
کردہ، چوری کردہ موزہ یا سور کے چمڑا یاریشم سے بنائے ہوئے موزہ
پرمسے کرنے کو ناجائز قرار دیتے ہیں، اگر چہ حرام کوٹھنڈک، برف کی
ضرورت کی وجہ سے پہنے جیسا کہ بیر حنابلہ کی رائے ہے۔ حنفیہ اور اصح
قول میں شافعیہ کے نزدیک موزہ پرمسے کرنا جائز ہوگا اگر چہ وہ مباح نہ
ہو(۲)، حنابلہ کے نزدیک جج یا عمرہ کا احرام باندھنے والے کے لئے
مسے کرنا جائز نہیں ہے، اس لئے کہ اس کے لئے سلا ہوا پہننا ممنوع
ہے۔

ھ-اتناباریک نہ ہو کہاس کے اندر سے قدم ظاہر ہو۔اس میں فقہاء کے درمیان درج ذیل تفصیل ہے:

حفیہ کے نزدیک موزہ میں بیشرط ہے کہ قدم تک پانی کے پہنچنے سے مانع ہوخواہ باریک ہویا موٹا دبیز ہو، اس لئے کہ اصل پانی کا نہ پہنچنا ہے۔

مالکیہ کی رائے ہے کہ موزہ چڑا کا ہونا ضروری ہے جبیبا کہ گذرا۔

حنابلہ کی رائے ہے کہ موزہ میں بی شرط ہے کہ اس کے باریک یا شفاف ہونے کی وجہ سے کھال نظر نہ آئے (۳)۔

و- وضومیں قدم کا جو حصہ دھونا فرض ہے، اس میں سے پچھ باقی

<sup>(</sup>۱) کشاف القناع ار ۱۱۸،۱۱۷

<sup>(</sup>۲) الشرح الصغير ار ۲۲۹، المجموع ار ۵۳۸،۵۳۴، ۵۳۸، مغنی المحتاج ار ۲۲، ۲۷\_

<sup>(</sup>۳) منتهی الإرادات ار ۲۳، الدرالختار ار ۵۰، کشف الحقائق ار ۲۴، جواہر الإکلیل ار ۲۴۔

حنابلہ نے کہا: جس شخص کوایک ہی پاؤں ہو، دوسرے پاؤل کے فرض حصہ میں سے کچھ بھی باقی نہ ہواور باقی ماندہ پاؤل میں ایسا موزہ پہن لےجس پرمسے کرنا جائز ہوتو اس کے لئے اس پرمسے کرنا جائز ہوگا۔اس لئے کہوہ اس کے فرض کو چھیانے والا ہے۔

بہوتی نے کہا: اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اگر دوسرے پاؤل یا اس کے پچھ حصہ کے رہتے ہوئے اپنے ایک پاؤل میں موزہ پہن لے اور اس پرمسے کرنا اور دوسرے پاؤل یا اس کے باقی ماندہ حصہ کو دھونا چاہتو بیاس کے لئے جائز نہ ہوگا بلکہ دھوئے ہوئے پاؤل کے تابع کر کے موزہ کے اندروالے پاؤل کو دھونا واجب ہوگا، تا کہ ایک بی کمل میں بدل ومبدل کو جمع کرنالازم نہ آئے (۱)۔

موزوں پرمسے کا طریقہ اوراس کی مقدار: ۱۰ - حنفیہ کی رائے ہے کہ ہاتھ کی چھوٹی انگلیوں سے تین انگلیوں کے بقدرموز ہ کے صرف ظاہریرایک بارسے کرناواجب ہے۔

اس کاطریقہ یہ ہے کہ موزوں پرمسے پاؤں کی انگلیوں کی طرف سے، پنڈلی کی طرف خط تھنچتے ہوئے شروع کرے چنا نچہ اپنے دایاں ہاتھ کی انگلیاں اپنے دائی کے موزہ کے اگلے حصہ پرر کھے گا، اور اپنے بایاں پاؤں کے موزہ کے اگلے حصہ پرر کھے گا، حصہ پرر کھے گا اور اپنے ہایاں پاؤں کے موزہ کے اگلے حصہ پرر کھے گا اور اپنے ہاتھ کی انگلیوں کو تھوڑ اکشادہ کرے گا اس طرح کہ ممکن حد تک موزہ کے اکثر حصہ پرمسے ہوجائے۔ اسی وجہ سے طرح کہ ممکن حد تک موزہ کے اکثر حصہ پرمسے ہوجائے۔ اسی وجہ سے قدم کے نیچ، اس کے کنار ہے، ایڑی یا پنڈلی پرمسے کرنا سے خے نہ ہوگا۔ اسی طرح مسے کی تکر ارمسنون نہیں ہے (۲)۔

مالكيدكي رائے ہے كەموزە كے بورے ظاہر يرمسح كرنا واجب

ہے، ای طرح نیجے کے حصہ پرمسی کرنا بھی مستحب ہے، چنا نچہ اپنے دایاں ہاتھ کی انگلیوں کے کناروں کے دایاں ہاتھ کی انگلیوں کے کناروں کے اوپر رکھے گا اور اپنے بایاں ہاتھ کی انگلیاں اپنے دایاں پاؤں کی انگلیوں کے نیچر کھے گا اور اپنے دونوں ہاتھوں کو اپنے دایاں پاؤں کے کے موزہ پر شخنوں کی طرف گذارے گا اور اپنے بایاں ہاتھ کی انگلیاں اپنے بایاں ہاتھ کی انگلیاں اپنے بایاں پاؤں کی انگلیوں کے کنارے او پر اور اپنے دایاں ہاتھا اس کی انگلیوں کے کنارے اوپر اور اپنے دایاں ہاتھا اس کی انگلیوں کے نیچر کھے گا، اسی طرح اپنے دونوں ہاتھ اپنے بایاں پاؤں کی طرف گذارے گا اس طرح موزہ کے پورے ظاہر وباطن پرمسی ہوجائے گا(ا)۔

شافعیدی رائے ہے کہ کی فرض میں واجب مسے اتناہی ہے جس کوسے کہا جاسکے اور بیموزہ کے ظاہر پرمسے کرنا ہے، لہذااس کے بنچ، کنارے یا پیچیے کے حصہ پرمسے نہیں کرے گا،اس لئے کہ مسے کو مطلق رکھا گیا ہے اس کی مقدار متعین نہیں ہے، لہذااتنا کافی ہوگا جس کومسے کہا جاسکے البتہ سنت بیہ ہے کہ خطکی شکل میں موزہ کے ظاہر و باطن پر مسے عام ہو (۲) جبیبا کہ مالکیہ نے کہا ہے۔

حنابلہ کی رائے ہے کہ موزہ کے سے میں، انگیوں کے ذریعہ خط کی شکل میں موزہ کے ظاہر کے اگلے اکثر حصہ پرسے کرنا واجب ہے اس سے زیادہ، موزہ کے باطن، اس کے کنارے، پیچھے یا پنڈلی پرسے کرنا مسنون نہیں ہے (۳) ۔ اس لئے کہ احادیث میں لفظ مطلقاً وارد ہے، اور نبی کریم علیہ نے حضرت مغیرہ بن شعبہ کی حدیث میں اپنے ممل سے اس کی تفسیر کی ہے، انھوں نے کہا: 'توضاً النبی المخیش و مسح علی المخفین فوضع یدہ الیمنی علی خفه الأیسر ثم مسح الأیمن، ووضع یدہ الیسری علی خفه الأیسر ثم مسح

<sup>(</sup>۱) کشاف القناع اراا۱،۱۱۲ (

<sup>(</sup>۲) تخفة الأحوذي سر ۳۲۸، ۳۲۵، الدرالختار ار ۴۸، كشف الحقائق ار ۲۴، فتح القديم ار ۱۳۲، ۱۳۳، ابن عابدين ار ۲۷۷۔

<sup>(</sup>۱) الشرح الصغيرار ۲۳۵،اوجزالمها لك ار ۲۵۲،الفوا كهالدواني ار۱۸۹ \_

<sup>(</sup>۲) مغنی المحتاج ار ۲۷، روضة الطالبین ار ۱۳۰۰

<sup>(</sup>۳) منتهی الإرادات ار ۲۳، کشاف القناع ار ۱۱۸

موزوں پرمسح کے نواقض:

اا - درج ذیل حالات میں موزوں پرسٹے ٹوٹ جاتا ہے:
ا - نواقض وضو ہروہ چیز جو وضو کو توٹ ہے، وہ موزوں پرسٹے
کوبھی توڑ دیتی ہے، اس لئے کہ سٹے، وضو کے ایک جز کا بدل ہے اور
اصل کوتوڑ نے والا بدل کوبھی توڑ دیتا ہے، لہذا اگر موزوں پرسٹے کرنے
والے کا وضو ٹوٹ جائے گا تو از سرنو وضو کرے گا اور اگر سٹے کی مدت
باقی ہوتو اپنے موزوں پرسٹے کرے گا ور نہ موزے اتار کر اپنے پاؤں
دھوئے گا۔

۲ - غسل کو واجب کرنے والی چیز، مثلاً جنابت، حیض یا نفاس کا پایا جانا، اگر ان موجبات میں سے کوئی پایا جائے گا تو موزوں پرمسح لوٹ جائے گا اور ان کو اتارنا اور پورے بدن کو دھونا واجب ہوگا اور اگر اپنے موزوں پرمسح کرنا چاہے تو طہارت کے پورا ہوجانے کے بعد نیامسح کرے گا(۲)۔

۳-دونوں موزوں کا یاان میں سے کسی ایک کا اتر جانا، الہذااگر اس کے دونوں پاؤں یاان میں سے ایک، موزہ کے اتر جانے سے یا اس کے دونوں قدم، یا ایک قدم یا اکثر قدم کے نکل جانے سے موزہ کے باہر نکل جائے توسیح ٹوٹ جائے گا، اس لئے کہ کل مسح (دونوں قدم) اپنی جگہ سے الگ ہوگیا، اور اکثر کوکل کا حکم دینا تغلیب کے باب سے ہے، اس حالت میں حنابلہ کے علاوہ جمہور کے نزدیک دونوں پاؤں کا دھونا واجب ہوگا، اس لئے کہ بدل یعنی مسح کے ختم ہوجانے گی اور ہوجانے کی وجہ سے دونوں پاؤل کی طہارت باطل ہوجائے گی اور بدل کے زائل ہوجانے کی وجہ سے ہم اصل کی طرف رجوع بدل سے کے اور اصل دھونا ہے۔

حنابلہ کے نزدیک: اگراس کے دونوں موزے یاان میں سے ایک اتر جائے یااس کا دونوں یا وان میں سے ایک اتر جائے یااس کا کثر حصہ موزہ سے نکل جائے تو پورے وضو کا اعادہ واجب ہوگا، اس لئے مسے دھونے کے قائم مقام ہے اور جب سے کیا ہواز اکل ہوجائے گا تو دونوں قدموں میں طہارت باطل ہوجائے گی لہذا پوری طہارت باطل ہوجائے گی کیونکہ طہارت میں تبعیض نہیں ہوتی ہے (۱)۔

۳- مرت کا گذرجانا: اگرمسے کی مدت گذرجائے اور وہ قیم کے لئے ایک دن ورات ہے اور مسافر کے لئے تین دن اور تین رات ہے، توموزوں پرمسے ٹوٹ جائے گا۔ اگر وہ وضو کرنے والا اور موزوں پرمسے کرنے والا ہوتو حنفیہ وشافعیہ کے نزدیک دونوں کو اتارنا اور صرف دونوں پاؤں دھونا واجب ہوگا ،اس لئے کہ حدث موزہ کی جگہ تک محد ود ہوگا اور وہ صرف دونوں قدم ہیں۔

<sup>(</sup>۱) الشرح الصغيرار ۲۳۳، او جزالمها لك ار ۲۵۱، كشف الحقائق ار ۲۴، روضة الطالبين ار ۱۳۲، ۱۳۳، جواہر الإكليل ار ۲۵، فتح القديرار ۱۳۲، كشاف القناع ار ۱۲۱۔

<sup>(</sup>۱) فتح القد برا ۱ ۱۳۱۰ اور حدیث المغیر ه بن شعبه: "تو ضأ النبی عَلَیْ و مسح علی المخیر است بیهی نے السن الکبری (۲۹۲۱) میں کی علی المخفین ..... "کی روایت بیهی نے السن الکبری (۲۹۲۱) میں کی ہے، ابن حجر نے المخیص الحبیر (۱۲۱۱) میں اس کوضعیف قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۲) الشرح الصغير ار ۲۳۲، الدراكم قار ار ۲۹، ۵۰، الفوا كه الدواني ار ۱۹۰، مغنى المحتاج المحتاب المحتاج المحتاج

حنابلہ کے نزدیک اگر مسے کی مدت گذرجائے تو دونوں قدم میں مسے کے ٹوٹ جائے گا اور پورے مسے کورا وضوٹوٹ جائے گا اور پورے وضو کا اعادہ واجب ہوگا، اس لئے کہ حدث مکمل ہے، اس میں تبعیض نہیں ہوسکتی ہے، اور یہی شافعیہ کے نزدیک بھی ایک قول ہے (۱)۔

۵- دونوں موزوں کے پھٹ جانے یامسے کی جگہ سے دونوں
کے گرجانے کی وجہ سے دونوں پاؤں یاان کے بعض کا ظاہر ہوجانا،
اسی طرح دونوں پاؤں کی انگلیوں میں سے تین انگلیوں کے برابرظاہر
ہوجانے سے جیسا کہ حفیہ کی رائے ہے، تہائی قدم کے بقدر ظاہر
ہوجانے سے جیسا کہ مالکیہ کی رائے ہے مسے ٹوٹ جائے گا اور اس
حالت میں حنابلہ کے علاوہ جمہور کے نزیک دونوں پاؤں کا دھونا
واجب ہوگا اس لئے کہ ٹوٹنا سے محل تک محدود رہے گا اور وہ دونوں
پاؤں ہیں۔

حنابلہ کے نزدیک پورے وضو کا اعادہ واجب ہوگا،اس کئے کہ بہالیا کل ہے جس میں تبعیض نہیں ہوتی ہے (۲)۔

۲-موزہ کے اندر، دونوں پاؤں یاان میں سے ایک کے اکثر حصہ پر پانی کا پہنچ جانا، بید حنفیہ کے نزدیک موزوں کے سے کے لئے ناقض مانا جاتا ہے، اگروہ باوضو باقی ہوتو دونوں موزوں کو اتارنا اور دونوں پاؤں دھونا واجب ہوگا، اس لئے کہ کل حدث پر اقتصار کیا حائے گا۔

ما لکیہوشافعیہ کے نزدیک اگر پانی پاک ہوتوایک قدم یا دونوں قدموں تک اس کا پہنچنامسے کا ناقض نہیں سمجھاجائے گا<sup>(۳)</sup>۔

- (۱) كشف الحقائق ار ۲۴، روضة الطالبين ارا۱۳، فتح القديرار ۱۳۵، كشاف القناع ارا۲۱۔
- (۲) منتهی الإ رادات ار ۲۴، الدرالختار ار ۴۹، جوابر الإکلیل ار ۲۴، فتح القدیر ۱/۱۳۲۱، این عابدین ار ۲۷۳۔
- (۳) مغنی المحتاج ۱۹۲۱، جواہر الإکلیل ۱۷۲۱، ۲۵، ابن عابدین ار ۲۷۷، الشرح الصغیرار ۱۵۷۔

#### موزوں پرمسے کے مکروہات:

11 - جمہور نقہاء کا مذہب ہے کہ سے میں ایک بار پر اضافہ کرنا مکروہ ہوگا، اس لئے کہ احادیث میں سے کی تحدید ایک بار سے کی گئی ہے، اسی طرح موز وں کو دھونا مکروہ ہوگا۔

ما لکیہ نے کہا: اگر موزوں پرسے کرنے کے بجائے ان کودھونے سے دونوں پاؤں سے حدث کے دور کرنے کی نیت کرے اگر چیمیل کو دور کرنے کی نیت کرے اگر چیمیل کو دور کرنے کی نیت کے ساتھ ہوتو ان کا دھونا کا فی ہوجائے گا،کیکن موزہ پر لگی ہوئی نجاست کو دور کرنے کی نیت کرے حدث کو دور کرنے کی نیت نہ کرے تو کافی نہ ہوگا (۱)۔

حفیہ کے نزدیک اگر نجاست کو دور کرنے کے لئے موزہ کو دھوئے تو بیاس پرمسے کی طرف سے کافی ہوجائے گا اگر چیسے کی نیت نہ کرے، اس لئے کہ اس نے مسے کے واجب کو اضافہ کے ساتھ اس کے کل میں ادا کر دیا ہے (۲)۔

# جوربين پرستح كرنا:

سا - جورب وہ ہے جسے انسان اپنے دونوں پاؤں میں پہنتا ہے۔ خواہ وہ اون،روئی، کتان پاس جیسی کسی چیز سے بنا ہوا ہو۔

جمہور فقہاء کا مذہب ہے کہ دو حالات میں جوربین پرمسے کرنا جائز ہوگا۔

۱ - دونوں جورب پر چمڑالگایا گیا ہواور چمڑاسے دونوں ڈھک جائیں،اس لئے کہاس حالت میں وہ دونوں چمڑے کے موزہ کے قائم مقام ہوں گے۔

<sup>(</sup>۱) الشرح الكبير مع حاشية الدسوقي الرمه ۱۱، ۱۳۵۵، تخفة المحتاج الر ۲۵۳، منتهى الإرادات الرمه ۲۰

<sup>(</sup>۲) الدرالخارار ۱۸۸\_

۲- دونوں جورب میں تعل (تلا) لگایا گیا ہے لیعنی دونوں

امام احمد بن حنبل اور حنفیه میں سے صاحبین کی رائے ہے کہ دو شرطوں کے ساتھ جورب پرمسح کرنا جائز ہوگا۔

اول: گاڑھااورموٹاہو کہ قدم کا کوئی حصہ اس سے نظرنہ آئے۔ دوم:اس کو پہن کرمسلسل پیدل چلناممکن ہواور کاج وغیرہ کے ذریعہ ماندھے بغیراز خود گھبر جائے ،حنابلہ نے نعل والا ہونے کی شرط نہیں لگائی ہے۔ان کی دلیل حسب ذیل ہے:

الف- وہ حدیث ہےجس کی روایت حضرت مغیرہ بن شعبہ نے کی ہے: "أن النبي عَلَيْهُ مسح على الجوربين و النعلين"(۲) (ني كريم عليه نے جوربين اورنعلين يرسح كيا)۔

اس سےمعلوم ہوتا ہے کہان پر تعلین نہیں تھے،اس لئے کہا گر وہ دونوں ایسے ہوتے تونعلین کا تذکرہ نہ کرتے اس لئے کہ بیٹہیں کہا جا تاہے کہ میں نے موز ہ اور اس کے نعل برمسے کیا<sup>(۳)</sup>۔

اسی طرح انھوں نے جوربین پرمسح کے جائز ہونے پراس سے بھی استدلال کیا ہے کہ صحابہؓ نے جوربوں پرمسح کیااوران کے زمانہ میں کوئی ان کامخالف نہیں ہوا،لہذا بیا جماع ہوجائے گا<sup>(ہ)</sup>۔

میں نحل ( تلا) ہوجو چمڑا سے بنایا گیا ہو،ان دونوں حالتوں میں یانی قدم تک نہیں پنچا ہے، اس لئے کہ یانی چرا سے یارنہیں کرتا

ا-منخر، سنحو فعل سے اسم مفعول ہے۔ کہا جاتا ہے: سنحوہ تسخیواً: بلااجرت کام لینا، بیگارلینا، رجل سخو . بیگاری کرنے والايه

سخرة (غرفة كےوزن پر)وہ خادم ياچو ياييجس سے اجرت اورمعاوضہ کے بغیر کام لیا جائے (۱)۔

اصطلاح میں ابن عابدین نے البحرے اس کی تعریف نقل کرتے ہوئے کہا:مسخروہ شخص ہےجس کوقاضی غائب کی طرف سے وکیل مقرر کرے تا کہاس پر دائر مقدمہ کی ساعت کرے(۲)۔

#### متعلقه الفاظ:

#### وكيل:

٢ - وكيل لغت مين وكلت الأمر إلى فلان سے ماخوذ بے يعنى اس کوسپر د کرنااوراس پراکتفاء کرنا۔ آ دمی کا وکیل و شخص ہے جواس کا كام انجام دے، وكل إليه الأمو: كام اس كے سير دكرنا۔ اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگ نہیں ہے (س)۔

<sup>(</sup>۱) لبيان العرب، المصياح المنيريه

<sup>(</sup>۲) حاشهابن عابدین ۴۸ و ۳۳۹

<sup>(</sup>٣) المصباح المنير ، لسان العرب، التعريفات للجر جاني ، المغرب في ترتيب

<sup>(1)</sup> الشرح الصغير ار٢٢٩، كشف الحقائق ار٢٥، المجموع ار٥٢٧، فتح القدير \_1149,141

<sup>(</sup>٢) حديث: "توضأ ومسح على الجوربين والنعلين" كى روايت ابوداؤد (۱۱۲)اورتر مذی (۱۷۷۱) نے کی ہے، اورتر مذی نے کہا: بیرحدیث حسن

<sup>(</sup>س) منتهی الإرادات ایران المغنی ایر ۲۹۵،۲۹۳ (

<sup>(</sup>۴) المغنی ار ۲۹۵،۲۹۳\_

وکیل اورمسخر میں ربط میہ ہے کہ وکیل عام ہے، اس لئے کہ اس کو مجھی قاضی مقرر کرتا ہے اور بھی دوسر بےلوگ مقرر کرتے ہیں۔

# اجمالي حكم:

سا – مقدمہ میں غائب کی طرف سے مسخر کے مقرر کرنے کی بنیا دقضاء علی الغائب پر ہوتی ہے۔

حنفیہ کے نزدیک قضاءعلی الغائب جائز نہیں ہے مگر جبکہ حقیقتاً اس کا نائب جیسے اس کا وکیل، وصی یا وقف کا متولی موجود ہو، یا شرعاً اس کا نائب موجود ہوجیسے قاضی کا مقرر کردہ وصی ہو(۱)۔

خواہرزادہ نے قضاء علی الغائب کے جواز کا فتو کی دیا ہے۔ اس وجہ سے اس مسخر کی موجود گی میں قضاء کو جائز قرار دیا ہے جس کو قاضی غائب کی طرف سے وکیل مقرر کرے، اس لئے کہ مسخر کے خلاف فیصلہ کرنا بعینہ قضاء علی الغائب ہے (۲)۔

لیکن حفیہ کے نز دیک معتمد میہ ہے کہ ضرورت کے بغیر مسخر کے خلاف قضاء جائز نہیں ہے اور یہ یا کچ مسائل میں ہے:

اول: خیار کے ساتھ خریداری کرے اور مدت کے اندرواپس کرنا چاہے اور فروخت کنندہ حجیب جائے تو خریدار قاضی سے درخواست کرے گا کہ وہ فروخت کنندہ کی طرف سے کسی کوفریق مقرر کردے تا کہ وہ اس کو واپس کر سکے بیدواقوال میں سے ایک ہے جس کو جامع الفصولین میں خانیہ کی طرف منسوب کیا گیا ہے۔

دوم: اس شرط پر فیل بالنفس ہو کہ اگر کل اس کو حاضر نہیں کرے گاتو اس کا دین کفیل پر ہوجائے گا پھر طالب (قرض خواہ) غائب ہوجائے اور کفیل اس کو نہ پائے تو وہ اس معاملہ کو قاضی کے

پاس پیش کرے گا اور وہ طالب کی طرف سے کسی کو وکیل مقرر کردے گا اور وہ مکفول عنہ کو اس کے حوالہ کردے گا پھر وہ بری موجائے گا، ابن عابدین نے کہا: یہ ظاہر الروایہ کے خلاف ہے، یہ صرف امام ابو یوسف کی بعض روایات میں ہے، ابواللیث نے کہا: اگر قاضی ایسا کرے اور اس کومعلوم ہو کہا ہی وجہ سے طالب غائب ہوگیا ہے تواجھا ہوگا (۱)۔

سوم: مدیون قسم کھائے کہ آج قرض خواہ کودین ضرور دیدے گا،
اور آج ادانہ کرنے پرعت یا طلاق کومعلق کردے پھر طالب غائب
ہوجائے اور قسم کھانے والے کو حانث ہوجانے کا اندیشہ ہوتو قاضی
غائب کی طرف سے وکیل مقرر کرے گا اور اس کو دین دیدے گا اور قسم
کھانے والا حانث نہ ہوگا، اسی پر فتو کی ہے، حاشیہ سکین میں شرف
الدین غزی سے منقول ہے کہ دین پر قبضہ کرنے کے لئے وکیل کے
مقرر کرنے کی ضرورت نہ ہوگی بلکہ اگر قاضی کو دیدے گا تو مختار اور
مفتی بہ قول کے مطابق اپنی قسم میں حانث نہ ہوگا، جیسا کہ مذہب کی
بہت سی معتمد کتا ہوں میں مذکور ہے اور اگر وہاں کوئی قاضی نہ ہوتو مفتی
بہت سی معتمد کتا ہوں میں مذکور ہے اور اگر وہاں کوئی قاضی نہ ہوتو مفتی
بہت سی معتمد کتا ہوں میں مذکور ہے اور اگر وہاں کوئی قاضی نہ ہوتو مفتی

چہارم: شوہر کہے کہ اگر بیوی کا نفقہ اس کے پاس نہیں پہنچے گاتو اس کو اپنے او پر طلاق واقع کرنے کا حق ہوگا، پھر بیوی طلاق واقع کرنے کے لئے غائب ہوجائے تو قاضی کسی کومقرر کرے گا کہ اس کے نفقہ پر قبضہ کرے (۳)۔

پنجم: اگرکوئی شخص قاضی سے کہے: فلاں پرمیرائق ہے، اوروہ مجھ سے اپنے گھر میں جھپ گیا ہے اور دوگواہ پیش کرے کہ وہ اپنے گھر میں ہے اور مدعی اس کے لئے وکیل مقرر کرنے کی درخواست کرتے تو

<sup>(</sup>۱) الدرالمخاروحاشيه ابن عابدين ۳۳۹/

<sup>(</sup>۲) الدرالختاروحاشيها بن عابدين ۴۸ ۳۳۹ سر

<sup>(</sup>۳) حاشیه ابن عابدین ۴روسه، ۴ س\_

<sup>(</sup>۱) الدرالخيار على حاشيه ابن عابد ين ۴۸ ۳۳ ۳۳۳\_

<sup>(</sup>۲) حاشیه ابن عابدین ۴ روسسه

قاضی اس کوطلب کرے گا، اگر حاضر نہ ہوگا تو قاضی اس کے لئے وکیل مقرر کرے گا اور مدعی کے گوا ہوں کے بیانات سنے گا اور اس کے وکیل کی موجود گی میں اس کے خلاف فیصلہ کرے گا<sup>(۱)</sup>۔

۳ - مالکیہ، فی الجملہ غائب کے خلاف فیصلہ کرنے کو جائز قرار دیتے ہیں البتہ اس بارے میں ان کے درمیان اختلاف ہے کہ کیا قاضی پہلے اس کے لئے کوئی وکیل مقرر کرے گایانہیں۔

ابن ماجشون اور اصبغ کی رائے ہے کہ غائب کے لئے کسی جست کومؤخز ہیں کیا جائے گا،ان کے نزد یک اصل ہے ہے کہ قاضی اس کے لئے وکیل مقرر کرے گا جواس کی طرف سے جست پیش کرے گا اور اس کوصفائی کا موقعہ دے گا، چنا نچہ وہ ان کے نزد یک حاضر کی طرح ہوگا، ابن القاسم کی رائے ہے کہ غائب کے لئے کسی جست کو مؤخر کرنا صحح ہے کیونکہ ان کے نزد یک اصل ہے ہے کہ قاضی اس کے لئے وکیل مقرر نہیں کرے گا،المدونہ کتا بالقسمہ میں ہے: قاضی کو حق نہ ہوگا کہ غائب کے لئے کوئی وکیل مقرر کرے جس کو غائب کے خلاف گواہی دینے والوں کی گواہی میں صفائی کا موقعہ دے، نہ کسی پچہ خلاف گواہی دینے والوں کی گواہی میں صفائی کا موقعہ دے، نہ کسی پچہ کے الئے وکیل مقرر کرے جو ان کی طرف سے جست پیش یا غائب کے لئے وکیل مقرر کرے جو ان کی طرف سے جست پیش کے الئے وکیل مقرر کرے جو ان کی طرف سے حجت پیش کے دینے میں اس کے خلاف عبد الملک کا قول ہے (۲)۔

2 مقرر کے کا تذکرہ کیا ہے:

### اول: قضاء على الغائب:

اگر غائب کے خلاف بینہ ہو اور مدعی اس کے انکار کا دعویٰ کرے تواس کے خلاف فیصلہ کرنا جائز ہوگا،اوراگروہ کہے: وہ اقرار

کرنے والا ہے تو اس کا بینہ نہیں سنا جائے گا اور اس کا دعویٰ لغو ہوجائے گااورا گرمطلق رکھے یعنی اس کے انکار یا اقر رکا ذکر نہ کر ہے تو اصح قول ہے کہ اس کا بینہ سنا جائے گا۔

اصح بیہ ہے کہ قاضی پر، غائب کی طرف سے کوئی مسخر مقرر کرنا جو دعویٰ کا انکار کرے لازم نہ ہوگا، اس لئے کہ ہوسکتا ہے کہ وہ انکار کرنے والا نہ ہو۔

اصح کے بالمقابل قول ہے: مسخر کومقرر کرنا اس پر لازم ہوگا تا کہا نکار کرنے والے کے انکار پر بینہ کی پیشی ہو۔

قلیو بی نے کہا: معتمدیہ ہے کہ سخر کومقرر کرنامستحب ہے (۱)۔

# دوم: عيب كي وجهه عيدواليس كرنا:

عیب کی وجہ سے واپس کرنا فوری ہوتا ہے، لہذا فروخت کنندہ شہر میں موجود ہوتو اس کو یا شہر میں موجود اس کے وکیل کو واپس کر ہے گا، اگر فروخت کنندہ شہر سے غائب ہواور شہر میں اس کا کوئی وکیل موجود نہ ہوتو معاملہ حاکم کے پاس پیش کیا جائے گا، قاضی حسین نے کہا: وہ دعو کی کر ہے گا کہ اس نے فلال غائب سے اتنی قیمت میں جس پراس نے قضہ پالیا ہے، بیشی خریدی ہے، پھراس میں عیب ظاہر ہوا ہے اور اس نے بیچ کوفنے کردیا ہے اور مسخر کی موجود گی میں جس کو حاکم مقرر کر ہے گا اس پر بینہ قائم کر ہے گا اور مدعی قشم کھائے گا: کہ معاملہ اسی طرح ہوا ہے۔ غائب کے خلاف واپسی کا فیصلہ کردیا جائے گا اور ثر فت شدہ شی کو لے جائے گا اور ثر وخت شدہ شی کو لے جائے گا اور ثری عادل کے پاس رکھ دے گا اور غائب کے مال سے دین ادا کیا جائے گا، اگر فروخت شدہ شی کے علاوہ اس کی دوسری کوئی چیز موجود نہ ہوتو شن کی ادائیگی میں اس کوفروخت کردے گا (۲)۔

<sup>(</sup>۱) الدرالختاروحاشيها بن عابدين ۱۸ م ۳۳۹ مس

<sup>(</sup>۲) التبصر ة لا بن فرحون بهامش فتح العلى المالك الر ۸۸ شائع كرده دارالمعرفه ـ

<sup>(</sup>۱) المحلي وحاشية القليو يي ۴۸ر ۹۸ سرنها ية الحتاج ۲۵۶۸۸

<sup>(</sup>۲) المحلى وحاشية القليو بي ۲۰۴،۲۰۳\_

سوم: قسامه:

اگر قسامہ ثابت ہوجائے توخون کا حقدار پچاں قسم کھائے گا۔ اور بیوراثت کے اعتبار سے تقسیم ہوگی۔

اگروارث ایک ہواور وہ پورے ترکہ کامستحق نہ ہوجیسا کہ اگر وارث ایک ہواور ہیت المال ہوتو زوجہ بچاس شم کھائے گی اور چوتھائی ترکہ لے گی۔ بیت المال کاحق شم کھانے میں ثابت نہ ہوگا بلکہ امام مسخر مقرر کرے گا جو اس شخص پر دعویٰ کرے گا جس پرقتل کا الزام ہواور مدعا علیہ بچاس شم کھائے گا، اگر شم کھالے گا تو زوجہ کے حصہ کے علاوہ کا مطالبہ اس سے نہیں کیا جائے گا اور اگر قشم سے گریز کرے گا تو قید کر دیا جائے گا، یہاں تک کوشم کھائے یا اقرار کرے، اس لئے کہ سخر سے حلف نہیں لیا جاتے گا

اگرمقتول کا کوئی وارث سرے سے نہ ہوتواس میں قسامہ نہ ہوگا اگر چہ وہاں کمزور ثبوت ہو کیونکہ کوئی متعین مستحق نہیں ہے، اس لئے کہ اس کی دیت عام مسلمانوں کے لئے ہوگی اوران سے تسم لینا ممکن نہیں ہے، لیکن قاضی ایسے شخص کو مقرر کرے گا جواس شخص پر دعویٰ کرے گا جس پرقتل کا الزام ہواور اس سے قسم لے گا اوراگر وہ قسم کھانے سے انکار کرے تو کیا نکول عن الحلف کی وجہ سے اس کے خلاف فیصلہ کرے گا یا نہیں؟ دواقوال ہیں: الانوار میں اول کو یقیٰی کہا ہے اور شیخین نے (اس شخص کے بارے میں جو کسی وارث کے بغیر مرجائے اور قاضی یا اس کا مقرر کردہ کسی دوسرے پر اس کے دین کا دعوٰی کرے اور وہ انکار کرے اور قسم نہ کھائے تو نکول کی وجہ سے اس کے دخلاف فیصلہ نہیں کیا جائے گا بلکہ قید کردیا جائے تا کہ قسم کھائے یا گرار کرے اور وہ تا کہ قسم کھائے یا اقرار کرے ) جس کو تیجی قرار دیا ہے اس سے دوسرا را بچ معلوم ہوتا میں ہے ہی ہوتا

- ہے اور یہی قوی ہے <sup>(۲)</sup>۔ (۱) المحلی وحاشیۃ القلبو بی ۱۹۸۲ ۱۹۲۱۔
  - رع) مغنی الحتاج ۱۲۸۸۱\_ (۲) مغنی الحتاج ۱۲۸۸۱

۲- حنابلہ کے زدیک قضاعلی الغائب جائز ہوگا: لہذا اگر کوئی شخص، دار القضاء میں حاضر ہونے سے گریز کرنے والے (یعنی روپوش ہوجانے والے) پردعو کی کرے، وہ شہر میں ہوقصر کی مسافت کے اندر ہوتو بغیر بینہ کے اس کا دعو کی نہیں سنا جائے گا، اور نہ اس کے حق میں فیصلہ کیا جائے گا، اور اگر اس کے پاس بینہ ہوتو حاکم اس کو سنے گا اور قول کے اور اگر اس کے ذریعہ فیصلہ کرے گا، قاضی پر لازم نہ ہوگا کہ ایسے شخص کو مقرر کرے جو انکار کرے یا غائب کی طرف سے دوسرے کو قید کرے، اس لئے کہ انکار کا مقدم ہونا شرط نہیں ہے (ا)۔

مسرف

د يکھئے: إسراف۔

(۱) کشاف القناع ۲ ر ۳۵۴، ۳۵۳ ـ

اصطلاح میں کمس: کسی جسم کا دوسر ہے جسم کو اس میں پائے جانے والے معنی مثلاً حرارت، ٹھنڈک ہختی یا نرمی معلوم کرنے کے لئے چھونا، یا بید حقیقت جاننے کے لئے کہ کیا وہ آ دمی ہے یا نہیں؟(۱)\_

لمس اورمس میں ربط پیہے کہ س،مس سے خاص ہے۔

#### تعریف:

ا - مس لغت میں مسستہ باب سمع سے ماخوذ ہے، ایک لغت میں مسستہ مساً باب نفر سے ہے۔ حاکل کے بغیر اپنے ہاتھ سے چھونا۔ انھول نے الیی ہی قیدلگایا ہے، اسم نمسیس ہے، چیسے کریم۔ مس امر أته مساً و مسیساً باب سمع سے، جماع سے کنایہ ہے، ماسها مماسة و تماسا: ہرایک کا دوسر کو چھونا، مس: ہاتھ سے سی چیز کوچھونا، مس: ہرایک کا دوسر کو چھونا، مس: ہاتھ سے سی چیز کوچھونا (۱)۔

مس: جنون ہے۔ رجل ممسوس: جس کو جنون ہو، جیسا کہ اللّٰہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: " کَمَا یَقُوٰمُ الَّذِی یَتَخَبَّطُهُ الشَّیُطَانُ مِنَ الْمَسِّ" (۲) (اس کے کہ جیسے وہ کھڑ اہوتا ہے جسے شیطان نے جنون سے خبطی بنادیا ہو)۔

فقہاء کی اصطلاح میں ایک جسم کا دوسرے سے ملنامس ہے، خواہ کسی طریقہ سے ہو<sup>(۳)</sup>۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-لمس:

۲ - کمس لغت میں باب نصر وضرب سے ہے: ہاتھ سے چھونا (۴)۔

- (۱) لىان العرب، المصباح المنير ، القاموس المحيط
  - (۲) سورهٔ بقره ر ۲۷۵\_
  - (۳) حاشية الدسوقى على الشرح الكبير ار ١١٩\_
    - ي (۴) المصياح المنيري

#### ب-مباشرت:

سا-مباشرت الغت میں باشر الرجل زوجته سے ماخوذ ہے: اس کی کھال سے فائدہ اٹھانا، باشر الأمر: خود کام کرنا، باشر الرجل امرأته: جماع کرنا اس معنی میں اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَلَا تُبَاشِرُوهُ هُنَّ وَأَنْتُمْ عَاکِفُونَ فِی الْمَسَاجِدِ" (۲) (اور بیبیوں سے اس حال میں صحبت نہ کرو، جبتم اعتکاف کئے ہو مسجدوں میں) ابن عابدین نے کہا: مباشرت، انتشار کے ساتھ دونوں شرمگاہوں کے ملئے سے ہوتی ہے۔ اگر چپری کے بغیر ہو (۳)۔

کے ملئے سے ہوتی ہے۔ اگر چپری کے بغیر ہو (۳)۔
میں، مباشرت سے عام ہے۔

مس سے متعلق احکام: بے وضوا ورجنبی کا قر آن کو چھونا:

۳ - اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ جو شخص حدث اصغروا کبر دونوں سے مکمل طہارت حاصل نہ کرلے اس کے لئے قرآن کریم کو چھونا حرام ہے (۳) لیکن شرا کط اور تفصیل میں ان کی عبارتیں الگ الگ ہیں۔

- (۱) حاشية الدسوقى على الشرح الكبير الرواا\_
  - (۲) سورهٔ بقره ۱۸۷\_
- (۳) بدائع الصنائع ار ۰ ۳۰ هاشیدا بن عابدین ار ۹۹ \_
- (۴) بدائع الصنائع ار۱۵۲، الفتاوی الهندیه ار۳۹،۳۸، الهدایه مع الفتح ار ۱۲۸، المدونه ار ۱۲۸، مواجب الجلیل المدونه ار ۱۲۸، مواجب الجلیل ار ۱۲۵، مواجب المحتاج ار ۱۲۸ الموراس کے بعد کے صفحات، شرح روض

حفیہ نے کہا: پور حقر آن پاک یااس کے بعض کو بعنی اس میں سے لکھے ہوئے کو چھونا حرام ہے، اگر چدا یک آیت درہم وغیرہ نقو دپر یاد بوار پر ہو، اس لئے کہ قر آن کی حرمت اس کے حرمت کی طرح ہے جو اس میں سے لکھا جائے، لہذا اس میں قر آن میں لکھنا اور درہم پر لکھنا برابر ہوگا، اسی طرح قر آن سے متصل (جو اس سے جدا نہ ہوتا ہو) غلاف کا چھونا بھی حرام ہوگا، اس لئے کہ وہ اس کے تابع ہے، لہذا اس کو چھونا قر آن کو چھونا ہوگا۔

اورایباغلاف جوقر آن سے الگ ہوجا تا ہوائ کا چھونا حرام نہ ہوگا، جیسے تھیلی اور صندوق، قرآن کولکڑی، قلم یا جدا رہنے والے غلاف وغیرہ سے چھونا جائز ہوگا اور آسین سے چھونا اس کومکروہ ہے اور اسی طرح ایسی چیز سے جو ہاتھ اور قرآن مجید کے درمیان خریطہ کے انداز میں حائل ہوائ کو چھونا سے قول کے مطابق مکروہ ہے اور خریطہ سے مقصود چڑا وغیرہ سے بنایا ہوا کور ہے (جوقرآن مجید سے چیکار ہتا ہے)، کاغذ پر کسی آیت کا لکھنا حرام نہ ہوگا، اس لئے کہ لکھے چوکار ہتا ہے)، کاغذ پر کسی آیت کا لکھنا حرام نہ ہوگا، اس لئے کہ لکھے کو ہاتھ سے چھونا حرام ہے۔ قلم منفصل واسطہ ہے جیسے منفصل کیا تب کیٹر اجس سے قرآن چھویا جائے، اس لئے کہ قرآن کومنفصل غلاف یا تھیلی سے چھونے کا جائز ہونا مفتی ہہ ہے (۱)۔

ما لکیہ نے کہا: قرآن کو چھونا جائز نہ ہوگا خواہ مکمل قرآن ہویا ایک جز ہو، یا کاغذ ہوجس میں بعض سورت کھی گئی ہو یا تختی یا ہڈی ہو جس میں لکھا گیا ہو، غیر طاہر کے لئے قرآن اٹھانا ممنوع ہے، اگر چپہ تکیبہ پر ہویا کسی اٹھانے والی چیز یا کپڑے سے ہو، یااس کے نیچ کرسی ہواور چھونا حرام ہوگا اگر چپہ چھونا کسی حائل یا لکڑی سے ہوا گرسامان کے ساتھ قرآن کے اٹھانے کا ارادہ کرے گا تو اٹھانا حرام ہوگا اور

سامان کے اٹھانے کا ارادہ کرتے و جائز ہوگا۔

معلم اور بالغ متعلم کے لئے چھونا اور اٹھانا جائز ہوگا اگر چہوہ حاکف یا نفساء ہو، اس لئے کہ ان دونوں کو مانع کے دور کرنے پر قدرت نہیں ہے۔ جنبی کے لئے جائز نہ ہوگا اس لئے کہ اس کو، نسل یا تیم مے در رکھے دور کرنے پرقدرت حاصل ہے(۱)۔

شافعیہ نے کہا: محدث (بے وضو) کے لئے قرآن کو چھونا اور اس کو اٹھانا حرام ہوگا خواہ اس کو کسی اٹھانے والی چیز سے اٹھائے یاا پنی آستین میں یا اپنے سر پر اٹھائے، قاضی اور متولی نے ایک قول نقل کیا ہے کہ کسی اٹھانے والی چیز سے اس کو اٹھانا جائز ہوگا، یہ قول مذہب میں شاذ اور ضعیف ہے خواہ خود سطر کو چھوئے یا ان کے درمیانی حصہ کو یا حواثی یا جلد کو چھوئے سب حرام ہوگا۔

جلد کے چھونے میں ایک ضعیف قول ہے کہ وہ جائز ہے، دار می نے ایک شاذ اور بعید قول نقل کیا ہے کہ جلد، حواثی اور سطروں کے درمیانی حصہ کو چھونا حرام نہ ہوگا، صرف مکتوب کو چھونا حرام ہوگا، کیکن صیح جس کو جمہور شافعیہ نے قطعی کہا ہے۔ سب کا حرام ہونا ہے۔

اگر قرآن علاقہ (ٹانگنے والی چیز)، خریطہ (بستہ و کور)، یا صندوق میں ہوتوان کے چھونے کے بارے میں دومشہوراقوال ہیں: اصح قول ہے کہ حرام ہوگا،متولی اور بغوی نے اسی کوقطعی کہا ہے، اس لئے کہوہ قرآن کے لئے بنایا گیا اور اسی کی طرف منسوب ہے جیسے جلد، دوم: صندوق کوچھونا جائز ہوگا۔

کیکن اس پران کا نفاق ہے کہ جس صندوق میں قر آن ہواس کو اٹھانا حرام ہوگا، اسی طرح ایک جگہ سے دوسری جگہ اس کوحر کت دینا بھی حرام ہوگا۔

اگراس کے اوراق کوککڑی سے الٹے تو اس کے بارے میں دو

<sup>=</sup> الطالب ار ۲۰۱۰، المجموع شرح المهذب ار ۲۹، المغنی ار ۲۳، الانصاف ۱۲۲۲، کشاف القناع ار ۱۳۳۳، الفروع ار ۱۸۸

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ار۱۵۲، الفتاوي الهندييه ار ۹،۳۸ س

<sup>(1)</sup> المدونه الر ۱۱۲ ماشية الدسوقي الر ۱۲۵ مواېب الجليل الر ۲۳۷ س

مشہورا قوال ہیں: اصح قول ہے کہ جائز ہوگا۔ دوم: ناجائز ہوگا۔ اہل خراسان نے اسی کوراج کہاہے اس لئے کہ بیدورق کواٹھانا ہے اور وہ قرآن کا حصہ ہے (۱)۔

حنابلہ نے کہا: شیح مذہب کے مطابق قرآن کو چھونا حرام ہوگا،
اس کی تحریر، جلد، اس کا کوئی حصہ اور اس کے حواثی کو چھونا حرام ہوگا۔
اس لئے کہ قرآن کے نام میں سب داخل ہیں اگر چہاں کی ایک آیت
ہو، جسم کے کسی عضو سے اس کو چھونا جائز نہ ہوگا، اس لئے کہ وہ اس
کے جسم کا حصہ ہے، لہذا اس کے ہاتھ کے مشابہ ہوگا، پاک حائل یا
پاک لکڑی سے اس کو چھونا جائز ہوگا، اور اسی طرح کسی ٹا نگنے والی چیز
یا کور وغیرہ کے ساتھ اس کو اٹھانا جائز ہے، اگر چہا ٹھانے میں قرآن
یا کور وغیرہ کے ساتھ اس کو اٹھانا جائز ہوگا، اگر پانی کی عدم
موجودگی میں محدث کو قرآن چھونے کی ضرورت ہوتو تیم کرے گاور
اس کا چھونا جائز ہوگا (۲)۔

جو حدث اصغر والے محدث پرحرام ہوگا وہ حدث اکبر والے محدث ( جنبی، حائضہ اور نفساء ) پربدر جہاولی حرام ہوگا،اس لئے کہ حدث اکبر، حدث اصغر سے زیادہ تخت ہے۔

فقهاء نے قرآن چھونے کے حرام ہونے پر کتاب وسنت سے استدلال کیا ہے، کتاب الله میں الله تعالیٰ کا ارشاد ہے: ' إِنَّهُ لَقُرُ آنٌ كَرِيْمٌ فِي كِتَابٍ مَّكُنُونٍ لَّا يَمَشُّهُ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ، تَنْزِيُلٌ مِّنُ رَّبِ الْعَالَمِيْنَ '' (سال ایک معزز قرآن ہے ایک محفوظ کتاب رُّب الْعَالَمِیْنَ '' (سال کے ایک محفوظ کتاب

ہے پروردگارعالم کی طرف ہے )،اس آیت کریمہ ہے معلوم ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے غیر طاہر کو قرآن چھونے سے منع کیا ہے،اور محدث طاہر نہیں ہے، لہذا معلوم ہوتا ہے کہ اس کا چھونا جائز نہ ہوگا، چراللہ تعالیٰ نے قرآن کی صفت تنزیل بیان کی ہے، اس کا ظاہر ہے ہے کہ مقصود وہ قرآن کی صفت تنزیل بیان کی ہے، اس کا ظاہر ہے ہے کہ مقصود وہ قرآن ہے جو ہمارے ہاتھوں میں موجود ہے،لہذا کسی شرعی چھیرنے والے کے بغیراس کواس کے ظاہر سے نہیں چھیرا جائے گا۔ پھیر نے والے کے بغیراس کواس کے ظاہر سے نہیں چھیرا جائے گا۔ صنت میں حضرت ابن عمر کی حدیث ہے کہ رسول اللہ علیہ اور این عمل حضرت ابن عمر کی حدیث ہے کہ رسول اللہ علیہ کے فرمایا:"لا یہ مس القرآن إلى طاهر " (۲) قرآن کو طاہر کے علاوہ کوئی نہ چھوئے گا)، نیزاس لئے کہ قرآن کی تعظیم واجب ہے اور قرآن کو ایسے ہاتھ سے چھونا جس میں حدث سرایت کیا ہوتعظیم نہیں قرآن کو ایسے ہاتھ سے چھونا جس میں حدث سرایت کیا ہوتعظیم نہیں ہے، نبی کریم علیہ نے عمرو بن حزم کولکھا: "أن لا تحمس القرآن

میں ( پہلے سے درج ) جسے کوئی ہاتھ نہیں لگا تا بجزیا کوں کے،اتارا ہوا

اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ حدث اصغروالے محدث کے لئے چھوئے بغیر قرآن کی تلاوت کرنا جائز ہے۔

إلا على طهو " (") ( قر آن كوطهارت كے بغير نه چيونا ) ـ

و كيسئة: اصطلاح (مصحف، حدث فقره ر٢٧، ٢٧)\_

محدث کے تعلق سے قرآن چھونے کے جواحکام ماقبل میں گذرے بیصرف اس وقت ہیں جب وہ عربی میں لکھا ہوا ہے۔اگر قرآن کریم کے غیرعربی تراجم ہوں تو ان کے چھونے کے حکم میں

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ار ۱۵۲، لمغنی ار ۱۳۷، المجموع ۲٫۲۲\_

<sup>(</sup>۲) حدیث ابن عمر "لا یمس القرآن الا طاهر" کی روایت پیٹمی نے مجمع الزوائد (۱۷ ۲۷) میں کی ہے اور کہا ہے: اس کوطبرانی نے الکبیر والصغیر میں نقل کیا ہے اور اس کے رجال ثقة میں۔

<sup>(</sup>۳) المغنی لابن قد امدار ۱۳۷۲، شرح السنة للبغوی ۲۰۸۳، نیل الاوطار ۱۰۷۱، درست مدیث عمرو بن حزم: "أن لا تمس القرآن الا على طهر" کی روایت دارتطنی (۱۲۱۷) نے کی ہے اور کہا: مرسل ہے اور اس کے راوی اثقہ ہیں۔

<sup>(</sup>۱) المجموع شرح المذهب ۱۲۳-۵۰، نهاية المحتاج ۱ر ۱۲۳-۱۲۳، شرح روض الطالب ۱ر ۲۰۱۷، رحمة الأمه ۱۳س

<sup>(</sup>۲) المغنى ارد ۱۳۷، الإنصاف ار ۲۲۳، كشاف القناع ار ۱۳۳، الفروع ار ۱۸۸۸.

<sup>(</sup>۳) سورهٔ واقعه / ۷۷ – ۸۰ <sub>س</sub>

فقهاء کے مختلف اقوال ہیں:

د یکھئے:اصطلاح (ترجمہ فقرہ ۷۷)۔

بيه كاطهارت كے بغير قرآن كوچھونا:

۵ - فقہاء کا مذہب ہے کہ طہارت کے بغیر بچوں کا قر آن چھونا جائز ہے۔

حنفیہ نے کہا: بچہ کے لئے قرآن یا تخی جس میں قرآن ہو، تعلیم اور حفظ کے لئے ضرورت کی وجہ سے چھونا جائز ہوگا، نیز اس لئے کہ بچ طہارت کے مخاطب نہیں ہیں، لیکن ان کی تربیت اور ان کو عادی بنانے کے لئے ان کواس کا تھم دیا جائے گا(۱)۔

امام مالکؓ نے المختصر میں کہا: مجھے امید ہے کہ تعلیم کے لئے وضو کے بغیر بچوں کا قرآن چھونا جائز ہوگا ایک قول ہے: بچہ پورا قرآن نہیں چھوٹے گایہ ابن المسیب کا قول ہے (۲)۔

شافعیہ نے کہا: باشعور بچہ جس قرآن یا تخق سے پڑھ رہا ہوا س کواس کے چھونے اور اٹھانے سے منع نہیں کیا جائے گا، اس لئے کہ اس کواس کے پڑھنے کی ضرورت ہے، اور ہمیشہ اس کا باوضور ہنا دشوار ہے۔ نووی نے کہا: مجبوری کی وجہ سے بچوں کے لئے تختیاں اٹھانے کومباح قرار دیا گیا ہے، اس لئے کہ ضرورت ہے اور اس کے لئے وضو کرنا دشوار ہے (۳)۔

حنابلہ نے کہا: مکاتب کے بچوں کے لئے ان تختیوں کے چوں کے بارے میں جن میں قرآن ہودوا قوال ہیں: اول: جائز ہے،اس لئے کہ یہاں ضرورت ہے،اگرہم طہارت کی شرط لگائیں تو

ان کواس کے حفظ سے نفرت دلانے کا ذریعہ ہوگا، الانصاف میں کہا: بچوں کے لئے قرآن کی تحریر چھونے کے بارے میں دوروایات ہیں، اتناہی پراقتصار کیا ہے۔اوران سے منقول ہے کہ جائز نہ ہوگا اور بیہ راجے ہے۔

الفروع میں کہا: ایک روایت کے مطابق بچہ کے لئے استختی کو چھوناجس میں قرآن لکھا ہوا ہوجائز ہوگا، ابن رزین نے کہا: یہی اظہر ہے(۱)۔

#### محدث کے لئے قرآن کولکھنا:

۲ - جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ محدث کے لئے قرآن کولکھنا جائز نہ ہوگا، کیکن شرائط و تفصیل میں ان کی عبارات الگ الگ ہیں۔

چنانچہ حنفیہ نے کہا: محدث کے لئے قرآن لکھنا، قرآن کھی ہوئی جگہ کوچھونا مکروہ ہوگا۔اس طرح قرآن اور اللہ تعالیٰ کے اساء کو بچھائی جانے والی چیزوں پرلکھنا مکروہ ہوگا،اس لئے کہ اس میں ترک تعظیم ہے،اسی طرح محرا بوں اور دیواروں پرلکھنا مکروہ ہوگا اس لئے کتحریر کے گرجانے کا اندیشہ ہے(۲)۔

ما لکیہ نے کہا: رائح قول کے مطابق محدث کے لئے اس کالکھنا جائز نہ ہوگا لیمنی فقل کرنے والے کے لئے جائز نہ ہوگا کہ محدث ہونے کی حالت میں قرآن لکھے یا چھوئے، ایک قول ہے: محدث کے لئے لکھنا جائز ہوگا اس لئے کہ ہروقت وضوکرنا دشوارہے (۳)۔ شافعیہ نے کہا: نا پاک چیز سے قرآن لکھنا جائز نہ ہوگا، اگر محدث یا جنبی قرآن لکھتو دیکھا جائے گا، اگر لکھنے کی حالت میں اس

<sup>(</sup>۱) فتح القديرلا بن الهمام ار • ۱۵ ، الفتاوي الهنديه ار ۳۹ ـ

<sup>(</sup>٢) مواہب الجليل ار ۴ م' ۳۰، ۵ مس، حاشية الدسوقي على الشرح الكبير ار ١٢٦ ـ

<sup>(</sup>٣) شرح روض الطالب من أسنى المطالب الر٦٢، نهاية الحتاج الر٦٢٧، المجموع شرح المهذب ٧٢٨-

<sup>(</sup>۱) المغنى ار ۱۴۸، الفروع ار۱۸۹، كشاف القناع ار ۱۳۵، الإنصاف ار ۲۲۳\_

<sup>(</sup>٢) تىيين الحقائق ار ٥٨، بدائع الصنائع ار١٥٦، دالمحتار على الدرالمختار الموار

<sup>(</sup>۳) حاشية الدسوقي الر ۱۲۵، مواہب الجليل الر ۴۰۰ س

کواٹھائے یا چھوئے تو حرام ہوگا ور نہ تھے ہیے کہ جائز ہوگا، اس لئے کہ وہ نہ اٹھانے والا ہے نہ چھونے والا ہے اور اس میں ایک مشہور قول ہے کہ حرام ہوگا اور ایک تیسرا قول ہے کہ جنبی کے لئے حرام ہوگا محدث کے لئے حرام نہ ہوگا۔

اگر قرآن کوختی میں کھے تو وہ قرآن کے حکم میں ہوگا، اور بالغ محدث کے لئے اس کوچونا یا اٹھانا حرام ہوگا، یہی رانج مذہب ہے اور اس کو کو لئے اس کو چونا یا اٹھانا حرام ہوگا، یہی رانج مذہب ہے اور حرام نہیں ہوگا ،اس لئے کہ یہ ہمیشہ کے لئے مقصود نہیں ہوتا ہے، قرآن اس کے برخلاف ہے، البندا مکروہ ہوگا اور اس میں کوئی فرق نہ ہوگا کہ کھا ہوا تھوڑا ہو یا زیادہ ہو، چچ قول کے مطابق حرام ہوگا، امام الحرمین نے کہا: اگر تحقی پر ایک آیت یا آیت کا ٹکڑا ہواور پڑھنے کے لئے کھا گیا ہوتو اس کو چھونا اور اٹھانا حرام ہوگا (۱)۔ دیواروں اور کئے لکھا گیا ہوتو اس کو چھونا اور اٹھانا حرام ہوگا (۱)۔ دیواروں اور کیڑوں پر قرآن اور اللہ تعالیٰ کے اساء سے قش ونگار بنانا مکروہ ہوگا، قاضی حسین اور بغوی نے کہا: اگر کسی مٹھائی پر قرآن کھے تو اس کے کھانے میں کوئی مضائقہ نہ ہوگا۔ اور اگر کئڑی پر کھا ہوا ہوتو اس کو جلانا کمروہ ہوگا۔

حنابلہ نے کہا جیسا کہ الانصاف میں ہے: صحیح مذہب کے مطابق جس کومصنف نے قطعی کہا ہے اور یہی خرقی کے کلام کامقتضی ہے چھوئے بغیر قرآن کولکھنا جائز ہوگا۔

یہ قاضی وغیرہ کا قول ہے۔ان سے منقول ہے کہ حرام ہوگا۔ الفروع میں دونوں کو مطلق ذکر کیا ہے،ایک قول ہے:لکڑی سے پلٹنے کی طرح ہوگا اور ایک قول ہے: جائز نہیں ہوگا اگر چہ لکڑی سے پلٹنا جائز ہوگا،المجد کے نزدیک محدث کے لئے جائز ہوگا،جنبی کے لئے

جائز نه ہوگا<sup>(۱)</sup>۔

محدث کے لئے تفسیر کی کتا بوں کو حجھونا: ۷ - محدث کے لئے تفسیر کی کتا بوں کے حجھونے میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

حنفیہ نے کہا: تفسیر کی کتابیں چھونا جائز نہ ہوگا،اس کئے کہان کو چھونے والا ہوگا۔

الفتاوی الهندیه میں ہے: تفسیر، فقداور حدیث کی کتابیں چھونا مکروہ ہوگا، آستین کے ذریعہ ان کو چھونے میں کوئی مضا کقہ نہ ہوگا(۲)۔

مالکیدنے کہا: محدث کے لئے اگر چہدہ جنبی ہوتفسیر کی کتابیں چھونا، ان کواٹھانا، ان میں مطالعہ کرنا جائز ہوگا، اس لئے کہ تفسیر سے مقصود قرآن کے معانی ہیں، اس کی تلاوت یا اس کا ظاہر مقصود نہیں ہے، اگر چہاس میں بہت کی مسلسل آیات کھی گئی ہوں اور ان کا قصد کرے۔ اس میں ابن عرفہ کا اختلاف ہے۔ ان کا قول ہے کہ جن تفاسیر میں بہت زیادہ مسلسل آیات ہوں اور چھونے سے آیات کا قصد ہوتوان کو چھونا ممنوع ہوگا (۳)۔

شافعیہ نے کہا: اگر قرآن تفسیر سے زیادہ ہوتو تفسیر کواٹھانا اور اس کو چھونا حرام ہوگا، اسی طرح اگر دونوں برابر ہوں توضیح قول کے مطابق میں کو چھونا مطابق حرام ہوگا۔ اگر تفسیر زیادہ ہوتو اصح قول کے مطابق اس کو چھونا حلال ہوگا، ایک روایت میں ہے: حرام ہوگا، اس کئے کہ یہ تعظیم میں خلل انداز ہوگا، نووی نے کہا: اگر تفسیر زیادہ وہ تو اس میں چندا قوال

<sup>(</sup>۱) المجموع ۲/۲۷، شرح روض الطالب ا/۲۱–۹۲ ـ

<sup>(</sup>۲) سابقه مراجع۔

<sup>(</sup>۱) الانصاف ار۲۲۶،۲۲۵،الفروع اراوا، کشاف القناع ار۱۳۵، ۱۳۷ ـ

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ارسس، الفتاوي الهنديه اروس\_

<sup>(</sup>۳) حاشية الدسوقى على الشرح الكبير ار ۱۲۵ـ

ہیں: اصح قول ہے کہ حرام نہیں ہوگا، اس کئے کہ وہ قرآن نہیں ہے (۱)۔
حنا بلہ نے کہا: سے خذہب کے مطابق جس پراصحاب ہیں تفسیر کی
کتاب وغیرہ کو چھونا جائز ہوگا، قاضی نے ایک روایت ممنوع ہونے
کی نقل کیا ہے ۔ لیکن سے جھے یہ ہے کہ تفسیر کی کتا ہیں چھونا جائز ہوگا، اس کی
دلیل ہے ہے کہ ''ان النہی عَلَیْ ہے کتب المی قیصر کتابا فیہ
آید '' (۲) (نبی کریم عَلِی ہے کہ اس کو قرآن نہیں کہا جائے گانہ اس کے
آید ''کتی )، نیز اس کئے کہ اس کو قرآن نہیں کہا جائے گانہ اس کے
لئے اس جسیااحترام ہوگا (۳)۔

#### محدث کے لئے فقہ کی کتابیں وغیرہ چھونا:

۸ - حنفیہ ما لکیہ اور حنابلہ کا مذہب ہے کہ محدث کے لئے فقہ کی کتابیں وغیرہ چھونا جائز ہے، اگر چہان میں قرآن کریم کی آیات ہوں پیشا فعیہ کے نزدیک دومشہورا قوال میں اضح قول ہے۔البتہ امام ابو حنیفہ نے کہا: اس کے لئے مستحب پیہے کہ ایسانہ کرے (۴)۔

ان حفرات نے حفرت ابن عباسؓ کی اس مدیث سے استدلال کیا ہے: ''أن النبی عَلَیْ کتب إلی قیصو کتاباً قال فیه آیة'' (۵) (نی کریم عَلِیہ نے قیصر کوایک خطاکھا جس میں ایک

- (۱) روضة الطالبين ار ۸۰، نهاية الحتاج ار ۱۲۵، ۱۲۲، المجموع ۲ر۲۹، شرح روض الطالب ار ۲۱-
- (۲) حدیث: "أن النبی علیه محتب إلی قیصر کتابه فیه آیة" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۲ ۱۳ ۱۳) اور مسلم (۱۳ ۱۳ ۹۳) نے حضرت ابن عباس سے کی ہے۔
- (٣) كشاف القناع الر١٣٥، الإنصاف الر٢٢٥، المغنى الر١٢٨، الفروع الر١٩٨.
- (۴) بدائع الصنائع الا۱۵۶، فتح القديرار ۱۵۰، حافية الدسوقی علی الشرح الكبير ار۱۲۵، شرح الزرقانی علی مختصر خليل ار ۹۴، المجموع شرح المهذب ۷۲ - ۷۵ نهاية الحتاج ار۱۲۷، الانصاف ار ۲۲۵، المغنی ار ۱۲۸
  - (۵) اس کی تخریج فقرہ رے میں گذر چکی۔

آیت تھی)، نیز اس لئے کہ اس کو قر آن نہیں کہا جائے گا نہ اس کے لئے اس جیسااحترام ہوگا (۱)۔

#### محدث کے لئے حدیث کی کتابیں چھونا:

9 - فی الجملہ فقہاء کا مذہب ہے کہ محدث کے لئے حدیث کی کتابیں چھونا جائز ہے اگر چیان میں قرآن کی آیات ہوں۔

الفتاوی الہندیہ میں ہے: جنبی اور حائضہ کے لئے تفسیر، فقہ اور حدیث کی کتابیں چھونا مکروہ ہوگا، آسٹین سے ان کوچھونے میں کوئی مضا نقہ نہ ہوگا، اس لئے کہ وہ قرآن کی آیات سے خالی نہیں ہوتی ہیں (۲)۔

ما لکیہ نے کہا: حدیث، تفسیر اور فقہ کی کتابیں جھونا جائز ہوگا(<sup>۳</sup>)۔

شافعیہ نے کہا: رسول اللہ علیہ کی حدیث کی کتابوں کے بارے میں ماوردی، قاضی حسین اور بغوی وغیرہ نے مطلقاً کہا حدیث کے ساتھان کوچھونا اور اٹھانا جائز ہوگا، متولی اور رویانی نے کہا: مگروہ ہوگا۔ مختاروہ ہے جودوسرول نے کہا: اگران میں قرآن میں سے پچھ نہ ہوتو جائز ہوگا۔ اولی میہ کہ طہارت کے بغیر ایسا نہ کرے اور اگر ان میں قرآن ہوتو دوا قوال ہیں (۴)۔

حنابلہ نے کہا: صحیح مذہب کے مطابق جس پراصحاب ہیں، حدیث کی کتابیں چھونا جائز ہوگا اگر چدان میں قرآن کی آیات ہوں،

<sup>(</sup>۱) المغنی ار ۱۳۸۸\_

<sup>(</sup>٢) بدائع الصنائع ارسم، الفتاوى الهندييه ارمم، فتح القدير لابن الهمام ارمها-

<sup>(</sup>۳) شرح الزرقاني على مخضر خليل ار ۹۴، مواہب الجليل ار ۴۰ مانية الدسوقی ۱ر ۱۲۲،۱۲۵ -

<sup>(</sup>۴) الجموع شرح المهذب ار ۷۲، شرح روض الطالب من أسنى المطالب الر ۲۱ -

قاضی نے ایک روایت منع کے بارے میں نقل کیا ہے<sup>(۱)</sup>۔

جمہور نے کتب مدیث کے چھونے کے جواز کے لئے اس سے استدلال کیا ہے کہ نبی کریم علیقہ نے قیصر کوایک خط لکھا جس میں آت تھی (۲)، نیزاس لئے کہ اس کوقر آن نہیں کہا جائے گانداس کے لئے اس جیسااحترام ہوگا۔

محدث کے لئے ایسے سکوں کا جھونا جن پر پچھ قرآن لکھا گیاہو:

• ا - محدث کے لئے ان دراہم ودنا نیز کے چھونے کے بارے میں جن پر کچھوٹے کے بارے میں جن پر کچھوٹے کے بارے میں جن پر کچھ قر آن لکھا ہوا ہوفقہاء کا اختلاف ہے، چنا نچہ ما لکیہ نے اس کو جائز قرار دیا ہے، اور یہی شافعیہ کے نز دیک اصح ہے، اور حنابلہ کے نز دیک ایک قول ہے جوان کے نز دیک رائج ہے (۳)۔

انھوں نے حضرت ابن عباسؓ کی حدیث سے استدلال کیا ہے: (۳) نبی کریم علیہ نے ہرقل کو ایک خط لکھا جس میں بیآیت کھی: "قُلُ یَا أَهُلَ الْکِتَابِ تَعَالَوُ ا إِلَیٰ کَلِمَةٍ سَوَآءٍ بَیْنَنَا وَبَیْنَکُمُ أَلَّا نَعُبُدُ إِلَّا اللَّهُ" (۵) (آپ کہہ دیجئے کہ اے اہل کتاب! ایسے قول کی طرف آ جاؤجوہم میں اور تم میں مشترک ہے وہ یہ کہ ہم بجزاللہ کے کسی اور کی نہ عبادت کریں)، اور آپ نے اس کے لیے نے اس کے لیجانے والے وہم نہیں ویا کہ طہارت کی پابندی کرے، اس لئے کہ لیجانے والے وہم نہیں ویا کہ طہارت کی پابندی کرے، اس لئے کہ

(۱) المغنى ار ۱۳۸۸ الإنصاف ار ۲۲۵ ، کشاف القناع ار ۱۳۵ \_

ان اشیاء میں قرآن کے لکھنے سے اس کا پڑھنامقصود نہیں ہوتا ہے،
لہذا اس پر قرآن کے احکام جاری نہ ہوں گے (۱)، نیز اس لئے کہ
دراہم کو قرآن کا نام نہیں دیا جاتا ہے، لہذا وہ کتب فقہ کے مشابہ
ہوں گے، نیز اس لئے کہ ان سے پر ہیز کرنے میں مشقت ہے، لہذا
بچوں کی تختیوں کے مشابہ ہوں گے (۲)، الفروع میں کہا: ہاتھ سے
دراہم کو چھونا جائز نہ ہوگا اور اگر تھیلی میں ہوں تو کوئی مضا گقہ نہ
ہوگا (۳)۔

حنفیہ اور دوسر نے تول میں حنابلہ کا مذہب ہے کہ تحقی، دراہم یا اس کے علاوہ کسی چیز کا چھونا جس میں پھر بھی قرآن لکھا ہوا ہوجا ئزنہ ہوگا بشرطیکہ وہ ایک پوری آیت ہو، اگر قرآن فارسی میں لکھا ہوا ہوتو ان کے لئے اس کو چھونا امام ابوصنیفہ کے نزدیک مکروہ ہوگا، اسی طرح صحیح قول کے مطابق صاحبین کے نزدیک بھی مکروہ ہوگا اس لئے کہ قرآن کا احترام اس کے احترام کی طرح ہے جو اس میں لکھا گیا ہے، قرآن کا احترام اس کے احترام کی طرح ہے جو اس میں لکھا گیا ہے، لہذا اس میں قرآن میں اور دراہم پر لکھنا برابر ہوگا، عطاء قاسم اور شعبی نے اس کو مکروہ کہا ہے، اس لئے کہ ان میں قرآن کھا ہوا ہے، لہذا کے مثابہ ہوں گے (۴)۔

#### کافر کے لئے قرآن کوچھونا:

اا - جمہور فقہاء کا مذہب ہے کہ کافر کے لئے قرآن کو چھونا ممنوع ہوگا، اس لئے کہ کافر نایاک ہے، لہذا قرآن کواس کے چھونے سے

<sup>(</sup>۲) اس کی تخ تابخ فقرہ رے میں گذر چکی۔

<sup>(</sup>۳) شرح الزرقاني على مخضر خليل ار ۹۴، حاشيه الدسوقي على الشرح الكبير ار ۱۲۵، ۱۲۷، نهاية المحتاج ار ۱۲۹، شرح روض الطالب من أسنى المطالب ار ۲۱، المجموع شرح المهذب ۲۷،۲، الفروع ار ۱۹۰، المغنى ار ۱۴۸، كشاف القناع ار ۱۳۸، كشاف المتاع ۱۲۳۸، كشاف

<sup>(</sup>۴) اس کی تخریج فقرہ ۷ میں گذر چکی ہے۔

<sup>(</sup>۵) سورهٔ آل عمران ر ۲۴ \_

<sup>(</sup>۱) نهاية المختاج ار۱۲۲، شرح روض الطالب من اسى المطالب ار ۲۱، المجموع ار ۲۰۷

<sup>(</sup>۲) شرح روض الطالب ار ۲۱، الفروع ار ۱۹۰۰، المغنى ار ۱۳۸۸، کشاف القناع ار ۱۳۵۵.

<sup>(</sup>٣) الفروع ار ١٩٠٠ الإنصاف ار ٢٢٣ ـ

<sup>(</sup>۷) بدائع الصنائع ار۱۵۱، الفتاوي الهندييه ار۹۹، المغنی ار ۱۳۸ ـ

بچاناواجب ہوگا<sup>(۱)</sup>۔

امام ابوصنیفہ کے شاگردوں میں سے امام محردؓ نے اس میں اختلاف کیا ہے، انھوں نے کہا: اگر وہ عنسل کرلے تو قر آن کے چھونے میں کوئی مضا کقہ نہ ہوگا، اس لئے کہ مانع حدث ہے جوشسل سے زائل ہوجائے گا اور صرف اس کے اعتقاد کی نجاست باقی رہ جائے گی جواس کے دل میں ہوگی اس کے ہاتھ میں نہ ہوگی (۲)۔

محدث کے لئے توراۃ وانجیل کوچھونا:

۱۲ - فی الجملہ فقہاء کا مذہب ہے کہ محدث کے لئے تورا ۃ ، انجیل اور زبور کا چھونا جائز ہے۔

حنفیہ نے کہا: دوسری آسانی کتابوں کے چھونے سے جو بدل دی گئی ہیں کوئی مانع نہیں ہے، لیکن حائفہ اور جنبی کے لئے توراق، انجیل اور زبور کا پڑھنا مکروہ ہوگا، اس لئے کہ سب اللہ تعالیٰ کا کلام ہے، سوائے اس کے جو بدل دیا گیا ہے، سوائے اس کے جو بدل دیا گیا ہے معلوم نہیں ہے (۳)۔

مالکیہ نے کہا: محدث کے لئے توراۃ، انجیل اور زبور کا چھونا جائز ہوگا اگرچہ بدلے ہوئے نہ ہوں (۴)۔

شافعیہ نے کہا: محدث کے لئے تو را ۃ وانجیل کو چھوناان کو اٹھانا جائز ہوگا۔ اس کو جمہور نے قطعی کہا ہے، ماور دی اور رویانی نے اس میں دواقوال نقل کیا ہے: اول: ناجائز ہوگا۔ دوم: ان دونوں نے کہا:

- (۱) بدائع الصنائع ار ۱۶۳، عاشية الدسوقى على الشرح الكبير ار ۱۲۹،۱۲۹،شرح روض الطالب من أسنى المطالب ار ۶۲، المجموع شرح المهذب ۲۲،۲۲، كشاف القناع ار ۱۳۵
  - (٢) بدلَع الصنائع ار١٦٥\_
- (۳) تبیین الحقائق ار ۵۷، فتح القدیرار ۱۳۹، ردالحتار علی الدرالمتحار ار ۱۹۵، الفتاد کی الہندیہ ار ۹ ۳، البحرالرائق ار ۱۲۱ دراس کے بعد کے صفحات۔
  - (۴) شرح الزرقانی ار ۹۳، حاشیة الدسوقی ار ۱۲۵\_

(اوریکی ہمارے جمہوراصحاب کا قول ہے)۔جائز ہوگا،اس کئے کہ وہ بدل دیئے گئے ہیں اور منسوخ ہیں،متولی نے کہا:اگر غالب گمان ہوکہ اس میں کچھ ہے جو بدلا ہوانہیں ہے تواس کوچھونا مکروہ ہوگا حرام نہیں ہوگا (۱)۔

حنابلہ نے کہا: اگر تو را ق ، انجیل ، زبور اور حضرت ابراہیم کے صحفے موجود ہوں تو محدث کے لئے ان کوچھونا جائز ہوگا ، اس لئے کہ بیقر آن نہیں ہیں ، الإنصاف میں ہے: جس کی تلاوت منسوخ ہو، جو اللہ تعالیٰ سے منقول ہو، تو را ق اور انجیل کا چھونا سیجے مذہب کے مطابق جائز ہوگا ، ایک قول ہے: بیرجائز نہ ہوگا (۲)۔

#### محرم کے لئے خوشبوکوچھونا:

سا - جہور فقہاء کا مذہب ہے کہ محرم کے لئے خوشبوکو چھونا لیعنی کسی بھی طریقہ سے اس کو استعمال کرنا حرام ہوگا (۳)۔

د کیھئے تفصیل اصطلاح ( اِحرام فقرہ ۷ م ۲ ، اور اس کے بعد کے فقرات )۔

#### روزه دارکے لئے حچھونااورانزال کرنا:

۱۳ - فقہاء کا مذہب ہے کہ چھونے کی وجہ سے انزال ہونے سے روزہ فاسد ہوجائے گا۔

حنفیہ نے کہا: چھونے کی وجہ سے انزال ہونے سے روزہ فاسد ہوجائے گا اور شرمگاہ کی طرف دیکھنے کی وجہ سے انزال ہونے سے فاسد نہ ہوگا<sup>(4)</sup>۔

- (۱) المجموع ۲/۲۲، شرح روض الطالب ار ۲۱۔
- (۲) كشاف القناع ار ۱۳۵، الإنصاف ار ۲۲۵ ـ
- (۳) بدائع الصنائع ۱۷۱۲، المبسوط ۱۲۲۷، ۱۲۳، المدونه ار۴۵۷، ۵۵۷، المجموع ۷ر۲۲۹، لمغنی سر۹۹۹\_
  - (۴) بدائع الصنائع ۲۲۱۲\_

ما لکیہ نے کہا: اگر چھوئے، یا بوسہ لے، یا معانقہ کرے اور محفوظ رہے تو اس پر کچھوا جب نہ ہوگا اور اگر انزال ہوجائے گاتو تین اقوال ہیں:

اول: مطلقاً س پر قضاء و کفارہ واجب ہوں گے۔ دوم: اشہب کا قول ہے (اور یہی اصح قول ہے) انزال کے بغیر اس پر کفارہ واجب نہ ہوگا۔ سوم: چھونے، بوسہ لینے اور مباشرت میں جن میں مطلقاً کفارہ واجب ہوتا ہے اور سونچنے اور دیکھنے میں جن میں کفارہ واجب نہیں ہوتا ہے فرق ہوگا۔ المدونہ میں ہے: اگر چھونے یا بوسہ لینے سے مذی نکل آئے تو اس کاروزہ فاسد ہوجائے گا اور اس پر قضاء واجب ہوگی۔ اشہب نے کہا: ہاتھ سے چھونا، بوسہ لینے سے ہلکا ہے اور بوسہ لینا، معانقہ سے ہلکا ہے اور بوسہ لینا، معانقہ سے ہلکا ہے، اور معانقہ شرمگاہ سے کھیلنے سے ہلکا ہے، اور ان سب کو چھوڑ دینا ہمارے نزدیک پہندیدہ ہے۔ مواہب الجلیل میں ہے: اگر مذی نکل آئے تو اس کا روزہ فاسد ہوجائے گا اور ان میں ہے: اگر مذی نکل آئے تو اس کا روزہ فاسد ہوجائے گا اور الجلیل میں ہے: اگر مذی نکل آئے تو اس کا روزہ فاسد ہوجائے گا اور الحکیاری میں ہے: اگر مذی نکل آئے تو اس کا روزہ فاسد ہوجائے گا اور الحکیاری میں ہے: اگر مذی نکل آئے تو اس کا روزہ فاسد ہوجائے گا اور

شافعیہ نے کہا: روزہ میں چھونا حرام ہوگا اس کئے کہ چھونا، شہوت کو بھڑ کانے میں بہت اہم ہے، اس کئے کہ اگراس کی وجہ سے انزال ہوجائے تواس کا روزہ فاسد ہوجائے گا، اگر چھونے، بوسہ لینے یا بلاحائل کے ساتھ لیٹنے سے منی نکل آئے تو روزہ ٹوٹ جائے گا(۲)۔ حنابلہ نے کہا: اگر چھوئے یا بوسہ لے اور مذی نکل آئے تواس کا روزہ فاسد ہوجائے گا، یہی سے خم مذہب ہے جس کی صراحت کی گئی ہے روزہ فاسد ہوجائے گا، یہی سے مذہب ہے جس کی صراحت کی گئی ہے اور اسی پر اکثر اصحاب ہیں، الانصاف میں ہے: اگر اس کی شہوت بھڑک اٹھے اور منی یا مذی نکل آئے اور وہ اپنے عضو تناسل کو نہ چھوئے کو شرک اٹھے اور منی یا مذی نکل آئے اور وہ اپنے عضو تناسل کو نہ چھوئے

توضیح مذہب کے مطابق روزہ نہیں ٹوٹے گا۔

نیز انھوں نے کہا: اگر بوسہ لے یا چھوئے اور منی نکل آئے تو اس کا روزہ فاسد ہوجائے گا، بیران<sup>ج</sup> مذہب ہے اور اسی پر اصحاب ہیں،الفروع میں اختال کے درجہ میں ایک قول ہے کہ اس کاروزہ نہیں ٹوٹے گا(۱)۔

#### مهر کے وجوب میں حیصونے کا اثر:

10 - اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ وطی یا موت سے مہر پورا واجب ہوجا تاہے۔ چھونے کی وجہ سے مہر کے واجب ہونے میں ان کے درمیان اختلاف ہے۔

تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح (مہر)۔

#### حرمت مصاہرت میں چھونے کا اثر:

۱۲ - جہور فقہاء کا مذہب ہے کہ شہوت کے بغیر چھونے کا کوئی اثر حرمت مصاہرت میں نہیں ہوگا، لہذا اگر کوئی شخص کسی عورت کو شہوت کے بغیر چھوئے یا بوسہ لے تواس کے لئے اس عورت کی بیٹی یا ماں سے نکاح کرنا جائز ہوگا، اور اس عورت کے لئے اس مرد کے اصول وفروع سے نکاح کرنا جائز ہوگا، اور اس عطرح اگر کوئی شخص شہوت کے بغیر اپنی خوش دامن کو چھولے یا اس کا بوسہ لے لئے تواس کی بیوی اس پر حرام نہ ہوگی (۲)۔

لیکن شہوت کے ساتھ جھونے میں اس سے حرمت کے پیدا ہونے میں فقہاء کا اختلاف ہے چنانچہ مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ نے کہا: جھونا، شرمگاہ کے علاوہ میں مباشرت کرنا اور بوسہ لینا اگر چہ شہوت

<sup>(</sup>۱) الإنصاف ۱۲۰۳، کشاف القناع ۲ر ۱۹۹، کمفنی سر ۱۲، ساسه

<sup>(</sup>۲) فتح القدير ۱۲۹، ۱۳۰، حاشيه ابن عابدين ۲۸۰۲-۲۸۳، حاشية الدسوقي ۲۵۱۷، جوابرالإ كليل ار۲۸۹، قليو بي ۲۲۴۱، المغني ۲۹۷۷-۵۵

<sup>(</sup>۱) حاشية العدوى الرم ۲۰ م، ۵۰ م، المدونه الر ۱۹۵، شرح الزرقانی ۱۹۹۲، مواهب الجليل ۲۷۲۲ م.

رو، ب. من ۱۹۸۰ - ۱۳ مناح ۱۲ ر۱۹۵ الاقناع للخطيب الشربيني ۲ر۲۹ المجموع ۲۸ سر۳۲۰ - ۳۲۲ س

کے ساتھ ہو۔ چھونے والے کے اصول یا عورت کے فروع کو حرام نہیں کرے گا، عورت، بیوی ہو یا کوئی اجتبیہ ہو<sup>(۱)</sup> اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد عام ہے: "وَأُحِلَّ لَكُمُ مَّا وَرَآءَ ذَلِكُمُ"<sup>(1)</sup> (اور جو ان کے علاوہ ہیں وہ تہارے لئے حلال کردی گئی ہیں )۔

حنفیہ کا مذہب ہے کہ شہوت کے ساتھ چھونے سے حرمت مصاہرت واجب ہوگی، لہذا اگر کسی شخص کوکوئی عورت شہوت کے ساتھ چھولے تواس پراس عورت کی بیٹی اور مال حرام ہوجائے گی اور اس عورت کے اصول وفروع اس کے لئے حلال نہ ہوں گے، اسی طرح اس عورت پراس مرد کے اصول وفروع حرام ہوجائیں گے، اگر کوئی شخص اپنی خوشدامن کوشہوت کے ساتھ چھولے یا بوسہ لے لئو اس کی بیوی اس پرحرام ہوجائے گی۔

حنفیہ نے کہا: وطی کے داعی اسباب سے حرمت ثابت ہوگی جس طرح وطی سے حرمت ثابت ہوتی ہے۔ اور چھونا اور دیکھنا وطی کا داعی سبب ہے، لہذا احتیاط کی جگہ اس کے قائم مقام ہوگا، پھر شہوت کے ساتھ چھونا یہ ہے کہ عضو تناسل میں انتشار پیدا ہو، پھر چھونے یا دیکھنے سے حرمت پیدا ہونے کے لئے شرط ہے کہ انزال نہ ہو، لہذا اگر انزال ہوجائے تو حرمت ثابت نہ ہوگی۔ حنفیہ نے چھونے کی والت میں شہوت کی شرط لگائی ہے، لہذا اگر شہوت کے بغیر چھوئے پھر الت میں شہوت کی شرط لگائی ہے، لہذا اگر شہوت کے بغیر چھوئے پھر انزال کی وجہ سے وطی کا داعی نہیں رہ جائے گا اور وہ چھونا حرمت پیدا ہونے وہ کی از داعی ہو۔ ان کا قول کہ شہوت کے ساتھ چھونا، انزال کی وجہ سے وطی کا داعی ہو۔ ان کا قول کہ شہوت کے ساتھ چھونا، انزال کی وجہ سے حرمت پیدا نہیں کرتا ہے، کامعنی یہ ہے کہ شہوت کے ساتھ چھونا، انزال کی وجہ سے حرمت پیدا نہیں کرتا ہے، کامعنی یہ ہے کہ شہوت کے ساتھ چھونا، منزال کے ظاہر ہونے ساتھ چھونے کی ابتداء کے وقت حرمت کا حکم انزال کے ظاہر ہونے ساتھ چھونے کی ابتداء کے وقت حرمت کا حکم انزال کے ظاہر ہونے ساتھ چھونے کی ابتداء کے وقت حرمت کا حکم انزال کے ظاہر ہونے ساتھ چھونے کی ابتداء کے وقت حرمت کا حکم انزال کے ظاہر ہونے ساتھ چھونے کی ابتداء کے وقت حرمت کا حکم انزال کے ظاہر ہونے ساتھ چھونے کی ابتداء کے وقت حرمت کا حکم انزال کے ظاہر ہونے

انھوں نے اللہ تعالیٰ کے اس ارشاد سے استدلال کیا ہے: "وَ لَا تَنْکِحُولُا مَا نَکَحَ الْبَآوُ کُمْ" (۱) (اور ان عور توں سے نکاح مت کرو، جن سے تہارے باپ نکاح کرچکے ہیں) انھوں نے کہا: نکاح سے مرادوطی ہے۔ شہوت کے ساتھ چھونا اور بوسہ لینا وطی کا داعی ہے، لہٰذا احتیاطاً حرمت کے لئے اس کا قائم مقام ہوگا (۲)۔

#### ظهار میں چھونے کا اثر:

21 - حنفیہ، اکثر مالکیکا مذہب اور امام احمد سے ایک روایت ہے کہ ظہار میں کفارہ اواکر نے سے قبل، وطی کا داعی لیمن چھونا، معانقہ کرنا یا بوسہ لینا حرام ہوگا (۳) ۔ اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: ''فَتَحُوِیُو رُقَبَةٍ مِّنُ قَبُلِ أَنُ یَّتَمَا شًا'' (۳) (تو ان کے ذمہ قبل اس کے کہ دونوں باہم اختلاط کریں ایک مملوک و آزاد کرنا ہے )۔

اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ ظہار کرنے والے کو تماس (چیونا) سے قبل کفارہ اداکرنے کا حکم دیا گیا ہے اور تماس ہاتھ اور اس کے علاوہ جسم کے اجزاء سے چیونے پرصادق آتا ہے، اسی طرح وطی پر بھی صادق آتا ہے، بالا تفاق کفارہ اداکرنے سے قبل وطی کرنا حرام ہے، لہذا ہاتھ سے چیونا اور جواس کے معنی میں ہوائی کے مثل حرام ہوگا، نیز اس لئے کہ شہوت کے ساتھ چیونا اور بوسہ لینا اور شرمگاہ کے ہوگا، نیز اس لئے کہ شہوت کے ساتھ چیونا اور بوسہ لینا اور شرمگاہ کے

تک موقوف رہے گا۔ اگر انزال ہوجائے گا توحرمت ثابت نہ ہوگی ورنہ ثابت ہوجائے گی۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساء ۱۲۸ ـ

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۲ر۲۹۰، ۲۱۱، حافیة ابن عابدین ۲۸۱۸–۲۸۳، فتح القدیر۱۲۹سا–۱۳۱۰

<sup>(</sup>٣) فتح القدير ٢ / ٨ / ٨ ، بدائع الصنائع ٣ / ٢٣ ٢ ، حاشية الدسوقى ٢ / ٣ ٩ م ، المغنى ٢ / ٨ ٣ م ، المبسوط ٣ / ٧ - ٢ -

<sup>(</sup>۴) سورهٔ محادله رسمه

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نساءر ۲۴ ـ

علاوہ میں مباشرت کرنا وطی کا داعی ہوتا ہے اور جب وطی حرام ہےتو اس کا داعی بھی حرام ہوگا،اس لئے کہ فقہی قاعدہ ہے (حرام کا سبب بھی حرام ہوتا ہے )۔

# وضو کے توڑنے میں عضو تناسل کو ہاتھ لگانے کا اثر:

۱۸ - جمہور فقہاء مالکیہ، شافعیہ اور ایک روایت میں امام احمد کی رائے ، اور یہی ان کا صحیح مذہب ہے اور اسی پر ان کے جمہور اصحاب

- (۲) سورهٔ محادله رسمه
- (۳) سورهُ بقره/ ۲۳۷\_
- (٣) فتح القدير ١٨٧٨، الفتاوى الهنديه الا٥٦٨، حاشية الدسوقي ١٨٧٢، المنفى لابن قدامه ١٨٨٨.

ہیں کہ عضوتناسل کا حیجونا وضو کوتوڑ دےگا<sup>(۱)</sup>۔

امام ما لک اور امام شافعی نے کہا: صرف ہھیلی کے اندرونی حصہ سے اس کو چھونا ناقض ہوگا۔ ہھیلی کے اوپری حصہ سے چھونا ناقض نہ ہوگا، اس لئے کہ تھیلی کا ظاہر چھونے کا آلہ نہیں ہے، لہذا وہ ایسا ہوگا جیسے اپنی ران سے اس کو چھوئے (۲)۔

حنابلہ کے نزدیک متھیل کے اندرونی اور اوپری حصہ کے درمیان کوئی فرق نہ ہوگا<sup>(۳)</sup>۔

تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح (وضوء)۔

# اجنبی مرد یا اجنبی عورت کو چھونا:

19 - فی الجملہ جمہور فقہاء کا مذہب ہے کہ مرد کے لئے زندہ اجنبی عورت کے جسم کے کسی حصہ کوچھونا جائز نہ ہوگا۔خواہ عورت جوان ہویا بوڑھی ہو<sup>(ہ)</sup>،البتہ حنفیہ نے کہا: بوڑھی عورت سے مصافحہ کرنے اور اس کا ہاتھ چھونے میں کوئی مضا کقہ نہیں ہوگا اس کئے کہ فتنہ کا اندیشہ نہیں ہے (۵)۔

جمہور نے حضرت عائشہ کی حدیث سے استدلال کیا ہے انھوں نے کہا: "ما مس رسول الله عَلَيْتُ بیدہ امرأة قط"(٢)

<sup>(</sup>I) مغنی المحتاج ۳۸ / ۳۵۷، حاشیة الدسوتی ۲ / ۴ / ۴ / ۳۸۳ س

<sup>(</sup>۱) المدونه ۱۸۸، مواهب الجليل ۱۹۹۱، حاشية الدسوقی ۱/۱۲۱، المجموع ۳۸۳،۳۵،۳۴۲ روض الطالب ۱۷۵–۵۸، المغنی ۱۸۸۱،الإنصاف ۱/۲۰۲،الفروع ۱۹۱۱

<sup>(</sup>۲) المدونه ار۸،المجموع ار۳۳–۳۱، كفاية الأخيار ار۲۲\_

<sup>(</sup>۳) المغنی ار ۹ که ا،الفروع ار ۹ که ا\_

<sup>(</sup>۴) الشرح الصغير ار ۲۹۰، بدائع الصنائع ۲ر۲۵۹، تبيين الحقائق ۲۸۱، مغنی المحتاج سر ۱۳۲، نهاية المحتاج ۲ر۱۹۵–۱۹۲۱ المجموع ار ۳۳–۱۹، المغنی ار ۳۳۸\_

<sup>(</sup>۵) بدائع الصنائع ۲ر۲۵۹، تكملة فتح القدير ۸۸/۸ تبيين الحقائق ۲/۸۱\_

<sup>(</sup>۲) حدیث عائشہ: "ما مس رسول الله عَلَيْهِ ....." کی روایت مسلم (۲) فرص عائش سے کی ہے۔

(رسول الله علی نے اپنے ہاتھ سے بھی کسی عورت کونہیں چھوا)، نیز اس کئے کہ لذت، اور شہوت کے بھڑ کانے میں چھونا دیکھنے سے زیادہ سخت ہے (۱)۔

شافعیہ نے کہا: کسی مرد کے لئے کسی اجنبی عورت کا چہرہ چھونا جائز نہ ہوگا اگر چہ بیغام نکاح، شہادۃ یاتعلیم وغیرہ کے لئے اس کود یکھنا جائز ہے۔اسی طرح آقاعورت کے اپنے غلام کے بدن کے سی حصہ کوچھونا اور اس کے برعکس جائز نہ ہوگا اگر چہد یکھنا حلال ہوگا (۲)۔

### علاج کے لئے عورت کو چھونا:

• ۲ - جمہور فقہاء حنفیہ، مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب ہے کہ اگر لیڈی ڈاکٹر نہ ہوتو مسلمان ڈاکٹر کے لئے مسلمان اجنبی مریض عورت کا علاج کرنا جائز ہوگا، اس کے جس عضو کو دیکھنے یا چھونے کی ضرورت ہواس کو دیکھے گا اور چھوئے گا۔ اگر لیڈی ڈاکٹر اور مسلمان مرد ڈاکٹر نہ ہوتو ذمی مرد ڈاکٹر کے لئے بیہ جائز ہوگا۔ غیر مسلم لیڈی ڈاکٹر مسلمان مرد ڈاکٹر سے مقدم ہوگی، اس لئے کہ غیر مسلم عورت کا دیکھنا اور چھونا مرد سے بلکا ہوگا۔

اگر مرد ڈاکٹر نہ ہو جومریض کا علاج کر سکے تولیڈی ڈاکٹر کے لئے جائز ہوگا کہ مریض کے بدن کے جس حصہ کودیکھنے اور چھونے کی ضرورت ہواس کو دیکھنے اور چھوئے (۳) پیض فقہاء نے اس کے لئے کچھ شرطیں لگائی ہیں۔

چنانچہ شافعیہ نے کہا: فصد کھولنے، پچھنہ لگانے اور علاج کرنے کے لئے دیکھنا اور چھونا مباح ہوگالیکن خلوت سے مانع یعنی

محرم، شوہریا ثقہ عورت کی موجودگی میں ہوگا، اس لئے کہ مرد کے لئے دوثقہ عور توں کے ساتھ خلوت میں ہونا مباح ہے۔ ماور دی نے بیشرط لگائی ہے کہ فتنہ میں پڑنے کا اندیشہ نہ ہو اور صرف بقدر ضرورت کھولے۔

اسی طرح شافعیہ نے کہا: اگر ڈاکٹر کے لئے صرف چھوکر مرض کو معلوم کر لیناممکن ہوتو دیکھنا حرام ہوگا چھونا حرام نہ ہوگا (۱)۔

حنابلہ نے کہا: بدن کے جس حصہ کو دیکھنے اور چھونے کی ضرورت ہو ڈاکٹر کے لئے اس کو دیکھنا اور چھونا جائز ہوگا۔ اس کی صراحت کی گئی ہے (۲) یہاں تک کہ عورت کی شرمگاہ اور اس کے اندرونی حصہ کود کھنا وچھونا جائز ہے، اس لئے کہ بیضرورت کا مقام ہے، ظاہر بیہ ہے کہ اگر چہوہ ذمی ہو۔ لیمن بیمجرم یا شوہر کی موجودگی میں ہوگا، اس لئے کہ خلوت کے ساتھ برائی میں مبتلا ہوجانے کا اندیشہ رہے گا، اور ضرورت کی جگہ کے علاوہ کو پوشیدہ رکھا جائے گا، اس لئے کہ وہ حرمت میں اپنی اصل پر برقر ارر ہے گا اور جو شخص وضو واستجاء وغیرہ میں مریض مردوعورت کی خدمت کرے گا، وہ ڈاکٹر کے واستجاء وغیرہ میں مریض مردوعورت کی خدمت کرے گا، وہ ڈاکٹر کے حکم میں ہوگا۔ اسی طرح اس کو ڈ و ہنے اور جلنے وغیرہ سے نجات دلانا موئے زیرناف صاف نہ کر سکے اس کا مرض معلوم موئے دیرناف صاف نہ کر سکے اس کا مرض معلوم موئے کومعلوم کرنے کا حکم ہے، اور شہوت کے بغیر اس کا مرض معلوم کرنے کے گئے اس کا ہاتھ چھوناکسی بھی حال میں مکروہ نہ ہوگا (۳)۔ ہونے کے گئے اس کا ہاتھ چھوناکسی بھی حال میں مکروہ نہ ہوگا (۳)۔

<sup>(</sup>۱) نهایة الحتاج ۲ ر ۱۹۵۰ الاقناع للشر بینی ۲۹/۲ \_

<sup>(</sup>۲) الإنساف ۲۲/۸ كشاف القناع ۱۳/۵

<sup>(</sup>٣) كشاف القناع ٥ رسار

<sup>(</sup>۱) الشرح الصغيرار ۲۹۰، مغنی الحتاج سر ۱۳۲، آمغنی ار ۳۳۸، المجموع ار ۲۲\_

<sup>(</sup>۲) نهایة المحتاج ۱۹۲۸ ۱۹۲۷

<sup>(</sup>۳) بدائع الصنائع ۲۲۱/۲،الفوا کهالدوانی ۲ر ۲۱، مغنی المحتاج ۳ر ۱۳۳۰،نهایة المحتاج ۲۷/۷۱–۱۹۷۰ کفایة الاخیار ۲۲/۲، کمغنی ۳ر ۱۱۳،الإنصاف ۲۲۸۸

مسك

تعریف:

۱ - مسکمیم کے سرہ اورسین کے سکون کے ساتھ: مشہور خوشبوہ۔
 ثوب ممسک: مثک میں رنگا ہوا کپڑا، دواء ممسک: جس
 دواء میں مثک ڈالا گیا ہو۔

جوہری نے کہا: مسک خوشبوہ۔ فارسی سے عربی بنایا گیاہے، انھوں نے کہا: اہل عرب اس کو مشموم کہتے تھے(۱)۔

اصطلاح میں بنانی نے حافظ ابن جمر سے قبل کرتے ہوئے کہا: مسک ایک قتم کا خون ہے جو سال کے متعین وقت میں ہرن کی ناف میں جمع ہوتا ہے، جب جمع ہوجا تا ہے تو وہ جگہ سوج جاتی ہے، ہرن بیار ہوجا تاہے یہاں تک کہ مثک اس سے گرجا تاہے (۲)۔

#### متعلقه الفاظ:

#### عنبر:

۲ - عنبرلغت میں: ایک سخت قسم کا مادہ ہے جس میں نہ کوئی ذا نقد ہوتا ہے نہ کوئی بوہ وقی ہے۔ الا یہ کہ اس کو کوٹ دیا جائے یا جلادیا جائے۔ ایک قول ہے: وہ کسی سمندری جانور کا پاخانہ ہے (۳)۔

اصطلاح میں حضرت ابن عباس سے منقول ہے کہ عنبرایک چیز

مسعى

د کیھئے:سعی۔

مسقطات

د نکھئے: اِسقاط

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، المصباح المنير -

<sup>(</sup>٢) ماشية البناني على بإمش الزرقاني الر ٢٧\_

<sup>(</sup>۳) المعجم الوسيط-

ہےجس کوسمندر کنارے ڈال دیتاہے <sup>(۱)</sup>۔

مشک اور عنبر میں ربط یہ ہے کہ دونوں خوشبو ہیں اور دونوں کے لئے پچھمشترک فقہی احکام ہیں۔

# مشك سيمتعلق احكام:

الف-مشك كاياك مونااوراس كوكهانا:

سا-فقہاء کا مذہب ہے کہ مشک پاک اور حلال ہے۔ اس کو کھا نا اور کھا نا اور کھا نا ور حلال ہے۔ اس کو کھا نا اور کھا نوں اور دواؤں میں اس سے فائدہ اٹھا نا جائز ہوگا، خواہ ضرورت کی وجہ سے ہو یا بلاضرورت ہو، اس لئے کہ وہ اگر چیخون ہے گربدل چکا ہے اور اس کی اصل، صلاح کی طرف متقل ہوگئ ہے، لہذا پاک ہوجائے گا۔ نیز اس لئے کہ نبی کریم علیقی سے مروی ہے: "أن ہوجائے گا۔ نیز اس لئے کہ نبی کریم علیقی سے مروی ہے: "أن المسک أطیب الطیب" (۲) (مشک سب سے عمدہ خوشبو

ابن عابدین نے کہا: نووی نے اس کی طہارت اور اس کی ہیج کے جواز پرمسلمانوں کا جماع نقل کیاہے (<sup>m)</sup>۔

مشک کا نافجہ (تھیلی)(۴) فی الجملہ فقہاء کے نز دیک پاک ہے،

- (۱) الفروع لابن فلح ارد ۲۵۱، نهایة المحتاج ار ۲۲۴، ابن عابدین ار ۴۸۰، الاختیارار ۱۱۵، اُسنی المطالب ار ۱۱۰
- (۲) حدیث: "أن المسک أطیب الطیب" كی روایت مسلم (۲۲۲/۲۷) نے حضرت ابوسعید خدر کا سے كی ہے۔
- (٣) ابن عابدين ار ۱۳۹، ۱۳۹، فتح القديرار ۱۳۱، الاشباه والنظائر لا بن تجيم ٧٧، الفتاو كالخاني على بامش الفتاو كالهندية الر ٢٣، حافية الدسوقى ار ۵۲، جوابر الإكليل ار ٢٩، حاشيه الزرقانى ار ٢٤، أسنى المطالب ار ١١، الإقتاع للخطيب الشربيني ار ٢٥، روضة الطالبين ٣٠٠، مطالب أولى النهى الر ١٣٠٠.
- (۴) نافجہ فاء کے کسرہ کے ساتھ ایک قول اس کے فتحہ کے ساتھ ہے اور جیم کے فتحہ کے ساتھ: کھال کا ککڑا ہے جس میں مشک جمع ہوتا ہے (ابن عابدین ار ۱۴۰۰، فتح القدیرار ۲۷، القاموس المحیط ہامش مادة: نفجی )۔

#### البتة تفصيلات ميں اختلاف ہے:

اصح قول کے مطابق حفیہ کا مذہب ہے کہ وہ مطلقاً پاک ہے لین اس کے خشک وتر کے درمیان ذرج کردہ جانور یا بغیر ذرج کردہ جانور سے حاصل ہونے والے کے درمیان کوئی فرق نہ ہوگا۔ ایک قول ہے: اگر اس حال میں ہوکہ پانی لگ جائے تو خراب نہ ہوتو ماک ہوگا(ا)۔

ما لکیے نے کہا: مثک کا نافہ بالا جماع پاک مردار ہے،اس کئے کہوہ خون سے متقل ہو گیاہے۔ جیسے شراب سرکہ ہوجائے (۲)۔

شافعیہ کے نزدیک: اگروہ زندہ جانوریا ذبح کردہ جانورسے حاصل ہوتو پاک ہوگا اوروہ پر کی طرح ہوگا اور اگرم دارجانورسے جدا ہوتو نایاک ہوگا جیسے دودھ<sup>(۳)</sup>۔

حنابلہ نے کہا: مثک اوراس کا نافہ دونوں پاک ہیں اس کئے کہ وہ طبعی طور پر جدا ہوتا ہے جیسے بچے (۴)۔

# ب-مشكى زكوة:

۷۷ - شافعیہ اور راجح مذہب میں حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ مشک میں زکو ۃ واجب نہ ہوگی <sup>(۵)</sup>۔

#### ج-مشک اوراس کے نافہ کی ہیع:

۵ - فی الجمله فقہاء کا مذہب ہے کہ مشک کی بیع جائز ہے، ابن عابدین نے کہا: نووی نے اس کی طہارت اوراس کی بیع کے جواز پرمسلمانوں

- (۱) ابن عابدین ار ۱۳۰۰، فتح القدیرار ۲۷، الفتاوی الهندیه ار ۲۳، الاشباه والنظائر لابن مجیم ۲۷۷۔
  - (٢) حاشية الزرقاني الر٢٧\_
- (٣) أسنى المطالب ابراا ، الاقناع لخطيب الشريني ابر ٢٥ ، روضة الطالبين ابر ١٤ ـ
  - (۴) کشاف القناع ۱۱ ۳۵۵
  - (۵) روضة الطالبين ۲/۲۲۰، كشاف القناع ۲/۲۲۸\_

کا جماع نقل کیاہے(۱)۔

شافعیہ نے اس کے بارے میں قول کی تفصیل کرتے ہوئے کہا اگر مشک کسی دوسری چیز کے ساتھ مخلوط ہوجائے تو مقصد کی جہالت کی وجہ سے اس کی بیچ صحیح نہ ہوگی، اورا گر مشک کی مقدار معلوم ہوتو بیچ صحیح ہوجائے گی بیداس صورت میں ہے جب کہ اس کو مرکب بنانے کے طور پر نہ ملایا گیا ہوا گر دوسرے کے ساتھ مجون ہوجیسے غالیہ اور ندتو بیچ صحیح ہوگی، اس لئے کہ ان سب کا مجموعہ مقصود ہوگا صرف مشک مقصود نہ ہوگا۔

اسی طرح انھوں نے صراحت کی ہے کہ نافیہ میں اس کے ساتھ یا اس کے بغیر مثک کی بیچ صبحے نہ ہوگی ، اگر چپاس کا منہ کھولدے جیسے چڑے کے اندر گوشت۔

لیکن اگر نافہ سے باہر مشک کو دیکھ لے پھر اس کو نافہ میں رکھ دینے کے بعد خرید لے یا نافہ کو خالی دیکھ لے پھر اس کو مشک سے بھر دے اور مشک کو خدد کیھے پھر اس کے اوپر کے حصہ کو نافہ کے منہ پر دیکھ لے وائز ہوگی ور نہیں ،اس لئے کہ وہ پوشیدہ کی بیچ ہوجائے گی۔

اگرمشک اوراس کے نافہ کو ہرایک رطل یا ایک قیراط مثلاً ایک درہم میں فروخت کرے تو بیج صحیح ہوگی اگر چہان دونوں کی قیت الگ الگ ہو بشرطیکہ ان دونوں میں سے ہرایک کا وزن معلوم ہواور نافہ کی کچھ قیمت ہوور نہ صحیح نہ ہوگی ،اس لئے کہ بیچ میں ایسی چیز کے مقابلہ میں مال کے خرج کرنے کی شرط ہے جو مال نہیں ہے (۳)۔

- (۱) ابن عابدین ار ۱۴۰۰، اسنی المطالب ۲ ر ۲۱،۲۰، الجمل سر ۲۰،۲۱، ۱۹۰۰، ۹۳۰، الاقناع ۲ ر ۱۰، نهاییة المحتاج سر ۹۰ ۴، مطالب اولی النبی سر ۴۰۰۰
- (۲) غالیہ: مثک عنبر، عود اور کا فور سے مرکب ہوتا ہے، ند: عود ہندی، مثک اور عنبر سے مرکب ہوتا ہے بھی دونوں سے بنایا جاتا ہے ( اُسنی المطالب ۲۱/۱، الآداب الشرعیہ ۲/۲۲۰٬۴۲۰)۔
  - (۳) شافعیہ کے سابقہ مراجع۔

حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ مثک کو جب تک کھول کر دیکھ خہلیا جائے اس کے نافہ میں اس کی نیچ کرنا چیج نہ ہوگا، اس لئے کہ وہ مجہول ہے جیسے سیپ میں موتی، رصیانی نے کہا: یہی رائج مذہب ہے اور اسی یراکثر اصحاب ہیں (۱)۔

حنفیہ نے کہا: اگر مثک کا نافہ خریدے اور اس میں سے مثک کا کا ہے مثک کا کا ہے مثک کا کا تو اس کود کیھنے اور عیب کی وجہلوٹانے کا حق نہ ہوگا اس لئے کہ نکالنااس میں عیب پیدا کردےگا<sup>(۲)</sup>۔

## د-مشك مين عقد سلم:

۲ - حفیہ، شافعیہ اور حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ مشک میں عقد سلم
 جائز ہوگا۔

شافعیہ نے کہا: مشک کے ٹکڑوں کا وزن متعین کرے گا، کیل کر کے جائز نہ ہوگا اس لئے کہ کیل کے پیانہ کے بڑا ہونے کی وجہ سے وہ اس کے بارے میں منضبط کرنے والانہیں شار ہوتا ہے، کیونکہ اس کے کم مقدار کی مالیت بہت ہوتی ہے۔

حنابلہ نے کہا: اس کی صفت بیان کرے گا اور رنگ، شہر اور جس چیز سے اس میں اختلاف ہوتا ہے اس کے ذریعہ اس کو منضبط کرےگا (۳)۔

#### ھ-غصب کردہ مشک کی بوکا ضان:

ے - حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ غاصب مثک یا اس جیسی چیز مثلاً عنبر کی بو کے نقصان کا ضامن ہوگا، اس لئے کہ اس کی بو کے قو ی یا

<sup>(</sup>۱) مطالب أولى النبي ۳۰ س.

<sup>(</sup>۲) الفتاوى الهندييه ۱۳ سـ ۲۳ ـ

<sup>(</sup>۳) ابن عابدین ۲۰۷۸، نهایة الحتاج ۱۹۱۸، طبع انمکتبة الاسلامیه، روضة الطالبین ۱۲،۲۴، مغنی ۲۸،۱۳، مغنی ۳۸،۸۳۸

ضعیف ہونے کے اعتبار سے اس کی قیمت الگ الگ ہوتی ہے۔ نیز اس کئے کہ اگر کل ہوتم ہوجائے تو اس کی قیمت واجب ہوگی لہذا اگر اس میں سے کچھ فوت ہوجائے تو اس کے بقدر قیمت واجب ہوگی (۱)۔

و-محرم وغيرمحرم كے لئے مشك كااستعال كرنا:

۸ - فقہاء کا مذہب ہے کہ غیر محرم کے لئے مشک کی خوشبولگانا جائز
 ہوگا (۲) ،اس لئے کہ مسلم کی حدیث ہے: "المسک أطیب
 الطیب "(۳) (مشک سب سے عمدہ خوشبو ہے)۔

محرم کے لئے اس کے استعال کرنے ، اس کے ذریعہ علاج کرنے ،اس کے کھانے اور سو تگھنے کے بارے میں اختلاف ہے۔ دیکھئے تفصیل اصطلاح: (احرام فقرہ / ۷۸،۷۴)۔

ز- حائضها ورنفساء کے لئے مثل کواستعال کرنا:

9 - حفیہ، شافعیہ اور حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ حیض ونفاس سے فارغ ہوکر ہر عنسل کرنے والی عورت کے لئے مشک کا استعال کرنا مسنون ہوگا۔ اگر مشک نہ ملے تو کوئی دوسری خوشبواستعال کرے گی۔ انھوں نے اس حدیث سے استدلال کیا ہے جو حضرت عاکشہ سے مردی ہے کہ ایک خاتون نے نبی کریم علیسیہ سے حیض سے فارغ ہوکرا پیغشل کرنے کے بارے میں دریافت کیا تو آپ علیسیہ نے مرکز اپنے عشل کرنے کی ، آپ علیسیہ نے فرمایا: "خذی ان کو بتایا کہ کیسے عنسل کرے گی ، آپ علیسیہ نے فرمایا: "خذی

فرصة من مسک فتطهری بها قالت: کیف أتطهر بها؟ قال: تطهری الله تطهری قال: سبحان الله تطهری تقول عائشة فجذبتها الی فقلت: تتبعی بها أثر الدم"() تقول عائشة فجذبتها الی فقلت: تتبعی بها أثر الدم"() (مثک کاایک گلاا لے لواوراس سے طہارت حاصل کرو، انھوں نے کہا: اس سے کیسے طہارت حاصل کروں؟ آپ علیہ نے فرمایا: اس سے طہارت حاصل کرو، انھوں نے کہا کیسے؟ آپ علیہ نے فرمایا: فرمایا: سبحان اللہ طہارت حاصل کرو، حضرت عائشة فرماتی ہیں: میں فرمایا: سبحان اللہ طہارت حاصل کرو، حضرت عائشة فرماتی ہیں: میں اس کے استعال کا طریقہ جسیا کہ بعض فقہاء نے ذکر کیا ہے یہ کہ مثک لے گی اور اس کوروئی میں لگائے گی۔ اس کو کرسف یا فرصہ کہا جا تا ہے (۲)، اور اس کوروئی میں لگائے گی۔ اس کو کرسف یا فرصہ کہا جا تا ہے (۲)، اور اس کو شرمگاہ کے اندر رکھے گی تا کہ چیض یا نفاس کے خون کی بوجائے (۳)۔

# ح-مشک کی بوسونگھنے سے روزہ کا ٹوٹنا:

ا- حفیہ کا مذہب ہے کہ اگر کوئی شخص مشک سونگھے اگر چہاں کوروزہ
 یاد ہو یا مشک یا اس جیسی چیز سے معطر ہوا سونگھے تو اس کا روزہ نہیں
 ٹو ٹرگا(۴)

ما لکیہ نے کہا: اگر کوئی شخص مشک، عنبریا زباد کی بوسو نگھے۔ حلق میں داخل نہ کرے تو اس پر قضاء واجب نہ ہوگی، اسی طرح اگر اس

<sup>(</sup>۱) مطالب أولى النهي ۲۵/۳ ـ

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۱۷۰۱، روضة الطالبین ۱۲۹۳، اوراس کے بعد کے صفحات، نہایة الحتاج ۱۲۲۲، الاقناع للخطیب الشربینی ۱۲۲۲، فتح القدیر ۲۲۷،۲۲۵٫۲

<sup>(</sup>٣) مديث: "المسك أطيب الطيب" كي تخريخ فقره رسمين گذريكي \_

<sup>(</sup>۱) حدیث: "خذی فرصة من مسک....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۸ ما ۱۸ ماری) اور مسلم (۲۲۰۱۱) نے کی ہے۔ اور الفاظ بخاری کے ہیں۔

<sup>(</sup>۲) کرسف: روئی، فقہاء کی اصطلاح میں جوشر مگاہ کے منہ پررکھا جائے، فرصدراء کے کسرہ کے ساتھ ہر چیز کا ٹکڑا، ایک قول ہے: مثک کا ٹکڑا (رسائل ابن عابدین ار ۸۴، عمدة القاری ۱۱۳/۲)۔

<sup>(</sup>۳) رسائل ابن عابدین ار ۸۴،عمدة القاری ۲ر ۱۱۳،مغنی المحتاج ار ۲۸، فتح الباری ار ۲۱۲، کشاف القناع ار ۱۵۳،مطالب اولی النبی ار ۱۸۲\_

<sup>(</sup>۴) حاشیه ابن عابدین ۲/ ۹۷\_

کے اختیار کے بغیر حلق میں پہنچائے تو روزہ نہیں ٹوٹے گا، کیکن اگراس کے اختیار نیعنی ناک میں چڑھانے کی وجہ سے پہنچ جائے۔ خواہ وہی چڑھائے یا کوئی دوسرا چڑھائے تواس پر قضاء واجب ہوگی<sup>(۱)</sup>۔
حنابلہ نے کہا: روزہ دار کے لئے ایسی چیز کا سونگھنا مکروہ ہوگا جس کے بارے میں اندیشہ ہوکہ اس کے سانس کے ذریعہ اس کے حلق میں پہنچ جائے گا جیسے بیسا ہوا مشک، کا فور، بخو را ورعنبر (۲)۔

مسكر

#### تعريف:

ا-مسکر لغت میں: جوعقل کو زائل کردے، کہا جاتا ہے: أسکره الشواب: عقل کوزائل کرنا، اسم فاعل مسکرہاور اسم سکرہے (۱)۔ اصطلاحی معنی ، لغوی معنی سے الگنہیں ہے (۲)۔

# شرعی حکم:

۲ - فقهاء کا مذہب ہے کہ نشہ آور چیز کا پینا حرام ہے، اور جمہور فقہاء کے نزد یک اس کے پینے والے پر حدواجب ہوگی وہ چیز کم ہو یازیادہ، بشرطیکہ وہ مسلمان مکلف ہو، اپنے اختیار سے پئے اور اس کوعلم ہوکہ جو چیز پی رہا ہے وہ نشہ آور ہے، اور بلا ضرورت پئے (۳) اس لئے کہ حضرت عاکش نے روایت کی ہے کہ بی کریم علیا نے فرمایا: "کل شواب اسکو فھو حوام" (۳) (پینے کی جو چیز نشہ آور ہووہ حرام شواب اسکو فھو حوام" (۴) مدیث ہے: "کل مسکو خمر وکل خمر حوام" (۴) (ہرنشہ آور چیز نمر ہے اور ہر خمر حرام ہے)۔

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير -

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ۱۸۷۸\_

<sup>(</sup>۳) مغنی الحتاج ۴ر۱۸۷، جواهرالاِ کلیل ۱۹۵۲، المغنی ۸ر۲۰ س

<sup>(</sup>۴) حدیث: "کل شراب أسکو فهو حوام" کی روایت بخاری (فتح الباری (۴ الباری) مدیث: "کارمسلم (۱۵۸۵) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۵) حدیث: "کل مسکو خمر وکل خمر حرام" کی روایت ملم (۵) خدیث: "کل مسکو خمر وکل خمر حرام" کی روایت ملم

<sup>(</sup>۱) حاشة الدسوقي ار ۵۲۵\_

<sup>(</sup>۲) کشاف القناع ۲/ ۳۳۰ ـ

ال کے پینے والے پر حد جاری کی جائے گی اگر چہ نشہ نہ ہو تاکہ فساد کے مادہ کوختم کیا جاسکے، اس لئے کہ حدیث ہے:"من شرب المخمر فاجلدوہ" (۱) (جو خض شراب ہے اس کوکوڑے لگاؤ) اس پر نبینہ وغیرہ کوقیاس کیا گیا ہے۔

شارب (پینے والے) سے مراد: اس کو استعال کرنے والا ہے۔ پی کر ہو یا کسی دوسر ہے طریقہ سے جس کو استعال کیا ہو وہ جامد ہو یا سیال ہو، پکا یا ہوا ہو یا کچا ہو، خواہ اس کو حرام ہمجھ کر استعال کرے یا مباح سمجھ کر، اس لئے کہ اباحت کے دلائل کمزور ہیں، ابوثور نے کہا: ہو حرام سمجھ کر پئے گا اس پر حدلگائی جائے گی اور جو تاویل کر کے پئے گا اس پر حدثییں ہوگی اور بید بلاولی کے نکاح کرنے کے مشابہ ہوگا(۲)۔ امام ابو صنیفہ نے کہا: اگر انگور کا شیرہ سخت ہوجائے، جھاگ کھی درے یا پکا دیا جائے اور اس کے دو تہائی سے کم جل جائے اور اس کے دو تہائی سے کم جل جائے اور کھی حرام ہوگا اور اس کے پینے والے پر حد جاری کی جائے گی لیکن اگر حرام ہوگا اور اس کے پینے والے پر حد جاری کی جائے گی لیکن اگر شراب اگر پکا دیا جائے اور اس کا دو تہائی جل جائے گی لیکن اگر شراب اگر پکا دی جائے اگر چہاس کا دو تہائی نہ جلے، گذم ، کمکی اور جو وغیرہ کی نبیذا گر چہنہ پکائی جائے بیسب حلال ہیں بھگو یا ہوا ہو یا پکا یا وغیرہ کی نبیذا گر چہنہ پکائی جائے بیسب حلال ہیں بھگو یا ہوا ہو یا پکا یا

تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح ( اُشربۃ فقرہ ۵/ اور اس کے بعد کے فقرات )۔

ہوا ہوالا بیر کہ نشہ بیدا ہوجائے، یالہو کے طور پر ہو<sup>(۳)</sup>۔

مسكن

#### تعريف:

ا-مسکن لغت میں: (کاف کے فتہ اور کسرہ کے ساتھ) گھر، منزل، سکن فلان مکان کذا یعنی اس کو وطن بنانا۔ اسم ظرف مسکن ہے جمع مساکن ہے، اس معنی میں اللہ تعالی کا ارشاد ہے: ''لَا یُولی إِلَّا مَسَاحِنُهُم (ا) (بجزان کے مکانات کے اور پچھ دیکھنے کوئیس رہا)۔ اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے (۱)۔

#### متعلقه الفاظ:

#### ماً وي:

۲- ما وی لغت میں: (واو کے فتحہ کے ساتھ) اُوی، یاوی اُویا و ماوی کا مصدر ہے، ہر جانور کا ما وی، اس کے رہنے کی جگہ ہے لیخی اس جگہ کا نام ہے جہال وہ پناہ لیتا ہے، اس معنی میں قرآن میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: "جَنَّهُ الْمَأْوِیٰ" (")۔ اُوی إلی منز له اُویا، باب ضرب ہے: اقامت اختیار کرنا اور بھی بھی براہ راست متعدی ہوتا ہے۔ کہا جاتا ہے: اُوی منز له و آواہ غیرہ یؤویه ایواء (م) (پناہ لینا اور دوسرے کو پناہ دینا)۔ اس معنی میں اللہ تعالیٰ کا ایواء (م) (پناہ لینا اور دوسرے کو پناہ دینا)۔ اس معنی میں اللہ تعالیٰ کا

سورة احقاف (۲۵.

المعباح المنير ،القاموس المحيط،المفردات في غريب القرآن، المعجم الوسيط -

<sup>(</sup>۳) سورهٔ نجم ۱۵ اـ

<sup>(4)</sup> مصباح المنير مفردات في غريب القرآن-

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من شوب المخمر فاجلدوه ....." کی روایت ترندی (۲۸/۴) نے کی ہے، زیلعی نے نصب الراید (۳۸/۳) میں ذہبی سے اس کوچی قراردینا نقل کیا ہے۔

<sup>(</sup>٢) مغنى المحتاج ١٨٧/١م المغنى ٨٧/٥ س، جوابر الإكليل ١٩٧،١٩٥ ١٩٢٠ - ١٩٢٠

<sup>(</sup>۳) ردالحتار۵/۱۲۸۹دراس کے بعد کے صفحات۔

ارشادہے: ''إِذُ أَوَى الْفِتْيَةُ إِلَى الْكَهُفِ'' (۱) ((ووقوت قابل ذكرہے) جب ان نوجوانوں نے غارمیں جاكر پناہ لی)۔ مسكن، ما وى سے خاص ہے۔

مسكن سے متعلق احكام: كچھاحكام مسكن سے متعلق ہيں، ان ميں سے بعض درج ذيل ہيں:

# مجے کے لئے مکان کا پیخیا:

۳- جج کے لئے استطاعت کے اسباب میں سے ایک سبب کی طرح مسکن کے فروخت کرنے میں فقہاء کا اختلاف ہے، چنانچہ ما لکیہ اور حنابلہ نے کہا اور یہی شافعیہ کے نزدیک اصح قول ہے اگر مسکن آ دمی کی حاجت کے بفتر ہوتو جج کے لئے اس کوفروخت نہیں کیا جائے گا۔

حفیہ نے کہا: حج کے لئے مسکن کوفروخت کرنا مطلقاً اس پرلازم نہ ہوگا۔ بیر فی الجملہ ہے۔ د کھئے تفصیل اصطلاح (سکنی فقرہ ۳۲)۔

مفلس کے سکن کوفر وخت کرنا:

ہم - مفلس کے مسکن کو فروخت کرنے کے بارے میں تا کہ اس کی قیمت قرض خواہوں کے درمیان تقسیم کی جائے، فقہاء کا اختلاف ہے۔

چنانچہ امام ابوحنیفہ، حنابلہ اور اسحاق کا مذہب اور یہی شافعیہ کے نزدیک اصح کے بالمقابل قول ہے کہ اس کا گھر جو اس کی رہائش ضرورت سے زائد نہ ہوفروخت نہیں کیا جائے گا، چنانچہ اس کے

کپڑوں اورخوراک کی طرح اس کوبھی اس کے دین میں خرچ نہیں کیا حائے گا<sup>(۱)</sup>۔

مالکیہ، اصح قول میں شافعیہ، شرح ، ابن المنذر، امام محداور امام ابویوسٹ کا مذہب ہے (صاحبین کے قول پرفتو کی ہے ) کہ اس کا گھر فروخت کردیا جائے گا اور اس کے بدلہ میں اس کے لئے کرایہ کا مکان لیا جائے گا، اس لئے کہ کرایہ میں رہائش حاصل کرنا آسان ہے (۲)۔ اگر اس کے پاس دو گھر ہوں ، ایک رہائش کے لئے کافی ہو دوسر نے کی حاجت نہ ہوتو دوسر افروخت کردیا جائے گا، اس طرح اگر اس کا مکان بہت وسیع ہواس جیسا آ دمی اس جیسے وسیع مکان میں نہ رہتا ہوتو اس کوفروخت کردیا جائے گا اور اس کے لائق مکان خرید یا جائے گا اور باقی ماندہ قرض خواہوں کودیدیا جائے گا۔ مکان خرید یا جائے گا اور باقی ماندہ قرض خواہوں کودیدیا جائے گا۔

اگروہ گھر جواس کے لئے ضروری ہے کسی قرض خواہ کا عین مال ہو یااس کے تمام اموال عین مال ہوں جن کی قیمت ادا کرنے سے عاجز ومفلس ہو گیا ہواوران کے مالکان ان کو پالیس تو آھیں ان کو لے لینے کاحق ہوگا (۳)۔

# عدت گذارنے والی عورت کامسکن:

2 - فقہاء کا مذہب ہے کہ طلاق رجعی کی معتدہ یا طلاق بائن کی معتدہ اگر حاملہ ہوتو ان میں سے ہرایک کے لئے اس کو طلاق دینے والے پر رہائش کا نظم کرنا لازم ہوگا۔ طلاق بائن کی عدت گذارنے والی اگر حاملہ نہ ہو، اسی طرح وفات یا فنخ کی عدت گذارنے والی کے لئے سکنی کے واجب ہونے یا واجب نہ ہونے کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے، اوراس میں تفصیل ہے۔

<sup>(</sup>I) المغنى لابن قدامه ۴۹۲/۴ م، د المحتار على الدرالمختار ٩٥/٥-

<sup>(</sup>۲) جوابرالإ كليل ۲ر۸۹،۹۹مغني المحتاج ۲ر۱۵۴،حاشيه ابن عابدين ۵ر۹۵\_

<sup>(</sup>٣) المغنى لابن قدامه ١٩٨٣ ١٩٠٠

<sup>(</sup>۱) سورهٔ کهف ر ۱۰ ـ

د کیھئے:اصطلاح (سکنی فقرہ ۱۷–۱۵)۔

# بيوى كامسكن:

۲ - زوجہ کے لئے سکنی اس کے شوہر پر واجب ہے۔ بیتکم فقہاء کے درمیان متفق علیہ ہے، اس لئے کہ اللہ تعالیٰ نے طلاق رجعی والی عورت کے لئے سکنی کواس کے شوہر پر واجب قرار دیا ہے، تو جوابھی نکاح میں موجود ہواس کا سکنی بدر جداولی واجب ہوگا۔

تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح (سکنی فقرہ ۱۳ اوراس کے بعد کے فقرات)۔

مسكوك

نعريف:

ا - مسکوک لغت میں: ڈھلے ہوئے دراہم ودنا نیر لیمی سانچہ سے نشان لگایا ہوا۔

اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگ نہیں ہے<sup>(۱)</sup>۔

متعلقه الفاظ:

الف-تبر:

۲ - تبرلغت میں: وہ سونا جوڈ ھلا ہوا نہ ہوا گرڈ ھال دیا جائے تو دینار ہوگا، ابن فارس نے کہا: تمر وہ سونا چاندی ہے جو ڈھلے ہوئے نہ ہول۔ زجاج نے کہا: تمر ہر وہ جو ہر ہے جو استعال نہ کیا گیا ہو جیسے تانبااورلوہا۔

تبراصطلاح میں: اس سونا اور چاندی کا نام ہے جوڈ ھلا ہوا نہ ہو یا صرف سونا کا نام ہے (۲)۔

پ- سکه:

سا - لغت میں سکہ کا ایک معنی: وہ لوہا ہے جس پرنقش بنایا گیا ہواوراس میں درہم ودینار ڈھالے جائیں اور ڈھلے ہوئے نقود پر بھی بولا جاتا

-4

- (۱) المصباح المنير ـ
- (۲) لسان العرب، حاشيه ابن عابدين ۲ر ۳۰، جوا هر الإ كليل ۲/۱۷۱ـ

#### اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگ نہیں ہے (۱)۔

# مسکوک ہے متعلق احکام: الف-ڈھالنے کا حکم:

اسکوں کو ڈھالنا ان کے ذریعہ معاملات کی ضروریات میں سے ہے اور یہ مصالح عامہ میں سے ہے، اس لئے کہ نقد روزانہ کے معاملات میں اسی وقت معتر ہوگا جبکہ کھوٹ سے خالی ویا کہ ہو، لہذا سونا چاندی کے ڈھالے سونا چاندی کے ڈھالے اور صاف کئے بغیران پر بھروسہ ہیں کیا جاسکتا، اور شےپدلگا یا ہوتو قابل بھروسہ ہوگا۔ اسی وجہ سے اگر فروخت شدہ اشیاء کے شمن اور تلف کردہ اشیاء کی قیمت مطلق رکھی جائے تو یہی شھیدلگائے ہوئے، ذمہ میں اشیاء کی قیمت مطلق رکھی جائے تو یہی شھیدلگائے ہوئے، ذمہ میں خابت ہوں گے، لہذا ان کو ڈھالنا ضروری ہوگا۔ اس لئے کہ بیدان سے ہو۔

شاہی سانچہ میں ڈھلا ہوا جو ڈھلائی کے سیحے ہونے میں قابل کھروسہ ہوتبریل اور تلبیس سے محفوظ ہوزیادہ بھروسہ کے لائق ہوگا، لہذا سکوں کو ڈھالنا مام کی ذمہداری ہوگا، اورامام کے علاوہ دوسر کے افراد کے لئے سکوں کو ڈھالنا مکروہ ہوگا، اگر چہ خالص ہوں، اس لئے کہ یہامام کی ذمہ داری ہے اور دوسرے کے ڈھالنے میں امام کی ذمہداری میں مداخلت کرنالازم آئے گا(۲)۔

تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح (دراہم فقرہ / ۷)۔

# ب- ڈھلے ہوئے سکے کوتوڑنا:

۵- ڈھلے ہوئے سکے کوتوڑنے کے حکم میں فقہاء کا اختلاف ہے:

چنانچدامام مالک اوراکٹر فقہاءاہل مدینہ کا مذہب ہے کہ یہ مکروہ ہوگا، اس کئے کہ بیز مین میں فساد پیدا کرنے کی قبیل سے ہے اوراس کے کرنے والے پرنگیر کی جائے گی<sup>(۱)</sup>۔ تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح (درا ہم فقرہ ۸)۔

ج - کھوٹ کے ساتھ ڈھلے ہوئے سکے کی زکو ۃ: ٢ - کھوٹ والے میں زکو ۃ کے واجب ہونے میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

شافعیہ وحنابلہ کا مذہب ہے کہ کھوٹ والے سونا اور چاندی میں زکوۃ واجب نہ ہوگی یہاں تک کہ اس کا خالص نصاب کے برابر ہوجائے گاتو خالص سے جائے، جب خالص نصاب کے برابر ہوجائے گاتو خالص سے واجب کی مقدار نکالے گا، یا کھوٹ والے میں سے اتنا نکالے گا کہ اس میں واجب کے بقدر خالص کا ہونا یقینی ہوساتھ ہی ساتھ عمدہ درجہ کی رعایت بھی کی جائے گی (۲)۔

حنفیہ نے کہا: اگر ڈھلے ہوئے ٹکڑے پر چاندی غالب ہوتو وہ ڈھلے ہوئے کے حکم میں ہوگا اور اس میں اس طرح زکو ۃ واجب ہوگ گویا وہ سب کی سب چاندی ہے۔ سامان کی زکو ۃ کی طرح اس کی زکو ۃ ادانہیں کی جائے گی۔لیکن اگر کھوٹ غالب ہوتو وہ چاندی کے حکم میں نہیں ہوگا اور اس میں اس وقت زکو ۃ واجب ہوگی جب اس میں تجارت کی نیت کرے اور قیت میں نصاب کے برابر ہوجائے (۳)۔

ما لکیہ نے کہا: اگر کھوٹ والے ڈھلے ہوئے درہم ودینار بغیر کھوٹ والے کی طرح رائج ہوں،اور خالص کی طرح ان سے معاملہ

<sup>(</sup>۱) لسان العرب

ر. (۲) مقدمه ابن خلدون ر ۱۸۳، المطبعة البهية المصريي، مغنى الحتاج ار ۹۰، الأحكام السلطانية للماور دي ر ۱۵۵\_

<sup>(1)</sup> جوابرالإ كليل ار + ۱۶۴ الأ حكام السلطانية للما وردي ر ۱۵۵ \_

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ار ۳۹۰، المغنی سر ۷\_

<sup>(</sup>۳) تىيىن الحقائق ار29، حاشيه بن عابد ىن ۱/۱۳\_

کیا جاتا ہو۔ تو اگران کا وزن ان میں موجود کھوٹ کے ساتھ نصاب کے برابر ہوجائے تو ان میں زکو ق واجب ہوگی اور اگر بغیر کھوٹ والے کی طرح رائج نہ ہوتو خالص کے اعتبار سے اگر نصاب کے برابر ہوگا تو زکو ق واجب ہوگی ورنہیں (۱)۔

مالکیرنے ڈھلے ہوئے کی طرف سے زکوۃ میں غیر ڈھلے ہوئے کے نکالنے کا حکم ذکر کیا ہے، چنانچہ انھوں نے کہا: چاندی کی طرف سے سونا اور سونا کی طرف سے جاندی نکالنا جائز ہوگا، ان میں سے کوئی، دوسرے سے اولی نہ ہوگا، البتہ ان میں سے کسی ایک کو دوسرے کی طرف سے نکالنے کے وقت لوگوں کے درمیان سونا کو چاندی کے ساتھ بیچ صرف کا جورواج ہوگا اس کا اعتبار کیا جائے گا۔ شرعی صرف کی مساوات کی قیدنہ ہوگی یعنی ایک دینار کا دس درہم کے برابر ہونا ضروری نہ ہوگا اورجس نصاب کی زکو ۃ ادا کی جائے اگراس کی طرف سے غیرمسکوک اداکر ناچاہے تو اس میں ڈھلائی کی قیمت کا اعتبار کیا جائے گا،لہذاا گرسی شخص پرایک مسکوک دینار واجب ہواور اس وقت میں اس کے برابر دس ڈھلے ہوئے درہم ہوں تو اس پر واجب ہوگا کہ غیرمسکوک جاندی ہے دس کے وزن پراس کی ڈھلائی کی جو قیت اہل معرفت کے نز دیک ہواس کا اضافہ کرے۔ بیاس صورت میں ہے جبکہ غیر مسکوک، نصاب کی نوع کے علاوہ سے ہوجیسا کہ مثال میں ہے بلکہ اگر چیمسکوک کی طرف سے غیرمسکوک کا نکالنا ایک نوع میں ہو،اس بنیاد پرابن حاجب،ابن بشیر،ابن عبدالسلام اور خلیل کا قول ہے۔ایک نوع میں ڈھلائی کی قیت کا اعتبار نہیں ہوگا، لہٰذاجس کے پاس ڈھلا ہواسونا ہوجس کا وزن چالیس دینار ہواور اس کی وجہ سے اس کی قیمت بچاس دینار ہوتو اس پر جالیس دینار کی ز کو ة واجب ہوگی۔ پیاس کی نہیں۔

ایک نوع کے علاوہ میں ڈھلائی کی قیمت کو لغوقر اردینے میں، جیسے کہ کسی کے پاس ڈھلا ہوا سونا ہواس کا وزن چالیس دینار ہواور ڈھلائی کی وجہ سے اس کی قیمت پچاس دینار ہواور وہ اس کی زکو ہ دراہم کے ذریعہ اداکرنا چاہتو کیا ڈھلائی کی قیمت لغوہ وجائے گی اور ایک دینار کے بقدر نکالے گایا اس کا اعتبار کیا جائے گا اور ایک دینار اور چوتھائی دینار کے برابر نکالے گا، ابوعمران اور ابن الکا تب کے درمیان اختلاف ہے، اس لئے کہ متقد مین کی کوئی صراحت موجود نہیں ہے (۱)۔

د- کھوٹ کے ساتھ ڈھلے ہوئے سے معاملہ کرنا:

2-ڈھلے ہوئے سونا چاندی کے ذریعہ معاملہ کرنے کے حکم میں جبکہ کھوٹ ملا ہوا ہو، فقہاء کا اختلاف ہے۔

حنفیہ، مالکیہ اور شافعیہ کا مذہب ہے کہ بیہ جائز ہوگا۔ مالکیہ نے اس میں بیرقیدلگائی ہے کہ اس شخص سے فروخت نہیں کیا جائے گا جواس کے ذریعہ لوگوں کو دھو کہ دے۔

حنابلہ نے کہا:اگر کھوٹ پوشیدہ ہوتو جائز نہ ہوگا ،اورا گرظا ہر ہو تواس کے بارے میں دواقوال ہیں۔

تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح (دراہم فقرہ ۹)۔

<sup>(</sup>۱) حاشية الدسوقي ار۵۶۸\_

# مسكين

#### تعريف:

ا - مسكين لغت ميں ميم كى سرہ كے ساتھ ہے۔ فيروز آبادى نے كہا:
اس كے ميم كوفتح ديا جاتا ہے: وہ شخص ہے جس كے پاس كچھ نہ ہو، يا
اس كے پاس بقدر كفايت نہ ہو يا فقر نے اس كو بٹھا ديا ہو يعنى اس كى
حركت وفقل كو كم كرديا ہو، اور اس كے معنى ذليل و كمزور كے بھى
ہيں (۱)۔

اصطلاح میں جمسکین کی تعریف میں فقہاء کا اختلاف ہے۔ حفیہ وما لکیہ نے کہا: وہ خص ہے جو کسی چیز کا مالک نہ ہو۔ شافعیہ نے کہا: وہ شخص ہے جو مال یا کمائی پر قادر ہو جو اس کی ضرورت میں کام آئے کیکن کافی نہ ہو۔

حنابلہ نے کہا: وہ شخص ہے جو کمائی وغیرہ سے ضرورت کا اکثر حصہ یائے (۲)۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-فقير:

۲ - فقیرلغت میں بغنی کی ضدہے۔ فقیر محتاج کو بھی کہتے ہیں (۳)۔

- (۱) القاموس المحيط للفير وزآبادي ـ
- (۲) حاشیه ابن عابدین ۲ر۹۹، الدسوقی ۱۲۹۲، مغنی المحتاج ۳۸۸، کشاف القناع۲۸۲۲\_
  - (٣) لسان العرب ماده: فقربه

اصطلاح میں: حفیہ نے کہا: وہ شخص ہے جونا می مال میں سے نصاب سے کم کا مالک ہو یا غیر نا می میں سے نصاب کے بقدر ہواور اس کی ضرورت کے بقدر ہو۔

مالکیہ نے اس کی تعریف ہی کی ہے: وہ شخص ہے جواتنی چیز کا مالک ہوجوسال بھر کی خوراک میں اس کے لئے کافی نہ ہو۔

شافعیہ نے اس کی تعریف ہی ہے: وہ شخص ہے جس کے مال یا کمائی نہ ہوجواسکی ضرورت میں کام آئے۔

حنابلہ نے اس کی تعریف ہیر کی ہے: جس کے پاس بالکل کچھ نہ ہو یامعمولی چیز ہوجو ضرورت کے نصف سے کم ہواوراس کی ضرورت میں کام نہ آسکے (۱)۔

فقیراور مسکین میں ربط بیہ کہ دونوں میں سے ہرایک ایسانام ووصف ہے جس سے حاجت کاعلم ہوتا ہے اور دونوں زکو ہ وصدقات کے مصارف میں سے ہیں۔

> مسکین ہے متعلق احکام: مسکین کوز کو قدرینا اوراس کے شرائط:

سا- فقهاء كه درميان اس مين كوئى اختلاف نهيس ہے كه مكين زكوة كه مسكون الله تعالى كا كه مسكون ميں ہے كه مسكون كا كه الله تعالى كا ارشاد ہے: "إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَآءِ وَالْمَسَاكِيُنِ" (") (زكاة توصرف غريوں اور محتاجوں كے لئے ہے)۔ اس كوزكوة دينے ميں كھي شرائط ہيں۔ اس كوزكوة دينے ميں كھي شرائط ہيں۔

- (۱) حاشیه ابن عابدین ۲/۸، الدسوقی ۱/۹۹۲، مغنی الحتاج ۳/۲۰۱۰ کشاف القناع ۲۷۲،۲۷۱۲
- (۲) الاختيار الر ۱۱۸، طبع دار المعرف و ماشيد ابن عابدين ۵۹/۲ طبع بولاق ، حاشية الدسوقي ۲۹۲۷، طبع دار الفكر ، روضة الطالبين ۱۱/۲ شاف القناع ۲۷۱،۲۷۰۲
  - (۳) سورهٔ تویهر ۲۰<sub>-</sub>

تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح (زکاۃ فقرہ / ۱۵۵ اوراس کے بعد کے فقرات )۔

مساكين كوكفاره وفديددينا:

اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ جو شخص کسی مرض یا کسی دوسرے عذر کی وجہ سے ظہار کا کفارہ اور رمضان میں جماع کرنے کا کفارہ ادا کرنے سے عاجز ہووہ ساٹھ مسکینوں کو کھانا کھلا کر کفارہ ادا کرے گا<sup>(1)</sup>۔

کھانا کھلانے میں تملیک کی شرط لگانے میں ان کے درمیان اختلاف ہے، اسی طرح ہر سکین کو دی جانے والی مقدار ایک مسکین کو بار بار دینے اور اس کے علاوہ دوسری جزئیات میں بھی اختلاف ہے، اس کی تفصیل اصطلاح (کفارہ فقرہ (۷۷۸۸) میں گذر چکی ہے۔

مساکین کو کفارہ اور فدید دینا ان کو کھانا دینے کے ذریعہ ہوگا، البتہ مساکین کی تعداد جن کو کھانا دینا واجب ہے کفارات کے اعتبار سے الگ الگ ہوتی ہے۔

چانچ بھی ساٹھ مسکینوں کو کھانا کھلانا ہوتا ہے جیسا کہ کفارہ ظہار میں ہے، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَالَّذِیْنَ یُظَاهِرُونَ مِنُ نِسَآئِهِم ثُمَّ یَعُودُونَ لِمَا قَالُوا فَتَحرِیرُ رَقَبَةٍ مِّنُ قَبُلِ أَنُ يَسَمَآهِم ثُمَّ یَعُودُونَ لِمَا قَالُوا فَتَحرِیرُ رَقَبَةٍ مِّنُ قَبُلِ أَنُ يَسَمَآهًا ذَلِكُم تُوعُطُونَ بِهِ، وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِیرٌ فَمَنُ لَّمُ يَسَمَآهًا ذَلِكُم تُوعُونَ بِهِ، وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِیرٌ فَمَنُ لَّمُ يَحِدُ فَصِيامُ شَهُرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ مِنُ قَبُلِ أَنُ يَتَمَآهًا فَمَنُ لَمُ يَحدُد فَصِيامُ شَهُرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ مِنُ قَبُلِ أَنُ يَتَمَآهًا فَمَنُ لَمُ يَسَعَطِعُ فَإِطْعَامُ سِتِیْنَ مِسُکِینًا "(۲) (جولوگ اپنی بیویوں سے لئمارکرتے ہیں پھراپی کی ہوئی بات کی تلافی کرنا چاہے ہیں توان کے دونوں با ہم اختلاط کریں ایک مملوک و آزادکرنا کے دونوں با ہم اختلاط کریں ایک مملوک و آزادکرنا

ہے اس سے تہمیں نصیحت کی جاتی ہے، اور اللہ کو پوری خبر ہے اس کی جوتم کرتے رہتے ہو پھر جس کو یہ میسر نہ ہوتو قبل اس کے کہ دونوں باہم اختلاط کریں اس کے ذمہ دومتو اتر مہینوں کے روزے ہیں، پھر جس سے رہیجی نہ ہوسکے تو اس کے ذمہ کھلانا ہے ساٹھ مسکینوں کا)۔

(دیکھئے: اصطلاح ظہار فقرہ ۸) ،اسی طرح اقوال میں اختلاف کے ساتھ رمضان کے دن میں جان بوجھ کریا بھول کر جماع کرنے کا کفارہ ہے۔

د يكھئے:اصطلاح (صوم فقرہ ١٨٧)۔

اور بھی دس مساکین کو کھلا نا ہوتا ہے جبیبا کہ یمین منعقدہ کے کفارہ میں ہے،اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ''فَکَفَّا رَتُهُ إِطُعَامُ عَشَرَةٍ مَسَاحِیْنَ ''() (سواس کا کفارہ دس مسکینوں کا اوسط درجہ کا کھانا ہے)۔

د یکھئے:اصطلاح ( کفارہ فقرہ ۸)۔

اور بھی چیمساکین کو کھلانا ہوتا ہے، جیسے وہ شخص جو کسی عذر کی وجہ سے یااذی کو دور کرنے کے لئے احرام کے ممنوعات میں سے کسی چیز کا ارتکاب کرے، تو اگر اس پر فدیہ واجب ہوگا تو اس کو اختیار ہوگا کہ ہدی ذبح کرے یا چیمساکین کو کھانا دے یا تین دن روز ہ رکھے۔ دیکھئے: اصطلاح (احرام فقرہ ۱۲۸)۔

کبھی ایک مسکین کو کھلا نا ہوتا ہے جیسے بہت بوڑھا جوروزہ رکھنے سے عاجز ہو یا دودھ پلانے والی یا حاملہ جن کواپنے بچہ کے بارے میں اندیشہ ہوا گرروزہ نہ رکھیں تو ان پر فدیہ واجب ہوگا اور وہ اقوال کے اختلاف کے مطابق ہردن کے بدلہ میں ایک مسکین کو کھلا نا ہے۔ دیکھئے: اصطلاح (فدیہ فقرہ ۱۰)۔

اور کبھی مساکین کی کوئی متعین تعداد بیان کئے بغیر کھانا کھلانا

<sup>(</sup>۱) الاختيار ۱۷۵۳، نيل المآرب ۲۲۲۲، القوانين الفقهيه ر۲۴۸، روضة الطالبين ۸ر ۴۰،۴۰۵، س، -

<sup>(</sup>۲) سورهٔ محادله رس-۴\_

<sup>(</sup>۱) سورهٔ ما نکده ر ۸۹\_

ہوتا ہے، جیسا کہ اگر محرم شکار کے قل کے فدید میں قیت سے کھانا خریدے اور اس کی مساکین پرصدقہ کرے۔ دیکھئے: اصطلاح (إحرام فقرہ (۱۲۰، ۱۲۳)۔

# مساكين كوغنيمت دينا:

۵- جمہور فقہاء کا مذہب ہے کہ مال غنیمت کے پانچویں حصہ میں مساکین کے لئے ایک حصہ ہے اور انھوں نے اللہ تعالیٰ کے اس ارشاد سے استدلال کیا ہے: "وَاعُلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُمُ مِّنُ شَیْءٍ ارشاد سے استدلال کیا ہے: "وَاعُلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُمُ مِّنُ شَیْءٍ وَالْیَتَامیٰ فَاتَّ لِلْهِ خُمُسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِی الْقُرْبیٰ وَالْیَتَامیٰ وَالْیَتَامِیٰ وَالْیَتَامِیٰ وَالْیَتَامیٰ وَالْیَتَامیٰ وَالْیَتَامیٰ وَالْیَتَامِیٰ وَالْیَتَامِیٰ وَالْیَتَامِیٰ وَالْیَتَامیٰ وَالْیَتَامِیٰ وَالْیَتَامِیٰ وَالْیَتَامِیٰ وَالْیَتَامِیٰ وَالْیَتِیْوِل کے لئے اور تیکیول کے لئے اور میان والی علیہ واللہ اللہ والی علیہ واللہ والی علیہ واللہ والیہ واللہ واللہ واللہ والیہ والیہ واللہ والل

اس حصه کی مقدار میں ان کے چند مختلف اقوال ہیں:

چنانچہ شافعیہ وحنابلہ کے نزدیک پانچویں حصہ کا پانچواں حصہ ہوگا اور ایک ہوگا اور ایک جماعت کے نزدیک پانچویں حصہ کا تہائی حصہ ہوگا۔ جماعت کے نزدیک پانچویں حصہ کا چھٹا حصہ ہوگا۔

تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح (خمس فقرہ ۷-۱۲)۔ یہال فقراء دمساکین ایک ہی صنف ہیں (۲)۔

# مساكين پروقف كرنا:

۲ - مساکین پر وقف کے جائز ہونے میں فقہاء کے درمیان کوئی
 اختلاف نہیں ہے۔

- (۱) سورهٔ انفال را ۴
- (۲) حاشیه ابن عابدین ۳/۲۳۱، الاختیار ۱۸را۱۱۳، القلیو بی ۱۸۹، المغنی ۲رسارم

ال لئے کہ وقف،عبادت کے طور پر ٹئ موقوف سے ملکیت کو ختم کرنا ہے اور مسکین ان لوگوں میں سے ہے جن پر وقف کرنے سے عبادت حاصل ہوتی ہے (۱)۔
تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح (وقف)۔

# مسكين ہونے كو ثابت كرنا:

2-اگرکسی آ دمی کے لئے مال مشہور ہواور وہ تلف ہوجانے کا دعویٰ کرے اور کیے کہ وہ فقیر یا مسکین ہے تو بینہ کے بغیراس کا قول معتبر نہ ہوگا۔ صاحب المجموع نے کہا: اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے۔ اور اگراس کا مال مشہور نہ ہواور فقر یا مسکنت کا دعویٰ کرے تو اس کا قول معتبر ہوگا اور اس سے بینہ کا مطالبہ ہیں کیا جائے گا۔ اس میں بھی کوئی اختلاف نہیں ہے، اس لئے کہ انسان میں اصل فقر ہے (۲)۔

<sup>(</sup>۱) الاختيار سره ۴۵، القوانين الفقهية ر۲۷، الوجيز ۲۲۵۱، مطالب اولی النجل ۴ر۲۸۲، لمغنی ۲۸۹۵، ۲۰۰۰

<sup>(</sup>۲) المجموع ۲ر ۱۹۵۸ الانصاف ۳ر ۲۴۵، حاشیه الدسوقی ۱ر ۹۹۲، جوابر الاکلیل ۱۲۸۸

(منافع)اس کے تابع ہیں، بایں معنی کہ وہ ضروری ہیں، اور وہ اپنی جگہ پر ثابت شدہ حقوق ہیں، ان ہی میں ہے مسیل (نالی) اور اس جیسی چیزیں ہیں اور بھی کچھ خصوص احکام ہیں جن کا بیان آرہا ہے۔

# مسل

#### تعريف:

ا - سیل لغت میں: معروف ہے اس کی جمع سیول ہے یہ دراصل،
سال المهاء یسیل سیلا و سیلاناً باب ضرب سے ماخوذ ہے،
سیلاب کا چڑھ آنااور جاری ہونا، پھروادی میں بارش کے جمع ہوکر بہنے
والے پانی پراس کا استعال غالب ہوگیا۔ مسیل، سیلاب کے بہنے کی
حگہ ہے۔ جمع مسایل اور مسل (میم وسین کے ضمہ کے ساتھ) بھی
مسلان آتی ہے، جیسے دغیف کی جمع دغفان ہے (۱)۔
اصطلاحی معنی، لغوی معنی سے الگنہیں ہے (۲)۔

فقہاء کے نزدیک مسل کی ایک صورت: کس شخص کا کوئی گھر ہو اوراس کودوسرے گھر کی حصت پریا دوسرے گھر کی زمین پریانی بہانے کاحق ہو (۳)۔

# مسل مے متعلق احکام: کچھاحکام مسل ہے متعلق ہیں ان میں ہے بعض یہ ہیں:

یانی کی نالی (زمین سے) انتفاع کے حقوق میں سے ہے: ۲- اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ زمین یا گھر کے حقوق ومرافق

#### الف-مسيل مين تصرف كرنا:

س- بیع، ہبہ یا کسی دوسر ہے طریقے ہے مسیل میں تصرف کرنے کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

حفیہ نے کہا: مسیل کوفروخت کرنا یا ہبہ کرنا جائز نہ ہوگا، اس لئے کہ وہ جمہول ہے، کیونکہ یہ معلوم نہیں ہے کہ کتنے حصہ میں پانی بے گا، ابن عابدین نے الفتح سے نقل کرتے ہوئے کہا: یہ اس وقت ہے جبکہ مسیل کی مقدار بیان نہ کر لے لیکن پانی جس میں بہے گا اگر اس کی حد بیان کردے یا نہر وغیرہ سے مسیل کی زمین فروخت کردے، حق تسییل (پانی بہانے کاحق) کا اعتبار نہ کیا جائے اور اس کے حدود بیان کرد ئے جائیں تو یہ جائز ہوگا (۱)۔

لیکن مسیل کی ذات کے بغیر پانی بہانے کے حق کوفروخت کرنا یا ہبہہ کرنا سیح نہ ہوگا اس پرمشائخ کا اتفاق ہے خواہ زمین پر ہو یا حجت پر ہو، اس لئے کہ بیچ تعلی (مکان کے او پری حصہ ) کے مثل ہوگا اور حق تعلی کوفروخت کرنا بالا تفاق جائز نہ ہوگا، اس لئے کہ بیکسی مال سے متعلق حی نہیں ہے، بلکہ بیفضاء سے متعلق ہے۔ اگرز مین پر ہو، اوروہ بیہ ہے کہ اپنی زمین سے پانی بہادے تا کہ زمین خراب نہ ہواور وہ دوسرے کی زمین پر گذرے اور یہ مجھول ہے، اس لئے کہ اس میں استعال ہونے والی جگہ مجھول ہے، اس لئے کہ اس میں استعال ہونے والی جگہ مجھول ہے (۲)۔

اگر کوئی شخص کسی دوسرے کے گھر میں مسیل کا دعویٰ کرے تو

<sup>(</sup>۱) المصباح المنيري

<sup>(</sup>٢) القليو بي ١٨ / ١٤ مجلة الأحكام العدلية دفعه ١٨ ١٨ ا

<sup>(</sup>۳) الفتاوي الهنديه ۵ر ۹۴ ماشيه ابن عابدين ۱۱۸ – ۱۱۸

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ۴۸ ۸۱۱\_

<sup>(</sup>۲) حاشیداین عابدین ۴۷ ۸۱۱،۱۱۹،الفتاویی الخانیعلی بامش الهندیه ۳۳ ۸۰۱-

ضروری ہوگا کہ بارش کے پانی یا وضو کے پانی کے مسیل کی وضاحت کرے، اسی طرح مناسب ہوگا پانی کے مسیل کی جگہ کو بیان کرے کہ وہ گھر کے آگے کے حصہ میں (۱)۔ اگر کسی مکان میں کوئی کمرہ خرید ہے تو بغیر ذکر کئے ہوئے پانی

اگر کسی مکان میں کوئی کمرہ خرید ہے تو بغیر ذکر کئے ہوئے پانی بہنے کا راستہ داخل نہیں ہوگا اور اگر اس کے حقوق و مرافق کو ذکر کر دے تو داخل ہوجائے گا، یہی اصح قول ہے، اگر کوئی شخص کسی کوشی میں کوئی منزل یا مسکن خرید ہے تو اس کوشی میں پانی بہانے کا حق اس خرید ارکونہ ہوگا الا یہ کہ تمام حقوق یا مرافق کے ساتھ ، یا ہر کم و بیش کے ساتھ اس کو خریدے۔

اگر فروخت شدہ گھر میں فروخت کنندہ کواس کے دوسرے گھر

کے لئے جواس کے بغل میں ہو پانی بہانے کا راستہ ہواور تمام حقوق

کے ساتھ فروخت کرتے ویہ تمام حقوق خریدار کو ہوں گے اور اس کو حق

ہوگا کہ اس کو منع کردے، اگر کوئی شخص کوئی گھر فروخت کرے اور اس

میں دوسر کو پانی بہانے کا حق ہواور بہانے کا حقد ارگھر کی فروختگی پر

راضی ہوجائے تو انھوں نے کہا: اگر مسیل کی ذات میں اس کا حق ہوگا

تو ثمن میں سے کوئی حصہ ملے گا اور اگر اس کو صرف پانی بہانے کا حق ہوتو

اس کو ثمن میں سے کوئی حصہ نہیں ملے گا، اور اگر نیچ پر راضی ہوجائے گا

تو اس کا حق باطل ہوجائے گا(۲)۔

اگر کوئی شخص کسی دوسرے سے کوئی گھر خریدے، پھر کوئی آ دمی اس میں پانی کے مسل کا دعویٰ کرے اور اس پر بینہ قائم کر دیتو وہ اس کے لئے عیب کے درجہ میں ہوگا۔اگر خریدار چاہے گاتو پورے ثمن میں اس کور کھ لے گا اوراگر چاہے گاتو واپس کردے گا،اگر اس نے اس میں پچھ تحمیر کرلی ہوتو اپنی تعمیر توڑ لینے کاحق اس کو ہوگا، اپنی تعمیر کی

قيمت لينے كاحق اس كونه ہوگا (1) \_

ما لکیہ نے کہا: اگر پانی بہتا ہواوروہ کسی کی ملکیت میں چشمہ سے
ابلتا ہوتو وہ جس زمین میں ابلتا ہے اس زمین کے ما لک کا ہوگا
جب چاہے گا اس کوچھوڑ ہے گا اور جب چاہے گا روک دے گا، اگر
کوئی جماعت کسی رہٹ میں اپنی زمین کی طرف پانی بہانے پر جمح
ہوجا ئیں تو ان میں سے کوئی دوسرے پر مقدم نہ ہوگا اگر چہوہ او پر ہو،
آپس میں قلہ (مرکا) یا کسی لکڑی کے ذریعے تقسیم کریں گے یا کسی بھی
طرح مشترک طور پر پہلے کسی ایک کے لئے جاری کرنے پر متفق
ہوجا ئیں (۲)۔

المدونہ میں ہے: میں نے کہا: آپ کی کیا رائے ہے اگر کوئی شخص نالی، کنوال، چشمہ یا نہر میں سے زمین کے بغیر ہر ماہ میں ایک دن سینچائی کرنے کو خرید لے تو کیا بیدامام ما لک ؓ کے قول کے مطابق جائز ہوگا یا نہیں؟ انھوں نے کہا: امام ما لک ؓ نے کہا: بیہ جائز ہوگا، انھوں نے کہا: امام ما لک ؓ نے کہا: امام ما لک نے کہا: کہا ہوگا اس کے ساتھ زمین نہیں ہے، انھوں نے کہا: امام ما لک نے کہا: کوئی شخص اس زمین میں سے اپنا حصہ پانی کے بغیر فروخت کر دے لوامام ما لک ؓ نے کھراس کے بعد پانی میں شفعہ نہیں ہوگا، اور زمین میں بھی شفعہ نہیں ہوگا، صرف پانی میں شفعہ اس وقت ہوگا جبہ زمین چندلوگوں کے ہوگا، صرف پانی میں شفعہ اس وقت ہوگا جبہ زمین چندلوگوں کے درمیان مشترک ہو، انھوں نے اس کوشیم نہ کیا ہو پھران میں سے کوئی درمیان میں شفعہ ہوگا۔

<sup>(</sup>۱) الفتاوي الهنديه ۱۳ ۸۰ ۸

<sup>(</sup>۲) العقد المنظم ۲را ۱۳۲،۱۳۱ ا

<sup>(</sup>۱) الفتاوي الهنديه ۱۲۱۲\_

<sup>(</sup>۲) الفتاوي الهنديه ۳۰ س-

میں نے کہا: آپ کی کیارائے ہے کہا گران میں سے کوئی شخص پانی میں سے اپنا حصہ فروخت کرد ہے، پھراس کے بعد کوئی دوسراشخص پانی میں سے اپنا حصہ فروخت کرد ہے تو کیا پہلا بالع (فروخت کنندہ) زمین میں اپنے حصہ کے بقدر پانی میں ان کے ساتھ شفعہ کا دعویٰ کر ہے گا؟ تو انھوں نے کہا: نہیں۔ اسی طرح آگر زمین میں سے اپنا حصہ فروخت کرد ہے اور پانی میں سے اپنا حصہ فیوڑ د ہے پھر کوئی دوسرا شریک زمین میں سے اپنا حصہ فروخت کرد ہے اور پانی میں سے اپنا حصہ فروخت کرد ہے اوئی میں اس کے باقی ماندہ حق کی وجہ سے زمین میں شفعہ کاحق اس کو نہ ہوگا۔ میں نے کہا: آپ کی کیارائے ہے اگر کچھلوگ کوئی زمین آپی میں تقسیم کرلیں اور آپ کی کیارائے ہے اگر کچھلوگ کوئی زمین آپی میں تقسیم کرلیں اور میں ان کے ساتھ کچھ دوسر سے وہ سینچائی کرتے ہوں اور اس پانی میں ان کے ساتھ کچھ دوسر سے ترکاء بھی ہوں، پھر جولوگ پانی میں میں ان میں سے کوئی پانی میں سے اپنا حصہ فروخت کرد ہے تو کہا نہیں (ا)۔

کیا پی شخص زمین میں سے اپنے حصہ کی وجہ سے اپنے شرکاء کے ساتھ شفعہ کا دعوئی کر ہے گا؟ تو کہا نہیں (ا)۔

شافعیہ نے کہا: پانی بہانے، پرنالہ نکا لنے (۲) اور اس کی ملکیت میں برف ڈالنے پرکسی مال کے بدلہ میں صلح کرنا جائز ہوگا، اس لئے کہ ضرورت اس کی داعی ہے لیکن بیاس پانی کے بارے میں ہوگا جو نہروغیرہ سے اپنی زمین میں لائے یا بارش کی وجہ سے اس کی حصت پر جمع ہوجائے۔

لیکن کیڑوں اور برتنوں کا غسالہ (وُھون) بہانے پرکسی مال کے بدلہ میں صلح کرنا جائز نہ ہوگا،اس کئے کہوہ مجہول ہے۔ضرورت اس کی داعی نہیں ہے۔ بیشا فعیہ میں سے متولی کا قول ہے (۳)،

اگرچہ بلقینی نے اس میں ان سے اختلاف کیا ہے اور کہا: اس کی ضرورت مکان کی ضرورت سے زیادہ ہے (۱)،اس لئے اگر جھت پر ہواور جاری ہواور بہنے والے کی مقدار بیان کردے یا اگر زمین پر ہواور جاری ہونے کی جگہ بیان کردے تو اس سے کوئی مانع نہ ہوگا اور اس کی ضرورت تعمیر کی ضرورت سے زیادہ ہے، کیونکہ ہرآ دمی مکان نہیں بنا تا ہے لیکن کیڑوں اور بر تنوں کا دھونا تمام انسانوں کے لئے یا اکثر انسانوں کے لئے ضروری ہے اور یہ بلاشہ تعمیر کی ضرورت سے زائد ہے، لہذا اگر کوئی شخص عسل خانہ بنائے اور اس کے بغل میں کسی دوسرے کی زمین ہواور وہ اس سے پانی کے بہانے کا حق خریدنا چاہے تو اس کے جائز ہونے میں کوئی توقف نہ ہوگا بلکہ اس کی ضرورت ، زمین پر تعمیر کی ضرورت سے زائد ہوگی۔

رملی نے کہا: غالبًا اس سے متولی کی مرادیہ ہے کہ پانی حصت پر ہواور بہائے جانے کی مقدار بیان نہ کرے (۲) ،اسنوی نے کہا: دوسرے کی حصت پر بارش کا پانی بہانے پر صلح کرنے میں بیشرط ہے کہ پڑوی کی حصت پر بہائے بغیر راستہ تک اس کو پہنچانا ممکن نہ ہو (۳)

برف کے بارے میں اس وقت جائز ہوگی جبکہ دوسرے کی زمین میں ہو،اس کی جیت پرنہ ہو،اس کئے کہ اس میں اس کو ضرر ہوگا اور جس جیت پر پانی بہایا جائے یا جس جیت سے پانی بہایا جائے اس کا جاننا بھی شرط ہوگا خواہ بھے کے ذریعہ ہویا اجارہ یا عاریت کے ذریعہ ہو، اس لئے کہ قطرہ کے جیوٹا، بڑا ہونے سے بارش کم وزیادہ ہوتی ہے، اس لئے جس جیت پر بہے گا اس کی مقدار اور بہنے کی قوت وضعف کو جاننا ضروری ہوگا اس لئے کہ ہوسکتا ہے کہ تھوڑے پانی کو

<sup>(</sup>۱) المدونه ۱۹۲/۲۹۱

<sup>(</sup>۲) حاشیهالشمر املسی علی نهایة المحتاج ۲۰۲۸ م

<sup>(</sup>۳) نهایة الحتاج ۱۹۰۲ م\_

<sup>(</sup>۱) مغنی الحتاج ۲ر ۱۹۱\_

<sup>(</sup>۲) نهایة الحتاج ۱۲۰۴ –

<sup>(</sup>۳) مغنی الحتاج ۲را۱۹، نهایة الحتاج ۴۰۲، ۳۰

برداشت کرلے زیادہ کو برداشت نہ کرسکے، بارش کے پانی کی مقدار سے ناواقف ہونا نقصان دہ نہیں ہوگا،اس لئے کہاس کا جانناممکن نہیں ہے، کیونکہ ضرورت کی وجہ سے اس عقد کو جائز قرار دیا گیا ہے۔

اگر پہلے پر اجارہ کے لفظ کے ساتھ عقد ہوتو جگہ اور اس کی لمبائی چوڑائی اور گہرائی کو بیان کرنا ضروری ہوگا، اور اگر اجارہ کسی خاص مدت کے مقدار بتانا بھی ضروری ہوگا، ورنہ اس کی مقدار بتانا ضروری نہ ہوگا، یہ بھی ضروری ہوگا کہ وہ جگہ کھودی ہوئی ہوور نہ عقد سے نہ ہوگا کیونکہ کرایہ دارکو کھودنے کا حق نہ ہوگا (۱)۔

پانی کی نالی فروخت کرنے کے بارے میں شافعیہ نے کہا: اگر بھے کے لفظ کے ساتھ عقد کرے یعنی کہے: میں نے جھے سے پانی کی نالی فروخت کیا، تو لمبائی، چوڑائی کو بیان کرنا واجب ہوگا اور گہرائی کے بارے میں دواقوال ہیں۔ اس کی بنیاداس پر ہے کہ کیا خریدار بہنے کی جگہ کا مالک ہوگا یا نہیں؟ رافعی نے کہا نقل کرنے والوں کا میلان ملکیت کو ترجیح دینے کی طرف ہے۔ شربینی نے کہا: گہرائی کو بیان کرنا واجب نہ ہوگا، اس لئے کہ یہ برقر اررکھنے کی ملکیت ہے، اسنوی نے کہا: اگر لفظ صلح کے ساتھ عقد کرے تو کیا یہ بچے ہوگی یا اجارہ ہوگا؟ ہوگئ خواہ عقد کی نسبت جی الکفائیہ میں صراحت ہے کہ بچے ہوگی خواہ عقد کی نسبت جی کی طرف ہو یا عین کی طرف ہو عمیرہ نے کہا: تعمیر کے مسئلہ میں انھوں نے کہا: وہ عین کا مالک نہ ہوگا۔ بظاہران کہا: تعمیر کے مسئلہ میں انھوں نے کہا: وہ عین کا مالک نہ ہوگا۔ بظاہران دونوں میں کوئی فرق نہ ہوگا۔ اور بھی اس طرح فرق کیا جا تا ہے کہ پائی بہانے کا لفظ مثلاً عین کی طرف لوٹا یا جائے گا اور اس کا قول: میں نے بہانے کا لفظ مثلاً عین کی طرف لوٹا یا جائے گا اور اس کا قول: میں نے بہانے کا لفظ مثلاً عین کی طرف لوٹا یا جائے گا اور اس کا قول: میں نے بہانے کا لفظ مثلاً عین کی طرف لوٹا یا جائے گا اور اس کا تول نیں نے بہانے کا لفظ مثلاً عین کی طرف لوٹا یا جائے گا اور اس کا قول: میں نے بہانے کا لفظ مثلاً عین کی طرف لوٹا یا جائے گا اور اس کا قول: میں نے بہانے کا لفظ مثلاً عین کی طرف لوٹا یا جائے گا اور اس کا تولان نے بہانے کا لفظ مثلاً عین کی طرف لوٹا یا جائے گا اور اس کا تول نے میں ک

حنابلہ نے کہا: اگر کوئی شخص اپنی حصت سے بارش کا یانی دوسرے کی حصت پر بہانے پر صلح کرلے یا دوسرے کی زمین میں بارش کا یانی بہانے پر درآ نحالیکہ وہ اس کی حصت کا یانی ہوسکے کرے یا بارش کا یانی دوسرے کی زمین میں بہانے پر سلے کرے درآ نحالیکہ وہ اس کی زمین کا یانی ہوتو اگروہ زمین یا حصت جس کا یانی بہے گا دونوں کو معلوم ہوخواہ مشاہدہ کے ذریعہ یا جس حیت یاز مین کا یانی بھے گااس کی پہائش کے ذریعیۃ ویلے جائز ہوگی،اس لئے کہ چیت یاز مین کے چھوٹا بڑا ہونے سے یانی کی مقدار کم وبیش ہوگی، لہذا ان دونوں کا معلوم ہونا ضروری ہوگا، نیز اس جگه کا معلوم ہونا بھی ضروری ہوگا جہاں سے یانی حیت یا زمین کی طرف بھے گا، تا کہ جہالت دور ہوسکے،اوراجارہ کے صحیح ہونے کے لئے مدت کا ذکر کرنا ضروری نہ ہوگا، اس لئے کہ حاجت اس کو ہمیشہ کے لئے برقرار رکھنے کی داعی ہے، لہذا ضرورت کی جگہ میں مدت کی تعین کے بغیر منفعت برعقد کرنا جائز ہوگا، جیسے نکاح، کیکن ابن رجب نے القواعد میں قاعدہ ۸۷ میں کہا: بیخالص اجارہ نہیں ہے، کیونکہ مدت معین نہیں ہے بلکہ بہ بیچ کے مشابہ ہے۔ نالی جس میں بارش کے یانی کے علاوہ یانی بھی بہتا ہے اس کے برخلاف ہے چنانچہ وہ کھی بیع ہوتی ہے اور کبھی اجارہ ہوتا ہے،لہذااس میں مدت کی تعیین معتبر ہوگی ،اگروہ زمین یا حجیت جس یریانی بہایا جائے اجارہ پریاعاریت پرلی گئی ہوتواس کے مالک کی اجازت کے بغیر کراید داریا عاریت پر لینے والے کے لئے اس پریانی بہانے پرمصالحت کرنا جائز نہ ہوگا۔ حیبت کے بارے میں اس کئے کہاس سے اس کوضرر ہو گا اور زمین کے بارے میں اس لئے کہ مالک زمین کے علاوہ کے لئے اس میں ایک علامت بنادے گا اور ہوسکتا ہے کہ بعد میں وہ اس کی ملکیت کا دعویٰ کردے اور کسی آ دمی کی ملکیت میں اس کی اجازت کے بغیریانی بہانا حرام ہوگا اگر جیاس سے اس کویا

<sup>(</sup>۱) سابقهمراجع۔

اس کی زمین کوضررنہ پہنچے،اس لئے کہ بیددوسرے کی اجازت کے بغیر اس کی چیز کو استعال کرنا ہوگا اگر چیہ پانی کا مالک دوسرے کی ملکیت میں اس کے بہانے پرمجبور ہولہذا بیاس کے لئے جائز نہ ہوگا۔

اگراس پراس سے سلح کرلے کہ اس کے نہر، چشمہ یا کنوال سے پھھ مدت تک (اگر چہ مدت متعین ہو) اپنی زمین کی سینچائی کرےگا۔
تو پانی پراس کی ملکیت کے نہ ہونے کی وجہ سے میں کے نہ ہوگی، اس
لئے کہ جاری پانی پرزمین کی ملکیت کی وجہ سے ملکیت نہیں ہوتی ہے،
اور اگر نہر، چشمہ یا کنویں کے تہائی، چوتھائی یا پانچویں حصہ پرصلح
کرلتو سلح جائز ہوگی اور یے قرار (پانی رہنے کی جگہ) کے نامزد جزکی
نیچ ہوگی اور پانی قرار کے تابع ہوگا، اور قرار میں ان دونوں کا جوحق
ہوگااس کی مقدار کے مطابق پانی دونوں میں تقسیم ہوگا(ا)۔

ب-اس میں وراثت جاری ہونا اور اس کی وصیت کرنا:

ہم-مسیل حقوق انتفاع میں سے ہے۔ فقہاء کا مذہب ہے کہ اس
میں وراثت جاری ہوگی، اس لئے کہ وراثت، شارع کے حکم کی وجہ
سے غیرا ختیاری خلافت ہے۔ اختیاری مالک بننے کے قبیل سے نہیں
ہے، لہذا اس میں مالیت کی شرط نہ ہوگی، اور اس کی وصیت بھی صحیح
ہوگی، اس لئے کہ وہ ایک جہت سے میراث کے مشابہ ہے کہ موت
کے بعد ہی اس میں تملک ہوتا ہے۔ اسی وجہ سے انھول نے کہا:
وصیت، میراث کی ساتھی ہے، لہذا جس میں وراثت جائز ہوگی اس
میں وصیت بھی جائز ہوگی، مثلاً اگر کسی گھاٹ کا مالک کسی دوسرے
میں وصیت بھی جائز ہوگی، مثلاً اگر کسی گھاٹ کا مالک کسی دوسرے
وصیت جائز ہوگی اور جس کے لئے وصیت کی جائے اس کواپنی زمین
کی سینجائی کاحق ہوگا اور جس کے لئے وصیت کی جائے اس کواپنی زمین
کی سینجائی کاحق ہوگا اور اس بارے میں اس کاحق اس کی موت سے ختم

ہوجائے گا،اس لئے کہ بیمنافع کی وصیت ہے جونفع اٹھانے والے کی موت سے ساقط ہوجاتی ہے، کاسانی نے بدائع میں اس کی صراحت کی ہے(۱)۔

### حق سیل میں قدیم ہونے کا اعتبار کرنا:

۵-حق سیل میں قدیم ہونے کا اعتبار کیا جائے گا (لیکن قدیم ہوناحق پیدانہیں کرسکے گا) (۲) ، یہ متفق علیہ ہے اور بعض مذاہب میں کچھ تفصیل ہے، اس کے اعتبار کا معنی سیہ ہے کہ مسیل اور اس جیسی چیز مثلاً پرنالہ کواس کی پرانی حالت پرجس پروہ تھا چھوڑ دیا جائے گا، اس کئے کہ پرانی چیز اپنی حالت پر برقر ارر ہتی ہے۔ اس کے خلاف کسی دلیل کے قائم ہوئے بغیراس میں کوئی تبدیلی نہیں کی جاتی ہے۔

لیکن شریعت کے خلاف قدیم کا اعتبار نہیں کیا جائے گا یعنی اگر شی معمول اپنی اصل کے اعتبار سے غیر مشروع ہوتو اس کا اعتبار نہیں کیا جائے گا اگر چہ قدیم ہوا ور اگر اس میں واضح ضرر ہوتو اس کو دور کردیا جائے گا اگر چہ قدیم ہوا ور اگر اس میں اور اس جیسے دوسرے حقوق میں عام قاعدہ ہے کہ اس پر کوئی ضرر نہ ہو ور نہ اس ضرر کے سبب کو دور کرنا واجب ہوگا ، مثلاً اگر کسی گھر کے لئے عام راستہ میں گندہ پانی کا مسیل ہوا گر چہ قدیم ہوا در اس میں گذر نے والوں کو ضرر ہوتو اس کا ضرر دور کیا جائے گا اور اس کے قدیم ہونے کا اعتبار نہیں کیا جائے گا ، اس لئے کہ ضرر قدیم نہیں ہوسکتا کیونکہ اس کوختم کرنا واجب ہوتا ہے (۳)۔

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲ ۱۸۹۸، ۱۹۰۰ تبیین الحقائق ۲ را ۲۳ – ۴۳۰، حاشیه ابن عابدین ۲ سر ۱۱۱۳ اوراس کے بعد کے صفحات، حاشیة الدسوقی ۲۲ ۸ ۲۵ ۲۵ مغنی الحتاج ۲ سر ۲۲ ، انھوں نے حق مسیل کی صراحت نہیں کی ہے صرف حقوق لازمہ کوذکر کیا ہے۔

<sup>(</sup>۲) العقد المنظم للأحكام ٢ / ١٢٧، فنا وي قاضى خان ٣ / ٢١٣ \_

<sup>(</sup>۳) نہایة المحتاج ۲۸ ساوس، ۱،۳۹۵ ،۱۰۳۹۸ ، اوراس کے بعد کے صفحات، کشاف القناع ۳۸ / ۲۱۲ ، مجلة الأحکام العدلیه بشرح الاتای دفعه ۱۲۲۷ ، نیز دیکھنے:

<sup>(</sup>۱) کشاف القناع ۳۸۴، ۴۰۳، ۸۰۳ م

بہوتی نے کہا: اگر کسی دوسرے کے حق میں اس کا پانی بہنا پایا جائے، یا دوسرے کی حجمت کا پانی بہنا پایا جائے، یا دوسرے کی حجمت پراس کی حجمت کا پانی بہنے کی جگہ موجود ہو اور اس کا کوئی سبب معلوم نہ ہوتو میداس کا حق ہوگا، اس لئے کہ ظاہر میہ ہے کہ ساتھ یا کسی دوسرے حق کی وجہ سے الیہا ہوا ہوگا۔ خاص طور پر جبکہ زمانہ طویل ہوگیا ہو (۱)۔

مالکید نے کہا: ابن القاسم کے نزدیک دس سال کے گذر نے سے اور اصبح کے نزدیک ہیں سال کے گذر نے سے قدیم ہونا محقق ہوگا۔ سحون سے منقول ہے کہ پانی کے بہنے کی جگہ یا مسل میں چار سال کا گذر جانا کافی ہوگا۔ ونشر کی نے کہا: پہلے پرعمل جاری ہے (۲)۔

حنفیہ اور حنابلہ نے اس میں کچھ جزئیات کا ذکر کیا ہے: چنانچہ مجلۃ الأحکام العدلیہ میں ہے: اگر کسی گھر کے لئے قدیم زمانہ سے اب تک پڑوتی کے گھر پر ہارش کے پانی کے بہنے کی جگہ ہوتو اس کو یہ کہکر منع کرنے کاحق نہ ہوگا کہ اس کے بعد اب میں اس کونہیں ہنے دوں گا(۳)۔

الخانیہ میں ہے: یہ پرنالہ اور حجت کے پانی کے مسل کے بارے میں استحسان ہے۔ قیاس کا تقاضا ہے کہ اس کواس کا حق نہ ہوگا اللہ یک بینہ قائم کردے کہ اس کواس کے گھر میں پانی کے مسل کا حق ہے اور فتو کی استحسان پرہے (۲۰)۔

حنابلہ نے اسی کے مثل ذکر کیا ہے۔ بہوتی نے کہا: اگر دونوں

- = دفعه ۲ وی، بدائع الصنائع ۲/۹۸۱ اور اس کے بعد کے صفحات، المعیار المعرب ۲/۲۱،۹۳۵، ۳۲، ۱/۲۵۵، العقد المنظم للأحکام ۲/۲۱،۱۲۵، الموسوعة الفقهيه ۱۱/۳، فقره ۷۷۔
  - (۱) کشاف القناع ۳/۲۱۸ ـ
  - (۲) المعيار ۱۲۸،۱۲۷ س۴، العقد المنظم للأحكام ۲/ ۱۲۸،۱۲۷.
    - (۳) مجلة الأحكام العدليه دفعه ۱۲۲۹، شرح الاتاس\_
      - (۴) فآويٰ قاضي خال ۳ر ۲۱۳ ـ

میں اختلاف ہو کہ وہ برق یا ناحق ہے تو ظاہر حال پر عمل کرتے ہوئے مسیل وغیرہ کے مالک کا قول اس کی قتم کے ساتھ قبول کیا جائے گا کہ وہ برحق ہے، لہذا اگر وہ اس کو دور کردے تو اس کا مالک دوبارہ اس کو بحال کرسکتا ہے، اس لئے کہ ظاہر سے ہے کہ اس میں اس کاحق برقرار رہے گا اور جب تک اس کے خلاف کوئی دلیل نہ ہو وہ زائل نہیں ہوگا (ا)۔

مجلۃ الأحكام العدليہ دفعہ (۱۲۳۰) ميں ہے: (راسة ميں گھر ہوں ان كے پرنا لے قديم زمانہ سے اس راستہ پرنصب ہوں اوراس سے اس کے پنچہ وجود حتی کی طرف بڑھ جائے اور بہ قديم زمانہ سے جاری ہوتو صحن کے مالک کوخل نہ ہوگا کہ اس قديم مسيل کو بند کر دے وارا گروہ اس کو بند کر دے وارا گروہ اس کو بند کر دے تو حاکم کی طرف سے اس بند کو ہٹا دیا جائے گا اور اس کو اس کے قدیم وضع پر بحال کر دیا جائے گا)۔ اس لئے کہ وہ بند کر کے اپنے صحن سے ضرر کو دور کرنا چاہتا ہے اور اس میں راستہ کو ضرر ہے جس پر پرنا لے نصب ہیں اور بیجائز نہ ہوگا ، اس لئے کہ اگر وہ راستہ خاص ہوتو اس صورت میں خاص ضرر کو اس کے مثل کے ذریعہ دور کرنا لازم آئے گا۔

دفعہ (۲۵) میں ہے: ضررکواس کے مثل کے ذریعہ دور نہیں کیا جائے گااورا گروہ راستہ عام ہوتواس میں ضررعام کے ذریعہ ضررخاص کو دور کو رکنا لازم آئے گا۔ اور دفعہ (۲۲) میں ہے کہ ضرر عام کو دور کرنا لازم آئے گا۔ اور دفعہ (۲۲) میں ہے کہ ضرر عام کو دور کرنے کے لئے ضرد خاص کو گوارا کیا جائے گااور خاص راستہ سے پرنالوں کو ہٹانے کی کوئی راہ نہ ہوگی، اس لئے کہ وہ قدیم ہیں، اور نہ عام راستہ سے ہٹانے کی گنجائش ہوگی اس لئے کہ ضرر ثابت نہیں ہے عام راستہ سے ہٹانے کی گرفرہ بین کا مسیل قدیم ہے، مذکورہ بحث سے واضح ہوگیا کہ اس دفعہ میں راستہ سے عام وخاص دونوں راستے مراد واضح ہوگیا کہ اس دفعہ میں راستہ سے عام وخاص دونوں راستے مراد

<sup>(</sup>۱) کشاف القناع ۳ر۱۲، ۹ په

ہیں جبیبا کہ طلق رکھنے کا تقاضا بھی یہی ہے<sup>(۱)</sup>۔

مجلّہ کے دفعہ (۱۲۳۲) میں ہے: (اگر کھارا پانی کے بہانے کا حق مسیل کسی گھر میں ہوتو گھر کے مالک کو یاا گراس کوفروخت کردے توخریدار کوئق نہ ہوگا کہ اس کے بہنے کوروک دے بلکہ سابق کی طرح باقی رہے گا) اس کے شارح نے کہا: ہاں اگر خریدار کوئیج کے وقت اس کاعلم نہ ہوتو اس کوفنخ کا اختیار ہوگا ،اس لئے کہ وہ عیب ہے اور حق لازم کے ساتھ ثابت ہے اور خریدار کواس کے روکنے کاحق نہ ہوگا جیسا کہ جامع الفصولین میں ہے (۲)۔

## مسل کی اصلاح کاخرچ:

۲-این ہیرہ نے کہا: اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ جس کودوسرے کی حصت پر پانی بہانے کا حق ہو تو حصت کا خرچ اس کے مالک پر ہوگا(۳)۔

مسیل کی تقسیم اور تقسیم شده اراضی میں اس کا داخل ہونا: ک - حنفیہ نے کہا: اگر پانی کامسیل دوآ دمیوں کے درمیان مشترک ہو اور ان میں سے ایک اس کو تقسیم کرنا چاہے اور دوسراا نکار کرتے تو اگر اس میں اس کے علاوہ کوئی جگہ ہوجس سے اس کا پانی بہد سکے تو تقسیم کردیا جائے گا اور اگر روکے بغیر کوئی دوسری جگہ نہ ہوتو تقسیم نہیں کیا جائے گا (۴)۔

تقسیم شدہ اراضی میں مسیل کے داخل ہونے کے بارے میں المجلۃ العدلیہ کے دفعہ (۱۱۲۵) میں بیصراحت ہے کہ تقسیم شدہ اراضی

(1) مجلة الأحكام العدليه دفعه • ١٢٣٢، ٢٣٢، بشرح الأتاسي -

(۲) شرح المجلة للأتاسي ۴ مرسايا ـ

(m) الافصاح ارا ۸ س<sub>د</sub>

(۴) الفتاوي الهنديه ۵/۷۰۱\_

کے متصل اراضی میں طریق ومسیل کاحق ہر حال میں تقسیم میں داخل ہوگا، جس حصہ میں بھی واقع ہوگا اس کے مالک کے حقوق میں سے ہوگا خواہ اس کے تمام حقوق کا ذکر ہویا نہ ہو۔

اس کے شارح (الأتاس) نے کہا: متصل اراضی کہکر اس صورت سے احتراز کیا ہے جبکہ راستہ اور مسیل دوسرے حصہ میں پڑجائے تو اس کا حکم اگلے دفعہ (۱۱۲۱) میں مذکور ہے۔ پھران کا بیہ قول: (خواہ تمام حقوق کا ذکر ہویا نہ ہو) حاکم شہید نے اپنی مختصر میں ذکر کیا ہے (جبیبا کہ الہندیہ میں ہے)۔

امام محمد فی الاصل میں لکھا ہے: اگر زمین چند آ دمیوں کے درمیان مشترک میراث ہواوروہ لوگ اسکو قضاء کے بغیر تقسیم کرلیں اوران میں سے ہر شخص کوالگ الگ خالی زمین حاصل ہوجائے تواس کو اس کے پانی کا مسیل اور اس زمین کے تمام حقوق حاصل ہوں گے، چیچے میہ یہ دونوں داخل نہ ہوں گے (جبیبا کہ المحیط میں

المجلہ کے شارح نے الفتاوی الہندیہ سے ذخیرہ کی طرف منسوب کرتے ہوئے نقل کیا ہے: شخ الاسلام نے اراضی اور گاؤں کی تقسیم کے بارے میں لکھا ہے: اگر راستہ اور پانی کامسیل دوسرے کی زمین میں ہواور ان دونوں کے حصہ میں نہ ہوں توحقوق ومرافق کا ذکر کئے بغیر راستہ اور مسیل تقسیم میں داخل ہوں گے اور ان میں سے کسی کوا پنے حصہ میں ان حقوق کے جاری کرنے کا حق نہ ہوگا تا کہ تقسیم فاسد نہ ہوجائے۔

اس بنیاد پرراستہ اور مسیل کے داخل نہ ہونے کا صحیح ہونااس پر محمول ہوگا کہ بید دونوں دوسرے کی زمین میں نہ ہوں اس دفعہ میں متصل اراضی کے ذکر سے یہی مراد ہے (۱)۔

<sup>(</sup>۱) مجلة الأحكام العدليه دفعه ١١٢٧، بشرح الأتاس، الفتاوي الهنديه ٢١١٧٥ ـ

مجلّہ کے دفعہ (۱۱۲۲) میں صراحت ہے کہ اگر تقسیم کے وقت میہ شرط لگادی جائے کہ ایک حصہ کا راستہ اور مسیل دوسرے حصہ میں رہے گا تو یہ شرط معتبر ہوگی اور بیاس صورت میں ہے جبکہ تقسیم کے بل یہ دونوں موجود نہ ہول، اور اس کے مثل (بلکہ اس سے بہتر) ہوگا جبکہ تقسیم کے وقت دونوں موجود ہوں، اور دونوں، ان کو اپنی حالت پر باتی رکھنے کی شرط لگائیں۔

شرط لگانے کی قید سے اس صورت سے احتر المقصود ہے جس میں کوئی شرط نہ ہواس کا حکم دفعہ (۱۱۲۷) میں مذکور ہے بیخی اگر اس کے حصہ کا راستہ دوسرے حصہ میں ہواور تقسیم کے وقت اس کے باقی رہنے کی شرط نہ لگائے تو اگر وہ دوسری طرف پھیرنے کے لائق ہوتو بھیر دیا جائے گاخواہ تقسیم کے وقت تمام حقوق کا ذکر کیا گیا ہویا نہ کیا گیا ہو، لیکن اگر راستہ دوسری طرف پھیرنے کے لائق نہ ہوتو دیکھا جائے گا کہ اگر تقسیم کے وقت تمام حقوق کا ذکر کیا گیا ہوتو راستہ اپنی حالت پر برقر اررہے گا اور اگر عام تعبیر یعنی تمام حقوق کا ذکر کیا گیا ہوتو راستہ اپنی ہوتو تقسیم فنخ ہوجائے گی (ا)۔

اور اس صورت میں مسیل کا حکم بعینہ راستہ کے حکم کی طرح ہے۔

كسى مشترك گھر ميں موجود مسيل:

۸ - مجلّه کے دفعہ (۱۱۲۸) میں صراحت ہے کہ (اگر کسی آ دمی کا، کسی مشترک گھر میں حق مسیل ہو تو دونوں کے درمیان گھر کی تقسیم کی صورت میں مسیل کواپنی حالت پرچھوڑ دیاجائے گا)(۲)۔

# كسى عام ياخاص ملك مين نيامسيل بنانا:

9 - المجلة العدليہ كے دفعہ (۱۲۳۱) ميں صراحت ہے كہ سى آ دى كويہ حق نہ ہوگا كہ اپنے گھر ميں جارى كرے ، مراديہ ہے كہ سى كواپنے گھر كانيامسيل دوسرے كے گھر ميں جارى كرنے كاحق نہ ہوگا يہاں تك كہ اگر چياس كا گھر قديم ہو۔

اس طرق اس کو بیدت نہیں کہ اپنا مسیل دوسرے کے گھرکی طرف پھیردے خواہ نقصان دہ ہو یا نہ ہو، اس لئے کہ بید دوسرے کی ملکیت میں اس کی اجازت کے بغیر تصرف کرنا ہے، جیسا کہ دفعہ (۹۲) میں ہے کہ بیہ جائز نہیں ہوگا۔ یہاں تک کہ اگر وہ اس کی اجازت دیدے تو اس کو رجوع کر لینے کا حق ہوگا جیسا کہ دفعہ (۱۲۲۱) میں صراحت ہے: (اجازت دینے والے کوئی ہوگا کہ اپنی اجازت سے رجوع کرلے کیونکہ اجازت ورضا مندی سے ضرر لازم نہیں ہوجاتا ہے )(ا)۔

ہوتی نے کہا: کسی انسان کی ملکیت میں اس کی اجازت کے بغیر پانی بہانا حرام ہوگا اگر چہاس کو یااس کی زمین کواس سے کوئی ضرر نہ ہواس گئے کہ یہ کسی کی ملکیت کواس کی اجازت کے بغیر استعال کرنا ہوگا اگر چہ پانی کا مالک دوسرے کی ملکیت میں اس کے بہانے پر مجبور ہو پھر بھی اس کے لئے بیجائزنہ ہوگا (۲)۔

اس بارے میں مالکیہ کے نزدیک تفصیل ہے: ونشریسی نے کہا: جن منافع ومرافق میں کوئی ضرر نہ ہوان کے جاری کرنے والے کومنع نہیں کیا جائے گا، اس لئے کہ اس سے اس کو فائدہ ہوگا اور دوسرے کوکوئی ضرر نہ ہوگا۔

جن مرافق میں پڑوسی کومعمولی ضرر ہوان کے بارے میں علماء

<sup>(</sup>۱) مجلة الاحكام العدليه بشرح الاتاسي مذكوره دفعه

<sup>(</sup>۲) کشاف القناع ۳۸۲۰ م، ۳۰۳ ر

<sup>(</sup>۱) مجلة الأحكام العدليد فعه ١١٦٧، الفتاوى الهنديه ٢١١/٥ مال كي تيجي تفعيلات وجزئيات بين، ايسابي شخ اتاسي كي شرح المجله مين ہے۔

<sup>(</sup>٢) و يكھيم مجلة الأحكام العدلية بشرح الأتاس مذكوره وفعه

کے دو مختلف اقوال ہیں کہ کیااس کے خلاف اس کا فیصلہ کیا جائے گایا قضاء کے بغیر بیمندوب ہوگا جیسے کسی آ دمی کا اپنی دیوار کی لکڑی اپنے پڑوسی کی دیوار میں نصب کرنا، تو جب بیر پڑوسی کے مال میں معمولی ضرر کے باوجود جائز ہے تو وہ کیسے جائز نہ ہوگا جس میں بالکل کوئی ضرر

اگر کوئی شخص کسی راستہ میں ایسی نئی چیز پیدا کرےجس سے راستہ میں گذرنے والوں کو ضرر ہوتو مملوک راستہ میں اس کے شریک کی اجازت کے بغیر بیجا ئزنہ ہوگا جیسا کہ النازلہ میں ہے اور بیعام راستوں اور غیر مملوک راستہ میں اجازت سے یا بلااجازت جائزنہ ہوگا، اس کئے کہ منفعت اجازت کے ساتھ خاص نہیں ہے، لہذا دوسرے کے خلاف اس کواجازت کاحق نہ ہوگا۔

پھر کہا: اگر کسی آ دمی کا گھر ہواوراس کا پڑوی اس کے خسل خانہ کے بارے میں اس سے جھگڑا کرتے تو اس کے قدیم اور نیا کے بارے میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے۔

پھرمسلہ کی تفصیل کرنے کے بعد کہا: اگر مذکورہ نائی سل خانہ کی وجہ سے راستہ کے لئے نقصان دہ ہوتو راستہ کو نقصان پہنچانے والی ہر چیز سے اس کو منع کیا جائے گا اور اگر اس میں راستہ کو ضرر پہنچانا ہوتو اس کاحق دار نہیں ہوگا، اس لئے کہ راستہ قدیم ہوتا ہے اور اس کے مصالح عام ہوتے ہیں، اس کو نقصان پہنچانے والی نئی چیز وں کو ہٹا دیا جائے گا اگر چہ پر انی ہوں، لہندا اگر کرسی اور نالی کی وجہ سے سی کو نقصان نہ ہوتو اس کے مالک کے گھر میں اس کو چھوڑ دیا جائے گا، اور اگر نالی میں عنسل خانہ کے بہانے سے لوگوں کے راستہ پر پانی چلا جائے تو نالی کے مالک کو اس سے منع کہا جائے گا()۔

البهجه میں ہے: اگراس کے قدیم اور نیا ہونے میں دونوں کے

درمیان اختلاف ہوتواس کو نیا ہونے پرمحمول کیا جائے گا یہاں تک کہ اس کے خلاف ثابت ہوجائے (۱)۔

مشاع

د مکھئے:شیوع۔

(۱) المعيارالمعرب للونشريسي ۱۰ / ۲۷۸-۲۷۸\_

تناجى القوم: لِعض نے بعض *سے سرگو*ثی کی <sup>(۱)</sup>۔ اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے۔

مناجاۃ ، اور مشافہہ کے درمیان ربط یہ ہے کہ ان دونوں میں سے ہرایک بلاواسطہ مافی الضمیر کی تعبیر کا ایک طریقہ ہے ، البتہ مناجاۃ پوشیدہ بات کے ساتھ خاص ہے جبکہ مشافہہ اس سے عام ہے۔

# مشافهه ہے متعلق احکام:

شارع کے خطاب میں کون کون داخل ہیں:

سم - نبی کریم علیه کے عہد میں شارع کی طرف سے "یاأیها الناس، یا أیها الذین المنوا، یا بنی آدم، یا عبادی الذین أسرفوا علی أنفسهم" كالفاظ سے وارد خطاب كے بارے میں فقاور اصول فقد كے علماء كا اختلاف ہے۔

اسی طرح قرآن کریم اور سنت مطهرہ کے جن الفاظ سے سننے والوں کو براہ راست خطاب کیا گیا ہے، کیا یہ خطاب کے وقت موجود لوگوں کے ساتھ خاص ہے یا اپنے لفظ میں قیامت تک آنے والی امت کو بھی شامل ہے۔

چنانچہ جمہوراہل علم کا مذہب ہے کہ بیا پنے لفظ کے ساتھ صرف ان لوگوں کو شامل ہے جو خطاب کی حالت میں موجود تھان کے سوا دوسر بے لوگ داخل نہ ہوں گے اور بعد میں آنے والوں کے لئے حکم کا عام ہونا (حقیقت میں) خطاب کے صیغہ اور اس کے لفظ سے مستفاد نہیں ہوگا، بیصرف الگ دلائل سے مستفاد ہوتا ہے، جن کا اجمالی علم لامحالہ دین سے ہوتا ہے یعنی شریعت اسلامی کے احکام جو نبی کریم علیقی نے اہل زمانہ سے متعلق ہیں وہ قیامت تک ساری امت کی طرف متعدی ہوں گے۔

# مشافهه

#### تعريف:

ا – مشافهة لغت مين: مفاعله كے وزن پر مصدر ہے، جو اكثر، موجود يا متوقع مشاركت پر دلالت كرتا ہے اور شفهه يشافهه سے ماخوذ ہے رودرروگفتگو كرنا(۱) \_

اصطلاحی معنی الغوی معنی سے الگ نہیں ہے (۲)۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-مجادله:

۲ – جدل کی اصل الی چیز میں مناظرہ اور جھگڑا کرنا ہے جو حق کے ظاہر ہونے صحیح کے واضح ہونے سے غافل کردے (۳)۔

اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگ نہیں ہے<sup>(4)</sup>۔

مجادلہ اور مشافہہ کے درمیان تلازم کی نسبت ہے۔ مجادلہ اکثر مشافہہ کے بغیر مکمل نہیں ہویا تاہے۔

#### ب-مناحاة:

٣٠- مناجاة ، ناجيت فلانا مناجاة سے ماخوذ ہے ليني سر گوشي كرنا،

- (۲) جواہر الإکلیل شرح مخضر خلیل ۲۳۱۷۲ طبع دارالمعرفه بیروت، الوجیز فی فقه مذہب الإ مام الشافعی ۲۲٬۲۲۲ طبع مطبعة الآداب۔
  - (m) المصباح المنير -
  - (۴) قواعدالفقه للبركتي-

<sup>(1)</sup> لسان العرب، المصباح المنير ، النهاية في غريب الحديث ٢٥/٥-

حنابلہ کا مذہب ہے کہ وہ اس کے لفظ سے ہی سب کو عام

اس کی تفصیل اصولی ضمیمه میں دیکھی جائے۔

# قاضی کے روبروقاضی کا فیصلہ کرنا:

۵ – بالشافهه اطلاع دینا یا بالمشافهه فیصله کرنا پیر ہے کہ قاضی اس پر فیصله کرے یا نافذ کرےجس کو دوسرا قاضی روبرو کھے (جمہور مالکیہ اور دوسرے حضرات کے نز دیک )اس کے اعتبار کرنے کی شرط پیہے كەدونول قاضى اينى اينى ولايت كى جگەمىں ہول۔ اس کے بعدان کے درمیان کچھاختلاف وتفصیل ہے۔

د تکھئے:اصطلاح (قضاءفقرہ ر ۵۴)۔

روبر وقاضی کو قاضی بنا نا اوراس کومعنز ول کرنا: ۲ - قاضی کی ولایت رو برومنعقد ہوتی ہے، جبیبا کہ مراسلت اور خط و کتابت سے منعقد ہوتی ہے، یہی حکم اس کومعز ول کرنے کا بھی ہے۔ اس کی تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح (قضاء فقرہ ر ۲۵ اور توليه فقره ۱۰) ـ

#### عقو د میں روبروہونا:

ے - فقہاء کے نز دیک عقو دمیں اصل ہیہے کہ وہ روبروا یجاب وقبول کے ساتھ ہواور پیارادہ کی تعبیر کے دوسرے طریقوں مثلاً کتابت، مراسلت اوراشارہ سے مقدم ہوتا ہے۔

تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح (عقد فقرہ ۱۰ اوراس کے بعد کے فقرات تعبیر فقر ہ رساورصیغہ فقر ہ ر ۱۰)۔

روبرواجازت دینا:

۸ - محدثین کے نزدیک اجازت بہے کہ شخ راوی سے (روبرویا مكاتبت يامراسلت كوزريعه ) كے كمين نے تجھ كواجازت دى كه فلاں کتاب یا میرے نزدیک تونے جو سچے احادیث سی ہے اس کی میری طرف سے روایت کرو۔

اس پر محدثین کا اتفاق ہے کہ اجازت کا اعلیٰ درجہ، روبرو اجازت دیناہے،اس لئے کہاس میں احمالات کی فعی ہوجاتی ہے،اس کے بعد درجہ کے اعتبار سے مراسلت ہے، اس کئے کہ پیغام رسال یاد ر کھتا ہے اور بولتا ہے، ان دونوں کے بعد مکا تبت ہے، اس کئے کہ تحریر میں نطق نہیں ہے،اگر چیمحفوظ کرنااس میں پایاجا تاہے۔

اجازت کے ذریعہ حدیث کی روایت کرنے اوراس پڑمل کے کم کے بارے میں علاء کے درمیان اختلاف ہے۔ چنانچہ ایک جماعت کا مذہب ہے کہ بیممنوع ہے یہی امام شافعیؓ سے ایک روایت ہے۔اوریبی ائمہ حنفیہ میں سے ابوطا ہر دباس سے منقول ہے۔لیکن جس پڑمل ہے۔اور جواہل حدیث وغیرہ جمہوراہل علم کا قول ہے کہ اجازت دینا اوراس کے ذریعہ روایت کرنا جائز ومباح ہے اوراس کے ذریعہ مروی حدیث یرمل کرناواجب ہے۔

تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح (إحازة نقره (۲۲،۱۵)۔

#### عورت كارو بروهونا:

9 – اجنبی عورت کے لئے مباح ہوگا کہ حسب ضرورت مردوں میں ا سے ان قابل بھروسہ ساتھیوں کے روبروہوجن کی رفاقت میں فریضہ ٔ جج کی ادائیگی کے لئے بیت اللہ جاناممکن ہواور وہ اس کے روبرو موں، نیز بیبھی جائز ہوگا کہ فتوی دینے لینے، درس وتدریس، قضاء، شہادت، بچ وشراءاوران جیسے اعمال جن کی ضرورت مؤکد ہے جیسے

مشابرة

دېكھئے:رؤية ـ

مشاورة

د تکھئے: شوریٰ۔

علاج وغیرہ میں عورت مردوں کے روبرو اور مردعورت کے روبرو اور مردعورت کے روبرو ہوں، چنانچے کے ایک ہوں، چنانچے کے احادیث میں ثابت ہے کہ رسول اللہ علیہ نے ایک سے زائد اجنبی عورتوں سے رودررو گفتگو فرمائی ہے (۱)، اور حضرت عمر بن الخطاب نے بھی ایسا کیا ہے، اور حضرت علی اس عورت کے روبرو ہوئے جس نے حضرت حاطب بن بلتعہ کے خطکو چھپالیا تھا، اور گفتگو میں فریب دیا تھا، اور انکار میں اصرار کیا تھا، یہاں تک کہ انھوں نے میں فریب دیا تھا، اور انکار میں اصرار کیا تھا، یہاں تک کہ انھوں نے اس پرختی کی اور اس کو یہ کہتے ہوئے دھمکی دی کہ خط نکالوور نہ ہم تم کو نگا کردیں گے۔ جب اس نے ان کی بات میں شختی وزورد کیصا تواپنی چوٹی سے خط نکالا۔

روبرو ہونے کے مباح ہونے میں ضابطہ یہ ہے کہ فتنہ نہ ہو(۲)\_

د کیھئے اصطلاح (عورۃ فقرہ س) اور اصطلاح (اختلاط فقرہ رسم)۔

مشترك

د مکھئے:اشتراک۔

<sup>(</sup>۱) اس کی مثال وہ حدیث ہے جس کی روایت بخاری (فتح الباری ۹ رے ۵۰) اور مسلم (۱۳ ۸ / ۱۳ سال ) نے حضرت عائشٹ کی ہے: کہ ہند بنت عتبہ نے کہا: اے اللہ کے رسول، ابوسفیان بخیل آ دمی ہیں مجھ کو اتنانہیں دیتے ہیں کہ میرے لئے اور میرے بچول کے لئے کافی ہوالا یہ کہان کی لاعلمی میں میں کچھ لے لوں، آپ علی سی نے فرمایا: معروف طریقہ پراتنا لے لوجوتہ ارے لئے اور تمہارے بچول کے لئے کافی ہوجائے۔

<sup>(</sup>٢) الطرق الحكمية في السياسة الشرعيه لا بن القيم راا طبع المؤسسة العربه للطباعة والنشر قام ه ١٩٥١ء -

# مشتها ة سے تعلق احکام:

مشتها ة سے بچھا حکام متعلق ہیں،ان میں سے بعض یہ ہیں:

#### وضویر،مشتها ق کے چھونے کا اثر:

۲ - جمہور فقہاء کا مذہب ہے کہ فی الجمله مشتها ة عورت کو چھونا وضو کو تو ڑ دیتا ہے۔

اس مسئلہ میں تفصیل ہے، ویکھئے اصطلاح (حدث فقرہ ۱۲، ۱۳،اورلمس فقرہ ۴)۔

غیرمشنها قسے جماع کرنے سے خسل کا واجب ہونا:

سا- حصکفی نے کہا: غیرمشنها ق بگی سے جماع کرنا نہ موجب غسل ہے

نہ ناقض وضو ہے اگر چہ سپاری اس میں چچپ جائے اور بیاس طرح

کہ وہ وطی کی وجہ سے مفضا ق ( یعنی اس کے دونوں راستے ایک

دوسرے سے مل جا کیں ) ہوجائے ، بشرطیکہ یہاں انزال نہ ہو، اس

لئے کہ شہوت ناقص ہوتی ہے، لہذا عضو تناسل کے دھونے کے علاوہ

پچھلازم نہ ہوگا۔

ابن عابدین نے کہا: اس مسله میں اختلاف ہے، ایک قول ہے: مطلقاً عنسل واجب ہوگا، ایک قول ہے: مطلقاً عنسل واجب ہوگا، ایک قول ہے: مطلقاً عنسل واجب نه ہوگا۔ یکی کے کل جماع میں اس طرح عضو تناسل کو داخل کرناممکن ہوکہ اس کو مفضا ق (دونوں راستوں کا ایک ہوجانا) نه بنائے تو بیالیی عورت ہوگی کہ اس سے جماع کرناممکن ہوگا، لہذا عنسل واجب ہوگا۔ وجوب میں بیشرط ہے کہ بکارت زائل ہوجائی یہ ہوجائے، اس لئے کہ بالغہ میں بیشرط ہے تو نابالغہ میں بدرجہاولی بیہ شرط ہوگی (۱)۔

# مشتهاة

#### تعريف:

ا مشتهاة لغت ميں: اسم مفعول ہے۔ کہا جاتا ہے: اشتهى الشئى: شدیدرغبت کرنا(۱)۔

اصطلاح میں ابن عابدین نے کہا: عورتوں میں مشہا ۃ وہ ہے جس کی عمر نوسال یا زیادہ ہوجائے اور المعراج سے نقل کیا ہے: پانچ سال کی بچی بالا تفاق مشہا ۃ نہیں ہوگی، اور نوسال یا اس سے زیادہ عمر کی لڑکی بالا تفاق مشہا ۃ ہوگی۔ پانچ سال سے نوسال کے درمیان عمر والی لڑکی کے بارے میں روایت اور مشائخ میں اختلاف ہے، اصح یہ ہے کہ اس سے حرمت ثابت نہ ہوگی لینی وہ مشہا ۃ نہ ہوگی (۲)۔

ما لکیہ کے نز دیک مشتہا ۃ وہ ہے جس سے اکثر لوگوں کومعتاد لذت حاصل ہو<sup>(۳)</sup>۔

شافعیہ نے لکھا ہے کہ مشتہاۃ کی تحدید وانضباط عرف پر مبنی ہوگا(۲)۔

حنابلہ کے نزدیک مشتہا قاصغیرہ وہ ہے جوسات سال یا اس سے زیادہ عمر کی ہو<sup>(۵)</sup>۔

<sup>(</sup>۱) ردامجتارعلی الدرالمختار ۱/۹۹٬۱۱۲

<sup>(</sup>۱) المعجم الوسيط **-**

<sup>(</sup>٣) جواهرالإكليل ار٢٠\_

<sup>(</sup>٤) المجموع ٢٨٨ـ

<sup>(</sup>۵) كشاف القناع ار ۱۲۹ ـ

اس شرمگاہ کی تحدید میں جس میں سپاری کے جھپ جانے سے عنسل واجب ہوجاتا ہے اختلاف و تفصیل ہے، دیکھئے: اصطلاح (غسل فقرہ ۱۰)۔

حرمت مصاہرت پیدا کرنے میں مشتہا قصمباشرت کا اثر:

۴ - حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ مشتہا ۃ سے وطی کرنے پاشہوت کے ساتھ اس کے جھونے سے حرمت مصاہرت ثابت ہوجاتی ہے۔ انھوں نے کہا: نوسال ہے کم عمر کی لڑکی مشتہا ہ نہیں ہوگی۔اوراسی پر فتوی ہے، اور اس کے موٹی ہونے یا نہ ہونے میں کوئی فرق نہ ہوگا، اسی وجہ سے المعراج میں ہے: یانچ سال کی بچی بالاتفاق مشتہا ۃ نہیں ہوگی،نوسال یا اس سے زیادہ عمر کی بیکی بالا تفاق مشتہا ۃ ہوگی، یا نچ سال اورنوسال کے درمیان والی کے بارے میں روایت ومشائخ میں اختلاف ہے۔اصح بیہ کہ حرمت ثابت نہ ہوگی۔حفیہ کے نزدیک حرمت پیدا کرنے میں وطی بالزنا اور وطی بالنکاح میں کوئی فرق نہیں ہے،لہذا اگر غیرمشتہا ۃ بکی سے شادی کرے اور اس سے وطی کر لے پھراس کوطلاق دیدے اوراس کی عدت پوری ہوجائے اور دوسرے مرد سے شادی کر لے تو پہلے شوہر کے لئے اس کی بیٹی سے شادی کرنا جائز ہوگا، کیونکہ شہوت موجو دنہیں ہے، لیکن اس کی مال محض عقد کی وجہ سے اس پر حرام ہوجائے گی ،اسی طرح مرد میں شہوت کا ہونا شرط ہے، لہذا اگر غیر مرابق بچہ اینے باپ کی بیوی سے وطی کرلے تو حرمت ثابت نہ ہوگی لین اس کے باب پرحرام نہ ہوگی ،اس لئے کہ جس میں شہوت نہ ہواس کی وطی سے حرمت ثابت نہیں ہوتی ہے لیکن جو بچه حدم اهقت کو پہنچ جائے یعنی اس جیسا بچه جماع کر سکے اور

اس کوشہوت ہواورعورتیں اس جیسے سے شرمائیں تو وہ بالغ کی طرح ہوگا(۱)۔

ما لکیہ کے نزدیک جس طرح حلال وطی سے حرمت ثابت ہوجاتی ہے اس طرح چند شرائط کے ساتھ حرام وطی سے بھی حرمت ثابت ہوجاتی ہے۔وہ شرائط درج ذیل ہیں:

ا - وطی کرنے والے کا بالغ ہونا۔

۲ - جس عورت سے وطی کی جائے اس کا قابل تلذذ ہونا۔

۳- وطی کا حد کوساقط کرنے والا ہونا، لیکن حرام وطی جو حد کو ساقط نہ کرے جیسے زنا تو اس میں حرمت کے پیدا کرنے میں اختلاف ہے۔ معتمد قول حرمت کا نہ پیدا ہونا ہے۔ حرمت پیدا کرنے میں وطی کے مقد مات، وطی کی طرح ہیں (۲)۔

حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ وطی کی تمام شمیں موجب حرمت ہیں، اس کے مباح یا حرام ہونے میں کوئی فرق نہ ہوگا غیر گف کیڑے کے ساتھ ہوا گرحرارت محسوں کرے یا اس کے بغیر ہو، آگے کی شرمگاہ میں ہو یا پیچھے کے مقام میں ہو، اس لئے کہ بیاصل شرمگاہ میں تصرف کرنا ہے اور اس کو نکاح کہا جا تا ہے، لہذا بیا للہ تعالیٰ کے اس ارشاد کے عموم میں داخل ہوگا: "وَلَا تَنْکِحُوْا مَا نَکَحَ اَبْآءُ کُمُ مِّنَ النِّسَآءِ " (اور ان عور توں سے نکاح مت کرو، جن سے تہارے باپ نکاح کر چکے ہیں)۔

انھوں نے کہا: حرمت کے وجوب کے لئے وطی کرنے والے اورجس عورت سے وطی کی جائے دونوں کا زندہ ہونا شرط ہے، لہذاا گر کوئی مردا پناعضو تناسل کسی مردہ عورت کی شرمگاہ میں داخل کردے یا

<sup>(</sup>۱) ردالمحتار على الدرالمختار ۲۸۲،۲۸۱، الفتاو کی الهندییه ار ۲۷۵،۲۷۴ ـ

<sup>(</sup>۲) حاشة الدسوقى ۲۵۱،۲۴۰ ـ ۲۵۱،۲۴۰

<sup>(</sup>۳) سورهٔ نساء*ر* ۲۲\_

کوئی عورت کسی مردہ مرد کی سپاری اپنی شرمگاہ میں داخل کر لے تو حرمت مصاہرت پیدا کرنے میں اس کا کوئی اثر نہ ہوگا اور مرد کا ایسا ہونا کہ وطی کر سکے اور عورت کا ایسا ہونا کہ اس سے وطی کی جاسکے شرط ہے البندا بچہ کے وطی کرنے سے حرمت مصاہرت متعلق نہ ہوگی اس لئے کہ یہ مقصود نہیں ہے۔

چونکہ دونوں کا وطی کرنے اور وطی کئے جانے کے لائق ہونا شرط ہے، الہذاا گرنوسال کا لڑکا کسی عورت سے زکاح کرے، اس سے وطی کرے اوراس کو طلاق دید ہے تواس کی بیٹی اس لڑکے کے لئے حلال ہوگا، اس لئے کہ اس وطی کا کوئی اثر نہ ہوگا، اس کا ہونا اور نہ ہونا برابر ہوگا، اس طرح اس کے برعکس کا حکم بھی ہوگا۔ جیسا کہ اگر دس سال یا اس سے زائد عمر کا لڑکا نوسال سے کم عمر والی لڑکی سے نکاح کرے اور اس سے وطی کرلے چراس کو طلاق دیدے اور وہ بالغہ ہوجائے اور کسی دوسرے مرد سے شادی کرلے اور اس سے اس کو بیٹی پیدا ہوتو وہ لڑکی اس مرد کے لئے حلال ہوگی جس نے اس کی مال کے بچین میں اس سے وطی کی ہے، اس لئے کہ وہ حرام نہ ہوگا اور نہ اس سے حرمت ثابت ہوگی، افعول نے صراحت کی ہے کہ مردہ عورت سے وطی کرنے، مباشر سے کرمت ثابت مباشر سے کرمت ثابت نہ ہوگی ابنی بدن کو دیکھنے یا باقی بدن کو دیکھنے مبابقی بدن کو دیکھنے مبابقی برن کو دیکھنے یا باقی برن کو دیکھنے مبابقی برن کو دیکھنے یا باقی برن کو دیکھنے مبابقی برن کو دیکھنے مبابقی بین نہوگی (۱)۔

## مشتها ة كى پرورش كرنا:

فقہاء نے لکھا ہے کہ اگر پرورش کرنے والا غیر محرم ہومثلاً چھازاد،
 پھوپھی زاد، ماموں زادیا خالہ زاد بھائی ہوتو اس کے لئے حق حضانت
 ثابت ہونے کے لئے ایک شرط یہ ہے کہ جس پکی کی پرورش کرنا ہو
 اس کی عمراتیٰ نہ ہوجس عمر کی پکی مشتہا ۃ ہوتی ہے۔

اگراس عمر کو پہنچ جائے تو مذکورہ پرورش کرنے والے کوسپر دنہیں
کی جائے گی اس لئے کہ وہ محرم نہیں ہے، لہذا اس کا حق حضانت
ساقط ہوجائے گا، اسی طرح اگر پرورش کیا جانے والا لڑکا ہواور
پرورش کرنے والی عورت غیر محرم ہو۔ جیسے خالہ زاد، مامول زاد،
پھوپھی زادیا چپازاد بہن وغیرہ ہوتواس کاحق حضانت اس وقت تک
برقر اررہے گا جب تک کہ قابل شہوت عمر کو پہنچ جائے جب اس عمر کو
ہونچ جائے گا تو محرم نہ ہونے کی وجہ سے اس کاحق حضانت ساقط
ہوجائے گا او محرم نہ ہونے کی وجہ سے اس کاحق حضانت ساقط

تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح (حضانة فقرہ ۹ - ۱۴)۔

حدزنا کے وجوب کے لئے اس فرج کے مشتہا ۃ ہونے کی شرط ہونا جس کے ساتھ زنا کیا جائے:

۲ - فقہاء نے لکھا ہے کہ حدزنا کے وجوب کی ایک شرط میہ ہے کہ جس فرج کے ساتھ زنا کیا جائے وہ طبعی طور پرمشتہا قاہو۔ یعنی سلیم الفطرت لوگوں کے لئے قابل شہوت ہو بایں طور کہ زندہ آدمی کی شرمگاہ ہو میہ مردہ عورت کی وطی سے احتراز ہے، چنانچہ جمہور فقہاء کے نزدیک اس میں حدواجب نہ ہوگی۔ اس لئے کہ سلیم الطبع انسان اس سے نفرت کرتا ہے اور طبیعت کو گھن ہوتی ہے، لہندا اس سے زجر وتو بیخ کے لئے حدزنا کی ضرورت نہ ہوگی۔ ا

شافعیہ کے زدیک اصح کے بالمقابل قول اور حنابلہ کے نزدیک ایک قول ہے کہ جوشخص کسی مردہ عورت سے وطی کرے اس پر حد واجب ہوگی اس لئے کہ بیآ دمی کی شرمگاہ میں وطی کرنا ہے، الہذا زندہ

<sup>(</sup>۱) مطالب أولى النهي ۵ر ۹۵،۹۴۰ \_

<sup>(</sup>۱) كفاية الاخيار ۱۸۲۲، ۱۵۴، كشاف القناع ۵۸۷۹، الفتاوى الهندييه ۱۸۴۱-

<sup>(</sup>۲) ردالحتار على الدرالحتار ۱۳۱۳، ۱۳۲۱، جوا هرالإ کليل ۲۸ ۲۸۳، مغنی الحتاج ۱۸ ۲۳ ۱۳۲۲، کفایة الاخبار ۱۸۲۲، کمغنی این قدامه ۱۸۱۸\_

عورت سے وطی کے مشابہ ہوگا ، نیز اس لئے کہاس میں گناہ زیادہ بڑا ہے، کیونکہ برائی کے ساتھ میت کی بے حرمتی بھی ہے۔ یہی اوز اعی کا مذہب ہے (۱)۔

اسی طرح غیرمشتها ة صغیره کی وطی سے بھی احتراز ہے، چنانچہ حفیہ، مالکیہاور حنابلہ میں سے قاضی کے نز دیک اس میں صدواجب نہ ہوگی <sup>(۲)</sup>۔ نہ وطی کرنے والے مردیر نہ غیرمشتہا ق صغیرہ یر،اورا گروطی کرنے والا نابالغ ہوتوعورت پر حدواجب نہ ہوگی۔حنابلہ میں سے قاضی نے کہا: جو خض نوسال ہے کم عمر بچی سے وطی کرےاس پر حد نہ ہوگی اس لئے کہاس جیسی بچی قابل شہوت نہیں ہوتی ہے،لہذا بیاس کی شرمگاہ میں انگلی داخل کرنے کے مشابہ ہوگا، اسی طرح اگر کوئی عورت دس سال سے كم عمر بچه كاعضو تناسل اپني شرمگاه ميں داخل کرلے تو اس عورت پر حدواجب نہ ہوگی ، کیکن صحیح یہ ہے کہ اگر اس عورت سے وطی کرناممکن ہو اور عورت ایسے شخص کو وطی پر قدرت دیدے جو وطی کرسکتا ہواور وہ وطی کرلے تو ان دونوں میں سے جو مكلّف ہوگااس پر حدواجب ہوگی،للہذانو یادس سال سے اس کی تحدید حائز نہ ہوگی، اس لئے کہ تحدید صرف شریعت کے بتانے سے ہوتی ہے، اور اس میں شریعت نے کوئی حد نہیں بتائی ہے، اور نوسال میں اکثر استمتاع کاممکن ہونا اس کے قبل اس کے وجود سے مانع نہ ہوگا جبیبا کہ بالغ ہوناا کثر پندرہ سال میں پایا جا تا ہے، کین اس کے بل یائے جانے سے مانع نہیں ہے<sup>(m)</sup>۔

مشرف

د يکھئے: إشراف۔

مشرك

د یکھئے: اِشراک۔

مشركه

د مکھئے:عمریہ۔

<sup>(</sup>۱) مغنی الحتاج ۴۸ر۵ ۱۴ المغنی لا بن قدامه ۸را ۱۸ ـ

<sup>(</sup>۲) ردامختار على الدرالختار سرا ۱۴ القوانين الفقه پيه ر۷ ۳۴، المغنى لا بن قدامه ۱۸۱۸،۱۸۱۸مغنی الحتاج ۲۸ ۱۴۷۱\_

<sup>(</sup>۳) المغنی لابن قدامه ۱۸۲،۱۸۱/۸ـ

دېکھئے: اُشربہ۔

ا - مشروعیت،مشروع کا اسم منسوب ہے، اور پیمصدر صناعی ہے، مشروع وہ ہے جےشرع نے جائز قرار دیا ہو، الشرعة (زیر کے ساتھ) لغت میں دین کو کہتے ہیں،اورالشرع اوراسی کے مثل الشریعة ماخوذ ہے الشریعۃ سے اور وہ سیرانی حاصل کرنے کے لئے لوگوں کے اترنے کی جگہ ہے، اس کا بینام اس کے واضح اور ظاہر ہونے کی وجہ ے رکھا گیا ہے، کہا جاتا ہے: شوع الله لنا کذا یشوعه، لینی الله نے اس کو ہمارے لئے ظاہر کیااوراس کوواضح کیا (۱)۔

تھانوی کہتے ہیں:مشروعیت کا اطلاق ان احکام پر ہوتا ہے جو افعال یااشیاء کے نتیجہ میں حاصل ہوں ، جیسے کہ بیع ،اس لئے کہاس کا حسی وجود بھی ہے اور اس کے ساتھ اس کا شرعی وجود بھی ہے <sup>(۲)</sup>۔

#### متعلقه الفاظ:

۲ – صحت لغت میں: بدن کی وہ فطری حالت ہے جس کے ساتھ بدن کے افعال فطری طریقہ پر جاری رہیں، لفظ صحت کئی معانی کے لئے استعال کیا گیاہے، مثلاً کہا گیاہے: اگرنماز قضا کوساقط کردیتونماز صحیح ہوگئی اور جب عقد پراس کا اثر مرتب ہوجائے توعقد سے ، اور

<sup>(</sup>۱) المعجم الوسيط ،المصباح المنير -

<sup>(</sup>۲) كشاف اصطلاحات الفنون ۲۲۲/۸

قول سیح ہے اگروا قعہ کے مطابق ہو<sup>(۱)</sup>۔

اوراصطلاح میں: صحت اس سے عبارت ہے کہ فعل عبادات میں قضا کو ساقط کرنے والا ہو، یا وہ معاملات میں شرعاً اس سے مطلوب نتائج کے مرتب ہونے کا ایک سبب ہو، اور اس کے مقابلہ میں بطلان ہے (۲)۔

غزالی کہتے ہیں: عبادات میں صحت کے اطلاق میں اختلاف ہے، اور متکلمین کے نزد یک صحیح اس چیز کا نام ہے جو شرع کے موافق ہونواہ قضاوا جب ہویا نہ ہو، اور فقہاء کے نزدیک اس چیز کا نام ہے جو کافی ہوجائے اور قضا کو ساقط کردے (۳)۔

صحت اور مشروعیت کے درمیان تعلق عموم وخصوص کا ہے۔

حکم:

سا ۔ کم کا لغوی معنی فیصلہ کرنا ہے۔

اصطلاح میں جب حکم کے ساتھ لفظ''شری'' کا اضافہ کیا جائے تو اس کا معنی ہوتا ہے شارع کا وہ خطاب جومکلفین (حکم کے مخاطبین) کے افعال سے کسی حکم کے طلب یا حکم میں اختیار یا حکم کی تعین کے لئے متعلق ہو۔

بی تعریف علائے اصول کی ہے، فقہاء کے نزدیک حکم خطاب (شرعی) کانتیجہ ہوتا ہے نہ کہ عین خطاب (۴)۔

مشروعیت اور حکم شرعی کے درمیان تعلق میہ ہے کہ مشروعیت حکم شرعی کے اوصاف میں سے ایک وصف ہوتا ہے۔

#### (۱) المصباح المنيرية

- (٢) قواعدالفقه للبركتي، نيز ديم التعريفات لجرجاني \_
  - (۳) المتصفى ار ۹۴ ـ
- (۷) مسلم الثبوت الر۵۴، جمع الجوامع الر۳۵، ارشادافحو لرص ۲-

بواز:

سم - لغت میں جواز کے معانی صحت اور نافذ ہونا ہے، اس سے ہے: أجزت العقد، میں نے عقد کو جائز اور نافذ کر دیا<sup>(۱)</sup>۔

اصطلاح میں جواز وہ ہے جس کے کرنے اور نہ کرنے کے بارے میں شرعاً کوئی ممانعت نہ ہو<sup>(۲)</sup>۔

## مشروعیت کے دلائل:

2 - قرانی نے کہا: احکام کی مشروعیت کے دلائل شرعاً متعین ہیں جو شارع پر ہی موقوف ہے یہ تقریباً ہیں ہیں، پھرانھوں نے فرمایا: اس کی مشروعیت کے دلائل قرآن ،سنت، قیاس، اجماع، براءت اصلیہ، اجماع اہل مدینہ، استحسان، استصحاب اور فعل صحابی اور ان جیسے امور ہیں (۳)،اس کی تفصیل اصولی ضمیمہ میں دیکھی جائے۔

### تصرفات میں خلل اوراس کامشروعیت پرانژ:

۲ - فقہاء کا اتفاق ہے کہ عبادات اس طرح ادا کی جانی چائیں جیسی مشروع ہوئی ہیں بغیر کسی نقص یا خلل کے، تاکہ وہ صحیح اور کافی ہوجائیں، پس ہروہ عبادت جس کے ارکان میں سے کوئی رکن یا جس کی شرائط میں سے کوئی شرط مفقود ہووہ باطل ہے اور اس پراس کا شرعی اثر یعنی اخروی ثواب اور دنیا میں قضا کا ساقط ہونا مرتب نہیں ہوتا۔

اور ہروہ امرجس پراس کا شرعی اثر مرتب نہ ہووہ فاسدیا باطل ہے، کین فقہاء کاعقود اور معاملات میں اختلاف ہے، جمہور کی رائے میں معاملات عبادات کی طرح ہیں کہ اگر وہ غیر مشروع طریقے پر

<sup>(1)</sup> المصباح ، المحجم الوسيط ، فتح القدير ١٣٠٣ صبح الاميرييه

<sup>(</sup>٢) قواعدالفقه للبركتي\_

<sup>(</sup>٣) الفروق ار ١٢٨\_

انجام یا ئیں تو وہ باطل اور فاسد ہوں گے، ان دونوں الفاظ کے درمیان کسی فرق کے بغیر۔

کیکن حفظیہ عقو د ومعاملات میں باطل اور فاسد کے درمیان فرق کی اپنی ایک خاص اصطلاح رکھتے ہیں، وہ کہتے ہیں: باطل وہ ہے جو ا بنی اصل اورا بنی وصف کسی میں مشروع نه ہو جیسے مر دار اورخون کی تجارت، کیکن جومعامله اینی اصل میں مشروع ہواور اپنی وصف میں غیرمشروع ہووہ فاسد ہے باطل نہیں، جیسے سودی تجارت، کہ بیرا بنی اصل میں اس لئے مشروع ہے کہ یہ بیج ہے، لیکن اپنے وصف یعنی زیادتی کےاعتبار سے غیرمشروع ہے،لہذا بیاس غیرمشروع اضافیہ کے شامل ہونے کی وجہ سے فاسد ہوا، اگراضا فہ کوختم کر دیا جائے تو بیع صحیح ہوجائے گی اوراپنی اصل مشروعیت کی طرف لوٹ آئے گی <sup>(1)</sup>۔ تفصيل اصولي ضميمه اوراصطلاح (بطلان فقره ٧٠-١٢) مين

ك- الله تعالى كاارشاد ب: "يأيُّهَا الَّذِينَ امُّنُوا لَا تَسُئِلُوا عَنُ أَشْيَآءَ إِنْ تُبُدَ لَكُمُ تَسُولًا كُمُ وَإِنْ تَسْئَلُوا عَنْهَا حِينَ يُنَزَّلُ الْقُرْآنُ تُبُدَلَكُمُ، عَفَا اللَّهُ عَنْهَا" (٢) (ا ايمان والو! اليي باتیں مت یو چھو کہ اگرتم پر ظاہر کر دی جائیں تو تہہیں نا گوار گزریں اورا گرتم انہیں دریافت کرتے رہوگے اس زمانہ میں جب قر آن اتر رہا ہے تو تم پر ظاہر کردی جائیں گی اللہ نے ان کی بات سے درگذری)۔

(۱) جمع الجوامع ار٥٠١- ١٠٠٠، التلويخ الر٢١٨، كشف الإسرار ار٢٥٩، حاشية

الدسوقي سر ۵۴،نهاية الحتاج سر ۲۹، المنثور سر ۷\_

(۲) سورهٔ مائده را ۱۰ـ

اور رسول الله عليه في في فرمايا: "وسكت عن أشياء

رحمة بكم لا عن نسيان فلا تبحثوا عنها" (١) (اورالله تم ير

رحم کرتے ہوئے بغیر کسی بھول چوک کے پچھے چیز وں سے خاموش رہاتو

یس جس عمل کے بارے میں خاموثی اختیار کی گئی اس کی

مشروعيت مين فقهاء كااختلاف ہے جس ميں كئي اقوال اور تفصيلات

مشروع اسباب مصالح کے اسباب ہیں مفاسد کے ہیں:

۸ - شاطبی نے فرمایا: ممنوع اسباب مفاسد کے اسباب ہوتے ہیں

مصالح کے نہیں، جس طرح مشروع اسباب مصالح کے اسباب

ہوتے ہیں مفاسد کے نہیں، اس کی مثال امر بالمعروف اور نہی عن

المنكر ہے، بيمشروع امر ہے، اس لئے كه بيا قامت دين شعائر اسلام

کے اظہار، اور کسی بھی طور پر باطل کی نیخ کنی کا سبب ہے، بیا بنی شرعی

صورت میں مال اور جان کی ہلاکت اور آبرو کے نقصان کا سبب نہیں

ہے، اگر چیاس کے راستے میں یہ چیزیں پیش آ جائیں، اور زکاۃ کا

مطالبہ ایک رکن اسلام کو قائم کرنے کے لئے مشروع ہوا ہے اگر چیہ

اس کے نتیجہ میں قال کرنا پڑے،جیسا کہ حضرت ابوبکرصد این نے کیا

تم ان کے ہارے میں مت بوچھو)۔

ہیں(۲)جن کے لئے اصولی ضمیمہ دیکھا جائے۔

اور صحابہ کرام نے اس پراتفاق کیا(۳)۔

(صرر۲۰۰) میں اسے ضعیف قرار دیاہے۔ (۲) الموافقات ار ۱۲۱–۱۷۹، البحر المحيط ار ۱۲۸، ۱۲۸

حدیث: "وسکت عن أشیاء ....." کی روایت دار قطنی نے اپنی سنن (۲۹۸/۴) میں کی ہے، اور ابن رجب نے شرح الاربعین النووب

<sup>(</sup>m) الموافقات الر ٢٣٧\_

غير مذكورامر كي مشروعيت:

# مشقت

# المشعر الحرام

د کیھئے: مزدلفہ۔

تعريف:

ا-مشقة كالغوى معنى كوشش، تحكن، پريشانى اور بوجھ كے بين، كها جاتا ہے: شق عليه الشئى يشق شقاً ومشقة جب كوئى چيز تحكا دے (۱)، اسى سے الله تعالىٰ كا قول: "لَّمُ تَكُونُونُ ا بَالِغِيهِ إِلَّا بِشِقِّ الْأَنْفُسِ" (۲) (جهال تم بغير نفس كى سخت مشقت كے بينج نهيں سكتے)، يعنى جان كى جدو جهد كے ساتھ ۔

شق بھی مشقة کے معنی میں ہے، المصباح المنیر میں ہے: شق الأمر علینا، باب نفر سے بھی ہے، اسم فاعل شاق ہے، فشق علی الأمر یشق شقا و مشقة، یعنی مجھ پر بوجھ ہوا(۳)، اس سے اسم مشقت ہے۔

اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے۔

متعلقه الفاط:

الف-حرج:

۲ - حرج لغت میں ضیق کے معنی میں ہے، حرج صدرہ حرجاً، البات سے ہے، کی بیات کے معنی میں میں حرج وہ چیز ہے

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، النهاية. في غريب الحديث لا بن الاثير ٢/١٩٦٠

<sup>(</sup>۲) سورهٔ کل رک

<sup>(</sup>٣) المصباح المنير -

<sup>(</sup>٣) لسان العرب، المصباح المنير ، القاموس المحيط، الصحاح في اللغه ـ

جس میں معمول سے زیادہ مشقت ہو<sup>(۱)</sup>، مشقت اور حرج میں تعلق پیہے کہ حرج مشقت سے زیادہ خاص ہے۔

#### ب-رخصت:

سا-رخصت کا لغوی معنی آسانی اور سہولت ہے، کہا جاتا ہے: رخص السعو، نرخ گر گئ اور خریدنا آسان ہوگیا(۲)، اصطلاح میں رخصت ہے کہ مکلّف کو اس کے سی عذر کی وجہ سے سی کام کی وسعت دی جائے جبکہ اس کے حرام ہونے کا سبب موجود ہو، جیسے اضطرار کے وقت مردار کھانا اور مسافر کے لئے رمضان میں افظار جائز ہونا(۳)، مشقت اور رخصت میں تعلق ہے کہ مشقت رخصت کا سبب ہے۔

#### ج-ضرورت:

۴ – ضرورت اضطرار کااسم ہے <sup>(۴)</sup>، شریعت میں ضرورت انسان کا ایسی حالت کو پہنچ جانا ہے کہا گروہ ممنوع کاار تکاب نہ کرتے وہلاک یا قریب الہلاک ہوجائے <sup>(۵)</sup>۔

اورتعلق ہیہے کہ مشقت ضرورت سے عام ہے۔

#### د-ماجت:

۵ – حاجت کا اطلاق ضرورت مند ہونے پر ہوتا ہے، اور اس چیز پر

- (۱) الموافقات للشاطبي ۲ر۱۵۹\_
- (٢) التعريفات للجرجاني،المصباح المنير -
- (۳) الموافقات للشاطبي ارا ۳، التعريفات للجر جاني، المتصفى للغزالي ار ۹۸،
  - (٣) المصباح المنير ،المنثو رفي القواعدللزركشي ١٩/٣١٩،الإشياه للسيوطي ر ٨٥\_
    - (۵) المنثور في القواعد ۱۹/۲ سالا شاه للسيوطي ر ۸۵\_

جس کا حتیاج اس کی محبت کے ساتھ پیش آئے (۱)۔

اصطلاح میں حاجت وہ ہے جس کا احتیاج وسعت پیدا کرنے اور اس عنگی کودور کرنے کے لئے پیش آئے جوعام طور پر حن اور مقصود کوفوت کردینے والی مشقت تک پہنچاتی ہو، مشقت اور حاجت کے درمیان فرق سے کہ حاجت اگرچہ پریشانی کی ایک حالت ہے کیک وہ مشقت سے کم ہوتی ہے اور اس کا درجہ مشقت سے ادنی ہے (۲)۔

# مشقت م متعلق احكام: اول-مشقت كي صورتين:

۲ - مشقت پرشرعی احکام اور متعدد رخصتیں مرتب ہوتی ہیں جو مشقت کی نوعیت اوراس کے درجہ کے اعتبار سے ہوتی ہیں۔

اسلامی شریعت کے تمام احکام کسی نہ کسی درجہ کی مشقت سے خالی نہیں ہوتے ہیں، بلکہ یک گونہ مشقت وکلفت کی وجہ سے اس کا نام تکلیف (مکلّف کرنا) رکھا گیا، الہذا کوئی بھی شرعی حکم مشقت سے خالی نہیں ہوتا، اس کی تفصیل یہ ہے کہ مشقت کے چار درجے ہیں:

### بهلا درجه: نا قابل برداشت مشقت:

2- یہ وہ مشقت ہے جس کوکوئی انسان سرے سے برداشت کرنے پر قادر ہی نہیں ہے، اس نوع کی مشقت کا حکم شریعت میں باطل نہیں ہے، کیونکہ عاد تا مکلّف اس پر قادر نہیں ہوتا، الہذا شرعاً اس کا حکم نہیں دیا جاتا ہے خواہ یہ عقلاً ممکن ہو، نا قابل برداشت امر کا حکم الیکی مشقت ہے کہ انسان اپنے آپ کواس پر آمادہ کرکے پریشانی اور تھکن کے اس درجہ پرلاتا ہے جومفیر نہیں ہے، جیسے معذور انسان کھڑے ہونے کی

<sup>(</sup>۱) المفردات للراغب الاصبهاني \_

<sup>(</sup>٢) الموافقات للشاطبي ٢ ر ١١،١٠ الإشباه للسيوطي ر ٨٥\_

کوشش کرے، اور انسان ہوا میں اڑنے کی کوشش کرے، اور اس جیسی چیزیں، لیکن جب وشوار چیز قدرت والے عمل کے ساتھ جمع ہوجائے اور انسان اس کی مشقت کا تحل کرتے وہ عمل شاق کہلا تا ہے، اور اس پڑمل کی محنت کی تھکن مشقت کہلاتی ہے(۱)۔

دوسرا درجه: قابل برداشت کیکن شدید مشقت:

۸ – وہ مشقت جو قابل برداشت ہواوراس کو انجام دیناممکن ہولیکن وہ شدید مشقت ہو، بیصورت قدرت والے عمل کے ساتھ تو خاص ہوتی ہے کیان عام اعمال میں بیمعمول سے خارج ہوتی ہے، بایں طور کے اس کی انجام دہی نفس کے لئے باعث تشویش بنتی ہے اور اس کی مشقت کی وجہ سے قلق واضطراب لاحق ہوتا ہے۔

البتهاس مشقت كي دونتميس ہيں:

اول: مشقت ان افعال ہی کے ساتھ مخصوص ہوجن کا تکم دیا گیا ہے، بایں طور کہ ایک باربھی وہ عمل واقع ہوتو اس میں وہ مشقت ضرور پائی جائے، یہی وہ مقام ہے جس کے لئے فقہاء کی اصطلاح میں مشہور رضتیں رکھی گئی ہیں، جیسے مرض اور سفر میں روز ہ، اور سفر میں کمل نماز وغیرہ۔

دوم: وہ مشقت کسی عمل کے ساتھ تو مخصوص نہ ہولیکن جب اعمال کی کلیات اوران کی پابندی پرنظر ڈالی جائے تو وہ دشوار گزار معلوم ہوں اور اس پر عمل کرنے والے کو مشقت لاحق ہو، الیی مشقت تنہا نوافل میں پائی جاتی ہے، جب انسان نوافل کو اس قدر انجام دے جو اس کی کسی طور پر قدرت سے زائد ہولیکن مسلسل پابندی اسے تھکان میں ڈالدے (۲)۔

ای کے شارح نے کسی دشوار گزار عمل کا مکلف بنا نے اور اس کی دشواری میں ڈالنے کا قصد نہیں کیا، اس کی دلیل وہ نصوص ہیں جو اس پر دلالت کرتی ہیں، جیسے اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ''و یَضَعُ عَنْهُمُ وَاللَّاعُلُالَ الَّینی کَانَتُ عَلَیْهِمْ ''(1) (اور ان پر سے اِصُر هُمُ وَاللَّاعُلُالَ الَّینی کَانَتُ عَلَیْهِمْ ''(1) (اور ان پر سے بوجھ اور قدیں جو (اب تک) شمیں اتار دیتا ہے)، اور اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ''ر بَّنَا وَلَا تَحْمِلُ عَلَیْنَا إِصُراً کَمَا حَمَلُتهُ عَلَی اللّٰهِیٰنَ مِنُ قَبُلِنَا ''(1) (اے ہارے پروردگار! ہم پر بوجھ نہ ڈال جیسا تو نے ڈالا تھاان لوگوں پرجوہم سے پیشتر سے) اور ارشاد باری ہے: ''لَا یُکلِفُ اللّٰهُ نَفُسًا إِلّا وُسُعَهَا '' (") (اللہ کسی کو ذمہ دار نہیں بنا تا مگر اس کی بساط کے مطابق )، اور فرمان باری ہے: ''وَمَا جَعَلَ عَلَیٰکُمْ فِی الدِّینِ مِنْ حَوْجٍ '' (") (اور اس نے تم پردین کے بارے میں کوئی تنگی نہیں کی ) اور اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: ''یُویئُ منظور ہے کہ تمہارے ساتھ تخفیف برتے اور انسان تو کمزور ہی پیدا منظور ہے کہ تمہارے ساتھ تخفیف برتے اور انسان تو کمزور ہی پیدا کیا گیا ہے ۔'

اور حدیث شریف میں حضرت عائش سے مروی ہے: "أن النبي عَلَيْتُ الله مال مالم النبي عَلَيْتُ ما خير بين أمرين إلا اختار أيسر هما مالم يكن إثماً "(٢) (نبي عَلِيلَةً كوجب بھى دوكاموں میں سے ایك كا اختیار دیا جاتا تو آپ عَلِیلَةً ان دونوں میں سے آسان كو اختیار

<sup>(</sup>۱) الموافقات للشاطبى ۲/۷-۱۱۹،۱۰،۱۲، مسلم الثبوت الر ۱۲۳، تواعد الأحكام للعربن عبدالسلام ۲/۷-

<sup>(</sup>۲) الموافقات ۲/۰۱۱، مسلم الثبوت الر ۱۲۳، قواعد الأحكام ۲/۷\_

<sup>(</sup>۱) سورهٔ اعراف ر ۱۵۷\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ر۲۸۲\_

<sup>(</sup>۳) سورهٔ بقره در ۲۸۲\_

<sup>(</sup>۴) سورهٔ رجح ۱۸۷-

<sup>(</sup>۵) سورهٔ نساء ۱۸۸ ـ

<sup>(</sup>۲) حدیث عائشہ: ''أن النبی ما خیر ......' کی روایت بخاری (فتح الباری ۸۲/۱۲)اورمسلم (۱۸۳س ۱۸۱۳) نے کی ہے،الفاظ مسلم کے ہیں۔

فرماتے بشرطیکہ وہ گناہ نہ ہو)۔حضرت عائشٹ نے یہ جملہ 'بشرطیکہ وہ گناہ نہ ہو' اس لئے فرمایا کہ گناہ کے ترک میں مشقت نہیں ہے،
کیونکہ ان جیسی چیزوں کامحض ترک ہے، اوراگر آپ مشقت کا ارادہ فرماتے تو آسان اور تخفیف کو اختیار نہ فرماتے ، بلکہ حرج اور و شواری کو اختیار کرتے اور بیہ باطل ہے۔

اسی طرح اس کی دلیل رخصت کی مشروعیت کا ثبوت بھی ہے جو ایک قطعی امر ہے اور دین کے ضروری امور میں سے ہے جیسے سفر اور افطار اور جمع کرنے اور حالت اضطرار میں حرام کھانے کی خصتیں <sup>(۱)</sup>، بیشکل قطعی طور پرحرج ومشقت کےمطلق ازالہ پر دلالت کرتی ہے،اوراسی طرح پیجھی دلیل ہے کتعمق وتکلف سےاور ان چیزوں سے منع کیا گیا ہے جواعمال کی یابندی سے مانع بنتی ہیں، اگرشارع نے احکام میں مشقت کا قصد کیا ہوتا تو نہ رخصت ہوتی نہ تخفیف، بداس بات کی دلیل ہے کہ شارع نے اس کا قصد نہیں کیاہے(۲)،اس کئے کہاس میں تو کوئی اختلاف نہیں کہ شارع نے ایسے حکم کا قصد کیا ہے جس میں یک گونہ زحت ومشقت ہے کین عمومی عادت میں اسے مشقت نہیں کہاجا تا،جس طرح پیشہاینانے اور مختلف صنعتوں کے ذریعہ طلب معاش کو عادت میں مشقت نہیں کہا جاتا، اس لئے کہ بیرعادةً ممکن ہےجس میں ہونے والی مشقت عموماً عمل سے مانع نہیں بنتی، یہی فرق کی وہ بنیاد ہے جس کی وجہ سے ایک مشقت کو عادةً مشقت نہیں کہا جاتا اور دوسری کومشقت کہا جاتا ہے، لینی ایساعمل جس پر یابندی کے نتیجہ میں عمل یا اس کا کچھ حصہ ختم ہوجائے یااس عمل کے کرنے والے کو جانی یا مالی یااس کی کسی حالت میں خلل لاحق ہوتو بیالی مشقت ہے جو عادت سے خارج ہے اوراگر

اس میں ایسی کوئی بات عمومی طور پر نہ ہوتو عادت میں اسے مشقت نہیں کہا جاتا ،خواہ اسے کلفت کہا جائے (۱)۔

اور بندول پر لازم احکام میں جومعمول کی مشقت ہوتی بھی ہے وہ شارع کی جانب سے نفس مشقت کی جہت سے مطلوب نہیں ہوتی ہیں، بلکہ اس جہت سے وہ تکم مطلوب ہوتا ہے کہ اس میں انسان کے لئے مصالح ہوتے ہیں (۲)۔

# تيسرادرجه: رائج عادت سےزائد ل:

9 – وہ یہ ہے کہ کمل قدرت کے ساتھ خاص ہواور اس میں نفس کی تھکان میں اثر اندازی اتنی نہ ہو جو عام افعال کے معمول سے زائد ہو ہو گئین اس امر کا مکلّف کرنا اس سے قبل کی رائج عادات کے زائد ہونے کی وجہ سے نفس پر شاق ہو، اسی لئے اس پر لفظ تکلیف (مکلّف ہونا ) کا اطلاق کیا گیا ہے، جو لغت میں مشقت کے معنی کا متقاضی ہے، اس لئے کہ عرب کہتے ہیں: کلفتہ تکلیفاً میں نے اس کوالیسے امر پر آمادہ کیا جو گراں ہواور میں نے اس کا حکم دیا، اور تکلفت الشیء، لیمنی میں نے مشقت کے ساتھ اسے برداشت کیا، اور حملت الشی تکلفتہ، جب اسے بتکلف انجام دیا جا سکے تو اس جیسے اموراس اعتبار سے مشقت کہلاتے ہیں، اس لئے کہ بیرواج کو جیسے اموراس اعتبار سے مشقت کہلاتے ہیں، اس لئے کہ بیرواج کو جیسے اموراس اعتبار سے مشقت کہلاتے ہیں، اس لئے کہ بیرواج کو جیسے اموراس اعتبار سے مشقت کہلاتے ہیں، اس لئے کہ بیرواج کو جیسے اموراس اعتبار سے مشقت کہلاتے ہیں، اس لئے کہ بیرواج کو جیسے اموراس اعتبار سے مشقت کہلاتے ہیں، اس لئے کہ بیرواج کو جیسے اموراس اعتبار سے مشقت کہلاتے ہیں، اس لئے کہ بیرواج کو جیسے اموراس اعتبار سے مشقت کہلاتے ہیں، اس لئے کہ بیرواج کو جیسے اموراس اعتبار سے مشقت کہلاتے ہیں، اس لئے کہ بیرواج کو جیسے اموراس اعتبار سے مشقت کہلاتے ہیں، اس لئے کہ بیرواج کو کرنا اور تقاضائے زندگی سے زائدا عمال انجام دینا ہے (۳)۔

چوتھا درجہ: بیہ ہے کم ل ماقبل کے لئے لازمی ہو: ۱۰ - وہ بیہ ہے کہ ماقبل کی صورت کے ساتھ خاص ہو، کیونکہ تکلیف (مکلّف بنانا) مکلّف کو اس کی خواہش نفس سے باہر نکالنا ہے اور

<sup>(</sup>۱) الموافقات ۲ر ۱۲۳\_

<sup>(</sup>۲) الموافقات ۲ر ۱۲۳، ۱۲۴\_

<sup>(</sup>٣) الموافقات ٢/١٢١\_

<sup>(</sup>۱) الموافقات للشاطبی ار ۱۲۲ـ

<sup>(</sup>٢) الموافقات ٢/ ١٢٢، ١٢٣ـ

خواہش کی مخالفت صاحب خواہش پر مطلقاً گراں ہوتی ہے اور اس کے سبب سے انسان کو تعب و تھکن لاحق ہوتی ہے، اور بیر مخلوق میں جاری عادات کے اندر معروف ہے، اور بیاس لئے کہ نفس کی خواہش کی خلاف ورزی نفس پر شاق ہوتی ہے اور شارع کا حکم شریعت سے مقصود مکلّف کوا پنی خواہش کی پیروی سے نکالنا ہے تا کہ وہ اللّٰہ کا بندہ بنے ، پس خواہش کی مخالفت ایسی مشقت نہیں ہے جو مکلّف بنائے جانے میں معتبر ہو(۱)۔

دوم: احكام مشقت ميں منضبط كرنے والے قواعد:

اا - فقهاء نے مشقت كے احكام كومنضبط كرنے كے لئے فقهى قواعد مقرر فرمائے ہيں، ان ميں ايك قاعدہ ہے: "المشقة تجلب المتيسير" (مشقت آسانی لاتی ہے)، ليعنی دشواری آسانی كاسبب بنتی ہے، اور تنگی كے وقت ميں كشائش لازى ہوجاتی ہے۔

اس اصل پر بہت سے فقہی احکام مفرع ہوتے ہیں جیسے قرض، حوالہ، حجر وغیرہ، اور فقہاء نے شرعی احکام میں جو تحفیفات اور زحستیں رکھی ہیں وہ اس قاعدہ سے مستبط ہیں، مشقت رخصت کے اسباب میں سے ایک اہم سبب ہے، جس کی قوت اور ضعف حالات کے متبار سے عزائم کے قوئی اور ضعیف ہونے کے اعتبار سے، اور اعمال کے اعتبار سے، اور اعمال معتبر مشقت کا نہ کوئی معتبر ضابطہ ہے اور نہ کوئی الیم متعین تعریف جو معتبر مشقت کا نہ کوئی معتبر ضابطہ ہے اور نہ کوئی الیم متعین تعریف جو متام قرار دیا، چنانچ سفر کا اعتبار کیا: اس لئے کہ وہ مشقت کے وجود کا قریب ترین کی ہے اور زخصت کے اسباب کسی اصولی قانون یا وجود کا قریب ترین کی ہے اور زخصت کے اسباب کسی اصولی قانون یا کسی ہاتھ سے بنایا گیاضابطہ کے تحت داخل نہیں ہے، بلکہ یہ ہر مخاطب

تعلق سے اضافی حیثیت رکھتے ہیں (۲)۔

اس قاعدہ کے سلسلہ میں اصل اللہ تعالیٰ کا قول ہے: "يُوِيدُ اللّٰهُ بِكُمُ الْيُسُو وَلَا يُوِيدُ بِكُمُ الْعُسُو" (۱) (الله تنهارے قل میں سہولت چاہتا )،اورالله میں سہولت چاہتا ہ،اورتنهارے ق میں دشواری نہیں چاہتا )،اورالله تعالیٰ کا ارشاد ہے: "وَ مَا جَعَلَ عَلَيْكُمُ فِي اللّٰدِينِ مِن حَوَجٍ" (۱) (اوراس نے تم پر دین کے بارے میں کوئی تکی نہیں کی ۔

اور رسول عليه الله كا ارشاد ہے: "بعثت بالحنيفية السمحاء" (") ( مجھ سيد ہے اور آسان دين كے ساتھ بيجا گيا) اور دوسرى حديث ميں ارشاد ہے: "أحب الأديان إلى الله الحديفية السمحة" (الله كوسب سے مجوب دين وہ ہے جو سب سے سيدها اور آسان ہو)۔

اور حضرت ابو ہریرہ وغیرہ نے رسول اللہ علیہ کا یہ قول نقل کیا ہے کہ: "إنها بعثتم میسرین ولم تبعثوا معسرین "(۵)(تم آسانی کرنے والے بنا کر بھیج گئے ہوتئی کرنے والے نہیں)-

اور حفرت عائشؓ نے فرمایا:''ما خیر رسول اللہ بین أمرین إلا اختار أیسرهما مالم یکن إثما''<sup>(۲)</sup>(جب بھی

- (۱) سورهٔ بقره ر ۱۸۵\_
- (۲) سورهٔ فج ۱۸۷\_
- (۳) حدیث: "بعثت ....." کی روایت احمد (۲۲۲/۵) نے حضرت ابوامامہ تے کی ہے۔
- (۴) حدیث: "أحب الادیان ....." کی روایت احمد (۲۳۹۱) نے حضرت ابن عباس طلح کے اور ابن مجر نے افتح (۱/ ۹۴) میں اس کی اساد کو حسن کہا ہے۔
- (۵) حدیث: "إنما بعثتم ....." كى روایت بخارى (افق ار ۵۲۵) نے كى ہے۔
- . (۲) حدیث عائشہ:"ها خیبو ......" کی تخریج نقره ۸ کے حاشیہ میں گزر چکی ہے۔

<sup>(</sup>۲) الموافقات ار ۱۳۱۳، ۳/۱۵۵، مجلة الاحكام العدليد ۱۸، شرح المجلة للاتاس ار۵۱، الاشباه والنظائر لا بن نجيم ر ۷۵، الاشباه والنظائر للسيوطي ر ۷۶۔

<sup>(</sup>۱) الموافقات ۱۲/۱۲۱–۱۵۳ ـ

رسول الله عليلية كودوامر ميں اختيار ديا گيا تو آپ عليلة نے ان ميں سے آسان کواختيار فرما يابشر طيكه وه گناه نه ہو)۔

ای قاعدہ پرشریعت کی تمام رخصتوں اور تخفیفات کی تخریج ہوئی ہے۔

البتہ اس قاعدہ سے وہ امور متنتیٰ ہوں گے جن کے بارے میں نص وارد ہے اگر چہان میں مشقت ہے، اور اس میں عمومی ابتلاء ہو، ابن نجیم نے کہا: مشقت اور حرج کا اعتبار اس مقام پر ہوگا جہال نص نہ وارد ہو، نص کی موجود گی میں اس کا اعتبار نہیں ہے (۱)۔

قاعده:المشقة تجلب التيسير بى كمعنى مين امام ثافعی كا يرقول هے: "إذا ضاق الأمر اتسع" (جبكى امر مين تكی موجائة وسعت پيداكی جائے گی)۔

اس کامفہوم ہے ہے کہ جب کسی معاملہ میں مشقت ظاہر ہوجائے تواس میں رخصت دی جائے گی اور وسعت پیدا کی جائے گی ،اوراس قاعدہ کا برعکس ہے ہے کہ ''إذا اتسع الأمر ضاق'' (جب کسی امر میں وسعت ہوجائے تو تکی پیدا کی جائے گی )اس قاعدہ کے فروعات میں عورتوں اور بچوں کی گواہی حمامات اور ان مواقع کے بارے میں ہے جہاں مردحاضر نہیں ہوتے ہیں تا کہ حقوق کے ضائع ہونے کے حرج کا از الہ کیا جائے ، اور انھیں میں دایہ کی شہادت قبول کرنا بھی ہے (۲)۔

شرعی تخفیفات کاسبب بننے والی مشقتیں: عزبن عبدالسلام نے کہا: مشقتیں دوشم کی ہیں: ۱۲ – اول: ایسی مشقت جس سے عبادت خالی نہیں ہوتی، جیسے سردی

کی شدت میں وضواور عسل کی مشقت، گرمی اور سر دی میں نماز پڑھنے اور بالخصوص نماز فجرادا كرنے كى مشقت گرمى كى شدت اور لمبيدن میں روز ہے کی مشقت، سفر، حج اور جہاد کی مشقت، جن سے عموماً مفر نہیں ہے اور طلب علم کے لئے جدو جہداوراس راہ میں سفر کی مشقت، اوراسی طرح زانیوں کورجم کرنے اور مجرمین پر حدود جاری کرنے کی مشقت، بالخصوص باپ، مائيس، بييۇں اور بيٹيوں كے حق ميں، كيونكه ان سزاؤں کے جاری کرنے والے کوسخت مشقت ہوتی ہے، اس لمحہ جباسے چور، زانی اور مجرم کے تیک ہدردی وزم دلی پیدا ہوتی ہے خواہ ایسے لوگ اجنبیوں میں سے ہوں یا قرابت دار بیٹے اور بیٹیاں ہوں (۱)، اسی جیسی صورت کے لئے اللہ تعالیٰ نے فرمایا: "وَّ لَا تَأْخُذُكُمُ بِهِمَا رَأْفَةٌ فِي دِينِ اللَّهِ " (٢) (اورتم لوَّلول كوان دونوں پر اللہ کے معاملہ میں ذرا رحم نہ آنے پائے)، اور رسول الله عليلة في فرمايا: "لو أن فاطمة بنت محمد سرقت لقطعت یدها"(۳) (اگرمحرکی بیٹی فاطمہ نے چوری کی ہوتی تو میں ضروراس کا بھی ہاتھ کا ٹما)،آپ عَلِینَۃ کی ذات گرامی دوسروں کی بنببت ان مشقتوں کوانگیز کرنے کی زیادہ مستحق ہے، اس کئے کہ الله تعالى نے اپنى كتاب عزيز ميں آپ عليہ كا وصف يوں بيان كيا ے:"بالمُوْمِنِينَ رَوُّوُ فَ رَّحِيمٌ (٣) (ايمان والول كوت ميں تو بڑے ہی شفیق ہیں، مہربان ہیں) ،تو ان جیسی تمام مشقتوں کا عبادات اورطاعات کے ساقط ہونے میں کوئی اثر نہیں (۵)۔

<sup>(</sup>۱) غمزعيون البصائر الرا ۲۷، الا شاه والنظائر للسيوطي ر ۷۷\_

<sup>(</sup>٢) الاشباه والنظائر لا بن تجيم ر٨٣، الاشباه للسيوطي ر٨٣، مجلة الأحكام العدليه ١٨، شرح مجلة الأحكام للاتاس ار٥١، غمز عيون البصائرا ر٢٧٣-

<sup>(</sup>۱) قواعدالأحكام للعزبن عبدالسلام ٢/٧\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نور ۱۷\_

<sup>(</sup>۴) سورهٔ توبه ۱۲۸۔

<sup>(</sup>۵) قواعدالا حكام للعزبن عبدالسلام ٢/٢

سا - دوم: دوسری قسم کی وہ مشقت ہے جس سے عبادات عموماً خالی ہوتی ہیں اس کی چند صور تیں ہیں:

پہلی صورت: انتہائی سخت وشدید صورت، جیسے جان، اعضاء اوراعضاء کی صلاحیتوں کے ضیاع کا خوف، پیمشقت باعث رخصت و تخفیف ہے، اس لئے کہ جان اور اعضاء کی حفاظت دنیا و آخرت کے مصالح کو پورا کرنے کے لئے اس سے بہتر ہے کہ کسی ایک یا چند عبادتوں کی خاطر انھیں خطرے میں ڈال دیا جائے، پھر ان جیسی عبادات بھی نہ ہو سکیں (۱)۔

دوسری صورت: معمولی مشقت، جیسے انگلی میں معمولی درد، یا ہلکا سر درد، یا تھوڑا سامزاج کا ٹھیک نہ ہونا، تو اس کا نہ کوئی اثر ہے اور نہ قابل توجہ ہے، اس لئے کہ عبادت کے مصالح کا حصول اس معمولی مشقت کے از الدسے بہتر ہے جس کا کوئی اثر نہیں (۲)۔

تیسری صورت: ایسی مشقتیں جوان دونوں قتم کی مشقتوں کے درمیان شدت اور ہلکے پن کے مختلف درجوں پر ہوتی ہیں، ایسی جو مشقت شدید مشقت سے قریب ہو وہ باعث تخفیف ہوگی، اور جو معمولی مشقت کے قریب ہو وہ باعث تخفیف نہیں ہوگی، جیسے کسی معمولی مشقت کے قریب ہو وہ باعث تخفیف نہیں ہوگی، جیسے کسی مریض کو رمضان میں روزہ رکھنے سے مرض میں اضافہ یا دیر سے شفا یابی کا خوف ہوتو اس کے لئے روزہ نہ رکھنا جائز ہے اور اسی طرح معمولی ہوتوں کی وجہ سے تیم مرست ہواور معمولی بخار، اور داڑھ کا ایسا مرض جس کی وجہ سے تیم مرست ہواور معمولی بخار، اور داڑھ کا کے بارے میں اختلاف ہے، کچھلوگ اسے شدید مشقت میں شامل کرتے ہیں اور پچھ حضرات اسے معمولی مشقت کے درجہ میں رکھتے کیں، اور ہرعبادت کی ادنی مشقت کا معیاراتی عبادت کی تخفیف میں

معتبر تجھی گئی، ادنی ترین مشقت ہوگی، لہذا اگر مشقت اسی درجہ کی ہویا زیادہ ہوتو رخصت ثابت ہوگی اور اسی لئے روزہ ندر کھنے کا جواز پیدا کرنے والے مرض کی مشقت میں اعتبار اس بات کا ہوگا کہ اسے سفر میں روزہ سے بڑھ کر مشقت پیش آرہی ہو<sup>(1)</sup>۔

اسی طرح فج اور ممنوعات احرام کے مباح ہونے کی مشقت بین، کہ ان میں اس جیسی مشقت پیش آئے جیسے جو کیں کی مشقت ہے جس میں رخصت وارد ہے، جہال تک اصل فج کاتعلق ہے کہ مخص اس جیسی مشقت اس کے ترک کے لئے کافی نہیں ہوگی بلکہ اتن مشقت ضروری ہوگی جس کے مثل برداشت نہ کی جاتی ہو جیسے جان کا خوف، زادراہ اور سفر کی نایا بی کا خوف اور قیام ترک کرکے بیٹھنے کی اباحت میں ایسی مشقت ہو جوخشوع کوختم کردے، اور لیٹ کرنماز پڑھنے کی اباحت میں اس سے زیادہ مشقت در پیش ہو، اس لئے کہ پیقظیم عبادات کے منافی ہے۔

ج میں مشقت تین قسم کی ہیں: ایک عظیم مشقت جو ج کے وجوب میں مانع ہے، دوسری ہلکی مشقت، یہ وجوب میں مانع نہیں ہے، اور تیسری درمیانی مشقت تو اس میں دیکھا جائے گا کہ جوشد ید مشقت کے قریب ہووہ وجوب سے مانع بننے میں راج ہوگی، اور جو معمولی مشقت کے قریب ہووہ مانع وجوب نہ ہونے میں رائح ہوگی۔ معمولی مشقت کے قریب ہووہ مانع وجوب نہ ہونے میں رائح ہوگی۔ مشمولی مشقت کے تریب ہووہ مانع وجوب نہ ہونے میں دائح ہوگی۔ مثلف ہوتی ہیں، توجس عبادت کا اہتمام میں فرق سے بھی مشقتیں شدید یا عمومی مشقت کی شرط ہوگی، اور جن عبادتوں کا اہتمام زیادہ نہ ہوان میں ہلکی مشقت سے بھی تخفیف ہوجائے گی، کھی بعض مشقتیں عبادت کی شرف اور علومرتبت کے باوجود تکر ارمشقت کی وجہ سے ہلکی عبادت کی شرف اور علومرتبت کے باوجود تکر ارمشقت کی وجہ سے ہلکی

<sup>(</sup>۱) قواعدا لاحكام ٨/٢، الاشباه والنظائر لابن تجيم ٨٢، الاشباه والنظائر للسيوطي/٨١-

<sup>(</sup>۱) قواعدالا حکام ۲/۷-۸\_

<sup>(</sup>۲) قواعدالاحكام ۲/۷-۸\_

کی جاتی ہیں، تا کہ بیمومی اور بار بار پیش آنے والی مشقتوں کا سبب نہ بنیں، جیسے شریعت نے نماز جیسے افضل ترین عمل میں بید خصت رکھی کہ وہ ایسی نجاست کے ساتھ بھی پڑھی جائے گی جس سے احتر از دشوار ہو، اور تیم والے تحض ، استحاضہ والی عورت اور اسی جیسے معذور شخص کے حق میں حدث (حکمی نجاست) کے ساتھ پڑھی جائے گی (۱)۔

جہاں تک نماز کا تعلق ہے تواس میں قیام کرنے والا ایسے مرض کی وجہ سے بیڑھ سکتا ہے جس سے خشوع واذ کار میں اضطراب پیدا ہو، اور اس میں مجبور ہونے یا قیام سے عاجزی بالا تفاق شرط نہیں ہوگ، اور بیڑھنے سے لیٹنے کی طرف منتقل ہونے میں اس سے زیادہ شدید عذر کی شرط ہوگی جو قیام سے بیڑھنے کے جواز میں ہوتا ہے، اس لئے کہ لیٹنا تعظیم عبادات کے منافی ہے، بالخصوص اس لئے کہ نمازی اپنے رب سے سرگوثی کرنے والا ہوتا ہے (۲)۔

جماعتوں اور جمعہ کی نمازوں کے ترک کے اعذار خفیف ہیں،
اس لئے کہ جماعت کی نمازان لوگوں کے نزدیک سنت ہے جواس کے قائل ہیں، اور جمعہ کی نمازان لوگوں کے نزدیک سنت ہے جواس اعذار خفیف ہیں، ورجعہ کی نمازیں بدل ہیں، روزے کے لئے بھی اعذار خفیف ہیں، جیسے سفراورا بیام ض جس کے ساتھ روزہ دشوار ہو،
اس لئے کہ مسافر پر روزہ کی مشقت ہے، اور بید دونوں خفیف عذر ہیں، جو عذر ان دونوں سے زیادہ شدید ہو جیسے جان اور اعضاء کے بیں، جو عذر ان دونوں سے زیادہ شدید ہوجیسے جان اور اعضاء کے ضائع ہونے کا خوف، توان کی بنیاد پر روزہ نہ رکھنے کا جواز بدر جہاولی ہوگا، جہاں تک ہم کا تعلق ہے توامام شافعی نے اسے بھی خفیف اعذار کی بنیاد پر درست قرار دیا، اور ایک قول میں اس سے زیادہ شدید عذر پر ہیں۔
پر بھی منع فرمایا، امام شافعی کے نزدیک اعذار مشقت کے مختلف در جوں پر ہیں۔

پہلا درجہ: شدیدترین مشقت، جیسے جان اور اعضاء کا خوف اور اعضاء کا خوف اور اعضاء کا خوف دراء عضاء کا خوف ہوا ہوگا۔
دوسرا درجہ: اس سے کم درجہ کی مشقت، جیسے خوفنا ک مرض پیدا ہونے کا ڈر، اصح قول میں بیشدیدمشقت میں شامل ہے۔
تیسرا درجہ: شفایا لی میں داخل ہونے اور کمزور کی شدید ہونے کا خوف، اس درجہ کو دوسرے درجہ میں شامل کرنے میں اختلاف

ہے،زیادہ صحیح قول ہے کہ بیاس میں شامل ہے۔

چوتھادرجہ: بدنا می کاخوف،اگریہ پوشیدہ ہوتو عذرنہیں ہوگا،اور ظاہر ہوتو اس میں اختلاف ہے، مختار قول اباحت کا ہے۔امام شافعیؓ نے اس سے ملکے درجہ کی مشقتوں میں تیمؓ درست قرار دیاہے(۱)۔ ۱۳ مشقتیں عبادات کے ساتھ خاص نہیں ہیں بلکہ معاملات میں بھی ہوتی ہیں، اس کی مثال خرید وفروخت میں غرر (دھوکہ) ہے۔ اس کی بھی تین قسمیں ہیں:

ا - ایسا غررجس سے بچنا دشوار ہو، جیسے پستہ، بندق، انار اور تر بوز کوان کے چھلکوں سمیت فروخت کرنا، الہذا سے قابل معافی ہوگا۔

۲ - جس سے بچنادشوار نہ ہو، الہذا وہ قابل معافی نہیں ہوگا۔

۳ - جوان دونوں درجوں کے درمیان ہو، اس میں اختلاف ہے، بچھ حضرات اسے اس درجہ میں شامل کرتے ہیں، جس میں مشقت بلکی ہے، جبکہ دوسر لے کہ بیاس درجہ سے بلند ہوتا ہے جس میں مشقت بلکی ہے، جبکہ دوسر لوگ اسے اس درجہ میں شامل کرتے ہیں جا بیرجس کی مشقت بلکی ہے، جبکہ دوسر لوگ اسے اس درجہ میں شامل کرتے ہیں جس میں مشقت بلکی ہے، جبکہ دوسر لے لوگ اسے اس درجہ میں شامل کرتے ہیں جس کمتر درجہ

میں ہوتا ہے،البتہ بسااوقات اس میںغرر بڑھ جاتا ہے تواضح قول میں

وه قابل معافی نهیں رہتا، جیسے سزاخروٹ حیلکے سمیت بیجنا<sup>(۲)</sup>۔

<sup>(1)</sup> قواعدالاً حكام ٢/٨-٩،الا شباه والنظائرللسيوطي ١٨\_

<sup>(</sup>٢) قواعدالأحكام ١/٩\_

<sup>(</sup>۱) تواعدالأحكام ٢/٩-١٠\_

<sup>(</sup>۲) حوالهسابق۔

10- جب مشقتول کی ایک قتم انتهائی شدید درجه کی مشقت اور دوسری قتم بالکل معمولی درجه کی مشقت، اور تیسری قتم ان دونوں کے درمیانی درجه کی مشقت ہے، تو وہ درمیانی مشقتیں کیسے پیچانی جائیں جو باعث اباحت ہیں، کین ان کا کوئی ضابطہیں ہے، جبکہ شریعت نے شدیداوراشداور ثاق اوراثق کے ساتھ تخفیف ورخصت کو وابستہ كرركها ہے، حالانكه اس كاكوئي ضابطہ نہ ہونے كى وجہ سے شديداور شاق کی پیچان دشوار ہے، عزبن عبدالسلام نے اس کا جواب دیتے ہوئے فرمایا: بداوران جیسی مشقتوں کو منضبط کرنے کی صورت صرف تقریبی ہے،جس چیز کا ضابطہ تعین نہیں ہوتا اس کو چھوڑ دینا بھی جائز نهیں ہوتا،اس میں تقریبی صورت اپنانی ضروری ہوگی، پس عبادات کی مشقتوں کے ضابطہ میں اولی بیضابطہ ہے کہ ہرعبادت کی مشقت کا معیاراتی عبادت میں معتبر ہو، ادنیٰ مشقت کی بنیاد پرمقرر کیا جائے، لہذااگرمشقت اس جیسی ہویااس سے زائد ہوتواس کی بنا پررخصت ثابت ہوگی،اور بیسانیت کاعلم زائد مشقت ہونے ہی پر ہوسکتا ہے، اس لئے کہ مشقتوں میں برابری کی واقفیت کسی انسان کے بس میں نہیں ہے، لہذا جب ایک مشقت دوسری سے زائد ہوجائے گی تب ہمیں معلوم ہوگا کہ دونوں برابر ہیں،توجس امر میں مشقت معمولی ہوگیاس میں تخفیف اور رخصت کا ثبوت زیادتی کے سبب ہوگا،اس کی مثال پیہے کہ جوئیں کی وجہ سے ایذاء حاجی کے حق میں حلق کرانے کو مباح کرتی ہے، توامراض کی وجہ سے ایذا کو بھی جو ئیں کی مشقت کے مثل معتبر سجھنا چاہئے (۱)۔

اسی طرح وہ تمام مشقتیں ہیں جو کپڑا پہننے،خوشبولگانے اور تیل لگانے وغیرہ ممنوعات کو مباح کرتی ہیں، اوراسی طرح تیمّم کی اباحت کے لئے دیگر مشقتوں کو اس ادنیٰ مشقت کے قریب کرنا چاہئے جس کے مثل مشقت کی وجہ سے تیمّم مباح ہوا ہے، لیکن اس

(۱) قواعدالاحكام ۲/۲۱، ۱۳۱۳

میں اشکال ہے، ثمن مثل (معروف قیت) پرمعمولی اضافے کی مشقت اور تفریکی سفر کے ختم ہونے کی مشقت معمولی ہے، اس کی بنیاد پر امراض کا اعتبار نہیں ہونا چاہئے ، روزہ نہ رکھنے کی اباحت کے بنیاد پر امراض کا اعتبار کرنا چاہئے جو حضر میں روزے کی مشقت کا اعتبار کرنا چاہئے جو حضر میں روزے کی مشقت کے قریب ہو، الہذا اگر روزہ کی مشقت اتنی زیادہ ہوجائے جو حضر میں روزہ کی مشقت سے بڑھ جائے تو اس کی وجہ سے روزہ نہ رکھنا جائز ہوگا، اس کی بہت سی مثالیں ہیں، جیسے معاملات کے اندر دھو کہ میں والے والی مقداریں، اور جیسے نماز کے وقت بھو کے شخص کے اندر کھانے کا اشتیاق، اور جیسے تاریک رات میں ٹھنڈی ہواؤں کی اذیت، اور اس طرح کیچڑ میں چلنے کی اذیت (۱)۔

#### مشقت كاضابطه:

۱۹ - یی شرط ہے کہ مشقت عمویی ہو، اوراس کا وقوع زیادہ ہو، لہذا اگر مشقت کا وقوع نا در ہوگا تواس کی رعایت نہیں کی جائے گی، مشقت کا ضابطہ اعذار کے فرق سے بدلتار ہتا ہے جیسا کہ تیم میں ہے کہ جب کسی عضو کے ملف ہونے یا تاخیر سے شفا یاب ہونے یا انتہائی در جہ کی بدنامی کا خوف ہوتو پانی سے گریز کیا جائے گا(۲) وعز بن عبدالسلام نے کہا: اگر میہ کہا جائے کہا اگر میہ کہا جائے کہا اگر میہ کہا جائے کہا سنن اور ارکان میں متحد ہوں اور ان میں سے میں کہوں گا جب دوعمل شرف ومرتبہ، شرائط، سنن اور ارکان میں متحد ہوں اور ان میں سے ایک مل شاق ہوتو دونوں عمل اپنے اجر میں برابر ہوئے، اس لئے کہ دونوں تمام کام میں برابر ہیں، اور ان دونوں میں سے ایک اس بات میں منفر د ہے اس میں اللہ سجانہ وتعالی کے لئے مشقت برداشت کی جارہی ہے تو مشقت کو برداشت کی خارجی میں مشقت

<sup>(</sup>۱) قواعدالأحكام ٢ / ١٣ ـ

<sup>(</sup>۲) المنثور في القواعد للزركشي ١٤٢،١٤١٠ ا

پر، چونکه مشقتول کے ذریعہ تقرب درست نہیں ہے، اس کئے کہ تمام عباد تیں اللہ رب العالمین کی تعظیم ہیں، اور خود مشقتیں نہ تعظیم ہیں نہ توقیم ہیں اور خود مشقتیں نہ تعظیم ہیں نہ توقیر، اس کی دلیل ہے ہے کہ جو شخص کسی انسان کی خدمت کی راہ میں کسی مشقت کو برداشت کرتا ہے تو وہ انسان اس لئے اس کواہمیت دیتا ہے کہ وہ چیز اس کے لئے باعث مشقت رہی ہے، اور بیصرف اس لئے ہے کہ اس نے اس انسان کے لئے خدمت کی مشقت برداشت کی ہے، اور مشقتوں کی شدت اور کی شدت اور کی ہونے کے برداشت کرنے کا اجرمشقتوں کی شدت اور کی ہونا ہے (ا)۔

شاطبی نے کہا: مشقت جس طرح دنیاوی ہوتی ہے ایسے ہی اخروی بھی، کیونکہ اعمال کی انجام دہی کے تیجہ میں کسی واجب کی تعطیل یا کسی حرام عمل کا ارتکاب ہوتا ہوتو یہ مشقت باعتبار شریعت اس دنیوی مشقت سے بڑھ کر ہے جودین کے لئے خلل انداز نہیں ہے، اور دین کا اعتبار کرنا شارع کی نظر میں جان اور اعضاء وغیرہ کے اعتبار پر مقدم ہے، پس دینی مشقت کا اعتبار دنیوی مشقت پر مقدم ہوگا، تو جب بیہ بات ہے تو اس جہت سے مشقت کولانے میں شارع کا کوئی مطلوب بھی نہیں ہوگی، اور خدوہ عمل مطلوب بھی نہیں ہوگی، اور خہوہ عمل مطلوب بھی نہیں ہوگی، اور خہوہ عمل مطلوب ہوگا جو معمول سے زائد مشقت کا سبب ہو، تو اس طرح دومشقتوں میں تعارض پیدا ہوجا تا مشقت کا سبب ہو، تو اس طرح دومشقتوں میں تعارض پیدا ہوجا تا ہے، اگر مکلق کے اپنی ذات میں مشغول ہونے سے دوسرے کو مشقت اور خرا بی لازم آتی ہے تو دوسرے میں مشغول ہونے سے جھی دونوں مشقتوں کے ازالہ کے ساتھ دونوں کی مصلحتوں کے اجتماع پر دونوں مشقتوں کے ازالہ کے ساتھ دونوں کی مصلحتوں کے اجتماع پر دونوں مشقتوں کے ازالہ کے ساتھ دونوں کی مصلحتوں کے اجتماع پر نظر مرکوز ہوگی اگر یہ مکن ہو، لیکن اگر یہ مکن نہ ہوتو لا زماتر جیج قائم کی

جائے گی، اگر عمومی مشقت زیادہ بڑھی ہوتو اس پہلو کا اعتبار کیا جائے گا، اگر عمومی مشقت کے پہلو کونظر انداز کر دیا جائے گا، پھر معمول والے اعمال کی مشقت اعمال کے فرق سے مختلف ہوتی ہے، فجر کی دور کعت کی مشقت کی طرح نہیں مشقت کی طرح نہیں ہے، اور نہ نماز کی مشقت روزہ کی مشقت کی طرح ہے، اور نہ روزہ کی مشقت جہاد کی مشقت کی طرح ہے، اور نہ ان سب کی مشقت جہاد کی مشقت کی طرح ہے، اور اسی طرح دیگر اعمال، البتہ ہر عمل میں ایک مشقت کے برابر ہے (ا)۔

مشقت کے مکنہ مقامات اور ان سے متعلقہ مواقع:

21 - اسلام نے چنداقسام کی زصتیں ایسے احوال کی بنیاد پر مشروع کی ہیں جو مکلّف کو کی ہیں جو مکلّف کے لئے ایک مشقت پیدا کرتے ہیں جو مکلّف کو گرال بار کردے، علاء نے عبادات وغیرہ میں تخفیف کے اسباب ذکر فرمائے ہیں جو اعذار پر مبنی ہیں، اور شارع نے ان اعذار والول کے لئے معاملات اور حدود وغیرہ میں، تخفیف کی رخصت دی ہے، چنا نچے جوام دشوارگزار ہومکلّف پراس کی انجام دہی شاق ہوتو شریعت نے اس میں تخفیف کا سبب بنے والے اہم اعذار اور وہ مواقع جس میں مشقت کا گمان ہویہ درج ذیل والے اہم اعذار اور وہ مواقع جس میں مشقت کا گمان ہویہ درج ذیل نوائقیت، دشواری وعوم بلوئی (عمومی ابتلاء) اور نقص۔

الف-سفر:

١٨ - سفر تخفيف كاسبب ہے، اس كئے كداس ميں مشقت ہوتى ہے

<sup>(</sup>۱) قواعدالأحكام اراسيه

<sup>(</sup>٢) الموافقات للشاطبي ٢ ر ١٥٣ ، ١٥٣ ـ

<sup>(</sup>۱) الموافقات ۲/۱۵۵،۱۵۵\_

اور مسافر کوفتم فتم کی ضرورتیں پیش آتی ہیں، سفر عموماً مشقت کے اسباب میں سمجھا گیا ہے، اسی لئے نفس سفر کورخصت کا سبب قرار دیا گیااورا سے مشقت کے قائم مقام کیا گیا<sup>(۱)</sup>۔

اس کی تفصیل اصطلاح (سفر فقرہ / ۵ اور اس کے بعد کے فقرات ، اور اصطلاحات صلاۃ المسافر، صوم، تطوع اور تیم ) میں ہے۔

# ب-مرض:

19 - قرطبی نے کہا: مریض وہ ہے جس کا جسم حداعتدال و معمول سے نکل جائے، تو وہ مطلوب کی انجام وہی میں کمزور پڑجا تا ہے (۲)، شریعت نے مریض کو رخصت اور تخفیف کے بڑے جصے سے نوازا ہے، اس لئے کہ مرض عجز کامحل ہے، تو شارع نے اس میں تخفیف رکھی۔

مریض کے لئے بہت ساری رفضتیں ہیں۔ تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح (تیسیرفقرہ ۲۲)۔

# ج- بيرانه سالى وبرهايا:

۲ - شارع نے کھوسٹ بوڑھے کے لئے تخفیف رکھی ہے، چنانچہ اسے خصوصی طور پر روزہ کے بدلہ جس کو وہ مشقت کی وجہ سے ادا کرنے پر قادر نہ ہو فدیہ نکالنے کی گنجائش دی ہے، اور فقہاء کے درمیان بالا تفاق اس پر روزہ لازم نہیں ہے، ابن المنذر نے اس پر اجماع نقل کیا ہے، اور جب اس کے لئے روزہ پریشان کن اور باعث

مشقت ہوتواس کے لئے روز ہ نہر کھنے کی اجازت ہے <sup>(۱)</sup>۔

د- دودھ پلانے والی اور حاملہ کے لئے رمضان میں روزہ ندر کھنے کا جواز:

11 - فقہاء کا اتفاق ہے کہ حاملہ اور مرضعہ (دودھ پلانے والی عورت) اس شرط کے ساتھ رمضان میں روزہ چھوڑ سکتی ہیں کہ انھیں اپنی جان پر یا اپنے بچوں پر مرض کا یا اس میں اضافہ کا یا ضرر یا ہلاکت اور مشقت کا اندیشہ ہو، حنابلہ کے یہاں مریض کی طرح ان دونوں کے لئے روزہ مکروہ ہے اور مالکیہ نے صراحت کی ہے کہ حمل حقیقتاً مرض نہیں ایک مرض ہے اور رضاعت مرض کے حکم میں ہے حقیقتاً مرض نہیں ہے (۲)۔

# ھ-اكراه:

۲۲-اگراہ دوسرے کو کسی ایسے امر پر مجبور کرنا ہے جس کے لئے وہ راضی نہ ہواور اگر وہ مطلوبہ کام نہ کرے تو اسے قبل کرنے یا کسی عضو کو کاٹ دینے وغیرہ کی دھمکی دی جائے۔ شارع نے ناحق اکراہ ان اعذار میں سے ایک عذر تسلیم کیا ہے جو تخفیف پیدا کرتے ہیں اور ان کی وجہ سے دنیاو آخرت میں مواخذہ ساقط ہوجا تا ہے، پس جس شخص کی وجہ سے دنیاو آخرت میں مواخذہ ساقط ہوجا تا ہے، پس جس شخص کو کسی ممل پر مجبور کیا گیا اس ممل کے دنیوی یا اخروی نتائے میں اپنے مدود کے ساتھ اس شخص سے تخفیف کردی جاتی ہے (۳)۔

<sup>(</sup>۱) الا شباه والنظائر لا بن نجيم ر 2۵، الا شباه والنظائرللسيوطي ر ۷۷، کشف الأسرار ۳۷۱۸ ۳۷، ټيسرالتحرير ۲۵۸ – ۴۰۰ س

<sup>(</sup>٢) الجامع الأحكام القرآن للقرطبي ٢١٦/٥\_

<sup>(</sup>۱) مراقی الفلاح (۲۰۳۷۵ ۳۰ القوانین الفقه پیه (۱۸۲ المجموع ۲۸۵۸ شرح المبیر المخلی علی المنهاج ۲ (۲۸۰ کشاف القناع ۲/۴۰ المغنی والشرح الکبیر ۲/۴۰ سروی۔

<sup>(</sup>۲) المغنى والشرح الكبير ۱۲، جوام الإكليل ار ۱۵۳، بدائع الصنائع ۲ر ۹۷، كشاف القناع ۲/۱۳ ه، حاشية الجير مي على الاقناع ۱۸۲۲ ه، حاشية القليو بي على شرح ألحلي ۲/۸۲-

<sup>(</sup>٣) المبسوط للسرخسي ٣٢/٩٣، المهذب ٢/٨٤، الأم ٢/٠١٠، لمغني ٨/١٢٠،

اس کی تفصیل اصطلاح (اکراہ فقرہ/۱۲،۲) میں ہے۔ امام سیوطیؓ نے صراحت کی ہے کہ اکراہ کی وجہ سے رمضان میں روزہ چھوڑ نامباح ہے بلکہ چچے قول میں واجب ہے <sup>(۱)</sup>۔

# و- بھول چوک:

۳۲-انسان جس چیز کوجانتا تھااس سے فی الواقع جہل نسیان ہے، جوکسی نا گہانی امرکی وجہ سے نہ ہو، جبکہ اسے دوسری بہت ہی چیز وں کا علم ہو(۲)، شریعت نے اسے اللہ کے حقوق میں بعض وجوہ سے عذر اور تخفیف کا سبب قرار دیا ہے، ارشاد باری ہے: " رَبَّنا لَا تُوَّاخِذُنا اِنْ نَسِیْنَا أَوُ أَخُطأنَا " (۳) (اے ہمارے پروردگار! ہم پر گرفت نہ کر اگر ہم بھول جا ئیں یا چوک جا ئیں)، اللہ تعالی نے ہم سے غفلت، بھول اور غیر مقصود خطاکے گناہ کو اٹھالیا ہے، پس آخرت کے احکام میں انسان معذور ہوگا اور اس سے گناہ مطلقاً رفع ہوگا (۱۳)، نسیان جبیا کہ سیوطی نے صراحت کی ہے، گناہ کو مطلقاً ساقط کر دیتا نسیان جبیا کہ سیوطی نے صراحت کی ہے، گناہ کو مطلقاً ساقط کر دیتا فرمایا: "تبجاوز اللہ عن أمتی الخطأ والنسیان و ما استکر ھوا علیہ "(۵) (اللہ تعالی نے میری امت سے خطا، بھول اور جس چیز پراضیں مجبور کیا جائے ان سے درگز رفر مایا)۔ اور جس چیز پراضیں مجبور کیا جائے ان سے درگز رفر مایا)۔

حقوق العباد کےمعاملہ میں نسیان تخفیف کا باعث عذر نہیں ہے،

اس کئے کہ اللہ تعالیٰ کاحق کشائش پر مبنی ہے، اور بندوں کے حقوق کی بنیا دیکی اور مطالبہ پرہے، لہٰذاان میں نسیان عذر نہیں ہوگا<sup>(۱)</sup>۔ تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح (نسیان)۔

#### ز-جهل:

۲۲-جہل شری احکام یاان کے اسباب کو نہ جانا ہے، جہل کو اخروی احکام میں تخفیف کرنے والا عذر قرار دیا گیا ہے، لہذا جو شخص ناوا تفیت میں کسی حرام کا ارتکاب کرلے یا کسی واجب کو ترک کر دے اس پر گناه خہیں ہے، اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَ مَا کُنّا مُعَدِّبِیْنَ حَتّٰی نَبُعَتُ رَسُولًا" (۲) (اور ہم بھی سز انہیں دیتے جب تک کسی بیا مبر کو ہم بھیج نہیں دیتے جب تک کسی بیا مبر کو ہم بھیج نہیں دیتے ہے۔

تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح (جہل فقرہ ۷)۔

# ح-دشواری اور عموم بلوی:

۲۵ - تنگی ودشواری میں وہ عمومی اعذارداخل ہیں جن کا سابقہ کثرت سے پیش آتا ہے اور جولوگوں میں عام ہے، وہ اعذار نہیں جو نادر ہوں۔

تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح (تیسیرفقرہ ۲۸)۔

# ط-تقص:

۲۶ - نقص مشقت کی ایک قتم ہے، کیونکہ جبیعتیں کمال کی محبت پر مجبور ہوتی ہیں، الہذائقص شرعی احکام میں تخفیف کے لئے موزوں ہے، بچہ اور پاگل کومکلّف نہ بنانا اسی قبیل سے ہے، اسی لئے ان دونوں کے احوال کی ذمہ داری ولی اور اس کی تربیت کے سپر دکر دی گئی، اور اس

- (۱) الموافقات للشاطبي ارسه ١٠ تييرالتحرير ٢٢٦/٢\_
  - (۲) سورة اسراءر ۱۵\_

<sup>=</sup> كشف الأسرار ١٨٣ ٨٣ ..

<sup>(</sup>۱) الاشباه والنظائرللسيوطي ر ۲۰۷ ـ

<sup>(</sup>۲) کشف الأسرارللمز دوی ۲ر ۲۵،۳۶۴ طبع کراچی \_

<sup>(</sup>۳) سورهٔ بقره ر۲۸۲\_

<sup>(</sup>٣) الاشباه والنظائر للسيوطى (٢٠٦\_

<sup>(</sup>۵) حدیث: "تجاوز الله عن امتی ....." کی روایت حاکم (۱۹۸/۲) نے حضرت ابن عباس سے کی ہے، حاکم نے اس کوچی کہا ہے اور ذہبی نے ان کی تائید کی ہے۔

مشكل

#### زيف:

ا - مشكل لغت ميں وہ چيز ہے جس ميں اختلاط والتباس ہو گيا ہو، كہا جاتا ہے: أشكل الأمر، التباس ہو گيا اور اختلاط ہو گيا، ہر ملی جلی چيز مشكل ہے، اشكال وہ امر ہے جوفہم ميں التباس كا موجب ہواور شكل مثل كو كہتے ہيں (۱)۔

اہل اصول کے نزدیک مشکل اس چیز کا نام ہے جس کی مراداس بنا پر مشتبہ ہوگئ ہو کہ وہ اپنی ہم شکل چیز وں میں اس طور پر داخل ہو کہ اس کی مرادصرف ایسی دلیل ہی کے ذریعہ مانی جاسکے جو اس کو دیگر تمام شکلوں سے متاز کردے (۲)۔

#### متعلقه الفاظ:

# الف-متشابه:

۲ – متشابه نعت میں ماخوذ ہے اشتبهت الأمور و تشابهت ہے، لیمنی التباس پیدا ہو گیا اور وہ امور ممتاز ونما یال نہیں رہے (۳)۔ اصطلاحی معنی کے تعلق سے جرجانی نے کہا: متشابہ وہ ہے جولفظ میں ہی مخفی ہواور اس کا ادراک سرے سے نہیں ہوسکتا ہو، جیسے قرآنی

(۱) تاج العروس، لسان العرب

کی پرورش اس پر شفقت کی وجہ سے عورتوں کے سپر دکی گئی، لیکن وہ عورتوں کے سپر دکی گئی، لیکن وہ عورتوں کو حضانت پر مجبور نہیں کرسکتا ہے، اور اسی قبیل سے بیہ ہے کہ عورتیں بہت می ان چیز وں کو مکلف نہیں جومر دوں پرواجب ہیں جیسے جماعت، جمعہ، گواہی، جزیہ، دیت کا بوجھا ٹھانا اور ریشم اور سونے کے زیورات بہننے کی اباحت، اور اسی طرح غلاموں کو بہت می ان چیز وں کا مکلف نہیں بنایا گیاہے جو آزاد لوگوں پرواجب ہیں، اس لئے کہوہ عدود اور تعداد میں آزادمر دکا نصف ہیں (۱)۔

<sup>(</sup>۲) کشف الاسرارلعلاءالدین ابنخاری ۱۷۲۱ طبع دارالکتاب العربی ۔

<sup>(</sup>m) المصباح المبير -

<sup>(</sup>۱) الأشباه والنظائر لا بن تجيم ۸۲،۸۱ الأشباه والنظائر للسيوطي ١٠٨٠

سورتوں کےاوائل میں حروف مقطعات <sup>(۱)</sup>۔

ان دونوں کے درمیان تعلق میہ ہے کہ مشکل ومتشا ہہ میں سے ہر ایک کامعنی ابتداء مخفی ہوتا ہے۔

# ب-مجمل:

سا- مجمل وہ ہے جس کی مراداس طور پر مخفی ہو کہ نفس لفظ سے اس کا ادراک نہیں ہوسکتا ہو جب تک کہ اجمال کرنے والے کی طرف سے بیان نہ آجائے ، خواہ ایسی صورت یکساں درجہ کے معانی کے اکٹھا ہونے کی وجہ سے ہو، یا اس ہونے کی وجہ سے ہو، یا اس کے این ظاہری معنی سے غیر معروف معنی کی طرف منتقل ہونے کی وجہ سے (۲)۔

مشکل اورمجمل کے درمیان تعلق میہ ہے کہ ہر دومیں ایک نوع کا خفاء ہے جو بیان کا مختاج ہوتا ہے۔

# اجمالي حكم:

۷ - مشکل کا حکم اس کے اصولی معنی میں یہ ہے کہ اس کی جو بھی مراد ہے اس کے حق ہونے کا اعتقاد رکھا جائے، پھر اس معنی کی طلب اور غور میں مشغول رہا جائے تا آئکہ اس کی مراد واضح ہوجائے تو اس پر عمل کیا جائے (۳)۔

تفصیل اصولی ضمیمه میں ہے۔

# مشهور

#### تعريف:

ا-مشہورلغت میں فعل شہر کا اسم مفعول ہے، اس لفظ کے معانی میں ایک معنی نما یاں کرنا ہے، کہا جاتا ہے نشہوت الرجل بین الناس، میں نے اس شخص کولوگوں میں نمایاں کیا یہاں تک کہ وہ مشہور ہوگیا، اس کا ایک معنی افشاء کرنا بھی ہے، کہا جاتا ہے: شہرت الحدیث شہرا و شہرة ، میں نے بات کوافشاء کیا (۱)۔

اہل اصول کی اصطلاح میں مشہور حدیث وہ ہے جس کوروایت کرنے والے قرن اول کے بعد ہرعہد میں اسنے لوگ رہے ہوں جن کی تعداد کا شبہ نہ ہوسکے، اور جن کا اپنی کثرت، عدالت اور علاقوں کے مختلف ہونے کی وجہ سے جھوٹ پراکٹھا ہونا ناممکن ہو<sup>(۲)</sup>۔

محدثین کی اصطلاح میں مشہور وہ حدیث ہے جس میں متواتر کی شرطیں نہ پائی جائیں ،اوراس کے طرق قابل شارلیکن دوسے زائد ہوں (۳)۔

جہاں تک فقہاء کے نز دیک مشہور کا تعلق ہے تواس میں مالکیہ کے دوقول ہیں:

ان میں زیادہ مشہور وہ ہے جس کی دلیل قوی ہے، گویا امام مالک کے نزدیک دلیل کا اعتبار ہے، کہنے والے کی کثرت کانہیں۔

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير ماده: شهر-

<sup>(</sup>۲) التوضيح بهامش التلويح ۲/۲\_

<sup>(</sup>۳) اليواقية والدروشرح نخية الفكرللمنا وي ار ۱۴۷ ـ

<sup>(</sup>۱) التعريفات للجر جاني، نيز د <u>كيمئ</u>ز: كشفالاسرار ار ۵۵\_

<sup>(</sup>٢) التعريفات لجرجاني \_

<sup>(</sup>۳) اصول السرخسي ار ۱۶۸۔

اور کہا گیا ہے:مشہوروہ ہے جس کے قائلین کثیر ہوں،اوراس نقل کرنے والے لاز ماً تین سے زائد ہوں <sup>(۱)</sup>۔

شافعیہ کے نزدیک مشہورامام شافعی کے چندا توال یا دو تول میں سے ایک تول ہے، جواس بات کا اشارہ کرتا ہے کہ بالمقابل تول دلیل کے کمزور ہونے کی وجہ سے نامانوس ہے، فیومی نے کہا: شریعت کے مدارک طلب احکام کے مقامات ہیں، جہاں نصوص اور اجتہاد سے استدلال کیاجا تا ہے (۲)۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-متواتر:

۲ - تواتر لغت میں لگا تاریا کچھ کچھوقفہ سے پیش آنے کو کہتے ہیں (۳)، اور متواتر اسم فاعل ہے۔

اہل اصول کی اصطلاح میں بیاتے لوگوں کی خبرہے جن کی کثرت کی وجہ سے ان کے قول پر علم (یقین) حاصل ہوجائے (۴)، اہل اصول کے نزد یک اس کی دیگر تعریفات بھی ہیں۔ مشہور اور متواتر کے درمیان تعلق عموم اور خصوص کا ہے۔

# ب-خبرآ حاد:

سا-خبرآ حادوہ ہے جس میں تواتر کی شرطیں نہ پائی جائیں (<sup>۵)</sup>۔ مشہور اور آ حاد کے درمیان تعلق میہ ہے کہ خبرآ حاد مشہور سے زیادہ عام ہوتی ہے۔

- (۱) فتح لعلى المالك ار ۸۳\_
- (۲) مغنی المحتاج ار ۱۲، المصباح المنیر به
  - (m) القاموس المحيط
  - (۴) ارشادالفحول ۲۸-
- (۵) شرح نخبة الفكرار ١٦٩، حاشية البناني على جمع الجوامع ١٢٩/١\_

مشهوری متعلق احکام:

اول: اہل اصول کے نزو کیکمشہور حدیث کی دلالت: ۱۲ - صدرالشریعہ عبیداللہ بن مسعود محبوبی نے کہا: حدیث مشہور علم طمانیت کا موجب ہوتی ہے، بیدوہ علم ہے جس پرنفس مطمئن ہواور جسے یقینی سمجھے(۱)۔

اس کی تفصیل اصولی ضمیمه میں دیکھئے۔

دوم: فقهاء كزر ديك قول مشهور:

۵-قرافی نے کہا: حاکم اگر مجہد ہوتو اس کے لئے ضروری ہے کہ
فیصلہ اور فتو کی صرف اپنے نزدیک رائے قول کی بنیاد پردے، اور اگر
مقلد ہوتو اس کے لئے جائز ہے کہ اپنے مذہب کے مشہور تول پر فتو ک
دے اور اس پر فیصلہ کرے، اگر چہوہ قول خود اس کے نزدیک رائے نہ
ہو، اور فیصلے والے اس قول کے رائے ہونے میں اپنے اس امام کا مقلد
رہے، جس کی وہ تقلید کرتا ہے جیسا کہ وہ فتو کی دینے میں اس کی تقلید
کرتا ہے، کین فیصلہ اور فتو کی میں خواہش نفس کی اتباع بالا تفاق حرام
ہے(۲)۔

نووی نے کہا: مفتی کے لئے اور کمل کرنے والے کے لئے جو امام ثافعی کے مذہب کی طرف انتساب رکھتا ہو کسی دو قول والے مسئلہ میں بید درست نہیں ہے کہ ان میں سے جس پر چاہے بغیر غور وفکر کے عمل کرے بلکہ اس پر ضروری ہے کہ ان دو قولوں میں سے آخری قول پر عمل کرے بلکہ اس پر ضروری ہے کہ ان دو قولوں میں سے آخری قول پر عمل کرے جسے امام شافعی نے درائج قرار دیا ہے، اوراگرامام شافعی نے دونوں اقوال ایک شافعی نے درائج فرار دیا ہے، اوراگرامام شافعی نے دونوں اقوال ایک ہی حالت میں کے ہوں اوران میں سے کسی ایک کوتر ججے نے ددی ہواور

- (۱) التوضيح بهامش التلويكي الرساطيع صبيح\_
- (٢) الاحكام في تمييز الفتاوي عن الاحكام وتصرفات القاضى والإمام للقرافي ر

یہ نہ معلوم ہو کہ انھوں نے بید دونوں اقوال ایک وقت میں کہے ہیں یا دو اوقات میں ، اور ہمیں یہ ہی نہ معلوم ہو کہ ان میں پہلاقول کون ہے، تو ان دونوں میں زیادہ رانج قول کی تلاش کی جائے اور اس پر عمل کیا جائے (۱)۔

مشى

#### تعريف:

ا - مشی لغت میں پیدل چلنا ہے خواہ تیز رفتاری سے ہویا آ ہتہ ہے،
کہا جاتا ہے: مشی یمشی مشیا جب اپنے پاؤں پر چلے خواہ تیز
ہویا ست، ایسے خص کوماش کہتے ہیں جس کی جمع مشاۃ ہے (۱)۔
فقہاء کا استعال لغوی معنی سے علاحدہ نہیں ہے۔

# مشوره

د کیھئے:شوریٰ۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-سعى:

۲ - لغت میں سعی کا ایک معنی چلنے میں تیزی کرنا ہے (۲)۔
اصطلاح میں سعی کا اطلاق چند معانی پر ہوتا ہے، جن میں ایک معنی صفا ومروہ کے درمیان کی مسافت کوآنے اور جانے کے ذریعہ سات مرتبہ پورا کرنا ہے، اور ایک معنی رفتار میں تیزی لانا ہے۔
راغب اصفہانی نے کہا: سعی تیز چینا ہے جو دوڑ نے سے کم درجہ کا ہو (۳)۔

ان دونوں کے درمیان تعلق بیہ ہے کہ مثی سعی سے زیادہ عام ہے (۴)۔

(۱) المجموع ار ۲۸ ،نهایة الحتاج ار ۴۲\_

<sup>(</sup>۱) المغرب،المصباح المنير -

<sup>(</sup>٢) المصباح المنير ،المغرب-

<sup>(</sup>٣) المفردات في غريب القرآن ـ

<sup>(</sup>٧) الكليات لا في البقاء الكفوى ٢١٨/ ١٦\_

#### **ب-رمل:**

سا-رمل (میم پرزبر کے ساتھ) لغت میں ہرولہ (دکی چال چلنا) کو کہتے ہیں (۱)، صاحب نہایہ نے کہا: رمل یومل رملا ورملانا جب تیز تیز اور اپنے مونڈ ھے کو جھٹکتے ہوئے چلے (۲)۔

اورفقہاء کے نزدیک اس لفظ کا استعال اس کے لغوی معنی سے علاحدہ نہیں ہے، امام نووگ نے کہا: رمل (راء پر زبر کے ساتھ) قریب قدم رکھتے ہوئے تیز چلنا ہے جو تیز دوڑنے اور اچھلنے سے کم درجہ کا ہو (۳)۔

دونوں کے درمیان تعلق یہ ہے کہ رمل مثی سے زیادہ خاص ہے۔

# مشی سے متعلق احکام: مشی سے چنددرج ذیل احکام متعلق ہیں:

خف پرمسے کے جواز کے لئے اس میں مسلسل چلنے کا امکان:

سم - خفین پرمسے کے جواز کے لئے فقہاء نے چند شرطیں لگائیں، جن میں سے ایک بیہ ہے کہ خف ایبا ہوجس کو پہن کرمسلسل چلناممکن ہو<sup>(م)</sup>۔

تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح (مسح علی انخفین)۔

#### نماز میں جینا:

۵- حفیہ کی رائے ہے کہ مقتدی اگر نماز میں قبلہ کی طرف غیر مسلسل چلے بایں طور کہ ایک صف کے بقدر چلے، پھر ایک رکن کے بقدر رک جائے، پھر ایک صف کے بقدر چلے، اور اسی انداز سے بہت زیادہ صفوں کے بقدر چل جائے تو اس کی نماز فاسد نہیں ہوگی، الا یہ کہ وہ اس محبد ہے، ہی نکل جائے جس میں نماز ہور ہی ہو یا اگر صحراء میں نماز ہور ہی ہو یا اگر صحراء میں نماز ہور ہی ہو تو تمام صفوں سے آگے نکل جائے، اور اگر وہ مسلسل چلے بایں طور کہ دوصف کے برابر ایک بار میں چل لے یا مسجد سے نکل جائے یا صحراء میں تمام صفوں سے آگے نکل جائے تو اس کی نماز فاسد ہوجائے گی، یہ تھم اس بنیاد پر ہے کہ لیل عمل مفسد نہیں ہوتا جب تک کہ وہ لگا تار بار بار نہ پیش آئے ، اور اس بنا پر کہ جگہ کی تبدیلی سے نماز کہ وہ اگر کی در تگی کے لئے نہ ہو، اور مسجد باطل ہوجاتی ہے جب تک کہ وہ نماز کی در تگی کے لئے نہ ہو، اور مسجد ایک حکم میں ہوتی ہے، اور صحراء میں تمام صفوں کی جگہ ایک مسجد کی طرح ہے، یہ اس صورت میں ہے جب چلنے والے شخص کے مسجد کی طرح ہے، یہ اس صورت میں ہے جب چلنے والے شخص کے مسجد کی طرح ہے، یہ اس صورت میں ہے جب چلنے والے شخص کے مسجد کی طرح ہے، یہ اس صورت میں ہے جب چلنے والے شخص کے مسجد کی طرح ہے، یہ اس صورت میں ہے جب چلنے والے شخص کے مسجد کی طرح ہے، یہ اس صورت میں ہے جب چلنے والے شخص کے مسجد کی طرح ہے، یہ اس صورت میں ہے جب چلنے والے شخص کے مسجد کی طرح ہے، یہ اس صورت میں ہے جب چلنے والے شخص کے مسجد کی طرح ہے، یہ اس صورت میں ہے جب چلنے والے شخص کے مسجد کی طرح ہے، یہ اس صورت میں ہے جب چلنے والے شخص کے آ

لیکن اگر وہ شخص امام ہواور وہ اپنے سجد ہے کی جگہ سے چل کر آگے بڑھ جائے تواگر یہ مقداراس کے اوراس کے بعد والے جگہ کے برابر ہوتو نماز فاسد نہیں ہوگی اوراگراس سے زیادہ ہوتو فاسد ہوجائے گی، اوراگروہ منفر د ہوتو اس کے سجدہ کی جگہ تک کا اعتبار ہوگاور نہیں (۱)۔

یہ ساری تفصیل اس صورت میں ہے جب نماز میں چلنے والا قبلہ کی جانب پشت کئے ہوئے نہ ہو، بایں طور کہ وہ اپنے آگے چلے یا دائیں یا بیتھے بغیر رخ بھیرے یا گھومے ہوئے، کیکن اگر قبلہ کی طرف پشت کرلے تو نماز فاسد ہوجائے گی خواہ وہ تھوڑا چلے یا

<sup>(</sup>۱) المصباح المغير -

<sup>(</sup>۲) النهاية لا بن الاثير ۲ر ۲۹۵ السان العرب

<sup>(</sup>m) تهذیب الاساء واللغات ۳ر ۱۲۸،۱۲۷\_

<sup>(</sup>۱) غنية المتملى في شرح منية المصلى ر ۴۵۰، نيز ديكھئے: الفتاويٰ الهنديه ار ۱۰۳، عنية الشاويٰ الهنديه ار ۱۰۳، عابد بن ار ۲۲۱،

زیادہ، یانہ چلے،اس لئے کہ تہا نماز کی اصلاح کےعلاوہ قبلہ کی طرف پشت کرنا نماز کے لئے مفسد ہے (۱)۔

بعض مشائخ حنفیہ نے ایسے شخص کے بارے میں لکھا ہے جسے اپنے متصلاً آ گے والی صف میں تھوڑی ہی جگہ نظر آئے تواس جگہ تک بڑھ جائے اور اسے پر کردیتواس کی نماز فاسرنہیں ہوگی ،لیکن اگروہ اپنے آ گے والی صف کے علاوہ کسی صف کی جگہ تک چل کر اسے پر کرے تواس کی نماز فاسد ہوجائے گی (۲)۔

مالکید کی رائے ہے کہ دوصف کے برابر نمازی کا چلناکسی سترہ سے قریب ہونے کے لئے یا کسی گزرنے والے کورو کئے کے لئے یا کسی سواری کے چلے جانے کی وجہ سے یا کسی صف کی جگہ کو پر کرنے کے لئے نماز کو باطل نہیں کرتا،خواہ یہ چلنا پہلو کی جانب ہو یا الٹا چلنا ہو مثلًا وہ اپنے پیچے کی طرف لوٹے بشر طیکہ وہ قبلہ کی طرف پشت نہ کرے، جانور کا مسکلہ اس سے مشتیٰ ہے، اگر وہ قبلہ کی طرف پشت کرے تو وہ معذور ہوگا (۳)۔

شافعیہ کی رائے ہے کہ درمیانی قتم کے دوقدم سے زیادہ چلنے سے نماز باطل ہوجاتی ہے اگر وہ مسلسل ہوں کین الگ ہوں تو بہت نہیں ہے، اور صرف دوقدم چلنے سے نماز باطل نہیں ہوتی خواہ وہ بہت وسیع ہوں جس طرح محض بہت زیادہ اچھلنے سے نماز باطل ہوجاتی ہے۔

البتہ ایک قدم کی تعیین میں شافعیہ کا اختلاف ہے کہ وہ صرف ایک قدم کواٹھانا ہے یا دوسرے پاؤں کوبھی اس کے برابر تک لے آنا ہے، ابن البی شریف نے کہا: ان دونوں میں ہرایک مفہوم کا احمال

ہے، دوسرامفہوم زیادہ قریبی ہے<sup>(۱)</sup>۔

حنابلہ کے مذہب سے یہ مستفادہ وتا ہے کہ اتنا چلنا جو مقتدی کی نماز کے اپنے امام کے ساتھ صحیح ہونے کے لئے مطلوب ہوجائز ہے، جیسے کسی شخص نے کسی امام کے پیچھے تنہا تکبیر کہی پھروہ امام کے دائیں جانب چلاآیا یا مقتدی اپنے سامنے کی صف میں چلا جائے یا امام کے پیچھے دومقتدی ہوں اور ان میں سے ایک نماز سے نکل جائے تو دوسرا آگے بڑھ کرامام کے دائیں جانب کھڑا ہوجائے، یا مقتدی ایک ہو اور دوسرا شخص امام کے بائیں جانب کھڑا ہوجائے، یا مقتدی ایک ہو اور دوسرا شخص امام کے بائیں جانب آگر کھڑا ہوجائے تو امام اسے ایسے دائیں جانب آگر کھڑا ہوجائے تو امام اسے ایسے دائیں جانب کردے۔

حنابلہ کے نزدیک اعتباراس بات کا ہے کہ زیادہ چلنا اگر کسی ضرورت کی وجہ سے ہو جیسے کسی خوف یا دشمن سے بھا گنا وغیرہ تواس کی نماز باطل نہ ہوگی، اور اگر کسی ضرورت سے نہ ہوتو نماز باطل ہوجائے گی (۲)۔

# چلتے ہوئے فل نماز پڑھنا:

۲ - شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک چلتے ہوئے نفل نماز پڑھنا فی الجملہ جائز ہے، البتہ اس مسئلہ میں دونوں مذاہب میں تفصیل ہے:

شافعیہ نے کہا: چلتے ہوئے نفل نماز پڑھنا اور الیی سواری پر پڑھنا جو لمبے سفر میں منزل کی جانب جارہی ہواور مذہب کے مطابق مخضر سفر میں بھی جائز ہے، لیکن صحیح قول کے مطابق حضر میں جائز ہیں ہے، بلکہ حضر میں نفل نماز کا حکم سوائے قیام کے ہر چیز میں فرض کی طرح ہے، اصطحر کی نے کہا: حضر میں سوار اور چلنے والے شخص کے لئے جواسیے مقصود کی جہت میں چل رہا ہو جائز ہے، قفال نے تمام لئے جواسیے مقصود کی جہت میں چل رہا ہو جائز ہے، قفال نے تمام

<sup>(</sup>۱) حاشية القليو بي ار ١٩٠ مغنى الحتاج ار ١٩٩\_

<sup>(</sup>۲) شرح منتهی الإرادات ار ۲۲۳،۲۲۳، المغنی ۲۱۲،۲۱۵، کشاف القناع

<sup>(</sup>۱) غنیة امتملی را ۲۵، نیز دیکھئے حاشیہ ابن عابدین ارا ۴۲۔

<sup>(</sup>۲) غنية المتملى ر ۴۵۱،۴۵۰ م

<sup>(</sup>٣) الشرح الصغيرار ٣٥٣\_

نمازوں میں قبلہ رخ ہونے کی شرط کے ساتھ جواز کو اختیار کیا ہے(۱)۔

حنابلہ نے کہا: کسی حرام اور مکروہ کے علاوہ سفر میں سوار اور پیدل چلتے ہوئے فض کے لئے نقل نماز قبلہ رخ ہوئے بغیر درست ہوجاتی ہے، خواہ سفر مخضر ہو، اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کا قول ہے: "وَلِلّٰهِ ہُوجاتی ہے، خواہ سفر مخضر ہو، اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کا قول ہے: "وَلِلّٰهِ اللّٰهُ اللهُ اللّٰهُ اللّٰلِ

حنفیہ اور مالکیہ کے نز دیک پیدل چلتے ہوئے شخص کی نماز جائز نہیں ہے(۵)\_

نمازی جماعت کے لئے چلنے کے آواب:

۷ - حنفیه، حنابله اوراضح قول میں شافعیہ کی رائے ہے کہ جماعت

- (۱) روضة الطالبين ار۲۱۰\_
  - (۲) سوره بقره در ۱۱۵
- (۳) حدیث ابن عمر: "کان یصلی فی السفر ....." کی روایت بخاری (القی السفر ۵۷۴) نے کی ہے۔
  - (۴) کشاف القناع ۱۲۰۳۔
  - (۵) حاشیه ابن عابدین ار ۲۹ م، الشرح الصغیر ار ۲۹۹،۲۹۸\_

میں جانے والے شخص کے لئے مستحب ہے کہ نماز کے لئے سکون ووقار کے ساتھ چلے، اور اگروہ اقامت کی آ واز سنے تو بھی وہ اس کی طرف تیز نہ چلے خواہ تکبیر تحریمہ کے چھوٹ جانے کا اندیشہ ہو یا نہیں (۱)، اس لئے کہ حضرت ابو ہریرہ روایت کرتے ہیں کہ نبی کریم علی انتو ھا تسعون علی انتو ھا تسعون انتو ھا تمشون، وعلیکم السکینة، فما أدر کتم فصلوا وما فاتکم فأتموا (جب نماز کھڑی ہوجائے تو اس کی طرف دوڑ کرنہ آ و بلکہ چل کر آ و، اور سکون ووقار کے ساتھ آ و، جتنی نماز مل حائے اسے یوری کرلو)۔

ما لکیہ نے صراحت کی ہے کہ جماعت کے ساتھ نماز پانے کے لئے تیز چلنا جو ہر ولد کے بغیر ہوجائز ہے، ہر ولد دوڑ نے سے کم درجہ کا ہوتا ہے اور ہر ولد مکروہ ہے، اس لئے کہ اس سے خشوع جا تارہتا ہے، اللہ یہ کہ اسے وقت کے فوت ہونے کا اندیشہ ہو، تو ہر ولہ واجب ہوگا (۳)۔

اس کی تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح ( صلاۃ الجماعت فقرہ (۲۲)۔

جمعه کا قصد کرنے والے کے لئے چلنے اور سوار ہونے میں افضلیت:

۸ - فقہاء کی رائے ہے کہ جمعہ میں حاضر ہونے کا ارادہ رکھنے والے شخص کے لئے چل کر جانا مستحب ہے (۳) اس لئے کہ حدیث ہے:

- (۱) بدائع الصنائع ار۲۱۸، المجموع ۱۲۰۲، ۲۰۷، کشاف القناع ار ۳۲۳، المغنی ار ۴۵۳،
- (۲) حدیث: افدا أقیمت الصلاة ..... كى روایت بخارى (الفتح ۲۰۸۳) اورمسلم (۱۰/۲۲) نے حضرت ابو ہریرہ سے كى ہے، الفاظ مسلم كے ہیں۔
  - (۳) الشرح الصغيروحاشية الصاوى ار ۴۵م.
- (۴) غنية المتملى (۵۲۷، حاشيه الدسوقي ار ۳۸۱، نهاية الحتاج ۳۲۵/۲، روضة

"من غسل يوم الجمعة واغتسل، ثم بكر وابتكر، ومشى ولم يركب، ودنا من الإمام فاستمع ولم يلغ، كان له بكل خطوة عمل سنة أجر صيامها و قيامها" ((جس في جمعه كير) دن (جسم وكيرًا) دهويا اورغسل كيا، پهرسوير فكلا اورجلدى كى اور چلا، سوارى نهيں كى، اور امام سے قريب ہوا، امام كا خطبه سنا اوركوئى لغوكام نہيں كيا تواس كے لئے ہرقدم پرايك سال كروز بے اور نماز كا ثواب ملے گا)، اور اس لئے كہ چلنے ميں الله عزوجل كے لئے تواضع كا ثواب ملے گا)، اور اس لئے كہ چلنے ميں الله عزوجل كے لئے تواضع ہے، اس لئے كہ ايك بندہ اپنے آ قا كے در بار ميں جارہا ہے تو اس سے مطلوب ہے كہ وہ آ قا كے لئے تواضع اختيار كرے جو آ قا كى جانب تو جي كاسبب ہے (۱)۔

بہوتی نے کہا: بیاس صورت میں ہے جب اسے کوئی عذر نہ ہو، لیکن اگر کوئی عذر ہوتو سواری کرکے آنے اور جانے میں کوئی حرج نہیں، اور واپسی میں سواری بغیر عذر بھی ہوتو کوئی حرج نہیں <sup>(m)</sup>۔

مالکیہ نے صراحت کی ہے کہ لوٹنے میں چلنامستحب نہیں ہے، اس کئے کہ عبادت ختم ہوچکی ہے (۴)۔

شا فعیہ میں سے رملی نے کہا: جو شخص کسی عذریا بغیر عذر کے سوار ہوتو وہ اپنی سواری کو سکون کے ساتھ چلائے جس طرح پیدل شخص چپتا ہے جب تک کہ وقت تنگ نہ ہورہا ہو، اس سے واضح ہوتا ہے کہ سواری کرناایسے شخص کے لئے افضل ہے جو بوڑ ھاپے یا کمزوری یا گھر کی دوری کی وجہ سے چلنے میں تھک جائے، اس طور پر کہ اس کو پہنچنے

- (۱) حدیث: "من غسل یوم الجمعة ....." کی روایت ابوداؤد (۲۳۲/۱) اورتر ندی (۳۲۸/۲) نے حضرت اوس بن اوس ثقفی سے کی ہے، الفاظ ابوداؤد کے ہیں، تر ندی نے کہا: حدیث سن ہے۔

  - (۳) کشاف القناع ۲/۲۴ ـ
  - (۴) حاشية الدسوقى ايرا ۳۸\_

والی تھکن اس کی نماز میں خشوع وخضوع کوختم کردے(۱)۔

وجوب جمعہ کے لئے چلنے پر قدرت کی شرط:

9 - حفیہ نے صراحت کی ہے کہ وجوب جمعہ کی شرائط میں سے ایک چلنے کی قدرت ہے، لہذا مریض پر، اور اپانچ پرخواہ اسے بکڑ کر لے جانے والاشخص ملے، اور اندھے پرخواہ اسے رہنمائی کرنے والا ملے جمعہ واجب نہیں ہے، حفیہ نے کہا: بہت زیادہ بوڑھا شخص مریض کے حکم میں ہے، لہذا نماز جمعہ اس پر واجب نہیں ہوگی، حفیہ کے نزدیک تیزبارش سے جمعہ کا وجوب ساقط ہوجا تا ہے (۲)۔

ما لکیہ نے اس لفظ کے ساتھ اس شرط کی صراحت نہیں گی ہے، انھوں نے جمعہ کی ادائیگی پر قادر ہونے کی تعبیر استعال کی ہے، ابن شاس نے کہا: مرض کے عذر کے ساتھ شدید بارش بھی دواقوال میں سے ایک قول میں شامل ہے (۳)۔

شافعیہ اور حنابلہ نے ترک جمعہ کے اعذار میں سے مرض کوفی الجملہ شار کیا ہے، چنانچہ انھوں نے کہا: اگر مریض کوسوار ہوکر یا اٹھا کر مسجد لانے میں نقصان نہ ہویا کوئی تبرع کرتے ہوئے اسے سوار کرلے یا اٹھالے یا کوئی رضا کارانہ کسی نامین شخص کی رہنمائی کردے تو اس پر جمعہ واجب ہوگا (۴)۔

شافعیہ کے نزدیک ایسے نابینا پر جمعہ واجب ہوگا جسے کوئی رہنمائی کرنے والاخواہ اجرت پرمل جائے، اور نابینا کے پاس مال بھی ہو، بصورت دیگر اکثر شافعیہ نے کہا ہے کہ اس پر جمعہ واجب نہیں ہے۔ قاضی حسین نے کہا: اگر نابینا بغیر کسی رہنمائی کرنے والے کے

الطالبين ٢ر٩٩، كشاف القناع ٢/٢م\_

<sup>(</sup>۱) نهایة الحتاج ۱۲۲۳۔

<sup>(</sup>۲) الفتاوي الهندييه ار۱۴۴ (۲)

<sup>(</sup>۳) عقدالجوا مرالثمينة ار۲۳۲\_

<sup>(</sup>۴) روضة الطالبين ۲ر ۳۲–۳۹، كشاف القناع ار ۹۵ م ـ

ا پنی لائھی کے ذریعہ اچھی طرح چل سکتا ہوتو اس پر جمعہ واجب ہوگا(۱)۔

شافعیہ کے نزدیک زیادہ کیچڑ کی صورت میں تین اقوال ہیں: صحیح قول میہ ہے کہ یہ جمعہ اور جماعت کوڑک کرنے کا عذر ہے (۲)۔ حنابلہ کے نزدیک ابن قدامہ نے کہا: اس شخص پر جمعہ واجب نہیں ہے جس کے مسجد جانے کے راستہ میں ایسی بارش ہوجس سے کیڑے تر ہوجا کیں یا ایسی کیچڑ ہوجس میں مسجد تک جانا پریشان کن ہو (۳)۔

# عید کی نماز کے لئے جانے والے کا چلنا:

ا- فقہاء کی رائے ہے کہ عید کی نماز کے لئے جانے والے خض کے لئے اگر قدرت ہوتو چانا مستحب ہے، اس لئے کہ حضرت حارث حضرت علی حضرت علی ہے روایت کرتے ہیں: "من السنة أن تخرج إلى العید ماشیاً" (۴) (عید کی نماز کے لئے چل کرجانا سنت ہے)، اور اس لئے بھی کہ تواضع سے زیادہ قریب ہے، کین اگر بڑھا ہے یا مرض کی وجہ سے کمز ور ہوتو سوار ہونا درست ہے (۵)۔

تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح (صلاۃ العیدین فقرہ رسا)۔

#### جنازه کے ساتھ ساتھ جینا:

۱۱ – فقہاء کی رائے ہے کہ جنازہ کے ساتھ ساتھ پیدل چلنا مسنون

- (۱) روضة الطالبين ۲/۲ سـ
- (۲) روضة الطالبين ۲ م ۳۵ ـ
- (۳) المغنی لابن قدامه ۲۸۴ س<sub>ه</sub>
- (۴) الرّعلی: "من السنة أن تخر ج....." كى روايت تر ندى (۲۱۰/۲) نے كى عادركها: حديث صن ہے۔
- . (۵) غنية المتملى ۵۲۷، حاشية الزرقانى ۲/ ۷۵، روضة الطالبين ۵۲/۲، مطالب اولى النبى ا/ ۹۷ ـ ـ

ہے،اور پیدل چلناسوار ہونے سے افضل ہے۔ تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح (جنائز فقر ور ۱۴)۔

#### قبرستان میں جلنا:

۱۲ – حفیہ کی رائے ہے کہ قبرستان میں چیل پہن کر چلنا مکروہ نہیں ہے(۱) \_

حصکفی نے کہا: قبر کوروندنا مکروہ ہے، اور ایسے راستے میں چلنا جس کے بارے میں بیخیال ہو کہ یہ نیا بنایا گیا ہے، یہاں تک کہا گر اپنے کسی عزیز کی قبر تک کسی دوسری قبر کوروندے بغیر نہ پہنچ تو اسے چھوڑ دے۔

ابن عابدین نے خزانۃ الفتاوی سے نقل کرتے ہوئے کہا: امام ابوصنیفہ سے مروی ہے کہ کسی قبر کو نہیں روندا جائے گا الا یہ کہ کوئی ضرورت ہو، اور بعض فقہاء نے کہا: اس میں کوئی حرج نہیں کہ قبر پر اس حال میں چلے کہ وہ تلاوت یا تبیج پڑھ رہا ہو یا اہل قبور کے لئے دعا کررہا ہو (۲)۔

ما لکید کی رائے ہے کہ قبر قابل احترام ہے، لہذا اگر وہ کوہان نما بنی ہواوراس کے علاوہ راستہ ہوتو اس پرنہیں چلنا چاہئے، کیکن اگر قبر بوسیدہ ہوگئی ہوتو گنجائش ہے (۳)۔

شافعیہ میں سے صاحب تہذیب نے کہا: قبروں کے درمیان چپل پہن کر چلنے میں کوئی حرج نہیں ہے (۴)، انھوں نے کہا: قبرمیت کی تو قیر کی وجہ سے محترم ہے، الہٰ ذامشہور تول میں ان کے نز دیک قبر پر بیٹھنا، ٹیک لگانا اور اس کوروندنا مکروہ ہے، الابیہ کہ کوئی ضرورت ہو،

<sup>(</sup>۱) الفتاوي الهنديه ار ۱۲۷ـ

<sup>(</sup>۲) حاشیه ابن عابدین ار ۲۰۲۰ الفتاوی الهندیه ار ۱۲۲ ا

<sup>(</sup>٣) عقدالجوا برالثمينه في مذهب عالم المدينه لا بن شاس ٢٧٢ ـ

<sup>(</sup>٧) روضة الطالبين ١٣٦/٢ ١٣\_

بایں طور کہ اپنے میت کی قبر تک کسی قبر پر چلے بغیر نہ پہنچ سکتا ہو(۱)۔

نووی نے کہا: ظاہر حدیث کا اعتبار کرتے ہوئے ایسا کرنا حرام
ہے، حدیث میں ہے: "لأن یجلس أحد کم علی جمرة
فتحرق ثیابه فتخلص إلی جلدہ خیر له من أن یجلس
علی قبر "(۲) (تم میں سے کوئی شخص کسی انگارے پر بیٹے جائے جس
سے اس کے کپڑے جل جائیں اور اس کی کھال تک آگ پہنچ جائے
اس سے بہتر ہے کہ وہ کسی قبر پر بیٹے )۔

حنابلہ نے قرکوروند نے اور قبروں کے درمیان چپل پہن کر چلنے کو کروہ کہا ہے، کیونکہ حدیث میں "حتی بالتمشک" کے الفاظ بیں، جس کا معنی ایک قتم کی چپل ہے، انھوں نے کہا: خف پہن کر قبروں کے درمیان چلنا مکروہ نہیں ہے، انھوں نے کہا: خف پہن کر دشواری ہے، اس لئے کہ اس لئے کہ اس واخل دشواری ہے، اس لئے کہ حضرت بشیرابن ہوتے تک چپل کو اتار دینا مسنون ہے، اس لئے کہ حضرت بشیرابن خصاصیہ کی حدیث ہے، فرماتے ہیں: "بینما أنا أماشي رسول الله عَلَيْتُ إذا رجل یمشی فی القبور علیه نعلان فقال: یا صاحب السبتیتین ویحک، ألق سبتیتیک فنظر الرجل فلما عرف رسول الله عَلَيْتُ کے ساتھ چل رہا تھا کہ ایک شخص قبروں کے درمیان چپان ہوا نظر آیا جس کے پاؤں میں چپلیں تھیں تو حضور علیا ہیں تاروہ اس کے نور میں جہما" (۳) نے فرمایا: اے دو چپاوں والے! تمہارا برا ہو، اپنی چپلیں تاردو، اس نے فرمایا: اے دو چپاوں والے! تمہارا برا ہو، اپنی چپلیں تاردو، اس

شخص نے نگاہ اٹھائی اور جب رسول اللہ علیہ کو پہچانا تو اپنی چپلیں اتار دیں اور اضیں بھینک دیا)، اور مسلمان مردوں کے احترام کا تقاضہ بھی ہے، الا بد کہ نجاست یا کا نئے یا زمین کا گرمی اور ٹھنڈک کا خوف ہوتو عذر کی بنا پر قبروں کے درمیان چپل پہن کر چلنا مکروہ نہیں ہے۔(۱)۔

# طواف اورسعی میں چلنا:

سا - حنفیہ کی رائے اور حنابلہ کا مذہب میہ کے طواف اور سعی میں چانا ان دونوں کی قدرت رکھنے والے شخص کے لئے مطلقاً واجب ہے۔

ما لکیہ کے نزد یک واجب طواف اور واجب سعی میں چلنا واجب ہے لیکن غیر واجب طواف اور سعی میں چلنا ان کے نزد یک مسنون ہے۔

شافعیہ کا مذہب اور یہی حنابلہ کی ایک روایت بیہ ہے کہ طواف میں چیناسنت ہے۔

تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح (طواف فقرہ ۲۵ اور سعی فقرہ رسما)۔

# بيت الله كي طرف حلنے كي نذر ماننا:

۱۳ - حنفیہ کی رائے ہے کہ جو شخص یوں کے خواہ وہ کعبہ میں ہو یااس کے علاوہ کہیں اور، کہ مجھے پر بیت اللّٰہ کی طرف یا کعبہ کی طرف چل کر جانا واجب ہے، تو اس پر ایک جج یا ایک عمرہ چل کر کرنا واجب ہوگا، اگر چاہے تو سوار ہوجائے اور ایک دم (قربانی) پیش کرے، انھوں نے کہا: ہمارا مذہب حضرت علیؓ سے منقول ہے، اس لئے کہ اسی لفظ نے کہا: ہمارا مذہب حضرت علیؓ سے منقول ہے، اس لئے کہ اسی لفظ

<sup>(</sup>۱) مغنی الحتاج ار ۳۵۴۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لأن یجلس أحد کم علی جمرة....." کی روایت مسلم (۲/ ۲۱۷) نے حضرت الوہریر اللہ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث بثیر بن الخصاصیه: "بینما أنا أماشی....." کی روایت ابوداؤد (۳) حدیث بثیر بن الخصاصیه: "بینما أنا أماشی (۵۵۵/۳) اورحاکم (۱/۳۷۳) نے کی ہے، حاکم نے اسے مجج قرار دیا ہے اور ذہبی نے اس کی تائید کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) مطالب أولى انهى ار ۹۱۱ ـ

سے جج اور عمرہ واجب کرنالوگوں میں متعارف ہے، توایسے ہوا جیسے کہ اس نے کہا: مجھ پر پیدل چل کر بیت اللہ کی زیارت کرنا واجب ہے تو اس پر پیدل چلنا لازم ہوگا، اور اگر چاہے تو سواری کرے اور ایک قربانی پیش کرے (۱)۔

ما لکید کی رائے ہے کہ جس شخص نے بیت اللہ شریف یا اس کے کسی جز جیسے رکن ، حجر اسود اور خطیم تک چلنے کی نذر مانی تو اس پر پیدل چلنالازم ہوگا ، اگر وہ مج کی نیت کرے ، اور اگر اس کی نیت نہ کرے تو کھے لازم نہیں ہوگا۔

اور جب پیدل چلنالازم ہوگا تواس جگہ سے چلے گا جہال سے
اس نے نیت کی ہو، اورا گراس نے کسی مخصوص مقام کی نیت نہ کی ہوتو
اس مقام سے چلے گا جہال پراس نے قسم کھائی ہو یا نذر مانی ہو، اور
اس جیسی مسافت کی دوری سے چلنا بھی کافی ہوجائے گا، اور پیدل
چلنا طواف افاضہ پورا کرنے تک یاسعی پورا کرنے تک اگر طواف
افاضہ کے بعد سعی ہوجاری رکھے گا، اور جس سال پیدل چلنے کی نذر
مانی ہواس میں اگر سواری کرلے تو اگلے سال رجوع کرنا لازم ہوگا،
چنا نچاس جگہ سے پیدل چلے گا جہاں سے اس نے سواری کی ہواگر وہ
جگہ معلوم ہو، اگر جگہ نہ معلوم ہوتو پوری مسافت پیدل چلنا واجب
ہوگا(۲)۔

شافعیہ نے کہا: اگر بیت اللہ تک پیدل چلنے کی نذر مانی، کعبہ کی نیت یا وہاں آنے کی نیت کرتے ہوئے تو مذہب میہ ہے کہ حج یا عمرہ کے ساتھ وہاں آنا واجب ہوگا، اور ایک قول میں راستے سے واجب نہیں ہوگا۔

اورا گر کعبہ کی نیت نہیں کی تو زیادہ صحیح قول بدہے کہاس کی نذر

صحیح نہیں ہوگی ،اورایک قول میہ ہے کہاں کو کعبہ پرمحمول کیا جائے گا۔

اوراگراس نے صرف آنے کی نذر مانی تواس پر پیدل چلنالازم نہیں ہوگا اور سواری کرنے کی گنجائش ہوگی، اور اگر پیدل چلنے کی نذر مانی یا بینذر مانی کہ پیدل چل کر جج یا عمرہ کرے گا تو اظہر سے ہے کہ پیدل چلنا واجب ہوگا، اور دوسرا قول بہ ہے کہ سواری کرنے کی گنجائش ہوگی۔

اوراگراس نے کہا: میں بیت اللہ شریف چل کرجاؤں گا تواضح قول میں وہ اپنے رہائشی مقام سے پیدل چلے گا، دوسرا قول میہ کہ وہاں سے پیدل چلنا وہ اگر پیدل چلنا واجب تھا۔

اور کسی عذر کی بنا پراس نے سواری کرلی تو بیمل کافی ہوگا اور اظہر قول میں ترک واجب کی وجہ سے دم لازم ہوگا، دوسرا قول بیہ ہے کہ اس پر دم نہیں ہوگا جسیا کہ اگر اس نے کھڑے ہوکر نماز پڑھنے کی نذر مانی تو قدرت نہ ہونے کی وجہ سے بیٹھ کر نماز پڑھ کی تواس پر کچھ لازم نہیں ہوتا ہے۔

اوراگراس نے بلاعذر سواری کرلی تومشہور قول میں درست ہوجائے گا،اس لئے کہ اس نے صرف ایک بیئت کوترک کیا جس کا اس نے التزام کیا تھا اور اس کوترک کر کے آرام اٹھانے کی وجہ سے اس پر دم لازم ہوگا، دوسرا قول ہیہے کہ بید درست نہیں ہوگا،اس لئے کہ اس نے جس صفت کے ساتھ ادائیگی کا التزام کیا تھا قدرت کے باوجو داس نے اس طرح ادائیگی نہیں کی (۱)۔

حنابلہ کی رائے میہ ہے کہ جس نے بیت اللہ تک چلنے کی نذر مانی اوراس کومطلق رکھا، جج یا عمرہ وغیرہ کا ذکر نہیں کیا، یااس نے کہا: جج اور عمرہ کے بغیر پیدل چلے گا، تو اس پر جج یا عمرہ کے ساتھ پیدل چلنا

<sup>(</sup>۱) الهداية ۲ر ۹۰ طبع الحلبي \_

<sup>(</sup>۲) الشرح الصغيروحاشية الصاوى ٢ر ٢٥٥-٢٥٧\_

<sup>(</sup>۱) شرح المحلي على المنهاج ۲۹۲۸-

لازم ہوگا،اس کے جملہ کوشر عی مراد پر ہی محمول کیا جائے گا اور اس کے علاوہ اس کے اراد ہے کو لغو سمجھا جائے گا، اور مقام نذر یعنی اپنے گھر سے ہی پیدل چلنالازم ہوگا جیسا کہ جج فرض میں ہے یہاں تک کہ وہ طلال ہوجائے، اور اس پر اپنی میقات سے قبل احرام باندھنالازم نہیں ہوگا جب تک کہ وہ کسی خاص متعین مقام سے چلنے کی یا وہاں نہیں ہوگا جب تک کہ وہ کسی خاص متعین مقام سے چلنے کی یا وہاں سے احرام باندھنے کی نیت نہ کرے، اس لئے کہ بہ حدیث عام ہے: "من نذر أن يطبع الله فليطعه" (۱) (جس نے نذر مانی کہ ہے: "من نذر أن يطبع الله فليطعه" (۱) (جس نے نذر مانی کہ کوہ اللہ کی اطاعت کرے گا تو اس کو چاہئے کہ وہ اللہ کی اطاعت کرے گا تو اس کو چاہئے کہ وہ اللہ کی اطاعت کرے گا تو اس کو جاہئے کہ وہ اللہ کی اطاعت کرے گا تو اس کو جاہئے کہ وہ اللہ کی اطاعت کرے گا تو اس کو جاہئے کہ وہ اللہ کی اینی نذر میں وہاں آنا لازم ہوگا اور کرے گا نیوں ہوگا اور پیدل چلنے یا سوار ہونے میں اسے اختیار ہوگا، کے ونکہ ہر دو سے مقصود حاصل ہوجا تا ہے۔

اوراگریت اللہ تک چلنے کی نذر ماننے والے نے عدم قدرت یا کسی اور وجہ سے سواری کرلی تو وہ کفارہ بمین اداکرے گا<sup>(۲)</sup>۔
کسی ایک مشعر (مقامات مقدسہ) تک چلنے کی نذر، مدینہ منورہ یا بیت المقدس یا کسی ایک مسجد تک چلنے کی نذر کے احکام میں تفصیل ہے جس کے لئے دیکھئے: اصطلاح (نذر)۔

چلنے کی منفعت کوز اکل کرنے میں واجب معاوضہ: 10 - فقہاء کی رائے ہے کہ چلنے کی منفعت کوز اکل کرنے میں مکمل دیت واجب ہے، پس اگر کسی کی پشت پر مار دیا جس کی وجہ سے وہ چلنے سے معذور ہو گیا حالانکہ اس کے پاؤں شیح سلامت ہیں تو اس پر

دیت واجب ہوگی (۱) ، شا فعیہ نے تفصیل کرتے ہوئے کہا: دیت اس وقت تک نہیں کی جائے گی جب تک زخم مندل نہ ہوجائے ، اگر زخم مندل ہوجا تا ہے اور چلنے کی صلاحیت عود کر آتی ہے تو دیت نہیں ہوگی مندل ہوجا تا ہے اور چلنے کی صلاحیت عود کر آتی ہے تو دیت نہیں ہوگی ، بشر طیکہ نشان باقی رہے ، اور اسی طرح اگر چلنے میں نقص آجائے ، مثلاً لاٹھی کے سہارے کی ضرورت پیش آجائے ، یالنگڑ اکر چلنے گئے تو یہی تھم ہوگا ، اور اگر کسی نے اس کی پیش آجائے ، یالنگڑ اکر چلنے گئے تو یہی تھم ہوگا ، اور اگر کسی نے اس کی پیش آجائے ، یالنگڑ اکر چلنے کی وجہ سے دیت واجب ہوگی ، اور پشت توڑ نے کی وجہ سے عکومت واجب ہوگی ، لیکن اگر اس کے پاؤں کی حضیح سالم رہیں تو دیت کے ساتھ حکومت واجب نہیں ہوگی ، اس لئے کہ چلنا پاؤں کی منفعت ہے اور جب پاؤں شل ہوگئے تو پاؤں کے گئے سائم مونے کی وجہ سے یہ منفعت فوت ہوئی ہے ، اس لئے پشت شل ہونے کی وجہ سے یہ منفعت فوت ہوئی ہے ، اس لئے پشت ٹوٹ کی منفعت کا فوت پشت میں خلل پڑنے کی وجہ پاؤں درست ہوتو چلنے کی منفعت کا فوت پشت میں خلل پڑنے کی وجہ سے ہے ، اس لئے اس کے لئے علاحدہ سے حکومت واجب نہیں کی گئی منفعت کا فوت پشت میں خلل پڑنے کی وجہ سے ہو ، اس لئے اس کے لئے علاحدہ سے حکومت واجب نہیں کی

نووی نے کہا: محض توڑنا دیت کو واجب نہیں کرتا، دیت اس وقت واجب ہوتی ہے جب اس کی وجہ سے چلنا فوت ہوجائے۔ اور اگر پشت کے ٹوٹے سے اس کا چلنا اور اس کی منی ختم ہوجائے، یااس کی منی اور اس کا جماع کرناختم ہوجائے تو شافعیہ کے نزدیک اصح قول میں دو دیت واجب ہوگی، اور ایک قول ہے ہے کہ ایک دیت واجب ہوگی (۲)۔

حنابلہ نے کہا: چلنے کی منفعت فوت ہونے کی وجہ سے دیت

<sup>(1)</sup> بدائع الصنائع ۷/۱۱ سا، روضة الطالبين ۹/۲۰ س-۹۰ المغنی ۲/۸ س

<sup>(</sup>٢) روضة الطالبين ٩ر٥٠ ٣٠١،٣٠ سي

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من نذر أن یطیع الله ....." كی روایت بخاری (افتح ۱۱/۱۱۵) نے حضرت عائشہ سے كی ہے۔

<sup>(</sup>٢) شرح منتهی الإرادات ۱۹۸۴،۴۷۹ م

واجب ہوگی خواہ پشت کا ٹوٹنا ٹھیک ہوچکا ہو<sup>(۱)</sup>۔

مشغول ہو،لہذا یا تو دونوں کو پہنے یا دونوں کوا تارد ہے(۱)۔

#### ايك چپل ميں چپنا:

۱۲ - شافعیه اور حنابله کے نزدیک بلاعذرایک چپل پہن کر چلنا کروہ ہے، حنابله نے کہا: اگر چپ تھوڑا سا چلے، خواہ دوسری چپل کوٹھیک کرانے کے لئے ہو یا نہیں، اس لئے کہ نبی عیسی کارشاد ہے: "لا یمشی أحد کم فی نعل واحدة"(۲) (تم میں سے کوئی شخص ایک چپل میں نہ چلے) اور آپ عیسی کا ارشاد ہے: "إذا انقطع شسع أحد کم فلا یمشی فی الأخری حتی یصلحها"(۳) شسع أحد کم فلا یمشی فی الأخری حتی یصلحها"(۳) تک کہال کوٹھیک نہ کرالے)، ابو یکی زکر یا انصاری نے کہا: اس میں حکمت یہ ہے کہال طرح چلنے میں خلل ہوتا ہے (۲)۔

خطابی نے کہا: اس ممانعت کی حکمت رہے کہ چپل اس لئے بنی ہے کہ پاؤں کوزمین کے کانٹے وغیرہ سے محفوظ رکھے، تو اگر ایک ہی پاؤں میں چپل ہوگی تو چلنے والا اپنے ایک پاؤں کو اس طرح بچاتا چلے گاجس طرح دوسرے پاؤں کونہیں بچائے گا، تو اس کی وجہ سے اس کی چپل کا وقار جاتارہے گا(۵)۔

مالکیہ نے کہا: کوئی شخص ایک چیل میں نہ چلے اور نہاں میں کھڑا ہوالا میہ کہ وہ ہلکی پھلکی ہواور دوسری چیل کوٹھیک کرانے میں

# سوار کا پیدل چلنے والے کوسلام کرنا:

21- مسنون ہے کہ سوار شخص پیدل چلنے والے کوسلام کرے، اور چلنے والا بیٹے کوسلام کرے، اور کم لوگ زیادہ لوگوں کوسلام کری، اور چھوٹا بڑے کوسلام کرے، اس لئے کہ رسول اللہ علیہ کا ارشاد ہے: "یسلم الراکب علی المماشی، والمماشی علی القاعد، والقلیل علی الکثیر"() (سوار پیدل چلنے والے کوسلام کرے اور چلنے والا بیٹے کوسلام کرے کم لوگ زیادہ لوگوں کوسلام کریں)۔ اور چلنے والا بیٹے کوسلام کریں)۔

# لوگوں کے ساتھ چلنے کے آ داب:

1۸ - حنابلہ میں سے ابن عقیل نے کہا: جو شخص کسی انسان کے ساتھ چلے، اگروہ اس سے بڑازیادہ علم والا ہوتو اس کے دائیں جانب چلے تاکہ اس کونماز میں امام کے مقام پررکھے۔

ابن مفلح نے کہا: اب عقیل کے کلام کا مقتضایہ ہے کہ جماعت
بڑے شخص کے پیچھے بیچھے چلے، اور اگر وہ لوگ اس کے دونوں جانب
چلیں تو کوئی حرج نہیں ہے جس طرح نماز میں امام ہوتا ہے مسلم میں
پیمی بن یعمر کا قول ہے کہ وہ اور حمید بن عبدالرحمٰن حضرت عمرؓ کے
دونوں جانب چل رہے تھے، شرح مسلم میں کہا: اس میں اس بات کی
شنبیہ ہے کہ جماعت کے لوگ اپنے فاضل بزرگ شخص کے ساتھ اس
طرح چلیں کہ وہ اخیس اپنے درمیان میں لئے ہوئے ہوں اور اخیس

<sup>(</sup>۱) کشاف القناع ۲۸۸۸

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لا یمشی أحد کم ....." کی روایت بخاری (افق ۱۹۹۰ ۳) اورسلم (۱۲۲۰) نے حضرت ابوہریر اُٹسے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "إذا انقطع شسع أحد كم ....." كی روایت مسلم (۱۲۲۰) نے حضرت ابو بریرهٔ سے كی ہے۔

<sup>(</sup>۴) المجموع ۴۸۲۲ ۱۳، اسنی المطالب ار ۲۷۸، کشاف القناع ار ۲۸۴ س

<sup>(</sup>۵) فتحالباری ۱۰،۳۰۹، ۱۳، طبع السّلفيه

<sup>(</sup>۱) عقدالجوا ہرالثمینه لا بن شاس ۲۷ /۵۲۵ التفریع لا بن الجلاب ۲ / ۳۵۳ س

<sup>(</sup>۲) حدیث: "یسلم الواکب علی الماشی....." کی روایت بخاری (فق الباری ۱۱۱ مسلم (۱۲ م ۱۷ م) نے حضرت ابوہریر اللہ سے کی ہے۔

گیرے ہوئے ہوں<sup>(1)</sup>۔

صلفی اورائن عابدین نے کہا: نوجوان عالم کے لئے درست ہے کہ وہ جاہل بوڑھے کے آگے چلے، اس لئے کہ وہ اس سے افضل ہے، اس لئے کہ وہ اس سے افضل ہے، اس لئے کہ وہ اس سے افضل ایمان کے بعد دوسرے درجہ کی چیز ہے، ابن عابدین نے کہا: رملی نے ایمان کے بعد دوسرے درجہ کی چیز ہے، ابن عابدین نے کہا: رملی نے ایپ فاوی میں صراحت کی ہے کہ عالم سے آگے جاہل کا بڑھنا جس سے عوام کے نزدیک عالم کا درجہ کمتر ہونے کا اشارہ ہوتا ہو حرام ہے، اس لئے کہ بیاس فرمان باری کے خلاف ہے: "یکو فع اللّٰهُ الَّذِینَ اَوْتُوا الْعِلْمَ ذَرَجَاتٍ" (۲) (اللّٰہ تم اللّٰهُ اللّٰذِینَ اُوتُوا الْعِلْمَ ذَرَجَاتٍ" (۲) (اللّٰہ تم میں ایمان والوں کے اور ان کے جنہیں علم عطا ہوا ہے درجے بلند میں ایمان والوں کے اور ان کے جنہیں علم عطا ہوا ہے درجے بلند میں ایمان والوں کے اور ان کے جنہیں علم عطا ہوا ہے درجے بلند محصیت کا مرتکب ہوتا ہے جس پراس کی تعزیر کی جائے گر صف والا معصیت کا مرتکب ہوتا ہے جس پراس کی تعزیر کی جائے گر شاہ

# مشايرف

#### لعريف:

ا - مشیئت کامعنی لغت میں ارادہ ہے، کہاجاتا ہے: شاء زید الأمر یشاؤہ شیئاً، زید نے اس امر کا ارادہ کیا، مشیئت اس سے اسم ہے(۱)۔

فقہاء کے نزد یک مشیت کا استعال اس کے لغوی معنی سے الگنہیں ہے<sup>(۲)</sup>۔

> مشیئت سے متعلق احکام: اول-مشیئت پرطلاق کومعلق کرنا:

الف-الله یا ملائکه یا جن کی مشیئت پرطلاق کو معلق کرنا:
۲-جمهورفقهاء یعنی حفیه، شافعیه کی رائے اورامام احمد کی ایک روایت یہ ہے کہ جوطلاق الله کی مشیئت پر معلق کی جائے اوراس کی مشیئت پر جس کی مشیئت کا علم نہ ہوسکے جیسے فرشتے اور جن ، تو وہ واقع نہیں ہوتی، جیسے شوہرا پنی ہوی سے کہ: اگر الله نے چاہا تو تم طلاق والی مشیئت سے کوئی شخص ہو، یہ طلاق واقع نہیں ہوگی، اس لئے کہ الله کی مشیئت سے کوئی شخص واقف نہیں ہوتا، تو یہ تعلیق ناممکن شرط پر تعلیق کی طرح ہوئی، لہذا یہ واقف نہیں ہوتا، تو یہ تعلیق ناممکن شرط پر تعلیق کی طرح ہوئی، لہذا یہ طلاق کی نفی ہوگی ہوگی۔ اس لئے کہ رسول الله علی کا رشاد ہے:

مفلح منطرع التراب الشرعيه لا بن ملح ٢٦٧،٢٦٢ ــ (١)

<sup>(</sup>۲) سورهٔ مجادله راا ـ

<sup>(</sup>۳) ابن عابدین ۸۸۱۸۵\_

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير -

<sup>(</sup>٢) قواعدالفقه للبركتي\_

<sup>(</sup>۳) حاشیه این عابدین ۲ر ۵۱۳، ۵۱۳، الاختیار سر ۲ ۱۲ مغنی الحتاج سر ۲۰ س،

"من حلف على يمين فقال إن شاء الله فقد استثنى فلا حنث عليه" (١) (جس ني كسى يمين پرحلف ليا اور انشاء الله كهد يا تو اس ني استناء كرديا، لهذا اس پرحنث نهيس موگى) \_

شافعیه اس حکم میں حقیقتاً تعلق کے قصد کی قید لگائی ہے، لہذا اگر مشیئت کالفظ اس کی زبان پر بلاارادہ آجائے اس کی عادت ہونے کی وجہ سے جیسا کہ ادب ہے، یا اللہ کے ذکر سے برکت حاصل کرنے کے قصد کی وجہ سے کہ تمام امور اللہ تعالیٰ کی مشیئت سے ہوتے ہیں، اور اس نے حقیقتاً تعلیٰ کا قصد نہیں کیا ہوتو اس کا ترنہیں ہوگا اور طلاق واقع ہوجائے گی (۲)۔

ما لکیداور حنابلہ کی رائے ہے کہ جو اللہ تعالیٰ کی مشیت پر معلق کرے اور کہے: اگر اللہ نے چاہا تو جمہیں طلاق ہے تو طلاق واقع ہوجائے گی، اس لئے کہ حضرت ابو جمزہ ہے منقول ہے کہ میں نے حضرت ابن عباس کو بی فرماتے ہوئے سنا: ''إذا قال الرجل لامر أته أنت طالق إن شاء الله تعالی فهی طالق'' (جب کوئی شخص اپنی بیوی سے کہے: اگر اللہ نے چاہا تو تمہیں طلاق ہے تو اسے طلاق ہوجائے گی)۔

حضرت عبد الله بن عمرٌ اور حضرت ابوسعيدٌ نے فرمايا: "كنا معاشر أصحاب رسول الله عَلَيْكُ نرى الاستثناء جائزاً في

۳۲۵ طبع مصطفی الحلبی ،المغنی لا بن قد امه ۱۲۷۷، روضة الطالبین ۹۲٫۸

حدیث: "من حلف علی یمین ....." کی روایت ترمذی (۱۰۸/۴) اور نبائی (۲۵/۷) نے کی ہے، الفاظ ترمذی کے ہیں، اور ترمذی نے کہا: حدیث

(۲) روضة الطالبين ۹۱/۸ مغني الحتاج ۳۰/۲۰ مفاية الاخيار ۵۶/۲، شائع

(٣) الرابن عباس: "اذا قال الرجل لامواته....." كاذكرابن قدامه في المغنى

(۲۱۲/۷) میں کیا ہے، اور اس کی نسبت ابوحفص کی طرف کی ہے، اس کی

كرده دارالمعرفه بيروت لبنان \_

روایت کس نے کی ہے یہ میں نہیں ملا۔

روایت کس نے کی ہے یہ میں نہیں ملا۔

کل شیء إلا فی العتاق والطلاق"(۱) (ہم رسول الله عَلَيْهِ کَلَ شیء إلا فی العتاق والطلاق"(۱) (ہم رسول الله عَلَيْهِ کَصَابِهِ کی جماعت استناء (انشاء الله کہنے) کو ہر چیز میں درست سجھتے تھے سوائے آزاد کرنے اور طلاق دینے کے )،اوراس لئے کہ یہا کہ میں ہوگا جیسے بچا ور نکاح،اوراس لئے کہ یہ ملک کاازالہ ہے تواللہ کی مشیئت پر اس کی تعلیق درست نہیں ہوگا، جیسے کوئی کہے: میں نے تم کو بری کیااگر اس کی تعلیق درست نہیں ہوگا، جیسے کوئی کہے: میں نے تم کو بری کیااگر

ما لکیہ میں سے صاوی نے کہا: بیٹکم اس وقت ہے جب مشیبت کو معلق سے وابستہ کرے، کیکن اگر اس نے مشیبت کو یعنی اللّٰہ یا ملائکہ

اللّٰد نے چاہا، یاایسی چزیرتعلق کرےجس کوجاننے کاراستہ نہ ہو،تو بیہ

ناممکنات پرتعلیق کےمشابہ ہو گیا(۲)۔

یا جن کی مشیئت کواس چیز سے وابستہ کرےجس پر معلق کیا ہے، جیسے کے: تمہیں طلاق ہے اگرتم گھر میں داخل ہو، اگر اللّٰد نے چاہا، اور

مشیت کو دخول سے وابستہ کیا لیمنی اگرتم اللہ کی مشیبت سے داخل ہوتو ابن القاسم کے نزدیک دخول یائے جانے کی وجہ سے فوری طلاق

واقع ہوجائے گی،اشہب اور ابن الماجشون نے کہا: اگر معلق علیہ (جس پر تعلیق کی گئے ہے) حاصل ہوجائے تو بھی فوراً طلاق واقع نہیں

ہوگی،اوراگراس نےمشیئت کومعلق بینی طلاق کے ساتھ وابستہ کیا یا

دونوں کے ساتھ وابسۃ کیا یااس کی کوئی نیت نہیں تھی تو دخول کے وقت بالا تفاق فوری طلاق واقع ہوگی <sup>(۳)</sup>۔

<sup>(</sup>۱) اثر عبد الله والى سعيد: "كنا معاشو ....." كا ذكر ابن قدامه نے المغنی (۱) مار عبد الله والى سعيد: "كنا معاشو ...." كا ذكر ابن قدامه نے المغنى

<sup>(</sup>٢) حاشية الدسوقى ٣٩٢/٢، الشرح الصغير ١/١٥٨، المغنى لابن قدامه ١١٢٧-

<sup>(</sup>۳) الشرح الصغير ۲را ۵۸ـ

<sup>-</sup>MAY-

ب- سی انسان کی مشیئت برطلاق کومعلق کرنا:

۳۰ مالکیہ، حنابلہ اور حفیہ میں سے صاحبین کی رائے ہے کہ اگر کسی شخص نے طلاق کو بیوی کی مشیبت پر معلق کیا ، مثلاً اس نے کہا: تمہیں طلاق ہے اگرتم چاہو، جبتم چاہو،جس وقت تم چاہو، جب جبتم چاہو، جیسےتم چاہو، یا جہال تم چاہو، یا جب بھی تم چاہو، تو اسے طلاق نہیں ہوگی جب تک وہ نہ چاہے،اورا بنی زبان سےمشیئت کااظہار كرتے ہوئے كيے: ميں نے جاہ ليا،اس كئے كہ جو كچھ دل ميں ہے اس کاعلم اسی وقت ہوسکتا ہے جب زبان سے اس کا اظہار کرے، لہذا تکم اسی چیز ہے متعلق ہوگا جس ہے متعلق ہوا ہے،اس سے نہیں جو ول میں ہے، پس اگراس نے اپنے ول سے جاما، زبان سے اظہار نہیں کیا تو طلاق واقع نہیں ہوگی ،اوراگراس نے اپنی زبان سے کہا: میں نے جاہ لیا، حالانکہ اسے ناپیند ہے، تونطق کا اعتبار کرتے ہوئے طلاق واقع ہوجائے گی ، اور طلاق واقع ہوگی خواہ فوری ہویا تاخیر ہے،اس کئے کہاس نے طلاق کواس کی مشیئت کی جانب منسوب کیا ہے، بیالیے ہی ہوگیا جیسے اس نے کہا؛ جس طرح تم چاہو، اور اس کئے کہ پیحروف تاخیر سے ہونے میں صریح ہیں،للہذا اپنے مقتضا پر محمول ہوں گے،اوراس لئے کہ بیشرط پرطلاق کی تعلق ہے تو بیتا خیر کے ساتھ ہوگی ،اوراس لئے کہ بیمشیئت پرمعلق ملک کاازالہ ہے تو آزادی کی طرح تاخیر کے ساتھ ہوگی<sup>(۱)</sup>۔

شافعیہ نے کہا: اگراینی بیوی کوخاطب کرتے ہوئے کہا: تمہیں طلاق ہے اگرتم چاہو، تواس نے بیوی کی مشیت کو باہم واجب کرنے ی مجلس میں مشروط رکھا ہے، پس اگر وہ تا خیر کرے گی تو طلاق نہیں

اولیالنبی ۸٫۵سم۔

(۱) العناية بهامش فتح القدير ۳۲ م ۱۹۲۲،۲۷۲، البداليد ۲۷۲،۲۷۲،۲۷۲ مواهب الجليل (1) روضة الطالبين ٨ر١٥٤ ، مغنى المحتاج ٣٢٨، ٣٢٥، الحاوى الكبير ٩٧/٩، ٥٤، روضة الطالبين ٨/ ١٥٤، كشاف القناع ٥/ ٩٠ ٣، مطالب ۲۱/۱۲م\_

ہوگی،اس لئے کہ بیرطلاق کی تملیک ہےتو بیلی الفور ہوگی، جیسے کہوہ کے:تم اختیار کرلو، بیتکم اس تعلق میں ہے جو بغیر کسی وقت وغیرہ کے تذکرہ کے ہو، کین اگر ایسا ہوتو فوری کی شرطنہیں ہوگی ، لہٰذا اگر کہا: جبتم چاہو، توطلاق اس وقت ہوگی جب وہ چاہے، خواہ وہ مجلس سے حدا ہوچکی ہو۔

اورا گرکسی اجنبی سے کہا: اگرتم چا ہوتو میری بیوی کوطلاق ہے، تو اصح بیہے کہ فی الفوراس کی مشیئت کی شرطنہیں ہوگی ،اورایک قول میہ ہے کہ وہ بیوی کی طرح ہوگا،اوراسے متولی نے راج قرار دیا ہے،اور اگر بیوی کی مشیئت پراس کومخاطب نه کرتے ہوئے معلق کیا مثلاً کہا: میری بیوی کوطلاق ہے اگروہ چاہے تو اصح قول میں علی الفوراس کی مشیت شرطنہیں ہوگی ، اورایک قول یہ ہے کہ اس کا بیا کہنا شرط ہوگا: میں نے فی الحال چاہ لیا اگر وہ موجود ہو، اورا گرموجود نہ ہوتو جب خبر یہنچ فوراً یہ جملہ کے اور اگر یہ کہا: میری بیوی کوطلاق ہے اگر زید چاہے،تو با تفاق شافعیعلی الفورشرطنہیں ہوگی ،اورا گر کہا:اگرتم چاہو اور فلاں چاہے تو تہ ہیں طلاق ہے، تو فی الفور بیوی کی مشیئت شرط

امام ابوحنیفہ کی رائے یہ ہے کہ جس شخص نے اپنی بیوی سے یوں كها: شمصيل طلاق ہے جس طرحتم چا ہوتو اصل طلاق ہوى كى مشبيت ہے متعلق نہیں ہوگی بلکہ ایک طلاق بائنہ پڑجائے گی اور اس کی مشیت کا خلنہیں ہوگا اگر اس سے دخول نہ ہوا، اور اگر اس سے دخول ہو گیا ہوتو مرد کے کہنے ہی سے ایک طلاق رجعی یر جائے گی خواہ بوی چاہے یانہ چاہے۔ پھراگر بیوی نے کہا: میں نے بائنہ طلاق جاہا، یا تین چاہا، اور شوہر نے اس کی نیت کی ہوتو دونوں میں مطابقت کی

وجہ سے ویسائی ہوجائے گا،اوراگردونوں میں اختلاف ہو بایں طور کہ بیوی نے بائنہ چاہا ہواور شوہر نے تین یا اس کے برعس تو طلاق رجعی واقع ہوگی،اس لئے کہ عدم موافقت کی وجہ سے بیوی کی مشیئت لغوہوگئی، تو شوہر کا صرح طلاق دینا باقی رہ گیا جو طلاق رجعی ہے اور اگر شوہر نے کچھ بھی نیت نہ کی ہوتو بیوی کے چاہنے کے مطابق ہوگا(ا)۔

۴ - اور اگرشوہرنے بیوی سے کہا: شمصیں طلاق ہے اگرتم جا ہو، تو بیوی نے کہا: میں نے جا ہا گرتم جا ہو، توشوہرنے کہا: میں نے جاہ لیا اوراس کی نیت طلاق کی ہوتو حنفیہ، شا فعیہ اور حنابلہ کے نز دیک طلاق واقع نہیں ہوگی، اسحاق، ابوثور اور ابن المنذر نے بھی یہی کہا ہے، ابن المنذر نے کہا: جن اہل علم کی بات ہمیں معلوم ہے ان سب کا اس یراتفاق ہے کہ اگر کسی شخص نے اپنی ہوی سے کہا: تہمیں طلاق ہے اگر تم چاہوتو بیوی نے کہا: میں نے چاہا گرفلال چاہے، تواس میں بیوی نے معاملہ کورد کردیا ہے، الہذا فلال کے جاہنے کے باوجوداس پرطلاق واقع نہیں ہوگی،اس لئے کہ بیوی کی جانب سےمشیئت نہیں یائی گئی، بلکهاس کی جانب سے اپنی مشیئت کوئسی شرط پر معلق کرنا یا یا گیااوراس لئے کہ شوہر نے اس کی طلاق کومطلق مشیئت پرمعلق کیا تھا، اور بیوی نے اس کومعلق طور پر ظاہر کیا تو شرطنہیں یائی گئی، یعنی ایسی چیز میں مشغول ہونا یا یا گیا جو ہوی کے لئے مقصود نہیں تھی تو معاملہ اس کے ہاتھ سے نکل گیااور شوہر کے اس کہنے سے کہ میں نے چاہا، طلاق نہیں ہوگی اگر چیراس نے طلاق کی نیت کی ہو، اس لئے کہ بیوی کے کلام میں طلاق کا ذکرنہیں ہے کہ شوہراس کے طلاق کو چاہنے والا ہو سکے اور جو چیز مذکور نہ ہواں میں نیت کا دخل نہیں ہوتا ہتی کہا گرشو ہرنے کہا: میں نےتمہاری طلاق جاہ لی تواگراس کی نیت ہوتو واقع ہوجائے گی،

۵-اوراگر کہا: جمہیں ایک طلاق ہے اگرتم تین چاہو، بیوی نے نہیں چاہا یا تین ہے کم چاہا تو ایک طلاق واقع ہوگی، اوراگر کہا: میں نے تین چاہا، تو حفیہ، شافعیہ اور حنابلہ نے کہا: جب تک وہ تین نہ چاہے طلاق نہیں ہوگی، اس لئے کہ اثبات سے استناء کی نئی ہوتی ہے، تو تقدیری جملہ یوں ہوا: جمعیں ایک طلاق ہے الابید کہ تم تین چاہوتو جمہیں طلاق نہیں ہے، اور اس لئے کہ اگر اس نے تین نہیں کہا ہوتا تو بیوی کی مشیئت سے تین نہیں ہوتی ، تو اسی طرح جب اس نے تین کہا، اس لئے کہ اس نے تین کہا، اس کے کہ اس نے تین کا ذکر ایک طلاق کور فع کرنے والی اس کی مشیئت کے وصف کے طور پر ذکر کیا ہے، تو وہ اسی طرح ہوجائے گا جیسے اس نے کہا: سے تین بار مکر در کر لو، خیابہ میں سے ابو بکر نے کہا: اس سے تین طلاق واقع ہوجائے گا۔

اورا گرکہا: شخصیں تین طلاق ہے الابد کہتم ایک چاہو، تواس نے کہا: میں نے ایک چاہا تو حفیہ میں سے امام ابو یوسف ؓ اور حنابلہ میں سے ابو بکر کے نز دیک طلاق واقع ہوگی ، اور جمہور کے قول پر نیز حفیہ میں سے امام محرد کے نز دیک کچھ بھی واقع نہ ہوگی (۲)۔

اورا گرکہا: شمصیں فلال کی مشیئت یا اس کی مرضی یا اس کی خاطر کے لئے طلاق ہے تو فی الحال طلاق ہوجائے گی، اس لئے کہ اس کا مطلب یہ جملہ ہے کہ شمصیں طلاق ہے، اس لئے کہ فلال نے چاہا یا

اس گئے کہ بیاز سرنو واقع کرنا ہے کیونکہ مشیئت وجود کا پیۃ دیتی ہے۔ شافعیہ کے نز دیک ایک رائے میں طلاق واقع ہوجائے گی اس گئے کہ شوہر کے چاہ لینے سے ہیوی کا چاہنا پایا گیا<sup>(۱)</sup>۔

<sup>(</sup>۱) فتح القدير ۳۷ س۳۵ – ۳۳۵ طبع داراحياءالتراث العربي،الهدايه ۲۷۱۲، مغنی المحتاج ۳۷ ۲۳ اوراس کے بعد کےصفحات،القوانین الفقهیه ر ۳۳ طبع دارالکتاب العربی، المغنی ۳۷ ۲۱۴، روضة الطالبین ۷۸ ۱۵۵۔

<sup>(</sup>۲) الحاوی الکبیر ۱۲/۱۲ ۴، المغنی ۷/ ۲۱۴، فتح القدیر ۳/۰ ۴۸ ـ

<sup>(</sup>۱) العناية بهامش فتح القدير ۲۷۲،۲۷۱،الهدايه ۲۷۲،۲۷۱–

فلاں کی مرضی ہے یا تا کہ فلاں راضی ہوجائے<sup>(۱)</sup>۔

دوم:مشيت پرظهار كومعلق كرنا:

۲ - حنفیه، ما لکیه، شافعیه اور حنابله کے نزدیک اگرکسی نے ظہار کوجس
سے ظہار کیا جائے اس کی مشیئت یا اس کے علاوہ دوسرے کی مشیئت
مثلاً زید کی مشیئت پر معلق کیا، اور کہا: تم مجھ پر میری ماں کی پیٹھ کی
طرح ہوا گرفلاں چاہے، یا کہا: تم مجھ پرمیری ماں کی پشت کی طرح ہو
اگرتم چاہو یا جب تم چاہو، یا جس وقت چاہو یا جب جب چاہو، تو وہ
مشیئت پر معلق ہوگا، حنفیہ نے اس کومجلس کے ساتھ معلق کیا ہے،
شافعیہ نے بھی بیوی کی مشیئت کے تعلق سے بہی کہا ہے۔
شافعیہ نے بھی بیوی کی مشیئت کے تعلق سے بہی کہا ہے۔

مالکیہ میں سے سیوری سے ان کا یہ قول نقل کیا گیا ہے کہ جبتم چاہو یا جس وقت تم چاہو میں کوئی اختلاف نہیں کہ عورت کو مجلس میں یہ اختیار ہوگا جب تک کہ اس سے وطی نہ کی گئی ہو یا طلاق موقوف نہ ہو، آئی نے کہا: یعنی حاکم یا جماعت مسلمین کے ہاتھ پر، برخلاف اس کے'' اگر تم چاہو'' ہے، تو کہا گیا ہے کہ اس کا حکم وہی ہے، اور ایک قول یہ ہے کہ جب تک وہ دونوں جدانہ ہوجائیں تب تک حق ہے (۲)۔

اورا گرظهار کواللہ تعالیٰ کی مشیت پر معلق کیا، چنانچہ کہا:تم مجھ پر میری ماں کی پشت کی طرح ہوا گر اللہ نے چاہا تو حفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک بیظہار باطل ہوگا، اور اس کا ظہار منعقد نہیں ہوگا، اس کئے کہ بیدیمین مکفرہ ہے، اور اسی طرح اگر اس نے کہا: تم مجھ پر حرام ہوا گر اللہ نے چاہا یا اللہ چاہے اور زید چاہے، تو زیدنے چاہ لیا تو

# سوم-ایلاء کومشیئت پر معلق کرنا:

سے حاصل نہیں ہوگا (۱)۔

2- حنابلہ نے کہا: اگر کسی نے اپنی بیوی سے کہا: خدا کی قسم میں تم سے وطی نہیں کرون گا گرتم چاہو، تواس نے چاہ لیا خواہ تاخیر سے، تواس کی مشیئت کا عتبار ہوگا، اور بیا بلاء کرنے والا ہوجائے گا، اس لئے کہ اس نے ایلاء کوجس شرط پر معلق کیا وہ شرط پائی گئی (۲)، اور اگر کہا:

کدامیں تم سے وطی نہیں کروں گا الا بیہ کہ تم چاہو یا الا بیہ کہ تمہارے باپ چذا میں تم سے وطی نہیں کروں گا الا بیہ کہ تم چاہو یا الا بیہ کہ تم اختیار کرو، توایلا کرنے والا نہیں ہوگا، اس لئے کہ چاہیں یا الا بیہ کہ تم اختیار کرو، توایلا کرنے والا نہیں ہوگا، اس لئے کہ اس نے ایلاء کوالیے فعل پر معلق کیا جس کا وجود سال کے ایک تہائی میں ممکن ہو، یہ غیر بعید امکان ہے، اور وہ شخص احرام میں بھی نہیں ہے، اور نہ شخص احرام میں بھی نہیں ہے، اور نہ شریل اور نہ اس میں کوئی نقصان ہے تو بیا ایسے ہوگیا جیسے وہ ایلاء کو بیوی کے گھر میں داخل ہونے پر معلق کرے (۳)۔

بھی ظہار منعقد نہیں ہوگا ،اس لئے کہاس نے دوچیز پرمعلق کیا توایک

شافعیہ کا خیال ہے کہ اگراس نے خطاب کرتے ہوئے کہا: بخدا میں تم سے جماع نہیں کروں گا اگرتم چا ہواوراس نے اس کی مشیت پر ایلاء کو معلق کرنے کا ارادہ کیا تو اس کے مولی ہونے کے لئے ہوی کی مشیت شرط ہوگی، اوراس کی مشیت اصح قول میں علی الفور معتبر ہوگی، جیسا کہ طلاق میں علی الفور معتبر ہوتی ہے، اور اگر اس نے خطاب کا طریقہ نہ اپناتے ہوئے معلق کیا مثلاً کہا: بخدا میں اپنی ہوی سے جماع نہیں کروں گا اگر وہ چا ہے، یا کسی اجنبی سے کہا: بخدا میں اپنی ہوی سے جماع نہیں کروں گا اگر ہم چا ہو تو اصح قول میں علی الفور معتبر نہیں ہوگا۔

<sup>(</sup>۲) کشاف القناع ۱۰/۳۹۰ سطیع دارالفکر، المغنی ۷/ ۰۵ س

<sup>(</sup>m) کشاف القناع۵ر۳۰۰ س

<sup>(</sup>۱) فتح القدير ۳۷ ، ۴۸ ، الحاوي ۱۱۸۲۲ ، المغني ۷ ر ۲۱۴ ـ

<sup>(</sup>۲) الفتاوى الخانية بهامش الفتاوى الهنديه الهمه، درر الحكام الر ۳۹۳، المدونه ۵۲/۲، الحطاب ۱۰/۱۱، حاشية الدسوقی ۲/ ۴، ۲۰ الخرشی ۱۸ سامه، الخرشی ۲/ سامه، الخاوی للماوردی ۱۲/۳ سطیع دارالفکر، المغنی محر۴۵۰، کشاف القناع ۲/ ۳۵۳.

اورا گرکہا: اگرفلاں چاہے یا بیوی سے کہا: جبتم چاہو،تو مطلقاً فور کا اعتبار نہیں ہوگا<sup>(1)</sup>۔

حنفیہ نے کہا: اگراس نے کہا: اگرتم چاہوتو بخدا میں تم سے قریب نہیں ہوں گاتواس نے کہا: اگرتم چاہوتو بخدا میں تم سے قریب نہیں ہوں گاتواں نے کہا اور اسی طرح اگر فلاں جانے میں مجلس میں منعقد ہوگا (۲)۔

چهارم-مشیئت پراقرار کومعلق کرنا:

۸-مشینت پراقرارکومعلق کرنابدل دینے والاقرینہ ہے جو کبھی اصل اقرار پرداخل ہوتا ہے اور مشیئت پرمعلق کرنا یا تواللہ تعالی کی مشیئت پر ہوگا یا مثلاً فلال کی مشیئت پر ، اور ہر صورت میں تفصیل واختلاف ہے جس کے لئے دیکھئے: اصطلاح (اقرار فقرہ رسم ہیں)۔

# پنجم-مشیئت پرنیت کو معلق کرنا:

9 - حفیہ میں سے حلوانی نے کہا: اگر کسی نے کہا: میں نے کل کے روزہ کی نیت کی اگر اللہ نے چاہا تو یہ استحسانا جائز ہے، اس لئے کہ مشیبت لفظ کو باطل کرتی ہے اور نیت قلب کا فعل ہے۔

ابن تجیم نے کہا: اگر نیت کے بعد مشیئت کا ذکر کیا، تو اگر اس کا تعلق نیتوں سے ہوجیسے روزہ اور نماز، تو نیت باطل نہیں ہوگی اور اگر اس کا کا تعلق اقوال سے ہوجیسے طلاق اور آزادی تو باطل ہوجائے گا (۳)۔

ما لکیہ کے نزدیک مشیئت کے ذریعہ استثناء اللہ پرقتم میں مفید ہوتا ہے اگر استثناء کا قصد کرے اور استثناء شتنیٰ منہ سے متصل ہو، اور استثناء کا تلفظ کرے خواہ آ ہستہ ہو، اور بمین کسی حق کی توثیق میں نہ ہو، لہذا

اس پر کفارہ نہیں ہوگا اگروہ حانث ہوجائے، کیکن اگر استثناء کا قصد نہ ہوجائے اکیکن اگر استثناء مفیر نہیں ہوگا ہوجائے تو استثناء مفیر نہیں ہوگا اور حانث ہونے پر کفارہ ہوگا۔

غیریمین جیسے طلاق میں استناء ہوتو یہ استناء اس کومقید نہیں کرے گا، تواگر حانث ہوتو اس پر طلاق لا زم ہوگی خواہ اس نے استناء کا قصد کیا ہویا نہیں (۱)۔

شافعیہ نے کہا: اگر روزہ کی نیت کے بعد اپنے دل یا زبان سے انشاء اللہ کہا تو اگر تبرک مقصود ہو یا یہ کہ اللہ کی مشیئت پر روزہ واقع ہونے اور اس کے پورا ہونے تک زندگی باقی رہنے کا قصد ہوتو یہ مفر نہیں ہے، کین اگر اس کی تعلق اور شک مقصود ہوتو اس کا روزہ صحیح نہیں ہوگا، یہی مذہب ہے، اور اس کے قائل متولی اور رافعی ہیں۔

ماوردی نے کہا: اگر کہا: میں کل روز ہ رکھوں گا اگر زیدنے چاہا، تو اس کا روز ہ درست نہیں ہوگا اگر چیزید چاہے، اس کئے کہ اس نے نیت میں جزمنہیں کیا ہے (۲)۔

حنابلہ نے کہا: جس نے کہا: میں کل روزہ سے ہوں گا اگر اللہ نے چاہا، ہوں گا دوہوتو نے چاہا، ہوا گرمشیئت سے اس کا قصد شک اور عزم وقصد میں تر دد ہوتو عدم جزم کی وجہ سے اس کی نیت فاسد ہوگی، اور اگر اس نے مشیئت سے تبرک کی نیت کی ہو یا کچھ بھی نیت نہ کی ہوتو اس کی نیت فاسد نہیں ہوگی، اس لئے کہ اس کا قصد ہیہ ہے کہ روزہ کا اس کا عمل اللہ کی مشیئت ،اس کی تو فیق اور اس کی طرف سے آسانی پر ہے۔

قاضی نے کہا: ہم اس طرح تمام عبادات میں کہتے ہیں،اس کی نیت میں مشیبت کے ذکر سے وہ فاسد نہیں ہوتی (۳)۔

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۸ر ۲۴ طبع المكتب الاسلامي \_

<sup>(</sup>۲) الفتاوي الهنديه ار ۸۵\_\_

<sup>(</sup>٣) الاشباه والنظائر لا بن نجيم ر ٥٢، فتح القدير ٢ / ٥٢ طبع بولاق \_

<sup>(</sup>۱) حاشية الدسوقي ۲ /۱۲۹، ۱۳۰

<sup>(</sup>٢) المجموع ٢٩٨٦، طبع المنيرية، الاقناع في شرح ابي شجاع ار ١٣٩، طبع مصطفىٰ الحلمي -

<sup>(</sup>٣) كشاف القناع ٢/١٦سـ

ہے، دوسرے کا ہوتونجس ہے، لیکن اس کی موت کے بعد اس سے علا حدہ ہونے والی جھلی بلااختلاف مردارکے حکم میں ہے (۱)۔

# مشمه

#### تعريف:

ا - مشیمہ لغت میں انسان کے بچہ کو ڈھانینے والا پردہ ہے، انسان کے علاوہ میں مشیمہ کے لئے سلی بولتے ہیں (۱)۔ اور بعض فقہاء جیسے سلیمان الجمل نے انسان اور حیوان دونوں

اور بعض فقہاء جیسے سلیمان الجمل نے انسان اور حیوان دونوں کے بیچے کی جھلی کے لئے مشیمہ استعال کیا ہے (۲)۔

اور دوسرے فقہاء نے صرف انسان کی جھلی پرمشیمہ کااطلاق کیا ہے (۳)۔

# اجمالی حکم:

الف-مشيمه كي طهارت:

۲ - فد بوحہ حیوان ماکول کے مشیمہ کی طہارت میں مالکیہ کا اختلاف ہے ، ابن رشداس کی طہارت اور اس کے کھانے کے جواز کے قائل ہیں ، برزلی نے اس کی تصویب کرتے ہوئے کہا، یہی مدونہ کا ظاہر ہے (۴)۔

شا فعیہ نے کہا: وہ جھلی جس میں بچیہ ہوتا ہے، آ دمی کا ہوتو طاہر

ب-مشيمه يرنماز كاحكم:

سا- شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ اگر کسی ایسے مسلمان کاعضو پایا جائے جس کی موت کاعلم ہوتو اس کو شمل اور ایک ٹکڑے میں لیٹنے کے بعد اس پرنماز پڑھی جائے گی جو پورے میت پرنماز کی نیت سے ہوگی، فقہاء نے مشیمہ جوخلاص کہلاتا ہے کوعضو کی طرح شار کیا ہے، اس لئے کہوہ بچہ سے کا ٹا جاتا ہے تو وہ اس کا جز ہے، لیکن وہ مشیمہ جس میں بچہ ہووہ نہ مال کا جز ہے نہ بچکا (۲)۔

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير ،لسان العرب.

<sup>(</sup>۲) حاشية الجمل ار ۱۷۷ـ

<sup>(</sup>۳) حاشية الدسوقی ار ۲۹، الزرقانی ار ۲۲، مواہب الجلیل ار ۸۸، اسنی المطالب اراا۔

<sup>(</sup>۴) مواہب الجلیل ار ۸۸،الزرقانی ار ۲۲،حاشیة الدسوقی ار ۹۹۔

<sup>(</sup>۲) قليوني وغميره ار ۲۳سـ

شرع میں برائی پرآ مادہ کرنے والے نفس کوشرع کے مطلوب تھم کے لئے اس پر بارڈال کراس سے محاربہ کرنا ہے (۱)۔
مصابرہ اور مجاہدہ کے درمیان تعلق عموم اور خصوص کا ہے۔

# مصابره

#### تعريف:

ا- مصابرہ لغت میں صابر کا مصدر ہے، کہا جاتا ہے: صابرہ مصابرۃ، صبر میں اس پر غالب آیا، قرآن میں ہے: "اصبوروا و صابرووا و رَابِطُوا" (اسر کرواور مقابلہ میں صبر کرتے رہواور مقابلہ کے لئے مستعدرہو)۔

اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے (۲)۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-مرابطه:

۲ – مرابط لغت میں دابط کا مصدر ہے کہاجاتا ہے: دابط مو ابطة و رباطاً، سرحداور خوف کے مقام کولازم پکڑنا، کسی امرکی پابندی کرنا اوراس کولازم پکڑنا۔

اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے (<sup>m)</sup>۔ مصابرہ مرابطہ سے عام ہے۔

#### ب-مجامده:

سا- مجاہدہ لغت میں المجھد یعنی طاقت سے باب مفاعلہ ہے۔ جرجانی نے کہا: مجاہدہ لغت میں محاربہ (جنگ کرنا) ہے، اور

- (۱) سورهٔ آل عمران (۲۰۰\_
- (٢) المعجم الوسيط تفسيرالقرطبي ٣٢٢ ٣٢٣ ،المفردات في غريب القرآن -
  - (۳) المحجم الوسيط انفسيرالقرطبي ۴ رسم ۳۲۳ المفردات في غريب القرآن -

# مصابره سے متعلق احکام: عمادات سے متعلق مصابرہ:

٧- قرطبی نے آیت کریمہ ''یأیُّهَا الَّذِیْنَ الْمُنُوُا اصْبِوُوُا وَصَابِرُوُا" (۲) (اے ایمان والوصر کرواور مقابلہ میں صبر کرتے رہو) کے بارے میں حضرت حسن کا بیقول نقل کیا ہے یعنی پانچوں نمازوں پر (مصابرہ کرنا)۔

قرطبی نے کہا: جمہور کا قول ہے کہ آیت میں مصابرہ کامعنی وشمنوں کے مقابلہ میں صبر کرنا ہے (۳)۔

اسی طرح مصابرہ نماز کے علاوہ دیگر عبادات میں ہوتا ہے،اس لئے کہ نفس اپنی طبیعت میں عبودیت اور بندگی سے گریزاں ہوتا ہے، کچھ عبادتیں بسبب کسل ناپیند ہوتی ہیں جیسے نماز اور کچھ بسبب بخل ناپیند ہوتی ہیں جیسے زکا قاور کچھان دونوں کے سبب ناپیند ہوتی ہیں جیسے جج اور جہاد (۴)۔

## جهاد میں مصابرہ:

۵ - فقہاء کا اتفاق ہے کہ جب کفار اور مسلمان قبال میں آمنے سامنے ہوں اور کفار کی تعداد سے زائد نہ ہواور انھیں

<sup>(</sup>۱) المفردات في غريب القرآن، دليل الفالحين ار ۲۹۳، التعريفات للجر جاني، قواعدالفقه للبركتي -

<sup>(</sup>۲) سورهٔ آل عمران (۲۰۰\_

<sup>(</sup>۳) تفییرالقرطبی ۴ رس۳ ۳ دلیل الفالحین ۱۷ که ۱۳ اوراس کے بعد کے صفحات۔

<sup>(</sup>۷) إحياءعلوم الدين ۲۸/۲۸ ، القرطبي ۱/۱۷سـ

ہلاکت کا اندیشہ نہ ہوتو مسلمانوں پر ثابت قدمی واجب ہے اور راہ فرار اختیار کرنا حرام ہے (۱) ، اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: "یأیُّهَا الَّذِیْنَ امْنُو ا إِذَا لَقِیْتُمْ فِئَةً فَأْثُبُتُواْ وَاذْکُووُا اللَّهَ کَثِیْرًا لَّعَلَّکُمْ تُفُلِحُونَ " (۱) (اے ایمان والو! جب تم کسی جماعت (مخالف) کے مقابل ہوا کروتو ثابت قدم رہا کرواور اللہ کو کثرت سے یا دکرتے رہا کروتا کہ فلاح یاؤ)۔

اس بنیاد پر فوجوں کے آمنے سامنے ہونے کی صورت میں میدان سے راہ فرار اختیار کرناحرام ہے،الا رید کہ بیفرار کسی جنگی تدبیر یا کسی جماعت کی کمک لینے کے لئے ہو۔

تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح (تحرف فقرہ/۲،اورتحیز فقرہ س)۔

مقابلہ واجب نہیں ہے، البتہ فقہاء نے کہا ہے کہ جب مسلمانوں کو یہ امید ہوکہ وہ البتہ فقہاء نے کہا ہے کہ جب مسلمانوں کو یہ امید ہوکہ وہ البتہ جائیں گے توان کے لئے مصابرہ اولی ہے۔

حنفیہ بعض مالکیہ بعض شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک اس سلسلہ میں ضابطہ یہ ہے کہ مسلمانوں کے پاس اتنی قوت ہوجس سے آخییں ظن غالب ہوجائے کہ وہ اپنے سے دوگنی سے زیادہ تعداد کا مقابلہ کرلیں گے اورامید ہوکہ ان پر غالب آ جا ئیں گے تواس باب میں حکم غالب رائے اور ظن غالب کا ہے تعداد کا نہیں ، لہذا جب غازیوں کو غالب گمان ہو کہ وہ دشمن کا مقابلہ کرلیں گے توان پر ثابت قدمی اور مصابرہ لازم ہوگا، خواہ ان کی تعداد دشمن سے کم ہو(۱)۔

اس کی تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح (جہاد فقرہ ۷۷ اور اس کے بعد کے فقرات،اورتولی فقرہ ۷۳)۔

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۱/۹۸، المهذب ۲ر ۲۳۳، المغنی ۸ر ۴۸۳، تفییر القرطبی ۱/۰۳۸\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ انفال ۱۳۵۸

<sup>(</sup>m) سورهٔ انفال ۱۲۷\_

<sup>(</sup>۱) تفسیرالقرطبی ۷۸ ،۳۸ ، ۴۸ ، ۴۸ ، مغنی المحتاج ۲۲۲،۲۲۴ ، المهذب ۲۸ ، ۲۳ ، البدائع ۷۸ ، ۹۹ ، ۹۹ ، المغنی ۸۸ ، ۳۸۴ – ۴۸۷ .

# میں سامان فروخت کرنے والے سے دور جاہلیت میں لئے جاتے سے (۱)،اس نام کا زیادہ استعال اس صورت میں ہوتا ہے جو حکمراں کے اہل کارخریدو فروخت کے وقت ظلماً وصول کرتے ہیں (۲)۔ تعلق ہیہے کہ ہردومیں بالجبر وصول کیا جاتا ہے۔

# مصادره

#### تعريف:

ا - مصادرہ لغت میں اصرار کے ساتھ کسی چیز کا مطالبہ ہے (۱)، کہا جا تا ہے: صادرت الدولة المال، جب حکومت کسی کے مال پراس کے مالک کی سزا کے بطور قابض ہوجائے (۲)۔

اصطلاح میں اس شخص کے مال پر قبضہ ہے جس کے خلاف فیصلہ کیا گیا ہے، لے کر ہویا تلف کرکے یا سزاءً تیج کے ذریعہ اس کی ملکیت سے نکال کر (۳)۔

#### متعلقه الفاظ:

## الف-غرامه:

۲ – غرامه، غرم اورمغرم وه مال ہے جس کا ادا کرنا لازم ہواور جس کو ناپیندیدگی کے ساتھ دیا جائے <sup>(۴)</sup>۔

اورتعلق یہ ہے کہ دونوں میں سے ہرایک کو بالجبرلیا جاتا ہے۔

# ب-مکس:

# سا- مکس لغت میں نقص اورظلم کو کہتے ہیں،اوران دراہم کو جو بازار

- (۱) القاموس المحيط
- (٢) المعجم الوسيط-
- (۳) کشاف القناع ۲۸ ۱۲۵، حاشیة العدوی علی بامش الخرشی ۸۸ ۱۱۰، شرح الزرقانی ۸۸ ۱۱۵،الدرالمختار وردالمختار ۹۸۲
  - (٧) لسان العرب، قواعد الفقه للبركتي ماده: غرم \_

# مصادره كاشرعي حكم:

۲۷ - جمہور فقہاء کی رائے یہ ہے کہ کسی مسلمان کا مال کسی شرعی سبب کے بغیر سزا کے طور پر لینا یا تلف کرنا یا تیج کے ذریعہ اس کی ملکیت سے نکالناجا ئز نہیں ہے، اس لئے کہ شریعت میں ایسی کوئی بات کسی قابل اقتداء شخص کی جانب سے منقول نہیں ہے، اور اس لئے کہ سزا سے مقصود تا دیب ہوتی ہے اور اتلاف کے ذریعہ تا دیب نہیں ہوتی ہے۔

مال کے ذریعہ سزا کے بارے میں وارد نصوص ابتدائے اسلام میں تھیں، بعد میں پھر منسوخ ہو گئیں، ان میں سے ایک وہ ہے جو نبی اکرم علیقہ سے اس شخص کے حق میں منقول ہے جو بخل کی وجہ سے زکوۃ نہ دے اور وہ زکوۃ کے وجوب کا منکر نہ ہو: ''إنا آخذو ها و شطر إبله عزمة من عزمات ربنا لا يحل لآل محمد علی منها شيء ''(۳) (ہم اسے لیس گے اور اس کے اون کا ایک حصہ بھی، یہ ہمارے رب کے پختہ امور میں سے ایک امر ہے، اور آل محمد محمد علی ہے کے اس میں سے کچھ بھی جا نز نہیں ہے ) ، اور بہاڑی کے طبیان کی چوری کرنے والے کے بارے میں آپ علیہ کا

<sup>(</sup>۱) القاموس المحيط

<sup>(</sup>٢) المصباح المنير -

<sup>(</sup>۳) حدیث: "انا آخذوها....." کی روایت نسائی (۱۵،۱۴/۵) نے حضرت التلخیص معاویہ بن حیوہ سے کی ہے اور کہا: احمد صالح الا سناد ہیں، اسی طرح المخیص (۱۲۱/۲) میں ہے۔

ارشاد ہے: "فیہ غوامہ مثلیہ و جلدات نکال"(۱)(اس میں اس کا دوگنا جرمانہ ہے اور عبرت کے لئے کچھ کوڑے ہیں)، اور آپ علیہ فیصلہ ہے: "أن سَلَبَ من أُخذ و هو یصید فی حرم المدینة لمن أخذه"(۲)(مدینہ کے حرم میں شکار کرنے والے کو جُوشِ کی ٹرے مجرم کاسب سازوسامان اس کے لئے ہے)۔ والے کو جُوشِ کی سب کا سب ابتدائے اسلام میں تھا، پھر منسوخ ہوگیا، پھر اس بات پراجماع منعقد ہوگیا کہ بیجا ئزنہیں ہے، اور سزاؤں کا تعلق صرف جسم سے رہ گیا ہے۔

اورنبی علی الممال حق سوی النوس کا اور الله علی الممال حق سوی النوس کا اور الله علی سوائے زکوۃ کے کوئی حق نہیں ہے )، اور بعض مشائخ حفیہ نے کہا: امام ابو یوسف سے اموال کی قرقی کی تعزیر کا جو جواز منقول ہے اس کا مطلب یہ ہے کہ اس کے کچھ مال کو کچھ دنوں کے لئے قبضہ میں کرلیا جائے تا کہ اس کو تنبیہ ہو، پھر حاکم اس کو لوٹادے، یہ نہیں ہے کہ حاکم اس مال کو اپنے لئے رکھ لے یا بیت لوٹادے، یہ نہیں ہے کہ حاکم اس مال کو اپنے لئے رکھ لے یا بیت المال کے لئے جسیا کہ ظالم لوگ سجھتے ہیں، اس لئے کہ سی مسلمان کا مال بغیر کسی شرعی سبب کے لئے جائز نہیں ہے کہ وہ کسی دوسرے مسلمان کا مال بغیر کسی شرعی سبب کے لئے جائز نہیں ہے کہ وہ کسی دوسرے مسلمان کا مال بغیر کسی شرعی سبب کے لیے جائز نہیں ہے کہ وہ کسی دوسرے مسلمان کا مال بغیر کسی شرعی سبب کے لیے جائز نہیں ہے کہ وہ کسی دوسرے مسلمان کا مال بغیر کسی شرعی سبب کے لیے جائز نہیں ہے کہ وہ کسی دوسرے مسلمان کا مال بغیر کسی شرعی سبب کے لیے جائز نہیں ہے کہ وہ کسی دوسرے مسلمان کا مال بغیر کسی شرعی سبب کے لیے جائز نہیں ہے کہ وہ کسی دوسرے مسلمان کا مال بغیر کسی شرعی سبب کے لیے جائز نہیں ہے کہ وہ کسی دوسرے مسلمان کا مال بغیر کسی شرعی سبب کے لیے جائز نہیں ہے کہ وہ کسی دوسرے مسلمان کا مال بغیر کسی شرعی سبب کے لیے جائز نہیں ہے کہ وہ کسی دوسرے مسلمان کا مال بغیر کسی شرعی سبب کے لیے جائز نہیں ہے کہ وہ کسی دوسرے مسلمان کا مال بغیر کسی دوسرے کسی دوسرے مسلمان کا مال بغیر کسی دوسرے کسی دوس

ابن عابدین نے کہا: میرا خیال ہے کہ حاکم اس کولیکر قبضہ میں رکھے گا، اور اگر اس کے توبہ کرنے کی امید نہ رہے تو جہال مناسب سمجھے خرج کردے گا، اور کہا: حاصل میہ ہے کہ مذہب میہ ہے کہ مال کے ذریعہ تعزیز بہنیں ہوگی (۱)۔

اور کہا: طرسوی نے اپنی ایک تالیف ہیں ذکر کیا ہے: سلطان کا مالکان اموال کی قرق کرنا جائز نہیں ہے، الا بیہ کہ بیت المال کے ممال کے لئے ہو، اس دلیل کی بنیاد پر کہ حضرت عمر شنے حضرت ابوہریر گو جب بحرین کا عامل مقرر کیا تو ان کے مال کو صبط کیا اور اضیں معزول کیا اور اس سے بارہ ہزار درہم لے لیا، پھر آئھیں گورنری کے لئے بلا یا تو انھوں نے انکار کردیا، وہ کہتے ہیں: بیت المال کے عمال سے مراد حکمرال کے وہ خدام ہیں جو اموال کی وصولی کرتے ہیں، اور ان ہی میں حکمرال کے وہ خدام ہیں جو اموال کی وصولی کرتے ہیں، اور ان ہی میں حکمرال کے تحریر نویس بھی ہیں جب ان کے یہاں مالی وسعت آجائے، اس لئے کہ بیران کی خیانت کی دلیل ہے، اور ان ہی کے ساتھ اوقاف کے متولیان اور محررین بھی شامل ہوں گے کہ جب ان کے یہاں مالی وسعت آجائے اور قسمتم کے لہو ولعب اور تغییرات میں مشغول ہوجا ئیں تو اس حال میں حالم کو اختیار ہوگا کہ ان سے مال لئے لیں اور آخیس معزول کر دبیں، اگر بیہ معلوم ہو کہ سی متعین وقف میں اضوں نے خیانت کی ہے تو مال کو اس وقف میں لوٹا دیں ورنہ میں آخوں نے خیانت کی ہے تو مال کو اس وقف میں لوٹا دیں ورنہ اسے بیت المال میں ڈالدیں (۲)۔

ابو یوسف، ابن تیمیہ، ابن القیم اور بعض مالکیہ نے کہا: مال کے ذریعہ سزاجائز ہے، یہی امام شافعی کا قول قدیم ہے (۳)۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'فیه غوامه ......' کی روایت نسائی (۸۲/۸) نے حضرت عبدالله بن عمروٌ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: قضاؤه ...... کی روایت مسلم (۲/ ۹۹۳) نے حضرت سعد بن الی وقاص ﷺ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) المغنی ۲۸٫۸ ۳۲۲، کشاف القناع ۲۸٬۱۲۷، المهذب ۱۴۸۱، حاشیة الشیر املسی فی ذیل نهاییة الحتاج ۱۹٫۸ ۱۰ این عابدین ۱۷۸۷،الشرح الصغیر ۲۸٬۵۰۴، حاشیة البنانی علی الزرقانی ۱۵۸۸ فتح القدیر ۱۱۳،۱۱۲، ۱۱۳

<sup>(</sup>۴) حدیث: "لیس فی المال....." کی روایت ابن ماجہ (۱/۵۵۰) نے حضرت فاطمہ بنت قیل سے کی ہے، اور ابن جمر نے انتخص (۱۲۰/۲) میں ذکر کیا ہے کہ اس کی سند میں ایک ضعیف راوی ہے۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابد بن ۳۸۸ ا ـ

<sup>(</sup>۲) ردامجتار ۱۸۵۸ـ

<sup>(</sup>٣) حاشيه ابن عابدين ٣/ ١٤٩٠ تبيين الحقائق ٢٠٨/٣، تبحرة الحكام ٢٠٢٠٢، حاشية العدوى على بإمش الخرثى ٨/ ١١٠، كشاف القناع ٢/ ١٢٠، الامراد القناع ٢/ ١٢٠، كان المراد العرب المراد الطرق الحكمية لابن قيم الجوزيير ٣١٢، ١٣٣، حاشية القليو بي الر٠٠١،

مالی تعزیر کے مسکلہ میں فقہاء کے یہاں تفصیل ہے جس کے لئے دیکھئے: اصطلاح (تعزیر فقرہ ر ۰۲)۔

# مصافحه

تعریف:

ا - مصافحہ لغت میں ہاتھ کو پکڑنا ہے، جیسے باہم ایک دوسرے کا ہاتھ کی ٹرنا، تاج العروس میں ہے: الرجل یصافح الرجل، آدمی نے اپنے ہاتھ کی تھیلی دوسرے کے ہاتھ کی تھیلی میں رکھا، اوران دونوں کے ہاتھ کی تھیلی کو سے ہاتھ کی تھیلیاں ان کا اندرونی حصہ ہیں، یہ ہاتھ کی تھیلی کو دوسرے ہاتھ سے ملانے اوراندرونی حصے کو آسنے سامنے کرنے کے معنی میں باب مفاعلۃ ہے (۱)-

اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے (۲)۔

متعلقه الفاظ:

الف-لمس:

۲ – کمس کاایک لغوی معنی ہاتھ سے چھونا ہے۔

اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگ نہیں ہے (۳)۔

لمس مصافحہ سے زیادہ عام ہے، اس کئے کہ ریب بھی ہاتھ سے ہوتا ہے اور بھی اس کے بغیر، اور چھوئی جانے والی چیز بھی ہاتھ ہوتی ہے، کھی کچھاور، جبکہ مصافحہ ایک مخصوص انداز میں ہاتھ سے ہاتھ کوچھونا

(۱) القاموس المحيط، تاج العروس

(٢) فتح البارى ١١ر٢٥، المطبعة البهية المصرية ١٣٨٨ه، غذاء الالباب ار ٣٢٨

(۳) القامون المحط مغنى الحتاج الرسمسية

مصادقه

د مکھئے: تصادق۔

مصارف

د يکھئے:زکاۃ۔

مصارفه

د کیھئے:صرف۔

<sup>=</sup> حافية الشرواني ار ٣٩٠\_

یعنی ہاتھ کی تھیا کو ہاتھ کی تھیلی پرر کھنا ہے۔

# ب-مباشرة:

سا- مباشرة لغت میں باشو کا مصدر ہے، کہا جاتا ہے: باشو الأمو، معاملہ کوخود سے انجام دیا، اور باشو الموأة: یعنی عورت سے جماع کیا، یا دونوں ایک کپڑے میں ہوئے تو مردکی کھال عورت کی کھال سے ملی (۱)۔

اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگ نہیں ہے۔ مباشرہ مصافحہ سے زیادہ عام ہے۔

# شرعی حکم:

مصافحہ کا حکم مصافحہ کرنے والوں کے فرق سے مختلف ہوتا ہے جودرج ذیل ہے:

# اول-مرد کامردیے مصافحہ کرنا:

۷ - مرد کا مرد سے مصافحہ کرنا عام علماء کے نزدیک مستحب ہے، امام نووگ نے کہا: باہمی ملاقات کے وقت مصافحہ الیں سنت ہے جس پر اجماع ہے (۲)، ابن بطال نے کہا: عام علماء کے نزدیک مصافحہ اصلاً اچھی چیز ہے (۳)۔

مردوں کے درمیان مصافحہ کے استحباب پر بہت سارے فقہاء مذاہب نے صراحت کی ہے اور اس پر پچھ حسن اور سچے احادیث سے استدلال کیا ہے <sup>(۲)</sup>،ایک حدیث حضرت کعب بن مالک سے مروی

(٧) بدائع الصنائع ٥/ ١٢٨، حاشية القلبو بي ٣/ ٢١٣، غذاء الالباب ١/ ٣٢٥،

ہے، فرماتے ہیں: "دخلت المسجد، فإذا بوسول الله عَلَيْكُ فقام إلي طلحة بن عبيد الله بهرول حتى صافحني وهناني "(۱) (میں معجد میں داخل ہوا تو دیکھا کہ رسول اللہ عَلَيْكَ تَشریف فرما ہیں، طلحہ بن عبیداللہ دوڑتے ہوئے میرے پاس آئے، مجھ سے مصافحہ کیا اور مجھے مبارکباددی)، ایک روایت بخاری میں حضرت قادہ سے مواقحہ کیا اور مجھے مبارکباددی)، ایک روایت بخاری میں خضرت قادہ سے بوچھا: "اکانت المصافحة فی أصحاب النبي عَلَيْكُ ؟ قال: نعم "(۱) (کیا نبی عَلَيْكُ کے اصحاب میں مصافحہ کا رواج تھا تو نعم "(۱) (کیا نبی عَلَيْكُ کے اصحاب میں مصافحہ کا رواج تھا تو انھوں نے فرمایا: ہاں)۔

اورایک روایت حضرت عطاء بن ابوسلم عبدالله الخراسانی سے مفرماتے ہیں: رسول الله علیہ نے فرمایا: "تصافحوا یذهب الغل، وتهادوا تحابّوا وتذهب الشحناء" (ایک دوسرے سے مصافحہ کرو، کینہ دور ہوگا ایک دوسرے کو ہدیہ دو، باہم محبت پیداہوگی، اور بغض دور ہوگا)۔

امام ما لک ؓ سے مروی ہے کہ انھوں نے مصافحہ کو ناپسند کیا، بیہ سحو ن اوربعض علماء ما لکیہ کا قول ہے <sup>(۳)</sup>،اس روایت کے لئے استدلال اللہ کے اس قول سے کیا گیا ہے جس میں سیدنا ابراہیم علیہ السلام کو

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير -

\_רץ) וענאנעורץ\_

<sup>(</sup>۳) فتحالباری ۱۱۸۲۸

<sup>=</sup> الفواكه الدواني ۴۲۴/۲ كفاية الطالب الرباني ۲/۲۳۳ ، الآداب الشرعيه ۲۲۹۶-

<sup>(</sup>۱) اثر کعب بن مالک: "دخلت المسجد..... کی روایت بخاری (فتح الباری۸/۱۱)نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: 'اکانت المصافحة فی أصحاب النبی السلام ..... کی روایت بخاری (فتخ الباری ۱۱ / ۵۴ ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>٣) حدیث: "تصافحوا یذهب الغل ....." کی روایت مالک نے الموطا (٣) حدیث: "تصافحوا یذهب الغل ....."

<sup>(</sup>۴) التمهيد ۲۱ر۷۱، المنتقى ۷۲۱۲، ۲۱۷، كفاية الطالب الرباني وحاشية العدوى ١٩٢٨، الفقوحات الربانيه ۳۹۲۸هـ

ملائکہ کے تعیہ پیش کرنے کا وصف بیان کرتے ہوئے کہا گیا: ''إِذُ دَخُلُوٰ اَ عَلَیٰهِ فَقَالُوٰ ا سَلَاماً قَالَ سَلَامٌ قَوْمٌ مُّنْگُرُوْنَ '' (۱) دَخِلُوٰ اعْلَیٰهِ فَقَالُوٰ ا سَلَاماً قَالَ سَلَامٌ قَوْمٌ مُّنْگُرُونَ '' (۱) رجب کہ وہ ان کے پاس آئے، پھر (ان کو) سلام کیا (انہوں نے بھی) کہا سلام (یہ) انجان لوگ تھے)، یہاں ملائکہ نے انھیں سلام کرتے تھے۔ پیش کیا، ساتھ میں مصافحہ نہیں کیا، لیکن امام مالک سے مشہور یہی ہے کہ مصافحہ مستحب ہے (۲)، اس کی تائیداس روایت سے ہوتی ہے کہ سفیان بن عین خام مالک کے پاس گئے تو انھوں نے ان کرتا، تو سفیان نے کہا: معافقہ محمد اور آپ سے بہتر شخصیت لیمی نی کریم علیفہ نے حضرت جعفر سے اس موقع سے کیا جب وہ سرز مین کریم علیفہ نے دھرت جعفر سے اس موقع سے کیا جب وہ سرز مین حبشہ سے آئے تھے، امام مالک نے کہا: یوان کے ساتھ خاص سے، تو میں دہ ہارے وہ ہارے لئے بھی خاص ہے، جو چیز حضرت جعفر کے لئے خاص تھی وہ ہارے وہ ہارے لئے بھی عام ہے اگر ہم نیک اور صالح ہوں (۳)۔

#### دوم-عورت كاعورت سے مصافحہ:

۵ - مصافحہ کے سنت ہونے کا قول فقہاء کاعلی الاطلاق ہے، انھوں نے اس کومردوں کے درمیان مصافحہ تک محدود نہیں رکھا ہے، صرف انھوں نے اجنبی عورت کے ساتھ مرد کے مصافحہ کا استثناء کرتے ہوئے اسے حرام کہا ہے، عورت سے عورت کے مصافحہ کا سنت ہونے سے استثناء نہیں کیا ہے تو سنت ہونے کا حکم عورت سے عورت کے مصافحہ کوشامل ہوگا، شربنی خطیب نے اس کی صراحت کی ہے، چنانچہ مصافحہ کوشامل ہوگا، شربنی خطیب نے اس کی صراحت کی ہے، چنانچہ

کہاہے: دومر دوں کا مصافحہ اور دوعور توں کا مصافحہ مسنون ہے (۱)، نفراوی نے کہا: مصافحہ دومر دوں کے درمیان یا دوعور توں کے درمیان مسنون ہے، ایک مرد اور ایک عورت کے درمیان نہیں، اگر چہ وہ بہت بوڑھی ہو(۲)۔

انھوں نے اس پر استدلال یوں کیا ہے کہ مصافحہ کی ترغیب دینے والی احادیث شریفہ کے عموم سے یہی مستفاد ہوتا ہے، جیسے رسول اللہ عقیقہ کا ارشادہ: "ما من مسلمین یلتقیان فیتصافحان إلا غفر لھما قبل أن یتفرقا" (") (جودومسلمان قیتصافحان إلا غفر لھما قبل أن یتفرقا" (") (جودومسلمان آپس میں ملاقات کرتے ہیں، پھرمصافحہ کرتے ہیں تو ان کے جدا ہونے سے پہلے ان کی مغفرت کردی جاتی ہے)، اور ارشاد ہے: "تصافحوا یذھب الغل" (") (باہم مصافحہ کرواس سے کیند دور ہوتا ہے)، اور حضرت حذیفہ بن الیمان ٹبی کریم علیہ کا فرمان قل کرتے ہیں: "إن المؤمن إذا لقي المؤمن فسلم علیہ و أخذ بیدہ فصافحہ تناثرت خطایاهما کما یتناثر ورق بیدہ فصافحہ تناثرت خطایاهما کما یتناثر ورق الشجر "(۵) (ایک مومن ایک دوسرے مومن سے ماتا ہے، اسے سلام کرتا ہے اور اس کا ہاتھ تھام کر اس سے مصافحہ کرتا ہے تو ان دونوں کے گناہ اس طرح گرجاتے ہیں جس طرح درخت سے سے دونوں کے گناہ اس طرح گرجاتے ہیں جس طرح درخت سے سے گرتا ہیں)۔

یہ اور ان جیسی احادیث ہر دوملا قات کرنے والے کے بارے میں عام ہیں، اور بیرا پنے عموم میں اس صورت کے لئے عام ہے کہ

<sup>(</sup>۱) سورهٔ ذاریات ۲۵٫

<sup>(</sup>۲) سابقه مراجع۔

<sup>(</sup>۳) المثقى 2/۲۱۲\_

<sup>(</sup>۱) مغی الحتاج سر ۱۳۵\_

<sup>(</sup>٢) الفواكهالدواني ٢ / ٢٣م-

<sup>(</sup>۳) حدیث: "ما من مسلمین یلتقیان ....." کی روایت تر مذی (۷۴/۵) نے حضرت براء بن عاز ب سے کی ہے، اور کہا: بیرحدیث حسن غریب ہے۔

<sup>.</sup> (۴) حدیث: تصافحوا یذهب الغل" کی تخ تئ فقره ۴ میں گذر یکی۔

<sup>(</sup>۵) نصب الرابية ۲۵۹/۱ ،غذاءالالباب ار۳۲۲ س

ایک عورت دوسری عورت سے ملاقات کرے اور اس سے مصافحہ کرے ورسری عورت کے اس کرے دوسری عورت کے اس حصہ کود یکھنا اور چھونا حلال ہے جو حصہ ایک مرد کے لئے دوسرے مرد کا دیکھنا اور چھونا حلال ہے، اور بید حصہ ناف اور گھٹنوں کے درمیان کے سواپوراجسم ہے، اس لئے کہ اس حصہ میں شہوت کا اندیشہ ہیں ہے، اگر شہوت کا اندیشہ ہوتو بیرام ہوگا (۲)۔

# سوم-مرداورعورت کے درمیان مصافحہ:

مرداورعورت کے درمیان مصافحہ کا حکم ان کے باہم محرم ہونے یانہ ہونے کے اعتبار سے مختلف ہے:

۲-جہاں تک محرم سے مصافحہ کا تعلق ہے تو حنفیہ مالکیہ اور شافعیہ کی رائے اور شافعیہ کے نزدیک معتمداس کا جواز ہے، یہی رائے حنابلہ کی والیت والدین کے ساتھ بیٹوں کے مصافحہ کے بارے میں ایک ہی روایت ہے، اور دوسروں کے بارے میں ایک روایت بناءان کے اس قول پر ہے کہ محارم کے جسم سے ستر کے ماسوا کو چھونا بناءان کے اس قول پر ہے کہ محارم کے جسم سے ستر کے ماسوا کو چھونا جائز ہے، بشر طیکہ فتنے سے امن ہوا ور شہوت کا خوف نہ ہو (س)، اس لئے کہ مروی ہے: " أن الرسول عالیہ کان یقبل فاطمة رضی الله عنها إذا دخلت علیه، و تقبله إذا دخل علیها" (س) (رسول اللہ علیہ الله عنها إذا دخلت علیه، و تقبله إذا دخل علیها" (س) اور رسول اللہ علیہ حضرت فاطمہ کی اور سے لیتے تھے جب وہ آئیں، اور

جب آپ علیہ ان کے پاس تشریف لے جاتے تو وہ آپ علیہ کا بوسہ لیتی تھیں )، اس طرح حضرت ابو بکر کے بارے میں صحیح طور پر منقول ہے کہ انھوں نے اپنی صاحبزادی حضرت عائشہ کا بوسہ لیا (۱)، منقول ہے کہ انھوں نے اپنی صاحبزادی حضرت عائشہ کا بوسہ لیا (۱)، اور اس لئے کہ ستر کے ماسوا میں محرم کو چھونے میں تعلق و ہمدردی اور رحمت و شفقت کا جذبہ غالب ہوتا ہے، اس میں شہوت کی آمیز ش نادر ہوتی ہے (۱)۔

اور جب مذکورہ طریقہ پرمحرم کو چھونا مباح ہے تو مصافحہ بھی چھونے ہی کی ایک قسم ہے، لہذا میمحرم کے حق میں مشروع ہوگا، اور سابقہ احادیث سے مستفاد ہونے والاحکم استحباب اس صورت کو بھی شامل ہوگا۔

شافعیہ ایک قول میں اور حنابلہ بچوں کے ساتھ والدین کے علاوہ میں ایک روایت کے اندر محرم کے ساتھ مصافحہ کو جائز نہیں قرار دیتے ہیں جو حنابلہ کے اس قول کی بنیاد پر ہے کہ محرم کو چھونا جائز نہیں ہے، لیکن دونوں مذاہب میں معتمد قول وہی ہے جو چیچے مذکور جمہور کا قول ہے، لیعنی ستر کے علاوہ میں محرم کوچھونا جائز ہے جب شہوت نہ ہو، خواہ یہ بلاضرورت اور بغیر جذبۂ شفقت کے ہو (۳)۔

2 - غیرمحرم مرداور عورت کے درمیان مصافحہ کے حکم میں فقہاء کا قول مختلف ہے، انھوں نے بوڑھی عور توں اور دوسروں کے درمیان فرق کیا ہے۔

پس مرد کا ایسی بوڑھی خاتون کے ساتھ مصافحہ جس کو نہ خواہش ہوتی ہواور نہ جس کی خواہش کی جاتی ہو، اور اس طرح عورت کا ایسے بوڑھے مرد کے ساتھ مصافحہ جس کوشہوت نہ ہوتی ہواور نہ اس جیسے کی شہوت کی جاتی ہو، اور بوڑھے مرد کا بوڑھی عورت کے ساتھ مصافحہ

<sup>(</sup>۱) مغنی الحتاج سر۵ سایه

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۵ ر ۱۲۴ ـ

<sup>(</sup>۳) بدائع الصنائع ۱۲۰/۱۱د الفتادی الهندیه ۳۲۸/۵، المبسوط ۱۱٬۹۹۱، الهداییه ۲۲۲/۸ مر ۲۲۲/۳، حاشیة الدسوتی ۱۲۵/۱، المحلی وحاشیة القلیو بی ۲۱۲/۳، الآداب الشرعیه ۲۲۹/۱۹، غذاء الالباب ۱۳۲۹–۳۹

<sup>(</sup>۴) حدیث: "تقبیل النبی عَلَیْتُ الفاطمة رضی الله عنها" کی روایت ابوداود (۳۹۱/۵) اور ترندی (۷۰۰۵) نے حضرت عائش سے کی ہے، اور ترندی نے کہا: بیعدیث حسن غریب ہے۔

<sup>(</sup>۱) الآداب الشرعيه ۲۷۰/۲\_

<sup>(</sup>۲) الهدايه ۱۳۸۳

<sup>(</sup>٣) حاشية القلبو بي ٣/٢١٢،الانصاف ٣٢/٨،الآداب الشرعيه ٢/٩٧٠-

حفنہ اور حنابلہ کے نزدیک جائز ہے جب تک کہ دونوں جانب سے شہوت سے اطمینان ہو، انھوں نے اس روایت سے استدلال کیا ہے کہ:"أن رسول الله عَلَیْتُ کان یصافح العجائز"(۱) (رسول الله عَلَیْتُ بوڑھی عورتوں سے مصافحہ فرماتے تھے) اور اس لئے کہ حرمت فتنہ کے خوف کی وجہ سے ہے، کہ جب دونوں مصافحہ کرنے والوں میں سے کوئی ایک ایبا ہو جسے نہ شہوت ہوتی ہواور نہ اس کی خواہش کی جاتی ہوتو فتنہ کا خوف معدوم ہے یانا در ہے (۲)۔

مالکیہ نے صراحت کی ہے کہ اجنبی عورت سے مصافحہ ترام ہے، خواہ وہ عورت الیکی کھوسٹ بوڑھی ہو کہ مردول کے لئے اس میں کوئی خواہش باقی نہرہ گئی ہو، بیرائے حرمت کو ثابت کرنے والے دلائل کے عموم کی بنیاد پر ہے (۳)۔

شافعیہ اجنبی عورت کوچھونے کی حرمت کے عموم کے قائل ہیں، انھوں نے بوڑھی عورت کا استثناء نہیں کیا، اس سے معلوم ہوا کہ وہ اس سے مصافحہ کو حرام سجھتے ہیں، اور اس مسئلہ میں بوڑھی اور جوان کے درمیان فرق نہیں کرتے ہیں (۴)۔

جوان اجنبی عورت سے مرد کے مصافحہ کو حنفیہ، مالکیہ، شافعیہ، مختار روایت میں حنابلہ اور ابن تیمیہ نے حرام قرار دیا ہے، حنفیہ نے حرمت کے لئے قیدلگائی ہے کہ عورت شہوت والی ہو، اور حنابلہ نے کہا کہ خواہ کسی حائل جیسے کپڑے وغیرہ کی رکاوٹ ہویا نہ ہو(۵)۔

نوجوان اجنبي عورت سے مصافحہ كى حرمت يرفقهاء نے حضرت عائش کی حدیث سے استدلال کیا ہے، وہ فرماتی ہیں: "كانت المؤمنات إذا هاجرن إلى رسول الله عُلَيْكُ يمتحن بقول الله عزو جل ﴿ يَأْتُهَا النَّبِّيُّ إِذَا جَآءَ كَ الْمُؤْمِنَاتُ يُبَايِعُنَكَ عَلَى أَنُ لَّا يُشُرِكُنَ بِاللَّهِ شَيْئًا وَّلَا يَسُوقُنَ وَلَا يَزُنيُنَ﴾ (١) الآية، قالت عائشة: فمن أقر بهذا من المؤمنات فقد أقر بالحنة، وكان رسول الله عَلَيْكُ إذا أقررن بذلك من قولهن قال لهن رسول الله عَلَيْكُه: انطلقن فقد بايعتكن، ولا والله مامست يد رسول الله عَلَيْكُ يد امرأة قط غير أنه يبايعهن بالكلام، قالت عائشة: والله ما أخذ رسول الله عَلَيْكُ النساء قط إلا بما أمره الله تعالى، وما مست كف رسول الله عَلَيْكُ كف امرأة قط، وكان يقول لهن إذا أخذ عليهن "قد بايعتكن" کلاما"(۲) (جب مومن عورتیں رسول اللہ عظیمی کے پاس ہجرت کرکے آتیں تو اللہ تعالیٰ کے اس قول کے ذریعہان سے اقرارلیا جاتًا:" يَأَيُّهَا النَّبَّيُّ إِذَا جَآءَكَ الْمُؤْمِنَاتُ يُبَايِعُنَكَ عَلَى أَن لًّا يُشُركُنَ بِاللَّهِ شَيئًا وَّلَا يَسُرقُنَ وَلَا يَزُنِينَ " (ا نَي علیلہ جب مسلمان عورتیں آپ کے پاس آئیں کہ آپ سے ان باتوں پر بیعت کریں کہ اللہ کے ساتھ نہ کسی کوشریک کریں گی اور نہ چوری کریں گی ،اور نہ بدکاری کریں گی )،حضرت عا کشیٹر ماتی ہیں کہ

<sup>(</sup>۱) حدیث: "کان یصافح العجائز" کا ذکر کاسانی نے بدائع الصنائع (۱۲۳/۵) میں کیا ہے، اور ہمیں کوئی ایباشخص نہیں ملا کہ جس نے اس کی روایت کی ہو۔

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۱۲۳۵، الآداب الشرعيه ۲۲۹۲، مطالب اولی النهی ۱۳۷۵-

<sup>(</sup>m) كفاية الطالب الرباني ٢ ر ٢ ٣٣ ـ

<sup>(</sup>۴) کمحلی والقلبویی وعمیره ۱۱۷۳ – ۱۲ مغنی المحتاج ۳۳ ر۱۳۲ س۱۳۳ – ۱۳۵ \_

<sup>(</sup>۵) تنبین الحقائق ۲۸ /۱۰ الفتاوی الهندیه ۳۲۹ /۵ ماشیة العدوی علی الرساله

<sup>=</sup> ۲ر ۳۳۷، عارضة الاحوذ ی ۹۲،۹۵۷، المنتقی کر ۴۸۰ س، الاذ کار ۲۲۸، منتقی کر ۴۸۰ س، الاذ کار ۲۲۸، در ۲۲۸ شرح النووی علی صبح مسلم ۱۱٬۰۱۳ فتح الباری ۱۱٬۲۲۸، الآداب الشرعیه ۲۲۹٫۲

<sup>(</sup>۱) سورهٔ متحنه ر ۱۲

<sup>(</sup>۲) حدیث: "کانت المؤمنات....." کی روایت بخاری (فتح الباری المرات المرات

جوخاتون اس کا قرار کرلیتی تو وہ اس امتحان کا اقرار کرلیتی ، اور رسول اللہ علیہ کم سے بیعت لے لیا ، خدا کی قتم رسول اللہ علیہ کا ہاتھ بھی کسی عورت کے ہاتھ سے مس نہیں ہوا ، آپ علیہ ان سے گفتگو کے ذریعہ بیعت لیتے تھے ، حضرت عائشہ فرماتی ہیں: رسول اللہ علیہ کے خورتوں سے بھی کچھ نہیں پکڑا سوائے اس کے جس کا اللہ نے تھم دیا ، اور رسول اللہ علیہ کہ تھیلی بھی کسی عورت کی تھیلی سے مس نہیں دیا ، اور رسول اللہ علیہ کہ تھیلی بھی کسی عورت کی تھیلی سے مس نہیں ہوئی ، رسول اللہ علیہ جب عورتوں سے مخاطب ہوتے تو زبانی فرماتے: میں نے تم سے بیعت لے لیا )۔

حضرت ابن عباس في المتحان كى تشريح يوں فرمائى: امتحان بيه ہے كدان سے اللہ كا حلف لياجائے كدوہ خةوا پئے شو ہر سے بغض ميں نكل ہيں، خدا يك جگد سے دوسرى جگدر ہنے كى خواہش ميں، خد نيا كى طلب ميں، اور خہم ميں سے كسى آ دمى كے ساتھ عشق ومحبت ميں، بلكہ اللہ اور اس كے رسول كى محبت ميں كليں (۱)۔

اور حضرت معقل بن بیار سے مروی ہے: "لأن یطعن فی رأس أحد كم بمخیط من حدید خیر له من أن يمس امرأة لا تحل له" (۲) (رسول الله علیات نے فرمایا: تم میں سے کسی شخص كے سرمیں لوہ كی سوئی چمودی جائے بیاس سے بہتر ہے كہ وہ الى عورت كوچھوئے جو اس كے لئے حلال نہیں ہے )، اس حدیث میں حرمت كی دلالت اس طور پر ہے كہ الى عورت كوچھونے پر جوحلال نہ ہو تخت وعید بتائی گئی ہے، اور اس میں كوئی شك نہیں كہ پر جوحلال نہ ہو تخت وعید بتائی گئی ہے، اور اس میں كوئی شك نہیں كہ

(۱) تفسیرالقرطبی ۱۲/۱۸ ،نو وی کہتے ہیں: اس کا مطلب یہ ہے کہ انھوں نے شرعی بیعت لی ،شرح النو وی علی مسلم ۱۱۰۰۔

مصافحہ بھی چھوناہے۔

فقہاء نے اس پراستدلال اجنبی عورت کود کیفنے پر قیاس کرکے بھی کیا ہے کہ با تفاق فقہاء د کیھنا حرام ہے، اگر بالقصد ہواور بغیرکسی جائز سبب کے ہو، اس لئے کہ اس کی ممانعت میں شیخے احادیث وارد بیں (۱)، قیاس اس طور پر ہے کہ د کیھنے کی حرمت اس لئے ہے کہ وہ فتنہ کی دعوت دینے والا سبب ہے، اور چھونا جس میں مصافحہ ہوآ کھ سے محض د کیھنے کی بہ نسبت نفس پر زیادہ اٹر انداز اور شہوت کو زیادہ مخط جان ووگ فرماتے ہیں: ہمارے اصحاب نے کہا: ہم وہ شخص جس کود کھنا حرام ہے اس کو چھونا بھی حرام ہے، بلکہ چھونا زیادہ شخص جس کود کھنا حرام ہوتا ہے کہ اجنبی عورت کو د بکھنا اس وقت حلال ہوتا ہے حب اس سے شادی کا ارادہ ہولیکن اس کو چھونا جائز نہیں ہوتا ہے (۲)۔

#### چہارم- بچوں سے مصافحہ:

۸ – فقہاء کا اس پر اتفاق ہے کہ بچوں کوشہوت کے ساتھ چھونا حرام ہے، خواہ اپنی جنس کے بچے، اور خواہ بچے شہوت کی عمر کو پہنچ گئے ہوں یا نہ پہنچ ہوں۔ مصافحہ بھی چھونا ہے، مصافحہ کے جواز کی ایک شرط فتنہ کا اندیشہ نہ ہونا ہے۔

پس اگر جھونا بغیر شہوت کے ہو، اور بچہ یا بچی قابل شہوت نہ ہوتو حفیہ اور حیا بلہ کے نزدیک اس کو جھونا جائز ہے، خواہ جنس ایک ہویا مختلف، اس کئے کہ اس حالت میں فتنہ کا اندیشنہیں ہے، یہی شافعیہ کی اصح رائے ہے (۳)، اس بنا پر ایسے بچے کے ساتھ مصافحہ درست ہے جب شہوت نا پید ہو۔ اس کئے کہ ریجھی ایک قسم کا جھونا ہے، تواس

رن بیت معقل بن بیار: "لان یطعن ....." کی روایت طبرانی نے امتحم الکبیر (۲) حدیث معقل بن بیار: "لان یطعن ....." کی روایت طبرانی نے امتحم الکبیر (۲۱۲/۲۰) میں کی ہے، بیٹمی مجمع الزوائد (۳۲۲/۴) میں کہتے ہیں کہاں کے رحال صحیح کے رحال ہیں۔

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم بشرح النودی ۱۲۴ و ۱۳ ه

<sup>(</sup>۲) الاذ کارر ۲۲۸، اسی کے شل ہدایہ ۲۲ میں دیکھئے۔

<sup>(</sup>۳) الفتاوی الهندیه ۲۹/۳۳ بتکمیکه فتح القدیر ۲۹/۸۹، المغنی ۲۷۲۷، مغنی المحتاج ۳۷ سار ۴ سار ۴ سار ۴ المنهاج والقلیو بی ۳۷ ۱۰۹–۱۱۱

کا حکم چھونے کا حکم ہوگا۔ ہدایہ میں نا قابل شہوت بچی سے مصافحہ کے جواز کی صراحت ہے (۱)۔

اگر بچہ یا بچی شہوت کی عمر کو پہنچ جائیں تو چھونے کے بارے میں اس کا حکم بڑوں کے حکم کی طرح ہے (۲) مصافحہ کا حکم بھی اس کے مثل ہے، البندااس میں جنس کے ایک ہونے اور جنس مختلف ہونے کے درمیان فرق کیا جائے گا جیسا کہ اس کی وضاحت گذر چکی ہے۔

مالکیدگی رائے ہے کہ آٹھ برس یااس سے کم عمر بچہ کوچھونا خواہ جنس مختلف ہو، جائز ہے، اگر عمر اس سے زیادہ ہوجائے تو چھونے میں مردوں کا حکم ہوگا۔ جہاں تک بچی کا تعلق ہے اگر وہ رضاعت کی عمر سے آگے نہ بڑھی ہوتو اس کومس کرنا جائز ہے۔ اور اگر وہ رضاعت کی عمر سے آگے نہ بڑھی ہوتو اس کے اندر شہوت پیدا ہوگئی ہوتو اس کے وجھونا حرام ہے۔ اگر شہوت والی نہ ہوتو اس کے بارے میں کوچھونا حرام ہے۔ اگر شہوت والی نہ ہوتو اس کے بارے میں اختلاف ہے۔ مدونہ میں مذہب ممنوع ہونے کا مذکور ہے (۳)۔

اسی بنیاد پران کے نزدیک چھوٹوں سے مصافحہ کا حکم جانا جا سکتا ہے،اس لئے کہ بیایک قسم کا چھونا ہے۔ تفصیل کے لئے دیکھئے: (عورة)۔

پنجم-امردسےمصافحہ:

9 - اُمردے مصافحہ کے حکم میں فقہاء کا اختلاف ہے۔ تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح (امرد فقرہ ۷۵)۔

ششم-كافريه مصافحه:

• ا - حنفیه اور حنابله کے نز دیک مسلمان کا کا فرسے مصافحہ مکروہ ہے،

(۱) الهدايية ۱۲/۳ ـ

(۲) سابقه مراجع۔

(۳) الخرشي ۲را۱۳۱\_

البتہ حنفیہ نے اس سے بیمشنیٰ کیا ہے کہ اگر مسلمان کا عیسائی پڑوتی ایک عرصہ کے بعد لوٹ کرآئے اور اس کوترک مصافحہ پراذیت ہوتو اس سے مصافحہ کیا جاسکتا ہے (۱) ، حنابلہ نے اس بنیاد پر مطلقاً مکروہ کہا ہے کہ امام احمد سے اہل ذمہ کے ساتھ مصافحہ کے بارے میں پوچھا گیا تو انھوں نے فرمایا: مجھے پینہیں ہے (۱)۔

ما لکید کی رائے ہے کہ کا فراور بدعتی سے مسلمان کا مصافحہ جائز نہیں ہے۔اس لئے کہ شارع نے ان دونوں سے گریز کا حکم دیا ہے۔ اور مصافحہ کرنا شارع کی ہدایت کے منافی ارتباط ہے (۳)۔

#### وہ حالات جن میں مصافحہ جائز ہے:

جہاں مصافحہ مشروع ہےان میں سے بعض حالات میں مصافحہ مشحب ہے:

ا ا - ملاقات کے وقت ،خواہ سفر سے واپسی ہویااس کے علاوہ ملاقات ہو۔ جبیبا کہ پیچھے فقرہ / ۴ میں گذرا۔

11-اسی طرح مسلم حکمرال یااس کے ہم مرتبہ سے بیعت کے وقت مصافی مسنون ہے، عہد نبوی اور عہد خلفائے راشدین میں بیعت مصافی کے ذریعہ ہوتی تھی۔ حضرت ابو بکر ﷺ سے بیعت کے بارے میں وارد ہے کہ سقیفہ میں حضرت عمرؓ نے ان سے فرما یا: اپناہا تھ بڑھائے، میں آپ پر بیعت کرتا ہوں، انھوں نے اپناہا تھ بڑھایا تو حضرت عمرؓ نے بیعت کی پھرمہا جرین اور انصار نے ان سے بیعت کی، بی حکم مردوں کے ساتھ خاص ہے جسیا کہ گذرا۔

د یکھئے (بیعت فقرہ ۱۲)۔

۱۳۷ – نمازوں کے بعداور بالخصوص فجر اورعصر کی نماز کے بعد مصافحہ

<sup>(</sup>۱) الفتاوي الهنديه ۵۸۸ س

<sup>(</sup>۲) الآدابالشرعية ۲۷۲۷،غذاءالالبابار۳۲۵۔

<sup>(</sup>۳) كفاية الطالب الرباني وحاشية العدوى ۲/۲ ۳۳\_

کرنے کے حکم میں فقہاء مذاہب کا اختلاف ہے۔ ان کی عبارتوں سے ظاہر ہوتا ہے کہ اس سلسلہ میں تین اقوال ہیں: ایک قول استحباب کا ہے، دوسرا قول مباح ہونے کا ہے اور تیسرے قول میں یہ مکروہ ہے۔

استحباب کے قول کا جہاں تک تعلق ہے تو بعض حفی شار حین نے اس کا استنباط اس بات سے کیا ہے کہ اصحاب متون کی عبار تیں مطلق بیں اور اضوں نے نمازوں کے بعد مصافحہ کے استثناء کی صراحت نہیں کی ہے۔ حصکفی نے کہا: مصنف تمر تاشی نے درر، کنز، وقایہ، نقایہ، مجمع اور ملتقی وغیرہ کتابوں کی اتباع کرتے ہوئے اس کو مطلق ذکر کیا ہے جس سے مطلقاً اس کا جواز خواہ عصر کے بعد ہو، معلوم ہوتا ہے۔ اور ان کے قول: یہ بدعت ہے، کا مطلب یہ ہے کہ بیمباح اور بہتر ہے، جبیبا کہ نووی نے اپنی الاذکار میں یہ بتایا ہے، اور ابن عابدین نے اس پر تعقب کرتے ہوئے علماء حنفیہ میں سے مطلقاً اس کے استحباب کی تعقب کرتے ہوئے علماء حنفیہ میں سے مطلقاً اس کے استحباب کی رائے رکھنے والوں کا ذکر کرنے کے بعد لکھا کہ شارح نے متون میں مطلقاً تذکرہ کی جو بات لکھی ہے اس کے مطابق یہی ہے، اور انھوں نے مصافحہ کی مشروعیت میں وار دنصوص کے عموم سے اس قول پر استدلال کیا ہے (۱)۔

شافعیه میں سے محب الطبری اور حمزہ ناشری وغیرہ نے اس قول کو اختیار کیا ہے، اور انھوں نے مطلقاً نمازوں کے بعد مصافحہ کو مستحب کہاہے (۲) طبری نے اس پر احمد اور بخاری کی اس روایت سے تائید کیا ہے جو حضرت ابو جحیفہ سے مروی ہے، فرماتے ہیں: "خوج رسول الله عُلَیْتُ بالھا جرۃ الی البطحاء، فتوضاً ثم صلی الظهر رکعتین و العصر رکعتین و بین یدیه عنزۃ تمر من

ورائها المرأة وقام الناس فجعلوا یأخذون یدیه فیمسحون بها وجوههم، قال أبو جحیفة: فأخذت بیده، فیمسحون بها وجهی، فإذا هی أبرد من الثلج وأطیب فوضعتها علی وجهی، فإذا هی أبرد من الثلج وأطیب رائحة من المسک، (۱) (رسول الله علی دو ربع میں بطحاء کی طرف تشریف لائے، وضو کیا پھر ظهر کی دو رکعات اور عصر کی دو رکعات یر هیں، آپ کے سامنے نیزه تھااوراس کے پیچھے سے ورت گذرر بی تھی، لوگ کھڑے ہوئے اور آپ علی کے دونوں ہاتھ کو کراپنے چرول پر پھیرنے گے۔ ابو جحیفہ کہتے ہیں: پھر میں نے آپ علی کا دست مبارک پکڑا اور اسے اپنے چرو پر رکھ لیا، مجھے آپ علی کا دست مبارک برف سے زیادہ ٹھنڈ ااور مشک سے ایسا محسوس ہوا کہ دست مبارک برف سے زیادہ ٹھنڈ ااور مشک سے زیادہ معطر ہے)۔ محب طبری کہتے ہیں: اس سے معلوم ہوتا ہے کہ لوگ جماعت کی نمازوں کے بعد بالخصوص عصر اور مغرب میں مصافحہ کرتے تھے، بشرطیکہ اس سے تبرک یا محبت وغیرہ کا کوئی نیک قصد وشیہ ہو (۲)۔

شافعیہ میں سے عزبن عبد السلام اس کے مباح ہونے کے قائل ہیں۔ انھوں نے بدعت کی پانچ قشمیں کی ہیں: واجب، حرام، مکروہ، مستحب اور مباح۔ پھر انھوں نے کہا: مباح بدعت کی مثالوں میں سے ایک مجے اور عصر کی نماز کے بعد مصافحہ کرناہے (۳)۔

ابن علان نے مرقاۃ سے نقل کیا ہے کہ باوجود یکہ بیہ بدعت ہے، کیکن اگرکوئی مسلمان مصافحہ کے لئے ہاتھ بڑھائے تواپناہا تھ تھنے کراس سے اعراض نہیں کرنا چاہئے۔اس لئے کہ اس میں ایذارسانی ہے جوادب کی رعایت سے بڑھ کر ہے، اگر بیہ کہاجائے کہ اس میں

<sup>(</sup>۱) حدیث: "خرج رسول الله عَلَيْتُهُ بالهاجرة....." کی روایت بخاری (الفت ۱۸ مروم) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) الفتوحات الربانيه ١٩٤/٥٣ـ

<sup>(</sup>٣) قواعدالاحكام ٢٠٥/٢\_

<sup>(</sup>۱) حاشيها بن عابدين والدرالمخاروتنو يرالا بصاره ٧٤/٥-

<sup>(</sup>٢) نيل الاوطار ٢/ ٣٥٥\_

ایک طرح سے بدعت کی اعانت ہے تو بیاس کئے درست ہے کہ اس میں دلجوئی ہے (۱)۔

ابن عبدالسلام کے کلام کونو وی نے مستحسن سمجھا ہے جبیبا کہ ابن علان نے نقل کیا ہے، اور بیا ختیار کیا ہے کہ نماز کے پہلے سے ساتھ رہنے والے خص کے ساتھ مصافحہ مباح ہے اور جونماز کے پہلے سے ساتھ ساتھ نہ ہواس کے ساتھ مصافحہ سنت ہے۔ الاذکار میں کہا: جاننا چاہئے کہ ہرملاقات کے وقت بیمصافحہ مستحب ہے۔ اور جولوگوں میں فجر اور عصر کے بعد مصافحہ کا روائح ہو چلا ہے اس کی کوئی اصل شریعت کے اندراس طور پرنہیں ہے، البتہ اس میں کوئی حرج نہیں ہے اس لئے کے اندراس طور پرنہیں ہے، البتہ اس میں کوئی حرج نہیں ہے اس لئے کہ مصافحہ بذات خود سنت ہے اور لوگوں کا بعض احوال میں مصافحہ کی باندی کرنا اور بیشتر یا اکثر احوال میں اس میں کوتا ہی کرنا اس بعض کو گئے ہونے کے حکم سے خارج نہیں کرتا جس کے بارے میں شرعی مصافحہ ہونے دے حکم سے خارج نہیں کرتا جس کے بارے میں شرعی حکم وارد ہے (۲)۔

جہال تک کراہت والے قول کا تعلق ہے تو ابن عابدین نے بعض علاء مذہب سے بیرائے نقل کی ہے، انھوں نے کہا: یہ کہا جاتا ہے کہ خاص نماز وں کے بعد مصافحہ کی پابندی ناوا قف لوگوں کے اندر بید خیال پیدا کردے گی کہ خاص ان مواقع پر مصافحہ مسنون ہے۔ اور دوسر ہے مواقع کی بہنست ان اوقات میں مصافحہ کی زیادہ خصوصیت ہے۔ جبکہ فقہاء کے کلام کا ظاہر یہ ہے کہ سلف میں سے کسی نے ان مواقع پر الیا نہیں کیا ہے، انھوں نے ذکر کیا کہ فقہاء میں سے بعض مواقع پر الیا نہیں کیا ہے، انھوں نے ذکر کیا کہ فقہاء میں سے بعض نے اسے مکروہ سمجھا ہے کیونکہ بیر وافض کا طریقہ ہے (۳)۔

ابن الحاج نے اس مصافحہ کو ایسی بدعت قرار دیا ہے جس کو مسجدوں کے اندر منع کیا جانا چاہئے ،اس لئے کہ شریعت میں مصافحہ کا

موقع مسلم بھائی سے ملاقات کا وقت ہے، نہ کہ پانچوں نمازوں کے بعد کا وقت، پس شریعت نے مصافحہ کا جوموقع رکھا ہے، وہیں اس کو رکھنا چاہئے، اس لئے اس بدعت کوروکا جائے گا اور ایسا کرنے والے کی تنبیہ کی جائے گی کہ اس نے سنت کی خلاف ورزی کی (۱)۔

مستحب مصافحہ کا طریقہ اوراس کے آداب: ۱۳- مصافحہ دراصل یہ ہے کہ انسان اپنی ہتھیلی کا اندرونی حصہ دوسرے کی تھیلی کے اندرونی حصہ میں ڈالے۔

فقہاء کا اس میں اختلاف ہے کہ مستحب مصافحہ دونوں ہاتھوں سے ہونا چاہئے یا ایک ہاتھ سے، حنفیہ اور بعض ما لکیہ کے نزدیک مصافحہ میں سنت یہ ہے کہ دونوں ہاتھوں سے کیا جائے۔ اور وہ اس طرح کہ ہر دومصافحہ کرنے والا اپنے دائیں ہاتھ کی اندرونی ہمتیلی کو دوسرے کے دائیں ہاتھ کی اندرونی ہمتیلی کو باتھ کی ہندرونی ہمتیلی کے اندرونی ہمتیلی سے ملائے اور اپنے بائیں ہاتھ کی ہمتیلی کے اندرون کو دوسرے کے دائیں ہاتھ کی ہمتیلی کی پشت پررکھے۔ ان فقہاء کا استدلال یہ ہے کہ صحابہ کرام اور تابعین سے یہی طریقہ معروف ہے، اور حضرت ابن مسعود کے اس قول سے بھی استدلال کیا ہے: "علمنی النبی عَلَیْ السّمهد و کفی بین استدلال کیا ہے: "علمنی النبی عَلَیْ السّمهد و کفی بین کھیہ" (۲) (رسول اللہ عَلَیْ اللہ کے دونوں ہمتیلیوں کے درمیان تھی)۔ اور امام بخاری نے باب الأخذ بالیدین "(دونوں ہاتھوں سے پکڑنے نے بخاری نے دونوں ہاتھوں سے مصافحہ کیا (۳) میراں بات کی جانب اشارہ ہے کہ صحابہ ہاتھوں سے مصافحہ کیا (۳) میراں بات کی جانب اشارہ ہے کہ صحابہ ہاتھوں سے مصافحہ کیا (۳)، یہ اس بات کی جانب اشارہ ہے کہ صحابہ ہاتھوں سے مصافحہ کیا (۳)، یہ اس بات کی جانب اشارہ ہے کہ صحابہ ہاتھوں سے مصافحہ کیا (۳)، یہ اس بات کی جانب اشارہ ہے کہ صحابہ ہاتھوں سے مصافحہ کیا (۳)، یہ اس بات کی جانب اشارہ ہے کہ صحابہ ہاتھوں سے مصافحہ کیا (۳)، یہ اس بات کی جانب اشارہ ہے کہ صحابہ ہاتھوں سے مصافحہ کیا (۳)، یہ اس بات کی جانب اشارہ ہے کہ صحابہ ہاتھوں سے مصافحہ کیا (۳)، یہ اس بات کی جانب اشارہ ہے کہ صحابہ ہاتھوں سے مصافحہ کیا (۳)، یہ اس بات کی جانب اشارہ ہے کہ صحابہ ہاتھوں سے مصافحہ کیا (۳)، یہ اس بات کی جانب اشارہ ہے کہ صحابہ ہاتھوں سے مصافحہ کیا (۳)، یہ اس بات کی جانب اشارہ ہے کہ صحابہ کی جانب اشارہ ہے کہ صحابہ ہاتھوں سے مصافحہ کیا (۳)، یہ سے سے کہ کی بات کی جانب اشارہ ہے کہ صحابہ ہاتھوں سے مصافحہ کیا (۳)، یہ کی سے دونوں ہونے کی کی جانب کی جانب اس بات کی جانب کی خوالم کی حالی کی کی حالی کی خوالم کی حالی کی خوالم کی حالی کی کی حالی کی حالی کی حالی کی حالی کی کی حالی کی حالی کی کی کی کی کی حالی کی کی کی کی حالی کی حالی کی کی ک

<sup>(</sup>۱) الفتوحات الربانيه ۵ رووس

<sup>(</sup>۲) الاذكار ۲۲۲

<sup>(</sup>۳) حاشیهابن عابدین ۹ر ۵۴۷<sub>-</sub>

<sup>(</sup>۱) المدخل ۲ ر۲۹۲،۲۲۳\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "علمنی النبی التشهد....." کی روایت بخاری (افتح الر۵۷) اورمسلم (۲/۱) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>m) فتح الباري الركهم

اور تابعین کے درمیان یہی طریقہ معروف رہا ہے۔ انھوں نے حضرت عبدالرحمٰن بن رزین کی روایت سے بھی استدلال کیا ہے، وہ فرماتے ہیں: "مورنا بالربذة فقیل لنا: ھھنا سلمة بن الأكوع رضي الله عنه، فأتيته فسلمنا عليه، فأخرج يديه فقال: بايعت بھاتين نبي الله عنه، فأتيته فسلمنا عليه، ناخر ہم ربذه کے مقام سے گذر ہے وہم سے کہا گیا کہ یہاں حضرت سلمہ بن اکوع تشریف فرما ہیں، تو میں ان کی خدمت میں آیا، ہم نے اضیں سلام کیا تو انھوں نے اپنے دونوں ہاتھ بڑھائے اور فرمایا: میں نے ان دونوں ہاتھوں سے نبیت کی ہے )۔

اس طرح ان فقہاء نے اس حدیث نبوی سے استدلال کیا ہے کہ: "ما من مسلمین التقیا فاخذ أحدهما بید صاحبه إلا کان حقا علی الله عزوجل أن یحضر دعاؤهما ولا یفرق بین أیدیهما حتی یغفرلهما" (۲) (جب بھی دوسلمان ملتے ہیں اوران میں سے ایک دوسرے کا ہاتھ پکڑتا ہے تواللہ پرتق ہوتا ہے کہ ان دونوں کی دعاء کو سنے اوران دونوں کے ہاتھوں کوعلا حدہ نہ کرے ان دونوں کی مغفرت نہ کردے )۔ وہ کہتے ہیں کہ اس حدیث اور دوسری حدیثوں کی روایات میں جمع کا صیغہ آیا ہے، اور اس کا اطلاق صرف اس مصافحہ پر ہی ہوتا ہے جو دو ہاتھوں سے ہور ہا ہے اطلاق صرف اس مصافحہ پر ہی ہوتا ہے جو دو ہاتھوں سے ہور ہا ہے ایک ہاتھ سے نہیں (۳)۔

دوسرے فقہاء کی رائے ہے کہ مصافحہ کا مشروع طریقہ لغت

میں مصافحہ کے معنی سے علا حدہ نہیں ہوگا۔ اور لغت میں صرف ہتھیلی کو ہتھیلی سے ملانے کانام مصافحہ ہے۔

ال رائے پر استدلال حضرت عبیدالله بن بسر کی اس روایت سے کیا گیا ہے: "ترون کفی هذه فأشهد أنی وضعتها علی کف محمد عُلِیله،" (۱) (تم لوگ میری یہ جھیلی دیکھتے ہو، میں گواہی دیتا ہوں کہ میں نے اسے محمد عَلِیله کی جھیلی پر رکھا ہے)۔

مصافحہ میں مستحب سے ہے کہ ملاقات کے فوراً بعد بغیر تاخیر اور تسابلی کے مصافحہ کیا جائے، اور ملاقات ومصافحہ کے درمیان صرف اس قدر فصل ہو جو سلام کا آغاز کرنے میں پایا جائے، اس لئے کہ رسول اللہ علیقیہ کا ارشاد ہے: "ما من مسلمین یلتقیان فیتصافحان الله غفو لھما قبل أن یفتوقا" (۲) (جب بھی دو مسلمان ایک دوسرے سے ملاقات کریں اور ایک دوسرے سے مصافحہ کریں توان دونوں کے جدا ہونے سے قبل ان کی مغفرت کردی جاتی ہے، اس حدیث میں مصافحہ کا عطف ملاقات پر حرف فاسے کیا جاتی ہے، جو ترتیب وتعقیب (بعد میں ہونے) اور فوریت کا مفہوم دیتا ہے، تواس سے معلوم ہوا کہ مصافحہ کا مستحب وقت ملاقات کی ابتداء ہے، تواس سے معلوم ہوا کہ مصافحہ کا مستحب وقت ملاقات کی ابتداء ہے (سامرف اس سے پہلے سلام کیا جائے گا (۲)، اس کی دلیل ہے (۳) صرف اس سے پہلے سلام کیا جائے گا (۲)، اس کی دلیل خورت براء بن عاز بی گی روایت ہے کہ انھوں نے نبی علی سلام احد ہما فرماتے ہوئے دیا دیا ولا فرماتے ہوئے دیا والا لله عز وجل ولا

<sup>(</sup>۱) اثر: "مور نا بالوبذة ......" كى روايت بخارى نے الادب المفرد (۲۵۳) میں كى ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "ما من مسلمین التقیا ....." کی روایت احمد (۱۳۲/۳)نے کی ہے۔ بیٹمی نے مجمع الزوائد (۳۱/۸) میں اس کھیجے کہا ہے۔

<sup>(</sup>٣) حاشيه ابن عابدين ٥٨٨٨، الفتاولي الهنديه ٣١٩٨٥، عدة القاري المعبود ١١٨٨٨.

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'ترون کفی .....' کی روایت احمد (۱۸۹/۴)نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "ما من مسلمین ....." کی روایت ابوداؤد (۳۸۸/۵) اور ترندی (۲/۵۵) نے حضرت براء بن عازب سے کی ہے، ترندی نے کہا: حدیث حسن غریب ہے۔

<sup>(</sup>٣) دليل الفالحين ٣٦٦٦، الفتوحات الربانيه ٣٩٣٦٥، عون المعبود ١١٠٠٠

<sup>(</sup>۴) المرقاة ۸ر ۴۵۸،۴۵۸، حاشیه ابن عابدین ور ۵۴۸\_

یتفرقان حتی یغفر لهما" (۱) (جب بھی دومسلمان باہم ملتے ہیں، ایک دوسرے کوسلام کرتا ہے اور اس کا ہاتھ پکڑتا ہے اور صرف اللہ کے لئے پکڑتا ہے تو ان دونوں کے جدا ہونے سے پہلے ان کی مغفرت کردی جاتی ہے)۔

ای طرح مستحب یہ ہے کہ مصافحہ میں ہتھیلیوں کو اتنی دیر تک پکڑے رہا جائے جس میں سلام وکلام اور مقصد وغرض کی بابت سوال سے وہ فارغ ہوجائے۔ اور مصافحہ کرنے والے کے ہاتھ سے اپنا ہاتھ جلدی کھینچنا مکروہ ہے (۲) ،اس لئے کہ حضرت انس روایت کرتے ہوئے فرماتے ہیں: "ما رأیت رجلا التقم أذن رسول الله علیہ فینحی رأسه حتی یکون الرجل هو ینحی رأسه وما رأیت رجلا أخذ بیدہ فترک یدہ حتی یکون الرجل هو الذی یدع یدہ "(۳) (میں نے نہیں دیکھا کہ سی شخص نے مسل اللہ علیہ فیل ہو الذی یدع یدہ "کان میں کوئی بات کرنی چاہی ہو اور آپ میں اس کہ میں نے نہیں دیکھا کہ سی شخص نے مسال اللہ علیہ فیر سے اس وقت تک ہٹایا ہو جب تک کہ اس آدمی نے نودا پنا سرنہ ہٹا لیا ہو، اس طرح میں نے نہیں دیکھا کہ میں نے نہیں دیکھا کہ میں نے آپ علیہ کا ہاتھ پکڑا ہو پھر آپ علیہ نے اپنا ہاتھ ہٹایا ہو جب تک کہ اس آدمی نے نودا پنا ہر نہ ہٹا لیا ہو، اس طرح میں نے نہیں دیکھا کہ ہو جب تک کہ اس آدمی نے نودا پنا ہاتھ بٹانیا ہو ہٹانیا ہوں)۔

ایک دوسری روایت میں ہے: ''کان النبی عَالَیْ اِذَا لقی الرجل لا ینزع یدہ حتی یکون ہو الذی ینزع یدہ ولا

مصافحہ کی سنت میبھی ہے کہ مصافحہ کرنے والا دوسرے کے انگو شھے کو پکڑے (۳)، ہرایک کا دوسرے کے ہاتھ کو مضبوطی سے دبانے کا جہاں تک تعلق ہے توبعض مالکیہ نے اس بارے میں مذہب کے دواقوال نقل کئے ہیں: ایک قول میں میہ مستحب ہے، اس لئے کہ اس میں الفت ومحبت زیادہ ہے، دوسراقول میہ ہے کہ مستحب نہیں ہے، اس طرح مصافحہ کے بعدا پناہا تھ چو منے کے بارے میں بھی ان کے بہاں دوقول ہیں۔ لیکن جزولی نے کہا: مصافحہ کا طریقہ بہ ہے کہ ہر

يصرف وجهه حتى يكون هو الذي يصرفه" (١) (ني

میالله علیسه جب کسی آ دمی سے ملا قات کرتے تو اس وقت تک اینا ہاتھ نہ

کھنچتے جب تک کہ وہ آ دمی خودا پناہاتھ نہ کھنچ لیتااوراس کی طرف سے

رخ نه پھیرتے جب تک کہ وہ خوداینارخ نہ پھیرلیتا)۔بعض حنابلہ

نے کہا: مکروہ ہے کہ مصافحہ کرنے والا اپنا ہاتھ دوسرے مصافحہ کرنے

والے کے ہاتھ سے اس کے تھینچنے سے پہلے کھینچے،سوائے شرمندگی اور

تاخیر کے نقصان کے اندیثہ کے ساتھ، بعض فقہاء حنابلہ نے پہلے

ہاتھ کینینے کو صرف اس شخص کے لئے مکروہ کہا ہے جس نے خود بڑھ کر

مصافحه کا آغاز نہ کیا ہو، تا آئکہ آغاز کرنے والاخود اینا ہاتھ تھینچ لے۔

ابن تیمیہ یے کہ جس شخص کوظن اس سلسلہ میں ضابطہ یہ ہے کہ جس شخص کوظن

غالب ہو کہ دوسرا شخص ہاتھ تھینچ لے گاتو وہ رکا رہے، ورنہ اگر دونوں

کے لئے رکے رہنامتحب ہوتو ہمیشہ پکڑے ہی رہ جائیں گے۔ پھر

انھوں نے اس قول کو بہتر سمجھا ہے کہ مصافحہ کا آغاز کرنے والا ہاتھ

ایک اپنی تھیلی کودوسرے کی ہتھیلی سے ملائے ، اسے نہ دبائے ، نہ ایک

<sup>(</sup>۱) حدیث: "ما من مسلمین یلتقیان فیسلم....." کی روایت احمد (۲۸۹/۴) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) فتح البارى ۱۱ د ۲۷۵، ۱۱ د اب الشرعيد ۲۷۵، كفاية الطالب الربانى وحاشيه العدوى ۱۵۲۲، غذاء الالباب ۱۳۲۹، ۳۳۹، الفتوحات الربانيد ۳۹۲/۵

<sup>(</sup>۳) حدیث: "ها رأیت رجلا....." کی روایت ابوداؤد (۱۴۲/۵) نے کی ہے۔ منذری نے مخضر اسنن (۷/۰۷۱) میں اسے ضعیف کہا ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "کان النبی عَلَیْتُ ....." کوابن حجرنے فتح الباری (۱۱ر۵۹) میں "کتاب البروالصلة" لابن المبارک کی طرف منسوب کیاہے۔

<sup>(</sup>۲) الآداب الشرعية ۲۷۵۲،غذاء الالباب ار۳۲۹

<sup>(</sup>٣) حاشيه ابن عابدين ٥٨٨٥-

دوسرے کے ہاتھ کو چو ہے، ندا پناہا تھ چو ہے، کہ یہ کروہ ہے (۱)۔
مصافحہ میں بڑھ کرآغاز کرنامستحب ہے، اس لئے کہ حضرت عمر
بن خطاب ہے مروی ہے، وہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ علیہ فرمایا: ''إذا التقی الرجلان المسلمان فسلم أحدهما علی صاحبه فان أحبهما إلى الله أحسنهما بشراً لصاحبه فإذا تصافحا نزلت عليهما مأة رحمة للبادی منهما تسعون وللمصافح عشرة '' (۲) (جب دومسلمان باہم ملتے ہیں اور ایک دوسرے کوسلام کرتا ہے توان دونوں میں اللہ کوزیادہ مجبوب وہ ہوتا ہے جوا پنے بھائی کا ہاتھ پکڑنے میں اچھا ہو، جب دونوں مصافحہ کرتے ہوں تیں توان پرسور متیں نازل ہوتی ہیں، نوے رحمتیں آغاز کرنے والے کے لئے ہوتی ہیں اور دس رحمتیں مصافحہ کرنے والے کے لئے ہوتی

مصافحہ کے آداب میں سے یہ ہے کہ مصافحہ کرنے والا اللہ کی حمد اور استغفار کو بھی ملائے ہوئے کہے: "یغفو الله لنا ولکم" (اللہ ہماری) اور تبہاری مغفرت فرمائے) اور نبی علیہ پردرود پڑھے اور دعا کرے: "رَبَّنَا آتِنَا فِی اللَّهٰ نَیَا حَسَنَةً وَفِی الْآخِرَةِ حَسَنَةً وَفِی الْآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ النَّادِ" (۱) (۱ے ہمارے پروردگار ہم کو دنیا میں (بھی) بہتری دے اور آخرت میں (بھی) بہتری ،اور ہم کو آگ کے عذاب سے بچائے رکھنا) ، چہرہ پر بشاشت کے ساتھ مسکر اہٹ ہو، اچھی طرح دریافت کرے، اور یہ چیزیں تپی

ہونی چاہئے۔ بایں طور کہ اس کے پیچے جذبہ صرف اللہ کے لئے مجت ہو، کیونکہ حضرت براء بن عازب سے روایت ہے فرماتے ہیں:
"لقیت رسول الله عَلَیْ فَاحَذ بیدی فقلت یا رسول الله ان کنت لأحسب أن المصافحة للأعاجم فقال: نحن أحق بالمصافحة منهم، ما من مسلمین یلتقیان فیأخذ أحق بالمصافحة منهم، ما من مسلمین یلتقیان فیأخذ فرنو بهما بید صاحبه مودة بینهما ونصیحة إلا القیت ذنو بهما بینهما" (۱) (میں نے رسول اللہ عَلَیْ سے ملاقات کی توآپ عَلِیْ نے میرا ہاتھ پکڑلیا، میں نے عرض کیا: اے اللہ ک رسول! میں سمجھتا تھا کہ مصافحہ مجمعوں کا طریقہ ہے، آپ عَلِیْ نے فرمایا: ہم ان سے زیادہ مصافحہ کے حقدار ہیں، جب بھی دومسلمان فرمایا: ہم ان سے زیادہ مصافحہ کے حقدار ہیں، جب بھی دومسلمان بہم ملتے ہیں اور ایک دوسرے کا ہاتھ خیرخوا ہی اور محبت کے ساتھ پکڑتا ہے توان دونوں کے درمیان گناہ معافی کرد یے جاتے ہیں)۔

مصافحہ کرنے والول کے وضوء پرمصافحہ کا اثر:
10 - چونکہ مصافحہ میں مس اور چھونے کی صورت پائی جاتی ہے، اس
لئے مصافحہ کرنے والوں کے وضو پرمصافحہ کے اثر کے بارے میں
وہی اختلاف ہے جوچھونے کے تعلق سے فقہاء کے درمیان ہے۔
تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح (لمس)۔

<sup>(</sup>۱) كفاية الطالب الربانى وحاشيه العدوى ۱۵/۲ الفتوحات الربانيه العرم ۳۱۵/۲

<sup>(</sup>۲) حدیث: "اذا التقی الرجلان....." کی روایت بزار (کشف الاستار ۱۹/۲) نے کی ہے، پیٹی نے مجمع الزوائد (۳۷/۸) میں اسے ضعیف کہا ہے۔

<sup>(</sup>۳) سورهٔ بقره درا ۲۰\_

<sup>(</sup>۱) حدیث: "نحن احق بالمصافحة ......" كى روایت ابن عدى (الكامل فی الضعفاء ۵ / ۱۷ میل كی ہے اورائے ضعیف قرار دیا ہے۔

جانب سے ہے جیسے اس کے باپ، دادا، اس کے چچا، اس کے مامول اوراس کی بہنیں وغیرہ (۱)۔

# مصاہرت

#### تعریف:

ا- مصاہرت لغت میں "صاهر" کا مصدر ہے، کہا جاتا ہے
 صاهرت القوم میں نے قوم میں شادی کرلی۔

خلیل نے کہا: صہر عورت کے گھر (سسرال) کے لوگ ہیں،
انھوں نے کہا: عرب میں سے پچھلوگ' احماء' اور' اختان' دونوں کو
''اصہار' کہتے ہیں، از ہری نے کہا: صہر کالفظ عور توں کی ان قرابت
داری کے لئے بولا جاتا ہے جوذوی المحارم یا ذوات المحارم ہوں جیسے
والدین، بھائی، ان کی اولاد، چیا، ماموں اور خالہ۔ بیلوگ عورت کے
شو ہر کے لئے اُصہار ہیں، اور جولوگ شو ہرکی طرف سے اس کے محرم
قرابت دار ہوں وہ عورت کے لئے اصہار ہیں۔

ابن السكيت نے كہا: ہر وہ شخص جوشو ہركى طرف سے اس كا باپ يا بھائى يا چچاميں سے ہوتو وہ لوگ احماء ہيں، اور ہر وہ شخص جو عورت كى جانب سے ہوتو وہ '' اختان'' ہيں، اور ان دونوں قسموں كے لئے'' اصہار'' بولتے ہيں (۱)-

اصطلاح میں مصاہرت کا معنی ختونت (شادی والے رشتوں) کاحرام ہونا ہے <sup>(۲)</sup>۔

حصکفی نے صبر کی تعریف میں کہا: صبر ہر ذی رحم محرم بیوی کی

#### (۱) القاموس المحيط، تاج العروس، المصباح المنير، مختار الصحاح، المغرب: ماده (صهر).

(٢) قواعدالفقه للبركق-

# متعلقه الفاظ:

#### الف-ختن:

۲ - ختن دونوں حروف پر زبر کے ساتھ لغت میں ہر وہ شخص ہے جو عورت کی طرف سے ہو جیسے باپ، بھائی، یہ عرب کے نزدیک مفہوم ہے، عام لوگوں کے نزدیک آدمی کا ختن بیٹی کا شوہر (داماد) ہوتا ہے، لیث سے مروی ہے: ختن صهر ہے، یہ وہ شخص ہے جس نے سی قوم میں شادی کی ہے (۲)۔

فقہاء کی اصطلاح میں ختن جیسا کہ حصکفی نے ذکر کیا اپنے ہر ذک رحم محرم کا شوہر ہے جیسے اپنی بیٹیوں کے شوہر، پھوپھیوں کے شوہر، اسی طرح عورتوں کے شوہروں کی طرف سے ہر ذی رحم محرم ہے، اور کہا گیا ہے: صہر بیوی کی ماں اور اس کا باپ ہیں، ختن صرف محرم کے شوہر کو کہتے ہیں (۳)۔

#### ب-حمو:

۳- فیروز آبادی کے بقول حمواور حم لغت میں بیوی کے شوہر کے باپ کانام ہےاور شوہریا بیوی کے اقارب میں ایک فردہے۔

ابن منظور نے کہا: عورت کا حمو، اور تم اور تی اس کے شوہر کا باپ اوراس کے شوہر کا بھائی ہے، اوراسی طرح ہروہ شخص ہے جوشوہر کی طرف سے ہو، حمو کے گئ تلفظ ہیں جیسے حمامثل قفا ، حموثثل ابواور تم مثل اب جمؤمیم پر جزم کے ساتھ (۲۲)۔

- (۱) الدرالخارمع حاشيها بن عابدين ۴۳۷/۵
  - (٢) المصباح المعير -
- (۳) الدرالختاروردالحتار۵/۴۳۸،الاختيار ۲۰۸/۳\_
  - (٧) القاموس المحيط، لسان العرب

اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے۔ ان میں تعلق یہ ہے کہ حمو بھی اُصہار میں سے ہے۔

> مصاہرت سے متعلق احکام: مصاہرت سے چنداحکام متعلق ہیں:

مصاہرت کی وجہ سے حرمت: ۴ - فقہاء کا اتفاق ہے کہ چاوشم کے لوگوں میں مصاہرت کی وجہ سے دائی حرمت ہوجاتی ہے:

الف-اصل کی بیوی لینی باپ اوراس کے اوپر کی بیوی، اس کے کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: "وَلَا تَنْکِحُوْا مَا نَکَحَ ابْآءُ کُمُ مِنَ النِّسَآءِ إِلَّا مَا قَدُ سَلَفَ" (۱) (اوران عورتوں سے تکاح مت کرو، جن سے تہارے باپ نکاح کر چکے ہیں، مگر ہاں جو پچھ ہوچکا (ہوچکا)۔

ب-بیوی کی اصل، لیخی بیوی کی ماں اور اس کی ماں اور اس کی ماں اور اس کے باپ کی ماں اور اس سے اوپر کی عور تیں، اس لئے کہ ارشاد باری ہے: "وَأُمَّهَاتُ نِسَآئِکُمُ" (۲) (اور تمہاری بییوں کی مائیں)۔ جو معطوف ہے اوپر کے حکم پر:"حُوِّمَتُ عَلَیْکُمُ انگیاں ۔ جو معطوف ہے اوپر کے حکم پر:"حُوِّمتُ عَلَیْکُمُ اُمَّهَاتُکُمُ" (۳) (تمہاری مائیں)۔ مائیں ہیں تمہاری مائیں)۔ رجوی کے فروع، لینی بیوی کی بیٹیاں اور اس کی بیٹیوں کی بیٹیاں اور اس کی بیٹیوں کی بیٹیاں اور اس کے بیٹوں کی بیٹیاں اور ان سے نیچے کی لڑکیاں، بشرطیکہ بیوی کے ساتھ جنسی تعلق ہو چکا ہو۔ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَرَبَآئِبُکُمُ الْآتِیُ فِیُ حُجُور کُمُ مِّنُ نِسَآئِکُمُ الْآتِیُ دَحَلُتُمُ "وَرَبَآئِبُکُمُ الْآتِیُ دَحَلُتُمُ

(۱) سورهٔ نساءر ۲۲\_

(۲) سورهٔ نساءر ۲۳\_

بِهِنَّ فَإِنُ لَّمُ تَكُونُوُا دَخَلْتُمُ بِهِنَّ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمُ" (1) (اور تهماری بیبول کی بیٹیاں جوتہاری پرورش میں رہتی ہیں اور جوتہاری ان بیبول سے ہول جن سے تم نے صحبت کی ہے کین اگر ابھی تم نے ان بیبول سے صحبت نہ کی ہوتو تم پر کوئی گناہ ہیں )۔

د-فرع کی بیوی، مینی اپنے بیٹے کی بیوی یا اپنے پوتے کی بیوی یا اپنی بیٹی کے بیٹے (نواسے) کی بیوی، خواہ جتنا دور بیسلسلہ چلا جائے، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَحَلَائِلُ أَبُنآ ئِکُمُ اللّٰذِیْنَ مِنُ أَصْلَابِکُمُ " (۲) (اور جو بیٹے تہماری نسل سے ہوں ان کی بیبیاں)۔

ان میں سے ہرایک میں تفصیل ہے، جس کے لئے اصطلاح (محرمات نکاح فقرہ ۹ اوراس کے بعد کے فقرات دیکھے جائیں )۔

فقہاء کی رائے ہے کہ مصاہرت کی بنیاد پر قتی طور پر حرمت دو بہنول کو جمع کرنے اور ان کو جمع کرنے میں ہے جن کے درمیان حرمت والی قرابت ہے، بایں طور کہ ان دونوں میں سے اگر ایک کو مردفرض کیا جائے تو دوسری سے اس کا رشتہ حرام ہو، اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کا قول ہے: ''وَ أَنْ تَجُمَعُواْ بَیْنَ الْاَّخْتَیْنِ إِلَّا مَا قَدُ سَلَفَ'' (۳) (اور یہ بھی (حرام ہے) کہ تم دو بہنوں کو یکجا کرو مگر ہاں جو ہو چکا (ہو چکا)) اور حضرت ابوہریر ہی کی صدیث ہے ''ان دسول الله عَلَیْ نَفِی اُن تنکح المرأة علی عمتها أو العمة علی ابنة أخیها أو المرأة علی جناتها أو الحالة علی بنت البنة أخیها أو المرأة علی جاتها أو الحالة علی بنت اختها''(۲) (رسول الله عَلَیْ عَلَیْ الله الله عَلَیْ الله عَلْ الله عَلَیْ الله عَلْمَ الله عَلَیْ الله عَلَیْ الله عَلْمَ الله عَلْمَ الله عَلْمُ الله عَلْمُ

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساءر ۲۳\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نساءر ۲۳۔

<sup>(</sup>۳) سورهٔ نساءر ۲۳<sub>س</sub>

<sup>(</sup>۴) حدیث: "نهی أن تنکح المرأة علی عمتها....." كی روایت ابوداؤد (۴) حدیث (۵۵۳/۲) اور ترزی لے کہا: حدیث حصی محیح ہے۔

اوراس کی پھوپھی یاعورت اوراس کی بھیتی، یاعورت اوراس کی خالہ یا عورت اوراس کی بھانجی کوایک ساتھ نکاح میں جمع کیا جائے)۔ تفصیل اصطلاح (محرمات نکاح فقرہ (۲۳) میں ہے۔

مصاہرت کے ثبوت کا ذریعہ:

۵ - چنداسباب کی وجہ سے مصاہرت ثابت ہوتی ہے، ان میں سے ایک عقد مجے ہے۔ ایک عقد مجے

فقہاء کی رائے ہے کہ عقد صحیح مصاہرت کی حرمت کو ثابت کرتا ہے، صرف ہیوی کی بیٹی اس سے متثنیٰ ہے جور بیبہ ہوتی ہے، ربیبہ اور اس کی بیٹیاں اور نیچے تک اسی وقت حرام ہوں گی جب بیوی کے ساتھ جنسی تعلق ہو گیا ہو۔

تفصیل اصطلاح (محرمات نکاح فقره/۱۱،۱۰) میں ہے۔

تراجم فقهاء جلد كسيس آنے والے فقہاء كامختصر تعارف [طبقات الشافعيه ٢٦١٨؛ الأعلام ٢٦١٨؛ طبقات فقهاء

اليمن رص ٢٧٤]

#### ابن الې عصرون (۹۲ م-۵۸۵ ھ)

بيعبدالله بن محمد بن به الله بن على بن المطهر بن ابي عصرون بين كنيت ابوسعد، لقب شرف الدين اورنسبت تميى به ابن ابي عصرون بين ، دشق آئ ، و بال ك قاضى القصاة تهيه اور عالم و سيمشهور بين ، دشق آئ ، و بال ك قاضى القصاة تهيه اور عالم و سر براه موئ ، شافعى فقيه تهيه ، دشق كالمدرسة عصرونيان بى كى طرف منسوب به ، قاضى مرتضى بن شهرزورى ، ابوعبدالله الحسين بن تميس الموسلى ، ابوعلى الفارقى اور ابوالقتى بن بر بان وغيره سه فقه حاصل كيا ، الن سه ابوله بن شير ازى اور ابوالقتى بن قدامه وغيره في دوايت كيال سها بوض تصانيف: "صفوة المدهب على نهاية المطلب" ، لا النتصار" ، "الموشد" ، "الذريعة في معرفة الشريعة" ، "التسيد في التنبيه في معرفة الله ويات مين ، "فوائد المهذب" ، " التنبيه في معرفة الاحكام" اور" الموافق و المخالف" بين .

[طبقات الشافعية الكبرى ٢٣٧-٢٣٨؛ الاعلام ١٩٨٨/٢]

> ابن انی کیلی: میرمحمد بن عبدالرحمان ہیں: ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔

ابن انی ہریر فی الحسین بن الحسین ہیں: ان کے حالات ج ااص میں گذر کھے۔

ابن الاثير: يهمبارك بن محمد بين: ان كے حالات ج٢ص ميں گذر چكے۔

# الف

آلوسی: میمحمود بن عبدالله میں: ان کے حالات ج۵ص میں گذر چکے۔

آمدی: میلی بن ابی علی میں: ان کے حالات جا ص میں گذر چکے۔

ابراہیم نخعی: بیابراہیم بن یزید ہیں: ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔

ابن ابی الصیف نیمنی (؟ - ۲ • ۹ هه)

بیر محمد بن اساعیل بن علی ابوعبدالله ابن ابی الصیف بین، فقیه شافعی، یمنی بین، أهین فقیه شافعی، یمنی بین، أهین فقیه حرم کها جاتا ہے، ایک مدت تک مکه میں رہے اور تدریس وافقاء کے فرائض انجام دیتے رہے، ان کوحدیث کا خاص علم تھا۔

بعض تصانیف: "المیمون" ہے، جس میں انھوں نے ان احادیث کوجمع کیا ہے جو بین اور اہل یمن کے فضائل کے بارے میں آئی ہیں، اور چالیس شہروں کے چالیس شیوخ کی سند سے مروی چالیس احادیث کا مجموعہ بھی ہے، ان کی دوسری تصنیفات بھی ہیں اور ان کی اسانیدا کثر اہل یمن کی ہیں۔

ابن حامد: بیالحسن بن حامد ہیں: ان کے حالات ج۲ص میں گذر چکے۔

ا بن حبان: بیرمحمد بن حبان ہیں: ان کے حالات ج۲ص میں گذر چکے۔

ابن حبیب: می عبد الملک بن حبیب ہیں: ان کے حالات ج اص میں گذر چکے۔

ا بن حجر العسقلانی: بیاحمد بن علی ہیں: ان کے حالات ج۲ص میں گذر چکے۔

لہنتی : بیاحمد بن حجر ہیں: ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔

ابن الحداد (۲۲۴-۲۲۳)

یہ تھ بن احمد بن تحمد بن جعفر ہیں، کنیت ابو بکر اور نسبت کتانی، مصری ہے، شافعی ہیں، ابن حداد سے معروف ہیں، فقیہ ہیں، علم قر آن، حدیث، رجال، کنیت، فرائض، نحو، لغت، شعراور احوال ناس پر یکسال دستگاہ رکھتے تھے، مصر میں قضاء کے عہدہ پر فائز ہوئے، امور قضاء میں ماہر تھے، دار قطنی نے کہا ہے: ابن الحداد کشرالحدیث تھے، نسائی کے علاوہ کسی اور سے حدیث روایت نہیں کی، ابن یونس نے کہا: ابن الحداد نحواور فرائض کا اچھاعلم رکھتے تھے، مذہب شافعی کی فقہ کے مافظ تھے، حدیث کا علم نسائی سے حاصل کیا اور فقہ محمد بن عقیل الفریا بی، بشر بن نصراور منور بن اسماعیل بن بحروغیرہ سے حاصل کیا۔ الفریا بی، بشر بن نصراور منور بن اسماعیل بن بحروغیرہ سے حاصل کیا۔

ابن بطال: میلی بن خلف ہیں: ان کے حالات ج اص میں گذر چکے۔

ابن تمیم: پیرمحمد بن تمیم ہیں: ان کے حالات ج ااص میں گذر چکے۔

ابن تيميه (تقى الدين): بداحمد بن عبدالحليم بين: ان كے حالات ج اص ميں گذر چكے۔

> ابن جریج: بیرعبدالملک بن عبدالعزیز بیں: ان کے حالات ج اص میں گذر چکے۔

ابن جریرالطبر ی: بیر محد بن جریر ہیں: ان کے حالات ۲۶ ص میں گذر چکے۔

ابن جزی: پیرمحمد بن احمد ہیں: ان کے حالات حاص میں گذر چکے۔

ابن جماعہ: بیعبدالعزیز بن محمد ہیں: ان کے حالات جساص میں گذر چکے۔

ابن الجوزى: يه عبد الرحمٰن بن على بين: ان كے حالات ج٢ص ميں گذر چكے۔

ابن الحاجب: بيعثان بن عمر ہيں: ان كے حالات جاص ميں گذر چكے۔ ابن رشد: يه محمد بن احمد (الحفيد) ہيں: ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔

ابن الرفعه: بياحمد بن محمد بين: ان كے حالات ج٩ص ميں گذر چكے۔

ابن شخنو ن: بیرمحمر بن عبدالسلام ہیں: ان کے حالات جساص میں گذر چکے۔

ابن السراج (؟-122ه)

یه محمود بن احمد بن مسعود بن عبدالرحمان ہیں، نسبت قونوی، دشقی ہے، حفی ہیں، ابن السراج سے معروف ہیں، فقیہ، اصولی، مشکلم ہیں، دشق میں حفیہ کی مسند قضاء پر فائز ہوئے، سن ۲۸ کے دمیں دشق کے اندر مدرسہ ریحانیہ میں تدریس کے فرائض انجام دیئے، کسنوی ہندی نے کہاہے: وہ عالم وفاضل تھے، علوم عقلیہ ونقلیہ میں کیسال دستگاہ رکھتے تھے، انھول نے جلال الدین الخبازی کے واسطے سے اپنے والد ابوالعباس احمد سے، نیز عبدالعزیز ابخاری اور محمد بن عبدالستار کر دری سے علم حاصل کیا۔

بعض تصانیف: "المنهی فی شرح المغنی "اصول فقر مین، "القلائد شرح العقائد"،" التقریر شرح تحریر القدوری"، "الزبدة شرح العمدة"،" تهذیب أحكام القرآن"، "خلاصة النهایة فی فوائد الهدایة"، "التكملة فی فوائد الهدایة"، "المعتمد مختصر مسند ابی حنیفة"، "مقدمه فی رفع الیدین فی الصلاة" اور" مشرق الانوار فی مشكل الآثار".

بعض تصانف: "آداب القضاء"، "الفتاوى"، "جامع الفقه"، "كتاب الفروع"، اور"الباهر "فقه ميں ہے۔ [طبقات الثافعيہ ۳/۹۷؛ البدايه والنهايه ۱۱/۲۹۹؛ سير اعلام النبلاء ۱۵/۸۵ / ۴۲۹]

ابن حمدان: بياحمد بن حمدان بين: ان كے حالات ج١٢ ص ميں گذر چكے۔

ابن خنبل: پیدا حمد بن خنبل میں: ان کے حالات ج اص میں گذر چکے۔

ابن حیان: بیمحربن بوسف ابوحیان اندلسی ہیں: ان کے حالات جسم ص میں گذر چکے۔

> ابن دقیق العید: پیم میر بن علی ہیں: ان کے حالات جسم ص میں گذر چکے۔

ابن رجب: بيعبدالرحلن بن احمد بين: ان كے حالات جاص ميں گذر چكے۔

ابن رزین: پیعبداللطیف بن محمد ہیں: ان کے حالات ج ۱۳ ص میں گذر چکے۔

ابن رشد: يه محمد بن احمد (الحبد ) ہيں: ان کے حالات جا ص میں گذر چکے۔

[الفوائداليهيه ر٧٠٢؛ كشف الظنون ارساكا؛ الجوام المضيه ٣ ر ٣٣٨ - ٣٣٨]

ابن زبالة (؟-9- اهسة بل زنده تھ)

يەمجەر بن الحسن بن زباله ہیں،فقیہ ومؤرخ تھے، مالک بن انس کےاصحاب میں سے تحے۔

بعض تصانيف:"أخبار المدينة" ـ

[مدية العارفين ١/٩؛ كشف الطنون ار٢٩؛ مجم المؤلفين ١٩١٨]

ابن سلمون (۲۲۹ – ۲۸۱ کھ)

یے عبداللہ بن علی بن عبداللہ بن علی بن سلمون ہیں، کنیت ابو گھر اور اخلاق کے معاملہ میں اور اخلاق کے معاملہ میں کتائے روزگار اور لگانہ عصر تھے، بہت سے فنون میں امام تھ، ابوالحن بن فضیلہ اور ابوالحن غرناطی وغیرہ سے پڑھا، حضری کہتے ہیں کہ میں نے ان سے پڑھ کراور س کر بہت ساعلم حاصل کیا۔

بین کہ میں نے ان سے پڑھ کراور س کر بہت ساعلم حاصل کیا۔

بین التبصرة و الکافی "فقہ مالکی کی جزئیات میں۔

ي النور الزكيه ١٢١٣؛ الاعلام ٢٨٣٨؛ تاريخ ابن غلدون ٢٦١٧]

ابن السمعانی: بیمنصور بن محمد ہیں: ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔

ابن سيرين: يه محمد بن سيرين ہيں: ان كے حالات ج اص ميں گذر چكے۔

ابن شاش: بيرعبدالله بن محمد بين: ان كے حالات جاص ميں گذر چكے۔

ابن شبرمه: بي عبدالله بن شبرمه بين: ان كے حالات ج٢ص ميں گذر چكے۔

ابن الصلاح: بيعثمان بن عبدالرحل بين: ان كے حالات جاص ميں گذر چكے۔

ابن عابدین: بیر محمدامین بن عمر بیں: ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔

ابن عات (۲۹۵-۹۰۲ه)

یہ احمد بن ہارون بن احمد بن جعفر بن عات ہیں، کنیت ابوعمراورنسبت نفزی، شاطبی، اندلی ہے، (نفزة: نون کے فتحہ، فاکے سکون اورزاء کے فتحہ کے ساتھ اور اس کے بعد تاء تانیث ہے، ایک بڑا قبیلہ ہے)، حدیث کے عالم اور تارخ دال تھ، انھول نے اپنے والد علامہ ابو محر، ابوالحن بن ہزیل اور حافظ علیم بن عبدالعزیز وغیرہ سے حدیث نی، آپ کثرت سے روایت کرنے والے حفاظ حدیث میں سے تھ، ابن الأ بار کہتے ہیں: آپ ایسے حافظ حدیث تھ کہ متن مدیث کے ساتھ ساتھ سند بھی زبانی نقل کرتے، عقاب کی جنگ میں شریک تھے، جس نے اندلس کو ویران کر کے رکھ دیا، اسی میں کہیں گم ہوگئے کہ نہ آپ زندہ مل سکے اور نہ مردہ۔

بعض تصانف: "النزهة فى التعريف بشيوخ الوجهة"اور "ريحانةالنفس وراحة الأنفس فى ذكر شيوخ الأندلس" بيرونون تراجم مين بين ـ

ابن علان: بیرمحمعلی بن محمد علان ہیں: ان کے حالات ج٠١ ص میں گذر چکے۔

[سير اعلام النبلاء ١٣/٢٣؛ شذرات الذهب ١٦/٥؛ الاعلام الر٢٥١؛ الديباج المذهب الر٢٣١]

ابن عمر: بير عبد الله بن عمر بين: ان كے حالات جاص ميں گذر چكے۔

ابن عباس: به عبدالله بن عباس ہیں: ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔

ابن عمرو: بير عبدالله بن عمرو بيں: ان كے حالات جاص ميں گذر چكے۔

ابن عبدالبر: يه بوسف بن عبدالله بين: ان كے حالات ج٢ص ميں گذر كچك

ابن عیدینه: بیر سفیان بن عیدینه بین: ان کے حالات ج ۷ ص میں گذر چکے۔ ابن عبدالحكم: يه عبدالله بن عبدالحكم بين: ان كه حالات جساص مين گذر كچه

ابن غازی: بیاحمد بن محمد ہیں: ان کے حالات ج•اص میں گذر چکے۔ ابن عبدالحكم: يەجمە بن عبدالله بين: ان كے حالات جاص ميں گذر چكے۔

ابن فرحون: بیابراہیم بن علی ہیں: ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔ ابن عبدالسلام: يرمحر بن عبدالسلام ہيں: ان كے حالات جاص ميں گذر كيے۔

ابن العربی: پیرمحمد بن عبدالله میں: ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔

ابن القاسم: يەمجربن قاسم بيں: ان كے حالات جاص ميں گذر چكے۔

ابن عرفہ: میرمحمد بن عرفہ ہیں: ان کے حالات جا ص میں گذر چکے۔

ابن قدامه: بيرعبدالله بن احمد بين: ان كے حالات جاص ميں گذر <u>چ</u>كے۔ ابن عقیل: پیلی بن عقیل ہیں: ان کے حالات ج۲ص میں گذر چکے۔ "معجم الشيوخ"، "المسند الغريب"، جوعلاء مديث ك مذاب كا مجموعه بهاور "الأربعون المختارة في فضل الحج والزيارة".

[مجم المولفين ١٢/ ١٣٠٠؛ تذكرة الحفاظ ٣/ ٢٣٢؛ شذرات الذہب ٣/٣/١٩]

> ابن مسعود: بيرعبدالله بن مسعود بين: ان كے حالات جاص ميں گذر چكے۔

ابن المسبب: يرسعيد بن المسبب بين: ان كحالات جاص مين گذر كيد

مفار ابن کے: یہ محمد بن کے ہیں: ان کے حالات ج ۲ ص میں گذر چکے۔

ابن المقرى: بيراساعيل بن اني بكر بين: ان كے حالات ج اص ميں گذر چكے۔

ابن المنذر: بيرمحمد بن ابرا ہيم ہيں: ان كے حالات ج اص ميں گذر چكے۔

ابن المنیر: بیاحمد بن محمد ہیں: ان کے حالات ج1ا ص میں گذر چکے۔

ابن المواز: يه محمد بن ابرا ہيم ہيں: ان كے حالات ج٢ص ميں گذر چكے۔ ابن قیم الجوزید: بیرمحمد بن ابی بکر ہیں: ان کے حالات ج اص میں گذر چکے۔

ابن کثیر: بیراساعیل بن عمر ہیں: ان کے حالات ج ۷ ص میں گذر چکے۔

ابن کثیر: بیرمحمد بن اساعیل ہیں: ان کے حالات ج م ص میں گذر چکے۔

ابن لبابہ: بیرمحمد بن عمر بن لبابہ ہیں: ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔

ابن الماجشون: يوعبد الملك بن عبد العزيز بين: ان كے حالات ج اص ميں گذر چكے۔

> ابن ماجہ: بیرمحمد بن یزید ہیں: ان کے حالات حاص میں گذر چکے۔

ابن المبارك: يه عبد الله بن المبارك بين: ان كے حالات ج٢ص ميں گذر چكے۔

ابن مسدی (۵۹۸-۲۲۳ه)

یه محمد بن یوسف بن موسی بن یوسف بیں، کنیت ابوبکر، لقب میال الدین اورنسبت ازدی، المهلی ، غرناطی ہے، ابن مسدی سے معروف بیں، محدث، حافظ، خبلی فقیہ، قاری، ادیب اور شاعر تھے۔ بعض تصانیف: "إعلام الناسک بأعلام المناسک"،

ابن الہمام: میرمحمد بن عبدالواحد ہیں: ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔

ابن وہب: بیر عبداللہ بن وہب ہیں: ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔

ابن بونس: بيراحمد بن بونس بين: ان كے حالات ج٠١ص ميں گذر چكے۔

الا بہری: یہ محمد بن عبداللہ ہیں: ان کے حالات ۲۵ ص میں گذر چکے۔

ابواسحاق اسفرائین: بیابراہیم بن محمد ہیں: ان کے حالات ج اص میں گذر چکے۔

ابواسحاق شیرازی: بیابراہیم بن علی ہیں: ان کے حالات ۲۰ ص میں گذر چکے۔

ابواسحاق مروزی: بیابرا ہیم بن احمد ہیں: ان کے حالات ج۲ص میں گذر چکے۔

ابوالوب انصاری: به خالد بن زید بین: ان کے حالات ج۲ص میں گذر چکے۔

ابوبكر بن انى شيبه: بي عبد الله بن محمد بين: ان كے حالات ج٢ص ميں گذر چكے۔ ابن النجار: يەمجمە بن احمدالفتو حى بيں: ان كے حالات جساص ميں گذر يكے۔

ابن نجيم: بيزين الدين بن ابراتيم بين: ان كحالات ج اص مين گذر كيد

ابن نجیم : پیمر بن ابراہیم ہیں: ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔

ابن مشام (۸۰۷-۲۱۷ه)

یے عبداللہ بن یوسف بن احمد بن عبداللہ بن ہشام ہیں، کنیت ابو محداورلقب جمال الدین انصاری ہے، ابن ہشام سے معروف ہیں، فقیہ، نحوی ہیں، علم معانی، بیان اور عروض وغیرہ میں بھی دستگاہ رکھتے تھے۔ انھوں نے شخ تاج الدین فا کہانی، شخ تاج الدین تاج الدین عبراللطیف ابن المرحل وغیرہ سے پڑھا، تبریزی اور شہاب الدین عبداللطیف ابن المرحل وغیرہ سے پڑھا، عربی زبان میں اتنی پختگی عاصل کی کہ اپنے ہمعصروں پر فوقیت لے گئے، اہل مصر کی ایک جماعت نے آپ سے پڑھا، آپ اپنی زندگی میں استے مشہور ہوگئے کہ لوگ آپ کے پاس آنے گئے، لہذا آپ میں منصر و گئے کہ لوگ آپ کے پاس آنے گئے، لہذا آپ مباحث اور عجیب وغریب استدرا کات کے بیان میں منفر د تھے۔ مباحث اور عجیب وغریب استدرا کات کے بیان میں منفر د تھے۔ المشیبانی "فقہ حنفی کی جزئیات میں، "قطر الندی وبل الشیبانی" فقہ حنفی کی جزئیات میں، "قطر الندی وبل الصدی "،" مغنی اللبیب "اور" عمدة الطالب فی تحقیق المن الحاجب"۔

[الدرر الكامنه سار ٩٣؛ النجوم الزاهرة ار ٢١) بمجم المؤلفين ٢ ر ١٦٣ – ١٦٣] [الضوء اللامع ١١/٣٤؛ شذرات الذهب ٢/٧٣٣؛ مجم

المؤلفين ١٣ر ٦٢]

ابوبکرالجصاص: بیاحمد بن علی ہیں ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔

ابوبكرالشامي (٠٠م-٨٨مه)

یہ حجمہ بن المظفر بن بکران بن عبدالصمد، قاضی القصاۃ ہیں،
کنیت ابوبکراورنسبت الشامی، الحموی ہے، شافعی فقیہ واصولی ہیں،
انھوں نے قاضی ابوالطیب طبری سے فقہ حاصل کیا، ان کی تعلیق کواس طرح یادر کھتے تھے، گویا وہ ان کی نگاہوں کے سامنے ہو، سن ۸۷ میں قضاء کے عہدہ پر فائز ہوئے، سمعانی کہتے ہیں: وہ مذہب شافعی کے پختہ عالموں میں سے تھے، آنھیں فقہ کے اسرار ورموز سے واتفیت تھی، وہ متقی، زاہداور طریقہ سلف پر کاربند تھے۔

بعض تصانف: "البيان في أصول الفقه".

طبقات الشافعيد لا بن قاضى شبهه ارا ۲۷؛ طبقات الشافعيه للسبكي سر ۸۳؛ البدايه والنهايه ۱۲را ۱۵؛ مجم المؤلفين ۱۲ر ۳۸]

> ابوبكر بن العربي: يهم بن عبدالله بين: ان كحالات جاس ميل گذر كيد

ابوبکرالواسطی (۱۱۰کے بعد پیدا ہوئے-۱۳س)

بیر محد بن محمد بن سلیمان بن الحارث بین، کنیت ابو بکراورنسبت واسطی، از دی، باغندی ہے، محدث، حافظ کبیر ابن محدث ابو بکر بین، انھوں نے علی بن المدین، ابو بکر بن ابی شیبه، ہشام بن عمار اور سوید ابوبکرانجی (؟-۳۳۳ھ)

بیرمحمد بن احمد ہیں، کنیت ابو بکر الاسکاف اور نسبت بلخی ہے، حنی فقیہ اور جلیل القدرامام ہیں، انھوں نے ابوسلیمان جوز جانی کے واسطے سے محمد بن مسلمہ سے فقہ حاصل کیا، اور ان سے ابو بکر الاعمش، محمد بن سعیداور ابوجعفر ہندوانی سے فقہ حاصل کیا۔

بعض تصانف: "شرح الجامع الكبير للشيباني" فقد في كي جزئيات مين \_

[الفوائدالبهيه ر ١٦٠؛ جم المؤلفين ٨ / ٢٣٣]

ابوبكرالجراعي (٨٢٥-٨٨٣هـ)

ابوبکر بن زید بن ابی بکر بن زید بن عمر بن محمود ہیں، لقب تقی
الدین الجرائی اورنسبت الحسنی، الدشقی، الصالحی ہے، الجرائی سے
معروف ہیں، خبلی فقیہ ہیں، قضاء کے عہدہ پر فائز ہوئے۔ انھوں نے
یخی العبدوس سے قرآن، العمد ق، العزیزی تفسیر میں، الخرقی اور النظام
الممذہب دونوں فقہ میں ہیں، پڑھا، پھر دشق آئے اور یہاں انھوں
نے التی بن قندس سے فقہ حاصل کیا اور این میں ان سے فائدہ
اصول فقہ، فرائض، عربی زبان، معانی اور بیان میں ان سے فائدہ
اٹھایا، اور شخ عبدالرحمٰن بن سلیمان کو بھی لازم پکڑے رہے اور اپنے
کام میں مشغول رہے یہاں تک کہ اپنے فن میں ماہر ہوگئے، اور دشق
میں مذہب خبلی کے فضلاء اعیان میں ان کا شار ہونے لگا، اور تدریس

بعض تصانف: "غاية المطلب في معرفة المذهب"، "تصحيح الخلاف المطلق"، "الألغاز الفقهيه"، "شرح أصول ابن اللحام"، "الترشيح في بيان مسائل الترجيح" اور" تحفة الراكع".

ا بوجعفرالطحاوی: بیاحمد بن محمد ہیں: ان کے حالات ج اص میں گذر چکے۔

ابوجعفرالفقیہ: یہ محمد بن عبداللہ ہیں: ان کے حالات ج م ص میں گذر چکے۔

ا بوجعفر الهندوانی: په محمد بن عبدالله بین: ان کے حالات ج ۴ ص میں گذر چکے۔

ابوحامداسفرائينى: بياحمد بن محمد بين: ان كے حالات ج اص ميں گذر چكے۔

ابوحامدالغزالی: پیمحمد بن محمد ہیں: ان کے حالات ج اص میں گذر چکے۔

ا بوحنیفہ: بینعمان بن ثابت ہیں: ان کے حالات ج اص میں گذر چکے۔

ا بوالخطاب: میمحفوظ بن احمد ہیں: ان کے حالات جاص میں گذر کیے۔

ا بوداؤد: بیسلیمان بن اشعث ہیں: ان کے حالات ج اص میں گذر چکے۔

ابوالدرداء: بيغويمر بن ما لك بين: ان كے حالات جسم ميں گذر <u>ڪے</u>۔ بن سعید وغیره سے حدیث نی، اوران سے ابن عقده، قاضی محاملی، محمد بن مخلد، ابو بکر شافعی، طبرانی اور ابواحمد حاکم وغیره نے حدیث کی روایت کی، عمر بن حسن الا شنانی کہتے ہیں کہ میں نے محمد بن احمد بن ابی طبحہ سے سنااور ابو بکر الباغندی کا ذکر ان سے کیا گیا تو انھوں نے کہا:

وہ ثقہ اور کثیر الحدیث ہیں، اگر وہ موصل میں ہوتے توتم لوگ ان کے پاس جاتے، دار قطنی کہتے ہیں: کثیر التدلیس ہیں، جس کو نہیں سنا اسے بھی بیان کرتے ہیں اور بھی بھی سرقہ کرتے ہیں، ابن الخطیب کا اسے بھی بیان کرتے ہیں اور بھی بہت سے شیوخ کو دیکھا کہ ان کی حدیث کو جمت مانتے ہیں اور اپنی ضحیح میں اس کی روایت کرتے ہیں۔

بعض تصافیف: "ما دواہ الا کابر عن الا صاغر من الا فوراد"، "مسند عمر بن عبد العزیز" اور" الا مالی"۔

[سيرأعلام النبلاء ١٩/٨ ٣٨٣- ٣٨٨: الاعلام ٧٤/١؟ مجم المؤلفين ٢٢٠/١]

> ابوتور: بيدا براهيم بن خالد بين: ان كے حالات جاص ميں گذر <u>ڪ</u>کے۔

ابوجعفر بن رزق (۴۹۰–۷۷۲ ه

یه احمد بن محمد بن رزق بین، کنیت ابوجعفراورنسبت قرطبی ہے، فقیہ، حافظ بین، ابن قطان اور ابومحمد بن عتاب سے فقہ حاصل کی ، ابن عبد البرسے حدیث سی ، اور ان سے ابوالولید بن رشد، قاسم بن الاصبخ اور ہشام بن اسحاق وغیرہ نے فقہ حاصل کی۔ ابن بشکو ال کہتے ہیں: تفقہ اور مناظرہ میں قرطبہ کے طلبہ فقہ کا ان ہی پر مدارتھا۔

[ شجرة النور الزكيد / ۱۱ ؛ سير اعلام النبلاء ۸۱ / ۵۲۳]

ا بوذر: پیجندب بن جناده بیں: ان کے حالات ج۲ص میں گذر چکے۔

ابوسعیدالاصطخری: بیدسن بن احمد بیں: ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔

ابوسعید خدری: میسعد بن ما لک بیں: ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔

ابوسلیمان: بیموسیٰ بن سلیمان ہیں: ان کے حالات جساص میں گذر چکے۔

ابوالشعثاء: بيرجا بربن زيد ہيں: ان كے حالات ج٢ص ميں گذر <u>ڪ</u>ے۔

ابوطا ہرالد باس: یہ محمد بن محمد ہیں: ان کے حالات جا ص میں گذر چکے۔

ابوالطبیب الطبری: بیطاهر بن عبدالله مین: ان کے حالات ۲۰ ص میں گذر کیے۔

ابوالعباس بن سریج: بیاحد بن عمر ہیں: ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔

ا بوعبدالرحمٰن بن بنت الشافعی (؟ – ۲۹۵ ھ) پیه احمد بن محمد بن عبدالله بن محمد بن العباس بن عثان بن شافع

ہیں، یہ امام شافعی کے نواسے ہیں، کنیت ابوعبدالرحمٰن ہے، اور ایک قول ہے کہ ابوحف المطوعی اپنی کتاب شیوخ المذہب میں کہتے ہیں: ان کی کنیت ابوعبدالرحمٰن ہے، اور ان کا نام احمد بن محمد ہیں، ان کی کنیت ابوعبدالرحمٰن ہے، اور ان کا نام احمد بن محمد ہے، افھوں نے اپنے والد اور ابوالولید بن ابی النجار سے روایت کیا، ابوالحسین الرازی نے اور ان سے امام ابو یحلی الساجی نے روایت کیا، ابوالحسین الرازی نے ذکر کیا ہے کہ وہ وسیع العلم اور جلیل القدر فاضل تھے، کہا گیا کہ آل شافع میں امام شافعی کے بعدان سے زیادہ جلیل القدر کوئی نہیں ہوا۔ شافع میں امام شافعی کے بعدان سے زیادہ جلیل القدر کوئی نہیں ہوا۔ التہذیب الاساء واللغات ارسالا؛ شذرات الذہب الرہم کا بھات الشافعیہ لابن قاضی کے بعدان ہے ہو الناز ہرہ سار ۲۵؛ النجوم الزاہرہ سار ۲۵؛ النجوم الزاہرہ سار ۲۵؛ النجوم الزاہرہ سار ۲۵؛

ابوعبدالله الحناطي (٠٠م هے بعد وفات ہوئی)

یہ حسین بن محمد بن حسن الطبر ی شافعی ہیں، نسبت الحناطی ہے (حناطی حائے فتہ کے ساتھ، اس کے بعد نون پر تشدید ہے، اہل طبرستان کی ایک جماعت کی بی نسبت ہے، ان ہی میں سے بی بھی فقیہ ہیں، قاضی ابوالطیب نے باب الحفظ فی الشہادة عندالکلام میں اپنی تعلیق کے اندر حناطی پر گفتگو کرتے ہوئے کہتے ہیں: حناطی میں اپنی تعلیق کے اندر حناطی پر گفتگو کرتے ہوئے کہتے ہیں: حناطی امام شافعی کی کتابوں اور ابوالعباس کی کتابوں کے حافظ تھے، انھوں نے عبداللہ بن عدی اور ابوبکر احمد بن ابراہیم اساعیلی وغیرہ سے حدیث کی روایت کی، اور ان سے ابومنصور محمد بن اجراہیم اصافیلی وغیرہ سے اور قاضی ابوالطیب الطبر کی وغیرہ نے روایت کی، اور ان کی کئی نفیس اور کشیر الفائدہ اور انو کھے واہم مسائل والی عمدہ تصانیف بھی ہیں۔ اور کشی اندہ اور انو کھے واہم مسائل والی عمدہ تصانیف بھی ہیں۔ بعض تصانیف بھی ہیں۔

[طبقات الثافعيه ٣/ ١٦٠؛ تهذيب الأساء واللغات ٢/ ٢٥٨؟ بعجم المولفين ٣/ ٨/ ٨] [سير أعلام النبلاء ١٠٤٥/٥ شجرة النور الزكيه ١٠٦٠١؛ الديباج المذهب ٢ر٤٣٣؛الاعلام ٢٧٨/٨]

> ا بوعمر والدانی: بیه عثمان بن سعید ہیں: ان کے حالات ج ۴ ص میں گذر چکے۔

ابوعمروبن الصلاح: بيعثمان بن عبد الرحمٰن بين: ان كه حالات جاص مين گذر چكه ـ

> ا بوقتا دہ: بیرحارث بن ربعی ہیں: ان کے حالات ج۲ص میں گذر چکے۔

> ا بواللیث سمر قندی: یه نصر بن محمد بیں: ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔

ابو محمد الجوینی: بیر عبد الله بن یوسف میں: ان کے حالات جاس میں گذر کیے۔

ابوالمعالى (؟-٢٠٢ه)

یہ اسعد اور ایک نام محمد بن برکات بن المؤمل، قاضی وجیہ الدین ہیں، ابوالمعالی اورنسبت تنوخی ہے، حنبلی ہیں، اور مخضراً ان کے بارے میں ابوالمنجا اور دادا کے بارے میں ابوالبرکات کہا جاتا ہے۔

بعض تصانیف: "المحلاصه "فقه میں، "العمدة "فقه میں، "النهایة فی شرح الهدایة" دس سے زائد جلدوں میں، اس کتاب میں مذہب کے بارے میں بہت سے غیر معروف مسائل اور

ا بوعبید: بیرقاسم بن سلام ہیں: ان کے حالات جا ص میں گذر <u>ت</u>کے۔

ابوعلی اسنجی : بیه سین بن شعیب ہیں: ان کے حالات ج ۳ ص میں گذر چکے۔

ابوعلی الطبر ی: پیسین بن قاسم ہیں: ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔

ابوغمران الفاسي (۲۰ ۳-۰ ۳۶ هـ)

یہ موسیٰ بن عیسیٰ بن ابی الحاج ہیں، کنیت ابوعمران اورنسبت بربری، الزنانی، فاسی ہے، مالکی، فقیہ ہیں، حاتم بن محمد کہتے ہیں:
ابوعمران لوگوں میں سب سے زیادہ جانے والے اور یادر کھنے والے تھے، انھوں نے حفظ فقہ کے ساتھ حفظ حدیث اور اس کے معانی کی معرفت کا اہتمام کیا، کئی قراءت میں تجوید کے ساتھ قرآن پڑھتے تھے، فن رجال اور جرح وتعدیل میں بھی ان کومعرفت حاصل تھی، اندلس کے مختلف علاقوں کے لوگوں نے ان سے علم حاصل کیا، میں نے ان سے زیادہ وسیع علم والا اور کثر ت سے روایت کرنے والاکسی کو نہیں یا یا۔

ابوعمرو الدانی کہتے ہیں: اس امام سے علماء اور فقہاء کی ایک بڑی جماعت نے علم حاصل کیا، انھوں نے قیروان کو اپنا وطن بنایا، جہاں انھیں علم کی ریاست حاصل ہوئی، ابوالحن القابسی سے فقہ حاصل کیا، اور قرطبہ گئے، جہاں انھوں نے الاصلی اور احمد بن قاسم وغیرہ سے فقہ حاصل کیا۔

لبض تصانيف: "الفهرست"اور" التعاليق على المدونة".

الأبيارى: يىلى بن اساعيل الابيارى بين: ان كے حالات ج٢ص ميں گذر چكے۔

أبي بن كعب:

ان کے حالات جسم میں گذر چکے۔

الاجہو ری: پیملی بن محمد ہیں: ان کے حالات جاص میں گذر <u>ک</u>ے۔

احمد بن عنبل:

ان کے حالات ج اس میں گذر چکے۔

الا ذرعی: بیراحمد بن حمدان ہیں: ان کے حالات جاس میں گذر <u>یک</u>۔

الازهری: پیم مجمد بن احمد الازهری ہیں: ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔

اسامه بن زید:

ان کے حالات ج م ص میں گذر چکے۔

اسحاق بن ابراہیم: ان کے حالات ج اص میں گذر چکے۔

اسحاق بن را ہو ہے: ان کے حالات جا ص میں گذر چکے۔ جزئیات ہیں، اور ظاہر یہ ہے کہ وہ اصحاب مذہب کے علاوہ دوسروں کی کتابوں سے انھیں نقل کرتے تھے، اوراپنی رائے میں مذہب کے نقاضہ کے مطابق ان کی روایت کرتے تھے۔
[مفاتے الفقہ الحسنبلی ۲ ر ۱۰۵]

ابوموسیٰ اشعری: بیرعبدالله بن قیس ہیں: ان کے حالات جاص میں گذر کھے۔

ابوہریرہ: بیعبدالرحمٰن بن صخر ہیں: ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔

ابوالوفاءعبدالملك (۵۵۵-۱۷۲هـ)

یے عبدالملک بن عبدالحق بن عبدالوہاب بن عبدالواحد بن شخ ابی الفرح ابن الحصنبلی ، فقیہ ابوالوفاء ہیں ، انھوں نے اسکندریہ میں سلفی سے ، مکہ میں مبارک ابن الطباخ سے اور دمشق میں ابوالحسین بن الموازینی سے ساعت کی اور حدیث روایت کی ، اور ان سے ابن الخلال ، ابن مشرف اور عبدالرحمٰن بن الاسفرائینی نے حدیث کی روایت کی ۔

[ذیل طبقات الحنابله ۲۲۲۷، ۲۲۷؛ سیر اعلام النبلاء ۳۲/ ۹۴؛النجوم الزاهر ۲۸ ۲ ۴ شذرات الذهب۲۱۲۵]

> ابو یعلی: پیرخمر بن التحسین ہیں: ان کے حالات جا ص میں گذر چکے۔

> ابولوسف: يديعقوب بن ابرا ہيم ہيں: ان كے حالات جاس ميں گذر كچك

اساء بنت اني بكرالصديق:

ان کے حالات ج اص میں گذر چکے۔

الأُ سنوى: بيعبدالرحيم بن الحسن بين: ان كے حالات جسم ميں گذر ڪيے۔

اشهب: بياشهب بن عبد العزيز بين: ان كے حالات جاص ميں گذر كيے۔

أصبغ: بياصبغ بن الفرح ميں: ان كے حالات ج اص ميں گذر چكے۔

انس بن ما لك: ان كے حالات ج٢ص ميں گذر چكے۔

الاً وزاعی: بیرعبدالرحمٰن بن عمر و ہیں: ان کے حالات ج اص میں گذر چکے۔

**—** 

البابرتی: پیم محد بین: ان کے حالات جاس میں گذر چکے۔

الباجی: بیسلیمان بن خلف ہیں: ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔

ا بنخاری: پیرمحمد بن اساعیل ہیں: ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔

البراء بن عازب: ان کے حالات ۲۵ ص میں گذر چکے۔

البرزلى: بيابوالقاسم بن احمد بن محمد بين: ان كے حالات ج اص ميں گذر يكے۔

البركوى: يوجمه بن بيرعلى بين: ان كے حالات جسم ميں گذر چكے۔

البغوى: بيه سين بن مسعود ہيں: ان كے حالات جاص ميں گذر چكے۔

لبلقینی: به عمر بن رسلان بیں: ان کے حالات جا ص میں گذر چکے۔

البنانی: به محمد بن الحسن ہیں: ان کے حالات جسم میں گذر ھیے۔

البندنیجی: پیمحمر بن ہمبة الله بیں: ان کے حالات جسس میں گذر چکے۔

البہو تی: بیمنصور بن یونس ہیں: ان کے حالات ج اص میں گذر چکے۔

البیج ر**ی: بیابرا**ہیم بن محمد ہیں: ان کے حالات ج<sub>ا</sub>ص میں گذر <u>م</u>کے۔

البیضاوی: یه عبدالله بن عمر ہیں: ان کے حالات ج٠١ ص میں گذر چکے۔

البيهقى: بياحمد بن الحسين بين: ان كے حالات ٢٥ ص ميں گذر ڪيے۔

**—** 

التر مذی: میم بن عبیسیٰ ہیں: ان کے حالات جا ص میں گذر چکے۔

التسو لی: میلی بن عبدالسلام ہیں: ان کے حالات ج۵ص میں گذر چکے۔

التمر تاشی: يه محمد بن صالح بين: ان كے حالات جسم ميں گذر يكے۔

التھانوی: بیرمحمر بن علی ہیں: ان کے حالات ج۲ص میں گذر چکے۔

ٹ

الثورى: يەسفيان بن سعيد ہيں: ان كے حالات جاص ميں گذر چكے۔ 7

حسن البصرى: بيد سن بن بيبار ہيں: ان كے حالات جاص ميں گذر چكے۔

حسن بن علی : ان کے حالات ج۲ص میں گذر چکے۔

الحصکفی: بی محمد بن علی ہیں: ان کے حالات ج اص میں گذر چیے۔

الحطاب: يه محمد بن عبد الرحمٰن بين: ان كے حالات ج اص ميں گذر مچے۔

لحلبی: بیابراہیم بن محمد الحلبی ہیں: ان کے حالات جساص میں گذر چکے۔

حماد بن ابی سلیمان: ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔

حماد بن زید (۹۸ – ۱۷ هه) پیهاد بن زید بن در جم بین، کنیت ابواساعیل اور نسبت از دی، 3

جابر بن زید:

ان کے حالات ج۲ص میں گذر چکے۔

جابر بن عبدالله:

ان کے حالات ج اص میں گذر چکے۔

الجرجانی: پیلی بن محمد ہیں: ان کے حالات ج ۴ ص میں گذر کیے۔

الحِلّا بي (؟-؟)

ابن عابدین نے ان کا ذکر الدر المختار پراپنے حاشیہ (ار ۴۵) میں کیا ہے، اور ان کی کتاب الصلاۃ سے ایک فقہی مسئلہ بھی نقل کیا ہے، ابوالوفاء نے بھی کتاب الصلاۃ کوان کی طرف منسوب کیا ہے۔ حاجی خلیفہ کہتے ہیں: صلاۃ الجلائی ابو محمد طاہر کی ہے۔ اور جلاب، آمد کا ایک شہر ہے، اور ایک قول ہے کہ اس کا ایک گاؤں ہے۔ ہمارے پاس موجود تر اجم کی کتابوں میں ان کے مکمل حالات ہمیں نہیں ملے۔

[الجوابرالمضيه ۴/ ۷۵؛ كشف الظنون ۲/۱۰۸]

بھری، جہضمی ہے، ابوحاتم بن حبان کہتے ہیں: وہ نابینا سے، اوراپی پوری حدیث کے حافظ سے، انھوں نے آبان بن تغلب، ابراہیم بن عقبہ، اُزرق بن قیس، اسحاق بن سوید العدوی اور انس بن سیرین وغیرہ سے روایت کی، اور ان سے احمد بن ابراہیم موصلی، احمد بن عبر الملک بن واقد، اسحاق بن عیسیٰ بن الطباع، اسود بن عامر اور بشر بن معاذ وغیرہ نے روایت کی۔ عبد الرحمٰن بن مہدی کہتے ہیں: حدیث کے چارامام ہیں: اوز اعی، مالک بن انس، سفیان توری اور حدیث محاد بن زید بن درہم جن کی کئیت حماد بن زید محمد بن سعد کہتے ہیں: حماد بن زید بن درہم جن کی کئیت ابواساعیل ہے، عثمانی سے، عثمانی سے، اور ثقہ، شبت، جمت اور کثرت حدیث والے شے۔

[ تهذیب التهذیب ۳ر۹ – ۱۱؛ تهذیب الکمال ۷ر۹۳۹ – ۲۳۹؛ طبقات ابن سعد ۲۸۲۷ ]

ر الحمو **ی: بیاحمد بن شخمه بین:** ان کے حالات ج•اص میں گذر چکے۔

حنظله بن قيس الانصاري (؟-؟)

یہ حنظلہ بن قبیس بن عمر و بن حصن بن خلدہ بن مخلد بن عامر بن زریق ہیں،نسبت انصاری الزرقی مدنی ہے۔

ابوعمر بن عبدالبر نے الاستیعاب میں ان کے بارے میں واقدی کا یہ قول ذکر کیا ہے کہ وہ رسول اللہ علیہ کے عہد میں پیدا ہوئے اوروہ بلاشبہ تابعی ہیں۔

انھوں نے عمر، عثمان، رافع بن خدیج، ابن زبیر اور عبداللہ بن عامر وغیرہ سے روایت کیا، اور ان سے ربیعہ بن الی عبدالرحمٰن، عثمان بن محمد الاخنسی، مصعب بن ثابت بن عبداللہ بن الزبیر اور بیچی بن

سعیدانصاری وغیرہ نے روایت کیا۔ محمد بن سعدواقدی کے حوالہ سے کہتے ہیں: وہ ثقہ اور قلت حدیث والے تھے، زہری کے حوالہ سے بیان کیا گیا ہے کہ انھوں نے کہا: میں نے انصار میں سے حظلہ بن قیس سے زیادہ پختہ اور بہتر رائے رکھنے والاکسی کونہیں پایا، ایسامعلوم ہوتا کہ گویا وہ قریثی ہوں۔ تر ذری کے علاوہ جماعت نے ان کی روایت لی ہے۔

[اسد الغابه ۱۷۲۲؛ الطبقات ۷۵س۷؛ تهذیب التهذیب ۳۷ ۲۳؛ تهذیب الکمال ۷۷ ۳۵، ۴۵۴۰]

خ

الخادمی: پیرنمر بن مصطفیٰ ہیں: ان کے حالات ج۲۳ص میں گذر چکے۔

الخرشی: يەمجمر بن عبدالله میں: ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔

الخرقی: پیمر بن الحسین ہیں: ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔

الخصاف: بياحمر بن عمرو ہيں: قان كے حالات ج اص ميں گذر <u>ڪ</u>كے۔ الدردير: بياحمر بن محرين:

ان کے حالات ج اص میں گذر چکے۔

الدسوقى: يەمجمە بىن احمد بىن: ان كے حالات جاص میں گذر <u>ڪ</u>ے۔

الدینوری: بیاحمد بن محمد ہیں: ان کے حالات ج1ا ص میں گذر چکے۔

•

الذہبی: یہ محمد بن احمد ہیں: ان کے حالات جا ص میں گذر چکے۔

J

الرازى: بياحمد بن على الجصاص بين: ان كے حالات ج اص ميں گذر كيے۔ الخطاني: يه حمد بن محمد بين:

ان کے حالات ج اص میں گذر چکے۔

الخلال: بياحمه بن محمد بين:

ان کے حالات ج اص میں گذر چکے۔

خلیل خلیل بن اسحاق ہیں:

ان کے حالات ج اص میں گذر چکے۔

خواہرزادہ: بیرمحمد بن الحسین ہیں: ان کے حالات جسم میں گذر چکے۔

خیرالدین الرملی: پیخیرالدین بن احمد ہیں: ان کے حالات ج اص میں گذر کیے۔

•

الدار قطنی: میلی بن عمر ہیں: سر

ان کے حالات ج سص میں گذر چکے۔

الدارمی: پیعبدالله بن عبدالرحمٰن ہیں: ان کے حالات ج اص میں گذر کیے۔ الر ہونی: یہ محمد بن احمد ہیں:

ان کے حالات ج اص میں گذر چکے۔

الرويانی: يه عبدالواحد بن اساعيل بين: ان كے حالات جاص ميں گذر كھے۔

1

الزرقانی: بیعبدالباقی بن بوسف ہیں: ان کے حالات جاص میں گذر کیے۔

الزركشى: يەمجەر بن بہادر ہيں: ان كے حالات ج ٢ ص ميں گذر <u>ڪ</u>ے۔

زفر: بیزفر بن الہذیل ہیں: ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔

زکر یا الانصاری: بیزکر یا بن محدانصاری بین: ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔

> الزہری: می جمد بن مسلم ہیں: ان کے حالات جاس میں گذر کیے۔

الرازی: پیڅمد بن عمر ہیں: سرازی سرچہ میں جوجہ مدے:

ان کے حالات ج اس میں گذر چکے۔

الراغب: يه حسين بن محمد ہيں: ان كے حالات ج٦ص ميں گذر <u>ح</u>كے۔

رافع بن خديج:

ان کے حالات ج ۳ص میں گذر چکے۔

الرافعی: پیعبدالکریم بن محمد ہیں: ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔

الرہیج: بیالرہیج بن انس ہیں: ان کے حالات ج۲ص میں گذر چکے۔

ربیعه الرأی: بیربیه بن فروخ ہیں: ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔

الرحبيانى: يەمصطفىٰ بن سعد بيں: ان كے حالات ج٢ص ميں گذر <u>يك</u>۔

الرملی: بیاحمد بن حزه ہیں: ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔

الرملی: پیخیرالدین الرملی ہیں: ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔ تراجم فقهاء

زيدبن اسلم

زيربن اسلم:

ان کے حالات ج۲ص میں گذر چکے۔

زيربن ثابت:

ان کے حالات ج اس میں گذر چکے۔

الزيلعی: بيعثمان بن علی ميں: ان کے حالات جا ص ميں گذر <u>ڪ</u>ے۔

السرخسى: يەمجمە بىن څمر بىن: ان كے حالات ج٢ص ميں گذر <u>ح</u>كے۔

سعد بن الى وقاص: يه سعد بن ما لك بين: ان كے حالات ج اص ميں گذر چكے۔

سعید بن جبیر: ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔

سعيد بن العاص (٣-٥٩هـ)

یہ سعید بن العاص بن سعید بن امیہ بن عبدالشمس بن عبد مناف،نسبت اموی، قرشی ہے صحابی ہیں، فاتح امیرو والی ہیں، مناف،نسبت اموی، قرشی ہے صحابی ہیں، فاتح امیرو والی ہیں، حضرت عمر بن خطاب کی گود میں پرورش پائی،حضرت عثان نے آخیں کوفہ کا گورز بنایا،حضرت معاویہ کے عہد میں کئی مرتبہ مدینہ کے والی ہوئے، فتنہ سے الگ تھلگ رہے، اور انھوں نے ایسا کر کے اچھا کیا، اور جب آپ کوفہ کے والی تھا اس وقت طبرستان پر چڑھائی کی اور اسے فتح کرلیا۔ انھوں نے نبی علیہ سے مرسلاً روایت کی اور حضرت عمر مراف اور عاکشہ سے مرسلاً روایت کی اور دونوں بیٹے عمر اور بی نے، اور سالم بن عبد اللہ بن عمر اور عروہ بن زبیر دونوں بیٹے عمر اور بیکی نے، اور سالم بن عبد اللہ بن عمر اور عروہ بن زبیر وغیرہ نے روایت کی۔ حضرت عثمان نے مصحف کی کتابت کے لئے جن لوگوں کا انتخاب کیا ان میں سے ایک سعید بن العاص بھی تھے، جن لوگوں کا انتخاب کیا ان میں سے ایک سعید بن العاص بھی تھے، اس لئے کہ آپ فصیح اللمان شھاور آپ کا لہجہ رسول اللہ علیہ کے مشابہ تھا۔

[سیر اعلام النبلاء سر۴۴۴۹–۴۴۹، تهذیب التهذیب ۴۸/۴:الاعلام سر۱۴۸] سالم بن عبدالله: ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔

السبكى: ييلى بن عبدالكافى ميں: ان كے حالات جاص ميں گذر چكے۔

السبكى: يوعبدالو باب بن على بن عبدالكافى بين: ان كحالات جاص مين گذر چكے۔

> سحنون: بيرعبدالسلام بن سعيد ہيں: ان كے حالات ج٢ص ميں گذر چكے۔

سعيد بن عبدالعزيز:

ان کے حالات جساس میں گذر چکے۔

سعيد بن المسيب:

ان کے حالات جا ص میں گذر چکے۔

سفيان الثورى:

ان کے حالات ج اس میں گذر چکے۔

سفيان بن عيبينه:

ان کے حالات جے ص میں گذر چکے۔

سفيان بن وبهب الخولاني (؟ - ٨٢ هـ)

یہ سفیان بن وہب ہیں، کنیت ابوایمن اورنست الخولانی، مصری ہے، سحانی ہیں، امراء میں سے تھے، ججۃ الوداع کے موقع پر نبی علیقی کے ساتھ جج کیا، فتح مصر میں شریک رہے، عبدالعزیز بن مروان کے عہد میں امیر ہوتے ہوئے سن ۲۰ ھیں افریقہ پر چڑھائی کی۔

نی علیله مطالبه محضرت عمر اور حضرت زبیر بن العوام سے حدیث روایت کی ، اور ان سے ابوعشانہ المعافری ، بکر بن سوادہ ، یزید بن حبیب اور مغیرہ بن زیاد وغیرہ نے روایت کی ۔ مگر ابن سعد اور بخاری نے انھیں تابعین میں شار کیا ہے۔

[الاصابه ٥٨/٢؛ الاعلام ١٥٩٠؛ سير اعلام النبلاء ٣٥٣،٣٥٢ [ ما ٣٥٣، ١٩٥٣]

سلمان الفارسي:

ان کے حالات جسوس میں گذر چکے۔

سلیمان بن بیبار: ان کے حالات ج ۱۴ ص میں گذر چکے۔

سمرة بن جندب:

ان کے حالات ج۵ص میں گذر چکے۔

السمنانی: میلی بن محمد ہیں: ان کے حالات ج١٦ ص میں گذر چکے۔

السمهودي (۴۴ م۸-۱۱۹ ه

یہ علی بن عبداللہ بن احمد بن علی بن عیسیٰ بن محمد بن عیسیٰ بن محمد بن عیسیٰ بیں، لقب نورالدین، کنیت ابوالحسن اورنسبت حسنی سمہودی ہے، شافعی بیں، سمہودی سے معروف ہیں، مصر کے ایک علاقہ سمہود میں پیدا ہوئے اور وہیں پرورش پائی، اور مدینہ میں ان کی وفات ہوئی، جامع الولوی میں حدیث کے ماہر اورصالحیہ میں فقہ کے ماہر کی حیثیت سے بحال کئے گئے، مناوی نے وہاں کے قاضوں کے ہال میں آپ کو مظہرایا اور آپ کے سامنے نائب قاضی کا عہدہ پیش کیالیکن آپ نے انکار کردیا، پھریہ مہدہ آپ کے سپر دکیا گیا اور اس وقت آپ قضاء کے عہدہ کے ساتھ اپنے شہرلوٹے، جہاں صعید کے نواب کے معاملہ میں غور وفکر کیا اور ان میں سے اہلیت خدر کھنے والوں کو بدل دیا اور ان میں سے اہلیت خدر کھنے والوں کو بدل دیا اور ان کے سارے کاموں پر عملی کا رروائی نہیں گی۔

بعض تصانيف: "خلاصة الوفاء بأخبار دارالمصطفى"،

الشافعی: میرمحمد بن ادریس ہیں: ان کے حالات جاص میں گذر <u>چکے</u>۔

الشبر الملسى: ييلى بن على بين: ان كے حالات ج اص ميں گذر چكے۔

الشر مبلالى: بيەسىن بن عمار يېن: ان كے حالات جاس ميں گذر چكے۔

الشربين: يه عبدالرحمٰن بن محمد بين: ان كے حالات جاص ميں گذر چکے۔

شرف الدین الغزی (۱۰۳۴ ها میں باحیات تھے) پیشرف الدین بن عبدالقادر بن برکات بن ابراہیم حنفی ، فقیہ ،

مفسر، نحوی ہیں، ابن حبیب الغزی سے معروف ہیں، اصحاب تحریر واتقان والے جلیل القدرعلاء میں سے ایک تھے۔

بعض تصانف: "تنوير البصائر على الأشباه والنظائر لابن نجيم"، "محاسن الفضائل بجمع الرسائل"، "إرواء الصادى في الجواب عن أبي السعود العمادى"، ألحى نخاصة الأثر" مين كها ب: مين نے فقہ كى كتاب مين "الدررو الغور" پر بہت ي تحرير بين ان كے ہاتھ كى ديكھى ہيں۔

[خلاصة الأثر ٢٢ ٢٢٣، ٢٢٣؛ يضاح المكنون ار ٥٤، مجم المؤلفين ٣ ر ٢٩٨] "جواهر العقدين في فضل الشرفين"، يعنى جلى علم اور عالى نسب ك شرف مين، أمنية المعتنين بروضة الطالبين" للنووى، "اللؤلؤ المنثور في نصيحة ولاة الأمور" اور "شفاء الأشواق لحكم ما يكثر بيعه في الأسواق".

[الضوء اللامع ٢٥٥٥، شذرات الذهب ٨٠٥٠. مجم المؤلفين ٤/١٢٩]

> سہل بن سعدالساعدی: ان کے حالات ج۸ ص میں گذر چکے۔

السيوطى: يەعبدالرحمان بن انى بكر يېن: ان كے حالات جاص ميں گذر چكے۔

ش

الشاطبی: بیابراہیم بن موسیٰ ہیں: ان کے حالات ج۲ص میں گذر چکے۔

الشاطبی: پیقاسم بن مرة ہیں: ان کے حالات ج۲ص میں گذر چکے۔

الشاشى: يەمجمر بىن احمد بىن: ان كے حالات جاص میں گذر چکے۔ الشوكانی: يه محمد بن علی بين: ان كے حالات ج٢ص ميں گذر <u>يك</u> ـ

> اشیخ خلیل: انتیخ خلیل:

ان کے حالات ج اص میں گذر چکے۔

الشيخ العدوى: يعلى بن احمد بين: ان كے حالات جاص ميں گذر چكے۔

الشيخان:

اس لفظ سے مراد کی وضاحت ج اص میں گذر چکی۔

الشير ازى: پيابرا ہيم بن علی ہيں: ان کے حالات ج۲ص ميں گذر چکے۔

ص

صاحب الآداب الشرعيد: يهجمه بن معلى بين: ان كے حالات جم ص ميں گذر كيے۔

صاحب الانصاف: ييلى بن سليمان المرداوى بين: ان كے حالات آص ميں گذر كيے۔ الشروانی: بیش عبدالحمید ہیں: ان کے حالات ج اص میں گذر کیے۔

شری: بیشری بن الحارث ہیں: ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔

الشطى (۱۲۴۸ – ۴۰ ۱۳۱۵)

بیر محمد بن حسن بن عمر بن معروف بن عبداللہ بن مصطفیٰ ہیں، نسبت الشطی ، حنبلی، دشقی ہے، فقیہ، ریاضی داں، علم فرائض کے ماہر ہیں،ان کی پیدائش ووفات دشق میں ہوئی۔

بعض تصانف: "توفيق المواد النظامية لأحكام الشريعة المحمدية" ، "تسهيل الأحكام فيما يحتاج إليه الحكام" اور" القواعد الحنبلية في التصرفات العقارية".

[الاعلام ٢ / ٩٣ ؛ ججم المؤلفين ٩ / ٢٠٦]

شعمی: بیعامر بن شراحیل ہیں: ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔

الشهاوي (؟-؟)

ابن عابدین نے الدرالمخار پراپنے حاشیہ (۱۷۷۷) میں ان کا ذکراس جگہ کیا ہے، جہال انھوں نے مزدلفہ کے علاوہ راستے سے مکہ جانے والوں کے لئے راستہ میں نماز مغرب کے جواز کا مسکلہ منسک الشہاوی سے قتل کیا ہے۔ اور شایدالشہاوی شہا کی طرف نسبت ہے، زبیدی نے تاج العروس میں کہا ہے: شہا بحرصغیر میں المنصورہ کے دامن میں ایک گاؤں ہے۔ صاحب العنامية: يه محمد بن محمود البابرتي بين: ان كه حالات ج اص مين گذر ي ـــــــ

صاحب فتح القدير: يرجم بن عبد الواحد بين: ان كه حالات ج اص مين گذر كه ـ

> صاحب الفروع: يهجمه بن مفلح بين: ان كے حالات ج م ص ميں گذر پچے۔

صاحب الكنز: بيعبد الله بن احمد النسفى بين: ان كحالات جاص مين گذر كچـ

صاحب المختار: بيرعبد الله بن محمود بين: ان كے حالات ج٢ص ميں گذر يكے۔

صاحب المنهاج: يه يحيى بن شرف النووى بين: ان كے حالات جاص ميں گذر چكے۔

صاحب النهر: يه عمر بن ابرا هيم بن نجيم بين: ان كے حالات ح اص ميں گذر چكے۔

صاحب الهدايية: يعلى بن ابوبكر المرغيناني بين: ان كي حالات ج اص مين گذر ي كيد

الصاحبان: اس لفظ کی مراد کی وضاحت ج اص میں گذر چکی۔ صاحب البحر الراكق: بيزين الدين بن ابرا هيم: ان كے حالات ج اص ميں گذر چكے۔

> صاحب البدائع: بيا بوبكر بن مسعود بين: ان كے حالات ج اص ميں گذر چكے۔

صاحب البيان: يحيلى بن سالم العمر انى: ان كے حالات ج ااص ميں گذر چكے۔

صاحب التبصر ه: بيابرا بيم بن على بن فرحون بين: ان كے حالات ج اص ميں گذر چكے۔

> صاحب التعريفات: ييلى بن محمد ہيں: ان كے حالات ج ٢ ص ميں گذر چكے۔

صاحب تهذیب الفروق: به محملی بن حسین ہیں: ان کے حالات ج٠١ص میں گذر چکے۔

صاحب التنبه: بيدابرا هيم بن عبدالصمدين: ان كحالات ج عص ميں گذر كچـ

صاحب الحاوى: يعلى بن محمد الماور دى بين: ان كے حالات ج اص ميں گذر كچے۔

صاحب ردامحتار: بیرمحمد امین بن عمر ہیں: ان کے حالات ج اص میں گذر چکے۔ ط

طاؤوس بن کیسان: ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔

الطبر انی: بیسلیمان بن احمد ہیں: ان کے حالات ج۲ص میں گذر چکے۔

الطحاو**ی: بیاحمد بن ثمد بیں:** ان کے حالات ج<sub>ا</sub>ص میں گذر <u>چک</u>۔

الطحطا وی: بیاحمد بن محمد ہیں: ان کے حالات جاس میں گذر <u>یکے</u>۔

ع

عا ئشە:

ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔

صالح بن محمد بن زائده (؟ - ۱۳۵ صے بعد وفات پائی)

پیصالح بن محمد بن زائده ہیں، کنیت ابودا قدہے، اللیثی الصغیر
ہیں، انھوں نے انس، سعید بن مسیّب، سالم بن عبداللہ بن عمر، عامر
بن سعد بن ابی وقاص اور عماره بن خزیمہ بن ثابت وغیرہ سے روایت
کیا، اور ان سے ابواسحاق ابراہیم بن محمد الفزاری، حاتم بن اسماعیل
اور عبداللہ بن دیناروغیرہ نے روایت کیا۔

ابوداؤد، نسائی اور عبدالرحمٰن بن ابی حاتم نے کہا: یہ تو ی نہیں ہیں، ابواحمہ بن عدی نے کہا: ان کی بعض احادیث درست ہیں اور بعض منکر ہیں، اور یہان ضعفاء میں سے ہیں جن کی حدیثیں لکھی جاتی ہیں۔ بخاری کہتے ہیں: یہ منکر الحدیث ہیں،سلیمان بن حرب نے ان کوترک کردیا ہے۔عبداللہ بن احمد بن منبل اپنے والد کے واسط سے کوترک کردیا ہے۔عبداللہ بن احمد بن خسوس نہیں کیا۔

[ تهذیب الکمال ۱۳ مر۵۸ - ۸۹: تهذیب التهذیب ۱۸۹ مرا ۴۸۰ میزان الاعتدال ۲ رتر جمه: ۳۶۲۴ میزان الاعتدال ۲ رتر جمه

الصاو**ی: بیاحمد بن غیر بیں:** ان کے حالات جا ص میں گذر چکے۔

صدرالشهید: میمر بن عبدالعزیز ہیں: ان کے حالات ج ۱۲ ص میں گذر چکے۔

الصنعانی: بیمحربن اساعیل ہیں: ان کے حالات ج۵ص میں گذر چکے۔

الصید لانی: پیڅمر بن دا ؤد ہیں: ان کے حالات ج\اص میں گذر چکے۔

عبدالرحمٰن بن ابي بكره:

ان کے حالات ج ۸ ص میں گذر چکے۔

عبدالرحمٰن بن رزين (؟-؟)

یہ عبدالرحمٰن بن رزین، قریش کے غلام، اورایک قول ہے کہ ابن بزیدالغافقی ہیں، انھوں نے اسحاق بن عبداللہ بن الی فروہ، سلمہ بن اکوع اور تحد بن بزید بن الی زیادہ غیرہ سے روایت کی، اوران سے عطاف بن خالد المخز ومی اور بچیٰ بن الوب مصری نے روایت کی۔ ابن حبان نے ان کا ذکر ثقات میں کیا ہے، سنن ابی داؤداورا بن ماجہ میں مسے علی الخفین سے متعلق ان کی ایک حدیث ہے۔

[تهذيب التهذيب ٢٦٠ عا؛ تهذيب الكمال ١١/١٤]

عبدالرحمٰن بنعوف: ان کے حالات ج۲ص میں گذر چکے۔

عبدالله بن الحارث بن جزء بن عبدالله الزبيري (؟- ٨٢هـ)

یہ عبداللہ بن الحارث بن جزء بن عبداللہ بن معدیکرب بن عبراللہ بن معدیکرب بن عمر و بیں، کنیت ابوالحارث اورنسبت زبیدی ہے، محدث صحابی بیں، مصر میں سکونت اختیار کی ، فتح مصر میں شریک ہوئے ، انھوں نے نبی عقیبہ سے روایت کیا اور ان سے سلیمان بن زیاد الحضری ، عقبہ بن مسلم التحیی ، عبیداللہ بن المغیر ہاور عبید بن ثمامہ مرادی وغیرہ نے روایت کی ۔ ابوجعفر الطحاوی نے ذکر کیا ہے کہ ان کی وفات ارض مصر کے نثیبی علاقہ میں ہوئی ، ابن مندہ نے کہا: مصر میں وفات مصر کے نثیبی علاقہ میں ہوئی ، ابن مندہ نے کہا: مصر میں وفات یا نے والوں میں سب سے آخری صحابی شے رضی اللہ عنہم ۔

ابوداؤد، ترمذی وابن ماجدنے ان کی روایت لی ہے۔ [تہذیب الکمال ۱۲/۳۹، ۳۹۳؛ طبقات ابن سعد ۷/۷۲؛ اسدالغابہ ۳/۷۳؛ تہذیب التہذیب ۵/۸۷]

> عبدالله بن عباس: ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔

> عبدالله بن عمر: ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔

عبدالله بن عمرو: ان کے حالات ج اص میں گذر چکے۔

عبدالله بن مسعود: ان کے حالات ج اص میں گذر چکے۔

عبدالوماب البغدادى: ييعبدالوماب بن على مين: ان كے حالات ج اساص ميں گذر چکے۔

عبيداللدين بسر (؟-؟)

یہ عبیداللہ بن بسر، شامی، خمص کے باشندہ ہیں، انھوں نے ابوامامہ کے واسطے سے نبی علیلہ سے روایت کی ، اوران سے صفوان بن عمرو نے روایت کی ۔ ابن حبان نے ان کا ذکر کتاب الثقات میں کیا ہے، ترمذی کہتے ہیں: شاید یہ عبداللہ بن بسر کے بھائی ہیں، ابوموی المدینی نے صحابہ کے ضمن میں عبیداللہ بن بسر برا در عبداللہ بن بسر کا ذکر کیا ہے۔

[تهذیب التهذیب ۷۷،۵۰؛ تهذیب الکمال ۱۹رس۱؛ میزانالاعتدال ۳رتر جمه:۵۴۳۷؛ ثقات ابن حبان ۲۹/۵

# عبيدالله بن مسعود صدر الشريعه (؟ - ٧ ٢ هـ)

یه عبیدالله بن مسعود بن تاج الشریعه محمود بن احمد بن جمال الله بن، عبیدالله الحوبی بین، صدرالشریعه اصغر سے معروف بین، الله بن، مناظر، محدث، مفسر، نحوی، لغوی، ادیب، علم بیان، علم كلام و منطق كه ماهر بین - انھول نے اپنے داداامام تاج الشریعه محمود بن صدرالشریعه عن ابیه صدرالشریعه عن ابیه جمال الدین الحوبی عن الشیخ مفتی امام زاده عن عماد الدین عن ابیه شمس الائمه الزرنجری عن السرخسی عن الحلو انی عن ابی مال السند مونی السرخسی عن الحلو انی عن ابی علی الشفی عن محمد ابن الفضل عن السبذ مونی عن ابی عبدالله بن ابی حفص الکبیرعن ابیه عن المام محمد بن حسن الشیبانی عن ابی علم حاصل کیا -

بعض تصانف: "شرح وقاية الرواية في مسائل الهداية" لصدرالشر يجالاول، "الوشاح في المعاني والبيان"، " تعديل العلوم في الكلام" اوراصول فقد مين " التوضيح في حل غوامض التنقيح" يردونون كتابين أنهين كي بين \_

[الفوائدالبهيه ١٠٩؛ الجواهر المضيه ٣٦٩٨؟: تاج التراجم ٢٩؟ ججم المؤلفين ٢٨٢٦]

#### عيسلي السكناني (؟-١٠٢٢هـ)

یہ عیسیٰ بن عبدالرحمٰن ہیں،کنیت ابومہدی اورنسبت السکنانی ہے، فقیہ مالکی ہیں،مراکش کے مفتی وقاضی اور اپنے زمانہ کے عالم تھے،ان کی پیدائش ووفات مراکش ہی میں ہوئی۔ الحجی کہتے ہیں:ان کے زمانہ میں تمام علوم عقلیہ ونقلیہ میں پورے مراکش میں علامہ احمد

بن عمران الفاسی کے علاوہ کوئی اور ان کا ہم پلینہیں تھا، موسم سرما میں تفسیر پڑھاتے تھے تو مختلف علاقوں سے علماء آپ کے پاس آتے اور آپ کے درس میں پابندی سے حاضر ہوتے ، آپ مفسرین کے کلام پر بحث کرتے ہوئے اپنی یا د داشت سے ان کے کلام کا املاء کراتے تھے۔

بعض تصانف: "حاشية على شوح أم البراهين للسنوسى" توحير مين \_

[خلاصة الأثر ٣/ ٢٣٥؛ الاعلام ٥/ ٢٨٨]

عثمان بن عفان:

ان کے حالات ج اص میں گذر چکے۔

العدوی: میلی بن احمدالمالکی ہیں: ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔

عروہ بن الزبیر: ان کے حالات ج۲ص میں گذر چکے۔

عزالدین بن عبدالسلام: پی عبدالعزیز بن عبدالسلام ہیں: ان کے حالات ج ۲ ص میں گذر کیے۔

عطاء بن البي رباح: ان كے حالات ج اص ميں گذر <u>ڪ</u>ے۔

عقبہ بن عامر: ان کے حالات ج۲ص میں گذر <u>چک</u>۔ عمروبن العاص:

ان کے حالات ج۲ ص میں گذر چکے۔

العینی: میمود بن احمد ہیں: ان کے حالات ج۲ص میں گذر چکے۔

غ

الغزالى: يەمجەر بىن: ان كے حالات جاص میں گذر چکے۔

غلام الخلال: يه عبد العزيز بن جعفرين: ان كے حالات ج اص ميں گذر كيے۔

ف

الفاسي (۵۷۷-۲۳۸ه)

یہ محمد بن احمد بن علی بن ابی عبداللہ محمد بن محمد ہیں، کنیت ابوعبداللہ، لقب تقی الدین الفاس اورنسبت کمی ہے، مالکی، فقیہ،

عطاء بن ابی مسلم الخراسانی: ان کے حالات ج۲۷ ص میں گذر چکے۔

عکرمہ:

ان کے حالات ج اس میں گذر چکے۔

على بن ابي طالب:

ان کے حالات ج اص میں گذر چکے۔

عمران بن حصين:

ان کے حالات ج اص میں گذر چکے۔

عمر بن الخطاب:

ان کے حالات ج اس میں گذر چکے۔

عمر بن عبدالعزيز:

ان کے حالات ج اس میں گذر چکے۔

عمروبن حزم:

ان کے حالات جہاص میں گذر چکے۔

عمروبن دینار:

ان کے حالات ج کے ص میں گذر چکے۔

عمروبن شعیب:

ان کے حالات ج ۴ ص میں گذر چکے۔

ق

قاضی ابویعلی: به محمد بن الحسین بیں: ان کے حالات ج اص میں گذر کیے۔

القاضی حسین: یہ سین بن محمد ہیں: ان کے حالات ج۲ص میں گذر چکے۔

قاضی خال: پی<sup>حس</sup>ن بن منصور ہیں: ان کے حالات جا ص میں گذر <u>چکے</u>۔

قاضى سعد الدين الحارثي (١٥٢-١١ ٧هـ)

یہ مسعود بن احمد بن مسعود بن زید ہیں، لقب سعدالدین اور نسبت حارثی عراقی پھر مصری ہے، خبلی فقیہ ہیں، مغربی بغداد کے ایک گاؤں'' حارثیہ' کی طرف ان کی نسبت ہے، مصر میں پیدا ہوئے اور وہیں پرورش پائی، دشق میں سکونت اختیار کی، اور وہاں مدرسہ نور یہ میں حدیث کی مشیخت پر فائز ہوئے، پھر مصر لوٹ کر آ گئے، جامع طولون میں تدریس کے فرائض انجام دیئے، سن ۴۰ کے میں قضاء کے عہدہ پر فائز ہوئے اور وفات تک برقرار رہے، وہ سنی اثری اور حدیث پر مضبوطی سے مل کرنے والے تھے، ذہبی نے تذکرة الحفاظ عبد ان کی تعریف کی ہے۔ انھوں نے رضی بن البر ہان، النجیب اور میں ان کی تعریف کی ہے۔ انھوں نے رضی بن البر ہان، النجیب اور عبد اللہ بن علاق وغیرہ سے حدیث سنی، اور دمشق میں احمد بن الی الخیر، عبد اللہ بن علاق وغیرہ سے حدیث سنی، اور دمشق میں احمد بن الی الخیر، عبد اللہ بن علاق وغیرہ سے حدیث سنی، اور دمشق میں احمد بن الی الخیر،

مؤرخ، حافظ، اصولی ہیں، ان کی اصل فاس سے ہے، ان کی پیدائش ووفات مکہ میں ہوئی، مکہ میں ایک مدت تک ما لکیہ کے قضاء کے عہدہ پرر ہے، انھوں نے شہاب احمد بن محمد الدشقی اور ایک جماعت سے حدیث کی ساعت کی، اور اس سب سے پہلے ابو بکر بن الحجب اور التاج احمد بن محمد نے انھیں سندا جازت دیدی تھی، عراقی وغیرہ سے مالتاج احمد بن محمد نے انھیں سندا جازت دیدی تھی، عراقی وغیرہ سے حدیث حاصل کیا، اور اپنے والد کے چھیاز ادبھائی شریف وغیرہ سے فقہ حاصل کیا، اور ان لوگوں نے بھی انھیں افتاء وتدریس کی اجازت دی، اور اصول فقہ ابوالفتح وغیرہ سے حاصل کیا، اور حرمین، قاہرہ، دمشق اور بلادیمن میں حدیث، افتاء اور تدریس کے فرائض انجام دسئے۔

لعض تصانيف: "إرشاد الناسك إلى معرفة المناسك"، "تحصيل المرام"، "تحفة الكرام بأخبار البلد الحرام"، " شفاء الغرام بأخبار البلد الحرام" اور "العقد الثمين في تاريخ البلد الأمين".

[الضوء اللامع كر ١٨ ؛ الاعلام ٢ / ٢٢٨ ، ٢٢٧ )\_

الفخر الرازى: يەمجمەبن عمر ہيں: ان كے حالات جاص ميں گذر چكے۔

الفضل بن عباس: ان کے حالات ج ۱۳ ص میں گذر چکے۔

الفيومی: بيداحمد بن محمد ہيں: ان کے حالات ج ۱۵ ص ميں گذر چکے۔ ان کے حالات ج ااص میں گذر چکے۔

جمال بن الصير فى اورا بن الى عمر وغيره سے حديث كى ساعت كى۔ بعض تصانيف: فقد ميں "شرح المقنع لابن قدامة"، "شرح سنن أبى داؤد" جسے وہ كمل نه كرسكے، اور" الأمالى" حديث وتراجم ميں۔

[الدرر الكامنه ٢٨٨١-١١٠، شذرات الذهب ٢٨٨٦؛ الاعلام ١٠٩٨]

> قاضی عیاض: بیر عیاض بن موسیٰ ہیں: ان کے حالات ج اص میں گذر چکے۔

> > قاده بن دعامه:

ان کے حالات ج اص میں گذر چکے۔

القدوری: پیرمجمد بن احمد ہیں: ان کے حالات جا ص میں گذر چکے۔

القرافی: بیاحمد بن ادریس ہیں: ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔

> القرطبی: میمحمد بن احمد ہیں: ان کے حالات ج۲ص میں گذر چکے۔

قفال الشاشى: يەمجرىن على الشاشى بىي: ان كے حالات ج اس میں گذر چے۔

القهستانی: پیرمحمر بن حسام الدین ہیں: ان کے حالات ج9ص میں گذر چکے۔

الکاسانی: بیابوبکر بن مسعود ہیں: ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔

الكرخى: يه عبيد الله بن الحسن بين: ان كے حالات جاص ميں گذر <u>ي</u>كے۔

كمال بن الهمام: يه محمد بن عبد الواحد بين: ان كحالات جاص مين گذر كچهـ

اللیث بن سعد: ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔

#### محمه بن الحسن الشبياني:

ان کے حالات جاس میں گذر چکے۔

المرداوى: يىلى بن سليمان مىن: ان كے حالات جا ص میں گذر چکے۔

المرغینانی: پیلی بن ابی بکر ہیں: ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔

المز نی: بیراساعیل بن یحیل المز نی ہیں: ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔

سرو**ق:** ان کے حالات ج ۳ص میں گذر چکے۔

مسلم: مسلم بن حجاج ہیں: ان کے حالات جاص میں گذر <u>ک</u>ے۔

المطلب بن الي وداعه (؟-؟)

یہ مطلب بن افی وداعہ ہیں، ان کا نام حارث بن صبیر ہ بن سعید بن سعد بن سہم ہے، کنیت ابوعبداللہ اورنسبت اسہمی ہے، ان کو اور ان کے والد کو صحبت کا شرف حاصل ہے، دونوں فتح مکہ کے دن مسلمان ہونے والوں میں سے ہیں، ان کی ماں اُروکی بنت حارث بن عبدالمطلب ہیں، افھول نے بی ایسیہ اورام المونین حضرت حفصہ مسلمان ہیں، اوران سے ان کے بیٹے جعفر بن عبدالمطلب بن ابی وداعہ نے اور اسائب بن یزیداورعبداللہ بن حارث بن نوفل وغیرہ نے وداعہ نے اور سائب بن یزیداورعبداللہ بن حارث بن نوفل وغیرہ نے

الممازری: بیرمحمد بن علی ہیں: ان کے حالات جا ص میں گذر چکے۔

ما لک: بیرما لک بن انس ہیں: ان کے حالات جا ص میں گذر چکے۔

الماوردی: پیلی بن محمد ہیں: ان کے حالات جا ص میں گذر چکے۔

الهتولی: په عبدالرحمٰن بن مامون ہیں: ان کے حالات ج۲ص میں گذر چکے۔

مجامد بن جبر:

ان کے حالات ج اس میں گذر چکے۔

المحاملی: بیاحمد بن محمد بیں: ان کے حالات جسم میں گذر چکے۔

ا المحلی: میرمحمد بین: ان کے حالات ۲۶ ص میں گذر چکے۔ موسی بن طلحه (؟-۲۰۱ه)

یہ موکل بن طلحہ بن عبیداللہ ہیں، کنیت ابوعیسی اورنست قرشی،

متیمی ہے، تابعی ہیں، معاصرین میں سب سے زیادہ فصیح اللمان ہے،

ان کے فضل وکرامت کی وجہ سے آھیں'' مہدی'' کہا جاتا تھا، انھوں
نے اپنے والد، عثمان بن عفان، علی بن ابی طالب اور زبیر بن عوام
وغیرہ سے روایت کیا، اور ان سے ان کے بیٹے عمران، ان کے بوتے
سلیمان بن عیسیٰ بن موسیٰ، ان کے بھائی کے دو بیٹوں اسحاق اور طلحہ
سلیمان بن عیسیٰ بن موسیٰ، ان کے بھائی کے دو بیٹوں اسحاق اور طلحہ
نے، اور حکم بن عتیبہ نے روایت کی، ابن سعد کہتے ہیں: وہ ثقہ اور نیک تھے،
کثر ت حدیث والے تھے، عجل نے کہا: وہ تابعی، ثقہ اور نیک تھے،
ابن عساکر کہتے ہیں: کہا جاتا ہے کہوہ رسول اللہ علیہ کے عہد میں
بیدا ہوئے، اور آپ علیہ اللہ علیہ کے اس کانام رکھا۔

[ تهذیب التهذیب ۱۷۰۰ ۳۵: سیراعلام النبلاء ۴۸ م ۳۶۳: الاعلام ۲۷ سیرا

> الميدانى: يىعبدالغى بن طالب بين: ان كے حالات ج٣٥ ص ميں گذر <u>يك</u>۔

> > ك

انخعی: بیابرا ہیم انخعی ہیں: ان کے حالات جاص میں گذر چکے۔ روایت کیا۔ بخاری کےعلاوہ جماعت نے ان کی روایت لی ہے۔

[تهذیب الکمال ۸۶/۲۸؛ تهذیب التهذیب ۱۷۹۰۰؛ اسدالغابه ۲۴ (۳۷۴)

معاذبن جبل:

ان کے حالات ج اص میں گذر چکے۔

معاويه بن الي سفيان:

ان کے حالات ج ۲ ص میں گذر چکے۔

معقل بن بيار:

ان کے حالات ج١٦ ص میں گذر چکے۔

مغيره بن شعبه:

ان کے حالات ج ۲ ص میں گذر چکے۔

منلامسكين (؟-١٩٥٩هـ)

به محمد بن عبدالله، فرابی، بروی معین الدین بین، منا مسکین میمشهور بین، خنی فقیه، مفسراور واعظ بین - بیخش تصانیف: "شرح کنز الدقائق" فقهی جزئیات مین، "بحر الدرد" تفییر مین، اور "روضة الواعظین فی احادیث

[مدية العارفين ٢/٢/٢٠ بجم المؤلفين ١١٦ ١٢٣]

المواق: يه محمر بن يوسف بين: ان كے حالات ج ۳ ص ميں گذر <u>يك</u> ـ

النسائى: پيەحمە بن على بېن:

ان کے حالات ج اص میں گذر چکے۔

النسفى: بيرعبدالله بن احمد بين: ان كے حالات جاص ميں گذر چكے۔

النعمان بن بشير:

ان کے حالات ج ۵ ص میں گذر چکے۔

النووى: يه يحيل بن شرف ہيں: ان كے حالات ج اص ميں گذر چكے۔

•

واثله بن الاسقع: ان كے حالات ج٦ ص ميں گذر <u>ڪ</u>ے۔

ک

يحيل بن سالم ابي الخير (٨٩ ٢٠ – ٥٥٨ هـ)

بي يحيى بن سالم ابوالخير بن اسعد بن يحيى بن عبدالله بن محد بن موى بن عمران بين بكنيت ابوالحسين اورنست العمراني اليماني به موى بن عمران بين بكنيت ابوالحسين اورنست العمراني اليماني به بل ملك يمن كي شخ الشافعيه بين افقيه محدث اصولي بين ببي كهته بين وه امام ، زام ، متقى ، عالم اور فقه ، اصول ، كلام اور نحو كي ماهر تقى ، يمن كما قد ذى أشرف مين قيام پذير بهو ئ اورو بين مذهب كي تدريس كورائض انجام و يئ العليمي اعتبار سي علماء مين سب سي بهتر تقول بعض تصانيف: "البيان ، "الزوائد" ، "الأحداث"، "شرح بعض تصانيف: "البيان ، "الزوائد" ، "الأحداث"، "شرح بعض تصانيف الإمام السافعي "، "الانتصار في الرد على القدرية"، "مختصر اللمياء" اور "مقاصد اللمع "بين للقدرية"، " مختصر اللمياء" اور "مقاصد اللمع "بين للقدرية"، " مختصر اللمياء" اور "مقاصد اللمع "بين للقدرية"، " مختصر اللمياء" اور "مقاصد اللمع "بين للمنافعي " المنافعي " المنافع " المنافعي المنافعي " المنافعي " المنافعي " المنافعي " المنافعي " المنافعي المنافعي " المنافعي " المنافعي المنافعي " المنافعي المنافعي " المنافعي المنافعي " المنافعي المنافعي المنافعي " المنافعي المنافعي " المنافعي " المنافعي " المنافعي " المنافعي " المنافعي المنافعي " المنافعي المنافعي " المنافعي " المنافعي " المنافعي " ال

[طبقات الشافعيه ۴/ ۳۲۴؛ الاعلام ۹/ ۱۸۰؛ مرآة الجنان ۳/ ۱۸۳

> پونس بن البی اسحاق: ان کے حالات ج ۷ ص میں گذر چکے۔