

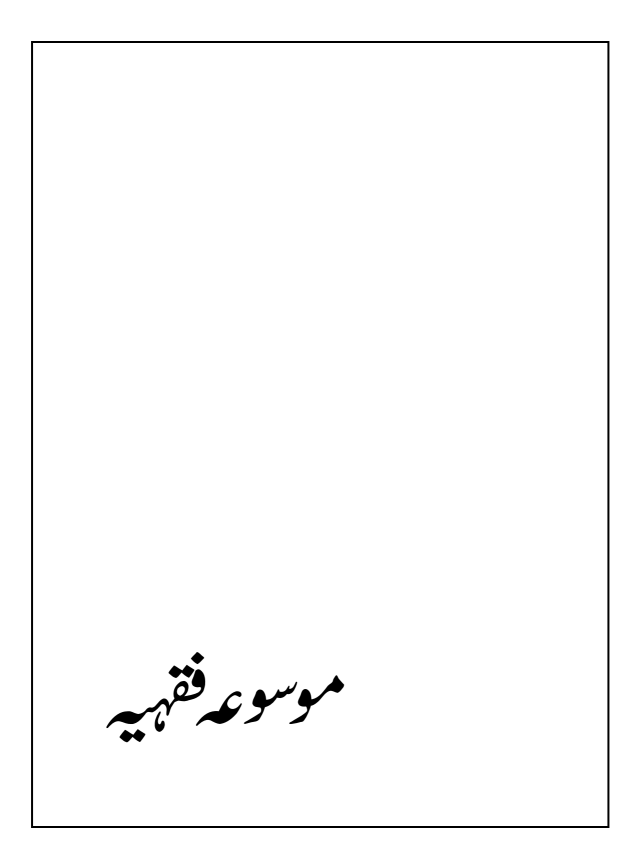
جمله حقوق تجق وزارت اوقاف واسلامی امورکویت محفوظ ہیں پوسٹ بکس نمبر سا، وزارت اوقاف واسلامی امور، کویت



اسلامك فقداكيرمي (انديا)

161-F ، جوگابائی ، پوسٹ بکس 9746 ، جامعة نگر ، نٹی د ہلی -110025

نون: 91-11-26981779 Website: http/www.ifa-india.org Email: fiqhacademy@gmail.com



بني التجميز الرجميز الرجميز ﴿وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنْفِرُوا كَافَّةً فَلَوُلاَ نَفَرَ مِنُ كُلِّ فِرُقَةٍ مِّنُهُمُ طَائِفَةٌ لِّيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّيْن وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمُ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمُ لَعَلَّهُمُ يَحْذَرُونَ ﴾ (سورهٔ توبه ۱۲۲) '' اورمومنوں کو نہ چاہئے کہ ( آئندہ ) سب کے سب نکل کھڑے ہوں ، بیہ کیوں نہ ہو کہ ہرگروہ میں سے ایک حصہ نکل کھڑا ہوا کرے، تا کہ (بیہ باقی لوگ) دین کی سمجھ بوجھ حاصل کرتے رہیں اور تا کہ بداینی قوم والوں کو جب وہ ان کے پاس واپس آجائیں ڈراتے رہیں،عجب کیا کہ وہ مختاط رہیں!''۔ "من يرد الله به خيرًا يفقهه في الدين" (بخارى ومسلم) '' اللد تعالى جس كے ساتھ خير كاارادہ كرتا ہے اسے دین کی سمجھ عطافر مادیتا ہے' ۔

|                    | <b>فهرست موسوعه فقهیه</b><br>جلر - ۲۰                             |              |
|--------------------|-------------------------------------------------------------------|--------------|
| صفحه               | حجلا <del>م</del> جالا <del>م</del> ال                            | فقره         |
| rr-rr              | نائحه                                                             | ۲-۱          |
| ٣٣                 | تعريف                                                             | 1            |
| ٣٣                 | تعریف<br>اجمالی حکم                                               | ۲            |
| ٣٣                 | '                                                                 |              |
|                    | د کیھئے: س                                                        |              |
| ۳ <b>۳</b>         | ديپ ن                                                             |              |
| , ,                | کار<br>د کیھئے:إحراق                                              |              |
|                    |                                                                   |              |
| ۳ P                | ب ت                                                               |              |
|                    | د يکھنے:قنوت، جائحہ                                               |              |
| <sup>م</sup> ۳–۱ ۴ | ناض                                                               | <b>Y</b> -1  |
| ٣٣                 | تعريف                                                             | 1            |
| ۳ P                | ناض سے متعلق احکام                                                | ٢            |
| ٣٣                 | ز کا ۃ تجارت کے وجوب کے لئے نفذ ہونے کی شرط لگا نا                | ٢            |
| ٣٧                 | بشرکت کے فنٹخ کرنے میں نفذہونے کااثر                              | ٣            |
| ٣٧                 | عقد مضاربت کے فنخ کرنے میں نفذ ہونے کا اثر                        | ۴            |
| ٣٨                 | عقد مضاربت کے فنج ہوجانے کے بعداں کے کمل کرنے میں نفذ ہونے کا اثر | ۵            |
| ١٣                 | عقدمضاربت کے متعدد ہونے کی صورت میں نقد ہونے کا اثر               | Ч            |
| ~~~~~              | ناظر                                                              | $\Delta - 1$ |
| ٣٢                 | تعريف                                                             | 1            |

- ۵ -

| صفحه                    | عنوان                                                 | فقره                |
|-------------------------|-------------------------------------------------------|---------------------|
| ۲۹                      | متعلقه الفاظ قثيم ،متولى ،وصي                         | ٢                   |
| ۳۳                      | اجماليحكم                                             | ۵                   |
| 3                       | نا فلہ                                                |                     |
|                         | د کیھتے بفل                                           |                     |
| $\rho \phi - \rho \rho$ | ناقصه                                                 | ( <sup>مر</sup> – ۱ |
| ۲ ۲                     | تعريف                                                 | 1                   |
| ٣ ٣                     | مسّلهنا قصبہ کے نقصان کی وجبہ                         | ٢                   |
| ۲ ۲<br>۲                | مسّلہ نا قصہ میں کن چیز وں کانکمل پا یا جانا ضروری ہے | ٣                   |
| ٣۵                      | مستلهنا قصبه كاحكم                                    | ٢                   |
| ۴۵                      | ناقوس                                                 |                     |
|                         | د کیھتے:اہل کتاب،معابد                                |                     |
| 01-14                   | متباش                                                 | 1+-1                |
| ٢٦                      | تعريف                                                 | 1                   |
| ٢٦                      | متعلقه الفاظ : سارق ،طرّ ار                           | ٢                   |
| ٣٦                      | نباش <i>سے متع</i> لق احکام                           | ۴                   |
| ٣٦                      | نباش کو چور <i>شج</i> صنا                             | ۴                   |
| ۵١                      | ڪفن چورکا فريق                                        | ۱.                  |
| 75-05                   | <u>مَح</u> بَش                                        | 17-1                |
| ٥٢                      | تعريف                                                 | 1                   |
| ۵٢                      | <sup>عب</sup> ش سے متعلق احکام                        | ٢                   |
| ۵٢                      | اول _ بوسیدہ ہونے سے قبل ملاصر ورت قبر کو کھولنا      | ٢                   |
| ۵۲                      | دوم: بوسیدہ ہونے سے قبل ضرورت کی وجہ سے قبر کوکھولنا  | ٣                   |
| ۵۲                      | الف : قبر میں گرے ہوئے مال کی وجہ سے اس کوکھولنا      | ۴                   |
| ٥٣                      | ب:اس مال کی وجہ سے قبر کھولنا جس کومیت نے نگل لیا ہو  | ۵                   |

| صفحه  | عنوان                                                           | فقره          |  |
|-------|-----------------------------------------------------------------|---------------|--|
| ٥٦    | ج:غصب کردہ گفن کی وجہ سے قبر کو کھولنا                          | ۲             |  |
| ۵۷    | د :اگرغصب کردہ زمین میں میت کوڈن کیا جائے تو قبر کھو لنے کاحکم  | 2             |  |
| ۵۸    | ھ جمل کی وجہ سے حاملہ عورت کی قبر کا کھولنا                     | ٨             |  |
| ۵۸    | سوم ۔خودمیت کے حقوق کے تعلق سے قبر کھولنا                       | 9             |  |
| ۵۸    | الف بخسل ہے قبل میت کو ڈن کرنا                                  | ۱*            |  |
| ۵۹    | ب: میت کو کفنانے کے لئے قبر کھولنا                              | 11            |  |
| ۵۹    | ج: میت پرنماز جنازہ پڑھنے کے لئے اس کی قبر کھولنا               | 11            |  |
| ۲.    | د :اگرمیت غیرقبله کی طرف فن کردیا گیا ہوتو قبرکوکھولنا          | 11            |  |
| ۲.    | چہارم _میت کود وسری جگہنتقل کرنے کے لئے قبر کھولنا              | ١٣            |  |
| ١٢    | پنجم کسی دوسر ےکوائ <i> کے س</i> اتھ دفن کرنے کے لئے قبر کھولنا | 10            |  |
| ٦١    | ششم کی صحیح مقصد کی خاطر کفار کی قبریں کھولنا                   | 14            |  |
| 71-71 | نبهر جبه                                                        | Δ-1           |  |
| ۲۲    | تعريف                                                           | 1             |  |
| ۲۲    | متعلقه الفاظ : جهاد، ستوقيه                                     | ٢             |  |
| ۲۳    | نبهرجه سيمتعلق احكام                                            | ٢             |  |
| ۲۳    | نبہرجہ کے ساتھ آپس میں معاملہ کرنا                              | ٢             |  |
| Ч٣    | نبهر جہکو جیا دینے فروخت کرنا                                   | ۵             |  |
| 71-11 | نبوت                                                            | $\Lambda - 1$ |  |
| 717   | تعريف                                                           | 1             |  |
| 717   | متعلقه الفاظ : رسالت                                            | ٢             |  |
| ۵r    | نبی کی نبوت کے دلائل                                            | ٣             |  |
| ۵r    | سابق انبياء کې شريعتيں                                          | ٠٩<br>٢       |  |
| ۲Y    | نبوت کا دعوی کرنے والےاوراس کی تصدیق کرنے والے کا حکم           | 2             |  |
| ۲A    | نبيز                                                            |               |  |
|       | د کیھئے: اُشربہ                                                 |               |  |

-2-

| صفحه            | عنوان                                                             | فقره  |
|-----------------|-------------------------------------------------------------------|-------|
| 95-72           | نبى                                                               | ۱-۲ ۶ |
| ۲۸              | تعريف                                                             | 1     |
| 79              | متعلقه الفاظ: رسول                                                | ۲     |
| 44              | نبیوں اور رسولوں کی تعداد                                         | ٣     |
| 49              | آخری نبی                                                          | ٩     |
| ۷.              | اولوالعزم رسول                                                    | ۵     |
| ۷.              | ان حضرات کا ذکر جن کے نبی ہونے میں اختلاف ہے                      | Ч     |
| ۷.              | الف يخطر                                                          | Y     |
| <u>∠۱</u>       | ب في القرمان                                                      | ۷     |
| 12              | ج_ذ والكفل                                                        | ٨     |
| <u>ک</u> ا      | <i>د_ژ</i> به                                                     | 9     |
| ∠۱              | نبیوں کے ساتھ مخصوص احکام                                         | 1•    |
| ∠1              | الف -ان پرصد قد کاحرام ہونا                                       | 11    |
| ۷۲              | ب۔ان کےاموال میں درا ثت جاری نہ ہوگی بلکہان کے بعد سب صدقہ ہوں گے | 11    |
| ۲۳              | ج۔ نبی کود میں دفن کیا جائے گا جہاں ان کا وصال ہو                 | 11    |
| ۷۲              | انبیاء کے تعلق سےامت پر ثابت شدہاحکام                             | 10    |
| ∠٣              | الف ۱ نبیاء کی نبوت اوررسولوں کی رسالت پرایمان کا داجب ہونا       | 10    |
| ۷۲              | ب ۔انبیاءکی اطاعت ،ان کی ایتاع اوران سے محبت رکھنا                | 10    |
| ∠۵              | ج۔انبیاء کےاختر ام کاواجب ہونا                                    | IY    |
| ∠۵              | د-انبياءكرام پردرودوسلام جھيجنا                                   | 12    |
| 2۲              | ھ۔انبیاءکے درمیان تفریق کاحکم                                     | ١A    |
| $\angle \wedge$ | انبیاء میں کسی کوکسی سےافضل قراردینا                              | 19    |
| <b>∠</b> 9      | انبیاءاور دوسر پےلوگوں کے مابین کسی کوکسی سےافضل قرار دینا        | ۲۰    |
| ۸.              | انبیاء کے نام پرنام رکھنا                                         | ۲١    |
| ∧.              | کسی نبی کوتکلیف پہنچانے والے یاان کی تو ہین کرنے والے کاحکم       | ٢٢    |

| فحمه            | عنوان                                                                                 | فقره  |
|-----------------|---------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| ۸١              | انبياءكي نصوير كاحكم                                                                  | ٢٣    |
| Δ1              | اللد کے نبی محمد علیقیتیہ                                                             | ٢٢    |
| Δι              | الف۔ نبی اکرم محمد علیظیہ کی اقتد او پیروی کرنا                                       | 10    |
| ٨٢              | ب - نبی اکرم محمد علیظی کی خصوصیات                                                    | ٢٦    |
| ٨٣              | ج محمد عايشة برايمان لانا                                                             | ۲۷    |
| ٨٣              | م متالله<br>د - حمد علیسه سے محبت رکھنا                                               | 59    |
| ۸ <i>۵</i>      | ھ- نبی کریم علیقیہ کے لئے خیر خواہی                                                   | ٢٩    |
| ۸ <i>۵</i>      | و۔ نبی کریم حالیہ کی تعظیم وتو قبر                                                    | • ۳   |
| ۲۸              | آپ ﷺ کورپارنے اور آپ کا نام لینے میں آپ کی تو قیر                                     | ٣١    |
| ۲۸              | آپ ﷺ کے وصال کے بعد آپ کی تو قیراور آپ کے پاس آواز کو پست کرنا                        | ٣٢    |
| $\wedge \angle$ | نبی کریم علیقہ کی آل اورآپ کے صحابہ کی تو قیراوران کے ساتھ بھلائی دمحت کا معاملہ کرنا | ٣٣    |
| $\wedge \wedge$ | ز۔ نبی کریم علیشہ پردرودوسلام بھیجنا                                                  | ۳ ۴   |
| $\wedge \wedge$ | ح۔ نبی کریم علیق کے لئے وسیلہ کی دعا کرنا                                             | ۳۵    |
| <b>^9</b>       | ط۔ نبی کریم علیقیہ کے ذریعہ تقرب حاصل کرنا                                            | ٣٩    |
| <b>^9</b>       | ی۔ نبی کریم علیق کی شفاعت طلب کرنا                                                    | ٣٧    |
| ٨٩              | ک۔ نبی کریم علیشہ پاکسی دوسرے نبی کی قشم کھا نا                                       | ٣٨    |
| <b>^9</b>       | ل۔ نبی کریم علیقہ اور آپ کے آثار سے برکت حاصل کرنا                                    | ٣٩    |
| 9+              | م ۔ نبی کریم علیقیہ کے نام پر نام رکھنااور آپ کی کنیت پر کنیت رکھنا                   | ۴ م   |
| 9+              | ن ۔ نبی کریم علیق کی اطاعت کا واجب ہونا                                               | ا ۲۰  |
| 9+              | س - نبی کریم علیق کے بعی افعال میں آپ کی انتاع کرنا                                   | ٢     |
| 91              | ع - نبی کریم علیق<br>ع - نبی کریم علیصی <sup>ی</sup> ه کااجهتها د                     | 3     |
| 91              | ف جس نے نبی کریم علیقہ کی تنقیص کی یا آپ کو حقیر جانا یا ایذا پہنچا کی اس کا حکم      | ۲۹ ۲۹ |
| 91              | ص۔ نبی کریم علیق کے بارے میں گفتگو کرنے میں بےاد بی کرنے والے کا حکم                  | ۴۵    |
| 91              | ق۔ نبی کریم علیقہ کی تکذیب کرنے والے کا حکم                                           | ٢٦    |

| صفحه                | عنوان                                           | فقره  |
|---------------------|-------------------------------------------------|-------|
| 90-91               | نتر                                             | Λ-۱   |
| 91~                 | تعريف                                           | 1     |
| 91~                 | متعلقه الفاظ استنجاء، استبراء                   | ٢     |
| 91~                 | نتر یے متعلق احکام                              | ٣     |
| 91~                 | نتر کی جگهاورا <i>س کا موقع</i>                 | ٣     |
| ٩٣                  | نتر كاحكم                                       | ۵     |
| ٩٣                  | نتر کے حکم میں اختلاف کا اثر                    | ٢     |
| 90                  | نتر کاطر یقه اوراس کی شرط                       | ۷     |
| 90                  | نتركى تعداد                                     | ۸     |
| 1++-94              | نثف                                             | 11-1  |
| 97                  | تعريف                                           | t.    |
| 97                  | متعلقهالفاظ جلق،استحداد، حفّ                    | ٢     |
| 97                  | بنف سے تعلق احکام                               | ۵     |
| 97                  | محرم کابال اکھیٹرنا                             | ۵     |
| ٩८                  | حرم میں شکارکا پراکھیٹرنا                       | ۲     |
| 1 • •               | چېره کابال اکھیٹرنا                             | ٩     |
| 1 • •               | بغل كابال المفيرنا                              | 1•    |
| <b> </b> ◆ ◆        | سفيدبال كالحيرنا                                | 11    |
| +t <sup>w</sup> - + | فثار                                            | ۱ – ۲ |
| +                   | تعريف                                           | t.    |
| +                   | متعلقه الفاظ : توزيع                            | ٢     |
| +                   | شرعی حکم                                        | ٣     |
| I • T               | کس کے لئے لینا جائز ہےاورکس کے لئے جائز نہیں ہے | ۴     |
| 1124-1+12           | نجاست                                           | ۵٦-۱  |
| 1 • M               | تعريف                                           | 1     |

| صفحه              | عنوان                                                           | فقره     |
|-------------------|-----------------------------------------------------------------|----------|
| 1+1~              | متعلقه الفاظ : طهارت ، استنجاء                                  | ٢        |
| ۲ <b>۰</b> ۱ • ۲۰ | کیا چیز بخس ہےاور کیا نجس نہیں ہے                               | <b>`</b> |
| ۱•۵               | نجاست کی نقشیم،نجاست عینی اورنجاست حکمی                         | ۵        |
| 1+∠               | آ دمی کی طہارت ونجاست                                           | ۲        |
| 1+9               | زنده جانوروں کی طہارت ونجاست                                    | ۸        |
| 1+9               | الف-كتا                                                         | ٨        |
| 1+9               | ب-خنزير                                                         | ٩        |
| 11+               | شکاری جانورادر شکاری پرندے                                      | ◆        |
| 11+               | مردارجا نوركي طهارت ونجاست                                      | 11       |
| 11+               | الف۔دہ مردارجانورجس میں بہنےوالاخون نہیں ہے<br>جس               | 11       |
| 111               | ب ـ دریائیاور پانی دخشکی دونوں میں رہنے دالامر دارجانور<br>بسیر | ١٢       |
| 111               | ج_خشکی کامردارجانور                                             | 11-      |
| 111               | د-جانورسے جداشدہ عضو                                            | ٢        |
| 1117              | ھ-جانور کی کھال                                                 | 10       |
| 1117              | انسان اور جانوروں کے بدن سے نکلنے والی اشیاء کا حکم             | 14       |
| 1117              | الف یتھوک، رینٹ اوربلغم<br>میں                                  | 14       |
| <b>F</b> II       | ب۔قی وقلس ( معدہ سے نکلنےوالا پانی )                            | 12       |
| 112               | ج۔ جگالی کرنے والے جانور کی جگالی                               | 19       |
| 112               | د-جانورکا پسینه                                                 | ۲+       |
| 112               | @) <u>))</u> _@                                                 | ۲١       |
| 11A               | و-إنفحه                                                         | ٢٢       |
| 11A               | زيخون، پيپ                                                      | ٢٣       |
| 119               | ح یے چیض،استحاضہاورنفاس کا خون                                  | ٢٢       |
| 11 +              | ط _مثک، زبادا ورعنبر<br>ی _ پیشاب اور پا[]نه                    | ٢۵       |
| 171               | ی۔ پیشاباور پا]نہ                                               | ٢٦       |

|       | عنوان صفحه                                                                            | فقره  |
|-------|---------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| ۱۲۲   | ک_منی، مذی اور د دی                                                                   | ۲۷    |
| 177   | ل یحورت کی شرمگاہ کی رطوبت                                                            | ٢٨    |
| 162   | بشراب كاحكم                                                                           | 29    |
| 111   | نحباست سے ملنےوالی چیز کاحکم                                                          | • •   |
| 188   | الف۔دوخشک چیزوں کاملنا، یا پاک خشک چیز کا نا پاک سیال یا تر چیز سے یااس کے برعکس ملنا | ۴ •   |
| ١٢٣   | ب کسی سیال یاجامد چیز میں نجاست کا گرنا                                               | ۳١    |
| 110   | ج۔ نیجاست سے ملنےوالے پانی                                                            | ٣٣    |
| 110   | د محل طہارت سے جدا ہونے والا پانی                                                     | ۴ ۴   |
| 110   | ھ_کنویں کا نا پاک ہونا                                                                | ۳۵    |
| 119   | نجاست کے حامل اورجس کودوران نمازنجاست لگ جائے اس کی نماز                              | ٣٩    |
| • ۱۳  | نجاستوں سے بچنا                                                                       | ۴ ۴   |
| • ۱۳  | نجاستوں سےطہارت حاصل کرنا                                                             | ا ۲۰  |
| 1111  | اگرد باء میں شراب رکھی جائے تو اس کو پاک کرنے کا طریقہ                                | ٢٢    |
| 1111  | نجاست اورنا پاک اشیاء کی بیچ                                                          | ~ ~ ~ |
| 11-1- | نجاست سےاورنا پاک چیز سے پاک کئے بغیراس سے فائدہ اٹھانا                               | ۲ ۲   |
| 11-4  | جو چیز اکثر حالات میں نا پاک رہتی ہواس کا استعال                                      | ۴۵    |
| I‴∠   | نا پاک رنگ سے خضاب کر نااور کپڑ وں کورنگنا                                            | ٢٦    |
| I‴∠   | نجاست سےدھونی دینا                                                                    | ٢ ٢   |
| ∠ ۱۳  | نجاست سےعلاج کرنا                                                                     | ٢٨    |
| I‴∠   | نا پاک پانی کے ذیر بعیرتھیتی کی سینچائی کرنااورنجاست کھاد میں ڈالنا                   | ٩٣٩   |
| ١٣٠٨  | جانوروں کونجاست یا نا پاک چارہ کھلا نا                                                | ۵+    |
| ۹ ۱۳۰ | نجاست کے درجات                                                                        | ۵١    |
| ۹ ۱۳۰ | الف برنجاسات غليظه                                                                    | ۵١    |
| ا ۱۳  | ب ي نجاسات خفيفه                                                                      | ٥٢    |
| ٣٣    | ج-جونجاسات معاف ہیں                                                                   | ٥٣    |

| صفحه        | عنوان                                                                   | فقره         |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------|--------------|
| 189-182     | <u>ښ</u> ين                                                             | ۲-۱          |
| <i>۲۳ ک</i> | تعريف                                                                   | 1            |
| 11 -        | متعلقه الفاظ بسوم، مزايده                                               | ٢            |
| 11 2        | شرعی حکم                                                                | ۴            |
| ١٣ ٨        | بيع نجش كالصحيح يافاسد بمونا                                            | ۵            |
| ۱۳ ۸        | ردکرنے میں مشتر می کا خیار                                              | ۲            |
| 1 m 9       | نچوم<br>د کیھئے بنجیم                                                   |              |
| 17 9        | نحاس<br>د <u>کی</u> هنه:معدن                                            |              |
| 105-10+     | ż                                                                       | ∠-1          |
| 10+         | تعريف                                                                   | 1            |
| 10+         | متعلقه الفاظ بحقر                                                       | ۲            |
| 10+         | نحر سے متعلق احکام                                                      | ٣            |
| 10+         | الف نحرك ذريعه ذنح كرنے كاطريقه                                         | ٣            |
| 101         | ب یخر کئے جانے دالے جانورکوڈن کر نااورڈ نج کئے جانے دالے جانورکوخر کرنا | ۴            |
| 101         | ج-ايام نحر                                                              | ۵            |
| 101         | د ینحر کی شرطیں                                                         | ۲            |
| 101         | <i>ھ</i> نچر کے متحبات                                                  | 2            |
| 101         | نحله<br>د يکھنے: ہبہ                                                    |              |
| 101-101     | ي منب<br>نخاع                                                           | $\Delta - 1$ |
| 101         | تعريف                                                                   | 1            |
| 101         | تعريف<br>متعلقه الفاظ: <sup>مُث</sup> ِّ ب <sup>ف</sup> قره             | ٢            |

| ۲ نخاع سے متعلق احکام<br>۲ اول ۔ذبائح میں ۱۵۳<br>۵ دوم ۔ زخمی کرنے میں<br>۱-۲ نخامہ ۲۵۲ ۱۵۲<br>۱ تعریف ۲۹۹ |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۵ دوم۔زخمی کرنے میں ۱۵۴<br>۱-۲ نخامہ ۱۵۲–۱۵۲<br>۱ تعریف ۱۵۴                                                |
| ۱-۲ نخامه ۱۵۲-۱۵۲<br>۱ تعريف ۱۵۴                                                                           |
| ا تعريف                                                                                                    |
|                                                                                                            |
|                                                                                                            |
| ۲ متعلقه الفاظ : مخاط، فلس                                                                                 |
| <sup>م</sup> بنغامه س <u>م</u> تعلق احکام                                                                  |
| <sup>م</sup> نخامه کی طہارت ونجاست                                                                         |
| ۵ روز ه کی حالت میں نخامہ کا نگلنا                                                                         |
| ۲ مسجد میں کھنکار بچینکنا ۲                                                                                |
| نخيل ۱۵۶                                                                                                   |
| د کیھئے: زکا ۃ                                                                                             |
| ۱-۱۹ ندب ۱۵۸–۱۵۸                                                                                           |
| ا تعريف ١٥٢                                                                                                |
| ۳ مندوب س <u>ے متعلق</u> احکام                                                                             |
| ۳ مندوب مامور بہ ہے یا م <sup>ا</sup> مور بنہ ہیں ہے <sup>10</sup>                                         |
| <sup>م</sup> م ميت پررونا ۱۵۸                                                                              |
| ا-۱۳ ندرت ۱۳۵–۱۹۵                                                                                          |
| ا تعريف ۱۵۸                                                                                                |
| ۲ متعلقه الفاظ: غالب، شاذ                                                                                  |
| ۳ اول: ندرت( تجمعنی قلت) سے متعلق احکام                                                                    |
| <sup>م</sup> <sup>کب</sup> ھی نا درکوغالب پر مقدم کرنا                                                     |
| ۲ نادراورغالب کوایک ساتھ نظرانداز کرنا                                                                     |
| ے بادر کوغالب <i>کے س</i> اتھ لاحق کرنا                                                                    |
| ۸ بنادرا گردائمی نه ہوتو وہ قضاءکا متقاضی ہے ۸                                                             |

| صفحه              | عنوان                                                   | فقره    |
|-------------------|---------------------------------------------------------|---------|
| ۱۲۲               | نادراگردائمی ہو <b>ت</b> وہ غالب کے حکم میں ہوتا ہے     | 9       |
| INF               | جس چیز میں بیچسلم کیا جائے اس میں ندرت                  | 1•      |
| 141-              | نادرالوجود ميس عقد مضاربت                               | 11      |
|                   | عدت پوری ہونے میں ندرت                                  | 11      |
| ١٦٣               | دوم: ندرت( تجمعنی معدن) ہے متعلق احکام                  | ١٣      |
| 170               | ندم                                                     |         |
|                   | د يکھتے : توبہ                                          |         |
| rom-140           | نذر                                                     | ∠ • - 1 |
| 0 M               | تعريف                                                   | 1       |
| 0 M               | متعلقه الفاظ فرض تطوع بميين                             | ۲       |
| ITT               | نذركامشروع ہونا                                         | ۵       |
| 172               | نذ رکاحکم                                               | ۲       |
| 179               | نذركےالفاظ                                              | ۷       |
| 1∠ ◆              | نذ رکی اقسام                                            | ٨       |
| 1∠ <b>r</b>       | الف يذر اللجاج                                          | 9       |
| ۱∠۵               | ب-نذ رالطاعه                                            | 11      |
| ۱∠۵               | اول:عبادات مقصودہ کی نذر                                | ١٣      |
| 124               | دوم : عبادات غیر مقصودہ کی نذ ر                         | 10      |
| 122               | ن-نذرالمعصيه                                            | 1Y      |
| 1A1               | د-نذرالمباح                                             | ١A      |
| ١٨٣               | مباح کی نذریوری نہ کرنے کی صورت میں اس پر کیاوا جب ہوگا | 19      |
| ١٨٣               | ھ۔واجب کی نذر                                           | ۲۰      |
| 110               | اول: دا جب علی العین کی نذ ر                            | ۲١      |
| 110               | دوم : واجب على الكفابيه كي نذر                          | ٢٢      |
| $1\Lambda \angle$ | وينذر ستحيل                                             | ٢٣      |

| صفحه    | عنوان                                                               | فقره        |
|---------|---------------------------------------------------------------------|-------------|
| ٢٣٣     | دوم :اگرروز ہ کی نذ رمانے اوراس کوادا کرنے سے قبل مرجائے            | ۲८          |
| ٢٣٨     | سوم:اعتکاف کی نذر ماننے والا اگراس کوا دا کرنے سے پہلے مرجائے       | ٨٢          |
| r ۵ •   | چہارم :اگرکوئی څخص نماز کی نذ ر مانے اوراس کوادا کرنے سے قبل مرجائے | 44          |
| r 6 r   | پنجم :اگرکوئی صدقہ کی نذ رمانے اوراس کوادا کرنے سے قبل مرجائے       | ۷.          |
| r00-r0r | فَرُ د                                                              | ۳-۱         |
| ror     | تعريف                                                               | 1           |
| ror     | متعلقه الفاظ: شطرنج                                                 | ٢           |
| rar     | نرد کھیلنے کا حکم                                                   | ٣           |
| r00     | نزاع                                                                |             |
|         | د کیھئے:دعوی                                                        |             |
| raz-raa | نزول                                                                | <b>Y</b> -1 |
| 100     | تعريف                                                               | 1           |
| r 6 6   | نزول سے متعلق احکام                                                 | ٢           |
| 100     | جمعہ کے خطیب کا اپنے خطبہ سے فارغ ہو کرا تر نا                      | ٢           |
| 101     | مسجد میں کفار کے وفید کا اتر نا                                     | ٣           |
| r04     | سحبدہ تلاوت کے لئےسوار کااتر نا                                     | ٢           |
| F07     | سحبدۂ تلاوت کے لئےخطیب کااتر نا                                     | ۵           |
| rol     | روزہ دارکے حق میں شہوت کے ساتھ منی کا نکلنا                         | ۲           |
| r71-r02 | نَساء                                                               | (* — I      |
| ro2     | تعريف                                                               | 1           |
| ro2     | متعلقه الفاظ: نفتر                                                  | ٢           |
| ran     | نساء يسمتعلق احكام                                                  | ٣           |
| ran     | عقو ديبن نساء                                                       | ٣           |
| r 0 9   | بثريك،وكيل اورمضارب كاادهارفر وخت كرنا                              | ~           |

| صفحه       | عنوان                                                | فقره          |
|------------|------------------------------------------------------|---------------|
| r71        | نیساء                                                |               |
|            | د يکھتے:امرأة                                        |               |
| 177-171    | نىپ                                                  | ۵ <b>٦</b> -1 |
| <b>171</b> | تعريف                                                | 1             |
| ٢٦١        | متعلقه الفاظ :عصبه، ولاء، رحم، مصاہرة ، رضاع، قُعد د | ٢             |
| r 4r       | نسب سے متعلق احکام                                   | ٨             |
| r 4r       | نسب کےاقرار کاحکم                                    | ٨             |
| r 4r       | نسب کے حقوق                                          | 9             |
| r 7 m      | نسب کے اسباب                                         | 1+            |
| r 7 m      | سبب اول: نکاح                                        | 11            |
| 540        | نكاح فاسد                                            | ١٢            |
| гчч        | نکاح فاسد میں نسب کی مدت کا اعتبار کب سے کیا جائے گا | 11~           |
| гчч        | شبه میں وطی <i>کر</i> نا                             | ١٣            |
| r77        | ایک عورت سے وطی میں شرکت                             | 10            |
| r72        | منی کورحم میں داخل کرنے کی وجہ سےنسب کا ثبوت         | 14            |
| F72        | زنا کی وجہ سےنسب کا ثبوت یا عدم ثبوت                 | 12            |
| r72        | سېب دوم :استنبال د                                   | ١A            |
| F72        | ثبوت نسب کے دلائل                                    | 19            |
| F72        | الف فراش                                             | 19            |
| 529        | ب-قيافه                                              | ۲۰            |
| 529        | <b>ج- دِعُوة</b>                                     | ۲١            |
| r 7 9      | د حمل                                                | ٢٢            |
| r2+        | <i>ه – پ</i> ېنېه                                    | ٢٣            |
| r2+        | و-اقرار                                              | ٢٢            |
| r 2 9      | کسی شخص کےاقرار سےاس کےنسب کا ثبوت                   | ٣٥            |
|            |                                                      |               |

| صفحه    | عنوان                                                | فقره |
|---------|------------------------------------------------------|------|
| ٢८٩     | سفیہ اگرنسب کا قرار کرے                              | ٣٦   |
| ۲∠٩     | نسب کےافرار سے رجوع کرنا                             | ٣٧   |
| ۲۷۹     | لقيط كانسب                                           | ٣٨   |
| ۲۷۹     | ز_قرعه                                               | ٣٩   |
| ۲۸۰     | ح_ساع                                                | • ۲۰ |
| ٢٨٢     | ط به قاضی کا فیصلہ                                   | ~ ~  |
| ٢٨٢     | ی۔بلادعوی شہادت سےنسب کا ثابت ہونا                   | ۴۵   |
| ٢٨٣     | نسب میں حکم بنانا                                    | ٢٦   |
| ٢٨٣     | نسب کے دعوی میں قشم کھلانا                           | ۲ ۲  |
| 110     | نسب کے آثار                                          | ۴۸   |
| 520     | الف فيفقه                                            | ۴۸   |
| 520     | ب-قصاص كاساقط هونا                                   | ٩٣٩  |
| 110     | <b>ن</b> -ولايت کا ثابت ہونا                         | ۵.   |
| 110     | د_میراث                                              | ۵١   |
| 110     | ھ-نکاح کاحرام ہونا                                   | ۵٢   |
| 520     | كفاءت مين نسب كااعتنبار                              | ٥٣   |
| 520     | لعان کی وجہ سےنسب کاختم ہوجانا                       | ۵٣   |
| ٢٨٦     | نسب قابل اسقاط نہیں ہے                               | ۵۵   |
| ٢٨٦     | نسب کی نفی پرمتفق ہوجا نا                            | ra   |
| r9+-ra2 | نسخ                                                  | 11-1 |
| ra2     | تعريف                                                | 1    |
| ra2     | تعريف<br>متعلقه الفاظ بخصيص محكم ، تأ ويل<br>از بدر  | ٢    |
| ra2     | کشخ کی قسمیں                                         | ۵    |
| ٢٨٨     | نسخ كادا قع ہونا                                     | Y    |
| ۲۸۸     | نسخ کے داقع ہونے کی شرطیں                            | ۷    |
| ٢٨٩     | ثقیل سے خفیف کی طرف اور اس کے برعکس نسخ کا جائز ہونا | ۸    |
| 279     | آحاد کے ذریعہ متواتر کا نسخ                          | 9    |

| صفحه    | عنوان                                                               | فقره |
|---------|---------------------------------------------------------------------|------|
| 529     | سنت سےقرآن کا ن <sup>شخ</sup>                                       | ۱۰   |
| ٢٨٩     | حا ئضبہاورجنبی کے لئےمنسوخ شدہ آیت کی تلاوت کرنااوراس سےنمازاداکرنا | 11   |
| r9+     | نسر                                                                 |      |
|         | د يکھئے: اُطعمہ                                                     |      |
| r9+     | نسک                                                                 |      |
|         | د يکھئے: جج ،عمرہ                                                   |      |
| r90-r91 | نسل                                                                 | 11-1 |
| 191     | تعريف                                                               | 1    |
| 191     | نسل سے متعلق احکام                                                  | ٢    |
| 191     | الف ینوع انسانی کی بقائے لئے نسل کی اہمیت                           | ٢    |
| 191     | ب- کثرت نسل پرفخر کرنا                                              | ٣    |
| r9r     | ج نیسل کی محافظت                                                    | ۴    |
| r9r     | عزل سے روکنا                                                        | ۴    |
| r9r     | خصاء کا حرام ہونا                                                   | ۵    |
| r9r     | جس چیز سے سل ختم ہوجائے یا کم ہوجائے اس کے استعال کاممنوع ہونا      | ۲    |
| r 9m    | اسقاطحمل كاممنوع ہونا                                               | 4    |
| r 9m    | قطع نسل کاسبب بننے والے کی سزا                                      | ٨    |
| r 9m    | د یخصب کرده جانور کی نسل کا تاوان                                   | ٩    |
| 295     | ھ_رہن رکھے ہوئے جانور کی نسل                                        | 1+   |
| 295     | و۔وقف میں لفظ سل استعمال کیا جائے تو اس میں کون لوگ داخل ہوں گے     | 11   |
| ۲۹۴     | ز ـ جانورکی نسل میں بیچسلم                                          | 11   |
| 190     | نسبيته                                                              |      |
|         | د کیجئے: نَساء                                                      |      |

| صفحه                              | عنوان                                                                                               | فقره |
|-----------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| m119-590                          | نسيان                                                                                               | ۳۴-۱ |
| 190                               | تعريف                                                                                               | 1    |
| r97                               | متعلقه الفاظ: خطا                                                                                   | ۲    |
| r97                               | املیت پرنسیان کااثر                                                                                 | ٣    |
| 191                               | نسيان پر مرتب ہونے والےاحکام                                                                        | ٢    |
| 191                               | اول:اخروی تحکم                                                                                      | ٢    |
| 297                               | دوم:دنيوي حکم                                                                                       | ۵    |
| r99                               | نسان کی اقسام                                                                                       | ۲    |
| r99                               | کیہافشم: مامور بہ کےترک میں نسیان                                                                   | ۲    |
| r99                               | الف _ وضوحي ابتدامیں بسم اللّٰہ کو بھول جانا                                                        | ۲    |
| <del>ب</del> • •                  | ب۔وضومیں کسی عضو کا دھونا یا د نہ رہے<br>-                                                          | ۷    |
| <b>f</b> <sup>ω</sup> <b>+  +</b> | ج _ وضو کی کسی سنت کو بھول جانا                                                                     | ۸    |
| <del>ب</del> • •                  | د چنبی کا جنابت کوبھول کرحدث اصغر کے لئے تیم <sup>ک</sup> رنا<br>                                   | ٩    |
| <del>ب</del> • •                  | ھ۔ پانی بھول کر قیم کرنا                                                                            | 1+   |
| r*+r                              | ويےفرض نماز کو بھول جانا                                                                            | 11   |
| ۳+۲                               | ز یہول کرنماز کے کسی حصہ کوتر ک کر دینا                                                             | ١٢   |
| ۳•۳                               | ح۔نمازی کابدن یا کپڑ بے میں نجاست کو بھول جانا                                                      | 11   |
| ۲ <sup>4</sup> • ۲ <sup>2</sup>   | ط يسجد هسهوكوبھول جانا                                                                              | ٦١   |
| ۲ <sup>4</sup> + ۲۲               | ی۔بھولے ہوئے مال کی زکا ۃ                                                                           | 10   |
| ۳ + ۵                             | ک۔رمضان کی قضا بھول گیا یہاں تک کید دسرارمضان آگیا                                                  | 17   |
| ۳+۵                               | ل جس روزہ میں تسلسل داجب ہوایں کے تسلسل کے ختم ہونے میں نسیان کا اثر                                | ۱۷   |
| ۳+۵                               | پېلامس <i>ت</i> له: بھول کرکھانا، بينايا جماع کرلينا<br>چېلامستله: بھول کرکھانا، بينايا جماع کرلينا | 12   |
| ٣+٦                               | د دسرامسّلہ: جس روز ہ میں تسلسل واجب ہےاس میں بھول کر نیت ترک کر دینا                               | 1A   |
| ۳+٦                               | تیسراءمسئلہ: ظہارکرنے والے کا بھول کروطی کر لینا                                                    | 19   |
| ۳ • ۲                             | م متعین دن کےروز ہ کی نذ رکو بھول جانا                                                              | ۲•   |

| صفحه               | عنوان                                                         | فقره  |
|--------------------|---------------------------------------------------------------|-------|
| ٣٠٧                | ن۔اگرکوئی شخص جج یاعمرہ کااحرام باند ھےاوراس کوبھول جائے      | ٢١    |
| ٣ • ٨              | س کھانے اور پینے کے دفت بسم اللّٰد کہنا بھول جائے             | ٢٢    |
| Г • Л              | ع۔ذبح کے وقت بسم اللَّد بھول جانا                             | ٢٣    |
| ۲ <sup>.</sup> • ۸ | ف پشهادت میں بھو لنے کا اثر                                   | ۲۴    |
| ۳ + ۹              | د دسری قتم : جس ممنوع فعل میں اتلاف نہ ہواں کو بھول کر کرنا   | ٢۵    |
| ۳ + ۹              | الف۔ آ دمی کااپنی حا ئضہ عورت سے بھول کر دطی کر لینا          | ٢۵    |
| ۳1•                | ب _نماز میں بھول کر بات کر لینا                               | ٢٩    |
| ۳1+                | ج_نماز میں بھول کرکھانا پینا                                  | ۲۷    |
| ۳1•                | د _ رمضان میں جھول کرکھا ناپینا یا جماع کرنا                  | ٢٨    |
| ٣١١                | ہ۔اعت <b>کاف می</b> ں بھول کر جماع کرنا                       | 59    |
| ٣١٢                | و یہ جج میں بھول کر جماع کرنا                                 | ٣٠    |
| ٣١٢                | ز به طلاق میں بھول ہوجانا                                     | ٣١    |
| ۳۰۱۳<br>۲          | تیسری قشم:جس ممنوع چیز کے کرنے میں اتلاف ہواں کو بھول کر کرنا | ۴۰ ۴۲ |
| ۳۱۳<br>۲           | نشل                                                           |       |
|                    | د یکھتے:طرّ ار                                                |       |
| mr9-m10            | تشوز                                                          | ₩∠-1  |
| r 10               | تعريف                                                         | 1     |
| r 10               | متعلقه الفاظ : طاعة ،اعراض بغض                                | ٢     |
| ٣١٦                | نشوز کا شرعی حکم                                              | ۵     |
| ۳۱۸                | سعمل سے زوجہ ناشز ہ ہوجائے گی                                 | Y     |
| <b>r</b> ri        | نفقه پرنشوز کااثر                                             | 2     |
| ٣٢٢                | نشوز سے بازآ جانے کی وجہ سے نفقہ کالوٹ آنا                    | ٨     |
| m r r              | مدت ایلاء میں نشو زکا اثر                                     | ٩     |
| ٣٢٣                | زوجہ کے لئے باری میں نشوز کااثر                               | 1+    |
| 220                | ناشر ہ کور کا ۃ کے مال سے دینا                                | 11    |

| صفحه                | عنوان                                                | فقره          |
|---------------------|------------------------------------------------------|---------------|
| ۳۲۵                 | ناشر ه کی تا دیب کامشر وع ہونا اور اس کی تا دیب کاحق | ١٢            |
| 224                 | نشوز میں تا دیب کیسے ہوگی                            | I <b>!</b> ~~ |
| mt2                 | الف _ وعظ                                            | <b>م</b> ا ا  |
| ٣٢٨                 | ب-نجر                                                | ۱۵            |
| r r 9               | ج-ضرب                                                | ۲۱            |
| ۲ <sup>۰</sup> ۳۳ ۱ | کیاضرب کے مشروع ہونے کے لئے نشوز کی تکرار شرط ہے     | 12            |
| ****                | تا دیب کی مارمیں ضمان                                | 1A            |
| ***                 | تاديب ميں تر تيب                                     | 19            |
| ۲۰ ۲۰ P             | نشوز کے بارے میں زوجین کااختلاف                      | ۲+            |
| <b>~~</b> 0         | شو ہرکانشوزیا اس کا اعراض کرنا                       | ۲١            |
| <b>rr</b> 2         | شو ہرکاظلم کرنا                                      | ٢٢            |
| ٣٣٨                 | ز دجین میں سے ہرایک کا دوسرے پرظلم کرنا              | ٢٣            |
| ۳۳9                 | ز دجین کے درمیان شقاق کی صورت میں حکم بنانا          | ۲ I ۲         |
| • ۲۰ س              | الف ۔وہ حالات جن میں حکمین بھیج جا ئیں گے            | ٢۵            |
| • ۲۰ ۳              | ب حکمین کے جیجنے کا مخاطب اوراس کا حکم               | ٢٦            |
| • ۲۰ ۳              | ج حکمین کا زوجین کے خاندان سے ہونا                   | ۲۷            |
| ۱ ۲۰ <b>۲</b>       | د چکمین کی شرطیں                                     | ٢٨            |
| ** ** *             | ھ چکہین کی صفت اوران دونوں کی صلاحیت                 | 59            |
| ٣ ٩ ٦               | و۔ایک حکم کی تقرری                                   | ٢٢            |
| mr2                 | ز حکمین کوکیا کرنا چاہئے                             | ۳۵            |
| ۲۳ / <sup>۲</sup>   | ح۔زوجین میں سے سی کاغائب یا مجنون ہونا               | ٣٦            |
| <b>۳</b> ۳ ۹        | ط حکمین کو کیل بنانے سے زوجین کا گریز اختیار کرنا    | ٣٧            |
| ₩۵+-₩۵+             | نصاب                                                 | ۵-۱           |
| ۳۵۰                 | تعريف                                                | 1             |
| ۳۵٠                 | متعلقة الفاظ: مقدار                                  | ٢             |

| صفحه                | عنوان                                                                  | فقره |
|---------------------|------------------------------------------------------------------------|------|
| ۳۵۰                 | نصاب سيمتعلق احكام                                                     | ٣    |
| ۳۵+                 | الف-نماز جمعه ميں نصاب                                                 | ٣    |
| ۳۵+                 | ب_زکاۃ میں نصاب                                                        | ۴    |
| ۳۵۰                 | ج۔ چوری کی حدمیں نصاب                                                  | ۵    |
| 101                 | نصارى                                                                  |      |
|                     | د کیھئے:اہل کتاب                                                       |      |
| 101                 | نفرة                                                                   |      |
|                     | د کیھتے: عاقلہ                                                         |      |
| maa-mai             | نصيب                                                                   | 10-1 |
| r 01                | تعريف                                                                  | 1    |
| r 01                | متعلقة الفاظ فنرض                                                      | ٢    |
| ror                 | نصيب سيمتعلق احكام                                                     | ٣    |
| rar                 | اول _میراث میں نصیب                                                    | ٣    |
| <b>~</b> ۵ <b>~</b> | دوم _شرکت میں نصیب                                                     | ۴    |
| <b>~</b> ۵ <b>~</b> | شریک کے حصبہ میں تصرف کرنا                                             | ۴    |
| <b>~</b> 6 <b>~</b> | شریک کے حصبہ کا ضمان                                                   | ۵    |
| <b>~</b> 6 <b>~</b> | سوم تنقشيم ميں حصبہ                                                    | ۲    |
| <b>~</b> 6 <b>~</b> | تقنیم کرنے والوں کے حصہ کی مقدار کے مطابق تقسیم کرنے کی اجرت کو بانٹنا | ۲    |
| <b>~</b> 6 <b>~</b> | اراضی کی تقشیم میں حصبہ                                                | 4    |
| ror                 | تقسیم کرنے میں حصہ کی تعیین                                            | ٨    |
| ror                 | تقنييم ميں حصبہ کی ملکیت اوراس میں تصرف کرنا                           | ٩    |
| ror                 | باری میں اپنے ساتھی کے حصہ سے شریک کا فائدہ اٹھانا                     | 1•   |
| r 0 r               | چہارم ۔ شفعہ میں نصیب                                                  | 11   |
| ror                 | دائر کردہ حق شفعہ کے حصہ میں شفیع کی ملکیت                             | 11   |
| rar                 | جس حصبہ میں حق شفعہ کا دعوی کیا گیا ہےاس میں مشتر ی کالقمیر کرنا       | 11   |

| صفحه     | عنوان                                                  | فقره  |
|----------|--------------------------------------------------------|-------|
| r 00     | جس حصہ میں حق شفعہ دائر ہےاس میں دوسر ےکاحق نکل آئے    | ١٣    |
| r 66     | جس حصہ میں حق شفعہ کا دعوی ہے اس کے ہلاک ہونے کا تاوان | 16    |
| r 66     | ينجم يمشترك غلام ميں حصبه كا آ زادكرنا                 | ۱۵    |
| r7r-r07  | لفيحت                                                  | 10-1  |
| roy      | تعريف                                                  | 1     |
| roy      | متعلقه الفاظ : خديعه، نش ،توبيخ                        | ۲     |
| ro2      | شرعي حکم                                               | ۵     |
| ran      | دین میں نصیحت کا درجہ                                  | ۲     |
| ran      | نصیحت کس کے لئے واجب ہوگی اور کیسے ہوگی                | ۷     |
| ۳4+      | نصيحت کی ضرورت                                         | ۸     |
| <b>m</b> | يوشيده طور پرنصيحت کرنا                                | ٩     |
| <b>m</b> | نصيحت كرنے ميں اخلاص                                   | ۱•    |
| ٣٦٢      | نصيحت كرنے والے كى اہليت                               | 11    |
| ٣٦٢      | نصیحت مکارم اخلاق میں سے ہے                            | 11    |
| ** * **  | غائب کے لیے فضیحت                                      | 11    |
| r 7r     | ذمی اور کا فر کے لئے نصیحت                             | 16    |
| r 117    | مسلمان زندگی میں اور مرنے کے وقت بھی نصیحت کرے گا<br>م | 10    |
| m77-m70  | تضح                                                    | ۱ – ۲ |
| 32       | تعريف                                                  | 1     |
| 323      | نضح سے متعلق احکام                                     | ۲     |
| 30       | استنجاء کے بعد شرم گاہ اور پائجامہ پر پانی حیطر کنا    | ۲     |
| r 70     | نضح کے ذریعہ بچہ کے پیشاب کو پاک کرنا                  | ٣     |
| m 4 4    | اونٹ کے ذریعہ سیراب کردہ پیداوار کی زکا ۃ              | ۴     |
| ₩ЧЛ-₩Ч∠  | نطفه                                                   | ۷-۱   |
| ۳۲۷      | تعريف                                                  | ſ     |

| صفحه                  | عنوان                                       | فقره         |
|-----------------------|---------------------------------------------|--------------|
| ۳۶۷                   | متعلقه الفاظ بملقه ،مضغه ، جنين             | ٢            |
| <b>Р ч</b> л          | نطفه سے متعلق احکام                         | ۵            |
| <b>м</b> чл           | الف-نطفه سے عدت کا پورا ہونا                | ۵            |
| <b>г</b> чл           | ب-نطفه کوسا قط کرنا                         | ۲            |
| <b>г</b> чл           | ن-نطفه پرجنایت                              | 2            |
| ۳∠+-۳۲9               | نطق                                         | <b>Y</b> -1  |
| ٣٦٩                   | تعريف                                       | 1            |
| ٣٦٩                   | متعلقة الفاظ :عبارة                         | ٢            |
| ٣٦٩                   | نطق سے متعلق احکام                          | ٣            |
| ٣٦٩                   | الف _اللَّد تعالى پرايمان لا نا             | ۴            |
| <b>٣∠</b> ٠           | ب_د نیوی تصرفات                             | ۵            |
| ₩∠ <b>•</b>           | ج ينطق كاختم ہوجانا                         | ۲            |
| ۳27-۳21               | نطيحه                                       | <b>Y</b> -1  |
| ۳21                   | تعريف                                       | 1            |
| ۳21                   | متعلقة الفاظ جميبته بمخفته بموقوذ هءمتردبير | ۲            |
| ۳21                   | اجماليحكم                                   | ۲            |
| ۳۷۲                   | نظارة                                       |              |
|                       | د کیھئے:وقف                                 |              |
| ۲∠۲ – ۳+ <sup>۲</sup> | نظر                                         | r 0-1        |
| ۳ <b>∠</b> ۲          | تعريف                                       | 1            |
| ٣٢٢                   | متعلقه الفاظ : رؤيت                         | ٢            |
| ۳∠۳                   | نظرية متعلق احكام                           | ٣            |
| ٣٢٣                   | مردكاعورت كوديجهنا                          | ٣            |
| ٣٢٣                   | مردکا نو جوان اجنبی عورت کود کچھنا          | <u> ۲</u> –۳ |
| ۳ <b>∠</b> ۳          | قول اول                                     |              |

| صفحه         | عنوان                                                  | فقره    |
|--------------|--------------------------------------------------------|---------|
| ۳2۵          | قول دوم                                                | ••••••• |
| ۳۷۷          | قول سوم                                                |         |
| ٣٧٧          | قول چہارم                                              |         |
| ۳ <i>۷</i> ۸ | مردکا بوڑھی اجنبی عورت کود کچھنا                       | ^       |
| ٣٧٩          | مردکا نابالغه بچی کود کچهنا                            | ٩       |
| ٣٧٩          | مردکاا پنی محرم عورتوں کود کچھنا                       | 1•      |
| ٣٨٠          | جن مردوں کوشہوت نہ ہوان کاعورت کودیکھنا                | 11      |
| ٣٨٢          | نابالغ لڑ کے کا اجنبی عورت کود کچنا                    | 11      |
| ٣٨٣          | مرا ہتن( قريب البلوغ بچہ ) کاعورت کوديکھنا             | ١٣      |
| ዮአዮ          | مردکاعورت کے جدا شدہ عضو کود کچھنا                     | 16      |
| 320          | مردکا پانی یا آئینه کی راه سے عورت کود کچھنا           | 10      |
| ٣٨٥          | مردکا مردہ عورت کودیکھنا                               | ١٩      |
| 320          | مردکا مردکود یکھنا                                     | ۱∠      |
| ٣٨٦          | مردکا بےریش نوجوان کا چہرہ دیکھنا                      | 1A      |
| ٣٨٦          | عورت کا مردکود کچھنا                                   | 19      |
| ٣٨٦          | عورت كااجنبى مردكود كيهنا                              | 19      |
| ٣٨٩          | عورت کااپ خرم مردوں کودیکھنا                           | ۲۰      |
| ۳9+          | عورت كاعورت كود كيجنا                                  | ۲١      |
| ۳9+          | مسلمان عورت کاکسی عورت کود بکھنا                       | ٢٢      |
| ۳۹۱          | كافره عورت كامسلمان عورت كوديكهنا                      | ٢٣      |
| ٣٩٣          | بدکارعورت کا پاک دامن عورت کودیکھنا                    | ٢٣      |
| ٣٩٣          | ز دجین کاایک دوسر ےکود کچنا                            | ٢٥      |
| ۳94<br>۲     | انسان کا خودا پنی شرمگاه کودیکھنا                      | ٢٦      |
| ٣٩٦          | خنثی کا دیکھنا                                         | ۲۷      |
| ٣٩٦          | جس کی طرف دیکھناجا ئزنہیں ہے اس کی طرف دیکھنے میں رخصت | ٢٨      |
| r 9 y        | اچانک نگاہ پڑ جانا                                     | ٢٩      |

| صفحه                                       | عنوان                                   | فقره          |
|--------------------------------------------|-----------------------------------------|---------------|
| ۳۹۷                                        | ضرورت کی نگاہ                           | ۴.            |
| m92                                        | اول۔ پیغام نکاح کے لئے دیکھنا           | ۲             |
| ٣٩٢                                        | دوم۔علاج اوراس کے متعلقات کے لئے دیکھنا | ٣٢            |
| ۲ <sup>۰</sup> • •                         | سوم ۔قضاءوشہادت کے لئے دیکھنا           | ۳۰ <i>۳</i> ۰ |
| ۲ <sup>۰</sup> + ۲                         | چہارم ۔معاملہ کرنے کے لئے دیکھنا        | ۳۳            |
| ۲۰ <b>۲</b> ۰                              | پنچم تعلیم کے لئے دیکھنا                | ۳۵            |
| $\gamma \star 0 - \gamma \star t^{\omega}$ | نُعا س                                  | ۵-۱           |
| ۲ <b>۰ + ۲</b> ۰۰                          | تعريف                                   | 1             |
| ۲ <b>۰ + ۲</b> ۰۰                          | متعلقه الفاظ ذنوم، إغماء                | ٢             |
| ۲۰ ♦ ۲۰                                    | نعاس سے متعلق احکام                     | ٢             |
| ۲۰ ♦ ۲۰                                    | وضومين نعاس كااثر                       | ۴             |
| ۲۰ ♦ ۲۰                                    | جمعہ کے دن مسجد میں نعاس                | ۵             |
| ۴ + ۵                                      | تعام                                    |               |
|                                            | د يکھئے: اُطعمہ                         |               |
| r' I + - r' + ۵                            | نځې                                     | 9-1           |
| ۴ + ۵                                      | تعريف                                   | 1             |
| ۴ + ۵                                      | متعلقة الفاظ: ندب ،نوح                  | ٢             |
| ۲ + ۲                                      | نعی کےالفاظ                             | ٣             |
| ۲ + ۲                                      | نعی کا شرعی حکم                         | ۵             |
| <u>۲</u> • ۲                               | مستحب نعى                               | ۲             |
| $f' \bullet \Lambda$                       | مباحنعي                                 | ۷             |
| r* + 9                                     | مکروہ بھی<br>حرام <sup>یع</sup> ی       | ۸             |
| ۲ <sup>∞</sup> I •                         | حرا منعى                                | ٩             |
| ۲ ۲ – ۲ ۱۱<br>۱۱ ۲ – ۲ ۱۱                  | ثفا ذ                                   | ۵-۱           |
| ۲                                          | تعريف                                   | 1             |

| ۴ ۱۱          | متعلقه الفاظ اجازت بمحت | ۲ |
|---------------|-------------------------|---|
| ١١ ٢٢         | نفاذ کے احکام           | ٣ |
| r 11          | نفاذ کے آثار            | ۵ |
| ۳۱ <i>۳</i> ۲ | تراجم فقبهاء            |   |

☆☆☆

موسوى فقهم ب

وزارت اوقاف واسلامي امور، كويت

اور بے صبری کا حکم دیتی ہے حالانکہ اللہ تعالیٰ نے اس سے منع فرمایا ہے<sup>(1)</sup>۔ شیرازی نے کہا ہے کہ مختسب (انسداد جرائم کا نگراں) اظہار خم کے لئے جمع ہونے کی جگہوں اور مقابر کی نگرانی کر ے گا، اگر میت پر رونے والی اورنو حہ کرنے والی کسی عورت کو پائے گا تو اس کو سز اد ے گا اور اس کو منع کر ے گا، کیونکہ نو حہ کرنا حرام ہے<sup>(1)</sup>، اللہ کے رسول علیک نے ارشاد فرمایا: "النائحة و من حولها فی النار"<sup>(1)</sup> (نو حہ کرنے والی اور اس کے پاس رہنے والے جہنم میں داخل ہوں گے)۔ اس موضوع سے متعلق احکام کی تفصیل کے لئے دیکھتے: اصطلاح" نیا حہٰ۔

تعریف: ۱-لغت میں نائحہ اس عورت کو کہا جاتا ہے جو میت پر روئے اور اس کے محاسن کو بیان کرے<sup>(1)</sup>۔ اس لفظ کا اصطلاحی معنی اس کے لغوی معنی سے الگ نہیں ہے<sup>(1)</sup>۔

نائحه

ناب

- د یکھئے:'' سن'۔ ۱) الزواجرعن اقتر اف الکیا ئرا بر ۲۰اطبع دارالمعارف۔
- (۲) الموادري (۲) المبارات (۲) الطبع دارالثقافه بیروت.
   (۲) المباية الرتيه في طلب الحسبه رص الطبع دارالثقافه بيروت.
- (۳) حدیث: "النائحة و من حولها في النار" کی روایت شیزاری نے ان الفاظ کے ساتھ نہایة الرتبہ فی طلب الحسبہ (رص ١١ طبع دارالثقافہ) میں کی ہے، اور حدیث کی کسی کتاب کا حوالہ نہیں دیا ہے، ان الفاظ کے ساتھ کس نے اس حدیث کی روایت ہے ہمیں معلوم نہ ہو سکا، البتہ طبرانی (۲۱۲۲، ۲۲۰ طبع العراق) نے ایک مرفوع روایت ان الفاظ میں ذکر کی ہے: "النائحة و من حولها من امرأة علیهم لعنة الله و الملائکة و الناس أجمعين" اسے بیشی نے مجمع الزوائد (۱/۱۹ اطبع الفدی) میں نش کیا ہے، اور میچی کلھا ہے کہ اس کی اساد میں دوراوی ہیں جن کا ذکر نہیں ملتا ہے۔

اجمالی حکم: ۲-فقہاء کی رائے ہے کہ نو حد کرنے والی عورت کو سزاد دی جائے گی، اور تو بہ کرنے تک اس کو قید میں رکھا جائے گا<sup>(۳)</sup>، اوزاعی کا بیان ہے کہ حضرت عمر بن الخطاب ٹنے رونے کی آ واز سی تو اندر داخل ہوئے، ان کے ساتھ ایک آ دمی اور تھا اور ان کو مارنے لگے، جب نو حد کرنے والی عورت کے پاس پہنچ تو اس کو مارا، یہاں تک کہ اس کا دو پٹہ گر گیا، تو آپ نے فرما یا کہ مارو، کیونکہ یہ نو حد کرنے والی ہے، اور قابل احتر ام نہیں ہے، ریتم جارے نم کی وجہ سے نہیں رور ہی ہے، بلکہ تم سے رونے لینے کے لئے اپنے آنسو بہار ہی ہے، ریتم جارے مردوں کو ان کی قبروں میں اور زندوں کو ان کے گھروں میں ایذ این پنچار ہی ہے، بیہ صر کرنے سے روکتی ہے، حالانکہ اللہ تعالی نے صر کرنے کا حکم دیا ہے،

- (۱) المغر بللمطر زی۔
- ۲) حاشیه ابن عابدین ۵ ( ۳۳ ، شرح المنهاج لحلی ار ۳۴۳۳، الزواجرا را ۲۱ ۔ (۲)
  - (۳) فتحالقد يرم ۱۸ الطبع الامير بير-

نائحها-۲، ناب



تعريف: 1- ناض، لغت ميں: نص فعل سے اسم فاعل ہے، کہا جاتا ہے: نص الماء پانی تھوڑ اتھوڑ ابہا، ماء ناض کا معنی ہے دیر تک باقی رہنے والا پانی، کہا جاتا ہے: نص الشمن: آسانی سے اور جلدی وصول ہوا، نص: خاموش درہم، سامان میں ناض اس کو کہتے ہیں جونوٹ یا نقد کی صورت میں ہوجائے، اہل تجاز دراہم ودنا نیر کونض اور ناض کہتے ہیں، اور اس کو ناض اس وقت کہتے ہیں جب وہ سامان کے بعد نقد ک ہوجائے، اس لئے کہ کہا جاتا ہے: مانص بید ی منه شئ (مجھ کو اس سے کچھ حاصل نہیں ہوا) حضرت عمر کی حدیث میں ہے: وہ نقد مال سے زکاۃ لیتے تھے<sup>(1)</sup> راور بیوہ مال ہے جوسونا یا چا ندی ہو، نوٹ یا نقد کی ہو<sup>(1)</sup> ہے

ناض سے متعلق احکام: زکاۃ تجارت کے وجوب کے لئے نفذ ہونے کی شرط لگانا: ۲- اگر تاجرمد یر ہولیعنی وہی خریدوفروخت کرتا ہو جیسے دوکان کے

- (1) حدیث عُرٌ: "کان یأ حذ الز کاۃ من ناض المال" کی روایت ابن الاثیر
   (1) النہایہ ۵ / ۲۷ طبع دارالفکر) نے کی ہے۔
   (1) لیان العرب، المصباح المنیر ۔
- (۲) محتان الفرب، المصبال الثير -(۳) حاشية الدسوقي ۳/ ۵۳۵، حاشية الجمل ۲۷۸/۲۱۸، کشاف القناع ۲۰۲۷-۵-

リ

د يکھئے:''إحراق'۔

## نازله

د يکھئے:'' قنوت''،'' حائجہ'۔



- 202-

تک اس کا بچھ مال نفذ نہ ہوجائے قیمت نہیں لگائے گا، اور اس پر زکاۃ واجب نہ ہوگی، امام مالک نے فرمایا: جو شخص نفذ اور سامان دونوں کے بدلہ فروخت کرتا ہے وہی قیمت لگائے گا<sup>(1)</sup>۔ '' الحطاب' میں ہے: مشہور ہیہ ہے کہ نفذ کے بغیر زکاۃ واجب نہ ہوگی، اور اگر سامان کو سامان سے فروخت کرے گاتو اس پر زکاۃ واجب نہ ہوگی، الرجراجی نے لین دین کرنے والے کے بارے میں کہا ہے کہ اگر وہ زکاۃ کو ساقط کرنے لئے وسیلہ کے طور پر سامان کو سامان سے فروخت کرتا ہے تو اس کے لئے ہیجائز نہیں ہے، اس پر مامان سے فروخت کرتا ہے تو اس کے لئے ہیجائز نہیں ہے، اس پر مامان سے فروخت کرتا ہے تو اس کے لئے ہیجائز نہیں ہے، اس پر مامان کے زکاۃ اتا ہے وصول کی جائے گی، این جزی نے کہا ہے: جو شخص سامان کو سامان سے فروخت کرتا ہے اور اس کے پاس جو بھی مال ہوگا اس کی زکاۃ اس سے وصول کی جائے گی، این جزی نے کہا ہے: جو مخص سامان کو سامان سے فروخت کرتا ہے اور اس کے پاس جو تھی مال ہوگا اس کی زکاۃ اس سے دارہ فرار اختیار کرنے کے لئے کرتا ہے تو زکاۃ اس

اگر کا فرتا جراسلام قبول کر لے، اور وہ لین دین کرتا ہواور اس کے اسلام لانے کے بعد اس کو پھو نقد حاصل ہوجائے تو خواہ ایک ہی درہم ہوتو اس کے بارے میں ایک قول ہی ہے کہ وہ اپنے سامان اور دیون کی قیمت لگائے گا اور اس کے اسلام قبول کرنے کے بعد سال پورا ہونے پر اس کے پاس جو بھی نقد وسامان ہوگا اس کی زکاۃ ادا کر ےگا، ایک قول ہی ہے کہ لین دین کرنے والے سامان میں سے جو پچھاس نے فروخت کیا ہے اس کے ثمن پر قبضہ کرنے کے بعد سال شار کر ے گا اگر وہ نصاب کے برابر ہو، اس لئے کہ اس کی حیثیت فائدہ کی طرح ہوگی، لہذ ااگر نصاب سے کم ہوگا تو اس پرزکاۃ واجب مالک، تو سامان تجارت کی زکاۃ کے بارے میں مشہور مذہب کے مطابق مالکیہ نے شرط لگائی ہے کہ پچھ مال نقد ہوجائے ، خواہ کم ہی کیوں نہ ہو، مثلاً ایک درہم ہی کیوں نہ ہو، البتہ ایک درہم سے کم کا اعتبار نہیں ہے، لہذا اگر ایک درہم یا اس سے زائد نقد ہوجائے تو وہ سال کے آخر میں اپنے سامان تجارت کی قیمت لگائے گا، اور قیمت لگائی گئی اشیاء کی طرف سے زکاۃ سے نقد اداکر کے گا، خود سامان زکاۃ نہیں دے گا، خواہ یہ نقد شروع سال سے ہویا در میان یا آخر سال میں ہو<sup>(1)</sup>

اشہب نے ذکر کیا ہے کہ نصاب کے برابر نفذ ہونا شرط ہے،اور ابن حبیب نے کہا ہے کہ وہ ہبر حال زکا ۃ ادا کر ے گا،خواہ پچھ بھی نفذ نہ ہوا ہو<sup>(1)</sup>۔

لہذا اگر تاجر کے پاس کچھ بھی نقد نہ ہوتو اس پر زکا ۃ واجب نہ ہوگی، سحنون نے ابن القاسم سے پو چھا کہ اس شخص کے بارے میں آپ کی کیارائے ہے، جو تجارت کے لئے اپنے مال میں لین دین کر تا ہے، مگر اس کے پاس کچھ بھی نقد نہیں ہوتا ہے، چنا نچہ اس نے اپنے تمام موجود مال کے برلہ میں گندم خریدلیا، اور جب وہ مہینہ آیا جس میں وہ قیمت لگا تا ہے تو اس کا پورا مال جس میں تجارت کرتا ہے گندم ہے، تو انہوں نے جواب دیا کہ میں اس گندم کا چا لیسواں حصہ ناپ کر کے مساکین کو زکا ۃ میں دول گا، قیمت نہیں لگا وَں گا ابن القاسم نے کہا ہے کہ مجھ سے امام ما لک بن انس نے فرما یا کہ اگر کو کی شخص تجارت میں اپنی ہوتا ہے وہ سامان کو صرف سامان سے فروخت کرتا ہے تو ہی شخص قیمت نہیں لگا کے گا اور اس پر زکا ۃ واجب نہ ہوگی، یعنی جب

(٢) الطاب٢٠/٣٢

<sup>(</sup>۱) المدوندار ۲۵۵،۲۵۴

<sup>(</sup>۲) الحطاب۲/۱۲۳

الشرح الكبير وحاشية الدسوقي الرساليه، ۲۵٬۴۷ الحطاب ۲/۲۰۳۰.

یورا ہونے سے قبل اس سے کوئی سامان خرید لے تونفع کی زکا ۃ الگ اس کے سال کے پورے ہونے پر اوراصل کی زکاۃ الگ اس کا سال یوراہونے پر نکالےگا، بیا ظہر قول کے مطابق ہے، اورخواہ بینقد بیچ ک وجہ سے ہوا ہو پاکسی اجنبی کے ضائع کرنے کی وجہ ہے ہوا ہو،لہذاا گر کوئی سامان دوسودرہم میں خریدے اور چھ ماہ کے بعد اس کوتین سو درہم میں فروخت کردے اور درہم سال کے کمل ہونے تک باقی رکھے یا اس سے کوئی سامان خرید لے اور سال کے آخر میں اس کی قیت تین سودرہم کے برابر ہوتو وہ دوسودرہم کی زکاۃ ادا کرے گااور پھر دوسرے جوماہ گزرنے پرایک سودرہم کی زکاۃ ادا کرےگا،اظہر کے بالمقابل دوسراقول ہیہ ہے کہ اصل کا سال پورا ہونے پر نفع کی زکا ۃ بھی ادا کرے گا جیسا کہ مادہ جانور میں سال پورا ہونے پر ان سے پیدا ہونے والے بچوں کی زکا ۃ بھی ادا کی جاتی ہے۔ بیہ اس صورت میں ہے جب نقد راس المال کی جنس سے ہو، لیکن اگرجس نفذ سے سامان فروخت کیا گیا ہے وہ راس المال کی جنس ے نہ ہوتو وہ سامان کوسامان سے فروخت کرنے کی طرح ہوگا یعنی <sup>نف</sup>ع کواصل کے ساتھ ملادیا جائے گا، یہی راج مذہب ہے، ایک قول بیہ ہے کہ اس میں بھی وہی اختلاف ہے جو راس المال کے جنس سے ہونے میں ہے۔ اوراگرراس المال نصاب ہے کم ہو، مثلاً کوئی سامان سودرہم میں خرید بے اور چھ ماہ کے بعد اس کو دوسو درہم میں فروخت کردے اوراس کوخریداری سے سال پورا ہونے تک باقی رکھے اور ہم صرف سال کے آخر میں نصاب کے پورا ہونے کا اعتبار کریں توا گرم جوح قول کے مطابق نقد نفع کواصل کے ساتھ ملا دیں تو دونوں کی زکا ۃ ادا کرےگا،ادرا گررا ج قول کے مطابق نفع کواصل کے ساتھ نہ ملا ئیں

تونفع کے سودرہم کی زکاۃ چھ ماہ کے بعدادا کرےگا،اور اصل کے

نه ہوگی (۱) یہ مال مضاربت کے بارے میں'' المواق''میں ہے کہ ابن رشد نے کہا ہے: اگر کام کرنے والا رب المال کے ساتھ موجود ہو اور دونوں لین دین کرتے ہوں تو جب تک مال نفتر نہ ہوجائے اور وہ د دنوں الگ نہ ہوجا ئیں ان پر زکا ۃ واجب نہ ہوگی ، اگر جیہ اس کے قبضه میں مال چند سال تک رہ جائے<sup>(۲)</sup>۔ <sup>••</sup> الدسوقى <sup>•</sup> ميں ہے: اگر عامل اوررب المال دونوں لين دين کرتے ہوں توان میں سے سی ایک کے لئے بھی نقد ہوجانا کافی ہے، اورا گرصرف عامل لین دین کرتا ہوتو ضروری ہے کہ اس کے پاس کچھ نقذہوجائے۔ اللقانی نے کہاہے: کہاس کے لئے نقد ہونا شرط ہےجس کے لئے فصلے کاحق ہو<sup>(m)</sup>۔ شافعیہ کے نز دیک تجارت کے نفع کواصل کے ساتھ ملانے اور نەملانے کے بارے میں نقد ہونے کا انر ظاہر ہوگا۔ چنانچدانہوں نے کہا ہے کہ سال کے دوران تجارت سے حاصل ہونے والانفع سال میں اصل مال کے ساتھ ضم کیا جائے گا، اگر نقد نہ ہولہذا اگر کوئی سامان دوسورویے میں خریدے، اور سال یورا ہونے سے چندلحہ قبل اس کی قیمت تین سورویے ہوجائے تو وہ سال کے آخر میں کمل سامان کی زکا ۃ ادا کر ےگا،خواہ یہ نفع خود سامان میں اضافہ کی وجہ سے ہوا ہو، مثلاً جانور ہواور وہ موٹا ہو گیا ہو یابازار میں گرانی کی وجد سے حاصل ہوا ہو۔ لیکن اگرکل نفذ ہوجائے، اور جوراس المال نصاب ہواس کی

جنس درہم یادینار ہوجائے اور اس کوآخر سال تک روک رکھے پاسال

- (ا) جاشبة الدسوقي ا / ۷۷ م به
- (٢) المواق بهامش الحطاب ٢٢ ٢٥ ٢٠
  - (۳) حاشية الدسوقى ا / ۷۷۷ ـ

## ناض ۳-۴

لیکن اگر راس المال نفذ نه ہو مثلا سامان کی شکل میں ہوتو اگر دونوں فنخ پر راضی ہوں تو جائز ہے<sup>(1)</sup> ۔ اور اگر رب المال یا عامل اس کے نفذ کرانے کا مطالبہ کرتو مالکیہ نے کہا ہے کہ اگر رب المال یا عامل مال کو نفذ کرانے کا مطالبہ کرتے تو صرف قاضی غور کرے گا کہ اس کو ابھی نفذ کر الینا بہتر ہے یا تاخیر سے نفذ کر انا اچھا ہو گا اور اسی کے مطابق حکم دے گا، تو اگر دونوں تاخیر سے نفذ کر انا چھا ہو گا اور اسی کے مطابق حکم دے گا، تو اگر دونوں اس کو نفذ کر ان پر متفق ہوجا کمیں تو جائز ہے، اسی طرح اگر قیمت اگر رسامان کو تقسیم کر لینے پر متفق ہوجا کمیں تو یہ بھی درست ہے، اور اگر شرعی حاکم نہ ہوتو مسلمانوں کی جماعت ہیکا م کر ے گی اور اس کے لئے دو مسلمان کافی ہوں گے، العدوی نے اس کو ظاہر قرار دیا ہے کہ کانی ہوگا<sup>(1)</sup> ۔

شافعیہ نے کہا ہے کہ فنخ کے وقت اگر راس المال سامان ہو اور مالک اس کو نفذ کرانے کا مطالبہ کرے تو عامل پر اس کو نفذ کرانا لازم ہوگا، خواہ مال میں نفع ہوا ہو یا نہ ہوا ہو، اور اگر فنخ کے وقت مال نفذ ہو لیکن راس المال کی جنس سے نہ ہو یا راس المال کی جنس سے تو ہو گر اس کی حالت میں ضحیح نہ ہوا ور ٹوٹے ہوئے ہوں ، تو بیسامان کے حکم میں ہے۔ اور اگر مالک نفذ کرانے کا مطالبہ نہ کرتے تو نفذ کرانا وا جب نہ ہوگا، البتہ اگر مال، مجود علیہ کا ہوا ور اس کا فائدہ نفذ کرانا وا جب نہ کرانا وا جب ہوگا، ایک قول بی ہے کہ اگر نفع نہ ہوتو عامل پر نفذ کرانا وا جب نہ ہوگا، کیونکہ اس میں اس کا کوئی فائدہ نہیں ہے <sup>(m)</sup>۔

- = ۲۰٬۳۲۰٬۳۲۰، کشاف القناع ۲۳٬۵۰۱٬۵۰٬۳۴۰
  - الدسوقي سار ۵۳۵، مغنی المحتاج ۲ روا ۳، المغنی ۵ ریم ۲-
    - (٢) الشرح الكبير ٢٠٥٣٥ ٥٣٠ ٢٠
      - (۳) مغنی الحتاج ۲۷٬۰۳۳

سودرہم کی زکا قاس سے قبل تجارت کا سال پورا ہونے پرادا کرےگا اس لئے کہ نفذ ہونااس کے نصاب ہونے کو ختم نہیں کرےگا۔ اور اگر ہم پورے سال میں یا سال کے دونوں کناروں میں نصاب کے ہونے کا اعتبار کریں توسب کے سال کی ابتدا فروخت کرنے اور نفذ ہوجانے کے وقت سے ہوگی، اور جب سال پورا ہوجائے گاتو دوسوکی زکا قادا کرےگا<sup>(1)</sup>۔

شرکت کے فنخ کرنے میں نفذ ہونے کا انڑ: ۲۰- شرکت جائز غیر لازم عقد ہے، ہرایک شریک کوعقد شرکت کے فنخ کردینے کا اختیار ہوتا ہے۔

یہ جمہور فقہاء کے نزدیک ہے، البتہ بعض فقہاء نے شرکت کے فنخ کرنے کے لئے بی شرط لگائی ہے کہ مال شرکت نقد یعنی دراہم یا دنانیر کی شکل میں ہو، اگر مال شرکت سامان کی شکل میں ہوتو عقد شرکت کو فنخ کرنا جائز نہیں ہوگا، بلکہ مال کے نقد ہونے تک شرکت باتی رہے گی، بی نی الجملہ ہے۔ اس کی تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' شرکۃ العقد'

(فقره/۵۲،۵۲)\_

عقد مضاربت کے فنٹخ کرنے میں نقد ہونے کا اثر: ۲۰ - اگر مضاربت کاراس المال نقد ہوجائے یعنی درہم یا دینار کی شکل میں ہوجائے ، تو متعاقدین میں سے ہرایک کے لئے عقد مضاربت فنٹح کردینا جائز ہے، اس لئے کہ عقد مضاربت عقود غیر لاز مہ میں سے ہے، اس پر فقہاء کا اتفاق ہے<sup>(۲)</sup>۔

- (۱) مغنی الحتاج ار ۹۹ ۳، شرح المحلی مع القلیو بی ۲۷، ۲۹، ۴۰، الجمل علی شرح المنبج ۲۷، ۲۱۸، روضة الطالبین ۲۷، ۲۷۹۰ ۲۷
- (۲) البدائع ۲/۱۹،۱۱۲،الشرح الكبير مع حاشية الدسوقى ۳۷ ۵٬۳۳۵، مغنی الحتاج.

اگر رب المال بیچ کا مطالبہ کرے اور عامل انکار کرتو صاحب ' المغنى' نے دوصورتیں ذکر کی ہیں: اول بیر کہ عامل کوئیج پر مجبور کیا جائے گا ،اس لئے کہ جیسا اس یے نقدلیا ہے، اسی طرح نقد واپس کرنا اس پرلازم ہے۔ دوم بیر کہ اگر مال میں نفع نہ ہو یا نفع میں سے اپناحق ساقط کرد بے تواس کومجبور نہیں کیا جائے گا،اس لئے کہ فنخ کی وجہ سے اس کاحق تصرف ختم ہو گیا ہے، اور وہ مال کے بارے میں اجنبی ہو گیا ہے،اور بیاس وکیل کے مشابہ ہو گیا جوالی چیز خرید ہےجس کا واپس کرنا ضروری ہے، اور اس کی واپسی کے قبل ہی اس کی وکالت ختم ہوجائے<sup>(1)</sup> (تواس پراس چز کوداپس کرناضروری نہ ہوگا )۔ اوراگر عامل بیچ کا مطالبہ کرےاوررب المال انکار کرےاور مال میں بظاہر نفع ہوتو رب المال کو بیچ پر مجبور کیا جائے گا، بیہ اسحاق اور ثورى كاقول ب، اس لئ كەنفع ميں عامل كاحق ب، اوروہ فروخت کئے بغیر ظاہر نہیں ہو سکے گا، اور اگر بظاہر نفع نہ ہوتو اس کوفر دخت کرنے پر مجبور نہیں کیا جائے گا، اس لئے کہ اس میں عامل کا کوئی حق نہیں ہے،اوراس کا مالک اس کواہی حال میں رکھنے پر راضی ہے،لہذا اس كوفروخت كرنے يرمجبور نہيں كياجائے گا(۲) ۔

عقد مضاربت کے فننخ ہوجانے کے بعد اس کے مکمل کرنے میں نفذ ہونے کا اثر: ۵-جن صورتوں میں عقد مضاربت فنخ ہوجاتا ہے ان میں رب المال یا عامل کا مرجانا ہے، اس طرح ان دونوں میں سے سی کا پاگل ہوجانا ہے، اس لئے کہ عقد مضاربت عقد جائز (غیر لازم) ہے، کہذا وکالت کی طرح دونوں میں سے سی ایک کی موت یا جنون سے فنخ (ا) المنی ۱۵/۵

(۲) المغنى ۵ر ۲۴، كشاف القناع ۳ر ۲۰ ۵۰

حنابلہ نے کہا ہے کہ عقد مضاربت فنخ ہوجائے اور مال سامان کی شکل میں ہو اور رب المال سامان سے اپنا مال لینے پر راضی ہوجائے تو اس کو اس کاحق ہے، وہ سامان کی قیمت لگائے گا اور عامل کو اس کا حصد دیدے گا، اس لئے کہ اس نے عامل سے تیخ کو ساقط کر دیا، اور نفع میں اس کی تصدیق کی، لہذا اس کو اپنا مال فروخت کرنے پر مجبور نہیں کیا جائے گا، جس کے فروخت کرنے میں عامل کوکوئی فائدہ نہ ہو، اگر سے عامل کے نفع کو ختم کرنے کا حیلہ نہ ہو مثلا گرمی میں اونی کپڑا خرید لے تا کہ جاڑا میں نفع حاصل کرے یا اسی طرح کا کوئی کا م کرے تو اس کے نفع میں عامل کاحق باقی رہے گا، پھر اگر قیمت لگانے اور عامل کو اس کا حق دارنہیں ہوگا، جیسا کہ کسی اجنبی کے ہاتھ فروخت مطالبہ کرنے کا حق دارنہیں ہوگا، جیسا کہ کسی اجنبی کے ہاتھ فروخت

اوراگررب الممال اس سامان سے اپنامال لینے پر راضی نہ ہواور فروخت کرنے کا مطالبہ کرے، یا عقد مضاربت کو فنخ کئے بغیر ابتدا ہی میں بیع کا مطالبہ کرتو اس کو اس کا حق ہے، اور اس کو فروخت کرنا اور اس کے ثمن پر قبضہ کرنا عامل پر لازم ہوگا، اگر چہ مال میں نفع نہ ہو، اس لئے کہ عامل پر لازم ہے کہ جیسے مال نفذ لیا ہے، اسی طرح نفذ واپس کرے، اور اگر عامل پور اراس المال نفذ کردے اور مالک باقی کے نفذ کر انا بھی لازم ہوگا۔

اور اگر راس المال درہم ہواور نفذ دینار ہوجائے یا اس کے برعکس ہولیعنی راس المال دینار ہواور نفذ درہم ہوجائے تو وہ سامان کے حکم میں ہے، اگر رب المال اس پر راضی ہوجائے ورنہ عامل پر لا زم ہوگا، کہ راس المال جیسا تھا اس جنس میں نفذ کرائے <sup>(1)</sup>۔

(۱) کشاف القناع ۱۷ م۱۲ ۵

 $-\mu \Lambda -$ 

الدرد یر نے کہا ہے کہ اگر نفذ ہونے سے قبل عامل مرجائے تو اس کے امانت دار وارث کو حق ہے کہ اپنے مورث کے مل کے مطابق اس کو کمل کرے اور اگر وارث امانت دار نہ ہوتو اس پر واجب ہے کہ کو کی ایی شخص لائے جو مورث کی طرح امانت دار اور قابل بھر وسہ ہو، اگر ورثاء ایسے امانت دار اور قابل بھر وسہ سی شخص کو نہ لا سکیں تو نفع یا اجرت میں سے پچھ لئے بغیر مال اس کے مالک کو سپر د کر دیں گے <sup>(1)</sup>

شافعیہ نے کہا ہے کہ اگر مالک مرجائے یا پاگل ہوجائے اور مال سامان کی شکل میں ہو،توموت کی صورت میں ورثاء کی اجازت کے بغیر اور جنون کی صورت میں ولی کی اجازت کے بغیر عامل کو عاقد کی اجازت پر اکتفاء کرتے ہوئے اس کونفذ کرنے اور تقاضا کرنے کا حق ہوگا، جیسا کہ اس کی حیات میں اس کو تق تھا، اس کے برخلاف اگر عامل مرجائے تواس کے درند مالک کی اجازت کے بغیراس کوفر وخت نہیں کر سکتے ہیں، اس لئے کہ مالک نے ان کے تصرف پر رضامندی ظاہر نہیں کی ہے،لہذااگر مالک بیچ کی اجازت دینے سے گریز اختیار کرے تو قاضی کی طرف سے کوئی امین اس کا ذمہ دار ہوگا، مالک کے ورثاء عامل کوعقد مضاربت پر برقرار نہیں رکھ سکتے ہیں، اسی طرح مالک عامل کے درثاءکواس پر برقر ارنہیں رکھ سکتا ہے، اس لئے کہ بد از سرنوعقد مضاربت کرنا ہےاور سامان پر بیعقد جائز نہیں ہے،اورا گر مال نفذ کی صورت میں ہوخواہ راس المال کی جنس سے نہ ہوتو سب کو برقرار رکھنا جائز ہے، لہذا بدکافی ہوگا کہ مالک کے ورثاء عامل سے کہیں کہ آپ جس کام پرمقرر تھے ہم اس پر آپ کو برقرارر کھتے ہیں اور وہ اس کو قبول کرلے، یا مالک عامل کے ورثاء سے کہے کہ تمہارا مورث جس کام پرمقررتها میں تم لوگوں کواس کام پر برقر اررکھتا ہوں،

الشرح الكبير وحاضية الدسوقي ٣٧ ٢ ٥٢٠ -

ہوجا تاہے، بیرجمہورفقہاء کےنز دیک ہے<sup>(۱)</sup>۔ اگرعقد مضاربت کسی ایک کی موت کی وجہ سے <sup>وز</sup>نج ہوتو مال کے نفذیا سامان کی شکل میں ہونے کے بارے میں فقہاء کےنز دیک کچھ تفصیلات ہیں:

حنفیہ نے کہا ہے کہ متعاقدین میں سے کسی ایک کی موت کی صورت میں عقد مضاربت باطل ہوجائے گا ،اس لئے کہ عقد مضاربت میں وکالت بھی ہوتی ہے، اور مؤکل یا وکیل کی موت سے وکالت باطل ہوجاتی ہے، خواہ عامل کورب المال کے مرجانے کاعلم ہو یا نہ ہواس لئے کہ بیعز ل حکمی ہے، لہذاعلم پر موقوف نہ ہوگا جیسا کہ وکالت میں ہوتا ہے، البتہ اگر راس المال سامان ہوتو نقد ہونے تک وکیل کو فروخت کرنے کاحق ہوگا<sup>(۲)</sup>۔

صاحب ' الدر مختار' نے ' البر ازیپ' سے تقل کیا ہے کہ اگر عامل مرجائے اور مال سامان ہوتو اس کا وصی اس کوفر وخت کر ے گا اور اگر رب المال مرجائے اور مال نفذ ہوتو تصرف کے حق میں وکالت باطل ہوجائے گی ، اور اگر مال سامان کی شکل میں ہوتو رب المال کے شہر کے علاوہ دوسری جگہ سفر کرنے کے حق میں وکالت باطل ہوجائے گی ، تصرف کے حق میں باطل نہ ہو گی ، لہذا اس کو حق ہوگا کہ سامان یا نفذ کے بدلہ اس کوفر وخت کر ہے <sup>(m)</sup>۔ مالکیہ کے نز دیک عاقد بن میں سے کسی کی موت سے عقد مضاربت فنخ نہیں ہوتا ہے، لہذا اگر ان میں سے کوئی مرجائے تو اس

- (۱) بدائع الصنائع ۲۷ (۱۱۲، الدرالمخارعلی حاشیه ابن عابدین ۱۹۸۴ م مغنی الحتاح ۱۹٫۲۲ م مغنی ۲۹/۶ -
  - (۲) بدائع الصنائع ۲ / ۱۱۲\_
  - (۳) الدرالختار ۴۸۹/۳\_
  - (٣) التفريع لابن الجلاب ٣/١٩٦

القاضى نے ايک دوسرا قول ذكر كيا ہے كہ بيجا ئزنېيں ہے، اس لئے كہ عقد مضاربت موت كى وجہ سے باطل ہو چكا ہے، اور بياز سرنو سامان پر عقد مضاربت كيا جار ہا ہے، بي قول قياس كے مطابق ہے، اس لئے كہ اگر مال نقد ہو تو بيا ايک نيا عقد مضاربت ہوگا اور نفع ميں عامل كا حصہ اس كى شركت ہوگى جواس كے ساتھ خاص ہوگى، رب المال كے لئے نہيں ہوگى ہے

اور اگر مال خسارہ یا تلف کے ساتھ نفذ کی صورت میں ہوتو ابتداء مضاربت کی حالت میں اس میں سے جوموجود ہوگاوہ راس المال ہوگا،لہذا اگر ہم یہاں از سرنو عقد مضاربت کرنے کو جائز قرار دیں اور ان کی بنا عقد مضاربت ہوتو نفع میں سے عامل کا حصہ اس کے ساتھ خاص نہیں رہ جائے گا،اور نفع میں سے ان دونوں کا حصہ دونوں کے درمیان مشترک ہوگا،اور مال کے کم ہونے کی صورت میں عامل کے حق میں سامان کا حساب اس کی قیمت سے زیادہ کے ساتھ کیا جائے گا،اور بیصورت عقد مضاربت میں جائز نہیں ہے، اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے۔

امام احمد کے کلام کا مطلب میہ ہے کہ وہ ورثاء کی اجازت سے خرید وفر وخت کرے گا جیسا کہ عقد مضاربت کے فنخ ہونے کے بعد اس کی خرید وفر وخت کرے گا۔

اور اگر عامل مرجائے یا پاگل ہوجائے اور مالک اس کے وارث یاولی کے ساتھ از سرنوعقد مضاربت کرنا چاہے تو اگر مال نقد کی صورت میں ہوتو جائز ہے جیسا کہ ہم نے رب المال کے مرنے کی صورت میں کہا ہے، اور اگر مال سامان کی شکل میں ہوتو از سرنوعقد مضاربت کرنا جائز نہ ہوگا، البتہ اس طریقہ سے جائز ہو سکتا ہے جس طرح سامان پر نیا عقد مضاربت جائز ہوتا ہے، یعنی سامان کی قیمت لگائی جائے گی، اور عقد کے دن اس کی جو قیمت ہوگی اس کو راس اور وہ اس کو سمجھ کر اس کو قبول کرلیں، اور کبھی کبھی سابق عقد کے واجبات کے مطابق نیا عقد کرنے کے لئے برقر ارر کھنے کا لفظ استعال کیا جا تا ہے<sup>(1)</sup> ۔

حنابلہ نے کہا ہے کہ عقد مضاربت کرنے والوں میں سے کوئی بھی مرجائے یا پاگل ہوجائے تو عقد فنخ ہوجائے گا،اس لئے کہ بیہ عقد جائز (غیرلازم) ہے،لہذاان دونوں میں سے کسی ایک کی موت یا جنون سے فنخ ہوجائے گا،جیسا کہ تو کیل ختم ہوجاتی ہے، پھرا گرموت یا جنون رب المال کوہواوراس کا وارث یاو لی اس کوکمل کرنا چا ہےاور مال نفتر کی صورت میں ہوتو بیرجا ئز ہے، راس المال اور نفع میں اس کا حصہ دونوں مل کرراس المال قرار پائے گا، اور نفع میں عامل کا حصبہ شرکت ہوگی جوعام ہوگی،اور بیٹموم مانع نہ ہوگااس لئے کہ شریک ہی عامل ہے اور بیہ چیز تصرف سے مانع نہ ہوگی، اور اگر مال سامان کی صورت میں ہوا اور وہ اس کو پورا کرنا چاہیں تو امام احمد کے کلام سے بظاہر معلوم ہوتا ہے کہ بیرجا ئز ہے، اس لئے کہ انہوں نے علی بن سعید کی روایت میں کہا ہے کہ اگر رب المال مرجائے تو ورثاء کی اجازت کے بغیر عامل کے لئے خرید وفروخت کرنا جائز نہیں ہے، اس سے بظاہر معلوم ہوتا ہے کہ عامل عقد مضاربت پر باقی رہے گا، اس لئے کہ بیعقد مضاربت کی تکمیل ہے، اس کی ابتدانہیں ہے، نیز اس لئے کہ عقد مضاربت سامان میں اس لئے ممنوع ہے کہ علا حدگی کے وقت اس کامثل پااس کی قیمت دالپس کرنی ہوگی ،اور بیا لگ الگ وقت میں الگ الگ ہوتے ہیں، اور بیصورت حال یہاں موجود نہیں ہے کیونکہ راس المال سامان کےعلاوہ ہے اور اس کا تھم باقی ہے کیا آپنہیں د کیھتے کہ عامل کوحق ہے کہ اس کوفروخت کردے تا کہ راس المال حوالہ کردےاور باقی کوشیم کرلے۔

أسى المطالب ٢ / ٩٠٩ ، مغنى الحتاج ٢ / ٩١٩ ... ٢ ٣٢ ...

دوسرے مال میں عامل کا نفع پہلے مال میں نفع کی طرح سے ہومشلاً دونوں میں نفع کا تہائی ہو۔ اگر دوسرے مال میں عامل کے لئے مقرر شدہ نفع کا حصہ اس کے خلاف ہوجو پہلے مال میں مقرر کیا گیا ہے تو جائز نہ ہوگا،ان دونوں شرطوں کا تذکرہ خلیل نے کیا ہے۔ دردیر اور دسوقی نے کہا ہے کہ تق میہ ہے کہ اگر پہلا راس المال کے برابر نفذ ہوا ہوتو دینا مطلقا جائز ہوگا،خواہ دونوں میں نفع کا حصہ کے برابر نفذ ہوا ہوتو دینا مطلقا جائز ہوگا،خواہ دونوں میں نفع کا حصہ کے برابر نفذ ہوا ہوتو دینا مطلقا جائز ہوگا،خواہ دونوں میں نفع کا حصہ مطلقاً ناجائز ہوگا،خواہ دونوں نے ملانے کی شرط لگا دی ہو، ورنہ ہوائ

حنابلہ نے کہا ہے کہ اگررب الممال عامل کو دو وقت میں دو ہزار د \_ تو عامل رب الممال کی اجازت کے بغیر دونوں کو نہیں ملائے گا ، اس لئے کہ دونوں کے لئے عقد الگ الگ ہے، لہذا دو عقد ہوں گے ، اگر پہلے مال میں عامل کے نصرف کرنے سے قبل رب الممال اس کو ملانے کی اجازت دے د \_ تو جائز ہے، اسی طرح اگر تصرف کرنے نقد کی صورت میں ہو گیا ہو اور پورے مال میں ایک عقد مضاربت ہوجائے گا، اور اگر پہلے مال میں عامل نے نصرف کردیا ہے اور وہ ایھی نقد کی شکل میں نہیں ہو اے، اور اس کو ملانے کی اجازت دے دی ہو جائز نہ ہوگا، اس لئے کہ پہلے عقد کا تھم بر قرار ہے، لہذا سکا نقع ونقصان اس کے ساتھ خاص ہوگا<sup>(1)</sup> ۔

(۱) جوابرالإكليل ۲ (۱۷،۱۷شرح الكبير مع حاشية الدسوقي ۳ (۵۲۵ -

(٢) كشاف القناع ١٦/٢١٦ .

المال قرار دیا جائے گا،اس لئے کہ جس کی طرف سے عمل ہوا تھا وہ مرچکا یا پاگل ہو چکا ہےاوراس کاعمل ختم ہو چکا ہے،اس نے کوئی اصل نہیں چھوڑ ی ہے جس پراس کاوارث بنیا در کھے۔

اگر مال نفذ کی صورت میں ہوتو اس میں از سرنو عقد مضاربت کرنا جائز ہوگا اگر اس کو پسند کرے، لیکن اگر دونوں از سرنو عقد مضاربت نہ کریں تو وارث کے لئے خرید وفر وخت کرنا جائز نہ ہوگا، اس لئے کہ رب المال صرف اس کے مورث کے عمل پر راضی ہوا تقا<sup>(1)</sup> ۔

عقد مضاربت کے متعدد ہونے کی صورت میں نقد ہونے کااثر:

۲- مالکید نے کہا ہے کہ پہلے مال کے بعد جس میں عامل عقد مضاربت کے طور پر کام کرر ہاتھارب المال نے اس کود وسرامال دے دیا تو اگر پہلا مال دراہم یا دنا نیر کی شکل میں نقد ہو گیا ہو، یعنی اس نے خرید کردہ سامان کو فروخت کر کے اس کے ثمن دراہم یا دنا نیر پر قبضہ کرلیا ہو، تو دوسر نے مال میں دو شرطوں کے ساتھ عقد مضاربت جائز ہوگا۔

شرط اول بیر که پہلا مال نفع نقصان کے بغیر راس المال کے برابر نفذ کی صورت میں ہو گیا ہو، اس طرح کہ راس المال ایک ہزار تھا اور نفذ بھی ایک ہزار ہو گیا ہو، اور اگر نفع یا نقصان کے ساتھ نفذ ہوا ہوتو جائز نہ ہوگا، اس لئے کہ اگر نفع کے ساتھ نفذ ہوا ہوتو عامل کا نفع ضائع ہوجائے گا، اور اگر نقصان کے ساتھ نفذ ہوا ہوتو دوسرا عقد کے خسارہ کی تلافی کر بے گا۔

دوسری شرط بیر ہے کہ دونوں کا حصبہ کیساں ہو،اس طرح کہ

(I) المغنى 12،77\_

ان دونوں میں تعلق ہیہ ہے کہ دونوں کو مسلمانوں کے مصالح اور ان کے اموال کی حفاظت ونگرانی کے لئے مقرر کیا جاتا ہے، البتہ قیم کو قاضی مقرر کرتا ہے اور ناظر کو کبھی قاضی مقرر کرتا ہے، اور کبھی واقف مقرر کرتا ہے<sup>(1)</sup> ۔

ب-متولى: سا-التولى لغت ميں تولى الأهر سے اسم فاعل ہے، جب كوئى كسى چيزى ذمہ دارى قبول كرلے اور اس كا انتظام كرے، كہا جاتا ہے: توليت فلانا (ميں نے اس كى چيروى كى اور اس سے راضى ہوا)۔ فقہاء كى اصطلاح ميں: متولى وہ څخص ہے، جس كو مال وقف ميں تصرف كرنے اور اس كے معاملات كے انتظام كى نگرانى سپر دكى جائے۔ جوئے كہا ہے كہ فقہاء كے كلام ميں قيم، متولى، ناظرا يك ہى معنى ميں ہوئے كہا ہے كہ فقہاء كے كلام ميں قيم، متولى، ناظرا يك ہى معنى ميں ناظر ہے (<sup>1)</sup> ہوتا ہے تو اگر واقف متولى اور اس پر ناظر كى شرط لگا دے جيسا كہ اكثر ہوتا ہے تو ناظر سے مرادتگر ال ہوگا۔

ن- وصی: ۲۷ - لغت میں وصی اسماء اضداد میں سے ہے، اس کو بھی کہتے ہیں جو کسی کو وصی مقرر کرے اور اس کو بھی کہتے ہیں جس کو وصی مقرر کیا جائے، اس معنی میں وصی فعیل کے وزن پر مفعول کے معنی میں ہوگا،

- (۱) غریب القرآن للأ صفهانی کمعجم الوسیط ، جوا هرالا کلیل ۲ ر ۹۸ ، القلیو بی وعمیر ه ۱۷۸۷ ، حاشید ابن عابدین ۱۷/۱۳۳۰ -
- (٢) غريب القرآن للأصفهاني، أنتجم الوسط، المصباح المنير، قواعد الفقه للبركتي،
   حاشيه ابن عابدين ٣٧/٣٦٩٦

تعریف: ا- لغت میں ناظر: نظر سے اسم فاعل ہے، نظر کا معنی کسی چیز کو دیکھنے اور اس کو سمجھنے کے لئے نگاہ وبصیرت کو استعال کرنا ہے۔ نظرت فی الأمر کا معنی ہے: میں نے اس میں غور وفکر کیا<sup>(1)</sup>۔ فقہاء کی اصطلاح میں وقف کا ناظر وہ شخص ہے جو وقف کا نگراں اور اس کی حفاظت کا ذمہ دار ہو، اس کی آمدنی کی حفاظت کر بے اور اس کے واقف کی شرطوں کو نافذ کر بے<sup>(۲)</sup>۔

ناظر

متعلقة الفاظ: الف - قیم: ۲ - لغت میں القید مقام بالأمو قیاماً و قوماً كااسم ہے، لیعنی اس نے انتظام ونگہ بانی كاا ہتمام كیا۔ فقتہاء كی اصطلاح میں: قیم وہ څخص ہے جس كو قاضی ایسے شخص کی وصیتوں كونا فذ كرنے كے لئے مقرر كرے جس نے کسی متعین شخص کو وصیت نه كی ہوتا كہ اس كی وصیت كونا فذ كرے، بچوں، پا گلوں اور سفہاء میں جو مجور (پابند) ہوں ان كے امور كی تكرانی كرے، اور جو لوگ مفقو د ( گم شدہ) ہوں اور ان كا كوئى وكيل نہ ہو، ان كے اموال کی حفاظت كرے، ما لکیہ اس كو مقدم القاضی کہتے ہیں۔ (1) المجتم الوسط ، المصباح المنی را لمفردات فی غریب القرآن۔ (2) کشاف القناع ۲۲۹ ۲

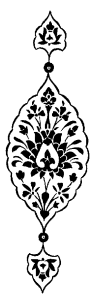
-141-

ناضر ۵، نافله

کے مال کے لئے چند ناظر کا ہونا جائز ہے؟ ان احکام کی تفصیلات اصطلاح '' وقف'' میں ہے۔

نافله

د مکھئے: <sup>در</sup>فطن' ۔



جمع اوصیاء ہے، کہا جاتا ہے: ''او صیت بالیہ بمال'' لیحنی میں نے بچہ پر اس کے لئے مال کی وصیت کی ، او صیته ہو لدہ لیحنی میں نے بچہ پر اس کو مہر بانی کرنے کے لئے کہا<sup>(1)</sup> ۔ موت کے بعد ان معا ملات میں تصرف کرنے کا اختیار دیا جائے جن موت کے بعد ان معا ملات میں تصرف کرنے کا اختیار دیا جائے جن میں وصیت کنندہ کو تصرف کرنے کا اختیار تھا، لیحنی اس کے قرضوں کی میں وصیت کنندہ کو تصرف کرنے کا اختیار تھا، لیحنی اس کے قرضوں کی ادائی میں وصیت کنندہ کو تصرف کرنے کا اختیار دیا جائے جن ادائی ، ان کی وصولی ، اما نتوں کو واپس کرنا ، ان کو واپس لینا ، اس کی وصیت کو نافذ کر نا اگر کو کی وصیت ہو، اور اس کی اولا د پر ولا یت کا ہوں جن پر خود اس کو ولا یت حاصل ہو، لیحنی جو بچے ہوں ، پاگل ہوں ، اور جن میں رشد محسوس نہ ہو، ان کے اموال کی حفاظت ونگر انی کرنا اور اس کی مصلحت کے مطابق ان کے اموال کی حفاظت ونگر انی کرنا اور ناظر اور وصی میں تعلق سے ہے کہ ناظر وقف کے معا ملات کا نظر اور وصی وصیت وغیرہ کی تعفیذ کاذ مہدار ہوتا ہے، اس

اجمالی حکم: ۵- فقتهاء ناظر کے احکام کے بارے میں بحث کرتے ہیں کہ کیا ان کو واقف مقرر کر ے گایا قاضی ؟ اور اس کی شرطیں کیا ہیں جن کا مک پایا جانا ضروری ہے، تا کہ وہ وقف کے اموال کے انتظام کرنے کا ہل ہو سکے، اور وقف کے اموال میں نصرف کرنے کے سلسلہ میں اس کے اختیارات کیا ہوں گے؟ اور جب اس کی اہلیت کی کوئی شرط مفقود ہوجائے تو کس کوتن ہوگا کہ ناظر کو معزول کردے، اور کیا ایک وقف

- (1) المصباح المنير ، المفردات للأصفهاني ، المعجم الوسيط ، لسان العرب ، مغنى المحتات ۱۳ / ۲۷ - حاشيد ابن عابدين ۵ / ۱۴ ، ۲۰ ۲۷ -
- (۲) حاشیه این عابدین ۵ (۱۳ ۲، ۷۳ ۴، جواهر الاِکلیل ۲ /۹۹، مغنی الحتاج سر ۲۷، ۲۷، المغنی لاین قدامه ۲ / ۳۳، ۱۳۵۰ ۱۳

کم ہوجانا ہے، مسائل کے اصول جمہور فقہاء کے نزد یک صرف تین ېں: اول: عادلہ: بیدوہ اصل ہے جس میں اصحاب فرائض کے سہام اصل مسّلہ کے ساتھ برابر ہوں ، مثلاً کوئی عورت شوہر، ماں اورایک اخیافی بھائی کوچھوڑ کر مرجائے تو شوہر کونصف، ماں کو تہائی اوراخیافی بھائی کو چھٹا حصبہ ملےگا۔ دوم: ناقصه (يا قاصره، يا عادله يا مسئلة الرد) بدوه اصل ب جس میں اصحاب فرائض کے سہام اصل مسّلہ سے کم ہوجا نمیں ، مثلًا کوئی عورت شوہراور ماں کوچھوڑ کر مرجائے تو شوہر کو نصف، اور ماں کو تہائی ملے گا اور چھٹا حصہ جو ورثاء کے سہام سے زائد ہے باقی رہ حائے گا۔ سوم: عائلہ، بیدوہ اصل ہےجس میں اصحاب فرائض کے سہام، اصل مسّله سے زیادہ ہوجا کیں مثلاً کوئی عورت شوہر، حقیقی بہن اور ماں کوچھوڑ کرمرجائے تو اس صورت میں شوہر کو نصف، حقیق بہن کو نصف اور ماں کو تہائی ملےگا، یہاں اصحاب فرائض کے سہام اصل مسلہ سے ثلث زائر ہیں<sup>(1)</sup> ۔ مسّله ناقصه میں کن چیزوں کامکمل یا یاجا ناضروری ہے: ٣٧- چونکه مسکه ناقصه کی تعریف میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے، اس لئے اس میں کن چیز وں کا پایا جانا ضروری ہے، اس میں بھی ان کے درمیان اختلاف ہے۔ جهور فقهاء حنفيه، ما لکیها ور شافعیه کے نز دیک مسّله ناقصه میں دوشرطیں ہیں: پہلی شرط: ورثاء کے سہام اصل مسلہ ہے کم ہوں، اگر زائد المبسوط ۲۹ (۱۷۱۰،۱۷۱،۱۷۱،۱۷۱،۱۷، شرح الزرقانی ۸/۵۲۶، حاشة الجمل على المنج مهر ۲ ۳۱، المغنى لا بن قد امه ۲ ۷۷/۲ -

ناقصه

تعريف: ا- لغت میں ناقصہ نقص سے ماخوذ ہے، کہا جاتا ہے: نقص الشئی ینقص نقصا نقصانا حصہ میں کم ہونا، گھٹ جانا، انتقص: کسی چیز کے کمل ہونے کے بعد اس کا کچھ حصہ کم ہو گیا<sup>(1)</sup> ۔ اصطلاح میں: حفیہ، مالکیہ اور شافعیہ کے نزدیک ناقصہ اس مسلہ کو کہتے ہیں جس میں (اصحاب فرائض) اصل مسلہ سے کم ہوں، اور وہاں کوئی عصبہ بھی نہ ہو۔ حنابلہ اس مسلہ کوناقصہ کہتے ہیں جس میں نہ عول ہو، نہ رد ہوا ور اس میں کوئی عصبہ ہو۔ جمہور کے نزدیک جو مسلہ ناقصہ ہے، وہ حنابلہ کے نزدیک رد ہے (۲) ۔ مسلہ ناقصہ کو بھی قاصرہ اور عادلہ بھی کہتے ہیں <sup>(۳)</sup> ۔

مسَلما قصبہ کے نقصان کی وجہ: ۲ – مسَلہ ناقصہ کے نقصان کی وجہ اصل مسَلہ سے سہام (حصوں ) کا

(۱) لسان العرب، المصباح المنير -

- (۲) المبسوط ۲۹/۱۰۱۱۱۰۱۰ محاشیه ابن عابدین ۲۵/۵۰ طبع بولاق، شرح الزرقانی ۸ / ۲۱۵٫۸ محافیة الجمل ۲۳۸٬۳۳۰ کشاف القناع ۲۳/۰ ۳۳۰٬۰۰۰ مطالب اولی النبی ۲۸/۰۵۸۰ لمغنی مع الشرح الکبیر ۷۷/۱ سطیح المنار -
  - (٣) المبسوط ۲۹ / ۱۶۰، حاشیداین عابدین ۵ / ۱۰۰ -

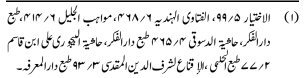
ناقصها-۳

ناقوس

د يکھئے: '' اہل کتاب''، ' معاہد''۔

ناقصیہ ۲۹، ناقوس ہوجا <sup>ع</sup>ین توعا ئلہ اور برابر ہوں توعا دلہ ہے۔ دوسری شرط: ورثاء میں عصبہ میں سے کوئی نہ ہو، اگر ان میں عصبہ میں سے کوئی ہوگا تو دہ عصبہ ہونے کی وجہ سے تر کہ کا باقی لے لے گا، اصحاب فرائض پر رذہبیں کیا جائے گا<sup>(1)</sup>۔ ان کے نز دیک اس کی ایک مثال یہ ہے کہ کوئی عورت شو ہر اور ماں کو چھوڑ کر مرجائے، تو شو ہر کو نصف اور ماں کو تہائی ملے گا، اور چھٹا مسکہ ناقصہ میں حنابلہ نے بی شرط لگائی ہے کہ اس میں عول اور مسکہ ناقصہ میں حنابلہ نے بی شرط لگائی ہے کہ اس میں عول اور ردنہ ہواور اس میں عصبہ میں سے کوئی ہو<sup>(7)</sup> چیسے کوئی عورت شو ہر اور ہاں کو چھوڑ کر مرجائے<sup>(7)</sup>۔

> مسئلہ ناقصہ کا حکم: ۲۲ - جمہور علماء کی رائے ہے کہ مسئلہ ناقصہ میں اصحاب فرائض کے سہام دینے کے بعد باقی ماندہ تر کہ کورد کرنا واجب ہے، کیکن کن لوگوں پر دکیا جائے گااس کے بارے میں ان کے تین مختلف اقوال ہیں۔ اس کی تفصیل کے لئے دیکھے: اصطلاح '' إرث' (فقرہ/ ۲۳، ۲۳)۔



- (۲) المبسوط ۲۹/۱۰،۱۲۱،۱۷ الفتادی الهندیه ۲۸/۲۳، شرح الزرقانی ۸/۲۱۵، حاضیة الجمل علی امنج ۳۸/۲۳، المغنی لابن قد امه ۲/۷۷ -
  - (۳) مطالب اولی اکنهی مهر ۵۸۰ \_
  - (۴) شرح منتهی الارادات ا / ۵۹۲



طرار: سا- لغت میں طرار وہ شخص ہے جو رو پوں کی تصلی کا ٹنا ہے، اور مالک کی غفلت میں اس کولے لیتا ہے<sup>(1)</sup>۔ اصطلاح میں : طرار وہ شخص ہے جو تصلی ، جیب اور بوٹ ہ کو کا ٹ دیتا ہے اور اس میں جو کچھ ہوتا ہے مالک کی غفلت میں اس کو آہت سے نکال لیتا ہے<sup>(۲)</sup>۔ الخاد می نے اس کی تعریف یوں کی ہے کہ طرار وہ شخص ہے جو ہیدارشخص کا مال اس کی غفلت میں لے لیتا ہے<sup>(۳)</sup>۔ طرار اور نباش میں تعلق ہیہ ہے کہ دونوں ناحق خفیہ طور پر کو تی چیز لیتے ہیں، البتہ طرار اموال لیتا ہے جبکہ نباش کفن لیتا ہے۔

نباش اور سارق میں بی تعلق ہے کہ نباش سارق سے خاص

نباش کو چور سمجھنا: ۲۰ - اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ نباش حرام کام کا ارتکاب کرنے والا ہے، البتہ نباش کو چور سمجھا جائے گا یانہیں، اس پر چور کے احکام، ہاتھ کا ثنا وغیرہ جاری ہوں گے، یانہیں؟ اس سلسلہ میں فقتہاء کے دومختلف اقوال ہیں:

- (۱) المصباح المنير ،المعجم الوسيط -
- (۲) المغنی۲۵۶/۸۹ فتح القدیر۵/۱۵۰
- (۳) منافع الدقائق فی شرح مجامع الحقائق، لابی سعید الخادمی رص ۵۵ طبع الآستانه۔

ىناش

تعريف: ا-نباش لغت میں نبش سے ماخوذ ہے، لیعنی دفن شدہ شی کو نکالنا، کہا جاتا ہے: نبش المستور اور نبش عن المستور لیعنی اس نے ظاہر کیا۔ ہنباش (کفن چور) وہ شخص ہے جو مردوں کی قبریں ان کے کفن اور زیورات چرانے کے لئے کھودتا ہے، نباشہ کفن چرانے کا پیشہ ہے<sup>(1)</sup> ،فقہاء کی اصطلاح میں نباش وہ شخص ہے جو دفن کرنے کے بعد مردوں کے کفن چرا تا ہے<sup>(1)</sup> ۔

(۳) المفردات فی غریب القرآن، المصباح المنیر ، المحجم الوسیط، مغنی المحتاح ۱۵۸/۴۰

نباش I – ۳

-4

اور نی کریم علیق کا ارثاد ہے: ''من حوق حوقناہ ومن غرق غرقناه و من نبش قطعناه "<sup>(1)</sup> (جوجلا ئے گا ہم اس کو بھی جلائیں گے، جو ڈبوئے گا ہم اس کوبھی ڈبودیں گے، اور جو قبر کھود کر کفن چرائے گا ہم اس کا ہاتھ کاٹ لیں گے )،فقہاء نے کہا کہ اس کا مطلب بد ہے کہ اس نے مکمل نصاب کے برابر مال محفوظ مقام سے چرایا ہےجس میں کوئی شبہ ہیں ہے،لہذااس کا ہاتھ کا ٹاجائے گا جیسا کہ اگروہ کسی زندہ کا لباس چرا تا ( توہاتھ کا ٹاجاتا) اس لئے کہ آ دمی ہر حال میں محترم ہے، خواہ زندہ ہو یا مردہ ہو، نیز اس لئے کہ چوری خفيہ طور پر مال کو لينے کا نام ہے، اور بی معنی نباش میں بھی یا یا جاتا ہے، اورکفن کا کپڑ امردہ کو پہنانے سے قبل مال تھا تو مردہ کو پہنا دینے سے اس میں کوئی خلل نہیں پیدا ہوجائے گا، رہامحفوظ ہونا توابتداء آ فرینش ےلوگوں میں بیرداج ہے کہ دہ قبروں میں کفن کو حفوظ شجھتے ہیں ،ادر قبرے زیادہ محفوظ مقام پر اس کے محفوظ کرنے کا اہتمام نہیں کرتے ہیں، تو تمام لوگوں کے متفق ہونے کی وجہ سے قبر کفن کے لئے محفوظ متعین مقام ہوگی،اوراس کے محفوظ ہونے میں کسی طرح کا شبہ باقی نہیں رہ جائے گا،اس لئے کہ عام طور پر**قبر سے زیادہ مضبوط مقام پر** اس کو محفوظ نہیں کیا جاتا ہے <sup>(۲)</sup> اور اس لئے کہ نبی عقیق سے مروی ب:"أنه أمر بقطع المختفى"<sup>(")</sup> ( آب في فنفى كاماته كاتْ

- (۱) حدیث: "من حرق حرقناہ.....، کی روایت بیہیتی ( معرفۃ السنن ۱۹/۹۰، ۱۰، طبع دارالوعی حلب) نے حضرت براءؓ سے کی ہے، پھر کہا کہ اساد میں بعض راوی جہول ہیں۔
- (۲) المبسوط للسر خسی ۱۵۹۹۹، ۱۷۱، البحر الرائق ۲۰۰۵، فتح القدیر ۲۵/۷۳، الدسوقی ۲۰۰۴، الحاوی الکبیر ۱۷ م۱۸ اوراس کے بعد کے صفحات، مغنی الحتاج ۲۰(۱۹۲، کشاف القناع۲/۸۳۱-
- (٣) حديث: "أنه أمر بقطع المختفي" كم فوع ، و نكاعلم بيس ، و سكالبته حضرت عمر بن عبد العزيز پر موقوف ، وكر مروى ب ، اس ك الفاظ معمر ت اس طرح منقول بيس: "بلغني أن عمر بن عبد العزيز قطع نباشا" اس ك

قول اول: جمہور فقہاء مالکیہ، شافعیہ، حنابلہ، حفیہ میں امام ابویوسف، ابراہیم تحفی، حماد بن ابی سلیمان، ربیعہ بن ابی عبدالرحن، اسحاق بن راہویہ، حسن بھری اور عمر بن عبدالعزیز کا ہے کہ نباش چور سمجھا جائے گا، اور اس پر چوروں کے احکام جاری ہوں گے، لہذا اگر مردوں کا اتنا کفن چرائے جونصاب سرقہ کے برابر ہوتو اس کا ہا تھ کا ٹا مردوں کا اتنا کفن چرائے جونصاب سرقہ کے برابر ہوتو اس کا ہا تھ کا ٹا مردوں کا اتنا کفن چرائے جونصاب سرقہ کے برابر ہوتو اس کا ہا تھ کا ٹا مردوں کا اتنا کفن چرائے جونصاب سرقہ کے برابر ہوتو اس کا ہا تھ کا ٹا مردوں کا اتنا کفن چرائے جونصاب سرقہ کے برابر ہوتو اس کا ہا تھ کا ٹا ماروان جوں میں میں میں میں میں مواق میں میں میں مواق ہے، کیونکہ مطابق مردہ کے کفن کے لئے حفوظ جگہ تھوں جائے گی ۔

ان حضرات نے جن دلائل سے استدلال کیا ہے، ان میں سے ایک اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ''وَالسَّّارِقُ وَالسَّّارِقَةُ فَاقُطَعُوْ ا أَيْدِيَهُمَا جَزَآءً بِمَا كَسَبَا نَكْلًا مِّنَ اللَّهِ وَاللَّهُ عَزِيُزٌ حَكِيُمٌ ''<sup>(1)</sup> (اور چوری کرنے والا مرداور چوری کرنے والی عورت دونوں کے ہاتھ کاٹ ڈالو ان کے کرتوتوں کے عوض میں، اللہ کی طرف سے بطور عبرت ناک مزاک، اور اللہ بڑا قوت والا ہے، بڑا عمرت والا ہے)، مرقہ میں نباش بھی داخل ہے، اس کی دلیل حضرت عاکشت گی بے حدیث ہے: ''سار ق أموا تنا کسار ق أحیائنا''<sup>(1)</sup> (ہمار ے مردوں کا چور ہمار نے زندوں کے چور کی طرح ہے)، یکی نسائی سے مروی ہے انہوں نے کہا کہ میں نے حضرت عمر بن وہ چور ہے۔

(۲) اُتُر حضرت عا نَشَرُ کی روایت بیچق نے (معرفة السنن ۲۱/۹۰ ۴ طبع دارالوی) حلب) میں کی ہے، اور ابن ابی شیبہ (۱۰/ ۳۳ طبع الدارالسلفیہ) نے اس کی روایت ابرا نیم اور شبعی پر موقوف ہونے کی صورت میں کی ہے، ان کے الفاظ ہی ہیں:" یقطع سارق أمو اتنا کہا یقطع سارق أحیائنا)۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ ما نکده ۲۸ ۳۰

جگہ ہے، خواہ کہیں بھی ہو، اگر اس کورواج کے مطابق پاٹ دیا گیا ہو، اور اس لئے کہ عام طور پر مردوں سے خوف محسوس ہوتا ہے<sup>(1)</sup> ۔ اس مسلہ میں شافعیہ نے اضح قول کے مطابق ان سے اختلاف کیا ہے، چنانچہ وہ فرماتے ہیں: کفن چور کا ہا تھ کا ٹنے میں یہ شرط ہے کہ جس قبر سے اس نے کفن چرایا ہے وہ یا تو محفوظ گھر میں ہو یا شہر کے آباد (علاقوں کے ) قبر ستا نوں میں سے کسی قبر ستان میں ہو یا ایسے قبر ستان میں ہو جو آبادی کے کنارہ پر ہو، کہ جس وقت کفن چرایا جاتا ہے اس وقت اس آبادی سے آنے والوں کا پیچھے رہ جانا شاذ ونا در ہو، یا ایسے قبر ستان میں ہو جس پر بانخواہ گھر اں مقرر ہوں کہ وہ بھی محفوظ مکان کے درجہ میں ہے۔

اگر مقبرہ شہروں سے دور ہو یا غیر محفوظ جنگل میں ہوا وراس پر کوئی رکھوالی کرنے والا نہ ہوتو اضح قول کے مطابق ان کے نز دیک کفن چور کا ہاتھ کا ٹنا واجب نہ ہوگا، اس لئے کہ اس وقت قبر محفوظ نہ ہوگی، نیز اس لئے کہ وہ کسی خوف د خطر کے بغیر کفن لے سکتا ہے<sup>(1)</sup>۔ ۲- شافعیہ، حنابلہ اور بعض ما لکیہ کی رائے ہے کہ گفن چور کا ہاتھ کا ٹن میں می شرط ہے کہ گفن مشر وع ہو، اگر کفن غیر مشر وع ہو مثلاً مرد کو تین لفافوں سے زیادہ میں کفنایا گیا ہو، یا عورت کو پانچ کیڑ وں سے زیادہ میں دیا گیا ہو، اور اس نے کہ شرعاً اس کی اجازت نہ ہونے ک ہو تی دیا گیا ہو، اور اس نے کہ شرعاً اس کی اجازت نہ ہونے ک وجہ سے قبر اس کے لئے محفوظ جگہ نہیں ہے، جیسا کہ اگر کفن کے ساتھ کوئی دوسری چیز رکھ دی جائے، یا مردہ کے ساتھ خوشبو کا ڈ بہ، سونا، چاندی یا جو اہر ات رکھ دی جائے، یا مردہ کے ساتھ خوشبو کا ڈ بہ، سونا،

- الدسوقى مهر ۴۳، كشاف القناع ۲ / ۸ سا، مغنى الحتاج مهر ۱۹۶ .
  - (۲) الحاوى الكبيرللما وردى ۲۷ /۱۸۹ مغنی الحتاج ۱۲۹۶ .

کا حکم دیا ہے) اصمعی کہتے ہیں کہ اہل حجاز نباش کو مختفی کہتے ہیں یا تو اس لئے کہ وہ کفن کو حچپ کر لیتا ہے یا اس لئے کہ مردہ کا کفن لے لینے سے اس کا اظہار ہوجا تا ہے، کبھی اس کو مظہر بھی کہتے ہیں، اس طرح بیا ساءا ضداد میں سے ہے۔

جمہور کی ایک دلیل بیروایت بھی ہے کہ حضرت عبداللہ بن الز بیر ٹنے میدان عرفات میں ایک گفن چور کا ہاتھ کا ٹا، بیحا جیوں کے جمع ہونے کی جگہ ہے، اس لئے وہاں جو پچھ ہوا وہ اس زمانہ کے علماء پر مخفی نہ رہا ہوگا، ان میں سے کسی نے اس پر نکیر نہیں کی، نیز اس لئے کہ مردہ کا بدن قابل ستر ہے، اس کا چھپانا واجب ہے، لہذا منا سب ہے کہ اس کو چھپانے والی چیز کے چرانے میں ہاتھ کا ٹنا واجب ہو، نیز اس لئے کہ جس مال کا اس کے مالکان کے پاس باقی رکھنا واجب ہے اس کی حفاظت کے لئے چوری میں ہاتھ کا ٹنا مقرر کیا گیا ہے، تا کہ لوگ اس کو لینے میں خوف محسوس کریں، لہذا مردہ کے گفن کی چوری میں دو وجوہ سے ہاتھ کا ٹنا زیادہ ضروری ہے، ایک تو بید کہ وہ خود اپن حفاظت پر قدرت نہیں رکھتا ہے، دوسرے یہ کہ اگر اس سے لیا

یہ فی الجملہ جمہور کا مذہب ہے، بعض تفصیلات اور شرطوں میں ان کے درمیان اختلاف ہے۔

۵-مالکیدو حنابلہ کی رائے، شافعیہ کے نز دیک اصح کے بالمقابل قول (اوریہی ان حفنیہ کے کلام کا مفہوم ہے جو ہاتھ کاٹنے کے قائل میں) یہ ہے کہ گفن چور کا ہاتھ کاٹنے میں یہ شرط نہیں ہے کہ وہ قبر جس سے گفن لیا گیا ہے شہر کے مانوس قبر ستان میں ہو، بلکہ اس کا ہاتھ کا ٹا جائے گا، خواہ قبر آبادی سے قریب ہویا دور ہو، قبر کفن کے لئے محفوظ

- = روایت ابن ابی شیبه(۱۰ / ۳۳ طبع الدارالسّلفیه) نے کی ہے۔
- (۱) الدسوقی ۲۰/۰ ۴۳٬۰ کشاف القناع ۲/ ۱۳۸، مغنی الحتاج ۲۰/۱۲۹، المبسوط للسرخسی ۹/۱۶۰،الحاوی الکبیر ۲۷/ ۱۸۴۱وراس کے بعد کے صفحات۔

۔ وغیرہ سے باہر نکا لے بغیر اس کو چھوڑ دے تو اس کا ہا تھ نہیں کا ٹا ئے گا ،اس لئے کہ اس نے اس کو محفوظ جگہ سے پوری طرح نہیں اہے۔ شافعیہ نے مزید کہا ہے کہ اگر کفن کو میت کے ساتھ پوری قبر ے نکال لے، اور اس کے بدن سے نہا تاری تو اس کا ہاتھ کا ٹنے د داقوال ہیں: اول: اس کا ماتھ نہیں کا ٹا جائے گا، اس لئے کہ اس نے کفن کو وہ کے بدن پر باقی چھوڑ دیاہے۔ دوم: اس کا ہاتھ کا ٹاجائے گا، اس لئے کہ اس نے کفن کو اس کی وظ جگہ سے باہر نکال لیا ہے <sup>(۱)</sup>۔ ہاتھ کاٹنے میں ان کے مزد یک ہیتھی شرط ہے کہ گفن میں مردہ جود ہو،لہذاا گرمردہ کوکوئی درندہ کھا جائے ،سیلاب اس کو بہالے ئے اورکفن باقی رہ گیا ہواوراس کوکوئی چور چرالےتواس کا ماتھ نہیں جائے گا،البتہ مالکیہ نے کہا ہے کہ مردہ سڑگل جائے اور کفن باقی عائر تو ہاتھ کا ٹا جائے گا، اس لئے کہ قبر کا کفن کے لئے محفوظ جگہ اختم نہیں ہوا ہے۔ بعض شافعیہ نے ہاتھ کاٹنے میں بیشرط لگائی ہے کہ قبر قابل ام ہوتا کہ خصب کردہ زمین میں موجود قبراس حکم سے نکل جائے ، یہ بھی ضروری ہے کہ خود مردہ بھی قابل احترام ہوتا کہ حربی کا فراس سے نگل جائے <sup>(۲)</sup>۔ -جو فقہاء کفن چور کو سارق قرار دیتے ہیں، ان کے درمیان لًا ف ہے کہ سمندر کوکفن کے لئے محفوظ مقام قرار دیا جائے گا؟ کہ کے چور کا ہا تھ کا ٹاجائے اور بیاس وقت ہوسکتا ہے کہ جب مردہ کو مغني لحتاج مهر ۱۲۹، الحاوي ۲۷ مر ۱۸۸، ۱۹۰، کشاف القناع ۲۷ ۸ ۳۲ به

۲) مغنی الحتاج ۲۹/۱۶۹، ۱۷۹، کشاف القناع ۲/ ۱۳۹، ۱۳۹، دیکھنے: الحادی الکبیر ۷۷/۱۹۹۱

کفن کے ساتھ سمندر میں بہادیا جائے۔

مالکیہ نے کہا ہے کہ قبر اور سمندر دونوں کفن کے لئے محفوظ جگہ ہیں، لہذااس کے چور کا ہاتھ کا ٹا جائے گا، دسوقی نے کہا ہے کہ جب تک مردہ گفن میں ہو کفن کے لئے سمندر کا محفوظ مقام ہونا ظاہر ہے، البتہ اگر کوئی شخص سمندر وغیرہ میں ڈوب جائے تو اس کے بدن پر موجود سامان کو چرانے والے کا ہاتھ نہیں کا ٹا جائے گا، میہ مالکیہ کے نزد یک ہے<sup>(1)</sup> ۔

شافعیہ نے کہا ہے کہ جس مردہ کو سمندر میں بہادیا جائے اس کے گفن کے لئے سمندر محفوظ جگہ نہیں ہے، لہذا اس کے لینے والے کا ہاتھ نہیں کا ٹا جائے گا، اس لئے کہ یہ بالکل واضح اور ظاہر ہے، یہ ایسا ہی ہے کہ اگر مردہ کو قبر کے کنارے رکھ دیا جائے اور کو کی اس کا کفن لے لے، اگر پانی میں ڈوب جائے تو اس کے لینے والے کا ہاتھ بھی نہیں کا ٹا جائے گا، اس لئے کہ پانی میں اس کو بہادینا، اس کو محفوظ کرنا نہیں قرار دیا جائے گا، جیسا کہ اگر اس کو زمین کے او پر چھوڑ دے اور اندھی وغیرہ کی وجہ سے وہ مٹی میں جچپ جائے <sup>(۲)</sup>

۹ – دوسرا قول: امام الوحنيفة اورامام محمد كاتب، يمى قول حضرت ابن عباسٌ، ثورى، اوزاعى، محول اورز ہرى كابھى ہے كه كفن چور كا ماتھ خبيں كاٹا جائے گا، ان كى دليل نبى كريم عليق كا ارشاد ہے: "لا قطع على المحتفى ''<sup>(۳)</sup> (مختفى كا ماتھ خبيں كاٹا جائے گا) اہل مدينہ كى زبان ميں مختفى كفن چوركوكہا جاتا ہے، نيز اس لئے كہ مروان بن الحكم

- (۱) حاشیة الدسوقی علی الشرح الکبیر ۴۸ ( ۴ ۴۳ ب
  - (۲) مغنی الحتاج ۳ر ۱۷-

کے پاس ایک گفن چور کا معاملہ لا یا گیا تو انہوں نے اس کو سز ادی مگر اس کا ہا تھ نہیں کا ٹا، حالا نکہ اس وقت مدینہ میں صحابہ کی ایک جماعت اور علماء تابعین موجود تھے، ان میں سے کسی نے اس پر نگیر نہیں کی، نیز اس لئے کہ مردہ کے اعضاء اس کے گفن سے زیادہ قابل احتر ام ہیں، اور جب اس کے اعضاء کا حنمان ساقط ہے تو اس کے گفن کے بارے میں ہا تھ کا ٹنابدر جداولی ساقط ہوگا، نیز اس لئے کہ مملوک محفوظ مال کی چوری میں ہا تھ کا ٹنا وا جب ہوتا ہے، اور یہاں بیا وصاف نہیں پائے جاتے ہیں <sup>(1)</sup> ۔

'' البحرالرائق''میں کہا ہے: کفن چور کا ماتھ نہیں کا ٹا جائے گا، اس لئے کہاس کی ملکیت میں شبہ پیدا ہو گیا ہے، کیونکہ درحقیقت مردہ کی ملکیت نہیں ہے، اور وارث کی ملکیت بھی نہیں ہے، اس لئے کہ مردہ کی حاجت مقدم ہے، اور ہاتھ کا طخ کا جو مقصد ہے، یعنی برائی سے رکنااس میں خلل ہے، اس لئے کہ بہ جرم خود ہی نا درالوجود ہے، اس حکم میں صحیح قول کے مطابق وہ قبر بھی داخل ہے، جو تالا بند گھر میں ہو، اسی طرح وہ بھی اس تھم میں داخل ہے کہ قافلہ میں تابوت ہوجس میں مردہ رکھا ہوا ہواس میں سے کفن چرالے، اسی طرح اگر قبر سے کفن کےعلاوہ کوئی دوسرا کپڑا چرالے،اس لئے کہ بیہ سب محفوظ نہیں ہیں،اوراس گھر سے جس میں مردہ کی قبر ہے،کفن کے علاوہ کوئی دوسرا مال چرائے توبھی ہاتھ نہیں کا ٹاجائے گا، کیونکہ بیہ مجھاجائے گا کہ قبر کی زیارت کے لئے گھر میں داخل ہونے کی اجازت ہے، یہی تکم اس گھر سے چوری کرنے کا ہے جس میں مردہ رکھا ہوا ہو، کیونکہ یہ مجھا جائے گا کہ مردہ کا جنازہ تیار کرنے کے لئے گھر میں داخل ہونے کی اجازت ہے، بیسب سے زیادہ ظاہر ہے، اس لئے کہ عام طور پر گھر میں داخل المبسوط للسرخسي ٩/١٥٦، ١٩٩، البحر الرائق ٩/ ٢٠، ديكھئے: الحاوي الكبير >۱۷ ۳۸۱۱ وراس کے بعد کے صفحات، فتح القد برمع الحواشی۵۷۷ سااوراس کے بعد کے صفحات۔

کفن باتی رہ جائے تو اللہ کے قانون کے مطابق ور ثاءاس کو آپس میں تقسیم کرلیں گے<sup>(1)</sup> اور اگر کفن کسی اجنبی یا کسی سردار کی طرف سے اس کے مال سے ہوتو مطالبہ کرنے والا مستحق فریق کفن کا پہلا ما لک اجنبی یا سردار ہوگا، اس لئے کہ میت کی طرف ملکیت کو نتقل کرناممکن نہیں ہے، کیونکہ وہ ابتداء ما لک نہیں ہو سکتا ہے،لہذ اکفن دینے والا ایسی عاریت پر دینا والا ہوگا جس میں رجوع نہ ہو جیسے دفن کے لئے زمین عاریت پر دینا

ہے۔ اورا گرکفن بیت المال سے ہوتو امام المسلمین فریق ہوگا<sup>(۲)</sup>۔ حنابلہ نے کہا ہے: کفن کی چوری میں ورخاء فریق ہوں گے، اس لئے کہ مطالبہ کرنے میں وہی میت کے قائم مقام ہیں، اورا گر ورخاء نہ ہوں تو اس کے دوسرے حقوق کی طرح اس میں بھی نائب امام فریق ہوگا، اگر گفن اجنبی کی طرف سے ہوتو بھی اس کی چوری میں ورخاء ہی فریق ہوں گے، اس لئے کہ وہ اپنے مورث کے قائم مقام ہیں۔ اورا گرمیت کو مثلاً درندہ کھا جائے اور گفن باقی رہ جائے تو بیا س کا ہوگا جس نے تہرع کیا ہے، ورخاء کا نہ ہوگا، بہوتی نے کہا ہے کہ بہت لوگوں نے اس گئے کہ میت کو مالک بنانا نامکن ہے، لہذا سے بقتر رحاجت اباحت ہوگی، اور جب ضرورت ختم ہوجائے گی تو اس کے مالک کے لئے متعین ہوجائے گا<sup>(۳)</sup>۔

- (۱) مغنی الحتاج ۲۹/۱۹۹، ۱۷۹ د به بند له
- ۲) مغنی المحتاج ۱۲۹/۱۲، دیکھنے: الحاوی الکیبر ۱۷، ۱۸۸ اور اس کے بعد کے صفحات۔
  - (۳) کشاف القناع۲/۸۳۱

ہونے کی اجازت ہوتی ہے<sup>(1)</sup>۔ ابن الہما م نے '' فتح القد یر' میں کہا ہے : کفن چور کا ہا تحر ہیں کا ٹا جائے گا، اس لئے کہ گفن کے مال ہونے میں کمی ثابت ہے، اس لئے کہ مال اس کو کہا جاتا ہے جس کی رغبت ہوتی ہے، اور اس میں بخل سے کا م لیا جاتا ہے، اور جس تخص کو معلوم ہوجائے کہ اس کیڑے میں مردہ کو گفنا یا گیا تھا تو وہ گفن سے نفرت کر ے گا، شاید ہی کو تی اییا ہو جس کو نفرت نہ ہو، نیز شریعت نے حدکو اس لئے مشر وع قرار دیا ہے کہ برائی سے روکا جا سکے، لہذا بیا س برائی میں ہوگی جو کثرت سے نہیں ہوگی، کیونکہ وہ بے ضرورت جگہ پر ہوجائے گی، اس لئے کہ اس سے رکنا طبعی طور پر پایا ہی جاتا ہے جسیا کہ ہم نے چو پائے سے وطی کر نے میں حد کے واجب ہونے کے سلسلہ میں کہا ہے <sup>(1)</sup> ۔

کفن چور کا فریق: ۱۰- کفن کی چوری میں فریق کون ہوگا اس کے بارے میں فقہاء کے درمیان اختلاف رائے ہے، شافعیہ کی رائے ہے کہ اس کے بارے میں فریق کفن کا پہلا مالک ہوگا۔

لہذاا گرکفن میت کے ترکہ سے یا ور ثاء کی طرف سے ہوتو ور ثاء ہی اس کی چوری میں فریق ہوں گے، اسی لئے اگر کو کی وارث یا کسی وارث کی اولا د چرائے تو اس کا ہا تھڑ نہیں کا ٹا جائے گا، اگر کو کی شخص قبر کھول کر اس سے کفن لے لے اور کفن میت کے ترکہ سے دیا گیا ہوتو ورثاء لینے والے سے اس کا مطالبہ کریں گے، اس لئے کہ وہ ان کی ملکیت ہے، اور اگر میت کو درندہ کھا جائے، یا سیلا ب میں بہ جائے اور (۱) البحر الرائق شرح کنز الحقائق ۲۰۷۵، المبسوط ۱۹ مراما، منا، فتح القد یر مربع الد روم ۲۵ ال دوم: بوسیدہ ہونے سے قبل ضرورت کی وجہ سے قبر کو کھولنا: ۲۰۰۰ پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ بوسیدہ ہونے سے قبل قبر کھولنا اگر کسی ضرورت یا شرعی غرض سے ہوتو جائز ہے، ان اغراض میں سے وہ بھی ہے جس کا تعلق مالی حقوق سے ہوا ور وہ بھی ہے جس کا تعلق خود میت کے حقوق سے ہوا ور وہ بھی ہے جس کا تعلق قبر کی جگہ سے ہو<sup>(1)</sup> ۔ اس کی تفصیل حسب ذیل ہے:

الف - قبر میں گرے ہوئے مال کی وجہ سے اس کو کھولنا: ۲۹ - نی الجملہ فقہاء کی رائے ہے کہ اگر قبر میں قابل قیمت مال گرجائے اور مردہ کے ساتھ دفن ہوجائے ، تو قبر کھول کر مال نکال لیا جائے گا، جس مال کے نکالنے کے لئے قبر کھولی جائے گی، اس کے لئے کسی متعین حدکی شرطنہیں ہے، بلکہ اگر مال تھوڑ ابھی ہوتو پیجائز ہے، خواہ ایک ہی درہم ہوجیسا کہ حفنیہ وما لکیہ نے کہا ہے، یا ایک انگو کھی ہوجیسا کہ شافعیہ وحنابلہ نے صراحت کی ہے<sup>(۲)</sup> اس کھو لنے کے حکم کے بارے میں فقہاء کی عبارتیں مختلف ہیں، تغیر نہ ہوا ہو یا شرطنہیں ہے؟ رائح مذہب کے مطابق شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ قبر میں رائح مذہب کے مطابق شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ قبر میں مال کے گرجانے کی صورت میں اس کا کھولنا واجب ہے اگر چہ میت

- = ١٧٦٢، ٢٢ ، دليل الفالحين ١٦ ، ٢٦، المغنى لابن قدامه ١١/٢، ٥٥٢، ٥٥٣، ٥٥٣، الجموع للنو دى ٥ / ٣٠ سر
- (۱) حاشیه ابن عابدین ار ۲۰۲، جوابر الاِکلیل ا ۷۷۱۱، مغنی الحتاج ا ۷۲۲ ۳۰، کمغنی لا بن قدامه ۲ ۷ ۲۵۵، ۵۵۳، کمجوع للنو وی ۵ ۷ ۳۰ ۳۰
- (۲) حاشیه ابن عابدین ا/۲۰۲۰، جواهر الاِکلیل ا/۲۱۱، مغنی المحتاج ا/۲۲۳، المجموع للنووی ۵/۰۰۰، ۳۰۳، المغنی لابن قدامه ۲/۵۵۳، کشاف القناع۲/۵۹۱-

لعريف: ا- لغت میں نبش، نبشت الارض نبشا ہے ماخوذ ہے، زمین کو کھودنا، کہا جاتا ہے: نبشت السر لیحنی میں نے راز کو ظاہر کیا، کہا جاتا ہے: نبشت الأرض و القبر و البئر، نبشت المستور، نبشت عن المستور، لیحنی ظاہر کرنا، نبش کا معنی دفن کردہ شی کا نبشت عن المستور، لیحنی ظاہر کرنا، نبش کا معنی دفن کردہ شی کا نبشت عن المستور، لیحنی ظاہر کرنا، نبش کا معنی دفن کردہ شی کا نبشت عن المستور، لیحنی ظاہر کرنا، نبش کا معنی دفن کردہ شی کا نبشت عن المستور، لیحنی ظاہر کرنا، نبش کا معنی دفن کردہ شی کا نبشت عن المستور، لیحنی خور) ماخوذ ہے، جو مردوں کے گفن اور زیورات چرانے کے لئے ان کی قبر یں کھولتا ہے، نبا شہ کا معنی: قبر کھولنے کا پیشہ <sup>(1)</sup> (گفن چرانے کا پیشہ) ہے۔ اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگن ہیں ہے<sup>(1)</sup>۔

**نېش** 

اول: بوسیدہ ہونے سے قبل بلاضر ورت قبر کو کھولنا: ۲-اس زمین سے متعلق ماہر باخبر لوگوں کے نزدیک بوسیدہ ہونے سے قبل قبر کو کھولنا حرام ہے، اس پر فقہاء کا اتفاق ہے اگر بیہ کام بلاضرورت ہو،اس لئے کہ اس میں میت کی بے حرمتی ہے <sup>(m)</sup> ۔ (1) المصاح المنی ،المغر فی تر تیب المعرب، المجم الوسط ۔

(۲) مغنی الحتاج ار ۲۷ س

(٣) حاشیه این عابدین ۲۰۱۱، جواهر الاِکلیل ۲۸/۱۰، ۱۱۷، مغنی الحتاج

نېش ا – <sup>م</sup>

ہوگا، جیسا کہ وارث کو کچھ نہیں طے گا اگر مال قیمتی نہ ہو لیے نی ایسا مال ہوجس کی پر واہ نہیں کی جاتی ہے<sup>(1)</sup>۔ حنابلہ نے کہا ہے کہ اگر قبر میں ایسا مال گرجائے جو عرف میں قابل قیمت ہو یا اس کا مالک اس میں ڈال دے تو قبر کھولی جائے گی اور اس سے بعینہ وہ ہی مال لے لیا جائے گا کہ اس کے لینے میں کوئی ضرر نہیں ہے، اس لئے کہ مروی ہے: ''اُن المغیر ق بن شعبة ضرر نہیں ہے، اس لئے کہ مروی ہے: ''اُن المغیر ق بن شعبة فد خل و أخذہ و کان یقول: اُنا أقرب کم عهداً بر سول اللہ مارک میں رہ گئ تو انہوں نے کہا کہ میری انگو ٹھی رسول اللہ علیہ کی تر کو لے لیا، اور وہ کہتے تھے کہ میں تم لوگوں کے مقابلہ میں رسول اللہ مبارک میں رہ گئ تو انہوں نے کہا کہ میری انگو ٹھی اندر گئ اور اس کو لیا، اور وہ کہتے تھے کہ میں تم لوگوں کے مقابلہ میں رسول اللہ مقابلہ میں رسول اللہ میری انگو تھی کہ ان کو تی اللہ میں اسلام اسلام ہیں سول اللہ میں کہ ہے کہ اس

ب- اس مال کی وجہ سے قبر کھولنا جس کومیت نے نگل لیا ہو: ۵- حفیہ نے کہا ہے کہ اگر کوئی شخص دوسر ے کا مال نگل لے اور اس کے پاس کوئی مال نہ ہو، اور مرجائے تو کیا اس کا پیٹے پچاڑ اجائے گا؟ اس میں دواقوال ہیں: پہلا قول: اس پر قیمت واجب ہوگی، اس کا پیٹے نہیں پچاڑ ا

- جواہرالا کلیل ۱۱ / ۱۱۰ الخرش مع حاشیة العدوی ۲ / ۳۰،۱۳ ۱۴۔
- (۲) حدیث: "أن المغیره بن شعبه وضع خاتمه ....." کی روایت این عساکر فے تاریخ دشق (۲۹ طبع دارالفکر) میں کی ہے، اور نووی نے المجموع (۵/۰۰ سطبع المنیر یہ) میں کہا ہے کہ حضرت مغیرہ کی حدیث ضعیف اور غریب ہے، پھر ابواحمد الحاکم نے فل کیا ہے کہ انہوں نے فرمایا کہ بیحد یث صحیح نہیں ہے۔
   (۳) کشاف الفتاع ۲/۵۷۱ ۔

میں تغیر پیدا ہو گیا ہو، اگر چہ مال تر کہ کا ہو یا بیت الممال کا ہو، جب تک اس کا ما لک چیٹم پوشی نہ کر ہے، لہذا اگر ما لک اس کا مطالبہ نہ کر یو قبر کھولنا حرام ہوگا، جیسا کہ بعض فقہاء شافعیہ نے کہا ہے، شربینی خطیب نے کہا ہے کہ گفن پر قیاس کرتے ہوئے بظاہریہی رائے قابل اعتماد ہے، زرکش نے کہا ہے کہ جب تک مال کا ما لک محکور علیہ (یابند) نہ ہو یاان لوگوں میں سے نہ ہوجن کے بارے میں احتیاط سے کا م لیا جا تا ہے، ابن القاسم عبادی نے کہا ہے کہ بیر رائے ظاہر ہے بعض فقہاء نہ کر رائے ہے کہ قبر کھولنا وا جب ہے، خواہ اس کا ما لک مطالبہ کرے یا نہ کر ہے، اور خواہ میت میں تغیر داقع ہو گیا ہو، اس لئے کہ اس میں اس کو چھوڑ دینا یا مال کوضائع کرنا ہے<sup>(1)</sup> ہ

حنفیہ نے کہا ہے کہ مٹی ڈالنے کے بعد صرف آ دمی کے حق کی وجہ سے نکالا جائے گا مثلاً قبر میں کوئی سامان گرجائے یا غصب کئے ہوئے کپڑے میں کفنایا گیا ہو، یا اس کے ساتھ مال دفن ہوگیا ہو اگر چہ مال ایک ہی درہم ہو<sup>(1)</sup>۔

ما لکیہ نے کہا ہے کہ جن چیزوں کی وجہ سے قبر کھولی جاتی ہے ان میں سے بیجھی ہے کہ بھول کراس کے ساتھ مال رہ جائے مثلاً کوئی کپڑا یا نگوٹھی یا دنا نیر ،لیکن اگر مال میت کے علاوہ کسی دوسر ے کا ہوتو مطلقاً نکالا جائے گا،اورا گرمیت کا ہوتو جب قیمتی ہواورور ٹا چیٹم پوشی سے کا م نہ لیں تو نکالا جائے گا<sup>(۳)</sup>۔

ما لکیہ نے قبر کھولنے کے جائز ہونے کے لئے بی شرط لگائی ہے کہ میت میں تغیر نہ ہوا ہو،لہذا اگر میت میں تغیر ہو گیا ہوتو غیر وارث کو اس کاعوض لینے پر مجبور کیا جائے گا،اوراس کے وارث کے لئے پچھ نہ

- (۱) المجموع للنودي ۵ر ۲۰۰ ۳، ۳۰ ۳، تخفة الحتاج مع الحاشيتين سار ۲۰۴۲، مغنی الحتاج ار ۲۱۲ سه
  - (۲) حاشیه ابن عابدین ار ۲۰۲، فتح القد پر ۲ را ۱۰ ـ
  - (۳) جواہرالاِکلیل ا / ۱۷ اانخرش و بہامشہ حاشیۃ العدوی ۲ / ۴، ۱۴ ۴ ۔

جائے گا، اس لئے کہ اس میں ادنی لیعنی مال کو بچانے کے لئے اعلیٰ لیعنی آدمی کی حرمت باطل ہوگی، نیز اس لئے کہ مسلمان کا احترام مرنے کے بعد اسی طرح واجب ہے جیسے اس کی زندگی میں واجب ہے، اگر مال نگل جائے اور وہ فضلات کے ساتھ باہر نہ نکلے تو زندگی میں اس کا پیٹے نہیں بچاڑا جائے گا، بی متفق علیہ ہے، تو اسی طرح مرنے پر بھی نہیں بچاڑا جائے گا۔

دوسراقول: اس کا پیٹ بھاڑا جائے گا، اس لئے کہ آ دمی کا حق اللہ تعالیٰ کے حق پر مقدم ہے، اور تعدی کرنے والے ظالم کے حق پر بھی مقدم ہے، نیز اس لئے کہ اگر چہ آ دمی کی حرمت مال کی حرمت سے اعلیٰ وافضل ہے، لیکن اس نے تعدی کر کے اپنے احترام کو خود، ہی ختم کر دیا ہے، حفنیہ نے کہا ہے کہ بیقول زیادہ ، ہتر ہے، اور اگر اس نے مال چھوڑا ہوگا، توجو کچھ نگل لیا ہے، اس کا تاوان لیا جائے گا اور اس کا پیٹ نہیں بھاڑا جائے گا، میشفق علیہ ہے، اس طرح مطلقاً زندہ آ دمی کا پیٹ نہیں بھاڑا جائے گا، صرف اس کے احترام کی وجہ سے نہیں بلکہ اس لئے کہ اس کی وجہ سے اس کے ملاک ہونے کا اندیشہ ہے ()

البتہ حنفیہ نے بیصراحت نہیں کی ہے کہ نگلنے والے کے پیٹ کے پچاڑنے کا عکم وفن کرنے کے پہلے اور اس کے بعد الگ الگ ہوگا، یا دونوں صورتوں میں یکساں حکم ہوگا؟ ان کے کلام کا قریب ترین مفہوم بیہ ہے کہ دونوں برابر ہوں گے، یعنی نگلے ہوئے مال کو برآ مد کرنے کے لئے اس کا پیٹ پچاڑا جائے گا، یہاں تک کہ اس کے دفن کرنے کے بعد بھی اور اس غرض کے لئے اس کی قبر کھو لنے کے بعد ایسا کیا جائے گا، جیسا کہ اگر اس کے ساتھ مال دفن ہوجائے ( تو اس کی قبر کھولی جائے گی )۔

مالکیہ کی رائے ہے کہ اگر اپنی زندگی میں مال نگل جائے اور مرجائے اور مال ابھی اس کے پیٹ میں ہوتو اس کا پیٹ چاک کیا جائے گا،خواہ اس کا مال ہو یا کسی دوسرے کا ہو، بشر طیکہ مال زیادہ ہو جونصاب زکاۃ کے برابر ہوجائے، البتہ اس میں بیدقید ہے کہ بیہ اس صورت میں ہوگا جبکہ اس پر بینہ قائم ہوجائے<sup>(1)</sup>۔ شافعیہ نے کہا ہے کہ اگر میت موتی یا کوئی دوسرا مال نگل جائے تو دیکھا جائے گا، اگر اس نے اپنا مال نگل لیا ہے تو خطیب دغیرہ نے اس کوران جے کہا ہے کہ مال نکا لنے کے لئے اس کی قبر ہیں کھولی جائے گا اور اس کا پیٹے نہیں چاک کیا جائے گا، اس لئے کہ اس نے اپنی حیات میں اپنا مال ضائع کیا ہے۔

شافعیہ کے نزدیک ایک قول میہ ہے کہ اگرا پنامال نگل جائے تو اس کو برآمد کرنے کے لئے اس کی قبر کھولی جائے گی اور اس کا پیٹ چاک کیا جائے گا، اس لئے کہ اس کے مرنے کے بعد بیہ مال اس کے ورثاء کا ہوگیا ہے، لہذا بیا جنبی کے مال کی طرح ہوگا<sup>(۲)</sup>۔

اگر نگلا ہوامال دوسر ے کا ہو پھر وہ مرجائے اور دفن کر دیا جائے اور اس کا مالک مطالبہ کرے اور ور ثاء میں سے کوئی یا ان کے علاوہ کوئی دوسرا آ دمی اس کے بدل کا ضامن نہ ہوتو واجب ہوگا کہ مال کو برآ مد کرنے کے لئے اس کی قبر کھولی جائے اور اس کا پیٹے چاک کیا جائے ، اور اس کے مالک کو دے دیا جائے ، کیکن اگر ور ثاء میں سے کوئی یا کوئی دوسرا آ دمی اس کا ضامن ہوجائے یا صاحب مال کو اس کا بدل ادا کر دے تو اس وقت اس کی قبر کو کھولنا اور اس کے پیٹ کو چاک کرنا حرام ہوگا، اس لئے کہ اس کا بدل اس کے قائم مقام ہوگا اور مردہ بے حرمتی سے نیچ جائے گا، یہی تھم اس وقت بھی ہوگا اگر مال کا مالک

- (۱) جواہرالاِکلیل ا۷۷۱۔
- (۲) تحفة المحتاج سار ۲۰۴۴، قليو بي وعميره ار ۵۲ س، المجموع للنو دی ۵ ( ۰۰ ۳، ۲۰ سام مغنی الحتاج ار ۲۱۲ سه

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ار ۲۰۲ ، فتح القد پر ۲ ۲ ۲ اطبع دارا حیاءالتر اث العربی -

اپنے مال کا مطالبہ نہ کرے۔

شافعیہ کے نزدیک ایک قول یہ ہے کہ اس کی قبر نہیں کھولی جائے گی، اس کا پیٹ چاک نہیں کیا جائے گا، بلکہ نگلے ہوئے مال کی قیمت اس کے ترکہ میں واجب ہوگی، اس لئے کہ حضرت عائش ٹی حدیث ہے:''ان رسول اللہ علی قال: کسر عظم المیت ککسر ہ حیا ً''<sup>(1)</sup> (مردہ کی ہڈ کی کوتو ڈنازندگی میں اس کے تو ڈ کی طرح ہے) انہوں نے کہا ہے کہ اس حدیث سے اس طرح استد لال کیا گیا ہے کہ موتی وغیرہ کو برآ مد کرنے کے لئے زندگی میں بڑی کوتو ڈنا اور پیٹ کو چاک کرنا جائز نہیں ہے، تو یہی تکم موت کے بعد بھی ہوگا<sup>(1)</sup>۔

حنابلہ نے کہا ہے کہ اگر دوسر ے کا مال اس کی اجازت کے بغیر نگل جائے اور اس کی مالیت ابھی باقی ہو مثلاً انگوشی نگل لے، اور اس ک ما لک مطالبہ کر تو قبر نہیں کھولی جائے گی ، بلکہ اس کا تا وان اس کے ترکہ سے ادا کیا جائے گا تا کہ ضرر کے بغیر اس کی حرمت بچائی جا سے، اور اگر میت کے ترکہ کے نہ ہونے یا کسی دوسری وجہ سے اس کے نگلے ہوئے مال کا تا وان ادا کر ناممکن نہ ہوتو قبر کھولی جائے گی ، اور اس کا پیٹے چاک کیا جائے گا، اور مال لے کر اس کے مالک کو دے دیا جائے گا، اور بیاس دفت ہوگا کہ وارث یا کوئی دوسر آ دمی بطور تبرع مالک کو اس کے مال کی قیمت نہ دے دے ورنہ صاحب مال کے ضرر

- حدیث: "تحسو عظم المیت تحکسوہ حیاً" کی روایت ابوداؤد (۳۲ م ۲۵ طیح تمص) اور ابن حبان نے اپنی صحیح (الاحسان ۲۷ ۷ طیع موسسة الرساله) میں کی ہے، اور ملاعلی قارلی نے مرقات (۲/ ۳۸۰) میں ابن القطان نے قُل کیا ہے کہ انہوں نے کہا: اس کی اسناد حسن ہے۔
- (۲) تخفة الحتاج سار ۲۰۴٬ قليوبي وعميره ار ۵۲ ۱۳ المجموع للنوی ۵ / ۰۰۰۰، ۱۳۰۳، مغنی الحتاج ار ۲۱۲ س

اگردوسر بے کا مال اس کے مالک کی اجازت سے نگل لے توجس مال کواس کے مالک کی اجازت سے نگلا ہےاس کا ضامن نہیں ہوگا،اور اس کے مالک کوئن نہ ہوگا کہ میت کے ترکہ سے اس کا مطالبہ کرے، اس لئے کہ خوداسی نے اس کواس کا موقع دیا ہے، اور میت کے بوسیدہ ہونے سے قبل نہ اس کی قبر کھولی جائے گی، نہ اس کا پیٹے جاک کیا جائے گا،اس لئے کہ مال کے مالک نے خود ہی اجازت دے کر اس کو اینے مال پرمسلط کیا ہے،تواب وہ میت کے مال کی طرح ہے<sup>(1)</sup> ۔ اگراس کاجسم بوسیدہ ہوجائے اور غالب گمان ہو کہ مال ابھی تک باقی ہوگا، اور میت کے اعضاء سے الگ ہو کر ظاہر ہو گیا ہوگا، تو اس وقت قبر کھولنا اور مال نکال کر اس کے مال کودے دینا جائز ہوگا، اس لئ كدرسول الله عليه في فرمايا: "إن هذا قبر أبي رغال وكان بهذا الحرم يدفع عنه، فلما خرج أصابته النقمة التي أصابت قومه بهذا المكان فدفن فيه، وآية ذلك أنه دفن معه غصن من ذهب إن أنتم نبشتم عنه أصبتموه معه، فابتدره الناس فاستخرجوا الغصن''<sup>(۲)</sup> (برابورغال کی قبر ہے، وہ اس حرم میں اپنے کو محفوظ رکھتا تھا، جب نکلا تو اس کو وہ سز ا ملى جواس جگهاس كى قوم كوملى تقى ، اورىيېيں فن كيا گيا، اس كى علامت یہ ہے کہ اس کے ساتھ سونے کی ایک شاخ دفن کی گئی ہے، اگرتم اس کی قبرکوکھولو گے تواس کواس کے ساتھ یا ؤگے، تولوگوں نے جلدی کی اور شاخ کو برآ مدکرلیا) نیز اس لئے کہ اس کوچھوڑ دینامال کوضائع کرنا \_(٣) \_\_\_\_\_

- (۲) حدیث: "هذا قبر أبی ر غال..... " کی روایت ابوداؤد (۳/ ۲۴ طبع حص) نے کی ہے، ابوالطیب (عون المعبود ۲/۸ ۳ طبع دارالفکر) نے کہا ہے کہ اس میں بجیر بن ابی بجیر مجہول ہیں۔
  - (۳) کشاف القناع ۲ م ۱٬۱۴۵، ۱٬۴۵ مغنی لابن قدامه ۲ / ۵۵۲ -

<sup>(</sup>۱) کشاف القناع۲/۵٬۱۴۵ ۱۰

ہو، ورنہ قبز نہیں کھولی جائے گی، بلکہ کفن کے مالک کواس کی قیت دی حائے گی (۱)۔ غصب کردہ گفن کی وجہ سے قبر کے کھولنے کوراج قرار دینے میں شافعہ کے تین اقوال ہیں: نو وی نے کہا ہے کہ اگرمیت کوغصب کر دہ یا چور کی کے کیڑے میں دفن کردیا جائے تواس کے بارے میں تین اقوال ہیں: سب سےاضح قول ہو ہے کہ جس طرح غصب کردہ زمین میں دفن کئے ہوئے کی قبر کھولی جاتی ہے، اسی طرح اس کی قبر بھی کھولی جائے گی، بغوی اور دوسر یے فقہاءشا فعیہ نے اسی کو قطعی کہا ہے، امام غزالیٌ ،متولیٌ اوررافعیؓ نے اس کوچیج قراردیا ہے۔ دوسرا قول: قبر کھولنا جائز نہیں ہے بلکہ کیڑے کے مالک کواس کی قیمت دی جائے گی ،اس لئے کہ کپڑا گویا ہلاک ہو چکاہے، نیز اس کا کیڑا اتارنے میں اس کی بے حرمتی زیادہ ہے، اس کو القاضی ابوالطیب نے اپنی تعلیق میں نیز ابن الصباغ اور العبدری نےقطعی کہا ہے، یہی دارمی اور ابوحامد کا قول ہے، اس کو شیخ ابوحامد اور محاملی نے دوسر بےاصحاب شافعیہ سے قُل کیا ہے۔ تیسرا قول: اگرمت میں تغیر ہوگیا ہواوراس کے کھولنے میں اس کی بے حرمتی ہوتو قبرنہیں کھولی جائے گی ورنہ کھولی جائے گی، صاحب'' العدة ''اورشخ نصر المقدس نے اس کوضیح قرار دیا ہے، شیخ ابوحامداورمحاملی نے اصحاب شافعیہ سے فقل کرنے کے بعداینے لئے اسی کواختیار کیا، دارمی نے بھی اسی کومختار کہا ہے۔ امام نووی نے کہا ہے کہ اگر مردکور نیٹمی کپڑے میں ڈن کر دیا جائے تورافعی نے کہا ہے کہ غصب کردہ کپڑے کی طرح اس کی قبر کے

اورا گرا پنامال نگل لےتواس کےجسم کے بوسیدہ ہونے سے قبل اس کی قبرنہیں کھولی جائے گی ،اس لئے کہ یہا پنی حیات میں اپنے مال کوہلاک کرنا ہے، بیراییا ہے کہاس نے خوداس کوضائع کردیا، البتہ اس پر قرض ہوتو اس کی قبر کھولی جائے گی اور اس کا پیٹے جاک کر کے مال نکالا جائے گا، اور اس کی طرف سے اس پر واجب قرض ادا کیا جائے گا، تا کہ جلدا زجلداس کا ذمہ قرض ہے بری ہوجائے (')۔ ابن قدامہ نے کہا ہے کہ اگرا پنا مال نگل لے تو اگرتھوڑا ہوتو ممکن ہے کہ چھوڑ دیا جائے ،اورا گراس کی قیت زیادہ ہوتو اس کا پیٹ چاک کیا جائے گا،اور مال نکال لیاجائے گا،اس لئے کہاس میں مال کوضائع ہونے سے بچانا ہے اور ان ورثاء کو فائدہ پہنچانا ہے، جن کا حق اس کی بیاری میں اس کے مال سے متعلق ہو گیا ہے <sup>(۲)</sup>۔

ج-غصب کرده گفن کی وجہ سے قبر کو کھولنا: ۲ - اگرغصب کر دہ گفن میں میت کو کفنایا گیا ہوتو اس کی وجہ سے اس کی قبرکوکھولنے کے عکم میں فقہاء کا اختلاف ہے۔ حفنیہ کی رائے ہے کہ اگرمیت کوغصب کردہ کپڑے میں کفنایا گیا، وتو قبر کھولی جائے گی۔ مالکید کی رائے بھی حنفید کی رائے کے موافق ہے کہ غصب کر دہ کفن کی وجہ سے قبر کھولی جائے گی، البتہ انہوں نے چند شرطیں لگائی ہں: اول: کفن کاما لک اس کی قیمت لینے سے انکار کر ہے۔ ددم: میت میں کوئی تغیر نہ ہوا ہو، اگر تغیر ہو گیا ہو تو گفن کے مالك كودارث سے اس كى قيمت لينے يرمجبور كيا جائے گا۔ سوم: اتنى مدت نەگذرگى ہوجس ميں كفن كاخراب ہوجانا يقينى (۱) کشاف القناع ۲/۲ ۱۴

<sup>(</sup>۱) حاشهابن عابدين ار ۲۰۲ ، فتح القد پر۲ /۱۰۱، ۲۰۱، جوابر لاکلیل ار ۱۷۱، الخرشي مع العدوي ۲ / ۴ ۴۵،۵ ۴۱ \_

<sup>(</sup>۲) المغنىلابن قدامه ۲/۵۵۲ ـ

وارث ہو یا کوئی دوسر الشخص ہو، اگر کوئی اس کی قیمت ادا کر دیتو اس وقت قبر نہیں کھولی جائے گی، اس لئے کہ میت کی بے حرمتی کے بغیر ضرر کودور کر ناممکن ہے<sup>(1)</sup>۔ ان کے نز دیک ایک قول یہ بھی ہے کہ اگر کفن اپنی حالت پر باقی ہوتو قبر کھولی جائے گی تا کہ مال اس کے مالک کولوٹا یا جاسکے، اور اگر بوسیدہ ہو گیا ہوتو اس کی قیمت اس کے تر کہ سے ادا کی جائے گی<sup>(1)</sup>۔

د- اگر غصب کردہ زمین میں میت کو دفن کیا جائے تو قبر کھولنے کا حکم: 2 - اس پر فقہاء کا انفاق ہے کہ اگر میت کو غصب کردہ زمین میں دفن کردیا جائے اور اس کا مالک اس کی قیمت لینے پر راضی نہ ہو بلکہ قبر کھولنے کا مطالبہ کرتو اس کی قبرکو کھولنا جائز ہے، اس لئے کہ زمین میں قبر کر ہے میں ضرر دائمی اور زیادہ ہوگا، نیز اس کی ملکیت کو ناحق مشغولیت سے خالی کرد ینا ضرور کی ہے۔ ہونے تک قبر کھولنے کو چھوڑ دے، کیونکہ اس میں میت کی بوسیدہ ہونے تک قبر کھولنے کو چھوڑ دے، کیونکہ اس میں میت کی بر حرمتی حفنیہ نے کہا ہے کہ ما لک کو اختیا رہے کہ میت کو نکال دے یا قبر کو زمین کے برابر کردے تا کہ اس میں مثلاً کھیتی کر سکے، اس لئے قبر کو زمین کے برابر کرد کا کہ اس میں مثلاً کھیتی کر سکے، اس لئے

کہ اس کاحق زمین کے ظاہر اور باطن دونوں میں ہے، لہذا اگر چاہے گا تو زمین کے باطن میں اپناحق چھوڑ دے گا اور چاہے گا تو وصول کر لےگا۔

مالکیہ نے قبر کھولنے کے جائز ہونے کے لئے میشرط لگانی ہے (۱) کشاف القناع۲؍۱۳۵۔ (۲) المغنی لابن قدامہ ۲؍ ۵۵۴۔ کھولنے میں بیتنوں اقوال ہوں گے، میں نے کسی دوسر ے کا بیقول نہیں دیکھا ہے، اور بیقول محل غور دفکر ہے، مناسب بیہ ہے کہ غصب کردہ کے برخلاف، اس میں قبر کھولنا جائز نہ ہو، اس لئے کہ غصب میں قبر کھولناما لک کے حق کی وجہ سے ہوتا ہے، فقہاء شافعیہ نے کہا ہے کہ یہی قول معتمد ہے، اس لئے کہ بید حق اللہ ہے اور حق اللہ میں چیشم پوشی سے کا م لیا جاتا ہے<sup>(1)</sup> ۔

شرینی الخطیب نے کہا ہے: اگر خصب کردہ زمین یا خصب کردہ کپڑے میں دفن کردیا جائے اور ان کے مالک ان کا مطالبہ کریں تو اگر چہ میت میں تغیر ہو گیا ہو، اور اگر چہ اس میں بے حرمتی ہے، گر قبر کھولی جائے گی تا کہ تن اس کے مستحق کو پہنچایا جا سکے، البتہ ان کے مالکان کے لئے بہتر بیہ ہے کہ چھوڑ دیں، خصب کردہ کپڑے کی صورت میں اس وقت قبر کھولنا جائز نہ ہوگا جبکہ میت کو گفنانے کے لئے دوسرا کپڑا موجود ہوگا ور نہ قبر کھولنا جائز نہ ہوگا، شخ ابوحا مد وغیرہ کے کلام کا مقتضا یہی ہے، اس لئے کہ اگر ہمیں کوئی کپڑا نہ ملے تو اس کے مالک سے زبرد متی لیا جائے گا، نظے نہیں دفن کیا جائے گا، یہی '' البحر'' وغیرہ میں ہے، اور اس کواذ رعی نے اضح کہا ہے <sup>(1)</sup>

حنابلہ نے کہا ہے کہ اگر میت کو خصب کردہ کپڑے میں دفن کردیا جائے، اور اس کا مالک اس کا مطالبہ کرے تو قبر نہیں کھولی جائے گی، بلکہ اس کے ترکہ سے اس کا تاوان دیا جائے گا، اس لئے کہ میت کی بے حرمتی کے بغیر ضرر کو دور کر ناممکن ہے، اگر ترکہ کے نہ ہونے کی وجہ سے یا کسی دوسری وجہ سے تاوان دینا ممکن نہ ہو، تو قبر کھولی جائے گی اور غصب کردہ گفن لے کر اس کے مالک کو دے دیا جائے گا، اگر بطور تہر ع کفن کی قیمت ادا کرنے والا کو تی نہ ہو، خواہ

- (۱) المجوعللنووي ۵ ر ۲۹۹ ، مغنى الحتاج الر ۲۳ ۳-
  - (۲) مغنی الحتاج الر۲۷۳

## <sup>نې</sup>ش ۸−•۱

یہ ہے کہ بچہ زندہ نہیں رہے گا<sup>(۱)</sup> ، امام احمد کی دلیل نبی علیظہ کا یہ ارشاد ہے: ''کسر عظم المیت ککسر عظم الحی''<sup>(۲)</sup> (مردہ کی ہڈی کوتوڑ نا ایسا ہی ہے جیسے زندہ کی ہڈی کوتوڑ نا)۔

سوم: خودمیت کے حقوق کے تعلق سے قبر کھولنا: ۹ - میت کے حقوق کی وجہ سے قبر کے کھولنے کے جائز ہونے میں فقہاء کا اختلاف ہے، مثلاً میت کو شل دینے یا اس کو گفن دینے یا اس پر نماز جنازہ پڑھنے سے قبل ہی دفن کر دیا گیا ہو، یا قبلہ کی دوسری طرف رخ کرکے دفن کر دیا گیا، یا اس طرح کی کوئی دوسری خامی رہ گئی ہو، اس کی تفصیل حسب ذیل ہے:

الف - عنسل سے قبل میت کود فن کرنا: • ۱ - اگر میت کونسل یا تیم کے بغیر دفن کر دیا گیا ہوتو اس کی قبر کو طولنا جائز ہے یا نہیں ، اس بارے میں فقہاء کے اقوال مختلف ہیں: دنیے کے بعد نسل کے لئے قبر نہیں کھولی جائے گی ، خواہ میت میں تغیر ہو گیا ہو یا نہ ہوا ہو، اس لئے کہ اس میں اس کی بے حرمتی ہے، نیز اس لئے کہ قبر کھولنا ایک طرح کا مثلہ ہے، جس سے منع کیا گیا ہے <sup>(m)</sup> جسیا کہ حنف نے کہا ہے۔

- (۱) جوابرالاِکلیل ۱۷ ۲۰۱۱، این عابدین ۱۷۲۷، کشاف القناع ۲۷۲٬۹۱۱، المغنی لا بن قدامه ۱۷۱٬۵۵۱٬۲۶
- (٢) حديث: "كسر عظم الميت ...... كَانَخْ يْجُ فَقْرُهُ ٥ مِنْ كُذَرْ حِجَكَ بِ-
- (۳) اس کے بارے میں حدیث موجود ہے: "نھی دسول الله علین عن النھبی والمثلة"، اس کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۱۹/۵ طبع السلفیہ) نے حضرت عبداللہ بن زیدانصاری سے کی ہے۔

کہ میت میں تغیر واقع نہ ہوا ہو، لہذا اگر میت میں تغیر ہو گیا ہوتو مالک کو کوض لینے پر مجبور کیا جائے گا۔ شافعیہ نے کہا ہے کہ قبر کھولنا واجب ہے ، خواہ میت میں تغیر واقع ہو گیا ہوا در خواہ اس میں میت کی بے حرمتی ہوتا کہ حق دار کو اس کا حق دیا جا سکے<sup>(1)</sup>۔

ھ<sup>ے حم</sup>ل کی وجہ سے **حاملہ عورت کی قبر کا** کھولنا: ۸ – حمل کی وجہ سے حاملہ کی قبر کے کھو لنے کے بارے میں فقہاء کے دواقوال ہیں:

پہلا قول: شافعیہ کا ہے، انہوں نے کہا ہے کہ اگر کوئی عورت دفن کردی جائے اور اس کے پیٹ میں بچہ ہوا ور اس کی زندگی کی امید ہو، اس طرح کہ اس پر چھ ماہ یا اس سے زائد گذر گئے ہوں، تو اس کی قبر کھولی جائے گی، اس کا پیٹ چاک کیا جائے گا، اور بچہ کو نکال لیا جائے گا، تا کہ واجب کا تدارک ہو سکے، کیونکہ دفن سے قبل اس کے پیٹ کو چاک کرنا واجب تھا، البتہ اگر بچہ کی زندگی کی امید نہ ہو تو عورت کی قبر نہیں کھولی جائے گی، اور اگر دفن نہ کی گئی ہو، تو چھوڑ دی جائے گی تا کہ بچہ مرجائے پھر دفن کی جائے گ

دوسرا قول: ما لکیہ وحنابلہ کا اس پرا تفاق ہے کہ حاملہ کا پیٹ چاک نہیں کیا جائے گا، بہوتی نے کہا ہے کہ اگر حاملہ مرجائے اور بچہ کی زندگی کی امید ہوتو حمل کی وجہ سے اس کا پیٹے چاک کرنا حرام ہے، خواہ مسلم ہویا ذمیہ ہو، اس لئے کہ اس میں موہوم زندگی کی بقاء کے لئے یقینی بے حرمتی کاارتکاب کرنا ہے، اس لئے کہ غالب اور خاہر

(۲) مغنی الحتاج ار ۲۷ ۳، تحفة الحتاج ۳ (۲۰۵ ـ

<sup>(</sup>۱) حاشیدابن عابدین ار ۲۰۲، جواہرالاِ کلیل ار ۱۷، مغنی الحتاج ار ۳۶۲، تحفقہ الحتاج ۳۷ (۲۰۴٬ المغنی لابن قدامہ ۲۷ ۵۵۴، کشاف القناع ۲۷ ۵۴ ۱۰

ب: "أن أسود. رجلاً أو أمرأة. كان يقمّ المسجد فمات، ولم يعلم النبي عَلَن الله بموته، فذكره ذات يوم قال: مافعل ذلك الإنسان؟ قالوا: مات يا رسول الله ، قال: أفلا آذنتموني؟ فقالوا: إنه كان كذا و كذا . قصته . قال: فحقروا شأنه قال: فدلوني على قبره . فأتى قبره فصلى عليه"<sup>(1)</sup> (ايك حبثى مجد مين رہا كرتا تھا وہ مركيا اور حضور اكرم عليه"<sup>(1)</sup> (ايك حبثى مجد مين رہا كرتا تھا وہ مركيا اور حضور اكرم عليه"<sup>(1)</sup> (ايك حبثى مجد مين رہا كرتا تھا وہ مركيا اور حضور اكرم موت فرايا: وہ آدمى كيا ہو كيا؟ حابہ نے جواب ديا كہ ات اللہ ك رسول عليك اوه تركيا، آپ عليك مايا: تم لوگوں نے مجھكو كون نه بتايا، ان لوگوں نے كہا كہ اس كا معاملہ اييا ويا تھا، راوى موت أرمايا: جصاب كى ان كى شان كو ، بت هم اكر بتا يو آپ تشريف لے گئے اوران كى نمان جان جان كى شان كو ، بت هم كر بتا يا تو آپ امام احمكا دوسراقول بي ہے كہ اس كى قرطول كران يو قرر پر

پڑھی جائے گی اس لئے کہ اس کوایک واجب پر ممل کے بغیر دفن کردیا گیا ہے، لہذا اس واجب پر ممل کرنے کے لئے قبر طولی جائے گی جسیا کہ اگر بغیر عنسل کے دفن کردیا جائے اور قبر پر نماز جنازہ تو صرف ضرورت کے وقت پڑھی جائے گی۔ پیا ختلاف اس صورت میں ہے جبکہ میت میں کوئی تغیر نہ ہوا ہو، لہذ ااگر میت میں تغیر ہو گیا ہو تو کسی بھی حال میں قبر نہیں کھو لی جائے گی<sup>(۲)</sup>۔

مالکیہ نے کہاہے کہا گرمیت پرنماز جنازہ نہ پڑھی گئی ہوتو اس کو

- () حدیث: "نان أسود رجلاً أو امرأة ...... "كى روایت بخارى (فتخ البارى) ۱۰۵ سر ۲۰۵ مطبع السلفیه) نے كى ہے۔
- (۲) حاشیه ابن عابرین ار ۲۰۲، تحفقه الحتاج سر ۲۰۴۷، ۲۰۵، مغنی الحتاج ار ۲۷-۲۱،۲۹۷،۲۹۵، مغنی لابن قدامه ۲۷۵۳ م

یا تیم کے بغیر دفن کردیا گیا ہوتو اس کونسل دینے کے لئے قبر کو کھولنا واجب ہے، اس لئے کہنسل دینا واجب ہے،لہذا اگر بد بویا اعضاء کے الگ الگ ہونے کے ذریعہ اس میں کوئی تغیر نہ ہوا ہوتو اس کا تدارک کیا جائے گاور نہ چھوڑ دیا جائے گا۔ شافعیہ کا تیسر اقول ہیہ ہے کہ اگر اس کا کوئی جزء بھی باقی ہوتو قبر

کھولی جائے گی <sup>(1)</sup>۔

ب-میت کو کفنانے کے لئے قبر طولنا: اا- حفنیہ کی رائے، شافعیہ کا اصح قول اور حنابلہ کا ایک قول میہ ہے کہ اگر میت کو بغیر کفن کے دفن کر دیا گیا تو اس کی قبر نہیں کھو لی جائے گی، شافعیہ و حنابلہ نے اس کی وجہ سے بیان کی ہے کہ میت کو کفن دینے کا مقصد اس کی پر دہ پوشی ہے، اور میہ مقصد مٹی کے ذریعیہ حاصل ہو گیا ہے، نیز قبر کھو لنے میں میت کی جو کی اور حنابلہ کا دوسرا قول ہی ہے کہ اضح کے بالمقابل شافعیہ کا قول اور حنابلہ کا دوسرا قول ہی ہے کہ

جر کھول کر کفن دیا جائے گا، اس لئے کہ گفن دینا واجب ہے، لہذا وہ عنسل کے مشابہ ہوگا<sup>(1)</sup> ۔

5 - میت پر نماز جنازہ پڑ ھنے کے لئے اس کی قبر کھولنا: ۲۱ - حفیہ وشافعیہ کی رائے اور امام احمد کی ایک رائے جس کو القاضی نے محتار کہا ہے، یہ ہے کہ میت پر نماز پڑ ھنے کے لئے اس کی قبر نہیں کھولی جائے گی، اس لئے کہ اس میں میت کی بے دمتی ہے، نیز قبر پر نماز جنازہ پڑھ لینامکن ہے، اس لئے کہ حضرت ابو ہر یرہؓ سے مروی

- (۱) حاشیه این عابدین ۲۰۱۱، مغنی المحتاج ۱۰۲۳، المغنی لابن قدامه ۲/ ۵۵۳-۲
- (۲) حاشیه این عابدین ار۲۰۲، مغنی الحتاج ار۳۹۶، ۲۷۳، تحفة المحتاج سار۲۰۵، المغنی لابن قدامه ۲ / ۵۵۴

ہر گز قابل التفات نہیں ہے، اس بارے میں مشائخ کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے، کہ اس کی قبر نہیں کھولی جائے گی حضرت یعقوب اور حضرت یوسف علیہا وعلی نبینا الصلو ۃ والسلام کوان کے آباء واجداد کے ساتھ جمع کرنے کے لئے مصر سے شام منتقل کیا گیا تو بیہ ہم سے پہلے کی شریعت ہے، ہمارے لئے اس کے مشروع ہونے کی تمام شرطیں موجود نہیں ہیں <sup>(1)</sup>

حنابلہ کی رائے ہے کہ میت کوجس جگہ دفن کیا گیا ہے اس سے بہتر جگیہ میں دفن کرنے کی غرض سے اس کونتقل کرنے کے لئے اس کی قبرکوکھولناجائز ہے،مثلاً کسی نیک شخص کے بغل میں فن کرنا تا کہ اس کو اس کی برکتیں حاصل ہوں، یاجس کواس کے ساتھ دفن کیا گیا ہےاس ے علا حدہ الگ قبر میں اس کوتنہا فن کرنا ، ان مقاصد کے لئے اس کی قبر کو کھولنا جائز ہے<sup>(۲)</sup>، اس لئے کہ حضرت جابڑ کا قول ہے : "دفن مع أبى رجل، فلم تطب نفسى حتى أخرجته فجعلته في قبر على حدة، وفي رواية: كان أول قتيل. يعنى يوم أحد. ودفن معه آخر في قبر، ثم لم تطب نفسي أن أتركه مع الأخر، فاستخرجته بعد ستة أشهر، فإذا هو كيوم وضعته هنية غير أذنه"<sup>(۳)</sup> (مير \_ والد ك ساتھ ايك **آ** دمي كو دفن كيا گیا، مجھکوا چھانہیں لگا، یہاں تک کہ میں نے ان کو نکالا اور الگ ایک قبرمیں فن کردیا،ایک روایت میں ہے کہ وہ غزوۂ احد میں پہلے شہید یتھے،ان کے ساتھ ایک قبر میں ایک دوسرے آ دمی کو ڈن کیا گیا، پھر مجھےا چھانہیں لگا کہان کوکسی دوسرے کے ساتھ چھوڑ دوں، میں نے چھ ماہ کے بعدان کو نکالاتو وہ ٹھیک اسی طرح تھےجس طرح میں نے

- (1) فتح القد بر۲۷ اوا، ۱۰ ا، حاشیه ابن عابدین ۲۰۲۱ مغنی الحتاج ار ۲۹۳ -
  - (٢) كشاف القناع ٢،٨٦/٢ ١٢
- (۳) حدیث <sup>حط</sup>رت جابرٌ: ''دفن مع أبي رجل.....'' کی روایت بخاری (<sup>ف</sup>خُ الباری ۳ /۲۱۵،۲۱۳ طبع السّلفیہ)نے کی ہے۔

نماز کے لئے نکالا جائے گابشرطیکہ نماز کا موقع فوت نہ ہو گیا ہو، یعنی اس میں تغیر ہوجانے کااندیشہ نہ ہو، اگر تغیر کااندیشہ ہو گاتو اس کی قبر پر نماز جنازہ ادا کی جائے گی<sup>(1)</sup>۔ تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح'' جنائز'' (فقرہ رے س)۔

د-اگرمیت غیر قبله کی طرف دفن کرد یا گیا ہوتو قبر کو کھولنا: ۱۳ - اگر میت کوغیر قبله کی طرف دفن کرد یا گیا ہوتو اس کی قبر کھولنے کے بارے میں فقتهاء کے دواقوال ہیں: اول: شا فعیہ، حنابلہ اورا بوثور کا قول ہے کہ واجب کی تلافی کے لئے قبر کھول کر میت کو قبلہ کی طرف پھیرد ینا واجب ہے، البتہ اگر تغیر واقع ہوگیا ہو یا پھٹ جانے کا اندیشہ ہوتو چھوڑ دیا جائے گا ، قبر نہیں کھولی جائے گی<sup>(1)</sup>۔ دوسرا قول: حنفیہ کا ہے کہ اگر میت کو غیر قبلہ کی طرف دفن

کردیا گیا ہوتو اس کو بے حرمتی سے بچانے کے لئے قبر نہیں کھو لی جائے گی<sup>(m)</sup> ۔

چہارم: میت کو دوسری جگہ منتقل کرنے کے لئے قبر کھولنا: ۱۹۳ – جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ میت کو دوسری جگہ منتقل کرنے کے لئے قبر کھولنا جائز نہیں ہے، ایک عورت کے بارے میں جس کے بیٹے کواس کے غائبانہ میں دوسر ے شہر میں دفن کر دیا گیا، وہ صبر نہیں کر سکی اور اس کو منتقل کر ناچا ہا، تو مشائخ حفیہ نے متفقہ طور پر جواب دیا کہ اس کے لئے بیر جائز نہیں ہے، لہذا بعض متاخرین کا اس کو جائز قرار دینا

- (1) حاشیة العدوی علی الخرشی ۲/۲ ۱۴۔
- ۲) تحفة الحتاج سر ۲۰۴، ۲۰۵، مغنی الحتاج ار ۳۱۷، ۲۷۳، المغنی لابن قدامه. ۲ ر ۵۵۳\_۲
  - (۳) حاشیدابن عابدین ار ۲۰۲، فتح القد یر۲ را ۱۰، ۲۰۱۰

اور بیدات الگ الگ مما لک اور آب وہوا کے اعتبار سے الگ الگ ہوسکتی ہے، چنانچہ سرد علاقوں کے مقابلہ میں گرم علاقوں میں مردہ جلد بوسيدہ ہوجائے گا۔ اوراگراس کے بوسدہ ہونے میں شک وشبہ ہوتو واقف کار ماہرین کی بات کا اعتبار کیا جائے گا۔ اگر قبر کھود بےاور اس میں ہڑیاں ملیں تو ان کو وہیں دفن کر کے مٹی جیسی تھی اسی طرح اس کو برابر کردے گا ،کسی دوسرے مردہ کواس میں دن کرنا جائز نہ ہوگا۔ اسی طرح اگرمردہ بوسیدہ ہوجائے تو فن کی جگہ پر کاشت کاری وغيرہ کرنا جائز ہے بشرطیکہ واقف کی شرائط کی خلاف ورزی نہ ہویا قبرستان مباح عام نه ہو<sup>(1)</sup>۔ حفنیہ نے کہا ہے کہ اگر مردہ بوسیدہ ہو کرمٹی ہوجائے تو دوسرے کو اس کی قبر میں دفن کرنا، اس پر کاشت کرنا یا مکان بنانا جائز ششم: کسی صحیح مقصد کی خاطر کفار کی قبریں کھولنا: 17 - حفیہ نے کہا ہے کہ مال کوطلب کرنے کے لئے کفار کی قبریں کھولنا جائز ہے، حنابلہ کی رائے یہی ہے<sup>(۳)</sup>۔ چنانچہ وہ فرماتے ہیں کہ اگرمشر کین کی قبروں میں مال ہوتو اس کے لئے ان کی قبریں کھولنا جائز ہے جیسا کہ ابور غال کی قبر<sup>( ( )</sup> ،اس لئے کہ نبی علیق سے

- کشاف القناع ۲ / ۱۴۳۳، ۱۴۴۴، حاضیة العدوی علی الخرش ۲ / ۴۴۴۰.
  - (۲) الفتاوىالهندىيا/ ۱۲۷\_
  - (۳) حاشیه ابن عابدین ار ۲۲۵، کشاف القناع ۲ ( ۱۴۴ ـ
- (۳) ابورغال ان حبشیوں کا رہنما تھا جو کعبہ کومنہدم کرنے کی غرض سے مکہ آئے تھے، وہ راستہ میں مرگئے، لوگ اس کی قبر پر پھر چینکتے ہیں، دیکھئے: کشاف القناع ۲۲ ۴ ۱۳ ۲۔

ان کو قبر میں رکھا تھا..... سوائے ان کے کان کے کہ وہ پچھ متا تر تھا)۔ حنابلہ نے میت کو اس کی جگہ سے بہتر جگہ کی طرف نتقل کرنے کے لئے قبر کھو لنے سے اس شہید کو سنٹنی کیا ہے جس کو اس کی شہادت کی جگہ میں دفن کیا گیا ہو، لہذا موضع شہادت سے دوسری جگہ منقل کرنے کے لئے اس کی قبر نہیں کھولی جائے گی، یہاں تک کہ اگر اس کو منتقل کردیا گیا ہوتو اس کو موضع شہادت کی طرف لوٹا دیا جائے گا، اس لئے کہ شہید کو اس کی شہادت کی جگہ میں دفن کرنا سنت ہے<sup>(1)</sup> ۔ اس لئے کہ نبی کریم علیک نے شہداء احد کے بارے میں ارشاد فرمایا: "اد فنو ا القتلی فی مصاد عکم "<sup>(1)</sup> (شہداء کو ان کے مقام شہادت میں دفن کرو)۔

شہداء کےعلاوہ کے بارے میں ابن قدامہ نے'' المغنی' میں کہا ہے کہ صحابہ، تابعین اوران کے بعد کےلوگ جنگلات میں دفن کئے جاتے رہے ہیں <sup>(m)</sup>۔

پنجم :کسی دوسرے کواس کے ساتھ دفن کرنے کے لئے قبر کھولنا:

1۵ – مالکیہ و حنابلہ کی رائے ہے کہ کسی دوسر ے مردہ کے لئے ایسے مردہ کی قبر کھولنا حرام ہے جس کی لاش ابھی باقی ہو، (یعنی بوسیدہ نہ ہوئی ہو)اس لئے کہ اس میں پہلے مردہ کی بے حرمتی ہے، جب یقین ہوجائے یا غالب گمان ہو کہ مردہ پرانا ہو گیا ہے، اس کی ہڈی بوسیدہ ہوچکی ہوگی تو اس کی قبر کھول کر اس میں دوسر کو دفن کرنا جائز ہوگا،

 (۲) حدیث: "ادفنوا القتلی فی مصارعهم" کی روایت نسائی (۹/۹۷ طبع التجاریدالکبری) اورعبدالرزاق (المنصف ۵/۸۷۲ طبع انجلس العلمی) نے حضرت جابر بن عبداللہ سے کی ہے۔
 (۳) المغنی لابن قدامہ ۳/۱۴ مطبع ،جر۔

<sup>(</sup>۱) کشاف القناع۲٬۸۶/۱۴۱

برجر تعريف: I - نبهر ج اور نبهر جة دونوں عجمی الفاظ بیں، عربی میں ان کو استعال کیا گیا ہے، ابن الاعرابی نے کہا ہے کہ بھرج باطل ادنی درہم ہے، اہل عرب کے نزد یک ہررد کردہ شی کو بہرج اور نبہرج کہتے ہیں، بہرج کامعنی باطل گھٹیا شی ہے۔ اصطلاح میں: حفیہ نے کہا ہے کہ نبہر جدکھوٹار دی درہم ہے، یا وہ دراہم ہیں جن کوتا جرحضرات رد کردیتے ہیں، یا حکومت کے ٹکسال

کےعلاوہ دوسری جگہڈ ھالا گیا ہو<sup>(۱)</sup>۔

متعلقہ الفاظ: الف–جیاد: ۲ – جیاد، جیدکی جمع ہے، دراہم جیادوہ دراہم ہیں جوخالص چاندی کے ہوں، تجارتوں میں رائج ہوں، بیت المال میں رکھے جاتے ہوں <sup>(۲)</sup>۔ ان دونوں میں تضادکا تعلق ہے۔

ب-ستوقہ: سا- الستوقہ: پیتل کے وہ دراہم ہیں جن پر چاندی کا پانی چڑھایا (۱) لیان العرب، التعریفات للجر جانی، حاشیداین عابدین ۱۸/۲۳، قواعد الفقہ للمرکق۔ (۲) لیان العرب، ابن عابدین ۱۸/۲۳۔

نبہر جہ ا - ۳ مروی ہے: آپ علیک نے فرمایا: "هذا قبر أبي رغال..... مروی ہے: آپ علیک ن معه غصنا من ذهب إن أنتم نبشتم عنه أصبتموه معه فابتدره الناس فاستخر جوا الغصن"<sup>(1)</sup> (یہ ابورغال کی قبر ہے....اس کی علامت یہ ہے کہ اس کے ساتھ سونے کی ایک شاخ دفن کی گئی ہے، اگرتم اس کی قبر کو کھولو گے تو اس کو اس کے ساتھ پاؤ گے، تو لوگوں نے جلدی کی اور شاخ کو برآ مذکر لیا )۔ شافعیہ نے کہا ہے کہ اگر کسی کا فرکو حرم میں دفن کردیا جائے تو اس کی قبر کھول کر اس کو حرم میں دفن کردیا جائے تو اس کی قبر کھول کر اس کو حرم ہیں کی بر مجد بنانے کے لئے ان کو کھول اجا ہے کہ شرکین کی قبروں پر مسجد بنانے کے لئے ان کو کھول اجا ہے کہ شرکین کی قبروں پر مسجد بنانے کے لئے ان کو کھول اجا کہ اس لئے کہ بی کر یم علیک کی جد کی جگہ کر محمد کی جگہ ہے ہیں اس



- (۱) حدیث ابی رغال کی تخریخ نظرہ (۵ میں گذر چکی ہے۔
  - (۲) مغنی الحتاج ار ۲۷ س
  - (۳) کشاف القناع۲ (۱۳۴۲
- (۴) حدیث: "موضع مسجد النبی ﷺ....." کی روایت بخاری (فتخ الباری ار ۵۲۴ طبع التلفیہ)اور مسلم (۱ / ۲۰ ۲۰ سطیع عیسی الحکسی) نے حضرت انس بن مالکؓ سے کی ہے۔

چاندی کے نصاب <sup>یع</sup>نی دوسودرہم کے برابر ہوجائے یا اس میں تجارت کی نیت ہوتو اس میں زکاۃ واجب ہو گی<sup>(1)</sup>۔ تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح" زیوف'(فقرہ ۲۷-۸)۔

نبہر جبکو جیاد سے فروخت کرنا: ۵ – جید کوردی اور نبہر جہ سے فروخت کرنا اگر برابر نہ ہوتو جائز نہ ہوگا<sup>(۲)</sup> ۔ تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح<sup>د</sup>' زیوف'(فقرہ / ۹)۔



نبہر جبر <sup>م</sup>م – ۵ گیاہو،اس کا تانبااس کی چاندی سے زیادہ ہو<sup>(۱)</sup>۔ الجرجانی نے کہا ہے کہ ستوقہ وہ درہم ہے جس کا کھوٹ چاندی سے زائد ہو<sup>(۲)</sup>۔ دونوں میں تعلق ہیہ ہے کہ دونوں میں کھوٹ زیادہ ہوتا ہے،اور ستوقہ نبہرج سے زیادہ گھٹیا ہوتا ہے۔

> نبهرجه سے متعلق احکام: نبہرجہ کے ساتھ آپس میں معاملہ کرنا: م - نبهر جد کھوٹ والے دراہم ہیں، اس قشم کے درہم میں اگر چاندی زیادہ ہوتو بیہ خالص درہم کے حکم میں ہے، اس لئے کہ اس میں جو کھوٹ ہے اس کا اعتبار نہیں کیا جائے گا،لہذا اس میں خالص در ہم کے احکام جاری ہوں گے،اورکھوٹا ہونے کی حالت میں بھی اس کے ذریعیدآیس میں معاملہ کرنا جائز ہوگا،اگر چہاس میں کھوٹ کی مقدار کا علم نه ہو، اور بعض فقہاء کے مزد یک اس میں زکاۃ واجب ہوگی ، اس لئے کہ جس درہم میں چاندی، کھوٹ پر غالب ہواس کو مطلقاً درہم کہا جاتا ہے،اورشریعت نے درہم کے نام سے ہی زکا ۃ واجب کی ہے۔ اگرکھوٹ غالب ہوتو وہ چاندی کے حکم میں نہیں ہوگا، پھر دیکھا جائے گااگررائج ہو پاتجارت کی نیت ہوتواس کی قیمت کااعتبار ہوگا، اگران معمولی دراہم کے اعتبار ہے جن میں جاندی غالب ہوتی ہے اورز کا ۃ واجب ہوتی ہے، نصاب کے برابر ہوجائے تواس میں زکا ۃ واجب ہوگی ور نہیں <sup>(m)</sup> ۔ اگروہ بطورثمن رائج نہ ہوں ،اور تجارت کی نیت بھی ان میں نہ

ہوتوان میں زکا ۃ واجب نہ ہوگی ، البتہ اگراس میں جو چاندی ہے وہ

- (۱) ابن عابدین ۱۸۸۴ -
  - (۲) التعريفات لجرجانی۔
- (۳) البحرالرائق۲۴۵/۲\_

- (۱) البحرالرائق ۲۴۵/۲\_
- (۲) حاشیهابن عابدین ۳ / ۱۸۳۔

متعلقہ الفاظ: رسالت: ۲- لغت میں الرسالة إرسال کے معنی میں اسم مصدر ہے، کہا جاتا ہے: اُرسلت الی فلان یعنی میں نے اس کے پاس بھیجا، نیز کہا جاتا ہے: اُرسلته فی رسالة، میں نے اس کو پیغام دے کر بھیجا، لہذاوہ مرس بھی ہے، اوررسول بھی ہے<sup>(m)</sup>۔ لہذاوہ مرس بھی ہے، اوررسول بھی ہے<sup>(m)</sup>۔ تمام لوگوں یا بعض لوگوں تک احکام پہنچانے کے لئے بھیجا ہوا ہونا، دونوں میں تعلق ہی ہے کہ رسالت نبوت سے خاص ہے۔ (۱) لیان العرب الحیط، فتح الباری ۲۰۱۱ سالہ ہے ہروت۔ (۲) کتاب النہ ات لابن تیر میں ۲۹ میں، دار الکتب العلمیہ بیروت۔ (۳) لیان العرب التحریفات لیچ مانی قواعد الفقہ للم کی۔

تعريف: ا- لغت میں نبوۃ نبا ينبو ے ماخوذ ہے ياالنبأ ے ماخوذ ہے،
نبأ الشي كامعنى بلند ہونا ہے، اسى سے نبى ماخوذ ہے، جس كالغوى
معنى او نجى زمين ہے۔
معنى او نجى زمين ہے۔
ابن منظور نے كہا ہے: كہ نبى زمين كى اس علامت كوبھى كہتے
بیں جس سے رہنمائى حاصل كى جاتى ہے، جیسے پہاڑو غيرہ۔
لیح کہ وہ اللہ تعالى كى مخلوقات ميں سب سے برتر ہوتا ہے، نيز اس

ابن السکیت نے کہا ہے کہ اگر ''نبی'' نبوۃ اور نباوۃ سے ماخوذ ہوجس کا معنی زمین کا بلند ہونا ہے، تو اس لئے ہوگا کہ نبی کا مقام بہت اونچا ہوتا ہے اور وہ تمام مخلوقات میں سب سے اشرف ہوتے ہیں، اس صورت میں بیر مہموز نہ ہوگا۔

جن لوگول نے اس کو نبا (مہموز) سے ماخوذ قرار دیا ہے، انہوں نے اِ نباء کے معنی کا لحاظ کیا ہے، جس کا معنی خبر دینا ہے، اہل عرب بولتے ہیں: انبأت فلانا نبوء قایعنی میں نے اس کو خبر دی، اس سے نبی ماخوذ ہے، جس کی اصل نبیء ہے، یعنی فعیل کے وزن پر ہے، مفعول یا فاعل کے معنی میں ہے، یعنی جس کو خبر دی گئی ہے، یا جو خبر دینے والا ہے، پھر ہمزہ میں تسہیل ہوگئی ہے۔

نبوت ا-۲

نجى كريم علي كلي كا ارشاد ہے: "ما من الأنبياء نبى إلا أعطي من الآيات ما مثله آمن عليه البشر، وإنما كان الذى أو تيته وحيا أو حاه الله إلى، فأرجو أني أكثرهم تابعاً يوم القيامة"<sup>(1)</sup> (مرنبى كواتى نثانياں دى كئيں جن كر برابر لوگ ان پرايمان لائے اور مجھكو جو كچھ ديا كيا وہ صرف وہى ہے جس كو اللہ تعالى نے مير بي پاس بھيجا، مجھے اميد ہے كہ قيامت كے دن ميرى اتباع كرنے والے سب سے زيا دہ ہوں گے)۔

سابق انبیاء کی شریعتیں: ۲۹ – سابقہ شریعتوں کے جو احکام قرآن و حدیث میں تومذکور نہیں ہیں، لیکن جو کتابیں سابقہ انبیاء کی طرف منسوب ہیں، جیسے تو رات، انجیل، ان میں ان کا ذکر ہے، وہ احکام ہمارے لئے مشروع نہیں بیں، اس پر سب کا اتفاق ہے، اور ہم سے شرعاً اس کا مطالبہ بھی نہیں ہے کہ سابقہ کتابوں کے احکام کو تلاش و معلوم کریں خواہ ان کا تعلق کسی بھی مسئلہ ہے ہو۔

چنانچ جفرت جابر سے مروی ہے کہ حضرت عمر بن الخطاب نبی کریم علیل کے پاس ایک کتاب لے کرآئے جو ان کو بعض اہل کتاب سے ملی تھی، اور آپ کے پاس پڑ ھنا شروع کیا تو آپ علیل کے ناراض ہو گئے اور فرمایا: ''امتھو کون فیھا یا ابن الخطاب؟ والذي نفسي بيدہ لو أن موسی علیل کان حیاً ماوسعہ الا أن يتبعنی'' <sup>(1)</sup> (ابن الخطاب کیا تم کو اس سلسلہ میں کوئی حیرانی

نبی کی نبوت کے دلائل: سا- اللہ تعالیٰ جب سی کور سول بنا کر بھیجتا ہے اور لو گوں کو عظم دیتا ہے کہ اس کی تصدیق کریں اور ان کی اطاعت و فرما نبر داری کریں تو یہ عظم اس وقت عکمل ہوتا ہے جب رسول کے ساتھ علامات، دلائل، قر ائن اور ججزات ہوں، جو اس کی رسالت کے صحیح ہونے اور اللہ تعالیٰ کے بارے میں اس کے تیچ بولنے پر جت ہوں، عظم ند آ دمی کے اطمینان کے لئے جس کو عناد وانکار نہ ہو، یہ کافی ہے کہ جو شخص ان مجزات کو لے کر آیا ہے، وہ اس اللہ کی طرف سے بھیجا ہوا ہے جو ہر اور انسان کی طاقت و قوت سے باہر ہوتے ہیں، ساتھ ہی ساتھ نی ان کے ذریعہ لو گوں کو چینج کرتا ہے اور ان کو اللہ تعالیٰ کی طرف منسوب کرتا ہے، اور انسان اس کا مقا بلہ کرنے اور ان کو اللہ تعالیٰ کی طرف منسوب کرتا ہے، اور انسان اس کا مقا بلہ کرنے اور اس کا مثل لانے سے عاجز ہوتا ہے (<sup>1)</sup> -

اللہ تعالیٰ نے موتی علیہ السلام کے بارے میں جس وقت ان کو عصا اور عیب کے بغیر ان کے ہاتھ کی سفیدی کا مجزہ دیا، ارشا دفر مایا: "فَذَانِکَ بُرُ هُنَانِ مِنُ رَّبِّکَ إِلَیٰ فِوْعَوْنَ وَمَلَائِهِ"<sup>(۲)</sup> (سو یہ دوسندیں ہیں تمہارے پروردگار کی طرف سے فرعون اور اس کے سرداروں کے پاس (جانے کے لئے ))، اور اللہ تعالیٰ نے تحد عقیق کی رسالت کے بارے میں ارشا دفر مایا:" یأَیُّهَا النَّاسُ قَدُ جَآءَ تُحُمُ او وات تمہارے پاس یقیناً ایک دلیل تمہارے پروردگار کے پاس سے لو وات تمہارے پاس یقیناً ایک دلیل تمہارے پروردگار کے پاس سے آ چکی ہے اور ہم تمہارے او پر ایک طل ہوا نو را تا رچکے )۔

- (۱) مثلاً دیکھئے، کتاب النہوات رص ۱۴۸۸، ۱۵۲۰، ۱۵۲۱، اعلام النہوۃ رص ۵۶ اور ۱س کے بعد کے صفحات ،للماور دی،المواقف للعضد رص ۹۳۳ وغیرہ۔
  - (۲) سورهٔ فقص ۲۳ ـ
  - (۳) سورهٔ نساء (۳۷ کار

اوران کورد کرنے یا منسوخ کرنے کی کوئی خبر ہماری شریعت میں نہیں ہے، ان کے بارے میں جمہور علاء کی رائے ہے کہ وہ ہمارے لئے مشروع ہیں۔ شافعیہ کی رائے ہے کہ وہ ہمارے لئے مشروع نہیں ہیں، اگر چہ ہماری شریعت میں ان کو برقر ارر کھنے والی چیز منقول ہو<sup>(1)</sup>۔ تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' شرع من قبلنا''

نبوت کا دعوی کرنے والے اور اس کی تصدیق کرنے والے کا حکم: 2 - جو محض اپنے لئے یا کسی دوسرے کے لئے نبوت کا دعوی کرے دہ یقیناً جھوٹا ہے، اس لئے کہ اللہ تعالیٰ نے قرآن کریم میں صراحت کردی ہے کہ محمد عقیق خاتم النہیں یعنی آخری نبی ہیں، ان کے بعد قیامت تک کوئی نبی نہیں آئے گا<sup>(۲)</sup>، اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: "مَّا کَانَ مُحَمَّدُ أَبَآ أَحَدٍ مِّنُ رَّ جَالِکُمُ ولکن رَّ سُوُلَ اللهِ وَ حَاتَمَ النَّبِيَنَ"<sup>(۳)</sup> (ثمر عَلَيْتَ تَنهار مردوں میں سے کسی کے باپ نہی ہیں، البتہ اللہ کے رسول ہیں اور (سب) نہیوں کے ختم پر ہیں)، نبی

(۱) المستصفى للغوالى الر ۲۴۵ طبع بولاق، البحر الحيط للزركش ۲۹/۹ الكويت، وزارة الاوقاف، روضة الناظر لا بن قدامه مع شرحها للشخ عبدالقادر بدران الروم ۲۰، ۲۰ ۴ القابره، المكتبة السلفيه بنفسير القرطبى ۲۱۱/۸، البداية والنهايه لا بن كثير ۲ / ۱۵۳، ۱۵۴ القابره، المكتبة التجاريه، اقتضاء الصراط المستقيم لا بن تيميه ۲ / ۲۳۳

(۲) فتح البارى (۳۱ / ۸۱ المكتبة التلفيه، القامره من ۲۲ هـ) الجواب الصحيح كمن بدل دين المسيح لابن تيميه ۲۰ / ۲۷۲، شرح العقيرة الطحا ويدلابن ابى العز الا ذرعى اس كے مؤلف كے قول: "و خاتم الأنبياء" كے من ميں ۔

ہے؟ اس ذات کی قشم جس کے قبضہ وقدرت میں میر کی جان ہے اگر موسِّی زندہ ہوتے توان کومیری انتاع کے بغیر کوئی چارہ کارنہ ہوتا )۔ ۵ - جن گذشتہ شرائع کا ذکر قرآن میں ہے یا جن کا تذکرہ حضور صلایہ عایق سے منقول احادیث میں ہے، اگران کاتعلق دین کے اصول سے ہو جیسے اللہ تعالی پر، اس کے رسولوں پر، حساب پر، قیامت کے دن پرایمان لا ناوغیرہ توبیہ ہمارے حق میں بھی ثابت ہے، اس پرسب كا اتفاق ہے، اس لئے كہ اللہ تعالى كا ارشاد ہے: "شُوّع لَكُمُ مِّنَ الدِّين مَا وَصَّىٰ بِهِ نُوُحاً وَّالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ إِبْرِهِيْمَ وَمُوْسِى وَعِيْسِي أَنُ أَقِيْمُوا الدِّيْنَ وَلَا تَتَفَرَّقُوا فِيْهِ<sup>» (1)</sup> (اللہ نے تمہارے لئے وہی دین مقرر کیاجس کا اس نے نوح کوتکم دیا تھااورجس کوہم نے آپ کے پاس دی کیا ہےاورجس کا ہم نے ابرا ہیم اور موتی اورعیسی کوبھی حکم دیا تھا یعنی یہ کہ اس دین کو قائم رکھنا اور اس میں تفرقہ نہ ڈالنا ) بہت سے انبیاء کے ذکر کے بعد اللہ تعالى كا ارشاد ب: "أُوْلَئِكَ الَّذِينَ هَدَى الله فَبِهُداهُمُ اقْتَدِهُ"<sup>(۲)</sup> (یہی وہ لوگ ہیں جن کواللہ نے ہدایت کی تقی سوآ پھی ان کے طریقہ پر چلئے)،اور اللہ تعالٰی کا ارشاد ہے: "ثُمَّ أَوْ حَيْنَا إِلَيْكَ أَن اتَّبِعُ مِلَّةَ إِبُرَاهِيْمَ حَنِيْغًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشُرِكِيْنَ" (چرہم نے آپ كى طرف وحى بھيجى كەابراہيم کے طریقہ پر چلئے جو بالکل ایک رخ کے تھے،اور دہ مشرکوں میں سے نه تھے)۔

۲ – کتاب وسنت میں انبیاء سابقین کے جوجز وی احکام منقول ہیں،

- = ہیں، البتہ مجالد میں تھوڑا ضعف ہے، متہو کون کا معنی متحیرون ہے (لسان العرب)۔
  - (۱) سورهٔ شوری/ ۱۳۰
  - (۲) سورهٔ انعام (۴۰\_
  - (۳) سورهٔ کل/ ۱۲۳\_

نہیں ہے،انہوں نے کہا ہے کہ شہور قول کے مطابق اس کی توبہ قابل قبول ہے (۱)۔ عبدالقاہر بغدادی نے کہا ہے: کہ اہل سنت نے نبوت کے ہر مدعی کو کا فرکہا ہے، خواہ اسلام سے پہلے ہو جیسے زراد شت، یوراسف، مانی، دیصان، مرقبون اور مزدک یا اسلام کے آنے کے بعد ہو، جیسے مسیلمہ، سجاح، اسود بن یزید العنسی اوران کے بعد کے تمام مدعیان نبوت (۲)\_ ۸ – جۇ خص نبوت کے سی مدعی کی تصدیق کرے گا تو دہ مدعی نبوت کی طرح کفر کی وجہ سے مرتد ہوجائے گا<sup>(۳)</sup>، اس لئے کہ اس نے ایسے امرکاانکارکیا ہے،جس پر یوری امت کا اجماع ہے۔ قرافي نے اشہب سے قل کیا ہے کہ انہوں نے فرمایڈ اگر نبوت کا مدعی ذمی ہواور اعلانیہ دعوی کرے تو اس سے توبہ کا مطالبہ کیا جائے گا، اگرتوبہ کرلے گا توٹھیک ہے ور نہ تل کردیا جائے گا<sup>(۳)</sup>، ابن القاسم نے کہا ہے کہ نبوت کے مدعی کو آل کردیا جائے گا ،خواہ خفیہ دعوى كرب يااعلاني كرب-اور جوڅخص کسی دوسر بے آ دمی کی نبوت کا دعوی کرتےوہ مرتد ہوجائے گا<sup>(۵)</sup>،عبدالقاہر نے کہا ہے کہ اہل سنت نے ا<sup>ش</sup>خص کو کافر کہا ہے جوائمہ کے لئے الوہیت یا نبوت کا دعوی کرے، جیسے سبینہ، جواہر الاکلیل ۲۸۱/۲، الثفا فی حقوق المصطفی مع شرحہ شیخ علی القاری ۵ ( ۷ ۷ ۲ ۲ ۲ ۸ ۲ ۳ ، 🏾 محد حسنین مخلوف، القاہر ومطبعة المدنی۔ (٢) الفرق بين الفرق لعبد القاهر البغد ادى رص ٣٠٢، بيروت، دارالمعرفه (٣) تثرح كمحلى على المنهاج للنووى ١٢٥هـ١٧ ، القاهره، عيسى لتحلق، الذخيره \_ 11/11 (۳) الذخيره ۲۱/۳۳\_ (۵) الذخيرہ ۲۷۱۲ ،قرافی نے کہا ہے کہ اس کے کافر ہونے میں کوئی اختلاف نہیں ہے۔

كريم علي الشريح: "أنا خاتم النبيين"<sup>(1)</sup> (مين آخرى ني بون) نيز ارشاد گرامى ہے: "فضلت على الأنبياء بست....." الحديث (مجھ كو انبياء پر چھ چزوں كے ذريع فضيلت دى گئ ہے) اس ميں يہ جملہ بھى ہے: "و ختم ہى النبيون"<sup>(1)</sup> (مجھ پر نبوت كا سلسلة تم كيا كيا ہے)، نيز ارشاد ہے: "سيكون فى أمتي كذابون ثلاثون كلّهم يزعم أنه نبي، وأنا خاتم النبيين لا نبى بعدي"<sup>(1)</sup> (ميرى امت ميں تميں كذاب بول كے، ان ميں سے ہرايك دعوى كرے گا كمدوہ نى ہے، حالانك ميں آخرى نى ہوں، مير بعدكونى ني نہ ہوگا)۔

اس مسئلہ پر پوری امت کا اجماع ہے کہ بیدین کابدیمی علم ہے۔ اس وجہ سے فقہاء نے صراحت کی ہے کہ جو شخص دعوی کرے کہ وہ محمد علیق کے ساتھ رسالت میں شریک ہے یا بیہ کہے کہ قلب کی صفائی اورنفس کی تہذیب کے ذریعہ نبوت ورسالت کا حاصل کرنا جائز ہے، وہ کا فر ہوجائے گا۔

اسی طرح اگر چہوہ نبوت کا دعوی نہ کرے مگر بید عودی کرے کہ اس کے پاس دحی آتی ہے، تو کا فر ہوجائے گا<sup>( ۳)</sup>، قاضی عیاض نے کہا ہے کہ رسالت ونبوت کے دعوی دار کے کا فر ہونے میں کوئی اختلاف

- (۱) حدیث: "أنا خاتم النبیین" کی روایت بخاری (فتخ الباری۲ ۸ ۵۵۸ طبع السّلفیه) اور مسلم (۱۹/۹۱ طبع عیسی الحلق) نے حضرت ابو ہریرہ گھے کی
- (۲) حدیث:"فضلت علی الأنبیاء بست....." کی روایت مسلم (۱۷۱۷ ۳ طبع عیسی کملی ) نے حضرت ابو ہریرہؓ سے کی ہے۔
- (۳) حدیث: "سیکون فی أمتی کذابون....." کی روایت ابوداؤد (۳۵۲/۹<sup>طرح حم</sup>ص)اورتر مذی (۴۹/۹۹ طرح المکتبة التجاریه) نے حضرت ثوبان سے کی ہے،اورتر مذی نے کہا ہے کہ پی<sup>حسن ص</sup>یح ہے۔
- (۴) جواهرالاِ کلیل شرح مختصر خلیل ۲۷،۲۷۸، الذخیره ۲۷،۲۱، ۲۱/۲۸ بیروت، دارالغرب الإسلامی ۱۹۹۳ء-



نبيذ، نبي ا

اللدتعالى كاس ارشاد مي ب: "وَتِلْكَ حُجَّتُنَا أَتَيْنَهَا إِبُرَهْيُمَ عَلَى قَوْمِهِ" تا وَاسْمَعِيْلَ وَالْيَسَعَ وَيُونُسَ وَلُوُطًا، وَكَلَّا فَضَّلُنَا عَلَى الْعَلَمِيُنَ"<sup>(1)</sup> (يتحى جمارى دليل جوبم نے ابراہيم كو ان کی قوم کے مقابلہ پر دی تھی .....اور ہم نے ہدایت دی تھی اسماعیل اوریسع اور یونس اورلوط کواوران میں سے ) ہرایک کوہم نے جہان والوں پر فضیلت دی تھی) دوسرے سات حضرات کا ذکر دوسری جگہوں پر ہے، اور وہ حضرت آ دم، ادریس، ہود، صالح، شعیب، ذ دالكفل اورڅمه خاتم النبيين صلوات الله وسلا مقليهم اجمعين ميں -اللد تعالی نے قرآن کریم میں بیصراحت کی ہے کہ یہاں کچھ دوسرے رسول بھی ہیں، چنانچہ ارشاد رہانی ہے: ''وَدُسُلًا قَدُ قَصَصْنهُم عَلَيْكَ مِنُ قَبَلُ وَرُسُلًا لَّمُ نَقُصُصُهُم عَلَيْکَ"<sup>(1)</sup> (اور( دوسرے ) پیمبروں پر کہ ان کا حال ہم پیشتر آپ سے بیان کر چکے ہیں(ہم نے وحی جیجی تھی)اور (ایسے) پیمبروں پر (بھی) کہان کا حال ہم نے آپ سے بیان نہیں کیا)، نیز ارشاد ب: "وَلَقَدُ أَرُسَلُنَا رُسُلًا مِّنُ قَبُلِكَ مِنْهُمُ مَّنُ قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُمُ مَّن لَّمُ نَقْصُصُ عَلَيْكَ "(اور ٢٩ ن آ پ سے پیشتر بہت سے پیمبر بھیج جن میں سے بعض کا حال ہم نے آ ب سے بیان کیا ہے اور ان میں سے بعض کا حال ہم نے آ ب سے نہیں بیان کیا ہے)۔

آخری نبی: ۴ – بعثت کے اعتبار سے سب سے آخری نبی ثمہ علیقہ میں،اس پر پوری امت کا جماع ہے،اس کی دلیل نبی کریم علیقے کا ارشاد گرامی

- (۱) سورهٔ انعام ۲٬۸۳
  - (۲) سورهٔ نساء ( ۱۷۱۲
  - (۳) سورهٔ غافرر ۲۸\_

دودھ پلاؤ)، ارشاد ہے: ''وَإِذُ أَوْ حَيْتُ إِلَى الْحَوَارِيّنَ أَنُ أَمِنُوْا بِي وَبِرَسُوْلِي''<sup>(1)</sup> (اور (وہ وقت قابل ذکر ہے) جب میں نے حواریوں کوتکم دیا کہ ایمان لا وُ مجھ پر اور میرے پیغیبر پر)، ابن تیمیہ نے کہا ہے کہ بیلوگ جن سے ہم کلامی ہوتی ہے اور جن کو خطاب کر کے الہام ہوتا ہے ان کے پاس وی آتی ہے، مگر وہ معصوم انبیا نہیں جن کی ہربات قابل تصدیق ہو<sup>(۲)</sup>۔

متعلقه الفاظ:

رسول: ۲ - لغت میں رسول کا معنی بھیجا ہوا، مذکر مونث، واحد و جع سب کے لئے استعال کیا جاتا ہے، قرآن کریم میں ہے: ''ہِانَّا رَسُوُلُ دَبِّ الُعلَمِيْنَ''<sup>(۳)</sup> (ہم پروردگار عالم کے رسول ہیں) اس کی جمع د سل وأد سل بھی آتی ہے<sup>(۳)</sup> ۔

اصطلاح میں: رسول وہ انسان ہے، جس کو اللہ تعالٰی اپنے احکام کی تبلیغ کے لئے لوگوں کے پاس بھیجتا ہے<sup>(۵)</sup>۔ رسول نبی سے خاص ہے، الکلمی اور الفراء نے کہا ہے کہ ہر رسول نبی ہے لیکن ہر نبی رسول نہیں ہے<sup>(۲)</sup>۔

نبیوں اوررسولوں کی تعداد: ۱۰سا-اللہ تعالیٰ نے قرآن کریم میں بعض انبیاء کا ذکران کے نام کے ساتھ مختلف مقامات پر کیا ہے، ان میں اٹھارہ رسول ہیں جن کا ذکر

- (۱) سورهٔ مانده/۱۱۱\_
- (۲) النوات (ص۲۷\_
  - (۳) رسورهٔ شعراء ۲۷۱-
    - (۴) المعجم الوسيط -
- (۵) التعريفات للجرجانی۔
- (۲) التعريفات لجرجانی۔

"فَاصُبِرُ لِحُكْمِ رَبِّكَ وَلَا تَكُنُ تَصَاحِبِ الْحُوتِ"<sup>(1)</sup> (تو آپ ای پروردگار کی تجویز پر صبر سے بیٹے رہے اور مچھلی والے (بیمبر) کی طرح نہ ہوجائے)، ایک قول یہ ہے کہ حضرت آ دم بھی ان میں سے نہیں ہیں، اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: "وَلَقَدُ عَفِدُنَا إِلَى أَدُمَ مِنُ قَبُّلُ فَنَسِيَ وَلَمُ نَجِدُ لَهُ عَزُمًا"<sup>(1)</sup> (اور (بہت زمانہ) قبل ہم آ دم کوایک عکم دے چکے تصوان سے خفلت ہوگئی اور ہم نے ان میں پختگی نہ پائی)۔ دوسرا قول: اولوالعزم بعض رسول ہیں، پھر ان کے اساء گرا می کی تعیین میں دس سے زائد مختلف اقوال ہیں، سب سے مشہور قول دہ ہو جو مجاہد نے کہا ہے: وہ پانچ ہیں: حضرت نوح، حضرت ابراہیم، حضرت موسیٰ، حضرت اور حضرت کہ علیہ ما جعین <sup>(m)</sup>

الف-خصز: ۲- حضرت خصر حصرت موی کے معاصر ہیں، ان دونوں کا قصبہ سورہُ الکہف میں مذکور ہے، ان کا شاران انبیاء میں ہوتا ہے، جن کی نبوت متفق علیہٰ ہیں ہے<sup>(۳)</sup> ، قرطبی نے کہا ہے کہ جمہور کے نز دیک خصر نبی ہیں، ایک قول ہہ ہے کہ دہ نیک بندے تھے نبی نہیں تھے، کیکن

- (۱) سورة قلم ۱۸ ۴۰-
- (۲) سورهٔ طهر ۱۱۵\_
- (۳) تفسیرابن کثیر ۲۷ ۲۷۱، تفسیر القرطبی ۲۷ ۲۷، ۲۲۱، شرح العقید ة الطحاویه رص ۱۱۳ به
- (۴) جواه الإکلیل ۲ ۲ ۲ ۸۲، الذخیره للقرافی ۲۱ ( ۲۰ ۱۰، الزواجرعن اقتراف الکبائر للهیشی ار ۱۹۴ القاهره طبع دارالحدیث ۱۴ ۱۴ هه تفسیر القرطبی ۲۱/۱۱ هست

اولوالعزم رسول: ۵ - الله تعالى نے اولو العزم رسولوں كا ذكر كيا ہے، ارشاد ہے: "فَاصُبِوُ حَمَّا صَبَوَ أُوْلُوا الْعَوْمِ مِنَ الرُّسُلِ"<sup>(۲)</sup> (آپ صبر تيجيح جبيبا كه ہمت والے پيمبروں نے صبر كيا تھا)، عزم سے مراد الله تعالى كى طرف دعوت دينے اور اس كاكلمه بلند كرنے ميں قوت وشدت سے كام لينا، ہشيارى و دور اندليثى سے كام لينا اور كام كوكر گزرنا ہنع كرنے والوں كى بات نہ سنا، اور اس ميں ستى وكا بلى نه كرنا ہے۔

اولو العزم رسولوں کی تعیین کے بارے میں علماء کے دومختلف اقوال میں :

پہلاقول: تمام رسول، یا حضرت یونس بن متی علیہ السلام کے علاوہ تمام رسول اولوالعزم ہیں، اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

 حديث: "إن مثلي ومثل الأنبياء من قبلي كمثل رجل....." كى روايت بخارى (فتح البارى٢ / ٥٥٨ طبع التلفيه) اور سلم (١٩١٩ ٢ طبع عيسى لحلي ) في حضرت ابو مريرة مح ك ہے۔

(۲) سورهٔ احقاف (۳۵\_

ابن کثیر نے کہا ہے کہ قرآن کریم میں ان کا ذکر حضرات انبیاء کے ساتھ کرنے اوران کی تعریف کرنے سے بطا ہر معلوم ہوتا ہے کہ وہ نبی شخہ، انہوں نے کہا ہے کہ یہی مشہور ہے، بعض حضرات کی رائے ہے کہ وہ نبی نہیں تھے، وہ صرف ایک دانشور، نیک، انصاف پیند اور عادل آ دمی تھے، انہوں نے لکھا ہے کہ ابن جریر نے توقف سے کا م لیا ہے، واللہ اعلم <sup>(1)</sup> اللہ تعالیٰ کے ارشاد: ''أَتَیْنَهُ رَحْمَةً مِّنُ عِندِنَا وَعَلَّمُنهُ مِن لَّلُنَّا عِلْمًا ''<sup>(1)</sup> (جس کوہم نے اپنا ایک خاص فضل مرحمت کیا تھا اور م نے اسے اپنے پاس سے ایک (خاص) علم سکھا یاتھا)، سے ان کی نبوت معلوم ہوتی ہے، اوران کی طرف سے حکایت کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ کے ارشاد: ''وَمَا فَعَلْتُه عَنُ أَمْرِیُ''<sup>(1)</sup> (اور بی( کوئی کام) میں نے اپنی رائے سے ہیں کیا )، کا تقاضا ہے کہ وہ نبی ہیں <sup>(۳)</sup> ۔

د-عزیر: ۹ - ابن کثیر نے کہا ہے کہ مشہور میہ ہے کہ حضرت عزیر انبیاء بنی اسرائیل میں سے ایک نبی ہیں<sup>(۲)</sup>۔

نبیوں کے ساتھ مخصوص احکام: • ا- حضرات انبیاء دوسرے انسانوں کی طرح ملّف ہیں، جو چیز ان کی امتوں کے حق میں مشروع ہے وہ فی الجملہ ان کے حق میں بھی مشروع ہے، البتہ کچھا حکام ایسے بھی ہیں جو ان کے ساتھ مخصوص ہیں، ان میں سے بعض مندر جہ ذیل ہیں:

الف-ان پرصدقه كاحرام مونا: ١١- خاص طور پرمجر رسول الله عليلة پرصدقه حرام ب، خواه صدقه فرض مو يانفل مو، آپ عليلة في ارشاد فرمايا: "إن الصدقة لا تنبغي لآل محمد، إنما هي أو ساخ الناس"<sup>(٣)</sup> (صدقه آل

- (۱) البدايدوالنهايدا / ۲۲۵\_
- (٢) البدايدوالنهايد ٢/٢٩-
- (۳) حديث: "إن الصدقة لا تنبغي لآل محمد ...... کی روايت مسلم (۲/ ۵۳۷ طبع عيسی الحلمی) نے حضرت عبدالمطلب بن ربيعہ بن الحارث سے کی ہے۔

ب-لقمان: ۷ - حضرت لقمان کا ذکر اس سورت میں ہے جو ان کے نام سے موسوم ہے، بعض علماءان کی نبوت کے قائل ہیں، علامہ ابن کثیر نے کہا ہے کہ جمہور سلف کی رائے ہے کہ وہ نبی نہیں شھے، ان کا نبی ہونا صرف حضرت عکر مہ سے منقول ہے<sup>(4)</sup> ۔

5- ذوالكفل: ٨- ذوالكفل كا تذكره الله تعالى في سورة الأنبياء مي كيا ب: "وَإِسْمَعِيْلَ وَإِدْرِيْسَ وَذَا الْكِفُلِ تُحُلُّ مِّنَ الصَّبِرِيْنَ، وَأَدْ حَلْنَهُمْ فِي رَحْمَتِنَا إِنَّهُمْ مِّنَ الصَّلِحِيْنَ"<sup>(۵)</sup> (اوراساعيل اور ادريس اور ذوالكفل (كا تذكره تيجة) بيرسب ثابت قدم رہے والوں ميں سے تھ اور ہم في ان (سب) كوا پنى رحمت (خاص) ميں داخل كرليا تھا بِشك وه (سب) صالح لوگوں ميں سے تھ)

- (۱) سورهٔ کهف ۱۵ -
- ۲) سورهٔ کهف ۲۸ ـ
- (۳) تفسیرابن کثیر سار۹۹،البدایدوالنهایدا /۳۹۸،۲۹۹
- (۴) تفسیر این کثیر سار ۴۴٬۴۳، دیکھتے: البدایہ والنہایہ ۲/۱۳۵، جواہر الاِکلیل ۲/۲۸۲،الذخیرہ للقرافی ۱۲/۰۳۔
  - (۵) سورة انبياء (۸۵ ۸۰ ۸۰

(علماء انبیاء کے وارث میں، اور انبیاء نے درہم ودینار وراثت میں نہیں چھوڑا بلکہ انہوں نے وراثت میں صرف علم چھوڑا ہے) علامہ ابن تیمیہ نے کہا ہے کہ اللہ تعالی نے حضرات انبیاء کو اس سے محفوظ رکھا ہے کہ وہ وراثت میں دنیا کا مال چھوڑیں، تا کہ جولوگ ان کی نبوت کے بارے میں اعتراض کرتے ہیں، ان کو بی شبہ نہ ہو کہ انہوں نے دنیا طلب کی اور اس کو اپنے ورثاء کے لئے وراثت کے طور پر چھوڑا۔

- = دعاس)اورتر مذی (۹۸۵ م طبع اکلسی ) نے حضرت ابودرداء ٹسے کی ہے،اور تر مذی نے کہا ہے: ہمیں اس کاعلم صرف عاصم بن رجاء بن حیوۃ سے ہوا ہے، میر نے زد یک سند متصل نہیں ہے۔
- تفسير القرطبى ١١ / ٨١، ٢٠ ، تفسير ٢٠ كثير ٣٧ / ١١١، الذخير ٥ للقر افى ١٢ / ١٢،
   حاشية الدسوقى على الشرح الكبير ٢ / ٢١٣، العواصم من القواصم لا بن العربى رص ١٢، ثالغ كرده محت الدين الخطيب .
  - (۲) سورهٔ نمل/۱۶\_
  - (۳) سورهٔ مریم ۲٬۵٫۷

محمد کے لئے مناسب نہیں ہے، یہ یو محض لو گوں کا میل ہے) آپ کے حالات کے بیان میں مذکور ہے کہ آپ علی یہ بیکھاتے تھے، صدقہ نہیں کھاتے تھ<sup>(1)</sup>۔ بعض فقہاء نے اس کی صراحت کی ہے، مثلاً قلیو بی نے کہا ہے کہ صدقہ لینا اور اس کو قبول کرنا جائز ہے، مگر نبی کے لئے جائز نہیں ہے، انہوں نے کہا ہے کہ بظاہر تمام انبیاء کے لئے بھی حلال نہیں ہے، انہوں نے کہا ہے کہ بظاہر تمام انبیاء کے لئے بھی حلال نہیں

ب- ان ك اموال ميں وراثت جارى نه ، موگى بلكه ان ك بعد سب صدقه ، مول ك: ١٢ - ١٧ كى دليل بي حديث ہے: "لا اتقتسم ورثتي ديناراً ولادر هماً، ماتر كت بعد نفقة نسائي ومؤنة عاملي فهو صدقة "<sup>(m)</sup> (مير ورثاء دينار ودر ، مك<sup>وش</sup>يم نميں كريں ك، اپنى از وان ك نفقه اور اپن عامل ك اخراجات ك بعد جو كچھ چھوڑ وں گا وہ صدقہ ہے ) دوسرى حديث ہے: "إن العلماء ورثة الأنبياء، وإن الأنبياء لم يور ثوا ديناراً ولا در هماً ورثوا العلم" <sup>(m)</sup>

- (۱) حديث: "أنه يأكل الهديه ولا يأكل الصدقة" كى روايت بخارى (فخ البارى ۵ / ۲۰۳ طبح التلفيه) اور مسلم (۲۰۲ ۵ طبع عيسى لحلمى) ن حضرت ابو بريرة سحك ب، اور بخارى كالفاظ يه بي "كان رسول الله عُلَيْتِنْهُ إذا أتى بطعام سأل عنه: أهدية أم صدقة؟ فإن قيل: صدقة قال لأصحابه: كلوا، ولم يأكل، وإن قيل: هدية، ضرب بيده عُلَيْتِنْهُ فأكل معهم".
  - (۲) القليو بي على شرح المنهاج سار ۴۰،۲۰۱۰ -
- (۳) حدیث: "لا تقتسم ورثتی دیناراً ولا در هماً..... کی روایت بخاری (افق ۲۰۰۱ طبح السلفیہ) اور معلم (۳/ ۱۳۸۲ طبح الحلی ) نے حضرت ابوہریرہ سے کی ہے۔
- (٣) حديث: "إن العلماء ورثة الأنبياء، وإن الأنبياء لم يورثوا ديناراً ولا درهماً، ورثوا العلم" كى روايت البوداؤد (٥٩/٨ طبع عزت عبير

یقینی طور پر معلوم نہیں ہے، اس لئے مناسب ہے کہ کیے کہ میں تمام حضرات اندیاء کرام پرایمان لایا جن میں سب سے اول حضرت آ دم اور سب کے آخر حضرت محمد علیق میں، بیداعتقا در کھنا ضروری نہیں ہے کہ وہ ایک لاکھ چوہیں ہزار ہیں، اور ان میں رسول تین سو تیرہ ہیں، اس لئے کہ پی خبر واحد ہے<sup>(۲)</sup>۔

ب- انبیاء کی اطاعت ان کی انتباع اوران سے محبت رکھنا: ۱۵ - تمام مللّف انسانوں پر واجب ہے کہ جوانبیاء ورسول ان کے

- (۱) سورهٔ بقره/۲۳۱\_
- (۲) حاشیه ابن عابدین ۱ (۲۵۴٬ المنها ج للنووی و شرحه محلی ۴۷ ۲۵۱، دیکھئے:
   الإیمان لابن تیمیه رص ۲۱۸، شرح العقیدة الطحاویه رص ۱۱ ۳۰

5- نې كوو ميں فن كيا جائ كا جہاں ان كا وصال ہو: ١٣ - نې كوو ميں دفن كيا جائ كا جہاں ان كا وصال ہو، اس لئے كه حضرت ابوبكر كى حديث ہے كہ انہوں نے نبى كريم عينية كوار شاد فرماتے ہوئے سا: "مادفن نبى قط الا في مكانه الذي تو في فيه" <sup>(1)</sup> (كسى نبى كوان كى جائے وصال سے الگ نہيں دفن كيا كيا، چنانچ حضور عينية كے لئےا ن كے مكان ميں قبر تيار كى گئ)۔

انبیاء کے تعلق سے امت پر ثابت شدہ احکام: الف– انبیاء کی نبوت اور رسولوں کی رسالت پر ایمان کا واجب ہونا:

۱۳ - اس امت کے ہر مکلّف پر واجب ہے کہ جن کو اللہ تعالٰی نے اپنی نبوت کے لئے چنااورا پنی رسالت کے لئے انتخاب فر مایا ان پر ایمان لائے ،ان پرایمان کے دودر ج ہیں:

ایمان مجمل: لیعنی اللّہ تعالیٰ کے تمام انبیاء پراجمالاً ایمان لائے ، خواہ ان کے نام جانتا ہویاان سے ناواقف ہو۔

ایمان مفصل: لیعنی اس طرح ایمان لائے کہ نوح علیہ السلام نبی ورسول ہیں، اسی طرح حضرت ابراہیم اور دوسرے تمام انبیاء جن کی نبوت یقینی ہے۔

اللدتعالى كـاس ارشاد ميں دونوں داخل بيں: ''قُوُلُوُا أَمَنَّا بِاللَّهِ وَمَآ أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَمَآ أُنْزِلَ إِلَى إِبُرَاهِيْمَ وَإِسْمَعِيْلَ وَإِسْحْقَ وَيَعْقُوُبَ وَالْأَسْبَاطِ وَمَآ أُوْتِيَ مُوُسِى وَعِيْسِي وَمَآ

(۱) حدیث: "ما دفن نبی قط الا فی مکانه الذي تو في فيه" کی روایت مالک نے الموطا (۲۲۰۱۱ طرح عیسی الحکسی) میں حفرت ابو بکر الصدیق سے ک ہے، ابن عبدالبر نے التجرید (من ۲۵۵ طبح القدی) میں لکھا ہے کہ سی حدیث اگر چہ کسی ایک سند میں متصل نہیں پائی گئی ہے، کیکن وہ صحیح ہے، حضرت انس اور حضرت عا کشتہ سے ثابت سندوں کے ساتھ محفوظ ہے۔

<u>ڮ</u>بارے میں کہاہے: "وَرَسُوُلًا اِلٰی بَنِی اِسُرَ آئِیلَ "<sup>(1)</sup> (اوروہ پیمبر ہوگا بنی اسرائیل کے لئے )۔ البنة محدر سول الله عليه كي رسالت عام ہے، لہذا جوانسان آپ کی دعوت کو سنے گا وہ اس بات کا مکلّف ہے کہ آپ پر ایمان لائے، آپ کی اطاعت اور آپ کی اتباع کرے، دین اسلام میں داخل ہو، اور اس کے احکام کی یابندی کرے، اللہ تعالٰی نے آپ کو مخاطب كر كفرمايا: "وَمَا أَرُسَلُنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلُعْلَمِينَ" (٢) (اورہم نے آپ کودنیا بھر کے لئے رحمت بنا کر بھیجاہے)، نیز ارشاد ب: "وَمَآ أَرُسَلُنَاكَ إِلَّا كَآفَةً لِّلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَذِيرًا" (") (اور ہم نے تو آب کو سارے ہی انسانوں کے لئے (پیمبر بنا كر) بھيجا ہے بطور خوشخبري سنانے والے اور ڈرانے والے كے)، نبي كريم عليه كاارشاد ب: "أعطيت خمساً لم يعطهن أحد قبلي.....، (مجھے یانچ چیزیں دی گئیں جو مجھ سے قبل کسی نبی کونہیں دى كَنَي )، اس ميں ذكر ہے: "كان كل نبى يبعث إلى قومه خاصة وبعثت إلى كل أحمر وأسود" (جرني صرف اين قوم کی طرف مبعوث ہوتا تھااور میر کی بعثت ہر کالے گورے انسان کی طرف ہے )سابقہ ادیان کے ماننے والوں میں سے کسی کو بید ق نہیں ہے کہا بینے دین پر ثابت قدم رہے اور اسی پرا کتفا کرے بلکہ محدر سول الله عليقة پرايمان لا نااورآب كى اتباع كرنااس پرلازم ہے، اگروہ ایپا کرے گا تو اس کو دو ہرا اجر ملے گا، اللہ تعالٰی نے علماء نصاری کی ایک جماعت کے بارے میں جوحضرت جعفر بن ابی طالبؓ کے ساتھ

- (۱) سورهٔ آل عمران (۹۹ -
  - (۲) سورهٔ انبیاء / ۷۰۱
    - (٣) سورهٔ سباء ۲۸-
- (۴) حدیث:''اعطیت خمساً لم یعطهن أحد قبلی....." کی روایت مسلم (۱،۳۷۵-۷۱،۲۳ طبیعیسی اکلمی ) نے حضرت ابو ہریرہؓ سے کی ہے۔

پاس بیصبح گئے ہیں، وہ ان کو جس کام کا حکم دیں اس میں ان کی اطاعت کریں ،اس لئے کہ وہ صرف اس کام کا حکم دیتے ہیں جس کا حکم اللہ تعالیٰ دیتا ہے۔

محدر سول الله عليه سي قبل جتنه انبياء گذرے ميں ان ميں ہررسول خاص کراین قوم کے پاس جھیجا گیا، چنانچہ حضرت نوٹح کی رسالت ان کی قوم کے لئے تھی، حضرت ہوڈ کی رسالت قوم عاد کے لئے تھی، حضرت صالح کی رسالت قوم شمود کے لئے تھی، اور حضرت موتی کی رسالت صرف ان کی قوم بنی اسرائیل کے لئے تھی، بنی اسرائیل کےعلاوہ دوسر لوگ حضرت موتیع کی اطاعت اوران کی اتباع کے مكلّف نہيں تھے، جبيا كہ اللہ تعالى كا ارشاد ہے: "لَقَدُ أَرْسَلْنَا نُوُحًا إلى قَوْمِهِ"() (بالتقين بم نے نوح كوان كى قوم كى طرف بهيجا)، نيز ارشاد ب: "وَإِلَى عَادٍ أَخَاهُمُ هُوُدًا"<sup>(٢)</sup> (اور (قوم) عاد کی طرف ہم نے ان کے بھائی ہودکو بھیجا)، نیز ارشاد ہے: "وَلَقَدُ أَرْسَلُنَا إلى ثَمُوُدَ أَخَاهُمُ صَلِحًا"<sup>(")</sup> (اور بم فَقوم ثمود کے پاس ان کے بھائی صالح کو بھیجا)، نیز ارشاد ہے: ''وَإِلَى مَدْيَنَ أَخَاهُمُ شُعَيْبًا" (اورمدين كى طرف بم ف ان ك بِمائى شعيب كوبيجيا )، نيز ارتباد ب: "وَإذْ قَالَ مُوسى لِقَوْمِهِ، يقَوُم لِمَ تُؤْذُوُنَنِيُ وَقَدُ تَّعُلَمُوُنَ أَنِّي رَسُوُلُ اللَّهِ إِلَيُكُمُ''<sup>(0)</sup> (اوروہ (وقت یادکرو)جب موتی نے این قوم سے کہا کہ اے میرے قوم والواتم مجھے کیوں ایذاء پہنچاتے ہو، درآ نحالیکہتم خوب جانتے ہوکہ میں تمہاری طرف اللّٰہ کارسول ہوں)، اللّٰہ تعالٰی نے حضرت عیسیٰ

- (۱) سورهٔ اعراف ر۵۹-
  - (٢) سورهٔ بود/ ۵۰\_
  - (۳) سورهٔ تمل (۳۵\_
  - (۴) سورهٔ مودر ۱۸۰
  - (۵) سورهٔ صف (۵

5- انبیاء کے احتر ام کاواجب ہونا: 11- حضرات انبیاء کرام کی تو قیر ہر ملقف پر واجب ہے، لیعنی ان کی عظمت کرنا، ان کے ذکر کا احتر ام کرنا، ہر ایسے قول وعمل سے پر ہیز کرنا جس سے ان کی ناقدر کی ہو، اسی وجہ سے نبی کریم عیش نے ارشاد فرمایا : ''لا یقولن أحد کم انی خیر من یونس بن متی''<sup>(1)</sup> (تم میں سے کوئی مجھ کو یونس بن متی سے بہتر نہ کہے) یعنی اس طرف اشارہ ہے کہ ان پر فضیلت دینا ان کے مقام کو گھٹانا ہے، علامہ ابن تیمیہ نے کہا ہے کہ حضرات انبیاء کے حقوق، ان کی تعظیم وتو قیر کرنے اور ان سے ایسی محبت کرنے میں ہیں جو جان، مال اور اولاد کی محبت سے مقدم ہو، اسی طرق ان کی اطاعت و فرما نبر داری کو ترجیح دینے اور ان کے سن کی انتاع وغیرہ میں ہے <sup>(1)</sup>

د-انبیاء کرام پر درودوسلام بھیجنا: 2- قرآن کریم میں ہم لوگوں کو محدر سول اللہ علیق پر درود وسلام تصحیح کا حکم دیا گیا ہے۔ رہے دوسرے انبیاء تو قرآن کریم میں سوہ صافات میں حضرت نوح، حضرت ابراہیم، حضرت موحی، حضرت ہارون اور حضرت الیاس پر سلام تقییح کا ذکر ہے، اور سورت کے آخر میں تمام

رسولوں پر سلام بھیجا گیا ہے، ارشاد ربانی ہے: ''وَ سَلَامٌ عَلَی الْمُرُ سَلِيُنَ''<sup>(۳)</sup> (اور سلام ہو پیمبروں پر)، سورہُ مریم میں حضرت بحی اور حضرت عیسیؓ پر سلام بھیجنے کا ذکر ہے<sup>(۴)</sup> نیز ارشادر بانی ہے:

- (۱) حدیث: "لایقولن أحد کم انی خیر من یونس بن متی" کی روایت بخاری (فتخ الباری۲ / ۵۰ ۲ طبع التلفیه) نے حضرت ابن مسعود سے کی ہے۔
  - (۲) اقتضاءالصراط المشتقيم رض ۲ ساسير
    - (۳) سورهٔ صافات ۱۸۱۰
    - (۴) سورهٔ مریم ۱۵، ۳۳\_

ہے کہ سابق ادیان کی کتابوں کی طرف رجوع کرے تا کہ ان سے احکام معلوم کرے اور جو پچھان میں ہے اس پر عمل کرے، البتہ ان ادیان کے جواحکام قرآن وسنت میں مذکور ہیں، جمہور کے زدیک ہم ان کے پابند ہیں، اس میں شافعیہ کا اختلاف ہے۔ تفصیل کے لئے دیکھنے: اصطلاح'' نبوۃ''' شرع من قبلنا'' (فقرہ (۲)۔

- (۱) تفسیرالقرطبی ۱۳ ۲۹۶-
- (۲) سورهٔ فقص ۵۴٬۵۲\_
- (۳) حدیث: "ثلاثة يؤتون أجرهم مرتين" کی روايت بخاری (فتح الباری ۱۸۰۹ طبع التلفيه) اور مسلم (۱/ ۱۳۴، ۲۵ ۳۱ طبع عیسی الحکمی) نے حضرت ابوموی اشعریؓ سے کی ہے،اورالفاظ مسلم کے ہیں۔

لیکن جمہور علماء نے کہا ہے کہ محدر سول اللہ علیق پر درود بھیجن پر قیاس کرتے ہوئے دوسرے انبیاء پر بھی درود بھیجنا جائز اور مستحب ہے، نیز اس لئے کہ ان میں اکثر جو حضرات ابرا ہیم کی ذریت میں سے ہیں ابرا ہیمی درود کھا صلیت علی ابر اہیم و علی ال ابر اہیم میں پہلے ہی داخل ہیں، نووی نے '' الاذکار' میں کہا ہے کہ تمام قابل لحاظ علماء کا اس پر اجماع ہے کہ تمام انبیاء اور فرشتوں پر مستقل درود بھیجنا جائز و مستحب ہے<sup>(1)</sup> مستقل درود بھیجنا جائز و مستحب ہے<sup>(1)</sup> ابن کثیر نے اس ان کو کو کیا ہے جس کی روایت ابن ابی شیبہ نے اپنی سند کے ساتھ کی ہے کہ عمر بن عبد العزیز نے لکھا کہ کچھلوگوں نی کریم علیق پر درود کے برابر اپنے خلفاء اور امراء پر درود بھیجنا نہی کر دیا ہے، جب آپ کے پاس میر ایہ خط ہواء کریں<sup>(1)</sup> ہے شروع کر دیا ہے، جب آپ کے پاس میر ایہ خط ہو کہ کہ ہوہ

" قُلُلِ الْحَمُدُ لِلَّابِ وَسَلَمٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى"<sup>(1)</sup> (آپ کہہ دیجے کہ ہر تعریف اللہ ہی کے لئے ہے اور اس کے ان بندوں پر سلام ہوجنہیں اس نے نتخب کیا) ، اسی وجہ سے علماء کرام میں کوئی اختلاف نہیں ہے، کہ حضرات انبیاء کرام پر سلام بھیجنا مستحب ہے، اس لئے کہ ارشادر بانی مثلاً: "وَتَوَتُو تُحَنّا عَلَيْهِ فِی الْآخِرِيْنَ، سَلَمٌ عَلَى إِبْرَاهِيْمَ"<sup>(1)</sup> (اور ہم نے پیچھے آنے والوں میں یہ بات رہے دی کہ ابراہیم پر سلام ہو) اس پر دلیل ہے، "فی الآخرِيْنَ" کے بارے میں ایک قول یہ ہے کہ کم طلق پر کہ امت مراد ہے، ایک قول یہ ہے کہ ان کے بعد کی تمام امتیں مراد ہیں، ارشاد ہے: "اِذا سلّمتم علّی فسلموا علی المر سلین، فانما منا رسول من المر سلین"<sup>(1)</sup> (جبتم لوگ مجھ پر سلام ہو قانما مراد ہے، ایک قول یہ ہے کہ ان کے بعد کی تمام امتیں مراد ہیں، ارشاد ہے: "اِذا سلّمتم علّی فسلموا علی المر سلین، فانما

رہان پر درود بھیجنا تواس کے بارے میں خصوصیت سے کوئی صحیح خاص نص موجود نہیں ہے، اسی وجہ سے ایک قول میں امام ما لک کی رائے جس کوصاحب'' الشفاء'' نے ذکر کیا ہے، اور امام ما لک کے بعض شا گردوں نے بھی ذکر کیا ہے ہیہ ہے کہ حمد رسول اللہ عقطی کے علاوہ کسی نبی پر درود بھیجنا مشروع نہیں ہے، درود وسلام کو جمع کرنا حمد رسول اللہ عقطی کی خصوصیت ہے۔

(۱) سورهٔ کمل/۵۹\_

- (۲) سورهٔ صافات ( ۸۰۱،۹۰۱ ـ
- (٣) حديث: "إذا سلمتم عليَّ فسلموا على المرسلين، فإنما أنا رسول من المرسلين" كى روايت ابن جرير في اپي تغير (١٦/ ١١١ طبح الحلى) ميں حضرت قادةً م م سلاً كى م ، اور السخاوى في القول البديع رص مد ٢٥، ٥٣ ميں اس كے شواہد ذكر كرك اس كے قوى ہونے كى طرف اشاره كيا ہے۔

لاتے خصوصا اس نبی پرجس کی نبوت کے دلائل واضح اور بر مان وجت قوى ہں <sup>(۱)</sup> په اللَّد تعالىٰ نے حضرات انبیاء کرام سے وعدہ لیا ہے کہ وہ ایک دوسرے کی تصدیق کریں گے، اور ان میں سے کسی کوجس میں علم ونبوت ہواس کی ایتاع اورنصرت سے نہیں روکیں گے جواس کے بعد مبعوث ہوا ہو<sup>(۲)</sup>،ارشادر بانی ہے:"وَإِذَا أَحَدَ اللَّهُ مِيْثَقَ النَّبِيِّنَ لَمَآ أَتَيْتُكُمُ مِّنُ كِتَبٍ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَآءَ كُمُ رَسُوُلٌ مُّصَدِّقٌ لِّمَا مَعَكُمُ لَتُؤْمِنُنَّ بِهِ، وَلَتَنْصُرُنَّهُ، قَالَ ءَ أَقُرَرُتُمُ وَأَخَذُتُمُ عَلَى ذٰلِكُمُ إصري، قَالُوا أَقُرَرُنَا قَالَ فَاشُهَدُوا وَأَنَا مَعَكُمُ مِّنَ الشَّهدِيُنَ، فَمَنُ تَوَلَّى بَعُدَ ذَٰلِكَ فَأُوُلَئِكَ هُمُ الْفُسِقُوْنَ<sup>(٣)</sup> (اور(وہ دقت یادکرو)جب اللہ نے انبیاء سے عہد لیا کہ جو کچھ میں تمہیں کتاب وحکم (کی قشم) سے دوں پھر تمہارے یاس کوئی رسول اس (چیز ) کی تصدیق کرنے والا آئے جوتمہارے یاس ہے توتم ضروراس (رسول) پرایمان لا نااور ضروراس کی نصرت کرنا پھرفر مایاتم اقرار کرتے ہواوراس پر میراعہد قبول کرتے ہو؟ وہ بولے ہم اقرار کرتے ہیں، فرمایا تو گواہ رہنا اور میں (بھی) تمہارے ساتھ گواہوں میں سے ہوں پھر جو کوئی اس کے بعد بھی روگردانی کرےگا، سویمی لوگ تو نافر مان ہیں )، اسی وجہ سے نبی کریم علیک ففرما ياكه: "والذي نفسى بيده لو أن موسى عليه السلام كان حيا ما وسعه إلا أن يتبعنى" <sup>(٣)</sup> (ال ذات كي شم<sup>ج</sup>س

- (۱) تفسیراین کثیر ار ۵۷۷-
- (۲) تفسیرالقرطبی ۴ م ۲۵٬۱۲۴ بفسیرابن کثیر ا ۷۷ ۷۰٬۳۷۷
  - (۳) سورهٔ آل عمران/۸۱،۸۱\_
- (۳) حدیث: "والذي نفسي بيده لو أن موسى كان حياً..... كى روايت احمد (۳/ ۸۷ طبع الميمديه ) نے كى ہے، ابن حجر نے فتح البارى (۳۱ / ۲۳۳۲ طبع السلفيه ) ميں ذكر كرك كلھا ہے كه اس كے رجال ثقد ہيں، صرف مجالد ميں كچھ صحف ہے۔

يَتَحِدُوُا بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيُلًا، أُوُلَئِكَ هُمُ الْكَافِرُوُنَ حَقَّا وَأَعْتَدُنَا لِلْكَفُورِيْنَ عَذَابًا مُعِيْنًا"<sup>(1)</sup> (ب شك جولوگ الله اور ال ك يتيبروں ت كفركرت بيں اور چاج بيں كه الله اور اس ك پيبروں كے درميان فرق رضيں اور يہ كہتے ہيں كه تم كسى پرتو ايمان لائ بيں اوركسى ك تم منكر بيں اور يہ چاج بيں كه تم كسى پرتو ايمان نكاليں، تو يہى لوگ حقيقى كافر بيں اور تم ن كافروں ك لئے ايك عذاب رسواكر نے والا تياركر ركھا ہے)، يہ اس لئے كہ حضرات انبياء ايك دوسرے كى تصديق كرتے بيں، تو جو شخص الله تعالى پر ايمان لائے يابعض رسولوں پر ايمان لائر قواس كا ايمان بي حقوق نفع نه دراصل الله تعالى كر ساتھ كفركر ے گاجس نان كي پوت ك دراصل الله تعالى كر ساتھ كفركر ے گاجس نان كي پاس نبوت كى وى بينجى، نيز تمام انبياء كر ساتھ كفركر ے گا ہ

سابقدادیان کی اتباع کرنے والوں کو جنہوں نے محدر سول اللہ علیلی کے ساتھ کفر کیا ہے جو لوگ مؤمن کہتے ہیں وہ در حقیقت شریعت کی خلاف ورز کی اور قرآن کے ساتھ معارضہ کرنے والے ہیں <sup>(1)</sup> ۔

ابن کثیر نے کہا ہے کہ بیاس لئے کہ ہراس نبی پرایمان لانا واجب ہے، جس کواللہ تعالیٰ نے اہل زمین کی طرف بھیجا ہے، لہذا جو شخص حسد، عصبیت یا خواہ شات نفس کی وجہ سے ان کی نبوت کورد کردیتا ہے تو ظاہر ہوجا تا ہے کہ جس نبی پر وہ ایمان لایا ہے اس کا ایمان شرعی ایمان نہیں ہے، بلکہ وہ صرف کسی غرض، خواہش نفس یا عصبیت کی وجہ سے ہے، اس لئے کہ اگروہ ان کے رسول ہونے کی وجہ سے ان پر ایمان لاتے تو ان جیسے دوسر ے نبی پر بھی ضرور ایمان

(٢) تفسير القرطبى ٢/٢\_

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساء/ ۱۵۱،۱۵۰

لوگوں کاسر دارہوں گا)۔ انبیاء میں جو رسول ہیں وہ ان سے افضل ہیں جو رسول نہیں ہیں، قرطبی نے کہا ہے کہ جن کورسول بنایا گیاان کورسالت کے ذریعہ د دسروں یرفضیلت دی گئی،اور نبوت میں سب برابر ہیں۔ رسولوں میں سب سے افضل وہ ہیں جوان میں اولوالعزم ہیں، بيقول حضرت ابوہريرة مسے مروى ہے۔ ان سب میں مطلقاً افضل حضرت محمد علیق میں، پھران کے بعدابرا تيم عليه السلام كجر حضرت موسى عليه السلام كجر حضرت عيسي عليه السلام ہیں مشہور تول یہی ہے، ابن کشرنے یہی کہا ہے۔ نبی کریم ﷺ سے جومروی ہے کہ آپ نے انبیاء میں ایک دوسر کوافضل کہنے سے منع فرمایا ہے جیسیا کہ آپ کا ارشاد ہے:"لا تخيّروا بين الأنبياء" (انبياء ميں ايك دوسر كوبہتر نہ کہو)، نیز ارشاد ب: "لاتفضلوا بین أنبیاء الله" (۲) (الله تعالی ک نبيوں ميں کسي کوکسی سے افضل نہ کہو)، نيز ارشاد ہے:''لا تيخيّر ويني على موسى" (") (مجركو حضرت موسى عليد السلام س بهتر ندكهو) ، نیز ارشاد ہے: ''لا یقولن أحدكم إنى خیر من یونس بن

- (۱) حدیث: "لا تخیروا بین الأنبیاء" کی روایت بخاری (فتح الباری ۵٫۰۷۷) اور سلم (۱۸۴۵/۱۸ طبع عیسی انحلی) نے حضرت ابوسعید خدریؓ سے کی ہے۔
- (۲) حدیث: "لا تفضلوا بین أنبیاء الله" کی روایت بخاری (فتح الباری ۲ ۲ ۵۱، ۵۹، ۵۱ ۲ طبع التلفیه) اور مسلم (۱۹ ۲ ۲ ۸ ۸ طبع عیسی کملی) نے حضرت الوہر یرہ سے کی ہے۔
- (۳) حدیث: "لا تخیرونی علی موسی" کی روایت بخارکی (فَتْحَ البارک ۵٫۰۵ طبع السَّلفیہ) اور مسلم (۳٫ ۳٬ ۱۸۴ طبع عیسی الحکی) نے حضرت ابوہریرہؓ سے کی ہے۔

کے قبضہ میں میری جان ہے اگر موتی علیہ السلام زندہ ہوتے تو ان کو میری ا تباع کے بغیر کوئی چارہ کارنہ ہوتا ) ،لہذا بیزیادہ مناسب ہے کہ حضرت موتی علیہ السلام وحضرت عیسی علیہ السلام کے مانے والوں پر بیدلازم ہو کہ وہ حکہ علیقہ پر ایمان لائیں اور ان کی ا تباع کریں ورنہ وہ یقیناً کا فر ہوں گے۔

اس حکم میں وہ شخص بھی داخل ہے جو یہ کہے کہ محمد علیظیہ تو صرف خاص طور پر جاہلیت عرب کے پاس بھیج گئے تھے، حضرت موتی اور حضرت عیسی کے مانے والوں پر ان کی اتباع ضروری نہیں ہے<sup>(1)</sup>۔

انبیاء میں کسی کو کسی سے افضل قرار دینا: ۱۹ – اس بارے میں علماء کرام میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ حضرات انبیاء کے مختلف درجات ہیں، اور ان میں سے بعض دوسرے بعض سے افضل ہیں، اس لئے کہ ارشا دربانی ہے: "وَلَقَدُ فَضَّلْنَا بَعْضَ النَّبِيِّنَ عَلٰى بَعْضٍ وَأَتَيْنَا دَاوُدَ زَبُوُرًا''<sup>(۲)</sup> (اور ہم نے بعض نبیوں کو بعض (دوسرے) نبیوں پر فضیلت دی ہے اور ہم نے داؤد نبیوں کو بعض (دوسرے) نبیوں پر فضیلت دی ہے اور ہم نے داؤد کوز بور عطاکی)، نیز ارشاد ہے: "تِلُکَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمُ ان میں وہ بھی ہیں جن سے اللہ وَ دَفَعَ بَعْضَهُمُ دَرَجْتِ''<sup>(۳)</sup> (ان رسولوں میں سے ہم نے بعض کو بعض پر فضیلت دے رکھی ہے، زان میں وہ بھی ہیں جن سے اللہ نے کلام کیا ہے، ان میں سے بعض 'ڈانا سید الناس یوم القیامة''<sup>(۳)</sup> (میں قیامت کے دن تمام

- (۱) الجواب الصحيح كمن بدل دين أسي لا بن تيميه الروسيا،۱۱۱،۲۷۱ مطبعة المجد .
  - (۲) سورة اسراء (۵۵\_
  - (۳) سورهٔ بقره/ ۲۵۳\_
- (٢) حديث: "أنا سيد الناس يوم القيامة" كى روايت بخارى (فتح البارى

انبیاء اور دوسرے لوگوں کے مابین کسی کوکسی سے افضل قراردينا: ۲ – اس پرعلاء کاا نفاق ہے کہ حضرات انبیاء دوسرے تمام انسانوں ے اور تمام اولیاء سے افضل ترین ہیں، اس لئے کہ ارشادر بانی ہے: ··وَتِلُكَ حُجَّتُنَا أَتُيْنَهَآ إِبْرَاهِيْمَ عَلَى قَوْمِهِ··..... وَإِسْمَعِيْلَ وَالْيَسَعَ وَيُوُنُسَ وَلُوُطًا، وَكُلًّا فَضَّلُنَا عَلَى الْعَلَمِيْنَ" (1) (ب تھی ہماری دلیل جو ہم نے ابراہیم کو ان کی قوم کے مقابلہ پر دی تھی ......(اور ہم نے ہدایت دی تھی )اسماعیل اوریسع اور یونس اور لوط کواور (ان میں سے ) ہرایک کوہم نے جہان والوں پر فضیلت دی تھی)اٹھارہ نبیوں کے ذکر کے بعدار شاد ہے:'' وَ کُلًّا فَضَّلْنَا عَلَى الْعَلَمِينَ " اس سے داضح ہوتا ہے کہ ہر نبی تمام انسانوں سے افضل ب: نيز ارشاد ربانى ب: "وَلَقَدُ أَتَيْنَا دَاوُدَ وَسُلَيْمَنَ عِلْمًا وَقَالَا الْحَمُدُ لِلَّهِ الَّذِي فَضَّلَنَا عَلَى كَثِيُرٍ مِّنُ عِبَادِهِ الْمُؤْمِنِيْنَ"<sup>(۲)</sup> (اورہم نے داؤداور سلیمان کو (ایک خاص)علم عطا فرمایا اور وہ دونوں کہنے لگے (ساری) تعریف اللہ ہی کے لئے ہے جس نے ہمیں اپنے بہت سے ایمان والے بندوں پر فضیلت دی)، طحادی نے کہا ہے کہ ہم کسی بھی ولی کوکسی بھی نبی سے افضل نہیں کہتے ہیں، بلکہ ہم کہتے ہیں کدایک نبی تمام اولیاء سے افضل ہے۔ اختلاف بہ ہے کہ انبیاءافضل ہیں یافر شتے ؟ حفیہ کے نز دیک مختاریہ ہے کہ بنی آ دم کے خواص یعنی انبیاء تمام فرشتوں سے افضل ہیں، اور بنی آ دم کے عوام لیعنی متقی حضرات عام فرشتوں سے افضل ہیں،ان کے نز دیک بیہ مسَلَق اور مختلف فیہ ہے، چنا نچہ حنفیہ کی ایک جماعت سےجس میں امام ابوجنیفہ بھی ہیں اس مسّلہ میں توقف کرنا

- (۱) سورة انعام (۸۳،۸۳-
  - (۲) سورهٔ خمل/ ۱۵\_

متی<sup>،(1)</sup> (تم میں ہے کوئی مجھ کو یونس بن متی ہے بہتر نہ کیے ) تواس بارے میں ایک قول ہی ہے کہ بیداحادیث آیات تفضیل کے نازل ہونے سے قبل کی بیں،اور جب آپ کو ہتایا گیا کہ آپ اولا دآ دم کے سردار ہیں اس سے قبل کی ہیں، اس بنیاد پراب ایک دوسر کے <mark>افضل</mark> کہناجائز ہے۔ ایک قول بیرے کہ نبی کریم ﷺ نے تواضع کے طور پرارشاد فرمایاہے۔ ایک قول بیرے کہ بیصرف اس میں مشغول رہنے سے منع کیا گیا ہے، تا کہاس کے نتیجہ میں کسی کا ذکر غیر مناسب طریقہ پر نہ ہوجائے اوران کااحتر ام بحث ومباحثہ کم نہ ہوجائے۔ ابن عطیہ اورابن تیمیہ نے کہا ہے کہ عین طور پرکسی کو مفضول کہنے سے منع کیا گیا ہے، اس کے برخلاف اگر غیر معین طور پر کسی کو کسی <u>سے افضل کہا جائے تو کوئی حرج نہیں ہے۔</u> '' الطحاوييٰ' ے شارح نے کہا ہے کہ ممنوع وہ تفضيل ہے جو عصبیت، فخر، حمیت اور خواہش نفسانی کے طور پر ہو یا اس طرح ہو کہ جس کومفضول کہا جائے اس کی تنقیص لا زم آ رہی ہو۔ قرطبی کے نز دیک مختار ہی ہے کہ ممنوع صرف وہ تفضیل ہے جو نبوت کے اعتبار سے ہو، کیونکہ بیدایک ہی صفت ہے اس میں کوئی کمی یا زیادتی نہیں ہے، اس میں سب برابر ہیں، تفضیل حالات، خصوصیات، کرامات اورعنایات کی زیادتی میں ہے<sup>(۲)</sup>۔

- (۱) حديث: "لا يقولن أحدكم إني خير من يونس بن متى" كَتْخْرْنْ فَ فقره/١٦ ميں گذريكى ہے۔
- (۲) تفسير القرطبی ۱۲۷۲، ۲۲۱۳، تفسير ابن کثیر ۱۲۷۷، ۱۷، ۴۰، فتح الباری ۲۷٫۵۲/۶ الوامع الأنوار البه په للسفارينی ۱۷٬۹۶، ۵۰، الصارم المسلول رص ۵۲۲۹-

"ولد لي الليلة غلام فسميته باسم أبي إبراهيم"<sup>(1)</sup> (آخ رات مجھايك لڑكا پيدا موا، ميں نے اسكانام اپن والد ابرا بيم ك نام پر ركھا)۔ ايك قول بير ہے كدانبياء كے نام پرنام ركھنا مكروہ ہے، علامہ اين القيم نے كہا ہے كہ جن لوگوں كى بيرائے ہے غالبان كا مقصد انبياء كے نام كوابتذ ال (بوقتى ) سے بچانا ہے<sup>(1)</sup>۔ تفصيل كے لئے ديكھئے: اصطلاح" تسمية " (فقر ہ/11)۔

کسی نبی کو نکلیف پہنچانے والے یا ان کی تو ہین کرنے والے کاحکم: ۲۲- کوئی شخص کسی ایسے نبی کو ایذاء پہنچائے جن کے نبی ہونے

۲۰۱۰ میں ایسی کی ایسی بی توایداء پہچائے بن نے بی ہوتے پرامت کا جماع ہے، یاان کوگالی دے، یاان کی تو بین کرے، یاان کو محطلائے یاان پر جموٹ ہو لئے کوجائز قرار دیتو وہ کافر ہوجائے گا، اور ہمارے نبی محمد رسول اللہ علیق سی سی ساتھ ریچر کمیں کرنے والے کا جو تکم ہوگا وہی اس کا بھی ہوگا، اس لئے کہ حضرات انبیاء کرام کو اللہ تعالیٰ نے نمام انسانوں پر فضیلت دی ہے جیسا کہ ارشا دربانی ہے: والوں پر فضیلت دی تھی)، لہذا ان میں سے کسی کی تنقیص کرنا قرآن کریم کو جھلایا ہے۔

ان میں ہے جس کی نبوت میں اختلاف ہے، ان کا حکم الگ ہے، قاضی عیاض نے کہا ہے کہ ان میں جس کی نبوت میں اختلاف ہے، ان کو گالی دینے والے اور ان کا انکار کرنے والے کا حکم ان کے

- (۱) حدیث: ولدلی اللیلة غلام فسمیته باسم أبي إبراهیم "کی روایت مسلم (۱۹/۷+۸ طبع عیسی الحلی) نے کی ہے۔
  - (٢) تحفة المودودر ص ٢١، كشاف القناع ٢٦/٣ -
    - (۳) سورة انعام /۸۱\_

مروی ہے، کیونکہ یقنی علم نہیں ہے،اورجس چیز کاعلم یقینی نہ ہوا سے اس کے عالم کے سپر دکر دینا زیادہ بہتر ہے۔ عبدالقا ہر بغدادی نے کہا ہے کہ مطلقاً اہل سنت انبیا ءکوفر شتوں سے افضل کہتے ہیں،انہوں نے کہا ہے کہ اس کے برخلاف حسین بن فضل اورا کثر قدر ریہ کہتے ہیں کہ فرشتے انبیاء سے افضل ہیں <sup>(1)</sup> ۔

- () الدرالختاروحاشیداین عابدین ۱۷ ۳۵٬۳۰۴ الفرق بین الفرق رص ۳۴٬۳۶ تفسیر القرطبی ۲۲/۶۱ تفسیر فتح القد یرللشوکانی ۱۷ ۵۴٬۶۰۴ کلشاف وبذیله الإنصاف لا بن المغیر ۱۷٬۴۶۴، شرح العقید قالطحاویه ۲۱/۲۶
- (۲) حدیث: "تسموا بأسماء الأنبیاء" کی روایت ابوداؤد (۵/ ۲۳۷ طبع حص) اور احمد (۲۹/ ۳۴ طبع المیمنیه) نے کی ہے، ذہبی نے میزان الاعتدال (۳/ ۸۸ طبع الحلق) میں لکھا ہے کہ صحابی سے روایت کرنے والے راوی مجبول ہیں۔
- (۳) تحفة المودود بأ حكام المولود لا بن القيم رص ۲۲ تصحيح وتعليق عبدا كليم شرف الدين، جس حديث كوابن القيم نے ذكر كيا ہے، وہ حضرت ابن عمر كى مرفوع حديث ہے: ''إن أحب أسمائكم إلى الله عبدالله وعبدالرحمن" كى روايت مسلم (۳/ ۲۷۲ اطبع الحلي ) نے كى ہے۔

(ان لوگوں میں جب کوئی نیک آ دمی ہوتا اور وہ مرجا تا تو اس کی قبر پر مسجد بناتے اور اس میں اس کی تصویریں رکھتے ، بیلوگ قیامت کے دن اللہ تعالیٰ کے نز دیک مخلوق میں سب سے بدتر ہوں گے)۔ حضرت ابن عباس سے مروی ہے کہ بی کریم علیلیہ نے جب بیت اللہ میں تصویریں دیکھیں تو اس میں داخل نہیں ہوئے ، یہاں تک کہ آپ کے حکم سے اس کو مٹا دیا گیا، آپ نے دیکھا کہ حضرت ابراہیم، حضرت اساعیل علیہا السلام کے دونوں ہاتھوں میں ازلام (تیر) ہیں تو فرمایا: "قاتلھم اللہ، واللہ إن استقسما بالأزلام نے ازلام کے ذریعہ بھی تقسیم نہیں کیا)۔ نے ازلام کے ذریعہ بھی تقسیم نہیں کیا)۔

اللّذ کے نبی محمد علیظیہ: ۲۳ - اللّذ تعالی نے محمد رسول اللّذ علیظیہ کا انتخاب فرمایا اور ان کو نبوت سے سرفراز فرمایا، ان کودونوں جہاں کے لئے رحمت بنایا، جن وانس کا رسول بنایا، آپ پر نبوت کو ختم فرمایا، چنانچہ آپ کے بعد تاقیامت کوئی نبی نہ ہوگا۔ آپ سے، آپ کے افعال سے اور آپ سے متعلق ملکفین کے افعال سے پچھا حکام متعلق ہیں، ان میں سے پچھ ذیل میں درج کئے جاتے ہیں:

الف - نبی اکرم محکظیت کی افتد او پیروی کرنا: ۲۵ - اللہ تعالی کا بندہ ہونے کی وجہ سے نبی کریم علیت جس چیز (۱) حدیث: "أن النبی علیت لما درأی الصود فی البیت..... کی روایت بخاری (فتح الباری ۲ / ۲۵ طبح التلفیہ) نے حضرت ابن عباس سے ک تحکم کی طرح نہیں ہے جن کی نبوت پر امت کا اجماع ہے، اس لئے کہ ان کے لئے بیہ احتر ام ثابت نہیں ہے، البتہ ان کی تنقیص کرنے والے اور ان کو ایذ ایہ پنچانے والے کی تعزیر وتا دیب کی جائے گی، جن کی شان میں گستا خی کی گئی، ان کے مقام کا لحاظ کرتے ہوئے تعزیر کی جائے گی خصوصاً ان میں سے جن کی فضیلت اور جن کا صدیق ہونا معروف ومشہور ہوا گر چہ ان کی نبوت ثابت نہ ہو، انہوں نے مزید کہا ہے کہ ان کی نبوت کا افکار اگر اہل علم کی طرف سے ہوتو کوئی حرج نہیں ہے، اس لئے کہ اس میں علماء کا اختلاف ہے، اور اگر عوام الناس کی طرف سے ہوتو اس جیسے مسئلہ میں مشغول ہونے سے ان کی تنبیہ کی جائے گی، اگر دوبارہ ایسا کر کے اتو اس کو سزادی جائے گی<sup>(1)</sup> ۔

انبیاء کی تصویر کا حکم: ۲۲۷ - ففتهاء کا کہنا ہے کہ ہرذی روح کی تصویر بنانا فی الجملہ حرام ہے اورانبیاء کی تصویر بنانا بدرجہ اولی حرام ہے، اس لئے کہ اس میں فتنہ کا اندیشہ ہے، نیز بیداندیشہ بھی ہے کہ ان کی تصاویر اور مجسموں کی عبادت تک معاملہ پنچ جائے، جیسا کہ جاہل نصاری کرتے ہیں ۔

چنانچ مروی ہے کہ اللہ کے رسول ﷺ نے ان کے بارے میں ارشاد فرمایا:''ان أولئک اذا کان فیھم الرجل الصالح فمات بنوا علی قبرہ مسجداً، وصوروا فیہ تلک الصور، فأولئک شرار الخلق عند اللہ یوم القیامة''<sup>(۲)</sup>

- (۱) الشفاوشرحه ۵/ ۹۲، ۵۰۳، ۵۰ دیکھئے: الصارم المسلول علی شاتم الرسول لا بن تیمیہ رض ۵۲۷، جواہر الاِکلیل ۲/ ۲۸۰، ۲۸۱، ۳۱۰، الذخیرہ للقرافی ۲۱/ ۲۰، ۲۷، الزواجر عن اقتراف الکبائر کلیمیشی ار۵۵، مغنی الحتاج ۵/ ۳۳۳-۵۰۳۲
- (۲) حدیث: 'ان أولئک إذا كان فيهم الوجل الصالح ..... ، كى روايت بخارى (فتح البارى ا / ۵۲۴ طبع السّلفيه) اورمسلم (۱ / ۳۷ ) فے حضرت عائش سے كى ہے، اور الفاظ بخارى كے ہيں۔

بارے میں اللہ کے رسول علیلیہ کو جو پھر تے ہوئے میں نے دیکھا ہے، اس میں سے کوئی کام میں نہیں چھوڑوں گا، بلکہ اس کو ضرور ادا کروں گا، مجھے اندیشہ ہے کہ اگر میں اس میں سے پچھ بھی چھوڑ دوں گا تو گمراہ ہوجاؤں گا۔

اسی طرح جب حضرت عمر نے جراسودکو بوسد یا تو فرما یا کہ میں جانتا ہوں کہ تو ایک پیچر ہے، نہ کوئی نقصان پہنچا سکتا ہے اور نہ کوئی فائدہ پہنچا سکتا ہے، اگر میں نے اپنے حبیب علیق کو تجھے بوسہ دیت ہوئے نہ دیکھا ہوتا تو تجھ کو بوسہ نہ دیتا، اللہ کے رسول علیق کی ذات گرامی میں تہمارے لئے بہتر نمونہ موجود ہے، اسی طرح حضرت ابن عمر کی حدیث ہے کہ ایک صحابی اپنی سواری سے اترے، وترکی نماز ادا کی پھر ان سے جاملے، انہوں نے پوچھا کہ کہاں رہ گئے تھے، انہوں نے کہا جھے اندیشہ ہوا کہ میں تمر خفر مایا کہ کیا تہمارے لئے اللہ کے رسول اللہ علیق کی ذات میں بہترین نے فرمایا کہ کیا تہمارے لئے اللہ کے باں کیوں نہیں، حضرت ابن عمر نے فرمایا کہ کیا تہمارے لئے اللہ کے اونٹ پر دوتر پڑھلیا کرتے تھ<sup>(1)</sup> ۔

نبی اکرم محمد علیک کی خصوصیات: ۲۲- دنیا وآخرت میں نبی کریم علیک کی کچھ خصوصیات اور کچھ درجات ہیں، جوکسی انسان کو حاصل نہیں ہیں، ان خصوصیات کی چند قسمیں ہیں:

اول: بعض احکام شرعیہ جن کا تعلق آپ کی امت سے نہیں

(۱) و یکھنے: المعتمد لابی الحسین البصر ی ارے ۷۷، المغنی لعبد الجبار ۷ ار ۷۵ ۲، ان دونوں حضرات نے اس قاعدہ پر اجماع نقل کیا ہے، الإ حکام للآمدی ار ۲۶۵، انہوں نے اس میں اختلاف نقل کیا ہے، تیسیر التحریر ۲۰ (۱۲۰، فتح الباری ۱۱ / ۹۴۔

کے مکلّف میں فی الجملہ یوری امت اس کی مکلّف ہے، البتہ کچھ چزیں مشتنی میں، جن کواللہ تعالیٰ نے آپ کے ساتھ خاص رکھا ہے، اور آپ کی خصوصیت قرار دیا ہے، آپ کی اقتدا کرنا اور آپ کے افعال کی پیروی کرناامت پرواجب ہے،اس کی دلیل آپ کا بیار شاد ب: "صلوا كما رأيتمونى أصلى"<sup>(1)</sup> (جس طرح مجرك فراز پڑھتے ہوئے دیکھتے ہواتی طرح تم بھی نمازادا کرو)، نیز ارشاد ہے: "خذوا عنی مناسککم"<sup>(۲)</sup> (مجھ سرچ کے احکام سکھلو)، نیز ارشاد نبوی ہے: ''لکنی أصوم وأفطر، وأصلی وأرقد، وأتزوج النساء، فمن رغب عن سنتي فليس مني<sup>")</sup> (میں روز بے رکھتا ہوں اور افطار بھی کرتا ہوں، نمازیڑ ھتا ہوں اور سوتا بھی ہوں،عورتوں سے شادی بھی کرتا ہوں،لہذا جومیر ی سنت ے اعراض کرے گا اس کا مجھ سے کوئی تعلق نہ ہوگا ) اسی طرح اللّٰہ <sub>ا</sub> تعالى كابي قول بهى دليل ب: "لَقَد كَانَ لَكُمُ فِي رَسُول الله أُسُوَةٌ حَسَنَةٌ لِّمَنُ كَانَ يَرُجُوُ اللَّهَ وَالْيَوُمَ الْأَخِرَ ''<sup>(م)</sup> (رسول اللہ علیقہ میں ایک عمدہ نمونہ موجود ہے تمہارے لئے یعنی اس کے لئے جوڈ رتا ہواللداورروز آخرت سے)۔

حضرات صحابہ <sup>ق</sup>اس آیت سے مذکورہ مشابہت پر استدلال کرتے تھے، چنانچ جھزت ابوبکر گلاار شاد ہے: اللہ کی قشم اس مال کے

- (۱) حدیث: "صلوا کما دأیتمونی أصلی" کی روایت بخاری (فتخ الباری ۱۱/۲۱ طبح التلفید) فے حضرت مالک بن الحویر ش سے کی ہے۔
- (۲) حدیث: "خذوا عنی مناسککم" کی روایت مسلم (۲ / ۹۴۳ طبع الحلمی) اورالیہ بقی (۵ / ۲۵ اطبع دائر ۃ المعارف العثمانیہ) نے حضرت جابر بن عبدالللہ سے کی ہے، اور الفاظ بی بقی کے ہیں۔
- (۳) حدیث: ''لکنی أصوم و أفطر ، و أصلی و أدقد .....'' کی روایت بخاری (فتح الباری ۹ / ۱۰۴ طبع التلفیہ )اور مسلم (۲ / ۲۰ اطبع الحکمی ) نے حضرت انس بن ما لکؓ سے کی ہے،اورالفاظ بخاری کے ہیں۔

(۴) سورهٔ احزاب/۲۱\_

### نبی ۲۷-۲۸

جنگ کروں جب تک وہ لاالہ الا اللہ کا قرار نہ کرلیں، اور مجھ پر اور میری لائی ہوئی شریعت پر ایمان نہ لائیں، جب وہ ایسا کرلیں گے تو مجھ سے اپنی جان اورا پنے مال محفوظ کرلیں گے الا بیر کہ کوئی حق ان پر ہو، اوران کا حساب اللہ تعالی پر ہوگا)۔ اس میں تفصیل ہے جس کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' إسلام'' (فقر ہر ۲۱، ۲۰)۔

د-محمطالله مسمحت ركهنا: ۲۸ – ہرمسلمان پر داجب ہے کہ وہ اللہ اور اس کے رسول علیق کے کے علاوہ کسی آ دمی یا کسی چیز سے جتنی محبت کرتا ہے اس سے زیادہ اللہ ورسول سے محبت رکھے، اس لئے کہ ارشادر بانی ہے: "قُلْ إِنْ كَانَ أَبَآؤُكُمُ وَأَبُنَآؤُكُمُ وَ إخُوَانُكُمُ وَأَزُوَاجُكُمُ وَعَشِيُرَتُكُمُ وَأَمُوَالٌ اقْتَرَفْتُمُوُهَا وَتِجَارَةٌ تَخْشَوُنَ كَسَادَهَا وَمَسْكِنُ تَرُضُونَهَآ أَحَبَّ إِلَيْكُمُ مِّنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيْلِهِ، فَتَربَّصُوا حَتَّى يَأْتِيَ اللَّهُ بَأَمُرِهِ، وَاللَّهُ لاَيَهُدِي الْقَوْمَ الْفُسِقِينَ "() (آب كهه ديجة كه اكرتمهار باب اورتمهار ب لڑ کے اور تمہارے بھائی اور تمہاری بیویاں اور تمہارا کنبہ اور وہ مال جوتم نے کمائے ہیں اور وہ تجارت جس کے بگڑ جانے سےتم ڈررہے ہواور وہ گھرجنہیں تم پیند کرتے ہو( بہسب) تم کواللہ اور اس کے رسول سے اور اس کی راہ میں جہاد کرنے سے زیادہ عزیز ہوں تو منتظر رہو یہاں تک کہاللہ اپناتھم بھیج دے اور اللہ نافر مان لوگوں کو مقصود تک نہیں پہنچا تا) ،قاضی عیاض کا کہنا ہے کہ اس میں تحریض و تنبیہ اور دلیل وجت ہے کہ آپ کی محبت لازم وفرض ہے اور بڑی اہمیت کی حامل ہےاور بیآ پ کاحق ہے،اس لئے کہاللہ تعالیٰ نے ان لوگوں کو = (ار ۵۲ طبع کلمبی) نے حضرت ابوہ ہریرہ ڈسے کی ہے۔ (۱) سورهٔ توبه ( ۱۲ہے، جیسے آپ کی درا ثت کا جاری نہ ہونادغیرہ۔ دوم: آخرت میں عزت افزائی مثلاً آپ کو شفاعت کا موقع دینا، آپ کاسب سے پہلے جنت میں داخل ہوناد غیرہ۔ سوم: دنیوی فضائل مثلاً آپ کا لوگوں میں سب سے زیادہ سچا ہونا۔

ت - محمط فیسیسی پرایمان لانا: ۲ - مرمکلف پر واجب ہے کہ اللہ کے رسول محمد عیسی جوشریعت لے کرآئے ہیں اس میں ان کی تصدیق کرے ،اس کے بغیر ایمان مکمل نہ ہوگا۔

اسی طرح ہر مکلّف پر واجب ہے کہ اللہ تعالیٰ کی وحدانیت اور محمد رسول اللہ علیق کی رسالت کی شہادت دے، اس لئے کہ یہ شہادت اسلام کا ایک رکن ہے، ارشاد ربانی ہے: "فَأَمْنُوْ ا بِاللَّٰهِ وَرَسُوُلِه وَالنُّوْرِ الَّذِي أَنُزَ لُنَا"<sup>(1)</sup> ( تواب اللہ اور اس کے رسول پر ایمان لاؤ اور اس نور پر بھی جو ہم نے نازل کیا ہے)، نبی کریم علی اللہ ویؤ منوا ہی وہ ما جئت به، فإذا فعلوا ذلک عصموا منی دماء ھم وأموالھم الل بحقھا، وحسابھم علی اللہ"<sup>(۲)</sup> ( مجھے حکم ملا ہے کہ میں اس وقت تک لوگوں سے (1) سورہ تغان ر۸۔

بھی داخل ہے<sup>(1)</sup> جیسا کہ حضرت <sup>حس</sup>ن وحسینؓ کے بارے میں آپ صالله کی حدیث میں ہے: "اللهم إنی أحبهما فأحبهما وأحب من يحبهما" (1) (اے اللہ! میں ان دونوں سے محبت رکھتا ہوں، آپ بھی ان دونوں سے محبت سیجئے، اور جوان دونوں سے محبت رکھاس سے بھی محبت سیجتے ) نیز ارشاد نبوی ہے: "الله الله في أصحابي، لا تتخذوهم غرضاً بعدي، فمن أحبهم فبحبى أحبهم، ومن أبغضهم فببغضي أبغضهم، ومن آذاهم فقد آذاني، ومن آذاني فقد آذي الله، ومن آذي الله فيو شک أن يأخذه "" (الله سے ڈرواللہ سے ڈرومير ب صحابہ کے بارے میں، میرے بعدان کونشا نہ نہ بناؤ، جوان سے محبت کرےگا وہ میری محبت کی وجہ سے ان سے محبت کرےگا،اور جوان یے بغض رکھے گا وہ مجھ سے بغض رکھنے کی وجہ سے ان سے بغض رکھےگا، جوان کوایذا پہنچائے گا، وہ مجھ کوایذا پہنچائے گا،اور جو مجھ کو ایذا پہنچائے گا، وہ اللہ تعالی کوایذا پہنچائے گا، اور جواللہ تعالی کوایذا يہنچائے گاتواللدتعالیٰ اس کوہزادےگا)۔ نبی کریم علیق کی محبت اس طرح پیدا ہوگی جیسا کہ قاضی

- (۱) الشفا وشرحه ۱۱/۳۵، ۵۸۳، دیکھنے: دلیل الفالحین شرح ریاض الصالحین لا بن علان ۱/۵۹، ۱۷کویت، دارالبیان، جامع العلوم والحکم لا بن رجب رص
   ۱۵۰، بیروت، دارالخیر، الصارم المسلول علی شاتم الرسول لا بن تیمیه رص
- (۲) حدیث: "اللهم إني أحبهما وأحب من یحبهما" کی روایت تر ندی (۵۷ ملح اللی ) نے حضرت اسامہ بن زیڈ سے کی ہے، اور اس کی روایت بخاری (فتح الباری ۷۸۸ ملح الله فیہ) نے : "و أحب من یحبهما" کے بغیر کی ہے۔
- (٣) حديث: "الله الله في أصحابي ..... "كى روايت ترمذى (٢٩٦/٥ طبع الحلى) في حفرت عبدالله بن مغفل من كى م، اوركها م كه غريب م، اس حديث كاعلم بم كوصرف اى طريقه سے موام -

جن کامال اوراولا دان کواللداوراس کے رسول سے زیادہ محبوب ہوں، سنبیہ کی ہے اور دھمکی دیتے ہوئے کہا ہے: ''حَتّی یَأْتِیَ اللَّهُ بِأَمْدِهِ'' پُھرآیت کے آخر میں ان کوفات کہا ہے<sup>(1)</sup> ۔

نبی کریم علی کا ارتثاد ہے: "لا یؤمن أحد کم حتی أکون أحب إليه من ولده ووالده والناس أجمعين"<sup>(۲)</sup> (تم میں کوئی شخص اس وقت تک مؤمن نہیں ہوسکتا ہے جب تک کہ میں اس کے نزد یک اس کی اولاد، والداور تمام لوگوں سے زیادہ محبوب نہ ہوجاوک) حضرت عمر نے رسول اللہ علی سے عرض کیا کہ اے اللہ کے رسول! آپ مجھکوا پنی جان کے علاوہ ہر چیز سے زیادہ عزیز ہیں، تو آپ علی شخص ای: "والذی نفسی بیدہ حتی أکون اللہ کے رسول! آپ محمولا پنی جان کے علاوہ ہر چیز سے زیادہ عزیز میں، تو آپ علی من نفسک" فقال عمر: فإنه الآن واللہ احب إليک من نفسی، فقال عمر: فإنه الآن واللہ عمر "<sup>(۳)</sup> (اس ذات کی شم جس کے قضہ میں میری جان ہے جب ہو سکتا) پھر حضرت عمر نے عرض کیا کہ اب اللہ کی قسم آپ مجھکوا پنی ہو سکتا) پھر حضرت عمر نے عرض کیا کہ اب اللہ کی قسم آپ محمولا پنی موسکتا) پھر حضرت عمر نے عرض کیا کہ اب اللہ کی قسم آپ مجھکوا پنی موسکتا) پھر حضرت عمر نے عرض کیا کہ اب اللہ کی قسم آپ محمولا پنی موسکتا) پھر حضرت عمر نے عرض کیا کہ اب اللہ کی قسم آپ محمولا پنی موسکتا) کہ موسرت میں ای میں میں کہ اور اول میں میری جان ہو ہوا پنیں موسکتا) کھر حضرت عمر نے عرض کیا کہ اب اللہ کی تو آپ میں اس محمولا پنی

آپ کی محبت میں آپ کی سنت کی محبت ، اس کی انتباع ، اس کی حرص کرنا ، اس کے حدود کی پابندی کرنا داخل ہے ، اسی طرح آپ کی متقی اور نیک آل کی محبت اور آپ کے صحابہ مہما جرین وانصار کی محبت

- (۱) الشفاسر ۵۳۵،۵۳۵ (۱)
- (۲) حدیث: "لا یؤمن أحد کم حتی أکون أحب إلیه من ولده ووالده والناس أجمعین "کی روایت بخاری (فتخ الباری ۱۸۸ طبح السلفیه) اور مسلم (۱/۱۷ طبح کملی ) نے حضرت انس سے کی ہے۔
- (۳) حدیث حفرت عمرٌ: "یا رسول الله ﷺ لأنت أحب إلیّ من كل شيء..... کی روایت بخاری (فتّح الباری ۱۱/ ۵۲۳ طبع السّلفیه) نے حفرت عبداللّہ بن بشام ؓ سے کی ہے۔

### نبی۲۹-۰۳

کے سیکھنے اور آل واصحاب سے محبت پر ثابت قدم رہا جائے ، جو آپ کی سنت کونا پیند کرے، اس سے انحراف کرے اس سے بغض رکھا جائے ، اس سے علا حدگی اختیار کی جائے ، اور اس سے بچا جائے<sup>(1)</sup> ۔ تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' انصیحہ'' ۔

و- نبی کریم علی یہ کی تعظیم وتو قیر: • ۳۷- نبوت ورسالت، جوانیان کی پہنچ سے بلند و برتر ہے، اس کے علومقام کی وجہ سے نبی کریم علی یہ کی تعظیم وتو قیر واجب ہے، ارشاد ربانی ہے: ''إنَّا أَرُ سَلُنَاکَ شَلْهِدًا وَ مُبَشِّرًا وَ نَذِيْرًا لَّتُوْمِنُوْا بِاللَّهِ وَرَسُوُلِهِ وَ تُعَزَّرُوُهُ وَ تُوَوَقُوهُ وَ تُوَلَقُرُوهُ وَ تُسَبِّحُوهُ بُحُرَةً وَ أَصِيْلَدٌ ''<sup>1)</sup> (بشکناک شاہ کہ اوگواہ اور بشارت دینے والا اور ڈرانے والا بنا کر بھیجا ہے (اس لئے) تا کہتم لوگ اللداور اس کے اور ڈرانے والا بنا کر بھیجا ہے (اس لئے) تا کہتم لوگ اللداور اس کے رسول پر ایمان لا وادر اس کی مدد کر وادر اس کی تعظیم کر وادر من و مثل من ا م ان کی تعظیم اور ان کی بڑائی کرو، تعزیر کا معنی تعظیم کر وادر ان کے قول ہے کہ تعزر وہ کا معنی ہی ہے کہ ان کی نفر دار دان کی فر ان کی ور مان کی تعظیم کروا در ان کی و دونوں افعال میں ضمیر ہاء نبی کریم علی ہے کہ ان کی نفر دار دار دان کی دونوں افعال میں ضمیر ہاء نبی کریم علی کی طرف لوٹ رہی

ابن تیمیہ نے کہا ہے کہ تعزیر ایک جامع لفظ ہے، اس میں آپ ﷺ کی نفرت وتا ئیداور آپ ﷺ سے ہر تکلیف دہ چیز کو روکنا داخل ہے، اسی طرح تو قیر بھی ایک جامع لفظ ہے، اس میں ہر قسم کی بڑائی داکرام جس میں اطمینان دسکون ہو، داخل ہے، نیز میہ کہ آپ

- (۱) شرح الشفاس ۲۰۵،۲۰۲
  - (۲) سورهٔ فتخر ۹،۸-۹
  - (۳) تفسيرالقرطبي ۲۱۷ ۲۱\_

عیاض نے کہا ہے کہ آپ علیلیہ نے کتاب و حکمت اپنی امت کو دے کر ان پر احسان وانعام کیا ہے، ان کی سید ھی راہ کی طرف رہنمائی کی ہے، ان پر شفقت ومہر بانی کی ہے، آپ کے ذریعہ اللہ تعالیٰ نے ان کو جہنم کی آگ سے نجات دی ہے<sup>(1)</sup> (ان پر غور کیا جائے)۔

ھ- نی کریم علیسہ کے لئے خیرخواہی: ۲۹ - نبی کریم علیلته کے لئے خیرخواہی داجب ہے، اس لئے کہ ارشاد نبوى ب: "الدين النصيحة، قالوا: لمن؟ قال: لله ولكتابه ولرسوله ولأئمة المسلمين وعامتهم "(٢) (دين سرايانفيجت ب- محابد فر عرض كيا: كس كحق ميں؟ آب علي ي فرمایا: اللہ کے لئے، اس کی کتاب، اس کے رسول، ائمہ مسلمین اور عام مسلمانوں کے لئے ) خطابی نے کہا کہ ضیحت ایسا کلمہ ہے کہ جس کے قت میں نصیحت ہوای کے لئے ہوتھم کے خیر کے ارادہ کی تعبیر اس سے کی جاتی ہے، رسول اللہ عظامیہ کے لئے تعییمت میر ہے کہ آپ کی نبوت کی تصدیق کی جائے، آپ کے ادامر دنواہی میں پوری پوری اطاعت کی جائے، آپ کی نصرت وحمایت کی جائے، ابو بکر الخفاف نے کہا ہے کہ آب علیقہ کے لئے نصیحت بیر ہے کہ آپ کی حیات میں اور وصال کے بعد آپ کی حمایت کی جائے ، آپ کی سنت کو تلاش کر کے اس کوزندہ کیا جائے، اس کی طرف ہے دفاع کیا جائے، اس کی نشر واشاعت کی جائے، اسی کے مثل ابوبکر الآجری نے بھی کہا ہے، انہوں نے مزیداضافہ کیا ہے کہ آپ کے لئے نصیحت ہیے کہ آپ کی تعظیم وتو قیر، بڑائی اور شدت محبت کا التز ام کیا جائے ، آپ کی سنت

- (۱) الشفاس/۵۹۱٬۵۹۱
- (۲) حدیث:"الدین النصیحة.....، کی روایت مسلم (۱۷۷۶ طبع کطلعی) نے حضرت جمیم الداریؓ سے کی ہے۔

"يأَيُّهَا النَّبِيُ اتَّق اللَّهُ"<sup>(1)</sup> (اے نبی اللہ سے ڈرتے رہے) "يأَيُّهَا الرَّسُوُلُ بَلِّغُ مَآ أُنْزِلَ إِلَيْكَ"<sup>(1)</sup> (اے(مارے) پنجبر جو کچھ آپ پر آپ کے پروردگار کی طرف سے اترا ہے يد (سب) آپ لوگوں تک پہنچا دیجتے)، حالانکہ ارشاد ربانی ہے: "یأدم أَنْبِتُهُم بِأَسْمَآئِهِم"<sup>(۳)</sup> (اے آدم بتلادو انہیں ان کے نام)، "يَنُو حُ إِنَّهُ لَيُسَ مِنُ أَهْلِكَ " (اينو م يتمهار ي گھر والوں ہی میں سے نہیں ہے) "پابُواہیم أَعُرض عَنْ هَٰذَا<sup>ٓ، (۵)</sup> (اے ابراہیم اے جانے دو)، ''یٰمُوۡسٰی اِنِّی اصُطَفَيْتُکَ عَلَى النَّاسِ"<sup>(۲)</sup> (اے موّى ميں نے تمہيں انسانول پر متازكيا)، "يعِيْسَى ابْنَ مَوْيَمَ اذْكُرُ نِعُمَتِي عَلَيْكَ وَعَلَى ولِلدَتِكَ"<sup>(2)</sup> (اي<sup>عيس</sup> بن مريم ميراانعام اينے اوراين والدہ کے او پریاد کرو)۔ ہمارے حق میں آپ علیلہ کے ذکر کے وقت آپ کی تو قیر مشروع ہے، لہذاصرف آپ عايقة كاسم گرامى صلاقة وسلام كے بغير لينانا مناسب ہوگا۔ د يكھئے:اصطلاح'' الصلاۃ على النبي عيليتي،' (فقر دم ساوراس کے بعد کے فقرات)۔

آب عليلية كوصال ك بعدا بكاتو قيرادرا ب یاس آواز کویست کرنا: ۲۰۲۲ امام مالک، عبدالرحمن بن مهدی اور ابن سیرین وغیر ہم کی

- (۱) سورهٔ احزاب ا به
- (T) سورة مائده / ۲۷\_
- (۳) سورهٔ بقره رسس
- (٣) سورهٔ ،ودر ۲۹-
- (۵) سورهٔ بودر ۲۷\_
- (۲) سورهٔ اعراف م مهما به
  - (۷) سورهٔ مانده/ ۱۱۰

صلاتہ عاصی کے ساتھ عزت افزائی کا معاملہ کیا جائے جس کے ذریعہ وقار کے خلاف تمام چیزوں سے آپ عایشہ کی حفاظت ہو<sup>(1)</sup>۔ ہم ذیل میں نبی کریم علیقہ کی تو قیر ہے متعلق کچھا ہم مسائل کاتذ کرہ کررہے ہیں۔

آپ علی کہ کو پکارنے اور آپ کا نام لینے میں آپ کی ا ۳ – حضرات صحابتُه کوتکم دیا گیا که <sup>ج</sup>س و**قت وہ لوگ آ**پ علیقیہ كويكاري توآپ كى تو قير كري، چنانچەار شادر بانى ب: "لَا تَجْعَلُوُا دُعَآءَ الرَّسُوُل بَيْنَكُم كَدُعَآءِ بَعْضِكُم بَعْضًا"<sup>(٢)</sup> (تم لوَّ رسول کے بلانے کوانیا مت سمجھو جیساتم میں ایک دوسرے کو بلاتا ے)، یعنی یا محد نہ کہا کر وجسیا کہتم لوگ آپس میں ایک دوسر ے کونام لے کر پکارتے ہو، بلکہ یا نبی اللہ، یارسول اللہ کہا کرو<sup>(m)</sup>۔

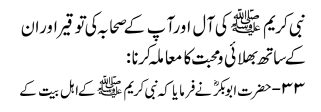
ابن تیمیہ نے کہا ہے کہ اللہ تعالٰی نے ان کو یا محمہ یا احمہ یا اباالقاسم کہ کر پکارنے سے منع کیا ہے،اور حکم دیا کہ یا نبی اللہ، یا رسول اللَّدكها كرو، انہوں نے کہا ہے کہ حضرات صحابہ آپ کواس طرح کیوں مخاطب نہیں کریں گے جبکہ خود اللہ تعالیٰ نے آپ سے خطاب کرنے میں آپ کا اکرام کیا ہے، ایسا اکرام کسی دوسرے نبی کانہیں کیا ہے، چنانچہ اللہ تعالیٰ نے قرآن کریم میں بھی بھی آپ کو نام لے کر خطاب نہیں کیا ہے<sup>(۴)</sup> بلکہ ارثاد ربانی ہے: "یأَیُّھَا النَّبِقُ قُلُ لَّأَزُوَاجِکَ''<sup>(۵)</sup> (اے نبی آپ اپنی بیویوں سے فرمادیجے)

- (۱) الصارم المسلول رص۲۴ .
  - (۲) meros ier (۲)
- (۳) النبوات لابن تيمه رص ۲۷۰، تفسير القرطبي ۲۱۷ ۲٬۳۰۷، ۱۱ (۳۲۲، الشفاللقاضيءياض سار ٢١٦ ـ
  - (۴) الصارم المسلول (ص۲۲،۴۲۷ م
    - (۵) سورة احزاب ۲۸\_

بارے میں ان کی رعایت کرو، نیز کہا ہے کہ اس ذات کی قشم جس کے قبضہ میں میری جان ہے، نبی کریم علیظتہ کی قرابت مجھ کواپنے رشتہ داروں کے ساتھ صلد رحمی کرنے سے زیادہ پسندیدہ ہے۔ ر ہے صحابہ کرام تواللہ تعالیٰ نے ان کے ایمان ،احسان اور جہاد ک وجہ سے ان کی تعریف کی ہے، چنانچہ ارشا در بانی ہے: ''مُحَمَّلًا رَّسُوُلُ اللَّهِ وَالَّذِيْنَ مَعَهُ أَشِدَّآءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَآءُ بَيْنَهُمُ"<sup>(1)</sup> (محمداللہ کے پیمبر ہیں اور جولوگ ان کے ساتھ ہیں وہ تیز ہیں کا فروں کے مقابلہ میں (اور ) مہر بان ہیں آپس میں )، نیز فرمایا: "لَقَدُ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِيْنَ إِذْ يُبَايِعُوُنَكَ تَحْتَ الشَّجَوَةِ<sup>، (۲)</sup> (بے شک اللّٰدخوش ہواان مسلمانوں سے جب کہ وہ آب سے بیعت کر رہے تھے درخت کے پنچے)، نیز ارشاد ہے: "وَالسَّبقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهاجريُنَ وَالأَنصَارِ وَالَّذِيْنَ اتَّبَعُوْهُمُ بِإحْسَن رَّضِيَ اللَّهُ عَنْهُمُ وَرَضُوًا عَنُهُ''<sup>(٣)</sup> (اور(جو)مهاجرین وانصار میں سے سابق ومقدم ہیں اور جینے لوگوں نے نیک کرداری میں ان کی پیروی کی اللہ ان (سب) سے راضی ہوا اور وہ (سب)اس سے راضی ہوئے)، حضرات انصار کے بارے میں نبی کریم ﷺ نے فرمایا: ''إن الله اختار لی واختار لی أصحاباً، فجعل لي منهم وزراء وأنصارا وأصهاراً، فمن سبّهم فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين'' (^) (اللد تعالى في مير انتخاب كيا، اور مير ب لي صحابه كا انتخاب كيا، ان

- (۱) سورهٔ فتحر ۲۹\_
- (۲) سورهٔ فتحر ۸۱\_
- (٣) سورة توبه ( • ۱ -
- (۳) حدیث: "ان الله اختار کی .....، کی روایت طبرانی نے الاوسط (۱۲۲۷ طبع مکتبة المعارف) میں حضرت عویم بن ساعدہؓ سے کی ہے، انہیٹمی نے مجمع الزوائد (۱۷ / ۱۷) میں کہاہے کہ اس میں ایک راوی غیر معروف ہیں۔

رائے ہے کہ جب حضور علیقہ کی حدیث پڑھی جائے تو تمام حاضرین پرواجب ہوگا کہ اس پراینی آواز بلند نہ کریں اور نہ اس سے بے توجہی برتیں، جبیہا کہ آپ کی مجلس میں آپ کی گفتگو کے وقت ضروری تھا، ابوبکرین العربی نے کہا ہے کہ نبی کریم ﷺ کا احترام آب کے دصال کے بعد اسی طرح ضروری ہے جس طرح آپ کی حیات مبارکہ میں ضروری تھا، آپ کے وصال کے بعد آپ سے منقول کلام کی عظمت وہی ہے جو آپ کی زبان مبارک سے سنے ہوئے کلام کی تھی،لہذا جب آپ کا کلام پڑ ھاجائے تو تمام حاضرین پر واجب ہے کہ اس پراینی آواز بلند نہ کریں اور نہ اس سے بے توجہی کریں، جبیہا کہ آپ کی مجلس میں آپ کی گفتگو کے دقت ضروری تھا، قاضی عیاض نے کہا ہے کہ آپ ﷺ کے وصال کے بعد آپ کی تعظیم وتو قیر ای طرح ضروری اور لازم ہے، جس طرح آپ کی حیات مبارکہ میں لازم تھی، یعنی جب آپ کا ذکر مبارک ہو، آپ کی حدیث اور آپ کی سنت کا تذکرہ ہو، آپ کا نام مبارک سنا جائے، آپ کی سیرت کا بیان ہو، آپ کی اولا داور اہل خاندان کے ساتھ معاملہ ہو، آپ کے اہل بیت اور حضرات صحابہ کی تعظیم کا مسّلہ ہو، ہر موقع پرآپ کی تعظیم وتو قیرلازم ہے، نیز انہوں نے کہا ہے کہ آپ ے وصال کے بعد آپ کی قبر مبارک کے پاس بھی تعظیم وتو قیر کی رعايت ضروري ہے<sup>(1)</sup>۔



(۱) تفییر القرطبی ۲۱ / ۷۰۰ ، الثفا للقاضی عیاض ۲۰ / ۲۴٬۰ ، ۲۴٬۰ ، ۲۲۰ ،
 اُحکام القرآن لابن العربی ۳ / ۲۰۱۱ -

- 12-

میں تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح ''الصلاۃ علی النبی عظیمہؓ، (فقرہ/ سااوراس کے بعد کے فقرات)۔

ح- نی کریم علیقہ کے لئے وسلہ کی دعا کرنا: ۵ ۲۰-فقہاء کی رائے ہے کہ سلمان کے لئے مسنون ہے کہ آخرت میں نبی کریم علیقہ کے درجات کی بلندی کی دعا کر بے یعنی ان کے لئے وسیلہ کی درخواست کرے، اس دعا کا موقع اذان کے کمل ہونے اورمۇذ ن كاجواب دينے کے بعد ہے، اس لئے كەحضرت عبداللہ بن عمرو بن العاص كي مرفوع روايت ٢: "إذا سمعتم المؤذن فقولوا مثل مايقول، ثم صلّوا على، فإنه من صلّى على صلاةً صلى الله عليه بها عشراً، ثم سلوا الله لي الوسيلة، فإنها منزلة في الجنة لا تنبغي إلا لعبد من عباد الله، وأرجو أن أكون أنا هو، فمن سأل الله لي الوسيلة حلّت له الشفاعة''<sup>(1)</sup> (جبتم مؤذن کی اذان سنوتووه جو کچھ کہتا ہے تم بهی کهو، پھر مجھ پر درود بھیجو، کیونکہ جو شخص مجھ پرایک بار درود بھیچےگا، اس کے بدلہ میں اللہ تعالیٰ اس پر دس بار درود بھیجے گا، پھر اللہ تعالیٰ سے میرے لئے وسیلہ کی درخواست کرو، وسیلہ، جنت میں ایک منزل ہے، اس میں اللہ تعالٰی کا کوئی ایک ہی بندہ رہے گا، مجھے امید ہے کہ وہ بندہ میں ہی ہوں گا، جو شخص میرے لئے اللہ تعالیٰ سے وسیلہ کی دعا کر بےگااس کے لئے میر می سفارش واجب ہوگی)۔ اس کے مندوب الفاظ وہ ہیں جو حضرت جابر بن عبداللد یک حدیث میں نبی کریم علیہ سے منقول ہیں، آپ نے فرمایا: ''من قال حين يسمع النداء: اللهم رب هذه الدعوة التامة حدیث حضرت عبدالله بن عمرو بن العاص: "إذا سمعتم المؤذن فقو لوا مثل ما يقول ..... کی روايت مسلم (۲۸۸ طبع عيسی کھلی ) نے کی

میں سے کچھکو میرا وزیر بنایا، کچھکو مددگار بنایا کچھکوسسرالی رشتہ دار بنايا،لېذا جوان کوگالے دےگااس پراللد تعالیٰ ،تمام فرشتوں اورتمام انسانوں کی لعنت ہوگی)۔

قاضی عیاض نے کہا ہے کہ نبی کریم علیق کی تو قیر اور آپ ے ساتھ بھلائی میں بیچی داخل ہے کہ آپ کے اصحاب کی تو قیر کی جائے، ان کے ساتھ بھلائی واحسان کا معاملہ کیا جائے، ان کاحق پیجانا حائے، ان کی اچھی تعریف کی جائے، ان کے لئے دعاء واستغفار کیا جائے، ان میں آپس میں جواختلا فات ہوئے ہیں، ان کے بارے میں توقف کیا جائے جوان سے عدادت رکھے اس سے دشنی رکھی جائے ،مؤرخین کی جوخبریں ان میں ہے کسی کی شان کے خلاف ہوں ان سے اعراض کیا جائے ، ان میں سے کسی کا تذکرہ برائی کے ساتھ نہ کیا جائے <sup>(۱)</sup>۔

### نبی۲۳-۹۳

کرنا جائز ہے، جیسا کہ جب حضرت ہر یر گاوآ زادی ملی اور ان کوا ختیار ملا کہ اگر وہ چاہیں تو اپنے شوہر کے ساتھ رہ سکتی ہیں، اور چاہیں تو علا حدگی اختیار کر سکتی ہیں، تو آپ علیق نے ان کے شوہر حضرت مغیث کے لئے سفارش فر مائی کہ ہر یرہ ان کے ساتھ از دوا بی رشتہ بر قر ارز میں تو حضرت ہریر ہؓ نے عرض کیا کہ محصان کے ساتھ رشتہ ہر قر ارز میں رکھنا ہے<sup>(1)</sup>۔ درخواست کریں گو آپ اللہ تعالیٰ سے شفا عت فر مائیں گے تا کہ حساب جلد کر لیا جائے، جیسا کہ صحیح حدیث میں منقول ہے۔ تاپ کے وصال کے بعد آپ سے شفا عت کی درخواست کرنے میں کوئی مضا کتھ نہیں ہے، اس طرح کہ بندہ اللہ تعالیٰ سے دعا کر نے میں کوئی مضا کتھ نہیں ہے، اس طرح کہ بندہ اللہ تعالیٰ سے دعا کر ضافر حسن ہے، اس طرح کہ بندہ اللہ تعالیٰ سے دعا کر ضافر حسن ہے کہ ای اللہ یہ اور کہ ہندہ اللہ تو الیٰ سے دعا کو شفا عت تجوں فرما۔

ک- نبی کریم وی یا کسی دوسرے نبی کی شم کھانا: ۸ ۲۰۰۷- انبیاء کی شم کھانے کے بارے میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے، جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ انبیاء کی قشم کھانا مکروہ ہے، جبکہ دوسر فقہاء کی رائے ہے کہ میرحرام ہے۔ تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح '' اُیمان' (فقرہ رے ۲۰۱۶)۔

ل- نبی کریم حلالته اور آپ کے آثار سے برکت حاصل کرنا: ۱۹ ۲- اس پر علاء کا اتفاق ہے کہ نبی کریم حلالیتہ اور آپ کے آثار ۱۱) حدیث: "لا حاجہ لیہ فیہ" کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۰۸۹ طبح السلفیہ) نے هرت ابن عبال سے کی ہے۔ والصلاة القائمة آت محمداً الوسيلة والفضيلة، وابعثه مقاماً محموداً الذي وعدته حلّت له شفاعتي يوم القيامة<sup>(1)</sup> (ج<sup>ش</sup>خص اذان <sup>س</sup> کريه کې: اے الله! اے اس دعوت تامه اور صلاة قائمه کے رب! محمد عليقية کو وسيله اور فضيلت عطا فرما اور ان کو اس مقام محمود ميں پنچا جس کا تونے وعدہ کيا ہے، تو قيا مت کے دن اس کے لئے میری شفاعت واجب ہوگی)۔ لعض شافعيه نے کہا ہے کہ مذکورہ دعا اقامت کے وقت بھی مسنون ہے<sup>(1)</sup>

ط- نبی کریم علیت کے ذرایعة تقرب حاصل کرنا: ۲ ۳۰- نبی کریم علیت کے ذرایعة تقرب حاصل کرنا لعنی آپ پر ۱یمان لانے اور آپ سے محبت کرنے کے واسطہ سے دعا کرنا جائز ہے، اس میں علماء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے، مثلاً کہے: ''اسالک بنبیک محمد علیت کرنے کے طفیل میں آپ سے علیت پرایمان لانے اور ان سے محبت کرنے کے طفیل میں آپ سے سوال کرتا ہوں، اور اپنے ایمان و محبت کی بدولت آپ کا قرب چاہتا ہوں وغیرہ۔

یک کے لیے دیکے اصطل کو ک (مرہ ۲۰۱۰)۔

ی- نبی کریم اللیہ ی- نبی کریم اللیہ کی شفاعت طلب کرنا: ۲۲- آپ کی حیات مبارکہ میں آپ سے شفاعت کی درخواست

- (۱) حدیث جابر بن عبدالله : "من قال حین یسمع النداء" کی روایت بخاری (فتح الباری ۲ م ۹۴ طبع السلفیہ) نے کی ہے۔
- (۲) المغنى لابن قدامه ا ۲۲۸ طبع سوم، تغییر ابن کثیر ۲ ۲٬۵۳ فتح القد یرعلی الهدایه ا ۲۵۰۶ مکه، المکتبة التجاریه، نهایة الحتاج للرملی ۱۲۲۴، المهذب للشیر ازی تحقیق حمد الزحیلی ۲۱٬۳۰۲، میروت دارالقلم به

نبی ۲۰۹۰ م

آپ کے نام'' محمد' اور آپ کی کنیت'' ابوالقاسم'' دونوں کو جمع کرنا حرام ہے۔ آپ کی حیات مبار کہ میں کنیت اور نام کو جمع کرنا حرام ہے۔ اس کی تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح'' تسمیہ' (فقرہ / ۱۱)، اور'' کنیہ'(فقرہ / ۴مااوراس کے بعد کے فقرات)۔

ن- نبی کریم آیشید کی اطاعت کا واجب ہونا: اسم - نبی کریم آیشید کی اطاعت کو اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں پر واجب قرار دیا ہے، ارشاد ربانی ہے: ''یَأَیُّهَا الَّذِیْنَ أَمْنُوُا أَطِیْعُوْا اللَّه وَرَسُولَهُ وَلَا تَوَلَّوُا عَنْهُ وَأَنْتُم تَسْمَعُوْنَ ''() (اے ایمان والو اطاعت کرتے رہواللہ اور اس کے رسول کی اور اس سے روگردانی نہ مرود رآ محالیہ میں رہے ہو)، نیز ارشاد ہے: ''مَّن یُطِع الرَّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ اللَّهُ وَمَنُ تَوَلَّی فَمَآ أَرُسَلُنکَ عَلَیْهِمُ مُوفِيُظًا''<sup>(1)</sup> (جس نے رسول کی اطاعت کی اس نے اللہ ہی کی اطاعت کی اور جوکوئی روگردانی کر لیوہ ہم نے آپ کو ان پر گر ان کر اطاعت کی اور جوکوئی روگردانی کر لیوہ ہم نے آپ کو ان پر گر ان کر تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' طاعة '' (فقرہ ۲)۔ س - نبی کریم عیقی ہے تک واقعال میں آپ کی انتاج

کرنا: ۲۴ - دین کے امور میں نبی کریم ﷺ کی اتباع واجب ہے، پوری امت پرخواہ مجتہد ہوں یا مقلدواجب ہے، اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے۔

(۱) سورهٔ انفال (۲۰ ـ

سے برکت لینا مشروع ہے، سیرت، شائل اور حدیث کے علاء نے ایسی بہت میں احادیث ذکر کی ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرات صحابہ کرام متعدد شکوں میں نبی کریم علیق اور آپ کے آثار سے برکت حاصل کرتے تھے۔

ابن رجب نے کہا ہے کہ حضرات صحابہ کرام صرف نبی کریم علیق کے آثار سے برکت حاصل کرتے تھے، خود آپس میں ایک دوسرے کے آثار سے برکت نہیں حاصل کرتے تھے، اسی طرح حضرات تابعین صحابہ کرام کی جلالت قدر کے باوجودان کے آثار سے برکت نہیں لیتے تھے، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ صرف نبی کریم علیق ہے کے آثار سے ہی برکت لینا مشروع ہے، مثلاً آپ کے وضود غیرہ سے برکت لینا۔

ابن جراورنووی نے کہا ہے کہاتی پر دوسرے آثار کوبھی قیاس کیا جائے گا<sup>(1)</sup>۔ تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح<sup>د نہ</sup> تبرک' (فقرہ ۲ اور اس

یس نے سے دیکھیے:اصطلال سمبرک (مطرہ/۱۹ اور کے بعد کے فقرات)۔

مسلم للنو وي (۵/۱۲۱،۷۷ سا۱۳۱۷ م ۴) \_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نساء (۸۰\_

لَعَنَهُمُ اللَّهُ فِي الدُّنُيَا وَالْأَخِرَةِ وَأَعَدَّ لَهُمُ عَذَاباً مُّهيُنَّا''<sup>(1)</sup> (بے شک جولوگ اللہ اور اس کے رسول کوایذ ا پہنچاتے رہتے ہیں، ان پراللہ لعنت کرتا ہے دنیا اور آخرت میں اور ان کے لئے عذاب ذلیل کرنے والا تیار کررکھاہے)، نیز ارشاد ہے: ''وَلَئنُ سَأَلْتَهُمُ لَيَقُولُنَّ إِنَّمَا كُنَّا نَخُوُضُ وَنَلْعَبُ، قُلُ أَبا لَلَّهِ وَأَيْتِهِ، وَرَسُولِهِ كُنْتُم تَسْتَهُزِؤُنَ، لَاتَعْتِذِرُوا قَد كَفَرْتُم بَعُدَ إِيُمْنِكُمُ إِن نَّعْفُ عَنُ طَآئِفَةٍ مِّنْكُمُ نُعَذِّبُ طَآئِفَةً بِأَنَّهُمُ كَانُوُا مُجُومِيْنَ<sup>"(1)</sup> (اوراگرآ بان سے سوال کیجئے تو کہہ دیں گے کہ ، تم تو محض مشغله اور خوش طبعی کررہے تھے، آپ کہہ دیجئے کہ اچھا تو تم استہزاء کر رہے تھے اللہ اور اس کی آیتوں اور اس کے رسول کے ساتھ(اب) باتیں نہ بناؤ،تم کافر ہو چکےاپنے اظہارایمان کے بعد اگر ہم تم میں سے ایک گروہ کو معاف بھی کردیں تو ایک کوتو سزا دیں گے ہی، اس لئے کہ وہ مجرم رہیں گے )، فقیہاء کی رائے ہے کہ جوابيا كر \_ گاوه كافر ہوجائے گا (۳) \_ تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح'' ردۃ'' (فقرہ/ ۱۵اوراس کے بعد کے فقرات)، ''سن' (فقرہ/۱۱، ۱۸)، ''استخفاف'

(فقره/۵،۷)\_

نبي ۳۶-۵۶

ص- نبی کریم حقالیتہ کے بارے میں گفتگو کرنے میں بےاد بی کرنے والے کا حکم: ۴۵- قاضی عیاض نے کہا ہے کہ جس کا مقصد مذمت کرنا، عیب

- (۱) سورهٔ احزاب ۱۷۷۷
- (٢) سورهٔ توبه ۲۷،۲۵
- (۳) الصارم المسلول على شاتم الرسول لابن تيميدر ص ۵۲۹،۵۲۹، الشفافی حقوق المصطفى وشرحه ۲۲۷۷، ۱۹۲، جواهر الإكليل ۱۸۹۱، حاشيه ابن عابدين سار ۲۹۱،۲۹۰،الذخيره للقر افى ۱۲/۱۲-

رہے آپ ﷺ کے طبعی افعال تو اس میں کچر تفصیل ہے، دیکھئے:اصطلاح'' انتباع''(فقرہ ( ۲۰، ۴)،اور'' اصولی ضمیمہ' ۔

ع - نبی کریم طلبته کا اجتهاد: ۱۳۷۷ - نبی کریم علیقه سے صادر ہونے والے احکام کے بارے میں علاءاصول کے دومختلف اقوال ہیں:

اول: بيسب اللدتعالى كى طرف ، وحى كرده بين، اس لئے كه ارشاد ربانى ہے: ''وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْهَوىٰ، إِنَّ هوَ إِلَّا وَحُيٌّ يُوُحى، عَلَّمَهُ شَدِيْدُ الْقُوَىٰ''<sup>(1)</sup> (اور نه وه اپنی خوا تش نفسانى سے باتيں بناتے بيں (ان كاكام) تو تمام تر وحى ہى ہے جوان پر بھيجى جاتى ہے، ان كوتو بڑى طاقت والے نے علم سكھا يا ہے)۔

دوم: ان میں اکثر تو اللہ تعالیٰ کی طرف سے وحی کردہ ہیں خواہ قر آن ہو یااس کےعلاوہ ہو،اور بعض آپ نے اپنے اجتہاد سے فر مایا ہے<sup>(1)</sup>۔ تفصیل'' اصو لی ضمیمہ'' میں ہے۔

ف-جس نے نبی کریم علیظیہ کی تنقیص کی یا آپ کو حقیر جانا یا ایذا پہنچا کی اس کا حکم: ۲ ۲ - قرآن کریم میں نبی کریم علیظیہ کی تنقیص یا آپ کے حقیر جانے کو بہت بڑا جرم قرار دیا گیا ہے، اورا سا کرنے والے پر لعنت کی گئی ہے، ارشا دربانی ہے: ''إِنَّ الَّذِيْنَ يُوْذُوُنَ اللَّهَ وَرَسُوُلَهُ،

(۲) تيسير التحرير ار۱۸۹، ۴۸ ۳۷،۱۸۳، القاهره، مصطفیٰ الحلمی ، إحکام الأحکام للآمدی ۳۷ ۳٬۰٬۰۳۰، ۴۸۲،۲۲۲،۲۲۲، ۲۸۲، القاهره مکتبة المعارف، الرساله للإمام الشافعی [] الشیخ اُحد شاکر رص ۹۲، اصول المز دوی وشرح البخاری ۳۲۰٬۹۲۱/۳۴

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بخم رسا،۵-

ہی میں ابو محمد جوینی بھی ہیں، ابن المنیر نے اسی کو مختار کہا ہے، اس کی وجہ ابن تیمیہ نے سہ بیان کی ہے کہ نبی کریم علیظی پر جھوٹ بولنا دراصل اللہ تعالی پر جھوٹ بولنا ہے، اور اندر سے دین کو فاسد کرنا

، بعض روايات حديث معلوم موتام كه خواب ميس نبى كريم متالية سے سننے كے دعوى ميں آپ پر جموٹ بولنا، بھى حرام مونے ميں داخل ہے<sup>(1)</sup>، ارشاد نبوى ہے: "من رآني في المنام فقد رآني، فإن الشيطان لا يتمثل بي، ومن كذب عليّ متعمداً فليتبوأ مقعدہ من النار"<sup>(1)</sup> (جو مجھ كو خواب ميں ديکھ گا وہ درحقيقت مجھ ہى كو ديکھ گا، اس لئے كه شيطان ميرى شكل ميں نہيں آسكتا ہے، جو مجھ پر جان بو جھ كر جموٹ بولے گا اس كو اپنا ٹھكانا جنم ميں بنالينا چاہئے)۔



- (۱) الصارم المسلول على شاتم الرسول رص ٢٥٩، شرح المنهاج مع حاشية القليو بي وعميره ٢٢ ٥٥٦، فتح الباري ٢٠٢ ٢٠٢، ١٦٢ ٢٢١٦ .
- (٢) حديث: "من رآني في المنام فقد رآني فإن الشيطان لا يتمثل بي ..... ، كى روايت بخارى (فتح البارى ار ٢٠٢ طبع السّلفيه) في حضرت الوهريرة سي كى ب-

لگانا، گالی دینا، تکذیب کرنا نه ہو، لیکن ایسا مجمل کلام کرے یا ایسا مشکل لفظ استعال کرے جس کو آپ علیک پر اور کسی دوسرے پر محمول کرناممکن ہو یا اس کی مرا دواضح سمجھ میں نہ آئے کہ سلامتی مراد ہے یا شرمراد ہے، تو اس کے بارے میں علاء میں اختلاف ہے، ایک قول میہ ہے کہ آپ علیک کی احترام کی عظمت کے پیش نظراس کوتل کردیا جائے گا، دوسرا قول میہ ہے کہ شبہ کی وجہ سے اس سے حد تو ساقط ہوجائے گی، کیونکہ اس کا کلام واضح نہیں بلکہ اس میں احتمال ہے، البتہ اگر تو بہ نہ کر بے تو اس کو سرا دی جائے گی۔

کرے جس میں نبی کریم علیقہ بھی شامل ہوں، مثلاً بنوہاشم کو گالی گلوج کرے<sup>(1)</sup> ۔

ق- نبی کریم علی کی کند یب کرنے والے کا حکم: ۲ ۷۹ - نبی کریم علی کی کند یب کر محوث بولنا، بہت بڑے کبیرہ گناہ کا ارتکاب کرنا ہے، نبی کریم علی سے مروی ہے آپ نے ارشاد فرمایا: ''ان کذباً علی لیس ککذب علی احد، فمن کذب علی متعمداً فلیتبوّاً مقعدہ من النار''<sup>(۲)</sup> (مجھ پر مجموٹ بولنا کسی دوسرے پر جھوٹ بولنے کی طرح نہیں ہے، لہذا جو جان بوجھ کر مجھ پر جھوٹ بولے گا اس کو اپنا ٹھکانا جہنم میں بنالینا چان بوجھ کر مجھ پر جھوٹ بولے گا اس کو اپنا ٹھکانا جہنم میں بنالینا چان بوجھ کر مجھ پر جھوٹ بولے گا اس کو اپنا ٹھکانا جہنم میں بنالینا چاہے )، خواہ اس کا مقصد نیک ہو یا برا ہو، مثلاً طاعات کی ترغیب کے لئے احادیث وضع کرنا۔

بعض علماء نے کہا ہے کہ جوالیہا کرے گاوہ کافر ہوجائے گا،ان

- (۱) شرح الشفا۵ / ۲۴،۱۹۲ \_
- (۲) حدیث: ''ان کذباً علیّ لیس ککذب علی أحد.....'' کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۲۰/۱۱ طبع السّلفیہ) نے کی ہے، اور مسلم نے اپنی صحیح (ار ۱۹ طبع عیسی الحکنی) کے مقدمہ میں «عفرت مغیرہ بن شعبہہؓ سے کی ہے۔

پتحر، مٹی کا ڈھیلایا ان جیسی چیزوں سے صفائی حاصل کرنا البتہ استجمار صرف پتحر سے استنجاء کو کہتے ہیں، یہ جمار سے ماخوذ ہے، جس کا معنی چھوٹا پتحر ہے<sup>(1)</sup> ۔ نتر اور استنجاء میں تعلق سے ہے کہ نتر استنجاء کا مقدمہ ہے۔

ب-استبراء: سا-استبراء کالغوی معنی خلاصی طلب کرنا ہے<sup>(۲)</sup>۔ اصطلاحی معنی حدث سے پاکی طلب کرنا ہے، اور بیاس طرح ہوگا کہ پیشاب پاخانہ کی جگہ پر جونجاست ہواس کو پوری طرح دور کردیا جائے<sup>(۳)</sup>۔ نتر اور استبراء کے درمیان عموم خصوص مطلق کی نسبت ہے، چنانچہ ہرنتر استبراء ہے کیکن ہر استبراء نتر نہیں ہے۔

- وارالفكر،أسی المطالب الریم ۲٬۰۳۴ کشاف القناع ۲۱ ۵۸ طبع عالم الکتب ـ
- بدائع الصنائع ار ۱۸، حاشیه ابن عابدین ار ۲۳۰ طبع بولاق، حاشیة الدسوقی
   ۱۱/۱۱،۱۱۰، اسنی المطالب ار ۴، ۲۰، کشاف القناع ار ۵۸۔
  - (۲) لسان العرب-
  - (٣) مواہب الجلیل ۲۸۲ طبع دارالفکر۔
- (۴) حاشية الطحطاوی رض ۲۴، حاشية الدسوقى الر ۱۹۰۹، ۱۱۰، أسنى المطالب الر ۹۴، ( نهاية المحتاج الرا ۱۴، ۲۴، ۱۴ نصاف الر ۱۴ ماطبع دار إحياءالتر اث العربى،

تعریف: ۱-نتر نون کے بعدتاء کے ساتھ جیسا کہ فقہاء نے لکھا ہے، لغت میں اس کا معنی کسی چیز کوختی یا ترشی کے ساتھ دبانا ہے، سہ باب نصو سے ہے، کہا جاتا ہے: استنتر من ہو لہ، یعنی استنجاء کے وقت اپنے ذکر کو دہا کراس سے پیشاب کے باقی حصہ کو نکالنا۔ نتر کا اصطلاحی معنی اس کے لغوی معنی سے الگنہیں ہے<sup>(1)</sup>۔

- متعلقه الفاظ: الف-استنجاء: ۲-لغت میں استنجاء نجا سے ماخوذ ہے<sup>(۲)ج</sup>س کا معنی ہے: درخت کوجڑ سے کا ٹنا، ایک قول میہ ہے کہ وہ النہ جو ق سے ماخوذ ہے، جس کا معنی ہے: بلند زمین، اس لئے کہ آ دمی اس کے ذریعہ اپنے کو لوگوں سے چھپا تا ہے<sup>(۳)</sup>۔ استنجاء کا اصطلاحی معنی ہے: پیشاب پا خانہ کے راستہ سے نگلنے والی نجاست کو اس کے نگلنے کی جگہ سے پاک وصاف کرنا<sup>(۳)</sup>۔ (۱) القلیو بی ارا ۲۹، الدسوتی ارمانا، القاموں الحیط، دیکھنے: جمع مقامیس اللغہ لائن فارس ۲۸، الدسوتی ارمانا، القاموں الحیط، دیکھنے: جمع مقامیس اللغہ (۲) المصباح المنیر ۔ (۳) دیکھئے: لسان العرب، مادہ: ''نجا'' اُسنی المطالب ار ۲۴ مطبح المکتبة
- (٣) بدأئع الصنائع ا/١٨ طبع دارالكتاب العربي، حاشية الدسوقي ا/١١٠ طبع

عامة عذاب القبر منه"<sup>(1)</sup> (پیثاب سے بچا کرو، کیونکہ اکثر عذاب قبراس کی وجہ ہے ہوتا ہے)۔ اور بیحدیث بھی ہے: "إذا بال أحد کم فلینتر ذکرہ ثلاثا"<sup>(1)</sup> (جب تم میں سے کوئی پیثاب کرے تو اس کو اپنا آلک تناسل تین بار د بالیا چاہئے)، بیحدیث آلکہ تناسل کے نچوڑ نے کے حکم میں صرح ہے۔ بے دوسرا قول: نتر مستحب ہے، بیشا فعیہ<sup>(۳)</sup> وحنا بلہ<sup>(۳)</sup> کا قول ہے، شافعیہ نے بید کیل دی ہے کہ بظاہر پیشاب ختم ہونے کے بعد دوبارہ نہیں آتا ہے<sup>(۵)</sup>۔

- (۲) حدیث: 'إذا بال أحد تکم فلینتو ذکره ثلاثاً...... 'کی روایت این ماجه (۱۸ اطبع عیسی الحلبی) نے حضرت یز داد بن فساء ڈ سے کی ہے، اور البو صری نے مصباح الزجاجہ (۱۸۷۹ دار البخان) میں لکھا ہے کہ کہا جاتا ہے کہ یز داد کا صحابی ہونا ثابت نہیں ہے، اور زمدہ ضعیف ہیں۔
- (۳) اُسی المطالب ۱۹۷۱، نهایة المحتاج ۱۱٬۱۴۱، ۱٬۴۲، شرح المحلی مع القلیو بی وعمیره ۱۱/۱ طبیعیسی کتلبی -
  - (٣) الإنصاف ار ١٠٢، كشاف القناع ار ١٥ -
  - (۵) أسى المطالب ار ۹ ، شرح تمحلى مع القليو بي وعمير دارا ۴ -

کیفیت کے بارے میں ان کا اختلاف ہے۔ حفیہ کی رائے ہے کہ عورت کو اس کی ضرورت نہیں ہے، بلکہ وہ تھوڑ کی دیر ٹھیر جائے گی پھر استنجاء کر لے گی<sup>(1)</sup>۔ مالکیہ وشافعیہ کی رائے ہے کہ عورت کے حق میں ستبر اء بیہ ہے کہ وہ اپناہا تھ پیڑ و پر رکھ کر دبائے گی، اس کے حق میں یہی نتر کے قائم مقام ہے، خلتی مشکل مردوعورت دونوں والاعمل کرے گا، اس میں احتیاط ہے<sup>(1)</sup>۔

- نتر کا حکم : ۵-نتر کے حکم کے بارے میں فقہاء کے دومختلف اقوال ہیں: الف پہلاقول: نتر واجب ہے، بید خفیہ <sup>(۳)</sup> اور مالکیہ <sup>(۳)</sup> کا قول ہے، قاضی حسین <sup>(۵)</sup>، بغوی <sup>(۲)</sup> اور شافعیہ میں سے نو وی نے اس کو مختار کہا ہے۔ قاضی حسین نے صرف اس صورت میں واجب کہا ہے جبکہ اس کو غالب گمان ہو کہ اگر نتر نہیں کرے گا تو استنجاء کے بعد اس سے کچھ نکل سکتا ہے <sup>(2)</sup>۔
  - = كشاف القناع ار ۲۵ ، الأم ار ۲۲ طبع دارالمعرفه .
    - (۱) حاشیه ابن عابدین ار ۲۳۰ ـ
- (۲) حاشیة الدسوقی ار۱۰۹، ۱۱۰، اسن المطالب ار۹۴، نهایة الحتاج ار۱۴۱،
   ۲۷۱۰
  - (۳) حاشیهابن عابدین ا/ ۲۳۰ ـ
- (۴) حاشیة العدوی علی شرح ابی الحسن ا ر ۱۵۲، ۱۵۳ طبع دارالباز،مواہب الجلیل ۱۰/۲۸۲،حاشیة الدسوقی ا ر۱۰۹،۱۰۱۱
  - (۵) نہایۃالحتاج/۱۳۲
  - (۲) شرح السند ۱/۵۵ سطبع المكتب الإسلامی-
    - (۷) نہایۃ الحتاج الر ۱۳۴۱۔

نتركى تعداد: ۸ – جمهورفقهاء مالکیه، شافعیداور حنابله <sup>(۱)</sup> کااس پراتفاق ہے کہ آلئہ تناسل کے نتر کی تعداد تین ہے، اس سلسلہ میں ان کی دلیل بیرحدیث ب: "إذا بال أحدكم فلينتر ذكره ثلاثا"<sup>(٢)</sup> (جبتم مين ہے کوئی پیشاب کرے تو اس کو اینا آلئہ تناسل تنین بار دہالینا چاہئے)۔ حفنیہ کی رائے ہے کہ آلۂ تناسل کو دبائے گا، پیشاب سے اس ک<sub>ا</sub>ستبراء کے لئے تعداد کی کوئی حدمقرر نہیں ہے <sup>(m)</sup> ، شافعیہ میں سے نو وی اور مالکیہ میں سے دسوقی کے نز دیک یہی مختار ہے۔ نووی نے کہا ہے کہ مقصد بد ہے کہ غالب گمان ہوجائے کہ پیشاب کےراستہ میں کچھ ہاتی نہیں رہ گیا ہے،جس کے نگلنے کا ندیشہ ہو،بعض لوگوں کو بہ مقصود معمولی دبانے سے حاصل ہوجا تا ہے، بعض لوگوں کوکھانسنے کی ضرورت ہوتی ہے، بعض لوگوں کو چند قدم چلنا پڑتا ہے، بعض لوگ تھوڑی دیر ٹھہر جاتے ہیں، اور بعض لوگوں کوان میں سے سی کی ضرورت نہیں پڑتی ہے<sup>(م)</sup>۔ دسوقی نے کہا ہے کہ مندوب یہ ہے کہ زور سے دیانے کے بحائے ہلکا دبایا جائے تا آ نکہ غالب گمان ہوجائے کہ پیشاب باقی نہیں رہاہے،خواہ تین بارہویا کم ومیش ہو<sup>(۵)</sup>۔

- المجموع ٢ / ٩٩ طبع المكتبة العالميه -
  - (۲) شرح صحيح مسلم ۳/۲۰۵ ـ
- (٣) مواجب الجليل ار ۲۸۲، أسنى المطالب ار ۲۹، كشاف القناع ار ۲۵ .
  - (۴) حاشیة الطحطاوی رص ۲۴۔
- (۵) حاشیة الطحطاوی رض ۲۴٬ حاشیة الدسوقی ۱۹۰۷، ارما۱، اُسنی المطالب ۱/۹۹، نهایة الحتاج ۱/۱۰۱۴/۱۰/۱۰ المغنی لا بن قد امدا ر ۱۵۵ طبع الریاض به
- ۲) حاشیة العدوی ۱/۱۵۲، ۱۵۳، حاشیة الرہونی علی الزرقانی ۱/۱۲۳ طبع
   دارالفکر۔
- (۱) مواہب الجلیل ار ۲۸۲ ، اُسنی المطالب ۱۷۹۷ ، الإ نصاف ار ۱۰۲ ، کشاف القناع ار ۲۲ \_
- (۲) مواجب الجلیل ار ۲۸۲، حدیث: ''اذا بال أحد کم ...... کی تخریخ فقره ۵٫ میں گذریچی ہے۔
  - (۳) حاشیة الطحطاوی رص ۲۴ ۔
  - (۴) المجموع ۲ / ۹۴، دیکھئے: اُسی المطالب ۱ / ۹۴ ۔
    - (۵) حاشية الدسوقى ا /۱۰،۱۰۱ ـ

پھروضوکر نے تو اس کا استنجاء کرنا صحیح ہے، اور اس کا وضوبھی کامل ہوگا، اس لئے کہ اصل میہ ہے کہ کوئی دوسری چیز نہیں نطلے گی، انہوں نے کہا ہے کہ استنجاء پیشاب کوختم کر دیتا ہے، لہذا اس کا استنجاء اور وضوباطل نہ ہوگا الا میہ کہ کسی تک نطلے کا یقین ہوجائے<sup>(1)</sup>۔ لیکن پہلے قول کے مطابق جس میں نتر کو واجب کہا گیا ہے اس کا استخاء فا سد ہوگا، اور اس کا وضوا ور اس کی نما زباطل ہوگی<sup>(1)</sup>۔

نتر کاطریقهاوراس کی شرط:

2 - جمہور فقہاء مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ آلۂ تناسل کا نتر دوالگلیوں کے ذریعہ ہوگا جن کو آلۂ تناسل کی جڑ سے اس کے منہ تک گذارے گا، شافعیہ نے اس کے لئے بائیں ہاتھ کے انگو شے اور اس کے قریب کی انگل کو مقرر کیا ہے جبکہ حنابلہ نے کہا ہے کہ اپنی نچ والی انگل کو آلۂ تناسل کے نیچ اورانگو ٹھ کو اس کے او پر کھ گا<sup>(m)</sup> ، حنفیہ کے زدیک نتر کا طریقہ ہیہ ہے کہ آلۂ تناسل کو دبائے <sup>(m)</sup> ، حنفیہ کے زدیک نتر کا طریقہ ہیہ ہے کہ آلۂ تناسل کو دبائے <sup>(m)</sup> ، حنفیہ کے زدیک نتر کا طریقہ ہیہ ہے کہ آلۂ تناسل کو دبائے <sup>(m)</sup> ، حنفیہ کے زدیک نتر کا طریقہ ہیں جہور فقہاء کی <sup>(a)</sup> رائے ہے کہ زمی اور آ متگل کے ساتھ ہو، مالکیہ نے اس کی وجہ یہ بتائی ہے کہ زور سے نتر کے نتیجہ میں اس کی رگیں ڈھیلی ہوجائیں گی تو قطرہ ختم نہیں ہوگا اور اس سے مثانہ کو ضرر پنچ گا ممکن ہے کہ ایستا دگی ختم ہوجائے یا اس میں کمز دری پیدا ہوجائے جس سے ز وجہ کا حق متا تر ہو <sup>(1)</sup>۔ نتف ا-۵ ب-استحداد: ۲۷-استحداد کا لغوی معنی: استره وغیره سے صرف زیر ناف بالوں کامونڈ ناہے۔ اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے<sup>(1)</sup>۔ نتف اوراستحد ادمیں تعلق ہیہ ہے کہ دونوں میں بال کودور کیا جاتا ہے۔

ن - هت : ۲۲ - حف کا لغوی معنی : چیرہ کا بال دور کرنا ہے، کہا جاتا ہے : حفت المرأة و جھھا حفاً : عورت نے چیرہ کا بال دور کر کے اس کو سنوارا<sup>(۲)</sup> -اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے۔ نصف اور حف میں تعلق ہی ہے کہ دونوں میں بال کو صاف کیا جاتا ہے۔

محرم کابال اکھیٹرنا: ۵-فقتہاء کی رائے ہے کہ احرام کھولنے سے پہلے اکھیٹر کر یا کسی دوسرے ذریعہ سے محرم کے بال کوصاف کرنا حرام ہے، خواہ سر، داڑھی، مونچھ، بغل اور زیر ناف کے بال ہوں، یا بدن کے کسی دوسرے حصہ کے بال ہوں، بدن کے کسی بھی حصہ سے ایک بال کا جھی اکھیٹرنا حرام ہے، اگر ایسا کرے گا تو کتہ گار ہوگا، اور اس پر فدریہ (1) لیان العرب، نیل الا وطار ا / ۲۲۱۔ (1) المصباح المنی ، لیان العرب.

نترف

اکھیڑدیا جس کے بغیر وہ نہیں اڑ سکتا ہے پھراس کواپنے پاس روک رکھا اوراس کی جگه پر دوسرا بال نکل آیا اور اس کو چھوڑ دیا تو اس پر جزا واجب نہ ہوگی <sup>(۱)</sup> ۔ شافعیہ کے نز دیک جیسا کہ ماوردی نے کہا ہے اگر حرم میں یا احرام کی حالت میں کسی قابل ضمان شکار پرندہ کا پراکھیڑ دیےتو دوحال ے خالی نہ ہوگا، یا تو پر کے اکھیڑنے کے باوجود وہ اپنی حفاظت کر سکتا بے پایراکھٹرنے کے بعداین حفاظت نہیں کرسکتا ہے، اگریراکھٹر نے کے باد جود دہا بنی حفاظت کر سکتا ہے تو اس پر بحث دو**ف**سلوں میں ہوگی: اول: نتف کی وجہ سے اس کے فقص کا تاوان۔ دوم: تلف کی وجہ سے اس کے نقص کا تاوان۔ رہانتف کی وجہ سے اس کے نقصان کا تاوان تو اس کی تین فشميں ہیں: اول: جو پراکھیڑدیا گیا ہے اس کی جگہ پر دوسرا پر نہ اگ سکے تو اس کی وجہ سے جونقص ہوگا اس کا تاوان اس پر واجب ہوگا، اس کی صورت بیہ ہوگی کہ اس کے پر کے اکھیڑنے سے قبل اس کی قیمت کیا ہوسکتی ہے، مثلاً اگر دس درہم ہو پھر پر کے اکھیڑنے کے بعد اس کی قیت لگائی جائے گی، مثلاً اگرنو درہم ہوتو معلوم ہوگا کہ دونوں قیمتوں

یت لاقی جائے کی، علام مرودر، م، ہوو سوم، وقا لد دووں یہوں کے در میان دسویں حصہ کا فرق ہے، اب جس پرندہ کا پر اکھیڑا گیا ہے اس کودیکھا جائے گا، اگرا بیا پرندہ ہے اس میں بکر کی داجب ہے تو امام شافعی کے نز دیک ایک بکر کی کی قیمت کا دسوال حصہ داجب ہوگا، ادر مزنی کے نز دیک بکر کی کا دسوال حصہ داجب ہوگا، ادر اگر ابیا پرندہ ہے جس کی قیمت داجب ہوگا، یعنی ایک درہم داجب ہوگا<sup>(1)</sup> ۔ اس کا تا دان داجب ہوگا، یعنی ایک درہم داجب ہوگا<sup>(1)</sup> ۔

- (۱) الدسوقی ۲/۲۷\_
- (۲) الحادي الكبير مم ٧ ساطبع دارالكتب العلميه -

لازم ہوگا،اگر سریاداڑھی کے بال میں کنگھی کرے اوراس کی وجہ سے کچھ بال اکھڑ جائیں تویہ بھی حرام ہے، اور فد بیدوا جب ہوگا،اگر فدیہ نہیں دے گا تو حرام تونہیں ہوگا مگر مکر وہ ہوگا،اگر کنگھی کرے اور بال اکھڑ جائے تو فدیہ لازم ہوگا،اگر کوئی بال گرے اور اس کوشبہ ہو کہ کنگھی سے گراہے یا پہلے ہی سے اکھڑا ہوا تھا تو شافعیہ کے زدیک اصح قول کے مطابق اس پرفد بیہ نہ ہوگا<sup>(1)</sup>۔

نیف کے حرام ہونے کی دلیل ارشا در بانی ہے: ''وَلَا تَحْلِقُوْا رُءُ و سَکُمُ حَتَّى يَبُلُغَ الْهَدُى مَحِلَّهُ''<sup>(1)</sup> (اور جب تک قربانی ایپنے مقام پر نہ پینچ جائے ایپن سر نہ منڈاؤ)، نیف کو طق پر قیاس کیا گیا ہے، اس لئے کہ وہ بھی اسی معنی میں ہے، آیت میں طق کے لفظ سے اس کی تعبیر اس لئے کی گئی ہے کہ عام طور پر بال کو دور کرنے کے لئے اسی کا استعال کیا جاتا ہے <sup>(1)</sup>۔

حرم میں شکار کا پر اکھیڑنا: ۲- حفظیہ نے کہا ہے کہ اگر حرم میں شکار کا پر اتنا اکھیڑ دے کہ وہ پکڑنے والے سے اپنے کونہ بچا سکتو اس پر فد بیلا زم ہوگا، فد بیر کے واجب ہونے کے لئے تمام پر کا اکھیڑنا شرط نہیں ہے، بلکہ پر کا اتنا حصہ اکھیڑنا شرط ہے جس سے وہ اپنی حفاظت نہ کر سکے <sup>(۳)</sup>۔ مالکیہ نے کہا ہے کہ محرم اگر شکار کا اتنا پر اکھیڑ دے کہ اب وہ نہ اڑ سکے اور نہ ہی اس کا محفوظ ہونا معلوم ہوتو اس پر جزا واجب ہوگی، اور اگر وہ اڑ سکتا ہے تو جزا واجب نہ ہوگی، اگر اس نے اس کا وہ بال

- (۱) حاشیداین عابدین ۲/۲۰۴۰، الدسوقی ۲/۲۰، حاشیة الجمل ۲/۱۱، ۱۳۵، تحفة الحتاج ۴/۸ ۱۵۰، الروضه ۳/۳۵، کشاف القناع ۲/۲۱،۴۲۱،۲۰
  - (٢) سورة بقره ١٩٦-
  - (٣) تحفة الحتاج مهر ١٤٠١، كشاف القناع ٢٢/٢٢ .
    - (<sup>۴</sup>) حاشیدابن عابدین ۲/۲۱۲\_

موت مرجائے یانتف کے علاوہ کسی دوسر ے سبب سے مرجائے تو اس پر اس کی جان کا تاوان نہیں ہو گا البتہ اس کے نقص کا تاوان ہو گا۔ سوم: بیہ معلوم نہ ہو سکے کہ اکھیڑنے کی وجہ سے مرامے یا کسی دوسری وجہ سے مراج تو احتیاط تو بیہ ہے کہ پورا فد بید دے اور اس کی جان کا تاوان دے، اس لئے کہ ہو سکتا ہے کہ اکھیڑنے کی وجہ سے اس کی موت ہو کی ہو، کیکن لازم صرف اس کے نقص کے بقدر ہی اس پر تاوان ہو گا، اس لئے کہ اس کے بھا گ جانے کے بعد موت آنا بظاہر

اگریراکھیڑنے کی وجہ سے پرندہ اپنی حفاظت نہ کر سکے تواس پر واجب ہوگا کہ اس کو روک رکھے، اس کو کھلائے پلائے تا کہ دیکھا جائے کہ آئندہ اس کا کیا حال ہوتا ہے، اگر اس نے اس کوروک کر کھلایایلایا، تو پھراگروہ زندہ تورہ گیا گرٹوٹ ہوئے ماتھ پر دالے کی طرح ایا بج ہوکر رہ گیا تو اس پر اس کی جان کا تادان اور یورے کا فد بدواجب ہوگا، اس لئے کہ شکار اسی وقت تک ہے جب وہ اپنی حفاظت خود کر سکے لہذا جب اس کی جنایت (زیادتی) کی وجہ سے این حفاظت کرنے کےلائق نہیں رہا تو گویا اس کوتلف کردیا<sup>(۱)</sup>۔ اگر وہ زندہ ریااوراین حفاظت کرنے کے لائق بھی ریااور پر اکھیڑنے سے قبل جیسا تھاویسا ہی ہو گیا تواس میں دواقوال ہیں: اول: اس پر کچھواجب نہ ہوگا، اس لئے کہ اس میں کوئی نقص نہیںرہ گیاہے۔ دوم: پرنکل آنے کے بعداینی حفاظت کرنے کے لائق ہو گیا، اور پرا کھڑی ہوئی حالت میں اپنی حفاظت کے لائق نہیں تھا، دونوں حالتوں کے درمیان قیمتوں میں جو فرق ہوگا اس کا تاوان اس پر واجب ہوگا، اگر نیف کے بعد شکار غائب ہوجائے اور بید معلوم نہ

(۱) الحاوىالكبير ۴۸/۳۳۰

اگر اکھیڑے ہوئے پر کی جگہ دوسرا پر نکل آئے اور پرندہ پر اکھیڑنے سے قبل جس حالت میں تھا اسی حالت میں ہوجائے تو اس کے پارے میں دواقوال ہیں: اول: اس پر کچھواجب نہ ہوگا، اس لئے کہ وہ جبیہا تھا ویبا ہوگیا -4 دوم: نیا پر نگلنے سے قبل اکھیڑنے کی وجہ سے جونقص ہوا تھا، اس کا تادان داجب ہوگا، اس لئے کہ اکھیڑنے کی وجہ ہے جس پر کا تاوان واجب ہوگا وہ نکلے ہوئے پر کے علاوہ ہے، بیددنوں اقوال دراصل امام شافعی کے دوسرے ان دواقوال سے مستنبط ہیں جو اس مسَلد میں ہیں کہ اگر کسی نے کسی کا دانت تو ڑ دیا،اس نے اس کی دیت وصول کرلی پھر نیا دانت نکل آیا تو کیا جو دیت وصول کی گئی ہے وہ واپس لی جائے گی یانہیں لی جائے گی؟ اگر پرندہ بھاگ جائے اور بیہ معلوم نہ ہو سکے کہ نیا پر نکل آیا ہے یانہیں تو اس کے بارے میں ایک ہی قول ہے کہ اس کے نقص کا تاوان اس پر واجب ہوگا، اس لئے کہ بیہ سمجھاجائے گا کہ وہ اینی حالت پر باقی ہوگا<sup>(1)</sup>۔ > - اگرتلف ہوجائے تواس کی جان کے تاوان کی تین قشمیں ہیں: اول:اکھیڑنے کی وجہ سےتلف ہوا ہے یعنی اکھیڑنے کے بعدوہ بھا گنا چاہے، اور مشقت اٹھا کر اڑجائے پھر شدت نکایف کی وجہ سے گرجائے اور مرجائے تواس پر اس کی جان کا ضان ہوگا ، اس کے نقص کا تادان ساقط ہوجائے گا، اگراہیا یرندہ ہے کہ اس میں بکری واجب ہوتی ہےتو اس پر مکری واجب ہوگی ،اورا گراییا پرندہ ہے کہ اس کی قیمت واجب ہوتی ہےتو پر کے اکھیڑنے سے قبل اس کی جو قیت ہوگی وہ واجب ہوگی۔ دوم:اکھیڑنے کےعلاوہ کسی دوسری وجہ سے مرجائے، یا توطیعی

(۱) سابقه مراجع

اس حالت میں اس کی جو قیمت ہوگی وہ واجب ہوگی اور دوسرے پراس کی وہ قیمت ہوگی جواپنی حفاظت نہ کر سکنے کی حالت میں اس کی ہوگی،اور اگر نتف کے ذریعہ پہلے کی جنایت تظہری نہیں ہے اور پرندہ شفایا بنہیں ہوا ہے، تو اگر دوسر اس کو ہلاک کرنے کی وجہ سے قاتل ہوا ہے مثلاً اس کو ذنح کردیا، یا اس کے پیٹ کو چھاڑ کر اس کی آ نتیں وہ پہلے پر واجب ہوگا، اس لئے کہ پر اکھیڑ کر اس نے زخمی کیا ہے اور دوسر پر پورا فد بیدواجب ہوگا اس لئے کہ پر اکھیڑ کر اس نے زخمی کیا ہے اور وہ قاتل ہے، اور اگر دوسر نے اس کو ہلاک کرنے کی وجہ سے وہ قاتل ہے، اور اگر دوسر نے اس کو ہلاک کرنے کی وجہ سے دونوں برابر ہوں گے اور دونوں قاتل ہوں گے اور دونوں پر نصف نصف فد بہ واجب ہوگا۔

(۱) الحاوىالكبير ۴۷ ۸ ۳۳۹،۳۳۷

ہو سکے کہ وہ اپنی حفاظت خود کرنے کے لائق ہے یانہیں ؟ البتہ اس کی جنایت معلوم ہوتو اس پر اس کی جان کا تا وان ہوگا ، اس لئے کہ جب تک یہ معلوم نہ ہوجائے کہ وہ خود اپنی حفاظت کرنے کے لائق نہیں ہے ، اور جو شمجھا جائے گا کہ وہ اپنی حفاظت خود کرنے کے لائق نہیں ہے ، اور جو شکارا پنی حفاظت خود نہ کر سکے اس میں اس کی قیمت واجب ہوتی ہے ، شکارا پنی حفاظت خود نہ کر سکے اس میں اس کی قیمت واجب ہوتی ہے ، اگر شکار مرجائے تو اگر اکھیڑنے کی وجہ سے مراہے تو اس پر اس کی قیمت کا تا وان یا اس کے مثل کا فد بیدوا جب ہوگا ، کیونکہ اس کی موت اس کی جنایت (زیادتی) کی وجہ سے ہوئی ہے ، اور اگر نتھن کے علاوہ کسی دوسری وجہ سے مراہے تو دیکھا جائے گا کہ اگر وہ دوسرا سب اسا ہے کہ اگر صرف وہ ی ہوتا تو اس سے شکار کے مغان کا تعلق نہ ہوتا مشلاً اس کوکوئی درندہ چھاڑ دے یا کوئی حلال (غیر محرم) اس کوتی کرد تے تو کہلی جنایت کرنے والے پر اس کا پورافد ہیوا جب ہوگا ، اس کوتی اس لئے کہ وہ اس

اگر دوسرا سبب اییا ہے کہ اگر صرف وہ ہی ہوتا تو اس سے شکار کے صنمان کا تعلق ہوتا، مثلاً اس کوکوئی محرم قبل کر دے یا کوئی حلال (غیر محرم) اس کو قبل کر دے اور شکار حرم میں ہوتو اگر نتف کی وجہ سے پہلے شخص کی جنایت ثابت رہ گئی ہے اور پرندہ اس حال میں شفا یاب محواہے کہ وہ اپنی حفاظت خود کرنے کے لائق نہیں رہا ہے، تو اس صورت میں پہلی شخص پر پورا فد ہیلازم ہوگا، اس لئے کہ اسی نے پرندہ کواپنی حفاظت سے معذور کر دیا ہے، اور دوسر شخص پر بھی پورا فد ہی لازم ہوگا، اس لئے کہ اس نے ایک زندہ شکار کو تل کیا ہے، پھرا گر اییا پرندہ ہے جس کا تاوان بکری کے ذریعہ ہوتا ہے تو پہلی شخص پر ایک واجب ہوگی ، اگر اس کا تاوان قیمت کے ذریعہ اور ایو ہوتا ہوتو پہلے پر اس کی قیمت واجب ہوگی اور دوسر شخص پر بھی ایک پوری بکری واجب ہوگی ، اگر اس کا تاوان قیمت کے ذریعہ اور ایچ ما کھی خود کر سکتا تھا اس کی قیمت واجب ہوگی اورن موت وہ اپنی حفاظت خود کر سکتا تھا چیزیں سنت میں، ختنہ کرنا، موئے زیر ناف صاف کرنا، بغل کا بال اکھیڑنا، ناخن تراشا اور مونچھ کا بال کا ٹنا) اس پر علماء کا اتفاق ہے کہ بغل کا بال اکھیڑنا مشروع ہے، اس کا حکم دیا گیا ہے، اگر حلق یا بال صفا پوڈ رکے ذریعہ یا اور کسی ذریعہ سے بال صاف کرلیا جائے تو اصل سنت ادا ہوجائے گی، البتہ زیادہ بہتر سے ہے کہ اکھیڑ کرصاف کیا جائے جیسا کہ حدیث میں اس کا ذکر ہے۔ تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' فطرة'' (فقرہ ( 1))۔ اکھیڑنے کی وجہ سے شکارا پنی حفاظت خود کرنے کے لائق نہیں رہا تو بیہ ایسا، ہی ہے جیسا کہ زخم کی وجہ سے وہ اپنی حفاظت کرنے کے لائق نہ رہ جائے ،اس صورت میں اس پر کممل شکار کی جزاوا جب ہوگی ،اس لئے کہ اس نے اس کو بیکار کر کے گو یا اس کو ضائع کر دیا اور اگر پر اکھیڑنے کے بعد شکار غائب ہو گیا اور اس کی خبر معلوم نہیں ہے تو اس پر نقص کا تا وان ہو گا<sup>(1)</sup> ۔

ف ہے، بعض سفید بال کا اکھیڑنا: داخل ہے، جو اا - اگرزینت اختیار کرنا مقصود نہ ہوتو سفید کو اکھیڑنے میں کوئی حرج ، لئے گودنے نہیں ہے<sup>(1)</sup>۔ ں فاصلہ کرانے دیکھئے: اصطلاح<sup>د ن</sup>لحیۃ''(فقرہ / ۱۲)۔ ہے ۔

چہرہ کابال اکھیڑنا: ۹ - عورت کے چہرہ کابال اکھیڑ نے میں فقہاء کا اختلاف ہے، بعض فقہاء کی رائے ہے کہ بیاس نمص (بال اکھیڑنا) میں داخل ہے، جو منوع ہے، اس لئے کہ نبی کریم علیق نے حسن کے لئے گود نے والی، گودوانے والی، بال اکھیڑ نے والی، اور دانتوں میں فاصلہ کرانے والی اور اللہ تعالی کی تخلیق کوبد لنے والی پر لعنت فرمائی ہے<sup>(1)</sup>۔ دوسرے فقہاء اس کے خلاف ہیں، تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح در تنمص' ( فقرہ ( مااور اس کے بعد کے فقرات )۔

بغل كابال المحيرنا: •١- بغل كابال المحيرناسنن فطرت ميں ے ہے جس كا تذكره حديث نبوى ميں ہے، نبى كريم عليق كا ارشاد ہے: "الفطرة خمس- أو خمس من الفطرة-: الختان والاستحداد ونتف الإبط وتقليم الأظفار وقص الشارب"<sup>(٣)</sup> (پانچ

(۱) کشاف القناع۲۷۷۴ م

(۲) حدیث: "لعنه النبی ﷺ الواشمات والمستوشمات والمتنمصات" کی روایت بخاری (فتخ الباری•۱۲/۲۲ طبع التلفیه) اور مسلم (۳/ ۱۶۷ طبع عیسی کلمی) نے حضرت عبداللہ بن مسعودؓ سے کی ہے۔

(٣) مديث: "الفطرة خمس- أو خمس من الفطرة-: الختان



والاستحداد..... کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۰ ۲۳۳ طبع التلفیه)
 اور سلم (۱/۲۱۲ طبع عیسی الحلق ) نے حضرت ابو ہریر ہ میں ہے کہ ہے۔
 (۱) ابن عابدین ۲۷/۲۱۔

متعلقه الفاظ: توزيع: ۲ – توزیع کالغوی معنی تقسیم کرنااور الگ الگ کرنا ہے<sup>(1)</sup> ، کہا جاتا *ب*: وزعت المال تو زیعا: میں نے اس کوالگ الگ قسموں میں تقسیم کیا، اسی طرح تو زعناہ لینی ہم نے آپس میں اس کوتقسیم کرلبا<sup>(۲)</sup>۔ اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے۔ بثاراورتو زيع ميں تعلق بيہ ہے کہ ہربثارتو زيع ہے مگر ہرتو زيع بثار یا نیز ہیں ہے۔ شرعي حكم: س<del>ا</del> – حنفنہ کی رائے ، شافعیہ کا اصح قول ، بعض ما لکیہ کی رائے اور امام احمد سےایک روایت بیر ہے کہ عقد نکاح وغیرہ کے موقع پر درا ہم وشکر وغیرہ بھیر ناجائز ہے،اوراس کواٹھالینامباح ہے (\*)۔ امام مالک کی رائے، حنابلہ کا رائح مذہب اور شافعیہ کے نز دیک اصح کے بالمقابل قول بہ ہے کہ کبھیر نا اور اس کو اٹھانا مکروہ ب<sup>(\*)</sup>، ان کی دلیل ارشاد نبوی ب: "النهبة لاتحل" <sup>(۵)</sup> (لوثی ہوئی چیز حلال نہیں ہے)، نیز ارشاد نبوی ہے: "من انتھب نھبة = داراحیاءالتراث العربی۔ (۱) القاموس المحيط، لسان العرب. (۲) المصباح المنير -(۳) الفتادي الهنديد ۵٫۵ ۳٬۴۵ مواجب الجليل ۲٫۷۶ ، نهاية الحتاج ۲٫۱۷ - ۳۰ الإنصاف٨٧ • ٣ ١،٣٣٠ س

(۴) مواجب الجليل مر٢، الإنصاف ٨ر • ٣، ١، ٣، ٣، منهاية الحتاج ٢/١ ٢٧-

(۵) حدیث: "النصبة لاتحل" کی روایت حاکم (۲ / ۱۳۳ طبع دائرة المعارف) اورابن ماجه (۲۹۹۶ طبع عیسی کتلمی) نے حضرت نغلبه بن الحکم سے کی ہے، البوصیری نے مصباح الزجاجہ (۲۸۶/۲ طبع دارالبیمان) میں اس کی اسنادکو صحیح قرار دیا ہے۔

# ىثار

تعريف: ا- ثارلغت میں نثر الشئی ینثر، نثراً ونثاراً سے ماخوذ ہے، یعنی اس نے اس کو بھیرا<sup>(۱)</sup> ، نثاد نون کے زیر کے ساتھ اور ایک لغت میں نون کے پیش کے ساتھ بھی ہے، نثر کا اسم فعل ہے اور کبھی منتور کے معنی میں بھی آتا ہے، جیسے کہ کتاب مکتوب کے معنی میں استعال کیاجاتا ہے (۲)۔ اللیث نے کہا ہے کہ نثارکسی شی کو بھیر نایعنی الگ الگ چھیکنا ہے، جیسے اخروٹ، بادام اور شکر کا بھیرنا، اسی طرح دانہ بکھیرنا ہے جب اس کوبو پاجائے۔ نثار(نون کے پیش کے ساتھ ) دستر خوان کے آس پاس بکھری ہوئی روٹیاں اور دوسری اشیاء ہیں <sup>(۳)</sup>۔ نثر المتوضي واستنثر كامعنى ہے:اس نے ناک میں یانی ڈالا، بعض فقہاء نے دونوں میں فرق کیا ہے، انہوں نے کہا ہے کہ ناک میں یانی ڈالنااستنشاق ہے،اور ناک میں موجود رینٹ وغیرہ کو باہرکرنااستنثارہے۔ اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے <sup>(۵)</sup>۔ (۱) القاموس المحط -(٢) المصباح المنير -(٣) لسان العرب-

(۴) المصباح المنير مجم مقاميس اللغدلابن فارس ۸۹/۵ سطيع عيسی الحلبی ۔ (۵) نہاية الحتاج ۲۷۱۱ سطيع الحلبی ، شرح المنج مع حاشية الجمل ۶۷۷۷ طبع بکھیرے گاتو اس کو اس میں سے پچھا ٹھانے کا حق نہ ہوگا، اگر دی ہوئی چیز شکر ہوتو اس کوحق ہے کہ عام طور پرلوگ جتنار کھ لیتے ہوں، اتنا رکھ لے، اسی کوفقیہ ابواللیٹ نے مختار کہا ہے، ہمارے بعض مشائخ نے کہا ہے کہ اس کو بیچن نہیں ہے<sup>(1)</sup>۔

شافعیہ نے کہا ہے کہاس کے مالک کی رضامندی کے علم کی وجہ سے اٹھالینا جائز تو ہے کیکن چھوڑ دینا زیادہ بہتر ہے، ایک قول ہے کہ اس کا اٹھانا مکروہ ہے، کیونکہ بی گھٹیا کام ہے، ہاں اگر معلوم ہو کہ تجھیر نے والااس کونہیں اٹھائے گااوراس کا اٹھالینا مروت کے خلاف نہ ہوتو اس کو چھوڑ دینا اولی نہ ہوگا<sup>(۲)</sup>، بھیری ہوئی چیز کو اٹھانے والے کی شہادت ردنہیں کی جائے گی<sup>(۳)</sup>۔

اسی طرح ان کے نزدیک از اروغیرہ کے ذریعہ فضاء سے لے لینا مکروہ ہے، اگر اس کو فضاء سے لے لے یا اس کو اٹھا لے یا اس کے لئے اپنا دامن پھیلادے اور اس میں گرجائے تو وہ ما لک ہوجائے گا، اور اگر اس کے لئے اپنا دامن نہ پھیلائے تو اس کا ما لک نہ ہوگا، اس لئے کہ نہ تو ما لک بننے کا ارادہ موجود ہے اور نہ اس کے لئے کوئی عمل کیا ہے، البتہ وہ دوسرے کے مقابلہ میں زیادہ حقد ار ہوگا، اگر کوئی دوسرا میں ایسا ہو وہ دوسرے کے مقابلہ میں زیادہ حقد ار ہوگا، اگر کوئی دوسرا کے ارادہ سے قبل ہی اس کی گود سے گرجائے یا کھڑا ہوجائے اور وہ گرجائے، تو اس کی خصوصیت ختم ہوجائے گی، اگر اس کو چھاڑ دیتو ہوجائے گی (<sup>م)</sup> ہے

(۱) الفتاوى الهنديد ۵ / ۳۴ ۲،۳۴ چوتصرف كساته-

- (۲) نهایة الحتاج ۲۷ اسس
- (۳) اُسْ المطالب ۲۲۷ مسطع المكتبة الإسلاميه، مغنى الحتاج ۳۷ ۱۳۹۱ دراس کے بعد کے صفحات۔
- (۴) شرح کمنج وحاشیة الجمل ۲۷۸/۴ نهایة الحتاج ۲۷۱۷۳، مغنی الحتاج ۳۷/۹۰۳۳اوراس کے بعد کے صفحات۔

فلیس منا<sup>،(۱)</sup> (جولوٹ کامال لے دہ ہم میں سے نہیں ہے)۔ کس کے لئے لینا جائز ہے اور کس کے لئے جائز نہیں ہے: ۲ - حنفیہ نے کہا ہے جیسا کہ'' الفتادی البندیڈ' میں ہے کہ نہ بہ کا مالک اگر اجازت دے دی تو جائز ہے، لہذا اگر کوئی شخص شکر کی کچھ مقد اریا درا ہم کی کچھ تعداد لوگوں کے سامنے رکھ دے اور کے کہ جو چاہے اس میں سے کچھ لے لے، یا کے: جواس میں سے کچھ لے گا دہ اس کا ہوجائے گا، تو جو اس میں سے کچھ لے گا وہ اس کا مالک ہوجائے گا، کسی دوسر کوئن نہ ہوگا کہ دہ چیز اس سے لے جو بکھیر نے متر بکھیرے، اور اس کوا تھانے سے تبل کوئی شخص آجائے جو بکھیر نے تر ہوگا؟ اس میں فقہاء کا اختلاف ہے، بعض نے کہا ہے کہ اس کو لینے کاخن ہوگا، فقیہ ابوجھ خرنے کہا ہے کہ اس کو میڈی نہیں ہے۔

اگر شکر بھیر بے اور وہ کسی کے دامن یا آستین میں گرجائے تو اگراس نے اپنادامن یا آستین اس لئے پھیلایا کہ اس میں شکر گرے توکسی دوسر بے کونتی نہ ہوگا کہ اس کولے لے، اگر لے لے گا تو دامن وآستین والے کوخت ہے کہ اس سے واپس لے لے، اور اگر دامن اور آستین کو نہیں پھیلایا تھا تو شکر لینے والے کا ہوجائے گا، دامن وآستین والا اس کو واپس نہیں لے سکتا ہے۔

اگرکوئی شخص کسی دوسر کوشکر یا درہم شادی میں بھیر نے کے لئے دے اور وہ اس میں سے پچھا پنے لئے رکھ لینا چا ہے تو اگر دی ہوئی چیز دراہم ہے تو اس کو بیدت حاصل نہ ہوگا، اسی طرح اس کو بیدت بھی نہ ہوگا کہ کسی دوسر کو بکھیر نے کے لئے دے دے، اور جب (۱) حدیث: "من انتھب نھبہ فلیس منا" کی روایت تر مذی (۳۲ اس طبح الحلی) نے حضرت عمران بن حسین سے کی ہے اور کہا ہے کہ بی<sup>ح</sup>سن صحیح ہے۔

#### نجاست ا-۲

ما لکیہ نے کہا ہے کہ اگران پر بکھیر اجائے کہ وہ جس طرح کھایا جاتا ہے اس طرح کھا نمیں اس کو نہ لوٹیں، تو ایسی صورت میں لوٹنا حرام ہوگا، حلال یا جائز نہ ہوگا، اس لئے کہ اس کے نکالنے والے کا مقصد سہ ہے کہ جس طرح کھایا جاتا ہے اس کے کھانے میں سب برابر رہیں، تو جو خص اپنے ساتھیوں کے ساتھ جتنا کھا تا ہے اس سے زیادہ لے گا تو حرام ونا جائز لے گا۔

اگران پر بھیرا جائے کہ وہ اس کولو ٹیس تو اس کوا ما ما لک نے مکر وہ کہا ہے، دوسر بلوگوں نے اجازت دی ہے اور انہوں نے انتہا ب کی نہی میں بیتا ویل کی ہے کہ اس سے مراد اس چیز کالو ٹنا ہے جس کےلوٹنے کی اجازت نہیں ہے<sup>(1)</sup>۔ حنابلہ نے کہا ہے کہ جس کی گود میں بھیر کی ہوئی چیز میں سے کچھ آ جائے تو وہ اس کا ما لک ہوگا، اسی طرح جو شخص اس میں سے پچھ لے لتو وہ اس کا ما لک ہوگا، ان دونوں صورتوں میں مطلقا یہی رازچ

مذہب ہے،ایک قول میہ ہے کہارادہ کے بغیر ما لک نہ ہوگا<sup>(۲)</sup>۔



مواہب الجلیل ۴۸۲ قدرے تصرف کے ساتھ۔

(۲) الإنصاف۸/۰۰٬۳۴۰ س

تعریف: ا-لغت میں نجاست کا معنی گندگی ہے، کہا جاتا ہے: تنبجس الشيء چیز ناپاک ہوگئی، گندگی میں آلودہ ہوگئی<sup>(1)</sup> اصطلاح میں شافعیہ نے نجاست کی تعریف ہید کی ہے: ایس گندگی جونماز کے صحیح ہونے سے مانع ہو جہاں رخصت نہ ہو<sup>(1)</sup> گندگی جونماز کے صحیح ہونے سے مانع ہو جہاں رخصت نہ ہو<sup>(1)</sup> مالکیہ نے اس کی تعریف یوں کی ہے: ایسی صحی صفت ہے کہ جس کے اندر بید صفت ہو اس کی نمازاس کی وجہ سے مباح نہ ہوگی<sup>(1)</sup>

- المصباح المنير القليو بي على المنها ج ار ٦٨ ، الإقناع للشريني الخطيب ار ١٢٢ -
  - (۳) الشرح الكبيرا / ۳۲\_ (۴) المصباح المغير ،المعجم الوسيط ،التعريفات للجر جاني-
    - (۵) الشرح الكبيرمع الدسوقي ار• ۳-

## نجاست ۳-۴

اوراستحاضه کا خون ، اوراسی طرح چھوٹے بچے اور بچی کا پیشاب خواہ وہ ابھی کھاتے ہوں یا نہ کھاتے ہوں،شراب، بہنے والاخون، مردار کا گوشت، غير ماكول اللحم كا پيشاب، ليد، گوبر، بإخانه، كت كا بإخانه، مرغی، بطخ اور مرغابی کی بیٹ، درندے جانو روں، بلی، چوہے کا یاخانہ، سان کا یاخانه اوراس کا پیشاب ، جونک کا یاخانه، جونک اور چیچکی کا خون اگروه بهنیوالا مو، بیتمام اشیاء نجاست غلیظه میں۔ انہوں نے حلال جانور اور کھوڑے کے پیشاب اور حرام یرندوں کی بیٹ کونجاست خفیفہ میں شار کیا ہے۔ مردار کے وہ اجزاجن میں خون نہیں ہوتا ہے، اگر سخت ہوں جیسے سینگ، مڈی، دانت، کھر، ٹاپ، بھٹے ہوئے کھر، بال، اون، پٹھا، پخت نسیں بیا شیاء نجس نہیں ہیں، اس لئے کہ بیہ چیزیں مردار نہیں بِي (1)، يونكه ارثاد رباني ب: "وَمِنُ أَصُوَافِهَا وَأَوْبَارِهَا وأَشْعَارهَآ أَثْنًا وَمَتعًا إلى حِين "(٢) (اوران كاون اوران کے روئیں اوران کے بالوں سے (تمہارے) گھر کا سامان اورایک مدت تک چلنے والی فائدہ کی چیزیں بنائیں)۔ مالکیہ نے پاک اشیاء کونایاک اشیاء سے متاز کرنے پر گفتگو كرت ،وئ كهاب كه: الف يتمام جمادات جونشدآ ورنه ہوں پاک ہیں۔ ب\_تمام جانوریاک ہیں۔ ج \_ تمام مردار نایاک ہیں \_ د۔کھانے والی اشیاء کے کیڑے سب پاک ہیں،کھانے کے ساتھان کوکھانا حرامنہیں ہے،اورجس جانور میں بہنے والاخون نہیں ہے وہ مرنے سے نایا کنہیں ہوتا ہے، اسی طرح جس یانی پاسیال چیز

> ) الفتاوی الہند بیر ار ۳۶،۴۵، بدائع الصنائع ار ۲۰۔ (۲) سوہ خلر ۸۰۔

طہارت ان عبادات کی ادائیگی کی بنیاد ہے، جو طہارت کے بغیر جائز نہیں ہوتی ہیں، مثلاً نماز، طواف، قر آن چھونا اور یہ اس حدث یا نجاست کو زائل کرنے سے حاصل ہوتی ہے جو بدن، کپڑا یا مکان کے ساتھ قائم یااس میں لگی ہوتی ہے۔

ب-استنجاء: ۲۰-لغت میں استنجاء کا ایک معنی کسی شی سے خالی ہونا ہے، کہا جا تا ہے: استنجیت الشجرۃ میں نے اس کو اس کی جڑ سے کاٹ دیا<sup>(۱)</sup> ۔

اصطلاح میں استنجاء کا معنی پا ] نداور پیشاب کے راستہ ہے جو گندگی نطح اس کو دھوکر یا پھر وغیرہ سے پو نچھ کر، نطنے کی جگہ اور اس کے آس پاس سے دور کرنا ہے۔ استنجاء صرف پیشاب پا خانہ کے راستہ سے نجاست کو دور کرنے نحاست اور استنجاء میں تعلق میہ ہے کہ استنجاء نجاست کو کل سے دور کرنے اور اس کو پاک کرنے کا ذریعہ ہے۔ ملاحظہ ہو: اصطلاح '' استخاء'' (فقرہ را)۔

کیا چیز نجس ہے اور کیا نجس نہیں ہے: ۲۹ - حنفیہ نے نجس اشیاء کی دوشتمیں کی ہیں: نجاست غلیظہ، نجاست خفیفہ، انہوں نے کہا ہے کہ انسان کے بدن سے نگلنے والی ہر وہ چیز جس کے نگلنے سے وضو یاغنسل واجب ہوجا تا ہے، نجاست غلیظہ ہے جیسے پاخانہ، پیشاب، نمی، مذی، ودی، پیپ جس میں خون کی آمیزش نہ ہو، پیپ جس میں خون کی آمیزش ہو، قئی جو کھر منہ ہو، حیض، نفاس

(۱) لسان العرب

گندی سمجھی جاتی ہو۔ حدث کے بارے میں کہا ہے کہ بیا یک نثر کی وصف ہے، جو بدن کے اعضاء میں پایا جاتا ہے اور طہارت کو ختم کردیتا ہے<sup>(1)</sup> ، خواہ اصغر ہو یا اکبر ہو، چنا نچہ اس کے رہتے ہوئے مثلاً نماز صحیح نہیں ہوتی ہے، جب تک کہ نماز کا ارادہ کرنے والا طہارت حاصل نہ کر لے، اس لئے کہ نبی کریم علیق کا ارشاد ہے: ''انه لا تتم صلاۃ لأحد من النا س حتی یتو ضأ فیضع الوضوء مو اضعه''<sup>(۲)</sup> (کسی آ دمی کی نماز اس وقت تک صحیح نہیں ہو کہتی ہے جب تک کہ وہ پوری طرح وضو نہ کرلے) لہذا حدث نجاست حکمیہ سے طہارت کو واجب کرتا ہے۔

خبت کے دور ہونے سے طہارت حاصل ہوجاتی ہے، اس لئے کہ نبی کریم علیظی نے فاطمہ بنت ابی حبیش سے فرمایا: "اغسلی عنک الدم و صلی''<sup>(۳)</sup> (خون دھوکر نماز پڑ ھالیا کرو) دھونے سے نجاست حقیقی سے طہارت حاصل ہوجاتی ہے<sup>(۳)</sup> ۔ حکمی نجاست کا جس قدر دجس طرح دور کرنا شرط ہے اس سے کچھ حصہ کا بھی رہ جاناحکمی نجاست کو باقی رکھ گا جبکہ اس کو دور کرنے والے ذریعہ کا استعال نہ کیا گیا ہے، لہذا جس کو حدث اصغر لاحق ہو اس کے لئے بیرحدث مثلاً نماز کی ادائیگی سے مانع ہوگا، یہاں تک کہ

- حاشیدابن عابدین ار ۲۰۵٬۵۸ مطبع بولاق۔
- (۲) حدیث: "إنه لااتتم صلاة لأحد من الناس..... کی روایت طبرانی نے الکبیر (۵/۸۳ طبع وزارة الأوقات العراقیہ) میں حضرت رفاعه الزرقی سے کی ہے، میٹمی نے مجمع الزوائد (۲/ ۱۰۳ مطبوعہ القدس) میں کہا ہے کہ اس کے رجال صبح کے رجال ہیں۔
- (۳) حدیث: "اغسلی عنک الدم و صلی" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱ / ۳۳۲ طبع السلفیه) اور سلم (۱ / ۲۱۲ طبع عیسی الحلبی) نے حضرت عائشہ سے کی ہے۔
   (۴) الافتیار شرح الحقار ۱ / ۳۳ طبع مطبعة تجازی، القاہرہ۔

میں وہ مرجا ئیں وہ نا پاک نہیں ہوگا<sup>(1)</sup>۔ شافتد یہ کی رائے ہے کہ اشیاء میں اصل طہارت ہے، اس کے لئے ضابطہ کی تفصیل کرتے ہوئے کہا ہے کہ اشیاء کی دوقت میں ہیں: جمادات اور حیوانات۔ جمادات کل کے کل پاک ہیں۔ حیوان جو زندہ ہو، کتا، سور اور ان دونوں کی فروع کے علاوہ حیوان کا جزء مردار کے تکم میں ہے۔ مردار سب نا پاک ہیں، البنہ مچھلی، ٹڈ کی، آ دمی، جنین کی ماں کو ذنځ کرنے کے بعد جنین اور وہ شکار جس کو ذنځ کرنے کا موقع نہ ل تیے، پاک ہیں۔ حیوان سے جدا ہونے والا جزء یا تو اس سے رستا ہے، جیسے سینہ تو اس کا تکم زندہ جانور کے تکم کی طرح ہے، یاتو جسم کے اندر اس ہو<sup>(1)</sup>۔

نجاست کی تقشیم، نجاست عینی اور نجاست حکمی: ۵ - فقہاء نے نجاست کی مختلف تقسیمیں کی ہیں، ایک تقسیم وہ ہے جس میں وہ نجاست کی دوقت میں کرتے ہیں: عینی وحکمی، اس سلسلہ میں حفیہ کہتے ہیں: نجاست عینی سے مراد خبث اور نجاست حکمی سے مراد حدث ہے۔ انہوں نے خبث کی تعریف میں کہا ہے کہ وہ ایسی چیز ہے جوشر عا

- (۱) عقدالجوا ہرالثمینہ اراا۔
- (۲) حاشية البركى مع القليو بي على الشرح المحلى للمنهاج الم ١٩، ٦٩، حاشية الجمل على شرح المنج الم ١٦٨، روحنة الطالبين الم ١٣٠، الأشباه والنطائرللسيوطى رض ٢٠، مغنى المحتاج الر ٢٧ - 2

اور خبث ایک وصف ہے جو شرعاً عین نجاست کے ساتھ موجود ہوتا ہے<sup>(1)</sup> ۔ اس سلسلہ میں وہ کہتے ہیں: نجاست حدث اور خبث ہے، حدث وہ مانع ہے جو سبب کے پائے جانے کی وجہ سے اعضاء کے ماتھ قائم ہوتا ہے، سبب پیشاب وغیرہ ہو یا جنابت، حیض یا نفاس ہو۔ ہوتو اس کو خبث سے طہارت حاصل کرنا کہتے ہیں، حدث وخبث صرف مطلق پانی سے ہی دور ہو سکتے ہیں۔

حدث کی دوقتمیں ہیں: اکبر اور اصغر، اکبر جنابت، حیض اور نفاس ہے، اصغر، پیشاب، پا ] نہ، ہوا، مذی اورودی ہے۔ خبث وہ نجاست ہے جو آ دمی کی ذات یا کپڑے یا جگہ کے ساتھ قائم رہتی ہے۔

ان ہی اشیاء کی تعبیر احداث اور اخباث سے کی جاتی ہے، مطلق پاک پانی کے بغیر ان سے طہارت حاصل نہیں ہوتی ہے، مطلق پانی وہ ہے جو اپنے وجود میں آنے والی حالت پر باقی ہو، یا اس چیز کی وجہ سے اس میں تبدیلی آتی ہے جو اکثر اس سے الگ نہیں ہوتی ہے، مثلاً پانی کا زیادہ دنوں تک رہ جانا یا اس سے پیدا ہونے والی چیز، ارشاد ر بانی ہے: "وَأَنَّزَ لُنَا مِنَ السَّمَآءِ مَآءً طَهُوُرًا"<sup>(1)</sup> (اور ہم آ سمان سے پانی برساتے ہیں خوب پاک وصاف (کرنے والا))، ماء طہور وہ ہے جو اپنی ذات کے اعتبار سے پاک ہو، اور دوسر کو پاک کرنے کی صلاحیت رکھتا ہو، جیسے بارش، دریا اور کنویں کا پانی بشرطیکہ اس کے متنوں اوصاف، رنگ، بواور مزہ میں سے کوئی وصف نہ

(۲) سورهٔ فرقان/۴۸\_

پانی کی موجودگی میں وضو کرلے اور اگر پانی موجود نہ ہوتو تیم کی تمام شرائط کی رعایت کرتے ہوئے تیم کرلے، اور جس کوحد خدا کبرلاحق ہوجائے، اس کے لئے بیر حدث عسل کرنے تک نماز سے مانع ہوگا، اس تفصیل کے مطابق نجاست حکمیہ کا تھوڑا سا حصہ بھی نماز کے جواز سے مانع ہوگا، اس پر فقتہاء کا اتفاق ہے۔

نجاست عينيد (حقيقيه ) ميں غليظه وخفيفه ہونے كے اعتبار سے حكم الك الك ہے، نجاست حقيقيه اگر تھوڑى ہوتو معاف ہے، اور يه نجاست غليظه ميں تھيلى كے گہرے حصه كے برابر سے كم ہے (ايك درہم سے كم ہے) اور نجاست خفيفه ميں كپڑے يا بدن كے چوتھائى حصه سے كم ہے، نجاست مرئيه (ديكھى جانے والى نجاست) ميں عين نجاست كے دور ہوجانے سے طہارت حاصل ہوجاتى ہے، اور غير مرئيه (نه دكھائى دينے والى نجاست) ميں تين بار دھونے سے طہارت حاصل ہوتى ہے<sup>(1)</sup> ۔

شافعیہ کہتے ہیں: عینیہ وہ ہے جواب سبب کے پائے جانے کی جگہ سے ادھراُ دھر تجاوز نہ کرے، جیسے نجا سات، اور حکمیہ وہ ہے جو سبب کے پائے جانے کی جگہ سے دوسری جگہ بھی تجاوز کرجائے، چنانچہ پیشاب پاخانہ کے نگلنے کی وجہ سے وضو کے اعضاء دھوئے جاتے ہیں، اور نمی کے نگلنے سے پورابدان دھو یا جا تا ہے۔ کبھی کبھی مجاز کے طور پر حکمیہ اس نجاست کو کہتے ہیں جس کا کوئی مزہ یا کوئی رنگ یا بونہ ہو<sup>(۲)</sup>۔ ہے، اور جواب سبب کے پائے جانے کے وقت پورے بدن میں یا صرف اعضاء وضو میں شرعاً مقرر ہوتا ہے۔

- (۱) مراقی الفلاح رص ۵۴، ۵۲، العنایه بہامش فتح القدیرا ۷ ۲۳۱، ابن عابدین ۱۸۵۱ طبع سوم۔
  - (۲) القليو بي ار ۲۹،۱۷ ـ

بیں: مغلنظ، مخففہ ۔ جس کی نجاست میں دلائل کیساں ہوں وہ امام ابو حنیفہ کے نز دیک مغلنظہ ہے، خواہ اس میں علماء کا اختلاف ہو، اور اس میں عموم بلوی ہو یانہیں، ورنہ وہ مخففہ ہوگی۔ امام ابو یوسف وامام محمد نے کہا ہے کہ جس کی نجاست پر علماء کا انفاق ہوا ور اس میں عموم بلوی نہ ہو وہ مغلنظہ ہے ورنہ مخففہ ہے، ان حضرات نے دلائل کا لحاظ نہیں کیا ہے۔ شافعیہ نے کہا ہے کہ نجاست عینیہ (خبث) کی تین قشمیں ہیں: مغلنظہ مخففہ اور متوسطہ۔ سے پیدا شدہ کسی چیز سے ملنے کی وجہ ہے نجس ہو جو ابھی دو درم کے ملا وہ کچھ نہیں کھا تا ہے۔ دو درھ کے ملا وہ کچھ نہیں کھا تا ہے۔ دو درھ کے ملا وہ پخھ نہیں کھا تا ہے۔

آدمى كى طہارت ونجاست: ٢-فقهاءكى رائے ہے كەزندە آدمى خواه مسلمان ہو يا كافر پاك ہے، ١٦ لى كے كەارشادر بانى ہے: "وَلَقَدْ كَرَّ مُنَا بَنِي أَدْمَ"<sup>(1)</sup> (اور بم نے بنى آدم كوعزت دى ہے)، نيز اس لئے كەحديث ميں ہے: "أن النبي عَلَيْكِنْ أنزل وفد ثقيف في المسجد"<sup>(٣)</sup> (نبى كريم

- مراقی الفلاح رص ۸۲، مغنی الحتاج ا ر ۸۵،۸۳ .
  - (۲) سورة الإسراء/ ۲۰ \_
- (۳) حدیث: "أنزل النبي عَلَيْظَهُ وفد ثقيف في المسجد" کی روایت ابوداود (۳۲۱۲ طرح تمص) نے حضرت حسن بصری سے عثمان بن البی العاص کے واسطہ سے کی ہے، المنذری نے مختصر السنن ( ۳۲ ۲ ۴ ۳ ۲) میں کہا ہے کہ حسن بصری نے عثمان بن البی العاص خیبیں سنا ہے۔

بدلا ہو<sup>(1)</sup>۔ حنابلہ کہتے ہیں: حدث ایک وصف ہے جو بدن کے ساتھ قائم ہوتا ہے، اور نماز وغیرہ سے مانع ہوتا ہے، حدث اصغر میں بید وصف وضو سے دور ہوتا ہے، اور حدث اکبر (جنابت، حیض اور نفاس) میں عنسل سے دور ہوتا ہے۔

خبت گندگی اور پلیدی ہے، اس کی صفائی پانی سے دھوکر کی جاتی ہے، پانی حدث کوختم کرتا ہے اور خبت کو زائل کرتا ہے<sup>(۲)</sup>، ارشاد ربانی ہے: ''وَیُنَزِّلُ عَلَیْکُمْ مِّنَ السَّمَآءِ مَآءً لَیْطَهّر کُمُ بِه،'<sup>(۳)</sup> (اور آسان سے تمہارے او پر پانی اتا ر رہا تھا کہ اس کے ذریعہ سے تمہیں پاک کردے)، نبی کریم علیک کا ارشاد ہے: ''اللهم اغسل خطایای بالماء والثلج والبرد''<sup>(۳)</sup> (اے اللہ! میری خطایا کو پانی، برف اور اولے سے دھود بیجتے) سمندر کے بارے میں آپ علیک ہوانی اور اس کا مردار حلال ہے)۔ حفیہ نے صراحت کی ہے کہ خبث صرف نجاست حقیقیہ کو کہتے میں، پھر انہوں نے نجاست حقیقیہ (خبث) کی دوشمیں کی

- (۱) حاشیة الدسوقی علی الشرح الكبیر ۲۷، ۳۲، الشرح الصغیر ۲۵، ۳۶، اسهل المدارک شرح ارشادانسا لک ۲ سم ۳ طبع دارالفکر۔
- (۲) منار السبیل فی شرح الدلیل ۱/۸ المکتب الإسلامی، نیل المآرب بشرح دلیل الطالب ۱/۸ ۳، شائع کرده مکتبة الفلاح، المغنی لا بن قدامه مع الشرح ۱/ ۱/ ۲۰۱۵ طبع دار الکتاب ...
  - (۳) سورهٔ انفال راا ـ
- (۴) حدیث: "اللهم اغسل خطایای بالماء والنلج والبرد" کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۲۷۲ طبع السلفیہ) اور مسلم (۱۱/۹۱ ۲ طبع عیسی الحلمی) فے حضرت ابوہریرہ ہی سے کی ہے اور الفاظ بخاری کے ہیں۔
- (۵) حدیث: "هو الطهور ماؤه الحل میتنه" کی روایت ابوداؤد (۱ / ۲۳ طبع حص) اورتر مذی (۱ / ۱۰۱ طبع الحلبی) نے حضرت ابو ہر یرہؓ ہے کی ہے، اور تر مذی نے کہا: حسن صحیح ہے۔

> مالکیہ کہتے ہیں کہ مردارآ دمی اگر چہ کافر ہومعتمد قول کے مطابق پاک ہے، ابن القاسم، ابن شعبان اورا بن عبد الحکم کی رائے اس کے نجس ہونے کی ہے۔

> قاضی عیاض نے کہا ہے کہ اس کی وجہ میہ ہے کہ اس کو خسل دینااوراس کا اکرام کرنا اس کو نجس قر اردینے کے خلاف ہے، اس لئے کہ جو میت بمنز لہ نجاست کے ہواس کو خسل دینے کا کوئی معنی ہی نہیں ہوسکتا ہے، نیز اس لئے کہ نبی کریم علیق پی نے سہیل بن بیضاءً کی نماز جنازہ مسجد میں اداکی <sup>(۳)</sup>، نیز مروی ہے: ''انہ علیق قبل عشمان

- (۱) الاختیارشرح المخیارا / ۲۵۰الإ قناع للشربنی انخطیب ۱ / ۲۰۰۰، کمغنی لا بن قدامه ۱ / ۳۳ طبع دارالکتاب العربی -
- (۲) الاختیار شرح المختار ار۱۵ طبع حجازی، بدائع الصنائع ار۲۹۹، حاشید این عابدین ۱۰/۱۰۲۱ -
- (۳) حدیث: "صلاته علیه الصلاة والسلام علی سهیل بن بیضاء فی المسجد" کی روایت مسلم (۲/ ۲۱۸ طبع عیسی الحکمی) نے حضرت عائشہ سے کی ہے۔

بن مظعونؓ بعد الموت''<sup>(1)</sup> (نبی کریم علیق نے حضرت عثمان بن مظعون کا ان کے مرنے کے بعد بوسہ لیا) اگر وہ نجس ہوتے تو آپ علیق ایساہ گزنہ کرتے <sup>(۲)</sup> ۔

اتی طرح شافعیہ بھی کہتے ہیں کہ مردار آ دمی خواہ وہ مسلمان ہویا غیر مسلم ہو پاک ہے، اس لئے کہ ارشا دربانی ہے: ''وَ لَقَدْ حَرَّ مُنَا بَنِی أَدُمَ''<sup>(m)</sup> (اور ہم نے بنی آ دم کوعزت دی ہے)، ان کی عزت افزائی کا تقاضا ہے کہ زندگی میں مرنے کے بعد ان کو پاک کیا جائے نیز ان کے اکرام کا تقاضا ہے کہ مرنے کے بعد ان کو نا پاک نہ کہا جائے، اور اس بارے میں مسلمان اور غیر مسلم دونوں برابر ہیں، رہا ارشا دربانی: ''إِنَّمَا الْمُشُو حُوْنَ نَجَسٌ ''<sup>(m)</sup> (مشرکین تو نرے نیز ان کے اکرام کا تقاضا ہے کہ مرنے کے بعد ان کو نا پاک نہ کہا ارشا دربانی: ''اِنَّمَا الْمُشُو حُوْنَ نَجَسٌ ''<sup>(m)</sup> (مشرکین تو نرے نیز ان کے اکرام کا تقاضا ہے کہ مرد کے بعد ان کو نا پاک ہوں ہوا ارشا دربانی: ''اِنَّمَا الْمُشُو حُوْنَ نَجَسٌ ''<sup>(m)</sup> (مشرکین تو نرے حار ہواں سے مرادا عنقا دکی نجاست ہے، یا یہ مقصود ہے کہ مرادنہیں ہے <sup>(a)</sup> ۔ دونوں حالتوں میں یاک ہے، اس لئے کہ نبی کر کیم حقیقیت کا ارشاد دونوں حالتوں میں یاک ہے، اس لئے کہ نبی کر کیم حقیقیت کا ارشاد

-: "إن المؤمن لا ينجس" <sup>(٢)</sup> (مؤمن ناپاك نهيں موتا

() حدیث: "قبل النبی علی عثمان بن مظعون بعد الموت" کی روایت ابوداؤد (۳/ ۱۳ طبح حمص) اورتر مذی (۳/۲۰۳ طبح الحلبی) نے حضرت عائشہ سے کی ہے، اورتر مذی نے کہا: حسن صحیح ہے۔

- ۲) اُسہل المدارک شرح إِ رشادالسا لک ۲۵،۶۲۴ طبع دارالفکر،الشرح الکبیر ۱ / ۵۴،۵۳۰
  - (۳) سورهٔ اسراء (+۷-
  - (۴) سورهٔ توبه ۲۸\_
  - ۵) الإقناع للشربني الخطيب ارمس.
- (۲) حدیث: "اِن الموُمن لاینجس" کی روایت بخاری (فتخ الباری ۱۷ ۱۹ طبع السّلفیہ ) اور مسلم (۱ / ۲۸۲ طبع عیسی اُتحلسی ) نے حضرت ابو ہریر ہ ؓ سے کی ہے۔

شافعید و حنابلہ کی رائے ہے کہ کتابجس العین ہے۔ حنفیہ کی رائے ہے کہ کتابجس العین نہیں ہے، البتہ اس کا جو ط اور اس کی رطوبات نجس ہیں۔ مالکیہ کی رائے ہے کہ کتا طاہر العین ہے، اس لئے کہ ان کا قول ہے کہ اشیاء میں اصل طہارت ہے، لہذا ہر زندہ جانو رخواہ کتا ہو پاک ہے، اسی طرح اس کا پیدنہ، آنسو، ناک کا پانی اور لعاب پاک ہیں۔ ہے، اسی طرح کتے کے بال اور شکار میں کتے کی کا ٹی ہو تی جگہ کے تص فقہاء کی رائے ہے کہ تجس ہے، جبکہ بعض دوسر فقہاء کی رائے اس کے طاہر ہونے کی ہے۔ تفصیل کے لئے و یکھنے: اصطلاح " کلب' (فقر ہر ۱۹، ۱۰)،

ب-خنزيز: ٩- حفيه، شافعيد وحنابله كى رائ ہے كہ سور نجس العين ہے، اى طرح ١٦ كى تمام اعضاء اور اس سے الگ ہونے والى تمام چزيں مثلاً پيد اور لعاب سب ناپاك بيل، اس لئے كه ارشا دربانى ہے: "قُلُ لاَ أَجِدُ فِى مَآ أُوْحِىَ إِلَىَّ مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمٍ يَطْعَمُهُ إِلَّآ أَن يَكُوُنَ مَيْتَةً أَوْ دَمًا مَّسُفُوْحًا أَوْ لَحُمَ خِنْزِيُرٍ فَإِنَّهُ رِجُسٌ أَوُ فِسُقًا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللَّه بِهِ،<sup>(1)</sup> (آپ كہد دَبح مح پر جووتى آ كى ہے اس ميں تو ميں (اور) كچھ بيل حرام پاتاكى كھانے والے كے لئے جو اس ميں تو ميں (اور) كم من كر مردار ہو يا بہتا ہوا خون يا سور كا اس كھاتے سواتے اس كرد وہ مردار ہو يا بہتا ہوا خون يا سور كا موشت ہو، كيونكه وہ بالكل گندا ہے يا جوفت (كا ذريعه) ہو غير اللَّه

(۱) سورة انعام ۱۳۵۷ -

ہے)، نیز اس لئے کہ وہ آدمی ہے، اگرموت کی وجہ سے ناپاک ہوجائے گاتو دوسرےتمام جانداروں کی طرح جونا پاک ہوجاتے ہیں اوروہ دھونے سے پاکنہیں ہوتے ہیں، یہ بھی پاکنہیں ہوگا۔ بیسا ہے بینہ سے پیک

انہوں نے مسلم اور کا فر کے درمیان کوئی فرق نہیں کیا ہے، اس لئے کہ آ دمی ہونے میں نیز زندگی میں دونوں برابر ہیں، البتہ ہوسکتا ہے کہ کا فرموت کی وجہ سے ناپاک ہوجائے، کیونکہ حدیث مسلمان کے بارے میں ہے اور کا فرکواس پر قیاس کرنا صحیح نہیں ہے، اس لئے کہ اس پرنماز جنازہ نہیں پڑھی جاتی ہے، اور مسلمان کی طرح وہ قابل احتر امنہیں ہے<sup>(1)</sup>۔

ک - جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ آ دمی کے اجزاء اور اس کے اعضاء کا حکم اس کے پورے بدن کے حکم کی طرح ہے، خواہ اس کی حیات میں وہ جدا ہوا ہو یا اس کے مرنے کے بعد، اس لئے کہ بیا اس کے بدن ہی کے اجزاء میں، نیز اس لئے کہ ان پر نماز جنازہ پڑھی جاتی ہے، لہذا پورے بدن کی طرح اعضاء بھی پاک ہوں گے<sup>(1)</sup>۔

حنابلہ میں سے قاضی نے لکھا ہے کہ اعضاء نجس ہیں، ایک ہی روایت ہے، اس لئے کہ وہ قابل احتر ام نہیں ہیں، کیونکہ ان پر نماز جنازہ نہیں پڑھی جاتی ہے<sup>(m)</sup> ۔

زندہ جانوروں کی طہارت ونجاست: الف- کتا: ۸- طہارت ونجاست کے اعتبار سے کتے کے بارے میں فقہاء کے در میان اختلاف ہے۔

(1) المغنى لا بن قدامه ا ۲ ۲۹\_

- (۲) الاختیار شرح المختار ابر۱۵، مراقی الفلاح رص ۳۹، الشرح الكبیر مع حاضیة الدسوقی ابر ۵۴، الإ قناع للشرینی ابر ۲۰۰۰، المغنی لابن قدامه ۱۷۲۱ - ۲۰
  - (۳) المغنىلابن قدامها / ۲٬۴۵ م.

مردار جانور کی طہارت ونجاست: الف – وہ مردار جانور جس میں بہنے والاخون نہیں ہے: اا – عام فقہاء کی رائے ہے کہ جس جاندار میں بہنے والاخون نہیں ہے، جیسے کھی، مچھر وغیرہ اگر وہ تھوڑ نے پانی یا کسی سیال چیز میں گر کر مرجائے توجس میں گر کر مراہے وہ نا پاک نہ ہوگا، اس لئے کہ نبی کر کی علیقہ کا ارشاد ہے: ''اذا وقع الذباب فی شراب أحد کم فلیغمسہ ثم لینز عہ، فإن فی احدی جناحیہ داء والأخری شفاء''(اگرتم میں ہے کسی کے پینے کی چیز میں کھی گرجائے تو اس کو ڈبود نے پھر اس کو نکال دے، اس لئے کہ اس کے ایک پر میں بیاری ہوتی ہے، اور دوسر نے میں شفاء ہوتی ہے) ایک دوسری روایت میں ہے: ''وانہ یتقی بجناحہ الذی فیہ الداء''<sup>(1)</sup> (وہ اس پر کے

- (I) المغنى مع الشرح الكبير الرام، ۴۴۷ \_
- (۲) حدیث: "إذا وقع الذباب فی شراب أحدكم فلیغمسه...... كی روایت بخارى (فتح الباری ۳۵۹/۲۵ طبع التلفیه) نے حضرت ابو مریر می الله می کی

نیج است ۱۰ - ۱۱ نیج است ۱۰ - ۱۱ پر جُسٌ "میں ضمیر خنز یر کی طرف لوٹ رہی ہے، جس سے معلوم ہوتا ہے کہ میں خنز یر اور اس کے تما م اجزاء حرام ہیں۔ مالکیہ کی رائے ہے کہ میں خنز یر زندہ رہنے کی حالت میں پاک نجس ہے، اس لئے کہ ہر زندہ میں اصل طہارت ہے، نجاست عارض ہوتی ہے، اس لئے زندگی کی وجہ سے اس کی ذات پاک ہوگی، اسی طرح اس کا پیدنہ لعاب، آ نسواور ناک کا پانی پاک ہوگا۔ تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح" خنز یر'' (فقرہ مہماور اس منقوا کے بعد کے فقرات )۔

- () تبیین الحقائق ۱۷۱۳، ۳۴، مراقی الفلاح رص ۵ طبع کتلبی ، الاختیار شرح الحتارا / ۱۸ طبع حجازی ، فتح القدیدا / ۲۰۷۴ ۷۔
  - (۲) القوانين الفظهيه رص ۲۷ طبع دارالقلم، بيروت، پہلا ايڈيشن۔
    - (٣) روضة الطالبين ارسا طبع المكتب الإسلامي-

ب- دریائی اوریانی وخشکی دونوں میں رہنے والا مردار حانور: IT - حفنیہ کی رائے ہے کہ جس جانور کی پیدائش یانی میں ہوا گروہ یانی میں مرجائے تو اس کی وجہ سے پانی نایاک نہ ہوگا جیسے مچھلی، مینڈک اور کیڑا، اس لئے کہ نبی کریم علیقہ کا ارشاد ہے: "بھو الطهور ماؤه الحل ميتنه" (اس كاياني ياك اوراس كامردار حلال ہے ) اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ مرنے کی وجہ سے وہ جانورخود نایاک نہیں ہوتا ہے، اور جب وہ خود نایاک نہ ہوگا توجس یانی میں مرےگا، وہ بھی نایاک نہ ہوگا، اسی طرح اگریانی سے باہر مركراس میں گرجائے توبھی یانی نایا ک نہ ہوگا۔ اگریانی کےعلاوہ مثلاً سرکہ، دودھ دفیرہ میں مرجائے تواما م حمد سے منقول ہے کہ نایاک نہ ہوگا، خواہ اس میں پھول جائے یا نہ پھولے،ان سے منقول ہے کہ انہوں نے دریائی اور خشکی کے مینڈک کو یکساں قرار دیا ہے، ایک قول یہ ہے کہ اگر خشکی کے مینڈک میں بہنے دالاخون ہوتو یانی نایاک ہوجائے گااور یہی صحیح ہے<sup>(۲)</sup>۔ مالکیہ کے نز دیک یانی کے جانوریاک ہیں، اس لئے کہ نبی كريم عليه كا ارتباد ب: "هو الطهور ماؤه الحل ميتنه" (اس کا یانی یاک اوراس کا مردار حلال ہے)،لہذا اس حدیث کی وجہ ے دریائی مردار جانوریاک ہے، خواہ طبعی موت سے مرکراو پریایا جائے پااس کے ساتھ کوئی عمل کیا گیا ہواوراس کی وجہ سے مرجائے،

مثلاً مسلمان یا مجوی کا شکارکرنا، یا آگ میں ڈال دیاجائے، یامٹی میں چھپادیاجائے،اوراس کی وجہ سے مرجائے یا کسی مچھلی یا پرندے کے پیٹے میں مردہ پایا جائے۔

حدیث: "هو الطهور ماؤه....." کی تخریخ فقره/ ۵ میں گذر چکی ہے۔
 الاختیار شرح المخارا / ۱۲ طبع مصطفی الحلی ۱۹۳۲، فتح القد یرا / ۵۷۔

ذریعہ اپنا بچاؤ کرتی ہے جس میں بیاری ہوتی ہے ) اور کبھی کبھی اس کے ڈبونے سے اس کی موت ہوجاتی ہے ،تو اگر اس کے مرنے سے دہ چیز نجس ہوجاتی تو آپ ڈبونے کا حکم نہیں دیتے۔

شافعیہ کے نز دیک مشہور قول کے بالمقابل دوسرا قول میہ ہے کہ جس چیز میں وہ گرکر مرجائے وہ ناپاک ہوجائے گی، جیسے دوسرے تمام مردار کی وجہ سے ناپاک ہوجاتی ہے۔

شافعیہ نے کہا ہے کہا ختلاف وہاں ہے، جہاں وہ پیدا نہ ہوا ہو، اگر اسی میں پیدا ہوا ہواور اسی میں مرجائے تو یقینی طور پر وہ چیز ناپاک نہ ہوگی، جیسے سر کہ کا کیڑا<sup>(1)</sup>۔

حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ جس جانور میں بہنے والا خون نہیں ہے اس کی دوشتمیں ہیں: اول وہ جو پاک چیز وں میں پیدا ہوتا ہے تو وہ زندگی کی حالت میں بھی پاک ہوتا ہے، اور مرنے پر بھی پاک رہتا ہے، دوم وہ جونجا ستوں میں پیدا ہوتا ہے، جیسے پا ] نہ کا کیڑ اتو وہ زندہ، مردہ دونوں حالتوں میں نجس ہوتا ہے، اس لئے کہ وہ نجاست سے پیدا ہوتا ہے، لہذا نجس ہوگا جیسے کتا اور سور کا بچ خبس ہوتا ہے۔

مروزی کی ایک روایت میں امام احمد نے کہا ہے کہ پا 🛛 نہ اور پا 🗍 نہ کے ٹینک میں پیدا ہونے والا کیڑ اا گر برتن یا غلہ میں گرجائے تو پانی بہادیا جائے ، کنویں کا کیڑ اگندگی نہیں کھا تا ہے، اور وہ نا پاک نہیں ہوتا ہے<sup>(۲)</sup>۔

- = ہےاوردوسری روایت البوداؤد (۴۷ سام اطبع خمص) نے کی ہے۔
- (۱) مراقی الفلاح رص ۷۵، ۱۰ طبع الحلمی ، الاختیار شرح المختار ارتما، فنخ القدیر ۱۸۷۵،الشرح الکبیرللدسوقی ۱۸۸۱٬۹۸۱، خنی الحتاج ار ۲۳، ۲۳، المغنی مع الشرح الکبیر ار ۲۳۹، ۲۰۹۰
  - (۲) المغنى مع الشرح الكبير الرقام، ۲۰ م.

دریائی جانور جو خشکی میں زندہ رہ سکتے ہیں، جیسے مینڈ ک، گھڑیال اوران کے مشابہ دوسرے جانور، مرنے کی وجہ سے ناپاک ہوجاتے ہیں، لہذا اگر قلیل پانی میں مرجا ئیں تو پانی ناپاک ہوجائے گا، کثیر پانی میں بھی اگر تغیر ہوجائے تو ناپاک ہوجائے گا، اس لئے کہ اگر پانی کے علاوہ دوسری چیز ناپاک ہو سکتی ہے تو پانی بھی ناپاک ہوجائے گا، جیسا کہ خشکی کے جانور کا حکم ہے، نیز اس لئے کہ میہ ایسا جانور ہے جس میں بہتا ہوا خون ہے، اور اس کا حکم مچھلی سے الگ ہوگا، لہذا وہ پانی کے پرندہ کے مشابہ ہوگا، اور اس کا حکم مچھلی سے الگ ہوگا، کیونکہ مردار مجھلی مباح ہے، اور اگر پانی کے علاوہ دوسری چیز میں مچھلی مرجائے تو وہ چیز ناپاک نہیں ہوتی ہے<sup>(1)</sup> ہے

ی - خشکی کا مردار جانور: سا - فقنهاء کی رائے ہے کہ محصلی اور ٹڈی کے علاوہ تمام مردار جانور ناپاک ہیں، اس لئے کہ نبی کریم علیقہ کا ارشاد ہے: ''احلت لنا میتتان و دمان: فأما المیتتان فالحوت و الجراد و أما الدمان فالکبد و الطحال'<sup>(1)</sup> (ہمارے لئے دو مردے اور دوخون حلال ہیں، مرد مے محصلی اور ٹڈی ہیں، خون جگراور تلی ہیں )۔

د-جانور سے جدا شدہ عضو: ۱۳ - فی الجملہ فقہاء کی رائے ہے کہ زندہ جانور کا جوعضوجدا ہوجائے

- المغنى لابن قدامه مع الشرح الرم مع دارالكتاب العربي -
- (۲) حدیث: "أحلت لنا میتتان و دمان ....." کی روایت احمد (۲/ ۹۷ طبخ المیمنیه ) نے حضرت این عمر سے مرفوعاً کی ہے، اور پیچی (۱/ ۲۵۴) نے این عمر سے موقوفاً کی ہے، این تجر نے فتح الباری (۲/ ۲۱۱) میں لکھا ہے کہ اس کی روایت احمد اور دارقطنی نے مرفوعاً کی ہے، اور انہوں کہا ہے کہ موقوف اضح ہے، پیچق نے بھی موقوف کو رانچ کہا ہے، البتہ انہوں نے کہا ہے کہ میر موفوع

کوئی فرق نہیں ہے کہ وہ فتنگی میں زیادہ دیر زند نہ رہ سکے جیسے محصلی، یازیا دہ دیر زندہ رہ سکے جیسے دریائی مینڈک اور دریائی کچھوا۔ عبدالحق سے منقول ہے کہ فتنگی کا مردار مینڈک نجس ہے، جو دریائی جانور، فتنگی میں زیادہ دیر زندہ رہ سکے جیسے گھڑیال، اس کے مردار کے بارے میں رائح قول ہیہ ہے کہ وہ پاک ہے، یہی رائے امام مردار کہ اصحاب مالکیہ کی ہے، البتہ اس کے خلاف شاذ قول بھی ہے ()۔

شافعیہ نے کہا ہے کہ دریا کا مردار جانور پاک اور اس کا کھانا حلال ہے، اس لئے کہ نبی کریم ﷺ نے دریا کے بارے میں ارشاد فرمایا ہے:"ھو الطھور ماؤہ الحل میتنه'' (اس کا پانی پاک اور اس کا مردار حلال ہے )۔

انہوں نے کہا ہے کہ جو جانور پانی اور خشکی دونوں میں زندگی گذارتا ہے جیسے پانی کا پرندہ مثلاً <sup>بطخ</sup>، مرغابی وغیرہ دہ حلال ہے، البتہ اس کا مردار یقیناً حرام ہے، مشہور قول کے مطابق مینڈک اور کیگر ا حرام ہیں، زہر یلے جانوریقیناً حرام ہیں، شیح قول کے مطابق گھڑیال اوراضح قول کے مطابق کچھوا حرام ہے<sup>(1)</sup>۔

حنابلہ کی رائے ہے کہ مردار مچھلی اور وہ تمام دریائی جانور جو صرف پانی میں زندہ رہ سکتے ہیں،مباح ہیں،لہذازندہ اور مردہ دونوں حالتوں میں پاک ہوں گے،اگرانیا نہ ہوتو ان کا کھانا مباح نہ ہوگا، اگراس سے پانی بدل جائے تو پانی نا پاک نہ ہوگا کہ اس سے بچناممکن نہیں ہے۔

- (۱) اُسهل المدارك شرح إ رشاد السالك ال ۴۸، ۴۹، دار الفكر، الشرح الكبير وحاهية الدسوقى عليه ال ۴۶، ۲ مر۱۱۵، الشرح الصغير الر۴۵، ۲ مر۱۱۵، جواهر الإكليل الر۲۱۲۰۶، شرح الزرقانی ۲۲،۲۱۱ -
- (۲) المهذب ار ۲۵۷، شرح المنهاج وحاشية عيره والقليو بي عليه ۱۲۷۷۶، روصنة الطالبين ۲۷۵۷۲ طبع المکتب الإسلامی -

اس کی موت کے بعدالگ کئے گئے ہوں تو اگر مردہ جانور کو یا ک قرار د پاجائے تو اس کے تمام اجزاء پاک ہوں گے، اور اگر اس کونجس قرارد بإجائة واسكا كوشت نجس ہوگا۔ مردار کی ہڈی، سینگ، دانت اور کھر نجس ہیں، البتہ مردار کے بال اوراون یاک ہیں<sup>(1)</sup>۔ شافعیہ کہتے ہیں کہ زندہ سے جدا کیا ہوا حصہ اس کے مردار کی طرح ہے، یعنی اگر مرداریاک ہوگا تو وہ حصہ بھی پاک ہوگا، اور اگر مردار بخس ہوگا تو وہ حصہ بھی نجس ہوگا، اس لئے کہ حدیث میں ہے: "ماقطع من البهيمة وهي حية فهي ميتة" (زنده جانوركا جو عضو کاٹ لیاجائے وہ مردار ہے )،لہذا آ دمی، مچھلی اور ٹڈی سے جدا کیا ہوا حصہ پاک ہوگا اور دوسرے جانور کا جدا کیا ہوا حصہ نجس ہوگا، البته حلال جانور کابال، اون، اور پر بالا جماع یاک میں، اگر چہ جانور ے اکھیر لیا جائے ، ارشادر بانی ہے: "وَمِن أَصُوافِهَا وَأَوْبَارِهَا وأَشْعَارهَآ أَثْنًا وَمتعًا إِلَى حِين "(٢) (اوران كاون اوران کے روئیں اوران کے بالوں سے (تمہارے) گھر کا سامان اورایک مدت تک چلنے دالی فائدے کی چیزیں بنائیں)، بیاس صورت پر محمول ہے کہ ذبح کے بعد لیا گیا ہو، یا زندگی میں معروف طریقہ پر لیا گیا (m) re

انہوں نے کہا ہے کہ مردار کی نجاست میں اس کے تمام اجزاء ہڈی، بال، اون، پیٹم وغیرہ سب داخل ہیں، اس لئے کہ ان سب میں زندگی ہوتی ہے<sup>(4)</sup> ۔

- (۱) أسهل المدارك شرح إرشادالسالك ۱۷۱،۵۲، الشرح الصغير ار۹،۵۱، ۱ حاشية الدسوقي ۱۹،۹،۳۹ -
  - (۲) سورهٔ کل/۸۰\_
  - (۳) الإقناع للشربيني الخطيب المسل
    - (۴) مغنی الحتاج ا/۷۵۔

وہ مردار کے عکم میں ہے، اس لئے کہ نبی کریم علیظ کا ارشاد ہے: ''ما قطع من البھیمة و ھی حیة فھی میتة''<sup>(1)</sup> (زندہ جانور کا جوعضو کا ٹ لیاجائے وہ مردار ہے)۔ بعض دوسری چیز وں میں اختلاف ہے، ان کی تفصیل حسب ذیل ہے: منید کی رائے ہے کہ سور کے علاوہ دوسرے مردار جانور کا بال، ذیل ہے: ہٹری، پٹھا مشہور تول کے مطابق کھر، سینگ جو چکنائی سے خالی ہو، ہٹری، پٹھا مشہور تول کے مطابق کھر، سینگ جو چکنائی سے خالی ہو، ہٹری، پٹھا مشہور تول کے مطابق کھر، سینگ جو چکنائی سے خالی ہو، ہٹری، پٹھا مشہور تول کے مطابق کھر، سینگ جو چکنائی سے خالی ہو، ہٹری، پٹھا مشہور تول کے مطابق کھر، سینگ جو چکنائی سے خالی ہو، ہوں ہوں خال نہ ہو جیسے پر، چور پنچ اور کھر، میں باک ہیں۔

اں بے دونوں کا تول سے بارے یں الحلاف ہے، "البدائع" میں ہے کہ نجس ہیں، اور" الخانی" میں ہے کہ نہیں، "الا شباہ" میں ہے کہ زندہ شخص سے جدا ہونے والاعضوم دار کے تکم میں ہے، البتہ خوداں شخص کے حق میں پاک ہے، اگر چہ زیادہ ہو<sup>(۲)</sup> ۔ دیکھئے:" اطعمۃ "(فقرہ / ۲۷اوراس کے بعد کے فقرات)۔

دیکھے. ۲ اسمة کر سرور ۲۷ اوران سے بعد سے سرائے)۔ مالکیہ نے کہا ہے کہ بال و پر کے علاوہ مردار کے تمام اجزاء ناپاک ہیں۔

جانور کے اجزاءاگر اس کی زندگی میں اس سے الگ کر لئے جائیں توبال اوراون کے علاوہ تمام اجزاءبالاتفاق خجس ہیں،اوراگر

- = تے تحکم میں ہے۔
- حديث: "ما قطع من البهيمة وهي حية فهي ميتة" كى روايت ابوداؤد
   حديث: "ما قطع من البهيمة وهي حية فهي ميتة" كى روايت ابوداؤد
   (٣) ٢٢٢ طبع حمص) اورتر ندى (٣) ٢٦٢ طبع الحلي ) نے حضرت ابى واقد اللي شي من كى من مريدى نے كہا ہے : حسن غريب ہے۔
- (۲) حاشیه ابن عابدین ۱۱۷۷۱، ۱۳۸۸ طبع سوم، المطبعة الأمیریة الكبری ۱۳۳۳ ه،الاختیارشرح الختار ۱۱٬۵۱۱مطبعه تجازی-

نحاست ۱۴

نجاست ۱۵-۱۲

ه- حانورکی کھال: 1۵ - جانور کی کھال یا تو مردار کی کھال ہوگی یا غیر ماکول اللحم زندہ چانورکی کھال ہوگی۔ اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ مردار کی کھال نایاک ہے، البتہ اختلاف اس میں ہے کہ دباغت کے بعدوہ یا ک ہو سکتی ہے یانہیں۔ حنفیہ وشافعیہ کی رائے اور ماکول اللحم کے مردار کی کھال کے بارے میں امام احمر سے ایک روایت ہیہ ہے کہ مردار کی کھال دباغت سے پاک ہوجاتی ہے، البتہ سور کی کھال ان کے نز دیک نجس العین ہونے کی وجہ سے پاک نہیں ہوتی ہے۔ مالکیہ میں سے بحنون اور ابن عبدالحکم سے منقول ہے کہ بشمول سورتمام جانوروں کی کھال دباغت سے پاک ہوجاتی ہے۔ شافعیہ نے بھی کتے کی کھال کومشتنی کیا ہے، اسی طرح حفیہ میں سے امام محد نے ہاتھی کی کھال کوستثنی کیا ہے، مالک پہ کامشہور معتمد قول اور حنابلہ کا راج قول ہیے ہے کہ مردار کی کھال دباغت سے پاک نہیں ہوتی ہے۔ جہور فقہاء کی رائے ہے کہ غیر ماکول اللحم زندہ جانور کی کھال ذبح کرنے سے پاکنہیں ہوتی ہے۔ حفنیہ کی رائے ہے کہ جس جانور کی کھال ان کے نزدیک دباغت سے یاک ہوجاتی ہے، وہ شرعی ذبح سے بھی یاک ہوجاتی ہے، تفصیلات کے لئے دیکھئے: اصطلاحات' جلد'' (فقرہ ( ۸، ۱۰)، " دباغة" (فقره (٩ اور اس کے بعد کے فقرات)، "طہارة" (فقره/ ۲۳)\_

انسان اور جانوروں کے بدن سے نکلنے والی اشیاء کا حکم: الف-تھوک، رینٹ اور بلغم: 14- حفیہ کی رائے ہے کہ بلغم پاک ہے، لہذا جو بلغم قے کرے حنابلہ نے کہا ہے کہ مردار کی ہڈی، سینگ، ناخن، پٹھا، کھر اس کے بال کی جڑ اگر اکھیڑا جائے، پر کی جڑ اگر اکھیڑا جائے، دہ تر ہویا خشک ہو، سب نا پاک ہیں، اس لئے کہ میسب مردار کے اجزاء ہیں، لہذا مردار کے مشابہ ہوں گے، نیز اس لئے کہ بال اور پر کی جڑیں گوشت کا جزء ہیں جوابھی کلمل بال یا پرنہیں بنے ہیں۔

جوجانورا بنی حیات میں پاک ہے مثلاً بکری، اس کے مردار کا اون پاک ہے، اس کا بال، پشم اور پر پاک ہیں، اگر چدان کا گوشت کھانا حلال نہ ہو، جیسے بلی، اور جسامت میں اس سے چھوٹے جانور، اس لئے کہ ارشاد ربانی ہے: "وَمِنُ أَصُوافِهَا وَأَوْبَادِهَا وَأَشْعَادِهَآ أَتْنَا وَمَتعًا إللٰی حِیْنِ" (اور ان کے اون اور ان کے روئیں اور ان کے بالوں سے (تہمارے) گھر کا سامان اور ایک مدت تک چلنے والی فائدے کی چیزیں بنائیں)، یہ آیت احسان جتانے کے لئے لائی گئی ہے، اس لئے ظاہر ہیہ ہے کہ زندگی وموت کی

ہے۔ زندہ جانور کی سینگ، چکتی، کھر اور چڑا اگرالگ کرلئے جائیں توطہارت یا نجاست میں ان کا حکم وہی ہوگا جواس جانور کے مردار کی طہارت ونجاست کا حکم ہوگا<sup>(1)</sup> اس لئے کہ بی کریم علیقیہ کا ارشاد ہے:''ما قطع من البھیمة و ھی حیة فھی میتة'' (زندہ جانور کا جوعضو کا ٹ لیا جائے وہ مردار ہے)۔ مزید تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاحات'' شعر''،'' صوف''، (فقرہ ر ۲) ،'' اظفار'' (فقرہ ر ۲۱)۔

(۱) کشاف القناع ۱/۱۵۲۵ -

 $-110^{-1}$ 

اگر چەند بھر کر ہواس کاوضونہیں ٹوٹے گا ، کیونکہ وہ پاک ہے، اس لئے کہ:"لاف اعلی علی الحذ طرف ر دائلہ فبز ق فیہ ورد یہ بعضہ علی بعض ''<sup>(1)</sup> (نبی کریم علیک نے اپنی چادر کا کنارہ لیا اور اس میں تھو کا اور چادر میں ہی اس کو جذب کردیا )، اسی وجہ سے سر سے اتر نے والا بلغم بالا جماع ناقض وضونہیں ہے، اس کی چکنائی کی وجہ سے اس میں نجاست سرایت نہیں کرتی ہے، اور اس کے او پر جو نجاست ہوتی ہے وہ بہت کم ہوتی ہے، اورقلیل ناقض نہیں ہے، صفراء اس کے برخلاف ہے، اس میں نجاست سرایت کر جاتی ہے۔

اما م ابویوسف نے کہا ہے کہ اگر بلغم معدہ سے نطلے تو وضوٹوٹ جائے گا، اس لئے کہ معدہ محل نجاست ہے،لہذا وہ صفراء کے مشابہ ہوجائے گا<sup>(۲)</sup>۔

مالکیہ کی رائے ہے کہ زندہ دریائی ہو یا خشکی کا ہو، کتا ہو، یا آ دمی ہو، سلمان ہو یا کافر ہوان سب کا لعاب یعنی بیداری یا نیند میں ان کے منہ سے بہنے والا سیال مادہ پاک ہے، اگراس کی زردی اور بد بو کی وجہ سے محسوں ہو کہ وہ معدہ سے نکلا ہے تو نا پاک ہو گا اور اس وقت اس کو لعاب نہیں کہا جائے گا، اگر سلسل نکلے تو معاف ہو گا ور نہیں، اس طرح رینٹ یعنی ناک سے نکلنے والا سیال مادہ بھی پاک ہے (<sup>m)</sup> ملتم پاک ہے، وہ رینٹ کی طرح تیار ہوتا ہے، آ دمی وغیرہ کے مینہ سے نکلتا ہے یا سر سے آ تا ہے، کیونکہ وہ حضرات زندگی کی وجہ

- (۱) حدیث: ''أن النبی ﷺ أخذ طرف ردائه فبزق فیه ورد بعضه علی بعض'' کی روایت بخاری (فتخ الباری ۱/ ۱۳ طبح السّلفیہ) نے
  - حضرت انسؓ سے کی ہے۔ (۲) مراقی الفلاح رص ۱۸ طبع کیلی ،الاختیار شرح المختار ۲۱ طبع کیلی ۔
- (۳) حاشیة الدسوقی ۱/۵۰، جواہر الاِکلیل ۱/۸، اُسہل المدارک شرح إ رشاد السا لک ۱/۲۵،۲۴

سے معدہ کی طہارت کے قائل ہیں،لہذااس سے جوبھی نکلے گا وہ پاک ہوگا اور قے کی نجاست کی علت اس کا فساد کی طرف منتقل ہونا ہے<sup>(1)</sup>۔ شافعیہ کہتے ہیں کہ جاندار کے اندر سے جو کچھ نکلتا ہے وہ اندر

تیار ہو کرجح نہیں ہوتا ہے بلکہ رستا رہتا ہے ، مثلاً لعاب، آنسو، پسینہ اور رینٹ توجس جانو رسے نکلا ہے اس کے حکم میں ہوگا یعنی اگر جانو ر نجس ہوگا تو بیسب اشیاء بھی نجس ہوں گی اور اگر جانو رپاک ہوگا تو بیہ چیزیں بھی پاک ہوں گی۔

وہ کہتے ہیں کہ معدہ سے چڑھنے والا بلغم نا پاک ہے۔ اس کے برخلاف سر سے آنے والا ، حلق یا سینہ سے نکلنے والا بلغم پاک ہوگا<sup>(1)</sup>۔

حنابلد كميت بين: كرآ دمى كاتموك، رين اور بلغم پاك ب، چنانچ حضرت انس كى حديث ميں ب: "أن النبى عليلي رأي نخامةً في القبلة فشق ذلك عليه حتى رؤي في وجهه، فقام فحكه بيده فقال: إن أحدكم إذا قام في صلاته فإنه يناجي ربه- أو: إن ربه بينه وبين القبلة- فلا يبزقن أحدكم قبل قبلته، ولكن عن يساره أو تحت قدميه ثم أخذ طرف ردائه فبصق فيه ثم رد بعضه على بعض فقال: أو يفعل هكذا"<sup>(٣)</sup> (ني كريم علي تجره مبارك پر گرانى ك آ نارنظر د يكما تو آپ كوگرال معلوم بوا، چهره مبارك پر گرانى ك آ نارنظر آئ، چر آپ علي تحري حري الاران كوا پنها تح حكم ت

- حاشیة الدسوقی ایرا۵، الشرح الصغیر ایر ۴٬۳٬۶ جوا هرالإکلیل ایر۹\_
- (۲) روصنة الطالبين الرام طبع المكتب الإسلامی، الإقتاع للشريني الخطيب الر ۳۲، قليو بي مع المنها ج ۱۹/۲، حاشية الجمل الر ۱۷۲۴ ـ
- (٣) حديث انسٌ: ''أن النبي عَلَيْنِيْكُمُ رأى نخامة في القبلة...... كل روايت بخارى (فَتْحَ البارى ار ٤-٥،٨٠٥ طبع السّلفيه) نے کی ہے۔

نحاست ۲۷-۱۸ يغسل الثوب من خمس ..... وعد منها القىء ، (<sup>(1)</sup> ( كَبْر ا صرف یا پنج چیزوں کی وجہ سے دھویا جائے گا ...... اور آپ نے ان میں قنی کوبھی شارکیا )۔ حفنیہ کے مزدیک اگر ٹی منہ جر کر ہوتو خس ہے، اور کم ہوتو یاک ہے،اما مابویوسف کا مختار قول یہی ہے (۲)۔ مالکیہ نے کہا ہے کہ نجس وہ قنی ہے جو کھانے کی حالت سے بدل گئی ہو، چنانچہ اگر اس کی تنبدیلی صفراء یا بلغم کی وجہ سے ہو، اور وہ کھانے کی حالت سے نہ ہد لی ہوتو یاک ہوگی <sup>(۳)</sup>۔ لہذااگر کھٹے پن وغیرہ کے ذریعہ تبدیلی ہوئی ہوگی تو نایاک ہوگی، بظاہر'' المدونہ' سے یہی معلوم ہوتا ہے '' ۱۸ - قلس ( قاف کے زبراورلام کے سکون کے ساتھ )،جیسا کہ مالکیہ نے کہا ہے :وہ یانی ہے جس کو معدہ یاریاح معدہ کے منہ سے اویر کی طرف پیچینتی ہے، بھی بھی اس کے ساتھ کچھ کھانا بھی ہوتا \_(<u>(</u>) \_\_\_\_\_\_ حفیہ وحنابلہ کی رائے ہے کہ قلس خجس ہے، چنانچہ حضرت عائش الشروى ب، انہوں نے فرمایا: "قال رسول الله عليك من أصابه قئ أو رعاف أوقلس أو مذى فلينصرف

- قدامه مع الشرح ا ۷۵٬۱۷۷ ا ـ
- حدیث: "إنها يغسل الثوب من خمس....." كى روایت دار قطنى (۱/ ۲۷ طبع الفدیہ المتحد ہ) نے حضرت عمار بن یا سر سے كى ہے، پھر دار قطنى نے كہا ہے كداس كى اساد ميں دوراوى ضعيف ہيں۔
- (۲) فنتح القد یرا ۱/ ۱۴، مراقی الفلاح رص ۱۶، ۱۸، ۲۰ طبع کملی، الاختیار شرح الختارا / ۹،۸ طبع حجازی\_
- (۳) حاشیة الدسوقی ابرا۵، جواهر الاِکلیل ۱۹، مواهب الجلیل ابر ۹۴، الخرش علی مختصر خلیل ۱٬۸۵۶/سهل المدارک شرح اِرشادالسا لک ابر ۲۳ طبع دارالفکر۔
  - (۴) حاشية الدسوقى على الشرح الكبير ارا۵\_
  - (۵) حاشیة الدسوتی علی الشرح الکبیر ۱۷۱۱، الخرشی علی مختصر خلیل ۱۸۲۰۔

دیا، پھرفرمایا: جبتم میں ہےکوئی اپنی نماز میں کھڑا ہوتا ہے تو وہ اپنے رب سے سرگوشی کرتا ہے، یا آپ ﷺ نے فرمایا: اس کے اور قبلہ کے درمیان اس کا رب ہوتا ہے،لہذا کوئی قبلہ کی سمت میں نہ تھو کے بلکہ بائیں جانب یااپنے پیروں کے پنچ تھو کے، پھر آپ ﷺ نے این چادر کا کنارہ لیا، اس میں تھوکا اور اس میں اس کوجذب کردیا اور فرمایا که پاس طرح کردے )اگرنجس ہوتا تو آپنماز کی حالت میں کپڑے میں جذب کرنے اور پیر کے پنچے ڈالنے کاحکم نہ کردیتے۔ سر سے اتر نے والے اور سینہ سے نکلنے والے بلغم میں کوئی فرق نہیں ہے۔ حلال جانور کاتھوک پاک ہے،اور جو جانور حلال نہیں ہیں اور ان سے بچناممکن ہے،ان کی دوشتمیں ہیں: اول: کتا، سور، بیددنوں اینے تمام اجزاءاور فضلات کے ساتھ نجس ہیں،اوران سے نکلنےوالی ہرشیٰ نایا ک ہے۔ د دم:ان دونوں کےعلاوہ درندےجانور، شکاری پرندے، خچر، گدها ہیں، امام احمر سے منقول ہے کہ بیسب اپنے تمام اجزاءادر فضلات کے ساتھ نجس ہیں، البتہ اگر بہت کم ہوتو معاف ہے، ان سے ایک دوسری روایت بھی ہے،جس سے معلوم ہوتا ہے کہ ان کا حکم آ دمی کے حکم کی طرح ہے، یعنی ان کا تھوک بھی پاک ہے<sup>(1)</sup>۔

ب- قی وقلس (معدہ سے نکلنےوالا پانی): 2- شافعیہ اور حنابلہ کہتے ہیں کہ قی نجس ہے، اس لئے کہ وہ کھانا ہے جو معدہ میں بد بو اور فساد کی طرف منتقل ہو گیا ہے، لہذا نجس ہوگا<sup>(1)</sup> اس لئے کہ نبی کریم علیق نے حضرت عمار سے فرمایا: ''إندما

- المغنى لابن قد امه مع الشرح الرسس ۲۵، ۲۳۷۷ .
- (۲) المهذب ار ۵۳، ۵۴، منهاج الطالبين مع شرح لمحلى ار ۷۰، الإ قناع للشريني الخطيب ارا۳، منار السبيل في شرح الدليل ار ۵۳، المغنى لا بن

صرف وہی جانور جگالی کرتا ہے جس کواو جھ ہو۔ مالکیہ کے یہاں بیہ مسکلہ نہیں ہوگا، اس لئے کہ ان کے نز دیک زندگی کی وجہ سے مباح الأکل جانور کا معدہ پاک ہے، اور اس سے جو پت اور صفراء نظے وہ بھی پاک ہے<sup>(1)</sup>۔

د-جانور کا پیدینہ: • ۲-جانور کے پیدنہ کی طہارت ونجاست کے بارے میں فقہاء کے در میان اختلاف ہے۔ ان کی رائے ہے کہ حلال جانور کا پیدنہ پاک ہے، دوسرے جانوروں کے پیدنہ کے بارے میں اختلاف ہے۔ تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح ''عرق' (فقرہ سر ساور اس کے بعد کے فقرات)۔

(۱) حاشیه ابن عابدین ار ۲۳۳۰، القلیو بی علی المنهاج ار ۷۲، الاختیار کتعلیل الحخار ۱۱ ۳۱ ۱۱ شباه والنظائر لا بن نجیم ۱/ ۲۰۲۲، مواجب الجلیل ۱/ ۹۴، ۹۵ طبع دارالفکر، المغنی ۲/ ۸۸ طبع مکتبة الریاض مغنی المحتاج ا/ ۷۹۷۔ فلیتوضا، ثم لیبن علی صلوته و هو فی ذلک لایتکلم<sup>، (۱)</sup> (جس کوتنی نکسیر، قلس یا مذی پیش آجائے تو جا کر وضو کرے پھراپنی نماز پر بناء کرے، در میان میں بات نہ کرے)۔ انہوں نے کہا ہے کہ صرف نجاست ہی کے نگلنے سے طہارت ختم ہوتی ہے<sup>(۲)</sup>۔ مالکیہ نے کہا ہے کہ تی کی طرح قلس بھی پاک ہے جب تک

کهکھانے کی حالت سے نہ بدلا ہو،اگر بدل جائے توخیس ہوگا <sup>(۳)</sup>۔

5- جگالی کرنے والے جانور کی جگالی: ۱۹- الجوۃ (جیم کے زیر کے ساتھ)، حنفیہ نے اس کی تعریف میر ک ہے کہ اونٹ، گائے ، جینس یا بکری کے پیٹے سے اس کے منہ تک آنے والی چیز جوۃ (جگالی) ہے<sup>(۳)</sup>۔ شافعیہ نے اس کی تعریف میر کی ہے کہ اونٹ یا دوسرے جانور

سمالعیہ کے ان کی مرتف میں ہے لہ اور میں یا دوسر کے جانور جگالی کرنے کے لئے جس کواپنے پیٹ سے نکالیں وہ جرہ ہے <sup>(۵)</sup> امام زفر کے علاوہ دیگر حنفیہ اور شافعیہ کی رائے ہے کہ اس کی لید کی طرح وہ بھی نجس ہے، کیونکہ وہ اس کے پیٹ میں چھپا ہوتا ہے، جیسا کہ اگر پانی اس کے پیٹ میں پہنچ جائے تو وہ اس کے پیشاب کے حکم میں ہوتا ہے، اسی طرح جگالی اس کی لید کے حکم میں ہوگی اور

- حدیث حفرت عائش : "من أصابه قی أو دعاف أو قلس أو مذي، فلیتوضا...... کی روایت ابن ماجه (۱/ ۳۸۵ ۳ طیع عیسی الحلی ) نے کی ہے، بو صری نے مصباح الزجاجه (۱/ ۲۲۳ طبع دار الجنان ) میں اس کی اسناد کو طبعیف قر اردیا ہے۔
  - (۲) فتح القد يلار۲۷،۲۷، المغنى لابن قدامه مع الشرح ار۷۲،۳۷۷۰ .
- (۳) حاشیة الدسوقی علی الشرح الکبیر ۱۷۱۱،موا م بالجلیل ار ۹۴،الخرشی علی مختصر خلیل ۱۸۲۱ -
  - (۴) مراقی الفلاح ۳،الاختیارشرح المختارا ۸ الطبع مصطفی کلسی ۔
    - (۵) الإقناع للشربني الخطيب الراساله.

کریم علی کہ کہ پاس آئی اور عرض کیا: آپ کیا فرماتے ہیں، اگر کس عورت کے کپڑے میں حض کا خون لگ جائے تو وہ کیا کرے، آپ علی اور اس کو دھونے گی، اور اس میں نماز ادا کر ے گی)، نیز عمار بن گی، اور اس کو دھونے گی، اور اس میں نماز ادا کر ے گی)، نیز عمار بن یا سر سے آپ علی ہے نے ارشاد فرمایا: ''إنها يغسل الثوب من المني و البول و الدم''<sup>(1)</sup> (کپڑ کوئی، پيشاب اور خون کی وجہ سے دھو یا جائے گا) یہی تھم فتی (خون کی آمیزش کے بغیر پیپ) اور صدید (خون آلود پیپ) کا بھی ہے، کیونکہ بید دونوں اس کے مشل

فقتهاء نے شہید کے بدن پراس کے لگے ہوئے خون کو مشتی کیا ہے، چنا نچہ انہوں نے کہا ہے کہ جب تک خون اس کے بدن پر ہوگا پاک رہے گا،اس لئے کہ شہداء احد کے بارے میں نبی کریم علی یہ کا ارشاد ہے: "زملو ہم بدمائھم فإنه لیس کلم یکلم فی اللہ الا یأتی یوم القیامة یدمی، لونه لون الدم وریحه ریح المسک"<sup>(1)</sup> (ان کوان کے خون کے ساتھ لپیٹ دو، اس لئے کہ جو زخم اللہ کے راستہ میں لگتا ہے وہ قیامت کے دن اس حال میں آئے گا کہ زخم ہے خون بہتا ہوا ہوگا، اس کارنگ خون کا ہوگا مگر اس کی خوشبوم شک کی طرح ہوگی) اگر خون شہید کے بدن سے جدا ہوجائے گا توہ وہ نا پاک ہوگا۔

(۲) حدیث: "زملوهم بدمائهم فإنه لیس کلم یکلم....." کی روایت نسائی (۲۹ ۸۷ طبع التجاریة الکبری) اور احمد (۲۵ ۳۳ طبع المیمنیه) نے حضرت عبدالله بن نظبه سے کی ہے، اور الفاظ نسائی کے ہیں، اور سیوطی نے (فیض القد پر ۲۵ طبح التجاریة الکبری) میں کہا ہے کہ تحقیح ہے۔

و-إنفحه: ۲۲ – اِنفِحة: ایک سفید صفراوی مادہ ہے جو چڑ بے کی تقیلی میں ہوتا ہے، اور جو بکری یا بھیڑیا دودھ پیتے بچہ کے پیٹ سے نکالا جاتا ہے، اس میں سے تھوڑ اسا تازہ دودھ میں ڈال دیا جاتا ہے، تو وہ جم جاتا ہے، گاڑھا ہوجا تا ہےاور پنیر بن جا تا ہے، افٹحہ کے چمڑ کے کو ہی تب كرش كہتے ہیں جب جانورگھاس كھانے لگتاہے <sup>(1)</sup>۔ انفحہ اگر شرعی طور پر ذبح کئے ہوئے جانور سے لیا جائے تو وہ بالاتفاق یاک ہے، اور اس کا کھانا حلال ہے، شافعیہ نے بیوقید لگائی ہے کہذبح کیا ہواجانور دودھ کےعلاوہ کچھنہ کھا تا ہو۔ اگرمردار یاغیر شرعی طور پرذنج کئے ہوئے جانور سے لیا جائے تو جہور فقہاء کے نز دیک نجس ہے، اور اس کا کھانا حرام ہے، اور امام ابوحنیفہ کے نز دیک یاک ہے اور اس کا کھا ناحلال ہے، خواہ سخت ہویا سیال ہو،انہوں نے دودھ پرقیاس کیا ہے۔ صاحبین نے کہا ہے کہ اگر سخت ہوتو اس کے ظاہر کو دھوکر کھانا جائز ہے،اگر سیال ہوتو نجس ہے،اس لئے کہ موت کی وجہ سے اس کا برتن نجس ہوگیا ہے،لہذااس کا کھانا حلال نہ ہوگا<sup>(۲)</sup>۔ تفصیل کے لئے دیکھئے:'' اطعمۃ''(فقرہ/ ۸۵)۔

ز-خون، پيپ: ۲۳ - فقنهاء کی رائے ہے کہ خون نجس ہے، اس لئے کہ حضرت اساء کی حدیث ہے: "جاء ت امرأة إلی النبی ع<sup>لولين</sup> فقالت: أرأيت إحدانا تحيض في الثوب كيف تصنع؟ قال: تحته ثم تقرصه بالماء و تنضحه و تصلي فيه"<sup>(۳)</sup> (ايک خاتون نجی (۱) المصار المنی ، القاموں الحط

- (۲) البدائع ۵ رسم ، الخرش على خليل ار ۸۵ ، نهاية المحتاج ار ۲۲۷ ، المغنى مع الشرح الكبير ۱۱ / ۸۹
- (٣) حديث حضرت اسماءً: "تحته ثم تقرصه بالماء وتنضحه، وتصلي

جس کوانسان خودزیادہ نہ سمجھ، خون کی مقدار معاف ہے، پیپ وغیرہ میں اس سے زیادہ کی مقدار معاف ہوگی اوروہ خون معاف ہے جو آدمی یا پاک جانور کا ہواور سیلین میں سے کسی سے نہ نگلا ہو، اگر سیلین میں سے کسی سے نگلا ہو، تو وہ معاف نہیں ہے، نجس جانور مثلاً کتا اور سور سے نگلا ہوا خون بھی معاف نہیں ہے، اگر کسی کپڑ ے مثلاً کتا اور سور سے نگلا ہوا خون بھی معاف نہیں ہے، اگر کسی کپڑ ے مثلاً کتا اور سور سے نگلا ہوا خون بھی معاف نہیں ہے، اگر کسی کپڑ ے مثلاً کتا اور سور سے نگلا ہوا خون بھی معاف نہیں ہے، اگر کسی کپڑ ے مثلاً کتا اور سور سے نگلا ہوا خون بھی معاف نہیں ہے، اگر کسی کپڑ ے میں متفرق جگہ خون وغیرہ ہوتو ان سب کو اکٹھا کیا جائے گا، اگر زیادہ ہوتو معاف نہیں ہوتا ہے، ان کا خون معاف ہے<sup>(1)</sup> ۔ د کیکھئے: اصطلاح '' عنو' (فقرہ ر کا اور اس کے بعد کے فقرات )'' معفوات' (فقرہ ر سااور بعد کے فقرات )۔

- (۱) کشاف القناع ار ۱۹۱، ۱۹۱
- (۲) الاختیار شرح المختار ار ۲۱ طبع مصطفیٰ کملی ۲۹۳۷، مراقی الفلاح ۷۰ ۴، ۳۰ اسهل المدارک شرح إرشادالسا لک ۲۱ ۴۰۷، المهمذ ب ۲۱ ۳۵، المغنی لابن قدامه مع الشرح ۲۱/۱۳۷۰
- (۳) حدیث حفرت عاکشتہ: ''انعما ذلک عرق ولیس بحیض...... ک روایت بخاری (فتح الباری ۱۷ ۱۳۳ طبع التلفیہ) اور مسلم (۱۷ ۲۶۲ طبع عیسی الحلمی ) نے کی ہے، اور الفاظ بخاری کے ہیں۔

حنفیہ کی رائے ہے کہ انسان کا خون جو زخم کے منہ پر ہوتا ہے، بہتانہیں ہے، وہ معاف ہے، نیز کھٹل اور پسو کا خون بھی معاف ہے، اس لئے کہ اس سے بچناممکن نہیں ہے، اور اس میں حرج بھی ہے<sup>(1)</sup>۔ مالکیہ کی رائے ہے کہ جانور کے بدن سے جدا ہونے والا بہتا ہواخون درہم سے کم ہوتو معاف ہے<sup>(1)</sup>۔

شافعیہ کی رائے ہے کہ اگرخون، پیپ عرف میں کم ہوتو معاف ہے، خواہ اس کا ہو کہ جدا ہوا پھر لوٹ آیا یا کسی دوسر ے کا ہو، البتہ کتا اور سورا وران سے پیدا شدہ جانور کے خون کا کوئی حصہ خواہ تھوڑا ہی کیوں نہ ہو، معاف نہیں ہے، اس لئے کہ وہ نجاست غلیظہ ہے، اگر خود اس آ دمی کا خون ہو جو اس سے جدانہیں ہوا ہے جیسے پھوڑ ااور زخم کا خون اور فصد کی جگہ کا خون تو تھوڑا ہو یا زیا دہ معاف ہے، پسینہ کے ساتھ مل کر پھیل گیا ہو یا نہیں پھیلا ہو۔

پسواور کھٹل وغیرہ کا خون جس میں عام ابتلا ہے، اور اس سے بچنا د شوار بھی ہے، معاف ہے، اور جہاں خون معاف ہے وہ جگہ ہے جہاں خون دوسر ے عضو کے ساتھ نہ ملا ہو، لہذا اگر دوسر ے عضو کے ساتھ مل جائے مثلاً آنکھ سے خون نکل آئے، یا مسوڑ ھا خون آلود ہوجائے تو اس میں سے کچھ بھی معاف نہیں ہے۔

جونجاست نظر نه آسکے خواہ وہ نجاست غلیظہ ہی ہومعاف ہے، اس لئے کہاس سے بچناد شوار ہے<sup>(m)</sup>۔

حنابلہ کی رائے ہے کہ تھوڑ اسا خون اور اس سے پیدا ہونے والی پیپ، سیال اور کھانے کی چیز کے علاوہ میں معاف ہے، یعنی نماز میں وہ معاف ہے، اس لئے کہ اکثر انسان اس سے محفوظ نہیں رہ پاتا ہے، اور اس سے بچنا دشوار بھی ہے، اور کم مقدار جو معاف ہے، وہ ہے (۱) الاختیار شرح المختار ار ۸، ۰۳، ۳۰، مراقی الفلاح ۲۰، ۰۰ سطیح الحلقی ۔ (۲) حاشیۃ الدسوتی ار ۵۵، الخرش علی مختصر طیل ار ۸۷۔ (۳) الا قناح للشر بنی الخطب ار ۸۲، ۳۰ ہے، اور اس کا نافہ اگر ہرن کی زندگی میں الگ کرلیا جائے تو اس کے بارے میں دواقو ال ہیں، اضح قول یہ ہے کہ جنین کی طرح پاک ہے، اور اگر مرنے کے بعد جدا کیا گیا ہوتوضیح قول کے مطابق دودھ کی طرح نجس ہے، ایک قول کے مطابق سخت انڈے کی طرح پاک ہے۔ بار کی کا پیدنہ ہے، اور یہی اضح قول ہے، جامد حالت میں لیا گیا ہو یا سیال حالت میں لیا گیا ہو، اس میں جوتھوڑ ابال ہو وہ عرف کے اعتبار سے معاف ہوتا ہے۔

عنبر بھی پاک ہے، اس لئے کہ وہ صحیح قول کے مطابق سمندری پودا ہے، البتہ اگر سمندر کا کوئی جانور اس کونگل لے پھر اس کو اگل دے تونجس ہوگا، اس لئے کہ دہ قنی ہے اور اس کی سیا ہی سے اس کو پہچانا جائے گا<sup>(1)</sup> ۔

ما لکیہ کہتے ہیں: مشک کے پاک ہونے اور اس کے کھانے کے حلال ہونے میں کوئی اختلاف نہیں ہے، یہ جما ہوا خون ہے جو کسی کسی ہرن میں پایا جاتا ہے، اور اس کی اصلاح ہوچکی ہوتی ہے، اسی طرح اس کانافہ بھی پاک ہے، یہ مشک کی تھیلی ہے، جو کسی کسی ہرن میں پائی جاتی ہے، اس لئے کہ نبی کریم علیق ہے نہ اس کی خوشبو استعال کی ہے<sup>(1)</sup> اگر نا پاک ہوتا تو آپ علیقہ اس کی خوشبو استعال نہیں کرتے <sup>(1)</sup>

- القليو بي على المنهاج الر٢٢، روضة الطالبين الركا، الإقناع للشريني ١٢٦/،
   نهاية المحتاج الر٢٢٣-
- (۲) حدیث: "أن الوسول عَلَيْتُ تطیب بالمسک" کی روایت مسلم (۸۴۹/۲ طبع عیسی کملی) نے حضرت عاکشتہ سے کی ہے۔
- (۳) أسبل المدارك شرح إرشاد السالك الر٢٤، ٢٢، حاشية الدسوقى الر٥٢، جواهرالإكليل الر٩،حاشية الزرقاني الر٢٢\_

اے اللہ کے رسول! مجھ کو حیض آتا ہے، اور میں پاک نہیں ہوتی ہوں، تو کیا نماز حچوڑ دوں، آپ نے فرمایا کہ نہیں! میصرف رگ کا خون ہے، حیض نہیں ہے، جب تم کو حیض آئے تو نماز حچوڑ دواور جب بند ہوجائے تو خون کو دھوکر نماز پڑ ھا کرو)۔

عبادات کے روکنے میں، حیض، نفاس اور استحاضہ کے اثرات کی تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاحات'' استحاضہ'' (فقرہ ۸۵ اور اس کے بعد کے فقرات)،'' حیض'' (فقرہ ۲۳ اور اس کے بعد کے فقرات)'' نفاس' ۔

ط-منتک ، زباداور عنبر: ۲۵- حفید کی رائے ہے کہ منتک پاک اور حلال ہے، ہر حال میں کھانا جائز ہے، اس طرح اس کا نافہ بھی صحیح قول کے مطابق مطلقا پاک ہے، اس کے خشک یا تر ہونے میں کوئی فرق نہیں ہے، خواہ ذن کئے ہوئے جانور سے نکالا گیا ہو، یا غیر مذبوح سے ، خواہ ابھی اس حال میں ہو کہ اگر پانی لگ جائے تو خراب ہوجائے یا ایسی حالت میں نہ ہو۔

ای طرح زباد بھی پاک ہے، اس لئے کہ وہ خوشبو سے بدل گیا ہے، اسی طرح غبر بھی پاک ہے، جیسا کہ ' الدرامنتی ' ، میں ہے، خرانة الروايات میں ' جواہر الفتاوی' ' نے تقل کرتے ہوئے لکھا ہے کہ زباد پاک ہے، '' المنہا جیہ من مختصر المسائل' ، میں ہے کہ مشک پاک ہے، اس لئے کہ وہ اگر چیخون ہے مگر بدل چکا ہے، اسی طرح زباد اور عنبر بھی پاک ہیں <sup>(1)</sup>۔ شافعیہ کی رائے جیسا کہ نووی نے کہا ہے میہ ہے کہ مشک پاک (1) الأشاہ والنظائر ۲۷، الفتاوی الخانہ یکی ہمش الفتاوی الہند میہ اس ۲۰ ماشیہ ابن عابد بن ارم ۱۳۰۰، مراقی الفلاح رض ۳۳، فتح القد پر ارا ۲۰ والبول والقيء والدم والمني "<sup>(1)</sup> ( كَبرُ اصرف پانچَ چَز وں ك وجہ ہےدھویا جائے گا: پا ان، پیثاب، قے ،خون اور نمى )۔ حلال جانور کے پا انہ پیثاب كى نجاست، اى طرح پر ندوں كى بيٹ كى نجاست ميں فقتهاء كا اختلاف ہے۔ ما لكيہ، حنا بلہ اور حنفيہ ميں سے امام څمر بن الحن اور امام زفر كى رائے ہے كہ جانور كى زندگى ميں اور اس كو شرعى طور پر ذن كرنے كے بعد حلال جانور كا پا انہ و پيثاب پاك ہے، اس لئے كہ عرفيدن كى حديث ہے كہ نبى كريم حقيقة ہے نانكوا ونٹ كے پيثاب اور دود ھ پينے كاحكم ديا<sup>(1)</sup>، اگر نا پاك ہوتا تو آپ ان لوگوں كو اس كا حكم نہ و ہے، نيز نبى كريم حقيقة ہے نہ وہ نا پاك ہوجا نے گا، كيونكہ وہ پيثاب توجس غلہ كو بيل گا ہے ہيں وہ نا پاك ہوجا نے گا، كيونكہ وہ پيثاب سے حفوظ نہيں رہ پا تا ہے۔

امام ابو صنیفتہ اور امام ابو یوسف ؓ کی رائے ہے کہ حلال جانور کا پیشاب نجس ہے، البتہ اس کی نجاست خفیفہ ہے، اور اس کا پا ]] ندامام ابو صنیفہ ؓ کے نزدیک نجس ہے، اور اس کی نجاست غلیظہ ہے، اور امام ابو یوسف ؓ کے نزدیک اس کی نجاست خفیفہ ہے۔ حنفیہ کے نزدیک غلیظہ وخفیفہ میں فرق میہ ہے کہ نجاست خفیفہ کی

زیادہ مقدار معاف ہے،اورنجاست غلیظہ کی کم مقدار معاف ہے،ورنہ

- حديث: "إنما يغسل الثوب من خمس: من الغائط والبول......"
   كَاتَخْرْ تَجْ فَقْرُور حامين گذريچكى ہے۔
- (۲) حدیث: "أمر الرسول عَلَيْنِكْ العرنيين بشرب أبوال الإبل" كی روايت بخارى (فتح البارى ار ۳۳۵ طبع السّلفيه) اور مسلم (۱۲۹۲/۳ طبع الحلمى) فے حضرت انس بن مالک سے کی ہے۔
- (۳) حدیث: "صلاته ﷺ فی مرابض الغنم" کی روایت بخاری (فتخ الباری ار ۵۲۴ طبع التلفیہ)اور سلم (ار ۲۷ ۳طبع عیسی اکلمی ) نے حضرت انس بن ما لکؓ سے کی ہے۔

حنابلہ نے کہا ہے کہ مثلک اوراس کا نافہ دونوں پاک ہیں، وہ دراصل ہرن کی ناف ہے،اسی طرح زباد بھی پاک ہے،اس لئے کہ وہ خشکی کی بلی کا پسینہ ہے،اور'' الاقناع'' میں ہے کہ وہ نا پاک ہے اس لئے کہ وہ بلی سے بڑے کسی جانور کا پسینہ ہےاور عنر پاک ہے<sup>(1)</sup>۔

ی- پیشاب اور پا ] نہ: ۲۲-اس پر فقہاء کا انفاق ہے کہ آدمی کا پا ] نہ اور پیشاب اور حرام جانور کا پا ] نہ، پیشاب نا پاک ہے، اس لئے کہ حدیث میں ہے: "جاء أعرابي فبال في طائفة المسجد، فزجرہ الناس، فنهاهم النبي عَلَيْكَ ، فلما قضی بوله أمر النبي عَلَيْكَ ب فنهاهم النبي عَلَيْكَ ، فلما قضی بوله أمر النبي عَلَيْكَ ب بذنوب من ماء فأهريق عليه "<sup>(1)</sup> (ایک دیہاتی آیا اور میجد کے ایک کونہ میں اس نے پیشاب کردیا، لوگوں نے اس کوڈانٹ ڈپٹ کیا، آپ عَلَيْكَ ہُون کو آن کو کرنغ فرمایا، اور جب وہ څخص پیشاب سے فارغ ہوا تو آپ عَلَيْكَ ہُون ان پرایک ڈول پانی بہانے کا حکم دیا، چنانچہ پانی بہادیا گیا)، نیز ارشاد نبوی ہے: "استنز ہوا من البول"<sup>(۳)</sup> (پیشاب سے بچو) نیز آپ عَلَيْكَ ہُوں بان العائط سے ارشاد فرمایا: "إنما یغسل الثوب من خمس من الغائط

- (۱) شرح منتهی الإرادات ار ۱۰۳، ۱۰۴، مطالب اولی اکنوں ار ۲۳۷، ۲۳۸، ۲۸۸۰۶ س
- (۲) حدیث: "جاء أعرابی فبال فی طائفة المسجد" کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۲۳۲ طبع السلفیه) اور مسلم (۲۱۲۲ طبع عیسی لحلمی) نے حضرت انس بن مالک سے کی ہے، اور الفاظ بخاری کے ہیں۔
- (۳) حدیث: "استنز هوا من البول" کی روایت دار قطنی نے اپنی سنن ( ۱۲۸ ۱۱ طبع الفنیہ المتحد ہ) میں حضرت الوہر یرہؓ سے کی ہے، اور انہوں نے کہا: درست بیہ ہے کہ بیرحدیث مرسل ہے، پھر حضرت ابن عباسؓ کی حدیث قریب قریب ان ہی الفاظ میں ذکر کی ہے، اور اس کے بعد کہا ہے کہ اس میں کوئی حرج نہیں سے۔

ک-منی، مذکی اورودی: ۲۷ - فقہاء کی رائے ہے کہ مذی نجس ہے، اس لئے کہ حضرت علیؓ کی حدیث میں آلۂ تناسل کواس سے دھونے اور وضو کرنے کا حکم دیا گیا ہے، وہ کہتے ہیں کہ مجھ کو کثرت سے مذی نکلتی تھی ، اور چونکہ آپ کی صاجزادی میرے نکاح میں تھیں، اس لئے نبی کریم ﷺ سے يو چینے میں مجھ کو شرم آتی تھی، تو میں نے مقداد بن الاسود سے کہا، انہوں نے یو چھا تو آب علی نے ارشاد فرمایا: "یغسل ذکرہ ویتوضاً<sup>،(1)</sup> ( آلۂ تناسل کودھوکر دضو کیا جائے گا)، نیز اس لئے کہ وہ حدث کے راستہ سے نکلتی ہے، اس سے کوئی یاک چیز پیدانہیں کی جاتی ہے،اس لئے وہ پیشاب کی طرح ہوگی۔ اس طرح فقہاء کی رائے ہے کہ ودی نایا ک ہے۔ منی کی طہارت ونجاست کے بارے میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے، حنفیہ وہ لکیہ کی رائے ہے کہ نمی نایاک ہے، اور شافعیہ وحنابله کی رائے ہے کہ نبی یاک ہے۔ تفصيل کے لئے ديکھئے: اصطلاحات' مذی' (فقرہ ۲)، "منی" (فقرہ/۵)اور" ودی"۔

ل-عورت کی شرم گاہ کی رطوبت: ۲۸ - امام ابوحنیفہ گی رائے ہے کہ عورت کی شرمگاہ کے اندرونی حصہ کی رطوبت پاک ہے، جس طرح بدن کی دوسری تمام رطوبات پاک ہیں، امام ابویوسف وامام تحد کی رائے ہے کہ میدنا پاک ہے۔ شرمگاہ کے باہری حصہ کی رطوبت بالاتفاق پاک ہے۔

(۱) حدیث: "یغسل ذکرہ ویتوضاً" کی روایت بخاری (فتح الباری ا ۷۹۷ س طبع السّلفیہ) اور مسلم (۱ ۷ ۲ ۲ طبع عیسی اُتلبی ) نے کی ہے، اور الفاظ مسلم کے ہیں۔ اس سے طہارت کی کیفیت میں کوئی فرق نہیں ہے، اس لئے غلیظ اور خفیف ہونے کی وجہ سے طہارت میں کوئی فرق نہیں ہوتا ہے۔ حرام پرندوں کی ہیٹ حنفیہ کے نز دیک نجس ہے، اور اس کی نجاست خفیفہ ہے، اور حلال پرندوں کی ہیٹ پاک ہے، البتہ مرغی، پالتو بطخ اور مرغابی کی ہیٹ نجس ہے، اور اس کی نجاست غلیظہ ہے، کیونکہ اس میں بد بوہوتی ہے۔ شافعیہ کی رائے ہے کہ حلال جانور کا پا] نہ پیشاب اسی طرح پرند ہے کی ہیٹ نا پاک ہے، اس لئے کہ مروی ہے کہ نبی کریم علیک

کے پاس استنجاء کرنے کے لئے دو پھر اور گوبرلائے گئے تو آپ نے دونوں پھر لے لیا اور گوبر کو واپس کردیا اور فرمایا: "ھذا رکس"<sup>(1)</sup> (بیخس ہے) رکس کا معنی نجس ہے۔

نبی کریم علیت نے عرمین کواونٹ کے پیشاب پینے کا جو حکم دیا تھاوہ علاج کی غرض سے تھا، اور اگر طاہر موجود نہ ہوتو خالص شراب کےعلاوہ دوسری کسی نجس چیز سے علاج کر نا جائز ہے، نیز اس لئے کہ حلال جانوروں کا پا[] نہ پیشاب بدن میں جا کر متفرق ہوجاتے ہیں، اور جو چیز بھی بدن کے اندر متفرق ہوجاتی ہے وہ نجس ہوتی ہے <sup>(1)</sup> ۔ د کیھئے: اصطلاح'' ذرق' (فقرہ ( ۲۰ ۵)،'' روث' (فقرہ /

- (۱) حدیث: "هذا رکس" کی روایت بخاری (فتخ الباری ۲۵۶۶ طبع السلفیه) نے حضرت عبداللد بن مسعود ؓ سے کی ہے۔
- (۲) بدائع الصنائع ار ۸۰، ۸۱، الفتادی الخانیه برمش الفتادی الهندیه ۱۹۷۱، الفتادی الهندیه ۱۹۲۱، ۸۹، الاختیار شرح المخار ار ۳۰، ۳۳ طبع مصطنی الحلق ۲۳۳۱، مراق الفلاح رص ۳۰، جوابر الاکلیل ۱۸۹، حاضیة الدسوق ۱۹۵۱، الشرح الصغیر ۱۷۷۹، حاضیة الجمل علی المنج ۱۷۹۷، الجموع ۱۹۵۰، المغنی ار ۲۳۷۱، ۲۳۷۷، مطالب اولی النهی ۱۷ ۲۳۴، مغنی المحتاج ۱۹۷۵-

نحاست ۲۷-۲۸

بھی بنجس ہے، اس لئے کہ اس کا حرام ہونا ثابت ہے، اور اس کور جس کہا گیا ہے، ارشاد ربانی ہے: ''ہانَّ مَا الْحَمُوُ وَالْمَيْسِوُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَذُلْمُ رِجْسٌ ''<sup>(1)</sup> (شراب اور جوا اور بت پانے تو بس زی گندی با تیں ہیں)، لغت میں رجس گندگی اور بد بودار چز کو کہتے ہیں۔ محص فقنہاء کی رائے جن میں امام ما لک کے استاذ ربیعہ، صنعانی اور شوکانی بھی ہیں، بیہ ہے کہ وہ پاک ہے، انہوں نے اصل محصول کیا ہے۔ تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' اُشر بیڈ' (فقرہ (م، ۲))۔ ۲ ساور اس کے بعد کے فقرات) اور ''خلیل' (فقرہ (مار))۔

نجاست سے ملنے والی چیز کا حکم: الف - دوخشک چیز وں کا ملنا، یا پاک خشک چیز کا نا پاک سیال یا تر چیز سے یا اس کے برعکس ملنا: • ۲۲- حفنہ نے کہا ہے کہ اگر نا پاک بستر یا مٹی سونے والے کے پیدنہ یا اس کے قدم کی تر ی سے بھیگ جائیں اور نجاست کا اثر بدن یا قدم پر ظاہر ہوجائے تو یہ دونوں نا پاک ہوجائیں گے در نہ ہیں، اس طرح اگر کوئی پاک خشک کپڑا کسی ایسے نا پاک تر کپڑے میں جو نچوڑ نے سے نہ شیکے لپیٹ دیا جائے گا تو نا پاک نہ ہوگا، اس طرح اگر یا ک تر کپڑا کسی خشک نا پاک زمین پر پھیلا دیا جائے اور اس کی وجہ نی دین کیلی ہوجائے مگر نجاست کا اثر کپڑے میں ظاہر نہ ہوتو کپڑا نا پاک نہ ہوگا، اس طرح اگر ہوا نجاست سے گذر کر کپڑے میں لگ اگر نجاست اپنی جگد پر ہوتو بالاتفاق اس کا اعتبار نہیں کیا جائےگا<sup>(1)</sup>۔ مالکیہ کی رائے ہے کہ حرام جانور کی شرم گاہ کی رطوبت ناپاک ہے، اور حلال جانور کی پاک ہے جب تک کہ وہ نجس چیز نہ کھائے، اور آدمی کی شرم گاہ کی رطوبت ران تح قول کے مطابق ناپاک ہے، اس میں بعض لوگوں کا اختلاف ہے جو اس کی طہارت کے قائل ہیں<sup>(1)</sup>۔ شافعیہ کی رائے ہے کہ آ دمی اور پاک جانور کی شرم گاہ کی رطوبت نجس ہے بلکہ اضح قول کے مطابق پاک ہے، خواہ جانور حرام ہو، اس لئے کہ وہ پسینہ کے تھم میں ہے، اضح قول کے بالمقابل دوسر ا قول ہے کہ وہ نیا کہ ہے، اس لئے کہ دہ کی نجاست میں پیدا ہوتی ہو، اس لئے کہ وہ نیا کہ ہے، اس لئے کہ دہ کی نجاست میں پیدا ہوتی ہوں اس کے کہ وہ ناپاک ہے، اس لئے کہ دہ کی نجاست میں پیدا ہوتی تھول ہے کہ وہ ناپاک ہے، اس لئے کہ دہ کی نجاست میں پیدا ہوتی مول ہے کہ وہ ناپاک ہے، اس لئے کہ اس کی نی کہ ہوجا کے گا

ان کی دوسری روایت ،جس کوابواسحاق بن شاقلانے مختار کہا ہے اور افادات میں اس کوضیح قرار دیا ہے، یہ ہے کہ شرم گاہ کی رطوبت ناپاک ہے،القاضی نے کہا ہے کہ جماع کی حالت میں اس میں سے جو لگےگاوہ ناپاک ہوگا اس لئے کہ وہ مذی سے خالیٰ ہیں رہ سکتا ہے<sup>(4)</sup>۔

شراب کاحکم: ۲۹ – جمہور فقنہاء کی رائے ہے کہ پیشاب اور خون کی طرح شراب

- (۱) حاشیداین عابدین ار ۲۰۱، ۲۰۸، ۲۳۳۰
- (۲) حاشية الدسوقى ار2۵، جوابرالإكليل ا ۹۷،مواہب الجليل ا ر ۱۰۵ -
- (۳) مغنی الحتاج ارا۸، نهایة الحتاج ار ۲۲۹،۲۲۹، تفة الحتاج ار ۱۵،۳۱۵ س
- (۴) کشاف القناع ۲۱۹۵، مطالب اولی اکنوں ۲۷۷۱، الإ نصاف ۱۷۳۳ ۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ مانده ( ۹۰ -

وہ جامد (جما ہوا) ہوتو فقہاء کی رائے ہے کہ نجاست کے آس پاس والے حصہ کو پیچینک دیا جائے گا، اور ہاقی حصیہ استعال کیا جائے گا، اس لئے کہ حضرت میمونڈ کی حدیث ہے کہ اللّٰہ کے رسول اللّٰہ علیقہ سے کھی میں گرجانے والی چو ہیا کے بارے میں دریافت کیا گیا تو آب عليه في ارتباد فرمايا: "ألقوها وما حولها فاطرحوه، و کلوا سمنکم"<sup>(1)</sup> ( چوہیا کواور اس کے آس پاس کے کھی کو چینک دواورا پناباتی تھی کھاؤ)۔ لیکن اگر کھی وغیرہ سیال ہوتو اس کے بارے میں فقہاء کے درمیان اختلاف رائے ہے۔ مالکیہ،شافعیہ کی رائے اور حنابلہ کاضحیح مذہب بیر ہے کہ وہ نایاک ہے، اس لئے کہ حضرت ابوہ بریرہ کی حدیث میں ہے کہ نبی کریم علیلہ سے کھی میں مرجانے والی چوہیا کے بارے میں یو جھا كَيا تو آب عَلَيه في الشاد فرمايا: "إن كان جامدا! فألقوها وما حولها، وإن كان مائعاً فلا تقربوه"(<sup>(٢)</sup>(اگر جامد توتو چوہیا کواوراس کے آس یاس کے تھی کو پھینک دواورا گرسال ہوتو اس کے قریب نہ جاؤ)۔ حفیداورایک روایت میں امام احمد کی رائے ہے کہ سیال یانی کی

طرح ہے، جن چیزوں سے پانی نا پاک ہوتا ہے، ان ہی چیزوں سے وہ بھی نا پاک ہوگا۔

- (۱) حدیث حضرت میمونی<sup>\*</sup>: "ألقوها وما حولها فاطر حوه، و کلوا سمنکم" کی روایت بخاری (فتخ الباری ۱ / ۳۳ ۳ طبع التلفیه) نے کی ہے۔
- (۲) حدیث: "إن كان جامداً فألقوها وماحولها، وإن كان مائعاً فلا تقربوه" كى روایت ابوداؤد (۲۹/۱۸ اطبع حمص) نے حضرت ابو مریرہ سے كى ہے، اور تر دى نے اپنى جامع (۲۹ / ۲۵ طبع الحلى) ميں كہا ہے كہ حد يث محفوظ نہيں ہے، پھر انہوں نے بخارى سے نقل كيا ہے كہ انہوں نے اس روايت كوغلط قرار ديا ہے۔

، ہوگا، ایک قول بیہ ہے کہ کپڑ ااگر تر ہوتو نا پاک ہوجائے گا اس لئے کہ نجاست اس میں لگ جائے گی۔ اگر ریاح خارج ہوا ور مقام پا [] نہ تر ہوتو صحیح قول بیہ ہے کہ نگلنے والی ہوا پاک ہو گی، لہذا ہو گا ہوا کپڑ انا پاک نہ ہوگا<sup>(1)</sup>۔ مالکیہ نے کہا ہے کہ اگر مطلق پانی کے بجائے مقید پانی سے نجاست اس کی جگہ سے دور کر دی جائے اور اس سے کوئی بھی گی ہو تی چیز نجاست اس کی جگہ سے دور کر دی جائے اور اس سے کوئی بھی ہو تی چیز سے کوئی خشک چیز ملے یا سوکھ جائے اور اس سے کوئی بھی ہو تی چیز موگی، اس لئے کہ نجاست باقی نہیں ہے، صرف اس کا حکم باقی ہو اور وہ متعدی نہیں ہوتا ہے، صحیح مذہب کے بالمقابل ایک قول بیہ ہے کہ مقید پانی محض ملتے ہی نا پاک ہوجا تا ہے، لہذا جو باقی رہے گا وہ تا پاک ہوگا، اس کا مقاضا ہیہ ہے کہ جب ترکل سے کوئی خشک چیز ملے تا پاک ہوگا، اس کا مقاضا ہیہ ہے کہ جب ترکل سے کوئی خشک چیز ملے تا پاک ہوگا، اس کا مقاضا ہیہ ہے کہ جب ترکل سے کوئی خشک چیز ملے تا پاک ہوگا، اس کا مقاضا ہیہ ہے کہ جب ترکل سے کوئی خشک چیز ملے تا پاک ہوگا، اس کا مقاضا ہیہ ہو کہ چیز ملے گی تو وہ محض ملتے ہی نا پاک

شافعیہ وحنابلہ کی رائے ہے کہ اگر پاک اشیاء سے کوئی ناپاک چیز ملے اور ان دونوں میں ایک خشک ہواور دوسری بھیگی ہوئی ہو، تو پاک چیز ناپاک چیز کے ساتھ ملنے کی وجہ سے ناپاک ہوجائے گی<sup>(۳)</sup>۔

- (۱) حاشیة الطحطا وی علی مراقی الفلاح رص ۸۵، حاشیه این عابدین ارا ۲۲۱،۲۳۳، ۲۲۳۰ ۸/۵۰ ۲۲۳ ۱۰ الفتاوی البند به ارا ۴،۵ ۴-
- ۲) حاشیة الدسوقی ا ۲۰۰۰، جواہر الا کلیل ا ۲۳۱،مواہب الجلیل ا ۲۵۱،شرح
   ۱۷۵۰ الزرقانی ا ۲۰۰۰ ۲۰۰۰
  - (٣) المهذب ار۵۵، كشاف القناع ار ۱۸۸،۱۸۴، مغنى الحتاج ار ۸۳\_

نجاست ۲۳۷-۵۳ س کے کرنے کی صلاحیت باقی رہتی ہے یانہیں؟ اوروہ نا پاک ہوجا تا ہے یا نہیں؟ اس کے بارے میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے۔ ل کرنا تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح" میاہ' (فقرہ / ۱۲،۹)۔

ه-كنوي كاناياك ،ونا: ۵ ۲۰ حفیہ نے کہا ہے کہ چھوٹا کنواں، جوسوا سکوائر ذراع سے کم ہو، اس میں نجاست کے گرنے سے اس کا یانی نایا ک ہوجائے گا، اگر چہ نجاست کم ہومثلاً خون یا شراب کا ایک قطرہ ہو، جانوروں کا پالل نہ اس سے مشتنی ہے، اگراس کا تمام یانی نکال دیا جائے تو کنواں یاک ہوجائے گا،اتی طرح اگر سور کنویں میں گرجائے تو اگر چہ زندہ نکال لیا جائے اور اس کا منہ یانی میں نہ پہنچے پھر بھی کنویں کا سارا یانی نکالا جائے گا، کیونکہ سورنجس العین ہے۔ اگر کنویں میں کتا مرجائے تو سارا پانی نکالا جائے گا ،اگر نہ مرے بلکہ زندہ نکل آئے اور اس کا منہ پانی میں نہ پہنچا ہوتو پانی نایاک نہ ہوگا،اس لئے کہ صحیح مذہب کے مطابق کتانجس اعین نہیں ہے۔ اسی طرح اگر بکری یا آ دمی کنویں میں مرجائے تواس کا سارایانی نکالاجائے گا،اس لئے کہ ایک عبش کے مرنے کی وجہ سے زمزم کا سارا یانی نکالا گیاتھا،حضرات صحابہ کرامؓ کی موجود گی میں حضرت ابن عباسؓ اور حضرت ابن الزبیر " نے اس کا تھم دیا اور کسی نے نگیر نہیں گی۔ اگرجانورکنویں میں پھول جائےتوا گر جہ جانور چھوٹا ہوکنویں کا سارایانی نکالاجائے گا،اس لئے کہ اس صورت میں نجاست پھیل جاتی *ب، اگر کنویں کا سارایانی نکالناممکن نہ ہوتوا وسط ڈول سے دوسوڈ ول* یانی ضرور نکالا جائے گا، اوسط ڈول وہ ہوگا جو اس کنویں میں اکثر استعال کیاجا تا ہے،اگرتمام یانی نکالناممکن نہ ہوتو دوسوڈ ول کی مقدار کوامام محمدٌ نے واجب قرار دیا ہے، انہوں نے د جلہ کے قریب بغداد

۲ ۲۰ ۲ – سیال چیز کونجاست سے پاک کرناممکن ہے یانہیں، اس کے بارے میں بھی فقہاء کے در میان اختلاف ہے۔ جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ سیال چیز کونجاست سے پاک کرنا ممکن نہیں ہے، ان کی دلیل حضرت ابو ہر یرہؓ کی سابقہ حدیث ہے۔ حنفیہ کے نزد یک فتو کی اس پر ہے کہ سیال چیز کونجاست سے پاک کرناممکن ہے<sup>(1)</sup>۔ تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' مائع'' (فقر در ۳، ۳)،

ج-نجاست سے ملنےوالے پانی: ۱۳۳۰-اس پر فقہاءکا اتفاق ہے کہ اگر پانی میں نجاست مل جائے اور اس کے سی ایک وصف کو بدل دیتو پانی نا پاک ہوجائے گا،خواہ پانی کم ہویازیادہ ہو۔

ابن المنذر نے کہا ہے کہ اس پر اہل علم کا اجماع ہے کہ قلیل وکشر پانی میں اگر نجاست گرجائے اور پانی کے رنگ یا مزہ یا ہو کو بدل د تے وجب تک پانی ایسار ہے گا نا پاک رہے گا۔ اگر نجاست پانی میں گرجائے لیکن اس کے کسی وصف کو نہ بد لے تواس کے بارے میں فقہاء کے چند مختلف اقوال ہیں۔ تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح" میاہ' (فقرہ رےا، ۲۳)۔

د محل طہارت سے جدا ہونے والا پانی: ۴ ۲۰ - جس پانی سے حدث یا خبث دور کیا جائے اس پانی میں پاک

(۱) حاشیه ابن عابدین ۲۲۲۱، فتح القد یرا ۲۷٬ ۱۰٬ مواجب الجلیل ۲۰۱۰، شرح الزرقانی ۲۲۳۱، جوابر الاِکلیل ۲۹٬ ۱۰، الشرح الصغیر ۲۷۱٬ ۵۵، حاشیة الدسوقی ۲۸۵٬ ۵۹، المنهاج وقلیو بی علیه ۲۷۱۱، المرزب ۱۸۵٬ المغنی لابن قدامه ۲۷۱٬ شاف القناع ۲۸۸۱، الإنصاف ۲۷۷ کے مطابق خشک وتر اور ٹوٹے ہوئے اور صحیح وسالم کے درمیان بھی کوئی فرق نہیں ہے، اس لئے کہ ضرورت میں سب داخل ہیں، البتہ اگر زیادہ ہوں تو ناپاک ہوجائے گا،زیادہ وہ ہوگا جس کود کیھنے والا زیادہ سمجھے یا جب کنویں سے ڈول کے ذریعہ پانی نکالا جائے تو کوئی ڈول ایک دومینگنی سے خالی نہ ہو، اسی کو' المبسوط' میں صحیح قرار دیا ہے، اور قلیل وہ ہے جس کود کیھنے والاقلیل سمجھے، یہی معتمد قول ہے۔ کبوتر اور عصفور (کتوبر سے چھوٹے تمام پرندے) کی ہیٹ سے اور جس جانور میں بہنے والاخون نہیں ہے، جیسے چھلی اور مینڈک اس کے مرنے سے آدمی اور حلال جانور کے گرنے سے، بشر طیکہ زندہ شکاری پرندے اور وحش جانور کے گرنے سے، بشر طیکہ زندہ شکاری پرندے اور وحش جانور کے گرنے سے، تر طیکہ زندہ پانی ناپاک نہ ہوگا۔

اگر نے والے جانور کالعاب پانی میں پینچ جائے تو جولعاب کا حکم ہوگا وہی پانی کا بھی ہوگا، اگر کنویں میں کوئی مردہ پایا جائے اور اس کے گرنے کا وقت معلوم نہ ہوتو اگر پھولانہیں ہے تو ایک دن ورات سے اور اگر پھول گیا ہوتو تین دن اور تین رات سے کنواں ناپاک سمجھاجائے گا<sup>(1)</sup>۔

۲ ۳۰-مالکیہ نے کہا ہے کہ اگر کنویں میں خشکی کا ایسا جانور مرجائے جس میں بہنے والاخون ہے، تو اگر پانی کا رنگ یا مزہ یا بوکو بدل دیتو تمام پانی نکالنا واجب ہوگا، تا آئکہ تبدیلی ختم ہوجائے اور اپنی حالت پر پاک ہوکروا پس آجائے، اگرخود ہی پیغیر ختم ہوجائے تو ظاہر سے ہے کہ اپنی اصلی حالت پر لوٹ آئے گا،لہذا پاک ہوجائے گا، اس میں ابن القاسم کا اختلاف ہے، البنانی نے کہا ہے کہ ارزح میے ہے کہ وہ

کے کثیریانی دالے کنوؤں کودیکھا تواس کافتوی دیا۔ اگر کنویں میں مرغی یا بلی یا جسامت میں ان کے برابرکوئی جانور گر کر مرجائے ، پھولے بھٹنہیں تو کنویں سے اس جانور کو نکالنے ے بعد چالیس ڈول یانی نکالنا ضروری ہوگا، چالیس ڈول کی مقدار حضرت ابوسعید خدر کٹ سے مرغی کے بارے میں منقول ہے، مرغی کے برابر جانورکوبھی اسی کے حکم میں رکھا گیا ہے، پچاس یا ساٹھ ڈول تک اضافہ کردینام ستحب ہے، اس لئے کہ عطاء اور شعبی سے یہی مروی ہے، اگر کنویں میں چو ہیا یا اس کے برابرکوئی دوسرا جانور مثلاً عصفور ( كبوتر سے چھوٹے تمام پرندے) گر كرمر جائے، چھولے پھٹے نہيں تو اس کوئنویں سے نکالنے کے بعد بیں ڈول یانی نکالنا ضروری ہوگا ،اس لئے کہ کنویں میں ایک چو ہیا گر کر مرگنی اور فوراً نکال دی گئی تو حضرت انس ْ نے فرمایا کہ بیں ڈول یانی نکالا جائے، تمیں ڈول تک اضافہ کردینام ستحب ہے، اس لئے کہ ہوسکتا ہے کہ اوسط ڈول کی جومقدار مقرر کی گئی ہے، اس سے وہ ڈول بڑا ہوجس کا ذکر حضرت انس کے اس اثر میں ہے، اورا تنایانی نکال دینے کے بعد، کنواں، ڈول، رہی چرخی اور نکالنے والے کا ہاتھ سب یاک ہوجا کیں گے، یہ امام ابو یوسف اور حسن سے منقول ہے، اس لئے کہ ان کی نجاست یانی کی نجاست کی وجہ سے تھی،لہذایانی کے پاک ہونے کے بعد دفع حرج کے لئے ان کوبھی پاک قرار دیا جائے گا جیسا کہ شراب کا سرکہ بن جانے کے بعد اس کامٹکہ بھی پاک ہوجا تا ہے اور جیسا کہ اگر ناپاک باتھ سےلوٹا کا دستہ پکڑ کر ہاتھ دھوئے توجب ہاتھ پاک ہوگا تولوٹا کا دستہ بھی یاک ہوجائے گا۔

کنواں اونٹ وبکری کی مینگنی، طوڑے، گد ھے اور خچر کی لیداور گائے کے گوبر سے نا پاک نہیں ہوتا ہے، سیح مذہب کے مطابق شہروں اور جنگلات کے کنووک میں کوئی فرق نہیں ہے، اسی طرح خاہرالروامیہ

<sup>(</sup>۱) حاشیة الطحطا وی علی مراقی الفلاح ۲۲،۲۱، الاختیار شرح المختار ا ۲۱،۷۱ طبع مصطفی کملی ۲۰۱۹، فتح القدید / ۲۸، ۲۷ - ماشیدا بن عابدین ۱/۱۰،۱۴ -

پاک ہوجائے گا، یہی امام مالک سے ابن وہب کانقل کر دہ قول ہے، اسی کوخلیل اور اچھو ری نے معتمد کہا ہے، عبدالباقی نے کہا ہے کہ پاک نہ ہوگا،ابن رشد نے ابن وہب کےقول کورا بچ کہا ہے۔ اگریانی نہ بد لےتو جتنایانی ہے اس کے بقدر نکال دینامستحب

ہے، خواہ پانی کم ہو یازیادہ، خواہ جانور چھوٹا ہو یابڑا، اگرزندہ گرے یا مردہ ڈالا جائے اور نکال لیا جائے، تو نہ پانی نکالا جائے گا نہ کوئی کراہت ہوگی۔

'' المدونہ'' میں ہے: ایسا جانور جس میں بہنے والاخون ہے اگر ایسے پانی میں مرجائے جس میں چشمہ نہیں ہے، جیسے گڑھا تو اس میں سے نہ پیا جائے گا، نہ وضو کیا جائے گا، پورا پانی نکال دیا جائے گا، اور جس یانی میں چشمہ ہو گا اس کا حکم اس کے برخلاف ہے۔

'' العتبيہ'' میں ہے: ایک کنویں میں چو ہیا گر کر مرگنی اور پھٹ گئی، اس کا پانی کپڑوں میں لگا تو امام ما لک نے ان کپڑوں کے بارے میں کہا کہ کپڑا دھویا جائے اور اس وقت کی نماز دوبارہ ادا کی جائے۔

درد یر نے '' اقرب المسالک'' میں کہا ہے کہ اگر خشکی کا جانور کم یا زیادہ پانی میں مرجائے ، اس پانی کے لئے چشمہ ہو یا نہ ہو جیسے حوض ، اور جانور میں بہنے والا خون ہو یعنی اگر اس کو زخمی کیا جائے تو خون نگلے، تو جانور کے چھوٹا بڑا ہونے اور پانی کے کم ومیش ہونے کے اعتبار سے اتنا پانی نکالا جائے گا کہ غالب گمان ہوجائے کہ پانی میں اس کی روح کے نگلنے کے وقت اس کے منہ سے جو فضلات نگلے ہوں گے وہ ختم ہو گئے۔

پانی نکالنے والا ڈول کو بھر کرنہیں نکالے گا، بلکہ تھوڑا کم رہنے دےگا تا کہ چکنائی او پر ہوکر دوبارہ پانی میں نہ چلی جائے،مداراس پر ہے کہ فضلات کے ختم ہونے کاغالب گمان ہوجائے۔

اگرجانورمرنے سے قبل یانی سے نکال لیاجائے، یامردہ حالت میں اس میں گرے یا یانی جاری ہو یا بہت زیادہ ہو مثلاً بہت بڑا تالاب ہویا جانورسمندری ہوجیسے مچھلی یاختکی کا جانور ہومگر اس میں بہنے والاخون نہ ہوجیسے بچھواور کمھی ہوتو پانی نکالنامستحب نہ ہوگا،جس طرح یانی نکالنے کے بعداس کواستعال کرنا مکروہ نہیں ہے، اسی طرح یانی نکالنے سے قبل بھی اس کا استعال کرنا مکروہ نہ ہوگا، بچکم اس صورت میں ہے کہ اس جانور کی وجہ سے پانی میں کوئی تبدیلی نہ ہوئی ہو،لہذااگررنگ یا بویا مزہ بدل جائے تویانی نایاک ہوجائے گا ،اس لئے کہ مردارنجس ہے (۱)۔ ۲۰۰۷ - شافعیہ نے کہا ہے کہ کنویں کا یانی نایاک ہونے اور نجاست کے دور ہونے کے اعتبار سے دوسرے یانی کی طرح ہے، لہذا اگر قلیل ہوگا تونجاست کے گرنے سے نایاک ہوجائے گا،تو مناسب نہ ہوگا کہ اس کا پانی نکالا جائے تا کہ اس کے بعد چشمہ سے پاک پانی اُبل آئ، اس لئے کہ اگرتمام یانی نکال بھی دیا جائے تو کنویں کی گہرائی تونایاک رہ جائے گی،اوریانی نکالنے کی وجہ ہے کنویں کی دیواریں بھی نجس ہوجا ئیں گی بلکہ مناسب بیہ ہوگا کہ اس کوچھوڑ دیا جائے تا کہ یانی میں اضافہ ہو کردہ کثیر ہوجائے۔ اگر چشمہ سے یانی نکلنا بہت کم ہواور یانی کے کثیر ہونے کی امید نہ ہوتو باہر سے اس میں یانی ڈالا جائے گا، تا کہ کثیر ہوجائے اور اگركوئى تېدىلى ہوگئى ہوتو دہ بھى ختم ہوجائے۔ اگریانی کثیراوریاک ہواورکوئی نایاک چیز مثلاً چو ہیااس میں ریزہ ریزہ ہوکر مل جائے اور اس کے بال یانی میں پھیل جائیں ، تویانی کثیر ہونے اور تغیر کے نہ ہونے کی وجہ سے پاک ہوجائے گامگراس (۱) اتهل المدارک شرح ارشادایسا لک ار ۴٬۵٬۴٬۳ مانشرح الصغیر ایرا ۴٬۶٬۴٬۱۲ جواهر (۱) مانه المدارک شرح ارشاد ایسا لک از ۴٬۵٬۴٬۳

(۱) ۱ ۴ المدارك تنزع إرشادالها لك الم ۵٬۳۵۴ ۲۰۱۰ الشرح الصغيرا برانم، جواهر الإكليل ۱۸/۱۱، حافية الدسوقى ۱۸/۲۲، القوانين الفقهيه رص ۲۰، حاضية الربونی ۱۸/۵۸-۵۹\_

کااستعال کرنانهایت دشوار ہوگا،اس لئے کہ جوڈول بھی نکالا جائے گا اس میں پچھ نہ پچھ نجاست ہوگی،لہذا مناسب ہوگا کہ تمام پانی نکال دیا جائے تا کہ بال بھی اس میں سے نکل جائے۔

اگر چشمہ بہت زیادہ پانی دینے والا ہواور تمام پانی کو نکالناد شوار ہوتو اتنا پانی نکالا جائے گا کہ غالب گمان ہوجائے کہ تمام بال پانی کے ساتھ نکل گیا ہو، اس کے بعد کنویں میں جو پانی باقی رہ جائے گا اور جو نیا پانی آئے گا سب پاک ہوگا، اس لئے کہ نہ تو نجاست کے باقی رہ جانے کا یقین ہے اور نہ غالب گمان ہے، بال کے باقی رہ جانے کا محض احتمال مصر نہ ہوگا۔

اگراس کے بعد کوئی بال پایا جائے گا تواس کے مطابق تھم ہوگا، لیکن مذکورہ مقدار میں پانی نکالنے سے قبل اگر غالب گمان ہو کہ کوئی ڈول نجاست سے خالی نہ ہوگا البتہ نجاست کا یقین نہ ہوتو اس کے استعال کے جائز ہونے میں دواقوال ہیں<sup>(1)</sup>۔

۸ ۲۰ - رہے حنابلہ تواسحاق بن منصور نے کہا ہے کہ امام احمد سے اس کنویں کے بارے میں پوچھا گیا جس میں کوئی انسان پیشاب کردے، تو انہوں نے فرمایا کہ اس کا پانی نکالا جائے گا یہاں تک کہ لوگ تھک جائیں، میں نے کہا کہ اس کی حد کیا ہے تو انہوں نے جواب دیا کہ وہ تمام پانی نکالنے پر قادر نہ ہوں، ابوعبد اللہ سے کہا کہ اگر تالاب میں پیشاب کردیا جائے تو انہوں نے کہا کہ تالا ب کا مسلہ تو آسان ہے، اس میں کوئی حرج نہیں ہے، اور انہوں نے اس کنویں کے بارے میں جس کا چشمہ جاری نہ ہو بلکہ رکا ہوا ہو کہا کہ وہ جاری کے درجہ میں نہیں ہے، یعنی پیشاب کی وجہ سے نا پاکہ وجائے گا اگر اس کا پانی نکا لنامکن ہو۔

روضة الطالبين ار ۲۵ طبع المكتب الإسلامي، نهاية المحتاج ار ۲۷،۷۳ .

میں نے امام احمد سے بہت زیادہ پانی والے کنویں کے بارے میں دریافت کیا جس میں پیشاب لگا ہوا کپڑ اگرجائے تو انہوں نے کہا کہ پورا پانی نکالا جائے گا، اور جس پانی میں پیشاب کا ایک قطرہ گرجائے اس کے بارے میں کہا کہ اس سے وضونہیں کیا جائے گا، اس لئے کہ نجاستوں میں قلیل وکثیر میں کوئی فرق نہیں ہوتا ہے، اگر پانی کے کنویں سے متصل دوسرا کنواں ہوجس میں پیشاب یا کوئی دوسری نجاست ہو، پانی تک نجاست کے سرایت کرنے میں شک وشبہ ہوتو وہ اپنی اصل الگ ہوگا جب تک ہویا مزہ نہ بدل جائے، جس نے کہا ہے کہ جب تک رنگ یا ہونہ بدل جائے اس سے وضو کرنے میں کوئی حرج نہیں ہوگی، اگر کوئی اس کی حقیقت جانا چا ہے تو نجس کنویں میں مٹی کا تیل یا پڑول ڈال دے، اگر اس کی ہو پانی میں پائی جائے تو معلوم ہوگا کہ

اگر کنویں کانا پاک پانی نکال دیا جائے اس کے بعد اس میں پانی نگل آئے ، یا باہر سے اس میں پانی ڈالا جائے تو وہ پاک ہوگا اس لئے کہ کنویں کی زمین ان جملہ اراضی میں سے ہے جن پر اگر بہت پانی بہادیا جائے تو پاک ہوجاتی ہے، اگر کنویں کے کنارے نا پاک ہوجا ئیں تو کیا ان کو دھونا واجب ہے؟ اس میں دو روایات بیں، اول میہ کہ داجب ہے، اس لئے کہ دہ نجس ہے، لہذا کنویں کی چوٹی کے مشابہ ہوگا، دو سری روایت ہے کہ واجب نہ ہوگا، کیونکہ اس کی وجہ سے مشقت ہوگی، لہذا اس سے درگذر کیا جائے گا جیسے استنجاء کی جگہ اور جو نے کا نچلا حصہ <sup>(1)</sup>

المغنى لا بن قد امد مع الشرح الم ٢ ٣٨ ٣ دار الكتاب العربي -

شافعیہ نے کہا ہے کہ اگر اپنی نماز میں کسی پاک جاندار کو اٹھالے تو اس کی نماز ضحیح ہوگی،اس لئے کہ حدیث میں ہے: ''اُن النبى عَلَيْكُمْ كان يصلى وهو حامل أمامة بنت زينب بنت رسول الله عَاصِلْهِ، فإذا سجد وضعها وإذا قام حملها" (نبی کریم ﷺ این بیٹی زینب کی صاحبزادی امامہ کواٹھا کرنماز یڑ سے تھے، جب سجدہ کرتے تو ان کو رکھ دیتے اور جب کھڑے ہوتے تواٹھالیتے تھے) نیز اس لئے کہ جاندار میں جونجاست ہے وہ اینے معدن میں ہے،لہذاوہ اس نجاست کے مشابہ ہوگی جوخود نمازی کے پیٹے میں ہے، اگر بوتل میں نجاست بند ہواس کو اٹھا کرنماز ادا کرےتواس کے بارے میں دواقوال ہیں،ایک قول یہ ہے کہ نماز جائز ہوگی،اس لئے کہ نحاست بوتل سے ماہز ہیں نکلے گی،تو یہ ایسابی ہوگا جیسے کسی یاک جانورکوا ٹھا کرنماز پڑ ھے،لیکن راج مذہب بیر ہے کہ نماز جائز نہ ہوگی ، اس لئے کہ وہ ایسی نجاست اٹھائے ہوئے ہے جومعاف نہیں ہے، اور وہ اپنے معدن میں بھی نہیں ہے، توبیہ ایسا ہی ہوگا جیسا کہ اگراینی آستین میں نجاست اٹھالے<sup>(۲)</sup>۔ حنابلہ نے کہا ہے کہ اگر بوتل میں بند نجاست کو اٹھا کرنماز ادا کرے تو اس کی نماز درست نہ ہوگی، اس لئے کہ اس نے ایس نجاست اٹھارکھی ہے جونہ معاف ہے،اور نہاینے معدن میں ہےتو بد الیاہی ہے جیسےاینی آستین میں نجاست اٹھالے۔ انہوں نے کہا ہے کہ اگر اس پر نجاست گر جائے پھر الگ ہوجائے یا وہ فوراً اس کوالگ کردیتو اس کی نماز باطل نہ ہوگی ، اس لئے کہ نبی کریم علیق کواپنے جوتے میں نجاست کاعلم ہوا تو آپ

 حدیث: "أن رسول الله علی کان یصلی وهو حامل أمامة بنت زینب بنت رسول الله علی مسلی کی روایت بخاری (فتح الباری ار ۵۹۰ طبح السلفیه) نے حضرت الی قماده انصاری سے کی ہے۔
 (۲) الم ہذب ار ۱۸، الجموع ۳ / ۵۰ ا۔ نیجاست کے حامل اور جس کو دوران نماز نجاست لگ جائے اس کی نماز: ۹۳- حنفیہ نے کہا ہے کہ اگر کوئی شخص گنداانڈ اجس کی زردی خون ہوگئی ہو، اٹھا کرنماز اداکر نے تو اس کی نماز درست ہوگی ، اس لئے کہ دہ اپنے معدن (اصل جگہ) میں ہے، ادر کوئی شئ جب تک اپنے معدن میں ہو، نجس نہیں ہوتی ہے، اس کے برخلاف اگر جس شیشی میں پیشاب بند ہواس کو اٹھا کرنماز اداکر نے تو نماز جائز نہ ہوگی ، اس لئے کہ پیشاب اپنے معدن میں نہیں ہے۔

اگراس کا سرنا پاک خیمہ سے لگ جائے تو اس کی نماز باطل ہوجائے گی، کیونکہ ہجھا جائے گا کہ وہ نجاست کا حامل ہے <sup>(1)</sup>۔

مالکیہ نے کہا ہے کہ نماز کی حالت میں نمازی کے بدن پر نجاست کا گرنا خواہ فنل نماز ہی کیوں نہ ہو، نماز کو باطل کردیتا ہے، وہ نماز کوتوڑ دے گا خواہ مقتدی ہوا گرنجاست اس کے بدن پر برقرار رہے، یااس کا اننا حصہ باقی رہ جائے جوقا بل معافی نہیں ہے، بشرطیکہ جس وقت میں نماز ادا کررہا ہے، اس میں وسعت و گنجائش ہو، خواہ اختیاری ہو یا ضروری ہو، یعنی اتنا وقت باقی رہے جس میں کم از کم انک رکعت کی گنجائش ہو، نیز یہ بھی شرط ہے کہ اگر نماز کوتو ڑ دے گا تو ایک رکعت کی گنجائش ہو، نیز یہ بھی شرط ہے کہ اگر نماز کوتو ڑ دے گا تو ہو، ورنہ نماز نہ تو ڑ ۔ گا جس ہے نجاست کو دور کر سکے، یا دوسرا کپڑ امل اس کو پانی مل جائے گا جس ہے نجاست کو دور کر سکے، یا دوسرا کپڑ امل نہ ہو، ورنہ نماز نہ تو ڑ ۔ گا، کیونکہ ایسی صورت میں نماز باطل نہ ہوگی، ساتھ اس طرح لٹک جائے کہ بچہ کا تعلق زمین سے بھی برقر ار ہے، تو ساتھ اس طرح لٹک جائے کہ بچہ کا تعلق زمین سے بھی برقر ار ہے، تو خاہر مذہب کے مطابق نماز صحیح ہوگی <sup>(1)</sup> ۔

- (۱) حاشیداین عابدین ار ۲۱۱،۲۱۹،۲۱۱، ۲۷۰، مراقی الفلاح رص ۱۱۳،۱۳۱ -
- (۲) حاشیة الدسوقی ار ۲۵، ۵۰، جوا هرالاِ کلیل ار ۱۱، شرح الزرقانی ار ۷ ۳۱،۳۰

اس پرفقها، کا انفاق ہے کہ تین ملعون چیزوں سے بچنا واجب ہے، یعنی لوگوں کی راہ، پانی کے گھاٹ اور نفع بخش سابیہ میں پیشاب پا] نہ کرنا منع ہے، اس لئے کہ حضرت معالاً کی مرفوع حدیث ہے: "اتقوا الملاعن الثلاثة: البراز في الموارد، وقارعة الطريق، والظل"<sup>(1)</sup> (لعنت کی تین جگہوں سے بچو: پا] نہ کرنا گھاٹ میں، راست میں اور سابیہ میں ) اسی طرح کچل دار درخت کے نیچ اور گھر ہے ہوئے پانی میں پا] نہ کرنا منوع ہے<sup>(۲)</sup>

نجاستوں سے طہارت حاصل کرنا: الم - اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ نمازی کے بدن کو، اس کے کپڑ کے کو اور جس جگہ نماز ادا کررہا ہے، اس کو نجاستوں سے پاک کرنا واجب ہے، اس لئے کہ ارشاد ربانی ہے: ''وَثِيَابَکَ فَطَهِّرُ''<sup>(m)</sup> (اور اپنے کپڑ وں کو پاک رکھئے)، نیز ایک خاتون سے جنہوں نے کپڑ ے میں لگے ہوئے حض کے خون کے بارے میں دریافت کیا تھا، آپ نے ارشاد فرمایا: ''تحته شم تقرصه بالماء و تنضحه، و تصلي

- (۱) حديث: "اتقوا الملاعن الثلاثة: البراز فى الموارد، وقارعة الطريق، والظل" كى روايت ابوداؤد (۲۹/۱ طبح تمص) اور حاكم ( متدرك ا/ ١٢ طبح دائرة المعارف العثماني) فى كى ب، اورحاكم فى كها ب صحيح ب، ذہبى فى ان كى موافقت كى ب۔
- (۲) حاشیه ابن عابدین ار۹۳۳، مراقی الفلاح رص ۱۴، شرح المنهاج للمحلی ار۹٬۴۱٬۴۰ الإقناع للشرينی الخطیب ار۲۷، المهذب ار۳۳٬ المغنی لابن قدامه مع الشرح ار۱۵۹، ۱۵۷ طبع دارالکتاب العربی، روصنة الطالبین ار۱۵۹، حاشیة الدسوتی ار۱۰۹، ۱۰۷ ماراک المدارک شرح إرشاد السالک

نے اس کوا تار دیا اور اپنی نماز پوری کی<sup>(۱)</sup> ، نیز اس لئے کہ تھوڑی نجاست معاف ہے،توتھوڑی دیر کے لئے بھی معاف ہوگی ،جیسا کہ تھوڑی دیر کے لئے کشف **عورت ہوجائے <sup>(۲)</sup> ۔** 

نحجاستوں سے بچنا: • <sup>ہم</sup> - ففہاء کی رائے ہے کہ کسی نا پاک چیز سے قرآن کولکھنا جائز نہیں ہے، اسی طرح اس کونجاست میں پھینکنا یا اس کونجاست سے آلودہ کرنا جائزنہیں ہے۔

اسی طرح تفسیر، حدیث یا علوم شرعیہ کی کتابوں کے کسی حصہ کو نجاست میں ڈالنایا اس کونجاست سے آلودہ کرنا جائز نہیں ہے۔ فقہاء کی رائے ہے کہ مساجد کونجاستوں سے پاک رکھنا واجب ہے، لہذا مسجد میں نجاست کو داخل کرنا یا جس کے بدن یا کپڑے پر نجاست ہواس کا مسجد میں داخل ہونا جائز نہیں ہے، شافعیہ نے بیدقید

لگائی ہے کہ سجد کے گندا ہونے کا اندیشہ ہو،اسی طرح اس کونجاست یا ناپاک چیز سے تعمیر کرنا جائز نہیں ہے<sup>(m)</sup>۔ فقہاء کی رائے ہے کہ نماز کے وقت بدن ، کپڑوں اور مکان کو نجاست سے بچاناوا جب ہے<sup>(m)</sup>۔

- (۱) حدیث: "خلع النبی عَلَيْنَ نعليه لما علم بالنجاسة فيهما" کی روایت ابوداؤد (۲۲۷۱ طبح حمص) اور حاکم (متدرک ار ۲۹۰ طبع دائرة المعارف) نے کی بے،اورکہا ہے کہ سلم کی شرط کی مطابق صحیح ہے۔
- (۲) کشاف القناع ار۲۸۹، ۲۹۲، الإنساف ار ۲۸۷، ۴۸۵، المغنی لاین قدامه ار ۱۵۵۷- ۲۱ ۷ دارالکتاب العربی -
- (٣) حاشيد ابن عابدين ار ١١٦، ٣٧ (٢٢٣، ٢٨٣، حاشية الطحطاوى على مراقى الفلاح ٢٢، ٥ حاشية الدسوقى ار ١٢٥، جواهر الإكليل ١٢/١، ٢ (٣، مغنى المحتاج ار ٢٢، روضة الطالبين ٣٧ (٣٣، قليو بي ٢٩/٢٤)، الزواجر ال٢٧، المغنى ار ١٩٨، روض الطالب ٢/٢، الفروع ار ١٨٨، ١٩٣-
- (۴) مراقی الفلاح رص ۵۹، ۲۰، الاختیار شرح الحتّار ا ۲۳ طبع کمصطفی کتلبی ۱۹۳۲، جواہرالاِکلیل ا ۷۸۸،حاشیۃ الدسوقی ا ۷۰۰۲،المہذ ب ا ۷۸،۲۲،

- 112 +-

نجاست اور نا پاک اشیاء کی بیع: سام - حفیہ کی رائے ہے کہ نجاست کی بیع جائز نہیں ہے، اس سلسلہ میں انہوں نے کہا ہے کہ سور کے بال کی بیع جائز نہیں ہے، اس لئے کہ وہ بخس العین ہے، لہذا اس کی اہانت کے لئے اس کی بیع جائز نہیں ہے، لیکن انہوں نے ضرورت کی بنیاد پر سینے کے لئے اس سے انتفاع کی اجازت دی ہے، اس لئے کہ میڈل اس کے بغیر انجا م نہیں پا سکتا ہے ()

اسی طرح انہوں نے دباغت سے قبل مردار کی کھال فروخت کرنے سے منع کیا ہے، اس لئے کہ وہ قابل انفاع نہیں ہے، نبی کریم علی استی کا ارشاد ہے: "لا تنتفعوا من المیتة باھاب ولا عصب،<sup>(۲)</sup> (مردار کی کھال اور پٹھے سے فائدہ نہ اٹھا وَ)، اہاب اس عصب،<sup>(1)</sup> (مردار کی کھال اور پٹھے سے فائدہ نہ اٹھا وَ)، اہاب اس عصب،<sup>(1)</sup> (مردار کی کھال اور پٹھے سے فائدہ نہ اٹھا وَ)، اہاب اس عصب،<sup>(1)</sup> (مردار کی کھال اور پٹھے سے فائدہ نہ اٹھا وَ)، اہاب اس عصب،<sup>(1)</sup> (مردار کی کھال اور پٹھے سے فائدہ نہ اٹھا وَ)، اہاب اس عصب،<sup>(1)</sup> (مردار کی کھال اور پٹھے سے فائدہ نہ اٹھا وَ)، اہاب اس پر کو کہ اجا تا ہے جس کو دباغت نہ دکی گئی ہو، دباغت کے بعد اس کو فروخت کر نے اور اس سے فائدہ اٹھا نے میں کو کی حرج نہیں ہے، قبل نا پاک رہتا ہے<sup>(1)</sup> -

کتا، تیندوااور درندہ کی بیخ جائز ہے، اس میں سدھایا ہوااور غیر سدھایا ہوا دونوں برابر ہیں، اس لئے کہ نگہبانی اور شکار پکڑنے میں ان سے فائدہ اٹھایا جاسکتا ہے،لہذ اوہ مال ہیں جن کی بیخ جائز ہے،ایذاء پہنچانے والے جانوروں کاحکم اس کے برخلاف ہے، اس لئے کہ وہ قابل انتفاع نہیں ہیں <sup>(۳)</sup>،امام ابویوسف سے منقول ہے

- القد يروالعنايد برمامنه ٥٦ / ٢٠٢ ، المطبعة الكبرى الأميرية ١٣ ١٢ هـ
- (۲) حدیث: "لا تنتفعوا من المیتة باهاب....." کی روایت ابوداؤد (۲۰ ۲۰۷۷ ۲۰۱۵ ۳ طبع عمص) اورتر زی (۲۰ ۲۲۲ طبع الحلمی) نے حضرت عبداللہ بن عکیم سے کی ہے، اور الفاظ تر مذی کے ہیں، اور کہا ہے: حدیث حسن
  - ب (۳) فتح القديروالعنايه بهامشه ۸ ۲۰ ۲ المطبعة الكبرى الأميريه ۲۱ ۳۱۱ هه.
  - (۴) فتح القديروالعنابيه بهامشه ٥٤ / ٢٤ سالمطبعة الكبرى الأميرية ١٢ سارهه

نیجاست ۲۴ - ۳۴ فیه<sup>،(۱)</sup> ( تو اس کورگڑ دےگی، پانی سے دھوئے گی،اس پر پانی بہا نجا سے دےگی اوراس میں نمازادا کر ےگی)۔ تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' طہارۃ'' (فقرہ ۷۷ اور میں انہو اس کے بعد کے فقرات)۔

> اگر دباء میں شراب رکھی جائے تو اس کو پاک کرنے کا طریقہ:

> ۲ ۲ ۲ - حنفیہ کی رائے ہے کہ دباء (کدوجس کا گودا نکال کر بطور برتن استعال کیا جائے ) اور اس جیسے برتن میں شراب رکھنے سے قبل اگر نبیذ بنائی جائے تو اس کے پاک اور حلال ہونے میں کوئی اشکال نہیں ہے، اگر پہلے اس میں شراب رکھی جائے پھر اس میں نبیذ بنائی جائے تو دیکھا جائے گا کہ اگر برتن پر انا ہوتو تین بار دھونے سے پاک ہوجائے گا، اور اگر نیا ہوتو امام محد کے نز دیک پاک نہ ہوگا، اس لئے کہ شراب اس میں سرایت کرجائے گی، اس کے برخلاف پرانے میں سرایت نہیں کر ہے گی۔

> اما م ابویوسف کے نز دیک اس کوتین باردھویا جائے گااور ہر بار اس کوسکھا دیا جائے گا، بیان اشیاءکو دھونے کے مسائل میں سے ہے جن کو نچوڑ انہ جا سکے۔

> ایک قول میہ ہے کہ امام ابو یوسف کے نز دیک اس میں بار بار پانی بھرا جائے گا، جب پانی بالکل صاف نکلنے لگے کہ اس کا رنگ، بو اور مزہ بدلا ہوا نہ ہو تو اس کے پاک ہونے کا حکم دے دیا جائے گا<sup>(۲)</sup>۔

(۱) حدیث: 'نتحته ثم تقرصه......' کی تخریخ فقره / ۲۳ میں گذرچکی ہے۔ ب

(۲) تنبيين الحقائق ۲/۸۴ \_

# نجاست سامهم

کہ کاٹ کھانے والے کتے کی نیچ جائز نہیں ہے، اس لئے کہ وہ قابل انتفاع نہیں ہے، نیز اس لئے کہ مروی ہے: ''اُنلہ عَلَیْکِ یہ نصی عن ثمن الکلب اِلا کلب صید'' <sup>(1)</sup> (نبی کریم عَلَیْکَ نے شکار کے علاوہ دوسر بے کتے کے ثمن ہے منع فرمایا ہے)۔

شراب اورسورکی بیع جائز نہیں ہے، اس لئے کہ بی کریم علیلی کے کا ارشاد ہے: ''ان الذي حوم شوبھا حوم بيعھا''<sup>(۲)</sup> (جس ذات نے اس کا پینا حرام کیا ہے اسی ذات نے اس کی بیع بھی حرام کی ہے)۔

نیع وشراء جیسے معاملات میں اہل ذمہ مسلمانوں کی طرح ہیں، اس لئے کہ ان کے حفوق اور ذمہ داریاں وہی ہیں جو مسلمانوں کی ہیں، نیز اس لئے کہ وہ مسلمانوں کی طرح بیج وشراءود مگر تصرفات کے نتائج کے ذمہ دار اور اس کو انجام دینے کے مختاج ہیں، البتہ صرف شراب اور سور میں مستثنی ہیں، لہذا شراب پر ان کا عقد کرنا ایسا ہی ہے چیے شیرہ پر کسی مسلمان کا عقد کرنا اور سور پر ن کا عقد کرنا ایسا ہی ہے مسلمان کا بکری پر عقد کرنا، کیونکہ ان کے اعتقاد کے مطابق سے مال ہیں، اور ہم کو حکم دیا گیا ہے کہ ہم ان کے عقائد میں دخل اندازی نہ کریں، اس کی دلیل حضرت عرش کی ارشاد ہے: ان کو اس کی بیچ کر نے دواور اس کے شن سے عشر وصول کرو<sup>(1)</sup>

- (۱) حدیث: "نانه عَلَيْكِ نهی عن ثمن الكلب إلا كلب صید" كی روایت بخاری (فتح الباری ۲۰/۲۲ طبع السلفیه) اور مسلم (۲۰/ ۱۱۹۸ طبع عیسی الحلمی) نے حضرت الی مسعود انصاری سے استثناء کے بغیر کی ہے، اور تر مذی (۲۹/۲۹ طبع لحلمی) نے اس کی روایت استثناء کے ساتھ حضرت ابو ہر یرہ سے کی ہے، اور تر مذی نے کہا ہے کہ اس طریق سے مید مدین صحیح نہیں ہے، میہ حدیث حضرت جابر کے طریق سے بھی مروی ہے۔
- (۲) حدیث: "اِن الذي حوم شربها حوم بیعها" کی روایت مسلم (۲۰۲/۳۱طبیعیسی کُلمی) نے حضرت عبداللہ بن عبائل سے کی ہے۔ .
- (٣) فتح القدير والعناية بهامشه ٢٠ ١٥ ٣ المطبعة الكبرى الاميرية ٢١ ٣١ ٥٠ كتاب

ابواللیٹ نے ذکر کیا ہے کہ اگر سانپ دوا میں قابل انتفاع ہوتو اس کی تیع جائز ہے، اور اگر قابل انتفاع نہ ہوتو جائز نہیں ہے، ناپاک تیل کی بیع جائز ہے، اس لئے کہ وہ چراغ جلانے میں قابل انتفاع ہے، بیع کے جائز ہونے میں وہ گو بر اور کھاد کی طرح ہے، کیکن آ دمی کا پا] نہ ٹی ملائے بغیر قابل انتفاع نہیں ہے، لہذا اس کی بیع ملی ہوئی مٹی کے تابع ہوکر ہی جائز ہو کتی ہے، اس کے برخلاف خون کی بیع مطلقاً جائز نہیں ہے<sup>(1)</sup>۔

ہوروں سے تطابق کا کانیدن دائے نیہ ہے کہ بونا پاک پر پاک کرنے کے قابل ہومثلاً نا پاک کپڑا،اس کی بیع جائز ہے،اور جو پاک کرنے کے لائق نہ ہو جیسے نجس تیل تو اس کی بیع جائز نہیں ہے<sup>(1)</sup>۔

'' اسہل المدارک' میں الخرشی نے فقل کرتے ہوئے لکھا ہے کہ مردار کی کھال اور زندہ سے حاصل کی گئی کھال نجس ہے، اگر چہ دباغت دے دی جائے پھر بھی امام مالک کے مشہور قول کے مطابق اس کی بیچ جائز نہیں ہے، نہ اس پر نماز ادا کی جاسکتی ہے، ابن رشد نے کہا ہے کہ اس کی ظاہری اور باطنی طہارت میں اس کی دباغت کا کوئی انژنہ ہوگا<sup>(۳)</sup>۔

شافعیہ نے کہا ہے کہ پیچ کی ایک شرط اس کی ذات کا پاک ہونا بھی ہے، لہذانجس العین کی بیچ صحیح نہ ہو گی ، خواہ استحالہ کے ذریعہ اس کی طہارت ممکن ہو، جیسے مردار کی کھال یا ممکن نہ ہو جیسے گو بر اور کتا، خواہ سد ہایا ہوا ہو، اور شراب اگر چہوہ ( ملک صحیح کی وجہ سے ) محتر م

- الخراج لأبي يوسف رص ٢١٠ طبع السّلفيه -
- (I) فتح القد يروالعنايد بهامشد ٥ / ٢٥٩،٣٥ -
- (۲) حاشیة الدسوقی علی الشرح الکبیر ار ۱۹ اوراس کے بعد کے صفحات۔
  - (۳) أسهل المدارك شرح إرشادالسا لك ا ۷۵۷ ـ

إن الله حرم عليهم الشحوم فباعوها وأكلوا أثمانها، وإن الله إذا حرم على قوم أكل شئ حرم عليهم ثمنه"<sup>(1)</sup> (الله تعالى يہود پرلعنت كرے، الله تعالى نے ان پر چر بى كو حرام كرديا تو انہوں نے اس كو فروخت كرك اس كى قيمت كھائى حالانكه جب الله تعالى سى قوم پركسى چيز كے كھانے كو حرام كرتا ہے، تو اس كى قيمت كو بھى تعالى سى قوم پركسى چيز كے كھانے كو حرام كرتا ہے، تو اس كى قيمت كو بھى تمارے لئے جائز نہيں ہے كہ ہم ان كے ہاتھ اس كو فروخت كريں، جيسے شراب وسور<sup>(1)</sup> (ان كے يہاں جائز ہيں گر ہم ان كے ہاتھ نہيں بچ سكتے)۔

نجاست سے اور نا پاک چیز سے پاک کئے بغیر اس سے فائد داٹھانا: ۲۳ ۲-حفیہ کا ظاہر مذہب ہیہ ہے کہ نایاک تیل سے انتفاع جائز نہیں

۲۰۱۲ لئے کہ حضرت جابر کی جدیث ہے کہ انہوں نے مکہ میں فتخ ہے، اس لئے کہ حضرت جابر کی حدیث ہے کہ انہوں نے مکہ میں فتخ مکہ کے دن نبی کریم علیق کو ارشاد فرماتے ہوئے سنا: ''إن الله ورسوله حرم بیع الخمر والمیتة والخنزیر والأصنام، فقیل: یا رسول الله أرأیت شحوم المیتة فإنه یطلی بھا السفن ویدھن بھا الجلود ویستصبح بھا الناس؟ قال: لا ھو حرام''<sup>(۳)</sup> (اللہ تعالیٰ اوراس کے رسول علیق نے شراب،

- (۱) حدیث: "لعن الله الیهود إن الله حرم علیهم الشحوم ..... کی روایت ابوداؤد (۲۰۸ ۵۵ ک طبح تمص) نے حضرت ابن عبال سے کی ہے، اوراس کی روایت بخاری (فتح الباری مهر مهام طبع التلفیہ) اور مسلم (۳۲ ۷ ۲۰ ۲۱ طبع عیسی انحلمی) نے "إن الله إذا حوم شینا" کے ذکر کے بغیر کی ہے۔
- (۲) المغنى لا بن قدامه مع الشرح اا / ۸۵ ملع دارالكتاب العربي، كشاف
   القناع ۲/۳۳ ۱۵۲
- (٣) حديث: "إن الله ورسوله حرم بيع الخمر والميتة والخنزير "كي

ہو، اس لئے کہ :''نھی عن ثمن الکلب''<sup>(1)</sup> (نبی کریم ﷺ نے کتے کے ثمن سے منع فرمایا ہے)، اسی طرح آپ ﷺ کا ارشاد ہے: ''اِن اللّٰہ ور سولہ حوم بیع الحمر و المیتة و الحنزیر والأصنام''<sup>(1)</sup> (اللّٰداور اس کے رسول ﷺ نے شراب، مردار، سور او بتوں کی بیچ کو حرام قرار دیا ہے) ان ہی پر ان چیز وں کو بھی قیاس کیا گیا ہے جوان کے معنی میں ہیں۔

جس ناپاک کو پاک کرناممکن نہیں ہواس کی بیچ جائز نہیں ہے، جیسے سر کہ، دود ھ، سالن اوراینٹ جو گو بر ملا کر بنائی گئی ہو، اس لئے کہ وہ نجس العین کے حکم میں ہے، اور جس کو پاک کرناممکن ہو، جیسے ناپاک کپڑ اتواس کی بیچ جائز ہے، کیونکہ اس کو پاک کرناممکن ہے<sup>(m)</sup> ۔

حنابلہ کی رائے امام احمد کے ظاہر کلام کے مطابق بیر ہے کہ ناپاک کی بیچ جائز نہیں ہے،جس تیل میں نجاست گرجائے اس کے بارے میں ابوموتی نے کہا ہے کہ اس کوستو میں ملا دوا در اس کوفر وخت کر دو،البتہ کسی مسلمان سے نہ بیچوا در اس کو بتا دو۔

امام احمد سے ابوالخطاب نے روایت کرتے ہوئے تقل کیا ہے کہ کسی کافر کے ہاتھ فروخت کیا جائے گا، بشرطیکہ اس کو اس کی نجاست کاعلم ہو، اس لئے کہ ان کے اعتقاد کے مطابق وہ حلال ہے اوراس کا کھا نامباح ہے۔

ابن قدامہ نے امام احمد کے ظاہر کلام کے لئے نبی کریم علیق کے ارشاد سے استدلال کیا ہے، ارشاد نبوی ہے: "لعن اللہ اليھو د،

- (۱) حدیث: "نهی عن ثمن الکلب" کی روایت بخاری (فتخ الباری ۴۲۶/۴ طبع السّلفیہ)اور سلم (۳۰/ ۱۱۹۸ طبع عیسی کملی ) نے کی ہے۔
- (۲) حدیث: "إن الله ورسوله حوم بيع المحمر والمية والمحنزير" کی روايت بخاری (فتح الباری ۲۸ ۲۷ طبع التلفيه) اور مسلم (۳۷ ۷ ۲۰۱ طبع عيدی الحکمی) نے حضرت جابر بن عبدالللہ سے کی ہے۔
   (۳) مغنی الحتاج ۲۰۱۱ -

لئے مردار کا کھانا جائز ہے یا تھیتی کی سینچائی کے لئے پانی میں پال اند ملانا تو وہ غیر مسجد میں جائز ہوگا ، مسجد میں نہیں ، پس نا پاک تیل کونہیں جلا یا جائے گا الا سیر کہ چراغ مسجد سے باہر ہو اور روشنی مسجد میں ہو تو جائز ہے، نا پاک سے تعمیر نہیں کر ےگا اگر کر لے تو منہد م نہیں کرے گا، کیونکہ اس میں ضیاع مال ہے، اور آ دمی کے کھانے پینے کے علاوہ میں استعال ہو سکتا ہے، کیونکہ آ دمی کے لئے نا پاک چیز کھانا پینا حرام ہے کہ اس سے تیل لگائے گا، البتہ اس سے تیل لگانا رائح قول میں مکروہ ہے، اگر اسے سیہ معلوم ہو کہ اس کے پاس ایسی چیز ہے جس سے نجاست دور کر سکے گا

آدمی کے کھانے اور مسجد کے علاوہ سے مراد بیہ ہے کہ نا پاک کو چراغ میں استعال کیا جائے ، اور اس سے صابون تیار کیا جائے ، پھر اس سے کپڑ ادھونے کے بعد پاک پانی سے دھود یا جائے ، اس کورس گاڑی اور رہٹ پر ملاجا سکتا ہے، جانوروں کو کھلایا پلایا جا سکتا ہے<sup>(1)</sup>۔

شافعیہ کی رائے ہے کہ خشک چیزوں میں نجاست اور ناپاک چیز کا استعال کرنا جائز ہے، مثلاً ناپاک مڈی سے بنے ہوئے برتن کا استعال کرنا، اسی طرح دباغت سے قبل مردار کا چڑا استعال کرنا، مردار کی مڈی کوجلا کرروشنی حاصل کرنا، البتہ مکروہ ہے<sup>(۲)</sup>۔ ناپاک تیل کوجلا کر روشنی حاصل کرنا، البتہ مکروہ ہے <sup>(۲)</sup>۔ ناپاک تیل کوجلا کر روشنی حاصل کرنا، البتہ مکروہ ہے <sup>(۲)</sup>۔ کے یہاں روایات مختلف ہیں، اکثر روایات میں اس کومباح کہا گیا ہے، اس لئے کہ حضرت ابن عمر <sup>۲</sup> نے اس سے روشنی حاصل کرنے کا حکم دیا، اور اس کوشتی پر ملنا جائز ہے، اما م احمد سے ایک روایت میہ ہے کہ السا لک ارس 80، 10مردار، سوراور بتوں کی بیچ کو حرام قرار دیا ہے، آپ سے دریافت کیا گیا: اے اللہ کے رسول! مردار کی چربی کے بارے میں آپ کا کیا ارشاد ہے؟ اس کو شق پر ملاجا تا ہے، اس سے چڑے کو تر کیا جا تا ہے، لوگ اس کو جلا کر اس سے روشنی حاصل کرتے ہیں، آپ نے فرمایا: نہیں وہ حرام ہے )۔

اسی طرح حنفیہ کی رائے ہے کہ موچیوں کے لئے ضرورت کی وجہ سے سور کے بال سے انتفاع جائز ہے، حالانکہ وہ بخس العین ہے، اور بیاس لئے ہے کہ اس کے بغیر بیدکا مہیں ہوسکتا ہے، نیز اس لئے کہ دوسری چیز سے اس کے جیسا کا مہیں ہوگا<sup>(1)</sup> ۔

مالکیہ کی رائے ہے کہ کھانے پینے کی ناپاک چیز اور ناپاک لباس سے انتفاع جائز ہے، جیسے تیل، دودھ، سرکہ اور نبیز، لیکن نجاست یعنی جس کی ذات ہی نجس ہے، جیسے پیشاب پا] نہ وغیرہ اس سے انتفاع جائز نہیں ہے، البتہ اگر مردار کے چڑا کود باغت دے دی جائے تو د باغت کے بعد خشک اشیاء میں اور پانی میں اس سے انتفاع جائز ہے، اسی طرح مردار کو کتوں کے سامنے ڈال دینا جائز ہے، اس لئے کہ مردار کو کتوں کے سامنے ڈال دینا بھی انتفاع ہے، کیونکہ بیاس چیز کو فراہم کرنا ہے جس کو کتے اپنے مالک کے پاس انتفاع جائز ہے، این ٹر پر آگ جلانے کے لئے یا پتھ پر آگ جلانے کے لئے تاکہ وہ کچی بن جائے مردار کی ہوتو جائز ہوگا، مشلا کسی کے حلق میں لقہ پچنس جائے اور وہاں شراب کے علاوہ کو کی دوسری چیز نہ ہوتو شراب کے ذریعہ تھہ کو اندر کرنا جائز ہوگا، اسی طرح معنطر کے

- = تخریج فقرہ رسوم میں گذرچکی ہے۔
- (۱) ابن عابدین ۱/۱۳۱، طبع سوم ۲۳۳۴ هه المطبعة الأمیر بیدالکبری، فتح القدیر والعنایه بهامشه ۲/۲۰۲،۷۵۷،۵۹۰ ۳۱ کمطبعة الکبری الأمیریه ۱۷ ۳۴ هه-

(۲) روضة الطالبين الرمهم ـ

اما ماحمہ کے قول کے مطابق ایساا نتفاع جس کے نتیجہ میں آ دمی نایا ک ہوجائے جائز نہیں ہے، اور اگر نایاک نہ ہوتو جائز ہے، رہااس کا کھانا تو اس کے حرام ہونے میں کوئی اشکال نہیں ،اس لئے کہ نبی کریم سلام : علیہ نے ارشاد فرمایا: "وان کان مائعاً فلا تقربوہ"<sup>(1)</sup> (اور اگرسال ہوتواس کے قریب نہ جاؤ)اوراس لئے بھی کہ خجس چز خبیث ہے،اوراللد تعالیٰ نے تمام خبائث کوترام قرار دیا ہے۔ مردار اورسور کی چربی سے کسی طرح کا بھی انتفاع جائز نہیں ہے، نہ چراغ وغیرہ میں جلا کر روشنی حاصل کرنا جائز ہے، اور نہ کشتی اور چڑے پر لگانا جائز ہے، اس لئے کہ حضور علیقہ سے مروی ہے كرآب عليه في ارتثاد فرمايا: "إن الله ورسوله حرم بيع الخمر والميتة والخنزير والأصنام، فقيل: يا رسول الله أرأيت شحوم الميتة فإنه يطلى بها السفن ويدهن بها الجلود ويستصبح بها الناس؟ قال: لا، هو حرام" (٢) (اللداوراس کے رسول نے شراب، مردار، سوراور بتوں کی بیچ کو حرام قرارد یا ب، آب سے دریافت کیا گیا: اے اللہ کے رسول! مردار کی چربی کے بارے میں آ ب علیظہ کا کیا ارشاد ہے؟ اس کوکشتی پر ملا جاتا ہے، اس سے چر بے کوتر کیا جاتا ہے، لوگ اس کوجلا کر اس سے روشی حاصل کرتے ہیں، آپ علیقہ نے فرما یا بنہیں وہ حرام ہے )۔ اگر نایاک تیل روشنی کے لئے جلایا جائے تو اس کا دھواں نایاک ہوگا، اس لئے کہ وہ اس کا بدلا ہوا جزء ہے، اور بدلنے سے طہارت نہیں ہوتی ہے،لہذاا گرکسی چیز سے لگ جائے اورتھوڑا ہوتو معاف ہوگا،اس لئے کہ اس سے بیجناممکن نہیں ہے،لہذا وہ پسو کے

اس سے روشنی حاصل کرنا جائز نہیں ہے، یہی ابن المنذر کا قول بھی ے، اس لئے كہ حديث ميں ہے: "أن النبي عَلَيْتِ سئل عن شحوم الميتة تطلى بها السفن وتدهن بها الجلود ويستصبح بها الناس فقال: لا، هو حرام، (١) (آ ب عَلِيهُ سے مردار کی چربی کے بارے میں دریافت کیا گیاجس کوکشتی پر ملاجا تا ہےاوراس سے چر کور کیاجا تا ہے، لوگ اس کوجلا کراس سے روشن حاصل کرتے ہیں، تو آپ علیلہ نے فرما یا بنہیں وہ حرام ہے)۔ اس سے روشنی حاصل کرنے کے مباح ہونے کے بارے میں انہوں نے کہا ہے کہ وہ تیل ہے اور ضرر کے بغیر اس سے انتفاع ممکن ہے، اس لئے پاک چیز کی طرح جائز ہوگا، مروی ہے کہ جوآٹا قوم ثمود کے کنووں کے پانی سے گوندھا گیا تھا، آپ علیقہ نے صحابہ کواس کے کھانے سے منع فرمایا اور ان کو حکم دیا کہ اسے اونٹوں کو کھلا دیں<sup>(۲)</sup>، بیہتیل ن**ہ تومردار ہے، نہ مردارکی چربی سے حاصل ہوا** ہے،لہذا حدیث **می**ں داخل ہوگا، جب بیہ بات ثابت ہوگئی،تو وہ اس سے اس طرح روشنی حاصل کرے گا کہ اس کے ہاتھ میں نہ لگے اور اس کی نحاست اس کی طرف متعدی نہ ہو۔ ابوعبداللد کی رائے بینہیں ہے کہ اس کو چڑے پر ملا جائے،

انہوں نے کہا کہاس سے پانی کے برتن اور مثل بنائے جائیں۔ حضرت عمرؓ سے منقول ہے کہاس کو چمڑ بے پرلگایا جائے ، امام احمد نے اس پر تعجب کا اظہار کیا اور کہا: میہ حیرت انگیز بات ہے کہا یک چیز پہنی جائے اور اس میں ایسی چیز لگائی جائے جس میں مردار ہو، گو یا

- (۱) حديث: "أن النبي عَلَيْنِالَهِ سئل عن شحوم الميتة...... کی تخریج فقرہ/ ۲۹۳ میں گذریکی ہے۔
- (۲) قوم شود کے کنووں کے پانی سے گوند سے گئے آٹے کو نہ کھانے سے متعلق حدیث:"بیماء من آباد شہود" کی روایت بخاری (فتح الباری۲۸/۸۷ طبع السّلفیہ)اور سلم(۲۸۲/۲۸ طبع عیسی کتلمی) نے حضرت ابن عمرؓ سے کی ہے۔

طرح میں کی صورت میں اس کے بنائے ہوئے تمام سامان پاک سمجھے جائیں گے،خواہ اس کووہ اپنے گھر میں تیار کرے، اس میں ابن عرفہ کااختلاف ہے۔

جس کپڑے پر دوسرا آ دمی سوتا ہواس پر نماز پڑھنا جائز نہیں ہے، اس لئے کداکثر حالات میں وہ نی وغیرہ کی وجہ سے نا پاک ہوگا، سیاس صورت میں ہے کہ جوشخص اس پر سوتا ہے، اس کے بارے میں طہارت میں مختاط ہونے کا یقین یا غالب گمان نہ ہو، ورنہ اس میں نماز پڑھی جائے گی، اسی طرح اگر کپڑے کا مالک قابل بھروسہ ہواور وہ اس کی طہارت کی خبر دیتو اس میں نماز پڑھی جاسکتی ہے۔ مہمان خانوں، گھاس اور بیٹھنے کی جگہوں پر جو فرش بچھا تے جاتے ہیں، ان میں نماز پڑھنا جائز ہے، اس لئے کہ اس پر سونے والے اکثر اس فرش پرکوئی دوسری چیز بچھا کر سوتے ہیں، لہذ ااگر کوئی چیز گر ہے گی بھی تو فرش کے او پرڈ الی ہوئی چیز میں لگے گی اور فرش اکثر

شافعیہ کی رائے ہے کہ اگر کسی شی میں نجاست کا غالب گمان ہو حالانکہ اصل اس میں پاک ہونا ہو، جیسے ہمیشہ شراب پینے والوں اور نجاست میں رہنے والوں کے کپڑے مثلاً مجوں، مجنون، بچے اور قصائی، تو اصل پرعمل کرتے ہوئے ان کے پاک ہونے کا حکم لگا یا حالئے گا، اسی طرح بی حکم وہاں بھی ہوگا جہاں عموم بلوی ہو جیسے جائے گا، اسی طرح بی حکم وہاں بھی ہوگا جہاں عموم بلوی ہو جیسے جانوروں کا پسینہ اوران کا لعاب وغیرہ<sup>(1)</sup>۔ حنابلہ کی رائے ہے کہ اگر کفار کے کپڑ وں اور برتنوں کی طہارت کاعلم ہو یا ان کا حال معلوم نہ ہوتو وہ پاک ہیں، اسی طرح ہمیشہ شراب پینے والے کا برتن اور اس کے کپڑے اور اکثر نجاست میں رہنے والے کا برتن اور اس کے کپڑے اور اکثر نجاست (1) حافیۃ الدسوقی ار ۲۱ ہو ۔ (۲) خون کے مشابہ ہوگا ،اورا گرزیا دہ ہوگا تو معاف نہ ہوگا<sup>(1)</sup>۔

جو چیز اکثر حالات میں نا پاک رہتی ہواس کا استعال: ۵ ۲۰ – جو چیز اکثر حالات میں نا پاک رہتی ہواس کے استعال کے بارے میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے۔

حنفید کی رائے ہے کہ مشرکین کے برتنوں کو دھونے سے قبل ان میں کھا نا پینا عکروہ ہے، اس کے باوجو د دھونے سے قبل ان میں کھالے تو جائز ہوگا اور وہ حرام کھانے پینے والانہیں سمجھا جائے گا کمیکن بیا س صورت میں ہے کہ برتنوں کے ناپاک ہونے کاعلم اس کو نہ ہو، اگر اس کوعلم ہوتو دھونے سے قبل ان میں کھا ناپینا جائز نہ ہوگا، اگر کھائے گا تو حرام کھانے پینے والا ہوگا، وہ مرغی کے جو تھے کی طرح ہے کہ اگر معلوم ہو کہ اس کی چونچ پر نجاست تھی تو اس سے وضو کرنا جائز نہ ہو تا کا رمعلوم مشرکین کے پائجامہ میں نماز پڑ ھنا ان کے برتنوں میں کھانے میں نماز پڑ ھنا جائز نہ ہوگا، اور اگر علم نہ ہوتو ان میں نماز مکروہ ہو گی، اور اگریڑ ھے لیتو نماز ہوجائے گی <sup>(۲)</sup>

ما لکیہ کی رائے ہے کہ کا فر کے کپڑ یے میں فرض یا نفل نماز پڑھنا حرام ہے، مرد ہو یا عورت ہو، کتابی ہو، یا غیر کتابی ہو، کپڑ ااس کے جسم سے متصل ہو یا متصل نہ ہو، کپڑ البیا ہو کہ اس میں نجاست کے لگنے کا امکان ہو، جیسے دامن اور شرم گا ہ کے آس پاس رہنے والا کپڑ ایا ایسا نہ ہو جیسے عمامہ اور شال، نیا ہو یا پر انا ہو، البتہ اس کی طہارت کا یقین یا غالب گمان ہو تو نماز جائز ہو گی، کا فر کا بنا ہوا کپڑ ااس کے برخلاف ہے، جب تک اس کی نجاست کا یقین یا غالب گمان نہ ہو اس کو طہارت پڑ محمول کیا جائے گا، اور اس میں نماز پڑ ھی جائے گی، اسی (1) المنی من الشرح الکبیر ۲۰۱۱ میں میں العربی۔

نجاست سے علاج کرنا: ۲۹۸ - اس پر فقتہاء کا انفاق ہے کہ فی الجملہ انتہائی مجبوری کے بغیر نجاست سے علاج کرا ناجا ئزنہیں ہے۔ تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح'' تداوی''(فقرہ ۸)۔

ناپاک پانی کے ذریعہ کھیتی کی سینچائی کرنا اور نجاست کھاد میں ڈالنا: ۹ ۲۹ - حفیہ، مالکیہ اور شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ اگر ناپاک پانی سے کھیتی اور کچل کی سینچائی کی جائے تو وہ ناپاک نہ ہوں گے نہ حرام ہوں گے<sup>(1)</sup>۔ د کیکھئے:'' اُطعمہ''(فقرہ / ۱۱)۔ اس سلسلہ میں مالکیہ کہتے ہیں کہ نجاست سے سیراب کی گئی کھیتی پاک ہے، اگر اس کے او پر نجاست لگ جائے تو اس کو دهود یا جائز ہے<sup>(۳)</sup>، اگر کھیتی کی سینچائی کے لئے پانی میں پا ] نہ ملاد یا جائے تو جائز ہے<sup>(۳)</sup>، نہ کی کھانے میں اس کا استعال ہوگا نہ کسی عبادت میں، الب تہ کھیتی کی سینچائی اس سے کی جائے گی اور چو پایوں کو پلایا

- حاشیه ابن عابدین ۵ / ۱۷ ، الخرش از ۸۸ ، تحفة الحتاح ۸ / ۹۴ ۱ \_
  - (۲) حاشية الدسوقي ا / ۵۲\_
  - (۳) حاشية الدوقى ارا۲\_

دودھ پلانے والی حالفہ، بچہ اور ہمیشہ شراب پینے والوں وغیرہ کے کپڑ وں میں نماز پڑھنا درست ہے، اس لئے کہ اصل ان کی طہارت ہے،البتہ عبادت میں احتیاط کی بنا پر مکروہ ہے، بیاس صورت میں ہے کہ ان کی نجاست کا علم نہ ہو ورنہ ان میں نماز درست نہ ہوگی<sup>(1)</sup> ہ

نا پاک رنگ سے خضاب کرنا اور کپڑ وں کورنگنا: ۲ ۲۹ - ففتهاء کی رائے ہے کہ اگر کسی نا پاک چز سے خضاب کیا جائے یا رنگا جائے تو وہ تین بارد هونے سے پاک ہوجائے گا،لہذا اگر کوئی مرد یا عورت نا پاک مہندی سے خضاب کرے اور اس کو تین بار دهولے تو پاک ہوجائے گا، البتہ اگر عین نجاست سے خضاب کیا جائے تو اس وقت پاک ہوگا جب اس کا عین، مزہ اور بوختم ہوجائے، اور پانی صاف نکل آئے، رنگ کا باقی رہنا معاف ہے، اس لئے جس کو دور کرنے میں مشقت ہو، اس کا باقی رہنا معاف ہے، اس لئے جس قبیل سے خون میں رنگا ہوا کپڑ اہے کہ دہ پخس ہے، یہی علم اس کیڑ ے علاوہ ہو، جن میں بنے والا خون ہوتا ہے کہ دہ نجس ہے، اس لئے کہ یہ علاوہ ہو، جن میں بنے والاخون ہوتا ہے کہ دہ نجس ہے، اس لئے کہ یہ

شافعیہ میں سے قلیونی نے مزید کہا ہے کہ نجاست سے رئے ہوئے کپڑ ے کے غسالہ کا صاف ہوجا ناضر ورک ہے، اور بیکا فی ہے کہ نجاست سے رنگے ہوئے کپڑ ے کو بہت زیادہ پانی میں ڈبودیا جائے، یا ای طرح اس پر تھوڑا پانی بہادیا جائے، اس سے کپڑا بھی پاک ہوجائے گااور اس کارنگ بھی پاک ہوجائے گا<sup>(۲)</sup>۔ دیکھئے: اصطلاح'' اختضاب''(فقرہ مرہا)۔

- (۱) کشاف القناع ار ۵۳ ـ
- (۲) ابن عابدین ار ۲۲۹، ۳۲، حاضیة الدسوقی ار ۲۰،موا چب الجلیل ار ۱۲۳، حاشیة القلیو بی دعمیره ار ۵۷۔

جائے گا<sup>(۱)</sup>۔

شافعيد كہتے ہيں كەگوبر پراگنے والى تحقق كے متعلق اصحاب كاكہنا ہے كہ وہ نجس العين نہيں ہے، البتہ نجاست كے لگنے سے ناپاك ہوجاتى ہے، اگراسے دھود يا جائے تو پاك ہوجائے گى، اگر خوشہ نگل آئے تواس سے نگلنے والا دانہ پاك ہوگا<sup>(۲)</sup>، اگر كوئى چو پايد دانہ نگل جائے پھراس كو تيحے، سالم اگل ديتو اگراس كى تى باقى ہوكہ اگر تھيت ميں ڈال ديا جائے تواگ آئے تواس كاعين پاك ہوگا، البتہ اس كے ظاہر كو دھونا واجب ہوگا، اس لئے كہ اگر چہ وہ دانہ اس كى غذا ہو گہا ہے، البتہ اگراس كى تى تو تي اي ہے كہ وہ دانہ اس كى غذا ہو گیا ہے البتہ اگراس كى تحق ہو گھا ہو كہ اگر جہ وہ دانہ اس كى غذا ہو گیا ہے کہ ہو البتہ اگراس كى تحق ہو گھا ہو كہ اگر ہے ہو ہے، العين ہے <sup>(۳)</sup>

جن کھیتیوں اور بھلوں کی سینچائی نجاستوں کے ذریعہ ہو یا ان میں نجاست کھاد میں دی جائے وہ حنابلہ کے نزد یک حرام ہیں، اس لئے کہ حضرت ابن عباس سے مروی ہے کہ انہوں نے کہا: ''کنا نکر ی أرض رسول الله عُلَنَظِنَنَهُ و نشتر ط علیهم أن لا ید ملو ھا بعذر ۃ الناس''<sup>(۳)</sup> (ہم رسول اللہ عُلَقَنَنَهُ کی زمین کرا یہ پردیتے تھے، اور بی شرط لگادیتے تھے کہ وہ لوگوں کا پا] نہ کھاد میں نہ پرد یت تھے، اور بی شرط لگادیتے تھے کہ وہ لوگوں کا پا] نہ کھاد میں نہ دیں گے) نیز اس لئے کہ وہ نجاسات سے غذا حاصل کرتی ہیں، نجاستوں کے اجزاءان میں سرایت کرتے ہیں، اور استحالہ سے پاک نہ ہوں گی۔

ابن عقیل نے کہا ہے کہ ممکن ہے کہ یو مکروہ ہو، حرام نہ ہو، نہ اس پر نا پاک ہونے کا حکم لگا یا جائے ، اس لئے کہ نجاست اس کے اندر (۱) انہل المدارک شرح اِ رشادالسا لک ۲۸ ماشیة الدسوقی ۲۱/۱ (۲) روضة الطالبین ۲۱/۱۱ المکت الإسلامی۔ (۳) حدیث: سختا نکری اُرض دسول الله عَلَیْ اللہ سنائی۔

(۲) حدیث: " کنا نگری ارض رسول الله علیطی ...... کی روایت شکی (اسنن۲۷/۱۳۱ طبع دائرۃ المعارف العثمانیہ) نے کی ہے، اور کہا ہے کہ حدیث ضعیف ہے۔

بدل جاتی ہیں، اور بدل جانے سے پاک ہوجائے گی، جیسے خون جانور کے اعضاء میں بدل کر دود ھے ہوجائے اور سعد بن ابی وقاص لی پڑ زمین میں پا] ندڈ التے تصاور کہتے تھے کہ ایک ٹو کرا عوہ ایک ٹو کرا گندم ہے، العوق لوگوں کا پا] نہ ہے<sup>(1)</sup>۔ اسی وجہ سے انہوں نے جن کھیتیوں میں نجاست کھا دمیں دی جائے، یاجس کھیتی یا پھل کی سینچائی نا پاک پانی سے ہواں کے کھانے کومکر دہ کہا ہے<sup>(1)</sup> اور کہا ہے کہ جب اس کے پاک پانی سے سینچائی کی جائے گی اور عین نجاست ختم ہوجائے گی، تب حلال ہوگا، ''الانصاف'' میں ابن عقیل کا قول منقول ہے کہ نہ وہ نا پاک ہے نہ حرام ہے، بلکہ استحالہ کی وجہ سے پاک ہے، جیسے خون دود ھر بن کر

انہوں نے کہا ہے کہ حلال جانور کا گوبر پاک ہے، اس کوکھاد میں استعال کیا جائے توکیقتی حرام نہ ہوگی <sup>(۳)</sup>۔

جانوروں کونجاست یانا پاک چارہ کھلانا: • ۵ - مالکیہ اور شافعیہ نے کہا ہے کہ چو پایوں کو نجاست یا ناپاک چارہ کھلانا جائز ہے<sup>(۲)</sup>، اسی طرح انہوں نے کہا ہے کہ جو پانی نجاست کی وجہ سے بدل گیا ہوا سے چو پایوں کو پلانا اور اس سے کھیتی کی سینچائی کرنا جائز ہے<sup>(۵)</sup> ۔ کی سینچائی کرنا جائز ہے<sup>(۵)</sup> ۔ پلا نے میں اور آلئہ تناسل میں شکانے میں شراب سے انتفاع حرام (۱) المنی لاہن قدامہ محالشر حالہ ۲۷ ۔ ۲۷ طبع دار الکتاب العربی۔ (۲) المنی لاہن قدامہ محالشر حالہ ۲۷ ۔ (۳) الانصاف ۱۰ ۲۸ ۳ ، المنی مع الشر حالہ ۲۰ ۔ (۳) الشرح الکیو، حاضیة الدسوتی علیہ ۱۰ ۲۱ ، دوضة الطالبین ۲۷ – ۲۵ المکتب الإ سلامی، القلیو بی علی شرح المنہا جا ۲۷ ۔

(۵) الهل المدارك شرح إرشادالسا لك ۱/۵۳ د

 $-1 \mathcal{W} \Lambda -$ 

پکائی تو نبی کریم علیق نے ان کو عظم دیا کہ ان کے کنوؤں سے جو پانی لیا ہے اس کو پھینک دیں اور آٹا اونٹ کو کھلا دیں اور ان کو عظم دیا کہ جس کنویں پر اوٹنی پانی پیتی تقلی اس سے پانی لیس)۔

نجاست کے درجات: الف - نجاسات غلیظہ: اگ - امام ابوحنیفہ کے نز دیک نجاست مغلظہ وہ نجاست ہے جس کی نجاست کے بارے میں کوئی نص موجود ہو، اور اس کے خلاف کوئی دوسری نص نہ ہواور اس سے بچنے میں کوئی حرج بھی نہ ہو، اگر چہ اس میں اختلاف ہو، اس لئے کہ اجتہا دفص کا معارض نہیں ہوسکتا ہے۔ میں اختلاف ہو، اس لئے کہ اجتہا دفص کا معارض نہیں ہوسکتا ہے۔ امام ابو یوسف اور امام حمد کے نز دیک مغلظہ وہ ہے جس کی نجاست منفق علیہ ہواور اس کے لگنے میں عموم بلوی نہ ہو۔ نجاست منفق علیہ ہواور اس کے لگنے میں عموم بلوی نہ ہو۔ نجاست منفق علیہ ہواور اس کے لگنے میں عموم بلوی نہ ہو۔ نجاست نظل کی جو مقد ار نماز سے مانع ہے، وہ یہ ہے کہ در ہم وزن کا اعتبار ہوگا <sup>(1)</sup> ۔ وجہ سے طہارت واجب ہو وہ نجاست غلیظہ ہوگی، جیسے یا [] نہ،

ربد سے بہار کے رب اور ڈی ، اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے، یہ کم منی پیشاب خون، پیپ اور ڈی ، اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے، یہ حکم منی کا بھی ہے، اس لئے کہ نبی کریم علیقہ نے حضرت عائشہ سے ارشاد فرمایا:"إن کان رطباً فاغسليه، وإن کا يابساً فافر کيه"

- الاختيار شرح المختار ا / ا ۳ طبع مصطفى الحليمي ۲ ۱۹۳۰ \_
- (۲) حدیث: "إن کان رطباً فاغسلیه وإن کان یابساً فافر کیه" کے بارے میں ابن الجوزی نے التحقیق (۱/ ۲۰ اطبع دارالکتب العلمیہ) میں کہا ہے کہ بیعدیث معروف نہیں ہے، صرف بیمنقول ہے کہ حضرت عائشہ نبی کریم علیق کے حکم کے بغیر ایسا کرتی تھیں پھر حضرت عائشہ ہے مروی ہے کہ میں مسلق کہ محق اپنی انگلیوں سے رسول اللہ علیق کے کپڑے سے منی کھرچ دیتی تھی، اس کی روایت ترمذی (۱۹۹۱) نے کی ہے، اور اس کی اصل مسلم

ہے، بیاس لئے کہ نجاست سے انتفاع حرام ہے، اور جب جانور کو نجاست پلاناحرام ہےتواس کا کھلانا بھی حرام ہوگا<sup>(1)</sup>۔ حنابلہ نے ایسی چیز ان جانوروں کوکھلانے کی اجازت دی ہے جن کے گوشت کا کھا ناجائز نہیں ہے، حلال جانور کو کھلانے کی اجازت نہیں دی ہے،البتہا گرحلال جانورکوکھلا دےگا تونتین دن تک ذبح نہیں کرےگا،جیپا کےجلالہ کاحکم ہے، چنانچہ ام احمد سے یو چھا گیا کہ سی نانبائی نے روٹی یکائی اور اس میں سے کچھفر دخت کردیا پھر جس یانی سے آٹا گوندھا تھااس میں دیکھا کہایک چوہیا ہےتوانہوں نے جواب دیا کہ روٹی کسی کے ہاتھ فروخت نہ کرےاورا گرفر دخت کردیا ہےتواس کو واپس لے لےاورا گرخریدارکونہیں جانتا ہوتو اس کا م<sup>م</sup>ن صدقه کرد بے اور روٹی حرام جانو روں کو کھلا دے، حلال جانو رکو نہ کھلائے البتہ اس کو کھلا دے گا تو نتین دن ذخ نہ کرے گا جیسا کے جلالہ کاتھم ہے<sup>(1)</sup> ،انہوں نے کہا کہ بیر دار کے درجہ میں نہیں ہے، بلکہ اس میں اشتباہ ہو گیا ہے، ان سے کہا گیا کہ وہ حجام کی کمائی کے درجہ میں ہے جواونٹ کو کھلا دیتا ہے، انہوں نے جواب دیا: بیہ میرے نز دیک اس ہے بھی سخت ہے، غلام کونہیں کھلائے گا البتہ جانوروں کو کھلادےگا، ان سے یو چھا گیا کہ اس کی دلیل کیا ہے تو فرمایا کہ حضرت ابن عمرٌ سے مروک ہے : ''أن قوما اختبزوا من آبار الذين مسخوا، فأمرهم رسول الله عُلَيْكُ أن يهرقوا ما استقوا من بئارها، وأن يعلفوا الإبل العجين، وأمرهم أن يستقوا من البئر التي كان تردها الناقة" (جن لوكول كي صورتیں مسخ کردی گئی تھیں ان کے کنوؤں سے کچھ لوگوں نے روٹی

- العناية بهامش فتح القدير ٨ / ١٤ اطبع المطبعة الكبرى الأميرية ٨ ١٣ اهه.
  - (٢) المغنى لابن قدامه مع الشرح ١١ / ٨٨ دارالكتاب العربي -
- (٣) حدیث: "فأمرهم رسول الله علین أن يهريقوا...... کی تخریج فقره ۲۹۰ میں گذریکی ہے۔

(پیشاب سے بچو)مطلق ہے، یانی میں اس سے بچناممکن ہے،البتہ کھانے اور کپڑے میں اس سے بچناممکن نہیں ہے، لہذا ان دونوں میں معاف ہے۔ اسی طرح حچوٹے لڑ کے اورلڑ کی کا پیشاب بھی نجاست غلیظہ ہے،خواہ وہ کھانا کھاتے ہوں یا نہ کھاتے ہوں، اس لئے کہ مذکورہ بالا حدیث میں کوئی تفصیل نہیں ہے، حضرت علیٰ کی حدیث میں، جو بچے ابھی نہیں کھاتے ہوں ان کے پیشاب کے بارے میں تفنح کا لفظ استعال کیا گیا ہے، چنانچہ نبی کریم علی کا ارشاد ہے: "ینصب بول الغلام، ويغسل بول الجارية" (بجد ) بيتاب كوطك ہےدھویاجائے گااور بچی کے پیشاب کو(اہتمام سے )دھویاجائے گا)، لفظ صح دهونے کے معنی میں بھی استعال کیا جاتا ہے، حضرت مقداد بن الاسود ف جب آب علي سے مذى ك بارے ميں دريافت كيا تو آب عَلَيْهُ نِ ان كوكها : "توضأ وانضح فرجك" (٢) (وضوكرواورايني نثرم گاه كانضح كرو) يعنى اس كودهود و،لهذااس حديث میں بھی نضح کا معنی دھونا ہوگا، تا کہ دونوں حدیثوں میں موافقت ہوجائے۔ اس پر فقہاء حنفیہ کا انفاق ہے کہ یالتو بطخ اور مرغی کی بیٹ

اں پر سہاء حقیہ کا الفال ہے لہ پا جو ک اور سرط کی ہیں۔ نجاست غلیظہ ہے<sup>(m)</sup> ۔ شافعیہ نے کہا ہے کہ کتا یا سوریا ان دونوں سے پیدا شدہ یا ان میں سے سی ایک سے پیدا شدہ جانور کے کسی چیز سے ملنے سے جونجس

- (۱) حدیث: "ینضح بول الغلام....." کی روایت ابوداؤد (۱/۲۲۳ طبع حمص)اورتر مذی (۵۰۹/۲ طبع التجاریة الکبری) نے کی ہے، اورابن تجرنے التلحص (۱/۱۵ طبع دارالکتب العلمیہ) میں اس کی اسادکو صحیح کہا ہے۔
- (۲) حدیث:"توضأ وانضح فوجک" کی روایت مسلم (۲۷۷ طبع عیسی الحلی) نے کی ہے۔
  - (۳) الاختیار شرح المختار ار ۲۳، ۳۳ ما طبع مصطفی کتلبی ۲ ۱۹۳۱۔

(اگرتر ہوتو اس کو دھود وا ور خشک ہوتو اس کو کھر چ دو) نیز نبی کریم سیلی نی حضرت عمار بن یا سر سے ارشاد فرمایا: ''انعما یغسل الثوب من خمس: وذکر منھا المنی''<sup>(1)</sup> (کپڑے کو پانچ چزوں کی وجہ ہے دھویا جائے گا، آپ نے ان میں سے منی کا ذکر کیا) اگر بدن میں لگ جائے اور خشک ہوجائے توحسن نے امام ابوطنیفہ سے نقل کیا ہے کہ کھر چنے سے پاک نہ ہوگا اور کرخی نے کہا ہے کہ اکتفاء کرنا اس کی طہارت کی دلیل نہیں ہے، اس لئے کہ امام ابوطنیفہ سے صحت کے ساتھ میں نقول ہے کہ وہ فرک کے قائل نہیں ہیں نماز اس میں جائز ہے اگر اس کو پانی لگ جائے گا، تو امام صاحب کے زدیک اس کی نجاست لوٹ آئے گی، اس میں صاحبین کا اختلاف ہے۔

یہی تحکم امام ابو حذیفہ کے نز دیک حرام جانور کے پال انہ و پیشاب کا ہے، اس لئے کہ ان کی نجاست نص سے ثابت ہے، اور اس کے خلاف کوئی دوسری نص موجود نہیں ہے، لید کے بارے میں آپ علیق کا ارشاد ہے: "دھی رجس"<sup>(1)</sup> (وہ گندگی ہے) گوبر تجسی اسی کے مثل ہے، نیز اس لئے کہ وہ بدل کر بد بودار اور فاسد ہو گیا ہے، وہ جانور سے جدا ہوتا ہے، اس سے پچناممکن بھی ہے، لہذا آ دمی کی طرح ہوگا۔

یہی حکم چوہیا کے پیشاب اور اس کے پال انہ کا ہے، اس لئے کہ نبی کریم علیقہ کا ارشاد: "استنز ہوا من البول"<sup>(")</sup>

- = (۱/۸۳۳)میں ہے۔
- (۱) حدیث: "إنما يغسل الثوب من خمس ...... کی تخریخ فقره / ۱۷ میں گذریچک ہے۔
- (۲) حديث: "هي د جس" کی روايت بخاری (فتح الباری ۲۵۶ طبع السلفيه)
   اور ابن ماجه (ا / ۱۳ طبع عيسی اکلمی) نے حضرت عبدالله بن مسعود محلی کی اور بخاری کے الفاظ بيه بيں، "هذا د کس" (کاف کے ساتھ)۔
   (۳) حدیث: "استنز هوا من البول....." کی تخریج فقره ۲۱ میں گذریکی ہے۔

ے مانع نہ ہوگی ، اس لئے کہ شریعت کے بعض احکام میں چوتھائی کو کل کے قائم مقام رکھا گیا ہے ، مثلاً سرکامسح اور اس کا حلق کر انا ، پھر ایک قول ہے کہ پورے کپڑے کی چوتھائی مراد ہے ، اور ایک قول یہ ہے کہ کپڑے کے جس حصہ میں نجاست لگی ہے اس کی چوتھائی مراد ہے جیسے آستین اور دامن وغیرہ ، امام ابو یوسف کے نز دیک ایک مربع بالشت ہے ، اور امام محمد کے نز دیک ایک مربع ذراع ہے ، امام محمد سے ایک روایت ہے کہ دو قدم کی جگہ ہے ، اور مختار چوتھائی ہے ، امام ایک روایت ہے کہ دو قدم کی جگہ ہے ، اور مختار چوتھائی ہے ، امام رائے پر موقوف ہے ، اس لئے کہ زیادہ سمجھنے میں لوگوں کے خیالات الگ الگ ہوتے ہیں <sup>(1)</sup>۔

امام ابویوسف اورامام محمد کے نز دیک نجاستوں میں لیداور گوبر نجاست خفیفہ ہیں، اس لئے کہ راستوں میں عموم بلوی ہے اور اس کی نجاست میں اختلاف بھی ہے<sup>(1)</sup> ۔

حلال جانور کا پیشاب، گھوڑ ے کا پیشاب، مچھلی کا خون، خیراور گد سے کا لعاب، حرام پرندوں کی بیٹ، نجاست خفیفہ ہے، امام محمد کے نز دیک حلال جانور کا پیشاب پاک ہے، اس لئے کہ عربین کی حدیث میں ہے کہ عرینہ کے پچھلوگ مدینہ میں آئے، مدینہ کی آب وہوا ان کو راس نہیں آئی، ان کے رنگ زرد ہو گئے، ان کے پیٹ پچول گئے، تو اللہ کے رسول علیق نے ان کو تکم دیا کہ باہر صدقہ کے اونٹ کے پاس جائیں اور ان کے دود ھاور پیشاب پیئیں، وہ لوگ نظے، اور پیا اور تندرست ہو گئے (<sup>(۳)</sup>، اگر اونٹ کا پیشاب نا پاک ہوتا

- (۱) الاختيار شرح المختار ار ۲۰ ۳۰ ۱۳ طبع مصطفی الحلبی ۲ ۱۹۳۰ -
  - (۲) الاختیارشرح المختارا / ۱۳ طبع مصطفی کلی ۲ ۱۹۳۱ء۔
- (۳) حديث: "أمر رسول الله عَلَيْنِكْمْ بأن يخرجوا إلى إبل الصدقة ويشربوا من ألبانها وأبوالها" كى روايت بخارى (فتخ البارى الم ۳۳۵ طبح السلفيه) السلفيه) اور مسلم (۳۷ اطبخ عليمي الحلمي) في حضرت انس محكم م-

ہودہ نجاست غلیظہ ہے<sup>(1)</sup> ۔ مالکیہ کے نزدیک نجس (نجاست) وہ ہے جس کی ذات ہی ناپاک ہو جیسے پیشاب، پا [] نہ دغیرہ اور منجس (ناپاک) وہ ہے جو اصل میں پاک ہو گراس میں نجاست لگ گئی ہو<sup>(۲)</sup> ۔ نجاست سے طہارت حاصل کرنے کے اعتبار سے حنابلہ نے اس کی تین قشمیں کی ہیں: پیدا شدہ جانور کی نجاست، اس کو سات بار دھونے سے پاک ہو گا جس میں ایک بار مٹی سے دھو یا جائے گا۔ پیشاب جہاں لگ گیا ہوا تک کو پانی میں ڈ بود یے سے طہارت حاصل ہوجائے گی ۔ موجائے گی ۔ مان دھونے سے پاک ہوجائیں گے، اس میں مٹی سے دھونا خرور کی ہیں ۔

(۱) مغنی الحتاج الرسلا۔

- (۲) حاشية الدسوقى على الشرح الكبير ا / ۲۰ -
- (۳) کشاف القناع ار ۱۸۹٬۱۸۳، شرح منتهی الإرادات ا / ۱۰۱۹ ـ

ویر من ہول العلام''<sup>(1)</sup> (بچی کے پیشاب کودھویا جائے اور بچہ کے پیشاب پر پانی حیطر کا جائے ) ختش بھی بچی کے تکم میں ہے۔ مثافعیہ کے نز دیک ایک تیسری قسم ہے، اور وہ نجاست متوسطہ ہے، یہ نجاست غلیظہ دخفیفہ کے علاوہ ہے۔ اگر عین نہ ہوتعیٰ اس کے وجود کا تویفین ہو گر اس کا رنگ، بواور مزہ پچر بھی محسوں نہ ہوتو اس سے طہارت حاصل کرنے کے لئے میکا فی مزہ پچر بھی محسوں نہ ہوتو اس سے طہارت حاصل کرنے کے لئے میکا فی اور اگر عین موجود ہوتو اس کے عین کو دور کرنے کے بعد اس کے بواور مزہ کو دور کرنا بھی ضروری ہے، خواہ اس میں زحمت کیوں نہ ہو، کیونکہ اس کا باقی رہنا عین کے باقی رہنے کی علامت ہے۔

اورا گررنگ یا بوکودور کرنا دشوار ہوتو اس کا باقی رہنا مصر نہ ہوگا، اور مشقت کی وجہ سے حل پاک ہوجائے گا، البتہ اگر آسانی سے دور ہو سکتے تو اس کا باقی رہنا مصر ہوگا ، کیونکہ میہ عین کے باقی رہنے کی علامت ہے۔

بو کے بارے میں ایک قول میہ ہے کہ اس کا باقی رہنا مفر ہے، نووی نے کہا ہے کہ اگر دونوں ایک ساتھ ایک جگہ باقی رہیں توضیح قول کے مطابق مفر ہوں گے، اس لئے کہ اس صورت میں عین ک باقی رہنے کی علامت زیادہ قو کی ہوگی دوسرا قول میہ ہے کہ مفز نہیں، کیونکہ اگر میہ دونوں الگ الگ ہوں تو مضرنہ ہوں گے، تو اسی طرح ایک ساتھ ہونے کی صورت میں بھی مفرنہ ہوں گے اعتبار سے حنابلہ نے نجاست سے طہارت حاصل کرنے کے اعتبار سے حنابلہ نے

تواس کے حرام ہونے کی وجہ سے آپ ﷺ اس کے پینے کا حکم ہر گز نہ دیتے ،حالانکہ خود نبی کریم ﷺ کا ارشاد ہے: ''ان اللّٰہ **لم یجعل** شفاء ک**م فیما حرم علیکم''<sup>(1)</sup> (اللہ تعالیٰ نے جن اشیاءکوتم پر حرام کیا ہے ان میں اس نے تہہارے لئے شفانہیں رکھی ہے )۔** 

امام محمد کے نزدیک گھوڑے کا پیشاب پاک ہے، مچھلی کا خون دراصل خون نہیں ہے، اس لئے کہ وہ دھوپ میں سفید ہوجا تا ہے، امام ابو یوسف سے منقول ہے کہ وہ بخس ہے، اسی لئے کہا گیا ہے کہ وہ نجاست خفیفہ ہے، خجر اور گد سے کا لعاب نصوص کے تعارض کی وجہ سے نجاست خفیفہ ہے، حرام پرندوں کی ہیٹ اس لئے نجاست خفیفہ ہے کہ اس میں عموم بلوی ہے، اس سے بچنا ممکن نہیں ہے، کیونکہ وہ فضاء میں ہیٹ کر دیتے ہیں، امام محمد سے منقول ہے کہ ترام پرندوں کی بیٹ نجاست غلیظہ ہے، اس لئے کہ میہ پرند کے لوگوں کے ساتھ مل جل

جو بچه ابھی دوسال کا نہ ہوا ہواور ابھی دودھ کے علاوہ بچھ نہ کھا تا ہوتو شافعیہ کے زد یک صرف اس کا پیشاب نجاست خفیفہ ہے، لڑ کی اور خنثی کا پیشاب نجاست غلیظہ ہے، اس لئے کہ جہاں بچہ کا پیشاب لگ جائے اور اس کو پاک کرنے کا ارادہ ہوتو پیشاب لگ ہوئے پر پانی خچٹرک دیا جائے گا جو پوری نجاست پر پھیل جائے اگر چہنہ ہے، کیکن بچی اور خنثی مشکل کا پیشاب جہاں لگ جائے اس کو دھونا وا جب ہے، اور دھونا اس وقت ہوگا جب پانی بہہ جائے ، اس

 حدیث: "إن الله لم يجعل شفاء كم فيما حرم عليكم" كى روايت بيهتى (اسنن الكبرى ١٠/ ٥ طبع دائرة المعارف العثمانيه) في حضرت ام سلمة سي كى ہے، اور بيتى في مجمع الزوائد (٨٦/ ٥ طبع القدى) ميں كہا ہے كه ابو يعلى اور بزار في اس كى روايت كى ہے ابو يعلى كے رجال حسان بن مخارق كے علاوہ صحيح كے رجال ميں، ابن حبان في حسان كوثقة كہا ہے۔
 (۲) الاختيار شرح الحقار ار ٣٣ طبع مصطفى الحلى ٢ ١٩٣ ء۔ تو معاف نہ ہوگا، اس لئے کہ یہاں بچنامکن ہے، بلی کا پیشاب اگر کپڑے وغیرہ پرلگ جائے تو ضرورت کی وجہ سے معاف ہوگا اس کے برخلاف اس کا پیشاب یا 🛛 نہ کپڑے کےعلاوہ اگر کسی دوسری چیز میں لگ جائے تو معاف نہ ہوگا۔ نجاست کی بھاپ اور گوبر کاغبار معاف ہے، لہذاا گریا 🛛 نہ پر ہوا چلے اور کپڑ بے کو لگے تو کپڑ انایاک نہ ہوگا البتہ اگرنجاست کا اثر کپڑے پر ظاہر ہوگا تو نایاک ہوجائے گا، ایک قول ہی ہے کہ اگرتر ہوگا تو نایاک، بوجائے گا، اس لئے کہ نجاست اس کے ساتھ متصل ہوجائے گی۔ بییتاب کی چھنٹ اگرسوئی کی نوک کی طرح باریک ہو کہ نظر نہ آئتو معاف ب، اگرچہ پورے بدن یا پورے کپڑے پر ہو، اس لئے کہ ضرورت کی وجہ سے وہ کالعدم سمجھا جائے گا،اسی طرح جوخون قصاب کولگ جاتا ہے،ضرورت کی وجہ سے اس کے حق میں معاف ہے، لیکن اگر کسی کپڑے پر چھینٹ لگے اور وہ کپڑ اقلیل یانی میں گرجائے تو یانی نایاک ہوجائے گا، اس لئے کہ اس وقت کوئی ضرورت نہیں ہے،اتی کے مثل اس کھی کا اثر بھی ہے جو کسی نجاست پر بیٹھے پھرنمازی کے کپڑے پر بیٹھ جائے تو معاف ہے۔ میت کا غسالہ ( دھودن ) اگرنہلا نے والے کولگ جائے کہ اس سے بچناممکن نہ ہوتو جب تک نہلا نے میں رہے گا ،معاف ہوگا۔ شاہراہ کا کیچڑ، اگرچہ نجاست مخلوط ہو جب تک نجاست کی ذات نظرندآئے معاف ہے۔ نجاست کے خفیفہ ہونے کا اثر غیر سیال چیز میں ظاہر ہوگا، اس لئے کہ اگر سیال چیز میں نجاست پڑ جائے تو وہ نایاک ہوجائے گی ، اس میں غلیظہ اور خفیفہ کا کوئی فرق نہ ہوگا، نہاس میں وزن یا مساحت کا

کوئی اعتبار ہوگا۔ اونٹ اور بکری کی مینگنی اگر کنویں یا برتن میں گرجائے تو معاف ہے،البتہ اگر بہت زیادہ ہو، یا ٹوٹ جائے اورجس چیز میں گری ہے اس کی تین قشمیں کی ہیں: اول کتا، سوران دونوں سے یا ان میں سے کسی ایک سے پیدا شدہ جانور کی نجاست، اس کو سات بار دھونے سے طہارت حاصل ہوگی، جس میں ایک بار مٹی سے دھو یا جائے۔ دوم: جو بچہ ابھی کھانا نہ کھا تا ہواس کے پیشاب کی نجاست، سے پیشاب جہاں لگ جائے اس کو پانی میں ڈ بود بے سے طہارت حاصل ہوجائے گی۔ سوم: ان دونوں کے علاوہ جو نا پاک ہوں سات بار صاف صاف دھونے سے یاک ہوجائیں گے ، اس میں مٹی سے دھونا

ضروری نہیں ہے<sup>(1)</sup>۔

5-جونجاسات معاف ہیں: 3-جونجاسات معاف ہیں: سا ۵- حفنیہ کی رائے ہے کہ نجاست غلیظہ میں چندا مور معاف ہیں: نجاست غلیظہ اگر گاڑھی ہو تو ایک درہم کے وزن کے بقد ر معاف ہے، اس کی مقد ار بیس قیر اط بتائی گئی ہے، اور اگر نجاست پتلی معاف ہے، اس کی مقد ار بیس قیر اط بتائی گئی ہے، اس کی مقد ار یا سیال ہو تو ایک درہم کی پیائش کے بقد ر معاف ہے، اس کی مقد ار انگلیوں کے جوڑ کے اندر تقطی کی گہرائی کے برابر بتائی گئی ہے، شارع کی طرف سے اس کے معاف ہونے کا مطلب میہ ہے کہ نما زفا سد نہ ہوگی، ورندا گرایک درہم کے بقد رہوتو بالا جماع مکر وہ تحریکی ہے، اگر اس سے کم ہوتو مکر وہ تنزیمی ہوگی۔

بلی اور چوہیا کا پیشاب اوران دونوں کا پا] نہ جن چزوں میں مجبوری ظاہر ہومعاف ہے،لہذ ااگر گندم میں چوہیا کا پا] نہ ہواورا تنا زیادہ بھی نہ ہو کہ اس کا اثر ظاہر ہوتو معاف ہوگا، اگر اس کا پیشاب کنویں میں گرجائے تو ضرورت کی وجہ سے معاف ہوگا، اس کے برخلاف اگر اس کا پیشاب یا پا] نہ مثلاً کسی کپڑا یا برتن میں لگ جائے

کشاف القناع ار ۱۸۹٬۱۸۳، شرح منتجى الإ رادات ار ۱۰،۹۷ .

لگ جائے وہ معاف ہے، البتہ ان کونماز کے لئے دوسرا کپڑا رکھنا مندوب ہے۔ ھ ۔ نمازی کے بدن یا اس کے کپڑے یا اس کی جگہ براس کا یا کسی دوسرے کا خون لگ جائے ،جس کا خون لگاہے وہ آ دمی ہویا کوئی جانور ہو،خواہ سور کیوں نہ ہو،معاف ہے، بشرطیکہ اس کی مقدار بغلی درہم کی مقدار سے زیادہ نہ ہو، بغلی درہم سے مرادوہ کالا دائرہ ہے جو خچر کے ا گلے پیر میں ہوتا ہے، وزن کا اعتبار نہیں کیا جائے گا، اس سلسلہ میں خون کی طرح پیپ بھی ہے، اس میں خون کی آمیزش ہویا نہ ہو۔ و۔ جو شخص گھوڑا، خچر یا گدھا وغیرہ کو چرانے، چارہ کھلانے یا اس کو باند ھنے وغیرہ کی خدمات انجام دیتا ہے، اگراس کے بدن یا کپڑے یا جگہ کوان جانوروں کا پیشاب یا یا 🛛 نہ لگ جائے تو معاف ہے،اس لئے کہ اس سے بچنا بہت دشوار ہے۔ ز کمهی، مچھر یا جھوٹی چیونٹی اگرنجاست پر بیٹھے اور اس میں سے کچھاٹھالے جواس کے پیریامنھ میں لگ جائے پھر وہ نمازی کے بدن یا کپڑے پر بیٹھ جائے تو معاف ہے، اس لئے کہ اس سے بچنا مشکل ہے، البتہ بڑی چیونٹی کا اثر معاف نہیں ہے، اس لئے کہ یہ بہ**ت ن**ادر ہے۔ ح۔ پچچنالگانے کے بعد اس کی جگہ کو کپڑا وغیرہ سے صاف کردیا جائے مگرخون کا اثر باقی رہ جائے تو زخم کے اچھا ہونے تک وہ معاف ہے، اچھا ہونے کے بعد اس کودھوئے گا۔ ط۔بارش کے بانی اور کیچڑ میں نحاست مل گئی ہو، اور بہ راستہ میں موجود ہو،خواہ بارش ختم ہوگئی ہو، اگر کسی کے بدن یا کپڑ بے پرلگ جائے تو تین شرطوں کے ساتھ معاف ہے: اول: ملى ہوئى نجاست كيچر يا يانى سے حقيقت ميں يا غالب گمان میں زیادہ نہ ہو۔

گد ہے کی لید، گائے اور ہاتھی کا گو برضرورت اورعموم بلوی کی حالت میں معاف ہے،خواہ خشک ہویا تر ہو<sup>(1)</sup>۔ ۵۴ – مالکیہ نے جن نجاستوں کومعاف قرار دیا ہے، وہ مندرجہ ذیل ہں: الف دنجاست كاازخود بهه جانا، مثلًا بيشاب يا يا النه، يا مذى یاددی یامنی میں سے کوئی اگرازخود بہہ جائے تواس کو بدن سے یا کپڑا یاس جگہ سے دھونا جہاں سے دوسری جگہ نتقل ہوناممکن نہ ہو، واجب نه،وگا،اگرچەردزاندايك بار،ى پېش آئے۔ ب۔ بواسیر کی تری اگر مریض کے ہاتھ یا کپڑے میں لگ جائح ،خواہ روزانہ ایک ہی بار ہوتو معاف ہے، مگر ہاتھ کا دھونا معاف نه ہوگا،البتدا گرروزانہ دوبارے زیادہ ہاتھ میں لگ جائے تو معاف ہوگا، کپڑ ےاور بدن میں روزانہایک مرتبہ ہونا کافی ہے،کیکن ہاتھ کے بارے میں روزانہ دوبار سے زیادہ ہونا ضروری ہے، اس لئے کہ اگرزیادہ نہ ہوتو ہاتھ کا دھونا دشوارنہیں ہے، اس کے برخلاف کپڑے اوربدن کودھونا دشوارہے۔ ج۔ دودھ پلانے والی عورت کے بدن یا کپڑے پر بچہ کا پیشاب یا 🛛 نه لگ جائے تو معاف ہے، اگر چہ اس کا بچہ نہ ہو، اگر بچہ کے پیشاب باللانہ کرتے وقت اس سے بچنے کی کوشش کرلے،لیکن اس کے لئے مندوب بیرے کہ نماز کے لئے دوسرا کپڑ ار کھے۔ د۔ ذبح کرنے والے، بیت الخلاء کا پال نہ نکالنے والے، اور زخموں کا علاج کرنے والے طبیب کے بدن یا کیڑے پر جونحاست حاشیداین عابدین ار ۲۱۰، مراقی الفلاح رص ۱۸،۸۵،۸۵، ۱۹۰۰

اس میں اس کارنگ ظاہر ہوجائے تو معاف ہوگی۔

اس کا پرتکس کثیر کہلا نے گا۔

قليل مقدار جومعاف ہے، وہ ہےجس کود کیھنے والاقلیل شمچے،

نحاست ۵۴

ہے،خواہ آگ نے نجاست کو پوری طرح جلا دیا ہویانہیں۔ البته ظاہر مذہب کے مطابق نجاست کا دھواں نایا ک ہے، اسی کولخمی، تونسی، مازری، ابوالحسن اور ابن عرفہ نے مختار کہا ہے، بعض لوگوں نے کہا ہے کہ یہی مشہور ہے، ابن رشد کے نز دیک را کھ کی طرح نجاست کے دھواں کا یاک ہونا مختارہے (۱)۔ انہوں نے کہا ہے کہ عورت کے خشک کیڑے کے دامن سے نجس کاغبارلگ جائے تو وہ معاف ہے<sup>(۲)</sup>۔ ۵۵ - شافعیہ نے کہا ہے کہ چند چیزیں معاف ہیں: جونجاست معتدل بینائی کے ذرایعہ محسوس نہ ہو سکے، خواہ نحاست غليظه ہو۔ پتچر سے استنجاء کرنے کے بعدمحل پر ہاقی رہ جانے والا اثر اس آدمی کے حق میں معاف ہے۔ تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح ''استنجاءُ' (فقر ہر ۲۳)۔ اسی قبیل سے سڑک کی وہ کیچڑ ہےجس میں واقعی نجاست ملی ہوئی ہو،لیکن اگراس مٹی کی نجاست میں شک یا گمان ہوتو وہ یاک ہے، معاف شدہ نجس نہیں ہے، چند شرطوں کے ساتھ ہی نجاست معاف ہوتی ہے۔ اول:اس پرنجاست ظاہر نہ ہو۔ دوم: گذرنے والا اس نجاست سے بیچنے کی یوری کوشش کرے لینی اینے کپڑے کے کنارہ کو نہ لڑکائے ، جہاں چھینٹ اڑرہی ہو، ادھرنہ جائے۔ سوم: پیدل یا سواری یا چلتے ہوئے اس کونجاست لگ جائے، لیکن اگر زمین پر گرجائے اور اس کے کپڑے آلودہ ہوجا ئیں تو

> (۱) حاشیة الدسوقی ۲۷۵٬۵۷ م ۲) حاشیة الدسوقی ۲/ ۲۴ م

دوم: پانی یا کیچڑ کے بجائے صرف نجاست نہ لگے۔ سوم: اس پانی یا کیچڑ کے لگنے میں اس شخص کے عمل کودخل نہ ہو، مثلاً کیچڑ اور پانی سے خالی راستہ کو چھوڑ کر ایسا راستہ اختیار کرےجس میں پانی اور کیچڑ ہو۔

ی۔ایک سےزائد پھوڑ وں سے بہنے والی پیپ،خواہ خود ہے یا اس کو نچوڑا جائے، اگرچہ بلا ضرورت نچوڑا جائے، اس لئے کہ پھوڑوں کی کثرت سے غالب گمان ہوتا ہے کہ ان کو نچوڑ نے کی ضرورت ہے، لہذا اس سے جو بے گا معاف ہوگا، اگر چہ درہم کی مقدار سے زائد ہو، اور اگرایک پھوڑا ہوتو جوخود بہے گایا ضرورت کی وجه سے نچوڑ اجائے گا، وہ معاف ہے اور جو بلاضر ورت نچوڑ اجائے گا وه معاف نه ہوگاالبتہ اگر درہم سے کم ہوتو وہ بھی معاف ہوگا۔ ک۔ پیوکی بیٹ اگر چیزیا دہ ہواور اگر چیاس نے بہتا ہواخون پیاہونجس ہے مگر معاف ہے، رہااس کا خون تو وہ دوسر نے خون کی طرح ہے، درہم بغلی سے زائد ہوگاتو معاف نہ ہوگا جیسا کہ پہلے گذر چکا۔ ل۔سونے والے کے منہ سے نکلنے والایانی اگر معدہ سے نکل ر ہا ہو، یعنی زردادر بد بودار ہوتو نجس ہے، کیکن اگر برابر نکلتا ہوتو اس شخص کے قت میں معاف ہے۔ م مردارکھٹل اگرتین یااس سے کم ہوں تو معاف ہے۔ ن۔ یال نہ ویپیثاب کے راستہ سے پھر وغیرہ کے ذریعہ عین نجاست دورکردی جائے اور اس کا اثر باقی رہ جائے تو وہ معاف ہے، جب تک زیادہ پھیلی ہوئی نہ ہو،اگر پھیل گئی ہوتویانی سے اس کو دھونامتعین ہے، اسی طرح عورت کی پیشاب گاہ سے نجاست کو دور کرنے کے لئے یانی کااستعال کرنامتعین ہے<sup>(1)</sup>۔

ے سے پی جمہ جاتی رہے ہیں ہے۔ ان کے نزدیک معمد قول ہیہ ہے کہ نجاست کی را کھ مطلقاً پاک

(۱) حاشیة الدسوقی ۱ / ۱۷ ۵۷ ۷

زمین پر رگڑ دے کہ نجاست کی ذات دور ہوجائے تو اس میں تین ردایات میں، ایک بیر کہ اس پر رگڑ دینا کافی ہے، یہی پہلی روایت ہے، جیسا کہ ابن قدامہ نے کہا ہے، دوسری روایت بد ہے کہ دوسری تمام نجاستوں کی طرح اس کوبھی دھونا واجب ہے، تیسری روایت بیہ ہے کہ پیشاب و یا 🛛 نہ سے اس کو دھونا داجب ہے، ان کے علاوہ دوسری نجاستوں سے دھونا ضروری نہیں ہے۔ سوم: اگر اس کی ہڈی میں نایاک ہڈی جوڑی جائے اور وہ جڑ جائے توا گرضرر کااندیشہ ہوتو اس کوا کھاڑنا ضروری نہیں ہے، اس لئے کہ وہ اندر رہنے والی نجاست ہے، اور اس کو دور کرنے میں ضرر ہے،لہذاوہ رگ میں موجود خون کے مشابہ ہوگی۔ تھوڑاخون ویپیے بھی معاف ہے،تھوڑاوہ ہےجس کوانسان خود تھوڑا شبچھے، اورتھوڑا صرف اس وقت معاف ہے جبکہ وہ کسی سیال یا کھانے کی چنز میں نہ ہو۔ سلس البول کی صورت میں یوری طرح تحفظ کے بعد جوتھوڑ ابہت پیشاب نکل آئتودہ معاف ہے، کیونکہ اس سے بچنا بہت مشکل ہے۔ نجاست کا دھواں، اس کا غبار اور بھاپ جب تک اس میں نجاست کی صفت ظاہر نہ ہو، معاف ہے۔ جونجاست معاف ہے اگرتھوڑے پانی میں گرجائے تو پانی ناياك ہوجائے گا۔ جونحاست کسی آ دمی کی آنکھ میں لگ جائے اور اس کے دھونے میں ضرر ہوتو معاف ہے۔ سڑک کے کیچڑ میں جس کا نایاک ہونانجاست کے ملنے کی وجہ یے یقینی ہو،اگراس کا تھوڑ اسا حصہ لگ جائے تو معاف ہے<sup>(1)</sup>۔

(۱) المغنی مع الشرح الکبیر ا/۲۹٬۷۲۵، المغنی ا/۱۱ ۴، ۱۲ ۴ طبع دارالفکر، شرح منتبی الإ رادات ا/ ۱۰۲، ۱۰۳، کشاف القناع ا/ ۱۹۲

معاف نہ ہوگا، اس لئے کہ ایسادا قعہ شاذ ونا در ہی ہوتا ہے۔ چہارم:نجاست کپڑایابدن میں ہو۔ ان کے نز دیک گوشت اور اس کی ہڑی پر باقی رہنے والاخون معاف ہے،ایک قول ہے کہ وہ پاک ہے،اکیمی اورایک جماعت کے کلام سے بظاہر معلوم ہوتا ہے کہ وہ نایاک ہے، مگر معاف ہے، یہی ظاہر مذہب ہےجیسا کہ شربنی انخطیب نے کہاہے۔ اسی قبیل سے نجاست کا دھواں ہے، وہ نایاک ہے مگر عرف میں كم موتومعاف ہے۔ نحاست کی بھاب اگر آگ کی وجہ سے او پر آئے تو نا پاک ہے، اس لئے کہ آگ این قوت سے نحاست کے اجزاءکوجدا کر دیتی ہے، لیکن اگر کم ہوتو معاف ہے، اگر آگ کے واسطہ سے نہ ہو، مثلاً ہیت الخلاء کی نجاست سے نکلنے والی بھاپ ہوتو یا ک ہے۔ زرکشی نے صراحت کی ہے کہ خشک نجاست کا غباریا ک ہے۔ سونے والے کے منہ سے بہنے والایانی اگر معدہ سے نکلا ہو مثلًا بد بودارزرد فطحتو نایاک ب، (مگرمعاف سے) اگر معدہ سے نہ نکا ہویا معدہ سے ہونے میں شک ہوتویا ک ہوگا۔ ایک قول بیرے کہ اگراس میں تغیر ہو گیا ہوتو نایاک ہوگا، درنہ یاک ہوگا، اگر اس کی کثرت کی وجہ سے کوئی اس میں مبتلا ہوتو ''الروضہ' میں کہاہے کہ ظاہر بیہ ہے کہ وہ معاف ہے <sup>(1)</sup>۔ ۵۲ – حنابلہ کی رائے ہے کہ نجاست غلیظہ کل نجاست کی وجہ سے تین جگہوں میں معاف ہے: اول بحل استنجاء، پتھر سے استنجاء کرنے میں صفائی اور عدد کے مکمل کرنے کے بعداس کا اثر باقی رہ جائے تو وہ معاف ہے۔ دوم:اگرموزہ یا جوتے کے پنچ نجاست لگ جائے اور اس کو

مغنى الحتاج الم ١٠٤٩، ١٩٢، المنفور في القواعد ٣٧٦٧ -

اس سے کم قیمت میں طلب کرے، اور سوم و نجش میں تعلق سے ہے کہ ناجش خریداری کا خواہش مند نہیں ہوتا ہے، اور مساوم ( بھاؤ کرنے والا )اس کا خواہش مند ہوتا ہے۔

ب- مزایدہ (نیلامی کی بولی بولنا): سا- لغت میں مزایدہ کا معنی ہے: بیچ کے لئے پیش کردہ سامان کی قیت میں اضافہ کرنے میں مقابلہ کرنا<sup>(1)</sup> ۔ اصطلاح میں مزایدہ ہیہ ہے کہ سامان پر زیادہ بولی لگانے کا اعلان کیا جائے اور لوگ ایک دوسرے پر بڑھ چڑھ کر قیت میں اضافہ کریں، سب سے زائد قیت پر بولی بند ہوجائے، اور وہ شخص سامان لے لے<sup>(1)</sup> ۔ مزایدہ اور نجش میں تعلق ہیہ ہے کہ خش کرنے والاخریداری کا ارادہ نہیں رکھتا ہے، جبکہ نیلامی بولنے والاخریداری کا ارادہ رکھتا ہے۔

شرع حکم: n - 5 جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ نجش حرام ہے، اس لئے کہ نبی کریم n - 5 جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ نجش حرام ہے، اس لئے کہ نبی کریم علی اللہ کا ارشاد ہے: "لا تلقوا الرکبان ولا یہ بعضکم علی الغنم"<sup>(m)</sup> (تجارتی قافلوں ہے آگ بڑھ کر نہ ملو، تم میں سے کوئی دوسر کی تیج پر بڑھ کرتیج نہ کر ۔، نجش نہ کرو، کوئی شہری کسی دیہاتی <u>کے لئے تیج</u> نہ کر ۔، اور دودھزیا دہ معلوم ہونے کے لئے بکری کے (۱) القاموں الحیط، تان العروں، بحم مقامیس اللغہ المجم الوسط ۔ (۲) القوانین الفقہ یہ (۲۹۰، فتح القد پر ۲ (۱۰، الدسوق سر ۱۵۹، مغنی الحتاج الر - سر

۳) حدیث:''لا تلقوا الر کبان'' کی روایت بخاری (تح الباری ۲۸/۲۱ سطیع السلفیہ)اور سلم(۳۷/ ۱۵۵ طبع عیسی کتلسی ) نے حضرت ابو ہر یرہؓ سے کی ہے، اورالفاظ بخاری کے ہیں۔

نجن

تعریف: ا-لغت میں بخش کا ایک معنی جوش دلانا، کھود کرید کرنا ہے، بخش (جیم کے سکون کے ساتھ ) مصدر ہے، اور اس کے زبر کے ساتھ ہوتو اسم مصدر ہے، وہ بیہ ہے کہ خریداری کے ارادہ کے بغیر محض دوسرے کو دھو کہ دینے کے لئے سامان کی قیمت میں اضافہ کیا جائے اور وہ دھو کہ کھا جائے، ایسا ہی نکاح وغیرہ میں بھی ہوتا ہے، اسم فاعل ناجش ہے، مبالغہ کا صیغہ نجان ہے، لاتنا جشو ا کا معنی ہے کہ ایسا نہ کرو<sup>(1)</sup>

اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے <sup>(۲)</sup>۔

- (۱) محيط المحيط ، المصباح المنير ، لسان العرب.
- (۲) التعريفات للجر جاني، قواعد الفقه للبركتي -
- (٣) لسان العرب، المصباح المنير ، المعجم الوسيط -

نجش ا- <sup>م</sup>

نجش ۵-۲ تھن میں دودھ نہ روکو) نیز <sup>ح</sup>ضرت ابن عمر ؓ سے مروی ہے: '' أن رسول الله عَ<sup>ليسِلَم</sup> نھی عن النجش''<sup>(1)</sup> (آپ عَلَيْطَةُ نے بخش الر سے *منع ف*رمایا)۔

> ما لکیہ نے تفصیل کرتے ہوئے کہا ہے کہ اگر ثمن سامان کی قیت سے زائد کرد نے تو بالا تفاق ممنوع ہے، اگر قیت سے زیادہ نہ ہو بلکہ زیادتی کی وجہ سے قیت کے برابر ہوجائے، یا زیادتی کے باوجود قیت سے کم رہے تو مازری کے کلام کے ظاہر کے مطابق ممنوع ہے اور امام ما لک کے کلام کے ظاہر کے مطابق جائز ہے، اور ابن العربی کے کلام کے مطابق مندوب ہے، امام اور مازری کے کلام کے مطابق قیت سے زائد ہونے کی طرح ممنوع ہے۔

> اگر بائع کوناجش کے بارے میں علم ہو پھر بھی وہ خاموش رہے اور بیچ ہوجائے توخریدار کواختیار ہے کہ اس کورد کردے، اور اگر اس کو علم نہ ہو سے تو خریدار کے لئے گفتگو کا کوئی موقع نہیں ہے اور نہ بیچ فاسد ہوگی، گناہ ایسا کرنے والے کو ہوگا<sup>(1)</sup>۔

> شافعیہ کے نز دیک خاص طور پراس نہی کاعلم ہونا ضروری نہیں ہے، اس لئے کہ نجش دھوکہ ہے اور اس کا حرام ہونا ہ<sup>شخص</sup> کو معلوم ہے<sup>(۳)</sup> ۔

> سبکی نے کہا ہے کہ جس کوحرام ہونے کاعلم نہ ہو، وہ عنداللّہ گنہگار نہ ہوگا، قاضی حضرات کے لئے ظاہر حکم کے اعتبار سے جس کی حرمت مشہور ہواس کے کرنے والے کے لئے علم کا اعتراف کرنا ضروری

- (۱) حدیث: "نهی عن النجش" کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۸۵۵ مطبع السلفیه)اور سلم (۱۱۵۲ طبع عیسی الحلمی) نے حضرت عبدالله بن عمر سے کی ہے۔
- (۲) حافیة الدسوقی ۳۷/ ۱۸، العنامة بهامش فتح القدیر ۲۳۹۷، حاشیة الجمل علی شرح المنبح ۳۷/ ۹۱، المغنی ۲۷/ ۲۷۸، حواثی الشروانی، ابن قاسم ۲۷/ ۱۵۳۵۔
  - (۳) حاشية الشرواني وابن قاسم ١٩٨٥ ۳٠

نہیں ہے، البتہ اگر حرمت مخفی ہوتو اس کا حکم اس کے خلاف ہے بظاہر اس سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کے مز دیک گنہ گارنہ ہوگا، اگر چہ علم حاصل کرنے میں کو تا ہی کرے<sup>(1)</sup> ۔

ردكر نے ميں مشتر ى كا خيار: ۲ - حفيد نے كہا ہے كہ بي تحقق ميں خريداركوا ختيار ہے كەردكرد ، يا مثن كے بدلہ ميں اس كور كھ لے، كيونكه فساد عقد كے اندر نہيں ہے، نه صحت كى شرطوں ميں ہے بلكہ خارج ميں زائد معنى كى وجہ سے صحت كى شرطوں ميں ہے بلكہ خارج ميں نائد معنى كى وجہ سے مثرى كو حق ہے كہ اگر بائع كو نابش كے بارے ميں علم ہو تو مشترى كو حق ہو گئ ہو تو اگر بائع كو نابش كے بارے ميں علم ہو تو مشترى كو حق ہو گئ ہو تو اگر جا ہے تو قبضہ كے دن اس كى جو قيمت ہو وہ اداكر اور اگر چا ہے تو تجش كا شن اداكر ، اور اگر بائع كو علم نہ ہو سے تو خريدار كے لئے كلام كى شخبائش نہيں ہے، اور نہ بي فاسد ہو كى،

- (I) الجمل على شرح المنبح سار ٩٢\_
- (۲) المغنى ٢/٨٤٨، العنايه بهامش فتح القد ير٢٩٩٨، تحفة الحتاج ٢٣٩/١٣
  - (۳) حاشیة الدسوقی ۳/ ۲۸، المغنی ۴/ ۲۷۷
  - ( · ( ) فتح القدير ۲ / ۸ اطبع دار إحياء التراث العربي -

نجوم،نحاس جس نے ایسا کیا ہے وہ گنہ گارہوگا<sup>(۱)</sup>۔ شافعیہ کے نز دیک اصح بیر ہے کہ خریدارکوکوئی اختیار نہیں ہوگا، اس لئے کہ اس نے کوتا ہی کی ہے، نہ خود خور وفکر کیا اور نہ ماہرین کی طرف رجوع کیا،اوراضح کے بالمقابل دوسرا قول ہیے کہ اس کوخیار ہوگا،اس لئے کہ تصربہ ( دودھ زیادہ معلوم ہونے کے لئے تھن میں روك دينا) كي طرح دهوكه ديا گياہے <sup>(۲)</sup> ۔ حنابلہ کی رائے ہے کہ اگر بیچ نجش میں اپیاغبن ( نقصان ) ہو کہ عام طور پر ایساغبن نہیں ہوتا ہے توخریدار کواختیار ہے کہ بیچ کوفنخ کردے پاباتی رکھے،اگراس کے مثل غبن ہوتا رہتا ہےتو اس کو کچھ اختیار نہیں ہے،خواہ خجش بائع کی موافقت کے ساتھ ہوا ہو یا اس کی موافقت کے بغیر ہوا ہو <sup>(۳)</sup> ۔

د يکھئے:'' معدن''۔

تحاس





کو م

د بکھئے: ''تنجیم' ۔

- (۱) جاشة الدسوقي ۳/ ۱۸ ـ
- (۲) مغنی الحتاج ۲۷۷ س
- (٣) المغنى مرم ٢٣٥،٢٣٢\_

میں استعال کرتے ہیں، جو جانور کے بدن کے کسی بھی حصہ میں لگایا جائے، جس سے اس کی موت ہوجائے، اگر اس کو ذنح کرنے پر قدرت نہ ہو<sup>(1)</sup>۔ نحراورعقر میں تعلق بیہ ہے کہ عقرعام ہے۔

نحر سے متعلق احکام: الف - نحر کے ذریعہ ذن کر نے کا طریقہ: سا- ذن کر نے کا ایک طریقہ نحر بھی ہے، جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ اونٹ کو نحر کرنا اور اس کے علاوہ دوسرے جانوروں کو ذن کرنا مستحب ہے، ارشادر بانی ہے: ''فَصَلِّ لِرَبِّ کَ وَ انْحَرُ '' (سوآ پ ایپ پروردگار کی نماز پڑ سے اور قربانی بیجتے)، نیز ارشاد ہے: ''إنَّ اللَّهُ يَأْمُوُ حُمُ أَنْ تَذُبَحُوْا بَقَرَةً ''<sup>1)</sup> ('تہمیں اللہ حکم دیتا ہے کہ ایک گائے ذن کرو)، مجاہد نے کہا ہے کہ ہم لوگوں کو نحر کا حکم دیا گیا اور بنی اسرائیل کو ذن کر نے کا حکم دیا گیا ہے، اس لئے کہ نبی کریم علیق ہوا، اور بنی اسرائیل کے چوپائے گائے بیل تھوان کو ذن کا حکم دیا ہوا، اور بنی اسرائیل کے چوپائے گائے بیل تھوان کو ذن کا حکم دیا ہوا، اور بنی اسرائیل کے چوپائے گائے بیل تھوان کو ذن کا حکم دیا ہوا، اور بنی اسرائیل کے چوپائے گائے بیل تھوان کو ذن کا حکم دیا ہم ہونی ذہر جھما ہیدہ'' '') (رسول اللہ علیق نہ نہ کر اللہ علیق ہے۔

- (۱) لسان العرب، بدائع الصنائع ۲۵ ۳۳٬۰۱۳ الشرح الصغير ۱۱٬۵۳۳
  - ۲) سورهٔ بقره/۲۷\_
- (۳) المغنى لا بن قدامه ۵۷٬۵۷۵ طبع الرياض، شرح منتهى الإرادات ۱۹٬۳۱۶، الفتاوى الهنديه ۲۸۵۵٬۵ عقد الجواهر الثمية ۱۸۸۸ طبع دارالعرب الإسلامی-
- (٣) حديث: "أن رسول الله عَلَيْنَا نَعْمَ بعد بدنة وضحى بكبشين شطر من حديث في الحج أنه لما دخل مكة أمرهم أن يحلوا، و نحر النبي عَلَيْنَا بيده سبع بدن قياماً وضحى بالمدينة كبشين أملحين أقرنين "كىروايت بخارى (فتح البارى ٣ / ٥٥٣ طبح التلفير) في كى ب،

تعریف: ۱-نحو لغت میں نحو ینحو نحواً سے ماخوذ ہے، یعنی سینہ کے او پری حصہ پر مارنا، کہا جاتا ہے: نحو البعیو ینحوہ نحواً اس کے تحرکی جگہ پر اس طرح نیزہ مارنا کہ سینہ کے اعلیٰ حصہ سے طق ظاہر ہوجائے<sup>(1)</sup> اسی معنی میں ارشاد ربانی ہے: "فَصَلِّ لِوَبِّکَ وَانْحَرْ<sup>(1)</sup> (سو آپ اپنے پروردگار کی نماز پڑھیئے اور قربانی

اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگ نہیں ہے، البرکتی نے کہا ہے کہاونٹ کی رگیس جواس کے سینہ کے نز دیک اس کی گردن کے نچلے حصہ میں ہوتی ہیں،ان کے کاٹنے کونحر کہتے ہیں<sup>(m)</sup> ۔

متعلقه الفاظ:

عقر: ۲ - اونٹ یا بکری کے کھڑ ہے ہونے کی حالت میں ان کے پایوں کو تلوار سے کا ٹنا، لغت میں عقر کہلا تا ہے، پھر اہل عرب نے اس کوقتل کرنے اور ہلاک کرنے کے معنی میں استعمال کیا، اور خاص طور پر اس کونحر کے معنی میں استعمال کیا ہے، فقہاءاس کو اس کاری زخم کے معنی

- (۱) لسان العرب، مختار الصحاح-
  - (۲) سورهٔ کوژر ۲\_
  - (٣) قواعدالفقه للبركتي-

نحرا-۳

$$\begin{split} \begin{split} & \sum_{i=1}^{n} \sum_{i=1}^{n} v_i x_i (1) (1) + \sum_{i=1}^{n} \sum_{i=1}^{n} v_i x_i (1) + \sum_{i=1}^{n} v_i (1) + \sum_{i=1}^{n} v_i (1) (1) + \sum_{i=1}^{n} v_i (1) (1) + \sum_{i=1}^{n} v_i (1) + \sum_{$$

Q-rz

مَلْنِنْهُ فرساً فأكلناه"<sup>(1)</sup> (تم ىياادراسكوكھايا)\_ ت کی وجہ سے خرکئے جانے والے ، والے جانور کونحر کردیا مثلاً ہلا کت راس کا کھانا حلال ہے، اگر مجبوری

نحرتین دن ہیں، یوم *خر*اوراس کے ینہیں ہے، اگر چہلوگ منی میں رہ ں سے نہیں ہے، اگر کوئی اپنی مدی ے گا، کیونکہ کسی کے لئے جائز نہیں (٣) چار دن ہیں، یوم نحر اور اس کے بعد مديث ب: "كل ايام التشريق وں میں ذنح ہے)۔ \_(~/0

- لى عهد رسول الله عَلَيْتِهُمْ فرساً تح الباري ٩ / • ٢٢ طبع السَّلفيه) اور مسلم
- ) ہے۔ رالجواہر الثمینہ ۸۹/۱۱، المدونہ ۱/۲۷،
  - ، منهاية الحتاج ١٠٢٨ -
- ج" کی روایت احمد (<sup>۲</sup>۹۷ ۸۲ طبع المیمدیه ) ۔ ر( ۴۵ / ۲۵ طبع القدس ) میں کہا ہے کہات الاوسط میں کی ہےاوراحمہ وغیرہ کے رجال

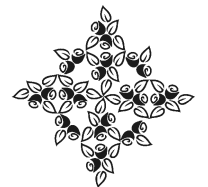
نحر۲-۷،نجله كريم عليته اور حضرات صحابه كرام اونث كواس طرح نحر كرتي تتص د-نحر کی شرطیں: کهاس کا آگےوالا پایاں پیر بندھا ہوا ہوتا اور پاقی تین پیروں پروہ ۲ - نحر کے صحیح ہونے کے لئے وہی شرطیں ہیں جواصطلاح'' ذہائح'' کھڑارہتاتھا)۔ (فقرہ/۱۱،۱۲،۱۲اوراس کے بعد کےفقرات میں مذکور ہیں)۔

ھ-نحر کے مستحبات: 2 - نحر میں مستحب بیر ہے کہ اونٹ تین پیروں پر کھڑا رہے، آگے والا بایاں پیر بندھا ہوا ہو، اورا گراس کولٹا دیا جائے تو بھی جائز ہے، مگر پہلی صورت افضل ہے۔ مالکیہ نے کہا ہے کہ نحر کئے جانے والے جانور کو قبلہ رخ کردے گا اور خود جانور کے الحکے دائیں پیر کی جانب جو بندھا ہوا نہ ہوگا کھڑا ہوگا

اور اپنے بائیں ہاتھ سے اس کے او پر والا ہونٹ پکڑ لے گا، اور بسم اللّٰہ کہہ کر اپنے دائیں ہاتھ سے اس کے لبہ( حلق کے پنچے کا گڈھا) پر نیز ہ مارے گا<sup>(1)</sup> ۔

نحر کے وقت اونٹ کا تین پیروں پر کھڑار ہنا مستحب ہے، اس کی دلیل ارشاد ربانی ہے: ''فَاذُکُرُوا اسْمَ اللَّهِ عَلَیْهَا صَوَآفٌ'' <sup>(1)</sup> (سوتم انہیں کھڑ کر کے ان پر اللّٰہ کا نام لیا کرو)، ابن عبالؓ نے فرمایا ہے: ''معقولة علی ثلاثة''<sup>(1)</sup> (ایک پر باندھ کرتین پیروں پر کھڑا ہو)، اس بارے میں بعض احادیث بھی بیں، مثلاً: ''أن النبي عَلَيْكِلُنَّہُ وأصحابه کانوا ينحرون البدنة معقولة الیسری قائمة علی مابقی من قوائمها''<sup>(1)</sup> (نی

- (۱) بدائع الصنائع ۱۵/۱۳، نهایة المحتاج ۱/۱۱۱، المقنع ار ۷۷ طبع السّلفیه، المغنی ۸۸۲۸۸ ، اسنی المطالب ار ۴۵٬۹۰ ، الفتاوی الهندیه ۷۷۷ ، الشرح الصغیر ۱۹۹۱ -
  - (٢) سورة ججر ٢٦
- (۳) اُثر ابن عباتٌ: کی روایت سیمیق ( اسنن الکبری ۵۷۷ ۲۳ طبع دائرة المعارف) نے کی ہے۔
- (٣) حديث: "أن النبي عُلَيْنَا وأصحابه كانوا ينحرون البدنة



15

دېکىنى: دىرى، ب

= معقولة ...... کی روایت ابوداؤد (۲۰۱۷ سطیح حمص) نے کی ہے، اور ابن حجر عسقلانی نے فتح الباری ( ۲۰ سائل سطیع السّلفیہ) میں اس کوذکر کیا ہے، اور اس سے سکوت اختیار کیا ہے۔ نخاع ا- ۳

ب-فقرہ: ۳- فقرہ، فائے زیر وزبر کے ساتھ، ریڑھ کی ہڈیاں جو گردن کے قریب پیٹھ کے بالائی حصہ سے شروع ہو کر دم کی جڑ تک پیچتی ہیں<sup>(1)</sup>۔ اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے۔ نخاع اور فقرہ میں تعلق ہیہ ہے کہ فقرہ نخاع کا ظرف اور اس کا محافظ ہے۔

نخاع سے متعلق احکام: بعض احکام کاتعلق نخاع سے ہے، ان میں سے چند حسب ذیل ہیں:

- (۱) القاموس المحيط ، فواعد الفقه للمركق -
- (۲) عمدة القارى ۲۱ / ۲۲۱ طبع المنيريد.
- (۳) حدیث: "نهی رسول الله علی الله علی الله علی الله الذا ذبحت "، ایک دوسری روایت کے الفاظ یہ بین: "نهی رسول الله علی الله علی الله علی الذبیحة أن تفرس قبل أن تموت "کی روایت این عدی (الکال ۲۹ / ۲۵۵ اطبح دارالفکر) اور یہ چی (اسن ۹۹ - ۲۸ طبح دائرة المعارف العثمانیہ) نے حضرت ابن عبال سے کی ہے، ابن عدی کی ایک روایت میں اس کی تفسیر "أن تنجع" سے گائی ہے، اور یہ چی نے کہا ہے کہ یہ ضعیف سند ہے۔ (۲) حاشید ابن عابدین ۲۹۲ طبح دارالفکر۔

تعریف: ۱- لغت میں نخاع ایک سفیدرگ ہے جو گردن کے اندرونی حصہ سے شروع ہو کر ریڑھ کی ہڈیوں سے گذرتے ہوئے دم کی جڑتک پہنچتی ہے<sup>(1)</sup>نون کے پیش کے ساتھ اہل حجاز کی ایک لغت ہے، بعض اہل عرب اس کوز براور بعض دوسرے اس کوزیر دیتے ہیں<sup>(۲)</sup>۔ اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگ نہیں ہے<sup>(۳)</sup>۔

نُخاع

متعلقہ الفاظ: الف-مُخ: ۲- لغت میں مُخ کامعنی ہڈی اور گودا، بھیجا، آنکھ کی چربی، گھاس اور ہر چیز کا خالص ہے،'' التہذیب' میں ہے: پیٹھ کی ہڈیوں کا گودا<sup>(۳)</sup>۔ '' المصباح'' میں ہے: ہڈی میں پائی جانے والی چربی ہے، اور کبھی بیھیج کو بھی ضخ کہتے ہیں <sup>(۵)</sup>۔ اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے۔ نخاع اور شخ میں تعلق ہیہ ہے کہ شخ نخاع سے عام ہے۔

- (۱) لسان العرب۔
- ۲) المصباح المنير ، ديكھئے: القاموس المحيط۔
- (۳) الفتاوى الهنديه ۲۸۸٫۵ طبع الأميريه فتخ البارى ۱۴/۱۶ طبع التلفيه .
  - (۳) القاموس المحيط ، لسان العرب-
    - (۵) المصباح المنير -

نخاع۵، نخامه ا-۲ درمیان اختلاف ہے۔ تفصيل كے لئے د كھنے: اصطلاح " ذمائح" (فقرہ ٧٣، \_(~r



نخامه

تعريف: ا - تھکھارنے پر جو بلغم اور مادہ آدمی کے سینہ یا ناک سے نکلتا ہے، لغت میں اس کونخامہ کہتے ہیں <sup>(1)</sup>۔ نخاعه ہی کونخامہ بھی کہتے ہیں جیسا کہ المطر زی نے کہا ہے۔ اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگ نہیں ہے،قلیو بی نے اس کی تعريف بيركى ب كەنخامدايك گاڑھا فضلہ ہے جود ماغ سے اترتا ہے، ياپيٹ سےاو پرآ تاہے<sup>(۲)</sup>۔ البعلى نے صاحب' المطالع'' سے قل کیا ہے کہ نخامہ بلغم ہے جس کوآ دمی سینہ سے نکال کر پھینکتا ہے (۳)۔

- (1) قواعدالفقه للمركق، ديكھئے: المصباح الممنير (۲) القليو بي على شرح المحلي ۲/۵۵ (۳) المطلع على أبواب المقنع رص ۱۹٬۸ -
- (٣) المصباح المنير ،لسان العرب،القاموس المحيط-

 $-1\Delta \rho -$ 

اس وجہ سے اس کے چڑھنے سے وضو نہیں ٹو ٹما ہے،اگر چیہ معدہ سے فکلے <sup>(۱)</sup> ۔

روزہ کی حالت میں نخامہ کا نگلنا: ۵- اگر کوئی شخص روزہ کی حالت میں نخامہ نگل جائے تو اس کے حکم کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے، بعض فقہاء کی رائے ہے کہ بیہ حرام ہے، اور اس سے روزہ فاسد ہوجائے گا جبکہ دوسر فقہاء کی رائے اس کے خلاف ہے، بید فی الجملہ ہے۔ تفصیل کے لئے دیکھنے: اصطلاح '' صوم'' (فقرہ (24)۔

مسجر میں کھنکار پھینکنا: ۲ - جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ مسجد کی زمین میں، اس کی دیواروں پر یا اس کی چٹائی پر بلغم اور کھنکار پھینکنا حرام ہے، بلکہ مسجد کو ہر قشم کی گند گیوں سے پاک رکھنا واجب ہے، خواہ نا پاک نہ ہو جیسے نخامہ وغیرہ <sup>(۲)</sup>۔

في المسجد خطيئة و كفارتها دفنها"<sup>(")</sup> (مسجد مي تقوك تچينكنا گناه ب، اسكا كفاره اسكودفن كردينا ب)-محض تقوك كوگناه كهنا اس كرم ام مونى كى واضح دليل ب،

- (۱) حاشیه ابن عابدین ا / ۹۴، الاختیار ا / ۱۰، جواهرالاِ کلیل ا / ۹، الشرح الصغیر ۱ / ۹۸، الزرقانی ا / ۲۲، کشان القناع ا / ۱۲۵
- (۲) مغنى الحتاج الر۲۰۲۲، حاشية الجمل الر۱۳۳۳، الفتاوى الهنديه الرواا،
   الآداب الشرعيه ۳/۳۳۳ه
- (۳) حدیث: "البزاق في المسجد خطيئة و كفارتها دفنها" كى روايت بخارى (فتح البارى ار ۵۱۱ طبع السلفيه) اور سلم (۱ / ۹۰ سطبع عيسى الحلسى ) نے حضرت انس سے كى ہے۔

ب- قلس: ۲۰ - قلس ( قاف کے زبر اور لام کے سکون کے ساتھ )، وہ مادہ ہے جو حلق سے نکلتا ہے، منہ بھر کر ہو، یا اس سے کم ہو، وہ قے نہیں ہے، اگر متلی کے ساتھ ہوتو قے ہے<sup>(1)</sup> ۔ اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگ نہیں ہے۔ نخامہ اور قلس میں تعلق ہیہ ہے کہ نکلنے کی جگہ کے اعتبار سے نخامہ قلس سے عام ہے۔

- نخامہ سے متعلق احکام: نخامہ سے متعلق کچھاحکام ہیں،جن میں سے بعض حسب ذیل ہیں:
- نخامہ کی طہارت ونجاست: ۲۰ جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ نخامہ اگر سر سے آئے ، یا سینہ سے نگلے یاحلق کے آخری کنارے سے نگلے تو پاک ہے۔ جو نخامہ معدہ سے چڑھ کر آئے تو اس کے حکم کے بارے میں اختلاف ہے، شافعیہ اور حفظیہ میں سے امام ابو یوسف کی رائے ہے کہ وہ نجس ہے<sup>(1)</sup>۔ مالکیہ و حنابلہ کی رائے اور حفظیہ کا ران ج مذہب سے ہے کہ وہ پاک ہے، اس لئے کہ سینہ اور سر کے بلخم کی طرح بدن سے پیدا ہوتا ہے، نیز اس لئے کہ رسول اللہ علیک نے نماز کی حالت میں بلخم کو اپنی چا در کے کنارے میں جذب کیا<sup>(1)</sup>۔
  - (۱) المصباح المنير ،لسان العرب، مختار الصحاح-
- (۲) ابن عابدین ار ۹۴، تبیین الحقائق ار ۳۲۷، شرح الزرقانی ۲۱/۱۰، جوا هرالا کلیل ار۹،الشرح الصغیر ار ۴۷۹، تحفة الحتاج ار ۲۹۴، مغنی الحتاج ار ۷۹۷۔
- (٣) حديث: "أخذ النخامة ...... كى روايت بخارى (فتح البارى ار ١٢ طبع

نخامہ ۲ نخیل البتہ دفن کردینے سے مید گناہ ختم ہوجائے گا،اورا گردفن نہ کیا جائے تو میں کوئی حرج نہیں ہے،اگردفن نہ کر سے تو مسجد میں کسی بھی حال میں باقی رہے گا<sup>(1)</sup> ۔ اورا گرمسجد کی دیوار پر ہوتو اس کوصاف کرنااور اس کی جگہ خوشبو

تحيل

دېکھئے:''زکاۃ''۔



(۱) جواہرالاِکلیل ۲ / ۲۰۳۰

فلا يتنخمن قبل وجهه ولا عن يمينه، وليبصق عن يساره أو تحت قدمه اليسرى"<sup>(۳)</sup> (نبي كريم عليك في نم ديوار پرتھوك ديكھا توايك كنگرى لے كراس كو كھرج ديا اور فرمايا: جبتم ميں سے كوئى تھو كتوسا منے يادا ہنى طرف نہ تھو كے بلكہ بائيں طرف يابائيں قدم كے ينچ تھوك دے)۔ '' الفتاوى الہنديد' ميں ہے كہ اگركوئى شخص مسجد ميں تھوك تھينك پر مجبور ہوجائے تو چٹائى كے ينچ اس كو تھينك كے مقابلہ ميں چٹائى ك

لگاناواجب ب، اس لئے کہ اللہ کے رسول اللہ عظیم یہ نے ایسا ہی کیا

مروک ہے: "أن النبی عَلَيْ أَسْ رأى نخامة في جدار

المسجد فتناول حصاة فحكها فقال: إذا تنخم أحدكم

\_(r) \_\_\_\_\_\_

بپالىمىنىنىڭ رابىنى جەت بىلى كەرىمىن كەندىدىكە بىلى بىلى ب،اگرمىجىرىيى چىلۇكى نە بىوتواس كوزىيىن كەاندردفن كردے،زىيىن كەلو پرنەچھوڑ بے<sup>(7)</sup> ب

ما لکیہ نے کہا ہے کہ متجد میں تھو کنا اس کے کھرچ دینے کے باوجود مکروہ ہے، امام ما لکؓ سے منقول ہے کہ اگر متجد میں کنکری بچھائی گٹی ہوتواپنے آگے، با نمیں اور قدم کے نیچے تھوک کردفن کردینے

- سابقه مراجع ، نیل الأوطار ۲/۵۷ ۳۔
- (۲) الآداب الشرعيه ۳۷ ۳۹۳، مغنی الحتاج ۲۰۲۷ ـ
- (٣) حديث: "رأى نخامة في جداد المسجد....." كى روايت بخارى (فتح البارى ١٩٩١ طبع التلفيه) اور مسلم (١٩٨١ طبع عيسى الحلبى) نے حضرت ابو ہرير ڈاور حضرت ابوسعيد خدد کی ہے، اور سياق بخارى كا ہے۔
   (٣) الفتاوى الہند سيار ١١٠، ديکھئے: مغنى الحتاج ١٢٠٢ -

فضيلت دى ہے۔ نفل اس لئے کہا گيا ہے کہ وہ فرض سے زائد ہے، اور اس سے نۋاب ميں اضافہ ہوتا ہے۔ اس کا نام تطوع ہے، اس لئے کہ اس کا کرنے والا لاز می تھم کے بغیرا پنی طرف سے بطور تبرع کرتا ہے<sup>(1)</sup>۔ ایک قول ہیہ ہے کہ ندب یعنی مندوب وہ ہے جو فرائض، واجبات اور سنن سے زائد ہو<sup>(1)</sup>۔

مندوب سے متعلق احکام: مندوب ما مور بہ ہے یا ما مور بنہیں ہے؟ ۲۰ اس بارے میں علاء اصول کے درمیان اختلاف ہے۔ جمہور کی رائے ہے کہ مندوب، ما مور بہ ہے، اس لئے کہ امر تقاضا کرنا اور طلب کرنا ہے، اور مندوب مطلوب ہے، لہذا وہ امر کی حقیقت میں داخل ہے۔ دوسرے کچھ لوگوں نے کہا ہے کہ مندوب امر میں داخل نہیں ہے، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: ''فَلَیَحْدَدِ الَّذِیْنَ یُحَالِفُوْنَ عَنْ أَمْدِهِ أَنْ تُصِیْبَهُمْ فِنْنَةٌ أَوْ یُصِیْبَهُمْ عَذَابٌ أَلِیْمٌ'' (ان لوگوں کو جواللہ کے کلم کی خالفت کرر ہے ہیں، ڈرنا چاہے کہ کہیں ان پر (دنیا ہی میں ) کوئی آ فت نہ نازل ہوجاتے یا انہیں کوئی دردنا ک

- (۲) قواعدالفقه ،ابن عابدين ا/+۷۔
  - (۳) سورهٔ نور / ۲۳\_
- (۴) نزمة الخاطرار ۱۱۵٬۱۱۶ کمتصفی ار ۲۵\_

ندب

تعريف: ا-ندب(نون کے زبر کے ساتھ)، مٰدَبَ فعل کا مصدر ہے، لغت میں اس کامعنی کسی کام کے لئے بلانا ، آمادہ کرنا ہے، اسی سے مدب الميت ب،ميت يردونااوراس كي خوبيال شاركرنا() -علماء اصول ادر ففتهاء کی اصطلاح میں، ندب ایپا تھم ہے کہ بلاضرورت اس کے بدل کے بغیر اس کو چھوڑ دینا قابل مذمت نہیں ہے،ایک قول ہے ہے کہ ندب ایسا کام ہے کہ اس کے کرنے میں ثواب ہواوراس کے چھوڑنے میں کوئی گناہ نہ ہو<sup>(۲)</sup>۔ ایک قول بیہ ہے کہ ندب کسی کا مکوچھوڑنے کے بچائے اس کے کرنے کا مطالبہ کرنا ہے، اس کا کرنا ثواب کا سبب ہواور اس کو مندوب کہاجاتا ہے ۔ ۲ – اس اعتبار سے مندوب، مستحب، تطوع، نفل اور مرغب فیہ مترادف الفاظ ہیں، جمہورعلاءاصول اور فقیہاء کی رائے یہی ہے۔ اس کومندوب اس لئے کہا گیا ہے کہ شارع نے اس کی دعوت دی ہے، اس کے ثواب اور اس کی فضیلت کو بیان کیا ہے، بد ندب الميت سے ماخوذ ہے، يعنى اس كى خوبياں شاركرنا۔ مستحب اس لئے کہا گیا ہے کہ شارع کو پسند ہے اور اس کو (۱) المصباح المنبرية

- (٢) روضة الناظر ار ١٣١،١٣١، بهامشه نزبة الخاطر طبع مكتبة المعارف بالرياض-
  - (۳) قواعدالفقه للبركتي-

ندر\_ا-۳

## ندب م،ندرت ا

تفصيل '' اصو لي ضميمه' ميں ہے۔

ميت يررونا: ۲۰ میت کے محاسن کو شار کر کے اس پر آہ وزاری کرنا حرام ہے، شاکل دمحاسن سے مرادمیت کے اندریائی جانے والی طبعی خوبیاں ہیں، جیسے کہنا، واکھفاہ، واجبلاہ یا اسی طرح کے جملے کہنا<sup>(1)</sup>، اس لئے

كرحديث مي ب: "ما من ميت يموت فيقوم باكيه فيقول: واجبلاه! واسيداه! أو نحو ذلك، إلا وكّل به ملكان يلهز انه: أهكذا كنت؟ " (جبكوئي آدمى مرجاتا ب اوراس پررونے والاکہتاہے،و اجبلاہ، و اسیداہ یا ال قشم کے جملے کہتا ہے تواس پر دوفر شتے مقرر کئے جاتے ہیں جواس کو مارتے ہیں اور کہتے ہیں کہ کہاتوا پیاتھا؟)۔ تفصيل کے لئے ديکھئے:'' نیاجہ'۔

- (۱) مغنی الحتاج ار ۳۵۶ تخفة الحتاج ۳۷ (۳۹۱، کشاف القناع ۲ ۷ سالا۔
- (٢) حديث: "ما من ميت يموت فيقوم باكيه فيقول: واجبلاه! والسیدادا...... کی روایت ترمذی (۳۷ ۸ ۳ طبع اکلمی) نے حضرت ابوموسی اشعر کی ہے کہ اور کہا ہے کہ حسن غریب ہے۔

ندرت

تعريف: ا-لغت میں ندرة، ندر الشئي ندوراً سے ماخوذ ہے، جو باب نصر ے ہے، اس کامعنی گرنا یا کسی چیز سے نکلنا، یاعلا حدہ ہوجانا ہے، اس ے نادر الجبل ہے، پہاڑ کا نکا ہوا حصہ، کہا جاتا ہے، ندر فلان من قومه، نکل جانا، ندر العظم من موضعه زاکل ،ونا، اسم الندرة (نون کے زبر کے ساتھ ) ہے، ایک لغت میں پیش بھی ہے، مگریہنا درہے۔ ندرة: سونے باجاندى كائكر اجوكان ميں باباجائے بندر فلان في علم وفضل علم وفضل ميں بڑ ھے جانا كہ اس كى مثال بہت كم ہو، ندر الكلام ندارة (نون كزبر كساته)، فضيح مونا، عده مونا، عجيب دغريب ہونا۔ اندر: نادرقول بافعل کااختیارکرنا<sup>(۱)</sup> ۔ فقهاء کی اصطلاح میں نا دروہ ہےجس کا وجود کم ہوا گرچہ قیاس کےخلاف نہ ہو،اگر قیاس کےخلاف ہوگا توشاذ ہوگا<sup>(۲)</sup>۔ مالکید نے کہا ہے کہ ندد قلانون کے زبراور دال کے سکون کے ساتھ )،خالص سونا یا چاندی کاٹکڑاہے،جس کی صفائی کی ضرورت نہ ہو، بیعیاض وغیرہ کی تفسیر ہے (۳)۔ لسان العرب، المصباح المنير ، المعجم الموسط -(۲) التعريفات لجرحاني، قواعدالفقه للبركتي۔ (٣) الشرح الكبيرمع حاشبة الدسوقي الرمهم.

(٢)

ہوئے دیکھا ہے<sup>(1)</sup> ، اور یہ معلوم ہے کہ ننگے پیر ہونا نجاست کو برداشت کرنے میں جوتے سے زیادہ ہلکا ہے، شریعت نے بندوں پر وسعت کے پیش نظر نادر کے حکم کوغالب کے حکم پر مقد مرکھا ہے<sup>(۲)</sup> ۔ ان مثالوں وغیرہ کے ذکر کرنے کے بعد قرافی نے لکھا ہے کہ شریعت میں اس باب کے نظائر بہت ہیں، صاحب شرع کو تن ہے کہ اپنی شریعت میں جس حکم کو باقی رکھنا چا ہے باقی رکھے اور جس کو چا ہے واقف ہے، لہذا جو شخص نادر کے بجائے غالب کے حکم کو بر قر اررکھنا چا ہے اس کے لئے ضروری ہے کہ بید کیھے لے کہ غالب کو شریعت نے نظر انداز کیا ہے یا نہیں؟ اس وقت اس پر اعتماد کرے، ہر حال میں غالب کا اعتبار کرنا خواہ وہ جیسا بھی ہو، اجماع کے خلاف ہے<sup>(۳)</sup> ۔

نا دراور غالب کوایک ساتھ نظر انداز کرنا: ۲ - تبھی تبھی بندوں پر رحم وکرم کے پیش نظر شریعت نادر اور غالب دونوں کونظر انداز کردیتی ہے، اس کی چند مثالیں درج ذیل ہیں: الف اگر بچوں کی تعداد بہت ہوتو اموال کے بارے میں ان کی شہادت میں صدق کا پہلو غالب ہے، اور ان کا جھوٹا ہونا نادر ہے، مگر شریعت نے بندوں پر خاص طور پر مدعی علیہ پر رحم وکرم کے پیش نظر ان کے صدق کا اعتبار نہیں کیا، اور نہ ان کے کذب کا فیصلہ کیا، بلکہ ان کو مہل چھوڑ دیا، البتہ زخم اور قل کے بارے میں امام مالک اور فقہاء کی ایک جماعت نے ان کی شہادت قبول کی ہے۔

کانجاست سے محفوظ رہنا شاذ و نا در ہی ہوگا ، اس کے باوجو دشریعت نے غالب کے حکم کونظر انداز کردیا ، اور نا در کے حکم کو باقی رکھا ، چنا نچہ جوتا پہن کرنماز پڑھنا سنت میں مذکور ہے ، میرسب بندوں پر رحم اور وسعت کے پیش نظر ہے<sup>(1)</sup> ۔

ن - چٹائیاں اور فرش جوطویل مدت تک استعال کی وجہ سے سیاہ ہوجائیں، اس پر ننگے پیر والے، بیچ، نمازی بے نمازی چلتے بیں، غالب ہیہ ہے کہ ان میں نجاست ضرور لگی ہوگی، اس کا نجاست سے محفوظ اور باقی رہنا شاذ و نا در ہی ہوگا، اس کے باوجو حدیث میں ہے کہ اللہ کے رسول اللہ علیق نے ایک چٹائی پر پانی چھڑ کنے کے بعد نماز ادا کی جو طویل استعال کی وجہ سے کالی ہو گئی تھی <sup>(1)</sup> اور ظاہر ہے کہ پانی چھڑ کنے سے نجاست دور نہ ہوگی، بلکہ اور تھیل جائے گی، پہاں بھی شریعت نے غالب کے حکم پر نا در کے حکم کو مقدم رکھا ہے (<sup>1)</sup> -

د۔ نماز کے باب میں جولوگ نظے پاؤل راستوں میں چلتے ہیں، پا اینہ پیشاب کی جگہوں پر جاتے ہیں، اکثر ان کے پیروں میں نجاست لگ ہی جاتی ہے، نجاست سے ان کا محفوظ رہنا شاذ ونا در ہی ہے، اس کے باوجود نظے پیروالے کواپنے دونوں پیروں کو دھوئے بغیر شریعت نے نماز پڑھنے کی اجازت دی ہے، اسی طرح جوتے میں نماز پڑھنے کو جائز قرار دیا ہے، حضرت عمر بن الخطاب ؓ نظے پیر چلتے تھے اور اس کی وجہ سے اپنی نماز میں کو کی عیب نہیں محسوس کرتے تھے، اس لئے کہ انہوں نے نبی کریم علیف کو مبارک جوتوں میں نماز ادا کرتے

(۲) حدیث: "صلاق النبی ﷺ علی حصیر قد اسو دٌ" کی روایت بخاری (فتح الباری ار ۸۸۸ طبع السلفیه) اور سلم (۱۷ ۲۵ ۲ طبع عیسی الحلمی) نے حضرت انس بن ما لک سے کی ہے۔

(۳) الفروق ۱۰۶/۱۰\_

<sup>(</sup>۱) الفروق ۴۷٬۵۰۱

## ندرت۷-۸

اول: نادر کویقینی طور پر غالب کے ساتھ لاحق کیا جائے گا، مثلاً کوئی لڑکی پیدائتی طور پر با کرہ نہ ہوتو نکاح میں اس سے اجازت لینے کے سلسلہ میں اس کولیتینی طور پر با کرہ کے حکم میں رکھا جائے گا، مثلاً دوم: نادر یقینی طور پر غالب کے ساتھ لاحق نہ کیا جائے گا، مثلاً چھٹی زائد انگلی دیت کے حکم میں یقینی طور پر اصلی انگلی کے ساتھ لاحق نہیں کی جائے گی، اور مشرق میں رہنے والا کسی مغربیہ سے نکاح نہیں کی جائے گی، اور مشرق میں رہنے والا کسی مغربیہ سے نکاح سوم: اصح قول کے مطابق نا در کو غالب کے ساتھ لاحق کیا جہارم: اصح قول کے مطابق نا در کو غالب کے ساتھ لاحق کیا پہرا من اصح قول کے مطابق نا در کو غالب کے ساتھ لاحق کیا ہوا ہے گا، مثلاً جو چیزیں مدت خیار میں بہت جلد خراب ہوجاتی ہوگا<sup>(1)</sup>

نا درا گردائی نه بوتو وه قضاء کا متقاضی ہے: ۸- زرکشی نے اس کی مثال دی ہے کہ جو شخص کلڑی پر بندھا ہوا ہو وہ نماز ادا کر ےگا اور پھر اس کا اعادہ کر ےگا، سفر کی حالت میں جس پر قبلہ مشتبہ ہوجائے وہ نماز دہرائے گا، جنگ کی حالت میں نماز کی صورت کو سنتنی قر اردیا ہے، حالانکہ اس کے ارکان میں خلل ہوتا ہے، اس کے باوجود قضاء وا جب نہیں ہوتی ہے، بیقاعدہ کے خلاف ہے، اس لئے کہ بینا در ہے، اس میں دوا منہیں ہوتا ہے، اور اس کا کوئی بدل اس لئے کہ بینا در ہے، اس میں دوا منہیں ہوتا ہے، اور اس کا کوئی بدل تعالیٰ کی طرف سے ہے، ارشا در بانی ہے: "فَإِنْ خِفْتُهُ فَرِ جَالًا أَوْ

- (۱) المنثور في القواعدللزركشي ۳ (۲۴٬۳۰، ۲۴٬۳۰
  - (۲) المنثور ۳/۱۴۲

ب۔ بدن کے احکام کے بارے میں عورتوں کی ایک بڑی جماعت کی شہادت: ان کا صدق غالب ہے، ان کا کذب نا در ہے خصوصا جبکہ ان میں عدالت موجود ہو، شریعت نے مدعی علیہ پر مہر بانی کے پیش نظران کے صدق کونظرا نداز کردیا اس پر کوئی تھم نہیں لگایا نہ ان کے کذب کاتھم دیا<sup>(1)</sup>۔

ج۔ مدعی طالب کافشم کھانا جبکہ وہ اہل خیر وصلاح میں ہے ہو اس کا سچا ہونا غالب ہے، اس کا حجموٹا ہونا شاذ و نا در ہے، مدعی علیہ پر رحم وکرم کے پیش نظر شریعت نے اس کے صدق کا اعتبار کر کے اس کی میین کے مطابق حکم نہیں دیا بلکہ اس پر بینہ پیش کرنے کو وا جب قرار دیا، اس کے حجمو ٹے ہونے کا بھی حکم نہیں لگایا۔

د۔ بدن کے احکام کے بارے میں ایک عادل کی شہادت: اس کا سچا ہونا غالب ہے، اور اس کا جھوٹا ہونا نادر ہے، شریعت نے بندوں پر خاص طور پر مدعی علیہ پر رحم وکرم کے پیش نظراس کے صدق کی بنیاد پرکوئی حکم نہیں دیا، نہ اس کو جھوٹا قرار دیا۔

ھ۔قاضی کا اپنے حق میں فیصلہ کرنا جبکہ وہ عادل ہواور تقوی و پر ہیزگاری میں ممتاز ہو، غالب ہیہ ہے کہ وہ صرف حق کے مطابق ہی فیصلہ کر ےگا،حق کے خلاف شاذ ونا در ہی اس کا فیصلہ ہو سکتا ہے، پھر بھی شریعت نے اس کے صحح اور باطل ہونے کو کیساں نظر انداز کر دیا ہے (۲)

نا در کوغالب کے ساتھ لاحق کرنا: ۷ - زرکشی نے ایک عنوان قائم کیا ہے :'' کیا نادر کو غالب کے ساتھ لاحق کیا ہیں: ساتھ لاحق کیا جاسکتا ہے؟''اوراس کی چارفتہ میں کی ہیں:

(۱) الفروق ۱۰۹/۱۰-

(۲) الفروق ۱۰۹٬۱۰۹ (۲)

اور اس سے نگلنے والی نجاست کو ہم ناقض وضو قرار دیں تو کیا اس میں پتحر کا استعال کرنا کافی ہوجائے گا؟ اس میں دواقوال ہیں: اصح قول ہیہ ہے کہ کافی نہ ہوگا، اس لئے کہ بیصورت نا در ہے، اور صرف پتحر پرا کتفاء کرنا قیاس کے خلاف ہے، لہذا اس کو سبیلین کے حکم میں نہیں رکھا جاسکتا حالانکہ اگریہ ہوگا تو دائمی ہوگا<sup>(1)</sup>۔

جس چیز میں بع سلم کیا جائے اس میں ندرت: • ا - شافعیہ نے کہا ہے کہ جس چیز کا وجود نا در ہواس میں بع سلم صحیح نہیں ہے، مثلاً ایسی جگہ شکار کا گوشت جہاں اس کا پایا جانا انتہائی دشوار ہو، اس لئے کہ اس کی سپر دگی کا کوئی بھر وسہ نہیں ہے، ہاں اگر سی سلم نقذ ہوا در جہاں مسلم فیہ کا پایا جانانا در ہے، وہاں مسلم فیہ موجود ہوتو ہیج سلم صحیح ہوگی، رملی نے کہا ہے کہ بیہ قابل نور وفکر ہے اور شراملسی نے کہا ہے کہ معتمد قول ہے کہ بیہ تھی نہیں ہے، اس میں صاحب ' الاستقصاء' کا اختلاف ہے۔

اسی طرح اس چیز میں نیع سلم جائز نہیں ہے کہ اگر اس کے تمام اوصاف جن کا ذکر نیع سلم میں ضروری ہے، ذکر کردیئے جائیں تو اس کا پایا جانا انتہائی دشوار ہوجائے، جیسے بڑے بڑے موتی، یاقوت وغیرہ قیتی جواہرات، اس لئے کہ اس میں جسامت، وزن، شکل اور چیک وغیرہ کوذکر کرنا ضروری ہے، اوران تمام اوصاف کا جمع ہوجانا انتہائی نادر ہے۔

اسی طرح باندی میں نیچ سلم جائز نہیں ہے، اگر چہ اس کی صفات کم ہوں مثلاً حبثی باندی اوراس کی بہن یا اس کی اولاد، یا اس کی پھو پھی یا خالہ، یا بکری اوراس کے بچہ میں، اس لئے کہ مشتر کہ صفات کے ساتھ دو کا جع ہونا بہت نادر ہے، اسی طرح نیچ سلم مرغابی اوراس دُ حُبَانًا<sup>،(1)</sup> (لیکن اگر<sup>تمہی</sup>ں اندیشہ ہوتو تم پیدل ہی ( پڑ ھایا کرو ) یا سواری پر)۔

نا درا گردائمی ہوتو وہ غالب کے حکم میں ہوتا ہے: ۹- زرکشی نے اس قاعدہ کی مثال میں مسحاضہ غیر متحیرہ کو پیش کیا ہے کہ وہ حدث کے باوجود نماز کی قضانہ کر ے گی، اس لئے کہ اگر چہ مینا در ہے کین دائمی ہے، اسی طرح سفر کی حالت میں نماز میں قصر کرنا جائز ہے، اگر چہ مسافر کو مشقت لاحق نہ ہو، اسی طرح پسو کے خون کا اثر معاف ہے، اس لئے کہ بیدائمی ہے<sup>(۲)</sup>۔

چند صور تیں اس سے مستنی ہیں: اول: منہ پر جو بال ہوں، وہ اگر چہ تنجان ہوں، ان کے ظاہر وباطن کو دھونا واجب ہے، ان کا تنجان ہونا اگر چہ نا در ہے، تگر جب ہوگا تو دائمی ہوگا، اس کے باوجود فقتہاء نے اس کو غالب کے ساتھ لاحق نہیں کیا ہے کہ صرف ظاہر کا دھونا کافی ہوجائے۔ دوم: استحاضہ سے پھر کے ذریعہ استجاء کرنے میں مذی کی طرح دو اقوال ہیں: اس لئے کہ وہ نا در ہے، ایسا نووی نے کہا ہے اور اختلاف کرنا مشکل ہے، اس لئے کہ وہ دائمی ہے، اور نا در اگر دائمی ہوتو وہ غالب کے ساتھ لاحق کیا جاتا ہے، اور منا سب میتھا کہ جواز کا حکم قطعی ہو۔

سوم: بواسیر کاخون نادر ہے،اور جب ہوتا ہے تو دائمی ہوتا ہے، اس کے باوجود اس کے بارے میں دواقوال ہیں، اظہر قول کے مطابق پھر کے ذریعہ اس سے استنجاء کرنا جائز ہے۔ چہارم: کسی آدمی کا سبیلین کے علاوہ کوئی الگ مخرج کھل جائے

(۱) سورهٔ بقره/۲۳۹\_

(۲) المنثور ۳/ ۴٬۵٬۲۴ [

ماوردی اوررویانی بھی ہیں، لیکن اگر وہ نا در الوجود اشیاء کی خرید اری <u>م</u>نع کرد <u>ت</u>وعقد صحیح ہوگا<sup>(1)</sup> ما لکیہ نے کہا ہے کہ اگررب المال عامل پر ایسی چیز کی خرید اری کی شرط لگا د <u>ج</u>س کی قلت کی وجہ <u>ت</u> خرید اری دشوار ہوتو ہے جائز نہ ہوگا، اگر عقد ہوجائے اور اس پڑ کمل نہ ہو <u>سکے تو عقد ف</u>نخ ہوجائے گا، اور اس میں اس جیسے معاملہ کی اجرت ہوگ<sup>(1)</sup> حنابلہ نے اس کو جائز قرار دیا ہے، ابن قد امہ کہتے ہیں کہ اگر رب المال مضارب پر ایسی چیز کے خرید نے کی شرط لگا د <u>جوعام</u> طور پرنہیں پائی جاتی ہے جیسے لال یا قوت، چتکبر <u>گو</u>ڑ وغیرہ تو میں نفع پوری طرح منوع نہیں ہے، لہذا ریے عقد صحیح ہوگا، جسیا کہ بی شرط لگا د <u>کہ صرف ایسی نوع نہیں</u> ہے، لہذا ہی عقد صحیح ہوگا، جسیا کہ پی شرط لگا د <u>کہ صرف ایسی نوع نہیں</u> ہے، لہذا ہی عقد صحیح ہوگا، جسیا کہ ہی شرط لگا د <u>کہ صرف ایسی نوع میں تجارت کر جو</u> عام طور پر پائی جاتی ہے، نیز اس لئے کہ بیا ایسا عقد ہے کہ اس کو سی تو عال کی تعین نوع کے ساتھ صحیح ہوگا جیسے وکالت میں جائز ہوگا، پر ایسی تعد کہ معار دین ہو

عدت بوری ہونے میں ندرت: ۲۱ - اگر مطلقہ حیض کے ذریعہ عدت گذاررہی ہواور وہ عدت بوری ہوجانے کی خبر دیتو کتنی مدت میں اس کی تصدیق کی جائے گی، اس بارے میں فقنہاء حنفیہ میں اختلاف ہے، امام ابوحنیفہ فرماتے ہیں: کہ ساٹھ دنوں سے کم میں اس کی تصدیق نہیں کی جائے گی، اور امام ابویوسف وامام محد فرماتے ہیں کہ ۳۹ ردنوں میں اس کی تصدیق کی جائے گی، صاحبین نے زدیک اس کا حساب اس طرح ہوگا، یوں سمجھا

- (۱) مغنی الحتاج ۲ را ۳۱، ۲۱ ۳ \_
  - (۲) الشرح الصغير ۲۸۸۸ ـ بن
    - (۳) المغنى۵ر ۲۹،۲۸\_

کے بچوں میں یا مرغی اور اس کے بچوں میں صحیح نہیں ہے، اگر چہ بچوں کی تعداد ذکر کردی جائے، اس میں اذرعی کا اختلاف ہے، اس لئے کہ ماں اور اس کے بچوں کا وجود بہت دشوار ہے<sup>(1)</sup>۔ مالکیہ نے کہا ہے کہ جس چیز کا وجود نا در ہواس میں تی سلم صحیح نہیں ہے، جیسے استے بڑے موتی کہ عادۃ استے بڑے موتی نہ پائے جاتے ہوں<sup>(1)</sup>۔ حنابلہ نے کہا ہے کہ مسلم فیہ میں میہ شرط ہے کہ جہاں تی سلم ہور، ی ہے، وہاں وہ عام طور پر پایا جائے، اگر ادائیگی کے وقت مسلم فیہ کا وجود شاذ ونا در ہو جیسے رطب وعنب میں، ایسے وقت میں تی سلم کرنا جواس کا موہ نہ ہو تی سلم صحیح نہیں ہے، اس لئے کہ جس وقت اس کی ادائیگی واجب ہوگی، اس کو سپر دکرنا اکثر حالات میں ممکن نہ ہوگا<sup>(1)</sup>۔

نادرالوجود ميں عقد مضاربت:

اا – شافعیہ نے کہا ہے کہ رب المال کے لئے مضارب پر ایی شی کی خریداری کی شرط لگانا جائز نہیں ہے، جس کا وجود شاذ ونا در ہو، جیسے چتکبر ے گھوڑے، لال یا قوت اور سیابی مائل ریشم، اس لئے کہ ہوسکتا ہے کہ شاذ ونا در پائی جانے والی چیز اس کو نہ ملے، انخطیب شرینی نے کہا ہے: محصوفوی کے کلام سے سیسمجھ میں آرہا ہے کہ اگر نوع نا در الوجود نہ ہو تو عقد مضاربت صحیح ہے، اگر چہ فی الحال وہ موجود نہ ہو، جیسے تازہ کچل، اس لئے کہ اس میں تعیین نہیں ہوتی ہے، انہوں نے کہا کہ یہی تھم اس وقت ہے جبکہ وہ نا در ہو مگرا لی جگہ عقد مضاربت ہور ہا ہے کہ اس جگہ وہ اکثر پایا جاتا ہے، اسی کے قائل

- (۱) نهایة الحتاج ۲۰/۱۹۸، مغنی الحتاج ۲/ ۱۱۰\_
  - (۲) الشرح الكبير مع حاشية الدسوقي ٣٧/ ٢١٥ -
    - (۳) کشاف القناع ۳ / ۳۰۳

جائے گا کہ اس نے طہر کے آخری جزء میں اس کو طلاق دی اور اس کا حیض اقل حیض یعنی تین دنوں والا ہے اور اس کا طہر اقل طہر یعنی پندرہ دنوں والا ہے، تو تین بار حیض کے ایا م نو دن ہوں گے اور پندرہ ، پندرہ دنوں کے دوطہر تمیں دن ہوں گے، لہذا انتا لیس دنوں میں اس کی تصدیق کی جائے گی، اس لئے کہ وہ امین ہے، تو جب وہ ایسی چیز کی تصدیق کی جائے گی، اس لئے کہ وہ امین ہے، تو جب وہ ایسی چیز کی خبر دے گی جس کا ہونا ممکن ہے تو اس کی خبر کو قبول کر نا وا جب ہوگا۔ کی خبر دے گی جس کا ہونا ممکن ہے تو اس کی خبر کو قبول کر نا وا جب ہوگا۔ کوئی معنی نہیں ہے، اس لئے کہ اس مدت میں اس عورت کی تصدیق کرنا ایسے امور کا اعتبار کئے بغیر ممکن نہ بیل ہے جو سب کے سب شاذ و نا در ہیں، مثلاً میہ کہ طلاق طہر کے بالکل آخری جزء میں ہو، اور اس کا حیض اقل مدت حیف ہو، اس کا طہر اقل مدت طہر ہو، عدت پوری ہونے کے بعد اس کی خبر دینے میں بالکل تا خیر نہ کرے۔

امین اگرایسی چیز کی خبر دے کہ اس میں نا در امور کا اعتبار کئے بغیر اس کی تصدیق ممکن نہ ہوتو اس میں اس کی تصدیق نہیں کی جائے گی، مثلاً وصی اگر کہے کہ میں نے بچہ پر ایک دن میں سو در ہم خرچ کر دیا ہے تو اس کی تصدیق نہیں کی جائے گی، حالا نکہ اس نے جو کچھ کہا ہے وہ ممکن ہے اس طرح کہ اس کے لئے نفقہ خریدے وہ چور ی ہوجائے پھر اس کے مثل خریدے اور وہ جل جائے پھر اس کے مثل خریدے اور وہ تلف ہوجائے ، تو ان امور کے نا در ہونے کی وجہ سے اس کی تصدیق نہیں کی جائے گی، اسی طرح یہاں بھی تصدیق نہیں کی جائے گی<sup>(1)</sup> ۔

ما لکیہ نے کہا ہے کہ اگر عورت ایسی مدت میں عدت کے بوری ہونے کا دعوی کر ہے جس میں اس کا پورا ہونا شاذ ونا در ہو مثلاً ایک ماہ میں پوری ہوجانے کا دعوی کر ہے کیونکہ ہو سکتا ہے کہ مہینہ کی پہلی رات

(۱) المبسوط للسرخسي سار ۲۱۸،۲۱۷ ـ

کے اول حصہ میں اس کو طلاق دے اور وہ اس وقت پاک ہو، پھر اس کو حیض آجائے، اور فجر کے قبل بند ہوجائے، پھر سولہویں رات میں آئے اور وہ بھی فجر کے قبل بند ہوجائے، پھر مہینہ کے آخری دن غروب کے بعد حیض آئے، اس لئے کہ اس حالت میں ایا م میں طہر کا اعتبار ہوتا ہے تو اس بارے میں عورتوں سے معلومات حاصل کرنا ضروری ہے، اگر وہ اس کے حق میں گواہی دیں، یعنی وہ گواہی دیں کہ عورتوں کو اس طرح بھی حیض آتا ہے، عورت کے اس دعوی میں اس کی تقمدین کی جائے گی۔

اگرایسی مدت میں عدت کے پوری ہونے کا دعوی کرے کہ اس مدت میں اس کا پورا ہونا نہ اکثر حالات میں ممکن ہو نہ شاذ ونا در حالات میں ممکن ہوتو اس کی تصدیق نہیں کی جائے گی، نہ اس بارے میں عورتوں سے دریافت کیا جائے گا<sup>(1)</sup> ۔

دوم: ندرت بمعنی معدن سے متعلق احکام: سال - مالکیہ نے کہا ہے کہ ندرت (معدن) کے پانے والے پر رکاز کی طرح شمس (پانچواں حصہ)واجب ہے،خواہ اس کا پانے والا آزاد ہو یا غلام ہو،خواہ مسلمان ہو یا کافر ہو،خواہ نابالغ ہو یا بلغ ہو،خواہ معدن نصاب کے برابر ہو یا کم ہو، بیاما مما لک سے ایک روایت میں ابن القاسم کا قول ہے، اور بی مسلمانوں کے عام مصالح میں خرچ کیا جائے گا، آٹھ مصارف کے ساتھ مخصوص نہ ہوگا، بیاس لئے کہ ابن القاسم نے اس کورکاز میں شمار کیا ہے، کیونکہ ان کے نزد یک رکاز وہ سونا یا چاندی ہے جوز مین کے اندر پایا جائے،خواہ زمین میں اس کو دفن کیا گیا ہو یا دفن سے خالی ہو۔ ابن نافع کے نزد یک اس میں زکاۃ واجب ہوگی، یعنی

(I) الشرح الكبير وحاشية الدسوقى عليه ۲۲/۴٬۴۲۲، ۲۳۰ L

نكرم

اس کواپنے او پر واجب قرار دے، چنانچہ کہا جاتا ہے: 'نذر علی نفسہ لله کذا، یَنْذِرُ یَنْذُرُ، نذراً، نذوراً اس نے اللہ تعالیٰ کے لئے نذر مانی، اسی طرح کہا جاتا ہے: انذر نذراً جبکہ رضا کارانہ طور پراپنے او پرکوئی عبادت، صدقہ وغیرہ واجب کرے<sup>(1)</sup>۔ نذر کا اصطلاحی معنی کسی عاقل بالغ شخص کا اپنے اختیار سے اللہ تعالیٰ کے لئے اپنے او پر ایسی چیز کولازم کرنا ہے، جس کو شریعت نے اس پرلازم نہ کیا ہو<sup>(۲)</sup>۔

نذر

ا- لغت میں نذر کامعنیٰ نحب ہے، یعنی انسان جس کی نذر مانے اور

تعريف:

متعلقہ الفاظ: الف - فرض: ۲- لغت میں فرض کا ایک معنی واجب کرنا ہے، کہا جاتا ہے: فوض الأهو ، اس کوواجب کیا، فرض علیہ اس کواس پرواجب کیا<sup>(۳)</sup>۔ اصطلاحی معنی: انسان کوجس کے کرنے پر تواب دیا جائے اور اس کے چھوڑ نے پر سزادی جائے وہ فرض ہے<sup>(۳)</sup>۔ (۱) لسان العرب، المصباح المنیر ۔ (۲) کشاف القناع عن متن الإقناع ۲ ۲ ۳ ۲ ۲ ۲۰ الشرح الصغیر ۲ ۲ ۴ ۳ ۲، مغنی (۳) المصباح المنیر ، تنجم الوسیط ۔ (۳) الجم الحیا شرح المنج ار ۲۰۱۰، کشاف القناع ۲ ۲ ۳ ۲ ۔ د مکھئے:'' توبیۃ' ۔

الشرح الكبير وحاشية الدسوقي عليه الروم ۴۸۹، ۹۹۰ -

فقتهاء نے کتاب اللہ، سنت رسول اللہ علی اللہ علی اس پراستد ال کیا ہے۔ اس پراستدلال کیا ہے۔ کتاب اللہ میں اس سلسلہ میں چنر آیات ہیں، مثلاً ارشاد باری ہے: ''وَلَيُوُفُوا نُدُوُرَهُمُ''<sup>(1)</sup> (اور اپنے واجبات کو پورا کریں)، نیک لوگوں کے بارے میں ارشاد باری ہے: ''یُوفُوُنَ بِالنَّدُرِ وَيَحَافُونَ يَوُمًا كَانَ شَرُهُ مُسْتَطِيْرًا''<sup>(1)</sup> (پیلوگ واجبات کو پورا کرتے رہتے اور اس دن سے ڈرتے رہتے ہیں جس کی تختی عام ہوگی)۔

نیز ارشادر بانی ہے: ''وَمِنْهُمُ مَّنُ عَهَدَ اللَّهُ لَئِنُ أَتَنَيْنَا مِنُ فَضُلِهِ لَنَصَّدَقَنَّ وَلَنَكُونَنَّ مِنَ الصَّلِحِيُنَ، فَلَمَّآ أَتَهُمُ مِّنُ فَصُلِهِ بَخِلُوا بِهِ وَتَوَلَّوا وَهُمُ مُعُوضُونَ، فَأَعْقَبُهُمُ نِفَاقًا فِى قُلُوبِهِمُ إلى يَوُمٍ يَلْقَوْنَهُ بِمَآ أَخْلَفُوا اللَّهَ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا تَكَانُوا يَكَذِبُونَ''<sup>(۳)</sup> (اوران ميل وه بھى ہيں جواللَّه سَعَمَد كرت ميں حاكروہ اين فضل سيميں (مال) عطاكرد تو بم خوب (اس ميں سے) صدقہ كريں گے اور ہم خوب نيك نيك كام كياكريں پھر جب اللَّه في الدُّ في الار في اللَّهُ ما كَياكريں تَكر جب اللَّه في اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا وَحَدُوهِ مَعْنِ مَعْر ميں حاكر مند پھر اللَّهُ مَا وَحَدُوهُ وَبِمَا مَكُوبَ مَعْنَ مَا وَحَدُوهُ مَعْنَ مَعْرَ مَعْنَ مَعْرَضُونَ مَعْنَ مَعْرَ مُوْمِ مَعْنَ وَاللَّهُ مَا وَحَدُو مَحْدَ اللَّهُ مَا وَحَدُوهُ مَعْرَ مَعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مَا وَحَدُو مَعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مَعْرَكُ مَعْرَ مَعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مَا وَحَدُو مَعْنَ مَعْرَ مَنْ مَا مَا مَعْرَ وَاللَّهُ مَا وَحَدُو مَا مَا مَا مَعْرَ مَا مَوْمِ مَعْرَ مَعْرَ مَا اللَّهُ مَا مَا مَنْ مَا مَنْ مَا مَعْرَ مَا مَعْرَ مَا مَكَاكُو مَنْ مَنْ مَا مَا مَعْنَ مَا مَا مَا مَعْرَ مَنْ مَا مَعْرَ مَعْرَ مَا مَعْرَ مَوْرَ مَعْرَ مُعْرَ مَا مَعْرَ مَا مُعْرَفَةُ مَا مَا مَا مَعْرَ مَا مَعْرَ مَا مَوْنَ مَا مَا مَعْرَ مَنْ مَا مَا مَا مَعْرَ مَا مَا مَعْرَ مَا مَكْرِبُعُ مَا مَا مَا مَا مَعْرَ مَا مَا مَا مَا مَعْرَ مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَ

- : ۲۸۸۳، ۲۸۸۸، مواجب الجليل والتاج والإكليل ۳۱۸۳، كفاية الطالب الرباني وحاشية العدوى عليه ۳۷٬۵۵، روضة الطالبين ۳۷٬۰۰۳، ۱۰۳۰، نهاية الحتاج ۸ر۲۱۹، ۲۲۱، ۲۲۲، المغنى ۲٬۱۶۹، كشاف القناع ۲۲۳۷۲
  - (۱) سورهٔ بخ ۲۹\_
  - (۲) سورهٔ انسان/۷۔
  - (۳) سورهٔ توبه (۵۵،۷۷

نذراور فرض میں تعلق یہ ہے کہ نذروہ ہے جس کوآ دمی نے خود اپنے او پر واجب کیا ہو، اور فرض وہ ہے جس کو شریعت نے اس پر واجب کیا ہو۔

- (۲) کشاف القناع اراا ۲۰ \_
  - (٣) المصباح المنير -
- (۴) مغنی الحتاج ۴ر ۲۰۳۰
- (۵) الهدامية، فتح القد يروالعناميه ۲۷،۲۷،۲۷، دالمختار ۲۲،۷۲،۷۷، بدائع الصنائع

یلونھم، ثم إن بعد کم قوماً یشھدون ولا یستشھدون، ویخونون ولایؤ تمنون، وینذرون ولایفون، ویظھر فیھم السمن<sup>(()</sup> (میری امت کے بہتر لوگ وہ ہیں جومیر ے زمانہ میں ہیں، پھر جوان کے بعد ہیں، پھر جوان کے بعد ہیں، پھر تمہارے بعد ہیں، پھر جوان کے بعد ہیں، پھر جوان کے بعد ہیں، پھر تمہارے بعد ہیں پی کہا جائے گا، خیانت کریں گے ان کو امین نہیں سمجھا جائے گا، نز رمانیں گے اور اس کو پورانہیں کریں گے اور ان میں موٹا پا ظاہر ہوگا)۔

اجماع کےرد سے دلیل بیہ ہے کہ ابن رشد (الحفید) نے تقل کیا ہے کہ اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ عبادت میں مطلق نذر لازم ہوتی ہے، ابن قدامہ نے کہا ہے کہ فی الجملہ نذر کے صحیح ہونے اور اس کو پورا کرنے کے لازم ہونے پر مسلمانوں کا اجماع ہے<sup>(۲)</sup>۔

نذر کا حکم: ۲ - نذرکے شرعی حکم میں فقہاء کے دومختلف ربحانات ہیں: پہلا ربحان: نذر مندوب الیہ ہے، اگر چہنذ رمندوب کی نوع میں بعض فقہاء کے نزدیک پچ تفصیل ہے۔ چنا نچہ حنفیہ کی رائے ہے کہ نذ رمشروع عبادت ہے، اور اللہ تعالیٰ کے لئے صرف ایسی عبادت کی نذر ماننا صحح ہے کہ اس قسم کی عبادت واجب ہو۔ جس کوآ دمی زمانہ ماضی میں ہوئے کسی کام پر اللہ تعالیٰ کا شکر ادا کر نے میں کوآ دمی زمانہ ماضی میں ہوئے کسی کام پر اللہ تعالیٰ کا شکر ادا کر نے (۱) حدیث: "خیر اُمتی قرنی، ثم الذین یلونھم.....، کی روایت بخاری (۲) ہدایۃ الجزیہ ار ۲۲۲، المغنی ۱۹۷۱۔

کہ وہ جھوٹ بولتے رہے)۔ اس سلسله میں بہت ہی احادیث مروی ہیں ،مثلاً حضرت عا نَشرُ <u>سے مروی ہے کہ اللہ کے رسول علیقہ</u> نے ارشاد فرمایا: "من نذر أن يطيع الله فليطعه، ومن نذر أن يعصيه فلا يعصه" (أ) شخص اللہ تعالٰی کی اطاعت کی نذ ر مانے وہ اس کی اطاعت کرےاور جواس کی نافرمانی کی نذر مانے وہ اس کی نافر مانی نہ کرے) حضرت ابن عمرٌ سے مروی ہے کہان کے والد حضرت عمر بن الخطابؓ نے اللّٰہ کرسول علیلیہ سے دریافت کرتے ہوئے عرض کیا: "یا دسول الله إني نذرت في الجاهلية أن أعتكف يوماً في المسجد الحرام، فكيف ترى؟ قال: اذهب فاعتكف يوماً" ( ا اللد کے رسول میں نے عہد جاہلیت میں مسجد حرام میں ایک دن اعتکاف کرنے کی نذر مانی ہے،تواس سلسلہ میں آپ کیا فرماتے ہیں؟ آپ علیه فرمایا:جاوَایک دن اعتکاف کرلو)، دوسری روایت میں ہے: "أنه قال للنبي عَلَ<sup>اللہ</sup>: يا رسول اللہ، إنى نذرت فى الجاهلية أن أعتكف ليلة في المسجد الحرام فقال النہی ﷺ: أوف بنذرک''<sup>(۲)</sup> (انہوں نے نی کریم ﷺ ے عرض کیا کہا بے اللہ کے رسول! میں نے زمانہ جاہلیت میں مسجد حرام میں ایک رات اعتکاف کرنے کی نذر مانی ہےتو نبی کریم علیظتہ نے فرمایا کہاین نذریوری کرلو)۔

عمران بن الحصينؓ سے مروی ہے کہ نبی کریم علیقیؓ نے ارشاد فرمایا: ''خیر أمتي قرني، ثم الذين يلونھم، ثم الذين

- (۱) حدیث: "من نذر أن یطیع الله فلیطعه....." کی روایت بخاری (فتخ الباری ۸۱۱/۱۱ طبع التلفیه) نے کی ہے۔
- (۲) حدیث: 'نانی نذرت فی المجاهلیة أن أعتكف...... کاروایت بخاری (فتح الباری ۲۸ م ۲ طبع التلفیه) اور مسلم (۳۳ ۲۷۷ طبع عیسی الحکمی ) نے کی ہے، اور پہلی روایت مسلم کی ہے، اور دوسری بخاری کی ہے۔

تعالى كا قرب حاصل كرف كامحتاج ب جن كو چهور دينا جائز ب، تا که نیک انحام حاصل ہو، اور وہ آخرت میں اعلی درجات اور سعادت عظمی کا حاصل کرنا ہے، اس سلسلہ میں اس کی طبیعت اس کی اطاعت يرآ ماده نہيں ہوتی ہے، بلکہ نقد نقصان لينی مشقت کی وجہ سے اس کوروکتی ہے، اور اس لئے بھی کہ اس کے چھوڑ دینے میں کوئی ضرر نہیں ہے،لہذاا پیے سبب کواختیار کرنے کی ضرورت ہوتی ہے کہ اس کی وجہ سے ترک کرنا جائز نہ رہے، بلکہ ان فرائض میں داخل ہوجائے جومتعين ہيں،اور بينذركذر يعد حاصل ہوسكتا ہے، كيونكہ داجب ہونا، ترک کے نقصان کے اندیشہ سے اس کو اس کے حاصل کرنے برآ مادہ كريكا،اس طرح إس كامقصد حاصل ہوجائے گا<sup>(1)</sup> ۔ دوسرار جحان: نذر ماننا مکروہ ہے، بید فی الجملہ ما لکیہ، شافعیہ کے نز دیک ہے اور حنابلہ کاصحیح مذہب یہی ہے، البتہ بعض فقہاء کے نزدیک اس شم کی نذر میں پچھنصیل ہے۔ نذر مکرر میں مالکیہ کی یہی رائے ہے، بدوہ نذر ہے جس کوادا کرنا نذر ماننے والے پر بار بار واجب ہوتا ہے، مثلاً ہر جمعرات کو روزہ رکھنا، بیمکروہ ہے، اس لئے کہ نذ ر ماننے والے پر ایسے اوقات میں بھی اس کوادا کرنا واجب ہوگاجس میں ادا کرنا اس کے لئے نہایت دشوار ہوگا، ایسی صورت میں وہ خوش دلی اور خالص نیت کے بغیر تكلف كساتهما داكر كلاب نذ رمعلق میں یہی الباجی اورابن شاس کا قول ہے، اس لئے کہ اس میں اللہ تعالیٰ کے تقرب کی خالص نیت نہیں رہتی ہے، بلکہ اس میں نذر ماننے والا معادضہ کی راہ پر گامزن ہوتا ہے، ابن رشد نے اس کومباح کہاہے۔ القرطبی ماکلی نے کہا ہے کہ جس کے بارے میں بیا ندیشہ ہو کہ اس کو اعتقاد ہوجائے گا کہ نذر کی وجہ سے قریبی مقصد لازمی طور (۱) بدائع الصنائع ۲۸۸۳ -

شافعیہ میں قاضی،غزالی اورمتولی کی رائے ہے کہ نذ رعبادت -4 ابن الرفعہ نے کہا ہے: ظاہر ہے کہ نیکی کی نذر میں وہ عبادت ہے، دوسر ے میں نہیں <sup>(1)</sup>۔ بدرائے رکھنے والے فقہاء نے کتاب وسنت اور قیاس سے استدلال کیا ہے، کتاب اللہ میں نیک لوگوں کی صفت بیان کرتے ہوتے ارشاد ربانی ہے: ''يُوفُوُنَ بالنَّذُر وَيَخَافُونَ يَوُمًا كَانَ شَرُّهُ مُسْتَطِيُّهِ اً<sup>، (۲)</sup> (بېلوگ داجېات کو يورا کرتے ريخ اور اس دن سے ڈرتے رہتے ہیں جس کی شخق عام ہوگی )، نیز ارشاد ربانی ب: "وَلَيُوفُوا نُذُورَهُمُ" (اوراين واجبات كو پوراكري) . احادیث میں حضرت عائشہؓ سے مروی ہے کہ اللّٰہ کے رسول نذر أن يعصيه فلا يعصه<sup>، (^)</sup> (جو<sup>شخ</sup>ص الله تعالى كي اطاعت كي نذرمانے وہ اس کی اطاعت کرےاور جواس کی نافرمانی کی نذرمانے وہ اس کی نافر مانی نہ کرے )۔ رہی عقلی دلیل تو فقہاء نے کہا ہے کہ نذ رمختلف عبادات مثلًا نماز،روز ەصدقىه اور جج وغير ەكا ذريع ب ،اور ذرائع ودسائل مقاصد

کے حکم میں ہوتے ہیں،لہذا نذر بھی عبادت ہوگی <sup>(۵)</sup>۔ فقہاء نے کہا ہے کہ مسلمان ایسی مقصود عبادات کے ذریعہ اللّٰد

- (۱) روالحتار على الدرالختار ۲۲۸۳، المقدمات الممبد ات ۱ ۲۴٬۰۴، ۴۰۶، مواجب الجليل والتاج والإكليل على مختصر سيدى خليل ۳۷ (۲۱۳، زادالحتاج بشرح المنهاج ۲۹ (۲۹۴، مغنی الحتاج ۲۶ ۲۵ ۵۳ س
  - (۲) سورهٔ انسان ۲۷۔
    - (۳) سورهٔ بخ ۲۹\_
- (۴) حدیث: "من نذر أن یطیع الله فلیطعه ..... " کی تخریخ فقره / ۵ میں گذر چک ہے۔

(۵) زادالحتاج ۲۷٬۱۹۳

يستخرج به من البخيل"<sup>(1)</sup> (ني كريم عليه في نذر منع فرمایا،ادرکہا کہ بہ کسی چز کوٹال نہیں سکتی ہے،اس کے ذریعہ صرف بخیل سے کچھ مال نکلوالیا جاتا ہے)۔ استدلال اس طرح کیا گیا ہے کہ: اللہ کے رسول علی نے ال حديث مين نذر سے منع فرمايا ہے، اس حديث ميں ممانعت کی کیا وجہ ہے، اس میں علماء کا اختلاف ہے، بعض علماء نے اس کو حقیقت یعنی حرمت پر محمول کیا ہے، قرطبی نے کہا ہے کہ بظاہر مجھاکو بیہ محسوس ہوتا ہے کہ جس کے بارے میں بیاندیشہ ہو کہ اس کواعتقاد ہوگا کہنذ رکی وجہ سے مقصد جلد حاصل ہوجا تا ہےاور اللہ تعالیٰ نذ رکی وجہ ے اس کام کوجلد کردیتا ہے، اس کے **حق می**ں حرام ہے، لہذا اس حالت میں نذر ماننا حرام ہوگا،اورجس کواس طرح کا اعتقاد نہ ہواس کے جق میں کراہت ہوگی <sup>(۲)</sup>۔ رہی عقلی دلیل توفقہاء نے کہا ہے کہا گرنذ رمستحب ہوتی تواللّہ کرسول علیلتہ اور آپ کے صحابہ اس پر ضرر عمل پیرا ہوتے ، لیکن انہوں نے ایپانہیں کیا ہے، ان کا اس کو نہ کرنا اس کی کرامت کی علامت ہے ۔

نذر کے الفاظ: 2- نذر کے الفاظ کے بارے میں فقہاء نے بیداعتبار کیا ہے کہ جو شخص الفاظ سے تعبیر کر سکتا ہواس کی جانب سے لفظ کے ذریعہ ہو،اور اس لفظ سے نذر مانے ہوئے ممل کا التزام معلوم ہوتا ہو، بیداس لئے کہ

- (۱) حدیث: 'نهی دسول الله عَلَيْطِ عن النذر ...... کی روایت بخاری (فَتْخ الباری ۱۱ / ۹۹ ۲ طبع السّلفیه ) اور مسلم ( ۱۲ ۲۱ طبع عیسی الحکی ) نے کی ہے اور الفاظ بخاری کے ہیں۔
  - (٢) مواجب الجليل ٣١٩، ٣١٩، المغنى ٩٦٩، كشاف القناع ٢٧٣٧.
    - (۳) المغنی ۱۹را، کشاف القناع ۲۷ ۳۷-

پر حاصل ہوجاتا ہے یا بیہ کہ اللہ تعالیٰ نذر کی وجہ سے اس کام کو پورا کردیتا ہے، اس کے حق میں نذر حرام ہے، اور جس شخص کا ایسا اعتقاد ہواس کے لئے نذر کاارادہ کرنا حرام ونا جائز ہے، جس کو اس طرح کے اعتقاد کا اندیشہ نہ ہواس کے حق میں مکروہ ہے۔

امام شافعی سے صراحت کے ساتھ نذرکی کرا ہت کا قول منقول ہے، شافعیہ میں نووی اسی کے قائل ہیں، شافعیہ میں سے رملی نے کہا ہے کہ اصح بیہ ہے کہ کرا ہت نذر لجاج کے ساتھ خاص ہے<sup>(1)</sup> ۔ اس لئے کہ وہ کوئی بھلائی کا کام نہیں کرتا ہے، بلکہ اس کے ذریع محض بخیل سے پچھ نکال لیا جاتا ہے، اس کے برخلاف اطاعت کی نذر ہے کہ وہ مندوب الیہ ہے، اس لئے کہ وہ عبادت ہے، اور طاعت کا ذریعہ ووسیلہ ہے، اور وسائل مقاصد کے علم میں ہوتے ہیں، اور اس لئے کہ نذر مانے والے کو اس کی نذر پر واجب کے ثواب کی طرح ثواب ملتا ہے۔

حنابله کاصحیح مذہب ہیہ ہے کہ نذر مکروہ ہے، بہوتی نے کہا ہے: نذر مصدر کی معنی میں مکروہ ہے، اگر چہ عبادت کی نذر ہو، ابن حامد نے کہا ہے کہ رائح مذہب ہیہ ہے کہ وہ مبارح ہے<sup>(۲)</sup>۔ اس رائے کے قائلین نے سنت اور عقل سے استدلال کیا۔ سنت نبو کی میں حضرت ابن عمر سے مرو کی حدیث ہے:" نبھی النبی عَلَیْتِلَیْہُ عن النذر، وقال: إنه لايو د شيئاً، وإنها

- (۱) نذر کجاج بیہ ہے کہ نذر ماننے والا کسی عبادت کے کرنے یا نہ کرنے کے التزام پر معلق کر کے اپنے کو کسی کام سے رو کتا ہے یا اس کے کرنے پر آمادہ کرتا ہے، اس کو کیمین اللجاج والغضب ، یمین الغلق اور نذر الغلق بھی کہا جاتا ہے، (روضة الطالبین سار ۲۹۴، نہایة الحتاج ۸/۲۱۹)۔
- (۲) المقدمات الممبدات الرمه، ۲۰،۵۰، ۵۰،۹۰، مواجب الجميل والتاج والإكليل ۱۹۷۳، ۲۰۰۰، شرح الزرقانی على مختفر خليل ۲۰ ۹۰، ۹۰، نهاية الحتاج ۱۹۷۸، زادالحتاج ۲۰ ۲۰۹۰، ۲۹۱،۹۰، المغنی ۱۹۷۹ کشاف القناع ۲۷ ۳۷۲۰، الإنصاف ۱۱/۱۱-۱۱-

بیرائے رکھنےوالےفقہاءنے کہاہے کہ صیغہ میں لفظ نذر کا ذکر نہ کرنا، نذر کے لازم ہونے میں اثر انداز نہ ہوگا، اس لئے کہ جن اقوال کا اثر نذر کی طرح ہوتا ہے، ان کا مقصود نذر ہی ہے اگر جہ اس میں لفظ نذر کی صراحت نہ ہو<sup>(۱)</sup>۔ اس طرح انہوں نے کہا ہے کہ جو تخص لله علي حذا کہتا ہے اورلفظ نذرذ کرنہیں کرتا ہے، اس میں لفظ ''علیّ'' اپنے او پر واجب كرنے كے لئے ب، اس لئے اگر على المشئ إلى بيت الله تعالیٰ کیے گاتوا بنے او پراس کوداجب کرے گا،لہذا بیراس پرلا زم ، موجائ گا، جبيا كه اگر هو عليّ نذر كهتا<sup>(٢)</sup> -دوسری رائے: جب تک صیغہ میں لفظ نذر کی صراحت نہ کرے، نذرمنعقد نہ ہوگی، بیسعید بن المسیب اور القاسم بن محمد کا دوسراقول ہے (۳)۔ ان حضرات نے دلیل عقلی سے استدلال کرتے ہوئے کہا ہے، چنانچہ وہ کہتے ہیں کہ نذرالیں چیز کے واجب ہونے کی خبر دیتی ہے جس کواللہ تعالیٰ نے نذ ر ماننے والے پر واجب نہیں کیا ہے، اس لئے وجوب کی جہت کی صراحت ضروری ہے <sup>( ہ</sup>)۔

> نذرکی اقسام: ۸-فقهاء نے نذرکی چن<sup>ر سی</sup>میں کی ہیں: چنانچہ حفیہ نے نذرکی دوقتمیں کی ہیں:

- ی ۱۸۸ بدایة الجمتبد ار ۲۲۲ ، روضة الطالبین سار ۱۳۳۳، نهایة الحتاج ۱۸۰۰ ۲۲۱، ۲۲۱، زاد الحتاج ۴۸ ۲۹۲ ، المغنی ۹ر ۱۳۳ ، کشاف القناع ۲۲ ۲۷-۲۷
  - (۱) مواجب الجليل ۳۷ ۸ ۱۳، بداية الجتهد ۲۲۴ م
    - (۲) المغنی۹۷ ۲۳\_
  - (۳) مواہب الجلیل ۳۷ ۷ ۱۸،۴۳ ۳، بدایة الجتهد ار ۴۲۲، المغنی ۹ رسیس
    - (۴) بدایة الجتهد ار ۴۲۲\_

نذرمیں اصل مدارلفظ ہی پر ہے، کیونکہ نذرمانے ہوئے مندوب کونذر کے ذریعہ وجوب کی طرف منتقل کرنے والا شرعی سبب یہی لفظ ہے، لہذااس میں لفظ کے بغیر محض نیت کا فی نہ ہوگی ۔

نذر کی نیت کے ساتھ لکھنا، یا گونگا کا ایسااشارہ جو سمجھ میں آجائے،اوراس سے نذر معلوم ہویا اس سے عقود کی کیفیت کا التزام سمجھ میں آئے لفظ کے قائم مقام ہوتا ہے<sup>(1)</sup>۔

اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ جو شخص نذر مانے اور اپنے زبانی یا تحریری صیغہ میں لفظ نذر کی صراحت کردیتو ایسے صیغہ سے اس کی نذر منعقد ہوجائے گی اور جس چیز کی نذر مانی ہے وہ اس پر لازم ہوجائے گی۔

فقہاء کا اختلاف صرف اس صورت میں ہے جبکہ نذر کا صیغہ لفظ نذر سے خالی ہو، مثلاً کہے: لللہ عليّ حداد اور نذر نہ کہے، ایسے صیغہ سے اس کی نذر منعقد ہوجائے گی اورجس چیز کی نذر مانی وہ اس پر لازم ہوجائے گی یانہیں؟ اس سلسلہ میں دوآراء ہیں:

پہلی رائے: نذر منعقد ہوجائے گی، اور وہ چیز نذر مانے والے پر بھی لازم ہوجائے گی اگر چہوہ اپنے صیغہ سے لفظ نذر کی صراحت نہ کرے، بشرطیکہ اییا صیغہ استعال کرے جس سے اس کا الترام معلوم ہو، یہ حضرت ابن عمر ہے مروی ہے، ایک شخص نے کہا: ''عليّ المشي إلى الكعبة لله'' تو انہوں نے فرما یا کہ یہ نذر ہے، اس کو جانا چاہئے، اسی کے مثل سعید بن المسیب ، القاسم بن محد، یزید بن ابراہیم انیمی کا قول ہے، حفنیہ ، مالکیہ، شافعیہ اور حنا بلہ کی رائے بھی ہے، ابن قد امہ نے علاء کی ایک جماعت سے پہی نقل کیا

- (۱) روالحتار ۲۹٬۲۲، مواهب الجليل ۲۷٬۷۱۳، بداية الجعتبد ۱٬۲۲۲، نهاية الحتاج۲٬۱۹۸،روصة الطالبين ۲٬۲۹۳، کشاف القناع۲٬۳۷۲
- (٢) بدائع الصنائع ٢٦ ٢٨٦٢، ٢٨٦٩، ١٨٧٣، مواجب الجليل ٣٧ ٢٨١،

یہلی نوع: نذر مطلق ،اس میں نذر مانے والاکسی شرط پر معلق کے بغیر ابتداءًا بنے او پرنذ رکولا زم کرتا ہے۔ دوسری نوع: نذرالمجازاة ،اس میں نذر مانے والاکسی نعمت کے حاصل ہونے پاکسی مصیبت کے دور ہونے کی وجہ سے اپنے او پرکسی عبادت کولازم کرتاہے۔ دوسرى فتم: نذر اللجاج والغضب، أس مين نذر مان والا کسی عبادت کے کرنے بیانہ کرنے کے التزام پر معلق کرکے اپنے کو کسی کام سے روکتا ہے، پااس کے کرنے پر آمادہ کرتا ہے، اس کو یمین اللحاج والغضب، يمين الغلق اورنذ رالغلق بهمي كهاجا تا ہے۔ اسی طرح انہوں نے ملتزم بہ (جس چیز کواپنے او پر لازم کیا ہے) کے اعتبار سے نذر کی تین قشمیں کی ہیں: پہلی قشم: ندد الطاعہ: یعنی ایسی چیز کواپنے او پر لازم کرنا جو اللدتعالي کی طاعت شخیص جاتی ہے،اورطاعت کی تین انواع ہیں: پہلی نوع: واجبات، جیسے یا نچوں نمازیں، رمضان کا روزہ اورشراب نه پینا۔ دوسری نوع: عبادات مقصودہ یعنی جواس لئے مشروع ہیں کہ ان کے ذریعہ اللہ تعالیٰ کا تقرب حاصل کیا جائے اور بیہ معلوم ہو کہ شارع نے لوگوں کوعبادت کے طور پر اس کے ادا کرنے کا تھم دیا ہے، جسےروزہ،نماز،صدقہ، جج اوراعتکاف۔ تیسری نوع: وہ طاعات جوعبادات ہونے کی وجہ سے مشروع نہیں ہیں، بلکہ وہ محض پیندیدہ اعمال واخلاق ہیں، ان کے عظیم فوائد کی وجہ سے شارع نے ان کی ترغیب دی ہے، کبھی کبھی اس سے اللّٰہ تعالی کی رضا حاصل کی جاتی ہے، تو اس وقت اس میں ثواب بھی ملتا *ب، جیسے مریضو*ں کی عیادت، مسلمانوں میں سلام کا رواج دینا، چچینکنے والے کو دعاءر حمت دینا۔

پہلی قشم: نذرمسمی (نامزدنذر ) بیدوہ نذر ہےجس میں نذر مانے والا روزہ، نماز، یا صدقہ وغیرہ میں ہےجس کی نذر مانے اس کی صراحت کردے، بیدند رکبھی مطلق ہوتی ہے، اس میں کسی طرح کی کوئی قیدنہیں ہوتی ہے، اور نہ وہ کسی شرط پر معلق ہوتی ہے، مثلاً اللہ تعالی نے اس کوز مانہ ماضی میں جونعت دی ہے اس پر اس کاشکر ادا کرنے کے لئے یا بلاکسی سبب کے نذر ماننے والا ابتداءً اس کواپنے او پرواجب کرتا ہے۔ ادر کبھی نذرکسی شک کے حاصل ہونے کے ساتھ مقید پاکسی شرط یر معلق ہوتی ہے،مثلاً نذ ر ماننے والا اس کوئسی شک کے حصول کی شرط پر معلق کر کے اپنے او پر واجب کرتا ہے، اور وہ شی خواہ نذر مانے والے کاعمل ہو، واجب ہو یا حرام ہو، پاکسی دوسرے بندہ کاعمل ہو یا اللدتعالي كاعمل ہو۔ دوسری قتم: نذرمبهم، یعنی جس نذر میں نذر مانے والے کی کوئی نیت نه ہواوراس نے داجب ہونے دالے **م**ل کو متعین نہ کیا ہو<sup>(1)</sup> ۔ مالکہ نے نذر کے مطلق اور مقید ہونے کے اعتبار سے اس کی دوتسمیں کی بیں: نذر مطلق، نذر مقید یا معلق علی شرط اور اس اعتبار سے بھی کہاس سے کوئی معین عمل واجب ہوتا ہے، پانہیں اس کی دوشتمیں کی ہیں، نذرمسمی اور نذرمبہم اور ان کے نز دیک ان دونوں کامفہوم وہی ہے جو حنفنیہ کے نز دیک ہے <sup>(۲)</sup>۔ شافعیہ نے نذر کی غرض کے اعتبار سے اس کی دوشمیں کی ہیں: پہلی قتم: طاعت وعبادت کی نذر مطلق ہونے پاکسی شرط پر معلق ہونے کے اعتبار سے اس کی دوانواع ہیں: (۱) فتح القد بر ۲۶/۲۱، ۲۷، بدائع الصنائع ۲/۲۸۸۲، ۲۸۸۳، ۲۸۸۲

- ۲۸۸۸۔ (۲) المقدمات الممہدات الریمانی، ۵۰ م، مواہب الجلیل والتاج والاکلیل
- (۲) المقدمات الممبدات الرحمه، ۵۰ ۴۴، ۵۰ مواہب الجلیل والثاج والإصلیل ۳۸/۱۹/۳۰، کفایة الطالب(لربانی ۹۹٬۵۶/۳۰

اس قشم میں نذر ماننے والے پر کیا لازم ہوگا؟ اس میں فقہاء کا اختلاف ہے۔ ۱- بعض فقهاء کی رائے ہے کہ اس کو اختیار ہے کہ جس چیز کی نذر مانی ہے اس کو پورا کرے یا اس کی طرف سے کفارہ سمین ادا کرے اگر اس کی شرط یائی جائے، بیامام ابوحنیفہ سے مروی ہے، اس لئے کہ وہ یہلے کہتے تھے کہ نذر کو یورا کرنالا زم ہے، مگراین آخری عمر میں انہوں نے اس طرف رجوع کرلیا تھا، اور بداختیار اس وقت ہے جبکہ نذر ماننے والا شرط کو یوری کرنے کا ارادہ نہ رکھتا ہو، بیدامام څمدین الحسن کا قول ہے، اور اصحاب امام شافعی میں اہل عراق کا اظہر قول ہے، یہی نووى كاقول اور حنابله كامشہور مذہب ہے <sup>(1)</sup>۔ ان حضرات نے سنت اور عقل سے استدلال کیا ہے۔ سنت مطہرہ میں حضرت عا کشٹر سے مروی ہے کہ نبی کریم علیق ا نے ارشادفرمایا:"لا نذر فی معصیة الله، وکفارته کفارة یمین"<sup>(۲)</sup> (اللہ کی معصیت میں نذرنہیں ہے،اوراس کا کفارہ قسم کا کفارہ ہوگا )،عمران بن حصین ؓ سے مروی ہے کہ نبی کریم عیالیتہ نے ارشادفرمايا:"لا نذر في غضب، وكفارته كفارة يمين" (") (غضب میں نذرنہیں ہے،اوراس کا کفارہ متم کا کفارہ ہوگا )استدلال کاطریقہ ہیہ ہے کہ بینذریمین کی طرح ہے، لہذا شرط یائے جانے کی

(۱) الهداميه والعناميه وفتح القدير مهر ۲۷، ۲۷، الدرالمختار وردالمحتار ۲۹، ۲۹، روصنة الطالبين سار ۲۹۴، نهاية المحتاج ۱۹۸۸، زاد المحتاج مهر ۳۹۳، الكافى مهر ۱۷م، كشاف القناع ۲۷ ۲۷-۲

- (۲) حدیث: "لانداد فی معصیة الله، و کفارته کفارة یمین" کی روایت تر مذی (۲۰ ۲۰۱ طبع الحلیح) نے کی ہے، اور اس کو معلول قرار دیا ہے، کیونکہ زہری نے ابوسکمہ سے اس کوئین سنا ہے۔
- (۳) حدیث: "لا نذر فی غضب، و کفارته کفارة یمین" کی روایت نسانی (۲۸/۷ طبع التجاریة الکبری) نے کی ہے، پھرانہوں نے کہا ہے کہ اس میں ایک ضعیف رادی ہیں، اس حدیث میں ان کے بارے میں اختلاف ہے۔

دوسری قتم: ندار المعصیة، لیتن جس چیز کی شریعت نے نفی کی ہو اس کواپنے او پر لازم کرنا مثلا شراب پینا قبل کرنا یا نماز ترک کرنا۔ تیسری قتم: ندر المباح، لیعنی ایسی چیز کواپنے او پر لازم کرنا جس کی ترغیب شریعت نے نہ دی ہو، جیسے کھانا ، پینا، سونا، کھڑ ار ہنا<sup>(1)</sup>۔

حنابلہ میں ابن قدامہ نے نذر کی سات قشمیں بیان کی ہیں: نذ راللجاج والغضب ،نذ رالواجب ،نذ راستحیل ،نذ راستحیل کی مثال انہوں نے ذکر کی ہے کہ مثلاً کوئی گذشتہ کل کے روز ہ کی نذ رمانے ، یہ اجمالی طور پراس سے الگنہیں ہے جو پہلے گذرا۔

بہوتی نے نذرکی چوشتمیں بیان کی ہیں،نذ راللجاج والغضب، النذ رالمطلق، نذ رالمباح، نذ رالمکر وہ، اس کی مثال میں انہوں نے طلاق یا ترک سنت کی نذر کو ذکر کیا ہے، نذ ر المعصیہ اور نذر طاعت<sup>(1)</sup>۔

نذرکی اقسام میں سے ہوشم کاتھم ذیل میں درج کیا جاتا ہے:

الف-نذ راللحباج: ۹- نذر اللجاج: ده نذر ہے جس میں نذر مانے والا کسی عبادت کے کرنے یا نہ کرنے کے التزام کی تعلیق کے ساتھ اپنے کو کسی کام سے رو کتا ہے، یا اس کو کرنے پر آمادہ کرتا ہے، مثلاً نذر مانے والا کہے: (اگر میں فلاں سے بات کروں یا اس کو نہ ماروں تو مجھ پر قج یا ایک سال کا روزہ واجب ہوگا) یا کہے کہ اگر میں سچانہ ہوں گا تو مجھ پر روزہ ہے (")

- (۱) روضة الطالبين ۳ر ۲۹۸،۲۹۸،۲۹۸، ۲۰، تهاية الحتاج ۸ر ۲۲، ۲۲۴ .
- (۲) المغنى ۹ / ۱،۲۷ الكانى ۳ / ۲۷،۴۲۷،۴۳، كشاف القناع ۷ / ۲۷۷،۲۷ ۲۷
- (۳) شرح الزرقانی علی مختصر خلیل ۳۷ (۹۲، نهایة الحتاج ۲۱۹۷۸، کشاف القناع ۲۷ ۲۷٬۲۷۲، روضة الطالبین ۳۷ (۲۹۴-

) ہے د نواس کوا ختیار ہوگا ، جعد کی دور کعت ادا کرے یا ظہر کی چارر کعت لئے ادا کرے ، نذ راور یمین دو مختلف معانی ہیں ، اس لئے کہ نذ را یسی مقصود اہما گیا طاعت ہے جو واجب لعدینہ ہے ، اور یمین ایسی مقصود طاعت ہے جو واجب لغیر ہ ہے ، یعنی اللہ تعالیٰ کے نام کی حرمت کو بچانے کی خاطر واجب ہے<sup>(1)</sup> ۔ ہ، اور اا - بعض فقنہا ء کی رائے ہے کہ نذ ر مانے والے نے اس نذ ر میں ہے ، اور علی بن ابی طالب سے مروی ہے ، یہی امام ابو حذیفہ کا ظاہر الروا ہی ہے ، وں کو علی بن ابی طالب سے مروی ہے ، یہی امام ابو حذیفہ کا ظاہر الروا ہی ہے ، ہے ، جہور حنفیہ کا قول اور مالکیہ کا مشہور مذہب بھی یہی ہے ، شافعیہ کے مذہب میں بھی ایک قول یہی ہے<sup>(1)</sup> ۔ ان در سنت رسول اللہ علیک ہو کی ہے ۔ کون کی ہے ، سن ایک الہ کا مشہور مذہب بھی یہی ہے ، شافعیہ کے الہ منہ میں بھی ایک قول یہی ہے <sup>(1)</sup> ۔

کتاب اللہ میں ارشاد ربانی ہے: "وَلَيُو فُوُا نُذُو رَهُمُ"<sup>(۳)</sup> (اور اپنے واجبات کو پورا کریں)، نیک لوگوں کی شان میں ارشاد ربانی ہے: "يُو فُوُنَ بِالنَّذُرِ وَيَحَافُونَ يَوُمًا كَانَ شَرُّهُ مُسْتَطِيُرًا"<sup>(۳)</sup> (يدلوگ واجبات کو پورا کرتے رہے اور اس دن سے ڈرتے رہے ہیں جس کی تختی عام ہوگ)، استدلال اس طرح کیا ایا ہے کہ ان دونوں آیات سے معلوم ہوتا ہے کہ مطلق نذر کو پورا کرنا واجب ہے، اس میں کوئی تفصیل نہیں ہے کہ نذر مطلق ہو یا کسی شرط پر معلق ہو، اسی طرح یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ جو شخص نذر کو پورا نہیں کرے گا وہ گذ کار ہوگا۔

- (۱) الهدايدوالعنايه ۲۷/۲۷
- (۲) بدائع الصنائع ۲ ر ۲۸۸۳، البدايه والعنايه وفتح القدير ۲ ۲۷ ۲۰، المقدمات الممبد ات ۱ ۸ ۴ ۴، شرح الزرقانی ۳ / ۹۲، روضة الطالبين سار ۲۹۴، نهاية المحتاج ۸ را۲۹-
  - (۳) سورهٔ بخ ۲۹\_
  - (۴) سورهٔ انسان / ۷\_

صورت میں نذر ماننے والے کواختیار ہوگا کہ جس چیز کی نذر مانی ہے اس کو پورا کرے یا یمین باللہ تعالٰی کی طرح کفارہ ادا کرے،اس لئے کہ حدیث میں اس نذر کے کفارہ کو یمین کے کفارہ کی طرح کہا گیا

رہی عقلی دلیل توانہوں نے کہا ہے کہ نذ راللجاج والغضب اس حیثیت سے نذ رکے مشابہ ہے کہ اس میں طاعت کا التزام ہے، اور اس حیثیت سے یمین کے مشابہ ہے کہ اس کا اور یمین کا مقصد ایک ہی ہے، ان دونوں کے موجب (تحکم ومصداق) کے اعتبار سے دونوں کو جمع کر ناممکن نہیں ہے، اسی طرح ان کو برکار رکھنا بھی ممکن نہیں ہے، لہذا دونوں میں اختیار دینامتعین ہے<sup>(1)</sup>۔

انہوں نے کہا ہے کہ نذر کی اس قسم میں نذر مانے والے کونذر کے پورا کرنے اور کفارہ ادا کرنے میں اختیار دینا دونوں صفات کا جامع ہے، چنانچہ اگر اس کونذر مانا جائے تو اس کے پورا کرنے کو اختیار کرکے نذر مانے والا ذمہ داری سے بری ہو سکتا ہے، اورا گر اس کو یمین قرار دیں تو اس کی طرف سے کفارہ کی ادائیگی کو اختیار کرکے عہدہ برآ ہوجائے گا، بہر حال وہ دونوں کی ذمہ داری سے سبکدوش ہوجائے گا<sup>(1)</sup>۔

اسی طرح انہوں نے میہ بھی لکھا ہے کہ نذ راللجاج میں یمین کا معنی یعنی روکنا پایا جاتا ہے، اور وہ اپنے ظاہر کے لحاظ سے نذ رہے، لہذا نذر مانے والے کو اختیار ہوگا کہ نذر پوری کرے یا کفارہ ادا کرے، دونوں میں سے جو چاہے اختیار کر فیل یعنی کفارہ اور کثیر یعنی منذ ور میں اختیار دینا ایک جنس میں دومختلف معانی کے اعتبار سے جائز ہے، جیسا کہ اگر آقا اپنے غلام کو جعہ کی نماز کی اجازت دے

- (1) نهایة الحتاج ۸۸ ۲۱۹، زادالحتاج ۲۶ ۳۹ ۳، کشاف القناع ۲۷۵ ۲۷-
  - (۲) الكافى ١٢/٢١٣

اتی طرح انہوں نے کہا ہے کہ نذ رمانے والے نے ایک شرط کے مقابلہ میں ایک عبادت کو اپنے او پر لازم کیا ہے، لہذا اس شرط کے پائے جانے کے وقت وہ عبادت اس پر لازم ہو گی<sup>(1)</sup> ۔ اتی طرح انہوں نے مزید کہا ہے کہ معلق بالشرط، شرط کے پائے جانے کے وقت ہنجز کی طرح ہوتا ہے، تو ید ایسا ہو گا گو یا مشر وط کے پائے جانے کے وقت اس نے کہا: للہ علیٰ کذا<sup>(۲)</sup> ۔ **۲**ا – بعض فقہاء کی رائے ہے کہ نذ رمانے والے پر قسم کا کفارہ لازم ہو گا، لہذا وہ کفارہ کے ذریعہ اپنی اس نذر سے برکی الذ مہ ہو گا، یہ حضرت عمر بن الخطاب، ان کے صاحب زاد ہے حضرت عبد اللہ، ابن قول ہے، اور مذہب شافعی میں ایک قول ہے، جس کو بعض شافعیہ نے اظہر کہا ہے، اور رہی امام احمد بن صنبل سے بھی ایک روایت ہے<sup>(۳)</sup> ۔ ان حضرات نے کتاب اللہ، سنت رسول اللہ علیتی اور عقل ان حضرات نے کتاب اللہ، سنت رسول اللہ علیتی اور عقل

كتاب الله يمار ر بانى ب: "لَا يُوَّاحِدُ كُمُ اللَّهُ بِاللَّغُو فِي أَيُمٰلِكُمُ وَلَكِنُ يُوَّاخِذُكُمُ بِمَا عَقَّدتُّمُ الَآيُمٰنَ فَكَفَّارَتُهُ، إطْعَامُ عَشَرَةِ مَسْكِيْنَ مِنْ أَوُسَطِ مَاتُطْعِمُوُنَ أَهْلِيُكُمُ أَوُ كِسُوَتُهُمُ أَوُ تَحْرِيُرُ رَقَبَةٍ فَمَنُ لَّمُ يَجِدُ فَصِيَامُ ثَلَثَة أَيَّامٍ ذَلِكَ كَفَّارَهُ أَيُمٰلِكُمُ إِذَا حَلَفُتُمُ" (٢) (اللَّهُ سَنْهمارى بِمَعْ قسمول پرموًاخذه نبي كرتالين جن قسمول وتم مضبوط كر چكه موان پر تم سرمواخذه كرتا ب-سواس كاكفاره دس مسكينول كواوسط درجه كا

- (۱) زادالحتاج ۲۸ سوم ۱
- (۲) الهداييد فتخ القد ير ۲۸،۲۷ .
- (۳) التاج دالاِ کلیل ۱۹۷٬۲۱۳، شرح الزرقانی علی مختصر خلیل ۱۷٬۹۲٬ دومنه الطالبین ۱۳۷٬۹۳۰، نهایة الحمتاج ۱۹٬۸۱۹، زادالحمتاج ۱۶٬۳۹۴، الکافی ۱۹۷٬۷۱۴
  - (۴) سورهٔ مانده/۸۹\_

عقل سے استدلال میں ان حضرات نے کہا ہے کہ نذر کو پورا کرنا دراصل اس کا م کوکرنا ہے جونذ رمیں داخل ہے، اور وہ کفارہ نہیں ہے، اس لئے کہ دراصل اس طریقہ پر تصرف کا اعتبار ہوتا ہے جس کو تصرف کرنے والے نے واقع کیا ہے، خواہ تبخیز اُ ہو یا کسی شرط پر معلق ہواور یہاں تصرف کرنے والے نے شرط کے پائے جانے کے وقت اس کواپنے او پر نذر بنا کر واقع کیا ہے، اور وہ مذکورہ طاعت کو واجب کرنا ہے، کفارہ کو واجب کرنا نہیں ہے (<sup>m)</sup>

- (۲) حدیث حضرت عمر بن الخطابؓ: "نذرت نذراً فی الجاهلیة..... کی روایت ابن ماجه (۱۸ طبع عیسی الحلمی) نے کی ہے، اور اس کی اصل صحیحین میں موجود ہے جیسا کہ فقرہ (۵ میں گذرا ہے۔ (۳) بدائع الصنائع ۲۸۵۸۱۲۔

باللد تعالی کا مقصود حنث کے لزوم کے اندیشہ سے محلوف علیہ سے باز رہنا یا اس کو حاصل کرنا ہے، اور بی معنی اس نذر میں بھی پایا جاتا ہے، اس لئے کہ اگرنذ رمانے والا کہ گا: ان فعلت کذا فعلی حجة تو اس کا مقصد شرط کے حاصل کرنے سے بازر ہنا ہوگا اور اگر کے گا: ان لم افعل کذا فعلی حجة تو اس کا مقصود شرط کو حاصل کرنا ہوگا، لم افعل کذا فعلی حجة تو اس کا مقصود شرط کو حاصل کرنا ہوگا، اور بیسب حنث کے اندیشہ سے ہوگا، لہذا بینذ ریمین باللہ تعالیٰ کے معنی میں ہوگی اور حنث کے وقت نذر مانے والے پر کفارہ لازم ہوگا<sup>(1)</sup> ہ

ب- نذ رالطاعہ: سا - نذ رالطاعہ سے مقصود ایسی چیز کو این او پر لازم کرنا ہے، جو الله تعالیٰ کی اطاعت شار ہوتی ہے، خواہ وہ عبادت کے طور پر مشر وع ہو، جیسے نماز، روزہ اور ج وغیرہ یا اس طریقہ پر تو مشر وع نہ ہو، مگر شارع نے اس کو حاصل کرنے کی ترغیب دی ہوا ور کبھی اس کے ذریعہ اللہ نعالیٰ کی خوشنودی حاصل کی جاتی ہو، جیسے مریضوں کی عیادت کرنا، مسلمانوں میں سلام کا رواج دینا، چھیکنے والے کو رحمت کی دعا دینا، خواہ اس کی نذر مطلق ہو یا مقید ہو یا کسی شرط پر معلق ہو۔

اول: عبادات مقصودہ کی نذر: ۱۳ - ان عبادات سے مراد وہ عبادتیں ہیں جواس لئے مشروع ہیں کہان کے ذریعہ اللہ تعالیٰ کا تقرب حاصل کیا جائے، اور شریعت کی طرف سے واجب ہونے میں ان کی اصل موجود ہو، جیسے نماز، روزہ، ج، اعتکاف اور صدقہ وغیرہ، لہذا اگر کوئی شخص، ان عبادات میں سے کسی کی بھی نذرمانے، خواہ مطلق نذرمانے یا کسی شرط پر معلق کرکے

(۱) بدائع الصنائع ۲/ ۲۸۸۴\_

کھانا ہے جوتم اپنے گھر والوں کودیا کرتے ہویا انہیں کپڑا دینا یا غلام آزاد کرنالیکن جس کو (اتنا) مقدور نہ ہوتو اس کے لئے تین دن کے روزے ہیں، بیتمہاری قسموں کا کفارہ ہے جب کہتم حلف اٹھا چکے ہو)، اس آیت سے اس طرح استدلال کیا گیا ہے کہ نذ راللجاج اپنے سابق مفہوم کے اعتبار سے سمین ہے، اس لئے کہ غیر اللّٰہ کی سمین شرط وجزا ہے، اور نذ راللجاج بھی اس طرح ہے، لہذا شرط کے پائے جانے کے دقت اس میں قسم کا کفارہ واجب ہوگا۔

سنت نبوی میں چنداحادیث میں، مثلاً حضرت عمران بن حسین سے مروی ہے کہ اللہ کے رسول علیق نے ارشاد فرمایا: "لا نذر فی غضب و کفار ته کفارة یمین"<sup>(1)</sup> (غصہ میں نذر نہیں ہے اور اس کا کفارہ قسم کا کفارہ ہے)، نیز حضرت عقبہ بن عامر سے مروی ہے کہ نبی کریم علیق نے ارشاد فرمایا: "کفارة النذر کفارة یمین"<sup>(1)</sup> (نذرکا کفارہ قسم کے کفارہ کی طرح ہے) ان احادیث سے اس طرح استدلال کیا گیا ہے کہ ان دونوں احادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ نذر اللجاج والغضب میں قسم کا کفارہ کافی ہے، اور نذر مانے والے پرنذر پوری کرنالاز منہیں ہے، رملی نے کہا ہے کہ حضرت عقبہ کی حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ اگر نذر مانے والا نذر پور کی نہ طاعت میں کفارہ واجب ہوگا، اور بیہ بات یقینی ہے کہ نذر واجب کرنے والی نذر سے مرادند راللجاج ہے ہوگا، اور بیہ بات یقینی ہے کہ نذر طاعت میں کفارہ نہیں ہے، لہذا یہ متعین ہے کہ حدیث میں کفارہ اللجاج والغضب سین باللہ تعالیٰ کے معنی میں ہے، اس لئے کہ کیمین اللجاج والغضب سین باللہ تعالیٰ کے معنی میں ہے، اس لئے کہ کیمین

- حدیث: "لا نذر فی غضب....." کی تخریخ فقره / ۱۰ میں گذریکی ہے۔
- (۲) حدیث: "کفارة النذر کفارة الیمین" کی روایت مسلم (۳۷/۱۶ طبع عیسی کملی ) نے کی ہے۔ ا

(۳) نهاية الحتاج ٨ ر ٢١٩ ـ

کرے یا کسی نعمت کے حاصل ہونے یا کسی مصیبت کے دور ہونے پر اللہ تعالیٰ کاشکرا دا کرنے کے لئے اس کواپنے او پر لازم کرے، اس اجماع کونو دی اور ابن قد امہ نے نقل کیا ہے<sup>(1)</sup>۔

دوم: عبادات غیر مقصودہ کی نذر: 10 - ان عبادات سے مراد وہ عبادات ہیں جو بطور عبادت مشروع نہیں ہیں بلکہ وہ ایچھ پسندیدہ اخلاق واعمال ہیں جن کے عظیم فوائد کی وجہ سے شارع نے ان کی ترغیب دی ہے اور کبھی کبھی ان سے اللّٰہ تعالیٰ کی خوشنودی حاصل کی جاتی ہے، جیسے مساجد کی تعمیر، جنازہ کے ہمراہ جانا، چینے والے کو رحمت کی دعا دینا وغیرہ، جن کی کوئی اصل فرائض میں نہیں ہے۔

نذر کے ذریعہ ایسی عبادات کواپنے او پر لازم کرنے کا حکم کیا ہوگااس بارے میں فقہاء کے دومختلف مذاہب ہیں۔

پہلا مذہب: اس مذہب کے حامل فقہماء کی رائے ہے کہ نذر کے ذریعہ ان عبادات میں سے کسی کو بھی اپنے او پر لازم کرلینا صحیح ہے، اوراس کو پورا کرنالازم ہے، یہی رائے مالکیہ دحنا بلہ کی ہے، اور شافعیہ کاضحیح مذہب بھی یہی ہے۔

ان حضرات فقهاء نے نذر کے ذریعہ ان عبادات کو اپنے او پر لازم کرنے کے صحیح ہونے اور اس کو پورا کرنے کے لازم ہونے پر ان آیات کے عموم سے استدلال کیا ہے، جو اس پر دلالت کرتی ہیں، جن کا ذکر پہلے ہو چکا ہے، اسی طرح انہوں نے حضرت عائشہ گی اس روایت سے استدلال کیا ہے کہ اللہ کے رسول علیق نے ارشاد فرمایا:"من نذر أن یطیع اللہ فلیطعہ، و من نذر أن یعصیه فلا یعصه" (جس نے نذر مانی کہ اللہ کی اطاعت کرے گا وہ

(I) روضة الطالبين <sup>س</sup>ارا • ۳، المغنى ٩ / ٢ ـ

-127-

مانے تواس کو پورا کرنا اس پرلازم ہوگا، اس پراہل علم کا اجماع ہے، جیسا کہ نو دی اور ابن قد امہ نے نقل کیا ہے، یا بیدند رکسی حاصل شدہ نہمت کے مقابلہ میں ہو یا کسی مصیبت کے دور ہونے کی وجہ سے ہو<sup>(1)</sup> ۔

فقہاء نے ان عبادات کی نذر کے پورا کرنے کے وجوب پر اس ارشاد ربانی کے عموم سے استدلال کیا ہے: "وَلَيُوُفُوْ اَنُدُوُرَهُمُ"<sup>(1)</sup> (اوراپنے واجبات کو پورا کریں) ہیآ یت مطلق نذر کو پورا کرنے پردلالت کرتی ہے، نیز حضرت عائشہ ہے مروی ہے کہ اللہ کے رسول علیق نڈر أن یعصیه فلایعصه"<sup>(۳)</sup> (جس نے نذر فلیطعه، و من نذر أن یعصیه فلایعصه"<sup>(۳)</sup> (جس نے نذر مانی کہ اللہ کی اطاعت کرے گا وہ اطاعت کرے اورجس نے نذر مانی مانی کہ اللہ کی اطاعت کرے گا وہ اطاعت کرے اورجس نے نذر مانی مرح استدلال کیا گیا ہے کہ جو شخص اللہ تعالیٰ کی سی عبادت مثلاً نماز، مولی اور اللہ کے رسول علیق نذر مانے گا اس کی بیند راللہ تعالیٰ کی طاعت میں مولی اور اللہ کے رسول علیق نے ایسے شخص پر جو اس طرح کی نذر معلوم ہوا کہ اس می نذر کو پورا کرنا واجب ہے۔

نیز انہوں نے کہا ہے کہات پر علماء کا اجماع ہے کہ اگر کوئی شخص کسی الیمی عبادت کی نذر مانے جو مقصود لذا تہ ہوتو اس کو پورا کر نااس پر واجب ہوگا،خواہ اس کا التزام اللہ تعالیٰ سے قربت کے لئے بغیر شرط

- (1) فتح القدير ۲۲/۲۲، ردالحتار ۲۲/۲۷، بدائع الصنائع ۲/۲۸۲۲، ۲۸۱۵، المقدمات الممبد ات الر ۲۴ ۲۷، مواجب الجليل ۳/۸۱۳، كفاية الطالب الربانی ۳۲/۵۵، روعنة الطالبين ۳۲/۱۰۳، زاد المحتاج ۲/۲۹۴۶، ۱۹۵۰، المغنی ۹/۲۱۱ لكافی ۳/۲۳، كشاف القناع۲/۷۷-۲
  - (۲) سورهٔ بچر ۲۹\_
- (٣) حديث: "من نذر أن يطيع الله...... كَ تَخْرَيْ فَقْرُهُ ( ۵ مِنْ كُذْرَيْكَى - -

اینے او پرایک عبادت کولازم کیا ہے،لہذا نذر کی وجہ سے اس پر وہ عبادت لازم ہوگی، اس کوان عبادات کے التزام پر قیاس کیا ہے جن کی اصل فرائض میں ہے،اورجس پر علماء کا<sup>(1)</sup> اتفاق ہے۔ دوسرامذہب: اس مذہب کے حامل فقہماء کی رائے ہے کہ نذر کے ذریعہ ان عبادات میں سے سی کواپنے او پر لازم کرنا صحیح نہیں ہے، اوران کی نذر ماننا صحیح نہیں ہے، بیر حنفیہ کی رائے ہے اور شافعیہ کے مذہب میں ایک قول ہے <sup>(۲)</sup>۔ ان حضرات کی دلیل بیرے کہ ان عبادات کی اصل فرائض میں نہیں ہے،لہذا نذر کے ذریعہ ان کا التزام بھی درست نہ ہوگا، اس لئے کہ نذر بندہ کا واجب کرنا ہے، لہذا اللہ تعالی کے واجب کرنے کے اعتبار سے صحیح ہوگا، کیونکہ ابتداء بندہ کو داجب کرنے کاحق نہیں *ہے*،البتہ جس عبادت کواللہ تعالیٰ نے واجب کیا ہے اس جیسی عبادت میں بندہ کے واجب کرنے کوہم اس لئے صحیح قرار دیتے ہیں کہ نذر ے متعلق مصلحت حاصل ہوتو چونکہ یہ طاعات عبادات کے قبیل سے نہیں ہیں، اس لئے نذر کے ذریعہ ان کواپنے او پر لازم کرماضچے نہ ہوگا (۳)۔

ج-نذ رالمعصیہ (گناہ کی نذر): ۱۹- نذ رالمعصیہ یعنی شارع نے جس چیز سے منع کیا ہے اس کواپنے او پرلازم کرنا مثلاً شراب نوشی قمل، حدث کی حالت میں نماز پڑھنے، یا اپنے بچکوذن کرنے کی نذر مانناوغیرہ۔

- (ا) حواله سابق-
- (۲) بدائع الصنائع ۲/ ۲۸۶۴، ۲۸۹۵، الدرالخبار وردالمحتار ۲۰۷۳، روضة الطالبين ۲/ ۳۰۲۳، نهاية المحتاج ۲۳۵/۲۳
- (۳) بدائع الصنائع ۲ (۲۸۱۵، الاختیار ۲ ۲۷)، الدرالختار ۲ ۲ ۲ ، نهایة الحتاج (۳) ، برایة الحتاج (۳) ، ۲۳۵ ۲۰

اطاعت کرے اور جس نے نذر مانی کہ اس کی نافر مانی کرے گاوہ نافر مانی نہ کرے )، نیز حضرت عمر کی حدیث ہے بھی استدلال کیا ہے انہوں نے کہا:''انی نذرت فی المجاهلیة أن أعت کف لیلة فی المسجد الحرام فقال النبی علی کہ مجر حرام میں ایک رات (میں نے عہد جاہلیت میں نذر مانی تھی کہ مجر حرام میں ایک رات اعت کاف کروں گا تو آپ علی نے فرمایا: اپنی نذر پوری کرو )، رسول اللہ علی کے ان دونوں احادیث میں حکم دیا ہے کہ اگر اللہ سجانہ وتعالی کی طاعت میں نذر ہوتو اس کو پورا کیا جائے، جو شخص سابقہ عبادات میں سے کسی کونذر کے ذریعہ اپنے او پر لازم کر ے گا وہ اللہ تعالی کی اطاعت کی نذر مانے گا،لہذا ان میں سے جس کی نذر مانی ہے اس کو پورا کرنا اس پر لازم ہوگا۔

اسی طرح انہوں نے قیاس سے بھی استدلال کیا ہے کہ شارع نے ان عبادات کی ترغیب دی ہے اور ان کو حاصل کرنے پر آمادہ کیا ہے، اور بندہ ان کے ذریعہ اللہ تعالٰی کا قرب حاصل کرتا ہے، لہذا سے عبادات مقصودہ کے درجہ میں ہوں گی<sup>(۲)</sup>۔

انہوں نے مزید کہا ہے کہ اگر چہ ان عبادات کی اصل فرائض میں نہیں ہے، اس کے باوجود نذر کے ذریعہ اس کوا پنے او پر لازم کرنا صحیح ہے اور اس کو پورا کرنا واجب ہے، اس کو اس پر قیاس کیا جائے گا کہ اگر نذر ماننے والا اپنے او پر (عام) قربانی کو لازم کرے یا مدی (حرم کی قربانی)، اعتکاف یا عمرہ کو واجب کرتے وبالا تفاق نذر کے ذریعہ ان کو اپنے او پر لازم کرنا صحیح ہے، حالا نکہ یہ بھی فرائض میں

نیز انہوں نے کہا ہے کہ نذر ماننے والے نے بطور طاعت کے (۱) دونوں حدیثوں کی تخریخ فقرہ ر ۵ میں گذر چکی ہے۔ (۲) نہایۃ الحتاج ۸۸ ۲۵۳۵، زادالحتاج ۵۰۹/۹۰۹۔ (۳) المغنی ۹/۳۔

حنفیہ، شافعیہ کی رائے ہے کہ بینذ رمنعقد نہ ہوگی، نہ صحیح ہوگی، جمہور حنفیہ نے نذ رالمعصیہ کے عدم انعقاد میں بیوتید لگائی ہے کہ جس کی نذر مانی ہے، وہ حرام لعدینہ ہو یا اس میں عبادت کا کوئی پہلو نہ ہو، اگر اس میں عبادت کا کوئی پہلو ہوگا، مثلاً یوم عید کے روزہ کی نذ رمانی تو بیہ نذر منعقد ہوگی، اور دوسرے دن روزہ رکھ کر اس نذر کو پورا کرنا واجب ہوگا، اور اگر اسی دن یعنی عید کے دن ہی روزہ رکھ لے تو عہدہ برآ ہوجائے گا۔

حنفيه ميں سے بعض فقنہاء نے کہا ہے کہ معصيت کی نذريمين ہوگی، اور اس صورت ميں نذر مانے والے پر حانث کی طرح اس کی طرف سے کفارہ ادا کرنالازم ہوگا، علامہ طحاوی نے کہا ہے کہ اگر نذر کی نسبت گناہ کی طرف کرے مثلاً کہے: لله علّي أن أقتل فلانا تو بيمين ہوگی، اور حانث ہونے کی وجہ سے اس پر کفارہ لازم ہوگا۔ ما لکيو دخابلہ کی رائے ہے کہ معصيت کی نذر منعقد اور صحیح ہوگی، البتہ اس کو پورا کر ناحلال نہ ہوگا<sup>(1)</sup>۔

ان حضرات نے حضرت عائنتہ کی حدیث سے استدلال کیا ہے کہ رسول اللہ علیف نے فرمایا: "من نذر أن یطیع الله فلیطعه، ومن نذر أن یعصیه فلایعصه"<sup>(۲)</sup> (جس نے نذرمانی کہ اللہ کی اطاعت کرے گا وہ اطاعت کرے اور جس نے نذرمانی کہ اس کی نافرمانی کرے گاوہ نافرمانی نہ کرے)۔ نیز حضرت عائشہ کی حدیث ہے کہ اللہ کے رسول علیف نے

- (۱) فتح القد ير ۲۲،۲۴، ردالمحتار ۲۸،۳۳، بدائع الصنائع ۲۷،۲۸۱۴، المقدمات الممبد ات ۲۱، ۲۰،۳۰، شرح الزرقانی علی مختصر خلیل ۲۷ س۲۹، کفایة الطالب الربانی ۲۰ ۵۵، روصنه الطالبین ۲۷،۰۰۰ من، نهایة المحتاح ۸، ۲۲۳، زاد الحتاح ۲۷، ۲۵،۳۹۵، مغنی ۹۷ س، الکافی ۲۷،۹۱، کشاف القناع۲۷۵۶-

ارشاد فرمایا: ''لا نذر فی معصیة الله و کفارته کفارة یمین''<sup>(1)</sup> (الله کی معصیت میں نذر نہیں ہے اور اس کا کفارہ قتم کا کفارہ ہوگا)، عمران بن حصین سے مروی ہے کہ رسول الله علیکی نذر ارشاد فرمایا: ''لا و فاء لنذر فی معصیة''<sup>(1)</sup> (معصیت کی نذر پوری نہیں کی جائے گی)، ان احادیث سے اس طرح استدلال کیا گیا ہے کہ ان سے معلوم ہوتا ہے کہ آ دمی کونذر کے ذریعہ ایسی چیز کواپن او پر لازم نہ کرنا چا ہے جس کا شار الله تعالیٰ کی معصیت میں ہو، اور اس کا تقاضا ہے کہ نہی عنہ فاسد ہو، اسی طرح ان احادیث سے بیکی معلوم ہوتا ہے کہ ان محین نذر کو پورا کرنا حلال نہیں ہے، ان احادیث میں نذر کو پورا کرنا حلال نہیں ہے، ان احادیث احد مد معلوم ہوتا ہے کہ ان جن کی در کو پورا کرنا حلال نہیں ہے، ان احادیث نے فقتهاء کا اجماع نقل کیا ہے <sup>(۳)</sup> ۔

(۵) بدائع الصنائع ۲۸۶ ۲۸۶۲

فقہاء کے دومختلف اقوال میں:

پہلا قول: اس قول کے حامل فقتہاء کی رائے ہے کہ جو شخص معصیت کی نذ ر مانے پھر اس کو پورا نہ کرتو اس پر قشم کا کفارہ لازم ہوگا، یہ قول حضرت ابن عباسؓ، حضرت ابن مسعودؓ، حضرت جابر بن عبدالللہؓ، حضرت عمر ان بن حصین اور حضرت سمرہ بن جند بؓ سے مروی ہے، یہی سفیان توری کا قول ہے، یہی حنفیہ کی رائے ہے، یہی امام شافعی کا ایک قول ہے، جس کو بیہ قی نے مختار کہا ہے اور یہی حنابلہ کا مذہب ہے<sup>(1)</sup>

ان حضرات کا مستدل حفرت عا نشری بیحدیث ہے کہ رسول اللہ علی اللہ علی ارشاد فرمایا: ''لا نذر فی معصیة الله، و کفار ته کفارة یمین''<sup>(۲)</sup> ، نیز حضرت عمران بن حصین کی روایت ہے: ''سمعت رسول الله علی یقول: النذر نذران فما کان من نذر فی طاعة الله فذلک لله وفیه الوفاء، وما کان من نذر فی معصیة الله فذلک للشیطان ولا وفاء فیه ویکفره مایکفر الیمین''<sup>(۳)</sup> (نذرکی دوسمیں ہیں جو نذر اللہ تعالیٰ کی طاعت میں ہو وہ اللہ تعالیٰ کے لئے ہے، اس کو پورا کرنا واجب ہے، اور جو نذر اللہ تعالیٰ کی معصیت میں ہو وہ شیطان کے لئے ہے، اس کو پورانہیں کیا جائے گا، بلکہ اس کی طرف سے تم ک کفارہ کی طرح کفارہ دیا جائے گا، بلکہ اس کی طرف سے تم ک کفارہ کی طرح کفارہ دیا جائے گا، جلکہ اس کی طرف سے تم ک

- (۱) ردالحتار ۳۸٬۷۸٬ بدایة الجعتبد ار ۳۲۳٬ ، روضة الطالبین ۳۰٬۰۰۳، المغنی ۱۹۱، ۳۰۱ کافی ۱۹۷۴، کشاف القناع۲۷/۲۷
- (٢) حديث: "لانذر في معصية الله" كَتْخْرْ تَجْ فَقْرُهْ ما مِنْ لَذْرَيْحَلْ بِدِ
- (۳) حديث: "النذر نذران فما كان من نذر في طاعة الله..... " كى روايت نسائى (۲۹/۷ طبع التجارية الكبرى) اور ييميق (السنن الكبرى ۱۰/ ۵۰ طبع دائرة المعارف) نے كى ہے، اور نسائى نے اس كے ايك راوى كوضعيف قرار ديا ہے۔

ان دونوں احادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ جونذ راللہ تعالیٰ کی معصیت میں ہو، اس کو پورا کرنا حلال نہیں ہے، اور جواس کو پورانہیں کرے گااس پر قسم کا کفارہ لازم ہوگا۔ نیز انہوں نے کہا ہے کہ جو تحف کسی گناہ کے کرنے پر قسم کھائے، تو اس کی اس قسم کی طرف سے اس پر کفارہ لازم ہوتا ہے، تو اسی طرح اس پر قیاس کرتے ہوئے اگر اس کی نذر مانے گا تو بھی اس پر کفارہ لازم ہوگا<sup>(1)</sup>۔

انہوں نے بی بھی کہا ہے کہ نذر کا حکم یمین کے حکم کی طرح ہے، توجوا پنی نذر پوری نہ کر سکے، اگر وہ معصیت ہوتو اس پر قسم کا کفارہ لازم ہوگا<sup>(۲)</sup>، نذر کے یمین ہونے کی دلیل حضرت عقبہ بن عا مر<sup>\*</sup> ہے مروی بی حدیث ہے: "نذرت أختي أن تمشي إلی بیت الله حافیة فأمر تني أن أستفتي لھا رسول الله ع<sup>الي</sup> فاستفتيته فقال: لتمش ولتو کب"<sup>(۳)</sup> (میری <sup>ب</sup>ہن نے بیت اللہ تک نگے فقال: لتمش ولتو کب"<sup>(۳)</sup> (میری <sup>ب</sup>ہن نے بیت اللہ تک نگے م<sup>الی</sup> ہے مسلہ دریافت کروں، چنا نچ میں اس کے لئے اللہ کے ع<sup>الی</sup> ہے ارشاد فر مایا کہ وہ جائے البتہ سوار ہو کر جائے)، ایک دوسری روایت میں ہے: ''ان اللہ تعالیٰ لا یصنع بشقاء آختک شیئاً فلتر کب ولتختمر ولتصم ثلاثة أیام"<sup>(۳)</sup> (اللہ تعالیٰ کو نہ ہاری <sup>ب</sup>ہن کی تخق سے پچھ لینا دینا نہیں ہے، وہ سوار

- (۱) المغنی ۹ مر۵،الکافی ۳ مروا ۳\_
- (۲) المغنی۹/۴٬۵٬۳ کشاف القناع۲۷۲۷۷
- (٣) حدیث حضرت عقبہ بن عام ؓ: "نذرت أختي أن تمشي إلى بیت الله ...... کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۹/۹ کے طبع السّلفیہ) اور مسلم (۳/۳۱۳۱ طبع عیسی الحلبی) نے کی ہے،اور الفاظ مسلم کے ہیں۔
- (۴) حدیث: "إن الله لا يصنع بشقاء أختک شيئاً..... کی روايت تر ندی (۱۱۲/۴ طبح الحلی )نے کی ہے،اورکہا ہے: بیحدیث حسن ہے۔

ہولے، اور سر پر دو پٹہ ڈال لے اور تین دن روزہ رکھے)، حضرت ابن عباس سے مروی ہے کہ ایک شخص نبی کریم علیق کی پاس آیا اور اس نے عرض کیا کہ اے اللہ کے رسول! میری بہن نے پیدل چل کر حج کرنے کی نذر مان کی ہے تو نبی کریم علیق نے ارشاد فرمایا:'ان اللہ لا یصنع بشقاء أختک شیئاً، فلتحج را کبة و لت کفر عن یمینها''<sup>(()</sup> (اللہ تعالیٰ کو تہاری بہن کی تخق سے کچھ لینا د ینانہیں ہے، دہ سوار ہو کر حج کر ے اور اپنی کی یمن کی طرف سے کفارہ ادا کرے)۔

دوسرا قول: ای قول کے قائلین کی رائے ہے کہ جو شخص کسی معصیت کی نذر مانے تو اس کو پورا نہ کرے اور اس پر کوئی کفارہ بھی نہیں ہوگا، بیرائے مسر وق اور شعبی سے منقول ہے، یہی رائے مالکیہ کی ہے، یہی شافعیہ کا مذہب ہے، جمہور شافعیہ نے اس کو قطعی کہا ہے، اور یہی امام احمد سے ایک روایت ہے<sup>(1)</sup>۔

ان حضرات کی دلیل چنداحادیث ہیں، حضرت ابن عباس سے مروکی ہے: ''بینا النبی عُلیک پند احادیث ہیں، حضرت ابن عباس سے فسأل عنه فقالوا: أبو اسرائيل نذر أن يقوم ولا يقعد، ولا یستظل، ولایت کلم، ویصوم، فقال النبی عُلیک : مرہ فلیت کلم ولیستظل ولیقعد ولیتم صومه''<sup>(m)</sup> (نبی کریم علیک ہم لوگوں کو خطبہ دے رہے تھ کہ آپ نے ایک آدمی کو کھر ا ہوا دیکھا، اس کے بارے میں دریافت کیا، تو لوگوں نے بتایا کہ سے

- (ا) حدیث: "إن الله لا يصنع بشقاء أختک شيئاً...... کی روايت ابوداؤد (۳۰ / ۵۹۵، ۵۹۸ طبع جمع) اور حاکم متدرک (۴۰ / ۳۰۲ طبع دائرة المعارف) نے کی ہے،اورکہا ہے کہ سلم کی شرط پر صحیح ہے۔
- (۲) كفاية الطالب الربانى ۳۷٬۵۵، بداية الجعتبد الرستام، روصة الطالبين ۳۰٬۰۰۳، زادالمحتاج ۱٬۳۹۵، المغنى ۹۷٬۹۰
- (۳) حدیث حفرت ابن عبال ": "بینا النبی علین الله یخطب..... " کی روایت بخاری (فتح الباری ۵۸۱/۵۸ طبع السلفیہ) نے کی ہے۔

ابواسرائیل ہیں، انہوں نے نذر مانی ہے کہ کھڑے رہیں گے، نہ بیٹیں گے، نہ سامہ میں جائیں گے، نہ بات کریں گے اور روزہ رکھیں گے، تو نبی کریم ﷺ نے ارشاد فرمایا: کہہ دو کہ بات کریں، سابیہ میں جائیں اور بیٹھیں اور اپنا روز ہیورا کریں)، حضرت عمران بن حسینؓ سے مروی ہے کہ انصار کی ایک عورت گرفتار ہوگئی، ایک رات اس کوقید سے رہائی ملی اور وہ ایک انٹنی پر سوار ہوئی ، اور اس نے یذر مانی کهاگراللدتعالی نے اس کواس اوٹٹی پر نیجات دے دی تو وہ اس افٹنی کی قربانی کرے گی، لوگوں نے رسول اللّٰہ ﷺ سے اس کا تذكره كيا توآب عليه في الشراف الثاوفرمايا: "سبحان الله بئسما جزتها، نذرت لله إن نجاها الله عليها لتنحرنها، لا وفاء لنذر في معصية، ولا فيما لايملك العبد" (سجان الله، اس عورت نے برابدلہد یا،اس نے نذر مانی کہا گراللہ تعالیٰ اس کواس افٹنی پرنجات دے گا تو وہ اس کی ضرور قربانی کرے گی حالانکہ نہ تو معصیت میں نذریوری کی جاتی ہےاور نہاس چیز میں جس کاما لک بندہ نہ ہو) دوسری روایت میں ہے: ''لا نذر فی معصیة الله''<sup>(۱)</sup>(اللدكي معصيت ميں نذرنہيں ہے)۔

استدلال اس طرح کیا گیا ہے کہ اللہ کے رسول علیک نے حضرت ابن عباس دالی حدیث میں اس روزہ کو پورا کرنے کا حکم دیا جو کہ طاعت ہے، اور جو نہ طاعت ہے اور نہ معصیت یعنی کھڑا رہنا، سایہ میں نہ جانا، کلام حجوڑ دینا اس کو پورا کرنے سے منع فر مایا اور نذ ر ماننے والے کو کفارہ ادا کرنے کا حکم نہیں دیا، اسی طرح جس عورت نے اؤٹنی کی قربانی کی نذ رمانی تھی اس کو بھی کفارہ ادا کرنے کا حکم نہیں دیا، اگر اس نذ رکو پورا نہ کرنے کی صورت میں کفارہ واجب ہوتا تو

(۱) حدیث حفرت عمران بن حصینٌ:''أن امرأة من الأنصار أسوت.....'' ک روایت مسلم(سر ۱۲۶۳ طبع عیسی کملی )نے کی ہے۔ نزر۸۱

رسول اللّه ﷺ ابواسرائیل کو اور اس انصاری عورت کو کفارہ ادا کرنے کاحکم ضروردیتے ۔

اسی طرح ان حضرات نے حضرت عمر و بن العاص کی حدیث سے استدلال کیا ہے کہ رسول اللہ علیق نے ارشاد فرمایا: "لا نذر الا فیما یبتغی به و جه الله"<sup>(1)</sup> (نذ رصرف اس عمل میں ہے جس سے اللہ تعالی کی خوشنودی حاصل ہو) نیز حضرت عائشہ کی حدیث ہے کہ اللہ تعالیٰ کے رسول علیق نے ارشاد فرمایا: "من نذر أن یطیع اللہ فلیطعه، و من نذر أن یعصیه فلایعصه"<sup>(1)</sup> (جس نے نذر مانی کہ اللہ کی اطاعت کر ے گا وہ اطاعت کر ے اور جس نے نذر مانی کہ اس کی نفر مانی کر ے گا وہ نافر مانی نہ کر ے )۔

ان دونوں احادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کی معصیت میں نذر نہیں ہونی چاہئے ، اور جو اس طرح کی نذر مانے گا اس کے لئے اس کو پورا کرنا حلال نہ ہوگا، معصیت کی نذر پورا نہ کرنے والے پر اللہ کے رسول ﷺ نے کوئی کفارہ واجب نہیں کیا، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ جو معصیت کی نذر پوری نہ کر باس پر کوئی کفا زنہیں ہے۔ نیز ان حضرات نے کہا ہے کہ نذ راطاعت کو اپنا و پر لازم کرنا ہے ، اور میہ معصیت کا التزام ہے ، نیز میہ غیر منعقد نذر ہے ، لہذا عقلاً اس کی وجہ سے کچھ واجب نہ ہوگا، جیسے غیر منعقد ہ یمین میں کچھ واجب نہیں ہوتا ہے (<sup>(1)</sup>)

د-نذرالمباح: ۸- نذر المباح: ایسے عمل کی نذر ماننا ہے جس کے بارے میں (۱) حدیث: "لانذر إلا فیما يبتغی به وجه الله" کی روایت ابوداؤد (۳/ ۵۸۲ طبح حص) اوراحد مند(۲/ ۱۸۵ طبح المبينیه) نے کی ہے۔ (۳) حدیث: "من نذر أن یطیع الله فلیطعه....." کی تخریج فقره / ۵ میں گذریکی ہے۔ (۳) المغنی ۹/ ۱۹، الکافی ۱۹/۱۹ م۔

شارع كى طرف سے كوئى ترغيب منقول نہ ہو جيسے كھانا، بينا اور سوارى كرنا، كھڑا ہونا بيٹھنا، سوناوغيره (<sup>(1)</sup> -یپند رمنعقد ہوگی یانہیں؟ مباحات کاالتز اصحیح ہے یانہیں؟ اگر یپذرمنعقد وضح ہوتو اس کے پورا کرنے کا حکم کیا ہے؟ اس سلسلہ میں فقهاء کی دومختلف آراء ہیں: یہلی رائے: جوشخص کسی مباح کی نذ ر مانے تواس کی نذ رمنعقد نہ ہوگی،اورنذ رکے ذریعیہ مباح کاالتز اصحیح نہ ہوگا،اور بدرجہاولی اس کو یورا کرنااس پرلازم نہ ہوگا، بیرائے حنفیہ اور بعض مالکیہ کی ہےاور یہی شافعیہ کاراج مذہب ہے<sup>(۲)</sup>۔ ان حضرات نے اس نذر کے منعقد نہ ہونے اور اس کے صحیح نہ ہونے پر حضرت ابن عباسؓ کی حدیث سے استدلال کیا ہے:" بینا النبي عُلَيْنَهُ يخطب إذ هو برجل قائم، فسأل عنه، فقالوا: هذا أبواسرائيل نذر أن يقوم ولا يقعد ولا يستظل ولا يتكلم ويصوم، فقال النبي عَلَيْ ما ما فليتكلم وليستظل وليقعد وليتم صومه''<sup>(٣)</sup> (نې كريم ﷺ ہم لوگوں كوخطبہ دے رے تھے کہ آپ علیقہ نے ایک آ دمی کو کھڑے ہوئے دیکھا، اس کے بارے میں دریافت کیا تولوگوں نے بتایا کہ بیابواسرائیل ہیں، انہوں نے نذر مانی ہے کہ کھڑے رہیں گے، نہ بیٹھیں گے، نہ ساہیہ میں جائیں گے، نہ بات کریں گے اور روزہ رکھیں گے تو نبی کریم میلانہ نے ارشاد فرمایا: ان سے کہہ دو کہ بات کریں، ساہد میں جائيں، بيٹھيں اورا پناروزہ يوراكريں) اور ''لا نذر إلا فيما يبتغي

- (۱) روصة الطالبين ۳ / ۳۰ ۳\_
- ۲) بدائع الصنائع ۲ (۲۸۱۴، مواجب الجليل ۳/۸۱۳، روضة الطالبين
   ۳۰ سار ۳۰۰، نهاية المحتاج ۸ (۲۲۴ -
- (۳) حديث: "مره فليتكلم وليستظل....." كَاتَخْرَ بْجُ فَقْرُهُ / ٢ مِي گَذَرِيجَى ....

نذر ۱۸

نذر کے ذریعہ ان امور کواپنے او پر لازم کرناصحیح ہوتا ہے، اسی لئے جس نے کھڑے رہنے کی نذر مانی تھی اس کو بیٹھنے کا عکم دیا،جس نے پیدل چلنے کی نذر مانی تھی اس کوسوار ہوجانے کا حکم دیا،جس نے ساب میں نہ جانے کی نذر مانی تھی اس کوسا یہ میں جانے کاتلم دیا،جس نے بات چیت نہ کرنے کی نذر مانی تھی اس کو گفتگو کرنے کا تھم دیا، آپ صالیہ عایق کے ان احکام سے معلوم ہوتا ہے کہ ان چیز وں کی نذ رمنعقد نہیں ہوتی ہے۔ ان حضرات کی دلیل حضرت قیس بن ابی حازم سے مروی وہ حدیث بھی ہے کہ حضرت ابوبکڑنے اس عورت کوبات چیت کرنے کا حکم دیاجس نے خاموثی کے ساتھ جج کرنے کی نذر مان لیتھی ، ان حضرات نے کہا ہے کہ مباح کو قربت نہیں کہا جائے گا،اس لئے کہ اس کا کرنااورنه کرنا دونوں برابر ہوتا ہے،اورجس کی بیجالت ہواس کونڈ ر کے ذریعہ اپنے او پرلازم کرنا کیج نہ ہوگا<sup>(1)</sup>۔ دوسری رائے: اس رائے کے مانے والوں کا کہنا ہے کہ جوکسی مباح کی نذر مانے اس کی نذرمنعقد اور صحیح ہوگی، البیتہ اس کو پورا کرنا اس پرلازم نه ہوگا، بلکہ اس کوکرنے اور نہ کرنے میں اختیار ہوگا، یہی رائے بعض مالکیہ کی ہےاور یہی حنابلہ کا راج مذہب ہے <sup>(۲)</sup>۔ ان حضرات کی دلیل بعض احادیث میں مثلاً بریدہ بن الحصیب کی حدیث ہے کہ رسول اللہ علیقہ ایک غزوہ میں نکلے، جب اس سے واپس لوٹے تو ایک کالی باندی آئی اوراس نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول! میں نے نذر مانی ہے کہ اگر اللہ تعالی آپ کو صحیح سالم واپس لائے گاتو میں آپ کے سامنے دف بچاؤں گی اور گاؤں گی، رسول التديي في الماري المرابع الماري الما التديي والا (۱) بدائع الصنائع ۲ م ۲۸۶ -

(۲) المقدمات کم بدات ار ۴٬۰۴٬ مواجب الجلیل ۳۷ ۸٬۱۳۱۰ کمغنی ۹۷ ۵٬۱۵ کافی ۴٫۸٬۸۱۸٬ کشاف القناع۲۷۵/۲۷

به وجه الله<sup>(())</sup> (نذرصرف اس<sup>عم</sup>ل میں ہےجس سے اللہ تعالی کی خوشنودی حاصل ہو)، ہے بھی استدلال کیا ہے، نیز حضرت انسؓ کی حديث ب:"نذرت امرأة أن تمشى إلى بيت الله، فسئل نبي الله عَلَيْنَهُ عن ذلك فقال: إن الله لغني عن مشيها، مروها فلتر کب"<sup>(۲)</sup> (ایک عورت نے پیدل بیت اللہ جانے کی نذر مانی، اس کے بارے میں نبی ﷺ سے دریافت کیا گیا تو آپ میلانہ عایق نے ارشاد فرمایا: اللہ کواس کے پیدل چلنے کی کوئی ضرورت نہیں ہے، کہہ دو کہ سوار ہوجائے) ، نیز حضرت انس کی حدیث ہے: "أن النبى عُلَيْكُم رأى شيخا يهادى بين ابنيه فقال: مابال هذا؟ قالوا: نذر أن يمشى قال: إن الله عن تعذيب هذا نفسه لغني، وأمره ان يوكب" (") (نبي كريم علية في الكريم لغ شخص کو دیکھا کہا بینے دو بیٹوں کے درمیان گھسٹ کر چل رہا ہے، تو یو چھا کہ اس کو کیا ہو گیا ہے؟ لوگوں نے بتایا کہ اس نے پیدل چلنے کی نذرمان رکھی ہے، آپ ﷺ نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کو ضرورت نہیں ہے کہ بیچنص اپنے کوعذاب میں مبتلا کرے، اوراس کوسوار ہونے کا حکم دیا)ان احادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ جس چیز سے اللہ تعالٰی ک خوشنودی حاصل نہ ہواس کی نذرمنعقد نہیں ہوتی ہے، پیدل چلنے، کھڑے رہنے، سابیہ میں نہ جانے پابات چیت چھوڑ دینے کی نذر، اللد تعالى كى اطاعت كى نذرنہيں ہے، اور نہ اس سے اللہ تعالى كى خوشنودی حاصل ہوتی ہے،اوراس جیسی نذ رمنعقد نہیں ہوتی ہےاور نہ (۱) حديث: "لا نذر إلا فيما يبتغى به ..... كَتْخَرْ يَ فَقْرُه / ١ مِن لَذَر يَكُن

- ۲) حدیث انس: "نذرت امرأة أن تمشي إلى بیت الله.....، کی روایت تر ندی (۱۹/۱۱۱ طبع الحلبی) نے کی ہے،اورکہا ہے کہ صنصح ہے۔
- (۳) حدیث: "أن النبی ﷺ رأی شیخاً یهادی بین ابنیه....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۰/۸۷ طبع السّلفیه) اور سلم (۳/ ۱۲۱۴ طبع عیسی کملمی) نے کی ہے۔

فلا، فجعلت تصوب<sup>(1)</sup> (اگرتم نے نذر مان کی تقی ہو ہو او ورنہ چھوڑ دو، تو وہ بجانے گلی)۔ استدلال اس طرح کیا گیا ہے کہ اس با ندی نے اس نذر کے مطابق اپنے او پر لازم کرلیا تھا کہ اللہ تعالیٰ اگر آپ علیقیہ کو غزوہ سے صحیح سالم واپس لائے گا تو آپ کے سامنے دف بجائے گی، اور گا نا گائے گی، باہر گئے ہوئے شخص کی آمد پر دف بجانا اور گا نا گا نا فقہاء کے نزدیک مباح ہو نے شخص کی آمد پر دف بجانا اور گا نا گا نا فقہاء او پر لازم کرلیا تھا، آپ علیقیہ نے اس پر نگیر نہیں فرمائی، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ مباح کی نذر منعقد اور صحیح ہوتی ہے، اور نذر مانے والا اگر چا ہے تو اس کو پورا کر سکتا ہے۔ نیز انہوں نے کہا ہے کہ دلیل عقلی میہ ہے کہ اگر کوئی آ دمی کس مباح کام پر قسم کھائے تو وہ اس کو پورا کرے گا، تو اس لئے کہ مباح کام پر قسم کھائے تو دہ اس کو پورا کرے گا، تو اس لئے کہ مور سیں تک طرح ہوتا ہے کہ

مباح کی نذر بوری نہ کرنے کی صورت میں اس پر کیا واجب ہوگا: 19 - مباح کی نذر مانے والا، اگر اس کو پورا نہ کرے تو اس پر کیا واجب ہوگا،اوراس پر کفارہ لازم ہوگا یانہیں، اس سلسلہ میں فقہاء کے یہاں اختلاف ہے،دواقوال ہیں: ایس اختلاف ہے،دواقوال ہیں: (۱) حدیث: "ان کنت نذرت فاضو ہی..... کی روایت تر مذکی (۲۰۰۳، الاطبح الحالی ) نے کی ہے، اور کہا ہے کہ پی<sup>س می</sup> حفر ہیں ہے۔ (۲) البحر الراکق ۸ (۲۱۵، الفوا کہ الدوانی ۲ (۴۰۹، حاکیۃ الدسوقی علی الشرح الکہ ہیں ہو سور مغنی الجور جہ ہیں ہمانی بیار ہیں:

(۲) ۲۰ المراران ۸ رها ۲۱۱۹ و الداملدون ۲۹٫۴ ۲۰ هاریه ۲۱ هاریند الد توی کا مرب الکبیر ۲۸۹۳۳، مغنی الحتاج ۲۸٫۴۳ ۲۰٫۱مغنی ۲۱٫۴ ۴۰٫۰ نیل المآرب ۲۱۱٫۲ احیاءعلوم الدین ۱۵۱٫۶۱۶ ۲۵۴۰ (۳) المغنی ۶۹٫۵۰

نذر مانے اور اس کو پورا نہ کر سکے تو اس پر کفارہ لازم نہ ہوگا ، میر حنفیہ اور مالکید کی رائے ہے اور یہی شافعیہ کے نز دیک اصح اور راج مذہب ے،اور حنابلہ کے یہاں ایک غیر معروف قول ہے<sup>(1)</sup>۔ جوڅخص مباح کی نذرکو پورا نه کرے اس پر کفارہ داجب نہ ہوگا، اس کی دلیل وہ احادیث ہیں جن سے اس نذ رکے یورا کرنے کے عدم وجوب پراستدلال کیا گیاہے۔ نیز انہوں نے کہا ہے کہ مباح کی نذ رغیر منعقد نذر ہے،لہذا اس کی وجہ سے کچھ واجب نہ ہوگا، جیسا کہ یمین غیر منعقدہ میں کچھ واجب نہیں ہوتا ہے<sup>(1)</sup>،اسی *طرح* جب مباح کی نذر میں نذر ماننے والے نے جس چیز کی نذ ر مانی ہے اس کو کرنا واجب نہیں ہوتا ہے، تو اس پر کفارہ بھی واجب نہ ہوگا جیپا کہ نامکن کی نذر میں ہوتا \_(۳) بے (۳ انہوں نے مزید کہا ہے کہ مباح کی نذر، ایسی نذر ہے جواللّہ تعالی کی اطاعت کی نذرنہیں ہے، لہذا اس کو یورا نہ کرنے میں کفارہ لازم نه ہوگا<sup>(م)</sup>۔ دوسرا قول: اس قول کے قائلین کی رائے ہے کہ جو شخص کسی مباح کی نذر مانے اور اس کو پورا نہ کر سکے تو اس پر شتم کا کفارہ واجب ہوگا، بہ شافعیہ کے مذہب میں ایک مرجوح قول ہے، اسی کو بعض اصحاب شافعي نے قطعی کہا ہے اور یہی حنابلہ کے نز دیک راج مذہب الدرالمخار وردامحتار ٢٧ / ٢٢ ، كفاية الطالب الرماني ٣٧ / ٥٩ ، روضة الطالبين سرسوم سا، نهاية الحتاج ۸ مرم ۲۲ ، المغنى ۹ مره ، الكافي م مر ۱۸ م \_ (۲) المغنى وريهم

- (٣) سابقه مراجع ۲،۵/۹ ـ
- (۴) حاشية الشبر الملسى على نهاية المحتاج ٨ / ٢٢۴ -
- (۵) روضة الطالبين ۳۷٬۳۰۳، نهاية الحتاج ۸٬۲۲۴، زاد الحتاج ۴۸٬۹۹۶، المغنی ۹۹٬۵۰۱ کافی ۲۸٬۹۱۸، الإنصاف ۱۱۱/۱۱۱

کہا کہ دونوں کفارہ یمین اداکریں، جیسا کہ دوسری حدیث میں اس کی صراحت موجود ہے، اور پہلی حدیث میں کفارہ کی ایک صورت یعنی تین دن روزہ رکھنے کا حکم دیا ہے۔ ان حضرات نے قیاس سے استد لال کرتے ہوئے کہا ہے کہ نذر یمین ہے، اگر کوئی شخص کسی مبارح کے کرنے یا اس کے چھوڑ نے پر فتم کھا لے اور حانث ہوجائے تو اس پر کفارہ لازم ہوگا، اسی طرح اگر کوئی شخص کسی مبارح کی نذر مانے اور اس کو پورا نہ کر سے تو اس پر کفارہ لازم ہوگا<sup>(1)</sup>۔ اس پر کفارہ واجب ہوتا ہے، چنا نچہ حضرت عاکش ہے مروی ہے کہ رسول اللہ عیش سے ارشاد فر مایا: "لا نذر فی معصیتہ و کفار تھ کفارة یمین"<sup>(1)</sup> (معصیت میں نذر نہیں ہے اور اس کا کفارہ قسم کا کفارہ ہوگا) اور جب معصیت کی نذر میں کفارہ واجب ہوتا ہے تو مبارح کی نذر میں بدرجہ اولی کفارہ واجب ہوتا ہے تو کفارہ واجب ہوتا ہے تو

ھ-واجب کی نذر: • ۲ - واجب وہ عمل ہے کہ اس کے کرنے والے کی تعریف اور اس کے چھوڑ دینے والے کی مذمت کی جاتی ہے، اور مختلف اعتبار سے اس کی الگ الگ تقسیم ہوتی ہے، واجب کے افراد کے اعتبار سے اس کی دو قسمیں ہیں: واجب معین، واجب مخیر ؓ، اس وقت کے اعتبار سے جس میں اس کوادا کیا جاتا ہے، اس کی دو قسمیں ہیں: ایسا واجب جس کے وقت میں وسعت ہوا ور ایسا واجب جس کے وقت میں تکی ہوا ور

- (۱) المغنی ۹ مریم،۵۰
- (۲) حديث: "لا نذر في معصية، وكفارته...... كَتْخْرْتْجْ فَقْرُهْ/ ١٠ مِيْنَ گذريكى ہے۔
   (۳) الكافى ٩/ ١٨٣٠

ان حضرات کی دلیل حضرت عقبہ بن عامر کی حدیث ہے: "نذرت أختي أن تمشي إلى بيت الله حافية فأمرتني أن أستفتي لها رسول الله عَلَىٰ فاستفتيته فقال: لتمش وتر حب" (ميرى بن ني بيت الله تک نظے پير پيدل جانے کی نذر مانی اور محصوکها که ميں اس کے لئے رسول الله علي سید سمله نذر مانی اور محصوکها که ميں اس کے لئے رسول الله علي سید بيدل جانے کی دريافت کروں، چنانچه ميں نے پوچھا تو آپ علي سی ارشاد فر مايا که وہ جائے البتہ سوار ہوکر جائے)، دوسری روايت ميں ہے: ان الله لايصنع بشقاء أختک شيئا فلتر کب ولتختمر ولتصم ثلاثة أيام"<sup>(1)</sup> (الله تعالی کو تہماری بن کی تخق سے کچھ لينا د ينانہيں ہے، وہ سوار ہو لے، سر پر دو پخه ڈال لے اور تين دن روزہ رکھے)۔

- () حدیث حفرت عقبہ بن عام ": "نذرت أختي أن تمشي إلى بیت الله حافیة ..... "كَتْخْرْ تَجْ فَقْرُه / ١ مِي لَذَرْ يَكُلْ مِـ
- (۲) حدیث ابن عبائ":"جاء د جل إلى النبي ﷺ.....، کی تخریخ فقره / ۷ ا میں گذریچک ہے۔

جس چیز کی نذر مانی گئی ہے، وہ شریعت کے واجب کرنے سے واجب ہے، لہذا نذر کے ذریعہ اس کو اپنے او پر لازم کرنے کا کوئی تصور ہی نہیں رہ جاتا ہے، کیونکہ واجب شدہ کو واجب کرنے کا کوئی تصور ہی نہیں کیا جاسکتا<sup>(1)</sup>، نیز انہوں نے کہا ہے کہ واجب طاعت میں نذر کا کوئی اثر نہیں ہوتا ہے، اس لئے کہ نذر مانے والے پر اس کا ترک شریعت کی وجہ سے واجب ہے، نذر کی وجہ سے واجب نہیں ہے<sup>(1)</sup> مانی گئی ہے، وہ نذر سے قبل شرع کے لازم کرنا ہے، اور جس کی نذر مانے والے پر واجب علی العین ہے، اور جو پہلے ہی سے لازم ہوا س کو اپنے او پر لازم کرنا ہے، یہ اور جو پہلے ہی سے لازم ہوا س کو

دوم: واجب على الكفاميركى نذر: ۲۲ - واجب على الكفاميروه ہے جس كو شريعت نے مكلفين پر اس طرح واجب كيا ہے كہ اگر ان ميں سے كوئى ان كى طرف سے ادا كرد بے تو باقى تمام لوگوں سے گناہ ساقط ہوجائے گا، اور اس كى ادائيكى كوسب لوگ چھوڑ دين تو چھوڑ نے كى وجہ سے سب لوگ گندگار ہوں گے، مثلاً مُر دوں كى جميز وتلفين، ان كو شل دينا، سلام كا جواب دينا، بعض حالات ميں جبكہ جہاد كے لئے نكلنا مسلمانوں پر واجب على العين نہ ہوجائے اس كے لئے نكلنا اور جنازہ كى نماز وغيرہ (<sup>()</sup>) \_

- () بدائع الصنائع ۲۸۸۲٬ مغنی الحتاج ۲۸۷۷ س
  - (۲) المقدمات الممهد ات الرمه مهم.
- (۳) نهاية الحتاج ۸ر ۲۲۳، ۲۲۴، زاد الحتاج ۲۷٬۵۹۳، المغنی ۹۷۴، الکافی ۱۸۲۲، کشاف القناع۲۷٬۳۷۲
  - (٣) الإحكام في اصول الأحكام للأمدى ا/ ٢،١٣٢، ٢،١٢، ٢، ١٢

جن لوگوں پر واجب ہوتا ہےان کے اعتبار سے اس کی دوشتمیں ہیں: واجب علی العین، واجب علی الکفا ہی۔ جمہور فقتہاء کے نز دیک فرض واجب کا مرادف ہے، کیکن حنفنیہ کے نز دیک فرض وہ ہے جس کی دلیل قطعی ہواور واجب وہ ہے جس کی دلیل ظلی ہو<sup>(1)</sup> ذیل میں اس واجب کی نذ رکاعظم بیان کیا جارہا ہے، جو واجب علی العین، یا واجب علی الکفا ہیہ ہو۔

اول: واجب على العين كى نذر: الا - واجب على العين كى نذر سے مراداس عمل كى نذر ماننا ہے جس الم - واجب على العين كى نذر سے مراداس عمل كى نذر ماننا ہے جس الم حرف كے ذريعہ واجب كيا ہو جيسے رمضان كا روزہ، پانچوں نمازوں كى ادائيكى، شراب نہ پينا، زنا نہ كرنا، وغير دان واجبات كى نذر ان جيسے واجبات كى نذر جمہور فقہاء حفنيہ، ما لكيہ، شافعيه اور اكثر حابلہ كرزد يك منعقد نہ ہوكى اورنذ رك ذريعة ان كوا ہے او پر لازم مان حيث كر فواہ اس كوسى نعمت كے حصول يا مفرت كے دفع پر معلق كر نے يا نذر مانے والا ابتداءً نذركوسى شرط پر معلق كے بغير الہ او پر اس كولازم كر ان ہى واجبات كى طرح، نذر كے ذريعہ واجب خير كوا ہے او پر لازم كرنا ہے، جيسے كفارہ كى ايك صورت كو لازم كرنا<sup>(1)</sup> -اس نذر كے منعقد ہونے اور واجب على العين كے التزام كے سيح نہ ہونے پر قياس سے بھى استدلال كيا گيا ہے، اس كى تفصيل بہ ہے كہ

- (۱) إرشادالفحول للشوكاني رص۲-
- (۲) ردالمحتار ۳۷، ۲۸، بدائع الصنائع ۲۷، ۲۸۸۲، الفوا که الدوانی ۱۷، ۴۶۳، شرح الزرقانی ۳۷، ۱۹۹، روضة الطالبین ۳۷، ۲۰۰۰، نهایة الحتاج ۸۸، ۲۲۳، ۲۲۴، المغنی ۱۹۷۹، کشاف القناع ۲۷، ۲۷۲۰

ہے، اس پر جمہور شافعیہ ہیں<sup>(1)</sup>۔ ان حضرات نے سنت اور قیاس سے استدلال کیا ہے، سنت میں حضرت عائشہ کی حدیث ہے کہ رسول اللہ علیلیہ نے ارشاد فرمایا: "من نذر أن یطیع الله فلیطعه، و من نذر أن یعصیه فلا یعصه"<sup>(۲)</sup> (جوشخص اللہ تعالی کی اطاعت کی نذر مانے وہ اس کی اطاعت کر ےاور جواس کی نافر مانی کی نذر مانے وہ اس کی نافر مانی نہ کرے) استدلال اس طرح ہے کہ وا جب علی الکفا یہ میں اللہ تعالیٰ کرے) استدلال اس طرح ہے کہ وا جب علی الکفا یہ میں اللہ تعالیٰ کو اپنے او پر لاز م کرنا ہے، جس میں اللہ سبحانہ تعالیٰ کی طاعت ہے، اس حدیث سے اس نذر کا صحیح ہونا اور اس کی اوا بی کی اوا جب ہونا معلوم ہوتا ہے۔

قیاس سے اس طرح استدلال کیا گیا ہے کہ جو چیز شریعت کی طرف سے واجب ہے، اگر کوئی بندہ اس کی نذر مانے یا اس پر اللہ تعالیٰ سے معاہدہ کرے یا اس پر رسول علیظیقہ یا امام سے بیعت کرے یا ایک جماعت آپس میں اس پر حلف اٹھائے تو ان عقود کا تقاضا ہے کہ وہ دوبارہ واجب ہو، اور یہ وجوب محض امراول سے ثابت شدہ وجوب کے علاوہ ہوگا، تو گویا یہ دوطریقوں سے واجب ہوگا، اور اس کے ترک سے شریعت کی وجہ سے واجب شدہ اور نذر کے ذریعہ واجب شدہ کا ترک لازم آئے گا<sup>(۳)</sup>۔ کے درمیان نذر کے بارے میں کوئی تفریق نہیں کی ہے، بلکہ انہوں نے واجب کی نذر کا حکم بیان کیا ہے، اور ترجے وضحے میں ان کے

- (۱) المقدمات الممبدات ۱۷٬۹۰۳، الفواكه الدواني ۱۷٬۳۲۳، روضة الطالبين ۱۷٫۰۰۳، نهاية الحتاج ۸۸٬۲۲۴، زادالحتاج ۲۹٬۹۵۳
  - (۲) اس حدیث کی تخریخ فقرہ (۵ میں گذرچکی ہے۔
    - (۳) کشاف القناع۲۷۴/۲۷

الکفاریر کی ادائیگی نذر سے قبل ہی نذر مانے والے پر متعین ہوتو نذر کے ذریعہ اس کواپنے او پرلازم کرنا صحیح نہیں ہے، اورا گرنذ ر سے قبل اس کی ادائیگی اس پر متعین نہ ہوتو نذر کے ذریعہ اس کو نذر مانے والے کا اپنے او پرلازم کرنے کا کیا حکم ہے، اس میں فقہاء کے دومختلف اقوال ہیں:

پہلاقول: اس قول کے قائلین کی رائے ہے کہ نذر کے ذریعہ واجب علی الکفا بیکواپنے او پر لازم کرنا صحیح نہیں ہے، بیرائے حفنیہ ک ہے، اوریہی ایک قول شافعیہ کے مذہب میں بھی ہے<sup>(1)</sup>۔ ان حضرات نے قیاس سے استدلال کیا ہے، اس کی تفصیل بیہ ہے کہ واجب علی الکفا بیا بتدا ہی سے شریعت کے واجب کرنے ک وجہ سے ملقف پر واجب ہے، لہذا نذ رکے ذریعہ اس کواپنے او پر لازم کرنا صحیح نہ ہوگا، اس لئے کہ واجب شدہ کو واجب کرنے کا کوئی تصور نہیں کیا جا سکتا<sup>(۲)</sup>۔

نیز انہوں نے کہا ہے کہ نذرابی او پر لازم کرنے کو کہتے ہیں، اور واجب شدہ طاعات میں نذر کا کوئی اثر نہیں ہوتا ہے، اس لئے کہ نذر کے بغیر ہی ان کا کرنا شریعت کی طرف سے واجب ہے، اور جو خود لازم ہواس کو پھر اپنے او پر لازم کرنا صحیح نہیں ہوتا ہے، کیونکہ اس کا نعقاد یا اس کے پورا کئے جانے کا تصور نہیں کیا جا سکتا ہے، چنا نچہ بینامکن پر قسم کھانے کی طرح ہوجائے گا<sup>(س)</sup>۔ الکفا بیکونذ رکے ذریعہ اپنے او پر لازم کرنا صحیح ہے، اور اس کو پورا کرنا واجب ہے، بیرائے مالکیہ کی ہے، اور اس کو پورا کرنا

- (1) الدرالخيار وردانجتار ۲۸/۳، بدائع الصنائع ۲/۲۸۸۲، الفواكه الدوانی ۲۰ ۳۰ ۳۲، روضة الطالبين ۲۰/۱۰۳ (۲) بدائع الصنائع ۲/۲۸۸۲-
  - (۳) المقدمات الممہد ات ارتہ میں۔

## نذر ۲۳–۲۴

کھائی جائے اور جب اس قسم میں حانث ہونے کی صورت میں کفارہ لا زم نہیں ہوتا ہے، تو ناممکن کی نذر کے پورا نہ کرنے میں بدر جداولی کفارہ واجب نہ ہوگا۔ حنابلہ کے نز دیک ایک قول ہے جس کوصاحب'' الکافی'' نے میر کہتے ہوئے نقل کیا ہے کہ ہوسکتا ہے کہ یمین غموں کی طرح اس میں بھی کفارہ واجب ہو<sup>(1)</sup>

ز-نذرمبهم (غير واضح نذر): ۲۹ - مبهم نذر: اس نذر کو کہتے ہيں جس سے بری الذمہ ہونے کے لئے کسی عمل کو متعین نہ کیا گیا ہو، مثلاً نذر مانے والا کہے: ''للہ علیّ نذر ''اور اس نذر کے ذریعہ جس عمل کو اس نے اپنے او پر لازم کیا ہے اس کو بیان نہ کرے کہ وہ روز ہ ہے؟ نماز ہے؟ ج ج یا کوئی دوسری عبادت ہے <sup>(۲)</sup>۔ اس نذر کے عکم کے بارے میں فقتہاء کے درمیان اختلاف ہے

اں مدرحے م یے بارے یں صحباء حدد میں اسلاف ہے کہ منعقد ہوگی، یا منعقد نہ ہوگی، اور اگر منعقد ہوگی تو اس کو پورا کرنا لازم ہوگا یانہیں؟ اگر کہا جائے کہ منعقد ہوگی اور اس کو پورا کرنالازم ہوگا تو کیا واجب ہوگا۔

جمہور فقتهاء نے کہا ہے کہ مہم نذر منعقد اور صحیح ہے، وہ اللہ تعالیٰ کی قشم کھانے کی طرح ہے، اور اس میں کوئی کرا ہت نہیں ہے، البت اس کی وجہ سے کیا واجب ہوگا اس بارے میں دومختلف آراء ہیں: پہلی رائے: نذر مبہم کی وجہ سے قشم کا کفارہ واجب ہوگا، بیہ رائے حضرت ابن عباسؓ، حضرت ابن مسعودؓ، حضرت جابر بن عبدالللہؓ اور حضرت عائشۃؓ سے منقول ہے، یہی حسن بصری، عطاء، طاؤوں،

- (۱) الدرالختار وردالحتار ۲۸/۳۰ ، بدائع الصنائع ۲۷/۲۸۱۳ ، المغنی ۲۷/۴ ، الکافی ۱۸/۲۱٬۴۰ کشاف القناع۲/۴۷۲
  - (٢) كفاية الطالب الرباني وحاشية العدوى عليه ٣٧ه٥-

در میان آپس میں پچھا ختلاف ہے، چنا نچہ المرداوی نے کہا ہے کہ صحیح مذہب کے مطابق واجب میں نذر صحیح نہیں ہے، یہی رائے اصحاب کی ہے، لیکن انہوں نے '' المغنی' سے ایک احتمال نقل کیا ہے اور '' الکافی'' میفل کیا ہے کہ مذہب کے قیاس کے مطابق واجب میں نذر منعقد ہوگی اور اگر اس کوادانہیں کر ےگاتو کفارہ وواجب ہوگا۔ الہہو تی نے کہا ہے کہ واجب میں نذر منعقد ہوتی ہے، لہذا اگر اس کوادانہیں کر ےگاتو کفارہ ادا کر کے گا، اور اکثر حنابلہ کے نز دیک کسی واجب میں نذر منعقد نہیں ہوتی ہے، اس لئے کہ نذر میں اپن او پر لازم کرنا ہوتا ہے، اور جونود لازم ہوا س کوا ہے تھیں ہوتی ہے کہ او چر لازم کرنا ہوتا ہے، اور جونود لازم ہوا س کوا ہے قد ہم ہو ہی ہوتی نذر یمین کی طرح ہے، اور جونود لازم ہوا س کوا ہے وہ نذر میں ہوتی نذر یمین کی طرح ہے، اور جونو دلازم ہوا کوا ہوتا ہے وہ نذر میں ہوتی اس کو پورا کرنا لازم ہوگا''۔

و- نذر مستحیل ( ناممکن کی نذر ): ۲۲۰ - نذر ستحیل : ایسی چیز کی نذر ماننا ہے جس کا وجود میں لا نا عقلاً یا شرعاً محال وناممکن ہو، عقلا ناممکن کی مثال گذشتہ کل کے روزہ کی نذر ماننا ہے، شرعاً محال کی مثال ایا م حیض کے روزہ کی نذریا رات کے روزہ کی نذر ماننا ہے۔

جمہور فقتہاء کی رائے ہے کہ اس قسم کی نذر منعقد نہیں ہوتی ہے، اور اس کے پورانہ کرنے کی وجہ سے کفارہ واجب نہیں ہوتا ہے، بیاس لیئے کہ اس کے منعقد ہونے اور اس کے پورا کرنے کا کوئی تصور ہو ہی نہیں سکتا ہے، اور شرعاً جس کا وجود قابل تصور نہ ہواس کی نذر بھی صحیح نہیں ہوتی ہے، تو بیا ایسا ہی ہوگا، جیسے کسی نامکن کا م کے کرنے پرقسم

<sup>(</sup>۱) الإنصاف ۱۱۸،۱۱۹،۱۱۸، کشاف القناع۲۷،۲۷۶

ہے، ان کی متعین تعداد کی نیت نہ ہوگی، تو دس مساکین کو فی کس نصف صاع گندم دےگا، اس لئے کہ اگر اس کی کو تی نیت نہ ہوتی تو اس پر قسم کا کفارہ واجب ہوتا، کیونکہ نذر مبہم میین ہے، اور اس کا کفارہ قسم کے کفارہ کی طرح ہے، لہذا جو اس نے نیت کی ہے اس کو کفارہ کی کسی شکل کی طرف پھیر دیا جائے گا، اور اگر کہا مجھ پر صدقہ ہے تو اس پر نصف صاع ہوگا اور اگر کہا مجھ پر روزہ ہے تو اس پر ایک دن کا روزہ از م ہوگا، اور اگر کہا مجھ پر نماز ہے تو اس پر دور کھت نماز واجب ہوگی، اس لئے کہ نماز کی کم مقدار دور کھت ہوتی ہے، نذر میں اس کا اعتبار کیا جائے گا<sup>(1)</sup>

حفیہ نے اس سلسلہ میں سنت مطہرہ اور اجماع صحابہ "سے استدلال کیا ہے۔

سنت مطهره میں حضرت عقبہ بن عامر کی حدیث ہے کہ رسول اللہ علیق نے فرمایا: ''کفارة النذر کفارة الیمین''<sup>(۲)</sup> (نذر کا کفاره قسم کے کفاره کی طرح ہے) ان کی ایک دوسری روایت ہے کہ رسول اللہ علیق نے ارشاد فرمایا: ''کفارة النذر إذا لم یسم کفارة یمین''<sup>(۳)</sup> (غیر معین نذرکا کفاره شم کے کفاره کی طرح ہوگا) اسی طرح حضرت ابن عباس کی روایت ہے کہ بی کریم علیق ہوگا) اسی طرح حضرت ابن عباس کی روایت ہے کہ بی کریم علیق نفر مایا:''من نذر نذراً لم یسمه فکفارته کفارة یمین، ومن نذر اطاقه فلیف به''<sup>(۳)</sup> (جومبهم نذر مانے اس کا کفاره قسم کے نفاره قسم کے نذر ال

- (۱) الدرالخاروردالمحتار ۲۰ ۱۷، بدائع الصنائع ۲۸۸۸،۲۸۸۷
- (٢) حديث: "كفارة النذر كفارة اليمين" كى تخريج فقره ٢ امي كذر يجى
- ہے۔ (۳) حدیث: "کفارة النذر إذا لم يسم کفارة يمين" کی روايت ترمذی
- (۲۷،۳ طع کلی )نے کی ہے، اور کہا ہے: حسن صحیح غریب ہے۔ (۲) حدیث: "من نذر نذراً لم یسمہ فکفارتہ کفارۃ یمین...... کی

قاسم بن محمد، سالم، شعق نخعی ، عکر مہ، سعید بن جبیر اور تو ری کا قول ہے، اس کے مطابق ما لکیہ کا مذہب ہے، اور اس کی صراحت امام شافعی نے کی ہے، جمہور شافعیہ اسی کے قائل ہیں۔

شافعیہ میں سے قاضی حسین نے کہا ہے کہ اگر ہم اس نذر کے پورا کرنے کونذر ماننے والے پر واجب کریں گے تو اس پر ایک ایس عبادت واجب ہوگی جس کونذ رکے ذریعہ اپنے او پر لازم کرنا جائز ہوگا اوراس کی تعیین اس پر چھوڑ دی جائے گی۔

یہاں مذہب میں ایک دوسرا قول بھی ہے،وہ یہ ہے کہ نذر ماننے والے کواختیار ہے کہ نذر بوری کرے یا کفارہ ادا کرے، حنابلہ کی رائے ہے کہ جوشخص مبہم نذر مانے اس پرفشم کا کفارہ واجب ہوگا<sup>(1)</sup> ہ

دوسری رائے: بیرائے حفید کی ہے، اس نذر کی وجہ سے کیاواجب ہوگا؟ اس میں ان کے یہاں تفصیل ہے، ان کی رائے ہے کہ جو شخص مہم نذر مانے اور اس کی کوئی نیت نہ ہوتو اس پر شم کا کفارہ واجب ہوگا،اورا گراس کی کوئی نیت ہوگی توجس چیز کی نیت ہوگی وہ واجب ہوگا،اورا گراس کی کوئی نیت ہوگی توجس چیز کی نیت ہوگی وہ داخب ہوگا، فراملق ہو یا کسی شرط پر معلق ہو، لہذا اگر روزہ نماز، حج یا عمرہ کی نیت کرے گاتو اگر نذر مطلق ہوگی تو فوراً اس کو پورا نماز، حج یا عمرہ کی نیت کرے گاتو اگر نذر مطلق ہوگی تو فوراً اس کو پورا پر اس کو پورا کرنا واجب ہوگا، اور اگر معلق ہوگی تو شرط کے پائے جانے کونا واجب ہوگا، اور اگر روز وں کی نیت کرے گا اور ان کی تعداد متعین نہیں کرے گا، تو اس پر تین دنوں کے روز ے واجب ہوں گے، اور اگر کھانا کھلانے کی نیت کرے گالیکن کتنے لوگوں کو کھلا نا

<sup>(1)</sup> الدرالحقار وردالمحتار ۳۰را۷، بدائع الصنائع ۲۷۷۲٬۸۸۸، ۱۳۵۰، التاج والإكليل ۳۷/۳۹۱۰، كفاية الطالب الربانی وحاشية العدوی ۳۷/۵۹، شرح الزرقانی ۳۳/۳۹، المقدمات الممهدات ۱۸ ۴۰۰، روضة الطالبين ۳۷/۲۹۲، تحفة الحتاج ۱۰۷/۵۰/۱۰

اپنے تمام مملوکہ مال کے صدقہ کرنے کی نذر: ۲۵ - جوشخص اپنے تمام مملوک مال کے صدقہ کی نذر مان لے اس کے عکم کے بارے میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے، چھرد بحانات ہیں:

پہلار بحان : اس رجحان کے حال فقتہاء کی رائے ہے کہ جو محف ای نتمام مملوک مال کے صدقہ کی نذر مان لے اس پر اس نذر کی وجہ سے پچھلازم نہ ہوگا، اور نداس پر کفارہ واجب ہوگا، یہ حضرت عا کنڈ، حضرت حفصہ اور حضرت زینب بنت ام سلمہ سے مروی ہے، یہی حکم حضرت حفصہ اور حضرت زینب بنت ام سلمہ سے مروی ہے، یہی حکم حضرت حفصہ اور حضرت زینب بنت ام سلمہ سے مروی ہے، یہی حکم حضرت حفصہ اور حضرت زینب بنت ام سلمہ سے مروی ہے، یہی حکم حضرت حفصہ اور حض ت الع کو ل ہے جس کوامام خزالی نے مے، یہاں شافعیہ کے مذہب میں ایک قول ہے جس کوامام خزالی نے میں ای لئے کہ اگر وہ مالی صدقة یا مالی فی سبیل اللہ کہ کا تو اس نے کوئی ایسا صینہ جس سے اپنے او پر لازم کر ناہ مجما جائے ذکر مہیں کیا ہے، لہذ اس پر پچھلازم نہ ہوگا<sup>(1)</sup>۔

ان حضرات کی دلیل ارشادر بانی ہے: "وءَ اتِ ذَا الْقُرُبی حَقَّهُ وَالْمِسْكِنُ وَابُنَ السَّبِيُلِ وَلَا تُبَّذِّرُ تَبُذِيُرًا"<sup>(1)</sup> (اور تو قرابت داركو( بھی) اسكاحق اداكراور محتاج اور مسافركو( بھی ان كا حق) اور مالكو فضوليات ميں ندارًا)، نيز ارشادر بانی ہے: "وَ أَتُوا حَقَّهُ يَوُمَ حَصَادِه، وَلَا تُسُوفُو ا إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُسُوفِيُنَ"<sup>(7)</sup> (اور اس كاحق (شرع)) اس ككائ كد دن اداكردياكر واور اسراف مت كرو - بيشك الله اسراف كر فوالوں كو ليند نه يں كرتا ہو)، اس طرح استدلال كيا گيا ہے كہ اللہ سجانہ وتعالى نے اپنى راہ ميں صدقہ كرنے اور خرچ كرنے كاحكم ديا، ليكن انسان جو بھى صدقہ

- (۱) روضة الطالبين ۳/۲۹۷
  - (٢) سورة اسراء ٢٢-
  - (۳) سورة انعام را ۱۴ -

کفارہ کی طرح ہے، اور جوالیں نذر مانے کہ اس کو پورا کرنے کی طاقت نہیں رکھتا ہے تو اس کا کفارہ قتم کے کفارہ کی طرح ہے، اور جو الیی نذر مانے جس کو یورا کر سکتا ہے تواس کو یورا کرے)۔ ان دونوں احادیث سے اس طرح استدلال کیا گیا ہے کہ حضرت عقبه بن عامرٌ کی دوسری روایت اور حضرت ابن عباسؓ کی حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ نذ رمبہم، جس کی ذمہ داری سے بری الذمہ ہونے کے لئے کسی عمل کو متعین نہ کیا گیا ہو،منعقد اور صحیح ہوتی ہے،اوراس کا کفارہ قشم کے کفارہ کی طرح ہے،اور حضرت عقبہ کی پہلی روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ نذ ریمین کی طرح ہے، اور جو یمین میں واجب ہوتا ہے وہی نذر میں بھی واجب ہوتا ہے،لہذ ااگر نذ صحیح ہواوراس کو پورا کر ناممکن ہوتو پوری کی جائے گی، ور نہاس میں فشم کا کفارہ واجب ہوگا،اورنذ رمبہم میں کوئی عمل متعین نہیں ہے کہ اس کے ذریعہ نذریوری کی جائے ،لہذااس میں قتم کا کفارہ داجب ہوگا۔ ر ما صحابه کرام گااجماع، تو حضرت ابن عبال، حضرت ابن مسعودٌ، حضرت جابرٌ اور حضرت عا نَشَرُّ سے مروی ہے کہ انہوں نے کہا ہے کہ نذرمبہم میں کفارہ واجب ہوگا ،اورابن قدامہ نے ان<sup>ح</sup>ضرات صحابہ کرام کے ذکر کے بعد لکھا ہے کہ ہمارے علم کے مطابق ان کے زمانه میں کوئی ان کامخالف نہیں تھا،لہذا ہیا جماع ہوگا<sup>(1)</sup>۔ نذ مبہم کے بارے میں دوسرار جحان یہ ہے کہ وہ منعقد نہیں ہوتی ہے، بلکہ وہ نذ رباطل ہے، بیرائے بعض شافعیہ کی ہے<sup>(۲)</sup>۔

- روایت ابوداؤد (۳ / ۲۱۴ طبع تمص) نے کی ہے، ابن تجر نے فتح الباری
   (۱۱ / ۵۸۷) میں اس طرف اشارہ کیا ہے کہ حضرت ابن عبائ پر اس کا موقوف ہوناران<sup>5</sup> ہے۔
   (۱) المغنی ۱۹ / ۳۔
  - (۱) الشي ورشد
  - (۲) نهاية الحتاج وحاشية الشهر الملسى والرشيدي عليه ۲۲۱/۸-

عن ظہر غنی" (تم میں سے کوئی آدمی اینامال لے کر آتا ہے اور کہتاہے کہ بیصدقہ ہے پھر بیٹھ جاتا ہے،اورلوگوں کے سامنے بھیک کے لئے ہاتھ پھیلاتا ہے، بہترین صدقہ وہ ہے جوبے نیازی کے ساتھ ہو) ایک دوسری روایت میں ہے کہ آپ علی نے فرمایا: "خذ عنا مالک لا حاجة لنا به"<sup>(1)</sup> (اینامال لے جاؤ<sup>ہ</sup>میں اس کی ضرورت نہیں ہے)۔ دوسرا رجحان: اس رحجان کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ جو شخص اینے تمام مملوک مال کے صدقہ کی نذر مانے اس کی بینذ رمیین ہے، اور اس پرفتھ کا کفارہ لازم ہوگا، بیرائے حضرت عمرؓ،ان کے صاحبزادے حضرت عبداللَّدْ، حضرت ابن عباسٌ، حضرت جابر بن عبداللة، حضرت عا ئشةً ورحضرت امسلمة سے منقول ہے، اور یہی حسن بصرى، طاؤس، عطاء بن ابي رباح، عكرمه، اوزاعي، قيَّاده اورسليمان بن سیار کا قول ہے، اور یہی امام احمد بن صنبل سے ایک روایت \_(r) \_\_\_\_\_\_ ان حضرات کی دلیل حضرت عقبہ بن عامر ؓ کی حدیث ہے کہ رسول الله عليه في ارشاد فرمايا: "كفارة النذر كفارة اليمين"<sup>(۳)</sup> (نذركا كفار فتم كے كفارہ كى طرح ہے)۔

ی یہ یہ کہ سند سند سند سند کہ میں رہ ، یہ کہ کہ کہ اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ نذر کا حکم تسم کے حکم کی طرح ہے، جو شخص اپنی قشم میں حانث ہوجائے اس کا کفارہ لازم ہوتا ہے، اس طرح اگر نذر ماننے والا اپنی نذر پوری نہ کر سکے تو اس پرقشم کے کفارہ کی طرح کفارہ لازم ہوگا۔

کرے اس میں اسراف اور فضول خرچی سے منع بھی کیا ہے، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ انسان کا اپنے تمام مملوکہ مال کوصد قہ کردینا شارع کو پیند نہیں ہے اور نذر کے ذریعہ اس کو اپنے او پر لازم کر لینا جائز نہیں ہوگا، اس لئے کہ اس صورت میں بیداللہ تعالیٰ کی طاعت میں نذر ماننا نہیں ہے۔

ای طرح انہوں نے سنت مطہرہ سے چند احادیث کے ذریعہ بھی استدلال کیا ہے، مثلاً کعب بن ما لک سے اس حدیث میں مروی ہے جس میں غز دہ تبوک سے پیچےرہ جانے کا ذکر ہے، کہ انہوں نے رسول اللہ عقیقیہ سے عرض کیا کہ میری تو بہ کی تکمیل سے ہے کہ اپنا مال اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول عقیقیہ کو صدقہ کردوں، تو رسول اللہ عقیقیہ نے ارشاد فر مایا: ''امسک علیک بعض مالک فہو خیر لک قلت: اُمسک سہمی الذي بخیبر ''<sup>(1)</sup> (اپنا کچھ مال اپنے پاس رکھاو، سیتمہارے حق میں اچھا ہوگا، میں نے کہا: خیبر میں جو میر احصہ ہے اس کورکھ لیتا ہوں )۔

حضرت جابر بن عبداللد کی حدیث ہے کہ ہم لوگ رسول اللہ علیق کے پاس بیٹھے ہوئے تھے کہ ایک آ دمی انڈے کے برابر سونا لے کر حاضر ہوا، اور اس نے عرض کیا : اے اللہ کے رسول! مجھ کو یہ کان میں ملا، آپ اس کو لے لیں ، بیصد قد ہے اس کے علاوہ میرے پاس چھ پیس ہے تو آپ علیق نے چند بار اعراض کیا، وہ څخص اپن اس جملہ کو بار بار دہر ار ہاتھا، پھر آپ نے اس کو لے لیا اور اس کو کچینک کر مارا، اگر اس کو لگ جا تا توسخت چوٹ گتی یا وہ زخی ہوجا تا پھر آپ علیق نے ارشاد فر مایا: " یا تی أحد کم بما یملک فی قول: ھذہ صد قة ثم یقعد یست کف الناس، خیر الصد قة ماکان

(۱) حدیث: "أمسک علیک بعض مالک فهو خیر لک..... "کی روایت بخاری (فتح الباری ۸۹/۸۶ سطیح السّلفیہ) اور مسلم (۳۹/۲۱۲۷ طبح عیسی الحلمی ) نے کی ہے۔ کردینا کافی ہوجائے گا، دونوں احادیث کا واضح مفہوم یہی ہے۔ چوتھا رجحان : اس رجحان کے حامل فقنہاء کی رائے ہے کہ جو شخص اپنے کل مال کے صدقہ کی نذر مان لے اس پر اس کل مال کا صدقہ کرنا واجب ہوجائے گا، ایک روایت میں حضرت ابن عمر کی ایک رائے یہی ہے، اسی طرح سالم بن عبداللہ اور قاسم بن محمد سے منقول ہے کہ انہوں نے کہا: میہ مال اپنی لڑکیوں پر صدقہ کر ے گا، شعبی اور نخوی سے سے طور پر منقول ہے کہ وہ دونوں حضرات اس پر اس کو لازم قرار دیتے تھے جو اس نے خودا پنے او پر لازم کیا ہے، حنف یہ کے زد یک تہی قیاس کے مطابق ہے۔

ان حضرات نے کہا ہے کہ اگر اس کو یمین کے درجہ میں رکھا جائے تو اس کا کفارہ قشم کے کفارہ کی طرح ہوگا اور نذر مانے والے پر کل مال کے صدقہ کرنے کولا زم قرار دینا شافعیہ کے مذہب میں ایک قول ہے<sup>(1)</sup>۔

اس رجحان کے حامل فقتہاء کی دلیل حضرت عا نشر جگی حدیث ہے کہ رسول اللہ علیق نے ارشاد فرمایا: "من نذر أن یطیع الله فلیطعه، ومن نذر أن یعصیه فلا یعصه"<sup>(۲)</sup> (جس نے اللہ کی اطاعت کی نذر مانی وہ اس کی اطاعت کرے اور جس نے اس کی نافرمانی کی نذر مانی وہ اس کی نافرمانی نہ کرے)۔

ال حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ جواللد تعالیٰ کی طاعت کی نذر مانے اس پر لازم ہے کہ اس نذر کے ذریعہ جس چیز کواپنے او پر لازم کیا ہے اس کو پورا کرے، جس نے اپنے تمام مملوک مال کے صدقہ کرنے کی نذر مانی اس نے اپنے او پرایسی چیز لازم کی ہے جواللد تعالیٰ کی طاعت ہے، لہذا اس کو پورا کر نا اور اپنے تمام مال کو صدقہ کرنا اس (1) روحنہ الطالین سر ۲۹۷، المغنی ۹۷۸، البدائع ۲۷ ۲۸۷۲، سر ۲۸ طبع مطبعۃ الإمام۔

تیسرا رجحان: اس رجحان کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ جو شخص اینے کل مال کے صدقہ کی نذر مان لے اس کے لئے اس مال کا ایک تہائی صدقہ کردینا کافی ہوجائے گا، بیرائے زہری،لیٹ بن سعد کی ہےاور سعیدین المسیب کا دوسراقول ہے،اوریہی مالکیہ کی رائے ہےاوریہی جمہور حنابلہ کامذہب ہے<sup>(1)</sup>۔ ان حضرات کی دلیل حضرت حسین بن السائب بن ابی لبابیہ کی بد حدیث ہے کہ ابول بابٹر نے کہا: اے اللہ کے رسول ! میری توب کی میمیل ہیہے کہ میں اپنا آبائی علاقہ چھوڑ کرآپ کے ساتھ بس جاؤں، ادرا پنامال اللہ اور اس کے رسول کے لئے صدقہ کر دوں تو رسول اللہ ميلية عايسة في ارشاد فرمايا: "يجزئ عنك الثلث"<sup>(٢)</sup> (ايك تهائي کافی ہے)،غزوہ تبوک میں پیچھےرہ جانے والے واقعہ سے متعلق کعب بن مالک کی حدیث میں ہے کہ میں نے کہا: اے اللہ کے رسول! میری توبید کی پخیل بد ہے کہ میں اپنا سارا مال، اللّٰداوراس کے رسول کے لئے صدقہ کردوں تو آپ علی نے فرمایا بنہیں، میں نے عرض کیا کہآ دھامال! آپﷺ نے فرمایا بنہیں، میں نے عرض کیا ایک تہائی! تو آپ ﷺ نے فرمایا: ہاں، میں نے کہا: "فإنى سأمسك سهمي من خيبو" (" تومين ايناخيبر والاحصدروك لیتا ہوں )ان دونوں احادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ جو خص اپنے تمام مملوک مال کےصدقہ کی نذر مان لے اس کے لئے اس کا تہائی صدقہ

- (۱) شرح الزرقانی وحاشیة البنانی ۳۷٬۹۵٬ کفایة الطالب الربانی وحاشیة العدوی ۱۳٬۷۳۲، ۱۴٬ مواهب الجلیل ۱۳۷۱٬۳۳۰، المغنی ۶۹۷۷، الکافی ۱۹٬۲۲۳، کشاف القناع۲۹٬۷۸۷
- (۲) حدیث: "یجزیء عنک الثلث.....، کی روایت احمد (۳/ ۵۳ م طبع المیمنیه) اورابن حبان نے اپنی صبح (الاحسان ۸/ ۱۹۴، ۱۹۵ طبع مؤسسة الرسالة) میں کی ہے۔
- (۳) حدیث: "سأمسک سہمی من خیبر ......" کی روایت البوداؤد (۳/ ۱۱۴ طبح<sup>تم</sup>ص)نے کی ہے۔

نذر٢٦

زكاة واجب ہوتی ہے، ان كا صدقه كرنا اس پر لازم ہوگا، يعنى زكاة والےاموال کی جنس کوصد قد کرے گا اگر چید کا ۃ کے نصاب کے برابر نه ہو، ان اموال میں وہ مال داخل نہ ہوگا جس میں زکاۃ واجب نہیں ہوتی ہے،لہذار ہائشی مکانات،ا ثاثے، کپڑ ےاوروہ سامان جن میں تجارت مقصود نه ہو وغیرہ کوصد قہ کرنا اس پر لازم نہ ہوگا، بیرحنف یہ ک رائے ہے، اور انہوں نے کہا ہے کہ بیاستحسان ہے۔ ان کی دلیل ہے ہے کہ نذرجس کے ذریعہ آدمی اپنے او پر کچھ لازم کرتا ہے اللہ تعالیٰ کے ادامر کے ساتھ معتبر ہے، اس لئے کہ وجوب توسب ہی میں، اللہ تعالیٰ کے داجب کرنے سے ہوتا ہے، بندہ کی طرف سے توصرف اس سبب کا اختیار کرنا پایا جاتا ہے، جس سے الله تعالى كا واجب كرمًا معلوم جوا، اور امر مين الله تعالى كي طرف منسوب جوا يجاب ہے، وہ زکاۃ ہےجس کا حکم ارشا دربانی میں ہے: "خُذُ مِنُ أَمُوَالِهِمُ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمُ وَتُزَكِّيْهِمُ بِهَا" (آ پ ان کے مالوں میں سے صدقہ لے لیجئے، اس کے ذریعہ سے آپ انہیں یاک صاف کردیں گے)، نیز ارشاد ہے: "وَالَّذِيْنَ فِي أَمُوَالِهِمُ حَقٌّ مَعُلُوُمٌ، لِّلسَّآئِل وَالْمَحُرُوُمُ"(٢) (اور جوايت مال میں حق رکھتے ہیں جانا ہوا سوالی اور بے سوالی (سب) کا ) وغیرہ ، اس کاتعلق کسی مال سے ہوتا ہےاور کسی مال سے نہیں ہوتا ہے، تو اپیا ہی **نذر می**ں بھی ہوگا<sup>(m)</sup>۔

مطلق نماز ياروزه کې نذرکاتهم: الف-مطلق نماز کی نذر: ۲۲ – اگر کوئی شخص مطلق نماز کی نذر مانے ،اس میں کتنی رکعت

- (۱) سورهٔ توبیر ۳۰۱\_
- (۲) سورهٔ معارج ۲۵،۲۴\_ (m) بدائع الصنائع ۲/ ۲۸۷ -

يرلازم ہوگا۔ حفنیہ کے نزدیک قیاس کا تقاضا ہے کہ اس میں تمام مال داخل ہو،اس لئے کہ مال اس کو کہتے ہیں جس کو آ دمی جمع کرے جیسا کے ملك اس كوكہتے ہيں جس كا مالك ہو، لہذا ملك كى طرح تمام مال اس میں داخل ہوگا<sup>(1)</sup>۔

یا نچواں رجحان :اس رجحان کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ جو شخص ایناکل مال صدقہ کرنے کی نذر مانے ، اس کے لئے اپنے مال کا چالیسوال حصبہ (مقدار زکاۃ) صدقبہ کردینا کافی ہوجائے گا، بیہ حضرت ابن عباس کی دوسری روایت اور حضرت ابن عمر ؓ کی تیسری روایت ہے، یہی رہیچہ کا قول ہے،عبدالعزیز بن الماجشون سے منقول ~ كەانہوں نے ربيعہ كے اس قول كو پسند كيا<sup>(٢)</sup> -

ان حضرات کی دلیل حضرت عثمان بن ابی حاضر کی بیدروایت ہے کہایک خاتون نے قشم کھالی اور کہا کہا گرمیں ایسانہ کروں گی تو میرا مال اللہ کی راہ میں صدقہ ہے، اور میری باندی آ زاد ہے، تو حضرت ابن عباسٌ اور حضرت ابن عمرٌ نے کہا کہ باندی تو آزاد ہوجائے گی ، رہااس کا قول: "مالی فی سبیل الله" تو وہ اپنے مال کی زکاۃ کے بقدرصدقه كرےگی۔

نیز انہوں نے کہا کہ نذ رمطلق میں اگر نذر مانے والا اپنے کل مال کے صدقہ کرنے کواپنے او پر لازم کرلے تو اس سے مراد شریعت میں جو معروف مقدار ہے وہ ہوگی اور شریعت میں صرف زکاۃ کی مقداریعنی چالیسواں حصہ صدقہ کرنا واجب ہے <sup>(m)</sup>۔

چھٹا رجحان: اس رجحان کے حامل ففتہاء کی رائے ہے کہ اگر کوئی شخص مالی صدقة کے تو اس کے مملوک اموال میں جن میں

- (۱) بدائع الصنائع ۲۸ ۲۸۷۷
  - (۲) المغنی ۹ رک۔
  - (۳) المغنى ۹ ۷۷

ہوگا، بیشا فعیہ کا دوسرا قول ہے، اور امام احمد بن صنبل سے ایک روایت ہو<sup>(1)</sup>۔ ان حضرات فقہاء کی دلیل بیہ ہے کہ نماز کی کم از کم مقدار ایک رکعت ہے، اس لئے کہ وتر مشروع نماز ہے اور وہ ایک رکعت ہے<sup>(1)</sup>۔

ب- مطلق روزہ کی نذر: ۲۷ - اگر کوئی شخص مطلق روزہ کی نذر مانے، کتنے روزے رکھے گا اس کی تعداد متعین نہ کرے، نہ اس کی نیت کرے تو اس سلسلہ میں فقہاء کے دومختلف رجحانات ہیں:

پہلا ربحان: اس ربحان کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ جو مطلق روزہ کی نذر مانے اس پرایک دن کا روزہ رکھنا لازم ہوگا، یہ رائے مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی ہے<sup>(m)</sup>۔ ان کی دلیل ہیہ ہے کہ شرع میں تنہا روزہ ایک دن سے کم کانہیں ہے، لہذا جو مطلق روزہ کی نذر مانے گا اس پر ایک دن کا روزہ لازم ہوگا، کیونکہ رہیقینی ہے<sup>(m)</sup>۔

بین انہوں نے کہا ہے کہا ایک دن کا روزہ کم سے کم مقدار ہے، بیز انہوں نے کہا ہے کہا ایک دن کا روزہ کم سے کم مقدار ہے، جوروزہ میں کافی ہے، اور جس کوروزہ کہا جا تا ہے، لہذا یہی لا زم اور یقینی ہوگا اور اس سےزائدلا زم نہ ہوگا، اس لئے کہ زیادتی نہ شرعاً لازم

- روضة الطالبين ٢٠٢٦، نهاية المحتاج ٨ (٢٣٣٢، المغنى ١٩/١١، الكافى ٢ (٣٢٣٩\_
  - (۲) نہایة المحتاج ۸ / ۳۳۳، المغنی ۹ / ۱۱، الکافی ۴ / ۳۳ \_
- (۳) مواجب الجليل ۳۷ ۲۰ ۳۲، كفاية الطالب الرباني ۳۷ ۲۵۷، روضة الطالبين ۳۷ ۳۰ ۳۰، نهاية الحتاج ۸۷ ۲۳۳۲، المغنی ۱۱/۹، الكافی ۳۷ ۳۲۳، کشاف القناع۲۷۹۷۲
  - (۴) نهاية المحتاج ۸ (۲۳۳، المغني ۱۹/۱۱، کشاف القناع ۲۷۹۶ ۲۷

پڑ سے گا اس کو متعین نہ کر ے اور نہ اس کی نیت ہی کر یے تو اس پر کیا لازم ہوگا، تو اس بارے میں فقہاء کے دومختلف رجحانات ہیں: پہلا رجحان: اس رجحان کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ جو مطلق نماز کی نذر مانے اس کے لئے دور کعت نماز پڑھ لینا کا فی ہوجائے گا، یہی رائے حفیہ اور مالکیہ کی ہے، امام شافعی نے اس کی صراحت کی ہے، ان کے اصحاب کا مشہور مذہب یہی ہے، یہی حنابلہ کاران جھ مذہب ہے<sup>(1)</sup>۔

ان مطرات تقلماءی دیں ہیہ ہے لہ سریعت میں جو مماز واجب ہے اس کی کم از کم مقدار دور کعت ہے، لہذا مطلق نذر کواتی پر محمول کیا جائے گا، اس لئے کہ جس نذر کوآ دمی اپنے او پر واجب کرتا ہے، وہ شریعت کے واجب کردہ کے اعتبار سے، ی ہوتا ہے، لہذا مطلق نماز کی نذر مانے والے پر دور کعت نماز لازم ہوگی<sup>(۲)</sup> ۔

نیز انہوں نے کہا ہے کہ کم از کم دورکعت کو ہی نماز کہتے ہیں، لہذا نذر مانے والے پر دورکعت ادا کر نالا زم ہوگا، اس سے زائداس پرلازم نہ ہوگا، کیونکہ اس زائد کو نہ تو شریعت نے واجب کیا ہے، اور نہ لغت کے اعتبار سے واجب ہے<sup>(m)</sup>۔

اسی طرح انہوں نے مزید کہا ہے کہ فرض میں ایک رکعت کافی نہیں ہے،لہذا نذر میں بھی کافی نہ ہوگی جیسے سجدہ<sup>( ( ())</sup> ۔ دوسرا رجحان : اس رجحان کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ جو

شخص مطلق نماز کی نذر مانے اس کے لئے ایک رکعت پڑھ لینا کافی

- (۱) بدائع الصنائع ۲ ۲ ۲۸۸۸، مواجب الجليل ۲ ۲ ۳ ۳، كفاية الطالب الربانی ۲ ۲ ۵۷، روضة الطالبين ۲ ۲ ۳۰ ۲۰ ، نهاية الحتاج ۸ ۲ ۲۳۳، المغنی ۱۶،۱۱ ۱ لكافی ۳ ۸ ۳ ۲ ۳، كشاف القناع ۲ ۷ ۶ ۲ ۲
- ۲) بدائع الصنائع ۲/۲۸۸۸، نهایة المحتاج ۸/ ۲۳۳۴، المغنی ۹/۱۱، الکافی ۱۳۲۳-۲۰۰۹
  - (٣) كفاية الطالب الرباني ٣ / ٥٤ \_
  - (۴) کشاف القناع۲۷۹۷۲، الکافی ۳۷ ۳۳۰

نذر٢٨

رمضان میں روزہ چھوڑ دے گاتواس کی قضاء کرے گااور جو کفارات اس پر واجب ہوں گےان کے روز یے بھی رکھے گا جیسے ظہار قبل قتم اوررمضان کے دن میں جماع کرنے کا کفارہ، بیروزے نذر پر مقدم ہوں گے، کیونکہ بیر روزے شریعت کی طرف سے واجب ہیں، لہذا اس روزہ پر مقدم ہوں گے، جس کوآ دمی نے خود اپنے او پر نذر کے ذریعہ لازم کیا ہے، جیسے فرض جی، نذر مانے ہوئے جج پر مقدم ہوتا ہے،اگراپنے اس روزہ کے درمیان کسی عذر کی وجہ سے پابلا عذر روزہ نہیں رکھے گا، توجن ایام کا روزہ نہیں رکھا ہے ان کی قضاءنہیں کرے گا،اس لئے کہ پورا زمانہ نذر مانے ہوئے روزہ میں گھرا ہوا ے،البتہ بلاعذرروزہ چھوڑ دینے کی وجہ سے اس یرفد بیرلا زم ہوگا۔ اس فد بیرکی مقدار کے بارے میں اختلاف ہے، حنفیہ نے اس کی مقدار جن ایام میں روزہ نہیں رکھا ہے ان میں سے ہردن کی طرف ین نصف صاع گندم پالیک صاع کھجور یا جومقرر کیا ہے۔ مالکیہ میں سے ابن القاسم نے کہا ہے کہ ہردن کی طرف سے ایک مدکھانا کھلائے گا،انہوں نے رمضان کے روزہ میں کوتا ہی کے کفارہ پر قیاس کیا ہے، اس لئے کہ وہ ایسا کفارہ ہے جوالی جگہ جان بوجھ کر روزہ چھوڑنے کی وجہ سے داجب ہوا ہے، جس میں روزہ چورٹ ناجائز نہ تھا،اور یہ بھی اسی طرح ہے۔ مالکیہ میں سے تحنون نے کہا ہے کہ اس پر ساٹھ مساکین کا کھانا کھلانا واجب ہوگا، اس لئے کہ اس نے جان بوجھ کراییا روزہ چھوڑا ہےجس کی تلافی وہ نہیں کرسکتا ہے، لہذا رمضان شریف میں جان بوجھ کرروز ہ چھوڑنے کے مشابہ ہوگا، کیونکہ اس میں بھی تلافی ممکن

نہیں ہے،اس لئے کہ حدیث میں آیا ہے کہ اگرزندگی بھرروزہ رکھے گا توبھی اس کی تلافی نہ ہوگی۔ شافعیہ نے اس کی مقدار ہردن کی طرف سے ایک مدکھا نامقرر ہے، نہ لغة ًلازم ہے<sup>(1)</sup> ۔ دوسرار جحان : اس رجحان کے حامل فقتہاء کی رائے ہے کہ اس پر تین دنوں کا روز ہلازم ہوگا، یہ حفنہ کی رائے ہے<sup>(1)</sup> ۔ ان کی دلیل بیہ ہے کہ مطلق روز ہ کی نذ رمبہم نذ رہے، اس لئے کہ اس میں روز ہ کی تعداد نہیں بیان کی گئی ہے، اور نذ رمبہم میین ہے، اور اس کا کفارہ قسم کے کفارہ کی طرح ہے، لہذ ا اگر نذ ر مانے والے نے روز ہ کی نذ ر مانی ، اور نذ ر میں روز ہ کی تعداد کے بارے میں اس کی کوئی نیت نہ ہوتو اس روز ہ کو کفارہ کے روز ہ کی طرف پھیر دیا جائے گااور وہ تین دنوں کا روزہ ہے<sup>(m)</sup> ۔

نیز انہوں نے کہا ہے کہ بندہ کا واجب کرنا اللہ تعالیٰ کے واجب کرنے سے معتبر ہے، اور اللہ تعالیٰ نے جوروز ے واجب کیا ہے اس میں کم از کم تین دنوں کا روزہ ہے، اور وہ قتم کے کفارہ میں ہے،لہذا نذ ر مطلق میں یہی واجب ہوگا<sup>(4)</sup>۔

صوم دہر کی نذر: ۲۸ – حفنیہ ما لکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ جود ہر کے روزہ کی نذر مانے گااس پر پورے دہر کا روزہ لازم ہوگا، البتہ اس کی نذر میں رمضان داخل نہ ہوگا، اس لئے کہ ایام رمضان کا روزہ صرف فرض کے لئے ہی ہوسکتا ہے، اسی طرح اس کی نذر میں عیدین اور تشریق کے ایام بھی داخل نہ ہول گے، لہذا ان ایام میں نذر کے روز نے نہیں رکھے جائیں گے، اور نہ ان ایام کی قضاء کی جائے گی، کیونکہ میہ ایام روزہ کی صلاحیت نہیں رکھتے ہیں، اس طرح کی نذر مانے والا اگر

- (۱) كفاية الطالب الرباني ۳ / ۵۷ -
- (٢) الدرالختار وردالمحتار ١٦/١٢، بدائع الصنائع ٢٨٨٨/٦
  - (٣) بدائع الصنائع ٢٨٨٨٨-
    - (۴) ردامختار ۲۰/۱۷

نذروح

معین مہینہ کے روزہ کی نذر مانے، اور اس میں تسلسل کی شرط نہ لگائے، تو اس کو اختیار ہے کہ سلسل روزہ رکھے، یا پنچ میں ناغہ کر کے الگ الگ رکھے، اور اگر اس میں تسلسل کی شرط لگادے گا تو اس پر میہ لازم ہوجائے گا، یہ حنفیہ ما لکیہ اور شافعیہ کی رائے ہے، اور امام احمد ہے ایک روایت ہے، اور بعض حنابلہ کا ایک قول ہے<sup>(1)</sup>۔ ان حضرات کی دلیل میہ ہے کہ روزہ کی بنیا دسلسل پر نہیں ہے، بلکہ تفریق پر ہے، اس لئے کہ ہر دودن کے در میان ایسا وقت ہے جس میں روزہ کی صلاحیت نہیں ہے، اور وہ رات ہے، لہذا روزہ دار کو مہینہ دوچاند کے در میانی وقت کو کہتے ہیں، اور تس دن کی دلیل ہے کہ اور اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ ایک نذر مانے والے کے لئے تمیں دن روزہ رکھنا کا فی ہے، لہذا تسلسل اس پر لازم نہ ہوگا، جیسا کہ اگر تمیں مزط لگادے گا تو تسلسل وا جب ہوگا <sup>(1)</sup>۔ دن روزہ کی نذر مانے تو اس پر تسلسل لازم نہ ہوگا، جیسا کہ اگر تمیں

دوسری رائے :اس رائے کے حال فقہاء کا خیال ہے کہ جو تص غیر معین مہینہ کے روزہ کی نذر مانے اس پر سلسل روزہ رکھنالا زم ہوگا، خواہ تسلسل کی شرط لگائے یا نہ لگائے، روزہ میں تفریق کرنا کافی نہ ہوگا، یہ ابوثور کا قول ہے، اوریہی حنابلہ کے نزدیک رائح مذہب ہے<sup>(4)</sup>۔

- () روالحتار ۳۷را۷، فتح القد یر ۲۷۷۶، بدائع الصنائع ۲۷ ۲۸۹۲، ۲۸۹۳، مواجب الجلیل والتاج والاِکلیل ۲۷۱۵، حاشیة الدسوقی ۱۷۸، ۵۳۵، ۵۴۰ روصنة الطالبین ۳۷ (۱۳۰۰، نهایة الحتاج ۲۸ ۲۲۵،۲۲۹، المغنی ۹۷ ۲۷،۱۱کافی ۱۹۲۵،۲۲
  - (۲) بدائع الصنائع۲ مر۲۸۹۳، المغنی ۹ م ۲۸\_
    - (۳) المغنی۹ر۲۵،الکافی ۱٬۲۵ م\_
- (۴) المغنی ۶۹/۲۵، ۲۸، الکافی ۴۲۵/۴۰، کشاف القناع ۲۸۱/۱۲، الإ نصاف ۱۱/۳۳۰۱

غیر عین مہینے کے روز ہ کی نذر: ۲۹-فقهاء حفنيه، مالكيه، شافعيداور حنابله كي رائح ب كدا كركوني شخص غیر معین مہینہ کی نذر مانے تو اس کواختیار ہے کہ کسی چاند کے مہینہ کی ابتداسے اس کا روزہ رکھے یا عدد کے ذریعہ روزہ رکھے، اگرکسی جاند کے مہینہ کی ابتدا سے روزہ رکھے گا اورسلسل روزہ رکھے گا (لیعنی پیچ میں ناغرنہیں کرےگا) تو وہ مہینہ اگرچہ ۲۹ ردن کا ہواس کی نذر کی طرف سے کافی ہوجائے گا اور اگر جاند کے مہینہ کے کچھ جھے گذرجانے کے بعدروزہ رکھے گایا عدد کے ذریعہ ایک ماہ روزہ رکھے گا تواحتیاطاً تمیں ایام کا روزہ اس کے لئے کافی ہوگا، اگر چہلفظ شہر (ماہ) میں ۲۹ ردن کا احتمال بھی ہوتا ہے، اس لئے کہ مہینہ دو چاند کے چې کے ایام کوکہا جا تا ہے،خواہ تام ہویا ناقص ہو، اسی طرح تنب دن کو بھی مہینہ کہا جاتا ہے، تو نذر ماننے والا ان دونوں میں سےجس پر بھی عمل کرلےگا، ذمہ داری سے سبکدوش ہوجائے گا۔ بعض مالکیہ نے کہا ہے کہ صفت کے بارے میں اختلاف ہے کہ جب روزہ رکھے گاتو کیااس کے روزہ میں تسلسل شرطہے، پااس میں فصل بھی ہوسکتا ہے،اس میں دوآ راء ہیں: پہلی رائے : اس رائے کے حامل فقہاء کا خیال ہے کہ جو غیر

<sup>(</sup>۱) ردالحتار ۳۷٫۱۵، الكفامية على البداميه للمرغينانى ۲۷۲۷، مواجب الجليل ۲ ر ۳۹،۴۳،۴۹، المجموع ۲ ۲۵۹۹، روضة الطالبين ۳۷۸۳، نهاية المحتاج ۲ ۲۲۵۸۸، زاد المحتاج ۲ مر ۹۹۱، المغنى ۳۷۸۵،۹۷ ستان القناع ۲۷۵۶۲

ایک قول ہے،اور یہی شا فعیہ کی رائے اور حنابلہ میں سے الخرقی کا قول بھی ہے،اورامام احمد کے اس قول کے مطابق ہے جوانہوں نے اس شخص کے بارے میں کہا ہے جس نے ابھی جج نہ کیا ہواوروہ جج کی نذرمان لے کہ وہ جوادا کرےگا دونوں کے لئے ادا ہوجائے گا<sup>(۱)</sup>۔ ان حضرات فقہاء کی دلیل بدے کہاس نذ ر ماننے والے پرا پنا فرض روزه رکھنالازم ہے، نذر کی طرف سے نہ دوسرا روزہ ہوگا اور نہ کفارہ لازم ہوگا، اللہ تعالٰی نے رمضان کے روزہ کا جوتکم دیا ہے وہ نذر پرمقدم ہوگا،اس لئے نذر ماننے والے کو بیچن نہیں کہ وہ رمضان میں پاس کے کسی حصہ میں اللہ نے جس روزہ کا حکم دیا ہے اس کے علاوہ کوئی روزہ رکھ سکے،صحت اورا قامت کی حالت میں، رمضان کا مہینہ اسی کے روز ہ کے لئے مخصوص ومتعین ہے، فرض کے علاوہ نذر، کفارہ پاکسی بھی دوسر ےروز ہ کی گنجائش اس میں نہیں ہے،لہذااس نذر سے نہ کوئی حکم متعلق ہوگا نہ کوئی کفارہ واجب ہوگا<sup>(۲)</sup> ، نیز نذر ماننے والے نے روز ہ میں یوم کی قید لگائی ہے، اور غائب کا قد وم ایسے وقت میں نہیں پایا گیا ہے، جو روز ہ کے قابل ہو، اس لئے کہ قد دم کادن فرض روز ہ میں مشغول ہے،لہذا وہ اس قابل نہیں ہے کہ اس میں کوئی دوسرا روزہ رکھا جا سکے (۳) ، نیز نذر والے نے ایک خاص متعین وقت میں روزہ کی نذ ر مانی ہےاوراس نے اس وقت میں روز ہ رکھ بھی لیا ہے، لہذا نذ رکے ذریعہ اس نے جو کچھا پنے او پر لا زم کیاہے،اس کوادابھی کردیاہے<sup>(م)</sup>۔

- (۱) بدائع الصنائع ۲۷۵۷۸۲، حاشیة الدسوقی علی الشرح الکبیر ۷۹۴، نهایة الحتاج ۱۷۲۸، زاد الحتاج ۱۹۸۴، المغنی ۱۹٬۰۶۹، الکافی ۱۹٬۷۷۳، ۱۸۳۹-
  - (۲) بدائع الصنائع ۲۸۷۵/۲۷
    - (۳) نہایدالحتاج۸۷۷۲۷
  - (۴) المغنی ۹ (۲۰ ، الکافی ۳ ۲۸ ۳\_

ان حضرات فقہاء کی دلیل بیہ ہے کہ مہینہ سلسل ایا م کا نام ہے، لہذام ہینہ کے روز ہ کی نذر میں صرف وہی روز ہ کافی ہوگا جو مسلسل ہو، نیز بیہ کہ مطلق مہینہ تسلسل کا متقاضی ہے، لہذا صرف اسی طریقہ پر روزہ رکھا جائے گا،اوران حضرات نے اس صورت پر قیاس کیا ہے جس میں روزہ میں تسلسل کی نیت کرے<sup>(1)</sup>۔

ایسے مہینہ کے روزہ کی نذرجس کی ابتدا کسی غائب شخص کے آنے کے دن سے ہو،اور اتفاق سے اس کا آنا رمضان کے شروع میں ہو: • ۳-کسی نے ایسے مہینہ کے روزہ کی نذر مانی جس کی ابتدا کسی

غائب شخص کے آنے کے دن سے ہو، اور اتفاق سے اس کا آنا رمضان کے شروع میں ہوتو اس کے حکم کے بارے میں فقہاء میں اختلاف ہے، دواقوال ہیں:

پہلاقول: اس قول کے قائل فقتہاء کی رائے ہے کہ جوشخص ایسی نذر مانے، اس کی نذر منعقد ہوگی ، اس لئے کہ اس کو پورا کرنا ممکن ہے، اگر معلوم ہو کہ آنے والاکل یا پر سوں مثلاً آئے گا تو وہ رات ، ی سے روزہ کی نیت کرلے گا، اور اس کا بیر روزہ رمضان کی طرف سے بھی ادا ہوجائے گا، نذر کے لئے کوئی دوسرا روزہ اس پر لازم نہ ہوگا، اور نہ اس پر کوئی کفارہ وا جب ہوگا۔

یہ قول حضرت ابن عباسؓ اور حضرت عکر مہ کے اس قول کے مطابق ہے، جو ان دونوں حضرات نے اس شخص کے بارے میں کہا ہے جس نے ابھی ج نہ کیا ہواور وہ ج کی نذر مان لے، چنا نچہ انہوں نے کہا ہے کہ اس کا ج دونوں کے لئے یعنی فرض اور نذر کے لئے کافی ہوجائے گا، یہی حنفیہ کی رائے ہے، اور یہی ما لکیہ کے مذہب میں

(۱) الكافي ۲۵ ٬۴۲۵٬۸۰ فنی ۲۷۷٬۷۵۱ شاف القناع ۲۸۱/۲۶

و**قت فوت** ہو چکا ہے<sup>(1)</sup>۔

غائب کے آنے کے دن کے روز ہ کی نذر ماننا، اتفاق سے اس کا آنا ایسے دن میں ہواجس دن روز ہ رکھنا حرام ہے: اس - کسی نے غائب کے آنے کے دن کے روز ہ کی نذر مانی، اتفاق سے اس کا آنا ایسے دن میں ہواجس دن روز ہ رکھنا حرام ہے، مثلاً عید الفطر یا عیدالاضحیٰ کا دن ہو یا ایا م تشریق کا کوئی دن ہو، ایسے وقت میں الفطر یا عیدالاضحیٰ کا دن ہو یا ایا م تشریق کا کوئی دن ہو، ایسے وقت میں حالت میں نذر مانے والے پر کیا واجب ہوگا؟ اس بارے میں فقہاء کے چار مختلف رجحانات ہیں:

پہلا ربحان: اس ربحان کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ اس نذر مانے والے پر پچھ لازم نہ ہوگا، نہ اس پر کفارہ واجب ہوگا، یہ حضرت ابن عمر سے منقول ہے، اس لئے کہ انہوں نے اس شخص کے بارے میں جس نے ایک دن روزہ کی نذر مانی تھی، اتفاق سے وہ عید الفطر یا عید النحیٰ کا دن تھا، فرمایا، اللہ تعالیٰ نے نذر کے پورا کرنے کا حکم دیا ہے، اور اللہ کے رسول علیک نے نزر کے روزہ سے منع فرمایا ہے، امام زفر نے کہا ہے کہ جو شخص یوم عید یا ایا م تشریق کروزہ کی نذر مانے اس کی نذر حیک نہ ہوگی اور اس پر پچھلازم نہ ہوگا، امام محمد بن الحین نے اس عورت کے بارے میں جس نے غائب کے تھا کہ وہ اس میں حالفہ تھی، فرمایا کہ اس نذر کی وجہ سے اس عورت پر چھلازم نہ ہوگا۔

اس نذرکی وجہ سے پچھلا زم نہ ہونا، مالکیہ اور شافعیہ کا مذہب ہے، اوریہی حنابلہ کے مذہب میں ایک قول ہے<sup>(۲)</sup>۔ (۱) مواہب الجلیل ۲۷ ساہ س،شرح الخرشی ملی مختصر خلیل ۲۷۸۲۔ (۲) فتح القدیر ۲۷/۲۱، بدائع الصنائع ۲۷ ۲۸۱۳، ۲۸۱۵، مواہب الجلیل دوسرا قول : اس قول کے قائل فقتہاء کی رائے ہے کہ جو څخص ایسی نذ ر مانے اس کی نذ رمنعقد ہوگی ، اور رمضان میں روز ہ ، فرض روز ہ کی طرف سے کافی ہوگا، مگر نذ ر مانے ہوئے روز ہ کی طرف سے کافی نہ ہوگا، اور نذ ر کے روز ہ کی قضاء اس پرلازم ہوگی اور روز ہ کے لئے معینہ وقت سے اس کی تاخیر کی وجہ سے کفارہ اداکر ہےگا۔

ی ی تول حضرت ابن عمر ، حضرت انس بن مالک اور حضرت عروه کاس قول کے مطابق ہے، جوانہوں نے اس شخص کے بارے میں کہا ہے جس نے ابھی جج نہ کیا ہو، اور حج کی نذ رمان لے، انہوں نے کہا ہے کہ پہلے فرض حج ادا کرے گا، پھر نذ رکا حج ادا کرے گا اور یہی حنابلہ کا مشہور مذہب ہے<sup>(1)</sup> ۔

ان حضرات فقہاء نے قیاس سے استدلال کیا ہے، اوراس کی توجیہ میہ ہے کہ یہ نذر صحیح ہے، کیونکہ میہ اللہ تعالیٰ کی طاعت میں نذر ہے، اورا کثر اس کو پورا کرناممکن بھی ہوتا ہے، لہذا میہ منعقد ہوگا، اور اس سے روزہ واجب ہوگا، جبیبا کہ اگراییا اتفاق شعبان میں ہوجائے اور نذر مانے والے پرلازم ہوگا کہ نذر کی قضاء کرے، کیونکہ اس کا حکم اس شخص کے حکم کی طرح ہے، جواس مہینہ میں روزہ ترک کردے، اس لئے کہ اس نے نذر کی طرف سے روزہ نہیں رکھا ہے<sup>(۲)</sup>

یہاں مالکیہ کے مذہب میں ایک دوسرا قول ہے: اگر کسی نے نذر مانی کہ فلال غائب کے آنے کے دن روزے رکھے گا، اتفاق سے اس کا آنار مضان کے پہلے دن ہوا تو اس کا روزہ نہ نذر کی طرف سے کافی ہوگا نہ فرض کی طرف سے کافی ہوگا اور اس پر موجودہ رمضان کے لئے ایک دن کی قضاء واجب ہوگی، نذر کے لئے اس پر قضاء نہ ہوگی، اس لئے کہ نذر مانا ہوا خاص وقت کے ساتھ متعین ہے، اور وہ

- (۱) المغنى ۹/ ۲۱،۲۰ الكافي ۹/ ۲۷،۳۲۸، كشاف القناع ۲/ ۲۳۸ .
  - (۲) المغنی ۹ (۲۰ ، الکافی ۴ ۲۸ ۴ \_

بھی ہے کہ جوعیدیا ایا متشریق کے روزہ کی نذ رمانے اس کی نذ رمنعقد ہوگی اوران ایام کےعلاوہ میں جن کےروز ہ کی نذ رمانی ہے اس کو پورا کرنا واجب ہوگا،اوراس پرکوئی کفارہ لازم نہ ہوگا، یہی ایک روایت اما ماحمد سے بھی ہےاوراتی کے قائل ان کے بعض اصحاب ہیں <sup>(1)</sup>۔ ان حضرات فقہماء کی دلیل ہیہ ہے کہ اس نذر ماننے والے نے نذر کے ذریعہ داجب شدہ روزہ کوفوت کردیا ہے،لہذااس پراس کی قضالا زم ہوگی، جیسا کہ اگر بھول کرروز ہ چھوڑ دے، اور اس پر کفارہ اس لئے لازم نہیں ہوگا کہ شریعت نے اس کواس دن کےروز ہ سے منع کردیا ہے تو وہ اس شخص کی طرح ہو گیا جس پر اِ کراہ کیا گیا ہو<sup>(۲)</sup>۔ اسی طرح انہوں نے کہا ہے کہ یہاں نذر مانا ہوا،امریعن غائب کے آنے کے وقت روزہ رکھنا، ایسے روزہ پر محمول ہے جو مشروع ہے توجب غائب کے آنے کا دن ا تفاق سے ایسا دن ہو گیا جس میں روزہ رکھنا حرام ہے، تو اس میں اس کا روزہ نہ رکھنا عذر کی وجہ سے ہوگا،اورعذر شارع کا اس دن کےروزہ سے منع کرنا ہے تو بیر اس شخص کے مشابہ ہو گیا جس نے کسی عذر کی وجہ سے رمضان کا روز ہ چھوڑ دیا اور جب ایسا ہوگا تو روزہ چھوڑنے کی وجہ سے اس پر کفارہ لازم نه ہوگا تواہیا،ی حکم نذ رمانے والے کا بھی ہوگا<sup>(۳)</sup>۔ ان حضرات نے مزید کہا ہے کہ جس نے غائب کے آنے کے دن کےروزہ کی نذر مانی اس نے مقصود عبادت کی نذر مانی ہے، لہذا اس کی نذر صحیح ہوگی جیسا کہ اگرروزہ کی نذران ایام کےعلاوہ میں ہوتی جن میں غائب کا آنایا یا گیاہے <sup>(م)</sup>۔

- (۱) ردالحتار ۱۸/۳، بدائع الصنائع ۲/ ۲۸۶۳، ۲۸۹۵، فتح القد ير ۲۶/۲۶، المغنی ۱/۲۲، الکافی ۱/۲۴۹\_
  - (۲) المغنی۹/۲۲\_
  - (۳) الكافى ١٢٩/٣
  - (٣) بدائع الصنائع ٢٨٦٥٢

ان حضرات فقہاء کی دلیل یہ ہے کہ روزہ میں غائب کے آن کے دن کی قید ہے اور آنا ایسے زمانہ میں نہیں پایا گیا جوروزہ کے قابل ہو، لہذا نذر مانے والے پر روزہ لازم نہ ہوگا، اسی طرح اس پر کفارہ بھی لازم نہ ہوگا، اس لئے کہ کفارہ تو اس پر روزہ کے لازم ہونے کے نتیجہ میں ہوتا ہے<sup>(1)</sup>، اسی طرح انہوں نے بیچی کہا ہے کہ نذ رمانا ہوا گرچہ معصیت نہیں ہے مگر اتفاق سے معصیت بن گیا ہے، اس لئے کہ جس آن پر اس نے روزہ معلق کیا ہے وہ ایسے دن میں پایا گیا ہے نذر کو پورا کرنا نذر مانے والے کے لئے حلال نہیں ہے، اس لئے کہ حضرت عمران بن حصین سے ماور اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ معصیت کی نذر کو پورا کرنا نذر مانے والے کے لئے حلال نہیں ہے، اس لئے کہ حضرت عمران بن حصین سے مروی ہے کہ اللہ تعالی کے رسول علیک پر المعصیۃ کے درجہ میں ہے، لہذا س کی وجہ سے پچھ بھی لازم نہ ہوگا<sup>(m)</sup>

دوسرار بحان: اس ربحان کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ جو ایسی نذر مانے اس کی نذر منعقدا ورضح چھ ہو گی البتہ اس کے لئے جائز نہ ہوگا کہ اس دن روزہ رکھے بلکہ اس کی جگہ پرکسی دوسرے دن روزہ رکھ لے گا اور اس پر کفارہ واجب نہ ہوگا، بی<sup>حس</sup>ن بھری، اوزاعی، ابوعبید اور قنادہ کا قول ہے، اس عورت کے بارے میں جس نے غائب کے آنے کے دن کے روزہ کی نذر مانی اور اس کا آنا ایسے دن میں ہوا کہ وہ حائف تھی، امام ابویوسف نے فرمایا اور یہی حفیہ کا مذہب

- = ۲۰۵۳، ۳۵۳، کفایة الطالب الربانی ۳۷۵۵، المقدمات الر ۴۰، ۳، روضة الطالبین سار ۱۳۳، نهایة الحتاج ۲۸۷۷، زادالحتاج ۱٬۵۰۳، لمغنی ۱۰۲۲۶۹ لکافی ۱۰۲۲۴
  - (۱) نهایة الحتاج ۸۸ ۲۲۷، زادالحتاج ۱۹ (۱۰۵ -
- (٢) حديث: "لا وفاء لنذر في معصية "كَتْخْرْ يَ فَقْرُه / ١٢ مِنْ كَذَرْ يَكُلْ بِـ
  - (۳) بدائع الصنائع ۲ ر ۲۸ ۲۵، المغنی ۹ ر ۲۲\_

روزہ صحیح ہوتا ہے،لہذاروزہ کے لئے اس کی نذرمنعقد ہوگی جیسا کہ اگرنفل روزہ کی حالت میں صبح کرتااوراس کے پورا کرنے کی نذر مان لیتا<sup>(1)</sup> ۔

ان حضرات نے مزید کہا ہے کہ نذر ماننے والے نے نذر کے ذریعہ جس روزہ کواپنے او پر لازم کیا ہے وہ روزہ اس پر واجب ہے، جس کی قضاء رمضان کی طرح اس پر لازم ہوگی اور اس پر قتم کا کفارہ لازم ہوگا اس لئے کہ نذریمین کی طرح ہے اور نذر کا کفارہ قتم کے کفارہ کی طرح ہوتا ہے<sup>(۲)</sup>۔

چوتھار بحان : اس ر بحان کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ بینڈ ر منعقد اور صحیح ہے، اور نذ ر مانے والا اگر اس دن روزہ رکھے گا جس دن روزہ رکھنا حرام ہے تو اس کا روزہ صحیح ہوجائے گا، اور اس کی نذ ر کی طرف سے کافی ہوجائے گا، عید کے دونوں دنوں کے روزہ کے بارے میں حفید کا یہی مذہب ہے، اور اس بارے میں امام احمد سے یہی ایک روایت ہے (<sup>m)</sup> ۔

ان حضرات فقتهاء کی دلیل میہ ہے کہ نذر مانے ہوئے روزہ کا واقع ہوناایسے دن میں متعین ہوجائے جس دن روزہ رکھنا حرام ہے، تو وہ روزہ ہونے کی حیثیت سے عبادت ہے، اور جس میں عبادت کا پہلوہ واس کی نذر ماننا صحیح ہے اور اس کو پورا کرنا اس پر لازم ہے<sup>(ہ)</sup>۔ اسی طرح انہوں نے بیٹھی کہا ہے کہ نذر مانے والے نے جس کی نذر مانی ہے اس کو پورا کردیا ہے، تو بیا ایسا ہی ہو گیا جیسے وہ معصیت کی نذر مانے اور اس کو پورا کردے<sup>(ہ)</sup>۔

- (۱) المغنی۹ر۲۲،کشاف القناع۲/۴۸۰
  - (۲) الكافى ١٢٩/
- (۳) ردالحتار ۳/ ۲۸، فتحالقد یر ۲۲، المغنی ۹/ ۲۲\_
  - (۴) ردالحتار ۱۸/۳، فتحالقد یر ۲۲/۲۱\_
    - (۵) المغنی۹ر۲۲\_

تیسرار بحان: اس ربحان کے حامل فقتہاء کی رائے ہے کہ جو ایسی نذر مانے، اس کی نذر صحیح اور منعقد ہوگی، البتہ وہ اس دن روزہ نہیں رکھے گا، بلکہ اس کی جگہ پرکسی دوسرے دن روزہ رکھے گا، اور اس پرقتم کا کفارہ لازم ہوگا، میتم میں عتیبہ اور حماد بن ابی سلیمان کا قول ہے، اور عطاء سے منقول ہے کہ انہوں نے اس شخص کے بارے میں جس نے شوال کے روزہ کی نذر مان کی فرمایا کہ وہ عیدالفطر کے دن افطار کر ہے گا، پھر اس کی جگہ پر ذکی قعدہ میں کسی دن روزہ رکھ احمد کی ایک روایت ہے، اور اکثر حنابلہ کا قول ہے<sup>(1)</sup> ۔

ان حضرات فقہاء کی دلیل ہیہ ہے کہ اس نذر مانے والے نے نذر کے ذریعہ ایسی چیز کو اپنے او پر لازم کیا ہے جس کا پورا کرنا اکثر حالات میں ممکن ہے، لہذا اس کی نذر منعقد ہوگی، جیسا کہ اگر ایسے دن میں آنا ہوتا جس میں روزہ رکھنا حرام نہ ہوتا اور جس دن بیغا ئب آیا ہے، اس دن روزہ رکھنا جائز نہ ہوگا، اس لئے کہ شارع نے اس دن کے روزہ کو حرام قرار دیا ہے، البنہ نذر مانے والے پر قضاء لازم ہوگی اس لئے کہ اس کی نذر منعقد ہے اور عذر کی وجہ سے روزہ فوت ہوگیا ہے، اور روزہ کے فوت ہونے کی وجہ سے اس پر کفارہ لازم ہوگا، جیسا کہ اگر کسی مرض کی وجہ سے فوت ہوجا تا<sup>(۲)</sup>

نیز انہوں نے کہا ہے کہ نذر مانے والے نے جس دن کے روزہ کی نذر مانی ہے، اس دن روزہ نہیں رکھا ہے تو ایسا ہو گیا کہ اس نے جعرات کے دن کے روزہ کی نذر مانی اور اس دن روزہ نہیں رکھ سکا اور اس سے اس کی نذر کا منعقد ہونا معلوم ہوتا ہے، اس لئے کہ جس کی طرف نذر کی نسبت کی ہے وہ ایسا زمانہ ہے کہ اس میں نفل

(۱) المغنی ۱۹٫۲۲،۲۲،۱۱کافی ۳۸ (۲۹،۳۰ شاف القناع۲۸۰/۲۰

(۲) المغنی۹۷۲۹

جس نے مطلق ایک سال کے روزہ کی نذر مانی اس کے روزہ کا طریقہ (یعنی تسلسل واجب ہے یانہیں): ۲۳۲ - جس شخص نے ایک سال کے روزہ کی نذر مانی اور اس نے روزہ کو مطلق رکھا اس میں تسلسل کی قیر نہیں لگائی تو اس کے روزہ کا طریقہ کیا ہوگا؟ اس کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے کہ کیا نذر مانے والے پر مسلسل سال بھر کا روزہ واجب ہوگا یا الگ الگ اس کا روزہ رکھنا بھی اس کے لئے کافی ہوجائے گا، اس میں دور بحانات ہیں:

پہلا ربحان: اس ربحان کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ جو مطلق ایک سال کے روزہ کی نذر مانے اس پر سلسل سال بھر کا روزہ لازم نہ ہوگا، بلکہ اس بارے میں اس کواختیار ہے کہ اگر چاہے تو الگ الگ روزہ رکھے (یعنی بچ میں ناغہ کردے) اور اگر چاہے تو مسلسل روزہ رکھے، بید حنفیہ کی رائے ہے، نذر مانے ہوئے روزہ کو جن ایام میں ادانہیں کرےگا، اس سال کے بعد ان کی قضاء نذر مانے والے پرلازم ہوگی۔

لیٹ بن سعد نے کہا ہے کہ پورے سال روزہ رکھے گا، اور رمضان اور عیدین کے دن کی قضاء کرے گا،اورایا م تشریق میں روزہ رکھے گا۔

مالکیہ کی رائے ہے کہ جو شخص غیر معین سال کے روزہ کی نذر مانے اس پر واجب ہوگا کہ بارہ ماہ روزہ رکھے جس میں رمضان، عیدین کے دن، ایام منلی اور حیض ونفاس کے ایام نہ ہوں اور دوسرے سال ان کی قضاء کر ہےگا۔

یہی رجحان شافعیہ کا بھی ہے، چنانچہ ان کی رائے ہے کہ نذر مانے والے کواختیار ہے کہ اگر ناغہ کر کے روز ہ رکھے تو تین سوسا ٹھ دن روزہ رکھے یا چاند کے مہینہ سے بارہ ماہ روزہ رکھے ہر ماہ میں کمل

مہینہ روز ہ رکھے، ایسی صورت میں ناقص مہینہ بھی کامل کے حکم میں ہوگا، اگر کسی مہینہ میں مکمل ماہ روزہ نہ رکھ سکے تو تعیں دن یورے کرے گا اور اگر چاہے تو ایک سال مسلسل روز ہ رکھے، رمضان، عیدین،ایام تشریق اور حیض ونفاس کےایام کی قضاء کرے، یہی راج مذہب ہے، ان کے یہاں ایک قول بیجھی ہے کہ تین سوساٹھ دن روزہ رکھنے کے بعد ہی اپنی نذ رسے بری الذمہ ہوگا ، اور بعض اصحاب کی رائے ہے کہ نذر ماننے والا اگر محرم سے محرم تک پاکسی بھی مہینہ سے اسی کے مثل مہینہ تک روزہ رکھ لے گا تو اس کے لئے کافی ہوجائے گا، رمضان،عیدین اور ایام تشریق کی قضاءاس پر لازم نہ ہوگی،اس لئے کہا پیشخص کے بارے میں پیکہنا کہاس نے سال بھر روزہ رکھاضچیج ہوگا،اور جو شافعیہ کا مذہب ہے یہی امام احمد سے ایک روایت ہے،اور بعض حنابلہ کا ایک قول ہے<sup>(1)</sup>۔ نذرمانے ہوئے سال کے روزہ میں تسلسل کے لازم نہ ہونے پران حضرات کی دلیل بیر ہے کہ سال متفرقہ کوبھی سال کہنا صحیح ہے، لہذا نذر ماننے والے کی نذر میں وہ داخل ہوگا،اس لئے اس پر لازم ہوگا کہ اگر چاہے تو چاند کے مہینہ سے بارہ ماہ روزہ رکھے، اور اگر چاہے تو تعداد کے اعتبار سے ایک سال کا روز ہ رکھے، الغرض اس پر صرف بارہ ماہ کا روز ہ رکھنا لازم ہوگا، اس لئے کہ نذ رکوا پسے سال پر محمول کرناممکن ہےجس میں رمضان ، اورا پسے ایام نہ ہوں جن میں روزہ رکھنا جائز نہیں ہے،لہذااس کی نذران ہی ایام کے لئے ہوگی جن میں نذرمنعقد ہوسکتی ہے <sup>(۲)</sup>۔

- (۱) ردامحتار ۱۹۷۳، فتح القد یر ۲ (۱۰۴، ۲۷ ۲۷، بدائع الصنائع ۲ (۲۸۹۳، مواجب الجلیل والتاج والإکلیل ۲ / ۵۲، ۱۸ سوقی ۱ / ۳۵، ۵۳۰، روضنة الطالبین ۱۷ (۱۱۳، نهایة المحتاج ۸ / ۲۲۲، زادالمحتاج ۲۶ / ۹۹، المغنی ۹ / ۲۵، الکافی ۲ / ۲۷ ۲
  - (۲) المغنی۹۷۵۶\_

ہوگا، اس میں رمضان اور وہ ایا م داخل نہ ہوں گے جن میں روزہ رکھنا ممنوع ہے، لہذ اا گرنذ رمانے والاکسی مہینہ کی ابتداء سے روزہ شروع کرے گاتو چاند کے حساب سے گیا رہ ماہ پورا روزہ رکھے گا، البتہ شوال کا روزہ عدد کے ذریعہ پورا کرے گا، کیونکہ شروع ماہ سے روزہ نہیں رکھ سکے گا، اور اگر کسی ماہ کے نیچ سے رکھنا شروع کرے گاتو اس ماہ کا روزہ عدد کے ذریعہ پورا کرے گا اور باقی ماہ کو چاند کے حساب سے پورا کرے گا۔ مہر حال اس پر لازم ہوگا کہ رمضان اور ان ایا م کے روزہ کی قضاء کر جن کا روزہ ممنوع ہے<sup>(1)</sup>۔ کہ بارے میں ان حضرات کی دلیل ہی ہے کہ مطلق سال سے مسلس سال مراد لیا جائے گا، لہذا نذر مانے والے پر اس طرح روزہ رکھنا لازم ہوگا، نیز اس لئے کہ اس نے اپنی نذر میں ایک سال کو متعین کیا

تسلسل کے ساتھ نذر مانے ہوئے غیر معین روز ہمیں عذر کی وجہ سے بابلا عذر روز ہتر ک کردینا: الف مسلسل روزہ کی نذر میں بلا عذر روزہ چھوڑ دینا: ساسا - اگرنذر مانے والا تسلسل کے ساتھ نذر مانے ہوئے غیر معین روزہ میں بلا عذر روزہ چھوڑ دیتو از سرنو کفارہ کے بغیر روزہ رکھنا اس پرلازم ہوگا، بیر حنفیہ، شافعیہ اور حنا بلہ کی رائے ہے<sup>(m)</sup>۔ روزہ چھوڑ دینے کے بعد از سرنو روزہ کے لازم ہونے کے

- (۱) المغنی ۹ (۲۵، الکافی ۳ ۲۷، کشاف القناع ۲۷۹۶
  - (۲) المغنی۹۷٬۲۵٬۷۹ کشاف القناع۲۷۹۶
- (۳) ردالمحتار ۱/۳۷۷، بدائع الصنائع ۲۷ ۲۸۹۳، روضة الطالبين ۱۲/۳، المغنی ۲۸۲۰،۲۱/۹ الکافی ۱۹۷۲،۲۰۰۹، کشاف القناع ۲۸۲،۲۸۱/۲

نیزانہوں نے کہا ہے کہروز ہ کی بنیاد<sup>تسلس</sup>ل پرنہیں بلکہ تفریق پر ہے،اس لئے کہ ہر دوروز وں کے درمیان ایساو**قت آتا ہے جس میں** روز ہ رکھناصحیح نہیں ہے، وہ وقت رات ہے،لہذا روز ہ رکھنے والے کو حق ہے کہ ناغہ کر کے روز ہ رکھے یامسلسل رکھے<sup>(1)</sup> ۔

ان حضرات نے مزید کہا ہے کہ نذر مانے والے نے سال کے روزہ کی اپنی نذر میں تسلسل کو اپنے او پر لازم نہیں کیا ہے، لہذا سال کے روزہ میں اس پر تسلسل واجب نہ ہوگا، اور اس کو حق ہوگا کہ چاند کے حساب سے ایک سال کا روزہ رکھے یا تین سو ساٹھ دن روزہ رکھ، اس لئے کہ ان دونوں صورتوں میں سے جس صورت میں بھی روزہ رکھ گا اس کے بارے میں بید کہنا صحیح ہوگا کہ اس نے ایک سال کاروزہ رکھا ہے، اور جس کی نذر مانی ہے اس کو پور اکر دیا ہے<sup>(1)</sup> ہے کاروزہ رکھا ہے، اور جس کی نذر مانی ہے اس کو پور اکر دیا ہے کہ جو مطلق ایک سال کے روزہ کی نذر مانے اس پر لازم ہے کہ اس سال کا روزہ مسلس رکھے، بیدا یک روایت اما احمد سے ہے، اور یہ کی ان کے اصحاب کا مشہور مذہب ہے، اس مذہب کے مطابق اس سال ہوں گے۔

جس سال کا روزہ نذر کی وجہ سے اس پر لازم ہے، اس سال کے ایام میں ایام تشریق داخل ہوں گے یانہیں، اس بارے میں دوروایات ہیں، اول بیر کہ ان ایام کا روزہ اس پر لازم ہوگا، اس لئے کہ بیاس سال کا حصہ ہیں، دوم بیر کہ ان ایام کا روزہ لازم نہ ہوگا، کیونکہ اس سے منع کیا گیا ہے۔

اس مذہب کے مطابق نذر ماننے والے پر بارہ ماہ کا روزہ لازم

- (۱) بدائع الصنائع۲ ر ۲۸۹۳، المغنی ۹ ۸ ۲۸\_
- (۲) نهایة الحتاج ۸۸ ۲۲۲، زادالحتاج ۱۹۹۴ -

ہواں کے درمیان ترک روزہ کا متقاضی عذر بھی تو روزہ سے مانع ہوتا ہے، چیسے حیض، نفاس، یا بھی اس میں روزہ چھوڑ دینے کی اجازت ہوتی ہے جیسے مرض اور سفر یا بھی اس مدت میں اس لئے روزہ ترک کیا جاتا ہے کہ شارع نے اس مدت میں بعض ایام کے روزہ کو منوع قرار دیا ہے، جیسے عیدین اور تشریق کے ایام۔ حفنیہ کی رائے ہے کہ نذر مانے والا اگر مذکورہ اسباب میں سے ہوجائے گاجس کی شرط روزہ میں لگائی گئی ہے، اور ترک روزہ کے بعد از سرنوروزہ رکھنا اس پر لازم ہوگا، اس لئے کہ نذر مانے والے پروہی کو اپنے او پر لازم کیا ہے اور اگر وہ ملسل روزہ نہیں رکھے گاتو اس کے کو اپنے او پر لازم کیا ہے اور اگر وہ مسلسل روزہ نہیں رکھے گاتو اس کے اس پر لازم ہوگا تا کہ اس کے اور اس نے اپنی نذر میں تسلسل اس پر لازم ہوگا تا کہ اس کے اور اس نے این نذر مانی ہے، میں کی نذر مانی ہے، اس کو ادا کرنے والا نہ ہوگا، لہذا از سرنوروزہ رکھنا اس پر لازم ہوگا تا کہ اس نے جس طرح ادا کر ای کی نذر مانی ہے، میں کی نذر مانی ہے، اس کو ادا کرنے والا نہ ہوگا، لیز مانی ہو کہ کے اور اس کے میں کی نذر مانی ہے، اس کو ادا کرنے والا نہ ہوگا، لیز از سرنوروزہ رکھنا میں خار ہوں ہوگا تا کہ اس نے جس طرح ادا کرنے کی نذر مانی ہے، میں میں در مانی ہو کہ اگر ہے ہوں ہوں ہے کہ میں میں مرض کے اور اس کے ای در میں تسلسل

سالعیدی رائے ہے لہ ایام میدین اور ایام سریں یں روزہ چھوڑ دینے سے تسلسل ختم نہ ہوگا، اس لئے کہ بیدایام شرعاً منتنیٰ ہیں، البتہ جب ان کی قضاء کر ے گاتو پہلے جو روزہ رکھ چکا ہے، اس سے متصل کر کے مسلسل ان کی قضاء کر ے گاتا کہ تسلسل کی شرط پر عمل ہوجائے، یہی حنابلہ کا مذہب بھی ہے، البتہ انہوں نے نذر مانخ والے پر قضاء دکفارہ کو واجب قرار دیا ہے۔ اگر ترک روزہ حیض ونفاس کی وجہ سے ہوتو شافعیہ کی رائے ہے کہ اس سے تسلسل ختم نہ ہوگا، اس لئے کہ اس سے بچنا ممکن نہیں ہے، البتہ جن ایام میں روزہ نہیں رکھا گیا ان کی قضاء واجب ہوگی یا نہیں؟

(۱) ردالمحتار ۳/۱۷، بدائع الصنائع ۲/ ۲۸۹۳ \_

سلسله میں ان حضرات کی دلیل قیاس اور عقلی دلیل ہے۔ قیاس یہ ہے کدنڈ رمانے والے نے اپنے او پر تسلسل کے ساتھ روز ہ رکھنے کو واجب کیا ہے اور یہ واجب کر ناضحی ہے، کیونکہ تسلسل کی صفت مزید قربت ہے، اس لئے کہ اس کی رعایت کرنے میں نڈ ر مانے والے کو زیادہ مشقت ہوگی، اور شریعت میں اس مشقت کا اعتبار کیا گیا ہے جیسا کہ تل ، ظہار، بیمین اور رمضان کے دن میں روز ہ چھوڑ میں ہے کہ فارہ میں ہے، لہذا نڈ رکے ذریعہ اس کو اپنے او پر لاز م کرنا صحیح ہوگا، اور نڈ ر مانے والے نے جیسا اپنے او پر لاز م کرنا طرح اس پر لاز م ہوگا، اور جب نڈ ر مانے والا اس صفت کو چھوڑ دے گا اور جیسا اس نے او پر لاز م کیا ہے اس کو ادائہیں کرے گا، تو از سرنو روز ہ رکھ گا جیسا کہ ظہار او قتل کے کفارہ میں ہے<sup>(1)</sup> ۔ اس طرح اگر نڈ ر مانے والا نڈ ر مانے ہو ای کو بلا عذر روز ہ رکھ گا جیسا کہ ظہار او قتل کے کفارہ میں ہے<sup>(1)</sup> ۔ موڑ دے گا حالانکہ اس کو ادا کر سکتا تھا تو اس کو ادا کرنا اس پر لاز م ہوگا، جیسا کہ کہ خاص دن کے روز ہ کی نڈ ر مانے اور اس خیل اس پر لاز م ہوگا، جیسا کہ کہ خاص دن کے روز ہ کی نڈ ر مانے اور اس خال اس میں اس کواد اکر دے<sup>(1)</sup> ۔

عقلی دلیل میہ ہے کہ اگر ترک روزہ سے قبل گذرے ہوئے روزہ پر بناء کرنا نذر ماننے والے کے لئے جائز ہوتوجس تسلسل کواس نے نذر کے ذریعہ اپنے او پر لازم کیا ہے، وہ باطل ہوجائے گا، اس لئے کہ درمیان میں روزہ کا ترک پایا گیا ہے<sup>(۳)</sup>۔

ب-مسلسل روز ہ میں عذر کی وجہ سے نذ ر ماننے والے کا روز ہ چھوڑ دینا: ہم ۳۷-جس مدت میں تسلسل کے ساتھ روز ہ رکھنے کی نذر مانی گئی

- (۱) بدائع الصنائع ۲/۲۸۹۳
- (۲) المغنی۹/۲۶،الکافی ۱٬۲۲۳\_
  - (۳) کشاف القناع۲۸۱/۲

روزه ترک کر ے جس میں ترک روزہ واجب ہومثلاً روزہ سے اس کی جان کے تلف ہوجانے کا اندیشہ ہوتو اس کے اس ترک روزہ کی وجہ سے حکماً تسلسل ختم نہ ہوگا، اس لئے کہ اس نے عذر کی وجہ سے روزہ ترک کیا ہے، البتہ اس کو اختیار ہے کہ یا تو از سرنو روزہ رکھے، اس صورت میں اس پر کوئی کفارہ نہ ہوگا، اس نے جس طرح ادا کرنے کی نذر مانی ہے، اسی طرح ادا کر دیا ہے، یا ترک روزہ سے قبل جو روزہ رکھا ہے اس پر بناء کرے، اس حالت میں اس پر کفارہ لازم ہوگا، اس نذر مانی ہے، اسی طرح ادا کر دیا ہے، یا ترک روزہ سے قبل جو روزہ ترک کر دینے سے کفارہ لازم آتا ہے۔ ترک کر دینا جائز ہوجا تا ہے مثلاً سفر کی وجہ سے روزہ ہز ک کر دیتو شافعیہ کے مذہب میں اظہر قول کے مطابق اور حنا بلہ کے مذہب میں ایک قول میں اس ترک روزہ سے تسلسل ختم ہوجا کے گا، اور نذر مانے والے پر از سرنو روزہ رکھنا لازم ہوگا، کیونکہ اس نے اپنے اختیار سے روزہ ترک کیا ہے۔

یہاں شافعیہ کے مذہب میں ایک دوسرا قول بھی ہے اور یہی حنابلہ کاران تح مذہب ہے کہ اس ترک روزہ سے تسلسل ختم نہ ہوگا، اس لئے کہ نذر ماننے والے نے ایسے عذر کی وجہ سے روزہ ترک کیا ہے جور مضان میں ترک روزہ کا متقاضی ہے، لہذا بیا اس مرض کے مشابہ ہوگا جس میں روزہ ترک کردینا واجب ہوتا ہے، البتہ حنابلہ کے مذہب کے مطابق ترک روزہ کے ایام کی قضاء اس پر لازم ہوگی، یہی شافعیہ کے مذہب میں ایک قول ہے۔ ان کے مذہب میں دوسراقول میہ ہے کہ ان ایام میں قضاء اس پر لازم نہ ہوگی<sup>(1)</sup>۔

۲۶، کشاف القناع۲/۲۸۲

واجب ہوگی ،اس لئے کہ حیض ونفاس کا زمانہ اپنی ذات کے اعتبار سے روزہ کے قابل ہے،لہذا قضاء واجب ہوگی جیسا کہ نذر ماننے والی عورت حیض ونفاس کی وجہ سے رمضان کا روزہ ترک کردے، نو دی نے کہا ہے کہ بلکہ قول اظہر جس کے قائل جمہور ہیں ، یہ ہے کہ قضاء واجب نہ ہوگی، اس دوسرے قول کو فقہاء مذہب کی ایک جماعت نے صحیح قرار دیا ہے،اس قول کی وجہ یہ ہے کہ حیض دنفاس کے ایا م جب روزہ کے قابل نہیں ہیں،اگر چہاس مانع کے عارض ہونے کی وجہ سے ہتو نذر میں دہ ایا م داخل نہ ہوں گے۔

حنابلد کی رائے بھی ہیہ ہے کہ اس وجہ سے روزہ کو چھوڑ ناشلسل کو ختم نہیں کرے گا، اس لئے کہ بیتر ک روزہ عذر کی وجہ سے ہے، البت انہوں نے اس وجہ سے روزہ چھوڑ نے والی عورت کو اختیا ردیا ہے کہ یا تو از سرنو روزہ رکھے اور اس صورت میں اس پر کفارہ واجب نہ ہوگا، اس لئے کہ اس نے جس طرح ادا کرنے کی نذ رمانی ہے اسی طرح ادا کر دیا ہے، یا اس کے ترک روزہ سے قبل جو روز نے گذر گئے ہیں، ان ہی پر بناء کرے، اس صورت میں اپنی نذ رکی مخالفت کی وجہ سے کفارہ ادا کر نے گی، اس لئے کہ جس چیز کی نذ رمانی ہے اس کے چھوڑ نے کی وجہ سے کفارہ لازم ہوگا، اگر چیا س کوا دا کرنے سے عاجز ہے۔

اگرمدت کے دوران ترک روزہ مرض کی وجہ سے ہوتو شافعیہ کے مذہب میں اظہر قول کے مطابق نذر مانے والا روزہ ترک کرد کے گاتو تسلسل ختم ہوجائے گا اور از سرنو روزہ رکھنا اس پر لازم ہوگا،ایک دوسراقول ہے کہ تسلسل ختم نہ ہوگا اور نذر مانے والاگذرے ہوئے روزہ پر ہناء کر لے گا۔

گذشتہ مسّلہ میں جن ایام میں اس نے روز ہ چھوڑ دیا ہے، ان کی قضاء واجب ہے یانہیں؟ اس بارے میں دواقوال ہیں: حنابلہ کی رائے ہے کہ نذ رماننے والاا گرایسے مرض کی وجہ سے

- \* \* \* -

سے تھا، اپنی ذات کے اعتبار سے وہ مقصود نہیں تھا، جیسا کہ رمضان کی قضاء میں ہوتا ہے<sup>(1)</sup> ۔ نیز انہوں نے کہا ہے کہ نذر مانے والے نے اپنی نذر کے ذریعہ مسلسل روزہ رکھنے کو اپنے او پر واجب نہیں کیا ہے، تسلسل تو صرف اس لئے واجب ہوتا ہے کہ ایا م ملے ہوتے ہیں، کیونکہ اگر مثلاً کسی خاص مہینہ کے روزہ کی نذر مانے تو اس مہینہ کے ایا م ملے ہوئے ہوں گے، اور مسلسل بھی ہوں گے، لہذا اس پر صرف ان ہی ایا م کی قضاء واجب ہوگی جن میں روزہ ترک کیا ہے، جیسا کہ اگر رمضان ہوگی (۲) ۔

ان حضرات نے مزید کہا ہے کہ معین مہینہ کے روزہ میں تسلسل صرف اس وجہ سے لازم ہے کہ جس وقت میں روز ہ رکھنا ہے وہ متعین ہے، شرط کی وجہ سے تسلسل واجب نہیں ہے، لہذا اس کے دوران ترک روزہ سے وہ باطل نہ ہوگا، جیسا کہ رمضان میں ہوتا ہے<sup>(۳)</sup> ۔ جیسا کہ انہوں نے عقلی استدلال بھی کیا ہے، چنانچہ فرمات بیں کہ اگر نذر مانے والے پر از سرنو روزہ رکھنا لازم قرار دیا جائے تو اکثر روزہ اس وقت میں ادا ہوگا جس کو اس نے متعین نہیں کیا ہے، اور قضاء کر لی تو دہ اکثر روزہ کو اس دوزہ چھوڑ دیا ہے ان کی قضاء کر لی تو دہ اکثر روزہ کو اس دقت میں ادا کر نے والا ہوگا جس کو اس نے متعین کیا ہے، لہذا ہے زیادہ بہتر ہوگا<sup>(۳)</sup> ۔ دوسرار جحان : اس رجحان کے حامل فقتہاء کی رائے ہے کہ نذ ر

- (۱) نهایة الحتاج ۲۲۵/۴۲، زادالحتاج ۲۹۷۷
- (٢) ردالحتار ١٠/١٧، فتخ القدير ٢٠ /٢٠، بدائع الصنائع ٢ / ٢٨٩٣.
  - (۳) روضة الطالبين ۳۷ ۱۱ ۳۰ المغنی ۹۷۹ ۱۰ الکافی ۲۶ ۲۶ ۳۰
    - (۴) بدائع الصنائع۲ ر ۲۸۹۳، المغنی ۹ ر ۲۹\_

نذ ر مانے ہوئے معین روز ہ میں عذر کی وجہ سے یا بلا عذر روز ہترک کردینا: ۵ ۲۰ - سی نے معین مہینہ یا معین جعہ کو روز ہ کی نذر مانی پھر اپنے روز ہ کے دوران ایک دن یا اس سے زیادہ دن روز ہ چھوڑ دیا تو جو روز ہ اس نے رکھا ہے اس کا حکم عذر کی وجہ سے یا بلا عذر ترک روز ہ کے اعتبار سے الگ الگ ہوگا، اس کی تفصیل درج ذیل ہے:

الف – معین روزہ میں بلاعذرترک روزہ کا حکم: ۲ ۳ – معین روزہ میں نذر ماننے والا بلا عذرروزہ ترک کردیتو اس کے حکم کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے، اس میں دور جحانات ہیں:

پہلا ربحان: اس ربحان کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ نذر مانے ہوئے روزہ کے لئے جوم ہینہ متعین ہے اس کے دوران اگرکوئی شخص روزہ ترک کرد ہے تو اس ترک روزہ کی وجہ سے تسلسل ختم نہ ہوگا، اور از سر نو روزہ رکھنا اس پر لازم نہ ہوگا، بلکہ ترک روزہ سے قبل جوروزہ رکھ لیا ہے اس پر بناء کر ےگا، اور جن دنوں میں روزہ ترک کردیا ہے، دوسرے مہینہ میں ان کی قضاء کر ےگا، بیر رائے حفنیہ مالکیہ اور شافعیہ کی ہے اور یہ کی ایک روایت امام احمد سے بھی ہے<sup>(1)</sup> ۔ ان حضرات فقہاء نے قیاس سے استدلال کیا ہے، یعنی جس نے وقت معین کے روزہ میں بلا عذر روزہ ترک کردیا ہے اس نے اپنے اختیار سے نذر کی ادائی کی کوفوت کردیا، لہذا اس پر قضاء واجب ہوگی، از سر نو روزہ نہیں رکھے گا، اس لئے کہ تسلسل وقت معین کی وجہ

(۱) الدرالختار وردالمحتار ۲۷/۲۵، فتح القد یر ۲۲ ۲۷، بدائع الصنائع ۲۷ ۲۸۹۳، شرح الحواثق ۲۷/۲۵۱، مواجب الجلیل والتاج والإ کلیل ۲۸ ۲۸، ۴۷۹، ۳۵۲، روضنة الطالبین ۳۷/۱۱، نهایة الحتاج ۸۷ ۲۵۵، زادالمحتاج ۲۴ ۷۷، المغنی ۱۹۷۹، الکافی ۳۲۲/۳

-1+1-

کرد ہےتواس کےاس ترک روزہ کی وجہ سے تسلسل ختم نہ ہوگا اور نہ ترک روزہ کے بعداز سرنو روزہ رکھنااس پرلا زم ہوگا، بلکہ ترک روزہ سے قبل جو روز بے گذر گئے ہیں، ان پر بناء کرنا اس کے لئے کافی ہوجائے گا<sup>(1)</sup>،البتہ اس حالت میں نذر ماننے والے پر کیالازم ہوگا؟ اس کے بارے میں فقہاء کے تین مختلف اقوال ہیں: یہلا قول: اس قول کے قائل فقہاء کی رائے ہے کہ اس نذر ماننے والے نے جن ایام میں روزہ ترک کردیا ہے ان ایام کی قضاء اس پرلازم ہوگی اوراس پرکوئی کفارہ واجب نہ ہوگا ، بیرحفیہاورا بوعبید کی رائے ہے،اور جو څخص نذ رکے لئے معین مدت کے دوران سفر کی وجہ سے روز ہ ترک کرد بے اس کے بارے میں مالکہ دیشا فعیہ کا اصح قول یہی ہے۔ البتہ بعض مالکیہ نے کہا ہے کہ قضاء مستحب ہے،واجب نہیں -4 یہاں شافعیہ کے مذہب میں اس شخص کے قت میں جو مرض کی وجہ سے روزہ ترک کردے، قضا کے داجب ہونے کا ایک قول ہے جسےابن کج نے راج قرار دیا ہےاور یہی قول اس عورت کے تق میں ہے جو حیض یا نفاس کی وجہ سے روزہ ترک کردے، شافعیہ کے مذہب میں اظہر کے بالمقابل ہے اور امام احمد سے ایک روایت کے مطابق یہی مذہب ہے <sup>(۲)</sup>۔ ان حضرات فقہاء نے اس طرح استدلال کیا ہے کہ جس نے کسی متعین وقت میں نذر کے ذریعہ اپنے او پر روز ہ کو داجب کیا ہے

 فتح القدير ٢٢/٢٦، بدائع الصنائع ٢/ ٢٨٩٣، مواجب الجليل والتاج والإكليل ٢/٢٢٨، شرح الخرش ٢/٢٥١، روضة الطالبين ٣/ ٢٠١٠، ١١٣، نهاية المحتاج ٨/٢٢٦، زاد الحتاج ٢٩/٢٩٩، المغنى ٩/٢٩،٢٥، الكانى ٢/٢٢٦٩، كشاف القناع ٢/١٢٦٢ (٢) ردالحتار ٣/١/٢٢- (1) اس ترک کی وجہ سے روزہ میں تسلسل نہیں رہ جائے گا اور روزہ ترک کرنے کے بعد از سرنو روزہ رکھنا اس پر لازم ہوگا، بیرامام احمد سے ایک دوسری روایت ہے، اور اس کے اصحاب کا مشہور مذہب ہے، البتہ انہوں نے بیر بھی کہا ہے کہ نذر کی تاخیر کی وجہ سے نذر مانے والے پر کفارہ لازم ہوگا<sup>(1)</sup> ۔

ان حضرات فقهاء نے عقلی استدلال یہ کیا ہے کہ معین جعہ یا معین مہینہ متصل ایام پر ہی بولا جاتا ہے، متفرق ایام پر اس کا اطلاق نہیں ہوتا ہے اورنذ رماننے والے پر صرف وہی لازم ہوتا ہے جس کی اس نے نذر مانی ہے، لہذا اگر متعین روزہ کو مسلسل ادانہ کرتے وہ ما پنی نذر کو ادا کرنے والا نہ ہوگا، لہذا از سرنو روزہ رکھنا اس پر لازم ہوگا تا کہ جس طریقہ پر ادا کرنے کی نذر مانی ہے اسی طریقے پر ادا ہوجائے۔

انہوں نے میہ بھی کہا ہے کہ عین مہینہ کا روزہ نذر کی وجہ سے مسلسل رکھناوا جب ہوگا ، اس لئے کہ نذ رمانے والے نے ایک خاص صفت کے ساتھ اس کواپنے او پر وا جب کیا ہے، پھر روزہ ترک کر کے اس صفت کو فوت کر دیا ہے، لہذا بلا عذر روزہ ترک کر دینے کی وجہ سے اس کا روزہ باطل ہوجائے گا، جیسا کہ اگر اپنے او پر مسلسل روزہ رکھنے کو وا جب کرتا، لہذا ااس پر لازم ہوگا کہ از سرنو روزہ رکھے اور نذ ر کی تا خیر کی وجہ سے کفارہ اداکر ہے "

ب- معین روز ہ میں عذر کی وجہ سے نذر مانے والے کا روز ہترک کردینا: ک<sup>1</sup> - حنفیہ مالکیہ، شافعیہ، حنابلہ اور ابوعبید کی رائے ہے کہ اگر کوئی شخص نذر مانے ہوئے معین روزہ میں عذر کی وجہ سے روزہ ترک (۱) المغنی ۲۹،۲۹،۱۵ الکانی ۲۲۱/۳، کشاف القناع ۲۸۱۷ ہے (۲) المغنی ۲۹،۲۹،۱۵ الکانی ۲۲۲/۳، کشاف القناع ۲۸۱۷ ہے وجہ سے رمضان میں روزہ ترک کردے<sup>(1)</sup>۔ دوسرا قول : اس قول کے قائل فقہاء کی رائے ہے کہ جوشخص متعین روزہ میں کسی عذر کی وجہ سے روزہ ترک کردے اس پر نہ قضا واجب ہوگی نہ کفارہ لازم ہوگا۔

یہی رائے مالکیہ کی اس شخص کے بارے میں ہے جو مرض کی وجہ سے روزہ ترک کردے یا کوئی عورت، حیض یا نفاس کی وجہ سے روزہ ترک کردے، اور شافعیہ کے مذہب میں اس شخص کے حق میں یہی معتمد قول ہے جو کسی مرض کی وجہ سے روزہ ترک کردے، ان کے مذہب میں اس عورت کے بارے میں جو حیض یا نفاس کی وجہ سے روزہ ترک کرد ہے یہی اظہر قول ہے<sup>(۲)</sup> ۔

ان حضرات کی دلیل میہ ہے کہ حیض یا نفاس کے ایام جب اس مانع کے عارض ہوجانے کی وجہ سے قابل صوم نہیں رہتے ہیں، تو نذر میں بیداخل بھی نہ ہوں گے اوران کی قضا بھی واجب نہ ہوگی اور کفارہ تو قضا کے واجب ہونے کا نتیجہ ہے، نیز اس لئے کہ بیہ عین ایام ان کے مانہ کے فوت ہونے سے فوت ہو گئے <sup>(۳)</sup> ۔ تیسرا قول: اس قول کے قائل فقہاء کی رائے ہے کہ جو نذر

مانے ہوئے معین روزہ میں کسی عذر کی وجہ سے روزہ ترک کردیتو اس پر قضا و کفارہ دونوں واجب ہوں گے، یہی حنابلہ کا مذہب ہے<sup>(4)</sup>۔

ان حضرات کی دلیل بیہ ہے کہ نذر ماننے والے نے نذر مانے

- (۱) نهایة الحتاج ۸ ۲۵ ۲۲، زادالحتاج ۲۹۷۷
- (۲) مواجب الجليل والتاج والإكليل ۲۸/۲۲، ۵۲، شرح الخرش ۲۷۱۲، روصنة الطالبين ۳۷٬۰۱۳، ۱۳۱۱، نهاية الحتاج ۲۲۵/۸، زاد الحتاج ۱۳۷۷-۱۹۹۷
- (۳) نهایة الحتاج ۸ر۲۲۵، زاد الحتاج ۲۹۷۷، روضة الطالبین ۱۳ ما۳، مواهب الجلیل ۲۷،۴۲۹،۴۲۸\_
  - (۴) المغنی ۱۹۷۹، الکافی ۳۲۲۳، کشاف القناع ۲۸۱/۲۰

ال نے اپنے او پر سلسل روزہ رکھنے کو واجب نہیں کیا ہے، تسلسل تو صرف ایام کے متصل ہونے کی وجہ سے اس پر واجب ہو گیا ہے، اس لئے کہ اگروہ کسی خاص مہینہ کے روزہ کی نذر مانے گا تو اس کے ایام متصل ہوں گے اوروہ مسلسل بھی ہوں گے، لہذا اس پر صرف ان ایا م کی قضا واجب ہو گی جن میں اس نے روزہ ترک کیا ہے، جیسا کہ اگر رمضان کے کسی دن میں روزہ ترک کرد نے تو اس پر صرف اسی دن کی قضا واجب ہو گی اگر چہ رمضان کے مہینہ کا روزہ مسلسل واجب ہو تا ہوا ہے، میں روزہ میں روزہ کے ترک کا بھی ہو گا<sup>(1)</sup> مشروع روزہ کی طرح ہو گی، جو تحض رمضان میں کسی عذر کی وجہ سے روزہ ترک کرد نے تو اس پر صرف ترک کے ہوئے روزہ کی قضا لازم ہوتی ہے، اس پر کفارہ واجب ہو گا<sup>(1)</sup>

اسی طرح انہوں نے بید لیل بھی دی ہے کہ جس نے نذر مانے ہوئے روزہ کوا یسے عذر کی وجہ سے چھوڑا ہے جوترک روزہ کا متقاضی ہوتو اس نے اس کو شارع کے حکم سے چھوڑا ہے ،لہذا اس پر کوئی کفارہ لازم نہ ہوگا، جیسا کہ اگراپنے تمام مال کوصدقہ کرنے کی نذر مانے اور صرف اس کا ایک تہائی صدقہ کرے <sup>(m)</sup>۔

ان کی دلیل می بھی ہے کہ جو عورت حیض یا نفاس کی وجہ سے روز ہ ترک کر بے گی اس پر قضا واجب ہوگی ،اس لئے کہ حیض ونفاس کا زمانہ اپنی ذات کے اعتبار سے قابل صوم ہے، روز ہ کا ترک کرنا کسی دوسر مے عنی کی وجہ سے ہے جواس زمانہ میں پایا جاتا ہے، لہذا اس کی قضا واجب ہوگی ، جیسا کہ اگر حیض یا نفاس والی عورت حیض یا نفاس کی

- (۱) بدائع الصنائع ۲ (۲۸۹۳
  - (۲) المغنی۹۷۹\_
  - (۳) الكافى مرد ۲۲ ا\_

ہوگی۔ اگرروز ہ کے پیچ ہونے کی شرط حیض مانفاس کی وجہ سے مفقو دہو تواس کی تفصیل گذشتہ مسّلہ میں گذرچکی ہے۔ ۹ ۳۰ – اگرروز ہ کے صحیح ہونے کی شرط جنون کی وجہ سے مفقو د ہوتو اس سلسله میں فقہاء کے دواقوال ہیں: پہلاقول:اس قول کے قائل فقہاء کی رائے ہے کہ سی شخص نے نذر کے ذریعہ جس مدت کے روزہ کو متعین کیا اس مدت کے دوران اس پرجنون طاری ہوجائے یا پوری مدت میں اس پرجنون طاری رہے تواس پر کچھلازم نہ ہوگا، یہی رائے مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی ہے<sup>(1)</sup>۔ ان حضرات کی دلیل ہی ہے کہ مجنون روز ہ کے داجب ہونے کے دقت اہل نہیں رہا،لہذ ااس کی قضااس پرلا زم نہ ہوگی،جیسا کہ اگر رمضان کے مہینہ میں ایسا ہوجائے (۲)۔ نیز انہوں نے کہا ہے کہ مجنون روز ہ کے لئے متعین مدت کے دوران مكلّف نہيں ہے، لہذااس كے افاقہ كے بعد دوسر بے دفت ميں اس پراس کی قضا داجب نہ ہوگی، اس لئے کہ جس زمانہ میں وہ قضاء کرےگااس میں اس نے نذرکومعین نہیں کیا ہے، لہذا اس میں روزہ رکھنااس کے زمانہ کےعلاوہ میں روز ہ رکھنا پایا جائے گا<sup>(۳)</sup>۔ دوسراقول: اس قول کے قائل فقہاء کی رائے ہے کہ جس مدت کے روز ہ کونذ رکے ذرایعہ متعین کیا ہے، اس کے دوران اگر وہ مجنون ہوجائے تواس پراس کی قضالا زم ہوگی، بیرحنف یہ کامذہب ہےاور یہی ابونور کا قول ہے (م)۔

- (۱) الشرح الكبير للدرد يرا / ۵۲۶، نهاية الحتاج ۸ / ۲۲۵، المغنی ۹ / ۲۹، الكافی ۲۸ / ۴۰۳۰، کشاف القناع ۲۸۱/۲
  - (۲) المغنی ۱۹۷۹، الکافی ۳۷ (۲۰۳۰، کشاف القناع ۲۷۱۷ -
    - (٣) الشرح الكبيرللدرديرا /٥٢٦ .
    - (۴) بدائع الصنائع۲ر ۲۸۹۴، المغنی۹۷۹ ـ

ہوئے روزہ کے وقت کو متعین کرکے اپنے او پر سلسل روزہ کو وا جب کیا ہے، اس لئے کہ جن ایا معینہ کے روزہ کی نذر مانی گئی ہے دہ ایا م مسلسل بیں، لہذا اگر ان ایا م کے در میان روزہ ترک کرے گا تو وجہ سے اس پر کفارہ لازم ہوگا، اس لئے کہ جب حضرت عقبد گئی بہن وجہ سے اس پر کفارہ لازم ہوگا، اس لئے کہ جب حضرت عقبد گئی بہن نے پیدل مکہ جانے کی نذر مان کی، اور اپنی نذر کے وصف کو پورا نے پیدل مکہ جانے کی نذر مان کی، اور اپنی نذر کے وصف کو پورا دیا<sup>(1)</sup>، حضرت عقبہ بن عامر سے مروی ہے کہ ان کی بہن نے بغیر دو پٹہ کے پیدل چلنے کی نذر مان کی پھر بی کر یم علیق سے دریا فت دو پٹہ کے پیدل چلنے کی نذر مان کی پھر بی کر یم علیق سے دریا فت کیا تو آپ نے فرمایا: ''ان اللہ لا یصنع بشقاء اُختک شیئا فلتر کب و لتختمو و لتصم ثلاثة آیام'' (بشک اللہ تو کی کر نہماری بہن کی تخت سے پچھ لینا دینا نہیں ہے، وہ سوار ہو لے، سر پر ڈو پٹہ ڈال لے اور تین دن روزہ رکھ ) ایک دوسری روایت میں ادا کرے)۔

روزہ کے لئے متعین مدت کے در میان روزہ کے صحیح ہونے کی شرطیں نہ پائی جا کمیں؟ ۸ سا-جس وقت روزہ کی شرطیں پوری طرح موجود تھیں اس وقت کسی نے متعین روزہ کی نذر مانی، پھر نذر کے ذریعہ جس مدت کا روزہ متعین کیا گیا اس کے دوران سیتمام شرطیں یا بعض شرطیں موجود نہیں رہیں تو یا تو روزہ کے صحیح ہونے کی شرط اس مدت کے در میان حیض کی وجہ سے مفقود ہوگی یا نفاس کی وجہ سے یا جنون کی وجہ سے مفقود

- (۱) سابقه مراجع-
- (۲) اس کی تخریخ فقرہ راامیں گذرچکی ہے۔

متعین کیا ہے وہ ان مساجد کے علاوہ ہوگی ،اس کی تعیین کا حکم درخ ذیل ہےاورنذ رمیں اس کے تعیین کی جگہ تعین ہوگی یانہیں؟

الف - مسجد حرام میں اعتکاف کرنے کی نذر: اسم - کوئی شخص مسجد حرام میں اعتکاف کرنے کی نذر مانے تو اس میں اعتکاف کرنا اس کے لئے کافی ہوجائے گا، اس میں فقہاء کے در میان کوئی اختلاف نہیں ہے، ان کے در میان اختلاف صرف اس بارے میں ہے کہ نذر مانے ہوئے اعتکاف کے لئے بیہ سجد اس طرح متعین ہوجائے گی کہ کسی دوسری مسجد میں اعتکاف کرنا کافی نہ ہوگا، یا اعتکاف کے لئے اس طرح متعین نہ ہوگی، اس بارے میں دور بحانات ہیں:

پہلار تجان: اس رجحان کے حامل فقتہاء کی رائے ہے کہ جو شخص مسجد حرام میں اعتکاف کرنے کی نذر مانے ، اس کے لئے کسی دوسری مسجد میں اعتکاف کرنا کافی نہ ہوگا، حنفیہ میں سے امام زفر نے یہی کہا ہے اور مالکیہ کی یہی رائے ہے، یہی شافعیہ کا رائح مذہب ہے، جمہور شافعیہ نے اسی کو قطعی کہا ہے، یہی حنابلہ کی بھی رائے ہے <sup>(1)</sup> ۔ ان حضرات نے سنت نبوی سے استدلال کیا ہے، اور ان کے پاس عقلی دلیل بھی ہے۔

سنت نبوی میں وہ حدیث ہے جو حضرت ابن عمر ہے مروی ہے کہ حضرت عمر نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول! میں نے زمانہ جاہلیت میں مسجد حرام میں ایک رات اعتکاف کرنے کی نذر مانا ہے تو ان سے رسول اللہ علیق نے ارشاد فرمایا: ''اُوف بنذر ک''<sup>(۲)</sup>، اللہ کے رسول علیق نے حضرت عمر کو مسجد حرام میں اعتکاف کرنے

 فتح القد یر۲ (۱۰۱۰ الفتاوی الهندیه ا (۲۱۳ ، الشرح الکبیر وحاشیة الدسوقی علیه ۱۸۷۶ ، ۱۱۷۶ ، ۱۱تاج والا کلیل ۲ (۲۰ ۴ ، ۱۰ کمجوع ۲ (۲۹۷ ، ۱۸۴ ، ۲ مغنی ۲ (۲۱۵ ۔ ۲) حدیث: "أوف بندد ک...... " کی تخزینی فقر ۵ (۵ میں گذریجی ہے۔ ان حضرات کی دلیل میہ ہے کہ مجنون نذراور قضا کی حالت میں مللّف بنائے جانے کا اہل ہے ، لہذا نذر مانے ہوئے روزہ کی قضااس پرلا زم ہوگی ، جیسا کہ بے ہوش کا تھم ہے<sup>(1)</sup> ، اسی طرح انہوں نے کہا ہے کہ جس دفت وہ مللّف تھا اس نے کسی خاص مہینہ کے روزہ کی نذر مانی پھر اس نے روزہ چھوڑ دیا تو اس نے واجب کو اپنے وفت سے فوت کر دیا اور وہ اس پر دین ہو گیا اور اللّٰہ کے نبی علیق ہے نے دین کو ادا کرنے کا حکم دیا ہے ، اسی وجہ سے اگر رمضان اپنے وفت سے ہوجائے تو اس کی قضالا زم ہوتی ہے<sup>(1)</sup> ۔

ان حضرات نے مزید کہا ہے کہ نذر کے وقت روز ہ کا واجب ہونا، اللہ تعالیٰ کے واجب کرنے سے ہوتا ہے، لہذا نے ایجاب کا اعتبار کیا جائے گا، اور اللہ تعالیٰ جس چیز کو بندوں پر ابتداء ً واجب کرے وہ ان سے اداء یا قضاء کے بغیر ساقط نہیں ہوتی ہے، تو اس طرح اس میں بھی ہوگا<sup>(m)</sup> ۔

اعتکاف کی نذ راوراس کی وجہ سے نذ ر ماننے والے پر کیا واجب ہوگا؟ معین وقت یامعین جگہ کے اعتبار سے اعتکاف کی نذر کا حکم بھی الگ الگ ہوگا،اس کی تفصیل درج ذیل ہے:

اول جعین مکان میں اعتکاف کی نذر: • ۲۰ - کسی نے کسی خاص جگہ میں اعتکاف کرنے کی نذر مانی توجس جگہ کواس نے نذر میں متعین کیا ہے وہ یا تو نتیوں مساجد (مسجد حرام، مسجد نبوی اور مسجد بیت المقدس ) میں سے کوئی مسجد ہوگی، یا جس کو

- (۱) المغنی ۱۹۷۹ \_
- (٢) بدائع الصنائع ٢ / ٢٨٩٣\_
  - (۳) سابقه مراجع-

ذ مدداری سے بری الذمہ نہ ہوگا<sup>(1)</sup>۔ ان حضرات نے مزید کہا ہے کہ بندہ نے جس چیز کواپنے او پر لازم کیا ہے وہ اللہ کے واجب کرنے سے معتبر ہوا ہے اور خاص جگہ کی قید اس میں ہے، لہذا اس کو دوسری جگہ ادا کرنا جائز نہ ہوگا، جیسے حرم میں قربانی کرنا، عرفہ میں وقوف کرنا، بیت اللہ کا طواف کرنا اور صفا ومروہ کے درمیان سعی کرنا، اسی طرح بندہ نے نذر کے ذریعہ جس چیز کو واجب کیا ہے، مناسب ہے کہ اس میں اس قید کا لحاظ رکھا جائے جو اس نے اس میں لگائی ہے<sup>(1)</sup>۔

دوسرار بحان: اس ربحان کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ کوئی شخص مسجد حرام میں اعتکاف کرنے کی نذر مانے تو وہ مسجد نذر کی وجہ سے متعین نہ ہوگی اور کسی دوسر کی مسجد میں اعتکاف کرنا اس کے لئے کافی ہوجائے گا، بید حنفیہ کی رائے ہے اور شافعیہ کے مذہب میں ایک قول یہی ہے <sup>(m)</sup> ۔

ان حضرات نے عقلی دلیل بھی بیان کی ہے یعنی نذر سے مقصود اللہ تعالیٰ کا تقرب حاصل کرنا ہے، لہذا نذر میں صرف وہی داخل ہوگا، جو تقرب کا ذریعہ ہواور اس جگہ کی ذات جس میں اعتکاف کر ے گا تقرب کا ذریعہ نہیں ہے، اس لئے کہ وہ ایک جگہ ہے جہاں قربت (عبادت) ادا کی جاتی ہے، لہذا وہ خود قربت ( تقرب کا ذریعہ) نہیں ہو سکتی اس لئے متعینہ جگہ اس کی نذر کے تحت داخل نہیں ہوگی، اور اس کی قید معتبر نہ ہوگی، لہذا اس کا ذکر کرنا اور نہ کرنا کی سال

- (۱) بدائع الصنائع ۲۸۸۹ -
  - (۲) سابقه مراجع
- (۳) فنتح القدير ۲/ ۱۰۴، الفتاوی الهنديه ار ۲۱۴، المجموع ۲/۸۱، روضة الطالبين ۲/۳۹۸
  - (۴) سابقه مراجع

کی نذرکو پورا کرنے کا تھم دیا،اگرکسی دوسری مسجد میں اعتکاف کرلینا کافی ہوتا تو آپ اس کو ضرور بیان فرماتے، جیسا کہ اس شخص کے بارے میں بیان فرمایا تھاجس نے مسجد اقصی میں نماز پڑ ھنے کی نذر مانی تھی کہ معجد مکہ میں نذر مانی ہوئی نماز کوادا کرلینا اس کے لئے کافی ہوجائے گا، اس لئے کہ حضرت جاہر بن عبدالللہ کی حدیث ہے: "أن رجلاً قام يوم الفتح، فقال: يا رسول الله، إنى نذرت لله إن فتح الله عليك مكة أن أصلى في بيت المقدس ركعتين، قال: صل ههنا، ثم أعاد عليه، فقال: صل ههنا، ثم أعاد عليه، فقال: شأنك إذن" (فَتْحَ مَد كون ايك شخص کھڑا ہوا اور اس نے عرض کیا کہ اے اللہ کے رسول! میں نے نذر مانی ہے کہ اگر اللہ تعالیٰ آپ کو مکہ فتح کرادے گاتو میں بیت المقدس میں دورکعت نماز ادا کروں گا، آپ ﷺ نے فرمایا: نہیں یڑ ہولو،اس نے دوبارہ عرض کیا تو آپ ﷺ نے فرمایا: نہیں پڑ ھ لو، پھراس نے سہ بارہ عرض کیا تو آپ ﷺ نے فرمایا: تب جہاں چاہویڑ ھلو)،اس سے معلوم ہوتا ہے کہ نذر ماننے والے کے لئے کسی دوسرى مسجد ميں اعتكاف كرنا كافى نە ہوگا۔

تعقلی دلیل کے بارے میں ان حضرات نے کہا ہے کہ محبر حرام تمام مساجد میں افضل ترین ہے، لہذا جائز نہ ہو گا کہ اس کا فرض اس سے کم درجہ کی مسجد میں اداکرنے سے ساقط ہوجائے<sup>(1)</sup>۔ نیز انہوں نے کہا ہے کہ نذ ر مانے والے نے مخصوص جگہ میں اعت کاف کرنے کواپنے او پر لازم کیا ہے، تو اگر دوسری جگہ اداکرے گا تو جواس پر واجب ہے اس کوا داکرنے والا نہ ہوگا، لہذا واجب کی

 (1) حدیث: "إني نذرت لله إن فتح الله عليک مکة...... کی روايت ابوداؤد (۳۲ ۲۰۲ طبح حمص) نے کی ہے، ابن دقیق العید نے اس کو صحیح کہا ہے، جبییا کہ ابن حجر کی تلخیص (۲/۳ ۲/۳ طبع دارالکتب العلمیہ ) میں ہے۔
 (۲) المجموع ۲ (۷۷ ۲ ۱۸ ملع دارالکتب العلمیہ ) میں ہے۔ ان حضرات کی دلیل حضرت ابو ہریر ہؓ سے مرومی حدیث ہے کہ رسول التُدعي في فرمايا: "صلاة في مسجدي هذا خير من ألف صلاة في غيره من المساجد إلا المسجد الحدام''<sup>(1)</sup> (میریاس میجد میں ایک نمازمیجد حرام کےعلاوہ کسی بھی دوسری مسجد میں ایک ہزارنمازوں سے بہتر ہے) حضرت جاہر بن عبداللد عديث ايك دوسرى روايت مي اضافه ك ساتھ ب: "وصلاة في المسجد الحرام أفضل من مائة ألف صلاة فيما سواه" (٢) (مسجد حرام مين ايك نماز دوسرى مسجد مين ايك لاكھ نمازوں سے افضل ہے )۔ نیز انہوں نے کہا ہے کہ شریعت میں سفر کر کے مسجد نبوی تک جانے کا تکم ہے<sup>(37)</sup>، لہذا نذر کے ذرایعہ معجد حرام کی طرح وہ بھی متعین ہوگی (م)۔ دوسرار جحان: اس رجحان کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ اگر کوئی څخص میجد نبوی میں اعتکاف کی نذر مانے تواعتکاف کے لئے یہ مسجد متعین نہ ہوگی، اور نذر ماننے والے کے لئے جائز ہوگا کہ کسی دوسری مسجد میں اعتکاف کرلے اگر چہ وہ فضیلت میں اس ہے کم درجہ (۱) حديث: "صلاة في مسجدي هذا...... كل روايت بخاري (فتي الباري (۱) ۳/ ۲۳ طبع السلفيه) اور مسلم (۲/ ۱۰۱۲ طبع عیسی کتلبی ) نے کی ہے، اور الفاظمسكم سے ہیں۔ (٢) حديث: "صلاة في المسجد الحرام أفضل من مائة ألف صلاق.....، کی روایت ابن ماجہ (۱۷۱۵ ۴ طبیعیسی الحکمی ) نے کی ہے، اور بوصیری نے کہا: بہ صحیح اساد ہے ،اس کے رجال ثقہ ہیں، (ار۲۵۰ طبع دارالجنان)۔ (۳) اس کی دلیل نی کریم علیه کاارشاد ہے: "لا تشد الو حال الا الی ثلاثة مساجد: مسجدي هذا ومسجد الحرام ومسجد الأقصى" كي روايت بخاري (فتح الباري ٢٢ سا٢ طبع السّلفيه )اورمسلم (٢٢ / ١٠١ طبع عيسي الحلبی )نے کی ہےاورالفاظ مسلم کے ہیں۔

نیز ان حضرات نے کہا ہے کہ شریعت میں معروف میہ ہے کہ قربت کا التزام واجب ہوتا ہے، اور شریعت میں بندہ کا عبادت کو سی خاص جگہ کے ساتھ مخصوص کردینے کا اعتبار کرنا ثابت نہیں ہے، بلکہ میر حق صرف اللہ تعالیٰ کو ہے، لہذا اس کے التزام کے ذریعہ اصل قربت کے لزوم کی وجہ سے مکان کے ساتھ مخصیص کا لزوم ثابت نہ ہوگا، لہذا وہ لغو ہوگا اور جو قربت ہے صرف وہی لازم رہ جائے گی<sup>(1)</sup>۔

ب- نبی کریم علیقہ کی مسجد میں اعتکاف کرنے کی نذر ماننا:

۲ ۷۹ – کوئی شخص مسجد نبوی میں اعتکاف کرنے کی نذر مانے تواس میں اعتکاف کرنا اس کے لئے کافی ہوجائے گا، البتہ ففتہاء کے درمیان اختلاف اس میں ہے کہ نذر مانے ہوئے اعتکاف کے لئے بیہ سجد متعین ہوگی پانہیں؟ اس بارے میں تین رجحا نات ہیں:

پہلا ربحان: اس ربحان کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ اگر کوئی شخص مسجد نبوی میں اعتکاف کی نذ رمانے گا تو نذ رکی وجہ سے یہ مسجد متعین ہوجائے گی، البنة نذ رمانے والے کے لئے مسجد حرام میں اعتکاف کر لینا کافی ہوجائے گا، لیکن مسجد اقصی میں اعتکاف کرنا کافی نہ ہوگا، اس لئے کہ فضیلت میں مسجد اقصی ، مسجد حرام اور مسجد نبوی سے کم درجہ کی ہے، اسی طرح دوسری کسی بھی مسجد میں ادا کرنا کافی نہ ہوگا، یہ سعید بن المیسب کا قول ہے، یہی ما لکیہ کی رائے ہے، شافعیہ کے مذہب میں اضح قول یہی ہے اور یہی حنابلہ کی بھی رائے ہے (۲)

- (I) فتحالقد بر<sup>4</sup>ار۲۲، ردامختار ۳/۱۷\_
- (۲) التاج والإكليل ۲/۲۰ ، الشرح الكبير وحاهية الدسوقى عليه ار ۵٬۴۷، المجموع ۲/۲۸، المغنى ۳/۱۵۲۷

(٣) المهذب مع المجموع ٢/٩٧٩ -

ابن قدامہ نے اس کو بعض علماء سے قتل کیا ہے<sup>(1)</sup> ۔ ان حضرات کی دلیل میہ ہے کہ بی کریم علیق کو سب سے بہتر جگہ میں دفن کیا گیا ہے اور اللہ تعالیٰ نے آپ کو مکہ سے مدینہ متعل کیا اس سے معلوم ہوتا ہے کہ مدینہ افضل ہے، اسی وجہ سے نذر مانخ والے کے لئے کسی بھی دوسری مسجد میں اعتکاف کرنا کافی نہ ہوگا، اگر چودہ مسجد حرام ہی کیوں نہ ہو<sup>(1)</sup>۔ نیز انہوں نے کہا ہے کہ نذر مانخ والے نے ایک خاص جگہ نیز انہوں نے کہا ہے کہ نذر مانخ والے نے ایک خاص جگہ میں اعتکاف کرنے کو اپنے او پر واجب کیا ہے، اگر دوسری جگہ اعتکاف کرے گا تو نذر کے ذریعہ جس کو واجب کیا ہے اس کو ادا ہوگا<sup>(m)</sup>۔

انہوں نے مزید کہا ہے کہ نذر مانے والے نے جس چیز کواپن او پر واجب کیا وہ اللہ تعالیٰ کے واجب کرنے سے معتبر ہے اور اس میں ایک خاص جگہ کی قید ہے، لہذاکسی دوسری جگہ اس کوا دا کرنا جائز نہ ہوگا، جیسے حرم میں قربانی کرنا، عرفہ میں وقوف کرنا اس کے علاوہ وہ تمام مقامات جن کو اللہ تعالیٰ نے عبادات کے لئے مقرر کر رکھا ہے، کیا ہے، کیونکہ اس کی قید کالحاظ رکھنا واجب وضر وری ہے<sup>(ہ)</sup>۔

ج-مسجداقصی میں اعتکاف کرنے کی نذر: ۱۳۷۷ - کسی نے مسجداقصی میں اعتکاف کرنے کی نذر مانی تواس مسجد میں اعتکاف کرلینا کافی ہوجائے گا، البتہ یہاں اختلاف اس میں

- (I) فتح القد ير۲ / ۲۰ ، بدائع الصنائع ۲ / ۲ ۸۸۹ ، لمغنى ۳ / ۱۵ ۲ ـ
  - (۲) المغنی ۳۷۵۶ ۱
  - (٣) بدائع الصنائع ٢٨٨٩-
    - (۴) سابقه مراجع

کی ہو، بیدرائے حنفیہ کی ہے اور شافعیہ کے مذہب میں ایک قول یہی ہے<sup>(1)</sup> ۔ ان حضرات کی دلیل ہی ہے کہ سجد نبوی کے لئے سفر کرنا شرعاً واجب نہیں ہے، لہذا دوسر نے تمام مساجد کی طرح یہ بھی نذر کی وجہ سے متعین نہ ہوگی<sup>(1)</sup> ۔ کرنا ہے، لہذا نذر میں صرف وہی چیز داخل ہوگی جو قربت ہواور اعتکاف کی جگہ قربت نہیں ہے، کیونکہ وہ ایسی جگہ ہے جہاں قربت ادا کی جاتی ہے، لہذا کوئی خاص جگہ نذر میں داخل نہ ہوگی نہ نذر مانے والا اس کی قید لگا سکتا ہے، اور نہ ہی نذر میں اس کے ذکر کرنے سے کوئی فائدہ ہوگا<sup>(1)</sup> ۔

ان حضرات نے مزید کہا ہے کہ نذر کی وجہ سے قربت واجب ہوتی ہے، عبادت کو کسی خاص جگہ کے ساتھ مخصوص کرنا صرف اللّٰد تعالیٰ کاحق ہے، کسی بندہ کو بیرت حاصل نہیں ہے، لہذا نذر کے ذریعہ عبادت کو کسی جگہ کے ساتھ خاص کرنا لغوہ وگا اور نذرصرف عبادت کی واجب ہوگی <sup>(۳)</sup> ۔

تیسرا رحجان: اس رجحان کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ جو شخص اپنے اعتکاف کے لئے نبی کریم علیک کی مسجد کو متعین کرلے تو اس کے متعین کردینے سے ریہ مسجد متعین ہوجائے گی اور نذر مانے والے کے لئے کسی بھی دوسری مسجد میں اعتکاف کرنا کافی نہ ہوگا،خواہ دوسری مسجد اس مسجد سے افضل ہی کیوں نہ ہو، میڈول امام زفر کا ہے اور

- (۱) فتح القدير ۲/ ۱۰۹، الفتاوى الهنديه ار ۲۱۴، بدائع الصنائع ۲۸۹۶۹۶، المجوع ۲/ ۸۲، م، روضة الطالبين ۲/ ۹۹-
  - (٢) المهذب مع المجموع ٢/٩٨٩\_
    - (٣) بدائع الصنائع ٢٨٨٩٦
  - (۴) فتح القدير ۲۶، ۲۶، ردالحتار ۳/۱۷\_

بھیجا ہے اگر تو یہاں نماز پڑھ لے گاتو بیت المقدس میں نماز پڑھنے کی طرف سے کافی ہوجائے گا)، جس نے مسجد اقصی میں نماز پڑھنے کی نذر مانی تھی اس سے اللہ کے رسول علیق سے اضح کردیا کہ اس کا مسجد حرام میں اپنی نذر کو پورا کرنا اس کے لئے کافی ہوجائے گا اور یہ صرف اس وجہ سے ہے کہ وہ مسجد اقصی سے افضل ہے، اسی وجہ سے جو مسجد اقصی میں اعتکاف کی نذر مانے گا، مسجد حرام میں اعتکاف کر لینا اس کے لئے کافی ہوجائے گا۔

ان کی دلیل وہ حدیث بھی ہے جو حضرت ابن عبال سے مروک ہے کہ سی خاتون کو کوئی تکلیف ہوئی، اس نے کہا: اگر اللہ تعالی مجھ کو شفاد ے گاتو میں ضرور سفر کر کے بیت المقدس میں نماز ادا کروں گی، چنا نچہ وہ شفایاب ہو گئیں تو انہوں نے سفر کا ارادہ کیا اور اس کے لئے تیاری کر لی، پھر نبی کریم علیق کی زوجہ مطہرہ حضرت میمونہ کے پاس تاری کر لی، پھر نبی کریم علیق کی زوجہ مطہرہ حضرت میمونہ کے پاس تاری کر لی، پھر نبی کریم علیق کی زوجہ مطہرہ حضرت میمونہ کے پاس تاری کر لی، پھر نبی کریم علیق کی زوجہ مطہرہ حضرت میمونہ کے پاس تاری کر لی، پھر نبی کریم علیق کی زوجہ مطہرہ حضرت میمونہ کے پاس تاری کر لی، پھر نبی کریم علیق کی زوجہ مطہرہ حضرت میمونہ کے پاس تاری کر لی، پھر نبی کریم علیق کی زوجہ مطہرہ حضرت میمونہ کے پاس تاری کر لی، پھر نبی کر کر میں تا کریں ہو کہ میں نہیں تا کیں ہو کے سا ہے: لو، اس لئے کہ میں نے رسول اللہ علیق کو سے کہتے ہو کے سا ہے: الو، اس لئے کہ میں نے رسول اللہ علیق کو سے کہتے ہو کے سا ہے: تارم کے علاوہ دوسری مساجد میں ایک ہزار نماز وں سے افضل ہے)۔

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ جو شخص مسجد اقصی میں نماز کی نذر مانے ، مسجد نبوی میں نماز پڑھ لینااس کے لئے اپنی نذر کی طرف سے کافی ہوجائے گا،اور بیچض اس لئے ہے کہ مسجد نبوی مسجد اقصی سے

- : روایت ابوداؤد (۳۳ (۲۰۴ طبع حمص) نے حصرت عبدالرحمن بن عوف ؓ سے کی ہے،انہوں نے صحابہ کی ایک جماعت سے قُل کیا ہے۔
- (۱) حدیث: "صلاقہ فی مسجدی ہذا ...... کی روایت مسلم (۲ / ۱۰۱ طبع الحلمی ) نے کی ہے۔

ہے کہ نذرکی وجہ سے اس اعتکاف کے لئے وہ مسجد متعین ہوجائے گی یانہیں؟اس بارے میں تین رجحانات ہیں: یہلا رجحان: اس رجحان کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ کسی نے اپنے نذر مانے ہوئے اعتکاف کے لئے مسجد اقصی کومتعین کیا تو نذرکی وجہ سے یہ میجد متعین ہوجائے گی،البتہ اس کے لئے جائز ہوگا که مسجد حرام یا مسجد نبوی میں اعتکاف کرے، اوران دونوں مساجد میں اعتکاف کرلینا، مسجد اقصی میں اعتکاف کی طرف سے کافی ہوجائے گا، بیقول سعید بن المسیب کا ہے، اور یہی رائے مالکیہ کی ہے، یہی شافعیہ کا صح مذہب ہےاور حنابلہ کی رائے بھی یہی ہے <sup>(1)</sup> ۔ ان حضرات کی دلیل وہ حدیث یا ک ہے، جو حضرت جابڑ سے مردی ہے کہ ایک شخص فتح مکہ کے دن کھڑا ہوا اور عرض کیا: ''یا رسول الله إنى نذرت لله إن فتح الله عليك مكة أن أصلى في بيت المقدس ركعتين، فقال رسول الله عليه: صل هاهنا، ثم أعاد عليه فقال؛ صل هاهنا، ثم أعاد عليه فقال: شأنك إذن" (1) (اے اللہ کے رسول! میں نے اللہ تعالی کے لئے نذر مانی ہے کہ اگراللہ تعالٰی آپ کو مکہ فتح کرادے گاتو میں بيت المقدس ميں دوركعت نماز اداكروں كاتو رسول اللہ عظينة ف فرمایا: یہیں پڑھلو اس نے دوبارہ عرض کیا، آپ علیقہ نے پھر فرمایا: یہیں پڑھلو،اس نے سہ بارہ کہا تو آپ ﷺ نے فرمایا: جو چاہو کرو)، دوسری روایت میں بہ اضافہ ہے: والذي بعث محمدا بالحق لوصليت ههنا لأجزأ عنك صلاة في بیت المقدس<sup>، (۳)</sup> (اس ذات کی قشم <sup>ج</sup>س نے محمد کوخق کے ساتھ

- ۱) الشرح الكبير وحاشية الدسوقى ١٧ ٥٣، التاج والإكليل ٢٧، ٢٠، المجموع
   ٢٠ ٢ ٢٠٩، المغنى ٣٧، ٢١٦ -
  - (۲) حدیث: "صل هاهنا" کی تخریخ فقره را ۲ میں گذر چکی ہے۔

(٣) مديث: "والذي بعث محمداً بالحق لو صليت ههنا...... كل

نیز ان کی دلیل بی<sup>تھ</sup>ی ہے کہ نذر کا مقصد اللہ تعالٰی کا تقرب حاصل کرنا ہے،لہذا نذ رمیں صرف وہی چیز داخل ہوگی جوتقر ب کا ذریعہ ( قربت ) ہو،اورعبادات کی ادئیگی کوئسی متعین جگہ کے ساتھ خاص کرنے میں کوئی قربت نہیں ہے، اس لئے کہ عبادت کی جگہا بنی ذات کے اعتبار سے قربت نہیں ہے، لہذا عبادت کی جگہ نذر میں داخل نه ہوگی،اورنذ رمیں مکان کی قبد نہ ہوگی<sup>(۱)</sup> ۔ تیسرا رجحان : اس رجحان کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ جو شخص اپنے اعتکاف کے لئے مسجد اقصی کومتعین کرے تو نذر کی وجہ سے وہ مسجد متعین ہوجائے گی اورکسی دوسری مسجد میں اعتکاف کرلینا اس کے لئے کافی نہ ہوگا، چاہے دوسری مسجداس سے افضل ہی کیوں نه مو، بير. جمان امام زفر کاب<sup>(۲)</sup> -ان کی دلیل بہ ہے کہ بندہ نذر کے ذریعہ جو کچھا پنے او پر واجب کرتا ہے وہ اللہ تعالیٰ کے واجب کرنے کی وجہ سے معتبر ہے تو جس کواللہ تعالیٰ نے واجب کیا ہے اگراس کی ادائیگی میں کسی مکان کی قید ہوگی تو دوسری جگہ اس کو ادا کرنا جائز نہ ہوگا، مثلاً صفا مروہ کے درمیان سعی کرنا، بیت اللہ کا طواف کرنا توجس کو بندہ نے نذر کے ذریعہاینے او پر داجب کیا ہے اگر اس میں کسی جگہ کی قید ہوتو مناسب ہے کہ اس قید کی رعایت کی جائے<sup>(m)</sup>۔ انہوں نے بیڈ بھی کہاہے کہ نذ ر مانے والے نے ایک متعین جگہ میں اعتکاف کرنے کواپنے او پرلازم قرار دیا ہے، توا گرکسی دوسری جگہ

یں اعتکاف کرنے والی چروں اس پر واجب ہے اس کوادا کرنے والا نہ میں اعتکاف کرے گاتو جواس پر واجب ہے اس کوادا کرنے والا نہ ہوگا،لہذاواجب کی ذہبداری سے بری الذمنہ ہیں ہو سکے گا<sup>( س)</sup> ۔

- (۱) بدائع الصنائع ۲۸۸۹/۲
- (۲) فتح القدير ۲ / ۱۰۴، بدائع الصنائع ۲۸۸۹ ۲
  - (۳) بدائع الصنائع۲۸۹۹۶
    - (۴) سابقه مراجع۔

افضل ہے تواسی طرح جومسجد اقصی میں اعتکاف کرنے کی نذر مانے اس کے لئے مسجد نیوی میں اعتکاف کرلینا کافی ہوجائے گا ،اس لئے كهربدافضل ہے۔ ان کا استدلال قیاس ہے بھی ہے، وہ اس طرح کہ مسجد اقصی ان تین مساجد میں سے ایک ہے، جن کی طرف سفر کر کے جانے گی اجازت شرعاً ہے،لہذام سجد حرام کی طرح وہ بھی نذر کی وجہ سے متعین ہوجائے گی (1)۔ دوسرار جحان : اس رجحان کے حامل فقتہاء کی رائے ہے کہ کوئی شخص مسجد اقصی میں اعتکاف کرنے کی نذر مانے تو نذر کی وجہ سے وہ مسحد متعین نہ ہوگی، اور کسی دوسری مسجد میں اعتکاف کرلینا اس کے لئے کافی ہوگا اگر چہ دوسری مسجد فضیلت میں اس سے کم درجہ کی ہو، بیہ رائے حفذید کی ہے، شافعیہ کے مذہب میں ایک قول یہی ہے <sup>(۲)</sup>۔ ان حضرات کی دلیل بد ہے کہ شرعاً مسجد اقصی کے لئے سفر کرنا واجب نہیں ہے،لہذا دوسری تمام مساجد کی طرح نذر کی وجہ سے بیہ مىجد متعين نه ہوگی<sup>(۳)</sup> ، نيز بير که قربت کا التزام ايپا امر ہے جس کو شریعت نے واجب قرار دیا ہے، نثریعت **م**یں کسی عبادت کو کسی متعین جگہ کے ساتھ خاص کرنے کاحق صرف اللہ تعالیٰ کوہے کسی بندہ کواس کاحق نہیں ہے، چنانچہ اصل قربت کے لزوم میں، نذر ماننے والے کے التزام کی وجہ سے سی متعین مکان کے ساتھ خاص کرنے کالزوم داخل نه ہوگا،لہذامتعین جگہ سے نذر کی تخصیص لغو ہوگی اور جوقربت ہےوہ لازم باقی رہ جائے گ<sup>(۳)</sup>۔

- (۱) المهذب مع المجموع ۲ ۷۹۷ ۲
- (۲) فتح القدير ۲/ ۱۰۴، الفتاوى الهنديد ار ۲۱۴، بدائع الصنائع ۲۸۸۹۶، المجموع ۲/ ۸۲ م، روضة الطالبين ۲/ ۹۹،۳۹۹ س
  - (٣) المهذب مع المجموع ٢/٩٤٩\_
  - (۴) فتخالقد پر ۲۶/۲۶، ردامختار ۱/۳۱۷

تنیوں مساجد کے علاوہ کسی مسجد کے لئے سفر کرکے جانا، شارع نے ممنوع قرار دیا ہے، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ نذ رکے ذریعہ ان نتیوں مساجد کے علاوہ کوئی مسجد متعین نہ ہوگی کیونکہ وہاں سفر کرکے جانے سے منع کیا گیا ہے۔

نیز انہوں نے کہا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی عبادت کے لئے کسی مخصوص جگہ کو متعین نہیں کیا ہے، لہذا یہ جگہ کسی دوسرے کے متعین کرنے سے متعین نہ ہوگی<sup>(1)</sup>، اسی طرح سابقہ تینوں مساجد کے علاوہ کسی مسجد پر کوئی برتر کی حاصل نہیں ہے، لہذا متعین کرنے کی وجہ سے بعض مسجد منتعین نہیں ہوں گی<sup>(1)</sup> ۔

ان حضرات نے مزید کہا ہے کہ نذر کا مقصد اللہ تعالیٰ کا تقرب حاصل کرنا ہے، لہذا نذر میں وہی چیز داخل ہوگی جوتقرب اِلی اللّٰہ کا ذریعہ ( قربت ) ہواور جس جگہ میں قربت ( عبادت ) ادا کی جاتی ہے، عین وہ جگہا پنی ذات کے اعتبار سے قربت نہیں ہے، لہذا وہ نذر میں داخل نہ ہوگی، اورنذر میں اس کی قید نہ ہوگی <sup>( m)</sup> ۔

نیز انہوں نے کہا ہے کہ شریعت میں معروف ہے کہ ہندہ جس چیز کواپنے او پر لازم کرتا ہے اگر وہ قربت ہوتو واجب ہوتی ہے، اور بندہ عبادت کو کسی مکان کے ساتھ خاص کر یے تو اس کا اعتبار کرنا شرع میں ثابت نہیں ہے، بیصرف اللہ تعالیٰ کے لئے ہونا معروف ہے، لہذا اس کے التزام کی وجہ سے اصل قربت کے لزوم میں معین مکان کے ساتھ خاص کرنے کا لزوم داخل نہ ہوگا، اور وہ لغو ہوگا، اور قربت میں نذر لازم ہو کر باقی رہ جائے گی<sup>(ہ)</sup>۔ دوسرار جحان: اس رجحان کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ کوئی

- (۱) المغنى ۳ مرسما ۲، الكافي ار ۲۸ ۳۹٬۳۳ س
  - (۲) المجموع۲/۹۷۹
  - (٣) بدائع الصنائع ٢٨٨٩/٦
  - (۴) ردالمتار ۳۷رای، فتح القد پر ۲۷/۲۰

د- تین مساجد کے علاوہ کسی مسجد میں اعتکاف کرنے کی نذر ماننا: ۲ مہم - جو شخص مسجد حرام ، مسجد نبوی اور مسجد اقصی کے علاوہ کسی متعین مسجد میں اعتکاف کرنے کی نذر مانے اس کے علم کے بارے میں اور اس بارے میں کہ اگرا بیا ہوجائے تو نذر کی وجہ سے وہ مسجد متعین ہوگی یانہیں ؟ اس سلسلہ میں دور جحانات ہیں:

پہلا رتجان: اس رجحان کے حامل فقتہاء کی رائے ہے کہ کوئی اپنے اعتکاف کے لئے سابقہ نینوں مساجد کے علاوہ کسی مسجد کو متعین کرتے تو نذرکی وجہ سے وہ مسجد متعین نہ ہوگی ، اس کے علاوہ کسی بھی مسجد میں اعتکاف کر لینا اس کے لئے کافی ہوجائے گا ، بید حنفیہ وما لکیہ کی رائے ہے، اضح قول میں شافعیہ کی رائے بھی یہی ہے، حنابلہ کی ایک رائے بیہ ہے کہ اس کو اختیار ہے، خواہ سفر کرکے جانے کی ضرورت ہویانہیں ہو<sup>(1)</sup>

ان حضرات کی دلیل وہ حدیث ہے جو حضرت ابو ہر یرہ ؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ عقطی ہے ارشاد فرمایا: "لا تشد الر حال الا إلى ثلاثة مساجد: مسجدي هذا ومسجد الحرام، ومسجد الأقصی''<sup>(۲)</sup> (سفر صرف تین مساجد ہی کی طرف کیا جاسکتا ہے: میرک اس مسجد کی طرف ، مسجد الحرام کی طرف اور مسجد اقصی کی طرف) تو اگر نذر میں متعین کی ہوئی مسجد متعین کرنے سے متعین ہوجائے تو نذر مانے والے پر وہاں جانا لازم ہوگا، اور اس پر نذر پوری کرنے کے لئے وہاں کا سفر کرنا ضروری ہوگا، حالانکہ مذکورہ نذر پوری کرنے کے لئے وہاں کا سفر کرنا ضروری ہوگا، حالانکہ مذکورہ

- (۱) فنتخ القدير ۲/ ۱۰۴، بدائع الصنائع ۲/۲۸۹۶، ردالمحتار ۳۷/۷، مواهب الجليل والتاج والإكليل ۲/۲۱، ۳/ ۳/ ۳۳، كفاية الطالب الربانى وحاشية العددى ۳/ ۲۳،شرح الزرقانى على خليل ۳/ ۱۰۵، لمجوع ۲/۷۶،۲۰۴، روحنة الطالبين ۲/۳۹۹، كمغنى ۳/ ۲۱۲، كشاف القناع ۲/۱۲۳
  - (٢) حديث: "لا تشد الوحال ....." كى تخريج فقره ٢ ٢ ميں گذريكى ہے۔

واجب کی ذمہداری سے بری الذمہ نہ ہوگا<sup>(۱)</sup> ۔

دوم بمعین زمانہ میں اعتکاف کرنے کی نذ رماننا: ۵ ۲۲ - جو شخص اپنے نذر مانے ہوئے اعتکاف کے لئے کسی خاص وقت کو متعین کرے اس کے حکم کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے، نیز بیر کہ اگرالیا کرد نے تواس کے متعین کرنے سے زمانہ متعین ہوگایا نہیں؟ اس بارے میں دور جحانات ہیں:

پہلا ربحان: اس ربحان کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ اس کے متعین کرنے سے زمانہ متعین ہوجائے گا، اور اسی وقت مقررہ میں اعتکاف کرنا نذر مانے والے پر لازم ہوگا، لہذا دوسرے وقت میں اعتکاف نہیں کرےگا، اس وقت سے قبل یا اس کے بعدا عتکاف میں اعتکاف نہیں کرےگا، اس وقت سے قبل یا اس کے بعدا عتکاف اور امام زفر کی ، مالکیہ کی اور شیح مشہور قول میں شافعیہ کی نیز حنابلہ کی ہے (1)

ان کی دلیل بیہ ہے کہ وقت میں جو بطور نفل مشروع ہے، اسی کو واجب کرلینا نذر ہے، اور نذر مانے والے نے ایک مخصوص وقت میں اعتکاف کرنے کو اپنے او پر لازم کیا ہے، لہذا اس وقت کے آنے سے قبل اس پر واجب نہ ہوگا، اور جب اعتکاف کے لئے متعین کردہ وقت آ جائے گا تو وہ نذر کے لئے متعین ہوجائے گا، اور اس میں اعتکاف کرنا واجب ہوجائے گا<sup>(۳)</sup>۔ اسی طرح انہوں نے کہا ہے کہ بندہ نے نذر کے ذریعہ جس چیز کو اپنے او پر واجب کیا ہے وہ اللہ تعالیٰ کے واجب کرنے کی وجہ سے

- (۱) سابقه مراجع
- (۲) فتح القدیر ۲ ( ۱۰، ردالمحتار ۲/۱۳۱۱، المقدمات الممبد ات ۱/۲۱۱، المجوع ۲/ ۸۲/۲۲، الکافی ۱/۲۹ ۳، کشاف القناع ۲/۵۵ ۳۔

ان تینوں مساجد کے علاوہ کسی مسجد میں اعتکاف کرنے کی نذر مانے تو وہ سجد نذرکی وجہ سے متعین ہوجائے گی ، نذر مانے والے کے لئے یہ کافی نہ ہوگا کہ کسی دوسری مسجد میں اعتکاف کرلے ، یہ امام زفر کا قول ہے ، اور شافعیہ کے مذہب میں ایک قول ہے ، اور حنابلہ کے یہاں بھی ایک رائے ہے ، خواہ سفر کرنے کی ضرورت ہویا نہ ہو<sup>(1)</sup> ۔ ایک رائے ہے ، خواہ سفر کرنے کی ضرورت ہویا نہ ہو<sup>(1)</sup> ۔ حقیقت یک وہونا اور پلٹ جانا ہے ، جیسا کہ روز ہ کی حقیقت خاص وقت میں کچھ چیز وں سے رک جانا ہے ، کسی جگہ کی طرف اعتکاف کی نسبت کرنا ایسا ہی ہے جیسے وقت کی طرف روز ہ کی نسبت کرنا اگر نذر

ماننے والا اپنے روز ہ کے لئے کوئی دن متعین کردیتو صحیح قول کے مطابق وہ دن متعین ہوجائے گا،اسی طرح اگراء تکاف کے لئے کوئی مسجد متعین کردیتو وہ بھی متعین ہوجائے گی<sup>(۲)</sup> ۔

نیز انہوں نے کہا ہے کہ جس چیز کو بندہ نے اپنے او پر واجب کیا ہے، وہ اللہ تعالیٰ کے واجب کرنے کی وجہ سے معتبر ہے تو اللہ تعالیٰ نے جس چیز کو واجب کیا ہے اگر اس کی ادائیگی میں کسی جگہ ک قید ہوگی تو دوسری جگہ میں اس کوا داکر ناجائز نہ ہوگا، جیسے حرم میں قربانی کرنا، بیت اللہ کا طواف کرنا، اور صفا مروہ کے درمیان سعی کرنا، اسی طرح بندہ نے جس کونڈ رکے ذریعہ واجب کیا ہے اس میں بھی جگہ کی قید کالحاظ کیا جائے گا<sup>(۳)</sup>۔

انہوں نے مزید کہا ہے کہ نذر ماننے والے نے ایک خاص جگہ اعتکاف کرنے کواپنے او پر واجب قرار دیا ہے تو اگر اس کو دوسر کی جگہ ادا کرے گا تو جو اس پر واجب ہے اس کوا دا کرنے والا نہ ہوگا ،لہذا

- (۱) فتح القدير ۲/ ۱۰، بدائع الصنائع ۲/۲۸۸۹، المجموع ۲/۸۱، روضة الطالبين ۲/۹۹ س
  - (۲) المجموع۲/۸۱/۹
  - (۳) بدائع الصنائع ۲۸۸۹-

ومشقت نہ ہو، اس لئے کہ ارشا در بانی ہے: "یا أیھا الذین آمنو ا ار کعوا و اسجدو ا و اعبدو ا ر بکم"<sup>(1)</sup> (اے ایمان والو! رکوع کیا کر وادر سجدہ کیا کر واور اپنے پر ور دگار کی عبادت کرتے رہو) اور اس لئے بھی کہ عبادت نعمت کا شکر ادا کرنے کے لئے واجب ہوئی ہے البتہ شریعت نے بندوں کو بعض اوقات میں اس کو چھوڑ دینے ک اجازت دے دی ہے، تو جب نذر مانے گا تو گو یا عزیمت کو اختیار کرے گا اور رخصت واجازت کو ترک کردے گا تو اس صورت میں عزیمت کا حکم لوٹ آئے گا۔

ددم: وجوب كاسب يعنى نذر في الحال موجود ب، اوراجل محض ایک مہلت ہےجس سے وہ تاخیر کرنے میں فائدہ اٹھا تا ہے، اگروہ جلدی کرتےواجل کوساقط کرنے میں اس نے اچھا قدم اٹھایا ہے، لہذا جائز ہوگا اور بیاس لئے کہ نذر کا صیغہ واجب کرنے کے لئے ہے،اوراصل بیر ہے کہ جس زمانہ میں جولفظ موجود ہو،لغت کے اعتبار سے وہ لفظ جس چنر کا متقاضی ہواس زمانہ میں اس چنر کے موجود ہونے کابھی اعتبار کیا جائے اور اس کو باطل قرار دینا اور غیر موضوع لہ کی طرف پھیردینا بغیر سی قطعی دلیل اور بغیر سی ضرورت کے حائز بنہ ہوگا، اور یہاں نذر کے صیغہ کو باطل کرنے یا اس کو دوسری طرف پھیرنے کی نہ تو کوئی ضرورت ہے اور نہ وقت کے ذکر کے علاوہ اس کی کوئی دلیل ہے،اوروقت میں بھی کٹی معانی کااحتمال ہے،اس لئے کہ بھی تو دفت کاذ کراس لئے ہوتا ہے کہ اس میں کسی چیز کا داجب ہونا ہتا پاجائے جیسا کہ نماز کے باب میں ہے اور کبھی بیہ ہتانے کے لئے ذکر کیا جاتا ہے کہ اس میں ادا کرناضیح ہے جیسا کہ جج اور قربانی میں ہے اور کبھی بیہ بتانے کے لئے ذکر کیا جاتا ہے کہ اس میں راحت اور توسع ہے جیسا کہ مسافر کے لئے اقامت کے وقت میں اور سال زکا ق

معتبر ہے،اگراللد تعالیٰ اپنے بندوں کے لئے کسی خاص وقت کو متعین کردے کہ وہ اس میں اس کی عبادت کریں تو عبادت کے لئے وہ وقت متعین ہوجائے گا،اتی طرح بندہ خاص زمانہ میں جس اعتکاف کو نذر کے ذریعہ اپنے او پر واجب کرے گا وہ وقت اس اعتکاف کی ادائیگی کے لئے متعین ہوجائے گا<sup>(1)</sup>۔

انہوں نے مزید کہا ہے کہ نذر مانے والے نے ایک خاص زمانہ میں اعتکاف کرنے کواپنے او پر واجب کیا ہے، اگر کسی دوسرے زمانہ میں اعتکاف کرے گاتو نذر کے ذریعہ جس چیز کواس نے اپنے او پر واجب کیا ہے، اس کوا داکرنے والا نہ ہوگا، لہذا واجب کی ذمہ داری سے بری الذمہ نہ ہوگا<sup>(۲)</sup>۔

دوسرار بحان : اس ربحان کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ کوئی شخص اپنے نذر مانے ہوئے اعتکاف کے لئے کسی زمانہ کو متعین کر یے تو نذر کی وجہ سے وہ زمانہ متعین نہ ہوگا، اور نذر مانے والا اس متعین زمانہ سے قبل یا اس کے بعد کسی دوسر نے زمانہ میں اعتکاف متعین زمانہ سے قبل یا اس کے بعد کسی دوسر نے زمانہ میں اعتکاف متعین زمانہ سے قبل یا اس کے بعد کسی دوسر نے زمانہ میں اعتکاف ہوا تے گا، بیدامام ابو یوسف کی رائے ہوارشا فعیہ کے مذہب میں ایک قول ہے <sup>(س)</sup>۔ کی گئی ہے، اس سے قبل اعتکاف کا واجب ہونا ثابت ہے، اس لئے وقت معین میں اس کو ادا کرنا وجوب کے بعد ادا کرنا ہوگا، لہذا جائز ہوگا، وقت معین سے قبل وجوب کے ثابت ہونے کی دلیل دوطر یقوں

سے ہے۔ اول: عبادات ہمیشہ واجب ہیں بشرطیکہ ممکن ہوں، حرج

- (۱) الكافى الرام ۳
- (٢) بدائع الصنائع ٢٨٩٩٦
- (۳) الفتاوی الہندیہ ار ۲۱۴، فتح القدیر ۲ / ۱۰۴، ردالمحتار ۲ / ۱۳۱۱، المجموع ۲۸۲/۲ -

(I) سورهٔ بخ رک<sup>2</sup>

کنز دیک راج مذہب ہے<sup>(1)</sup>۔ ان کی دلیل وہ حدیث ہے جو حضرت ابن عمر ؓ سے مروی ہے کہ حضرت عمرؓ نے عرض کیا کہ اے اللہ کے رسول میں نے زمانہ جاہلیت میں نذر مانی ہے کہ ایک رات مسجد حرام میں اعتکاف کروں گا، تو نبی کریم علیق نے ان کو کہا: "أو ف بنذر کی''<sup>(1)</sup> (اپنی نذر پوری کرو)۔

نیز عربی زبان میں اعتکاف کا معنی اقامت اختیار کرنا ہے اور تقرب إلی اللہ کی نیت سے کسی بھی مسجد میں قیام کرنا، اعتکاف اور عکوف ہے، لہذا اس میں کوئی شک نہیں ہے کہ اعتکاف کم یا زیادہ دونوں زمانوں میں ہوسکتا ہے، اس لئے کہ قرآن وحدیث میں نہ تو کسی خاص عدد کاذکر ہے، نہ کسی خاص وقت کاذکر ہے<sup>(۳)</sup>۔ دوسرار جحان: اس رجحان کے حامل فقتهاء کی رائے ہے کہ کوئی شخص تنہا کسی مخصوص رات کے اعتکاف کی نذر مانے تو اس کی نذر صحیح نہ ہوگی اور اس پر کچھ بھی لازم نہ ہوگا، مید رائے حفید کی ہے<sup>(۳)</sup>۔ شرط ہے، اور اعتکاف میں جس روزہ کی شرط ہے وہ ایک دن سے کم میں صحیح نہیں ہو سکے گا، رات روزہ کا محل نہیں ہے، لہذا نذر مانے ان کی دلیل ہی ہے کہ اعتکاف کے ضرط ہے وہ ایک دن سے کم ان کی دلیل ہی ہے کہ اعتکاف کے ضرح ہونے کے لئے روزہ میں صحیح نہیں ہو سکے گا، رات روزہ کا محل نہیں ہے، لہذا نذر مانے اعتکاف میں تبعا داخل ہونا واجب ہو، کیونکہ نذر بر کن نہیں ہے کہ کہ کوئی۔

- (۱) زادالحتاج ار ۴۴٬۵۸ المغنی ۳۷۷ ۸۱٬۹۴۲، الکافی ار ۲۸ ۳\_ ( ) زادالحتاج ار ۴۴٬۵۸ مغنی ۳۷ ک۵۱٬۹۴۲ مالکافی از ۲۸
- (۲) حدیث: "أوف بنذرک" کی تخریخ فقره < ۵ میں گذریجک ہے۔</li>
   (۳) زادالحتاج ار ۴ ۵٬۰۵۴، کمغنی ۳ < ۷۸۱، ۱۲۱۰، الکافی ا < ۲۸، ۳۰۱۰ کملی ۵ < ۱۷۹۱۔</li>
- (۳) الدرالمخار ۲/ ۱۳۰۰، البحر الرائق ۲/ ۳۲۳، ۳۲۸، بدائع الصنائع ۳/۱۰۵۹-

کے باب میں ہے تو وقت کا ذکر کرنا اپنی ذات میں مختلف معانی کا احتمال رکھتا ہے، لہذا اتنے احتمالات کے ہوتے ہوئے ایجاب کے موجودہ صیغہ کو باطل قرار دینا کسی بھی طرح جائز نہ ہوگا اور صیغہ واجب کرنے والا باقی رہے گا ، اور وقت کا ذکر محض راحت اور توسع کے لئے ہوگا تا کہ کسی قابل احتمال امرکی وجہ سے یقینی طور پر ثابت کو باطل کرنا لازم نہ آئے<sup>(1)</sup> ۔

سوم: معین زمانہ میں نذر مانے ہوئے اعتکاف میں داخل ہونے اور نکلنے کا وقت: ۲ ۲ – جو کسی خاص زمانہ کے اعتکاف کی نذر مانے گایا تو کسی خاص رات کے اعتکاف کی نذر مانے گایا کسی خاص دن یا کسی مخصوص مہینہ کے اعتکاف کی نذر مانے گایا رمضان کے آخری دس دنوں کے اعتکاف کی نذر مانے گا، ان میں سے ہرایک کے حکم میں فقہاء کے پہاں پچھ تفصیل ہے۔

الف - کسی خاص رات کے اعتکاف کی نذر میں داخل ہونے اور نگلنے کا وقت: 2 م - کوئی شخص کسی مخصوص رات کے اعتکاف کی نذر مانے تو اس نذر کے حکم میں اور اس کو پورا کرنے کے لازم ہونے اور لازم نہ ہونے کے بارے میں فقہاء کے تین مختلف رجحانات ہیں: پہلار بحان : اس رجحان کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ جو شخص کسی مخصوص رات کے اعتکاف کی نذر مانے ، اس کی نذر صحیح ہوگی ، اور اس رات کا اعتکاف کرنا اس پر لازم ہوگا، چنانچہ وہ غروب آ فتاب سے قبل اپنے معتکف (اعتکاف کی جگہ) میں داخل ہوجائے گا اور طلوع فجر کے بعد اس سے نگلے گا، میر رائے شافعیہ کی ہے اور حنابلہ

ان حضرات کی دلیل بیہ ہے کہ یوم دن کی سفیدی کا نام ہے اور بيطلوع فجر سے غروب آفتاب تک رہتی ہے،لہذا جو څخص کسی خاص دن کے اعتکاف کی نذ ر مانے، اس پر طلوع فخر سے قبل مسجد میں داخل ہوجاناداجب ہوگا تا کہاعتکاف اس یورےدن میں ہو سکے<sup>(1)</sup>۔ نیز انہوں نے کہا ہے کہ رات یوم کا حصہٰ بیں ہے، چنانچہ لیل نے کہا ہے کہ یوم طلوع فجر اور غروب آفتاب کے درمیانی وقت کا نام بر اور مسلسل اعتکاف میں رات محض صنمناً داخل ہوجاتی ہے، اسی لئے ہم نے اس کودنوں کے ساتھ خاص کردیا ہے (۲)۔ انہوں نے بیچھی کہا ہے کہ جب اعتکاف کرنے والے پر اس اعتکاف کے ساتھ روزہ بھی لا زم ہے تو پوری رات روزہ کی نیت کا وقت ہوگا اور رات کے کسی بھی حصہ میں اعتکاف کرنے والا روز ہ کی نیت کرے گاتواس کے لئے کافی ہوجائے گا<sup>(۳)</sup>۔ دوسرا رجحان: مالکیہ کی رائے، اور شافعیہ کے نز دیک ایک ضعیف قول جس کورافعی نے نقل کیا ہے، بیہ ہے کہ کسی خاص دن کے اعتکاف کی نذر میں اعتکاف کرنے والا اعتکاف کے دن کے قبل والے دن میں غروب آفتاب سے پہلے اپنے معتکف میں داخل ہوجائے گااوراءتکاف کےدن غروب آفتاب کے بعداس سے فکے گا، اعتکاف کے دن طلوع فجر سے پہلے اپنے معتکف میں اس کا داخل ہونا کافی نہ ہوگا، البتہ اگر رات کے بغیر صرف دن کے اعتکاف کی نیت کرے گا تو طلوع فجر سے قبل معتلف میں داخل ہونا کا فی ہوجائے گا(م)۔

- - (۱) بدائع الصنائع سار۱۰۵۹\_
    - (۲) المغنی سر ۱۳ ۱
  - (٣) المقدمات الممهد ات ار ۲۵۹\_
- (۴) المقدمات الممهدات الر۲۵۹، مواجب الجليل ۲/۵۹، ۴۵۹، کفاية

شخص تنہاایک رات کے اعتکاف کی نذر مانے تو اس پر ایک رات اور ایک دن کا اعتکاف لازم ہوگا، بیرائے مالکیہ کی ہے، اور امام احمد سے ایک روایت یہی ہے، کیونکہ اعتکاف کے ضحیح ہونے کے لئے روزہ شرط ہے<sup>(1)</sup>۔

ان حضرات کی دلیل میہ ہے کہ اعتکاف کی ایک شرط روزہ بھی ہے، اور صرف رات کا اعتکاف جائز نہیں ہے، اور جب صرف رات کا اعتکاف جائز نہیں ہے تو کم از کم ایک رات اور ایک دن کا اعتکاف واجب ہوگا، اس لئے کہ دن کا روزہ صرف رات ہی کے ذریعہ منعقد ہوگا<sup>(۲)</sup>

ب-کسی خاص دن کے اعتکاف کی نذر میں داخل ہونے اور نگلنے کا وقت: ۸ ۲ - کسی خاص دن کے اعتکاف کی نذر میں اعتکاف کرنے والا کب اپنے معتلف میں داخل ہوگا اور کب وہاں سے نگلے گا؟ اس بارے میں فقہاء کے دومختلف رجحانات ہیں:

پہلار بحان: اس ربحان کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ جو کسی خاص دن کے اعتکاف کی نذر مانے وہ اعتکاف کے دن طلوع فجر سے پہلے اپنے معتکف میں داخل ہوجائے گا، اور اس دن کے خروب آ فاب کے بعد اس سے لیکے گا، بیر ائے حفنیہ کی ہے اور امام ما لک کا ایک قول یہی منقول ہے، قاضی عبد الوہاب مالکی کا قول یہی ہے، یہی رائے شافعیہ کی ہے اور یہی حنابلہ کا رائح مذہب ہے اور لیٹ بن سعد کا قول بھی یہی ہے (<sup>m)</sup>

- (۱) مواجب الجلیل ۲/۵۵٬۹۰ بدایة المجتهد ار ۱۳۳۷، المغنی ۳۷۷/۱۰ الکافی ۱۸۲۱ -
  - (۲) بدایة الجوتهد ار ۲۲۹، ۲۳۰\_

(٣) البحر الرائق ٣٢٨/٢ ، بدائع الصنائع ١٠٥٩٩، المقدمات الممبدات

ای دفت داقع ہوتے ہیں، لہذا اعتکاف کرنے دالے پر غروب آ فتاب سے پہلے پہلے داخل ہوجانا داجب ہوگا، تا کہ یورے مہینہ کا اعتکاف ہو سکے، کیونکہ اس کے بغیر یورے ماہ کا اعتکاف ممکن نہیں ے ادرجس چیز کے بغیر کوئی واجب یورا نہ ہو وہ چیز بھی واجب ہوتی ہے جیسے روز ہیں دن کے ساتھ رات کے ایک جزء میں بھی با مساک ضروری ہے<sup>(۱)</sup>۔ انہوں نے بیکھی کہا ہے کہ تمام راتیں آئندہ ایام کے تابع ہوتی ہیں، گذشتہ ایام کے تابع نہیں ہوتی ہیں، البتہ صرف ج میں گذشتہ ایا م کے حکم میں ہوتی ہیں، چنانچہ عرفہ کی رات یوم ترویہ کے تابع ہے اور نحر کی رات یوم عرفہ کے تابع ہے اور قربانی کے ایام کی راتیں گذشتہ دنوں کے تابع ہیں،ابیالوگوں کی سہولت وآ سانی کے لئے ہے<sup>(۲)</sup>۔ دوسرا ربحان: اس ربحان کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ جو شخص کسی خاص مہینہ کے اعتکاف کی نذر مانے وہ اس مہینہ کے پہلے دن طلوع فجر سے پہلے پہلے اپنے معتلف میں داخل ہوجائے گااوراس ماہ کے آخری دن غروب آفتاب کے بعد اس سے نکلے گا، بدلیٹ بن سعد کا قول ہے اور یہی امام احمد کی ایک روایت بھی ہے<sup>(m)</sup>۔ ان حضرات کی دلیل حضرت عائشہؓ سے مرومی حدیث ہے، انہوں نے کہا ہے: ''کان رسول الله عَلَيْتِ إذا أراد أن يعتكف صلى الفجر ثم دخل معتكفه''(<sup>(\*)</sup> (الله تعالى ك رسول عليه جب اعتكاف كرنے كا ارادہ فرماتے تو فجر كي نماز یڑ ہے، پھراپنے معتکف میں داخل ہوجاتے)۔

- (۱) المغنى ۳۷را۲۱، كشاف القناع ۲ر ۳۵۴ .
  - (۲) البحرالرائق۲ (۳۲۹\_
  - (۳) بدایة المجتهد ار ۱۵ ۳، المغنی ۳ روا ۲\_
- (۴) حدیث: "کان رسول الله ، عَلَيْظُ إذا أراد أن یعتکف....." کی روایت مسلم (۱/۲ طبع عیسی الحلی ) نے کی ہے۔

ن ج- کسی مہینہ کے اعتکاف کی نذر میں داخل ہونے اور نکلنے کاوفت: ۹ ۲ - اگر کوئی شخص کسی خاص مہینہ کے اعتکاف کی نذر مانے تو اعتکاف کرنے والا کب اپنے معتکف میں داخل ہوگا اور کب اس سے اعتکاف کرنے والا کب اپنے معتکف میں داخل ہوگا اور کب اس سے نکلے گا؟ اس سلسلہ میں فقہاء کے دومختلف رجحانات ہیں: کوئی شخص کسی خاص مہینہ کے اعتکاف کی نذر مانے تو وہ اعتکاف شروع کرنے کے دن سے قبل والے دن آ فتاب کے غروب ہونے تروی تاریخ کو آ فتاب کے غروب ہونے کے بعد نکلے گا، بید حنفیہ مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے <sup>(۲)</sup> ۔

ان مطرات کی دیں ہیہ ہے کہ ند رمائے والے لے نہیں کے اعتکاف کی نذ رمانی ہے اور مہینہ کی ابتدا اس کے پہلے دن کے غروب آفتاب سے ہوتی ہے، اسی وجہ سے مہینہ پر معلق دیون (قرضے) اسی وقت واجب الا دا ہوجاتے ہیں، اسی طرح اس پر معلق طلاق وعتاق = الطالب الرمانی وحاشة العددی ۲۹/۲ س، مدامة الجتہد ار ۱۵۳۰، روضة

- = الطالب الرباي وحاشية العدوى ٣٢٩/٢، بداية البشهد ١٦/١٣، روضة الطالبين ١/١٠٣، كجموع ٣٩٦/٦
  - (۱) بدایة المجتهد ار ۱۵ س
- (۲) البحرالرائق ۲/۳۲۹، بدائع الصنائع ۳/۲۱، کفایة الطالب الربانی وحاشیة العدوی ۲/۹۳۳، بدایة الجمتهد ۱/۱۳۳، روضة الطالبین ۲/۶۱، المغنی ۳/۱۰/۱۰ اکافی ۱/۲۲۳، کشاف القناع ۲/۵۵۳

اس سے نکلے گا،خواہ مہینہ تمیں دن کا ہو یا انتیس دن کا ہو، بید حنفیہ، شافعیہ دحنابلہ کی رائے ہے، مالک کی بھی مشہور رائے یہی ہے، حنفیہ کے علاوہ دوسرے فقہاء کے نز دیک معتلف کے لئے عید کی رات، اینے معتلف میں گذارنا مستحب ہے تا کہ اس رات میں عبادت كرے، پھراپنے معتكف سے فكل كرعيدگاہ ميں جائے۔ سحنون ادرابن الماجشون نے کہا ہے کہ اگرعید کی نماز سے قبل اين گھرچلاجائے گاتواں کااعتکاف فاسد ہوجائے گا<sup>(1)</sup>۔ ان حضرات کی دلیل حضرت ابوسعید خدر کٹی کی حدیث ہے، انہوں نے کہا ہے: ''إن رسول الله عَلَيْ کان يعتكف في العشر الأوسط من رمضان، فاعتكف عاماً حتى إذا كان ليلة إحدى وعشرين، وهي الليلة التي يخرج من صبيحتها منا اعتكافه، قال: من كان اعتكف معى فليعتكف العشو الأواخر ''<sup>(۲)</sup> (رسول الله عليه رمضان ك دوس عشرہ میں اعتکاف کیا کرتے تھے، چنانچہ ایک سال آپ میلاند عایشهٔ نے اعتکاف کیا اور جب اکیسویں رات آئی اور بیروہی رات تھی جس کی صبح کو آب این اعتکاف سے باہر آتے تھے، توآب عليلة في ارشاد فرمايا: جو شخص مير ب ساتھ اعتكاف كرر ہا تھا، وہ آخری عشرہ کابھی اعتکاف کرے)۔ ان حضرات نے کہاہے کہ عشر( ماء کے بغیر) رات کی گنتی کے

لئے ہےاور آخری عشرہ کی پہلی رات اکیسویں رات ہوگی ،لہذا نذر

- ) البحرالرائق ۲۷٫۴۳۳، بدائع الصنائع ۳۷٫۹۵۳، كفاية الطالب الربانی وحاهية العدوی ۲۷٫۴۳۳، بداية الجمتهد ۱۷۵۱۳، المجموع ۲۷٫۱۹۶، روضة الطالبين ۱۷٫۰۰۳، مغنی الحتاج ۱٫۲۵۶٬۲۵ ، المغنی ۱۱٫۲۳، الكافی ۱۷٫۴۳۲ ۲۳۰ کشاف القناع ۲۷٫۳۳۲
- (۲) حديث: "إن رسول الله عَلَيْنَا كَمَان يعتكف في العشر الأوسط.....، كىروايت بخارى (فتح البارى ۲۷۱/۲۲ طبع السّلفيه) نے كى ب-

نیز ان حضرات نے کہا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے تعلم دیا ہے کہ جو مسلمان رمضان کا مہینہ پائے اس کا روزہ رکھ اور اس مخصوص ماہ کا روزہ صرف اول دن کے طلوع فجر کے قبل سے ہی شروع ہوتا ہے، اسی طرح نذر کے ذریعہ مقرر کردہ ماہ کا اعتکاف بھی اس ماہ کے پہلے دن کے طلوع فجر کے قبل سے ہی شروع ہوگا<sup>(1)</sup> ۔ ان حضرات نے مزید کہا ہے کہ اعتکاف میں روزہ شرط ہے اس لئے کہ حضرت عائشہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ علیک نے فرمایا: ''لا اعتکاف الا بصیام''<sup>(1)</sup> (روزہ کے بغیر اعتکاف صحیح نہیں ہے) اور روزہ کا وقت طلوع فجر سے شروع ہوتا ہے، لہذ ااعتکاف کی شرط کے پائے جانے سے پہلے اس کا شروع کرنا جائز نہ ہوگا<sup>(1)</sup> ۔

د- رمضان کے آخری عشرہ کے اعتکاف کی نذر میں داخل ہونے اور نگلنے کا وقت: • ۵- رمضان کے آخری عشرہ کے اعتکاف کی نذر میں اعتکاف کرنے والا کب اپنے معتکف میں داخل ہوگا اور کب وہاں سے نگلے گا؟ اس بارے میں فقہاء کے دومختلف رجحانات ہیں: پہلار بحان : اس رجحان کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ جو شخص رمضان کے آخری عشرہ کے اعتکاف کی نذر مانے وہ رمضان کی اکیسویں تاریخ کو غروب آفتاب سے پہلے پہلے اپنے معتکف میں داخل ہوجائے گا اور رمضان کے آخری دن غروب آفتاب کے بعد

(۱) المغنی سارا۱۲\_

۲) حدیث: "لا اعتکاف إلا بصیام" کی روایت حاکم متدرک (۱/ ۴۳ م)
 طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے، اوران سے بیچق (۲۹ / ۷ / ۱۳ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے روایت کی ہے، اور بیچق نے لکھا ہے کدائل کی اساد میں ایک ضعیف راوکی ہیں۔
 (۳) المغنی ۳/ ۲۱۱ - (۳)

- 11 +-

ماننے والے پر واجب ہوگا کہ اس رات میں اپنے معتکف میں رہے<sup>(1)</sup>۔ دوسرا رجحان: اس رجحان کے حامل فقتهاء کی رائے ہے کہ جو شخص ماہ رمضان کے آخری عشرہ کے اعتکاف کی نذر مانے وہ ماہ رمضان کی اکیسویں تاریخ کی ضح کی نماز کے بعد اپنے معتکف میں داخل ہوجائے گا، اور اس ماہ کے آخری دن غروب آ فتاب کے بعد اس سے نظر گا، اس کے قائل، اسحاق، اوز اعی، لیٹ بن سعد اور تو ری بیں، امام احمد سے بھی ایک روایت یہی ہے<sup>(1)</sup>۔ ان حضرات کی دلیل حضرت عا تشتر کی حدیث ہے، انہوں نے کہا: ''کان رسول اللہ علین یعتکف فی کل ر مضان فإذ ا

علیلیہ علیلیہ ہررمضان میں اعتکاف فرمایا کرتے تھے، جب صبح کی نماز پڑھ لیتے تواپنے اعتکاف کی جگہ چلے جاتے تھے)۔

چہارم: نذر مانے ہوئے اعتکاف میں تسلسل کا حکم: نذر میں تسلسل کی شرط لگائی گئی ہویانہ لگائی گئی ہواس اعتبار سے نذر مانے ہوئے اعتکاف میں تسلسل کا حکم کیا ہوگا؟ اس بارے میں فقہاء کے درمیان اختلاف رائے ہے، اس کی تفصیل درج ذیل ہے:

- الف-جس نذر مانے ہوئے اعتکاف میں تسلسل کی شرط لگائی گئی ہواس میں تسلسل کا حکم: ۱۵ - جوشخص مسلسل چندایام کے اعتکاف کی نذر مانے، یاان ایام ۱۱) لیغنی ۳۷ ا۲۱
- (۲) بدایة المجتهد ار ۱۵ ۳٬۱۸ نمنی ۳۷ ۲۱،۱۷ الکافی ۱۷۹۱ ۳٬۶ون الباری کحل اُدلة صحیح البخاری لصدیق بن حسن القنوجی ۳۷ ۱۵۰ ۵
- (۳) حدیث: "کان رسول الله عَلَن یعتکف فی کل رمضان...... کل روایت بخاری (فتخ الباری ۲۸ ۲۸۳،۲۸۲ طبع السلفیه) نے کی ہے۔

کے اعتکاف میں شلسل کی نیت کر لے تو اس نے جس شلسل کو اپن او پر لازم کیا ہے، وہ اس پر لازم ہوجائے گا، اور ان ایام کے اعتکاف میں رات بھی داخل ہوجائے گی، اور ان ایام کے در میان والی را تو ں میں اعتکاف کرنا اس پر لازم ہوجائے گا، مید حنفیہ، ما لکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے<sup>(1)</sup>۔ جنابلہ کی رائے ہے <sup>(1)</sup>۔ ہوجائے گا۔ ہوجائے ہو کی نذر مانی گئی ہے، ان میں سے بعض کے ادا ہوجائے ۔ ہوجائے کہ بعد باقی ماندہ کو ادا کرنے میں اس سے جلدی ہو تی ہے <sup>(1)</sup>۔ کرنے کے بعد باقی ماندہ کو ادا کرنے میں اس سے جلدی ہو تی ہے <sup>(1)</sup>۔ کا نام ہے، البتہ در میانی رات اس لئے داخل ہوجاتی ہے تا کہ دوام

وتسلس حاصل ہو سکے<sup>(۳)</sup>۔ ب-جس نذر مانے ہوئے اعتکاف میں تسلسل کی شرط نہ

ب-• ل مذر مالے ہونے اعتقاف یں مسلس کی مرط نہ لگائی گئی ہواس میں تسلسل کا حکم: ۲۵-کسی نے کسی زمانہ کے اعتکاف کی نذر مانی اوراپنے اعتکاف میں تسلسل کی شرط نہیں لگائی ،تواس میں تسلسل کے حکم کے بارے میں فقہاء کے دومختلف مذاہب ہیں:

- (۱) البحر الرائق ۲۷٫۳۲۶، بدائع الصنائع ۱۰۲۱٬۱۰۶، ۲۱، التاج والإكليل ۲۷٫۵۹۶، روضة الطالبين ۲۹۹۹۳، ۲۰۶۱، مغنی المحتاج ۱٬۵۵۶، المغنی سار ۲۰۲۳، الكانی ارو ۲۷۷
  - (۲) مغنی الحتاج ار۵۵ م.
  - (٣) المغنى ٣ر ٣١٣، البدائع ٣ر ١٠٢٠ ـ

ضروری ہوگا،اگر چہلفظ مطلق ہواوراس میں تسلسل کی قید نہ ہو،البتہ اس کالفظ شلسل کا متقاضی ہےاوراس کی ذات اس کوواجب کرنے والى ہے (1) \_ دوسرامذہب: اس مذہب کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ اس نذر مانے والے پراپنے اعتکاف میں شکسل لازم نہ ہوگا، بیرحنفیہ میں ے امام زفر کا قول ہے اور یہی شافعیہ کا راج مذہب ہے، اگر چہ ان حضرات کے نزدیک اس نذر ماننے والے کے لئے اپنے اعتکاف میں تسلسل کو برقرار رکھنامستحب ہے اوریہی حنابلہ کابھی راجح مذہب \_(۲) بے ان حضرات کی دلیل یہ ہے کہ اعتکاف کی حقیقت ایسی ہے کہ اس میں تفریق جائز ہے،لہذا مطلق نذر ماننے کی صورت میں روز ہ کی طرح اس میں بھی تسلسل واجب نہ ہوگا<sup>(۳)</sup>۔ نیز نذر کالفظ مطلق ہے، اس میں تسلسل کی قیدنہیں ہےاور نذر ماننے والے نے اعتکاف میں تسلسل کی نیت بھی نہیں کی ہے،لہذالفظ کے مطلق ہونے کا اعتبار کیا جائے گا اور نذر مانے والے پر روزہ کی طرح اعتكاف ميں بھی تسلسل لازم نہيں ہوگا<sup>( ۳)</sup> ۔ بنجم: اعتكاف كرنے والا اپنے نذر مانے ہوئے اعتكاف

کے دوران اپنے او پر روز ہ کو لا زم کرتے واس کا کیا تھم ہوگا؟ ۵۳ – اگرکوئی څخص ردز ہ کی حالت میں اعتکاف کی نذ ر مانے تو اس

- (۱) بدائع الصنائع سر۲۲۰۱، المغنی ۲۷۲۱۲\_
- (۲) بدائع الصنائع سار ۱۰۹۱، روضة الطالبين ۲ (۳۹۹، مغنی الحتاج ۱٬۳۵۶، المغنی سار ۲۱۲، الکافی ۱٬۰۷۷، الإ نصاف سار ۷۷۰۰
  - (۳) المغنی ۳۷/۱۲\_
  - (۴) بدائع الصنائع سر ۱۰۶۲\_

پہلا مذہب: اس مذہب کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ اس نذر ماننے والے پراس زمانہ میں اپنے اعتکاف میں تسلسل لازم ہوگا، میر حفظیہ اور مالکیہ کی رائے ہے، اور شافعیہ کا ایک قول ہے، اسی طرح حنابلہ کا بھی ایک قول ہے<sup>(1)</sup> ۔

ان حضرات کی دلیل ہے ہے کہ اعتکاف دن ورات دونوں میں ہوتا ہے، تو جب مطلق نذر مانے گا اوراس میں تسلسل کی شرط نہیں لگائے گا تو بھی تسلسل واجب ہوگا، جبیہا کہ اگر قشم کھائے کہ ایک ماہ زید سے بات نہیں کرے گا تو اس میں تسلسل ہوگا، ان حضرات نے ایلاء، عنت (عنین ہونے) اور عدت کی مدت پر بھی قیاس کیا ہے<sup>(1)</sup>۔

نیز انہوں نے کہا ہے کہ بندہ کا واجب کر نا اللہ تعالیٰ کے واجب کرنے کی وجہ سے معتبر ہے اور جس کو اللہ تعالیٰ نے واجب کیا ہے وہ مسلسل ہے تو اسی طرح جس کو بندہ نذ رکے ذریعہ واجب کرے گا وہ بھی مسلسل ہی واجب ہوگا، اور اعتکاف کو مطلق رکھنا تسلسل کی صراحت کرنے کے درجہ میں ہے، اس لئے کہ اعتکاف دن ورات مراحت کرنے کے درجہ میں ہے، اس لئے کہ اعتکاف دن ورات دونوں میں مسلسل رہتا ہے، لہذا اس کے اجزاء متصل ہوں گے، اور جس کے اجزاء متصل ہوں اس میں نص کے بغیر تفریق جائز نہ ہوگی (<sup>m)</sup>

ان حضرات نے مزید کہا ہے کہ اعتکاف دائمی عبادت ہے اور اس کی بنیادا تصال پر ہے، کیونکہ اعتکاف کٹم برنے اورا قامت کرنے کو کہتے ہیں، اور راتیں، ٹھہرنے کے لائق ہیں، لہٰذا اس میں تسلسل

- (۱) البحر الرائق ۲۹۲۲، بدائع الصنائع ۳۷۱۶، ۱۰۶۳، التاج والإكليل ۲۹۹۶، روضة الطالبين ۲۹۹۳، مغنی الحتاج ۱۷۶۱، المغنی ۳۷۲۱۲، الكافی ۱۹۶۲ ۳، كشاف القناع ۲۵۵۳ س
  - (۲) مغنی الحتاج ۱٬۴۵۶٬ المغنی ۳۷ ۲۱۲، کشاف القناع ۲۷۵۵ ۳۰
    - (۳) البحرالرائق۲۹/۳\_

حتى يتبين لكم الخيط الأبيض من الخيط الأسود من الفجر ثم أتموا الصيام إلى الليل ولا تباشروهن وأنتم عاكفون في المساجد<sup>((1)</sup> (اوركماواور پوجب تك كمّ پر<sup>ص</sup> كا سفيد خط سياه خط تنمايال ،وجائ پرروزه كورات (،وف) تك پورا كرواور بيويول تال موجائ پرموجت نه كرو، جبتم اعتكاف كته ،ومجدول ميل)، الل آيت ميل الله تعالى في روزه كي ساته اعتكاف كاذكركيا تم، اللكا نقاضا تم كه روزه كا بغيرا عتكاف نه ،وگاه

اسی طرح ان کی دلیل حضرت ابن عمر کی حدیث ہے کہ حضرت عمر نے زمانہ جاہلیت میں کعبہ کے نزدیک ایک دن اعتکاف کرنے کو اپنے او پرلازم قرار دے لیا، پھراس کے بارے میں رسول اللہ عقیقیہ سے دریافت کیا تو آپ عقیقیہ نے فرمایا: "اعتکف و صم"<sup>(1)</sup> (اعتکاف کرواورروزہ بھی رکھو)۔

نیز حضرت عائشہ کی حدیث ہے کہ رسول اللہ علیکہ نے ارشاد فرمایا: "لا اعتکاف اِلا بصیام" <sup>(۳)</sup> (روزہ کے بغیر اعتکاف نہیں ہے)۔

اسی طرح ان حضرات کی دلیل بعض دوسرے صحابۃ ہے مروی قول بھی ہے، چنانچ دصرت عطاء حضرت عائشۃ اور حضرت ابن عباسؓ سے نقل کرتے ہیں کہ ان دونوں حضرات نے فرمایا:"من اعتکف فعلیہ الصیام"<sup>(۳)</sup> (جواعت کاف کرے گااس پرروزہ لازم ہوگا)۔

- (۱) سورهٔ بقره ۱۸۷-
- (۲) حدیث: "اعتکف وصم" کی روایت ابوداؤد (۲/۷۳۸، ۸۳۸ طبع جمع) اور بیہی سنن (۱۹/۲۱ سطیع دائرۃ المعارف العثمانه) نے کی ہے، اور بیہی نے کہا کہ اس کی اساد میں ایک ضعیف راوی ہیں۔
- (٣) حديث: "لا اعتكاف إلا بصيام" كاتخر يح فقره ٩٩ مي گذريكى ب-
- (۴) الژ حفرت عائشة «من اعتكف فعليه الصيام» كى روايت بيهيق في السنن الكبرى (۲۰ / ۱۷ طبع دائرة المعارف) في كى ب، اور الرُ حفرت ابن

پرروزہ کی حالت میں اعتکاف کرنالازم ہوجائے گا، اس لئے کہ روزہ اعتکاف میں مقصود صفت ہے، لہذا اس کے التزام پر عمل کرتے ہوئے نذر کی وجہ سے اس پر روزہ لازم ہے، جیسا کہ اگر اعتکاف اور روزہ میں تسلسل کو اپنے او پر لازم کرلے، بید حنفیہ، ما لکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے<sup>(1)</sup> ۔

کے ساتھ روزہ کواپنے او پر لازم نہ کرتے واس کا حکم کیا ہوگا؟ اورا گر ایپا کرتے کیا روزہ کی حالت میں اعتکاف کرنا اس پر لازم ہوگا؟ یا اعتکاف کے ساتھ اس پر روزہ لازم نہ ہوگا، بلکہ روزہ کے بغیر اعتکاف کرلینا اس کے لئے کافی ہوجائے گا؟ اس بارے میں فقہاء کے دومختلف مذاہب ہیں:

پہلا مذہب : اس مذہب کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ جو شخص مطلق اعتکاف کی نذر مانے ، اس کے ساتھ روزہ کی شرط نہ لگائے تو الیی صورت میں روزہ کے ساتھ اعتکاف کرنا اس پر لازم ہوگا، روزہ کے بغیر اس کا اعتکاف صحیح نہ ہوگا، بیرائے حضرت ابن عمر شخصرت ابن عباس اور حضرت عاکش سے منقول ہے اور یہی زہری، لیف ، قاسم بن محمد، نوری اور نافع کا قول ہے، یہی رائے حفنیہ اور ما لکیہ کی بھی ہے، امام احمد سے ایک روایت اور امام شافعی کا قدیم قول بھی یہی ہے ۔ ۔

- (۱) المبسوط ۳۷/۱۱۱، المقدمات ار۲۵۷، نهایة الحتاج ۲۳۵۸، زاد الحتاج ار۵۴٬۵۴ ملغنی ۳۷/۱۵۱۰ الکافی ار ۲۹۸
- (۲) بدائع الصنائع ۳۷ر۹۵۰۱، الدرالمختار وردالمحتار ۲/ ۲۰۱۰، المبسوط ۳۷، ۱۱۵، مواجب الجليل ۲/ ۲۰، المقدمات الممبدات الر ۲۵۷، ۲۵۸، بداية المجتبد ار ۱۵۳۵، المغنی ۳۷، ۱۸۵، ۱۵۱ الكافی ار ۲۸ ۳۰، مغنی المحتاج ار ۵۳، روضة الطاليين ۲/ ۳۹۳-

ان حضرات نے مزید کہا ہے کہ اعتکاف کا تصور دن ورات دونوں میں ہوسکتا ہے، حالانکہ رات روزہ کا وقت نہیں ہے، اور جس عبادت کا کچھ حصہ روزہ کے بغیر صحیح ہوسکتا ہے، وہ پوری عبادت روزہ کے بغیر صحیح ہوسکتی ہے<sup>(1)</sup> ۔

نیز ان حضرات نے کہا ہے کہا عذکاف کرنے والے پر رات کا وقت بھی آتا ہے، اور وہ اس وقت بھی معتلف ہوتا ہے حالانکہ وہ اس وقت روزہ کی حالت میں نہیں ہوتا ہے، اگر روزہ اعتکاف کے صحیح ہونے کے لئے شرط ہوتو رات کا اعتکاف صحیح نہ ہوگا<sup>(۲)</sup>۔ ابن قدامہ نے کہا ہے کہا عذکاف کرنے والے پر روزہ کولازم کرنا ایسا حکم ہے جو شریعت کے بغیر ثابت نہیں ہوسکتا ہے اور اس کے واجب کرنے کے سلسلہ میں نہ توکوئی صحیح نص ہے اور نہ اجماع ہے، لہذ اا عذکاف کرنے والے پر روزہ واجب نہ ہوگا<sup>(۳)</sup>۔

بیت اللہ تک پیدل جانے کی نذر ماننا: ۵۵ - اگر کسی نے نذر مانی کہ وہ پیدل بیت اللہ جائے گاتو اس پر تج یا عمرہ میں پیدل بیت اللہ جانا لازم ہوگا، بیا ہو عبید، اوز اعی، لیٹ بن سعد اور ابن المنذر کا قول ہے، یہی رائے حنفیہ، ما لکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی ہے، ابن قد امہ نے کہا ہے کہ ہمار یے کم کے مطابق اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے<sup>(۳)</sup>۔ ان حضرات کی دلیل حضرت ابو ہریڑ گی بی حدیث ہے کہ رسول

- (I) الکافی ار ۲۸ ۳، المغنی ۳۷/ ۱۸۱\_
- (۲) المقدمات الممهد ات ۲۵۸۱
  - (۳) المغنى ۳/۱۸۱\_
- (۴) بدائع الصنائع ۲۸۲۱٬۲۹، مواجب الجليل والتاج والإكليل ۱۳۷۳، ۲۳۳۲، كفاية الطالب الربانی ۱۲۷۳، روضة الطالبين ۱۲ ۲۳۳، نهاية الحتاج ۸٫۲۲۲۸، زاد المحتاج ۴٫۷۳۰٬۸۰ المغنی ۱۹٫۶۱، الكافی ۴٫۳۲۳٬۰۰ کشاف القناع۲٫۲۲۲

دوسرا مذہب : اس مذہب کے حامل فقتهاء کی رائے ہے کہ اس کے اعتکاف کے ساتھ روزہ اس پر لازم نہ ہوگا، بلکہ بغیر روزہ کے بھی اس کا اعتکاف صحیح ہوجائے گا، بیر رائے حضرت علیؓ اور حضرت ابن مسعودؓ سے منقول ہے، اور یہی سعید بن المسیب، حسن، عطاء، طاووں ، پختی اور اسحاق بن را ہو بیکا قول ہے، اور مالکیہ میں سے ابن لبا بیکا قول بھی یہی ہے، یہی شافعیہ کی رائے ہے، اور حنا بلہ کا مشہور مذہب ہے، اگر چیان حضرات کے نز دیک افضل یہی ہے کہ نذر مانے والا اپنے اعتکاف کے ساتھ روزہ بھی رکھتا کہ دوعباد تیں حاصل ہوجا کمیں اور فقہاء کے اختلاف سے بچار ہے<sup>(1)</sup> ۔

ان صراف ی دیں صرف ان حکرت کی دیں جب ل ک حدیث ہے لدرسوں اللہ عیصہ نے ارشاد فرمایا: ''لیس علی المعت کف صیام إلا أن یجعله علی نفسه''<sup>(۲)</sup> (اعتکاف کرنے والا جب تک اپنے او پر روزہ کولازم نہ کرے گاس پرروزہ لازم نہ ہوگا)۔

نیز حضرت ابن عمر کی حدیث ہے کہ ان کے والد نے مسجد حرام میں ایک رات اعتکاف کرنے کی نذر مانی اور کہا کہ اے اللہ کے رسول، میں نے زمانہ جاہلیت میں مسجد حرام میں ایک رات اعتکاف کرنے کی نذر مانی تھی تو نبی کریم علی کے نے ارشاد فرمایا: "أوف بنذرک" (تم اپنی نذر پوری کرو)۔

- = عبات: "لا اعتكاف إلا بصوم" كى روايت بيهيق (٣١٨/٣) ف اى طرح كى ب-
- (۱) المقدمات الممہد ات ا ۷۷۵۷ ، بدایة الجعتِهد ا ۷۵۱ ، المغنی ۳۷ ۸۵۷ ، ۱۸۱ ، مغنی لحتاج ا ۷۳۵۳ ، روضة الطالبین ۲ ۷۳۳ ۔
- (۲) حدیث: "لیس علی المعتکف صیام....." کی روایت حاکم متدرک
   (۱۹۹۳ طبع دائرة المعارف) اور بیپتی (سنن الکبری ۱۹۸۴ سطبع دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے، اور بیپتی نے اس کے حضرت ابن عباس پر موقوف ہونے کو صحیح قرار دیا ہے۔
   (۳) حدیث: "أوف بندرک" کی تخریح فقر در ۵ میں گذریکی ہے۔

ہوکرنماز پڑھنے کی نذر مانے<sup>(۱)</sup> (تو کھڑے ہوکرنماز پڑھنااس پر واجب ہوگا۔

اتی طرح ان کی دلیل ہے کہ جو شخص پیدل بیت اللہ جانے کی نذر مانے اس کے لئے جج یاعمرہ کے بغیر پیدل جانا کافی نہ ہوگا، یہ اس لئے کہ پیدل جانے کا معنی شریعت میں جج یاعمرہ میں پیدل جانا ہے، لہذا جب پیدل بیت اللہ جانے کی مطلق نذر مانے گا تو وہی واجب ہوگا جو شریعت میں معروف ہے اور نذر کی وجہ سے جج یاعمرہ میں پیدل جانا اس پرلازم ہوگا<sup>(1)</sup>۔

نیز پیدل بیت اللہ جانے کی نذر ماننا اللہ تعالیٰ کی اطاعت کی نذر ہے، لہذا نذر مانے والے پر اس کو پورا کرنا لازم ہوگا، اس لئے کہ حضرت عا کشرؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ علیظیمہ نے ارشاد فرمایا: "من نذر أن يطيع الله فليطعه"<sup>(۳)</sup> (جواللہ تعالیٰ کی اطاعت کی نذر مانے اسے چاہئے کہ اس کی اطاعت کرے)۔

بیدل بیت اللہ جانے کی نذرکو پورا کرنے سے عاجز شخص کا حکم: ۵۲-جو شخص پیدل بیت اللہ جانے کی نذرکو پورا کرنے سے عاجز ہو اس پر کیا واجب ہوگا؟ اس کے بارے میں فقہاء کے تین مختلف مذاہب ہیں:

پہلا مذہب: اس مذہب کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ جو شخص پیدل بیت اللہ جانے کی نذر کو پورا کرنے سے عاجز ہوجائے اور سوار ہوجائے حالانکہ ابھی وہ بیت اللہ کے راستہ میں ہوتو اس پر قربانی

- (۱) نهایة الحتاج ۲۲۹۸، زادالحتاج ۴ مر ۵۰۳
- (۲) المغنى ٩/ ١٢، الكافى مهر ٢٣ ٢٠، كشاف القناع ٢/ ٢٨٢\_
- (٣) حديث: "من نذر أن يطيع الله فليطعه" كي تخريج فقره / ٥ مي گذريكي

الله عليلة في ارتباد فرمايا: "لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد: مسجدي هذا، ومسجد الحرام، مسجد الأقصى"<sup>(1)</sup> (سفرنبين كياجاسكتا ب مرصرف تين مساجد كا ميرى اس موركا، مورالحرام كااور موراقصى كا) -

انہوں نے بیجھی کہاہے کہ نذر ماننے والے نے پیدل بیت اللّہ جانے کواپنے او پر لازم کیا ہے اور اس کوا یک عبادت کے لئے وصف قرار دیا ہے، تو پیدل جانا اس پر لازم ہوجائے گا، جیسا کہ اگر کھڑے

- حدیث: "لا تشد الوحال إلا إلى ثلاثة مساجد....." كى تخريج فقره ٢٢، ميں گذريكى ہے۔
  - (٢) بدائع الصنائع ٢٦ ٢٨٢٤

کے مطابق اس کا تج یا عمرہ کافی ہوجائے گا، اور نافر مانی کی وجہ سے اس پر قربانی واجب ہوگی<sup>(1)</sup>۔ ان حضرات کی دلیل حضرت ابن عباس سے مروی حدیث ہے کہ حضرت عقبہ بن عامر کی بہن نے پیدل کعبہ جانے کی نذ ر مانی تو رسول اللہ عقیق نے ارشاد فرمایا: ''ان الله لغنی عن مشیها، لتر کب و لتھد بدنة''(اللہ تعالی اس کے پیدل چلنے سے بے نیاز ہے، اسے چاہئے کہ سوار ہولے اور ایک اونٹ قربان کرے)، ایک دوسری روایت میں ہے: ''ان أخت عقبة بن عامر ؓ نذرت أن تمشی الی البیت و أنها لا تطیق ذلک فأمر ها النبی علی تیں ان تر کب و تھدی ہدیاً''(<sup>1)</sup> (حضرت عقبہ بن عامر کی بہن نے نذر مانی کہ پیدل بیت اللہ تک جائے گا اور وہ اس پر قادر نہیں تھی تو اس کو آپ علی تیں ہے دیا کہ سوار ہولے اور ایک مرکی بہن نے

نیز حضرت علیؓ سے منقول ہے کہ انہوں نے اس شخص کے بارے میں جس نے پیدل بیت اللہ جانے کی نذر مانی تھی، فرمایا: "یمشی فإذا أعی رکب ویھدی جزوراً"<sup>(۳)</sup> ( وہ پیدل جائے، جب تھک جائے توسوار ہوجائے اور قربانی کرے)۔ نیز جو پیدل بیت اللہ جانے کی نذر مانے گا اگر سوار ہوگا تو احرام کے واجبات میں خلل انداز ہوگا،لہذا اس پر قربانی واجب ہوگ

- (۱) بدائع الصنائع ۲۸۲۲،۲۸۶، ۲۸۱۷، مواجب الجلیل والتاج والاکلیل ۱۰ سار ۳۳۳، ۱۳۳۳، کفایة الطالب الربانی ۱۹۸۳، ۲۹، بدایة الجعتبد ۱۸۵۲، نهایة الحتاج ۲۸/۲۱۸،۲۵۰، ۲۳۰، زادالمحتاج ۱۳، ۵۰، المغنی ۱۹۷۹ ـ
- (۲) حديث: "إن أختي نذرت أن تمشي إلى بيت الله..... كَتْخُرْنْ فقره/ ١٢ ميں گذريكى ہے۔
- (۳) اثر حضرت علیؓ: ''فیمن نذر أن یمشی الی البیت.....'' کی روایت عبدالرزاق نے اپنی منصف (۸/۵۰ ۲ طبع کمجلس لعلمی)اور بیہقی نے اپنی السنن (۱۰/۱۸ طبع دائرۃ المعارف العثمانیہ) میں کی ہے۔

واجب ہوگی، بی<sup>حن</sup>فنیہ، ما لکیہ اور اظہر قول میں شافعیہ کی رائے ہے اور امام احمد سے بھی ایک روایت یہی ہے، یہی حضرت علیٰ سے مروی ہے، حضرت عطاء بھی یہی فتوی دیتے تھے، ان کے نز دیک اس بارے میں سچھ تفصیل ہے۔

چنا نچہ حفنیہ کی رائے ہے کہ اگر پیدل چلنے سے عاجز نہ بھی ہوتو سوار ہوسکتا ہے اور اپنے سوار ہونے کی وجہ سے ایک بکری کی قربانی کرے گا اور یہ بطور استحسان ہے، امام ما لک نے کہا ہے: جس پر پیدل مکہ جانالا زم ہواور وہ پیدل چلتے ہوئے نگلے پھر چلنے سے معذور ہوجائے توجہاں معذور ہوگیا ہے، سوار ہوجائے اور جب آ رام پالے تو پھر اتر جائے، اور جتنا راستہ سوار کی پرگذ را ہے اس کو یا در کھے پھر اور اس کے لئے سوار ہونے کے ایام کے بقدر پیدل چلنا کا فی نہ ہوگا، اس لئے کہ ہوسکتا ہے کہ پہلی بار سوار ہونے کی ضرورت کے مواقع پر سوار ہواور دوبارہ لوٹے میں اگر پور اراستہ پیدل چلنے پر قادر ہوتو سوار نہ ہو، البتہ جتنی دور تک سوار رہا ہے اتی دور پیدل چلے گا اور چونکہ پیدل چلنے میں تسلسل نہیں رہے گا، اس لئے قربانی کرے گا۔

شافعید کی رائے ہے کہ جو شخص کسی عذر کی وجہ سے سوار ہوگا، اس کا جج اس کی نذر کی طرف سے کافی ہوجائے گا اور اظہر قول کے مطابق اس پر قربانی واجب ہوگی ، عذر سے مراد ہیہ ہے کہ واضح مشقت اس کو لاحق ہو، اس کی نظیر نماز میں قیام سے عاجز ہونا اور مرض کی وجہ سے رمضان کے روزہ سے عاجز ہونا ہے، بلقینی نے قربانی کے واجب ہونے میں بیونید لگائی ہے کہ مطلقاً احرام باند ھنے کے بعد یا اس سے قبل اور پیدل میقات سے آ گے بڑھنے کے بعد سوار ہو، ورنہ قربانی واجب نہ ہوگی ، اس لئے کہ ج یا عمرہ میں کوئی ایسا خلل نہیں ہوگا جس کی وجہ سے قربانی واجب ہو، اور اگر بلا عذر سوار ہو گیا تو مشہور مذہب

جیسے کوئی شخص میقات سے احرام با ندھنا چھوڑ دے<sup>(1)</sup>۔ دوسرامذہب : اس مذہب کے حامل فقتہاء کی رائے ہے کہ اس پر کچھ لا زم نہ ہوگا، حنفیہ کے نز دیک یہی قیاس کا تقاضا ہے اور شافعیہ کے نز دیک اظہر کے بالمقابل قول ہے، ابن رشد'' الحفید'' نے اس کو بعض علماء سے فقل کیا ہے <sup>(۲)</sup>۔

ان <sup>حضر</sup>ات کی دلیل بیرارشاد ربانی ہے: "لَا یُکَلِّفُ اللَّهُ نَفُسًا إِلَّا وُسُعَهَا" <sup>(۳)</sup> (اللَّرُسی کوذمہدار نہیں بنا تا مگراس کی بساط ےمطابق)۔

نیز بیر کہ جس نے پیدل بیت اللہ جانے کی نذر مانی ہے، نذر کے ذریعہ اس نے جس چیز کو اپنے او پر لازم کیا ہے یعنی پیدل چلناوہ اس سے عاجز ہو چکا ہے، اس لئے اس کو حق ہے کہ سوار ہواور اس پر پچھ لازم نہ ہو، انہوں نے اس کو اس پر قیاس کیا ہے کہ کوئی شخص کھڑ ہے ہو کرنماز پڑھنے کی نذر مانے اور قیام پر قادر نہ ہونے کی وجہ سے بیچر کرنماز پڑھ لے۔

حنفیہ نے قیاس کی وجہ یہ بتائی ہے کہ نذر کے صحیح ہونے کی ایک شرط ہیبھی ہے کہ جس چیز کی نذر مانی جائے وہ عبادت مقصودہ ہواور خود پیدل چلنے میں کوئی قربت نہیں ہے <sup>(۳)</sup>۔

تیسرا مذہب : اس مذہب کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ اگر سوار ہوگا تو اس پرقشم کا کفارہ واجب ہوگا، میہ حنابلہ کے نزدیک رائح مذہب ہے<sup>(۵)</sup>۔ ان حضرات کی دلیل حضرت عقبہ بن عامرؓ سے مروی حدیث

- (I) زادالحتاج <sup>م</sup>ار ۲۰٬۵۰ المغنی ۹ / ۲۱\_
- (۲) بدایة الجعبّد ار۲۵، نهایة الحتاج۸ر ۲۳۰، زادالمحتاج ۲ «۵۰، ۴۰۰ -
  - (٣) سورة بقره/٢٨٦
  - (۴) نهاية المختان ۸۸ ۲۳۰، بدائع الصنائع ۲۸ ۲۰۷۰
    - (۵) المغنی۹/۱۲، کشاف القناع۲/۲۸۳۔

یمین کا کفارہ ہوگا)۔

پیدل مکہ یا اس کے کسی حصہ میں جانے کی نذ ر ماننا: 20 - جو شخص پیدل مکہ یا اس کے کسی حصہ میں جانے کی نذر مانے مثلاً صفا، مروہ، مقام ابراہیم یا جبل ابونتیس یا اس جیسی جگہ جانے کی نذر مانے جو مکہ میں ہوتو اس نذر کی وجہ سے اس پر کیالازم ہوگا؟ اس کے بارے میں فقہاء کے تین مختلف مذاہب ہیں: پہلا مذہب : اس مذہب کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ جو شخص پیدل مکہ یا اس کے کسی حصہ میں جانے کی نذر مانے، اس پر اس نذر کی وجہ سے پیدل ج یا عمرہ کرنا لازم ہوگا، یہی شافعیہ اور حنا بلہ کے یزد یک ران ج مذہب ہے (<sup>(1)</sup>)

- (۱) حدیث حضرت عقبہ بن عامرٌ وحدیث حضرت ابن عباسؓ کی تخریخ فقرہ ۷۷۔ میں گذریکی ہے۔
- (٢) حديث: "كفارة النذر كفارة اليمين" كى تخرين فقره / ١٢ مي للذريكى ب-
- (٣) روضة الطالبين ٣/ ٣٢٢، نهاية الحتاج ٢/ ٢٢٩، المغنى ٩/ ١٥، الكافى

کی دلیل وہی ہے جو پہلےانہوں نے بیت اللہ پیدل جانے کی نذ رمیں پیش کیاہے۔ امام ابوحذیفہ کے مذہب کی دلیل کہ مجد حرام یا حرم، پیدل جانے کی نذرصح نہیں ہے، یہ ہے کہ قیاس کا تقاضا ہے کہ کسی بھی جگہ پیدل جانے کو داجب کرنے سے کچھ داجب نہ ہوگا، اس لئے کہ پیدل جانا کوئی مقصود عبادت نہیں ہے، کیونکہ وہ محض ایک جگہ سے دوسری جگه نتقل ہونا ہے،لہذاوہ اپنی ذات کے اعتبار سے کوئی قربت نہیں ہے،اوراسی لئے تمام الفاظ سے کچھواجب نہیں ہوتا ہے،البتہ ہم نے بیت اللہ کعبہ یا مکہ پیدل جانے کے لفظ میں نذر مانے والے یراحرام کوعرف کی وجہ سے واجب قرار دیا ہے، اس لئے کہ عرف رائج ہے کہ لوگ ان الفاظ کوبطور کنامیہ احرام کواپنے او پر لازم کرنے کے لئے استعال کرتے ہیں، دوسرے الفاظ کو استعال کرنے کا عرف وہ نہیں ہے، چنانچہ کہاجا تاہے:''مشی الی مکۃ والکعبۃ وبیت الله" (وەمكە،كىبە يابىت الله پېدل گيا) اور "مشى إلى الحرم" يا "المسجد الحرام" نہیں کہاجا تاہے، کنابد میں عین لفظ کی انتاع کی جاتی ہے، معنی کی نہیں، مجاز اس کے برخلاف ہے کہ اس میں اس معنی کی رعایت کی جاتی ہے جوکل حقیقت میں لازم اور شہور ہو، کیونکہ كنابيدوضع كرده اسماءكي طرح اصطلاح سے ثابت ہوتا ہے،لہذااس میں عرف اور لفظ کے استعال کالحاظ کیا جاتا ہے، مجاز اس کے برخلاف -<sup>(1)</sup>~ اورصاحبین کے مذہب کی دلیل کہ سجد حرام یا حرم پیدل جانے کی نذر مانناصیح ہے اور اس صورت میں نذر ماننے والے پر پیدل ج یا عمرہ کرنالازم ہے، بیر ہے کہ جوحرم یا مسجد حرام پیدل جانے کی نذر مانے وہ اس شخص کے درجہ میں ہے جو مکہ یا بیت اللہ پیدل جانے کی

(۱) بدائع الصنائع ۲۸۲۸۲

ان حضرات کی دلیل ہیہ ہے کہ جو شخص حرم یا اس میں کسی جگہ پیدل جانے کی نذ رمانے وہ اس شخص کے مشابہ ہے جو ہیت اللہ پیدل جانے کی نذر مانے،اس لئے کہ پوراحرم عبادت کی جگہ ہے،اسی لئے کمی کے لئے وہاں سے جج کااحرام باندھنا صحیح ہے<sup>(1)</sup>۔ نیزجس نے حرم پارس کے سی حصہ میں پیدل جانے کی نذرمانی ہے اس پرصرف حج یاعمرہ میں وہاں پیدل جانالا زم ہوگا، اس لئے کہ اس نے اس کوعبادت کے لئے وصف بنا کراپنے او پر لازم کیا ہے جیسا کهاگرکھڑ بے ہوکرنماز پڑھنے کی نذر مانے (۲)۔ نیز شریعت میں پیدل مکہ یااس کے سی حصہ میں جانے کا مقصد ج یا عمرہ میں وہاں پیدل جانا ہے، لہذا نذر کو معہود شرعی پر محمول کیا جائے گااور جواس کےخلاف ہوگا وہ لغوقر اریائے گا<sup>(۳)</sup>۔ دوسرامذ جب: بیرحنفیه کامذ جب ہے، ان کی رائے ہے کہ اگر کوئی شخص صفامروه يامسجد خيف ياحرم ميں واقع کسی دوسری مسجد تک پيدل جانے کی نذر مانے تو اس کی نذر صحیح نہ ہوگی ،اس میں مذہب میں کوئی اختلاف نہیں ہے اورا گرکعبہ یا مکہ پا بیت اللہ کا ذکر کرے گا تو اس کی نذ صحيح ہوگی اور پیدل جح یاعمرہ کرنا اس پرلا زم ہوگا،اورا گرحرم یامسجد حرام کا ذکر کرے گا تو اس کی نذر صحیح نہ ہوگی اور امام ابوصنیفہ کے نز دیک اس پر کچھلازم نہ ہوگااور صاحبین کے نز دیک اس پر پیدل جج ياعمره لازم ہوگا<sup>( م</sup>)۔

پیدل، کعبہ، یا مکہ، یابیت اللہ جانے کی نذر صحیح ہے، اور اس نذر کے ماننے والے پر پیدل جح یاعمرہ کرنالازم ہوگا، اس بارے میں ان

- = ۳٫۷۳۳٬۰۳۳٬۰۰۰ شاف القناع۲۸۲/۲
  - (۱) المغنی ۹ / ۱۵، الکافی ۴ / ۳۲۳\_
    - (۲) نهاية المحتاج ۸ /۲۲۹\_
    - (۳) کشاف القناع۲۹۲/۲۹۲
- (۴) بدائع الصنائع ۲۸۱۸،۲۸۶۲

نزر ۵۸

جانے کی نذر مانے تو اس پر پچھلا زم نہ ہوگا، بیامام مالک کا ایک قول ہے، اور ابن القاسم کا ایک قول ہے، ابن حبیب نے کہا ہے کہ اگر "عليّ المشی الی الحجو أو إلی الحطیم، أو زمزم" کچگا تو اس کی وجہ سے ابن القاسم کے نزد یک اس پر پچھلا زم نہ ہوگا۔ ان حضرات کی دلیل بیہ ہے کہ جو شخص مکہ، مسجد حرام، یا کعبہ پیدل جانے کی نذر مانے گا، اس پر صرف نج یا عمرہ میں وہاں پیدل جانا لازم ہوگا، اس لئے کہ وہاں بیت حرام ہے اور بیت حرام میں صرف نج یا عمرہ میں جایا جاتا ہے، دوسرے مواضع مثلاً منی، عرفہ، ذی طوی یا مزدلفہ وغیرہ کا حکم اس کے برخلاف ہے، لہذا وہاں پیدل جانے کی نذر مانے والے پر پچھلا زم نہ ہوگا، اس لئے کہ وہاں کوئی ایسا گھر نہیں ہے جس کا نج کیا جائے یا جس کی زیارت کی جائے <sup>(۲)</sup>

پیدل مدینه منوره، بیت المقدس یا ان کی مساجد تک جانے کی نذ ر ماننا: ۸۵ - جوشخص پیدل مدینه منوره یا بیت المقدس جانے کی نذر مانے یا پیدل مسجد نبوی یا مسجد اقصی جانے کی نذر مانے اس کے بارے میں فقتهاء کے چند مختلف اقوال ہیں: حنفیہ و شافعیہ کی رائے ہے کہ اس پر کچھلا زم نہ ہوگا، حنفیہ نے محفیہ و شافعیہ کی رائے ہے کہ اس پر کچھلا زم نہ ہوگا، حنفیہ نے وہ اپنے او پر ایک جگہ سے دوسر کی جگہ جانے کولا زم کرےگا، اور سے کوئی مقصود عبادت و قربت نہیں ہے، کیونکہ پیدل چانے میں کوئی قربت نہیں

ہے،اور جو قربت نہ ہواس کی نذر ماننا صحیح نہیں ہے <sup>(۳)</sup>۔ مالکیہ نے کہا ہے کہ مدینہ یاایلیاء مطلق جانے یا پیدل جانے کی

- التاج والإكليل سار ۲ سام، شرح الزرقاني على خليل وحاشية البناني سار ۹۸-
  - (۲) التاج والإكليل ۳۷ ۲ ۳۳۳، شرح الزرقاني على مختصر خليل ۳۷ ۸۹ -
  - (۳) الدرالخار ۳۷ /۲۸۱۰ بغار ۲۸۱۲ مغنی کمتاج ۴ ساس

مزید بیر کہ جو شخص صفا مروہ یا مسجد خیف یا اسی طرح کسی دوسری جگہ پیدل جانے کی نذر مانے گا وہ ایک جگہ سے دوسری جگہ نتقل ہونے کو اپنے او پر واجب کرے گا، اور بیدکوئی مقصود قربت وعبادت نہیں ہے، اس لئے کہ خود پیدل چلنے میں تو کوئی قربت ہے نہیں، قربت تو محض احرام میں ہے، اور وہ یہاں مذکور نہیں ہے اور جو قربت نہ ہواس کی نذر صحیح نہیں ہے (<sup>m)</sup> ۔

تیسرا مذہب : اس مذہب کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ اگر کوئی شخص پیدل مکہ، مسجد حرام، یا حجر اسود جانے کی نذر مانے اس پر ج یاعمرہ میں وہاں پیدل جانالا زم ہوجائے گا، اس کے برخلاف اگر کوئی شخص صفا مروہ، منلی، عرفہ، مزدلفہ، ذکی طوی، حرم یا جبال حرم پیدل

- (ا) سابقهمراجع۔
- (۲) سابقه مراجع
- (٣) بدائع الصنائع ٢٨٦٢/٦

نذر ماننالغو ہے، لہذا اس کا وہاں پیدل جانا یا سوار ہو کر جانا لازم نہ ہوگا، دونوں شہروں میں پیدل یا سوار ہو کر جانا اس وقت لازم نہ ہوگا جب کہ ان دونوں شہروں کی مساجد میں نماز پڑھنے کی نذر نہ مانے نہ نیت کرے نہ دونوں مساجد کانام ذکر کرے، ورنہ اگران دونوں میں نماز پڑھنے کی نیت کرے گایاان مسجدوں کانام لے گاتو وہاں جانا اس پر لازم ہوجائے گا، مگر سوار ہو کر جائے گا، پیدل جانا اس پر لازم نہ ہوگا<sup>(1)</sup>۔

حنابلہ نے کہا ہے کہ جو شخص مدینہ منورہ کی مسجد یا مسجد اقصی میں پیدل جانے کی نذر مانے گااس پر بیدلا زم ہوگا، اس نذر کی وجہ سے اس پر لازم ہوگا کہ جس جگہ جائے وہاں دور کعت نماز ادا کرے، اس لئے کہ نذر کا مقصود قربت وطاعت ہے اور بیصرف نماز کے ذریعہ حاصل ہوگی، اس لئے کہ مسجد حرام کے علاوہ دوسری مساجد میں صرف نماز کے لئے جایا جا تا ہے، لہذا اس کی نذر میں بیداخل ہوگا۔

ان حضرات کی دلیل میہ ہے کہ سجد نبوی ﷺ یا مسجد اقصی ان تین مساجد میں سے ہے جن کی طرف سفر کر کے جانا جائز ہے، اس لئے کہ متیوں فضیلت کی عظمت میں مشترک ہیں، اور ان میں نماز پڑ ھنے کا ثواب دوسری مساجد سے زیادہ ہوتا ہے،لہذا نذرکی وجہ سے مسجد حرام کی طرح ان دونوں میں بھی پیدل جانالا زم ہوگا<sup>(۲)</sup>۔

جس شخص پر جح فرض ہواس کا اسی سال بیت اللہ کے جح کی نذر ماننا: ۵۹-جس شخص پر جح فرض ہووہ اسی سال جح کرنے کی نذر مانے تو اس پر کیا واجب ہوگا؟ اس کے بارے میں فقہاء کے تین مختلف مذاہب ہیں:

- (۱) شرح الزرقانی ۳۷ (۱۰۵،الشرح الکبیر ۲ / ۲۷۱۔
  - (۲) کشاف القناع۲ (۲۸۳ ، المغنی ۱۹/۹ ـ

پہلا مذہب: اس مذہب کے حامل فقتہاء کی رائے ہے کہ اس شخص پر اس فرض ج کے علادہ پچریجی واجب نہ ہوگا، اس لئے کہ یہی ج اس کے فرض ج اور نذر کی طرف سے کافی ہوجائے گا، کوئی دوسرا بج کرنا اس پر واجب نہ ہوگا، یہ حضرت ابن عباس سے منقول ہے، یہی عکر مہ کا قول ہے، یہی حفظیہ کا مذہب ہے اور یہی اما م احمد سے ایک روایت ہے جو حنابلہ کے نز دیک مقدم ہے اور یہی ما لکیہ کے نز دیک ایک قول ہے اگروہ نذ راور فرض ج دونوں کی نیت کر لے<sup>(1)</sup>۔ این حفرات کی دلیل وہ روایت ہے جس کو عکر مہ نے حضرت ابن عباس سے تعلق کیا ہے کہ انہوں نے اس شخص کے بارے میں جس نے ج کرنے کی نذر مانی تھی حالا نکہ ابھی فرض ج ادا نہیں کیا تھا فر مایا اور اس لئے بھی کہ جس نے ج کی نذر مانی ہے اس نے ایک خاص معین وقت میں ایک عبادت کی نذر مانی ہے اس وقت میں

اس کوادا بھی کردیا ہے، لہذا اس کی نذر کی طرف سے اور فرض کی طرف سے کافی ہوجائے گا، جیسا کہ اگر کہے: "للہ علیّ أن أصوم د مضان<sup>"(۳)</sup> (اس صورت میں رمضان کا روزہ فرض اور نذر ددونوں کی طرف سے کافی ہوجائے گا)۔

دوسرامذہب: اس مذہب کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ اس پر لازم ہوگا کہ پہلے فرض جج شروع کرے پھر اس کے بعد اپنی نذر کے لئے حج کرے، بید حضرت ابن عمرؓ، حضرت انسؓ، اور حضرت عروہ بن الزبیرؓ سے منقول ہے، اور یہی ما لکیہ کے نزد یک ایک قول ہے، اگر

- (۱) الدرالخذار وردالحذار ۳۷، ۲۸، الدسوقی ۲۱۹۲۱، روضة الطالبين ۳۷، ۲۲۳، نهاية الحذاج وحاشية الشمر أملسي عليه ۸، ۲۰۰۰، المغنی ۹، ۲۰، ۲۱، الكافی مرد ۲۷، ۲۰.
  - ۲۱/۹/۱۱) المغنی۹/۱۱\_
  - (۳) المغنیµرا۲\_

نذ روفرض دونوں کی نیت کرے اوریہی امام احمہ سے ایک روایت ہے اوریہی شافعیہ کا مذہب ہے، اگر غیر فرض کی نیت کرے، اگر فرض کی نیت کرے یا مطلق نذ رکرتے اس کی نذ رمنعقد نہ ہوگی<sup>(1)</sup> ۔

شافعیہ کی دلیل میہ ہے کہ اگراپنی نذر سے فرض کی نیت کرتو نذر منعقد نہ ہوگی، جیسا کہ اگر فرض نمازیا رمضان کے روزہ کی نذر مانے (تو نذر منعقد نہ ہوگی) اسی طرح اگر مطلق نذر مانے تو بھی نذر منعقد نہ ہوگی، اس لئے کہ کوئی عبادت احتمال کے ساتھ منعقد نہیں ہوتی ہے۔

نیز انہوں نے کہاہے کہ نذر مانا ہوا ج اور فرض ج دونوں دوعبادتیں ہیں جو دو الگ الگ اسباب کی وجہ سے واجب ہوتے ہیں،ان دونوں میں سےکوئی دوسرے کی وجہ سے ساقط نہ ہوگا، جیسا کہاگردوج کی نذرمان لے<sup>(۲)</sup>۔

تیسرا مذہب: مالکیہ کی رائے ہے کہ جوشخص بح کی نذر مانے حالانکہ اس پرج فرض ہواور باقی ہواور نذر وفرض دونوں کوادا کرنے کی نیت کرتے تو اس کی نذر کی طرف سے کافی ہوگا، فرض کی طرف سے کافی نہ ہوگا، اور اس پر واجب ہوگا کہ الحطے سال فرض کی قضا کرے، یہ '' المدونہ'' کا مذہب ہے اور اگر احرام با ند سے اور فرض یا نذرکسی کی نیت نہ کرتے تو وہ فرض کے لئے ہوگا جیسا کہ کوئی ج کا احرام باند سے اور نہ فرض کی نیت کرے نہ نفل کی نیت کرتے تو اس

- (۱) المغنی ۹/۲۰۱۰ الکافی ۴/۲۸ می المحلی ۷۷ ۲۲۰ ماسی المطالب ۱/۶۸۶ مغنی الحتاج ۴/۱۵۳۰
  - (۲) المغنى ٩٦/١٦ مغنى المحتاج ٣٦٥ ٣٠ أسنى المطالب ١٦/٢٨ -
- (۳) کفایة الطالب الربانی وحاشیة العدوی ۳۷ ۲۰ ، الدسوقی ۲ /۱۲۹، مواجب الجلیل والتاج والاِکلیل ۳۷ ۵ ۳۳، شرح الزرقانی علی مختصر اخلیل ۳۷ /۱۰۱

مسجد حرام یا مسجد اقصی میں نماز پڑ ھنے کی نذر ماننا: مسجد حرام یا مسجد اقصی میں نذر مانی ہوئی نماز کے حکم میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے،اس کی تفصیل حسب ذیل ہے:

الف - مسجد حرام میں نماز پڑ صنے کی نذر مانے، اس کے علم کے • ۲ - جو شخص مسجد حرام میں نماز پڑ صنے کی نذر مانے، اس کے علم کے بارے میں فقہاء کے تین مختلف مذاہب ہیں: پہلا مذہب : اس مذہب کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ جو شخص مسجد حرام میں نماز پڑ صنے کی نذر مانے اس پر مسجد حرام میں نماز پڑ ھر کر اپنی نذر کو پورا کر نالازم ہے، دوسری کسی مسجد میں نماز پڑ ھ لینا اس کے لئے کافی نہ ہوگا، حفنہ میں سے امام ز فر اسی کے قائل ہیں، ما لکیہ کے مذہب میں ایک قول یہی ہے، اور یہی شافعیہ و حنا بلہ کا مذہب ہے "-

ان طرات کی دیں وہ حدیث ہے ہو طرت ابوالدرداء سے مروی ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا: ''الصلاۃ فی المسجد الحرام بمائة ألف صلاۃ والصلاۃ فی مسجدی بألف صلاۃ والصلاۃ فی بیت المقدس بخمسمائة صلاۃ''<sup>(1)</sup> مسجد حرام میں نماز ایک لاکھ نمازوں کے برابر ہے، اور میری مسجد میں نماز ایک ہزار نماز ول کے برابر ہے، اور بیت المقدس میں نماز پانچ سونمازوں کے برابر ہے)۔

- (۱) فتح القدير ۲۲/۲۰، بدائع الصنائع ۲۸۹۸۹، ردامحتار ۳۷۱۷، روضة الطالبين ۳۲۵٬۳۰ ، نهاية المحتاج ۸ر ۲۳۳۰، زاد المحتاج ۲۰٬۹۰۵، المغنى ۹/۷۱،۱۱کانی ۲/۲۲۳،الدسوقی ۲/۱۷۷۱\_
- (۲) حدیث: "الصلاق فی المسجد الحرام بمائة....." کومیتمی نے مجمع الزوائد (۲۸ ۷ طبع القدی) میں ذکر کیا ہے، اور کہا ہے کہ طبر انی نے الکبیر میں اس کی روایت کی ہے اور اس کے رجال ثقہ ہیں، بعض کے بارے میں کلام کیا گیا ہے، بیرحدیث حس

لازم ہوگا، نبی کریم علیق کی مسجد کےعلاوہ کسی دوسری مسجد میں نماز یڑھنا اس کے لئے کافی نہ ہوگا،مسجد نبوی میں نمازیڑھ لینا کافی ہوجائے گا، بیرہا لکیہ کا مذہب ہے، مالکیہ کامشہور مذہب ہے کہ مدینہ مکہ سے افضل ہے اور مدینہ میں عمل کرنے کا ثواب مکہ میں عمل کرنے کے ثواب سے زیادہ ہوتا ہے، اس کا تقاضا ہے کہ جو مسجد حرام میں نماز یڑھنے کی نذر مانے اس کے لئے مسجد نبوی میں نماز پڑھنا کافی ہوجائے،اس لئے کہ مدینہ کی مسجد،مسجد حرام سے افضل ہے، کعبہ اور قبر شريف سے قطع نظر کرتے ہوئے <sup>(1)</sup>۔ ان حضرات کی دلیل بیر ہے کہ ملہ پنہ کی مسجدا لیں جگہ ہے جس کو اللد تعالی نے اپنے نبی عظیم کے لئے منتخب کیا ہے اور ایسی جگہ کے لئے دوسری جگہ سےافضل ہونا ضروری ہے، اسی وجہ سےا گرکوئی مسجد حرام میں نماز پڑھنے کی نذر مانے تواس کے لئے مدینہ کی مسجد میں نماز پڑھالینا کافی ہوجائے گا<sup>(۲)</sup>۔ تیسرا مذہب: اس مذہب کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ جو شخص مسجد حرام میں نماز پڑھنے کی نذر مانے اس کے لئے کسی بھی مسجد میں نماز پڑھ لینا کافی ہوجائے گا، بیرائے امام ابوحنیفہ اور صاحبین کی \_<sup>(m)</sup>~

ان حضرات کی دلیل میہ ہے کہ نذر سے مقصود و مطلوب اللہ تعالیٰ کا تقرب ہے، لہذا نذر میں صرف قربت ہی داخل ہوگی، اور عین مکان میں کوئی قربت نہیں ہے، کیونکہ وہ تو ایک جگہ ہے جہاں قربت ادا کی جاتی ہے، لہذا جب مکان نذر میں داخل نہ ہوگا، تو نذر میں اس

- (۱) مواجب الجليل والتاج والإكليل ١٣ (١٣٣٠، ١٣٣٣، ٢٣٣٥، شرح الزرقاني ۲ / ۱۰۵،۲۷، کفاية الطالب الرباني وحاشية العدوي ٢ / ٢ )، حاشية الدسوقي ۲ / ٣ ) -
  - (۲) حاشية العدوى على كفاية الطالب الرباني ۳/۲۷-
  - (٣) فتخ القدير ٢٦/٢٦، بدائع الصنائع ٢٨٨٩/، ردالحتا رسر ال

نيز حفرت ابو ہر يرة مے مروى حديث ہے كەرسول اللَّّه عَلَيْتُهُ نے ارشاد فرمایا: "صلاة في مسجدي هذا خير من ألف صلاة في غيره من المساجد إلا المسجد الحرام"<sup>(1)</sup> (ميرى اس مجد ميں ايك نماز معجد حرام كے علاوہ كى بھى دوسرى معجد ميں ايك ہزار نمازوں سے بہتر ہے)۔

نیز بیر که نذر ماننے والے نے ایک مخصوص مکان میں نماز ادا کرنے کواپنے او پر واجب کیا ہے تو اگر اس کو دوسری جگہ ادا کرے گاتو جواس پر واجب ہے اس کو ادا کرنے والا نہ ہوگا،لہذا واجب کی ذمہ داری سے بری الذمہ نہ ہوگا<sup>(۲)</sup>۔

نیز بندہ کا واجب کرنا اللہ تعالیٰ کے واجب کرنے سے معتبر ہے، توجس کواللہ تعالیٰ واجب کرے اگراس کی ادائیگی میں کسی خاص جگہ کی قید ہوگی تو دوسری جگہ اس کوادا کرنا صحیح نہ ہوگا، جیسے حرم میں قربانی، عرفہ میں وقوف، بیت اللہ کا طواف اور صفا مروہ کے درمیان سعی کرنا، یہی اس کا حکم بھی ہوگا، جس کو بندہ نذ رکے ذریعہ اپنے او پر واجب کرے اور اس میں جگہ کی قید ہو<sup>(۳)</sup>

نیزجس نے مسجد حرام میں نماز کی نذر مانی ہے اس نے قربت میں اضافہ کی نذر مانی ہے،لہذا جس کا التزام کیا ہے وہ لازم ہوگی ،تو اگر نماز دوسری جگہادا کر ےگا توجس کی نذر مانی ہے اس کوادا کرنے والا نہ ہوگا<sup>(۳)</sup> ۔

دوسرا مذہب: اس مذہب کے حامل ففتہاء کی رائے ہے کہ جو شخص مسجد حرام میں نماز پڑھنے کی نذ ر مانے ،اس پراپنی نذ رکو پورا کرنا

- (۱) حديث: "صلاة في مسجدي خير من ألف صلاة...... كَاتْخُرْتْجُ
   فقره ۲ م ميں گذريكى ہے۔
  - (۲) بدائع الصنائع ۲۸۸۹/۲
    - (٣) بيابقه مراجع
    - (۴) فتخ القدير ۲۶/۲۶

کی قیر بھی نہ ہوگی اور اس کا ذکر کر نا اور نہ کر نابر ابر ہوگا<sup>(1)</sup> ۔ نیز شریعت میں معروف ہے کہ قربت وعبادت کا التز ام واجب کرنے والا ہوتا ہے، بندہ عبادت کو سی جگہ کے ساتھ مخصوص کرے اور اس کا اعتبار کیا جائے، شریعت میں ثابت نہیں ہے، بلکہ بید حق مرف اللہ تعالیٰ کو ہے، لہذ ااس کے التز ام سے صرف اصل عبادت لازم ہوگی، کسی جگہ کے ساتھ تخصیص لازم نہ ہوگی، اور جگہ کی تخصیص لغو ہوگی اور جوعبادت ہے وہ لازم ہو کر باقی رہے گی<sup>(1)</sup> ۔

ب-مسجد اقصی میں نماز پڑھنے کی نذ رماننا: ۲۱ - جوشخص مسجد اقصی میں نماز پڑھنے کی نذر مانے اس کا حکم کیا ہوگا؟ اور اگرا بیا کرلے تونذرکی وجہ ہے مسجد متعین ہوگی یانہیں؟ اس بارے میں تین مختلف مذاہب ہیں:

پہلامذہب: اس مذہب کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ اگر کوئی شخص مسجد اقصی میں نماز پڑھنے کی نذ رمانے تو اس کے لئے وہاں نماز پڑھنا اور مسجد حرام یا مسجد رسول اللہ علیق میں نماز پڑھنا کافی ہوجائے گا، یہ مالکیہ کا مذہب ہے، اور شافعیہ کے مذہب میں اظہر تو ل سیہ ہے کہ اگر کوئی شخص مسجد اقصی کونماز کے لئے متعین کرے گا تو وہ مسجد نماز کے لئے متعین ہوجائے گی، اصحاب شافعی میں سے مراوزہ نے تعیین کو قطعی کہا ہے، شافعیہ کے مذہب میں اضح بیہ ہے کہ مسجد اقصی میں نماز کی نذ رکی طرف سے مسجد حرام یا مسجد مدینہ میں نماز پڑھ لینا کافی ہوجائے گا، اور اس کی وجہ سے اپنی نذر سے برکی الذ مہ ہوجائے گا، یہی حنابلہ کا مذہب ہے <sup>(1)</sup>۔

- (۱) بدائع الصنائع ۲۸۸۹-
- (۲) فتحالقد ير ۲۲، دالحتار ۲۷/۱۷\_
- (۳) مواجب الجليل والتاج والإكليل سار ۳۴،۵،۳۴، شرح الزرقانی سار ۱۰۵، روضة الطالبين سار ۳۲۵، نهاية المحتاج ۸ر ۲۳۳۰، زاد المحتاج ۴۷/۴۰، ۷-۵۰، المغنی ۹۹ /۱۰۱ کافی ۴۱ /۲۴۴ -

ان حضرات کی دلیل حضرت جابر بن عبداللہ کی حدیث ہے: "أن رجلاً قام يوم الفتح، فقال: يا رسول الله ﷺ إني نذرت لله إن فتح الله عليک مکة أن أصلي في بيت المقدس رکعتين فقال له رسول الله ﷺ: صل ههنا فأعادها عليه، فقال: صل ههنا ثم أعادها، فقال: شأنک فأعادها عليه، فقال: صل ههنا ثم أعادها، فقال: شأنک اذا"<sup>(1)</sup> (فتح مله کردن ایک څخص کھڑ اہوااور اس نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول! میں نے نذر مانی ہے کہ اگر اللہ تعالی آ پ کو مکہ فتح ماللہ کے رسول! میں نے نذر مانی ہے کہ اگر اللہ تعالی آ پ کو مکہ فتح میں نے قرمایا: یہیں پڑھلو، اس نے دوبارہ عرض کیا تو آ پ متاللہ نے فرمایا: یہیں پڑھلو، پھر اس نے دوبارہ عرض کیا تو آ پ متاللہ نے فرمایا: یہیں پڑھلو، پھر اس نے دوبارہ عرض کیا تو آ پ متاللہ نے فرمایا: یہیں پڑھلو، پھر اس نے دوبارہ عرض کیا تو آ پ متاللہ نے فرمایا: یہ جہاں چاہو پڑھلو )، ایک دوسری روایت میں نے مرکوت کے ساتھ بیت المقدس"<sup>(1)</sup> (اس ذات کی قتم جس نے محکوت کے ساتھ بیجا ہے اگرتو یہاں نماز پڑھ لے گاتو ہیت المقدس میں نماز پڑھنے کی طرف سے کافی ہوجا کے گا

نيز حفرت ابن عبال مع مروى حديث مي: "أن امرأة اشتكت شكوى فقالت: إن شفاني الله لأخرجن فلأصلين في بيت المقدس، فبرأت ثم تجهزت تريد الخروج، فجاءت ميمونة زوج النبي عَلَيْكَ تسلم عليها، فأخبرتهاذلك، فقال: اجلسي فكلي ما صنعت، وصلي في مسجد الرسول عَلَيْكَ ، فإني سمعت رسول الله عَلَيْكَ في

- (۱) حديث: "إنبي نذرت لله إن فتح الله ..... كى تخريج فقره را ٢٢ مي گذر چكى ہے۔
- (۲) حدیث: "والذي بعث محمداً بالحق لو صلیت ههنا...... کی تخریخ فقره ۲۳ میں گذریکی ہے۔

نذر ۲۲

ہے<sup>(1)</sup>۔ تیسرا مذہب : اس مذہب کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ اگر کوئی شخص مسجد اقصی میں نماز پڑھنے کی نذر مانے تو صرف اسی مسجد میں نماز پڑھنا اس کے لئے کافی ہوگا، کسی بھی دوسری مسجد میں نماز پڑھ لینا اس کے لئے کافی نہ ہوگا، نہی بھی دوسری مسجد میں نماز افضل ہی کیوں نہ ہو مثلاً مکہ یا مدینہ کی مسجد، اس کے قائل حنفنیہ میں افضل ہی کیوں نہ ہو مثلاً مکہ یا مدینہ کی مسجد، اس کے قائل حنفنیہ میں دوسرے مذہب کی دلیل جس کے قائل جمہور حنفنیہ ہیں اور تیسرے قول کی دلیل جس کے قائل امام زفر ہیں، وہ ی ہے جو ان حضرات کی طرف سے مسجد حرام میں نماز کی نذر کے بارے میں پہلے چیش کی جاچکی ہے۔

مکہ کے علاوہ کے لئے مدی کی نذ رماننا: ۲۲ - اگر کوئی شخص مکہ کے علاوہ مثلاً مدینہ یا دوسرے شہروں یا مختلف سرحدوں تک ہدی لے جانے کی نذ رمانے تو اس کا حکم کیا ہوگا؟ اور وہاں ذنح کرنے کا حکم کیا ہوگا؟ اس بارے میں فقنہاء کے دومختلف رجحانات ہیں:

پہلا ربحان: اس ربحان کے حامل فقتہاء کی رائے ہے کہ اگر کوئی شخص مکہ کے علاوہ کسی دوسری جگہ ہدی لے جانے کی نذر مانے یا مکہ کے علاوہ کسی دوسری جگہ ذخ کرنے کی نذر مانے تواس پر قربانی واجب ہوگی ، اور اس نذر کے ذریعہ جس جگہ کو ہدی لے جانے کے لئے متعین کیا ہے وہاں ہدی کا پہنچایا لازم ہوگا ، اور اس جگہ کے فقراء ومسا کین پر ذبیحہ کے گوشت اور ہدی کونشیم کرنا لازم ہوگا ، البتہ وہاں

 بدائع الصنائع ۲/۹۸۹، فتخ القد ير ۲/۲۱، ردالمحتار ۳/۱۷۔ (٢) سابقه مراجع

المساجد إلا مسجد الكعبة "<sup>(1)</sup> ( ايك خاتون كوكوئى تكليف ہوئى تو اس نے كہا كہ اگر اللہ تعالى مجھ كوشفا عطا فرمائے گا تو ميں سفر كركے جا دَل گى اور بيت المقدس ميں ضرور نماز ادا كروں گى ، اللہ تعالى نے اس كوشفا دے دى پھر اس نے سفر كى تيارى كى اور نكلنا چاہا اور حضور عليق كى زوجہ مطہرہ حضرت ميمونة کے پاس آئى ، ان كوسلام كيا ، اور ان كو بيسارى با تيں بتا كيں ، انہوں نے كہا كہ بيٹھو جو كچھ پكايا ہے كھا لو اور رسول اللہ عليق كى مسجد ميں نماز پڑ ھو لو كيونكہ ميں نے اللہ كے رسول عليق كو بيدار شاد فرماتے ہوئے سنا ہے كہ اس مسجد ميں اللہ كر رسول عليق كو بيدار شاد فرماتے ہوئے سنا ہے كہ اس مسجد ميں اللہ كے رسول عليق كو بيدار شاد فرماتے ہوئے سنا ہے كہ اس مسجد ميں اللہ كر سول عليق كو بيدار شاد فرماتے ہوئے سنا ہے كہ اس مسجد ميں الكہ ماز مسجد كھيں ہے ملا وہ دوسرى كى بھى مسجد ميں ايك ہزار نماز وں سے افضل ہے ) ۔

نیز مکہ ومدینہ کی مسجد بالاتفاق مسجد اقصی سے افضل ہے<sup>(۳)</sup>، اور بیاس لئے ہے کہ ان دونوں مساجد میں نماز پڑھنا، مسجد اقصی میں نماز پڑھنے سے افضل ہے، اس لئے کہ حضرت ابو ہر یرڈ سے مروی ہے کہ رسول اللہ عیش نے ارشاد فرمایا : ''صلاۃ فی مسجد ی ھذا خیر من ألف صلاۃ فی غیرہ من المساجد الا المسجد الحرام''<sup>(۳)</sup> (میری اس مسجد میں ایک نماز مسجد حرام کے علاوہ کسی بھی دوسری مسجد میں ایک ہزار نماز وں سے بہتر ہے)۔ دوسرا مذہب اس مال فتہاء کی رائے ہے کہ اگر کوئی شخص مسجد اقصی میں نماز پڑھنے کی نذر مانے تو مسجد اقصی میں نماز پڑھنا اس کے لئے کافی ہوگا، اس طرح کسی بھی دوسری مسجد میں نماز پڑھ لینا اس کے لئے کافی ہو جائے گا، خواہ فضیلت میں وہ دوسری مسجد مسجد اقصی سے اعلی ہو یا ادنی ، بیرائے ام ابو حنیفہ اور صاحبین کی

- حدیث: "صلاة فیه أفضل....." کی تخریخ فقره ۲۳ میں گذریکی ہے۔
  - (۲) مواہب الجلیل ۳۷۵ م۳۳
- (٣) حديث: "صلاة في مسجدي هذا خير ..... "كَتْخْرْنْ فَقْرُهُ / ٢ مِيْ سِ گذريكي ہے۔

تقی، لوگوں نے عرض کیا بنہیں، تو رسول اللہ علیق نے ارشاد فرمایا: اپنی نذر پوری کرو)۔ نیز اگر کوئی شخص مکہ کے علاوہ کسی دوسری جگہ ہدی لے جانے کی نذر مانے گا تو اس کی نذر کے ضمن میں اس شہر کے فقراء تک گوشت پہنچا کران کو فقع پہنچایا داخل ہوگا، اور بید عبادت ہے، لہذا اس پر لازم ہوگی جیسا کہ اگر ان پر صدقہ کرنے کی نذر مانتا<sup>(1)</sup> ( تو اس پر صدقہ کرنالازم ہوتا)۔

نیز بیشر بعت میں معروف ہے کہ نذر مانے والا جس جگہ ذن کرنے کی نذر مانے گا اسی جگہ ہدی کا گوشت تقسیم کر ےگا، تو گو یا اس نے اس شہر کے فقراء پر گوشت تقسیم کرنے کی نذر مانی ہے<sup>(۲)</sup> ۔ نیز مکہ کے علاوہ کسی دوسر کی جگہ ہدی لے جائی جائے گی اور کسی بھی شہر کے مساکین کو کھلانا ہے جہاں ہدی لے جائی جائے گی اور کسی بھی شہر کے مساکین کو کھلانا طاعت وعبادت ہے<sup>(۳)</sup>، اس کو پورا کرنا نذر مانے والے پرلازم ہے، اس لئے کہ بی کر یم علیق سے مروی ہے، مانے والے پرلازم ہے، اس لئے کہ بی کر یم علیق الله فلی طعد،<sup>(۳)</sup> اپ علیق نے فرمایا: ''من نذر مانی وہ اس کی اطاعت کرے)۔ ز جس نے اللہ کی اطاعت کی نذر مانی وہ اس کی اطاعت کرے)۔ مانے گا وہ اپنی نذر کے ذریعہ اللہ تعالیٰ کی طاعت کو اپن او پر لازم کر ےگا، لہذا جس چیز کو نذر کے ذریعہ اپنے او پر لازم پورا کرنا اس پرلازم ہوگا<sup>(ھ)</sup>۔

- (۱) المغنى وبروايه
- (۲) الكافى ٢٢٥/٣٢
- (۳) حاشیة البنانی علی شرح الزرقانی ۳ / ۱۰۳۔
- (۴) حديث: "من نذر أن يطيع الله...... كى تخريج فقره ( ۵ ميں گذريكى
  - ج۔ (۵) نہایة الحتاج۸ر ۲۳۳،زادالحتاج۹ر۲۰۹۔

کے باشندے کافر ہوں تو نذر مانے والے پر بیلا زم نہ ہوگا ،اس لئے کہ نذر مانی ہوئی قربانی کا گوشت ان کودینا جائز نہیں ہے، یا نذر کے ذریعہ جس جگہ کو متعین کیا ہے، وہاں ایسی چیز ہو کہ اس کے لئے نذر ماننا جائز نه ہومثلاً بت ہو یا کنیسہ (گرجا) ہویا اس طرح کی کوئی دوسری چنر ہوجس کو کفار وغیرہ قابل عظمت سمجھتے ہوں یا ایسی چنر ہو جس کی تعظیم جائز نہ ہو جیسے قبر، پتھریا درخت ہو، اس کے قائل امام ما لک اوراشہب میں،شافعیہ د حنابلہ کامذہب یہی ہے<sup>(1)</sup>۔ ان حضرات کی دلیل حضرت ثابت بن الضحاک ؓ سے مروی حدیث ہے، انہوں نے کہا: "نذر رجل على عهد رسول الله عَالِكُمُ أَن ينحر إبلا ببوانة فأتى النبي عَلَيْكُ فقال: إني نذرت أن أنحر إبلا ببوانة فقال النبي عَلَيْ الله عما كان فيها وثن من أوثان الجاهلية يعبد؟ قالوا: لا، قال: هل كان فيها عيد من أعيادهم، قالوا: لا، قال رسول الله عليه: أوف بنذرك"<sup>(۲)</sup> (ايک څخص نے عہد نبوی میں بوانہ میں اونٹ کی قربانی کرنے کی نذر مانی، چنانچہ وہ نبی کریم ﷺ کے پاس آیا اوراس نے عرض کیا: میں نے بوانہ میں اونٹ کی قربانی کی نذر مانی ہے، تو نبی کریم علیقہ نے دریافت فرمایا کہ کیا وہاں زمانہ جاہلیت کے بتوں میں سے سی بت کی یوجا کی جاتی تھی،لوگوں نے *عرض کی*ا: نہیں، آپ ﷺ نے یو چھا: کیا وہاں کا فروں کی کوئی عید منائی جاتی

- (۱) مواجب الجليل سرا ۴ ۳۴، حاشية البناني على شرح الزرقاني سر ۱۰۳، روضة الطالبين ۲۷ ۲۷ ۳، نهاية المحتاج ۲۸ ۲۳۲، ۳۳۲، زاد المحتاج ۴۸/۲۰۵، المغنی ۱۹/۹، الکافی ۲۷ ۴۲۴، ۲۵۴، الحاوی الکبير ۲۸۸ ۴۵ طبع دارالفکر، المهذب ۱۷ ۲۵۰ طبع دارالمعرفه ۲
- (۲) حدیث حضرت ثابت بن الفتحاکٌ: "نذر رجل علی عهد رسول الله.....، کی روایت ابوداؤد (۳۷ ۷-۲۰ طبع حمص) نے کی ہے، ابن حجر نے التلخیص (۴۷ ۴۳ طبع دارالکتب العلمیہ) میں اس کی اساد کو صبح قرار دیا ہے۔

ہدی لے جانے کواپنے او پر لازم کرنا معصیت و گناہ ہے، نہ اس کی نذر ماننا جائز ہے، نہ اس کو پورا کرنا جائز ہے<sup>(1)</sup>، اس لئے کہ نبی کریم علیلیہ سے مروی ہے، آپ علیلیہ نے ارشاد فرمایا: "من نذر مان یعصی اللہ فلا یعصه"<sup>(1)</sup> (جس نے اللہ کی معصیت کی نذر مانی ہووہ اللہ کی نافر مانی نہ کرے)۔

تعیین کے بغیر ہدی کی نذر ماننا: ۱۳۷ - اگر کوئی شخص تعیین کے بغیر کسی ہدی کی نذر مانے تو نذر مانے والے پر کیا لازم ہوگا؟ اس کے بارے میں فقہاء کے دومختلف رجحانات ہیں:

یہلا ربحان: اس ربحان کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ اگر کوئی شخص مطلق ہدی کی نذ ر مانے تو اس کی ہدی میں وہی جانور کا فی ہوگا، جواضحیہ میں کا فی ہوتا ہے ( دیکھئے: اضحیۃ ، فقر ہ ۲۲، ۳۸)۔ پر حنفیہ کا مذہب ہے، ان کی رائے ہے کہ اس صورت میں بکر کی کا فی ہوجائے گی، کیونکہ ہیم سے کم درجہ ہے، یہی مذہب ما لکیہ کا ہے، البتدان کی رائے ہے کہ اگر مطلق ہدی کی نذ ر مانے تو افضل بدنہ (اونٹ) ہے، اگر وہ نہ ہوتو گائے، اگر اس سے بھی عاجز ہوتو بکر کی ہے، یہی امام شافعی کی جد بدرائے ہے، جمہور شا فعیہ کی بھی رائے ہے، یہی امام شافعی کی جد بدرائے ہے، جمہور شا فعیہ کی بھی یہی رائے ہے ان حضرات کی دلیل ہے کہ اگر نذ ر مانی ہوئی ہدی مطلق ہوتو وہ مشریعت میں معہود پر محمول ہوگی اور مطلق کو شریعت میں معروف کی (ا) مواہب الجلیل سر ۲۰۰۰

- (٢) حديث: "من نذر أن يعصي الله فلا يعصه" كي تخريخ فقره / ٥ مي گذر چک ہے۔
- (۳) البحر الرائق ۲۸۷۵۷، ردالمحتار ۳۷ ۲۵ بدائع الصنائع ۲۷ ۲۸۷۱، مواجب الجلیل والتاج والاِکلیل ۳۷ ۳۴ ۳۴ ، شرح الزرقانی ۳۷ ۲۰، روضة الطالبین ۳۲ ۲۹ ۳۰، نهایة الحتاج۸ ر ۲۳۲۲، المغنی ۹۷ ۱۰۱۸ کانی ۲۴ ۳۳ ۳

دوسرار بحان: اس ربحان کے حامل فقتہاء کی رائے ہے کہ مکہ کے علاوہ کسی دوسری جگہ ہدی لے جانے کی نذر ماننا جائز نہیں ہے، اور حرم کے علاوہ کسی دوسری جگہ ہدی کو ذخ کر نا جائز نہیں ہے، جو شخص مکہ کے علاوہ کسی دوسری جگہ ہدی لے جانے کی نذر مانے گا اس پر پچھ لازم نہ ہوگا، اس کے لئے جائز نہیں ہے کہ اپنی نذر کے ذریعہ جس جگہ کو متعین کیا ہے اس جگہ ہدی تیصح یا اس جگہ جانور کو ذخ کرے، بیرائے حفنیا اور جمہور مالکیہ کی ہے<sup>(1)</sup>۔

ان حضرات کی دلیل ارشاد ربانی ہے: ''شُمَّ مَحِلُّهَا إلَی أَلْبَيْتِ أَلْعَتِيْقِ''<sup>(1)</sup> ( پھر (اس کے ذنح) کا موقع بیت عتیق کے قریب ہے)، اس آیت سے اس طرح استدلال کیا گیا کہ وہ جگہ جہاں ہدی کوذنح کرنا حلال ہے وہ حرم ہے، اور بیت عتیق ہے مرادخود بیت نہیں ہے بلکہ مرادوہ جگہ ہے جہاں بیت عتیق ہے اوروہ حرم ہے، اس لئے کہ بیت اللہ میں خون نہیں بہا یا جا تا ہے (<sup>(m)</sup>)

نیز انہوں نے کہا ہے کہ ہدی اسی وقت عبادت ہے جب مکہ کے لئے ہو، مکہ کے علاوہ کسی دوسری جگہ ہدی لے جانا گمراہی ہے (<sup>(4)</sup> ۔

نیز ہدی اس جانور کو کہتے ہیں جو ہدی لے جانے کی جگہ لے جایا جائے اور وہ حرم ہے ،تو حرم کے علاوہ کسی دوسری جگہ جو جانور جائے گااس کو ہدی کہا،ی نہیں جائے گا<sup>(۵)</sup>۔ ان حضرات نے مزید کہا ہے کہ مکہ کے علاوہ کسی دوسری جگہہ

- (۱) ردانحتار ۳۷ + 2، بدائع الصنائع ۲۸۷۱۷ ۲۸ ،مواہب الجلیل والتاج والإکلیل ۳۷ + ۴۰ ۳۰،۱۳۳، شرح الزرقانی وحاشیة البنانی ۳۷ ۳۰۱ -
  - (۲) سورهٔ بخ ار ۳۳
  - (٣) فتخ القد يركلثو كاني ٣ / ٥٢ ، بدائع الصنائع ٧ / ١ ٢ ٨ -
    - (۴) مواجب الجليل والتاج والإكليل سار ومهموا، موسر
      - (۵) ردانمتار ۳/۱۷، بدائع الصنائع ۲/۱۷۸۲

نذر ۲۴

میر کہنا کہ اس نے مدی دی صحیح ہوگا،لہذا مطلق نذر میں مدی کے لئے اس جیسی چیزیں کافی ہول گی<sup>(1)</sup> ۔

الیسی طاعت کی نذ رجس کی طاقت نذ ر مانے والے کونہ ہو یا قدرت کے بعداس کی ادائیگی سے عاجز ہوجائے: ۲۲۷ - اگر کوئی شخص سمی طاعت کی نذر مانے اور شروع ہی میں اس کے ادا کرنے کی طاقت نہ رکھتا ہو یا اس پر قادر ہونے کے بعداس کی ادائیگی سے عاجز ہو چکا ہوتو اس کی نذر کے حکم میں اور اس نذر کی وجہ سے اس پر کیا لازم ہوگا؟ اس کے بارے میں فقہاء کے چار مختلف مذاہب ہیں:

پہلامذہب: اس مذہب کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ اگرکوئی شخص ایسی نذر مانے کہ اس کی ادائیگی کی طاقت وقد رت اس کو بھی بھی نہ ہوتو اس نذر کی وجہ سے اس پر کچھ لازم نہ ہوگا، اسی طرح اگر کوئی شخص کسی محدود وقت میں کوئی نذر مانے اور وہ وقت آ جائے اور پی شخص اس کی ادائیگی کی طاقت ندر کھتا ہوتو اس پر نداس وقت اس کوا دا رمالازم ہوگا اور نداس کے بعد لازم ہوگا اور ندکوئی دوسری چیز اس پر واجب ہوگی، میما لکیکا مذہب ہے <sup>(۲)</sup>۔ ان حضرات کی دلیل ارشا در بانی ہے: "لَا یُکَلِّفُ اُللَّهُ نَفُسً اللَّ وُسْعَهَا" <sup>(۳)</sup> (اللَّد کسی کو ذمہ دار نہیں بنا تا مگر اس کی بساط کے مطابق )۔ نیز حضرت عاکشہؓ سے مروی حدیث ہے کہ رسول اللَّد عَلَیْتَ یَکْ سِن

- (۱) روضة الطالبين ۳۷۹/۳۲۹، المهذب ار ۲۵۰-
- (۲) المقدمات کم بد ات ار ۴۰ ۴٬۰ موا ب الجلیل ۳۷ (۲۰ ۳۔ (۳) سورۂ بقر ۲۸۶۵۔

طرف لوٹا یاجائے گا، اس لئے کہ اسی کا نام مدمی ہوگا، جیسا کہ اگر کوئی نماز پڑھنے کی نذر مانے تو اس پر نماز پڑھنالا زم ہوگا، اور بیصلا ۃ شرعی ہوگی، لغوی صلاقہ مرادنہیں ہوگی<sup>(1)</sup>۔

نیز لغت اور شریعت میں ہدی کا معنی ایک ہی ہے، یعنی وہ اونٹ، گائے اور بکری جو بطور ہدی حرم میں لے جائے جائیں، ان کےعلاوہ کسی دوسر ےجانور کوہدی کہنا مجاز کے قبیل سے ہے<sup>(۲)</sup>۔ دوسرار بحان: اس ربحان کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ اس صورت میں کم از کم جس کو ہدید کرکے اللہ تعالیٰ کا تقرب حاصل کیا جاسکتا ہے وہ نذر مانے والے کے لئے کافی ہوگا اور ہرعطیہ کے ذریعہ اپنی نذرکی ذمہ داری سے بری الذمہ ہوجائے گا، یہاں تک کہ مرغی، انڈا اور ہر مال کافی ہوجائے گا، اس لئے کہ اس پر مدید کا لفظ

ان حضرات کی دلیل ہے ہے کہ کم از کم جس سے اللہ تعالیٰ کا تقرب حاصل کیا جا سکے ،خواہ وہ مرغی ہو، انڈا ہو یا کوئی بھی مال ہو، اس کو ہدی کہا جاتا ہے، چنانچہ نبی کریم علیق سے مروی ہے کہ آپ علیق نے جعد کے لئے جانے میں جلدی کرنے کے بارے میں ارشاد فرمایا: ''من راح فی الساعة الرابعة فکاندما قرب دجاجة ومن راح فی الساعة الخامسة فکاندما قرب بیضة ''<sup>(۳)</sup> (جو چوتھی گھڑی میں جائے گا اس نے گو یا مرغی کی قربانی کی اور جو پانچویں گھڑی میں جائے گا اس نے گو یا انڈے کی قربانی کی اور جو پانچویں گھڑی میں جائے گا اس نے گو یا انڈے کی قربانی

- (1) نهایة الحتاج ۸ ۲ ۳۲ ، المغنی ۹ ۸ ۱۰ الکافی ۴ ۲ ۳۳ \_
  - (۲) البحرالرائق ۳۷/۷۵\_
  - (۳) روضة الطالبين ۳/۳۹ س
- (٣) حديث: "من راح في الساعة الوابعة..... كل روايت بخارى (فَتْحَ البارى ٢٦/٢٢ طبع السَّلفيه) في حضرت الوم يرة مح ك ب-

-172-

نذر ۲۴

فلا یعصه<sup>،(۱)</sup> (جس نے اللہ کی اطاعت کی نذر مانی وہ اس کی اطاعت کرے اور جس نے اس کی نافرمانی کی نذر مانی وہ اس کی نافرمانی نہ کرے)۔

دوسرا مذہب: اس مذہب کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ اگر کوئی شخص ایسی نذر مانے جس کو پورا کرنے کی طاقت نہ رکھتا ہو یا اس کو پورا کرنے سے عاجز ہوجائے تو اس کے بدل کو ادا کرکے نقذ یرا اس کو پورا کر نااس پر واجب ہوگا، بید حفیہ کا مذہب ہے، ان کی رائے ہے کہ اگر کوئی شخص روز ہ رکھنے کی نذر مانے اور اس سے عاجز ہوجائے تواپنی نذر کی طرف سے فد بیا داکر نااس پر لازم ہوگا<sup>(1)</sup>۔

ان کی دلیل بیہ ہے کہ نذر مانے والے کا اپنی نذر کے ذریعہ اپنے او پر الیی چیز کولازم کرنا جس کی طاقت وہ نہیں رکھتا ہے، معصیت اور گناہ ہے، اس لئے کہ ہوسکتا ہے کہ اس کو پورا کرنا نذر مانے والے کی ہلا کت کا سبب ہوجائے،الیی نذر کو پورا کرنالا زمنہیں ہوتا ہے<sup>(m)</sup>۔

نیز خودند رمانی ہوئی چیز کو پورا کرنا صرف اس وقت واجب ہوتا ہے جب کہ اس کو پورا کرناممکن ہو، اگر اس کو پورا کرناممکن نہ ہوتو اس کا بدل ادا کر کے نقذ برأ اس کو پورا کرنا وا جب ہوتا ہے، اس لئے کہ بدل اصل کے قائم مقام ہوتا ہے، جیسا کہ طہارت کے مسئلہ میں پانی کی عدم موجودگی میں مٹی کے استعال کرنے کا حال ہے، اور عدت میں حیض کے نہ آنے کی صورت میں مہینہ اس کا بدل ہے<sup>(۳)</sup>۔ تیسر امذہب: بی شافعیہ کا مذہب ہے، ان کی رائے ہے کہ اگر

(۱) حدیث: «من نذر أن یطیع الله..... » کی تخریخ فقره ۶ میں گذر پیکی ہے۔ (۲) ردانحتار ۳/۷۰، بدائع الصنائع ۲/۸۸۵ م (۳) ردانحتار ۳/۷۰۰، بدائع الصنائع ۲/ ۲۸۱۴ م (۳) بدائع الصنائع ۲/ ۲۸۸۵ م

کوئی شخص کسی معین وقت میں نماز، روزہ یا اعتکاف کی نذر مانے اور اس مقررہ دقت میں اس عبادت کوادا کرنے سے عاجز ہوجائے تو اس پر قضاء لازم ہوگی، اس معین وقت سے تا خیر کرنے کی وجہ سے کفارہ لازم نہ ہوگا اورا گرصد قہ کرنے کی نذر مانے اور تنگ دست ہوجائے تو جب تک تنگ دست رہے گا نذر اس سے ساقط رہے گی، اس کے بعد جب خوش حال ہوگا اس کا ادا کرنا اس پر لازم ہوگا، اورا گر کسی معین مال میں ج کی نذر مانے اور احرام سے پہلے ہی مرض وغیرہ مانع بن ہوگی اگر نذر کے وقت لنجا ہو یا رکا وٹ طاری ہوجائے اور معین سال تو رائح مذہب جس کو جمہور شافعیہ نے قطعی کہا ہے، قضاء کا وا جب ہونا نہ کرے <sup>(1)</sup> ہو جہور شافعیہ نے قطعی کہا ہے، قضاء کا وا جب ہونا نہ کرے <sup>(1)</sup> ہو

ان حضرات کی دلیل میہ ہے کہ نماز روزہ شرعاً عجز کے باوجود بھی واجب ہوتے ہیں، اور نذر کے ذریعہ واجب ہونے والا شریعت کی طرف سے واجب ہونے والے کی طرح ہوتا ہے، اس لئے نذر ماننے والے پر ان دونوں کے واجب ہونے میں، ان دونوں کی ادائیگی سے اس کے عاجز ہونے کا کوئی اثر نہیں پڑے گا، لہذا اگرادائیگی کے لئے کوئی وقت مقرر کیا ہے تو ان دونوں کی قضاءاس پر لازم ہوگی، حج کا حکم اس کے برخلاف ہے، اس لئے کہ وہ استطاعت کے بغیر واجب نہیں ہوتا ہے، جس پر جے فرض ہوا ور جس پر نذر مانا ہوا رج واجب ہو دونوں برابر ہیں، لہذا جو جے کی استطاعت رکھے اور ادائیگی پر اس کے قادر ہونے کے بعد کوئی رکا وٹ پیش آ جائے تو اس

 <sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۳۲ ۳۲۷، نهاية الحتاج وحاشية الشهر الملسى عليه ۸/۱۳۲، زادالمحتاج ۹/۵۰۵-

پر قضاء واجب ہوگی، کیونکہ اس پر اس کے قادر ہونے کی وجہ سے بج اس کے ذمہ میں ثابت ہو گیا ہے، اگر نذر مانے والا اس کی ادائیگی پر قادر نہ ہوتو اس کا حکم اس کے برخلاف ہے مثلاً نذر مانے کے بعد اس کی ادائیگی پرقادر ہونے سے پہلے کوئی رکاوٹ پیش آجائے، اس لئے کہ نذر مانی ہوئی چیز اسی سال میں عبادت ہے اور نذر مانے والا اس پرقادر نہیں ہو سکا<sup>(1)</sup> ۔

چوتھا مذہب: اس مذہب کے حامل فقہاء حنابلہ ہیں، ان کی رائے ہے کہ اگر کوئی شخص روزہ، نماز، اعتکاف، طواف یا اس طرح کی عبادت کی نذر مانے اور اس کے اداکرنے کی طاقت نہ ہو یا اس سے عاجز ہواور بیالی عاجز کی ہو کہ اس کے دور ہونے کی کوئی امید نہ ہوتو اس پر قتم کا کفارہ واجب ہو گا، اور اگر ادائیگی سے بجز کے دور ہوجانے کی توقع ہوتو اس کے ختم ہونے کا انتظار کیا جائے گا اور دور ہونے کے بعد نذر کی وجہ سے جو واجب ہے اس کو اداکرے گا، اور اس صورت میں اس پر کفارہ لازم نہ ہوگا، اور اگر اح کی نذر مانے گا تو خواہ تندرست ہو یالنجا ہو اس پر جج کرنالازم ہوگا، البتہ اگر کنجا ہو گا تو اس کا نائب اس کی طرف سے جج اداکرے گا اور اگر بعض کو اداکر نے کی

اگر کوئی شخص روزہ کی نذر مانے اور اس سے عاجز ہوجائے تو نذر کے کفارہ کے ساتھ نذر مانے ہوئے ایام میں سے ہریوم کی طرف سے اس پر کھانا کھلا نالازم ہوگا یانہیں؟ اس بارے میں فقتہاء حنا بلد میں اختلاف ہے، امام احمد سے منقول ہے کہ جن ایام کے روزہ کی نذر مانی ہے، ان میں سے ہردن کی طرف سے ایک مسکین کو کھانا کھلا نا نذر مانے والے پر لازم ہوگا جیسا کہ رمضان کے روزہ سے عاجز ہونے والے کا یہی حکم ہے، یہی راز جم ذرجب ہے، بیاس لئے کہ آ دمی کا مطلق

کلام شریعت میں معروف پر محمول کیا جا تا ہے، ان سے دوسری روایت یہ منقول ہے کہ نذ ر مانے والے پر کفارہ کے علاوہ کچھ لازم نہ ہوگا، اس لئے کہ وہ ایسی نذ ر ہے کہ اس کو پورا کرنے سے عاجز ہے، لہذ ا اس پر دوسرے نما م نذ رول کی طرح قشم کا کفارہ لازم ہوگا، نیز اس لئے بھی کہ نذ ر سے وہ ی واجب ہوتا ہے جو قشم سے واجب ہوتا ہے، البتہ اگر عبادت ہوا ور اس کو پورا کرنا ممکن بھی ہوتو اس کو پور کرنا ہی واجب ہوگا<sup>(1)</sup> ان حضرات کی دلیل حضرت عقبہ بن عا مر سے مروک حدیث ہوتا چا جا ہوں نے اپنی ایک بہن کے بارے میں نبی کریم عین ہوتو ان سے پوچھا جس نے بغیر دو پٹہ کے پیدل چلنے کی نذ ر مانی تھی، تو ان سے رسول اللہ علین پھی دو اس دو کہ دو کہ دو کہ دو کہ دو کہ دو پڑال کے اور سوار ہو لے ولتصم ثلاثة أیام''(اس کو کم دو کہ دو پٹہ ڈال لے اور سوار ہو لے

اور تین دن روزہ رکھے)، ایک دوسری روایت میں ہے: ''إن الله تعالى لا يصنع بشقاء أختک شيئا فلتحج راكبة ولتكفر عن يمينها''<sup>(1)</sup> (اللد تعالى کوتمہارى بہن كى تخق سے چھ لينادينانہيں ہے، وہ سوار ہو كر جح كرے اور اپنى يمين كى طرف سے كفارہ ادا كرے)۔

- (۱) المغنى ۹۸۹،۱۱،۱۷کانی ۴۷،۴۲۹،۴۲۹، کشاف القناع ۲۸۲۶-
- (۲) حدیث:"موہا فلتختمو ....." کی تخرین فقرہ / ۱۷ میں گذریجکی ہے۔
- (۳) حدیث: "من نذر نذر الم یسمه..... " کی تخریخ فقره/ ۲۴ میں گذریکی

روضة الطالبين ٣٢ ٣٣، نهاية الحماج ٨٨ ١٣٣، زادالحماج ٩٨ ٥٠٥.

پر قادر ہونے سے پہلے مرجائے یعنی وجوب کے سال لوگوں کے جج کرنے سے پہلے مرجائے تو اس کے حکم کے بارے میں فقہاء کے دومختلف رجحانات مين: یہلار جحان: اس رجحان کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ نذر کی وجہ سے جوج اس پر واجب ہے اس کی ادائیگی پر قادر ہونے سے یہلے اگر مرجائے تودہ حج اس سے ساقط ہوجائے گااور جب تک اس کی وصیت نہ کرے اس کی طرف سے ادا کرنا واجب نہ ہوگا، اگر وصیت کرے گا تو اس کے تہائی مال سے اس کی طرف سے ج کرایاجائے گا،وارث یاولی پراینے مال کے ذریعہ اس کی طرف سے ج کرنے کا حکم دینا واجب نہ ہوگا، بیڈول ابن سیرین، حماد بن ابی سلیمان، جمیدالطویل، شعبی، عثان البتی اورابرا ہیم خعی کا ہے، یہی حفظیہ کامذہب، مالکیہ کامشہومذہب اور شافعیہ کامذہب ہے (') ان حضرات کی دلیل ہیہ ہے کہ نذ رکی وجہ ہےجس پر حج واجب ہواور وہ ادائیگی پرقا در ہونے سے پہلے مرجائے توجواس پر واجب ہوا ے، ساقط ہوجائے گا جیسا کہ اگرز کا ۃ نکالنے پر قادر ہونے سے پہلے نصاب ہلاک ہوجائے (۲)۔ نیز بیر کہ حج بدنی عبادت ہے، لہذاجس پر داجب ہے اس کی موت سے ساقط ہوجائے گا جیسے نماز ساقط ہوجاتی ہے <sup>(m)</sup>۔ نیز بید کرج ایک عبادت ہے اور جوالیہا ہواس میں اختیار کا ہونا

ضروری ہےاوراختیار وصیت میں ہے، وراثت میں نہیں ہے، کیونکہ وراثت جری ہےاور وصیت کرنا ابتداء تہرع ہے، نیز اس لئے کہ ج

- (1) البحر الرائق ۳۷ ۲۷ ۲۷، ۳۵ ، تحفة الفقهاءللسمر قندی ار ۲۵۰، شرح منح الجلیل ۱ / ۲۵۹۰، ۳۵۱، ۳۸ ، مواجب الجلیل والتاج والإکلیل ۳۷ (۳۰، المجموع ۲ / ۴۳، ۲ / ۲۰۱۰ / ۲۰۱۰ مواجب المغنی ۳۷ / ۲۴ ، المنقی للباجی ۲ / ۲۷
  - (۲) المجموع ۲/۹۰۱۔ (۳) المغنی ۳/۲۴۲۔

کے کفارہ کی طرح ہے،اور جو کسی معصیت کی نذر مانے تواس کا کفارہ یمین کا کفارہ ہے،اور جوالیسی نذر مانے کہاس کو پورا کرنے کی طاقت نہیں رکھتا ہے تواس کا کفارہ قتم کے کفارہ کی طرح ہےاور جوالیسی نذر مانے جس کو پورا کر سکتا ہے تواس کو پورا کرے)۔

نیز ان حضرات نے کہا ہے کہ نذ رکاحکم بیین کے حکم کی طرح ہے اورنذ رسے دہی واجب ہوتا ہے جو میین سے واجب ہوتا ہے البتہ اگر عبادت ہوا ور اس کو پورا کر ناممکن بھی ہوتو اس کو پورا کرنا ہی واجب ہوگا اورا گراس سے عاجز ہوجائے تو اس صورت میں اس پر وہی لازم ہوگا جو تسم میں حانث ہونے پر لازم ہوتا ہے<sup>(1)</sup>۔

نذر مانی ہوئی طاعت پر عمل کرنے سے قبل موت آجائے: اگرکوئی شخص اللہ تعالی کی سی طاعت کی نذر مانے اور اس پر عمل کرنے سے پہلے اس کی موت ہوجائے توجس طاعت کی نذر مانی ہے وہ جج ہوگا یاروزہ،اعتکاف ہوگا، یا نماز،صدقہ ہوگا یاان کےعلاوہ کوئی دوسراعمل ہوگا ؟ اس کی تفصیل ذیل میں درج ہے:

اول: جو شخص حج کی نذر مانے اور اس کو ادا کرنے سے پہلے مرجائے: اگر کوئی شخص حج کی نذر مانے اور اس کو ادا کرنے سے پہلے مرجائے تو یا تو اس کی موت ، حج کی ادائیگی پر اس کے قادر ہونے سے پہلے ہوگی یا ادائیگی پر قادر ہونے کے بعدادائیگی سے پہلے ہوگی۔

الف – جوشخص حج کی نذر مانے اور اس کی ادائیگی پر قادر ہونے سے قبل مرجائے: ۲۵ – اگر کسی شخص پرنذرکی وجہ سے حج واجب ہواور وہ اس کی ادائیگی (۱) المغنی ۱۹۷۹/۱۰۱۰ کانی ۱۹۸۴ م۔

-111 +-

بہن نے ج کی نذر مانی اور مرگئ تو نبی کریم علی کے نفر مایا: اگر اس پر کسی کا قرض ہوتا تو تم اس کوادا کرتے؟ اس نے جواب دیا: ہاں تو آپ علی کے نفر مایا: کہ اللہ تعالیٰ کا قرض بھی ادا کرو، وہ زیادہ حق دارہے)۔

نیز حفرت ابن عباس سے مروی حدیث ہے: "أن امرأة من جھینة جاء ت إلى النبي عَلَىٰ الله فقالت: إن أمي نذرت أن تحج، فلم تحج حتى ماتت، أ فأحج عنها؟ قال: نعم حجي عنها، أرأيت لو كان على أمك دين أكنت قاضيته؟ أقضوا الله، فالله أحق بالوفاء"<sup>(1)</sup> (قبيله جهينه ك ايك خاتون نبى كريم علي كى خدمت ميں حاضر ہو كيں، اور عرض كيا ايك خاتون نبى كريم علي كى خدمت ميں حاضر ہو كيں، اور عرض كيا موت ہوگئ تو كيا ميں ان كى طرف سے ج ادا كردوں؟ آپ نے فرمايا: ہاں! اس كى طرف سے تم ادا كردو، تم مارا كيا خيال ہے اگر تم مارى ماں پر قرض ہوتا تو كيا تو اس كوادا نہيں كرتى؟ اللہ تعالى كا قرض ادا كرو، اللہ تعالى ادا ئيكى كازيادہ ستحق ہے )۔

انہوں نے بیکھی کہا ہے کہ اس نذر مانے والے پر جو تج واجب ہوا ہے اور ثابت ہو گیا ہے، اس میں نیابت ہو سکتی ہے، لہذا موت کی وجہ سے ساقط نہ ہوگا، جیسے واجب شدہ دین ساقط نہیں ہوتا ہے، نیز بیہ کہ نذر مانا ہوا تج ایک دین ہے جو نذر مانے والے کے ذمہ ثابت ہے اور اس کو پورا کرنا واجب ہے، لہذا آ دمی کے دین کی طرح پورے ترکہ سے تج کرا یا جائے گا<sup>(1)</sup> ۔

 حدیث: "إن امي نذرت أن تحج فلم تحج حتى ماتت..... كل روايت بخارى (٢٩ / ٢٢ طبع السلفيه) نے كى ہے۔
 (٢) المغنى ٣ / ٢٢٣٢، كشاف القناع ٢ / ٣٣٢ ایک فعل ہے، جس کا مکلّف بنایا جاتا ہے اور تمام افعال موت کی وجہ سے ساقط ہوجاتے ہیں،لہذا جح ایسا ہوجائے گا گویا وہ دنیا کے قت میں ساقط ہو گیا ،لہذا اس کی طرف سے حج کرانے کی وصیت کرنا تبرع ہوگا اور بید صیت تہائی مال سے معتبر ہوگی<sup>(1)</sup> ۔

دوسرار بحان: اس ربحان کے حامل فقتهاء کی رائے ہے کہ اگر کوئی شخص بح کرنے کی نذر مانے اور اس کی ادائیگی پر قادر ہونے سے قبل اس کی موت ہوجائے تو اس کے پورے مال سے اتنا نکال لیاجائے گاجس کے ذریعہ اس کی طرف سے جح کرایا جا سکے، بشرطیکہ اس کی طرف سے بطور تبرع جح کرانے والاکوئی موجود نہ ہوخواہ وہ اس کی وصیت کرے یا نہ کرے، بیر حضرت ابن عباس اور حضرت ابوہر یر منقول ہے، اور یہی سعید بن جبیر، عطاء، طاووں، ضحاک، حسن بھری، توری، اوزاعی، عبد الرحمٰن بن ابی کیلی اور اسحاق کا قول ہے، اور یہی حنابلہ کا مذہب ہے (۲)

ان حضرات کی دلیل ارشاد ربانی ہے:"مِنُ بَعُدِ وَصِيَّةٍ يُوصِی بِهَا أَوْدَيْنِ<sup>"(۳)</sup>(بعداس کے کہ مورث اس کی وصيت کر جائے ياادائے قرض کے بعد)۔

نیز حضرت ابن عباس مروی حدیث م، انہوں نے کہا: "أتى رجل النبي عَلَيْكِنْ فقال له: إن أختي نذرت أن تحج وأنها ماتت، فقال النبي عَلَيْكَنْ : لو كان عليها دين أكنت قاضيه؟ قال: نعم، قال: فاقض الله فهو أحق بالقضاء"<sup>(٣)</sup> (ايك آدى نبى كريم عَيَيْنَ کي پاس آيا اور اس نے عرض كيا كہ يرى

- (۱) العناييلي الهدايه ۲ / ۸۴\_
- (٢) المغنى سر٢٣٢، كشاف القناع ٢ ر ٣٣٣، ٩٣٣ \_
  - (۳) سورهٔ نساء/اا
- (۴) حدیث: "أتبی رجل النبی ﷺ...... کی روایت بخاری (۱۱/ ۵۸۴ طبع السّلفیہ) نے کی ہے۔

یو صبی بہا اَوُدین''<sup>(1)</sup> (بعداس کے کہ مورث اس کی وصیت کر جائے یاادائے قرض کے بعد)۔ نیز حضرت ابن عبال سے مروک حدیث ہے:"استفتی سعد بن عبادة الأنصاريُّ رسول الله عَلَيْتُهُ في نذر كان على أمه، توفيت قبل أن تقضيه، فأفتاه أن يقضيه" (٢) (حضرت سعد بن عبادہ انصاریؓ نے رسول اللہ علیظؓ سے اپنی ماں پر واجب نذر کے بارے میں فتوی یو چھا جس کوادا کرنے سے پہلے ان کی وفات ہوگئی تقوآ بے ان کواس کے ادا کرنے کا فتوی دیا )۔ نیز حضرت ابن عباسؓ سے مروی حدیث ہے کہ جہینہ کی ایک خاتون نبي كريم عليلة كي خدمت ميں حاضر ہو کیں اور کہا: ''إن أهبي نذرت أن تحج، فلم تحج حتى ماتت، أ فأحج عنها؟ قال: نعم حجى عنها، أرأيت لو كان على أمك دين أكنت قاضيته؟ اقضوا الله فالله أحق بالوفاء"<sup>(٣)</sup> (ميرى ماں نے جج کرنے کی نذ ر مانی لیکن جج نہ کر سکیں اوران کی موت ہوگئی تو کیا میں ان کی طرف سے جج ادا کردوں؟ آب علی جس نے فرمایا: پاں! ان کی طرف سے تم حج ادا کردو، تمہارا کیا خیال ہے اگر تمہاری ماں يرقرض ہوتا تو كيا تواس كوادانہيں كرتى ؟ اللَّد تعالى كا قرض ادا كرو، اللد تعالى ادائيگى كازياده مشخق ہے)۔

نیز <sup>حف</sup>رت ابن عباسؓ سے مروک حدیث ہے کہ ایک آ دمی نبی کریم علیقی کے پاس آیا اور اس نے عرض کیا: ''إن أختي نذرت أن تحج وأنها ماتت، فقال النبي عُلیقی : لو کان علیها دین أکنت قاضیه؟ قال: نعم، قال: فاقض الله فهو أحق

- (۱) سورهٔ نساء/۱۱\_
- ۲) حدیث: "استفتی سعد بن عبادة رسول الله ﷺ...... کی روایت بخاری(۱۱/ ۵۸۳ طبع السلفیه) نے کی ہے۔
   ۳) حدیث: "إن أمي نذرت..... کی تخریج فقرہ/ ۱۵ میں گذریج کی ہے۔

ب- اگر کوئی شخص جج کی نذ ر مانے اور اس کی ادائیگی پر قدرت کے باوجود مرجائے: ۲۲ - اگر کوئی شخص نذر کے ذریعہ جج کواپنے او پر داجب کرے اور اس کی ادائیگی پر قادر بھی ہوجائے لیکن ادانہ کر سکے اور اس کی موت ہوجائے تو اس کے حکم کے بارے میں فقہاء کے دومختلف مذاہب ہیں:

یہلا مذہب: اس مذہب کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ اگر کوئی شخص نذر کے ذریعہ واجب شدہ جج کوا داکرنے پر قادر ہوجائے اورا دا کئے بغیر مرجائے تواس کے ترکہ سے اس کی طرف سے حج کی قضاء کی جائے گی، یعنی اس کے پورے مال سے اتنا نکال لیا جائے گا کہ جس سے اس کی طرف سے جج کرایا جا سکے،خواہ اس کی وصیت وہ کرے یا نه کرے، اس کی موت کی وجہ ہے جج ساقط نہ ہوگا، بید حفرت ابن عباس اور حضرت ابوہر براہ سے مروی ہے، اسی کے قائل حسن بھری، طاودس، نوری، اوزاعی، ضحاک، عبدالرحن بن ابی لیلی، اسحاق، سعید بن المسيب، عطاءاورسعيد بن جبير بين، يهي شافعيه كامذ بب ب، ان حضرات کی رائے ہے کہ اگرمیت اتنامال نہ چھوڑ ےجس سے نذ ر مانا ہواج کرایا جاسکتو وارث پراس کی طرف سے ج کرانالا زم نہ ہوگا، البتہ اس کی طرف سے حج کرادینا وارث کے لئے مستحب ہوگا،لہذا اگر دارث خوداس کی طرف سے جج ادا کردے پاکسی اچیر کے ذریعہ اس کی طرف سے جج کراد تے ومیت پر داجب شدہ جج کی طرف سے کافی ہوجائے گا، یہی مذہب حنابلہ کابھی ہے <sup>(۱)</sup>۔ ان حضرات کی دلیل ارشاد ربانی ہے: ''مِنْ بَعُدِ وَصِيَّةِ

<sup>(</sup>۱) الجموع ۷۷/۱۰۰ ، ۱۱۱، ۱۱۰، ۱۱۰، ۸۷ ۱۹۹۴، زاد الحتاج ۱۷٬۵۰۵، المغنی سر ۲۳۲۲، ۱۹٬۲۴۴/۱۰۳۰ مالکافی ۱۳٬۴۳۳، کشاف القناع ۲۷٬۴۳۳، ۳۹۳-

بالقضاء"<sup>(1)</sup> (میری بہن نے جح کی نذر مانی اور مرگئ تو نبی کریم علیلی نے فرمایا کہ اگراس پرکسی کا قرض ہوتا توتم اس کوادا کرتے؟ اس نے جواب دیا:ہاں،تو آپ علیلی نے فرمایا کہ اللہ تعالی کا قرض بھی ادا کرو، دوادائیگی کا زیادہ حق دارہے)۔

نیز حفرت ابن عبال سے مروی حدیث ہے: ''ان امرأة أتته فقالت: اِن أمی ماتت و علیها حج، أفأحج عنها؟ فقال: هل کان علی أمک دین؟ قالت: نعم، قال: فما صنعت؟ قالت: قضیته عنها، قال: فالله خیر غرمائک حجی عن أمک''<sup>(1)</sup> (ایک خاتون حفرت ابن عبال کے پاس آئیں اور کہا أمک''<sup>(1)</sup> (ایک خاتون حفرت ابن عبال کے پاس آئیں اور کہا کہ میری ماں کا انقال ہو گیا ہے اور ان پر قح واجب ہے، کیا میں ان کی طرف سے قراد اکردوں، حفرت ابن عبال نے کہا: کیا تیری ماں پر کوئی دین بھی تھا؟ خاتون نے کہا: ہاں، انہوں نے پوچھا اس کے طرف سے دین کواد اکردیا تو انہوں نے کہا کہ اللہ تعالی قرض خوا ہوں میں سب سے بہتر ہے، این ماں کی طرف سے قرک کراو)۔

نیز حضرت ابن عباس ؓ سے مروی ہے، انہوں نے کہا: ''إذا مات و عليه نذر قضی عنه و ليه''<sup>(m)</sup> (اگرکوئی مرجائے اور اس پرکوئی نذرواجب ہوتو اس کا ولی اس کی طرف سے اداکر ےگا)۔ نیز ان حضرات نے کہا ہے کہ جس ج کونذر مانے والے نے

- ۔ (۱) حدیث:"إن أختي نذرت أن تحج..... " کی تخریخ فقره ۸۵ میں گذر چکی ہے۔
- (۲) اثر: "إن أهي ماتت وعليها حج ....." كى روايت ابن حزم نے الحلى (2/ ۲۲ طبح المير بير) ميں كى ہے۔
- (۳) حديث: "إذا مات وعليه نذر قضى عنه وليه" كى روايت ابن اني شيبه (المصنف فى الجزء المطبوع باسم الجزء المفقو درص ۲۵ طبع دار عالم الكتب) نے كى ہے، اورا بن تجرنے فتح البارى (۱۱ / ۵۸۴ طبع السّلفيه) ميں اس كوذكر كيا ہے، اوراس كى اسنادكوضح قرارديا ہے۔

اپنے او پرلازم کیا ہے، ایساحق ہے جواس کی حیات میں اس پرلازم وثابت ہوا ہے، اور اس میں نیابت بھی چل سکتی ہے، لہذا جس پر وہ واجب ہے اس کی موت کی وجہ سے آ دمی کے دین کی طرح اس سے ساقط نہ ہوگا<sup>(1)</sup> ہ

اتی طرح ان کی دلیل می بھی ہے کہ نذر مانے والے کے ذمہ جو بچ ثابت ہے وہ ایک دین ہے جس کو پورا کرنا واجب ہے، لہذا آدمی کے دین کی طرح اس کے ترکہ کے راس المال سے ادا کرایا جائے گا<sup>(۲)</sup>۔

دوسرا مذہب: اس مذہب کے حامل فقتهاء کی رائے ہے کہ اگر کوئی شخص نذر کے ذریعہ اپنے او پر واجب کردہ نج کے ادا کرنے پر قادر ہو، اور نج ادا نہ کر سکے اور اس کا انقال ہوجائے تو اس کی موت کی وجہ سے نج اس سے ساقط ہوجائے گا، الا یہ کہ اپنی طرف سے اس کے ادا کرنے کی وصیت کر جائے ، اگر اس کی وصیت کرے گا تو اس کے تہائی مال سے اس کی طرف سے نج کر ایا جائے گا، اس کے ولی پر اپنے مال سے اس کی طرف سے نج ادا کرنے کا حکم دینا واجب نہ ہوگا، اس کے قائل شعبی، نخعی، این سیرین، حماد بن ابی سلیمان، کامذہب ہے <sup>(m)</sup>۔ کامذہب ہے کہ دوہ کہا کرتے تھے: ''لا یصلی آحد عن أحد ولا یصوم أحد عن أحد ولا یحج أحد عن أحد، قال: عبد الله

- (۱) المجموع ۷۷ (۱۰۹، المغنی ۳۷ س۲۴۴\_
  - (٢) المجموع ٢/٩٠٩\_
- (۳) ردالحتار ۲۲(۱۱۹،۱۹، فتح القد ير۲/۳۰ ۳۳، تحفة الفقها ۱/۰۵۵، ۲۵۱، شرح الخرشی ۲۹۶/۲۰، شرح منح الجلیل ا/۴۵، مواجب الجلیل والتاج والاِکلیل سر ۳، المجموع ۲/۲۱۱، ایک آنی ۲/۰۰۷

تہائی سے معتبر ہوگا<sup>(1)</sup>۔ دوم: اگرروزہ کی نذر مانے اور اس کوادا کرنے سے قبل مرحائ: ۲۷ – اگرکوئی څخص اپنے او پرنذر کے ذریعہ روز ہ کو واجب کرے اور اس کوادا کرنے سے پہلے مرجائے تو اس کے حکم کے بارے میں نیز اگراہیا ہوجائے تو کیا اس کی طرف سے روزہ رکھا جائے گا یا کھانا کھلا پاجائے گا؟ اس بارے میں فقہاء کے دومختلف مذاہب ہیں: پہلا مذہب: اس مذہب کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ اگر کسی پر نذر مانا ہوا روزہ واجب ہواور وہ مرجائے تو اس کی طرف سے روزہ نہیں رکھا جائے گا، بلکہ اس کا ولی اس کی طرف سے ہردن کے بدلہ میں ایک مسکین کو کھانا کھلائے گا، یہ حضرت ابن عمرٌ اور حضرت عا نَشرُ ے منقول ہے، یہی حسن بصری وزہری کا قول ہے، یہی حفظ کا مذہب بھی ہے بشرطیکہ نذر ماننے والا اس کی وصیت کرے، اگر میت کے یاس مال ہوتو ترکہ کی تہائی سے نذر مانے ہوئے روزوں کا فد بیدادا کیاجائے گا، اگرنڈ ر مانے والا اس کی وصیت نہ کرتے واس کی طرف سے فد بیددینادارث پر لازم نہ ہوگا، بلکہ صرف جائز ہوگا، اگر اس کا ولی بطور تبرع اس کی طرف سے فد بیادا کرد تے وجائز اور کا فی ہوجائے گا، بیاس صورت میں ہے جب کہ نذر ماننے والا نذر کے وقت تندرست اور مقیم ہو، اگر اس نے اپنے مرض یا اپنے سفر کے دوران روزه کی نذ ر مانی اورموت تک اس کا مرض باقی ر ما یااس کا سفر جاری رہاتو اس پر کچھ لا زم نہ ہوگا، اس لئے کہ مریض کے لئے اس کے تندرست ہونے سے پہلے روز ہ کی ادائیگی کواپنے او پر لا زم کرنے کے بارے میں صحیح ذمہ نہیں ہے، اسی طرح مسافر، اقامت سے قبل

(۱) فتخ القد يرار ۸۵\_

ولو کنت أنا أفعل ذلک لتصدقت و أهدیت"<sup>(۱)</sup> (کوئی <sup>شخص</sup> کسی دوسرے کی طرف سے نہ نماز پڑ ھے نہ روزہ رکھے اور نہ بج کرے، عبداللّہ کہتے ہیں: اگر میں ایسا کرتا تو صدقہ کرتا، قربانی کرتا)۔

نیز جج بدنی عبادت ہے،لہذاجس پر بج واجب ہواس کی موت سےنماز کی طرح ج بھی ساقط ہوجائے گا<sup>(۲)</sup> ۔

نیز نیت عبادت کے صحیح ہونے کی شرط ہے تا کہ مکلّف کا اپنے اختبار سے عبادت کو ادا کرنا ثابت ہو اور ظاہر ہوجائے کہ اس نے اینے اختیار سے معصیت کو چھوڑ کر طاعت کو اختیار کیا ہے، جو مکلّف بنانے کااصل مقصود ہے اور مبتلی بہ کے حکم کے بغیر وارث کے کمل سے مبتلی بدکااختیار ثابت نہ ہو سکےگا، بلکہ جب اس نے نہمل کیا اور نہ اس کا تحکم دیا اور مرگیا تواس کی نافر مانی ثابت ہوگئی، اس لئے کہ اس کو جس کا مکلّف بنایا گیاتھا، وہ اس پرعمل کئے بغیر دنیا سے رخصت ہوگیا،اس کی وجہ سے اس پر نافر مانی کا وبال ثابت ہو چکا ہے،لہذا وارث کاعمل، وہمل نہ ہو سکے گا،جس کاحکم دیا گیا ہے اور اس سے واجب ساقط نہ ہوگا جیسا کہ اگراس کی حیات میں اس کے امر کے بغيروارث اس کوادا کرتا تواس کی طرف سے ادانہ ہوتا، اسی وجہ سے چونکہ حقوق اللہ سے مقصود محض افعال ہیں، اس لئے کہ ان ہی سے طاعت دفرما نبر داری کا ظہور ہوتا ہے، اور موت کی وجہ سے تمام افعال ساقط ہو گئے، کیونکہ دنیامیں افعال کے ذریعہ مکلّف کی طاعت کا ظہور ممکن نہیں رہا، اس لئے اس مال کے ذریعہ وصیت کرنا جوافعال ہے متعلق ہے، ابتداء میت کی طرف سے تبرع ہوگا، لہذا

(۱) انژ: "لا یصلی أحد عن أحد ولا یصوم أحد عن أحد ولا یحج أحد عن أحد..... کنبت ترکمانی نے (بیہتی کی سنن ۲۲ / ۲۵۷) کے حاشیہ پرالجو ہرائتی میں ابن جر یرطبر کی کی التمہید کی طرف کی ہے۔ (۲) المغنی ۲۳ / ۲۳۲ روزہ کواپنے او پر لازم نہیں کر سکتا، اگر مریض ایک دن شفایاب ہوایا مسافر نے ایک دن اقامت کی اور دونوں میں سے کسی نے بھی روزہ نہیں رکھا تو امام ابوحنیفہ و امام ابویوسف کے نز دیک جتنا اس نے اپنے او پر واجب کیا ہے، سب واجب ہوجائے گا، اس لئے کہ صحت یا اقامت کے بعد وہ ایسا ہوگا جیسے کہ نئے سرے سے نذ ر مانی ہو، تذرست آ دمی اگر ایک ماہ کی نذر مانے اور ایک ہی دن کے بعد اس کی موت ہوجائے تو پورے ماہ کا روزہ اس پر لا زم ہوگا۔

امام محمد بن الحسن نے کہا ہے کہ نذر مانے ہوئے روزہ میں سے اتنا بی اس پر لازم ہوگا جینے دن وہ تندرست رہا، یا جینے دن اس نے اقامت کی ،اس لئے کہ اس نے استے ایام پائے جن میں وہ اپنی نذرکو پورا کرنے پر قادر ہے اور جنتی مقدار اس نے پائی ہے، اس سے زیادہ اس پر لازم نہ ہوگی، دونوں اقوال کے مطابق اگر نذر مانے والا فد ب ادا کرنے کی وصیت کر بے تو اس پر فد بید نکا لنا لازم ہوگا اور تہائی تر کہ سے فد بید نکالنے پر اس کومجور کیا جائے گا۔

مالکیدکا مذہب میہ ہے کہ جس پرنذ رکے ذریعہ روزہ واجب ہو اور وہ روزہ رکھنے سے قبل مرجائے تو اگر اس کا تر کہ ہو اور وہ فلہ بیا دا کرنے کی وصیت کرجائے تو تہائی تر کہ سے اس کا ولی اس کی طرف سے کھانا کھلائے گا، جس شخص پر نذر مانا ہوا روزہ واجب ہو اور وہ مرجائے تو اس کی طرف سے کھانا کھلانے کا قول، امام شافعی کے جدید مرجائے تو اس کی طرف سے کھانا کھلانے کا قول، امام شافعی کے جدید مرجائے تو اس کی طرف سے کھانا کھلانے کا قول، امام شافعی کے جدید مرجائے تو اس کی طرف سے کھانا کھلانے کا قول، امام شافعی کے جدید مرجائے تو اس کی قول ہے، اور جمہور شافعیہ کے نز دیک یہی مشہور اور ہے جب کہ وہ روزہ رکھنے پر قادر ہو، پھر بھی روزہ نہ رکھ سکے اور مرجائے ، لیکن اگر روزہ رکھنے پر قادر ہونے سے قبل ہی مرجائے تو اس کی طرف سے نہ روزہ رکھا جائے گا، نہ کھانا کھلا یا جائے گا<sup>(1)</sup>۔ اس کی طرف سے نہ روزہ رکھا جائے گا، نہ کھانا کھلا یا جائے گا<sup>(1)</sup>۔ الب سوالسرخوں سر ۱۹۰، ۱۹۱، ۱۹۱۱، الہدا یہ دالغا ہے دفتج القد پر ۲۲ ہے ۲۳، الب سوالسرخوں سر ۱۹۰، ۱۹۱، ۱۹۱۱، الہدا یہ دالغا ہے دو ماہ ہے الد سوق

ان حضرات کی دلیل حضرت ابن عباس سے مروکی حدیث ہے کہ رسول اللہ علیکہ نے فرمایا: "لا یصلی أحد عن أحد ولا یصوم أحد عن أحد ولکن یطعم عنه مکان کل یوم مداً من حنطة"<sup>(1)</sup> (کوئی کسی دوسرے کی طرف سے نہ نماز پڑ ھے نہ روزہ رکھ بلکہ اس کی طرف سے ہردن کے بدلہ میں ایک مدگندم صدقہ کرے)۔

ار ۵۳، ۲۸/۱، الحطاب ۲۹/۸۰۴، المجموع ۲۸۷۹۴، روضة الطالبين سار ۳۳۳۳، مغنی الحتاج ۱۹۳۱، زادالحتاج ۱۲/۵۴،عمدة القاری ۱۱/۵۹، شرح النووی علی صحیح مسلم ۲۲/۲، المنتقی ۲۲/۲۲، ۱۳۴

(٣) اثر <sup>حضر</sup>ت عائشة: "لا تصوموا عن موتاكم وأطعموا عنهم" كى

ہے کہ عبادت کامفہوم اس کے بدن پر اس کا شاق ہونا ہے، اگر اس کا نائب اس کی طرف سے اداکرے گا توبہ چیز حاصل نہ ہوگی ، البتہ اس کی طرف سے ہردن کے بدلہ میں ایک مسکین کو کھلائے گا، اس لئے کہاس کے حق میں روز ہ کی ادائیگی سے مایوسی ہوچکی ہے،لہذ افد بیہ اس کے قائم مقام ہوگا،جیسا کہ شخ فانی کے حق میں ہوتا ہے (')۔ اسی طرح انہوں نے بیابھی کہا ہے کہ روز ہ عبادت ہے، اور عبادت میں اختیار ضروری ہے، یہ وصیت کرنے میں تو ہوگا وراثت میں نہیں ہوگا، کیونکہ دراثت جری ہے پھر بیابتداء میں تبرع ہے، اس لئے کہ روزہ ایک عمل ہے جس کا مکلّف بنایا گیا ہے، اور اعمال موت کی وجہ سے ساقط ہوجاتے ہیں،توروزہ گویاد نیا کے حق میں اس سے ساقط ہوگیا،لہذافد یہ کےاداکرنے کی وصیت تبرع ہوگی <sup>(۲)</sup>۔ دوسرا مذہب: اس مذہب کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ اگر کوئی مرجائے اوراس پرنذ رمانے ہوئے روزے داجب ہوں ،تواس کاولی اس کی طرف سے روزہ رکھے گا،خواہ وہ اس کی وصیت کرے یا وصيت نه كرے، بيد حضرت ابن عباس سے منقول ہے، اور يہى ليث بن سعد، ابوعبيد، الزهري، اسحاق، حماد بن ابي سليمان، طاؤس اورقماده کا قول ہےاور یہی امام شافعی کے قدیم مذہب میں ان کا ایک قول ہے جس کو نودی نے صحیح قراردیا ہے،اوراسی کو صحیح قراردینے میں محققین شافعیہ کی ایک جماعت نے ان کی تائید کی ہے، البتہ علامہ نو وی نے کہا ہے کہ نذر ماننے والے کی طرف سے صرف اس وقت روزہ رکھا جائے گا جب کہ وہ روزہ رکھنے پر قادر ہو اور روزہ نہ رکھ سکے اور مرجائے، اگر روزہ پر قادر ہونے سے قبل ہی مرجائے تو نہ اس کی طرف سے روز ہ رکھاجائے گا، نہ صدقہ کیاجائے گا اور انہوں نے کہا المبسوط ٣٧ر٨٩، الفروق ٣٧ر١٨٩، مغنى الحتاج ار ٩٣٧٩، المغنى ٣٧ر ٣٧٩١، کشاف القناع ۲ مریم ۳۳٬۱۸ کمغنی ۲ مر ۲۳ ب

(۲) العناية ۱۸۰

روزہ نہ رکھو بلکہ ان کی طرف سے صدقہ کرو)، حالانکہ اس سے قبل انہوں نے نبی کریم علیق سے میت کی طرف سے روزہ رکھنے کی حدیث نقل کی ہے: "من مات و علیہ صیام صام عنه و لیه"<sup>(1)</sup> (اگرکوئی مرجائے اور اس پر روزہ واجب ہوتو اس کا ولی اس کی طرف سے روزہ رکھ گا)، راوی کا اپنی روایت کردہ حدیث کے خلاف فتو ی ہے روزہ رکھ گا)، راوی کا اپنی روایت کردہ حدیث کے خلاف فتو ی ہے اور حکم کے منسوخ ہونے سے معلوم ہوتا ہے کہ مناط کا اعتبار نہ ہوگا، اسی وجہ سے قیاس میں پی شرط ہے کہ اصل کا حکم منسوخ نہ ہو، اس ہوگا، اسی وجہ سے قیاس میں پی شرط ہے کہ اصل کا حکم منسوخ نہ ہو، اس ہوگا، اسی وجہ سے قیاس میں پی شرط ہے کہ اصل کا حکم منسوخ نہ ہو، اس لئے کہ جامع وصف (مشتر کہ علت) کی وجہ سے ہی حکم متعدی ہوتا لئے کہ جامع وصف (مشتر کہ علت) کی وجہ سے ہی حکم متعدی ہوتا مرتب ہونا جاری رہتا، جن صحابہ سے بی مروی ہے، ان میں حضرت عگر مرتب ہونا جاری رہتا، جن صحابہ سے بی مروی ہے، ان میں حضرت عگر مرتب ہونا جاری رہتا، جن صحابہ سے بی مروی ہے، ان میں حضرت عگر

امام مالک نے کہا ہے کہ مدینہ میں صحابہ وتا بعین میں سے کسی کے متعلق میں نے نہیں سنا ہے کہ ان میں سے کسی نے کسی کو کسی دوسرے کی طرف سے روزہ رکھنے یا نماز پڑھنے کا حکم دیا ہو، اس سے بھی نسخ کی تائید ہوتی ہے، اور اس بات کی کہ یہی وہ حکم ہے جوشریعت میں بعد میں ثابت ہے<sup>(۳)</sup> ۔

ان حضرات نے مزید کہا ہے کہ روزہ بدنی عبادت ہے، زندگی میں اس میں نیابت نہیں ہوتی ہے، اسی طرح موت کے بعد بھی اس میں نیابت نہیں ہو سکے گی، جبیہا کہ نماز میں نہیں ہوتی ہے، بیاس لئے

- = روایت میتیق (اسنن اکبری ۴۸۷۷ طبع دائرۃ المعارف) نے کی ہے۔ (۱) میں ایک اسنان اکبری ۴۸۷۷ طبع دائرۃ المعارف) نے کی ہے۔
- (۱) حدیث: "من مات و علیه صیام صام عنه و لیه" کی روایت بخاری (الفتح ۱۹۲ طبع التلفیه)اور سلم(۲/ ۸۰۳ طبع عیسی کتلسی) نے کی ہے۔
  - (۲) فتخالقد يرار ۸۴\_
    - (۳) سابقهراجع۔

اس کی طرف سے اس کاولی روزہ رکھگا)۔ نیز حضرت ابن عباس کی روایت ہے کہ ایک خاتون رسول اللہ ا میلین کے پاس آئیں اور عرض کیا: ''یا رسول الله! ان أمي ماتت وعلیھا صوم نذر، أفاصوم عنھا؟ قال: أرأیت لو کان علی أمک دین فقضیته أکان یؤدي ذلک عنھا؟ قالت: نعم، قال: فصومي عن أمک''<sup>(1)</sup> (ایک خاتون نبی قالت: نعم، قال: فصومي عن أمک''<sup>(1)</sup> (ایک خاتون نبی رسول، میری ماں کا نقال ہوگیا اور ان پرنذر کا روزہ باقی رہ گیا ہے تو رسول، میری ماں کا انقال ہوگیا اور ان پرنذر کا روزہ باقی رہ گیا ہے تو کیا میں ان کی طرف سے روزہ رکھ کتی ہوں؟ آپ نے فرمایا: جاؤا گر ہوجا تا؟ عرض کیا: ہاں، تو فرمایا: جاؤا پنی ماں کی طرف سے روزہ رکھو)۔

نیز حضرت ابن عبال کی عدیث ہے، انہوں نے کہا: ''إن امرأة نذرت وهي في البحر، إن نجاها الله أن تصوم شهرا فأنجاها الله، وماتت قبل أن تصوم فجاء ت ذات قرابة لها إما أختها أو ابنتها إلى رسول الله ﷺ فأخبرته، فقال: صومي عنها''<sup>(۲)</sup> (ايک خاتون نے جو که سمندر میں تھی نذر مانی کہ اللہ تعالی اگر اس کو نجات دے گا تو ايک ماہ روزہ میں تھی نذر مانی کہ اللہ تعالی اگر اس کو نجات دے گا تو ايک ماہ روزہ بی اس کا انقال ہو گيا تو اس کی ايک رشتہ دار عورت اس کی بہن يا بيٹی رسول اللہ عيش کی خدمت میں حاضر ہوئی اور صورت حال کی اطلاع دی تو آپ عيش نے فرمایا: اس کی طرف سے روزہ رکھادی)۔

ہے کہ ہمارااور جمہور کامذہب میہ ہے کہ میت پرواجب شدہ نذر کی قضاء اس کے وارث پراس وقت لازم نہیں ہوتی ہے، جب نذ رغیر مالی ہویا نذر مالی ہو گرمیت اتنا مال نہ چھوڑ ہے جس سے اس کی نذر پوری ہو سکے، البتہ اس کی طرف سے اس کی قضاء کردینا وارث کے لئے مستحب ہے۔

یمی حنابلد کا مذہب ہے، ان کی رائے ہے کہ اگر میت تر کہ نہ چھوڑ نے تو ولی پر اس کی طرف سے روزہ رکھنا وا جب نہ ہوگا، البتد اس کے لئے بطور صلدر حمی اور احسان کے ایسا کرنا مستحب ہے تا کہ میت کا ذ مہ اس سے فارغ ہوجائے اور اولی ہی ہے - جیسا کہ ابن قد امہ نے کہا ہے - کہ اس کا وارث اس کی نذ رکواس کی طرف سے ادا کرے، اگر کو کی دوسر ابھی اس کی طرف سے ادا کر دے گا تو بھی اس کی طرف سے ادا ہوجائے گا جیسا کہ کو کی شخص اس کی طرف سے اس کا دین ادا کر دے اور اگر میت تر کہ چھوڑ نے تو دین کی ادا ئیگی کی طرت اس کی طرف سے نذر کا روزہ رکھنا وا جب ہوگا، میت کی طرف سے خود دلی کا روزہ رکھنا مستحب ہے، اس لئے کہ میت کے ذمہ کی براءت کے لئے اس میں زیا دہ احتیا ط ہے، اگر ولی خود ایسا نہ کر سے تو اس کی طرف سے ہردن کے بدلہ، ایک مسکن کا کھا نا کسی کو دے گا جو اس کی طرف سے روزہ رکھنا کافی ہوجائے گا، خواہ ولی اس کی اجازت دے یا نہ روزہ رکھنا کافی ہوجائے گا، خواہ ولی اس کی اجازت دے یا نہ روزہ رکھنا کافی ہوجائے گا، خواہ ولی اس کی اجازت دے یا نہ

ان حفرات کی دلیل حفرت عائشہ سے مروی حدیث ہے کہ رسول اللہ علیلہ نے ارشاد فرمایا: "من مات و علیه صیام صام عنه ولیه" (جس کی موت اس حال میں ہو کہ اس پر روزے ہوں تو

(۱) الجموع ۲۷ ۲۰ ۳۷، ۳۷ ۸۸ ۸۷ ۹۷، مغنی المحتاج الروسیم، زاد الحتاج ۱۹۸۱، المغنی ۳۷ ۱۹۳۱، ۹۷ ۳۰، کشاف القناع ۲۷ ۳۳۵، عمدة القاری ۱۱۷۹۵، شرح النودی علی صحیح مسلم ۸۸ ۲۵ ۱۰۱۱ ۷۷ ۹۰ نیز حفرت ابن عباس سے مروی حدیث ہے: "جاء رجل الی النبی علیل فقال: یا رسول الله، إن أمي ماتت و علیها صوم شهر، أفأقضیه عنها؟ فقال عَلَى لَهُ فال : لو كان علی أمك دین أكنت قاضیه عنها؟ قال: نعم، قال: فدین الله أحق يقضی"<sup>(1)</sup> (ایک آدمی نجی کریم علی کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کیا: اے اللہ کے رسول، میری ماں کا انقال ہو گیا اور ان ہوں؟ تو آپ علی ہے نے ارشاد فرمایا: اگر تمہاری ماں پر دین ہوتا تو کیا تم ان کی طرف سے اس کوادا کرتے؟ انہوں نے کہا: ہاں، تو آپ نے فرمایا: اللہ کا دین ادائی کا زیادہ حق دارہے )۔

نیز حضرت ابن عباس کی حدیث ہے کہ ان سے ایک آ دمی کے بارے میں سوال کیا گیا جس کا انتقال ہو گیا تھا اور اس پر نذر کے ایک ماہ کا روزہ رہ گیا تھا اور رمضان کا روزہ بھی رہ گیا تھا تو انہوں نے جواب دیا کہ رمضان کے روزہ کی طرف سے تو صدقہ دیا جائے اور نذر کا روزہ اس کی طرف سے رکھا جائے <sup>(۲)</sup>۔

نیز روز ہ عبادات بدنیہ میں سے ہے جو نیابت کے قابل نہیں ہوتی میں، البتہ نذ رادر غیر نذر میں فرق ہے، اس لئے کہ عبادت میں نیابت اس کے ہلکا ہونے کے اعتبار سے ہوتی ہے، اور نذر تحکم میں شریعت کی طرف سے واجب کے مقابلہ میں ہلکی ہوتی ہے، کیونکہ نذر شریعت کی طرف سے واجب نہیں ہوتی ہے بلکہ اس کو تو محض نذر مانے والااپنے او پر واجب کرتا ہے "

- (۱) حدیث: ''ان أمی ماتت وعلیها صوم شهر.....'' کی روایت مسلم (۲/ ۸۰۴ طبعتیں کیلی )نے کی ہے۔
- (۲) اثر <sup>ح</sup>ضرت این عباسؓ: "سئل عن رجل مات وعلیه نذر صوم شهر.....، کیروایت یبیؓ(اسننالکبری ۲۵۷ طبع دارالمعارف)نے کی ہے۔ (۳) المغنی ۳ر ۱۴۴۴،کشاف القناع۲۸۵٬۳۴۲۔

سوم: اعتکاف کی نذر ماننے والا اگراس کوادا کرنے سے پہلے مرجائے: ۲۸ – اگر کسی شخص پر نذر مانا ہوا اعتکاف واجب ہواور وہ اس کوادا کرنے سے قبل انتقال کرجائے، تو اس بارے میں فقہاء کے تین مختلف رجحانات ہیں:

پہلا رجان: اس رجان کے حال فقہاء کی رائے ہے کہ اگر کوئی شخص مرجائے اور اس پرنذ ر مانا ہوا اعتر کاف باقی رہ جائے تو اس کا ولی اس کی طرف سے اعتر کاف کرے گا، یہ حضرت ابن عباس پ حضرت ابن عمر اور حضرت عائشہ سے منقول ہے، اسی کے قائل اوزاعی اور اسحاق ہیں، یہی امام شافعی کا ایک قول ہے اور یہی حنابلہ کا مذہب ہے، البتہ میت کی طرف سے ولی کا اعتر کاف کر نا اس پر وا جب نہ ہوگا، بلکہ صلہ رحمی کے طور پر اس کی طرف سے اس کا ادا کر دینا مستحب ہوگا اور زیادہ بہتر سے ہے کہ اس کا وارث اس کی طرف سے اس کی قضاء کرے، اگر وارث کے علاوہ کوئی دوسر اختص اس کی طرف سے ادا کرد کا تو بھی نذر مانے والے کی طرف سے کافی ہوجائے گا جیسا کہ اگر اس کی طرف سے اس کا دین ادا کردے، اس کے کہ نذر جیسا کہ اگر اس کی طرف سے اس کا دین ادا کردے، اس کے کہ نذر موجائے گا

ان حفرات کی دلیل حفرت ابن عبال سے مروک حدیث ب:''إن سعد بن عبادة استفتی رسول الله عَلَيْنَا في نذر کان علی أمه فتوفيت قبل أن تقضيه، فأفتاه رسول الله

<sup>(</sup>۱) الجموع ۲۷۲۷-۵۴٬۱۳۵٬مغنی الحتاج ۱۷۹۳٬۱۹۳٬۰ زاد المحتاج ۱۷۷۵٬ المغنی ۹۷۰۰۳٬۳۰۳٬۰۳۹٬۰۰۳۱ میشاف القناع ۳۲٬۳۳۵٬۳۳۳

نذر ۲۸

عَلَيْكِنْهِ: أن يقضيه عنها فكانت سنة بعده<sup>"(1)</sup> ( حضرت سعد بن عبادة ن رسول الله عليية سا پن مال پر واجب نذرك بارے میں فتوی پوچھا جس كوادا كرنے سے پہلے ان كی وفات ہوگئ تھی تو آپ عليقية نے ان كواس كےادا كرنے كافتوى ديا، پس اس كے بعد بي معمول ہو گيا)۔

نیز حضرت عبید اللہ بن عبد اللہ بن عتبہ سے مروی حدیث ہے کہان کی مال نے اعتکاف کرنے کی نذر مانی اوراعتکاف کرنے سے قبل ہی ان کا انتقال ہو گیا توان کے بھا ئیوں نے اس کے بارے میں حضرت ابن عباسؓ سے دریافت کیا تو انہوں نے کہا: ان کی طرف سے اعتکاف کرواورروزہ رکھو<sup>(1)</sup>

نیز جب میت پرنذر کے ذریعہ واجب شدہ روزہ اس کی طرف سے رکھا جاسکتا ہے تو اسی طرح اس کی طرف سے اعتکاف کرلینا بھی جائز ہوگا، اس لئے کہ اعتکاف اور روزہ دونوں میں رکنا اور منع کرنا ہے ''۔

دوسرار بحان: ال ربحان کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ اگر کوئی شخص مرجائے اور اس پرنڈ رمانا ہواا عتکاف باتی رہ جائے تو اس کی طرف سے صدقہ کیا جائے گا، اس کی طرف سے اعتکاف نہیں کیا جائے گا، می تو رکی کا قول ہے اور حنفیہ کا مذہب میہ ہے کہ اس کی طرف سے ہردن کے بدلہ میں نصف صاع گندم صدقہ کیا جائے گا وارث کو تہائی تر کہ سے فد میہ نکا لنے پر مجبور کیا جائے گا، اور اگر وصیت

- (۱) حدیث: "أن سعد بن عبادة استفتی رسول الله علی الله سلیل کی تخریک فقره/۲۲ میں گذریکی ہے۔
- (۲) اثر عبید الله بن عبدالله: "أن أمه مذرت اعتكافاً....." كى روایت عبدالرزاق نے(المصوف ۱۹ سات سطع کمجلس العلمی) میں كى ہے۔
  - (٣) مغنى الحتاج اروسهم، زادالحتاج ار ۵۲۷، كشاف القناع ۲/۲۳۳ .

نہ کر نے ووارث کو مجبور نہیں کیا جائے گا، یہ اس وقت ہو گا جب کہ نذر کی وجہ سے اس پر اعت کاف کا واجب ہونا صحت کی حالت میں ہو۔ اگر اعت کاف کی نذر کے وقت مریض ہو اور تندر ست ہونے سے پہلے مرجائے تو اس پر کچھ واجب نہ ہو گا، اس لئے کہ اعت کاف کی ادائیگی کے واجب ہونے میں مریض کے پاس ذمہ صحیح نہیں ہے، اگر ایک دن بھی تندر ست ہوجائے گا اور مرجائے گا تو جتنے دنوں کی نذر مانی ہے، اما م ابو صنیفہ اور اما م ابو یو سف کے نزد یک ان تمام ایا م کی طرف سے صدقہ کیا جائے گا اور اما محمد بن الحین نے کہا ہے کہ جتنے دنوں تک تندر ست رہے گا، صرف ان ہی دنوں کے بدلہ میں صدقہ کیا جائے گا اور یہی عباد ات بدنیہ میں امام مالک کے مذہب کے قیاس کا نقاضا ہے، اور یہی امام شافعی سے ایک روایت ہے، اس روایت کے مطابق ولی ایک دن رات کے اعت کاف کے بدلہ میں ایک مد صدقہ کرے گا<sup>(1)</sup> ہے

ان حضرات کی دلیل میہ ہے کہ اعتکاف روزہ کی فرع ہے اور جب نذر کے ذریعہ میت پرواجب شدہ روزہ میں فد بیکافی ہوجائے تو اعتکاف میں بھی کافی ہوجائے گا اگراس کی وصیت کرے<sup>(۲)</sup>۔ نیز میہ کہ اعتکاف ایک عبادت ہے اور عبادت میں اختیار ضروری ہے، اور بید صیت کرنے میں تو ظاہر ہوگا، وراثت میں ظاہر نہ

(۲) المبسوط ۳ (۱۲۳، ۱۲۴۰

نذر٢٩

دورکعتیں اس سے منتنیٰ ہیں،اگران دورکعات میں اس کی طرف سے نیابت کے جواز کا قول اختیار کیاجائے توجس نے جج یاعمرہ کیا ہے اس کی طرف سےطواف کی دورکعات ادا کی جائیں گی، یہ حنفیہ کا مذہب ہے اور مالکیہ کامشہور مذہب ہے، اگر ان پر عقد اجارہ کرنے کی وصيت کرے گاتوان کے نز ديک وصيت نافذينہ ہوگی، يہی شافعيہ کا مشہور مذہب ہےاور امام احمد سے ایک روایت ہے، عینی نے اس پر فقہاء کا اجماع نقل کیا ہے کہ کوئی کسی دوسرے کی طرف سے نماز ادا نہیں کرسکتا ہےاور قاضی عیاض نے اس پرا جماع نقل کیا ہے کہ میت کی طرف سے نماز ادانہیں کی جائے گی، قرافی نے کہا ہے: نماز کے بارے میں اس پراجماع منقول ہے کہ میت کی طرف سے نما زادانہیں کی جائے گی، ابن بطال نے اس پر فقہاء کا اجماع نقل کیا ہے کہ کسی کی طرف سے کوئی دوسرا نہ فرض نماز ادا کر سکتا ہے اور نہ سنت، نہ کسی زندہ کی طرف سے ادا کر سکتا ہے نہ کسی میت کی طرف سے ادا کر سکتا \_(1) \_\_\_\_\_\_ ان حضرات کی دلیل حضرت ابن عباسؓ سے مروک بیا تڑ ہے: "لا يصلى أحد عن أحد ولا يصوم أحد عن أحد" (٢) ( کوئی کسی کی طرف سے نمازنہیں پڑ ھے گااور نہ کوئی کسی کی طرف سے روزہ رکھےگا)۔ نیز امام ما لک سے مروی ہے کہ انہوں نے فرمایا کہ مدینہ میں

 (۱) الهدايد والعنايد و فتح القد ير ۲ ( ۵۸ ، ردالمحتار ۲ ( ۱۱۸ ، الفروق ۳ ( ۱۸۷ ، تهذيب الفروق لا بن الشاط ۳ (۲۱۹ ، مواجب الجليل ۲ ( ۵۳۳ ، ۵۳۴ ، المجموع ۲ ( ۲ ۷ سام معنی الحتاج ار ۹۳۳ ، زادالمحتاج ار ۵۲ / ۵۳۰ ، ۱۳۰ ، الكافی ۲ ( ۳۳۰ ، كشاف القناع ۲ ( ۳۳۳ ، عدة القاری ۱۱ ( ۲۰ ، ۲۰۰ / ۲۰۰۱ -

تبرع ہوگاادر تہائی تر کہ میں معتبر ہوگا<sup>(1)</sup>۔ تیسرار بحان: اس ربحان کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ اگر کوئی شخص مرجائے ادر اس پرنذ ر مانا ہوا اعتکاف باقی رہ جائے تو اس کی طرف سے اعتکاف نہیں کیا جائے گا ادر بیاس کے لئے کا فی بھی نہ ہوگا، نہ اس کی طرف سے صدقہ کیا جائے گا، نہ فد بیہ کے ذریعہ اس سے اعتکاف ساقط ہوگا، بی شافعیہ کا مشہور مذہب ہے، '' الأ م' وغیر رہ میں امام شافعی کی صراحتوں سے یہی معروف ہے<sup>(1)</sup>۔ ان حضرات کی دلیل بیہ ہے کہ شارع کی طرف سے ایس کو کی نفس موجود نہیں ہے جس سے معلوم ہو کہ اگر کوئی مرجائے ادر اس کا نذر مانا ہوا اعتکاف ہوتو اس کی طرف سے اعتکاف کیا جائے گا، اس ایت کاف کی طرف سے فد بیہ ادا کرنا بھی کا فی نہ ہوگا، اس لئے کہ شریعت میں ایس کوئی صراحت موجود نہیں ہے جس سے معلوم ہو کہ اس کی طرف سے فد بیہ ادا کرنا کھی کا فی نہ ہوگا، اس لئے کہ

چہارم: اگر کوئی شخص نماز کی نذر مانے اور اس کوادا کرنے سے قبل مرجائے: ۲۹ – اگر کسی شخص پرنذر مانی ہوئی نماز واجب ہواور وہ اس کو ادا کرنے سے قبل مرجائے تو اس کے بارے میں فقہاء کے دومختلف رجحانات ہیں:

پہلا ربحان: اس ربحان کے حال فقہاء کی رائے ہے کہ اگر کوئی شخص مرجائے اور اس پر نذر مانی ہوئی نماز باقی رہ جائے تو اس کے دلی یاکسی دوسرے کے لئے اس کی طرف سے اس کوادا کرنا جائز نہیں ہے، نہ فدیہ کے ذریعہ اس سے ساقط ہوگی، البتہ طواف کی

- (۱) العناية ۲/ ۱۴-
- (۲) المجموع ۲۷۲۷ سمغنی المحتاج ۲۱۷۹، زادالمحتاج ۲۵۷۷
  - (۳) مغنی الحتاج ارا ۴۳۹، زادالحتاج ار ۵۲۷۔

کردینامستحب ہے، اور بیاس کی طرف سے صلدرخی ہوگی اور میت کا ذمہ اس سے بری ہوجائے گا<sup>(1)</sup>۔ ان حفرات کی دلیل حفرت ابن عباس سے مروی حدیث ہے:'' أن سعد بن عبادة استفتی رسول الله عَلَیْسِلَلَهِ في نذر کان علی أمه، فتو فیت قبل أن تقضیه، فأفتاه النبی عَلَیْسِلَلَهِ أنه یقضیه عنها، فکانت سنة بعدہ''<sup>(1)</sup> (حفرت سعد بن عبادة نے رسول اللہ عَلَیْسَہِ سے اپنی ماں پر واجب نذر کے بارے میں فتوی پوچھا جس کو ادا کرنے سے پہلے ان کی وفات ہوگی تھی تو آپ نے ان کو اس کے ادا کرنے کا فتوی دیا اس کے بعد میہ معمول ہوگیا)۔

اسی طرح ان حضرات کی دلیل وہ احادیث بھی ہیں جن سے میت کی طرف سے ج کر نے اور روزہ رکھنے کا جواز معلوم ہوتا ہے، اس لئے کہ ان احادیث میں رسول اللہ عظیمی کا بیار شادمنقول ہے: ''فاقضوا اللہ فھو أحق بالقضاء''<sup>(س)</sup> (اللہ تعالی کا قرض ادا کرو، وہ ادائیگی کا زیادہ حق دار ہے)اور یہ نماز جس کو نذر مانے والے نے اپنے او پر واجب کیا ہے، اس پر اللہ تعالی کا دین ہے جس کو اداکر نے سے پہلے وہ مرگیا ہے، لہذا اس کی طرف سے اس کے ولی کا اس کوا داکر دینا کافی ہوجائے گا۔

() مواجب الجليل ۲ (۵۴۳۳، إعانة الطالبين ۲ (۲۴۴۴، المغنى ۹ ( ۲۰ ۳، الكافى ۲۲ ( ۲۳۳۰، كشاف القناع ۲ / ۳۶، عمدة القارى ۲۲ / ۲۱۰، شرح النودى على صحيح مسلم ا / ۹۰ \_

- (۲) حدیث: 'نان سعد بن عبادة استفتی رسول الله عُلَيْكِ،..... کَتَخْ تَنَ فقره/۲۲ میں گذریکی ہے۔
- (۳) حدیث: "فاقضوا الله فهو أحق بالقضاء" کی تخریج فقره / ۲۵ میں گذر چکی ہے۔

صحابہ یا تابعین میں سے سی کے متعلق میں نے نہیں سنا کہان میں سے کسی نے کسی کوکسی دوسر ہے کی طرف سے روزہ رکھنے یا نماز پڑ ھنے كاحكم ديا ہو''۔ نیزنمازایک ایسی عبادت ہےجس میں زندگی میں نیابت نہیں ہوتی ہےتو مرنے کے بعد بھی اس میں نیابت نہ ہو سکے گی <sup>(۲)</sup>۔ نیز کسی بھی حال میں نماز کا کوئی بدل نہیں ہے، اس لئے نماز میں نائب کاعمل، ای شخص کے عمل کے قائم مقام نہ ہو سکے گاجس کا وہ نائب ہے<sup>(۳)</sup>۔ نیز احکام شرعیه کا مقصود امتحان ومشقت ہے اور بیرعبادات بدنیہ میں خاص افعال کے ذریعہ نفس واعضاء کو تھکانے سے حاصل ہوتی ہےاور نائب کے مل سےاں شخص پرکوئی مشقت نہ ہوگی جس پر نماز داجب ہے،لہذانماز میں مطلقاً نیابت جائز نہ ہوگی <sup>(۳)</sup>۔ دوسرار جحان: اس رجحان کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ اگر کوئی شخص مرجائے اوراس پرنذ ر مانی ہوئی نماز باقی رہ جاتے اس کا ولی اس کی طرف سے اس کوا دا کرے گا، بید حضرت ابن عمرؓ سے منقول ہے،اسی کے قائل اوزاعی،عطاءاوراسحاق ہیں، مالکیہ میں سے محمد بن عبدالحکم نے کہاہے کہ پیجائز ہے کہ میت کی جونمازیں چھوٹ گئی ہیں ان کومیت کی طرف سے ادا کرنے کے لئے کسی کو اجرت پر رکھا جائے، بعض متاخرین شافعیہ کی رائے ہے کہ میت پر جونماز واجب یے اس کو اس کا دارث اس کی طرف سے ادا کرے گا، حنابلہ کامشہور مذہب ہے کہ اگر کوئی شخص نماز ادا کرنے کی نذر مانے اور ادا کرنے ی قبل مرجائے تواس کے ولی کے لئے اس کی طرف سے اس کوا دا

- (۱) فتخ القدير ۲۷ م.
- (٢) المهذب مع شرحه المجوع ٢ / ٢ ٣، الكافي ١ / ٠ ٣٣ -
  - (۳) المغنی ۹رمس
  - (۴) البحرالرائق ۳۷٬۵۳

ان حضرات کی دلیل ارشاد ربانی ہے: "مِنُ بَعُدِ وَصِیَّةٍ یُوصِی بِهَا أَوُدَیْنِ"<sup>(1)</sup> (بعد اس کے کہ مورث اس کی وصیت کر جائے یاادائے قرض کے بعد)۔ نیز حفرت عائش سے مروی حدیث ہے کہ ایک شخص نے نبی کریم علیت سے عرض کیا: "ان أمي افتلتت نفسها، وأظنها لو تکلمت تصدقت، فهل لها أجر إن تصدقت عنها؟ قال: نعم"<sup>(1)</sup> (میری ماں کا اچا نک انقال ہوگیا، میرا خیال ہے کہ اگر اس کوبات کرنے کا موقع ملتا تو پچ صدقہ کرتی تو کیا اگر میں اس کی طرف سے صدقہ کر دول تو اس کو تو اب طح گا؟ آپ علیت یا فرمایا: ہاں)۔

- (ا) سورهٔ نساء/اا۔
- (۲) حدیث: ''إن أمي افتلتت نفسها، وأظنها لو تكلمت تصدقت.....، كى روایت بخارى (۲۹،۲۵۲ طبع التلفیه) اور مسلم (۲۹۲/۲ طبع عیسی الحلمی) نے کی ہے۔
- (۳) حدیث: "أن العاص بن وائل أوصى أن يعتق عنه ...... "كى روايت ابوداود (۳/۳ + صحيح محص) نے كى ہے۔

جس کی ماں نے قباء میں اپنے او پر نماز کو واجب کرلیا تھا، عظم دیا کہ اپنی ماں کی طرف سے نماز پڑ ھلو<sup>(1)</sup> ۔ نیز میت کی طرف سے رحج اور روز ہ کو ادا کر نانص سے ثابت ہے لہذا ان دونوں پر قیاس کرتے ہوئے نماز کو بھی اس کی طرف سے ادا کر ناجائز ہوگا، اس لئے کہ بیسب بدنی عبادات ہیں، اور اس لئے کہ بیسب میت پر واجب شدہ دین ہیں، لہذا دوسر ے تمام دیون کی طرح نماز بھی اس کی طرف سے ادا کی جائے گی اور بیا دا کرنا کافی ہوجائے گا<sup>(1)</sup> ۔

پنجم : اگر کوئی صدقہ کی نذر مانے اور اس کوا داکر نے سے قبل مرجائے: • ۷ - اگر کوئی شخص صدقہ کی نذر مانے اور اس کوا داکر نے سے پہلے مرجائے تو اس کے بارے میں فقہاء کے دومختلف رجانات ہیں: پہلا رجحان: اس رجحان کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ اگر کوئی شخص صدقہ کرنے کی نذر مانے اور اس کوا داکر نے سے قبل اس کی موت ہوجائے تو اس کا ولی اس کی طرف سے اس کے ترکہ سے ادا کر ے گا، خواہ وہ اس کی وصیت کرے یا نہ کرے، بیشا فعیہ و حنابلہ کا مذہب ہے <sup>(m)</sup>، انہوں نے کہا ہے کہ ولی کا اس نذر کوا داکر نا بطور صلہ مزمی واحسان کے مستحب ہے تاکہ میت کا ذمہ اس پر وا جب شدہ سے اس کے ذریعہ بر کی دسجد شروجائے۔

- (1) اثر حضرت ابن عمرٌ: "أنه أمو اموأة جعلت أمها على نفسها صلاة بقباء فقال: صلي عنها" كو بخارى (فتح البارى ١١ / ٥٨٣ طبح السلفيه) في من مات وعليه نذر" كترجمة الباب مين ذكركيا ب، ١٠ ن تجرف كسى ما خذ كاحوالي مين ديا ب-
  - (۲) الكافى ۲۰۳۴\_
- (۳) مغنی الحتاج اراا ۲۹، المغنی ۹۷ ۳۰، ۱۳، الکافی ۲۷ ۳۶، کشاف القناع ۲ر ۳۳۵،شرح النودی علی صحیح مسلم ۱۱ ر ۹۲،۸۴ ـ

کہ اس کواپنے خاص مال سے یا میت کے تر کہ سے ادا کرے، بید خفیہ وما لکیدکا مذہب ہے<sup>(1)</sup>۔ ان حضرات کی دلیل بیہ ہے کہ شرعی احکام کا مقصود آ زمائش ومشقت ہے اور بیمشقت مالی عبادات میں نفس کے مجبوب مال کو فقیر تک پہنچا کر کم کرنے سے حاصل ہوتی ہے، اور اس مال کا تعلق ایسے فعل سے ہے جس کا مکلف بنایا گیا ہے، اور موت کی وجہ سے تمام افعال ساقط ہو گئے، کیونکہ دنیا میں ان کے ذریعہ اس کی اطاعت وفرما نبر داری کا ظاہر ہونا نامکن ہوگیا، لہذا اس مال کی وصیت کرنا لہذا وہ تہائی میں معتبر ہوگا<sup>(1)</sup>۔



(۱) فتح القدير ۲۷ ۸۵، البحر الرائق ۳۷ ۲۴، ۲۵، تحفة الفقهاء ۱ ۲۸ ۴، المنتقى ۲۲، ۲۲، ۲۲ ۲) فتح القدير ۲۱، ۸۵، البحر الرائق ۳۷ ۲۵\_ غلام آزاد کئے، اوران کے دوسرے بیٹے عمرو نے ان کی طرف سے باقی ماندہ پچپاس غلام آزاد کرنا چاہا توسو چا کہ پہلے رسول اللہ علیات سے دریافت کرلیں، چنانچہ نبی کریم علیق کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کیا: اے اللہ کے رسول! میرے والد نے سوغلام آزاد کرنے کی وصیت کی، اور ہشام نے ان کی طرف سے پچپاس غلام آزاد بھی کرد نے ہیں، اب ان پر پچپاس غلام باقی رہ گئے ہیں تو کیا میں ان کی طرف سے آزاد کردوں؟ تو اللہ کے رسول علیق نے فرمایا: اگر وہ مسلمان ہوتا اور تم لوگ اس کی طرف سے تج کرتے واس کا اس کی طرف سے صدقہ کرتے یا اس کی طرف سے تج کرتے تو اس کا ثواب اس کو پنچتا )۔

نیز حضرت ابن عباس سے مروی حدیث ہے: '' أن سعد بن عبادةٌ استفتی رسول الله عَلَىٰ اِن أمي ماتت و علیها نذر لم تقضه، فقال رسول الله عَلَىٰ اَقْلَا اور ان کے ذمہ نذر تھی جے بعدہ''<sup>(1)</sup> (میری والدہ کا انتقال ہو گیا اور ان کے ذمہ نذر تھی جے انہوں نے پورانہیں کیا تھا تو رسول اللہ عَلَیٰ اور ان کے ذمہ نذر تھی جے طرف سے اسے پورا کردو، تو بیاس کے بعد سنت قرار پائی)۔ دوسرار جحان: اس رجحان کے حامل فقہاء کی رائے ہے کہ اگر طرف سے ادانہیں کیا جائے گا الا بیک اس کی وصیت کی ہوا ور اس ک موت می این ہوکہ اس کواد اکیا جائے گا الا ہی کہ اس کی وصیت کی ہوا ور اس ک ہوتو بیہ وصیت ہوگی، اور اس کے تہائی ترکہ سے نکالا جائے گا، اور دوس میں موصایا پر مقدم ہوگا، اور اگر اس کی وصیت نہ ہوتو اس ک

(۱) حدیث: "أن سعد بن عبادة استفتی رسول الله عَلَيْتِ ...... كَتْخَرْجْ جَادَةُ اللَّهُ عَلَيْتِ ...... كَتْخُرْجُ فقره ۲۲ میں گذریچی ہے۔

م (<sup>1)</sup>، اس لئے کہ نبی کریم علیقہ کا ارشاد ہے: "من لعب بالنود شير فكأنما صبغ يده في لحم خنزير و دمه"() (جومخص نرد شیر کھیلے گا گویا وہ اپنا ہاتھ سور کے گوشت اور اس کے خون میں ر نَكَح كا)، نيز ارشاد نبوى ب: "من لعب بالنود فقد عصبى الله و د سوله''<sup>(m)</sup> (جونرد کھیلے گا وہ اللہ اور اس کے رسول کی نافرمانی کرےگا)،اورسابقہ جدیث کی وجہ سے حنفیہ کے نز دیک مکروہ تح پی ہے،اس لئے کہا گراس کے ذریعہ جوا کھیلے گاتو جوانص سے حرام ہے اورا گرجوانہیں کھلے گا تولہواورعبث ہوگا <sup>(۴)</sup>، نبی کریم ﷺ کاارشاد *ب*: "ليس من اللهو إلا ثلاث: تأديب الرجل فرسه، وملا عبته أهله، ورميه بقوسه ونبله''<sup>(۵)</sup> (لهو ميں سے صرف تين چزیں جائز ہیں: آ دمی کا اپنے گھوڑ کو سِد ھانا، اپنی بیوی سے کھیلنا اوراینے تیروکمان سے تیراندازی کرنا)۔ شافعیہ نے اس کے حرام ہونے کی وجہ یہ بتائی ہے کہ اس کی بنیاداٹکل اور خمین پر ہوتی ہے جو پر لےدرجہ کی حماقت ہے۔ رافعی نے کہا ہے کہ شطرنج اور نرد پر ان تمام کھیلوں کو قیاس کیا جائے گا، جوان جیسے ہوں گے،لہذ اجس کھیل کی بنیا دحساب ہو (۱) الدرالمخار وردامجتار ۲۵۲/۵، ۲۵۳، حاضة الدسوقي ۳۷/۱۲، عقد الجوام الثمينه في مذهب عالم المدينة لا بن شاس ١٣٧ ٢٣ طبع اول، دارالغرب الإسلامي، مغنى الحتاج ١٣/ ٢٨ ٢٢، تحفة الحتاج وحاشية الشرواني • ١١/ ٢١٢، روض الطالب مهر سرم المغنى 9م • 1/ الحابه (٢) حديث: "من لعب بالنود شير فكأنما ..... كى روايت مسلم (۴۷ + ۲۷ طبع عیسی کلمبی )نے حضرت برید ڈسے کی ہے۔

- (۳) حدیث: "من لعب بالنرد فقد عصی الله ورسوله" کی روایت ابودا وَد (۳۰ - ۲۳۰ طبح حص) نے حضرت ابوموی اشعری سے کی ہے۔
  - (۴) تكملة فتحالقد يرمار ۲۴ بتيين الحقائق للزيلعي ۲ ( ۲۰ سه
- (۵) حدیث: "لیس من اللهو الا ثلاث...... " کی روایت ابوداؤد (۲۹/۳ طبع حمص)اورنسائی (۲ / ۲۲۳ طبع التجاریة الکبری) نے حضرت عقبہ بن عامر ً سے کی ہے۔

نرد

تعریف: ۱ – لغت میں نرد ایک مشہور کھیل ہے جس کو ارد شیر بن با بک شاہ ایران نے ایجاد کیا تھا،اسی لئے اس کونرد شیر بھی کہا جا تا ہے۔ اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے <sup>(1)</sup>۔

متعلقہ الفاظ: الف-شطرنج: ۲- لغت میں شطرنج ، شین کے زبر کے ساتھ ہے، ایک قول ہے کہ شین پرزیر ہے یہی مختار ہے، یہ معرب ہے، دراصل فاری لفظ ہے۔ اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگ نہیں ہے<sup>(۲)</sup>۔ نرد اور شطرنج میں تعلق ہیہ ہے کہ دونوں کھیل ہیں، البتہ نرد کی نبیا داٹکل اور تخمینہ پر ہوتی ہے جب کہ شطرنج فکر وتد ہیر کے ساتھ کھیلا جاتا ہے<sup>(۳)</sup>۔

نرد کھیلنے کا حکم: ۳۷- جمہور فقہاء مالکیہ وحنابلہ کے نزد یک نرد کھیلنا حرام ہے، شافعیہ کے نزدیک صحیح مذہب یہی ہے اور بعض حنفیہ کی ایک رائے یہی

المصباح المنير ،القاموس المحيط ،حاشيه ابن عابدين ۵ (۲۵۲،۲۵۲ - ۲۵۳
 (۲) المصباح المنير ، مغنی المحتاج ۲۰/۸۲۸ -

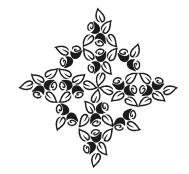
(۳) تحفة الحتاج • ار ۲۱۶،۲۱۵\_

نزاع،نزول ا-۲ جیسے منقلہ کہ کچھ گڈھےاور خطوط ہوتے ہیں، حساب سے کنگریاں ان میں رکھی اور نکالی جاتی ہیں ،تو بیچرا منہیں ہوگااورجس کی بنیادا ٹکل پر ہووہ حرام ہوگا جیسے نرد د فیرہ، نرد کا موضوع وہ ہے جواس کے مہرے لیین کنگریاں بتا ئیں تو وہ از لام کی طرح ہے، شافعیہ کے نز دیک صحیح نزول کے بالمقابل قول ہے کہ وہ مکروہ ہے<sup>(1)</sup>۔

تعريف: I - لغت میں نزول، نزل کا مصدر ہے، کہا جاتا ہے: نزل نزو لا او پر سے پنچ اتر نا، کہا جاتا ہے: نزل فلان عن الأمر و الحق <sup>ي</sup>عنی اس کوچھوڑ دیا، اگر اس کا صلہ بالمکان یافی المکان ہوتو اس کا معنی ہوگا اتر نا (قیام کرنا)، اگر اس کا صلہ علی القوم ہوتو اس کا معنی ہوگا: مہمان بننا، کہا جاتا ہے: نزل به مکروہ یعنی اس کو نا خوش گوار حالات پیش آئے، نزل الحاج یعنی ج کرنے والا منی میں آیا، نزول علی ارادة زمیلہ یعنی اپن ساتھی کی رائے میں موافقت کی <sup>(1)</sup> -

نزاع

د مکھئے:'' دعویٰ'۔



(1) تحفة الحتاج ١٠/ ٢١٢ ، مغنى الحتاج ٣/ ٨ ٢ ٣، روض الطالب ٣/ ٣٣٣.

-100-

نزول ۲۷-۵ کے تصحیح آپ نے ان کومسجد میں اتارا<sup>(۱)</sup>۔ سعید بن المسیب نے کہا ہے کہ حضرت ابوسفیان جب مشرک اتو تصاب دفت بھی مدینہ کی مسجد میں آیا کرتے تص<sup>(۲)</sup>۔

سجد کہ تلاوت کے لئے سوار کا اتر نا: سجد کہ تلاوت کے لئے سوار کا اتر نا: ساجد مور سواری پر اپنی نماز میں سجد کہ تلاوت کرے گا، نماز کے تابع ہو کر سجدہ کے لئے اس کا اشارہ کرنا کا فی ہوگا، سواری پر سجد کہ اس کے لئے ضروری نہ ہوگا، کیکن جو مسافر نماز کے بغیر سواری پر سجد کہ تلاوت کرنا چا ہے اس کے بارے میں اختلاف ہے۔ تلاوت کرنا چا ہے اس کے بارے میں اختلاف ہے۔ جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ وہ اشارہ سے سجدہ کر کا کا فی نہ ہوگا۔ تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: اصطلاح '' سجود التلا وۃ '' (فقرہ نہر کا )۔

سجد کا تلاوت کے لئے خطیب کا اترنا: ۵ - سجد کا تلاوت کے لئے منبر سے خطیب کے اترنے کو شافعیہ وحنابلہ نے جائز قرار دیا ہے، شافعیہ نے مشقت کے نہ ہونے کی شرط لگائی ہے، حنفیہ نے اترنے کو واجب کہا ہے، اس لئے کہ ان کے نزدیک سجد کہ تلاوت واجب ہے۔

حدیث: "أن وفد ثقیف لما قدموا علی دسول الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ العاصُ روایت ابوداؤد (۳/ ۲۰ طبع جمع) نے حسن بھری عن عثان بن المی العاص میں ہے۔
 سے کی ہے۔
 اور منذری نے (مخضر السنن ۴/ ۴۴ طبع دار المعرفہ) میں کہا: کہا گیا ہے کہ حسن بھری نے عثان بن الی العاص نے ہیں سنا ہے۔
 (۲) المغنی لابن قد امہ ۸/ ۲۳۵ طبع الریاض۔

حنفنیہ نے کہا ہے کہ جب خطیب اتر جائے گا تومؤذن نماز کے لئے اقامت کہے گا۔ مالکیہ نے کہا ہے کہ خطیب جب خطبہ سے فارغ ہوجائے گا تو

استغفار کرےگا پھرا ترےگا اور نماز پڑھائےگا۔

شافعیہ نے کہا ہے کہ جعہ کے دن خطبہ کی ایک سنت میہ ہے کہ امام اپنے خطبہ سے فارغ ہونے کے بعد اتر نا شروع کرے گا اور مؤذن اقامت کہنا شروع کرے گا اور امام جلدی کرے گا تا کہ اقامت کہنے والے کے فارغ ہونے کے ساتھ ہی وہ محراب میں پہنچ جائے۔

حنابلہ نے کہا ہے کہ جب خطیب خطبہ سے فارغ ہوجائے گاتو مؤذن جب قد قامت الصلاۃ کہے گا تب اترے گا اورا ترنے میں تیزی کرے گاتا کہ دونوں خطبوں اور نماز کے درمیان زیادہ سے زیادہ تسلسل رہے، مگر تیزی کرنے میں ایسی جلد بازی نہیں کرے گا جو ناپیند یدہ ہو<sup>(1)</sup>۔

- (۱) الاختيار ال۸۵، المدونه اله۱۵، ۱۵۱، روضة الطالبين ۲/۲۳، كشاف القناع۲/۸۳
  - (۲) روضة الطالبين ۱۰/۱۱۳۱

نزول۲، نساء ۱-۲ مالکیہ کی رائے سجدہ نہ کرنے کی ہے،اور اس لئے ان کے نزدیک سجدہ کے لئے اتر نا جائز نہیں ہے،البتہ سجدہ کے مکروہ یا حرام ہونے میں ان کے درمیان اختلاف ہے۔ اس کی تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: اصطلاح '' سجود التلاوۃ'' (فقرہ فہبر ۲۱)۔

تعريف: ا-لغت ميں نساء كامعنى تاخير كرنا ہے، باب فنتخ سے به كہا جاتا ہے: 'نسأ الله أجله و في أجله'' مہلت دينا، عمر دراز كرنا، أنسأه اور أنسأ فيه مؤخر كرنا<sup>(1)</sup> -اصطلاحى معنى لغوى معنى سے الگنہيں ہے<sup>(1)</sup> -

روز ہ دار کے قن میں شہوت کے ساتھ منی کا نگلنا: ۲ - فی الجملہ جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ جان بو جھ کر منی کے نکالنے ا - لغت میں نساء کا معنی تا سے روز ہ باطل ہوجا تا ہے۔ تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: اصطلاح '' صوم'' (فقرہ أنسأ فیہ مؤخر کرنا<sup>(1)</sup>۔ اصطلاحی معنی لغوی مع



-102-

كيف شئتم يداً بيد<sup>(1)</sup> (سوني كو چاندى سے ہاتھوں ہاتھ جيسے چاہو فروخت كرو، گندم كو محجور سے ہاتھوں ہاتھ جيسے چاہو فروخت كرو، جو كو محجور سے ہاتھ در ہاتھ جيسے چاہو بچو )۔ رہا نساء توجن دوجنسوں ميں ايک علت كى وجہ سے رہا پايا جاتا ہو مثلاً كميل كو كميل سے يا كھانے كى چيز كو كھانے كى چيز سے جن كے ہو مثلاً كميل كو كميل سے يا كھانے كى چيز كو كھانے كى چيز سے جن ك نزديك رہا كى علت يہى ہے، ان دونوں ميں سے سى ايك كو دوسر ب سے ادھار فروخت كرنا حرام ہے، اس ميں كو كى اختلاف نہيں ہے، اس لئے كہ نبى كريم علي سے كا ارشاد ہے: "نفإذا اختلفت ھذہ الاً صناف فبيعو احيف شئتم إذا كان يداً بيد "<sup>(1)</sup> (اگر بي اصناف بدل جائيں تو جيسے چاہو فروخت كرو بشرطيكہ ہاتھوں ہاتھ ہو)۔

ایک روایت میں ہے: "لا باس ببیع الذهب بالفضة والفضة أكثر هما: یداً بید، وأما نسیئة فلا، ولا بأس ببیع البر بالشعیر والشعیر أكثر هما یداً بید، وأما نسیئة فلا"<sup>(۳)</sup> (سونے كوچاندى ہے جب كه چاندى زیادہ ہونفز فروخت لان حیل كوئى حرج نہیں ہے،لیكن ادھار جائز نہیں ہے، گندم كو جو سے جب كه جوزیادہ ہونفذ فروخت كرنے میں كوئى حرج نہیں ہے، البتة ادھار جائز نہیں ہے)، البتہ دونوں طرف كے مال میں سے ایک خمن اور دوسرا سامان ہوتو الی صورت میں دونوں میں ادھار جائز

- (۱) حدیث: "بیعوا الذهب بالفضة کیف شئتم یداً بید ..... کی روایت ترزی (۳۷ ۵۳۲ طبع الحلی نے عبادہ بن الصامت سے کی ہے اور اس کی اصل صحیح مسلم (۱۲۱۱/۳) میں ہے۔
- (۲) حدیث: فإذا اختلفت هذه الأصناف فبیعوا کیف شئتم إذا کان یداً بید" کی روایت مسلم (۱۲۱۱/۳ طبع عیسی الحلی) نے حضرت عباده بن الصامت سے کی ہے۔
- (۳) حدیث: "لا بأس ببیع الذهب بالفضة ...... کی روایت ابوداؤد (۳۰۱/۳ طبح حص) نے حضرت عبادہ بن الصامت ؓ سے کی ہے۔

اصطلاح میں نفذ، سونا اور چاندی کو کہتے ہیں، نیز ادھار کے برخلاف کوبھی کہتے ہیں۔ نساءاور نفذ میں تضاد کا تعلق ہے<sup>(1)</sup>۔

نساء سے متعلق احکام: عقو د میں نساء (ادھار عقد کرنا): ۲۰- اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ جس عقد میں بدلین میں کمی بیشی ناجائز ہواس میں نساء (ادھار) بھی حرام ہوگا اور قبضہ سے قبل ایک دوسرے سے علا حدہ ہونا بھی حرام ہوگا، اس لئے کہ نبی کریم علیق ک دوسرے بی نام حوانا بعین''<sup>(۲)</sup> (عین کے بدلہ عین)، اسی طرح ارشاد ہے: ''عیداً بید''<sup>(۳)</sup> (ہاتھ درہا تھ ہو) اور اس لئے بھی کہ نساء کی حرمت میں زیادہ تا کید آئی ہے۔

تو جب کی بیشی کرنا حرام ہوگا تو نساء بدرجہ اولیٰ حرام ہوگا اور بدلین دوجنس سے ہوں تو ان میں کی بیشی جائز ہوگی جب کہ ہاتھوں ہاتھ ہو،ادھار جائز نہ ہوگا۔

دوجنسول میں کمی بیشی کے جائز ہونے میں سعید بن جیر کے علاوہ کسی کا اختلاف نہیں ہے، انہوں نے کہا ہے کہ جن دونوں چیز وں سے انتخاع کا طریقہ کیسال ہوان میں کمی بیشی جائز نہ ہوگی لیکن ہے بی کریم علیق کے ارشاد کی وجہ سے قابل رد ہے، آپ علیق نے فرمایا:"بیعوا الذهب بالفضة کیف شئتم یداً بید، وبیعوا البر بالتمر کیف شئتم یداً بید، وبیعوا الشعیر بالتمر

- لسان العرب، قواعد الفقه للبر كتى -
- (۲) حدیث: "عیناً بعین" کی روایت مسلم (۳/ ۱۲۱۰ طبع عیسی الحلبی ) نے عبادہ بن الصامت ؓ سے ایک طویل حدیث کے ضمن میں کی ہے۔
- (۳) حدیث: "یداً بید" کی روایت مسلم (۳۷ ۱۳ ۱۳ طبع عیسی اُتحلق ) نے ابوبکرہ نفیع بن الحارث سے کی ہے۔

اس کے لئے ادھارفروخت کرنا خواہ ثمن مثل (مناسب قیمت) سے زائد میں ہوجائزنہیں ہوگا، کیونکہ مطلق ہونے کا تقاضا ہے کہ نقذ بیچ ہو اس لئے کہا کثر اس کارواج ہوتا ہے (')۔ لیکن حنابلہ نے مطلق ہونے کی صورت میں وکیل اور مضاربت کے عامل وشریک کے درمیان فرق کیا ہے، چنانچہ وہ کہتے ہیں:اگرمطلق اجازت دے،ادھار پانفذ کی قید نہ لگائے تو وکیل کے لئے ادھار فروخت کرنا جائز نہ ہوگا، عقد مضاربت کے عامل اور شریک کے لئے ادھار فروخت کرناجائز ہے پانہیں اس میں دو ردایتیں ہیں: پہلی روایت ہہ ہے کہ ان دونوں کے لئے ادھار فروخت کرنا جائز نہیں ہے، اس لئے کہ بیچ میں بیدونوں نائب ہیں، لہذاان کے لئے وکیل کی طرح صریح اجازت کے بغیرادھارفروخت کرنا جائز نہ ہوگا اس لئے کہ نائب کے لئے احتیاط کے ساتھ ہی تصرف کرنا جائز ہوتا ہےاورا دھارفروخت کرنے میں مال کوخطرہ میں ڈالناہے، مطلق کلام میں قرینہ حالیہ کے ذریعہ قید لگائی جاتی ہےتواہیا سمجهاجائے گا کہ گویا اس نے کہا کہ نقذ فروخت کرنا۔ دوسری روایت بد ہے کہ عقد مضاربت کے عامل اور تجارت میں شریک کے لئے ادھار فروخت کرنا جائز ہے، اس لئے کہ مضاربت اورتجارت کی اجازت سے عام رائج تجارت کی اجازت شمجھی جائے گی اورادهارفر وخت کرنا تاجروں کی عام عادت ہے، اس لئے کہ تجارت کامقصود نفع حاصل کرنا ہےاورا دھار میں نفع زیادہ ہوتا ہے۔

بیاجازت مطلق وکالت کے حکم میں جدا ہوتی ہے، اس لئے کہ وکالت میں صرف نفع مقصود نہیں ہوتا ہے، بلکہ مقصود صرف ثمن کا حاصل کرنا ہوتا ہے، تو اگر اس کو خطرہ کے بغیر حاصل کرناممکن ہوتو ہیہ

(۱) تحفة الحمتاح ۲ ( ۹۳، مغنی الحتاج ۲ / ۲۲، ۲۱۳، ۱۵،۳۱۳، الحلی شرح المنهاج ۱٫۲۲ ۲۰۱٬۳۳۵،۵۳۳، المغنی ۵ / ۹۳، مغنی ۹ اوراس کے بعد کے صفحات۔ ہے، اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے<sup>(1)</sup>، اس لئے کہ شریعت نے بیخ سلم میں رخصت دی ہے، حالانکہ راس المال میں اصل درا ہم ودنا نیر ہیں، اگر بیچ سلم میں ادھار جائز نہ ہوتو وزن والی اشیاء میں بیچ سلم کا دروازہ بند ہوجائے گا<sup>(۲)</sup>۔ تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: اصطلاح<sup>د</sup>' رہا'' (فقرہ / ۲۲ اور اس کے بعد کے فقرات)۔

شریک، وکیل اور مضارب کا ادھار فروخت کرنا: ۲۹ - شافعیہ وحنا بلہ کی رائے ہے کہ دوسرے کے مال میں تصرف کے وقت جس شخص پر احتیاط کرنا واجب ہو مثلاً وکیل، عقد مضاربت میں عامل، مال تجارت میں شریک اس کے لئے جائز نہیں ہے کہ مضاربت میں راس المال کے مالک کی اجازت کے بغیر، نیچ کی وکالت میں مؤکل کی اجازت کے بغیر اور مال تجارت میں شریک کی اجازت کے بغیر ادھار فروخت کرے، اگر وہ اس کی اجازت دے

اوراس پر واجب ہے کہ مہلت دینے میں مبالغہ نہ کرے، اگر ادھار کے لئے کوئی مدت مقرر کر دی گئی ہوتو اس کی پابندی کرے گا، اور اگر کوئی مدت مقرر نہ ہوتو اگر وہاں کوئی عرف ہوتو اس پر محمول ہوگا ورنہ مسلحت کی رعایت رکھے گا، اگر اس کوئیچ وشراء کی اجازت دی گئی ہوتو ادھار فر وخت کرنے پر گواہ بنالینا اس پر واجب ہوگا، اسی طرح اس پر بیجھی واجب ہوگا کہ ادھار بیچ وشراء قابل بھروسہ اور خوش حال لوگوں ہے کرے۔

اگر مذکوره څخص کو مال میں مطلق تصرف کی اجازت دی گئی ہوتو

- () المغنى لا بن قدامه ۳۷ (۱۱، ۱۲، مغنى الحتاج ۲۷، ۲۲، ۲۳، نهاية المحتاج ۳۷ (۱۱ ۳۶، تيبين الحقائق ۳۲ / ۸۷\_۸۸، القوانين الفقوبيه ص ۱۹۶ طبع دارالقلم -
  - (۲) المغنى مهر ۲۱، نهاية الحتاج ۳ر ۱۰ م.

دوم: مضاربت میں مثن کی وصولیا بی کی ذمہ داری عامل پر ہوتی ہے، لہذا وصولیا بی میں تاخیر کا ضررا سی کو ہوگا اور وکالت اس کے برخلاف ہے، لہذا مؤکل اس پر راضی نہ ہوگا، نیز اس لئے کہ مثن کے ہلاک ہونے کا ضرر عامل کو ہوگا، کیونکہ نفع میں اس کا حساب کیا جائے گا، اس لئے کہ نفع کی وجہ سے راس المال محفوظ رہتا ہے، اور وکالت میں ضرر مؤکل کو ہوگا، اس لئے دونوں کا حکم الگ الگ ہوگا، اور اگر کسی سامان کو ادھار فروخت کرنے کے لئے وکیل بنا یا اور اس نے ادھار والے دام سے کم میں نفذ فروخت کرد یا تو اس کی بن نافذ نہ ہوگی اس لئے کہ اس نے اپنے مؤکل کی مخالفت کی ہے، کیونکہ وہ ادھار شن پر راضی تھا، نفذ شن پر راضی نہیں تھا<sup>(1)</sup> ہ

اور اگر جتنے میں ادھار فروخت ہوتا اتنے ہی میں اس نے نقد فروخت کردیایا اس نے اس کانٹن مقرر کردیا اور اس نے اسی ٹن میں نقد پچ دیا تو قاضی نے کہا ہے کہ بچ صحیح ہوگی ،اس لئے کہ اس نے خیر میں اضافہ کیا ہے، لہذا عرف کے اعتبار سے اس کی اجازت سمجھی جائے گی ، بیا بیا ہی ہے کہ اس کو دس درہم میں فروخت کرنے کا دکیل ہنایا اور اس نے اس سے زیادہ میں بچ دیا۔

ہوسکتا ہے کہ اس میں اس طرح غور کیا جائے کہ اگر ادھار فروخت کرنے میں اس کی کوئی خاص غرض نہ ہو تب تو نیع صحیح ہوگی ورنہ اگرادھار بیچنے میں کوئی خاص غرض ہو مثلاً ثمن ایسا ہے کہ فی الحال اس کو حفاظت میں ضرر ہے یا اس کے تلف ہوجانے کا اندیشہ ہے یا ڈا کوؤں سے اندیشہ ہے تا ادائیگی کے وقت تک اس کی حالت کے بدل جانے کا اندیشہ ہے تو وہ اس شخص کی طرح ہوگا جس کو اس کی اجازت نہیں ہے، اس لئے کہ جس چیز سے سکوت ہو اس کے لئے طے شدہ کا حکم نہیں ہوگا، البہ تہ اگر معلوم ہو کہ وہ مصلحت میں منطوق

(۱) المغنى۵ر ۱۳۳٬۵۰۳۱

زیادہ بہتر ہوگا، نیز بیچ میں مطلق وکالت سے معلوم ہوتا ہے کہ مؤکل کو فوری نثمن کی ضرورت ہے، لہذا اس میں تاخیر کرنا جائز نہ ہوگا، مضاربت کا حکم اس کے برخلاف ہے، اگر اس کو یہ کہے کہ اپنی صوابدید کے مطابق کا م کروتو اس کے لئے ادھار فروخت کرنا بھی جائز ہوگا، اس لئے کہ عام الفاظ میں اجازت دینے سے اور قرینہ حالیہ سے معلوم ہوتا ہے کہ بیچ کی صفات اور تجارت کی اقسام میں اس کی رائے پر راضی ہے اور ادھار بیچان ہی میں سے ہے<sup>(1)</sup> ۔

جب ہم بیکہیں گے کہ اس کے لئے ادھار فروخت کرنا جائز ہے تو بیچ صحیح ہوگی ، ثمن کا کچھ حصہ اگر ضائع ہوجائے تو اس کا تاوان اس پر لازم نہ ہوگا البتہ اگر بیچ میں کوتا ہی کرے گا اور ایسے شخص کے ہاتھ فروخت کردے گا جو قابل بھروسہ نہیں ہے یا جس کو وہ پہچا نتا نہیں ہے تو ثمن کا جو حصہ مشتری کے ذمہ باقی رہ جائے گا اس کا تاوان اس پر لازم ہوگا ، اور اگر ہم یہ کہیں گے کہ اس کو ادھار فروخت کرنے کا حق نہیں ہے تو بیچ باطل ہوگی ، اس لئے کہ اس کے ایسا کا م کیا ہے کہ اس بارے میں اس کو اجازت نہیں دی گئی ہے، لہذا بی اجنبی کی نیچ کے مشابہ ہوگا<sup>(1)</sup>

رہاو کیل تو اگراس کے لئے نفذ خریداری کو تعین کر دیا ہے تو اس کی مخالفت جائز نہ ہوگی اور اگر مطلق اجازت دی ہے تو نفذ پر محمول ہوگی، اس لئے کہ بڑچ و شراء میں اصل نفذ ہی ہے۔ وکالت اور مضاربت کا مقصود نفع حاصل کرنا ہوتا ہے، فی الحال ثمن اول: مضاربت کا مقصود نفع حاصل کرنا ہوتا ہے، فی الحال ثمن کے ذریعہ حاجت روائی مقصود نہیں ہوتی ہے اور کبھی وکالت میں پیش آمدہ فوری ضرورت کو پورا کرنا مقصود ہوتا ہے جو ثمن کی تا خیر کی وجہ سے فوت ہو کہتی ہے۔

(۲) المغنى ۵ رومهمه

تعريف: ا- نسب الخت على نسبة كامصدر ب، كهاجاتا ب: "نسبته إلى أبيه نسبا" يعنى ميں نے اس كواس ك والد كى طرف منسوب كيا، انتسب اليه: يعنى اس في اينانسب بيان كيا-اسم نیسبة ہے، نون کے زیر کے ساتھ ، کبھی کبھی اس پر پیش بھی آتاہے۔ ابن السكيت فكهاب كدنسب باب كى طرف سے موتا بے اور ماں کی طرف سے ہوتا ہے <sup>(1)</sup>۔ اصطلاح میں نسب قرابت کو کہتے ہیں ، یعنی دو آ دمیوں کا ولادت قریبہ یابعیدہ میں شرکت کے ذریعہ باہم متصل ہونا<sup>(۲)</sup>۔ مالکیہ نے کہا ہے کہ سی معین باپ کی طرف انتساب کرنانسب كہلاتاہے ۔

نساء ،نسب**ا-۲** (مصرح) کی طرح ہے یا اس سے بھی بڑھ کر ہے تو بطور تنبہ یا مما ثلت کے اس میں حکم ثابت ہوگا<sup>(۱)</sup>۔ جب منطوق بہ میں کوئی ایسی غرض ہوگی جواس کے ساتھ خاص ہوگی تواس کوفوت کر نااور دوسر ہے میں حکم کو ثابت کرنا جائز نہ ہوگا<sup>(۲)</sup>۔ حفنيه نے کہا ہے کہ طلق اجازت کی صورت میں عقد مضاربت کے عامل کا، تجارت میں شریک کااور بیع میں وکیل کااد هارفر وخت کرنا حائز ہے،اگراتنی مدت کے لئے ادھار دیا ہوجس کا رواج لوگوں میں ہو، اس لئے کہ مطلق دکالت میں عرف وعادت کی قید ہوا کرتی ہے، اور تصرفات ضرورتوں کو یورا کرنے کے لئے ہوتے ہیں،لہذا مطلق وکیل میں مواقع ضرورت کی قید ہوگی، رواج یا تو نفذیع کا ہوتا ہے یا اتنی مدت تک بیچ کرنے کا ہوتا ہے جولوگوں میں معروف ہو<sup>(m)</sup>،امام ابویوسف نے کہا ہے کہ بیچ کے بعد ثمن کومؤخر کرناوکیل کے لئے جائز نہیں ہے، عقد مضاربت میں عامل کے لئے ثمن کومؤخر کردینا جائز ہے خواہ بیچ کے بعد ہو، اس لئے کہ وہ اقالہ کامالک ہوتا ہے جب کہ وكيل بالبيع اقاله كاما لك نہيں ہوتا ہے <sup>(م)</sup>۔

تساء

- ديکھئے:''امرأة''۔
- (۱) المغنى ۵ / ۱۳۳۴، ۱۳۵۰
  - (٢) سابقه والهه
- (۳) تىبىين الحقائق م ۲ ۲۰ ۲۵، ۲۵، ۲۹، ۱۹، ماشيد بن عابدين سار ۵ م ۳۷.
  - (۴) تبيين الحقائق ۵ / ۲۸ ـ

متعلقہ الفاظ: الف–عصبہ: ۲- لغت میں عصبہ کامعنی وہ مرد رشتہ دارہے جو مرد کے ذریعہ (۱) المصباح المنیر ،الصحاح۔

(۲) نیل المآرب بشرح دلیل الطالب ۲/۵۵، مغنی المحتاج سار ۱۴، التفریع ۲/۸ ۳۳۳، بدایة الراغب ۲۳۳۰ \_ (۳) جواه الإکلیل ۲/۱۰۰ \_ انہوں نے کہا ہے کہ بعض اہل عرب 'صبر' سسر وداما د دونوں کو کہتے ہیں، اگر کوئی شخص کسی خاندان میں شادی کرتا ہے تو وہ کہتا ہے: ''صاهرت الیھم''، اسی طرح کہا جاتا ہے: ''اصھرت بھم'': ان کے ساتھ مل گیا، اور پڑوں، نسب یا شادی کے ذریعہ ان کے ساتھ حرمت قائم ہوئی <sup>(1)</sup> ۔ اصطلاح میں نکاح کے دشتہ کو مصاہرت کہتے ہیں <sup>(۲)</sup> ۔ زوجہ کے دشتہ دار اُختان کہلاتے ہیں ، اور زوج کے دشتہ دار اُحماء کہلاتے ہیں، اُصہا ران سب کے لئے عام ہے <sup>(۳)</sup> ۔ نسب اور مصاہرت میں تعلق ہیہ ہے کہ مصاہرت سے نسب کے لیعض احکام ثابت ہوتے ہیں۔

- (۱) الصحاح،المصباح المنير -
- (۲) مغنى المحتاج سرم،۲۰،۲۰،التفريع لاين الجلاب ۲ (۲۰،۸۰۳ س
  - (۳) تفسير القرطبي سلام ۲۰ ـ
    - (۴) القاموس المحيط-
  - ۵) ابن عابدین ۲ (۳۰ ۳، نهایة الحتاج ۷۷ ایسانی)

کہ کہ ایسے بچہ کے نسب کا اقرار کر ہے جس کے بارے میں جانتا ہے کہ وہ اس کا بچنہیں ہے، اس طرح ایسے بچہ کے نسب کا انکار کر ناحرام ہے جس کے بارے میں جانتا ہے کہ وہ اس کا بچہ ہے، اس لئے کہ حدیث میں ہے: '' ایما رجل جحد ولدہ و ھو ینظر إليه احتجب الله منه و فضحه علی رؤوس الأولين و الآخرین احتجب الله منه و فضحه علی رؤوس الأولين و الآخرین احتجب الله منه و فضحه علی رؤوس الأولين و الآخرین احتجب الله منه و فضحه علی رؤوس الأولين و الآخرین مدیث میں ہے: '' میں اللہ تعالی اس سے پردہ فرمائے گا اور ساری مخلوق کے سامنے اس کو رسوا کرے گا) اور چونکہ ایسا کرنے والے کی سخت مذمت کی گئی ہے اور ان دونوں پر انتہا کی برے مفاسد مرتب ہوتے ہیں، اس لئے ہی دونوں گناہ کمیرہ ہیں (۲)

نسب کے حقوق: ۹ - نسب میں چند حقوق ہیں، چنانچہ اس میں بچہ کاحق ہے<sup>(۳)</sup> کہ جب وہ کسی باپ کو پائے گا توباپ، بچہ کی نگرانی کرے گا اور اس کو نفقہ دے گا، اس میں ماں کا بھی حق ہے، اس لئے کہ ایسے بچہ کی وجہ سے جس کا کوئی باپ نہ ہو اس کو عارد لا یا جاتا ہے<sup>(۳)</sup>، اسی طرح اس میں باپ کا بھی حق ہے<sup>(۵)</sup>، اسی طرح اس میں اللہ تعالیٰ کاحق بھی ہے،

- (۱) حدیث: "نأیما رجل جحد ولده ....." کی روایت ابوداؤد (۲/ ۲۹۵،۲۹۵ طیع حمص) اور نسائی (۲/ ۱۵،۰۸۹ طیع التجاریة الکبری) نے ابو ہریرہؓ سے کی ہے، الفاظ ابوداؤد کے ہیں، المنذری نے مختصر السنن (۲۰ / ۱۸۲) میں کہا ہے کہ اس میں ایک راوی کی جہالت ہے اس لئے سے جدیث معلول ہے۔
- (۲) الجموع ا/ ۳۲، نهاية الحتاج 2/۱۰ طبع المكتبة الاسلاميه، ابن عابدين ۱۰۲/۲۹۵-
  - (٣) حاشية الجمل ٨/ ١،٣٣٤ أسنى المطالب ٣/ ٩٣٣ .
    - (۴) حاشیه ابن عابدین ۲/۲۱۲\_
  - (۵) جواہرالا کلیل ۲/۲۳٬۳۴۰ نیل المآ رب۲/۰۷-

قريب شخص ہے۔ کہاجا تا ہے کہ فلال شخص ، فلال شخص کے ساتھ فلال سے قعد د میں برابر ہے، یعنی نیچ کے دادا سے قریب ہونے میں برابر ہے، نیز کہاجا تا ہے: ''فلان أقعد من فلان'' یعنی اس سے زیادہ قریب ہے، اہل عرب کہتے ہیں: صاحب ولاء میت کے عصبہ میں سے اقعد شخص ولاء کا وارث ہوگا<sup>(1)</sup> ۔

اس کا ذکر بہت سے ابواب میں آتا ہے ، مثلاً کسی کے لئے گواہی دینا کہ وہ میت کا عصبہ ہے، اس صورت میں گواہ کے لئے یہ جاننا ضروری ہے کہ وہ فلال جد میں میت کا رشتہ دار ہے جس میں ابن عم اس کے ساتھ جع ہوجاتا ہے، ایک درجہ میں یا دو درجہ میں ہو<sup>(۲)</sup>

ولى دم كے معاف كرنے كے بارے ميں فقهاء كہتے ہيں كه قصاص كے اولياء ميں سے اگر بعض معاف كرديں تو قصاص ساقط ہوجائے گا جب تک معاف كرنے والا قعدد ميں ابعد نہ ہو<sup>(m)</sup>، ولاء کے ذریعہ میراث ميں كہتے ہيں كہ صاحب ولاء ميت كے عصبہ ميں سے اقعد كوولاء ملے گا<sup>(m)</sup> -نسب اور قعدد ميں تعلق ہيہ ہے كہ نسب قعدد سے عام ہے -

- نسب سے متعلق احکام: نسب کے اقرار کاحکم: ۸-نسب کی بنیادا حتیاط پر ہے،اسی وجہ سے آدمی کے لئے حرام ہے
- (۱) القاموس المحيط، الموطا ۲ / ۵۱۴، شرح السحبلما سی علی نظم العمل الفاس ۲ / ۱۱۴ طبع لیتھو، فاس ۱۲۹۱ ہے۔
  - (۲) المدونه ۸۹/۸۹، الكفايه ۲/۱۸۲\_
    - (۳) شرح التاودی ار ۴۰۸\_
  - (۴) شرح کسجلماسی علی نظم العمل الفاسی ۲ / ۱۱۴۔

## نسب•ا-۱۱

ال لئے کہ اگر شوہر نوسال سے کم عمر کا بچہ ہوتو بچہ کا نسب اس ے ثابت نہ ہوگا ، اس پر تمام فقہا ء کا اتفاق ہے ، اسی طرح جس کا عضو تناسل كاك ديا گيا ہوجمہور كے نز ديك اس سے نسب ثابت نہ ہوگا۔ حفنیہ کا مذہب ہے کہ اگر اس کو انزال ہوتا ہوتو نسب ثابت ہوگا ور نهیں<sup>(۱)</sup>، دیکھئے: اصطلاح<sup>° د</sup>بجب''(فقرہ / **۹**)۔ جں شخص کے دونوں خصیہ نکال دیئے گئے ہوں،ا گراس کاعضو تناسل باقى موتو شافعيه وحنابله كنز ديك صحيح مذهب كے مطابق بچه کا نسب اس سے ثابت ہوگا، امام مالک نے کہا ہے کہ اس بارے میں میری رائے ہے کہ خصی اور مجبوب (جس کاعضو تناسل کاٹ دیا گیا ہو) کے بارے میں اہل معرفت سے یو چھاجائے ، اگراس جیسے آ دمی کو بچه پیدا ، دسکتا، موتوبچه کانسب اس سے ثابت ، دوگا در نه نیس (۲) ۔ ب يورت، مدت حمل كے دوران بچ جنے، اس كى كم از كم مدت چیرماہ اورزیادہ سےزیادہ یا پنج سال ہے،اس کی تفصیل کے لئے ملاحظه ہو:اصطلاح ''حمل'' (فقرہ ۷۷)۔ ج۔عقد کے بعدز وجین میں ملاقات کا امکان ہو،اگرشو ہر نے مجلس عقد ہی میں اپنی بیوی کوطلاق دے دی ، یا دونوں کے درمیان آپس میں نکاح ہوا اور دونوں الگ الگ بتھے، ایک مشرق اور دوسرا مغرب میں تھا، توجمہور کے نز دیک بچہ کا نسب ثابت نہ ہوگا<sup>(m)</sup>۔ <sup>(\*</sup> جواہرالا کلیل<sup>\*</sup> میں ہے کہ اگر مغرب میں رہنے والی عورت ، مشرق میں رہنے والے اپنے شوہر پر بچہ کا دعوی کرے اور دونوں میں

- ۲۵۳٬۲۷۳، حاشیه الدسوقی ۲۲۰٬۲۲، روضهٔ الطالبین ۲۸۷۵٬۳۰، المغنی ۲۷۵/۲۰، نیل المآرب ۲۲۹٫۲۷
  - (۱) سابقه مراجع
  - (۲) القليو بي وعميره ۴۸٬۰۵٬۱۸ مغنی ۷/ ۸۰٬۴۰۰ المدونه ۲/۵٬۴۳ \_
- (۳) حاطية الدسوقى ۲ ۲ ۲۰، مغنى الحتاج ۳ ۲ ۳ ۳ ۳ ۳ ۳ المغنى ۷ ۲ ۳۳، نيل المآرب ۲ ۲۹۶ ۲\_

سبب اول: نکاح: اا - نکاح کی دوشمیں ہیں: صحیح اور فاسد، ان کے ساتھ دطی بالشبہ بھی ملحق ہے۔ رہا نکاح صحیح تو اس پر اتفاق ہے کہ جس عورت کا نکاح صحیح ہو اس سے پیدا ہونے والے بچہ کا نسب ثابت ہوگا، اس لئے کہ نبی کریم مال سے پیدا ہونے والے بچہ کا نسب ثابت ہوگا، اس لئے کہ نبی کریم میں ہو العاهر الحجر "<sup>(m)</sup> مراد نکاح ہے یا جو نکاح کے حکم میں ہو، اور اس کے لئے درج ذیل شرطیں ہیں:

الف م شوہر سے حمل کا ہونا عادۃ ممکن ہواور بیاس وقت ہوگا جب کہ ما لکیہ وشا فعیہ کے نز دیک شو ہر قمری حساب سے نو سال کا ہو، اور حنفیہ کے نز دیک ۱۲ سال کا ہو، اور حنابلہ کے نز دیک ۱۰ سال کا ہو<sup>(۴)</sup>، دیکھئے:اصطلاح<sup>د د</sup>بلوغ''(فقرہ ۲۱)۔

- (۱) شرح کمحلی ۴ر ۳۲۲،۳۲۳\_
  - (۲) بدائع الصنائع مهر ۲۷-۱
- (۳) حدیث: "الولد للفراش وللعاهر الحجر" کی روایت بخاری (فخ الباری۲۵/۱۵ طبع التلفیه) اور مسلم (۲/ ۱۰۸۰ طبع عیسی الحلمی )نے حضرت عائشہؓ سے کی ہے۔
- (۴) حاشیه ابن عابدین ۱۹۸۴ ۴، الفتاوی الهندیه ۱۱/۵، بدائع الصنائع

کرے، اور اس میں کوئی فرق نہیں ہے کہ جماعت کے ساتھ کوئی حاکم ہو یا نہ ہو پھر ای مجلس میں اس کو طلاق دے کر الگ کر دے یا ای مجلس میں مرجائے یا عقد کے وقت زوجین کے در میان اتن مسافت ہو کہ جس مدت میں بچہ پیدا ہوا ہے اس میں اس مسافت کو طے کر ناممکن نہ ہو مثلاً مشرق میں رہنے والے کسی مرد نے مغرب میں دہنے والی کسی عورت سے شادی کی ، پھر چھ ماہ گذرگیا اور بچہ پیدا ہوا تو اس کے ماتھ بچہ کا نسب خابت نہ ہوگا اس لئے کہ بچہ کا نسب صرف اس وقت خابت ہوتا ہے جب کہ عقد بھی ہوا ور حمل کی مدت بھی ہو یا شو ہر کی عمر دی سال پوری نہ ہوئی ہو یا خصیتین کے ساتھ اس کا عضو تنا سل کا ٹ ہوگا<sup>(1)</sup> ۔

حنفیہ کے نزدیک بچہ کا نسب ثابت ہوگا، اس لئے کہ ان کے نزدیک نسب کے ثبوت کے لئے صحیح نکاح کا ہونا کافی ہے اگر چہ زوجین کے درمیان ملاقات نہ ہوئی ہو<sup>(۲)</sup>۔

حاشیہ ابن عابدین میں ہے کہ حنفیہ نے دخول کے بغیر صرف فراش کے ہونے کو کافی قرار دیا ہے، مثلاً مغرب میں رہنے والا کو کی شخص مشرق میں رہنے والی کسی خاتون سے نکاح کرے اور دونوں کے درمیان سال بھر کی مسافت اور شادی کے چھ ماہ پورے ہونے پر بچہ پیدا ہوتونسب ثابت ہو گا<sup>(۳)</sup>۔

نکاح فاسد: ١٢ - اس پر فقنهاء کا اتفاق ہے کہ اگر نکاح فاسد میں حقیقی وطی ہوتو نسب ثابت ہوگا، اس لئے کہ بچہ کے حقوق کوزندہ رکھنے کے لئے نسب

- (۱) نیل المآرب۲۲۹/۲\_
- (۲) بدائع الصنائع ۳۷ (۲ ۱۵۴ ، ابن عابدین ۳۷ ۲۳ ـ
  - (۳) حاشیه ابن عابدین ۲/ ۲۳ \_

سے ہرایک جس شہر میں رہتے ہیں اس سے اتنی مدت غائب نہیں ہوئے جس میں عادۃ ڈوسرے کے پاس پہو پنچ جاناممکن ہوتو ایس صورت میں لعان کے بغیر بچہ کے نسب کی نفی کردی جائے گی اس لئے کہ عادۃ ٹبچہ کااس سے ہونامحال ہے<sup>(1)</sup>۔

حاشیۃ الجمل میں ہے: نکاح صحیح میں اگر بچہ کا شوہر سے ہونا ممکن ہوتو مطلقاً اس کا نسب شوہر سے ثابت ہوگالہذا اس کو قیافہ شنا س پر پیش کرنے سے کوئی فائدہ نہیں ہے<sup>(1)</sup>۔

شافعیہ نے بھی کہا ہے کہ زوجہ کے ساتھ محض خلوت ہوجائے تو فراش بن جاتی ہے، اس لئے اگراس کے ساتھ خلوت کا امکان ہواور وہ بچہ جنے تواگر چہ شوہر وطی کا اقرار نہ کر لیکن بچہ کا نسب اس سے ثابت ہوگا ، اس لئے کہ نکاح کا مقصد استمتاع اور بچہ کا حصول ہے لہذا اس میں خلوت کاممکن ہونا کافی ہوگا<sup>(۳)</sup>۔

اسی طرح انہوں نے کہا ہے کہ اگر شوہرا پنی بیوی کوطلاق دے دے اور تین قروء گذرجائے پھر وہ بچہ جنے اور اس کا شوہر سے ہونا ممکن ہوتو بچہ کا نسب اس سے ثابت ہوگا ،اس لئے کہ نکاح کا فراش قوی ہوتا ہے<sup>(۳)</sup>۔

نیل المآرب میں ہے: اگر شوہر سے بچہ ہونا ممکن نہ ہو، مثلاً شادی کے دن سے چھ ماہ کے اندر بچہ پیدا ہوجائے اور وہ زندہ ہے یا علیحد گی کے بعد چارسال سے زائد گذرنے پر بچہ پیدا ہو یا حاملہ ہونے کی حالت میں طلاق دی، بچہ پیدا ہوا پھر چھ ماہ کے بعد دوسرا بچہ پیدا ہوا یا معلوم ہو کہ زوجیت کے زمانہ میں کبھی بیوی کے ساتھ خلوت نہیں ہوئی ہے، مثلاً ایک جماعت کی موجودگی میں اس سے شادی

- (۱) جواہرالإ کلیل۲۷۱/۳۸۱ الدسوقی۲۷٬۲۴ م
  - (۲) حاشیة الجمل ۲/۵ ۳۳۰
- (٣) القليو بي وعميره ١٦/١٢ طبع دارالفكر بيروت، مغنى الحتاج ٣٧ ساس

(۴) سابقهمراجع۔

کے ثبوت میں احتیاط سے کام لیا جاتا ہے<sup>(1)</sup>۔

نکاح فاسد میں نسب کی مدت کا اعتبار کب سے کیا جائے گا: سا - امام ابو حذیفہ اور امام ابویوسف نے صراحت کی ہے کہ نسب کی مدت کا اعتبار نکاح کے وقت سے کیا جائے گا جیسا کہ نکاح صحیح میں ہوتا ہے، اس لئے کہ نکاح فاسد کا حکم نکاح صحیح سے ما خوذ ہے۔ امام محمد بن الحسن کی رائے ہے کہ دخول کے وقت سے اعتبار کیا جائے گا اور اسی پر فتو ی ہے، اس لئے کہ نکاح فاسد وطی کا داعی نہیں ہے، اور نکاح وطی کے قائم مقام اس لئے ہوتا ہے کہ نکاح وطی کا داعی ہوتا ہے اور نکاح فاسد چونکہ وطی کا داعی نہیں ہے اس لئے اس حقائم مقام بھی نہیں ہوگا<sup>(۲)</sup>

شبہ میں وطی کرنا: ۱۹۲ - جمہور فقنہاء کی رائے ہے کہ شبہ میں وطی کرنے سے نسب ثابت ہوتا ہے، اس لئے کہ یہاں نسب کا ثبوت وطی کرنے والے کے گمان کی وجہ سے ہوتا ہے، زنا اس کے برخلاف ہے کہ اس میں کوئی گمان نہیں ہوتا ہے۔

ال لئے اگر شبہ میں ایسی عورت سے وطی کی جس کا شوہر نہیں ہے تو گویا اس نے اس کواپنی بیوی گمان کیایا اپنی باندی سمجھا، اور وطی کے وقت سے چھ ماہ یا اس سے زائد گذرنے پر بچہ پیدا ہوا تو اس سے نسب ثابت ہوگا خواہ عورت کی طرف سے بھی کوئی شبہ ہویا نہ ہو<sup>(m)</sup>۔

- (۱) الہدایہ ۲/۰۷٬۴۰ بدائع الصنائع ۳/ ۱۵۵۳ اور اس کے بعد کے صفحات، حاشیہ ابن عابدین ۲/ ۱۳۳۳، جواہر الا کلیل ۲/۲۷، حاشیة الدسوقی ۲/۵۷٬۰۰۵ روضة الطالبین ۲/۲۳، المغنی والشرح الکبیر ۲/۵ ۳۴۔
  - (۲) الهدایه مع الشروح ۲۳ ۵ ۲۳ شائع کرده داراحیاءالتراث -
- (۳) حاشیداین عابدین ۲۷ ۷-۲۰، القلیو بی ۲۹ ۷-۵۳، الشرقادی ۲ ۷۱۶، ۲۱۹، ۲۹ ۳۰، مغنی الحتاج ۲۹ ۷ ۹۰ ۳۰، المغنی ۷ ۱۷ ۳۳، ۲۳۴ ۳۰

حنابلہ میں قاضی ابویعلی نے کہا ہے (اورانہوں نے اس کو حنابلہ میں سے ابو بکر کی طرف منسوب کیاہے ) کہ اس سے نسب ثابت نہ ہوگا،اس لئے کہ نسب صرف نکاح صحیح یا فاسد یا ملک یا شبہ ملک میں ثابت ہوتا ہےاور یہاں اس میں ہےکوئی موجودنہیں ہے، نیز بیرایس وطی ہے جوکسی عقد کی طرف منسوب نہیں ہے، لہذا زنا کی طرح اس میں بھی بچہ کانسب ثابت نہ ہوگا۔ اما م احمد نے کہا ہے کہ جس وطی میں وطی کرنے والے سے حد ساقط ہوجائے اس میں بچہ کا نسب اس سے ثابت ہوگا، نیز اس لئے کہ بیالیں وطی ہے کہ وطی کرنے والا اس کوحلال سمجھتا ہے،لہذ ااس کی وجه سے نسب ثابت ہوگا جیسا کہ نکاح فاسد میں ہوتا ہے، بیرز ناسے بالکل جداہے کہاس میں زنا کرنے والا اس کوحلال نہیں سمجھتا ہے،اگر شوہر والی عورت سے شبہ میں ایسے طہر میں وطی کر لے جس میں اس کے شوہر نے وطی نہ کی ہواور شبہ میں وطی کے بعد شوہراس کوالگ رکھے اور شبہ میں وطی کے بعد چھ ماہ پورا ہونے پر بچہ پیدا ہوتو وطی کرنے والے سے نسب ثابت ہوگا اور لعان کے بغیر شوہر سے نسب کی نفی ہوجائے گی۔ ابوبکر کے قول کے مطابق شوہر سے نسب ثابت ہوگا ،اس لئے کہ بچہ صاحب فراش کا ہوتا ہے<sup>(1)</sup>۔

ایک عورت سے وطی میں نثر کت: 10 - اگرایک عورت سے وطی میں نثر کت ہوتو نسب ثابت ہوگا لیحن ایک عورت سے شبہ میں دومر دوطی کریں ، مثلاً ان میں سے ہرایک نے اس کواپنے بستر پر پایا اور اس کواپنی بیوی سمجھا ، یا اپنی بیوی سے وطی کیا اور طلاق دے دی ، پھر کسی دوسرے نے شبہ میں اس سے وطی کر لی یا

(۱) المغنى ۲/۱۳۳۱م

-111-

ہے)،عاہرزانی کو کہتے ہیں، نیز اس لئے کہ زناممنوع ہے اور زانی گناہ گارہوتا ہے<sup>(1)</sup>۔

سبب دوم : استنیلا د: ۱۸ – لغت میں استنیلاد کامعنی بچ طلب کرنا ہے، اور اصطلاح میں اس کامعنی باندی کو ام ولد بنانا ہے، اگر کوئی شخص اپنی باندی کو ام ولد بنائے تو کہا جا تا ہے: فلان استولد جاریتہ۔

اگرا قاوطی کا اقرار کرتو جمہور کے نزدیک نسب ثابت ہوگا، اس میں حنفیہ کا اختلاف ہے، ان کے نزدیک میشرط ہے کہ آقااس کا اقرار کرے کہ بچہ اس کا ہے، تفصیل اصطلاح '' استیلاد'' (فقرہ ۸) میں ہے۔

ثبوت نسب کے دلائل: الف - فراش: ۱۹ - لغت میں فراش کا معنی روندنا ہے، یعنی وہ جس کو بچھا یا جائے، ۱۳ طرح شوہر اور آقا کو بھی فراش کہتے ہیں، عورت کو بھی فراش کہتے ہیں، اس لئے کہ مرد اس کو روند تا یعنی بچھا تا ہے<sup>(۲)</sup>، اس معنی میں حدیث ہے:"الو لد للفر اش" اس سے مراد ما لک فراش ہے۔ اصطلاح میں فقہاء کے زدیک فراش وطی کے معنی میں استعال کیا جا تا ہے، اس طرح عورت کا ایک شخص کے لئے ولا دت کے لئے متعین ہونے کے معنی میں بھی استعال کیا جا تا ہے، زیلو کہ کہتے ہیں: فراش کا معنی ہیہ ہے کہ عورت ایک شخص کے لئے ولا دت کے لئے

- (۱) حاشیه ابن عابدین ۲ ( ۲۳۳ ، جوا هرالاِ کلیل ۲ ( ۲۸۳ ، ۱۳ ۳ ، الاً م ۵ / ۱۲۱، ۲۷ ۲ ۳۳ ، الشرقادی علی التحریر ۲ / ۳۵ ، ۳۹ ، القلیو بی دعمیر ه سار ۲۴ ۳۰ ، المغنی ۷ ر ۴۵ ۳ س
  - (٢) متن اللغه، المغرب للمطرزي، النهاية في غريب الحديث والأبر -

نکاح فاسد میں وطی کر لی پھر بچہ پیدا ہوا ،اور اس کا دونوں سے ہونا ممکن ہوتو اس کو قیافہ شناس پر پیش کیا جائے گا،اگر چہان میں سے کوئی دعوی نہ کرے، اس لئے کہ دونوں سے اس کا نسب ثابت کرنا یا دونوں سے اس کی نفی کرنا دشواروناممکن ہے<sup>(1)</sup> ۔

زناکی وجہ سے نسب کا ثبوت یا عدم ثبوت: 21 - فقہاء کی رائے ہے کہ زنا سے مطلقا نسب ثابت نہ ہوگا، چنا نچہ رسول اللہ ﷺ یا کسی بھی اہل علم نے زنا سے نسب کو ثابت نہیں کیا ہے، رسول اللہ علیق نے ارشاد فرمایا: ''الو لد للفراش و للعاهر الحجو''<sup>(4)</sup> (بچہ صاحب فراش کا ہوگا اور زانی کے لئے پچھر

- (۱) مغنی الحتاج مهر ۸۹ ۴٬۰۳ السفالب ۲۷ ۳۳۰ ـ
  - (۲) حاشية الدسوقى ار ۲۴ ـ
  - (٣) الروضه ٨ / ٣٦٥، القليو بي وعميره ٣ / ٢٣٣-
- (۳) حدیث: "الولد للفراش وللعاهر الحجر" کی تخریج فقرہ / ۱۱ میں گذریچی ہے۔

حضرت سوده کوبھی نہیں دیکھا)۔ نیز حضرت ابن عمر سے مروی ہے کہ حضرت عمر نے فرمایا: لوگوں کو کیا ہو گیا ہے کہ اپنی باندیوں سے دطی کرتے ہیں، پھرعزل کرلیتے ہیں، اگر میرے پاس کوئی باندی آئے گی، اور اس کا آقا اقرارکرے گا کہاس نے اس سے دطی کی ہےتو میں اس باندی کے بچہ کانسب اس کے آقا سے ثابت کردوں گا، اب اس کے بعدتم جاہے عزل كرويانه كرو<sup>(۱)</sup> -یہ فیصلہ فراش کی وجہ سے نسب کے ثبوت میں اصل بنیاد ہے، اسی طرح اس بات میں بھی اصل کی حیثیت رکھتا ہے کہ اگر مشابہت فراش کے معارض ہوتو فراش کو مقدم کیا جائے گا<sup>(۲)</sup>۔ زوجہ کس چیز کی وجہ سے فراش بنتی ہے، اس میں فقہاء کا اختلاف ہے۔ جمہور فقہاء مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ زوجہ عقد نکاح کی وجہ ہےفراش بنتی ہے بشرطیکہ دخول حقیقی یعنی وطی ممکن ہو،اگر وطي ممكن نه بومثلًا مغرب ميں رينے والا كوئى مرد بمشرق ميں رينے والى کسی عورت سے نکاح کر لے،اور دونوں میں سے کوئی اپنے وطن سے جدانه ہواور چوماہ یا زائد گذرنے پر بچہ پیدا ہوتو بچہ کا نسب ثابت نہ ہوگا،اس لئے کہ بچہ کا شوہر سے ہونامکن نہیں ہے <sup>(m)</sup>۔ حفنیہ کی رائے ہے کہ محض عقد نکاح سے زوجہ میں فراش ہونا

تفسیہ کی رائے ہے کہ ک حکدتان سے روجہ یک کرا کی ہوتا ثابت ہوجائے گا،وطی کاممکن ہونا شرطنہیں ہے،ا گر عقلاً وطی کا تصور

- (۱) اثر عمرٌ: "ما بال رجال یطئون ولائدهم ثم یعزلونهن....." کی روایت امام مالک نے الموطا (۲ / ۲۳۲ طبع عیسی الحلمی ) میں اور عبدالرزاق نے المصنف (۷ / ۱۳۲ طبع الحلمی ) میں کی ہے،الفاظ مالک کے ہیں۔
  - (۲) زادالمعادلابن القيم ۵ / ۱۰ م طبع مؤسسة الرساله ۱۹۸۷ هه-
- (۳) الشرح الصغیر سار ۴،۵۴٬۵۴٬۵۴ ،القلیو بی وعمیر ۴، ۷۷ / ۱۰۰، المغنی سار ۴۶، صحیح مسلم بشرح النودی ۱۰ / ۲۰۸، فتح الباری ۱۲ / ۴۳۶، زادالمعاد ۵/ ۱۰ ۳۰ ۔

متعین ہو<sup>(1)</sup>، کرخی نے اس کی تفسیر بید کی ہے کہ وہ عقد ہے <sup>(۲)</sup>۔ فراش کے بارے میں متعدد احادیث مروی ہیں: حضرت ابوہریرہ کی حدیث ہے کہ رسول اللہ عقیق نے ارشاد فرمایا: "الولد للفراش وللعاهر الحجر''('')، نيز حضرت عائشة کى حديث ہے : "اختصم سعد بن أبي وقاص وعبد بن زمعة في غلام، فقال سعد: هذا يا رسول الله: ابن أخى عتبة بن أبي وقاص عهد إلى أنه ابنه، انظر إلى شبهه ،وقال عبد بن زمعة: هذا أخى يا رسول الله، ولد على فراش أبي، فنظر رسول الله عُلَيْنِهُ إلى شبهه فرأى شبهاً بيناً بعتبة فقال: هو لك يا عبد، الولد للفراش وللعاهر الحجر، واحتجبي منه يا سودة بنت زمعة، قالت: فلم يرسودة قط» (م) (سعر بن ابی وقاص اورعبد بن زمعہ کے درمیان ایک لڑ کے کے بارے میں اختلاف ہوا، چنانچہ حضرت سعد نے کہا: اے اللہ کے رسول! بیہ میرے بھائی عنبہ بن ابی وقاص کا بیٹاہے، انہوں نے مجھ کو بتایا تھا کہ وہ میرا بیٹا ہے، آپ اس کی مشابہت کو دیکھ لیں،عبدین زمعہ نے کہا: اےاللہ کے رسول! بیہ میر ابھائی ہے، میرے والد کے فراش پر پیدا ہوا ہے، رسول اللہ علیق نے اس کی شکل وصورت کو دیکھا تومحسوس کیا کہ عتبہ کے ساتھ واضح مشابہت ہے، پھر فرمایا بعبداس کوتم لے جاؤ، یج صاحب فراش کا ہے اور زانی کے لئے پتھر ہے، اور اے سودہ بنت زمعة مماس سے بردہ کرو،حضرت عائشة ٹر ماتی ہیں کہ پھراس لڑکے نے

- (۱) تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق سار ۴٬۳۳ التعريفات للجر جاني -
  - (۲) حاشیة الشلبی بهامش الزیلی ۳۷ ۹۳۰
- (۳) حدیث ابی ہریرہ:'الولد للفراش وللعاہر الحجر" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۲ / ۱۲۷)اورسلم(۱۸۱/۲ • اطبع اکلمی) نے کی ہے۔
- (۴) حدیث: "اختصم سعد بن أبی و قاص ....." کی روایت بخاری (فتخ الباری ۱۸/۱۱ ۴ طبع التلفیہ )اور سلم(۲/۰۰ ۱۰ طبع عیسی الحکسی ) نے حضرت عائشہؓ سے کی ہے۔

نے نسب کے دعوی کو ضروری نہیں قرار دیا ہے، اس کا مطلب ان کے نز دیک میہ ہے کہ آقا میہ دعو کی کرے کہ اس کی باندی کو جو بچہ پیدا ہوا ہے وہ اس کا بچہ ہے، لہذا بچہ جننے والی باندی اس وقت اپنے آقا کی فراش ہوگی جب اس کا آقا اس کے بچہ کا نسب خود سے ثابت کرے محض اس سے دطی کا اقرار کا فی نہ ہوگا۔ جہور فقہاء کی رائے ہے کہ محض وطی کے اقرار سے باندی فراش ہوجائے گی اور اس کی وجہ سے دعوی کے بغیر نسب ثابت ہوجائے گا<sup>(1)</sup> ہو، وہ فرماتے ہیں کہ جب تک عقلی تصور موجود ہو نکاح وطی کا قائم مقام ہوگا،لہذا اگر عقد کے وقت سے ادنی مد یہ حمل کے گذرنے پر بچہ پیدا ہوتو شوہر سے اس کا نسب ثابت ہوگا، مثلاً اگر مشرق میں رہنے والا کوئی شخص مغرب میں رہنے والی کسی عورت سے نکاح کرے اور بچہ پیدا ہوتو اگر چہ حقیقی دخول نہیں پایا جائے پھر بھی بچہ کا نسب ثابت ہوگا، اس لئے کہ نبی کریم علیق کی قول ہے: ''الو لد للفر اش'' مرادصا حب فراش ہے، اس میں وطی کی شرط نہیں لگائی گئی ہے، نیز اس

ب- قیافہ: • ۲ - قیافہ سے نسب ثابت کرنے کے بارے میں فقتہاء کی دومختلف آراء ہیں: پہلی رائے: مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ قیافہ سے نسب ثابت ہوگا، اگر نسب میں اختلاف ہواور قیافہ سے زیادہ قو ک دلیل موجود نہ ہو، یا ہو گران دلاکل میں اختلاف ہوتو نسب کے اثبات کے لئے ان حضرات نے قیافہ پر اعتماد کرنے کو جائز قرار دیا ہے۔ کے لئے ان حضرات نے قیافہ پر اعتماد کرنے کو جائز قرار دیا ہے۔ میں ثابت نہ ہوگا، اس کی تفصیل اصطلاح '' قیافہ' (فقرہ ۲) میں ہے۔

ج-دِعوۃ <sup>(۲)</sup>: ۲۱- ام ولد سے متعلق نسب کے ثابت کرنے میں حنفیہ کے علاوہ کسی

- (۱) بدائع الصنائع ۳۷ (۲۵۴۲، ۷۷۵۲، حاشیداین عابدین ۵ ( ۴ ۳۲، فتح القدیر ۳۷ (۱۰ ۴۰۰، البنایه ۴۷ ۸۱۸-
- (۲) دِعوة (دال کے زیر کے ساتھ) لے پالک لڑ کے کاباب کے علاوہ دوسرے سے نسب کا دعوی کرنا (لسان العرب، المغرب)۔

د-حمل: ۲۲ - نمایاں ہونے والے حمل سے نسب ثابت ہوجائے گا<sup>(۲)</sup> ، اور بیاس وقت ہوگا جبکہ بچہ معینہ مدت کے اندر پیدا ہو، اس مدت کی کم از کم حداورزائد سے زائد حد متعین ہے، مدت حمل کی کم از کم حد چھ ماہ ہے، اس پر فقتہا ء کا اتفاق ہے<sup>(۳)</sup> ۔ اکثر مدت حمل میں فقتہا ء کا اختلاف ہے، چنا نچہ شافعیہ نے کہا ہے اور یہی حنابلہ کے نز دیک ظاہر مذہب ہے، اور ما لکیہ کے نز دیک ایک قول ہے کہ اکثر مدت حمل چار سال ہے<sup>(۳)</sup> ۔ حفیٰ یہ کی رائے اور ایک روایت میں امام احمد کا قول ہے ہے کہ

(۱) البدائع ۱۳۵٬۳۲٬۰۱۵ الکافی لابن عبدالبر ۱۸۱۲٬۰۱۶٬۰۱۶٬۰۱۸ القلیو بی ۱۲۲٬۰۱۸٬۰۱۸ ۵۸۳٬۵۲۸/۹

- (۲) ابن عابدین ۲/ ۵۳۳۰\_
- (۳) البدايه ۲۲/۲۳، حاشيه اين عابدين ۲۲٬۳۲۳، الاختيار ۳/۹۵۹، بدائع الصنائع ۳/۲۱۱، بداية الجمتهد ۲/۲۵۳، جواهر الإكليل ۲/۱۲۳، ۱۳۳، القليو بي ۴/۲۲، منغل المحتاج سار ۳۷ ۳، المغنى ۲/۷۷ م۰۸، ۴۰
- (۴) بدایة الجتهد ۲/۲۷ ۲۰ جواهر الإکلیل ۱/۳۸۰، الخرش ۱/۳۱۰، روضة الطالبین ۲/۱۴۱،۲۱۰۱، مغنی الحتاج سار ۲۷۳، ۸۰ ۳۰، المغنی ۷/۷۷ م، ۸۳۰۰-

-179-

یس ۲۳-۴۴ اکثرمدت حمل دوسال ہے<sup>(۱)</sup>۔ (فقرہ رام) میں ہے۔ امام ما لک سے مشہور ہے کہ اکثر مدت حمل یا پنچ سال ہے، محمد و-إقرار: بن عبدالحكم نے كہا ہے كہ اكثر مدت حمل نوماہ ہے، اور يہى معتاد مدت ۲۴ - صحیح نسب کا اقرار کرنا واجب ہے،اور دوسرے کے نسب کا ہے<sup>(۲)</sup>، تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: اصطلاح''حمل'' (فقرہ ۲۷ اور اقراركرناحرام ہے، اس يرفقهاء كااتفاق ہے كہاقرار سے نسب ثابت اس کے بعد کے فقرات)۔ ہوجائے گا،اگر چیلخض تفصیلات میں کچھاختلاف ہیں۔ چنانچەحفنيە كى رائے بے كەنسب كەقراركى دوصورتىي بىن: ھ-بىنە اول: آ دمی کسی کے دارث ہونے کا اقرار کرے۔ ۲۳ – اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ ایک عادل کی گواہی اور قشم سے دوم: کوئی وارث کسی دوسرے کے وارث ہونے کا اقرار نسب ثابت نه ہوگا،اسی طرح دو عورتوں کی گواہی اور شم سے بھی ثابت نه ہوگا<sup>(۳)</sup>۔ کرے۔ ان دونوں میں سے ہرایک سے دو حکم متعلق ہیں: نسب کا حکم ایک عادل مرد اور دوعورتوں کی گواہی سے نسب ثابت ہوگایا نہیں،اس میں فقہاءکا اختلاف ہے۔ اورميراث كاحكم به نسب کے ثبوت کے سلسہ میں کسی کے وارث ہونے کا اقرار جمہور فقتہاء مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ ایک عادل ای وقت صحیح ہوگا جب اس میں چند شرطیں پائی جا کیں، ایک شرط بہ مرد اور دوعورتوں کی گواہی سے نسب ثابت نہ ہوگا، نسب تو صرف دوعادل مردوں کی گواہی ہے ہی ثابت ہو سکے گا<sup>( م</sup>) ، اس لئے کہ ہے کہ جس چیز کا اقرار کیا گیا ہے اس کا ثابت ہوناممکن ہو، اس لئے کہ اقرار ماضی میں کسی چیز کے ہونے کی خبر دینا ہے، تو اگر اس کا ہونا نسب نہ خود مال ہے اور نہ اس سے مال مقصود ہوتا ہے اور مرد اس پر محال وناممکن ہوگا تواس کے ہونے کی خبر دینا خالص جھوٹ ہوگا، اس مطلع ہو سکتے ہیں،اس لئے حدود وقصاص کی طرح اس کی شہادت میں کی وضاحت یوں کی جاسکتی ہے کہ کسی لڑ کے کے بارے میں اقرار کیا عورتوں کوکوئی دخل نہ ہوگا۔ که وہ اس کا بیٹا ہے، حالانکہ اس جیسے آ دمی کو اس جیسا لڑکا ہوناممکن حفنیہ کی رائے ہے کہ دو مردوں یا ایک مرد اور دو عورتوں کی شہادت سے نسب ثابت ہوجائے گا<sup>(0)</sup> ہفصیل اصطلاح'' شہادة'' نہیں ہےتو بداقرار صحیح نہیں ہوگا،اس لئے کہ اس کا بیٹا ہونا محال ہے، لهذاوه يقيني طور پرايخ اقرار ميں جھوٹا ہوگا۔ (1) الهدايد ٢/٢٣، حاشيه ابن عابدين ٢/ ١٢٣، الاختيار ٣/٩٢٩، المغنى ایک شرط بیر ہے کہ جس کے نسب کا اقرار کیا گیا ہے اس کا نسب \_~~~~~~~ (٢) جواہر الاِکلیل ١٣/٣١٣، ١٣٣، بدایة الجمتيد ١٣٥٢، حاشیة الدسوقی دوس سے معروف نہ ہو،اگراس کا نسب دوس سے معروف ہوگا تو اقرار صحیح نہیں ہوگا، اس لئے کہ جب اس کا نسب دوسرے سے (۳) جواہرالاِکلیل ۲ مرم ۱۹۳۰ کجمل ۵ م ۳۹۴ میدایة الجمتید ۲ م۲۰۳۰ (۴) جوابرالاکلیل ۲ (۴۰ •۳۰،الجمل ۵ / ۴۴۳، نیل المآرب ۲ / ۴۸۳، ۴۸۴ ۹۰ ثابت ہوگا تو پھراس کے بعد اس کانسب اقرار کرنے والے سے (۵) فتخ القدير ۲۷۷

اس بنیاد پرمرد پانچ آ دمیوں کا قرار کرسکتا ہے:والدین،اولاد، ہوی اورآ قا۔

اورعورت چارآ دمیوں کا اقرار کرسکتی ہے: والدین، شوہر اور آقا، بچہ کا اقرار کرنا اس کے لئے جائز نہ ہوگا، اس لئے کہ ان لوگوں کا اقرارکرنے میں، دوسرے کانسب دوسرے برمحمول کرنانہیں ہوتاہے، ولاء کے اقرار میں تو ظاہر ہے اس لئے کہ اس میں توکسی کی طرف نسب کی نسبت ہی نہیں ہے، اسی طرح زوجیت کے اقرار میں بھی دوسرے کا نسب کسی دوسرے پر محمول کرنانہیں ہے، کیکن تصدیق ضروری ہے، پھرا گرتصدیق اقرار کرنے والے کی حیات میں پائی جائے گی تو اس کے جائز ہونے میں حفیہ کے نزدیک کوئی اختلاف نہیں ہے،ادرا گرتصدیق مقر کی موت کے بعدیائی جائے تو اگراقرار شوہر کی طرف سے ہوتو عورت کی تصدیق صحیح ہوگی، خواہ شوہر کی زندگی میں تصدیق کرے پااس کے مرنے کے بعد کرے، اس پربھی حنفیہ کا اجماع ہے، یعنی مردز وجیت کا اقرار کرے پھر مرجائے، اس کے بعد عورت اس کی تصدیق کرے اس لئے کہ شوہر کی موت کے بعد بھی ایک طرح سے نکاح باقی رہتا ہے،اس لئے کہ عدت میں اس کے بعد احکام باقی رہتے ہیں،لہذااس میں تصدیق کی گنجائش ہوگی،اوراگر ز وجیت کااقرارعورت کی طرف ہے ہواوراس کی موت کے بعد شوہر اس کی تصدیق کرتے وامام ابوحنیفہ کے نز دیک اقرار صحیح نہ ہوگا، اس لئے کہ نکاح فی الحال حقیقتاً ختم ہو چکا ہے،لہذا اس میں تصدیق کی گنجائش نہ ہوگی، البتہ نکاح کے باقی رہنے کا حکم بعض ان احکام کے نفاذ کے لئے ہے جوموت سے قبل ثابت تھے، اور میراث ایساحکم ہے جوموت کے بعد ہی ثابت ہوتا ہے، لہذا اس حکم کے حق میں نکاح ختم ہوچاہے،اس لئےاس میں تصدیق کی گنجائش نہ ہوگی۔ امام ابویوسف ادرامام محمد کے نز دیک اقرار صحیح ہوگا، اس لئے

ایک شرط یہ ہے کہ جس کے نسب کا اقرار کیا گیا ہے اگر وہ خود مختار ہوتو اس اقرار کی تصدیق کرے، اس لئے کہ اس کے اقرار سے اس کی خود مختاری باطل ہوگی، لہذا اس کی رضامندی کے بغیر اس کی خود مختاری باطل نہ ہوگی۔

ثابت نہیں ہوسکتا ہے۔

نسب کے اقرار کے صحیح ہونے کے لئے اقرار کرنے والے کا تندرست ہونا شرط نہیں ہے، تندرست اور مریض دونوں کی طرف سے اقرار کرنا صحیح ہوگا، اس لئے کہ مرض بذات خود مانع نہیں ہے، بلکہ دوسرے کے حق کے تعلق سے یا تہمت کی وجہ سے مانع بتما ہے، اور سے دونوں چیزیں یہاں نہیں ہیں، تعلق کا نہ ہونا تو ظاہر ہے اس لئے کہ مجہول النسب میں تعلق معروف نہیں ہوتا ہے، اسی طرح تہمت کا معنی کیونکہ از رث سے محروم ہونے کے بہت سے اسباب ہیں جن کی وجہ سے نسب میں کوئی خرابی نہیں لازم آتی ہے، مثلاً قتل، غلام ہونا، دین کا اور ملک کا اختلاف۔

ایک شرط میہ ہے کہ دوسرے پرنسب نہ ڈالا گیا ہو، خواہ جس کے نسب کا اقرار کیا گیا ہے وہ اس کی تصدیق کرے یا جھٹلائے ، اس لئے کہ انسان کا اقرار اپنے خلاف تو حجت ہے لیکن دوسرے کے خلاف حجت نہیں ہے، کیونکہ دوسرے کے خلاف اقرار کرنادعوی ہے یا شہادت ہے، اور محض دعوی جت نہیں ہے، اور ایک آ دمی کی شہادت اس چیز میں جس کی اطلاع مردوں کو ہو سکتی ہوا ور اس کا تعلق حقوق العباد سے ہو قابل قبول نہیں ہوتی ہے، اور اقرار جس میں دوسرے کا نسب دوسرے پر محمول ہوتا ہے، بید وسرے کے خلاف اقرار ہےا پن خلاف نہیں ہے، لہذا بید دعوی ہوگا یا شہادت ہوگی، ان میں سے کوئی حجت کے بغیر قابل قبول نہیں ہے۔

بالکل صحیح نہیں ہے،اور میراث کے حق میں صحیح ہوگا بشرطیکہ اس کا کوئی وارث نہ ہواور میراث صرف اسی کو ملے اس لئے کہ مکن حد تک عاقل *کے تصرف کوضیح قر*اردینا داجب ہے، کہذا ثبوت نسب کے **حق می**ں اس کے صحیح ہونے کی شرط کے نہ پائے جانے کی وجہ سے اس کو صحیح قرار دیناممکن نہیں ہے مگر میراث کے حق میں ممکن ہے اگر وہاں کوئی دوسرا قريب يا بعيد دارث موتو اس كا اقرار بالكل صحيح نه موگا، ادر اس كو میراث میں سے کچھ بھی نہ ملے گا،مثلاً کسی کے بھائی ہونے کا اقرار کرےاوراس کی کوئی چھو پھی پا خالہ ہوتواس کی میراث اس کی چھو پھی یا خالہ کو ملے گی مقرلہ کو کچھنہیں ملے گا، اس لئے کہ وہ دونوں یقینی وارث ہیں،لہذاان کاحق یقین کے ساتھ ثابت ہوگا،ان دونوں کے علاده کسی کی طرف پھیر کران کاحق باطل کردینا جائز نہ ہوگا۔ ۲۵ – رہائسی کےوارث ہونے کا اقرارتواس کے بارے میں دوجگہ بحث ہوگی:اول ثبوت نسب کے حق میں، دوم میراث کے حق میں۔ یپلی صورت میں معاملہ دوحال سے خالی نہ ہوگا، یا تو وارث کوئی ایک ہی شخص ہوگا یا ایک سے زائد دارث ہوں گے، مثلاً کوئی مرجائے اورایک بیٹا چھوڑ بےاور وہ کسی کے بھائی ہونے کا اقرار کرتے کو کیا ميت سے اس کانسب ثابت ہوگا؟ امام ابوحنیفہ اور امام محمد کی رائے ہے کہ ایک وارث کے اقرار سے نسب ثابت نہ ہوگا،اس لئے کہ بھائی ہونے کا اقرار کرنا دراصل دوسرے کے خلاف اقرار کرنا ہے، کیونکہ اس میں دوسرے کا نسب دوسرے پر محمول کرنا ہے، لہذا بیشہادت ہوگی، اور ایک آ دمی کی شہادت قابل قبول نہیں ہوتی ہے۔ امام ابویوسف کی رائے ہے کہ نسب ثابت ہوجائے گا ،اسی کو كرخى نے اختیار کیا ہے، اس لئے کہ میراث کے حق میں ایک آ دمی کا اقرارقابل قبول ہےتونسب کے حق میں بھی قبول کیا جائے گا جیسا کہ

کہ من وجہ موت کے بعد بھی نکاح باقی رہتا ہے،لہذا تصدیق جائز ہوگی،جیسا کہ اگر شوہر زوجیت کا اقرار کرےاورعورت اس کی موت کے بعد تصدیق کرے۔

رہا بچہ کا اقرار تو اس لئے کہ اس میں بھی دوسرے کا نسب دوسرے پر محمول کرنانہیں ہے بلکہ اپنے او پر محمول کرنا ہے، لہذا ہیہ دوسرے کےخلاف اقرار نہ ہوگا بلکہا بنے خلاف ہوگا اس لئے قبول کیاجائے گا،لیکن تصدیق ضروری ہے اگرخود محتار ہوخواہ اس کواس کی زندگی میں پائے یااس کے مرنے کے بعد پائے، اس لئے کہ نسب موت کی وجہ سے باطل نہیں ہوتا ہے،لہذ ا دونوں حالات میں تصدیق جائز ہوگی،اسی طرح والدین کا اقرار بھی ہے،اس میں بھی دوسر ے کا نسب کسی دوسرے پر محمول کر نانہیں ہے،لہذا ہیا قرارا بنے او پر ہوگا نہ کہ نیبر پر،اس لئے قبول کیا جائے گا، اسی طرح اگرعورت ان سب چزوں کااقرار کرتے ہواس کااقرار بھی مذکورہ وجو ہات کی بنا پر صحیح ہوگا، البته وہ بچہ کا اقرار کرتے وضحیح نہ ہوگا اس لئے کہ اس صورت میں دوسرے کا نسب دوسرے پر یعنی لڑ کے کا نسب شوہر پر محمول کرنا ہوگا اس لئے جب تک شوہر اس کی تصدیق نہ کردے یا کوئی عورت ولادت پر شهادت نه د ب اس کا اقرار قابل قبول نه ، دوگا ، مرد کا تحکم اس کے برخلاف ہے، اس لئے کہ اس میں بچہ کا نسب اپنے او پر محمول كرناہے۔

ان کےعلادہ پچااور بھائی کے نسب کا اقرار صحیح نہ ہوگا، اس لئے کہ اس میں دوسرے کا نسب دوسرے پر یعنی باپ یا دادا پر محمول کرنا ہوگا، اسی طرح میراث کے حق میں وارث ہونے کا اقرار کرنے میں وہی شرطیں ہیں جو ثبوت نسب میں اقرار کی شرطیں ہیں، جن کا ذکر گذرا، البنہ دوسرے پر نسب کے حمل کی شرط منتنیٰ ہے، اس لئے کہ نسب کا اقرار جس میں اقرار کرنے والا دوسرے پر نسب کو محمول کرے

اگرمیت کا بیٹا میت کے یوتے کا اقرار کرے اور وہ اس کی تصديق كر ليكن وہ كہے كہ مقرميت كابيٹانہيں ہے تومقر كے قول كا اعتبار کیا جائے گا اور مال دونوں کے درمیان بطور استحسان نصف نصف ہوگا،اس لئے کہ مقرار محض مقر کی طرف سے میراث کاحق دار ہوا ہے، اگر اس کا اقرار باطل ہوجائے تو اس کی وراثت باطل ہوجائے گی اور اس کی وراثت باطل ہوجائے گی تو مقرلہ کی وراثت بھی باطل ہوجائے گی،اور قیاس کا تقاضا ہے کہ مقرلہ کے قول کا اعتبار کیاجائے،اور جب تک نسب پر بینہ قائم نہ ہوجائے کل مال مقرلہ کو ملے، اس لئے کہ مقرلہ کی وراثت کے اثبات پر دونوں متفق ہیں اور مقر کی وراثت میں دونوں کے درمیان اختلاف ہے، لہذا جومنفق علیہ ہے وہ ثابت ہوگا اورجس میں اختلاف ہے وہ دلیل وججت کے قائم ہونے یرموقوف رہے گا<sup>(1)</sup>۔ ۲۶ – مالکیہاقرار بالنسب کواستلحاق کہتے ہیں، چنانچہانہوں نے کہا ہے کہ باپ نسب کا اقرار کر سکتا ہے، ابن القاسم نے کہا ہے کہ اگر کوئی شخص بیٹا کا اقرار کرتے تو اس کا اقرار جائز ہوگا، اور اس سے اس کا نسب ثابت ہوگا، بیٹا چھوٹا ہو یابڑا، وہ انکارکرے یا قرارکرے۔ بإي محض مجهول النسب ك نسب كا قرار كرسكتا ب، امام ما لك کی المدونہ میں ہے:اگر کوئی شخص سی بچہ کے بارے میں بیٹا ہونے کا دعوی کرےاوراس سلسلہ میں اس کا حصوب بولنا معروف نہ ہوتو اگر عقل،حس،عادت یا شرع کےخلاف نہ ہوتو اس بچہ کا نسب اس شخص ے ثابت ہوجائے گاجس کے نسب کا اقرار کیا گیا ہے، وہ چھوٹا ہویا برا،زنده ہویام چکا ہو۔ المدونہ میں ہے کہا گرکوئی شخص لعان کے ذریعہ سی بچہ کاا نکار

(۱) بدائع الصنائع للکاسانی ۲۲۸/۲۷ اوراس کے بعد کے صفحات ،طبع دارالکتب العلمیہ ہیروت،ابن عابدین ۴۲/۹۵٬۴۷۴۔ ایک جماعت کا اقرار مقبول ہے۔ اگر وارث ایک سے زائد ہوں مثلاً دومرد، یا ایک مرد اور دوعور تیں ہوں ، یا اس سے زیادہ ہوں، تو ان کے اقرار سے نسب ثابت ہوجائے گا اس پر حنفیہ کا اجماع ہے، اس لئے کہ نسب میں دومردوں یا ایک مرداوردوعور توں کی شہادت قابل قبول ہے۔ رہامیراث کے تن میں تو ایک وارث کا کسی کے وارث ہونے کا اقرار کر ناضح ہے اور میراث کے تن میں اس کی تصدیق کی جائے گی، مثلاً بیٹا جومعروف ہوکسی کے بھائی ہونے کا اقرار کرے، اور اس کا ظلم مثلاً بیٹا جومعروف ہوکسی کے بھائی ہونے کا اقرار کرے، اور اس کا ظلم مثر یک ہوجائے گا، اس لئے کہ بھائی ہونے کا اقرار کرنا در اصل دوچیز وں کا اقرار کرنا ہے، نسب کا اور مال کے استحقاق کا، نسب کا اقرار تو دہ دوسر پر اقرار ہماں لئے قابل قبول نہیں ہے، کیونکہ یہ دوچیز وں کا اقرار کرنا ہے، نسب کا اور مال کے استحقاق کا، نسب کا مقرار تو دہ دوسر پر اقرار ہے اس لئے قابل قبول نہیں ہے، کیونکہ یہ حقیقت میں دعوی ہے یا شہادت ہے، اور مال کے استحقاق کا اقرار اقرار ایک اعتبار سے مقبول ہوا در سے اقرار کر اقرار ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں کا اقرار اقرار ایک اعتبار سے مقبول ہوا در سے اقرار کر ہے، دوسر کا قبل قبول نہیں ہے، کیونکہ ہو ہو۔

اگر معروف بیٹا کسی بہن کا اقرار کرتے تو مقر کے قبضہ میں جتنا مال ہوگا اس میں ایک تہائی وہ عورت لے لے گی ، اس لئے کہ میراث کے حق میں اس کا اقرار صحیح ہے اور بہن کو بھائی کے ساتھ میراث کا تہائی ملے گا ، اور اگر کسی عورت کے بارے میں اقرار کرے گا کہ وہ اس کے والد کی بیوی ہے تو مقر کے قبضہ میں جو پچھ ہو گا اس کا آ ٹھوال حصہ وہ عورت لے گی ، اور اگر جدہ کے بارے میں اقرار کرے گا کہ وہ میت کی مال ہے تو وہ اس کے قبضہ کا چھٹا حصہ پائے گی ، اصل ہیہ کہ مقر کے قبضہ میں جو مال ہے اس کے بارے میں ہوگا۔ کیا جائے گا جونسب کے ثابت ہونے کی صورت میں ہوگا۔

-723-

اگراس کا کوئی ثابت النسب وارث نہ ہوتوا یک قول ہے ہے کہ مال ہیت المال کا ہوگا، اورا یک قول ہے ہے کہ مقرلہ اولی ہے ،اور بیسب سے بہتر قول ہے،اس لئے کہ اس کی وجہ سے اس کے وارث ہونے میں شہہ ہو گیا۔

اگراقرار تندر تی بے زمانہ میں ہواور مدت طویل ہوجائے اور وہ دونوں اس اقرار پر برقرار ہوں ان میں سے ہرایک دوسر کواپنا بھائی کہتا ہویا ایک کہتا ہو کہ بیہ میر بے چچا ہیں اور دوسرا کہتا ہو کہ بیہ میرا بھتیجاہے، اوراس پر چند سال گذرگئے اور کسی نے اس کے غلط ہونے کا دعویٰ نہیں کیا تونسب معتبر ہوگا۔

اگر میت کے ورثاء میں سے دو عادل وارثوں نے -مثلاً دو بیٹوں، دو بھائیوں، یا دو چپاؤں نے - کسی تیسرے کا اقرار کیا جو استحقاق میں ان دونوں کے مساوی ہو مثلاً بیٹا، بھائی یا چپا ہونے کا اقرار کیا تو میت سے نسب اور میراث دونوں ثابت ہوں گے، شرط کا مفہوم سے ہے کہ اگر غیر عادل اقرار کریں گے تو اس سے نسب ثابت نہ ہوگا، اس پرا جماع ہے۔

اگرایک عادل اقرار کرے تو مقرلہ اس عادل اقرار کرنے والے کے ساتھ قتم کھائے گا ادر مقر کے ساتھ میت کا دارث ہوگا حالانکہ عادل کے اقرار ادر اس کی قتم سے نسب ثابت نہ ہوگا، اگر مقر عادل نہ ہوتو دارث کا اقرار کرنے دالے کا حصہ کل مال متروک کے درجہ میں ہوگا، گویا کہ اس کا حصہ مقراد رمقرلہ کے درمیان تقسیم کرنے میں کل ترکہ ہے، لہذا اگر دولڑ کے ہوں ادر ان میں سے ایک کس تعسر ے کا اقرار کر ادر اس کا بھائی اس کی تکذیب کر تے دمقر ک نصف حصہ کو تصحیحا جائے گا کہ ریکل ترکہ ہے ادر اس کو تین حصوں میں تقسیم کر کے ایک تہائی مقرلہ لے گا اور دو تہائی مقر کوملیں گے ادر اگر میت کے دوعصبہ میں سے ایک کسی تیسر شخص کے بارے میں کے میت کے دوعصبہ میں سے ایک کسی تیسر شخص کے بارے میں کے

کرے پھر مال چھوڑ کراس کے مرنے کے بعداس کے بیٹا ہونے کا دعوی کرتے تو اگراس میت کواولا دہوگی تومقر پر حد قذف جاری کی جائے گی اوراس کے ساتھ نسب ثابت کیا جائے گا اورا گرمیت کوکوئی اولا دنہ ہوتو مقر کا قول قابل قبول نہ ہوگا اس لئے کہ وہ اس کی میراث کے بارے میں متہم ہوگا اور اس پر حد جاری کی جائے گی اور وراثت نہیں یائے گا۔ ۲۷ - اگرکونی شخص سی میت کے نسب کا اقرار کرے گا تو مقر، مقرلہ کا وارث ہوگا جب مقرلہ کوکوئی بیٹا ہو، الحطاب نے کہا ہے کہ بظاہر ریہ شرط صرف اس سے اس کے دراشت پانے کے بارے میں ہے۔ ر ما اس کا نسب تو وہ سہر حال ثابت ہوگا خواہ اس کا کوئی بیٹا وارث نہ ہو، مسّلہ اسی طرح ہے جیسا کہ ابوالحسن نے کتاب اللعان میں اس کی صراحت کی ہے۔ اگرکوئی شخص سی کے دارث ہونے کا اقرار کرے اور وہ اقرار كرف والے كابيثانه ہومثلاً بھائى، چيا، باب ياماں ہو، تواس سے اس كانسب ثابت نه بوكا ،اگر مقر كاكونى دوسرا وارث بوتو مقرله،مقر كا وارث نہ ہوگالیکن اگر مقر کا کوئی دوسرا وارث نہ ہوتو مقرلہ کے دارث ہونے میں مالکیہ کے نزدیک اختلاف ہے، چنانچہ ابن یونس کا مذہب ہے کہ اقرار کی وجہ سے دراثت جاری نہ ہوگی ،ابن رشد نے کہا ہے کہ المدونه کامذ جب ہے کہ اقرار کی وجہ سے درا ثت جاری ہوگی ،اور باجی نے اس قول کی نسبت امام مالک اور جمہور مالکیہ کی طرف کی ہے، اختلاف صرف مقرب مقرله کے وراثت پانے میں ہے جب کہ مقرکا کوئی معروف دارث نہ ہو جنمی کے نز دیک بیداس صورت میں مختار ہے جبکہ وارث ہونے کا اقرار بہت دنوں سے نہ ہو، اگر بہت دنوں سے ہوتوان کے زدیک درانت میں کوئی اختلاف نہیں ہے،اس لئے کہ یہ اس کی سچائی کی دلیل ہے کنجی نے کہا ہے کہا گر کہے: بیہ میر ابھائی ہے تو

گفتگو کاحق ہےلہذا اس کی تصدیق کا اعتبار ہوگا، جیسا کہ مال کے اقرار میں ہوتا ہےاوراس لئے بھی کہاس کے نسب میں اس کا بھی حق ہے،لہذا اگر وہ مقر کو جھٹلا دے توبینہ کے بغیر اس کا نسب ثابت نہ ہوگا،اگرمقرکے پاس بینہ نہ ہوگا تو وہ مقربہ سے تنم لےگا،اگر وہ قسم کھالے گا تو اس کا دعوی ساقط ہوجائے گا اور اگر وہ انکار کرد ے گا تو مدع فتم کھائے گا اور اس کانسب ثابت ہوجائے گا اور اگر تصدیق یا تکذیب کچھنہ کرتے اس کا نسب ثابت نہ ہوگا، جبیہا کہ رافعی نے کہا ہے کہ پیقسدیق کے اعتبار کرنے کا معاملہ ہے۔ اوراگر عاقل بالغ جس کااقرار کیا گیاہے میت ہوتو وراثت اور نس دونوں ثابت ہوں گے،اس لئے کہاس صورت میں اس کو گفتگو کاکوئی موقع نہیں ہے، اور وہ بچہ کے مشابہ ہے، حنابلہ نے اس کی صراحت کی ہے اور شافعیہ کے نزدیک یہی اضح قول ہے، اضح کے بالمقابل دوسرا قول ہے کہ ثابت نہ ہوگا، اس لئے کہ تصدیق نہیں -4 یہلے قول کے مطابق مقرمیت کا دارث ہوگا اور تہمت کونظرا نداز کردیاجائے گا۔ اگر کوئی شخص کسی مکلّف کی زندگی میں اس کے نسب کا دعوی کرے اور ابھی اس نے تصدیق نہیں کی کہ مقر مرگیا، پھر اس کے مرنے کے بعد اس نے اس کی تصدیق کی تو اس کا نسب ثابت ہوجائے گا،اس لئے کہ اس کی تصدیق سے دونوں طرف سے ایک دوسر بے کاوارث ہونے پران دونوں کا اتفاق ہوجائے گا۔ اگریسی بچہ کے نسب کا دعوی کیا تواس کا نسب ثابت ہوجائے گا، پھراگروہ بالغ ہونے پراس کی تکذیب کرے گاتو شافعیہ کے نز دیک اضح قول کے مطابق اس کا نسب باطل نہ ہوگا ،اس لئے کہ نسب میں احتیاط برتی جاتی ہے،لہذانسب کے ثبوت کے بعداس کاردنہیں ہوگا،

کہ بیمیرا بھائی ہے،اوراس کا بھائی اس کا انکار کرے پھراقرار کرنے والااس تیسرے کے حق میں اقرار سے پھر جائے اور دوسرے چو تھے شخص کے بارے میں کی*ے کہ* بلکہ بیہ میرا بھائی ہےتو مقرکوا پنے والد ہے جو دراثت ملے گی اس کا نصف مقرلہ اول لےگا، اس لئے کہ اس نے اس کا اقرار کیا ہے، مقر کا اپنے اقرار سے پھر جانا اس کے حق کو ساقط نہ کر سکے گا بلکہ یہ محض ندامت سمجھی جائے گی، اور جونصف مقر کے قبضہ میں باقی رہ جائے گااس کا نصف مقرلہ ثانی لے لے گااس لئے کہاس نے اس کابھی اقرار کیا ہے <sup>(1)</sup>۔ ۲۸ - شافعیہ دحنابلہ کی رائے ہے کہ اگر کوئی مکلّف کسی مجہول النسب بچه یا مجنون کے نسب کا اقرار کرے اور کھے کہ وہ میرا بیٹا ہے اور مقر جیسے آ دمی کو ویسا بیٹا ہوسکتا ہومثلاً مقرر مقرلہ سے عمر میں دس برس یا اس سے زیادہ بڑا ہوجیسا کہ حنابلہ نے صراحت کی ہے،اوراس سے کوئی اختلاف کرنے والانہ ہوتو اس سے اس کا نسب ثابت ہوجائے گا، اس لئے کہ ظاہریہ ہے کہ کوئی آ دمی سی ایسے شخص کے نسب کا اقرار نہیں کر ہے گاجواس کا بیٹانہ ہوجیسا کہ مال کے اقرار میں ہے۔ اوراگروہ بچہ یا مجنون جس کا اقرار کیا گیا ہے میت ہوتو مقراس کا دارٹ ہوگا ادراس کا نسب ثابت ہوگا اس لئے کہ زندگی کے ساتھ ثبوت نسب کا سبب جو کہ اقرار ہے یہاں موجود ہے، حنابلہ نے اس کی صراحت کی ہےاور شافعیہ کے نزدیک یہی اضح قول ہے، اضح کے بالمقابل دوسرا قول بد ہے کہ نسب ثابت نہ ہوگا اس لئے کہ تصدیق نہیں ہے۔

اورا گرجس کا اقرار کیا گیا ہے وہ عاقل بالغ ہوتو جب تک وہ تصدیق نہ کرد بے اس کا نسب مقربے ثابت نہ ہوگا ،اس لئے کہاس کو

<sup>(</sup>۱) جواہرالاِ کلیل ۲/ ۱۳۸ اوراس کے بعد کے صفحات، حاشیۃ الدسوقی ۲/ ۱۳ ۴ اوراس کے بعد کے صفحات۔

اختلاف کرنے والابھی نہیں ہے، اور نسب کے ثابت کرنے میں احتیاط سے کام لیاجا تا ہے، اسی وجہ سے اگر کو کی شخص اپنی بیوی کو چھوڑ کر غائب ہوجائے اور اس کے غائب ہونے کے بعد دس سال یا زائد گذرنے پر اس عورت کو بچہ پیدا ہوتو بچہ کا نسب اس شخص سے ثابت ہوگا اگر چیشو ہر کا اس عورت کے پاس آنا پا اس عورت کا شہر سے بابرجانامعروف نه، و(1) \_ اسا- اگر کوئی شخص اینے والد یا دادا کی حیات میں بھائی یا چا کے نسب کا اقرار کرے توبہ قابل قبول نہ ہوگا، اس لئے کہ کسی آ دمی کا دوسرے پراقر ارکرنا قابل قبول نہیں ہوتاہے۔ اوراگر والد اور دادا کے مرنے کے بعد بھائی یا چچا کے نسب کا اقراركر باورمقرتنها وارث موتواس كااقرار صحيح موكا اورنسب ثابت ہوگا، اس لئے کہ حضرت عائشہ کی حدیث ہے: "الولد للفران وللعاهو الحجو" (٢) ، اور اس لئ بهي كه وارث اين مورث کے حقوق میں اس کے قائم مقام ہوتا ہے، اور بیاس کے حقوق میں (<sup>m</sup>) - *~ ~ ~* شافعیہ کے نزدیک اضح قول کے مطابق بیشر طنہیں ہے کہ اس نے اس کی فغی نہ کی ہولہذ ااس کی فغی کے بعد بھی اس کا نسب اس سے ثابت کرنا جائز ہوگا جیسا کہ لعان وغیرہ کے ذریعہ اس کی نفی کرنے کے بعد اس کے نسب کا دعوی کرے، شافعیہ کے نز دیک اضح کے بالمقابل دوسراقول اورحنا بله کامذہب ہیہ ہے کہ بیشرط ہے کہ میت نے این موت ہے قبل اس کی نفی نہ کی ہواس لئے کہ اس نے جس کی نفی کردی ہے اس کے مرنے کے بعد اس کا نسب اس سے ثابت کرنا اس

- (۱) کشاف القناع۲ ر ۲۰ ۴، المغنی ۵ ر ۱۹۹، ۲۰۰ ـ
- ۲) حدیث عائشةً: "الولد للفراش وللعاهر الحجر" کی تخریخ نقره / ۱۱ میں گذریچی ہے۔
   (۳) تر رحکی ۳/ ۱۵، کشاف القناع / ۲۱ ۲۰۔

اصح کے بالمقابل دوسرا قول ہے کہ نسب باطل ہوجائے گا، اس لئے کہ نسب کا فیصلہ اس لئے کیا گیا تھا کہ دہ انکار کرنے کا اہل نہیں تھا، اب دہ اہل ہو گیا ہے ادر اس نے انکار کر دیا ہے۔ یہی اختلاف اس صورت میں بھی ہوگا جب کسی مجنون کے اگر دوآ می کسی ایک بالغ کے نسب کا دعوی کریں تو دہ ان دونوں میں ہے جس کی تصدیق کرے گا اس سے اس کا نسب ثابت ہوگا ادر اگر ان دونوں میں سے کسی کی تصدیق نہ کرے تو اس کو قیا فہ شناس پر بیش کیا جائے گا<sup>(1)</sup>۔ کے بعد آئے اور زوجیت کا دعوی کریتو اس سے اور مقرک مرنے ہوگی، اس لئے کہ آ دمی اگر بچہ کے نسب کا اقر ار کرے گا تو دہ اس کی ماں کی زوجیت کا مقرر نہ ہوگا، اس لئے کہ ہو سکتا ہے کہ شبہ میں یا نکا ت فاسد میں دطی کی وجہ سے ہو۔

یہی تکم اس وقت ہوگا جب اس کی بہن بیٹی ہونے کا دعوی کرے، اس کو' التبصر ہ' میں ذکر کیا ہے، ' الاختیارات ' میں ہے کہ اگر کوئی شخص کسی عورت کی زوجیت کا انکار کرے پھر اس کا اقر ار کرے توعورت کو اس سے اپنے حقوق کے مطالبہ کا اختیار ہوگا<sup>(۲)</sup>۔ • ۲۰ – اگر کوئی عورت بلا دروم سے آئے اور اس کے ساتھ کوئی بچہ بھی ہوا ورکوئی شخص اس بچہ کے بارے میں اقر ار کرے کہ وہ اس کا بیٹا ہے اور ایسا ہونا ممکن ہو اور کوئی اختلاف کرنے والا بھی نہ ہوتو اس بچہ کا نسب اس شخص سے ثابت ہوجائے گا، اس لئے کہ میمکن ہے اور کوئی

- (۱) شرح کمحلی ۳۷ (۱۵،۱۳، حاشیة الجمل ۵۷ ۳۹۳، نیل المآرب ۲۷ ۱۰۰، نهاییة الحتاج ۵۷ (۱۰۰، ۱۰، تخفة الحتاج ۱۷،۵ منفی ۵۷ (۱۹۹، ۲۰۰۰، ۷ - ۷۳، ۱۹۹۵، کشاف القناع ۲۷ - ۲۹ م
  - (۲) کشاف القناع۲ مر۲۰ ۴، المغنی ۵ / ۱۹۹، ۲۰۰ \_

ان کے زد یک اضح قول ہیہ ہے کہ اگر قابض بیٹا کسی جُہول شخص کے بھائی ہونے کا اقرار کرے اور مجہول مقر کے نسب کا انکار کرتے و اس کے انکار کا کوئی اثر نہ ہوگا اور مجہول کا نسب بھی ثابت ہوجائے گا، دوسرا قول ہے کہ اس کے انکار کا اثر پڑے گا اور مقر کو اس کے نسب پر ثبوت پیش کرنے کی ضرورت ہوگی، تیسرا قول ہے کہ مجہول کا نسب ثابت نہ ہوگا کیونکہ اس کا خیال ہے کہ مقرو ارث نہیں ہے۔ ان کے نزد یک اضح قول ہی ہے کہ جس کے نسب کا اقر ار کیا جار ہا ہے اگر وہ ظاہر وارث کو مجوب کردے مثلاً بھائی میت کے لئے بیٹے کا اقر ارکر نے تو بیٹا کے لئے نسب تو ثابت ہوجائے گالیکن وہ وارث نہ ہوگا۔

دوسراقول ہے کہ نسب بھی ثابت نہ ہوگا، اس لئے کہ اگرنسب ثابت ہوگا تو وراثت بھی ثابت ہوگی، اور اگر بیٹا وارث ہوگا تو بھائی مجوب ہوجائے گا اور اقر ارکرنے کا اہل باقی نہیں رہے گا،لہذا بیٹے کا نسب اور میراث دونوں ثابت نہ ہوں گے۔ تیسر اقول ہے کہ دونوں ثابت ہوں گے اور بھائی مجتوب ہونے

کی وجہ سے اقرار کے لئے نااہل نہیں ہوگا، اس لئے کہ معتبر مقر کا تر کہ پرقابض ہونا ہے نہ کہ اس کا اقرار<sup>(1)</sup> ۔ س**سا** – اگر باپ، اولاد، بیوی یا ایسے آقا کا اقرار کر ے جس نے اس کو آزاد کیا ہے تو تہمت نہ ہونے کی وجہ سے اس کا اقرار قبول کیا جائے گا، اگرچہ اس کی وجہ سے سی معروف وارث کو ساقط کردے، اس لئے کہ فی الحال وارث کا کوئی حق نہیں ہے وہ تو صرف موت کے بعد چند شرطوں کے ساتھ وارث ہو سکے گا: پہلی شرط: کسی ساقط کرنے والے سے اس کا خالی ہونا، اگر مقر کا صادق ہونا ممکن ہولینے خالم رحال اس کی تکذیب نہ کرے اور اس کی کے لئے باعث عار ہے<sup>(1)</sup>۔ ۲ ۲ - دوسرے کے نسب کواپنے ساتھ ثابت کرنے میں یہ شرط ہے کہ مقرطی بہ کے تر کہ کا قابض وارث ہوا یک ہویا زیادہ ہوں، مثلاً دو میٹے ہوں اور دونوں کسی تیسرے کا اقرار کریں تو اس کا نسب ثابت ہوگا اور وہ ان دونوں کے ساتھ وارث ہوگا، شافعیہ کے نز دیک اصح ہوگا اور وہ ان دونوں کے ساتھ وارث ہوگا، شافعیہ کے نز دیک اصح قول ہی ہے کہ اگر دوقابضوں میں سے ایک کسی تیسرے کا اقرار کرے اور دوسرا انکار کرتوجس کا اقرار کیا گیا ہے وہ وارث نہ ہوگا، اس لئے کہ اس کا نسب ثابت نہ ہوگا اور نہ وہ مقر کے حصہ میں شریک ہوگا، اور اصح کے بالمقابل دوسرا قول ہے کہ وہ وارث ہوگا یعنی مقر کے حصہ میں شریک ہوگا، پہلی صورت میں شریک ہونا ظاہر حکم کے مطابق ہے ور نہ باطن میں اگر مقرسچا ہوتو اس پر وا جب ہوگا کہ جو کچھا سک کو در اخت ملی ہے اصح قول کے مطابق ایک تہائی کے ساتھ اس کو اس میں شریک کر لے اور ایک قول ہے کہ آدھا کے ساتھ اس کو اس میں شریک

شافعیہ کے نزدیک اصح قول مد ہے کہ بالغ وارث تنہا اقرار نہیں کرے گا بلکہ نابالغ کے بلوغ کا انتظار کرے گا، اصح کے بالمقابل دوسرا قول ہے کہ وہ تنہا اقرار کرے گا اور فی الحال ثبوت نسب کا حکم ہوجائے گا، اس لئے کہ وہ عالی مرتبہ ہے اس میں حد سے تجاوز نہیں کرے گا۔

شافعیہ کے نزدیک اضح قول میہ ہے کہ اگر دوقابض وارثین میں سے ایک کسی تیسر ے کا اقر ارکر بے اور دوسرا انکارکر بے اور مرجائے اور مقر کے علاوہ اس کا کوئی دوسرا وارث نہ ہو تو نسب ثابت ہوجائے گا،اس لئے کہ پوری میراث اسی کی ہوگئی۔ اضح کے بالمقابل دوسرا قول میہ ہے کہ نسب ثابت نہ ہوگا اس لئے کہ اصل مورث نے انکارکر دیا ہے۔

(۱) شرح کمحلی سار ۱۵، کشاف القناع ۲/۱۱ ۴۶ \_

ممکن ہونے سے قبل ہی مرجائے تونسب ثابت ہوجائے گا<sup>(1)</sup>۔ م ۲۰ – جس کا نسب معروف ہواس کا ان چاروں کے علاوہ کا اقرار كرنا صحيح نه موكا، اوريد جار: باب، بينا، زوج اور آقامين، مثلاً دادا اینے یوتے کااقرار کرے پایوتا اپنے دادا کااقرار کرے پابھائی، بھائی کا اقرار کرے یا چیا ،بھتیجا کا اقرار کرے ،اس لئے کہ اس میں دوسرے پرنسب کومحمول کرنا ہے لہذا قابل قبول نہ ہوگا، البتہ اگر ورثاء اں شخص کے لئے اقرار کریں کہان کا مورث اس کا اقرار کرتا تواس کا نسب ثابت ہوجا تا توبیہ اقرار صحیح ہوگا اس لئے کہ ورثاءا پنے مورث کے قائم مقام ہیں۔ اگر دو مکلّف بیٹے حصور بے اوران میں سے ایک کسی نابالغ یا مجنون بھائی کا اقرار کرے (اور دوسراا نکار کرے) پھرا نکار کرنے والا مرجائے، اور مقرمنگر کا تنہا وارث ہوتو مقربہ کا نسب ان دونوں ے ثابت ہوجائے گا،اس لئے کہ صرف وہی وارث ہے،لہذ اا گرمقر چیازاد بھائی اور مقربہ بھائی کو چھوڑ کر مرجائے تو مقربہ بھائی اس کا وارث ہوگا، چیازاد بھائی وارث نہ ہوں گے،اس لئے کہ بھائی ان کو مجوب کردے گا کیونکہ اس کا نسب میت کے اقرار سے ثابت ہو چکا \_(r) \_~~~ اگرزوجہ کسی بچہ کااقرار کرتواس کے اقرار کی وجہ سے بچہ کا نس اس سے ثابت ہوگا، اس کے شوہر سے ثابت نہ ہوگا کیونکہ اس

سب ال سے ثابت ہوکا، ال کے سوہر سے ثابت نہ ہوکا یونکہ ال نے اقرار نہیں کیا ہے، اسی طرح اگر مرد اس کا اقرار کرتے اس کی ہیوی سے اس کا نسب ثابت نہ ہوگا<sup>(۳)</sup> ۔

- (۲) کشاف القناع۲۱٬۲۲٬۴۶۱
  - (٣) كشاف القناع٢ / ٢٣٣-

تصدیق ممکن نہ ہو مثلاً کوئی آ دمی ایسے شخص کا اقرار کرے جواس کا ہم عمریا اس سے بڑا ہوتو قبول نہیں کیا جائے گا۔ دوسری شرط: اپنے اقرار سے دوسرے کے نسب کو دفع نہ کرے، اگر اس کے ذریعہ اس کو دفع کر توضیح نہ ہوگا، اس لئے کہ میدوسرے پراقر ارکرنا ہے۔ تیسری شرط: جس کا اقرار کیا ہے وہ ملقف ہوا ور اس کی تصدیق البتہ اگر نابالغ یا محنون ہوتو ان دونوں کی تصدیق شرط نہیں ہے، جسیا کہ گذرا، اگر دونوں بالغ عاقل ہوجا کیں اور نسب کا انکار کریں تو ان دونوں کا انکار کرنا قابل سماع نہ ہوگا، اس لئے کہ میں اس سے بھی کہ گذرا، اگر دونوں بالغ عاقل ہوجا کیں اور نسب کا انکار کریں تو ان البتہ اگر نابالغ یا محنون ہوتو ان دونوں کی تصدیق شرط نہیں ہے، جسیا کہ گذرا، اگر دونوں بالغ عاقل ہوجا کیں اور نسب کا انکار کریں تو ان کہ پی کہ انکار کرنا قابل سماع نہ ہوگا، اس لئے کہ میا یہ انسب ہے جس کے ثبوت کا فیصلہ ہو چکا ہے لہٰ دا اس کے رد کرنے سے ساقط نہ ہوگا کہ ان کار کریں تو اس سے تسم نہیں کی جائے گی، اس لئے کہ اگر جیسا کہ اگر اس کا انکار کرتو قابل قبول نہ ہوگا اس لئے کہ اگر باپ لوٹ کر نسب کا انکار کرتو قابل قبول نہ ہوگا اس لئے کہ مال

اگر والدکسی کے بیٹا ہونے کا اقرار کرے یا بیٹا کسی کے باپ ہونے کا اقرار کرتواس کی تصدیق میں دوسرے کا خاموش رہ جانا کافی ہے، اس لئے کہ اس صورت میں تصدیق کا خلن غالب ہوگا، ان میں ہے کسی ایک کی تصدیق میں یعنی باپ کا بیٹے کے اقرار میں یا اس میں سے کسی ایک کی تصدیق میں یعنی باپ کا بیٹے کے اقرار میں یا اس میں سے کسی ایک کی تصدیق میں یعنی باپ کا بیٹے کے اقرار میں یا اس میں سے کسی ایک کی تصدیق میں یعنی باپ کا بیٹے کے اقرار میں یا اس میں سے کسی کے ترک ہوئے کی تکر ارمعتر نہیں ہے، لہذا گواہ، سکوت کے ساتھ تصدیق کی تکر ارکے بغیر ان دونوں کے نسب کی شہادت دےگا، بیر خابلہ کے نز دیک ہے۔

شافعیہ نے کہا ہے کہ اگر تصدیق یا تکذیب نہ کرے بلکہ خاموش رہےتواس کا نسب ثابت نہ ہوگا،نسب میں خاموش کاحکم احتیاط کی وجہ سے اموال میں خاموش کے حکم سے الگ ہے، ہاں اگر تصدیق کے

نسب کے اقرار سے رجوع کرنا: 2 - ۳- بیٹا ہونے کا صحیح اقرار کرنے کے بعداس سے رجوع کرنا جائز نہیں ہے، اس لئے کہ مکلّف کے کلام کو بلا ضرورت لغو قرار دینا جائز نہیں ہے<sup>(1)</sup> تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: اصطلاح '' اقرار' (فقرہ (۲۷)۔

لقیط (اٹھائے ہوئے بچہ) کانسب: ۸ سا-فی الجملہ فقہاء کی رائے ہے کہ اگر کوئی ایک آدمی لقیط کا دعوی کرے، خواہ وہی اٹھانے والا ہو یا کوئی دوسرا ہو، تو اگر مدعی آزاد، مسلمان مرد ہوتو اس سے اس کانسب ثابت ہوجائے گا، بشرطیکہ اس کا اس سے ہوناممکن ہواس طرح پر کہ استلحاق کی تمام شرطیں اس میں موجود ہوں، اس لئے کہ اقرار میں بچہ کے نسب کے اقصال کی وجہ سے اس کا فائدہ ہی فائدہ ہے، اور اس میں کسی دوسر ے کوکوئی نقصان اقرار کرے۔

اس کے علاوہ میں فقہاء کا اختلاف ہے، ان کے نزد یک اس میں تفصیل ہے جسے اصطلاح ''لقیط'' فقرہ (۱۱، ۱۴) میں دیکھی جائے۔

ز-قرعہ: ۹ ۳- فی الجملہ فقہاء کی رائے ہے کہ نسب کو ثابت کرنے میں قرعہ کا استعال نہیں کیا جائے گا،تفصیل اصطلاح'' قرعہ'' (فقرہ ۸۹) میں ہے۔

(۱) بدائع الصنائع ۲/۲۳۳، جواهر الإكليل ۱۳۹۲، الشرقاوی علی التحرير ۲۰۲۱،المغنی ۲۰۶۷-۲ کسی شخص کے اقر ارسے اس کے نسب کا ثبوت: ۵ ۳۰ – شافعیہ نے کہا ہے کہ آ دمی کا نسب اس کے اقر ارسے ثابت نہ ہوگا، ایک قول ہیہے کہ اس کے اقر ارسے ثابت ہوجائے گا، اس لئے کہ ان حضرات نے قضاء علی الغائب کی بحث میں لکھا ہے کہ اگر کسی کاغذ کے گواہ اس میں لکھے ہوئے نام کے خلاف گوا، ہی دیں اس کی ذات کے خلاف گوا، ہی نہ دیں، اور جس کو حاضر کیا گیا وہ اقر ارکر لے کہ یہی اس کا نام ونسب ہے، یا انکار کرے اور قسم سے بھی انکار کرجائے، اور مدعی اس پرقتم کھالے تو اس کے خلاف فیصلہ کی جائے گا، نیز اس لئے کہ آن کل معمول ہیہ ہے کہ شہود علیہ (جس کے بارے میں گوا، ہی دی جائے) سے اس کا نام ونسب یو چھا جا تا ہے اور اس کو اس کے خلاف جمت قرار دیا جا تا ہے، نیز اس لئے کہ لوگ ایپ نسب کے بارے میں امین سی جھے جاتے ہیں، اگر کسی کو کسی چیز پر امین مانا جائے تو اس کے خلاف چراتی ہے، اس این مانا جائے تو اس کے خلاف چراتی ہے <sup>(1)</sup> ہے

سفیہ (خفیف العقل) اگرنسب کا اقر ارکرے: ۲۳۱-فقہاء کی دائے ہے کہ سفیہ اگرنسب کا اقر ارکر یو اس کے بارے میں اس کا اقر ارضح ہوگا اور فی الحال اس سے مواخذہ ہوگا، ابن المنذر نے کہا ہے کہ ہمارے علم کے مطابق اس پر اجماع ہے، اس لئے کہ وہ اپنی ذات کے بارے میں متہم نہیں ہے، حجر کا تعلق صرف اس کے مال سے ہے، اور اس کے بچہ پر جس کا نسب اس سے ثابت ہے، بیت المال سے خرچ کیا جائے گا<sup>(۲)</sup>۔

(۱) أسى المطالب ١٣٢٢ س

(۲) الفتادی الہندیہ ۱۱/۵ ماشیہ این عابدین ۵ / ۹۳،الشرقادی علی التحریر ۲/ ۳۱،جواہرالا کلیل ۲/ ۹۸، نیل المآ رب بشرح دلیل الطالب ۱/۱۰ ۴۰۔

-129-

الشہادات میں لکھا ہے کہ اگرید دوعادل مردوں سے ملے وہ دونوں اس کے نزدیک اس کے نسب کی شہادت دیں اور اس کی حالت بتائیں تو اس کے لئے شہادت دینے کی گنجائش ہوگی اور اگر وہ آ دمی اس کے نزدیک دوگوا ہوں کو پیش کرے جو اس کے نسب پر گوا ہی دیں تو اس کے لئے گوا ہی دینا جائز نہ ہوگا۔

اورا گرکوئی آ دمی کسی قوم میں اقامت اختیار کرے اور وہ لوگ اس کونہ پیچانے ہوں اور وہ بتائے کہ میں فلال بن فلال ہوں تو امام محمد فرماتے ہیں کہ ان کے لئے اس کے نسب پر گوا، ہی دینا اس وقت جائز ہوگا جب کہ اس کے علاقہ والوں میں سے دوعا دل مردان کے نزدیک اس کے نسب پر گوا، ہی دیں ، الجصاص نے اس کتاب کی شرح میں کی ایسا ہی کہ یہی صحیح ہے ، اور صدر الشہید کی '' شرح اُدب القاضی'

حنفیہ نے بی بھی کہا ہے کہ کوئی شخص کسی چیز کا مشاہدہ و معاینہ کئے بغیر اس کی گواہی نہیں دے سکتا ہے، البتہ دس چیزیں اس سے مشتنی میں، ان میں ایک نسب بھی ہے، چنا نچہ اگر گواہ کو قابل بھر و سہ ذریع سے نسب کا علم ہو، مثلاً ایسی جماعت کے خبر دینے سے ہو جن کے بارے میں جھوٹ پر جمع ہوجانے کا تصور نہ کیا جا سکے ، اس میں عدالت کی شرط بھی نہیں ہے، یا دوعا دل مر دوں کی شہادت سے ہوتو وہ اس کی گواہی دے سکتا ہے<sup>(1)</sup>۔ مشہورنسب پر ساعی شہادت دینا جائز ہے۔ مشہورنسب پر ساعی شہادت دینا جائز ہے۔ ابن القاسم نے کہا ہے کہ اس سے نسب ثابت نہ ہوگا، صرف مال کا مشتحق ہوجائے گا، اِ لا ہی کہ بہت زیادہ مشہور ہو، مثلاً حضرت  حسماع:
 ۲۹- جمهور فقهاء کی رائے ہے کہ نسب ضرورت کی وجہ سے سماعی شہادت سے ثابت ہوجائے گا۔
 ۱بن المنذر نے کہا ہے کہ نسب کے معاملہ میں میر ےعلم کے مطابق اہل علم میں سے کسی نے سماعی شہادت سے منع نہیں کیا ہے، اگر میڈ منوع ہوگا تو نسب کی شہادت دینا ہی محال ہوجائے گا، کیونکہ یقینی طور پر دوسر بے کو اس کے جانے کی کوئی سبیل نہیں ہے، اور نہ اس کا مشاہدہ ممکن ہے، اگر مشاہدہ کو ضروری قرار دیا جائے تو کوئی شخص اپنے باپ یاماں یا کسی بھی رشتہ دارکونہیں پہچان سے گا<sup>(1)</sup> ۔

حنفیہ نے شہادت بالتسا مع (سنے کی بنیاد پر شہادت) کے قبول ہونے کے لئے نسب کے مشہور ہونے کی شرط لگائی ہے، الفتادی الہند سی میں ہے: نسب وغیرہ میں شہرت کی بنیاد پر شہادت دوطرح سے ہوتی ہے: حقیقیہ ، حکمیہ ۔

حقیقیہ بیہ ہے کہ شہور ہواوراتنے زیادہ لوگوں سے سی جائے کہ مجھوٹ پر سب کے متفق ہونے کا تصور نہ کیا جا سکے، اور اس میں عدالت شرط نہیں ہے، نہ لفظ شہادت شرط ہے بلکہ تواتر شرط ہے۔ حکمیہ بیہ ہے کہ اس کے نزدیک دوعا دل مردیا ایک عادل مرد اور دوعادل عورتیں لفظ شہادت کے ساتھ اس کی گواہی دیں، ایساہی '' الخلاصہ'' میں ہے، اور بیاس وقت ہے کہ وہ دونوں اس آ دمی کی طلب شہادت کے بغیر گواہی دیں، چنا نچہ امام محمہ نے کتاب

 حاشیه ابن عابدین ۳ ۲۵۵ س، الفتاوی الهندیه ۳ ۲۸۵ ۳، بدائع الصنائع ۲۲۲۲،۲۲۷، مواجب الجلیل ۲ ۲ ۱۹۵، بلغة السالک ۲ ۲ ۳۱۲ اور اس کے بعد کے صفحات، القوانین الفقهیه لابن جزی ۲ ۲۰۰، تبعرة الحکام ۱ ۲ ۹۳، الکافی لابن عبدالبر ۲ ۲ ۳۰، ۲۰۹، تهذیب الفروق ۳ ۱۰۱، ۲۰۱، جواہر الإکلیل ۲ ۲ ۲ ۲۰، ۳۲۰۳، التاودی مع الته ولی علی تحفة ابن العاصم ۱ ۲ ۳۱ اور اس کے بعد کے صفحات، روضة الطالبين ۱۱ ۲۲۲۱ اور اس کے بعد کے صفحات، المغنی مع الشرح الکبیر ۲ ۲ ۲ ۳۲

<sup>(</sup>۱) الفتاوى الهنديه ۳/۵۸-

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۱۸۵۷۳

نسب۲۳

نافع، حضرت ابن عمر کے مولی ہیں<sup>(1)</sup>۔ ۲ ۲ - شافعیہ نے بھی مشہور ہونے کی شرط لگائی ہے، اس لئے کہ نسب اییا معاملہ ہے کہ اس میں رؤیت کوکوئی دخل نہیں ہے، زیادہ سے زیادہ فراش پر ولادت کی رؤیت ممکن ہے، لیکن مرے ہوئے آباء واجداداور پرانے قبائل کی طرف نسب منسوب کرنے میں رؤیت نہیں ہو سکتی ہے، لہذا ضرورت ہے کہ شہرت پر اعتماد کیا جائے، اور باپ پر قیاس کرتے ہوئے ماں سے بھی اسی طرح شہرت کی وجہ سے نسب ثابت ہوگا۔

نووی نے لکھاہے کہ جن چیزوں میں تسامع لیعنی استفاضہ وشہرت کی بنیاد پر شہادت دینا جائز ہے، ان میں ایک نسب بھی ہے، اور کہا ہے کہ بیجائز ہے کہ تسامع کی بنیاد پر اس بات کی شہادت دے کہ بیآ دمی فلال کا بیٹا ہے، یا اگر عورت کی ذات کو پہچا بتا ہوتو ہے کہے کہ بیعورت فلال کی بیٹی ہے، یا بیدونوں فلال قبیلہ کے ہیں۔

اضح قول کے مطابق تسامع کی بنیاد پر ماں ہے بھی نسب ثابت ہوجا تا ہے، ایک قول ہیہ ہے کہ قطعاً ثابت ہوتا ہے جیسے باپ سے ہوتا ہے منع کی وجہ ہیہ ہے کہ ولا دت کود کیھ لیناممکن ہے۔

امام شافعی اوران کے اصحاب نے تسامع کی کیفیت کے بارے میں بیلکھا ہے کہ مناسب بیہ ہے کہ گواہ جس شخص کے نسب کی گواہی دے رہا ہے خوداس سے بیہ بات سنے کہ وہ اپنے کواس آ دمی کی طرف یا اس قبیلہ کی طرف منسوب کررہا ہے اورلوگ بھی اس کی نسبت اسی کی طرف کرتے ہوں ، کیا اس میں تکرار اور سماع کی مدت کا طویل ہونا ضروری ہے، اکثر لوگوں نے کہا ہے کہ ہاں ، الصیمر کی نے یہی جواب دیا ہے، دوسر لوگوں نے کہا ہے کہ ماں ، الصیمر کی نے یہی جواب شخص کواپنانسب بیان کرتے ہوئے سنا اور وہاں ایسی جماعت موجود

(۱) التاج والإكليل ۲ / ۱۹۴ \_

ہوجن کی صداقت میں اس کوکوئی شک نہ ہواور وہ لوگ ایک ہی باراس کواس کے نسب کی اطلاع دیں تواس کے لئے شہادت دینا جائز ہوگا، ابن کج نے اس کو قطعی کہا ہے، البغوی نے بھی نسب بیان کرنے میں یہی جواب دیا ہے۔

اں شخص کے انتساب اورلوگوں کے منسوب کرنے کے ساتھ ساتھ میبھی ضروری ہے کہ اس کے خلاف کوئی ایسی چیز نہ ہوجس سے شک وشبہ پیدا ہو،لہذا اگر منسوب إلیہ (جس کی طرف نسبت کی گئی شبک وشبہ پیدا ہو،لہذا اگر منسوب إلیہ (جس کی طرف نسبت کی گئی محون ہوتو صحیح قول کے مطابق شہادت جائز ہوگی ،جیسا کہ اگر مردہ ہو توجائز ہوتی ہے۔

اگر پچھلوگ اس نسب میں طعن کریں تو کیا یہ جواز شہادت سے مانع ہے، اس میں دواقوال ہیں ،ان میں اصح سہ ہے کہ ہاں مانع ہے اس لیئے کہ خنگف ہو گیا ہے۔

استفاضداور شہرت میں معتبر چند صور تیں ہیں: اول: اور یہی سب سے اضح قول ہے، ایسی بڑی جماعت سے سننا شرط ہے جن کی خبر سے یقین یا خلن غالب حاصل ہوجائے اور حصوٹ پر ان کے جع ہوجانے کا اندیشہ نہ ہو، اسی کو ماوردی، ابن الصباغ اور غزالی نے رائح قرار دیا ہے، اور یہی امام شافعی کے کلام سے زیادہ مشاہد ہے۔ دوم: دوعادل مرد کافی ہیں، ابوحامد اور ابوحاتم نے اسی کو مختار کہا ہے، اور امام الحرمین کا رجحان بھی ادھر ہی ہے۔ سوم: ایک آ دمی کی خبر بھی کافی ہے اگر دل اس پر مطمئن ہو،

سرخسی وغیرہ نے یہی نقل کیا ہے۔ پہلی صورت میں مناسب بیہ ہے کہ عادل ہونا ، آ زاد ہونااور مرد ہونا شرط نہ ہو۔

## نسب ۳۴-۴۴

عادل کی گواہی سے ثابت ہوجاتے ہیں، بیہ متأخرین شافعیہ کا قول ہے، لفظ استفاضہ کا مقتضی پہلا قول ہی ہے، اس لئے کہ وہ'' فیض الماءُ' سے ماخوذ ہےجس کامعنی (یانی کا) بہت زیادہ ہونا ہے،اوراس لئے بھی کہا گرد دعادل کا قول کا فی ہوگا تواس میں وہ شرطیں نہ ہوں گی جوشهادت على الشهادت ميں ہوتى ہيں، بلكہ اس ميں صرف سننا كافي ہوجائے گا ،اور اگر کسی آ دمی کو کسی بچہ کے بارے میں پیر کہتے ہوئے سے کہ بیمیرا بیٹا ہےتواس کے لئے اس کی شہادت دینا جائز ہے، اس لئے کہ وہ اس کے نسب کا اقرار کرر ہاہے، اور بچہ کو بیہ کہتے ہوئے سنے که بیه میرے دالد بیں،اور وہ آ دمی خاموش ہوتو بھی شہادت دینا جائز *ہے،اس لئے کہ* باپ کی خاموثی اقرار ہے،اوراقرار سے نسب ثابت ہوجا تاہے،لہذا شہادت دینا جائز ہوگا،اور یہاں خاموثی کواقرار کے قائم مقام صرف اس لئے قرار دیا گیا ہے کہ دوسرے تمام دعود یک برخلاف باطل انتساب کااقر ارکرنا بھی جائز ہے، نیز اس لئے کہ نسب میں اثبات کوغلبہ ہوتا ہے، کیا ایسانہیں ہے کہ نکاح کی صورت میں صرف امکان کی بنیاد پرنسب ثابت کردیاجا تاہے۔ ابوالخطاب نے لکھا ہے کہ جب تک سکوت کی تکرار نہ ہو وہ گواہی نہ دے، اس لئے کہ سکوت، حقیقی اقرار نہیں ہے بلکہ وہ صرف اقرار کے قائم مقام ہے، اس لئے تکرار کے ذریعہ اس کی تقویت ضروری ہے، جبیہا کہ اراضی میں استمرار کے ذریعہ قبضہ کی تقویت

طروری ہے، جبیہا کہ ارائٹی میں اسمرار نے د ضروری ہے<sup>(1)</sup>۔

ط- قاضی کا فیصلہ: ۲۳ ۲۰ - نسب کے بارے میں قاضی کا فیصلہ ستقل دلیل سمجھا جاتا ہے، اس لئے کہ فیصلہ میں کبھی اس کی بنیادنہیں ذکر کی جاتی ہے، اورا کثر

المغنى ١٢ / ٢٣ اوراس کے بعد کے صفحات۔

اگر کسی آ دمی کودوسرے کے بارے میں بیہ کہتے ہوئے سنے کہ بی میرا بیٹا ہے اور دوسر ااس کی تصدیق کرے تو بہت سے شافعیہ نے بیہ کہا ہوں اور وہ فلاں اس کی تصدیق کرے تو بہت سے شافعیہ نے بیہ کہا ہے کہ ایسی صورت میں نسب پر شہادت دینا جائز ہے، اسی طرح اگر کسی بچہ یا بالغ کے نسب کا اقر ارکرے اور وہ خاموش رہے تو گوا ہی دینا جائز ہوگا، اس لئے کہ نسب کے باب میں خاموش رہ جانا اقر ار کے درجہ میں ہے، المہذ ب میں ایک قول بیہ ہے کہ خاموش کی صورت میں اس وقت گوا ہی دے سکتا ہے جب کہ اقر ار وخاموش کی گوا ہی نزدیک بار بار ہو، غزالی نے کہا ہے کہ اس صورت میں نسب کی گوا ہی دینا جائز نہیں ہے، بلکہ اس حالت میں اقر ار پر گوا ہی دے گا، بید قیا س کہ صطابق ہے<sup>(1)</sup> ۔

شرط لگانے میں شافعیہ کے ہم خیال ہیں۔ پرنہ بیر سے ز

المغنی میں ہے کہ اگرخبریں ظاہر ہوجا نمیں اور اس کے دل میں اس کی معرفت متحکم ہوجائے تو اس کی گواہمی دےسکتا ہے اور بیعلم استفاضہ کے ذریعہ حاصل ہوتا ہے،نسب اور ولا دت میں استفاضہ کی بنیاد پر شہادت کے حیح ہونے پر اہل علم کا اجماع ہے۔

اما ما حمد اور خرقی کے کلام کا مقتضی میہ ہے کہ استفاضہ کی بنیاد پر گواہی نہ دے، البتہ اگر خبریں بہت ہوں اور اتنے زیادہ لوگوں سے سنے کہ اس سے یقین حاصل ہوجائے تو گواہی دے سکتا ہے، خرقی کہتے ہیں: جس میں خبریں سلسل آئیں اور دل میں اس کی معرفت جم جائے یعنی اس سے یقین حاصل ہوجائے (تو گواہی دے سکتا ہے)، قاضی نے'' المجر د' میں لکھا ہے کہ بیکا فی ہے کہ دوعا دل مردوں سے سنے اور ان کی خبر پر دل مطمئن ہوجائے، اس لئے کہ تما م حقوق دو

روضة الطالبين ۲۲۲۱ اوراس کے بعد کے صفحات۔

فقہاء کی رائے ہے کہ اس سے فیصلہ میں کوئی عیب نہیں ہوتا ہے جیسا کہ مالکیہ نے ذکر کیا ہے، اس کی اصل تحون کا قول ہے کہ جو کا م دارالقصناء میں ہواس میں قاضی کا قول قبول کیا جائے گا، اس لئے بھی کہ بھی فیصلہ کی دلیل، دلیل ہونے کے اعتبار سے مختلف فیہ ہوتی ہے، اور جب اس کے مقتضی کے مطابق فیصلہ ہوجائے گا تو اختلاف فتم ہوجائے گااور فیصلہ ثبوت کی دلیل بن جائے گا۔

فقہ مالکی میں نسب کے مقد مات میں اکثر تنبیہ کی جاتی ہے کہ اگر مختلف فیہ احوال میں قاضی نسب کے مدعی کے لئے وراثت کا فیصلہ کر نے تو فیصلہ نافذ ہوگا، اگر قاضی کسی دوسرے کے نسب کے ثبوت کا فیصلہ کرد ہے اور اس میں فیصلہ کی بنیاد مذکور ہوا ور اس فیصلہ سے مدد لی جائے توجس قاضی کے پاس اس فیصلہ سے مدد لی جارہی ہے وہ صرف میہ کہ سکتا ہے کہ فلال قاضی کے حکم سے میڈ بت ہوا ہے۔

مالکیہ میں سے الجزیری نے کہا ہے کہ اگر اسباب مٹ جا کیں اور مدعی عاجز ہوجائے تو قاضی اس کو عاجز قر ارد ے گا اور اس پر گواہی ہنواد ہے گا، ہر اس چیز میں جس کا دعوی کیا جائے عاجز قر ار دینا صحیح ہے، البتہ پانچ اشیاء اس سے مشتنی ہیں: خون ، اوقاف ، عتق ، طلاق اور نسب ۔ ابن القاسم ، اُشہب اور ابن وہب نے بھی یہی کہا ہے<sup>(1)</sup> ۔ اس کا ضابطہ ہرا یسے حق میں ہے جس کے ثبوت کے بعد اس کا مدعی اس کو ساقط نہ کر سکے ، اور اسی میں سے کسی خاص شخص کے لئے ہینہ کے ذریعہ نسب کا دعوی کرنا ہے، اور مہلت دینے کے بعد بھی بینہ نہ میں کر سکے تو اس کو عاجز قر ارنہیں دیا جائے گا بلکہ جب بینہ پیش کرد ہے گا تو اس کی تفضی کے مطابق فیصلہ کیا جائے گا<sup>(1)</sup> ۔ دسو تی نے اس کی تفضی کے مطابق فیصلہ کیا جائے گا<sup>(1)</sup> ۔

التاج والإكليل بهامش مواجب الجليل ٢/٢ ٣٣، ٣٣٣ طبع دارالفكر.

(٢) جواہرالاِکلیل۲۲۸۶۔

ہے کہ نسب کے اثبات کے مدعی کوعاجز قراردے،خواہ وہ اپنے عجز کا اعتراف کرے یا دعوی کرے کہ اس کے پاس ثبوت ہے اور اس کے لئے مہلت طلب کرے اور اس کومہلت دی جائے پھر بھی ثبوت نہ پیش کر سکے،لہذاا گراس کوعاجز قراردے گاتو عاجز قراردینے پراس کا فیصلہ نافد نہ ہوگا، اگرنسب کامدعی کھے کہ میرے پاس اس کا ثبوت ہے اوراس کو پیش کرنے کے لئے مہلت طلب کرے، پھراس کا جھکڑالو ہونا ظاہر ہوجائے تو قاضی نسب کے ثابت نہ ہونے کا فیصلہ کرےگا، اس مدمی کے عاجز ہونے کا فیصلہ نہ کرےگا،اگراس کے عاجز ہونے کا فیصلہ کرے گاتواس کا فیصلہ نافذینہ ہوگا،البتہ نفی نسب کے مدعی کے بارے میں نسب میں اس کے عاجز ہونے کا حکم دے گا تو اس کا حکم نافذ ہوگا،لہذا اگر نسب کے مدعی کے لئے بینہ قائم ہوجائے اور مدعاعلیہ کیج کہ میرے پاس ایسا ثبوت ہے جس سے مدعی کے گواہ مجروح قراریا ئیں گے، پھرا گرمہلت طلب کرےاوراس کا جھگڑالو ہونا ظاہر ہوجائے تو قاضی نسب کے ثبوت اور مدعاعلیہ کے عاجز ہونے کا فیصلہ کردے گا،اور جب اس کو عاجز قرار دے دے گا تو پھر اس کے بعد اگر وہ کوئی ثبوت پیش کرنا چاہے گا تو قبول نہیں کیاجائے گا، ایسابی الجیزی نے کہاہے اور البنانی نے اس کو پسند کیاہے،اور الأجهوری کے حاشیہ میں انہوں نے کہا ہے: نسب کے باب میں مدعاعلیہ مدعی کی طرح ہے، قاضی کے لئے اس کو عاجز قرار دینابالکل جائزنہیں ہے<sup>(1)</sup>۔ اگرقاضی ثبوت نسب کا فیصله کرد یو به فیصله محکوم علیه پراوراس کےعلاوہ ان لوگوں پربھی نافذ ہوگا جومقدمہ میں فریق نہیں ہیں، اس لئے کہ بعض مسائل میں حاضر پر جو فیصلہ کیاجا تا ہے وہ غائب پر بھی

<sup>(</sup>۱) حاشیة الدسوقی ۱۳٬۰۱۵، شرح الزرقانی ۲٬۱۳٬۱٬۱۳، التبصر ه ۱٬۱۱۱، ۱۱۵۔

نس۲۵-۷۹ مسلمانوں کا نگراں مقرر کیا گیاہے اور بیفریق کے خلاف شہادت ہوگی<sup>(۱)</sup>۔ البتہ کسی آ دمی سے چھوٹے بچہ کے نسب کے ثبوت پر شہادت جب کہ دہ پخص انکار کرر ہاہو، دعوی کے بغیر قبول کی جائے گی <sup>(۲)</sup>۔ شافعیہ کاضچی مذہب بیہ ہے کہ حقوق اللہ میں دعوی کے بغیر شہادت قبول کی جائے گی،اوراسی میں سےنسب بھی ہے،اس لئے کہ اس کوملانے میں اللہ تعالیٰ کا ایک تق ہے (۳)۔

نسب میں حکم بنانا: ۲ ۳ - مالکید کی رائے ہے کہ باپ کے لئے نسب میں تکم بنانا جائز نہیں ہے،اس لئے کہ بید مسئلہ بہت اہم ہےاوراس سے فریقین کے علاوہ کسی دوسر ےکاحق متعلق ہےاور وہ بھی آ دمی ہے، کیکن اگرنسب میں حکم بناد بے تواگراس کا فیصلہ درست ہوگا تو نافذ ہوگا، نہ اما م اس کو توڑےگانہ قاضی توڑےگا<sup>(م)</sup>۔

اصبخ نے کہا ہے کہ نسب میں حکم بنا نا مناسب نہیں ہے کیونکہ بیہ امام کاحق ہے، کمنتقی میں اصبغ سے مزید منقول ہے کہ اگر دونوں اس کو حكم بنادين تونسب ميں اس كا فيصله نافذ ہوگا <sup>(6)</sup> -

نسب کے دعوی میں قشم کھلانا: ۲۹ - جمہورفقہاءامام ابوحنیفہ، مالکیداور حنابلہ کی رائے ہے کہ نسب کے دعوی میں قشم نہیں کھلائی جائے گی، مثلاً کسی مجہول پر دعوی ہو کہ وہ (۱) بدائع الصنائع مهر الاب

- (٢) بدائع الصنائع مهر ١١٠
- (٣) القليو بي على المحلي ١٦/ ٣٢٣، ٣٢٣، أسنى المطالب ١٢/ ٢٢، حاشية الجمل ۳۸٦/۵
  - (٣) جواہرالاکلیل ۲۲۳۲۔
  - (۵) مواہب الجلیل۲/۲۱۱ طبع دارالفکر۔

نافذ ہوجا تاہے،ان ہی مسائل میں نسب بھی ہے<sup>(1)</sup>۔ غائب سے مراد وہ څخص ہے جو فیصل شدہ مقدمہ میں بالکل فربق ندہویا قاضی کی طرف سے فیصلہ صادر ہونے کے دقت موجو دنہ ہو،انہوں نے اس کی تفسیر اس طرح کی ہے کہ اس کا غائب ہونا بینہ سے ثابت ہوجائے،خواہ شہادت پیش کرنے کے وقت غائب ہویا شہادت وتز کیہ کے بعد غائب ہواورخواہ دارالقضاء سے غائب ہویا شہر سے غائب ہو، کیکن اگر قاضی کے پاس اقرار کرلے گا تواس کے غائب ہونے کی حالت میں اس کے خلاف فیصلہ کیا جائے گا، اس لئے کہ اس کو بینہ میں طعن کاحق ہے، قاضی کے پاس کئے ہوئے اقرار میں طعن کاحق نہیں ہے<sup>(۲)</sup>۔

ی-بلادعویٰ شہادت سےنسے کا ثابت ہونا: ۵ ۳ - دعوی کے بغیر شہادت سے نسب کے ثبوت میں فقہاء کا اخلاف ہے۔

حفنیہ وحنابلہ کی رائے اور صحیح کے بالمقابل شافعیہ کی رائے بیہ *ہے ک*د دعوی کے بغیر نسب پر شہادت قابل قبول نہیں ہے، اس کی وجہ پیر ہے کہ نسب آ دمی کا ایک حق ہے، اور آ دمی کے حق میں دعوی کے بغیر شہادت قبول نہیں کی جاتی ہے <sup>(m)</sup>۔

امام ابوحذیفہ کی رائے ہے کہ اگر وہ بچہ ہوتو جب تک بچہ کی طرف سے کسی کوفریق نہ مقرر کردے جو شرعاً اس کا نائب ہو کر اس کے لئےنسب کا دعوی کرے، شہادت قبول نہیں کی جائے گی ، اس میں اس بجد کا مفادییش نظر ہے جو اپناحق زندہ رکھنے سے عاجز ہے، اور قاضی

- حاشداین عامدین ۳۷۷۷ ۳۳۰ (۲) حاشیداین عابدین ۳۳۵/۳۳۰.
- (۳) بدائع الصنائع ۱۱۱/۱۰، شرح کمجلی علی المنهاج ۱۴۷٬۳۲۲٬۳۲۴، أسنی المطالب مم / 12 مع، حاشية الجمل ٨٥ / ٣٨ ما مغنى ٩ / ٢٥ ٢٠٨ - ٢

ا۵- فی الجملہ اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ نسب وراثت کا ایک سبب ہے، اس کی تفصیل اصطلاح'' إرث' (فقر ہ/ ۱۴) میں ہے۔

ھ- نکاح کا حرام ہونا: ۵۲ - فی الجملہ اس پر فقہاء کا انفاق ہے کہ نسب نکاح کے حرام ہونے کا ایک سبب ہے، تفصیل اصطلاح '' محرمات النکاح'' (فقرہ س س-۸) میں ہے۔

کفاءت میں نسب کا اعتبار: سام - نکاح کے باب میں کفاءت کے بارے میں نسب کا اعتبار کیاجائے گا یانہیں؟ اس سلسلہ میں فقہاء کا اختلاف ہے، بعض فقہاء کی رائے ہے کہ اس کا اعتبار کیاجائے گا جب کہ دوسرے فقہاء کہتے ہیں کہ اس کا اعتبار نہیں کیا جائے گا، اس کی تفصیل اصطلاح'' کفاءۃ'' (فقرہ/ ۸) میں ہے۔

لعان کی وجہ سے نسب کا ختم ہوجانا: ۱۹۵۷ - فقہاء کی رائے ہے کہ اگر زوجین کے درمیان لعان مکمل ہوجائے اور قذف بچہ کے انکار کے ذریعہ ہوتو اس کے نتیجہ میں بچہ کا میب شوہر سے ختم ہوجائے گا اور اس کا نسب ماں سے ثابت ہوگا۔ تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: اصطلاح '' لعان' (فقرہ ۱۵ سے اور اس کے بعد کے فقرات)۔ نسب کے آثار: نسب کے ثبوت پر کچھ آثار مرتب ہوتے ہیں، ان میں سے بعض درج ذیل ہیں:

قول اختیار کرے اور اس کوشم نہ کھلائے (۱)۔

ب-قصاص کا ساقط ہونا: ۹ ۷۹ – جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ مطلقاً باپ، بیٹا کے قصاص میں قتل نہیں کیا جائے گا، تفصیل اصطلاح '' قصاص'' (فقرہ ۷ ۱۷) میں ہے۔

- ولايت کا ثابت ہونا:
 - نسب کا ثبوت چندامور میں ولایت کا سبب ہے: قصاص لینا،
 کا حاور مال پر ولایت، یہ فی الجملہ ہے۔
 (۱) الدر الحجار مع حاشیداین عابدین ۲۵/۳، تکملة فتح القد پر ۱۸/۱۸، مواہب

الجليل٢٧ الإنصاف٢١٠ يا ١٢٠٠٠ المراقعة المحافة المحافة المحافة المراقعة المراقعة المحافة المحافة المحافة المحافة المجليل٢٢ ما ١٣٣٣، الإنصاف ١٢٢ ما ١٢٠٠٠ یہاں موجود نہیں ہے، نسب کی نفی پر ان دونوں کا متفق ہوجانا قابل اعتبار نہیں ہے، اس لئے کہ نسب بچہ کے حق کے طور پر ثابت ہوتا ہے اور نسب کی نفی پر ان دونوں کے متفق ہوجانے سے بچہ کاحق باطل ہوگا، اور بیجا ئز نہیں ہے<sup>(1)</sup>۔

ما لکیہ کا مشہور قول ہے کہ اگر زختی ہے قبل یا اس کے بعد زوجین نسب کی نفی پر متفق ہوجا ئیں تو بچہ کی نفی کے لئے شو ہر کی طرف سے لعان ضروری ہوگا، اگر وہ لعان نہیں کرے گا تو بچہ کا نسب اس سے ثابت ہوجائے گا اور اس پر حد جاری نہ ہوگی، اس لئے کہ اس نے غیر پا کدامن پر قذف کیا ہے، اور ہر حال میں عورت پر حد جاری کی جائے گی، البتہ اگر بچہ چھ ماہ سے کم میں پیدا ہوتو اس وقت لعان کے بغیر نسب کی نفی ہوجائے گی۔ امام مالک سے ایک روایت میہ ہے کہ اس سے نسب کی نفی

> ہوجائے گی۔ پیریات جہ پر کلیا بیریا نقاع پر

صاحب التاج والإکلیل نے المدونہ سے نقل کیا ہے کہ اگر زوجین حمل کی نفی پر متفق ہوجا ئیں تو لعان کے بغیر نسب کی نفی ہوجائے گی اورزوجہ پر حد جاری کی جائے گی، یہ امام ما لک کا قول ہو، اکثر نقل کرنے والوں نے کہا ہے کہ لعان کے بغیر نسب کی نفی نہیں ہوگی، یہ بھی امام ما لک کا قول ہے<sup>(1)</sup>۔

- (۱) بدائع الصنائع ۳۷۲ ۲۳-
- (۲) الشرح الكبير ۲/۲۰ ، الشرح الصغير ۲/ ۲۷۰، التاج والإكليل ۴/ ۱۳۳۰ -

نسب قابل اسقاط نہیں ہے: ۵۵ - نسب بچہ کاحق ہے، اور جب میحق ثابت ہوجائے گا توجس کے ساتھ بچہ کا نسب ثابت ہوگا اس کے لئے اس حق کو ساقط کر دینا جائز نہ ہوگا،لہذا اگر بیٹا ہونے کا اقرار کرلے یا اس کو بیٹے کی مبارک باد دی جائے اور وہ خاموش رہے، یا دعا پر آمین کے، یا نفی کے ممکن ہونے کے باوجود نفی میں تاخیر کرتو ان تمام صورتوں میں بچہ کا نسب اس سے ثابت ہوجائے گا اور اس کے بعد اس کو ساقط کر ناضیح نہ ہوگا<sup>(1)</sup>

اگر کسی عورت کواس کا شوہ رطلاق دے دے اور شوہ رکے خلاف دعوی کرے کہ اس کے پاس جو بچہ ہے وہ اس کے بطن سے اس کا بیٹا ہے اور مرداس کا انکار کرے، پھر عورت پچھ لے کرنسب کے بارے میں صلح کر لے تو بیٹ کا طل ہوگی ، اس لئے کہ نسب اس کا حق نہیں ہے بلکہ بچہ کا حق ہے <sup>(۲)</sup>۔

نسب کی فنی پر منفق ہو جانا: ۲۵- حنفیہ نے کہا ہے کہ اگر کسی آزاد عورت کے بچہ کے نسب کی نفی کر ےاور عورت اس کی تصدیق کرد یے تو بھی نسب کی نفی نہ ہو سکے گی ، اس لئے کہ اس میں تناقض کی وجہ سے لعان ممکن نہ ہیں ہے، کیونکہ وہ لعان میں اللہ تعالیٰ کی قشم کھائے گی کہ وہ جھوٹا ہے حالا تکہ وہ کہہ چکی ہے کہ وہ سچا ہے، اور جب نسب کو ختم کر ناممکن نہ ہوا کیونکہ قطع نسب لعان کا حکم ہے اور وہ ان دونوں کا بیٹا ہو گیا تو نسب کی نفی پر ان دونوں کی تصدیق نہیں کی جائے گی ، اس لئے کہ نسب ثابت ہو چکا ہے اور نکاح کے ذریعہ ثابت شدہ نسب لعان کے بغیر ختم نہیں ہو سکتا اور لعان

(۱) حاشیه ابن عابدین ۲۰۴۴٬۴۰۴، الکافی لابن عبدالبر ۲۱۲/۲۰، نهایة الحتاج ۲۱۲۱۶، المغنی ۲۷٬۳۲۴، شرح منتهی الإ رادات ۱۲/۱۱۲ ۲) بدائع الصنائع ۲۹٫۴۶

-141-

ہے کہ تحصیص اس چیز کو نکالنا ہے جو خطاب میں داخل ہو، ایک قول میہ ہے کہ جملہ کے بعض حصہ کو حکم میں ممتاز کرنا، زرکشی نے کہا ہے کہ پہلا معنی زیادہ بہتر ہے، اس لئے کہ عام صیغہ ان تمام افراد کو شامل ہوتا ہے جو خطاب میں داخل ہوتے ہیں، ارادہ کا تقاضا تمام افراد کے لئے حکم کا شامل ہونا ہوتا ہے، پھر بحض افراد کو خاص کر لیا جاتا ہے<sup>(1)</sup>۔ نٹے اور تخصیص میں تعلق میہ ہے کہ ان دونوں میں سے ہرا یک خطاب میں داخل ہونے والے کو نکالنا ہے، البتہ نٹے میں حکم کے ثابت ہونے کے بعد حکم کو ختم کرکے نکالا جاتا ہے، اور تخصیص میں حکم کے شروت سے قبل اس کو بعض کے ساتھ خاص کردیا جاتا ہے<sup>(1)</sup>۔

ب-محکم: ۲۳- محکم وہ ہے جس کی مراد تبدیلی وتغیر یعنی نسخ ، شخصیص اور تاویل سے حفوظ ہو<sup>(۳)</sup> -<sup>نسخ</sup> اوراحکام میں تضاد کا تعلق ہے۔

ج-تا ویل: ۲۷- لغت میں تاویل کا معنی ترجیح دینا ہے، اصطلاحی معنی میں لفظ کو اس کے ظاہر معنی سے کسی ایسے دوسرے معنی کی طرف پھیردینا ہے جس کا اختمال لفظ میں ہو<sup>(۳)</sup>۔

نسخ کی قشمیں: ۵- نسخ کی تین قشمیں ہیں: تلاوت کو باقی رکھتے ہوئے حکم کومنسوخ

- (۱) البحرالمحيط ۳/۱۴۱\_
- (٢) البحرالمحيط ٣ ( ٢٢ ، ٢ ، ٢ .
  - (۳) التعريفات لجر جانى۔
    - (۴) حواله سابق۔

نسخ

تعریف: ا- لغت میں نسخ کے دومعانی ہیں: اول: نقل کرنا، مثلاً کوئی کتاب کسی دوسری کتاب سے نقل کرنا، اگر کوئی شخص کتاب نقل کرتے تو کہتا ہے: نسخت الکتاب، اسی معنی میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ''إِنَّا حَتَّا نَسُتَنُسِخُ مَا كُنْتُمُ تَعْمَلُوْنَ''<sup>(1)</sup> (تم جو کچھ بھی کرتے رہے تصن میں کھواتے جاتے تھے) یعنی اس کونقل اور محفوظ کرنے کا حکم دیتے ہیں۔

دوم: باطل کرنا، زائل کرنا، کہاجا تا ہے:''نسخت الشمس الظل والريح الأثر'' <sup>يع</sup>نی سورج نے سايد کواور ہوانے نشان کو زائل کيا<sup>(۲)</sup> -

اصطلاحی معنی میں نشخ سی شرعی دلیل کے بعد کسی دوسری شرعی دلیل کا آناہے جو پہلی دلیل کے حکم کے خلاف کی متقاضی ہو، یہ ہمارے علم کے اعتبار سے تبدیلی ہے اور اللہ تعالیٰ کے علم کے اعتبار سے حکم کی مدت کو بیان کرناہے <sup>(۳)</sup>۔

متعلقه الفاظ: الف-تخصيص: ۲-لغت ميں تخصيص كامعنى خاص كرنا،اورا لگ كرنا ہے،ايك قول بير (۱) سورۂ جاشير ۲۹ بر (۲) المصباح الممير ،القاموں الحيط،الجامح لأ حكام القرآن للقرطبى ۲۲/۱۲، ۱۴ بر (۳) التعريفات ليج حانى،قواعدالفقه للبر تق ب

 $- \gamma \Lambda \angle -$ 

نسخ ا-۵

دوم: ناسخ منسوخ سے الگ اور اس سے مؤخر ہو، جو ساتھ ہوگا جیسے شرطیں اور اشتناء ،اس کونسخ نہیں کہا جائے گا بلکہ وہ محض تخصیص -4 سوم: نسخ شرعی خطاب سے ہو،لہذاموت یا جنون کی وجہ سے حکم کاختم ہوجانا کسخ نہیں ہے، بلکہ پیچف شرعی احکام کا ساقط ہوجانا چہارم: اٹھایا گیا حکم ایسے وقت کے ساتھ مقید ہوجس وقت کا داخل ہونا اس بات کا متقاضی ہو کہ کسی انتہاء کے ساتھ مقید حکم ختم ہوجائے ،لہذااس انتہاء کی موجودگی کے ساتھ نسخ نہیں ہوگا۔ پنجم: ناسخ منسوخ سےقو ی پاس کے مثل ہو،اگراس سے کمز ور ہوگا تو نسخ نہیں کر سکے گا،اس لئے کہ ضعیف کسی قو می کو دونہیں کرسکتا، الکیاہراسی نے کہا ہے کہ یہی عقل کا تقاضا ہے اور اجماع بھی اس کی دلیل ہے،اس لئے کہ حضرات صحابہ نے خبر واحد سے قر آن کے نص کو منسوخ نہیں کیا ہے۔ ششم : منسوخ کام<sup>نق</sup>تضی ناسخ کے مقتضی کے خلاف ہو۔ ہفتم: ایپا ہو کہ جس کا مشروع ہونا جائز ہوادر مشروع ہونے کے ساتھان چیزوں میں سے نہ ہوجن میں کوئی وقت مقرر کرنے کا احمّال نہیں ہوتا ہے، اسی لئے کسی بھی حال میں اصل توحید میں نسخ نہیں ہوسکتا ہے، اس لئے کہ اللہ تعالیٰ اپنے اساء وصفات کے ساتھ کم یزل ولایزال ہے( ہمیشہ سے ہے اور ہمیشہ رہے گا)،اسی طرح جس چیز کے بارے میں نص سے معلوم ہے کہ وہ ہمیشہ رہے گی، اوراس کے لئے کوئی وقت مقرر نہیں ہے، اس میں نسخ کوکوئی دخل نہ ہوگا، جیسے ہماری موجودہ شریعت ہے، انہوں نے کہا ہے کہ جو چیز ہمیشہ ایک ہی صفت پر رہتی ہے اس میں نسخ کوکوئی دخل نہیں ہے، جیسے اللہ تعالٰی کی معرفت اوراس کی وحدانیت، چنانچہ اس میں کننخ کوکوئی دخل نہیں ہے۔

کرنا، حکم کو باقی رکھتے ہوئے تلاوت کو منسوخ کرنا، حکم اور تلاوت دونوں کو منسوخ کرنا۔ اس کی تفصیل'' اصولی ضمیمہ' میں ہے۔

نسخ کاوا قع ہونا: ۲ - نسخ عقل کے اعتبار سے جائز ہے اور نقل کے اعتبار سے واقع ہے، اس کے وقوع کا انکار اسلام کی طرف انتساب کرنے والی متأخرین کی ایک قلیل جماعت نے کیا ہے، پھر ان میں سے بعض نے اس کو عقلاً جائز اور شرعاً ممنوع قرار دیا ہے اور بعض نے عقلاً بعض نے اس کو عقلاً جائز اور شرعاً ممنوع قرار دیا ہے اور بعض نے عقلاً واقع ہونے پر متفد مین سلف کا اجماع ہے، ابن دقیق العید نے کہا ہے کہ بعض مسلمانوں سے نسخ کا انکار کرنا منقول ہے، وہ اس معنی میں میں ہے کہ خاب شدہ حکم ختم نہیں ہوتا ہے بلکہ اس کا معنی ہوتا <sup>(1)</sup>، معلوم ہوتا ہے کہ حکم این انہاء کو پہنچ گیا، لہذا ہی نسخ نہیں ہوتا <sup>(1)</sup>،

نسخ کے واقع ہونے کی شرطیں: 2 - نسخ کے واقع ہونے کے لئے درج ذیل شرطیں ہیں: اول: منسوخ شدہ حکم شرعی ہو یعنی شریعت سے ثابت ہو عقلی نہ ہو، لہذا اگر کوئی کا م لوگ اپنی عادت ورواج کی وجہ سے کرتے ہوں اور ان کو اس پر برقر ارر کھا جائے، پھر حکم اٹھا لیا جائے تو بید ننج نہیں ہوگا بلکہ نیا حکم شروع ہوگا، مثلاً زمانہ جاہلیت میں شراب نوشی ان کی عادت مقمی ، اسلام سے قبل شراب نوشی کو جائز سیجھتے تھے، پھر حرام کر دی گئی تو ہی نیا حکم شروع ہوا ہے۔

تفسير القرطبي ٢ / ٦٣ ، ١ لبحر المحيط للزركشي ١٢ / ٢٧ -

تشخ ۲-۷

کے مثل سے جائز ہے، جیسا کہ قبلہ ہے، اسی طرح کوئی دوسراعکم دیئے بغیر بھی کسی حکم کومنسوخ کرنا جائز ہے ، جیسے حضور اکرم علیق سے بات کرنے کاصد قہ ہے<sup>(1)</sup> ۔

آحاد کے ذرائع متواتر کا نسخ: ۹ - زرکشی نے کہا ہے کہ اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ قرآن کا نسخ قرآن سے، سنت متواترہ کا نسخ اسی جیسی سنت سے، آحاد کا نسخ آحاد سے، اورآحاد کا نسخ متواترہ سے جائز ہے۔ البتہ متواتر سنت یا قرآن کا نسخ آحاد سے جائز اور واقع ہے یا نہیں؟ اس میں اختلاف ہے<sup>(۲)</sup>۔ تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو:'' اصولی ضمیمہ' ۔

سنت سے قر**آن کا نسخ:** •۱- زرکشی نے کہا ہے کہ اگر سنت خبر واحد ہوتو ممنوع ہے اور اگر خبر متواتر ہوتو اس میں اختلاف ہے، جمہور کے مزدیک اس کا دقوع جائز ہے<sup>(m)</sup>۔ تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو:'' اصولی ضمیمہ''۔

حا ئضہ اور جنبی کے لئے منسوخ شدہ آیت کی تلاوت کرنا اوراس سے نماز اداکرنا: ۱۱ - اس پر فقہاء کا تفاق ہے کہ قر آن کریم کی جن آیات کا حکم منسوخ ہو گیا ہے اور ان کی تلاوت باقی ہے، نماز میں ان کو پڑ ھنا جائز ہے اور حالف ہو جنبی کے لئے ان کا پڑ ھنا حرام ہے، منسوخ کی یوشم قر آن

- () الجامع لأحكام القرآن ٢ / ٢٥،٩٤ بغواتح الرحموت ٢ / ١ ) .
  - (۲) البحرالمحيط ۱۰۸۰۴
    - (۳) حواله سابق۔

اسی وجہ سے فقنہاء نے کہا ہے کہ اخبار میں نسخ نہیں ہوتا ہے، اس لئے کہ صادق نے جس کی خبر دی ہے اس کے خلاف اس کے داقع ہونے کا تصور ہی نہیں کیا جا سکتا ہے<sup>(1)</sup>۔ تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو:'' اصولی ضمیمہ' ۔

ثقیل سے خفیف کی طرف اور اس کے برعکس نسخ کا جائز ہونا: ۸ - ثقیل کا نسخ اس سے خفیف کی طرف جائز ہے جیسا کہ ارشا دربانی: ۱۰ یُکُنُ مِنْکُمُ عِشُرُوْنَ صَابِرُوْنَ يَعْلِبُوُا مِأَتَيْنِ وَإِنْ يَحُنُ مِنْکُمُ مَانَة يَعْلِبُوُا أَلْفًا مِّنَ الَّذِيْنَ حَفَرُوُا''<sup>(1)</sup> (اگرتم میں سے میں کی مانی یک از الکرتم میں سے میں ادمی بھی ثابت قدم ہوں گے تو دوسو پر غالب آجائیں گے، اور اگرتم میں سے سوہوں گے تو ایک ہزار کا فرول پر غالب آجائیں گے، اور اگرتم میں سے سوہوں گے تو ایک ہزار کا فرول پر غالب آجائیں گے، اور دس گنا کا ثبوت دوسر کے ارشا دربانی سے منسوخ ہے، ارشا د ہے: مَنْکُمُ مِانَةً صَابِرَةً يَعْلِبُوا مائَتَيْنِ وَإِنْ يَحُنُ مَنْکُمُ أَلُفَ يَعُلِبُوُا الْلُوْنَ خَفَفَ اللَّهُ عَنْکُمُ وَعَلِمَ أَنَ فِیْکُمُ صَعْفًا فَإِنُ يَحُنُ مَنْکُمُ مِانَةً صَابِرَةً يَعْلِبُوا مائَتَيْنِ وَإِنْ يَحُنُ مَنْکُمُ أَلُفَ يَعُلِبُوا مَنْکُمُ مِانَةً مَابِرَةً يَعْلِبُوا مائَتَيْنِ وَإِنْ يَحُنُ مَنْکُمُ مَائُولَ مَعْلَمُ اللَّهُ عَنْکُمُ وَعَلِمَ أَنَ فِیْکُمُ مَنْعُفًا فَإِنُ يَحُنُ مَنْکُمُ مِانَةً مَابِوتَ دوسر کارشا دربانی سے منسوخ ہے، ارشاد ہے: مَنْکُمُ مِانَةً مَابِرَةً يَعْلِبُوا مائَتَيْنِ وَإِنْ يَحُنُ مَنْحُمُ مَائَدُ مَنْ مَائُونَ مَعْلَمُ مَائُونَ مَعْلَمُ مَائَةً مَابِرَةً يَعْلِبُوا مَنْکُمُ مَائُفَ مَنْ مَائَدُ مَنْ مَائِونَ مَائَدُ مَائِرَ مَائَةً مَابِرَةً مَعْلَبُونَ مَائَدُ مَعْنَ مَائِقُ مَائِنَ مَائُونَ مَعْدُولُ مَائِلًا مَعْ الصَّابِولَنَ مَنْکُمُ مَائَدُ مَاللَّ مَنْکُمُ مَائَدُ مَعَ الصَّابِولُنْ مَائَدُ مَائُولُ مَائِلًا مَائُونَ مَائُونُ مَائِنَ مَائِ مَائُولُ مَائُولُ مَعْنَ مَائِنَ مُائِنَ مَائِنُونُ مَائُولُ مَائِنُ مَائُولُ مَائُولُ مَائُولُ مَائِنُولُولُنُ مَائُولُ مَائُولُ مَنْکُمُ مَائُنْ مَائِنُ مَائُولُ مَائُولُ مَائُلُنُ مَنْکُمُ مَائُولُ مَائُولُ مَائُولُ مَائُولُ مَائُولُ مَائُولُ مَائُنُ مَائُمُ مَائُولُ مائُولُ مائُولُ مائولُ مائولُ مائولُ مائولُ مائولُ مائولُ مائولُ مائولُ مائولُ ما

اسی طرف خفیف کا نسخ ثقیل کی طرف جائز ہے جیسے یوم عاشورا کا روزہ اور ایام معدودات کا روزہ، رمضان کے روزہ سے منسوخ ہو گیا ہے،اسی طرح ثقیل وخفیف ہونے کے اعتبار سے مثل کا نسخ اس

- (۱) البحرالمحيط ۴/۸۵،۹۷-
  - (۲) سورهٔ أنفال (۲۵\_
  - (۳) سورهٔ أنفال ۲۶\_

نشخ ۸-۱۱

د تکھئے:'' اُطعم



د مکھئے:''ج''،''عم

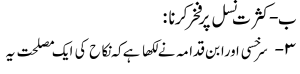
ہے، اس لئے کہ قر آن کے جس حصہ کی تلاوت کی جاتی ہے وہ اللہ کا کلام ہے، اور قر آن کریم کی تلاوت جیسا کہ اس کے احکام کو یا در کھنے کے لئے کی جاتی ہے تا کہ اس پر عمل کرنا آسان ہوا تی طرح اس کے پڑھنے پر ثواب ہو، لیکن جس آیت کی تلاوت منسوخ ہے اور اس کا حکم باقی ہے، اس کو پڑھنے سے نماز جائز نہ ہوگی، نہ حا تف وجنبی کے لئے اس کا پڑھنا حرام ہوگا، اس لئے کہ نماز کے جائز ہونے کا حکم اس کی تلاوت سے متعلق ہے اور جنبی، حاکفہ اور نفساء پر اس کی قر اُت کا مرام ہونا مقصود ہے، اور بیان چیز وں میں سے ہے جن کا کسی وقت لہذا تلاوت کا منسوخ ہونا اس حکم کی مدت کا گذر نے پر حکم ختم ہوجائے، لہذا تلاوت کا منسوخ ہونا اس حکم کی مدت کا بیان کرنا ہے، جیسا کہ حکم اس کی منسوخ ہونا اس حکم کی مدت کا بیان کرنا ہے، جیسا کہ حکم ای دان کی مدت کو بیان کرنا ہے <sup>(1)</sup> ۔

ہم بیاعتقاد نہیں رکھ سکتے ہیں کہ وہ قرآن نہیں ہے، کلام اللہ نہیں ہے، لیکن تلاوت کے منسوخ ہوجانے سے اس سے نماز کے جواز کے تعلق اور جنبی وحائضہ پر اس کی قرأت کے حرام ہونے کے تعلق کا حکم ختم ہو گیا ہے<sup>(۲)</sup>۔



- () مغنى المحتاج الركة، كشاف القناع الركاسة، اصول السرخسي ٢٢/٨١.
  - (٢) سابقه مراجع

ہےجن کی محافظت داجب ہے، اس لئے مینوع انسانی کی بقائے لئے انتہائی ضروری ہے۔ شاطبی نے مقاصد شریعت پر کلام کرتے ہوئے کہا ہے کہ دین ودنیا کے مصالح ان پانچ امور کی محافظت پر مبنی میں جوضروری ہیں، لیعنی دین، جان ، سل، مال اور عقل کی حفاظت ، پھرانہوں نے کہا ہے كەاگرنىل نەر بے توانسان باقى نېيى رە سكے گا<sup>(۱)</sup> يە سرخسی نے کہا ہے کہ اللہ تعالی نے قیامت تک دنیا کو باقی رکھنے کا فیصلہ کیا ہے، اور بدیا تق رہنا تناسل کے ذریعہ ہوگا ،اور بد تناسل عادة مذكر ومونث كے درميان ہوتا ہے، اور بيان دونوں كے درميان محض وطی کے ذریعہ حاصل ہوسکتا ہے،لہذا شریعت نے اس دطی کا جائز طریقہ نکاح کوقرار دیاہے، اس لئے کہ زبرد تی مسلط ہونے میں فساد ہےاور ملک کے بغیر اقد ام کرنے میں نسب مشتبہ ہوجائے گااور بنسل کے ضائع ہوجانے کا سبب ہوگا<sup>(۲)</sup>۔ اما مغزالی نے کہا ہے کہ نکاح کا ایک فائدہ اولا د ہے اور یہی اصل فائدہ ہے، اس کے لئے نکاح مقرر کیا گیاہے، اور مقصود نسل کو باقی رکھنا ہےاور بی<sup>تھ</sup>ی مقصد ہے کہ دنیاانسان سے خالی نہ رہے<sup>(m)</sup>۔ الفوا كەلدوانى ميں ب: نكاح كاايك فائدہ بد بے كەاللد تعالى نے قیامت کے دن تک نوع انسانی کو باقی رکھنے کا جو ارادہ کیاہے،اس کی تنفیذ ہو<sup>(ہ)</sup>۔



- (۱) الموافقات للشاطبي ۲/۱۰،۷۱
  - (۲) المبسوط مر ۱۹۲، ۱۹۳
  - (۳) إحياءعلوم الدين ۲ / ۵۴۔
    - (۴) الفوا کهالدوانی ۲۲/۲۲\_

تعريف: - لغت مين نسل كامعنى اولاد ج، نسل نسلاً باب ضرب سے ہے، ليمنى : اس كى اولا دزيا دہ ہوئى، يدا يک مفعول كى طرف متعدى ہوتا ہے، كہا جاتا ہے: نسلت الولد نسلاً ، يعنى بچہ جنا، نسل كا معنى ذريت ہے، اس كى جمع'' أنسال' ہے۔ ''تناسلوا '' كا معنى ہے: بہت پيدا ہوئے، بعض نے بعض كو پيدا كيا، بعض بعض سے پيدا ہوئے <sup>(1)</sup> پيدا كيا، بعض بعض سے پيدا ہوئے <sup>(1)</sup> نسل نسو لاً : دوسرے سے جدا ہونا<sup>(1)</sup> فقہاءاولا دکونس كہتے ہيں، خواہ آ دمى كى اولا دہويا كسى جانور كى ہو، اس طرح حمل كوبھى كہتے ہيں <sup>(1)</sup>

نسل

نسل سے متعلق احکام: نسل سے متعلق چنداحکام ہیں، بعض درج ذیل ہیں:

الف-نوع انسانی کی بقاکے لئے نسل کی اہمیت: ۲-نسل شریعت کا ایک اہم مقصد ہے، اور ان کلیات میں سے ایک

- (۱) المصباح المنير ،لسان العرب-
- (٢) المعجم الوسط ،الكليات ٢ / ٣٦٢ ،المفردات في غريب القرآن -
- (۳) جواہر الاِکلیل ار۲۳۱، ۲/ ۲۰۱۰، روضة الطالبین ۵/ ۲۳۳، ۳۴۳، المغنی ۲۰۸/۵۵ فنج القد یر۵/ ۵۲ مطبع داراِ حیاءالتراث۔

نسل ا-۳

بغیرناجائز قراردیاہے۔ اس کی تفصیل اصطلاح''عزل''(فقرہ ساس) میں ہے۔

خصاء کا حرام ہونا: ۵ - نسل کی حفاظت کا ایک سبب خصی نہ ہونا ہے، ای لئے نبی کریم علیق نے اس سے منع فرمایا ہے جیسا کہ حضرت عبد اللہ بن مسعود ڈک حدیث میں ہے: "کنا نغزو مع النبی علیق کی س لنا نساء فقلنا: یا رسول الله ألانستخصی؟ فنها ناعن ذلک" <sup>(1)</sup> فقلنا: یا رسول الله ألانستخصی؟ فنها ناعن ذلک" <sup>(1)</sup> رہم لوگ نبی کریم علیق کے ساتھ غزوہ میں تھے، ہمارے پاس فقلنا: یا رسول اللہ علیق کے ساتھ غزوہ میں تھے، ہمارے پاس فقلنا: یا رسول اللہ علیق کے ساتھ غزوہ میں تھے، ہمارے پاس فقلنا: یا رسول اللہ الانستخصی؟ فنها ناعن ذلک" <sup>(1)</sup> عورتیں نہیں تھیں، تو ہم نے رسول اللہ علیق ہے کہا کہ کیا ہم لوگ نصی ہوجا کیں تو آپ علیق نے ہم لوگوں کو اس سے منع فرمایا)، نصی ہوجا کیں تو آپ علیق نے ہم لوگوں کو اس سے منع فرمایا)، کثر ن نسل کے خلاف ہے جو شارع کا مقصود ہے تا کہ کفارت جہاد مادی رہے، ورنہ اگر اس کی اجازت دی جاتی تو ہوں کتا ہے کہ سب ہی لوگ ایہا کر لیتے اورنسل ختم ہوجاتی اور اس کے ختم ہونے سے مسلمان کہ موجاتے اور کفارزیادہ ہوجاتی اور اس کے ختم ہونے سے مسلمان کے مقصد کے خلاف ہوجاتی اور سے دیماء '(فترہ م ۵)۔ تفصیل کے لئے ملا خطہ ہو: ' خصاء '(فترہ م ۵)۔

ہے کہ اللہ تعالیٰ کے بند نے یادہ ہوں ، بی کریم علیظیہ کی امت کثیر ہواوران کے ذریعہ رسول اللہ علیظیہ کا فخر کرنا ثابت ہوجائے<sup>(1)</sup> ، حضرت انس بن ما لک سے مروی ہے کہ رسول اللہ علیظیہ گھر بیا نے کا حکم دیتے تھے، بغیر شادی کے رہنے سے ختی کے ساتھ منع فرماتے تھے اور کہتے تھے :" تزوجوا الو دو د الو لو د، انی مکا ثر الأنبياء يوم القيامة "<sup>(1)</sup> (خوب محبت کرنے والی اور خوب بچہ جننے والی عورت سے شادی کرو میں قیامت میں انبیاء میں سب سے زیادہ امت والا ہوں گا)۔

امام غزالی نے بچہ پیدا کرنے کے لئے ذریعہ اختیار کرنے کو عبادت قرار دیا ہے، اس لئے کہ اس میں رسول اللہ علیقیقہ کی محبت کو طلب کرنا ہے، کیونکہ آپ علیقیقہ ان لوگوں کی کنڑت پسند فرماتے ضح جن کے ذریعہ آپ فخر کر سیں <sup>(۳)</sup>۔

-191-

کے فقرات) میں دیکھی جائے۔ قطع نسل کا سبب بننے والے کی سزا: ۸- فقہاء کی رائے ہے کہ اگر کوئی آ دمی کسی انسان پر تعدی کرے جس کی وجہ سے اس کی نسل اور بچہ دینے کی صلاحیت ختم ہوجائے تو اس میں پوری دیت واجب ہوگی، اس لئے کہ بچہ پیدا کرنا مقصود منفعت ہے جس کو اس نے ضائع کر دیا ہے<sup>(1)</sup>۔ اس کی تفصیل اصطلاح '' دیا ت' (فقرہ / ۲۲، ۴، ۴، ۳)

د- غصب کردہ جانور کی نسل کا تاوان: ۹ - اصل یہ ہے کہ اگر کوئی شخص کوئی چیز خصب کرتے وہ چیز اس کے مالک کو واپس کرنا واجب ہے، اس لئے کہ نبی کریم علی کی کہ ارشاد ہے: "علی الید ما أخذت حتی تؤ دی"<sup>(۲)</sup> (ہاتھ جو پچھ لے اس کا واپس کرنا اس پر واجب ہے)، اس تکم میں خصب کردہ جانور کی نسل بھی داخل ہے، لہذا اگر کوئی شخص کوئی جانور خصب کرے اور وہ ناص کے پاس بچہ جنوب پچ کو اس کی مال کے ساتھ مالک کو واپس کرنا واجب ہے، اور اگر کوئی خصب کرے اور کسی بکرا سے اس پر جفتی کرائے تو بچہ بکری کے مالک کا ہوگا اس لئے کہ یہ بکری کی نماء پر جفتی کرائے تو بچہ بکری کے مالک کا ہوگا اس لئے کہ یہ بکری کی نماء

- (۱) البدائع ۷/۱۱۳، ۱۳، جوابر الإکلیل ۲۷۸۲، القلیو بی ۱۴، ۱۴، کشاف القناع۲/۸۹\_
- (۲) حدیث: "علی الید ما أخذت حتی تؤدی" کی روایت ابوداؤد (۳/ ۸۲۲ طبع حمص) اور ترمذی (۳/ ۵۵۷ طبع <sup>ا</sup>لحلمی) نے حضرت سمرهٔ سے کی ہے، ابن حجر نے التلخیص (۳/ ۵۳ طبع شرکة الطباعة الفدیہ) میں لکھا ہے کہ سمرہ سے حسن کی ساعت میں اختلاف ہے۔

ہی نہ ہو، یا ایسی چیز استعمال کر ہے جو اس کی نسل کو کم کر دے، اور کیا ان دونوں امور میں عورت کا حکم بھی یہی ہے یا نہیں؟ کیونکہ اس کی منی کا ختم ہونا بھی قطع نسل کا ذریعہ ہے۔ المعیار میں ہے کہ ہمارے انکہ نے صراحت کی ہے کہ ایسی چیز کا استعمال کرنا ممنوع ہے جو رحم کو کمز ور کر دے یا رحم میں داخل منی کو باہر کر دے<sup>(1)</sup>۔ بھی مکروہ ہے، قطع نسل حرام ہے، خواہ دوا کے ذریعہ ہو، اسی طرح عورت کی طرف سے حمل کوضائع کر دینا بھی حرام ہے<sup>(1)</sup>۔ کریکتی ہے، اصل مذہب یہ ہے کہ شوہ ہر کی اجازت کے بغیر سے حرام بر قیاس کیا ہے۔ بر تی ایس نے کہا ہے کہ زمانہ کے فساد کے چیش نظر دونوں پر قیاس کیا ہے۔

- (۲) حاشية القليو بي ۳۷/۲۰۱۱، ۱۷/۵۵ س
- (۳) حاشیدابن عابدین ۲/۹۵۳،۳۰۹

نسل ۷-۹

لوگ داخل ہوں گے اس کے بارے میں فقہاء کے درمیان اختلاف رائے ہے۔ مالکہ کے نزدیک اورایک روایت میں حنفیہ کے نزدیک جسے ہلال نے ذکر کیا ہےاور جسے بعض فقہاء حنفیہ نے راج قرار دیا ہےاور حنابله کارانچ مذہب بیر ہے کہ دقف میں واقف کی اولا د مذکر ومؤنث اور مذکراولا د کی اولا د داخل ہوگی ،مؤنٹ کی اولا داس میں داخل نہ ہوگی۔ حنابلہ نے کہا ہے کہ قرینہ کے بغیر بیٹیوں کی اولا دداخل نہ ہوگی، اس لئے کہ دہاس کی طرف منسوب نہیں ہوتی ہے۔ مالکید نے کہا ہے کہ بداس وقت ہے کہ اس میں لڑ کیوں کے اولا د کے داخل ہونے کا عرف ورواج نہ ہواس لئے کہ واقعتہ ً واقف کے الفاظ کی بنیاد عرف پر ہوتی ہے۔ شافعیہ کے نزدیک اور ایک دوسری روایت میں حنفیہ کے نز دیک جس کوبعض حفیہ نے راج قرار دیا ہے،اورامام احمد سے ایک ردایت بہ ہے کہ نسل پر وقف کرنے کی صورت میں لڑ کیوں کی اولا د اس میں داخل ہوگی، جبیہا کہلڑکوں کی اولا د داخل ہوگی، اس لئے کہ سب اس کی نسل سے ہیں، ارشاد ربانی ہے: "وَمِنْ ذُرَّيَّتِهِ دَاوُّدَ وَسُلَيْمَانَ " سے "وَعِيْسلى "<sup>(1)</sup>تك، حالانكہ وہ ان كى بٹي كى اولاد ہیں (۲)۔ تفصيل کے لئے ملاحظہ ہو: اصطلاح'' وقف''۔

ز-جانور کی نسل میں بیچ سلم: ۱۲- شافعیہ دحنابلہ کی رائے ہے کہ صفات کے ساتھ جس کا جمع ہونا

- (۱) سورهٔ أنعام ۲۸٬۸۴۰
- (۲) الدرالمخار وحاشیه ابن عابدین ۳۹٬۹۳٬ الشرح الکبیر مع حاشیة الدسوقی ۲۸ ۳۹٬۹۳۰،المهذب ۱۱٬۱۵٬۹۰٬ کشاف القناع ۲۸۷/۲۰

کبری پر جفتی کرائے تو بچہ بکری کے مالک کا ہوگا، اس لئے کہ بچہ مال کے تابع ہوتا ہے، اور اس کو کوئی اجرت نہیں ملے گی اس لئے کہ فخل ( نرجانور کے ذریعہ جفتی کرانے ) کے کرامیہ سے ممانعت وارد ہوئی ہے<sup>(1)</sup> ۔

اگر غصب کردہ جانور کا بچہ غاصب کے پاس ضائع ہوجائے تو اس کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے، جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ اس کا صان واجب ہوگا، خواہ تعدی کرے یا نہ کرے، حنفیہ کی رائے ہے کہ اگر تعدی کرے گاتو ضامن ہوگا۔ تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: اصطلاح" غصب'' (فقرہ مر ۱۸)۔

ھ-رہمن رکھے ہوئے جانور کی نسل: ا- رہمن رکھے ہوئے جانور کی نسل اصل کے تابع ہو کر رہن ہو گی یا نہیں؟ اس کے بارے میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے، جمہور فقہاء حنفیہ، مالکیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ رہمن سے جو بچہ پیدا ہو اصل کے ساتھ وہ بھی رہن ہوگا، شافعیہ کی رائے ہے کہ جانور کی نسل پر رہن کا اثر نہ ہوگا<sup>(۲)</sup> ۔ اس کی تفصیل اصطلاح" رہن'(فقرہ (۱۵) میں دیکھی جائے۔

و- وقف میں لفظ نسل استعمال کیا جائے تو اس میں کون لوگ داخل ہوں گے: ۱۱-اگرواقف کہے کہ میں نے اپنی نسل پروقف کیا تو لفظ سل میں کون

- (1) المغنى ۵/۲۲۰، ۲۶۵، الفواكه الدوانى ۲/۵، ۲۴، روضة الطالبين ۵/۲۷،
   تكملة فتح القد ير ۸/۲۷۲، تبيين الحقائق ۵/۲۳۲، حاشيد ابن عابدين
   ۱۲۹/۵
- ۲) حاشید این عابدین ۵ (۳۳۵، الدسوقی ۳ (۲۴۴، نهایة الحتاج ۴ (۲۸۰، المغنی ۴ (۱۳۳۰\_

نسيئه،نسيانا نادر ہواس میں بیچسلم صحیح نہیں ہے، جیسے باندی اوراس کا بچہ، جانوراور اس کا بچہ، اس لئے کہ جن اوصاف کا ذکر کرنا ہیچ سلم میں ضروری ہے ان کے پیش نظر دونوں کا جمع ہوجانا انتہائی نادر ہے، جانور کا مخصوص اوصاف کے ساتھ متصف ہونا اور اس کے بچہ کا بھی ان ہی اوصاف نسيان کے ساتھ متصف ہوناانتہائی نا درہے۔ مالکیہ کے نز دیک سلم کے صحیح ہونے کی ایک شرط سہ ہے کہ مسلم فیہ (سلم میں خریدا ہوا سامان )،مسلم اِلیہ (جس سے بیچ سلم کا تعريف: ا- لغت میں نسیان (نون کے زیر کے ساتھ) یا داور حفظ کی ضد معاملہ ہو) کے ذمہ میں دَین ہو،اور جب اس کا دفت آئے تومسلم فیہ *ب، کہاجاتا ہے*: نسیہ نسیاناً ونِساوۃ ونَساوۃً، اور چھوڑ نے موجود ہو، اس لئے ایسے جانور کی نسل میں بیچ سلم جائز نہ ہوگی جو معین کے معنی میں بھی آتا ہے، ارشاد ربانی ہے: "نَسُوا اللَّهُ ہواور وہ کم بھی ہو، یعنی جن جانور کی نسل میں بیچ سلم ہوان کی تعداد فَنَسِيَهُمُ "() (انہوں نے اللہ کو بھلا دیا سواس نے انہیں بھلا دیا)، بہت ہی کم ہو،لہذا دونوں شرطوں کے نہ پائے جانے کی وجہ سے بیچ لیحنی ان لوگوں نے اللہ تعالٰی کو چھوڑ دیا تو اللہ تعالٰی نے بھی ان کو سلم جائز نہ ہوگی، نیز اس میں جنین کوفر دخت کرنا ہے جس سے منع چھوڑ دیا،اور چونکہ نسیان ترک کی ایک قسم ہے اس لئے اس کی جگہ پر كما گياہے"۔ اس كوركاديا، يا مطلب بدي كهان كوبهلا ديا كهاين ليعمل كرسكين، ارشادربانى ب:"فَنَسِيْتَهَا وَكَذَلِكَ الْيَوْمَ تُنْسَلّى"<sup>(1)</sup> (سوتو نے ان کا خیال نہ کیا اسی طرح آج تیرا خیال نہ کیا جائے گا)، رجل ئسان (نون کے زبر کے ساتھ )کسی چیز کو بہت بھو لنے والا ، ارشاد ربانى بِ:"مَا نَنْسَخُ مِنُ آيَةِ أَوُ نُنْسِهَا" <sup>(٣)</sup> (٣<sup>م ج</sup>س آيت كو منسوخ کردیتے ہیں یا بھلا دیتے ہیں)، یعنی ہمتم کواس کے چھوڑنے د مکھتے: 'نساء'' کاظم دیتے ہیں۔ الفومى في كها ب: نسبت الشيء أنساه نسياناً دومعانى میں مشترک ہے: اول: کسی چیز کو بھول کر غفلت میں حچوڑ دینا، بیراس کو یادر کھنے کے خلاف ہے، تم کہو گے: ترکت رکعة میں نے (۱) سورهٔ توبه ۲۷- الشرح الكبير مع حاشة الدسوقي ٣٧/٢١١، حاشة الجمل ٣٧ ٢٣٣، نهاية الحتاج. (۲) سورة طرا ۲۱\_ ۳ر ۱۹۸، کشاف القناع ۳ر ۲۹۰ \_ (۳) سورهٔ بقره ۲۰۱۰

نسیان۲-۳

خطا اورنسیان میں تعلق <sub>سیر</sub> ہے کہ دونوں میں مقصود حاصل نہیں ہوتا ہے۔

اہلیت پرنسیان کا اثر: ۲۰۰۰ ملیت پرنسیان کے اثر کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے۔ شافعیہ کی رائے اور حنابلہ کا صحیح مذہب ہیہ ہے کہ بھو لنے والا، نسیان کی حالت میں مکلّف نہیں ہے، اس لئے کہ امتثال (حکم کی بجا آوری) کے طور پر مقررہ کا م کو انجام دینا اس کام کے علم پر موقوف ہےجس کا حکم دیا گیا ہے، اس لئے کہ امتثال مامور بہ کو بطور طاعت انجام دینے کو کہتے ہیں۔

ال سے لازم آتا ہے کہ ال کی طرف امر کے متوجہ ہونے سے مامور بہ کاعلم ہو اور بیفہم کے نہ ہونے کی وجہ سے عقلاً محال ہے، حدیث میں ہے: ''ان اللہ وضع عن أمتي الخطأ والنسیان و ما استکر ھو اعلیہ''<sup>(1)</sup> (اللہ تعالیٰ نے میر کی امت سے خطا اور نسیان کو اور جس پر ان کو مجبور کیا جائے معاف کر دیا ہے )۔

زکاۃ ، نفقہ، ضائع کردہ اشیاء کا تاوان واجب ہونا ، اور طلاق کا نافذ ہونا وغیرہ بھو لنے والے کے جواحکام ہیں وہ مکلّف بنائے جانے کے باب سے نہیں ہیں ، بلکہ ان کا تعلق احکام کو اسباب سے جوڑنے کے باب سے ہے، اس لئے کہ وجوب کا تعلق اس کے مال یا اس کے انسانی ذمہ سے ہےجس کے ذریعہ اس حالت کے ختم ہونے کے بعد جس کی وجہ سے اس کو مکلّف بنانا ناممکن ہے قوت قہم کے لئے تیار ہوتا

(۱) حديث: "إن الله وضع عن أمتى الخطأ والنسيان ..... كل روايت ابن ماجه(ا / ۱۵۹ طبع عیسی الحلبی ) نے اور جا کم نے المستد رک (۲ / ۱۹۸ طبع دائرة المعارف العثمانيه) میں حضرت ابن عبال سے کی ہے، الفاظ ابن ماجہ کے ہیں، جا کم نے اس کی اسناد کو صحیح قرار دیا ہے اور ذہبی نے اس سے اتفاق کیاہے۔

ا يک رکعت کو بھول کر چھوڑ ديا، دوم: جان بو جھ کر چھوڑ دينا، ای معنی میں ارشادر بانی ہے: "وَلاَ تَنْسَوُ الْفَصْلَ بَيْنَكُمْ "<sup>(1)</sup> (اور آ<sup>ل</sup>پ میں لطف واحسان نظرا نداز نہ کرو) لیحنی چھوڑ نے کا ارادہ نہ کرنا۔ نسيان تا خير کے معنی ميں بھی آتا ہے، ابن الاعرابی نے کہا ہے: إن عليّ عُقبة أقضيها إن عليّ عُقبة أقضيها (مجھ پر برلہ واجب ہےجس کو ميں اداکروں گا، اس کا بھولنے والا يا مؤ خرکر نے والانہيں ہوں)<sup>(1)</sup> پر کوامانت رکھا ہے اس کی حفاظت کو ترک کردينا يا تو دل کی کم وری کی وجہ سے يا خفلت کی وجہ سے یا توجہ کے ہٹ جانے سے يہاں تک کہ دل سے اس کی تعريف اس طرح کی ہے، ضرورت کے وقت کسی چيز کا يادنہ آنا<sup>(۲)</sup>

صلاة أو نام عنها فليصلها إذا ذكرها" (الرتم مي -کوئی کسی نماز کو بھول جائے اور یا اس کو چھوڑ کر سوجائے تو جب یا د آئے اس کوا دا کرلے)۔ حقوق العباد میں نسیان کو عذر نہیں مانا جائے گا، اس لئے کہ حقوق العباد بندوں کے حق کی وجہ سے ضائع شدہ کی تلافی کے لئے محترم ہیں، اس میں امتحان وآ زمائش نہیں ہے، حقوق اللّٰدامتحان کے لئے مشروع ہیں کیونکہ اللہ تعالی مخلوق سے بے نیاز ہے، لیکن ان کو آ زماتا ہے اس لئے کہ وہ ہمارا معبود ہے اور ہم اس کے بندے ہیں اور مالک ایے مملوک میں جیسے جاہے تصرف کر سکتا ہے <sup>(۲)</sup>۔ حنفیہ کے نزدیک نسان کی دوشمیں ہیں: پہلی قتم: اصلی ہے، اس سے مراد ہیہ ہے کہ انسان یا در کھنے کے اسباب میں کسی کوتا ہی کے بغیر نسیان میں مبتلا ہوجائے، بیشم عذر بن سکتی ہے کیونکہ بیا کثریائی جاتی ہے۔ دوسری قشم غیراصلی پاطاری ہے، آ دمی اپنی کوتا ہی سے اس میں مبتلا ہوجا تاہے،اس طرح کہ قدرت کے باوجودیا در کھنے کے اسباب کواختیارنہ کرے، پیشم عمّاب کے لائق ہے یعنی پیشم عذرنہیں بن سکتی ہے، کیونکہ اس نے کوتا ہی کی ہے، اور اس کا وجود بھی بہت کم ہے۔ بز دوی نے کہا ہے کہ شریعت کے حق میں نسیان اس وقت عذر ہوگا جب کہ غفلت کی وجہ سے نہ ہو،ا گر غفلت کی وجہ سے ہوگا تو عذر نہیں ہوگا، مثلًا انسان نے جس چیز کو یا دکیا ہے، تکرار کے ذریعہ اس کو یا در کھنے پر قدرت کے باوجوداس کو بھول جائے تو محض اس کی کوتا ہی کی وجہ سے ہوگا،الیں صورت میں یہ عمّاب کا سبب ہوگا،اسی وجہ سے

 حدیث: ''إذا نسبي أحد کم صلاة أو نام عنها فليصلها إذا ذکرها''
 کی روایت نسائی (۱/ ۲۹۴ طبع التجاریة الکبری) اورتر مذی (۱/ ۳۳۴ طبع التجاریة الکبری) نے ابوقادہ ہے کی ہے، تر مذی نے کہا: حسن صحیح ہے۔
 فتح العفار شرح المنار لابن نجیم ۲/ ۸۸، کشف الأسرار ۳/ ۱۳۹۷۔

ہے، جانوراس کے برخلاف ہیں<sup>(1)</sup>۔ بعض شافعیہ نے کہا ہے کہ شہوات کی قوت کے سبب احکام کو بھول جانے سے تکلیف ساقط نہیں ہوتی ہے، مثلاً کوئی شخص کسی خوبصورت عورت کود کیصےاور وہ جانتا ہے کہ اس کود کچھنا حرام ہے پھر بھی دیکھنے کی حرمت کو بھول کراس کی طرف دیکھے<sup>(۲)</sup> ۔ حفنیہ کی رائے ہے کہ نسیان حق اللّٰہ میں وجوب کے منافی نہیں ہے،اس لئے کہ وہ نہ عقل کے منافی ہے، نہ قول وفعل کے حکم کے منافی ہے، ہاں بیہ ہوسکتا ہے کہ حق اللہ کے بارے میں اس کو عذرتسلیم کیا جائے، کیونکہ اس کی وجہ سے قصد وارا دہ ختم ہوجا تا ہے، اس لئے کہ سی خاص فعل کاارادہ اس کے علم ہے قبل نہیں کیا جا سکتا ہے۔ ابوالیسر نے کہاہے کہ نسیان عجز کا سبب ہے اس لئے کہ بھول جانے والانسیان کے سبب حقوق کی ادائیگی سے عاجز رہتا ہے اسی وجہ سے ہمارے عام اصحاب کے مزد یک دوسرے اعذار کی طرح ادا حقوق کے وجود سے مانع ہوتا ہے،لیکن حقوق سے مانع نہیں ہوتا ہے اس لئے کہاس کی وجہ سے اہلیت میں کوئی خلل نہیں واقع ہوتا ہےاور بھول جانے والے پرحقوق کے واجب کرنے سے اس کوحرج میں ڈالنالاز منہیں آئے گا کہ اس کی وجہ سے وجوب ممنوع ہو، اس لئے

کہ انسان بار بار ہونے والی عبادت کو جو تکرار کی حدیمیں داخل ہے اکثر اوقات نہیں بھولتا ہے، لہذا نسیان نیند کے حکم میں ہوگا، اسی وجہ سے نبی کریم علیق نے نماز بھول جانے کو اور اس کو چھوڑ کر سوجانے کو ایک ساتھ ذکر کیا ہے، ارشاد نبوی ہے: ''إذا نسبی أحد کم

- (۱) شرح الکوک المنیر ۱۱،۵۱۲،۵۱۱، شرح مختصر الروضة للطوفی ۱۸۸۱، نزمة الخاطر العاطر شرح روضة الناظر لابن بدران ۱۹۷۱، ۱۳۹۱، القواعد والفوائد الأصوليه رض ۲۰۰۰ اور اس کے بعد کے صفحات، البحر الحيط ۱۸۱۵،۳۵۲، المستصفی ۱۸۴۸، قواعد الأحکام للعزبن عبدالسلام ۲۸۳۰
- (۲) البحرالحيط ارا۵۳،۵۲٬۵۳ ، متصفى ار ۸۴، القواعدللعزبن عبدالسلام ۲ مرس

نَسِينَا أَوُ أَخْطَأْنَا"<sup>(1)</sup> (اے ہمارے پروردگارہم پر گرفت نہ کراگر ہم بھول جا کیں یا چوک جا کیں)۔ رسول اللہ علیف کا ارشاد ہے: "'یان الله وضع عن أمتي الخطأ والنسیان وما استکر ہوا علیہ"<sup>(۲)</sup> (اللہ تعالیٰ نے میری امت سے خطاونسیان کو اور اس چیز کوجس پر ان کو مجور کیا جائے معاف کردیا ہے)۔ نیز اس لئے کہ نسیان کل کلام کی دلالت کی وجہ سے حقیقت کو وذات کو رفع کرنا تو ممکن نہیں ہے، اس لئے کہ ان کا حکم مراد وذات کو رفع کرنا تو ممکن نہیں ہے، اس لئے کہ ان کا حکم مراد اور وہ فساد ہے، اور دونوں حکم مختلف ہیں، تو مجاز مشترک ہونے کے باوجود عام نہیں ہوگا اور جب اجماع کے ذریعہ اخروی ثابت ہو گیا تو دوسرا ثابت نہ ہوگا

دوم: دینوی حکم: ۵- اگرنسیان کسی مامور بہ کے ترک میں ہوتو وہ ساقط نہ ہوگا بلکہ اس کی تلافی واجب ہوگی اور اس پر مرتب ہونے والا تو اب اس کونہیں ملے گا اس لئے کہ اس نے فر ما نبر داری نہیں کی ہے۔ اور اگرنسیان کسی منع کردہ کا م میں ہواور اس میں پچھ ضائع نہ ہو تو اس میں پچھ داجب نہ ہوگا۔

- (۱) سورهٔ بقره/۲۸۲\_
- (۲) حديث: "إن الله وضع عن أمتي الخطأ والنسيان ....." كَاتَخْ تَخْ فَقْرَهُ
   ۲ سيس گذريكي ہے۔
- (۳) الأشباه والنظائر لا بن تجیم رض ۲۰۰۳، ۲۰۰۳، الأشباه والنظائر للسبوطی رض ۱۸۷، المغور فی القواعد للرزکشی ۳۷ ۲۷۲، ۲۷۳، شرح مسلم الثبوت ا ۲۹۵، شرح الکوکب المنیر ۱۱/۱۱ واراس کے بعد کے صفحات، شرح مختصر الروضہ ۱۸۸۱ اوراس کے بعد کے صفحات۔

جو<sup>ش</sup>خص قرآن کو یاد کرنے کے بعد تلاوت کے ذریعہ اس کو یا در کھنے پر قدرت کے باوجود بھول جائے تو وعید کا<sup>مستح</sup>ق ہو گا<sup>(1)</sup> ۔

مالکیہ نے کہا ہے کہ عبادات میں نسیان معیوب نہیں ہے، جہالت معیوب ہے، اس لئے کہ انسان جس کا م کو کرے اس کا علم واجب ہے، تو نماز میں جاہل څخص ترک علم کی وجہ سے گناہ گارہوگا، وہ اس څخص کی طرح ہوگا جو واجبات کے علم کے بعد جان ہو جھ کر اس کو چھوڑ دے، امام مالک کے قول کا یہی مطلب ہے، انہوں نے کہا ہے کہ نماز میں جہالت عمد کی طرح ہے، اور جاہل جان ہو جھ کر چھوڑ نے والے کی طرح ہے، بھول جانے والے کی طرح نہیں ہے، بھول جانے والا قابل معافی ہے اس لئے کہ نبی کر یم علیق کا ارتاد ہے: "إن اللہ وضع عن أمتي الخطأ و النسيان و ما است کر ھوا یران کو مجبور کیا جائے معاف کر دیا ہے) اور فی الجملہ اس پر امت کا اجماع ہے کہ نسیان میں کوئی گناہ نہیں ہے، اس لئے کہ نسیان از خود پر ان کو مجبور کیا جائے معاف کر دیا ہے) اور فی الجملہ اس پر امت کا بندہ پر مسلط ہوجا تا ہے، اپنے سے اس کودور کرنے کے لئے بندہ کے بندہ پر مسلط ہوجا تا ہے، اپنے سے اس کودور کرنے کے لئے بندہ کے پاس کوئی ذریع نہیں ہے، ان حکوم سے ماس کو کہ دور کی جاسکتی ہے (<sup>1</sup>)

> نسیان پر **مرتب ہونے والے احکام:** د نیادآ خرت میں نسیان پر پچھاحکام مرتب ہوتے ہیں:

اول:اخروی حکم: ۴ – اس پر علاء کا اتفاق ہے کہ مطلقاً نسیان کی وجہ سے گناہ ساقط ہوجا تا ہے، اس لئے کہ ارشاد ربانی ہے: "رَبَّنَا لاَ تُوَّاحِدُنَا إِنْ

(۱) کشف الأسرار عن أصول فخر الإسلام البز دوی ۱۳۷۷ - ۱۳۹۹ -

(۲) الفروق ۲/۲ ۱۳۹٬۱۳ [

اور اگر نسیان کسی ممنوع کام میں ہو اور اس میں پھھ ضائع ہوجائے تو عنمان ساقط نہ ہوگا، اگر نسیان کسی ممنوع فعل میں ہوجس میں حدواجب ہوتی ہےتو اس کے ساقط کرنے میں نسیان سے شبہ پیدا ہوگا<sup>(1)</sup> ۔

نسیان کی اقسام: پہلی قشم: مامور بہ کے ترک میں نسیان: مامور بہ کے ترک میں نسیان کبھی عبادات میں ہوتا ہے اور کبھی معاملات میں ہوتا ہے۔

الف – وضوكى ابتداميں بسم اللدكو بحقول جانا: ٢ – حنفيه كى رائے ہے كہ اگر كوئى شخص وضوكى ابتدا ميں بسم اللد كہنا بحول جائے بچر وضو كے دوران اس كو يادآ ئے اور بسم اللد كہن لي يش سنت ادا نہ ہوگى ، اس كے برخلاف اگر يہى صورت كھانے ميں پي ش آئے توباقى حصد ميں سنت ادا ہوجائے گى ، اس لئے كہ فوت شدہ كى تلافى ہوگئى ہے، نبى كريم علي يا شاد و ہوائے گى ، اس لئے كہ فوت شدہ كى فليذ كو اسم الله تعالى، فإن نسي أن يذكو اسم الله تعالى في أوله فليقل: بسم الله أوله وآخرہ ، <sup>(٢)</sup> (جبتم ميں ہے كوئى كھانا كھائے تو بسم الله أوله وآخرہ ، <sup>(٢)</sup> بحول جائے توبسم الله أوله وآخرہ كر اير ابتدا ميں بسم اللہ كہن حنفيہ كے زد يك اور مالكيہ ميں سے ابن رشد كے زد يك اصح قول كے مطابق بسم اللہ يُول ميں سے ابن رشد كے زد يك اصح

- (ا) سابقه مراجع۔
- (۲) حدیث: "إذا أكل أحد كم فلیذ كر اسم الله تعالى ...... كى روایت الوداؤد (۳۹/۳۹ طبع عمل) اورتر ندى (۳/ ۲۸۸ طبع الحلى) نے كى ہے، اورتر ندى نے كہا: حسن صبح ہے۔

که نبی کریم علیق کارشاد ہے: "لا صلاق لمن لا وضوء له ولا وضوء لمن لم یذ کو اسم الله علیه"<sup>(1)</sup> (جس کا وضونہ ہواس کی نماز نہ ہوگی اور جو وضو میں بسم اللہ نہ کے اس کا وضوقی نہ ہوگا)، اس سے مراد فضیلت کی نفی ہے<sup>(۲)</sup>۔ ما لکیہ کی رائے ہے کہ بسم اللہ کہنا وضو کے فضائل میں سے ہے، امام ما لک نے کبھی تو اس کو اچھا کہا ہے، اور کبھی انکار کیا ہے، اگر کو تی فضیلت کو چھوڑ دیتو اس کو اچھا کہا ہے، اور کبھی انکار کیا ہے، اگر کو تی کا حکم دیاجا تا ہے، اور اگر کوئی سنت کو چھوڑ دیتو اس کو ادا کرنے کا حکم دیاجا تا ہے، اور اگر کوئی سنت کو چھوڑ دیتو اس کو ادا کرنے کا شافعیہ کی رائے اور یہی امام احمد کا ظاہر مذہب ہے کہ بسم اللہ کہنا وضو کی ایک سنت ہے، اگر ابتدا میں اس کو کچھول جائے تو فارغ

ہونے سے قبل جب یاد آجائے ادا کرلے جیسا کہ کھانا کھانے میں ہوتا ہے اور اگر بھول کر چھوڑ دیتو اس کی طہارت صحیح ہوگی ، اما م احمد نے اس کی صراحت کی ہے، ابودا وُدکی روایت میں ہے وہ کہتے ہیں کہ میں نے اما م احمد بن حنبل سے دریافت کیا: اگر کوئی شخص دضو میں بسم اللہ کہنا بھول جائے تو کیا ہوگا؟ انہوں نے جواب دیا کہ مجھے امید ہے کہ کوئی حرج نہ ہوگا، یہی اسحاق کا قول ہے، تو اس لئے اگر طہارت

(۱) حدیث: ''لا صلاۃ لمن لا وضوء لہ، ولا وضوء لمن لم یذ کو اسم اللہ علیہ'' کی روایت ابودا وَد(ا ۲۵ ۲ طبح تمص) نے ابو ہریرہؓ ہے کی ہے، ابن حجر نے التخیص (۱ ۲۵ ۲ طبح العلمیہ) میں اس کی اساد میں متعد دعلل ذکر کیا ہے، پھراس کے دوسرے شواہد کی تخریخ کی ہے، اور کہا ہے کہ احادیث کے مجموعہ سے الی قوت حاصل ہوجاتی ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ اس کی کوئی نہ کوئی اصل ضرور ہے۔

- (۲) فتح القد یرا / ۲۰،۱۹ حاشیه ابن عابدین ۱ / ۲۳ ، الذخیره للقرافی ۱ / ۲۸۲، المقد مات لا بن رشد ا / ۵۲
- (۳) الذخیره للقرافی ۲۷-۲۷، الفواکه الدوانی ۱۵۸/۱۰ مقدمات ابن رشد ۱۹۲۱-

# نسیان ۷-۱۰

جس کا دھونا وضو میں فرض ہے یا اس عضو میں کچھ حصہ خشک رہ جائے تو اس کا تدارک واجب ہے، اس لئے کہ اس نے وضو کا ایک فرض چھوڑ دیا ہے۔ تفصیل اصطلاح" وضوء'، میں ہے۔

ج - وضوکی کسی سنت کو بھول جانا: ۸- فقتہاء کی رائے ہے کہ اگر وضو کرنے والا وضو کی کوئی سنت بھول جائے تواس کا وضوحیح ہوجائے گا،اس بارے میں فقتہاء کے یہاں پچھ تفصیلات ہیں، ملاحظہ ہو:اصطلاح" وضوءً'۔

د-جنبی کا جنابت کو بھول کر حدث اصغر کے لئے تیم کرنا: ۹ - اگر کوئی شخص اپنی جنابت کو بھول جائے اور حدث اصغر کے لئے تیم کرے اور نیت میں جنابت یاد نہ ہوتو اس بارے میں فقتہاء کا اختلاف ہے۔ مالکیہ وحنابلہ کی رائے ہے کہ اس تیم سے اس کی نماز درست نہ ہوگی۔ متافعیہ کی رائے ہے کہ اس کی نماز شیخ اور کافی ہوگی۔ حفیہ کی رائے ہے کہ اس کی نماز شیخ اور کافی ہوگی۔ کرنا واجب نہیں ہے، اس لئے کہ اگر جنبی وضو کے ارادہ سے تیم می کرلے تو جائز ہے، تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: اصطلاح '' شیم می'

کے دوران اس کو یاد آجائے تو جب یاد آئے اس کو ادا کرلے، اس لئے کہ جب مکمل وضو میں اس کو بھول جانا معاف ہے تو اس کے بعض حصہ میں بھولنا تو بدرجہ اولی معاف ہوگا، اس لئے کہ نبی کریم علیہ یا ارشاد ہے: ''ان اللہ و ضع عن أمتي عن الخطأ و النسیان و ما است کر ہوا علیہ''<sup>(1)</sup>، نیز اس لئے کہ وضوا یسی عبادت ہے جس کے افعال مختلف شم کے ہیں، لہذا نماز کی طرح اس کے کچھ وا جبات ایسے ہوں گے جو سہوونسیان کی وجہ سے ساقط ہوں گان کو دوسر ے واجبات اور طہارت پر قیاس کرنا ضحیح نہ ہوگا، اس لئے کہ ان کے وجوب کی تا کید آئی ہے، تسمید کی تا کید اس قد زمیں ہے۔

اما م احمد سے اور یہی حنابلہ کا رائح مذہب ہے، اور مالکیہ میں سے ابن عبد السلام سے منقول ہے کہ تمام احداث کی طہارت میں بسم اللہ کہنا واجب ہے، بعض حنابلہ مثلاً ابوالخطاب، المجد ، ابن عبدوں، صاحب مجمع البحرين، اور ابن عبيدان نے کہا ہے اور اس کو ' المنور' میں یقینی کہا گیا ہے اور اسی کو ' المحرز' میں فوقیت دی گئی ہے کہ بسم اللہ کہنا فرض ہے، سہو سے ساقط نہیں ہو سکتا ہے، اس لئے کہ رسول اللہ علیف افرض ہے، سہو سے ساقط نہیں ہو سکتا ہے، اس لئے کہ رسول اللہ علیف' ( جس کا وضوء لہ ولا و ضوء لمن لم یذکر اسم الله علیه'' ( جس کا وضونہ ہو اس کی نماز نہ ہوگی اور جو وضو میں بسم اللہ نہ تقاضا بھی یہی ہے ( )

-\*\*+-

دوسری چیزوں سے اس کو بے خبر کردے، اور سفر مشقتوں کا محل اور اندیشوں کا مقام ہے، اس لئے سفر میں کسی چیز کو فراموش کردینا نادر بات نہیں ہے، نیز اس لئے کہ نماز کی حالت میں اس کے ساتھ پانی نہیں تھا،لہذا قضانہیں کر کے گا<sup>(1)</sup> ۔

حنفیہ نے کہا ہے کہ اگر مسافر تیم کرے حالانکہ اس کے ساتھ اس کے کجاوہ میں پانی موجود ہو قراس کواس کاعلم نہ ہو (اس میں نسیان وغیرہ کی حالت بھی داخل ہے ) تو اگر اس کو خیال ہوا کہ پانی ختم ہو گیا ہے اس لئے تیم کر کے نماز پڑھ لی، پھر معلوم ہوا کہ پانی باقی ہے تو بیہ تیم کافی نہ ہوگا اس لئے کہ علم ، خان سے باطل نہیں ہوتا ہے، لہذا اس پر پانی تلاش کرنا وا جب تھا، نسیان کا حکم اس کے برخلاف ہے کیونکہ دہ علم کی ضد ہے۔

ای طرح اگر اس کے سر پر یا پشت پر پانی ہو، یا پانی اس کے گلے میں لٹکا ہوا ہو، پھر بھی اس کو بھول جائے اور تیم کرلے پھر یاد آئے تو بید کافی نہ ہوگا، اس لئے کہ ایسی حالت میں بھولنا بہت ہی نا در ہوتا ہے لیکن اگر پانی پالان میں لٹکا ہوا ہوتو یا تو اس پر سوار ہوگا یا بیچھے سے اس کو ہا نک رہا ہوگا، اگر سوار ہوا در پانی کجاوہ کے بچھلے حصہ میں ہوتو اس کے بارے میں طرفین (امام ابوحنیفہ وامام محمد) ادر حصہ میں ہوتو بالا جماع تیم درست نہ ہوگا، اس لئے کہ اس کا بھولنا امام ابو یوسف کے در میان اختلاف ہے، اور اگر پانی کجاوہ کے الگلے نا در ہے، اور اگر اس کو بیچھے سے ہا نک رہا ہوتو جواب اس کے برعکس ہوگا یعنی اگر پانی کجاوہ کے پچھلے حصہ میں ہوتو حفنیہ کے نز د یک بالا جماع تیم درست نہ ہوگا، اس لئے کہ وہ اس کو دیکھر ہا ہوگا اور برعکس ہوگا یعنی اگر پانی کجاوہ کے پچھلے حصہ میں ہوتو حفنیہ کے نز د یک میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے۔ حنابلہ کی رائے اوریہی شافعیہ کا اظہر قول ہے، اور مالکیہ میں سے مطرف، عبد الملک اور ابن عبد الحکم کی رائے اور امام ابو یوسف کی رائے ہے کہ اگر کوئی شخص کجاوہ میں پانی بھول کر تیم کر لے تو میرکا فی نہ ہوگا اور نماز کی قضا اس پر لا زم ہوگی۔

اتی طرح اگر پانی فروخت ہور ہا ہواور شن بھول جائے اور تیم م کر کے نماز پڑھ لے تواس کے لئے کافی نہیں ہوگا اور نماز کا اعادہ اس پر واجب ہوگا ، اس لئے کہ بھول جانے کی وجہ سے وہ پانی کا نہ پانے والانہیں ہوگا ، اور تیم اسی وقت جائز ہے جب کہ پانی نہ ہو، نیز اگر یاد رہے تو پانی سے طہارت حاصل کرنا واجب ہے تو نسیان حدث کی طرح بیبھی نسیان سے ساقط نہ ہوگا ، نیز اس کے ساتھ پانی موجود ہے <sup>(1)</sup>

امام ابوحنیفہ وامام محمد کی رائے اور اظہر کے بالمقابل شافعیہ کا قول اور مالکیہ میں سے ابن عبد الحکم کی ایک روایت میہ ہے کہ اگر کوئی شخص کجاوہ میں پانی بھول جائے اور تیم کر کے نماز ادا کر لے تو مطلقاً نماز کا اعادہ اس پر واجب نہ ہوگا، اور اگر پانی اس کے کجاوہ میں رکھا جائے اور اس کو معلوم نہ ہوتو وہ نماز کو نہ تو ڑے گا اور نہ اس کی قضا وجہ سے وہ اس لیے کہ وہ پانی کے استعال سے عاجز ہے کیونکہ نسیان کی وجہ سے وہ اس کے استعال کرنے پر قادر نہیں ہے اور میہ جمز امر ساوی کی وجہ سے ہینی نسیان کی وجہ سے ہے۔

اگر دور ہونے، مرض ، ڈول یارس کے نہ ہونے کی وجہ سے عاجز ی ہوتو بھی یہی حکم ہے، اس لیۓ کہ نسیان انسان کی فطرت میں داخل ہے، خاص کر جب اس کے ساتھ کوئی ایسی بات پیش آ جائے جو

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۱٬۳۹۷، الاختیار ۱٬۲۲، الذخیره للقرافی ۱٬۲۲۳، القلیو بی وعمیره۱/۸۲،۸۳۰

<sup>()</sup> کشاف القناع ار ۱۶۹، الذخیره للقرانی ار ۲۲ ۳۰، القلیو بی وعمیره ار ۸۲، ۱۳۰۸،الاختیارا / ۲۲، بدائع الصنائع ار ۴۹ -

ز- بھول کرنماز کے سی حصہ کوتر ک کردینا: ۲۱- حفنیہ کی رائے ہے کہ اگر نماز پڑ ھنے والا نماز کے سی فرض کو مثلاً قر اُت، رکوع یا سجدہ کو چھوڑ دیتو اگر قضا کے ذریعہ اس کا تدارک ممکن ہوتو قضا کر لے ورنہ اس کی نماز فاسد ہوجائے گی۔ اور اگر نماز کے سی واجب کوترک کردے مثلاً سورہ فاتحہ کا پڑھنا، اس پر سورہ کا ملانا، ہر رکعت یا پوری نماز میں مکر رادا کئے جانے چھوڑ دیتو سجدہ سہو سے اس کی تلافی کرے گا اور اگر جان ہو جھ کر چھوڑ دی گا تو سجدہ سہو سے اس کی تلافی نہ ہو سکے گی، اکثر فقنہاء کے محبور ڈری وا جس معلوم ہوتا ہے کہ جان ہو جھ کر چھوڑ نے کی صورت میں سجدہ سہو واجب نہ ہوگا، بلکہ اس کے نقصان کی تلافی نے کو ای سے لئے صرف اعادہ ہی واجب ہوگا۔

اگرنماز کی کوئی سنت ترک کردے، مثلاً امام کا زور سے تکبیر کہنا، ثنا پڑھنا تو اس کی نماز فاسد نہ ہوگی، اس لئے کہ نماز کا قیام اس کے ارکان سے ہوتا ہے اور وہ موجود ہیں، سنت کی تلافی سجدہ سہو سے نہیں کی جائے گی<sup>(1)</sup> ۔

ما لکیہ نے کہا ہے کہ اگر نمازی بھول کر کسی رکن کو چھوڑ دے مثلاً رکوع یا سجدہ چھوڑ دے اور دیر ہوجائے ، اس طرح کہ تدارک نہ کرے، یا عرف کے اعتبار سے دیر ہوجائے یا مسجد سے نکلنے کی وجہ سے دیر ہوجائے تو نماز باطل ہوجائے گی اور اگر جان بوجھ کر چھوڑ دے تو نماز کے باطل ہونے کے لئے دیر ہونے کی قید نہ ہوگی۔ سنت مؤکدہ کے ترک سے نماز باطل ہوگی یانہیں؟ اس بارے میں مالکیہ کے در میان اختلاف ہے۔ ابن کنانہ نے کہا ہے کہ جان بوجھ کریا جہالت کی وجہ سے سنت

الفتاوى الهنديه ١٢٦١، تبيين الحقائق الر ١٩٣، بدائع الصنائع الر ١٢٢٠

اختلاف ہے<sup>(1)</sup> ۔ مالکیہ کامشہور قول ہے کہ اگراپنے کجادہ میں پانی کو بھول کر تیم م کر کے نماز ادا کر لے تو وقت کے اندر اعادہ کرے گا اور اگر اعادہ نہ کر سکے اور وقت نکل جائے تو مشہور قول کے مطابق اعادہ واجب نہیں ہے<sup>(1)</sup> ۔

و-فرض نماز کو بھول جانا: ۱۱- اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ اگر کوئی شخص فرض نماز بھول جائے تو اس کی قضا اس پر لازم ہوگی اس لئے کہ بی کریم علیک کے کا ارشاد ہے: ''إذا نسبی أحد کم صلاۃ أو نام عنها فليصلها إذا ذکر ها''<sup>(m)</sup> (اگرتم ميں ہے کوئی شخص کوئی نماز بھول جائے يا اس کو چھوڑ کر سوجائے تو جب يادآ ئے اس کو پڑھ لے )۔

بھول کر چھوڑی ہوئی نماز ایک ہوگی یا اس سے زائد ہوگی ، اگر ایک ہوگی تو بعینہ معلوم ہوگی مثلاً ظہر کی نماز ہے یا معلوم نہ ہوگی۔ اور اگر ایک سے زیادہ ہوگی تو دوسری چھوٹی ہوئی نماز وں تے تعلق سے ان میں سے ہرایک کی تر تیب معلوم ہوگی یا معلوم نہ ہوگی اگر ترک شدہ نماز معلوم ہو اور موجودہ نماز یا دوسری چھوٹی ہوئی نماز وں کے تعلق سے اس کی تر تیب معلوم ہوتو جمہور فقہاء کے نز دیک مطلقاً ترک شدہ تر تیب کی رعایت کے ساتھ ادا کی جائے گی البیتہ عذر کے حالات اس سے منٹنی ہیں۔

اگرترک شدہ نماز معلوم نہ ہویا تر تیب معلوم نہ ہوتو فقہاء کی ہتائی ہوئی تفصیل کے مطابق ادا کی جائے گی ،اس کی تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو:اصطلاح'' قضاءالفوائت'(فقرہ سرے ۲۵۰۱)۔

- (۱) بدائع الصنائع اروم، ۵۰-
- (٢) الذخيره للقرافي ارا ٢٦، التاج والإكليل ٢ / ٩،٨ و
  - (۳) ال حدیث کی تخزیج فقرہ سمیں گذر چکی ہے۔

سہوکر ہےگا۔ ابعاض کے علاوہ دوسری سنتوں کی تلافی سحبرہ سہو سے نہیں گی جائے گی، خواہ ان کوجان بوجھ کر جھوڑ دے یا بھول کرچھوڑ ے <sup>(1)</sup>۔ حنابلہ کی رائے ہے کہ نماز کے ارکان-مثلاً امام ومنفرد کے لئے فاتحہ کا پڑھنا - کسی بھی حال میں ساقطنہیں ہوتے ہیں،خواہ جان بوجھ کر ہویا بھول سے ہویا جہالت کی وجہ سے ہو،لہذاا گرکوئی شخص ان میں سے کسی کوبھی چھوڑ دے گا تو اس کی نماز باطل ہوجائے گی خواہ جان بوجھ کرہویا بھول کریا جہالت کی وجہ سے ہو۔ اگرکوئی څخص جان بوجھ کرنماز کے سی واجب کومثلاً تکبیرا نقال، میسیچ اورتح بید کوترک کرد ب**ت**واس کی نماز باطل ہوجائے گی اورا گرکوئی شخص ان میں سے سی کو بھول کر یا جہال**ت** کی وجہ سے ترک کردے توسجده مهوا داكر بےگا۔ رہیں سنتیں: مثلاً ثنا وتعوذ، تو ان کے ترک سے نماز باطل نیہ ہوگی،خواہ جان بوجھ کرچھوڑ دے (۲)۔ تفصيل کے لئے ملاحظہ ہو: اصطلاح ''صلاۃ'' (فقرہ بر \_(110,110,11,1+

5- نمازی کابدن یا کپڑ ے میں نجاست کو بھول جانا: ۱۳ - حنفیہ کی رائے ہے کہ اگر کوئی شخص اتنی نجاست کے ساتھ بھول کرنماز پڑھ لے جونماز کے صحیح ہونے سے مانع ہوتو اس کی نماز باطل ہوجائے گی<sup>(۳)</sup> ۔ مالکیہ کی رائے ہے کہ نمازی کا بدن اور جگہ سے نجاست کو دور

- (۱) مغنى الحتاج ۱۷۹۷۱، ۲۰۵، ۲۰۹، روضة الطالبين ۱/ ۲۲۳، نهاية الحتاج ۱/ ۲۲،۲۲
  - (۲) المغنى ۲ر ۲٬۳، كشاف القناع ار ۹۱٬۳۸۵ س
  - (۳) الحمو ی ۳۷ ۲۹۴، ۲۹۴ طبع دارالکتب العلمیه ، ابن عابدین ا ۱۲۶۱ -

ترک کرنے سے نماز باطل ہوجائے گی، اس لئے کہ اس نے کھلوا ڑکیا ہے اور البیان میں اس کو شہور کہا ہے۔ امام مالک اور ابن القاسم نے کہا ہے اور ابن عطاء اللہ نے اس کو مشہور قرار دیا ہے کہ جان ہو جھ کر یا جہالت کی وجہ سے سنت کے چھوڑ دینے سے نماز باطل نہیں ہوتی ہے، البتہ استخفار کرے گا، اس لئے کہ عبادت اپنے ارکان اور شرائط کے ساتھ موجود ہو چکی ہے اور سجدہ سہو واجب نہ ہوگا اس لئے کہ سجدہ سہو واجب کے بھو لنے سے واجب ہوتا ہے۔

خلیل کے کلام سے معلوم ہوتا ہے کہ ایک سنت کے ترک سے نماز باطل نہ ہوگی جیسا کہ ابن رشد کے نز دیک المقد مات میں ہے اگر چھوڑی ہوئی سنتیں زیادہ ہوجا کیں تو نماز باطل ہوجائے گی۔

بیبھی ہوسکتا ہے کہ خلیل کے کلام میں سنت سے مراد جنس ہوتو ایسی صورت میں ترک شدہ سنتیں زیادہ ہوں گی تو بھی نماز باطل نہ ہوگی<sup>(1)</sup> ہ

شافعیہ کی رائے ہے کہ اگر نماز ی جان ہو جھ کر نماز کے کسی رکن مثلاً رکوع یا سجدہ کو چھوڑ د نے تو اس کی نماز باطل ہوجائے گی اور اگر محول کر چھوڑ د نے تو ترک شدہ رکن کے بعد جو ہوگا لغو ہوگا تو اگر اس کے مثل تک پہنچنے سے قبل یا د آجائے تو اس کو ادا کرلے ور نہ اس کی رکعت پوری ہوجائے گی اور اپنی نماز کے باقی حصہ کی تلافی کر ےگا۔ اگر ترک کردہ کو کی امر ابعاض میں سے سنت ہو، اور ابعاض سنتیں فتوت ، اس کے لئے قیام ، پہلا تشہد ، اس کے لئے بیٹھنا ، پہلے تشہد میں نبی کریم علیک پر درود پڑ ھنا، پہلے اور دوسر نے تشہد میں آل نبی علیک پر درود جھیجنا ہے ، تو اگر بھول کرچھوڑ دیا ہے تو سجدہ سہو

<sup>(</sup>۱) الخرشی ار ۳۳۵،۳۳۴\_

## نسیان ۱۳-۱۵

واجب ہوگاجس کونجاست کے ساتھ اداکر نے کایفتین ہو، اگر نماز کے بعد اس کے ہونے کا احتمال ہوتو اس پر کچھ بھی واجب نہ ہوگا ، اس لئے کہ اصل ہیہ ہے کہ ہر حادث (یعنی نئے حال) کو، قریب تر زمانہ میں اس کا وجود فرض کیا جاتا ہے اور اصل ہیہ ہے کہ اس کے قبل اس کا وجود نہ ہوگا،'' الانوار'' میں ہے کہ اگر کوئی شخص نماز پڑھ لے اور اس کے کپڑے میں مثلاً نجاست ہواور اس کو اس کاعلم نہ ہواور وہ اسی حالت میں مرجائے ، تو امید ہے کہ اللہ تعالیٰ معاف کردے گا مواخذہ نہیں کرےگا<sup>(1)</sup>

حنابلہ نے کہا ہے کہ اگر کوئی نماز پڑھ لے اور اس کو معلوم ہوجائے کہ نماز کی حالت میں اس پر نجاست تھی لیکن اس کو علم نہ ہو سکایا بھول گیا تو اس کی نماز صحیح نہ ہوگی بلکہ اس کو دوبارہ ادا کرے گا یہی رازح مذہب ہے۔ اور دوروایتوں میں سے ایک روایت میں ہے کہ اس کی نماز صحیح ہوجائے گی ، اورا کم شرکے زدیک وہ صحیح ہے<sup>(1)</sup>۔

ط- سجدہ سہوکو بھول جانا: ۱۳ - اگر نمازی سجدہ سہو بھول جائے اور سجدہ سہو کے بغیر نماز سے فارغ ہو کر چلا جائے تولوٹے گا اور اس کوا دا کرے گا، تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: اصطلاح'' سجود السہو'' (فقرہ ۱۹)۔

ی۔ بھولے ہوئے مال کی زکا ۃ: ۱۵ – مال ضار کے حکم کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے کہ اگراس کے ملنے سے مایوی ہوجائے اس کے بعداس کے مالک کول جائے تو اس میں زکا ۃ داجب ہوگی یانہیں؟

- (۱) مغنی الحتاج *الر*۱۹۴، روضة الطالبین الر ۲۸۲\_
- (۲) الإنصاف الر۴۸۶، كشاف القناع الر۲۹۲\_

کرناواجب ہے اگریادہواوردورکرنے کی قدرت بھی ہو،لہذا جو شخص اس کے ساتھ نماز پڑھ لے تو اگر اس کویادہواور دورکرنے پر قادر بھی ہوتو ہبر حال نماز کود ہرائے گااور اگر بھول گیا ہویا اس کودورکرنے سے عاجز ہواور نماز سے فارغ ہوجائے تو وقت کے اندر نماز کو دہرالینا مندوب ہے<sup>(1)</sup> ۔

شافعیہ کی رائے ہے کہ اگر کوئی څخص اتن نجاست کے ساتھ نماز اداکر لے جومعاف نہیں ہے، شروع نماز میں اس کومعلوم نہ ہوسکا، پھر نماز کے دوران اس کے ہونے کاعلم ہوا توجد پد قول کے مطابق قضاء واجب ہوگی، اس لئے کہ جوادا کرچا ہے اس کا کوئی اعتبار نہ ہوگا کیونکہ اس کی شرط موجود نہیں ہے، اور قدیم قول کے مطابق اس پر قضا واجب نہ ہوگی اس لئے کہ بھول جانے اور لاعلمی کی وجہ سے وہ معذور ہوگا،اوراس لئے کہ نماز کے اندر جوتا اتار نے والی حدیث میں ہے كهرسول الله عليك في ارشاد فرمايا: "إن جبريل أتاني فأخبرني أن فيهما قذراً" (٢) (جريل مير اي الآك اور بتايا كه جوتون میں نجاست ہے )،اللّٰہ کے رسول ﷺ نے نماز نہیں لوٹائی ،المجموع میں اس کو مختار کہا ہے، اگرنجاست کاعلم تو اس کو ہوا مگر بھول گیا اور نماز پڑھ لی پھروقت کے اندر ہی پااس سے پہلے اس کو یاد آگیا تو نماز د ہرائے گااورا گروفت گذرجانے کے بعد یادآیا توراج مذہب کے مطابق قضاواجب ہوگی اس لئے کہ کم کے بعد طہارت کے ترک میں اس نے کوتا ہی کی ہے۔ اور جب ہم نے اعادہ کو واجب کہا ہے تو ہراس نماز کا اعادہ

- حاشیة الدسوقی مع الدرد یرا/۲۵،۱۵ .
- (۲) حدیث: "إن جبريل أتاني فأخبرني أن فيهما قذراً" كى روايت ابوداؤد(۱۲۲۱ طبع عمص) نے اور حاكم نے المتدرك (۱۰ ۲۲ طبع ادارة المعارف العثماني) ميں ابوسعيد خدرك سے كى ہے، الفاظ ابوداؤد كے بيں، حاكم نے اس کو صحیح قرارديا ہے اورذہبى نے اس سے اتفاق كيا ہے۔

-m + m-

نسیان ۲۷–۷ نت حفنید کی رائے ہے کہ اگر کوئی رمضان کی قضا کو مؤخر کر دے اور یا پھر دوسرا رمضان آ جائے تو اس پر کوئی فدیہ نہ ہوگا ، اس لئے کہ صحیح قول کے مطابق قضاءعلی التراخی واجب ہوتی ہے، اور تراخی کا مطلب یہ رکاۃ ہے کہ مطلقاً کسی غیر معین وقت میں واجب ہوتی ہے، لہذا جواوقات مستثی ہیں ان کے علاوہ تمام اوقات میں قضا جائز ہوگی اور ادا کے مستثی ہیں ان کے علاوہ تمام اوقات میں قضا جائز ہوگی اور ادا کے دن برخلاف قضا، رات ہی سے نیت کی تعیین کے بغیر جائز نہ ہوگی ، فد یہ اس وقت واجب ہوتا ہے جب کہ قضا سے ایساعا جز ہو کہ پوری عمر میں ں کی قضا پر قادر ہونے کی تو قع نہ ہو<sup>(1)</sup> ۔ مالکیہ میں سے البرز کی نے کہا ہے کہ بظاہر المدونہ کی عبارت

سے معلوم ہوتا ہے کہ اگر کوئی رمضان کی قضا بھول جائے اور دوسرا رمضان شروع ہوجائے تو ہردن کی طرف سے ایک مسکین کو کھا نا کھلا نا اس پر واجب ہوگا اور وہ معذور نہیں سمجھا جائے گا، البتہ دوسرے رمضان کے آنے تک کے زمانہ میں جو وقت متعین تھا اس میں روزہ رکھنے پراگر قادر نہیں رہا تو معذور ہوگا<sup>(۲)</sup>۔

ل-جس روزہ میں تسلسل واجب ہواس کے تسلسل کے ختم ہونے میں نسیان کا اثر: اس میں چند مسائل ہیں:

پہلامسکہ: بھول کرکھانا، بینا یا جماع کرلینا: 2ا - حفیہ وشافعیہ کی رائے، مالکیہ کامشہور مذہب، اور حنابلہ کاصیح

- = الطالب الربانی ار ۳۳۳، المغنی لابن قدامه ۳۷ ۱۳٬۹٬۹٬۹٬۱۴ الإنصاف سر ۳۳۳٬۹۳۳ م
  - (۱) بدائع الصنائع ۲ م ۱۰،۵۰۱۰
- (۲) مواہب الجلیل ۲۷٬۰۵۳، الشرح الصغیر ارا ۷۲، الخرش ۲۷۳۲، کفایۃ الطالب الربانی ار ۳۴۳۳۔

اس کی ایک صورت می بھی ہے کہ کسی ایسے خص کے پاس امانت رکھ دی جس کونہیں پہچا نتا ہے اور چند سالوں تک اس کو یا دنہیں آیا پھر اس کو یاد آگیا ، اس کے بارے میں تین اقوال ہیں: اول : جب اس کے قضہ میں آئے گا تو گذشتہ سالوں کی زکا ۃ بھی اس میں واجب ہوگی ۔ کھی اس میں واجب ہوگی ۔ دوم : اس میں زکا ۃ واجب نہ ہوگی ، اس کا ما لک قبضہ کے دن سے نیا سال شروع کرےگا۔ سوم : اس کا ما لک جب اس پر قبضہ کرلے گا تو ایک سال کی زکا ۃ اداکرےگا۔ تفصیل نے لئے ملاحظہ ہو: اصطلاح '' ضمار'' (فقرہ رس، ۱۲ اور اس کے بعد کے فقرات )۔

ک- رمضان کی قضا بھول گیا یہاں تک کہ دوسر ارمضان آگیا: ۲۱- اگرکوئی شخص ایک رمضان کی قضا بھول جائے اور دوسر ارمضان آجائے تو اس کے ظلم کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے۔ شافعیہ اور یہی ان کا رائح مذہب بھی ہے، حنابلہ اور مالکیہ میں تافعیہ اور یہی ان کا رائح مذہب بھی ہے، حنابلہ اور مالکیہ میں تافعیہ اور یہی ان کا رائح مذہب بھی ہے، حنابلہ اور مالکیہ میں تافعیہ اور کی رائے بیہ ہے کہ اگر کوئی رمضان کی قضا کو مؤ خرکر دے اور دوسر ارمضان آجائے تو اگر عذر کی وجہ سے ہوتو موجودہ رمضان کے روزے رکھے گا پھر اس کے بعد پہلے رمضان کی قضا کرے گا اور اس پرکوئی فد بید واجب نہ ہوگا اس لئے کہ وہ معذور ہے۔ نسیان عذر ہے جسیا کہ بعض فقہاء نے اس کی صراحت کی ہے۔ خطیب الشربنی نے کہا ہے کہ ظاہر ہیہ ہے کہ اس کی وجہ سے اس

(I) المجموع ۲۷۲۲۲، مغنی المختاج الرامهم، روضة الطالبین ۲/ ۳۸۴، کفایة

# نسیان۱۸-۲۰

ہوجائے گا، اس میں ابن عبدالحکم کا اختلاف ہے، ان کے نز دیک بھول کرروزہ کی تفریق میں وہ معذور ہوگا<sup>(1)</sup>۔

تيسرامسكه: ظہاركر فے والے كا بھول كروطى كرلينا: 19 - امام ابوحنيفہ، امام محمد، مالكيدا وررائح مذہب ميں حنابله كى رائے ہے كەظہاركر نے والا اگر اس عورت سے جس سے ظہاركيا ہے رات يا دن ميں وطى كر لے خواہ بھول كر، ہى كيوں نہ ہوتوتسلسل ختم ہوجائے گا، اورا زمرنو روزہ رکھے گا<sup>(1)</sup> -

شافعید کی رائے ہے کہ اگر ظہار کرنے والا اپنی اس بیوی سے جس سے ظہار کیا ہے کفارہ ادا کرنے سے قبل رات میں جماع کرلے یا کفارہ کے دوماہ کے دوران وطی کرلے تو گناہ گار ہوگا، اس لئے کہ اس نے کفارہ ادا کرنے سے قبل وطی کرلی ہے لیکن تسلسل باطل نہ ہوگا، اس لئے کہ اس کی وطی کا کوئی انژ روزہ پر نہیں ہوگا، لہذا تسلسل ختم نہ ہوگا، جیسے رات میں کھانے سے تسلسل ختم نہ ہوگا، لہذا تسلسل ختم نہ ہوگا، جیسے رات میں کھانے سے تسلسل ختم نہ ہوگا (<sup>(m)</sup>)، یہی رائے امام ابو یوسف کی بھی ہے، چنا نچہ انہوں نے کہا ہے کہ ظہار کرنے والا اگر اس عورت سے جس سے ظہار کیا ہے دن میں بھول کر یا رات میں جان ہو جھ کر یا بھول کر وطی کر لیے وہ دوزہ کا استینا ف نہیں کرے گا، ہوتا ہے (<sup>(m)</sup>)

- (۱) حاشیة الدسوقی ۲/۵۲ م.
- (۲) فتح القد ير ۲۳ (۲۳۰، ۲۴۰ حاضية الدسوقى ۲/ ۴۵۲، الإ نصاف ۹/ ۲۲۷،
   کشاف القناع ۵/ ۳۸۴۔
  - (٣) المهذب للشيرازي ٢ / ١١٨ ، مغنى الحتاج ٣ / ٢٢ ٣ ـ
    - (۴) العنابيه بهامش فتخالقد ير۳۹/۳۳\_

قول بي ہے كەكفارات كروز \_ ميں جن ميں تسلسل واجب ہے، بھول كركھانے، پينے ياجماع كرلينے سے تسلسل ختم نہ ہوگا، اس ليَے كہ نبى كريم ﷺ كاارشاد ہے: "إن الله وضع عن أمتي الخطأ والنسيان وما استكر هوا عليه"<sup>(1)</sup> \_

مشہور کے بالمقابل مالکیہ کا دوسرا قول، جس کے ضعیف ہونے کی صراحت کی گئی ہے، اور حنابلہ کی ایک رائے میہ ہے کہ اس کی وجہ سے تسلسل ختم ہوجائے گا<sup>(۲)</sup>۔

دوسرا مسئلہ: جس روز ہ میں تسلسل واجب ہے اس میں بھول کرنیت ترک کردینا:

١٨- حفنیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ جس روز ہیں تسلسل واجب ہے اس میں بعض راتوں میں بھول کر نیت ترک کردینے سے تسلسل ختم ہوجائے گا، جیسا کہ جان بو جھ کر چھوڑ دینے سے تسلسل ختم ہوجا تا ہے، مامورات کے ترک میں نسیان کو عذر نہیں سمجھا جائے گا<sup>(۳)</sup>۔

مالکیہ کی رائے ہے کہ جس روزہ میں تسلسل شرط ہے اس میں ایک ہی نیت کافی ہے جیسے رمضان ، اور وہ کفارات جن کے روز وں میں تسلسل واجب ہے<sup>(۳)</sup> ، انہوں نے کہا ہے کہ اگر روزہ کو بھول جانے والا افطار کرلے تو مذہب کے مشہور قول کے مطابق تسلسل ختم

- (۱) حديث: ''إن الله وضع عن أمتي الخطأ والنسيان ...... 'کی تخریج فقره / ۳ میں گذریکی ہے۔
- (۲) القتاوى المبندية الرامان، حاشية الدسوقى ۲/ ۵۰، ۱۵ شباه للسيوطى رض ۱۸۸،
   ۱۹۰، ۱۹۱، مغنى المحتاج سار ۳۶۵ ، روضة الطالبين ۲/ ۲۰۳، ۳۰۳،
   ۱۹ نصاف ۲۲۱۶، كشاف القناع ۲/ ۳۸۳
- (۳) الفتادی البندیه ۱۹۲۱، روضة الطالبین ۸ ۲ ۴ ۳۰ مغنی الحتاج ۳ ۲۵،۳۳، ۲۱۳،۱۷ نصاف ۳ (۲۹۳،۱۸غنی ۳ ۲ ۹۵،۹۴ ۹۰
  - (۴) شرح الصغيرا ۱۷۷۷ ـ

کھ استحسان کے مطابق اس پرایک جج اورایک عمرہ واجب ہوگا اور بیہ مجھا ہم جائے گا کہ اس نے مسنون و معروف کا احرام با ندھا ہے، اور وہ قران ہم ماقبل والی صورت اس کے برخلاف ہے اس لئے کہ وہاں بیہ معلوم نہیں ہے کہ اس کا احرام دوعبا دتوں کے لئے تھا<sup>(1)</sup> ۔ معلوم نہیں ہے کہ اس کا احرام دوعبا دتوں کے لئے تھا<sup>(1)</sup> ۔ معلوم نہیں ہے کہ اس کا احرام با ندھا ہے اس کو بھول گیا کہ افراد ہے یا دوہ جس عبادت کے لئے احرام با ندھا ہے اس کو بھول گیا کہ افراد ہے یا معرہ یا قران ہے تو قران سمجھا جائے گا یعنی اسی جیساعمل کر احواد اس کہ احرام با ندھا ہوگا تو اس کے وجہ سے کوئی حرج نہ ہوگا اور اگر عمرہ کا احرام ندہ احرام با ندھا ہوگا تو اس کی وجہ سے کوئی حرج نہ ہوگا اور اگر عمرہ کا احرام ندم بری ہوگا تو اس نے اس کے بعد بچ کو شامل کر دیا تو صرف جے سے کہ اس کا پہلا احرام افراد کا ہو<sup>(۲)</sup> ۔ کہ اس کا پہلا احرام افراد کا ہو<sup>(۲)</sup> ۔

شافعیہ کی رائے ہے کہ اگر احرام باند سے والا بھول جائے کہ کس چیز کا احرام باندھا ہے تو اپنے کو قارن بنائے گا اور دونوں عبادتوں کے اعمال ادا کر ےگا،اس لئے کہ اس نے یقینی طور پر احرام باندھا ہے، تو اس میں جو مشروع ہے اس کو یقینی طور پر ادا کرنے ک بعد ہی حلال ہوگا<sup>(۳)</sup>۔

حنابلہ کی رائے ہے کہ اگر کوئی شخص تمتع ، إ فراد یا قران کا احرام باند ھے یا نذر کا احرام باند ھے اور اگر طواف سے قبل بھول جائے کہ کس چیز کا احرام باند ھا ہے یا اپنی نذر کو بھول جائے تو مند وب ہے کہ وہ اس کو عمرہ کی طرف پھیر دے اس لئے کہ وہ یقینی ہے، احرام کو عمرہ کے علاوہ دوسری طرف پھیر نابھی جائز ہے، کیونکہ کوئی مانع موجود نہیں ہے، اور اس پر دم تمتع اپنی شرطوں کے ساتھ لازم ہوگا۔

- (۱) فتح القدير۲ / ۳۴ س\_ (۲) حاشة الدسوقی ۲/ ۲۷ ـ
- (۳) مغنی الحتاج الر۷۷۹ ـ

مانی اوراس کو مجمول گیا تو مختار مذہب کے مطابق کسی بھی جمعہ کوروزہ رکھ لے گا،اورا گرجس دن کے روزہ کی نذ رمانی تھی اسی دن روزہ رکھا، پھر مجمول کراس میں افطار کرلیا اوراب اس کو یا ذہیں رہا کہ وہ جمعہ کا دن تھا یا کوئی دوسرا دن تھا تو کوئی دن بھی اس کے لئے کافی ہوجائے گا جس میں وہ اس دن کی نیت کرلے گا، اورا گر اس نے سمجھا کہ یہی متعین کردہ دن ہے، اس لئے اس میں قضا کی نیت کرلیا، پھر ظاہر ہوا کہ وہ دوسرادن ہے تو ظاہر ہیہ ہے کہ بیروزہ کافی نہ ہوگا<sup>(1)</sup> ۔ شافعیہ نے کہا ہے کہ اگر ہفتہ میں کسی خاص دن کے روزہ کی نذر مانے پھر اس کو مجول جائے تو ہفتہ کے آخری دن یعنی جمعہ کاروزہ اس

کی قضا ہوجائے گا ،اورا گروہی ہوگا تو اس نے جس کواپنے او پر لازم کیا ہے اس کو پورا کردیا<sup>(۲)</sup>۔

ن-اگرکوئی شخص جج یاعمرہ کااحرام باند ھےاوراس کو بھول جائے:

اور اگر دو عبادتوں کے لئے احرام باندھا اور ان کو بھول گیا تو قیاس کا تقاضا ہے کہ اس پر دوج اور دو عمرے واجب ہوں لیکن (۱) مواہب الجلیل ۲ (۵۳۳۔ (۲) مغنی الحتاج ۲۹۰/۳۰

-\*\*4-

## نسیان ۲۲-۲۴

ع - ذریح کے وقت بسم اللد بھول جانا: ۳۳ - حنفیہ، ما لکیہ اور شافعیہ کی رائے اور حنا بلہ کا رائح مذہب سیہ ہے کہ جس ذرج کرنے والے کاذبیجہ حلال ہوتا ہے اگر ذرج کرتے وقت وہ بسم اللہ کہنا بھول جائے تو اس کاذبیجہ حلال ہوگا۔ امام احمد سے ایک روایت سیہ ہے کہ وہ حرام ہوجائے گا۔ تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: اصطلاح ''بسملة'' (فقرہ ر ۸)، '' ذبائے'' (فقرہ ر ۱ ۳)۔

ف-شهادت میں بھولنے کا اثر: ۲۴ - حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ اگر کوئی څخص گواہی دے اورمجلس قضاسےالگ ہونے کے قبل کہے کہ جس چیز کا یا درکھنا مجھ یرضر وری تھا اس کو بھول جانے کی وجہ سے مجھ سے غلطی ہوگئی یا ایس گواہی دے دی جومیرے لئے جائز نہیں ہے تو وہ یہ بات یا تو قاضی کی مجلس میں ہی ربتے ہوئے کہے گا یامجلس سے نکل جانے کے بعدلوٹ کرآئے گااور کے گا، دونوں صورتوں میں یا تو عادل ہوگا یا غیر عادل ہوگا اور جس معاملہ میں تدارک کیا ہے اس میں فریقین میں سے سی کی طرف سے دھوکہاورتلبیس کے شبہ کی گنجائش ہے یانہیں؟ اگر عادل نہ ہوتو مطلقاً اس کی شہادت رد کردی جائے گی ،خواہ مجلس قضامیں رہتے ہوئے کہے یااس کے بعد کہے، خواہ شبہ کی جگہ ہو پانہیں ہو۔ اور اگر عادل ہوگا تو موضع شہ کے علاوہ میں اس کی شہادت قبول کی جائے گی، مثلاً لفظ شہادت یا اس کے قائم مقام لفظ کو چھوڑ دے، مثلاً مدعی اور مدعاعلیہ کے نام کا ذکریا ان میں سے کسی کی طرف اشارہ کرنا چھوڑ دےخواہ مجلس قضامیں رہتے ہوئے ہویا اس کے بعد ہو۔

اور اگر طواف کے بعد بھول جائے کہ کس چیز کا احرام باندھا ہے یا اپنی نذر کو بھول جائے اور اس کے ساتھ ہدی نہ ہوتو احرام کاعمرہ کی طرف پھیردینا متعیین ہے، اس لئے کہ جس کے ساتھ ہدی نہ ہواس کے لئے عمرہ کے طواف کے بعد اس میں جج کو شامل کر لینا ممکن نہیں ہے۔

اورجس کے ساتھ ہدی ہودہ طواف کے بعد بھول جائے کہ کس چیز کا احرام باندھا ہے تو اس کے لئے اپنے احرام کو جج کی طرف پھیردینا واجب ہے اور اس کا حج صرف فرض حج کی طرف سے کا فی ہوجائے گا، اس لئے کہ دہ سہر حال صحیح ہے، اور حج کے حکمل ہونے سے قبل اس کے لئے حلال ہونا جائز نہ ہوگا<sup>(1)</sup>۔

س- کھانے اور پینے کے وقت بسم اللّد کہنا بھول جائے: ۲۲ - فقنهاء کی رائے ہے کہ اگر کوئی شخص کھانے یا پینے کے شروع میں بسم اللّد کہنا بھول جائے توجب یادآ جائے اس کو کہہ لے اس لئے کہ حضرت عا تشرَّکی روایت میں ہے کہ نبی کریم عیقی یہ نے ارشاد فرمایا: ''اذا أکل أحد کم طعاماً فلیذ کر اسم الله تعالی، فإن نسی أن یذکر اسم الله تعالی فی أوله فلیقل: بسم الله أوله و آخره ''<sup>(1)</sup> (جبتم میں ہے کوئی کھانا کھائے تو 'سم الله أوله و آخوه '' کہہ لے)۔ تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: اصطلاح '' اکل' (فقرہ /۱۱)،

- (۱) مطالب أولى النهى ۲/ ۱۸ ۳٬۰ ۳٬۳ ـ
- (۲) حدیث: 'إذا أكل أحد كم ...... ' كَتْخَرْ تَجْ فَقْرَهُ ۲ مِنْ لَذَرْ يَحْلَ بِحَدَ

کردے، اس لئے احتیاط کرنا واجب ہے<sup>(1)</sup>۔ دوسری قشم: جس ممنوع فعل میں انتلاف نہ ہواس کو بھول کر کرنا: جومنوع چیز اتلاف کے باب سے نہ ہو بھول کر اس کو کرنے کی کٹی صورتیں ہیں ، بعض درج ذیل ہیں:

الف – آ دمی کا ابنی حا تضمورت سے بھول کر وطی کر لینا: ۲۵ – حفنی کی رائے ہے کہ حا تف عورت سے وطی کرنا گناہ کبیرہ ہے، اگر جان یو جھ کر، ابنی رضا سے حرمت کے علم کے با وجود ہو، لیکن اگر ناواقف ہو یا زبردتی کی گئی ہو یا بھول گیا ہوتو بیستثنی ہے اور اس پر توبہ کرنا لازم ہوگا اور مندوب ہے کہ ایک دیناریا نصف دینا رصدقہ کر اور اس کا مصرف زکاۃ کی طرح ہے، کیا عورت پر بھی صدقہ کر اور اس کا مصرف زکاۃ کی طرح ہے، کیا عورت پر بھی صدقہ کرنا ہوگا، الضیاء میں لکھا ہے کہ بظاہ رعورت پر صدقہ نہیں ہے<sup>(1)</sup> رنا ہوگا، الضیاء میں لکھا ہے کہ بظاہ رعورت پر صدقہ نہیں ہے<sup>(1)</sup> یو جھ کر رضا مندی سے حاکم تا ہو کی من وطی کرنا گناہ کبیرہ ہو جھ کر رضا مندی سے حاکم تکی ترم گاہ میں وطی کرنا گناہ کبیرہ اور جس پر اکراہ کیا جائی کا حکم اس کے برخلاف ہے<sup>(1)</sup>، اس اور جس پر اکراہ کیا جائی اس کا حکم اس کے برخلاف ہے<sup>(1)</sup>، اس ای کہ صدیث میں ہے: ''ان اللہ وضع عن أمتی الخطأ و النسیان و ما است کر ھو ا علیہ''<sup>(1)</sup> (اللہ تعالی نے میری امت سے خطا اور نسیان کو اور جس پر ان کو گھر کی ای کا ہوا ہے کہ اس

- العناية شرح الهداية بهامش فتح القدير ۲۷ مه.
  - (۲) الدرالختارا ۱۹۸ طبع بولاق۔
    - (۳) مغنی الحتاج ارواا۔
- (۴) حديث: "إن الله وضع عن أمتي الخطأ والنسيان ...... كَتْخْرْ تَجْ فَقْرَه / ٣٠ يُس گذريكي ہے۔

لفظ شہادت کے ترک کا تدارک، صرف قضا سے قبل ممکن ہے اس لئے کہ قضا کی ایک شرط ہیہ ہے کہ گواہ لفظ اُ شہد بو لے اور شرط کے بغیر مشر وط کا پایا جا ناممکن نہیں ہے۔

اور اگرتلبیس کے شبہ کی جگہ میں ہو مثلاً ایک ہزار کی شہادت دے پھر کہے کہ مجھ سے غلطی ہوگئی بلکہ وہ پانچ سو ہے یا اس کے برعکس ہوتو اگر مجلس میں رہتے ہوئے کہتو بعض مشائخ کے نز دیک پہلے جو کچھ گواہی دے چکا ہے، اس سب کے ساتھ اس کی گواہی قبول کی جائے گی، اس لئے کہ مشہود لہ اس کی شہادت کی وجہ سے قاضی سے فیصلہ پانے کا مستحق ہوگیا ہے اور قاضی کا فیصلہ کرنا واجب ہو گیا، لہذا اس کے أو همت ( جھودہم ہوگیا) کہنے سے بیچن ساقط نہ ہوگا، اور دوسر نے فقہاء کے نز دیک باقی ماندہ یا اضافہ شدہ گواہی قبول کی جائے گی، اس لئے کہ مجلس قضا میں رہتے ہوئے شہادت کے بعد عادل کی طرف سے کوئی اضافہ ہوتو وہ اصل سے ملا ہوا سمجھا جائے گا، سرخسی کار بچان اسی طرف ہے۔

بیہ تدارک ممکن ہے کہ اس شہادت پر فیصلہ کرنے سے قبل اور اس کے بعد ہو۔

مجلس قضامیں رہتے ہوئے عادل کی طرف سے اس کے قبول کرنے کی وجہ یہ ہے کہ بھی کبھی مجلس قضا کے رعب کی وجہ سے شاہد کو ایسے حالات پیش آجاتے ہیں، لہذا عذر واضح ہوگا کیونکہ انسان کی فطرت میں نسیان داخل ہے اور تہمت کے نہ ہونے کے ساتھ اس کی عدالت کی وجہ سے اس سلسلہ میں اس کی بات قبول کر نا واجب ہے۔ اور اگر مجلس سے اٹھ کر چلے جانے کے بعد ایسا ہوتو اس کی بات قبول نہیں کی جائے گی، اس لئے کہ ہو سکتا ہے کہ مدعی نے اس کو دنیا کی لالچ دے دی ہوجس کی وجہ سے اس کے قن میں اضافہ کردے یا مدعا علیہ نے لالچ دے دی ہوجس کی وجہ سے اس کے قن میں کم

-1-+9-

#### نسیان۲۶-۲۸

ن - نماز میں بھول کر کھا نا پینا: 2 - نماز میں بھول کر کھا نا پینا: 2 - مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ اگر کسی کو نماز میں ہونا یا دنہ رہے اور دہ تھوڑ اسا کھاپی لے تو اس کی نماز باطل نہ ہو گی<sup>(1)</sup> ۔ حفید کی رائے ہے کہ اگر کو کی شخص نماز میں بچھ کھا لے خواہ ایک حفید کی رائے ہے کہ اگر کو کی شخص نماز میں بچھ کھا لے خواہ ایک حفید کی رائے ہے کہ اگر کو کی شخص نماز میں بچھ کھا لے خواہ ایک حفید کی رائے ہو کہ اگر کو کی شخص نماز میں بچھ کھا لے خواہ ایک ہو یا ت کے منہ میں بارش کا ایک قطرہ گرجائے اور وہ اس کو نگل ہو یا ت کے منہ میں ہوا در چنا کی مقد ار سے کم ہوا در اس کو نگل جائے تو اس کی وجہ سے نماز فاسد نہ ہو گی <sup>(1)</sup> ۔ تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: اصطلاح '' صلا ق'' ( فقرہ ر سا 1) ۔

د-رمضان میں بھول کر کھانا پینایا جماع کرنا: ۲۸ - جو شخص بھول کر کھا لے یا پی لے یا جماع کر لے تو اس پر نسیان کا کیا اثر ہوگا، اس کے بارے میں فقہاء کے در میان اختلاف ہے۔ حنفیہ کی رائے ہے کہ روزہ دار اگر بھول کر کھا لے یا پی لے یا جماع کر لے تو اس کا روزہ نہیں ٹوٹے گا، اس لئے کہ حضرت ابو ہر یر مروی ہے کہ نبی کر کیم علی تی ارشاد فرمایا: ''إذا نسبی فاکل و شرب فلیتم صومہ، فإنما أطعمه الله و سقاہ''<sup>(1)</sup>( اگر کہ اس کو اللہ تعالیٰ نے کھلایا پلایا ہے)، اور جب سے کھانے پینے میں کہ اس کو اللہ تعالیٰ نے کھلایا پلایا ہے)، اور جب سے کھانے پینے میں

- (۱) حاشیة الدسوقی ۱/۲۸۹، نهایة الحتاج ۲/۲۹، کشاف القناع ۱/۳۹۸،
   مطالب أولى النبى ۱/۸۳۵ -
  - (۲) ردالحتا رعلى الدرالحتارا ۱۸ ۴۰۰ -
- (۳) حديث: "إذا نسي فأكل وشرب فليتم صومه ..... كى روايت بخارى (فتح البارى ٩/١٥٥ طبع التلفيه) نے كى ہے۔

ب-نماز میں بھول کربات کرلینا: ۲۶ - مالکیہ وشافعیہ کی رائے ہے کہ نماز میں بھول کربات کرلینے سے نماز باطل نہ ہوگی اگر کلام مختصر ہو، البنۃ سجدہ سہو کرے گا، اگر کلام طویل ہوتو نماز باطل ہوجائے گی<sup>(1)</sup>۔

حنفید کی رائے ہے کہ اس سے نماز فاسد ہوجائے گی - اسی کے مثل سہو و تلاوت کے سجد ے ہیں اور سجدہ شکر کی مشر وعیت کے قول پر سجدہ شکر بھی - دوحرف کے بولنے کو تکلم کہتے ہیں، یا ایک حرف ہواور سمجھ میں آجائے، جیسے ع، ق، اُمراً (صیغہ امر ہونے کی صورت میں)، خواہ جان بوجھ کر ہو یا بھول کر ہو، تشہد کے بقدر بیٹھنے سے قبل ہو<sup>(۲)</sup>، اس لئے کہ حدیث میں ہے: ''ان ھذہ الصلاۃ لا یصلح فیھا شيء من کلام الناس''<sup>(۳)</sup> (نماز میں لوگوں کی کسی بات کی منجائش نہیں ہے)۔

بات کرلے تواس کی نماز باطل ہوجائے گی،خواہ نمازی امام ہویا کوئی دوسرا،نماز فرض ہویانفل ہو<sup>(۳)</sup>۔

ایک روایت میں ہے کہ بھول کربات کرنے سے نماز باطل نہ ہوگی<sup>(۵)</sup>۔ تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: اصطلاح ''صلاۃ''(فقرہ (۱۰۷)۔

- (۱) الفوا كهالدوانى ۲۱۱،۲۱۱شرح الصغير ۲۷٬۳۳٬۰۰ منفى الحتاج ۱۹۵۱
  - (۲) حاشیه ابن عابدین ا / ۲۱ ۲۶ تبیین الحقائق ا / ۱۵۴۔
- (٣) حديث: "إن هذه الصلاة لا يصلح فيها شيء من كلام الناس "كى روايت مسلم (١٠/ ٣٨، ٣٨٢ طع الحليي ) في معاويد بن الحكم سيك ب
  - (۴) مطالب أولى النهى ار ۵۲۰ ـ
  - (۵) المغنىلابن قدامه ۲/۲ ۴\_

-1-1+-

## نسیان۲۹

لگوائے، ناک میں دواچڑھائے یابدن کے سی حصہ ہے کوئی چیز اندر داخل کرے، بوسہ لے اور منی نکل آئے یا مذی نکل آئے یابار بارد کیھے اور انزال ہوجائے تو ان میں سے کوئی کام بھی بھول کر کرے گا تو اس کاروز ہ بر قرار رہے گا اس پر قضا واجب نہ ہوگی<sup>(1)</sup>۔ مصحیح مذہب کے مطابق انہوں نے کہا ہے کہ اگر کوئی شخص مضان کے دن میں بھول کر شرم گاہ میں جماع کر لے تو اس پر قضا و کفارہ دونوں واجب ہوں گے، شرم گاہ خواہ آگے کی ہو یا پیچھے کی ہو۔ امام احمد سے منقول ہے کہ کفارہ نہیں ادا کر کے گا، ابن بطہ نے اس روایت کو مختار کہا ہے، زرکشی نے کہا ہے کہ غالباً بیدا س بنیا د پر ہے کہ کفارہ سے گناہ منتا ہے، اور نسیان کی صورت میں کوئی گناہ ہوتا ہی نہیں ہے کہ مٹا یا جائے۔ ہوگا، الاً جری، ابو تھر الجوزی، شیخ تقی الدین بن شیبیہ اور صاحب ہوگا، الاً جری، ابوتھ الجوزی، شیخ تقی الدین بن شیبیہ اور صاحب

الفائق نے اس کو مختار کہا ہے (۲)۔

ه-اعتكاف میں بھول كر جماع كرنا:
 ٣٩ - جمهور فقهاء كى رائے ہے كہ اگركوئى شخص اپنے اعتكاف میں
 بعول كر جماع كر لے تو اس كا اعتكاف باطل ہوجائے گا اس لئے كہ
 ارشاد ربانى ہے: "وَلاَ تُبْمَاشِرُوُهُنَّ وَأَنتُمُ عَاكِفُونَ فِي
 المُسَاجِدِ"<sup>(m)</sup> (اور بيو يوں سے اس حال میں صحبت نہ كروجبتم
 اعتكاف كئے ہو محبروں میں)۔
 شافعيد كى رائے ہے كہ جماع سے اعتكاف ال ہو اعتكاف ال ہو الحرب الحكاف ميں

(۱) المغنی ۳۷ ۱۱،۱۰۲، نیز دیکھتے: کشاف القناع ۲ / ۱۷، ۳، ۳۰، الإ نصاف ۱۷ مهر ۳۰ ۳۰

- (٢) الإنصاف ٣/١١٣٠
- (۳) سورهٔ بقره/۱۸۷\_

لئے کہ اس بات میں دونوں ایک دوسرے کی نظیر ہیں کہ روزہ کی حالت میں ان دونوں سےرکناروزہ کارکن ہے<sup>(1)</sup>۔ مالکہ کی رائے ہے کہ اگر کوئی شخص رمضان کے دن میں کھالے یا پی لے یا جماع کر لے تواس کا روزہ فاسد ہوجائے گا اورفرض میں مطلقاً اس یر قضا داجب ہوگی خواہ جان بوجھ کرروز ہ تو ڑے یا بھول کر یا غلبہ کی وجہ سے پا اکراہ کی وجہ سے تو ڑے،فرض بھی اصلی ہویا نذر ہو،اورامساک مطلقاً واجب رہے گاخواہ جان بوجھ کرروزہ تو ڑے یا بھول کر، یہی تکم بھول کر جماع کرنے میں ہے، اس پر قضا واجب ہوگی مشہور تول کے مطابق کفارہ واجب نہ ہوگا۔ نفل روزه کو اگر بھول کرتوڑ دے تو اس پر امساک واجب رب گالیکن اس پر قضادا جب نہ ہوگی <sup>(۲)</sup>۔ شافعیہ کااضح قول جس کی صراحت کی گئی ہے اور جمہور شافعیہ نے اس کوقطعی کہا ہے کہ اگر روز ہ دار بھول کر کھالے یا پی لے تو اس کاروزہ نہیں ٹوٹے گا، اگرچہ کھانا زیادہ ہو، اس کی دلیل مذکورہ بالاحديث ہے۔ بعض شافعیہ نے کہا ہے کہ اگر کھانا پینا زیادہ ہوتو روزہ ٹوٹ جائے گا، اس لئے کہ زیادہ کھانے کے ساتھ بھولنا نادر ہوتا ہے، اس

ب صحر کام سے نماز باطل نہیں ہوتی ہے، مگرزیادہ کلام سے وجہ سے تھوڑ کے کلام سے نماز باطل نہیں ہوتی ہے، مگرزیادہ کلام سے باطل ہوجاتی ہے، اور جیسا کہ الانوار میں لکھا ہے: تین لقمہ کنیر ہے۔ بھول کر جماع کر لینا بھول کر کھا لینے کی طرح ہے، لہذا ران ح مذہب کے مطابق اس سے روزہ نہیں ٹوٹے گا<sup>(m)</sup>۔ حنابلہ کی رائے ہے کہ اگر کوئی شخص کھالے، پی لے، چچپنا

- (1) فتح القدير ۲ ۲۵۲ ، العناية بهامش فتح القدير ۲۵۵ -
- (۲) الدسوقى ار ۵۲۶٬۵۲۵، كفاية الطالب الربانى ا ۷۷٬۳۰٬ القوانيين الفقه په ۷ ص ۱۲۱ -
  - (۳) مغنی الحتاج ار ۳۴، روضة الطالبین ۲ ( ۴ ۳ ـ

- (۱) الأشباه لا بن تجميم رص ۳۰ ۳۰ مغنى المحتاج ۳۷ ۲۸۸ ، الأشباه للسبوطى رص ۱۹۲ ، ۱۹۳۰ ، نزبهة الخاطر العاطر شرح روصنة الناظر الر ۲۰ ۳۱ ، شرح مختصر الروصنة للطو فى ۱۱ / ۱۹۰۰ ، کشاف القناع ۵ / ۱۵ ۳۰ ، نیز دیکھئے : شرح الزرقانی ۴/ ۸۸ ، الشرح الکبیرللد رد پر ۲/ ۲۵ ۳۰ ، جوا ہرالإ کلیل ۱/ ۳۳۹ س
  - (۲) الأشباه لا بن تجميم رض ۳۰۰ ۳، حاشيدا بن عابدين ۳۷ / ۲۰۹،۳۰۰ ۷۰
    - (۳) روضة الطالبين ۸ / ۱۹۲، ۱۹۳، نهاية الحمّاج ۷ / ۲۳ د
- (٣) حديث: "إن الله وضع عن أمتي الخطأ والنسيان ...... كَتْخَرْ تَخَ فقره/ ٣٠يم گذريچي ہے۔

کی وجہ سے حانث ہوجائے گا اگر چہ اس کا قصد نہ کر ہے جیسے'' انت طالق اِن قدم الحاج'' کے، اس لئے کہ طلاق وعمّاق ہے آ دمی کا حق متعلق ہوتا ہے اس لئے نسیان کے باوجود ا تلاف کی طرح اس سے حکم متعلق ہوگا۔ کمارہ والی یمین میں نسیان کے ساتھ حانث نہ ہوگا، اس لئے کہ کفارہ گناہ کود فع کرنے کے لئے واجب ہوتا ہے اور بھو لنے والے پرکوئی گناہ نہیں ہوتا ہے۔ اگر کوئی اییا شخص ہو کہ قتم کھانے والا اگر اس پرقتم کھالے تو اس کی قتم کی وجہ سے وہ شخص رک جائے گا اور قتم کھانے والا اپنی قتم سے اس کورو کنے کا قصد کرے مثلاً بیوی وغیرہ پرقتم کھانے کہ وہ گھر میں داخل نہیں ہوگی اور وہ بھول کر گھر میں داخل ہوجائے تو جیسا کہ گذرا صرف طلاق وعماق میں حانث ہوگا۔

لیکن اگرایش محض پر شتم کھا یا جونہیں رکے گا، مثلاً سلطان یا اجنبی ہوتو قشم کھانے والا مطلقاً حانث ہوجائے گا خواہ جان بوجھ کر ہو یاغلطی سے ہو، اکراہ کی وجہ سے ہویا ناوا قفیت میں ہویا بھول کر ہو، اس لئے کہ یعلیق محض ہے، لہذا معلق علیہ کے پائے جانے کی صورت میں حانث ہوجائے گا<sup>(1)</sup> ۔

سلسل- ایک صورت میہ ہے کہ اپنی ہویوں میں سے کسی ایک کوطلاق د ے اوراس کو تعین بھی کرد ہے چرتعین یا دنہ رہتو ما لکیہ نے کہا ہے کہ اگر اپنی ہیویوں سے کہا: احدا کن طالق (تم میں سے ایک کو طلاق ہے) اور کسی متعین ہیوی کا ارادہ نہیں کیا یا اس کو متعین کیا پھر بھول گیا توسب پرطلاق واقع ہوجائے گی<sup>(۲)</sup>۔ شافعیہ نے کہا ہے کہ اگر دو کورتوں میں سے ایک کو متعین طور پر

- (۱) کشاف القناع ۵ ر ۱۵ ۳، مطالب أولی النبی ۵ ر ۷ ۴ ۴،۹،۳ ۲
  - (۲) الشرح الصغير ۲/۵۸۹، ۵۹۰\_

تعالی نے میری امت سے خطا اور نسیان کو اور جس پر ان کو مجبور کیاجائے معاف کردیاہے)۔ اسی طرح اگر بیوی پااس کےعلاوہ کسی دوسرے کے مل پر معلق کرےجس کواس کی تعلیق کا پاس ولحاظ ہو،مثلاً رواج اور مروت کا تقاضا ہو کہ اس کی مخالفت نہ کرےاور شرم وحیا، دوستی یاحسن اخلاق کی وجہ سے اس کی قشم کو یوری کرد ہے، تو یہی حکم ہوگا،التوضیح میں ہے کہ اگراس کے پاس گاؤں میں کوئی بڑا آ دمی آجائے اور بیچنص قسم کھالے کہ جب تک اس کی ضافت نہیں کرے گا وہ سفرنہیں کرے گا اور دوسر کے کواس کی تعلق کاعلم ہوجائے یعنی اس کا مقصد اس کواپنی تعلیق ہتادینا ہوتوتعلیق یامعلق بہکو بھول کریا اکراہ کی وجہ سے اس کے کرنے سے جانث نہ ہوگا در نہ اگرشم کھانے والے کاارادہ اس کوآ مادہ کرنے یا رو کنے کا نہ ہوگا، یا وہ څخص اس کی تعلیق کالحاظ کرنے والا نہ ہوگا جیسے سلطان اورجت میں غالب آنے والا پالحاظ کرنے والاتو ہومگراس کوعلم نه ہواور پیچنص اس کو بتانے پر قادرتھا مگرنہیں بتایا تو یقیناً طلاق واقع ہوگی خواہ اس نے بھول کر کیا ہواس لئے کہ اس صورت میں حلف سے کوئی غرض، آمادہ کرنا پامنع کرنامتعلق نہ ہوگا، کیونکہ اس کی بنیاد صورت فعل کے وجود پرہے۔

اورا گرآنے پر معلق کرےاوروہ عاقل ہو پھر مجنون ہوجائے پھر آئے تو الکفایہ میں الطبر ی سے منقول ہے کہ طلاق واقع نہ ہوگی، مذکورہ مسئلہ میں نیمین کا حکم طلاق کی طرح ہے، ناواقف، نجو لنے والے اور جس پر اکراہ کیا جائے، ان کے فعل سے نیمین ختم نہ ہوگی<sup>(1)</sup> ۔

حنابلہ نے کہا ہے کہ اگرفتم کھایا کہ فلال کامنہیں کرے گا پھر بھول کراس کوکرلیا توطلاق وعتاق میں ان دونوں کی شرط پائے جانے

محتاج ہونے کی وجہ سے ان کے حقوق قابل احترام ہیں، نیز اس لئے کہ صغان دراصل تلافی کی چیز وں میں سے ہے، اور تلافی کی چیز یں نسیان سے ساقط نہیں ہوتی ہیں۔ یہی عکم اس وقت بھی ہے اگر کوئی شخص بھول کر کسی کو تل کر دے یا جان سے کم درجہ کی ایسی جنایت کر یے جس میں مال واجب ہوتا ہے تو دیت یا تاوان واجب ہوگا<sup>(1)</sup>۔ مالکیہ نے کہا ہے کہ اگر کوئی شخص ظلماً دوسرے کا مال صالع کر دے یا اس کے صالع کرنے کا سبب بے تو وہ صامن ہوگا، خواہ جان ہو جھ کر کیا ہو یا خلطی سے کیا ہو<sup>(1)</sup>۔

نشل

د يکھئے:''طرّ ار''۔

(۱) کشف الأسرار ۲۷،۲۷،۲۰۱۰ ملمنو رفی القواعد ۲۷،۷۷ ۲۰، الأشباه للسبوطی رص ۱۹۲،۱۸۸ قواعد الأحكام للعزبن عبدالسلام ۲۷، شرح مختصر الروضة للطو فی ۱۹۹،۱۹۹ نزبة الخاطر شرح روضة الناظر ۱۷۹،۱۳۹ ما۱

(۲) القوانين الفقهيه رص ۲۱۸\_

طلاق د م یعنی طالق کہتے وقت ایک کومخاطب بنائے ایک کی نیت کرے پھر بھول جانے کی وجہ سے یاد نہ رہے تو جب تک یاد نہ آجائے دونوں سے وطی وغیرہ سے قطعاً پر ہیز کرے گا اس لئے کہان د دنوں میں سے ایک یقینی طور پر اس کے لئے حرام ہو چکی ہے، اور یہاں اجتہاد کوکوئی دخل نہیں، اور اس سے مطالبہ نہیں کیا جائے گا کہ وہ مطلقہ کو بیان کرےا گر دونوں عورتیں مطلقہ سے ناواقف ہونے میں اس کی تصدیق کریں،اس لئے کہ حق ان دونوں کے لئے ہے،اورا گر د دنوں اس کی تکذیب کریں اور ایک سبقت کرے اور دعوی کرے کہ وہ مطلقہ ہےتو شوہر سے جزم کے ساتھ قتم کا مطالبہ کیا جائے گا کہ اس نے اس کوطلاق نہیں دی ہے، اور اس کا یہ کہنا کہ میں بھول گیا کافی نہ ہوگا،اگرچہاس کااحتمال ہےاورا گرشو ہوشم کھانے سے انکار کرتو عورت سے قتم لی جائے گی اور اس کے حق میں فیصلہ کیا جائے گا اور اگر دوسری عورت ایپا کہے گی تو یہی حکم ہوگا اور اگر دونوں یا ان میں سے ایک دعوی کرے کہ وہ جانتا ہے کہ اس نے طلاق سے کس کو مرادلیا ہےاوراس بارے میںعلم کی نفی پراس سے قتم لینے کا مطالبہ کرےاور بیرنہ کھے کہ وہ مطلقہ کوجا نتا ہے تو راجح قول بیر ہے جیسا کہازرعی نے لکھا ہے کہاس کا دعوی سنا جائے گااوراس پر شوہر سے فتم لی جائے گی<sup>(1)</sup>۔

تیسری قسم : جس ممنوع چیز کے کرنے میں اتلاف ہواس کو بھول کر کرنا: ۲۰ ۲۰ - فقہاء کی رائے ہے کہ ضائع شدہ سامان کے تاوان پر نسیان کا کوئی اثر نہ ہوگا، اس لئے اگر کوئی شخص بھول کر دوسر کے کا مال ضائع کرد بے تو اس پر اس کا ضان واجب ہوگا، اس لئے کہ بندوں کے

(1) نهایة الحتاج ۲/۱۲،۳۰۱۳، روضة الطالبین ۸/۱۰۲.

نسبان ۳ سانشل

خَافَتْ مِنُ بَعُلِهَا نُشُوُزًا أَوُ إِعُرَاضًا<sup>"(1)</sup> (اورا گر کس عورت کو ایپن شوہر کی طرف سے زیاد تی یا بے النفاتی کا اندیشہ و)۔

نشوز کا اصطلاحی معنی: حفنہ نے اس کی تعریف یوں کی ہے: عورت کا ناحق اپنے شوہر کے گھر سے نگل جانا<sup>(۲)</sup> ۔ ما لکیہ شا فعیہ اور حنا بلہ نے اس کی تعریف یوں کی ہے: یو کی کا شوہر کی واجب اطاعت سے نگل جانا<sup>(۳)</sup> ۔ بعوں کی طرف سے ہوتا ہے، شوہر کی طرف سے نہیں ہوتا ہے، جب کہ یو کی کی طرف سے ہوتا ہے، شوہر کی طرف سے نہیں ہوتا ہے، جب کہ دوسر فقہاء نے میہ صراحت کی ہے کہ نشوز جس طرح عورت کی طرف سے ہوتا ہے اسی طرح شوہر کی طرف سے بھی ہوتا ہے۔ شرقا دی نے کہا ہے کہ نشوز بیوی وشوہر دونوں کی طرف سے ہوتا ہے، اگرچ شوہر کے بارے میں نشوز کا استعال کر نا مشہور نہیں ہے، الہ ہو تی نے کہا ہے کہ کہا جاتا ہے: نشزت المو أة علی ذو جھا یعنی یوی نے اپنے شوہر کی نافر مانی کی، اس کی صفت نا شرزہ اور نا شرز اتی ہے، اسی طرح کہا جاتا ہے: نشز علیھا ذو جھا یعنی شوہر نے یوی پرظلم کیا اور اس کو ضرر پہنچا یا<sup>(۳)</sup> ۔

متعلقه الفاظ:

الف-طاعة:

۲ – لغت میں طاعت کامعنی فرما نبر داری کرنا اور موافقت کرنا ہے،

- (۱) سورهٔ نساء/ ۱۲۸\_
- (٢) الدرالخناروردالحتار ٢ /٢ ، ٢ ، قواعدالفقه للبركتي -
- (۳) الشرح الكبير بهامش حاشية الدسوقى ۲ (۳۴٬۳۰ الشرح الصغير ۱۷/۱۱، حاشية القليو بي ۳ (۲۹۹، المغنى ۲۷/۲۰
- (۴) مواہب الجلیل ۱۹۷۷، حاشیة القلیو بی ۲۹۹٬۳۷ ماشیة الشرقادی علی شرح التحریر۲۸۰٬۲۸۱، کشاف القناع۲۰۹/۶

نشوز

تعریف: ۱- لغت میں نشوز" نشز" ہے ماخوذ ہے، جس کا معنی ہے بلند جگہ، جیسے النشاز، النشز (بلند جگہ) ہے، کہا جاتا ہے: نشز الشيء نشزاً و نشوزاً بلند ہونا، نشزت المرأة تنِشُز : بیوی کا شوہر کی نافر مانی کرنا اور اس سے بازر ہنا۔

نشز کا صلہ باء، من اور علی نتیوں آتے ہیں، کہاجا تاہے: نشز به، منه، علیه، مذکر کی صفت "ناشز '' اور مؤنث کی صفت''ناشز وناشز ق''ہے، جمع نو اشز ہے۔

ابواسحاق نے کہا ہے کہ نشوز زوجین کے مابین ہوتا ہے یعنی دونوں میں سے ہرایک کا دوسر ے کو ناپسند کرنا، اور بینشز سے مشتق ہے جس کا معنی بلند جگہ ہے، کہا جا تا ہے: نشزت المرأة بزو جھا، علی زوجھا یعنی اپنے کو بڑاسمجھا، اس سے نفرت کیا اور اس کی اطاعت سے نکل گئی اور اس سے بغض کیا، ارشا در بانی ہے: ''وَ اللَّاتِي تَحَافُونَ نُشُوزَ هُنَّ''<sup>(1)</sup> (اور جوعور تیں ایسی ہوں کہتم ان کی سرکش کاعلم رکھتے ہو)، نشوز المرأة: یعنی عورت کا شوہر کی نافر مانی کرنا ہے، اور شوہر کا نشوز بھی اسی طرح ہے یعنی اس کا بیوی کو مارنا، اس پرظلم کرنا اور اس کو ضرر پہنچانا ہے (<sup>۲</sup>)، قرآن کر کم میں ہے: ''وَ إن المُواَقُ

- (۱) سورهٔ نساء/ ۴۳-
- (۲) القامون، الحيط، الحجم الوسيط، المصباح المنير، لسان العرب.

-4

نشوز اوراعراض میں تعلق بیرہے کہاعراض نشوز کی ایک علامت

ن - بغض: ٣ - بغض كامعنى نالبند كرنا اور نفرت كرنا ب، كهاجا تا ب: بغض الشيء بغضاً ،اس كونالبند كيا، اس سے نفرت كى، أبغضه كا معنى مجمى يہى ب: بغض الشيء بُغضاً، بغض الشيء بُغاضةً وبِغضةً، نالبند موا، اور باغضه: ايك دوسر بے كے ساتھ بغض كيا۔ البغضاء: سخت بغض ركھنا، بركتى نے كہا ہے كه بغض دل ميں

ہوتا ہے۔ راغب نے کہا ہے کہ جو چیز پیند نہ ہواس سے نفرت کرنا بغض ہے، بیرحب کی ضد ہے<sup>(1)</sup>۔ نشوز اور بغض میں تعلق میہ ہے کہ بغض نشوز کا ایک سبب اور اس کی ایک علامت ہے۔

نشوز كا شرعى حكم: ۵- فقهاء كى رائ بې كە مورت كا پخ شو بركى نافر مانى كرنا حرام به اس لئے كه بيوى پر شو بر كے حق كى تعظيم كے واجب اور شو بركى اطاعت كے واجب بونے ميں احاديث مروى بيں<sup>(۲)</sup>، نبى كريم متاليته نے ايك مورت سے فرمايا: "أ ذات زوج أنت؟ قالت: نعم، قال: انظري أين أنت منه فإنه جنتك و نارك،<sup>(۳)</sup> (۱) المجم الوسط ، المصباح المنير ، قواعد الفقد ، المفردات فى غريب القرآن -(۱) بدائع الصنائع ۲ / ۲۳۳ ، الشرح الكبير وحاشية الدسوق ۲ / ۳۳ ، الشرح الصغير ۲ / ۱۱۵، شرح التحرير وحاشية الشرقاوى ۲ / ۲۳۰ ، الشرح ۲ / ۲۰۰ ، ۲۰۰

- الصير ۱۱/۲ ۵۱، ترك اخرير وحاشية اسرفادي ۱٬۲۸۵/۲۰ کی ۲٬۲۸۶ ۲، کشاف القناع۲۰۹۵ بنفسير القرآن العظيم لا بن کثیر ۱٬۱۹٬۹۲، ۲۹٬۹۱ کی ۱٬۴۹۵ لا حکام القرآن۲/۱۵۱
- (٣) حديث: "أ ذات زوج أنت؟ ..... "كىروايت احمر (٢ / ١٩ مطح الميمند)

التہذیب میں ہے: طاع له یعنی اس کی فرما نبر داری کی ، اگر اس کے تحکم کو بجالائے تو کہتے ہیں: أطاعه ( اس نے اس کی اطاعت کی ) ، اور اگر موافقت کرتو کہتے ہیں: طاوعه ، اور طاوعت المرأة زوجها طواعیة <sup>(1)</sup> (عورت نے اپنے شوہر کی فرما نبر داری کی )۔ اصطلاح میں خوش کے ساتھ تحکم کی موافقت کرنے کو طاعت کہتے ہیں ، راغب نے کہا ہے کہ اکثر حکم کی فرما نبر داری اور ہدایت کی بجا آوری کو طاعت کہتے ہیں <sup>(1)</sup>۔

ب- إعراض: سا- لغت ميں اعراض كا ايك معنى روگردانى كرنا ہے، كہاجا تا ہے: أعوض عن الشيء، روگردانى كرنا اور دور ہونا، قرآن كريم ميں ہے: وإذا أنعمنا على الإنسان أعوض ونآبجانبه<sup>(m)</sup> (اور جب ہم انسان كوكوئى نعمت عطا كرتے ہيں تو وہ منہ موڑ ليتا ہے اورا پنى كروٹ پچير ليتا ہے) كہاجا تا ہے: أعوضت عنه، اس سے اعراض كيا اور دور ہوا۔

راغب نے کہا ہے کہ عرض پہلو کے ساتھ خاص ہے، عوض الشيء، پہلوظاہر کیا، أعوض یعنی اپنا پہلوظاہر کیا، اگر کہا جائے: أعوض عني تواس کامعنی ہے کہ اپنا پہلوظاہر کرتے ہوئے پشت پھیرا۔

اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے <sup>( س</sup>)۔

- (۱) المعجم الوسيط، لسان العرب.
- (٢) قواعدالفقه ، المفردات في غريب القرآن-
  - (٣) السورة إسراء (٣٠-
- (۴) المعجم الوسط ، المصباح الممنير ، المفردات في غريب القرآن ، نيز ديکھئے : تفسير القرطبی ۵ / ۲۰ ۴ -

چھوڑ کررات گذارے تو فرضتے ضح تک اس پر لعنت تصحیح میں)، حضرت ابو ہریرہؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ علیلیہ نے فرمایا: ''إذا دعا الرجل امرأته إلى فراشه فأبت أن تجيء لعنتها الملائكة حتى تصبح''<sup>(1)</sup> (اگركوئى مردا پنى بيوى كواپنے بستر پر بلا ئے اوروہ آنے سے انكار کرد نے قوفر شتے ضح تک اس پر لعنت تصحیح میں)۔

اللہ تعالیٰ نے خبر دی ہے کہ نیک عورتیں وہ ہیں جوابی شوہ رکی فرما نبر دار ہوں، ارشاد ربانی ہے: "فَالصَّالِحَاتُ قَانِتَاتْ، حَافِظَاتٌ لِّلُغَيْبِ بِمَا حَفِظَ اللَّهُ"<sup>(7)</sup> (سونیک بیویاں اطاعت کرنے والی اور پیٹھ پیچھ اللہ کی حفاظت سے حفاظت کرنے والی ہوتی ہیں)، حضرت ابن عباس وغیرہ نے یہی کہا ہے، اسی طرح اللہ تعالیٰ نے خبر دی ہے کہ وہ حافظات للغیب ہیں یعنی شوہروں کی عدم موجود گی میں اپنی ذات اور شوہروں کے اموال کی حفاظت اللہ تعالیٰ

قرطبی نے کہا ہے کہاللہ تعالیٰ کا ارشاد: فَالصَّّالِحَاتُ قَانِتَاتٌ حَافِظَاتٌ لِّلُغَيْبِ خَبر ہے اور مقصد، شوہر کی عدم موجودگی میں اپنی ذات اور اس کے مال کے بارے میں اس کے قن کی تفاظت اور اس کی اطاعت کا حکم دینا ہے<sup>(۳)</sup>، حضرت ابوہر یرہؓ سے مروک ہے کہ رسول اللہ عیصی نے فرمایا: ''خیر النساء امرأة إذا نظرت إليها سرتک، وإذا أمرتها أطاعتک، وإذا غبت عنها

- حدیث: "إذا دعا الوجل امرأته إلى فرانله ....." کی روایت بخاری (الفتح ۹۲ ۲۹۴ طبع السلفیه) اور مسلم (۲۰ / ۱۰ ۱۰ طبع عیسی الحکمی) نے کی ہے، الفاظ بخاری کے میں ، مسلم میں "فبات غضبان علیها" کا اضافہ ہے۔
  - (۲) سورهٔ نساء ( ۳۳ ـ
  - (٣) تفيير القرآن العظيم اراق ١٠ الجامع لأحكام القرآن ٥ / ٢ ا\_
    - (٣) الجامع لأحكام القرآن ٥/ ٢٠١٠

( كياتم شو ہروالى ہو؟ اس نے عرض كيا، بإل! آپ عليلية نے فرمايا: د كيولواس كے ساتھ تمہارا كيا برتا وَ ٻ اس لئے كدوہ تيرى جنت بھى ٻ اور جہنم بھى)، نيز حضرت عبد الرحمٰن بن عوف گى حديث ميں ٻ كدرسول اللہ عليلية نے فرمايا: ''إذا صلت المرأة خمسها، و صامت شهرها، و حفظت فر جها، و أطاعت زو جها، قيل لها: ادخلي الجنة من أي أبواب الجنة شئت''<sup>(1)</sup> (اگر عورت پائچ وقت كى نمازاداكرے، رمضان كاروزه ركھ، اپن شرم گاه كى حفاظت كر اوراپ شوہركى اطاعت كر تو اس كوكها جائے گا كر حفاظت كرے اوراپ شوہركى اطاعت كر يو اس كوكها جائے گا نبوى ہے: ''لو كنت آمراً أحداً أن يسجد لأحد لأمرت المرأة أن تسجد لذو جها''<sup>(1)</sup> (اگر ميں سى كوكى كا سجده كر نے كاحكم ديتا توعورت كو تكم ديتا كدا چي شوہركو جماہ ''

اسی طرح فقہاء نے عورت کے لئے شوہر کی نافرمانی کے حرام ہونے پر ان احادیث سے بھی استدلال کیا ہے، جن میں شوہر کی نافرمانی کرنے والی عورت کے لئے سخت وعید وارد ہے، نبی کریم علیقہ کا ارشاد ہے: ''إذا باتت الموأة هاجرة فرانش ذوجها لعنتها الملائکة حتی تصبح''<sup>(۳)</sup> (اگرکوئی عورت شوہر کا بستر

- = نے حصین بن محصن سے کی ہے، منذری نے الترغیب والتر ہیب (۲۷۲ کا طبع دارابن کثیر ) میں اس کی اسنادکوا چھا کہا ہے۔
- حدیث: "إذا صلت الموأة خصسها ......" کی روایت احمد (۱/۱۹۱طیع المیمدیہ) نے کی ہے،منذری نے التر غیب والتر مہیب (۲۷/۱۲) میں کہا ہے: اس کی روایت طرانی نے بھی کی ہے، احمد کے تمام رادی ابن کہ یعہ کے علاوہ صحیح کے رادی میں، اورابن کہ یعہ کی حدیث متابعات میں حسن ہے۔
- (۲) حدیث: "لو کنت آمراً أحداً أن یسجد ...... کی روایت ترمذی (۲۵/۳ طبح الحلق) نے ابوہر یرہؓ سے کی ہے،اور کہا: حسن غریب ہے۔
- (۳) حدیث: "إذا باتت المرأة هاجرة ....." کی روایت بخاری (الفتخ ۹ ۲۹۳۶ طبع التلفیہ) اور مسلم (۲۱ ۲۵۹ اطبع عیسی اکلمی ) نے ابو ہریرہ م کی ہے، الفاظ مسلم کے ہیں۔

ہواورا پنے کوروک لے تو اس کونفقہ ملے گا اس لئے کہ وہ شو ہر کے ق کی وجہ سے محبوس ہے اور بظاہر اکثر حالات میں شو ہر اس سے فائدہ اٹھائے گا،لہذا سپر دگی کی حقیقت موجود ہوگی۔ ردالمحتار میں ہے: شوہر کے گھر سے نگلنے کی وجہ سے جونشوز ہوگا اس میں حکماً نگلنا بھی داخل ہوگا مثلاً مکان عورت کا ہواور وہ اس کو اپنے پاس آنے سے منع کرد ہے تو وہ شوہر کے گھر سے نگل جانے والی عورت کے حکم میں ہوگی، جب تک شوہر سے رخصت کر اکر لے جانے کا مطالبہ نہ کر بی اس طرح کہ اس کو کہے کہ مجھ کوا پنے گھر لے چلو یا میرے لئے کسی کر ایپ کا مکان حاصل کر و، کیونکہ مجھ کوا پنے اس گھر کی ضرورت ہے تا کہ اس کا کر ایپ حاصل کروں ، تو ایسی صورت میں اس کونفقہ ملے گا۔

اوراگر گھر میں شبہ ہو - مثلاً سلطان کا گھر ہو - اور عورت اس گھر میں رہنے سے انکار کرد نے تو وہ ناشزہ ہوگی، اس لئے کہ ہمار نے زمانہ میں شبہ کا کوئی اعتبار نہیں ہے، البتہ اگر غصب کردہ مکان سے نکل جائے تو ناشزہ نہ ہوگی، اس لئے کہ مغصوب میں رہائش اختیار کرنا حرام ہے، اور حرام سے بچنا واجب ہے، کیکن شبہ سے گریز اختیار کرنا حرام ہے، اور حرام سے بچنا واجب ہے، کیکن شبہ سے گریز اختیار کرنا مندوب ہے، لہذا شوہ کاخق جو کہ واجب ہے اس پر مقدم ہوگا۔ اور اگر اپنے کورات میں سپر دکر نے دن میں نہیں یا اس کے برعکس ہوتو اس کو نفتہ نہیں ملے گا، اس لئے کہ سپر دگی ناقص ہے، آہتہ ی میں ہے: اس سے ہمار نے زمانہ میں پیش آنے والے واقعات کا جواب معلوم ہوجا تا ہے کہ اگر کوئی شخص کسی ملاز مت پیشے عورت سے نکاح کر نے جودن میں اپنے کام میں مشغول رہے اور رات میں شوہ ہر نکاح کر ہے جودن میں اپنے کام میں مشغول رہے اور رات میں شوہ ہر اپنی مصالے میں مشغول ہونے کی وجہ سے معذور ہے، بخلاف اس حفظتک فی نفسها و مالک" (سب سے بہتر عورت وہ ہے کہ اگرتم اس کو دیکھوتو تجھ کو خوش کردے، اگر اس کو عکم دوتو تیری اطاعت کرے اگر اس کو چھوڑ کر کہیں جاؤتو تیرے مال اور اپنی ذات کے بارے میں تیرے تن کی حفاظت کرے)، چھر رسول اللہ علیہ یہ نے پڑھا:"الو جال قو امون علی النساء"<sup>(1)</sup> ۔ ابن چراہیتی نے کہا ہے کہ نشوز کو گناہ کبیرہ ثمار کیا گیا ہے، بہت تو تر یہ باز رہنا گناہ کبیرہ تو کہ جاز رہنا گناہ کبیرہ ہے، صرف یہی صورت مرادنہیں لی ہے بلکہ انہوں نے نشوز کی تمام صورتوں پر تنبیہ کی ہے "

س عمل سے زوجہ ناشنزہ ہوجائے گی: ۲ - سعمل کی وجہ سے عورت شوہر کی ناشزہ ہوجائے گی، اس بارے میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے، اور اس بارے میں ان کے مطابق کچھ تفصیلات ہیں۔

چنانچہ حفیہ نے کہا ہے کہ ناشزہ کو نفقہ نہیں ملے گا،اس لئے کہ اس کی طرف سے سپر دگی نہیں رہی ،اوریہی نشوز ہے اور نشوز تبھی نکاح میں ہوتا ہے اور تبھی عدت میں ہوتا ہے۔

نکاح میں نشوز میہ ہے کہ ناحق شوہر کے گھر سے نکل کراپنے کو اس سے روک لے، اس طرح کہ اس کی اجازت کے بغیر نکل جائے اور غائب ہوجائے یا سفر کرکے چلی جائے ،لیکن اگراس کے گھر میں

 حدیث: "خیر النساء امرأة إذا نظرت إلیها سرتک....." کی روایت طری نے اپنی تغیر (۳۹/۵ طبع المعرفه بیروت) میں اور حاکم (۱۹۱/۲، ۱۹۲۱ طبع دائرة المعارف) نے کی ہے، الفاظ طبری کے ہیں، حاکم نے کہا ہے کہ سلم کی شرط کے مطابق صحیح ہے۔
 (۲) الزواجرعن اقتراف الکبائر ۲۲ / ۲۷۔

نہیں دےگا یا وہاں اس کا جانا پسندنہیں کرےگااور شوہر ابتدا میں اس کورو کئے پھر اس کوطاعت کی جگہ داپس لانے سے عاجز ہوتو یہ بھی نشوز ہے، اور اگراہتدا میں اس کورو کنے پر پاضلح کے ذریعہ یا قاضی کے ذریعہ اس کو واپس لانے پر قادر ہوتو وہ ناشز ہ نہ ہوگی ، اسی طرح اگرحقوق اللدکوترک کرد یخسل کرنا،نماز پڑھنا اور رمضان کا روزہ رکھنا چھوڑ دے یا شوہر کو چھوڑ کراپنا دروازہ بند کرلے یا اپنی ذات یا شوہر کے مال میں خیانت کرتے ونشوز ہوگا<sup>(۱)</sup>۔ شافعیہ نے کہاہے کہ اگر ہوی اپنے شوہر کی اجازت کے بغیر اینے گھر سے نکل جائے تو پینشوز ہوگا، اگر قاضی کے پاس اس سے ت طلب کرنے کے لئے جائے،اگر شوہر اس کے نفقہ میں تنگی کرتے و نفقہ حاصل کرنے کے لئے گھر سے نکلے، اگر اس کا شوہر فقہ سے واقف نہ ہواوراس کے لئے فتو ی طلب نہ کر بے توعورت مسّلہ یو چھنے کے لئے جائے، آٹا، روٹی یا دیگر ضروریات کی خریداری کے لئے نکلے، گھر کے منہدم ہوجانے کے اندیشہ سے نکلے، شوہر کی عدم موجودگی میں اس کے بردی وطن چھوڑ دیں، اس لئے عورت نکل جائے، گھر کے اجارہ کی مدت یوری ہوجائے، عاریت پر دینے والا مکان کو واپس لے لے، یا شوہر کی اجازت سے شہر میں اپنی ضرورت کے لئے نکلے مثلاً بیرکہ دہ جمام کی خادمہ ہو یاعورتوں کی آ رائیگی کا کام کرتی ہو، یا دائی ہو جوعورتوں کی ولا دت کی خدمت انجام دیتی ہوتو وہ ان صورتوں میں ناشیز ہٰہیں ہوگی۔ اسی طرح اگرشو ہر کے سامنے درواز ہبند کرد بے اور درواز ہ بنہ کھولے کہ شوہر داخل ہو سکے، اور تالاعورت کی طرف سے لگا ما گیا ہو اورشو ہر کو درواز ہ کھولنے سے منع کردے، شو ہر کو قبد کرادے، طلاق کا

 (1) الشرح الصغير ۵۱۱/۲، شرح الزرقانی ۲۰/۰۰، الشرح الكبير مع حاشية الدسوقی ۲/۳۴۳-۲ مسکہ کے جس کواس پر قیاس کیا گیا ہے کہ اس میں کوئی عذرنہیں ہے، اس لئے اس میں سپر دگی کانقص عورت کی طرف منسوب ہوگا، اور اگر شوہر اس کواس سے منع کر دے اور وہ نافر مانی کرے اور بلا اجازت نکل جائے تو جب تک باہر رہے گی ناشز ہ رہے گی اور اگر شوہر اس کو منع نہ کرتے وناشزہ نہ ہوگی<sup>(1)</sup>۔

عدت میں نشوز میر ہے کہ شوہر کی مرضی کے خلاف عدت کے گھر سے نکل جائے ، یاعورت کی طرف سے سی عمل کی وجہ سے اس کو نکال دیا جائے۔

مروی ہے کہ فاطمہ بنت قیس اپنی سرال والوں سے برزبانی کرتی تحقیں، ابوسلمہ بن عبدالرحمٰن بن عوف سے مروی ہے کہ فاطمہ بنت قیس نے ان کو بتایا کہ وہ ابوعمر و بن حفض بن مغیرہ کے ذکاح میں تحقیں، انہوں نے ان کو تین طلاق دے دی، ان کا بیان ہے کہ وہ کرسول اللہ علیک سے پاس حاضر ہو کیں اور اپنے گھر سے اپنے نگلنے کے بارے میں آپ علیک سے فتوی یو چھا تو آپ علیک نے ان کو مطلقہ کو اپنی گھر سے نگلنے کے بارے میں ان کی تصدیق کرنے سے انکار کردیا، اور عروہ نے کہا ہے کہ حضرت عاکشہ نے اس بارے میں فاطمہ بنت قیس پرنگیر کی ہے<sup>(1)</sup>، نیز اس لئے کہ یہاں ان کو نکالنا ایسا ہو کا کہ وہ اپنی حاضر کی طرف سے پایا جار ہا تھا، اس لئے یہ ایسا ہو کا کہ وہ ای خوان کی طرف سے پایا جار ہا تھا، اس لئے یہ مالکیہ نے کہا ہے کہ اگر عورت شوہ ہر کو وطی یا استمتاع سے منع کرد نے تو مشہور تول کے مطابق نشوز ہے، اور عورت کا اپنی ای اور کا

- بدائع الصنائع مهر ۲۲، الاختیار مهر ۵، الدرالخیار ۲۷۷۷
- ۲) حدیث: "إن فاطمة بنت قيس....." کی روايت مسلم (۲/۲۱۱۱ طبع عيس)
   ۲) نجلی) نے کی ہے۔

بغیر سفر کرے، توا گرشو ہراس کو منع نہیں کرے گاتو وہ ناشزہ نہ ہوگی اور اگر منع کرے گاتو ناشزہ ہوگی خواہ اس کو واپس کرنے پر قادر ہویا نہ ہو، ہاں اگر اس سے استمتاع کرے گاتو استمتاع کے بعد ناشزہ نہیں رہے گی اس لئے کہ اس سے استمتاع کر نا اس کو اپنے ساتھ رکھنے پر رضا مندی ہے۔ اگر شہر ویران ہو جائے، اہل شہر سفر کر جائیں اس لئے عورت بھی بقد رضر ورت سفر میں چلی جائے تو ناشزہ نہیں سمجھی جائے گی۔

فقہاء نے کہا ہے کہ اگرزوجہ پہلے نرم زبان میں بات کرتی تھی اوراب بحنت زبان میں بات کرنے لگے تو یہ تول کے اعتبار سے نشوز کی علامت ہے، البتہ اگر بحنت کلامی اس کی عادت ہوتو جب تک اس میں اضافہ نہ ہونشو زنہیں ہوگا۔

اگر عورت کی طرف سے اعراض اور ترش روئی پائی جائے تو یہ عمل کے اعتبار سے نشوز کی علامت ہے، اس لئے کہ یہ صورت کراہت کی وجہ ہے ہی ہوتی ہے، اور یہ گالی گلوج سے الگ چز ہے، اس لئے یہ برطقی کی وجہ سے ہوتی ہے، البتہ شوہ کر کوز وجہ کی تا دیب کا حق ہا گرچہ قاضی کے حکم کے بغیر ہو<sup>(1)</sup> ۔ حت ہا گرچہ قاضی کے حکم کے بغیر ہو<sup>(1)</sup> ۔ دنا بلہ نے کہا ہے کہ اگر شوہ رز وجہ کو استمتاع کے لئے بلائے تو وہ دیر کرے، ٹال مٹول کرے، ناپند یدگی اور غصہ کے بغیر اس کے وہ دیر کرے، ٹال مٹول کرے، ناپند یدگی اور غصہ کے بغیر اس کے اللہ تعالی نے زوجہ پر شوہ رکی جو اطاعت فرض کی ہے اس میں وہ اپنے شوہ رکی نافر مانی کرے اور اس کے قراش (بستر) پر جانے سے گریز کرے یا اس کی اجازت کے بغیر اس کے گھر سے نکل جائے دعوى كرے، مثلاً وطى بالشبہ ميں دوسرے كى معتدہ ہونے كا دعوى كرتےوان تمام صورتوں ميں عورت ناشر ہوگى۔ اگر شوہر كو بلاعذر اپنے سے استمتاع سے روك ديتو ناشر ہ ہوگى، البتہ اگر ناز ونخرہ كرتے ہوئے منع كرتے تو ناشر ہ نہ ہوگى، جس استمتاع سے منع كرنے كى وجہ سے وہ ناشر ہ ہوجاتى ہے اس ميں بوسہ سے منع كر نا داخل ہے -گرچہ جماع كا موقع ديدے جبكہ اس سے باز رہنے ميں اس كوكو كى عذر نہ ہو، لہذا اگر عذر ہومثلاً شوہر كو تخت گندہ بغلى ہو اور اس كى وجہ سے نا قابل برداشت تكليف ہوتى ہوتو ناشر ہ نہيں ہوگى، اگر اس كے جموٹ پركو كى قوى قريد نہ ہوتو اس سلسلہ ميں اس كى تصديق كى جائے گى۔

انہوں نے کہا ہے کہ عورت کا اپنے شو ہر کو گالی گلوج کرنا اور زبان وغیرہ سے اس کوایذ اپہنچانا نشوز نہ ہوگا بلکہ اس کی وجہ سے وہ گناہ گارہوگی اوراس پرتادیب کی مستحق ہوگی۔

اگر شوہرا پنی بیویوں کواس گھر میں بلائے جس کوان سے وطی کے لئے مقرر کرر کھا ہے اور ان میں سے کوئی گریز کرتے ویہ نشوز ہوگا، البتد اگر کسی کواس کے سوکن کے گھر میں بلائے تو گریز کرنا نشوز نہ ہوگا، اگر شوہر زوجہ کواپنے گھر میں بلائے تو اس کا گریز اختیار کرنا نشوز ہوگا، جب وہ شریف نہ ہو ور نہ نشوز نہ ہوگا جبکہ شوہر کی رہائش دوسرے کمرہ میں ہو، اور اگر اسی کمرہ میں ہوجس میں اس کی رہائش ہے تو یہ نشوز ہوگا۔

اگرز وجہ شوہر سے الگ اس کی اجازت کے بغیر سفر کر ے گی یا اس کی اجازت سے شوہر کی ضرورت کے بغیر مثلاً اپنی ضرورت کے لئے یا کسی اجنبی کی ضرورت کے لئے یا دونوں کی ضرورت کے لئے یا بلا ضرورت مثلاً تفریح کے لئے سفر کر ہے گی تو نا شنرہ تمجھی جائے گی۔ اگر ز وجہ شوہر کے ساتھ سفر کر ہے گی خواہ اس کی اجازت کے

<sup>(</sup>۱) شرح المنهاج وحاهية القليو بي ۲۷٬۵۰۳٬۳۰٬۸۷ ، شرح التحرير وحاشية الشرقاوی۲/۲۸۵٬۲۸۳

قرض اصح قول کے مطابق ساقط نہ ہوگا لیمنی اگر شوہ پر عورت کے لئے چند ماہ کا نفقہ مقرر کر دیا گیا ہو، پھر وہ ناشزہ ہوجائے تو ان گذشتہ مہینوں کا نفقہ ساقط ہوجائے گا،لیکن اگر اس کو قرض لینے کا حکم دیا تھا اور اس نے قرض لے لیا ہے تو بیسا قط نہ ہوگا، ابن عابدین نے کہا ہے کہ الجامع میں مقررہ نفقہ کے ساقط ہونے کی صراحت ہے، قرض لئے ہوئے کے بارے میں الذخیرہ میں ہے کہ موت کی وجہ سے اس کے ساقط ہونے میں جو دوروا بیتی ہیں وہ یہاں بھی ہوں گی، ان دونوں میں اصح قول بیہ ہے کہ ساقط نہ ہوگا، اس کا تقاضا بیہ ہے کہ اگر شو ہر کے مال محروف آئے تو جو ساقط ہو تو کی صراحت ہے کہ اگر شو ہر کے ساقط ہونے میں جو دوروا بیتی ہیں وہ یہاں بھی ہوں گی، ان دونوں میں اصح قول بیہ ہے کہ ساقط نہ ہوگا، اس کا تقاضا بیہ ہے کہ اگر شو ہر ک گھر لوٹ آئے تو جو ساقط نہ ہوگا، اس کا تقاضا بیہ ہے کہ اگر شو ہر ک اطل ہوجائے گا؟ اور شو ہر کے گھر لوٹ آنے کے بعد دوبارہ مقرر لیئ کہ فقہاء نے مقرر کئے ہوئے نفقہ کے ساقط ہونے میں گفتگو کی ہے مقرر کرنے کو ساقط نہیں کہا ہے <sup>(1)</sup> ہ

اس پرفقہاءما لکیہ کا اتفاق ہے کہ ناشز ہا گرحاملہ ہوتو اس کا نفقہ ساقطنہیں ہوگا، اس لئے کہ اس وقت اس کا نفقہ حمل کی وجہ ہے ہوگا، اسی طرح اگر زوجہ مطلقہ رجعیہ ہواور بلاا جازت گھر سے نکل جائے تو نفقہ ساقط نہ ہوگا، اس لئے کہ شو ہر کوختن نہیں ہے کہ اس کو نکلنے سے منع کردے۔

ان دوحالات کےعلاوہ میں ناشرزہ کا نفقہ ساقط ہوگا یانہیں ،اس میں فقہاء مالکیہ کا اختلاف ہے۔

ان میں سے بعض نے کہا ہے اور یہی مشہورروایت ہے کہ اگر عورت بلا عذر شوہ کو وطی یا استمتاع سے روک دے توجس دن اس نے اس کو اس سے روکا ہے اس دن کا نفقہ شوہ ہر سے ساقط ہوجائے گا۔ انہوں نے مید بھی کہا ہے کہ اگر عورت بلا اجازت ظلم کرتے

الدرالختاروردالحتار ۲/۷۲\_

نفقه پرنشوز کاانژ: ۷- زوجہ کے نشوز کی وجہ سے اس کے نفقہ کے ساقط ہوجانے میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

توبينشوز ہے'۔

جمہور فقتهاء حنفیہ، مالکیہ کامشہور مذہب، شافعیہ، حنابلہ، شعبی، حماد اوزاعی اور ابوثور کی رائے ہے کہ ناشزہ نفقہ اور سکنی کی مستحق نہ ہوگی، اس لئے کہ نفقہ عورت کا اپنے شوہ ہر کو اپنے او پر قدرت دینے کے مقابلہ میں واجب ہوتا ہے، اس کی دلیل میہ ہے کہ جب تک عورت اپنے آپ کوشوہ ہر کے حوالہ نہ کر نے نفقہ واجب نہیں ہوتا ہے اور اگر شوہ ہراس سے نفقہ روک لے تو اس کو حق ہوتا ہے کہ شوہ ہر کو قدرت نہ دے، لہذ ااگر عورت شوہ ہر کو قدرت نہ دے تو شوہ ہر کو اس سے نفقہ روک لینے کاحق ہوگا، جیسا کہ دخول سے پہلے ہوگا۔

بعض ما لکیہ نے کہا ہے کہ نشوز کی وجہ سے نفقہ ساقط نہ ہوگا،اس کی دلیل بیہ بیان کی گئی ہے کہ نشوز سے اس کا مہر ساقط نہ ہو تا ہے تو اسی طرح اس کا نفقہ بھی ساقط نہ ہوگا<sup>(۲)</sup>۔

جوفقتها ، نشوز کی وجہ سے نفقہ کے ساقط ہوجانے کے قائل ہیں، ان کے یہاں پچھ تفصیلات ہیں:

حفیہ نے کہا ہے کہ زوجہ کے نشوز کی وجہ سے سپر دلگ ختم ہوگئی اس لئے ناشزہ کونفقہ نہیں ملے گا،ان کے یہاں نشوز کی دوقت میں ہیں: نکاح میں نشوز،عدت میں نشوز، جن کا ذکر ہو چکا ہے۔ نشوز کی وجہ سے مقررہ نفقہ ساقط ہوجائے گا، نفقہ میں لیا ہوا

- (۱) المغنى ۲۰۹٬۳۶٬۷۵ شاف القناع ۲۰۹٬۶
- (۲) البدائع ۲۰/۲۳، الاختیار ۲۰/۵، الدرالحقار وردالمحتار ۲/۷۷، الزرقانی ۲۰/۰۵۰، ۲۵۱، الحطاب ۲۰/۵۸، معنی المحتاج سر۲۳۶، المعنی ۲۰/۱۱، ۲۱۱، القرطبی ۵/۲۰/۱۱ برجماع لابن المندرر ۲۷۹-

دن کے بعض حصیہ میں نشوز کی وجہ سے پورے دن کے نفقہ کے ساقط ہونے کے بارے میں الانصاری نے کہا ہے کہ نفقہ اس لئے ساقط ہوجا تاہے کہ اس میں تجزی نہیں ہو سکتی ہے، اس کی دلیل بیر ہے کہ نفقہ پورے دن کے لئے ایک ہی باردے دیاجا تا ہے، صبح وشام نہیں دیاجا تاہے''۔ حنابلہ نے کہا ہے کہ ناشزہ کو نہ نفقہ ملے گانہ تکنی، اس لئے کہ نفقہ اس کے قدرت دینے کے مقابلہ میں واجب ہوتا ہے، اس کی دلیل بیہ ہے کہ جب تک زوجہا پنے کوشو ہر کے حوالہ نہ کردے نفقہ واجب نہیں ہوتا ہے، اس لئے اگر شوہر نفقہ روک دیتو زوجہ کوخق ہے کہ شوہر کو قدرت دینے سے روک دے اور اگر عورت قدرت دینے سے روک دیتو شوہر کوچن ہے کہ اس سے نفقہ کو روک دے جیسا کہ دخول ہے قبل ہوتا ہے ،اگر شوہر کوز وجہ کے بطن سے اولا د ہوتو شوہر پراس کی اولا دکا نفقہ واجب ہوگا، اس لئے کہ یہ نفقہ اولا د کے لئے واجب ہوتا ہے،لہذ اعورت کی نافر مانی سے اولا دکا نفقہ ساقط نہ ہوگا،اس لئے اگرز وجہ ہی اس کی پرورش کرنے والی اور اس کودودھ پلانے والی ہے تو شوہر پر لازم ہے کہ نفقہ زوجہ کے حوالہ کرے، اسی طرح شوہر پر لازم ہوگا کہ دودھ پلانے کی اجرت اس کے حوالہ کرے، اس لئے کہ بیاجرت ہے جود ودھ پلانے کی وجہ سے اس کے لئے شوہر پر داجب ہے، استمتاع کے مقابلہ میں نہیں ہے کہ اس کے نه ہونے سے داجب نہ ہو (۲)۔

نشوز سے بازا جانے کی وجہ سے نفقہ کا لوٹ آنا: ۸- جوفقہاءنشوز کی وجہ سے نفقہ کے ساقط ہونے کے قائل ہیں ان (۱) شرح المنہاج و حاشیة القلیو بی وعمیرہ ۳۷،۵۹، ۵۷،۵۹۵، مغنی المحتاج ۳۷،۲۰۶۱، المغنی کے ۱۱۲، ۱۲۲۔

ہوئے اس کے گھر سے پااس کے کل طاعت سے نکل جائے اور شوہر خودیا پیغامبر کے ذریعہ پاانصاف کرنے والے حاکم کے ذریعہ اس کو واپس لانے پر قادر نہ ہواور وہ نکل کرکسی معلوم جگہ پر چلی جائے اور وہ ابتدامیں اس کورو کنے پر قادر نہ ہوتو بھی اس کا نفقہ ساقط ہوجائے گا، لہذاا گراس کورو کنے پر قادر ہواور نہ رو کے تواس کا نفقہ ساقط نہ ہوگا۔ بعض مالکیہ نے کہا ہے کہ قدرت دینے کے بعد نشوز کی وجہ سے نفقہ ساقط نہ ہوگا، ان کا قول پہلے گذر چکا ہے<sup>(1)</sup>۔ شافعیہ نے کہا ہے کہ نشوز یعنی شوہر کی اطاعت سے نکل جانے کی وجہ سے نفقہ ساقط ہوجائے گا اگر چہ زوجہ اس کے گھر سے باہر نہ جائے، یا شوہراس پر قبضہ کرنے پر قادر ہو، اورخواہ چھونے سے منع کرے یا دیکھنے سے روک دے، اس طرح کہ بلاعذر نازونخرہ کے بغیر اینے چیرہ کوڈ ھک لے،اور بلاعذر یورے دن میں اسی طرح اضح قول کے مطابق دن کے بعض حصہ میں نشوز کی وجہ سے پورے دن کا نفقہ ساقط ہوجائے گا،قلیو پی نے کہا ہے کہ یہی معتمد قول ہے،موسم کا کپڑا ایک دن کے نفقہ کے حکم میں ہے، دن رات یا موسم کے باقی حصہ میں اگروہ اطاعت اختبار کرتو جب تک شوہر استمتاع نہیں کرےگا معتمد قول کے مطابق اس کا نفقہ ہیں لوٹے گا۔

مجنونہ اور مراہقہ کا نشوز عاقلہ بالغہ کی طرح ہے، اگر چہ ان دونوں پرکوئی گناہ نہ ہوگا۔

اگرشو ہرکوز وجہ کے نشوز کاعلم نہ ہواور وہ اخراجات اس کودے د سے اس کے بعد اس کو نشوز کاعلم ہوتو وہ اخراجات واپس لے سکتا ہے، اگر عورت اس میں تصرف کرے گی توضیح نہ ہوگا اس لئے کہ اس کا مالک شوہ ہے۔

(۱) عقد الجواهر الثمينه ۳۰۹/۲ ، شرح الزرقانی ۲۵٬۲۵۴، ۲۵۱، الدسوقی ۲/ ۱۵٬۳ الشرح الصغير ۲/۵۱۱، ۲۰۷۰، الحطاب مع التاج والإكليل ۲/ ۱۸۸۰۸۷ے نکل جائے اس کے بعد شوہر کہیں چلا جائے پھر شوہر کے غائبانہ میں زوجہ لوٹ آئے اور اس کی فرما نہر دار ہوجائے تو اضح قول کے مطابق اطاعت کے زمانہ میں اس کا نفقہ واجب نہ ہوگا اس لئے کہ سپر دگی اور قبضہ موجود نہیں ہے، اضح کے بالمقابل دوسرا قول ہے کہ اطاعت کی وجہ سے نفقہ لوٹ آئے گا، لہذا اگر قاضی کے پاس معاملہ پیش کرے گی تو قاضی اس شہر کے قاضی کو جہاں شوہر رہتا ہے لکھے گا کہ اس کو حالات بتادے، پھر اگر شوہر یا اس کا وکیل آئے اور از سرنو زوجہ پر قبضہ پالے تو نفقہ لوٹ آئے گا، اور اگر اتنا زمانہ گذرجائے جس میں شوہر آ سکتا تھا پھر بھی نہیں آیا تو بھی نفقہ لوٹ آئے گا۔ ہوجائے۔

اورا گرگھر سے نکلے بغیر ناشزہ ہوجائے اور شوہر دوسری جگہ چلاجائے پھروہ اطاعت کرتے تو محض اس کی اطاعت کی وجہ سے نفقہ واجب ہوگا - مثلاً مرتدہ اسلام قبول کرلے- اس لئے کہ وہ اس کے قبضہ سے نہیں نکل ہے<sup>(1)</sup>۔

حنابلہ نے کہا ہے کہ اگر عورت کے نشوز کی وجہ سے اس کا نفقہ ساقط ہوجائے، پھر وہ نشوز سے باز آجائے اور شوہر موجود ہوتو اس کا نفقہ لوٹ آئے گا، اس لئے کہ نفقہ کو ساقط کرنے والی چیز ختم ہوگئی اور نفقہ کو واجب کرنے والی چیز یعنی قدرت دینا موجود ہے، اور اگر شوہر غائب ہوتو جب اس کی موجود گی میں یا اس کے وکیل کی موجود گی میں دوبارہ سپر دگی پائی جائے گی تو نفقہ واجب ہوگا یا اتن مدت گذرجائے جس میں شوہر کا آجانا ممکن ہو اس کے بعد قاضی نفقہ کے واجب ہونے کا فیصلہ کرد نے تو نفقہ واجب ہوگا۔ کی رائے ہے کہ اگرز وجہ نشوز سے باز آجائے اور اپنے شوہر کے پاس لوٹ آئے تو اس کا نفقہ لوٹ آئے گا، اس لئے کہ نفقہ کو ساقط کرنے والا باقی نہیں رہا، اس بارے میں فقہاء کے یہاں پچھ تفصیلات ہیں۔ چنانچہ حنفیہ نے کہا ہے کہ ناشزہ کا نفقہ شوہر کے گھر لوٹ کر آنے تک ساقط رہتا ہے، خواہ شوہر کے سفر کرنے کے بعد ہو، لہذا اگر شوہر کے سفر کرنے کے بعد اس کے گھر لوٹ آئے تو اب ناشزہ نہیں رہے گی اور وہ نفقہ کی ستحق ہوجائے گی، پھر شوہر کو لکھے گی کہ اس کو نفقہ دوم یا قاضی کے پاس معاملہ پیش کرے گی تا کہ شوہر پر اس کے لئے نفقہ مقرر کردے، البتہ اگر اس کے بغیر اپنے او پر خرچ کرے گی تو شوہر سے وصول پانے کی حق دار نہ ہوگی، اس لئے کہ نفقہ قضا یا رضا کے بغیر دین نہیں ہوتا ہے، لہذا قضا یا تراضی (با ہمی رضا) کے بغیر مدت گذرجانے یر نفقہ ساقط ہوجائے گا<sup>(1)</sup>

شافعیہ نے کہا ہے کہ معتدہ ناشزہ کو سکنی کاحق نہ ہوگا خواہ نشوز طلاق سے قبل ہو – جیسا کہ قاضی وغیرہ نے اس کی صراحت کی ہے – اور اگر عدت کے دوران – جیسا کہ متولی نے اس کی صراحت کی ہے – اور اگر اطاعت کی طرف لوٹ آئے گی توحق سکنی بھی لوٹ آئے گا – جیسا کہ المتولی نے اس کی صراحت کی ہے – ایک قول ہیہ ہے کہ اگر شوہر کی نافر مانی کر ے حالانکہ دہ اس کے گھر میں ہوتو اس کو عدت میں حق سکنی ہوگا اور اگر نگل جائے اور پوری طرح اس کی نافر مان ہوجائے تو اس کو حق سکنی نہیں رہے گا اور نشوز کی مدت میں مکان کا کر ایہ شوہر دصول پائے گا اگر چہ شوہر ہی کا مکان ہوا ور اس کو حق سکنی بھی میں اس کو گھر سے زکال دے اور جب لوٹ آئے گی تو حق سکنی بھی لوٹ آئے گا۔

اگر ناشرزہ ہوجائے اور شوہر کی اجازت کے بغیر اس کے گھر

 <sup>(</sup>۱) شرح المعنهاج وحاشية القليوبي وعميره ۲۰ ۸٬۵۴٬۷۹٬۰۰ مغنی المحتاج
 ۳۲٬۳۰۰ سنی المطالب ۳۲٬۳۳۳\_

<sup>(</sup>۱) ردالحتار على الدرالمختار ۲ / ۲ ۳ ـ

اس کا فرض روزه، اور فرض اعتکاف، اس کااحرام، نفاس، اس کا غائب ہونا، اس کا نشوز اور اس کا جنون وغیرہ مثلاً اس پر بے ہوشی کاطاری ہوجانا،تومدت ایلاء کی ابتدااس عذر کے دور ہونے کے بعد سے ہوگی، اس لئے کہ اس وقت سے مدت کا شار ہوتا ہے جب شوہر اس کی دطی سے گریز اختیار کرے، اور یہاں رکاوٹ خودعورت کی طرف سے ہے،اور اگرمدت ایلاء کے دوران عذر طاری ہوجائے تو اس عذر کے ختم ہونے پراز سرنو چار ماہ شارکر ہے گی ، گذشتہ پر بنا نہیں كر \_ كى اس لئ كدار شاد بارى - : "تَوَبُّصُ أَدُبَعَةِ أَشُهُو" (ان کے لئے مہلت چار ماہ تک ہے)، بظاہراس کا نقاضا ہے کہ چار ماہ مسلسل ہوں، لہذا اگر درمیان میں انقطاع ہوجائے تو اس کا استیناف واجب ہوگا، جیسے کہ کفارہ کے روز ہ میں دوماہ کی مدت ہے، اگراس مدت میں سے جس میں اس سے وطی نہ کرنے کی قشم کھائی ہے، چارماہ سے زیادہ باقی ہو،اورا گراس میں سے چارماہ سے زیادہ باقی نہ ہوبلکہ صرف چارماہ پااس سے کم باقی ہوتوا بلاء کا تکم ساقط ہوجائے گا، جیسے کہ اگرا بنداءًاں پرقتم کھائے توایلاء نہ ہوگا اور گذرے ہوئے پر بنانہیں کرےگی، جب مذکورہ بالا اعذار میں سے کوئی پیش آجائے جیہا کہ کفارہ کے روزہ میں دوماہ کی مدت ہے کہ اگر شلسل ختم ہوجائے تو دونوں ماہ کااستینا ف کیا جائے گا<sup>(۲)</sup>۔

زوجہ کے لئے باری میں نشوز کا اثر: • ا - فقہاء کی رائے ہے کہ زوجہ کے نشوز کی وجہ سے دوسری بیویوں کے ساتھا اس کی باری میں اس کا حق ساقط ہوجائے گا، اس لئے کہ وہ اپنے نشوز کی وجہ سے باری میں اپنے حق کو ساقط کرنے پر راضی ہے، انہوں نے کہا ہے کہ نشوز میں نفقہ شوہر کے قبضہ سے مورت کے نکل جانے کی وجہ سے یاعورت پر قدرت دینے کا جوحق واجب ہے اس سے روک دینے کی وجہ سے ساقط ہوتا ہے، اور یہ چیز اس وقت دور ہوگی جب عورت اس کے گھر میں لوٹ آئے اور شوہر کواپنے او پر قدرت دے دے اور یہ چیز شوہر کے غائبا نہ میں حاصل نہیں ہو سکتی ہے، یہی وجہ ہے کہ بیوی سے شوہر کے وطی کرنے سے قبل اگر زوجہ شوہر کے غائبا نہ میں اپنے آپ کو سپر دکر \_ قوض سپر دگی سے نفقہ کی مستحق نہ ہوگی تو یہاں بھی ایسا ہی ہوگا<sup>(1)</sup> ہ

مدت ایلاء میں نشوز کا اثر: ۹ - شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ جس عورت سے ایلاء کیا گیا ہے اگر ۱س میں وطی سے مانع کوئی چیز موجود ہوا ور وہ دسی ہو جیسے کم عمر کی اور مرض اور یہ دونوں وطی سے مانع ہوں تو ایلاء کی مدت کے شروع ہونے سے مانع ہوں گے، جب یہ مانع دور ہوجائے تو مدت از سرنو شروع ہوگی اور اگر ایلاء کی مدت کے دوران وطی سے مانع کوئی امر پیش آجائے - مثلاً مدت ایلاء میں زوجہ کا نشوز - تو مدت کا شار نہ ہوگا ہوجائے گاتو مدت از سرنوشروع ہوگی، اس لئے کہ مطالبہ سلسل چار ماہ اصرار کے ساتھ مشروط ہے اور دو موجود نہیں ہے ایک قول یہ ہے کہ گذشتہ ایا م پر بنا کی جائے گی، غز الی اور امام نے اس کو رازج کہا ہے (۲)

حنابلہ نے کہا ہے کہ اگرز وجہ کی وطی سے رو کنے والا عذر خوداس کی طرف سے ہومثلاً اس کا کم عمر ہونا، اس کا مرض ، اس کا قید میں ہونا،

(۱) المغنى ۷۱۲، ۱۲۲

(۲) مغنی الحتاج ۳ ۹ ۹ ۴ ۳ ۱ القلیو بی وعمیره ۴ ۷ ۲۱۔

<sup>(</sup>۱) سورة بقره ۲۲۲-

<sup>(</sup>٢) كشاف القناع ٥ / ٢٣ ٣٠

قَانِتَاتٌ حَافِظَاتٌ لِّلُغَيْب بِمَا حَفِظَ اللَّهُ وَاللَّاتِي تَخَافُوُنَ نُشُوُزَهُنَّ فَعِظُوُهُنَّ وَاهُجُوُوُهُنَّ فِي الْمَضَاجِعِ وَاضُرِبُوُهُنَّ فَإِنُ أَطَعْنَكُمُ فَلاَ تَبُغُوا عَلَيُهِنَّ سَبِيلاً، إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيًّا حَبِيرًا" (مردعورتوں کے سردھرے ہیں اس لئے کہ اللہ نے ان میں سے ایک کود دسرے پر بڑائی دی ہے اور اس لئے کہ مردوں نے اپنامال خرچ کیا ہے، سونیک ہویاں اطاعت کرنے والی اور پیٹھ بیچھے اللَّد کی حفاظت سے حفاظت کرنے والی ہوتی ہیں،اور جوعورتیں ایس ہوں کہتم ان کی سرکشی کاعلم رکھتے ہوتوانہیں نصیحت کر دادرانہیں خواب گاهوں میں تنہا حچوڑ دو اور انہیں مارو، پھر اگر وہ تمہاری اطاعت کرنے لگیں تو ان کے خلاف بہانے نہ ڈھونڈو، بے شک اللہ بڑا رفعت والا ب براعظمت والا ب)، بدأيت سعد بن الربي ك بارے میں نازل ہوئی ہے جب ان کی بیوی نے ان کی نافر مانی کی تو انہوں نے ان کوطمانچہ ماراتوان کے والدان کو لے کرنبی کریم ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کیا کہ میں نے اپنی کخت جگر کو اس کا فراش بنایا تواس نے اس کوتھ پڑ مارا، تو نبی کریم ﷺ نے ان سے فرمایا: ہم اس سے قصاص لے سکتی ہو، تو خاتون اپنے والد کے ساتھان سے قصاص لینے کے لئے واپس گئیں، پھررسول اللہ علیک فرمايا: "ارجعوا، هذا جبريل أتاني وأنزل الله تعالى هذه الآية، فقال مَلْطِلْهُ: أردنا أمراً وأراد الله أمراً والذي أراد الله خير، ورفع القصاص "(٢) (ان لوكول كووا پس بلاو،

(۱) سورهٔ نساء ( ۱۳ س

(۲) سعد بین الرئیج کے بارے میں آیت "الو جال قوامون علی النساء" کے نازل ہونے کی حدیث کاذکر واحدی نے اُسباب النزول (ص ۱۵ اطبح موسمة الريان) میں مقاتل ہے اسناد کے بغیر کیا ہے، اوراس کی روايت ابن جریر نے اپنی تفسیر (۸ / ۲۹۱ طبح وائرۃ المعارف) میں حسن بھری سے مرسلاً ان الفاظ میں کی ہے: "إن رجلا لطم امرأة"۔ پھرا گروہ اطاعت کرنے لگہ تو شوہرا پنی باقی بیویوں کے ساتھ اس کے لئے از سرنو باری مقرر کرے گا اور اس کی سوکن کے ساتھ زوج نے جو شب باشی کی ہے اس کا بدل اس کو نہ دے گا کیونکہ اس وقت اس کا حق ساقط ہو گیا تھا<sup>(1)</sup> ۔

ناشر ہ کور کا ق کے مال سے دینا: اا - شافعیہ نے اصح قول میں صراحت کی ہے کہ جوعورت اپنے شوہر کی ناشر ہ ہواس کور کا ق<sup>نہ</sup>یں دی جائے گی، اس لئے کہ دہ فقیر ہ نہیں ہے کیونکہ دہ فی الحال نشوز ترک کر کے اطاعت پر قادر ہے، اس دقت شوہر کا نفقہ اس کے لئے کفایت کر ے گا،لہذا اس کو فقیرہ نہیں کہا جا سکے گا، اس لئے کہ شوہر کی جانب سے نفقہ اس کے لئے کا فی ہونے کی وجہ سے دہ محتاج نہ ہوگی جیسا کہ روز انہ ضرورت کے مطابق کمانے دالے کا حال ہے۔

ان کے نز دیک اضح کے بالمقابل دوسرا قول میہ ہے کہ اس کو زکاۃ میں سے دینا جائز ہے، اس لئے کہ نہ اس کے پاس مال ہے نہ کمائی ہے،اور اس کو کمانے والے کے مشابہ قرار دینا ممکن نہیں ہے<sup>(1)</sup>۔

ناشزە كى تادىب كامشروع مونااوراس كى تادىب كاخت: ١٢- ناشزە بيوى كى تادىب مشروع ہے<sup>(٣)</sup>، اس لئے كەارشاد ربانى ہے: "اَلدِّ جَالُ قَوَّامُوُنَ عَلَى النِّسَاءِ بِمَا فَضَّلَ اللَّهُ بَعْضَهُمُ عَلَى بَعْضٍ وَّبِمَا أَنْفَقُوْا مِنُ أَمُوَالِهِمُ فَالصَّالِحَاتُ

- (۱) ردالحتار ۲/۰۰ ۴، حاشیة الدسوقی ۲/۳۴۳، نهایة المحتاج۲/۳۷ ۳۷، کشاف القناع ۲۰۴۶ ۲۰
  - (۲) شرح کمحلی وحاشیة القلیو بی وعمیره ۳۷ (۱۹۶ مغنی المحتاج ۳۷ / ۱۰۹ -
  - (۳) تفسير القرطبي ۵ / ۱۲۹، ۱۲۹، الزواجرعن اقتراف الكبائر ۲/ ۴۶۔

اطاعت کرنے لگیں تو ان کے خلاف بہانے نہ ڈھونڈ و)، زرکشی نے اس کو اس صورت کے ساتھ خاص کیا ہے کہ دونوں کے درمیان عداوت نہ ہو، اگر دونوں میں عداوت ہو گی تو قاضی کے پاس معاملہ کو لے جاناوا جب ہو گا<sup>(1)</sup>۔

حنابلہ نے کہا ہے کہ جس شوہر کواپنی بیوی کی تادیب کا حق ہے اگر می معلوم ہوجائے کہ اس نے بیوی کے حق کوروک رکھا ہے تو اس کو بیوی کی تادیب سے روک دیا جائے گا کہ جب تک اس کا حق ادانہ کردے اور اس کے ساتھ حسن معاشرت کا برتاؤ نہ کرے اس کی تادیب نہیں کر سکتا ہے، اس لئے کہ اس کا حق روک کراپنے حق کا مطالبہ کرنے میں وہ ظالم قرار پائے گا<sup>(۲)</sup>۔ تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: اصطلاح '' تادیب' (فقرہ ر س، ۲۰،۷۵) اور'' زوج'' (فقرہ رے)۔

نشوز میں تا دیب کیسے ہوگی؟ سا – اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ شوہ کواپنی ہیوی نے نشوز کی وجہ سے اس کی تا دیب کا حق ہے، اور بیہ تا دیب وعظ ونصحت، خوابگاہ میں علیحد گی اور مار پیٹ کے ذریعہ ہوگی، اس لئے کہ ارشا دربانی ہے: "وَ اللَّاتِيُ تَحَافُونَ نُشُوُزَهُنَّ فَعِظُوُهُنَّ وَ اهْجُرُوُهُنَّ فِي الْمَضَاجِع وَ اصْبِو بُوُهُنَّ" (اور جو کورتیں ایک ہوں کہ تم ان کی مرکش کا علم رکھتے ہوتو انہیں نصیحت کرو اور انہیں خوابگا ہوں میں تہا چھوڑ دو اور انہیں مارو)۔ اس اجمال کے بعد وعظ ونصیحت، خوابگاہ میں علیحد گی اور

- (۱) حاشية الجمل على شرح التحرير ۲۸۹ -
  - (۲) کشاف القناع۵/۲۱۰
    - (۳) سورهٔ نساءر ۳۳\_

ابھی ابھی جریل میرے پاس آئے ہیں،اللد تعالیٰ نے بیآیت نازل کی ہے، پھررسول اللہ علیظی نے فرمایا: ہم نے پچھ چاہا در اللہ تعالیٰ نے پچھاور ہی چاہا،ادر اللہ نے جو چاہا دہی بہتر ہے،ادر قصاص کوختم کر دیا)۔

زوجداگر ناشزہ ہوتو اس کی تادیب کا حق فی الجملہ فقتهاء کے نزدیک شوہر کو ہے، اس سلسلہ میں ان کے بیانات درج ذیل ہیں: حنفیہ نے کہا ہے کہ جن چیزوں میں شوہر کی اطاعت واجب ہواگر بیوی اس کی اطاعت نہ کر تو شوہر کوتا دیب کا حق ہوگا، مثلاً اگر ناشزہ ہوجائے تو شوہر اس کی تادیب کر سکتا ہے<sup>(1)</sup>۔ مالکیہ نے کہا ہے کہ اگر معلوم ہو کہ نشوز زوجہ کی جانب سے ہے تو اس کو تنبیہ کر نے کا ذمہ دار شوہر ہوگا، اگر اس کے نشوز کی اطلاع امام تک نہ پنچی ہو، یا پنچی ہو گھر اس کو امید ہو کہ شو ہر کے ہاتھ سے اس کی اصلاح ہوجائے گی ورندامام اس کو تنبیہ کرنے کا ذمہ دار ہوگا<sup>(1)</sup>۔

قرطبی نے کہا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اس سلسلہ میں ائمہ کے بجائے شوہروں کوذ مہدار بنایا اور قضا ۃ کے بجائے ان کوذ مہداری دی ہے کہ شہادت اور بینہ کے بغیر تنبیہ کریں، اس لئے کہ عورتوں کے بارے میں اللہ تعالیٰ کوشوہروں پر اطمینان ہے<sup>(۳)</sup>۔

شافعیہ نے کہا ہے کہ ناشرزہ کو مارنا شوہر کے لئے جائز ہے، قاضی کے پاس معاملہ کو لے جانا واجب نہیں ہے، کیونکہ اس میں دشواری ہے، نیز اس لئے کہ مقصد اس کواطاعت کی طرف لوٹانا ہے، جیسا کہ اللہ تعالیٰ کے اس ارشاد سے معلوم ہوتا ہے، ارشادر بانی ہے: "فَإِنْ أَطَعُنَكُمْ فَلاَ تَبْغُوْا عَلَيْهِنَّ سَبِيُلاً" (کچرا گروہ تہماری

- (۱) بدائع الصنائع ۲ م ۳۳۳
- (۲) مواجب الجليل ۴۷ ما۵، حاشية الدسوقى ۲ ر ۳۴۳ -
  - (۳) تفسيرالقرطبی ۵ رسالے۔
    - (۴) سورۇنساء / ۴۳

مار پیٹ میں سے ہرایک میں فقہاء کے نز دیک تفصیل ہے، جو درخ ذیل ہے:

الف-وعظ:

۱۹۷ – وعظ بیہ ہے کہ اطاعت کی صورت میں جو ثواب ملے گا اور مخالفت کی صورت میں جو سزا ہوگی اس کو اس انداز سے ذکر کیا جائے کہ اطاعت کو قبول کرنے اور برائی سے پر ہیز کرنے کے لئے دل زم پڑ جائے۔

ال پرفقہاء کا انفاق ہے کہ اگر کسی کی بیوی ناشزہ ہویا س کے نشوز کی علامات ظاہر ہوں تو اس کے لئے جائز ہے کہ اپنی بیوی کو وعظ وضیحت کرے ، اس لئے کہ ارشاد ربانی ہے: ''وَ اللَّآتِي تَحَافُوُنَ نُشُوُزَهُنَّ فَعِظُوُهُنَّ '' (اور جوعورتیں ایسی ہوں کہتم ان کی سرکشی کا علم رکھتے ہوتوانہیں نصیحت کرو)۔

شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ جن حالات میں وعظ مشروع ہے ان میں وعظ ونصیحت کرنا مندوب ہے، حنفیہ وما لکیہ نے کہا ہے کہ اگر عورت عملی طور پر ناشزہ ہوتو اس کا شوہر وعظ ونصیحت کرے گا، شافعیہ وحنابلہ نے کہا ہے کہ اگر زوجہ کے نشوز کی علامات ظاہر ہوں تو شوہرا س کونصیحت کرے گا۔

فقہاء نے کہا ہے کہ اس کونرمی ومہر بانی سے سمجھائے گا، مثلاً اس سے کہے گا: نیک، صالح اور دیانت دارعورت بنو، ایسی و لیسی مت بنو، اس کو کتاب اللہ کے ذریعہ نصیحت کرے گا، اللہ تعالیٰ نے عورت پر شوہر کے ساتھ حسن صحبت اور حسن معاشرت کو واجب قرار دیا ہے اس کو یا ددلائے گا، اس مقام کو یا دولائے گا جوشوہر کا بیوی پر ہوتا ہے اور اس کو مار پیٹ اور نفقہ کے ساقط ہونے کی صورت میں دنیا کی سز اسے اور عذاب کے ذریعہ آخرت کی سز اسے ڈرائے گا، اور اس سے کہے گا

کہ اللہ تعالیٰ نے میرا جوحت تم پر واجب کیا ہے اس کے بارے میں اللہ تعالیٰ سے ڈرواوراس پر داضح کردے گا کہ نشوز سے اس کی باری ساقط ہوجائے گی، ہوسکتا ہے کہ معذرت ظاہر کرے یابلاعذراس سے جۇلىطى ہوگئى ہے،اس سے توب كرلے،مناسب ہے كہاس كونبى كريم سلامة عليه كا ارشاد ياد دلاك: "إذا باتت المرأة هاجرة فراش زوجها لعنتها الملائكة حتى تصبح" (الركوئي عورت اینے شوہر کے بستر سے الگ ہوکررات گذارے گی توفر شتے صبح تک اس پرلعنت کریں گے )، نیز آپ ﷺ کا بدارشاد بھی یاد دلائے: "لو كنت آمراً أحداً أن يسجد لأحد لأمرت المرأة أن تىسجىد لذ وجھا''<sup>(1)</sup> (اگر مىں كسى كوكسى كاسجىرہ كرنے كاتكم ديتا تو عورت کوتکم دیتا که وہ اپنے شوہر کو سجدہ کرے )، اسی طرح اس کو حضرت ابن عباسؓ کی بات یاد دلائے گا کہ جو عورت اپنے شوہر کے سامنے تر شروئی ظاہر کرےگی وہ اپنی قبر سے اس حالت میں اٹھائی جائے گی کہاس کا چیرہ سیاہ ہوگااور وہ جنت کی طرف نہ دیکھ سکے گی۔ اور مستحب ہے کہ اس کے ساتھ بھلائی کرے اور کچھ دے کر اس کا دل این طرف مائل کرے، چنانچہ حضرت ابوہریر ہُ سے مروی ب *ك*دالله كرسول عليه في فرمايا: "الموأة كالضلع، إن أقمتها كسرتها، وإن استمتعت بها استمتعت بها وفيها عوج'' <sup>(m)</sup> (عورت پہلی کی طرح ہے، اگراس کوسیدھی کرو گے تو

کہ اس سے وطی نہیں کرے گا اور اپنے بستر پر اس کے ساتھ نہیں سوئے گا،ایک قول بد ہے کہ اس سے اس طرح قطع تعلق کرے گا کہ اس کے ساتھ اپنے سونے کی حالت میں اس سے بات نہیں کرےگا، اس سے وطی کرنااوراس کے ساتھ سونا ترک نہیں کرے گا،اس لئے کہ بیہ ان دونوں کے درمیان مشترک حق ہے تو اس صورت میں جوضرر ز وجہکوہوگاوہ اس کوبھی ہوجائے گا ،لہذااس کی تادیب اس طرح نہیں کرے گا کہا بنے کونقصان پہنچائے اور اپناحق بھی باطل ہوجائے، ایک قول بیہ ہے کہ خواب گاہ میں اس کوالگ کردے گا ادراس کی باری اوراس کے حق میں دوسری ہیوی کوساتھ سلائے گا،اس لئے کہ باری میں شوہر پر بیوی کاحق، حدود اللہ کی حفاظت اور موافقت کی حالت میں ہے،ضائع کردینے کی حالت میں نہیں ہے، ایک قول ہے کہ اس طرح قطع تعلق کرے گا کہ جس وقت ز وجہ پر شہوت کا غلبہ ہواور اس کو ساتھ لیٹنے اور جماع کی ضرورت ہوایں وقت اس کے ساتھ نہ لیٹے اور اس سے وطی نہ کرے،جس وقت خود شوہر کوضر ورت ہواس وقت قطع تعلق نہ کرے، اس لئے کہ بیز جراور تادیب کے لئے ہے اس لئے مناسب ہے کہ اس کی تادیب کرے نہ کہ اپنی ضرورت کے دقت اس کے ساتھ لیٹنے کوترک کر کے خودا بینے کو سزاد بے<sup>(1)</sup>۔ مالکیہ نے کہا ہے کہ طع تعلق ہی ہے کہ اس کے نواب گاہ کو چھوڑ دے یعنی خواب گاہ میں اس سے الگ رہے، ایک بستر پر اس کے ساتھ نہ سوئے، ہوسکتا ہے کہ جس مخالفت پر وہ اتر آئی ہے، اس سے لوٹ جائے، اس کوابن القاسم نے امام مالک سے قُل کیا ہے، ابن العربي نے اس کومخنار کہا ہےاور قرطبی نے اس کی تحسین کی ہے۔ مالکیہ کے نزدیک پسندیدہ قطع تعلق کی حدایک ماہ ہے، چار ماہ تک قطع تعلق نہیں کر ےگاجس کواللہ تعالیٰ نے ایلاء کرنے والے کے

(۱) بدائع الصنائع ۲ م ۱۳۳۳

اس کوتو ڑ دوگے،اور اگر اس سے فائدہ اٹھانا چاہوتو اس میں بجی کے رہتے ہوئے فائدہ اٹھالو)۔ فقہاء نے کہا ہے کہ اگر وعظ ونصیحت سے اطاعت اور ادب کرنے لگة وخوابگاہ میں علیحدگی اور مارپیٹے کرنا حرام ہوگا<sup>(1)</sup>۔

ب-، پجر (خوابگاہ میں علیحدگ): 1۵ – اس پر فقنہاء کا اتفاق ہے کہ اگر کسی کی بیوی ناشزہ ہوتو خوابگاہ میں اس سے الگ ہو کر اس کی تادیب کر سکتا ہے، اس لئے کہ ارشاد ربانی ہے: ''وَ اهْ جُورُ وُهُنَّ فِي الْمَضَاجِعِ''<sup>(1)</sup> (اور انہیں خوابگا ہوں میں تہا چھوڑ دو)۔

مشروع قطع تعلق کیسے ہوگا اور اس کی آخری حد کیا ہوگی اس کے بارے میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے۔

حنفیہ کی رائے ہے کہ اگر کوئی آ دمی اپنی بیوی کو وعظ ونصیحت کر نے توا گرنصیحت اس میں انر کر جائے اور وہ نشوز کو ترک کرد یے تو ٹھیک ہے ورنہ اس سے قطع تعلق کر لے گا ایک قول سہ ہے کہ پہلے اس کوتعلق توڑ لینے اور اس سے الگ ہوجانے اور وطی اور ساتھ سونے کو ترک کرنے کی دھمکی دے گا، پھر اگر وہ نشوز ترک کر دے تو بہتر ہے ورنہ اس سے قطع تعلق کر ے گا، ہوسکتا ہے کہ وہ قطع تعلق اور خواب گاہ میں علیحد گی انگیز نہ کر سکے۔

پھر قطع تعلق کی کیفیت کے بارے میں ان کے درمیان اختلاف ہے،ایک قول ہے ہے کہ اس سے اس طرح قطع تعلق کرے گا

- (۱) بدائع الصنائع ۲۷٬۵۳۳٬۶ حاضیة الدسوقی علی شرح الدرد یر ۲۳٬۳۳٬ تغییر القرطبی ۱۵/۱۵۱، الأم ۱۲/۱۵، مغنی المحتاج ۲۷٬۷۹۳، حاضیة القلیو بی ۲۰۹/۵ ۲۰۰ حاضیة الشرقاوی علی شرح التحریر ۲۸۵٬۲۲، کشاف القناع ۲۰۹/۵
  - (۲) سورهٔ نساء ۲ ۳۳

"فَإِنُ أَطَعُنَكُمُ فَلاَ تَبْغُوُا عَلَيْهِنَّ سَبِيلًا"<sup>(1)</sup> ( پُر اگروه تمهاري اطاعت کرنے کگیں توان کےخلاف بہانے نیڈھونڈ و)۔ حنابلہ نے کہا ہے کہ اگرعورت نشوز ظاہر کرے تو اس کا شوہر جب چاہے خواب گاہ میں اس سے قطع تعلق کرلے اس لئے کہ ارشاد ربانى ب: "وَاهْجُوُوْهُنَّ فِي الْمَضَاجِعِ"، حضرت ابن عبالُّ نے کہا ہے کہ تواس کواپنے بستر پرنہیں سلائے گا، نبی کریم ﷺ نے این از داج مطہرات سے قطع تعلق کرلیا تھا تو ایک ماہ تک ان کے یاس نہیں گئے<sup>(۲)</sup>، اور بات کرنے میں ان سے تین دنوں تک قطع تعلق رکھا اس سے زیادہ نہیں (<sup>m)</sup> ، اس کی وجہ حضرت ابو ہریر ہ<sup>®</sup> کی سابقہ جدیث ہے۔ تفصيل کے لئے ملاحظہ ہو:اصطلاح'' ہجر''۔

ج-ضرب(مارنا): ١٦ - اس پرفقهاء کا انفاق ہے کہ زوجہ کے نشوز پر اس کا شوہر جن چزوں کے ذریعہ اس کی تادیب کرے گا ان میں سے ایک مار پیٹ کرنابھی ہے<sup>(۴)</sup>، اس لئے کہ ارشاد ربانی ہے: ''وَاللَّاتِي تَخَافُونَ نُشُوزَهُنَّ فَعِظُوهُنَّ وَاهجَروهُنَّ فِي الْمَضَاجِع وَاصُوبُوُهُنَّ" <sup>(۵)</sup> (اورجو محورتیں ایسی ہوں کہتم ان کی سرکشی کاعلم رکھتے ہوتوانہیں نفیحت کرواورانہیں خوابگا ہوں میں تنہا چھوڑ دواور انہیں مارو)۔

- (۱) سورهٔ نساء ( ۱۳ س
- ۲۷۹/۹)اور سلم (۲/ ۱۱۱۳) نے حضرت عمر بن الخطابؓ سے کی ہے۔
  - (٣) كشاف القناع ٢٠٩/٥٢
- (۴) بدائع الصنائع ۲ ( ۴۳۳۳، الشرح الكبير ۲ ( ۳۴۳۳، نهاية الحتاج ۲ ( ۸۳۳، ۱۰ كشاف القناع ٢٠٩٧٤
  - (۵) سورهٔ نساء ( ۳۳ س

لئے وقت مقرر کیا ہے (۱)۔ شافعیہ نے کہا ہے کہا گر ہوی نشوز اختیار کرتےواس کا شوہر اس کو وعظ وفیحت کرے پھر خواب گاہ میں اس سے طع تعلق کر لے اس لئے کہ عورتوں کی تادیب میں بدیہت موثر ہے،لیکن بات کرنے میں قطع تعلق تین دنوں سے زیادہ جائز نہیں ہے، اس لئے کہ حدیث میں ہے: ''لا يحل للمؤمن أن يهجر أخاه فوق ثلاثة أيام''<sup>(۲)</sup> (كسى مؤمن كے لئے جائز نہيں ہے كہ تين دنوں سے زيادہ اینے بھائی سے قطع تعلق رکھے )، البیتہ اگراس کو واپس لانے اور اس کے دین کی اصلاح مقصود ہوتو جائز ہے، اس لئے کہ **طع تعلق -**اگر دائمی ہواور ز دجین کے علاوہ کے درمیان ہو۔کسی شرعی غرض کی وجہ سے جائز ہے، مثلاً فسق، بدعت،ایذاءرسانی، زجراوراصلاح کی وجہ سے جائز ہے۔

قطع تعلق سے مرادیہ ہے کہ اس کا بستر چھوڑ دے گا، اس میں اس کے ساتھ نہیں سوئے گا، ایک قول یہ ہے کہ دطی ترک کرد ہےگا، ایک قول بہ ہے کہ اس کے ساتھ بخت کلامی کرےگا۔

ابن حجراہیتمی نے کہا ہے کہ ہمارےعلماء کے ز دیک اس کی کوئی حد مقرر نہیں ہے، اس لئے کہ بیز وجہ کی اصلاح حال کے لئے ہے تو جب تک اس کی اصلاح نہ ہوگی اس سے قطع تعلق برقرار رہے گا اگرچہ چند سال گذرجا ئیں، اور جب اس کی اصلاح ہوجائے گی تو قطع تعلق باقی نہیں رہ جائے گا<sup>(۳)</sup>، جیسا کہ اللہ تعالٰی کا ارشاد ہے:

- (1) مواجب الجليل ۲۹ (۱۵، الشرح الكبير وحاشية الدسوقى ۲ (۳۴۳۳، تغيير القرطبي ۵٫۱۷۱،۷۷۱،۱۷۴،الشرح الصغير ۲٫۱۱۷۴
- (٢) حديث: "لا يحل للمؤمن ....." كى روايت بخارى (في البارى ۱۰ ( ۴۹۲ ) اور مسلم ۲۰ / ۱۹۸۴ طبع عیسی کتلسی ) نے ابوایوب سے کی ہے، الفاظمسكم ہیں۔ (۳) مغنی الحتاج ۳۷٬۲۵۹٬۱۱قلویی ۳۷٬۲۰۳٬۱۷ واجر ۲ سام.

فقہاء کے نزدیک مارنے کی کیفیت اور اس کوعمل میں لانے کے لئے کن شرائط کا ہونا ضروری ہے اس کے بارے میں تفصیل ہے۔

اگر عورت ناشزہ ہوتو مشروع تادیب کی مار میں فقتہاء نے سیہ شرط لگائی ہے کہ مار پیٹ خون نکالنے والی نہ ہو، (مبرح) نہ سخت تکلیف دہ ہو، نہ عیب پیدا کرنے والی ہو، نہ خوفناک ہو، یعنی نہ ہڈ ی توڑے نہ زخمی کرے جیسے مکا مارنا وغیرہ ،اس لئے کہ مقصد صرف اصلاح کرنا ہے۔

فقتهاء نے کہا ہے کہ ضرب مبرح بیہ ہے کہ عرف میں اس کوذیادہ تکلیف دہ سمجھا جائے یا جس سے جان یا عضو کے ضائع ہوجانے کا اندیشہ ہو یا بہت زیادہ عیب پیدا کردے یا بہت سخت ہو یا اس کا اثر بہت زیادہ ہو، بعض فقتهاء نے کہا ہے کہ غالباًوہ "بوح المحفاء " سے ماخوذ ہے جس کا معنی ظاہر ہونا ہے، حدیث میں ہے کہ رسول اللہ عطی النساء فإنکم أخذتمو هن ماخوذ ہے جس کا معنی ظاہر ہونا ہے، حدیث میں ہے کہ رسول اللہ ماخوذ ہے جس کا معنی ظاہر ہونا ہے، حدیث میں ہے کہ رسول اللہ ماخوذ ہے جس کا معنی ظاہر ہونا ہے، حدیث میں ہے کہ رسول اللہ ماخوذ ہے جس کا معنی ظاہر ہونا ہے، حدیث میں ہے کہ رسول اللہ ماخوذ ہے جس کا معنی ظاہر ہونا ہے، حدیث میں ہے کہ رسول اللہ ماخوذ ہے جس کا معنی ظاہر ہونا ہے، حدیث میں ہے کہ رسول اللہ مان اللہ و استحللتم فرو جھن بکلمة اللہ ولکم علیهن مان لا یو طنن فر شکم أحدا تکر ہو نہ فإن فعلن فاضر بو هن ضربا غیر مبرح"<sup>(1)</sup> (عورتوں کے بارے میں اللہ تعالی سے من با غیر مبرح"<sup>(1)</sup> (عورتوں کے بارے میں اللہ تعالی سے من باللہ کے کہ کہ نے ذان کو اللہ کے ای کہ ہم الہ او اللہ کے کہ میں میں کے کہ میں ہے کہ وہ تحکم من نے اللہ کے کہ کہ نے ذان کو اللہ کے ای کے ال ہے ہاں کے بارے میں اللہ تعالی سے من نے اللہ کے کہ ہم نے درید اس کی شرم گاہ حلال کیا ہے، ان پر تم ہارا من نے اللہ کر کہ ہے کہ درید ایں کر میں تو تم ان کو ایں مارہ و جو تحت من نے اللہ کر ہے ہو، اگر وہ ایں کر میں تو تم ان کو ایں مار مارو جو تحت ما نے ایں دہ (مبرح) نہ ہو)۔ ما کی اور شافی ہے نے صراحت کی ہے کہ نا شرہ اگر تھا کیں جس کو

(۱) حدیث: "اتقوا الله فی النساء ...... کی روایت مسلم (۸۹۰،۸۹۹ ۸۹ طبع عیسی الحکمی ) نے حضرت جابر بن عبدالللہ سے کی ہے۔

دہ یا خوفناک مارپیٹ کے بغیر باز نہ آئے اورنشوز ترک نہ کرے تو سخت نکلیف دہ مارپیٹ وغیرہ کے ذریعہ اس کی تادیب کرنا شوہر کے لئے جائز نہ ہوگا، دردیر نے کہا ہے کہ بخت تکلیف دہ مارپیٹ کرنا جائز نہیں ہے،اگر چہ بیلم ہو کہ اس کے بغیر وہ نشوز سے بازنہیں آئے گی، اگروہ شوہرا پیا کرتے توعورت کواس سے طلاق اور قصاص لینے کاحق يوگا<sup>(1)</sup>\_ شافعیہاور حنابلہ نے مارنے کی کیفیت میں تفصیل کی صراحت کی ہے۔ چنانچہ شافعیہ نے کہا ہے کہ شوہراینی اس بیوی کوجس کا نشوز ثابت ہوجائے اس کے چہرے اور نازک مقامات پر نہیں مارےگا، ابن حجرامیتمی نے کہا ہے کہ حدیث میں چہرہ پر مارنے سے منع کیا گیا ہے، چنانچہ معاویدالقشیر کٹ سے مروی ہے وہ فرماتے ہیں کہ میں نے عرض كيا: "يا رسول الله ما حق زوجة أحدنا عليه؟ قال: أن تطعمها إذا طعمت، وتكسوها إذا اكتسيت أو اكتسبت ولا تضرب الوجه ولا تقبح ولا تهجر إلا في البيت" (اے اللہ کے رسول! ہماری بیوی کا حق ہم پر کیا ہے؟ آپ علیقہ نے ارشاد فرمایا کہ جب تم کھاؤتو اس کو کھلا ؤاور جب تم کپڑا پہنویا فرمايا كه جب تم كماؤ تواس كوكپژايهناؤ، چېره ير نه مارو،اس كوبُرا نه كېو

(۱) بدائع الصنائع ۲ ( ۳۳۳۴ تفییر القرطبی ۵ ( ۲ ۱۷، الشرح الکبیر وحاشیة الدسوقی ۲ ( ۳۳۳۳، مواجب الجلیل ۲۷ ( ۱۹،۱۵، نهاییة المحتاج ۷ ( ۳۸۳ ، مغنی المحتاج ۳۷ ( ۲۹۰، حاشیة الشرقاوی علی شرح التحریر ۲۸۶/۲، الزواجر عن اقتراف الکبائر ۲ ( ۳۳، کشاف القناع ۲۰۹۷ -

اورصرف گھر میں قطع تعلق کرو)،اورہیتمی نے کہا ہے کہصرف گھر میں

(۲) حدیث معاوید القشیری: "ما حق ذو جة أحدما ......، کی روایت ابوداؤد (۲۰۲/۲ طبح تمص)، احمد (۵/ ۳ طبع المیمدیه) اور حاکم (۲/ ۱۸۸) نے ک ہے، الفاظ ابوداؤد کے ہیں، حاکم نے اس کو صبح قرار دیا ہے اور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔

بیوی کے نشوز کی وجہ سے اس کی تادیب کے لئے مارنا جائز ہوتو بھی اس کے لئے بہتر ہے کہ معاف کرد ہے اس لئے کہ ق اس کا ہے اور اس کی مصلحت کے لئے ہے، شافعیہ نے کہا ہے کہ مار نے کو بالکل چھوڑ دینا ہی افضل ہے، حنابلہ نے کہا ہے کہ محبت کو باقی رکھنے کے لئے اس کونہ مارنا ہی بہتر ہے<sup>(1)</sup>۔ ہے کہ اللہ تعالی نے اپنی کتاب میں مار نے کا حکم صراحت کے ساتھ صرف یہاں دیا ہے۔ یعنی نشوز کی وجہ سے تادیب کے لئے مارنا - اور بڑے حدود میں دیا ہے، گو یا شوہر کے حق میں ان کے نشوز کو کبیرہ شافعیہ نے کہا ہے کہ یہاں اور اس غلام کے علاوہ جو اپنے آ قا کا حق ادا کرنے سے گریز کرے کہیں بھی حق ادا نہ کرنے والے کو مار نے کا حکم نہیں دیا گیا ہے ۔

کیا ضرب کے مشروع ہونے کے لئے نشوز کی تکر ارتشرط ہے؟ 21 - عورت کو مارنے کے لئے نشوز کی تکر ارکے شرط ہونے میں فقہاء کا اختلاف ہے: جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ ناشزہ بیوی کے نشوز کے ثابت ہوجانے پر اس کی تادیب کے لئے مارنا مشروع ہے خواہ نشوز تکر ار کے بغیر پہلی بار ہو، ارشاد ربانی سے بظاہر یہی معلوم ہوتا ہے: "وَاللَّاتِيُ تَحافون نُشُوُزَهُنَّ فَعِظُوُهُنَّ وَاهُ جُرُوُهُنَّ فِي

- (۱) روصنة الطالبين ٢/ ٣٦٨ ، نهاية المحتاج ٢/ ٣٨٣ ، حاشية الشرقادى على شرح التحرير ٢٨٦/٢ ، الزواجر عن اقتراف الكبائر ٢/ ٣٣٠ ، كشاف القناع ١٢٠٦٨-
- (۲) تفسیرالقرطبی ۵ / ۱۷۳، حاضیة الشرقادی علی شرح التحریر ۲۸۶ / ۲۸۶ ، مغنی الحماح. ۲۲۰ / ۲۹۰ -

مارےگا (باہر نہیں مارےگا)،اس کے بدن پرالگ الگ مارےگا، ایک ہی جگہ <sup>سلس</sup>ل نہیں مارے گاتا کہ ضرر زیادہ نہ ہوجائے، انہوں نے کہاہے کہ آزادعورت کی مار چالیس کوڑے سے کم اور باندی کی مار بیس کوڑے سے کم ہوگی<sup>(1)</sup>۔

حنابلہ نے کہا ہے کہ چہرہ پر اس کے اکرام کی وجہ سے نہیں مارےگا، پیٹ اور نازک مقامات پر قتل کے اندیشہ سے نہیں مارےگا اورزینت کے مواقع پر نہیں مارےگا تا کہ بدنمائی نہ ہو، دس کوڑایا اس سے کم مارےگا<sup>(۲)</sup>۔

ال لئے کہ نبی کریم علی کی کا ارشاد ہے: "لا یجلد أحد فوق عشرة أسواط إلا في حد من حدود الله" <sup>(٣)</sup> (حدود اللہ میں سے کسی حد کے علاوہ میں کوئی آدمی دس کوڑا سے زیادہ نہ مارے)۔

شافعیہ نے کہا ہے جوان کے نز دیک معتمد قول ہے اور حنابلہ کا رائح مذہب ہے کہ اگر کسی کی بیوی ناشزہ ہوتو اس کو حق ہے کہ کوڑایا چھڑی سے مار کر اس کی تادیب کرے مگر مارالیں ہوجو سخت تکلیف دہ، خون نکا لنے والی اور عیب پیدا کرنے والی نہ ہو۔

مالکیہ، بعض شافعیہ اور حنابلہ نے کہا ہے کہ اس کو مسواک وغیرہ یا لیٹے ہوئے رومال یا ہاتھ سے مار کر اس کی تادیب کرے گا، کو ڑا، لاکھی یالکڑی سے نہیں مارے گا اس لئے کہ مقصود تادیب ہے<sup>(ہ)</sup>۔ شافعیہ اور حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ اگر شوہر کے لئے اپنی

- روضة الطالبين ٤٦/ ٣٦، نهاية الحتاج ٢٦ ٣٨ ، مغنى الحتاج ٣٨ ٢٦،
   الزواجرعن اقتراف الكبائر ٢٢ س٢٩ -
  - (۲) کشاف القناع۷۵ (۲۰۹ م
- (۳) حدیث: "لا یجلد أحد فوق عشرة أسواط ....." کی روایت مسلم (۲/ ۱۳۳۳ طبع عیسی <sup>ا</sup>تحکی ) نے ابوبردہ انصار کی سے کی ہے۔
- (۴) تفییر القرطبی ۵/۱۷۲۱، نهایة الحتاج ۲/۳۸۳، کشاف القناع ۵/۲۱۰،۲۰۹۹

اس کی تادیب میں اور اس کونشوز سے باز رکھنے میں مارنا مفیر ہوگا، لہذا اگر اس کو غالب گمان ہو کہ مارنا مفیر نہ ہوگا تو ایسی صورت میں اس کے لئے اس کو مارنا جائز نہ ہوگا، بلکہ حرام ہوگا اس لئے کہ یہ بلاضرورت سزادینا ہے<sup>(1)</sup>۔ زرکشی نے بید قید لگائی ہے کہ شو ہراپنی ناشزہ بیوی کونشوز سے اس کورو کنے کے لئے اور اس کی تادیب کے لئے اس وقت مارسکتا ہے جب کہ دونوں کے در میان عداوت نہ ہو ور نہ اس کی تادیب کے لئے معاملہ کو قاضی کے ہاں پیش کرنامتعین ہے<sup>(1)</sup>۔

تادیب کی مار میں ضمان: ۸۱ – جمہور فقہاء حنفیہ ما لکیہ اور شا فعیہ کی رائے ہے کہ کسی آ دمی کا ابنی بیوی کے نشوز کی وجہ سے اس کو مارنا – ان قیود کے ساتھ جن کی صراحت ان کے نزدیک ہے - محض تادیب کے لئے مارنا ہے جس کا مقصد صرف اصلاح ہے کچھ اور نہیں ہے، اگر اس کے نتیجہ میں کچھ منائع ہوجائے یا ہلاک ہوجائے تو تا وان وضمان واجب ہوگا، کیونکہ مارنے کی وجہ سے جان یا عضو یا منفعت جو بھی ضائع ہو شو ہر اس کا مارنے کی وجہ سے جان یا عضو یا منفعت جو بھی ضائع ہو شو ہر اس کا مارنے کی وجہ ہے جان یا عضو یا منفعت ہو جائی کی شرط ہے۔ حنابلہ کی رائے ہے کہ اگر نا شمزہ عورت، اس کے نشوز پر تادیب میں ہوگا اس لئے کہ تادیب کی مار میں انجام کی سلامتی کی شرط ہے۔ کے لئے شو ہر کی مشر وع مار کی وجہ سے تلف ہوجائے تو شو ہر پر ضمان

- (۲) نهایة الحتاج ۲۷ ۳۸۳ مغنی الحتاج ۳۷ ۲۹ -
- (۳) تبیین الحقائق ۲۱۱۷، فتخ القد یر ۲ ۲۱۸، البحرالرائق ۵ / ۵۳، تفسیر القرطبی ۵ / ۲۷۱، مواہب الجلیل ۲ / ۱۵، روضة الطالبین ۷ / ۳۱۸، حاشیة الشرقادی علی شرح التحریر ۲ / ۲۸۲، کشاف القناع ۲۰۱۷ -

الْمَضَاجِعِ وَاصُو بُوُهُنَ<sup>(1)</sup> (اور جوعور تیں ایسی ہوں کہ تم ان کی ہرکشی کاعلم رکھتے ہوتو انہیں نصیحت کرو اور انہیں خوابطا ہوں میں تہا چھوڑ دو اور انہیں مارد)، اس کی تقدیر ہیہ ہے کہ جن عورتوں نے نشوز کا تم کوعلم ہوجائے ان کو وعظ و فصیحت کرو، پھر اگر نافر مانی کریں تو سونے میں ان سے قطع تعلق کرو اور ان کو مارو، یہاں خوف علم کے معنی میں میں ان سے قطع تعلق کرو اور ان کو مارو، یہاں خوف علم کے معنی میں میں ان سے قطع تعلق کرو اور ان کو مارو، یہاں خوف علم کے معنی میں میں ان سے قطع تعلق کرو اور ان کو مارو، یہاں خوف علم کے معنی میں میں ان سے قطع تعلق کرو اور ان کو مارو، یہاں خوف علم کے معنی میں میں ان سے متعلق کرو اور ان کو مارو، یہاں خوف علم کے معنی میں میں ان سے متعلق کی من ان کے اس ارشاد میں ہے: ''فَمَن خاف مِن موت میں کر نے والے اور عدم تکر ارکی وجہ سے الگ الگنہیں ہوتی ہیں، جسیا کہ حدود میں ہے۔

رافعی، ابوحامد اورمحاملی وغیرہ فقتہاء شافعیہ نے اس بات کوران کہا ہے، اوریہی حنابلہ میں سے خرقی کے کلام کا ظاہر ہے کہ اگرز وجہ کا نشوز ثابت ہوجائے، مگر اس میں تکر ارنہ ہوا ور اس پر اس کا اصر ار کرنا بھی ظاہر نہ ہوتو اس کو مارنا جائز نہیں ہے اس لئے کہ جنایت تکر ارکے ذریعہ مؤکد نہیں ہوئی ہے، نیز اس لئے کہ مقصد ستقتبل میں اس کو معصیت سے رو کنا ہے، اس طرح کے معاملہ میں آسان مز ا سے ابتدا کی جاتی ہے<sup>(m)</sup>۔ ما لکیہ اور شافعیہ نے ناشزہ کو مارنے کے مشروع ہونے کے ما لکیہ اور شافعیہ نے ناشزہ کو مارنے کے مشروع ہونے کے

- (٢) سورة بقره ١٨٢-
- (۳) بدائع الصنائع ۲ ( ۳۳۳۴، الشرح الكبير مع حاشية الدسوقى ۲ ( ۳۳۳، روضة الطالبين ٤/٣٦٩، مغنى المحتاج ۲ /٢٥٩، ٢٦٠، شرح المنهاج مع القليو بي سار ٢٥ ٣، شرح المنج مع الجمل ١٨٩/٣، شرح التحرير مع الشرقاوى٢/ ٢٨٥، المغنى ٤/٢٣٦-

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساء ( ۳۴ –

مراداس سے ترتیب کے ساتھ جمع ہونا ہے اور داؤمیں اس کی گنجائش

-2-انہوں نے کہا ہے کہ اس کا طریقہ تمام لوگوں کے حق میں امر بالمعروف ادر نہی عن المنکر کے طریقتہ کی طرح ہے کہ تکم دینے والی بات میں سختی کے بغیر پہلے نرمی ومہر بانی سے نصیحت کرے گا، اگر قبول کرلے تو ٹھیک ہے ورنہ بات میں پختی کرے گا، اگر قبول کرلے تو ٹھیک ہے درنہاس سلسلہ میں اینا ہا تھ کھولے گا<sup>(1)</sup>۔ مالکہ نے کہا ہے کہ شوہر ناشیزہ بیوی کونصیحت کرے گا پھرا گر وعظ مفیر نہ ہوتو خواب گاہ میں قطع تعلق کرلے گا پھرا گرقطع تعلق بھی مفید نہ ہوتواس کے لئے اس کو مارنا جائز ہوجائے گا، دوسری حالت کی طرف اس وقت تک منتقل نہ ہوگا جب تک کہ پیگمان نہ ہوجائے کہ پہلی حالت سے فائدہ نہیں ہوا ہے، مار کے علاوہ والی صورت اختیار کرسکتا ہے اگر چہاس سے فائدہ ہونے کا گمان نہ ہو-یعنی اس کو شک ہوکہ ہوسکتا ہے کہ مفید ہو- اگر فائدہ نہ ہونے کا یقین ہوتو وہ صورت اختیار نه کرےگا، مار ناصرف اس وقت جائز ہوگا جب کہ اس کے مفید ہونے کا گمان ہو، اس لئے کہ مارنا سخت عمل ہے، دسوقی نے کہا ہے کہ حاصل بیر ہے کہ اگر نصیحت کے مفید ہونے کا یقین یا گمان یا شک ہوتو شوہراینی بیوی کونصیحت کرےگا،اگراس کویقین یا گمان ہو کہ وعظ ونصیحت سے کوئی فائدہ نہ ہوگا تو اگریفتین ہو یا گمان ہو یا شک ہو کہ قطع تعلق مفید ہوگا توقطع تعلق کرے گا،اگراس کو یقین یا گمان ہو کہ قطع تعلق مفید نہ ہوگا توا گریفتین پا گمان ہو کہ مار سے فائدہ ہوگا تواس کو مارے گا، اگر مار کے مفید ہونے میں شک ہوتونہیں ماريحگا(۲)\_

- (۱) بدائع الصنائع ۲ م ۱۳۳۳ -
- (۲) الشرح الكبير وحاشية الدسوقى ۲/ ۳۴۳ -

تا دیب میں ترتیب: ۱۹ – آیت کریمہ کے مطابق زوجہ کی تا دیب میں شوہر پر ترتیب کےلازم ہونے میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے۔ جمہور فقہاء حنفیہ ومالکہ کی رائے اوریہی حنابلہ کے نز دیک

بہور ہمان سیدہ مالید کا رائے اور ہمان سابلہ سے رو یک رانٹی مذہب ہے اور یہی شافعیہ کے یہاں بھی ایک رائے ہے کہ عورت کے نشوز کی وجہ سے اس کی تادیب اس تر تیب کے مطابق ہوگی جوآیت میں مذکور ہے، پہلے وعظ ونصیحت کرے گا پھر قطع تعلق کرے گا پھر اس کے بعد مار پیٹ کرے گا اس بارے میں ان کے یہاں پچھنصیل ہے۔

چنانچه حفنیہ نے کہا ہے کہ شوہر کواپنی ہیوی کے نشوز کی وجہ سے اس کی تادیب کاحق ہے، مگر ترتیب کے مطابق ،ی تادیب کر سکتا ہے، پہلے اس کو مہر بانی اور نرمی کے ساتھ نصیحت کرے گا، اگر اس میں نصیحت انژ کرجائے تو بہتر ہے ورنداس سے قطع تعلق کرے گا، ایک قول ہے کہ پہلے اس کو قطع تعلق کر لینے، اس سے الگ ہوجانے اور جماع اور ساتھ سونے کو چھوڑ دینے کی دھمکی دے گا، اگر نشوز چھوڑ د تے قطع تعلق کر لیے گا، اگر نشوز کچھوڑ دے تو ٹھیک ورنداس کو مارے گا، اگر مارنے سے فائدہ ہوجائے تو ٹھیک ہے، ورنہ معاملہ قاضی کے سامنے پیش کرے گا۔

اصل اس میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ''وَ اللَّاتِي تَحَافُوُنَ نُشُوُزَهُنَّ فَعِظُوُهُنَّ وَاهُجُوُوُهُنَّ فِي الْمَضَاجِعِ وَاضُو بُوُهُنَّ ''<sup>(1)</sup> (اور جوعورتیں ایسی ہوں کہتم ان کی سرکشی کاعلم رکھتے ہوتو انہیں نصیحت کرواورانہیں خوابگا ہوں میں تنہا چھوڑ دواورانہیں مارو)، آیت کا ظاہر اگر چہ واؤ کے ساتھ ہے جوجح کے لئے وضع کیا گیا ہے لیکن

(۱) سورهٔ نساء ( ۴۳ –

نووی نے کہا ہے کہ رافعی نے '' المحرر' میں عدم جواز کو ران کہا ہے، مگر قر آن کے ظاہر کے موافق جواز ہے اور یہی مختار ہے۔ سوم: نشوز کی تکرار ہواورز وجہ اس پر اصرار کرتو شوہر کو قطع تعلق کرنے اور مارنے کاحق ہے، اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے، متیوں مراتب میں یہی معتمد طریقہ ہے، ابن نج نے ایک قول نقل کیا ہے کہ ظاہر آیت کی وجہ سے نشوز کے ظام ہونے کی حالت میں تین اقوال جائز ہے، الحناطی نے نشوز کے ظاہر ہونے کی حالت میں تین اقوال نقل کیا ہے، اول: شوہر کو نصیحت کرنے قطع تعلق کر نا اور مارنے کا حق ہے، دوم: ان میں سے سی ایک کو اختیار کرے گاان کو جع نہیں کرے گا، سوم: اس کو نصیحت کرے گا، اگر وہ نصیحت قبول نہ کرے تو قطع تعلق کرے گا س پر بھی باز نہ آئے تو مارے گا

نشوز کے بارے میں زوجین کا اختلاف: • ۲ - اگرنشوز کے واقع ہونے میں زوجین کے درمیان اختلاف ہوتو ان دونوں میں سے کس کا قول معتبر ہوگا اس کے بارے میں فقہاء کے درمیان اختلاف رائے ہے۔

چنانچہ حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ اگر شوہر اور بیوی کے در میان نشوز کے وقوع اور عدم وقوع میں اختلاف ہوجائے، شوہر نشوز کا دعوی کرے، زوجہ اس کا انکار کرے، اور شوہ ہر کے پاس کوئی ثبوت نہ ہواور زوجہ اس کے گھر میں ہوتو عدم نشوز کے بارے میں عورت کی قشم کے ساتھ اس کی بات تسلیم کی جائے گی، ابن عابدین نے لکھا ہے کہ اگر فی الحال نشوز کے بارے میں اختلاف ہوتو بی ظاہر ہے، کیکن اگر مثلاً گذشتہ ماہ میں اس کے نشوز کی وجہ سے اس ماہ کے مقرر کر دہ نفتہ کے ساقط ہونے کا دعوی کر بے تو بھی بظاہر زوجہ کا قول ہی معتبر

(1) روضة الطالبين ٢/٨٢ ٣٦٩،٣٠ المغنى ٢/٢٩، الإ نصاف ٨/٢٢ ٢٢.

حنابلہ نے کہا ہے اور یہی رائح مذہب ہے کہ اگرز وجہ کی طرف سے نشوز کی علامات ظاہر ہوں تو شوہر اس کو ضیحت کرے گا، اگر وہ اطاعت وفر ما نبر داری کی طرف لوٹ آئے تو قطع تعلق کرنا اور مارنا جائز نہ ہوگا، اس لئے کہ جس وجہ سے قطع تعلق کرنا اور مارنا جائز ہوتا ہے وہ وجہ باقی نہیں رہی، اگر وہ نشوز پر مصرر ہے تو خواب گاہ میں جب تک چاہے اس سے قطع تعلق کرے گا، البتہ بات کرنے میں تین دنوں سے زیادہ قطع تعلق نہیں کرے گا اگر قطع تعلق کے بعد بھی باز نہ ائے اور نشوز پر برقر ارر ہے تو شوہ رکومی ہے کہ فر اش میں قطع تعلق کے بعد اور تین دنوں تک بات چیت بندر کھنے کے بعد اس کو مار پیٹ کرے <sup>(1)</sup>

شافعیہ کی رائے اور امام احمد سے ایک روایت میہ ہے کہ شوہر آیت میں مذکور تادیب کے طریقوں میں سے جس طریقہ سے چاہے ہوی کی تادیب کر سکتا ہے، ترتیب کی رعایت ضروری نہیں ہے۔

نووی نے کہا ہے کہزوجہ کی تادیب کے تین درجات ہیں: اول: زوجہ کی طرف سے قول یافعل میں نشوز کی علامات پائی جائیں مثلاً پہلے نرمی سے بات کرتی تھی اب سخت کلامی پر اتر آئے یا پہلے بشاشت اور نرم خوئی سے بات کرتی تھی اوراب اعراض اور ترش روئی سے بات کرنے لگے تو اس مرتبہ میں اس کو نصیحت کرے گا، نہ مارے گا نہ قطع تعلق کرے گا۔

دوم: اس کا نشوز ثابت و تحقق ہوجائے، مگر مکرر نہ ہواور نشوز پر اس کا اصرار بھی ظاہر نہ ہوتو اس کو نصیحت کرے اور اس سے قطع تعلق بھی کرے گا،لیکن اس مرتبہ میں اس کو مار نا جائز ہے یانہیں، دواقوال ہیں: شیخ ابوحامد اور محاملی نے عدم جواز کو رازح کہا ہے اور صاحب المہذ ب اور صاحب الشامل نے جواز کوتر جیح دی ہے۔

(۱) کشاف القناع۲۰۹/۵

ہے کہ شوہر کا قول معتبر ہوگا، اس لئے کہ اس بارے میں شریعت نے اس کوذ مہدار بنایا ہے اور اس طرح کے مسائل میں ذ مہدار کا قول معتبر ہوتا ہے، البنة عورت کے کسی حق کے ساقط کرنے کے سلسلہ میں شوہر کا قول معتبر نہ ہوگا، بیا اس صورت میں ہے کہ شوہر کاظلم وستم معروف نہ ہو، ورنہ اس کی تصدیق نہیں کی جائے گی، بلکہ زوجہ کی تصدیق کی جائے گی، الشرقاوی نے شوہر کی تصدیق میں اس کی قسم کی قید لگائی ہے<sup>(1)</sup>۔ جائے انٹر نے صراحت کی ہے کہ زوجہ کی زخصتی کے اعتراف کے ہوا سے نشوز میں زوجین کے درمیان اختلاف ہوجائے تو زوجہ کا

قول معتبر ہوگا،اس لئے کہ اصل نشوز کا نہ ہونا ہے <sup>(۲)</sup>۔

شو ہرکانشوز یا اس کا اعراض کرنا: ا۲ - زوجہ کی طرف سے شوہر کی بے رغبتی کی وجہ سے اگر زوجہ کو ایپ شو ہر سے نشوز یا اعراض کا اندیشہ ہو، خواہ میہ بے رغبتی عورت کے کسی مرض کی وجہ سے ہو یا بڑھا پا یا برصورتی کی وجہ سے ہو یا کسی دوسری وجہ سے ہوتو اس میں کوئی حرج نہیں ہے کہ زوجہ اپنے کچھ حقوق چھوڑ کر شو ہر کی رضا مندی حاصل کرے، اس لئے کہ ارشاد ربانی ہے: "وان امر أة خافت من بعلها نشوزا أو إعراضا فلا جناح علیہ مما أن یصلحا بینه ما صلحا''<sup>(س)</sup> (اورا گرکس عورت کو اپنے شو ہر کی طرف سے زیادتی یا بے التفاتی کا اندیشہ ہوتو اس میں ان کے لئے کوئی مضا کے نہیں کہ دونوں آپس میں ایک خاص طریق پر صلح کر لیں )، نیز اس لئے کہ اس آ یت کے بارے میں

- (۱) مغنی المحتاج سار ۲۹۰، نهایة المحتاج ۲ ۲ ۳۸۹٬ ۱۰ الشرقادی ۲ ۲۲۸٬ تحفة المحتاج ۷ ۲۵۵۹ به
  - (۲) کشاف القناع۵۷۵۷۹
    - (۳) سورهٔ نساء/۲۸۱\_

ہوگا، اس لئے کہ وہ اپنے او پر رجوع کے حق کا انکار کرر ہی ہے، اور اگر زوجہ دعوی کرے کہ وہ شوہر کی اجازت سے اس کے گھر سے نگل کر اپنے میکہ گئی ہے اور شوہر اس کا انکار کرے یا زوجہ کا نشوز ثابت ہوجائے پھر وہ دعوی کرے کہ مثلاً اس کے ایک ماہ کے بعد اس نے اس کو ہاں گھہرے رہنے کی اجازت دے دی تو کیا عورت کا قول معتبر نہ ہوگا اس لئے کہ نفقہ کو ساقط کرنے والا سب ثابت ہے<sup>(1)</sup>۔

ما لکیہ نے کہا ہے کہ اگرز وجہ عذر کی وجہ سے دطی یا استمتاع سے منع کرنے کا دعوی کرے اور شوہر اس کی تکذیب کرے تو زوجہ دو عور توں کی شہادت سے اس کو ثابت کرے گی ، بیاس عذر کے بارے میں ہے جس کی اطلاع مردوں کو نہ ہو سکے، جس عذر کی اطلاع مردوں کو ہو تکتی ہے اس میں دومردوں کی شہادت ضروری ہوگی جیسے بلاا جازت زوجہ کا گھر سے نگل جانا، اگر شوہر کہے کہ اس نے مجھ کو دطی بلاا جازت زوجہ کا گھر سے نگل جانا، اگر شوہر کہے کہ اس نے مجھ کو دطی را و ٹ اس کی طرف سے ہے تو شوہر کا قول معتبر نہ ہوگا، اس لئے کہ نفقہ کے بارے میں عورت کا حق ساقط کرنے میں وہ متہم ہوگا۔

انہوں نے کہا ہے کہ اگر شوہر زوجہ کو مارے، زوجہ ظلم کا دعوی کرے اور شوہر تادیب کا دعوی کرے توعورت کا قول معتبر ہوگا، اور اس وقت قاضی اس ظلم پر شوہر کی تعزیر کرےگا، بشر طیکہ شوہر نیکی میں معروف نہ ہو، ورنہ شوہر کا قول معتبر ہوگا<sup>(۲)</sup>۔

شافعیہ میں سے صاحب مغنی الحتاج نے کہا ہے کہ اگر شوہر زوجہ کو مارے اور دعوی کرے کہ نشوز کے سبب مارا ہے، اور زوجہ عدم نشوز کا دعوی کر بے تو اس میں دواحتمال ہیں، میر بے خیال میں قو ی سہ

(۱) الدرالخاروردالحتار ۲/۲ ۲/۴۷،۷۴۰

(۲) شرح الزرقانی ۲۵۱/۸۴، حاشیة الدسوقی ۲ / ۳۴۳ ، مواہب الجلیل ۲۷ (۱۵ ـ

رہتے ہوئے بیر ساقط نہیں ہو سکتا ہے اور وہ سبب عقد زکات ہے<sup>(1)</sup>۔ مالکیہ میں سے قرطبی نے کہا ہے کہ ہمارے علماء نے کہا ہے کہ اس معاملہ میں صلح کی تمام اقسام جائز ہیں، اس طرح کہ عودت کے صبر کرنے پر شوہراس کو کچھ دے، پاعورت اس کو کچھ دیاس گئے کہ شوہراس کواختیار کرے(اور نکاح میں رکھے) پاس لئے کہ شوہراس کورکھے اور اس کی عصمت کی حفاظت کرے یا بچھ دئے بغیر صبر کرنے اور رشتہ باقی رکھنے پر سلح ہوجائے ، پیسب جائز ہے (۲) ۔ شافعیہ نے کہا ہے کہ اگر مرداینی بیوی پرظلم نہ کرے،صرف اس کے بڑھاپے یا مرض وغیرہ کی وجہ سے اس سے صحبت کو ناپسند کرے اوراس سے اعراض کرتے تواس پر کچھوا جب نہ ہوگا،عورت کے لئے بہتر ہوگا کہ شوہر کی پیند کے مطابق اس کی توجہاینی طرف کرے مثلاً اینے بعض حقوق حچھوڑ کراس کوراضی کرے، جبیہا کہ حضرت سود ڈکو جب اندیشہ ہوا کہ اللہ کے رسول ﷺ ان کوطلاق دے دیں گے تو انہوں نے اپنی باری حضرت عائشۃ کے حق میں چھوڑ دی <sup>(m)</sup>، اسی طرح اگرمذکوره بالا اعذارکی وجہ سے زوجہ شوہر کی صحبت کونا پسند کرے توشوہر کے لئے مناسب ہوگا کہ زوجہ کی پیند کے مطابق نفقہ وغیرہ میں اضافہ کرکے اس کی توجہ این طرف کرے<sup>(۴)</sup>۔ حنابلہ نے کہا ہے کہ اگرعورت بڑھایا،مرض یا بدصورتی کی وجہ سے اپنی طرف سے شوہر کے اعراض یا نشوز کا اندیشہ محسوں کرے اس لئے اپنے بعض پاکل حقوق سے اس کو بری کرد ہے،اوراس کے ذریعہ (۱) أحكام القرآن للجصاص ۲۸۳۷ . (۲) القرطبي ۵ / ۳۰ ، ۵۰ ۴۰ \_ (٣) حديث: "أن سورة تركت نويتها لعائشة رضى الله عنها ..... "ك روایت ترمذی (۲۴۹/۵) نے حضرت ابن عباس سے کی ہےاور اس کوشن کہا ہے، اسی طرح ابن حجر نے الإصابہ (۷۷ ۲۰) میں اس کو حسن قراردیاہے۔ (۴) حاشة الشرقاوي على شرح التحرير الرا ۲۸ ۲ مغنى الحتاج سر ۲۱۱ - حضرت عائشہ ﷺ مروی ہے کہ کسی آ دمی کے پاس کوئی عورت ہوتی، وہ اس سے رغبت نہیں رکھتا، وہ اس کوالگ کردینا چاہتا توعورت کہتی تھی میں اپنے معاملہ میں تم کو بری کرتی ہوں، تو اس کے بارے میں بیآیت ناز ہوئی<sup>(1)</sup> ۔

حفنیہ نے کہا ہے کہ اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ اگر کسی کے یاس چند بیویاں ہوں توان کے درمیان باری مقرر کرنا داجب ہےاور اگر صرف ایک ہی بیوی ہوتو اس کے پاس رہنا واجب ہے، ان کی دلیل ہوہے کہ کعب بن سور نے حضرت عمر کی موجود گی میں فیصلہ کیا کہ ز وجہ کو چار دنوں میں ایک دن کاحق ہے تو حضرت عمرؓ نے اس فیصلہ کو پیند کیا اوران کو بصرہ کا قاضی مقرر کردیا، اللہ تعالٰی نے جائز قرار دیا ہے کہ کوئی عورت باری میں اپناحق حصور دے اور اپنے علاوہ کسی دوسری بیوی کودے دے، آیت کے عموم کا تقاضا ہے کہ مہر، نفقہ، باری اور نکاح کی وجہ سے واجب ہونے والے تمام حقوق کے ترک پر زوجین کا آپس میں صلح کرلینا جائز ہے، البتہ زوجہ کے لئے صرف ماضی میں واجب شدہ نفقہ کوساقط کرنا جائز ہوگا مستقبل میں اس سے بری کرنا صحیح نہ ہوگا، اسی طرح اگر دطی سے بری کرد بے تو اس کا بری کرنا صحیح نہ ہوگا،اور شوہر سے اپنے اس حق کے مطالبہ کا حق اس کو ہوگا یعنی خوش د لی سے نفقہ کے مطالبہ کو اور اپنے پاس رہنے کے مطالبہ کوتو حچھوڑ دینا درست ہے کمیکن اس سے بری کردینے کی وجہ سے مستقبل میں اس کا ساقط کرناجا ئزنہ ہوگا،اور بیڈی جا ئزنہیں ہے کہ باری یا وطی میں ایناحق حچوڑنے پرشو ہرعورت کو عوض دے، اس لئے کہ یہ باطل طریقہ پر مال کا کھانا ہے، پایداییاحق ہےجس کاعوض شوہر سے لینا جائز نہیں ہے، اس لئے کہ جس سبب سے ہیدواجب ہوتا ہے اس کے

 (۱) أثر عائش: "الوجل تكون عنده المرأة ...... كل روايت بخارى (فتح البارى ۲۲۵/۸ طبع التلفيه) نے كى ہے۔ تحکم دے گا کہ زوجہ کو نیک پڑوسیوں کے درمیان رکھے، اور اگر وہ لوگ عورت کی بات کی تائید نہ کریں تو قاضی اس کو و بیں برقر ار رکھےگا، دوسری جگہ نتقل کرنے کا حکم نہیں دےگا<sup>(1)</sup>۔ مالکیہ نے کہا ہے کہ اگر شوہر کسی شرعی سبب کے بغیر مار پیٹ یا گالی گلون وغیرہ کے ذرایعہ یوی پڑللم کرے اور بینہ یا اقر ارے ثابت ہوجائے تو حاکم پہلے ضیحت پھر دھمکی کے ذرایعہ شو ہر کی تنبیہ کرےگا، اگر نصیحت کرنے پر بازنہ آئے تو اگر مارنے سے فائدہ کی امید ہوتو اس کو مارے گا ور نہ نہیں مارے گا، بیاس صورت میں ہے کہ عورت اس کے ساتھ رہنا چاہے، اور اگر ٹلم ثابت نہ ہوتو صرف نصیحت کرے گا مارے گانہیں <sup>(1)</sup>۔

شافعیہ نے کہا ہے کہ اگر شو ہر عورت کے کسی حق کوروک لے مثلاً باری اور نفقہ کو اور عورت اس سے اپنا حق وصول نہ کر سے اور قاضی سے مطالبہ کر تو قاضی شو ہر پر اس کی ادا یک کو لاز م قر اردے گا ، عورت کے نشوز کا حکم اس کے برخلاف ہے ، اس لئے کہ شو ہر اس کو اپنے حق کے اداکر نے کے لئے مجبور کر سکتا ہے ، کیونکہ وہ اس پر قادر ہے ، اگر شو ہر مکلف نہ ہو یا مجور علیہ (شرعی پا بندی کے تحت ) ہوتو اس کے دلی پر اس کی ادا یک کولاز م قر اردے گا ۔ اگر زوجہ کے ساتھ برخلقی سے پیش آئے اور بلا وجہ مار پیٹ وغیرہ کے ذریعہ اس کو ایذ ایس تراہ ای تو قاضی اس کو اس سے منع کر ے گا ، سز انہیں دے گا اور اگر وہ دوبارہ ایس ترکت کر ے اور عورت قاضی سز انہیں دے گا اور اگر وہ دوبارہ ایس ترکت کر ے اور عورت قاضی سے اس کی تعزیر کا مطالبہ کر نے تو عورت پر اس کے ظلم کر نے کی وجہ سے اس کو منا سب سز اد ے گا، صرف پہلی مرتبہ میں تعزیر ہو، سبکی نے کہا اگر چہ قیاس کا تقاضا ہے کہ عورت کے مطالبہ پر بی جائز ہو، سبکی نے کہا

(۲) الشرح الكبير مع حاشية الدسوقى ۲ / ۳۴۳ .

ال کوراضی کرتے جائز ہے، اس لئے کہ وہ اس کا حق ہے اور وہ اس کو ساقط کرنے پر راضی ہوگئی ہے، اور اگر چاہے تو مستقبل میں رجوع کر سکتی ہے، مگر ماضی میں واجب شدہ حق کو ساقط کرنے کے بعد اس میں رجوع نہیں کر سکتی ہے، اگر دونوں کوئی شرط لگائیں جو نکاح کے میں رجوع نہیں کر سکتی ہے، اگر دونوں کوئی شرط لگائیں جو نکاح کے منافی نہ ہوتو بیشرط لازم ہوگی ور نہ لازم نہ ہوگی، لہذا اگر عورت اپن شو ہر سے نفقہ یا باری کے پچھ حصہ یا کل کے چھوڑ نے پر صلح کر لے تو جائز ہے پھرا گر رجوع کر تو اس کا حق بھی اس کو ہے، امام احمد نے اس سے کہتا ہے کہ اگر تم اس پر راضی ہو تو ٹھیک ہے ور نہ تم کو اختیا ر ہو اس سے کہتا ہے کہ اگر تم اس پر راضی ہو تو ٹھیک ہے ور نہ تم کو اختیا ر رجوع کر سکتی ہے<sup>(1)</sup> ہے

شو ہر کاظلم کرنا: ۲۲ - فقتہاء کی رائے ہے کہ اگر شو ہراپنی بیوی پرظلم کرتے و حاکم یا قاضی اس کواس سے بازر کھ گا۔ جمہور فقتہاء نے صراحت کی ہے کہ قاضی یا حاکم کوحق ہے کہ شو ہر کی تعزیر کرے، اس کے بعدان کے یہاں پچھ تفصیل ہے: منو ہر کی تعزیر کرے، اس کے بعدان کے یہاں پچھ تفصیل ہے: مناتھ کوئی دوسرار ہے والا نہ ہو، پھر عورت قاضی سے شکایت کرے کہ شو ہراس کو مارتا اور ایذ اپنچا تا ہے، تو قاضی اس کے پڑ وسیوں سے ہوں تو قاضی شو ہر کی تاد یہ کرے گا اور اس کو اس کے ساتھ حسن سلوک کرنے کا حکم دے گا، اور اس کے پڑ وسیوں کو کی تقیین کر کے کہ موں تو قاضی شو ہر کی تاد یہ کرے گا اور اس کو اس کے ساتھ حسن کی تفتیش کرتے رہیں، اور اگر پڑ وہی نیک لوگ نہ ہوں تو قاضی شو ہر کو

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۳ / ۲۳۔

<sup>(</sup>۱) کشاف القناع ۲۱۱، المغنی ۲۸/۹ ـ

ز دجین میں سے ہرایک کا دوسرے برطلم کرنا: ۲۳ - فقہاء کی رائے ہے کہ اگر زوجین میں سے ہرایک دوسرے کے خلاف دعوی کرے کہ اس نے اس پرظلم کیا ہے تو ان دونوں کا معاملہ قاضی کے یہاں پیش کیا جائے گا، وہ غور دفکر کرے گااور ایساحکم دے گاجس سے ظلم دور ہوجائے اورظلم کرنے والا باز آجائے ور نہ شقاق میں غور کرنے اور دونوں کے درمیان اصلاح حال کی کوشش کرنے کے لئے دوتکم مقرر کرےگا، اس کی تفصیل درج ذیل ہے: حفیہ نے کہا ہے کہ اگر زوجین میں اختلاف ہو، شوہر نشوز کا دعوی کرےاورز وجہاس کےخلاف اس کےظلم اوراپنے حقوق میں اس کی کوتاہی کا دعوی کرے، اس وقت حاکم شوہر کے خاندان سے ایک حکم اورعورت کے خاندان سے ایک حکم بھیجے گا، بید دونوں زدجین کے درمیان معاملہ میں غور وفکر کے ذمہ دار ہوں گے، ان کے بارے میں ان کوجو واقفیت ہوگی اس سے حاکم کو باخبر کریں گے، دونوں حکم صرف اس لئے بیچیج جائیں گے کہ وہ زوجین میں سے جو ظالم ہواس کو نصيحت کريں اوراس کے ظلم پرنگير کريں، اور بيربات حاکم کو بتائيں تا کہ وہ خود مواخذہ کرے<sup>(1)</sup>۔

ما لکیہ نے کہا ہے کہا گرز وجین میں سے ہرایک کا دوسر ے پرظلم کرنا حاکم کے نز دیک ثابت ہوجائے تو دونوں کونصیحت کرے گا پھر اپنے اجتہاد سے دونوں کو مارے گا ، اور اگر اس کے نز دیک ثابت نہ ہو توصرف نصیحت کرے گا ، اور اگر وہ نیک لوگوں کے در میان نہ ہوتو اس کو نیک لوگوں کے در میان رکھے گا ، اور اگر شروع ہی سے نیک لوگوں کے در میان ہوتو ان لوگوں کو حکم دے گا کہ دہ زوجین کے حالات پر نظر رکھیں تا کہ علم ہو سکے کہ ان میں سے کس نے ظلم کیا ہے اور اگر معاملہ واضح نہ ہوتو حاکم دونوں کے خاندان سے ایک ایک حکم بھیجے گا<sup>(۲)</sup>۔ (۱) آ دکام القرآن للجصاص ۲۰ (۱۹۰۰ سے ۱۹۲۰

(۲) الشرح الكبيرللدرد يروحاشية الدسوقى۲ ( ۳۴ ۳، ۴ ۴۳ -

ہے کہ بیشایداس لئے ہے کہ زوجین میں اکثر بدخلقی ہوتی رہتی ہے، اگر بدخلقی پر سزادی جائے تو دونوں کے درمیان نفرت میں اضافہ ہی ہوگا، اس لئے پہلی بار صرف منع کرنے پر اکتفاء کیا جائے گا، ہوسکتا ہے کہ دونوں کے درمیان حالات اچھے ہوجا نمیں اگر دوبارہ ظلم کرے گا تو اس کو سزاد کے گا، اور اس کو ایسے ثقہ لوگوں کے پڑوں میں رکھے گا جو شو ہر کو بیوی پر ظلم کرنے سے بازر کھ سکیں۔ غز الی نے کہا ہے کہ دونوں کو الگ کر دیا جائے گا، یہاں تک کہ ظلم سے باز آ جائے، اور عدل کے بارے میں شو ہر کے قول پر بھرو سہ نہیں کیا جائے گا بلکہ عورت کے قول پر اور حالات و قر ائن کی شہادت پر بھرو سہ کیا جائے گا۔

امام نے تفصیل کی ہے اور کہا ہے کہ اگر حاکم کو اس کے ظلم کا گمان ہولیکن اس کے نز دیک ثابت نہ ہو سے تو دونوں کو الگ الگ رکھنا جائز نہ ہوگا، اور اگر اس کو یقین ہویا اس کے نز دیک ثابت ہوجائے اور شوہر کے جری ہونے کی وجہ سے اندیشہ ہو کہ وہ زوجہ کو بہت تکلیف دہ مار پیٹ کر ےگاتو دونوں کو الگ الگ کر دے گا یہاں بہت تکلیف دہ مار پیٹ کر ےگاتو دونوں کو الگ الگ کر دے گا یہاں تک کہ اس کے عادل ہونے کا گمان ہوجائے، اس لئے کہ اگر دونوں تو الگ الگ نہیں کر ےگا بلکہ صرف تعزیر پر اکتفاء کر ے گاتو ہو سکتا ہے کہ اس کو کو تی ایسا ضرر پہنچا دے جس کی تلافی ممکن نہ ہو<sup>(1)</sup> ہے حنابلہ نے کہا ہے کہ اگر زوجین میں شقاق واقع ہوتو حاکم غور ہے اور اگر یو اضح ہو کہ شوت ہو کہ یہ زوجہ کی جانب سے ہتو یہ شوز ہوت میں رکھ گا جو شوہر کی جانب سے ہتو دونوں کو کسی ثقتہ کے پڑوس میں رکھ گا جو شوہر کو بیوی پرظلم کر نے اور اس کو ضرر پہنچا نے سے رو کے گا<sup>(1)</sup>

- (۱) مغنی الحتاج سار ۲۶۱،۲۶۰ ـ
- (۲) المغنى ۲/۸٬۳۸٬ كشاف القناع ۵/ ۲۱۰

کرے گا، اگر دونوں میں سے ہرایک کی طرف سے ظلم کرنا ظاہر ہویا دونوں میں سے ہرایک دوسرے پرظلم کرنے کا دعوی کرے تو دونوں کو ایش شخص کے پڑوس میں رکھے گا جو دونوں کی نگرانی کرے اور دونوں پر انصاف کو لازم کرے، اگر سے بہ سہولت میسر نہ ہو اور دونوں کے درمیان شرا نتہا کو پنچ جائے اور دونوں کے درمیان شقاق اور نا فرمانی کا اندیشہ ہوتو حاکم ایک حکم شوہر کے خاندان سے اور ایک حکم زوجہ کے خاندان سے بیھیچ گا<sup>(1)</sup> ۔

ز وجین کے درمیان شقاق کی صورت میں حکم بنانا: ۲۲ - ففتهاء کی رائے ہے کہ اگر زوجین کا اختلاف بہت بڑھ جائے اوران کے معاملہ میں اشکال ہواور معلوم نہ ہو سکے کہ ان میں سے س کا قصور ہے اوران دونوں کے درمیان اس حد تک شقاق کا اندیشہ ہو کہ اللہ تعالیٰ کے حرام کردہ معصیت وظلم میں مبتلا ہوجا کیں گے تو دونوں کے درمیان حکم بنانا مشروع ہے<sup>(1)</sup>، اس لئے کہ ارشا دربانی ہے: "وَإِنْ خِفْتُمُ شِقَاقَ بَيْنِهِمَا فَابْعَثُوْ احَكَمًا مِنْ أَهْلِهُ بَيْنَهُمَا إِنَّ وَحَكَمًا مِنْ أَهْلِهَا إِنْ يُوِيْدَا إِصُلاَحًا يُوَقِّقِ اللَّهُ بَيْنَهُمَا إِنَّ اللَّهُ حَانَ عَلِيْمًا خَبِيْرًا" <sup>(11)</sup> (اور اگر تہیں دونوں کے درمیان کے خاندان سے مقرر کردو، اگر دونوں کی نیت اصلاح حال کی ہوگی تو کے خاندان سے مقرر کردو، اگر دونوں کی نیت اصلاح حال کی ہوگی تو رحضوالا ہے، ہرطر حباخ بر ہے)، اس آیت میں بو حکم دیا گیا ہو کی اللہ میں اس پڑمل کرتے ہوئے نقہاء نے زوجین کے درمیان

- (۱) المغنى ۲/۸۴۰
- ۲) بدائع الصنائع ۲ ( ۳۳۳٬ مواجب الجليل ۱۹۷۴، الأم ۵ ( ۱۹۴، کشاف القناع۲۱۱۱۵، کام القرآن للجصاص ۲ ( ۱۹۰ بقیر القرطبی ۵ / ۱۷۸۷
  - (۳) سورهٔ نساءر ۳۵\_

شافعیہ نے کہا ہے کہ اگر زوجین میں سے ہرایک کہے کہ دوسرے نے اس برظلم کیا ہے اور دونوں کے درمیان معاملہ واضح نہ ہو تو قاضی دونوں کے درمیان پیش آنے والے حالات کسی ثقتہ کے ذریعہ معلوم کرے گا جوان دونوں کی حقیقت حال سے واقف اور ان دونوں کا پڑوی بھی ہو، اگر بیمکن نہ ہوتو دونوں کو کسی ثقتہ کے پڑوس میں رکھے گا جوان کے حالات پر نگاہ رکھے گا، اور جو کچھ اس کو معلوم ہوگا قاضی تک پہنچائے گا، اور جب قاضی کو ان کا حال معلوم ہوجائے گا تو ان میں سے ظالم کو دوبارہ ظلم کرنے سے رو کے گا، شو ہر کے بارے میں اس کا طریقہ وہ ہو ہوگا جو '' (شو ہر کا ظلم کرنا) کے عنوان میں ابھی گذرا ہے اور زوجہ کے بارے میں دوسری عورتوں کی طرح زجروتا دیب کرے گا۔

یہاں ایک ثقہ پر اس لئے اکتفاء کیا گیا ہے کہ اس کو روایت کے درجہ میں رکھا گیا ہے اس لئے کہ اس پر بینہ قائم کرنا دشوار ہے، الشربینی الخطیب نے کہا ہے بظاہر اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ثقتہ کے لئے شہادت والا عادل ہونا شرطنہیں ہے بلکہ روایت والا عادل کا فی ہے، اس وجہ سے زرکشی نے کہا ہے کہ ان کے کلام سے ظاہر ہوتا ہے کہ جس شخص کی خبر پرضمیر مطمئن ہواں کا اعتبار کیا جائے گا، اس لئے کہ اس کا تعلق شہادت سے نہیں ہے بلکہ خبر سے ہے۔

انہوں نے کہا ہے کہ اگر دونوں کے درمیان شقاق سخت ہوجائے کہ اختلاف اور عداوت برابر جاری رہے، آپس میں گالی گلوج اور مار پیٹ ہمیشہ ہوتی رہے اور سیر بہت زیادہ ہوجائے تو قاضی ایک حکم شوہر کے خاندان سے اور ایک حکم عورت کے خاندان سے جیسجےگا<sup>(1)</sup>۔

حنابلہ نے کہا ہے کہ اگرز وجین میں شقاق ہوجائے تو حاکم غور

(۱) مغنی الحتاج سرا۲\_

فریقین کے درمیان غور وفکر کریں گے، اور ظلم وتعدی سے باز رکھ سکیں گے۔ ایک قول بہ ہے کہ خطاب اولیاء کو ہےاور ایک قول یہ ہے کہ خطاب ز دجین کو ہے، لہذ ااولیاءاور ز دجین کوشو ہر اور اس کی بیوی کے درمیان فیصلہ کرنے کے لئے حکمین بنانے کا اختیار ہوگا، اور ان د دنوں کا فیصلہ ان دو تھم کے فیصلہ کی طرح ہوگا جن کواس کام کے لئے قاضی نےمقرر کیا ہو<sup>(1)</sup>۔ جمہور فقہاء مالکیہ وشافعیہ نےصراحت کی ہے کہ حکمین کو بھیجنا قاضی یا حاکم پر واجب ہے اس لئے کہ حکمین کو بھیجنے کی آیت محکم غیرمنسوخ ہے،لہذااس یرعمل کرنا واجب ہوگا، نیز اس لئے کہاس کا تعلق دفع ظلم سے ہے اور بیہ قاضی کے عام فرائض میں داخل ہیں، شربینی خطیب نے کہا ہے کہ'' زیادۃ الروضہ'' میں اس کو صحیح قرار دیا ہے، ماور دی نے اس کو یقینی کہا ہے، اذ رعی نے کہا ہے کہ 'الأم' کی صراحت سے بظاہر وجوب معلوم ہوتا ہے۔ الأم كى عبارت بير ب كدامام شافعى ن كها ب كداكر زوجين اینے خوف ناک شقاق کو حاکم کے سامنے پیش کریں تو اس پر داجب ہوگا کہایک حکم شوہر کے خاندان سے اور ایک حکم عورت کے خاندان 

ج محکمین کا زوجین کے خاندان سے ہونا: ۲۷ - شافعیہ و حنابلہ نے کہا ہے کہ حکمین کا زوجین کے خاندان سے ہونا مستحب ہے واجب نہیں ہے،لیکن بہتریہی ہے کہ حکمین دونوں

- (۱) أحكام القرآن للجصاص ۲/ ۱۹۰، تفسير القرطبى ۵/۵۵، الشرح الكبير مع الدسوقى ۲/ ۳٬۴۴٬۹۰ مغنى الحتاج ۳/۱۲۱، كمغنى ۲/۸۷
- ۲) جواہر الاِکلیل ار ۳۲۸، نہایۃ الحتاج ۲۷٬۵۸۳، مغنی الحتاج ۳۷٬۱۲۱، الأم ۵۷ ۱۹۳۷۔

شقاق کی صورت میں حکم بنانے کومشر وع قرار دیا ہے۔ فقہاء نے چند مسائل میں زوجین کے درمیان حکم بنانے کے احکام کو تفصیل کے ساتھ بیان کیا ہے، ان میں سے بعض درج ذیل ہیں:

الف - وہ حالات جن میں حکمین بی صحیح جا کیں گے: ۲۵ - فقہاء کی رائے ہے کہ زوجہ اگر ناشزہ ہواور اس کو نشوز سے رو کنے اور اس کی تادیب میں مار پیٹ یا رو کنے اور تادیب کے جن وسائل کاذکر پہلے ہو چکا ہے ان میں کوئی مفید ثابت نہ ہوتو شوہر معاملہ قاضی کے یہاں پیش کر ےگا تا کہ وہ دونوں کے پاس دو حکم بیجے۔ تاضی کے یہاں پیش کر ےگا تا کہ وہ دونوں کے پاس دو حکم بیجے۔ تاضی کے یہاں پیش کر ےگا تا کہ وہ دونوں کے پاس دو حکم بیجے۔ تاضی کے یہاں پیش کر ےگا تا کہ وہ دونوں کے پاس دو حکم بیجے۔ تاضی کے یہاں پیش کر ےگا تا کہ وہ دونوں کے پاس دو حکم بیجے۔ تاضی کے یہاں پیش کر ےگا تا کہ وہ دونوں کے پاس دو حکم بیجے۔ میں سے نیک لوگوں کے در میان ہو یا نیک لوگوں کے در میان رکھنا مکن نہ ہو یا اختلاف، شقاق اور عداوت دونوں کے در میان رکھنا بڑھ جاتے، اور ہمیشہ ایک دوسرے کو گالی گلوج اور مار پیٹ کر یں یہ ہمت زیادہ ہوجائے اور ان کے در میان شر انتہاء کو پینچ جائے اور اند بیشہ ہو کہ دونوں معصیت میں مبتلا ہوجا کیں گے تو قاضی حکمین کو بیچیج گا<sup>(1)</sup>۔

ب- حکمین کے بیجیخ کا مخاطب اور اس کا حکم: ۲۹ - جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ اللہ تعالیٰ کے ارشاد: 'وَإِنْ خِفْتُهُ شِقَاقَ بَيْنِهِمَا فَابْعَثُوْ احَكَمًا مِّنُ أَهْلِهٖ وَحَكَمًا مِّنُ أَهْلِهَا''<sup>(1)</sup> میں خطاب حکام اور امراء سے ہے، اس لئے کہ وہ لوگ (۱) بدائع الصائع ۲ ۲ ۳۳۳، أحکام القرآن للجصاص ۲ ۲ ۲۰۱۰، تغیر القرطبی ۱۵ - الشرح الکبیر مع حافیۃ الدسوتی ۲ ۲ ۳ ۳ ۲، منفی الحتاج ۳ ۲ ۲۱۲، المغنی ۲ ۸ ۳ منفی القتاع ۲ ۲ ۱۲ ۲ (۲) سور وُنیاء ۲۵ س طرف نہ ہو۔ خاندان سے تیسیخ کی صورت میں اگر ممکن ہوتو دونوں کا پڑوی ہونازیادہ بہتر ہے، اگر ممکن نہ ہوتو دونوں اجنبی ہوں گے۔ قرطبی نے کہا ہے کہ اگر ان دونوں کے خاندان میں اس کا م کی صلاحیت رکھنے والے نہ ہوں، تو دونوں کے خاندان کے باہر سے تیسیح گا<sup>(1)</sup>۔ جصاص نے کہا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ایک حکم کو شو ہر کے خاندان سے اور ایک حکم کو ذوجہ کے خاندان سے ہونے کا حکم اس لئے دیا ہے کہ اجنبی ہونے کی صورت میں کسی ایک کی جانبداری کی برگمانی نہ ہوتو اگر ایک حکم شو ہر کی طرف سے اور ایک حکم زوجہ کی طرف سے ہوگا تو برگمانی نہیں رہے گی، ان میں سے ہر ایک اس کی طرف سے بات برگمانی نہیں رہے گی، ان میں سے ہر ایک اس کی طرف سے بات

د- حکمین کی شرطیں: ۲۸ - فقنهاء کی رائے ہے کہ حکمین میں عدالت اور نشوز کے احکام سے واقفیت شرط ہے، مرد ہونے اور آزاد ہونے کی شرط میں ان کے در میان اختلاف ہے، یہ فی الجملہ ہے، فقہاء کے یہاں اس سلسلہ میں تر چونفصیل ہے: مالکیہ نے کہا ہے کہ حکمین کے لئے مرد ہونا، رشید (سوجھ ہو جھ والا) ہونا، عادل ہونا اور جس چیز میں حکم بنائے گئے ہیں اس سے واقف ہونا شرط ہے، غیر عادل یعنی فاسق، بچہ اور مجنون نکاح کے باقی واقف ہونا شرط ہے، غیر عادل یعنی فاسق، بچہ اور مجنون نکاح کے باقی فیصلہ باطل ہوگا، اور سفیہ - یعنی خواہ شات میں فضول خرچی کرنے والا

- (۱) تفسيرالقرطبی ۵ / ۱۵ الشرح الکبيروحاشية الدسوقی ۲ / ۴ ۳۳ به به الد
  - (۲) أحكام القرآن للجصاص ار ۱۹۰ ـ

کے خاندان سے ہوں، اس لئے کہ ارشاد ربانی ہے: ''فَابُعَنُوُ ا حَکَمًا مِّنُ أَهْلِهٖ وَ حَکَمًا مِّنُ أَهْلِهَا'' ( توتم ایک حکم مرد کے خاندان سے اور ایک حکم عورت کے خاندان سے مقرر کردو)، نیز اس لئے کہ بید دونوں ان کے ہمدرد بھی ہوں گے اور حالات سے زیادہ باخبر بھی ہوں گے، لیکن جائز ہے کہ دونوں کے خاندان سے باہر کے ہوں اس لئے کہ حاکم یاوکیل میں رشتہ داری شرط نہیں ہے، لہذا اس کا حکم بطور استخباب ورہنمائی کے ہوگا<sup>(1)</sup>۔

مالکہ نے کہا ہے کہ اگرممکن ہوتو حکمین زوجین کے خاندان سے ہوں گے ایک حکم شوہر کے خاندان سے اور ایک حکم زوجہ کے خاندان سے ہوگا،اس لئے کہررشتہ دارا ندرونی امور سے زیادہ واقف وباخبر ہوتے ہیں اور زوجین کے حالات سے خوب واقف ہوں گے، اصلاح کے زیادہ خواہش مند ہوں گے، اور زوجین کے دل ان سے زیادہ مطمئن ہوں گے،لہذاان زوجین کے دلوں میں جو کچھ پیشیدہ ہوگا،محبت یا بغض،علیحدہ ہوجانے پا ساتھ رہنے کا ارادہ حکمین کے سامنے ظاہر کردیں گے، جہاں خاندان میں سے حکم بھیجناممکن ہووہاں دواجنبیوں کو بھیج دینا جائز نہ ہوگا، اگرممکن ہونے کے ماوجودا جنبیوں كوبهيج دےگا توبظاہران كا فيصله ٹوٹ جائے گا،اس لئے كہ آیت كا ظاہر بیہ ہے کہ خاندان سے ہونا اگر ممکن ہوتو داجب اور شرط ہے۔ اگرد دنوں ایک ساتھ دونوں کے خاندان میں سے نہ ہوں ، بلکہ صرف ایک ان میں سے ایک کے خاندان سے ہواور دوسر ااجنبی ہوتو لخمی نے کہا ہے کہ ان میں سے خاندان والے شخص کے ساتھ ایک اجنبی کوشامل کردیا جائے گا، ابن الحاجب نے کہا ہے کہ دونوں کا اجنبی ر ہنا ضروری ہے، ان میں سے ایک کے رشتہ دارکونہیں لیاجائے گا، دسوقی نے کہا ہے کہات کی وجہ بیہ ہے کہ رشتہ دار کا میلان رشتہ دار کی

(۱) مغنی الحتاج ۳۷/۲۱، المغنی ۷/ ۵۰، کشاف القناع ۱/۱۱۶۔

## نشوز۲۹-۰۳

ہے کہ اولی بیہ ہے کہ کہا جائے کہ اگر دونوں وکیل ہوں گے تو آزاد ہونا ضروری نہ ہوگا، اس لئے کہ غلام کو وکیل بنانا جائز ہے، اور اگر دونوں حاکم ہوں گے تو آزاد ہونا ضروری ہوگا اس لئے کہ حاکم کے لئے غلام ہونا جائز نہیں ہے، اور بیضر وری ہے کہ نکاح کو برقر ارر کھنے اور دونوں کے در میان تفریق کرنے کے مسائل سے واقف ہوں، اس لئے کہ بیہ دونوں اس میں تصرف کرتے ہیں، اس لئے دونوں کا اس سے واقف ہونا ضروری ہوگا<sup>(1)</sup>

ھر- حکمین کی صفت اور ان دونوں کی صلاحیت: ۲۹ - حفنیہ کی رائے اور یہی شافعیہ کے نز دیک اظہر قول ہے اور حنابلہ کے نز دیک صحیح مذہب ہے کہ حکمین زوجین کے وکیل ہیں، وہ دونوں زوجین کی رضا مند کی اور ان کے وکیل بنانے پر ہی تصبیح جا سکتے ہیں اور ان کی اجازت کے بغیر تفریق نہیں کر سکیں گے<sup>(۲)</sup>۔ مالکیہ نے کہا ہے اور یہی شافعیہ کے نز دیک اظہر قول کے ہالمقابل ہے اور امام احمد سے دوسری روایت ہے کہ وہ دونوں حاکم ہیں، جو مصلحت سمجھیں گے کریں گے، زوجین ان کو وکیل بنائیں یا نہ ہنائیں <sup>(۳)</sup>۔ میڈی الجملہ ہے، پھر ان میں سے ہرایک کے نز دیک پر تفصیل میڈی الجملہ ہے، پھر ان میں سے ہرایک کے نز دیک پر تفصیل میں ایک ہے، دوسرا شوہر کا وکیل ہے، اسی طرح حضرت علیٰ سے زوجہ کا وکیل ہے، دوسرا شوہر کا وکیل ہے، اسی طرح حضرت علیٰ سے

- (۱) المغنى ۲/۹۹،۰۰۵ ـ
- (۲) أحكام القرآن للجصاص ۲/۱۹۰، نهاية الحتاج ۲/۱۳۸۵، الإنصاف ۸/۰۸۰-
- (۳) الشرح الكبير مع حاشية الدسوقى ۲ / ۳۴٬۴۴٬۴۰ نهاية الحمّاح ۲ / ۸۵ ۳٬۰۱۷ نصاف ۸ / ۱۸۸ -

خواہ مذہب کے اعتبار سے مباح ہو - کا فیصلہ،عورت کا فیصلہ اورنشوز کے احکام سے ناواقف کا فیصلہ جب تک کہ جس چیز میں حکم بنایا گیا ہے علاء سے مشورہ نہ کرلے باطل ہے، اگر علاء کے مشورہ کے مطابق فیصلہ کرے گاتواس کا فیصلہ نافذ ہوگا<sup>(1)</sup>۔

شافعیہ نے کہا ہے کہ حکمین میں ملق ہونا، سلمان ہونا، آزاد ہونا، عادل ہونا اور جس کام کے لئے بصیح گئے ہیں، اس کے مقصد تک رسائی شرط ہے، اس سلسلہ میں دواقوال ہیں: مذہب میں اظہر قول یہ ہے کہ وہ دونوں وکیل ہیں، اس کے بالمقابل دوسراقول ہے کہ وہ دونوں حاکم ہیں، ان دونوں میں بیرتمام شرطیں اس وقت ہوں گی جب کہ ان کے وکیل ہونے کا قول اختیار کیا جائے، اس لئے کہ ان کی وکالت کا تعلق حاکم کے فیصلہ سے ہے جیسا کہ حاکم کے امین میں ان چزوں کا ہونا شرط ہے، مذہب میں اظہر قول کے مطابق ان دونوں کا مرد ہونا شرط ہوگی <sup>(۲)</sup> ہے

حنابلہ نے کہا ہے کہ تحکمین صرف عاقل، بالغ، عادل، مسلمان ہی ہو سکتے ہیں، اس لئے کہ بی سب عدالت کی شرطیں ہیں، خواہ ہم کہیں کہ دونوں حاکم ہیں، یا کہیں کہ دونوں وکیل ہیں، اس لئے کہ وکیل اگر حاکم کے فیصلہ ہے متعلق ہوتو اس کا عادل ہونا ضروری ہے، جیسا کہ اگر قاضی کسی بچہ یا مفلس کے لئے وکیل مقرر کرتے واس کا عادل ہونا ضروری ہے اور دونوں حکم مرد ہوں گے، اس لئے کہ اس عادل ہونا ضروری ہے اور دونوں حکم مرد ہوں گے، اس لئے کہ اس ہونا شرط ہے، اس لئے کہ ان کے نز دیک غلام کی شہادت قابل قبول ہونا شرط ہے، اپند اآ زاد دی ، عدالت کی ایک شرط ہوگی، ابن قدا مہ نے کہا

- (۱) الشرح الكبير وحاشية الدسوقي ۲ / ۴ / ۳۰ .
- (۲) مغنی الحتاج ۳۷/۱۲، حاضیة القلیو بی ۳۷/۷۰ ۳۰

ہوں گے، حالانکہ وہ دونوں خلع اور تفریق میں محض ان دونوں کے وکیل ہیں۔ انہوں نے کہا ہے کہ حکمین تو کیل کے ذریعہ زوجین کی رضامندی کے بغیر تفریق کرنے کے مالک نہیں ہیں اور اس کے بغیر وہ حکمین بھی نہیں ہوں گے، پھراس کے بعدوہ جو فیصلہ کریں گے جائز ہوگا، جلمین کے لئے کیسے جائز ہوسکتا ہے کہ شوہر کی رضامندی کے بغیرخلع کریں اورعورت کی ملکیت سے مال کونکال دیں حالانکہ ارشاد ربانى بِ:"لاَ يَحِلُّ لَكُمُ أَنُ تَأْحُذُوا مِمَّا آتَيْتُمُوْهُنَّ شَيْئًا إلاَّ أَنُ يَّخَافَا أَلَّا يُقِيْمَا حُدُوُدَ اللَّهِ فَإِنُ خِفُتُمُ أَلَّا يُقِيْمَا حُدُوُدَ اللهِ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيْمَا افْتَدَتْ بِهِ"<sup>(1)</sup> (اورتمهار \_ لَتَ جائز نہیں کہ جو مال تم انہیں دے چکے ہواس میں سے کچھوا پس لو، پاں بجزاس صورت کے کہ جب اندیشہ ہو کہ اللہ کے ضابطوں کو دونوں قائم نەركەسكىں گے،سواگرتم كوبيراندىشە، بورىتم اللد كے ضابطوں كوقائم نە رکھ سکو گے تو دونوں پر اس مال کے باب میں کوئی گناہ نہ ہوگا جوعورت معاوضہ میں دے دے)، نیز ارشاد ربانی ہے: 'نیا أَيُّهَا الَّذِيْنَ آمَنُوا لاَ تَأْكُلُوا أَمُوَالَكُمُ بَيْنَكُمُ بِالْبَاطِلِ إِلاَّ أَنُ تَكُونَ يَجَارَةً عَنُ تَوَاضٍ مِّنْكُمُ" (ا ايان والو! آپس ميں ايك دوسرے کا مال ناحق طور پر نہ کھاؤ، ہاں البتہ کوئی تجارت باہمی رضامندی ہے ہو)، ہرشخص کو دوسرے کا مال اس کی رضامندی کے بغير كهان ب منع كيا كياب، الله تعالى كاار شاد ب: "وَ لاَ تَأْكُلُوُا أَمُوَالَكُمُ بَيْنَكُمُ بِالْبَاطِلِ وَتُدْلُوُا بِهَا إِلَى الْحُكَّامِ" (اور آپس میں ایک دوسر ے کامال ناجائز طور پرمت کھا ڈاڑا ڈاور نہا سے حکام تک پہنچاؤ)،اللد تعالی نے بتایا کہ حاکم وغیر حاکم سب اس میں

- (۲) سورهٔ نساء/۲۹\_
- (٣) سورهٔ بقره/ ۱۸۸\_

مروی ہے، چنانچہ ایک مرد اور اس کی بیوی جن دونوں کے در میان شقاق (سخت اختلاف) تھا، حفرت علیٰ کے پاس آئے، ان میں سے ہرایک کے ساتھ لوگوں کی ایک جماعت تھی تو حفرت علیٰ نے کہا کہ شوہ ہر کے خاندان سے ایک علم اور عورت کے خاندان سے ایک علم بھیج دو، پھر حکمین سے کہا: جانتے ہوتہ ہاری ذ مہ داری کیا ہے؟ تمہاری دو، پھر حکمین سے کہا: جانتے ہوتہ ہاری ذ مہ داری کیا ہے؟ تمہاری دو، پھر حکمین سے کہا: جانتے ہوتہ ہاری ذ مہ داری کیا ہے؟ تمہاری دور، پھر حکمین سے کہا: جانتے ہوتہ ہاری ذ مہ داری کیا ہے؟ تمہاری دور، پھر حکمین سے کہا: جانتے ہوتہ ہاری ذ مہ داری کیا ہے؟ تمہاری دور، پھر حکمین سے کہا: جانتے ہوتہ ہاری ذ مہ داری کیا ہے؟ تمہاری دور، پھر حکمین سے کہا: جانتے ہوتہ ہاری ذ مہ داری کیا ہے؟ تمہاری مورت نے کہا: کتاب اللہ کے ذ ریعہ مجھ پر جوذ مہ داری آئے گی میں عورت نے کہا: کتاب اللہ کے ذ ریعہ مجھ پر جوذ مہ داری آئے گی میں عورت نے کہا: کتاب اللہ کے ذ ریعہ محمد پر جوذ مہ داری آئے گی میں اس پر راضی ہوں، مرد نے کہا: کہ جدائی مجھ منظور نہیں ہے، تو حضرت علیٰ نے کہا: خدا کی قسم تو نے جھوٹ کہا ہے، عورت نے جس طرح اقر ار کیا ہے اسی طرح جب تک اقر ار نہیں کرو گا پنی جہ سے ہل نہیں سکتے، تو حضرت علیٰ نے بتایا کہ حکمین کا تول زوجین کی رضا مندی سے ہوتا ہے۔

انہوں نے کہا ہے کہ حکمین زوجین کی رضامندی کے بغیر ان کے درمیان تفریق نہیں کر سکتے ، بیاس لئے کہ اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ اگر شوہر زوجہ کے ساتھ بدسلو کی کرنے کا اقرار کر لے تو دونوں کے درمیان تفریق نہیں کی جائے گی اور حکمین کی تحکیم ہے قبل حاکم اس کو زوجہ کو طلاق دینے پر مجبور نہیں کر سکتا ہے، اسی طرح اگر عورت نشوز کا اقرار کر لے تو حاکم اس کو خلع پر یا مہر کے لوٹا نے پر مجبور نہیں کر سکتا ہے، اور جب ان دونوں کا حکم حکمین کے تیسجنے سے قبل ایسا ہوا سی کر سکتا ہے، اور جب ان دونوں کا حکم حکمین کے تیسجنے سے قبل ایسا میں کر سکتا ہے، اور جب ان دونوں کا حکم حکمین کے تیسجنے سے قبل ایسا میں کر سکتا ہے، اور جب ان دونوں کا حکم حکمین کے تیسجنے سے قبل ایسا میں کر سکتا ہے، اور جب ان دونوں کا حکم حکمین کے تیسجنے سے قبل ایسا میں کر سکتا ہے، اور جب کی تو کیل کے بغیر طلاق واقع کرنا اور زوجہ کی رضا مندری کے بغیر اس کی ملکیت سے مہر کو نکا لنا جائز نہ ہوگا، اسی وجہ سے زوجین کی رضا مندری کے بغیر دونوں کا خلع جائز نہیں ہے، نیز اس

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره/۲۲۹\_

گذر چا- که حضرت علی فے حکمین سے کہا: کیا جانتے ہوتمہاری ذ مه داری کیا ہے؟ تمہاری ذمہ داری ہے کہ اگرتم دونوں الگ کرنا مناسب مجھوتوا لگ کردو،توا گردونوں وکیل یا گواہ ہوتے توان سے بیر نه کہتے کہ تم جانتے ہوتہ ہاری ذمہ داری کیا ہے؟ بلکہ کہتے کہ تم جانتے ہوکہ تم کوکس چیز کاوکیل بنایا گیاہے؟ تحكم جوطلاق داقع كريں گے دہ ايک سے زيادہ داقع نہ ہوگی اورابتدامیں ان کے لئے ایک سے زیادہ طلاق واقع کرناجا ئزنہ ہوگا، اس لئے کہان کوجس اصلاح کے لئے بھیجا گیا ہے اس سے بیدالگ چیز ہے، لہذا شوہر کوخن ہوگا کہ زائد کورد کردے، الابی نے کہا ہے کہ المدونہ میں ہے کہ وہ دونوں ایک سے زائد طلاق کے ذریعہ تفریق نہیں کریں گے، اور وہ بائنہ ہوگی اگرایک سے زائد طلاق کا فیصلہ کریں گےتو وہ ساقط ہوگی۔ اگرایک حکم ایک طلاق دے اور دوسر احکم دویا تین طلاق دے تو ایک طلاق لازم ہوگی ،اس لئے کہ دونوں حکم ایک طلاق پر متفق ہیں۔ اگر دونوں حکم طلاق دے دیں اور ان کے درمیان اختلاف ہو

الردونوں علم طلاق دے دیں اور ان کے درمیان اختلاف ہو کہ زوجہ کی طرف سے شوہر کے لئے مال کے ساتھ طلاق ہے یا مال کے بغیر طلاق ہے، اس طرح کہ ان میں سے ایک کہے کہ میں نے اس کو مال کے بدلہ میں طلاق دی ہے اور دوسرا کہے کہ میں نے اس کو بلا مال کے طلاق دی ہے، یا ان میں سے ایک کہے کہ ہم دونوں نے ایک ساتھ مال کے بدلہ میں طلاق دی ہے اور دوسرا کہے بلا مال کے طلاق دی ہے تو اگر زوجہ اپنے او پر مال کو لازم نہ کر ے گی تو شوہر پر اور اگر وہ اپنے او پر مال کو لازم نہ کر ات کی جو پہلے تھی اور اگر وہ اپنے او پر مال کو لازم کر ے گی تو طلاق واقع ہوجاتے گی، اور وہ اس سے جدا ہوجائے گی۔

ہیں،لہذااس سے ثابت ہوا کہ جا کم عورت کا مال لے کرا سے شو ہر کو دینے کاما لکنہیں ہےاور شوہر کی رضامندی اور تو کیل کے بغیر اس کی طرف سےطلاق واقع کرنے کا مالک نہیں ہے<sup>(1)</sup>۔ ا ۳- مالکیہ نے کہا ہے کہ حکمین کوزوجین کے درمیان تفریق کرنے کاحق ہےاورز دجین کےخلاف ان کا تفریق کردینا جائز ہے،زوجین ن ان کود کیل اس کابنایا ہویا نہ بنایا ہو،اورطلاق بائن ہوگی اگر چیلع نه مو، اس طرح كه طلاق بلاعوض مو اور نافذ موكَّ خواه طلاق واقع کرنے کے بعدز دجین اس پر راضی نہ ہوں لیکن اس ہے بل زوجین کو جنہوں نے حاکم کے پاس معاملہ کو پیش کئے بغیرتکم بنایا ہے رجوع کا حق ہے، اور حکمین کا فیصلہ نافذ ہوگا اگر جہ حاکم اس پر راضی نہ ہویا قاضی شہر کے فیصلہ کےخلاف ہوا ورخواہ وہ دونوں جا کم کی طرف سے ا مقرر کردہ ہوں یا زوجین کی طرف سے مقرر کئے گئے ہوں، اس لئے کہ ان کا کام فیصلہ کرنا ہے، شہادت یا دکالت نہیں ہے، اس لئے کہ الله تعالى نے كہا ہے: "فَابْعَثُوا حَكَمًا مِّنُ أَهْلِهِ وَحَكَمًا مِّنُ أَهْلِهَا" (") ( توتم ایک حکم مرد کے خاندان سے اور ایک حکم عورت کے خاندان سے مقرر کردو)، بیہ اللہ تعالٰی کی طرف سے صراحت ہے کہ دہ دونوں قاضی ہیں وکیل اور گواہ نہیں ہیں، شریعت میں وکیل کے لئے الگ ایک نام اور اس کی ایک حقیقت ہے، اسی طرح شریعت میں حکم کے لئے الگ ایک نام اور اس کی حقیقت ہے اور جب اللہ تعالی نے ان دونوں میں سے ہرایک کوداضح کردیا ہے تو مناسب نہیں ہے کہ ایک کامعنی دوسر کے کو پہنا پاجائے ،عبیدہ کے واسطے سے ابن سیرین کی حدیث میں مروی ہے۔جس کاذکر حفیہ کے استدلال میں

برابر ہیں کہ وہ کسی کا مال نہیں لے سکتے اور نہ دوسرے کو دے سکتے

- (۱) أحكام القرآن للجصاص ۲ (۱۹۱،۱۹۱،۱۹۱-
  - (۲) سورهٔ نساءر ۳۵\_

اگر طمین کی رائے میں اختلاف ہوجائے تو قاضی ان کی جگہ پر دوسرے دوآ دمیوں کو بیصیح گا جو کسی ایک رائے پر متفق ہوجا نیں گے اور اگر بید دونوں بھی عاجز ہوجا نمیں تو قاضی ز دجین میں سے ظالم کی تادیب کر ے گاور اس سے دوسرے کاحق وصول کرے گا۔ شافعیہ کے نز دیک اظہر کے بالمقابل دوسر اقول بیہ ہے کہ حکمین حاکم کی طرف سے مقرر کر دہ حاکم ہیں، خطیب نے کہا ہے کہ ایک جماعت نے اس کو مختار کہا ہے، اس لئے کہ اللہ تعالیٰ نے آیت میں ان کو حکمین کہا ہے اور وکیل کوبس اجازت ہوتی ہے مگر حکم نہیں ہوتا ہے، اس قول کی بنیاد پر ان دونوں کو بیصیحنے میں ز دجین کی رضا مند کی شرط نہ ہوگی اور نکاح باقی رکھنے اور تفریق کر دینے میں جس میں بیہ دونوں مصلحت سمجھیں اس کا فیصلہ کریں گے اگر شو ہر کا حکم طلاق کو اور حکمین پر واجب ہے - جیسا کہ دسوقی نے کہا ہے - کہ جس حاکم نے ان کو بھیجا ہے اس کے پاس آئیں اور جو کچھ دونوں نے کہا ہے اس کی اطلاع اس کو دیں تا کہ دہ فیصلہ کرنے میں مختاط رہے، اور دونوں جب اس کو اطلاع کر دیں گے تو بغیر کسی ردو کد کے اس کو نافذ کرنا اس پر واجب ہوگا اگر چہ اس کے مذہب کے خلاف ہو یعنی کہے گا جوتم نے فیصلہ کیا ہے، میں وہی فیصلہ کرتا ہوں۔

اور اگر زوجین حاکم کے پاس معاملہ کو پیش کئے بغیر حکم مقرر کریں تو زوجین کے لئے تحکیم سے رجوع کرلینا جائز ہے تو اگر انہوں نے زوجین کے حالات کی پوری تحقیق نہ کی ہواور طلاق کا حکم دینے کا عزم نہ کرلیا ہو تو دونوں معزول ہوجا کیں گے لیکن اگر انہوں نے پوری تحقیق کرلی ہواور فیصلہ کا عزم کرلیا ہو تو تحکیم سے ان میں سے کسی کے رجوع کرنے کا اعتبار نہ ہوگا اور دونوں جو فیصلہ کریں گے زوجین پر لازم ہوگا، خواہ دونوں میں سے ایک نے رجوع کیا ہو یا دونوں نے ایک ساتھ رجوع کرلیا ہو، اس کا ظاہر سے ہے کہ خواہ دونوں زوجیت پر باقی رہنے پر راضی ہوں، یہی مواز سیکا ظاہر ہوں تو ان کے درمیان تفریق کرنا مناسب نہ ہوگا۔

دردیر نے کہا ہے کہ اس کا مطلب میہ ہے کہ اگر حکمین حاکم کی طرف سے مقرر کئے گئے ہوں تو زوجین کوخن نہ ہوگا کہ ان کونحکیم سے علیحدہ کردیں اگر چہ حکمین نے زوجین کے حالات کی پوری تحقیق نہ کی ہو<sup>(1)</sup> ہ

۲۳۲ - شافعیہ نے کہا ہے کہا ظہر قول کے مطابق حکمین زوجین کے وکیل ہیں، اس لئے کہ حالات کے نتیجہ میں جدائی ہوسکتی ہے، بضع

(۱) تفسیر القرطبی ۵٫۷۷۷۱، ۷۷۷، جوا هر الإکلیل ۱٫۷۲۹، ۳۳۰۰، الشرح الکبیر وحاشیة الدسوقی ۲٫۷٬۳۴۵،۳۴۵٬۳۴۷، ۷۴۲۰

نشوز ۳۳-۳۳

اگر چپز دحیین اس پرراضی نہ ہول<sup>(۱)</sup> ۔ ۱۳۷۷ – حنابلہ کے نز دیک حکمین کے بارے میں امام احمد سے روایت مختلف ہے۔

ان سے ایک روایت میں ہے کہ وہ دونوں زوجین کے وکیل بیں، ان کی رضا مندی اور تو کیل کے بغیر ان کونہیں بھیجا جائے گا اور ان دونوں کی اجازت کے بغیر وہ تفریق کے مالک نہ ہوں گے اس لئے کہ بضع شوہر کا حق ہے، اور مال زوجہ کا حق ہے اور وہ دونوں سمجھدار ہیں اس لئے ان کے علاوہ کسی کوان پرولایت یا ان کی طرف سے وکالت کے بغیر اس میں تصرف کا حق نہ ہوگا، یہی روایت صحیح مذہب ہے جیسا کہ مرداوی نے کہا ہے۔

دوسرى روايت ب كەدە دونوں حاكم بيں اوران كون ب كە نكاح كوباقى ركھنے بعوض تفريق كرنے اور بلاعوض تفريق كرنے ميں جو مناسب سمجھيں كريں، وہ زوجين كى رضا مندى اور ان كى توكيل ك متابع نيس بيں، اس لئے كە ارشا دربانى ہے: "فَابْعَثُوْ احَكَمًا مَّنْ أَهْلِه وَ حَكَمًا مِّنْ أَهْلِهَا" (توتم ايك حكم مرد كے خاندان سے اورايك حكم عورت كے خاندان سے مقرركردو)، چنا نچدان دونوں كوحكم كہا ہے اورز وجين كى رضا مندى كا اعتبار نہيں كيا ہے پھركہا ہے: "إن يو يدا إصلاحا" اس كے ذريع حكمين سے خطاب كيا ہے بران دنابلہ نے كہا ہے كہ اگر ته مهيں كە دونوں وكيل بين تو جب تك شو ہرا بني وكيل كوطلاق ياضلح ميں سے جومنا سب سمجھاس كى اجازت نه دے دے اور زوجہ خلع اور صلح ميں جس كو منا سب سمجھاس كى اجازت اجازت نہدے دے وہ دونوں وكيل چونييں كر سكتے ہيں اور حكمين ك

کاوکیل نہیں بنایا گیا ہے، البتہ صرف عورت کے وکیل کوخصوصیت سے خلع کے بارے میں حق ہے، لہذا عورت کی طرف سے اس کا بری کردینا صحیح ہوگا، اس لئے کہ خلع عوض کے بغیر صحیح نہیں ہوتا ہے، عورت کاخلع میں وکیل بنانا معاوضہ میں اجازت دینا ہے اور اس میں سے ابراء بھی ہے۔ اور اگرہم کہیں کہ وہ دونوں حاکم ہیں تو وہ دونوں طلاق اور خلع میں سے جو مناسب سمجھیں گے کریں گے اور ان کا فیصلہ زوجین پر نافذ ہوگا، خواہ دونوں اس فیصلہ سے راضی ہوں یا انکار کریں <sup>(1)</sup>

و-ايك حكم كي تقرري: ۳ ۳- شقاق ( سخت اختلاف) کی حالت میں زوجین کے درمیان ایک حکم کومقرر کرنے میں فقہاء کا اختلاف ہے: مالکید نے کہا ہے کہ زوجین کوحق ہے کہ حاکم کے پاس معاملہ کو پیش کئے بغیر ایک آ دمی کوتکم مقرر کریں جو عادل، رشید ( سوجھ بوجھ والا)، مرد اورجس کام کے لئے بھیجا گیاہے اس سے واقف ہو، اصلاح یا مال کے بدلہ یا بغیر مال کے طلاق دینے کا کام جس طرح د د حکم کریں گے ایسے ہی بیا یک حکم بھی کرے گا۔ اگر مجورز دجین( یابند تصرفات ز دجین) پر ان کے اولیاءایک حکم مقرر کریں جو عادل، رشید ،مرد اور واقف کار ہواوردونوں کے اعتبار سے اجنبی ہوتو اس کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے گنی نے کہا ہے کہ بیرجا مز ہوگا ، باجی نے کہا ہے جائز نہ ہوگا ، اظہر – جیسا کہ دسوقی نے کہا ہے۔ جواز کا قول ہے، ایک حکم بنانے کے عدم جواز کے قول کے مطابق بھی اگر بنادیا جائے اور وہ کوئی فیصلہ کرد بے تواس کا فیصلہٰ ہیں تو ڑا جائے گا<sup>(۲)</sup>۔ الإنصاف ٨ / ٨ ٨ ، ١٢ ٨ ، المغنى ٢ / ٩ ٣ ، ٥ ٤ ، كشاف القناع ٨ / ١١ ٦ -

(۲) الشرح الكبير والدسوقي ۲/۲ ۴٬۳٬۸ مواہب الجليل ۴/۸۱ ـ

<sup>(</sup>۱) مغنی الحتاج ۳۸۱۲۱، نهایة الحتاج ۲۹۸۵، شرح الحلی وحاشیة القلیو بی ۳۸۷۵۱۰

کو دوسرے سے کیا شکایت ہے اور اس سے کہے کہ اگرتم اس کے ساتھ رہنا جاہو اور اس کو پیند کروتو ہم اس کو تمہارے ساتھ کردیں گے۔ اگر اصلاح ممکن نہ ہوتو حکمین غور وفکر کریں گے، اگر واضح ہوجائے کہ قصور شوہر کا ہے، تو خلع کے بغیر دونوں طلاق دے دیں گے یعنی شوہر کے لئے زوجہ سے مال نہیں لیں گے اس لئے کہ ظلم اسی کی طرف سے ہے۔ اوراگرقصورز وجدکا ہوتو دونوں شوہرکوز وجہ کا امین بنا ئیں گے اوراس کواس کے نکاح میں برقراررکھیں گے،اگر دونوں اس کومناسب سم جھیں گے اور شوہر کوصبر کرنے اور <sup>حس</sup>ن معاشرت کا حکم دیں گے یا اگرشو ہرعلیحد گی کو پیند کرنے یا دونوں کو یقین ہو کہ زوجہ اس کے ساتھ اچھی طرح نہیں رہے گی تو مناسب مال کی مقدار پرخلع کردیں گے اگرچه مال کی مقدارم پر سے زیادہ ہو۔ ادراگر ددنوں کاقصور ہوا دراصلاح حال ناممکن ہوا درز وجہ شو ہر کے ساتھ رہنے پر راضی نہ ہوتو کیا حکمین پرخلع کے بغیر طلاق دے دیناواجب ہے، یاان کوتن ہے کہ زوجہ کی طرف سے شو ہرکو کچھ دلاکر خلع کرادیں؟خلیل نے کہا ہےاوریہی اکثر فقہاء کی رائے ہے کہ خلع کرادیں گے، المدونہ کے اکثر شارحین کی رائے بھی یہی ہے،

الشبرخيتی نے کہا ہے کہ بلاخلع کے طلاق دیں گے یہی اکثر فقہاء کی رائے ہے۔ الآبی نے ابن عرفہ سے فل کرتے ہوئے کہا ہے کہ علیحد گی کے

الابی نے ابن کرونہ سے ل کرتے ہوتے کہا ہے کہ یحدی کے طریقہ کے بارے میں عبارتیں مختلف ہیں، باجی نے کہا ہے کہ اگر قصورز وجین کا ہوتو حکمین مہر کے بعض حصہ پر تفریق کریں گے شو ہر کو پورا مہر نہیں دلوا کمیں گے، بعض اہل علم کی یہی رائے ہے، حمد نے اشہب سے یہی نقل کیا ہے، حمد کہتے ہیں کہ ارشا دربانی:"فَلاَ جُنَاحَ شافعیہ کے نز دیک رملی نے کہا ہے کہایک حکم کافی نہ ہوگا بلکہ دوکا ہونا ضروری ہے، ہرفریق کا حکم تنہائی میں اس سے ملے گا اور اس کی تمام شکایات سنے گا پھر دونوں حکم زوجین کے معاملہ میں غور کریں گے۔

خطیب نے کہا ہے کہ مصنف - نووی - کے کلام کامقنضی ہے کہ ایک حکم پراکتفا نہیں کیا جائے گا،اوریہی اصح ہے،اس لئے کہ آیت کا ظاہریہی ہے، نیز اس لئے کہ زوجین میں سے ہرایک اس کومتہم سمجھے گا اورا پناراز اس سے ظاہر نہیں کر بے گا<sup>(1)</sup> ۔

ز - حکمین کو کیا کرنا چاہئے: ۲۰۰۵ - فقہاء کی رائے ہے کہ حکمین کوز وجین کے درمیان صلح کرانے کی اپنی طاقت تجرکوشش کرنی چاہئے، اگر وہ صلح کرانے سے عاجز رہیں تو معاملہ حاکم کے سامنے پیش کریں یا زوجین کے درمیان تفریق کردیں، یہ فی الجملہ ہے، اس میں فقہاء کے نز دیک تفصیل ہے: حفنیہ نے کہا ہے کہ حکمین کوز وجین کے درمیان صلح کرانے کے لئے ان کے پاس بھیجا جائے گا،اگر وہ صلح کرانے سے عاجز رہ جائیں توان میں جو ظالم ہواس کو تھیجت کریں، اس کے ظلم کی وجہ سے اس پر مواخذہ کرے <sup>(۲)</sup> ۔

مالکید نے کہا ہے کہ شروع میں حکمین پر واجب ہے کہ زوجین کے درمیان الفت ومحبت اور حسن معاشرت کے لئے ہر ممکن طریقہ سے صلح کرانے کی بھر پورکوشش کریں اور بیاس طرح کہ حکمین میں سے ہرایک اپنے رشتہ دارکونتہائی میں بلائے اوراس سے پوچھے کہ اس

- (۱) مغنی الحتاج ۳۷ ا۲۲، نهایة الحتاج ۲۷، ۸۵ ۳۷
  - (٢) أحكام القرآن للجصاص ٢ / ١٩٣ ـ

بھی وکیل بنانے کا حکم ہوگا، مثلاً وہ کہ: اس سے میرا مال لے لو پھر خلع کرادو<sup>(1)</sup> ۔ حنابلہ نے کہا ہے کہ حکمین کے لئے مناسب ہے کہ اصلاح کی نیت رکھیں، اس لئے کہ ارشادر بانی ہے: "بان یُویڈ ای اصلاحات کی اللّٰہُ بَیْنَہُ مَا"<sup>(1)</sup> (اگر دونوں کی نیت اصلاح حال کی ہوگی تو اللّٰہ دونوں کے درمیان موافقت پیدا کرد ہوگا)، دونوں زم بات کریں، انصاف کریں، ترغیب دلائیں اور ڈرائیں، دوسرے کے بغیر کوئی ایک حکم کام نہ کر سے تا کہ دونوں میں موافقت کی امیرزیا دہ ہو<sup>(1)</sup> ۔

5-زوجین میں سے سی کاغائب یا مجنون ہونا: ۲۳۱- شافعیہ وحنابلہ کی رائے ہے کہ اگر زوجین یا ان میں سے کوئی ایک تحکیم کے بعد غائب ہوجائے توحکمین کی کارر دائی جاری رہے گی اور اگر زوجین یا ان میں سے کوئی ایک مجنون ہوجائے تو کارر دائی بند ہوجائے گی، یہ فی الجملہ ہے، اس میں ان کے یہاں تفصیل ہے: شافعیہ نے کہا ہے کہ اظہر قول کے مطابق حکمین و کیل ہیں، اگر حکمین نے اس کی رائے معلوم کر لی ہو ان کا فیصلہ نافذ نہ ہوگا، اس لئے کہ وکیل بے ہوشی اور جنون کی وجہ سے معزول ہوجا تا ہے اور اگر حکمین کو تیصحین سے تو کہ ان میں سے کوئی بے ہوش یا مجنون ہوجائے تو اگر چہ حکمین کو تیصحین ہے ہو گی اور جنون کی وجہ سے معزول ہوجا تا ہے اور اگر حکمین کو تیصحین سے تو گی اور جنون کی وجہ سے معزول ہوجا تا ہے اور اگر حکمین کو تیصحین این میں سے کوئی بے ہوش یا مجنون ہوجائے تو حکمین کو تیصحین جائز نہ ہوگا، اور اگر حکمین کو تیصحین کے بعد ان میں سے کوئی غائب ہوجائے تو حکمین کا فیصلہ نافذ ہوگا جیسا کہ دوسرے تمام وکل و بی میں ہوتا ہے <sup>(۲)</sup> ۔

- () مغنى الحتاج ۳۷/۲۱،۲۶۱، نهاية الحتاج ۲۷ ۳۸۵، حاشية القليوني ۳۷ / ۱۰۷ [
  - (٢) سورة نساء / ٢٥ س
  - (۳) کشاف القناع ۲۱۱۷ -
  - (۴) مغنی الحتاج ۳۷ر۲۱۱، نهایة الحتاج ۲۷، ۳۸ س

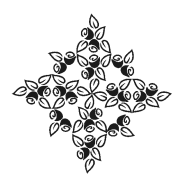
عَلَيْهِمَا فِيْمَا الْمُتَدَتْ بِهِ<sup>، (۱)</sup> کا یہی مطلب ہے اور ابن فتحون نے کہا ہے کہ اگر حکمین صلح پر قادر نہ ہوں تو زوجہ سے شوہر کے لئے کچھ لے کریا شوہر سے اس کو ساقط کر کے دونوں کو الگ کردیں گے یا کچھ لئے اور ساقط کئے بغیر الگ کردیں گے، کیکن زوجہ کے لئے شوہر سے کچھ لینا مناسب نہ ہوگا، کمتیعی نے ان کی موافقت کی ہے۔ حکمین پر واجب ہے کہ حاکم کے پاس جا کر اس کو اپنے فیصلہ کی اطلاع کریں <sup>(1)</sup>۔

شافعیہ نے کہا ہے کہ شوہر کا تکم اس کے ساتھ اورز وجہ کا تکم اس کے ساتھ تنہائی میں ملیں گے اور اس سلسلہ میں ان کی تمام شکایات سنیں گے پھر دونوں کے معاملہ میں حکمین غور کریں گے اور جب دونوں حکم جمع ہوں گے تو کوئی دوسرے سے کچھ نہیں چھپائے گا، پھر دونوں کے درمیان اصلاح کریں گے اور اگر اصلاح ممکن نہ ہوتو ایک طلاق کے ذریعہ دونوں کوالگ کردیں گے، ہرتکم پر احتیاط کرنا لازم ہے،لہذاا گرشوہراینے وکیل سے کہے: اس سے میرا مال لے لواوراس کوطلاق دے دو ، پاکھ اس کواس شرط پر طلاق دو کہتم اس سے میرا مال لے لوتو ضروری ہے کہ وکیل طلاق پر مال لینے کو مقدم کرے، یہی تکم ہے، اگر کیے میرا مال اس سے لےلواور اس کوطلاق دے دو-جیسا کہالروضہ میں بغوی کی تصحیح سے قُل کیا ہےاور اس کو برقراررکھاہے-اس لئے کہوکیل پراحتیاط کرنالازم ہے،لہذ ااس پر یدلازم ہوگااگرچہ' واؤ' ترتیب کے لئے نہیں ہوتا ہے،اگر کیے اس کو طلاق دے دو پھراس سے میرامال لےلوتو جائز ہے کہ مال کے لینے کو مقدم کرے،اس لئے کہ بیزیادہ بہتر ہے،اذ رعی نے کہا ہے: مذکورہ بالا امرمیں شوہر کی جانب ہے تو کیل کی طرح عورت کی جانب سے

- (۱) سورهٔ بقره ۲۲۹\_
- (٢) الشرح الكبير وحاشية الدسوقى ٢ ٨ ٣ ٣ ٣ ٣ ٣، جوا هرالإكليل ار ٢٩ ٣٠

ہوجائے گا، اس لئے کہ مؤکل کے مجنون ہوجانے سے وکالت باطل ہوجاتی ہے، اور اگر حاکم ہوگا تو اس کے لئے فیصلہ کرنا جائز نہ ہوگا، اس لئے کہ اس کی ایک شرط ہہ ہے کہ شقاق باقی رہے اور فریقین حاضر ہوں، اور بیجنون کے ساتھ نہیں ہو سکتا ہے<sup>(1)</sup>۔

ط - حکمین کو وکیل بنانے سے زوجین کا گریز اختیار کرنا: 2 سا- اظہر قول میں شافعیہ کی رائے اور صحیح مذہب میں حنابلہ کی رائے ہے کہ حکمین زوجین کے وکیل ہیں، لہذا زوجین کی رضامندی اور تو کیل کے بغیر حکمین نہیں بھیج جا ئیں گے، اگر زوجین حکمین کے تصحیح پر راضی نہ ہوں یاان کو وکیل بنانے سے گریز اختیار کریں تو ان کو اس پر مجبور نہیں کیا جائے گا، لیکن حاکم اس کی تحقیق کرتا رہے گا تا کہ معلوم ہوجائے کہ زوجین میں سے ظالم کون ہے اور اس کوظلم سے ہاز رکھے گااور اس سے مظلوم کا حق وصول کرے گا تا کہ عدل وانصاف قائم ہو<sup>(1)</sup>



- (۱) الإنصاف ۸۱/۸ ۳٬۱۰ المغنی ۷/ ۵۰ -
- (٢) مغنى الحتاج ٣٦/٢١، كشاف القناع ٢٥/٢١، الإنصاف ٨٠/٨٠

حنابلہ نے کہا ہے کہ اگر زوجین یا ان میں سے کوئی ایک غائب ہوجائے تو پہلی روایت کے مطابق - کہ حکمین وکیل ہیں اور یہی صحیح مذہب ہے جیسا کہ گذرا -حکمین کی کارروائی بندنہیں ہوگی اور دوسری روایت کے مطابق جس میں دونوں کو حاکم قرار دیا گیا ہے، کارروائی بند ہوجائے گی، ایک قول یہ ہے کہ دوسری روایت کے مطابق جس میں ان دونوں کو حاکم قرار دیا گیا ہے،کارروائی بندنہیں ہوگی ۔

اگر زوجین یا ان میں سے کوئی ایک مجنون ہوجائے تو پہلی روایت کے مطابق حکمین کی کارروائی بند ہوجائے گی اور دوسری روایت کے مطابق بندنہیں ہوگی ،اس لئے کہ حاکم مجنون کے خلاف فیصلہ کرسکتا ہے،مرداوی نے کہا ہے کہ یہی صحیح مذہب ہے، یہی جمہور اصحاب کی رائے ہے، انہوں نے مزید اضافہ کیا ہے کہ المغنى میں مصنف نے کہا ہے کہ دوسری روایت کے مطابق بھی کارروائی بند ہوجائے گی اس لئے کہ جنون کے ساتھ شقاق باقی نہیں رہ جائے گا۔ ابن قدامہ نے کہا ہے: اگر حکمین کے جیجنے کے بعد زوجین یا ان میں سے کوئی ایک غائب ہوجائے توحکمین کے لئے جائز ہے کہ اینی رائے نافذ کریں اگرہم کہیں کہ وہ وکیل ہیں،اس لئے کہ غائب ہونے سے دکالت باطل نہیں ہوتی ہےادرا گرہم کہیں کہ وہ حاکم ہیں تو ان کے لئے فیصلہ کو نافذ کرنا جائز نہ ہوگا، اس لئے زوجین میں سے ہرایک محکوم الدو محکوم علیہ (ایسا ہوگا کہ ہرایک کے لئے بھی فیصلہ ہوگا اور اس کے خلاف بھی ) ہوگا اور قضاءللغائب جائز نہیں ہے، البتہ اگر دونوں نے ان دونوں کو وکیل بنادیا ہوگا تو وکیل کی حیثیت سے ایپا کر سکتے ہیں حکم کی حیثیت سے ہیں کر سکتے اورا گرز وجین میں سے کسی ایک نے وکیل بنایا ہوتو اس کے غائبانہ میں جس کام کے لئے وکیل بنایا ہےوہ کا ماینے مؤکل کے لئے کر سکتا ہے۔ اگران میں سے کوئی مجنون ہوجائے تواس کے دکیل کا تکم باطل

الف-نماز جمعہ میں نصاب: <sup>1</sup> - فقہاء نے نماز جمعہ کے صحیح ہونے کے لئے شرط لگائی ہے کہ جماعت سے ادا کی جائے، اس لئے کہ نبی کریم علیق نے اس کو جماعت کے بغیر بھی ادانہیں کیا ہے، اور اس پرا جماع ہے۔ اس نصاب میں فقہاء کا اختلاف ہے جس کے ذریعہ جمعہ کی نماز منعقد ہوتی ہے۔ تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: اصطلاح '' صلوٰۃ الجمعہ' (فقرہ / ۲۱،۲۰)۔

5- چوری کی حد میں نصاب: 6- مختلف شرا لط کے ضمن میں فقہاء نے حد سرقہ میں ہاتھ کا شنے کے لئے بی شرط لگائی ہے کہ چوری کردہ مال نصاب کے برابر ہو، جمہور فقہاء کے نز دیک اس سے کم میں ہاتھ نہیں کا ٹاجائے گا۔ لیکن اس نصاب کی مقدار متعین کرنے میں ان کے در میان اختلاف ہے۔ تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: اصطلاح '' سرقہ' (فقرہ ۲ ساور اس کے بعد کے فقرات)۔

تعریف: ۱- لغت میں نصاب کا ایک معنی'' اصل'' ہے، نصاب الز کاۃ: مال کی وہ مقدار جو وجوب زکاۃ کے لئے مقرر ہے<sup>(1)</sup>۔ اصطلاحی معنی کے بارے میں برکتی نے کہاہے: شریعت میں نصاب وہ مقدار ہے جس سے کم میں مال کی زکاۃ واجب نہیں ہوتی ہے<sup>(1)</sup>۔

متعلقہ الفاظ: مقدار: ۲- لغت میں مقدار مثل کو کہتے ہیں، کہا جاتا ہے: مقدار الشيء، یعنی جوعدد، ناپ، وزن یا مساحت میں اس کے مثل ہو۔ اصطلاح میں: مقدار وہ شی ہے جس کے ذریعہ عددی، کیلی یا وزنی چیز کاعلم ہو<sup>(۳)</sup>۔ مقداراور نصاب میں پیعلق ہے کہ مقدار نصاب سے عام ہے۔

نصاب سے متعلق احکام: چنداحکام نصاب سے متعلق ہیں، ان میں سے بعض درج ذیل ہیں.

> ۲) لسان العرب،المصباح المنير -(۲) قواعدالفقه للبركتى-(۳) المعجم الوسيط ،قواعدالفقه للبركتى-

نصارى د يکھئے:'' اہل الکتاب''۔ تعريف: ا – لغت میں نصیب کامعنی ہر چیز کا حصہ ہے، اس کی جمع انصباء، أنصبة اور نصب ، نِصب ايك لغت مي نصيب كمعنى مي *ب*، أنصبه يعنى اس كے لئے حصہ مقرر كيا، هم يتناصبونه يعنى انہوں نے پاہم تقسیم کیا<sup>(1)</sup>۔ لفرة اور اصطلاح میں نصیب کے معنی ،لغوی معنی سے مختلف نہیں ہے،اس کا اطلاق ہر چیز کے جصے پر بھی ہوتا ہےاور تقسیم کردہ شن کے د يکھئے:'' عاقلہ'۔ جزادر حصے يربھی ہوتاہے۔ متعلقه الفاظ: فرض: ۲- لغت میں فرض کے چند معانی ہیں: کاٹنا، مقرر کرنا، واجب کرنا<sup>(۲)</sup> اصطلاح میں میراث کے باب میں وارث کے لئے شریعت میں مقرر کردہ حصہ فرض ہے<sup>(m)</sup>۔ نصیب اور فرض کے درمیان تعلق بد ہے کہ ہر نصیب فرض ہے، ہر فرض نصیب نہیں ہے۔ (۱) لسان العرب،المصباح المنير -(٢) المصباح المنير ،لسان العرب-(۳) مغنیالحتاج ۳/۲\_ -1001-

نصارى، نصرة ، نصيب ١-٢

بارے میں حکم دیتا ہے، مرد کا حصہ دوعورتوں کے حصہ کے برابر ہے، اوراگر دو سے زائد عورتیں ہی ہوں تو ان کے لئے دو تہائی حصہ اس مال کا ہے جومورث چھوڑ گیا ہے، اور اگرایک ہی لڑ کی ہوتو اس کے لئے نصف حصہ ہے، اور مورث کے والدین یعنی ان دونوں میں ہر ایک کے لئے اس مال کا چھٹا حصہ ہے جو وہ چھوڑ گیا ہے بشرطیکہ مورث کے کوئی اولا دہو، اور اگر مورث کے کوئی اولا دنہ ہواور اس کے والدین ہی اس کے دارث ہوں تو اس کی ماں کا ایک تہائی ہے، لیکن اگرمورث کے بھائی بہن ہوں تو اس کی ماں کے لئے ایک چھٹا حصبہ ہے، وصیت کے نکالنے کے بعد کہ مورث اس کی وصیت کر جائے یا ادائے قرض کے بعد، تمہارے باب ہوں کہ تمہارے بیٹے تم نہیں جانتے ہو کہان میں سے نفع پہنچانے میں تم سے قریب تر کون ہے، یہ سب الله كي طرف سے مقرر ہے، بے شك الله ، يعلم والا ہے حكمت والا ہے، اور تمہارے لئے اس مال کا آ دھا حصہ ہے جو تمہاری ہویاں چھوڑ جائیں بشرطیکہان کے کوئی اولا دنہ ہو،اورا گران کےاولا د ہوتو تمہارے لئے بیویوں کے ترکہ کی چوتھائی ہے دصیت نکالنے کے بعد جس کی وہ وصیت کر جائیں یا ادائے قرض کے بعد، اوران بیویوں کے لئے تمہار بے تر کہ کی چوتھائی ہے بشرطیکہ تمہار کے دنی اولا دندہو، لیکن اگرتمهارے کچھاولا دہوتوان بیویوں کوتمہارے تر کہ کا آٹھواں حصبہ ملے گا بعد وصیت نکالنے کے،جس کی تم وصیت کر جاؤیا ادائے قرض کے بعد،اورا گرکوئی مورث مردہو یاعورت،اییا ہوجس کے نہ اصول ہوں نہ فروع اور اس کے ایک بھائی یا ایک بہن ہوتو دونوں میں سے ہرایک کے لئے ایک چھٹا حصہ ہے، اور اگر بدلوگ اس سے زائد ہوں تو وہ ایک تہائی میں شریک ہوں گے بعد دصیت نکا لنے کے، جس کی وصیت کردی جائے یاادائے قرض کے بعد بغیر کسی کے نقصان پہنچائے، پیچکم اللہ کی طرف سے ہے،اور اللہ بڑ اعلم والا سے بڑ ابر دبار

نصیب سے **متعلق ا**حکام: نصیب سے متعلق چنداحکام ہیں، بعض درج ذیل ہیں:

اول-میراث میں نصیب: ۲۰- شارع حکیم نے ہروارث کے لئے مقررہ حصہ کی تعیین کی ہے، اور وہ ان چھ سے خارج نہیں ہے: نصف (آ دھا)، ربع (چوتھا کی)، نمن (آ ٹھواں)، ثلثان (دوتہا کی)، ثلث (تہا کی)اور سدس (چھٹا)۔

به چھ تھے سورۂ نساء کی ان تین آیات میں مذکور میں: ''يُوُصِيُكُمُ اللَّهُ فِي أَوُلاَدِكُمُ لِلذَّكَرِ مِثُلُ حَظِّ الْأُنْتَيَيْنِ فَإِنُ كُنَّ نِسَآءً فَوُقَ اثْنَتَيُن فَلَهُنَّ ثُلُثًا مَا تَرَكَ وَإِنُ كَانَتُ وَاحِدَةً فَلَهَا النِّصُفُ وَلِأَبَوَيْهِ لِكُلِّ وَاحِدٍ مِّنُهُمَا السُّدُسُ مِمَّا تَرَكَ إِنْ كَانَ لَهُ وَلَدٌ، وَإِنْ لَّمُ يَكُنُ لَهُ وَلَدٌ وَوَرِثَهُ أَبَوَاهُ فَلَأُمِّهِ الثُّلُثُ، فَإِنْ كَانَ لَهُ إِخُوَةٌ فَلَأُمِّهِ السُّدُسُ مِنُ بَعُدِ وَصِيَّةٍ يُوْصِي بِهَا أَوُ دَيْنِ، آبَاءُ كُمُ وَأَبْنَاءُ كُمُ لاَ تَدُرُوُنَ أَيُّهُمُ أَقْرَبُ لَكُمُ نَفُعًا، فَرِيْضَةً مِّنَ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيُمًا حَكِيُمًا، وَلَكُمُ نِصْفُ مَا تَرَكَ أَزُوَاجُكُمُ إِنُ لَّمُ يَكُنُ لَهُنَّ وَلَدٌ فَإِنُ كَانَ لَهُنَّ وَلَدٌ فَلَكُمُ الرُّبُعُ مِمَّا تَرَكُنَ مِنُ بَعُدِ وَصِيَّةٍ يُوْصِين بِهَا أَوُ دَيْنِ وَلَهُنَّ الرُّبُعُ مِمَّا تَرَكْتُمُ إِن لَّمُ يَكُنُ لَّكُمُ وَلَدٌ فَإِنُ كَانَ لَكُمُ وَلَدٌ فَلَهُنَّ الثُّمُنُ مِمَّا تَرَكُتُمُ مِنُ بَعُدِ وَصِيَّةٍ تُوُصُوُنَ بِهَا أَوُ دَيْن وَإِنْ كَانَ رَجُلٌ يُّوُرَتْ كَلاَلَةً أَو امُرَأَةٌ وَلَهُ أَخً أَوُ أُخُتٌ فَلِكُلِّ وَاحِدٍ مِّنْهُمَا السُّدُسُ فَإِنْ كَانُوا أَكْثَرَ مِنُ ذَٰلِكَ فَهُمُ شُرَكَاءُ فِي الْثُّلُثِ مِنُ بَعُدِ وَصِيَّةٍ يُّوُصِي بِهَا أَوُ دَيْنِ غَيْرَ مُضَآرٍّ وَصِيَّةً مِّنَ اللَّهِ وَاللَّهُ عَلِيْهُ حَلِيْهُ، (1) ( اللَّه تمهين تمهاري اولاد کي ميراث ک

(۱) سورهٔ نساء/۱۱، ۱۱\_

نصيب ۳

بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے، چند اقوال ہیں، ان کی تفصیل اصطلاح" شرکة"(فقرہ/ ۲۰،۷) میں ہے۔

نثر یک کے حصد کا صفان: ۵- اس پر جمہور فقہاء کا اتفاق ہے کہ نثر یک کا قبضہ قبضہ امانت ہے، لہذاوہ زیادتی یا کوتاہی کے بغیر ضامن نہیں ہوگا،اگرزیادتی کرے گاتو ضامن ہوگا۔

تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: اصطلاحات: ''شرکۃ العقد'' (فقرہ (۸۵)،'' تجہیل'' (فقرہ ۲ اوراس کے بعد کے فقرات)، ''صان''(فقرہ (۷)،۱۱)،'' تعدی''(فقرہ (۱۱)۔

تفسیم کرنے والوں کے حصہ کی مقدار کے مطابق تفسیم کرنے کی اجرت کو بانٹنا: ۲-تفسیم کرنے کی اجرت کو بانٹنے کی کیفیت کے بارے میں فقنہاء کا اختلاف ہے کہ فریق کی تعداد کے اعتبار سے بانٹی جائے گی، یا ہر حصہ دار کے حصہ کی مقدار کے مطابق بانٹی جائے گی۔ تفصیل کے لئے دیکھتے: اصطلاح ''قسمة'' (فقرہ ر ۲۰۵،۳۵)۔

اراضی کی نفسیم میں حصہ: 2- اراضی جوتشیم ہونے والی ہے، یا تو ایک جگہ ہوگی یا چند جگہوں میں ہوگی، اورا گرایک جگہ ہوگی تو اس کے اجزاء یا تو کسی معمولی فرق کے بغیر کیساں ہوں گے یانہیں؟ ب) ، اور ارشاد بارى ب: "يستَفُتُو نَکَ قُل اللَّهُ يُفْتِيْكُم فِي
 الْكَلاَلَةِ إِن امُرُءٌ هَلَکَ لَيُسَ لَهُ وَلَدٌ وَلَهُ أُحُتٌ فَلَهَا نِصْفُ
 مَا تَرَکَ وَهُوَ يَرِثُهَا إِنُ لَّمُ يَكُنُ لَّهَا وَلَدٌ فَإِنْ كَانَتَا اتُنتَيُنِ
 فَلَهُمَا التُلْكَانِ مِمَّا تَرَکَ وَإِنْ كَانُوا إحُوَةً رِّجَالاً وَنِسَآءً
 فَلِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظَّ الْأُنْفَيَنِ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمُ أَنْ تَضِلُّوا وَاللَّهُ
 فَلِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظِّ الْأُنْفَيَنِ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمُ أَنْ تَضِلُّوا وَاللَّهُ
 فَلِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظَّ الْأُنْفَيَنِ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمُ أَنْ تَضِلُّوا وَاللَّهُ
 فَلِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظَّ الْأُنْفَيَنِ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمُ أَنْ تَضِلُّوا وَاللَّهُ
 بَكُلَّ شَيْءٍ عَلِيُمٌ '<sup>(1)</sup> (لوَّلَ آ بِ حَكْم دريافَ رَحَى مَا يَكَانُو اللَّهُ لَكُمُ أَنْ تَضِلُّوا وَاللَّهُ
 بَكُلَّ شَيْءٍ عَلِيُمٌ '<sup>(1)</sup> (لوَّلَ آ بِ حَكْم دريافَ رَحَى مَا مَا يَحَامَ ديا بَي مَا وَاللَّهُ
 آ لَكُونَ قُولا واللَّهُ اللَّهُ لَكُمُ أَنْ تَضِلُوا وَاللَّهُ اللَّهُ لَكُمُ أَنْ تَصَلَّعُوا وَاللَّهُ اللَّهُ مَنْ عَالَهُ لَكُمُ أَنْ تَضَعْدُوا وَاللَّهُ وَيَعْنَى مِنْ اللَّهُ لَكُمُ أَنْ تَصَابُوا وَاللَهُ لَكُمُ أَنْ تَصَابُوا وَاللَهُ لَكُمُ أَنَّ تَصَابُوا وَاللَّهُ اللَّهُ لَكُمُ أَنْ مَا يَعْ عَلَيْ مَا مَا مَا مَا عَلَى اللَّهُ لَكُمُ أَنْ مَعْهَا مَوْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَكُمُ أَنْ تَصَعْلُوا وَاللَهُ مَعْ عَلَيْ اللَّهُ لَكُمُ مَنْ مَا مَا عَنْ الْنَا مَنْ عَائِنَ وَا وَالَكُمُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا وَاللَّهُ مَنْ عَامَا وَ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ لَعُنْ عَا عَنْ اللَّهُ اللَّهُ الْتَعْمَانَ وَاللَهُ مَا مَا عَنْ اللَّهُ لَكُمُ مَا مَنْ اللَّهُ عَا مَا مَنْ عَالَهُ اللَّهُ اللَّهُ لَكُمُ أَنْ اللَّهُ مَا مَنْ مَا عَنْ عَلَمُ وَلَكُ مَا مَنْ اللَّ الْعُنْ مَا مَا عَا عَا مَا مَا مُوا وَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا مَا عَنَا مَا مَا مُوا الْحَا عَا مَا مُوا مَنْ مَا مَا مَا مَا مُوا مَا مَا مَا عُلَمُ مَا مُوا مَا مَا مُ مَا مُوا مُوا مَا مَا مُوا مُ اللَّهُ مَا مَا مُوا مَا مَا مُ

ان حصہ داروں کے بیان اور ان کی توریث کی شرطوں میں تفصیل ہے، ملاحظہ ہو:'' إرث'' (فقرہ ۸ ۲ ، ۴ ۳)۔

دوم- شرکت میں نصیب: شرکت میں نصیب کے چنداحکام ہیں،ان میں سے بعض درج ذیل ہیں:

شریک کے حصہ میں تصرف کرنا: ۴۷ - کوئی شریک شرکت والے اپنے حصہ میں کوئی تصرف کرے مثلاً اپنے شریک یا غیر شریک سے بیچ ، اجارہ یا اعارہ کرتے تو اس کے

(۱) سورهٔ نساء ۲۷۱-

تصيب 🖓 - ۷



دائر کردہ حق شفعہ کے حصہ میں شفیع کی ملکیت: ۱۱-شفیع مطالبہ کے بعد جس حصہ میں شفیعہ کا مطالبہ کیا گیا ہے اس کا مالک کب بنے گا، اس میں فقہاء کا اختلاف ہے، کیا وہ مشتر کی کی طرف سے سپر دگی پر مالک ہوجائے گا؟ یا قاضی کے فیصلہ سے یا مشتر کی کوشن دینے سے یا مہلت دینے پراپنی رضا مند کی سے یا لینے پر گواہ بنانے سے مالک ہوگا۔ تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: اصطلاح ''شفعة'' (فقرہ ر ۲۹، ۲۰ م)۔

جس حصہ میں حق شفعہ کا دعوی کیا گیا ہے اس میں مشتری کا تعمیر کرنا: ١٢ - اگر مشتری اس زیین میں جس میں حق شفعہ کا دعوی کیا گیا ہے، مکان بنا لے، درخت لگالے یا کھیتی کر لیتو اس کے بارے میں فقتهاء کا اختلاف ہے۔ کیا شفیع کو اختیار ہوگا کہ مکان اور درخت کی قیمت اکھڑی ہوئی حالت میں جوہوگی اس کو دے کر مکان ودرخت لے لے، یا مشتری کو اس کے اکھاڑ لینے پر مجبور کرے تا کہ خالی زمین لے، یا اس کو اس بات میں اختیار ہوگا کہ ثمن اور مکان ودرخت کی قیمت دے کر زمین و مکان ودرخت لے یا شفعہ چھوڑ دے۔ یا شفیع بلا معاوضہ مشتری کے بنائے ہوئے مکان ، لگائے ہوئے درخت اور کی ہوئی کھیتی کو اکھاڑ دے گا۔ تقسیم کرنے میں حصبہ کی تعیین: ۸ - جب تقسیم کرنے والا ہرایک کا حصہ متعین کردے گا تو تقسیم کلمل ہوجائے گی، اور ہرایک کے لئے وہ حصبہ لازم ہوجائے گا جواس کے لئے مقرر ہوگا۔ تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو:اصطلاح" قسمة '(فقرہ را۵)۔

تقسیم میں حصہ کی ملکیت اور اس میں تصرف کرنا: ۹ - فقہاء کی رائے ہے کہ تقسیم کرنے والاتقسیم کے کمل ہوجانے کے بعد اپنے حصہ کا مالک ہونے اور اس میں تصرف کرنے میں خود مختار ہوگا۔

تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: اصطلاح '' قسمة'' (فقرہ / ۵۲ اوراس کے بعد کے فقرات)۔

باری میں اپنے ساتھی کے حصبہ سے شریک کا فائدہ اٹھانا: • ا - جمہور فقہاء مالکیہ، شافعیہ اور حنا بلہ کی رائے ہے کہ شریکین میں سے ہرایک کے لئے درست ہے کہ اپنے ساتھی کے حصبہ سے فائدہ اس بات کے قوض اٹھائے کہ اس کا ساتھی اس کے حصبہ سے فائدہ اٹھائے۔ تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: اصطلاح ''قسمة'' (فقرہ

ر ۵۹،۵۸)،اور" مهایاً ة"۔

نصیب ۱۳ - ۱۵ تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: اصطلاح ''شفتہ' (فقرہ ۸ ۸)۔ کرد. جس حصہ میں حق شفعہ دائر ہے اس میں دوسر کاحق نگل آئے: ۲ - اگر شفیح اس حصہ کولے لیجس میں حق شفعہ کا دعوی کیا ہے پھر لئے ب سا - اگر شفیح اس حصہ کولے لیجس میں حق شفعہ کا دعوی کیا ہے پھر لئے ب سا - اگر شفیح اس حصہ کولے لیجس میں حق شفعہ کا دعوی کیا ہے پھر سا - اگر شفیح اس حصہ کولے لیجس میں حق شفعہ کا دعوی کیا ہے پھر اس کے بعد ظاہر ہو کہ دوہ دوسر کا حق ہے تو اس کے بارے میں اس کے بعد ظاہر ہو کہ دوہ دوسر کا حق ہے تو اس کے بارے میں مشتر کا اس کے بعد ظاہر ہو کہ دوہ دوسر کا حق فقہاء کا اختلاف ہے۔ مشتر کا اس کے بائع سے ثمن دوسول کر کا اور اپن مشتر کا اس کے بائع سے ثمن دوسول کر کا اور اس کے معنی کی دائے ہے کہ اگر اس نے مشتر کی کو ثمن دیا ہے تو مشتر کی مشتر کا اس کے بعد نظے ، اور اگر بائع کو ادا کیا ہے اور اس کے قبضہ ۲۰۰ میں رہتے ہو نے میچ کا استحقاق نگل آئے تو اس پر شفیح کے لئے شمن کا میں رہتے ہو نے میچ کا استحقاق نگل آئے تو اس پر شفیح کے لئے شن کا

تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو:اصطلاح'' شفعہ'' (فقرہ ۷۹)۔

جس حصہ میں حق شفعہ کا دعوی ہے اس کے ہلاک ہونے کا تاوان: ۱۹۱۰ - جس حصہ میں حق شفعہ کا دعوی ہے وہ کلمل یا اس کا کچھ حصہ مشتری کی وجہ سے یاکسی دوسرے کی وجہ سے ہلاک ہوجائے تو اس کے تاوان کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے۔ تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو:اصطلاح '' شفعہ'' (فقرہ (۵۰ )۔

پنجم :مشترک غلام میں حصبہ کا آ زاد کرنا: ۱۵ – اگرکوئی څخص دوسرے کے ساتھ مشترک غلام میں اپنا حصبہ آ زاد



تبھی دوبارہ گناہ نہ کرے)۔ نصیحت کا اصطلاحی معنی جس کو تصیحت کی جائے اس کے کینہ کے بغیر خالص رائے دینا، یا خیر وصلاح کی طرف بلا نا اور شروفساد سے روکنا ہے<sup>(1)</sup>۔ علامہ نووی نے الخطابی سے ان کا قول نقل کیا ہے، نصیحت ایک ایسا جامع کلمہ ہے جس میں اس شخص کے تمام خیر وصلاح داخل ہیں، ایسا جامع کلمہ ہے جس میں اس شخص کے تمام خیر وصلاح داخل ہیں، کلام عرب میں کوئی مفرد کلمہ ایسانہیں ہے جس کے ذریعہ اس کلمہ کے معنی کی تعبیر کی جا سکے (<sup>1)</sup>۔

متعلقة الفاظ: الف - خد يعة ( دهو که ، فريب ): ٢ - حديعة لغت ميں خدع کا اسم ہے، کہاجاتا ہے: خدعه خدعاً: دهوکا دينا اور اس طرح نقصان پہنچانا که اس کوعلم نه ہو سکے، اختدعه فانخدع: اس کو دهوکا ديا تو وہ دهوکا کھا گيا، ہو سکے، اختدعه فانخدع: اس کو دهوکا ديا تو وہ دهوکا کھا گيا، الحرب خدعة: خاکوز بر، زير اور پيش تينوں حرکتيں ہو سکتی ہيں، اور همزة کے وزن پر بھی ہو سکتی ہے يعنی جنگ دهو کہ سے جیتی جاتی ہے، الحدعة کا معنی بہت دهوکا دينے والا بھی ہے، المحدعة: وہ خص جو لوگوں کو بہت دهوکا دينا ہو<sup>(m)</sup> ۔ اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگن ہيں ہے<sup>(m)</sup> ۔

\* , <del>S</del>.

تعريف: ا-لغت مين نفيحت كامعنى خير وصلاح كى طرف بلا نااور شروفساد سے روكنا ہے، اس كى جمع نصائح ہے، يہ نصح فعل كا اسم مصدر ہے، كہاجا تا ہے: نصح الشيء نصحًا و نصوحًا و نصاحةً: خالص ہونا۔

نصحت توبته: دوبارہ کرنے کے ارادہ کا شائبہ بھی نہ ہو یعنی پخت تو بہ کرنا، نصح قلبہ: کینہ سے پاک ہونا، نصح الشيء: صاف کرنا، کہاجا تا ہے: نصح فلانا ولہ (لام کے ساتھ اس کا استعال کرنا زیادہ فصح ہے): ایسی چیز کی طرف رہنمائی کرنا جس میں اس کے لئے خیر وصلاح ہو۔

ناصح فلانا: ایک دوسرے کوضیحت کرنا، ناصح فلان نفسه فی التوبة: پختتوبه کرنا۔

انتصح فلان: نصيحت قبول كرنا، انتصح فلانا: خيرخواه مجمنا-

النَّصح والنُّصح: مشوره مين مخلص بونا، نصوح: مبالغه  $p^{(1)}(، بهت نصيحت کرنے والا)، حضرت ابن مسعود کی حدیث ميں$  $<math>p^{(1)}(، بهت نصيحت کرنے والا)، حضرت ابن مسعود کی حدیث ميں$  $<math>p^{(1)}(، بهت نصيح مي العبد من الذنب ثم لا يعود$ <u>اليه أبداً، (1)</u> توبة النصوح مي مي که بنده گناه ستوب کرے پھر(1) المجم الوسط ، القاموں الحيط ، لسان العرب۔(1) اثر ابن مسعودُ: "التوبة النصوح أن يتوب العبد ....... کی روايت يبق

نفيحت ا-٢

## نفيحت ۳-۵

لئے اس کی تاکید کی گئی ہے، راغب اصفہانی نے کہا ہے کہ نبی کریم سلالیہ نے نصیحت کے معاملہ کی عظمت بیان کرتے ہوئے فرمايا:"الدين النصيحة" (دين سرايا نصيحت وخير خوابى ہے)، نبی کریم علیلة نے بتایا کہ تمام لوگوں کے لئے نفیجت وخیرخواہی واجب ہے یعنی ان کے تمام امور میں ان کی مصالح کا لحاظ کرے(۲)\_ مالکیہ نے کہا ہے کہ اگر نصیحت کے مفید ہونے کا گمان ہوتو فرض عین ہے خواہ اس کا مطالبہ ہویا نہ ہو، اس لئے کہ بیامر بالمعر وف کے باب سے ہے۔ علامہ نو دی نے ابن بطال سے نقل کیا ہے کہ نصیحت وخیر خواہی فرض کفاہیہ ہے،اگر کچھلوگ ادا کردیں گے تو کافی ہوجائے گااور باقی لوگوں کے ذمہ سے ساقط ہوجائے گا<sup>(۳)</sup>۔ اگرنصیحت کرنے والے کو یقین ہو کہ اس کی نصیحت قبول کی جائے گی اوراس کی بات مانی جائے گی اوراس کوکسی قشم کے نقصان کا اندیشه نه ،وتونفیحت بقدر ضرورت یا بقدر طاقت لازم ،وگی اور اگر نقصان پہنچنے کا اندیشہ ہوتو اس کے لئے نصیحت نہ کرنے کی گنجائش ہوگی، دوسر فقہاء نے کہا ہے کہ حدیث "الدین النصیحة" کا ظاہر بیہ ہے کہ ضیحت کرناواجب ہے،خواہ یقین ہو کہ جس کونصیحت کی جائے گی اس کے لئے مفید نہیں ہے <sup>(م)</sup>۔

- (۲) الشرح الصغير على أقرب المسالك إلى مذجب الإمام مالك وحاشية الصادى ۱۹۸۷ مالم حطح دارالمعارف، الذريعة إلى مكارم الشريعه رص ۲۹۵ طبع دارالصحوه ودارالوفاء، الزواجرعن اقتراف الكبائر ارا ۲۲ طبع مصطفى البابي الحلي -
  - (۳) شرح صحيح مسلمللنو وي ار ۹۹ ۳، دليل الفالحين ار ۵۹ ۳ به
- (۴) الشرح الصغير ۱۷۲۴۷۵، شرح صحيح مسلم للنووی ۱۷۹۹۳، دليل الفالحين ۱۷۰۲، فيض القد يرشرح الجامع الصغيرللمنا وی ۵۵۶/۳۵ طبع مصطفی حجد۔

ب- غش: سا- الغِش (غین کے زیر کے ساتھ) العَش (غین کے زبر کے ساتھ) کا اسم ہے، کہاجا تا ہے: غشّه غشاً: خیر خواہی نہ کرنا اور خلاف مصلحت کو مزین کرنا یا خالص خیر خواہی نہ کرنا، یا خلاف ضمیر ظاہر کرنا، یا بید کینہ اور دھوکا ہے<sup>(1)</sup> ۔ اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے۔ نصیحت اورغش کے در میان تضاد کا تعلق ہے۔

ج-تونیخ: ۲۰- التوبیخ، وبّخ کا مصدر ہے، کہاجاتا ہے: وبّخته توبیخاً: جھڑ کنا، ملامت کرنا، دھمکانا، سرزنش کرنا، فارابی نے کہا ہے: عاردلانا<sup>(۲)</sup>۔ تونیخ کا اصطلاحی معنی: عار دلانا، ملامت کرناوبرا بھلا مہناہے<sup>(۳)</sup>۔ اعلانیہ ہو۔ اعلانیہ ہو۔

نثر عی حکم: ۵- فقہاء کی رائے ہے کہ مسلمانوں کے لئے نصیحت وخیر خواہی واجب ہے،ابن حجز ہیتمی نے کہا ہے کہ خاص اور عام مسلمانوں کے

- (۱) القاموس المحيط، المصباح المنير -
- (٢) القامون المحيط،المصباح المنير -
  - (٣) قواعدالفقه للبركق-
- (۳) مختصر منهاج القاصدين رص۹۹ طبع المكتب الاسلامی، إحياء علوم الدين ۲ر ۱۸۲ طبع دارالمعرفه بيروت.

نفيحت۲-۷

دوسرے فقہاء مثلاً ابن رجب نے کہا ہے کہ نبی کریم علی تعلیق نے خبر دی ہے کہ دین تصیحت ہے، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ تصیحت میں اسلام، ایمان اور احسان کے اعمال جن کا ذکر حدیث جبریل میں ہے، داخل ہیں، اور ان سب کو دین کہا جاتا ہے، اس لئے انصح للد کا تقاضا ہے کہ اس کے واجبات کو کمل طریقہ پر ادا کیا جائے اور یہی مقام احسان ہے، انصح للہ اس کے بغیر کمل نہیں ہو سکے گا، اور میمجت واجبہ ومستحبہ کے کمال کے بغیر ادا نہ ہو گا<sup>(1)</sup> واجبہ ومستحبہ کے کمال کے بغیر ادا نہ ہو گا<sup>(1)</sup> ہے ہوں اس لئے کہ جس عمل میں عامل خلص نہ ہو وہ دین نہیں ہے (<sup>1)</sup>

نصیحت کس کے لئے واجب ہوگی اور کیسے ہوگی؟ 2 - حدیث میں ہے جس کی روایت تیم دارکٹ نے کی ہے کہ اللہ کے رسول طلیق نے فرمایا: "الدین النصیحة، قلنا: لمن یا رسول الله، قال: لله، ولکتابه، ولرسوله، ولأئمة المسلمین، و عامتھم"<sup>(۳)</sup> (دین سرایانصیحت ہے، ہم نے عرض کیا: کس کے لئے؟ تو ارشاد فرمایا: اللہ کے لئے ، اس کی کتاب اور اس کے رسول کے لئے، ائم مسلمین اور عام مسلما نوں کے لئے)۔ علامہ نووی نے کہا ہے کہ خطابی وغیرہ علماء نے بڑی عمدہ گفتگو کی ہے، میں ان سب کا خلاصہ قتل کرتا ہوں، انہوں نے کہا ہے: تشرک کی نفی کرے، اس کی صفات میں الحاد سے پر ہیز کرے اور تمام صفات کمالیہ وجلالیہ سے اس کو متصف کرے، تمام نقائص سے ترک ری نفی کرے، اس کی صفات میں الحاد سے پر ہیز کرے اور (۱) جامع العلوم والحکم ار ۲۱۸ ہے (۳) حدیث: "الدین النصیحة" کی تخ تی نفترہ رہ میں گذریجی۔ مسلمان جب تک صحیح العقل ہون صحیح کی ذمہ داری اس سے ساقط نہ ہوگی، ابن رجب نے کہا ہے کہ بعض حالات میں بندہ سے تمام اعمال ساقط ہوجاتے ہیں لیکن انصح لللہ اس سے بھی ساقط نہیں ہوتا، لہذا اگر وہ مرض کی وجہ سے اس حال کو پنچ جائے کہ اس کے لئے اپنے کسی عضوز بان وغیرہ سے کو کی عمل کر ناممکن نہ ہو، البتہ اس کی عقل صحیح وسالم ہوتو دل کے ذریعہ انصح للہ اس سے ساقط نہ ہوگا، انصح للہ یہ ہے کہ وہ اپنے گنا ہوں پر نادم ہو اور نیت رکھے کہ اگر مندرست ہوجائے گا تو اللہ تعالی نے اس پر جو کچھ فرض کیا ہے اس کو جالا نے گا اور جن کا موں سے منع کیا ہے ان سے بازر ہے گا، ور نہ دو دل سے ناصح للہ نہیں ہوگا<sup>(1)</sup> ۔

(۴) فیض القد پر ۲۰٬۵۵۵، دلیل الفالحین ۱٬۵۹ م

رسول الله عليلة 2 لئے نصيحت كامعنى بد ب كدان ك رسول ہونے کی تصدیق کرے، وہ جو کچھ لے کرآئے ہیں سب پر ایمان لائے، امرونہی میں ان کی اطاعت کرے، ان کی زندگی میں اوران کی وفات کے بعدان کی نصرت کرے، ان کے دشمنوں سے دشمنی رکھے، ان کے دوستوں سے محبت رکھے، ان کے حق کی تعظیم وتو قیر کرے، ان کے طریقہ اور ان کی سنت کو زندہ کرے، ان کی د عوت کو عام کرے، ان کی شریعت کی نشر وا شاعت کرے، شریعت سے تہمت کو دورکرے، اس کے علوم کو پھیلائے ، اس کے معانی میں غور وفکر کرے، اس کی طرف لوگوں کو بلائے، اس کی تعلیم وتعلم میں نرمی کرے، اس کی عظمت وبڑائی کرے، اس کے پڑھنے کے وقت باادب رہے، بغیرعلم کے اس میں گفتگو کرنے سے پر ہیز کرے، اہل شریعت کی تعظیم کرے اس کئے کہ ان کوشریعت سے نسبت ہے، آپ کے اخلاق وآ داب کو اختیار کرے، آپ کے اہل بیت اور حضرات صحابہ سے محبت رکھے، آپ کی سنت میں بدعت ایجاد کرنے والوں سے اور آپ کے کسی صحابی کی تو مین کرنے والوں سے الگ رہے، وغيره (۱) -

ائمہ سلمین کے لئے صیحت کا معنی یہ ہے کہ حق پر ان کے ساتھ تعاون کرے، اور اس میں ان کی اطاعت کرے، ان کو حق بتائے، نرمی اور مہر بانی سے ان کو یا د دہانی کرائے، مسلمان کے حقوق سے غافل ہوں تو ان کو بتائے، ان کے خلاف بغاوت نہ کرے، ان کی اطاعت کی طرف لوگوں کے قلوب کو مائل کرے، خطابی نے کہا ہے کہ ان کے لئے تصیحت کا ایک جزیبہ ہے کہ ان کے پیچھے نماز پڑھے، ان کے ساتھ جہاد کرے، ان کو صدقات ادا کرے، اگر ان کی طرف سے ظلم یا برخلقی ہوتو ان کے خلاف ہتھیا رے ساتھ بغاوت نہ کرے، ان اس کی پا کی بیان کرے، اس کے داجبات کوادا کرے اس کی نافر مانی سے بیچ، اس کے لئے محبت کرے اس کے لئے بغض رکھے، اس کے فر مانبر داروں سے دوستی رکھے، اس کے نافر مانوں سے دشمنی رکھے، اس کا کفر کرنے والوں سے جہاد کرے، اس کی نعتوں کا اعتراف کرے، ان پر اس کا شکر ادا کرے، تمام امور میں مخلص رہے، تمام اوصاف مذکورہ کی طرف لوگوں کو دعوت دے اور ان پر آمادہ کرے، لوگوں کے ساتھ نرمی کرے، جہاں تک ممکن ہوان اوصاف کی تعلیم دے، اس نسبت کی حقیقت در اصل خود بندہ کی طرف ہے، ورنہ تو اللہ تعالیٰ نصیحت کے نیاز ہے<sup>(1)</sup>

کتاب اللہ کے لئے نصبحت کا معنی ہیہ ہے کہ اس پرایمان رکھے کہ بیا للہ تعالیٰ کی کتاب اور اس کی نازل کردہ ہے ، مخلوق کا کوئی کلام اس کے مشابہ ہیں ہے ، مخلوقات میں سے کوئی اس جیسا کلام لانے پر قادر نہیں ہے، پھر اس کی تعظیم کرے، اس کی تلاوت کا حق ادا کرے، اچھی طرح تلاوت کرے، تلاوت کے وقت خشوع ہو، تلاوت کے وقت اس کے حروف صحیح ادا کرے، تحریف کرنے والوں کی تاویل اور سرکشوں کے تعرض سے اس کو دورر کھے، اس میں جو پچھ ہے اس کی تصدیق کرے، اس کے احکام سے واقف ہو، اس کے علوم وا مثال کو میر کشوں نے تعرف میں کرے، اس کے منشابہ کو تسلیم کرے، اس کے عام، خاص، نائے اور منسوخ کی تلاش جاری رکھی اس کے علوم کو کو کل کرے، اس کی طرف اور اس کی جو تیں ذکر کی گئیں ان کی طرف لوگوں کو بلائے (<sup>1</sup>) ہے

(1) شرح صحیح مسلم للنووی ار ۳۹۷، دلیل الفالحین لطرق ریاض الصالحین
 (1) شرح صحیح مسلم للنووی ار ۱۳۹۷، دلیل الفالحین لطرق ریاض الصالحین
 ۱۹۷۹، فتح الباری ۱۸۸۳، الشرح الصغیر ۲۷۲۷۵، النهایة فی غریب
 ۱۹۷۹، فتح الباری الشی طبع دارالفکر بیروت 
 ۱۹۸۹، فتح الباری ۱۸۸۳، الشرح الصغیر ۲۷۷۷۵، النهایة فی غریب
 ۱۹۷۹، فتح الباری ۱۸۸۳، الشرح الصغیر ۲۷۷۷۵، النهایة فی غریب
 ۱۹۷۹، فتح الباری ۱۸۷۱، الشرح الصغیر ۲۷۷۷۵، النهایة فی غریب
 ۱۹۷۹، فتح الباری ۱۸۷۷، النه مراجع 

<sup>(</sup>۱) سالقه مراجع

کی جھوٹی تعریف کر کے ان کو دھو کہ میں نہ ڈالے، ان کے لئے صلاح کی دعا کر تار ہے، ان سب میں ائم ہے مراد خلفاء وغیرہ حکام ہیں جو مسلمانوں کے امور کو انجام دیتے ہیں، یہی مشہور ہے، خطابی نے بھی اس کوفل کیا ہے، پھر کہا ہے کہ بھی اس سے مراد وہ ائم بھی ہوتے ہیں جو دین کے علاء ہیں، ان کے لئے نفیحت یہ بھی ہے کہ وہ جو روایت کریں اس کو قبول کیا جائے، احکام میں ان کی تقلید کی جائے اور ان کے ساتھ حسن ظن رکھا جائے<sup>(1)</sup> ۔

عام مسلمان - جو حکام کے علاوہ ہیں- ان کے لئے تصبحت کا معنی بیہ ہے کہ ان کی دنیا وآخرت میں ان کی مصالح کی طرف ان کی رہنمائی کی جائے،ان کی نکالیف دور کی جائیں، دین کے جن مسائل سے ناواقف ہوں ان کو بتایا جائے ، قول وعمل کے ذریعہ اس پران کی مدد کی جائے، ان کی پر دہ یوٹنی کی جائے، ان کی ضروریات یوری کی جائیں،ان سے ضرر کو دور کیا جائے،ان کے لئے منافع حاصل کئے جائیں، ان کومعروف کاحکم دیا جائے،منکر سے روکا جائے، اس میں نرمی اوراخلاص سے کام لیاجائے،ان پر شفقت کی جائے،ان کے بڑوں کی تعظیم کی جائے ان کے چھوٹوں پر رحم کیا جائے اور ان کا موعظة حسنه سے خیال رکھا جائے ،ان سے حسد و کینہ نہ رکھا جائے ، جو خیراینے لئے پیند ہوان کے لئے پیند کیا جائے اور جو برائی اپنے لئے ناپیند ہوان کے لئے بھی ناپیند کی جائے ان کے اموال اور عزت کی حفاظت کی جائے ، قول وفعل کے ذریعہ ان کے حالات کی اصلاح کی جائے، نصیحت کی جن اقسام کوہم نے ذکر کیا ان سب ہے آ راستہ ہونے پر ان کو آمادہ کیاجائے، طاعات پر ان کی ہمت افزائی کی جائے<sup>(۲)</sup>۔

- (۱) سابقه مراجع
- (۲) سابقه مراجع

نصیحت کی ضرورت: ۸ - مسلمان این مسلمان بھائی کی نصیحت کا مختاج ہوتا ہے، امام غزالی نے کہا ہے اس لئے کہ وہ دوسرے کا عیب محسوس کر لیتا ہے، اپنا عیب اس کو محسوس نہیں ہوتا ہے، لہذا این عیوب سے واقف ہونے میں این بھائی سے فائدہ الحاتا ہے، اگر تنہا ہے تو فائدہ نہیں الحاسکے گا، جیسا کہ آئینہ سے اپنی ظاہری صورت کے عیوب سے واقف ہوتا ہے، حضرت ابوہر یرہ کی حدیث میں ہے کہ اللہ کے رسول علیت نے ارشاد فرمایا: "الموض مرآة المؤمن"<sup>(1)</sup> (مومن مومن کا آئینہ ہے)، ایک دوسری روایت میں ہے: "إن أحد کم مرآة أخیه فإن رأی به أذی فليمطہ عنه"<sup>(1)</sup> (تم میں سے ہرآ دمی این جائی کا آئینہ ہے، اگراس میں کوئی بری بات دیکھے تو اس

حضرت عمر " بحر تلی بھا تیوں سے رہنمائی حاصل کرتے تھے اور کہتے تھے: اللہ اس آدمی پر رحم کرے جو اپنے بھائی کو اس کے عیوب بتائے ، اور حضرت سلمان " جب ان کے پاس آئے تو ان سے کہا: آپ کو میر کی کوئی بری بات معلوم ہے؟ تو انہوں نے معافی طلب کی ، پھر حضرت عمر نے اس پر اصر ار کیا تو انہوں نے کہا: مجھے معلوم ہوا ہے کہ آپ کے دوجوڑ نے ہیں، ایک دن کو پہنچ ہیں ، دوسر ارات کو پہنچ ہوتا ہے تو حضرت عمر نے کہا: ان دونوں باتوں کا تو میں نے انظام ہوتا ہے تو حضرت عمر نے کہا: ان دونوں باتوں کا تو میں نے انظام

نصيحت ٨

نامہ اعمال مہر بند ان فرشتوں کے حوالہ کرے گا جو اس کو جن کی طرف لے جائیں گے، جب وہ جنت کے دروازہ سے قریب ہوں گے تو اس کو نامہ اعمال مہر بند دیں گے تا کہ اس کو پڑھ لے، اور لغض والوں کو تمام لوگوں کے سامنے پکا راجائے گا، ان کے اعضاءان کی برائیاں بتائیں گے اس کی وجہ سے ان کی ذلت ورسوائی میں مزید اضافہ ہوگا۔

ابن رجب نے کہا ہے کہ ہمارے اسلاف جب کسی کوفیحت کرنا چا ہے تو اس کو تنہا کی میں سمجھاتے تھے، بلکہ بعض اسلاف کو جب ایخ بھائی کی بری بات کا علم ہوتا تو پہلے اس کی عزت کی حفاظت کرتے ، پھر تنہا کی میں اس کوفیحت کرتے ، ابن الحان نے نقل کیا ہے کہ بعض لوگوں نے فضیل سے کہا ہے کہ سفیان بن عیدینہ نے باد شاہ کا انعام قبول کیا ہے تو فضیل نے کہا: انہوں نے ان سے ایخ حق سے کم ہوتے ان سے کہا: اے ابوعلی! اگر ہم لوگ نیک نہیں ہیں تو کم از کم نیک لوگوں سے محبت تو کریں <sup>(1)</sup> ۔ فضیل نے کہا ہے کہ مومن پردہ پیش کرتا ہے اور فیحت کرتا ہے، اور فاجر پردہ دری کرتا ہے اور عار دلا تا ہے<sup>(1)</sup> ۔

نصیحت کرنے میں اخلاص: ۱۰ - راغب اصفہانی نے حضرت عبداللہ بن عباسؓ سے فقل کیا ہے کہ جب تک آدمی اپنے سے رائے لینے والے کے لئے خیر خواہی کرتا

جامع العلوم والحكم ا/٢٢٥ بخفر منهاج القاصدين رص ٩٩، إحياء علوم الدين
 جامع العلوم والحكم ا/٢٢ بخفر منهاج القاصدين رص ٩٩، إحياء علوم الدين
 ٢٢ ٢٢ ٢٦ طبع
 دار الفكر، المدخل لا بن الحاج الحلقي الحلقي للحلقي \_
 جامع العلوم والحكم ا/٢٢٦ -

کرلیا ہے، تو کیا ان کے علاوہ بھی آپ کو پچھ معلوم ہے؟ انہوں نے جواب دیانہیں<sup>(1)</sup> ۔ المنادی نے کہا ہے کہ جوشخص نصیحت قبول کرتا ہے رسوائی سے محفوظ رہتا ہے اور جونصیحت کا انکار کرے اس کو چاہئے کہا پنے علاوہ کسی کو ملامت نہ کرے۔ اما مغزالی نے کہا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے جھوٹے لوگوں کی صفت

بیان کی ہے کہ وہ ضیحت کرنے والوں سے بغض رکھتے ہیں<sup>(۲)</sup>،اس لیئے کہ ارشاد ربانی ہے: "وَلَکِنُ لَّا تُحِبُّوُنَ النَّاصِحِيُنَ<sup>(۳)</sup> (لیکن تم تو خیرخواہوں کو پسندہی نہیں کرتے تھے)۔

پوشیدہ طور پر ضیحت کرنا: ۹ - علاء نے کہا ہے کہ ضیحت تنہائی میں ہونی چا ہے جس کاعلم کسی دوسرے کو نہ ہو، اس طرح کہ نصیحت کرنے والا اس وقت نصیحت کرے کہ جس کو ضیحت کر دہا ہے اس کے علاوہ وہ ہاں کوئی نہ ہوا ورکسی کو اس کا عیب نہ بتائے ، اس لئے کہ مسلما نوں کی نصائح تنہائی میں ہوتی ہیں، جولوگوں کے سامنے ہووہ تو نیخ اور رسوا کرنا ہے اور جو تنہائی میں ہووہ شفقت اور خیر خواہی ہے۔ مل میں ہووہ شفقت اور خیر خواہی ہے۔ مل میں ہووہ شفقت اور خیر خواہی ہے۔ مل میں ہوہ اس کو نصیحت کرے گا اور اس کو سنوارے گا اور جو اس کو علانہ نے صحت کرے گا ور اس کو سنوارے گا اور جو اس کو مل مغزالی نے کہا ہے کہ قیامت کے دن اللہ تعالیٰ اپنے حفظ

- إحياء علوم الدين للغز الى ٢ / ١٨٢، ١٨٣\_
- (۲) فيض القد ير ۵۵۶/۳۰۱ حياء علوم الدين ۲ / ۱۸۳-

(٣) سورهٔ أعراف (٤٩-

نصیحت کرنے والے کی اہلیت: اا - المنادی نے نقل کیا ہے کہ صیحت کرنے والے کو بڑے کی ظلم کی ضرورت ہے، سب سے پہلے اس کو ضرورت ہے کہ اس کو شریعت کا علم ہو، بیا یک عام علم ہے، جس میں لوگوں کے حالات کا علم داخل ہے، ہو، بیا یک عام علم ہے، جس میں لوگوں کے حالات کا علم داخل ہے، اس طرح اس کو زمانہ کا علم ہو، علاقہ سے واقف ہو، اور اگر مختلف قسم کے امور ہوں تو ترجیح دینے کے طریقہ سے واقف ہو تا کہ اس کے نزد یک جوران جوران کے مطابق ممل کر سے، اس کو علم سیاست کہا جاتا نزد یک جوران جوران کے مطابق میں کر سے، اس کو علم سیاست کہا جاتا نزد یک جوران کے ہواس کے مطابق میں کر سے، اس کو علم سیاست کہا جاتا ہوں کو سردها یا جاتا ہے، اس وجہ سے انہوں نے کہا ہے کہ تصیحت مرنے والے کو علم، عقل، فکر صحیح، اچھی رائے، مزان کا اعتدال، اور اچھی طرح غور وفکر کی ضرورت ہے، اگر میتمام صفات جمع نہ ہوں تو اس کے صحیح سے زیا دہ اس کی غلطی ہو گی، لہذا وہ تصیحت نہیں

نصیحت مکارم اخلاق میں سے ہے: ۲۱ - المناوی نے کہا ہے کہ صیحت سے آپس میں محبت والفت پیدا ہوتی ہے، اس کی ضد سے آپس میں بغض واختلاف پیدا ہوتا ہے، آپس میں محبت کا اعلیٰ وبنیا دی سبب سیہ ہے کہ آ دمی جو اپنے لئے پیند کرتا ہے وہی اپنے بھائی کے لئے پسند کرے، پھر انہوں نے علاء کا تول نقل کیا ہے کہ مکارم اخلاق میں تصیحت سے بڑی، دقیق اور مخفی کوئی چیز نہیں ہے<sup>(۲)</sup>۔ ابن علیہ نے ابو بکر مزنی کے اس قول کے بارے میں کہ حضرت ابو بکر گو صحابہ کر ام میں نماز روز بے کی وجہ سے فوقیت حاصل نہیں تھی،

(۱) فيض القدير ۲۶۸/۲۱

(۲) فيض القد ير۲۷۸/۲

ہے اللہ تعالیٰ اس کی رائے کی در شکی میں اضافہ کرتے رہتے ہیں، اور جب خیانت کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس کی رائے وضیحت کو چھین لیتا ہے اس شخص کی بات کی طرف ہر گز دھیان نہیں دینا چا ہے جو سیکہتا ہے کہ اگرتم کسی کو نفیحت کر واور وہ تمہاری نفیحت قبول نہ کرتے تو تم اس کی خیانت کے ذریعہ اللہ تعالیٰ کا قرب حاصل کرو، اس لئے کہ بیا لیں بات ہے کہ شیطان نے اس کی زبان سے کہلوایا ہے، البتہ اگر غش سے مراد خاموشی اختیار کرنا ہو تو ٹھیک ہے، چنا نچہ ایک قول ہے کہ کم ش ت نفیحت سے برطنی پیدا ہو تی ہے۔

راغب اصفہانی نے کہا ہے کہ سب سے پہلی تفیحت میہ ہے کہ انسان خود کو تفیحت کرے، اس لئے کہ جو اپنے کو دھو کہ دے گا وہ دوسر نے کو کم ہی تفیحت کر سکتا ہے<sup>(1)</sup>۔

عون المعبود میں ہے کہ جس سے نصیحت کی درخواست کی جائے ال کو اخلاص کے ساتھ تصیحت کرنا چا ہے ، ال لئے کہ اس سے مشورہ لیا جارہا ہے، لہذا جس میں مشورہ لینے کی بھلائی وبہتری ہو اس کی طرف ال کو رہنمائی کرنا چا ہے ، اگر غلط کی طرف ال کی رہنمائی کرے گا تو اپنے مشورہ میں اس کے ساتھ ذیا نت کرے گا، حضرت ابوہر یرہؓ نے روایت کی ہے کہ رسول اللہ عقیقی ہے نے ارشاد فرمایا: "المستشار ھو تھن"<sup>(1)</sup> (جس سے مشورہ لیا جائے وہ امانت دار ہے)، طبی نے کہا ہے کہ اس کا معنی ہی ہے کہ جن امور میں اس سے پو چھاجارہا ہے ان میں وہ امانت دار ہے، لہذا اس کو مشورہ لینے والے کی مسلحت چھپا کر اس کے ساتھ خیانت نہیں کرنا چا ہے <sup>(m)</sup>

- (۲) حدیث: "المستشاد مؤتمن" کی روایت ابوداؤد (۵/۵ ۳ طبع جمع)
   اورتر مذی (۵/۵ ۲۱ طبع احلمی) نے ابو ہریرہؓ سے کی ہے، اور کہا حدیث حسن
   ہے۔
   (۳) عون المعبود شرح سنن اکی داؤد ۲۱/۷ سطع دارالفکر، فیض القد پر۲/۸۲۱۔
- 22 22 -

نصيحت سلا- مهما

بلکہان کے دل میں ایک چیز تھی اس کی وجہ سے فوقیت تھی ،کہا ہے جو چیز ان کے دل میں تھی وہ اللہ تعالٰی کی محبت اور اس کی مخلوق کے حق میں نصیحت تھی۔

فضیل بن عیاض نے کہا ہے کہ ہمار ےزد یک جن لوگوں نے اللہ تعالیٰ کا قرب حاصل کیا، انہوں نے نماز روز ے کی کثر ت سے نہیں حاصل کیا بلکہ نفس کی فیاضی، کینہ سے دل کی سلامتی اور امت <u>کے لئے ضیحت وخیر خواہی سے حاصل کیا ہے<sup>(1)</sup> ۔</u> حسن نے کہا ہے کہ نبی کریم علیظیقہ کے بعض صحابہ نے کہا کہ اس ذات کی قشم جس کے قبضہ میں میر کی جان ہے، اگر تم چاہوتو میں اللہ تعالیٰ کی قشم کھا سکتا ہوں کہ اللہ کے بندوں میں اللہ کے نزد یک سب سے محبوب وہ لوگ ہیں جواللہ کواس کے بندوں کا محبوب اور اللہ کے بندوں کو اللہ کا محبوب بناتے ہیں اور دنیا میں نصیحت کی سعی کرتے ہیں<sup>(1)</sup> ۔

غائب کے لیے ضیحت: سا - نصیحت کے باب میں مسلمان کا حق اس کے حاضر ہونے تک محدود نہیں رہتا ہے، بلکہ نصیحت کے سلسلہ میں اپنے مسلمان بھائی پر اس کا حق اس کے موجود نہ رہنے میں بھی ہوتا ہے، اس لئے کہ حدیث میں ہے: "للمؤمن علی المؤمن ست خصال ...... وذکر منھا: ینصح لہ إذا غاب أو شھد"<sup>(۳)</sup> (مومن پر مومن کے چھ حقوق ہیں ..... ان میں سے میہ بھی ذکر کیا گیا کہ اس کے لئے

- (۱) جامع العلوم والحكم ا ۲۲۵ ـ
- (۲) جامع العلوم والحكم الر ۲۲۴-
- (۳) حدیث: للمؤمن علی المؤمن ست خصال ..... کی روایت تر مذکی (۸۱،۸۰/۵ طبع الحکنی )اورنسائی (۴۸ م۲۵ طبع التجاریة الکبری) نے کی ہے، اورتر مذی نے کہا حسن صحیح ہے۔

خیرخواہی کر بے خواہ وہ حاضر ہو یاغائب ہو)، ابن رجب نے کہا ہے کہ اس کا معنی میہ ہے کہ اگر اس کے غائبا نہ میں اس کو برا کہا جائے تو اس کی مدد کر بے اور اس کی طرف سے دفاع کر بے اور اگر محسوں کر بے کہ کوئی اس کے غائبا نہ میں اس کوایذاء پہنچانا چا ہتا ہے تو اس کو اس سے روک دے، اس لئے کہ غائبا نہ میں خیر خواہی سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ خیر خواہی میں سچاہے <sup>(1)</sup> ۔

ذمى اور كافر كے لئے ضيحت: ٢٩ - حنابلدى رائے ہے كەكافرياذى كون صيحت كرنا مسلمان پر واجب نہيں ہے، اس لئے كەحديث ميں ہے: "الدين النصيحة، قلنا: لمن يا رسول الله، قال: لله، ولكتابه، ولرسوله، ولائمة المسلمين، وعامتهم"<sup>(1)</sup> (دين سرا پا صيحت ہے، ہم نے كہا: كس كے لئے الے اللہ كے رسول! آپ عين اللہ يے زمرا يا: اللہ كے لئے، اس كى كتے اللہ كے رسول! آپ عين اللہ يے ماتي اللہ كے عام مسلمانوں كے لئے)، غير مسلم كو مسلمان كے ساتھ لات كرنا اس وقت صحيح ہے جب كہ وہ اس كے مثل ہو، ذمى مسلمان كى طرح نہيں ہے، نہ اس كا احترام مسلمان كے احترام كى طرح ہيں مسلم ابن جرعسقلانى نے كہا ہے كہ حضرت جريز كى حديث ميں مسلم كى قيد لگانا اور يہ ذكر كرنا كه "فشو ط عليّ و النصح لكل مسلم"<sup>(1)</sup> ( ہر مسلمان كے لئے ضيحت كى شرط مجھ پر لگائى)، اكثر

(۱) جامع العلوم والحكم الر۲۲۴ -

- (٢) حديث: "الدين النصيحة" كى تخريج فقره ٥ ميں گذريكي -
  - (۳) جامع العلوم والحكم ا ۲۲۵ ، مطالب أولى النهى ۵ ۲۴ ۲۰
- (۲) حدیث جریر 'فشوط علیَّ النصح لکل مسلم' کی روایت بخاری (الفَّحَ ۱۸ ا طبع السّلفیہ) اور مسلم (۱۸۵ طبع عیسی الحکسی ) نے کی ہے، الفاظ بخاری کے ہیں۔

" رحمه الله، نصح لله ولرسوله حياً وميتاً"<sup>(1)</sup> (الله ان پر رحم کرے که انہوں نے زندگی میں اور مرنے کے دفت اللہ اور اس کے رسول کے لئے خیر خواہی کی )۔

لصیحت ۱۵ کے اعتبار سے ہے ورنہ کا فر کے لئے بھی نصیحت معتبر ہے یعنی اس" د طرح کہ اس کو اسلام کی دعوت دی جائے اور اگرمشورہ طلب کرے رحم تواس کو صحیح مشورہ دیا جائے<sup>(1)</sup>۔

> مسلمان زندگی میں اورم نے کے وقت بھی نصیحت کر ہے گا: 1۵ – مسلمان کی شان بد ہے کہ نصیحت وخیرخواہی کی جوذ مہداری اس یر واجب ہے اس کو ہرجگہ ہر حال میں ادا کرے، یہاں تک کہ اس وقت بھی جب وہ موت کا استقبال کرر ہا ہو، اس لئے کہ جن لوگوں نے ایسا کیا نبی کریم ﷺ نے ان کی تعریف کی ،اوران کے لئے رحمت کی دعا کی<sup>(۲)</sup>، چنانچ**ہ** مردی ہے کہ سعد بن الرئیٹخ خروہ احد میں شہید ہوئے، جب ان کوشہداء میں تلاش کیا گیا تو وہ زندہ حالت میں ملے تو انہوں نے ابی بن کعبؓ سے جوان کو تلاش کررہے تھے یو چھا کہ کیا بات ب? انہوں نے کہا کہ مجھ کورسول اللہ علیق نے بھیجا ہے کہ ان کوتمہارے مارے میں بتاؤں؟ انہوں نے کہا کہ جاکران کومیری طرف سے سلام کہنا اوراینی قوم کو بتادینا کہ اگراللہ کے رسول علیق قتل کردئے گئے اوران میں سے کوئی زندہ رہ گیا تو پھراللہ تعالٰی کے نز دیک ان کے پاس کوئی عذر نہیں رہ جائے گا، اپنی قوم سے کہنا کہ سعدبن الربيع تم سے کہتا ہے کہ اللّٰد کواورلیایۃ العقبہ میں اللّٰد کے رسول - الله علي الله المحتم في جومعامده كيا ب اس كويا دركهنا، الردشمن تمهار ب نبی کے پاس پنچ گئے،اورتم میں ہے کوئی زندہ رہ گیا تو خدا کی قشم اللہ کے پاس تمہارے لئے کوئی عذرنہیں رہ جائے گا،ابی کہتے ہیں کہ ابھی میں وہاں سے جدابھی نہیں ہوا تھا کہ ان کا انتقال ہو گیا، پھر میں نبی

- (۱) فتخالباری اروسا، ۱۳۹۰
- (۲) الفتوحات الربانية على الأذكارالنوديدلابن علان الصديقى الشافعى ۲۲۲۲ طبع المكتبة الاسلامية-



(۱) حدیث:"رحمه الله، نصح لله ولرسوله حیاً ومیتاً" کی روایت ابن الأثیر نے اُسد الغابہ (۱۹۲/۲ ماطبع دارالفکر) میں یحی بن سعید سے مرسلاً کی ہے۔ قرافی نے کہا ہے کہ تصح کامعنی اونٹ سے سیراب کرنا ہے، جس اونٹ پر پانی لایا جائے اس کوناضح کہتے ہیں<sup>(1)</sup> ۔

تضح ا-۳

نصح سے متعلق احکام: استنجاء کے بعد شرم گا داور پائجامہ پر پانی حجظ کنا: ۲- حنفیہ، ثنا فعیہ وحنا بلہ کی رائے ہے کہ وسوسہ کو دور کرنے کے لئے وضو کرنے والے کے لئے مستحب ہے کہ ایک چلو پانی لے کر اپنی شرمگاہ اور اپنی پائجامہ اور لنگی کے اندرونی حصہ پر حجظ ک لے، اس لئے کہ حضرت ابوہ ہریڑہ سے مروی ہے کہ نبی کریم علیق نے فرمایا: " جاء نبی جبریل فقال: یا محمد إذا تو ضأت فانتضح"<sup>(1)</sup> پانی حجظ ک لیا کریں آ منبل نے کہا ہے کہ میں نے اما م احمد سے پو چھا کہ میں استنجاء کر کے وضو کرتا ہوں پھر میرے دل میں وسوسہ پیدا ہوتا ہے کہ اس کر کے وضو کرتا ہوں پھر میرے دل میں وسوسہ پیدا ہوتا ہے کہ اس کر لوہ رہا کہ ای انہوں نے کہا کہ جب وضو کرنا ہوتو استخباء کر لوہ رہا کہ ای انہوں نے کہا کہ جب وضو کرنا ہوتو استخباء کر لوہ رہنا ہوں پھر میرے دل میں وسوسہ پیدا ہوتا ہے کہ اس

نصح کے ذریعہ بچہ کے بیشاب کو پاک کرنا: ۳- بچاور بچی کے پیشاب کے پاک کرنے کے طریقہ کے بارے

- (۱) الذخيره سرس۸\_
- (۲) حدیث: "جاء نی جبریل فقال: یا محمد إذا توضأت فانتضح" کی روایت تر مذی (۱/۱ کے طبح الحلی ) نے کی ہے، اور کہا: حدیث غریب ہے، پھر انہوں نے لکھا ہے کہ اس کے ایک راوی کو امام بخاری نے منکر الحدیث کہا ہے۔
   (۳) الفتاوی الہند بی ۱/۹۳، البحر الرائق ا/ ۲۵۳، المجموع ۲/ ۱۱۱، المغنی ا/ ۱۵۵،
   ۲۵۱۔

فنح

تعريف: ١- لغت ميں تفتح كا ايک معنی پانی سے تر كرنا، اور پھوار بھی ہے، كہاجا تا ہے: نصبح الماء، نصبح البيت بالماء (پانی كا حچر كا وَ كرنا)، اى طرح اس پانی كو كہتے ہيں جس سے بحیق كی سينچا ئی كی جاتی ہے يعنی اونٹ کے ذريعہ سيراب كيا جا تا ہے<sup>(1)</sup> ۔ اصطلاحی معنی کے بارے ميں المرداوی نے كہا : نصبح المشيء: اس كو پانی سے تر كرد ينا اگر چواس ميں سے بچھند شيكے<sup>(1)</sup> ۔ امام الحرمين وغيرہ نے كہا ہے كہ تفتح مد ہے كہ پانی بہت زيادہ ڈالا جائے ليکن اس حد تك نہ ہو كہ پانی بہہ جائے یا شيكنے لگے، دوسری پر دوں ميں بہت زيادہ ڈالنے ميں بي شرط ہے كہ بچھ پانی بہہ جائے اور شيكنے لگے اگر چواس كا نجوڑ نا شرط نہيں ہے<sup>(1)</sup> ۔ ای طارح فقہاء نے نصبح كی تفسير اس اونٹ سے کی ہے جس پر پانی لا كر سيراب كیا جا تا ہے<sup>(1)</sup> ۔ کیا جا تا ہے، اس کا داخل ہوں خوان خور میں ہو ہے کہ تکھ پانی لا کر سیرا ب

- (۱) المصباح المنير ،المغرب.
  - (٢) الإنصاف الم ٣٢٣ ـ
- (۳) صحيح مسلم بشرح النودي ۳۷ ۱۹۵ طبع المطبعة المصر بياز جر-
  - (۴) فتخالباری ۳۷ ۹۶ ۳ طبع التلفیه، عمدة القاری ۶۷ ۲ ۷ *۷* 
    - ۵) عمدة القارى ٩ / ٢٤، كشاف القناع ٢٠٩ ٢٠٩ .

نصف العشر "<sup>(۵)</sup> (جو تحیق بارش یا چشمہ سے سیراب ہو یا عرضی (ندی نالے وغیرہ کے کنارے لگے پودے) ہواں میں عشر ہوگا،اورجس کی سینچائی اونٹ کے ذریعہ ہواس میں نصف عشر ہوگا)۔ القرافی نے حدیث کی شرح کرتے ہوئے لکھا ہے کہ اس کا مطلب سے ہے کہ جب اخراجات زیادہ ہوتے ہیں تو بندوں کی سہولت کے لئے زکاۃ میں کمی کردی جاتی ہے،اور جب اخراجات کم ہوتے ہواس کی نظیر معدن میں زکاۃ اور رکاز میں خس کا وا جب ہونا ہے<sup>(1)</sup>۔ تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: ''زکوۃ'' (فقرہ ہوا ا اور اس میں فقتهاء کا اختلاف ہے: چنا نچہ حفنیہ، مالکیہ کی رائے اور شافعیہ کا ایک قول میہ ہے کہ بچہ اور بچی کے پیشاب کا دھونا واجب ہے، اگر چہ دہ ابھی کھانا نہ کھار ہے ہوں، ان دونوں میں پانی چھڑ کنا کافی نہ ہوگا<sup>(1)</sup>۔ حنابلہ کی رائے اور شافعیہ کا صحیح مذہب میہ ہے کہ جولڑ کا ابھی کھانا کھارہا ہواس کے پیشاب میں پانی چھڑک دینا کافی ہے<sup>(1)</sup>۔ مثافعیہ نے ضخ میں میڈ طلگا کی ہے کہ پانی پیشاب کی کل جگہ میں لگے اور اس کو مغلوب کر لے، اور میڈ شرط نہیں ہے کہ نیچ حائے<sup>(7)</sup>۔ صحیف قول میہ ہے کہ لڑ کا لڑکی دونوں کے پیشاب میں پانی چھڑک دینا کافی ہے<sup>(7)</sup>۔ جولڑ کا ابھی کھانا نہ کھارہا ہو، طہارت ونجاست میں اس کے

اونٹ کے ذرایعہ سیراب کردہ پیداوار کی زکاۃ: ۲۲-جس کھیتی کی سینچائی میں خرچ ہو مثلاً رہٹ اور اونٹ کے ذرایعہ سیراب کی جائے اس میں نصف عشر واجب ہوگا، اس پر فقتهاء کا اتفاق ہے، اس لئے کہ نبی کریم علیق کا ارشاد ہے: "فیما سقت السماء و العیون أو کان عثریاً العشر، و ما سقی بالنضح

- (۱) حاشیه ابن عابدین ار ۲۱۲، الاختیار ار ۲۳، التاج والاِکلیل ار ۱۰۱۸ کمجوع مسجو مسلم بشرح النودی ۳۷ ۱۹۵ طبع المطبعة المصر بیداز ہر۔
  - (۲) الجموع ۲ /۵۸۹ صحیح مسلم بشرح النودی ۳ / ۱۹۵، الإ نصاف ۱ / ۲۳۳ .
    - (۳) المجموع ۲/۵۸۹\_
    - (۴) المجموع ۲۷۹۸٬۵۸۹٬۰۵۳ صحیح مسلم بشرح النودی سار ۱۹۵۔
- (۵) حدیث: "فیما سقت السماء والعیون ...... کی روایت بخاری (الفتخ ۲۰۷۰ مسطیع السلفیہ) نے ابن عمر سے کی ہے۔



الذخيره ٣٦/ ٨٢، لمغنى ٢٩٨/٢، نهاية الحتاج ٣٦/٢٤، الاختيار ٢/ ١٣٢\_

-٣7٦-

نضح م

بہت زیادہ سرخ ہو،اسی معنی میں ارشادر بانی ہے:" تحکق الْإِنْسَانَ مِنُ عَلَقٍ"<sup>(1)</sup> (جس نے انسان کوخون کے لوکھڑے سے پیدا کیا)۔ علقہ کا اصطلاحی معنی اس کے لغوی معنی سے الگنہیں ہے۔ نطفہ اور علقہ میں تعلق ہیہ ہے کہ دونوں جنین کے حالات ہیں<sup>(1)</sup>۔

ب-مضغه: ٣- لغت ميں مضغه كامعنى كوشت كا اتنا بر الكراجو چبايا جا سكراور ابھى پكانه ہو، اسى معنى ميں نبى كريم عليظية كارشاد ہے: ''ألا وإن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله، وإذا فسدت فسد الجسد كله، ألا وهي القلب''<sup>(٣)</sup> (ديكھو! فسدت فسد الجسد كله، ألا وهي القلب''<sup>(۳)</sup> (ديكھو! مدن ميں كوشت كا ايك كلرا ہے اگروہ درست رہے تو پورابدن درست رہے گا اور اگروہ فاسد ہوجائے تو پورابدن فاسد ہوجائے گا، ديكھو! وہ دل ہے)۔

علقہ کی حالت کے بعد جنین جس حالت کو پہنچتا ہے اس کا نام مضغہ رکھا گیا ہے، اسی معنی میں ارشاد ربانی ہے: ''فَحَلَقُنَا الْعَلَقَة مُضْغَةً فَحَلَقُنَا الْمُضْغَةَ عِظَامًا''<sup>(۳)</sup> (چرہم نے خون کے لوگھڑ کے کو گوشت کی بوٹی بنادیا، چرہم نے بوٹی کو ہڑی بنادیا)، منی اپن حالت سے منتقل ہو کر بستہ گاڑھا خون بنتی ہے، چھر دوبارہ اس کی حالت برلتی ہے تو گوشت تیار ہوتا ہے، وہی مضغہ ہے۔

 (۳) حديث: "ألا وإن في الجسد مضغة ....." كى روايت بخارى (فتخ البارى الا۲۱ طبع السلفيه) اور مسلم (۳/ ۲۲۰ اطبع عيسى الحلى) نعمان بن بشر - كى - (۳) سورة مومنون (۱۳ - تعريف: ا- لغت ميں نطفة كامتنى مردو عورت كى منى ہے، ارشا در بانى ہے: "إِنَّا حَلَقُنَا الْإِنْسَانَ مِنُ نُّطُفَةٍ أَمُشَاجٍ"<sup>(1)</sup> (بِ شِك بهم نے بى انسان كو پيدا كيا مخلوط نطفة سے)، اس ميں پانى كے كم ہونے كى وجہ سے اس كو نطفة كہا جاتا ہے، اس لئے كہ نطفة كم پانى كو كہتے ہيں اور تھى زيادہ پانى كوبھى كہتے ہيں، اس كى جمع نطف و نطاف ہے۔ نطفة كا اصطلاحى معنى اس كے لغوى معنى سے الگنہيں ہے<sup>(1)</sup>

نطف

متعلقہ الفاظ: الف-علقہ: ۲-لغت میں علقہ کا معنی یہ ہے کہ منی اپنی حالت سے منتقل ہو کر جما ہوا گاڑھا خون ہوجاتی ہے، اور یہی وہ ٹکڑا ہے جس سے بچہ تیار ہوتا ہوا گاڑھا خون ہوجاتی ہے، اگر عورت حاملہ ہوجائے تو ہماجا تا ہے:علقت المر أة، اسی معنی میں ارشا دربانی ہے:" شُّمَ مِنُ عَلَقَةَ" <sup>(س)</sup> (پھر خون کے لوتھڑ ہے سے)۔ علق : بستہ خون ہے اور وہ تازہ خون ہے، ایک قول ہی ہے کہ جو

- (۱) سورهٔ د جرا ۲\_
- (۲) المصباح المنير ،المفردات في غريب القرآن، الجامع لأحكام القرآن للقرطبى ۲۰٫۲۰۲۰ فتح البارى شرح صحيح ابخارى ۱۱ ۲۹۷۱ - ۲۰۷۵

(۳) سورهٔ غافر ۲۷\_

نہیں؟ تو اس سے اس کی مدت پوری نہ ہوگی، اس لئے کہ میہ ثابت نہیں ہے کہ وہ بچہ ہے، نہ مشاہدہ سے نہ بینہ سے، نیز اس لئے کہ اس کو حمل نہیں کہا جا تا ہے، لہذا اس سے رحم کی براءت معلوم نہ ہوگی۔ قرطبی نے کہا ہے کہ نطفہ یقینی طور پر کچھ بھی نہیں ہے اور اس سے کوئی حکم متعلق نہیں ہوتا ہے، اگر عورت اس کو ساقط کردے جب تک رحم میں جنح نہ ہووہ ایسا ہوگا گو یا ابھی مرد کے صلب میں ہے<sup>(1)</sup>۔ تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: اصطلاح<sup>(2)</sup> عدة''(فقرہ ۲۲)۔

ب- نطفه کوسا قط کرنا: ۲ - روح کے پھو نکے جانے اور پیدائش سے قبل نطفہ کوسا قط کرنے میں فقہاء کا اختلاف ہے، البتداس پر اتفاق ہے کہ جنین میں روح پھو نکنے کے بعداس کوسا قط کرنا حرام ہے۔ تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: اصطلاح '' إجہاض' (فقرہ س

ن - نطفہ پر جنایت: 2 - نطفہ پر جنایت: اوراس کی وجہ سے وہ نطفہ ساقط کرد نے تو زیادتی کرنے والے پر پچھ واجب نہ ہوگا، یعنی اس پر دیت واجب نہ ہوگی، اس لئے کہ مشاہدہ یا بینہ سے بیثابت نہیں ہے کہ ساقط ہونے والا بچہ ہے، اور اس لئے بھی کہ اصل ذ مہ کا بری ہونا ہے<sup>(۲)</sup>

- (۱) حاشیه ابن عابدین ار ۲۰۲۰ / ۲۰۴، تغییر القرطبی ۲۱/۸، فتح الباری ۱۱/۹۸ ، مغنی المتاج ۳۸/۹۹ ، المغنی لا بن قدامه ۲/۵۷ - ۲۶
- ۲) حاشیه ابن عابدین ۵ / ۹ ۲۳ تفسیر القرطبی ۲۱ / ۲۰ ، مغنی الحتاج ۲۴ / ۱۰۴، المغنی لابن قدامه ۲ / ۵ / ۸۰۴ ۸۰

اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگ نہیں ہے۔ دونوں میں تعلق ہیہ ہے کہدونوں جنین کےحالات ہیں <sup>(1)</sup>۔

ن - جنين: ٢٩ - بچہ جب تک مال کے بيٹ ميں ر ج لغت ميں اسکو جنين کہتے بيں، اس کی جع أجنة ہے، اسی معنیٰ ميں ارشا دربانی ہے: "وَإِذُ أَنْتُمُ أَجِنَّةُ فِيُ بُطُونِ أُمَّهَا تِحُمُ "<sup>(1)</sup> (اور جب تم ماؤں کے بيٹ ميں بطور جنين کے تھے)، جنين کا نام اس کے پوشيدہ ہونے کی وجہ سے جنين ہے، جب پيدا ہوجائے گا تو اس کا نام منفوس ہے (نو پيدا شدہ بچہ)۔

- (۱) المصباح المنير ، المفردات في غريب القرآن، ألحجم الوسيط، تفسير القرطبي
   ۲/۱۲ ۲۰
  - (۲) سورهٔ فجم ۲۳۲\_ (۲) ساله ۲۰
- (۳) المصباح المنير ، المفردات في غريب القرآن، لمحجم الوسيط، تفسير القرطبی ۲۱۲-۲۰،۲، مغنی المحتاج ۱۰۳ سو۱۰

نطق اورعبارت میں تعلق بیہ ہے کہ نطق عبارت سے عام ہے۔

نطق سے متعلق احکام: سا- نطق انسان کی ایک اہم خصوصیت ہے اور اس کی دینی زندگی اور دنیا میں اس کے تصرفات میں اثر انداز ہونے میں سب سے بڑی چیز ہے، اللہ تعالی نے زمین کی تمام مخلوقات میں انسان کو بیو صف عطا فرمایا اور اسی کے ساتھ خاص کیا تا کہ زمین میں خلافت کی ذمہ داری سنجالنے کے لئے تیار ہو سکے، شریعت میں انسان کے دین ودنیا کے بہت سے امور کی بنیا ذلطق پر ہے، ان میں سے بعض درج ذیل ہیں:

الف-اللد تعالی پرایمان لانا: ہم- سب سے پہلی چیز جوانسان پر واجب ہوتی ہے وہ ایمان باللہ یعنی تصدیق قلبی ہے، جو شخص شہادتین کے بولنے پر قادر ہو اس کا ایمان اس کے بغیر معتر نہیں ہوتا ہے، اس لئے کہ تصدیق قلبی ایک باطنی چیز ہے، ہم کو اس کی اطلاع نہیں ہو سکتی ہے، اس لئے شریعت نے دنیا میں اس پر مسلما نوں کے احکام جاری کرنے کے لئے کم از کم شہادتین کے بولنے پر بنیا درکھی ہے جیسے ورا شت کا جاری ہونا، اس پر نماز جنازہ پڑھنا، مسلما نوں کے قبر ستان میں اس کو دفن کر نا اور شادی ہو خص اپنے دل سے تصدیق کرے اور زبان سے ادا کرنے پر بیاہ کرنا وغیرہ۔ قدرت کے باو جود زبان سے ادا نہ کرے تو اس پر مسلمان کے احکام جاری نہ ہوں گے، اس پر علاء کا اجماع ہے۔ وہ اللہ تعالی کے نزد یک نجات پانے والا مومن ہو گایا نہیں، اس نطق

تعريف: ا- لغت مين نطق كامعنى كلام ہے، وہ فعل نطق كے مصدر كااسم ہے، كہاجاتا ہے: نطق الرجل نطقاً و نُطقاً: اس نے گفتگو كى، اس طرح نطق لسانه بھى كہاجاتا ہے، منطق بھى كلام كو كہتے ہيں، ہر شئ كاكلام اس كى گفتگو ہے<sup>(1)</sup>، اللہ تعالی نے اپنے نبی سليمان عليہ السلام كى طرف سے نقل كيا ہے: "يَا أَيُّهَا النَّاسُ عُلَّمُنَا مَنْطِقَ الطَّيْرِ "<sup>(1)</sup> (اورانہوں نے كہا ال كو گو! ہم كو پرندوں كى بولى كى تعليم دى گئى ہے) يعنى اس كاكلام ۔ اصطلاحى معنى لغوى معنى سے الگنہيں ہے<sup>(m)</sup> ۔

-279-

نطق ا-۳

ب- و نیوی تصرفات: ۵- فی الجملہ عقود کے صحیح ہونے کے لئے نطق شرط ہے، جیسے نکاح، نیع اور رہن و غیرہ عقود، اسی طرح عقد کو ختم کرنے کے لئے بھی نظر طب ہے جیسے طلاق، فنخ و غیرہ، اسی طرح اقرار اور دعوی میں بھی شرط ہے، لہذا اگر بو لنے والا عقد کے کرنے یا اس کے ختم کرنے کا اشارہ کرے تو اس کا اعتبار نہیں کیا جائے گا، اگر چہ اشارہ میں بھی بیان ہوتا ہے مگر شارع نے نطق پر قادر لوگوں کو عبارت کا پابند بنایا ہے، اگر عبارت سے عاجز ہوتو شارع نے فی الجملہ اس کی عبارت کی جگہ اس کے اشارہ تفصیل نے لئے ملاحظہ ہو: اصطلاح '' اشارہ'' ( فقرہ مر مراور اس کے بعد کے فقرات )۔

-#4+-

جال وغیرہ سے ذنح کے بغیراس کا گلا گھنٹ جائے۔ اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے<sup>(1)</sup>۔ نطیحہ اور مختقہ دونوں مردار ہیں، موت کے اسباب کے فرق کے باوجوددونوں حرام ہیں۔

ج - موقوذہ: ۲۲ - موقوذہ وہ جانور ہے جس کو لاٹھی پھر وغیرہ سے مارا جائے یہاں تک کہ وہ ذنح کے بغیر مرجائے۔ اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگ نہیں ہے۔ نطیحہ اور موقوذہ میں تعلق یہ ہے کہ موت کے اسباب کے مختلف ہونے کے باوجود دونوں مردار ہیں <sup>(۲)</sup>۔

اجمالى حكم: ٢-نطيح كاحكم بيب كهوه مردار اورنجس ب اس كا كهانا حرام ب، اس لح كه ارشاد ربانى ب: "حُوِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَالدَّمُ وَلَحُمُ الْحِنْزِيْرِ وَمَا أُهِلَ لَغَيْرِ اللَّهِ بِهِ وَالْمُنْحَنِقَةُ وَالْمَوْقُوْذَةُ وَالْمُتَرَدِّيَةُ وَالنَّطِيْحَةُ وَمَا أَكَلَ السَّبُعُ إِلَّا مَا

تعريف: ١- نطيحة نطحه سے ماخوذ ہے، جو فتح اور ضرب سے آتا ہے لينى سينگوں سے مارنا۔ انتطحت الكباشي: مينڈ هوں كا ايك دوسرے كو سينگ مارنا،النطيحة: سينگ مارنے سے مرا ہوا جانور، مذكر كے ليے نظيح ہے،اوركہاجاتا ہے: نعجة نطيح و نطيحة۔ اصطلاحى معنى لغوى معنى سے الگنہيں ہے<sup>(1)</sup>۔

نطيح

-12/-

نطيجه ا-٢

نظر تعريف: ا – النظر لغت میں نظر کا مصدر ہے، اس کامعنی دیکھنا یاغور سے د کچھنا، پاکسی چز کو دیکھنے کے لئے آنکھ کی پہلی کو اس کی طرف گھماناہ۔ اس کاایک معنی حفاظت ونگرانی کرنا ہے، کہاجا تا ہے: ''نظو الشهىء'' لينى اس كي حفاظت ونكههاني كرنا، اس كا ابك معنى كسى شي کے ادراک کے لئے بصیرت کا استعال کرنا بھی ہے، کبھی اس سے مراد نحور وفکر کے بعد حاصل ہونے والی معرفت ہوتی ہے، ارشا دربانی ب: "أُنْظُرُوا مَاذَا فِي السَّمَاوَاتِ" (تم ديكموتو كيا كيا چزیں آسانوں اورز مین میں ہیں )اس کامعنی بے غور دفکر کرو۔ لفظ نظر کا استعال عام لوگوں کے نز دیک بصر ( دیکھنا ) کے معنی میں ہوتا ہے، اور خاص لوگوں کے مزد یک اکثر بصیرت کے معنی میں ہوتا ہے، اگر اس کا صلہ ' اِلیٰ' استعال کیاجائے اور کہاجائے: "نظرت إليه" تواس كامعنى صرف آنكھ ہے د كھنا ہے، اور اگراس كا صلَّهُ فَنْ استعال كياجائ اوركهاجائ: نظرت في الأمر تواس میں دل یے غور دفکر کے معنیٰ کااختمال ہوتا ہے (۲)۔ اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگ نہیں ہے <sup>(۳)</sup>۔ (۱) سورهٔ یونس/۱۰۱\_ ۲۰ رون یون (۲۰۱۰)
 ۲۰ السان العرب، مجم مقاییس اللغه، الحجم الوسیط، الکلیات ۲/۲۰۱۰.

(۲) لسان العرب بمجم مقامیس اللغه، المنجم الوسیط ، الکلیات ۲/ ۲۰ ۳۔ (۳) القلیو بی دعمیر ۵ ۳/ ۲۰۷، ۳/ ۱۰۹

نظارة ،نظرا ذَخَّيْتُهُ"<sup>(1)</sup> (تم پر حرام کئے گئے ہیں مرداراورخون اور سؤ رکا گوشت اور جو جانور غیر اللہ کے لئے نامزد کردیا گیا ہو، اور جو گلا گھٹے سے مرجائے اور جو کسی ضرب سے مرجائے اور جو اونچائی سے گر کر مرجائے اور جوکسی کے سینگ سے مرجائے اور جس کو درندے کھانے لگیں، سوائے اس صورت کے کہتم اسے ذبح کرڈ الو)۔ نص میں وہ جانوراس سے مشتنیٰ ہے جوزندگی برقرارر بنے کی حالت میں پایا جائے اور اس کوشر ع طور پر ذبح کرلیا جائے ، یعنی مذکور ہ جانوروں میں جن کوتم زندہ حالت میں پالواور شرعی طور پر ذنح کرلوتو وہ حلال ہیں، شرعی ذخ ہیہ ہے کہ حلقوم ( سانس کی نالی )اور مریء ( غذا کی نالی) کودھاردار چز سے کاٹ دیا جائے (۲)۔ تفصيل کے لئے ملاحظہ ہو:اصطلاح ''مدیت''۔

نظارة

ديکھئے:''وقف''۔

(۱) سورهٔ مانکده س

(۲) تفسيرالبيضاوي ۲/ ۹۲\_

ارشاد ہے: ''إن الله كتب على ابن آدم حظه من الزنا أدرك ذلك لا محالة: فزنا العين النظر''<sup>(1)</sup> (الله تعالى نے آدمى پرزنا سے اسكا حصه كھوديا ہے وہ لامحاله اس ميں مبتلا ہوگا، آ نکھ کا زناد كھنا ہے )۔ پھر ستركى تحديد ميں جس كى طرف د كھنا حرام ہے، فقتهاء ك چند مختلف اقوال ہيں: متعلقه الفاظ: رؤیت: ۲ - لغت میں رؤیت کا معنی کسی چیز کو آنکھ سے دیکھنا ہے، ابن سیدہ نے کہا ہے کہ رؤیت، آنکھ اور دل دونوں سے دیکھنے کو کہتے ہیں۔ اصطلاح میں دنیا وآخرت میں آنکھ سے مشاہدہ کرنے کو کہتے ہیں<sup>(1)</sup>۔ نظر رؤیت سے عام ہے۔

قول اول: ۲۹ – اگر شہوت نہ ہواور اس میں پڑنے کا اندیشہ بھی نہ ہوتو اجنبی تے ذیل عورت کا چہرہ اور اس کی دونوں ہتھیلیاں دیکھنا جائز ہے، اور عذر شرع کے بغیران کے علاوہ دوسرے اعضاء کا دیکھنا جائز ہے، اور عذر شرع وما لکید کی ہے، اور شافعیہ کے نز دیک صحیح کے بالمقابل قول ہے، حفنیہ کے نز دیک تتھیلی سے مراد اس کا صرف باطنی حصہ ہے، اس کی پشت مقام ستر ہے، ظاہر روایت کے مطابق اس کی طرف دیکھنا جائز نہیں ہے: ہے، مالکیہ کے یہاں دونوں ہتھیلیوں کے ظاہر وباطن میں کو کی فرق ہے: ہما لکیہ کے یہاں دونوں ہتھیلیوں کے ظاہر وباطن میں کو کی فرق ہے: ہما لکیہ کے یہاں دونوں ہتھیلیوں کے ظاہر وباطن میں کو کی فرق ہما کہ ہے، ہوتو ان دونوں کی طرف دیکھنا جائز نہیں معنی پڑ نے کا اندیشہ نہ ہوتو ان دونوں کی طرف دیکھنا حرام نہ ہو گا، اور کے مقام ہملمان عورت کے لئے اپنے کسی عضو کو ظاہر کر نا جائز نہیں ہے اور اس ادر بانی کا پورابدن اس کے بارے میں مقام ستر سمجھا جائے گا<sup>(1)</sup> ہے

ان کی دلیل ارشاد ربانی ہے: ''وَلَا يُبُدِيْنَ ذِيْنَتَهُنَّ إِلَّا مَا

- (۱) حدیث: "ان الله کتب علی ابن آدم حظه من الزنا ...... کی روایت بخاری (الفتح ۲۱/۱۱) اور مسلم (۲۰،۲۷/۲) نے ابو ہریرہ میں کی ہے۔
- (۲) المبسوط ۱۰۱۷۲۱۰، الهدايه والعنايه وتكمله فتح القدير ۱۰/۲۰، تبيين الحقائق
   ۲۷ ماشية الدسوقى والشرح الكبير ۱ / ۲۱۲، نهاية الحتاج ۲/۱۸۷، مغنى الحتاج ۲/۷۸۱، مغنى

نظر سے متعلق احکام: نظر سے متعلق کچھاحکام ہیں، ان میں سے بعض درج ذیل ہیں:

مرد کانو جوان اجنبی عورت کود کھنا: ۲۰ - اس پرفقها - کاانفاق ہے کہ مرد کانو جوان اجنبی عورت کے مقام ستر کود کھنا حرام ہے<sup>(۲)</sup> -اس سلسلہ میں ان کے بعض دلائل درج ذیل ہیں: ارشا دربانی ہے: "قُلُ لِّلُمُؤْمِنِيْنَ يَعُضُّوُا مِنُ أَبْصَادِ هِمُ "<sup>(۳)</sup> (آپ ايمان والول سے کہہ دیجئے کہ اپنی نظریں نیچی رکھیں )، نیز نبی کریم علیق کا

- (۱) الكليات، لسان العرب\_
- ۲) تبيين الحقائق ۲/۷۱،۱۸، حاشية الدسوقى ۱/۲۱۴، روضة الطالبين
   ۲) معين الحقائق ۲/۷۰۱۶، حاشية الدسوقى ۱/۲۱۴، روضة الطالبين

(٣) سورهٔ نور ۲۰۰

أصحابه: زوجنيها يا رسول الله، قال: أ عندك من شيء؟ قال: ما عندي من شئ، قال: ولا خاتم من حديد؟ قال: ولاخاتم، ولكن أشق بردتي هذه فأعطيها النصف وآخذ النصف، قال: لا، هل معك من القرآن شيء؟ قال: نعم، قال: اذهب فقد زوجتكها بما معك من القرآن" (() جم نبی کریم علیقہ کے پاس بیٹھے ہوئے تھے کہ ایک خاتون حاضر ہوئیں اورانہوں نے اپنے آپ کو حضور علیق کے لئے پیش کیا، آپ نے اپنی نظرا ٹھائی اور جھکالی، ان کوکوئی جواب نہیں دیا، صحابہ میں سے ایک شخص نے کہا کہ اے اللہ کے رسول! ان کا ذکاح مجھ ے کردیں، آپ نے دریافت فرمایا: کیا تمہارے پاس کچھ ہے؟ انہوں نے جواب دیا: میرے پاس تو کچھنہیں ہے، آپ نے فرمایا: کیا لوہے کی انگوٹھی بھی نہیں ہے؟ انہوں نے جواب دیا :انگوٹھی بھی نہیں ہے، کیکن میں اپنی اس جا درکو پھاڑ کر آ دھاان کودے دوں گااور آدهامیں لےلوں گا،آپ نے فرمایا: نہیں، کیا تمہارے پاس قرآن کا سچھ علم ہے، جواب دیا: ہاں! آپ نے فرمایا: جاؤتمہارے یاس قرآن کا جوعلم ہے اس کی وجہ سے اس کا نکاح تم سے کردیا)،حدیث ے معلوم ہوتا ہے کہ نبی کریم علیقہ نے ان کو دیکھا، اس لئے کہ راوى كا قول ب: "فخفض فيها البصر ورفعة" ( آپ فنظر الهائى اور جمالى)، ايك دوسرى روايت مي ب: "فصعد النظر فیها و صوبه"<sup>(۲)</sup> ( آب نے نظر اٹھائی اور نور سے دیکھا)، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ چہرہ کودیکھنا جائز ہے<sup>(m)</sup>۔

- (۲) حدیث: "فصعد النظر الیها و صوبه" کی روایت بخاری (الفت ۹/۸۷)
   اور سلم (۱۰/۱۹۰۱) نے کی ہے۔
  - (٣) المبسوط ١٠/١٥٢، العنابيدوتكملة فتح القدير ١٩،٢٨/

ظَهَرَ مِنْهَا"<sup>(1)</sup> (اورایناسنگار ظاہر نہ ہونے دیں مگریاں جواس میں سے کھلا ہی رہتا ہے )، چنانچہ حضرت ابن عباسؓ،علیؓ اور عائشۃؓ سے مروی ب که "ما ظهر من الزينة" - مراد چره اور دونوں ہتھیلیاں ہیں <sup>(۲)</sup>، قرطبی نے کہا ہے کہ چونکہ اکثر عادت میں بھی اور عبادت میں بھی چہرہ اور دونوں ہتھیلیاں ظاہر رہتی ہیں اور بینما ز اور ج میں ہوتا ہے،اس لئے اشٹناءان دونوں سے متعلق ہوگا<sup>(m)</sup> ۔ نيز <sup>ح</sup>فرت عا نُشرَّک حديث ہے:''أن أسماء بنت أبي بكر رضى الله عنهما دخلت على رسول الله عُلَيْ وعليها ثياب رقاق، فأعرض عنها وقال: يا أسماء إن المرأة إذا بلغت الحيض لم تصلح أن يُرى منها إلا هذا وهذا وأشار إلى وجهه وكفيه" (") (اساء بنت ابي بكرُّ رسول الله صاللہ عایق کی خدمت میں حاضر ہوئیں،ان کے بدن پریں کے کڑے تھے، تو آپ علیلہ نے ان سے اعراض فرمایا اور کہا :اے اساء جب عورت سیانی ہوجائے تواس کے بدن کا کوئی حصہ نظرنہیں آنا چاہئے، سوائے اس کے اور اس کے اور آپ نے چہرہ اور ہتھیلیوں کی طرف اشارہ کیا)،اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ اجنبی عورت کا چیرہ اور دونوں ہتھیلیاں مقام سترنہیں ہیں،اور مردان دونوں کود کچ سکتا ہے (۵)۔ سہل بن سعد سے مروی ہے کہ انہوں نے کہا: "کنا عند النبي عَلَيْنِهُ جلوسا، فجائته امرأة تعرض نفسها عليه، فخفض فيها البصر ورفعه، فلم يردها، فقال رجل من

- (۱) سورهٔ نور/ اس
- (٢) نيل لاأ وطارللثو كانى ٢ / ٢٣٣٠ \_
  - (۳) تفسيرالقرطبی ۲۱۷ ۲۹\_
- (۲) حدیث: "یا أسماء إن المرأة إذا بلغت الحیض ...... کی روایت ابوداؤد (۲۸۵ ۸۳ طبع حمص) نے کی ہے،اور کہا ہے: بیمرسل ہے،خالد بن دُریک کی حضرت عائشہ سے ملاقات نہیں ہے۔
  - (۵) عون المعبود ۱۷۲ ۱۷۲

آپ کوایک خط بڑھایا آپ نے نہیں لیا، آپ نے فرمایا: مجھے معلوم نہ ہو سکا کہ یہ سی عورت کا ہاتھ ہے یا مرد کا ہے، انہوں نے کہا کہ عورت کا ہاتھ ہے، آپ نے فرمایا: اگر تو عورت ہوتی تو اپنے ناخن مہندی سے رنگ لیتی )۔

انہوں نے عقلی دلیل بیان کی ہے کہ عورت کا چہرہ اور اس کی دونوں ہتھیلیاں مقام سترنہیں ہیں، اس لئے مرد کے چہرہ کی طرح ان کی طرف دیکھنا حرام نہیں ہوگا، نیز چہرہ اور دونوں ہتھیلیوں کو ظاہر کرنے میں مجبوری ہے، اس لئے کہ عورت کو مردوں کے ساتھ لین دین، خرید وفر وخت کا معاملہ کرنے کی ضرورت پڑتی ہے، اور عادۃ یہ چہرہ اور تھیلی کو کھولے بغیر نہیں ہو سکتا ہے، لہذا اس کے لئے سے حلال ہوگا<sup>(1)</sup>

قول دوم: ۵ - اجنبی آزاد عورت کے دوسرے تمام اعضاء کی طرح اس کا چہرہ اور اس کی دونوں ہتھیلیاں بھی شرعی عذر کے بغیر مرد کے لئے دیکھنا حرام ہے، خواہ دیکھنے سے فننہ کا اندیشہ ہویا نہ ہو، اس پر شافعیہ کا انفاق ہے، یہی ان کا صحیح قول ہے، اور یہی حنابلہ کا رائح مذہب ہے، اور امام ہے، یہی ان کا صحیح قول ہے، اور یہی حنابلہ کا رائح مذہب ہے، اور امام احمد کے کلام کا ظاہر بھی یہی ہے، چنا نچہ انہوں نے کہا: مردا پنی مطلقہ عورت کے ساتھ نہیں کھائے گا، اس لئے کہ وہ اجنبی ہو چکا ہے، اس کے لئے جس کی طرف دیکھنا جائز نہیں ہے، کیسے اس کے ساتھ کھائے گا جبکہ وہ اس کی تقسیل کو دیکھے گا، اور بیا س کے لئے جائز نہیں ہے (۲) ان کی دلیل ارشاد ربانی ہے: ''وَ إِذَا سَأَلْتُمُوْ هُنَّ مَتَاعًا

- (۱) بدائع الصنائع ۲۵/۱۲۱،المبسوط ۱۰ س۱۵۱،المغنى ۲/۷۰ ۴۶\_
- (۲) مغنى المحتاج مهر۲۰۹، الحادى الكبير ۲۹٬۵۹۹، روضة الطالبين ۲۱/۷،
   الإ نصاف ۲۹/۸۹، مطالب أولى النبى ۲۹/۸۱، المغنى ۲۷٬۰۲۷ .

سرخسی نے اس واقعہ سے استدلال کیا ہے کہ جب حضرت عمر 🖞 نے اپنے خطبہ میں کہا کہ عورتوں کا مہر بہت زیادہ نہ مقرر کیا کر دتوا یک عورت نے جس کے دونوں رخساروں پر پچنسیاں تھیں کہا کہ بیآ پ این رائے سے کہدر ہے میں یا آپ نے رسول اللہ عظیم سے سا ہے؟ اس لئے کہ آب جو پچھ کہدر ہے ہیں ہم اس کے خلاف کتاب الله مي يات بي، ارشاد رباني ب: "وَّآتَيْتُهُ إحدَاهُنَّ قِنْطَارًا فَلَلا تَأْخُذُوا مِنْهُ شَيْئًا"<sup>(1)</sup> (اورتم اس بيوى كومال كاانبارد \_ چکے ہوتو تم اس میں سے کچھ بھی واپس مت لو )، تو حضرت عمر خبرہوت رہ گے اور کہا:"کل الناس أفقه من عمر حتى النساء في البيوت''<sup>(1)</sup> (تمام لوگ حتی که گھر ميں رہنے والي عورتيں بھي عمر سے زیادہ مسلہ جانتی ہیں)، راوی نے ذکر کیا ہے کہ ان کے دونوں رخساروں پر پھنسیاں تھیں،اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ان کا چیرہ کھلا ہوا تها، نیز حضرت عائشتگی حدیث ب: "إن امرأة مدت يدها إلى النبي عَلَيْنَا بِكتاب فقبض يده، فقالت: يا رسول الله مددت يدي إليك بكتاب فلم تأخذه، فقال: إنى لم أدرأ يد امرأة هي أو رجل؟ قالت: بل يد امرأة، قال: لو كنت امرأة لغيرت أظفارك بالحناء" (ايك خاتون فے ايخ ہاتھ سے ایک خط نبی کریم علیق کی طرف بڑ ھایا، آپ نے ہاتھ صینچ لیا، انہوں نے عرض کیا، اے اللہ کے رسول ! میں نے اپنے ہاتھ سے

- (۱) سورهٔ نساء ۲۰۰
- (۲) قول عمرٌ: "كل أحد أفقه من عمر حتى النساء ..... كى روايت سعيد بن منصور (۳۷ ما طبع علمى پريس) نے اور جيم في نے الكبرى (۷ / ۲۳۳ طبع دائرة المعارف) ميں كى بے، اوركہا بے كه يہ منقطع ہے۔
- (۳) حدیث: "إن امرأة مدت يدها إلى النبي عَلَيْ الله عند على روايت (۳) حدیث: "إن امرأة مدت يدها إلى النبي عَلَيْ الله النبي عَلَيْ الله البوداؤد (۳۹۲/۳ طبع التجارية الكبرى) نے حضرت عالنتہ سے کی ہے۔

اوردونوں ، تھیلیوں کوظاہر کرنا جائز تھا اوران کود کھنا بھی جائز تھا، اس لئے کہ عورت کے لئے اس کا ظاہر کرنا جائز تھا، پھر جب آیت تجاب نازل ہوگئی کہ: ''یاً یُھا النَّبِ ثُق قُلُ لِّازُوا جِکَ وَبَنَا تِکَ وَنِسَآءِ الْمُؤْمِنِيْنَ يُدُنِيْنَ عَلَيْهِنَّ مِنُ جَلَابِيْبِهِنَّ '' توعورتوں نے مردوں سے پردہ کرنا شروع کردیا<sup>(1)</sup> ۔

ان احادیث سے بھی استدلال کیا ہے جن میں جان بو جو کر دیکھنے اور اچا نک پہلی نظر کے بعد دیکھنے رہنے سے منع کیا گیا ہے، وہ احادیث عام ہیں، ان میں عورت کا پورابدن داخل ہے، اس کے بعد آنے والی وہ تمام احادیث جن سے بدن کے اعضاء میں سے سی عضو کا دیکھنا جائز معلوم ہوتا ہے اس سے مراد محض ضرورت وحاجت کی حالت ہے<sup>(1)</sup>۔

انہوں نے دوطریقہ سے عقلی استدلال کیا ہے: اول: اس پر فقتها ، کا اتفاق ہے کہ اگر شہوت ہویا اس کے پیدا ہوجانے کا اندیشہ ہوتو عورت کے پورے بدن کودیکھنا حرام ہے اس کا تقاضا ہے کہ تمام حالات میں ضرورت یا حاجت کے بغیر اس کا چہرہ، ہتی اور تمام اعضاء کودیکھنا حرام ہو، اس لئے کہ عورت کو دیکھنے میں ہتی ایدیشہ ہمیشہ موجو در ہتا ہے، خاص طور پر چہرہ دیکھنے میں ہوتا فتنہ کا اندیشہ ہمیشہ موجو در ہتا ہے، خاص طور پر چہرہ دیکھنے میں ہوتا چہرہ کی طرف دیکھنے سے فتنہ کا اندیشہ زیادہ ہے۔ دوم: اگر کوئی شخص کسی عورت کو نکاح کا پیغام دینا چاہے، اس کے لئے اس عورت کے دیکھنے کا جائز ہونا اس بات کی دلیل ہے کہ اگر نکاح کا پیغام نہ دینا ہوتو جائز نہ ہوگا، اس لئے کہ اگر مطلقاً مباح ہوتا تو پھر خصیص کی کیا وجہ ہو کتی ہے "

- (۱) مجموع فتاوی این تهیه ۲/ ۱۱۱۱۱ به
- (۲) المغنى ۲/۰۲ ۱٬۰۱۲ الحاوى الكبير ۹/۵ ۳۷
- (۳) الحاوى الكبير ٩٦ ٣٥، نهاية الحتاج ٢٧ ٢٨ ٨ ، المغنى ٢٧ ٩٠ -

فَسْنَلُوُهُنَّ مِنُ وَّرَآءِ حِجَابِ"<sup>(1)</sup> (اور جب تم ان رسول کی از داج سے کوئی چیز مانکوتوان سے پر دہ کے باہر سے مانگا کر و)، اگر چېره اور بتصيليوں کود کچينا مباح ہوتا تواللہ تعالی مردوں کو بيچکم نہ ديتا کہ وہ عورتوں سے پردہ کے پیچھے سے سوال کریں، بلکہ ان کے لئے مباح قراردیتا که آمنے سامنےان سے سوال کریں، قرطبی نے کہا ہے کہ اس آیت میں دلیل ہے کہ اگر کوئی ضرورت پیش آجائے یا ان سے کوئی مسّلہ یو چھنا ہوتواللہ تعالیٰ نے پر دہ کے پیچھے سے ان سے سوال کرنے کی اجازت دی ہے، اور معنی کے اعتبار سے تمام عور تیں اس میں داخل ہیں، نیز شریعت کا اصول ہے کہ کمل عورت پر دہ کی چیز ہے، اس کا بدن بھی اس کی آ وازبھی ،لہذ ابلاضرورت اس کا کھولنا جائز نہ ہوگا ،مثلاً اس کے خلاف گواہی دینی ہو، یا اس کے بدن میں کوئی بیاری ہو یا کسی ضرورت کے بارے میں اس سے سوال کرنا ہوا دراس کا جواب اس کے باس ہونا متعین ہو<sup>(۲)</sup>، نیز ارشادر بانی ہے:" یَأَیُّهَا النَّبِيُّ قُلُ لِّازُواجِكَ وَبَنَاتِكَ وَنِسَآءِ الْمُؤْمِنِيْنَ يُدْنِيُنَ عَلَيُهِنَّ مِنْ جَلَابِيْبِهِنَّ ذَلِكَ أَدُنِي أَنُ يُعُوَفُنَ فَلاَ يُؤْذَيْنَ وَكَانَ اللَّهُ غَفُوُرًا رَّحِيمًا"<sup>(")</sup> (اے نبی آپ کہہ دیجئے اپنی بیویوں اور بیٹیوں اور عام ایمان والوں کی عورتوں سے کہ اپنے او پر نیچی کرلیا کریں اپنی چادریں تھوڑی سی، اس سے وہ جلد پیچان کی جایا کریں گی اوراس لئے انہیں ستایا نہ جائے گا،اوراللہ بڑا مغفرت والا ہے بڑا رحمت والا ہے)، اس آیت سے اور سابقہ آیت سے استدلال کا طریقہ ابن تیمیہ نے بیان کرتے ہوئے ککھا ہے کہ آیت حجاب کے نازل ہونے سے قبل عور تیں بلا چا در با ہرکلی تھیں اور مردان کا چیرہ اوران کے دونوں ہاتھ دیکھا تھا، اس وقت ان کے لئے چیرہ (۱) سورهٔ اُحزاب مص

- (1) <u>ير</u>اغر بن 11, <del>2</del>11, (
- (۳) سورهٔ أحزاب (۵۹\_

استدلال کیا ہے، اس لئے کہ جس طرح عورت مردوں کے ساتھ معاملہ کرنے میں چہرہ کھو لنے پر مجبور ہوتی ہے اور لین دین میں دونوں ہتھیلیاں ظاہر کرنے پر مجبور ہوتی ہے اسی طرح دونوں قدم بھی ظاہر کرنے پر مجبور ہوتی ہے، اور ہمیشہ ہر وقت اس کے پاس خف (موزہ) نہیں ہوتا ہے۔

امام ابویوسف سے جومروی ہے کہ باز وکا دیکھنا جائز ہے، اس کی وجہ بیر ہے کہ عام طور پر بعض کاموں میں جن میں عورت بازو استعال کرتی ہے، جیسے دھونا اور ایکانا، ان میں یہ اعضاء ظاہر ہوجاتے ہیں، بعض احادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ نصف بازوتک د کچنا جائز ب، چنانچه الله تعالی ک ارشاد "إلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا" کی تفسير ميں ابن عباسٌ، قتادہ اور مسور بن مخرمہ سے منقول ہے کہ انہوں نے کہا: ظاہر زینت سے مراد سرمہ، کنگن، نصف ذراع تک خضاب، ہالی، چھلا اور اس جیسی چزیں ہیں،طبر ی نے حضرت قناد ڈ سے نبی کریم علیقہ کی ایک حدیث نقل کی ہےجس میں چیرہ اور د دنوں ہاتھ نصف باز وتک دیکھنے کو حرمت سے مشتنیٰ کیا گیا ہے، قماد ڈ نے کہا ہے کہ مجھ تک بیرحدیث پنچی ہے کہ نبی کریم علیظہ نے ارشاد فرايا:"لا يحل لامرأة تؤمن بالله واليوم الآخر أن تخرج يدها إلا إلى ههنا وقبض نصف الذراع "() (كسى عورت کے لئے جواللہ پراور یوم قیامت پرایمان رکھتی ہوحلال نہیں ہے کہ وہ اینا ہاتھ یہاں سے زیادہ ظاہر کرے اور آپ نے نصف ذراع کو پکڑا)، حضرت عائشہ نے نبی کریم علیقہ سے روایت کیا ہے کہ آپ عَلَيْهُ فِخْرِمايا: "إذا عركت المرأة لم يحل لها أن تظهر إلا وجهها، وإلا ما دون هذا وقبض على ذراع نفسه

(۱) حديث: "لا يحل لامرأة تؤمن بالله واليوم الآخر أن تخرج يدها ...... کی روایت طبری نے اپنی تفسیر (۱۸ / ۹۳ طبع دارالمعرفه ) میں قبادہ سے مرسلاً کی ہے۔

قول سوم: ۲- عذر یا حاجت کے بغیر چہرہ اور دونوں ہتھیلیوں کے علاوہ اجنبی عورت کابدن دیکھنا حرام ہے، اوران دونوں کودیکھنا مکروہ ہے اوران دونوں سے بھی آنکھ بندر کھنا مندوب ہے، اگر چیشہوت کے بغیر ہو، حفنیہ میں سے بعض متاخرین اور اصحاب فناوی نے اس کی صراحت ک ہے، ابن عابدین کی عبارت ہیہ ہے کہ احتیاط مطلقاً نہ دیکھنا ہے، یہی امام احمد سے ایک روایت اور حنابلہ میں سے قاضی کا قول ہے<sup>(1)</sup>

قول چہارم: 2- اجنبی عورت کا چہرہ، دونوں ہتھیلیاں، اور دونوں قدم، شہوت کے بغیر دیکھنا جائز ہے، اس قول کو حسن بن زیاد نے امام ابو حنیفہ سے نقل کیا ہے، اور طحاوی نے اس کو ذکر کیا ہے اور یہی بعض فقہا ءما لکیہ کا قول ہے۔

امام ابویوسف سے منقول ہے کہ دھونے اور پکانے کے وقت دونوں بازود کھنابھی جائز ہے۔

ایک قول ہے کہ اگر دیکھنا شہوت کے ساتھ نہ ہوتو دونوں پنڈلیوں کودیکھنا جائز ہے۔

جولوگ کہتے ہیں کہ دونوں قدم دیکھنا جائز ہے، ان کی دلیل انر اور قیاس ہے، رہا انر تو اللہ تعالیٰ کے ارشاد ''ہِالَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا'' کی تفسیر میں حضرت عائشہؓ سے منقول ہے کہ اس سے مراد کنگن اور فتحہ (چھلا) ہے، اور فتحہ : پیر کی انگلی کی انگوٹھی ہے، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ دونوں قدم کو دیکھنا جائز ہے۔

انہوںنے دونوں قدم کو چہرہ اور ہتھیلیوں پر قیاس کرکے

 <sup>(</sup>۱) المغنى ۷/۲۰۳۰، الإنصاف ۲۸/۸، حاشید ابن عابدین ۲/۸۰، الفتاوى
 ۱) الهنديه ۲۹/۳۳۹، مجمع الأنهر ۲/۲۰۵۰ حاشد

سے حسن کی روایت میں کہا ہے کہ اس کا چہرہ، دونوں ہتھیلیاں اور دونوں قدم دیکھنا جائز ہے، انہوں نے جوان اور بوڑھی میں کوئی فرق نہیں کیا ہے، انہوں نے بوڑھی عورت جو قابل شہوت نہ ہوکو چھونے کو جائز کہا ہے، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اس کو دیکھنا بدر جہ او لی جائز ہے، اس لئے کہ چھونے کا حکم دیکھنے سے زیادہ سخت ہے۔ اس طرح مالکیہ نے مطلقاً عورت کا چہرہ اور اس کی دونوں ہتھیلیوں کو دیکھنا جائز قرار دیا ہے، لہذا اس میں بوڑھی اور جوان دونوں داخل ہوں گی، البتہ بعض نے حکم میں دونوں کے در میان فرق کیا ہے، اجنبی جوان کے چہرہ اور دونوں ہتھیلیوں کو دیکھنا جائز ہے بشرطیکہ دوام و تکرار نہ ہو، کیکن بوڑھی عورت کی طرف دیکھنے میں بی شرط

اسی طرح کی رائے بعض فقہاء شافعیہ مثلاً رویانی اور اذرعی کی ہے، چنا نچہ انہوں نے کہا ہے کہ بوڑھی عورت جو قابل شہوت نہ ہواس کے چہرہ اور دونوں ہتھیلیوں کو دیکھنا جائز ہے اور بیہ ان کے نز دیک معتمد قول کے خلاف قول ہے، رملی نے کہا ہے کہ بیضعیف اور مردود قول ہے<sup>(۲)</sup>۔

حنابلہ کے نز دیک بوڑھی عورت جو قابل شہوت نہ ہواں کے چہرہ اور ہتھیلیوں کو دیکھنا جائز ہے، یہی حکم بدشکل اور باہر نگلنے والی عورت کا ہے جو قابل شہوت نہ ہو اور اس مریضہ کا ہے جس کے شفایاب ہونے کی امید نہ ہو۔

ابن قدامہ نے کہا ہے کہ بوڑھی عورت کے جواعضاءا کثر ظاہر رہتے ہیں ان کود کیھنے میں کوئی حرج نہیں ہے <sup>(۳)</sup>، اس لئے کہارشاد

- (۱) المبسوط ۱۰/ ۱۵۴٬ الفتاوی الهندیه ۳۲۹/۵ م مجمع الأنهر ۲/ ۵٬۵۴۰ حاشیة العدوی علی شرح الخرشی ۲/ ۲۴۸٬ مواہب الجلیل ۲/ ۱۸۱، ۱۸۳۰
  - (۲) مغنی الحتاج ۳ر ۱۲۹، نهایة الحتاج ۲ / ۱۸۸۔
    - (۳) المغنى 2/11 ۴، مطالب أولى النهى ۵/ ۱۴۔

فترک بین قبضته و بین الکف مثل قبضة أخری"<sup>(1)</sup> (جب عورت بالغہ ہوجائے تو اس کے لئے حلال نہیں ہے کہ اپنے چہرہ اور اس کے علاوہ ظاہر کرے اور آپ نے اپنے باز و پر پکر ا، اپنی مٹھی اور تقیلی کے در میان ایک دوسری مٹھی کے برابر چھوڑ دیا)، ابن عطیہ نے کہا ہے کہ مجھاو آیت کے الفاظ سے میڈسوں ہوتا ہے کہ عورت کو حکم د یا گیا ہے کہ وہ بے پردہ نہ ہواور کوشش کرے کہ زینت کی تما م چیزیں چھپائے اور ضرور کی کا م میں حرکت کی وجہ سے یا اپنی شان کی اصلا ح مشتی ہے، اس طرح کے ضرور کی کا م کی وجہ سے عورتوں کا کوئی عضو ظاہر ہوجائے تو وہ معاف ہے <sup>(1)</sup> ۔

مردکا بوڑھی اجنبی عورت کود بھنا: ۸- اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ لذت کے ارادہ سے یا لذت کی موجودگی میں بلاعذر بوڑھی عورت کود کھنا حرام ہے، لذت اور شہوت کے بغیراس کی طرف دیکھنے میں اختلاف ہے، دواقوال ہیں: قول اول: اگر قابل شہوت نہ ہواورزینت ظاہر کرنے والی نہ ہوتو اس کے چہرہ اور ہتھیلی کو دیکھنا جائز ہے، یہی جمہور فقہاء حنفیہ،

ما لکیہادر حنابلہ کا قول ہے۔ اس کے باوجود کہ فقہاء حنفیہ نے اپنی کتابوں میں اس کی صراحت نہیں کی ہے لیکن اجنبی عورت کی طرف دیکھنے کے حکم پر بحث کے وقت ان کی عبارتیں مطلق ہیں، چنانچہ انہوں نے امام ابو حنیفہ

- حدیث: 'إذا عو كت الموأة لم يحل لها أن تظهر إلا وجهها ......"
   کی روایت طبری نے اپنی تغییر (۱۸ / ۹۳ طبع دارالمعرفه) میں ابن جریج سے مرسلاً کی ہے۔
- (۲) تفسير القرطبی ۲۱ / ۲۲۹، المبسوط ۱۰ / ۱۵۳، الفتاوی الہندیہ ۵ / ۳۲۹، مجمع الأنبر ۲ / ۴ ،۵۳، التاج والإكليل في بإمش موا جب الجليل ۲ / ۱۸۱ \_

 $-\mu \angle \Lambda -$ 

منضبط کرنے والاکوئی قاعدہ نہیں ہے <sup>(1)</sup>۔

مردکا نابالغہ بچی کود کیمنا: ۹ – اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ شہوت کے ساتھ نابالغہ بچی کو دیکھنا حرام ہے، خواہ اس کی عمر کچھ بھی ہو اور خواہ اس کے سی بھی عضو کو دیکھاجائے، اسی طرح اس پر بھی اتفاق ہے کہ مرد کے لئے شہوت کے بغیر نابالغہ بچی کے پورے بدن کو دیکھنا جائز ہے اگر حد شہوت کو نہ ہچچی ہو، البتہ اس کی شرم گاہ کو دیکھنا جائز ہے اگر حد شہوت کو نہ شہوت کو نہ پنچی ہو اس کی شرم گاہ کے دیکھنے کے حکم میں فقہاء کا اختلاف ہے، بچی جس عمر میں حد شہوت کو پنچ گئی ہواس کی تعیین کے بارے میں اسی طرح جو بچی حد شہوت کو پنچ گئی ہواس کے سی عفتوا کو دیکھنا حرام ہے، اس کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے۔ تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: اصطلاح '' عور ق'' ( فقرہ مر ۱۰) ۔

مغنی الحتاج ۳۷/۱۲۹، نهایة الحتاج۲۷/۱۸۸، روضة الطالبین ۲۷/۲۲۔

رباني بِ: ' وَالْقَوَاعِدُ مِنَ النِّسَآءِ الَّتِي لاَ يَرُجُونَ نِكَاحًا فَلَيُسَ عَلَيُهِنَّ جُنَاحٌ أَنُ يَّضَعُنَ ثِيَابَهُنَّ غَيْرَ مُتَبَرَّجَاتٍ بزيُنَةٍ وَأَن يَّسْتَعُفِفُنَ خَيْرٌ لَّهُنَّ وَاللَّهُ سَمِيْعٌ عَلِيُمٌ" (اور بر م بوڑ ھیاں جنہیں نکاح کی امید نہ رہی ہوان کوکوئی گناہ نہیں اس بات میں کہ وہ اپنے زائد کپڑے اتار رکھیں بشرطیکہ زینت کو دکھلانے والیاں نہ ہوں اور اگراس سے بھی احتیاط رکھیں توان کے حق میں اور بہتر ہےاوراللہ بڑا سننے والا ہے بڑا جاننے والا ہے)، قواعدوہ بوڑھی عورتیں ہیں جو بڑھایے کی وجہ سے تصرف چھوڑ چکی ہوں، بچے کی پیدائش اور حیض کا آنا بند ہو گیا ہو، ان کی شہوت ختم ہوگئی ہو، نہ ان کو شہوت ہوتی ہو نہ دوسر ے کو ان سے شہوت ہوتی ہو، ان کے لئے مباح ہے کہ چا دراوراوڑھنی اتاردیں ، اس لئے کہنفس ان سے بے رغبت ہوں گے، مردوں کو ان کی طرف توجہ نہ ہوگی، اس لئے ان کے لئے وہ بات جائز ہوںکتی ہے جو دوسروں کے لئے جائز نه ہوگی، لہذاان کودیکھنااوران سے مصافحہ کرنا جائز ہے اس لئے کہ فتنہ کا اندیثہ نہیں ہے، اس میں بیرشرط ہے کہ زینت ظاہر کرنے والی نہ ہوں، اسی طرح آ راستہ ہوکر پیش کرنے والی نہ ہوں کہان کو ديکھاجائے (۲)۔

قول دوم: اجنبی نوجوان اور بوڑھی کے درمیان ان کو دیکھنے کے حکم میں کوئی فرق نہیں ہے، سب حرام ہے، بوڑھی عورت کے بدن کے کسی بھی حصہ کو دیکھنا جائز نہیں ہے، خواہ قابل شہوت نہ ہو، شا فعیہ کے نزدیک یہی قول زیادہ رانچ اور معتمد ہے، اس لئے کہ اجنبی عورت کو دیکھنے کی ممانعت کے دلائل عام ہیں، نیز اس لئے کہ شہوت کو

- (۱) سورهٔ نور ۲۰\_
- (۲) تفسير القرطبی ۲۱ / ۹۰ ۳۰ المغنی ۷ / ۳۱ ، الفتادی الهندیه ۷ / ۳۲۹ ، المبسوط ۱۰ / ۱۵۴ ، الهدایه دیتکملة فتح القدیر ۱۰ / ۲۹ ، مغنی المحتاج ۲۴ / ۲۱۰ ، ۲۱۰ ، نهایة الحتاج ۲ / ۱۸۸ ، روضة الطالبین ۷ / ۲۰ سائذاءالاً لباب ۱۹۹ م

مجبوب<sup>(1)</sup> ، مخنث<sup>(1)</sup> اور عنین سب مرد ہیں، اجنبی عورتوں کے چہرہ او ہتھیلی کےعلاوہ کسی عضوکود کھناان پر حرام ہے، اللہ تعالیٰ کےارشاد: "غير أولى الإربة" مي ان سب كايان مي - سكسى ايك كا داخل ہونا یقینی نہیں ہے، البتہ محکم نص میں ان کا داخل ہونا یقینی ہے، لہذا ان کے قن میں اس بر عمل کیا جائے گا۔ پھرانہوں نے اپنے اس قول پر ان میں سے ہرایک کے لئے مخصوص دلائل کا ذکر کیا ہے، چنانچ خصی کے بارے میں انہوں نے کہا ہے کہ حضرت عائشۃ سے منقول ہے کہ انہوں نے فرمایا: خصی ہونا مثلہ ہے، لہذا جواس سے پہلے حرام تھا وہ مباح نہ ہوگا، نیز اس لئے کہ خصی مرد ہے،اس کوشہوت ہوتی ہے،اور کبھی کبھی وہ جماع بھی کرتا ہے،اور اس کے بچے کا نسب اس سے ثابت ہوتا ہے، گواہی اور وراثت کے احکام میں اس کے ساتھ فخل جیسا معاملہ کیا جاتا ہے اور عورتوں کی طرف اس کے دیکھنے میں فتنہ کا معنی موجود ہے، یہی حال مجبوب کا ہے،اس لئے کہ وہ کبھی بھی عضوکوجسم سے رگڑتا ہے تواس کوانز ال ہوتا ہے، مخنث سے مرادا گروہ خص ہے جولباس اور کلام وغیرہ میں عورتوں کے ساتھ مشابہت اختیار کرتا ہےتو وہ فخل فاسق ہے، اس کوعورتوں سے دور رکھنا ہی مناسب ہے، اور اگراس سے مراد وہ شخص ہے جس کے اعضاء میں پیدائشی طور پر نرمی و کمزوری ہواور اس کوعورتوں کی خوائن نه ہوتو وہ دوسرے مردوں کی طرح ایک مرد ہے اور اللہ تعالی ك ارشاد: "قُلُ لِّلُمُؤْمِنِيْنَ يَغُضُّوا مِنُ أَبْصَارِهِمْ" كَامخاطب ہے، اور وہ مومن مردول میں سے ایک مرد ہے، اس کو اس نص سے

(۲) مخنث وہ ہے جو عور توں کا لباس پہنتا ہے اور وطی کا تحل بنتے میں اور اپنے اختیار سے زم کلام کرنے میں ان کے ساتھ مشاہبت اختیار کرتا ہے، یا مخنث وہ ہے کہ اصل خلقت کے اعتبار سے اس کے اعضاء میں نرمی اور کمزوری ہوتی ہے لیکن اس کو عور توں کی خواہش نہیں ہوتی ہے۔ اختلاف ہے۔ تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو:اصطلاح'' عورة''(فقرہ/1)۔

جن مردول كوشهوت نه موان كاعورت كود كيمنا: ١١ - جن مردول كوشهوت نه مو، عورتول كى طرف د كيصنة ميں ان كاتمكم وہى ہے جومحرم عورتول كى طرف د كيصنة ميں ان كاتمكم ہے، يعنى ان كے مواضع زينت كو د كيمنا جائز ہے، اس لئے كه ارشا دربانى ہے: "أو التَّابِعِيْنَ غَيْرِ أُولِى الْإِرْبَةِ مِنَ الرِّحَالِ"<sup>(1)</sup> (اوران مردول پر جوه ليكى مول اورعورت كى طرف انہيں ذرا توجه نه ہو)، لفظ "أو "ك ما تھ عطف كا مطلب مد ہے كہ تمكم ميں معطوف معطوف عليه كيسال ميں، إد بة كامعنى مردول كو عورتول كى ضرورت مونا اوران كى طرف ان كامائل مونا ہے۔

اس قشم کے مردوں میں کون لوگ داخل ہیں اور کون لوگ داخل نہیں ہیں،ان کی تعیین کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

جمہور حنفیہ کی رائے ہے کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد: غَیرِ أُولِی الْإِرْبَةِ " مَتْتَابہات میں سے ہے ،کون لوگ اس میں داخل ہوں گے ان کے بارے میں وہ بحث نہیں کرتے ہیں، ان کا رجحان ہے کہ آیت میں جو استثناء ہے اس کا حکم جاری نہ ہوگا، جیسا کہ منتا بہات کا حکم ہے، ان کی رائے ہے کہ ان کے علاوہ دوسر فقہاء نے جن لوگوں کو غیر اُولی الإربة کے وصف میں داخل کیا ہے وہ قرآن کریم کی اس محکم نص میں داخل ہیں، وہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: "قُلُ کیا جائے اور منشا بہ کو چھوڑ دیا جائے۔

اتی وجہ سے انہوں نے صراحت کی ہے کہ خصی<sup>(۲)</sup>، (۱) سورۂ نوررا ۳۔ (۲) خصی دہ ہےجس کے دونوں خصبے نکال دیئے گئے ہوں۔ اں شخص کے بارے میں جس پر غیر اُولی الإ ربتہ کا وصف منطبق ہو،فقہاءشافعیہ کےاقوال مختلف ہیں، دواقوال میں سےاضح میں ان کی رائے ہے کہ اس میں مسوح داخل ہے، یعنی جس کاعضو تناسل اور خصیتین نہ ہوں، اس کے لئے اجنبی عورت کو ناف اور گھٹنے کے درمیان کےعلاوہ اعضاءکود کھنا جائز ہے، انہوں نے بیشر ط لگائی ہے که اس میں عورتوں کی طرف میلان بالکل نہ ہواور بد کہ وہ مسلمان ہوا گرجس عورت کودیکھا جار ہاہے وہ مسلمان ہواور بیہ کہ عادل ہوا ور اصح کے بالمقابل دوسرا قول ہیہ ہے کہ وہ اجنبی عورت کے لئے فنل کی طرح ہےاس لئے کہاس سے نکاح کرنا جائز ہےاوروہ مجبوب جس کا عضو تناسل نہ ہواور اس کے دونوں خصبے باقی ہوں،اور وہ خصی جس کا عضو تناسل باقی ہواور اس کے ددنوں خصبے نہ ہوں، اورعنین اور عورتوں سے مشابہت اختبار کرنے والامخن اور یشخ فانی، ان سب کے لئے اجنبی عورت کو دیکھنا جائز نہیں ہے، اور یہ سب لوگ اس معاملہ میں فخل کی طرح ہیں، ایسا ہی اکثر لوگوں نے مطلق کہا ہے، بعض شافعیہ کی رائے ہے کہ وہ خصی جو بوڑ ھااور شخ فانی ہو گیا ہواور اس کی شہوت ختم ہوگئی ہو دہ مشتنیٰ ہے، اسی طرح وہ مخنث جواس حالت کو پہنچ گیا ہو وہ بھی مشتن ہے، ان میں سے بعض نے خصی اور مخنٹ کے بارے میں مطلقاً دوقول اختیار کیا ہے، ایک بیر کہ وہ دونوں مسوح کی طرح بين، ددم بيركه دونون اجنبي فخل كي طرح بين، قاضي ابوالطيب نے *صراحت* کی ہے کہ وہ بوڑ ھاجس کی شہوت ختم ہوگئی ہو، اس کا شار غير أولى الإ ربة ميں ،وگا اگرچه مسوح، خصى، مجبوب اور مخنث نه ر() ہو<sup>(1)</sup>۔ حنابلہ کی رائے ہے کہ غیر اُولی الإ ربۃ ہر وہ څخص ہےجس کی

شہوت اس کے بڑھانچ کی وجہ سے یا عنین ہونے کی وجہ سے یا

روضة الطالبين ٢/ ٢٢، ٢٣، نهاية الحتاج ٢/ ١٩٠ مغنى الحتاج ٣/ • ٣٦ -

متعلق کرنا اللہ تعالیٰ کے ارشاد:'' غَیْرِ أُولِی الْإِدْبَةِ ''میں موجود استثناء سے متعلق کرنے سے زیادہ بہتر ہے،اس لئے کہ پہلی آیت محکم ہے اور دوسری آیت منشابہ ہے،اسی طرح کی بات عنین کے بارے میں بھی کہی گئی ہے۔

لیکن علامہ کا سانی نے اشارہ کیا ہے کہ ایسے دوبڑے بوڑھوں کے درمیان جن میں شہوت کے پیدا ہونے کا اختمال نہ ہو ایک دوسر کود کیفنا جائز ہے، اسی طرح بعض فقتہاء حنفیہ کی رائے ہے کہ غیراُ دلی الإ ربۃ سے مرادوہ مخنت ہے جس کے اعضاء میں پیدائتی نرمی وکمزوری ہواور وہ عورتوں کی خواہش سے محروم ہوتو اس کو عورتوں کے ساتھ چھوڑا جاسکتا ہے، اور عورتوں کے لئے اس کے سامنے اپن مواضع زینت کو ظاہر کرنا مباح ہوگا اور جس طرح مرد کے لئے اپن محرم عورتوں کو دیکھنا جائز ہے اسی طرح اس کے لئے عورتوں کو دیکھنا حلال ہوگا۔

اسی طرح بعض فقہاءحنفیہ کی رائے ہے کہ غیر اُولی الاِ ربۃ کے معنی میں وہ مجبوب بھی داخل ہے جس کے بڑھاپے کی وجہ سے اس کی شہوت ختم ہوگئی ہوادراس کی منی خشک ہوگئی ہو<sup>(1)</sup>۔

ما لکیہ میں سے قرطبی نے کہا ہے کہ غیر اُولی الاِ ربۃ کا معنی غیر اُولی الحاجۃ ہے، اللّٰد تعالیٰ کے ارشاد: '' غَیرِ أُولِی الْإِنْ بَدِة '' کے معنی میں اختلاف ہے، اور تمام اختلا فات قریب المعنی میں، اور مجموعی طور پر بیہ معانی اس شخص میں پائے جاتے ہیں جس کواتی سمجھ اور قوت نہ ہو جس کے ذریعہ عور توں کے معاملہ کی طرف اس کی رہنمائی ہو اور گذر چکا ہے کہ اجنبی عورت کی طرف دیکھنے میں غیر اُولی الاِ ربۃ کا تھم اپنی محرم عور توں کی طرف دیکھنے کی طرف اس کی رہنمائی ہو اور اپنی محرم عور توں کی طرف دیکھنے کی طرح ہے <sup>(۲)</sup> ۔ (۱) المبسوط ۱۰ / ۱۵ ، الہدا بید دیکھنا ہو تا تھ دیر دالعنا ہی ۲۰ سے اور اس کے بعد این محرم عور توں کی طرف دیکھنے کی طرح ہے <sup>(۲)</sup> ۔

(۲) تفسیرالقرطبی ۲۱ / ۲۳۳۰

شافعیہ کی رائے ہے کہ جو بچہ عورتوں کے پیشیدہ اعضاء سے واقف نہ ہواس سے بردہ نہیں ہے،لیکن امام نے بچہ کے دیکھنے میں تین درجات کے درمیان فرق کیا ہے، پہلا درجہ بیر ہے کہ اس عمر کونہیں پہنچا ہے کہ جو کچھ دیکھے اس کو بیان کر سکے، تو ایسے بچہ کا رہنا نہ ر ہنادونوں برابر ہے، اس کے سامنے بے پردہ ہونا جائز ہے، دوسرا درجہ بیہ ہے کہ اس عمر کو پنج جائے کہ جو پچھ دیکھے گا اس کو بیان کر سکے گا لیکن اس میں شہوت کا پیجان اور عورتوں کی طرف میلان نہ ہوتوا یسے بچہ کے سامنے عورت کے لئے ان اعضاء کو ظاہر کرنا جائز ہے جن کا ظاہر کرناا پنے محرم مردوں کے سامنے جائز ہے، تیسرا درجہ یہ ہے کہ ایسی عمرکو پینچ جائے کہ دیکھی ہوئی چیز کو بیان کر سکےاوراس میں شہوت کا پیجان اورعورتوں کی طرف میلان ہوتو وہ بالغ کی طرح ہے<sup>(1)</sup>۔ حنابلیکی رائے ہے کہ غیر میتز بچہ سے پر دہ کرنا واجب نہیں ہے، ر ہامیتز بچہ تو اگر وہ شہوت والا نہ ہوتو اس کے لئے ناف سے او پر اور گھٹنے سے پنچے دیکھنا جائز ہے، یہی ان کے نز دیک را<sup>ج</sup> مذہب ہے، اس کی وجہ بیہ ہے کہ اس کوشہوت نہیں ہے تو وہ طفل کے مشابہ ہے، اس لئے کہ بالغ کے حق میں دیکھنے کو ترام کرنے والی چیز اس کامک شہوت ہونا ہے اوروہ یہاں موجود نہیں ہے، ایک روایت میں ہے کہ وہ محرم کی طرح ہے وہ اجنبی عورت کا صرف وہی عضود بکھ سکتا ہے جوا کثر ظاہر ہوجاتا ہے، اس کی وجہ وہی ہے جواللد تعالٰی کے اس ارشاد سے سمجھ مِي آتا بٍ: "أَو الطِّفُل الَّذِينَ لَمُ يَظُهَرُوا عَلَى عَوُرَاتِ النِّسَاَءِ"<sup>(۲)</sup> (اوران لڑکوں پر جوابھی عورتوں کی پردہ کی بات سے واقف نہیں ہوئے ہیں )، اس طرح کہ اس کا عطف ذوی المحارم پر کیا گیا ہے، لہذااس سے معلوم ہوتا ہے کہ اس کا حکم ذوبی المحارم کے

(٢) سورة النور (٢)

ایسے مرض کی وجہ سے ختم ہوگئی ہوجس سے شفایا ب ہونے کی امید نہ ہو، اور خصی ہے اور وہ مخنٹ ہے جس کو شہوت نہ ہو، دیکھنے کے بارے میں ان کا حکم ذوکی الا رحام کے حکم کی طرح ہے، یہی رانح مذہب ہے، لہذا ان کے لئے عور توں کے ان اعضاء کا دیکھنا جائز ہے جو اکثر ضرورت کی وجہ سے کھل جاتے ہیں اور وہ اعضاء چہرہ، گردن ، ہاتھ، فترم، پنڈلی اور سر ہیں اس قول کو ابن قد امہ نے قطعی کہا ہے، ایک قول ہی ہے کہ ان کے لئے چہرہ اور دونوں ہتھیلیوں کے علاوہ کسی عضو کو دیکھنا جائز نہیں ہے، ایک قول ہی ہے کہ دوسر ے مردوں کی طرح ان کے

نابالغ لڑ کے کا اجنبی عورت کودیکھنا: ۱۲ – اجنبی عورت کو نابالغ لڑ کے کے دیکھنے میں فقہاء کا اختلاف ہے، حنفیہ کی رائے ہے کہ دہ نابالغ بچہ جوعورتوں کے پوشیدہ اعضاء سے داقف نہیں ہے، اور قابل ستر اور نا قابل ستر اعضاء کونہیں جانتا ہے، اس کے سامنے عورتوں کے لئے اپنے مواضع زینت کو ظاہر کرنا جائز ہے<sup>(1)</sup> ۔

مالکیہ میں سے قرطبی نے اس کو صحیح قرار دیا ہے کہ اس قسم کے نیچ کے سامنے عورت کے لئے اپنے بدن کے کسی حصہ کو چھپانا لازم نہیں ہے، اور انہوں نے ایک دوسرا قول بھی نقل کیا ہے کہ چہرہ اور دونوں ہتھیلیوں کے علاوہ دوسر ے اعضاء کا چھپانا اس پر لازم ہے، اس لئے کہ ہوسکتا ہے کہ جب عورت اس کے سامنے اپنے پوشیدہ اعضاء کو ظاہر کر ہے گی توخود عورت کو شہوت ہوجائے گی <sup>(۳)</sup>۔

- (۱) المغنى ۷/ ۲۲ ، ۲۰ ، ۲۲ ، الإ نصاف ۲۱/۸ ، مطالب أولى النهى ۵/ ۱۴ \_
- (۲) بدائع الصنائع ۵ / ۱۲۳، المبسوط ۱۰ / ۱۵۸، تبیین الحقائق ۲ / ۲۰۰۰، الهدایه والعنایه ۱/ ۵ ٬۰۲۵ ۲۰

(۳) تفسير القرطبي ۲۱۷ ۲۳۷ -

یں، اور حد شہوت کونہیں پہنچ ہیں، اس کے مفہوم سے معلوم ہوتا ہے کہ جو بچ قابل ستر اعضاء کی تمیز رکھتے ہیں اور وہ حد شہوت کو پہنچ گئے ہیں، ان کے لئے اجنبی عورت کے مواضع زینت پر مطلع ہونا حلال نہیں ہے، اور عورت کے لئے جائز نہیں ہے کہ ان کے سامنے اپنی زینت کو ظاہر کرے، اور جس طرح اس کے ولی پر لازم ہے کہ اس کو تمام نا جائز کا موں سے منع کرے اسی طرح اس پر میہ بھی لازم ہے کہ اس کو عور توں کی طرف دیکھنے سے منع کرے <sup>(1)</sup>

اضح کے بالمقابل شافعید کی رائے اور حنابلہ کا رائح مذہب بیہ ہے کہ مراہق اجنبی عورت کو دیکھنے میں ذوات المحارم کی طرف بالغ کے دیکھنے کی طرح ہے، ان کی دلیل ارشا در بانی ہے: "وَإِذَا بَلَغَ الْأَطْفَالُ مِنْكُمُ الْحُلُمَ فَلْيَسْتَأَذِنُواْ<sup>(1)</sup> (اور جبتم میں کے لڑ کے بلوغ کو پنچ جا کیں تو انہیں بھی اجازت لینا چا ہے )، جب وہ بالغ ہوجا کیں تو اللہ تعالیٰ نے اجازت طلب کرنے کا حکم دیا ہے، اس ہوتا ہے کہ بنچ جب تک بالغ نہ ہوں، ان کے لئے بغیر اجازت لیے مورتوں کے پاس جانا جائز ہے، تو بالغ کو جن اعضاء کی طرف دیکھنا ہوتو دونوں کے درمیان کوئی فرق نہیں رہ جا کر ان محلوم ران ہوتو دونوں کے درمیان کوئی فرق نہیں رہ جا کر اس محلوم ران کی دلیل وہ حدیث ہے جو حضرت جابڑ سے مروک ہے: "ان آم سلمة استاذنت رسول اللہ علیہ میں الحجامة، فامو

- (۱) بدائع الصنائع ۵ ( ۱۲۳ ، الفتاوی البندید ۵ ( ۲۳۳ ، تفسیر القرطبی ۲۱ ( ۲۳۷ ، روضنة الطالبین ۲۱/۷ اور اس کے بعد کے صفحات ، نہایة الحتاج ۱۹۱/۶ ، الإ نصاف ۸ ( ۲۳ ، المبدع ۲ / ۱۰ \_
  - (٢) سورهٔ نور ۲۹\_
- (۳) روضة الطالبين ٢١/٧ اوراس كے بعد كے صفحات، نهاية الحتاج ١٩١،١٩، زادالمحتاج ٣٧/٢٢، الإ نصاف ٢٨/٢٣، المبدع ٢٧/٠١، مطالب أولى النهى ١٢/٥-

تحکم کی طرح ہے۔ لیکین اگروہ شہوت والا ہوتو ان کے نز دیک را<sup>جح</sup> مذہب یہ ہے کہوہ محرم کی طرح ہے۔ امام احمد سے دوسر کی روایات بھی ہیں<sup>(1)</sup> ۔

مرا ہت ( قریب البلوغ بچہ ) کاعورت کود بکھنا: سا - مرا ہت وہ بچہ ہے جو احتلام کے قریب ہوجائے مگر ابھی تک اس کو احتلام نہ ہوا ہو، اس طرح کہ اس میں عورتوں کی طرف میلان ہوا دروطی و جماع پر قادر ہو، بعض فقہاء نے مرا ہت ہونے کی حد پندرہ سال کے قریب ہونا بتایا ہے، اجنبی عورت کی طرف اس کے دیکھنے کے کم میں فقہاء کے دومُنلف اقوال ہیں:

چنا نچہ حنفیہ ومالکیہ کی رائے ، شافعیہ کا اصح قول اور حنابلہ کی ایک روایت سے ہے کہ وہ اس بارے میں اجنبی مرد کی طرح ہے ، ان کی دلیل سے ہے کہ اس جیسے لڑ کے کو بعض اوقات میں اجازت لینے کا حکم دیا گیا ہے ، اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے : ''لِیَسُتَاَذِنَکُمُ الَّذِیْنَ مَلَکَتُ مُماوکوں کو اور تم میں جو لڑکے حد بلوغ کو نہیں پہنچ ہیں ان کوتم سے مملوکوں کو اور تم میں جو لڑکے حد بلوغ کو نہیں پہنچ ہیں ان کوتم سے اجازت لینا چا ہے' )، اس سے معلوم ہوا کہ عورت کے مواضع زینت کو دیکھنا اس کے لئے جائز نہیں ہے، نیز ارشاد ربانی ہے : ''اَو الطِّفُلِ الَّذِیْنَ لَمُ یَظُهَرُونا عَلٰی عَوْدَاتِ النِّسَاءِ ''<sup>(n)</sup> (اور ان لڑکوں پر جو ابھی عورتوں کی پردہ کی بات سے واقف نہیں ہوئے ہیں )، یعنی جو بچ قابل ستر اور نا قابل ستر اعضاء میں تمیز نہیں کرتے

- (۱) المغنی ۷/۵۸، الإنصاف ۸/۲۳، مطالب أولی النبی ۵/۱۶، المبدع ۷/۱۰-
  - (۲) سورهٔ نور / ۵۸\_
  - (۳) سورهٔ نور اس

کوجدا ہونے کے بعد بھی دیکھنا جائز نہیں ہے، لہذا مرد کے لئے اجنبی عورت کا ہاتھ، بازو، سر کا بال اور پنڈ لی کود کھنا جائز نہ ہوگا، اگر چہ اس کے بیا عضاء زندگی میں یا مرنے کے بعد اس سے علیحدہ کر لئے گئے ہوں، بلکہ انہوں نے کہا ہے کہ اس کے لئے بازو یا پنڈ لی کی ہڈ کی یا پر کی اخن کا تر اشدد کھنا جائز نہیں ہے، ہاتھ کے ناخن کا تر اشد اس سے مشتنی ہے، انہوں نے جدا ہونے والے عضو کو متصل عضو پر قیا س کیا ہے، اس لئے کہ آ دمی اور اس کے اجزاء کی حرمت مرنے کے بعد ختم نہیں ہوجاتی ہے، بی قول حفظہ کا ہے، الفتاوی الہند سیا اور جمع الا نہر میں اس کو اضح سے تعبیر کیا ہے، اسی طرح اضح قول میں شافعیہ کی رائے یہی ہے <sup>(1)</sup>۔

قول دوم: عورت کے جدا شدہ عضو کو دیکھنا جائز ہے اگر اس سے اس کی زندگی میں جدا کیا گیا ہو اس لئے کہ وہ جسم سے اجنبی ہوگیا، اور اگر موت کے بعد جدا کیا گیا ہوتو اس کو دیکھنا جائز نہ ہوگا یہ مالکیہ کی رائے ہے، انہوں نے کہا ہے کہ موت کے بعد اجنبی عورت کے اجزاء کو دیکھنا حرام ہے، خواہ وہ متصل ہوں یا جدا ہوں، انہوں نے قبروں میں دیکھنے سے اس اندیشہ کی وجہ سے منع فرمایا ہے کہ کہیں ایسے عضو پر نظر پڑ جائے جس کا دیکھنا جائز نہ ہو<sup>(1)</sup> ۔ قول سوم: مرد کے لئے عورت کے جدا شدہ عضو کو دیکھنا جائز ہے، اس لئے کہ جدا ہونے کی وجہ سے اس کی حرمت ختم ہوگئی، بیا صح کے بالمقابل شافعیہ کا قول اور حنابلہ کا قول ہے<sup>(1)</sup>، لیکن شافعیہ میں سے امام نے میہ اختمال ظاہر کیا ہے کہ اگر عورت کا جدا شدہ عضو اپنی

- (1) الدرالختار وردامحتار ٩/ ٥٣٣، الفتاوى الهندية ٣٢٩/٥، مجمع الأنهر
   (1) مغنى المحتاج ٣٧/ ٥٣٠، الفتاوى الهندية المحتاج وحاهية الشمر الملسى ٢/ ٢٠٠، روضنة الطالبين ٢/ ٢٠٠
  - (٢) بلغة السالك الم ١٩٣١
  - (۳) روصنة الطالبين ۲۲/۷، مطالب أولى النهى ۱۹/۵ .

النبی ﷺ أبا طيبة أن يحجمها، قال: حسبت أنه قال: كان أخاها من الرضاعة أو غلاماً لم يحتلم<sup>، (1)</sup> ( <sup>ح</sup>ضرت ام سلمة في الله كرسول عليكة سے چچنالكوانى كاجازت طلب كى تو نبى كريم عليكة في ابوطيبة كوحكم ديا كه ان كو چچنالكا ئيں، راوى كہتے ہيں كه مجھے خيال آتا ہے كه انہوں نے كہا: وہ ام سلمة كے رضاعى بحائى بتھ، يانابالغ لڑكے تھے)۔

مرد کاعورت کے جدا شدہ عضو کود بکھنا: ۱۳ - اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ عورت کے اعضاء میں سے جدا شدہ کسی بھی عضو کو شہوت کے ساتھ مرد کا دیکھنا حرام ہے، خواہ وہ عضو زندگی میں جداہوا ہو یا مرنے کے بعد۔

اتی طرح اس پران کا اتفاق ہے کہ عورت کے جدا شدہ عضو کو شہوت کے بغیر دیکھنا اس کے لئے جائز ہے اگر وہ عضوا دییا ہو کہ جدا ہونے سے قبل اس کودیکھنا جائز ہو۔

عورت کے جدا شدہ عضوکو شہوت کے بغیر مرد کے لئے دیکھنے کے حکم میں فقہاء کا اختلاف ہے اگر ان اعضاء میں سے ہوجن کی طرف دیکھنا جدا ہونے سے قبل جائز نہ ہو، اس کے بارے میں تین اقوال ہیں:

قول اول: عورت کے جدا شدہ عضوکو مرد کے لئے دیکھنا جائز نہیں ہے، اگر وہ ان اعضاء میں سے ہو کہ جدا ہونے کے قبل ان کی طرف دیکھنا جائز نہ ہو، اور اس میں کوئی فرق نہیں ہے کہ اس کی علیحد گی زندگی میں ہویا موت کے بعد ہو، اس قول کے قائل فقہاء کے نز دیک قاعدہ سے ہے کہ جس عضوکو جدا ہونے سے پہلے دیکھنا جائز نہیں ہے اس

(۱) حدیث: "أن أم سلمة استأذنت رسول الله ﷺ ...... کی روایت مسلم (۱/ ۲۰ ما ۲۷ طبع عیسی الحکنی ) نے کی ہے۔

 $-\mu\lambda\gamma$ 

## نظر۵۱-۷۱

شافعیہ میں سے رملی نے المنہاج میں علامہ نووی کے قول کی شرح کرتے ہوئے لکھا ہے کہ آزاد عورت کے قابل ستر حصہ کو بالغ مرد کے لئے دیکھنا حرام ہے، اس کے عکس کا حکم اس سے الگ ہے، لہذا آئینہ وغیرہ میں اس کا دیکھنا حرام نہیں ہو گا جیسا کہ بہت سے فقہاء نے فتو کی دیا ہے، اس لئے کہ اس نے اس کونہیں دیکھا ہے، لیکن سیاس صورت میں ہے کہ فتنہ کا اندیشہ نہ ہو<sup>(1)</sup>۔

مردکا مردہ عورت کود بکھنا: ۲۱- فقہاء کی رائے ہے کہ عورت کواس کے مرنے کے بعد مرد کے دیکھنے کا حکم اس کی حیات میں اس کود بکھنے کے حکم کی طرح ہے، اس لئے بیہ جائز نہ ہوگا کہ اس کی زندگی میں جن اعضاء کا دیکھنا جائز تھا مرنے کے بعدان کے علاوہ دوسرے اعضاء کود کیھے اِلا یہ کہ ضرورت مرنے کے بعدان کے علاوہ دوسرے اعضاء کود کیھے اِلا یہ کہ ضرورت مرنے کے بعدان کے علاوہ دوسرے اعضاء کو دیکھے اِلا یہ کہ ضرورت مرنے کے بعدان کے علاوہ دوسرے اعضاء کو دیکھے اِلا یہ کہ ضرورت ہوجاتی ہے بلکہ اور تحقق ہوجاتی ہے، نیز اس لئے کہ یہ حرمت ختم نہیں ہوجاتی ہے بلکہ اور آ دمی شریعت کی نگاہ میں زندگی میں بھی محتر م ہے اور مرنے کے بعد بھی محتر م ہے<sup>(1)</sup>۔ ملاحظہ ہو: '' تغسیل المیت' ( فقرہ سر ۱۱ اور اس کے بعد کے فقرات )۔

مرد کامر دکود کچ**ینا:** ۱۷- اس پر فقہاء کا تفاق ہے کہ مرد کا مرد کو شہوت یا لذت حاصل

- (۱) نهایة الحتاج ۲۷۷۱-
- (۲) المبسوط ۱۷۱۰،۱۲۱،۱۱۵، الفتاوی الهندید ۲۵، ۳۳۰، بلغة السالک ۱۹٬۱۹۴، نہایة المحتاج ۲۰۰۰، مغنی المحتاج ۳۷، ۱۳۰۰، المجموع ۵۸۹۳۱، روصنة الطالبین ۲۱/۷ اوراس کے بعد کے صفحات، المغنی ۲/۵۲۵ اوراس کے بعد کے صفحات۔

صورت شکل میں مرد کے عضو سے ممتازینہ ہو مثلاً ناخن کا تراشہ، بال، اور چر اتو اس کو دیکھنا حرام نہیں ہے، اور اگر ممتاز ہوتو حرام ہے، اس قول کو علامہ نو وی نے ضعیف کہا ہے، اس طرح کہ اس علم کے بعد کہ وہ ایسا جز ہے جس کو دیکھنا حرام ہے، تمییز کا کوئی انژنہ ہوگا<sup>(1)</sup>۔

مردکایانی یا آئینه کی راه ہے عورت کودیکھنا: 1۵ - جس اجنبی عورت کی ذات کو دیکھنا حلال نہیں ہے، اس کے عکس کود کیھنے کا کیا حکم ہوگا، بعض فقہاء نے اس کوذکر کیا ہے، مثلاً ابن عابدین نے لکھا ہے کہ اگر اجنبی عورت کو آئینہ یا یانی کی راہ سے د کیھےتو اس کاتھم میری نظر سے نہیں گذرا، البتہ حرمت مصاہرت کی بحث میں انہوں نے صراحت کی ہے کہ آئینہ یا یانی کے داسطہ سے شرم گاہ کود کیھنے سے حرمت مصاہرت ثابت نہیں ہوتی ہے،اس لئے کہ جو چز نظر آئی ہے وہ اس کی ذات نہیں بلکہ اس کاعکس ہے، اس کے برخلاف اگرشیشہ یا یانی کےاندرعورت ہواورشیشہ یا یانی سے دیکچہ لے تو حرمت ثابت ہوگی، اس لئے کہ نگاہ شیشہ اور یانی میں یار کر جاتی ہےاور جو چیز اس میں ہوتی ہے وہ نظر آ جاتی ہے، اس سے بیہ سمجهاجا تاہے کہ آئینہ اور یانی کے واسطہ سے اجنبی عورت کود کھنا حرام نہیں ہے، الایہ کہ بیفرق کیاجائے کہ نظر وغیرہ کے ذریعہ حرمت مصاہرت کی شرطوں میں تختی کی گئی ہےاس لئے کہاس میں اصل حلال ہونا ہے، نظر کا حکم اس کے برخلاف ہے، کیونکہ فتنہ اور شہوت کے اندیشہ کی وجہ سے نظر سے منع کیا گیاہے اور وہ یہاں موجود ہے، شافعیہ میں سے ابن جر کے فناوی میں میں نے دیکھا ہے کہ اس میں انہوں نے شافعیہ کے درمیان اختلاف کاذکر کیا اور جیسا کہ ہم نے کہا ہے حرمت کوتر جیچ دی ہے<sup>(۲)</sup>۔ (۱) روضة الطالبين ۲۲/۲، نهاية الحتاج ۲/۰۰۰، ۲۰ ـ

(۲) حاشیهابن عابدین ۹ / ۵۳۳۹\_

مردکا بےریش نوجوان کا چہرہ دیکھنا: ۸ - اس پر فقتهاء کا اتفاق ہے کہ بے ریش نوجوان لڑ کے کوشہوت سے یا لذت اندوزی کے ارادہ سے اوراس کے مواضع حسن سے تمتع کے ارادہ سے دیکھنا حرام ہے، بےریش خوبصورت اور غیر خوبصورت میں کوئی فرق نہیں ہے، بلکہ حنفیہ وشا فعیہ نے صراحت کی ہے کہ بے ریش نوجوان کوشہوت کے ساتھ دیکھنا گناہ میں عورت کو شہوت کے ساتھ دیکھنے سے زیادہ سخت ہے، اس لئے کہ ریکسی بھی حال میں جا ئر نہیں ہوسکتا ہے۔ البتہ اگر بے ریش نوجوان کو دیکھنا شہوت اور لذت اندوزی

البیتہ اتر بے ریں تو بوان تو دیکھا 'ہوت اور لدے اندریشہ ہوگا یا کے ارادہ کے بغیر ہوتو یا تو دیکھنے سے شہوت کے بھڑ کنے کا ندیشہ ہوگا یا اس کے بھڑ کنے کا اندیشہ نہ ہوگا۔

اس میں تفصیل ہے جس کے لئے ملاحظہ ہو:اصطلاح'' اُمرد'' (فقرہ ( ۴)۔

عورت کا مردکود کیھنا: عورت کا مردکود کیھنے کا حکم مرد کے اجنبی یاذی رحم محرم ہونے کے اعتبارے الگ الگ ہے، جودرج ذیل ہے:

عورت کا اجنبی مردکود کیھنا: ۱۹ - حنفیہ کا صحیح مذہب، مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ عورت کا اجنبی مرد کے کسی بھی حصہ کود کیھنا حرام ہے، اگر اس کا ارادہ الذت اندوزی ہو یا شہوت کے ہوجانے کا یقین یا غالب گمان ہو یا اس میں شک ہو، اس طرح کہ شہوت کے ہوجانے یا نہ ہونے کا احمال برابر ہو، اس لئے کہ جو نکاح یا ملک سیمین کے ذریعہ حلال نہ ہو اس کو شہوت سے دیکھنا ایک قسم کا زنا ہے، اور بیتما مفقہاء کے زدیک كرنے كے ارادہ سے ديكھنا حرام ہے<sup>(1)</sup>، الى طرح الى پر بھى انفاق ہے كە نترى عذر كے بغير مردكا دوس مرد كے قابل ستر حصه كو ديكھنا حرام ہے، خواہ بغير شہوت كے ہو، الى كے علاوہ دوس اعضاء كو ديكھنا حلال ہے، الى لئے كہ حضرت ابوسعيد خدرى كى روايت ہے كہ اللہ كے رسول عليق نہ فرمايا: "لا ينظر الرجل إلى عورة اللہ كے رسول عليق نے فرمايا: "لا ينظر الرجل إلى عورة إلى الرجل ولا المرأة إلى عورة المرأة، ولا يفضي الرجل في الثوب الو احد، <sup>(1)</sup> (كوئى مرددوس مرد كے قابل ستر حصه كو اوركوئى عورت دوسرى عورت اي الى ستر حصه كو نه ديكھ اوركوئى مرد ايك كپڑ ے ميں دوس مرد سے نہ ملے، كوئى عورت ايك كپڑ ك

البتہ مرد کے قابل ستر حصہ کی تعیین میں جس کی طرف دیکھنا حرام ہے، فقتہاء کا اختلاف ہے، اکثر فقتہاء کی رائے ہے کہ مرد کا قابل ستر حصہ اس کے ناف اور اس کے گھٹنے کے در میان کا حصہ ہے، پھر خود ناف اور گھٹتا اس کے قابل ستر حصہ میں داخل میں یا نہیں، اس میں افتلاف ہے، اسی طرح ران کے بارے میں بھی اختلاف ہے<sup>(۳)</sup>۔ تفصیل کے لئے ملاحظ ہو: اصطلاح<sup>22</sup> عورة'' (فقر ہر ۸)۔

- (۱) مغنی الحتاج سر ۲۰ سا، نهایة الحتاج ۲۷ ۱۹۲۰، الإ نصاف ۸۷ ۲۰ ، مجموع الفتاوی ۲۱٬۹۷۲ -
- (۲) حدیث: "لا ینظر الرجل الی عورة الرجل ...... کی روایت مسلم (۲۲۲۱طبع عیسی الحلمی) نے کی ہے۔
- (۳) المبسوط ۱۸٬۲۷۱۰، ۲۷۱۰، الفتاوی الهندیه ۲۷۷۵، الدرالمختار وردالمحتار ۲۷٫۹۹، مواجب الجلیل ۲۸٬۱۷۸، ۱۰ الشرح الکبیر وحاشیة الدسوقی ۱۱٬۳۱۲، الخرش ۱۲٬۲۳۱، به المحتاج ۱۹۱۱، روضة الطالبین ۲۱/۷ اوراس کے بعد کے صفحات، مغنی المحتاج سار ۱۳۰۰، مطالب اولی النہی ۱۵٬۵۱ ۱۱ نصاف ۸٬۵۶۱، المبدع ۲٬۰۱۰، کشاف القناع ۱۸٬۰۳۰

نظرا

یہلاقول : عورت کے لئے جائز ہے کہ وہ مرد کے قابل ستر اعضاء کےعلاوہ دوسر بے اعضاءکولیعنی ناف سےاو پراورگھٹنا سے بنچے کے اعضاء کو دیکھ لے، کیونکہ اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ مرد کے بیر اعضاء قابل سترنہیں ہیں،البتہ ناف، گھٹنااورران کے قابل ستر ہونے میں فقہاء کا اختلاف ہے، توجن حضرات نے ان میں ہے کسی کو قابل سترعضو مانا ہے وہ کہتے ہیں کہ عورت کا اس کو دیکھنا جائز نہیں ہے،اور جن حضرات نے ان کوقابل سترنہیں ما ناہے وہ کہتے ہیں جائز ہے۔ تفصيل کے لئے ملاحظہ ہو: اصطلاح'' عورة'' (فقرہ 🔨)۔ حفيه كااصح قول اور شافعيه كالجعى اضح قول اور حنابله كا راجح مذہب یہی ہے،ان کی دلیل سنت اور قیاس ہے۔ سنت میں ان کی دلیل یہ ہے کہ نبی کریم ﷺ نے حضرت فاطمه بنت قيس - فرمايا: "اعتدي عند ابن أم مكتوم، فإنه رجل أعمى، تضعين ثيابك"<sup>(1)</sup> (تم ابن ام مكتوم كے پاس عدت گذارد کہ وہ نابینا آدمی ہیں،تم ان کے پاس کپڑے اتار سکتی ہو)، نیز حضرت عائشتہ کی حدیث ہے، وہ فرماتی ہیں:"ر أیت النہی عَلَيْهُمْ يستونى وأنا أنظر إلى الحبشة يلعبون فيالمسجد" (۲) (ميں نے نبي كريم علي کو ديکھا كہ وہ مجھ كو چھپائے تھاور میں حبشدوں کو مسجد میں کھیلتے ہوئے دیکھر ہی تھی )، نیز حضرت ابن عبال سے مروی ہے: "أن النبي عَلَيْ الله لما فوغ من خطبة العيد أتى إلى النساء ومعه بلال، فوعظهن وذكرهن وأمرهن بالصدقة، قال ابن عباس: فرأيتهن

حرام ہے۔ حفیہ کے نز دیک صحیح کے بالمقابل دوسرا قول وہ ہے جوامام محمد بن الحن کی '' کتاب الاصل' میں مذکور ہے کہ عورت کے لئے مستحب ہے کہ مرد کے قابل ستر حصہ کے علاوہ اعضاء سے اپنی نگاہ کو بند کر لے اگراس کوشہوت کے ہوجانے کا یقین ہو پاغالب گمان ہو پا اس میں شک ہو، یعنی اس حالت میں اس کا دیکھنا مکروہ ہوگا حرام نہ ہوگا،مرد کا حکم اس کے برخلاف ہے، اس لئے کہ عورت کے جن اعضاء کوشہوت کے بغیر دیکھناجائز ہے اس کوشہوت کے ساتھ پاشہوت کے ہوجانے کا غالب گمان ہویااس میں شک ہوتواس کودیکھناجا ئز نہ ہوگا،اورفرق کی وجہاں قول کے اعتبار سے یہ ہے کہ عورتوں کے حق میں شہوت اکثر ہوتی ہے، اور اکثر متحقق کے حکم میں ہوتا ہے اس صورت میں اگر مرد عورت کو شہوت کے ساتھ دیکھے گا تو شہوت دونوں جانب یائی جائے گی، مرد کی جانب تو حقیقة یائی جائے گی اس لئے کہ یہی فرض کیا گیا ہےاور عورت کی جانب سے اعتباری وجود ہوگا اگر جیہ بالفعل موجود نه ہواس لئے کہ غالب کو حقیقت کے قائم مقام کردیا گیا ہے، ادرا گرعورت مردکوشہوت کے ساتھ دیکھے تو مرد کی طرف سے حقیقة ً شہوت نہیں یائی جائے گی، اس لئے کہ بیفرض کیا گیا ہے کہ اس نے نہیں دیکھا ہےاور عدم غلبہ کی وجہ سے وجود کا اعتبار نہیں کیا جائے گا، لہذاشہوت صرف عورت کی جانب سے ہوگی، اورایک جانب سے شہوت کے ہونے کے مقابلہ میں دونوں جانب سے شہوت کا ہونا لامحاله حرام میں مبتلا کرنے کا زیادہ قو می سبب ہوگا۔

لیکن اگر عورت کا اجنبی مردکود کیھنا یقینی طور پر شہوت کے بغیر ہو تواس کے لئے مرد کے بدن کے کس حصہ کود کیھنا جائز ہے اور کس حصہ کو دیکھنا جائز نہیں ہے، اس کے بارے میں فقہاء کے چار مختلف اقوال ہیں: يھوين بأيديھن يقذفنه في ثوب بلال، ثم انطلق ھو وبلال إلى بيته''<sup>(1)</sup> (نبي كريم عليك جب عيد كے خطبہ سے فارغ ہوئ توعورتوں كے پاس تشريف لائے، آپ كے ساتھ حضرت بلال تبھى تھ، آپ نے عورتوں كو وعظ وفسيحت كى اوران كوصد قد كاتم ديا، ابن عباس كہتے ہيں كہ ميں نے عورتوں كو ديكھا كہ وہ اپنے ہاتھ بڑھاتى تھيں اور حضرت بلال كے كپڑے ميں ڈال ديت تھيں، پھر آپ بلال كے ساتھا پنے گھروا پس ہو گئے)۔

عقلی دلیل بیہ ہے کہ اگر مطلقاً عورتوں کو مردوں کی طرف دیکھنے سے منع کردیا جائے توجس طرح عورتوں پر حجاب واجب ہے اس طرح مردوں پر بھی تجاب واجب ہوگا، نیز اس لئے کہ جوعضوقا بل ستر نہیں ہے اس کی طرف دیکھنے میں مردوعورت دونوں برابر ہیں، جب تک کہ شہوت نہ ہو، جیسے کپڑے اور چو پائے ، لہذا عورت کے لئے جائز ہوگا کہ مرد کے اس عضوکود کھ سکے جو قابل ستر نہیں ہے، جیسا کہ مرد کے لئے جائز ہے کہ عورت کے اس عضوکود کھے لے جو قابل ستر نہیں ہے، اگر فننہ کا اندیشہ نہ ہو نیز ان کی دلیل بیہ ہے کہ عورتیں رسول اللہ علیق کے ساتھ مسجد میں نماز کے لئے حاضر ہوتی تھیں اور لامحالہ ان کی نگاہ مردوں پر پڑتی ہوگی، اگر بیجائز نہ ہوتا تو ان کو مسجد اور عیدگاہ میں حاضر ہونے کی اجازت نہیں دی جائز نہ ہوتا تو ان کو مسجد اور عیدگاہ دوسر اقول: جو تکم مردکا این شہر مورتوں کے دیکھنے کا ہے وہ ہی تھم دوسر اقول: جو تکم مردکا این شروں کے دیکھنے کا ہے وہ ہی تھم

- (۱) حدیث ابن عبالٌ: "أن النبي عَلَيْكَ لما فرغ من خطبة العید ...... "كی روایت بخارى (افق ۲۸/۲۵ طبع السّلفیه) اور مسلم (۲۰۲/۲ طبع عیسی الحلمی) نے كی ہے۔
- (۲) المبسوط ۱۰/۸۳۱، الهدامية مع الشروح ۱۰/۳۵،۳۳، حاشيه ابن عابدين ۹/۳۳۵، ۲۳۵،۵۳۸، الفتاوى الهنديه ۵/۲۲، مجمع الأنهر ۲/۸۵،۵۳۹، تبيين الحقائق ۲/۸۱، نهاية الحتاج ۲/ ۱۹۹، ۱۹۵، روحنة الطالبين ٤/۲ اور اس كے بعد كے صفحات، مغنی الحتاج ۳/۰۳۱، زاد الحتاج ۳/۰۲۱، ۱۵۵، المبدع ٤/۱۱، مطالب أولى النبى ۵/۵۱، ۱۱ لإ نصاف ۲/۵

عورت کا مرد کی طرف دیکھنے کا ہے، لہذا مرد کے لئے اپنی محرم عورتوں کے جن اعضاء کو دیکھنا جائز ہے، عورت کے لئے بھی مرد کے ان اعضاء کی طرف دیکھنا جائز ہے، ان کے علاوہ دوسرے اعضاء کو دیکھنا جائز نہ ہوگا، صحح کے بالمقابل حفید کا بید دوسرا قول ہے (یہی امام محمد کی خانز نہ ہوگا، صحح کے بالمقابل حفید کا بید دوسرا قول ہے (یہی امام محمد کی خانز نہ ہوگا، کی روایت ہے)، مالکیہ کا قول اور ایک روایت میں حنا بلہ کا قول ہے اور اس قول سے قریب قراب شافعیہ کی رائے سے ہے کہ عورت کے لئے مرد کے اس عضو کو دیکھنا جائز ہے جو کا م کرتے وقت ظاہر ہوتا رہتا ہے۔

ال قول کی وجہ یہ ہے کہ شریعت میں اختلاف جنس کے وقت د کیھنے کا تھم اتحاد جنس کے وقت د کیھنے کے تکم سے زیادہ پخت ہے، اس کا تقاضا ہے کہ مرد کا مردکود کیھنے کے تکم سے تورت کا مردکود کیھنے کا تکم زیادہ سخت ہو، اگرچہ مرد کا قابل ستر حصہ الگ الگ نہیں ہے، یہاں تک کہ عورت کے لئے جائز نہیں ہے کہ مرد کے مرنے کے بعد اس کو نسل دے، اگر عورت کا مرد کی طرف د کیھنے کا تکم مرد کا مرد کی طرف د کیھنے کی طرح ہوتا تو عورت کے لئے مرد کے مرنے کے بعد اس کو نسل دینا جائز ہوتا <sup>(1)</sup>

تیسرا تول: عورت کا اجنبی مرد کی طرف دیکھنے کا تھم مرد کا اجنبی عورت کی طرف دیکھنے کے تھم کی طرح ہے، لہذا مرد کے لئے عورت کے جن اعضاء کو دیکھنا جائز ہے، عورت کے لئے بھی مرد کے ان ہی اعضاء کو دیکھنا جائز ہوگا، اضح کے بالمقابل شافعیہ کا دوسرا قول یہی ہے، اور امام احمد سے ایک روایت یہی ہے، اسی کو الہدا ہے، اکس البنا نے الخلاصہ، الرعایتین ، اور الحاوی الصغیر میں مقدم کہا ہے، ابن البنا نے

(۱) المبسوط ۱۰/۸۳، الدرالخار وردالختار ۹/ ۵۳۳، الخرشی ۱/۸، مواہب الجلیل ۲/ ۱۸۳، بلغة السالک ۱/ ۱۹۳، حاشیة الدسوقی ۱/۲۱۵، روصنة الطالبین ۲/۱۷ اور اس کے بعد کے صفحات، الإ نصاف ۸/۲۵، المبدع ۲/۱۱-

 $-\mu\lambda\lambda -$ 

میمونڈرسول اللہ علیق کے پاس تھیں کہ اچا نک ابن ام مکتوم ؓ حاضر خدمت اقدس ہوئے تو رسول اللہ علیق نے فرمایا : تم دونوں ان سے پردہ کرو، میں نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول! کیا بینا نہیں ہیں؟ نہ ہم کو دیکھ سکتے ہیں نہ ہم کو پہچان سکتے ہیں تو رسول اللہ علیق نے فرمایا: کیاتم بھی اندھی ہو، کیاتم دونوں ان کوہیں دیکھر ہی ہو؟)، اگر عورتوں کا مردوں کو دیکھنا مباح ہوتا تو رسول اللہ علیق دونوں کو ابن ام مکتوم ؓ سے پردہ کرنے کا تھم نہیں دیتے ،اوران کی طرف دیکھنے پران دونوں کی کیر نہیں فرماتے۔

ان کی عقلی دلیل میہ ہے کہ عورتیں بھی آ دمی کی ایک نوع ہیں، لہذا مردوں پر قیاس کرتے ہوئے ان پر بھی دوسری نوع کی طرف دیکھنا حرام ہوگا،اس کی تائیداس سے بھی ہوتی ہے کہ نظر کو حرام کرنے والی چیز فتنہ کا اندیشہ ہے، اور وہ مردوں کی طرف عورت کے دیکھنے میں پایا جا تا ہے بلکہ میشہوت میں زیادہ سخت اور فتنہ انگیز کی میں زیادہ تیز ہے<sup>(1)</sup>۔

چوتھا قول : عورت کے لئے مرد کا چہرہ، دونوں ہتھیلیاں اور دونوں قدم دیکھنا مکروہ ہے، حرام نہیں ہے،صرف ان کے علاوہ دوسرے اعضاء کودیکھنا حرام ہے، بیش تقی الدین کا مختار قول ہے، انہوں نے اس قول کوامام احمداور القاضی کے کلام کا ظاہر مانا ہے<sup>(۲)</sup>۔

عورت کااپنے محرم مردوں کودیکھنا: •۲ - اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ عورت کا اپنے محرم مردوں کو دیکھنا اگر شہوت کے ساتھ یالذت اندوزی کے ارادہ سے ہوتو حلال نہیں

- (۱) مغنی المحتاج سر ۱۲۸ اور اس کے بعد کے صفحات، نہایۃ المحتاج ۲۷ ۱۹۵،۱۹۵،روصنۃ الطالبین ۲۷۱۷ اوراس کے بعد کے صفحات،زادالمحتاج ۳۷ ۱۵۵،۱۷۵،۱۷ نصاف۸ ۲۹،۲۵
  - (۲) الإنصاف ۲۲/۸

ای کو تطعی کہا ہے، ابن عقیل نے اس کو مختار بتایا ہے لیکن نو وی نے اس کو شافعیہ کا صح قول قرار دیا ہے، انہوں نے شافعیہ کی ایک جماعت کی انتباع کی ہے، صاحب المہذ ب نے اس کو قطعی کہا ہے اور گذر چکا ہے کہ شافعیہ کے نز دیک صحیح قول جس پر فتو کی ہے ہی ہے کہ مرد کے لئے نو جوان اجنبی عورت کے بدن کے کسی بھی حصہ کو دیکھنا جا نز نہیں ہے، اور اس کے بالمقابل دوسرا قول ہے کہ کرا ہت کے ساتھ چہرہ اور میں صحیح قول کی بنا پر اس قول کا تقاضا ہے کہ عورت کا اجنبی مرد کی طرف دیکھنا مطلقاً حرام ہو، لیکن جلال بلقینی نے کہا ہے کہ اصحاب شافعی میں سے کو کی اس کا قائل نہیں ہے، تمام اقوال اس پر شفق ہیں کہ فتنہ سے امن کے وقت مرد کے چہرہ اور اس کی دونوں ہتھیلیوں کو عورت کے لئے دیکھنا جائز ہے۔

اس قول کے قائل فقہاء کی دلیل ارشاد ربانی ہے: "قُلُ لِلَّمُؤْمِنِيُنَ يَعُضُّوا مِنُ أَبُصَارِ هِمُ<sup>(1)</sup> (اور آپ کہ دیجے ایمان والیوں سے کہ پی نظریں نیچی رکھیں)، اللہ تعالی نے مورتوں کواپنی نگاہ نیچی رکھنے کا عکم دیا ہے، جیسا کہ مردوں کو عکم دیا ہے، نیز ان کی دلیل حضرت ام سلم یکی حدیث ہے: ''انہا کانت عند رسول الله عَلَنَكِنَكَهِ وميمونة، إذ أقبل ابن أم مكتوم، فدخل عليه، فقال رسول الله عَلَنَكِنَكَهِ: احتجبا منه، فقلت: یا رسول الله، ألیس هذا أعمی لا یبصرنا ولا یعرفنا؟ فقال رسول الله عَلَنَكِنَكَهِ: أعمیاوان أنتما؟ ألستما تبصرانه''<sup>(1)</sup> (وہ اور حضرت

(۲) حدیث: "أنها کانت عند دسول الله علی الله علی الله سین» کی روایت ابوداؤد (۳۸ / ۳۱ / ۳۱ طبع حمص) اور ترمذی (۵ / ۱۰۱ طبع الحلی ) نے کی ہے، ابن تجرف اللخیص (۳۸ / ۱۳ ) میں اس میں ایک راوی کے مجہول ہونے کی وجہ سے اس کو معلول کہا ہے۔

- 1 19-

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نور اس

ایک دوسر بے قول میں شافعیہ کی رائے سے سے کہ محرم مرد کی طرف عورت کا دیکھنا محرم عورت کی طرف مرد کے دیکھنے کی طرح ہے<sup>(1)</sup> -

عورت کاعورت کود کیمنا: ۲۱ - فقتهاء کی رائے ہے کہ عورت کاعورت کود کیمنا خواہ کوئی عورت ہوجائز نہیں ہے اگر بید دیکھنا شہوت کے ساتھ یا لذت اندوزی کے لئے ہو،لیکن اگر بید کیھنا شہوت کے بغیر ہوتو جمہور فقتهاء نے مسلمان عورت کا کسی عورت کو دیکھنے میں اور کافر عورت کا مسلمان عورت کو دیکھنے میں فرق کیا ہے،اور مسلمان عورت کے دیکھنے میں بھی فاجرہ اور عفیفہ میں فرق کیا ہے۔

مسلمان عورت کا کسی عورت کود بکھنا: ۲۲-مسلمان عورت کا کسی عورت کود بکھنے کے بارے میں فقہاء کے دومختلف اقوال ہیں:

پہلاقول : مسلمان عورت کے لئے دوسری عورت کے ان اعضاء کودیکھنا جائز ہے، مرد کے جن اعضاء کو دوسرے مرد کے لئے دیکھنا جائز ہے، لہذا اس کے لئے دوسری عورت کے ناف و گھٹنے کے درمیان اعضاء کے علاوہ پورے بدن کودیکھنا جائز ہے، یہی قول حفیہ کا رائح مذہب ہے اور یہی ما لکیہ کامشہور قول ہے، شا فعیہ کا معتمد قول اور حنا بلہ کا قول ہے۔

اس قول کے قائل فقہاء کی دلیل رسول اللہ علیق کی حدیث ہے: "لا ینظر الرجل إلى عورة الرجل ولا المرأة إلى عورة المرأة" <sup>(۲)</sup> (كوئى مرددوسر مرد كقابل ستر حصہ كواور (۱) روضة الطالبين ١٦/٧ اوراس كے بعد ك<sup>ص</sup>خات. (۲) حديث:"لا ينظر الرجل إلى عورة الرجل ....."كی تحریح فقرہ / ٢ ہے، اگرفتنہ کا اندیشہ نہ ہوتو محرم مرد کے کس عضو کودیکھنا جائز ہے اس کے بارے میں فقتہاء کا اختلاف ہے۔ مالکیہ کی رائے اور شافعیہ کا رائح مذہب سیہ ہے کہ عورت کے لئے اپنے محرم مرد کے ناف اور گھٹنا کے درمیان کے علاوہ دوسرے اعضاء کا دیکھنا جائز ہے<sup>(1)</sup>۔

حنفیہ کے نزدیک ان کی عبارتوں میں مرد کی طرف عورت کے د کیھنے کے عکم میں محرم اور غیر محرم میں کوئی فرق نہیں کیا گیا ہے اور عورت کے لئے مرد کے قابل ستر اعضاء کے علاوہ کی طرف یعنی ناف اور اس سے او پر اور گھٹنے کے نیچے اعضاء کی طرف دیکھنا جائز ہے، یہ ان کے صحیح مذہب کے مطابق ہے، کیکن الاصل کی روایت کے مطابق مرد کے لئے اپنی محرم عورتوں کے جن اعضاء کو دیکھنا جائز ہے، عورت کے لئے مرد کے صرف ان ہی اعضاء کو دیکھنا جائز ہوگا، یہاں تک کہ مرد کی پیچھاور اس کے پیٹے کو دیکھنا عورت پر حرام ہے <sup>(1)</sup>

حنابلہ میں مرداوی نے کہا ہے کہ مرد کے لئے اپنی محرم عورت کے ان اعضاء کود کیھنا جائز ہے جو عام طور پر ظاہز نہیں ہوتے ہیں، اور سر اور پنڈلی کود کیھنا جائز ہے، یہی رازح مذہب ہے، اسی پر اکثر اصحاب ہیں، دیکھنے کے بارے میں محرم عورت کا حکم خریداری کے لئے بھا ؤکی ہوئی باندی کے حکم کی طرح ہے، حیح مذہب یہی ہے، اکثر نے اس کو طعی کہا ہے۔

پھر مرداوی نے کہا ہے کہ محرم مردوں کی طرف دیکھنے میں عورت کا حکم وہی ہے جو محرم عورتوں کی طرف دیکھنے میں مردوں کا ہے،الفروع وغیرہ میں یہی کہا ہے<sup>(۳)</sup>۔

- (۱) حاشیة الدسوقی ۱۸۵۱، بلغة السالک ۱۱ ۱۹۴، الخرشی ۱۸۴۱، مواجب الجلیل ۲/ ۱۸۳، روضة الطالبین ۲۱/۷ اوراس کے بعد کے صفحات، نہایة الحتاج ۲/ ۱۹۵، مغنی کمتاج مهر ۱۲۴۔
  - (۲) المبسوط ۱/۸ ۱۰ ۲۰
  - (٣) الإنصاف ٢٠/٨-

مرجوح قول ہے، پہلاقول صحیح ہے<sup>(1)</sup>۔ اس قول کے قائل فقہاء کی دلیل وہ حدیث ہے جس میں عورتوں کو پردے کے لباس کے ساتھ اور اس کے بغیر شل خانوں میں داخل ہونے سے منع کیا گیا ہے، چنا نچہ ابن عمر سے مروی ہے کہ رسول اللہ مونے سے منع کیا گیا ہے، چنا نچہ ابن عمر سے مروی ہے کہ رسول اللہ عیل نے ارشاد فرمایا: ''إنها ستفتح لکم أرض العجم وستجدون فیھا بیوتا یقال لھا الحمامات فلا ید خلنھا الر جال الا بالأزر وامنعو ھا النساء الا مریضة أو نفساء''<sup>(1)</sup> (تہمارے لئے عجم کی زمین فتح ہوگی اور تم کو وہاں ایسے نفساء''<sup>(1)</sup> (تہمارے لئے عجم کی زمین مردئگی کے بغیر داخل نہ ہوں، اور عورتوں کو اس سے منع کر والبتہ مریفہ اور نساء اس سے منتی ہوں، اور عورتوں کو اس سے منع کر والبتہ مریفہ اور نساء اس سے منتی

کافر ہ عورت کا مسلمان عورت کود کیمنا: ۲۳ - مسلمان عورت کا فر ہ عورت کو اپنی طرف دیکھنے کا موقع دے ۱۳ سے حکم میں فقہاء کے چند مختلف اقوال ہیں: پہلاقول : کافر ہ عورت مسلمان عورت کی طرف دیکھنے میں اجنبی مرد کی طرح ہے، لہذا مسلمان عورت کے لئے جائز نہیں ہے کہ اس کے جن اعضاء کو اجنبی مرد کے لئے دیکھنا جائز ہے ان کے علاوہ اس کے جن اعضاء کو اجنبی مرد کے لئے دیکھنا جائز ہے ان کے علاوہ اس کے جن اعضاء کو اجنبی مرد کے لئے دیکھنا جائز ہے ان کے علاوہ اس حی دوسر ے عضو کے دیکھنے کا موقع کا فر ہ عورت کو دے، مید حفن یہ کا اضح قول اور مالک یہ کی رائے ہے، اور شافعیہ کے نز دیک ایک قول ہے جس کو بغومی، بلقینی ، نو دی اور القاضی وغیرہ نے اضح کہا ہے اور حنا بلہ

- (۱) سابقه مراجع۔
- (۲) حدیث: "إنها ستفتح لکم أرض العجم ...... کی روایت ابوداؤد (۲۸ ۲۰ ۳ طبیح تحص) اورا بن ماجه (۲ / ۱۲۳۳ طبیع عیسی الحکنی ) نے کی ہے، اور المنذری نے اس کو الترخیب والتر ہیب ( ۱۹۹۱) میں ذکر کیا ہے، اور لکھا ہے کہ اس کی اسناد میں ایک ضعیف راوک ہے۔

کوئی عورت دوسری عورت کے قابل ستر حصہ کونہ دیکھے )، بیاس لئے کہ نبی کریم علی یہ نے مرد کے اعتبار سے مرد کے قابل ستر اعضاء کو بیان کیا، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ عورت کے حق میں عورت کا قابل ستر حصہ بھی اسی کے مثل ہوگا، کیونکہ جنس ایک ہے اور قابل ستر کے علاوہ اعضاء ممانعت میں داخل نہ ہوں گے، تو ان کی طرف دیکھنا جائز رہے گا۔

اتی طرح ان کی دلیل قیاس بھی ہے، یعنی انہوں نے مرد کا مرد کی طرف دیکھنے پر قیاس کیا ہے، اور دونوں میں مشترک وصف جنس کا متحد ہونا ہے، اور شہوت کا اور فتنہ میں مبتلا ہونے کا اندیشہ نہ ہونا ہے، نیز شریعت نے مسلمان عورتوں کے لئے جائز قرار دیا ہے کہ جوعورت مرجائے اس کو شل دینے کے لئے اس کے کپڑے اتا دیں اور مید ق مردوں کو نہیں دیا ہے، اگر چیدہ ہم ہوں، اس میں اس کی دلیل ہے کہ عورت کے قن میں عورت کا قابل ستر حصہ وہ ی ہے جو مرد کے ق میں مرد کا قابل ستر حصہ ہے، اسی طرح انہوں نے مید بھی کہا ہے کہ ضرورت کا تقاضا ہے کہ عورتیں ایک دوسرے کے سامنے اپنے اعضاء ظاہر کریں<sup>(1)</sup>

دوسراقول: مرد کے لئے اپنی محرم کے جن اعضاء کود کیھنا جائز ہے، مسلمان عورت دوسری عورت کے ان اعضاء کو دیکھ سکتی ہے، یہاں تک کہ اس کے لئے اس کی پیٹھ اور پیٹ کود کیھنا حلال نہ ہوگا، ایک روایت میں بیدامام ابو حنیفہ کا قول ہے اور حنفیہ کے نزد یک بیہ

= میں گذرچکی۔

 المبسوط ۱۰۱/ ۲۳۵۱، تعبین الحقائق ۲/ ۱۸، مجمع الأنهر ۲/ ۵۳۸، الفتاوی الهندید ۲/ ۲۳۵۱، الهداید مع الشروح ۱۰۱/۵۳، ۲۳۰، حاشیه ابن عابدین ۹/ ۵۳۳۵، مواجب الجلیل ۲/ ۱۸۰۰، بلغة السالک ۱/ ۱۹۲۰، حاشیة الدسوقی ۱/ ۱۳۲۱، مغنی المحتاج سار ۱۲۸ اور اس کے بعد کے صفحات، نہایة المحتاج ۲/ ۱۹۳۰، روصنة الطالبین ۲/۱۷ اور اس کے بعد کے صفحات، الإ نصاف ۸/ ۲۰ مار، المبدع ۲/ ۱۰، مطالب أولی النہی ۵/۵۱۔

ان کے ساتھ اہل کتاب کی بھی عورتیں ہوتی ہیں، اس کونع کر دادراس میں حاکل ہو)، اور ایک روایت میں ہے: ' فإنه لا يحلّ لا مرأة تومن بالله واليوم الآخر أن ينظر إلى عورتها إلا أهل ملتها''<sup>(1)</sup> (جوعورت الله تعالی اوریوم آخرت پرایمان رکھتی ہوا س کے لئے حلال نہیں ہے کہ اس کے قابل ستر حصہ کو اس کے اہل مذہب کےعلاوہ کوئی دوسرا دیکھ سکے )، قابل ستر سے مراد وہ اعضاء ہیں جو کھل جاتے ہیں اور کپڑے سےخالی رہ جاتے ہیں۔ ان کی دلیل وہ روایت بھی ہے جوسعید سے مجاہد کے واسطہ سے منقول ہے کہ انہوں نے کہا کہ مسلمان عورت کسی مشرک عورت کے سامنے این اوڑھنی نہا تارے اور نہ اس کو بوسہ دے، اس لئے کہ ارشادر بانی ہے: أو نسائهن'' اور وہ مسلمان عورتوں میں سے نہیں ہے، نیز ان کی دلیل بیر ہے کہ کافرہ عورت کے سامنے مسلمان عورت کے بدن کے کھو لنے کا نتیجہ ہوگا کہ وہ اپنے شوہراور دوسروں کے پاس اس کے اوصاف بیان کرے گی، اس لئے کہ اس کے دین میں یہ ممنوع نہیں ہے، لیکن مسلمان عورت کوعلم ہے کہ بیرام ہے اس لئے اس سے پر ہیز کر لے گی (۲)۔ عبادہ بن سی سے منقول ہے کہ انہوں نے اس کو مکر وہ کہا ہے کہ کوئی نصرانی عورت مسلمان عورت کو بوسہ دے پا اس کے قابل ستر

- (۱) الرُحمرِّ: "أما بعد فإنه بلغني أن نساء من نساء المؤمنين ....." كى روايت ييمق نے السنن الكبرى (٤/ ٩٥ دائرة طبح المعارف) ميں اس كے دونوں روايتوں كے ساتھ كى ہے۔
- (۲) الدرالمخار وردالمحتار ۹/ ۵۳۳۵، الفتاوی الهنديد ۵/۲۳۷، مجمع الأنهر ۵۳۹/۲ وردالمحتار وردالمحتار ورشد الطالبين ۲/۲۱ اوراس کے بعد کے صفحات، ۳/ ۲۹ کا، مغنی المحتاج ۳/ ۱۸ اوراس کے بعد کے صفحات، نهاية المحتاج ۲/ ۱۹۹۰، الإ نصاف ۲/۵۸، المبدع ۲/۰۱، فتح القد يرللشو کانی ۳/ ۲۳، تفسير القرطبی ۱۲ (۳۰/۳۰، تفسير ابن کثير ۲/۰۰، الحکام القرآن للجصاص: تفسير سورهٔ نور (۳/ ۲۰۱۸)۔

کنز دیک ایک روایت ہے۔ اس قول کے قائل اکثر فقتہاء کی رائے ہے کہ سلمان عورت کے لئے حلال ہے کہ کافرہ عورت کواپنا چہرہ اور ہتھیلی دیکھنے کا موقع دے، ان کے علاوہ دوسر اعضاء کو دیکھنے کا موقع دینا اس کے لئے حرام ہے، بید حنفیہ کا قول، مالکیہ کا معتمد قول اور شافعیہ کے نز دیک ایک قول ہے، سرحان تیمیہ نے اختیار کیا ہے، شافعیہ کے نز دیک دوسرا قول ہے کہ مسلمان عورت کے لئے جائز نہیں ہے کہ اپنے بدن کے کسی بھی حصہ کو دیکھنے کا موقع کافرہ عورت کو دے، یہی بعض مالکیہ کا ایک قول ہے، بی قول اس صورت میں ہے کہ کافرہ عورت مسلمان عورت کے ان دونوں کے لئے اس کی طرف دیکھنا چائز ہوگا۔ ان دونوں کے لئے اس کی طرف دیکھنا چائز ہوگا۔

ال قول کے قائل فقہاء کی دلیل ارشاد ربانی ہے: ''اَوُ نِسَآئِفِینََ ''<sup>(1)</sup> (اورائِی ہم ند ہبعورتوں پر)، جمہورعلاء نے اس کی تفسیر کی ہے کہ وہ آزاد مسلمان عورتیں ہیں، بیاس بنیاد پر ہے کہ اس آیت کی تفسیر میں ابن عباس ؓ تان کا قول منقول ہے کہ وہ مسلمان عورتیں ہیں جو یہود بیاور نفرانیہ کے سامنے ظاہر نہ کریں گی، اور اس لئے بھی کہ اگر کافرہ عورت کے لئے مسلمان عورت کی طرف د کھنا جائز ہوتا تو آیت میں منقول تخصیص کا کوئی اضافی فائدہ باقی نہیں رہ عورتیں ہیں، ان کی دلیل حضرت عمر بن الخطاب ؓ منقول ان کا اثر نساء من نساء المسلمین ید خلن الحمامات و معھن معلوم ہوا ہے کہ سلمانوں کی کچھورتیں جمام میں داخل ہوتی ہیں اور معلوم ہوا ہے کہ مسلمانوں کی کچھورتیں میں داخل ہوتی ہیں اور معلوم ہوا ہے کہ مسلمانوں کی کچھورتیں جمام میں داخل ہوتی ہیں اور

(۱) سورهٔ نور اس

سمیں ہے۔ اس قول کے قائل فقتہاء کی دلیل ہے ہے کہ اہل کتاب کی عور تیں از واج مطہرات کے پاس جاتی تھیں، نہ وہ پر دہ کرتی تھیں، نہ ان کو پر دہ کرنے کا تھم دیا گیا، ان کی دلیل مسلمان مرد کو کا فر مرد کے دیکھنے پر قیاس کرنا بھی ہے، وصف مشترک ہے ہے کہ دونوں میں جنس ایک ہے توجس طرح دین کے اختلاف کی وجہ سے مردوں کے درمیان دیکھنے کے تھم میں کوئی فرق نہیں کیا جا تا ہے، اسی طرح عور توں کے درمیان بھی اس کے تھم میں کوئی فرق نہ ہوگا، نیز اس لئے کہ جس وجہ سے مردوں کو عور توں کے درمیان دیکھنے میں وہ وجہ موجود نہیں ہے، خواہ دین ایک ہو یا الگ الگ ہو، نیز اس لئے کہ بیقول لوگوں کے ق میں آسان ہے، اس کے در میدان سے بہت حرج دور کیا جا سے گا، اس لئے کہ مسلمان عور توں کا ذمی عور توں سے پر دہ کرنا تقریباً نامکن ہے<sup>(1)</sup>

تیسراقول: مسلمان عورت کے لئے جائز ہے کہ کافرہ عورت کو اپنے ان اعضاء کی طرف دیکھنے کا موقع دے جن کی طرف دیکھنا اس کے محرم مردوں کے لئے جائز ہے، یہ بعض مالکیہ کا قول ہے، اور شافعیہ کے نزدیک ایک قول ہے، نو وی نے اس کواشبہ کہا ہے، رملی اور خطیب شربینی نے اس کو معتمد کہا ہے، اور حنابلہ کے نزدیک ایک روایت یہی ہے<sup>(1)</sup>۔

- (۱) العناييلى البداية ١٠/٢٥ ٢، ٢٨، ٢٩، المبسوط ١٠/١٦، روضة الطالبين ٢/٢١ اور ١٦ ٤ بعد ك صفحات، زادالحتاج ١٢/٢٢ اوراس ك بعد ك صفحات، مغنى الحتاج ٢/٢ ٢٦، نهاية الحتاج ٢/٢ ٢٩، ١٤ الو نصاف ٨/ ٢٢، المبدع ٢/٥٠، مطالب أولى النهى ٥/١٥، المغنى ٦/ ٢٢٢، ٣٢٣، تفسير الآلوى ١٨/ ٣٣٢،
- (۲) حاشیة الدسوقی وتقریرات ایشیخ علیش ار ۲۱۳، روضة الطالبین ۲۱/۷ اوراس کے بعد کے صفحات، مغنی الحتاج ۲۹/ ۱۲۸ اوراس کے بعد کے صفحات، نہایة الحتاج ۲۷ / ۱۹۴، الإ نصاف ۸/ ۲۲۰، المبدع ۲/ ۱۱،۱۰

حصه کودیکھےاوراس کی تاویل میں"أو نسائھن' پڑھتے تھے"۔ د دسراقول : مسلمان عورت کا مسلمان عورت کو دیکھنے کی طرح کافرہ عورت کا مسلمان عورت کو دیکھنا بھی ہے، دونوں میں کوئی فرق نہیں ہے، بداضح کے بالمقابل قول حفنیہ کے نز دیک ہے، صاحب العنابد نے اس کوقو می قرار دیا ہے، چنانچہ انہوں نے کہا ہے کہ ظاہر بیہ ہے کہ "نسانھن''ے مرادوہ آزادعور تیں ہیں جوان کے ساتھ رہتی ہیں،خواہ مسلمان ہوں یا غیر مسلمان ہوں، بعض کے بعض کی طرف د کیھنے کے جائز ہونے میں تمام عورتیں برابر ہیں، سرخسی کے قول سے یہی سمجھ میں آتا ہے، سرخسی کا قول ہے کہ اگر مردوں کے ساتھ کوئی كافره عورت ہوتواں كوخسل كاطريقہ بتائيں گے تا كہوہ مسلمان ميت عورت کوئسل دے، اس لئے کہ ہم جنس کے دیکھنے میں دین میں موافقت ومخالفت کا کوئی اثر نہیں ہوتا ہے، یہی شافعیہ کے نز دیک ایک قول ہےجس کواما مغزالی نے اصح قرار دیا ہے، اور یہی حنابلہ کے نز دیک صحیح ہے،الوجیز وغیرہ میں اسی کوقطعی کہا ہے،المغنی اورالشرح الكبير ميں اس كومقدم كيا كيا ہے اور دونوں نے اس كى تائيد كى ہے، صاحب الکافی نے اس کوضیح قرار دیا ہے، علاء میں سے اس قول کو فخرالدین رازی نے راجح قرار دیا ہے، چنانچہ ان سے علامہ آلوی نے فقل کیا ہے کہ انہوں نے کہا ہے کہ راج مذہب ہی ہے کہ وہ مسلمان عورت کی طرح ہے، اور نسائی سے مرادتمام عورتیں ہیں اور سلف کا قول استحباب برمجمول ہے، اسی طرح مالکیہ میں سے ابن العربی نے کہا ہے کہ میر بزدیک صحیح بیہ ہے کہ تمام عورتوں کے لئے جائز ہے جنمیر ا تاع کے لئے لائی گئی ہے، اس لئے کہ بیضائر والی آیات ہیں، اس لئے کہ اس میں تچپس ضمیریں ہیں، قرآن میں اس کی نظیر موجود

(۱) أثر: "أنه كره أن تقبل النصرانية المسلمة ..... كل روايت طرى (۱) أثر: "أنه كره أن تقبل النصر انية المسلمة ..... (۱) المع وارالمعرفه ) في كي ب-

زوجین کا ایک دوسر کود کھنا: ۲۵ – اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ زوجین میں سے ہرایک کے لئے دوسرے کے پیشاب و پا ان کہ جگہ کے علاوہ پورے بدن کا دیکھنا بغیر کسی کرا ہت کے جائز ہے، خواہ ہید کھنا شہوت کے ساتھ ہو یا اس کے بغیر ہو جب تک کہ دونوں کے درمیان رشتہ نکاح باقی ہو، البتہ ایک دوسرے کے پیشاب و پا انہ کی جگہ کو دیکھنے کے حکم میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

حنفید کی رائے اور حنابلہ کا رائح مذہب ہیے کہ بیمبار ہے، ان میں سے ہرایک کے لئے جائز ہے کہ دوسرے کے پورے بدن کو دیکھ سے، کوئی عضواس سے مشتیٰ نہیں ہے، ان کی دلیل ارشا دربانی ہے: "وَالَّذِیْنَ هُمْ لِفُرُوُ جِهِمُ حَافِظُوْنَ إِلَّا عَلَى أَزُوَا جِهِمُ أَوُ مَا مَلَکَتُ أَیْمَانُهُمْ فَإِنَّهُمْ عَیْرُ مَلُوُمِیْنَ"<sup>(1)</sup> (اور جو اپْ مَا مَلَکَتُ أَیْمَانُهُمْ فَإِنَّهُمْ عَیْرُ مَلُوُمِیْنَ"<sup>(1)</sup> (اور جو اپْ مَرَ مُكَامُوں کی تَمْہداشت رکھ والے ہیں، ہاں البتدا پنی ہویوں اور ہز مگاموں کی تمہداشت رکھ والے ہیں، ہاں البتدا پنی ہویوں اور اندیوں سے نہیں کہ اس صورت میں ان پرکوئی الزام نہیں)، اللہ تعالیٰ اور اس میں استمتاع کی تمام اقسام داخل ہیں، اس استناء میں چھونے اور وطی کرنے کے داخل ہونے میں کوئی اختلاف نہیں ہے، تو اس طرح دیکھنا بدرجہ اولیٰ جائز ہوگ<sup>(۲)</sup>، نیز ان کی دلیل معاویہ بن حیدۂ مور کا حدیث ہے، انہوں نے کہا: "قلت : یا دسول الله، عور اتنا ما نأتی منها وما نذر؟ قال: احفظ عور تک إل

- (۱) سورهٔ مؤمنون/۲،۵\_
- (۲) الهدايه وتكملة الفتح ۱۰۷/۵۰۰۵ ماشيه ابن عابدين ۲۹/۵۲، المبسوط ۱۰/۹۰۱۲۹، الفتاوى الهنديه ۲۷/۵۳، مجمع الأنهر ۲/۹۳۵، تبيين الحقائق ۲/۸۱، مثاف القناع ۱/۸۰۳، الإنصاف ۸/۲۳، المبدع ۱/۱۲، مطالب أولى النهى ۲/۵۱۔

بد کار عورت کا پاک دامن عورت کود بکھنا: ۲۴ - بعض فقہاء حنفنہ نے صراحت کی ہے کہ نیک عورت کے لئے مناسب نہیں ہے کہ اس کو بد کارعورت دیکھے، اس لئے کہ وہ مردوں کے پاس جا کر اس کے حالات بیان کرے گی ،لہذا اس کے سامنے اپنی چا دراوراوڑ هنی نہیں اتارے گی<sup>(1)</sup>۔

شافعیہ میں سے شخ عز الدین بن عبدالسلام کی رائے ہے کہ مسلمان عورت کے ساتھ کا فرہ عورت کا جو تکم ہے وہ ی تکم پاک دامن عورت کے ساتھ بدکارعورت کا بھی ہے، یعنی پاک دامن عورت کے لئے حلال نہیں ہے کہ بدکارعورت کو اپنا بدن دیکھنے کا موقع دے، اور دوسر فقتہاء شافعیہ مثلاً زرکش نے ان کی تائید کی ہے، لیکن بعض فقتہاء شافعیہ نے اس تکم کو ایک خاص قسم کی بدکار عور توں کے ساتھ خاص رکھا ہے اور وہ ہم جنسی کرنے والی بیں، یا وہ عورت جس کا عاص رکھا ہے اور وہ ہم جنسی کرنے والی بیں، یا وہ عورت جس کا میلان عور توں کی طرف رہتا ہو، دوسر فقتہاء نے اس کو عام رکھا ہے، یعنی ہر بدکار عورت مراد ہے خواہ اس کا فسق ہم جنسی کی وجہ سے ہو یا زنا کی وجہ سے ہو یا آزاد کچرنا وغیرہ کے سبب ہو، لیکن اکثر فقتہاء شافعیہ نے شخ عز الدین بن عبدالسلام وغیرہ کی رائے کور دکرد یا ہے،

حنفیہ وشافعیہ میں سے جو حفزات اس قول کے قائل ہیں، انہوں نے بدکارکوکافرہ عورت پر اس اعتبار سے قیاس کیا ہے کہ ان دونوں میں سے ہرایک میں بیغالب گمان ہے کہ وہ پاک دامن عورت کے جومحاس دیکھے گی اپنے شوہر اور دوسرے مردوں کے پاس اس کو بیان کر ہے گی، لہذا مرد کی طرح اس کا دیکھنا حرام ہے اور اس کو دیکھنے کا موقع دینا بھی حرام ہے (<sup>1)</sup>

(۱) الفتاوى الهنديه ۵ / ۲۷۷ ـ

(۲) الفتاوی الهندید ۲۵/۵۳۳، حاشیه ابن عابدین ۹/۵۳۴۵، مغنی الحتاج

مالکیہ کی رائے وہی ہے جو حنفیہ اور حنابلہ کی رائے ہے، لیمن بلاکرامت حلال ہے، البتہ پا ] نہ کے مقام کود کیھنے کے بارے میں ان کے درمیان اختلاف ہے، چنانچہ اقلم سی نے کہا ہے کہ اس کی طرف دیکھنا جائز نہیں ہے، اس لئے کہ اس سے تتح حرام ہے تو اس کی طرف دیکھنا بھی حرام ہوگا<sup>(1)</sup> ۔

اصح قول میں شافعیہ کی رائے ، بعض ما لکیہ کی رائے ، اور ایک روایت میں حنابلہ کی رائے سے ہم کہ زوجین میں سے ہم ایک کے لئے دوسرے کی شرم گاہ کو دیکھنا مکروہ ہے اور اگر بید دیکھنا شرم گاہ کے اندرونی حصہ کی طرف ہوتو کرا ہت بڑھ جائے گی<sup>(۲)</sup>، اس لئے کہ حضرت عا تشہؓ سے مروی ہے کہ انہوں نے کہا:"ما نظرت أو ما رأیت فوج دسول اللہ علیٰ ا

پھر شافعیہ نے بیوی کی شرم گاہ کو کراہت کے ساتھ دیکھنے کے جائز ہونے سے، شبہ میں سی اجنبی کے وطی کر لینے کی وجہ سے عدت گذار نے والی بیوی کی شرم گاہ کے دیکھنے کو مشتخ کیا ہے، اس لئے کہ اس عورت کے ناف اور گھٹنے کے درمیان اعضاء کے علاوہ صرف دوسرے اعضاء کو دیکھنا ہی جائز ہے، بعض شافعیہ کی رائے ہے کہ پال نہ کے مقام کو دیکھنا ہی جائز ہے، بعض شافعیہ کی رائے ہے کہ عضو تناسل کو اس میں داخل کرنا جائز نہیں ہے، شافعیہ میں سے دارمی کی رائے ہے کہ پال نہ کے مقام یعنی اس کے حلقہ کو دیکھنا حرام ہے، سیتمام احکام زندگی کی حالت کے ساتھ خاص ہیں۔

- (۱) مواهب الجليل ۳۷٬۵۰۴، بلغة السالک ۲۷٬۷۱۲، ۲۱۸، حاشية الدسوقی ۲/۲۱۵، البیان والتحصیل۵۷٬۹۵، ۸۰۰
- (۲) حاشية الدسوقى ۲/ ۲۱۵، زادالحتاج ۳/۲۷۱، نهاية الحتاج ۱۹۹۶، ۲۰۰، روصنة الطالبين مع منتقى الينبوع للسيوطى ۵/ ۲۳سا، مطالب أولى النهى ۵/۷۷۱، المبدع ۲/۷۱، ۳۱-

من ذوجتک أو ما ملکت يمينک<sup>،(1)</sup> (ميں نے عرض کيا: اے اللہ کے رسول! ہم اپنے قابل ستر حصہ کو کہاں چھپا کميں اور کہاں نہ چھپا کميں، آپ نے فرمايا کہ اپنے قابل ستر عضو کو بيوی اور باندی کے علاوہ ہرجگہ پوشيدہ رکھو)، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ زوجہ کے قابل ستر حصہ کود کھنا جائز ہے۔

حنفید کی رائے ہے کہ زوجین کے لئے بہتر ہی ہے کہ ان میں سے کوئی دوسرے کی شرم گاہ کو نہ دیکھے، ان کی دلیل حضرت عا نشر کی حدیث ہے کہ انہوں نے کہا: ''ما نظرت أو ما رأیت فرج رسول الله عَلَنِفِنَهِ قط''<sup>(1)</sup> (میں نے رسول اللہ عَلَیفَ کی شرم گاہ کو بھی نہیں دیکھا)۔

امام الوحنيفة اور امام الويوسف نے زوجين كا ايك دوسر ے كى شرم گاه كود كيفنے كے حلال ہونے سے ظہرار كرنے والے كى شرم گاه كے د كيفنے كومشتنى كيا ہے، چنا نچہ ان دونوں نے كہا ہے كہ اس شخص كے لئے ہيوى كے بال، پيرھ اور سينہ ديکھنا جائز ہے، صاحب درمختار نے حالف ہے وطى كے حرام ہونے كے يقين كے باوجو داس كى شرم گاه د كيفنے كے حلال ہونے ميں تر دد ظاہر كيا ہے، حنابلہ نے صراحت كى ہے كہ حيض كى حالت ميں شرم گاہ كود كيفنا مكروہ ہے <sup>(m)</sup>۔ زوجين كا ايك دوسر بے كى پيشاب گاہ كود كيفنے كے بارے ميں

- (۱) حدیث:"احفظ عور تک اللا من زوجتک ......" کی روایت ابوداؤد (۳۰ ۲۰۴ طبح<sup>ت</sup>ص)اورتر نری (۵ / ۹۸٬۹۷ طبع <sup>اکل</sup>می) نے کی ہے،اور تر مذی نے کہا:حدیث<sup>حس</sup>ن ہے۔
- (۲) حدیث عائشتٌ: "ما نظرت أو ما رأیت ......" کی روایت ابن ماجه (۱/۲۱۷) نے کی ہے، البوطیری نے مصباح الزجاجہ (۱/۱۴ اطبع دارالبحان) میں حضرت عائشہؓ ہے روایت کرنے والے راوی کے مجہول ہونے کی وجہ سے اس کی اسنادکو ضعیف قرار دیا ہے۔
- (۳) حاشیه ابنا عابدین ۳۲۷/۹، ۳۲۷، الإ نصاف ۸/ ۳۳۳، مطالب أولی النهی ۵/۷۱-

## نظر٢٦-٢٩

قریب البلوغ لڑی تصور کیا جائے گا، بید حنید کی رائے، شا فعید کا اصح قول اور حنابلہ کی رائے ہے، ان کی دلیل بیہ ہے کہ ابا حت اور حرمت کے اسباب جمع ہوجا کمیں تو احوط پر عمل کرنا وا جب ہے، اور بید دونوں چزیں '' خند ٹی مشکل'' میں موجود ہیں کیونکہ اس کے مرد ہونے کا اور اس کے عورت ہونے کا احتمال برابر ہے۔ اس کے عورت ہونے کا اختمال برابر ہے۔ بارے میں بچپن کا حکم برقر ارر ہے گا، یعنی بچپن میں اس کے ساتھ جو بارے میں بچپن کا حکم برقر ارر ہے گا، یعنی بچپن میں اس کے ساتھ جو معاملہ کیا جاتا تھا وہ کی معاملہ کیا جائے گا، خند ٹی کے حکم میں حنابلہ کے معاملہ کیا جاتا تھا وہ کی معاملہ کیا جائے گا، خند ٹی کے حکم میں حنابلہ کے معاملہ کیا جاتا تھا وہ کی معاملہ کیا جائے گا، خند ٹی کے حکم میں حنابلہ کے یہاں دواقوال دوسرے بھی ہیں: دوم: اگروہ مرد کی مشابہت اختیار کرے گا تو اس کے ساتھ مرد جس کی طرف دیکھنا جائز نہیں سے اس کی طرف دیکھی

میں رخصت: میں رخصت: ۲۸-اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ جس کی طرف دیکھنا جائز نہیں ہے اس کی طرف دیکھنا اصل میں دوجگہ مباح ہے: اول: اگراچا نک نگاہ پڑ جائے۔ دوم: کوئی ضرورت یا حاجت اس کی داعی ہو، اس کی تفصیل درج ذیل ہے:

فقہاء نے صراحت کی ہے کہ اگر شو ہراپنی شرم گاہ کود کیھنے سے زوجہ کو منع کرد نے تو اس کے لئے دیکھنا جائز نہ ہوگا، اس کے برخلاف اگر زوجہ منع کرد نے تو شو ہر کے لئے دیکھنا جائز رہے گا، اس لئے کہ شو ہرا اس سے تمتع کا مالک ہے، وہ مالک نہیں ہے، شرینی خطیب نے اس کو زرکشی سے نقل کیا ہے اور اس کو اظہر قرار دیا ہے اور بعض متاخرین سے اس میں تو قف نقل کیا ہے<sup>(1)</sup>۔

انسان کا خودا پنی شرم گاه کود بکھنا: ۲۹ – شافعیہ وحنابلہ نے صراحت کی ہے کہ بلاضرورت آدمی کا اپنی شرم گاه کود بکھنا مکروہ ہے، شافعیہ نے کہا ہے اس کے اندرونی حصہ کو دیکھنے میں کراہت زیادہ ہے<sup>(۲)</sup>، ان کی دلیل معاومیہ بن حیدہ ہ مروی حدیث ہے کہ رسول اللہ عقیقیت نے فرمایا: : "احفظ عور تک إلا من زوجتک أو ما ملکت یمینک"<sup>(۳)</sup>

خنثی کا دیکھنا: ۲۷ - جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ خنثی کے حق میں دوسر ے کی طرف اس کے دیکھنے میں اوراس کی طرف دوسرے کے دیکھنے میں احتیاط پر عمل کیا جائے گا، لہذا عور توں کے معاملہ میں اس کو مردیا قریب البلوغ لڑ کا تسمجھا جائے گا اور مردوں کے معاملہ میں اس کو عورت یا

- (۱) حاشیة الدسوقی ۲۲۵۲۲، زادالحتاج ۳۷۲۷، نهایة الحتاج ۲۹۶۱،۲۰۰۰، روصنة الطالبین مع منتقی الیدوع للسیوطی ۵۷۲۷۷، ۲۷۳، مغنی الحتاج ۳۲۸۷۳ اور اس کے بعد کے صفحات، الإنصاف ۲۷۲۳، المبدع ۲۷۲۱، ۱۳۰،مطالب اولی النہی ۲۵۷۵۔
  - (۲) الروضه ۵/۲۷۲ منفق الحتاج سار ۱۳۵ -
- (۳) حدیث: "احفظ عورتک الا من زوجتک أو ما مالکت یمینک" کی تخریخ فقره/۲۵ میں گذریچی۔

ہے، اس کود کیھنے کی ضرورت وحاجت پتحقق ہوجائے تو اس کی طرف د کیھنا جائز ہے، البتہ ان حاجات کی تعیین میں جن کی وجہ سے د کیھنا جائز ہوتا ہے، اور ان مواضع کی تعیین میں جن کود کیھنا مباح ہوتا ہے اور اباحت کی شرطوں میں فقہاء کا اختلاف ہے، د کیھنے کو جائز قرار دینے والی حاجات میں فقہاء نے پیغام نکاح، علاج، قضاء، شہادت، معاملہ اور تعلیم وغیرہ کوذ کر کیا ہے۔

دوم- علاج اوراس کے متعلقات کے لئے دیکھنا: ۲۳۲- اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ علاج وغیرہ کے لئے دیکھنا جائز ہے، خواہ دیکھنے والا اور جس کو دیکھا جائے وہ کوئی بھی ہو، مرد ہویا عورت ہو، دیکھنے کی جگہ بھی کوئی ہوخواہ قابل ستر عضوہویا دوسر اعضوہو، وزن پرفجاة بھی ہے، یعنی بلاسی سبب کے اچا تک ہوجانا<sup>(1)</sup>، اور اچا تک نگاہ ہے مرادد کھنےوالے کے ارادہ کے بغیر نگاہ پڑجانا ہے۔ اس پرفتہاء کا تفاق ہے کہ میڈ تگاہ معاف ہے، اس میں کوئی گناہ نہیں ہے، اس لئے کہ حضرت جریر بن عبداللہ سے مروی ہے، انہوں نے کہا: ''سألت دسول الله ع<sup>الی</sup> بند عن نظر الفجاء ق فأمر نی أن أصر ف بصری''<sup>(1)</sup> (میں نے رسول اللہ ع<sup>الی</sup> بند سے اچا تک نگاہ کے بارے میں سوال کیا تو آپ نے مجھ کو حکم دیا کہ میں اپنی نگاہ پھیرلوں)، اس ہے معلوم ہوا کہ گناہ اچا تک نگاہ کے بعد نگاہ کو برقر ارر کھنے میں ہے، پہلی غیر مقصود نگاہ میں کوئی گناہ ہیں ہے، نگاہ کو برقر ارر کھنے میں ہے، پہلی غیر مقصود نگاہ میں کوئی گناہ ہیں ہے، نگاہ کو برقر ارر کھنے میں ہے، پہلی غیر مقصود نگاہ میں کوئی گناہ ہیں ہے، نگاہ کو برقر ارر کھنے میں ہے، پہلی غیر مقصود نگاہ میں کوئی گناہ ہیں ہے، الاولی ولی سے مروی ہے، انہوں نے کہا کہ رسول اللہ عیلی ہے دختر سائل سے مولی ہے، ''' (ایک نگاہ کے بعد دوبارہ نگاہ نہ ڈالو، اس لئے کہ پہلی نگاہ معاف ہے، دوسری معاف ردوبارہ نگاہ نہ ڈالو، اس لئے کہ پہلی نگاہ معاف ہے، دوسری معاف ردوبارہ نگاہ نہ ڈالو، اس سے معلوم ہوا کہ پہلی نگاہ معاف ہے، دوسری معاف ردوبارہ نگاہ نہ ڈالو، اس سے کہ کہ پلی نگاہ معاف ہے، دوسری معاف ردوبارہ نگاہ نہ ڈالو، اس سے معلوم ہوا کہ پلی نگاہ میں اگر دو بلا ارادہ ہوتو کوئی کناہ نہیں ہے)، اس سے معلوم ہوا کہ پہلی نگاہ میں اگر دو بلا ارادہ ہوتو کوئی

- ضرورت کی نگاہ: • ۲۰- فی الجملہ اس پر فقتهاء کا اتفاق ہے کہ جس کی طرف دیکھنا حرام = ۲۰۸۸ مطالب اولی انہی ۲۵/۵۱۔ (۱) المصباح، محجم الوسط -(۲) حدیث: سالت رسول اللہ عَلَیْطِلَلْہُ عن نظر الفجاء ق...... کی روایت
- (۲) حدیث:سالت رسول الله ﷺ عن نظر الفجاء ق.....، کی روایت مسلم(۳/۱۹۹۹ طبع علیمی الحکنی )نے کی ہے۔
- (۳) حديث: "يا علي لا تتبع النظرة النظرة فإن لك الأولى ..... "كى روايت ابوداؤد (۲۱۰/۲ طبح جمع ) اورتر ندى (۱۰/۵ طبح الحلي ) نى كى ب-،اورتر ندى نے كها: بي<sup>ح</sup>سن غريب بے۔
- (۴) تفسير القرطبی ۱۲ ۲۲۳ طبع دار الکتب المصريه، المرقاة ۲۷۹۷ ۲۸۲، البیان والتحصیل ۲۷ ۹۰ ۳، مطالب أولی النبی ۵/ ۱۸، الإ نصاف ۸/ ۲۷، فتح القد یرلدهو کانی ۱/۳۳

ہونے کی پیچان کی ضرورت بھی داخل ہے، اس لئے کہ رسول اللہ صالیہ عایشہ نے جب بنوقریظہ کے بارے میں حضرت سعد کو حکم بنایا اور ان میں بالغ مردوں کے پیچاننے کی ضرورت پڑی تو ان کے ازار کو كهو لنه كاحكم ديا،عطيه قرطى كهتم بين: "عوضنا على النبي علي النبي علي ال يوم قريظة فكان من أنبت قتل، ومن لم ينبت خلى سبيله وكنت ممن لم ينبت فخلي سبيلي" (أ قريظ كرن م لوگوں کو نبی کریم علیقہ کے سامنے پیش کیا گیاتو جس کے زیر ناف بال بتصاس کوتش کردیا گیااورجس کے زیر ناف بالنہیں بتصاس کو چھوڑ دیا گیا، اور میں ان لوگوں میں تھا جن کے زیر ناف بال نہیں آئے تھے،اس لئے مجھ کو چھوڑ دیا گیا)،اسی طرح حضرت عثمان سے مروى ب: "أنه أتى بغلام سوق، فقال: انظروا إلى مؤتزره، فلم يجدوه أنبت الشعر فلم يقطعه" (٢) (ان کے پاس ایک لڑکالایا گیاجس نے چوری کی تھی تو انہوں نے حکم دیا کہ اس کے زیرناف دیکھوتوابھی اس کے موئے زیر ناف نہیں نکلاتھا تواس کا ہاتھ نہیں کاٹا گیا)، اسی میں سے انسان کوڈ و بنے ، جلنے اور گرنے وغیرہ سے بچانے کی ضرورت بھی ہے، بچانے والے کے لئے ضرورت کی حد میں مجبورکود بکھناجائز ہے (<sup>m)</sup>۔

- ۲) اثر عثانؓ: أنه أتى بغلام سرق..... "كى روايت عبدالرزاق نے المصنف (۸/۷ ۳۳، ۱۰/۸۷ طبع الجلس العلمی ) میں كى ہے۔
- (٣) حاشيد ابن عابدين ٩/ ٥٣٢، ٥٣٣، بدائع الصنائع ٥/ ١٣، الفتاوى البنديد ٥/ • ٣٣، تبيين الحقائق ٢/ ١، البدايد مع تكملة الفتح • ١/ • ٣٠، ٣٠ المبسوط • ١/ ١٦، الفواكه الدوانى ٢/ ٢٧، مغنى الحتاج سر ٣٣٣، نهاية الحتاج ٢/ ١٩٧، الحاوى الكبير ٩/ ٥٣، روضة الطالبين ٥/ ٥٤ س، المبدع الحتاج ١٩، ١٠، مطالب أولى النهى ٥/٥١، كشاف القتاع ١/ • ٣٠، ٥/ ٣٠، الإ نصاف ٨/ ٢٢، تقسير الرازى ٢/ ٣٥٣ (المطبعة الخيريد) -

البيتداس ميں چند شرطيں ہيں: الف بيلاج وغيره كي ضرورت موجود ہو، مثلاً مرض، تكليف با ایسی زبر دست لاغری ہو جومرض کے وجود کی علامت شمجھی جاتی ہو، اسی کے ساتھ فقہاء نے دوسری حاجات کوبھی شامل کیا ہے، یعنی مردوں اورعورتوں کے لئے ختنہ کرانا ،اس لئے کہ وہ مردوں کے حق میں سنت اور مورتوں کے حق میں عمر گی کی بات ہے، اسی طرح فصد کھولنااور پچچنا لگوانا ہے، مروی ہے کہ حضرت ام سلمۃ نے رسول اللہ عقیقہ سے يجِهنا لكواني كى اجازت طلب كى "فأمر عليه الصلاة والسلام أبا طيبة أن يحجمها "() توآب ف ابوطيبه كومكم ديا كدان كو چچنالگائیں)، اسی میں ولا دت بھی ہے، اس وقت قابلہ ( دائی ) کے لئے عورت کی شرم گاہ وغیرہ کو دیکھنا جائز ہے، اس لئے کہ بچہ کو سنبجالنے کے لئے بیضروری ہے،اس کے بغیر بچہ کونقصان کا اندیشہ ہوگا،اس میں علاج کے لئے حقنہ لگا نابھی ہے،اس لئے کہ یہ بھی علاج کی ایک قشم ہے،لہذا حقنہ کی جگہ کودیکھنا جائز ہوگا،لیکن حفنیہ نے بیہ شرط لگائی ہے کہ حقنہ کسی مرض کے علاج کے لئے ہو، محض اس سے ظاہری نفع کا ہونا کافی نہیں ہے، چنانچہ انہوں نے صراحت کی ہے کہ اگر مقصود صرف جماع یرقوت حاصل کرنا ہوتو حقنہ کی جگہ کود کیصنا جائز نہیں ہے،اس میں شافعیہ کا اختلاف ہے۔

ب ال باب کے ساتھ لاحق ہونے والی حاجات میں مریض اور جو مریض کے حکم میں ہواس کی خدمت کی ذمہ داری بھی داخل ہے، مثلاً کسی کے دونوں ہاتھ کٹ گئے ہوں تو اس کی ذاتی ضرورتوں کو پورا کرنے میں اس کی مدد کرنے کے لئے دیکھنا مباح ہے، جیسے وضو، استنجاء، موئے زیر ناف کوصاف کرنا۔ اس میں عورت کے باکرہ یا ثیبہ ہونے کی پہچان اور مرد کے بالغ

(۱) حدیث: "أمر أبا طیبة أن يحجم أم سلمة ...... كَ تَخْرَ يَ فَقَرَه / ١٣ میں گذریچی \_ ا حاجت تو خلوت حرام نہ ہوگ<sup>(1)</sup>۔ ا حاجت در میان دیکھنے کے جائز ہونے کے لئے فقہاء نے بیشرط لگائی ہے کہ نے شرط در میان دیکھنے کے جائز ہونے کے لئے فقہاء نے بیشرط لگائی ہے کہ ا جگہ کو ہم جنس کے پاس لے جا کر ضرورت کو پوری کرنا ممکن نہ ہو، اس لئے نے وال اگر کوئی عورت موجود ہو جو مرد کی طرح حاجت پوری کرنے کی ا گرکوئی عورت موجود ہو جو مرد کی طرح حاجت پوری کرنے کی کی جگہ کو ذمہ داری لے کہتی ہوتو مرد کسی عورت کا علاج نہیں کرے گا، اسی طرح ا گرکوئی مرد مطلوبہ علاج کی ذمہ داری کے لائق موجود ہوتو عورت مرد کا ا جزین علاج نہیں کرے گی، بیاس لئے ہے کہ آ دمی کا اپنے ہم جنس کی طرف ناجائز نہ دیکھنا غیر جنس کی طرف دیکھنے سے آسان ہے، لہذا اگر ہم جنس معان کے موجود نہ ہو یا موجود تو ہو گر اچھی طرح علاج نہ کرسکتا ہوتو مرد کا عورت ہوتی کو اور عورت کا مردکود کھنا جائز ہوگا ۔

بعض فقتهاء شافعیہ نے میہ شرطنہیں لگائی ہے، حنفیہ نے علاج وغیرہ کی غرض سے دیکھنے میں میہ شرط لگائی ہے کہ جس شخص کو دیکھنا ہے اس کے ہم جنس کو مطلوبہ علاج وغیرہ بتا نامکن نہ ہو، اگر میہ ممکن ہوتو دیکھنا جائز نہ ہوگا، بعض فقتهاء نے کہا ہے کہ میہ شرط صرف علاج کی غرض سے شرم گاہ کو دیکھنے کی حالت میں ہے، لہذا اگر میہ ممکن نہ ہوتو مرض کی جگہ کے علاوہ تمام اعضاء کو چھپادینا واجب ہوگا، پھر دیکھے گااور جہاں تک ممکن ہودوسری جگہ دیکھنے سے پر ہیز کرےگا<sup>(1)</sup>

ھ۔علاج وغیرہ کی غرض ہے دیکھنے کے حلال ہونے کے لئے شافعیہ و حنابلہ نے میشرط لگائی ہے کہ علاج کرنے والا ذمی نہ ہوا گر

- (۱) مغنی الحتاج سر ۱۳۳۰، نهایة الحتاج ۲۷ ۱۹۷، سار ۱۵، روضة الطالبين ۵۷۵۵-۳۰ مطالب أولی النبی ۱۵/۵۵
- (۲) الفتاوی الهندید ۲۵٬۰۳۳، مجمع الأنهر ۲/۵۳۸، الهداید مع تكهلة الفتخ
   ۱۰/۱۳، المبسوط ۱۰۱/۱۵، مغنی المحتاج ۳/۳۳۱، نهایة المحتاج ۲/۱۹۷،
   روضة الطالبین ۲/۵۵۳۵

ب- دیکھنا ضرورت یا حاجت کے بقدر ہو، لہذا دفع حاجت کے لئے جتناد کھنا ضروری ہوو، ی جائز ہوگا اور قدر ضرورت سے جو زائد ہوگا وہ اصل حرمت پر باقی رہے گا، اسی وجہ سے انہوں نے شرط لگائی ہے کہ ڈاکٹر مرض کی جگہ اور مرض کو جانے کے لئے جس جگہ کو دیکھنا ضروری ہے اس کے علاوہ کی جگہ کو نہیں دیکھے گا، ختنہ کرنے والا صرف ختنہ کی جگہ کو دیکھے گا، حقنہ لگانے والا صرف حقنہ کی جگہ کو دیکھے گا، فصد کھو لنے اور پچھنالگانے میں صرف ان کی جگہوں کو دیکھنا مباح ہوگا، اسی طرح بکارت ، شیو بت اور بلوغ کو جانے کے لئے جن ہوگا۔

نظر کومباح کرنے والی ضرورت میں فقہاء شافعیہ نے میہ شرط لگائی ہے کہ شر مگاہ کے غلیظ یا خفیف ہونے کے پیش نظر حاجت بھی قوی اور مؤکر ہونے میں اس کے مناسب ہو، لہذا اگر چہرہ اور دونوں ہتھیلیوں کو دیکھنا ہوتو اصل حاجت یا معمولی حاجت کا فی ہے، پیشاب پال نہ کی جگہ کے علاوہ دوسرے اعضاء میں حاجت کا مؤکر ہونا ضروری ہے ، اور پیشاب پال نہ کی جگہوں کو دیکھنے کے لئے انتہائی سخت حاجت کا ہونا ضروری ہے<sup>(1)</sup> ۔

ن جنس کے اختلاف کے وقت علاج کی غرض سے نظر کے مباح ہونے کے لئے شرط ہے کہ مردوعورت کے درمیان خلوت نہ ہو، اس لئے کہ حاجت کی وجہ سے دیکھنا جائز ہوگا،خلوت جائز نہ ہوگی، وہ حرام برقرار رہے گی، البتہ اگر خلوت سے مانع مثلاً محرم یا شو ہر کا موجود ہونا دشوار ہویا اس کے آنے سے قبل ہلاک ہوجانے کا اندیشہ ہو

<sup>(</sup>۱) البدائع ۵۷ ۱۲۴، مجمع الأنبر ۲۷ ۲۳، البدايه مع تكملة الفتح ۱۰ (۲۰، ۱۰، ۱۰) نهاية الحتاج ۲۷ ۱۹۰ ، مغنى الحتاج ۳۷ ۱۳۳۰، الحادى ۹۷ ۵۳، المبدع ۷۷۶، مطالب أولى النبى ۵۷ ۵۱ -

کوئی کافر، مسلمان مردوعورت کے مقابلہ میں بیماری اور دوات زیادہ واقف ہوتو وہ مقدم ہوگا<sup>(1)</sup> ۔ و۔ شافعیہ نے بیشرط لگائی ہے کہ معالج امانت دار ہو، اخلاق اور دیانت میں متہم نہ ہو، اگر امین کا پایا جانا ممکن نہ ہوتو بقد رضر ورت غیر امین کی طرف رجوع کرنا جائز ہوگا، بعض فقہاء نے مرد کے لئے عورت کا علاج کرنے میں اور اس کی طرف دیکھنے کے جائز ہونے میں بیشرط لگائی ہے کہ اس کے ساتھ فتنہ میں مبتلا ہوجانے کا اندیشہ نہ ہو، اگر علاج کے لئے بیہ تعین نہ ہو، اور اگر علاج کے لئے یہی متعین روک رکھے<sup>(1)</sup> ۔

کوئی مسلمان معالج اس کے قائم مقام موجود ہو<sup>(1)</sup>، البتہ شافعیہ کی رائے ہے کہ علاج کی غرض سے دیکھنے میں مریض کواس کے ہم جنس کے پاس لے جانا اگرچہ کافر ہو غیرجنس کے پاس لے جانے سے مقدم ہوگا، اگرچہ وہ مسلمان ہو، لہذا اگرعورت کے علاج کے لئے صرف كافرعورت اورمسلمان مرد ہو، تو كافرعورت مقدم ہوگى، اس لئے کہ اس کا دیکھنااور چھونامرد کے مقابلہ میں ہلکا ہوگا بلقینی نے اس کی ترتیب بتاتے ہوئے لکھا ہے کہ اگر مریضہ مسلمان عورت ہوتو مسلمان عورت کو دکھا یا جائے گا، اگر دشوار ہوتو نا بالغ مسلمان بچہ کو دکھایاجائے گا، اگر ناممکن ہوتو نابالغ کافریچہ کو دکھایاجائے گا، پیچھی ممکن نہ ہوتو کافرعورت کو دکھایا جائے گا، اگر یہ ممکن نہ ہوتو اس کے مسلمان محرم کو دکھایا جائے گا، اگریڈمکن نہ ہوتو اس کے کافر محرم کو دکھا پاجائے گا، اگر بیمکن نہ ہوتو اجنبی مسلمان کوورنہ اجنبی کافر کو دکھایاجائے گا،لیکن رملی اور خطیب شربنی کی رائے ہے کہ محرم کی د دنوں قسموں سے کافرعورت کومؤخر کیا جائے گا، اسی طرح رملی نے علاج میں مراہتی اورعورت پر مسوح کے مقدم کرنے کوراج کہا ہے اگر چیجنس اور دین میں اختلاف ہو، اگر کوئی څخص اجرت مثل سے زائد لئے بغیر علاج کرنے پر آمادہ نہ ہوتو اس کا وجود نہ ہونے کے برابر ہے، بیہ ہوسکتا ہے کہ اگر کوئی کا فرموجود ہوجوا جرت مثل سے کم پر راضی ہواور مسلمان اس ہے کم پر راضی نہ ہوتو مسلمان کالعدم شمجھا جائے گا، پیفتہاء کے اس قول سے ماخوذ ہے کہ اگر بچہ کی ماں اجرت مثل کا مطالبہ کرے اور باپ کوالیی عورت مل جائے جواجرت مثل سے کم پر راضی ہوتو ماں کاحق حضانت ساقط ہوجا تا ہے، بعض فقہاء نے زیادہ ماہر کومقدم کیا ہے، اگر حی<sup>می</sup>ن ودین میں مختلف ہو،لہذا اگر

 $-\rho + -$ 

<sup>(</sup>۱) مغنى المحتاج سر ١٣٣٣، نهاية الحتاج ٢٦ ١٩٤، المبدع ٢٧ ، مطالب أولى النبى ٥ / ١٥ -

د کی سکتی ہے، فیصلہ اور شہادت کے لئے جس قدر دد کیھنے کی ضرورت ہو اس کے علاوہ دیکھنا حلال نہ ہوگا، اور مقصد پورا ہوجانے کے بعد دیکھنے رہنا جائز نہ ہوگا،لہذا اگر ایک نگاہ کا فی ہوتو دوبارہ دیکھنا جائز نہ ہوگا، الا بیہ کہ ضرورت ہو، بلکہ بعض فقہاء کی رائے ہے کہ اگر چہرہ کا بعض حصہ دیکھنے سے مقصد پورا ہوجائے تو پورے چہرہ کا دیکھنا جائز نہ ہوگا، اگر نقاب کے او پر دیکھنے سے ضرورت پوری ہوجائے تو نقاب نہ ہوگا، اگر نقاب کے او پر دیکھنے سے ضرورت پوری ہوجائے تو نقاب ہوتی ہے وہ ضرورت کے بقدر ہی جائز رہتی ہے، اور جو زائد ہوگا وہ اصل حرمت پر باقی رہے گا۔

اسی طرح شافعیہ نے - مذہب میں صحیح قول کے مطابق - تحمل شہادت کے دقت گواہ کے لئے جس کے حق میں پاجس کےخلاف وہ گواه بن ربا ب اس کی طرف بقد رضرورت دیکھنے کوجائز قرار دیا ہے، انہوں نے حقوق کی حفاظت کی خاطر شہادت کی طرف توجہ دینے کے لئے اس میں توسع سے کام لیا ہے، چنانچہ انہوں نے صراحت کی ہے کہ شہادت زنا کے خل کی خاطر صرف مردوں کے لئے زنا کرنے والوں کی شرم گاہ کو دیکھنا جائز ہے اور مردوں اور عورتوں کے لئے ولادت یا عبالہ (عضوتناسل کا بڑا ہونا ) یا مورت کے دونوں مقامات کے مل جانے پرخمل شہادت کی غرض سے شرم گاہ کود کچھنا جائز ہے اور رضاع کی شہادت کے تخل کے لئے پیتان کو دیکھنا جائز ہے اور ان حضرات نے تحل شہادت کی غرض سے دیکھنے کے جواز میں ہم جنس یا محرم کے نہ ہونے کی شرطنہیں لگائی ہے، جبیہا کہ علاج کے لئے دیکھنے میں شرط لگائی ہے، البتہ انہوں نے گواہ کے متعین نہ ہونے کی صورت میں بیرشرط لگائی ہے کہ فتنہ اور شہوت کااندیشہ نہ ہو، لہذا اگر فتنہ بإشہوت کا اندیشہ ہوگا تو دیکھنا جائز نہ ہوگا، الایہ کہ گواہ اس کے لئے متعین ہو، بیکی نے کہا ہے کہاس کے باوجود شہوت کی وجہ سے وہ گینہ گار

ہے کہا لیا آ دمی موجود ہو جو تخل شہادت کرے اور اس کو شہوت نہ ہو،ادا کی حالت اس کے برخلاف ہے، اس لئے کہ تحل کی وجہ سے اس نے اس امانت کا التزام کیا ہے، اور اس کو ادا کرنے کے لئے بیہ متعین ہے۔

قول دوم: اس کے لئے دیکھنا جائز ہے، اگر چیشہوت کا اندیشہ ہو، لیکن بیشرط ہے کُخْل شہادت کا ارادہ کرے، شہوت پور کی کرنے کا ارادہ نہ ہو، جب بیشرط پائی جائے گی تو بفتر صرورت اس کے لئے دیکھنا جائز ہوگا، لہذا مثلاً زنا کے گوا ہوں کے لئے جائز ہوگا کُخْل شہادت کے ارادہ سے شرم گاہ کی جگہ کو دیکھیں اور اگر شہوت کا اندیشہ نہ ہوتو تحل شہادت کے بفتر صرورت دیکھنے کے جواز میں ان کے نزدیک کوئی اختلاف نہیں ہے، گویا ان کے نزدیک اختلاف تحل میں شہوت کے اندیشہ کے میں شہوت کے ارادہ سے چہرہ اور دوسرے اعضاء کو دیکھنا جائز ہے، اس کے لئے انہوں نے شرط لگائی ہے کہ دیکھنے کے وقت لذت اندوز کی کا ارادہ نہ ہو<sup>(1)</sup> ۔

شافعید کی رائے ہے کہ فیصلہ کی ضرورت کے تقاضا کے مطابق اجنبی عورت کے بدن کود کیھنا قاضی کے لئے جائز ہے، اسی طرح گواہ کے لئے جائز ہے کہ اداء شہادت کے وقت جس عورت کے حق میں یا اس کے خلاف گوا، ہی دے رہا ہے بفتر رضرورت اس کو دیکھے، اسی طرح اگر کوئی عورت گوا، ہی کے لئے طلب ہوتو وہ بھی بفتر رضرورت

- (۱) المبسوط ۱۰/ ۱۵۵،۱۵۴، مجمع الأنبر ۲/ ۵٬۴۰۰ الهداميه وتكملة القُّ ۱۰/ ۳۳،۳۳۰، البدائع ۵/ ۱۲۲، تيبين الحقائق ۲/ ۱۷، الفتاوی الهندمیه ۵/ ۳۳۰۰۳۲۹
  - (۲) الفواكهالدواني ۳۲/۲۲ ۱۰ البيان والتحصيل تهر ۲۵ س، الذخيره ۴۸/۱۹۱

تقى الدين يفل كيا ہے <sup>(۱)</sup> ۔

چہارم – معاملہ کرنے کے لئے دیکھنا: ہم ۳ – اس پر فقتہاء کا اتفاق ہے کہ معاملہ کرنے کے لئے دیکھنا حرام ہے، اگر لذت اندوزی مقصود ہو یا شہوت کے ہوجانے کا غالب گمان ہو، اگر لذت اندوزی کا ارادہ نہ ہوا ورفتنہ یا شہوت کا ندیشہ بھی نہ ہوتو ہو، اگر لذت اندوزی کا ارادہ نہ ہوا ورفتنہ یا شہوت کا اندیشہ بھی نہ ہوتو مونا گر لذت اندوزی کا ارادہ نہ ہوا ورفتنہ یا شہوت کا اندیشہ بھی نہ ہوتو مونا کے کہ دیکھنے کے بارے میں حصہ کے علاوہ کو دیکھنا جائز ہے، یہ اس لئے کہ دیکھنے کے بارے میں حصہ کے علاوہ دیکھا جائز ہے، یعنی اگر شہوت کے بغیر ہوا ور قابل ستر حصہ کے علاوہ دیکھا جائے توجائز ہونے کی ایک دلیل یہ ہے کہ مردوں اور عور توں کے درمیان توامل کی حاجت ہے، اور بیا جاجت قابل ستر حصہ کے علاوہ دوسرے اعضاء کے دیکھنے کوستاز مہیں ہے۔

یدگذر چکا ہے کہ شافعیہ و حنابلہ کے نز دیک رائے مذہب بیہ ہے کہ اجنبی عورت کے سی بھی عضو کو خواہ چہرہ اور جنسیلی ہو مرد کے لئے دیکھنا حرام ہے، اس کے باوجود انہوں نے بیچ وشراء وغیرہ کی غرض سے مرد کے لئے عورت کا چہرہ دیکھنے کو جائز قرار دیا ہے، تا کہ ذمہداری میں عہدہ برآ ہو سکے، اور ثمن کا مطالبہ کر سکے وغیرہ، چہرہ کے علادہ پچھ دیکھنا جائز نہ ہوگا، اس لئے کہ معاملہ کی وجہ سے جو ضرورت در پیش ہے اس کے لئے چہرہ دیکھ لینا کافی ہے، اسی طرح ہے، اس لئے کہ مرد کی طرح اس کو جی ضرورت ہے، اسی طرح ہے، اس لئے کہ مرد کی طرح اس کو جو معاملہ کر نے وال مرد ہے ہوں تے چہرہ کو دیکھنا جائز نہ ہوگا، اس کے تائے جہرہ کو دیکھنا جائز ہو مرد ہے لئے بھی معاملہ کی غرض سے مرد کے چہرہ کو دیکھنا جائز ہو میں ہے، اس لئے کہ مرد کی طرح اس کو تھی ضرورت ہے، امام احمد سے نقل

(۱) مطالب اولى النبى ۵ مر ۱۵،۱۳ ، الإنصاف ۸ مر ۲۲، المبدع ۲۷۹-

ہوگا، اگر چی ترکی وجہ سے اس کو تو اب بھی ملے گا، اس لئے کہ بیکا م ذوجہتین ہے، اور دوسر لے کو گوں نے ان کی مخالفت کی ہے اور شہوت کے ساتھ اور بغیر شہوت کے گوا، ی کے لئے دیکھنے کو جائز قر اردیا ہے، ان کی دلیل بیہ ہے کہ شہوت طبعی چیز ہے وہ دیکھنے سے الگ نہیں ہو سکتی ہے، اس لئے گواہ کو اس سے دور رکھنے کا مکلّف نہیں بنایا جائے گا اور اس پر اس سے مواخذہ نہیں کیا جائے گا، جیسا کہ اگر شوہ ہر کا دل بعض ہو یوں کی طرف ماکل ہوتو اس سے اس پر مواخذہ نہیں کیا جائے گا، دلمی ہو یوں کی طرف ماکل ہوتو اس سے اس پر مواخذہ نہیں کیا جائے گا، دلمی اختیار سے شہوت بھڑ کائے اور اگر بلا اختیار شہوت ہوتو گناہ نہیں ہوگا، صحیح کے بالمقابل اصطحر کی کی دائے ہے کہ مذکورہ تما مصورتوں میں خل شہادت کی غرض سے دیکھنا جائز نہیں ہے، ایک قول ہی ہے کہ زنا میں جائز ہے دوسرے میں جائز نہیں ہے، اور ایک قول اس کے برعکس

حنابلہ کی رائے ہے کہ گواہ کے لئے شہادت کے مطالبہ پر تخل شہادت اور اداء شہادت کے وقت اس عورت کے چہرہ کو دیکھنا جائز ہے جس کے حق میں شہادت دینی ہے، تا کہ شہادت عین اس ذات پر ہوجس کے حق میں شہادت دینی ہے، امام احمد نے کہا ہے کہ جب تک عورت کو اس کی ذات سے نہ پہچان لے اس کے خلاف گوا، می نہ د کھنے کو جائز قرار دیا ہے، ا.بن رزین نے کہا ہے کہ گواہ ان اعضاء کو د کھ سکتا ہے جو اکثر ظاہر رہتے ہیں، مطالب اولی النہی میں کھا ہے کہ مختار بیہ ہے کہ گواہ کے لئے چہرہ کے علاوہ دیکھنا جائز نہیں ہے، اس

<sup>(</sup>۱) نهاية الحتاج وحاشية الشمر الملسى ۲۷ ۱۹۸، روضة الطالبين ۷/۵۷ سا، مغنی الحتاج ۱۳۸/۱۳۰

نظر ۵ ۳۰، نُعاس ۲ - ۲ لکھاہے کہ خرید وفر وخت کرنے والے کے لئے جائز ہے کہ جوعورت اس کے ساتھ خرید وفر وخت کررہی ہے اس کے ان اعضاء کودیکھے جو اکثر ظاہر رہتے ہیں<sup>(1)</sup> ۔

> بنجم – تعليم کے لئے و کیھنا: ۵ ۲۰ – شافعيد نے صراحت کی ہے کہ عورت کی تعليم ان حاجات میں سے ہے جن کے لئے بقد رضر ورت دیکھنا جائز ہے ، اور ان کے اس قول سے کہ اصل حاجت یا اونی حاجت چیرہ اور ہتھیلیوں کی طرف دیکھنے کے جواز کے لئے کافی ہے ، معلوم ہوتا ہے کہ تعلیم کے لئے دیکھنا جائز ہے، ان میں سے بعض نے کہا ہے کہ جس کا سیکھنا، سکھا ناوا جب ہے مثلاً فاتحہ اور جس صنعت و ہنر کی اس کو ضرورت ہے اور اس کا سکھانا اس پر متعین ہے صرف اس میں دیکھنا جائز ہوگا، بشرطیکہ پردہ کے پیچھے سے سکھا نا دشوار ہو، اور ہم جنس موجود نہ ہوا ور خلوت بھی نہ ہو، اس جواز سے شوہ کر کا پنی مطلقہ کو سکھا نامنتن ہے ، اس لئے کہ زوجین میں سے ہرا یک کی امیدیں دوسرے سے وابستہ میں ، لہذا ان میں سے ہرا یک کی امیدیں دوسرے سے وابستہ لئے اس سے مخلیا جائز ۔

نُعاس

تعريف: ا- لغت ميں نعاس كامعنى ابتدائى نيند يا معمولى نيند (اونگھ) ہے، كہاجاتا ہے: نعَسَ نعُساً و نعَساً و نُعاساً، حواس كا ست پر جانا اور نيند سے قريب ہوجانا، صفت ناعس ہے، نعسان بہت كم آتى ہے، اى معنى ميں ارشاد ربانى ہے: "إذ يُغَشِّ يُحُمُ النُّعَاسَ أَمَنَةً مِنْهُ<sup>، (1)</sup> (اوروہ وقت بھى ياد كرو جب اللّٰد نے اپنى طرف سے چين د يے كوتم پر غنودگى كوطارى كرد ياتھا)۔ د الاز ہرى نے كہا ہے كہ نعاس كى حقيقت بغير نيند كے سونا ہے، الاز ہرى نے كہا ہے كہ نعاس كى حقيقت بغير نيند كے سونا ہے، د الاز مرى نے كہا ہے كہ نعاس كى حقيقت بغير نيند كے سونا ہے، الورنعاس كى ايك علامت حاضرين كاكلام سننا ہے، اگر چہ اس كونت ہے ہے سے (۲) ۔

متعلقه الفاظ:

الف-نوم: ۲-نوم: معروف ہے، یہ بیداری کی ضد ہے، بدن اور عقل کوراحت پہنچانے کے لئے ایک وقفہ ہے، اس کے دوران ارادہ اور شعور کلی یا جزئی طور پرختم ہوجا تا ہے، اور بدن کے دخلا نف موقوف ہوجاتے ہیں۔ جزئی طور پرختم ہوجا تا ہے، اور بدن کے دخلا نف موقوف ہوجاتے ہیں۔ (۱) سردہ انفال راا۔ (۲) المفردات فی غریب القرآن، اُسی المطالب ۲۰/۲۔

- (۱) نهایة الحتاج ۲۷/۱۹۸، مغنی الحتاج ۳۷/۱۴۸، الحاوی الکبیر ۲۷۴۳، المربدع ۷/۱۶ الإنصاف۸/۲۲،مطالب اُولی ا<sup>ن</sup>بی ۵/ ۱۴\_
- (۲) مغنی الحتاج ۱۲۸/۳ اور اس کے بعد کے صفحات، نہایۃ الحتاج ۱۹۹،۱۹۶، روضۃ الطالبین ۲۱/۵ اوراس کے بعد کے صفحات۔

 $-\gamma * \mu -$ 

## نُعاس ۳-۵

انصاری نے کہا ہے: اگر خواب دیکھے اور شک ہو کہ سویا تھایانہیں تو اس پر وضو کرنا لازم ہوگا، اس لئے کہ نیند کے بغیر خواب نظر نہیں آتا ہے<sup>(1)</sup>۔ حفنیہ نے کہا ہے کہ لیٹنے کی حالت میں نعاس دوحال سے خالی نہ ہوگا، یا تو ثقیل ہوگا یا خفیف ہوگا، اگر ثقیل ہو گا تو وہ حدث ہے، اور اگر خفیف ہوگا تو حدث نہیں ہے، خفیف اور ثقیل میں فرق میہ ہے کہ اس اگر خفیف ہوگا تو حدث نہیں ہے، خفیف اور ثقیل میں فرق میہ ہے کہ اس کے پاس جو گفتگو ہور ہی ہے اس کو اگر سن لیے تو خفیف ہے، اگر اس کے پاس کی گفتگو کا اکثر حصہ نہ س سے تو وہ ثقیل ہے<sup>(1)</sup>۔ نیاس معاف ہے، مساجد کے انکہ کے لئے بہتر ہے کہ نیا وضو نواس ہے

جمعہ کے دن مسجد میں نعاس: ۵ - ابن قدامہ نے کہا ہے کہ جس کو جمعہ کے دن اونگھآ تے اس کے لئے اپنی جگہ بدل دینا مستحب ہے، اس کی دلیل حضرت ابن عمر سے مروی حدیث ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو بیفر ماتے ہوئے سنا: ''إذا نعس أحد کم يوم الجمعة فلية حول من مجلسه ذلک''<sup>(۲)</sup> (اگرتم میں سے کسی کو جمعہ کے دن اونگھآ جائے تو وہ اپنی اس جگہ سے الگ ہوجائے)، نیز اس لئے کہ اپنی جگہ بدل دینے سے نيند دور ہوجائے گی<sup>(۵)</sup>

- (۱) حاشیة الدسوقی ار ۲۲ ۳۰، شرح الجمل ۱۹۶۱، لائم ار ۱۸،۱۴ سنی المطالب ۱۱۸۵۱، کمغنی ار ۲۷ ا، شرح صحیح مسلم للنو دی ۲۲ ۷۶ طبع دار الکتب العلمیه به
  - (۲) الفتاوی الہند بید ا ۲۱،۱۲ نابدین ا ۷۷-
    - (٣) كشاف القناع ار ٢٩٥ ـ
- (۴) حدیث: ''اِذا نعس أحد کم .....'' کی روایت ترمذی (۲/۴۰۴ طبع الحلق) نے کی ہے،اورکہا: حدیث<sup>ح</sup>سن صحیح ہے۔ (...) لمہ: روسہ ت
  - (۵) المغنیلابن قدامه ۲ / ۳۵۳ م

اصطلاح میں بیہ ایک فطری حالت ہے جس میں دماغ کی طرف بخارات کے چڑھنے کی وجہ سے قوی معطل ہوجاتے ہیں<sup>(1)</sup>۔ زکر یا انصاری نے کہا ہے کہ نعاس اور نوم میں پیعلق ہے کہ نوم میں حواس کے ختم ہوجانے کی وجہ سے عقل پر غلبہ ہوتا ہے اور نعاس میں ایسانہیں ہوتا ہے، اس میں صرف حواس کمزور پڑ جاتے ہیں<sup>(1)</sup>۔

ب- اِعْمَاء: سا- لغت میں اِعْمَاء کا معنی : کسی عارض کی وجہ ہے حس وحر کت کا ختم ہوجانا ہے<sup>(m)</sup> ۔ اصطلاح میں : دل یا دماغ میں ایک ایسی آفت ہے کہ عقل کے مغلوب حالت میں رہنے کے باوجود ادراک کرنے والی ادر حر کت پیدا کرنے والی قو تیں اپنا کا م چھوڑ دیتی ہیں<sup>(m)</sup> ۔ نعاس اور اِعْماء میں تعلق ہیہ ہے کہ اِعْماء میں قوت مدر کہ وتحر کہ اپنا کا م چھوڑ دیتی ہے، اور نعاس قوت مدر کہ وتحر کہ کواس کے کا موں سے اس طرح نہیں معطل کرتی کہ لوگوں کی بات سننے سے روک دے۔

- نعاس مسم يتعلق احكام: وضومين نعاس كااثر: ٢ - جمهور فقهاء كى رائے ہے كه نعاس سے وضون بيل تو شاہے اور اگر نوم (نيند) اور نعاس (اونگھ) ميں شك ہوتو اس پر وضو كرنا واجب نه ۲ موگا، اس لئے كه اصل طہارت ہے، البتہ وضو كر لينا مستحب ہوگا، زكريا ۲ المحجم الوسيط، المصباح المنيز ، لسان العرب، المفردات للراغب، التعريفات للجر جانى۔ (٣) المحجم الوسيط -(٣) حاشيہ ابن عابدين ار ٢٥ ، ۲۲ ، ۲۲، مراقى الفلاح بحاشية الطحطاوى
- (۴) حاشیه این عابرین ۱۷۷۶، ۴۹۷٬۴ ۴۴٬۴۴ مراکی الفلاح بحاکلیة الفخطاوی رض•۵،التقر یروالتخبیر ۲/۱۷۹۱\_

- 1 + 1 -

بر نعي

تعريف: ا- النع و النعيان كا لغوى معنى: موت كى خبر دينا، داعى كا بكارنا، ميت كموت كى اطلاع كرنا، اس كا اعلان كرنا ہے، المناعى : موت كى خبر لانے والا، ياكسى كى موت كا اعلان كرنے والا، يا ميت كو پكارنے والا۔ ابن منظور نے كہا ہے: اگر عرب ميں سے كوئى شريف قتل ابن منظور نے كہا ہے: اگر عرب ميں سے كوئى شريف قتل موت كى خبر ديتا<sup>(1)</sup> -اصطلاحى معنى لغوى معنى سے الگ نہيں ہے<sup>(1)</sup>، ملاحظہ ہو:

متعلقہ الفاظ: الف-ندب: ۲- الندب: لغت میں ندب کا ایک معنی لفظ نداء کے ساتھ میت کے اس کوشار کر کے رونا جیسے واسیداہ ، واجبلا ہ۔ اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگ نہیں ہے <sup>(۳)</sup>۔

لسان العرب لابن منظور، الصحاح للجو برى مادہ: (نعى ) -

"جنائز" (فقره ۲۷) -

۲) المجموع شرح الم بذب للغو وی ۲۱۹۶، فتح الباری ۳ ۲ ۵۳، ۵۳، الفتاوی
 ۱۲، الشرح الصغیر ۱ < ۵۷، غایة المنتجی ۱ < ۲۲۸۔</li>
 ۲۲۸ / ۲۲۸۔
 ۲۲۸ / ۲۰۰۰ الشرح الصغیر ۱ < ۵۷، غایة المنتجی ۱ </li>

امام شافعیؓ نے کہا ہے کہ اگر کسی کو جعہ کے دن مسجد میں اولگھ آئے اور کوئی دوسری جگہ موجود ہو ، اور کسی کی گردن بچلا نگنے کی ضرورت نہ ہوتو بچھے پیند ہے کہ وہ اپنی جگہ بدل دے تا کہ جگہ چھوڑ دینے اور کھڑ ہے ہوجانے کی وجہ سے نینداس سے دور ہوجائے ، اور اگراپنی جگہ پر ثابت رہے اور کسی مناسب طریقہ سے جس سے نینددور ہوجاتی ہے اپنی جگہ رہے ہوئے کسی طریقہ سے نیند سے محفوظ رہے گا سمجھتا ہے کہ اپنی جگہ رہتے ہوئے کسی طریقہ سے نیند سے محفوظ رہے گا تو جگہ بدلنا مجھے پسند نہیں ہے، اور میرے خیال میں نبی کریم علیک نے جگہ بدلنا مجھے پسند نہیں ہے، اور میرے خیال میں نبی کریم علیک نیز کا غلبہ ہو اور غالب گمان ہو کہ جگہ بد لے بغیر نیند سے نجات نہیں ملے گی اگر اولکھا ہوا اپنی جگہ بر قرار رہتو محصے بینا پسند ہے کہیں اس پر نیز کا غلبہ ہو اور غالب گمان ہو کہ جگہ بد لے بغیر نیند سے نجات نہیں نیز کا غلبہ ہو اور غالب گمان ہو کہ جگہ بد لے بغیر نیند سے نجات نہیں نیز کا غلبہ ہو اور غالب گمان ہو کہ جگہ بد لے بغیر نیند سے نجات نہیں نیز کا غلبہ ہو اور غالب گمان ہو کہ جگہ بد لے بغیر نیند سے نجات نہیں ہی نیز کا غلبہ ہو اور غالب گمان ہو کہ حکہ بد لے بغیر نیند سے نہ کر کہ علیک نیز کا غلبہ ہو اور غالب گمان ہو کہ جگہ بد لے بغیر نیند سے نو بھیں ہیں نہ کہ کہ اس پر ملے گی اگر اولو تھا ہو اا پنی جگہ ہو گر ای ہو کہ جگہ بد ہے نیند ہے تھا ہیں ہو کہ کہ کہ اس پر



د يکھئے:'' اطمعہ''

(۱) الأم ا/ ۱۹۸\_

ن<del>ع</del>ام، نعى ا-٢

وضاحت کے ساتھ کہ اس میں مبابات اور مفاخرت کے الفاظ نہ ہوں، البتہ انہوں نے صراحت کی ہے کہ ایسے الفاظ ہوں جن سے عاجزی اور رحم طلب کرنا معلوم ہو۔ ابن عابدین نے الفتاوی الہندیہ<sup>(۱)</sup> سفل کرتے ہوئے کھا ہے کہ مناسب ہے کہ ایسے الفاظ ہوں: اللہ تعالیٰ کا فلاں مختاج بندہ مرگیا، پھر ابن عابدین نے لکھا ہے کہ اس کی تائید اس سے ہوتی ہے: ''أن أبا هریر قُن کان یؤذن بالجنازة، فیمّر بالمسجد فیقول: عبد اللہ دعی فأجاب، أو أمة اللہ دعیت فاجابت''<sup>(۲)</sup> (حضرت ابو ہریر ڈ جنازہ کا اعلان کرتے تھ تو مسجد میں گذرتے ہوئے کہتے تھے کہ اللہ کے بند ے کو بلایا گیا تو چلا گیا، یا اللہ کی بند کی کو بلایا گیا تو چلی گئی )۔

نعی کا شرعی حکم: ایسی کا شرعی حکم میں فقہاء کے اقوال بہت مختلف ہیں، یہاں تک کہ ایک ہی مذہب میں استحباب، اباحت، کرا ہت اور تحریم میں اختلاف ہے، اسی وجہ سے بعض محققین کی رائے ہے کہ ان کے اقوال حکم میں اختلاف کے قبیل سے نہیں ہیں، اس لئے کہ بیتوی کی مطلق صورت پر وار ذہیں ہوتے ہیں۔ علامہ مبار کپوری نے ابو کمر بن العربی سے نقل کرتے ہوئے کلھا ہے کہ احادیث کے مجموعہ سے تین حالات معلوم ہوتے ہیں: ا - گھر والوں کو، دوست احباب کو اور نیک لوگوں کو خبر دینا تو بیہ سنت ہے۔ ۲ - کمرت پر فخر کرنے کے لئے اجلاس کی دعوت دینا، سے

- (۱) حاشیه ابن عابدین ا ۲۲۹\_
- (۲) اثرابی جریرةً: کان يؤذن بالجنازة ...... کی روایت ابن ابی شیبه نے المصنف (۲۷۲۷ طبع الدارالسلفیه) میں کی ہے۔

ندب اور نعی میں تعلق ہیہ ہے کہ ندب کبھی نعی کے ساتھ ہوتا ہے اور کبھی اس کے بعد ہوتا ہے، لہذا ندب اور موت کی خبر دینے میں تلاز مہیں ہے۔

نىچى سە–2

ب-نوح: <sup>1</sup> <sup>1</sup> لغت میں النوح کا معنی غم کے ساتھ بلند آواز سے رونا ہے، اُم <sup>2</sup> طبیہ سے مروی ہے: " أخذ علینا دسول الله <sup>2</sup> النائیہ عند البیعة <sup>1</sup> الا ننوح" <sup>(1)</sup> (بیعت کے وقت رسول الله <sup>2</sup> النائیہ نے ہم سے عہد <sup>1</sup> لیا کہ ہم نوحہ نہیں کریں گے )، حضرت ابو سعید خدری سے مروی <sup>1</sup> لین کہ ہم نوحہ نہیں کریں گے )، حضرت ابو سعید خدری سے مروی <sup>1</sup> لین کہ ہم نوحہ نہیں کریں گے )، حضرت ابو سعید خدری سے مروی <sup>1</sup> لین کہ ہم نوحہ نہیں کریں گے )، حضرت ابو سعید خدری سے مروی <sup>1</sup> لین کہ ہم نوحہ نہیں کریں گے )، حضرت ابو سعید خدری سے مروی <sup>1</sup> لین کہ ہم نوحہ نہ کی کہ محضرت ابو سنے والی پر لعنت کی <sup>1</sup> رسول اللہ علی الله <sup>2</sup> نوحہ کرنے والی اور سنے والی پر لعنت کی <sup>1</sup> ہے )۔ <sup>2</sup> میں رونا ہو یا نہ ہو، اور نوح رونے کے ساتھ اعلان کرنا ہے، اور سیکر <sup>2</sup> موت کی خبر کے بعد ہوتا ہے <sup>(1)</sup>

نعی کےالفاظ: ۴ – فقہاء نے نعی کے لئے کوئی متعین لفظ نہیں ذکر کیا ہے،اس

- (۱) حدیث: "أخذ علینا رسول الله ﷺ عند البیعة ألا ننوح" کی روایت بخاری (الفتح ۲/۲۷ طبع السلفیہ) اور مسلم (۲/۵/۲ طبع عیسی الحلی) نے کی ہے۔
- (۲) حدیث: "لعن رسول الله ﷺ النائحة والمستمعة" کی روایت ابودا وَد(۳/ ۹۳ مطبح حمص) نے اور احمد نے المسند ( ۳/ ۱۵ طبح المیمنیه ) میں کی ہے، خطابی نے معالم السنن بہامش سنن البی داؤد (۳/ ۴۹ مطبع حمص) میں لکھا ہے کہ اس کی اسناد میں محمد بن الحن بن عطید العوفی عن اُبید عن جدہ ہے، اور تیون ضعیف ہیں۔
  - (۳) لسان العرب ماده: (نوح)، اللؤلؤ والمرجان فيما انفق الشيخان / ١٨٨ -

المصلى، وكبر أربع تكبيرات" (رسول الله عَظِيمَة فِ جس دن نحاشی کاانتقال ہوالوگوں میں ان کی موت کا اعلان کیااوران کولے کرعیدگاہ گئے اور چارتکہیں ان کہیں ) کی شرح میں کہا ہے کہ اس ے معلوم ہوتا ہے کہ موت کا اعلان کرنامستحب ہے، مگراہل جاہلیت کے اعلان کی صورت میں نہیں بلکہ محض اس پر نماز پڑ ھنے، اس کے جنازہ کے ساتھ جانے اور اس بارے میں اس کاحق ادا کرنے کے لئے ہوگا،اور نعی سے جوممانعت منقول ہے، اس سے بیر مرادنہیں ہے بلكهصرف جابليت كينعى مراد ہےجس ميں مفاخر دغيرہ كاذ كرہو تاتھا۔ ابن ملح نے کہا ہے کہ اس کے استحباب کی تائیداس سے ہوتی ہے کہ آپ نے صحابہ کونحاش کی موت کی خبر دی، نیز اس شخص کے بارے میں جومسجد میں جھاڑودیا کرتا تھا، آپ نے فرمایا:''افلا کنتم آذنتمونی به دلونی علی قبره" (تم لوگوں نے اس کے بارے میں مجھوکو کیوں نہیں بتایا، مجھےاس کی قبر کا پیتہ ہتاؤ)،ابن سیرین نے کہا ہے کہ اگرکسی کے مرنے پر اس کے دوست احباب کوخبر دی جائے تو میر یے ملم میں کوئی حرج نہیں ہے <sup>(۲)</sup>۔ مسجد میں جھاڑو دینے والے کی حدیث جس کی طرف ابن کے وغیرہ نے میت کے دوستوں اور اس کے رشتہ داروں کوخبر کرنے میں اشارہ کیا ہے وہ بہ ہے جس کی روایت حضرت ابو ہر یرہؓ نے کی ب: "أن أسود (رجلاً أو امرأة) كان يقم المسجد فمات ولم يعلم النبي عُلَنْ بموته، فذكره ذات يوم فقال: ما 344 44 3 44 44 4 H صَلى الله (1)

الفادق الهلاية الرحية المركز المسلم ودول والمرامل بالمراحية المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجع الفروع لا بن منطح ٢٢ (١٩٢ ، المجموع شرح المربذ ب للنو وى ١٢٦٦ ، حاشيه ابن عابدين ٢٢٩٦٢ ، مطالب أولى النهى ١١١ / ٢٢٢ - مگروہ ہے۔ ۲۰ دوسری طرح اطلاع کرنا مثلاً نوحہ کرنا وغیرہ تو بیر حرام ہے۔ جافظ ابن حجر عسقلانی نے لکھا ہے کہ ہوشتم کانعی ممنوع نہیں ہے، نہی صرف اس صورت سے ہے جس کو اہل جاہلیت کرتے تھے، کسی فقیہ کی رائے منقول نہیں ہے کہ تعلی واجب ہے، ابن مللح نے قریب کے رشتہ داروں کے لئے بھی عدم وجوب کی صراحت کی ہے،

انہوں نے کہا ہے،رشتہ دارکو خبر دار کرنالا زم نہیں ہے<sup>(۱)</sup>۔ مستحب نعی : ۲ - مستحب نعی یا بعض فقنہاء کی تعبیر میں مندوب نعی ہیہ ہے کہ پڑ وسیوں اور دوست احباب کو اطلاع کردی جائے جیسا کہ اس کی صراحت حفنیہ اور بعض شافعیہ نے کی ہے، اور یہی حنابلہ کے نز دیک رائ<sup>ح</sup> ہے اور یہی خوص اورا بن سیرین کا قول ہے۔

الفتادی الہندیہ میں ہے:مستحب ہے کہاس کے پڑ دسیوں اور اس کے دوستوں کواطلاع کردی جائے تا کہ وہ اس پرنماز جنازہ پڑ ھ کراوراس کے لئے دعا کر کےاس کاحق اداکریں۔ بند بند ہیں ہے ہے ہے کہ میں م

سعید بن منصور نخعی سے فل کیا ہے کہ اگر کوئی مرجائے تو اس کے دوستوں اور ساتھیوں کو بتا دینے میں کوئی حرج نہیں ہے ،مجلس میں گھوم گھوم کر بیہ کہنا مکر دہ ہے کہ میں فلاں کے مرنے کی اطلاع کرتا ہوں ،اس لئے کہ بیا ہل جاہلیت کاعمل ہے، اسی کے جبیہا اختصار کے ساتھوا بن سیرین سے بھی مردی ہے۔

علامه نووى نے اس حديث : "أن رسول الله عَلَيْ الله عَلَيْ بعى للناس النجاشي في اليوم الذي مات فيه فخرج بهم إلى (۱) الفروع ١٩٢/١٩، فتح البارى ١١٢/١٣، تخة الأحوذى ١٩٨٩، جامع التر ذى بشر تابن العربى ٢٠٦/٣

<sup>ئ</sup>تى۲

فعل ذلک الإنسان؟ قالوا: مات يا رسول الله، قال: أفلا آذنتموني؟ فقالوا: إنه كان كذا وكذا قصته (قال الراوي: فحقروا شأنه) قال: فدلوني على قبره فأتى قبره فصلى عليه"<sup>(1)</sup> (ايك<sup>حب</sup>ش (مرد ياعورت) محر مي جهار وديتا قا، ال كانتال موليا، اورني كريم علي كواس كى موت كى اطلاع ته، موكى، ايك دن آپ نے اس كا تذكره كرتے موت فرمايا كه ده آدمى كيا موا؟ لوگوں نے عرض كيا: اللہ كرسول اس كاتوا نتال موليا، آپ نے فرمايا: تم لوگوں نے محكوكيوں نميں بتايا؟ تو لوگوں نے كہا كہ وہ تو يونہى معمولى آدمى قما (راوى كہتے ہيں: ال كو حقير بتايا)، آپ نے فرمايا: محصال كى قبر كا پند بتاؤ، چنا نچر آپ ال كى قبر پر تشريف لئے گئاور ال پرنماز جنازه پر همى)۔

علامہ نو دی نے مادردی کی الحادی سے نقل کیا ہے کہ بعض شافعیہ نے اس مسافر کی نعی کومستحب قرار دیا ہے کہ اگر اس کا اعلان نہیں کیا جائے تولوگوں کواس کاعلم نہیں ہو سکے گا<sup>(۲)</sup>۔

ابن قدامه کے نزدیک استخباب کی وجہ یہ ہے کہ میت پر نماز پڑ ھنے والے زیادہ ہوں گوان کواجر ملے گا، اور میت کو بھی نفع ہوگا، اس لئے کہ ان میں سے ہر نمازی کو اجر کا ایک قیر اط ملے گا، نبی کریم علی ہے منقول ہے کہ آپ علیت نے فرمایا: ''ما من میت یصلی علیہ أمة من المسلمین یبلغون مائة کلھم یشفعون له إلا شفعوا فیہ''<sup>(m)</sup> (اگر کسی میت پر سومسلمان نماز جنازہ

- (۱) حدیث البی جریرة (بنان أسود كان يقم المسجد ...... ، كی روایت بخارى (الفتح ١٢ < ٢٠٥ طبع السلفیه) اور مسلم (٢ < ٢٥٩ طبع عیسی الحکمی) نے كی ہے، الفاظ بخارى كے ميں۔
  - (۲) المجموع للنو وی ۲۱۶/۵\_
- (۳) حدیث:"ما من میت یصلی علیه أمة ....."کی روایت مسلم (۲۵۴ / ۱۵۴ طبح الحلبی ) نے حضرت عائشہ سے کی ہے۔

پڑھیں اور سب کے سب اس کے لئے سفارش کریں تو اس کے بار بیں ان کی سفارش قبول کی جاتی ہے)۔ اسی طرح آپ علی تی ارشاد فرمایا: "ما من رجل مسلم یموت فیقوم علی جناز تھ اُربعون رجلاً لایشر کون باللہ شیئاً اِلا شفعهم الله فیه"<sup>(1)</sup> (اگرکوئی مسلمان مرجائے اور اس کے جنازہ میں ایسے چالیس آ دمی شریک ہوں جو اللہ تعالیٰ کے ساتھ سفارش قبول کر با)۔

ا ستحباب کے حکم میں بازاروں میں اعلان کرنا بھی داخل ہے جیسا کہ ابن عابدین میں النہا سیے ان کا قول نقل کیا ہے کہ اگر میت عالم یا زاہد ہوتو بعض متاخرین نے اس کے جنازہ کے لئے بازاروں میں اعلان کرنے کو ستحسن کہا ہے، اور یہی اضح ہے، کیکن تعظیم کی ہیئت میں نہ ہو<sup>(۲)</sup> ۔

مباخ تعی: 2 - مباح نعی بیہ ہے کہ کسی بھی حرام عمل سے خالی شکل میں محض موت کا اعلان کردیا جائے ، حافظ ابن حجر نے کہا ہے کہ اس کا محض اعلان کردینا مکروہ نہیں ہے، اگراس سے زائد کچھ ہوتو جائز نہیں ہے۔ ایک دوسر نے کو کردیں تا کہ اس کا حق ادا کریں تو اس میں کوئی حرن نہیں ہے، بعض لوگوں نے گلیوں میں بازاروں میں اعلان کرنے کو مکروہ کہا ہے، اس لئے کہ بیر جاہلیت کی تعلی کے مشابہ ہے، اصح بیہ ہے

- (۱) حدیث: "ما من رجل مسلم یموت فیقوم علی جنازته ...... کل روایت مسلم (۲/ ۱۵۵ طبح الحلی) نے حضرت ابن عبائ سے کی ہے۔
- (۲) فتح الباری سر۲۵۳، المغنی لابن قدامه ۲ سر۳۳۳، الشرح الکبیر علی المقنع ۲/ ۳۳۲، حاشیداین عابدین ۲۷۹۳۲ -

 $-\beta' \star \Lambda -$ 

نعی ۷

لعلى ٨ كمه يوكروه نبيس ٢، اگراس كوذكر كرسا تحو تعريف و تعظيم و غيره نه مو، مثلاً كم كه اللد تعالى كا فلال محتاج بنده ا نتقال كركميا ٢، اس لئ كه جا مليت كي تعى ميں شورو شغب اور نو حد كرسا تحر چكر لگانے كا اراده موتا تحا، اور ارشاد نبوى ميں دعوى الجا مليه سے مراد يہى ٢، نبى كريم عليقي كار شاد گرامى ٢: "ليس منا من ضوب المحدود و شق المحيوب و دعا بدعوى المحاهلية "<sup>(1)</sup> ( ہم ميں سے وہ څخص نہيں ہے جو چہرہ پر مار بے اور گريبان چھاڑ بے اور جا مليت كے نعر ب لگائے )، جيسا كه شرح المدنيه ميں ہے۔

> الفتاوی الہند بیہ میں ہے کہ بعض فقہاء نے بازاروں میں اعلان کرنے کومکروہ کہا ہے، مگراضح بیہ ہے کہ اس میں کوئی حرج نہیں ہے، جیسا کہ سرخسی کی المحیط میں ہے۔

حنابلہ نے نعی مباح صرف اس کو کہا ہے جس میں اعلان نہ ہو، الرحییانی نے کہا ہے کہ اعلان کے بغیر اس کے دوست احباب اور رشتہ داروں کو بتادینے میں کوئی حرج نہیں ہے، اس لئے کہ جس دن نجاشی کا انتقال ہواتو نبی کریم علیق نے صحابہ کو بتایا، نیز اس میں اس پر نماز جنازہ پڑھنے والے زیادہ ہوں گے تو اس کو ثواب ہو گا اور میت کو بھی نفع ہو گا<sup>(1)</sup>۔

بخاری کے ایک شارح ابن المرابط نے اباحت کی حکمت بیان کرتے ہوئے کہا ہے کہ اس کا مقصد میہ ہے کہ لوگوں کو ان کے رشتہ دار کی موت کی اطلاع دینا مباح ہے، اگر چہ اس میں اس کے گھر والوں کو تکلیف اور مصیبت میں مبتلا کرنا ہے، لیکن اس مفسدہ میں

- (۱) حدیث: "لیس منا من ضرب الحدود و شق الجیوب و دعا بدعوی الجاهلیة" کی روایت بخاری (الفتح ۲۲/۱۲ طبع السّلفیه) اور مسلم (ار ۹۹ طبع عیسی الحکلی )نے حضرت ابن مسعود سی کی ہے۔
- (۲) الفتاوی الہند یہ ار ۱۵۷، حاشیہ ابن عابدین ۲۷۹۷۲، مطالب اُولی اکن ۱۷۷۷ مال مطالب اُولی اکن النہی ۲۱۲۷ من ۲۷۹۳ مال مال مال کا کن ک

بہت سارے مصالح میں ، اس لئے کہ اس کے جاننے کے بعد ، ی اس کے جنازہ میں حاضر ہونے میں جلدی کریں گے، اس کے معاملہ کو درست کریں گے، اس پر نماز جنازہ پڑھیں گے، اس کے لئے دعا واستغفار کریں گے، اس کی وصایا کونافذ کریں گے، اس کے علاوہ اس پراحکام مرتب ہوں گے۔

علامدنووی نے اباحت کے لئے ان احادیث سے استدلال کیا ہے جن سے استحباب کے قائلین نے استدلال کیا ہے، پھر کہا ہے کہ صحیح بات جس کا احادیث صحیحہ تقاضا کرتی ہیں یہ کہ اس کے جانے والوں کو اس کی موت کی خبر دینا مکر وہ نہیں ہے، بلکہ اگر اس سے ارادہ نمازیوں کے زیادہ ہونے کے لئے خبر دینا ہوتو یہ مستحب ہوگا، مکر وہ نمازیوں کے زیادہ ہونے کے لئے خبر دینا ہوتو یہ مستحب ہوگا، مکر وہ نمازیوں کے زیادہ ہونے کے لئے خبر دینا ہوتو یہ مستحب ہوگا، مکر وہ نمازیوں کے زیادہ ہونے کے لئے خبر دینا ہوتو یہ مستحب ہوگا، مکر وہ نمازیوں کے زیادہ ہونے کے لئے خبر دینا ہوتو یہ مستحب ہوگا، مکر وہ نی چکر لگانا ہے، اور یہی جاہلیت کی نعی ہے جس سے منع کیا گیا ہے، کیونکہ صحیح احادیث میں خبر کرنے کا ذکر ہے، لہذا ان کو نظر انداز کرنا جائز نہیں ہوگا<sup>(1)</sup> ۔

ہے کہ کہیں تعی ہوجائے ،اس لئے کہ میں نے نبی کریم علی ہے سنا ب که آب علیقہ نے **میں سے غرمایا)۔** حنابلہ میں سے الرحدیانی نے کہا ہے نعی معروف جوعورتیں کرتی ہیں بدعت ہے، یعنی زور سے رونے، ند بہ کرنے، اور جزع فنزع كرنے كے ساتھ ہو۔ حرمت کے قائل فقہاء نے اس میں پیر حکمت بیان کی ہے کہ میت کی موت پر ناراضگی ظاہر کرنا ظالم کی طرف سےظلم کی شکایت کے مثابہ ہے، اور بندوں پر موت کا حکم کرنا اللہ تعالٰی کی طرف سے عین انصاف ہے، اس لئے کہ این مخلوقات میں جو جاہے اس کو تصرف کرنے کاخق ہے،اس لئے کہ وہ سب اس کی ملک ہیں <sup>(1)</sup> ۔ اورفقہاء نے جس نعی کے حرام ہونے کی صراحت کی ہے وہ ہے جوجاہلیت کی تعی کی صورت میں ہو۔ اس کے وصف میں جا فظ ابن حجر نے سعید بن منصور کی حدیث ذکر کی ہے کہ ہم کوابن علیہ نے ابن عون سے فقل کر کے بتایا ہے کہ انہوں نے کہا: میں نے ابراہیم سے کہا کہ کیاوہ لوگ تعی کونا پیند کرتے تھے،انہوں نے کہا: ہاں، ابن عون نے کہا ہے کہ اگر کوئی آ دمی مرجا تا

توایک آ دمی کسی چو پائے پر سوار ہوتا پھرلوگوں میں چیخ چیخ کر کہتا: میں فلاں کی نعی کرتا ہوں<sup>(1)</sup>۔

- (۱) مطالب أولى النبى للرحيبانى الم ۸۴۲، ۹۳۵، بحواله ' الفصول'، زاد المعاد لا بن القيم الم ۵۲۸، فتح البارى سار ۹۳، المجموع شرح المهذب للنووى ۵/۱۱،۲۱۵-
  - (٢) الصحاح للحو مرى، النهايد لا بن الأشير ماده: (نعى)، فتح البارى ٣٨ ٣٧ ٢٠

نثر کت کے لئے جلدی کرو، لیکن پست آواز میں شور و شغب کے بغیر اعلان کرنا مکروہ نہیں ہے۔ ابن صلح نے کہا ہے کہ تعی یعنی اس کی موت کی نداء مستحب نہیں بلکہ مکروہ ہے، اما م احمد نے اس کی صراحت کی ہے اور کہا ہے کہ مجھے یہ پند نہیں ہے، اما م احمد سے ایک روایت ہے کہ رشتہ داریا دوست کے علاوہ کو خبر کرنا مکروہ ہے، حنبل نے ان سے پڑوتی کو بھی نقل کیا ہے، ایک روایت میں اہل دین کا ذکر بھی ہے۔ علامہ نووی نے شافعیہ کی ایک جماعت سے جن میں ابواسحاق شیرازی اور بغوی بھی ہیں نقل کیا ہے کہ میت کی نعی اور اس پر نماز جنازہ کے لئے نداء کرنا حکروہ ہے<sup>(1)</sup>۔

حرام نعى: ٩- حرام نعى - جيسا كە حنابلد نے ذكر كيا ہے - وہ ہے جس ميں بہت بلند آواز سے رونا چلانا ہواور فخر كے طور پر اور نكليف كے اظہار كے طور پر اس كے محاسن اور خصوصيات كو ثمار كرايا جائے۔ ابن القيم نے كہا ہے كەنى كو ترك كردينا حضورا كرم عليقية كى سنت ہے، اور آپ نے اس سے منع بھى فرمايا ہے، اور بير جا بليت كے عمل سے بھى ہے، چنانچہ حذيفہ بن اليمان سے مروى ہے كہ انہوں نے كہا: 'إذا مت فلا تؤ ذنوا بي، إنى أخاف أن يكون نعياً، فإنى سمعت رسول الله عَلَيْتِنْ ينهى عن النعى،'()

- (۱) الفروع ۲/ ۱۹۲، مطالب أولى النهى ۱/۱ ۸۴، الشرح الصغير ار ۵۷، فتح الباري ۲/ ۵۳ ۸، المجموع ۲۱۶/۶
- (۲) حدیث: "إدا متّ فلا تؤذنوا ......" کی روایت ترمذی (۳ / ۱۳ طبع الحلمی) اورابن ماجه (۱ / ۲۷ ۲ طبع عیسی الحلمی) نے کی ہے، الفاظ ترمذی کے بیں، اورانہوں نے کہا: می<sup>حسن صبح</sup> ہے۔

نعى ٩

نفاذ اور اجازت میں تعلق یہ ہے کہ دونوں جاری کرنے اور راضی ہونے کے معنی میں ہیں،البتہ اجازت کا اطلاق عقد موقوف پر ہوتا ہے،نافذ اور باطل پرنہیں ہوتا ہے۔

ب-صحت: سا- لغت میں صحة مصدر ہے، اور اس چیز کا نام ہے جس کے مقابلہ میں مرض ہوتا ہے۔ اصطلاح میں ایسی حالت یا ملکہ ہے جس کی وجہ سے افعال اپنی جگہ سے درست صادر ہوتے ہیں، اور یوخل کا ایسا ہونا ہے کہ عبادات میں قضا کو ساقط کرنے والا ہو، اور معاملات میں اس سے جو ثمرات شرعاً مطلوب ہیں ان کے مرتب ہونے کا سبب ہواور اس کے مقابلہ میں بطلان ہے<sup>(1)</sup>۔ نفاذ اور صحت کے در میان عموم خصوص مطلق کا تعلق ہے، چنا نچہ ہرنا فذ صحیح ہے مگر ہر صحیح نافذ نہیں ہے۔

نفاذ کے احکام: N - String (2000) + String (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000) (2000)

القامون الحيط، المصباح المنير ، لسان العرب، قواعد الفقه للمركتي -

نفاذ

تعريف: ا- لغت میں نفاذ، نفذ السهم نفوذا ے ماخوذ ہے، یہ باب نفر ے ہے، یہ باب نفر ے ہے، یہ کارکو چھید کر پار ہوجانا، یہ ہمزہ اور تضعیف سے متعدی ہوجا تا ہے (لیعنی باب افعال اور تفعیل میں لے جانے سے متعدی ہوجا تا ہے) نفذ الأمر نفوذا و نفاذا: جاری ہونا، أمرہ نافذ: لیعنی جاری کر نے والے قابل اتباع کا حکم دینا۔ نافذ: لیعنی جاری کرنے والے قابل اتباع کا حکم دینا۔ نافذ: لیعنی جاری کرنے والے قابل اتباع کا حکم دینا۔ نافذ: لیعنی جاری کرنے الفذ الأمر : جاری کرنا، نافذ کرنا (<sup>1)</sup> ۔ اس طرح نفوذ ہے، أنفذ الأمر : جاری کرنا، نافذ کرنا (<sup>1)</sup> ۔ اصطلاح میں: فی الحال صحیح تصرف کے اثر کا مرت ہونا ہے (<sup>1)</sup> ۔

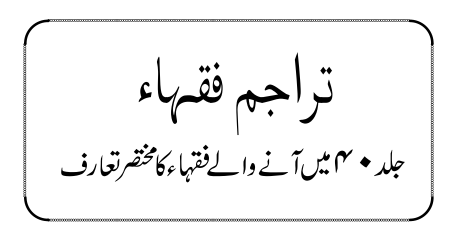
- (۱) لسان العرب،القاموس المحيط۔
- (٢) دررالحكام شرح مجلة الأحكام العدلية ١/٩٥-
  - (٣) المصباح المنير ،لسان العرب-

نفاذ۵

تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: اصطلاح '' عقد موقوف' (فقرہ مر ۲۴،۶ )۔ اور غیر نافذ صورتوں میں: قاضی کا فیصلہ بھی ہے، اس کے بارے میں فقنہاء کا اختلاف ہے کہ کیاوہ ظاہراور باطن دونوں میں نافذ ہوتا ہے، یا صرف ظاہر میں نافذ ہوتا ہے۔ تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح'' قضاء''(فقرہ ۸۵)۔

نفاذ کے آثار: ۵ - شرعاً تصرف کے نفاذ کا بیا تر ہوتا ہے کہ وہ صحیح ہوتا ہے، اور فی الحال حکم کا فائدہ دیتا ہے، رہا عقد موقوف تو حفیہ وما لکیہ کی رائے اور اما م شافعی کا قدیم اور حنابلہ کے نز دیک ایک روایت بیہ ہے کہ وہ صحیح ہوا راس کا نفاذ ای شخص کی اجازت پر موقوف ہے جس کو اجازت مشہور قول کے مطابق شافعیہ کی رائے اور یہی حنابلہ کے مشہور قول کے مطابق شافعیہ کی رائے اور یہی حنابلہ کے نز دیک رائح مذہب ہے کہ عقد موقوف باطل ہے، اجازت سے صحیح نہ ہوگا۔ تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: اصطلاح '' عقد موقوف'' (فقرہ مرہ)۔





تراجم فقهاء ابن حجر حبيب الآجري ابن بطه: بيعبيداللدين محمدالعكبر ي يين: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔

ابن البنا: بي<sup>حس</sup>ن بن احمد مين: ان کے حالات ج۲ صیل میں گذریکے۔

ابن تمیم: بیچر بن تمیم ہیں: ان کےحالات ن1اص ..... میں گذر چکے۔

> ابن تیمیه: د کیھئے:تقی الدین بن تیمیہ۔

ابن حامد: بي<sup>حس</sup>ن بن حامد ميں: ان ڪ حالات ج ٢ ص.....ميں گذر چکے۔

ابن حبيب: بي عبدالملك بن حبيب بين: ان كے حالات ج اص ..... ميں گذر چکے۔ الف

ابن رزين (؟ - ۲۵۲ ص) بي عبدالرحمن بن رزين بن عبدالعزيز بن ابى الجيش الغسانى، الحورانى، كمر دشقى بين، ان كالقب سيف الدين اوركذيت ابوالفرج م، بيا يك حنبلى فقيه بين، انهول نے دمشق ميں ابوالعباس احمد بن سلامة النجار الحرانى سے اور بغداد ميں ابوالمظفر محمد بن مقبل بن المنّى سلامة النجار الحرانى سے اور بغداد ميں ابوالمظفر محمد بن مقبل بن المنّى اور حى الدين بن الجوزى سے علم حاصل كيا۔ بعض تصانيف: "التعاديب" دوجلدوں ميں جو" المغنى 'كا اختصار بعض تصانيف: "التعاديب" دوجلدوں ميں جو" المغنى 'كا اختصار من محتصر الماداية ، خلافيات ميں ان كا ايک مختر حاشيہ بھى ہے۔ [ تاريخ الاسلام (وفيات ۲۵۱ - ۲۲۰ ) رص ۳۲ ۲؛ الذيل على طبقات الحنا بله ۲ مر ۲۲ ۲؛ المدخل لا بن بدران رص ۲۰۱۳

تراجم فقتهاء تراجم فقتهاء بعض تصانيف: "المطلع في الأحكام على أبواب المقنع" ب، انهول نے "المقنع" كابترائى كچھ حصرى شرح كلمى، اور "زوائد ب، الكافى والحور على المقنع" كنام سے الكو جمع كيا۔ [ذيل طبقات الحنابلہ ٢ / ٣٢٣؛ شذرات الذہب ٨ / ١٨٤]

> ابن العربی: بیر محمد بن عبدالله میں: ان کے حالات ج۱ص .....میں گذر چکے۔

ابن عرفہ: بیر محمد بن عرفہ ہیں: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔

ابن عطاءاللد: بي عبد الكريم بن عطاءاللد سكندري بين: ان كے حالات ج ٢٢ ص..... ميں گذر چکے۔

> ابن عطیہ: بی عبد الحق بن غالب ہیں: ان کے حالات ج۲ص.....میں گذر چکے۔

> ابن عقیل: بیچلی بن عقیل ہیں: ان کےحالات ج۲ص.....میں گذر چکے۔

ابن علّان: بەم يىلى بن محمد علّان يېن: ان كے حالاتن موامسييں گذر چكے۔

ابن عمر: بيرعبداللد بن عمر بيں: ان ڪ حالات ج ا ص..... ميں گذر چکے۔ ابن عبدالسلام ابن عبدالسلام: بیرمحمد بن عبدالسلام بن یوسف ہیں: ان کےحالات جاص.....میں گذریچے۔

ابن عبدوس ( ۱۰ ۵ – ۵۵۹ ھ) بیعلی بن عمر بن احمد بن عبدوس الحرانی ہیں، ان کی کذیت ابوالحسن ہے، بیا یک صنبلی فقیہ ہیں۔ انہوں نے بغداد میں الحافظ بن ناصر اور ان کے ہم عصر فقتهاء سے حدیث وفقہ حاصل کی ، نیز فقہ، تفسیر اور وعظ میں مہارت حاصل کی۔ اور جن لوگوں سے علم حاصل کیا ان میں ابوالفتح نصر اللہ بن عبدالعزیز، ان کے ماموں فخر الدین ابن تیمیہ اور عمر بن علی القرش ہیں۔

اور "مجالس وعظیة علی طریقة ابن الجوزی"۔ [الذیل علی طبقات الحنابلہ ۲۴۱/۱۱؛ ۱] الأرشد ۲۲/۲۴۲؛ المنج الأحمد ۲۹/۱۱۹]

تراجم فقهاء ابن المرابط ابن عون ابن کثیر: بیڅکه بن اساعیل ہیں: ابن عون: بەيحىداللد بن عون ميں: ان کےحالات جیم صیسی گذر چکے۔ ان کے حالات ج۲ ۲ ص..... میں گذر چکے۔ ابن بج : بيه يوسف بن احمد مين : ابن فتحون (؟-۵•۵۵) ان کےحالات ج • اص ..... میں گذر چکے۔ یہ خلف بن سلیمان بن خلف بن محمد بن فتحون ہیں ،ان کی کنیت ابوالقاسم ہے، بیاندلسی، اور یولی ہیں، بیہ ماکلی فقیہ ہیں، بڑے با کمال ابن لبابه: به محمد بن عمر بن لبابه مين: شاعراور ادیب ہیں، شاطبہ اوراس کے بعد دانیہ میں قاضی رہے۔ ان کےحالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ این والد، ابوالولید باجی اور طاہر بن مفوز سے حدیث کی روایت کی ، ان سےان کےصاحبزاد ے محد اورزیاد بن محمد نے حدیث کی روایت ابن الماجثون: بيحبد الملك بن عبد العزيزيين: 5

بعض تصانيف:"الشروط" ميں ايک کتاب ہے، اس تحجل اس طرح کی کتاب ہیں ککھی گئی۔ [الصلة لا بن بشكوال الرساحا ؛بغية المتمس رص ساح، ٢٨١٤]

> ابن القاسم: بيعبدالرحن بن القاسم مالكي بين: ان کےحالات ج اص ..... میں گذر چکے۔

ابن القصاص: بياحمه بن ابي احمه بين: ان کےحالات ج<sup>ہ ہو</sup>ص.....میں گذر چکے۔

ابن قدامه: بيعبداللدبن محمد بن احمد بين: ان کےحالات خ اص ..... میں گذر چکے۔

ابن القيم: يدمحمه بن ابي بكريين: ان کےحالات ج اص..... میں گذر چکے۔

 $-\rho 1\Lambda -$ 

ابن المرابط (؟ - ۸۵ م ه) بی محمد بن خلف بن سعید بن و م بین ، ان کی کنیت ابوعبداللَّد ہے،اندلسی،المری ہیں،ابن المرابط کے نام سے مشہور ہیں، ماکلی فقیہ ہیں،شہرالمربیہ کے مفتی وقاضی رہے،علوم میں بڑے فنکار،صاحب فہم اورابل روایت بیں، ان کوابوعمر الطلمنکی اور ابوعمر والدانی نے روایت حدیث کی اجازت دی، نیز انہوں نے ابوالقاسم المہلب بن ابی صفرہ اور ابوالولید بن مقبل سے حدیث کی روایت کی ، ان کے پاس لوگ سفر کر کے آتے تھے، ان سے علم حاصل کرنے والوں میں ابوعبداللہ متیمی،ابوعلی بن سکرہ،ابوٹھداسیبتی اور دوسرے بہت سےعلماء ہیں۔ بعض تصانیف: صحیح بخاری پر ایک بڑی شرح ہے، فقہ میں "المدونة" پر حاشيه لكها ب، اور "الوصول إلى الغرض المطلوب من جواهر قوت القلوب" ب\_ [سيرأعلام النبلاء ١٩ / ٢٢؛ الديباج المذ جب ٢ / ٢ ٣٠ ، مجم الموفيين ٩ / ٢٨٣]

ان کے حالات جا ص..... میں گذر چکے۔

ابوبكراكمز نى تراجم فقهاء ابواسحاق بن شاقلا: بيابرا تهيم بن احمد بن عمر بين: د يکھئے:عبداللد بن مسعود۔ ان کےحالات جے ص ..... میں گذر چکے۔ مفلے ابن کتح: بیچکہ بن کتح ہیں: ابواسحاق شیرازی: بیابراہیم بن علی ہیں: ان کےحالات ج<sup>ہ م</sup>ص..... میں گذر چکے۔ ان کے حالات بح ۲ ص..... میں گذر چکے۔ ابوبكر: بيداحد بن محمد الخلال مين: ابن المنذر: بيمحمد بن ابراہيم ہيں: ان کےحالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ ان کے حالات جا ص..... میں گذر چکے۔ ابوبكر: بيرعبداللدين ابي قحافه مين: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ ابوبكرالآجري: ان کےحالات جی ۳صیب گذر چکے۔ د يکھئے:الآجری۔ ابوبكرالخفاف (؟-؟) بدابوبكراحدين ابي اسحاق عمرين يوسف الخفاف بين، بيرشافعي فقیہ ہیں، امام لغت ہیں، ابواسحاق شیرازی نے ان کو ابن الحداد (متوفى ۴۵ ماسر) کے طبقہ میں شار کیا ہے۔ بعض تصانيف: كتاب"الخصال" مذبب شافعي ميں ہے۔ [طبقات ابن الصلاح ۲ مر ۱۳۷ ، طبقات الإسنوى ۲ مر ۲۴ مهم، طبقات ابن قاضى شهبه الر ۱۲۴۴؛ طبقات ابن مداية اللدرص ۲۴؛ نسيم الرياض للخفاجي سار 9 – س] ابوبكرالمزنى: د یکھئے:المز نی۔

ابن المنير : بياحد بن محد بن منصور ہيں : ان کے حالات جاا ص ..... میں گذر چکے۔ ابن نافع: پيځېداللدين نافع مين:

ابن مسعود

ابن مسعود:

ابن يونس: به احمد بن يونس بين: ان کےحالات ج • اص ..... میں گذر چکے۔

تراجم فقهاء البناني اشهب: بداشهب بن عبد العزيزين: ان کے حالات جا ص ..... میں گذر چکے۔ أصبغ: بدأصبغ بن الفرج بين: ان کےحالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ الإصطخري: يدحسن بن احمد يين: الباجي: بيسليمان بن خلف بين: ان کےحالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ ان کےحالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ الأقفهسي: يدعبداللدين مقداد يين: البر زلى: بيابوالقاسم بن احد بن محمد بين: ان کےحالات ج۲۸ ص.....میں گذر چکے۔ ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ الكياالهراس: بيلى بن محمد بين: البعلى: يدمجمه بن ابي الفتح مين: ان کےحالات جواص ..... میں گذر چکے۔ ان کےحالات جسما ص.....میں گذر چکے۔ امام الحرمين: بيحبد الملك بن عبد الله بين : البغوى: يدسين بن مسعوديين: ان کےحالات ج اص..... میں گذر چکے۔ ان کے حالات جس سسیں گذر چکے۔ لبلقيني: انس بن ما لك: بدانس بن ما لك انصاري بين: ۔ د کیھئے:الجلال البلقینی ۔ ان کے حالات ج ۲ ص ..... میں گذر چکے۔ البلقيني: بيجمر بن سلامه بين: الأوزاعي: بيعبدالرحن بن عمرو مبي: ان کےحالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ البناني: په محمد بن الحسن مين: ان کےحالات جی ۳ص ..... میں گذریچے۔

-149-

الجزيري تراجم فقهاء البهوتي البهو تى: بيمنصور بن يونس بين: ان کے حالات جا ص..... میں گذر چکے۔ الېپېقى: پهاحمد بن الحسين يېي: ف ان کےحالات ج ۲ص ..... میں گذر چکے۔

الثوري: بيسفيان بن سعيد ہيں: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔

(•)

حابر بن عبدالله: ان کے حالات جاص ..... میں گذر چکے۔

| الجرجانی: بیعلی بن محمد ہیں:               |
|--------------------------------------------|
| ان کےحالات ج <sup>ہ ہم</sup> صمیں گذر چکے۔ |

الجزیری (؟ -۵۸۵ حد تقریباً ساٹھ سال کی عمر میں) میعلی بن یحی بن القاسم الصنها جی ہیں، ان کی کنیت ابوالحن ہے، الجزیری ہیں، یہ ماکلی فقیہ ہیں، اندلس میں ایک جزیرہ خضراء (خالی جگہ) میں اقامت اختیار کی، اور وہاں کے قاضی مقرر ہوئے، اس لئے اس کی طرف منسوب ہو گئے، انہوں نے وہاں فقہ اور عقدالشروط (شروط کے معاملات) کا درس دیا۔

حسين بن الفضل

الجصاص بعض تصانيف: شروط ميں "المقصد المحمود في تلخيص العقود" ہے۔ [نيل الابتہاج رص ١٦٣:شجرة النورالز کيهرص ١٥٨]

> الجصاص: بیاحمہ بن علی ہیں: ان کےحالات جوامسی میں گذر چکے۔

الجلال البلقينى ( ٢٢٢ - ٣ ٨٢ ص) ي عبدالرحن بن عمر بن رسلان بن نصير بن صالح بيں، پيدائ اعتبار سے عسقلانى، كيم علقينى، اور قاہرى ہو گئے، لقب جلال الدين اور كذيت ابوالفضل اور ابواليمن دونوں بيں، يہ ايك شافعى فقيه بيں، قاہرہ ميں نشو ونما پائى، مصر ودشق ميں اپنے والد اور دوسر لوگوں ت علم فقه حاصل كيا، فقه، اصول، عربى ادب ، تفسير، معانى و بيان ميں مہارت حاصل كى، مصر ودشق ميں درس ديا، مفتى رہے اور قضاء كى مہارت حاصل كى، مصر ودشق ميں درس ديا، مفتى رہے اور قضاء كى بعض تصانيف: "حوالشى الروضة"، "نكت المنهاج" نامكمل ہے، "صوابط في الفقه منظومة" اور "نكت على الحاوي الصغير" ليان قاضى شہبه ٢٢ محره؛ الطنوء اللامع [ طبقات الشافعيه لابن قاضى شہبه ٢٢ مرار ٢٨؛ الطنوء اللامع

۳/۲۰۱؛ شذرات الذهب ۹ / ۲۴۲ ]

الحارث العكلى : بيه حارث بن يزيد بين : ان کے حالات جا ۲ص ..... میں گذر چکے۔ الحسن: الحسن: د يکھئے:حسن البصر ی۔ حسن البصري: بيدسن بن يساريين: ان کے حالات جاص ..... میں گذر چکے۔ حسن بن زياد: ان کے حالات جاص ..... میں گذر چکے۔ حسين بن الفضل (٨٧ - ٢٨٢ هـ) ہد حسین بن الفضل بن عمیر البحلی ہیں، کوفہ کے رہنے والے یتھے، نیسایور میں رہائش اختیار کرلی، ان کی کنیت ابولی ہے، بیدامام مفسر، لغت کے ماہر اور بڑے محدث تھے، معانی قرآن میں اپنے زمانہ کے امام تھے، ابن طاہر ان کواپنے ساتھ نیسا پور لے آئے،

لوگوں کو علیم وفتو ی دیتے رہے یہاں تک کہو ہیں وفات پائی۔

انہوں نے یزید بن ہارون ،حسن بن قتیبہ اور اکابر علاء کی ایک

جماعت سے علم حدیث حاصل کیا، اور خودان سے ابوالطیب محد بن

7

خليل تراجم فقهاء الحطاب عبدالله بن المبارك، محمد بن صالح بن باني اور بهت سے دوسرے الحنّاطي: بيرسين بن محد الطبر ي بين: لوگوں نے حدیث کاعلم حاصل کیا۔ ان کے حالات جے ساص ..... میں گذریجے۔ [سير أعلام النبلاء ١٢ / ١٢ ، طبقات المفسرين للداؤدي حنبل: يدنبل بن اسحاق الشيباني ہيں: [109/1 ان کے حالات ج م ص ..... میں گذریجے۔ الحطاب: به محدين محدين عبدالرحمن بين:

Ż,

الخرشى: يدجمد بن عبداللد ميں: ان كے حالات ج اص ..... ميں گذر چكے۔ الخرقى: يد عمر بن الحسين ميں: ان كے حالات ج اص ..... ميں گذر چكے۔ الخطانى: يدجمد بن محمد ميں:

طا**ب، نیر کربن کر** بی**ن.** ان کے حالات ج<sup>1</sup>ص.....میں گذر چکے۔

الخطيب الشربيني: يدمحمه بن احمد الشربيني بين: ان ڪ حالات ج اص ..... ميں گذر چکے۔

خلیل: خلیل بن اسحاق ہیں: ان کے حالات جا ص.....میں گذر چکے۔ هفصه : بيدهفصه بنت عمر بن الخطاب ميں : ان ڪ حالات ٢٢ ص.....ميں گذر چکے۔

ان کے حالات جا ص..... میں گذر چکے۔

الراغب: د یکھئے:راغبالاصفہانی۔

راغب الأصفهان**ی: ب**ی<sup>س</sup>ین بن محمد میں: ان کےحالات ج۲ص.....میں گذر چکے۔

الرافعی: بیر عبدالکریم بن محمد میں: ان کے حالات ج۱ ص.....میں گذر چکے۔

ر بیعہ بن ابی عبدالرحمٰن : بیر ربیعہ بن ابی عبدالرحمٰن فروخ (ربیعۃ الرامی) ہیں: ان کےحالات ج1ص ..... میں گذر چکے۔

الرجراجی (؟ - ۱۰ ۵ ۵ ) بی عمر بن محمد ہیں، ان کی کنیت ابوعلی اور ابو حفص ہے، رجراجی، فاس ہیں، مالکی فقیہ ہیں، ابن غازی نے ان کی تعریف شیخ صالح کہہ کر کی ہے، ان کے علم وصلاح پرلوگوں کا اتفاق ہے، ان کے بارے میں )

الدارمی: بیرمحمد بن عبدالواحد بن محمد میں: ان کے حالات ۲۵ م .....میں گذر چکے۔

داؤد بن ابی ہند (۲۵ - ۲۰ ما ص) یدداؤد بن ابی ہند دینار بن عذافر ہیں، ان کوطہمان بھی کہا جاتا ہے، ولاء کی بنا پر قشیر کی کہلاتے ہیں، کنیت ابو تحمد یا ابو بکر، فقید، حافظ اور تقد ہیں، حضرت حسن بصری کے دور میں بصرہ میں فتو کی دیا کرتے تصر انہوں نے حدیث کا علم بکر بن عبد اللہ المزنی، حسن بصری، ابوالعالیہ اور سعید بن المسیب سے حاصل کیا، انہوں نے حضرت انس بن مالک کو بھی دیکھا تھا۔ اور خود ان سے سفیان تورکی، حماد بن زید، حماد بن سلمہ، مشیم،

ابن علیہ، شعبہ اور بحی القطان وغیرہ نے حدیث کی روایت کی ہے۔ [تہذیب الکمال ۸ را ۲ ۴۳؛ سیر اُعلام النبلا ء۲ ر ۲ ۷ ۳]

> الدردير: بياحمد بن محمد بين: ان ڪ حالات ج اص ..... ميں گذر ڪيے۔

-1410-

[نیل الابتهاج رص ۳۰ ۳۰؛ توشیح الدیباج رص ۳۴،۵۳؛ شجرةالنورالزکیهرص ۲۵۰]

> الرحبيانی: يە مصطفىٰ بن سعد ميں: ان کےحالاتج٢ ص.....ميں گذر چکے۔

j

الزركشى: بەمجمد بن عبداللدين بهادر مين: ان کے حالات ج ۲ ص..... میں گذریکے۔

زفر: بیرز بن الہذیل ہیں: ان کے حالات ج۱ص ..... میں گذر چکے۔

زید بن ثابت: ان کے حالات ج۱ص ..... میں گذر چکے۔

الزیلیعی: بیعثان بن علی میں: ان کےحالات ج۱ ص.....میں گذر چکے۔

زينب بنت أم سلمه (؟ -؟) يه زينب بنت ابوسلمه عبداللد بن عبدالاسد بن عمرو بن مخزوم، مخزوميه بي، نبى كريم عليك كى زوجة مطهره كى بينى بيں، ان كى ماں ام سلمه بنت الى اميه بيں، كها گيا ہے كه ان كى پيدائش سرز مين حبشه ميں ہوئى، جس وقت نبى كريم عليك نے ان كى والدہ سے نكاح كيا اس وقت بيدود دھ پى رہى تعيين انہوں نے نبى كريم عليك سے علم اس وقت بيدود دھ پى رہى تعيين انہوں نے نبى كريم عليك سے علم حاصل كيا، آپ سے حديث كى روايت كى، نيز ازوان مطهرات ميں تا پنى والدہ اور حضرت عائش وام حبيبہ سے بھى روايت كى ہے۔ خودان سے ان كے صاحبزاد او بوعبيده، نيز شرحه بن عطاء، على من الحسين ، ابوسلمه بن عبدالرحن اور عروه بن الز بير وغيره نے روايت كى ہے۔ كى ہے۔ الم حرفة الصحابہ ۲/ 2 سامان الى عابہ 2/ 2013 تراجم فقتهاء سليمان بن ييار: ان ڪ حالات ج<sup>4</sup>اص .....ميں گذر چکے۔

السيورى (؟ - ۲ ۲ ۲ صرح) ي عبدالخالق بن عبدالوارث السيورى بي، كذيت ابوالقاسم ب، يه مالكى فقيه بي، علماءا فريقه ك خاتم اور قيروان ك آخرى امام شے، حفظ، مذهب كى خدمت اور اختلاف علماء كى معرفت ميں بے مثال تھ، فاضل، زاہد، بہت زيادہ غور وفكر كرنے والے سے علم حديث اور علم قراءة پر خصوصى توجترى ـ سے علم فقه حاصل كيا، اور خود ان سے عبدالحميد الصائغ، المخى، حسان البربرى اور عبدالحق الصقلى وغيره نے علم فقه حاصل كيا۔ کہا جاتا ہے كہ آخرى عمر ميں ان كا ميلان ام شافعى ك مذهب كى طرف ہو گيا تھا بعض تصانيف : '' المدونہ' كے نكات پرايك حاشيه ہے، جس كوان کر شاگردوں نے ان سے تس كيا کہ الديبان الديبان المد جب ۲ مراد؛ البر برى الوران ميں ان كا ميلان ام مشافعى ك متا گردوں نے ان سے تس ك ك الديبان المد جب ۲ مراد؛ شرة دانور الزكيہ ميں ان

س لم : بير سالم بن عبدالله بن عمر بيں : سالم : بير سالم بن عبدالله بن عمر بيں : ان كے حالات ن<sup>2</sup> ٢ ص..... ميں گذر چکے السبكى : بير عبد الو ہاب بن على بن عبد الكافى ميں : ان كے حالات ن<sup>2</sup> ١ ص..... ميں گذر چکے تحوون : بير عبد السلام بن سعيد التنو خى ميں : ان كے حالات ن<sup>2</sup> ۲ ص..... ميں گذر چکے السرخسى : بير محمد بن احمد بن ابن سہل ميں : ان كے حالات ن<sup>2</sup> اص...... ميں گذر چکے

سالم

ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔

سعيدين المسيب: ان کے حالات جا ص..... میں گذریکے۔

تراجم فقهاء شارح الطحاوبيه صاحب الشفاء الشوكاني: يدمحمه بن على بين: ان کےحالات ج۲ص ..... میں گذریجے۔ ش شيخين: اس لفظ سے مراد کی وضاحت ج اص ..... میں گذر چکی ہے۔ شارح الطحاوية: بيملي بن ابي العزائي مي بي: ان کےحالات ج ۴۳ ص..... میں گذر چکے۔ ص الشاطبي: بيدابرا تيم بن موسى بين: ان کےحالات ج ۲ ص..... میں گذر چکے۔ صاحب الإقناع: بيموسى بن احمد الحجاوى بين: الشافعي: بديحمه بن ادريس مين: ان کےحالات ج ۲ ص.....میں گذر چکے۔ ان کےحالات ج اص..... میں گذر چکے۔ صاحب الإنصاف: ييلى بن سليمان المرداوي بين: الشبر الملسى : ييلى بن على بين : ان کے حالات جا ص..... میں گذر چکے۔ ان کےحالات ج۲ ص..... میں گذر چکے۔ صاحب الدرالخنار: بدمجمه بن على الحصكفي بين: الشربيني الخطيب: يدمجم بن احمد ش الدين بين: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ ان کے حالات جا ص..... میں گذر چکے۔ صاحب الشامل: بي عبد السيد محمد بن عبد الواحدين: الشرقاوى: يوعبداللد بن حجازى بين: ان کے حالات ج ساص ..... میں گذر چکے۔ ان کےحالات ج اص..... میں گذر چکے۔ صاحب الشفاء: بيرعياض بن موتق اليصبي مين : الشعبى: بيعامر بن شراحيل بين: ان کے حالات جا ص ..... میں گذر چکے۔ ان کےحالات ج اص..... میں گذر چکے۔ -141-

صاحب الفائق" ابن قاضی الجبل" ( ۲۹۳ -۱۷۷ ه) بیاحد بن الحن بن عبدالله بن الی عمر محمد بن احمد بن قدامه بیں، ان کا لقب شرف الدین اور کنیت ابوالعباس ہے، پیدائش کے اعتبار سے مقد سی بیں، پھر دمشق میں رہائش اختیار کرلی، ابن قاضی الجبل

ان کےحالات ج<sup>م م</sup> سسیں گذر چکے۔

صاحب الكافى: يدعبد الله بن احمه بن قد امه بين:

ان کے حالات جا ص..... میں گذر چکے۔

تراجم فقتهاء الصيمرى اح ما فقتهاء العرب علم حديث ميں بهت الوگوں نے ان سے اوی مہارت حاصل کیا۔ الم بہت سے لوگوں نے ان سے احادیث سی اور ایک جماعت میں نے ان سے روایت بھی کی۔ رین الحض تصانیف: "مطالع الأنوار"، "الحو احب الدرية في رین المناقب العلوية" ۔ دیا، [الذیل علی طبقات الحنا بلہ لا بن رجب ۲۰/۱۲ م] دیا، [الذیل علی طبقات الحنا بلہ لا بن رجب ۲۰/۱۲ م] دیا، المناقب العلوية" ۔ صاحب المعنی: بی عبد اللہ بن احمد بن قد امہ میں: رمة ان کے حالات جام سیس گذر کیے۔ ماحب المہذب: بی ابر اہیم بن علی الشیر ازی، الواسحاق ان کے حالات جام ..... میں گذر کیے۔ ماحب المہذب: بی ابر اہیم بن علی الشیر ازی، الواسحاق ان کے حالات جام ..... میں گذر کیے۔

صاحبین : اس لفظ سےمراد کی وضاحت ج اص ..... میں گذرچکی ہے۔

> الصدرالشہید: بیعمر بن عبدالعزیز بن مازہ ہیں: ان کے حالات ج۲ا ص.....میں گذر چکے۔

الصنعانی: یہ محمدا ساغیل ہیں: ان کے حالات ج۵ص ..... میں گذر چکے۔

الصيم مى: يەعبدالواحد بن الحسين بن محمد ميں: ان كے حالات ن٩٣٠ سسسيں گذر چکے۔ صاحب مجمع البحرين "الناظم"، ( • ٣٢ - ٢٩٩ ه) صاحب مجمع البحرين " الناظم" ( • ٣٢ - ٢٩٩ ه) يدمحد بن عبدالقوى بن بدران بن عبداللد المقدى ، المرداوى الصالحى بيں، ان كالقب شر الدين ، كنيت ابوعبداللد بے ، اور الناظم سے اور ابن عبدالقوى سے مشہور بيں ، يونبلى فقيد بيں ، محدث اور نحوى بحص بيں، ايک جماعت سے حديث روايت كى ، اور شخ شر الدين بن ابى عمر وغيرہ سے علم فقد حاصل كيا ۔ بن ابى عمر وغيرہ سے علم فقد حاصل كيا ۔ بن ابى عمر وغيرہ سے علم فقد حاصل كيا ۔ بن ابى عمر وغيرہ سے علم فقد حاصل كيا ۔ بن ابى جم وغيرہ سے علم فقد حاصل كيا ۔ بن ابى جم وغيرہ سے علم فقد حاصل كيا ۔ بن ابى عمر وغيرہ سے علم فقد حاصل كيا ۔ بن ابى عمر وغيرہ سے علم فقد حاصل كيا ۔ بن ابى عمر وغيرہ سے علم فقد حاصل كيا ۔ بن ابى محد ما حد يف الدين بن تيميد بيں ۔ الا داب الكبرى ، "الفو افد" ، "مجمع المحرين" بي كتاب الآد بل طبقات الحنا بلد ٢ / ٢ ٣٣ ؛ ا] الأ رشد ٢ / ٢٥ ٣ ؟ المنج الأحمد ٢ / ٢ ٢ ؟ ! الكر الكر ؟

صاحب المطالع ( ۲۶۲۳ – ۲۳۳۷ ھ) بی محمود بن علی بن محمود بن مقبل بن سلیمان بن داؤد ہیں، پیدائش کے اعتبار سے دقوقی اور رہائش کے اعتبار سے بغدادی ہیں، ان کا لقب تقی الدین اورکنیت ابوالشاء ہے، بی خبلی فقیہ ہیں، محدث اور حافظ حدیث ہیں۔

بغداد میں علم حدیث اور وعظ کے سب سے بڑے عالم تھے، ان کے دور میں ان سے اچھا حدیث پڑ ھنے والا کوئی نہ تھا، نہ حدیث کی لغات کی معرفت اور اس کے یاد کرنے میں ان کا کوئی ثانی تھا، ان کو فقہ میں بھی مہمارت حاصل تھی۔ شام وعراق کے علماء کی ایک بڑی جماعت سے ان کو اجازت

- 1 4 4 -

الضحاك

Ċ

عائشه: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔

عبدالباقی: بی عبدالباقی بن یوسف الزرقانی میں: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔

عبدالحق: بي عبدالحق بن غالب بن عطيه بين: ان ك حالات ت ٢ ص ..... ميں گذر چكے -

|                | عبدالرحمن بن مهدی: |
|----------------|--------------------|
| اصمیں گذر چکے۔ | ان کےحالات ج       |

العبدری: بیدگی بن سعید ہیں: ان کے حالات ج<sup>ہ</sup>ا ص.....میں گذر چکے۔

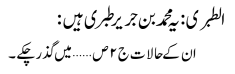
عبدالعزيز بن الماجشون: بي عبدالعزيز بن عبدالله بن أبي سلمه الماجشون بين: ان بحالات جالاس..... ميں گذر چکے۔



الضحاك: بيضحاك بن قيس بين: ان کے حالات جاص ..... میں گذر چکے۔

## لط

طاؤوس: بېطا ؤوس بن کيسان ېين: ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔



الطحاو**ی: بیاحمد بن محمد میں:** ان کےحالات ج1ص ..... میں گذر چکے۔

اطیبی : بی<sup>ح</sup>سین بن محمد ہیں : ان کے حالات ج۲ص ..... میں گذر چکے۔

-141-

القاضي ابويعلى تراجم فقهاء الغزالي بعض تصانيف: "معانى القرآن"، "المصادر في القرآن"، "كتاب اللغات"، "كتاب الوقف و الابتداء" بي-[معمالاً دباء + ٢/٩؛ بغية الوعاة ٢/ ٣٣٣] Č, الفضيل: بيرضيل بن عماض التميمي بين: ان کے حالات ج ۲۴ ص..... میں گذریکے۔ الغزالي: بەمجربن محمريين:

ان کے حالات جاص ..... میں گذر چکے۔



قاسم بن محمد: ان کےحالات ن<sup>-</sup>۲ ص.....میں گذر چکے۔

القاضی: بی<sup>حسی</sup>ن بن محمد المروز می میں: ان کے حالات ج۲ص.....میں گذر چکے۔

القاضى ابوالطيب : بيرطام بن عبداللد بين : ان ك حالات ج٢ ص ..... ميں گذر چك

القاضی ابویعلی: بیرمحمہ بن <sup>الح</sup>سین ہیں: ان کےحالات ج<sup>1</sup>ص .....میں گذر چکے۔ ف

الفر اء ( ۷ + ۲ اورا یک قول ۲ + ۲ - + ۷ ۲ ص) یہ بیحی بن زیاد بن عبداللہ بن منظور بن مروان اسلمی ، دیلمی ، کو فی عیں ، بنی اسد (یا بنی منقر ) کے غلام تھے، ان کی کنیت ابوز کریا ہے ، الفراء کے نام سے معروف ہیں ، اہل کوفہ کے امام تھے، نحو، لغت اور فنون ادب کے سب سے بڑے عالم تھے، خلافیات کے جانے والے بڑے فقیہ تھے، منا ظرتھے، ان کا میلان اعتز ال کی طرف تھا۔ انہوں نے کسائی اور یونس سے علم حاصل کیا ، اور قیس بن الربیع اور مندل بن علی سے حدیث روایت کی ، اور خودان سے سلمہ بن عاصم اور مندل بن الخم النمر کی وغیرہ نے علم حاصل کیا ۔

المطر زى تراجم فقهاء المازري المحامل: بداحد بن محديين: ان کےحالات ج ۳ص ..... میں گذر چکے۔

د يکھئے:محمد بن عبدالحکم۔ محمد بن الحسن : بدمجمه بن الحسن بن الشبيا في بين : ان کے حالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ محدبن عبدالحكم: بدمجمد بن عبداللد بن عبدالحكم بين: ان کے حالات ج ساص ..... میں گذر چکے۔ المرداوي: بيلي بن سليمان بين: ان کے حالات جاص ..... میں گذر چکے۔ مردان: بيمردان بن الحكم الاموى بين: ان کے حالات ج ۲ ص ..... میں گذر چکے۔ المزنى: بياساعيل بن يحيى المزنى بين: ان کےحالات جا ص..... میں گذر چکے۔ مسروق: ان کے حالات ج ساص ..... میں گذریکے۔ المطر زى: يدناصر بن عبدالسيد بن على بين: ان کے حالات جاس سی گذر چکے۔

المازري: يدمحد بن على بين: ان کےحالات ج اص..... میں گذر چکے۔ ما لك بن انس: بيرما لك بن انس الأصبى بين: ان کے حالات جا ص..... میں گذریکے۔ الماوردى: ييلى بن محمد بين: ان کےحالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ المتولى: يدعبدالرحمن بن مامون بين: ان کےحالات ج ۲ ص..... میں گذر چکے۔ المتيطى: ييلى بن عبداللَّد عين: ان کےحالات ج۸اص..... میں گذر چکے۔ مجامد: به محامد بن جبرين ان کےحالات ج اص ..... میں گذر چکے۔ المجد : بيعبدالسلام بن تيميه بين : ان کےحالات ج اص ..... میں گذر چکے۔

تراجم فقتهاء تراجم فقتهاء اعتبار سے مقدری ہیں، کچردشق میں رہائش اختیار کر لی اس لئے دشقی کہلائے، ان کی کنیت ابوالفتح ہے، پہلے ابن ابی حافظ سے مشہور ہوئے، کچر شیخ ابولفر کے نام سے ان کی شہرت ہوئی، شافعی فقیہ ہیں، شام میں شا فعیہ کے شیخ سے، امام زاہد سے، ان کی جلالت شان اور فضیلت پرلوگوں کا اتفاق ہے، سلیم راز کی اور محمد بن بیان الکازرونی سے علم فقہ حاصل کیا، اور ایک جماعت سے حدیث کا سماع کیا اور بہت تی احادیث کی روایت کی۔ بہت تی احادیث کی روایت کی۔ الحجة علی تار ک الحجة " ہیں۔ تار ۲۵ ان طبقات السکی ۲۵ ما ۲۵ ، شار سے، واللغات

> النووی: بیخیی بن شرف ہیں: ان کےحالات ج1ص .....میں گذر چکے۔

مطرف مطرّ ف: بيەمطرف بن عبدالرحمن بن ابرا تيم بيں: ان كے حالات ج ٢ ص..... ميں گذر چکے۔ مكحول: ان كے حالات ج ٢ ص.....ميں گذر چکے۔ المناوى: بيڅمد عبدالرؤوف بن نافع ہيں: ان كے حالات ج ١١ ص.....ميں گذر چکے۔ المواق : بيڅمد بن يوسف ہيں:

•

 $\mathbf{\mathbf{\dot{(}}}$ 

نافع: بینا فع المدنی،ابوعبدالله بیں: ان کےحالاتح اص.....میں گذر چکے۔

D

ہلال (؟ - ۲۴۵ ح) یہ ہلال بن یحی بن مسلم الرأی ہیں، بصرہ کے رہنے والے تھے، اپنے علم کی وسعت اور فقہ کی کثرت کے سبب'' رأی'' کے لقب سے مشہور ہو گئے، اسی وجہ سے امام مالک کے شیخ رہیدہ کا لقب بھی لنخعی: الخعی: د یکھئے:ابراہیم النخعی۔

نصرالمقدسي (؟-•٩، ۳ هه) ید نصر بن ابراہیم بن نصر بن ابراہیم بن داؤد ہیں، پیدائش کے

یزید بن ابراہیم اسمی می تراجم فقهاء د. د الرأي' تھا۔ امام ابویوسف اورامام زفر سےعلم فقہ حاصل کیا، اور حدیث کی روایت ابوعوانہ اور ابن مہدی سے کی، اورخود ان سے بکار بن قتیبہ، عبدالله بن قحطبه اورحسن بن احمد بن بسطام نے علم حاصل کیا۔ بعض تصانيف: الشروط ميں ايك كتاب ہے، اوراس ميں وہ معاصرین پرسبقت رکھتے تھے،ان کی ایک کتاب'' أحکام الوقف' ہے،جس کوعلماء نے ہاتھوں ہاتھ لیا۔ [الجوابر المضيئه سر ٢٤٢؟ تاج التراجم رص ١٢ ٢٢؛ الفوائد البهبه رص ۲۲۳ ]



یزیدین ابراہیم اتمیمی (خلافت عبد الملک (۲۵ – ۸۶ ھ) میں ولادت – ۱۲۱ ھ) بيريزيد بن ابراتيم التستري بي، ان كى كنيت ابوسعيد، بصرى ہيں،ولاءكى وجہ سے تميمي ہيں۔ انہوں نے ابن سیرین، اکحسن، عطاء بن ابی رباح اور ایک جماعت سے علم حدیث حاصل کیا، اور خود ان سے ابن المبارک ، وکیع، ابن مہدی، یزید بن ہارون اوران کے علاوہ بہت سے لوگوں نے حدیث ک<sup>اعل</sup>م حاصل کیا۔ [سيرأعلام النبلاء ٢٩٢ ؛ تهذيب التهذيب ١٦]