# وَلِّكِنَّ أَكْثَرَهُمْ يَجْهَلُونَ

7:111

إزالة التراب عن حقيقة الانتخاب



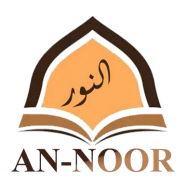




# إزالة الترابعن حقيقة الانتخاب

ووٹنگ کے چیرہ سے





### فهرست

| 4  | الاستفتاء:                          |
|----|-------------------------------------|
|    | الجواب باسم مل٥م الصواب:            |
| 6  | ووٹ کی شرعی حیثیت :                 |
|    | مفتی رشید احمد لد هیانوی ککھتے ہیں: |
| 12 | ووٹ بحثیت ِشهادت:                   |
|    | ووٹ کے شہادت ہونے پرایک نظر:        |
| 14 | جزء ثانی حق غیر :                   |
|    | جزء ثالث مجلسِ قضاء:                |
| 15 | جزءِ را بع لفظِ شهادت:              |
| 17 | نیز سفارش کی کچھ شرطیں ہیں:         |
| 18 | ووط بحثيت وكالت:                    |
| 18 | ووٹ بحثیتِ و کالت پر ایک نظر :      |
| 20 | ووك بحثيتِ مثوره اوراس پرايك نظر :  |
| 21 | حرفِ آخر                            |

#### الاستفتاء:

مفق صاحب ووك كي شرعي حيثيت كياب واضح فرمايج؟

بعض حضرات اسے شہادت، وکالت، سفارش اور مشورہ کہتے ہیں اور واجب تک ثابت کرتے ہیں کیا حقیقت میں فقہ کی روسے ووٹ کی یہی حیثیت ہے؟ جمہوریت کفریہ نظام ہے یااسلامی نظام اگر کفریہ نظام ہے تواس کااہم رکن ووٹ ہے کیا کفریہ نظام کااہم رکن جائز ہو سکتا ہے؟ اہون البلیتین کے تحت ووٹ دینا جائز ہے یا نہیں؟ براہ کرم تسلی بخش جواب عنایت فرمایئے

#### الجواب باسم ملهم الصواب:

حرم رسواہوا پیرحرم کی کم نگاہی سے

اسلام ایک مکمل نظام حیات ہے۔اس کے آتے ہی دنیامیں موجو دنتمام ادیان منسوخ قرار دیے گئے۔ چوں کہ سیاست اور نظام حکومت بھی دین کا ہی حصہ ہے لہذا سلامی نظام کے ہوتے ہوئے تمام نظامہائے حکومت کالعدم قرار دیے گئے۔

### ﴿إِنَّ الدِّيْنَ عِنْدَ اللهِ الْإِسْلَامُ ﴾ (آل عمران)

جب تک مسلمانوں نے اس حقیقت کو سمجھااور اس پر عمل پیرارہے ،عزت وشرافت ، حکومت وباد شاہت اور ہر طرح کی دینی و دنیوی ترقی سے بہرہ ور رہے اور باطل ان کا محکوم ومر ہون بنار ہا، لیکن جب مسلمانوں میں عیاشی اور دین بیزاری پیداہوئی جس کے نتیج میں زمام حکومت ان کے ہاتھ سے نکل گئی توجس طرح ان کے اعمال اور اخلاق پستی کا شکار ہوئے اس طرح ان کے افکار و نظریات بھی روبزوال ہوئے اور پھریہ سلسلہ چلتا ہی رہا، یہاں تک کہ دشمن غالب، مسلمان مغلوب اور دشمن حاکم ، مسلمان محکوم بن گئے۔

# ﴿ وَمَنْ يَبْتَغِ غَيْرَ الْإِسْلَامِ دِيْنًا فَكَنْ يُتُقْبَلَ مِنْهُ وَهُو فِي الْأَخِرَةِ مِنَ الْخُسِرِيْنَ ﴾ (آل عمران)

جب بات یہاں تک پہنچ گئی تو چوں کہ اس قوم کی خاکستر میں چنگاری موجو دھی اور بہت ممکن تھا کہ یہ چنگاری ایک دن شعلۂ بے قابو بن کر اٹھے اور ماضی کے تمام کر تو توں کا دشمن سے ایک ایک کرکے حساب لیا جائے ، اس لیے انہوں نے اس انقلاب کو ناممکن بنانے کی ہر ممکن کوشش کی اور طرح طرح کے ساز شیں رچیں۔

> ہر نفس ڈرتاہوں اس امت کی بیداری سے ہے حقیقت جس کے دیں کی احتسابِ کا ئنات

ان ہی میں سے ایک "جمہوریت" نامی دل فریب نظام حکومت بھی ہے۔ جس کا ظاہر توبڑاخو بصورت اور دل رہاہے لیکن باطن اتناہی غلیظ اور بے تکا ہے۔
اس کی حقیقت دولفظوں میں بیان کی جائے تو" یہ عوام کی حکومت ہے۔ "تفصیل اس اجمال کی یہ ہے کہ ایک نما ئندہ حکومت کے لیے عوام کے سامنے
امید واربن کر آتا ہے، اگر عوام کی اکثریت اس کی طرف ہو جاتی ہے تواسے کا میاب تصور کیا جاتا ہے اور زمام حکومت اس کے سپر دکی جاتی ہو اس کے اس انتخاب کو "ووٹ "کہا جاتا ہے۔ اس میں بظاہر کوئی بات قابلِ اشکال نظر نہیں آتی لیکن یہ اپنے اندر جھوٹ و فریب کا ایک سمندر لیے ہوئے ہے۔

چناں چہ جمہوریت کاسب سے پہلار کن اعظم میہ ہے کہ اس میں عوام کو حاکم اعلی تصور کیا جاتا ہے اور عوام کاہر فیصلہ جو کثر تِ رائے کی بنیاد پر ہمو واجب التعمیل اور نا قابلِ تنتیخ سمجھا جاتا ہے، کثر تِ رائے کے اس فیصلے پر کوئی قد عن اور پابندی عائد نہیں کی جاستی، خواہ وہ قر آن وسنت کے خلاف ہی کیوں نہ ہو۔ اگر کسی جگہ ایسا قانون بن بھی جائے جو شریعت کا حکم ہے تو اس کی وجہ یہ نہیں ہوگی کہ یہ اللہ کا حکم ہے بلکہ اس کا سبب صرف اور صرف یہ ہوگا کہ کثر تِ رائے اس کو حاصل ہے، اسی لیے اگر کثر تِ رائے جب چاہے اس کو ہٹاسکتی ہے۔ گویا اس نظام میں حکم اعلی اللہ رب العزت والجلال کے بجائے عوام کی ملکیت ہو کر رہ جاتا ہے۔ (اس کثر تِ رائے کے حصول کانام ووٹنگ ہے)۔ اب جب کہ بات میہ ہے تو مذہب و دین کا سیاست سے کوئی تعلق بی معلمات میں اسے کوئی سروکار نہیں ہوگا، پس بہی تصور باور کرایا گیا کہ مذہب انسان کا انفرادی معاملہ ہے، جو اس کی ذاتی زندگی سے متعلق ہے، ریاستی معاملات میں اسے کوئی سروکار نہیں۔ (نعوذ باللہ)

الغرض یہ اور اس طرح کے کثیر مفیدوں کو یہ نظام حکومت لیے ہوئے ہے۔۔۔ ہو تا تو یہ کہ اس کے راز کو ہمارے علماء واکابر فاش کر کے لوگوں کو اس سے متنبہ کرتے اور حقیقی اسلامی نظام کی دعوت دیتے لیکن چوں کہ زمانہ کے بدلتے قیادت کے افکار بھی بدل گئے چناں چہ پہلے جس منصب کا مقصد یہ تھا کہ وہ دین پر لگنے والے غبار کو دور کر تا اور اسلام کے حسین چہرہ پر لگنے والی ہر گر دکو ہٹا تاخواہ اس کی وجہ سے جان ومال خطرہ سے دوچار ہو؛ اسی منصب پر چند دہائیوں سے چھے ایسے لوگ براجمان ہوئے ہیں جو بجائے اس کے کہ اپنے اسلاف کے طریقے پر چل کر وہ بھی دین اسلام کی حفاظت کی خاطر اپنی جان ومال کی پرواہ کیے بغیر حقیقت نوازی سے کام لیتے اور "تحریف الغالین" و" انتحال المبطلین "کا پر دہ چاک کرتے لیکن انہوں نے اس کے بجائے اس گر دو غبار کو اسلام کا حصہ بنانا شر وع کیا جس کی وجہ سے اس کی حقیقت مسنح ہونے گئی۔۔۔و إلی الله المشد تکی

### خودبدلتے نہیں قرآن کوبدل دیتے ہیں

### ہوئے کس درجہ فقیہانِ حرم بے توفیق

ان ہی بے جاکو شفوں میں سے جمہوریت کو مشرف باسلام کرنے کی کوشش ہے، جس میں انہیں کافی حد تک کامیابی بھی حاصل ہو کی لیکن چوں کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی پیشن گوئی کے مطابق ایک جماعت ہمیشہ حق کی حفاظت کے لیے بر سر پیکاررہے گی خواہ میدانِ عمل ہو یامیدانِ علم، اس جماعت کی بدولت ان کے اس فریب کی حقیقت کھل کر سامنے آئی اور لوگوں کو آہتہ یہ بات سمجھ میں آنے لگی کہ یہ جمود ٹی جمہوریت کسی آمریت یا اشتر اکیت سے کم نہیں ہے۔

میری طرف سے بطورِ تحفہ ایک حدیث ان قائدین کے پیشِ خدمت ہے اور اس سے زیادہ لب کشائی ضروری نہیں سمجھتا ہوں: «من کان یؤمن بالله والیوم الآخر فلیقل خیرا أو لیصمت» (صحیح البخاري)

### ووك كى شرعى حيثيت:

ذکر کر دہ تمہید سے بیبات واضح ہو چکی ہوگی کہ جمہوری نظام میں ووٹ ریڑھ کی ہڈی کی مانند ہے کیوں کہ اس کاسارامدار رائے عامہ کو حاصل کرنے پر ہے اور اس کا ذریعہ ووٹ ہی ہے۔لہذا ضرورت اس بات کی ہے کہ اس کی شرعی حیثیت بیان کی جائے۔

ووٹ چوں کہ اسی کفری نظام جمہوریت کا حصہ ہے ، اسی لیے اصلاتویہ ناجائز اور حرام ہی ہوناچا ہیے تھا چناں چہ وہبہ زحیلی لکھتے ہیں:

[في الجملة إن السيادة في الديمقراطية الغربية للأمة مطلقا، وفي الإسلام هي للشريعة والأمة معا... هذا الفارق الجوهري بين النظامين يجعل المسلمين في حرج، وعليه الامتناع مادام النائب يملك التحليل والتحريم ومخالفة أحكام الشريعة، لأن المشرع في الإسلام هو الله تعالى مباشرة أو ما أوحى به إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم.] (موسوعة الفقه الإسلامي والقضايا المعاصرة)

لیکن چوں کہ حالات کے تناظر میں جہاں امتِ مسلمہ ہر طرح کی سمپرس کا شکارہے اور خلافتِ اسلامیہ کی کوئی کامیاب جدوجہد کے آثار نظر نہیں آرہے ہیں، ایسے وقت میں ووٹ سے کنارہ کشی مسلمانوں کے لیے مزید تباہی وبربادی کا باعث ہو سکتی تھی اس لیے فقہ کے ضابطہ "إذا تعارض مفسدتان روعی أعظمهما ضررًا بارتکاب أخفهم ا" (الأشباه) کے تحت مجبورً اووٹ دینے کی اجازت دی گئی چناں چہ مولانا اثر ف علی تھانوگ کی ایک عبارت اسی طرف مثیر ہے فرماتے ہیں:

"اور پیشرعی و عقلی قاعدہ ہے کہ جس جگہ دوقتم کے ضرر جمع ہوں، ایک اشد دو سر ااہون تو اہون کو اختیار کرلینا چاہیے لینی جہال دونوں شقوں میں مفسدہ ہو، مگر ایک میں اشد ایک میں اخف ہو، تو اشد سے بچنے کے لیے یااس کو دفع کرنے کے لیے اخف کو گوارہ کر لیاجا تا ہے اور ہے تو ہے بھی برا مگر دو سرے مفسدہ کے مقابلہ میں پھر بھی اخف ہے، موجو دہ حالات میں افسوس اور نہایت افسوس ہے کہ مسلمانوں کی ایسی جماعت جو خالص اسلامی جماعت اور غلبہ و توت والی ہونہ موجو دہ ہے نہ قریب میں اس کی توقع ہے، اس لیے ایسے حالات میں عارضی حکم بھی ہے اور اس کے علاوہ کوئی چارہ کار نہیں کہ مسلمان موجودہ جماعتوں میں سے کسی جماعت میں داخل ہوں اور قواعدِ شرعیہ کی روسے ان میں جو نقص ہو ان کی اصلاح کریں اور اگر ان میں ایک کی اصلاح آسان ہو اور دو سرے کی دشوار ہو تو مذکورہ قاعدہ کے مطابق اسی میں داخل ہو جائیں جس کی اصلاح آسان ہو "۔ (مروجہ سیاست کے شرعی احکام)

"اہون البلیتین "کے تحت لگنے والے تھم میں اس بات کی تصر سے ضروری ہوتی ہے کہ اصلاً یہ ناجائز ہی ہے لیکن دفع مصرت کے لیے اس کو اختیار کیا جارہاہے۔اگریہ وضاحت نہ کی جائے توعام خیال اس کو گناہ وناجائز نہ سمجھنے کا بن جاتا ہے اور پھر جہاں مجبوری نہ ہو وہاں بھی لوگ اس کے مرتکب ہوتے ہیں۔اس کی واضح مثال تصویر کامسکہ ہے جس کی ضرورت شدیدہ پاسپورٹ وغیرہ کے موقعے پر علماء کرام نے اجازت دی مگر جس طرح اس کے جواز کی

تشہیر کی گئی اس شدت کے ساتھ اس بات کی وضاحت ضروری تھی کہ اصلااس کی حرمت کو بتایا جائے لیکن اس میں کمی آگئی اور اس امر حرام کی قباحت کم ہوتی چلی گئی اور بات بہت آگے تک پہنچ گئی۔۔

ٹھیک اسی طرح ووٹ کے مسئلہ میں بھی ہوا کہ جمہوریت کی تحریراً و تقریراً عوام وخواص میں نقاب کشائی نہیں کی گئی اسی طرح ووٹ کی شرعااجازت کے پس منظر کی بھی وضاحت سے بالکل رخ پھیر لیا گیا جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ ایک بہت بڑے عالم دین نے ووٹ کو مشرف باسلام کرتے ہوئے اسے جواز کی حد سے آگے بڑھا کرایک شرعی فریضہ قرار دے دیا۔ ان کے اس شرعی حکم کے تحریر کرنے کا باعث و محرک بیہ بات تھی کہ اس نظام حکومت کواکثر دیندار طبقہ اسلام مخالف سمجھ کر انتخاب کے اس ڈراے میں حصہ نہیں لیتا۔۔ فیاللعجب۔۔ نیت کی در تھی میں کوئی شک نہیں کہ قوم وملت کی فلاح و بہو دہی مقصود تھی لیکن طریقہ غیر موزوں تھا۔ (واللہ اعلم) چنال چہ وہ فرماتے ہیں:

" لکھے پڑھے دیندار مسلمانوں کی بھی اس طرف توجہ نہیں ہوتی کہ یہ کھیل صرف ہماری دنیا کی نفع نقصان اور آبادی یابربادی تک نہیں رہتا، بلکہ اس کے پیچھے کچھ طاعت ومعصیت اور گناہ و ثواب بھی ہے، جس کے اثرات اس دنیا کے بعد بھی ہمارے گلے کاہار عذابِ جہنم بنیں گے ، یا پھر در جاتِ جنت اور نجاتِ آخرت کا سبب بنیں گے۔ "

پھر ان ہی کے نقشِ قدم پر چلتے ہوئے بعد والے تقریباتمام نے ووٹ کی وہی حیثیت بتلائی جو حضرتے نے متعین کی تھی اور پچھ اسی طرح ہواجس کے متعلق ابن عابدین گکھتے ہیں:

قلت: وقد يتفق نقل قول في نحو عشرين كتابا من كتب المتأخرين، ويكون القول خطأ، أخطأ به أول واضع له، فيأتي بعده وينقله عنه، وهكذا ينقل بعضهم عن بعض. (شرح عقود رسم المفتى)

یہاں مقصود ان حیثیتوں کا تجزیہ کر کے ان کا جائزہ لینا ہے جو مفتی صاحب اور دیگر لو گوں نے متعین کیں۔

لیکن اس سے پہلے بنیادی اور مجموعی طور پر نظامِ جمہوریت، ووٹنگ اور اسلام کے مابین تضادات کاذکر مناسب ہو گا جس کی طرف کچھ اشارہ پہلے بھی کیا گیا۔ اس کے متعلق اپنی طرف سے کچھ کہے بغیر زیادہ تر ان باتوں کو نقل کرنا مناسب سمجھتا ہوں جوخو د اکابرِ امت ؓ نے تحریر فرمائی ہیں۔

مفتى رشيد احمد لد هيانو کي لکھتے ہيں:

اسلام میں مغربی جمہوریت کا کوئی تصور نہیں،اس میں متعدد گروہوں کاوجود (حزبِ اقتدار وحزبِ اختلاف) ضروری ہے جب کہ قر آن اس تصور کی نفی کرتاہے:

﴿وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللهِ جَمِيْعًا وَّلَا تَفَرَّقُوا ﴾ (آل عمران)

اس میں تمام فیلے کثرتِ رائے سے ہوتے ہیں جب کہ قرآن اس اندازِ فکر کی بیخ کنی کرتا ہے:

﴿ وَإِنْ تُطِعْ ٱكْثَرَ مَنْ فِي الْأَرْضِ يُضِلُّوْكَ عَنْ سَبِيْلِ اللَّهِ إِنْ يَتَّبِعُوْنَ إِلَّا الظَّنّ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يَخْرُصُوْنَ ﴿ (الأَنعامِ)

یہ غیر فطری نظام پورپ سے درآ مد ہواہے جس میں سروں کو گناجا تاہے تولا نہیں جاتا۔اس میں مر دوعورت، پیروجواں،عامی وعالم، بلکہ داناوناداںسب ایک ہی بھاؤ تلتے ہیں۔

جس امید وار کے پلے ووٹ زیادہ پڑجائیں وہ کامیاب قرار پاتا ہے اور دوسر اسر اسر ناکام۔ مثلاً کسی آبادی کے پچاس علماء، عقلاءاور دانشوروں نے بالا تفاق ایک شخص کو ووٹ دیے، مگر ان کے بالمقابل علاقہ کے بھنگیوں، چرسیوں اور بے دین واوباش لو گوں نے اس کے مخالف امید وار کو ووٹ دیے جن کی تعداد اکاون ہوگئ تو یہ امید وارکامیاب اور پورے علاقہ کے سیاہ وسفید کا مالک بن گیا۔ یہ مفروضہ نہیں حقیقتِ واقعہ ہے۔

آگے چل کر تحریر کرتے ہیں:

پھرووٹ لینے کے لیے ہر جائز وناجائز حربہ کا استعال لازمۂ جمہوریت ہے، لیلائے اقتدار کی خاطر تمام انسانی اقد اربلکہ خونی رشتہ تک فراموش کر دیے جاتے ہیں۔۔۔۔۔۔ ہر فریق اپنے مقابل کوچت کرنے کے لیے پیسہ پانی کی طرح بہا تاہے، چناں چپہ ہر الیکش میں اربوں روپے برباد ہوتے ہیں۔ مزید بر آن دھونس، دھاندلی، دھوکا، فریب، رشوت، غرض تمام ہتھکنڈے استعال کیے جاتے ہیں۔ اور کوئی ہتھکنڈ اکار گرنہ ہو تو مخالف ووٹروں کوڈرایا دھمکایا بلکہ قتل تک کر دیا جاتا ہے۔

يمر لکھتے ہيں:

پھر قوم کے یہ نما ئندے اسمبلی میں بیٹھ کر کیا گل کھلاتے ہیں؟ کوئی ڈھکی چھپی بات نہیں۔۔۔

مزيد فرماتے ہيں:

یہ تمام برگ وبار مغربی جمہوریت کے شجر ہ خبیثہ کی پیداوار ہیں۔اسلام میں اس کا فرانہ نظام کی کوئی گنجائش نہیں،نہ ہی اس طریقے سے قیامت تک اسلامی نظام آسکتا ہے۔بفجوائے"الجنس جمیل إلی الجنس"عوام (جن میں اکثریت بے دین لوگوں کی ہے) اپنی ہی جنس کے نمائندے منتخب کر کے اسمیلیوں میں سبیجة ہیں۔

اسلام میں شورائی نظام ہے جس میں اہل الحل والعقد غور و فکر کر کے ایک امیر کا انتخاب کرتے ہیں، چناں چپہ حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے و فات کے وقت چھے اہل الحل والعقد کی شوری بنائی جضوں نے اتفاقِ رائے سے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کو نامز دکیا۔

اس پاکیزہ نظام میں انسانی سروں کو گننے کی بجائے انسانیت کا عضر تولا جاتا ہے ، اس میں کسی ایک ذی صلاح مدبر انسان کی رائے لا کھوں بلکہ کروڑوں انسانوں کی رائے پر بھاری ہوسکتی ہے۔

گریزاز طرزِ جمهوری غلامِ پخته کاری شو

که در مغز دوصد خر فکرانسانی نمی آید

(احسن الفتاوي)

مولانابوسف لدهیانوی ایک جگه تحریر فرماتے ہیں:

کس قدرافسوس ناک اورلا کُق صدماتم ہے یہ منظر کہ جن حضرات کے کندھوں پر ملک وملت کی قیادت کی رہنمائی کا بارہے ان کی نظر سے راہ ورسم منزل او جھل ہور ہی ہے اور وہ حزبی و گروہی بھول تھلیوں بھٹک رہے ہیں۔اس تلخ نوائی پر معذرت خواہ ہوں لیکن اظہارِ در دِ دل کے بغیر چارہ نہیں: مر ادر دی ست اندر دل اگر گویم زبان سوز د

وگر در در کشتم ترسم که مغزاستخوان سوز د

حالات کی شدت مجبور کررہی ہے کہ کسی لاگ لپیٹ کے بغیر صاف صاف عرض کیا جائے:

نوارا تلختر مي زن چون ذوق نغمه كم يابي

حدی را تیز تر می خوان چون محمل را گران بنی

ایک جگه بری تفصیل سے لکھتے ہیں کہ:

بعض غلط نظریات قبولیت عامه کی ایسی سند حاصل کر لیتے ہیں کہ بڑے بڑے عقلاء اس قبولیت عامه کے آگے سر ڈال دیتے ہیں۔ وہ یا توان غلطیوں کا ادراک ہی نہیں کر پاتے یا اگر ان کو غلطی کا احساس ہو بھی جائے تواس کے خلاف لب کشی کی جر اُت نہیں کر سکتے۔ دنیا میں جو بڑی بڑی غلطیاں رائج ہیں ان کے بارے میں اہل عقل اس المیہ کا شکار ہیں۔ مثلًا بت پر ستی لے لیجیے ، خدائے وحدہ لا شریک له کو چھوڑ خو د تراشیدہ پھر وں اور مور تیوں کے سر بسجو د ہونا کس قدر غلط اور باطل ہے۔ انسانیت کی اس سے بڑھ کر توہین و تذکیل کیا ہوگی کہ انسان کو ، جو اشر ف المخلو قات ہے ، بے جان مور تیوں کے سامنے سر نگوں کر دیا جائے اور اس سے بڑھ کر ظلم کیا ہوگا کہ حق تعالی شانہ کے ساتھ مخلوق کو شریکے عبادت کیا جائے۔ لیکن مشرک برادری کے عقلاء کو دیھو کہ وہ خو د تراشیدہ پھر وں ، در ختوں ، جانوروں وغیرہ کے سجدہ کرتے ہیں۔ تمام تر عقل و دانش کے باوجو د ان کا ضمیر اس کے خلاف احتجاج نہیں کر تا اور نہ ہی وہ اس میں کوئی قیاحت محسوس کرتے ہیں۔

اس غلط قبولیت عامہ کاسکہ آج "جمہوریت" میں چل رہا ہے۔ جمہوریت دورِ جدید کاوہ" صنم اکبر" ہے جس کی پرستش اول اول دانایانِ مغرب نے شروع کی۔ چوں کہ وہ آسانی ہدایت سے محروم سے اس لیے ان کی عقل نارسانے دیگر نظام ہائے حکومت کے مقابلہ میں جمہوریت کابت تراش لیااور پھر اس کو مثالی طرزِ حکومت قرار دے کر اس کاصور اس بلند آ ہنگی سے پھو نکا کہ پوری دنیا میں اس کا غلغلہ بلند ہوا یہاں تک کہ مسلمانوں نے بھی تقلیدِ مغرب میں جمہوریت کی مالا جینی شروع کر دی۔ کبھی یہ نعرہ بلند کیا گیا کہ "اسلام جمہوریت کی مالا جینی شروع کر دی۔ کبھی یہ نعرہ بلند کیا گیا کہ "اسلام جمہوریت کا علمبر دار ہے "اور کبھی "اسلام کے سیاسی نظریہ کی ضد ہے۔ اس لیے حالا نکہ مغرب جمہوریت کا بیوند لگانا ورجمہوریت کو مشرف یہ اسلام کے ساتھ جمہوریت کا بیوند لگانا اور جمہوریت کو مشرف یہ اسلام کے ساتھ جمہوریت کا بیوند لگانا اور جمہوریت کو مشرف یہ اسلام کر ناصریحا غلط ہے۔

سب جانتے ہیں کہ اسلام نظریۂ خلافت کا داعی ہے جس کی روسے اسلامی مملکت کا سربراہ آنحضرت مُنَّالِقَیْمُ کے خلیفہ اور نائب کی حیثیت سے اللہ تعالی کی زمین پر احکامِ الہید کے نفاذ کا ذمہ دار قرار دیا گیاہے۔۔۔۔۔

اس کے برعکس جمہوریت میں عوام کی نما ئندگی کا تصور کار فرماہے۔ چناں چہ جمہوریت کی تعریف ان الفاظ میں کی جاتی ہے۔

"جمہوریت وہ نظام حکومت ہے جس میں عوام کے چنے ہوئے نما ئندوں کی اکثریت رکھنے والی سیاسی جماعت حکومت چلاتی ہے اور عوام کے سامنے جواب دہ ہوتی ہے۔"

گویااسلام کے نظامِ خلافت اور مغرب کے تراشیدہ نظامِ جمہوریت کاراستہ پہلے ہی قدم پر الگ الگ ہو جاتا ہے۔ چنال چہ۔۔۔

\* خلافت، رسول الله مَلَا عَلَيْهِم كي نيابت كا تصور پيش كرتى ہے اور جمہوريت عوام كي نيابت كا تصور پيش كرتى ہے۔

\* خلافت مسلمانوں کے سربراہ پرا قامتِ دین کی ذمہ داری عائد کرتی ہے بیعنی اللہ تعالی کی زمین پر اللہ تعالی کے مقرر کر دہ نظام عدل کو نافذ کیا جائے، جب کہ جمہوریت کو نہ خد ااور رسول سے کوئی واسطہ ہے نہ دین اور اقامتِ دین سے کوئی غرض ہے۔اس کا کام عوام کی خواہشات کی پیمیل ہے اور وہ ان کی منشاء کے مطابق قانون سازی کی پابند ہے۔

\*اسلام منصبِ خلافت کے لیے خاص شر اکط عائد کرتا ہے، مثلا مسلمان ہو، عاقل وبالغ ہو، سلیم الحواس ہو، مر د ہو، عادل ہو، احکام شرعیہ کاعالم ہو۔
جب کہ جمہوریت ان شر اکط کی قائل نہیں۔ جمہوریت ہیہ ہے کہ جو جماعت بھی عوام کو سبز باگ دکھا کر اسمبلی میں زیادہ نشسیں حاصل کرلے اسی کو عوام کی نمائندگی کا حق ہے۔ جمہوریت کو اس سے بحث نہیں کہ عوامی اکثریت حاصل کرنے والے ارکان مسلمان ہیں یا کافر، نیک ہیں یابد، متقی و پر ہیزگار ہیں یافاجر وبد کار، احکام شرعیہ کے عالم ہیں یاجابل مطلق اور لاکق ہیں یا کند ہ ناتر اش۔ الغرض جمہوریت میں عوام کی پہند و ناپند ہی سب سے بڑا معیار ہے اور اسلام نے جن اوصاف و شر اکھا کا کسی حکمر ان میں پایا جانا ضروری قرار دیا، وہ عوام کی حمایت کے بعد سب لغواور فضول ہیں اور جو نظام سیاست اسلام نے مسلمانوں کے لیے وضع کیا ہے وہ جمہوریت کی نظر میں محض ہے کار اور لا یعنی ہے۔ (نعوذ باللہ)

\* خلافت میں حکمر ان کے لیے بالاتر قانون، کتاب وسنت ہے اور اگر مسلمانوں کا اپنے حکام کے ساتھ نزاع ہو جائے تواس کو اللہ ور سول منگا تائی کی طرف رد کیا جائے گا اور کتاب وسنت کی روشنی میں اس کا فیصلہ کیا جائے گا جس کی پابندی راعی اور رعایا دونوں پر لازم ہوگی۔ جب کہ جمہوریت کا فتوی ہہ ہے کہ مملکت کا آئین سب سے مقدس دستاویز ہے اور تمام نزاعی امور میں آئین و دستور کی طرف رجوع لازم ہے۔ حتی کہ عدالتیں بھی آئین کے خلاف فیصلہ صادر نہیں کرسکتی۔

لیکن ملک کادستور اپنے تمام تر نقدس کے باوجو دعوام کے منتخب نما ئندوں کے ہاتھ کا تھلونا ہے۔وہ مطلوبہ اکثریت کے بل بوتے پر اس میں جو چاہیں ترمیم و تنتیخ کرتے پھریں،ان کو کوئی رو کنے والا نہیں اور مملکت شہریوں کے لیے جو قانون چاہیں بناڈالیس کوئی ان کو پو چھنے والا نہیں۔۔۔۔ \* تمام دنیا کے عقلاء کا قاعدہ ہے کہ کسی اہم معاملہ میں اس کے ماہرین سے مشورہ لیاجا تا ہے۔اسی قاعدے کے مطابق اسلام نے انتخابِ خلیفہ کی ذمہ داری اہل حل وعقد پر ڈالی ہے جور موزِ مملکت کو سمجھتے ہیں اور یہ جانتے ہیں کہ اس کے لیے موزوں ترین شخصیت کون ہوسکتی ہے۔۔۔۔۔لیکن بت کد ہ جمہوریت کے برہمنوں کافتوی ہے ہے کہ حکومت کے انتخاب کاحق ماہرین کو نہیں بلکہ عوام کو ہے کے ان کے بجائے عوام سے مشورہ لیاجا تا ہے۔ کسی معمول سے معمولی ادارے کو چلانے کے لیے بھی اس کے ماہرین سے مشورہ طلب کیاجا تا ہے۔ لیکن یہ کیسی ستم ظریفی ہے کہ حکومت کا ادارہ (جو تمام اداروں کی ماں ہے اور مملکت کے تمام وسائل جس کے قبضہ میں ہیں، اس کو) چلانے کے لیے ماہرین سے نہیں بلکہ عوام سے رائے لی جاتی ہے۔ حالا نکہ عوام کی نانوے فی صدا کثریت یہ نہیں جانتی کہ حکومت کیسے چلائی جاتی ہے، اس کی پالیسیاں کیسے مرتب کی جاتی ہیں اور حکمر انی کے اصول و آداب اور نشیب و فراز کیا کیا ہیں۔ ایک حکیم و دانا کی رائے کو ایک گھیارے کی رائے کے ہم وزن شار کرنا اور کند ہُ ناتر اش کی رائے کو ایک عالی دماغ مدبر کی رائے کے برابر قرار دینا، یہ وہ تماشا ہے جو دنیا کو پہلی بار جمہوریت کے نام سے دکھایا گیا ہے۔

در حقیقت "عوام کی حکومت، عوام کے لیے اور عوام کے مشور ہے ہے" کے الفاظ محض عوام کو الو بنانے کے لیے وضع کیے گئے ہیں۔ ورنہ واقعہ یہ ہے کہ جمہوریت میں نہ توعوام کی رائے کا احترام کیا جاتا ہے اور نہ ہی عوام کی اکثریت کے نمائندے حکومت کرتے ہیں۔ کیوں کہ جمہوریت میں اس پر کوئی پابندی عائد نہیں کی جاتی کہ عوام کی حمایت حاصل کرنے کے لیے کون کون سے نعرے لگائے جائیں گے اور کن کن ذرائع کو استعال کیا جائے گا۔ عوام کی ترغیب و تحریف کے جائیں اور انھیں فریفتہ کرنے کے لیے جو سبز باغ بھی دکھائے جائیں اور انھیں فریفتہ کرنے کے لیے ذرائع بھی استعال کیے جائیں ہوہ جمہوریت میں سب رواہیں۔

اب ایک شخص خواہ کیسے ہی ذرائع استعال کرے، اپنے حریفوں کے مقابلے میں زیادہ ووٹ حاصل کرنے میں کا میاب ہوجائے، وہ "عوام کا نما تندہ" تار کیا جاتا ہے حالا تکہ عوام بھی جانتے ہیں کہ اس شخص نے عوام کی پہندیدگی کی بناء پر ووٹ حاصل نہیں کیے بلکہ روپے پیسے ووٹ خریدے ہیں، دھونس اور دھاندلی کے حربے استعال کیے ہیں اور غلط وعدوں سے عوام کو دھوکا دیا ہے۔ لیکن ان تمام چیزوں کے باوجو دیہ شخص نہ روپے پیسے کا نما تندہ کہلا تا ہے، نہ دھونس اور دھاندلی کا منتخب شدہ اور نہ جھوٹ، فریب اور دھو کہ دہی کا نما تندہ شار کیا جاتا ہے، چیثم بد دور! یہ قوم کا نما تندہ کہلا تا ہے۔ انسان کیجھے کہ "قوم کا نما تندہ" اس قماش کے آدی کو کہاجا تا ہے؟ اور کیا ایسے شخص کو ملک و قوم سے کوئی ہدر دی ہو سکتی ہے؟ عوام کسی شخص کو ملک و قوم سے کوئی ہدر دی ہو سکتی ہے؟ طرف سے اپنی کا مفہوم تو یہ ہوناچا ہے کہ عوام کسی شخص کو ملک و قوم کے لیے مفید ترین سمجھ کر اسے بالکل آزادانہ طور پر منتخب کریں، نہ اس امید وار کی طرف سے اپنی فرف سے اپنی فرف سے اپنی فرف سے اپنی اس کوئی سامان نہ ہو اور عوام کو بے و قوف بنانے کا اس کے پاس کوئی حربہ نہ ہو۔ قوم نے اس کوصرف اور صرف اس بناء پر منتخب کیا ہو کہ بیا اپنی مملاجو علاق ترین آدمی ہے۔ اگر ایسا انتخاب ہوا کر تاتو بلاشیہ یہ عوامی استخاب ہو تااور اس شخص کو قوم کا منتخب نما تندہ کہنا شخصے ہو تا لیکن عملاجو جمہوریت ہمارے یہاں ران گھے ہے تام پر عوام کو دھوکا دینے کا ایک کھیل ہے اور بس۔

کہاجاتا ہے کہ جمہوریت میں عوام کی اکثریت کو اپنے نما ئندوں کے ذریعے حکومت کرنے کا حق دیاجاتا ہے۔ یہ بھی محض ایک فریب نعرہ ہے ور نہ عملی

طور پریہ ہورہاہے کہ جمہوریت کے غلط فار مولے کے ذریعے ایک محدود سی اقلیت ،اکثریت کی گر دنوں پر مسلط ہو جاتی ہے! مثلا فرض کر لیجیے کہ ایک

حلقۂ ابتخاب میں ووٹوں کی کل تعداد پونے دولا کھ ہے، پندرہ امید وار ہیں، ان میں سے ایک شخص تیس ہزار ووٹ حاصل کرلیتا ہے جن کا تناسب دوسرے امید واروں کو حاصل ہونے والے ووٹوں سے زیادہ ہے حالا نکہ اس نے صرف ۱۲ فیصد ووٹ حاصل کیے ہیں۔ اس طرح ۱۲ فیصد کے نما ئندے کو ۸۴ فیصد پر حکومت کا حق حاصل ہوا۔ فرمائے! یہ جمہوریت کے نام پر ایک محد ود اقلیت کو غالب اکثریت کی گر دنوں پر مسلط کرنے کی سازش نہیں تو اور کہا ہے؟۔۔۔۔۔۔

الغرض جمہوریت کے عنوان سے "عوام کی حکومت، عوام کے لیے "کادعوی محض ایک فریب ہے اور اسلام کے ساتھ اس کی پیوند کاری فریب در فریب ہے۔ اسلام کا جدید جمہوریت سے کوئی تعلق نہیں، نہ جمہوریت کو اسلام سے کوئی واسطہ۔ ضدان لا یجنمعان۔

آگے ایک استفتاء کے تحت لکھتے ہیں:

سب سے پہلے تو یہی بات اسلام کی روح اور اس کے مزاج کے خلاف ہے کہ کوئی شخص مندِ اقتدار کے لیے اپنے آپ کو پیش کرے، اسلام ان لوگوں کو حکومت کا ہل سمجھتا ہے جو اس کو ایک مقد س امانت سمجھتے ہوں اور عہدہ و منصب سے اس بناء پر خاکف ہوں کہ وہ اس امانت کا حق بھی ادا کر سکیں گے یا نہیں ؟ اس کے برعکس موجودہ طریق انتخاب اقتدار کو ایک مقد س امانت قرار دینے کے بجائے حریصانِ اقتدار کا کھلونا بنادیتا ہے۔ حدیث میں ہے کہ اسہم ایسے شخص کو عہدہ نہیں دیا کرتے جو اس کا طلب گار ہویا اس کی خواہش رکھتا ہو" (بخاری و مسلم)

ان ہی چند ہاتوں پر اکتفاء کرتا ہوں تفصیل کے لیے دیکھیے 'آپ کے مسائل اور ان کاحل '،احسن الفتاوی، سیاست اور اسلام وغیر ہ۔امید ہے کہ ذکر کر دہ چند ہاتیں حقیقت کے انکشاف میں کافی حد تک موثر ہوئی ہوں گی۔اب چلتے ہیں ووٹ کی ان حیثیات کی طرف جو مفتی صاحب ًو دیگرنے متعین کی ہیں۔

### ووك بحثيت شهادت:

ووٹ کی پہلی حیثیت جس پر سب سے زیادہ زور دیا گیا"شہادت" کی ہے چنال چہ مفتی صاحب کھتے ہیں:

"ایک حیثیت شہادت کی ہے کہ ووٹر جس شخص کو اپناووٹ دے رہاہے اس کے متعلق اس کی شہادت دے رہاہے کہ یہ شخص اس کام کی قابلیت رکھتاہے اور دیانت اور امانت بھی،اور اگر واقع میں اس شخص کے اندریہ صفات نہیں ہیں اور ووٹر جانتے ہوئے اس کو ووٹ دیتا ہے تووہ ایک جھوٹی شہادت ہے جو سخت گناہ کبیرہ ہے اور وبالِ دنیاو آخرت ہے "۔

#### آگے لکھتے ہیں:

"خلاصہ بیہ کہ ووٹ کی شرعی حیثیت کم از کم ایک شہادت کی ہے جس کا چھپانا بھی حرام ہے اور اس میں جھوٹ بولنا بھی حرام ہے۔" مزید فرماتے ہیں: "قر آن وسنت کی روسے بیہ واضح ہوا کہ نااہل ظالم و فاسق اور غلط آدمی کو ووٹ دینا گناہِ عظیم ہے۔اسی طرح ایک اچھے نیک اور قابل آدمی کو ووٹ ثوابِ عظیم بلکہ ایک فریصنۂ شرعی ہے۔ قر آنِ کریم نے جیسے جیوٹی شہادت کو حرام قرار دیاہے اسی طرح سپجی شہادت کو واجب ولازم بھی قرار دیاہے،ار شاد باری ہے:

﴿ كونوا قوامين بالقسط الخ... ﴾

#### ووٹ کے شہادت ہونے پرایک نظر:

سب سے پہلے شہادتِ شرعی کی تعریف جانتے چلیں:

[هي إخبار بحق للغير على الغير على مشاهدة لا على ظن.] (ملتقى الأبحر)

[هي في اصطلاح الشرع عبارة عن إخبار بصدق مشروط فيه مجلس القضاء ولفظة الشهادة.] (تبيين الحقائق)

[هي لغة: خبر قاطع، وشرعا: إخبار صدق لإثبات حق بلفظ الشهادة في مجلس القاضي ولو بلا دعوى كما في عتق الأمة.] (الدر المختار)

شہادت کی تعریف میں چنداجزاء نظر آرہے ہیں:

ا-اخبار،۲- حق غير،۳- مجلس قضاء،۴- لفظ شهادت

اب دیکھنا ہے ہے کہ ووٹ میں ان میں سے کوئی چیزیائی جار ہی ہے یا نہیں؟

جزءاول اخبار:

ووٹ" اخبار "نہیں بلکہ" انشاء "ہے، دلیل اس کی ہے ہے کہ" اخبار "کہتے ہیں ماضی میں کسی چیز کے متعلق خبر دینااور ووٹ دینے میں ہے ہو تاہے کہ ایک شخص جو اب تک منصبِ اقتدار پر نہیں آیا ہے ووٹ کے ذریعے اسے اس منصب پر فائز کیا جاتا ہے، امید واروں کا زمام اقتدار سنجالنے میں ووٹروں کا یہ عمل ہی موثر اور فاعل ہو تاہے۔اور" انشاء "کہتے ہی ہیں ایک ایسے معاملے کو جو پہلے سے نہ ہو بلکہ فاعل کے بعد وہ وجو د میں آئے۔

شبه كاجواب:

کوئی پیر کہے کہ دوٹ اخبار ہی ہے، کیوں کہ اس میں اس بات خبر دی جار ہی ہے کہ امید وار اس منصب کا اہل اور لا گق ہے۔

جواب اس کابیہ ہے کہ اگر بات اتن ہی تھی تواس ووٹ کے ذریعے محض اس کی اہلیت کاہی ثبوت ہو تاہے ، پھر کوئی تیسر ی چیز ہوتی جو اسے منصب پر فائز

کرتی ؟؟لیکن یہاں ایسانہیں ہے بلکہ کثرت کی صورت میں ووٹ ہی اس امید وار کو منصب پر فائز کر تاہے لہذا ہے کہنا درست نہ ہوا۔

اگراس بات کو درست مان بھی لیس کہ ووٹ امید وار کی اہلیت کے اخبار کانام ہے تو شریعت میں اسے "تزکیہ "کے نام سے یاد کیا گیا ہے۔ ووٹ تزکیہ ہے یانہیں؟ یہ جاننے سے پہلے تزکیہ کی تعریف واقسام جانتے چلیں:

تزکیه کی دوصور تیں ہیں: ا- تزکیۂ سر، ۲- تزکیۂ اعلانیہ

تزکیهٔ سر:

[التزكية في السر أن يبعث القاضي أمينا إلى المعدل ويكتب إليه كتابا فيه اسم الشاهد ونسبته ومحلته ومسجده فيسئل عن جيرانه وأصدقائه فإذا عرفهم بالعدالة أو عن كشف الستر وإذا لم يعرفهم بالعدالة أو لا يكتب شيئا احترازا عن كشف الستر وإذا لم يعرفهم بالعدالة أو بالفسق يكتب هو مستور ويرده إلى القاضي سراكيلا يظهر فيخدع.] (مجمع الأنهر)

ظاہر ہے تزکیۂ سرکی تعریف ووٹ پر صادق نہیں آرہی ہے کیوں بنیادی طور پریہاں کوئی قاضی ہی نہیں ہے، پھر نہ ہی کوئی ان امید واروں کے متعلق معلومات فراہم کرنے جاتا ہے، بلکہ مدار وہ ساری باتیں ہوتی ہیں جو امید وار اپنے متعلق کے اور عوام میں اپنے کارنا ہے گنوائے، نیز خو د معدل میں عدالت ہونی چاہیے اور یہاں ہر کس وناکس کو ووٹ دینے کا اختیار ہے۔ ان سب باتوں کے پیشِ نظر ووٹ کو تزکیۂ سرکیسے کہا جائے؟ اگر مان لیس کہ ووٹ تزکیۂ سر ہے تو بھی ہے بات درست نہیں ہے کیوں کہ تزکیۂ سرکو فقہاء نے شہادت قرار نہیں دیا ہے بلکہ ایک عادل کی خبر کافی ہے اور بات شہادت کولیکر چلی تھی:

لأن التزكية من أمور الدين فلا يشترط فيها إلا العدالة حتى تجوز تزكية العبد والمرأة والأعمى والمحدود في القذف. (مجمع الأنمر) تتزكية علائية:

والتزكية في العلانية أن يجمع القاضي بين المعدل والشاهد في مجلسه لتنتفي شبهة تعديل غيره. (مجمع الأنفر)

ووٹ تزکیۂ اعلانیہ بھی نہیں ہے کیوں کہ یہاں وہ بات جو مدارِ تفریق بین التزکیتین ہے کہ معدل و مزکی مجلس قضاء میں آکر بطور شاہد مزکی کے متعلق کے؛ نہیں پائی جار ہی ہے گوفقہاء نے اس کوشہادت کہا ہے۔ الغرض ووٹ کو تزکیہ کہنا بھی درست نہیں ہے کیوں کہ دونوں کے مابین فرق واضح ہے۔ تمام فرقوں کو بالائے طاق رکھ کراگر کہ بھی دے کہ ووٹ تزکیہ ہے پھر بھی بات پوری نہیں ہوتی کیوں کہ اس سے زیادہ اہلیت کا ثبوت ہوگا منصب کا حصول پھر بھی لازم نہیں آر ہا جبکہ دوٹ میں یہ بات مثل جزءلا نیفک ہے۔

## جزء ثانی حق غير:

شہادت کی تعریف کا دوسر اجزء ہے غیر کے حق کی خبر دینا، یعنی جس حق کی گواہی دی جارہی ہے وہ من کل الوجوہ غیر کاہو،اس لیے اقر ار وانکار اور دعوہُ اصیل کوشہادت نہیں کہا جائے گا، کیوں کہ وہ اخبار لنفسہ ہے،اسی طرح دعوہُ و کیل گو من وجہ دعوی لغیرہ ہے لیکن چوں کہ وہ ترجمان ہے اصیل کا، گویا اصیل خود مدعی ہوا۔ مجمع میں ہے:

[للغير أي حصل للغير من كل الوجوه كما هو المتبادر فيخرج عنه الإنكار فإنه إخبار لنفسه وكذا دعوى الأصيل فإنه إخبار به لنفسه في يد غيره وكذا دعوى الوكيل فإنه ليس بإخبار للغير من كل الوجوه.] (مجمع الأنفر)

اس وجه سے شہادت کی شر الط میں بیربات ذکر کی گئ ہے کہ اس شہادت سے شاہد کا نفع و نقصان وابستہ نہ ہو: [وأن یشهد لله تعالى ولا یجر الشاهد إلى نفسه مغنما ولا يدفع عن نفسه مغرما.] (الهندية)

اور ووٹ میں خو د ووٹ دینے والے کا نفع و نقصان اس امر سے وابستہ ہو تاہے لہذاووٹ کوشہادت کہنا درست نہ ہوا۔

### جزء ثالث مجلس قضاء:

شہادت کی تعریف کا ایک جزء مجلس قضاء کا ہوناہے اور یہ شر ائطِ شہادت میں سے ہے چناں چہرد المحتار میں ہے:[ومایر جع إلی مکا تفاواحد وهو مجلس القضاء.](ردالمحتار)

> اور ووٹ دینے میں قاضی ہی کوئی نہیں ہو تاتو مجلسِ قضاء کا کیاسوال؟ یہاں تو ووٹر خو د ہی شاہد و مزکی بھی ہے اور قاضی بھی۔ راہ تورہر و بھی تورہبر بھی تومنز ل بھی تو

### جزء رابع لفظِ شهادت:

شہادت کی تعریف کا ایک جزء لفظِ شہادت بھی ہے یعنی کوئی خبر اس وقت شہادت سنے گی جب کہ اسے لفظِ شہادت سے ادا کیا جائے۔ اس کی اہمیت کے لیے بیہ بات کافی ہے کہ یہ شہادت مصدر کاماضی بھی شہادت کے ہم معنی الفاظ بھی اس باب میں قابل قبول نہیں بلکہ شہادت مصدر کاماضی بھی شہادت کے لیے کافی نہیں ہوگا۔

#### عبارات ملاحظه سيجيه:

[وشرطها لفظ الشهادة في جميع ما تقدم لورود عبارة النص كذلك ولكونه من ألفاظ اليمين فكان الامتناع عن الكذب بهذا اللفظ أشد.] (مجمع الأنهر)

[وأما ركنها فلفظ أشهد بمعنى الخبر دون القسم.] (الهندية)

[وركنها لفظ أشهد لا غير لتضمنه معنى مشهادة وقسم وإخبار للحال فكأنه يقول أقسم بالله لقد اطلعت على ذلك وأنا أخبر به، وهذه المعاني مفقودة في غيره حتى لو زاد فيما أعلم بطل للشك.] (رد المحتار)

[جرى على ألسنة الأمة سلفها وخلفها في أداء الشهادة أشهد مقصرين عليه دون غيره من الألفاظ الدالة على تحقيق الشيء نحو أعلم وأتيقن، وهو موافق لألفاظ الكتاب والسنة أيضا فكان كالإجماع على تعيين هذه اللفظة دون غيرها، ولا يخلو عن معنى التعبد، إذ لم ينقل غيره.] (البحر الرائق)

[الشهادة اسم من المشاهدة وهي الاطلاع على الشيء عيانا فاشترط في الأداء ما ينبئ عن المشاهدة واختصت بشيء يدل على ذلك وهو ما اشتق من اللفظ وهو أشهد بلفظ المضارع، ولا يجوز شهدت، لأن الماضي موضوع للإخبار عما وقعت نحو قمت أي فيما مضى من الزمان، فلو قال شهدت احتمل الإخبار عن الماضى، فيكون غير مخبر به في الحال.] (البحر الرائق)

اب ووٹ کو دکیھیے اس میں الفاظ کا وجو دہی نہیں ہے چہ جائے کہ الفاظِ شہادت ہوں پھر ووٹ کو شہادت کیوں کر قرار دیا جائے؟اگر کوئی کے کہ مشین کا بٹن دبانایانشان لگانایہ" اُشہد"کے قائم مقام ہے تواس کا جواب واضح ہے کہ جب" اُعلم"،" اُتقن "جیسے الفاظ بلکہ"شہدت"کو بھی اس باب میں قابل قبول نہیں مانا گیاتو سرے سے لفظ کا ہی جہاں وجو دنہ ہو وہاں شہادت کیسے متحقق ہو سکتی ہے؟

گویا اجزاءِ شہادتِ شرعی میں سے کوئی جزء بھی ووٹ میں نہیں پایاجار ہاہے تو پھر ووٹ کو شہادت کہنا اور پھر اس پر وہی وعدہ ووعید مرتب کرنا کیا معنی رکھتا ہے؟

علاوہ ازیں تخل شہادت کے لیے عقل کامل ہونا، بینا ہونا، مشہود بہ کا معامنة دیکھناعلاوہ چند مشتنی مواقع کے ضروری ہے۔ جب کہ ووٹ بینا اور نابینا سب
کے لیے ضروری ہوتا ہے، نیز اداءِ شہادت کے لیے عقل، بلوغ، حریت، بصر، نطق، ولایت، محدود فی القذف نہ ہونا، عداوتِ دنویہ کانہ ہونا، ولا داور
زوجیت کار شتہ نہ ہونا شرط ہے (تفصیل کے لیے ملاحظہ ہو ہندیہ، ردالمختار وغیرہ) جب کہ تمام ووٹروں کا ان تمام پر پورا اترنا فی زماننا شاذہے، نیز شہادت
میں شاہد کاعادل ہونا ضروری ہے اور یہاں فساق کی کثرت ہے۔

شہادت کا پہ تھم بیان کیا گیا ہے کہ قاضی پر شہادت سے جوبات ثابت ہواس کے مطابق فیصلہ کرناواجب ہے۔ (مجمع الأنھر) اور یہاں قاضی سرے سے ہی نہیں بلکہ ووٹ یاووٹ شہادت ہو گااوراس سے ہی نہیں بلکہ ووٹ یاووٹ شہادت ہو گااوراس صورت میں شہاد توں کا اختلاف ہی قبولِ شہادت کے لیے مانع ہو گا،اوراگر ہر ایک کے حق میں الگ الگ قضاء تسلیم کریں تو تمام کے حق میں شہادتِ کثیرہ یائی جائیں گے پھرایک ہی منصب کے کئی حقد ار ثابت ہول گے اور یہ باطل ہے۔اور آخر میں اگر مشہود علیہ مسلمان ہو تو شاہد کا بھی مسلمان ہو ناشر ط ہے،جب کہ ووٹ میں مسلم امیدوار کے حق میں کا فرووٹ بھی معتبر سمجھا جاتا ہے،اور سب کا در جہ برابر ہو تا ہے۔

الغرض ووٹ کوکسی بھی طرح شہادت قرار دینادرست نہیں ہے کیوں کہ اگر مذکورہ بالاوجوہ میں سے ایک بھی مفقود ہو تووہ ووٹ کو خارج از شہادت کرنے کے لیے کافی ہے چہ جائے کہ ساری وجوہ جمع ہوں۔

نوٹ: شہادت کے لغوی معنی کے اعتبار سے ووٹ کو شہادت کہنا درست ہو سکتا ہے لیکن اہلِ علم پر بیہ بات مخفی نہیں ہوگی کہ بیانِ حکم شرع کے وقت محض لغوی معنی کالحاظ کرنا اور شرعی معنی وحیثیت کو انظر اند از کرناکس قدر مصر ہو سکتا ہے۔

#### ووط بحيثيت ِشفاعت:

ووٹ کی دوسری حیثیت جو مفتی صاحب ؓنے قرار دی ہے وہ "شفاعت " کی ہے، چناں چپہ فرماتے ہیں:

" دوسری حیثیت ووٹ کی شفاعت یعنی سفارش کی ہے کہ ووٹر اس نما ئندگی کی سفارش کر تاہے ،اس کے بارے میں قر آنِ کریم کایہ ارشاد ہر ووٹر کو اپنے سامنے رکھنا چاہیے:

### ﴿من يشفع شفاعة حسنة الخ

اچھی سفارش یہی ہے کہ قابل اور دیانت دار آدمی کی سفارش کرے جو خلق خداکے حقوق صحیح طور پر اداکرے اور بری سفارش یہ ہے کہ نااہل، نالا کق، فاسق، ظالم کی سفارش کرکے خلق خدا پر اس کومسلط کر دے، اس سے معلوم ہوا کہ ہمارے ووٹوں سے کامیاب ہونے والا اپنے پنج سالہ دور میں جونیک یا بدعمل کرے گاہم بھی اس کے نثر یک سمجھے جائیں گے "

ووٹ کے شفاعت ہونے پر ایک نظر:

شفاعت کہتے ہیں کسی کی خاطر اپنااثر ور سوخ استعال کرنابایں طور کہ اس کو کسی نفع تک پہنچانے یا کسی نقصان سے بچانے کے لیے پچ میں پڑ کر ثالثی کا کر دار ادا کرنا۔

[والشفاعة هي التوسط بالقول في وصول الشخص ولو كان أعلى قدرا من الشفيع إلى منفعة من المنافع الدنيوية والأخروية أو خلاصه عن مضرة.]
(روح المعاني)

[الشفاعة مأخوذة من الشفع وهو أن يصير الإنسان نفسه شفعا لصاحب الحاجة حتى يجتمع معه على المسألة فيها.] (مفاتيح الغيب) [الشفاعة فيها معنى السؤال والتقاضي للإجابة.] (فتح الباري)

گویا شفاعت میں ایک شفیع، ایک مشفوع الیہ اور ایک مشفوع لہ ہوتے ہیں۔ شفیع کی حیثیت محض ایک وسیلہ اور واسطہ کی ہوتی ہے، اصل کام مشفوع الیہ کا ہوتا ہے کہ وہ چاہے تواسے قبول کرے اور چاہے تور دکر دے۔

ووٹ کواگر شفاعت یاسفارش کہاجائے توووٹر کی حیثیت شفیع کی،امبیدوار کی مشفوع لیہ کی اور جواصل ہے بینی مشفوع الیہ وہ یہاں ہے ہی نہیں!لہذاووٹ کوشفاعت کہنا کیسے درست ہوا؟ پھر مشفوع الیہ کو ہر دوجانب کااختیار ہے کہ وہ قبول کریں یارد کر دیں اور یہاں صرف ایک ہی پہلوہے اس کے علاوہ کوئی چارۂ کار نہیں۔ (آگے شر الط کے بیان میں مزید وضاحت آر ہی ہے)

# نیز سفارش کی کچھ شرطیں ہیں:

ا-سفارش جائز حق کے لیے ہو، ناجائز حق کے لیے نہیں۔

ووٹ کامطالبہ جس منصب کے لیے وہ اکثر کے حق میں ناجائز حق ہی ثابت ہواہے۔اور یہ روزِ روشن کی طرح عیاں ہے۔

۲-طالبِ سفارش اپنے مطالبہ کو بوجہ کمزوری خو دبڑے لوگوں تک نہ پہنچا سکتا ہو۔

یہاں ایسا کچھ نہیں پایاجا تاہے کیوں کہ آج کل تومشینی ووٹ کازمانہ ہے اور جو چاہے اس میں ترمیم کر دے کوئی پوچھنے والا نہیں،الیکثن مہم تومحض ایک دھول حجو نکنے کاذریعہ ہے۔

> ۳-سفارش کرنے والا اپنی سفارش کے قبول کرنے پراُس بڑے شخص کو مجبور نہ کرے، جس سے وہ سفارش کر رہاہے۔ بہاں یوں تومشفوع الیہ ہوتا ہی نہیں ہے اگر فرص کر بھی لیں تو کثرتِ ووٹ بمنزلۂ اجبار ہو گاجو کہ یہاں جائز نہیں ہے۔

۷-سفارش کرنے والا اس سفارش کوخالصتاً لوجہ اللہ اداکرے، اس سے کوئی نفع وابستہ نہ ہو۔ ابو داؤد کی روایت ہے: حضرت ابو اُمامہ رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ نبی کریم مَثَّا اللّٰهِ عَنْ اللّٰہِ عَنْ کہتے ہیں کہ نبی کریم مَثَّا اللّٰهِ عَنْ اللّٰہِ اللّٰہِ اور دوسرے نے قبول کر لیا تو وہ سود کے دروازوں میں سے ایک بڑے دروازے میں داخل ہو گیا۔ (سنن اُبی داؤد)

واضح ہے کہ یہاں ووٹ دینے والے کے پیشِ نظر اپناہی نفع ہو تا ہے نہ کہ مشفوع لہ کا پس ووٹ کو شفاعت کہنا کیسے صحیح ہوا؟ (سفارش کی شر ائط المسائل المہمہ، انفاسِ عیسی وغیرہ سے مستفاد ہیں)

الحاصل ووٹ کو سفارش کہنا بھی درست نہیں معلوم ہو تاہے، کیوں کہ دونوں کے مابین کافی فرق پایا جار ہاہے۔

### ووك بحثيت وكالت:

ووك كى ايك حيثيت وكالت قرار دى ہے مفتى صاحب نّے، چنال چه لکھتے ہیں:

"ووٹ کی تیسر ی حیثیت و کالت کی ہے کہ ووٹ دینے والااس امید وار کو اپنانما ئندہ اور و کیل بناتا ہے، لیکن اگریہ و کالت کسی شخصی حق کے متعلق ہوتی تو اس کا نفع نقصان صرف اس کی ذات کو پہنچا تو اس کا بیہ خو د ذمہ دار ہوتا، مگریہاں ایسا نہیں، کیوں کہ یہ و کالت ایسے حقوق کے متعلق ہے جن میں اس کے ساتھ پوری قوم شریک ہے، اس لیے اگر کسی نااہل کو اپنی نما ئندگی کے لیے ووٹ دے کر کامیاب بنایا تو پوری قوم کے حقوق کو پامال کرنے کا گناہ بھی اس کی گر دن پر رہا۔"

### ووٹ بحثیت و کالت پر ایک نظر:

وكالت كهتي بين:

[إقامة الغير مقام نفسه في تصرف معلوم.] (ملتقى الأبحر)

اس کے شر الطوار کان کچھ اس طرح ہیں:

[وشرطها كون المؤكل ممن يملك التصرف.] (ملتقى الأبحر)

[وأما الشرائط فأنواع....أما الذي يرجع إلى المؤكل فهو أن يكون ممن يملك فعل ما وكل به نفسه] (بدائع الصنائع)

[وأما ركنها فالألفاظ التي تثبت بما الوكالة من قوله وكلتك ببيع هذا العبد.] (الهندية)

ان عبارات اور و کالت کے باب میں اس کے مثل وار دعبار توں سے بیہ بات واضح ہے کہ ووٹ کو و کالت کہنا بھی درست نہیں ہے۔ تفصیل اس اجمال کی بیے کہ وکالت کہنا بھی درست نہیں ہے۔ تفصیل اس اجمال کی بیے کہ وکالت کے ثبوت کے لیے ضروری ہے کہ موکل خو د اس تصرف کے کرنے پر قادر ہو جس کااس نے وکیل بنایا ہے۔ جب کہ یہاں وہ بات نہیں ہے کیوں کہ ووٹر خو د زمام حکومت کو سنجالنے پر قادر نہیں ہے لہذا اسے کسی دوسرے کو کیسے سونپ سکتا ہے؟

ايك شي كاازاله:

یہاں اگر کوئی اعتراض کرے کہ جمہوریت نام ہی اس نظام حکومت کا ہے جس میں عوام کے ہر فر د کو اقتدار اور حکومت کا اختیار ہے ، اور اسی اختیار کاوہ اپنے نما کندوں کومالک بناتا ہے ، کیوں کہ جمہوریت عوام کی حکومت کا نام ہے۔

اس کاجواب ہے ہے کہ پہلے بھی ہے بات گذری مولانا پوسف لد ھیانویؒ کے حوالے سے کہ عوام کی حکومت اور عوام کی نمائندگی کا حقیقی مطلب کیا ہوتا ہے ؟ اور جموری نظام میں اس کا کیا معنی لیاجا تاہے۔ نیز یہ بات عقل کے بھی خلاف ہے کہ عوام کے ہر فرد کو حکومت کا اختیار ہو کیوں کہ اگر سب ہی حاکم ہوں گے تو محکوم کون ہوگا؟ حجر و شجر ہوں گے ؟ اور ایسانہیں ہے ، پس جن لوگوں کو عوام نے اپنانمائندہ بنایا ہیں وہ حاکم ہوئے اور عوام محکوم ہوئیں پھر عوام تو ہے دست و پاکھ ہرکی اور ان کے ہاتھ سے اختیار جاتارہ! کیوں کہ حاکمیت کہتے ہی ہیں کسی شخص کا کسی دو سرے کا پابند ہوئے بغیر خود اپنی مرضی سے حاکمانہ اختیارات استعال کرنایا دو سرے پر احکام جاری کرنا۔

اب اگرووٹ کووکالت کہاجائے توموکل(ووٹر)ابتداء میں اس چیز کا ختیار رکھتاہے(حقیقتا نہیں بلکہ حکما)لیکن آخر میں اس شخص کے ذریعے اس کا اختیار مسلوب ہو تاہے جسے اس نے خود اختیار دیا تھا۔ (یہ نیافلسفہ بھی دنیا کے سامنے جمہوریت کی بدولت آیاہے)

وکالت میں الفاظِ تو کیل رکن کا در جہ رکھتے ہیں۔ووٹ کوو کالت قرار دینا کیسے درست ہو گاجب کہ یہاں سرے سے لفظ کاوجو دہی نہیں؟

ووٹ اگر و کالت ہے تواس کا ثمرہ مو کل کو ملناچاہیے ، امید وار کے جیتنے کی صورت میں منصبِ اقتدار ووٹر کو ملناچاہیے ، جیسے و کیل بالبیع کو بیچنے کے بعد جو

ثن حاصل مو گاوه موكل كام و گانه كه و كيل كا چنال چه در مختار مين به: [والملك يثبت للمؤكل ابتداء في الأصح فلا يعتق قريب الوكيل

بشرائه ولا يفسد نكاح زوجته به.] (الدر المختار)

و کالت مو کل کی موت سے باطل ہو جاتی ہے اور یہاں یہ بات نہیں ہوتی ہے ، کیوں کہ دوٹ دینے کے بعد دوٹر کا اگر انتقال ہو جائے تو بھی اس کا دوٹ شار کیا جاتا ہے اور امید دار کی کامیا بی میں اس کا دوٹ زندوں کے دوٹ کے مثل کر دار اداکر تاہے۔ پس دوٹ اور و کالت کا کیا تعلق؟ [وتبطل الو کالة بموت المؤکل] (ملتی الأبحر)

نیز و کالت مو کل کی ذات تک محدود رہتی ہے کیوں کہ دوسروں پر تصر ف بغیر ولایتِ شرعیہ کے حاصل نہیں ہو سکتااور یہاں کامیاب امیدوار کے ووٹر کا تصر ف دوسروں کے ووٹروں پر بھی قائم ہورہاہے بایں طور کہ وہ ان پر بھی مسلط ہورہاہے،لہذاووٹ کووکالت کہناکیسے درست ہوا؟ آخر میں بیہ کہ ووٹ بیک وقت شہادت اور وکالت کیسے ہو سکتا ہے؟ کیوں کہ شہادت اخبار ہے اور وکالت انشاءاور شہادت من کل الوجوہ حق غیر سے متعلق ہے اور وکالت حق نفس سے۔ پس شہادت سے معلوم ہو تا ہے کہ ووٹ امید وار کاحق ہے اور وکالت سے معلوم ہو تا ہے کہ ووٹر کاحق ہے۔ وہذا اجتماع المتناقضین۔

### ووٹ بحثیت مشوره اور اس پر ایک نظر:

بعض حضرات ووٹ کومشورہ کہتے ہیں۔اوپر کی تفصیلات سے ہی اس کار دہوجا تاہے کیوں کہ مشورہ میں امیر مشورہ کا ہوناضر وری ہے نیز امیر مشورہ اپنے فیصلہ میں خود مختار ہو تاہے،اکثریت واقلیت کا پابند نہیں ہوتا اور یہاں بیہ دونوں روحیں مفقود ہیں۔ ذیل میں مولانااشر ف علی تھانو گ کی کتاب سے ایک اقتباس نقل کرنامناسب ہو گاجو مولانانے ان لوگوں کے متعلق لکھاہے، چناں چیہ فرماتے ہیں:

بعض لو گوں کو بیر حماقت سو جھی ہے کہ وہ جمہوری سلطنت کو اسلام میں ٹھوسناچا ہتے ہیں اور دعوی کرتے ہیں کہ اسلام میں جمہوریت ہی کی تعلیم ہے،استدلال میں یہ آیت پیش کرتے ہیں: ﴿وشاور هم في الأمر ﴾ مگریہ بالكل غلط ہے، ان لو گول نے مشورہ كی دفعات ہى كود فع كر ديااور اسلام میں مشورہ كاجو در جہ ہے اس کوبالکل نہیں سمجھا،اسلام میں مشورہ کا درجہ بہ ہے کہ ایک مرتبہ نبی کریم صلی اللّه علیہ وسلم نے حضرت بریرہ رضی اللّه عنهاسے فرمایا تھا: اے بریرہ!تم اپنے شوہر سے رجوع کرلو، قصہ یہ ہوا کہ حضرت بریرہ رضی اللہ عنہ پہلے باندی تھیں اور اسی حالت میں ان کا نکاح ایک شخص سے جن کانام مغیث تھا، ان کے آ قانے کر دیاتھا، جب وہ آزاد ہوئیں تو قانونِ اسلام کے مطابق ان کویہ اختیار دیا گیا کہ جو نکاح حالت ِغلامی میں ہواا گرچاہیں اس کو باقی رکھیں اگر چاہیں فسخ کر دیں، اصطلاح شریعت میں اس کو اختیارِ عتق کہتے ہیں،اس اختیار کی بناء پر حضرت بریرہ نے نکاحِ سابق کو فسخ کر دیا،لیکن ان کے شوہر کو ان سے محبت تھی وہ صدمهٔ فراق میں مدینہ کی گلی کوچوں میں روتے بھرتے تھے، نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کواس پررحم آیااور حضرت بریرہ رضی اللہ عنہاہے آپ نے فرمایا: بریرہ کیااچھا ہواگرتم اپنے شوہر سے رجوع کرلو،وہ دریافت فرماتی ہیں یار سول اللہ! یہ آپ کا حکم ہے یامشورہ کا فرد،اگر حکم ہے توبسر و چیثم منظور ہے گو مجھ کو تکلیف ہی ہو، آپ نے فرمایا: تھم نہیں صرف مشورہ ہے، توحضرت بریرہ رضی اللہ عنہانے صاف عرض کر دیاا گر مشورہ ہے تواس کو قبول نہیں کرتی۔ کیجیے اسلام میں بیہ در جہ ہے مشورہ کا کہ اگر نبی اور خلیفہ بھی رعایا کے کسی آدمی کو مشورہ دے تواس کو حق ہے کہ مشورہ پر عمل نہ کرے ، اوریہ محض ضابطہ کا حق نہیں بلکہ واقعی حق ہے ، چناں چیہ حضرت بریرہ رضی اللّٰہ عنہانے نبی صلی اللّٰہ علیہ وسلم کے مشورہ پر عمل نہیں کیا، تو نبی صلی اللّٰہ علیہ وسلم ان سے ذرا بھی ناراض نہیں ہوئے اور نہ ہی حضرت بریرہ رضی اللّٰہ عنہا کو کچھ گناہ ہوا، نہ ان پر کچھ عتاب ہوا، سوجب امت یار عایا اپنے نبی یاباد شاہ کے مشورہ پر عمل کرنے کے لیے اسلام میں مجبور نہیں تو نبی یا خلیفہ رعایا کے مشورہ سے کیوں کر مجبور ہو جائے گا کہ رعایا جو مشورہ دے اس کے مطابق عمل کرے اس کے خلاف تبھی نہ کرے، پس ﴿وشاور ہمد فی الاهم ﴾ سے صرف یہ ثابت ہوا کہ حکام رعایا سے مشورہ کر لیا کریں ، یہ کہاں ثابت ہوا کہ ان کے مشورہ پر عمل بھی ضرور کیا کریں اور اگر کثر تِ رائے بادشاہ کے خلاف ہوجائے تووہ کثیرین کے مشورہ پر عمل کرنے کے لیے مجبورہے،اور جب تک پہبات ثابت نہ ہواس وقت تک ﴿وشاور ہم فی الامر ﴾ سے جمهوریت ہر گز ثابت نہیں ہوسکتی۔(اشر ف الجواب) الحاصل مندرجه بالا تفصیلات کی بنیادپر ووٹ کوشہادت،و کالت وغیر ہ حیثیت دے کر اسے مشرف باسلام کرنااور شرعی فریضه گر داننادرست نه ہوا۔

# ح فب آخر

یہ سوال پھر بھی رہ جاتا ہے کہ دوٹ کا شرعی تھم کیا ہے؟اس کا جواب گوما قبل کی تحریر سے خو دہی واضح ہے یا مستبط کیا جا سکتا ہے لیکن پھر بھی تصر تحری ہے ضروری ہے دہ یہ کہ دوٹ کو شریعت بنانا قبالکل بھی درست نہیں ہے۔ رہی بات اس کے ناجائز و حرام ہونے کے باوجو داہون البلینتین کے تحت اس کے جواز کی تووہ بھی چوں کہ اس بات پر بٹنی تھا کہ اگر ووٹ نہ دیاجائے تو مسلمانوں کا نقصان ہو سکتا ہے۔ گویاد فع مصرت وجہ تھی۔
لیکن فی زماننا چوں کہ معاملہ بالکل بدلا ہو اہے اول توامیہ واروں میں کوئی ایسا ہے ہی نہیں جس کو مجبورا ووٹ دے کر اگر منصب اقتدار پر لا یاجائے تو وہ مسلمانوں کے حق میں مفید ثابت ہو اور اگر یہ ما نیس کہ کم از کم ظلم میں تقلیل کا باعث ہو گا تو یہ بات بھی اس وقت ہو گی کہ وہ آئے بھی اور اس طرح کا کر دار دکھائے بھی ور نہ ہندوستانی مسلمانوں کی حالت ہے ہے کہ ایک فریق سامنے سے اور دو سرایچھے سے حملہ آور ہے۔ کیوں کہ ملک ایک ایسے گروہ کے باتھوں سمٹ کر آگیا ہے کہ وہ جے چاہیں افتدار پر لائیں جے چاہیں ہٹائیں، الیکٹن تو محض ایک ڈرامہ ہے ور نہ پس پر دہ معاملہ پھے اور ہے جو اربابِ بصیرت پر مخفی نہیں ہے۔ اہذا تھم ہے کہ ہندوستانی مسلمانوں کو خصوصا اور پوری دنیا کے مسلمانوں کو عموما اس کفر یہ نظام سے اظہارِ ہر آت کرتے ہوئے اسلامی نظام خلافت کی طرف بندر بن گامز ن ہو جانا چاہے اور اس معاملہ میں درویشانِ افغان سے سبق حاصل کرنا چاہیے ور نہ مستقبل تاریک سے تاریک جو تا اطلامی کرتا چاہے ور نہ مستقبل تاریک سے تاریک سے تاریک جو تا علاجائے گا۔

والتداعكم بالصواب