

مؤلف القال و عند المنظمة المنطقة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنطقة المنظمة المن





جلد چہارم

مؤلف ٳۼڵٳڣٚۼؠؙڹؙڔٛۼۼ؊ڹڹڮڮۼۺڮڔۺ<u>ڮ</u> ٳۿڵڸڣٛۼؠڹؽڮۼ؊ڣڮؠۺڮؽۺڮ*ڕڡٚٳ*ڮڔۺڟ

> مُبَرِّئَجُ مِن مِنْ الْحِجْ مفتى عطب الرحمن ملتاني ومهت مجانيهُ

كمنتبغ فاستغيبه فانتها

قرأسَنش عَرَفْ سَسَعْيِدِ الْهُ وَ بَاوَالْ لَا يَعْوِد خون: 042-37224228-37355743



حقق كتب خانه محمد معاذ خان

د. می میمال کیلی ایک ملید از پی انگرام پیشال



#### ضرورى وضاحت

ایک مسلمان جان بوجھ کر قرآن مجید، احادیث رسول منافیظ اور دیگر دینی کتابول میں غلطی کرنے کا تصور بھی نہیں کر سکتا بھول کر ہونے والی غلطیوں کی تقیح و اصلاح کے لیے بھی ہمارے ادارہ میں مستقل شعبہ قائم ہے ادر کی بھی کتاب کی طباعت کے دوران اغلاط کی تقیح پر سب بھی کتاب کی طباعت کے دوران اغلاط کی تقیح پر سب سے زیادہ توجہ اور عرق ریزی کی جاتی ہے۔ تاہم چونکہ سیسب کام انسانوں کے ہاتھ ہوتا ہے اس لیے پھر بھی سیسب کام انسانوں کے ہاتھ ہوتا ہے اس لیے پھر بھی منظی کے رہ جانے کا امکان ہے۔ لہذا قارئین کرام سے گزارش ہے کہ اگر ایسی کوئی غلطی نظر آئے تو ادارہ کو مطلع فرما دیں تا کہ آئندہ ایڈیشن میں اس کی اصلاح ہو سکے۔ نیکی کے اس کام میں آپ کا تعاون صدقہ جاریہ ہوگا۔

(ادارہ)

#### تنبه

ہمارے ادارے کا نام بغیر ہماری تحریری اجازت بطور ملنے کا پنہ ،ڈسڑی ہیوٹر، ناشر یاتقسیم کنندگان وغیرہ میں نہ لکھا جائے ۔بصورت دیگر اس کی تمام تر ذمہ داری کتاب طبع کروانے والے پر ہوگی ۔ادارہ ہذا اس کا جواب دہ نہ ہوگا اور ایسا کرنے والے کے خلاف ادارہ قانونی کاروائی کاحق رکھتا ہے، المالح المال

#### جمله حقوق ملكيت تجق نانثر محفوظ ہن



297-25

مكتب رجانبر (جنز)

1009991 JUG

محانِ زمزی بین الکی جامع پرمذی (جلیجان)

(مؤلف)

ٳۼڶڔؙۻۼؽڹؽٷ<u>ۼڂ؊ٙڹ؈ڮؽٮؽۮڹۺڒٷؠٳڟ</u>

ناش مکتب برجاینه (جنز)

<u>(مطبع)</u> خضرجاوید پرنٹرز لا ہور

اِقْرَأْسَنَتْرِ عَزَنِي سَكَتْرِيكِ الْدُو بَازَارُ لِاهَور ... فون:37224228-37355743

# بِسْمِ اللهِ الدِّخِينِ الدَّحِيْمِ فهرست عنوانات فهرست

| ۵٩ | تهمین اور کھجور کا بیان                              |
|----|------------------------------------------------------|
| ۲۴ | غیب کی باتیں بتلانے والے کی اجرت                     |
| ۲۷ | کوژی وغیره با ندھنے کی ممانعت                        |
| ۷۱ | یانی سے بخار کو ٹھنڈا کرنا                           |
| ۷۳ | دودھ پلانے کے زمانہ میں صحبت کرنا                    |
| ۷۵ | پہلو کے درد (نمونیا کاعلاج)                          |
| ۷۷ | درد کی ایک حجھاڑ                                     |
| ۷۸ | ئنا كابٹيان                                          |
|    | شهد کابت ان                                          |
|    | بخارکو یانی سے ٹھنڈا کرنے کا ایک طریقہ               |
|    | را کھے علاج کرنے کا بیان                             |
|    | مریض کوزندگی کی امید دلانا                           |
| ۸۴ | اَ بُوَابُ الْفَرَائِضِ                              |
| ۸۴ | فرائض کے بیان میں                                    |
| ۸۴ | آ دی جو مال چھوڑ کر جائے وہ اس کے اہل خانہ کو ملے گا |
|    | فرائفن كي تعسليم كايب ن                              |
|    | ار کون کی میراث (کے حکم) کے بارے میں ہے              |
|    | ملی بین کے ساتھ بوتی کی میراث کا ذکرہے               |
|    | حقیقی بھائیوں کی میراث                               |
|    | ہیوں کی میراث بیٹیوں کے ساتھ                         |
|    | بہنوں کا حصہ                                         |
|    |                                                      |

| 14          | أَبُوَابُ الطِّبِّ                               |
|-------------|--------------------------------------------------|
| ۱۷          | علاج معسالجه کابیان                              |
| ۲۱          | يرميز كابيان                                     |
|             | دواداروکی ترغیب                                  |
|             | جس میں اس چیز کا ذکرہے جو بیار کو کھلائی جاتی ہے |
| ۲۸          | یارول کو کھانے پینے پرمجبور مت کرو               |
| ۲٩          | کلونجی کا بیان                                   |
| ۳٠          | حرام اشیاء سے علاج کرانے کا شرعی حکم             |
| ۳۱          | ز ہر وغیرہ سے خودکثی کرنے کا بیان                |
| ٣٥          | نشهآ ورچیز سے علاج کرانے کی ممانعت               |
| ۳۲          | ناک میں دواٹیکانے وغیرہ علاج کابیان              |
| ۳٩          | گرم لوہے سے داغنے کی ممانعت                      |
|             | گرم لوہے سے داغنے کی اباحت                       |
| ۳۱          | تچھنے لگوانے کابیان                              |
| ٣٣          | مہندی سے علاج کرنا                               |
| <u>ار</u> ه | حبمارُ پھونک کی مُمانعت                          |
| `,′<br>'^Y  | حِمارُ پھونک کی اجازت                            |
| ۴۸          | معوذ تین (سورهٔ فلق اورسورهٔ ناس) سے جھاڑ نا     |
| ۳٩          | نظر بدے جھاڑ کا بیان                             |
| ۵۱          | نظر برحق ہے اور اس کے لئے دھونا                  |
| ۵۵          | تعویذ پراجرت لینے کابیان                         |
| ۵۸          | حِمَارُ يَهُونَك اورعلاج معالجه كابيان           |

ہبداورولاء کے بیان میں ۔۔۔۔۔۔۔۔۔

(ممانعت کی) شدت کے بارے میں ہے۔ آدم ومولیٰ عَیْبِہٰ مِیں ایک مناظرہ۔ بر بختی اور خوش بختی کے بارے میں۔ انٹروی انجام آنٹری اعمال کے مطابق ہوگا۔ ہر بچے فطرت اسلام پر پیدا ہوتا ہے۔ تقدیر کو دعا بی پھیرسکتی ہے۔ دل رحمان کی دوانگیوں کے پچ میں ہیں۔

آدی وہاں ضرور پہنچتا ہے جہاں موت مقدر ہوتی ہے .... ۱۷۲ جھاڑ پھونک اور دوا دار و تقتریر کوٹال نہیں کتے ...... ۱۷۳

منكرين تقذير كانتكم

| قیامت تک پیش آنے والی باتیں نئی نے صحابہ کو بتادیں ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔        |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الل شام کی فضیلت                                                                               |
| میرے بعد کا فرنہ ہوجانا کہ بعض بعض کی گردنیں                                                   |
| مار نے لگیں                                                                                    |
| جب فتنے سراُ بھاریں تو جوان میں کم سے کم حصہ لے وہ                                             |
| بہتر ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                    |
| عنقریب شب تار کے ککڑوں جیسے فتنہ ہوں گے!                                                       |
| جب فتضراً بھاریں تو جوان میں کم سے کم حصہ لے وہ<br>بہتر ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |
| کڑی کی تکوار بنانے کے بارے میں                                                                 |
| علامات قیامت کا بیان                                                                           |
| میں اور قیامت ایک ساتھ مبعوث کئے گئے ہیں                                                       |
| ترکوں کے ساتھ جنگ کا تذکرہ                                                                     |
| جبِ شهنشاه ایران ختم هوگا اور کوئی شهنشاه نهیس هوگا ۲۲۵                                        |
| قیامت سے پہلے تجازی طرف سے ایک آگ نکلے گ ۲۲۷                                                   |
| قیامت سے بہلے جھوٹے نبی پیدا ہول گے                                                            |
| قبيلة ثقيف مين براجهوثااور ہلا كوہوگا                                                          |
| تع تابعین کابیان                                                                               |
| خلف اء کاب یان                                                                                 |
| خلافت ِ راشده کابیان                                                                           |
| قیامت تک خلفاء قریش میں ہے ہوں گے                                                              |
| ۔<br>گمراہ کرنے والے سر براہ ہوں کا تذکرہ                                                      |
| حضرت مېدي کا تذ کره                                                                            |
| زول عيسي علايتلا كا تذكره                                                                      |
| دجال کابیان                                                                                    |
| دجال کہاں سے نکلے گا                                                                           |
| خروج دجال کی نشانیاں ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                      |
| د جال کے فتنے کا تذکرہ                                                                         |
|                                                                                                |

| ł۸۴ | ى رہنا | ی پررا | فيصله خداوندأ |  |
|-----|--------|--------|---------------|--|
|     | •      |        |               |  |

#### أبُوابُالُفِتَن آزمانشوں کا بیان ..... کسی مسلمان کاقتل بجزتین وجوہ کے جائز نہیں ...... تمهاری جانین تمهارا مال آپس قابل احرّام میں ...... ۱۹۳۰ سی مسلمان کیلئے جائز نہیں کہ دوسرے مسلمان کو گھبرائے . ۱۹۲ کسی بھی مسلمان کوہتھیار دکھانا ..... سونتی ہوئی تکواردے کی ممانعت ..... جس نے فجر کی نماز پرھی وہ اللہ کی گارنٹی میں ہے ...... ۱۹۸ جماعت کے ساتھ لگار ہنا منكر كومثايا نه حائے توعذاب آئے گا ..... امر بالمعروف اور نهي عن الهنكر كابيان..... مكركو ہاتھ سے يازبان سے يادل سےروكنا .... مئکرات میں مدا ہنت کرنے والے کی مثال ...... ۲۱۲ ظالم بادشاہ کےسامنے تی بات کہنا بہترین جہاد ہے .... نی مَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ كَالِمَةِ لَيْنَ دِعَالَمُونِ مِاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ فتوں کے زمانہ میں آ دمی کو کیا طرز عمل اختیار کرنا چاہیے؟ . ۲۱۷ امانت داری کا فقدان ..... لوگ اگلوں کی روش برضرور چلیں گے .... درندوں کالوگوں سے یا تیں کرنا ..... معجز وشق القمر كابيان..... زمین دهنینے کا ذکر یا جوج و ماجوج کا خروج

خوارج کا حال.....

ترجح دینے کابیان .....

خوابوں کے بیان میں

|             | <u>فهرست عنوانات</u>                    |                              | . ^        |
|-------------|-----------------------------------------|------------------------------|------------|
| <b>PY1</b>  | چھیالیسوال حصہ ہے                       | ن کا خواب نبوت کا<br>ر       | مؤم        |
| ۳۲۵         | ورخوش کن با تیں باقی ہیں                | فيحيل پذير موكئ او           | ا نبوت     |
| mry         | زندگی میں خوشخری ہے                     | بن کے لیے دنیوی              | مؤمنيا     |
| ط۳۲۲        | ) دیکھااس نے یقیناً مجھے دیکھ           | انے مجھےخواب میر             | ا جس       |
| ۳۲۸         | رآئے توکیا کرے؟                         | نالبنديده خواب نظر           | جب         |
| ٣٢٩         | *************************************** | ل کی تعبیر کا بیان           | خوابو      |
|             | یکھے تو کیا کر ہے؟                      |                              |            |
| ۳۳۰         |                                         | بنانے پروعید                 | حجحوثا     |
| ۳۳۱         |                                         | بامين دوده ديڪھنا .          | خواب       |
| ۳۳۲         | لرتے دیکھنا                             | نَفَيْكُمْ كَاخُوابِ مِينَ ٱ | نى صَلِيَا |
| ۳۳۲         | يْفَطِيَّةً كاخواب                      | اورڈول میں نبی مَلِّ         | ترازد      |
| ۳۳۴         | علامت                                   | باس جنتی ہونے کی             | ا سفيدل    |
| "mmr"       | ی اہل جنت کا لباس ہے                    | کےعلاوہ سبز رنگ بھ           | سفيد       |
| ۳۳۵         | ، وباء کا پیکرمحسوں                     | ه مروالی کالی عورت           | پراگند     |
| ۳۳۲         |                                         | ) کاسچاخواب                  | مؤمن       |
| ۳۳۲         | عیان نبوت کا پیکر                       | ، کے کنگن جھوٹے مد           | سونے       |
| ۳۳۸         | ریق ابو بکر مٹالٹنے نے دی               | ابجس كى تعبير صد             | ایکخو      |
| ٠٠٠ • ١٣ ١٣ | *************************************** | پیش بین کا زریعه             | خواب       |
| امم         | لشَّهَادَاتِ                            | اَبُوَابُاا                  |            |

ٱبُوَابُالزُّهُ

ونیاسے بے رغبتی کابیان

m 6 Z

| <b>7</b> 27 | نادارمہا جرین مالداروں سے پہلے جنت میں جائیں گے |
|-------------|-------------------------------------------------|
| m2m         | نی مُلِفَظَةً اورآپ کے گھر والوں کا گزارہ       |
| ٣٧٥         | صحابه کرام مُنْ کَلَیْنُهُ کا گزاره             |
| ۳۸•         | مالداری دل کی بے نیازی ہے                       |
| ۳۸۰         | برحق طور پر مال حاصل کرنا                       |
| الم۳        | مال کا پیجاری ملعون ہے!                         |
| ۳۸۱         | مال وجاہ کی حرص تباہ کن ہے                      |
| <b>"</b>    | مؤمن كودنيا مين كس طرح رہنا چاہئے؟              |
| MAY.        | صحبت انز انداز ہوتی ہے                          |
| mam.        | ا مُمال ہی آخر تک ساتھ دینے والے ہیں            |
| ۳۸۳.        | یرخوری کی ناپندیدگی                             |
| ۳۸۴.        | ریاءوسمعه (نیک عمل دکھانے اور سنانے) کا بیان    |
|             | دکھادا کرنے والے قراء (علماء) کاانجام ;         |
| ۳۸۸.        | عمل کھل جانے پرخوش ہوناریا نہیں                 |
| ۳۸۹.        | محبت آخرت میں معیت کا زریعہ ہے                  |
| ٣91.        | الله تعالیٰ کے ساتھ حسن ظن رکھنا                |
| mgr.        | نیکی اور گناه کا بیان                           |
|             | اللّٰدے لئے محبت کرنے کا بیان                   |
|             | محبت کی اطلاع دینا                              |
|             | تعریف کی اورتعریف کرنے والوں کی ناپسندیدگی      |
|             | نيك لوگوں كى محبت اختيار كرنا                   |
| ۳۹۲.        | <br>آفتوں پرصبر کرنا                            |
|             | نابینا ہوجائے پر ثواب                           |
|             | یں : • ؛                                        |
|             | موت کے بعد ہر محض بچھت نے گا                    |
|             | دین کے پردے میں دنیا کمانے والے آزمائشوں میں    |
| ۳99         | ریاف پرتوک میں ہے۔<br>مبتلا ہوتے ہیں            |
|             | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·           |

|        | تندرستی اور فارغ بالی دوالیی فعتیں ہیں، جن میں اکثر         |
|--------|-------------------------------------------------------------|
| ۳۴۹    | لوگ دهو که خورده بین                                        |
|        | منوعات سے پر میز کرنا بڑی عبادت ہے                          |
|        |                                                             |
| ۳۵۱    | عمل کرنے میں دیرمت کروموت کو بکثرت یاد کرو                  |
| mar    | قبرآخرت کی پہلی منزل ہے                                     |
| ۳۵۳. ر | جوالله سے ملنا بسند كرتا ہے اللہ بھى اسے ملنا بسند كرتے ہير |
|        | نِي مِلِقَطِيَّةً كا اپنی قوم كودُرانا                      |
| ۳۵۴    | الله تعالی کے ڈرسے رونے کی فضیلت                            |
|        | اگرلوگوں پرحقائق ڪهل جائيس تووه ہنسنا بھول جائيں! .         |
| raa    | لوگوں کو ہنسانے والی باتیں کرنا                             |
|        | دین کی خوبی ہے ہے کہ آ دمی لا یعنی باتیں چھوڑ دے            |
|        | تم بولنے کی نضیلت                                           |
|        | الله کے نزدیک دنیا کی بے قدری                               |
|        | دنیامومن کا قیدخانہ اور کافر کا باغ ہے                      |
| ٣٢٠    | دنیا کا حال حار شخصوں کے حال جبیبا ہے                       |
| ۳٩I    | <br>دنیا کی فکراوراس کی محبت کابیان                         |
|        | حسن عمل کی تو فیق مل جائے تو زندگی بڑی نعت ہے               |
|        | اس امت کی غمرین ساخھ تاستر سال ہیں                          |
|        | تقارب زمان کا بیان                                          |
|        | آرز و مختصر ر کھنے کا بیان                                  |
|        | اس امت کا خاص فتنه مال ہے                                   |
|        | دولت کی حرص مجھی ختم نہیں ہوتی                              |
|        | بوڑھے کا دل دو ہاتوں میں جوان ہوتا ہے                       |
|        | ب<br>دنیاسے بے رغبتی کابیان                                 |
|        | یه - بندر خرورت روزی پر صبر کرنا                            |
|        | بادري کا فقول س                                             |

|              | برحت موامات                    |                                          |                  |
|--------------|--------------------------------|------------------------------------------|------------------|
| سوسهم        |                                | چتی کے بعد ستی آجاتی ہے                  | ۴٠               |
| ۴ سهم        | نن                             | المسيدين لوتاه كرنے كابياا               | 4.               |
| ے ہمسہ       | ت دراز کی حرص بڑھ حاتی         | آخری زندگی میں مال اور حیار              | ا+ ۱۲            |
| ۳۵           | ہواہے                          | انسان اسباب موت میں گھرا<br>په :         | \<br>\<br>\<br>\ |
| ۳۳۵          | رود شریف کی فضیلت              | آخرت کی تیاری اور کثرت د                 | <u>L</u> "       |
| ۳۳۲          | نے کاحق ہے                     | الله سے شرم کرو، جبیبا شرم کر۔           | p.               |
| ۳۳۷          | ·<br>·····                     | عقلمندآ دی نفس کا محاسبہ کرتا۔           | ۴.               |
| PT2          | ے؟                             | باب: قبر مردے سے کیا کہتی۔               | ٠٠م              |
| ۳۳۸          | ******************             | ساده زندگی اختیار کرو                    | ، ۱۹             |
| و ۳۳         |                                | دنیامیں منافست تباہ کن ہے.               | ۳ ا              |
| وسرم         |                                | بر کت والا اور بے بر کتی مال             | ۳ )              |
| ١٠٠٠ [١٠٠٠]  | وتی ہے                         | خوش حالی میں پامروی مشکل ہ               | ٠٩               |
| ט ואא        | ،<br>ہے،اور طالب دنیا کا پریشا | لمالبآ خرت کا دل طمئن ہوتا _<br>         | ,                |
| ۳۳۲          | 2                              | ل کش چیزوں سے دور رہا جا۔                | م   ر            |
| ۳۲۸          | نج گيا                         | وَاللَّهُ کے کئے خرچ ہو گیا وہی          | ?   ?            |
| ۳ <i>۳</i> ۳ |                                | یک ماه تک تھجور پانی پر گزارہ .          | 1 0              |
| <b>" אאא</b> | گزاره                          | 'دھاوس جو پر بہت دنوں تک ً               | T   M            |
| ۳۳۳.         | ارها                           | ندمطی توشے پرایک ماہ تک گزا              | ᡷ│┌              |
| ۳۳۵          | لل                             | ضرت علی مناتفو کی نا داری کا حا          | 2   L            |
|              | ل                              | فنرت مصعب وكالثور كى خسته حا             | ם כי             |
|              |                                | عابه رِيْئَالَنْهُمُ كَا فَقْرُوفًا قَدْ |                  |
|              |                                | يا كاشكم سير، آخرت كا مجوكا!             |                  |
|              |                                | ابه کرام شی کنی کالباس کی حالر           |                  |
|              |                                | کساری کےطور پرزینت کا لبا <sup>ہ</sup>   |                  |
|              |                                | عضرورت تعمير پرخرچ کرنا                  |                  |
|              |                                | ن دارمسلمان کےساتھ حسن سلوک              |                  |
| ~a~          |                                | ت میں لے جانے والے چند کا ا<br>          | جنه              |
|              |                                |                                          |                  |

| ۰۰۰ ۱۰۰ | زبان کی حفاظت کابیان                           |
|---------|------------------------------------------------|
|         | حقوق کی ادائیگی بھی زہد میں شامل ہے            |
| ۳۰۳     | الله کی خوشنودی چاہئے اگر چہلوگ ناراض ہوجا ئیں |

# اَبُوَابُ صِفَةِ الْقِيَامَةِ ٢٠٥

# اَبُوَابُ الرِّقَائِقِ ٢٧٨

| ۳۷۱         | جنت میں لے جانے والے تین کام                               |
|-------------|------------------------------------------------------------|
| ۳۷۱         | وہ کام جن سے ایمان کی بھیل ہوتی ہے                         |
| 424         | ٱبُوَابُصِفَةِ الْجَنَّةِ                                  |
| ۳۷۳         | جنت کے احوال کا بیان                                       |
|             | جنت کے درختوں کا حال                                       |
| ۳۷۵         | جنت کا اور اس کی نعمتوں کا حال                             |
| ۳۷۷         | جنت کے بالا خانوں کا حال                                   |
| ۳۷۸         | جنت کے درجات کا حال                                        |
| ٣4٩         | جنتیوں کی عورتوں کا حال بیست                               |
|             | جنتوں کی مجامعت کا حالٰ                                    |
|             | جنتیوں کے احوال                                            |
| ۳۸۲         | جنتوں کے کیڑوں کا حال                                      |
|             | جنت کے بھلوں کا حال کے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |
| <u> </u>    | جنت کے پرندوں کا حال                                       |
| ۳۸۵:        | جنت کے گھوڑ وں کا حال                                      |
| <b>"</b> ΛΥ | جنت <u>و</u> ل کی عمرول کا بیان                            |
| کی          | جنتیوں کی <i>کتنی صفیں ہو</i> ں گی؟ (اوران میں اس امت      |
|             | نسبت کیا ہوگی؟)                                            |
| ۳۸۷         | جنت کے درواز وں کا حال                                     |
|             | جنت کے بازار کا تذکرہ                                      |
| ۳۹٠         | جنت میں دیدارالٰہی                                         |
|             | الله کی رضامندی سب سے بڑی نعمت ہے                          |
| ۳۹۳         | جنتی بالا خانوں میں سے ایک دوسرے کو دیکھیں گے              |
| ۳٩٣         | جنتی جنت میں اور جہنمی جہنم میں ہمیشہ رہیں گے              |
|             | جنت ناگوار یوں اور جہنم خواہشات کے ساتھ گھیری گئی۔         |
| ۳۹۹         | جنت اور دوزخ کا آپس میں مباحثہ                             |

| عاسن زندی شرح زندی : جلد چهارم                              |
|-------------------------------------------------------------|
| حسن سلوک اورغم خواری کے جواب میں دعا دینا ۴۵۴               |
| کھا کرشکر بجالانے والا صابر روزہ دار کی طرح ہے ۴۵۵          |
| وہ شخص جس پر جہنم کی آگ حرام ہے                             |
| محمر کے کام میں حصہ لینا                                    |
| ملاقات اورمجلُس مين بيضخ كاادب                              |
| متکبرون کا بُراانجام                                        |
| غصه کی جانے کی فضیلت                                        |
| کمزور کے ساتھ زمی کرنے وغیرہ کی فضیلت ۴۵۸                   |
| تمام نُعتیں اللہ کے پاس ہیں، اور وہ بڑے تی ہیں ۵۸           |
| اَبُوَابُ الْوَرِعِ اللهِ                                   |
| پر میز گاری کے بیان میں                                     |
| پر میر داری سے بیان میں ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |
| گناہوں کے تعلق سے مؤمن اور بدکار کا حال ۲۶۲                 |
| خاموثی میں نحات ہے                                          |
| مىلمان كىي كۆنكلىف نېيىن پېنچا تا                           |
| کسی کی مصیبت پرخوش ہونا و ہال لاتا ہے ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔          |
| لوگوں کی ایذ ارسانیوں پر صبر کرنے کی فضیلت ۲۶۵              |
| باہمی معاملات بگاڑنا دین کا ناس کر دیتا ہے ۲۹۵              |
| ظلم اور قطع حری کی سزا                                      |
| صروشکر کا جذبہ کیسے پیدا ہوسکتا ہے؟                         |
| احوال دائی نہیں ہوتے ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔   |
| ايمان كامل كي علامت                                         |
| صرف الله تعالى نافع اورضارين                                |
| تدبيراورتوكل مين منافات نہيں                                |
| د. بر بر                                                    |

کھٹک والی بات جھوڑ واور بے کھٹک بات اختیار کرو ..... ۲۵ م

| لام کورواج دینے کا بیان                                      | سما |
|--------------------------------------------------------------|-----|
| لام كى فضيلت (اجروتواب)                                      | سمأ |
| بازت تین مرتبه طلب کی جائے                                   | ام  |
| لام كاجواب كس طرح دينا چاہيئے                                |     |
| سی سے سلام کہلوانا ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔       | ^   |
| لام میں پہل کرنے کی فضیلت                                    | سمأ |
| نھے کے اشارے سے سلام کرنے کی ممانعت سے ۵۸۰                   | ţ   |
| وں کوسلام کرنے کا بیان                                       |     |
| ورتوں کوسلام کرنے کا بیان                                    |     |
| ب اپنے گھر میں داخل ہوتوسلام کرے                             |     |
| نفتگوتے پہلے سلام                                            |     |
| می (غیرمسلم) کوسلام کرنا مکروه ہے                            | ز'  |
| يسے مجمع كوسلام كرنا جس ميں مسلم اورغير مسلم موں ٥٨٣         |     |
| واركا پيدل كوسلام كرنا                                       |     |
| تے وقت اور جائے وقت سلام کرنا                                |     |
| گھر کے سامنے کھڑے ہوکرا جازت طلب کرنا ۵۸۲                    |     |
| جازت کے بغیر <i>کئی کے گھر</i> میں جھا نکنا                  |     |
| ہازت طلبی سے پہلے سلام کرنا                                  |     |
| بعث ات میں اچا نک گھر پہنچنا ممنوع ہے ۵۸۸                    |     |
| رت و کا میں جھٹر کئے کا بیان                                 |     |
| كان پر قلم ركھنے كا فائدہ                                    |     |
| مان پر م ارت مان سیکھنے کا بیان                              |     |
| سریان کربان کیلے ہوگیاں ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |     |
| شر ین جے تما تھ خط و تماہت<br>شرک کو خط کیسے لکھا جائے       |     |
| • • •                                                        |     |
| نط پر مهر لگانے کا بیان                                      |     |
| ملام کرنے کا طریقتہ                                          |     |
| تنخاء کرنے والے کوسلام کرنا مکروہ ہے ۹۳۳                     | 1   |

| علم چھیانے پروعید                                                             |
|-------------------------------------------------------------------------------|
| طالبین علم کے ساتھ حسن سلوک کرنا                                              |
| علم المه جانے کا بیان                                                         |
| جو خض این علم سے دنیا کوطلب کرے                                               |
| روهی ہوئی حدیثیں دوسروں تک بہنچانے کی فضیلت ٥٢٠                               |
| حبوثی مدیث بیان کرنے کا وہال                                                  |
| جس حدیث کے بارے میں خیال ہو کہ وہ جھوٹ ہے،                                    |
| اس کوروایت کرنا جائز نہیں ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                |
| مدیث من کرید کہنا کہ قرآن ہمارے لئے کافی ہے،                                  |
| خطرناک گمراہی ہے                                                              |
| حديث لكصنے كي ممانعت                                                          |
| بحدیث لکھنے کی اجازت (تدوین حدیث کامسکلہ)                                     |
| اسرائيليات بيان كرنے كاتكم                                                    |
| خیر کے کام کی راہنمائی کرنے والاخیر کے کام کرنے                               |
| والے کی طرح ہے                                                                |
| ہدایت یا گراہی کی دعوت دی جس کی لوگوں نے پیروی کی ۵۲۷                         |
| سنت پر مل اور بدعت سے احتر از کابیان ۵۲۸                                      |
| منہیات سے احتر از لازم ہے                                                     |
| مدينه كے عالم كي فضيلت أ                                                      |
| عبادت پرنقه ( فنهم دین ) کی برتری                                             |
| عالم کے لئے ایک جامع نصیحت                                                    |
| عالم دين ميں دوباتيں ہونی چاہئيں                                              |
| مؤمن كاخير سے بھی پیدنہیں بھرتا۔                                              |
| وانشندی کی بات جہال بھی ملے لے لین چاہئے ۵۷۳                                  |
|                                                                               |
| ٱبْوَابُ الْإِسْتِيْنَانِ وَالْآذَابِ مَا مُوابُ الْإِسْتِيْنَانِ وَالْآذَابِ |
| اجازت طبی اورسلیقه مندی کا بیان                                               |

| پیٹ کے بل اوندھالیٹنے کی ممانعت                             | '        |
|-------------------------------------------------------------|----------|
| ستر کی حفاظت کا بیان<br>نیک لگانے کا بیان                   |          |
| الميك لكانے كابيان                                          |          |
| اجازت کے بغیر کسی کی مخصوص نشست گاہ پر بیٹھناممنوع          | ,        |
| ۲۱۹                                                         |          |
| جانور پرآگے بیٹھنے کا زیادہ حق مالک کا ہے                   |          |
| يلنگ پوش غاليچ كااستعال جائزه ب                             |          |
| ایک سواری پرتین آدمیول کاسوار ہونا                          |          |
| اچانک نظر پڑنے کابیان                                       |          |
| عورتوں کا مردول سے پردہ کرنا                                |          |
| شوہر کی اجازت کے بغیر عورت کے پاس جاناممنوع ہے ۲۲۲          |          |
| عورتوں کا فتنہ علین فتنہ ہے                                 |          |
| دوسرے کے بال اپنے بالوں میں ملانا مکروہ ہے                  |          |
| بالوں میں بال ملانے والی،ملوانے والی،اور بدن گودنے          |          |
| والی، اور گدوانے والی ملعون ہیں                             |          |
| مردول کی مشابہت اختیار کرنے والیعورتوں پر ، اورعورتوں<br>سے |          |
| کی مشابهت اختیار کرنے والے مردوں پرلعنت ۲۲۴                 |          |
| عورت کا خوشبودار ہوکر گھر سے نکلناممنوع ہے                  |          |
| مردول اورغورتول کی خوشبوؤل کا بیان                          |          |
| خوشبولوٹانا مکروہ ہے                                        |          |
| مرد کا مرد سے اور عورت کا عورت سے بغیر حائل کے جسم<br>پر    |          |
| لگاناممنوع ہے ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                             |          |
| ستر کی حفاظت ضروری ہے<br>سمبر                               |          |
| ران جھی ستر ہے                                              |          |
| نظافت وصفائی کابیان                                         |          |
| محبت کے وقت پر دہ کرنا<br>کا بات کے ملاس ماہ                | '        |
| نہانے کے ہوٹل میں جانا                                      | <i>i</i> |

| ۵۹۴           | علیک السلام کے الفاظ سے سلام کرنا مکروہ ہے۔           |
|---------------|-------------------------------------------------------|
| ۵۹۵           | و ین مجلس میں بیٹھنا!                                 |
| ۵۹۷           | راستے پر بیٹھنے والے کی کیا ذمہ داری ہے؟              |
| ۵۹۷           | مصافحه کا بیان                                        |
| Y++           | معانقه اور چو منے کا بیان                             |
| ۲۰۱           | ہاتھ اور پاؤں چومنا                                   |
| Y+r           | خوش آمدید کهنا                                        |
| Y+1°          | چھنکنے والے کو دعا دینا                               |
| ۲۰۴           | جب کسی کو چھینک آئے تو کیا کہے؟                       |
|               | چھنکنے والے کو کیا دعادی جائے؟                        |
| ۲۰۲           | جب چھنکنے والاتخمید کرے توتشمیت واجب ہے               |
| مانک لے . ۲۰۷ | جب چھینک آئے تو آواز پیت کرے،اور چ <sub>یر</sub> ہ ڈھ |
| Y•Z           | الله کوچھینک پسندہے، اور جماہی ناپسند                 |
| ۲۰۸           | نمازمیں چھینک آناشیطانی فعل ہے                        |
| ۲•۸           | کسی کواٹھا کراس کی جگہ بیٹھنا مکروہ ہے                |
| ووه           | کوئی شخص اپنی جگہ سے اٹھے، پھر واپس آئے، آ            |
|               | اں جگہ کا زیادہ حقدارہے                               |
| بضنا          | دوشخصوں کے درمیان ان کی اجازت کے بغیر بد              |
| Y+9           | مکروہ ہے                                              |
| ۲۰۹           | حلقہ کے نیچ میں بیٹھنا مکروہ ہے                       |
| ۱۱۱           | ناخن <i>تراشنے کابیان</i>                             |
| ہے؟۲          | کتنی مدت میں ناخن کا شااورمونچھ لینا ضروری            |
| ٠             | مو کچھ کا ٹینے کا بیان                                |
| אורייוור      | ایک مشت سے زائد ڈاڑھی کا منے کا بیان                  |
|               | ڈاڑھی کو بڑھانے کا بیان                               |
|               | چت لیٹنے کی حالت میں ایک پیرکودوسرے پر رکم<br>سریہ    |
| Y14           | باب اس کی کراہت کے ہار نے میں                         |

| rar                 | الله تعالى نے اپنے ہندوں كيلئے ايك مثال بيان فرمائی                  |
|---------------------|----------------------------------------------------------------------|
| Y∆∠                 | فرشتوں نے نبی مَالِّنْظَامُ کی ایک مثال بیان کی                      |
|                     | نبي مَلِّ الْفَصَّةَ عَمْ إِينِ اور دوسر انبياء عَيْمُ لِلله كي مثال |
| ۲۲۰ <sub>::</sub> . | بيان فرمائی                                                          |
| 171                 | شرک،نماز،روزه،صدقه اور ذکر الله کی مثالیس                            |
|                     | مؤمن کی دومثالیں                                                     |
|                     | باب قرآن پڑھنے اور قرآن نہ پڑھنے والے مؤمن                           |
| mrr                 | کی مثال                                                              |
| app                 | پانچ نمازوں کی مثال                                                  |
| ۲۲۲                 | آدمی اس کی موت اور اس کی آرز دکی مثال                                |
| PYY                 | ٱبُوَابُ فَضَائِلِ الْقُرْانِ                                        |
| YY9                 | قرآن کریم کے فضائل کا بیان                                           |
|                     |                                                                      |
|                     |                                                                      |

|              | جس گھر میں جاندار کی تصویر ہویا کتا ہواس میں فرشتے   |
|--------------|------------------------------------------------------|
| ۱۳۱          | داخل نہیں ہوتے                                       |
| 4mm          | مردوں کے لئے گیروا (گہرا گلانی) کپڑا مکروہ ہے        |
| ۳۳.          | سفيد كيژانينځ كابيان                                 |
| ۳۳.          | مردوں کے لئے سرخ کیڑا پہننا جائز ہے                  |
| 4ma          | سبز کیڑے کا بیان                                     |
| ma.          | کالے کیڑے کا بیان                                    |
| 4ma          | پیلے کپڑے کا بیان                                    |
| 4 <b>7</b> 4 | •                                                    |
| 1m∠          |                                                      |
| ۱۳۷          | تبا(چوغے) كابيان                                     |
| -            | الله تعالى كويه بات پسند ہے كه بندے پرالله كی نعت كا |
| ۲۳λ          | اثر دیکھیں                                           |
| ۲۳۹.,        |                                                      |
| 4mg          | ,                                                    |
| •۳۲          | •                                                    |
| ۲۳+          | بدشگونی(نحوست) کا بیان                               |
| ۲۳۲          |                                                      |
| سهم          |                                                      |
| ۳۸۲          |                                                      |
|              | نِي مَلِّفَظُةً كا:اك ميرك پيارك بيج! كهنا           |
|              | نومولود کا نام جلدی رکھنا                            |
|              | التھے نام کون سے ہیں؟                                |
|              | ناپنديده نام كون سے بير؟                             |
|              | نهایت بیهوده نام                                     |
|              | ئىي ئىرىي ئامول كوبدل دىنا                           |
|              | بی مُطِفِظَةُ کے ناموں کا بیان                       |
|              |                                                      |

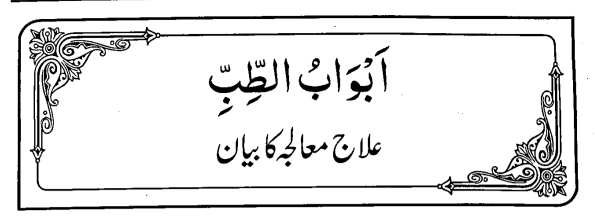
-ن ترندی شهرح ترندی : جلد چ*ې* 

| 797        | سورة الحشر كي آخري تين آيتوں كي نضيلت   |
|------------|-----------------------------------------|
| <b>797</b> | ني مَالِنْفَيَّةُ من طرح قرآن يرصة تهيج |
| Y9Y        | باب۱۱: قرآن کریم کی دوخاص فضیلتیں       |

| 499   | ٱبُوابُ الْقِرَاءَةِ                            |
|-------|-------------------------------------------------|
| 199   | قراءتوں کے بیان میں                             |
| ۷٠١   | مَالِيكِ اور مَلِيكِ كَي قراء تين               |
| · * * | العين (مرفوع) كى قراءت                          |
| ۷٠۲   | هَلْ تَسْتَطِيْعُ رَبُّكَ كَى قراءت             |
| ٠٠٣   | إِنَّا لَا عَمَالٌ غَنْدُ صَالِحَ كَى قراءت     |
| ۳۰    | مِنْ لَكُ إِنَّ عُنْدًا كَى قراءت               |
| ٠٠٠.  | فِي عَيْنٍ حَمِيثَةٍ كَي قراءت                  |
| ۷۰۴.  | غُلِبَتِ الدُّوْمِرُ كَي قراءت                  |
| ۷۰۴.  | مِنْ ضُعُفٍ كَى قراءت                           |
| ۷۰۵.  | فَهَلْ مِنْ مُّدَّدُ كِي قَرَاءِت<br>پروه کاف   |
| ۷+۵   | فَرُوحٌ ( بَضُمُ الراء) كَي قُراءت              |
| ۷٠۵   | وَالذَّكُوُّ وَالْإُنْثَىٰ كَي قراءت            |
|       | إِنِّي أَنَا الرِّزَّاقُ كَي قراءت              |
|       | سگاری کی قراءت<br>***                           |
|       | قر آن کریم کو یا در کھنے کی تا کید              |
|       | قرآن کریم سات حرفوں پرا تارا گیاہے              |
|       | اس بارے میں قر آن سات قراءتوں پر نازل ہوا ۱<br> |
|       | قرآن پڑھنے پڑھانے کی فضیلت<br>· مہر بریستہ      |
| 4     | ٹر آن کریم کتنے دن میں ختم کیا جائے؟            |
|       |                                                 |

|                    | قرآن کریم اوراس کے متعلقات کے فصف کل کا         |
|--------------------|-------------------------------------------------|
| ۱۲۹                | بيان                                            |
| ۱۷۱                | سورة الفاتحه كي فضيلت                           |
|                    | سورة البقره اورآيت الكرس كي فضيلت               |
|                    | سورة البقرة كي آخري دوآيتوں كي فضيلت            |
| ۷۸                 | سورهٔ آل عمران کی فضیلت                         |
| 149                | سورة الكهف كي فضيلت                             |
| ۱۸٠                | يان شريف كى نضيلت                               |
|                    | سورهٔ دخان کی فضیلت                             |
|                    | سورة الملك كي فضيلت                             |
| 1A۲                | سورة الاخلاص اورسورة الزلزال كي فضيلت           |
| 1ለኖ                | سورة الاخلاص كي فضيلت                           |
| ۲۸۲                | پناه میں رکھنے والی دوسورتوں کی فضیلت           |
| 114.               | قر آن کریم کی تلاوت کرنے والے کی فضیلت          |
| <b>4 4 4 4 .</b> . | قرآن کریم کی فضیلت                              |
| 491.               | قر آن کریم کی تعلیم کااجر                       |
| •                  | جو شخص قرآن مجید کا ایک حرف پڑھے اس کے لئے کتنا |
| 497.               | تواب ہے؟                                        |
| 491.               | قرآن کریم اللہ کے تقرب کا بہترین زریعہ ہے       |
| 490                | جو پیٹ قرآن سے خالی ہے وہ اجڑا ہوا گھر ہے .     |
| 492                | قر آن کریم کوجھول جانا بہت بڑا گناہ ہے          |
| 490                | فرآن کریم کے زریعہ سوال نہ کیا جائے             |
| 491                | قر آن کریم جہراً پڑھناافضل ہے یاسراً؟           |
| <b>V</b> 0 A       | سونے سے مہلے کون ہی اس تار ہو ج                 |





### رسول الله مِرَافِينَ الله مِرافِين على متعلق بدايات وغيره كابواب

طب نبوی کی روایات پڑھنے سے پہلے چے دباتیں جان لیں:

پہسلی بات: وہ ہے جو حضرت شاہ ولی اللہ صاحب محدث دہلوی قد سرہ نے لکھی ہے کہ احادیث کی دوقشمیں ہیں: ﴿ ایک وہ جن کا پیغام رسانی سے تعلق نہیں ، ہلکہ وہ دنیوی امور میں پیغام رسانی سے تعلق نہیں ، ہلکہ وہ دنیوی امور میں ایک رائے کے طور پر وارد ہوئی ہیں۔ ﴿ وہ جن کا پیغام رسانی سے تعلق نہیں ، ہلکہ وہ دنیوی امور میں ایک رائے کے طور پر وارد ہوئی ہیں، علاج معالجہ اور طب سے تعلق رکھنے والی روایات قسم قسم دوم کی ہیں اس لئے ابواب الطب کی روایات پڑھتے ہوئے یہ بات پیش نظر رکھنی جائے کہ یہ احکام شرعیہ نہیں ہیں۔

دواؤں سے ان کا علاج ممکن نہیں، اور جو بیار یاں مرکب غذاؤں کے فساد سے بیدا ہوتی ہیں ان کے لئے مرکب دوائیں ضروری ہیں، مفرد دوائیں کافی ہیں، اور جو بیار یاں مرکب غذاؤں کے فساد سے بیدا ہوتی ہیں ان کے لئے مرکب دوائیں ضروری ہیں، مفرد دواؤں سے ان کا علاج ممکن نہیں، اور قدیم زمانہ میں لوگ سادہ زندگی گزارتے تھے اور مفرد غذائیں کھاتے تھے، اس لئے حدیثوں میں جومفرد علاج آئے ہیں وہ کارگر تھے گراب جبکہ لوگ مرکب (طرح طرح کی) غذائیں کھانے لگے ہیں تو اب مفرد دوائیں زیادہ کارگر نہیں، اب مرکب دواؤں کی ضرورت ہوتی ہے، اس لئے بھی طب نبوی کی روایات معمول بنہیں ہیں۔

تیسسری بات: پہلے جب حکماء اور ڈاکٹر صاحبان کم تھے تو ہر شخص حکیم ڈاکٹر تھا، ایک ایک بیاری کے کئی کئی علاج لوگ جانے سے، جس کے سامنے بھی بیاری کا تذکرہ کیا جائے ایک نئی دوا بتا تا تھا اور اب شہروں کا حال تو یہ ہوگیا ہے کہ لوگ نزلے کی دوا بھی نہیں جانے ، اس کے لئے بھی حکیم ڈاکٹر کی طرف رجوع کرتے ہیں، غرض قدیم زمانہ میں لوگ عام طور پر بیاریوں کے علاج خود کرتے میں اور نئی سام سام کے لئے بھی حکیم ڈاکٹر کی طرف رجوع کرتے ہیں، غرض قدیم زمانہ میں لوگ عام طور پر بیاریوں کے علاج خود کرتے سے اورئی سل بروں سے علاج معالجے اور دواؤں کا علم حاصل کرتی تھی، ابواب الطب کی روایات اسی قبیل کی ہیں، نبی مُؤَفِّفَتِهُمْ نے تجربہ سے یا بروں سے جو باتیں جانی تھیں وہ امت کو بتلا کیں تا کہ امت ان سے استفادہ کرے۔

چون باست: ابواب الطب كى روايت برعمل كرنے كے لئے دوباتيں جانى ضرورى ہيں:

**اُ مرض کی بیجان:** بعض امراض پیچیپ دہ ہوتے ہیں اور بعض امراض متشابہ (ملتے جلتے ) ہوتے ہیں، اس لئے آئکھ بند کر کے کسی نسخہ پر

معمل نهيل كياجا سكتار

© دوا کے استعال کا طریقہ جاننا ضروری ہے یعنی میں علم ضروری ہے کہ دوا مفرد استعال کی جائے یا مرکب؟ پھر ہر دوا کی مقدار کیا ہو؟

اور دوا کتنی مقدار میں اور کتنی مرتبہ استعال کی جائے؟ ان سب با توں کا علم ضروری ہے گر میسب تفصیلات روایات میں نہیں آیا ہے کہ چار علاج مفید ہیں (۱) سعوط

آئین، اس لئے بھی طب نبوی کی روایات پر کما حقہ کم کمکن نہیں ، جیسے حدیث میں آیا ہے کہ چار علاج مفید ہیں (۱) سعوط

(ناک میں دوا ڈالنا) (۳) لدود (گوشتہ فم میں دوا ڈالنا) (۳) بچھنے لگوانا (۴) مسہل لینا ، گر یہ بات مردی نہیں کہ مرکی کس بیاری میں ناک میں دوا ڈالی جائے؟ اور کون می دوا ڈالی جائے؟ اور کون می دوا ڈالی جائے؟ اور کون می دوا ڈالی جائے؟ اور کون کی روایات پر کما حقہ لدود کیا جائے؟ جبکہ اس روایت پر کمل کرنے کے لئے یہ با تیں جانی ضروری ہیں ، اس لئے بھی طب نبوی کی روایات پر کما حقہ عل نہیں کیا جاسکتا۔

پانچویں بات: لوگ پہلے بیاریوں کا علاج خود کیا کرتے تھے کیونکہ حکیم ڈاکٹر کی جنس نایاب تھی اور تیار دوائیں بھی بازار میں دستیاب نہیں تھیں، اور اب صورت حال بدل گئ ہے، گاؤں گاؤں ڈاکٹر پھیل گئے ہیں، اور دواساز کمپنیاں ہرمرض کی دوابازار میں لے آئی ہیں، اس لئے جب روٹی ملے یوں تو کھیتی کرے کیوں؟ لوگ اب از خود علاج کرنے کا ذوق نہیں رکھتے، اس لئے بھی لوگ طب نبوی پرعمل پیرانہیں کیونکہ یہا دکام شرعیہ نہیں۔

چھٹی بات: عسلاج دوہیں: جسمانی اور روحانی، جوعلاج دواؤں سے کیا جاتا ہے وہ جسمانی ہے اور جوعلاج دعا تعویذ سے کیا جاتا ہے وہ روحانی ہے کیونکہ بیاریاں دوطرح کی ہیں، زیادہ تر بیاریاں دواؤں کی ہیں، وہ دواؤں کا اثر جلد قبول کرتی ہیں، اگرچہ دعا تعویذ بھی ان میں پہنچا تا ہے اور کچھ بیاریاں جھاڑ کی ہیں جیسے سانپ بچھو کا زہر: جھاڑ زیادہ سنتا ہے، دوااس میں کم اور دیر سے اثر کرتی ہے اس لئے ان ابواب میں دونوں علاجوں کا ذکر ہے۔

# طب كلغوى واصطلاحي معنى:

لفظ طب مثلثة الطاء ہے باب ضرب ونصر دونوں سے مستعمل ہے جس کے معنی علاج کرنا اور اس کا اطلاق جسمانی ، روحانی دونوں طرح کے علاج پر ہوتا ہے، اصطلاح میں علم طب وہ علم کہلاتا ہے ہے جس میں جسمانی امراض کے علاج و معالجہ کا بیان اور حفظان صحت کی تدابیر مذکور ہوں۔

طسب كاموضوع: ال فن كاموضوع بدن انسانى يا ابدان ذى روح به من حيث الصحة و المهرض. طب كاغرض وغايت:

#### حفظان صحت کے اصول وامراض سے شفاء حاصل کرنے کی تدابیر معلوم کرنا، باالفاظ دیگر جسمانی امراض سے بچنا۔ ع**لم طب کی ابتداءاوراس کی مختصر تاریخ:**

فن طب الهام فن م مختلف البياء عليه لا كالمرف اس كي نسبت كي جاتي هـ:

① بعض حضرات فرماتے ہیں کہ سب سے پہلے بیٹم حضرت آدم علائِلا کو دیا گیا پھران کے واسط سے حضرت شیث علاِئلا کو پھر بی آدم میں اس علم کی اشاعت ہوتی چل گئ، چنانچہ حضرات مفسرین نے آیت قر آنی ﴿ وَ عَلَیْمَ الْدَمُ الْاَسْمَاءَ ...الآیة ﴾ (البقرہ:۱۱) کی تغییر میں فرمایا کہ اللہ تعالی نے حضرت آ دم عَلاِئلا) کو دنیا کی نافع ومضر چیزیں اوران کے خواص و آثار ہر جاندار اور ہر قوم کے مزاج وطبائع اوران کے آثار وغیرہ سب بتا دیئے تھے۔لہٰذا سب سے پہلے فن طب کی معلومات حضرت آ دم علاِئلا) کو ہوئی ان کے بعد ان کی اولا دکو ہوتی چلی گئی۔

- ابعض حضرات کا خیال ہے کہ اس فن کی ابتداء حضرت سلیمان علائیلا سے ہوئی بزار اور طبرانی نے حضرت ابن عباس خاشی سے روایت نقل کی ہے کہ حضرت سلیمان علائلا جب نماز پڑھتے اور یہ بھی روایت نقل کی ہے کہ حضرت سلیمان علائلا جب نماز پڑھتے اور یہ بھی معلوم کرتے کہ تجھ کوکس کام کے لئے پیدا کیا گیا ہے تو وہ پیڑا پنے خواس بتا دیتا تھا جس کولکھ لیا جا تا اس طرح جڑی ہوٹیوں کے خواص کاعلم ہوا اور اس فن کی ابتداء ہوئی۔
- 3 سدیدی میں ہے کہ حضرت موئی علیتِنا پیار ہوئے انہوں نے پیاری کا علاج نہ کیا بلکہ انکار کیا حق تعالیٰ کی طرف سے نداء آئی کیا تم چاہتے ہو کہ توکل پر میری حکمت بیل کردو؟ میر ہے سواکون ہے جس نے عقاقیر اور حثائش میں یہ منافع رکھے ہیں ،صحت نہیں دی جائے گی جب تک ان دواؤں کو استعال نہ کرو گے چنا نچہ موئی علایٹنا نے علاج کیا اور ٹھیک ہو گئے، یہود یوں نے اس وجہ سے اس علم کی ایجاد موئی علایٹنا کی طرف منسوب کی ہے۔
- تغییر عزیزی میں ہے کہ جالینوں کے جگر میں در دہوا ہر چند گونا گول معالجات سے جدو جہد کوشش و جوشش کی مگر اچھا نہ ہوا خواب میں دیکھا کہ ایک شخص نورانی اس کو حکم دیتا ہے کہ اس شیریان ( دائیس ہاتھ کی پشت پر انگو تھے اور سبابہ کے درمیان ایک رگ ہے) سے خون نکالواس سے بیاری کوشفاء ہوگئ جالینوس نیند سے اٹھا اس شخص کو تلاش کیا اور فصد کر ایا چنا نچہ اچھا ہو گیا۔

یے سب اقوال درست معلوم ہوتے ہیں کیونکہ یہ بات مسلمات میں سے ہے کہ اس علم کوروحانی معاملات سے خاص تعلق ہے جس طبیب میں جس قدر روحانیت محسوس کی جاتی ہے ای قدراس کی تشخیص وتجویذ مؤثر ہوتی ہے جیسا کہ مشاہدہ اور تجربہ بھی ہے۔

پھر آہتہ آہتہ یعلم مختلف ممالک میں پہنچا اور ہر ملک والوں نے اس کی ابتداء کی نسبت اپنے اپنے پیٹواؤں کی طرف کی مثلاً اہل ہند نے کا اس کی ابتداء برھا تی نے کی ہے اہل چین نے کہا ادویہ کے استعال کا اول روائ وینے والا پہلا شخص شہنشاہ ہورنگ کی ہے جس کا زمانہ حضرت عیسیٰ علایتا ہے 1887 سال قبل ہے پھر اس سے دیگر اشخاص نے سیھا، بابل والے کہتے ہیں سب سے پہلے اہل بابل نے اس کی ابتداء کی ہے لوگوں کے سامنے مریض کو لا یا جاتا اور ہر شخص اپنی آپنی تبحویز سے اس کا علائ کرتا تھا جس سے فائدہ ہوتا اس کو ابتداء کی ہے لوگوں کے سامنے مریض کو لا یا جاتا اور ہر شخص اپنی آپنی آپنی تبحویز سے اس کا علائ کرتا تھا جس نے فائدہ ہوتا اس کو تا ہے اور چاندی کی تختیوں پر لکھ لیا جاتا تھا اور اس کو اپنیا ہم کی طرف منسوب کی ہے اہل مصر کہتے ہیں کہ اس کو ایجاد کیا ہے جو حضرت سلیمان علایتا ہم کی طرف منسوب کی ہے اہل مصر کہتے ہیں کہ قدیم مصری بادشاہ تھا تھوسس نے اس علم کو ایجاد کیا ہے جو حضرت عیسیٰ علایتا ہے ہوئی ہے اہل یونان ابوالطب کہتے ہیں ان کا خیال ہے ہے کہ کتاب پر سیفی تھی کہ اللہ میونان خورس جو حضرت سے موئی ہے اہل یونان ابوالطب کہتے ہیں ان کا خیال ہے ہوئے ہیں پر سیفین خدا کی طرف سے الہام ہوا تھا اس نے اپنی اولا دکویہ فی ساغورس جو حضرت میں جو حضرت میں علی ایونا تھی تک یون میدون خدا کی طرف جو کس جو تا تھا۔

تدوين علم طب:

استلبیوسی سولہویں نسل میں تقریباً حضرت عیسیٰ علاِئلا سے 460 سال قبل حکیم بقراط پیدا ہوا جو یونا نیوں میں پہلا شخص ہے جس نے دیگر علوم کی طرح فن طب کو با قاعدہ مرتب کیا اور اس پر کتابیں کھیں۔ بقراط کے بعد ارسطا طالیس حکیم ہوا جس کی علمی تحقیقات اور کوششوں سے علم طب میں بہت کچھا ضافہ ہوا اس کے بعد حکیم جالینوس کا دور آیا جس نے دیگر نامور اطباء کے ساتھ مل کرعلم الادویہ پر قابل قدر کتابیں کھیں۔

اس زمانہ کے مشہور اطباء ٹا و فرسطس اور ویسقوریدوس، برمانیدس اور افلاطون وغیرہ ہیں، اس کے بعد یونانی زبان سے عربی زبان میں اس کو فتقل کیا گیا مسلمانوں کے عروق کے زمانہ میں اس علم میں بہت ترتی ہوئی اور اضافہ و ترمیم بھی کی گئی، و مثق میں مسیحی اور یہودی استادوں کی مدد سے اس یونانی طب کی تعلیم پر پوری کوشش کی گئی بغداد میں خلیفہ ہارون الرشید کے زمانہ میں ایک بڑا وارالعلوم قائم کیا گیا جو برسوں تک خوب چاتا رہا، دولت امویہ اور عباسیہ میں بقراط و جالینوس کی بہت کی کتا ہیں درسگاہ میں داخل درس تھیں، اسلامی طب کا عروق ابو بکر محمد بن زکر یا رازی 850ء سے شروع ہوتا ہے جس نے بغداد میں تحصیل علوم کی اور علم طب کو حکیم ابوالحس میں ماروں الحکمۃ سے تحصیل کیا موصوف کی تصنیفات سوسے زائد ہیں۔ علم طب پر حادی کمیر نہایت ابوالحس بن من ربح اور کی اسلامی اطباء میں احمدہ کتا ہوں کو مزید ترقی ہوئی، اسلامی اطباء میں مشہور حکماء ابوالقاسم زبراوی ابوم وان عبدالملک اور ابوالولیہ محمد بن احمد بن رشد مشہور طبیب ہوا ہے۔ اس نے فلفہ اور طب پر کتا ہیں مشہور حکماء ابوالقاسم زبراوی ابوم وان عبدالملک اور ابوالولیہ میں احمد بن رشد مشہور طبیب ہوا ہے۔ اس نے فلفہ اور طب پر کتا ہیں کتھیں چنا نچہ اسلامی فلفہ کو اس کے نام کے ساتھ خاص تعلق ہے ان کے علاوہ اور بھی نامور اطباء گز رہے ہیں مثلاً ابن بیطار، داؤد انطاکی، ابوعلی بن عیسیٰ علی بن عباس قرشی سمر قندی ، ارزانی اور مومن وغیرہ۔

قرآن وحديث سے طب كا ثبوت:

نفرانی طبیب ہارون رشید یختیموع نے علی بن حسین بن واقد سے کہا کہ تمہارے قرآن میں کوئی چیز طب سے نہیں ہے تو انہوں نے جواب دیا کہ حق تعالی نے تمام طب کوقرآن کیم کی اس آیت میں جع فرمادیا ہے: ﴿ وَ کُلُوْا وَ اشْرَبُوا وَ لَا تُسُرِوفُوا ﴾ (الاعراف: 2) اس نے جواب دیا کہ حضور مُرافِظَةً نے اپنو فرمان المعدة اس نے چرکہا کہ تمہارے نبی کی تعلیم میں طب کا ذکر نہیں ہے تو علی بن حصین نے جواباً فرمایا کہ حضور مُرافِظةً نے اپنو فرمان المعدة (یہ آپ مُرافِظةً کی طرف محض شہرة منسوب ہے ورنہ یہ حارث بن کلدہ کا قول ہے) بیت کل داء والحمیة راس. کل دوا میں طب کو بیان کیا گیا ہے تو بختیموع نے کہا چھرتو تمہارے نبی نے حالینوں کے لئے کھر بھی نہیں چھوڑا۔

عقلاء کا فیصلہ ہے کہ ضرور بات زندگی اور علوم مفیدہ فنون نافعہ قاطبۂ مذہب اسلام میں بتلائے گئے ہیں، روحانیت، تمدن، اخلاق، صحت بدنی، معاشرت ومعیشت اور حسن زندگی کے تمام قوانین اس میں موجود ہیں چن نچہ اہل ایمان نے تمام علوم وفنون اپنے پینمبر کی ہدایت کے مطابق علیحہ و مرتب فرما دیئے ہیں اور علم طب بھی انہیں علوم میں سے ہے آج بھی جو اصول حفظان صحت کے ڈاکٹروں نے قائم کئے ہیں وہ پہلے ہی سے اسلام میں موجود ہیں۔الغرض کوئی خوبی اور کوئی حسن و جمال علمی و عملی ایسانہیں جواسلام میں نہ ہو۔

در حقیقت نی کریم مُرافظی این است کو جہال احکام شرع کی تبلیغ فر مائی ہے ساتھ ہی ساتھ آپ نے آ داب معاشرت ومعیشت کو

تھی واضح انداز میں بیان فرمایا ہے کتب احادیث میں کوئی کتاب الی نہیں جس میں آ داب نہ بیان کئے گئے ہوں اوراسی کے ساتھ جسمانی علاج کے لئے بھی آپ مَلِّشْ ﷺ نے بہت می اشیاء وادویہ کو بیان فرمایا ہے اس کوطب نبوی مَلِّشْ ﷺ کہا جاتا ہے حضرات محدثین راٹیٹیڈ کی عادت ہے کہوہ اپنی تالیفات میں ابواب الطب کاعنوان قائم کر کے ان احادیث کوذ کر فرماتے ہیں جوعلاج ومعالجہ سے متعلق حضور مَلْظَفِيَّةً سے مروی ہے۔

امام ترمذي واليليذ في بهي ابني جامع ترمذي مين ابواب الطب عن رسول الله على كاعنوان قائم فرمايا باوراس كتحت مختلف باب قائم كرك آب مَلِّنْ فَكُنَّةً كِفرامين كوجمع كيا بـ

### بَابُمَاجَآءَفِىالْحَمِيَّةِ

#### باب ا: پر هيز کابيان

(١٩٥٩) إِذَا آحَبَّ اللَّهُ عَبْلًا حَمَاكُ اللَّهُ نَيَا كَمَا يَظَلُّ آحَلُ كُمْ يَخْمِي سَقِيْمَهُ الْمَاءَ.

دنیا سے ای طرح بچا تا ہے جس طرح کوئی شخص اپنے بیار کو یانی سے بچا تا ہے۔

(١٩٢٠) كَخِلَ عَلَى رَسُولُ اللهِ ﷺ وَمَعَهُ عَلِيٌّ وَّلَنَا دَوَالِ شُعَلَّقَةٌ قَالَتْ فَجَعَلَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَأْكُلُ وَعَلِيٌّ مَعَهُ يَأْكُلُ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ لِعَلِيِّ مَهُ مَهُ يَاعَكُي فَإِنَّكَ نَاقِةٌ قَالَ فَجَلَسَ عَلِيٌّ وَّالنَّبِيُّ ﷺ يَأْكُلُ قَالَتْ فَجَعَلْتُ لَهُمْ سِلْقًا وَّشَعِيْرًا فَقَالَ النَّبِيُّ وَاللَّهِ عَلِيُّ مِنْ هٰنَا فَأَصِبُ فَإِنَّهُ أَوُ فَقُ لَك.

تَرْجَبِهُمْنِهِ: حضرت ام منذر مِن لَيْمَا بيان كرتى بين ايك دن نبي اكرم مُؤلِفَيَّا ميرے ہاں تشريف لائے آپ مُؤلِفَيَّا كَ ساتھ حضرت على مُنْ الله يهي تھے ہمارے گھر میں تھجوروں کے خوشنے لئکے ہوئے تھے نبی اکرم مُؤَلِّنْكِيَّةً نے ان کو کھانا شروع کیا حضرت علی مُناتِّئِه نے بھی ان کو کھانا چاہا تو نبی اکرم مَلِّنْ ﷺ نے فرمایا اے علی خالٹی ارک جاؤرک جاؤتم ابھی بیاری سے اٹھے ہوحضرت ام منذر خالتیٰ بیان کرتی ہیں بی<sup>ن</sup> کرحضرت علی خاتی ہیٹھے رہے اور نبی اکرم مُطَافِظَةِ اسے کھاتے رہے پھراس کے بعدان حضرات کے لیے چقندراور جو تیار کیے گئے تو نبی اکرم مُلِّافِیٰکَۃ نے فر ما یا اے علی اسے کھاؤ کونکہ تمہاری طبیعت کے لیے موافق ہے۔

#### تشريع: بارى من مفراشاء سے پر ميز كرنے كا حكم:

ان احادیث سے سیمعلوم ہوتا ہے کہ جب کوئی شخص بیار ہو، یا بیاری سے صحت کے بعد طبیعت میں نقابت اور کمزوری ہوتو اسے الی تمام چیزوں سے پر میز کرنا چاہئے جواس کے لئے نقصان دہ ہو کتی ہے، پر میز نہ کرنا خلاف سنت عمل ہے، لہذا ایسی چیز کھانی چاہے جوصحت کے لئے فائدہ مند ہو، نبی کریم مُؤلِّفَيْكَةً نے حضرت علی ٹڑاٹوز کو نیم پختہ تھجور کھانے سے اس لئے منع کیا تھا کہ یہ ذرا تُقیل ہوتی ہے اور حضرت علی نطانی ابھی ہی بیاری سے شفایاب ہوئے تھے،طبیعت میں کافی کمزوری تھی،خطرہ ہے کہ اگر تھجوری کھالیس تو کہیں د دبارہ بیار نہ ہوجا نمیں، اس لئے آپ مَلِ اَنْتَائِیَّا نے انہیں منع فرمایا اور جب ام منذر والنینائے نے چقندر اور جو تیار کر دیے تو پھر آپ مَلِّ اَنْتَائِیَا ہِ

نے انہیں کھانے کا حکم دیا کہ یہ چیزیں تم کھالو، یہ خفیف اور ہلکی غذا تمیں ہیں، یہ تمہارے لئے زیادہ مناسب ہیں۔

یماری میں پر ہیز کا ثبوت قرآن مجید کی اس آیت ﴿ وَ إِنْ كُنْتُدُ مَّرُضَى اَوْ عَلَى سَفَدٍ ﴾ (النماء: ٣٣) سے بھی ہوا ہے کہ اگرتم بیار یا مسافر ہو، بیماری میں پانی کا استعال نقصان دہ ہو یا سفر میں پانی میسر نہ ہوتو تیم کیا جاسکتا ہے، اسلام نے بیآسانی اسی لئے دی ہے تا کہ انسان اپنی صحت کا خیال رکھے اور ہرائی چیز سے پر ہیز کرے جوصحت کے لئے نقصان دہ ہوسکتی ہے۔

طب کی تین بنیادی ہیں:

حفظان صحت، پر میز اور استفراغ مادهٔ فاسد اور تینوں کی طرف قر آن کریم نے اشارہ کیا۔ اِ ذَا اَحَبَّ اللّٰهُ عَبْلًا تَحَمَّا گُاللّٰ نُیّا: ونیاسے بچانے کی دوصورتیں ہیں:

🛈 سرے سے صالح بندے کو دنیا دی ہی نہ جائے ،اس کوغریب رکھا جائے۔

2 دنیا دی تو جائے اور خوب دی جائے مگر اس کے دل کو مال میں نہ اٹکا یا جائے ، بہت سے صحابہ کرام مختائی اور صلحائے عظام ایسے گزرے ہیں جن کو اللہ تعالی نے صاحب تروت (مال و دولت والا) بنا یا تھا، مگر ان کے دل دولت میں بھینے ہوئے نہیں تھے۔ ایک واقع سے : حضرت عبد الرحمان بن عوف مختائی بڑے مالدار تھے، جب رمضان آتا اور شام کو ان کے سامنے دستر خوان بچھا یا جاتا تو افطاری دیکھ کررونا شروع کردیتے اور ان صحابہ مختائی کو یاد کرتے جو غربت کی حالت میں دُنیا سے رخصت ہو گئے تھے، پھر سارا دستر خوان غریوں کو بانٹ دیا جاتا خود اس میں سے بچھ بھی خیس کھاتے تھے۔

دوسسراواقعسد: پیران پیرحفرت شخ عبدالقادر جیلانی رحمه الله بر سے مالدار سے، آپ یکسپورٹ اورامپورٹ کا کاروبار کرتے سے، ایک مرتبہ مجلس میں منبجر نے اطلاع دی کہ فلاں جہاز جوفلاں ملک جارہا تھا ڈوب گیا، آپ نے سرجھالیا، تھوڑی دیر کے بعد سر اشایا اور فرمایا: الحمدلله! لوگوں کو جیرت ہوئی، کیونکہ بیانا للہ وانا الیہ راجعون پڑھنے کا موقعہ تھا مگر کسی کو بوچھنے کی ہمت نہ ہوئی پھر بیا واقعہ پیش آیا کہ مجلس، میں منبجر نے اطلاع دی کہ فلال ملک سے جو جہاز مال لے کر آیا تھا وہ بینچتے ہی دوگے نفع پر بک گیا تو آپ نے سرجھالیا، تھوڑی دیر کے بعد سراٹھایا اور فرمایا: الجمدلله! اب لوگوں سے مبر نہ ہوسکا اور بوچھ ہی لیا کہ حضرت! دونوں موقعوں پر نے سرجھالیا، تھوڑی دیر کے بعد سراٹھایا اور فرمایا: الجمدلله! اب لوگوں سے مبر نہ ہوسکا اور بوچھ ہی لیا کہ حضرت! دونوں موقعوں پر آپ نے تحمید کی اس کی کیا وجہ ہے؟ حالا تکہ دونوں موقع مختلف سے، آپ نے فرمایا: میں نے پہلی مرتبہ الحمدلله نقصان ہونے پر نہیں الم تعام نہ اب نفع ہونے پر کہا ہے بلکہ جب نقصان کی خبر ملی تو میں نے سرجھا کر دل کا جائزہ لیا کہ اس کوصد مہ پہنچ پیا نہیں؟ میں نے دیکھا کہ قلب نقصان سے متاز نہیں ہوا اس پر میں نے الحمد للہ کہا ہے۔ دیکھا کہ قلب نقصان سے متاز نہیں ہوا اس پر میں نے الحمد للہ کہا ہے۔

تیب را واقع ۔ : خواجہ عبداللہ احرار رحمہ اللہ بھی بہت مالدار تھے، جب وہ خدام کے ساتھ نکلتے تھے تو بادشاہ کا جلوس ماند پڑجا تا تھا، میں نے آپ کی قبر کی زیارت کی ہے اور اس سے مصل خانقاہ بھی دیکھی ہے، ان کے یہاں بزرگی کا شہرہ من کرایک مرید آیا اور آپ کا تھا، میں نے آپ کی قبر کی اور است آنکہ دنیا دوست دارد! وہ کیسا بزرگ جو دولت جمع کئے ہوئے تھا تھ دیکھ کر بدگان ہوگیا، اس نے خانقاہ کے دروازے پر لکھ دارد! وہ کیسا بزرگ جو دولت جمع کئے ہوئے ہے! کس مرید نے حضرت کو اطلاع دی کہنو واردمہمان نے خانقاہ کے دروازے پر یہ کھا ہے، آپ نے فرمایا: اس کے نیچ لکھ دو: وگر دارد برائے دوست دارد! یعنی اگر کوئی اللہ کے لئے اور حاجت مندوں پر خرج کرنے کے لئے دنیا رکھتا ہے تو اس میں کیا مضا لکھ ہے!

اور دنیا سے بچانے کی یہ دونوں صورتیں ای حدیث سے سمجھ میں آتی ہیں، اس طرح کہ آپ سَرِ اَسْکِیَا آپ سَرِ اِسْکِی تم میں سے ہر شخص اپنے مریض کو پانی سے بچا تا ہے اور ظاہر ہے: پانی ہر مریض کے لئے مصرنہیں گردے کی پتھری میں تو پانی خوب پلا پاجا تا ہے اور عرب تو بخاری کو پانی سے نہلاتے ہیں، یہی حال مال کا بھی سمجھنا چاہئے، وہ ہر حال میں مصرنہیں۔

سند کی بحث: پہلی حدیث کے بارے میں امام تر مذی رحمہ اللہ نے پہلی بات بیفر مائی ہے کہ اس کے راوی صرف فلیح بن سلیمان ہیں، گریہ بات صحیح نہیں، امام بخاری رحمہ اللہ نے الباریخ الکبیر میں اس کی ایک اور سند بھی ذکر کی ہے۔ (تحفة الاشرف مزی13:108)

اور دوسری بات بیفرمائی ہے کہ گئے اس حدیث کوعثان بن عبدالرحمٰن سے روایت کرتے ہیں اور ایوب بن عبدالرحمٰن سے بھی، پھر ایوب کی سند کھی ہے اور دونوں کی روایت میں فانه اوفق لگ ہے اور دونوں کی روایت میں فانه انفع لگ ہے اور دونوں کا مطلب ایک ہے ۔۔۔۔۔۔اور پہلی حدیث کی دونوں سندوں کے آخر میں جوعبارت ہے: وقال محمد بن بشار فی حدیثه الی آخری اس عبارت کا مطلب واضح نہیں ، کیونکہ محمد بن بشار ایوب بن عبدالرحمٰن کے شاگر دنہیں ہیں کہ کہیں: مجھ سے ایوب نے حدیث بیان کی کر مند بیان کی کیونکہ ایوب نے حدیث بیان کی کیونکہ کیم سے روایت آئی ہے، اب بیساع کی صراحت کی تاکہ بیا حتال ختم ہوجائے کہ شاید ایوب کا تذکرہ سندیں وہم ہو)۔

اور دوسری حدیث کی بھی دوسندیں لکھی ہیں: پہلی سندموصول ہے اور دوسری مرسل، اس کے آخر میں حضرت قادہ کا تذکرہ نہیں ادر بیرقادہ: حضرت ابوسعید خدری پڑائٹو کے اخیافی بھائی ہیں اور حضرت محمود بن لبید صحابی صغیر ہیں۔

فائ : علاج کے سلسلہ میں یونانی اور ایلوپیتی یعنی انگریزی طریقہ علاج مختلف ہیں، طب میں سبب کا علاج کیا جاتا ہے اور جب
ہاری کا سبب ختم ہوجاتا ہے تو مسبب یعنی بہاری خود بخو دختم ہوجاتی ہے، وہ دوبارہ نہیں لوئتی اور انگریزی طریقہ علاج میں مسبب کا
علاج کیا جاتا ہے تا آنکہ اس کا سبب ختم ہوجائے، چنانچہ یونانی دواؤں سے فوراً بہاری نہیں دبتی اور انگریزی دواء کی پہلی خوراک ہی
انژ دکھاتی ہے، نیزیونانی دواکا کوئی کورس نہیں ہوتا بلکہ جب تک بہاری کا سبب ختم نہ ہو: دواکھانی پڑتی ہے اور سبب کے ختم ہونے کی
علامت سے ہے کہ مسبب یعنی بہاری ختم ہوجائے اور انگریزی طریقہ علاج میں دواؤں کا کورس ہوتا ہے، جس کو پورا کرنا ضروری ہوتا
ہے ورنہ بہاری عود کرآنے کا احتمال رہتا ہے کیونکہ سبب ابھی باتی ہے۔

اس کوایک مثال سے بھیں: دیوار میں درخت نکل آیا اس کوختم کرنے کے دوطریقے ہیں: ایک تیز اب سے اس کی جڑیں جلا دی جائیں، درخت خود بخو دسو کھ جائے گا اور پھر بھی نہیں اگے گا۔ دوسسرا: پہلے درخت کی ٹہنیاں کا ٹی جائیں، پھر تنا نکالا جائے پھر جڑیں کھود کی جائیں تو بھی درخت ختم ہوجائے گا، کیکن اگر ذرابی جڑ بھی باقی رہ گئی تو درخت دوبارہ اُگ آئے گا۔

لعنات: طب: (طاکے نیچ زیر) جسمانی و ذہنی علاج ، دوا علم الطلاح۔ أم المنذر: بيضور طَوْفَيَّمَ كی خالہ ہیں، ان كانام سلمی بنت قیس ہے۔ دوال دالية كی جمع ہے: نیکی مجود کے خوشے، جنہیں کئے کے لئے گھر میں لئكا دیا جائے ۔ معلقہ لئكائے ہوئے ۔ معدہ: بياسم فعل ہے، اس کے معنی ہیں: رک جاء ، گھر گھر ۔ ناقہ: بي نقد (باب سمع) سے اس فاعل كاصيغہ ہے، وہ ضعف اور ممروی ہوئے ہے۔ سلقا: (سین کے نیچ زیر اور لام کے سكون کے ساتھ) چقندر، ایک قشم کی سبزی جس کے پے لیے اور جڑ گہری ہوتی ہے، پکا كركھائی جاتی ہے۔ شعید: جو۔ أصب: (ہمزے پر زبر اور صاد كے نیچ قشم کی سبزی جس کے پے لیے اور جڑ گہری ہوتی ہے، پکا كركھائی جاتی ہے۔ شعید: جو۔ أصب: (ہمزے پر زبر اور صاد کے نیچ

زير كے ساتھ) صيغه امر ہے: تم لے لو، كھالو۔ حمالا: اللہ تعالی اس كو بچاتے ہيں، محفوظ رکھتے ہيں۔ سقيھہ: مريض، بيار۔

## بَابُمَاجَاءَ فِي الدَّوَاءِ وَالْحَثِّ عَلَيْهِ

# باب ۲: دوا دارو کی ترغیب

(١٩٢١) قَالَ قَالَتِ الْاَعْرَابُ يَارَسُولَ اللهِ اَلَانَتَدَاوٰى قَالَ نَعَمْ يَاعِبَادَاللهِ تَدَاوَوْافَانَ اللهَ لَمْ يَضَعُ دَاءً اِلَّاوَضَعَ لَهُ شِفَأَاوُقَالَ دَوَأَ اِلَّادَاءً وَّاحِدًا قَالُوا يَارَسُولَ اللهِ وَمَاهُوَ قَالَ الْهَرَمُ

ترکیجینبا: حضرت اسامہ بن شریک بیان کرتے ہیں: پھے دیہاتیوں نے عرض کی: یارسول الله مَا اَلْتُ عَاہِم دوائی استعال نہ کیا کریں۔ نبی اکرم مَا اَلْتُ عَالَیْ اِللّٰہ کے بندو! دوائی استعال کیا کروکیونکہ الله تعالیٰ نے جو بھی بیاری پیدا کی ہے اسکے لیے شفابھی رکھی ہے (رادی کوشک ہے شایدیہ الفاظ ہیں) اسکے لیے دوابھی رکھی ہے البتہ ایک بیاری ایسی ہے (جس کی کوئی دوا نہیں) لوگوں نے عرض کی یارسول الله دوہ کون می ہے؟ نبی اکرم مَا اِلْتُعَافِیَا اِنْ اِسْمَا یا۔

تشویسے: دنیا دارالا سباب ہے، یہاں اللہ تعالی نے ہر چیز کا سب بنایا ہے۔ پس بیاری کے لئے بھی اسباب پیدا کئے ہیں اور شفاء کے بھی اسباب بنائے ہیں، پھر جو اسباب ظاہری ہیں ان کو اختیار کرنا مامور بہ ہے، اس لئے بیاری کا علاج کرانا مسنون ہے اور یہ توکل کے منافی نہیں۔

لعنات: الحث عليه: علاج كراني كى ترغيب الإنداوى: كيا بم علاج نه كرائيس تداووا (بيامركا صيغه ب) تم علاج كراؤ له يضع: نبيس پيداكى، نبيس اتارى - الهوه: (باء اور راء پر زبرك ساته) برها پاريمان برها په سے مراوموت به برطها پاسكى تمہيد ہے، اور موت الى بيارى ہے جس كاكوئى علاج نبيس \_

اعت راض: قرآن وحدیث میں توکل (اللہ کی ذات پراعمّاد کرنے) کی تعلیم دی گئی ہے اور اس حدیث میں علاج کا حکم دیا گیا ہے، بظاہر بیدونوں باتیں متعارض معلوم ہوتی ہیں،

''جولوگ کہتے ہیں کہ فلال پختھروں کی وجہ سے بارش ہوئی وہ پختھروں پرایمان رکھتے ہیں اور اللہ تعالیٰ کا انکار کرتے ہیں،

اور جولوگ کہتے ہیں کہ اللہ کے فضل سے بارش ہوئی وہ اللہ پرایمان رکھتے ہیں اور پختھر وں کا انکار کرتے ہیں۔'' اور اسباب خفیہ کی ممانعت: تونہیں کی گراس کے ترک کو اولی قرار دیا،مسلم شریف (حدیث 220) میں حدیث ہے کہ قیامت کے دن ستر ہزار لوگ ایسے ہوں گے جو بے حساب اور بے عذاب جنت میں جائیں گے،صحابہ ٹٹٹٹٹٹٹے نے دریافت کیا: وہ کون لوگ ایسے ہوں گے؟ آپ مِئلِشْٹِکٹٹے نے فرمایا:

> همرالذین لایرقون، ولایسترقون، ولایتطیرون، وعلی رجه مریتو کلون. "وه لوگ بین جونه جھاڑتے بین اور نہ جھڑواتے بین اور نہ بدشگونی لیتے بین اور اپنے پروردگار پر بھروسہ کرتے ہیں۔"

اور اسباب ظاہری کو اختیار کرنا ما مور بہ ہے اس حدیث میں نبی مُؤَافِئَةُ نے علاج کرانے کا تھم دیا ہے کیونکہ بیسب ظاہری ہے گرسبب ظاہری اختیار کرنے کی حالت میں بھی بھر وسہ اللہ تعالیٰ برہونا چاہیے کیونکہ اسباب بیس وہ اللہ کے بیدا کے ہوئے ہیں وہ خود کارنمیں مسبب الاسباب اللہ تعالیٰ ہیں وہ چاہیں گے تو اسباب کام کریں گے ورز نہیں کریں گے اور آگے بید حدیث آرہی ہے کہ فر مایا: اعقلھا و تو کلی: اُونٹ کے ہیر میں رہی باندھ کہ اللہ پر اعتاد کروں یا یونہی چرنے کے لیے چھوڑ دوں اور اللہ پر اعتاد کروں؟ آپ نے فر مایا: اعقلھا و تو کلی: اُونٹ کے ہیر میں رہی باندھ کہ اللہ پر بھر اسٹر کر اور جنگ احد نہایت خت معرکہ تھا، چنا نچہ نی نے دروز رہی اور بنگ اسب ایک دروازہ سے ہیں اور پر جنگ ہونی کو بین کے بین کے دروازہ سے ہیں اور کی کئی کہ سب ایک دروازہ سے شہر میں داخل مت ہونا کہیں ایسانہ ہو کہ لوگوں کی نظروں میں آجاؤے گرساتھ ہی بید بھی بتا دیا تھا کہ ہوگا وہ ہی جو اللہ چاہیں گے۔" ما شہر میں داخل مت ہونا کہیں ایسانہ ہو کہ لوگوں کی نظروں میں آجاؤے گرساتھ ہی بید بھی بتا دیا تھا کہ ہوگا وہ ہی جو اللہ چاہیں گے۔" میا آخری عند میں مائٹ کہ بھی ہونا کہیں ایسانہ ہو کہ لوگوں کی نظروں میں آجاؤے گرساتھ ہی بید میں ہوئی کہ ہوگا وہ ہی جو اللہ چاہیں گے۔" ما آخری حرب میں انسانہ ہوئی اور دوان سے اللہ کے تھم میں ہوئی ارسف دیا کہا تھا اس طرح شہر میں واغل ہو سے اور دوان سے اللہ کے تھم میں سے کی چیز کو ٹال نہیں سے تھے ، بیٹی ان کہ کی کہا تھا اس طرح شہر میں واغل ہیں سے اسلہ کو اختیام آپ نے ایک کا اور دوان سے اللہ کے تھی میں ہوئی اور دوان کو انسانہ کو کہا تھا دور کی لیے تھی ہوئی تیا کہ کو گوئی گیا ہوئی کہا تھا ہوئی کی کہا تھا وہ اللہ کی نے ان کو ملم دیا تھا بھنی بید اروان سے انسانہ کو کہا کہ کو کہا کہ کو کہا کہ کو کہا کہا کو کہا کہ کو کہا کہ کو کہا کہ کو کہا کہ کو کہ کو کہا کہ کو کہا کہ کو کہا کہ کو کہا کہ کو کہ کو کہ کہ کو کہا کہ کو کہا کہ کو کہ کو کہ کو کہ کو کہ کو کہ

خلاصہ یہ ہے کہ اسباب ظاہرہ اختیار کرنے کے ساتھ اللہ پر اعتاد ضروری ہے، پس اسباب ظاہرہ کا اختیار کرنا توکل کے منافی نہیں ، جس طرح اسباب کا اختیار کرنا تقدیر کے منافی نہیں ، کیونکہ اسباب بھی تقدیر کا ایک حصہ ہیں ، تفصیل ابواب القدر میں آئے گی۔ خلاصہ کلام: اسباب کی تین قسمیں بیان فرمائی ہیں: خلاصہ کلام: اسباب کی تین قسمیں بیان فرمائی ہیں: اقول: اسباب مقطوعہ یعنی یقینیہ یہ وہ اسباب ہیں جن کے ساتھ اللہ تعالیٰ کے تکم ومشیت سے مسبباب کا تعلق ہے ہمیشہ اسی طرح ہوتا ہے اس کے خلاف نہیں ہوتا ہے مثلاً جب تک کھیت میں کاشت نہیں کرے گا غلہ نہیں اگے گا کوئی یہ کے کہ بغیر غلہ ہوئے کھیت

میں غلہ پیدا ہوجائے بیاللہ تعالیٰ کی سنت جار ہیے خلاف ہے یہاں بھی کاشت کرنا پڑے گی اس پر اللہ تعالیٰ کی سنت جاریہ کے مطابق پیداوار کا ترتب ہوگا ، اگر جلب منفعت کے ان ظاہری یقین اسباب کوترک کر کے کوئی شخص توکل کرتا ہے تو وہ گنہگار ہوگا ای طرح دفع مفترت کے لئے اسباب مقطوعہ یقینیہ کا اختیار کرنا لازم ہے مثلاً پانی کے ذریعہ پیاس کی شدت دور ہوتی ہے روٹی کے ذریعہ جوک کا ضرر دور ہوتا ہے اگر پیاسا پانی نہ پینے اور بھوکا نہ کھائے تو گنہگار ہوگا۔

دوسری قتم: اسباب ظنیہ ہے بینی غالب میہ ہے کہ مسبباب ان کے بغیر حاصل نہیں ہوتے مثلاً کوئی مسافر جنگل بیابان میں سفر کرتا ہوتو اس کو جائے کہ توشئراہ ضرورساتھ لے چونکہ غالب گمان ہے کہ جنگل میں ضرور یات اکل وشرب میں میسر نہ ہوں گی لہٰذا ایسے اسباب ظنیہ کااختیار کرنا سنت مؤکدہ ہےان اسباب کا اختیار کرنا توکل کے منافی نہیں ہے۔

تیسری قتم: اسباب موہومہ بیدوہ اسباب ہیں جن کے ذریعہ مسببات تک پہنچنا وہمی ہے ضروری نہیں ہے کہ تدبیر کے بعد طلوب حاصل ہومثلاً مال حاصل کرنے کی بڑی بڑی تدبیریں کی جاتی ہیں اور وسیع ترمنصوبے بنائے جاتے ہیں حالانکہ ان منصوبوں سے مال کاحصول یقینی وظنی نہیں بلکہ وہمی ہے بسا اوقات تمام منصوبے بے کار ہوجاتے ہیں اسی طرح دفع مصرت کے لئے اسباب موہمومہ جیسے، داغ لگوا نا وغیرہ ان اسباب کا ترک بہتر ہے اس لئے کہ ان سے توکل حاصل نہ ہوگا۔

بہر حال علاج ومعالجہ اسباب ظنیہ میں سے ہے جوتوکل کے خلاف نہیں ہے۔

تداووا: حضور مَرَالْفَيَاةَ في علاج و دواكر في كاحكم فرمايا كيونكه الله تعالى في برمرض كاعلاج نازل فرمايا بيخود حضور مِرَالْفَيْكَةُ سياينا علاج كرنا ثابت ب، حضرت عائشه و التيناس يو جها كياكه آب اس قدر دوائيس كس طرح جانتي بين فرمايا كه حضور مَا النَّيْ عَيَا كَمُ وَا علاج ومعالجه کی وجہ سے میسب دوائیں مجھے یا دہوگئیں۔ نیز کتب احادیث کے ابواب الطب صراحة استحباب تداوی پر دال ہے۔ فائك : امام غزال وليفيد نے چندايے اسباب بيان فرمائے ہيں جن كى وجہ سے اگر علاج نه كيا جائے تو كچھ مضا كقة نہيں ہے نيز بعض حضرات سلف رایشیوی نے بھی ایسا فر مایا ہے۔

اقال: مریض اہل کشف میں سے ہوں اس کو بذریعہ کشف حقیقی یاغلبہ ُظن یا رویائے صالح سےمعلوم ہوجائے کہ اس مرض میں اس کا

دوم: مریض خوف عاقبت یا اپنے حال میں ایسامستغرق ہے کہ اس کومرض کی تکلیف کا احساس ہی نہیں اور دواوعلاج کی فرصت نہیں۔ سوم: مرض انتہائی پراناہے جو دوائیں اس کے لئے تجویز کی جاتی ہیں ان کی افادیت وہمی ہے جیسے داغ وغیرہ۔

چہارم: کوئی تخص مرض کی اذیت پرصبر کر کے اجر حاصل کرنا چاہتا ہے یا اپنے نفس کا امتحان لینا چاہتا ہے۔

پنجب، امراض کے تکفیر ذنوب ہونے کی وجہ سے علاج نہیں کرانا چاہتا۔

مشتشم: زیاده صحت مندر ہے سےغرور و کبر کا اندیشہ ہے اس وجہ سے علاج نہیں کرتا، بہر حال آن چھو وجوہ کی بناء پر بعض حضرات نے ترک علاج کی اجازت دی ہے۔

الهرم بفتح الهاء والراء: برهايمرض لاعلاج كول ب؟

1 علامہ خطابی والیون فرماتے ہیں کہ آپ مَرافِين اللہ اللہ عن بر صابہ کو ایسا مرض فرمایا جس کی کوئی دوانہیں ہے اس کی وجہ یہ ہے کہ

جس طرح امراض کے ذریعہ آ دمی کمزور ولاغر ہوکر موت تک پہنچ جاتا ہے ایسے ہی بڑھایے کے ذریعہ بھی آ دمی موت تک پہنچ جاتا ہےجس کا کوئی علاج نہیں گویا بڑھایہ اعلیٰ قسم کا مرض ہے،

- ② حافظ ابن حجر را اللي فرمات بين كه جرم سے مرادموت ہے بڑھا په كوموت كے ساتھ تشبيه دى گئى ہے كيونكہ جس طرح موت ك ذر یعہ صحت بدن ختم ہو جاتی ہے ای طرح بڑھا ہے کے ذریعہ بھی آ ہتہ آ ہتہ صحت ختم ہو جاتی ہے یا بڑھا پیرموت کے زیادہ قریب ہےاس کئے کہ بوڑھا آ دمی صحت سے مایوس ہوتا ہے بالآ خرموت پراس کی زندگی کیوری ہوجاتی ہے۔
  - ابعض حضرات فرماتے ہیں یہاں استثناء ہے جمعنی لکن الھر مرلادواء له۔

#### بَابُهَاجَاءَهَايُطُعَمُ الْمَرِيْضُ

# باب ۳:جس میں اس چیز کا ذکر ہے جو بیار کو کھلائی جاتی ہے

لَيَرْتُقُفُوَّا دَالْحَزِيْنِ وَيَسْرُ وْعَنُ فُوَّادِ السَّقِيْمِ كَمَا تَسْرُ وَالِحُدَا كُنَّ الْوَسَخَ بِالْمَآءَ عَنُ وَجُهِهَا.

تَرْجَبِهِكُنُهِ: حضرت عائشه «كَانْتُهُ بيان كرتي ہيں نبي اكرم مُلِّنْشِيَّةً كي كسي اہليہ كواگر بخار ہوجا تا تو آپ مِلِنْشِيَّةً ان كے ليے حريرہ تيار كرنے کا حکم دیتے تھے اور پھر انہیں یہ ہدایت کرتے تھے کہ وہ گھونٹ گھونٹ کر کے اس پئیں آپ مِئِلْ ﷺ بَیفر ماتے تھے یہ مملین دل کو تقویت پہنچا تا ہے اور بیار شخص کے دل کی نکلیف کو دور کرتا ہے بالکل اس طرح جیسے کوئی عورت پانی کے ذریعے اپنے چبرے کامیل دور کرتی ہے۔

تشريح: مريض كو"حساء" كطلايا جائے: اس حديث ميں نبي كريم مَثَلِ النَّيْجَ في اپنِ عمل كي ذريعداس بات كى تعليم دى ہے كه مريض كو ہلکی غذا کھلائی جائے تا کہ وہ اس کے معدے پر بوجھ نہ ہو، خاص طور پر جب بخاریا ایسا کوئی مرض ہوجس سے کمزوری زیادہ ہوجاتی ہے، ایسے میں تقبل غذا تنبی عموماً نقصان پہنچاتی ہیں، اس لئے ایسی غذا استعمال کی جائے جوصحت کے لیے مفید ہواور جس سے طبیعت پر بوجھ بھی نہ ہو، حدیث باب میں جس کھانے کا ذکر ہے، اس کی افادیت حضور اکرم مُطَّنْتُ ﷺ نے بتائی کہ بیکھانا دل کو طاقت فراہم کرتا ہے اور اس سے دل کے رخج وغم زائل ہوجاتے ہیں اور سکون قلب حاصل ہوتا ہے۔

اس مدیث میں نبی کریم مِرِ النظائم نے اس کھانے کے فائدے کو سمجھانے کے لئے عورتوں سے خطاب کر کے فر مایا کہ جس طرح تم میں سے کوئی پانی سے اپنے چہرے کی میل کو دور کرتی ہے ای طرح وہ کھانا آ دمی کے تم کو دور کرتا ہے،

بیار کی دو حالتیں ہیں، بھی اس کو کھانے کی خواہش نہیں ہوتی اور بھی بھوک نہیں ہوتی۔ پہلی صورت میں اس کوحریرہ پلانا جاہئے اور دوسری صورت میں زبردی نہیں کھلانا چاہئے کیونکہ اس وقت طبیعت مرض کی مقاومت (مقابلہ ) کررہی ہوتی ہے، پس اس کو کھانے کی طرف متوجنہیں کرنا چاہئے ، چنانچہاطباء سخت بخار میں اور بحرانی کیفیت میں غذا دینے سے منع کرتے ہیں۔امام ترمذی رحمہ اللہ نے دوباب قائم کئے ہیں، پہلے باب میں جب مریض کا کھانے کو جی نہ چاہ رہا ہواس وقت کا حکم ہے اور دوسرے باب میں جب

مریض بالکل کھانے کے لئے تیار نہ ہواس وقت کا حکم ہے۔

بخاری (حدیث 5417) میں حضرت عائشہ خاتف سے مردی ہے کہ نی مُلاَ الله الله بدنة هجمة لفواداله ریض،

تن هب ببعض الحزن: ملبینہ یعنی بحوی یا چھنے ہوئے آئے میں دودھ اور شہد طاکر بنایا ہوا حریرہ بیاری دلجوئی کا ذریعہ ہے، اور
اس کا پچھنم دورکرتا ہے۔ امام ترذی پر الله الله نظرت عائشہ خاتھا گی جس حدیث کا حوالہ دیا ہے وہ بہی حدیث ہے، بھی مریض کو بحوک تو ہوتی ہے مگر کھانے کو جی نہیں چاہتا، ایس صورت میں تھوڑے گی میں آٹا بھون لیا جائے، پھر اس میں کافی دودھ ڈال کر پکالیا جائے اور اس کو ایسا بیٹلا رکھا جائے کہ اس کو گھونٹ گھونٹ بیا جائے، مریض اس کو دل نہ چاہئے کی ،جس سے اس کوقوت ملے گی۔ جو جو ہٹ کے گاور بیخیال نکل جائے گا کہ اس نے پچھنیں کھایا اورغذ ابھی پیٹ میں پہنے جائے گی ،جس سے اس کوقوت ملے گی۔ بوجھ ہٹ کا اور بیخیال نکل جائے گا کہ اس نے پچھنیں کھایا اورغذ ابھی پیٹ میں پہنے جائے گی ،جس سے اس کوقوت ملے گی۔ لعن است الموغذ بخار، شدید بخار، تپ سے ساء یہ کھانے کی ایک قسم ہے جو آئے ، دودھ یا پانی اور گھی سے بنایا جاتا ہے، بھی اس سے بیٹھا کرنے کے لئے شکر یا شہر بھی ملایا جاتا ہے، لیمن الفا حاء ' حریرہ' اور " تلبیدنہ' استعال کے جاتے ہیں، بعض روایات میں اسے تعلیم کرنے کے لئے شکر یا شہر بھی ملایا جاتا ہے، لیمن لفظ حاء ' حریرہ' اور " تلبیدنہ' استعال کے جاتے ہیں، معنی سب کے اس میٹھی کہا گیا ہے، گویا اس کھانے کے لئے تین لفظ حاء ' حریرہ' اور " تلبیدنہ' استعال کے جاتے ہیں، معنی سب کے ایک بی جسو امنہ وہ اس حاء کو تھوڑ اتھوڑ اگر کے بیتے ، چسکی لگا کر پیتے۔ لید تو : قوت دیتا ہے ، طاقت پہنچا تا ہے۔ فواد ایک بی جسو امنہ وہ اس حاء کو تھوڑ اتھوڑ اگر تا ہے۔ تیسر و : وہ ہٹاتی اور زائل کرتی ہے ، طاقت پہنچا تا ہے۔ فواد دل المحذین' نگین آدی۔ یسر و : (یار کے دل سے) غم دور کرتا ہے۔ تیسر و : وہ ہٹاتی اور زائل کرتی ہے ، طاقت پہنچا تا ہے۔ واد

# بَابُمَاجَآءَلَاثُكُرِهُوْامَرْضَاكُمْ عَلَى الطَّعَامِ وَالشِّرَابِ

# باب ہم: بیاروں کو کھانے پینے پر مجبور مت کرو

(١٩٢٣) لَا تُكْرِهُوا مَرْضَا كُمْ عَلَى الطَّعَامِ فَإِنَّ اللَّهَ يُطْعِبُهُمْ وَيَسْقِينِهِمْ.

تَرَخَجْهَنَّهُ: 'حضرت عقبہ بن عامر جہنی نظینہ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَطَّلْطَیَّۃؓ بنے فرما یا اپنے بیاروں کو کھانے پرمجبور نہ کیا کرو کیونکہ اللّٰہ تعالیٰ انہیں کھلاتا پلاتا ہے۔

تشرینے: لاتکوهوا: تم زبردی اور جرنه کرو۔ موضی: مریض کی جمع ہے: بیار مریض کوزبردی کوئی چیزنہیں کھلانی چاہئے۔

نی کریم ﷺ نے فرمایا: "لا تکو هوا موضا کھ علی الطعام، فان الله تبارك و تعالی یطعمه مدویسقیه مد" السخه یکاروں کو کھانے پرمجورمت کرو، کیونکہ اللہ تعالی ان کو کھلاتے ہیں، یعنی ان کونہ کھانے سے ضعف لاحق نہیں ہوتا، اللہ تعالیٰ اس کا مداوا کردیتے ہیں اور اگر اس شدید ناگواری کی حالت میں زبردتی کھلاؤ گے تو اس کی طبیعت کھانے کے نظم وانتظام کی طرف متوجہ ہوں گی اور وہ مرض کی مقاومت نہیں کرسکے گی، مگر دوکیفیتوں میں فرق کرنا ضروری ہے:

ایک۔: مریض کو بھوک تو ہے مگر کھانے کو جی نہیں چاہتا، اس حالت میں اس کوحریرہ دینا چاہئے اور دوسری حالت یہ ہے کہ مریض بالکل کھانا ہی نہیں چاہتا، اس کو بھوک ہی نہیں، پس ایس حالت میں زبرد سی نہیں کھلانا چاہئے اور اللہ کے کھلانے پلانے کا مطلب یہ ہے اللہ تعالی مریضوں کو ایسی قوت عطا فرماتے ہیں جو کھانے پینے کے قائم مقام ہوجاتی ہے۔ بعض حضرات فرماتے ہیں کہ اس سے 79

مرادیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کو بھوک اور پیاس کی تکلیف برداشت کرنے پرصبرعطافر ماتے ہیں۔

ابن قدامہ کہتے ہیں کہ حضورا کرم مُرِاَنْ کُھُنَا نے اس ارشاد میں بڑا اہم ادب بیان فر مایا ہے جواس میں غور کرنے سے معلوم ہوتا ہے وہ یہ کہ جب کوئی مریض کھانے پینے سے گریز کرتا ہے تو اس وقت اس کی طبیعت مرض کے مقابلے میں مشغول ہوتی ہے، اگر اس وقت اس کو زبردتی غذا دی جائے تو مرض کے مقابلے سے طبیعت ہٹ جائے گی، فائدے کے بجائے نقصان ہوگا، یہی وجہ ہے کہ بعض بیاریوں میں مریضوں کو محصوص ایام میں کھانے پینے سے منع کیا جاتا ہے، کیونکہ مریض کی طبیعت اس دن مرض کے مقابلے میں زیادہ مشغول ہوتی ہے، اس لئے نبی کریم مَراَنْ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ

#### بَابُ مَاجَآءَ فِي الْحَبِّةِ السَّوْدَاء

# باب۵: کلونجی کا بیان

(١٩٢٣) عَلَيْكُمْ بِهِذِيهِ الْحَبَّةِ السَّوْدَاءُ فَإِنَّ فِيهَا شِفَاءً مِّنْ كُلِّدَاءٍ إِلَّا السَّامَر وَالسَّامُ الْمَوْتُ.

ترکیجی تنبی: حضرت ابو ہریرہ نٹاٹنئہ بیان کرتے ہیں نی اکرم میرانشکیج نے فرمایا تم کلونجی استعال کیا کرد کیونکہ اس میں موت کے علاوہ ہر بیاری کی شفاء ہے (حدیث میں استعال ہونے والے لفظ) سام سے مرادموت ہے۔

# تشریع: کیا کلونجی ہر باری کا علاج ہے؟

صدیث باب میں ہے کہ فیان فیمها شفاءً امن کل داء کلونجی میں ہر مرض کا علاج ہے، اس سے کیا مراد ہے، کیا اس میں عموم ہے کہ ہر مرض کا اس میں علاج ہے یا بعض کا ، اس کے بارے میں مختلف اقوال ہیں:

- ① علامہ خطابی اور علامہ طبی میسیط وغیرہ فرماتے ہیں کہ حدیث کامفہوم اگر چہ عام ہے کیکن سے خاص طور پر انہی امراض میں زیادہ فائدہ مند ہوتی ہے جورطوبت اور بلغم سے پیدا ہوتے ہیں، کیونکہ کلونجی کی تا ثیر خشک اور گرم ہوتی ہے، اس لئے بیان بیاریوں کا علاج میں مفید ہوتی ہے جواس کی ضد ہوں۔
- علامہ کرمانی، عینی اور حضرت گنگوہی پڑتی فرماتے ہیں کہ حدیث میں عموم ہی مراد ہے کہ کلونجی تمام بیاریوں کے لئے نفع بخش ہوتی ہے کیونکہ حدیث میں موت کا استثناء کیا گیا ہے کہ کلونجی موت کے علاوہ تمام امراض کے لئے فائدہ مند ہوتی ہے اس ہے عموم ثابت ہوتا ہے، چنا نچہ کلونجی بعض امراض میں تنہا مفید ہوتی ہے جبکہ بعض میں کسی اور دوا کے ساتھ ملا کر، بشر طیکہ خاص مقدار اور مناسب ترکیب کے ساتھ اسے شامل کیا جائے۔
- آ ابن عربی را النظافہ فرماتے ہیں کہ حدیث کے الفاظ میں گوکہ عموم ہے لیکن اس سے اکثر امراض مراد ہیں کہ کلونجی اکثر بیاریوں میں مفید ہوتی ہے، جس طرح کہ شہد کے بارے میں اللہ تعالی نے فرمایا: ﴿ فِیْدِ شِفَاءٌ لِّلْقَاسِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ على اللهِ على اللهِ تعالی معلوم ہوتا ہے کہ شہدتمام امراض کا علاج ہے حالانکہ یہ مراد نہیں ہے کیونکہ تجربہ سے یہ ثابت ہے کہ بعض بیاریوں میں شہد فائدے کے بجائے نقصان دہ ہوتا ہے، معلوم ہوا کہ شہدتمام امراض کے لئے نہیں بلکہ اکثر امراض کے لئے مفید ہوتا ہے، ایسے

ہی کلونجی بھی تمام امراض میں نہیں بلکہ اکثر امراض میں فائدہ مند ہوتی ہے۔

 بعض حضرات فرماتے ہیں کہ نبی کریم مَثَلِّنْ اللَّی میں کے حال کو دیکھ کرعلاج تجویز فرماتے میے ممکن ہے جس وفت آپ نے سے ارشاد فرمایا ہو، اس وقت آپ کے سامنے ایسا کوئی مریض ہوجس کے لئے کلونجی ہی مفیرتھی، آپ نے اس کے مزاج اور مرض کا اندازہ لگا کر فرمایا: فیان فیھا شفاء من کل داء ۔ گویا بیاس مخصوص مریض کی حالت کے اعتبار سے ہے۔، ابن ابی جمرة واشیر کہتے ہیں کہ جب ہم اہل طب کے تجربات پر اعتماد کرتے ہیں اور علاج ان کی تجاویز کے مطابق کرتے ہیں تو ہم کو چاہئے کہ آپ مَرَافِظَيْجَةً کے اس فرمان میں کوئی شک وشبہ نہ کریں بلکہ آپ راٹیٹیا کے فرمان کی تصدیق کریں اور یقین کرتے ہوئے جملہ امراض کے لیے کلونجی کوشافی مانیں صاحب محیط اعظم فرماتے ہیں کہ اہل عرب کی غذا چونکہ عموماً راطبہ اور حامضہ ہوتی ہے اس لئے ان کو اکثر امراض بادہ لاحق ہوتے ہیں لہذاان کے جملہ امراض کے لئے کلوجی مفید ہے گویا آپ کے اس فرمان میں عموم نوعی ہے یہ جملہ اقوال متقارب ہیں۔

### کلونجی کےفوائد:

کلونجی گرم وخشک ہوتی ہے، رطوبت کوخشک کرتی ہے، قوت باہ کو پختہ اور معتدل کرتی ہے،خلطوں کوخارج کرتی ہے، پیشا ب وحیض کو جاری کرتی ہے، قاطع بلغم بھی ہے اورمحلل ورم بھی ،نزلہ کے لئے بھی مفید ہے،نہار منہ استعال کرنے سے پیٹ کے کیڑوں کے کئے نافع ہے، نیز سانس کی بیاریوں کے لئے بھی مفید ہے اور مرض برقان کے لئے سعوطاً نافع ہے، البتہ بی خناق اور در دسر پیدا کرتی ہاں کے لئے سرکہ اور کتیر المصلح ہے۔

#### بَابُمَاجَآءَفِئ شُرُبِٱبُوَالِ الْإِبِلِ

# باب ۲: حرام اشیاء سے علاج کرانے کا شرعی تھم

(١٩٢٥) أَنَّ نَاسًا مِّنُ عُرَيْنَةَ قَدِمُوا الْهَدِينَةَ فَاجْتَوَوْهَا فَبَعَثَهُمْ رَسُولُ اللهِ ﷺ فِي ابِلِ الصَّدَقَةِ وَقَالَ اشْرَبُوا مِنُ ٱلْبَانِهَا وَأَبُوالِهَا.

تَرُجْجُهُ بَهِ: حضرت انس مُن الله بيان كرتے ہيں عرينہ قبيلے كے پچھلوگ مدينه منورہ آئے وہاں كى آب وہوا انہيں موافق نه آئى تو نبي اكرم مَطِّشَيَّةً نے انہیں زکوۃ کے اونٹوں کی طرف بھیج دیا اور ارشا دفر مایاتم ان کا دودھ اور پبیثاب ( دوائی کے طوریر ) پیو۔

# تشرنیح: تداوی بالمحرمات جائز ہے یانہیں؟

اضطراری حالت میں یعنی جان کا خطرہ ہوتو تداوی بالحرام بالاتفاق جائز ہے جیسے کہ قولہ تعالی:﴿وَ قَدْ فَصَّلَ لَكُمْهُ مَّا حَوَّمَهُ عَلَيْكُمْ إلا مَا اضْطُدِدْتُهُ إلَيْهِ ﴾ (الانعام:١١٩) اورجان كاخطره نه بوصرف مرض كعلاج كے ليے تداوى باالحرام من اختلاف ہے اور کی مذاہب ہیں: 1 امام صاحب رالیون عنابلہ کے ہال مطلقاً جائز نہیں ہے۔ 2 امام مالک رایون کے ہال مطلقاً جائز ہے۔ ③ شوافع تداوی بالمحرمات المسكر جائز نهيں ليكن تداوى بالمحرمات غير المسكر ہ جائز ہے۔ ﴿ قاضى ابو يوسف وليشيؤ كے نزديك اگر حالت ضرورت ہوتو تداوی بالحرام جائز ہے اور حالت ضرورت کا مطلب بیہ ہے کہ طبیب حاذ ق فیصلہ کرے کہ تداوی بالحرام کے علاوہ علاج ممكن نہيں۔

اختلاف كى وجد: احاديث تعارض كا ب- وا تعدير نين سي تداوى بالحرام كا جواز معلوم موتا باور" لا شفاء في الحرام ""ان الله لم يجعل شفاء كم فيما حرم عليكم "(صحيح بخارى ص: ٨٤٠ ج: ٢ باب شرب الحلواء والعسل) اوابوداؤريس ہے لاتتداووابالحوامر ابتطیق سے کہ جن احادیث سے جوازمعلوم ہوتا ہے وہ محول ہیں ضرورت کی حالت پراور جن سے عدم جواز معلوم ہوتا ہے وہ محمول ہیں ضرورت کے علاوہ کی حالت پر اور بیروا تعہ عرنین دلیل سے امام ابو یوسف رایٹیا یہ کا جواب ہوسکتا ہے کہ آ ب مِنْ النَّيْنَةَ کو وحی کے ذریعے اطلاع دی گئی ہوگی کہ ان کی شفاء انہی چیزوں میں ہے کیکن دیگر اطباء ظنی فیصلہ کریں گے اور مزید جوابات اس مدیث کے ابھی گذشته مسله میں ملاحظه کرلیں۔

حفیہ کے نز دیک فتو کی اس پر ہے کہ حرام اور نجس اشیاء سے علاج اس وقت جائز ہے جب کوئی ماہر ڈ اکٹر بتا دے کہ اس مرض کا علاج حرام اورنجس دوا ہی ہے ہوسکتا ہے،حلال اور پاک دوااس کے لئے فائدہ مندنہیں ہے،للہذااگر کسی مسلمان کواپیا کوئی مرض لگ جائے جوحلال دواسے نہیں بلکہ حرام سے درست ہوسکتا ہے تواہے چاہئے کہ سی مسلمان ماہر ڈاکٹر سے مشورہ کرے اور حرام دواای قدراستعال کرےجس قدراہے ضرورت ہو، ضرورت سے زیادہ استعال کرنا درست نہیں ہے۔

#### بَابُ مَنْقَتَلَ نَفْسَهٰ بِسَمِّ اَوْغَيْرِه

# باب ٤: زہر وغيره سے خودکشي كرنے كابيان

(١٩٦٦) مَنْ قَتَلُ نَفْسَهُ بِحَدِيدُ رَقِ جَآءَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَحَدِيدُ نَ ثُوفَ فِي يَدِهٖ يَتَوَجَّأُ بِهَا فِي بَطْنِهِ فِي نَارِ جَهَنَّمَ خَالِدًا هُ كَلَّالَ الْبَكَّا وَّمَنْ قَتَلَ نَفْسَهُ بِسُمِّ فَسُبُّهُ فِي يَدِهِ يَتَحَسَّاهُ فِي نَارِ جَهَنَّمَ خَالِكًا هُ كَلَّمًا اَبَكًا.

تَرْجَجْ بَنْهِ: حَفْرت ابو ہریرہ مُنافِقہ بیان کرتے ہیں میراخیال ہے انہوں نے مرفوع حدیث کے طور پر بیان کیا ہے (لیتن نبی اکرم مُؤَثِّفَ اِنْ نے فرمایا ہے ) جو شخص لوہے کے ذریعے خودکشی کرے گا وہ قیامت کے دن آئے گا تو لوہے کی چیز اس کے ہاتھ میں ہوگی اور وہ جہنم کی آ گ میں ہمیشہ ہمیشہاس چیز کواپنے پیٹ میں گھونپتا رہے گااور جو شخض زہر کے ذریعے خودکشی کرے گاوہ زہراس کے ہاتھ میں ہوگا اوروہ جہنم کی آگ میں ہمیشہ ہمیشداسے بیتارہے گا۔

(١٩٢٧) مَنْ قَتَلَ نَفْسَهُ بِحَدِيدُ يَوْ فَعَدِيدُ مَنْ قَدُ يُدِيدُ مِنْ مَنْ قَتَلَ نَفْسَهُ بِحَدِيدُ مِنْ قَدَ مَنْ قَتَلَ نَفْسَهُ بِحَدِيدُ مِنْ قَدَ مَا أَبَلُ الْوَصْ قَتَلَ نَفْسَهُ بِسُمِّر فَسُمُّهُ فِي يَدِهِ يَتَحَسَّاهُ فِي نَارِجَهَنَّمَ خَالِمًا هُ كَلَّمًا فِيُهَا اَبَمًا وَّمَنُ تَرَدَّى مِنُ جَبَلِ فَقَتَلَ نَفْسَهُ فَهُوَ يَتَرَدَّى فِي نَارِ جَهَنَّمَ خَالِلًا هُغَلِّمًا فِيْهَا ٱبَلَّا.

تریخچنتها: حضرت ابو ہریرہ نٹائٹو سیان کرتے ہیں نبی اکرم مَلِّنْسَئِئَ اَنے فر مایا جوُخص لوے کے ذریعے خود کشی کرئے گاوہ لو ہااس کے ہاتھ میں ہوگا جسے وہ جہنم کی آگ میں ہمیشہا پنے پیٹ میں گھونپتار ہے گا اور جوشخص زہر کے ذریعے خودکشی کرے گا وہ زہراس کے ہاتھ میں ہوگا جے وہ جہنم میں ہمیشہ بیتارہے گا اور جو شخص پہاڑ سے بنچے گر کرخو دکشی کرے گا تو وہ جہنم کی آگ میں ہمیشہ نیچے گرتارے گا۔

(١٩٧٨) خَلَى رَسُولُ اللهِ ﷺ عَنِ النَّاوَاءِ الْخَبِينِ فِي قَالَ ابوعيسي يعني السمر.

كرتے ہيں)اس سےمرادز ہرہے۔

تشرینے: خور کئی کیوں حرام ہے؟

دراصل انسان اپنی ذات کا خود ما لک نہیں ہے کہ جس طرح چاہے اسے میں تصرف کرے بلکہ بیجہم اللہ کی امانت ہے بندہ کو اس سے صرف انتفاع کا اختیار دیا گیا ہے اس لئے اگر بندہ بیار ہوجائے تو اس کی حفاظت کے لئے علاج معالجہ کا تکم ہے لہذا اگر کوئی شخص الله کی اس امانت میں خیانت کرتا ہے اور اپنے اختیار سے اس کو ہلاک کرتا ہے اور خود کشی کرلیتا ہے تو بیٹخص خائن کہلائے گا اور گناہ کبیرہ کا مرتکب ہوگا اور اس پرجہنم کی سزا ہے اس لئے اللہ تعالیٰ نے خودکشی کوحرام فرمایا ہے۔۔ پھرخودکشی کا فائدہ کچھنہیں ، آ دمی مسجهتا ہے کہ میں مرکز مصیبتوں سے نجات یا وُں گا حالانکہ آ دمی مرکز بھی نہیں مرتا۔

موت بدن سے روح کے جدا ہونے کا نام ہے:

حضرت امام ابوالحن اشعری ولٹیکا نے یہ بات واضح کی ہے کہ موت بدن سے روح کے جدا ہونے کا نام ہے، پس بدن تو مرتا ہے گرروح نہیں مرتی،اں کوجسم سے نکلنے کے بعد جزاؤ سزا کا سامنا کرنا پڑتا ہے، پھرخود کٹی کرنے سے کیا فائدہ؟ ہوسکتا ہے آ گے اور بھی سخت عذاب سے دو چار ہونا پڑے اس لئے مومن کہھی بیر کت نہیں کرنی چاہئے۔

تشرِيح: بيحديث مرفوع ہے يا موقوف؟ عبيدة بن حميد رئيليا؛ كوشك ہے، وہ كہتے ہيں: اد اہد فعه: ميرا كمان ہے كه حضرت ابوہريرہ تفاثی نے اس حدیث کومرفوع کیا ہے، لیکن آ میمش والٹیکا کے دوسرے تلامذہ کی جوسندیں آرہی ہیں، ان میں بیرحدیث بالاتفاق مرفوع ہے۔ © اورتیسری بات بیرے: ومن تردی من جبل، فقتل نفسه، فهویتردی: فی نار جهم، خالدا مخلدا فیها ابدا: اور جو خص کسی پہاڑ سے گرا، پس اس نے اپنے آپ کو مار ڈالا تو وہ پہاڑ سے گرے گا: وہ دوزخ کی آگ میں لمبے عرصہ تک رہے گا، بہت دنول تک رہے گا، ہمیشہ ہمیش رہے گا۔

تشریح: اس حدیث کوانمش الیکی سے وکیح اور ابو معاویہ میں شاہ کی طرح روایت کرتے ہیں یعنی وہ حدیث کو بالیتین مرفوع كرتے ہيں۔امام تر مذى رحمه الله فرماتے ہيں: يہ سيح حديث ب، اور پہلى حديث سے سيح ترب، اعمش والتيلا كے ديكر متعدد تلامذہ نے بھی بیصدیث ای طرح روایت کی ہے، پس عبیدہ کو جو حدیث کے مرفوع ہونے میں شک تھا وہ سیح نہیں، بیصدیث بالیقین مرفوع

مَنْ قَتَلَ نَفْسَهُ بِسُمِّد اور مذكوره حديث ابوہريره والني سے ايك اور سند سے بھى مروى ہے: محمد بن عجلان والثين سعيد مقبرى والنيك سى، اور وه حضرت ابو ہريره و الني سى، اور وه ني مُرافِينَة سے روايت كرتے ہيں كه آب نے فرمايا: من قتل نفسه بسمر

هخلدا فيها ابدا نہيں ہے،اور بيرحديث اسى طرح ابوالزناد: عبدالرحمٰن بن ہرمزاعرج سے، وہ حضرت ابوہريره نظافير سے،اوروہ نبي مُطِّفَظُةً سے روایت کرتے ہیں، یعنی ابوالزنا دکی سندہے بھی حدیث میں خال ا هغلدا ابد انہیں ہے۔

اور امام ترندی را الیما کا فیصلہ یہ ہے کہ یہ تیسری روایت صحیح ترین ہے، جس میں خالماً اعظماً افیہا ابلاً ہیں ہے کیونکہ احادیث سے بیہ بات ثابت ہے کہ گنہگارمومنین دوزخ میں جائیں گے مگر بعد میں وہ دوزخ سے نکال لئے جائیں گے اورکسی روایت میں یہ بات نہیں آئی کہ مونین ہمیشہ دوزخ میں رہیں گے،اس لئے سچے روایت یہ تیسری ہے،جس میں خالدًا ہخلدًا ابدًانہیں ہے۔ ُنَهٰى دَسُوُلُ اللهِ سَلِّشَيَّةً عَنِ الدَّوَاءَ الْحَبِينُثِ. حضرت ابوہریرہ نُٹاٹنو فرماتے ہیں: نبی کریم مَلِّشَیَّةً نے گندی دواء سے بینی زہرکے ذریعہ علاج کرنے سے منع فرمایا۔

تشرقیع: بیحدیث اس باب میں لاکراشارہ کیا کہ زہر کے ذریعہ خودشی کرنا عام ہے، خواہ مرنے کے لئے زہر پیاہو، یا علاج کے طور پر زہر پیا ہواور مرگیا ہو، دونوں صورتوں میں خودشی کرنے کا گناہ ہوگا کیونکہ خطرناک دوائمیں ماہر حکیم کے مشورے کے بغیر استعال کرنا جائز نہیں، بےاحتیاطی کی صورت میں حکیم اور بیار دونوں کو آل نفس کا گناہ ہوگا مگر اس حدیث میں دوائے خبیث کی تفییر زہر ہے متعین نہیں کیونکہ یتفسیریا تو حضرت ابوہریرہ وٹاٹٹھ نے کی ہے یا نیچے کے کسی راوی نے کی ہے بہرحال حدیث کا جزنہیں اورحرام اور نایاک دواسے بھی اس کی تفسیر کی جاسکتی ہے، پس حدیث عام ہوگی، زہر کے ساتھ خاص ندرہے گا۔

**فائك**: حضرت ابو ہريرہ مُثاثثيّه كى ميەحديث ان سے ان كے تين شاگر دروايت كرتے ہيں، ابوصالح ذكوان ،سعيد مقبري اورعبدالرحمٰن بن مرمزاعرج، پھراعرج سے ابوالز نادروایت کرتے ہیں، بیروایت بخاری (حدیث 1265) میں ہے، اس میں:خالسًا هغلسًا فيها إبدًا نہيں ہے، اورسعيدمقبري والينيا سے محمد بن عجلان وائيل روايت كرتے ہيں ، اس ميں بھي بير بات نہيں ہے۔اور ابو صالح ذا کوان رایشیا سے سلیمان اعمش رایشیاد روایت کرتے ہیں، پھران سے چار تلا مذہ روایت کرتے ہیں:

- 🛈 عبیدة بن حمید ولیفید، جن کوحدیث کے مرفوع ہونے میں شک ہے، باقی تین تلامذہ حدیث کو بالیقین مرفوع کرتے ہیں اور اس حدیث کا مرفوع ہونا ہی صحیح ہے۔
  - ② اور شعبه رایشینهٔ کی حدیث بخاری (حدیث 5778) میں اور نسائی (حدیث 1965) میں ہے۔
  - ③ اور ابومعاویه رایشیار کی حدیث ابودا و د (حدیث 3873) میں اور منداحمہ (2:254) میں ہے۔
- اوروكیج والشین كی روایت مسلم (حدیث 109) اوراین ماجه (حدیث 3460) میں ہے، ان تمام روایات میں خالدًا هغلدًا فیما ابلًا ہے۔ پس ان سب روایات کوجن میں ہے بعض متفق علیہ ہیں غیر صحیح کہنا جیسا کہ امام تر مذی والیفیاؤنے کہا ہے: ممکن نہیں ہاں لئے اشکال اپن جگہ باتی ہے۔

كياخودشى كرنے والا بميشه جہنم ميں رے كا؟

"خاللًا هخللًا ابلًا" ال جملے سے بظاہر بیمعلوم ہوتا ہے کہ مومن اگر خودکثی کرلے تو وہ ہمیشہ جہنم میں رہے گا، ای سے استدلال کر کےمعتزلہ (ایک گمراہ فرقہ ) کہتے ہیں کہ جو جخص گناہ کبیرہ کا ارتکاب کرلے تو وہ داٹمًا جہنم میں رہے گالیکن اہل سنت والجماعت کہتے ہیں کہ مومن اپنے گناہوں کی سزا پا کر بالآخر ضرور جنت میں داخل کیا جائے گا، دائماً جہنم میں نہیں رہے گا۔ اس لئے اہل السنة والجماعة نے اس قسم کی روایات کے مختلف جوابات دیتے ہیں۔

میں رہے گا مگر اس توجیہ پر اسشکال میہ ہے کہ ہر گناہ کو حلال سمجھنا کفرنہیں ہے بلکہ صرف اس گناہ کو حلال سمجھنا کفرہے جس کی حرمت ۔ لعینہ ہواوراس کا ثبوت ایسی دلیل قطعی سے ہوجس میں تاویل کی گنجائش نہ ہواورخودکشی اگر چیترام ہے مگر اس کی حرمت نص قطعی سے ثابت نہیں اور ارشاد پاک ﴿ لاَ تَقْتُلُوْا أَنْفُسَكُمْ ﴾ اگرچه نص قطعی ہے مگرظنی الدلالة ہے، انفس سے مراد دیگر مونین بھی ہوسکتے ہیں، اىلايقتل بعضكم بعضًا اور انفسكم سان كواس كتيبركيا بكرسب مونين كنفس واحدة بير

روسسرا جواب: حضرت مولانا رشید احمد گنگوی رحمه الله فر ماتے ہیں که یہاں' خلود' سے وہ مدت مراد ہے جس میں اسے عذاب دیا جائے، عذاب جہنم میں ہمیشہ رہنا مرادنہیں ہے۔خلود سے مکٹ طویل مراد ہے۔خلد بالمکان کے معنی ہیں: دیر تک قیام کرنا، اور خلدہ کے معنی ہیں:عمر بھر قید رکھنا ،سورۃ النساء آیت 93 میں کسی مسلمان کوقصداً قتل کرنے والے کے بارے میں ﴿ فَجَوْأَ وَهُ جَهَاتُكُمُ خٰلِدًا فِیْھا﴾ آیا ہے یعنی اس کی سزاجہتم ہے جس میں اس کو ہمیشہ رہنا ہوگا اس آیت کی تفسیر مکٹ طویل سے کی گئی ہے، یعنی خلود ہے کمی مدت تک جہنم میں رہنا مراد ہے۔اور الا بدمطلق زمانہ کے لئے بھی آتا ہے، کہا جاتا ہے طال الابد، علی لبد، یعنی اس پر ایک طویل زمانه گزر چکاہے۔

تيسرا جواب: يه ب كه يه وعيد كى حديث ب اورزجر وتوجيخ كے طور پر وارد موئى ب، يعنى اس گناه كى اصل سز اتو يہى ب مگر ديگر نصوص سے بیہ بات ثابت ہے کہ مومنین پر بیسزا جاری نہیں ہوگی جس شخص میں ذرہ بھر بھی ایمان ہوگا وہ بھی نہھی جہنم سے نکال دیا جائے گا۔ دواخبیث سے کیا مراد ہے؟

حضور اكرم مَرْاَتْ الْحَيْنَةُ فِي نَهُ خبيث دوا'' كاستعال مضغ فرمايا ب، ' خبيث دوا'' سے كيا مراد ہے، اس كے بارے ميں شارحين حدیث کے اقوال درج ذیل ہیں: (۱) اس سے حرام چیز مراد ہے کہ اس سے علاج جائز نہیں مثلاً زہر وغیرہ۔(۲) نا یاک اور نجس چیز۔(۳) وہ دواجے کھانے سے طبیعت گھن کرے اور کھانے پر مائل نہ کرے۔

حسافظ ابن حجب ررحمه الله فرماتے ہیں کہ بہتر میہ ہے کہ'' دوا خبیث' سے زہر مراد لی جائے کیونکہ بعض روایات میں اس کی تفسیر"زہر"سے کی گئی ہے۔

علامہ ماور دی والشید فرماتے ہیں کہ زہر کے بارے میں تفصیل ہے،اس کی چارصورتیں ہیں جن کے الگ الگ احکام ہیں: 🛈 ایساتیز زہرجس کی تھوڑی سی مقدار بھی ہلاکت کا سبب بن جائے ، اس کا استعال علی الاطلاق حرام ہے، علاج کے لئے بھی اس کا استعال جائز نہیں کیونکہ اللہ تعالی نے فرمایا: ﴿ وَ لَا تُلْقُوا بِالَيْدِيْكُمْ إِلَى التَّهَالْكَةِ ﴾ (ابقرہ:١٩٥) (تم اپنے كو ہلاكت ميں نہ والو)۔ اگرز ہراس قسم کا ہو کہاں کی کثیر مقدار تو یقیناً ہلاکت کا باعث ہو، لیکن اگر قلیل ہوتو اس میں ہلاکت کا خطرہ نہ ہو، اس کا حکم پیہے کہ کثیر

توحرام ہے،البتة ليل مقدار كاستعال دوا كے طور پركيا جاسكتا ہے، تا ہم زہر كے علاوہ اس كا اور كوئى متبادل تلاش كرتے رہنا چاہے۔

- ① ایباز ہرجس کے بارے میں گمان غالب ہو کہ اس سے موت واقع ہوجائے گی، کبھی اس کے خلاف بھی ہوجاتا ہے کہ اس کے اس کا حکم بھی دونمبر کی طرح ہے۔
- اگر زہراس شم کا ہو کہ اس کے استعال سے غالب گمان ہے کہ موت واقع نہیں ہوگی تا ہم موت کا امکان ضرور ہے، بیز ہراگر
   علاجاً مفید ہوتو دوا کے طور پراسے استعال کیا جاسکتا ہے، اس کے علاوہ اسے استعال کرنا جائز نہیں ہے۔

احتات: يتوجأ يجا: (ياءاورجيم پرزبر): چهرى يا اوركوئى شے مارتا ہے۔ يتحسانا: وه اس كو گھونٹ گھونٹ كر بے گا۔ تردى: جو شخص پہاڑ ہے گرا۔ سم: كى سين پر تينوں اعراب پڑھ سكتے ہيں اور خودشى حرام ہے اور كبيره گناه ہے، حديثوں بيں اس بارے بيں سخت وعيديں آئى ہيں۔

# بَابُمَاجَآءَ فِي كَرَاهِ بَيةِ التَّدَاوِيُ بِالْمُسُكِرِ

#### باب ۸: نشه آور چیز سے علاج کرانے کی ممانعت

(١٩٢٩) اَنَّهُ شَهِدَالنَّبِيَّ ﷺ وَسَالَهُ سُوَيُّ كُنُّ مُطَارِقٍ اَوْطَارِقُ بُنُ سُوَيُّ مِعَنِ الْخَمْرِ فَنَهَا لُاعَنُهُ فَقَالَ إِنَّا نَتَدَاوٰى بِهَا فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ إِنَّهَا لَيْسَتُ بِدَوَاءِ وَّلْكِنَّهَا دَاءٌ.

ترکنچکنہ: علقمہ بن واکل والیوا ہے والد کا یہ بیان نقل کرتے ہیں وہ اس وقت نی اکرم مُطَّنِظَیَّۃ کے پاس موجود تھے جب حضرت سوید بن طارق یا شاید طارق بن سوید نے شراب کے بارے میں دریافت کیا تو نبی اکرم مُطِّنظِیَّۃ نے اس کواستعال کرنے سے منع کردیا انہوں نے عرض کی ہم اسے دوا کے طور پر استعال کرتے ہیں نبی اکرم مُطِّنْظِیَّۃ نے فرمایا یہ دوانہیں بلکہ بیاری ہے۔

تشرینے: ابواب الاشربہ کے شروع میں بیرحدیث گزری ہے کہ کل مسکو حراهد: ہرنشہ آور چیز حرام ہے اور حرام اور ناپاک چیز سے علاج کے بارے میں ظاہر روایت بیہ ہے کہ وہ ممنوع ہے کیکن اگرنشہ آور چیز میں علاج منحصر ہواور دوسرا کوئی علاج معلوم نہ ہوتو مجبوری میں حرام اور ناپاک چیز سے بھی علاج کرانے کی گنجائش ہے اور شامی میں ہے کہ ای قول پرفتو کی ہے۔

فائك: چاوشم كی شرابیس بالاً تفاق نا پاک اور حرام ہیں، وہ چاریہ ہیں (1)انگور کی پکی شراب(2)اورانگور کی پکی شراب(3)اور منقی کی شراب(4)اور تھجور کی شراب، ان کا ایک قطرہ بھی حرام ہے، گھر میں رکھنا اور کسی کام میں لا نا جائز نہیں۔

اور دیگرنشہ آور چیزوں میں سے جوخشک ہیں وہ پاک ہیں اور شدید ضرورت کے وقت علاج کے طور پر طبیب کے مشورہ سے اتنی مقدار کھانا جس سے نشہ نہ ہودرست ہے اور جونشہ آور چیزیں سیّال ہیں یعنی رقبق ہیں جن کوشراب کہتے ہیں، ان میں سے مذکورہ چارشرا ہیں توقطعی حرام ہیں اور ان کے علاوہ کا حکم یہ ہے کہ بعض روایات سے ان کا بھی حرام اور نجس ہونا معلوم ہوتا ہے اور بعض روایات سے ان کا بھی حرام اور نجس ہونا معلوم ہوتا ہے اور بعض روایات سے ان کا بیاک ہونا اور دواء کے طور پر آئی مقدار میں پینا۔

## نشرآ ورچيز سے علاج كرنے كاسكم:

حرام چیزخواہ وہ نشہ آور ہو یا نہ ہو، عام حالات میں اس سے علاج کرانا جائز نہیں ہے لیکن اگر ایسی کوئی بیاری لگ جائے ،جس

میں حلال اور پاک دوا کارگرنہیں ہے اور ہر ماہر مسلمان ڈاکٹر کی رائے ہے کہ حرام دوا کے استعال سے فائدہ یقینی ہے، تو پھر بقدر ضرورت اسے استعال کیا جاسکتا ہے۔

ال مسككي مزيد تفصيل ايك باب بهل بأب ماجاء في شرب ابوال الابل مين "حرام اشاء علاج كراني كاشرى حكم" کے تحت گزرچکی ہے،اسے دیکھ لیا جائے۔

# هَاجَآءَ فِي السَّعُوْطِ وَغَيْرِهِ

# باب ٩: ناك ميں دواڻيكانے وغيرہ علاج كابيان

(١٩٤٠) إِنَّ خَيْرَمَا تَكَاوَيْتُمْ بِهِ السُّعُوطُ وَاللَّكُودُوالِجَامَةُ وَالْمَشِيُّ فَلَمَّا اشْتَكَى رَسُولُ اللهِ ﷺ لَكَّهُ أَضْعَابُهُ فَلَبَّا فَرَغُوا قَالَ لُكُّوهُمْ قَالَ فَلُكُّوا كُلُّهُمْ غَيْرَ الْعَبَّاسِ.

تَرْجَجْهَا بَهِ: حضرت عبدالله بن عباس وللمنظمة بيان كرت بين نبي اكرم مُطَّقِظَةً في ما يا بهم لوگ جوعلاج كي استعال كرت بين ان میں ناک میں دواڈ النامنہ کے ایک طرف سے دوائی پلانا کچھنے لگوانا اور اسہال سب سے بہترین طریقے ہیں۔راوی بیان کرتے ہیں جب نبی اکرم مَالِشَيْعَةَ بیار ہوئے تو آپ مَلِّشَیْعَةَ کے گھر والوں نے آپ مَلِّشَیْعَةً کے منہ میں دوائی ڈالی جب وہ لوگ اس سے فارغ ہوئے تو آپ مَرِّاتُ اَنْ اَنْ سب کے منہ میں دوائی ڈالو۔ راوی بیان کرتے ہیں پھران سب کے منہ میں دوائی ڈالی گئی صرف حضرت عباس ٹٹائٹنا کے منہ میں نہیں ڈالی گئی۔

(١٩٤١) إِنَّ خَيْرَمَا تَكَاوَيْتُمْ بِهِ اللَّذُودُوَ السَّعُوطُ وَالْحِجَامَةُ وَالْمَشِيُّ وَخَيْرَمَا آكْتَحَلَّتُم بِهِ الْإِثْمِ كُونَا لَّهُ يَجُلُوا الْبَصَرَ وَيُنْبِتُ الشَّعْرَ قَالَ وَكَانَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ وَلَهْ مُكْحَلَةٌ يَكْتَحِلُ بِهَاعِنْكَ التَّوْمِ ثَلاَثَافِي كُلِّ عَيْنٍ.

ترويجيكم: حضرت عبدالله بن عباس والتي بيان كرت بين في اكرم مَالصَّحَة في بيات ارشاد فرمائي ہے بتم لوگ جوعلاج كرتے موان میں سب سے بہترین مندمیں دوائی پلانا ہے ناک میں دوائی ڈالناہے پچھنےلگواناہے اوراسہال (کی دوائی دینا)ہےتم لوگ سرے کے طور پر جو چیز آنکھ میں ڈالتے ہواں میں سب سے بہترین اٹھ ہے بینظر کو تیز کرتا ہے اور پیکوں کے بال اگا تا ہے۔

راوی بیان کرتے ہیں: نبی کریم مَطِّلْظِیَّةً کی ایک سرمہ دانی تھی جس میں سے آپ مِطِّلْظِیَّةً سوتے وقت سرمہ لگا یا کرتے تھے۔ آپ مِلْنَظِيَّةً مِرآ كُه مِين تين مرتبه سرمه دُّ التع يتھے۔

اعتراضات وجوابات: آپ مُرافِيَعَ أن اپ زمانه ك لحاظ سے علاج كے لئے فرمايا كه بهترين دواسعوط، لدود، جامة ادرمشي ہے، چناچہ حضور مَلِّنظِيَّةً جب بيار ہوئے توصحابہ بن أَنْهُ نے آپ مَلِّنظِیَّةً كے مند میں دوا ٹیكائی بعض روایات میں ہے كه آپ نے اخارہ سے منع فرمایا چونکہ آپ نے لدود کی تعریف فرمائی اس کی وجہ سے صحابہ ٹٹائٹیٹے نے لدود کمیا کہ شاید آپ کواس سے افاقہ ہوجائے مگر جب لوگ اس سے فارغ ہوئے توحضور مِئَالِشَيَّعَ بِنے تھم فر ما یا کہ جنہوں نے میرے منہ میں دوا ٹیکائی ہے ان سب کے منہ میں بھی دوا ٹیکائی جائے چنانچہ حفزت عباس تا این کے علاوہ سب کے منہ میں دوائیکائی گئی اس پرسوال ہوتا ہے کہ آپ نے ان سب کے منہ میں دوا

ہو گیا تھا کہ اس مرضی میں میری وفات ہونے والی ہے، للبذالدود سے کوئی فائدہ نہ ہوگا اس لئے آپ نے اشارہ کر کے منع فرما دیا تھا ہوجا ئیں بیارتواس طُرح کا عذر کرتا ہی ہے لدود کردیا گیا گویا بیا ایک قسم کی نافرمانی پائی گئ اس پرتعزیرا آپ نے عظم دیا کہان کے منه میں دوا ٹیکائی جائے بعض حضرات فرماتے ہیں که دراصل آپ کوجو بیاری تھی صحابہ ٹٹائٹی نے اس کو ذات الجنب کی بیاری خیال کیا اوراس کے کئے لدود تجویز کرلیا حالانکہ بیروہ بیاری نہ تھی اس وجہ سے آپ نے ان کولدود سے منع فرمایا مگر صحابہ ٹڑکا ڈیٹھ نے سیمجھا کہ شايدآپ طبعاً دوا سے كراہت فرمار ہے ہيں اس وجہ سے لدود كرديا اس برآب نے قصداً صحابہ شئ اللہ كے بھى لدود كرايا تاكه دنيا بى میں ان کواس کی سزامل جائے اور آخرت میں اس کے بدلے سے فیج جائیں گے مگر اصح قول بدہ کہ آپ نے انتقاباً لدو زنبیں کرایا بلكة تعزيرأ لدودكرايا تقابه

**اعت راض:** غیرعباس مخالیٰو: حضرت عباس مخالیٰو کے لدود کرنے کا حکم آپ نے نہیں فر مایا اس کی وجہ یہ ہے کہ بوقت لدود حضرت عباس بنائن حاضرنه تصے كها وردفى مسلم لفظه فأنه لمديشهد كمد ، مراس پراشكال يه ہے كه ابن اسحاق والنيائية نے فرمايا كدروايات معلوم موتاب كهلدود كاحكم كرنے والے توحضرت عباس تلاثية بى تھے كها ور دفى رواية فلها افاق قال من صنع هذا بى قالوا يارسول الله عمك، الكاجواب يه ب كمكن ب امرتوحضرت عباس والتي خد كيا مومكر بوقت لدود حاضرنه ہوں اور دوسرے صحابہ ٹنگائیج نے کیا ہوا اور قاعدہ ہے کہ مرتکب کے ہوتے ہوئے متشبب پر مواخذہ نہیں ہوتا ہے۔ بعض حضرات فرماتے ہیں کہ حضرت عباس نوائن آپ کے بچاہیں جو بمنزلہ باب کے ہیں کہا ور دفی روایة عمد الرجل صنوابیہ آپ نے تغظيماً وتكريماً ان كےلدودنہيں كرايا مگراشكال بيہ ہے كہا گريدلدود تعزيراً من الله ہوتو چھرتعزير مانغ تعظيم نہيں ہوتی اس ميں جليل وحقير سب برابر ہیں بعض حضرات نے فرمایا دراصل حضرت عباس ہو تھے روزہ دار تھے اس لئے ان کومشنی فرمادیا مگراس پریہ وہم ہوتا ہے کہ افطار کے بعد یا ایک دو دن میں تعزیراً لدور ہوسکتا تھا اس لئے کہ عذر کی بناء پرتعزیر میں تاخیر جائز ہے نیز بعض از واجِ مطہرات (حفصہ والنین) کو باوجود صائمہ ہونے کے لدود کیا گیا کما ورد فی روایة ۔

لعنات:الا ثمد ، بکسر الهمزه وسکون المثلثه و کسر الميم ، بيايک قشم کا پتھر ہے جوسرخی کی طرف مائل ہوتا ہے، عربی بلاد میں ہوتا ہے، سب سے بہتر وہ پتھر ہے جواصفہان سے لا یا جا تا ہے قالہ الحافظ، بعض نے فرما یا وہ اصفہانی سرمہ ہے جوآ تکھوں کی صحت وقوت کے لتے نہایت مفید ہوتا ہے بالخصوص بوڑھوں اور بچوں کے لئے زیادہ مفید ہے۔

الشعر: بفتح الشین والعین المهملة و بجوز اسکان اشین اس ہے مرادیلک ہیں جوآ تکھوں کے اویر بال ہوتے ہیں جن ہے آتکھوں کی حفاظت ہوتی ہے۔مکحلة: بضم الميم و فتح الحاء و بينهما ساكنة اسم آله الكحل و ہوالميل مگريہاں مرادسرمه دانی ہے، يجلو: ماخوذ من الجلاء ازباب نصر: آئھوں کوخوبصورت کرنا، روش کرنا۔

مرمه کے فوائد اور اس کے استعال کی تا کید:

نی کریم مَلِّفَظِیَّةً نے سرمہاستعال کرنے کی تا کید فر مائی ہے اور اس کے فوائد بیان کئے ہیں کہ اس سے آ تکھوں کی بیاری دور

ہوتی ہے، آئکھوں کی بینائی بڑھتی ہے، اس سے بلکوں کے بال بڑھتے ہیں جس سے آئکھوں کی حفاظت ہوتی ہے، اس لیے خود حضور مَلِنْ النَّيْجَ أَنْ سرمه مستقل طور پراستعال فرمایا ہے، جبیها که روایت مذکورہ میں فرمایا که آپ مِلِنْ النَّيْجَ اللّٰ کی مرمه دانی تھی جس ہے آپ تین تین بارآ نکھول میں سرمہ لگاتے تھے ایک روایت میں آپ نے فرما یا کہ سرمہ لگاتے وقت وتر کا خیال رکھو۔

اقل: بيرے كددونوں آئكھوں ميں تين، تين سلائي سرمدلكا يا جائے۔

دوم: دونوں آنکھوں میں ملاطاق بار ہو یعنی ایک آنکھ میں تین مرتبہ اور دوسری میں دو مرتبہ داہنی آنکھ سے شروع کرنا اور داہنی پرختم کرنا

فاعد: ابن العربي والنيط فرمات بين كدسرمدلكاني كى دوصورتين بين اول زينت كے لئے دوم منفعت كے لئے، اگر منفعت كے لئے موتو اس کے لئے آپ مَا اَشْکَامُ کا معمول اس بات کی طرف اشارہ کرتا ہے کہ روز اندرات کے وقت سرمہ لگانا زیادہ بہتر و نافع ہے چونکہ سرمہ لگانے کے بعد آئکھیں بند ہو جاتی ہیں اور آئکھ میں سرمہ زیادہ دیر تک رہتا ہے جس ہے تمام گر دو وغبار اچھی طرح صاف ہو

مذا جب فقہاء: ﴿ امام ما لك رایشنا فرماتے ہیں كەمردول كے لئے سرمدلگانا مكروہ ہے مگر تداوى ومعالجہ كے لئے مباح ہے كونكه حضور مِلْفَظَيَّةَ فِ علاج كى تاكيد فرمائى ہے،

② جمہور فرماتے ہیں کہ مردوں کے لئے بھی بغیر علاج جائز ہے البتہ نیت اس میں اتباع سنت کی ہواگر اس کے ساتھ کوئی دنیوی مفعت بھی حاصل ہوجائے تو کیا مضا کقہ ہے اور اگر تز ئین مقصود ہواور دن میں لگایا جائے تو مکروہ غالباً امام مالک راٹھیا' کے قول کا

فائك: ① د ماغى بيمار يوں كے لئے ناك ميں دوا ڈالنا بهترين علاج ہے، رہى يہ بات كەكس د ماغى بيمارى ميں كون سى دوا ناك ميں ٹیکا کی جائے، یہ بات لوگ جانتے تھے، اس لئے حدیث میں اس کا تذکرہ نہیں آیا اور آج بھی بہت سے لوگ جانتے ہیں یا طب کی کتابوں میں لکھا ہوا ہے اور اس کے مطابق حکیم علاج کرتے ہیں۔

- ② اور نمونیا وغیره میں زبان ایک طرف کر کے دوسری جانب دواڑا لتے ہیں،اس کا نام لُد ود ہے، یہجی بہترین طریقة علاج ہے۔
- ③ سینگی لگانا فسادخون کا بہترین علاج ہے،مگر گرم خشک مما لک ہی میں بیعلاج مفید ہے، بارد اور مرطوب خطوں میں بیعلاج مفید نہیں، جب خون میں زیادتی ہوتی ہے توجسم کی خاص حصول میں سینگی لگاتے ہیں اور خون چوس کر نکالتے ہیں، اس سے خون کا پریشر کم ہوجا تا ہے اورخون کی بہت سی بیار یوں سے حفاظت ہوجاتی ہے۔
- المسهل لینا بھی بہترین طریقة علاج ہے مگر لوگ اس کی اہمیت نہیں جانتے ، حالانکہ مہینہ میں ایک مرتبہ کوئی ہلکامسہل لیا جائے تو پیٹ صاف ہوجائے گا اور معدہ کی بیاریوں سے حفاظت ہوجائے گی۔

لعنات: السعوط: (بسح السين) اسم ب، ناك مين ذالنحى دوا، اور السعوط (بضم السين) مصدر ب-سعط الدواء: ناك میں دواچڑ ھانا (بیفرق الطھور اور الطھور کی طرح ہے) لدود (بقتح اللام) اسم ہے، مندزبان کی ایک جانب سے ڈالنے کی دوا، ۳۹

لدود (بضم اللام) مصدر ہے، لدالمویض: بیار کی زبان ایک طرف کر کے دوسری جانب دوا ڈالنا۔ الحجامة: کیچنے لگانا، سنگی لگانا، یعنی سیگی کے ذریعہ خراب خون چوسنا۔ المهشی: مسہل دوا، امشی الدواء فلانًا: دوا ہے کسی کو دست آنا، استهشی فلان اور استہشی بالدوا: مسہل (دست آور) دوالینا، جلاک لینا۔ تداوی: دوالینا، اپنا علاج کرنا۔ جلا یجلو بصر لا بالکحل: نگاہ کو سرمہ سے صاف کرنا، جلا وینا۔ المکحلة: سرمہ دانی، اکتحل الرجل: سرمہ لگانا۔

#### بَابُ مَاجَآءَ فِي كَرَاهِيَةِ الْكَيّ

## باب ۱۰: گرم لوہے سے داغنے کی ممانعت

(١٩٧٢) أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ نَهِي عَنِ الْكِيِّ قَالَ فَابْتُلِيْنَا فَا كُتَوَيْنَا فَمَا ٱفْلَحْنَا وَلَا أَنْجَحْنَا.

تَوْجَجْهَنَّهُ: عمران بن حسين مِنْ اللهُ بيان كرتے ہيں نبي كريم مَلِّلْفَيَّةَ فِي داغ لگوانے سے منع كيا ہے۔

رادی بیان کرتے ہیں: جب ہم بیار ہوئے ہم نے (علاج کے طور پر) داغ لگوائے لیکن بیاری سے چھٹکار انہسیں ملااور ہم کامیاب نہیں ہوئے۔

### (١٩٧٣) قَالَ نُهِيْنَاعَنِ الْكِيِّ.

تَرْجَحِهُ بَهِ: حضرت عمران بن حصين مُناشِّه بيان كرتے ہيں جميں داغ لگوانے سے منع كيا گياہے۔

امام ترفدی ولیٹی فرماتے ہیں: اس بارے میں حضرت عبداللہ بن مسعود، حضرت عقبہ بن عامر والتی ورحضرت عبداللہ بن عباس والتی سے احادیث منقول ہیں۔

تشرنيح:الكيّ،الكيّة مصدرين، كوالايكوى: لوہاتياكركھالكوداغنا،اى سے كبروں كى پريسكوالهكواة كہتے ہيں۔

### داغ لگا كرعلاج كراف كاشرى حكم؟

گزشتہ زمانہ میں کچھ بیاریوں کا علاج داغنا تھا، اور بینہایت تکلیف دہ علاج تھا، اگر چپئن کرنے والی دوالگا کر داغتہ تھے گر جبئن کرنے والی دوا کا اثر ختم ہوجاتا تھا تو بے چین کرنے والی تکلیف شروع ہوجاتی تھی۔اس لئے نبی ﷺ نے علاج کے اس طریقہ سے منع فرمایا اور مکروہ ہے۔

پہلے باب میں ممانعت کی روایت ہے، مگر آپ مُطَّنَظُ فَقِیْ نے متعدد مرتبہ اس طریقہ سے علاج کیا بھی ہے، دوسرے باب میں بیہ روایت ہے، کہ اس مرض کا درکوئی علاج مفید نہ ہواور ماہر مسلمان ڈاکٹر یہ کہہ دے کہ اس مرض کا آخری علاج صرف' داغنا''، بی ہے اور اس سے فائدہ بظاہریقینی ہے تو پھر داغنے کا علاج بغیر کسی کراہت کے درست ہوگا۔ کیونکہ علاج سنت ہے مگرکوئی خاص طریقۂ علاج سنت نہیں، اس نکتہ کو ذہن میں رکھنا چاہئے۔

## بَابُمَاجَآءَفِي الرُّخُصَةِفِي ذٰلِكَ

## باب اا: گرم لوہے سے داغنے کی اباحت

(١٩٧٣) أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ كَوْي أَسْعَلَ بْنَ زُرَارَ قَمِنَ الشَّوْكَةِ.

تَوَجِّجِهَنَّهَا: حضرت انس نِيْنَانُورِ بن ما لک نِيْنَانُورِ بيان کرتے ہيں: نِي اکرم مَالِّنَفِيَّةً نے حضرت سعد بن زرارہ نِیْنَانُورِ کے پھوڑے پر داغ لگوا یا تھا۔

#### (١٩٧٥) أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ كُواللهُ.

ترکنجینی: حضرت جابر بن عبدالله و الله علی بیان کرتے ہیں حضرت الی بن کعب والله نے یہ بات بیان کی ہے نبی اکرم مُرافِظَا نے انہیں داغ لگوائے متھے۔

تشریح: امام ترمذی رحمہ اللہ فے "کی" کے بارے میں دو باب قائم کئے ہیں پہلے باب میں اسے استعال کرنے کی کراہت کا ذکر ہے جبکہ دوسرے باب میں علاج کے اس طریقے کے رخصت اور اجازت کا بیان ہے، واقعہ یہ ہے کہ اس بارے میں روایات دونوں طرح کی ہیں،

#### روایات اباحت ورخصت:

بعض روایات میں نبی کریم طَرِیْتُیْمَ نے داغ کے ذریعہ علاج کرانے سے منع فرمایا ہے جیسا کہ امام ترمذی والیوں نے پہلے باب میں روایات ذکر فرمائی ہیں، آپ نے بیطریقہ علاج پندنہیں فرمایا، اس طرح کی روایات سے ممانعت معلوم ہوتی ہے، دوسری طرف وہ روایات ہیں جن میں داغ کے ذریعے علاج کی اجازت کا ذکر ہے، جیسا کہ امام ترمذی والیوی نے دوسرے باب میں روایت ذکر کی ہے صحیح مسلم میں ہے کہ نبی کریم طَرِیْتُ نے غزوہ احزاب کے موقع پر جابر کو داغ لگایا تھا، ایسے ہی طلحہ کوعہد رسالت میں نمونیہ کی وجہ سے داغ لگایا گیا، دیگر بہت سے واقعات ہیں جن میں بیشتر صحابہ کرام مُن اُنڈیا کے داغ لگانے کا ذکر ہے، ان تمام روایات سے اباحت اور جواز معلوم ہوتا ہے، بظاہر دونوں قسم کی روایات میں تعارض ہے۔

- (1) ممانعت کی احادیث سےخلاف اولی اور مکروہ مراد ہے جبکہ اس مرض کا اور کوئی بہتر علاج موجود ہو۔
- (2) حافظ ابن ججر طِیْنیلِ فرماتے ہیں کہ' داغ لگانا'' دوطرح کا ہوتا ہے۔ کی الصحیح: تندرست آدمی جے کوئی مرض نہ ہو، حفاظت کے طور پر پیشگی'' داغ'' لگوائے تو بیمنوع ہے، ای کے بارے میں کہا گیا ہے: لحدیتو کل من اکتوی (جوداغ لگائے، وہ متوکل نہیں)۔

کی الجورح: وہ خض جو واقعی کسی مرض میں مبتلا ہو یا کسی زخم سے دو چار ہو، جس کا علاج '' داغ'' کے بغیرممکن نہ ہوتو پھراس میں کوئی ممانعت اور کراہت نہیں ہے۔

(3) ممانعت کا حکم اس رسم ہے متعلق ہے جوز مانہ جاہلیت میں رائج تھی ، اہل عرب داغنے کو بہت زیادہ اہمیت دیتے تھے اور اس میں

اس قدر مبالغہ تھا کہ کمی ڈاکٹر اور طبیب سے مشورہ کے بغیر ہر مرض کے لئے داغنے کو ضروری قرار دیتے تھے، اس وجہ سے یہ محاورہ کہا جانے لگا: اخول ل واء الکی (آخری علاج داغناہے) لیکن ان کا بیطریقہ درست نہیں تھا کیونکہ ہر مرض کے لئے بیطریقہ علاج مفید نہیں، نیز اہل عرب اس طریقے سے داغتے تھے کہ بجائے فائدہ کے نقصان ہوتا تھا، یوں اس مریض کو گویا عذاب دیا جاتا تھا، اس طریقہ کارسے اسلام نے منع کیا۔

حَديثُث: انس الله في الباب ان النبي على كوى اسعد بن زرارة من الشوكة، حديث جابر الله اخرجه مسلم، وحديث عمر وبن شعيب عن ابيه عن جديد. ان كي علاوه اور بهي آثار بين\_

روایت کا حاصل بیہ ہے کہ بی کریم مِرِّاتِ اِن ہم کو داغ لگوانے سے منع فرمایا مگرہم نے داغ لگوایا تو کامیابی نہ ہوئی، دراصل آپ مِرَّاتِ کا حاصل بیہ ہے کہ بی کریم مِرِّاتِ کُھے ہوئے ہم کو داغ لگوالیا تو شفاء آپ مِرَّاتِ کُھے نے بلاضرورت سجھتے ہوئے داغ لگوالیا تو شفاء نہ ہوئی ورنہ آپ کے منع فرمانے کے بعد صحابہ وی الله سے مخالفت کا تصور نہیں ہوسکتا بعض حصرات فرماتے ہیں کہ حضرت عمران بن حصین تا این کو بواسیر کا مرض تھاان کے لئے داغ لگوانا مصرتھا حضور مِرَّاتِ کُھے خاص طور پران کو منع فرمایا تھا جب مرض زیادہ بڑھ گیا تو انہوں نے مجبوراً داغ لگوایا مگر شفاء نہ ہوئی۔

#### بَابُمَاجَآءَفِي الْحِجَامَةِ

## باب ۱۲: تچھنے لگوانے کا بیان

(١٩٤٢) كَانَرَسُولُ اللهِ ﷺ يَخْتَجِمُ فِي الْآخْدَعَيْنِ وَالْكَاهِلِ وَكَانَ يَخْتَجِمُ لِسَبْعَ عَشْرَةً وَتِسْعَ عَشْرَةً وَإِحْلَى وَعِشْرِيْنَ.

تَرَخِيْجَنَبُهَ: حضرت انس نُطِنِّقُو بيان كرتے ہيں نبي اكرم مُطِّلْتُظَيَّةً نے سركى دونوں جانب ميں ادر كندھے كے درميان والے جھے ميں پچھنے لگوائے ہيں آپ مَلِّلْتُظَيَّةً نے بيمل ستر ہانيس يا كيس تاريخ كوكيا تھا۔

(١٩٧٧) حَدَّثَ رَسُولُ اللهِ ﷺ عَنْ لَيْلَةِ أُسْرِ ى بِهِ أَنَّهُ لَمْ يَمُرَّ عَلَى مَلَاٍ مِّنَ الْمَلَائِكَةِ إِلَّا آمَرُوْهُ أَنْ مُّرُ أُمَّتَكَ بِالْحَجَامَةِ.

تَوَجِّ اللهِ عَلَى اللهُ بَن مسعود وَ اللهُ مَا اللهُ بَن مسعود وَ اللهُ مَا اللهُ بَن الرَّم مَ اللَّهِ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ مَ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ مَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

(١٩٧٨) كَانَ لِابْنِ عَبَّاسٍ غِلْمَةٌ ثَلَاثَةٌ حَجَّامُونَ فَكَانَ اثْنَانِ يُغِلَّانِ عَلَيْهِ اَهْلِهِ وَوَاحِلٌ يَعْجِمُهُ وَيَعْجِمُ اَهْلَهُ قَالَ وَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ قَالَ نَبِيُّ اللهِ نِعْمَ الْعَبْدُ الْحَجَّامُ يَنُهَبُ بِالدَّمِ وَيُغِفُّ الْصَلْبُ وَيَجُلُوا عَنِ الْبَصَرِوَقَالَ إِنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ وَحِيْثُ عُرِجَ بِهِ مَامَرٌ عَلَى مَلَاءِمِّنَ الْمَلَاثِكَةِ اِلاَّ قَالُوا عَلَيْكَ بِالْحِجَامَةِ وَقَالَ إِنَّ خَيْرَمَا تَحْتَجِمُونَ فِيهِ يَوْمَ سَبُعَ عَشْرَةً وَيَوْمَ تِسْعَ عَشْرَةً وَيَوْمُ إِحْلَى وَعِشْرِيْنَ وَقَالَ انَّ خَيْرَ مَا تَنَا وَيُتُمْ بِهِ السَّعُوطُ وَاللَّلُودُ وَالْحِجَامَةُ وَالْمَشِيُّ وَإِنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ لَكَّهُ الْعَبَّاسُ وَاضْحَابُهُ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ لَكَّهُ الْعَبَّاسُ وَاضْحَابُهُ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ مَنْ لَكَ فَكُلُّهُمُ الْمُسَكُو افَقَالَ لَا يَبُقَى آحَدُ يَّتِى فَى الْبَيْتِ الآلُكَ فَكُلُّهُمُ الْمُسَكُو افَقَالَ لَا يَبُقَى آحَدُ يَّتِى فَى الْبَيْتِ الآلُكَ فَو الْكَرْعِي الْعَبَاسِ قَالَ النَّصُرُ اللَّهُ وَدُالُو جُورُ.

ترکنجینہ: حضرت عکرمہ نوائنی بیان کرتے ہیں حضرت عبداللہ بن عباس نوائن کے تین غلام سے جو بچینے لگایا کرتے سے ان میں سے دو اجرت پر کام کرتے سے ایک حضرت عبداللہ بن عباس نوائن اور ان کے گھر والوں کو بچینے لگانے کے لیے مخصوص تھا حضرت عبداللہ بن عباس نوائن نے نے بات بیان کی ہے بی اکرم مِرائن کے نام میرائن کی ہے جوخون نکال ویتا ہے اور بشت کو ہلکا کر دیتا ہے اور نظر کو صاف کر دیتا ہے۔ انہوں نے یہ بات بھی بیان کی ہے جب نبی اکرم میرائن کے ایم میرائن کی کے ایم میرائن کے ایم کی اور نظر کو صاف کر دیتا ہے۔ انہوں نے یہ بات بھی بیان کی ہے جب نبی اکرم میرائنگی معراج کے لیے تشریف لے گئے آپی امت کے میرائنگی کا گزر فرشتوں کے جس گروہ کے پاس سے بھی ہوا انہوں نے آپ میرائنگی کی گزارش کی (آپ میرائنگی کی امت سے یہ بیس) تم لوگ بچینے لگوایا کرو۔

نی اکرم مَالِّنَ اَ کَیْ مِ اَلْ اَ کَیْ ہِ بات بھی بیان کی ہے کچھنے لگانے کی بہترین تاریخ سے ہا تیس تاریخ ہے یا کیس تاریخ ہے نی اکرم مِنَّا اِنْکَا اِنْ مَا اِنْمَ لُوگ جوعلاج کرتے ہوان میں سے بہترناک میں دواڈ الناہے منہ میں دواڈ الناہے بچھنے لگوانا ہے اور اسہال (کی دوادیناہے)۔

حضرت ابن عباس و النفظ نے بیہ بات بھی بیان کی ہے ایک مرتبہ حضرت عباس و اللہ اور ان کے ساتھیوں نے نبی اکرم مُطَّلِّنَظِیَّمَ ( کی بیاری کے دوران زبردتی ) آپ مِلِّلِنظِیَّمَ کے منہ میں دواڈ الی بیاری کے دوران زبردتی ) آپ مِلِّلِنظِیَّمَ کے منہ میں دواڈ الی جائے۔ جائے البتہ آپ مِطَّلِظَیَّمَ کے چیا حضرت عباس کے منہ میں نہ ڈالی جائے۔

نظر نامی راوی نے بیہ بات بیان کی ہے لدود کا مطلب منہ کے ایک طرف سے دوائی پلانا ہے۔ ویسے میں

تشریح: سینگی لکوانا فسادخون کا بہترین علاج ہے: رہی یہ بات کہ سینگی جسم کے س حصہ میں لگائی جائے؟ اور کن بیاریوں میں لگائی جائے؟ اور کن بیاریوں میں لگائی جائے؟ اور کن بیاریوں میں لگائی جائے؟ یہ باتیں اس فن کے ماہرین جانتے ہیں۔

### تحینے لگانے کے مناسب اوقات:

اس باب کی احادیث میں پچھنے لگانے کی ترغیب کو بیان کیا گیا ہے اور اس کا کہ مینگی کس دن اور کن اوقات میں لگانا زیادہ موزوں اور فائدہ مند ہوتا ہے۔ پہلے زمانے میں جسم سے زائد خون نکالنے کا یہی طریقہ رائے تھا، عرب کا علاقہ چونکہ آب و ہوا کے لحاظ سے گرم ہے، وہاں کے لوگوں کی غذا بہت مقوی ہوتی ہے، جس کی وجہ سے ان کے بدن میں خون کی فراوانی ہو جاتی، پھر مینگی کے ذریعہ اس خون کو نکالا جاتا، تا کہ جسم سے بھاری بن ،ستی اور مختلف امراض سے بچاؤ ہو سکے، کیوں کہ اطباء نے اپنے تجربات کی روشی میں لکھا ہے کہ بدن کے مختلف حصول پر مختلف بیاریوں کے لئے بچھنے لگانا نہایت ہی مفید ہوتا ہے، نبی کریم مِنْ الحقظ فی آئی کے میں لکھا ہے کہ بدن کے مختلف مقامات پر مینگی لگوائی ہے، آپ کے صحابہ کے ہاں بھی پیطریقہ علاج عام تھا، اس لئے کسی ماہر مسلمان ڈاکٹر سے مشورہ کے بعد آج بھی اگر بیطریقہ اختیار کیا جائے تو بہر حال مفید ہوگا۔

یوں تو یہ بینگی ضرورت کے وقت کسی بھی وقت اور کسی بھی دن اور تاریخ میں لگائی جاسکتی ہے، چنانچہ نبی کریم مُطِلِّفَ ﷺ ہے رات کے وقت اور روزے کی حالت میں بھی تچھنے لگوانا ثابت ہے، اس سے معلوم ہوا کہ پینگی کسی بھی وقت لگوائی جاسکتی ہے تاہم احادیث میں خاص طور پران اوقات اورایام کوجھی ذکر کیا گیا ہے جن میں اگر سینگی لگائی جائے تو اس کا فائدہ عام اوقات اورایام کے مقابلے میں زیادہ ہوتا ہے، چنانچہ حدیث میں مہینے کی سترہ ،انیس اوراکیس تاریخ کو تچھنے لگانا زیادہ بہتر قرار دیا ہے،ای طرح جعرات ، جمعہ، ہفتہ، اتوار اور پیر کے دن تچھنے لگوانے چاہمیں، بدھ اور ایک روایت میں منگل کے دن اس کی ممانعت آئی ہے، آپ مُرالْظَيْحَةَ نے فرمایا: منگل کے دن ایک گھڑی ایسی ہے کہاس میں جاری ہونے والاخون بندنہیں ہوتا۔

فاعن: ''حب فظ ابن حجب رعسقلانی رایشیا؛ فرماتے ہیں کہ اطباء کے ہاں دن کے دوسرے اور تیسرے حصے میں تجھنے لگانا زیادہ بہتر اور فائدہ مند ہوتا ہے، عنسل اور ہمبستری کے بعد میچنے لگانا درست نہیں، ایسے ہی زیادہ بھوک یا زیادہ شکم سیری کی حالت میں بھی ٹھیک نہیں، مہینہ کے آخری پندرہ دنوں میں بیلگائے جائیں، چودہ تاریخ سے 23 تاریخ تک کے دن اس کے لئے سب سے زیادہ موزوں ہوتے ہیں کیونکہ جسم کے اخلاط (خون،سودا، اصغراور بلغم) میں مہینے کی ابتداء میں ہیجان اور جوش ہوتا ہے جبکہ مہینے کے آخر میں یہ سکون ہوتے ہیں اس لئے درمیان کا عرصہ بہتر ہے کیونکہ وہ اخلاط کے اعتدال کا زمانہ ہوتا ہے۔

باب کی پہلی حدیث نبی کریم مُؤَلِّ کے کچھے لگوانے کا ذکر ہے کہ آپ نے گردن کی دونوں طرف کی پوشیرہ رگوں اور کندھے پر تچھنےلگوائے ،اور آپ مَلِّافِیْجَةَ سرّ ہ،انیں،اوراکیس تاریخ میںلگواتے تھے۔

دوسری روایت میں ہے کہ بی کریم مُرافِظ جب معراج پرتشریف لے گئے تو فرشتوں کی جس جماعت کے اس سے آپ کا گزر ہوتا تو وہ آپ سے گزارش کرتے کہ اپنی امت کو تچھنے لگانے کا حکم دے دیجیے۔اس میں لفظ" ھُر" گو کہ صیغہ امر ہے،لیکن اس سے وجوب مرادنہیں بلکہ استخباب مراد ہے کہ تینگی کے بعدخون کا نکالنا بہتر اورمستحب ہے،ضروری نہیں، البتہ اگر کوئی مرض ایسا ہو کہ اس کا علاج سینگی لگائے بغیر نہ ہوسکتا ہوتو پھر بچھنےلگوا نا شرعاً ضروری ہوجا تا ہے۔

فاعل : کیچنے لگوانا ان لوگوں کے لئے مفید ہوتا ہے جن کے مزاج میں حرارت ہو، برودت نہ ہو، لہذا جن لوگوں کے مزاج میں ٹھنڈک زیادہ ہو، حرارت نہ ہو، ان کے لئے مچھنے لگوانا زیادہ مفیرنہیں، چنانچہ امام طبری نے سند صحیح کے ساتھ ابن سیرین رحمہ اللہ سے نقل کیا ہے کہ''جب آ دمی کی عمر چالیس سال کو پہنچ جائے تو تھینے نہ لگائے جائیں'' کیونکہ اس کی طبیعت میں کمزوری اور ضعف شروع ہو چکا ہے، اب ہردن اس کا قدم مزید بڑھایے کی طرف بڑھ رہاہے، اب اگر اسے سینگی لگائی گئ تو اس کاضعف اور بڑھ جائے گا ، اس لئے بہتریمی ہے کہ اس عمر میں اسے بچھنا نہ لگا یا جائے۔

**لعنات: الح**جامة: نچچنے لگانالیمنی سینگی کے ذریعہ خراب خون چوسنا۔ بھتجھر: آپ مَلِّشْنِیَّافَ بچچنے لگواتے تھے۔احد عین: میہ تثنیہ ہے اخلاع کا: گردن کے دونوں طرف دو پوشیدہ رگیں۔الکاهل: کندھا۔اسری به: (ماضی مجہول کا صیغہہے) آپ مِزَانْتَ کَا اِسْ کے وقت لے جایا گیا۔ جہامون: حجام کی جمع ہے: کچھنے لگانے والے۔ یغلان: وہ دونوں کچھنے لگا کر (حضرت عباس ہولائن اور ان کے اہل وعیال کے پاس) آمدنی لاتے ہیں۔ پیجھہ: وہ تھینے لگا تا ہے۔نضر کہتے ہیں کہ لدود اور وجور دونوں ہم معنی ہیں یعنی منہ کی ایک جانب دوا ڈالنا جبکہ بعض حضرات نے ان میں فرق بیان کیا ہے کہ لدود کے معنی تو یہی ہیں اور'' وجور''اس دوا کو کہا جاتا ہے جو گلے میں

ڈالی جائے۔

# بَابُمَاجَآءَفِى التَّدَاوِيْ بِالْحِنَّاءِ

### باب ۱۳: مهندی سے علاج کرنا

(١٩८٩) مَا كَانَ يَكُوْنُ بِرَسُوْلِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَرْحَةٌ وَّلَا نَكْبَةٌ اِلَّا اَمَرَ فِي رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اَنْ اَضَعَ عَلَيْهَا الْحِنَّاءَ.

۔ تَرَجِّجْهَنَّهُ: عَلَى بن عبیداللّٰدا پنی دادی کا یہ بیان نقل کرتے ہیں جو نبی اکرم مَطَّقِظَةً کی خدمت کیا کرتی تھیں وہ فر ماتی ہیں نبی اکرم مَطَّقِظَةً کو جب بھی کوئی زخم وغیرہ لگ جاتا تو آپ مجھے یہ ہدایت کرتے تھے کہ میں اس پر مہندی لگادوں۔

تشرینے: مہندی: انار جیسا ایک درخت ہے، اس کے پتے سنا کے پتوں کے مشابہ ہیں، ان کو پیس کرعور تیں ہاتھوں پر لگاتی ہیں جس سے سرخ رنگ بیدا ہوتا ہے، اس کا مزاج سرداور گرم دوجواہروں سے مرکب ہے، جن میں گرم جو ہر غالب ہے، مگر سرد جو ہر کی قوت بہت جلد نمایاں ہوتی ہے اور اس کا مزاج سرد خشک بیان کیا جاتا ہے، مہندی مُسکن الم اور مُخفف ہے، ورموں کو تحلیل کرتی ہے، مدر بول اور مصفی خون ہے، اس کو پانی میں پیس کر ہاتھ پاؤں کی سوزش کو رفع کرنے کے لئے تھیلی اور تکوؤں پر لگاتے ہیں، اس کے علاوہ مُخلف بیاریوں میں مُختف طرح سے استعمال کی جاتی ہے۔ (مخزن مفردات، کاب الادویہ)

### مهندی سے زخوں کا عسلاج:

مہندی کی تا ثیر شنڈی ہوتی ہے، اس کئے بیزخم کی حرارت اور در دکو کم کرتی ہے، یہی وجہ ہے کہ نبی کریم مَا اَسْتَکَا َ خَم کے علاح کے کئے مہندی کا استعال فرماتے تھے، مہندی خارش، بدن کی سوزش اور پیروں کے تلوؤں کے لئے بھی نافع ہوتی ہے اور پاؤں کی انگیوں کے درمیان کو کھال گلئے گئی ہے، اس کے لئے بھی بیہ مفید ہوتی ہے۔

راوی کا تعارف: اس حدیث کو حضرت سلمی مخالفته سے ان کے پوتے عبید اللہ بن علی بن ابی رافع موٹ روایت کرتے ہیں،
بعض راویوں نے ان کا نام الٹ کرعلی بن عبسید اللہ کردیا ہے، یہ صحیح نہیں اور غلط نہی کی وجہ یہ بنی کہ حضرت ابورافع والینیؤ کے ایک صاحبزاد سے عبید اللہ نامی بھی حضرت علی مخالفته حضرت الورافع میں محالاتکہ حضرت ابورافع میں محالات کہ حضرت الورافع کے ابورافع رائی ہے ابورافع کے ابورافع رائی ہے ابورافع کے ابورافع کے خاندان کے آزاد کردہ ہیں، امام تر ذی والین کی کہلے شاگر وجماد کی سند کھی ہے جس میں علی بن عبید اللہ ہے جو محیح نہیں، پھر فائد کے واسرے شاگر دزید بن حباب والینیؤ کی سند پیش کی ہے جس میں علی بن عبید اللہ ہے جو محیح نہیں، پھر فائد کے دوسرے شاگر دزید بن حباب والینیؤ کی سند پیش کی ہے جس میں علی بن عبید اللہ ہے۔

لعناست: الحناء: مهندى كية قرحة زخم جوتلواراور چهرى سے بو نكبة : وه زخم جو پتركائے كى وجه

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي كَرَاهِيَةِ الرُّقُيَةِ

#### باب ۱۴: حجمارٌ پھونک کی ممانعت

(١٩٨٠) مَنِ اكْتَوْى آوِ اسْتَرُقَى فَقَلْ بَرِى مِن التَّوَكُّلِ.

ترکیجینی: حضرت مغیرہ بن شعبہ وٹاٹن کے صاحبزادے اپنے والد کا یہ بیان نقل کرتے ہیں نبی اکرم مَطِّفَظَیَّۃ نے فر مایا ہے جسٹخض نے داغ لگوایا یا دم کروایا وہ توکل سے بری الذمہ ہو گیا۔

تشریعے: من اکتوی ... من التوکل اس کے دومطلب ہیں: ﴿ جُوخُصُ بغیر کی ضرورت اور مجبوری کے اسباب صحت میں خوب مبالغہ کرتا ہے یا وہ جواپنی بیاریوں کو جھاڑ پھونک کے ایسے کلمات سے دور کرنے میں مبالغہ کرتا ہے جو کلمات نہ تو کتاب اللہ کے ہیں، خواللہ کے اساء یا صفات میں سے ہیں اور نہ ہی مسنون اذکار ہیں تو ایسا شخص توکل کے مقام سے گرجاتا ہے کیونکہ اس کی نظر اللہ تعالیٰ کی ذات کے بجا سابب پر جمی ہوئی ہے، وہ اسباب و ذرائع اختیار کرنے میں زیادہ منہمک ہے، حالانکہ مومن کے ایمان کا اللہ تعالیٰ کی ذات کے بجا ہے اسباب پر جمی ہوئی ہے، وہ اسباب و ذرائع اختیار کرنے میں زیادہ منہمک ہے، حالانکہ مومن کے ایمان کا اللہ تعالیٰ کی ذات پر ہواور اسباب پر صرف ذرائع کی حد تک ہو، اس لئے امام غزالی رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ اگر کوئی شخص اپنے گھرسے نکلتے وقت درواز سے پر تالہ لگائے اور اس کے باوجود پڑوی کو بھی خیال رکھنے کی تاکید کرے تو ایسا شخص متوکل لوگوں کی فہرست سے نکل جاتا ہے کیونکہ اس کی نظر اسباب پر مبالغہ کی حد تک پہنچ بچی ہے جو مقام کی تاکید کرے تو ایسا شخص متوکل لوگوں کی فہرست سے نکل جاتا ہے کیونکہ اس کی نظر اسباب پر مبالغہ کی حد تک پہنچ بچی ہے جو مقام توکل کے بہر حال منافی ہے۔

اس میں کوئی شک نہیں کہ عام مسلمانوں کوامراض وآفات کے دفعیہ کے لئے اسباب و ذرائع اختیار کرنے چاہئیں، یہ اللہ تعالیٰ پر اعتاد اور توکل کے منافی نہیں جبکہ انہیں مؤثر بالذات نہ سمجھا جائے، ہاں اگر کوئی شخص ولایت اور بزرگ کے بلند مقام پر اس طرح پہنے جائے کہ دنیا کے سمانے وسامان اور اسباب سے بالکل اعراض کرتا ہو، دنیا کی کسی چیز کے ساتھ اس کا لگاؤنہ ہوت ایسا شخص اسباب و ذرائع اختیار کرنے سے مشتیٰ ہوجاتا ہے، یہ توکل کا سب سے اعلیٰ مقام ہوتا ہے جو ہر شخص کو حاصل بھی نہیں ہوتا، ایک روایت کے درائع اختیار کرنے سے مشتیٰ ہوجا تا ہے، یہ توکل کا سب سے اعلیٰ مقام ہوتا ہے جو ہر شخص کو حاصل بھی نہیں ہوتا، ایک روایت کے مطابق ایسے ستر ہزار لوگوں کے بارے میں نبی کریم میر الشیکی آئیں بغیر حساب کے جنت میں داخل کیا جائے گا یہ لوگ امراض کے علاج کے لئے نہ تو داغ لگواتے متھ اور نہ جھاڑ بھونک کراتے بھض اللہ تعالیٰ کی ذات پر اعتاد اور توکل کرتے رہے۔ امراض کے علاج کے لئے نہ تو داغ لگواتے متھ اور نہ جھاڑ بھونک کراتے بھض اللہ تعالیٰ کی ذات پر اعتاد اور توکل کرتے رہے۔

کیکن بیز ہن میں رہے کہ اس مقام کو حاصل کرنے کا انسان مکلف نہیں ہے اور ویسے بھی اس زمانے میں امراض وغیرہ میں ترک اسباب کیا بھی نہیں جاسکتا کیونکہ طبیعتوں میں کمزوری اورضعف غالب ہے، اس لئے احکام شریعت پر اعتدال کے ساتھ کمل کرتے رہنا چاہئے اور امراض وغیرہ سے دفاع کے لئے اسباب کی حد تک علاج وغیرہ ضرور کرایا جائے لیکن نظر ہر موقع پر صرف اور صرف اللہ تعالی کی ذات پر ہی رہے کیونکہ وہی ہر مرض سے شفاء اور ہر غم سے نجات دینے والے ہیں، ہر موقع پر اس کو پکارا جائے اور اس سے مانگا جائے، یہی چیز دنیا اور آخرت میں کامیابی کا باعث ہے۔

ان دو چیزوں یعنی حضرات نے س حدیث کا مطلب بیر بیان کیا ہے کہ جو مخص بینظر بیر کھے کہ بیاری سے شفاء اور صحت ان دو چیزوں یعنی

داغنے اور جھار پھونک کرانے میں ہی مخصر ہے ، صرف انہی سے ہی شفاء حاصل ہوتی ہے تو ایسا شخص توکل سے بری ہوجاتا ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ کس سبب کے بغیر بھی شفادینے پر قادر ہے۔

#### بَابُمَاجَآءَ فِي الرُّخْصَةِ فِي ذَٰلِكَ

#### باب ۱۵: حماله پیونک کی اجازت

(١٩٨١) أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ رَخَّصَ فِي الرُّقُيَّةِ مِنَ الْحُمَّةِ وَالْعَيْنِ وَالنَّمْلَةِ.

ترکیجینب، حضرت انس بن مالک من الله علی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطَلِّقِیکا فی نے کچھو کے کافنے اور پھوڑے پھنسیوں میں دم کرنے کی اجازت دی ہے۔

### (١٩٨٣) لَارُقْيَةَ إِلَّا مِنْ عَيْنٍ أَوْ حُمَّةٍ.

تَوْجَجْهُمُّنَهُ: حَفرت عَمران بن حَمين وَالْمُنَّا بيان كرتے ہيں نبی اگرم مُظَلِّفَا فَا فَر ما يا دم صرف نظر لگنے كی صورت میں اور بچھو كے كاشنے كی صورت میں كيا جاسكتا ہے شعبہ نے اس روایت كوهمین كے حوالے سے شعبی كے حوالے سے حضرت بریدہ وَثاثَوْءَ كے حوالے سے نبی اگرم مُظَلِّفِیَکَا بِی نَفْلِ كِیا ہے۔ اگرم مُظَلِّفِیکَا بِی نَفْلِ كِیا ہے۔

تشریت : دونوں بابوں کی تشریح: دم ادر جھاڑ پھونک کے بارے میں روایات چونکہ دونوں طرح کی ہیں، بعض ہے اس کا جواز جبہد دوسری بعض ہے اس کا جواز جبہد دوسری بعض سے عدم جواز معلوم ہوتا ہے ، اس لئے امام ترمذی نے یہاں دوباب قائم کئے ہیں، پہلے باب میں ان روایات کا ذکر ہے جن سے جھاڑ پھونک کی کراہت اور دوسرے باب کی احادیث سے اس کی اجازت ثابت ہوتی ہے، پس اس رخصت کو پہلے باب کی وجہ ممانعت کے تناظر میں دیکھنا ہوگا یعنی پہلے باب کی حدیث میں نہی کی جو وجہ ہوگی جواز کی حدیث میں اس وجہ کی نفی رخصت کی علت ہوگی۔

- (1) ممانعت کی روایات اس جھاڑ پھونک سے متعلق ہیں جس کے الفاظ غیر عربی ہوں ادران کے معنی معلوم نہ ہوں کیونکہ اس میں بسا اوقات کفر کا اندیشہ ہوتا ہے اور جواز والی احادیث سے وہ دم مراد ہے جوقر آنی آیات یا منقول کلمات اور اذکار سے کیا گیا ہو۔
- (2) جھاڑ پھونک کی حرمت ان لوگوں سے متعلق ہے جو اسے موثر بالذات اور سبب حقیقی سجھتے ہوں جیسا کہ ذمانہ جاہلیت میں لوگوں کا نظریہ یہ بھا، چونکہ جھاڑ پھونک سے علاج میں کامیابی کی صور میں آ دمی کاعقیدہ کچھ نہ کچھ متزلزل ہونے کا قو کی اندیشہ رہتا ہے اگر چہ خواص اس سے محفوظ رہتے ہیں گرعوام بیچار ہے تو فائدے کود کھتے ہیں او ظاہری فائدہ جس چیز سے حاصل ہوتا ہے عوام اس کومفید بلکہ مؤثر سمجھنے لگتے ہیں اور پھر رفتہ رفتہ یہ خطن غلبہ اختیار کرتا رہتا ہے اس لئے پہلے باب کی حدیث میں ان دونوں سے روکا گیا، پس مطلب یہ ہوا کہ جو شخص ایسا کرتا ہے وہ کامل توکل سے محروم ہوجاتا ہے، یا مطلب یہ ہے کہ جو شخص بغیراضطراب اور ضرورت کے ایسا کر ہے گا تو وہ توکل میں نقصان اٹھائے گا یا پھر یہ روایت اس وقت سے متعلق ہے جب لوگ نئے شئے مسلمان مور ہورے سے اور قرآنی تعلیمات ابھی ابتدائی حالت میں تھیں جب لوگوں نے عقائد کی تفصیل معلوم کر لی تو پھر یہ تھی منسوخ ہوا

علیٰ ہذااس ممانعت کی وجہ کیجھ بھی ہولیکن دوسرے میں اس کی رخصت بیان ہوئی ہے

جهاز چونك كاشرى حكم:

دم اور جمار میونک شرعاً جائز ہے جبکہ اس میں تین شرطیں بائی جائیں:

- (1) بیرجھاڑ پھونک قرآن مجید کی کسی آیت یا اللہ تعالیٰ کے اساء یا صفات میں سے کسی سے کمیا جائے۔
- (2) میکلمات عربی زبان میں ہوں، جن مے معنی معلوم اور شریعت کے موافق ہوں، یا عربی کے علاوہ کسی اور زبان میں ہول کیکن ان کامفہوم واضح ہواورشریعت کےخلاف نہ ہو،لہذاایسے کلمات جو کفروشرک کے معنی پرمشتمل ہوں یا جو بے معنی اورغیر واضح ہوں ان سے دم کرنا جائز نہیں۔البتہ بعض ایسے دم اورمنتر جن کےالفاظ وکلمات سیح احادیث میں منقول ہیں لین ان کے معنی اورمفہوم معلوم نہیں ہیں تو ان کے ذریعہ دم اور جھار پھونک کرنا شرعاً جائز ہے۔
- (3) جھاڑ پھونک کومؤثر بالذات اورسبب حقیقی نہ تمجھا جائے۔ جبکہ اسے اسباب کے درجہ میں مان کر اعتماد صرف اللہ پر ہومگریہ قدرت عوام کوشاید حاصل ہونا مشکل ہو، لہذا جھاڑ پھونک کے وقت ان کو بتانا چاہئے کہ شفا دینے والا صرف اللہ ہے اس نے اپنے کلام میں شفاء رکھی ہے۔

لارقیة الامن عین او حمة: اس حدیث میں جھاڑ پھونک کا ذکر اگر چہدو چیزوں میں ہے لیکن اس سے حصر مرادنہیں ہے، ایسے ہی پہلی حدیث میں تین چیزیں یعنی حمہ،عین اور نملہ کا ذکر فرمایا، اس سے دوسرے امراض وغیرہ میں جھاڑ پھونک اور دم کی نفی کرنا مقصود نہیں ہے، ان چیزوں میں چونکہ دم اور حماڑ پھونک کا اثر زیا دہ مفید اور زیادہ بہتر ہوتا ہے اس لئے ان احادیث میں خاص طور پر

زہریلے جانور یعنی سانپ بچھو وغیرہ کے ڈسنے کا دم:

جب کوئی زہریلا جانوروس لے تواحادیث میں اس پردم کرنے کے مختلف اذ کارمنقول ہیں،ان میں سے کوئی بھی کیا جاسکتا ہے:

- (1) سانپ وغیرہ ڈس لے تواس پرسات مرتبہ سورہ فاتحہ پڑھ کردم کرلیا جائے۔
- (2) ایک دفعہ دوران نماز بچھونے نبی کریم مُرافِظَةً کو ڈس لیا، آپ نے نماز سے فارغ ہوکر فرمایا کہ بچھو پر خدالی لعنت ہو، نہ نماز پڑھنے والے کو چھوڑ تا ہے نہ کی دوسرے کو، اس کے بعد یانی اور نمک منگایا اور نمک کو پانی میں گھول کر ڈسنے کی جگہ پر پھیرتے رہے، ساتھ ساتھ سورۃ کافرون اور معوذ تین یعنی آخری دوسورتیں پڑھتے رہے۔

زم اور پھوڑ ہے چھنسی کا دم:

نى كريم مَرْافَيْكُمُ أَوْر پھوڑے كھنى پران كلمات سے دم فرماتے:بسم الله تربة ادضنا،بريقة بعضنا،ليشفى به سقیمنا،باذن دبنا میں اللہ کے نام سے برکت حاصل کرتا ہوں، یہ ہاری زمین کی مٹی ہے، جوہم میں سے بعض کے لعاب دہن سے ملی ہوئی ہے، تاکہ اس کے ذریعے ہمارا مریض ہمارے رب کے حکم سے شفایاب ہوجائے۔اس دم کا طریقہ بیرتھا کہ نبی کریم مُظَنِّکَةً شہادت کی انگلی سے لعاب مبارک لیتے ، پھراہے مٹی میں رکھتے ، اور مٹی لگ جانے کے بعداس انگلی کومریض کے زخم یا پھنسی پر رکھ کر مذکورہ کلمات ارشاد فر ماتے ،اس لئے جب بھی دم کرنا ہوتو اسی مسنون طریقے کے مطابق کرنا چاہئے۔

مٹی کی تا ثیر چونکہ ٹھنڈی اور خشک ہوتی ہے، اس لئے اس سے زخم کی جگہ اور پھوڑے پھنٹی ٹھیک ہوجاتے ہیں اور زخم خشک ہونے لگتا ہے، اس طرح لعاب میں بھی بیخصوصیت ہے۔لیکن امام قرطبی رحمہ الله فرماتے ہیں کہ ان طبی توجیہات اور تاویلات کی سرے سے ضرورت نہیں بلکہ بیاللہ تعالیٰ کے نام کی برکت کا اثر ہوتا ہے کہ مریض کا زخم اور پھوڑ ہے پھنسی درست ہوجاتے ہیں۔

## بَابُمَاجَآءَفِى الرُّقْيَهِ بِالْمُعَوَّذَتَيُنِ

# باب ۱۶:معو ذتین (سورهٔ فلق اورسورهٔ ناس) سے جھاڑ نا

(١٩٨٣) كَانَ رَسُولُ اللهِ عِلَيْ يَتَعَوَّذُ مِنَ الْجَاتِ وَعَيْنِ الْإِنْسَانِ حَتَّى نَزَلَتِ الْمُعَوِّذَتَانِ فَلَمَّانَزَلَتَا آخَنَيهِمَا وَتُرَكَمَاسِوَاهُمَا.

تَرْجُنْجُهُ : حضرت ابوسعیدخدری ثانثی بیان کرتے ہیں : نبی اکرم مُطَّنْظِیَّ جنوں اور انسانوں کی نظرلگ جانے سے پناہ مانگا کرتے تھے یہاں تک کہ معوذ تین نازل ہوئیں۔جب بید دونوں نازل ہوئیں تو آپ نے انہیں (پڑھ کر دم کرنا )اختیار کرلیا اور دیگر دعاؤں کوترک

### معوذ تین ہے جھاڑ پھونک کا ذکر:

چونکہ نظر بدایک حقیقت ہے اور ہر ایک کولگ سکتی ہے اس لئے آنحضور مَرَّالْفَظِیَّةَ جنات کے شراور نظر بدیے ضررے بیخ کے لئے دعا ما نگتے مثلاً: "اعو ذبالله من الجان و عين الانسان" پھر جب لبيد بن اعصم يهودي اور اس كى بيٹيوں نے آپ مَالِّنْظَيَّةَ پر جادوكيا تو اس سے شفاء کے لئے یہ دونوں سورتیں نازل ہو گئیں جس کی تفصیل تفسیر کی کتابوں میں دیکھی جاسکتی ہے تب آپ مِرافَظَةَ اِن دونوں سورتوں کا پڑھنامعمول بنایا اور باقی معوذات کا پڑھنا کم کردیا کیونکہ اس سورتوں میں جو جامعیت اور برکت ہے وہ دوسری ادعيه تعوذ مين نهيس ہے لہذا ہاتی تعوذات ما تؤرہ کا پڑھنا بدستورجائز ہے منسوخ نہيں۔

قال ابن العربي المعلمة في العارضة: "اذا كان الافضل الرقية بكتاب الله فالفاتحة اصل ... و بالمعوذتين ... اوبكلمات المروية عنه في تعويذ الحسن وفي تعويز جبريل وثابت

معوذ تین کے بارے میں ایک روایت بی بھی ہے کہ بیدونوں سورتیں کی ہیں مگر یادرہے کہ کسی سورت یا آیت کا مکررنازل ہونا ممنوع نہیں۔ان میں سے پہلی سورۃ یعنی سورۃ فلق میں دنیاوی آفات سے اللہ کی پناہ مانگنے کی تعلیم ہے، اور دوسری سورۃ یعنی سورہ ناس میں اخروی آفات سے بیچنے کے لئے اللہ کی پناہ مانگی گئی ہے،حقیقت میہ بہت سی مستنداحادیث میں ان دونوں سورتوں کے بڑے فضائل اور بركات منقول ہيں۔

🛈 حضرت عا ئشەصدىقە رئىڭتىئا فرماتى ہیں كەرسول اللە مَطْلَقْظَةَ كوجب كوئى بيارى پیش آتى توپيد دونوں سورتیں پڑھ كراپنے ہاتھوں پر دم کر کے سارے بدن پر پھیرتے تھے، پھر جب مرض وفات میں آپ کی بیاری میں شدت آگئی تو میں پیرسورتیں پڑھ کر آپ کے ہاتھوں پردم کردیتی تھی،آپ اپنے تمام بدن پر پھیر لیتے تھے، میں بیکام اس لئے کرتی تھی کہ آپ مِراَفِی آ کے مبارک ہاتھوں

کابدل میرے ہاتھ نہیں ہوسکتے تھے۔

- ایک روایت میں ہے کہ نبی کریم میرانظی این ان دونوں سورتوں کو ہرنماز کے بعد پڑھنے کی تلقین فرمائی۔
- ان عقبہ بن عامر میں اٹنو کہتے ہیں کہ میں رسول مَالْفَظِیَّمَ نے معو ذ تین پڑھا ئیں، پھر انہیں مغرب کی نماز میں بھی پڑھا اور پھر فر ما یا کہ ان دونوں سورتوں کو سوتے وقت بھی ۔حاصل نبی کریم مَلِلْفَظِیَّۃ اور حضرات صحابہ کرام مِن اُلیّٰہ بڑے ان دونوں سورتوں کی جادو کے توڑ، اہم ان اللہ مسلمانوں کو ان سے استفادہ کرنا چاہئے، کیونکہ ان دونوں سورتوں کی جادو کے توڑ، نظر بداور تمام روحانی اور جسمانی آفات کو دور کرنے میں بڑی تا ٹیر ہے، تو ہر نماز کے بعد انہیں ضرور پڑھنا چاہئے۔

**لعنات:** عوذ اورعیاذ پناہ اور پناہ میں آنے کو کہتے ہیں جبکہ تعوذ پناہ میں آنے اور پناہ لینے کو کہا جاتا ہے۔ تولہ "المعوذتان'' اصطلاح میں سورۂ فلق اور سورۂ الناس دونوں کہتے ہیں۔

المعوذة: اس فاعل واحدمؤنث، پناه دینے والی، المعوذ تان (تثنیه) سورهٔ فلق اورسورهٔ ناس جوسحروغیره دفع کرنے لئے اکسیر ہیں، مید دونوں سورتیں چونکہ بندے کواللہ کی پناہ میں دیتی ہیں اس لئے ان کا بینام ہے۔ العوذة: تعویذ، گنڈا وغیرہ جو بیاری دورکرنے کے لئے یاسحرجن کو دفع کرنے کے لئے قرآنی آیات یا اللہ کا نام لکھ کریا پڑھ کر تیار کیا جاتا ہے، اس کوتعویذ بھی کہتے ہیں۔

#### بَابُمَاجَآءَفِى الرُّقْيَةِ مِنَ الْعَيْن

## باب ١٤: نظر بدسے جھاڑ كابيان

(١٩٨٥) أَنَّ أَسُمَا وَبِنْتَ عُمَيْسٍ قَالَتْ يَارَسُولَ اللهِ إِنَّ وَلَلَ جَعْفَرٍ تُسْرِعُ اِلَيْهِمُ الْعَيْنُ اَفَاسَتَرُقِى لَهُمُ فَقَالَ نَعَمُ فَالَّذَى لَهُمُ فَقَالَ لَعَمُ فَالَ اللهِ إِنَّهُ لَا يَكُنُ لَكُمُ فَقَالَ لَا عَلَيْنُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

تو بخبتها: حفزت ابن عباس ن الثن بيان كرتے ہيں نبي كريم مُطَافِينَا فَيَا حضرت حسن اور حضرت حسين ن الله كودم كرتے ہوئے يہ پڑھا كرتے تھے۔" ميں تم دونوں كو ہر شيطان ہر تكليف اور ہر لكنے والى نظر سے اللہ تعالیٰ کے تكمل كلمات كی پناہ ميں ديتا ہوں۔"

کٹی اکرم مَلِّنظیکی میڈرمایا کرتے تھے حصرت ابراہیم بھی حضرت اسلمعیل اور حضرت اسلی (عیبالیلہ) کوان الفاظ کے ذریعے دم کیا کرتے تھے۔

تشرنیج: حفرت اساء بنت عمیس والنین اصیغ تفغیر حفرت جعفر طیار والنی کی بیوی ہیں، یہاں سوال اپنے ہی بچوں کے بارے میں مراد ہے مگر حضرت جعفر والنی کی خوبصورتی کو سوال میں اُجا گر کرنا مقصود ہے تا کہ نظر بدیکنے کی دجہ بھی ساتھ ساتھ ذکر کردیں کیونکہ "الولى سىر لابيه" يتى ميرے بچول كوخوبصورتى كى وجه سے نظر بدلگتى ہے كونكه آخر وہ جعفر ہى كے بچے ہيں نظر كيوں نہ لگے گى،
پھر ولد بفتتين مفرد اور جح ايك تا دس مذكر اور مؤنث سب پراس كا اطلاق ہوتا ہے اس كا بہترين ترجمه اردو ميں "اولاد" ہے ۔ پھر
آنحضرت مَرِّاتُ عَنِيْمَ عَلَى عَلَى مُصوصِت نہيں بلكہ عام اذن ہے بشرطيكہ وہ كلمات ما توريا كم از كم معنى حجے پرمشمل ہوں اور جہاں
تك جواب ميں اضافے كا تعلق ہے تو يہ مبالغ كے لئے ہے تا كہ لوگ نظر بدسے بچنے كى تدبير كريں جيسا كه حضرت يعقوب عاليم الله عند بيئوں كو تدبير بربتلائى تھى

تظ مربد: اورا گرنظر بدلگ جائے تو اس کے لئے جھاڑ پھونک کریں کیونکہ نظر بدکی مستعارتا ثیراتی قوی ہے کہ اگر کوئی چیز تقدیر پرغالب آسکتی ہے تونظر وہ چیز ہے جوغالب آ جاتی گراللہ کافضل ہے کہ کوئی چیز تقذیر کو مغلوب نہیں کرسکتی ہے کیونکہ یہ سب تقذیر کا حصہ ہے۔ ابن قیم ویٹی یک فرماتے ہیں کہ جولوگ نظر بدکی حقیقت کو تسلیم نہیں کرتے وہ نقل اور عقل دونوں کے خلاف چلتے ہیں اور یہ کہ بیتا ثیر دراصل روح کی ہوتی ہے اس بناء پر نابینا شخص کی بھی نظر بدلگتی ہے۔

قولہ: "التأمة" اس سے کلمات کی توصیف اس لئے کی گئی کہ اللہ کا کلام پورا اور کمل ہے اس میں کسی طرح کا نقصان نہیں ہے یا اس لئے کہ وہ تعوذ کے لئے کافی ہے، پھر کلمات سے مراد کلام بھی ہوسکتا ہے جو کہ قرآن ہے اور اساء وصفات بھی ہوسکتی ہیں۔

قولہ: "هامة" ہروہ زہر یلا جانورجس کے کاٹے سے آدمی ہلاک ہوجا تا ہے جبکہ اس سے کم درجے کا جانور سام کہلاتا ہے یعن اس کا زہر قاتل نہیں۔ ھامة ، ہم بعمنی فکر سے بھی ہوسکتا ہے یعنی ہراس چیز سے پناہ مانگتا ہوں جو پریشان کرنے والی ہو۔

قوله: "لامة" لامه، جنون كى ايك قسم يا درجه ب، جب آ دمى كونظر بدلكى بتو ده معيون پاگل اور مجنون جيسا حواس باخته محسوس موتا ہے وہ خود بھى اپنى حالت صحيح طور پرنہيں جانتا كه مجھے كيا ہوا ہے؟

# قرآن وحديث سينظب ربد كعسلاج كي تفصيل بيد،

- 🛈 سورة الاخلاص، سورة الفلق اور سورة الناس پڑھ کراس پر دم کیا جائے۔
- ﴿ الله عَلَمُ كَا آخرى آيات: ﴿ وَإِنْ يَكَادُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَيُزُلِقُونَكَ بِالنِّمَادِهِمْ لَتَا سَمِعُوا الذِّكْرُ وَ يَقُولُونَ إِنَّهُ لَهَجُنُونٌ ﴿ وَ مَا هُوَ إِلّا ذِكْرٌ لِلْعَلَمِينَ ﴾ (العم: ٥١- ٥٢)
  - ③ نظر لگانے والا گر ﴿ مَا شَاللَّهُ ، لاَ حَوْلَ وَ لاَ قُوَّةً إلاَّ بِاللَّهِ ﴾ كهدد الوَّاس كى وجه سے بھى نظر بدكى تا ثير جاتى رہتى ہے۔
    - ﴿ بَابِ كَي دوسرى روايت مين ٤ أَعُودُ بِكَلِمْتِ اللهِ ... الخبيه بره هكراس بردم كيا جائـ
  - بسح الله ارقیك من كل شئی یو ذیك و من شر كل نفس او عین حاسد، الله یشفیك، بسح الله ارقیك ترخیج نبین الله كرتا مول براس چیز سے جو تیجے تكیف پہنچائے، برنفس كيثر اور حاسد نظر سے، الله بى تیجے شفاء دے گا، میں الله كے نام سے آپ پردم كرر ہا ہول "يدذكر پڑھكراس پردم كيا جائے۔ , ,

محفوظ رکھے گا)"

بسم الله ارقیك من كل داءیشفك، من شر كل حاسد اذا حسد و من شر كل عین ـ

ترکیجینی: ''میں اللہ تعالیٰ کے نام ہے آپ کی ہرفتم کی بیاری کا علاج کرتا ہوں ، اللہ ہی آپ کوشفا دے گا، ہر حاسد کے شر سے جب وہ حسد کرنے گے اور ہر نظر کے شر سے (محفوظ رکھے گا)۔

لعنات: العین: نظر بدخواہ دشمنی یا حسد کی وجہ ہے ہو یا کی اور وجہ ہے۔ نظر لگانے والے کو ''عائن'' اور جس شخص کو نظر گلتی ہے۔
اے "معیون'' اور "معین'' کہتے ہیں۔ ولدن: (وائر پر پیش اور لام کے سکون کے ساتھ): اولا د۔ سرع: نظر جلدی لگ جاتی ہے۔
افاست رقی: تو کیا میں جھاڑ پھونک کراسکتی ہوں۔ سابق القدلا: نقتر پر سے سبقت کرنے والی۔ کلبات الله: اس سے قرآن مجید مراد ہے، بعض نے کہا کہ اس سے الله تعالی کی اساء اور عیب سے پاک ہیں۔ بعض نے کہا کہ اس سے الله تعالی کی اساء اور عیب سے پاک ہیں۔ بعض نے کہا کہ اس سے الله تعالی کی اساء اور میں بیں بعض نے کہا گیا ہے کہ وہ نقس اور عیب سے پاک ہیں۔ بعض نے کہا کہ ''تامہ'' کے معنی یہ ہیں کہ وہ کلمات پناہ ما نگنے والے کے لئے نافع اور مصائب وآفات سے مفاظت کا ذریعہ ہوتے ہیں۔
مامة: (میم کی تشدید کے ساتھ) ایساز ہر بلا جانور جس کے کا شنے سے انسان ہلاک ہوجائے جسے سانپ اس کی جمع" ہو اور بھی جو جانور زہر بلا ہولیکن اس کے کا شنے سے عام طور پر ہلاکت نہ ہوتی ہوتو اسے "سامة''کہا جا تا ہے، مثلاً بچھو، بھر وغیرہ اور بھی "ھامة'' کا لفظ ہر اس جانور کے لئے بھی استعال کیا جاتا ہے جو زمین پر چاتا ہے جسے حشرات الارض وغیرہ کے کل عین لامة: اس سے ہروہ بدنظری مراد ہے جو باعث ضرر اور تکلیف ہو۔ ''نہائی' میں ہے کہ "لمحہ' جنون اور پاگل پن کی ایک قسم ہے جو انسان کو عاص جو ہونان پر پر بلا کردے۔

سند کی بحسف: بیروایت سفیان کے علاوہ ابوب سختیانی بھی عمرو بن دینار سے روایت کرتے ہیں، اور ان کی روایت میں: ان اسماء کے بجائے عن اسماء ہے، لینی عبید بیروا قعہ بیان نہیں کرتے ، کیونکہ وہ اس وقت موجود نہیں تھے بلکہ وہ بیرحدیث حضرت اساء ٹاٹنٹا سے روایت کرتے ہیں، پس یہی سندھیجے ہے مگر سند میں انقطاع ہے۔

### بَابُ مَاجَآءَ أَنَّ الْعَيْنَ حَقَّ وَأَنَّ الْغُسُلَ لَهَا

باب ١٨: نظر برحق ہے اور اس کے لئے دھونا

(١٩٨٧) لَا شَيئَ فِي الْهَامِرِ وَالْعَيْنُ حَتَّى.

توکیچکنہ، حید بن حابس سمیں والی بیان کرتے ہیں میرے والد نے مجھے یہ بات بنائی ہے انہوں نے نبی کریم مَلِفَظَیَّة کو یہ فرماتے ہوئے سناہے ہام کی کوئی حقیقت نہیں ہے اورنظر لگ جاناحق ہے۔

(١٩٨٨) لَوُ كَانَ شَيْئٌ سَابَقَ الْقَدَرَ لَسَبَقَتُهُ الْعَيْنُ وَإِذَا اسْتُغْسِلْتُمْ فَاغْسِلُوا.

ترمجيکتن، حضرت ابن عباس خاتئ بيان کرتے ہيں نبي کريم مَلِّ النَّيْجَ نے فرمايا اگر کوئي چيز تقدير پرسبقت لے جاسکتی ہے تو نظراس پر

سبقت لے جاسکتی ہے اور جب تم سے شسل کرنے کے لیے کہا جائے تو تم عنسل کرلو۔

تشریح: ہام کے بارے میں پھ کہانی زمانہ جاہلیت کے اہل عرب میں مشہور و مزعوم تھی، اس حدیث میں اس کی صریح نفی کی گئی، اس کے بعد اس قسم کی واہیات کا زعم کسی طرح جائز نہیں اس طرح بعض مسلمانوں میں ارواح کے متعلق جو قصے مشہور ہیں کہ روح کبھی طوطے کی شکل میں کسی پنجرے میں بند ہوتی تھی اور کبھی موتی بن کرسانپ کے منہ میں محفوظ کردی جاتی وغیرہ وغیرہ یہ ہندوؤں کے عقائد کا حصہ ہیں جو کہ تناسخ کے قائل ہیں لہذا پریوں، دیواور شہزادوں کے اس قسم کے مفروضی بلکہ من گھڑت قصہ خوانیوں سے پر ہیز لازی ہے کہ اس سے عقیدہ خراب ہوجا تا ہے کیونکہ اسلام میں تناسخ کے عقیدے کی کوئی گئے ائش نہیں ہے۔

"هام" کے بارے تین اقوال: "هام" ﴿ زبیر بن اِکار کہتے ہیں کہ زمانہ جاہیت میں عربوں کا خیال تھا کہ جوآ دی قتل کیا جائے ،اوراس کا بدلہ نہ لیا جائے تواس مقتول کے سرسے" سامہ" یعنی ایک کیڑا نکلتا ہے جواس کی قبر پر گردش کرتا رہتا ہے، اور کہتا ہے استونی اسقونی (مجھے پلاؤ، مجھے پلاؤ، میرا بدلہ لو) اگر اس کا انتقام لے لیا جائے تو چلا جاتا ہے، ورنہ او پر ہی رہتا اس تغییر کے اعتبار سے "لاشھے فی المھامہ" کے معنی ہوں گے:"اس عقیدے کی کوئی اصل نہیں کہ مقتول کے سرسے صامہ یعنی کیڑا نکلتا ہے۔

ابن الاعرابی کہتے ہیں کہ ' ھام' ' سے ایک پرندہ مراد ہے' ' جسے اردو میں ' الو' کہتے ہیں، اہل عرب اس سے بدشگونی لیتے تھے، ان کا خیال تھا کہ الوجس گھر پر آ کر بیٹے جائے تو اس میں کوئی موت ضرور واقع ہوتی ہے ادر اس میں نم وحزن اور تباہی آ جاتی ہے۔ ''لاشٹی فی المهامہ'' کے معنی ہوں گے: لاشؤم بالبومة (الویس کوئی بدشگونی اور نحوست نہیں) اس لئے عربوں کا خیال غلط ہے۔۔

آ ابوعبید کہتے ہیں کہ عرب سیجھتے سے کہ میت کی ہڑیاں یااس کی روح "هام" یعنی ایک پرندے کی شکل اختیار کرلیتی تھی،اس پرندے کو "صِلٰی" کہاجاتا تھا پھر یہ پرندہ اڑتا رہتا تھا۔اس معنی کے اعتبارے "لاشئی فی الھام" کے معنی ہوں گے: لاحیاۃ الھامة لمبیت،میت کے ہامہ یعنی پرندے کی کوئی زندگی نہیں ہوتی لہذا یہ ہے اصل بات ہے،جس کا کوئی اعتبار نہیں۔ نظر مرکی تاشیر ایک حقیقت ہے؟

''والعین حق''اس سے دراصل یہ بتانا مقصود ہے کہ نظر بدکا لگ جانا ایک ثابت شدہ حقیقت ہے، یہ زمانہ جاہلیت کے دوسر ب
باطل اوہام ونظریات کی طرح کوئی باطل چیز نہیں بلکہ حق اور ثابت ہے، بعض لوگ یہ کہہ کراس کا انکار کردیتے ہیں کہ''سب پچھ نقتہ یر
سے ہوتا ہے، نظر بد پچھ نہیں کرسکت' ان کی یہ بات دو وجہ سے درست نہیں: بلاشبہ یہ ایک مسلمہ حقیقت ہے مگراس کے ساتھ یہ بات
ملحوظ رہنی چاہئے کہ اشیاء کی تا ثیرات تولیدی نہیں اور نہ ہی تا ثیرات کا دارومدار اعداد پر ہے بلکہ عادی ہیں کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے
اشیاء میں بعض اثرات پیدا فرمائے ہیں، یہ اشیاء بمنزلہ اسباب ہوتے ہیں، ان کے استعال یا رونما ہونے سے اللہ تبارک و تعالیٰ اپنی
سنتِ جاریہ کے مطابق پچھ اثرات پیدا فرماتے ہیں، اس مسلکی تفصیل''باب ماجاء فی کراہیۃ البول فی آمختسل' میں گزری ہے۔
منظم سرید آنکھ کا اثر سے مارور میں کا ؟

اس کے بارے میں ابن قیم راٹیلئے نے زاد المعاد میں لکھا ہے:

وليست العين هى الفاعلة وانما التاثير للروح ولشدة ارتباطها بالعين نسب الفعل اليها وروح

الحاسىموذية للمحسوداذي بينًا ولهذا امرالله رسول ان يستعيذ به من شرى ... الخ. (مختصر زاد المعادص ٢٣٧ ، فصل في الحجة ابي بكر رطافي،

یعی نظر بدہ کھی تا فیرنہیں بلکہ دراصل روح کی تا فیر ہوتی ہے گر آ تھے گر سے تعلق کی بناء پرنسبت آ کھی طرف کی جاتی ہے چنانچە حسد كرنے والاشخص محسود كوسخت تكليف بېنچا تا ہے يعنى نظر بدلگا تا ہے۔

حافظ ابن حجرعسقلانی ریشیا فی فرماتے ہیں:''اللہ تعالیٰ نے اجسام وارواح میں مختلف خصوصیتیں اور صلاحیتیں رکھی ہیں،جن کامختلف انداز سے ظہور ہوتا ہے، ایک شخص کا چہرہ شرم کی وجہ سے سرخ ہوجاتا ہے، خوف کے وقت چہرہ زرد پڑجاتا ہے، مریض کو دیکھ کر بعض لوگ بیار ہوجاتے ہیں، بیسب پچھاس وجہ سے ہے کہ اللہ تعالیٰ نے روحوں میں بہت ی تا نیزات رکھی ہیں،کیکن چونکہ نظر کا تعلق روح کے ساتھ انتہائی گہرا ہوتا ہے توفعل کی نسبت روح کی بجائے نظر کی طرف کردی جاتی ہے، اس وجہ سے نہیں کہ نظر مؤثر بالذات ہے بلکہ صرف اتصال اور قرب کی وجہ سے، ورنہ تا ثیرتو روح کی وجہ سے ہوتی ہے اور ارواح طبائع ،قوی، کیفیات اورخواص کے اعتبار سے مختلف ہوتی ہیں، بعض روحیں بغیر کسی اتصال کے اپنی شرانگیزی کی وجہ سے محض دیکھنے سے ہی دوسرے کے بدن پر اثر انداز

اس سے معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے تا تیرجسمانی اتصال پر منحصر نہیں ہے، کبھی تو اس کی وجہ سے ہوتی ہے، کبھی آ منے سامنے ملاقات ہے، بھی محض دیکھنے سے، بھی روح کی توجہ ڈالنے سے، اور بسا اوقات سے تا ثیر محض توہم اور خیالات کی وجہ سے بھی واقع ہوجاتی ہے، گویا نظرلگانے والے کی آنکھ سے معنوی طور پر ایک تیرنکلتا ہے جو دوسرے کے بدن پرلگ کر اثر انداز ہوجا تا ہے اور تباہی تھیلا دیتاہے۔

بہر حال نظر ایک حقیقت ہے جس کا انکارنہیں کیا جاسکتا تا ہم اس کی ماہیت کیا ہے توبیہ جاننا خاصامشکل ہے ممکن ہے کہ جس طرح آج كل ليزرشعاعين غيرم كى حقيقت اورمؤثر قوت بين، اى طرح يهال بھى كوئى غيرم رئى طاقت خفيطريقه سے واركرتى ہواوراس قشم کے حقائق کا کارخانۂ قدرت میں وجود کوئی ناممکن نہیں ، دیکھئے بھی ایک بات سے اتنی تکلیف ہوتی ہے کہ آ دمی بیار ہوجا تا ہے۔

پھر عسل کا طریقہ حاشیہ میں تفصیل ہے بتلایا ہے کہ عائن کے پاس جب یانی لایا جائے تو وہ پہلے چلو میں یانی لے کرمضمضہ كركے كلى كا يانى اى برتن ميں ڈالے، پھر چېرہ دھولے، پھر بائيں ہاتھ سے پانی لے كر دائيں پر ڈالے و بالعكس، پھر بائيں ہاتھ سے پانی دائن کہنی پرڈالے، وبالعکس، پھر بائیں ہاتھ سے پانی لے کرسدھے پاؤں پرڈالے، وبالعکس یعنی پھرسدھ ہاتھ سے پانی لے کر بائیں پیر پرڈالے، پھرای طرح گھٹنے دھوئے اور پھر داخل الازار یعنی شرم گاہ اور ازار باندھنے کی جگہ کے درمیانی جھے کو دھوئے، بیسارامستعمل پانی اس برتن میں جمع ہونا چاہئے،فراغت کے بعد بیسب پانی یک بارگی معین کے اپر پشت کی جانب سے ڈ الے وہ اللہ کے حکم سے ٹھیک ہو جائے گا۔ تا ہم ابن العربی راٹٹیائے نے عارضہ میں دھونے کی اس تفصیل سے اتفاق نہیں کیا ہے وہ لکھتے ہیں:

"ومن قال لا يجعل الاناء في الارض و يغسل كذابكذا وكذا بكذا، فهو كله تحكم و زيادة" (العارضة) لیتی مندرجہ بالاطریقیہ کار کی ضرورت نہیں اور نہ ہی برتن کو ہاتھوں میں معلق کپڑنے کی ضرورت ہے بلکہ صرف یا وَں اور داخل الازار

دھونا جیے بھی ہوکافی ہوجا تا ہے۔

یبال بیشبہ ہوسکتا ہے کہ اس وضو کے پانی کا نظر کے از الہ سے کیا تعلق ہے؟ اس کا جواب بیہ ہے کہ جیسے بعض اسباب انتہائی مخفی ہوتے ہیں تو پھر ان کے اثر کے از الے کا طریقہ بھی باریک ہوتا ہے جس کا عام مشاہدہ کیا جاسکتا ہے دیکھئے جادو وغیرہ اور یاضی کے اصول وغیرہ کو وہ کتی باریک ہوتے ہیں چنا نچے بھے اجسام کو مخصوص زاویہ پررکھنے سے ان میں حرکت پیدا ہوجاتی ہے اور ایک آدی با قاعدہ ایک گھنٹے کے بعد آکر گھنٹی بجاتا ہے اور پھر غائب ہوجاتا ہے حالانکہ وہ کوئی انسان نہیں ہوتا ہے، آپ نظام شمسی پرغور کریں کہ مخصوص زاویہ پر واقع ہونے پر بیا جرام فلکیہ کس طرح روال دوال ہیں؟ جب آدی اللہ عز اسمہ کے کارخانہ قدرت میں معلومات کی روشنی میں غور کرتا ہے تواس قسم کے بجائبات کا مشاہدہ روزمرہ کا معمول بن جاتا ہے۔

### علاج کے اسباب کے این؟

اس بارے میں کئی آراء ہیں: ایک رائے میر بھی ہے کہ اس کی بنیاد تجربے پرہے ممکن ہے کہ یہ تمام اسباب بیک وقت مفید ہوں، علی ھذا نظر بدسے اشفاء اس تجربے کے تناظر میں نامعقول نہیں کہ اس قسم کے تجربات قدیم زمانے سے چلے آرہے ہیں، مذکورہ تجربہ بھی ذمانہ قدیم کا نسخہ تھا جس کو آخضرت مُلِّ النظمی ہے باقی رکھا، علاوہ ازیں روایات میں میر بھی آتا ہے کہ جب کوئی چیز دیکھنے سے پند آجائے تو آدمی برکت کی دعا کرے یا "ماشاء الله و لاقوۃ الا بالله" کہتونظر کے ضررسے تحفظ ہوسکتا ہے۔

اس سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ نظر کے حوالے سے جوطریقے مختلف اقوام میں معمول بہار ہیں اور وہ مفید بھی ثابت ہوئے ہیں تواگر ان میں کسی شرقی امر کا ارتکانہ آتا ہویا وہ اصول سے متصادم نہ ہوں تو وہ بھی قابل عمل ہیں مثلاً ہمارے ہاں بیطریقہ ہے کہ عائن اپنے بدل پرسوتی کپڑا ملتا ہے پھراس کی بتی بنا کرآگ لگا دی جاتی ہے اور معین اس دھوئیں کے اوپر کھڑا ہوجا تا ہے او دھواں سوگھتا ہے ، اس سے اللہ تبارک و تعالیٰ شفاء بھی عنایت فرماتے ہیں۔

نظسر بدلگانے کے عادی کومجوں کیا جاسکتا ہے؟ قاضی عیاض فرماتے ہیں کہ جوشخص نظر بدلگانے ہیں مشہور ومعروف ہوتو اس سے اجتناب کرنا چاہئے اور نہ ہی اس کے سامنے آنا چاہئے اور اسلامی حکومت کے سربراہ کے لئے مناسب ہے کہ وہ ایسے شخص پر گھرسے باہر نگلنے پر پابندی لگا دے تا کہ وہ لوگوں کے آمنے سامنے نہ آئے اور ان کے ساتھ نشست و برخاست نہ کر سکے اور اگر وہ شخص غریب وفقیر ہوتو ہیت المال سے اس کے افراجات کے بقدر وظیفہ مقرر کردے تا کہ وہ اس سے گزراد قات کر سکے کیونکہ اس کا ضرر بہت شخت ہے، اس سے لوگوں کو بچپانا چاہئے ، اس کا ضرر پیاز وتھوم کھانے کی بد بوسے، جزامی اور موذی جانور کے ضرر سے کہیں فرر بہت شخت ہے، اس سے لوگوں کو بچپانا چاہئے ، اس کا ضرر پیاز وتھوم کھانے کی بد بوسے، جزامی اور موذی جانور کے ضرر سے کہیں زیادہ ہے، جس طرح شریعت میں بیضرر قابل برداشت نہیں ، ان کے ازالے کے لئے تدابیرا ختیار کی گئیں ہیں ایسے ہی اس ضرر سے محفوظ رہ سکیں۔

#### عائن کے لئے خاص ذکر:

جس شخص کی نظراً کر لگ جاتی ہو، اسے ان امور کا اہتمام کرنا چاہئے: ﴿ بِرَكْت كَى دعادے دے، يوں كم : اللّٰه هر بادك عليه. ﴿ يَا يُوں كَمُ : مَا شَاءَ اللّٰه لا قوة الا بالله - ان اذكار كا فائدہ يہ كہ پھر اس كی نظر بدكا اثر ختم موجاتا ہے -

لعنات: هام جمع ہے هامة کی بروزن ساعة یعنی میم کی تخفیف کے ساتھ۔ بعض نے تشدید کو بھی جائز کہا ہے۔ هامہ یا هامه مراور کھو پڑی کو بھی کہتے ہیں اور ''بوم'' بعنی اُلوکو بھی کہا جاتا ہے اور ایک چھوٹے سے پرندے پر بھی اس کا اطلاق ہوتا ہے جورات کو قبرستان میں رہتا ہے۔ قاموں الوحید وغیرہ میں ہے کہ زمانہ جاہیت میں عربوں کا اعتقاد تھا کہ مقتول کی کھو پڑی سے ایک پرندہ نکل کر گھر آتا ہے اور ''اسقونی، اسقونی، اسقونی'' پکارتا ہے یعنی مجھے سیراب کرواور مراد بدلہ لینا ہوتا ہے چنانچہوہ مسلسل انقال لینے تک یہ پکارا رہتا ہے، اسلام نے اس عقیدہ کو باطل قرار دیا جیسا کہ حدیث باب مصرح ہے۔

'استغسلتھ''بصیغہ مجہول طلب عسل مراد ہے یعنی جب کسی کی نظر لگ جائے اور معین یا اس کے گھروالے عائن ہے کہیں کہ تم اپنے اعضاء دھوکروہ مستعمل یانی ہمیں دے دوتو ایسا کرنا چاہئے۔

#### بَابُمَاجَآءَفِى أَخُذِالْاَجُرِعَلَى التَّعُويُذِ

### باب١٩: تعويذ پراجرت لينے كابيان

(١٩٨٩) بَعَثَنَارَسُولُ اللهِ ﷺ فِي سَرِيَّةٍ فَنَزَلُنَا بِقَوْمِ فَسَالْنَاهُمُ الْقِرْى فَلَمْ يَقُرُونَا فَلُهِ عَلَيْهُ مَنَ يَرْقِيُ مِنَ الْعَقُرِبِ قُلْتُ نَعَمُ اَنَا وَلَكِنَ لَا اَرْقِيْهِ حَتَّى تُعُطُونَا غَمَّا قَالُوا فَإِنَّا نُعُطِيُكُمُ فَقَالُوا هَلُ فِيكُمْ مَن يَرْقِيُ مِنَ الْعَقُرِبِ قُلْتُ نَعَمُ اَنَا وَلَكِنَ لَا اَرْقِيْهِ حَتَّى تُعُطُونَا غَمَّا قَالُوا فَإِنَّا نُعُطِيكُمُ ثَلَاثِيْنَ شَاةً فَقَرِلُنَا فَقَرَأَتُ عَلَيْهِ الْحَبُّلَ سَبُعَ مَرَّاتٍ فَبَرَأً وَقَبَضَنَا الْغَنَمَ قَالَ فَعَرَضَ فِي اَنْفُسِنَا مِنْهَا شَيْئُ فَلَاثِيْنَ شَاعًا لَكَنَمَ قَالَ وَمَا عَلِيْهِ وَقَالَ فَلَتَا وَقَبَضَنَا الْغَنَمَ وَاضْرِبُوا لِي مَعَكُمْ بِسَهُمٍ.

اَتَهَارُقُيَةٌ اقْبِضُوا الْغَنَمَ وَاضْرِبُوا لِي مَعَكُمْ بِسَهْمٍ.

تو بجہ بہ دور ایوں میں میں ایک کرتے ہیں ہی اکرم مِرافظ نے ہمیں ایک مہم پرروانہ کیا ہم نے ایک قوم کے ہاں پڑاؤ کیا ہم نے ان سے مہمان نوازی کا مطالبہ کیا تو انہوں نے ہماری مہمان نوازی نہیں کی ان کے سردار کو بچھونے ڈنک ماردیا وہ لوگ ہمارے پاس آئے ان سے مہمان نوازی کا مطالبہ کیا تو انہوں نے ہماری مہمان نوازی نہیں کی ان کے سردار کو بچھونے ڈنک ماردیا وہ لوگ ہمارے پاس آئے اور دریافت کیا تم میں سے کوئی شخص ایسا ہے جو بچھو کے کاٹے گا دم کرتا ہو میں نے جواب دیا جی ہاں میں ہوں لیکن میں اس آئے اور دریافت کیا تم ہمیں بکریاں نہیں دو گے انہوں نے کہا ہم آپ کوتیس بکریاں دیں گے ہم نے انہیں قبول کر لیا میں نے سات مرتبہ سورة فاتحہ پڑھ کر دم کیا تو وہ ٹھیک ہوگیا ہم نے وہ بکریاں لیس پھر ہمیں اس بارے میں کچھا بھون محسوں ہوئی تو ہم نے کہا تم لوگ جلد بازی کا مظاہرہ نہ کرو جب تک نبی کریم مِرافظ کی خدمت میں نہ پہنچ جاؤ۔

رادی بیان کرتے ہیں جب ہم آپ مَلِّنْظَیَّم کی خدمت میں حاضر ہوئے اور آپ مِلِّنْظَیَّم کے سامنے میں نے اپنے طرزعمل کا تذکرہ کیا تو آپ مِلِّنْظَیَّم نے فرمایا تمہیں کیسے پتہ چلا کہ بیدم ہے؟ تم لوگ بحریوں کواپنے قبضے میں لےلواور اپنے ساتھ میرا بھی حصہ رکھو۔

(١٩٩٠) أَنَّ بَاسًا مِّنَ أَصُابِ النَّبِيِ ﷺ مَرُّوا بِحَيِّ مِنَ الْعَرَبِ فَلَمْ يَقُرُوُهُمْ وَلَمْ يُضَيِّفُوهُمْ فَاشْتَكَى سَيِّلُهُمْ فَا أَتُونَا فَلَمْ يَقُرُونَا وَلَمْ يَقُرُونَا وَلَمْ يَقُونَا فَلَا نَفْعَلُ حَتَّى تَجْعَلُوا لَنَا جُعُلًا فَأَتُونَا فَلَا نَفْعَلُ حَتَّى تَجْعَلُوا لَنَا جُعُلًا فَأَتُونَا فَلَا نَفْعَلُ حَتَّى تَجْعَلُوا لَنَا جُعُلًا فَعَلُوا عَلَى ذَلِكَ قَطِيعُا مِّنَ الْغَنَمِ قَالَ فَجَعَلَ رَجُلٌ مِّنَّا يَقُرَا عَلَيْهِ بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ فَبَرَا فَلَتَا النَّبِي عَنَى اللَّيِيَ عَنَا النَّيِيَ عَنَا النَّيِيَ عَنَا النَّيِيَ عَنَا اللَّيِيَ عَنَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللْمُعَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

ذَ كَرْنَا ذَٰلِكَ لَهُ قَالَ وَمَا يُلُدِينُكَ أَنَّهَا رُقُيَةٌ وَّلَمْ يَنُ كُرْ نَهْيًا مِّنْهُ وَقَالَ كُلُوا وَاضْرِبُوْ الْيُمَعَكُمْ بِسَهْمٍ.

تَرْجَجْهَنَّهُ: حضرت ابوسعید خدری والنَّف بیان کرتے ہیں نی اکرم مَلِّلْنَظَيَّةً کے اصحاب سے تعلق رکھنے والے بچھلوگ عربوں کے ایک قبیلے کے پاس سے گزرے ان لوگوں نے ان حضرات کی مہمان نوازی نہیں کی پھران کا سردار بیار ہو گیا تو وہ لوگ ہمارے پاس آئے اور دریافت کیا تمہارے پاس کوئی دواہے ہم نے جواب دیا جی ہال لیکن تم لوگوں نے ہماری مہمان نوازی نہیں کی تو ہم اس وقت تک ایسا نہیں کریں گے جب تک تم ہمیں معاوضہ نہیں دو گے تو ان لوگوں نے انہیں بکریوں کا ایک رپوڑ دینے کا وعدہ کیا تو ہم میں سے ایک شخص سورة فاتحہ پڑھ کراس پر دم کرنے لگا تو وہ ٹھیک ہو گیا جب ہم نبی اکرم سَائِشَیْجَۃؓ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور آپ مِّالِنْشِیجَۃؓ کے سامنے اس بات کا تذکرہ کیا تو آپ مَلِّفْظِیَّا نے فرمایا تمہیں کیسے پتہ چلا کہ بیددم کرنے کا طریقہ ہے اس روایت میں آپ کے منع کرنے کا ذکرنہیں ہے پھرنی اکرم مَلِّلْظِیَّا نَے فرمایاتم اسے کھالواورایپنے ساتھ میراحصہ بھی رکھو۔

تشریع: علاقه بن صحارتمیی کے دم کا واقعہ:

واضح رہے کہ اس قسم کا ایک واقعہ نسائی میں بھی مروی ہے جس سے تعارض کا شبہ پیدا ہوتا ہے کیونکہ اس میں ہے کہ وہ آدمی مجنون اوریاگل تھا جبکہ یہاں لدیغ کا ذکر ہے لیکن وہ الگ واقعہ ہے کہ یہاں راقی ابوسعید خدری ٹٹاٹنے، ہیں اور اس میں حضرت علاقة بن صحار خالتی تھے۔دم اور جھاڑ پھونک کا ایک اور جیرت انگیز واقعہ سن ابی داؤد میں حضرت خارجہ کے چپا علاقہ بن صحارتمیمی سے بھی منقول ہے:'' وہ حضور اکرم مَلِالْفَظِیَّةَ کے پاس آئے ، اسلام قبول کیا، صحبت نبوی سے استفادہ کرکے گھر کا سفر شروع کردیا، راہتے میں ایک الی قوم پر گزر ہوا جنہوں نے ایک مجنون آ دمی کولوہے ہے باندھا ہوا تھا، ان کے قابو میں نہیں آ رہا تھا، بے بس اور انتہائی تنگ ہے، وہ لوگ حضرت علاقہ سے کہنے لگے کہ تمیں پتہ چلا ہے کہ تمہارے ساتھی لینی نبی کریم مَا اَنْتَکِیَا تیر لے کرمبعوث ہوئے ہیں بتم بھی ان کی صحبت پاکرآ کررہے ہوتو کیا تمہارے پاس کوئی دم، کوئی منتر ہے جس سےتم ہمارے اس مریض کا اعلان کرسکو؟ حضرت علاقہ كت بين، من نے سورہ فاتحہ سے اس پردم كيا تو وہ شيك ہوگيا، اس پر انہوں نے مجھے ايك سوبكرى دى، ميں حضور اكرم مَرَافَقَكُمُ كَا پاس حاضر ہوا اور بیسارا واقعہ بتایا تو آپ نے فر مایا کہ واقعی تم نے اس پرسورہ فاتحہ سے ہی دم کیا ہے، میں نے کہا جی ہاں اس سے کیا ہے، آپ مَالِنَّنِیَجَ نے فرمایا کہ جو تحض نا جائز دم اور جھاڑ پھونک سے اجرت حاصل کرتا ہے وہ اس پر وبال اور عذاب ہوتا ہے اور جو جائز طریقے سے بعنی قرآن وسنت سے دم اور منتر کرے تو اس پر اجرت لینا جائز ہے،،۔ یہ واقعہ اور حضرت ابوسعید خدری مخاتفہ کا وا قعہ جے حدیث باب میں بیان کیا گیا ہے، یہ دونوں الگ الگ واقعے ہیں، اس وا قعہ میں وہ مریض مجنون ہے جبکہ حضرت ابوسعید خدری کی رروایت میں بچھوسے ڈسے ہوئے پر دم کرنے کا ذکر ہے، اس لئے بید دونوں قصے جدا جدا ہیں۔ فاعْك: نِي مَرَافِينَةً كاارت د: وما علمت انها رقيه؟ آپ كوكىيے معلوم ہوا كه سورهٔ فاتحه جھاڑ ہے؟ بيروصله افزائي اور ستائش ہے کہ آپ نے سیح سمجھا، فاتحہ میں صرف دین فائدے ہی نہیں ہیں، دنیوی پریشانیوں ، بیاریوں اور بلاوں کا علاج بھی ہے۔ دار می میں روایت ہے کہ سورہ فاتحہ میں ہر بماری کی شفاء ہے، چنانچہ میں ہر بماری کوسورہ فاتحہ سے جھاڑتا ہوں اور الحمدالله فائدہ ہوتا ہے،

ایک مرتبہ میری جیجی کوکسی زہر ملیے جانور نے کاٹ لیا، میں نے اس کوسور ہ فاتحہ سے جھاڑااور وہ اللہ کے فضل سے ٹھیک ہوگئی،البتہ عمل

کی تا ثیر کے لئے اکل طال اور صدق مقال ضروری ہے اور قرآن و حدیث میں جو دعا عیں آئی ہیں ان کی تا ثیر پریقین بھی ضروری ہے، پچھلوگ یہ کہتے ہیں کہ مریض کا یقین ضروری ہے یہ قطعاً غلط ہے، عامل کا یقین ضروری ہے، اگر پختہ ایمان کے ساتھ سورہ قاتحہ کے ذریعہ جھاڑا جائے تو انشاء اللہ ہر بیاری میں جھاڑ مفید ہوگی۔ حضرت ابو سعید خدری بڑا ٹیو کو کیسے معلوم ہوا؟ کہ اس لد لیخ کو فاتحہ سے شفاء ہو گئی ہے؟ اس کا جواب ابن العربی والی فیا نے عارضہ میں دیا ہے کہ انہوں نے ''ام الکتاب' کے نام اور جامعیت مضمون سے معلوم کیا تھا یعنی قرآن میں شفاء تو ہے اور فاتحہ ام الکتاب ہے، البذا اس میں بھی شفاء کی خاصیت ہے، پھرآپ مُراتی بھی آئی میں اجتباد و اجتباد کی تر دینہیں فرمائی جس سے معلوم ہوا کہ ان کا اجتباد صحیح تھا اور یہ کہ صحابہ کرام جھائی گئی م آپ مُرافیکی کی غیر موجود گی میں اجتباد و استباط فرماتے سے۔ اس حدیث سے معلوم ہوا کہ جب مسافر کے پاس کھانے پینے کا انتظام نہ ہوتو وہ اس کا مطالبہ کرسکتا ہے جسے حضرت موئی اور حضرت خضر عینی آئی نے انطا کیہ والوں سے کیا تھا، عارضہ میں ہے کہ رقیہ کی اقل مقدار تین بار پڑھنا ہے اور اکثر سات محضرت موئی اور حضرت خصر عینی ہو کی افراد کی میں اجتباد مرتبہ، ابوسعید خدری واٹی نے اکثر پر عمل کیا

"غبة" فی تحصیل البو والاخذ بالاوثق:اس حدیث سے بیجی معلوم ہوا کہ جب کی تھم میں فٹک پڑ جائے تو یقین کے حصول تک تو تقین کے حصول تک تو تقین کے حصول تک تو تقین میں کوشش تیز کرنی جائے۔

فائك: اس سے مير معلوم ہوا كر رقيه پراجرت لينا جائز ہے، اى طرح حضرت شاہ صاحب را الله العزين العرف الشذى ميں بحوالہ شاہ عبد العزيز صاحب نقل كيا ہے كہ امر دنياوى كى غرض سے ختم القرآن يا بخارى پر بھى عوض لينا جائز ہے جبكہ علامہ شاى را الله ين العامہ شاى را جعت كے بغير نقل المفقى ميں بھى بحث كى ہے بلكہ اس مسئلہ كاذكر ان امثلہ ميں كيا ہے جو مصنفين حوالہ جات ميں اصل كتاب كے مراجعت كے بغير نقل المفقى ميں بھى بحث كى ہے بلكہ اس مسئلہ كاذكر ان امثلہ ميں كيا ہے جو مصنفين حوالہ جات ميں اصل كتاب كے مراجعت كے بغير نقل كرتے ہيں جن كى تعداد علامہ شامى نے تلاش اور تنج كے بعد (20) ہيں ذكر كى ہے چنا نچ متعدد كتابوں ميں تلاوت مجردہ لينى بغير تعليم كى غرض سے تلاوت پر اجرت لينے كو جائز كھا ہے حالانكہ بي خطاء ہے۔ (شرح عقود رسم المفنى ص: 7،6 يا شفاء العليل و بل الغليل فى بطلان الوصية بالحتمات و التھاليل)

البیتہ تعلیم القرآن پراجرت لیناائمہ ثلاثہ کے نز دیک تو جائز ہے ہی مگر متاخرین فقہائے حنفیہ نے بھی ضرور تا جائز لکھا ہے گواصل مذہب میں جائز نہیں ہے، بیمسئلہ اجرت علی الطاعات کے اوپر مبنی ہے۔

حبمبوركااستدلال:بابى مديث سے ہے جوبطور قياس تعليم پراجرت كوجائز مانتے ہيں،

جواب: ہم کہتے ہیں کہ یہ قیاس مع الفارق ہے کیونکہ رقیہ امر مباح ہے جبکہ تعلیم فرض ہے گو کفایہ ہے، نیز رقیہ کا نفع و نیوی وجسمانی ہے جبکہ تعلیم کا نفع اخروی اور دینی ہے تعلیم عبادت ہے جوت اللہ ہاس پر مخلوق سے اجرت لینے کا کیا مطلب؟ چونکہ مال محبوب ترین عندالا کثرین ہے اس لئے اجرت لینے میں اہل علم ، لوگوں میں مبغوض شار ہوتے ہیں کہ مجوب کی طمع رکھنے سے تو حسد وعداوت یقین چیز ہے اس لئے انبیاء عید بھا آتے ہی اعلان فرماتے:

﴿ قُلُ لاَ أَسْتُلُكُمْ عَلَيْهِ أَجُرُّ اللهِ ﴾ (الانعام: ٩٠)

بہرحال اب مسلم پراتفاق ہوچکا ہے اس لئے فریقین کے دلائل ذکر کرنے میں کوئی معتدبہ فایدہ نہیں، نیز اس کی وضاحت کس

*حد تک پہلے گزری ہے۔* (باب ماجاء فی کرایة ان یا خذالموذن علی اذانه اجراً)

اں حدیث سے بی غلط فہی نہیں ہونی چاہئے کدر قیہ سے تقدیر میں تبدیلی آجاتی ہے کیونکدر قیہ دعا اور دوایہ سب تقدیر کا حصہ ہیں کہ اللہ عز وجل نے جوبھی بیاری مقدر فرمائی ہے تو اس کے ساتھ ریبھی متعین فرمایا کہ پیشخص فلاں ذریعہ اختیار کرے گا تو تھیک ہوجائے گا جبکہ بعض کے بارے میں یہ فیصلہ ہے کہ وہ باوجود یکہ اسباب اختیار کریں گے مگر ان کو فائدہ نہ ہوگا جیسا کہ اگلے باب میں آئے گا۔ لعنات: ''تعویذ'' باب تفعیل کا مصدر ہے، تحفظ کے پیش نظریا شفاء کی غرض سے اساء حتی وغیرہ کلمات خیر لکھنایا پر سفا سرية ' بكسر الراء وتشديد الياء المفتوحه بشكر كاوه دسته جس كي تعداد زياده سے زياده چارسوافرادپرمشتل ہو، يہاں جس مربيه كا ذكر ہے۔روایات کےمطابق بیتیں نفوس پر مشتمل تھا۔

اصحاب السيركي اصطلاح ميں وہ لشكر جس كے ساتھ آنحضور مَطَّلْظَيَّةً بنفس نفيس شامل نہ ہوں سربيہ کہلاتا ہے۔''القرئ'' بكسر القاف والف المقصورة ، ابن العربي وليشيئه عارضه مين لكھتے ہيں كەقرى اورضيافت دونوں قريب المعنى الفاظ ہيں۔البتة'' ت، ر، ي'' ماد ہ میں جمع کے معنی پائے جاتے ہیں جبکہ''ض، ی، ف'' میں میلان کے معنی ہیں۔گویا میز بان اپنے مہمان کی خاطر محبت،خدمت، ٹھکانہ اور کھانا جمع کرتا ہے، اس طرح وہ مہمان کی جانب مائل بھی ہوتا ہے۔

"فللاغ" بسيغة مجهول،لدغ بچھوكة نگ مارنے اور سانپ كة سنے كو كہتے ہيں۔ "من يدقى، رقيًّا، جمارُ پھونك كو كت يي - "وما علمت انهارقية" الل روايت مي ب "وما يدريك انها رقية" ابن العربي ويشيد فرمات بي كه يهال "به"مقدرے۔"جعلًا" باضم،اجرت،"قطيًا"گله،ريوڑ۔

### بَابُمَاجَآءَفِي الرُّفْي وَالْأَدُويَةِ

## باب ۲: جهار چونک اورعلاج معالجه کابیان

(١٩٩١) سَالُتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ فَقُلْتُ يَارَسُولَ اللهِ آرَايُتَ رُقَّى نَسْتَرُقِيْهَا وَدَوَا َّنَتَكَا وْي بِهِ وَتُقَاقَّانَتَقِيْهَا هَـلُ ة ترُدُّمِنُ قَدَرِ اللهِ شَيْعًا قَالَ هِي مِنْ قَدَرِ اللهِ.

تَرُجْجُهُمْنِ: الوخزامة اليّ والدكاي بيان نقل كرت بين مين نے نى كريم مُؤلفَظَةً سے سوال كيا يارسول الله آپ مُؤلفَظَةً كاوم كرنے كے بارے میں کیا خیال ہے ہم دم کریں یا دوااستعال کریں یا پر میز کریں کیا یہ تقدیر کے لکھے کوٹال سکتے ہیں تو نبی اکرم مَرَّاتُ عَجَّانَے فرمایا بياللەتغالى كى مقرر كردە تقدير ميں شامل ہيں۔

تشریع: اس حدیث میں سوال کا مطلب تو واضح ہے کہ جب کوئی چیز نقدیر میں مقدر ومقرر ہوجیسے موت اور قل وغیرہ تو پھراس کے رو کنے کی تدبیر سے کیا وہ فیصلہ تبدیل ہوجا تا ہے؟ اور جواب کا مطلب بیہ ہے کہ نہیں ہرگز نہیں قضاء میں کسی طرح تبدیلی ممکن نہیں مگر حقیقت سی ہے کہ بیاسباب اور دفاع کا سامان بھی تقدیر ہی میں سے ہے کہ اللہ نے جس طرح کسی مرض وغیرہ کی تقدیر فرمائی ہے تو ساتھ ساتھ سیجھی مقدر فرمایا کرفلال کی بیاری فلال ڈاکٹر کے علاج سے ٹھیک ہوگی یا فلال جھاڑ پھونک سے شفاءنصیب ہوگی اور فلاں دشمن کا حملہ فلاں ہتھیار سے پسیا ہوگا،لہٰذاان میں تعارض نہ مجھا جائے۔ تاہم بیاسباب بہرحال مؤثر نہیں ہیں کیونکہ بعض اسباب وذرائع کے بارے میں اگرچہ یہ مقدر ہوتا ہے کہ ان کے استعال سے فائدہ ہوگا مگر بعض کے متعلق بیجی فیصلہ ہوتا ہے کہ ان سے کوئی فائدہ ند ملے گا جبکہ بعض امراض وغیرہ کے بارے میں بیہوتا ہے کہ یہ بغیر دواو دعا کے تتم ہول گے۔ عارضة الاحوذي میں ہے: وذالك لان الله خلق الاشيا ..... لاندر كها فقديكون شفاء من غير دواء و قديكون سقم بعددواءقديكون شفاء بعددوا وقديكون كفاية بغير تقية.

یعنی بھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ دواسے مرض مزید شدید ہوجائے جیسا کہ بعض مرتبداس کا مشاہدہ کیا جاتا ہے، لہذا تقذیر میں بیتمام صورتیں مندرج ہوتی ہیں، کسی بھی امر موجود کو تفتریر کے منافی قرار دینا درست نہیں۔

قوله "وقدروی عن ابن عیینة"... الخ یعنی ا*ل حدیث کے بعض طرق میں* "عن ابن ابی خزامة" آیا ہے جیسا کہ الم مرّمذي التيلان ابواب القدرك "باب ماجاء لا تر دالرقي والبنواء من قدر الله شيئا" ميں اى سندے ذكر كيا ہے۔ مرضح یہ ہے کہ یہ "عن ابی خزامة" بی ہے جیسا کہ زیر بحث باب کی سندمیں ہے۔ عارضہ میں ہے کہ حدیث کامعنی بالا جماع سیح ہے۔

سفیان بن عیبینہ کے تلامٰدہ میں اختلاف ہے کہ زہری رایٹھیا کے استاذ کون ہیں؟ ابوخز امہ رایٹھیا یا ان کے بیٹے ابن انی خزامہ رایٹھیا ؟ پہلی سند میں عن ابی خزامة ہے اور دوسری سند میں عن ابن ابی خزامة ہے، اور سیح سند پہلی ہے کیونکہ زہری طافیا کے دیگر تلا مذہ عن ابی خزامة ،عن ابيكت بي اورحضرت الوخزامه كى يى ايك حديث ب-

لعنات: "ابو خزامة" بكسر الخاء وتخفيف الزاء ـ "ارأيت" اى اخبرنى. "رقى" جمع رقية . قوله "نسترفيها" سين وطلب کے لئے ہیں "ای نقرعها لطلب الرقیة. "دواء"رقی پرعطف ہونے کی وجہ سے منصوب ہے۔ "نتداوی به" ای نستعمله۔ "تقاًلا" بضم الناءوقي اوروقابيه سے بعمنی سامان حفاظت جیسے ڈھال اور باقی ہتھیاروغیرہ ۔ قولہ: "نتقیها"! ای نجد ذربسبها کینی ان سے اپنی تھا ظت کرتے ہیں اور بطور احتیاط رکھتے ہیں۔ قوله "ھی من قدر الله" بعنی بیتنوں اسباب بھی تقدیر میں سے ہیں۔

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي الْكَمُأَةِ وَالْعَجُوَةِ

## باب۲:همبی اور تھجور کا بیان

(١٩٩٢) الُعَجُوَةُ مِنَ الْجَنَّةِ وَفِيْهَا شِفَاءُمِّنَ السُّمِّ وَالْكَبْأَةُ مِنَ الْمَنِّ وَمَاؤُهَا شِفَاءُ لِلْعَيْنِ.

تو بخیکنی: حضرت ابو ہریرہ والٹی بیان کرتے ہیں نبی اکرم سَلِّنْ ﷺ نے فر ما یا عجوہ جنت سے تعلق رکھتی ہے اور اس میں زہر کے لیے شفا ہے اور تھمبی من (وسلوی) کا ایک حصہ ہے اور اس کا پانی آ تکھوں کے لیے شفاء ہے۔

(١٩٩٣) الْكَهُأَةُمِنَ الْمَنِّ وَمَاؤُهَا شِفَاءُ لِلْعَيْنِ.

تریجینی: حضرت سعید بن زید ناتین نبی اکرم سَالنظیما کا فرمان مبارک نقل کرتے ہیں تھمبی من (وسلویٰ) کا حصہ ہے اوراس کا یانی أ كهول كے ليے شفا ہے۔ (١٩٩٣) اَ نَّ نَاسًا مِّنَ اَصْحَابِ النَّبِيِّ قَالُوا الْكَهُاَةُ جُدِرِى الْاَرْضِ فَقَالَ النَّبِيُّ الْكَهُاَةُ مِنَ الْهَنِّ وَمَاؤُهَا الْكَهُاتُةُ مِنَ الْهَنِّ وَمَاؤُهَا شِفَا وَلِمَ السُّمِّرِ.

ترکیجہ نئم: حضرت ابو ہریرہ نٹاٹنئ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مِظَلِّنَا کہا کے اصحاب سے تعلق رکھنے والے پچھافراد نے عرض کی تھمبی زمین کی چیک ہے تو نبی اکرم مِظَلِّنَا کُھنے ہے اور اس کا پانی آئکھوں کے لیے شفاء ہے جبکہ عجوہ جنت سے تعلق رکھتی ہے اور بیرز ہرکے لیے شفاء ہے۔ رکھتی ہے اور بیرز ہرکے لیے شفاء ہے۔

(١٩٩٥) عَنْ قَتَادَةً قَالَ حُرِّاثُتُ آنَّ آبَا هُرَيْرَةً قَالَ آخَنْتُ ثَلَاثَةً آكُمُو او خُمُسًا آو سَبْعًا فَعَصَرْ مُهُنَّ فَجَعَلْتُ مَا عَهُنَّ فِي قَادُورَةِ فَكَمَلْتُ بِهِ جَارِيَةً لِي فَبَرَاتُ.

توکیچهانم: قتادہ خالتی بیان کرتے ہیں مجھے بیرحدیث سنائی گئ ہے حضرت ابو ہریرہ خالتی نے بیہ بات بیان کی ہے تین پانچ یا سات تھمبیال لے کرمیں نے انہیں نجوڑ ااور ان کا پانی ایک شیشی میں رکھ لیا پھر میں نے اسے ایک لڑکی کی آئھوں میں سرے کے طور پر لگایا تو وہ ٹھیک ہوگئ۔

(١٩٩٢) أَنَّ أَبَا هُرَيْرَةً فِي اللهُ وَلِيَوْ مَوْ أَعْمِنْ كُلِّ دَآءِ الآّ السَّامَ قَالَ قَتَادَةُ يَأْخُذُ كُلَّ يَوْمِ إِخُلَى عِشْرِيْنَ حَبَّةً فَيَجْعَلُهُنَّ فِي خِرْقَةٍ فَيَنْقَعُهُ فَيَسْتَعِظُ بِهِ كُلَّ يَوْمٍ فِي مِنْخَرِهِ الْأَيْمَنِ قَطْرَتَيْنِ وَفِي الْأَيْسَرِ قَطْرَةٌ وَالشَّانِي فِي الْأَيْسَرِ قَطْرَتَيْنِ وَفِي الْآيْمَنِ قَطْرَةً وَالشَّالِثِ فِي الْآيْمَنِ قَطْرَتَيْنِ وَفِي الْآيْسِ

ترکنچننه: حضرت ابو ہریرہ نوائٹی بیان کرتے ہیں کلونجی موت کے علاوہ ہر بیاری کی دواہے۔قادہ نوائٹی بیان کرتے ہیں وہ رواز نہ کلونجی کے اکیس دانے لیتے تھے اور اسے ایک کپڑے میں دوقطرے ایک میں تر کر لیتے تھے پھر ناک کے دائیں نتھنے میں دوقطرے ابر میں ایک قطرہ دوسرے دن دائیں نتھنے میں دوقطرے اور بائیں میں دوقطرے اور تیسرے دن دائیں نتھنے میں دوقطرے اور بائیں میں نتھے میں ایک قطرہ ڈالاکرتے تھے۔

# تشريع: عجوه مجور كجنتى مونے كامطلب كياہے؟

اس بارے میں محش نے شخ عبدالحق محدث دہلوی راٹیٹیا سے نقل کیا ہے کہ بیا ایک تشبیہ ہے جس سے مراداس کی عمد گی بیان کرتا ہے۔
 دوسری رائے یہ ہے کہ بیر حقیقی اطلاق ہے اور محش کو کب نے '' جمع الفوائد'' سے بحوالہ بزار و کبیر روایت نقل کی ہے کہ جب حضرت آدم علیا پہلا جنت سے اتر سے متحق ا اپنے ہمراہ کچھ جنتی پھل لے آئے تھے پھر ان کی گھلیوں سے موجودہ مجوہ و فیرہ معرض وجود میں آئی ہے تا ہم دنیا میں آئے کے بعد جنت کے اثرات دنیاوی ماحول کی وجہ سے کم یاختم ہو گئے ہیں، دنیا کا ماحول بعض اشیاء میں آئی ہے تا ہم دنیا میں آئے کے بعد جنت کے اثرات دنیاوی ماحول کی وجہ سے کم یاختم ہو گئے ہیں، دنیا کا ماحول بعض اشیاء پرزیادہ اثر انداز ہوا ہے جبکہ بعض پر کم ہے جوہ کا فی حد تک محفوظ ہے۔ واللہ علم

فائک : عجوہ میں زہراور سے شفاء بعض کے زدیک اس کی خاصیت و تا ثیر ہے گر بذل المجہود میں ہے کہ امام خطابی ویشید نے اس کی ذاتی خاصیت کی نفی کر کے فرمایا ہے کہ بیدا تر آنحضور مُلِفَظِیمَ کی دعا کی برکت ہے، علاوہ ازیں مجوہ دل کی بیاری کے لئے مفید ہے، ذاتی خاصیت کی نفی کر کے فرمایا ہے کہ بیدا تر آنحضور مُلِفظِیمَ کی دعا کی برکت ہے، علاوہ ازیں مجوہ دل کی بیاری کے لئے مفید ہے،

چنانچہ ابوداؤد میں حضرت سعد بن ابی وقاص مثانتی سے روایت ہے کہ میں بیار ہو گیا تھا تو رسول اللہ مُرِافِیَا ہمری عیادت کی غرض سے تشریف لائے بھراپنا دست مبارک میری دونوں چھا تیوں کے درمیان ( یعنی دل پر ) رکھا یہاں تک کہ میں نے اس کی ٹھنڈک اپنے دل میں محسوس کی ، پھر فرمایا ''انگ رجل مفؤد'' یعنی تجھے دل کی بیاری ہے۔ جاؤ حارث بن کلدہ کے پاس وہ طب کا کام کرنے والا آدمی ہے ، تو وہ بجوہ کی سات محبوریں مدینہ کی لے کر گھلیوں سمیت کوٹ لے اور تمہیں کھلا دے ، نیز سحر اور زہر کے لئے بھی سات کھائے (جیسا کہ ابوداؤد میں ہے ، باب فی تسرة العجوة من کتاب الطب)۔

فائك: بذل المجهود میں ہے كہ حافظ والتی نے ''الاصاب' اور ابن ابی حاتم والتی دونوں نے فرمایا ہے كہ حارث بن كلده (طبیب) كا مسلمان ہوناصحے روایت سے ثابت نہیں، لہذا اس حدیث سے معلوم ہوا كہ اہل ذمہ میں سے ڈاكٹر وطبیب سے علاج كروانا درست ہے۔ نیز اس حدیث میں طبیب كوكيفيت بھی بتلادی۔

قوله "والكها من المهن" جيها كه باب كى تيسرى حديث جو حضرت الوهريره و النظائية سے مروى ہے، ميں بية تأثر بيان ہوا جو عربوں كا زعم تھا كہ تعبى زمين كا چيچك ہے يعنى فاسد مادہ سے پيدا ہوتى ہے تو آخصور مَالِفَكَيَّةَ نے اس زعم كوروفر ما يا اور تحميى كى مدح فرمائى اور جديد تحقيق سے بھى بيہ بات معلوم ہوئى ہے كہ چيك خراب خون يا مادہ كى وجہ سے نہيں نكاتا بلكه ايك وائرس كے حملے سے ہوتا ہے ۔ اورا اگر عمر بوت ہيں اس طلاح كا مقصد محض تشهيم ہوكہ جس طرح چيك جسم كے ظاہرى جھے پر ہوتے ہيں اس طرح تحسيى دانوں كوشكل ميں روئے زمين پر نكلتى ہے تو پھر صديث ميں اس تشبيہ كى فئى مراد ہوگى كيونكہ اچھى چيزوں كے لئے برى مثال بيان نہيں آرنى چاہئے ۔ باقى ربى بيہ بات كه اس كا استعال كس طرح ہے تو اس كے لئے مابعد والى حدیث ميں كہ حضرت ابو ہريہ و الني فرمات ہيں كہ چاہئے ۔ باقى ربى بيہ بات كه اس كا استعال كس طرح ہے تو اس كے لئے مابعد والى حدیث ميں كہ دھر سال ہے ابنى با ندى كو بطور سرمہ ميں نہيں تو تار بالا پي خي يا سات كھنياں ليس اوران كو نچوڑ ااوران كا پانى ايك بوتل (شيشى) ميں ڈالا پيراس سے ابنى باندى كو بطور سرمہ كا تار بالعنى ڈالتار باتو وہ شيك ہوگئى۔ طبر الى دوايت فتلى كے كہ دعم درسالت ميں هم كى پيداوار بڑھ گئ تو كا تار بالعنى ڈالتار باتو وہ شيك ہوگئى۔ طبر الى خور سے روايت فتلى كى ہے كہ دعم ہوئى تو آپ نے فرما يا : تھبى لوگوں نے اس كا کھانا ہے كہ كرترك كرديا كہ بيز مين كى چيك ہے، نبى كريم سَلْفَيَّ كَوْ جب بيہ بات معلوم ہوئى تو آپ نے فرما يا : تھبى فرمانى چيك نہيں ہے، وہ دور من 'كى ايك قسم ہے۔

علامہ طبی رائٹیلڈ فرماتے ہیں کہ حضرات صحابہ ٹئ گئی نے تھمبی کو زائد فضلات اور فاسد رطوبتوں کی وجہ سے گویا مذمت کے طور پر ''ز مین کی چیچک'' قرار دیا، اس پر آپ مُرِائٹیکی آنے فرمایا کہ وہ زمین کا فاسد مادہ یعنی چیچک نہیں بلکہ وہ''من' اللہ تعالی نے بغیر کسی محنت ومشقت اور بغیر کا شت کے پیدا فرمایا، جس طرح کہ بنی اسرائیل پریہ''من'' بغیر کسی محنت و تکلیف کے ان پرنازل ہوتا تھا، یہ اللہ تعالیٰ کی عظیم نمہ توں میں سے ہے جس پر اس کا شکر اداکر ناچاہئے۔

عارضة الاحوذي ميس ب كرهمبى كے پانى كى شفاء ميس اس اعتبار سے اختلاف ب كداسے كيے استعال كيا جائے؟

وماء ها شفاء للعین کا مطلب دوطرح کی ہوتی ہے: ① بالکل ساہ یا سفید وسرخ ، یہ دونوں صحت کے لئے نقصان دہ ہوتی ہیں۔ ② خالص سفید، یہ صحت اور بالخصوص آئکھوں کے لئے اس کا پانی بہت نفع بخش ہوتا ہے۔

چسندا قوال بیں: ① علامہ خطابی والیطید فرماتے ہیں کہ اس کا مطلب سیدے کھمبی کا پانی تنہا آ تکھ میں استعال نہ کیا جائے کیونکہ سی نقصان پنجا تا ہے، اس سے سرمہ یا الیم کوئی چیز تیار کرلی جائے جس میں اس پانی کو ڈالا جائے، اور پھر سے بطور سرمہ کے

استعال کیا جائے تو وہ مفید ہوگا۔

- امام نووی رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ محض کھنبی کا پانی آنکھ کوشفاء بخشا ہے اور فرماتے ہیں کہ ہمارے ہاں ایک دیندار عالم نابینا ہوگئے تھے، انہوں نے سانپ کی چھتری کوعلاج کے طور پر استعمال کیا، اللہ نے ان کی بینائی واپس عطا فرما دی تھی لیکن حافظ ابن حجر رائٹیلڈ فرماتے ہیں کہ بعض دوسرے مشائخ نے اس پانی کو استعمال کیا تو آئکھیں ٹھیک ہونے کے بجائے مزید خراب ہوگئیں، اس لئے امام نووی رائٹیلڈ کا قول ایسے آدمی سے متعلق ہے جو حدیث پر پوراا عقاد کر کے بیعلاج کرتا ہے اور پھر اللہ تعمالی کی ذات اسے شفاء عطا فرماتی ہے۔
- ابن عربی رایشیا کے نزدیک اس میں تفصیل ہے کہاگر آنکھ میں حرارت کی وجہ سے تکلیف ہوتو اس کے لئے کھنبی کا خالص پانی شفاء
   ہوتا ہے اور اگر صرف حرارت کی وجہ سے تکلیف نہ ہو بلکہ دوسرے اسباب مرض بھی ہوں و پھر دوسری دواؤں کے ساتھ ملاکر اس
   کا یانی مفیدر ہتا ہے۔
- ایس میں میں اور اس اس کے فضلات، رطوبتیں اور فاسد مادے ختم ہو جاتے ہیں اور اس میں مرف نفع بخش اجزاء باتی رہ جاتے ہیں۔ حدیث میں نبی کریم شرائی ہے فضلات، رطوبتیں اور فاسد مادے ختم ہو جاتے ہیں اور اس میں صرف نفع بخش اجزاء باتی رہ جاتے ہیں۔ حدیث میں نبی کریم شرائی ہے ضرف یہ بتایا کہ تعلیمی کا پانی آئھ کے لئے مفید ہوتا ہے، اسے کیے استعال کیا جائے، کیا تنہا آئھ میں ڈالا جائے، یا کی اور چیز کے ساتھ ملا کر، ان طبی تفصیلات کوآپ نے بیان نہیں فرمایا اور ان کا بیان کرنا آپ کی شری فرمایا دراری بھی نہیں، کیونکہ بیدامور نبوت میں سے نہیں، اس لئے ذکورہ چار اقوال میں سے کوئی قول قطعی اور یقین طور پر نبی کریم شرائی کی خور اس منہیں کیا جاسکتا، بیااوقات اس کا استعال تنہا مفید ہوتا ہے اور کبھی مرکب کر کے، بعض امراض کے لئے نفع بخش ہوتا ہے اور بعض کے لئے مصر بعقلف افراد کے اعتبار سے اس کا اثر بھی مختلف ہوسکتا ہے، لہٰذا اس حدیث سے بیتا بت نبیں ہوتا کہ تھنی کا ہمر پودا، ہر مرض کے لئے، ہر وقت، ہر جگہ اور ہر انسان کے لئے فائدہ مند ہوتا ہے، اس لئے ہر بیاری میں از خودا سے استعال کرنے تو اللہ تعالی کی ذات سے اس اس اس کی چھڑی کو ہر مرض کے علاج تجویز کرانا چا ہئے، تا ہم اگر کوئی مسلمان حضور مُؤفِّنَ ہے اس اس اس کی چھڑی کو ہر مرض کے علاج کے لئے استعال کرنے تو اللہ تعالی کی ذات سے امید اس اس اس کی جھڑی کی کہر مرض کے علاج کے لئے استعال کرنے تو اللہ تعالی کی ذات سے امید سے کہ وہ اسے شفاء فرما کئیں گے۔

حضرت تفانوی صاحب را اللهاء "میں الله کا میں الله کے سے پیوستہ "باب ماجاء فی تبرید الحمی بالمهاء "میں فرمایا ہے: " پختگی عقیدے سے حق تعالی شفاء دے ہی دیتے ہیں ،عقیدے کا انجاح حوائج میں بڑا دخل ہے۔"

حضرت قادہ خالتی فرماتے ہیں کہ مجھ سے بیان کیا گیا ہے کہ ابوہریرہ خالتی نے فرمایا کہ شونیز (کلونجی) ہرمرض کی دوا ہے سوائے موت کے۔قادہ فرماتے ہیں کہ روزانہ اکیس دانے لے کر کپڑے میں لیپیٹ دے اور پانی میں بھگودے پھراس (کے پانی) سے ناک کے دائیں نتھنے میں دوقطرے اور دائیں میں ایک قطرہ ڈیا دے، اور دوسرے دن بائیں دوقطرے اور دائیں میں ایک قطرہ ڈالے۔ اور تیسرے دن دائیں میں دوقطرے اور بائیں میں ایک قطرہ ڈالے۔

يردوايت ابونيم نے طب ميں مرفوعاً نقل كى ہے، اس بارے ميں بيچھ متقل باب "الحبة السوداء" كے عنوان سے گزراہے۔

## تهمی اورکلونجی کواستعال کرنے کا ایک ایک طریقہ:

امام ترندی رحمہ اللہ نے باب کے آخر میں حضرت قادہ کی دوروایتیں ذکر کی ہیں، جوحضرت ابوہریرہ ٹاٹٹوئہ سے منقول ہیں، پہلی حدیث میں تھمبی کے استعال کا ایک طریقہ مذکور ہے کہ حضرت ابوہریرہ راٹیٹوئڈ نے تین، پانچے یا سات تھمبیاں لے کران کا پانی نچوڑا، پھروہ عرق باندی کی آئکھ میں ڈالا تو اس کی آئکھیں ٹھیک ہوگئیں۔

دوسری حدیث میں فرمایا کہ کلونجی موت کے عسلاوہ ہر بیساری کی دواہے، اسے استعال کرنے کا بیطریقہ ہے کہ کلونجی بکے ایس دانے لیکر کسی کپڑے میں کر کے بھا وہ ہر بیساری رات بھے رہیں، پھراس کے پانی سے پہلے دن ناک کے دائیں سوراخ میں دوقطرے اور بائیں میں ایک قطرہ ٹپکائے ، دوسرے دن صبح بائیں سوراخ میں دواور دائیں میں ایک وائیں میں ایک قطرہ ٹپکائے اور تیسرے دن دائیں میں دواور بائیں میں ایک قطرہ ٹپکائے۔

اس میں کوئی شک نہیں کہ مذکورہ دونوں طریقے درست ہیں اوران کی افادیت میں بھی کوئی شبہ نہیں کیکن چونکہ ہر شخص کا مزاج ، مرض اور اسباب مرض مختلف ہوتے ہیں اس لئے بہتر یہی ہے کہ کسی ماہر ڈاکٹر کے مشورے کے بغیران چیزوں کا استعال اپنی طرف سے نہ کیا جائے۔

اعت راض: یہاں ایک شبہ پیدا ہوتا ہے کہ اس باب کی آخری حدیث کوجس میں کلونجی کا ذکر ہے، اس باب سے کوئی مناسبت نہیں ہے، کیونکہ اس باب میں کھنی اور مجوہ کا ذکر ہے جبکہ اس روایت میں ان دو چیزوں میں سے کسی کا کوئی ذکر نہیں تو پھر امام تر مذی رحمہ اللہ نے بیروایت اس باب میں کس وجہ سے ذکر کی ہے؟

يددرست بك فاهرأاس حديث كوباب مناسبت نهيس ب، البتديون تاويل كى جاسكتى ب:

الكمأة من المن، وماء ها شفاء للعين: كمبى من ب ب اوراس كا پانى آكھ كے لئے مفيد ب (اور من وہ ميشا گوند تھا
 جس كواللہ تعالى نے بطور غذا بنى اسرائيل پرنازل كيا تھا)۔

ا حادیث کا خلاصہ: باب کی پہلی حدیث میں جوحضرت ابوہریرہ ٹرٹائنے کی ہے دونوں مضمون ہیں اور دوسری حدیث میں جوسعید بن زید ٹرٹائنے کی ہے حصرف دوسرامضمون ہے، پھر تنیسری حدیث میں جوحضرت ابوہریرہ ٹرٹائنے کی ہے: حدیث کا شان ورود بھی ہے، پھر اس کے بعد کی حدیث میں حضرت ابوہریرہ ٹرٹائنے کا قول ہے کہ انہوں نے تین، پانچ یا سات کھمبیاں لیں اور ان کو نچوڑ لیا اور ان کا پانی ایک ایک چندھیا باندی تھی اس کی آئکھ میں ڈالاتو وہ اچھی ہوگئ۔

اس کے بعد آخری روایت باب سے بے جوڑ ہے، قادہ رحمہ اللہ بیان کرتے ہیں: مجھ سے بیان کیا گیا (یعنی درمیان میں کوئی مجبول واسطہ ہے) کہ حضرت ابو ہریرہ وہ اللہ نے فرمایا: شونیز یعنی کلونجی موت کے علاوہ ہر بیاری کی دوا ہے، پھر قبادہ واللہ اس کا طریقہ استعال بیان کیا کہ ہرون اکیس وانے لے کر کپڑے میں پوٹلی باندھ کی جائے پھر اس کو پانی میں بھگو دیا جائے، پھر پہلے دن وائیس نصنے میں دوقطرے اور بائیس میں ایک قطرہ ٹرکایا جائے، اگر ایک دن میں بیاری دور نہ ہوتو پھر اکیس دانے باندھ کر بھگوئے جائیں اور دوسرے دن بائیس نتھنے میں دوقطرے اور دائیس میں ایک قطرہ ٹرکایا جائے، اب بھی اگر شفانہ ہوتو تیسرے دن پھر اکیس دانے بھر اکیس دانے بھر اکیس دانے بائیں میں ایک قطرہ ٹرکایا جائے، اس بھی اگر شفانہ ہوتو تیسرے دان پھر اکیس دانے بھر اکیس دانے بھر اکیس دانے بھر ایک خطرہ ٹرکایا جائے، اس ایک قطرہ ٹرکایا جائے، اس کھرح شفاء ہونے تک کمل جاری رکھا جائے،

مگریہ علاج کس بیاری کا ہے؟ یہ بات بیان نہیں کی ، اس لئے بات بے فائدہ ہے، نیز باب سے اس کا جوڑ بھی نہیں ، اس کو کلونجی کے باب میں آنا چاہئے تھا۔

لخات: كه أقا ابن اعرابی نے اس كے برعس كما واحد ہے اور كماة خلاف قياس جمع ہے بعض حضرات كى رائے ہے كہ كماة كالفظ واحد اور جمع دونوں معنی میں استعال ہوتا ہے اور اس كی جمع ا كموجى آتی ہے۔ یہ ایک گھاس اور پودا ہے جس كا پیۃ اور تناتہیں ہوتا، زمین سے بغیر كمى محنت اور كاشت كے نكل ہے۔ اسے اردو میں ''تھمبى'''سانپ كی چھترى'' پے تھبى برسات كے موسم میں اگئ ہے اور انڈے كى طرح سفيد ہوتی ہے اہل عرب اسے'' نبات الرعد (كڑك اور بكلى كا پودا) بھى كہتے ہیں كيونكہ يہ بادل كى گرح اور كڑك كى وجہ سے طرح سفيد ہوتی ہے۔ عجو قا: (عین كى زبر اور جیم كے سكون كے ساتھ) مدينہ كى عمدہ قسم كى ايك تجور من (ميم كى زبر اور نون كى تشديد يد خين سے نكتی ہے۔ عجو قا: (عین كى زبر اور جیم كے سكون كے ساتھ) مدينہ كى عمدہ قسم كى ايك تجور من (ميم كى زبر اور نون كى تشديد كے ساتھ) تر نجين وہ چرجس كو اللہ تعالى نے بطور غذا نبی اسرائيل پر نازل كيا تھا۔ "جدادى الارض" بضم الجیم وفتح الدال و كر الراء وتشد يدالياء چپك كو كہتے ہیں یہ ايک وبائي بيارئ تھى جو انتہائى مہلک تھى، بقول سائنس دانوں نے چپك ذدہ مرض كے ساتھ كمر سے ميں صرف پائج سكينڈ رہنے سے اس كا وائرس شقل ہوجاتا ہے اور پھر مریض میں انتہائى سرعت سے پھیل جاتا ہے اس سے بھى بھار میں مدت بین کے سکینگر رہنے سے اس كا وائرس شقل ہوجاتا ہے اور پھر مریض میں انتہائى سرعت سے پھیل جاتا ہے اس سے بھى بھار اثنى اموات ہوجاتیں كہ يورى كى يورى بستى خاموش ہوجاتا ہے اور پھر مریض میں انتہائى سرعت سے پھیل جاتا ہے اس سے بھى بھار

حداثت (مجہول کا صیغہ ہے) مجھے حدیث بیان کی گئی، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ بیردوایت منقطع ہے۔قارور۔ قشیشی، بوتل ح قوار پر۔ حلت بدہ: میں وہ عرق سرمہ کے طور پر لگایا۔ بو اُت: اس کی آنکھیں ٹھیک ہوگئیں۔ شوندیز: (شین پر پیش، واؤ کے سکون، اورنون کی زیرکیساتھ) کالا دانہ، کلونجی۔

قوله "الشونيز" بضم الثبين وسكون الواؤوكسر النون كلونجى كوكتية بين اوراسة حبيته السوداء بھى كہتے ہيں۔ قوله "السام" بروزن عام موت كہتے ہيں وقد مرتوله "فينقعه" بفتح الياء منقع پانی ميں بھگوئی ہوئی چيز كو كہتے ہيں۔ پس مطلب بيہواكه پھران كو پانی ميں اچھى طرح بھگوئے۔قوله "فيستعط" سعوط سے ہے، ناك ميں ڈالنے والی دوا۔

## بَابُمَاجَآءَ فِي اَجْرِاٰلِكَاهِنِ

# باب ۲۲: غیب کی باتیں بتلانے والے کی اجرت

(١٩٩٧) مَهِي رَسُولُ اللهِ ﷺ عَنْ ثَمَنِ الْكُلْبِ وَمَهْرِ الْبَيْقِيِّ وَحُلُوا إِلْكَاهِنِ.

تَرْجَجَانُهُ: حفرت عبدالله بن مسعود وللتي بيان كرت بين في اكرم مَرِ الفَظِيَّةِ في كت كى قيمت فاحشه تورت كى كمائى اور كابن كے معاوضے كواستعال كرنے سے منع كيا ہے۔

تشریح: ال حدیث سے ان تینوں اجرتوں کی ممانعت معلوم ہوگئ البتہ ثمن الکلب ہمارے نزدیک مقید ومشروط بشرط ہے جبکہ باتی دونوں کی تحریم پر اجماع ہے، یہ تینوں مسائل محاس ترفزی میں اپنے اپنے متعلقہ ابواب میں گزری ہے۔ "باب ماجاء فی ثمن الکلب، باب ماجاء فی کو اهیة اتیان کے لئے دیکھئے ذکورہ باب کے علاوہ ،باب ماجاء فی کو اهیة اتیان

الحائض ج ايص: ٣٦٢.

کامن کی تین قسمسیں: (۱) جودعویٰ کرے کہ جھے جنات اخبار غیب بتلاتے ہیں۔(۲) جومقد مات سے نست نُج اخذ کرنے کا دعویٰ کرے کا دعویٰ کرے جا کہ دعویٰ کرے جس کو کر گات سے معلوم کرنے کا دعویٰ کرے جس کو عرف میں نجوی کہتے ہیں۔ حضرت تھا نوی صاحب را اللہ یا نے عرافہ کو بھی کہانت کی ایک قسم کہا ہے۔ جس نچہ وہ کہتے ہیں:

" ییمل عرافہ ہے جو کہانت کی ایک قتم ہے اور محض حرام ہے۔ نیز فی نفسہ حرمت کے ساتھ عوام کے فتنہ میں پڑنے اور گمراہ کا موج بھی ہے اور دل میں آ جانا القاء شیطانی ہے، یہ جواب انہوں نے ایک فتو کی میں دیا ہے، سائل کہتا ہے کہ دو قصمین کے نام اور عمر اگر مجھے معلوم ہوجائے تو میں جان لیت اہول کہ کون غالب ہوگا۔" (تحفظ العلماء میں 530)

اس طرح علم رمل کے متعلق لکھتے ہیں: ''کہ متعارف رمل کی تعلیم وتعلم حرام ہے۔' (ایشاص:532)

جبکہ مسمریزم اورعلم الارواح والحاضرات کوقوت خیالیہ کا تصرف قرار دیا۔ تو وہ اس کی عقل کی کی نشانی ہے اوریہی وجہ ہے کہ اکثر عاملوں کا شکارعورتیں ہوتی ہیں۔

#### علم غيب الله كاخاصه ي:

تاہم جوخاصہ ہے وہ حقیقی علم غیب ہے اس تک کسی بھی مخلوق کی رسائی ممکن نہیں اس کا دعویٰ کرنے والا کافر ہے خواہ اپنے لئے اثبات کا دعویٰ کرے یا کسی مقرب فرشتے یا بشر کے لئے جبکہ دوسری قسم مجازی اور اضافی علم غیب کہلاتا ہے اس کا دعویٰ حرام ہے اور کا بن ائی زمرے میں آتا ہے۔

فائك: ﴿ أَمور غيبيد وطرح مَي بِين: ايك كاتعلق احكام سے به اور دوسر كا اكوان سے علم احكام آنحضور مَرْاَ الله على الله على الله على الله على كل وقعاء بوا به جبدامور تكوينيه مين آپ مَرْاَلْيَاتْ كاعلى الله عبارك و تعالى كا خاصه به جزئيات الله كا حمال كوحسب استعداد اطلاع دى كئ به كيكن بيتمام جزئيات الله كعلم كه مقابله معتمر من علائه الله عن قطره بمقابله مندر سے جى كم بين چناخچ حضرت مولى علائله سے حضرت خضر علائله نے فرما يا:

"یامولسی مانقص علمی و علمك من علمه الله تعالی السر الله تعالی السر الله تعالی السر الله تعالی السر الله تعالی ا "اے مولی علیاته الله اسر سے علم اور آپ کے علم نے اللہ تعالی کے علم سے اتنا بھی کم نہیں کیا جتنا کہ اس چڑیا کے چونچ بھرنے سے سمندر میں کی آئی ہے۔" (بخاری جلداول ص: ۲۲، کتاب العلم)

قابل غور ہے کہ ان دوانبیاء عینہ لیکا کے پاس انتہائی وسیع علم تھا مگر پھر بھی انہوں نے یہ تشبیہ تقریب الی الفہم کے لئے دی ہے ورنہ اللہ کاعلم تو لامتنا ہی ہے جبکہ سمندر متنا ہی ہے لہذا یہ نظیر ہے مثال نہیں ہے۔ ہر ہر ذرے اور پتے کاعلم صرف اللہ کو ہے، البتہ انبیاء علیم السلام کو جتنا حصہ ملا ہے اس میں شک کی کوئی گنجائش نہیں کیونکہ ان کے پاس علم بذریعہ وحی آتا ہے اور وحی ذرائع معرفت اور اسباب علم میں سب سے زیادہ مضبوط اور سوفیصد یقینی سبب ہے جبکہ کا ہنوں اور نجو میوں کا دعویٰ محض خیال یا فراڈ اور دھو کہ پر مبنی ہوتا ہے، اس کے پاس کوئی یقینی ذریعہ نہیں ہوتا ہیں جو چیز اندازوں اور انکلوں پر مبنی ہواس کا دعویٰ کرنا یا اثبات کرنا غیر حقیقی غیر شرعی اور ہے، اس کے پاس کوئی یقینی ذریعہ نہیں ہوتا ہیں جو چیز اندازوں اور انکلوں پر مبنی ہواس کا دعویٰ کرنا یا اثبات کرنا غیر حقیقی غیر شرعی اور

غیر عقلی کہلانے کامنتحق ہے، یہ کوئی علم نہیں بلکہ تخمین اور دھو کہ دہی ہے۔لہٰذا اس پر اجرت لینا بلاعوض لینے کی وجہ سے حرام ہے اگر چہ کوئی خوثی سے دے کیونکہ دھو کہ اس کوتو کہتے ہیں کہ کسی کواپیا چکر دے جس سے اس کے اوسان خطام وجا نمیں۔

تسنبیہ ②: آلات کے ذریعہ جو چیز معلوم کی جاتی ہے جیسے الٹراساؤنڈ میں مرض یارجم کے احوال معلوم کرنا، ہوا میں نمی کا تناسب معلوم کرنا یا نبض سے بیاری یا دیگر آلات سے دل کی حرکات وغیرہ معلوم کرنا یعلم غیب کے زمرے میں نہیں آتے، لہذاان آلات کے ذریعہ کی چیز کو معلوم کرنا یا نبخہ کی چیز کو معلوم کرنا یا دیگر آلات انسانی د ماغ اور عقل کے نتائج ہیں، لہذاان کا تھم وہی ہے جوانسانی اعضاء کا ہے کہ فرع تابع اصل ہوتی ہے توجس طرح کسی شے کاعلم آئھوں سے حاصل ہونا علم غیب نہیں تو اسی طرح عینک دور بین اورا یکسرے وغیرہ سے حاصل کردہ علم بھی علم غیب نہیں۔

اعتراض: سورة لقمان آيت نمبر 34 يس ب:

﴿ إِنَّ اللَّهَ عِنْدُهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُنْزِلُ الْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْأَرْضَامِ ﴾ (القمان:٣٣) ال ستومعلوم موتا ہے كدرم كے اندركاعلم صرف الله بى كو ہے۔

جواب: ال میں لفظ ''ما ''مام ہے اس سے فقط لا کے یا لا کی ''من '' ہونے کا علم نہیں بلکہ نطفے کی ابتدائی احوال ہے لے کر بچ کی ولادت تک تمام حالیہ حالات اور مستقبل کے احوال حسین وجیل ہونا ، فضح وبلیغ ہونا اور باقی تمام انسانی کردار کی استعدادات کا علم حتی کہ اس کے علوم اور موت وحیات کی صلاحیت نطفے کے اندر معلوم ہونا سب مراد ہے جبکہ انسانی ساخت کے آلات بیجائے سے قاصر بیں اگر فی الجملہ پچھ ظاہری شکل نظر آجائے یا نطفے کے جین کی پچھ صلاحیتیں معلوم ہوجا عیں تو اس سے تمام تکوینی امور کا علم کہاں لازم آتا ہے۔ اور بیا گرشک نہیں تو زیادہ سے زیادہ طن ہے جبکہ علم کی تعریف شرح العقائد میں یوں کی گئی ہے: ھو صفة یہ بیجا کہ دوسری کی الم ناف کو دلمین قامت ھی بھے۔ دوسری تعریف میں ہے: صفة تو جب تھی والا نکھتمل النقیض اور پہلی تعریف کو دوسری کی طرف راجع کرتے ہوئے کہ جیں: ولکن ینبغی ان محمل التجلی علی الانکشاف التام الذی لایشمل الظن لان العلم عند ھمد مقابل للظن۔ (شرح العقائد میں اور کی ہوئے کہ لیبارٹری رپورٹ میں نقیض کا اختال نہیں ہے۔ العلم عند ھمد مقابل للظن۔ (شرح العقائد میں ان محمل التجلی علی الانکشاف التام الذی کورٹ میں نقیض کا اختال نہیں ہے۔ العلم عند ھمد مقابل للظن۔ (شرح العقائد میں ان محمل التجلی علی الانکشاف التام النائی لایشم کورٹ میں نقیض کا اختال نہیں ہے۔

تھانوی صاحب ولیٹی فرماتے ہیں کہ غیب کے دومعنی ہیں: حقیقی اور اضافی حقیقی: وہ ہے جس کے علم کا کوئی ذریعہ نہ ہو، یہ خاص ہے جس تعالیٰ کے ساتھ بندہ کے لئے اس کا حصول کی گی گیا، وشری ہے۔ غیب اضافی وہ ہے جو کسی ذریعہ سے بعض کو معلوم کرا دیا جائے ، کسی (عمل) سحریا کسی جن کے واسطے سے یا سی بحری یا کسی پنڈت کے واسطے سے کسی جرکا یقین کر لینا خصوصاً جب کہ اس جرک بری خص کو مہتم کردیا جائے ایساشد یہ حرام ہے کہ کفر کے قریب ہے۔ جب ان ذرائع کا شرع میں کوئی اعتبار نہیں اور جو ذرائع شریعت کے خود رائع کے اس خود رائع کے اینا گھمانا مشریعت کے خود کا نام انگل اس ورجہ شخت کے اور موسطے میں ان جود کا نام انکا نے ہوا ہے یا تو بالکل مہمل اور خرافار سی میں اکثر جگہ تو عامل کا دھوکہ ہی ہوتا ہے اور بعض عامل تو دھوکہ بازنہیں ہوتا گمروہ خود دھوکہ میں ہوتا ہے، اس کو ان اعمال کی حقیقت معلوم نہیں ، اول تو چور کا نام نکلنا اس عمل سے اس کا کہ تھتات مہیں ، یہ یہ سے اس کا کہ تھتات میں میں اس کے یاکسی صاحب مجلس کے خیال کا تصرف ہے ، اس کا سمجھتا مسمریزم کے جانے پر موقوف ہے اور حاضرات وغیرہ جو منہیں ، یہ عامل کے یاکسی صاحب مجلس کے خیال کا تصرف ہے ، اس کا سمجھتا مسمریزم کے جانے پر موقوف ہے اور حاضرات وغیرہ جو عامل لوگ کرتے ہیں ، وہ اگر سب نہیں تو اکثر اس قبیل سے ہے۔

پھر پیر جو نام نکلتا ہے اس کے مجمح ہونے کی کوئی دلیل نہیں اکثر ایسا ہوتا ہے جب چاہے آز مالیا جائے کہ ایک عامل کے مل سے ایک شخص کا نام نکل آیا دوسرے کے مل سے دوسرے شخص کا خوب سمھ لینا چاہئے کہ بیسب تصرفات قوت خیالیہ کے ہیں ، تو جیسے کوئی شخص کسی واقعہ میں فکر و خیال کوصرف کر کے کوئی رائے قائم کرے، بس اس سے زیادہ ان اعمال کی خوئی حقیقت نہیں اور اس سے دھو کہ نہ ہو کہ بعض اعمال میں آیات قر آئیہ پڑھی جاتی ہیں، بات یہ ہے کہ ان آیات کی تلاوت قوت خیالیہ کے دور کرنے کامحض حیلہ ہے ورنہ اصل فعل قوت خیالیہ کا ہے گوآیات نہ پڑھی جائیں جب بھی وہ تصرفات کرتے ہیں اور اگر صرف آیات پڑھی جائیں اور خیال کو دوسری طرف متصرف کردیا جائے تو ہرگزیہ تصرفات نہ ہوں اور اس سے دھوکہ نہ ہو کہ فلاں دفعہ (عمل) اس کے مطابق لکلا، یوں تو آ دمی پچھ بھی نہ کریے یوں شروع کردے کوئی نہ کوئی بات ٹھیک ہو ہی جاتی ہے، اسی طرح ان خرافات میں اگر ایک دفعہ کوئی بات سچے ہے تو سو د فعہ جھوٹ نگلتی ہے . . . الخ۔

كن معت احسد ك لئة كت بإلا جاسكتا بي؟

<u>چندمواقع پر کتار کھنے اور یا لنے کی شرعا اجازت ہے جبکہ اس کی'' حاجت'' اور ضرورت ہو، شکار کے لئے بھیتی اور جانوروں کی </u> حفاظت کے لئے اور گھر کی چوکیداری کے لئے کتا پالنا اور رکھنا جائز ہے تا ہم اگر کتا رکھے بغیر کسی اور طریقے سے بیضرورت بوری ہوسکتی ہوتو کتار کھنے سے احتر از کرنا بہتر ہے، گو کہ مذکورہ مقاصد کے لئے کتار کھا جاسکتا ہے لیکن چونکہ اس کے لعاب وغیرہ کے جراثیم انتہائی زہر یلے ہوتے ہیں، عموماً طرح طرح کی امراض کا وہ شکار ہوتا ہے، اس کے مزاج میں لہودلعب اس انداز کا ہوتا ہے کہ شیطان کی بات کو تبول کرتا ہے، نجاست سے پر میز نہیں کرتا اور دوسر بےلوگوں کواس سے تکلیف پہنچتی ہے اس لئے کتا پالنے سے اجتناب کرنا زیادہ مناسب ہے، مذکورہ مقاصد کے علاوہ محض اپنے شوق کو پورا کرنے کے لئے کتا پالنا، جیس اکداس زمانے میں عموماً شہروں میں لوگ شوقیطور پر کتے یا لتے ہیں،شرعابیجائز نہیں ہے،الیی صورت میں ان کے گھر میں رحمت کے فرشتے بھی داخل نہیں ہوتے کیونکہ حدیث میں ہے کہ اس گھر میں رحمت کے فرشتے داخل نہیں ہوتے جس میں تصویر یا کتا ہوا ورضر ورت کی بنیاد پر جب مذکورہ مقاصد کے لئے کنارکھا جائے تو بھروہ اس دعید میں نہیں آتا۔

**لغات:** "مهوالبغی" بغی بروزن قوی، فاحشه اور زنا کارعورت کو کہتے ہیں، یہاں مہرے مرادا جرت ہے۔ "خلوان" بروزن غفران، میٹھی چیز کو کہتے ہیں،اس سے مرادا جرت ہے چونکہ یہ بغیر تعب ومشقت کے م<sup>ارک ا</sup> بڑاس لئے اس کوشیر بنی سے تعبیر کیا بلکہ یوں کہنا چاہئے کہ بلاعوض مفت میں ملتی ہے۔"الکاهن" جوآ دمی غیب کی خبر دینے کا دعویٰ کرتا ہے تاثر دیتا ہوجیے آج کل کے اکثر عامل کرتے ہیں۔

#### بَابُمَاجَآءَفِىُ كَرَاهِيَةِالتَّعُلِيُقِ

## باب ۲۳: کوڑی وغیرہ باندھنے کی ممانعت

(١٩٩٨) كَخَلُتُ عَلَى عَبْدِ اللهِ بْنِ عُكَيْمٍ آبِيْ مَهُ بَدِ الْجُهَنِيّ آعُوُدُهُ وَبِهِ حُنُرَةٌ فَقُلْنَا آلَا تُعَلِّقُ شَيْعًا قَالَ الْمَوْتُ الْعُودُ وَبِهِ حُنُرَةٌ فَقُلْنَا آلَا تُعَلِّقُ شَيْعًا قَالَ الْمَوْتُ الْعُودِ وَهُ مُنْ رَقَّا فَاللَّاللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا لَكُولُ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلِي اللّلْلِكُ وَلَا اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللّ

ترکنچهنه، محمد بن عبدالرحمٰن والنفی بیان کرتے ہیں میں حضرت عبداللہ بن عکیم لیعنی حضرت ابومعبہ جہسنی مثلاثی کی خدمت میں ان کی عیادت کرنے کے لیے حاضر ہواان کے جسم پرسرخی موجودتھی میں نے کہا آپ کوئی تعویز کیوں نہیں ڈال لیتے انہوں نے فرمایا موت اس سے زیادہ قریب ہے نبی اکرم مُؤَلِّفِیَا آ نے فرمایا جو شخص کوئی تعویز لئکائے گا سے اس کے حوالے کردیا جائے گا۔

\* نہ جہ تعہد نہی ہو جم میں م

دم اورجھاڑ پھونک چیند شرا کط کے ساتھ بالا تفاق جائز ہے، جن کی تفصیل باب ماجاء فی کرا ہیۃ الرقیۃ کے تحت گزر چکی ہے، البتہ بعض حضرات تعویذ لکھنے، پلانے اور گلے میں لٹکانے کوجائز نہیں سجھتے ، وہ حضرات اسے شرک قرار دیتے ہیں، ان کا استدلال مندرجہ ذیل احادیث ہے ہے:

① حدیث باب جس میں عبداللہ بن عکیم نے گلے میں تعویز نہیں لٹکائے اور کہا کیموت اس سے زیادہ قریب ہے،حضور اکرم مُرافِظَةً اِ نے فرمایا: جو شخص کچھ تعویذ لٹکالے تو اسے اسی کے سپر دکر دیا جاتا ہے، پھر اس کے ساتھ تائید غیبی اور مددونصرت نہیں ہوتی۔

سنن ابی داؤد میں حضرت عبداللہ بن مسعود والین سے روایت ہے کہ حضور اکرم مَرالَّنظِیَّا نے فرمایا:

"ان الرقى والتمائم والتولة شرك"

"بیشک جھاڑ پھونک،تعویذات اورتولہ شرک ہے۔"

تمائم، تميمة كى جمع ب، تعويذ كوكت بين، جي ال حديث مين شرك كها كياب\_

لیکن جمہور صحابہ، تابعین اور علاء امت کے نزدیک تعویذ لکھنا، پینا، پلانا اور گلے میں باندھنا جائز ہے بشر طیکہ قرآنی آیات یا احادیث میں منقول کلمات سے تعویذ لکھا جائے جو کفرو احادیث میں منقول کلمات سے تعویذ لکھا جائے جو کفرو شرک کے معنی پرمشمل نہ ہوں، معنی واضح اور شریعت کے موافق ہوں، مہمل بے معنی الفاظ نہ ہوں اور تعویذ ات کو نفع ونقصان وغیرہ پہنچانے میں مؤثر حقیقی نہ سمجھا جائے۔

حب مهور كااستدلال: (آبن الى شيبه اور امام الوداؤد عُيَّاتَ الله على عبر وبن شعيب رَلِيْعَايُدُ كَ طريق سے حضرت عبد الله بن عمر و بن العاص وَ الله آبت تقل كى ہے كہ جو تحف خواب ميں ڈرتا ہو، حضوراكرم مُؤَلِّفَكَا أَنَّ الله الله الله التامات من غضبه و سوء عقابه ، و من شر عباده، و من همزات الشياطين، وان يحضرون "

''میں اللہ کے نام سے دم کرتا ہوں، میں اللہ تعالیٰ کے پورے کلمات کے واسطے سے بناہ مانگتا ہوں اس کے غضب اور بُرے عذاب سے، اس کے بندوں کے شراور شیاطین کے وسوسوں سے اور اس بات سے کہ شیاطین میرے پاس آئیں۔''

روایت میں ہے کہ حضرت عبداللہ بن عمرو ٹنگائی اپنے سمجھ دار بچوں کو بیے کلمات سکھا دیتے تھے اور جو بچے سکھنے کے قابل نہ ہوتے تو یہ کلمات لکھ کران کے گلے میں تعویذ بنا کرائے ادبیے۔

② حضرت عبدالله بن عباس وَ الله عن منقول ہے کہ وہ در دزہ میں مبتلاعورت کے لئے ان کلمات کومفید مجھتے تھے:

" لَا إِلَّهُ إِلَّا اللَّهُ الْحَلِيْمُ الْكَرِيْمُ ، سُبُحَانَ اللهِ رَبِّ الْعَرْشِ الْعَظِيْمُ ، الْحَمْلُ لِلهِ رَبِّ الْعَلَمِيْنَ ، ﴿ كَانَّهُمُ يَوْمَ يَرُونَهَا لَمْ يَلْبَثُوْآ إِلَّا عَشِيَّةً أَوْ ضُحْهَا ﴾ (النازعات:٣١)

﴿ كَانَهُمُ يُومَ يَرَوْنَ مَا يُوْعَدُونَ لَمْ يَلْبَثُوْآ اِلاَّسَاعَةً مِّنْ تَهَارٍ اللَّغُ فَهَلْ يُهْلَكُ اِلاَّ الْقَوْمُ الْفْسِقُونَ ﴿ ﴾ (الاحتاف:٣٥) "اس دن وہ اس کو دیکھیں گے وہ دنیا میں نہیں تھہرے مگر اس کی ایک صبح یا شام، گویا کہ وہ اسے دیکھیں گےجس کا اُن سے وعدہ کیا گیاہے وہ نہیں تھہرے مگراس کی صبح یا شام۔ پہنچانا ہے نہیں ہے ہلاکت مگر فاس قوم کے لئے۔"

ای روایت میں ہے کہ ان کلمات کو پچی سیاہ روشائی سے لکھ کرعورت کو بلا دیا جائے۔

- ③ تابعین میں سے سعید بن المسیب ،عطاء ، مجاہد ، محمد بن سیرین ،عبید الله بن عبدالله بن عمر ، اور امام ضحاک بیستیم سے تعویذات کا جوازمنقول ہے۔
  - علامدابن تیمیدر مماللد نے بھی اپنے فاوی میں تعویذات کے جواز کی تصریح فرمائی ہے۔

جمہور کی طرف سے حدیث باب کا جواب: بید یا گیا ہے کہ اس میں ان تعویذات کا ذکر ہے جوشر کیہ الفاظ پر مشمل ہوتے تھے اور ا نہی کونفع ونقصان پہنچانے کا سبب حقیقی سمجھا جا تا تھا، ظاہر ہے اس طرح کے تعویذات کا استعال شرعاً جائز نہیں ہے۔، چنانچہ صاحب بذل المجهود لكھتے ہيں:

قوله: شرك اي من افعال المشركين اولانه يفضي الى الشرك اذا اعتقدان له تأثيرًا حقيقة ، (بلان: 5-6:6) "شرك كياليني بيمشركين كے افعال ميں سے ہے يا اس وجہ سے كہ بيشرك كي طرف لے جاتا ہے جب اس بات كا اعتقاد رکھے کہ حقیقتاً اس کا اثر ہے۔"

تر مذی کی حدیث کا جواب حضرت گنگوہی والیٹیڈ نے الکوکب الدری میں بید یا ہے کہ بیمل توکل کے اعلیٰ درجات یا توکل مطلق کے منافی ب،مطلب نہیں کہ اس میں گناہ ہے۔

اورعبدالله بن مسعود بناتین کی حدیث میں 'رقی''اور' تمائیہ'' کوجوشرک کہاہے، اس سے وہی دم اورتعویذ مراد ہیں جوخلاف شرع کلمات پرمشمل ہوں ان میں شرکیہ کلمات ہوں اور یا اے کوئی مؤثر حقیقی سمجھتا ہو، اس کی تائید اس روایت کے باقی جھے ہے بھی ہوتی ہے، اس میں ہے کہ''عبداللہ بن مسعود وہائٹو کی اہلیہ نے اپنے شوہر سے کہا کہ آپ ایسا کیوں کہتے ہیں کہ تعویذ اور جھاڑ پھونک شرک ہے، واقعہ بیہے کہ میری آنکھ آشوب چیثم میں مبتلاتھی ، میں فلاں یہودی سے دم کراتی تو میری آنکھ ٹھیک ہو جاتی ، اس پرعبداللہ بن مسعود تا النافئ نے فرمایا: بیسب کھ شیطانی عمل ہے، وہ یہودی شیطان سے مدد لے کر دم کرتا ہے تھوڑی دیر کے لئے وہ آ تکھ درست ہوجاتی ہے،آپ وہ کلمات پڑھا کریں جو نبی کریم مُلِّالْفِيَّةَ پڑھا کرتے تھے:

اذهب الباس، رب الناس، اشف انت الشافي، لاشفاء الاشفاء كشفاء لا يغادر سقمًا.

"مصیبت ختم کردے اے لوگوں کے رب شفا دے دے کوئی شفا دینے والانہیں شفا مگر تیری طرف ہے ایسی شفا عطا فر ما جس کے بعد بیاری نہ ہو۔"

ال حدیث سے صراحتاً معلوم ہور ہاہے کہ جھاڑ پھونک اور تعویذ وہ ممنوع ہے جواہل شرک کے ہاں رائج تھا جس میں وہ شیاطین

کامفہوم واضح اورشریعت کےموافق ہوتوان میں کوئی حرج نہیں ، پیجائز ہیں۔

تت بیہ: آج کل کے غیرمقلدین اور عربوں میں سے حنابلہ حضرات اس کونٹرک کہتے ہیں حالانکہ امام احدر حمہ اللہ سے بھی ایک ردایت تعویذ کے جواز کی ہے۔ دیکھے تحفۃ الاحوزى:

اختلف العلماء ... في جواز تعليق التمائم التي من القرآن و اسماء الله تعالى و صفاته فقالت طائفة يجوز ذالكوهو قول ابن عمروبن العاصوهو ظاهر ماروي عن عائشة وبه قال ابوجعفر البأقرواحمى فيرواية ... الخر

"علاء نے اختلاف کیا ہے تعویذ لئکانے کے بارے میں جن تعویذوں میں قرآن اور الله تعالیٰ کا نام ہواور اس کی صفات موں ایک جماعت کہتی ہے بیہ جائز ہے بیا بن عمر رہا تھن اور بیر ظاہر ہے اور وہ ظاہر جو جو حضرت عائشہ زیا تھنا ہے مروی ہے اور ابوجعفرالبا قراوراحد بوالله الجمي يهي كهتے ہيں۔"

غیرمقلدین کی متدل حدیث کا جواب او پرگزرچکا ہے۔ فلیت ن کو

## عمليات كاحكم:

دم ،منتر ، جھاڑ کچھونک اور تعویذات ذکر کر دہ شرا کط کے ساتھ جائز ہیں ، یہی تھم عام عملیات کا ہے ،مختلف کلمات ،مختلف وظا کف کو بعض لوگ مخصوص تعدا داور خاص پابندیوں کے ساتھ پڑھتے ہیں،شرعاً ایسے عملیات کا حکم یہی ہے کہ اگر ان میں کوئی شرکیہ کلمہ اور غیر واضح لفظ نه ہوتو جائز ہے۔

یددراصل لوگول کے اپنے اپنے تجربات ہیں ،کسی نے خاص مقصد کے لئے کوئی کلمہ ایک لا کھم تبدرات کے وقت پڑھ لیا اور اس کا کام ہوگیا،اس نے پھرتجربہ کیا اور کامیاب رہا،اس طرح وہ مخص اس کو با قاعدہ ایک وظیفے اور ایک عمل کی شکل دے دیتا ہے،اسے کوئی شرعی حکم نہیں سمجھنا چاہئے، یہ ایسا ہی ہے جبیہا کہ مختلف جڑی بوٹیوں کی تا ٹیرلوگوں کے تجربات کر کے معلوم کی ہے اور مختلف امراض میں ان کا انفرادا یا تر کیباً استعال مفیدر ہتا ہے۔

لیکن سے بات پیش نظررہے کے مملیات سے کوئی قطعی تھم ثابت نہیں ہوتا مثلاً بعض لوگ چورمعلوم کرنے کے لیے ممل کرتے ہیں، تو صرف اس عمل کی وجہ سے کسی شخص کو واقعتا چور سمجھ لینا اور اس پر چوری کے احکام لا گوکرنا جائز نہیں۔

العنات: تعليق: الكانا، كل مين تعويذ الكانا - حموة: خسره، ايك جلدى يمارى جس مين بدن سرخ ياس پردان كل آتے بين ادراس میں بخار بھی شدید ہوتا ہے۔الا تعلق شیعًا:تم کچھ تعویذ کیوں نہیں لئکاتے "د تعلق" باب تفعیل سے ہے، بعض حضرات نے اسے باب تفعل سے قرار دیا ہے۔ ترجمہ دونوں صورتوں میں ایک ہی ہے۔ و کل الیه: (باب ضرب سے ماضی مجہول کا صیغہ ہے) اس کے سپر دکردیا جاتا ہے، یعنی اگر ان تعویذات وغیرہ کومؤثر حقیقی سمجھے تو پھر اللہ تعالیٰ کی مدداس کے ساتھ نہیں ہوتی، اے بس ان تعویذات کے بی سپر دکردیا جاتا ہے۔"اعودہ"عیادت بمار پری کو کہتے ہیں۔

#### بَابُهَاجَآءَفِىٰ تَـبُرِيْدِالْحُمُّىبِالْمَآءِ

## باب ۲۴: یانی سے بخار کوٹھنڈا کرنا

(١٩٩٩) الْحُتَّى فَوُرُّمِّنَ النَّارِ فَأَبْرِ دُوْهَا بِالْهَاءِ.

تریج پیمبر: حضرت رافع بن خدت کی ناٹند نبی اکرم مَلِّ النِیجَةَ کا بیفر مان نقل کرتے ہیں بخار آگ کا جوش ہے اسے یانی کے ذریعے ٹھنڈ اکرو۔

(٢٠٠٠) إِنَّ الْحُمِّي مِنْ فَيْحِجَهَنَّ مَرَ فَأَبْرِ دُوْهَا بِالْمَآءِ.

تَوْجِبَتُهَا: حفرت عائشہ وُلِيْنَا بيان كرتى ہيں نبى اكرم مَلِّنْظَيَّةً نے فرما يا بخارجہنم كى تپش كا حصہ ہےتم اسے يانى كے ذريعے ٹھنڈا كرو\_

(٢٠٠١) أَنَّ النَّبِيِّ يَكُ كَانَ يُعَلِّمُهُمْ مِنَ الْحُمَّى وَمِنَ الْأَوْجَاعِ كُلِّهَا أَنْ يَّقُولَ بِسُمِ اللهِ الْكَبِيْرَ اَعُوْذُ بِاللهِ الْعَظِيْمِ مِنْ شَرِّ كُلِّ عِزْقٍ نَعَّارٍ وَمِنْ شَرِّ حَرِّ النَّارِ.

تو بچپکنرہ: حضرت ابن عباس نظافۂ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطَافِظَةً نے لوگوں کو بخار اور دردوں کے بارے میں یہ دعا بتائی تھی کہ وہ یہ پڑھیں۔

اللہ تعالیٰ کے نام سے برکت حاصل کرتے ہوئے جوسب سے بڑا ہے میں عظیم اللہ تعالیٰ کی پناہ ما نگتا ہوں ہر پھڑ کئے والی رگ اور جہنم کی تپش کے شرسے۔

تشرنیج: بخارکوآگ یا دوزخ کی آگ کااثر اور بھڑاس قرار دینے کا مطلب اس کی شدت ترارت بیان کرنا ہے جوتشبہ کی ایک قسم ہے جیسے محاورہ میں کسی تنگ جگہ کوقبراور محبوں جگہ کوجیل کہا جاتا ہے۔اس موقع پر زمانۂ قدیم کے اطباء نے حدیث شریف پر اعتراض کیا تھا کے قسل کرنے سے اور بخار والے مریض پر پانی ڈالنے سے تو بخار اور بھی بڑھ جاتا ہے پھر یہ کسی صحیح ہوسکتی ہے؟ اس کے جواب میں علاء کرام اور شارعین عظام نے مختلف اور متعدد تو جیہات کی ہیں مثلاً بیزم زم کے پانی کے بارے میں ہے، یا حجاز کے بخار کے متعلق ہے جیسے" شرقوا اوغر بوا'' الحدیث سب کے لئے نہیں یا گرمی سے لگنے والے بخار کے بارے میں ہے وغیرہ وغیرہ۔

## بخارك لي المناس، جديد محقيق كى روشى مين:

جیسا کہ آپ سب جانتے ہیں کہ آج کل سائنسی دور ہے اورنگ نگ تحقیقات سامنے آرہی ہیں، ان تحقیقات سے ایک طرف قدیم نام نہاد حکماء کے بہت سارے نظریات غلط ثابت ہوئے تو دوسرے جانب پیغیبراسلام کے ارشادات کی تائید در تائید ہوئی، اگر ایسے مسائل کو یکجا کیا جائے تو ایک ضخیم جلد بن جائے گی۔

آج سے چندسال قبل تک ڈاکٹروں کی رائے بیتھی کہ جب بخارتیز ہوجائے تو مریض کے جسم پر برف کے تکڑے رکھے جائیں یا خسٹرے پانی کی پٹی کی جائے مگراب حال ہی میں انہوں نے مندرجہ بالا ضابطہ کی طرف لوٹ کرتسلیم کیا ہے کہ برف کا تجربہ غلط تھا، ہونا یہ چاہئے کہ نارٹل پانی سے تیز بخار کا از الہ کیا جائے لیعنی اگر موسم گرم ہوتونل کا پانی تیز بخاروا لے مریض پر ڈالا جائے اس سے جسم کے مسامات کھل جائیں گے تو اندر کی حرارت مسامات کے ذریعے نکل کر بھاپ اور بخارات بن جائیں گی ،اس طرح اندران درجہ حرارت کم ہوجانے سے جوعبارت ہے بخارسے خود بخو دمریض کوافا قدنصیب ہوگا اور بیطریقہ کار ہر بخار اور ہرمرض کے لئے مفیدہے بشر طیکہ بخارتیز ہوجس کی طرف حدیث الباب میں اشارہ واضح موجود ہے لہذا نہ تو یہاں کسی مکان کی قید کی ضرورت ہے اور نہ زمان کی ، اور نہ ہی بخار کی تقسیم کی ضرورت ہے، اس بارے میں غلط نبی کی بنیاد کم بخاریا مخصندے پانی کے استعال پرتھی۔ فبدن الك فليفر حوااس كى مزيد وضاحت "باب التداوى بالرماد" سے پہلے والے باب میں ملاحظ فرمائیں۔کون سے بخار میں یانی کا استعال مفید ہوتا ہے۔ اعتراض: بيا شكال ہوسكتا ہے كہ بخارى كى بعض قىموں ميں مصندًا پانى جسم ميں استعال كرنا مفيرنہيں ہوتا ، خاص كرسردى لكنے كى وجد سے جو بخار آتا ہے اس میں یانی کا استعال نقصان دہ ہوتا ہے، تو پھر حضور سَرِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى ارشاد فرمایا کہ بخار میں یانی استعال كرو؟

**جواب:** یہ ہے کہ حضور مُطِلَقَظَ ﷺ کا بیدارشاد مطلقاً ہر بخار کے لئے نہیں، بلکہ یہ بخار کی ان قسموں سے متعلق ہے جن میں یانی سے جسم کو مُصندًا کرنا مفید ہوتا ہے،عموماً جو بخارگری اورگرم لو لگنے کی وجہ سے ہوتا ہے، اس میں پانی کا استعال بہت مفیدرہتا ہے اور چونکہ حجاز گرم علاقہ ہے تو وہان لوگوں کوعموماً گرمی اور تپش کی وجہ سے بخار ہوجاتا تھا، اس لئے حضور مَطَّ اَسْتُحَجَّ کا بدارشاداس سے متعلق ہے، ہرقتم کے بخار کے بارے میں نہیں۔

## بخار میں صف اپانی کسے استعال کیا جائے:

حدیث میں بخار کو ٹھنڈا کرنے کا تھم دیا گیا ہے، تو کیا اس ٹھنڈک پہنچانے کا کوئی مخصوص طریقہ ہے یا کسی بھی طرح پانی استعال کیا جاسکتا ہے؟ مختلف احادیث میں بحن ارتھے ٹرا کرنے کے چند طریقے منقول ہیں:

- 🛈 اس کا ایک طریقه حضرت اساء بنت ابی بکر وانشیا سے منقول ہے کہ وہ بخار والے خض کے سینے پریانی حیم کرک دیا کرتی تھیں۔
- ② امام ترمذی رحمه الله نے حضرت ثوبان مخاتفی سے ایک مرفوع روایت نقل کی ہے، اس میں ایک اور طریقه بیان کیا گیا ہے، اس حدیث کا حاصل یہ ہے کہ بخار میں مبتلا شخص صبح کی نماز کے بعد اور طلوع آفتاب سے پہلے کسی نہر میں اثر جائے اورجس طرف ے پانی بہدکرآرہاہ، ادهر چرہ اورسین کردے اور بسم الله، اللهم اشف عبدك و صدق دسولك \_ كه كراس ميں تین ڈ بکیاں لگائے ، تین دن بیمل کرے ، ٹھیک ہوجائے گا ، ورنہ پانچ دن یا پھرسات دن اور یا پھرنو دن بیمل دہرائے ،نو دن کے اندراندریہ بخارانشاءاللہ ضرورجا تارہے گا۔
  - ③ حضرت سمرہ نوائقۂ فرماتے ہیں کہ حضور اکرم مَطْلِقَعَةً بخار میں پانی کامشکیزہ منگواتے اور اسے اپنے سرکے بالوں پر ڈال کرغسل
    - حضرت انس ٹنائٹو کی روایت میں ہے کہ بخارز دہ تحض پر شبح کے وقت ٹھنڈا یانی تین دن تک چھڑ کا جائے۔
  - طبرانی کی ایک روایت میں ہے کہ مغرب وعشاء کے درمیان کسی وقت بخارز دہ آ دمی پر یانی بہا دیا جائے۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ حدیث کی رو سے بخار میں پانی کا استعال مفید ہوتا ہے، تا ہم علم طب چونکہ ایک پیچیدہ اور مشکل علم ہے، بسا اوقات ایک دوا ایک مریض کے لئے ایک وقت میں فائدہ مند ہوتی ہے اور دوسرے وقت میں اس کے لئے وہی دوا نقصان دہ

ہوجاتی ہے اور اطباء کا اس پر اتفاق ہے کہ ایک ہی مرض کا علاج عمر، وقت، جگہ، موسم، عادت، غذا، تا ثیر اور طبیعت ومزاج کے اعتبار ہے بدلتار ہتا ہے اس لئے بخارز دہ مخص کوازخود پانی کااستعال نہیں کرنا چاہئے ، جب تک کہوہ کسی ماہر ڈاکٹر ہے مشورہ نہ کر لے۔ لعنات: تبريد: مصن اكرنا - حمى: بخار فود: تبش، شعله، لبك، بعرك فأبر دوها امر ب باب نفر: تم اس بخار كومهناله کرو۔ حافظ ابن حجر، امام نووی، قاضی عیاض اور امام قرطبی ط<sup>یلی</sup>مائی کے نز دیک یہی تلفظ راج ہے جبکہ بعض حضرات نے ایسے باب افعال ے قرار دیا ہے یعنی ہمزہ قطعی اورا کے پنچے زیر کے ساتھ الیکن پہلے قول کو فصاحت کے لحاظ سے رائح قرار دیا گیا ہے۔ فیح: لیٹ، بحرك \_ اوجاع: وجع كى جح ب، درد \_ ان يقول: اس كا قائل يارب يا تياردار يا يمار يرى كرف والا عوق: رك نتار ياسم مبالغہ ہے: بہت جیج و پکار کرنے والا۔اور "عرق نعاد " ہے وہ رگ مراد ہے جس سےخون نکلتے وتت آواز ہوتی ہے، جوش مارنے

#### بَابُمَاجَآءَفِيالُةِ

#### باب ۲۵: دودھ بلانے کے زمانہ میں صحبت کرنا

(٢٠٠٢) أَرَدُتُ أَنْ أَنْهِى عَنِ الْغِيَالِ فَإِذَا فَارِسُ وَالرُّوْمُ يَفْعَلُوْنَ وَلَا يَقْتُلُوْنَ أَوْلَا دَهُمُ.

ترکیجینم، جدامہ بنت وہب بیان کرتی ہیں میں نے نبی اکرم مَلِّنظِیَّا آ کو بیفر ماتے ہوئے سنا ہے پہلے میں نے بیارادہ کیا کہ میں لوگوں کوعورت کے بیچے کو دودھ پلانے کے دوران اس کے ساتھ صحبت کرنے سے منع کر دول کیکن ایرانی اور رومی ایسا کرتے ہیں اور اس ے ان کے بچوں کوکوئی نقصان نہیں ہوتا اس لیے میں نے بیدارادہ ترک کردیا۔

(٢٠٠٣) لَقَلُهُمَمُتُ أَنْ أَنْهِي عَنِ الْغِيُلَةِ حَتَّى ذَكَرْتُ أَنَّ الرُّوْمَرِ وَفَارِسَ يَصْنَعُوْنَ ذٰلِكَ فَلَا يَضُرُّ اَوُلَا دَهُمُ قَالَ مَالِكٌ وَّالْغِيْلَةُ أَنْ يَّمَسَّ الرَّجُلُ امْرَ أَتَهُ وَهِيَ تُرْضِعُ.

ترمنج بنها: حضرت عائشہ زالتین سیرہ جدامہ بنت وہب اسدیہ زالتین کے حوالے سے یہ بات نقل کرتی ہیں انہوں نے نبی اکرم مُؤَلِّنْكُ فَيْمَ اللهِ فر ماتے ہوئے سنا ہے پہلے میں نے بیارادہ کیا کہ بچے کو دودھ پلانے کے دوران عورت کے ساتھ صحبت کرنے ہے منع کروں پھر مجھے پنۃ چلا کہایرانی اور رومی ایسا کرتے ہیں اس سے ان کی اولا دکوکوئی نقصان نہیں ہوتا۔

حدیث کا حاصل یہ ہے کہ غیل کی وجہ سے بچے کے مزاج میں خرابی پیدا ہوجاتی ہے، اس کے قوی ضعیف ہوجاتے ہیں، پھراس خرابی کو کمزوری کا اثر صرف بحیین ہی تک نہیں بلکہ بالغ ہونے کے بعد تک رہتا ہے، جس کا اثریہ ہوتا ہے کہ وہ بچہ بڑا ہونے کے بعد جب میدان کارزار میں جاتا ہے تو دشمن کے مقابلے میں ست اور کمزور پڑجاتا ہے اور گھوڑے ہے گر پڑتا ہے اور یہ چیزاس بچے کے حق میں ایسی ہی ہے جبیبا کہ اسے مقابلے سے پہلے ہی قتل کردیا گیا ہواس لئے نبی کریم مُطَّلِّتُ ﷺ نے فرمایا کہ تم غیلہ نہ کروتا کہ اس کی وجہ سے تم اپنے بچے کے آل کا سبب نہ بن جاؤ۔

فاع دہ ان میں شروع میں توعورت کا دورھ ٹھیک ہوتا ہے گر بچھ عرصہ کے بعد جب عورت کا دودھ بیلا پڑ جائے تو وہ بچے

ك لئے ناموافق ہوجاتا ہے اس لئے جب حمل پر پچھ عرصہ گزرجائے اور دودھ میں تغیر آجائے تو دودھ پلانا بند كردينا چاہئے، نيز دودھ بلانے والی عورت سے شوہر کا صحبت کرنا چونکہ استقر ارحمل کا سبب ہے اس لئے بھی اس سے احتراز کرنا چاہئے مگر ایک بیوی والا کیا كرے....! آپ مُطَّلِّتُكُمَّةً نے اہل فارس اور روميوں پر قياس كرتے ہوئے اس نہى كو جز وي طور پر منسوخ فر مايا كه بيكوئى قاعدہ كليد نہیں ہے درنہ تو رومی اور فاری لوگ گھوڑے پر تھےنے سے قاصر ہوتے ، نیز ان لوگوں کی طب پر نظر ہے اور آبادی بھی بڑی تعداد میں ہےجس سے معلوم ہوا کہ نقصان کا ندیشہ بہت کم ہے اس لئے اجازت عنایت فرمائی ، ہاں عربوں کے مقابلے میں وہ کمزور تھے اس لئے پہلے منع فرمایا تھا۔اس سے معلوم ہوا کہ آپ مَرْالْنَظِيَّةَ قیاس اور اجتہا دفر ماتے اور یہی جمہور کا مذہب ہے۔ ( کذا فی البذل ) حضرت شاه ولى الله رحمه الله حجة الله البالغه مين لكھتے ہيں كم بھی نہيں كى حكمت دفع مفسده ہوتا:

وبين في مواضع ان الحكمة مفسلة كالنهى عن الغيلة انما هو مخافة ضرر الول. (قاله في مقدمه كتابه) "ان جیسی جگہوں میں حکمت دفع مفیدہ ہے جیسا کہ غیلہ سے منع کیا ہے غیلہ کہتے ہیں کہ بچے کو ضرر سے بچانے کے

> لعنات: غيلة: بكسر الغين اس كي تفسير امام ترندي والنيلان اس باب مين امام ما لك والنيلاسي قل كي ب: والغيال، والغلية ان يطاالرجل امراته وهي ترضع.

"غیال اور غیلہ بیہ کہ آدی اپنی بوی سے اس حالت میں جماع کرے کہ وہ حاملہ ہو۔"

یعنی جب عورت بچے کو دودھ پلاتی ہوتو ان دنوں میں اس ہے ہم بستری کرناغیلہ اورغیال ہے۔ علیٰ ہذاغیال بھی بکسر الغین ہے۔ تشریع: عربول میں یہ بات مشہور تھی کہ جب عورت کے ساتھ دوران رضاعت مجامعت کی جائے تو چونکہ اس سے حل تشہرنے کا امکان رہتا ہے پھر دودھ خراب یعنی نرم اور فاسد ہوجا تا ہے جس سے دودھ پیتے بچے کوچیج غذانہ ملنے کی وجہ سے نقصان اور ضعف لاحق ہوجا تا ہے، پھرکل وہ گھوڑے پرشہسواری میں کمزور ہوتا ہے اور بیہ بات فی الجملہ کسی حد تک صحیح تھی کہ جن لوگوں کے بیچ جلدی جلدی پیدا ہوتے ہیں وہ ماں کا دودھ پوری مدت تک نہیں کی سکتے ، اگر پیتے بھی ہیں تو دونوں صورتوں میں ان کی ہڈیاں اور پٹھے مضبوط و طاقتورنہیں ہوتے اس لئے آنحضور مَطَّفْظَةً نے اس سے منع فرمایا جیسا کہ نسائی وابوداؤد میں ہے:

"لاتقتلوا اولاد كمرسرافان الغيل يدرك الفارس فيدعثر لاعن فرسه"

(لفظه لابي داؤد، باب في الغيل، كتاب الطب)

یعنی اپنی اولا د کوخفیہ طریقے سے قل مت کرو کہ زمانہ رضاعت میں جماع کا اثر گھڑسوار پر ظاہر ہوکر اسے گھوڑے سے

سند کی بحث: پہلی حدیث میں جومحمہ بن عبدالرحمٰن بن نوفل ہیں انہی کی رکنیت ابو الاسود ہے، امام مالک ریشی ان سے ہی روایت کرتے ہیں ، اس لئے دوسری حدیث میں ہمارے نشخہ میں عن ابی الاسود کے بعد جو واؤ ہے وہ غلط ہے،مصری نسخہ میں نہیں ہے اس لئے اس کو حذف کیا ہے۔ اور باب میں امام مالک رایشین کا قول دومرتبہ آیا ہے کیونکہ وہ دونوں روایتوں میں مذکور ہے ( دونوں حدیثیں امام ما لک رایشینه کی سند سے ہیں۔

## بَابُمَاجَآءَفِى دَوَاءِذَاتِ الْجَنْبِ

### باب٢٦: پہلو کے درد (نمونیا کا علاج)

(٢٠٠٣) أَنَّ النَّبِيِّ عَلَىٰ يَنْعَتُ الزَّيْتَ وَالْوَرْسَ مِنْ ذَاتِ الْجَنْبِ قَالَ قَتَادَةُ يَلُلُّهُ وَيَلُلُّهُ مِنَ الْجَانِبِ اللَّذِي يَشْتَكِيْهِ. النَّذِي يَشْتَكِيْهِ.

۔ توکیجپانہ: حضرت زید بن ارقم مخالفہ بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مِئلِ اُلْفِیکَا نے زیتون اور ورس کونمونیہ کاعلاج قرار دیا ہے۔قادہ زباللہ یان کرتے ہیں یہ بیار کے منہ میں دوا کے طور پر ڈالا جائے گا۔

(٢٠٠٥) آمَرَنَارَسُولُ اللهِ عَلَيْ آنُ نَتَمَا وَى مِنْ ذَاتِ الْجَنْبِ بِالْقُسُطِ الْبَحْرِيِّ وَالزَّيْتِ.

۔ توکیجی بنہ: حضرت زید بن ارقم والنی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَطِّلْتُنَیَّمَ نے ہمیں یہ ہدایت کی تھی کہ ہم نمونیہ کے مریض کو قسط بحری یا زیتون دوا کے طور پر دیں۔

## تشريع: ذات الجنب كاعسلاج:

امام ترندی رحمہ اللہ نے اس بات کے تحت جواحادیث ذکر کی ہیں ، ان میں نبی کریم مِّلِلْظُیَّةَ نے مرض ذات الجنب کے لیے دو علاج ذکر فرمائے ہیں:

- ① روغن زیتون اور ورس کے ذریعہ اس کا علاج کیا جائے ، اور جس پہلو میں درد ہو، اس طرف منہ میں انہیں ٹپکایا جائے ، روغن زیتون اور ورس کوایک ساتھ تیار کر کے اکٹھا بھی لدود کیا جاسکتا ہے اور ریجھی ممکن ہے کہ دونوں کوالگ الگ منہ میں ٹپکایا جائے۔
- ② عود ہندی اور روغن زیتون سے علاج کیا جائے جس کا طریقہ یہ ہے کہ عود ہندی کو پنیس کر بالکل باریک کر کے زیتون کو گرم تیل میں ملالیا جائے اور در دکی جگہ مالش کی جائے ، یااس کا لعوق یعنی چاشنے کی دوا بنا کر چاٹا جائے تو انشاء اللہ ذات الجنب کی مرض سرشذاہ ہو جائے گی

## ذات الجنب كا تسمين: حافظ ابن قيم رحمه اللدني كي دوسمين ذكركي بين:

- اندرونی پیٹوں میں ورم یعنی سوجن کی شکل میں ہوتی ہے، انسان کی پسلیوں کے اندرونی پیٹوں میں ورم آ جا تا ہے، جس کی وجہ سے مریض پانچ تکلیفوں میں مبتلا ہوتا ہے، شدید بخار، کھانی بخس ( دباؤ ) سانس کی تنگی و تکلیف اور نبض منشاری سے ذات الجنب کی خطرناک قسم ہے، اس سے نبی کریم مُؤَنِّنَ آئے خاص طور پر پناہ مانگی ہے۔
- © ذات الجنب غیر حقیق: اس وہ در دمراد ہے جوگیس کی وجہ ہے آدمی کے پہلو میں اٹھتا ہے۔ حدیث میں ذات الجنب سے پہل ورس کو تشم مراد ہے، اس کے علاج میں عود ہندی مفید ہوتا ہے، کیونکہ وہ گیس کو رفع کرتا ہے اور باطنی اعضاء کو تقویت دیتا ہے، البتہ اگر پہل قسم بلنم کی وجہ سے پیدا ہوتو ایسی صورت میں عود ہندی اس علاج کے لیے بھی مفید ہوگا۔

عود بست دی: ایک مفید جردی بوئی ہے، جس کی خوشبودار لکڑی دوااور دھونی کے طور پر استعال کی جاتی ہے، اس کوار دومین 'کوٹ' یا'' کوٹھ''

اس کی پیداوار ملک چین اور برصغیر میں تشمیر کے علاقے میں زیادہ ہوتی ہے، اس کی عموماً دوقتمیں ہوتی ہیں، ایک سفیداور دومری سیاه،سفید کوعود بحری یا قسط بحری یا قسط عربی کہتے ہیں اور سیاہ کوقسط ہندی یاعود ہندی کہتے ہیں،ان دونوں کی تا ثیر گرم وخشک ہے،البتاعود ہندی کی تا ثیر،عود بحری کے مقابلے میں زیادہ گرم ہوتی ہے۔

قسط بحسرى: (سمندرى عود) ميں قسط كى نسبت "بح" (سمندر) كى طرف اس لئے كى جاتى ہے كہ بيكٹرى دوسرے مما لك اور علاقوں سے سمندری راستے سے عرب پہنچتی ہے،اس لئے بحرکی طرف اس کی نسبت کی جانے لگی۔

عود بسندی کے فوائد: عود ہندی چونکہ عموماً دواء کے طور پر استعال کی جاتی ہے، اس لئے اطباء نے اس کے بہت فوائد لکھے ہیں مثلاً نفاس والی عورتیں اس کی دھونی لیں تو رکا ہوا فاسدخون جاری ہوجا تا ہے، مضراور زہر ملے جراثیم کو بیددور کرتی ہے۔ د ماغ، گردے اور جگر کوقوت دیت ہے، گیس کوختم کرتی ہے، دماغی بیاریوں جیسے لقوہ اور رعشہ کے لیے مفید ہے، پیٹ کے کیڑے باہر نکالتی ہے، متاثرہ جگہ پراس کو ملنے سے چھائیاں اور دھیے جاتے رہتے ہیں، زکام کی حالت میں اس کی دھونی لینا بہترین علاج ہے، نیز اس کی دھونی سے سحروجادو کے انزات بھی جاتے رہتے ہیں، یہی وجہ ہے کہ علم طب کی کتابوں میں اس کے بہت زیادہ فوائد لکھے ہیں، اس لئے ایک حدیث میں اسے 'سب سے بہتر دواء'' فرمایا گیاہے۔

لعنات: '' ذات الجنب''يتمية الحال باسم المحل ب، ذات الجنب: ہراس در دکو کہتے ہیں جوانسان کے پہلومیں اٹھ، بیدرد بسا اوقات گیس کے جمع ہونے سے پیدا ہوتا ہے۔ بیا ایک مرض ہے جس میں پھیپھڑے خراب ہوجاتے ہیں، ان میں یانی پڑجا تا ہے، نمونیا-امام ترمذی رحمه الله فے "فات الجنب" کی تفیر "سل" سے کی ہے۔

سِلَّ کے معنی انتہائی ضعف اور کمزوری کے ہیں، اور اصطلاح میں 'دسل''اس خاص بیاری کو کہا جاتا ہے جس میں پھیچھڑوں میں زخم ہوجاتے ہیں، اس کی وجہ سے شدید بخارر ہتا ہے اور مریض بہت ہی ناتواں اور کمزور ہوجا تا ہے۔ امام ترمذی رحمہ الله کا مقصد اس تفسیر سے پنہیں کہ''ذات الجنب''بعینے''سل' ہے، بلکہ مقصدیہ ہے کہ جب قسط بحری اور روغن زیتون کے ذریعہ مرض سل سے شفاء ہوجاتی ہے، جو کہ ایک سخت مرض ہے، تو ذات الجنب میں بھی بید دونوں ضرور نافع ہوں گی کیونکہ بیتو مرض سل کے مقابلے میں ذرا کم ذرجے کا

وَرس: ایک قسم کا زودرنگ کا پودا جوزعفران کی طرح ہوتا ہے اور رنگائی کے کام میں لایا جاتا ہے، اور ہندوستان وعرب اور ملک حبشہ میں پیدا ہوتا ہے، اس کی تا خیر گرم اور خشک ہوتی ہے، داغ ، تھجلی اور پھنسیوں کے لیے جسم پرلگانا اور برص کی بیاری کے لیے اں کو پینا مفید ہوتا ہے، یہ اپنے خواص اور منافع کے اعتبار سے عود ہندی کے قریب قریب ہے۔ یلد (یاء پر پیش اور لام کی زبر کے ساتھ)منہ کی ایک جانب دوا ٹرکائی جائے ، یشتکیہ: وہ مرض اس کو لاحق ہے۔

سند پر بحسف: دونوں حدیثوں کوحضرت زید بن ارقم التی سے ابوعبداللہ التی روایت کرتے ہیں، ان کا نام میمون ہے، باپ کانتیج نام معلوم نہیں، کچھلوگ''استاذ'' بتاتے ہیں؛ یہ بھرہ کے رہنے والے تھے اور ضعیف راوی ہیں، مگرامام ترمذی رحمہ اللہ کے نزدیک انتھے ہیں، اس لئے ان کی دونوں حدیثوں کی تھیج کی ہے، اور بیفر مایا ہے کہ میمون سے متعدد ذی علم حضرات نے بیرحدیث روایت کی ہے، پس بیان کے ثقہ ہونے کی دلیل ہے۔

#### باپ

## باب: درد کی ایک حجمار ٔ

(٢٠٠٢) اَتَانِي رَسُولُ اللهِ ﷺ وَبِي وَجَعُّ قَلُ كَانَ يُهْلِكُنِي فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ امْسَحُ بِيَمِيْنِكَ سَبْعَ مَرَّاتٍ وَقُلُ اعْوُذُ بِعِزَّةِ اللهِ وَقُلُرَتِهِ وَسُلُطَانِهِ مِنْ شَرِّ مَا آجِدُ قَالَ فَفَعَلْتُ فَأَذْهَبَ اللهُ مَا كَانَ بِي فَلَمُ ازَلُ امُرُ بِهِ آهُلِي وَغَيْرَهُمْ.

ترکیجی نئم: حضرت عثمان بن ابی عاص مخالفی بیان کرتے ہیں نبی اکرم سُلِطُنِی اُ میرے پاس تشریف لائے مجھے اتی تکلیف تھی جو مجھے ہلاک کردے نبی اکرم سُلِطُنِی اُ نے فرما یا اپنا دایاں ہاتھ سات مرتبہ (اپنی تکلیف والی جگہ پر پھیرو) اور یہ پڑھو میں اللہ تعالیٰ کی عزت وقدرت اوراس کے غلبہ کی پناہ مانگا ہوں اس چیز کے شرسے جو میں محسوس کررہا ہوں۔

راوی بیان کرتے ہیں میں نے ایسا ہی کیا تو اللہ تعالیٰ نے میری اس تکلیف کوختم کردیا اس کے بعد میں اپنے گھے۔روالوں او ردوسرے لوگوں کواس کی ہدایت کرتا ہوں۔

روحانی علاج ہے جس کے متعلق ابن قیم روائی زادالمعاد' طب نبوی' میں لکھتے ہیں کہ یہ سلمات میں سے ہے کہ جب روح میں قوت آ جاتی ہے تونفس اور طبیعت دونوں قوی ہوجاتے ہیں اور بیاری کے دور کرنے میں اسے ہمیشہ کے لیے ختم کرنے میں پوری مدد دیتی ہے، اس سے چندسطور پہلے لکھتے ہیں: ادویہ قلبیہ ادویہ روحانی قوت قلب، اعتماد علی اللہ، اس سے سب بچھ مانگنا، اس کے سامنے اپنی عاجزی کا اقرار، اپنی ہے کسی کا اظہار، بے چارگی کا بیان، صدقہ، دعا، تو بہ استعفار، مخلوق کے ساتھ بھلائی، دردمندوں کی فریادری، مصیبت زدگان کی یاوری، یہ سارے طریقے علاج کے جوخود فد ہب اسلام نے اور دنیا کے دوسرے مذاہب کے تبعین نے بار بار آن ملے ہیں، ان میں شفاکا وہ انداز، تا ثیر کی وہ تیزی آئیس نظر آئی کہ دنیا کے بڑے سے بڑے تجربہ کار اور حاذق طبیب بھی اس تک نہ بی شکے۔ (طب نبوی ص ۳۱۰ فصل ۳)

## دّرددُ وركرنے كى دعا:

ال حدیث سے معلوم ہوا کہ جب انسان کے جسم کے کسی جھے پر درد ہوتو درد کی جگہ پر دایاں ہاتھ سات دفعہ پھیر کریہ دعا پڑھے:اعو ذبعز قاللہ وقلاته وسلطانه من شر ما اجل، تواس سے اس کا دردانشاء اللہ ختم ہوجائے گا۔اس حدیث کے راد کی حضرت عثمان بن الی العاص مخالفہ فرماتے ہیں کہ پھر میں یہ دعا اپنے اہل وعیال اور دیگر لوگوں کو سکھا تا اور بتا تا رہا، کیونکہ اس دعا میں اللہ کی عظمت و بڑائی اور شرور آفات سے بناہ مانگنے کا ذکر ہے، پھر جس طرح بیاری میں بار بار دوائی کھائی جاتی ہے، اس طرح دعا میں بھی تکرار ہوتا ہے، اور سات کا عدد چونکہ طاق ہے اور بہت ہی خصوصیات کا حامل ہے، اس لئے اس حدیث میں سات کا عدد ذکر کیا ہے۔ جی حسلم کی روایت میں ہے: تین دفعہ بسم اللہ پڑھے، اور سات دفعہ یہ دعا پڑھے۔

امام ترمذی رحمه الله نے مید حدیث کتاب الطب میں اس لئے ذکر کی ہے کہ اس میں دعا کے ذریعہ درد کا علاج بیان کیا گیا ہے،

اس لحاظ سے اس حدیث کو کتاب الطب سے مناسبت ہوجاتی ہے۔

#### بَابُ مَاجَآءَ فِي السَّنَا

#### باب: سنا كابسيان

(٢٠٠٧) اَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ سَأَلَهَا بِمَ تَسُتَمُشِيْنَ قَالَتُ بِالشَّبُومِ قَالَ حَارٌّ جَارٌُّ قَالَتُ ثُمَّ اسْتَمُشَيْتُ بِالشَّنَا فَقَالَ النَّبِيُ ﷺ لَوُ اَنَّ شَيْعًا كَانَ فِيُهِ شِفَا عُمِّنَ الْمَوْتِ لَكَانَ فِي السَّنَا.

تو بخبی نبی: حضرت اساء بنت عمیس و ناتی بیان کرتی بین نبی اکرم مُطَّلِظُیَّا نی ان سے دریافت کیاتم کس چیز کومسہل کے طور پر استعال کرتی ہو تو انہوں نے عرض کی شبرم کو نبی اکرم مُطِّلِظُیَّا نے فرمایا بیرتو بہت گرم اور سخت ہوتا ہے حضرت اساء والٹی بیان کرتی بیں پھر میں نے سنا مکی کواس کے لیے استعال کیا تو نبی اکرم مِطِّلْظِیَّا نے فرمایا اگر کسی چیز میں موت سے شفا ہوتی تو اس میں ہوتی ۔

## بَابُمَاجَآءَفِي الْعَسَل

#### باب۲۸: شهد کابیان

(٢٠٠٨) جَآءَ رَجُلُ إِلَى النَّبِيِ ﷺ فَقَالَ إِنَّ آخِي اسْتَطْلَقَ بَطْنُهُ فَقَالَ اسْقِهِ عَسَلاً فَسَقَاهُ ثُمَّ جَآءَ فَقَالَ يَارُسُولَ اللهِ ﷺ اسْقِهِ عَسَلاً فَقَالَ فَسَقَاهُ ثُمَّ عَامَ فَقَالَ اللهِ ﷺ اسْقِهِ عَسَلاً فَقَالَ فَسَقَاهُ ثُمَّ عَامَ اللهِ ﷺ صَدَقَ اللهُ وَ كَنَّبَ جَآءَ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ صَدَقَ اللهُ وَ كَنَّبَ جَاءَ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ صَدَقَ اللهُ وَ كَنَّبَ بَطْنُ آخِيْكَ فَسَقَاهُ عَسَلاً فَبَرَأً.

توجیختی: حضرت ابوسعید خدری والی بیان کرتے ہیں ایک خض نی اکرم میل فیکی خدمت میں حاضر ہوا اورعرض کی میرے بھائی کو

پیچس کے ہوئے ہیں نی اکرم میل فیکی نے فر مایا تم اسے شہد بلاؤ اس نے اسے بلایا پھر آیا عرض کی میں نے اسے شہد بلایا ہے لیکن اس

سے پیچس زیادہ ہوگئے ہیں نی اکرم میل فیکی نے فر مایا تم اسے شہد بلاؤ راوی بیان کرتے ہیں اس نے پھر شہد بلایا پھروہ نی اکرم میل فیکی اسے نے میں تیج میں پیچس زیادہ ہو گئے ہیں راوی بیان کرتے ہیں تو

می خدمت میں آیا اور اس نے عرض کی میں نے شہد بلایا ہے لیکن اس کے نتیج میں پیچس زیادہ ہو گئے ہیں راوی بیان کرتے ہیں تو بین اس خض نے اسے پھر شہد

نی اکرم میل فیکی تو فر مایا اللہ تعالی نے سے فر مایا ہے تمہار سے بھائی کا پیٹ جھوٹا ہے راوی بیان کرتے ہیں اس خض نے اسے پھر شہد

بلایا تو وہ ٹھیک ہو گیا۔

(٢٠٠٩) مَامِنْ عَبْدٍمُّسُلِمٍ يَّعُوُدُمَرِيُضَّالَمْ يَعُضُرُ آجَلُهُ فَيَقُولُ سَبْعَ مَرَّاتٍ ٱسْأَلُ اللهَ الْعَظِيْمَ رَبَّ الْعَرْشِ الْعَظِيْمِ الْعَرْشِ الْعَظِيْمِ الْعَرْفِي الْعَرْفِي الْعَرْفِي الْعَرْفِي الْعَرْفِي الْعَرْفِي الْعَرْفِي اللهَ الْعَظِيْمِ الْعَرْفِي الْعَرْفِي اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ ال

تریجی تنب: حضرت عبدالله بن عباس والن في أكرم مَلافِي الله عن الرم مِلافِي الله عباري عبادت كرے جس كا آخرى وقت الجمي نه

آیا ہواوروہ سات مرتبہ بیکلمات پڑھے: میں عظیم اللہ تعالیٰ جو عظیم عرش کا پروردگار ہے سے بیسوال کرتا ہوں کہ وہ تہہسیں شفاعطی کردے۔تواس شخص کو شفانصیب ہوجائے گی۔

تشریع: سنا کا پودا: جنگل کے نیل کے مشابہ ہوتا ہے، اور دو بالشت تک بلند ہوتا ہے، اس کے پتے مہندی کے پتوں کی ماننداور پھول کسی قدر نیل گول ہوتے ہیں، اس کی پھلی چپٹی ہوتی ہے، اور اس کے اندر چپٹا، کمبوترا اور کسی قدر خمیدہ چپوٹا سانیج ہوتا ہے، اس کا مزاج گرم خشک ہے، اور پیلین اور مسہل ہے، اس کے پتے دواء کے طور پر استعال کئے جاتے ہیں، سب سے بہتر وہ سنا ہے جو بلاد حجاز سے آتی ہے، اس لئے وہ سنا کمی کے نام سے مشہور ہے۔

سنا کواگر بغرض ملیین استعال کرنا ہوتو مقدار قلیل میں مثلاً تین ماشہ دیتے ہیں ، اور زیادہ مقدار میں استعال کر کے مسہل قوی کا کام لیتے ہیں ، اخلاط فاسدہ کوخارج کرنے کے لیے بہترین مسہل ہے ، اس کے علاوہ اور بھی متعدد بیاریوں میں اس کا استعال کیا جاتا ہے۔ (مخزن مفردات ص: 233)

سنا کوائد: اطباء نے ''سنا' کے بہت فوائد لکھے ہیں مثلاً پیٹ کی صفائی کے لیے نہایت معتدل گھاس ہے، صفرا، سودااور بلغم کے اسہال کے لیے بہت مفید ہے، دماغ اور جلد کو صاف کرتی ہے، اور دل کو بہت ہی طاقت فراہم کرتی ہے، سوداوی اور بلغی امراض کے لیے فائدہ مند ہے، جنون کوختم کرتی ہے اور مرگ سے شفاء کا ذریعہ ہے، خارش، پھوڑ اپھنسی کے لیے، اور سب سے اہم سے کہ''وسواس سوداوی'' کے لیے اس کا استعال بہت ہی نافع اور مفید ہوتا ہے۔

## استطلاق بطن كاعلاج شهدك ذريعه كيد؟:

اس مدیث میں نبی کریم مُرِافِی فَقِی دست کے علاج کے لئے شہد پینے کا فرمایا، اس پرطبی لحاظ سے بعض لوگوں کوشبہ ہوا کہ شہد خود مسہل لینی بیٹ کوجاری کرتا ہے اور یہاں جب اس شخص کا پیٹ پہلے سے جاری تھا، تو پھراس کے علاج کے لئے شہد کیونکر تجویز کیا گیا؟ جواب (): بیشبہ محض جہالت پر مبنی ہے، کیونکہ اطباء کا اس پر اتفاق ہے کہ ایک ہی مرض کا علاج عمر، عادت، وقت، جگہ، غذا، تدبیر اور مزاب وطبیعت کے بدلنے سے بدلتار ہتا ہے اور دست اسہال کا مرض بھی مختلف اسباب کی وجہ سے بیدا ہوتا ہے، ای اعتبار سے ان کے علاج میں شہد مفید کے علاج میں شہد مفید ہوتے ہیں اور جو جلاب اور دست بر مضمی کی خرائی کی وجہ سے جاری ہوں، ان کے علاج میں شہد مفید ہوتا ہے، الہذا حضور اکرم مُرافِقُ کا اسے شہد پلانے کا حکم دینا اصول طب کے عین مطابق تھا۔

**جواب** ②: حضورا كرم مُظِّفَظُةً كوبذريعه وحي معلوم موكّيا تها كهاس شخص كوشهدى سے شفاء ملے گ ۔

جواب ③: بعض ہومیو پیتھک ڈاکٹروں کا کہنا ہے کہ نبی کریم میکن نظامی آنے اسہال کے علاج کے لئے جوشہد پلانے کا علاج تجویز فرمایا، بیعلاج بالمثل کےطور پرتھا کہ ایک مرض کا اعلاج اس کے شل سے کیا گیا، بیطب کے اصول کے بالکل مطابق ہے، کیونکہ ہومیو پیتھک میں علاج بالمثل ہی اساس اور بنیاد ہے، اس کے ذریعہ علاج کیا جاتا ہے۔ متدنیا: ایک پودا جودواؤں میں استعمال ہوتا ہے، اور مسہل اور دست آور ہے، بیگھاس زیادہ تر حجاز میں ہوتا ہے، اور''سنائے مکی'' فائدے اور نفع بخش ہونے میں زیادہ مشہور ہے۔

بماتستہشین: تم کس چیز سے جلاب لیتی ہو، کون می دست آور دواء پیتی ہواور دست آور دواء۔ شہر مر: یہ ایک گھاس اور پودا ہے جو دست آور ہے، اس کا درخت چھوٹا اور بڑا دونوں قتم کا ہوتا ہے، بعض حضرات نے یہ کہا ہے کہ' شہر مر'' سے اس گھاس کے دانے مراد ہیں جو چنے کے برابر ہوتے ہیں، اور اسہال کے لیے ان دانوں کو پانی میں جوش دے کراس کو پیاجا تا ہے، اور بعض میہ فرماتے ہیں کہ شرم کی درخت کی جڑ کا چھلکا ہے جو گرم خشک ہوتا ہے۔ تحالا ۔ جالا یہ جو سے ہے کھنچنے والا۔

## باب: بخارکو یانی سے ٹھنڈا کرنے کا ایک طریقہ

(٢٠١٠) إِذَا أَصَابَ آحَلَ كُمُ الْحُبَّى فَإِنَّ الْحُبَّى قِطْعَةٌ مِّنَ النَّارِ فَلْيُطْفِيُّهَا عَنْهُ بِالْمَاءِ فَلْيَسْتَنْقِعُ نَهُوًا جَارِيًا لِيَسْتَقْبِلَ جِرْيَتَهُ فَيَقُولُ بِسُمِ اللهِ اللَّهُمَّ اشْفِ عَبْدَكَ وَصَدِّقُ رَسُولَكَ بَعْدَ صَلَاةِ الصُّبْح قَبْلَ طُلُوع الشَّمُسِ فَلْيَغْتَمِسُ فِيْهَ ثَلَاثَ عَمَسَاتٍ ثَلَاثَةَ آيَّامٍ فَإِنْ لَمْ يَبْرُأُ فِي ثَلَاثٍ فَعَبْسٍ وَّإِنْ لَمْ يَبْرُأُ فِي تَحْسٍ فَسَبْعٌ فَإِنْ لَمْ يَبْرَأُ فِي سَبْحٍ فَتِسْجٍ فَإِنَّهَا لَا تَكَادُتُجَاوِزُ تِسْعًا بِإِذْنِ الله .

تَرُجْجِهُ مَّهِ: حضرت تُوبان مُثالِثُةِ نِي اكرم مِلْقِيَّةً كايه فرمان نقل كرتے ہيں جب كئ خض كو بخار ، موجائے تو بے شك بخار آگ كا ايك حصه ہے تو وہ اسے پانی کے ذریعے بچھائے اور بہتی ہوئی نہر میں اتر کرجس طرف سے پانی آ رہا ہواس طرف رخ کرے اوریہ پڑھے۔ الله تعالیٰ کے نام سے برکت حاصل کرتے ہوئے اے اللہ تو اپنے بندے کو شفاءعطا کر اور اپنے رسول سَرِّ شَنْکِیَمَ اِ کی تقید بی کردے۔وہ یے مل صبح کی نماز کے بعداورسورج نکلنے سے پہلے کرے اور اس میں تین مرتبہ ڈ بکی لگائے اور ایبا تین دن تک کرے اگر تین دن میں تھیک نہیں ہوتا تو پانچ دن تک کرے اگر پانچ دن میں ٹھیک نہیں ہوتا تو سات دن کرے اور اگر سات دن میں ٹھیک نہیں ہوتا تو نو دن تک یمل کرے ان شاء اللہ نو دن سے زیادہ کی نوبت نہیں آئے گی۔

حضرت ابن عباس توافین سے روایت ہے کہ نبی کریم مَرافین اِن ارشاد فرمایا: کہ جو محض کی ایسے مریض کی عیادت کرے جس کی اجل بوری نه ہوئی ہواور وہ بیدعا"اسٹل الله العظیم" الخ سات مرتبہ پڑھے تو اس کوضرور شفاء ہوگی۔ پہلے یہ بات گزری ہے کہ بخارآ گ کا جوش ہے، پس اس کو پانی سے ٹھنڈا کرو، مگر وہاں ٹھنڈا کرنے کا طریقہ مذکورنہیں، بخار کوٹھنڈا کرنے کے بہت سے طریقے ہوسکتے ہیں۔مثلاً نہانا، کیڑا بھگو کرسر پررکھنایا پیرول سے لگانا وغیرہ اور اس کا ایک طریقہ اس باب میں مذکور ہے۔

بسم الله اشف عبدك، وصدق رسولك: عرب مين جارى نهرين بين الله الله عبد كا حال الله تعالى بهر جانتے ہیں)۔

سسند: بیحدیث ضعیف ہے اس کا ایک راوی سعید بن زُرع جمعی جرارخزاف مستور راوی ہے، ترمذی میں اس کی یہی ایک حدیث ہے اور یہ بات پہلے بیان کی جا چکی ہے کہ ہر بخار میں ہر ملک میں بیطریقہ مفید نہیں، گرم ملکوں میں لو لگنے سے جو بخار ہوجا تا ہے ای میں بیطریقہ مفیدہے۔

تفسيل "باب ماجاء ميں تبريد الحي بالماء" ميں گزري ہے وہيں مزيديہ ہے كہ جو ضابطہ وہاں بتلايا گيا تھا اس كے مطابق اصل بات جم کی اندرونی گرمی کوخارج کرنا اور درجهٔ حرارت کوکسی نه کسی طرح کم کرنا ہے۔اس کا بیان بیہ ہے کہ اللہ عزوجل نے انسان کے جسم میں ایک خود کارلیول و دیعت فرمایا ہے، اس کا کام یہ ہوتا ہے کہ جسم کے اندر 98، 6 فارن ہیٹ درجہ حرارت کو محفوظ رکھتا ہے خواہ باہر کا موسم کیسا ہی ہولیتی شدید گری ہو یا سخت سردی ہو مگر اندر کا درجہ حرارت اس طرح 36 سینٹی گریڈ رہتا ہے گر کہی ایسا ہوتا ہے کہ جسم کے اندراس قسم کے جراثیم داخل ہوجاتے ہیں جو اس لیول کو متاثر کرتے ہیں۔ نیتجنا جسم کی اندرونی گری کی مقدار بڑھ جاتی ہے اور کھال کی سطح پر ٹھنڈ کی وجہ سے مسامات بند ہوجاتے ہیں اس طرح گری کے اخراج کا عمل فیل ہوجاتا ہے چونکہ قوت حاسہ کھال میں ہے اس لئے بخار میں مریض کو سردی گئی ہے اگر چہ اندر شدید گری ہوتی ہے، بخار کے اتار نے کے لئے جو ادویات دی جاتی ہیں: ﴿ اس میں دوطرح کے اثرات کو محوظ رکھا جاتا ہے جو ان جراثیم کوختم کردیں۔ ﴿ جو اس لیول کے مل کر کے گری کا بیرون جسم نتقل کرنے کا عمل بحال کرکے گری کا اخراج کریں۔

صاف پانی میں اللہ نے میہ خاصیت رکھی ہے کہ وہ ان جراثیم کو چُن چُن کر ہلاک کر دیتا ہے، دوسرے اس سے مسامات کھل جانے سے
اندر کی گرمی بھاپ بن کر خارج ہو جاتی ہے۔ لہذا حدیث باب میں جو طریقہ بتلایا گیا ہے وہ کئی فوائد پر مشتمل ہے مثلاً صبح کے وقت
پانی صف سخرا بھی ہوتا ہے اور صبح کے وقت عسل سے آ دمی ہشاش بشاش اور خوش وخرم ہو جات اہے جس کا اپنا اثر بھی ہے اور نفسیاتی
اعتبار سے بھی مفید ہے، نیز دعا اور سنت کے مطابق روحانی علاج کے ثمرات بھی حاصل کئے جاسکتے ہیں۔

## بَابُ التَّدَاوِيُ بِالرَّمَادِ

## باب۲۹: را که سے علاج کرنے کا بیان

(۲۰۱۱) سُئِلَ سَهُلُ بُنُ سَعُدٍ وَانَا اَسْمَعُ بِاَي شَيْعٍ دُووِى جَرْحُ رَسُولِ الله ﷺ فَقَالَ مَا بَقِى اَحَدُ اَعُلَمُ بِهِ مِنْيُ كَانَ عَلِيٌّ يَّا أَيْ إِلْهَا وَفَى اَعْلَمُ لِهُ مِنْ اللَّهُ وَالْحُرِقَ لَهُ حَصِيْرٌ فَعَشَا بِهِ جُرْحَهُ.

توکیچپئی، ابو حازم بیان کرتے ہیں حضرت مہل بن سعد وٹاٹنو سے سوال کیا گیا میں اس بات کوئ رہا تھا نبی اکرم مُطَّنَفِیَّ آپُوکون ی چیز زخم پرلگانے کے لیے دوا کے طور پر دی گئی تھی تو انہوں نے جواب دیا اب کوئی شخص ایسا باتی نہیں رہا جواس بات کو مجھ سے زیادہ جانتا ہو حضرت علی مُٹاٹنو اپنی وُ ھال میں پانی لے کے آئے تھے حضر سے فاطمہ مُٹاٹنو نے آپ مُطِّنْفِیَکَمَّ کے خون کو دھویا تھا اور میں نے آپ مُطِّنْفِکَمَّ کے لیے چٹائی کو جلایا تھا جے آپ مُطِّنْفِکَمَّ کے زخم پرلگادیا گیا تھا۔

(٢٠١٢) إِنَّمَا مَثَلُ الْمَرِيْضَ إِذَا بَرَا وَصَحَّ كَالْبَرُ ذَةِ تَقَعُمِنَ السَّمَاءِ فِي صَفَاءِ هَا وَلَوْنِهَا.

تونجنجانہ: حضرت انس بن مالک ن اللی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَطَّنْظَیَّا نے فرمایا بیار شخص جب تندرست اور تُصیک ہوجائے تو صفائی اور رنگت کے حوالے سے وہ آسان سے نازل ہونے والے اولوں کی طرح ہوجا تا ہے۔

تشریح: بیروایت بخاری کی کتاب المغازی (ص:584، جلد: 2) پرنجی آئی ہے، اس میں بیاضافہ ہے کہ جب اس زخم پر را کھ لگا دی گئ تو"فاستمسك الدم و كسر ت رباعية يومئن و جرح وجهه و كسر ت البيضة رأسه" مرواضح رہے كه آبِ مُلِّنَظِيَّةً کا رباعی دانت پوراشہیرنہیں ہوا تھا بلکہ صرف ایک چھوٹا سائلڑاالگ ہوگیا تھا اور ساتھ نچلا ہونٹ مبارک بھی زخمی ہوا تھا، بیہ عتبہ بن ابی وقاص کے تیر لگنے کی وجہ سے ہوا تھا، اس خون دھونے کی وجہ بخاری کی روایت کے مطابق اسے رو کنا تھا جہاں تک حصیر یعنی چٹائی یا بوریا اور ٹائے جلا کراس کی را کھ زخم پرڈالنے کا تعلق ہے تو یہ بھی بخاری کی روایت کے مطابق خون رو کئے کے لئے تھا۔

جد يرخمين: اننانى جسم ميں كى عضوكے زخى ہونے كى صورت ميں اور بالخصوص زنگ آلودلو ہے يا آلودہ چيز سے چوف آنے سے زخم ميں جراثيم ہونے كا انديشہ ہوتا ہے جن سے تشنج ( ٹييلنس ) كا خطرہ ہوتا ہے جس كے لئے آج كل ٹيكے لگائے جاتے ہيں گرآگ ميں الله عزوجل نے بيتا ثيرر كھى ہے كہ اگر كوئى جگہ يا چيز آگ سے جلادى جائے تو وہ جراثيم كمل طور پرختم ہوجاتے ہيں گو يا پھر ٹيكہ لگوانے كى ضرورت باتى نہيں رہتى۔

## زخم کاعلاج را کھے ذریعہ:

زخم اگرمعمولی قشم کا ہوتو پاتی ہے دھولینے ہے بھی درست ہوجاتا ہے، لیکن اگر زخم گہرا ہو،خون اس سے اہل رہا ہوتو پھرا سے
پانی سے دھونا کافی نہیں ہوتا، اس کے علاج کے لئے کی دوا کا استعال ضروری ہوتا ہے، اس زمانے میں زخم سے خون کا روکنا چونکہ
را کھ کے ذریعہ شہورتھا اس لئے ایک چٹائی جلا کر اس کی را کھ سے آپ میرانسٹی کی کا وہ زخم بھر دیا گیا، جس سے خون رک گیا، کیونکہ را کھ
کسی بھی چیز کی ہو، اس میں بین خصوصیت ہوتی ہے کہ اگر اسے زخم پرلگا دیا جائے تو خون رک جاتا ہے۔ بیدوا قعہ غزوہ احد میں پیش آیا
تھا، اس میں آپ میرانسٹی کی گھرہ انورزخی اورخون آلود ہوگیا تھا، حضرت علی ڈٹائٹر ڈھال میں پانی لار ہے تھے اور حضرت فاطمہ چہرہ انور اس کی حضون دھوتی تھیں، لیکن جب دیکھا کہ خون رک نہیں رہا بلکہ پانی کی وجہ سے مزید بڑھ رہا لے تو ایک چٹائی کو لے کرجلا یا اور اس کی

حاشیہ بخاری پر بحوالۂ کر مانی اس حدیث سے پھے اور مسائل بھی متنبط کئے گئے: ﴿ اس سے معلوم ہوا کہ انبیاء عینہائلا پر آز ماکشیں اور بیاریاں آتی تھیں تا کہ وہ اس کا اجر بھی حاصل کریں۔ ﴿ اور تا کہ امت کو اس پر چانا یعنی صبر کرنا آسان ہو۔ ﴿ اور یہ کہ معلوم ہو کہ انبیاء بھی بشر ہیں ان کو وہ تمام عوارض لاحق ہوسکتے ہیں جو عام انسانی جسموں کو لاحق ہوتے ہیں۔ ﴿ اور یہ کہ یقین ہو جائے کہ انبیاء علیہ مالسلام مخلوق ہیں اس طرح وہ مجزات دیکھنے سے کسی غلط نہی کا شکار نہ ہوں۔ (جیسا کہ بعض لوگوں نے حضرت عیسی علیا تمام اور بعض نے نبی علیا تا ہم کہ کہ بیر تو کل علیا ہما اور بعض نے نبی علیاتا ہم کی بشریت سے انکار کردیا ہے ) ﴿ اس میں خود وغیرہ ہتھیار پہنئے کا استخباب معلوم ہوا اور ہیہ کہ بیر توکل کے منافی نہیں۔ (بخاری ص: 584 ، جلد: 2 ، عاشی نبیر 2)

لعنات: "الرماد" بالكسر را كه كوكت بين - "دووى" مجهول كاصيغه بين بين نودى - "جرح" بضم الجيم، چون اور زخم كوكت بين، جمع جروح آتى ہے - "ترسه" بين موكى چاكى اور بوريا، بين، جمع جروح آتى ہے - "ترسه" بين موكى چاكى اور بوريا، كائ - "خسى" بين بين مجهول حشو بھرتى كوكتے بين يعنى وہ چيزجس سے كى چيز كو بھرا جائے جيسے تكيه بين روكى وغيره - كائ - "فحيشى" بين بين دوكى وغيره -

#### باب

## باب: مریض کوزندگی کی امید دلانا

(٢٠١٣) إِذَا كَخَلْتُمُ عَلَى الْمَرِيْضِ فَنَفِّسُوا لَهُ فِي أَجَلِهِ فَإِنَّ ذَٰلِكَ لَا يَرُدُّ شَيْعًا وَيُطَيِّبُ نَفُسَهُ.

تو بخبخ نئہ: حضرت ابوسعید خدری والٹو بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطِلِّقِیَّةً نے فرمایا جب تم کسی بیار کے پاس جاؤ تو اس کی درازی عمر کے لیے دعا کرویہ چیز تقدیر کوتونہیں بدل سکتی لیکن اس بیار کا دل خوش ہوجا تا ہے۔

(٢٠١٣) عَنْ أَيِهُ هُرَيْرَةً أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ عَادَرَجُلًا مِّنُ وَّعَكٍ كَانَ بِهِ فَقَالَ آبَشِرُ فَإِنَّ اللهَ يَقُولُ هِي نَارِي ٱسلِّطُهَا عَلَى عَبْدِينُ الْهُذُنِبِ لِتَكُونَ حَظَّهُ مِنَ النَّارِ.

تو بخب بنہ: حضرت ابو ہریرہ و النئو بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُلِلْفَظِیَّا نے بخار میں مبتلا ایک شخص کی عیادت کی توفر ما یا تمہارے لیے خوشخری ہے کہ اللہ تعالیٰ نے یہ بات ارشاد فر مائی ہے بیرمیں آگ ہے جو میں اپنے گنہگا ربندے پرمسلط کر دیتا ہوں تا کہ یہ جنہم سے (نجات کے لیے ) اس کا کفارہ بن جائے۔

(٢٠١٥) عَنِ الْحَسَنِ قَالَ كَانُوْا يَرْتَجُوْنَ الْحُثَّى لَيْلَةً كَفَّارَةً لِّمَا نَقَصَ مِنَ النُّنُوبِ.

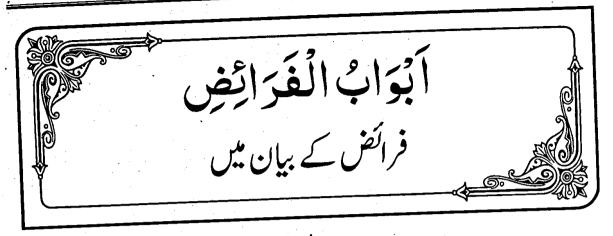
تر بخب بنہ: حسن بھری رہنے اور ماتے ہیں پہلے لوگ ( یعنی صحابہ کرام ٹن اُنٹیم) ایک رات کے بخار کو کفارہ بچھتے تھے کیونکہ اس کی وجہ سے گناہ کم ہوجاتے ہیں۔

العات: "فنفسواله" تنفيس سے ہو،اس كے صلى مين وعن بھى آتا ہے،اس كے معنی خوش كرنے تبلى دين اورسكون بخشنے كے ہيں۔ بيار برس كا ايك ادب:

اس مدیث میں نبی کریم مِرَافِیَ اِن بیار پری کا ایک ادب بیان فر مایا ہے کہ مریض کی عیادت کے وقت ایس با تیں کرنی چاہئیں جس سے اس کا دل خوش ہو، خاص طور پر زندگی کے بارے میں اسے تیلی دو کہ''کوئی حرج نہیں، بیاری سے ان شاء اللہ تمہارے گاہ معاف ہورہے ہیں، یایوں کہے: اللہ تیری عمر دراز کرے تمہیں شفاء اور عافیت عطافر مائے''اس سے اس کا دل خوش ہوجائے گا۔ علامہ طبی والی کے بین کہ اسے لبی عمر کی امیدیں دلاؤ کہ تمہاری یہ بیاری عنقریب ختم ہوجائے گا اور ایک طویل عرصہ تم حیات رہو گے۔

ندکورہ کلمات اور تنگی ہے گو کہ اس کی نقذیر کے فیصلے رہبیں ہوسکتے اگر تقذیر میں موت لکھی ہے تو وہ ضرور آکر رہے گی، کیکن اس گفتگو سے تھوڑی دیرا سے خوشی ضرور حاصل ہوگی اور اس کا دل باغ باغ ہوجائے گا اور کسی مسلمان کا دل خوش کرنا بھی یقیناً نیکی ہے۔





## بَابُ مَاجَآءَ فِي مَنْ تَرَكَ مَالًا فَلِوَرَثَتِهِ

باب ا: آ دمی جو مال چھوڑ کر جائے وہ اس کے اہل خانہ کو ملے گا

(٢٠١٦) مَنْ تَرَكَمَالًا فَلِا هُلِهِ وَمَنْ تَرَكَ ضَيَاعًا فَإِلَىَّ.

تَرُخِيْنُهُ: حفرت ابو ہریرہ وُٹائٹو بیان کرتے ہیں نبی اکرم مِرِلِّنْظِیَّا نے فرمایا آ دمی جو مال چھوڑ کرجائے وہ اس کے اہل خانہ کو ملے گااور جو خص کوئی چیز چھوڑ کرنہ جائے تو اس کے اہل خانہ کا خرج میر سے سیر دہوگا۔

تشریع: وجهسمیه: فرائض جمع فریصة بمعنی مقدارات چونکه سهام مقدور معین من جانب الله ہیں اس وجہ سے ان کوفرائض سے تعبیر کرتے ہیں۔

دوسرا قول بیہ کے فرض بمعنی قطع آتا ہے اور سہام مقدرہ ہونے کے ساتھ ساتھ مقطوعہ بدلیل انقطعی بھی ہے اس وجہ سے ان کو فرائض کہا جاتا ہے:

فاجتمع فيه معنى اللغوى والشرعى لانها ثابتة بدليل قطعي اى الكتاب والسنة والإجماع.

# علم فرائض كى تعريف:

ان اصول وقواعد کے جاننے کا نام ہے جن کے ذریعہ میت کا تر کہ ستحقین شرعی کوتشیم کیا جائے۔

موضوع: ميت كاتر كهادر مستحقين شرعيد

منسرض: ایصال الحقوق الی اهل الاستحقاق ترکه کے متحقین اور ان کے شرعی حقوق کی مقدار کومعلوم کرنا۔

اركأنه: الوارث،المورث،الموروث.

شرائط: موةالمورث،حياة الوارث حقيقة اورحكمًا.

## مرتبه علم اوراس كى اجميت:

اس کی فضیلت کے لئے بھی کافی ہے کہ قرآن کریم میں تفصیل کے ساتھ اس کو بیان کیا گیا ہے نیز نبی کریم سِرَافِنَا کِیَّا نے اس علم کے حصول کی طرف ترغیب دی ہے فرمایا:

تعلموا الفرائض و علموها الناس فأنها نصف العلم، رواة الدارجي والدار قطني و ابن ماجه و الحاكم كما في المجامع الصغير عن ابي هريرة رسيني و فيه زيادة قوله وهو اول علم ينزع من امتى. "تم فرائض كاعلم يكهوا ورأسه لوگول كوسكها وَبيتك يرضف علم ہے۔"

#### ایک روایت میں ہے فرمایا:

وهو سنتى و هواول شئى ينزع من سنتى. معين الفرائض بحواله مجمع الانهر عن عمر راي قال تعلموا الفرائض فأنه من دينكم. (مشكوة شريف)

"وہ پہلی سنت ہے جومیری اُمت سے اُٹھا لی گئ۔ مجمع الانہار میں حضرت عمر رُٹیاٹند سے مروی ہے فر ماتے ہیں تم فرائض سیکھو اس لئے کہ وہ تمھارے دین میں سے ہے۔"

ای طرح حفرت ابن مسعود ہوائٹیؤ نے فرمایا جو شخص قر آن سیکھے اس کو فرائض بھی سیکھ لینا چاہئے حضرت ابومویٰ اشعری ہوائٹیؤ نے فرمایا جو شخص قر آن سیکھے اور فرائض نہ سیکھے وہ ایسا ہے جیسے بے چہرے کا سرہے بہر حال اس علم شریف کی اس نوع سے بھی اہمیت ہے کہ اس کا تعلق حقوق العباد سے ہے جو شرعاً بہت اہم مؤکد حقوق ہیں۔

علم فرائض بہت اہم فن ہے اور اس کی اصطلاحات بھی ہیں جو کتب فرائض میں مذکور ہیں ہم یہاں بعض اصول کو بیان کرتے ہیں جن کا جاننا طلب علم فرائض کے لئے مفید ہے۔

اقل: زمانہ جاہلیت میں صرف ان مردول کومیراث دی جاتی تھی جومیدان جنگ کے قابل ہوتے مقصرف تین علاقوں سے میراث دی جاتی تھی جاتی تھی علاقہ نسب ،معاہدہ ، بنی ابتدائے اسلام میں زمانہ جاہلیت کے طریقہ پران تین علاقوں سے میراث ملتی رہی اس کے بعد دوعلاقے اور ذائد ہوئے بھر پانچ علاقوں سے میراث ملتی رہی علاقہ نسب ، بنی ،معاہدہ مواخا ق ، بجرت ، جب مہاجرین کے قرابت دار مسلمان ہو گئے تب آپ مُطَافِنَا کُھُم نے فرمایا کہ قدرتی رشتہ اس بھائی چارے سے مقدم ہے۔ لہذا علاقہ مواخا ق و بجرت اور تبنی کومنسوخ فرمایا دیا: کہا قال الله تعالی:

﴿ وَ أُولُوا الْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْضٍ فِي كِتْبِ اللَّهِ ١ ﴾ (الانفال: ٥٥)

"أولوالارحام بعض بعض سے اولی ہیں اللہ کی کتاب میں۔"

﴿ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُهٰجِرِينَ إِلَّا أَنْ تَفْعَلُوٓ إِلَّى أَوْلِيَّبِ كُمْ مَّعُرُوفًا ﴾ (الاتزاب:٢)

"مؤمنين اورمهاجرين كے ساتھتم موالات كردمعروف طريقے پر۔"

﴿ كَانَ ذَٰلِكَ فِي الْكِتْبِ مَسْطُورًا ۞ ﴾ (الاسراء:٥٨)

"الله تعالى كى كتاب ميس بدلكها مواب-"

ہاں البته سلوک واحسان ان رفیقوں سے بھی کئے جاؤ مگر وصیت کواس وقت لا زم کر دیا گیا تھا۔ کہا قال تعالی:

﴿ كُتِبَ عَكَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ ٱحَكَكُمُ الْمَوْتُ إِنْ تَرَكَ خَيْرًا ۚ إِلْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَ الْأَقْرَبِيْنَ بِالْمَعْرُونِ ۚ حَقًّا عَلَى الْمُتَقِينَ ﴿ ﴿ (القره:١٨٠)

"تم ير فرض كرديا كياكه جبتم مين سے كوئى مرنے كلے اور مال چھوڑ جاتا ہوتو اپنے مال باپ اور قرابت داروں كے لئے اچھائی کے ساتھ وصیت کر جائے پر میز گاروں پر بیت اور ثابت ہے۔"

لوگوں میں دستورتھا کہمرد کا تمام مال اس کی بیوی ، اولا داور بلکہ خاص بیٹوں کو ملتا تھا ، ماں ، باپ اورسب ا قارب محروم رہتے تھاں آیت میں حکم ہوا کہ ماں باپ اور جملہ ا قارب کو انصاف کے ساتھ دینا چاہئے مرنے والے پراس کے موافق وصیت کرنا فرض ہوئی اور یہ وصیت اس وقت تک فرض تھی جس وقت تک آیت میراث نازل نہیں ہوئی تھی جب حصص مقرر ہو گئے تو وارثین کے حق میں وصيت كاحكم منسوخ موكيا آپ مَلِنْ الْكُنْ أَنْ فرمايا: لا صية لوارث -

دوم: آیت میراث کا نزول حضرت اوس بن ثابت اور سعد بن الرئیج نظائماً کی میراث کے سلسلہ میں ہواجس کی تفصیل احادیث میں آئے گی کہ آپ مَلِّنْ ﷺ نے نزول آیت کے بعد بیوی کا بھی حصہ دلایا ہے اس طرح سب سے پہلی میراث بطریق شرعی سعد بن الربع کی تقسیم ہوئی اب علاقۂ میراث صرف تین رہ گئے۔ ① نسب ② نکاح ③ ولاءالبتہ حنفیہ کے یہاں چوتھا علاقہ معاہدہ بھی ہے جبکہہ مرنے والے کا کوئی اقرب اور ابعد وارث نہ ہو باہم معاہدہ کرنے والے بھی ایک دوسرے کے وارث ہوں گے کہاسیا تی۔ سوم: مرنے والے نے وہ املاک جو بوقت موت اپنی ملکیت میں چھوڑی ہیں اس کوتر کہ کہا جاتا ہے اور اس میں میراث جاری ہوگی، مستعاراشیاء،امانت ،مغصوبات وغیره میں میراث جاری نه ہوگی۔

چہارم: میت کے مال میں ترتیب وار حقوق مندر جد ذیل طریقہ پر ہیں:

سب سے پہلے میت کے مال سے تجہیز و تکفین کا تعلق ہے لہٰذا میت کی حیثیت کے مطابق کپڑالیا جائے نہ ادنیٰ ہو کہ میت کی تحقیر ہوا در نہ قیمتی ہو کہ جس سے حقوق ور نہ میں کمی آئے اس کی حیثیت کا معیاریہ ہے کہ میت اکثر جیسا کپڑا پہن کرمسجد، بازار اور ملاقات احباب کوجاتا تھاویسا ہی کفن دیا جاتا ہے اس کے بعد تر کہ سے قرض ادا کیا جائے پھر قرض کی تین قسمیں ہیں:

قرض قوی: جومیت کی صحت میں مرض و فات سے پہلے میت کے اقرار یا بحالت مرض وصحت گواہوں کی گواہی سے یا لوگوں کے مشاہدہ

**قرض ضعیف:** وہ قرض ہے جو میت کے مرض وفات میں صرف میت کے اقر ارسے ثابت ہو۔

قرض خداوندی: وه قرض ہے جو الله تعالی کا قرض ہے جیسے زکو ۃ قضا شدہ نمازوں اور روزوں کا فدیدان کی ادائیگی میں ترتیب کا لحاظ

تجهيز وتكفين اور قرض كے بعد وصيت كے نفاذ كا تكم قال تعالى:

﴿ مِنْ بَعْلِ وَصِيَّةٍ يُوْطَى بِهَا آوُ دَيْنٍ فَيْرَ مُضَالٍّ وَصِيَّةً مِّنَ اللهِ وَاللهُ عَلِيْمٌ حَلِيْمٌ شَلِيةً ﴿ (الناء:١١) "وصیت کے بعد کہ جس کی وصیت کی گئی ہے یا دین نقصان پہنچانے والا نہ ہووصیت ہے اللہ کی طرف سے اور اللہ تعالیٰ علم

اور حكمت والے بيں۔"

اگراس آیت میں وصیت قرض پرمقدم ہے مگر آنحضور مَالِنْظَیَّةَ نے قرض کو وصیت پرمقدم کیا ہے۔

" حضرت علّی منالِنْ نے نے فرما یا میں نے رسول اللّٰہ مَالِّنْ ﷺ کودیکھا انہوں نے دین سے ابتداء کی وصیت سے پہلے۔" مرد مدین کیا ہے ایک میں گا جب کے سرب نگا نہیں ترت یہ شہری کا بیاری کا داخری نہیں ہے۔

وصیت کا نفاذ تہائی مال سے ہوگا اگر تہائی ہے ادائیگی نہیں ہوتی تو وارثوں پر اس کا پورا کرنا ضروری نہیں ہے۔

ان تینوں کے بعد اب ترکہ وارثوں کے درمیان تقسیم ہوگا ورشہ میں اول ذوی الفروض ہیں یعنی وہ ورشہ جن کا حصہ اور میراث کی مقد ارشر عاً متعین ہے اور وہ بارہ ہیں چارم داور آٹھ عورتیں، باب دادا، شوہر، اخیافی بھائی، زوجہ، بیٹی، پوتی، حقیقی بہن، علاتی بہن، اخیافی بہن، والدہ، دادی، نانی ان ذوی الفروض کے مختلف حالات ہیں جن میں ان کے حصے متعین ہیں کتب فرائض میں ان کی تفسیلات مذکور ہیں۔

ان کے بعد عصبات ہیں،عصبہ میت کے وہ رشتہ دار ہیں جواصحاب فرائض بقیہ حصہ لیتے ہیں اور تنہا ہونے کی صورت میں کل مال کے مستحق ہوجاتے ہیں۔

پھر عصبہ کی دوقتمیں ہیں نبی سببی ،نبی وہ عصبہ ہیں جن کا تعلق میت کے نسب سے ہو ور نہ عصبہ سببی ہیں ، پھر عصبات نبی کی تین قشمیں ہیں: (1) عصبہ بنفسہ (2) عصبہ بغیرہ (3) عصبہ مع غیرہ -

عصبه بنفسه: - اصل عصبه یبی ہے وہ مذکر مرد ہے جس کی نسبت میت کی طرف کی جائے تو درمیان میں عورت کا واسطہ نہ ہو۔

عصب البخسيسرة: وه عورتين جن كا حصه ميراث مين متعين بي كيكن بي عورتين جب اپنج بھائيوں كے ساتھ آتى ہيں تو ﴿ لِلذَّ كَدِ مِثْلُ حَطِّ الْأُنْكِيْنِ ﴾ (النباء:١١) كے طريقه سے تركه مين شريك ہو جاتى ہيں بيصرف چارعورتين ہيں۔ بنت الابن، اخت عين، اخت عالى اخت عالى اخت عالى اخت عالى اخت عالى اخت عالى اور حق ارا يون بھى كہا جاسكتا ہے ميت كا جزء مؤنث جيسے بيٹياں، پوشياں، ميت كے باپ كا جزء مؤنث جيسے علاقی اور حقیقی بہنیں۔

عصبه مع عنسيسره: وه عورتيس جو دوسرى عورتوں كے ساتھ عصبه بن جاتى ہيں اور وه صرف دوعورتيں ہيں اخت عيني اور اخت علاق جب ميت كى بيٹى و پوتى كے ساتھ جمع ہوجاتى ہيں تو بمطابق ارشاد نبوى سَرِ اللَّهِ اللهٰ اللهٰ عوات مع البنات عصبة مع غير ه (بہنوں كو بيٹيوں كے ساتھ عصبہ مع غيره بناؤ) ہوجاتى ہيں۔

عصب کی دومری شم: عصب بین ہے اس سے مرادوہ فض ہے جس نے میت کواس کے غلام ہونے کی صورت میں آزاد کیا ہوا گر عصبات نسبی میں سے کوئی نہ ہوتو آخری مرتبہ میں اس آزاد کرنے والے کو مال دیا جائے گا اور اگر خود موجود نہ ہوتو اس کے عصبات کو مال دیا جائے گا اور اس میں سے کوئی نہ ہوتو آخری مرتبہ میں اس آزاد کرنے والے کو مال دیا جائے گا اور اس کے تابی کا لیے خود کو اور کو کہ بیا کے عصبات میں سے صرف مردوں کو ترکہ بیانے کا استحقاق ہے عود تول کو نہیں اس کے بعد رویا دیا اگر عصبات میں سے کوئی موجود نہ ہوتو پھر ذوی اس کے بعد رویا دوی الفروض ہے بین اگر عصبات میں سے کوئی موجود نہ ہوتو پھر ذوی الفروض بر ہی ان کے حصوں کے اعتبار سے مال تقسیم کیا جائے گا لیکن بیرد ذوی الفروض نبی پر کیا جاتا ہے ذوی الفروض سببی لیخی زوجین پر دفیوں ہوتا اس کے عبداگر ذوالفروض وعصبات ہر دوقتموں میں سے کوئی نہ ہوتو ذوی الارجام ترکہ کے مستحق ہوں گے۔

ذوى الارحام: (ذوى الارحام في الشريعة هو كل قريب ليس بني سهم ولا عصبة .... " ذوى الارحام شریعت میں ہروہ قریبی ہے جوذی سہم ہوعصبہ نہ ہو۔" (شامی ۵۹/۵) وہ وریثہ ہیں کہ ان میں اور میت میں عورت کا واسطہ ہوجیسے نانا، مامون، خاله، پھوپھی،نواسہ، بھانجہ قال تعالیٰ:

واولوا الارحام بعضهم اولى بعض في كتب الله و قال عليه السلام الخال وارث من لاوارث له، و قال ايضًا ابن اخت القومر منهمر.

"اولوالارحام بعض بعض سے اولی ہوتے ہیں اللہ تعالی کی کتاب میں آپ مَالِشْنِیَا اِنْ اللہ عاموں وارث ہے جس کا کوئی وارث نههوـ"

پھراس کے اقسام ہیں کما فی کتب الفرائض اس کے بعد مولی المولا ۃ بیدہ وہ خض ہے جس کے ساتھ میت نے عقد موالات کیا میری وفات کے بعدتم میرے مال کے حق دار ہواگر مجھ سے کوئی قصور ہو جو موجب دیت وغیرہ ہواس کا تاوان تم کو دینا ہے اب اگریہ مجہول النسب مرجائے تواس كا تركداس كے مولى المولات كوديا جائے گا۔

ال کے بعد مقرلہ بالنسب علی الغیر: وہ فض جس کی نسبت میت نے اپنے نب میں نثریک ہونے کا اقراد اس طرح کیا ہو کہ اس کی تحمیل غیر کے نسب پر رہی ہواور اصل نسب والے نے اس کا اقرار نہ کیا ہواور نہ اس پر گواہ موجود ہول اور میت اس نسب کے اقرار کوآخری وقت تک مانتا رہا ہوتو جو شخص اس قتم کے اقرار سے وارثوں میں داخل ہوا ہے اس کواس میت کی میراث مل جائے گی جیے زیدایک مجہول النسب لڑ کے کے بارے میں کہتا ہے یہ میرا بھائی ہے تو پہاڑ کا زید کے باپ کا بیٹا ہوالیکن زید کے باپ نے مبھی اقرار نہیں کیا اور نہ گواہ ہے اور زیداخیر وقت تک بھائی مانتا رہا تو زید کے حق میں بیاقر ار درست ہوگا اور زید کے مرنے کے بعد اس کو میراث مل جائے گی بشرطیکہ مستحقین بالا میں سے کوئی نہ ہو پھر موصیٰ لہجمیع المال ہے،میت نے کسی مخض کوکل تر کہ کی وصیت کی تھی مگر اصول وصیت کے مطابق اس کوتہائی تر کہ دیا گیا اور دوتہائی باقی حقداروں کے لئے روکا گیا اب دیکھا گیا کہ کوئی نہیں تو باقی دوتہائی · مجى اس موصىٰ لىجميع المال كودے ديا جائے گا۔

اس کے بعدز وجین: عام کتب نقه میں لکھا ہے کہ مذکورہ بالا ور نه میں سے کوئی نه ہوتو میت کا تر کہ بیت المال کو دے دیا جائے لیکن علماء متاخرین نے بھی دیکھا کہ اس زمانہ میں نہ تو کوئی شرعی ہیت المال ہے اور نہ اس قتم کے مال کوشرعی مصارف میں خرج کیا جاتا ہے تو انہوں نے لکھا کہ اگر زوجین میں سے کوئی موجود ہواوران کے حصہ سے باقی ماندہ مال کے لئے مستحقین مذکورہ بالا میں سے کوئی نہ ہوتوباتی ماندہ حصہ بھی زوجین میں سے سی ایک کودے دیا جائے گا۔

آخری درجہ بیت المال کا ہے اگر مذکورہ بالا وریثہ میں سے کوئی نہ ہوتو پھرمیت کا تر کہ بیت المال یعنی اسلامی خزانہ میں جمع کردیا جائے جو کہ رفاہ عام کے کامول میں خرچ ہوگا جیسے دریاؤں کے لئے بل، مسافر خاند، نا داروں کا علاج اور ان کی تجہیز و تکفین۔ پنجب موالع وارث: بعض مرتبه ایسے وارض پیش آجاتے ہیں جن کی وجہ سے ورثاء میراث سے محروم ہوجاتے ہیں ایسے وارض کو موانع ارث کہاجا تا ہےاوروہ چار ہیں۔(1)غلامی (2)قتل (3)اختلاف مذہب(4)اختلاف ملک۔ ع**ت لامی:** خواه کامل ہویا ناقص جیسے مکاتب ، مد برام ولد وغیرہ غلام کسی چیز کا مالک نہیں ہوتا بلکہ اس کا مال اورخود مولیٰ کی ملکیت ہے۔

۔ عمل : وارث مورث کا قاتل ہے بشرطیکہاں قبل پر قصاص یا کفارہ ودیت واجب ہوتل عمد قبل شبر عمد قبل خطا، پیرتینوں مانع ارث ہیں۔ **اختلاف مذہب:** یعنی میت اور وارث میں سے ایک مسلم دوسراغیرمسلم ہوتو وہ ایک دوسرے کے تر کہ کمستحق نہیں ہوں گے ۔ **اختلاف ملک:** اس سے ایسے دو ملک مراد ہیں یا دوجگہیں جہاں کے باشندے باہم مختلف ہوں اورحفاظت جان کے لئے ان میں باہمی کوئی معاہدہ نہ ہو بلکہ ہر جگہ کا شخص دوسری جگہ کے خص کوموقع پر قتل کردیتا ہواگروہ باہم متفق ہوکر حفاظت نفس کی غرض ہے کسی معاہدہ برقائم ہوجا ئیں اورآ پس میں سکح کرلیں تو ایک ہی دار کہلائیں گے اورآ پس میں میراث جاری ہوگی۔

**نوسٹ:** اختلاف دار کی بناء پرتر کہ ہے محروم ہونے کا حکم صرف کفار کے ساتھ مخصوص ہے مسلمان اس ہے مشتنیٰ بہیں دومسلمان ہرصورت میں ایک دوسرے کے وارث ہوسکتے ہیں خواہ دنیا میں کہیں بھی رہتے ہوں۔

ستشم: عدم موانع ارث، صغرتی، نکاح ثانی، نافر مانی و بدکاری .

صغرت: کم عمر ہونے سے میراث میں کی نہیں آتی بلکہ اسلام نے توحمل کو دارث بنایا ہے جس کی تفصیل کتب فقہ میں مذکور ہے۔ كاح ثانى: سے ورت اپنے شوہركى ميراث مے محروم نہيں ہوتى بلكہ جس قدر چاہئے حسب شرع نكاح كرے اپنے وفات يافتہ شوہروں سے مہراور میراث کی مستحق ہے۔

ن**ا فرمانی:** بیمیراث کونہیں روکتی ایک لڑ کا فرمانبردار ہے اور دوسرا نا فرمان ہے تو دونوں لڑ کے برابر کے میراث کے حقدار ہوں گے۔ تنعبیہ: جواموراو پر بیان کئے گئے ہیں وہ سب تفصیل کے متاج ہیں جو کتب فرائض میں موجود ہیں۔

ميت كاتر كروارون كے لئے: اس مديث ميں نبي كريم مَرَّافَظِيَّةً في دوباتي ارشاد فرمائي ہيں:

🛈 اگر کوئی شخص موت کے وقت مال و دولت اور سازوسامان وغیرہ حچوڑے تو وہ اس کے دارثوں کو ملے گا ان طریقوں کے مطابق جو قرآن وسنت میں بیان کئے گئے ہیں،لہٰذااس تر کہ کونقسیم نہ کرنا اور ناجائز طریقے ہے بعض رشتہ داروں کااس پر قبضہ کرلینا ناجائز اورحرام ہے، اس لئے وارثوں پرشریعت کی طرف سے بیتھم عائد ہوتا ہے کہ ترکہ کی شرع طریقے کے مطابق تقسیم کریں ، تاکہ کسی وارث پر کوئی ظلم اوراس کی حق تلفی نه ہو۔

اس وقت ہمارے مسلم معاشرے میں اس بارے میں بہت ہی لا پرواہی اور کوتاہی پائی جاتی ہے، بہت سے لوگ توسرے سے وارثت تقتیم ہی نہیں کرتے ، کئی سالوں کے بعد حصے بانٹتے جاتے ہیں۔

 اگر کوئی شخص اینے بیچیے مال و دولت چھوڑ کرنہ جائے ،صرف اس کی مختاج اولا دیا عیال ہوتو نبی کریم مَشِرَ النظامَ نے فرمایا کہ ان کا نان نفقہاور خرچہ میرے ذمے ہے۔

### نادارمیت کا قرضه بیت المال سے:

صیح بخاری کی روایت میں اس قدراضافہ ہے: ومن توك دينا فعلى قضاء لاجو تخص اس طرح وفات يائے كه اس پر قرض ہولیکن ادائیگی کے لئے کوئی مال نہ چھوڑا ہوتو نبی کریم مُطِّنْ ﷺ نے فرمایا کہ اس قرض کی ادائیگی میرے ذمہ ہے، میں اسے بیت المال ہے ادا کروں گا۔

یہ آپ مَلِّنْ ﷺ نے اس وقت فرمایا جب اللہ تعالیٰ نے فتوحات کے ذریعہ وسعت عطا فرمائی اور بیت المال میں اس قدر گنجائش

پیدا ہوگئ کہ اس طرح کے بندے کا قرض اس سے ادا کیا جائے ، یہی تھم تمام مسلم حکمرانوں کے لئے ہے کہ جب بیت المال میں وسعت موجود ہوتو نادارمیت کا قرض اس سے ضرور کیا جائے، اس کے فرائض میں سے ہے، وسعت کے باوجود قرض ادا نہ کیا گیا تو الله كے بال اس حاكم سے بازيرس بوسكتى ہے۔

یہال فرائض سے مرادمیراث اور اس کے مطابق عمل درآمدہ، اس علم کی اہمیت الگلے باب میں بیان کی گئی ہے۔ مگرامام نووی الٹینڈ فرماتے ہیں جیسا کہ حاشیہ پر ہے کہ بیآپ مَلِّلْفِیْجَا کے خصائص میں سے ہے، آج کسی حکومت کی ذمہ داری نہیں کہوہ (بغیر کفالت کے) لوگوں کے دیون ادا کرتی ہے۔

ان تقسیمات کا ایک بڑا حصہ یہاں تر مذی کے ابواب الفرائض میں بیان ہوگا۔

### بَابُمَاجَآءَفِىٰ تَعْلِيُم الْفَرَائِض

## باب۲: فرائض كي تعسليم كابسيان

(٢٠١٧) تَعَلَّمُوْا الْقُرُآنَ وَالْفَرَائِضَ وَعَلِّمُوا النَّاسَ فَإِنِّي مَقُبُوضٌ

تَرَخِجْهَا بَهِ: حضرت ابو ہریرہ فٹاٹنے بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطَافِئے آنے فرمایا ہے وراثت اور قرآن کاعلم حاصل کرولوگوں کواس کی تعلیم دو کیونکه میں اس دنیا سے رخصت ہوجاؤں گا۔

تشریح: علم فرائض اور اس کے سکھنے اور سکھانے کی اہمیت: اس حدیث میں علم فرائض کی فضیلت اور اس کے سکھنے اور سکھانے کی ترغیب دی گئ ہے، اور آپ مِرالفَظِيَّةَ نے بڑی تا کید کے ساتھ علم فرائض کوسکھنے کا حکم الگ سے دیا ہے۔

- 🛈 ابوبکرہ ٹٹاٹنٹو سے روایت ہے کہ حضور اکرم مَرَّائِشِیَّا نَمِی این اقر آن مجید اور علم فرائض کوسیکھو اور سکھا ؤ،عنقریب ایک ایسا وقت آئے گاجس میں دوآ دمی میراث کے مسلے میں بحث مباحثہ کریں گے،لیکن وہ کسی ایسے آ دمی کونہیں یا نمیں گے جواس کے اختلافی مسكه مين فيصله كرسكي\_
- ② عبدالله بن عمرو بن العاص وللتي سے روايت ہے كه رسول الله صَلِينَ الله صَلِينَ الله عَلَيْنَ الله عَليوه الله على عليا وه الله على الله على الله عليه الله على الله بيں ۔ايک آیت محکمه یعنی قر آن ، دوسراسنت قائمه یعنی علم حدیث اور تیسر افریضه عادله یعنی علم فرائض ۔
- ③ حضرت ابوہریرہ ن اللہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ مُطَلِّقَتُ اتنے فرمایا: علم فرائض کوسیھواورلوگوں کوسکھاؤ کیونکہ وہ نصف علم ہے، اورمیری امت میں سب سے پہلے اسے بھلایا اور چھینا جائے گا۔

"الفوائض" فريض كي جمع ممام: ال سمراد ياعلم فرائض" نصف علم" كيي ب:

جواب ①: انسان کی دوحالتیں ہیں، ایک زندگی اور دوسری موت کی حالت، دیگر علوم میں زندگی میں پیش آنے والے واقعات اور اس سے متعلق احکام کا ذکر ہوتا ہے جبکہ علم فرائض میں موت کے بعد کی حالت کا ذکر ہوتا ہے کہ موت کے بعد وارث اس علم پرعمل پیرا . ہوتے ہیں، اس لحاظ سے علم فرائض کو یا نصف علم ہے۔ **جواب ۞:** بعض نے کہا کہ علم میراث کونصف علم اس کی عظمت شان اوراہمیت کی وجہ سے کہا گیا ہے۔

**جواب ©:** علم فرائض کی صورتیں اور مسائل چونکہ بہت زیادہ ہیں اور مختلف پہلور کھتے ہیں، للبذا مسائل کی تعدا داور مقدار کے اعتبار سے نصف حصہ ایک مسائل کا ہے اور نصف حصہ میراث کے مسائل کا، اس لئے فرائض کو نصف علم قرار دیا گیا۔

جواب ۞: شرى احكام دوچيزوں سے ثابت ہوتے ہيں نصوص لينی قرآن وسنت سے، اور قياس واجتهاد سے اور فرائض كويہ امتياز حاصل ہے كہ اس كے تمام مسائل قرآن وسنت سے ثابت ہے، قياس كا اس ميں كوئی دخل نہيں، اس خاص وصف كی وجہ سے علم فرائض كونصف علم كها گيا ہے۔

لعن ت : فت رائض: فریضة کی جمع ہے، اس کے چند معانی ہیں: ① بندوں پر اللہ تعالیٰ کا فرض کیا ہواعمل اور قانون \_ یعنی اللہ کی مقرر کی ہوئی وہ حدجس کا بندوں کو پابند بنایا گیا ہے، یا اس سے روکا گیا ہے، یعنی اوامرنوا ہی ۔ © کسی انسان کے ذمہ لازم کیا ہوا کام یا حصہ مال © ڈیوٹی اور فرض ④ میراث۔

تعلموا: تم سیکھو، فرائض سے علم میراث مراد ہے ، بعض نے کہا کہ اس سے وہ تمام احکام مراد ہیں جو اللہ تعالی نے بندوں پر فرض کئے ہوئے ہیں۔ عَلِّموا تم سکھاؤ۔ مقبوض: وفات پانے والا ہوں۔

سندكی بحث: اس حدیث كی سند میں محد بن القاسم اسدى ضعیف راوى ہے، فضل بن دہم بھى بچھاچھا راوى نہیں اورعوف اعرابی كے تلافہ میں سخت اختلاف ہے، كوئى سند حضرت ابو ہریرہ و اللہ تك پہنچا تا ہے اور ابو اسامه سند حضرت ابن مسعود و الله تك پہنچا تا ہے اور ابو اسامه سند حضرت ابن مسعود و الله تك پہنچا تے ہیں، مگر اس میں ایک مجہول راوى بھى ہے ، اس كے لئے امام ترفدى رحمه الله نے حدیث پركوئى حكم نہیں لگایا اور حافظ رحمه الله نے فتح البارى میں اس كوضعيف قر اردیا ہے۔

#### بَابُ مَاجَآءَ فِيُ مِيْرَاثِ الْبَنَاتِ

# باب ٣: لڑكيوں كى ميراث (كے حكم) كے بارے ميں ہے

(٢٠١٨) جَاءَتِ امُرَاكُ سَعُبِ بْنِ الرَّبِيْعِ بِابْنَتَيُهَا مِنْ سَعْبِ إلى رَسُولِ اللهِ ﷺ فَقَالَتْ يَارَسُولَ اللهِ ﷺ فَاتَانِ ابْنَتَا سَعُنِ الرَّبِيْعِ الْمَرَاكُ اللهِ ﷺ فَاتَانِ ابْنَتَا سَعُنِ الرَّبِيْعِ اللهِ قَتِلَ ابْوُهُمَا مَعَكَ يَوْمَ أُحُواشَهِيْنَا وَّإِنَّ عَنَّهُمَا اَخَذَمَالَهُمَا فَلَمَ يَنَ عُلَهُمَا مَالًا وَ ابْنَتَا سَعُنِ الرَّبُولُ اللهِ ﷺ إلى عَرِّهِمَا فَقَالَ لَا تُنْكَحَانِ إلَّا وَلَهُمَا مَالُ قَالَ يَقْضِى اللهُ فِي ذَٰلِكَ فَنَوْلَتُ ايَةُ الْمِيْرَاثِ فَبَعَثَ رَسُولُ اللهِ ﷺ إلى عَرِّهِمَا فَقَالَ لَكُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمَا الثَّهُ مُنَ وَمَاتِقَى فَهُولَكَ.

تو کنجی بنی: حضرت جابر بن عبداللہ وہ النی بیان کرتے ہیں حضرت سعد بن رئیج وہ النی کی اہلیہ حضرت سعد وہ النی سے اپنی دو بیٹیوں کے ہمراہ نبی اکرم مُرِافِظِیَّا کی خدمت میں حاضر ہو ئیں اس نے عرض کی یارسول اللہ مُرَافِظِیَّا یہ سعد بن رئیج کی بیٹیاں ہیں ان کے والد آپ کے ہمراہ غزوہ اُحد میں شہید ہو گئے ہیں ان دونوں بچیوں کے چچانے ان کا مال لے لیا ہے اوران کے لیے کوئی مال نہیں چھوڑ اتو ان دونوں کی شادی تو اسی وقت ہوسکتی ہے جب ان کے پاس مال موجود ہو۔ راوی بیان کرتے ہیں اللہ نے ان کے بارے میں یہ فیصلہ دیا اور ورا ثت سے متعلق آیت نازل ہوئی تو نبی اکرم مُطِّنْتُ ﷺ نے ان کے چپا کوبلوا یا اور فر ما یا سعد کی دونوں بیٹیوں کو دونہائی حصہ دواور ان کی ماں کوآٹھواں حصہ دواور جو باتی ﴿ جائے وہ تنہیں ملے گا۔

تشویے: اگرمیت کی ایک بیٹی ہوتو اس کونصف ملتا ہے اور اگر ایک سے زیادہ ہوں تو ان کو دو تہائی ملتا ہے اور اگر میت کے بیٹے ہوں تو بیٹے اور بیٹیاں عصبہ بنتے ہیں اور بیٹے کو دو ہرااور بیٹی کو اکہرا ملتا ہے، اور قر آن کریم میں اگر چددو سے زیادہ بیٹیوں کے لئے دو تہائی حصہ مقرر کیا گیا ہے، اس لئے یہی حصہ دو بیٹیوں کو بھی ملے گا، حصہ مقرر کیا گیا ہے، اس لئے یہی حصہ دو بیٹیوں کو بھی ملے گا، غرض بیٹیوں کے تمام احوال قرآن میں مذکور ہیں، اس لئے حدیث میں اس مسئلہ کو بیان کرنے کی ضرورت نہیں، باب میں جوروایت ہے دہ آیت میراث کا نتان نزول ہے۔

تشریع: جو بات قرآن کریم سے دلالتہ انص کے ذریعہ ثابت ہوئی تھی وہ اس حدیث سے صراحتاً ثابت ہوئی کہ دوبیٹیوں کا حصہ بھی دوتہائی ہے۔

### احكام ميراث كانزول:

اسلام سے پہلے پوری دنیا میں بچوں ادرعورتوں پرطرح طرح کاظلم وستم رائج تھا،معاشرے میں ان کا کوئی حق تسلیم نہیں کیا جاتا تھا ادر عرب نے توبیہ اصول مقرر کیا ہوا تھا کہ دراشت کا مستحق صرف وہ شخص ہے جو گھوڑ سوار ہواور دشمنوں سے مقابلہ کر کے اس کا مال غنیمت جمع کرے، اس لئے ان کے ہاں صرف نوجوان بالغ لڑکا ہی دارث ہوسکتا تھا،لڑکی مطلقاً دارث نہ مجھی جاتی تھی،خواہ بالغ ہویا نابالغ ادر لڑکا بھی اگر نابالغ ہوتا تو دہ بھی دراشت کا مستحق نہ تھا۔

اسلام نے سب سے پہلے اس کمزور طبقے کو حقوق دلائے ، ان پرظلم وستم کے درواز سے بند کر کے ان کے حقوق کی حفاظت کا مکمل انتظام بھی گیا، چنانچہ ان کے حق میں اس صرت کظلم کے خاتمہ کا آغاز اس طرح ہوا کہ رسول اکرم مِنَّا اَشْکَا اِنْ مِنْ ایک واقعہ پیش آیا کہ ایک صحابی حضرت اوس بن ثابت انصاری مُنافِئه کا انتقال ہوا اور دولڑکیاں ، ایک نابالغ لڑکا اور ایک بیوی وارث چھوڑ ہے ، مگر عرب کے قدیم دستور کے مطابق ان کے دو چھازاد بھائیوں (یا بعض روایات کے مطابق سکے بھائیوں) نے مرحوم کے پورے مال پر قبضہ کرلیا ، اولا داور بیوی میں سے کسی کو چھے نہ دیا کیونکہ ان کے نزد یک عورت تو مطلقاً وراثت کی مستحق نہتی ، اس لئے بیوی اور دونوں لڑکیاں تو یوں محروم ہوگئیں اورلڑکا نابالغ ہونے کی وجہ سے محروم کردیا گیا، لہذا پورے مال کے وارث دو چھازاد بھائی ہو گئے۔

مرحوم کی بیوہ نے بیجی چاہا کہ چپازاد بھائی جو پورے ترکہ پر قبضہ کررہے ہیں تو ان دونوں لڑکیوں سے شادی بھی کرلیں تاکہ ان کی فکر سے فراغت ہوجائے مگرانہوں میجی قبول نہ کیا، تب اوس بن ثابت کی بیوہ نے رسول کریم مِرَّا اَشْکَامِ سے عرض حال کیا اور اپنی ان کی فکر سے فراغت ہوجائے مگرانہوں میجی قبول نہ کیا، تب اوس بن ثابت کی بیوہ نے رسول کریم مِرَّا اُنٹِیکَمِ اِن کریم مِرَّا اُنٹِیکَمِ اِن کے بی کریم مِرَّا اُنٹِیکَمِ اِن کے بی کریم مِرَّا اِن کریم میں آیت میراث نازل نہ ہوئی تھی، اس لئے بی کریم مِرَّا اِنٹِیکِکِمِ اِن کے بی کریم میر کرواور اللہ تعالی کے تم کا انتظار کرو کیونکہ آپ کو اطمینان تھا کہ وی کے ذریعہ اس خالمانہ قانون کو ضرور بدلا جائے گا، چنانچے اسی وقت ہے آیت نازل ہوئی:

﴿ لِلرِّجَالِ نَصِيْبٌ مِّمَّا تَرَكَ الْوَالِلْنِ وَ الْأَقْرَبُونَ وَ لِلنِّسَاءَ نَصِيْبٌ مِّمَّا تَرَكَ الْوَالِلْنِ وَ الْأَقْرَبُونَ مِمَّا قَلَ مِنْهُ الْوَلِلْنِ وَ الْأَقْرَبُونَ مِمَّا قَلَ مِنْهُ الْوَلِيلِينِ وَ الْأَقْرَبُونَ مِمَّا قَلَ مِنْهُ الْوَلِيلِينِ وَ الْأَقْرَبُونَ مِمَّا قَلَ مِنْهُ الْوَلِيلِينَ وَ الْأَقْرَبُونَ مِمَّا قَلَ مِنْهُ الْوَلِيلِينِ وَ الْأَقْرَبُونَ مِمَّا قَلَ مِنْهُ الْمِنْ وَلَيْ الْمُؤْمِنُ وَمُنَا لَا لَهُ وَلَا اللَّهِ وَالْمُؤْمِنُ وَمُنَا لَا لِللَّهِ اللَّهُ مِنْهُ اللَّهُ الْوَلِيلُ فِي الْمُؤْمِنُ وَمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ الللْلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

''مردول کے لئے بھی حصہ مقرر ہے اس چیز میں سے جس کو مال باب اور بہت نزدیک کے قرابت دار چیوڑ جا کیں ، اور عورتول کے لئے بھی حصد مقرر ہے اس چیز میں سے جس کو مال باپ اور بہت نز دیک کے قرابت دار جیوڑ جائیں،خواہ وہ چر قلیل ہو یا کثیر ہو،حصہ (بھی ایساجو) قطعی طور پرمقرر ہے۔''

اس آیت کے نازل ہونے سے اتنامعلوم ہوگیا کہ وراثت میں جس طرح مردوں کاحق ہے، ای طرح عورتوں اور بچوں کا بھی ہے، اس سے انہیں محروم نہیں کیا جاسکتا کمیکن چونکہ اس آیت میں حصول کا تعیین اور تفصیل نہیں تھی اس لئے نبی کریم مُراَشِيَحَةِ نے حضرت اوس مِناتُند کے ترکہ پر قبضہ کرنے والوں سے فرمایا کہتم اس میں سے پچھ بھی نہیں لے سکتے جب تک کہاس بارے میں کوئی واضح تھم نہ آ جائے۔

چنانچہاں واقعہ کے بچھ ہی عرصے کے بعد دوسرا واقعہ پیش آیا جو امام ترمذی راٹیلیئے نے یہاں باب میں ذکر فر مایا ہے جب حضرت سعد بن رہیج مٹاٹٹو غزوہ اُحد میں شہید ہو گئے تو زمانہ جاہلیت کے رائج دستور کے مطابق ان کے چیا زاد بھائیں نے ان کے سارے تر که پرقبضه کرلیا، یول حضرت سعد کی بیوه اور دونول بیٹیال محروم ره گئیں، تب مرحوم کی بیوه نے حضورا کرم مَ<del>رَّاتُسَيَّام</del>ً کی خدمت میں حاضر ہوکر شکایت عرض کی تو آپ نے فرمایا: صبر کرو، الله تعالیٰ اس بارے میں ضرور قیصلہ فرما نمیں گے۔ چنانچیہ کچھ دنوں کے بعدیہ آیت ميراث نازل مولى: ﴿ يُوْصِيْكُمُ اللهُ فِي آوُلادِكُمْ وللذَّكرِ مِثْلُ حَظِّ الْأُنْشَيَيْنِ ١٠٠٠ الن ﴿ (الناء ١١١) الله تعالى تم كوظم ديتا ہے تمہاری اولا دے بارے میں کہاڑ کے کا حصہ دولڑ کیوں کے جصے کے برابر ہے۔اب جب تمام وارثوں کے حصوں کا تعین ہوگیا تو آپ مَطَّنْظَةً نِنْ حضرت سعد کے بھائیوں کو بلا کر فرما یا کہ اللہ تعالیٰ کے تکم کے پیش نظرا پنے بھائی کے ترکہ میں سے دو کتہائی لڑ کیوں کو حصہ دیدو، آٹھوال حصدان کی مال کو، اور اس کے بعد جو کچھ بچے وہ تم لے لو تقسیم اس طرح ہوگی کہ سعد نے جو کچھ چھوڑا ہے پہلے اس کے چوہیں جھے کرلو، پھران چوہیں حصوں میں سے آٹھ آٹھ جھے دونو لڑ کیوں کواور تین جھے ان کی ماں کودیدواور باقی یانچ جھےتم لے لو۔ میراث میں بیٹی کے ھے:

بینی اینے والد کی میراث ہے بھی محروم نہیں ہوتی ، اس کی تین حالتیں ہیں:

- 🛈 اگر صرف ایک بیٹی ہواور کوئی بیٹانہ ہوتو میت کے تر کے میں اس کو نصف ملتا ہے اور اگر میت کا اور کوئی وارث بالکل ہی نہ ہوتو باتی نصف بھی اسی کومل جا تاہے۔
- 🗵 اگردو بیٹیاں ہوں یا دو سے زیادہ ہوں اور کوئی بیٹا نہ ہوتو ان بیٹیوں کوئر کہ میں دوتہائی ملے گا، یہ بیٹیاں اس دوتہائی کوآ بس میں برابرتقسیم کرلیں گی۔
- ③ اگر بیٹیوں کے ساتھ میت کا بیٹا بھی موجود ہوتو اس صورت میں بیٹی کا کوئی حصہ مقرر نہیں بلکہ جس قدر بیٹے کو ملے گااس سے نصف ہرایک بیٹی کو ملے گا،خواہ ایک بیٹی ہو یا دو چار ہوں،اس حالت میں بیٹیاں ذوی الفروض نہیں ہوں گی بلکہ اپنے بھائی کے ساتھ مل کرعصبہ بالغیر ہوں گی اوراس اعتبار سے ان کو حصے ملیں گے۔

جمہوری علماء کے نزدیک دولڑ کیوں کا حصہ دو تہائی ہے جبکہ حضرت عبداللہ بن عباس ٹناٹٹٹا کے نز دیک دولڑ کیاں بھی ایک لڑک کی طرح نصف میراث کی حقدار ہوتی ہیں، وہ فرماتے ہیں کہ قرآن مجید میں دونہائی دولڑ کیوں سے زائد کے لئے بیان کیا گیا ہے، قال الله تعالیٰ: ﴿ فَإِنْ كُنَّ نِسَاءً فَوْقَ اثْنَتَيْنِ فَلَهُنَّ ثُلُثًا مَا تَوَكَ ﴾ (النساء:١١) اور دولز كيوں كا حصه قرآن ميں مذكورنہيں ہے، لہذا دولز كيوں كاحكم بھی ایک کی طرح ہوگا، یعنی انہیں بھی نصف ملے گا، جمہور فرماتے ہیں کہ بیدرست ہے کہ دولز کیوں سے زائد کا حکم تو مذکورہ آیت میں ہے، کیکن چونکہ دو کا حکم اس آیت میں واضح نہیں تھا محض احمال کے درجے میں تھا اس لئے حدیث باب نے اس حکم کو واضح کر دیا کہ '' دوتہائی مال''جس طرح دولڑ کیوں سے زائدلڑ کیوں کے لئے ہے اس طرح دولڑ کیوں کے لئے بھی یہی حکم ہے۔

حدیث باب جمہور کے موقف کے مطابق ہے ممکن ہے میروایت عبداللہ بن عباس ٹاٹٹٹ کونہ پینی ہویاان کے نزدیک بیروایت سیح نه ہواس لئے انہوں نے ظاہر آیت سے بیا خذ کیا کہ دولڑ کیوں کا حکم بھی ایک لڑکی کی طرح ہوگا۔

مسابطم: باب كى روايت سے معلوم ہوتا ہے كه بيروا قعداس آيت كے نزول كاسبب ہے:

﴿ يُوْصِيْكُمُ اللَّهُ فِي ٓ اَوْلَادِكُمُ فَ لِلنَّاكِرِ مِثْلُ حَظِّ الْأُنْثَيَيْنِ ۚ فَإِنْ كُنَّ نِسَآ ۗ فَوْقَ اثْنَتَيْنِ فَلَهُنَّ ثُلُثَامًا تَرَكَ وَإِنْ كَانَتُ وَاحِدَةً فَلَهَا النِّصْفُ لللهِ (الناء:١١)

اس بارے میں ضابطہ یہ ہے کہ پہلے ذوی الفروض کے جصے دیئے جائیں، ذوی الفروض سے مراد وہ لوگ ہیں جن کے لئے قرآن میں حصے مقرر کئے گئے ایسے لوگ کل ملا کر بارہ ہیں، جارم داورآ ٹھے تورتیں۔

مردیه بین: ①باپ ② جد صحیح یعنی دادا ③ مان شریک بھائی اور ﴿ شوہر۔

عورتیں یہ ہیں: ① بیوی ② بیٹی ③ بیو تی اگر چہ دوروالی ہو ﴿ سَكَى بَهِن ⑤ سو تیلی بہن ⑥ ماں شریک بہن ⑦ ماں۔

® جده صححه ( دادی اور نانی ) \_

اگران سے مال نے جائے یا فروالفروض نہ ہوں تو پھر مابقی پہلی صورت میں اور سارا ترکہ دوسری صورت میں عصبہ کو ملتا ہے،عصبہ کی متعد دصورتیں ہیں مگراولین ترجیح عصبے نسبیہ کوحاصل ہےان میں الاقرب فالاقرب کےمطابق تقسیم کیا جائے گا۔

(باب معرفة الفروض الخ وباب العصبات ، من مراحي )

یہاں بیضابطہ قابل لحاظ ہے کہ میراث میں تمام نسبتیں میت کی طرف ہوتی ہیں اور بیر کہ دو بنات اور دو سے زیادہ کا حکم ایک ہوتا ہے یعنی ایک کونصف اور زیادہ کو ثلثان ہے اس وقت ہے کہ ان کے ساتھ مرد نہ ہو یعنی بلا تعصب ورنہ تو پھرعورت کا حصہ مرد کے آ دھے کے برابر ہوگا سوائے مال شریک بہن کے کہ جب آ دمی کلالہ ہولیعنی اس کے اصول وفروغ نہ ہوں اور ایک بہن اور بھائی ماں شریک ہوں تو ہرایک کا حصد شدس ہوگا اور اگر زیادہ ہوں تو سب ثلث مال میں برابر کے شریک ہوں گے جیبا کہ نساء آیت نمبر12 میں ہے۔

## بَابُ مَاجَآءَ فِي مِيْرَاثِ بِنْتِ الْإِبْنِ مَعَ بِنْتِ الصُّلْبِ

## باب ہم: صلبی بیٹی کے ساتھ یوتی کی میراث کا ذکرہے

(٢٠١٩) جَآءَرَجُلُ إِلَى آبِي مُوْسَى وَسَلْمَانَ بُنِ رَبِيْعَةَ فَسَالَهُمَا عَنِ الْإِبْنَةِ وَابْنَةِ الْإِبْنِ وَأُخْتِ لِآبٍ وَأُمِّر فَقَالَ لِلابْنَةِ النِّصُفُ وَلِلاُخْتِ مِنَ الْآبِ وَالْأُمِّرِ مَا بَقِي وَقَالَا لَهُ انْطَلِقُ إِلَى عَبْدِ اللهِ فَاشَأَلَهُ فَإِنَّهُ سَيُتَا بِعُنَا فَأَنَّ عَبُكَاللهِ فَلَكَ وَلِكَ لَهُ وَاَخْبَرَهُ مِمَا قَالَا قَالَ عَبُكُاللهِ قَلُ ضَلَلْتُ إِذًا وَّمَا اَنَامِنَ الْمُهُتَّدِيثُنَ وَلَكِنُ اَقْضِى فِيُهِمَا كَبُكَاللهِ فَكُنَ اللهُ الل

ترجیجی بنی بزیل بن شرجیل بیان کرتے ہیں ایک شخص ابوموی اورسلیمان بن رہیعہ کے پاس آیا اور ان دونوں حضرات سے ایک بیٹی ایک پوتی اور ایک حقیقی بہن (کے وراشت میں جھے) کے بارے میں دریافت کیا تو ان دونوں حضرات نے یہ جواب دیا بیٹی کو ضف حصہ ملے گا جو باتی نئی جائے گا وہ سکی بہن کو ملے گا پھر ان دونوں حضرات نے اس شخص کو ہدایت کی وہ حضرت عبداللہ می تی تو عبداللہ می تی تو وہ ہمارے جیسا جواب دیں گے وہ شخص حضرت عبداللہ می تی ہوں آیا اور ان کے سامنے اس بات کا تذکرہ کیا اور بیہ بتایا کہ ان دونوں حضرات نے جو جواب دیا ہے تو حضرت عبداللہ می تی تو فر مایا (اگر میں یہ جواب دول) پھر تو میں گراہ ہوجاؤں گا اور میں ہدایت پانے والا نہ رہوں گا میں اس کے بارے میں وہ فیصلہ دول گا جو نبی اکرم میں تھا بیٹی کو میں مال ملے گا پوتی کو چھٹا حصہ ملے گا تا کہ یہ دونوں مل کر دو تہائی کو کمل کریں اور باتی نئی جانے والا مال بہن کول جائے گا۔

تشرینے: یوتی اور بیٹی کی میراث کا مسئلہ:

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ جب مرحوم کی بیٹی، پوتی اور حقیق بہن ہوتو اس کے ترکے کواس طرح تقتیم کیا جائے گا کہ بیٹی کو نصف، پوتی کو چھٹا حصہ اور باتی ماندہ حقیقی بہن کو عصبہ ہونے کی وجہ سے ال جائے گا، یہ سئلہ حضرت عبداللہ بن مسعود ہوائی اور سیمان بن ربیعہ ہونے کی وجہ سے ال جائے گا، یہ سئلہ حضرت عبداللہ بن مسعود ہوائی اور سیمان بن ربیعہ ہوائی اور بہن کو آ دھا آ دھا دینے کا بتایا تھا اور پوتی کو محروم کیا تھا، جب عبداللہ بن مسعود ہوائی کو بتایا گیا کہ ان دونوں نے یہ جواب دیا ہے تو انہوں نے فرمایا کہ اگر میں بھی یہی جواب دوں تو میں گراہ ہو جاؤں گا اور ہدایت یا فتہ لوگوں میں سے نہیں ہوں گا لہٰذا میں اس سئلے کا وہی جواب دوں گا جو نبی کہی جواب دوں تو میں گراہ ہو جاؤں گا اور ہدایت یا فتہ لوگوں میں سے نہیں ہوں گا لہٰذا میں اس سئلے کا وہی جواب دوں گا جو نبی کریم مَرَّاتُ وَاحِدَ ہُو فَلَی النّے مُنہ کُولُ اللّٰ اللّٰ ہوں کے بارے میں ہوں گا لہٰذا میں اس سئلے کا وہی جواب دوں گا جو نبی کریم مَرَّاتُ وَاحِدَ ہُو فَلَی النّے مُنہ کُولُ اللّٰ ہوں کہ اللہ میں ہوں گا لہٰذا میں اس سند اللّٰ کیا ، کیونکہ بی کے بارے میں مربی کی اولا دید ہو (یعنی نہ فرکر نہ مؤنث اور نہ مال باب ہوں) اور اس کی ایک بہن ہوتو (بہن) کو اس کے تمام تر کہ کا حصہ طبے گا)۔

انہوں نے ''ولد'' سے یا توعر بی استعال کے اعتبار سے مذکر مراد لیا ہے کیونکہ عربی محاور سے بیں عموماً ولد سے مذکر مراد لیا جاتا ہے اور اس دلیل سے کہ قرآن کی آیت ﴿ وَ هُوَ یَوِثُهُ آ اِنْ لَکُهُ یَکُنْ تَهَا وَلَنَّ ۖ ﴿ (النیاء:١٤١) میں ولد سے بیٹا ہی مراد ہے، یا ان حضرات نے یہ سمجھا کہ بنت تو نصف لیکر الگ ہو چکی ہے ارو دوسرا نصب بہن کا ہے، اور باقی مال نہیں اس لئے پوتی محروم ہوگئ، نیز پوتی کی وراثت کا ذکر قرآن میں بھی نہیں ہے، یہ حضرات چونکہ شرعی مسئلہ کاحل بتانے میں مخلص تھے، اس لئے سائل سے کہا کہ آپ مید مسئلہ حضرت عبداللہ بن مسعود مثالی ہے کہا کہ آپ یہ مسئلہ حضرت عبداللہ بن مسعود مثالی ہے کہی جاکر یو چھ لیں، وہ بھی ہماری موافقت کریں گے۔

عبداللہ بن مسعود من تی فرمایا میرا فیصلہ اس میں وہی ہے جو اس بارے میں نبی کریم مَطِّلْتَظِیَّةً نے فرمایا ہے کہ مذکورہ صورت میں بیٹی کو نصف اور پوتی کو چھٹا حصہ تا کہ بید دونوں جھے دو تہائی کے برابر ہو جا تئیں اور باقی ماندہ بہن کوعصبہ ہونے کی وجہ سے مل

جائے گا کیونکہ بہن بیٹیول کی وجہ سے عصبہ بن جاتی ہے۔

سندكى بحث: مئله بنات ميت كا حصه متعدد مون كي صورت مين زياده سے زياده ثلثان ہے كما تقذم اور بنات الا بن بهى بنات بى ميں داخل ہيں لہذا ايك بيئ قرب قرابت كى بناء پر نصف كي مستحق موئى تو دوثلث پورا كرنے كے لئے صرف اس صورت ميں سدس ره گياس لئے يہ سدس پوتى كي ديا ہوئى واضح رہے كه پوتى ايك مويا متعددان كوصرف سدس ہى ديا جائے گياس كئے يہ ميں واضح رہے كه پوتى ايك مويا متعددان كوصرف سدس ہى ديا جائے گا، لقوله تعالى: ﴿ فَإِنْ كُنْ يَنِسَا مَا فَوْقَ اثْنُدَيْنِ فَلَهُنَّ ثُلُثَا مَا تَركُ فَي ... الآية ﴾ (الناء:١١)

اس کے بعد جو باقی رہ گیا وہ اخت کا حصہ ہے بر بناءعصبہ ابن مسعود وہ اللہ کی نصلہ آیت قرآنیہ کی روشیٰ میں ہے اور آپ مُرَافِئِیَا آپَ فیصلہ کے مطابق ہے چنانچہ دارقطنی کی روایت کے الفاظ وقد سمعت رسول الله ﷺ یقول فن کر ...الخ-اس پر دال ہیں۔ (ہذا حدیث می افرجہ البخاری وابوداؤد والنسائی وابن ہاجۃ والداری والحطاوی)

ابوموی اورسلیمان بن ربیعہ رہ النہ این اپنے اجتہاد سے اس مسلے کا تھم بتایا تھا، جب انہیں اس کا شیخ حل بتایا گیا تو انہوں نے اپنے مسلے سے رجوع کرلیا، ابن عربی ولیٹی فرماتے ہیں کہ اس سے معلوم ہوا کہ حدیث کے علم سے پہلے قیاس پر عمل کیا جا سکتا ہے اور جب خبر اور حدیث آ جائے تو پھر اس کی طرف رجوع کیا جائے گا اور قیاس پر عبنی تھم ختم ہوجاتا ہے جبکہ وہ قرآن وسنت اور اصول شریعت کے خلاف ہو۔ یہ واقعہ حضرت عثمان منافی کے دور خلافت کا ہے، حضرت عثمان منافی نوائی کو کوفہ کا امیر مقرر کیا تھا، ان سے قبل حضرت عبداللہ بن مسعود مثالی کوفہ کے امیر شھے، بعد میں ابوموی سے پہلے انہیں معزول کردیا گیا تھا۔

تصحیف : ترمذی میں سلیمان بن ربیعہ ہے مگر بیقیف ہے، اس نام کا کوئی آدمی نہیں، اور ابوداؤد (حدیث 2893) اور ابن ماجہ (حدیث 2721) اور جامع الاصول (10:273) میں سلمان بن ربیعہ ہے اور یہی صحیح ہے اور بیحدیث بخاری (حدیث 6736) میں بھی ہے مگر اس میں صرف ابومولیٰ کا ذکر ہے، البتہ منداحمہ (1:389) میں سلیمان بن ربیعہ ہے مگر صحیح سلمان بن ربیعہ مخاتئ ہے۔

## بَابُمَاجَآءَ فِي مِيْرَاثِ الْإِخُوَةِ مِنَ الْآبِ وَالْأُمِّ

# باب۵:حقیقی بھائیوں کی میراث

(٢٠٢٠) اَنَّهُ قَالَ إِنَّكُمْ تَقُرَوُنُ هٰنِهِ الْأَيِةِ (مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ تُوْصُوْنَ مِهَا اَوْدَيْنٍ) وَإِنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَطْى بِالنَّيْنِ قَبْلَ الْوَصِيَّةِ وَإِنَّ اَعْيَانَ بَنِي الْأُمِّرِ يَتَوَارَثُوْنَ دُوْنَ بَنِي الْعَلَّاتِ الرَّجُلُ يَرِثُ اَعْيَانَ بَنِي الْأُمِّرِ يَتَوَارَثُوْنَ دُوْنَ بَنِي الْعَلَّاتِ الرَّجُلُ يَرِثُ اَعْيَانَ بَنِي الْأُمِّرِ يَتَوَارَثُوْنَ دُوْنَ بَنِي الْعَلَّاتِ الرَّجُلُ يَرِثُ اَعْيَانَ بَنِي الْأُمِّرِ يَتَوَارَثُونَ دُوْنَ بَنِي الْعَلَّاتِ الرَّجُلُ يَرِثُ اَعْيَانَ بَنِي الْأُمِّرِ يَتَوَارَثُونَ دُوْنَ بَنِي الْعَلَّاتِ الرَّجُلُ يَرِثُ اَعْيَانَ بَنِي الْأُمِّرِ يَتَوَارَثُونَ دُوْنَ بَنِي الْعَلَّاتِ الرَّجُلُ يَرِثُ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُولِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ ال

تُوَجِّجُهُمُّنَا: حضرت علی مُنْ النَّهُ بیان کرتے ہیں تم لوگ اس آیت کی تلاوت کرتے ہو۔ یہ اس کی وصیت کے بعد ہے جوتم نے کی ہواور قرض کی ادائیگی کے بعد ہے۔ جبکہ نبی اکرم مِنْ النَّهُ عَلَیْ اُن وصیت سے پہلے قرض کی ادائیگی کا حکم دیا ہے اور حقیق بھائی وراث ہوں گے جبکہ علاقی بھائی وارث نہیں ہوں گے آ دمی اپنے اس بھائی کا وارث بنتا ہے جو مال اور باپ دونوں کی طرف سے ہوصرف باپ کی طرف سے شریک بھائی وارت نہیں بن سکتا۔

## (٢٠٢١) قَطَى رَسُولُ اللهِ ﷺ أَنَّ أَعُيَانَ بَنِي الْأُمِّرِ يَتَوَارَثُونَ دُوْنَ بَنِي الْعَلَّاتِ.

۔ ترکیجہ نئم: حضرت علی مٹاٹنو بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطِلِّفِیکا آنے یہ فیصلہ دیا تھا حقیقی بھائی ایک دوسرے کے وارث ہوں گے سوتیلے بھائی نہیں ہول گے۔

تشرینے: ماں اور باپ دونوں میں شریک حقیقی بھائی ہیں اور صرف باب میں شریک علاقی بھائی ہیں اور صرف ماں میں شریک اخیانی بھائی ہیں، اول دو بھائی عصبہ ہیں اور اخیانی بھائی بہن ذوالفروض ہیں، بس وہ تو اپنا مقررہ حصہ پائیں گر جب عصبہ کانمبر آئے گا تو حقیق بھائی وارث ہوں گے اور علاقی بھائی محروم ہوں گے، کیونکہ حقیق بھائیوں کے میت سے دور شتے ہیں، باپ کی طرف سے بھی اور ماں کی طرف سے بھی اور ماں کی طرف سے بھی ، اور علاقی بھائیوں سے صرف ایک رشتہ ہے، باپ کی طرف سے اور میراث کا قاعدہ ہے۔

الاقوب فالاقوب: پس حقیقی اقرب ہوئے ، اس لئے وہ عصبہ ہوں گے اور وارث ہوں گے، اور علاتی محروم رہیں گے، ہاں ایک حقیقی بھائی نہ ہوں تو پھر علاقی بھائی حصہ بنیں گے۔

الحست راض: يهال ايك اشكال ہے كہ حقيقى اور علاتى تو ايك باپ كى اولا دہيں، پس حقيقى عصبہ ہوئے اور علاتى محروم رہے ايسا كيوں ہوا؟ جواب: بيہ ہے كہ حقیقى اقرب ہيں اس لئے وہ وارث ہوئے، جيسے باپ اور داوا دونوں ہوں تو باپ وارث ہوتا ہے اور بيٹا اور پوتا دونوں ہوں تو بيٹا وارث ہوتا ہے كيونكہ وہ اقرب ہے اور حقیقی اور علاتی دونوں كے تعلق سے تو كيساں ہيں مگر يہان ميت بھائى ہے، اس كے تعلق سے حقیقی اقرب ہيں اور علاتی ابعد، اس لئے صرف حقیقی وارث ہوں گے۔

دوسراا شکال: بیہ کماخیانی کارشتہ صرف ماں کی طرف سے ہے، پھروہ حقیقی اور علاتی بھائیوں کے ساتھ وارث کیسے ہوئے؟ جواب: بیہ ہے کماخیانی ذو می الفروض ہیں اور حقیقی اور علاقی عصبہ ہیں، پس بید دوالگ الگ جہتیں ہیں اور الاقرب فالاقرب کا ضابطہ ایک طاکفہ میں چلتا ہے، یا بیکہیں کہ بیرقاعدہ صرف عصبات میں چلتا ہے، ذو می الفروض میں نہیں چلتا۔

حلایث: ① حضرت علی خافی نے دو باتیں فرمائیں: پہلی بات: فرمایا آپ حضرات یہ آیت پڑھتے ہیں: ﴿ مِنْ بَعُنِ وَصِیتَ وَ تُوصُونَ بِهِ اَ وَ وَمِنِ اِللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهُ مَا اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَن اللهُ مَا اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الل

دوسرى بات: نى مَرَافَقَةً نه يه فيمله كياكه: اعيان بنى الامريتوار ثون، دون بنى العلات: حقيقى بهالى بهن وارث مول ك نه كوئى علاتى بهائى بهن وارث مول ك نه كوئى علاتى بهائى بهن \_

تشريح: اعيان كي اضافت بني الأحركي طرف اضافه بيانيه ب اوراس كالفظي ترجمه ب: "مال كي بيول كي خالص" يعني حقيق

بھائی اور مراد حقیق بھائی اور حقیق بہنیں ہیں، ابن کو تغلیباً ذکر کیا ہے اس طرح بنوالعلات سے علاتی بھائی اور علاقی بہنیں مراد ہیں، ابن کو یہاں بھی تغلیباً ذکر کیا ہے، اور یتو اد ثون: کے معنی ہیں: ایک دوسرے کے وارث ہوتے ہیں اور حقیقی اور علاتی میں وجہ ترجیح چونکہ مال کارشتہ ہے اس لئے حدیث میں اعیان کے ساتھ بنی الائم (ماں کے لڑکے ) کا اضافہ فرمایا۔

پھرای مضمون کو دوسرے جملہ میں حضرت علی خالٹجۂ نے اس طرح ادا کیا:

الرجليرث اخالالبيه وامه دون اخيه لأبيه.

" آ دمی اینے حقیقی بھائی کا وارث ہوتا ہے، نہ کہ اپنے علاقی بھائی کا۔"

اس جملہ کا مطلب بھی وہی ہے جو پہلے جملہ کا ہے اور میہ بات حضرت علی مثاثیۃ نے نہیں فرمائی بلکہ یہ نبی میر النظیمی آج کا فیصلہ ہے، اس کی دوسری حدیث میں صراحت ہے اور بیروایت اگر چہ حارث اعور کی ہے جو متکلم فیدراوی ہے، مگر پوری امت نے اس حدیث کو قبول کیا۔معلوم ہوا کہ روایت کی قوت اور ضعف کا دارومدار صرف راویوں کی حالت پرنہیں ہے بلکہ امت اور مجتهدین کا تعامل بھی قابل لحاظر:

"قال السخاوي في فتح المغيث بشرح الفية الحديث، وكنا اذا تلقت الامة الضعيف بألقبول يعمل به على الصحيح حتى انه ينزل منزلة المتواتر في انه ينسخ المقطوع به ولهذا قال الشافعي رحمه الله في حديث: لاوصية لوارث انه لايثبته اهل الحديث ولكن العامة تلقته بالقبول و علموا به حتى جعلو لاناسخًا لاية الوصية" (مانمس اليه الحاجة لمن يطالع سنن ابن ماجة ص: ٧٤) امام سخاوی راتیطیا فتح المغیث فیه الحدیث میں فرماتے ہیں جب اُمت ضعیف حدیث کو قبول کرے اور اس پرعمل بھی سیجے طریقے سے کرے تو وہ متواتر کے درجے میں پہنچ جاتی ہے اور وہ مقطوع بہکومنسوخ کردیتی ہے۔اس وجہ سے امام شافعی وایشاؤ نے فرمایا ایک حدیث لا وصیة لوارث والی حدیث الل حدیث سے ثابت نہیں ہے لیکن اُمت نے اسے قبول بھی کیا ہے اوراس پر عمل بھی کیا ہے یہاں تک کہ بیوصیت والی آیت کے لئے ناسخ کے درج میں ہے۔"

فائك :علم بلاغت كا قاعدہ ہے كہ بھى كسى چيز كواہميت اور مقتضائے حال كى بناء پر مقدر كيا جاتا ہے چونكہ انسان طبعاً بخيل ہوتا ہے اور وصیت میں مطالبہ کرنے والے لوگ بھی عموماً نہیں ہوتے ہیں بخلاف دین کے دائنین خوداس کو وصول کرنے میں پیش پیش ہوتے ہیں اور ورشے کے لئے روکناممکن یا آسان نہیں ہوتا، اس لئے وصیت کی اہمیت اُجا گر کرنے کے لئے اور تاکید کرنے کے لئے آیت میں اس کا ذکر دین پرمقدم کیا،غرض تقذیم ذکری سے بیرنہ تمجھا جائے کہ بیر حکماً بھی مقدم ہے،حضرت علی ٹڑھنے اس قاعدے کی طرف اشارہ کرتے ہوئے صریح منقول پیش کررہے ہیں تا کہ سی کوغلط بنی نہ ہو۔

پھراس آیت میں ﴿مِنْ بَعْدِ وَصِیتَةٍ تُوصُونَ بِهَا أَوْ دَيْنٍ ﴾ (انساء:١٢) لفظ "او" بمعنی واؤ کے ہے کیونکہ بھی دونوں بھی ہوتے ہیں یا یوں کہنا چاہئے کہ "او" مانعة الجمع کے لئے نہیں ہے۔

آپ حضرات بيآيت تلاوت كرتے ہيں: ﴿ مِنْ بَعْلِ وَصِيَّةٍ تُوصُونَ بِهِآ أَوْ دَيْنٍ ﴾ اس ميں كوكه لفظ وصيت مقدم ب، لیکن عملی طور پر حضورا قدس مَرَافِقَتَهُ اِنْ اس کو قرض کے بعد رکھا ہے۔

#### بَابُ مِيْرَاثِ الْبَنِيْنِ مَعَ الْبَنَاتِ

## باب ۲: بیٹوں کی میراث بیٹیوں کے ساتھ

(٢٠٢٢) جَاكَنِي رَسُولُ اللهِ ﷺ يَعُودُنِي وَانَا مَرِيْضٌ فِي بَنِي سَلَمَةَ فَقُلْتُ يَا نَبِيّ اللهِ كَيْفَ اَقْسِمُ مَالِي بَيْنَ وَلَا يَنِي سَلَمَةَ فَقُلْتُ يَا نَبِيّ اللهِ كَيْفَ اَقْسِمُ مَالِي بَيْنَ وَلَا يَنْ مَا لِي كَنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَ

ترکیجی تنبی: حضرت جابر بن عبدالله و الله و بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطَّلِقَتُ میری عیادت کرنے کے لیے تشریف لائے میں بنوسلمہ کے محلے میں بیارتھا میں نے عرض کی اے اللہ کے نبی میں اپنا مال اپنی اولا دکے درمیان کیسے تقسیم کروں تو آپ مِطَّلِقَتُ آ نے مجھے کوئی جواب نہیں دیا تو ہے آیت نازل ہوئی۔ اللہ تعالی تمہاری اولا د کے بارے میں تنہیں ہے تھم دیتا ہے ایک مذکر کو دومؤنث جتنا حصہ ملے گا۔ مشری نیح: بنوسلم بفتح السین و کسر اللام ،خزرج کی شاخ اور حضرت جابر واللے کے کا قبیلہ ہے۔

**پہلا اشکال:** یہاں بیسوال وارد ہوتا ہے کہ اس وقت تو حضرت جابر ٹھاٹن<sub>ڈ</sub> کی کوئی اولا دنہ تھی بلکہ نو (۹) بہنیں تھیں جیسا کہ اس کے باب کی روایت میں ہے اور صحیحین کی روایت میں ہے:

فقلت يارسول الله عَلَيْنَا! انما ير ثني كلالة. "يس ني كها يارسول الله مِنْ الله مُحمد عن وارزث ہے۔"

اور بخاری کی ایک اور روایت میں بھی بہنول کی تصریح ہے: "انمالی اخوات" تواس طرح ان روایات میں تعارض آگیا۔ جواب: بیہ ہے کہ یا تو" ولدی" کا لفظ حدیث باب میں راوی ہے" وہم" پر مبنی ہے یا پھر چونکہ وہ بہنیں عمر میں ان سے چھوٹی تھیں اور چھوٹوں پر اولا داور بچوں کا اطلاق ہوتا ہے گومجاز آ ہوتا ہے۔ (قالہ الکنکوھی فی الکوکب)

دوسراا شکال: یہ ہے کہ "یُوْصِیْکُمُ اللهُ ... الخ" یہ آیت تو حضرت سعد بن رئیج نواٹنو کی بیوی کے استفسار کے جواب میں نازل ہوئی تھی اور خود حضرت جابر نواٹنو کی حدیث بھی سابقہ "باب صاجاء فی میبراث البنات" میں اس کی تصریح کرتی ہے جبکہ حضرت جابر نواٹنو کے قصہ میں توسور و نساء کی آخری آیت نازل ہوئی تھی تو ریجی تعارض ہے، ابودا وَد میں بھی اس کی تصریح ہے:

"قَالَ فَنْزِلْتِ اللهِ يَراثُ": ﴿ يَسْتَفْتُونَكَ \* قُلِ اللهُ يُفْتِينَكُمْ فِي الْكَلْلَةِ \* ﴾ (الناء:١٧١)

(باب فی الکلالة، اول کتاب الفرائض و ایضاً باب من کان لیس له النه ص: 399) اور تر مذی کے اگے باب میں بھی ایسا ہی ہے۔ پہل جواب: اس کا ایک جواب یہ ہوسکتا ہے کہ تر مذی کی اس باب والی حدیث میں راوی سے وہم ہو گیا ہے، پس کہا جائے گا کہ اس حدیث میں دوموقعوں پر وہم یا یا جاتا ہے۔

**ووسسرا جواب:** یہ ہے کہ اس روایت میں ﴿ یُوْصِیْکُمُ اللّٰهُ ...الآیة ﴾ (النیاء:۱۱) سے مراد میراث کا حکم ہے جوسب کوشامل ہے۔فلا اشکال۔

تنین سرا جواب: یہ ہے کہ مجھی ایک حکم کے نزول کے متعدد اسباب ہوسکتے ہیں لہذا بھی راوی ایک سبب کا ذکر کرتا ہے اور بھی دوسرا۔ (فاله السیوطی فی الاتفان)

### بَابُمِيْرَاثِالْاَخُوَاتِ

#### باب 2: بہنوں کا حصہ

(٢٠٢٣) مَرِضُتُ فَأَتَانِيْ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَعُوُدُنِيْ فَوَجَدَنِيْ قَدُا غُمِى عَلَى فَأَتَانِيْ وَمَعَهُ اَبُوْبَكُرٍ وَحُمَرُ وَهُمَا مَاشِيَانِ فَتَوَضَّأَ رَسُولُ اللهِ ﷺ وَصَبَّ عَلَى مِنْ وُضُوء ﴿ فَأَفَقُتُ فَقُلْتُ يَارَسُولَ اللهِ ﷺ كَيْفَ اَقْطِي فِي مَالِي اَوْ كَيْفَ اَصْنَعُ فِي مَالِي فَلَمْ يُجِبُنِي شَيْئًا وَكَانَ لَهُ تِسْعُ اَخَوَاتٍ حَتَّى نَزَلَتُ اِيةُ الْمِيْرَاثِ ﴿ يَسْتَفْتُونَكُ قُلِ اللهُ يُفْتِيكُمْ فِي الْكَلَالِةِ ﴾ الْاِيَةَ قَالَ جَابِرٌ فِي ثَرَلَتْ.

ترکیجنگن، حضرت جابر بن عبداللہ وہ کے بیان کرتے ہیں میں بہار ہوگیا نبی اکرم میری عیادت کرنے کے لیے میرے پاس تشریف لائے ایک بھی جب آپ میرے پاس تشریف لائے تو آپ میران کھی جب آپ میرے پاس تشریف لائے تو آپ میران کھی جس تھے میرت ابو بکر اور حضرت عرفتا گئی بھی سے یہ حضرات بیدل آئے سے نبی اکرم میران کھی کے صابح میں کیا فیصلہ کروں راوی کوشک ہے یا شاید یہ الفاظ بھی ہوت آ گیا میں نے عرض کی اے اللہ کے نبی میران کے بارے میں کیا فیصلہ کروں راوی کوشک ہے یا شاید یہ الفاظ بین میں اپنے مال کو بارے میں کیا فیصلہ کروں راوی کوشک ہے یا شاید یہ الفاظ بین میں اپنے مال کو کس طرح تقسیم کروں؟ تو آپ میران کی جو اب نبیں دیا راوی بیان کرتے ہیں اس وقت حضرت جابر وہ کا تو ایک میران کی اور بہنیں تھیں یہاں تک کہ وراثت سے متعلق آیت نازل ہوگئ لوگ تم سے دریا فت کرتے ہیں تم فر مادو اللہ تعالیٰ کلالہ کے بارے میں نازل ہوئی تھی۔

لعنات: یعوذنی: آپ سُرُ ایک ایبا مرض ہے جوطویل تھکادٹ کی وجہ سے طاری ہوتا ہے، یہ گویا انجاء سے خفیف ہے جبکہ علامہ مجبول کا صیغہ ہے، مجھ پرغثی ایک ایبا مرض ہے جوطویل تھکادٹ کی وجہ سے طاری ہوتا ہے، یہ گویا انجاء سے خفیف ہے جبکہ علامہ کر مانی فرماتے ہیں کوغثی اور انجاء وونوں ایک ہی معنی میں مستعمل ہوتے ہیں، ان میں کوئی فرق نہیں۔اور 'انجاء'' 'جنون' اور نوم یعنی نیند میں یفرق ہے کہ بے ہوشی میں عقل مغلوب ہوجاتی ہے اور پاگل پنی میں عقل سلب ہوجاتی ہے اور نیند میں عقل مستور یعنی پوشیدہ کردی جاتی ہے۔ صب علی: آپ مِرِ اُلْ اُلْ اُلْ اُلا)۔ وضوء ہ: (واؤ پر زبر کے ساتھ) وہ پانی جس سے وضو کہا جائے۔

حدیث باب میں اس سے مراد وضو کامستعمل پانی ہے جسے عنسالہ کہا جاتا ہے، اور یہ بھی ممکن ہے کہ اس سے وضو کا بچا ہوا پانی ہو۔

كلاله كى تفسير: "كلاله" كى تفير مين علاء كا اختلاف باور چار قول مشهور بين:

- جہور کے نزدیک کلالہ اس میت کو کہا جاتا ہے جس کا باپ اور کوئی بیٹا زندہ موجود نہ ہو، ایسی صورت میں اس کے بھائی وارث ہوں
   گے۔
  - ② کلالہان دارتوں کو کہتے ہیں جن میں کوئی دلداور والد نہ ہو، اس صورت میں میت کے بھائی کلالہ ہوں گے۔

- تیسراقول بیے کہ کلالہ اسم مصدر ہے اور اس میت کی وراشت کو کہتے ہیں جس کا ولد اور والد نہ ہو۔
- چوتھا تول یہ ہے کہ کلالہ اس میت کے مال موروث کا نام ہے جس میت کا ولد اور والد دونوں نہ ہوں۔

کیکن قرآن کریم اور حدیث میں کلالہ کا لفظ میت اور وارث دونوں کے لئے استعال ہوا ہے چنانچے حدیث باب میں مذکور آیت اور ﴿ وَإِنْ كَانَ رَجُكُ يُورَثُ كَالَةً ﴾ (النماء: ١٢) مين كلاله كالفظ ميت ك لئے استعال مواہ اور حضرت جابر توانور كى ايك حديث: انما یو ثنی کلالة (میرا وارث کلاله ہوگا) میں کلاله سے وارث مراد ہے۔اس لئے جمہورعلاء کے نز دیک کلاله کا لفظ دونوں معنی میں استعال ہوتا ہے تاہم زیادہ تر اس سے وہ میت مراد ہوتا ہے جس کا باپ اور کوئی بیٹا زندہ موجود نہ ہو، البتہ بھی اس کا اطلاق وارث اور مال موروث يرتجى كردياجا تاہے۔

اس حدیث سے ایک طرف عیادت کی سنیت معلوم ہوئی اور دوسری طرف پیدل چلنے کی فضیلت یعنی ہوسکے تو پیدل جانا افضل ہے جیسا کہ جمعے کے بارے میں "ولھ یو کب" کے الفاظ سے معلوم ہوتا ہے، اور یہ کہ وضو کا مستعمل پانی پاک ہے گو کہ اس میں آپ مَلِّنْ عَنَيْ اللّه اللّه مِ كمان ك مستعمل بإنى مين الله في شفاء ركھي تقى، تاہم عام لوگوں كے مستعمل بإنى سے بجنا افضل ہے چنانچيہ "الاشباة والنظائر" من ب "الاولى ان لايصلى على منديل الوضوء الذي يمسح به"\_ (الاشاه ص: 166، كتاب السلوة) اس طرح داڑھی وغیرہ کا پانی بھی مسجد میں نہ جھاڑے،اس حدیث سے ابو بکر ٹڑاٹٹند کی افضلیت معلوم ہوئی اور یہ کہ بڑے بھی جھوٹوں کی عیادت کریں۔

## بَابُمَاجَاءَفِيْ مِيْرَاثِ الْعَصَبَةِ

## باب ۸: یه باب عصبه کی مراث کے بارے میں ہے

(٢٠٢٣) ٱلحِقُوا الْفَرَائِضَ بِأَهْلِهَا فَمَا بَقِيَ فَهُوَ لِآوُلَى رَجُلِ ذَكْرٍ.

تَرْجَيْنَهُا: حضرت ابن عباس بخالتنا نبي اكرم مَطَلْظَيَّةً كايه فرمان نقل كرتے ہيں فرائض ان كے حق داروں كو دوجو باقى في حبائے وہ قريبي

قوله "العصبة" لغت ميں عصب پھے كو كہتے ہيں جوايك مضبوط واصل كو كہتے ہيں، مرادوہ ورشہ ہيں جوزوى الفروض كے بعد باقی اوران کی عدم موجود گی میں سارا مال لیتے ہیں۔"الحقوا''بفتے الہمز ہ وکسر الحاء"ای او صلو'' یعنی پہنچا وَاور دلا وَادا کرووغیرہ۔

قوله "لاولى""اى لاقرب" يعنى ميت كسب عقريب ترقوله "ذكر" يتقيداس لئے ہے كه مردعصوبت ميں اصل ہادر عورت مرد کی وجہ سے عصبہ بنتی ہے گویا پیرجل کی تا کید ہے تا کہ ذکورت کوا جا گر کیا جائے۔

**تشریع:** حدیث شریف کا مطلب میہ ہے کہ اصحاب فروض جب اپنے اپنے مقررہ جھے لے لیں اور پھر بھی کچھ نئے جائے تو اگر عصبہ موجود ہون تو وہ بچا ہوا مال دوبارہ ذوی الفروض پر تقسیم نہ ہوگا بلکہ وہ عصبہ کودیا جائے گا پھر عصبہ سے اولا اس کاحق بنتا ہے جومیت سے اقرب ہوثم الاقرب فالاقرب مثلاً اگرمیت کا بیٹا ہوتو وہ پوتے پراور باتی بھائیوں اور چپاوغیرہ پرمقدم ہے، پھر پوتا ہے پھر باپ ہے۔

اں کامخضر بیان بیہ کے عصب نسبیہ جواصل ہے عصوبت میں، تین طرح کے ہیں: (1) عصبہ بفسہ (2) بغیرہ (3) مع غیرہ۔ عصبه بنفسه کا مطلب میہ ہے کہ اس کے اور میت کے درمیان کسی عورت کا واسطہ نہ ہوللندا کہا جائے گا کہ بیشتم اول وہ مرد ہے جس کا نسب میت سے، بغیر واسط عورت کے ہو جبکہ دوسری اور تیسری قسمیں دونوں عورتوں پرمشمل ہیں، پھرعصبہ بغیرہ جیسے بہن اینے بھائیوں کی وجہ سے عصبہ بنتی ہے اور عصبہ مع غیرہ جیسے بہن، بیٹی کی وجہ سے عصبہ بنتی ہے، پھر عصبہ بنفسہ کی آپس میں چارتشمیں ہیں، سراجی میں ہے:

"اما العصبة بنفسه فكل ذكر لا تدخل في نسبة الى الميت انثى وهمر اربعة اصناف:

٠ جزءالميت @واصله @وجزءابيه وجزء جدة الاقرب فالأقرب"

"بېرحال عصبه بنفسه ہروه مذکر ہے کہ جب اُس کی میت کی طرف نسبت کریں تو کوئی مؤنث داخل نہ ہو۔اوروہ چارقسموں پر ہے۔ ① میت کا جز ② اور اس کے اصول ③ اس کے باپ کے اجزاء ﴿ اَس کے تعداد کے اجزاء ـ الاقرب فالاقرب لعنی جوزیاده قریب ہوں۔"

یعنی میت کی اولا د، اس کے اصول باپ دادا، میت کے باپ کے اجزاء یعنی بھائی اور اس کے دادا کے اجزاء لیعنی چیا، اور اس کے ساتھ ان سب کے اصول وفروع۔

وانعلاون سفلوٍا»: قال يرجحون بقرب الدرجة اعني أولهم بالميراث جزء الميت اي البنون ثم بنو همروان سلفواثم اصله اى الاب ثم الجده اى اب الاب وان علاثم جزء ابيه اى الاخوة ثمر بنوهم و ان سفلو اثم جزء جله اى الاعمام ثم بنو هم و ان سلفو اثم يرجحون بقوة القرابة اعنى به ان ذا القرابتين اولى من ذى قرابة واحدة ذكراً كان او انتى... الخ. (سراجي ص: ١٤، باب العبات)

"اوراگرچداس سے اُوپر ہوں یا نیچے ہوں۔ فرماتے ہیں کہ دہ قریب کے درجے کوتر جی دیتے ہیں میری مراد جومیراث میں ان سے پہلے ہوں میت کا جزء یعنی بیٹے پھران کے بیٹے اگر چداس سے نیچے ہوں پھران کے اُصول یعنی باپ پھر دادا یعنی باپ کا باپ اور اگر اس سے اُوپر ہول پھر اپنے باپ کا جزء یعنی بھائی پھر ان کے بیٹے پھر جوان سے نیچے ہوں۔ پھر اپنے دادا کا جزء یعنی چاہے پھران کے بیٹے اور اگرچہ نیچے ہوں پھر قرابت کی قوت کوتر جیے ہوگی۔ میری مراد اس سے دوقر ابتوں والے اولی ہیں ایک کے مقابلے میں خواہ مذکر ہویا مؤنث۔"

باب کی روایت اگر چیمرسل ہے مگر کنر ت طرق کی طرف سے اور بعض اسانید میں موصول ہونے کی بناء پر قابل عمل و قابل ججت ہے۔

## بَابُمَاجَآءَ فِيُ مِيْرَاثِ الْجَدِّ

باب 9: دادے کی میراث کے (تھم کے) بارے میں

(٢٠٢٥) جَاءَرَجُلُ إِلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ فَقَالَ إِنَّ ابْنِيْ مَاتَ فَمَا لِيُ فِي مِيْرَاثِهِ قَالَ لَكَ السُّبُسُ فَلَمَّا وَلَّى دَعَاهُ

فَقَالَ لَكَ سُنْسُ اخَرُ فَلَبَّا وَلَّى دَعَاهُ قَالَ إِنَّ السُّنُسَ الْاخَرَ طُعُمَةً.

توجیجتین: حضرت عمران بن حصین من اللی بیان کرتے ہیں ایک شخص نبی اکرم مَطَلَقَظَیَّم کی خدمت میں حاضر ہوااس نے عرض کی میرا بیٹا فوت ہو گیا ہے مجھے اس کی وراثت میں سے کیا ملے گانبی اکرم مَطَلِقَظَیَّم نے ارشاد فر ما یا تمہیں چھٹا حصہ ملے گا جب وہ مڑکر گسیا تو آپ مِطَلِقَظَیَّم نے اسے بلایا اور فر ما یا تو مرا چھٹا حصہ بھی ملے گا جب وہ مڑکر جانے لگا تو آپ مِطَلِقَظَم نے اسے بلایا اور فر ما یا دوسرا چھٹا حصہ تہمیں اضافی طور پر ملے گا۔

تنشرنیج: عرض کیا کہ میرا پوتا مرگیا ہے اس کے ترکہ میں سے مجھے کتنا ملے گا؟ آپ مَلِنَظِیَّا بِفِرمایا: تیرے لئے چھٹا حصہ ہے، جب وہ (بیہ جواب من کر) واپس ہوا تو آپ نے اسے بلایا اور فر مایا کہ تمہیں چھٹا حصہ ملے گا، پھر جب وہ واپس ہوا تو آپ نے بلایا اور ارشاد فرمایا: بید وسرا چھٹا حصہ تمہار ارزق ہے۔

#### میراث میں دادے کا حصہ:

اس پراجماع ہے کہ دادااصحاب فراکض میں سے ہاور اسے بطور فرض کے جھٹا حصہ ملتا ہے اور کھی اس کے ساتھ عصبہ ہونے کی وجہ سے بھی پچھل جاتا ہے اور داداباپ کی عدم موجودگی میں باپ کے مثل ہوتا ہے اور اگر باپ موجود ہوتو پھر دادامحروم ہوتا ہے۔

حدیث باب میں حضورا کرم مِرَّا النظمَ عَلَیْ میت کے ترکہ سے دو تہائی اس کی بیٹیوں کو دیا، ان کی تصریح گو کہ حدیث میں نہیں لیکن ان کو یہ معلوم تھیں اس لئے ان کا تذکرہ نہیں کیا، باقی ایک تہائی میں سے پہلا چھٹا حصداس داداکو جو سائل تھا، وُدی الفروض میں سے ہونے کی وجہ سے دیا اور دوسرا چھٹا حصد اسے عصبہ ہونے کی حیثیت سے دیا، اس طرح اس شخص کو گویا کل ترکہ سے پورا ایک تہائی اس کی بیٹی کریم مِرَّاتُنظمُ نِیْ نے ایک ہی دفعہ اسے تہائی مال نہیں دیا بلکہ ابتداء اسے بہلا چھٹا حصد دیا پھر وہ چلا گیا، دوبارہ بلا کر دوسرا چھٹا حصد دیا، اس طرف توجہ دلانے کے لئے کہ بیتہائی اسے ذکی فرض ہونے کی حیثیت سے نہیں ملا بلکہ پہلا حصد اسے بطور فرض کے ملاحہ تو اور دوسرا حصہ عصبہ ہونے کی وجہ سے دی فرض ہونے کی حیثیت سے نہیں ملا بلکہ پہلا حصد اسے بطور فرض کے ملاحہ تو اور دوسرا حصہ عصبہ ہونے کی وجہ سے دی کریم مُرَاتُ اللّٰ فِرِیْ کے اس میں کوئی تغیر نہیں ہوسکتا ہے، یہی وجہ سے کہ نمی کریم مُراتُ اللّٰ بھی ہونے کی وجہ سے دیا ہوسکتا ہے چنا نچہ اگر مذکورہ صورت میں میت کے میں تغیر و تبدل ہوسکتا ہے چنا نچہ اگر مذکورہ صورت میں میت کے درسرے اصحاب الفرائفن ہوتے تو بھر دادا کو دوسرا چھٹا حصہ میں تغیر و تبدل ہوسکتا ہے چنا نچہ اگر مذکورہ صورت میں میت کے درسرے اصحاب الفرائفن ہوتے تو بھر دادا کو دوسرا چھٹا حصہ میں تغیر و تبدل ہوسکتا ہے چنا نچہ اگر مذکورہ صورت میں میت کے درسرے اصحاب الفرائفن ہوتے تو بھر دادا کو دوسرا چھٹا حصہ میں تغیر و تبدل ہوسکتا ہے چنا نے اگر مذکورہ صورت میں میسکتا ہے۔

علامہ طبی والتے وارثوں میں دوتو بیٹیاں ملامہ طبی وارثوں میں دوتو بیٹیاں علامہ طبی والتے وارثوں میں دوتو بیٹیاں تقیل اور ایک بیٹی وادا تھا، چنا نچے میت کے ترکہ میں سے اس کی دونوں بیٹیوں کو دوتہائی مال دیا گیا، باتی ایک تہائی سے آ دھا لین کل ترکہ کا چھٹا حصہ دادا کو ذی فرض ہونے کی حیثیت سے ملا اور پھر دوسرا چھٹا حصہ بھی دادا کو عصبہ ہونے کی وجہ سے مل گیا یوں ایک بورا تہائی مال میت کے دادا کو حاصل ہوجائے گا۔

اس مسئلہ کی تصویر میہ ہے کہ جیسا کہ حاشیہ پر ہے کہ میت کی دو بیٹیاں تھیں اور ایک دادا، جیسا کہ پہلے عرض کیا جاچکا ہے کہ لڑکیوں کو ثلثان سے زیادہ نہیں ملتا دوسری طرف دادا بمنزلہ باپ کے ہاس لئے اولا دکی صورت میں اس کا حصہ سدس یعنی چھٹا بنتا ہے۔ قال الله تعالی: ﴿ وَلِا بَوَیْهِ لِحُلِّ وَاحِدٍ مِیْنَهُ مَا السُّکُسُ مِیتَا تَرَكَ اِنْ كَانَ لَهُ وَلَتَ ﴾ (النساء:١١)
"والدین میں سے ہرایک کے لئے چھٹا حصہ ہے ترکے میں سے اگر اولا دموجود ہو۔" اس لئے مسکلتھیج چھ سے ہوئی ، بیٹیوں کو تلثین یعنی چار جھے ملے اور سدس یعنی چھٹا دادا کو بطور فرض دیا، ایک چ گیا وہ دادا کو بطور تعصیب دیا کیونکہ دادا ذوی الفروض اور عصبہ دونوں میں سے ہے۔

#### مسئله6

| 3   | جد | بنان |
|-----|----|------|
| 1=6 | 1  | 4    |

آپ مَطَّنَظُ آغ اس کو دونوں مے ایک ساتھ اس لئے نہیں دیے کہ ایسا کرنے سے سابقہ تھم کی تنیخ کا شبہ پیدا ہوسکتا تھا، اس لئے دونوں حکموں کو اجا گر کرنے کے لئے الگ الگ کرکے دیئے تاک صاف طور سے معلوم ہو کہ جد کا حصہ ثلث نہیں بلکہ سدس ہے اور دوسراسدس بطور تعصیب کے ہے، بھراس کو طعمۃ سے تعبیر کیا تا کہ مزید تصریح ہو کہ اس سے پہلا فرض متغیر نہ ہوگا وہ بدستور سدس ہی ہا دوررے گا۔

ابن العربی ﷺ عارضہ میں لکھتے ہیں کہ جد کا مسئلہ انتہائی مشکلات میں سے ہے اور اس سے اصول شرع میں نظر اور قیاس کی اہمیت معلوم ہوتی ہے کہ دین میں قیاس ایک زرین اصول ہے اور بہ بھی معلوم ہوا کہ ہر مسئلہ منصوص نہیں ہوتا ہے یعنی بعض مسائل مستنط بھی ہوتے ہیں،غیر مقلدین کو بید نکتہ نوٹ کرلینا چاہئے کہ قیاس کتنا اہم ہے، نیز اہل قرآن کے نام سے جولوگ انتشار پھیلاتے ہیں وہ بھی بتا ئیس کہ قرآن میں جد کا حصہ کیا ہے؟

"العرف الشذى" ميں ہے كہ امام صاحب ولينظ كے نزديك دادا باپ كى طرح بھائيوں كے لئے حاجب بنا ہے جبكہ صاحبين ولينظ كے نزديك دادا بھائيوں كے ساتھ شريك ہوگا لينى ان كا حصد ساقط نہيں كرسكا۔ امام صاحب كى طرح قول ، ابو بكر صد يق النظم ابن عباس، حضرت عائش، ابى بن كعب، معاذ بن جبل وفائي اور ابوداؤد اور بہت سے تابعين كا قول بھى يہى ہے كہ: "ان الجدن يسقط الا خوقالا خوات كالاب" جبحہ وركا مذہب وہى ہے جوصاحبين ويسنيا كا ہے۔ (كذا فى الحقة) ميں يہ بھى ہے كہ صحاب كرام وفائي ميں يہ مسلم اختلافى رہا اور بہت سے صحاب كرام وفائي كہ حضرت عمر وفائي جيے جليل المنقب صحابي بھى اس ميں بحث سے بحتے تھے۔

قال و هذا التحذيروالو عيدو ماقيل في شانه في ذالك الوقت انما هو قبل تدوين المذاهب الاربعة و استقرار الامر عليها عند كل مجتهد من الائمة الاربعة و مقلديهم ولا صعوبة حينئذ في الافتاء... الخ

تفصیل کے لئے دیکھنے تحفۃ الاحوذی ای باب کی شرح میں غیر مقلدین کو ائمہ مجہتدین کے کام کی اہمیت کو تسلیم کرلینا چاہئے۔

## بَابُمَاجَاءَفِيْ مِيْرَاثِ الْجَدَّةِ

## باب ۱۰: دادی کامیراث میں حصہ

(٢٠٢١) قَالَ جَائَتِ الْجُنَّةُ أُمُّر الْأَمِ وَأُمُّر الْأَبِ إلى آبِي بَكْرٍ فَقَالَتْ إِنَّ ابْنَ ابْنِي آوِ ابْنَ بِنْتِيْ مَاتَ وَقَلُ أُخْبِرُتُ

اَنَّ إِنْ كِتَابِ اللهِ حَقًّا فَقَالَ ابُوبَكُرٍ مَا آجِدُلَكِ فِي الْكِتَابِ مِنْ حَقٍّ وَّمَا سَمِعْتُ رَسُولَ الله ﷺ قَصٰى لَكِ بِشَيْئِ وَسَأَسُأُلُ التَّاسَ قَالَ فَسَأَلَ التَّاسَ فَشَهِ كَالُهُ فِيْرَةُ بُنُ شُعْبَةَ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَظَاهَا السُّلُسَ قَالَ وَمَنَّ سَمِعَ ذٰلِكَ مَعَكَ قَالَ مُحَتَّلُ بْنُ مَسْلَمَةً قَالَ فَأَعْطَاهَا السُّلُسَ ثُمَّ جَائِتِ الْجَلَّةُ الْأَخْرَى الَّتِي تُخَالِفُهَا إلى عُمَرَ.

۔ تریجپہنٹہ: حضرت قبیصہ بن ذویب بیان کرتے ہیں دادی یا شاید نانی حضرت ابو بکر مٹاٹٹو کے پاس آئی اور بولی میرے بوتا (راوی کو شک ہے شاید ) نواسہ فوٹ ہو گیا ہے مجھے یہ بتا چلا ہے اللہ تعالیٰ کی کتاب کے مطابق مجھے بھی اس میں کوئی حصہ ملے گا تو حضرت ابو بحر و فاش نے فرمایا تمہارے بارے میں جھے کا حکم مجھے اللہ تعالی کی کتاب میں نہیں ملامیں نے اس بارے میں نبی اکرم سَرَ اَلْفَیْکَمْ کی زبانی بھی کوئی بات نہیں سی تاہم میں اس بارے میں تمہارے حق میں کوئی فیصلہ کرتا ہوں میں لوگوں سے اس بارے میں دریافت كرليتا ہول حضرت ابو بكر من الله نے لوگول سے دريافت كيا حضرت مغيرہ بن شعبہ والله نے بيگواہى دى كه نبى اكرم مَرَافِيْكَا أَمَا البي رشتہ دار خاتون کو چھٹا حصہ عطا کیا تھا حضرت ابو بکر وہ کاٹنے نے دریافت کیا تمہارے ہمراہ کس نے اس حدیث کوسنا ہے؟ توحضرت محمر بن مسلمہ مناتین نے بتایا نبی اکرم مِلِفَ فَعَمِ نے ایس خاتون کو چھٹا حصہ دیا تھا پھرایک اور دادی یا نانی حضرت عمر زائین کے پاس آئی۔

(٢٠٢٧) عَنْ قَبِيُصَةِ بْنِ ذُويْبٍ قَالَ جَاءَتِ الْجَلَّاةُ إلى آبِي بَكْرِ فَسَالَتُهُ مِيْرَاثًا فَقَالَ لَهَا مَالَكِ فِي كِتَابِ اللهِ شَيْحٌ وَمَالَكِ فِي سُنَّةِ رَسُولِ اللهِ ﷺ شَيْحٌ فَارْجِعِيْ حَتَّى ٱسْأَلَ النَّاسَ فَسَأَلَ النَّاسَ فَقَالَ الْمُغِيْرَةُ بُنُ شُعْبَةَ حَضَرُتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ اَعْطَاهَا السُّلُسَ فَقَالَ هَلَ مَعَكَ غَيْرُكَ فَقَالَ مُحَمَّدُ بُنُ مَسْلَمَةً فَقَالَ مِثْلَ مَاقَالَ الْمُغِيْرَةُ بُنُ شَعْبَةَ فَأَنْفَذَهُ لَهَا اَبُوْ بَكُرِ قَالَ ثُمَّ جَآءَ ثِ الْجَنَّةُ الْأَخْرَى إلى عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ فَسَأَلَتُهُ مِيْرَا فَهَا <mark>ڣ</del>قَالَمَالَكِ فِي كِتَابِ اللهِ شَيْئٌ وَلكِنَ هُوَ ذٰلِكَ السُّنُسُ فَإِنِ اجْتَمَعْتُمَا فِيُهِ فَهُوَ بَيْنَكُمَا وَايَّتُكُمَا خَلَتْ بِه</mark>

ترئیجی نئی: حضرت قبیصہ بن ذویب بیان کرتے ہیں ایک دادی یا نانی حضرت ابو بکر مٹاٹئو کے پاس آئی اور ان سے وراثت کے بارے میں دریافت کیا توحضرت ابو بکر و الله نے اس سے فرمایا اللہ تعالی کی کتاب میں تمہارے لیے کوئی حصہ نہیں ہے اور اللہ تعالیٰ کے رسول مَطِّفَظَةً كَي سنت ميں بھی تمہارے ليے پچھنہيں ہے تم واپس جاؤ ميں لوگوں سے اس بارے ميں دريا فت كروں گا پھر حضرت ابو بكر مثاثثة نے لوگوں سے دریافت کیا توحضرت مغیرہ بن شعبہ ن لٹنو نے بتایا میں اس وقت نبی اکرم مُطِّلْطُنِیَّةً کے پاس موجود تھا جب آپ نے ایسی رشتہ دار خاتون کو چھٹا حصہ عطا کیا تھا تو حضرت ابو بکر مٹاٹنے نے دریافت کیا کیا تمہارے علاوہ اور بھی تمہارے ساتھ کوئی اس کی گواہی دے گاتو حضرت محمد بن مسلمہ واللہ نے اس کی مانند ذکر کیا جوحضرت مغیرہ بن شعبہ واللہ نے بیان کیا تھا توحضرت ابو بکر واللہ نے اس خاتون رشتہ دار کے بارے میں اس حکم کونا فذ کر دیا۔

پھر ایک اور دادی یا نانی حضرت عمر بن خطاب مٹاٹھ کے پاس آئی اور ان سے اپنی وراثت کے بارے میں دریافت کیا تو حضرت عمر خاتی نے فرمایا اللہ تعالیٰ کی کتاب میں تمہارے لیے کوئی حصہ نہیں ہے لیکن یہ چیٹا حصہ ہے اگرتم دونوں اس میں انتھی ہو جاتی ہوتو یتم دونوں کو ملے گا اور اگرتم دونوں میں سے کوئی ایک بھی ہوتو پیاسے ل جائے گا۔

جاءت الجدة امر الامراو امر الآب. "ناني آئي في يادادي عاضر خدمت موكي في "

رادی کوشک ہے قاضی حسین الٹیکا فرماتے ہیں کہ ابو بکر الصدیق مٹاٹنے کے پاس آنے والی دادی یا نانی تھی اور عمر فاروق مٹاٹنے کے یاس آنے والی دادی لین امر الاب تھی۔

تدل عليه رواية ابن ماجه كذافي لتلخيص لفظه ثمرجاء تالتي تخالفها في نسخه الجدة الاخرى وفى رواية ابن ماجة ثمر جاءت الجدة الاخرئ من قبل الاب الى عمر الله المالم يراثهها ـ

"اس پرابن ماجہ کی روایت دلالت کرتی ہے تلخیص میں بیالفاظ ہیں پھروہ دادی آئی جواس کے مقابل ہے اور ایک نسخے میں الجان الأخوری ( یعنی دوسری دادی ہے) ابن ماجہ کی ایک روایت میں یہ ہے پھر دوسری دادی ہے جو باپ کی طرف سے ہوتی ہے۔حفرت عمر رہائٹی سے میراث پوچھنے لگی۔"

وايتكما انفردت به اى باعتبار الوجود بان لمرتكن الاواحدة ياس كمعنى بين انفردت بااعتبار دنوالقرابة بأن تكونا اثنتين احدهما اقرب الى الميت تأخذو تحرم الابعد

میراث جدات کا مسکلہ طویل ہے یہاں صرف چندامور بیان کئے جاتے ہیں جن سے ان کی میراث کا مسکلہ واضح ہوسکتا ہے۔

- (1) عربی زبان میں دادی نانی کوجدہ کہا جاتا ہے۔
- (2) دادی صرف باپ کی مال مرادنہیں بلکہ دادی کی مال کو بھی جدہ کہا جاتا ہے اس طرح نانی سے صرف مال کی مال مرادنہیں بلکہ مال کی نانی ، نانی کی نانی بھی جدہ ہے۔
  - (3) دادیاں اور نانیاں دوشم کی ہوتی ہیں جدہ صححہ اور جدہ فاسدہ، دوسری قسم ذوی الارحارم میں سے ہے۔
- جدة صحيحه: وه عورتيل بين جوميت كے سلسلة نسب مين داخل جون اور جب ميت كى طرف ان كى نسبت كى جائے تو نا نا درميان مين نه واقع ہوجیسے باپ کی مال، باپ کی دادی، باپ کی پردادی، باپ کی نانی، باپ کی پرنانی۔
- **جدهٔ فاسده:** اگرنانا درمیان میں واقع ہوتو جدہ فاسدہ ہے جیسے نانا کی مال، نانا کی دادی، نانا کی نانی وغیرہ، بینسب ذوی الارحام میں
- (4) جدہ کی مراث سدس ہے مگراس کے دارث ہونے کی شرائط ہیں: (۱) جدہ اس دنت دارث ہوگی جب کہ وہ صحیحہ ہو۔ (۲) اگر جدہ متعدد ہوں تو ان کے وارث ہونے کے لئے متحاذیہ اور متقابلہ ہونا ضروری ہے اگر ایک جدہ دوسری جدہ کے ساتھ ہواور ایک او پر کے درجہ کی ہواور دوسری نیچے کے درجہ کی تو نیچے والی محروم ہو جائے گی کیونکہ قرب درجہ باعث ترجیج ہے۔
  - (5) چنداصول مزید محفوظ رکھیں تا کہ میراث جدات میں تشحیذ ذہن ہو۔
- اوّل: واسطه کے ہوتے ہوئے ذو واسط محروم ہوجاتا ہے جیسے پوتا بیٹے کے ہوتے ہوئے محروم ہے اور داداباب کے ہوتے ہوئے محروم ہے ایسے ہی مال کے سامنے نانی اور باپ کے سامنے دادی محروم ہوجائے گی اولا دام اس قاعدے سے متثنیٰ ہے وہ مال کے ہوتے ہوئے بھی وارث ہیں۔

\_\_\_\_\_ دوم: درجات کے مختلف ہونے کے وقت سبب کا اتحاد بھی حرمان کا سبب ہے جیسے'' دادی'' مال کے ہوتے ہوئے محروم ہوگی اگر جہ مال یہاں واسط نہیں ہے مگر اتحاد سبب کی وجہ سے دادی محروم ہوگی لینی ان کے وارث ہونے کا سبب ماں ہونا ہے اور وہاں مال کے اندردادی سے زیادہ موجود ہے اس کو اتحاد سبب سے تعبیر کیا جاتا ہے۔

سوم: وادیاں مختلف ہوسکتی ہیں بلکہ دادی سے او پر چار رشتوں تک چودہ جدات صححد نکل سکتی ہیں جن میں سے جار نانیاں اور دس دادیاں ہوسکتی ہیں اب یہ یا درہے کہ قربیٰ، بعدیٰ کی محرومی کا سبب جیسے نانی پر دادی کومحروم کردے گی چونکہ بیقربیٰ ہے نیز قریب والی خواہ خود وارث ہو یا نہ ہو بہر صورت بعدیٰ کومحروم کردے گی جیسے نانی پر باپ ہوتے ہوئے محروم نہ ہوگی کیکن دادی کے ہوتے ہوئے محروم ہوجائے گی اگرچہ باپ کے ہوتے ہوئے دادی خود مجوب ہے الحاصل حاجب بننے کے لئے خود وارث ہونا ضروری نہیں بلکہ وارث ومجوب دونوں حاجت بن سکتے ہیں۔

چہارم: امام ابوحنیفہ راٹیٹی؛ وابو یوسف راٹیئی؛ کے قول پر جو کہ مفتیٰ بہ ہے کہ اگر چند حدات ایک درجہ کی جمع ہو جائیں اور ایک کی میت ہے ایک قشم کی قرابت اور دوسری ہے زیادہ تو ایسی صورت میں اصل قرابت کا لحاظ ہوتا ہے تعدد قرابت کا لحاظ نہیں البتہ امام محمد والٹیما؛ تعدد قرابت کا لحاط کرتے ہیں اگر دو جدات ہیں ان میں سے ایک سے ایک قرابت اور دوسری سے دوقرابت توشیخین رایشیا؛ کے قول پر سدس دونوں کے درمیان آ دھا آ دھاتقسیم کردیا جائے اور امام محمد رایشیا؛ اس موقع پر فرماتے ہیں کہ سدس کے تین حصوں میں سے ایک قرابت والی کواور ۲ / ۳ دوقر ابت والی کو ملے گا۔

مسئلہ: ایک عورت نے اپنے پوتے کا نکاح اپنی نواس سے کردیا پھراس پوتے اور نواس سے ایک بچیزید پیدا ہوا تو ظاہر ہے کہ دادی زید سے دوقرابت رکھتی ہے کیونکہ ہیہ بچید کی پردادی بھی ہے اور نانی بھی اوراس بچید کی ایک جدہ جواس کی دادی کی مال ہے تواس ے ایک درجہ قرابت ہے شیخین ریا ٹیمائہ تواصل قرابت کو لمحوظ رکھتے ہیں نہ کہ تعدد قرابت کوخلا فالمحمد را ٹیمائیا کما مر۔

پنچم: ماں جدات ابویات اورامویات دونوں کومحروم کردے گی اور باپ صرف ابویات کوسا قط کرے گا امویات کونہیں کیونکہ یہاں نہ واسطه کا مسله ہے اور ندا تحاد سبب کا اس طرح دادا بھی تمام ابویات کومحروم کرے گا بشر طیکہ دادا کا واسطہ ہونا ثابت ہوجائے ور نہ دادا کی موجودگی میں دادی اور پردادا کی موجودگی میں پردادی وارث ہوگی کیونکہ یہاں واسطنہیں اورسبب کا اتحاد بھی نہیں کیونکہ داداکے دارث کا سبب اور ہے اور دادی کا اور ہے (بیر فدکورہ تفصیلات سراجی کی بعض شروع سے ماخوذ ہیں )۔

مذکورہ بالا تفصیلات سے حدیث کامضمون واضح ہو گیا اور پیجی معلوم ہو گیا کہ اجتماع و انفراد سے مراد حدیث مذکور میں دونوں قرابة ودرجه ہے۔

حداثنا الانصاري... الخ: بروايت كا دوسراطريق ذكر فرمايا ب: هذا حديث حسن صحيح: اخرجه مالك و احمدواصحاب السنن وابن حبان والحاكم البته قبيصه نے ابوبكره كا زمانه پايا ہے۔ كما قال ابن عبدالبرو قداعله عبدالحق تبعًا لابن حزم بالانقطاع.

و هذا اصع من حديث ابن عيينة: كيونكه ما لك أتقن واثبت بين برنسبت سفيان بن عيينه ك، وفي الباب عن برين لله الله اخرجه ابوداؤد النسائي.

## بَابُمَاجَآءَفِي مِيْرَاثِ الْجَدَّةِ مَعَ ابْيِهَا

## باب اا: جدہ کے بیٹے کی موجود گی میں اس کا حصہ

(٢٠٢٨) قَالَ فِي الْجَنَّةِ مَعَ ابْنِهَا إِنَّهَا آوَّلُ جَنَّةٍ ٱطْعَمَهَا رَسُولُ اللهِ ﷺ سُلُسًا مَعَ ٱبْنِهَا وَابْنُهَا حُثٌّ.

توکیجی نئی: حضرت عبداللہ بن مسعود و کانٹو باپ کی موجودگی میں دادی کے بارے میں فرماتے ہیں سب سے پہلی دادی جس کے بارے میں نبی اکرم مُطَّائِشَکِیَاً نے اس کے بیٹے کی موجودگی میں فیصلہ دیا تھا اسے چھٹا حصہ دیا گیا تھا جبکہ اس کا بیٹا زندہ تھا۔ تشریعے: مال تمام جدات کے لئے حاجب ہے خواہ پدری ہوں یا مادری ..... اور باپ فقط پدری جدات کے لئے حاجب ہے ..... اور جدتے صرف ان جدات کے لئے حاجب ہے جن کے درمیان وہ واسطہ بنتا ہے، یعنی جودادیاں جدصحے کے واسطہ سے دادیاں ہیں وہ

جد سے کی وجہ سے ساقط ہول گی مگر باب کی حدیج اس کے خلاف ہے۔اس حدیث میں باپ اپنی ماں کے لئے حاجت نہیں بن رہا۔ سند کی بحث: بیر حدیث ضعیف ہے، اس کی سند میں محمد بن سالم ہمدانی ابو پہل کوفی ہے جوضعیف ہے اور مسئلہ میں اختلاف ہے،

معنو**ی** مصلی میں ہے ، در سدیں اسلام ہے، مطرت الی بن کعب، حضرت سعد بن الی وقاص اور حضرت زبیر رہنا کی آئی اب کو حاجب حضرت عثمان، حضرت علی، حضرت زید بن ثابت ، حضرت الی بن کعب، حضرت سعد بن الی وقاص اور حضرت زبیر رہنا کی آئی اب کو حاجب

مانتے ہیں اور اس کی وجہ سے پدری جدہ کوسا قط کرتے ہیں، یہی جمہور علماء کی لینی چاروں ائمہ کی رائے ہے اور حضرت عمر، حضرت ابن مسعد دان حضہ الدمرین اشعری منطق کرنے کی این اسکال کیا ہے۔ کی مدری کے انہاں کے مدری کے مدری کا منطق کا معاملہ ک

مسعود اور حضرت ابومویٰ اشعری می گذیم کے نز دیک باپ کی ماں، باپ کی موجودگی میں وارث ہوتی ہے اور اس رائے کو قاضی شریح، حسن بھری اور ابن سرین رحمہم اللہ نے لیا ہے اور اس ضعیف حدیث کی تین توجہیں کی جاسکتی ہیں۔

پہلی توجید: شریفیہ شرح سراجیہ میں ہے کہ میت کا باپ غلام یا کا فر ہوگا اس لئے اس کو دادی کے لئے حاجب نہیں مانا ہوگا مگریہ توجید دور کی کوڑی ہے۔

دو سسری توجیہ: حضرت گنگوہی قدس سرہ نے کی ہے کہ جدۃ کا بیٹا میت کا باپ نہیں تھا بلکہ بیرجدہ نانی تھی اور اس کا بیٹ میت کا ماموں تھا اور ماموں اپنی مال کے لئے حاجب نہیں بتا ، یہ بہترین توجیہ ہے مگر اس پراشکال یہ ہے کہ پھر صحابہ میں اختلاف کیوں ہوا؟ لیعنی میت کے باپ کی موجودگی میں دادی وارث ہوتی ہے یا نہیں؟ اس میں صحابہ میں اختلاف کیوں ہوا؟ اگر بیرحدیث نانی اور ماموں سے متعلق تھی تو مسئلہ میں اختلاف نہیں ہونا چاہئے تھا۔

تیسسری توجیہ: میری ناقص رائے میں بیدادی کا بیٹا میت کا باپ تھا اور شروع اسلام میں اس حالت میں دادی کو وارث بنایا گیا تھا مگر بعد میں بیچکم ختم ہوگیا اور جن صحابہ کونسخ کاعلم نہیں ہواوہ سابقہ رائے پر برقر اررہے۔

## بَابُمَاجَآءَ فِيُ مِيْرَاثِ الْخَالِ

باب ۱۲: مامول کی میراث کے بارے میں

(٢٠٢٩) كَتَبَعُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ إِلَى آبِي عُبَيْدَةً آنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ اللهُ وَرَسُولَهُ مَوْلَى مَنْ لَا مَوْلَى لَهُ وَالْخَالُ

#### وَارِثُمَنُ لَاوَرِاثَلَهُ.

تَوَجِّجَهُمْ: حضرت ابوا مامه بن سهل بن حنیف ناتی بیان کرتے ہیں حضرت عمر بن خطاب نوائی نے حضرت ابوعبیدہ نوائی کو خط میں لکھا تھا نبی اکرم مِطِّلْتُ ﷺ نے فرمایا ہے اللہ اور اس کے رسول اس شخص کے مولی ہیں جس کا کوئی مولی نہ ہواور ماموں اس کا وارث ہوگا جس کا کوئی وارث نہ ہو۔

## (٢٠٣٠) الْخَالُ وَارِثُمَنَ لَا وَارِضَلَهُ.

ترکنجینی: حضرت عاکشہ وہانی بیان کرتی ہیں نبی اگرم مُطَّلِقَیْ آنے فرمایا ہے ماموں اس کا وارث بنے گاجس کا اور کوئی وارث نہ ہو۔ تشریع: "ذوی الارحام" فقهی اصطلاح میں ان رشتہ داروں کو کہا جاتا ہے جونہ ذوی الفروض میں سے ہوں اور نہ عصبات میں سے ہوں، میت کا ترکہ ذوی الفروض کو دینے کے بعد جو بچھ بنچے وہ میت کے عصبات بعنی جدی رشد داروں کو درجہ بدرجہ دیا جائے گا یعنی قریبی عصبہ کو بعید کے مقابلے میں مقدم رکھا جائے گا اور اگر عصبات میں سے کوئی موجود نہ ہوتو بھر ذوی الارحام کو دیا جاتا ہے۔ اقسام ذوی الارحام: ذوی الاحارم کی چارفتمیں ہیں:

(1) فرع ميت (2) اصل ميت (3) فرع اب ميت (4) فرع جدوجده ميت ـ

**اوّل فرع میت:** جومیت کی طرف منسوب ہے بیٹی و پوتی کی اولا دخواہ لڑکیاں ہوں یالڑ کے اورخواہ کتنے ہی نیچے کے طبقے کے ہوں۔ **دوم اصل میت:** اجداد فاسدہ و جدات فاسدہ جن کی طرف خود میت منسوب ہے بیعنی میت کے نانا اور جدات فاسدہ خواہ کتنے ہی او پر کے طبقہ کے ہوں۔

**سوم فرع اب وام میت:** جومیت کے باپ کی طرف منسوب ہے بیعنی ہرقتم کی بہنوں اورا خیافی بھائیوں کی اولا داور عینی وعلاتی بھائیوں کی *لڑک*ماں۔

چہارم فرع جدہ میت: جومیت کے دادا، دادی، نانا، نانی کی طرف منسوب ہے لینی پھوپھیاں، اخیافی بچا، ماموں، خالہ اور ان کی اولاد اور عینی و علاقی بچا کی لڑکیاں (1) اگر بیاصناف سب موجود ہوں پہلے صنف اول پھر صنف دوم پھر صنف سوم پھر صنف جہارم کو ترکیہ ملے گا۔ (2) اگر مستحق صنف کے متعدد افراد موجود تو اقرب کو ترجیج ہوگ۔ (3) اگر درجہ میں برابر ہوں تو قوت قرابت کو ترجیج ہوگ۔ (3) اگر درجہ میں برابر ہوں تو قوت قرابت کو ترجیج ہوگ۔ (4) اگر میہ سب متحد ہوں تو سب مساوی طور پر مستحق ہوں گے البتہ ﴿ لِلنَّ كُو مِثْلٌ جَظِّ الْا نُنْدَيْدُنِ ﴾ (انساء:١١) کے مطابق تقسیم ہوگا۔

مُدامِبِ فَقَبِ او: ذوی الارحام کے وارث ہونے کا مسئلہ: '' ذوی الارحام'' کو دارث قرار دیا جائے یا نہیں؟ اس میں حضرات محابہ ثقائیم کے زمانے سے اختلاف چلا آرہا ہے، اکثر صحابہ کرام، حضرت عمر، علی، ابن مسعود، ابوعبیدہ بن جراح اور معاذ بن جبل ثخافیم وغیرہ اور تابعین میں سے حنفیہ اور حنابلہ اس بات کے قائل ہیں کہ ذوی میں الارحام وارث ہوتے ہیں۔ 'الارحام وارث ہوتے ہیں۔

البت صحاب میں سے حضرت زید بن ثابت اور تابعین میں سے سعید بن مسیب اور سعید بن جبیر می اُنگیا اور فقهاء میں سے امام ما لک

اورامام شافعی فی خواس بات کے قائل میں کد وی الارحام وارث نہیں ہیں، الی صورت میں اس میت کا تر کہ بیت المال میں جمع کرا

جمهور كا آيات اور احاديث سے استدلال: ١٠ ﴿ لِلرِّجَالِ نَصِينَ مِّمَّا تَرَكَ الْوَالِدُنِ وَ الْأَقْرَبُونَ وَ لِلنِّسَاءَ نَصِيبٌ قِمَّا تَركَ الْوَالِدُنِ وَالْأَقْرِبُونَ ﴾ (الساء:٤) (مال باب اورخویش واقارب کر که من مردول کا حصه بھی ہے اور عورتوں کا مجی )اس من رجال، نساءاور اقربون کے الفاظ'' ذوی الارحام'' کو بھی شامل ہیں۔ -

② عدیث باب جس می حضرت ابوالمد فی فی فرماتے میں کدایک محف نے دوسرے کو تیر سے قل کردیا، اس مقول کا ماموں کے علاوہ اور کوئی وارث نہیں تھا، یہ مسئلہ حضرت ابوعبید سے بوچھا گیا تو انہوں نے اس کا حکم معلوم کرنے کے لئے حضرت عمر فاروق والتي عدد الطدكيا، حضرت عمر فاروق والتي عن الكا كالحكم الوامام بن مل والتي كا وريدان كي طرف بعيجا كدرسول الله مَرِّنَ اللهُ عَلَى اللهُ الداوراس كارسول ال من المنظم بين جس كاكوني نتظم نه بواور مامول ال مخض كا وارث بوتا ب جس كا اور کوئی وارث نہ ہو۔ فدکورہ آیات اور احادیث سے بیٹابت ہوتا ہے کہ ذوی الارحام کو ذوی الفروض اور عصب نہ ہونے کی صورت میں میراث سے حصد یا جاتا ہے بہی جمہور کا موقف ہے اور ای پر امت کا تعامل جلا آر ہاہے۔

**شا فعیہ کے دلائل: ① الله تعالیٰ نے آیات میراث میں صرف ذوی الفروض اور عصبات کے جصے بیان فرمائے ہیں، ذوی الارحام** كا كوئى حصه ذكرنبيل كيا، اگران كا كوئى حصه بوتا تواسے ضرور بيان كميا جا تااس سے معلوم ہوا كدذ وى الارحام كا كوئى حصه نبيل ہے۔

 حنوراکرم مَرْفَظَی بچوپی اور خالد کی میراث کے بارے میں پوچھا گیا تو آپ نے فرمایا: میرے پاس جرائل آئے اور انبول نے بتایا کہ پیو پھی اور خالہ کے لیے میراث نہیں ہے۔

ولائل كا جواب: ① آيات ميراث من گوكدذوى الارحام كاذكر صراحة نہيں بيكن اس سے ان كے وارث بننے كى فنى لازم نبيس آتی کیونکہ اولواالارجام والی آیت اور مذکورہ احادیث میں ان کے وارث ہونے کا واضح ثبوت ہے، نیز احکام میراث حالات کے انتبارے تغیر و تبدل کے ساتھ بتدرت کازل ہوئے ہیں، ایسے میں کسی تھم کا آیات میراث میں نہ ہوتا یہ اس بات کی دلیل نہیں ہوسکتا کہوہ بھم ثابت نبیں ہے۔

۞ جمبوراس حدیث کے بارے میں کہتے ہیں کمکن ہے کہ یہ حدیث ﴿ وَ أُولُوا الْأَرْتُحَامِر ﴾ (الافتل:۵۵) والى آیت کریم کے نزول سے پہلے کی بو، یا اس کی مراد سے کہ پھو بھی اور خالد اس دقت وارث نہیں ہوں گی جب میت کے ذوی الفروض اور عصب رشتہ دارول میں کوئی موجود ہوور نہ ہوں گی۔

## بَابُمَاجَآءَ فِى الَّذِىٰ يَمُوْتُ وَلَيْسَ لَهُ وَارِثُ

باب ۱۱۰ الشخص (کی میراث کے حکم) کے بارے میں ہے جومرجائے اور اس کا کوئی وارث نہ ہو

(٢٠٣١) أَنَّ مَوْلًى لِلنَّبِي ﷺ وَقَعَمِنْ عِنْقِ نَخُلَةٍ فَهَاتَ فَقَالَ الذَّبِيُ ﷺ انْظُرُوْ اهْلُ لَهُ مِنْ وَارْبٍ قَالُوْ الْاقَالَ

#### فَادُفَعُوْهُ إِلَّى بَعْضَ آهُلِ الْقَرْيَةِ.

تَوَجِّجَةُمْ: حضرت عائشہ وہ اُنٹینا بیان کرتی ہیں نبی اکرم مَطَّلِقُطُّمُ کا آزاد کردہ ایک غلام تھجور کے درخت سے گر کرفوت ہو گیا نبی اکرم مَطَّلِقُطُّمُ نے فرمایا دیکھواس کا کوئی وارث ہے؟ صحابہ کرام ٹھاکُٹُٹُ نے عرض کی کوئی نہیں ہے تو نبی اکرم مِطَّلِفِکُٹِمْ نے ارشاد فرمایا اس کا مال اس کی بستی والوں کودے دو۔

تشرفیح: ترکہ سے ترتیب وار چارحقق متعلق ہوتے ہیں، سب سے پہلے ترکہ سے میت کا کفن فن کیا جاتا ہے، پھر باقی سے میت کا وصیت نافذ کی جاتی ہے، پھر باقی مائدہ ترکہ میت کے وارثاء میں تقسیم کیا جاتا ہے اور ورثاء میں پہلانمبر ودی الفروض کا ہے، پھر عصبہ بسی کا، پھر ذوی الارحام کا، پھر مولی الموالات کا، یعن جس سے میت نے دوئی کی ہو، احناف کے نزد یک معتر نہیں، پھراگر مذکورہ ورثاء میں سے کوئی نہ ہو تو وہ شخص وارث ہوگا جس کے لئے میت نے اپنے غیر سے نسب کا اقرار کیا، مثلاً یہ کہا ہے کہ وہ میرا بھائی ہے یا چچا ہے اور موت تک وہ اپنے اقرار پر برقرار رہا ہے، پھر اگر مذکورہ ورثاء میں سے کوئی نہ ہو اور میت نے کسی کے لئے تہائی سے زائد کی یا سارے ترکہ کی وصیت کی ہے تو وہ زائد یا ساراتر کہ موسی کو دیا جائے گا اور اگر وہ بھی نہ ہوتو میت کا ترکہ بیت المال میں یعنی اسلامی حکومت کے خزانہ میں رکھ دیا جائے گا جوغریوں پرخرج ہوگا۔

#### كيا انبياء عيف الله وارث موت بي

اس بات میں تو جمہور کا اتفاق ہے کہ انبیاء کے مال میں وراخت جاری نہیں ہوتی ، اگر کوئی نبی مال جھوڑ کر جائے تو وہ رشتہ داروں میں بطور میراث تقسیم نہیں ہوتا بلکہ وہ غرباء اور مساکین پرصدقہ کرنے کا تھم ہے، انبیاء کی وراثت مال میں نہیں، علم میں جاری ہوتی ہے، چنا نچے قرآن میں جہاں بھی انبیاء کے ذکر میں وراثت کا لفظ استعال ہوا ہے، اس سے وراثت مال نہیں بلکہ وراثت علم مراد ہے۔ البتہ اس میں اختلاف ہے کہ انبیاء عیبہ لیٹھا ہے عزیز وا قارب کے وارث ہوتے ہیں یانہیں، اس بارے میں دو تکتے پیش نظر ہیں:

- ① شافعیہ، مالکیہ، مولانا رشید احمد گنگوہی اور مولانا خلیل احمد سہار نپوری سُرِیکی کنز دیک انبیاء عیم لِلله اپنے عزیز وا قارب کے وارث ہوسکتے ہیں، دلیل میں دوباتیں ارشاد فرماتے ہیں:
- (۱) حدیث میں لانورث (ہم وارث نہیں بناتے) کے الفاظ ثابت ہیں لیکن لانرث کا لفظ (ہم وارث نہیں ہوتے) ثابت نہیں، یہ کسی راوی کا تصرف ہے، اس لئے "لانوث ولا نورث" والی حدیث سے اس بات پر استدلال کرنا انبیاء وارث نہیں ہوتے، درست نہیں۔
- (۲) حضورا کرم مَرَانْظَیَّا کَی والدحضرت عبداللّٰد تر که میں کچھ غلام اور بکریاں چھوڑ گئے تھے، آپ مَرَانْظَیَّا کَی کویہ چیزیں والد کی میراث سے ملی تھیں۔

ان دلائل سے استدلال کر کے بید حضرات فر ماتے ہیں کہ حضرات انبیاء تلیم لٹلا اپنے عزیز وا قارب کے وارث ہوتے ہیں۔

2 حنفیہ اور دیگر حضرات کے نزدیک حضرات انبیاء ﷺ کے نزدیا قارب کے دارث نہیں ہوتے کیونکہ حضور اکرم ﷺ کا منقول ہے کہ آپ نے فرمایا: نعن معاشر الانبیاء لانوث ولانورث (ہم یعنی انبیاء ﷺ کی جماعت نہ وارث ہوتے ہیں

اور نہ وارث بناتے ہیں) بیر صدیث سی ہے، ای مسلک پر اکثر حضرات کا اتفاق ہے، اور حضرات انبیاء عیم البنا کا مل بھی اس کی تائید كرتا ہے اور حضورا كرم مُطِّلْظُيَّةً كواپنے والدسے ميراث چونكه نبی بننے سے پہلے ملى تھی ،اس لئے اس سے استدلال درست نہيں۔ لعنات: مولی: آزاد کردہ غلام۔وقع: گر گئے۔عنق: (عین کے نیچ زیراور ذال کے سکون کے ساتھ) شاخوں والی مہنی اور اگر عین پر زبر ہوتو اس کے معنی '' تھجور کے پھل دار درخت' کے ہوتے ہیں۔ عنق نخلة: العنق بالفتح النخله و بالكسر العرجون بمأفيه من الشهبار يخ اوراس كى جمع عذاق آتى ہے تحجور كا ايبا درست جو ثنا خوں والا ہويا شاخ ہى مراد ہو\_

### بَابُفِيْ مِنْيِرَاثِ الْمَوْلَى الْأَسْفَلِ

### باب ۱۴: آزاد شده کامیراث میں حصہ

(٢٠٣٢) أَنَّ رَجُلًا مَاتَ عَلَى عَهْدِرَسُولِ اللهِ عَشِي وَلَمْ يَلَاعُ وَارِثًا إِلَّا عَبْمًا هُوَ أَعْتَقَهُ فَأَعْظَاهُ النَّبِي عَشِيمِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّمُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا اللَّهُ

تَرْجَجْهَنَّهُ: حضرت ابن عباس ٹٹاٹٹٹا بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَلِّشْکِیَا آ کے زمانے میں ایک شخص فوت ہوگیا اس کا کوئی وارث نہیں تھا صرف ایک غلام تھا جے اس نے آزاد کیا تھا تو نبی اکرم مِرْاَفْتِیَجَّانے اس کی وراثت اس غلام کودے دی۔

تشریع: جمهور فقهاء فرماتے ہیں عتیق معتق کا وارث نہیں ہوتا اور معتق عتیق کا وارث ہوتا ہے، اگر اس کا کوئی رشتہ دار زندہ نہ ہوتو اس کا تر کہ مسلمانوں کے بیت المال میں جمع کرا دیا جائے گا تا کہ مسلم حکمران مسلمانوں کی فلاح وبہبود میں اسے صرف کرسکے، قاضی شریح اور حفزت طاؤس نے اس حدیث کے ظاہری مفہوم کے پیش نظر کہا کہ جس طرح آزاد کرنے والا اپنے آزاد کردہ غلام کا وارث ہوتا ہ،ایسے ہی آزاد شدہ بھی اپنے آزاد کرنے والے کا وارث ہوسکتا ہے کما فی عکسہ۔

چنانچہ حدیث باب میں بھی نبی کریم مُطِّنْتُ ﷺ نے مرحوم آقا کے آزاد کردہ غلام کواس کا تر کہ تبرع اور احسان کے طور پر اس وجہ سے دیا کہ وہ مسحق تھا، اس وجہ سے نہیں دیا کہ وہ غلام مرحوم آقا کے ترکہ کا وارث ہے۔

قال اللكنكوهي دفعه هذا الاستحقاقه من بيت المال لاتوريقًا - وهمما لك اورعلاقي جهال الاي حكومت نہ ہونے کی وجہ سے بیت المال نہ ہو یا بیت المال کا نظام اسلامی نہ ہووہاں اس قتم کے مال کومساجد و مدارس کی ضروریات میں صرف کیا جاسکتا ہے۔

### بَابُمَاجَآءَ فِي إِبْطَالِ الْمِيْرَاثِ بَيْنَ الْمُسْلِمِ وَالْكَافِرِ

باب ۱۵: مسلمان اور کافرایک دوسرے کے وارث نہیں ہوتے

(٢٠٣٣) لَا يَرِثُ الْمُسْلِمُ الْكَافِرَ وَلَا الْكَافِرُ الْمُسْلِمَ.

تَزَجِّجِهُمْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْ عَلَيْ مِينَ مِي الرَم مُؤَلِّفَيَّةً نِي عَلَى الرَم مُؤَلِّفَةً فَي أَر ما يا ہے كوئى مسلمان كى كافر كاوارث نہيں ہوگا اور كوئى كافر

کسی مسلمان کا وارث نہیں ہوگا۔

تشویسے: موافع ارث چار ہیں: غلامی قتل، اختلاف دین اور اختلاف ملک (صرف کفار کے حق میں) غلام خواہ کسی طرح کا ہو وارث نہیں ہوتا اور قاتل بھی مقتول کا وارث نہیں ہوتا اور قاتل کی پانچ قسمیں ہیں،عمد، شبه عمد، خطا، شبہ خطا اور قاتل بھی مقتول کا وارث نہیں ہوتا اور قتل کی پانچ قسمیں ہیں،عمد، شبه عمد، خطا، شبہ خطا اور قتل بالسبب، پہلی چاروں قسموں میں قاتل مقتول کی میراث سے محروم ہوتا ہے، اس لئے کہ ان میں قصاص یا کفارہ واجب ہوتا ہے، اور پانچویں قسم (قتل بالسبب) میں قاتل وار شت سے محروم نہیں ہوتا۔ (تفصیل طرازی شرح سراجی س: 19 کے حاشیہ میں ہے)

علامہ نووی راٹیجا فرماتے ہیں کہ اہل اسلام کا اس پر اجماع ہے کہ کے کا فرمسلمان کو دارث نہیں ہوسکتا ای طرح مسلمان کا فر کا وارث نہیں ہوسکتا ہے جمہورصحابہ مختافیا و تابعین وغیرہ اس کے قائل ہیں البتہ بعض حضرات معاذ بن جبل مزانتی ، ابن المسیب ٹراٹیز ، اور مسروق ٹراٹیز وغیرہ ہے۔

قائلين توريث ني كريم مُرافِينَةً كفر مان "الاسلام يعلوا ولا يعلى عليه" ساسدلال كيا-

جمہور رایشیٰ جواب میں فرماتے ہیں کہاس روایت سے مقصود فضیلت اسلام کو بیان کرنا ہے میراث مقصود نہیں جبکہ روایت الباب جمہور علاء کا صریح متدل ہے، لعل ہن الطائفة لحدیب لغها ہن الحدیث.

اختلف اهل العلمد فی توریث الموتد ... الخ: اس پراجماع ہے کہ مرتد مسلمان کا دارث نہیں ہوگا البتہ مرتد کے مال کے بارے میں مختلف نداہب ہیں۔

مذاجب فقب اء: - (1) امام شافعی وربیعہ وابن کیا ایک ایک ایک اور استے ہیں کہ مرتد کے مرنے کے بعد اس کا مال فنگ سلمین ہوگا۔

- (2) امام ما لک پراٹیٹیڈ فرماتے ہیں اس کا مال مسلمانوں کے لئے ہے البتہ اگر مرتد نے اس لئے ارتداد کو اختیار کیا ہو، تا کہ در نثہ کومحروم کردے تو پھرور نثرمحروم نہ ہوں گے بلکہ ان کووارث بنایا جائے گا۔
- (3) امام ابو بوسف رایشاد و محمد رایشاد فرمات بین که مرتد کا مال ورده مسلمین کودیا جائے گا۔ علقمه اور بعض تا بعین رکونی فرمات بین که اس کے مال کے متحق وہ اہل دین ہوں گے جن کے دین کی طرف وہ منتقل ہوا ہے قال داؤد الظاہری یختص بور ثة من اهل الدین الذی انتقل الیہ۔
- (4) امام ابوصنیفہ والتی فی فی مرتد تو حکماً میت ہے تو اس کی موت کا حکم وقت ردت کی طرف منسوب ہوگا لہذا ردت اختیار کرنے تک تو مسلمان تھا اب مرتد ہوکر وہ میت ہوگیا تو اب تک کا جو مال اس کے پاس ہے وہ بحالت اسلام کما یا ہوا ہے تو ور شد مسلمین اس کے وارث ہول گے کیونکہ یہ تو دیث المسلمہ ہوئی اور ردۃ کے بعد جو مال اس نے حاصل کیا وہ کفر کی حالت کا ہے اب مسلمان کو اس وارث نہیں بنایا جائے گا ور نہ تو دیث المسلمہ للکافر لازم آئے گا بلکہ اس کا مال بیت المال میں جمع کردیا جائے گا۔

فائك: يكم مرتدمردك مال كى بارك مين بادر مرتده كى بارك مين اجماع بكراس كامال جو بحالت اسلام بويا بحالت ارتدادور شملمين كاب- لانها لا تقتل عندنا بل تحبس حتى تسلم او تموت-

### بَابُلَايَتَوَارِثُ اَهُلَ مِلَّتَيْنِ

## باب ۱۷: دومختلف مذہب والے ایک دوسرے کے وارث نہیں ہوتے

### (۲۰۳۳) لَا يَتَوَارَثُ آهُلُ مِلَّتَيْنِ.

۔ توکیجہ نئی: حضرت جابر نٹانٹو نبی اکرم مَلِّلْظَیَّا گا بیفر مان نقل کرتے ہیں دو مذہبوں سے تعلق رکھنے والے افرادایک دوسرے کے وارث نہیں بن سکتے۔

ندا مب فقہاء: (احن اساور شوافع كے نزديك: اسلام كے علاوہ سارے ندا مب ايك ملت ہيں، امام محدر حمد الله نے موطا ميں كھا ہے: الكفر ملة واحل ة يتوار ثون به: لينى اسلام كا انكار كرنے والے سب ايك ملت ہيں، پس وہ كفر كى وجہ سے ايك دوسرے كے وارث ہوں گے ، حافظ ابن حجر رحمہ الله نے اى كواضح قرار ديا ہے۔

(2) امام ما لک رالینمای کا صحیح مذہب میہ ہے کہ یہود و نصاری الگ الگ ملت ہیں، پس وہ ایک دوسرے کے وارث نہیں ہول گے اور مشرکین اور مورتیاں پوجنے والے سب ایک ملت ہیں، پس وہ ایک دوسرے کے وارث ہول گے اور باب کی حدیث میں احناف کے نزدیک دوملتوں سے کفر واسلام مراد ہیں، پس اس حدیث کا مطلب وہی ہے جو گذشتہ باب کی حدیث کا ہے اور یہاں مصری نسخہ میں باب ہے جو بڑھایا گیا ہے۔ اور ابوداؤد (حدیث 2911) میں بھی یہ حدیث حضرت عبداللہ بن عمرو مخالفہ سے مووی ہے۔

**اعت سراض:** غیر مذہب والول کی توریث سے اسلام کو کیا لینا ہے؟ وہ ایک دوسرے کے وارث ہوں یا نہ ہوں ، بیا اسلامی مسئلہ نہیں ہے، چھروہ حدیثوں میں کیوں زیر بحث آیا ہے؟

جواب: غیر مذہب کے لوگ بھی اسلامی مملکت کے شہری ہوتے ہیں اور وارث اور مورث میں سے ایک اسلامی ملک کا شہری ہواور دوسرا دارالکفر کا شہری ہواییا بھی ہوتا ہے، پس انظام مملکت کی حیثیت سے اسلامی حکومت کو بیمسئلہ در پیش آسکتا ہے، اس لئے اس مسئلہ سے بحث ضروری ہے۔

### بَابُمَاجَاءَانَّ الْمِيْرَاثَ لِلْوَرَثَةِ وَالْعَثْلَ عَلَى الْعَصَبَةِ

باب کا: میراث ورثاء کے لئے ہے اور دیت خاندان پر ہے

(٢٠٣٥) الْقَاتِلُلايَرِثُ.

تَرَجِّجِهَنَهُ: حضرت ابو ہریرہ نُٹاٹن نِی اکرم مُلِّلْشِیَّعَ کا بیفر مان نُقل کرتے ہیں قاتل وارث نہیں بے گا۔

#### باب

### باب ۱۸: اسی سے متعلق باب

(٢٠٣١) قَالَ عُمَرُ الدِّينَةُ عَلَى الْعَاقِلَةِ وَلَا تَرِثُ الْمَرُاةُ مِنْ دِيَةِ زَوْجِهَا شَيْعًا فَأَخْبَرَهُ الضَّحَّاكُ بْنُ سُفْيَانَ الْكِلَابِيُّ آنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَى الْمَاكَةُ الْمُرَاقَا شَيْمَ الضِّبَا بِيِّمِنْ دِيَةِ زَوْجِهَا. الْكِلَابِيُّ آنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللْعَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى الل

تریخ پہنی: سعید بن مسیب بیان کرتے ہیں حضرت عمر ڈاٹٹنے نے بیہ بات بیان کی ہے دیت کی ادائیگی خاندان کے ذمے ہوگی اور کوئی بھی عورت اپنے شوہر کی دیت میں سے کسی چیز کی وارث نہیں ہوگی توضحاک بن سفیان کلا بی نے انہیں بیہ بات بتائی کہ نبی اکرم مُؤَلِّفَتُ کَا اَلِّی خط میں کھا تھا وہ اشیم ضابی کی اہلیہ کوان کے شوہر کی دیت میں وارث بنائیں۔

#### باب

#### باب۱۹:اس کے متعلق باب

(٢٠٣٧) أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَطَى فِي جَنِينِ امْرَاقٍ مِنْ بَنِي لِكُيَانَ سَقَطَ مَيِّتًا بِغُرَّةٍ عَبْدٍ أَوْاَمَةٍ ثُمَّ إِنَّ الْمَرُاةَ اللهَ اللهُ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللهُ

تر بین بین درت ابو ہریرہ وہ الی بین بی اکرم مِنَّافِیکَا نے بین ہیں اکرم مِنَّافِیکَا نے بولویان سے تعلق رکھنے والی ایک خاتون کے بیٹ میں موجود بچ بارے میں ایک غلام یا کنیز تاوان کے طور پر اوا کرنے کا فیصلہ کیا تھا جو بچہ مردہ پیدا ہوا تھا پھر جس عورت کے خلاف تاوان کی اور اس کی فیصلہ دیا گیا تھا اس کا انتقال ہوگیا تو نبی اکرم مِنَّافِیکَا نِی نے یہ فیصلہ دیا کہ اس کی وراثت اس کے بچوں اور شوہر کو ملے گی اور اس کی طرف سے دیت کی اوا کیگی اس کے خاندان والوں کے ذھے لازم ہوگی۔

تشریح: بید مسئلہ اجماعی ہے ابواب الدیات باب 15 ، حدیث 1395) میں گزر چکا ہے کہ میراث کے حق دار ورثاء ہیں اور دیت خاندان خاندان پر ہوتی ہے، اگر چہ بات الغنم بالغرم کے خلاف ہے، یعنی صابطہ یہ ہے کہ جوتاوان بھرے وہی فائدہ اٹھائے، جب خاندان نے دیت اداکی ہے تو میراث بھی ان کو ملنی چاہئے ، مگر مسئلہ یہ نہیں ہے، نبی عَلَیْنَیْجَ نے بنولویان کی ایک ورت کے بیٹ کی بچہ کے بارے میں جومردہ گر کیا تھا غرہ کا فیصلہ فرمایا، یعنی ایک بردہ (غلام یا باندی) اداکر نے کا حکم دیا اور یہ دیت ڈنڈا مارنے والی ورت کے عاقلہ پر لازم کی پھر جب اس عورت کی وفات ہوئی تو نبی مَرِانِیْکَجَ نے فیصلہ کیا کہ اس کی میراث اس کے بیٹوں اور شو ہر کے لئے ہے، اور اس کی دیت اس کے بیٹوں اور شو ہر کے لئے ہے، اور اس کی دیت اس کے خاندان پر ہے۔

اور فرق کی وجہ یہ ہے کہ ورا ثت کی بنیاد تعان، تناصر اور ہمدر دی پر ہے اور خاندان کے لوگ ہی ایک دوسرے کو نفع وضرر کو اپنا نفع وضرر سجھتے ہیں اور وہی ایک دوسرے کی ہر طرح مدد کرتے ہیں، اس لئے وہی ایک دوسرے کے وارث ہول گے اور دیت کا مدار ہاتھ پکڑنے پر ہے بعنی برائی سے روکنے پر ہے، پس جولوگ گناہ کرنے والے کا ہاتھ پکڑ سکتے ہیں وہی اگر گناہ سے نہیں روکیں گے تو سز ابھکتیں گے اور وہ سزایہ ہے کہ ان کو دیت ادا کرنی ہوگی اور ظاہر ہے میرطاقت قبیلہ ہی میں ہوتی ہے اس لئے دیت ان پر لازم ہوتی ہے،غرض میراث اور دیت کی جہتیں مختلف ہیں اس لئے احکام بھی مختلف ہیں۔

مقول شومر كى بيوى ديت مين بهى وارث موكى:

حضرت عمر شانٹی کا ابتداء میں پےنظریہ تھا کہ اگر کوئی مخف قتل ہو جائے تو اس کی بیوی کو دیت میں سے بطور میراث کے پچھنہیں دیا جائے گا، ان کا منشابی تقا کہ دیت' عاقلہ' سے وصول کی جاتی ہے اور عاقلہ میں صرف مرد داخل ہوتے ہیں ، خواتین نہیں۔ لہذا جب دیت دینے میں خواتین شامل نہیں تو لینے میں کیوں ہول لیکن پھر جب حضرت ضحاک بن سفیان ٹٹاٹن نے بتایا کہ حضور مُلِلْ الْفَصْحَةِ کے زمانے میں اشیم ضابی غلطی سے قل ہو گئے تھے تو آپ نے حکم دیا کہ اس کی دیت میں اس کی بیوی کوبھی وارث بناؤ۔ بیرحدیث سننے کے بعد حفرت عمر نظافت نے اپنے قول سے رجوع کرلیا اور بیوی کوشو ہر کی دیت میں سے حصد دار بنانے لگے، چنانچہ اب تمام فقہاء كرام كااس برا تفاق ہے كدديت ميں مقول كے تمام وارث حقدار ہوتے ہيں خواہ رشتہ دار مرد ہوں يا خواتين، البذااس حديث سے بير معلوم ہوا کہ مقتول شوہر کی بیوی دیت میں دیگر رشتہ داروں کی طرح وارث ہوگی ،اگر اولا د نہ ہوتو چوتھا حصہ اور اولا د ہوتو آٹھواں حصہ اسے ملے گا۔

اعتسراض: بیرے کہ عاقلہ کون لوگ ہوں گے؟ خاص طور پر ہمارے زمانے میں بیدسکلہ بہت پیچیدہ ہو گیا ہے، جب قبائلی زندگی کا رواح تھا اس وقت توعا قلہ کا تعین آسان تھا کہ قبیلے کے لوگ آپس میں قریب قریب رہتے تھے اور ان کے درمیان آپس میں تعاون وتناصراور مدد ونفرت كاسلسله ربتا تقاليكن موجوده دورمين اورخاص طور پرشېرى زندگى مين عا قله كس كوقر ارديا جائے؟

حضرت امام ابوحنیفہ رہیٹیئی فرماتے ہیں کہ عاقلہ ہونے کا دارومدار آپس میں مدد ونصرت پر ہے لہذا جن لوگوں کے درمیان ایک دوسرے کی مدد کا سلسلہ ہو، وہ اس کی عاقلہ ہے اور جہاں قبائلی نظام منظم ہواور برخض کومعلوم ہے کہ اس کا قبیلہ فلال ہے تو ایسی صورت میں وہ قبیلہ ہی اس کاعا قہ ہوگا اور اگر قبیلہ نہیں ہے لیکن منظم برادری ہے تو وہ دیت ادا کرے اور اگر برادری بھی نہیں ہے تو پھر جیے آج کل''ٹریڈ یونین' ہوتی ہے اور اس کے درمیان آپس میں مدد ونصرت کا سلسلہ ہوتا ہے تو وہ اس کی عاقلہ ہوسکتی ہے، اس کی دلیل حضرت عمر فاروق والتین کاوه فیصله ہے جوانہوں نے صحابہ کرام وی کینے کی موجود گی میں کیا تھا، اس میں'' اہل دیوان'' کو عاقلہ مقرر کیا تھا، اہل دیوان کا مطلب سے ہے کہ جن کے نام ایک رجسٹر میں درج ہوں۔مثلاً ایک ہی محکمے کے ملازم ہیں، یا مثلاً ایک فوجی بونت کے سپاہی ہیں، ان سب کوآپس میں ایک دوسرے کی عاقلہ قرار دے دیا تھا، چاہے قبیلے کے اعتبار سے وہ متحد ہوں یا نہ ہوں۔

اس سے معلوم ہوا کہ اصل مدار مدد ونصرت پر ہے جس گروہ کے درمیان پیشے اور کاروبار وغیرہ کے اعتبار سے باہم تعاون پایا جائے گا،اس کواس کی عاقلہ کہہ سکتے ہیں اوراگراس طرح کا کوئی سلسلہ نہ ہوتو پھراس کی دیت بیت المال پر واجب ہوگی جبکہ اس میں منخائش ہو،اس میں گنجائش نہ ہوتو پھر قاتل کے مال میں ہی دیت لازم ہوگی۔

بیدیت عاقلہ پراس لئے واجب ہوتی ہے تا کہ وہ اس کو اس فتم کے جرائم کے ارتکاب سے باز رکھے اور اس کی تربیت اس طرح کرے کہ وہ قتل پرآ مادہ نہ ہواوراگر کھی وہ قل پرآ مادہ ہوجائے تو عا قلہ اسے منع کرے، یہ دیت تین سال میں وصول کی جائے گی اورایک سال میں ایک آ دی سے تین درہم سے زیادہ وصول نہیں کئے جائیں گے۔

#### بَابُ مَاجَآءَ فِي الرَّجُلِ يُسْلِمُ عَلَى يَدَي الرَّجُلِ

## باب • ۲: جو کسی کے ہاتھ پراسلام قبول کرے اس کا حکم

(٢٠٣٨) سَالَتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ مَا السُّنُّةُ فِي الرَّجُلِ مِنْ اَهْلِ الشِّرُكِ يُسْلِمُ عَلَى يَدَى رَجُلٍ مِّنَ الْهُسُلِمِينَ فَقَالَ رَسُولُ اللهِﷺ هُوَ اَوْلَى النَّاسِ بِمَحْيَاهُ وَمَمَاتِهِ.

تو پہنچہ: حضرت تمیم داری وہ ہیں بیان کرتے ہیں میں نے نبی اکرم مَطِّلْظَیَّۃ سے دریافت کیا وہ مشرک شخص جو کسی مسلمان کے ہاتھ پر اسلام قبول کرلیتا ہے اس کے بارے میں حکم کیا ہے تو نبی اکرم مَطِّلْظَیَّۃ نے فرمایا اس کی زندگی اور موت میں دیگر سب لوگوں کے مقابلے میں وہ زیادہ مستحق ہوگا۔

#### باب

#### باب۲:اسی ہے متعلق دوسراباب

(٢٠٣٩) ٱيُمَارَجُلِ عَاهَرَ بِحُرَّةٍ آوُ آمَةٍ فَالْوَلَى وَلَكُ زِنَالَا يَرِثُ وَلَا يُؤرّثُ.

تَرَجِّجَةُ بَهُ: عمر و بن شعیب مُن النَّهُ اپنے والد کے حوالے سے اپنے دادا کا یہ بیان نقل کرتے ہیں نبی اکرم مُطِّلِفَیْکَا آبِ فرمایا ہے اگر کو کی شخص کسی آزاد عورت یا کسی کنیز کے ساتھ زنا کرے تو بچہ ولد الزنا شار ہوگا نہ وہ کسی کا وارث ہوگا اور نہ کوئی اس کا وارث ہوگا۔ **مولی الموالات کی میراث؟** 

ال باب میں مولی الموالات کی میراث کا مسئلہ ہے، موالات ایک خاص قسم کی دوئی کا نام ہے اور وہ اس طرح کی جاتی ہے کہ جس کا کوئی والی وارث نہ ہو، دوسر ہے ہے: آپ میر ہے مولی (ذمہ دار) بن جائیں، میں آپ کو اپنا وارث بنا تا ہوں، اگر مجھ سے کوئی موجب دیت امر سرز دہوتو آپ دیت دیں، دوسرا اس کو قبول کرے ۔ یہ ''عقد موالات' ہے اور قبول کرنے والا ''مولی الموالات اور وارث ہوں گے ) یہ الموالات' ہے (بیے عقد جانبین سے بھی ہوسکتا ہے، اس صورت میں دونوں ایک دوسرے کے مولی الموالات اور وارث ہوں گے ) یہ عقد احناف کے نزدیک معتبر ہے، شوافع کے نزدیک معتبر نہیں اور اس عقد کے چند شرائط ہیں۔ موالات کی صحت کے لئے ضروری ہے کہ موالات کرنے اور اور عقد میں دیت اور کہ موالات کرنے اور وار عقد میں دیت اور کہ موالات کرنے اور موالات کرنے کا ہوا ورعقد میں دیت اور وراثت کی صراحت ہوا درموالات کرنے کے لئے صرف عاقل ہونا شرط ہے۔

اس عقد کا ذکر سورة النساء آیت ۳۳ میں ہے:

﴿ وَلِكُلِّ جَعَلْنَا مَوَالِي مِمَّا تَوْكَ الْوَالِهٰنِ وَالْأَقْرَبُونَ ۚ وَالَّذِينَ عَقَدَتْ أَيْمَانُكُمْ فَاتُوهُمْ نَصِيْبَهُمْ ۚ ﴿ (الناء:٣٣) تَرْجَجَهُنَهٰ: اور ہرایسے مال کے لئے جس کو والدین اور رشتہ دار چھوڑ جائیں، ہم وارث مقرر کر دیئے ہیں اور جن لوگوں سے تمہارے عہد بندھے ہوئے ہیں ان کوان کا حصہ دو۔" یعنی اگر در ثاءموجود ہوں تو عقدموالات غیرمعتر ہے، رشتہ دار ہی وارث ہوں گے، اور اگر کوئی وارث نہ ہواور میت نے کسی سے عقد موالات کردکھا ہوتو میراث کا وہی حقد ارہوگا ، حدیث میں ضابطہ ہے: الغند ربالغورم: نفع بعوض تاوان ہے۔ مستکمہ: اور جب کوئی شخص کسی کے ہاتھ پر اسلام قبول کرتا ہے تو وہ خاندان سے جدا ہوجاتا ہے اور بے آسرارہ جاتا ہے، چنانچہ وہ اس مسلمان سے جس کے ہاتھ پراس نے اسلام قبول کیا ہے رہے تقد کر لیتا ہے، پس اگر اس نومسلم نے ایسا عقد کیا ہوتو وہ اصلی مسلمان جبکهان نومسلم کاکوئی بھی دارث نہ ہو دارث ہوگا ، بیاحناف کا مسلک ہے۔

تشریح: اس حدیث سے مولی الموالات کی توریث ثابت ہوتی ہے اور یہی احناف کا مذہب ہے اور جوحضرات توریث کے قائل نہیں وہ ایک دوسری حدیث سے استدلال کرتے ہیں، نبی سَلِّنْ ﷺ نے فرمایا: انتما الولاء لمن اعتق: ولاء (میراث) صرف آزاد كرنے والے كے لئے ہے، اس حديث ميں آپ مِلِ النظيمَةَ نے حصر كرديا ہے، پس مولى الموالات وارث نہيں ہوگا يعني جو شخص كسى كے ہاتھ پراسلام قبول کرےاں شخص کواس نومسلم کی میراث ملے گی ، کیونکہ ولاء آزاد کرنے والے ہی کے لئے ہے۔

لیکن اگرغور کیا جائے تو اس حدیث میں جس ولاء (میراث) کا حصر کیا گیا ہے وہ ولاء عمّا قدہے، یعنی آزاد کرنے کی وجہ ہے جو میراث ملتی ہے وہ صرف آزاد کرنے والے کے لئے ہے اور مولی الموالات کو جومیراث ملتی ہے اس کی بنیا د دوسری ہے اور وہ بیہے کہ مسلمان کرنے والے نے اس نومسلم کو کفرسے نکالا ہے اور اسلام میں داخل کیا ہے، پس گویا اس نے مردہ کوزندہ کیا ہے پھراس نومسلم نے اس مسلمان کرنے والے کے ساتھ عقد موالات کیا ہے اور وہ اس نومسلم کی زندگی بھر مدد کرتا رہا اور قاعدہ ہے: الغوه بالغنه: اس لئے وہ مسلمان اس نومسلم کی زندگی اور موت میں اس سے سب سے زیادہ قریب ہے اس لئے جب اس نومسلم کا کوئی بھی وارث نہیں ہوگا تو میراث بیت المال میں نہیں رکھی جائے گی بلکہ اس مسلمان کرنے والے کو ملے گی کیونکہ اس کے ساتھ معاہدہ ہو چکا ہے۔ اور دیگرائمہ فرماتے ہیں: مولی الموالات وارث نہیں ہوگا ، پس تر کہ بیت المال میں داخل کیا جائے گا۔ان کے نز دیک قرآن کا مذکورہ تحكم آيت پاك ﴿ وَ أُولُوا الْأَرْضَامِر بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْضٍ فِي كِتْبِ اللهِ ٤٠ (الانفال: ٥٥) عنمنسوخ موكميا بـ (سورة الانفال آخرى آیت) اور باب کی حدیث کے بارے میں وہ جھزات کہتے ہیں کہ بیر دوایت سیح نہیں۔

سسند: ① بیروایت حضرت تمیم داری و الله سے عبدالله بن موہب روایت کرتے ہیں، یہی نام سیح ہے اور بعض روات عبدالله بن وہب مٹالٹو کہتے ہیں: یہ سیحے نہیں۔

② بدروایت عبدالعزیز رایشی نے عبداللہ بن موہب والتی سے اور انہول نے تمیم داری والتی سے روایت کی ہے، اس کی ایک دوسری سند ابودا ؤد (حدیث 2918) میں ہے،عبدالعزیز رالیٹھیا کہتے ہیں: میں نے عبداللہ بن موہب سے سنا، وہ حضرت عمر بن عبدالعزیز والیٹیویا سے حدیث روایت کررہے تھے، قبیصة بن ذویب سے روایت کرتے ہوئے ، پھر امام ابوداؤد کے استاذ ہشام بن عمار کہتے ہیں :عن تمیم الداری۔ اور دوسرے استاذیزید بن خالد کہتے ہیں: ان تمیمًا: یعنی پہلے استاذکی روایت میں قبیصہ حضرت تمیم مخاتئ سے روایت کرتے ہیں اور دوسرے استاذ کی روایت میں قبیصہ بیروا قعہ بیان کرتے ہیں، تمیم داری خاتئے سے روایت نہیں کرتے ، یہی پیچلی بن حمز ہ كى روايت ہے جس كا امام ترمذى رحمه الله نے حواله دیا ہے، پھر امام ترمذى وليني فرماتے ہيں: ميرے نزديك بير حديث متصل نہيں، کیونکہ قبیصہ اور عبداللہ بن موہب کی حضرت تمیم داری واٹنی سے ملاقات نہیں اور امام بخاری والٹیک نے بخاری شریف کتاب الفرائض

باب 22 میں فرمایا ہے: ین کو عن تمیم الداری، دفعه، قال: هو اولی الذاس بمحیالا و هماته واختلفوا فی صحة الخبر: یعنی تمیم داری زرات سے مرفوعاً ذرکیا جاتا ہے کہ بی مُرافِظَةً نے فرمایا۔ ''وہ مسلمان جس کے ہاتھ پر کسی نے اسلام تبول کیا ہے وہ اس نومسلم کی زندگی اور موت میں لوگوں میں سب سے زیادہ قریب ہی ،، اور محدثین میں اس حدیث کی صحت میں اختلاف ہے (اکثر محدثین جیسے امام ترذی اور امام بخاری حدیث کو صحح نہیں مانتے، چنانچہ امام بخاری نے یذکر فعل مجبول استعال کیا اور ابوزر عدوشق کہتے ہیں: هذا حدیث حسن متصل، لم اراحدا من اصل العلم یدفعہ (بذل مجبود 10:931 طبع جدید) چنانچہ بعض حصرات اس کو وارث قر ارنہیں دیتے اور اس کا ترکہ بیت المال میں داخل کرتے ہیں اور یہی امام شافعی والیشیاء کا قول ہے۔

ملحوظ ، شریفی شرح سراجی کے حواثی میں ہے کہ تمیم داری نظافی کی اس روایت میں یہی ہے کہ: الرجل یسلم علی یاں یو الینی ۔ یعنی ایک آدمی میرے ہاتھ پر مسلمان ہوتا ہے اور میرے ساتھ موالات کرتا ہے۔ الخ ، یہ قید ملحوظ رہنی چاہئے ، صرف مسلمان کرنے سے احناف کے نزدیک وارث نہیں ہوگا ، بلکہ جب عقد موالات کرے گا تب قر آن کریم کی روسے وارث ہوگا اور قر آن کریم کے اس علم کے بارے میں ہے جس کے قر آن کریم کے اس علم کے بارے میں ہے جس کے مسلمان ورثاء ہیں اور زیر بحث مسلمان نومسلم کا ہے جس کا کوئی وارث نہیں ہے اور اس نے جس کے ہاتھ پر مسلمان ہوا موالات کررگی ہے اور یہ حدیث جیسی بھی ہے اس بات کی تائید کرتی ہے کہ وہ تکم باقی ہے۔

ولدالزنا كأحكم:

زناکی وجہ سے جو بچہ پیدا ہووہ نہ تو زناکر نے والے کا وارث ہوتا ہے اور نہ اس کے کسی رشتہ دارکی میراث اسے ملتی ہے کیونکہ وراثت نسب کی وجہ سے ثابت ہوتی ہے جبکہ ولد الزنا اور زناکر نے والے کے درمیان نسب کا کوئی وجو نہیں ہوتا، اس طرح زانی اور اس کے درشتہ دار اس نیچے کی میراث نہیں پاسکتے، البتہ ولد الزناکی ماں اس کی وارث ہوتی ہے اور ایسے ہی وہ اپنی ماں کی میراث کا مستحق ہوتا ہے۔

لعنات: ما السنة: كياست ب، كياتكم ب\_ يسلم: اسلام قبول كرتاب على يدى الرجل: مسلمان كے ہاتھ پر۔ هواولى: وه زياده حقدار اور لائق ہے۔ بمحيائي: اس كى زندگى ميں عاهر: زنا كرے لايورث (راء پرزبر كے ساتھ): اس كا كوئى وارث نہيں ہوگا۔

#### بَابُ مَنْ يَرِثُ الْوَلاَءَ

باب ۲۲: اس شخص کے بارے میں ہے جو ولاء کا وارث ہوتا ہے

(۲۰۴۰) يَرِثُ الْوَلَاءَ مَنْ يَرِثُ الْمَالَ.

ترکیجینٹم: عمرو بن شعیب اپنے والد کے حوالے سے اپنے دادا کا یہ بیان نقل کرتے ہیں نبی اکرم مِیَّائِشِیَکَۃٓ نے فر مایا ہے ولاء کا وارث وہ شخص بنے گا جو مال کا وارث ہوگا۔

#### بات

#### باب ۲۳:

(٢٠٣١) الْمَرْاَةُ تَحُوزُ ثَلَاثَةَ مَوَارِيْتَ عَتِيْقَهَا وَلَقِيْطَهَا وَوَلَدَهَا الَّذِي كَلَا عَنَتُ عَلَيْهِ.

ترکیجی نبا: حضرت واثلہ بن اسقع مزیاتی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مِنَّا اَنْتُیْکَا فَا نِے عورت تین (قسم کے) ترکول کی وارث ہوتی ہے اپنے آزاد کیے ہوئے غلام کے ترکے کی جس بچے کواس نے اٹھا کر پالا ہواس کی (وارث بنتی ہے) اور اس کی وہ اولا دجس کے حوالے سے اس نے اپنے شوہر کے ساتھ لعان کیا ہو۔

### تشريع: ولاء كى وراثت كامسكه:

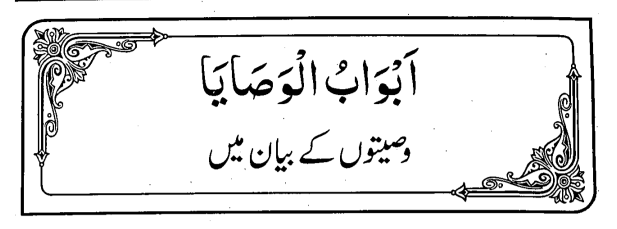
ولاء العتق اس سے مراد ہے کی کا آزاد کردہ غلام مرجائے اگر اس کے ذوی الفروض اور عصبات نسبی نہ ہوں تو پھر معتق آزاد کنندہ اس کا عصبات نسبی ہے وہ وارث ہوگا اور اگر معتق نہ ہوتو معتق کے ورنٹہ کو اس کی میراث ملے گی لیکن اس ورنٹہ کا عصبات نسبی ہونا ضرور کی ہے اور عصبات نسبی کا بھی مذکر ہونا ضرور کی ہے مؤنث رشتہ دار کو رید میراث نہیں ملے گی کیونکہ عور تیں صرف اپنے آزاد کردہ یا آزاد کردہ کے آزاد کردہ سے وراثت پاسکتی ہیں یعنی جس غلام کو اس نے آزاد کیا اس کی میراث عورت حاصل کرسکتی ہے۔

### لقوله:علياالسلام الولاءلمن اعتق:

لقیطھا: یعنی عورت نے جو بچیراستہ سے اٹھایا یا اس کی پرورش کی اب انقال کر گیا تو اس کا مال اس ملتقطہ کو دیا جائے گا اسحاق بن را موہ اس کے قائل ہیں البتہ جمہور امت نے فرمایا کہ لقیط کی میراث ملتقط کونہیں دی جائے گی بلکہ بیت المال میں جمع کر دی جائے گی جو نکہ لقیط و چونکہ لقیط بچہ آزاد ہوتا ہے اور آزاد کی کوئی ولا نہیں ہوتی میراث کا استحقاق یا تونسب سے ہے یا آزاد کرنے سے اور ظاہر ہے کہ لقیط و ملتقط کے درمیان نہنسب ہے اور نہ آزاد کرنے کے معنی فلا میراث اسحاق ابن را ہویہ واٹیٹی نے حدیث الباب سے استدلال کیا ہے۔ جواب سے ہے کہ بیروایت ثابت نہیں یا روایت کے معنی ہے ہیں کہ اصل تو اس میت کا مال بیت المال میں جانا چاہئے اور مصالح سلمین میں خرج کیا جانا چاہئے اور مصالح سلمین میں خرج کیا جانا چاہئے گریے ورت جس نے اس کو یالا ہے اس کے زیادہ قریب ہے اس لئے اس کو دینا بہتر ہے۔

ولدها التى لاعنت عنه: يعنى جس بچه كے بارے ميں اس نے لعان كيا ہے اس كى وراثت بھى اس عورت كو ملے گى كيونكه اس بچه كانسب اس عورت بح عن البت ہے۔ حقیق لغوى: الولاء: بفتح الواؤ تحوذ: عورت جمع كرسكتى ہے۔ مواریث ميراث كى جمع ہے، تركه، متروكه مال۔ عتیق: آزاد كرده۔ لقیط: رائے سے اٹھایا ہوا بچہ۔ لاعنت عنه: جس بچكى وجہ سے اس عورت نے لعان كيا۔





### بَابُمَاجَآءَفِى الْوَصِيَّةَ بِالثُّلُثِ

## باب ا: تہائی مال کی وصیت کا حکم

(٢٠٣٢) مَرِضُكُ عَامَ الْفَتُحِ مَرَضًا اَشُفَيْتُ مِنهُ عَلَى الْبَوْتِ فَأَتَانِ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَعُوُدُنِ فَقُلُتُ يَارَسُولَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

تو بخبکتہ: عام بن سعدا ہے والد (حضرت سعد بن ابی وقاص ٹاٹٹو ) کا یہ بیان نقل کرتے ہیں غزوہ فتح مکہ کے سال میں بیارہ و گیاا تنا بیارہ ہوا کہ موت کے قریب بیٹنی گیا نبی اکرم میل فیٹٹو میری عیادت کے لیے تشریف لائے میں نے عرض کی یارسول اللہ میل فیٹٹو میری ایک بیٹ ہے کیا میں اپنے تمام مال کی (اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرج کرنے ) کی وصیت کردول نبی اکرم میل فیٹٹو نبی ایک تبائی کے بارے میں کردول؟ آپ میل فیٹٹو نبیل میں نے عرض کی ایک تبائی کے بارے میں کردول؟ آپ میل فیٹر میں تم جو کچھ بھی خرچ کرو گے تہیں اس کا اجر کرجاؤ میاس سے زیادہ بہتر ہے کہ تم انہیں غریب چھوڑ کرجاؤ اوروہ لوگوں سے مانگتے پھریں تم جو پچھ بھی خرچ کرو گے تہیں اس کا اجر

ملے گا یہاں تک کہ جو پچھ بھی تم اپنی بیوی کے منہ میں ڈالو گے (تمہیں اس کا بھی اجر ملے گا)۔

رادى بيان كرتے ہيں ميں نے عرض كى يارسول الله مَرِ النَّفِيَّةَ كيا ميں اپنى ججرت ميں پيچھےرہ جاؤں گانبى اكرم مَرَ النَّفِيَّةَ نے فرماياتم میرے بعد بھی زندہ رہو گے اور ایباعمل کرو گے جس کے ذریعے تم اللہ کی رضا چاہو گے اس کے نتیج میں تمہاری قدر ومنزلے اور مرتبے میں اضافہ ہوگا ہوسکتا ہےتم میرے بعد بھی زندہ رہواور بہت سےلوگ تم سے نفع حاصل کریں اور بہت سےلوگوں کوتمہارے ذریعے نقصان حاصل ہو (پھر آپ مَلِّشْقِیَّ آپ دعا کی )اے اللہ میرے ساتھیوں کی ہجرت کو برقر ارر کھاور انہیں ایڑھیوں کے بل

### تشریع: وصیت کا حکم اور اس کے اقسام:

جہورائمہ اربعہ رئے اللہ کے زد یک بعض موقع پروصیت واجب ہے جبکہ اس کے ذمہ قرض ہو یا امانات ہوں یا کوئی حق واجب ہو خواہ وہ حق اللہ یا حق العبد ہوخواہ حق وارث ہو یا حق غیر وارث ہواورا گر کو کی واجب نہ ہوتو وصیت واجب نہیں بھی اس کے قائل ہیں۔ داؤد ظاہری رایشید فرماتے ہیں وہ اقرباء جو اس کی میراث کے حق دار نہ ہوں ان کے لئے بہرصورت وصیت واجب ہے ابن جریر،مسروق، قادہ نواٹنی طاؤس بھی اسی کے قائل ہیں۔داؤد ظاہری وغیرہ نے آیت شریفہ

﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدُكُمُ الْمَوْتُ إِنْ تَرَكَ خَيْرًا ۚ إِلْوَصِيَّةُ .. الآية ﴾ (القره: ٢٨٠)

"تمهارے أو پروصیت كوفرض كرديا ہے جبتم میں سے كى كوموت آپنچے اگراس نے تر كہ چھوڑا ہے اچھى وصیت سے استدلال کیا ہے نیز انہوں نے آپ مُرافِظَةً کے فرمان

ماحق امرء مسلم يبيت ليلتين وله شئي يوصى منه الاوصيته مكتوبة عندالا.

" کسی مسلمان کے لئے بیہ جائز نہیں ہے کہ وہ اپنے گھر میں راتیں اس حال میں گزارے کہ اس کے پاس کوئی ایسی چیز ہو جس کی وصیت کی جاسکتی ہومگروہ وصیت نہ کرے۔"

سے استدلال کیا ہے۔

جواب: جمہور فرماتے ہیں کہ یہ آیت حکماً منسوخ ہے میراث کا حکم نازل ہونے سے پہلے وصیت واجب تھی منسوخ ہونے کی دلیل يب كداس آيت مي وصيت للوالدين كا ذكر ب اوراب وصيت للوالدين بالإجماع منوخ بيز آپ مَانْ النَّهُ فَي فرمايا: لاوصيةلوارث.

حدیث کا جواب: بیے کہ یہی روایت مسلم میں ہے جس کے الفاظ ماحق امر ء مسلم له شئی یریدان یوصی منه وارد ہاں کے الفاظ دلالت کرتے ہیں کہ بیتھم اس شخص کے لئے ہے جو دصیت کا ارادہ کرے اگر وصیت واجب ہوتی تو ارادہ کے ساتھ مقیدنہ ہوتی ۔غیروارث کے لئے وصیت مستحب ہے تا کہ اس کا تواب اس کومل جائے نیز وصیت نا جائز اور مکروہ بھی ہوتی ہے مثلاً کوئی وصيت كرے ايسے اموركي جوشرعاً ناجائز ہول۔

مصلحت وصیت: الله کی راه میں بطور وصیت مال خرچ کر کے تواب حاصل کرنا یا دوست واحباب اور رشتہ داروں کو دے کران کو خوش کرنا۔

قاعدہ وصیت: کفن دفن اور ادائے قرض کے بعد جوتر کہ باقی رہااس کے تہائی میں وصیت پوری کی جائے گی اس کے بعد باقی ماندہ مال وارثوں کا ہے اگر ایک تہائی میں وصیت بوری نہ ہوتو وارثوں پر اس کا بورا کرنا واجب نہیں اگر وارث بورا کرنا چاہیں تو دوشرطوں كے ساتھ پوراكر سكتے ہيں۔(1)سب وارث موجود موں اوران كى رضا مندى مو۔ (2) سب وارث عاقل و بالغ موں نابالغ ومجنون

وصیت کے شرا كط: وصيت كرنے والا عاقل و بالغ اورآ زاد جونا چاہئے اى طرح يہى ضرورى ہے كہ جس كے لئے وصيت كى ہے وہ بوقت وصیت زندہ ہو نیزجس کے لئے وصیت کی ہے وہ وصیت لینے کی صلاحیت بھی رکھتا ہو۔جس چیز کی وصیت کی ہووہ چیز وصیت کے وقت موجود بھی ہونیز قابل تملیک ہوای طرح یہ بھی ضروری ہے کہموصی ، وارث نہ ہووصیت تہائی مال سے زیادہ کی نہ ہوجس کا نہ کوئی وارث ہواور نہ قرض ہوا بیا شخص اپنے بورے مال کی وصیت کرسکتا ہے سب سے پہلے وصیت واجبہ کو بورا کیا جائے گا۔ اسلام میں سب سے چہلی وصیت:

حضرت براء بن معرور مخالفی کی وصیت سب سے پہلی ہے کہ انہوں نے وصیت کی تھی میرے مال کا تہائی حصہ نبی کریم مُطْفَقَعَةً کو پیش کیا جائے ان کے وارثین نے تہائی مال پیش کردیا جس کو قبول فر ماکر آپ مَطْلِطُنَا ﷺ نے ان کے وار شہووا پس کردیا تھا۔ لعنات: وصایا: وصیت کی جمع ہمثل ہدایا وہدیہ وصایا: "وصیة" کی جمع ہے، وہ خاص عہد جس پر عمل درآمد وصیت کرنے والے کی موت کے بعد ہوتا ہے۔ وسمیت الوصیة لانه وصل ما کان فی حیاته هما بعدہ بعض نے ا*س طرح تعبیر کی*ا و هو *عہد* خاص مضاف الى مابعد الموت \_

## بَابُمَاجَآءَ فِي الْوَصِيَّةَ بِالثَّلُثِ

### باب۲: نتہائی مال میں وصیت کے بارے میں ہے

(٢٠٣٣) إِنَّ الرَّجُلَ لَيَعْمَلُ وَالْمَرْأَةُ بِطَاعَةِ اللهِ سِتِّينَ سَنَةً ثُمَّ يَخُصُرُ هُمَا الْمَوْتُ فَيُضَارَّانِ فِي الْوَصِيَّةِ فَتَجِبُ لَهُمَا النَّارُ ـ ثُمَّ قَرَا عَلَى آبُو هُرَيْرَةَ (مِن بَعْدِوَصِيَّةٍ يُوْصَى بِهَا آوُ دَيْنٍ غَيْرَ مُضَارٍّ وَّصِيَّةً مِّنَ اللهِ) إلى قَوْلِهِ (ذٰلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيْمُ).

تَوْجَجْهَا بُهِ: حضرت ابو ہریرہ مُظالِنُهُ نبی اکرم مُطَلِّنِ عَلَيْهُمُ فرمان لَقَل کرتے ہیں کوئی مرد یا کوئی عورت ساٹھ سال تک اللہ تعالیٰ کی فرما نبرداری کرتے رہتے ہیں پھر جب موت ان کے قریب آتی ہے تو وہ وصیت میں وارثوں کو نقصان پہنچاتے ہیں جس کے نتیج میں ان کے لیے جہنم واجب ہوجاتی ہے۔راوی بیان کرتے ہیں پھرحضرت ابو ہر یرہ نظائھ نے میرے سامنے میآ یت پڑھی۔وصیت کے بعد جو کی گئ ہواور قرض کی ادائیگی کے بعد کوئی نقصان پہنچائے بغیر بیاللہ تعالی کا تھم ہے۔ بیآیت یہاں تک ہے بیر بڑی کامیابی ہے۔ تشریع: تمام علاء کااس پراتفاق ہے کہ تہائی سے زیادہ کی وصیت جائز نہیں، بلکہ تہائی سے کم کی وصیت مستحب ہے کیونکہ نبی مَطْفَطَيّاتُم نے تہائی کو''بہت'' قرار دیا ہے اور حضرت شاہ ولی اللہ صاحب قدس سرۂ نے فر مایا ہے کہ دو وجہ سے تو وصیت جائز ہی نہیں ہونی چاہئے۔

پہلی وحب، ایک: عرب وعجم کی قوموں میں میت کا مال اس کے ورثاء کی طرف منتقل ہوتا ہے اور بیان کے نزد یک فطری بات اور لازی امر جیسا ہے اور اس میں بے تار مصلحتیں ہیں، پس جب کوئی شخص بیار پڑتا ہے اور موت اس کونظر آنے لگتی ہے تو ور ثاء کی ملکیت کی راہ کھل جاتی ہے، یعنی مرض الموت میں میت کے مال کے ساتھ ورثاء کاحق متعلق ہوجا تا ہے، پس غیروں کے لئے وصیت کرکے ور ثاءکواں چیز سے مایوں کرنا جس کی وہ امید باندھے بیٹے ہیں: ان کے حق کا انکار اور ان کے حق میں کوتا ہی ہے۔

دوسسری وحب، حکمت کا تقاضایہ ہے کہ میت کا مال اس کے بعد اس کے ان قریب ترین لوگوں کو ملے جواس کے سب سے زیادہ حقدار،سب سے زیادہ مددگاراورسب سے زیادہ عم خواررہے ہوں،اورایساماں باپ اولا داوررشتہ داروں کےعلاوہ کوئی نہیں،اس وجبہ سے دور اول کے ہنگامی حالات میں جوموالات (آپس کی دوستی) اور مواخات (بھائی چارگ) کی وجہ سے میراث ملتی تھی اس کوختم کردیا گیا اور رشته داری کی بنیاد پر توریث کا تھم نازل ہوا، سورۃ انفال آیت 75 میں ارشاد پاک ہے۔

تَرَجِّجِينَهُ: ''اور جولوگ رشته دار ہیں: کتاب الله میں ایک دوسرے (کی میراث) کے زیادہ حقدار ہیں''۔

مگر باہیں ہم۔ بار ہا ایس باتیں پیش آتی ہیں کہ رشتہ داروں کے علاوہ لوگوں کی غم خواری ضروری ہوجاتی ہے، اور بہت س مرتبہ مخصوص حالات مقتضی ہوتے ہیں کہ ان کے علاوہ کوتر جیج دی جائے ، اس لئے وصیت کی اجازت دی گئی، مگر دوسروں کے لئے وصیت کی کوئی حدمقرر کرنی ضروری ہے تا کہ لوگ اس سے تجاوز ند کریں، شریعت نے وہ حد ایک تہائی مقرر کی ہے کیونکہ ورثاء کوتر جیج دینا ضروری ہے، اور اس کی بہی صورت ہے کہ ان کوآ دھے سے زیادہ دیا جائے ، اس لئے ورثاء کے لئے دو تہائی اور ان کے علاوہ کے کئے ایک تہائی مقرر کیا گیا۔

تہائی مال سے زیادہ کی وصیت کرنا بالاتفاق ناجائز ہے، ہاں اگر کوئی تہائی سے زیادہ کی وصیت کرنا چاہے اور وارث اس کی اجازت بھی دیں تو پھریہ وصیت نافذ ہوگی بشرطیکہ وارثوں میں کوئی پاگل اور نابالغ نہ ہولیکن اگر وصیت کرنے والے کا کوئی وارث نہ ہو نه ذوى الفروض اورعصبات ميں سے اور نه ذوى الارحام ميں ہے، تو پھراس كى وصيت على الاطلاق جائز ہے اگر چه وہ تہائى سے زيادہ ہی کیوں نہ ہو، البتہ شافعیداور مالکید کے نزدیک الی صورت میں بھی تہائی سے زیادہ کی وصیت نافذ نہیں ہوگی بلکہ تہائی مال تک وصیت نا فذ کرنے کے بعد بقیہ مال بیت المال میں جمع کرا دیا جائے گا۔

حنف ہے۔ کہتے ہیں کہ عبداللہ بن مسعود مزالتو سے الی روایات منقول ہیں جن میں وارث نہ ہونے کی صورت میں تہائی مال سے زیادہ کی وصیت کا ذکر ہے، اس سے معلوم ہوا کہ جب وارث نہ ہوں تو تہائی سے زیادہ کی بھی وصیت کی جاسکتی ہے اور حدیث باب میں گو کہ تہائی سے زیادہ کی وصیت نہ کرنے کا ذکر ہے لیکن بیاس صورت میں ہے جب وصیت کرنے والے کے وارث موجود ہوں اورجس کا کوئی وارث نه ہو، آیا اس کی وصیت تہائی ہے زیادہ میں نا فذنہیں ہوگی؟ اس کا ذکر اس حدیث میں نہیں ہے لہذا حدیث باب سے بیاستدلال کرنا کہ تہائی سے زیادہ کی وصیت علی الاطلاق نا جائز اور باطل ہے، درست نہیں ہے۔

#### حفرت سعد وللنوركانيو كابدوا قعدكب بيش آيا:

جة الوداع ميں يافتح كمه كے موقع پر،جمهور كنزديك رائح بيب كه بيدوا قعه ججة الوداع كے موقع پرچش آيا،صرف ابن عينيك روایت میں فتح مکہ کا ذکر ہے جے محدثین نے ان کا''وہم'' قرار دیا ہے، حافظ ابن حجر پراٹیٹیا فرماتے ہیں کی ممکن ہے حضرت سعد مناشقہ کی یماری کا واقعہ دو مرتبہ پیش آیا ہو، ایک مرتبہ فتح مکہ کے موقع پر اور دوسری بار ججة الوداع کے زمانے میں ، پہلی مرتبہ حضرت سعد کا کوئی وارث نہیں تھااور ججۃ الوداع کےموقع پران کی لڑ کی وارث تھی ، اس طرح دونوں کی روایات میں تطبیق ہو جاتی ہے۔

والثلث كثير: (تهالُ بهت ب)اس كتين معنى بيان كئے كئے ہيں:

- (1) وصیت کا انتہائی درجہ تہائی ہے، اس سے زائد درست نہیں، اور اس میں بھی بہتر بیہ ہے کہ تہائی سے بھی کم میں وصیت کی جائے۔
  - (2) یامعنی بیویں کہ تہائی مال کی وصیت یا اسے صدقہ کرنا کامل ترین درجہ ہے جس کا اجرو ثواب بہت زیادہ ہے۔
    - (3) تہائی بھی کثیر ہے لیل نہیں ہے،

شافعید نے تیسرے معنی کورجے دی ہے جبکہ حنفیہ کے نزدیک پہلامعنی رائے ہے۔

يارسول الله ﷺ اخلف عن هجرتي. (اے اللہ كرسول مَالْنَظَةَ ! كيا ميں ججرت كِثواب كاكال) سے يحصے چيوڑ ويا جاؤں گا؟اس سوال کا منشابی تھا کہ صحابہ کرام میں اُنٹی مدینہ منورہ ہجرت کے بعد کسی اور جگہ رہائش اور وفات کو پسندنہیں کرتے تھے،اسے جحرت کے ثواب میں نقص اور کمی شار کرتے تھے، حضرت سعد مٹاٹھ سفر حج میں چونکہ مکہ مکرمہ میں شدید بیار ہو گئے تھے، اس لئے پوچھنے لگے کہ کیا میں آپ کی معیت میں مہاجرین کے ساتھ مدینہ منورہ نہیں جاؤں گا، کہیں ایسا نہ ہو کہ میری یہیں وفات ہوجائے، یول میری ججرت میں نقص واقع ہوجائے، نبی کریم مُطَّنْظُ اُنے انہیں تسلی دی کہ اگرتم مرض کی وجہ سے مدینه منورہ نہ جاسکوتو پریثان ہونے کی ضرورت نہیں کیونکہ تم اس کے بعد جو بھی نیک عمل اللہ تعالیٰ کی رضا کے لئے کرو گے اس سے تمہارے در جات بلند ہوں گے اورآپ کے زعم کے مطابق ہجرت کے ثواب میں جو کمی واقع ہوگی وہ یوں پوری ہوجائے گ۔

حتى ينتفع بك اقوام ويضرك الاخرون: ني كريم مُؤْفِينَا في أنبيل پيشين كوئي دى كرتم مير بعد زنده رموك، کچھلوگوں کوتم سے فائدہ جبکہ بعض دوسروں کونقصان ہوگا،نفع مسلمانوں کو ہوگا کہ تمہارے ذریعہ کفار ومشرکین کے علاقے عراق دغیرہ فتح ہوں گے جنیمتیں حاصل ہوں گی ادر کا فروں کوتمہاری وجہ سے ضرر پہنچے گا ، وہ مسلمانوں کے سرنگوں اور ماتحت ہو جا نمیں گے اور ان کی سرزمین پراہل اسلام کا تسلط ہوجائے گا چنانچہ ایسا ہی ہوا ان کے ذریعہ عراق وغیرہ فتح ہوئے ، بہت سے لوگوں کو اس طرح بھی فائدہ ہوا کہ وہ پہلے مرتد ہو گئے تھے انہوں نے اپنے ارتداد سے توبہ کی اور راہ راست پر آ گئے اور جوار تداد سے باز نہ آئے ، انہیں قتل کردیا، انہیں گویا حضرت سعد مٹاٹنو کے ذریعہ ضرر پہنچا، حاصل ہیر کہ'' نفع'' میں وہ تمام فوائد داخل ہیں جوحضرت سعد ٹاٹٹوز کے ذریعہ مسلمانوں کو پہنچے اور''ضرر'' میں وہ تمام صورتیں شامل ہیں جن کی وجہ سے کا فرمشر کین اور مرتدلوگوں کو ضرر لاحق ہوا۔

ولكن البائنس معلى بن خولة: خسته حال اور ضرر والاتوسعد بن خوله ہے، كيونكه ان كى وفات مدينہ كے بجائے مكه مكرمه میں ہوئی ،انہوں نے ہجرت کی تھی یانہیں؟

اکثر حضرات کی رائے بیہ ہے کہ سعد بن خولہ ڈٹاٹھ نے مدینہ منورہ کی طرف ہجرت کی تھی ،غز وہ بدر میں بھی شریک ہوئے ،مگر پھر مكه مكرمه دالي على سطح سطح اور پھروہيں پرفوت ہوئے ،اس اعتبار سے يہ جملہ نبي كريم مُؤَافِيَّةً كى طرف سے بطور رحم كے ہوگا كه آپ مَانْ اَنْ بِرْسَ کھا رہے ہیں کہ ان کی وفات مدینہ کے بجائے مکہ میں ہوئی ہے اور ان کے خیال کے مطابق ان کی وفات مدیندمیں نہ ہوسکی۔ لعنات: اشفیت منه: میں مرض کی وجہ ہے (موت) کے قریب ہوگیا، کنارے پینے گیا، ولیس پر ثنی: میرا (اصحاب فروض میں سے) کوئی وارث نہیں، فأوصى: کیا میں (سارا مال صدقہ کرنے کی) وصیت کردوں۔ شطر: نصف، قال الثلث، آپ نے فرمایا: ہاں تہائی مال کی وصیت کرسکتے ہو، تند: تو چھوڑ دے۔ انك ان تند: اس میں "ان" حرف شرط اور حرف ناصب دونوں ہوسکتاہے،اگراسے ترف شرط قرار دیا جائے تو تذر شرط ہونے کی وجہ سے حالت جزم میں ہوگا،اوراس کی جزاء تقیریرعبارت کے بعد یول ہوگی فھو خیر من ان تناد ھھر ، اور اگر ان مصدر یہ ہوتو پھر "تناد "منصوب ہوگا بیصورت بہتر ہے کیونکہ اس صورت میں محذوف عبارت نکالنے کی ضرورت نہیں پڑتی ،اور تقدیر عبارت سے احتراز بہر حال بہتر ہے۔ عالته: عائل کی جمع ہے، محتاج وفقیر، کثیر العیال۔ يتكففون: مانكنے كے لئے لوگوں كے سامنے ہاتھ پھيلائيں۔ اخلف عن هجرتی: كيا مجھے بجرت كے ثواب سے پیچھے چپوڑ ديا جائے گا (یعنی اگرمیری وفات ہجرت کے بعد مدینہ کے بجائے مکہ میں مرض کی وجہ سے ہوگئ تو کیا میری ہجرت قبول نہیں ہوگی؟) أجرت: ماضى مجهول كاصيغه ب : مخصِّه اجروتواب ديا جائے گا۔ أمض: باب افعال كاصيغه امر ہے: تومكمل كردے، ياية كميل تك پہنجا دے۔ ولاتردهم على اعقابهم: اورتوان كوايريول كيل ندلونا، يعنى ان كى جرت كوثواب ميس كوئى كى ندر لعلك: شايدكة آپ،ايس الكتاب كه آپ، 'لعل' اگرچه عموماً اميد كمعني ميس بوتا بيكن جب إس كا فاكل الله تعالى بويارسول كريم مُطَنِّينَةً تو پھريه ونقين ورامرواقع كے معنى ميں ہوتا ہے، يہاں يہي مراد ہے۔بائس:قابل رحم، خسته حال ،ضرر والا \_ يد في له: َ آپِ مَلِّلْنَظِيَّةَ معد بن خوله مْنَاتْنُوهِ پررهم اورترس کھاتے تھے۔ یضاد ان: وہ دونوں ضرر اور نقصان پہنچاتے ہیں۔

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي الضّرَارِ فِي الْوَصِيَّةِ

#### باب: وصيت مين ورثاء كونقصان پهنجانا

عَنَ أَنِي هُرَيْرَةَ وَاللَّهِ اللَّهُ عَنَ رَسُولِ اللهِ عَلَى قَالَ إِنَّ الرَّجُلَ لَيَعْمَلُ وَالْمَرُ أَقُوبِطَاعَةِ الله وسِيِّينَ سَنَةً ثُمَّ يَحْضُرُهُمُ المَوْتُ فَيُضَارًا إِنِ فِي الْوَصِيَّةِ فَتَجِبُ لَهُمَا النَّارُ ثُمَّ قَرَأَ عَلَى آبُوْ هُرَيْرَةً مِنْ بَعُلِ وَصِيَّةِ يُوْطَى إِمَا ٱۅؙڬؽؙڹۣۼؘؽڒمُضَارٍ<sub>ۨ</sub>ۅٙڝؾَّةً مِّنُ الله ِ الى قَوْلِه ذٰلِك الْفَوْزُ العُظِيُمُ.

تَرْجِيْجَتْهِ: حضرت ابوہریرہ وَاللّٰهُ بیان کرتے ہیں که رسول الله مَالِشَيِّئَةً نے فرمایا کتنے ہی مرداورعورتیں ساٹھ برس تک الله تعالیٰ کی اطاعت میں عمل کرتے رہتے ہیں پھران کوموت آتی ہے۔ تو وصیت میں وارثوں کونقصان پہنچا دیتے ہیں۔جس کی وجہ ہے ان پرجہنم واجب ہوجاتی ہے۔راوی فرماتے ہیں پھرحضرت ابوہریرہ ڈٹاٹنو نے بیآیت پر طی:

﴿ مِنْ بَعْنِ وَصِيَّةٍ يُّوْمِنى بِهَا آؤ دَيْنٍ ١٠٠٠ الآية ﴾ (الناء)

"وصیت بوری کرنے کے بعد جووصیت کی جائے یا ادائیگی قرض کے بعدلیکن وصیت میں کسی کونقصان نہ پہنچایا جائے یہ اللہ

تشريع: يهال مصرى نسخه مل يه باب ہے اور وصيت مين نقصان يہنچانا يد ہے كه تهائى سے زائد كى وصيت كرے يا وارث كے لئے

وصیت کرے، بید دونوں صورتیں شرعاً باطل ہیں، اس لئے ان پرعمل نہیں ہوگا یا مرض موت میں وارث کوغیر وارث کو مال بخش دے یا ا پنی حیات میں بعض ورثاء کوزیادہ دے دے اور بعض کو کم دے یا بالکل محروم کردے، بیسب صورتیں نقصان پہنچانے کی ہیں۔ وارثول كونقف أن بهي أناحب أرجسين:

باب کی دوسری حدیث سے حقوق العباد کی اہمیت ثابت ہوتی ہے جولوگ ساری زندگی اللہ تعالیٰ کی عبادت میں گزار دیتے ہیں لیکن بندوں اور رشتہ داروں کے حقوق کا لحاظ نہیں کرتے تو وہ اللہ تعالیٰ کے غضب کے مستحق ہوجاتے ہیں چنانچہ نبی کریم شِلَطْفِیَجَ نے فرمایا کہ جولوگ خواہ مرد ہوں یا خواتین ،ساٹھ سال تک اللہ تعالیٰ کی عبادت کرتے ہیں مگر زندگی کے آخری کھات میں غیر شرعی طریقے ہے ایسی کوئی وصیت کرجاتے ہیں جس سے ان کے وارثوں کو ضرر و نقصان پہنچتا ہے تو وہ اس طرح طویل عرصہ عبادت کے باوجود اللہ تعالیٰ کے عذاب اور جہنم کے مستحق ہوجاتے ہیں کیونکہ اس حق تلفی میں اللہ تعالیٰ کے حکم سے روگر دانی اور اس کی مقرر کر دہ ہدایات سے تجاوز لازم آتا ہے،حضرت ابو ہریرہ مخالیجہ نے بطور تائید کے مذکورہ بالا آیت پڑھی کیونکہ اس آیت سے بھی یہی ثابت ہوتا ہے کہ ایک تہائی سے زیادہ کی وصیت کر کے اپنے وارثوں کوضرر پہنچانا جائز نہیں ہے۔

#### وصيت مين ضرر پنجانے كمعنى:

قرآن مجیدیں اللہ تعالی نے وصیت کے بارے میں' غیرمضار'' کا لفظ استعال فرمایا ،جس کے معنی سے بیں کہ ایسی وصیت کی جائے جس سے وارثوں کا نقصان نہ ہو، اس نقصان کی مختلف صورتیں ہیں، تہائی مال سے زیادہ کی وصیت کی جائے ، سی ایک وارث کے لئے سارے مال کی وصیت کرجائے ، تمام مال ایک ہی وارث کو ہمبہ کردے اور دیگر وارثوں کومحروم کردیا جائے ، وصیت کرکے پھراس سے ا نکاری ہوجائے اورایسے لوگوں کے لئے وصیت کی جائے جواس کے اہل نہ ہوں ، یہتمام صورتیں ایسی ہیں جن میں ہے کسی ایک کا بھی ارتکاب کرلیا جائے تو آ دمی جہنم کا مستحق ہوجا تا ہے اور اس کی ساری زندگی کے اعمال ضائع ہوجاتے ہیں اس لئے اس طرح کی وصیت سے احتر از کرنا شرعا انتہائی ضروری ہے تا کہ اس وعید سے بچا جا سکے۔

اورمشكوة (مديث 3078 باب الوصايا) مين مديث ب: من قطع ميراث وارثه قطع الله ميراثه من الجنة يومر القيامة: جس نے اپنے وارث كى ميراث كاك دى، قيامت كےدن الله تعالى جنت سے اس كى ميراث كاك ديں مراث كا، وارث ك حصۂ **میراث کوکاٹنے کی شکل یہی ہوتی ہے کہا پن زندگی میں بعض ورثاءکو یا غیر ورثاءکو مال جائیداد ہبہ کردے جس سے بعض وارث یا** سارے ورثاءمحروم رہ جائیں،اس کی آخرت میں سز ابہت سخت ہے،اللہ تعالیٰ جنت سے اس کا حصہ کاٹ دیں گے۔

#### ابُ مَاجَآءَ فِي الْحَثِّ عَلَى الْوَصِيَّةِ

### باب ۳: وصیت پراُ بھارنے کے بارے مین ہے

(٢٠٣٣) مَاحَقُ امُرِي مُسُلِمٍ يَّبِينُ لَيْكَ يُنِ وَلَهُ مَا يُوصِى فِيهُ والَّا وَوَصِيَّتُهُ مَكْتُوبَةٌ عِنْلَهُ.

تَوْجِهَا بَهِ: حضرت ابن عمر تظافی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطَافِظَةً نے فرمایا ہے جس مسلمان کے یا س کوئی ایسی چیز موجود ہوجس کے

بارے میں وہ وصیت کرسکتا ہوتو اسے اس بات کاحق حاصل نہیں ہے کہ وہ دورا تیں گزرجا ئیں (اور اس نے وصیت نہ کھی ہو) اس کی وصیت اس کے پاس کھی ہوئی ہونی چاہئے۔

تشریع: چنانچدابن عمر مناتمان فرمایا جب سے میں نے آپ مُؤالفَظاتا سے بیا میری کوئی رات نہیں گزری کہ وصیت میرے یاس نہ لکھی ہوئی ہو۔مطلق وصیت کے دجوب وعدم وجوب کے بارے میں تفصیل گزر چکی ہے جس کا حاصل بیہے کہ واجبات کے حق میں وصیت واجب اورغیر واجبات کے بارے میں غیر واجب ومستحب ہے مذکورہ روایت کا تعلق یا تو واجبات سے ہے یا بیرکہا جائے روایت کے الفاط استحباب بردال ہیں کیونکہ روایت میں مسلم فرمایا جوصیغہ ندب ہے لی المسلم نہیں فرمایا ہے جوصیغہ وجوب ہے چنانچہ امام شافعی را تھا نے ا فرمایاروایت کے معنی مید کرمزم واحتیاط مسلمان کے حق میں میہ ہے کہ وصیت مکتوب ہونی چاہئے اور اس بارے میں اس کوجلدی کرنی چاہئے۔ وصيت لكھنے كاطريقه: احكام الميت ميں مذكور باس كود كيوليا جائـ

شھاد علی الوصیة: جمہور علماء کے نزدیک وصیت کا مکتوب ہونا کافی نہیں ہے بلکہ شرعی گواہی کا ہونا ضروری ہے کیونکہ حق غیراس ے متعلق ہے جس کے ازالہ کے لئے جمة شرعیہ ضروری ہے البتہ محمد بن نصر مروزی والٹیائہ نے فرمایا کہ کتاب وصیت بھی کافی ہے بظاہر الحدیث۔ جبکہ جمہور کے نز دیک قضاء وصیت کے ثبوت کے لئے شری شہادت ضروری ہے، ان کا استدلال قرآن مجید کی آیت ﴿ شَهَا دَةُ بَيْنِكُمْ إِذَاحَضَرَ أَحَدُكُمُ الْمُوتُ حِيْنَ الْوَصِيَّةِ ﴾ (المائده:١٠١) \_ \_\_\_

حدیث باب سے اس بات پراستدلال کرنا کہ شہادت شرط نہیں، درست نہیں کیونکہ اس میں شہادت کے شرط ہونے یا نہ ہونے کا کوئی ذکرنہیں،لہذا حدیث کے معنی میہ ہیں کہ وصیت اپنی معروف شرا کط کے مطابق کھی ہوئی ہونی چاہئے اور وصیت پر گواہ بنانا بھی ان معروف شرا لط میں سے ہے، اس کئے حدیث باب سے جمہور کی تائید ہی ہوتی ہے۔

### بَابُمَاجَآءَ أَنَّ النَّبِيِّ اللَّهِ لَمُ يُوْصِ

## باب ، نبی کریم صَلِّالْتُعَايِّعَ أَنْ صِیت نہیں کی

(٢٠٣٥) قَالَ قُلْتُ لِابْنِ آبِيْ آوُفَى آوُصَى رَسُولُ اللهِ عَلَيْ قَالَ لَا قُلْتُ كَيْفَ كُتِبَتِ الْوَصِيَّةُ وَكَيْفَ آمَرَ النَّاسَ قَالَ آوُصَى بِكِتَابِ اللهِ.

تَرَجِي مَنْها: طلحه بن مصرف رناتي بيان كرت بيل ميل في حضرت ابن الى او في مناتي سه دريافت كيا كيا نبي اكرم مَرافَظَيَّة في وكي وصيت كي تھی انہوں نے جواب دیانہیں میں نے کہالوگوں پر وؤصیت کیوں لازم کی گئی ہے اور آپ مِزَافِظَیَّمَ نے لوگوں کواس کا حکم کیوں دیا ہے؟ تو انہوں نے کہا نبی اکرم مُلِّا فِی اَللہ کی کتاب (پرعمل پیرارہے کی) وصیت کی تھی۔

تشريح: عن طلحة بن مصرف قال قلت لابن ابي اوفي اوصى رسول الله على الله قلت و كيف كتبت الوصية وكيف امر الناس؛ قال بكتاب الله تعالى - طلح بن معرف كبت بين كمين في ابن ابي اوفي تالي سي يوجها كم كيا نى كريم مُرَافِيَةً في وصيت فرمائى؟ انهول نے كها: نهيں، ميں نے عرض كيا: پھروصيت كيے فرض كى كئ اور آپ نے لوگول كو وصيت

کرنے کا حکم کیسے دیا؟ (جبکہ آپ نے خود وصیت نہیں کی) انہوں نے کہا کہ: نبی کریم مُطَافِیَّةَ نے کتاب الله (پرعمل کرنے اور اسے مضبوطی سے تقامنے) کی وصیت فرمائی ہے۔ آپ مُطَافِیَّةً نے مال ومتاع کی وصیت نہیں کی مطلحہ بن مصرف ٹواٹٹو کے سوال کا مثنا، مقصد اور سبب کیا تھا، دو تول ہیں:

- (1) ممکن ہے ان کا مقصد یہ ہو کہ آپ مَرِّ النظامِیَّ آنے مال ومتاع اور سازوسامان کی کسی کے لئے وصیت کی ہے؟ حضرت عبدالله بن ابی اوفی مُن اللہ نے فرمایا کہ آپ نے ایسی کوئی وصیت نہیں کی ، آپ کے پاس جو مال ہوتا وہ صدقہ کردیا کرتے تھے۔
- (2) یا سوال کا منشا ہے ہے کہ شیعہ نے یہ پروپیگنڈہ کیا تھا کہ حضور مُرالسُّے آئے نے خلافت علی بناٹیو کی وصیت فرمائی تھی لیکن حضرت صدیق اکبر مخالِی وغیرہ نے ظلماً انہیں خلافت نہیں دی، حضرت عبداللہ بن ابی اوفی مخالِی نے فرمایا کہ آپ مِرَالسَّے آئے نے خلاف علی کی کوئی وصیت نہیں فرمائی ،اس کی تاکید صحیح بخاری کی اس روایت سے بھی ہوتی ہے جس میں ہے کہ پجھلوگوں نے حضرت عاکشہ مخالِی انہوں نے اس پاس حضرت علی مخالِی مؤلو کے وصی ہونے کا ذکر کیا تو حضرت عاکشہ مخالِی انہیں کب وصیت کی گئی ہے، گویا انہوں نے اس طرح کی وصیت کی نفی فرمائی ہے۔اس حدیث میں حضرت عبداللہ بن ابی اوفی مخالِی نے نسوال کے منشا اور اس موقع کی مناسبت طرح کی وصیت کی نفی فرمائی ہے،مطلق وصیت جو امور دین سے متعلق ہے، مثلاً صدیق اکبر مزیانی کو خلیفہ بنانے کی وصیت ، جزیرہ عرب سے مشرکین کو نکا لئے ،نماز اور غلاموں کے ساتھ حسن سلوک کی وصیت و تا کید ، آنے والے وفود کو بنانے موست جن کا ذکر دیگر احادیث میں انعام واکرام کے ساتھ دخصت کرنے کی وصیت اور حضرت اسامہ بڑا نیو کے کشکر کو بیسینے کی وصیت جن کا ذکر دیگر احادیث میں انعام واکرام کے کسی بھی وصیت کی نفی کرنامقصود نہیں۔

#### كتاب الله يرهمل كرنے كى وصيت وتاكيد:

حضرت عبداللہ بن ابی اوئی نے فرمایا کہ نبی کریم سَرِ اَنْظَیَا ہِنَ است کو اس بات کی تا کید اور وصیت فرمائی کہ وہ کتاب اللہ پرعمل کریں، اس سے درحقیقت اس حدیث کی طرف اشارہ کرنا مقصود ہے جس میں نبی کریم مَرِ اَنْظَیَا ہِنَے نے قر آن مجید کو مضبوطی سے تھا نے ک وصیت فرمائی ہے کہ اس پرعمل کرنے سے تم راہ راست پر رہو گے اور گراہی کا شکار نہ ہوسکو گے اور کتاب اللہ پرعمل چونکہ رسول مَرِ اِنْظَیٰ اِنْ اُنْ اِنْ اِنْ اِنْدُ بِر عمل کرنے کی وصیت میں سنت پرعمل کرنا بھی داخل ہے، لہذا دینی امور سے متعلق کی سنت کے بغیر ممکن نہیں، اس لئے کتاب اللہ پرعمل کرنے کی وصیت میں سنت پرعمل کرنا بھی داخل ہے، لہذا دینی امور سے متعلق آپ کی وہ متمام جزوی وصیتیں جن میں سے بعض کا ذکر او پر گزر چکا ہے، کتاب اللہ میں داخل ہیں، اگر چہ ابن ابی اونی میں ہے بعض کا ذکر او پر گزر چکا ہے، کتاب اللہ میں داخل ہیں، اگر چہ ابن ابی اونی میں ہے اور کے ان الاحدی کے اس حدیث میں الگ سے ذکر نہیں کیا۔ (تحف الاحوذی 6/258)

فائك: حضرت عبدالله بن ابى اوفنى مِن الله نظر من عمر يائى ہے، 87 ھايس كوفه ميں آپ كا انتقال ہوا ہے اور كوفه ميں آخرى صحابى جن كا انتقال ہوا وہ آپ ہيں۔

#### بَابُ مَاجَآءَ لَاوَصِيَّةً لِوَارِثٍ

باب ۵: وارث کے لئے وصیت جا تزنہیں

(٢٠٣١) سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ فِي خُطْبَتِهِ عَامَر حَجَّةِ الْوَدَاعِ إِنَّ اللهَ قَدُ اَعْطَى لِكُلِّ ذِي حَقِّهُ فَلَا

وَصِيَّةَلِوَادِثٍ الْوَلَىُ لِلْفِرَاشِ وَلِلْعَاهِرِ الْحَجَرُ وَحِسَابُهُمْ عَلَى اللهِ وَمَنِ ادَّعَى إلى غَيْرِ أَبِيْهِ أَوِ انْتَمَى إلى غَيْرِ مَوَالِيْهِ فَعَلَيْهِ لَعُنَةُ اللهِ التَّابِعَةُ إلى يَوْمِ الْقِيَامَةِ لَا تُنْفِقُ امْرَأَةٌ مِّنُ بَيْتِ زَوْجِهَا إلَّا بِإِذْنِ زَوْجِهَا قِيْلَ مَوَالِيْهِ فَعَلَيْهِ لَعْنَةُ اللهِ التَّابِعَةُ مَرْدُودَةٌ وَاللَّيْنَ مُوالِينَا ثُمَّ قَالَ الْعَارِيَةُ مُؤَدَّاةٌ وَالْمِنْحَةُ مَرْدُودَةٌ وَاللَّيْنَ مُقَضِيُّ وَالزَّعِيْمُ غَارِمٌ.

ترجیجہ بنا: حضرت ابوامامہ بابلی من التی بیان کرتے ہیں میں نے نبی اکرم مُلِقَظِیماً کو ججۃ الوداع کے موقع پر خطب کے دوران ہے ارشاد فرماتے ہوئے سنا ہے بے شک اللہ تعالی نے ہر حق دار کواس کاحق دے دیا ہے تو وارث کے لیے وصیت نہیں ہوگی بچے شوہر کا ہوگا اور زنا کرنے والا محروم ہوگا اور ان لوگوں کا حساب اللہ تعالی کے ذمے ہوگا اور جوشخص خود کواپنے باپ کی بجائے کسی اور کی طرف منسوب کرے تو اس شخص پر اللہ تعالی کی لعنت ہوگی جو منسوب کرے یا اپنے آزاد کرنے والے آقا کی بجائے کسی اور کی طرف منسوب کرے تو اس شخص پر اللہ تعالی کی لعنت ہوگی جو قیامت تک چلتی رہے گئی یارسول اللہ کھانے کی قیامت تک چلتی رہے گئی ہوئی ہوئی ہوں تا اپنے گھر سے اپنے شوہر کی مرضی کے بغیر بچھٹری نہ کرے وش کی گئی یارسول اللہ کھانے کی چیز بھی نہیں رسول اکرم مُلِقَظِیماً نے فرمایا وہ ہمارے اموال میں سے سب سے زیادہ فضیلت رکھتا ہے آپ مُلِقِظِمانے نہ یہ ہوئے جانور کو واپس کیا جائے اور ضامی اس چیز کا ذمہ دار ہوگا جس چیز کی دینہ نے ضانت دی ہو۔

(٢٠٣٧) آنَّ النَّبِيَّ ﷺ خَطَبَ عَلَى نَاقَتِهِ وَانَا تَحْتَ جِرَانِهَا وَهِى تَقْصَعُ بِجَرَّتِهَا وَإِنَّ لُعَا بَهَا يَسِيلُ بَيْنَ كَتِفَى فَسَمِعْتُهُ يَقُولُ إِنَّ اللهَ عَزَّوَجَلَّ اَعُظى كُلَّ ذِي حَقِّ حَقَّهُ فَلاَ وَصِيَّةَ لِوَارِثٍ وَالْوَلَىُ لِلْفِرَاشِ وَلِلْعَاهِرِ الْحَجَرُ وَ مَنُ ادَّعَى إِلَى غَيْرِ أَبِيهِ اَوْ اَنْتَى غَيْرَ مَوَ الِيهِ رَغْبَةً عَنْهُمْ فَعَلَيْهِ لَعْنَةُ اللهِ لَا يُقْبَلُ مِنْهُ صَرُفًا وَلا عَلَلًا.

 غرض جب اس بنیاد پرمیراث کا معاملہ طے کردیا گیا تا کہلوگوں کے نزاعات ختم ہوں اور ان کے باہمی کینوں کا سلسلہ رک جائے تو اس کا تقاضہ ہوا کہ کسی وارث کے لئے وصیت جائز نہ ہو ، ورنہ توریث کا سارا نظام درہم برہم ہوجائے گا۔ نى كريم مَ الشَّيْعَةَ فِي جَة الوداع كے خطب ميں چنداحكام ذكر فرمائے ،جن كى تفصيل درج ذيل ہے:

- ① ان الله تبارك و تعالى قد اعطى كل ذى حق حقه، فلا وصية لوارث: الله تعالى نے (احكام ميراث نازل كرك) ہر حقد ارکواس کاحق دے دیا ہے، پس کسی بھی وارث کے لئے وصیت جائز نہیں۔
- والول اللفراش، وللعاهر الحجر، وجسابهم على الله تعالى: اور اولا دبسر كے لئے ہے، بسر سے مراد بوى ہے اور لفظ صاحب محذوف ہے یعنی بستر والے کے لئے (شوہر کے لئے) ہے اور زانی کے لئے سنگ ہے اور ان کا حساب اللہ تعالیٰ پر ہے، یعنی حقیقت میں بچیک کا ہے؟ اس کا حساب اللہ تعالی کے یہاں ہوگا، دنیا میں نسب شوہرسے ثابت ہوگا، مگریہ کہ شوہر بچیک نفی کرے تولعان ہوگا، پھر بچیکانسب مال سے ثابت ہوگا، زانی سے ثابت نہیں ہوگا اور بیمسئلہ پہلے باب 44 کتاب النکاح) میں گزرچکاہے۔
- ③ ومن ادعى الى غير ابيه، او انتمى الى غير مو اليه، فعليه لعنة الله التابعة الى يوم القيامة: اورجس نے ايخ ۔ باپ کے علاوہ سے نسب کا دعویٰ کیا، یا اپنے آقاؤں کے علاوہ کسی کی طرف منسوب ہوا تو اس پر اللہ کی پیٹکار ہے جو قیامت تک مسلسل رہے گی اور باپ کے علاوہ سے نسب کا دعویٰ کرنے میں بیصورت بھی داخل ہے کہ آ دی اپنی قومیت بدل لے مثلاً سید نہیں ہے اور اپنے کوسید ظاہر کرے اس کے لئے بھی یہی وعیدہ۔
- ولاتنفق امراة من بيت زوجها الاياذن زوجها: اوركوئى عورت الني شومرك هر عفر ق نه كرك مرائي شومركى اجازت ہے، یوچھا گیا: یارسول الله مَا اَنْسُكُمَا اَ كَا كُمَا نَاكِمِي خرج نه كرے؟ آپ مِنْ اَنْكُمَا فَا عَامَ المجرين مال ہے، يعنى ہارے گھروں کا اصل سر مایی کھانا ہی ہے پس شوہر کی اجازت کے بغیراس کا خرچ کرنا بھی جائز نہیں ، یہ بھی پہلے گزر چکا ہے۔
- والعارية موداة: اور برت كے لئے لى ہوئى چيزاداكى ہوئى ہے، يعنى جب استعال كركے فارغ ہوجائے توعاريت يرلى موئی چیز واپسکر کے آئے ،اپنے پاس رکھ نہ چھوڑے۔
- والمنعة مردودة: اور انتفاع كے لئے ديا ہوا جانورلوٹايا ہوا ہے يعنى كى نے دودھ والى بھينس بكرى كى كو دى كه اس كى خدمت کرو،اوراس کے دودھ سے فائدہ اٹھاؤتو جب اس کا دودھ ختم ہوجائے:اس کوواپس کرنا چاہئے دبا بیٹھنا جائز نہیں۔
  - والدين مقضى: اورقرض چايا ہواہے، يعنى كى سے قرض ليا تو بروقت قرضدادا كرنا چاہئے۔
- والزعيد غاده: اورضامن تاوان دين والاع يعنى الركى معامه مين ضامن بنا بو پهراصيل قرضه ادا نه كرت واس ضامن کواپنی جیب سے قرضہ بھرنا ہوگا ،لوگ عام طور پر ضامن بن جاتے ہیں مگر اس کے تقاضے پورے نہیں کرتے۔ابواب البیوع (باب39) *میں گزر چکے ہیں۔*

#### اساعيل بن عياش كاحال:

اس روایت کی سند میں اساعیل بن عیاش آئے ہیں، ان کا استاذ اگر عراقی یا حجازی ہوتو روایت قابل اعتبار نہیں جبکہ اساعیل اس

روایت کے ساتھ متفرد ہوں کیونکہ اساعیل بن عیاش چونکہ شرحبیل سے روایت کرتے ہیں جوشامی ہیں اس لئے بیرروایت صحیح ہے اور یہ بات امام بخاری رایشید نے بیان کی ہے۔

اورامام ترمذی ولیٹھیا فرماتے ہیں: میں نے احمد بن الحن کے واسطہ سے امام احمد ولیٹھیا کا بیقول سنا ہے کہ اساعیل کی حدیثیں بقیۃ بن الوليد كى حديثول سے اچھى ہوتى ہيں كيونكه بقية بن الوليد ثقة اساتذہ سے نہايت ضعيف حديثيں روايت كرتا ہے۔ اور امام ترمذى والتلط نام داری والتلط کی سند سے ابواسحاق فزاری کا قول نقل کیا ہے کہ بقیۃ بن الولید کی وہ حدیثیں لوجو وہ ثقدراو یوں سے نقل کرتا ہے اوراساعیل بن عیاش کی کوئی حدیث نه لوه خواہ وہ ثقه راویوں سے نقل کرے یا غیر ثقه راویوں سے (غرض اساعیل مختلف فیہ راوی ہے )۔

### بَابُمَاجَآءَ فِي الرَّجُلِ يَتَصَدَّقُ اَوْيُعْتِقُ عِنْدَالُمَوْتِ

# باب ٢: ال شخص كے ارب ميں ہے جوموت كوفت صدقد كرے يا غلام آزادكرے

(٢٠٣٨) أَنَّ النَّبِيِّ عَلِي قَصٰى بِالنَّيْنِ قَبْلَ الْوَصِيَّةِ وَٱنْتُمْ تُقِرُّوُنَ الْوَصِيَّةَ قَبْلَ النَّيْنِ.

ترکیجینی: حضرت علی مخالفته بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطِلْفَظِیَّا نے وصیت (پوری کرنے ) سے پہلے قرض ادا کرنے کا فیصلہ دیا ہے جب کہ تم لوگ جوآیت تلاوت کرتے ہواں میں وصیت کا حکم قرض سے پہلے ہے۔

تشريح: ابوحبيبه طائي نے حضرت ابوالدرداء فلائي سے بوچھا كەميں اپنے بھائى كى وصيت كےمطابق كچھ مال صدقه كرنا چاہتا ہوں، آپ مجھے اس کا صحیح مصرف بتائیں کہ میں اسے کہال خرچ کرول فقراء پر، مساکین پر یا مجاہدین پر، ابوالدرداء نے فرمایا کہ میں تو مجاہدین کے برابر کسی کونہیں سمجھتا لیعنی اگر میں وصیت کرتا تو صرف مجاہدین کے لئے ہی کرتا کیونکہ ان کا مقام اونچاہے، سوال کا جواب دینے کے بعد حضرت ابوالدر داء نے حدیث سنائی جس سے ابو حبیبہ طائی کو پیر بتانا مقصود ہے کہ تمہارے بھائی نے چونکہ موت کے وقت صدقہ کرنے کی وصیت کی ہےاس لئے اس کا اجر وثواب بھی کم ہوگا بیالیے ہی ہے جیسے کسی کا پیٹ جب بھر جائے تو اس وقت کہے کہ میہ فلال کودے دو، کیونکہ کامل ثواب اس وقت ملتا ہے جب انسان صحت کے زمانے میں اللہ تعالیٰ کے راہتے میں خرج کرے اور اس وقت جبكة خوداساس چيز كى ضرورت ہو پھر بھى صدقه كردے،اس لئے موت كے وقت صدقه كرنا كوكى زيادہ نضيلت كى بات نہيں ہے۔

### بَابُ مَاجَآءَ يُبُدَأُ بِالذَّيْنِ قَبُلَ الْوَصِيَّةِ

### باب ٤: قرضه وصيت سے يہلے چكا يا جائے گا

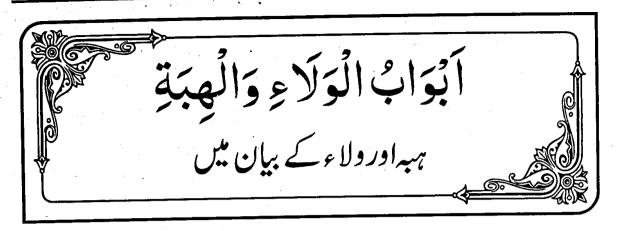
(٢٠٣٩) أوصى إلَى أخِي بِطَائِفَةٍ مِّنُ مَالِهِ فَلَقِيْتُ أَبَا النَّرُ دَاءِ فَقُلْتُ اِنَّ أَخِي أَوْصَى إِلَى بِطَائِفَةٍ مِّنُ مَالِهِ فَأَيْنَ تَرْى لِى وَضْعَهُ فِي الْفُقَرَاء آوِ الْمَسَاكِيْنِ آوِ الْمُجَاهِدِيْنَ فِي سَبِيْلِ اللهِ فَقَالَ آمَّا آنَا فَلَوْ كُنْتُ لَمْ آعُدِلُ بِالَهُجَاهِدِيْنَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ يَقُولُ: مَثَلُ الَّذِي يَعْتِقُ عِنْدَ الْمَوْتِ كَمَثَلِ الَّذِي يُعْدِقُ عِنْدَ الْمَوْتِ كَمَثَلِ الَّذِي يُعْدِقُ إِذَا شَيِعَ. تَرُجِّچَكُنْهِ: حضرت الوحبيبه طائی بيان كرتے ہيں ميرے بھائی نے مجھا پنے مال كے ايك حصے كے بارے ميں وصيت كى ميرى ملاقات

حضرت ابو درداء فنالٹن سے ہوئی میں نے بیکہا میرے بھائی نے مجھے اپنے مال کے ایک جھے کے بارے میں وصیت کی تو انہوں نے فرمایا جہاں تک میر اتعلق ہے تو میں کسی بھی شخص کو مجاہدین کے برابرنہیں سمحصتالیکن میں نے نبی اکرم مُطِّلْفَظَیَّۃ کوفر ماتے ہوئے سنا ہے جو شخص مرتے ہوئے غلام کو آزاد کر ہے تو اس کی مثال اس طرح ہے جیسے کسی شخص نے بھرے ہوئے پیٹ والے شخص کوکوئی (کھانے کہ بیز تخفے کے طور پر دی ہو۔

توجیجینی: حضرت عائشہ نوانی نابیان کرتی ہیں ہر ہرہ ہوائی ان کے پاس مدد مانگنے کے لیے آئی تا کہ وہ اس کی کتابت کا معاوضہ ادا کر یں کوئیہ وہ اپنی کتابت کا بچھ معاوضہ ادا نہیں کرسکتی تھی تو حضرت عائشہ ہوائی نے اسے کہاتم اپنے مالک کے پاس جا واگر وہ پہند کر ہے تو میں تبہاری کتابت کا معاوضہ تمہاری طرف سے ادا کر دیتی ہوں اور تمہاری ولاء کاحق میرے پاس رہے گا ہریرہ ہوائی نے اس بات کا تذکرہ اپنے مالک سے کیا تو انہوں نے اس بات کو تسلیم کرنے سے انکار کر دیا انہوں نے یہ کہا اگر حضرت عائشہ ہوائی نے اس بات کا تذکرہ میں تو ہوں اور تمہاری مالک سے کیا تو آئی کرسکتی ہیں لیکن تمہاری ولاء کاحق ہمیں حاصل رہے گا حضرت عائشہ ہوائی نے اس بات کا تذکرہ نی اگرم میر نے تا ہوائی کے اس بات کا تذکرہ نی اگرم میر نے تا تو آپ میر نے تا کہ فرایا گرم جا ہوتو اسے خرید کر آزاد کردو کیونکہ ولاء کاحق آزاد کرنے والے کو ملتا ہے بھر نی اگرم میر نے تو آپ میر نے ہوں کو میا ہو تو اسے جو حض کوئی ایک شرے ہوئے اور فرمایا: لوگوں کو کیا ہوگیا ہے؟ وہ اس طرح کی شرطیس عائد کرتے ہیں جس کی اجازت اللہ تعالیٰ کی کتاب میں نہوتو اسے اس کا کوئی حق حاصل نہ ہوگا اگر چہاس نے سو جو شخص کوئی ایس شرط عائد کی ہو۔

ابھی ابواب الفرائض (باب۵) میں بیرحدیث اور بیرمسئلہ آ چکا ہے۔حضرت علی مثلاثی کہتے ہیں: نبی مِنَّا اَنْتُیَا آئے وصیت سے پہلے قرضہ کا فیصلہ فر مایا ( بعنی بیدارشاد فرمایا کہ پہلے سارے ترکہ سے قرضہ چکا یا جائے ، پھر باقی ماندہ کے تہائی سے وصیت نافذکی جائے ) جبکہ آپ لوگ وصیت کوقر ضدسے پہلے پڑھتے ہو، یعنی نبی مِنَّا اِنْتُیَا آئے کے فیصلہ سے یہ بات ثابت ہوئی کہ آیت کریمہ میں وصیت کی نقاریم محض تاکید کے لئے ہے۔





الولاء بنتے الوا کو لمدحق میراث، کوئی شخص کی غلام کو آزاد کردے خواہ علی مآل اور یا بلا مال اگروہ غلام مرجائے اور اس کا کوئی وارث نہ ہوتو تر کہ آزاد کنندہ کو ملتا ہے اس کو ولاء اتعق کہا جاتا ہے پہلے باب میں حضرت بریرہ بڑا تھے روایت کو ذکر کیا گیا ہے۔ جب کوئی آقا ہے غلام یا باندی کو آزاد کرتا ہے تو ان کی میراث آزاد کرنے والے کو ملتی ہے جبکہ ان کے ورثاء میں ذوی الفروض جب کوئی آقا ہے غلام یا باندی کو آزاد کرنے والے کے خاندان کا ایک فرد بن جاتا ہے، وہی اس کی نصرت و جمایت کرتے ہیں اس اور عصبہ نین نہ ہوں کیونکہ آزاد شدہ آزاد کرنے والا پھراس کا خاندان میراث کا حقدار ہوتا ہے، اس کا نام ولاء ہے۔ لئے جب نزدیک کے ورثاء نہ رہیں تو یہ آزاد کرنے والا پھراس کا خاندان میراث کا حقدار ہوتا ہے، اس کا نام ولاء ہے۔ اور ہہ ہے معنی ہیں: بخشش، لیعنی بلاعوض کسی کوکوئی چیز دینا، ہہ میں بھی ثو اب ملتا ہے مگر وہ مقصود نہیں ہوتا اور امام تر مذی ورثی ہے۔ نودوں کوایک ساتھ اس لئے بیان کیا کہ ولاء بھی ایک طرح کا ہہ ہے۔

#### بَابُ مَاجَآءَ الْوَلَاءَ لِمَنْ أَعْتَقَ

### باب ا: ولاء آزاد كرنے والے كے لئے ہے

(۲۰۵۱) أَنَّهَا أَرَا كَتُ أَنُ تَشُتَرِى بَرِيْرَةً فَاشُتَرَ طُوْ الْوَلَاءَ فَقَالَ النَّبِيُ عَلَيْ الْوَلَاءُ لِبَنَ أَعْمَلَى الثَّبَى الْمَعْمَةَ وَلَاءُ لَهِ الْمَعْمَةُ وَلَاءُ لَهُ الْمَعْمَةُ الْوَلَاءُ لِلْمَنَ أَعْمَلَى الثَّبَى الْمُولِ في بريره وَ اللَّيْ كُوخُريد في كاراده كيا ال كم الكان في ولاء كى شرط ركى تو نبى اكرم مَا الله عائد الله عالى الله على الله على الله موتا ہے۔ اكرم مَا الله على الله

اس حدیث میں حضرت بریرہ زیائیٹا کی آزادی کا واقعہ بیان کیا گیا ہے کہ ان کے مولی نے انہیں مکاتبہ بنادیا تھا، لیکن وہ بدل کتابت کا بندوبست نہ کرسکیں، حضرت عائشہ شائٹٹا سے درخواست کی کہ وہ ان کے ساتھ اس بارے میں تعاون کریں، حضرت عائشہ شائٹٹا نے ان سے فرمایا کہ جاؤا ہے موالی سے گفتگو کرو کہ میں بدل کتابت ادا کرتی ہوں لیکن اس کی ولاء پھرمیری ہوگی، اگروہ اس پر رضامند

ہوں تو میں ایسا کرنے کے لئے تیار ہوں لیکن ان کے موالی نے ولاء چھورنے سے انکار کردیا ،حضرت عاکشہ وٹاٹنٹیا نے بیقصہ نبی کریم مَشَّلِظُنْکِیَّا کو بتایا، آپ نے فرمایا: تم اسے خرید کر آزاد کردو، کیونکہ شرعاً ولاءای کوملتی ہے جو آ زاد کرے، پھر نبی کریم مِئِلِفَظِیَّا نے کھڑے ہوکر خطبددیا اور فرمایا کمان لوگوں کا کیا حال ہے جومعاملات میں ایسی شرطیں لگاتے ہیں جو کتاب الله میں نہیں ،مقصدیہ ہے کہ اس قسم کی شرط لگانا جائز نہیں جومقتصنائے عقد کے خلاف ہو، اگر چیہ مومر تبدوہ شرط لگائی جائے ، پھر بھی اس کا کوئی اعتبار نہیں ہوگا۔ بریرہ ڈٹاٹٹنا کے بدل کتابت کے بارے میں روایات مختلف ہیں۔ایک روایت میں ہے کہ انہوں نے بریرہ ڈاپٹیٹا کونو اوقیہ کے بدلے آزاد کرنے پرمعاملہ کیا تھا کہ ہرسال ایک اوقیہ (چالیس درہم) دینے ہوں گے دوسری روایت میں ہے کہان پرپانچ اوقیہ باتی رہ گئے تھے قسط وارپانچ سال طے ہوئے تصے عمرہ کی روایت میں ہے کہ مالکان بریرہ نے عائشہ وہ کھنا سے کہا: ان شئت اعطیت مابقی - علامہ اساعیلی والنیاط نے پانچ او تیہ والی روایت کو غلط قرار دیا ہے بعض حضرات نے روایات کے درمیان اس طرح تطبیق دی ہے کہ نوتو اصل بدل کتابت تھا۔ چارتو انہوں نے ادا کردیئے تھے پانچ باتی رہ گئے تھے۔علامہ قرطبی والٹیلا اور محب طبری نے اس پر جزم کیا ہے لیکن روایت الباب اس کے خلاف ہے کیونکہ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ انہوں نے ابھی کچھ بھی ادانہیں کیا تھا لہذا بہتریہ ہے کہ یوں کہاں جائے کہ حضرت عائشہ وہ اللہ استعانت سے بل چاراو قیہ ان کو دوسرے لوگول سے حاصل ہو گئے تھے ان کو ادا کرنے کے بعد حضرت عائشہ واپٹی سے انہوں نے استعانت کی جو یانچ او قیہ کے ذہبے تھے ان کے بارے میں عائشہ زاپٹی سے مدد ما نگ رہی تھیں اور لھد تكن قضت من كتابتها شئيا كمعنى ممابقى يعنى بانج مين سے جو باقى ان كے ذمے تھے كھادانه كر پائى تھيں البتد ابواسامه عن ہشام ای طرح وہیبعن ہشام جوروایات مروی ہیں ان کے الفاظ سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ عائشہ ڈاپٹیٹا بریرہ ڈاپٹیٹا کونسخ کتابت كے بعد كمل طور پرخريدكر آزادكرنا چاہتى تھيں۔لفظه ان اعدها لهم عدة واحدة اعتقك ويكون ولاءك لى فعلت-اوراس کی تائیدآپ مَالِّنْ اَ کُنْ اَلِهُ کَا اِعدالفاظ ابتاعی فاعتقی سے بھی ہوتی ہے۔

ان شاءت ان تحتسب: حفرت گنگوئی ولای فرماتے ہیں کہ اس کا مطلب سے ہے کہ اگر عائشہ وہ فی ایس توخر یدکر آزاد
کردیں اور ولاء پھر بھی ہمارے لئے ہوگی چونکہ ان کی سے بات شرع کے قاعدہ الولاء لمین اعتق کے خلاف تھی اس سے آپ مُرافِّیُ اُن کے
نے ان لوگوں پرر دفر مایا کہ اس جملہ کا مطلب سے نہیں اگر عائشہ وہ نی تو تم کو بدل کتابت بطور صدقہ دے دیں اور اجر حاصل
کرلیں اور ولاء ہمارے لئے ہوگی کیونکہ اس صورت میں ولاء کے ستی وہ لوگ ہی ہوں گے پھر اشتر اطاور اس پرردکی کیا حاجت ہے۔
کرلیں اور ولاء ہمارے لئے ہوگی کیونکہ اس صورت میں ولاء کے ستی وہ لوگ ہی ہوں گے پھر اشتر اطاور اس پرردکی کیا حاجت ہے۔
وان اشتر طمأة مرة ذكر الماة للمبالغة: مرادیہ ہے کہ شرع کے خلاف کوئی ہزار ہا شرط لگائے اس کا کوئی اعتبار نہیں۔

وان اشترط ما قامر قافہ کر المہا قاللہ بالغہ : مرادیہ ہے اس میں لفظ اشترطی لھ مراز ہا مرط لفے ہی ہے معلوم ہوتا المستراض : اس مدیث کا ایک طریق ہشام بن عروہ بھی ہے اس میں لفظ اشترطی لھ حد الولاء واقع ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ مِیل اول ترط فاسد کی ہے کہ آپ مِیل اول ترط فاسد کی ہے کہ آپ مِیل اول ترط فاسد کی تعلیم ۔ دوم شرط قبول کے لئے بچے ہوجانے کے بعد اس شرط کو باطل قرار دینا اس میں دھو کہ لازم آتا ہے اور اس کی اجازت دینا شان نبوت کے خلاف ہے، اس کے متعدد جو ابات دیئے گئے۔

جواب (): روایت متعدد طرق سے منقول ہے مسلم شریف میں لفظ لا یمنعك ذلك عن الاشتراء روایت الباب میں ابتاعی واعتقی اس میں اشتراط كاذكر تو ہے مگر عائشہ النفظ كی جانب سے شرط لگانے

کاذکرنہیں ہے نہان کے قبول کرنے کا ذکر ہے، صرف بائعین ہی کی طرف سے شرط لگانے کا ذکر ہے صرف ہشام بن عروہ کی روایت میں رہ لفظ ہے۔

جواب امام شافعی ولیطیئانے بیددیا ہے کہ ہشام بن عروۃ سے لفظ اشترطی روایت کرنے یا سننے میں غلطی واقع ہوئی ہے کیونکہ دیگر رواة اس لفظ كونقل كرتے ہيں۔ چنانچہ يحلىٰ بن اكثم رالينظ نے اس كى تغليط فرمائى ہے۔

**جواب ②: ا**مام طحاوی رایشید فرماتے ہیں اشتوطی لھھ میں لام علیٰ کے معنی میں ہے جس کے معنی تم ان کے خلاف لیعنی فی کی شرط لگاؤ كَمَا في قوله تعالى: ﴿ أُولَيْكَ لَهُمُ اللَّعْنَةُ . (الرعد:٢٥)... اى عليهم اللعنة ﴾-

جواب ③: اشترطی میں امروجوب کے لئے نہیں ہے بلکہ اباحت کے لئے ہے مقصوداس سے تنبیہ کرنی ہے کہ شرط لگا لو مگراس سے کوئی فاكده نه موكا كها في قوله تعالى: ﴿ إِسْتَغْفِرُ لَهُمْ أَوْ لَا تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ اللهِ التوبد: ٨٠)

جواب ﴿: يايدام برائز جروس زنش ب كمانى قولد تعالى: ﴿ فَمَنْ شَاءَ فَلْيُؤْمِنْ وَ مَنْ شَاءَ فَلْيكُفُرُ الْهِف:٢٩) كو\_

**جواب:** نبی کریم مَلِّلْفَظِیَّةً نے ایک خاص مصلحت سے عائشہ والٹی کو پیشر طنفس عقد میں لگانے کی اجازت دی اور وہ مصلحت بیتھی جو لوگ الیی شروط لگاتے تھے جو باطل ہوتی تھیں ان کے از الہ کی دوصورتیں ہوسکتی تھیں ایک بیہ کہ وقوع سے پہلے ہی تنبیہ کردی جائے دوسرے مید کہ جب عمل کررہے ہیں تو اس وقت تعبیہ ہوبید دوسری صورت زیادہ مؤثر ہوتی ہے اس لئے پہال میصورت اختیار کی گئی ہے، نووی رایشیز نے فرما یا کہ بیزیادہ قوی جواب ہے۔

فائك: رواية الباب سے اہل علم نے بے شارفوا كدومسائل كا استنباط فرما يا ہے۔علامدابن بطال رائيليد نے فرما يا بعض نے سوفوا كد شار کئے ہیں۔علامہ نووی رالیٹیڈ فرماتے ہیں کہ ابن خزیمہ رالیٹیڈ وابن جریر رالیٹیڈ نے اس حدیث پر بڑی بڑی تصانیف فرمائی ہیں اور ان میں فوائد مستنبطہ کو بیان فرمایا حافظ نے فرمایا ابن خزیمہ ولیٹیئے کی تصنیف تومعلوم نہیں ہوسکی البتہ ابن جریر ولیٹیئے نے اپنی کتاب تہذیب الآثاريس طويل كلام فرمايا ہے جس كوميں نے مختصر كرديا ہے۔ حافظ ابن حجر رالينيلانے فتح الباري ميں مختلف مقامات پر فوائد مستنبط من ہذاالحدیث کو بیان فر مایا ہے۔

روایة الباب سے استدلال کرتے ہیں بعض حضرات نے مکاتب کی بیچ کے جواز کا قول فر مایا ہے۔

① چنانچہ امام مالک، احد بن عنبل بخعی ﷺ اس کے قائل ہیں فرماتے ہیں کہ:

 امام ابوصنیفه و شافعی ﷺ فرماتے ہیں کہ مکاتب کی نیج جائز نہیں ہے جب تک کہ معاملہ کتابت فٹے نہ کردیا جائے۔ روایۃ الباب کا جواب امام شافعی ولیٹھائے نے بیددیا ہے کہ یہاں معاملہ کتابت سنے ہوا ہے جس میں بریرہ تواثق کی رضا مندی یائی گئی ہے یا بی کہا جائے کہ دراصل بریرہ نٹائٹی بدل کتابت عاجز ہوگئ تھیں اور ان کے مالکان نے اس کو عاجز مان کرمعاملہ ختم کر کے ان کو پیچا تھا كذا قال له القارى الولاء لمن اعتق: سے اسدلال كرتے ہوئے شوافع وغيره نے فرمايا كرتن ولاء صرف عتن ميں موتا ہے نہ کہ موالات میں کیونکہ الولاء لمن اعتق میں الف لام استغراقی ہے احناف والنظا فرماتے ہیں کہ ولاء جس طرح بصورت اعمّاق ہے ای طرح بصورت موالات بھی ہے (جس کی تفصیل گزر چکی )۔

#### بَابُ النَّهٰي عَنُ بَيْعِ الْوَلاَءِ وَهِبَتِهِ

## باب ۲: ولاء بیخنااور بخشش کرناممنوع ہے

(٢٠٥٢) أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ نَلْي عَنْ بَيْعِ الْوَلَاءُوَعَنْ هِبَتِهِ.

تَوَجَجْكَتُهَ: حضرت عبدالله بن عمر تفاشً بيان كرتے بيں نبي اكرم مَالِشَيَّةَ في ولاء كوفر وخت كرنے يا بهبركر في سے منع كيا ہے۔ حق ولاء كو بيجنے اور بهبركر نے كا حكم:

ال حدیث سے استدلال کر کے جمہور فرماتے ہیں کہ شریعت میں بعض ایسے حقوق ہیں، جن کی خرید وفر وخت اور جہنا جائز اور
حرام ہے، ان میں انسان اس طرح کا کوئی تصرف نہیں کرسکا، جیسے حق شفعہ، حق ولاء، حق نسب اور حق قصاص وغیرہ ہیں جبکہ بعض
حضرات کے نزدیک حق ولاء کی بجے اور جہد جائز ہے، امام نووی فرماتے ہیں کہ ممکن ہے ان تک حدیث باب نہ پنجی ہو۔
حضرات کے نزدیک ولٹے یک ماتے ہیں کہ عبداللہ بن عمر ہوائی سے بیروایت عبداللہ بن دینار ہوائی نے نوال کی ہوات سے روایت
کرنے والے سفیان بن عینیہ، شعبہ، سفیان توری اور مالک بن انس ہوائی ہیں، شعبہ فرماتے ہیں کہ جس وقت عبداللہ بن دینار ہوائی ہیں من میں کہ جس وقت عبداللہ بن دینار ہوائی ہے نوال کو این کرتے ہیں کہ جس وقت عبداللہ بن دینار ہوائی ہے نوال کو این کرتے ہیں کہ جس وقت عبداللہ بن دینار ہوائی ہے نوال کو این کرتے ہیں، ان کے علاوہ کی اور نے بیروایت عبداللہ بن عمر ہوائی ہے نوال ہوائی اس حدیث کی روایت میں عبداللہ بن دینار ہوائی کے عیال کلے حدیث کی روایت میں عبداللہ بن دینار ہوائی کے عیال کلے حدیث کی روایت میں عبداللہ بن دینار ہوائی کے عیال کلے حدیث کی روایت میں عبداللہ بن دینار اگر چہ متفرد ہیں لیکن پھر بھی بیروایت میں عبداللہ بن دینار ان انہ ہوں ہوں ہوائی کو کہ ہوائی ہوروایت عبداللہ دینار اگر چہ متفرد ہیں لیکن پھر بھی بیروایت میں عبداللہ بن دینار ان انداز نہیں ہوگا ہوں ہوروایت عبداللہ بن دینار سے 35 طرق سے منقول ہے۔

کا تفر دحدیث کے جت ہونے پر اثر انداز نہیں ہوگا ، پھر بیروایت عبداللہ بن دینار سے 35 طرق سے منقول ہے۔

### بَابُمَاجَآءَفِي مَنْ تَوَلَّى غَيْرِمَوَالِيْهِ اَوِادَّعٰى اِلْى غَيْرِ اَبِيْهِ

## باب ٣: غيراً قا وَل مع تعلق قائم كرنا اورغير باپ كى طرف منسوب مونا

ترویجینی: ابراہیم تیمی اپنے والد کابیر بیان نقل کرتے ہیں حضرت علی مظافئہ نے ہمیں خطبہ دیتے ہوئے بیر بات ارشا وفر مائی جوشخص بیر مجھتا

ہے کہ مارے یاس کوئی ایس چیز ہے جس کوہم پڑھ کر (لوگوں کو باتیں سناتے ہیں ) توابیا نہیں ہے ہمارے یاس صرف اللہ کی کتاب ہے اور میصحیفہ ہے جس میں اونٹوں کی دیت اور پچھزخموں سے متعلق احکام ہیں جوشخص ایساسمجھتا ہے وہ غلط سمجھتا ہے اور اس میں سیہ بات بھی موجود ہے نبی اکرم مُطَافِظَةً نے یہ بات ارشاد فر مائی ہے مدینہ عمر سے تو رتک حرم ہے جو شخص یہاں یہ کوئی بدعت ایجاد کرے یا کسی برعتی کو پناہ دے گاتواس پراللہ تعالیٰ اس کے فرشتوں اور تمام لوگوں کی طرف سے لعنت ہوگی۔

قیامت کے دن اللہ تعالیٰ اس کی کوئی فرض یانفل عبادت قبول نہیں کرے گااور اس میں پیچکم تجھی موجود ہے کہ جوشخص اینے باپ یا اپنے آزاد کرنے والے آتا کے علاوہ کسی اور کی طرف خود کومنسوب کرے تو اس پر اللہ تعالی اس کے فرشتوں اور تمام لوگوں کی طرف سےلعنت ہوگی اوراس کی کوئی فرض یانفل عبادت قبول نہیں ہوگی اورمسلمانوں کی دی ہوئی بناہ یکساں حیثیت رکھتی ہےان کا عام فرد بھی اسے بوری کرنے کی کوشش کرے گا۔

تشرینے: دوراول میں جو شخص کسی کوآ زاد کرتا تھا وہ آزاد کرنے والے کی طرف اوراس کے خاندان کی طرف منسوب ہوتا تھا، مگر پچھ آ زاد شده غيرآ قات تعلق قائم كرليتے تھے، ان كو دوست بناليتے تھے، اور ان كي طرف اپني نسبت كرتے تھے، چنانچه اس كوحرام قرار دیا گیا۔ای طرح کچھلوگ اپناغلطنسب بیان کرتے ہیں، باپ کی جگہ کسی اور کا نام لکھتے ہیں یا اپنا خاندان بدل لیتے ہیں،مثلاً سیزمیں ہیں مگراینے کوسید ظاہر کرتے ہیں، پیرام ہے۔

حَد يَث: ابرامِيم تيم اورسليمان تيمي كے والد يزيد بن شريك بن طارق تيمي كوفي رئيسَاء كہتے ہيں: ہمارے سامنے حضرت على وَاللَّهِ نے تقریر فرمائی جس میں فرمایا: جو مخص بیگمان کرتا ہے کہ ہمارے پاس کوئی ایسی چیز (تحریر) ہے جس کو ہم پڑھتے ہیں کتاب الله اور اس صحیفہ کے علاوہ ..... وہ صحیفہ جس میں دیت کے اونٹوں کی عمریں اور زخموں کی کچھ باتیں لیتی ان کی دینیں ہیں ..... تو وہ یقیناً جھوٹ بولتا ہے۔ ( پہلے یہ بات گزری ہے کہ شیعوں نے یہ پروپیگنٹرہ کیا تھا کہ نبی مُؤْنَظَةً نے اہل بیت کو پچھ خاص علوم دیتے ہیں جو دوسروں کونہیں دیے،حضرت علی اورحضرت ابن عباس ٹی اُنٹی نے اس کی تردید کی ہے کہ ہمارے پاس ایس کوئی تحریز نہیں صرف قرآن کریم ہمارے پاس ہے جو بھی مسلمانوں کے پاس ہے، البتہ میرے پاس ایک صحیفہ ہے جس میں پچھاحکام ہیں مگروہ بھی عام ہیں، دیگر صحابہ تفایق مجل ان باتوں کوجانتے تھے)۔

وَهٰذِيهِ الصَّحِيْفَةَ صَحِيْفَةٌ فِيهُا ٱسْنَانُ الربيلِ اور حضرت على مُرَاتُهُ فِي السَّعِف مِن يرتين باتس بين:

- 🛈 نی سَرَا النَّحَامَ نے فرمایا: مدید محترم ہے عمر بہاڑے نور بہاڑتک، پس جو شخص اس حرم میں کوئی نی بات (بدعت وغیرہ) پیدا کرے یا کسی نئی بات کوٹھکانہ دے، اس پر اللہ، فرشتوں کی اور سب لوگوں کی لعنت ہے، اللہ تعالیٰ اس کی نہ کوئی نفل عبادت قبولِ کرتے ہیں اور نہ کوئی فرض عبادت۔
- اورجش تخص نے اپنے باپ کے علاوہ کسی طرف اپنے آپ کومنسوب کیا، یا اپنے آقاؤں کے علاوہ کے ساتھ تعلق قائم کیا تو اس پر الله كى، فرشتول كى، اورسب لوگول كى لعنت ہے، اس كى طرف سے نه كوئى فرض عبادت قبول كى جائے گى اور نه كوئى ففل عباد سے۔
  - اورمسلمانوں کی ذمدداری ایک ہے، اس کی کوشش کرتا ہے ان کامعمولی آدی۔

تشريح: أور بہار مكمين بھى ہاوروى مشہورہ، اس لئے بچھلوگوں كواشكال ہوا كداس حديث ميں راويوں كووہم ہواہ،

مر محققین کتے ہیں: تورنامی پہاڑی مدینه منورہ میں بھی ہے، اور حدیث کا مطلب بدہ کرمکہ کے حرم کی طرح مدینہ کا بھی حرم ہے، ان دو پہاڑوں کے درمیان کی جگہ محترم ہے وہاں شکار کرنا، ہری گھاس کا ٹما حرام ہے، پھر فقہاء میں اختلاف ہے کہ حرم مدینہ: حرّم مکمہ ہی کی طرح محترم ہے یا اس کا مرتبہ کچھ کم ہے؟ حنفیہ کے نزدیک دونوں کا درجہ مختلف ہے، مدینه منورہ کے حرم کا حال حمی (سرکاری چراگاه) جبیباہے، اورائمہ ثلا نڈحرم مدینہ کو بالکل حرم مکہ کی طرح مانتے ہیں،مگرامام مالک اورامام شافعی رحمہااللہ شکار کی جزاء واجب نہیں کرتے، پس معلوم ہوا کہ ان کے نزدیک بھی حرم مدینہ کا درجہ کم ہے۔

- ② اور حدیث کے معنی ہیں: نئی بات، یعنی بدعت ، اور محدث اگر دال کے زبر کے ساتھ ہے تو اس کے معنی بھی بدعت کے ہیں اور اگر دال کے زیر کے ساتھ ہے تو اس کے معنی بدعتی کے ہیں جاننا جاہے کہ ہر گناہ اور غلط بات ہر جگہ نا جائز ہے اورمحتر م اور پاک جگہ میں اس کی قباحت وشاعت اور بھی بڑھ جاتی ہے، جیسے کوئی سڑک پر بیڑی پیئے اور مسجد میں پیئے تو دونوں میں فرق ہے،مسجد میں بینا بہت براہے، اس طرح حرم مدینہ میں بدعت ایجاد کرنا بہت براہے اور کسی بدعتی کوحرم میں ٹھکانہ دینا یعنی اپنا مہمان بنانا بھی بہت براہے کیونکہ جب بدعتی حرم میں آئے گا تو وہاں اپنی بدعت پھیلائے گا۔
- ③ صَرُفًا وَلاعَنُلًا اور صرف وعدل سے ایک کے معنی ہیں: نفل عبادت اور دوسرے کے معنی ہیں: فرض عبادت۔ پھر اختلاف ہے کہ اس لفظ کے معنی فرض عبادت کے ہیں اور کس لفظ کے معنی ففل عبادت کے؟ در حقیقت صرف کے معنی خرج کرنے کے ہیں، لینی وہ عبادت جو بندہ اپن طرف سے پیش کرتا ہے <sup>تیع</sup>ی نفل عبادت اور عدل کے معنی برابر کے ہیں لیعنی بندہ ہونے کی وجہ سے اس کے ذمہ جو بندگی ہے وہ بجالا ناعدل ہے، پس اس سے مراد فرض عبادت ہے۔
- ④ تَوَتَّى غَيْرَ مَوَ الِيْهِ كِمعنى بين: كسى بِيتعلق قائم كرنا، دوست بنانا اور ادعى كےمعنی بيں: نسب بيان كرنا اور آزادشده كاتعلق آزاد کرنے والے کے ساتھ ہی اس لئے ضروری ہے کہ ولاء:نسبی رشتہ کی طرح ایک رشتہ ہے، پس غیرمعتق ہے تعلق قائم کرنا، غیرباب کوباب ظاہر کرنے کی طرح ہے،اس لئے بید دنوں باتیں حرام ہیں۔
- ⑤ اوربیحدیث پہلے حدیث 1573 گزر چک ہے کہ سلمانوں کی ذمہداری ایک ہے، ان کامعمولی آدمی اس کی کوشش کرتا ہے، یعنی معمولی آ دمی بھی امان دے سکتا ہے اور سب مسلمانوں پراس کا پاس ولحاظ واجب ہے۔

#### بَابُ مَاجَآءَ فِي الرَّجُل يَنْتَفِي مِنْ وَلَدِه

#### باب ۴: اولا د کےنسب کاا نکار کرنا

(٢٠٥٣) جَأَءَرَجُلُ مِنْ بَنِي فَزَارَقَالِ النَّبِي ﷺ فَقَالَ يَارَسُولَ اللهِ ﷺ إنَّ امْرَ أَنِّ وَلَدَتْ غُلَامًا أَسُودَ فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ هَلُ لَكَ مِنُ إِبِلِ قَالَ نَعَمُ قَالَ فَمَا ٱلْوَانُهَا قَالَ مُمْرُّ قَالَ فَهَلُ فِيْهَا ٱوُرَقٌ قَالَ نَعَمُ إِنَّ فِيْهَا لَوُرُقًا قَالَ أَنَّى اَتَاهَا ذٰلِكَ قَالَ لَعَلَّ عِرْقًا نَزَعَهَا قَالَ فَهٰذَا لَعَلَّ عِرْقًا نَزَعَهُ.

تَرْجَجُهُمْ: حضرت ابو ہریرہ مُناتِنْ عَد بیان کرتے ہیں بنوفزارہ سے تعلق رکھنے والا ایک شخص نبی اکرم مُطَّلِّنْ کَی خدمت میں حاضر ہوا اس

نے عرض کی یارسول الله مَرِ الله مَرِ الله مَرِي بيوى نے ايك سياه فام لا كے كوجنم ديا ہے نبي اكرم مَرَ اللَّهُ الله مَرَ اللَّهُ مَرى بيوى نے ايك سياه فام لا كے كوجنم ديا ہے نبي اكرم مَرَ اللَّهُ الله مَا الله مَرَ اللَّهُ مَا الله مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِلَّ اللَّهُ مِنْ اللَّا لَمُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّالِي مِنْ اللّ یاں اُونٹ ہیں اس نے عرض کی جی ہاں نبی اکرم مِنْ اَنْتَ کِیا ان کے رنگ کیا ہیں اس نے جواب دیا سرخ نبی اکرم مِلَّفْتِیَا نے دریا فت کیا کیاان میں کوئی خاکستری بھی ہے اس نے عرض کی جی ہاں ان میں خاکستری بھی ہے نبی اکرم مَرَا فَضَحَةً نے دریا فت کیاوہ کہاں سے آگیااس نے عرض کی ہوسکتا ہے کی رگ نے اسے تھنج لیا ہوآپ مُلِفِی اُنے فرمایا یہ ہوسکتا ہے اسے بھی (یعنی تبہارے یجے کوبھی ) کسی رگ نے تھینچ لیا ہو۔

تشريح: جاء رجل: بخاري مين جاء اعراني وارد مو ب حافظ واليليد فرمات بين كهاس سے مراد مضم ابن قاده والتحد بين ان امراتی ولدت غلاماً اسود مسلم شریف میں انی انکوته یعنی ول سے اس کو براسجھتا ہوں بیمطلب نہیں کہ زبان سے میں اس کے بیٹے ہونے کا انکار کروں گا گویا بیخص تعریض بالقذف کررہا تھا اور جہور کے نز دیک تعریض بالقذف، قذف صیح کے علم میں نہیں ہے استدل بدالشافعی لذالک۔البتہ مالکیہ طالیما الیمائیلانے تعریض کوتصری کے قائم مقام کرتے ہوئے حدکو واجب قرار دیا ہے بشرطیکہ قذف سنجی جارہی ہو مگرروایة الباب میں سائل تومستفق عن الحكم ہے كماس كوشك ہور ہاہے قاذ ف نہیں ہے يہى وجہ ہے كمآپ مرافظ في ا تمثیل کے بعداس کا شک دور ہو گیا اوراس کواپنے بچے ہونے کا یقین ہو گیا۔

هجمدا: جمع ہے احمر، اورق جس کے معنی ملیالا اور قابضم الواؤ وسکون الراء جمع اورق- انی اتأها ذلك یعنی جب تیرے اونٹ سرخ رنگ والے ہیں اور ان میں بعض بچے وہ ہوتے ہیں جو ٹمیالے رنگ کے ہیں تو پھریہ ٹمیالے رنگ والے کہاں سے آگئے۔لعل عرقًا نزعھا، اس اعرابی نے جواب دیا کہ شاید ان اونٹوں کی اوپر کی نسلوں میں خاکی رنگ رہا ہوگا تو اس اصل کی وجہ ہے ان کے بعد والے اونوں میں بدرنگ آگیا تو آپ نے جوابا فرمایا پھرانسانی نسلوں میں ایسا کیوں نہیں ہوسکتا کہ تیرے یا تیری بیوی کے آباء میں ہے کوئی کالے رنگ والا ہوگا تو اس اصل نے بیرنگ جذب کیا ہے اور تیرا بیٹا کالے رنگ والا پیدا ہو گیا ہے اب اس تمثیل کے بعد ا پنے بیٹے ہونے کا یقین آگیا چنانچ مسلم شریف میں ہے: فلحد یو خص له فی الانتفاء منه علامہ نووی رایشی فرماتے ہیں کہ روایت سے واضح طور پر میہ ثابت ہو گیا کہ محض رنگ کے فرق کی بناء پر بچیہ کے نسب کے ثبوت میں۔

#### بَابُمَاجَآءَفِيالْقَافَّةِ

#### باب ۵: قيافه شاسول كابيان

(٢٠٥٥) أَنَّالنَّبِيَّ ﷺ دَخَلَ عَلَيْهَا مَسْرُ وُرًا تَبْرُقُ أَسَارِيْرُ وَجْهِهٖ فَقَالَ ٱلْمُرْتَرَى أَنَّ مُجَزِّزًا نَظَرَ انِفًا إلى زَيْدِبْنِ حَارِثَةَ وَأُسَامَةَ بُنِ زَيْدٍ فَقَالَ هٰنِهِ الْأَقْنَاامُ بَعْضُهَا مِنْ بَعْضٍ.

تَرُخْجُونَهُما: حَفرت عائشہ وَالْمُنَا بیان کرتی ہیں نی اکرم مَالِفَظِیَّةَ ان کے پاس تشریف لائے تو آپ مِلِفظِیَّةً بہت خوش سے خوشی آپ مِلِفظِیَّةً کے چرے سے پھوٹ رہی تھی آپ مِرَافِظِ اِن دریافت کیا کیا تہمیں پہتہ ہے؟ قیافہ شاس شخص نے ابھی زید بن حارث اور اسامہ بن زید نظافتہ کودیکھ کر کیا کہا؟اس نے کہاہے بید دونوں باپ بیٹا ہیں۔

تشريني : قياف شاس كقول سے ثورت نسب كاظم:

امام نووی طفیل فرماتے ہیں کہ حضرت زید بن حارثہ مزافیز بہت گورے اور خوبصورت آ دمی تنے جبکہ ان کےصاحبزادے اسامہ بن زید مثالثی کالے اور سیاہ تھے اور اپنی مال کے ہم شکل تھے، ان کی مال ایک حبثی عورت تھی ، جن کا نام برکہ اور کنیت ام ایمن مثالثی ہے یہ ایک لونڈی تھیں، نبی کریم مَلِّفْظَیَّقَ کواپنے والدحضرت عبداللہ کی طرف سے ملی تھیں، آپ نے انہیں آ زاد کردیا تھا یہ وہی ام ایمن جانٹونا و بیں جن کا بی کریم مِرافظی ا کی خدمت اور بچین میں پرورش میں اہم کردار ہے،حضرت زید مظافر سے قبل ان کی شادی عبید حبثی ہے ہوئی، ان سے ان کا''ایمن'' نامی بچہ پیدا ہوا، اس سے ان کی کنیت ام ایمن مشہور ہوگئ پھران کی شادی حضرت زید م<sup>ہائ</sup>ؤ سے ہوگئ، باپ بیٹے کی رنگت میں فرق کی وجہ سے منافقین حضرت اسامہ مٹاٹھ کے نسب میں عیب لگاتے تھے اور دلیل بید سیتے کہ ایسے حسین اور خوبصورت باپ کا بیٹا اس قدر کالا کیے ہوسکتا ہے، نبی کریم مُرافِقِيَعَ ان کی اس طعنہ زنی پر بہت رنجیدہ اور افسر دہ تھے کہ ای دوران میہ وا قعہ پیش آیا کہ مجزرمد کجی جوعرب کامشہور قیا فدشناس تھا جس کی بات کواہل عرب سند کےطور پر لیتے ہتھے، یہ اپنے اس فن میں بہت ماهرتها، آ دمی کی شکل وصورت اور ہاتھ یا ؤل دیکھ کر حالات واوصاف اورخصوصیات کا انداز ہ کرلیا کرتا تھا، ایک دن مسجد نبوی میں آیا اور دیکھا کہ حضرت زید ٹراٹٹو اور اسامہ کیٹے ہوئے ہیں ان کے پاؤل دیکھ کر کہنے لگا کہ یہ پاؤل جن دوآ دمیوں کے ہیں ان کوآپس میں باپ بیٹا ہونا چاہئے،اس بات سے نبی کریم مُؤَلِّفَتُ اَلَّٰ بہت خوش ہوئے کہاس کی اس بات سے حضرت اسامہ ڈٹاٹنو کے نسب پر طعنہ زنی اورعیب جوئی بند ہوجائے گی کیونکہ اس وقت اہل عرب کے ہاں قیا فہ شاس کا قول معتبر ہوا کرتا تھا اور اس کے فیصلے کو سند کا درجہ دیا عاتاتفا\_ (تحفة الاحوذي٢/٢٨٣)

لعنات: قافه: قائف كى جمع ہے، قيافه شاس، وه تخص جو ہاتھ يا ول كے خطوط اور نشايات ديھ كريہ بنادے كه يه فلال كابيٹايا بھائی یا فلاں خاندان کا ہے۔ تبوق: بکل کی طرح چیک رہے تھے، جھمگارہے تھے۔ اُساریو: یہاسرار اور اسرة کی جمع ہے، بیشانی اور چبرے کے خطوط \_ بعضها من بعض: بعض قدم بعض سے ہیں یعنی ایک دوسرے کے مطابق ہیں۔ غطیاً: ان دونوں نے ڈھانیا ہوا تھا۔بدہ: ان کے یا وُں ظاہراور کھلے تھے۔

### بَابُمَاجَآءَفِي حَثِّ النَّبِيِّ اللَّهُ عَلَى التَّهَادِيَّةِ

باب ٢: ني كريم مَوْلَفْكَ أَن مديدكرن يربرا ميخة كياب

(٢٠٥١) عَهَادَوْافَإِنَّ الْهَدِيَّةَ تُنْهِبُ وَحَرَ الصَّدْرِ وَلَا تَحْقِرَنَّ جَارَةٌ لِجَارَتِهَا وَلَوْشِقٌ فِرُسِن شَاقٍ.

تَرْمُجْبِهُ بَهٰ: حفرت ابو ہریرہ نٹاٹنو نبی اکرم مُطِلِّفِیَمَ کا یہ فر مان نقل کرتے ہیں ایک دوسرے کو تحفے دیا کرو کیونکہ تحفے دل کی ناراضگی کو دور كردية بين اوركوئي بھي عورت اپني پروس كي طرف سے آنے والى كسى چيز كوحقير نەسىجھے خواہ وہ بكرى كايابير إياؤل ) ہو۔

تشريع: ايك دوسر عكوبديدسي كاترغيب كاذكر:

حدیث باب میں ہدیددینے کی ترغیب اور اس کے چند فوائد کو بیان کیا گیا ہے، ہدید دینے کاسب سے بڑا اور اہم فائدہ بیرحاصل

ہوتا ہے کہ اس سے دل کی کدورتیں ، بغض وعدادت کے جراثیم ختم ہوجاتے ہیں ، دلوں میں نفرت کے بجائے محبت والفت قائم ہوجاتی ہیں، اس لئے اس سنت پر بڑے اہتمام سے عمل کرنے کی ضرورت ہے، کیونکہ آج کل تقریباً ہر خاندان اور سوسائل میں محبتوں کے بجائے وشمنیاں اور نفرتیں بہت زیادہ ہیں، اس سنت پڑمل کیا جائے تا کہ نفرت اور بے رخی کی بیرآ گ شھنڈی پڑ جائے۔

لا تحتقد ن:اس کا مطلب بیہ ہے کہ اگر کوئی پڑوین محبت وجذبے سے دوسری پڑوین کوکوئی معمولی می چیز تحفید ہے تو اس کو کمتر اور حقیر سمجھ کرردنہ کیا جائے ،خواہ وہ معمولی چیز بکری کے کھر کا کھڑا ہی کیوں نہ ہو، کھر کا ذکر بطور مبالغہ کے کیا گیاہے کہ بھلےوہ چیز کتنی ہی معمولی کیوں نہ ہوتو بھی اسے دل و جان سے قبول کیا جائے ، واپس نہ کیا جائے کیونکہ اس نے انس و پیار اور محبت سے وہ چیز دی ہے اور بعض حضرات نے اس کا مطلب سے بیان کیا ہے کہ اگر کسی کے پاس ہدیددینے کی کوئی بڑی چیز نہ ہو قلیل یامعمولی قسم کی کوئی چیز ہوتو اسے بھی وہ ہدیہ میں دے دیا کرے، یہ مجھ کر کہ بیزوحقیر چیز ہے اس کو ہدیپر کرنے کا کیا فائدہ اور پھراس وجہ سے اسے ہدیہ میں نہ دینا سنت کےخلاف ہے۔ (تحفۃ الاحوذی۲/۲۵۸)

لعات: جادوا: (دال يرزبر كساته) تم آيس مين ايك دوسرے كو بديد يا كرو۔ تنهب جتم كرتا ہے، دوركرتا ہے۔ وحد: (واؤپرز براور جاء پرز براورسکون کے ساتھ): جلن، کدورت، کینه، غیظ وغضب لا تحقدن: ہرگز وہ حقیر نے سمجھے۔ جار ة: پروس۔ شق: (شین کے نیچے زیر اور قاف کی تشدید کے ساتھ) مکڑا ، حصہ، جزء۔ فرسن: (فاء اورسین کے نیچے زیر اور راء کے سکون کے ساتھ) بکری یااونٹ کا کھر،ج فراس۔

**سند کی بحث:** اس حدیث کی سند میں ابومعشر تجیح مولی بن ہاشم ہےجس کو حدیثیں ٹھیک یا نہیں تھیں، وہ سعید مقبری سے روایت کرتا ہے، پھرسعید براہ راست حضرت ابو ہریرہ خالٹی سے روایت کرتے ہیں، حالانکہ بچے سندیہ ہے کہ سعید مقبری اپنے ابا سے روایت کرتے ہیں اور وہ حضرت ابو ہریرہ ہے ہیں۔ روایت کرتے ہیں، بخاری کی سند میں عن ابید کا اضافہ ہے۔ (بخاری مدیث 2566) اس کئے بیرحدیث ال سندسے ضعیف ہے۔

#### بَابُ مَاجَآءَ فِي كَرَاهِيَةِ إِلرُّ جُوْعٍ فِي الْهِبَةِ

### باب ے: ہبہ کر کے واپس لینا مکروہ ہے

(٢٠٥٧) مَثَلُ الَّذِي يُعُطِى الْعَطِيَّةَ ثُمَّ يَرْجِعُ فِيْهَا كَالْكُلْبِ آكَلَ حَتَى إِذَا شَبِعَ قَاءَثُمَّ عَادَفَرَجَعَ فِي قَيْئِهِ.

تَوْجَبِيتُهِ: حضرت ابن عمر ثناتُته بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَلِّنْ ﷺ نے فر مایا ہے جو شخص کو کی عطیہ دے اور پھر اسے واپس لے اس کی مثال اس کتے کی طرح ہے جب وہ کچھ کھائے اور سیر ہوجائے توقے کردے پھراسے دوبارہ چاٹ لے۔

(٢٠٥٨) لَا يَعِلُّ لِلرَّجُلِ أَن يُّعُطِى عَطِيَّةً ثُمَّ يَرْجِعُ فِيْهَا إِلَّا الْوَالِدَقِيمَا يُعْطِى وَلَدَهْ وَمَثَلُ الَّذِي يُعْطِى الْعَطِيَّة ثُمَّ يَرُجِعُ فِيُهَا كَمَثَلِ الْكُلْبِ ٱكُلَّ حَتَّى إِذَا شَبِعَ قَاءَثُمَّ عَادَفِي قَيْعِهِ.

تَرُجِّيَنَهُ: حفرت ابن عمر وَلَيْنَهُ اور حضرت ابن عباس وَلَيْنَ مرفوع حديث كے طور پريه بات نقل كرتے ہيں نبي اكرم مُلِفَظَيَّةً نے فرما يا ہے

کسی بھی شخص کے لیے یہ بات جائز نہیں ہے وہ کوئی عطیہ دینے کے بعداہے واپس لےموائے والد کے جووہ اپنی اولاد کو دیتا ہے اور جو شخص کوئی عطیہ دے کرواپس لے لیتا ہے اس کی مثال اس کتے کی طرح ہے جو پچھ کھا تا ہے اور جب وہ سیر بموجا تا ہے تو قے کر دیتا ہے اور پھر دوبارہ اس قے کو چاٹ لیتا ہے۔

ن المجام المجام المجام المجام المركز المركز المركز المركز المجام المركز المجام المراس المراس المراس المرابع المراس المرابع المركز المراس المرابع المر رجوع جائزے یانہیں،اس مسکلہ میں فقہاء کرام کے درمیان اختلاف ہے۔

- ① ائمة ثاثه يعنى امام ثنافعي، امام مالك اور امام احمد بن حنبل ويتاييج كى نزديك "رجوع فى الهبه" ناجائز اور حرام ہے، به كرنے والاكسى طرح رجوع نہیں کرسکتا، نہ قضاء اور نہ دیانیة البته اگر والد نے کوئی چیز بیٹے کو مہبر کی مواور اب وہ واپس لینا چاہے تو لے سکتا ہے، ان حضرات كا التدلال بابك احاديث سے ہے۔ جن ميں "لا يحل" اور "العائد في هبته كالكلب" ..... كالفاظ سے ہے اور والد کا استثناء ابو داؤد شریف میں عبداللہ بن عمر تناشئ کی روایت میں ہے، اس لئے باپ بیٹے کو ہبہ کرے اس میں رجوع وائزے، باتی کسی اور کے لئے جائز نہیں۔
- عفیہ یہ کہتے ہیں کہ اگر واہب نے اپنے محرم رشتہ دار کے علاوہ کسی کو ہبہ کیا ہوتو اسے واپس لینا نامناسب اور مروت کے خلاف ہے، تاہم اگروہ لینا چاہے تو قضاء لےسکتا ہے لیکن جو ہبہ کسی محرم رشتہ دارمثلاً بھائی، بہن، بیٹا، ماں ادر خالہ وغیرہ کو کیا ہوتو اسے شرعاً واپس کرنے کی گنجائش نہیں۔

حفيكااتدلال: ال عديث ع ب: الواهب احق بهبته مالعديثب منها، وابب الين به كازياده حقدار ع جب تك كهاسے اس كامعاوضه نه ديا جائے۔

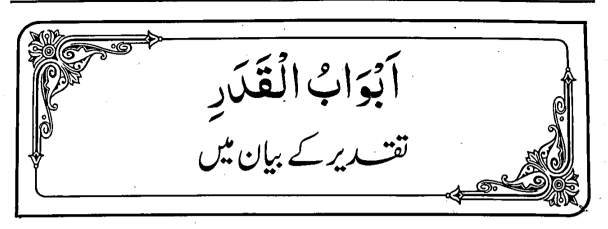
حنیه بیا کہتے ہیں کہ حدیث باب میں "لا پھل" لا ینبغی کے معنی میں ہے کہ" مناسب نہیں "اس سے عدم جواز مراد نہیں۔

- اور العائد في هبته حفيه نے اس كے دوجواب دي إلى:
- 🛈 نبی کریم مَالِّنْظِیَّةً نے رجوع فی الصبہ کوتے چاہنے کے ساتھ تشبیہہ دی ہے،عرف میں اس سے اس ممل کی قباحت وشاعت اور برائی بیان کرنامقصود ہوتا ہے، معنی میہ ہیں کہ سی کوکوئی چیز دیکرواپس کرنا بے مروتی اور ناپندیدہ بات ہے، مکروہ ہے، میمطلب نہیں کہ رجوع کرنا حرام ہے،اس لئے اگر واہب کوضرورت ہوتو وہ واپس کرسکتا ہے۔
- اس حدیث میں دیانت کا حکم بیان کیا جارہا ہے کہ واہب کے لئے دیانتہ جائز نہیں کہ وہ اپنے ہبہ کو واپس لے، اس حدیث میں قفاء كاحكم نبين بيان كيا كيا، قفا كاحكم اس مديث مي إلواهب احق بهبته مألمد يثب منها، الطرح ان دونول روایات میں تطبیق بھی ہوجاتی ہے کہ واہب کے لئے واپس لینا جائز نہیں لیکن اگر قاضی واپسی کا فیصلہ کردے تو پھر رجوع فی الہبہ

الاالوالدمن ولده: ائمه ثلاثه ويُسَلِيم كه بي كه باب بين كومبه كرت وه واپس ليسكتا ب، حنفيه كتب بين كه واپس نهيس لے سکتا اس کئے کہ وہ محرم رشتہ داروں میں سے ہے اور عبداللہ بن عمر وہ اُنٹی کی روایت جس میں بیاستثناء ہے، اس کے بارے میں بیہ كتے اس كريد انت و مالك لابيك (تم اورتمهارا مال والدك لئے ہے) كي قبيل سے ہے كداس چيزكى واپسى اس وجہ سے نہیں کہ ہبہ میں رجوع جائز ہے، بلکہ باپ ہونے کی وجہ سے والدکویت حاصل ہے کہ وہ اپنے بیٹے کا مال ضرورت کے وقت لے سکتا ہے، ہبہ نہ کیا ہوتو بھی لے سکتا ہوتو وہ بطریق اولی لے سکتے گا، اس سے معلوم ہوا کہ بیہ حقیقت میں رجوع فی العبہ نہیں ہے اور اس استثناء کی ضرورت اس لئے پیش آئی کی ذی محرم رشتہ دار کو ہدید دیکر واپس نہیں کیا جاسکتا، اس سے بیشہ ہوسکتا تھا کہ والد اگر کوئی چیز بیٹے کو ہدیہ کرے تو پھر اس کا واپس لینا ممنوع اور مکروہ ہوگا، اس استثناء سے اس شبہ کوختم کیا گیا کہ بیر جوع فی العبہ کے قبیل سے نہیں بلکہ انت و مالك لابيك كی وجہ سے والد كے لئے وہ شے واپس كرنا جائز ہے۔

(اعلاء اسنن، باب كراهية الرجوع في العبة 100/16) (تحفة 277)





قدر (ض، ن) قدرًا و قدرًا (بفتح الدال و سكونها) اور قدر تقديرًا كم منى بين: فيمله كرنا ، مهم لكانا، كها جاتا ہے، قدر الله عليه الامر: اور قدر له الامر: الله تعالى نے اس كے لئے كسى امر كا فيصله فرمايا، كوئى چيز اس كے لئے تجويزكى اور شريعت كى اصطلاح ميں تقديرنام ہے قضاء (فيصله) كا يعنى كائنات كے بارے ميں الله تعالى نے ازل سے جو پلانگ كى ہے اس كا نام ' تقدير الهى'' ہے عربی ميں عام طور پر لفظ قدر مستعمل ہے اور اردوميں تقذير، مطلب دونوں كا ايك ہے۔

#### تصناء وت در کے لغوی معنی:

قصناء کے معنی ہیں تھم اللہ تعالٰی کی قصناء یعنی اللہ تعالٰی کا تھم اور قدر کے معنی ہیں اندازہ اللہ تعالٰی کی قدر یعنی کسی چیز کے متعلق اللہ تعالٰی کا بیشگی اندازہ جو اللہ تعالٰی کے علم از لی سے عبارت ہے اور اس کے اندازے میں غلطی اور اس کے علم میں تغیراور تبدل محال ہے۔

### تقدير كي تعريف:

علامة تفتاز انی واللی تقدیر کا شرعی معنی بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

تقدیره وهو تحدید کل هخلوق بحده الذی یوجد من حسن وقبح و نفع و ضرر و ما یحویه من زمان اومکان و مایترتب علیه من ثواب و عقاب.

" ہر مخلوق کی اس کے حسن ہیجے نفع اور ضرر اس کے زمانہ (مدت حیات) اس کے رہنے کی جگہ اور اس کے ثواب اور عذاب کی مقرر کردہ حد کانام اس کی تقذیر ہے۔"

#### شرح عفت اند:

علامہ خطابی والٹیلانے کہاہے کہ بہت لوگوں کا گمان میہ ہے کہ قضا اور قدر کا میمغی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے بندوں کواپے علم اور اپنے علم اور اپنے علم از لی سے پہلے حکم سے مطابق عمل کرنے پر مجبور کردیا ہے حالا نکہ اس طرح معاملہ نہیں ہے تقذیر کامغی میہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپ علم از لی سے پہلے ہی میز جردے دی ہے کہ بندہ اپنے اختیار اور ارادہ سے کیا کام کرے گا اور کیا کام نہیں کرے گا اور اللہ تعالیٰ نے اس کے لیے خیر اور شریس سے کیا کیا پیدا کیا ہے۔ قرآن مجید میں ہے:

﴿ وَكُلُّ شَيْءٍ فَعَلُوْهُ فِي الزُّبُرِ ﴿ وَكُلُّ صَغِيْرٍ وَّ كَبِيْرٍ مُّ سُتَطَرُّ ﴿ الْعَر:٥٣،٥٢)

"اورانهول نے جو کچھ کیا وہ سب نوشتول میں موجود ہے اور ہر چھوٹا اور بڑا کام لکھا ہوا ہے۔"

اس آیت میں بینہیں فرمایا کہ جو بچھ نوشتوں میں موجود تھا انہوں نے وہی کیا بلکہ جو پچھانہوں نے کیا ہے وہ پہلے سے موجود تھا اور ہر چیوٹا اور بڑا کام لوح محفوظ میں لکھا ہوا ہے یعنی علم معلوم کے تا بع ہے معلوم علم کے تا بع نہیں ہے۔

علامه قرطبی را پیل کی ایل سنت و جماعت کا مذہب سے کہ اللہ سجانہ وتعالی نے اشیاء کومقدر کیا یعنی چیزوں کو پیدا کرنے ہے پہلے وہ ان کی مقادیران کے احوال اور ان کے زمانوں کو جانتا تھا پھراس نے ان چیز وں کواپنے علم سابق کے مطابق بیدا کیا لہذا عالم سفلی ہو یا علوی اس میں جو چیز بھی صادر ہوتی ہے وہ اللہ تعالیٰ کے علم اس کی قدرت اور اس کے ارادہ سے صادر ہوتی ہے اس میں مخلوق کا کوئی دخل نہیں ہوتا البتہ مخلوق کا ایک قتم کا کسب ہوتا ہے اور ان کی طرف افعال کی نسبت اور اضافت ہوتی ہے اور پیکسب اللہ تعالیٰ کی دی ہوئی قدرت اس کی تیسیراس کی توفیق اوراس کے الہام سے ہوتا ہے اور خالق صرف اللہ سجانہ ہے۔ قضاء وقدر میں فرق:

قضاء وقدر درحقیقت ایک ہیں مگر بھی دونوں میں فرق کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ حکم از لی قضاہے اور اس کا وقوع قدرہے، پس قضاء قدر سے سابق ہے مگر حضرت مولا نامحمہ قاسم صاحب نا نوتوی قدس سرہ کے نز دیک معاملہ برعکس ہے، تقدیر بلاننگ کا نام ہے اور قضاء اس کے وقوع کا نام ہے،مثلاً جب کوئی مکان بنانے کا ارادہ کرتے ہیں تو پہلے اجمالی نقشہ ذہن میں قائم کر لیتے ہیں بی قدرہے، پھراس اجمالی نقشہ کے مطابق مکان تیار کرتے ہیں میں موجود فی الخارج مکان بمنزلہ قضا ہے، آگے رضابہ قضا کاباب آرہاہے، اس ہے بھی یہی فرق سمجھ میں آتا ہے کہ جو کچھ واقع ہولینی جب تقدیر کاظہور ہوتو بندے کواس پر راضی رہنا چاہئے ، یہ بات دونوں میں فرق کی طرف اور تقدیر کے سابق اور قضا کے لاحق ہونے کی طرف مشیر ہے مگریہ کوئی اہم فرق نہیں ، برائے نام فرق ہے اس لئے دونوں کو ایک کہنا بھی درست ہے۔ تجلی بری تقذیر کا مطلب:

حكرين : جرئيل ميں ايمانيات ميں تومن بالقداد خير لاو شركا آيا ہے يعنى مومن ہونے كے لئے تقدير پرايمان ضروري ہے اور اس کے بھلے برے ہونے پر بھی ایمان لانا ضروری ہے اور ابن ماجہ کے مقدمہ میں بالاقدار کلھا: خیرها و شرها، حلوها و مرها ہے یعنی الله تعالی کی تمام طے کردہ باتوں پر ،خواہ وہ بھلی ہوں یا بری میشی ہوں یا کروی ، ایمان لانا ضروری ہے، ان حدیثوں میں ضمیرول کا مرجع قدراورا قدار ہیں، اور تقذیر الٰہی کا بھلا برااور میٹھا کڑ واہونا انسانوں کے اعتبار سے ہے ورنہ اللہ کی پلاننگ کے اعتبار سے ہر چیز بھلی ہے بس بھلی نقدیر کا مطلب سے ہے کہ خواہ وہ طے کردہ باتیں انسانوں کے لئے مفید ہوں یا مضر، میٹھی ہوں یا کڑوی یعنی اچھی لگیس یا بُری سب پرایمان لانا ضروری ہے جیسے گھی کے بارے میں تجویز الٰہی پیہے کہ وہ صحت بخش ہے اور زہر کے بارے میں سے طے ہے کہ وہ مہلک ہے، ای طرح ایمان اور اعمال صالحہ کے بارے میں طے ہے کہ وہ جنت میں لیے جانے والے اعمال ہیں اور کفرو معاصی جہنم میں لے جانے والے ہیں یعنی اول انسان کے لئے مفید اور ثانی مصر اعمال ہیں، ای طرح بچیکا زندہ رہنا انسان کو پسند ہے اور مرجانا پسندنہیں ہے، بہرحال میسب باتیں اللہ تعالیٰ کی طرف سے طےشدہ ہیں اور ان پر ایمان لانا اورعمل پیرا ہونا ضروری ہے۔ اور کا ئناتی جیزوں کی صد تک ہر شخص تقدیر الہی کا قائل بھی ہے اور اس کا پابند بھی ہے، لوگ بڑی قیت دے کر تھی خریدتے ہیں

اوراستعال کرتے ہیں اور زہر کے پاس کوئی نہیں پھٹکتا، اور کسی کواس معاملہ میں نقدیراللی پراعتراض نہیں مگر جب ایمان واعمال صالحہ کا معاملہ آتا ہے تو انسان باتیں چھائٹتا ہے اور جب اس کا بچیفوت ہوجاتا ہے تو جزع فزع کی حد کر دیتا ہے، یہ نقذیر پر ایمان نہ ہونے کا نتیجہ ہے۔

خلاصہ: بیہ ہے کہ لوگ ' دہملی بُری تقت دیر'' کا مطلب: نفس الامر کے اعتبار سے بھلی بری تقذیر یعنی فی نفسہ بھلی بری تقذیر سیجھتے ہیں حالانکہ اس اعتبار سے تو ہر چیز خیر محض ہے ، کوئی برانہیں کا رخانہ خداوندی میں۔ بلکہ مراد انسان کے تعلق سے بھلا برا ہونا ہے یعنی انسان کے لئے مفید اور غیر مفید ہونا ہے اور اس کو کا مُناتی چیزوں کی حد تک ہر چیز تسلیم کرتا ہے اور مفید باتیں حاصل کرنے کی اور مفر باتوں سے بچنے کی سعی کرتا ہے۔ پس اعمال ووا قعات میں بھی ہے بات مان لینی چاہئے اور یہی بھلی بری تقذیر پر ایمان لانا ہے۔

#### تقته ديركادائره:

کاسٹ تو ہوا ہوتی ہویا ساوی اس کا کوئی ذرہ اور اس کا کوئی حال نقدیر کے دائرہ سے باہر نہیں اور نقدیر صرف اجمالی نہیں بلکہ تفصیل ہے، یعنی نقدیر میں صرف مسببات و معلولات ہی نہیں بلکہ ان کے اسباب و علل بھی ہیں، ایک صحابی نے آنحضور مُسِلَّتُ ہے۔ دریافت کیا کہ وہ جھاڑ پھونک جس کوہم (دکھ درد میں) کرواتے ہیں اور وہ دوائیں جن سے ہم اپنا علاج کرتے ہیں اور وہ پر ہیز (اور بچاؤکی تدبیریں) جن کوہم اپناتے ہیں کی ایہ چیزیں قضا و قدر کو ٹال سکتی ہیں؟ آپ مُلِلْتُ اَنْ فَر مایا: ''یہ سب چیزیں اللہ کی نقدیر میں شامل ہیں' یعنی ہم جن مقاصد کے لئے جو تدبیریں اور کوششیں کرتے ہیں اور اس سلسلہ میں جن اسباب کو اختیار کرتے ہیں وہ سب اللہ کی نقدیر کے ماتحت ہیں، اللہ تعالی کی طرف سے مقرر ہے کہ فلال شخص پر فلاں بیاری آئے گی اور وہ فلاں جھاڑ پھونک یا فلال دواکرے گا جس سے وہ اچھا ہوجائے گا۔

دوسرى حديث مين رسول الله صَلَّفَظَيَّةً في فرمايا:

"مرچيز تقديرے ہے، يهال تك كه آدمى كانا كاره (نا قابل) مونا اور موشيار مونا ـ" (رواه ملم)

یعنی آدمی کی صفات، قابلیت و نا قابلیت، صلاحیت وعدم صلاحیت، ادر عقل مندی و بیوتو فی وغیرہ بھی اللہ کی تقدیر سے ہیں پس دنیا میں جوکوئی جیسااور جس حالت میں ہے وہ سب اللہ کی قضا وقدر کے ماتحت ہے۔

اسی طرح مکلف مخلوقات کے جملہ احوال بھی قضا وقدر کے دائرہ میں ہیں، یعنی یہ طے کردیا گیاہے کہ جن وانس ایک جزوی اختیار کھنے والی مخلوقات ہوں گی اوران میں سے فلال فلال اپنے کسب واختیار سے بیٹمل کرکے جنت میں جائیں گے اور اسنے افراد سیم میٹمل کرکے جہنم میں جائیں گے اور دیگر مخلوقات کے لئے جزوی اختیار نہیں ہوگا، اس لئے وہ پاداش ممل کے قانون سے مشتنی ہوں گی۔ عرض سب احوال اپنی تمام تر تفصیلات کے ساتھ تقذیر الہی میں طے شدہ ہیں۔

#### تقت دير کي ضرورت:

اللہ تعبالی مختار کل ہیں، وہ جو چاہیں کا ئنات میں تصرف کر سکتے ہیں اور وہ اپنے چاہنے میں کسی کے پابند نہیں، وہ اپنی مشیت میں ہر طرح آزاد ہیں، مگریدان کامخلوقات پر فضل و کرم ہے اور انسان کے لئے جس کوخلافت ارضی سونچی گئی ہے ضروری بھی ہے کہ انہوں نے اپنی مشیت کوآزاداور بے قید نہیں رکھا بلکہ ہرچیز کو نقلہ پر الہٰی سے وابستہ کردیا ہے، کوئی امر منتظر نہیں، ہربات طے شدہ ہے، اگراللەتغالى ايسانەكرتے توانسان بڑى الجھنوں ميں پڑ جا تا ،اس كى تمجھ ہى ميں ندآ تا كدوه كيا كھائے اوركيا نەكھائے ، كيونكه نتيجەمعلوم نہیں، اس کونہیں معلوم کہ اللہ تعالیٰ کس چیز کے کیا آثار پیدا کریں گے کیونکہ آثار ونتائج طے شدہ نہیں، اس طرح وہ اندھیرے میں ر ہتا کہ وہ کونی زندگی اپنائے ،جس سے مولی خوش ہواورکیسی زندگی اپنانے سے احتر از کرے کہ مولی ناخوش نہ ہو، وہ ہمیشہ شش و پنج میں مبتلا رہتا، کوئی فیصلہ نہ کریا تا، کیونکہ کوئی بات طے شدہ نہیں اور اب جبکہ ساری باتیں طے کردی گئی ہیں انسان ہر چیز کے متعلق آ شانی سے فیصلہ کرسکتا ہے،عقل کی روشنی یا معمولی راہنمائی بھی اس کے لئے کافی ہے، اسی بناء پر اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں ہر چیز کے بارے میں عقل سے کام لینے کی اور اس میں غور وفکر کرنے کی دعوت دی ہے، ورنہ ظاہر ہے کہ اگر زندگی اور کا تنات کے لئے کوئی قانون اورنظام ہی نہ ہوتا اور بیسب پچھ بے قیدمشیت ایز دی کی کرشمہ سازی ہوتی تو پھران میںغور وفکر کی ضرورت ہی کیاتھی؟ اور اگر کوئی غور وفکر کرتا بھی تو اس کا حاصل کیا ہوتا؟

## تقتديركا مسكله المان ب:

اور تقتریر کا مسئلہ آسان ہے، اس میں کچھے پیچید گی نہیں، اس کی دلیل ہے ہے کہ تقتریر پر ایمان لا نا ایمانیات میں شامل ہے، تقتریر یرایمان لائے بغیر کوئی شخص مومن نہیں ہوسکتا ، اور ایمان کا مکلف ہر عاقل و بالغ ہے ، اور سب لوگوں کی عقلیں یکساں نہیں ، پس کوئی ایسا مسئلہ ایمانیات میں کیسے شامل کیا جاسکتا ہے جو ہرایک کے لئے قابل فہم نہ ہوورنہ بعض لوگوں کے حق میں تکلیف مالا پطاق لازم آئے گی، جو باطل ہے، پس لامحالہ یہ بات تسلیم کرنی پڑے گی کی تقدیر کا مسئلہ ہر کس و ناکس کے لئے قابل فہم ہے کیونکہ یہ کوئی دقیق مسکنہیں،اورحدیث شریف میں جو تقذیر کے باب میں تنازع کی ممانعت آئی ہے اور اس معاملہ میں تنازع کی وجہ سے امم سابقہ کے ہلاک ہونے کا ذکر آیا ہے اس میں تنازع سے بحث ومباحثہ مراد ہے اور قضا وقدر میں بحث ممنوع اس لئے ہے کہ بیضدا کی صفات میں بحث ہے کیونکہ قضا وقدر اللہ کی صفات ہیں اور صفات میں بحث ، ذات میں غور وفکر ہے اور خالق میں غور کرنے کی ممانعت ہے۔اور سابقہ اُمتوں کے ہلاک ہونے سے مرادان کی گمرائی ہے،قرآن وحدت میں ہلاکت کالفظ گمرائی کے لئے بکثرت استعمال ہواہے اس لئے آپ مِرافظةً کے ارشاد کا مطلب میہ ہے کہ گذشتہ امتول میں اعتقادی گمراہیاں اس ونت اور ؤئیں جب انہوں نے اس مسئلہ کو بحث کا موضوع بنایا اور تاریخ شاہدہے کہ امت محمدید میں بھی اعتقادی اور گمراہیوں کا سلسلہ اسی مسلہ سے شروع ہوا ہے۔ (معارف الحدیث ا / ۱۷۵)

# تقدر رکامسئلمشکل کیوں بن گیاہے؟

اور تقت دیر کا مسئلہ دو وجہ سے مشکل بن گیا ہے: پہلی وجہ: یہ بات بہت کم لوگ جانتے ہیں کہ تقدیر کا مئلہ در حقیقت صفات باری تعالی کامسکدہ اور صفات الہيكوايک حد تك ہى سمجھا جاسكتا ہے، ان كى تمام حقيقت سمجھنا انسان كے بس كى بات نہيں، صفات کے بارے میں ایک حد پر پہنچ کر رک جانا پڑتا ہے، ای طرح تقذیر کے مسلہ میں بھی ایک حد پر رکنا ضروری ہے، مگر لوگ ركتے نہيں، وه سب كچھ بحصا چاہتے ہيں حالانكه يه بات صفات كے تعلق مے مكن نہيں، يهى بات درج ذيل حديث ميس مجمائي مئ -- رسول الله مَا الله ما الله

"تم میں سے ہرایک کا ٹھکانہ دوزخ کا اور جنت کا لکھا جاچکا ہے۔" (بس تقزیر کا مسلما تناہی ہے) صحابہ تفائش نے عرض کیا: پس کہ اہم اس نوشتہ پر بھروسہ کر کے بیٹھ نہ رہیں؟ اور عمل چھوڑ نہ دیں؟! (پی تقلہ پر اٹھنے والا سوال ہے) آپ مِرَافِظَةً نے فرمایا: ''عمل کئے جاؤ، ہرایک کے لئے وہی عمل آسان کیا جاتا ہے جس کے لئے وہ پیدا کیا گیا ہے، نیک بخت کو نیک بخق کے کاموں کی توفیق ملتی ہے اور بد بخت کو بد بختی کے کاموں کی ، اور دلیل میں آپ نے سورۃ اللیل کی آیات 10-5) پڑھیں۔ (مشکوۃ حدیث 85)

اں حدیث میں آنحضور مَالِشَیَّمَ نے صحابہ کرام وَیَالَیْمُ کے سوال کا جواب نہیں دیا بلکدان کو مل میں لگایا ہے کیونکہ قضاء وقدر کے مسئلہ کوجس حد تک آپ مَلِ اَلْفَیْکَمُ نَے بیان فرمایا ہے اسی حد تک سمجھا جاسکتا ہے، اس سے آگے کی بات سمجھنے کی کوشش نہیں کرنی چاہئے، اس سے آگے کی بات سمجھنے کی کوشش نہیں کرنی چاہئے، اس حد پررک جانا ضروری ہے، تمام صفات خداوندی کا بہی معاملہ ہے۔

ربی یہ بات کہ تقد پرکا مسلم صفات الہیہ کا مسلم کیے ہے؟ یہ بات اس سے واضح ہے کہ عرف میں قضاء وقد را یک ساتھ ہولئے ہیں، یہ دومتر اوف لفظوں کا عطف تفیری کے ساتھ استعال ہے اور'' قضاء'' کا صفت الہی ہونا قر آن کر یم میں جمیوں جگہ مصر ہے، مثلاً:
﴿ وَ قَضَّى رَبُّكَ اَلاَ تَعْبُو اَلاَ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ قَلَ رَا اَللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ قَلَ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ قَلَ رَا اَللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ قَلَ رَا اَللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ على منات اللّٰهِ اللّٰهُ على اللّٰهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللّٰهُ الللهُ الللهُ اللّٰهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللّٰهُ الللهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللهُ اللّٰهُ الللهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللهُ اللّٰهُ الللهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللهُ اللّٰهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ

ای طرح لوگ قضاء وقدر کے مسئلہ کوشمول علم کے مسئلہ کے ساتھ رلا دیتے ہیں وہ پوچھتے ہیں کہ جب اللہ تعالیٰ کوازل سے معلوم ہوگئے!
ہے کہ ایسا ہونا ہے تو دیسا ہونا ضروری ہے، کیونکہ اللہ کاعلم غلط نہیں ہوسکتا پھر بندے بااختیار کیسے ہوئے؟ وہ تو مجبور محض ہوگئے!
حالانکہ سوچنے کا اندازیہ ہونا چاہئے تھا کہ اگر ازل میں سب چیزوں کو طے شدہ نہیں مانیں گے توشمول علم کی بات غلط ہوکر رہ جائے گ، جب کا نئات کے ذرہ ذرہ پر اللہ کاعلم محیط ہے تو ضروری ہے کہ ہر چیز ازل سے طے شدہ ہو، ورنہ اللہ کوان کاعلم کیسے ہوگا؟ غرض صفات کے دائرے الگ الگ ملحوظ نہ رکھنے کی وجہ سے اور ایک صفت کے دوسری صفت پر پڑنے والے اثرات کا خیال نہ رکھنے کی وجہ سے اور ایک صفت کے دوسری صفت پر پڑنے والے اثرات کا خیال نہ رکھنے کی وجہ سے اور ایک صفت کے دوسری صفت پر پڑنے والے اثرات کا خیال نہ رکھنے کی وجہ سے اور ایک صفت کے دوسری صفت پر پڑنے والے اثرات کا خیال نہ رکھنے کی وجہ سے اور ایک صفت کے دوسری صفت پر پڑنے والے اثرات کا خیال نہ رکھنے کی وجہ سے اقتریر کا مسئلہ بیچیدہ ہوگیا ہے۔

#### تقت ديريرايسان لانے كون اكدے:

م بہلاف من محدہ: تقدیر پرایمان کے ذریعہ آدمی اس ہم آ ہنگ نظم وانظام کو بھے سکتا ہے جو ساری کا مُنات میں پھیلا ہوا ہے، وہ جان لے گا کہ تمام کا مُنات ایک منظم و متحد قانون کی پابند ہے، کا مُنات کے ساتھ اللہ تعالیٰ کے برتاؤ میں پوری طرح یگا نگت ہے، تفادت نہیں۔ دوسسرا من بمدہ: جس شخص کا تقذیر الہی پر تھیک ٹھیک ایمان ہوگا اور وہ جانتا ہوگا کہ ہر چیز ازل سے طے شدہ ہے، کوئی امر منتظر نہیں، ہر بات فیصل ہو پچکی ہے، اس کی نگاہ اللہ کی قدرت کا ملہ کی طرف آٹھی رہے گی، وہ دنیا و مافیہا کوخدا کا پرتوسمجھے گا، وہ جان لے گا کہ ہر چیز قضاء وقدر سے ہے حتیٰ کہ اختیاری اعمال میں بھی بندوں کو جواختیار حاصل ہے وہ اللہ کی دین ہے، انہوں نے ہی ازل میں یہ فیصلہ کیا ہے کہ مکلف مخلوقات کو ایک جزوی اختیار حاصل ہو، اس فیصلے کی وجہ سے بندے مختار ہیں اور ندوں کا حال اس معاملہ میں ایسا ہے جیسا آئینہ میں منعکس ہونے والی صورت کا ہے کہ وہ ذی صورت کا پُرتو اورظل ہے، اسی طرح بندوں کو اختیار بھی خالق ارض وساء کی طرف سے ملا ہے اور جب بندہ اس طرح اللہ تعالیٰ کی قدرت کاملہ پریقین رکھے گا اورخود کو''مردہ بدست زندہ'' سمجھے گا تو وہ ہر معامله میں مطمئن رہے گا، کسی معاملہ میں اس کوکوئی غیر معمولی پریشانی لاحق نہیں ہوگی ، وہ ہر حالت کواللہ کی طرف سے سمجھے گا۔

﴿ قُلُ كُلُّ مِّنْ عِنْدِاللَّهِ ﴿ فَمَا لِ هَوُ لَآءَ الْقَوْمِ لَا يَكَادُوْنَ يَفْقَهُوْنَ حَدِيثًا ﴿ (الناء: ٥٨)

تَرُخِچَهُ بَهِ: " آبِ فرمادیجے کہ سب کچھاللہ ہی کی طرف سے ہے پھران لوگوں کو کیا ہوا کہ وہ بات سجھنے کے قریب بھی نہیں ہوتے۔" تقتریر کے ساتھ تدبیر ضروری ہے: کہ تقذیر پر ایمان لانا معرفت خداوندی کے لئے ضروری ہے اور ہمیں میجی یا در کھنا چاہئے کہ اللہ تعالیٰ نے ہم کو جزوی اختیار رکھنے والی مخلوق بنایا ہے، پس ہمیں اپنے اختیار سے اپنے لئے مفید کام کرنے چاہیں اور اپنے اختیار سے اپنے لئے مفز کاموں سے بچنا چاہئے تا کہ آخرت میں ہمارے لئے جومفید گھر ہے یعنی جنت وہ ہمیں ملے اور جومفز جگہ ہے یعنی جہنم اس سے ہم نیج جائیں، آگے قضاء وقدر کی جوروایات آرہی ہیں ان کو پڑھتے وقت بیدنکتہ خاص طور پر پیش نظر رہنا چاہیے، فكل ميسرًا الماخلق له: اليّ اختيار سے الجھ عمل كرو، ہرانيان كے لئے وہي عمل آسان كيا جاتا ہے جس كے لئے وہ پيدا كيا گیاہے لینی دوسرے عمل کا وہ تصور نہیں کرسکتا۔

تقدیر معلق صرف بندوں کے اعتبار سے ہوتی ہے:اب میہ بات آسانی سے سمجھ میں آجائے گی کہ اللہ تعالیٰ کی جانب سے ہر تقتر ہرمبرم اور ملزم ہوتی ہے یعنی اللہ تعالی کا ازلی فیصلہ لازم کرنے والا ہے،جس کےمطابق کا نئات کا وجود پذیر ہونا ضروری ہے یعنی اس طے شدہ امرے حوادث کا تخلف نہیں ہوسکتا ، اور تقدیر معلق صرف بندوں کے اعتبار سے ہوتی ہے، جس کا ذکر حدیث شریف میں آیا ہے کہ والدین کے ساتھ حسن سلوک عمر بڑھاتا ہے اور جھوٹ روزی گھٹاتا ہے اور دعا فیصلہ خداوندی کو پھیردی ہے "ب باتیں معلق صرف بندول کے علم اورظہور حوادث کے اعتبار سے ہیں علم اللی کے تعلق سے ہرشے طے شدہ ہے، ازل سے خدا کومعلوم ہے کہ کیا ہونا ہے، جیسے کہا جاتا ہے کہ طالبعلم اگر محنت کرے گاتو امتحان میں کامیاب ہوگا اور کھیلے گاتو فیل ہوگا، یہ بات صرف بندول کے اعتبار سے ہے، اللہ تعالیٰ کے علم کے ازلی کے اعتبار سے نہیں، ان کو ازل سے وہ پہلومعلوم ہے جوظہور پذیر ہونے والا ہے، بلکہ وہ بہلوانہی کا طے کیا ہوا ہے ور نیکم الٰہی کا ناقص ہونا لا زم آئے گا کیونکہ ماننا پڑے گا کہ کچھ با تیں ان کوازل میں متعین طور پرمعلوم نہیں تھیں تو بہ!

اوراس سے جبراس کئے لازم نہیں آتا کے علم معلوم سے متزع ہوتا ہے یعنی معلوم کے تابع ہوتا ہے،معلوم بھی علم کے تابع نہیں

ہوتا، جیسے تاج محل کا واقعی علم وہ ہے جو تاج محل سے حاصل ہو، تاج محل مبھی ہمارے نصور کے تابعے نہیں ہوسکتا، بس فرق اتنا ہے کہ اللہ تعالیٰ کاعلم حضوری ہے، اکتسابی نہیں، اس لئے وہ معلومات کے محتاج نہیں، وہ لایزال میں جو بچھرونما ہونے والا ہے اس کوازل سے بغیر معلومات کے جانبے ہیں اور چونکدان کاعلم واقعہ کے مطابق ہے اس لئے وہ جو کچھ جانبے ہیں وہی ہوگا ، ورنہ ان کاعلم غلط ہو جائے گا، مگر قاعدہ وہی رہے گا کہ علم معلوم سے حاصل ہوتا ہے بعنی علم معلوم کے تابع ہوتا ہے،معلوم علم کے تابع نہیں ہوتا اس لئے جر لازم

**خلاصة كلام:** كەمتىدرونقتىدىر كےمعنى بين: اندازه كرنا، اسكيم بنانا اورپلاننگ كرنا، جس طرح آ دى حويلى بنا تا ہے تو يہلے نقشه بناتا ہے، پھراس کے مطابق تعمیر کرتا ہے، ای طرح الله تعالی نے علم ازلی میں اس عالم کے لئے پلاننگ کی ہے، جس میں انسان کا مکلف ہونا بھی شامل ہے، انسان کو اللہ تعالٰی نے جزوی اختیار دیا ہے اور وہ اپنے اختیار سے کیا کرے گا اس کو اللہ تعالٰی ازل سے جانتے ہیں، کائنات کا کوئی ذرہ ان سے مخی نہیں اور سیمعرفت خداوندی کا پہلو ہے اور اس اعتبار سے نقتہ پر پر ایمان لا نا ضروری ہے ورنه معرفت خداوندی ناتمام رہ جائے گی۔

اورمعرفت خودی کے نقطہ نظر سے اس طرح سوچنا چاہئے کہ ہم بندے ہیں اور مجبور بندے نہیں ہیں بلکہ جزوی اختیار رکھنے والی مخلوق ہیں، پس ہم بداختیارخود اچھا بھی کرسکتے ہیں اور برا بھی، پس ہمیں اچھے کاموں کی سعی کرنی چاہئے اور برے کاموں سے بچنا چاہے، بیا پن جانب سے نقتہ پر الٰہی پرغور کرنے کا طریقہ ہے، نبی سُڑاﷺ نے صحابہ کواس کی تعلیم دی ہے، یہی ہقتہ پر کے ساتھ تدبیر ہے اور دنیوی امور کی حد تک ہر خص تدبیر کی ضرورت کا قائل ہے، ہر خض ہاتھ پیر ہلاتا ہے تا کہ روزی روٹی ملے، اشکال صرف ایمان و کفراوراعمال صالحہ وسیئہ میں پیش آتا ہے، پیٹھیکنہیں ،اس میں بھی تقدیر پرایمان کے ساتھ تدبیر ضروری ہے یعنی اینے اختیار تمیزی ے ایمان لا نا اور نیک کام کرنا ضروری ہے، تا کہ ہم جنت سے ہم کنار ہوں۔واللہ الموفق

#### مثالول سے مزید وضاحت:

بعض مسائل ذوجہتین ہوتے ہیں اور دونوں جہتوں کے احکام الگ الگ ہوتے ہیں وہاں اگر فرق مراتب نہ کیا جائے تو مسئلہ بیجیده موجا تا ہے۔مثلاً:

🛈 حدیث میں ہے کہ کوئی شخص اپنے عمل سے جنت میں نہیں جائے گا، حتیٰ کہ نبی مُؤَلِّفَ کُھُم بھی اپنے عمل کی وجہ سے جنت میں نہیں جائیں گے بلکہ اللہ کے نضل و کرم کی وجہ ہے جائیں گے ..... یہاں بھی سوال پیدا ہوگا کہ پھرعمل ہے کیا فائدہ؟ نیز قرآن و حدیث بھرے پڑے ہیں کہ ایمان واعمال صالحہ جنت میں لے جائیں گے اور کفر واعمال سیئہ جہنم میں پہنچائیں گے، پس پہلی مدیث ان تصریحات کےخلاف ہے۔

اس کا جواب یہی ہے کہ پہلی حدیث میں جو بات ہے وہ عقیدہ ہے اور قرآن وحدیث کی تصریحات میں اسباب کا بیان ہے جو برائے عمل ہیں کیونکہ اسباب محض اسباب ہوتے ہیں،مسبب الاسباب حق تعالیٰ ہیں، پس جس طرح کھانے پینے سے شکم سیری اور سیرانی حاصل نہیں ہوتی بلکہ حقیقت میں اللہ تعالی شکم سیر اور سیراب کرتے ہیں اور بیعقیدہ رکھنا ضروری ہے ، اس کے بغیر ایمان مکمل نہیں ہوتا، مگرشکم سیری اورسیرانی کے لئے اسباب اختیار کرنے ضروری ہیں کیونکہ وہ برائے عمل ہیں۔ ② الله تعالیٰ رزاق ہیں، قر آن کریم میں اس کی صراحت ہے، گریہ عقیدہ ہے، برائے عمل یہ بات نہیں ہے، عمل کے لئے وہ اساب ہیں جواللہ تعالیٰ نے روزی کے لئے پیدا کئے ہیں، چنانچہ ہر مخض روزی کے لئے دوڑ دھوپ کرتا ہے اور جو ہاتھ پر ہاتھ دھر کر بیٹھا ر ہتا ہے وہ بے وقوف ہے، یہال بھی مسلد کی دو جانبیں ہیں: ایک اللہ کی جانب ہے اور وہ صرف عقیدہ ہے۔ اور دوسری: عمل کی جانب ہے اور وہ اسباب کو اختیار کرنا ہے۔

ای طرح تقذیر کے مسلہ کی بھی دو جانبیں ہیں۔ایک اللہ کی جانب ہے کہ سب کچھازل سے طے شدہ ہے اور ہر چیز اللہ تعالی جانتے بھی ہیں، مگریہ صرف عقیدہ ہے اور یہی اللہ تعالیٰ کی صحیح معرفت ہے اور دوسری بندوں کی جانب ہے، جومل کی جانب ہے یعنی ہم کو بی تھم ہے کہ اپنے اختیار تمیزی سے اچھے کام کریں تا کہ اچھے انجام سے ہم کنار ہوں۔ کیونکہ بید دنیا دار الاسباب ہے، یہاں ہر چیز کا سبب ہے جس سے مسببات وجود میں آتے ہیں اور تقذیر اللی میں صرف مسببات نہیں بلکہ اسباب بھی ہیں اور کا ئنات کو برنے کی حد تک مرشخص اس کوتسلیم کرتا ہے اور اس پرعمل پیرا بھی ہے، پس کیوں ندایمان واعمال صالحہ اور کفر اور اعمال سیئہ میں بھی یہ بات تسلیم کر لی جائے؟ یعنی جو جنت میں جائے گا وہ اس کے اسباب کی وجہ سے جائے گا اور جوجہنم میں جائے گاوہ بھی اس کے اسباب کی وجہ سے جائے گا اور نقذیر الہی اسباب ومسیبات کے مجموعہ کا نام ہے، نقذیر میں صرف مسیبات ہی نہیں ہیں، اسباب بھی ہیں اور اسباب اختیار کرنا بیمل کی جانب ہے اور اس اعتبار سے تقدیر معلق ہے، امید ہے کہ اس سے مسئلہ کی حقیقت واضح ہو جائے گی ، مزید تفصیل احادیث کی شرح میں آئے گی۔

جة الله البالغه مي حضرت شاه ولى رحمه الله في الله عزوجل كى صفت ابداع سے عالم بغير كى شے آخر كے معرض وجود مين آيا، پھرصفت تخلیق سے باقی خلقت اور موالید ثلاثہ یعنی حیوانات بشمول انسان کے، نباتات اور معد نیات معرض وجود میں آئے کہ یہ ایک دوسرے سے بیدا ہوتے ہیں اور صفت تدبیر سے ان امور کا انتظام وانصرام جاری وساری ہے جوآج تک محار العقول بنا ہوا ہے۔ بہرحال کا ئنات اور مخلوق کی تخلیق سے قبل عالم کا جوعلم یا اس کا نقشہ ہے کہ کیا چیزیں پیدا ہوں گی؟ اور کب اور کیسے پیدا ہوں گی؟ پھران معلوم کولوح محفوظ میں لفظ بلفظ درج کیا گیا ہے اس کا نام ہے ازلی فیصلے اور تقذیر ہے۔لفظ قضاء بھی اس کے ہم معنی ہے جبکہ بعض حضرات نے اجمالی تھم از لی کو قضاء اور اس کی تفاصیل وجزئیات کو تقتریر سے تعبیر کیا ہے، بعض نے اس کے برعکس تعبیر کواختیار ہے۔ علم بالمعد دم تو جائز ہے مگراس کے باوجود اس مسئلہ میں عقول حیران ہیں ادر صحح صورت حال سمجھنے سے قاصر ہیں اس لئے بڑے بڑے ارباب عقل کے قدم یہاں آ کر پھسل جاتے ہیں۔

## بَابُمَاجَآءَفِى التَّشُدِيْدِفِى الْخَوْضِ فِي الْقَدَرِ

باب ا: تقدیر کے بارے میں بحث ومباحثہ اور گفتگو کرنے کی (ممانعت کی) شدت کے بارے میں ہے

(٢٠٥٩) خَرَجَ عَلَيْنَا رَسُولُ اللهِ ﷺ وَنَحْنُ نَتَنَازَعُ فِي الْقَلَدِ فَغَضِبَ حَتَى احْرَّ وَجُهُهُ حَتَى كَأَمَّا فُقِي فِي وَجُنَتَيْهِ الرُّمَّانُ فَقَالَ اَمِهُ لَا أُمِر تُمُ الْمُ إِلَيْكُمُ إِثَمًا هَلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ حِنْنَ تَنَازَعُو افِي

## هْلَا الْأَمْرِ عَزَمْتُ عَلَيْكُمْ اللَّا تَتَنَازَعُوافِيْهِ.

ترکیجی نبی: حضرت ابو ہریرہ و انگانی بیان کرتے ہیں نی اگرم مُطَّلِظُ اللّهٔ الله الله الله الله وقت نقدیر کے موضوع پر بحث کر رہے تھے نی اکرم مُطَّلِظُ اللّهٔ عضہ میں آگئے یہاں تک کہ آپ مُطِّلْظُ اللّهٔ کا چبرہ مبارک سرخ ہوگیا یوں جیسے انار کے دانوں کا عرق نجوڑ دیا گیا ہو نی اکرم مُطِّلْظُ اللّه نے فرمایا کیا تہمیں اس بات کا تکم دیا گیا ہے؟ یا اس لیے مجھے تمہاری طرف مبعوث کیا گیا ہے؟ تم سے پہلے کے لوگ اس وقت ہلاکت کا شکار ہوئے جب انہوں نے اس معاصلے میں اختلاف کیا میں تم لوگوں کوشم دیتا ہوں آئندہ اس بارے میں بحث نہ کرنا۔

تشریع: نقذیر کے بارے میں بحث و مباحث سے اجتناب کیا جائے: صحابہ کرام ٹن گڑئے آپس میں نقذیر کے مسئے پر بحث کرد ہے سے بعض صحابہ تو یہ پہررہ سے کہ جب سب کچے تقذیر میں لکھا جاچا ہے تو پھر تواب و عذاب کا ترتب کیوں ہوتا ہے اور کچے حضرات یہ کہہر ہے سے کہ اس میں اللہ کی کیا مصلحت و حکمت ہے کہ بعض انسانوں کو جنت کے لئے پیدا کیا اور بعض انسانوں کو دوزخ کے لئے پیدا کیا ہے، پچے صحابہ نے اس کا جواب دیا کہ یہ اس لئے ہے کہ انسانوں کو جرفتم کا عمل کرنے کا اختیار دے دیا ہے، پچھ نے کہا کہ یہ اختیار کس نے دیا، اس فتم کی گفتگو ہورہی تھی کہ بی کریم مُرافظہ تھی تشریف لائے، صحابہ کو ان باتوں میں مشغول پانے کی وجہ سے آپ کا چہرہ انور غیظ و غضب کی وجہ سے سرخ ہوگیا، یوں گویا کہ آپ کے رخساروں پر انار نجوڑا گیا ہے، اس لئے صحابہ کرام ٹن گڑئے کو بتا دیا گیا کہ مسئلہ تقذیر اللہ کا ایک راز ہے جوگ پر ظاہر نہیں کیا گیا، اس میں عقل کی بنیا دیر بحث و مباحثہ کرنا در حقیقت گرائی کا راستہ اختیار کرنا ہو۔ چہ بی نیا نے بی کہ میں اس لئے دیا میں نہیں بھیجا گیا کہ تہمیں تقذیر کے بارے میں بتاؤں اورتم اس میں آئیسے میں رہو۔ میری بعث کا صرف یہ ہے کہ اللہ تعالی کے احکام تم تک پہنچاؤں اور دین و شریعت کے فرائن و اعمال کے کرنے کا تہمیں تھی دوں بت کے فرائن و اعمال کے کرنے کا تہمیں تھی دوں بت کے فرائن و اعمال کے کرنے کا تہمیں تھی مصلحت و بی جانا ہے اہندا اس کو میں بی چھوڑ دو۔

قاضی محمد مبارک راٹیلئے نے اللہ کے اللہ کے بارے میں تمام ندا بہ نقل کرنے کے بعد لکھا ہے: "تفکو فی هذا المهقام فانه من مولة الاقدام "-اس لئے اس مسئلے میں ازروئے عقل بحث کرنا ممنوع بھی ہے اور خطرناک بھی، تجربہ شاہد ہے کہ جس نے اس کی تہد تک جانے کی کوشش کی ہے وہ غرق و ہلاک ہوا ہے، کوئی قدری بن گیا یعنی مسئر تقنہ پر اور کوئی جری بن گیا ہے جوانسان کو پیھر کی طرح مانے لگا ہے حالانکہ تحقیق ان دونوں کے درمیان ہے کہ انسان کا سب ہے مگر خالق نہیں ہے۔ تفصیل کے لئے دیکھئے شرح عقائد اور نبراس وغیرہ - (کذانی مرقات المفاتی ص: 256، ج: 1)

حاشيه كوكب الدرى پر مرقات كي والے سيفل كيا ہے كه ايك شخص نے حضرت على وَالنَّيْ سے تقدير كے متعلق سوال كيا تو انهوں نے جواب ديا" طويق مظلم الا تسلكه" يعنى تاريك راستہ ہے تم اس پرنہيں جاسكتے ، اس نے پھر سوال كيا تو فر مايا: "بحر عميق لا تلجه" يعنى گهراسمندر ہے تم اس ميں غوط زن نہيں ہو سكتے ہو، اس نے پھر سوال كيا تو فر مايا:

"سر الله خفى عليك فلا تفتشه" (ايناراج للروايات مجح الزوائد: ص 292)

یعنی اللہ کا پوشیدہ راز ہے اس کی تفتیش حال مت کرو۔ایک روایت میں ہے کہ جواللہ کے راز کوافشاء کرنے کی کوشش کرتا ہے وہ

رسوا کردیا جا تاہے۔

ججۃ اللہ الب الغہ میں حضرت شاہ صاحب رالیٹیائے نے اہل سنت والجماعت کی تعریف بید کی ہے جو ظاہر کتاب وسنت کو تھاہے رکھے اگر چیدو مقتل کے دائر ہ کار سے باہر ہولیتن الیی نصوص جن میں عقل حیران رہ جاتی ہوان پرکسی تاویل کے بغیرا بمیان لاتے ہوں۔

اختار قوم ظاهر الكتاب والسنة وعضوا بنوا جنهم على عقائد السلف ولم يبالوا بموافقها للاصول العقلية ولالمخالفتها لها... وهم اهل السنة. (مقدمه حجة الله البالغه)

این اگرچیشریعت کی کوئی چیز عقل کے منافی نہیں لیکن ایساممکن ہے کہ کوئی مسئلہ کی کی عقل سے بالاتر ہوا لیے بیں صحیح اور صریح افس کے اندر کی قتم کی تاویل جائز نہیں بلکہ یہ کہا جائے کہ یہ عالی عقل تو نہیں لیکن محار العقل ہے اور میرااس پر ایمان ہے۔ تقریب الی افسہم کی غرض سے ایک نظیر بیش کی جاتی ہے، اس سے نقلہ پر کے مسئلہ کو بیجھے بیں کافی حد تک مدد ملے گی۔ جس طرح کوئی فاعل محتارا ہے اختیار سے اور ادادے سے، اور پوری بھیرت اور مہارت کے ساتھ کوئی کام کرت اہ تو اس سے پہلے اس کے ذہن میں لیعنی علم میں اس کام کا نقشہ ہوتا ہے اور اس کام کا فائدہ اور وجہ بھی ملحوظ ہوتی ہے جس کو علت عائی کہتے ہیں، پھر اگر وہ کام بہت بڑی بلڈنگ بن رہی ہو یا کوئی کار خانہ تقییر ہور ہا ہوتو انجینئر اس کا ماڈل تیار کرتا ہے اور جب کام شروع ہوجا تا ہے تو اس کی تمام کار دوائی اور تفصیلات اس نقشے اور ماڈل کے مطابق نظر آتی ہے، ایسا ہی ( بلاتشبیہ ) از ل میں جو فیصلہ شروع ہوجا تا ہے تو اس کی تمام کار دوائی اور تفصیلات اس نقشے اور ماڈل کے مطابق نظر آتی ہے، ایسا ہی ( بلاتشبیہ ) از ل میں جو فیصلہ تو خوط بر اتاری گئی ہیں اگر چہ اللہ کو انجینئر کی طرح ماڈل تیار کرنے کی ضرورت نہیں گرچونکہ اللہ کا ہر کام ضابطے سے ہوتا ہے اس لئے یہ تفصیلات کو محفوظ پر اتاری گئی ہیں تا کہ اللہ کے لامتا ہی طام مقرر کیا اب اس میں بھی بھی سر موگر بر نہیں ہوتی۔ ﴿ فَسُمْ بِحَنَ اللّٰهِ اَحْسَنُ الْخِلِقِیْنَ ﴾ پی میں رکھتا ہے اور از ل بی سے ایک نظام مقرر کیا اب اس میں بھی بھی سر موگر بر نہیں ہوتی۔ ﴿ فَسُمْ بِحَنَ اللّٰهِ اَحْسَنُ الْخِلِقِیْنَ ﴾ پی میں رکھتا ہے اور از ل بی سے ایک نظام مقرر کیا اب اس میں بھی بھی سر موگر بر نہیں ہوتی۔ ﴿ فَسُمْ بِحَنَ اللّٰهِ اَحْسَنُ الْخِلِقِیْنَ ﴾ بی مقام دیں اگر بید وضاحت ابواب کے میں اگر وہ میں اگر بی میں آگی گی

« هلك من كأن قبلكه: ال ہلاكت سے غالباً گمراى مراد ہے كيونكه قرآن وحديث ميں ہلاكت كالفظ گمراى كے معنى ميں بكثرت استعال ہوا ہے، ال بناء پرآپ كے ارشاد كا مطلب بيہ ہوگا كه گزشته امتوں ميں اعتقادى گمراہياں اس وفت آيں جب انہوں نے مئلہ تقدیر کو بحث ومباحثہ كا موضوع بنايا۔

لعنات: الخوض فى القلا: تقذير كم بارك من بحث ومباحثه اور گفتگو مين مشغول بونا ـ نتنازع فى القدر همد تقدير كم بارك من بحث و مباحثه الله عن بحث مباحثه كرر م بين - فقى: نچور اگيا ـ و جنتيه : آپ كرخسار ـ الرمان: انار ـ عزمت عليكم: مين تم كوشم دينا بون \_

"حتى احمر" غضب كاغابيه به اور "حتى كأنمأ...الخ"احمر كاغابيه بهدوله: "ابهدر...الخ" دواستفهام بين، دونول انكارى بين اورا نكار بعد الانكارتر في اورمبالغ كے لئے ہے۔ قوله: "غرمت" اى اقسمت و اوجبت، يعني مين تمهين قتم ديتا ہوں اورتم پرلازم كرديتا ہوں۔

#### بابفى حجاج آدم وموسى عليهما السلام

#### باب ٢: آ دم وموسى عَلِيلام مين ايك مناظره

(۲۰۲۰) احْتَجَّ ادَمُ وَمُوْسَى فَقَالَ مُوسَى يَا ادَمُ اَنْتَ الَّذِنِى خَلَقَكَ اللهُ بِيَدِهٖ وَنَفَخَ فِيُكَ مِنُ رُوْحِهِ آغُوَيْتَ النَّاسَ وَآخُرَ جُتَهُمُ مِنَ الْجَنَّةِ قَالَ فَقَالَ ادَمُ وَآنْتَ مُوْسَى الَّذِيْ اصْطَفَاكَ اللهُ بِكَلَامِهِ آتَلُومُنِى عَلَى عَمَلٍ عَمَلُ لَهُ كُتَبَهُ اللهُ عَلَى قَبُلَ اَنْ يَخْلُقُ السَّمَوَاتِ وَالْاَرْضَ قَالَ فَيَجَّ ادَمُ مُؤسَى.

ترکیجی تنہ: حضرت ابو ہریرہ فٹاٹنو نی اکرم شِرِ النظامی کا بیفر مان نقل کرتے ہیں حضرت آ دم اور موئی علیا ہے درمیان بحث ہوگئ حضرت موئی علیا ہے نے کہا اے حضرت آ دم علیا تا ہا ہیں اللہ تعالی نے اپنے دست قدرت کے ذریعے پیدا کیا آپ میں اپنی روح کو پھوٹکا اور آپ نے لوگوں کو گمراہ کروادیا اور انہیں جنت سے نکلوادیا نبی اکرم شِرِ النظامی تا دم علیا تا ہا ہے فرمایے ہیں حضرت آ دم علیا تا ہا نہ نہیں اللہ تعالی نے اپنے کلام کے لیے منتخب کیا کیا آپ ایک ایے عمل کے بارے میں مجھے ملامت کررہے ہیں؟ جو میں نے کیا ہے اور وہ اللہ تعالی نے آسانوں اور زمین کے پیدا کرنے سے پہلے ہی میرے مقدر میں کھودیا تھا۔

نى اكرم مِنْ النَّيْعَةَ فرمات بين اس طرح حضرت آدم عَلِيْلَا حضرت موى عَلِيْلَا برغالب آكتے۔

تشرِثيح: اوّل: يهمناظره محاجه كيون واقع موا؟

جواب: ابودا وُدشریف میں روایت ہے کہ موئی علاِئل نے اللہ تعالی سے درخواست کی تھی میں آ دم علاِئل کی زیارت چاہتا ہوں جنہوں نے ہم سب کو جنت سے نکالا ہے موئی علاِئل کی بیدرخواست منظور ہوگئ اور آ دم علاِئل سے ان کی ملا قات کرا دی گئی۔

الله عضرت موی علایته کی حیات مین آدم علایته کوزنده کیا گیا، اس وقت به محاجه موار

دوم: بير حاجه كهال واقع هوا؟ اس سلسله ميس علاء ك مختلف اتوال هير \_

سوم: حضرت آدم عَالِيَّالُم كي قبر كو كهول ديا كيا، قبر بربير عاجه موا

چہارم: حضرت آدم عَلاِيَّله کی روح ہے موکٰ کی ملا قات کرائی گئی اس وقت بیماجہ ومناظرہ ہوا۔

پنجب، بیماجه خواب میں ہوا۔

عشم: عالم بزرخ میں ملاقات ہوئی۔ ہفتم: ابھی محاجہ نہیں ہوا بلکہ آخرت میں ہوگاتحقق وقوع کی وجہ سے صیغہ ماضی استعال کیا گیا ہے۔ ہمشتم: ابن جوزی رئیٹیئڈ فرماتے ہیں کہ بیر ضرب المثل ہے یعنی نہ ایسا ہوا اور نہ ہوگا بلکہ مرادیہ ہے کہ اگر وہ زندہ ہوتے تو الیسی گفتگو ان کے درمیان ہوتی۔

منہم: بعض روایات میں عنداللہ واقع ہے جس کے معنی یہ ہیں کہ آخرت میں بیرمحاجہ ہوگا مگر حافظ روائیٹیائے نے فر مایا یہاں عندیت تشریعی ہے مرادیہ ہے کہ بیہ ہو چکا ہے یعنی اللہ کی عنایات وعطوفت میں بیرمناظر ہ ہو چکا ہے۔

وہم: عالم ارواح میں ہوا۔

ما زوهم : شب معراج ميل جب جمله انبياء عيم إليّا موجود تصاس وتت محاجه موا-

① فحج آدمر الطينة موسى لانه ابولا ② يااس وجه سے كه دونوں كى شريعتيں الگ الگتھيں ③ لانه اقدم و اكبر ④ يا ملاقات ایسے وقت ہوئی کہ اب تو تکلیف نہیں رہی 🕲 یا ملاقات ایسے وقت میں ہے جب تکلیف مرتفع ہوگئ یا ملامت ایسے گناہ پر کی جس سے وہ تو بہ کر چکے اس وہ سے کہ تقتریر الہی میں پہلے سے مکتوب تھا وہ غالب آ کر رہا۔

وفى الباب عن ابن عمر رافي اخرجه ابوداؤدو ابوعوانه وعن جندب رافي اخرجه النسائي.

هناحديث حسى غريب اخرجه الشيخان وغيرهما

بیروایت مختصراورمطول کتب احادیث میں موجود ہے وقدرواہ بعض اصحاب عمش ... الخ اس کا حاصل بیر کہ اعمش کے شاگر دوں نے اس روایت کوجس طرح مسانید ابوہریرہ خالتی میں شار کیا ہے اس طرح بعض نے مسانید ابی سعید مخالفہ میں شار کیا ہے مگر اکثر حضرت ابوہریرہ منافنہ سے ہی نقل کرتے ہیں۔

## حضرت آدم عَلاِيلًا كَى لغرش مين دو پهلوين:

ایک پہلو: جس کاتعلق خاص حضرت آ دم علایا کا ذات سے ہاوروہ یہ ہے کہ جب تک آپ نے تبحر ہممنوعہ نیں کھایا تھا جنت کی سب نعتیں حاصل تھیں، اس وقت آپ کی حالت فرشتوں جیسی تھی ، کوئی کلفت پیش نہیں آتی تھی، پھر جب آپ نے درخت کھا لیا تو صورت حال بدل گئ، اس پہلو سے درخت کا کھانا ایک ایسا گناہ تھا جس سے استغفار ضروری تھا، چنانچہ آپ نے استغفار کیا جو بارگاہ خداوندی میں قبول ہوا۔

دوسرا پہسلو: وہ ہے جس کا تعلق نظام عالم سے ہے جس کا اظہار اللہ تعالیٰ نے تخلیق آ دم سے پہلے ہی فرشتوں سے کردیا تھا،جس کا خلاصہ بیہ ہے کہ تخلیق آ دم کی غرض نوع انسانی کوزمین میں اپنا خلیفہ بنانا ہے اور ایک الی مخلوق وجود میں لانا ہے جس میں خیر وشر کی صلاحيتيں جمع ہوں، جن كواحكام شرعيه كامكلف بنايا جائے، اس پہلو سے حضرت آ دم عَالِيَلاً كاشجرممنوعه كھانا الله كي مراد كےمطابق اور

اور جب حضرت آ دم عَلاِئلاً سے لغزش ہوئی توبید دوسرا پہلوان سے مخفی تھا، پہلا ہی پہلوپیش نظر تھا اس لئے آپ پرعماب نازل ہوا اور آپ نے استغفار کیا،جس کا مدادا کیا گیا، پھر جب و فات کے بعد آپ بارگاہ خداوندی میں منتقل ہوئے تو واقعہ کا بیدوسرا پہلو واضح موا، اور حضرت موی علیناً نے واقعہ کے پہلے پہلو سے اعتراض کیا تھا مگر جب ان کے سامنے معاملہ کا بید دوسرا بہلوآیا تو وہ خاموش ہو گئے اور بات ان کی سمجھ میں آگئی۔ حتیٰ کہ ابن قیم الطبیئے نے اس موضوع پر مستقل کتاب''مفتاح دارالسعادة'' لکھ کرموقف اختیار کیا ہے کہ انسان کو جنت کے عوض نعم البدل' معلم وارادہ'' یعنی کسب وعمل دیا گیاہے۔

والمقصودان الله سبحانه وتعالى لما اقتضت حكمته ورحمة اخراج آدمر و ذريته من الجنة اعاضهم افضل منها... الخ وص ١٨٠٠ دار الكتب العلميه). والله اعلم وعلمه اتم.

فائك: ابواب القدر كى تمهيد ميں ميں نے بيہ بات عرض كى ہے كه بندوں كو تقذير كامعامله اپنی جانب سے ديكھنا چاہئے يعنی اپنے اختيار

اوراسباب اورمسببات کے دائرہ میں سوچنا چاہئے، تقدیر الہی کی جانب سے نہیں دیکھنا چاہئے، ہاں جب معاملات کھل جا کیں توجس طرح چاہیں سوچیں، حضرت آدم علایتا نے بھی جب ان سے لغزش ہوئی تھی تو معاملہ کو اس طرح سوچا تھا اور تو ہے کھی کیونکہ بندے کی بندگی کے لائق یہی طریقہ ہے، پھر جب معاملہ کلایر ہوگیا تو حضرت آدم علایتا ہے دوسرے انداز سے گفتگو کی۔اور اس کی نظیر سے کہ نقدیر پر تکیے نہیں کرنا چاہئے، معاملات کو اسباب کے دائرہ میں لانا چاہئے اور اچھائی کے اسباب اختیار کرنے چاہئیں اور برائی کے اسباب سے بچنا چاہئے، پھر جب معاملہ ایک طرف ہوجائے تو نقدیر پر اعتاد کرنا چاہئے، مثلاً کسی کا لاڈ لا بچے بیار پڑت تو وہ ہرطرح سے علاج معالم نقدیر پر بھروسہ کرکے نہ پیٹھے، مگر جب بچی فوت ہوجائے تو رضا بہ قضاء کا مرحلہ شروع ہوجاتا ہے، اب آدمی کو یہ سوچنا چاہئے کہ جومقدر تھاوہ ہوا اور اس میں میرے لئے خیرتھی، یہ نقذیر پر ایمان کا بہت بڑا فائدہ ہے۔

لعنات: قوله "احتجاج" احتجاج كمعنى جمت كرنے والا اور استدلال كى بيں۔قوله "بيده" متنابهات ميں سے ہے جس پر پہلے بحث گزرى ہے، متاخرين اس كا ترجمة قدرت سے كرتے بيں۔قوله "من دوحه" "من" ابتدائيہ ہے اور دوح كى اضافت برائے تشریف و تعظیم ہے جیسے بیت اللہ، یعنی اللہ نے اپنی طرف سے ایک پاک دوح آپ كے اندر ڈالی۔قوله "اغویت" اغواء سخت گراه كرنے كو كہتے بيں یعنی مراد سے بہت دور لے جانا ہے یعنی جنت سے دنیا تک۔قوله "اصطفاك" اى اختارك، مجھے منتخب كيا ہے اور چن ليا ہے۔

نو ب: اورمصری نسخه میں ترجمہ بھی ہے جو بڑھایا گیا ہے۔

#### بَابُمَاجَآءَفِي الشَّقَاءِ وَالسَّعَادَةِ

## باب ۳: بدبختی اورخوش بختی کے بارے میں

(٢٠٦١) عَنْ سَالِمَ بُنَ عَبُواللهِ يُحَرِّثُ عَنْ آبِيْهِ قَالَ قَالَ عُمَرُ يَا رَسُولَ اللهِ ﷺ آرَايُتَ مَايَعُمَلُ فِيهِ آمُرُ مَا رَبِيهِ أَمُرُ مَا رَسُولَ اللهِ ﷺ آرَايُتَ مَايَعُمَلُ فِيهِ آمُرُ مُبْتَكَ عُ آوُمُبُتَكَاءُ آوُفِيْمَا قَلُ فُرِغَ مِنْهُ يَابُنَ الْحَظَابِ وَكُلُّ مُيَسَّرٌ آمَّا مَنْ كَانَ مِنْ آهُلِ الشَّعَادَةِ فَإِنَّهُ يَعْمَلُ لِلشَّقَاءَ وَفِي الْبَابِ عَنْ عَلِيٍّ وَحُنَ يُفَةَ الشَّعَادَةِ وَآمَّا مَنْ كَانَ مِنْ آهُلِ الشَّقَاءَ فَإِنَّهُ يَعْمَلُ لِلشَّقَاءَ وَفِي الْبَابِ عَنْ عَلِيٍّ وَحُنَ يُفَةَ بِي أَسْيَهِ وَأَنْهُ يَعْمَلُ لِلشَّقَاءَ وَفِي الْبَابِ عَنْ عَلِيٍّ وَحُنَ يُفَةً بِي أَسْيَهِ وَانَسُ وَعِمْرَانَ بُنِ حُصَيْنٍ.

توکیجی بنا: حضرت سالم اپنے والد عبداللہ سے روایت کرتے ہیں کہ عمر رہ اللہ عنی اسول اللہ سی اللہ سی اللہ سی کے بین کیا یہ نیا اسول اللہ سی اللہ سی کے بین کیا یہ نیا اسرے؟ یا عرض کیا کہ بنیا شروع ہوا ہے یا یہ پہلے سے تقدیر میں لکھا جاچکا ہے اور اس سے فراغت عاصل کی جاچکی ہے؟ آپ سی اللہ سے نظام ہوا ہے اور اس سے فراغت ہو چکی ہے۔ اسے خطاب کے بیٹے! ہر شخص پر وہ چیز آسان کردی گئی ہے جس کے لئے وہ پیدا کیا گیا ہے۔ لہذا جو نیک بخت اور ہیں وہ نیک بختی کے مل (اعمال صالح) کرتے ہیں اور جو بد بخت ہیں وہ ای کے لئے وہ پیدا کیا گیا ہے۔ لہذا جو نیک بخت اور اس اور عمر ان بن حصین ٹن گئی سے بھی احادیث منقول ہیں۔ یہ حدیث حسن صحیح ہے۔

(٢٠٦٢) عَنْ عَلِيَّ قَالَ بَيْنَهَا أَخَنُ مَعَ رَسُولِ اللهِ ﷺ وَهُوَ يَنْكُثُ فِي الْاَرْضِ إِذْ رَفَعَ رَأْسَهُ إِلَى السَّهَاء ثُمَّ قَالَ مَامِنْكُمُ مِّنْ اَحَدٍ إِلَّا قَدُ عُلِمَ قَالَ وَ كِيْعُ إِلَّا قَدُ كُتِبَ مَقْعَدُهُ مِنَ النَّارِ وَمَقْعَدُهُ مِنَ الْجَنَّةِ قَالُوا اَفَلا نَتَّكِلُ يَارَسُوْلَ اللهِ ﷺ قَالَ لاَ اعْمَلُوا فَكُلُّ مُيَسَّرٌ لِهَا خُلِقَ لَهُ.

تو بخبختنا: حفرت علی بڑائن فرماتے ہیں کہ ایک مرتبہ ہم لوگ نبی اکرم سُلِنظِیَّۃ کے ساتھ سے ۔ آپ سُلِنظِیَّۃ زمین کریدر ہے سے (جیسے کوئی تفکر کی حالت میں کرتا ہے) اچانک آپ سُلِنظِیَّۃ نے آسان کی طرف سراٹھا یا اور فرمایا تم میں سے کوئی ایسانہیں کہ جس کے متعلق متعین نہ ہو چکا ہو کہ وہ جنتی ہے وکئے گہتے ہیں کہ کوئی شخص ایسانہیں جس کے لئے جنت یا دوزخ میں اس کی جگہ کھی نہ جا چکی ہو صحابہ مُن کُنٹے نے عرض کیا یا رسول اللہ سُلِنظِیَّۃ کیا ہم (تفذیر کے لکھے به) ہمروسہ کرلیں آپ سِلِنظِیَّۃ نے فرمایا عمل کرو ہرایک جس کام کے لئے پیدا کیا گیا ہے اس پروہ (کام) آسان کردیا گیا ہے۔ سیحدیث حسن صحیح ہے۔

تشریعے: ازل میں انسان نہیں تھا گر اللہ تبارک و تعالیٰ کو انسان کی رگ رگ اور اول تا مرگ تمام ہیرونی و اندرونی کیفیات، اعمال اور ادادوں کا علم تھا۔ ای بناء پر انسان اپنی زندگی میں جو پچھ کرتا ہے وہ پہلے سے اللہ کو معلوم اور لوح محفوظ میں کمتوب و موجود ہوتا ہے اور چونکہ تقدیر انسانی مزاج اور چاہتوں کے مطابق ہے اور ہر شخص اپنے مزاج کا کام شوق سے اور آسانی سے کرتا ہے اس لئے یہ اعمال خواہ اچھے ہوں یا برے انسان کے لئے آسان ہوتے ہیں مثلاً اگر کوئی از لا علم اللی میں چور تھا تو اس کے لئے چوری کھی گئی ہے اور آسان کا مشاہدہ کیا جاسکتا ہے کہ وہ یہ کام بڑی خوثی سے کرتا ہے اور پھر اس سے کوئی جربھی لازم نہیں آتا کیونکہ اگر کسی کو معلوم ہو کہ آئی اس کا مشاہدہ کیا جامز ہو کہ اور پھر پانی جوڑ دے تو یہ نہیں کہا جاسکتا کہ پانی اس لئے نیچ کی طرف جارہا ہے کہ فلاں آدمی نے پہلے معلوم کیا تھا یا پیش گوئی کی تھی۔

"ینکت" وہ کریدرہے تھے،ایک روایت میں ہے کہ یہ واقعہ جنت القیع میں جنازہ کے وقت پیش آیا تھا، قبرانجی تیار نہیں ہوئی تھی تھی تو آپ مُلِّنْ اللّٰهُ عَلَیْ اللّٰہِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ اللّٰمِ اللّٰهِ اللّٰمِ اللّٰهِ الللّٰمِ الللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِلْم

علامہ طبی راٹی فرماتے ہیں کہ صحابہ کرام نٹی ٹیٹی کے سوال واستیذ ان کا منشابیتھا کہ کیوں نہ ہم تقذیر پر بھروسہ کردیں کیونکہ ہوگا تو وہی جوتقذیر میں ہے ہم خواہ کچھ بھی کریں لیکن تقذیر کو تبدیل نہیں کر سکتے ہیں اور جواب کا مطلب بیہ ہوگا کہ تم قانون شریعت میں دخل اندازی مت کروتہ ہیں عمل کرنے کا مکلف بنایا گیا لہٰذاتم عمل کرو۔

علامہ خطابی ولیٹی فرماتے ہیں کہ صحابہ کرام مختائی کا مطلب میں تھا کہ جنت یا دوزخ میں جانے کے لئے دوموثر ہیں ایک عمل، یہ ظاہری موثر ہے اور دوم اللہ تبارک و تعالیٰ کا ارادہ یہ اصل اور حقیقی موثر ہے تو ہم بجائے ظاہری موثر کے حقیقی پر کیوں بھروسہ اور تکیہ نہ کریں؟ اور جواب کا حاصل یہ ہے کہ دنیا داراسباب ہے اور ظاہری اسباب حقیقی موثر کے ساتھ مربوط ہیں الہٰ ذاعمل کرتے رہنا کیونکہ اجھے اعمال نیک بختی کی علامات ہیں اور برے اعمال بدیختی کی نشانیاں ہیں اس لئے برے اعمال سے بچنا چاہئے اور نیک اعمال جھوڑنا چاہئے۔ حافظ ابن حجر راٹیٹی فرماتے ہیں کہ صحابہ کرام ڈوائیڈ نے عمل کی مشقت کا سہارا لیتے ہوئے عرض کیا کہ ہم تقدیر پر بھروسہ کرلیں حافظ ابن حجر راٹیٹی فرماتے ہیں کہ صحابہ کرام ڈوائیڈ نے عمل کی مشقت کا سہارا لیتے ہوئے عرض کیا کہ ہم تقدیر پر بھروسہ کرلیں

گے تو آسانی ہوجائے گی۔

آپ مَرَّاتُ عَنَّمَ آنِ مَرَالِ کہ نیک بختوں کے لئے کیا مشکل ہے ان کے لئے تو اعمال آسان بنا دیئے جاتے ہیں جیسا کہ بزرگوں کے احوال سے نمایاں طور پر معلوم ہوتا ہے ، آپ مَرَّاتُ عَنَّى آنِ فَر مایا: "قر قاعینی فی الصلوۃ" اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ ہر آدمی کے دو طھکانے ہوتے ہیں اگر وہ جنت میں جائے تو دوزخ والی رہائش خالی رہتی ہے اور دوزخ میں جانے سے جنت والی خالی رہتی ہے۔ حاصل حدیث سے ہے کہ اگر چیسب کچھ تقذیر میں تو ہے مگر توکل ترک اسباب کا نام نہیں بلکہ تم تقذیر پر تکیہ یوں کرو کہ خلوص نیت کے ساتھ ممل کرکے تقذیر اور قضاء پر راضی رہو۔

لعنات: "مبتدع او مبتدًا" لفظ" او" راوی کے شک کے لئے ہے کہ اصل لفظ مبتدع ہے یا مبتدء مطلب دونوں کا ایک ہی ہے لیے ہے یعنی جو کام ہم کرتے ہیں وہ ای وقت وجود پذیر ہوتا ہے؟ قوله "قد فرغ منه" کینی اس کاریکارڈ اور قبل العمل کوئی دوسرا وجود بھی ہوتا ہے۔ قوله "میسر" اسم مفعول کا صیغہ ہے، آسانی وسہولت دیا ہواشخص لینی ہرآ دی کو تقدیر کے مطابق عمل کی آسانی دی گئی ہے۔

#### بَابُ مَاجَآءَانَ الْأَعُمَالَ بِالْخَوَاتِيْمِ

## باب ، أخروى انجام آخرى اعمال كے مطابق موگا

(٢٠١٣) إِنَّ اَحَلَاكُمْ يُخْتَحُ خَلْقُهُ فِي بَطْنِ أُمِّهِ فِي اَرْبَعِيْنَ يَوْماً ثُمَّ يَكُونُ عَلَقَةً مِثْلَ ذٰلِك ثُمَّ يَكُونُ مُضْغَةً مِثْلَ ذٰلِك ثُمَّ يُكُونُ عَلَقَةً مِثْلَ ذُلِك ثُمَّ يَكُونُ مُضْغَةً مِثْلُ ذَلِك ثُمَّ يُرُسِلُ اللهُ إِلَيْهِ الْمَلَك فَيَنُفُحُ فِيْهِ الرُّوْحَ وَيُؤْمَرُ بِأَرْبَعٍ يَكُتُبُ رِزُقَهُ وَاجَلَهُ وَحَمَلَهُ وَشَقِيًّ وَشُعِيْكُ فَوَالَّذِي اللهُ عَيْرُهُ إِنَّ اَحَلَ كُمْ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ اهْلِ الْجُنَّةِ حَتَّى مَا يَكُونَ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا اللَّا ذِرَاعٌ ثُمَّ لَا فِي عَمَلِ اهْلِ النَّارِ فَيَكُ خُلُهَا وَإِنَّ اَحَلَّ كُمْ لَيَعْمَلُ اهْلِ النَّارِ حَتَّى مَا يَكُونَ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُ وَبَيْنَهُا النَّارِ حَتَّى مَا يَكُونَ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُ وَاللَّا النَّارِ حَتَّى مَا يَكُونَ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُ وَلِالنَّارِ حَتَّى مَا يَكُونَ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُ وَلَاللَّا إِللهُ فَيُعْتَمُ لَلْهُ بِعَمَلِ الْهُلِ النَّارِ فَيَكُ خُلُهَا وَإِنَّ اَحَلَ كُمْ لَيَعْمَلُ اهْلِ النَّارِ حَتَّى مَا يَكُونَ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُ وَاللَّا إِللهُ فَيُعْتَمُ لَلْهُ بِعَمَلِ الْهُلِ النَّارِ فَيَكُونُ اللَّالُ وَيَعْمَلُ الْمُلِالِقُولِ النَّالِ وَلَا النَّارِ فَيَعْمَلُ الْمُؤْلِ النَّارِ عَلَى اللَّالُونَ اللَّالِ فَي اللهُ اللَّالِ فَي اللهُ اللَّالُونَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الْمُؤْلِ الْفُولِ النَّالِ فَي عُمُولُ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلُونُ وَاللَّا وَاللَّالُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ النَّالِ اللَّالُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِلُولُ اللْمُؤْلِ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِقُولُ اللْمُؤْلِقُولُ اللْمُؤْلِ اللْمُؤْلِ اللْمُؤْلِقُولُ اللْمُؤْلِقُولُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُولُ اللْمُؤْلِقُلُولُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلِقُولُ اللْمُؤْلِقُولُ اللْمُؤْلِقُولُ اللْمُؤْلِقُلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلِقُلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلِقُلُولُولُ اللْمُؤْلُولُ الل

تو بخبی بنی در حض عبداللہ بن مسعود والتی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُلِلْقَیْکَا نے ہمیں یہ حدیث سنا کی ہے آپ ہے ہیں اور آپ کی تقدیق کی گئی ہے ہو شخض کا مادہ تخلیق اس کی ماں کے بیٹ میں چالیس دن تک رہتا ہے ( نطفے کی شکل میں) ہوتا ہے پھر استے ہی عرصے تک جے ہوئے نون کی شکل میں رہتا ہے پھر اللہ تعالیٰ اس کی طرف ایک فرشت کے لوتھڑے کی شکل میں رہتا ہے پھر اللہ تعالیٰ اس کی طرف ایک فرشتے کو جھیجتا ہے جو اس میں روح پھونک دیتا ہے اسے چار چیزوں کا حکم دیا جاتا ہے وہ فرشتہ اس شخص کا رزق اس کی موت اس کا مل اور اس کا بد بخت ہونا نوش بخت ہونا لکھتا ہے اس ذات کی قسم جس کے علاوہ اور کوئی معبود نہیں ہے کوئی شخص اہل جنت کے سے عمل کرتا رہتا ہے بہاں تک کہ اس کے اور جنت کے درمیان ایک بالشت کا فاصلہ رہ جاتا ہے اور کوئی شخص اہل جہنم کے سے عمل کرتا رہتا ہے بہاں تک کہ اس کے اور وہ جہنم میں داخل ہوجاتا ہے اور کوئی شخص اہل جہنم کے سے عمل کرتا رہتا ہے بہاں تک کہ اس کے اور وہ جہنم میں داخل ہوجاتا ہے اور کوئی شخص اہل جہنم کے سے عمل کرتا رہتا ہے بہاں تک کہ اس کے اور جنت کی است کا فاصلہ رہ جاتا ہے اور کوئی شخص اہل جہنم کے درمیان ایک بالشت کا فاصلہ رہ جاتا ہے لیکن نقذ پر کا لکھا اس پر غالب آتا ہے اور اس کا خاتمہ اہل جنت کے سے عمل کرتا رہتا ہے بہاں تک کہ اس کے اور جنت کے درمیان ایک بالشت کا فاصلہ رہ جاتا ہے لیکن نقذ پر کا لکھا اس پر غالب آتا ہے اور اس کا خاتمہ اہل جنت کے سے عمل کرتا رہتا ہے بہاں تک سے عمل پر ہوتا ہے اور وہ اس رہنت کا میں داخل ہوجاتا ہے۔

تشريح: "وهوالصادق المصدوق" جمله معرضه ب، صادق كمعنى توظاهر بين آب مِرافِيَّةً كى صداقت ان صفات مين س رے ۔ ایک ہے جن کے حوالے سے آپ مَرِ النظيمَ على النبوت بھی مشہور ہو پچے تھے۔ "مصدق" كا ایک مطلب سے ہے كہ آپ مَر النظيم كى سچائی تسلیم کی گئی ہے حتی کہ ابوسفیان نے ہرقل کے دربار میں اس کا برملا اقر ارکیا حالانکہ اس وقت ان کی حضور مَطَّ النَّحَةُ عَمَّ سے عداوت و مخالفت چل رہی تھی اورخود ابوسفیان فرماتے ہیں کہ اگر ساتھیوں کا ڈر نہ ہوتا کہ یہ بعد میں میری طرف غلط نسبت مشہور کردیں گے تو میں آپ مُؤْفِظَةً کے خلاف بولتا۔ دوسرا مطلب سے ہے کہ آپ مُؤْفِظَةً سے بچ ہی کہا گیا ہے کیونکہ وہ نبی ہیں اور نبی تو وحی سے بات کرتا ہے جوسراسر درست اورسو فیصد سے اور سے ہی سے پر مبنی ہوتی ہے۔

حضرت عبدالله بن مسعود رہا تی نے اس حدیث کے بیان کے وقت ایک منفر دانداز کلام اختیار کیا، اس کی وجہ یہ ہے کہ بچے کی تخلیق تین اندهیروں میں ہوتی ہے،جس کامشاہدہ خالی آنکھ سے ممکن نہیں مگر آپ مِلِلْفَظِیمَ چونکہ نبی ہیں اس لئے وہ ہی ایسے معاملات کی خردے سکتے ہیں، لہٰذااس کے ماننے میں تر دد کی گنجائش نہیں۔

احادیث میں اربعینیات کے الفاظ اور تعداد میں اختلاف پایا جاتا ہے مگر اس کو تعارض نہیں سمجھنا چاہئے کیونکہ بیا اختلاف نطفے کی استعداد کے اختلاف پر مبنی ہے جبیبا کہ او پر لغات میں عرض کیا جاچکا ہے کہ بیرتبدیلی اکثر واغلبی ہے اور شریعت کے احکام چونکہ اغلب حالات پروارد ہوتے ہیں اس کئے حدیث میں اربعینات ثلاثہ کا ذکر بکثرت آیا ہے اگرچہ اس مدت میں کمی بیشی متوقع ہے چنانچہ ابن رجب حنبلی رایشی نے شرح المسین میں میمل دوسرے اربعین کے اول میں ہونے کے بارے میں بھی روایت نقل کی ہے: "ففی صحیح مسلم... بھرحال ضابطے کے تحت فقہاءنے چارمہینے جو کہ تین اربعینات ہیں،سانس لینے کی حدمقرر کی ہیں۔

اگرچہ کچھ نہ کچھ حیات تو نطفے میں بھی ہوتی ہے مگریہاں بنے ہوئے انسان کی بات ہور ہی ہے اس حوالے سے ایک سوہیں دنوں میں پورا ڈھانچہ تیار ہوکر سانس لیتا ہے، ای دوران ایک فرشتہ جوار حام پرمقرر ہے اوراللہ کی جانب سے مامور ہوتا ہے آگر اس میں روح پھونکتا ہے اور اس کی زندگی کا ریکارڈ بنا کر فائل میں درج کرتا ہے، ابن العربی رایٹیا؛ نے عارضہ میں بیموقف اختیار فرمایا کہ ویو صربار بع "میں حکمت یہ ہے کہ اللہ عزوجل کے اوامر پر تنیخ کا پردہ آسکتا ہے جبکہ اخبار میں ننخ ممکن نہیں گویا رحم ما در میں جو تقدیر ہوتی ہے اس میں تبدیلی ممکن ہے البتہ لوح محفوظ میں تغیر کا امکان نہیں ، یہ سئلہ تقدیر معلق ومبرم کی طرف راجع ہو

الرابعة قوله: "ويؤمر" هناه الفائدة العظلى .....وامافى الخبر فلايكون ذالك ابدًا ....و هو تأويل قوله "يمحوالله مايشاء ويثبت" (عارضة الاحوذي)اس عبارت سے بہت ساري روايات ميں تطبق آسان ہوجاتی ہے۔ فائك :وه كلصة بين كهلوگوں كى چارتشميں بين: ايك وه جوعمر بھر مومن رہے۔ دوم اس كے برعس جوزندگى بھر كافر رہے۔سوم جو پہلے مومن ہواور موت کے قریب کا فر ہو جائے اور چہارم اس کے برعکس جو پہلے کا فر ہواور موت کے قریب مومن بن جائے۔اس حدیث میں آخری دونوں قسموں کا بیان ہے۔

محتی نے ملاقاری ویشید کی مرقات 2 سے ایک جامع عبارت نقل کی ہے کہ اس مدیث سے معلوم ہوا کہ کی کو اپنے نیک اعمال کی وجہ سے عجب اور کبر وغیرہ میں مبتلانہیں ہونا چاہئے اور گناہوں کی بناء پر مایوں نہیں ہونا چاہئے، نہ کسی بظاہر نیک آ دمی پرجنتی کا حکم لگایا جائے اور نہ ہی کسی گنا ہگار کو دوزخی قرار دینا چاہئے کہ اعتبار تو خاتمہ کو ہے نہ معلوم کون آخر میں کیسے رہتا ہے؟ غرض بین الخوف والرجاء رہنے کی یابندی کرے۔

اشكال: ية وبردامشكل معامله بكه انسان كى سارى زندگى عبادت اورالله كى اطاعت ميں گزرجائے اور جب موت قريب ہوجائے توسب نيكياں نيست و نابود ہوجائيں اور آ دمى بد (كفر)كى وجہ سے دوزخ ميں چلا جائے؟

حل: یہ بدانجای صرف ان لوگوں کی ہوتی ہے جواپنے اعمال میں مخلص نہیں ہوتے ہیں ان کے اعمال اگر چہ ظاہری شکل میں بہت اچھے اور زیادہ محسوں ہوتے ہیں لیکن در حقیقت وہ جان سے خالی ہوتے ہیں وہ اللہ کو دھوکہ دینا چاہتے ہیں حالانکہ وہ خود دھو کے میں ہوتے ہیں۔ ﴿وَ مَا يَخْلَ عُوْنَ إِلاَّ ٱنْفُسَهُمْ وَ مَا يَشْعُرُونَ ۞ فِيْ قُكُوبِهِمْ مَّرَضٌ اللّٰهُ مُرَضًا عَ ...النہ ﴾ (البقرہ:١٠٠٩) گویا موت کے وقت ان کی دوموت آ جاتی ہیں ایک جسمانی اور دوسری روحانی۔

اس كے برعس جولوگ خلص اور قضاء پر راضى ہوكر عمل ميں مكن رہتے ہيں وہ الله كفشل وكرم سے سوء خاتمہ سے محفوظ ہوتے ہيں تاہم يہاں ميسوال بھى باقى رہتا ہے كہ خلوص كى حدكيا ہے؟ اس كے جواب ميں ابن قيم ولئي مفتاح وار السعاوة ميں لكھتے ہيں:

ان خواص الامة وليا بها ... فلو خير بين ان يلقى فى النار و بين ان يختار ديناً غير الاختار ان يقتلف فى النار ... و هم ابعد الناس عن الار تداد عنه و احقهم بالثبات عليه الى يوم القاء الله ... النح (ص: ٣١١)

۔ لیعنی اگر کسی کا ایمان اس حد تک پختہ ہے کہ وہ ایمان کو جان و مال اور اعضاء وابکار ہر چیز سے عزیز ولذیذ سمجھتا ہے تو وہ خاتمہ بالسوء سے محفوظ ہے اب ہرآ دمی خود ہی فیصلہ کرے کہ اس کا ایمان اس کے نز دیک کتنا قیمتی ہے؟

#### بَابُمَاجَآءَ كُلُّ مَوْلُوْدٍ عَلَى الْفِطْرَةِ

#### باب ۵: ہر بچے فطرت اسلام پر پیدا ہوتا ہے

(٢٠٦٣) كُلَّ مَوْلُودٍ يُوْلَكُ عَلَى الْمِلَّةِ فَأَبَوَاهُ يُهَوِّدَا نِهِ آوْ يُنَصِّرَ انِهِ آوْ يُشَرِّ كَانِهِ قِيْلَ يَارَسُولَ اللهِ عَلَى فَنَ هَلَكَ قَبُلَ ذَٰلِكَ قَالَ اللهُ اَعْلَمُ مِمَا كَانُوْا عَامِلِيْنَ بِهِ.

تریخ پھنٹہا: حضرت ابو ہریرہ نٹائن بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطِّنْظُمَّ نے فرمایا ہے ہر پیدا ہونے والا بچہ ملت (اسلام) پر پیدا ہوتا ہے لیکن اس کے ماں باپ اسے یہودی عیسائی یا مشرک بنا دیتے ہیں عرض کی گئی یارسول الله مُطِّنْظَتُیَّ جو اس سے پہلے فوت ہوجائے آ بِ مُلِّنْظُيُّةً نِے فر ما یا اللہ بہتر جا نتا ہے انہوں نے کیاعمل کرنا تھا۔

لعنات: ''ملت' صحیحین (ضحیح مسلم ص: 336 ، ج: 2 کتاب القدر) کی روایت میں لفظ'' فطرت' آیا ہے، معلوم ہوتا ہے کہ تر مذی کی روایت بالمعنی ہے۔

قوله "یہودانه" الح یہ تینوں صینے مضارع کے ہیں اور باب تفعیل سے ہیں یعنی وہ بیچے مال باپ کی تعلیم اوراثر ماحول کی وجہ سے بے دین کردیئے جاتے ہیں۔

تشريح: ال مديث شريف مين تين باتي بي:

🛈 جیسا که فطرت کے لغوی معنی معلوم ہوا کہ بیانسانی تخلیق کی ابتداء کی طرف اشارہ ہے تو وہ کون سی ابتداء ہے۔

② بیکهانانی بچ کی بیحالت کس نوعیت کی مراد ہے؟ آیا اس سے مراد اسلام ہے یا استعداد وغیرہ۔

3 یہ ہے کہ کا فروں کے نابالغ بچے کہاں ہوں گے؟

① پہلی بات: قول اوّل متعلق ابن العربی رئی تین کا عارضہ میں لکھتے ہیں کہ بیاس کتابت کی طرف اشارہ ہے جب اللہ عزوجل نے قلم پیدا فرمایا تھا، یا پھر جب حضرت آ دم علیتی آ کی پشت سے ان کی اولا دکو ذرکی شکل میں فطرت سے کیا مراد ہے: الفطرة اس سے مراد اسلام ہے بہ قال احمد وابن عبدالبرولز ہری وابن القیم وابن کثیر والطیبی والقاری ، امام بخاری و بھی بہی فرمایا ہے۔ دلائل پیش کئے ہیں۔

اقل: آیت شریفه ﴿ فِطْرَتَ اللّٰهِ الَّتِی فَطَرَ النَّاسَ عَلَیْهَا ﴾ (الروم: ٣٠) میں بالا تفاق فطرة سے اسلام مراد ہے کیونکہ آیت بیآیت استشہاد بن سکتی ہے۔

دوم: ابن حجر رالیطید نے فرمایا کمسلم شریف میں روایت ہے کہ اللہ نے فرمایا میں نے تمام بندوں کو حفا ، پیدا کیا شیطان نے ان کو گمرہ کردیا۔

سوم: ایک روایت میں حفاء کے ساتھ مسلمین کالفظ بھی وارد ہوتا ہے۔

چہارم: امام ابودا وُدیر طفیط نے تماد بن سلمہ سے نقل کیا ہے کہ فطرۃ سے مرادعہد الست ہے اور وہاں سب نے الوہیت کا اقر ارکیا تھا معلوم ہوا کہ سب مسلمان تھے۔

ووسسراقول: قبولیت اسلام کی صلاحیت اور حق و باطل کے درمیان امتیاز کی استعداد به قال المظهری والتوریشی بیستیتا به حضرات فرماتے ہیں کہاں سے اسلام مرادنہیں ہوسکتا اس کی چندوجوہ ہیں۔اول: جو بچہ بڑا ہوکر یا یہود ہو گیا تو لازم آئے گا کہوہ پہلے مسلمان تھا اب وہ بدل گیا اور بیآیت ﴿ لَا تَبُنِ یْلَ لِخَنْقِ اللّٰهِ ﴾ (الرم: ٣٠) کے خلاف ہے۔

ووم: بخاری میں ہے کہ جس بچہ کوخضر عَلائِلام نے تل کیا تھا وہ کا فرتھا پھروہ اسلام پر بیدانہ ہوا۔

سوم: جولوگ بچین میں ایمان لائے جیسے حضرت علی خاتی وغیرہ ان کو اسلام کی کیا ضرورت وہ تومسلمان ہی پیدا ہوئے تھے۔

چہارم: اگریہودی وغیرہ کا بچہمرجائے تو اس کے والدین اس کے وارث نہ ہونے چاہئیں کیونکہ یہ بچیمسلمان ہے اورمسلمان کا وارث غیرمسلم نہیں ہوتا۔ تیسرا قول: مولانا انورشاه ولینی فرماتے ہیں کہ فطرة مقد مات اسلام میں سے ہے نہ عین اسلام بلکہ فطرة انسان میں اسلامی مادہ کا نام ہے جو کفریر برائیختگی سے خال ہوجاتا ہے۔ ھی عبار قاعن خلو مادته اللتی تحثه علی الکفر -معلوم ہوا کہ ہر بحیہ کی اصل خلقت و ماده میں کفرکوکوئی جزنہیں اگرموانع پیش نہآ نئیں تو وہ اقرب الی الایمان ہے۔

**چومت قول:** بعض حضرات نے فرمایا کہ اس سے مرادعقل سکیم اورفہم متنقیم ہے۔

یانچوان قول: اس مراد قول ہے جوعبد الست میں ہرانسان نے کہا تھا۔

جیم اللہ علی اللہ عمد دالوی را اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ خاص ادراک علم مراد ہے جس سے حق تعالیٰ اوراس کی اطاعت کی شاخت ہوجس طرح حیوانات کی ہرنوع کو خاص خاص فتم کاعلم و ادراک دیا گیا ہے مثلاً کبوتر کو بیعلم خاص دیا گیا ہے کہ کس طرح وہ اپنا آشیانه بنائے اور کس طرح بچہ کو دانہ کھلائے کس طرح اڑائے وغیرہ وغیرہ ۔

**ے تواں قول:** ابن عبدالبررالیٹی؛ فرمانے ہیں اس سے مرادیہ ہے کہ ہربچیسادہ پیدا ہوتا ہے مگریہ قول سیح نہیں۔

**آ ٹھواں قول:** عبداللہ بن مبارک راٹیٹیئے نے فرمایا کہ اس سے مراد انجام سعادت و شقاوت ہے بینی اللہ تعالی ہرمولود کے بارے میں جانتاہے کہ وہ سعیدہے یابد بخت ہے۔

اعت راض: یہاں بیاشکال بیش آتا ہے کہ فطرت سے خواہ کوئی بھی معنی لئے جائیں کیکن مذکورہ بالا آیت میں تصریح ہے کہ ﴿لاَ تَبْدِي يْلَ لِخَنْقِ اللهِ اللهِ الروم: ٣٠) جَبِكه بم ويكفة بين كه بي بكر جات بين بلكه ان كى غالب اكثريت اسلام سے دور بھا گتی ہے۔ جواب: اس كاحل يه ہے اور بيحل ان لوگوں كى طرف سے زيادہ آسان اور بے غبار ہے جو فطرت جمعنی استعداد ليتے ہيں كه وہ صلاحیت تبدیل نہیں ہوتی ہے بلکہ ماں باپ اور ماحول اس کو دبالیتے ہیں، یا یوں کہنا چاہئے کہ اس کو دوسری جانب موڑ لیتے ہیں جیسے کبی پودے کو انتہائی ٹھنڈے یا انتہائی گرم کمرے میں رکھ دیا جائے تو وہ بڑھنہیں سکے گا اور جو شخص اس کو بجائے بلندی کے دائمیں بائیں موڑ گا تو وہ اپنا راستہ تبدیل کردے گا ای طرح ایک ذہین بچے کومہمل جھوڑ دیا جائے تو وہ بڑا آ دی نہیں بن سکتا حالانکہ ان تمام صورتوں میں اصل صلاحیت موجود ہوتی ہے گر بے اثر ہوجاتی ہے آج بھی اگر سب کفارخواہ صغار ہوں یا کبار اگر تعصب کی عینک اتاردین تو چند دنوں میں ساری دنیا میں ایک خدا اور دین اسلام کے ماننے والوں کے سواکوئی بھی نہیں بیجے گا۔

دوسسری بات: غیرمسلموں کے نابالغ بچوں کے بارے میں کوئی واضح تھم ثابت نہیں بلکہ مختلف موقعوں میں ایک دوسرے سے جدا گاندارشادات وارد ہوئے ہیں، اس لئے بعض علاء نے اس مسلد میں توقف اختیار کیا ہے، ملاعلی قاری والٹی مرقات میں لکھتے ہیں کہ بعض نے ان کو ماں باپ کی وجہ ہے جہنمی قرار دیا ہے بعض نے کہا ہوں گے تو جنت میں مگر بعض نے کہا کہ اللہ کے علم میں جو بڑا ہوکرایمان لاتا اوراس پرمرتا تو وہ جنت میں جائے گا اس کے برعکس اگر وہ کافر بن کرمرتا تو وہ دوزخ میں ہوگا۔

وقال ابن الحجر العُمَّاتِه هذا قبل ان ينزل فيهم شئي فلاينا في ان الاصح انهم من اهل الجنة.

(حاشيەمشكۈة ص:۱۲۱،مرقاة)

یعنی اخیراَ حکم یهی کفهرا ہے کہ وہ جنت میں ہوں گے، امام نو وی <sub>الش</sub>یؤ شرحِ مسلم میں لکھتے ہیں : "الاصعح اند من اهل الجهنة والجواب عن حديث: الله اعلم بما كانوا عاملين انه ليس فيه تصريح بأنهم في النار ...الخ"- (ص:٢:٥،٣٣٤)

## بَابُ مَاجَآءَ لاَيرُدُ الْقَدَرَ إلاَّ الدُّعَآءُ

# باب ۲: نقد برکودعا ہی پھیرسکتی ہے

(٢٠٧٥) لَا يَرُدُّالُقَضَاءَ إِلَّا النُّعَاءُ وَلَا يَزِيْنُ فِي الْعُمْرِ إِلَّا الْبِرُّ.

تَرْمُجْجَنَّهُ: حضرت سلمان مُثانِّحُهُ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُلِّلْشِیَّةً نے فر ما یا ہے تقدیر کوصرف دعا بدل سکتی ہے اور صرف نسی کی ہی عمر میں اضافے کا باعث بنتی ہے۔

تشريح: سلمان مُؤلِّمَة نے کہا کہ فرمایا رسول الله مَرِّالْتُنْجَاتِ نہيں بدل سکق تقدير کومگر دعا اور نہيں زيادتی کرتی ہے عمر میں مگر نیکی۔ کیا دعا وغیرہ سے تقدیر بدلتی ہے؟

لا ير دالقضاء الااللعا: قضاء سے مرادام مقدر ہے اور حدیث کا مطلب سے ہے کہ کی چیز کے وقوع کے بارے میں بندہ خوف رکھتا ہے کہ ثناید فلاں مصیبت آئے گی جب اس کو دعا کی توفیق ہوجاتی ہے تو اللہ تعالی اس کو بدل دیتے ہیں گویا متوقع امر کو قضاء مجازا کہا گیاہے جودائی کے اعتقاد کے اعتبار سے قضاء ہے جس کی وضاحت بایں طور پر کی جاسکتی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے کسی کے حق میں کوئی شے ای طرح مقدر کی ہے کہ اگریڈخض اس کے لئے دعا کرلے گا تو وہ مصیبت واقع نہ ہوگی اب بندہ اس مصیبت کے وقوع کا خوف کررہا ہے اور اس سے بچنا چاہتا ہے تو اس کے دفع کی دعا کرلیتا ہے اس طرح گویا اسکی دعا کے ذریعہ وہ قضاء بدل دی گئی ہے ورحقيقت بدلى نبيس بلكه اسطرح مقدر مين ككهي موكئ تقى كها قال النبى صلى الله عليه وسلمه هو من قدر الله وقدامر بالتداوى والدعامع ان المقدور كائن لخفاء عن الناس وجودًا وعدمًا - يامراديه بكردعا الى الم شي بك جب کوئی شخص دائی طور پر دعائے خیر کرتا رہے گا تو اس کے حق میں اللہ کی قضاء خیر و بہتر واقع ہوگی گویا اس کی دعاسب ہوگی اس کے حق میں اجھے فیلے کے لئے اس طرح گویا قضائے شرسے قضاء خیر کا سب دعا ہوگئ ہے۔

ولايزيدالعمر الاالبر: بكسرالباء يعن نيكيول كذريد عمريس بركت بوتى م كعمر بره جاتى م-قال تعالى:

﴿ وَمَا يُعَتَّرُ مِنْ مُّعَتَّرِ وَّ لا يُنْقَصُ مِنْ عُمُوةً إِلَّا فِي كِتْبٍ ﴾ (فاطر:١١)

﴿ يَمْحُوااللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ \* وَعِنْكَ لَا أُمُّ الْكِتْبِ ﴿ (الرعد:٣٩)

یہاں بھی ای طرح تقریر ہے کہ نقدیر کے اندر لکھا ہوا ہے کہ بیتخص اگر حج کرے گا اورغز وہ تو عمر ساٹھ سال ہے اور اگرنہیں کرے گا تو عمر چالیس سال ہےاب اس نے دونوں کام کرلئے تو اس کی عمر ساٹھ سال ہوگئ اور اگر ایک کیا تو چالیس سال تو اس طرح اس کی عمر کم ہوگئ۔ ووسسراقول: بيب كهنيك ائلال كرف والشخص كاعمرضائع نهيل موتى كويايي بحى ايك تتم كى زيادتى بـ

تنيسراقول: زيادتى عمر سے مرادبيہ كةليل مدت عمر ميں ايسانيك شخص بڑے بڑے كام انجام ديتا ہے كدومرے لوگ طويل میں انجام نہیں دے یاتے۔

فائك: دراصل قضا وقدر دو ہيں قدر مبرم وقدر معلق تغير و تبدل كا تعلق قضائے معلق سے ہے نہ كه مبرم ہے۔

مقرره بى پرمرے گا چنانچ عقائد النمفيه ميں ہے: "والمقتول ميت باجله والموت قائم بالميت مخلوق الله

تعالى والاجل واحد) معتزله كوعلاى تفتازاني والتيائية نے جواب ديا ہے: "والجواب عن الاول .... لكنه علم انه يفعلها ويكون عمره سبعين سنة فنسب هنه الزيادات الى تلك الطاعة بناءً على علم الله تعالى انه لولاهالها كانت تلك الزيادة" - (شرح عقائد ص: ٧٣)

جیسے نقد اور ادھار کی دومختلف قیمتوں میں سے ایک ہی طے ہوجائے تو ٹانی برائے نام رہتی ہے۔

تعارف راوى: يحيىٰ بن ضريس (مصغر ) بجلى رازى قاضى صدوق راوى بين .....اور ابومودود كوفضه كها جاتا تها بصرى ہے اور معمولى در جباکا راوی ہے، یہی بیرحدیث روایت کرتا ہے اور اس کی روایت صرف تر مذی میں ہے، اور اس زمانہ کا ایک دوسرا راوی عبدالعزیز بن ابی سلیمان ہذلی ریشی ہے۔ اس کی کنیت بھی ابومودود ہے وہ مدینہ منورہ کا رہنے والا تھا وہ مقبول راوی ہے۔

#### بَابُمَاجَآءِ أَنَّ الْقَلُوْبَ بَيْنَ أُصَبُعَى الرَّحُمْن

## باب ۷: دل رحمان کی دوانگلیوں کے بیچ میں ہیں

(٢٠٢١) كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يُكُثِرُ أَنَ يَّقُولَ يَامُقَلِّبَ الْقُلُوبِ ثَبِتُ قَلْبِي عَلَى دِيْنِكَ فَقُلْتُ يَارَسُولَ اللهِ امَدَّا بِكَوَيْمَاجِئُتَ بِهِ فَهَلُ تَخَافُ عَلَيْنَا قَالَ نَعَمُ إِنَّ الْقُلُونِ بَيْنَ أُصْبُعَيْنِ مِنْ اَصَابِحِ اللَّهِ يُقَلِّبُهَا كَيْفَ يَشَاءُ.

تَوَجِّجَانَم: حفرت انس مُن تُنْهُ بيان كرتے ہيں نبي اكرم مُؤَلِّفَةً بكثرت بيه پڑھا كرتے تھے۔اے دلوں كو پھيرنے والے ميرے دل كو اپنے دین پر ثابت رکھنا۔ میں نے عرض کی اے اللہ! کے نبی مَلِّفْتُكُمَّ ہم آپ مَلِفْتُكُمَّ پر ایمان لائے اور آپ مِلِّفْتُكَمَّ جو (تعلیمات ) لے کر آئے اس پر بھی ایمان لائے تو کیا آپ مِنْفَقِعَةً کو جاری طرف سے کوئی اندیشہ ہے نبی اکرم مِنْفِقَعَةً نے فرمایا ہاں بے شک (لوگوں کے) دل اللہ تعالیٰ کی دوانگیوں کے درمیان ہوتے ہیں وہ انہیں جیسے چاہے تبدیل کرسکتا ہے۔

تشرِنيح: ① اس حديث ميں سب ہے اہم بات بيہ كه نبي مُؤَلِّفَيَّةً كا قوال وافعال ميں امت كى تعليم كا پہلوجھي المحوظ ہوتا ہے، نبی مُؤْفِظَةً کے مذکورہ دعا بکٹرت کرنے سے صحابہ یہی سمجھتے تھے کہ یہ ہمیں دعا کی تعلیم دی جارہی ہے کہ ہم بھی یہ دعا بکثرت کریں،اور بیدعا بکثرت وہ بندہ کرتا ہے جواپنے انجام سے غافل نہیں ہوتا جس کو ہرونت دھڑ کا لگار ہتا ہے کہ معلوم نہیں آ گے کیا احوال بیش آئیں اور یہی بات بندگی کے لائق ہے۔

② اس مدیث میں اللہ پاک کی قدرت کا ملہ کا بیان ہے جس طرح اللہ پاک کاعلم ہر چیز کوشامل ہے ان کی قدرت بھی کامل ہے، کا تنات کا کوئی ذرہ ندان کے علم سے باہر ہے ندان کی قدرت سے خارج ،اور جزوی اختیار رکھنے والی مخلوق کے اختیاری افعال ، حتیٰ کہ اس کا چاہنا بھی اللہ کی قدرت واختیار میں ہے۔اور جزاء وسزا کے لئے کامل اختیار ضروری نہیں ، ایک حد تک اختیار کا فی ہے ایک حد تک اختیار حضرت علی منافتی نے سمجھایا ہے۔ ایک شخص آپ مِلِنْظِیَا اِس کے کہ میں سوال کے کرآیا کہ انسان اپنے افعال كھڑا ہوگيا، آپ مُناتِنْ نے فرمايا، ايك بيرا ٹھالواس نے اٹھاليا، آپ مُناتِنو نے فرمايا: دوسرا بھی اٹھالو، کہنے لگا دوسرا کیسے اٹھاؤں

گر پڑوںگا، آپ مُناتِّد نے فرمایا: پہلا پیراٹھانے تک تم بااختیار تھے آب مجبور ہو گئے، ای طرح بندوں کی مثیت واختیار کا ابتدائی حصدان کے اختیار میں ہے مگر آخری سراان کے اختیار میں نہیں، یعنی انسان کو جزوی اختیار حاصل ہے، کلی اختیار حاصل نہیں اور مجازات کے لئے جزوی اختیار بھی کافی ہے۔

صفات متشابه كاحكم:

اس حدیث میں الله تعالیٰ کے لئے "اصابع" کا لفظ استعال کیا گیا ہے، بیدور حقیقت صفات متثابہ میں سے ہے، متثابہات دوقسم کے ہیں ایک وہ ہیں جن کے لغوی ہی معلوم نہیں جیسے بعض سورتوں کے شروع میں حروف مقطعات ہیں، جیسے البقہ ، کے ہیں۔اس قسم کے حروف کے متعلق صحابہ و تا بعین پڑائیم اور جمہور سلف کی شخفیق بیہے کہ یہ خاص رموز ہیں۔

دوسرے متشابہات وہ ہیں جن کے لغوی معنی تو معلوم ہیں لیکن اس کیفیت کاعلم نہیں جیسے قر آن وحدیث میں اللہ تعالیٰ کے لئے ید، ساق، وجه، استعاءاور قديم وغيره كا ذكر ہے، جمہور علاء كا مسلك ميہ ہے كه اس بات پرايمان لايا جائے كه بيركلمات اپني جگه برحق ہيں اوران سے اللہ تعالیٰ کی جومراد ہے وہ سیج ہے اگر چہاس کی کیفیت اور حقیقت کا ہمیں علم نہیں ، اور جن متأخرین علماء نے ان چیزوں کے کوئی معنی بیان فرمائے ہیں کہ'' ید'' سے قدرت''وجہ'' سے ذات اوراصبعین سے قدرت کی طرف اشارہ ہے، (تفصیل گزر چکی ہے ) سند کی بحث: امام اعمش والتیکا کے اکثر شاگر داس حدیث کی سند حضرت انس مناتفی تک پہنچاتے ہیں اور بعض شاگر دحضرت جابر خاتفی تک اور اصح میہ ہے کہ میہ حدیث حضرت انس مٹائٹونہ کی ہے۔

## بَابُمَاجَآءَانَّ اللهُ كَتَبَ كِتَابًا لِأَهْلِ الْجَنَّةِ وَاَهْلِ النَّارِ

باب ٨: الله تعالىٰ نے جنتیوں اور جہنمیوں کے نام رجسٹروں میں لکھ لئے ہیں

(٢٠١٧) خَرَجَ عَلَيْنَا رَسُولَ اللهِ ﷺ وَفِي يَكِم كِتَابَانِ فَقَالَ آتَكُرُ وَ ثَنَ مَا هٰذَانِ الْكِتَابَانِ فَقُلْنَا لَا يَارَسُولَ اللهِ ﷺ إِلَّا اَنْ تُغَيِرَنَا فَقَالَ لِلَّذِى فِي يَدِهِ الْيُهُلَى هٰنَا كِتَابٌ مِّنَ رَبِّ الْعَالَمِينَ فِيهِ اَسْمَاءُ الْمَاءُ ابَائِهِمُ وَقَبَائِلِهِمْ ثُمَّ ٱبْحِلَ عَلَى اخِرِهِمْ فَلَا يُزَادُ فِيُهِمْ وَلَا يُنْقَصُ مِنْهُمْ اَبَدًا ثُمَّ قَالَ لِلَّذِي فَيْ شَمَالِهِ هٰذَا كِتَابٌ مِّنْ رَبِّ الْعَالَبِينَ فِيهِ ٱسْمَاءُ آهُلِ النَّارِ وَٱسْمَاءُ ابَائِهِمُ وَقَبَائِلِهِمْ ثُمَّ ٱبْمِلَ عَلى اخِرِهِمْ فَلَا يُزَادُ فِيهِمْ وَلَا يُنْقَصُ مِنْهُمْ آبَكًا فَقَالَ آصَابَهُ فَفِيْمَ الْعَمَلُ يَارَسُولَ اللهِ ﷺ إِنْ كَانَ آمُرٌ قَلُ فَوِغَ مِنْهُ فَقَالَ سَيِّدُو اَوُقَادِ بُوْا فَإِنَّ صَاحِبَ الْجَنَّةِ يُغْتَمُ لَهُ بِعَمَلِ الْجَنَّةِ وَإِنْ عَمِلَ آئَ عَمَلٍ وَإِنَّ صَاحِبَ النَّادِ يُغْتَمُ لَهُ بِعَمَلِ ٱهۡلِ النَّارِ وَانْ عَمِلَ ٱتَّى عَمَلِ ثُمَّ قَالَ رَسُوُّلُ اللَّهِ ﷺ بِيَدَيْهِ فَنَبَنَهُمُ ا ثُمَّرَ قَالَ فَرَغَ رَبُّكُمْ مِنَ الْعَبَادِ فَرِيْقٌ فِيُ الْجَنَّةِ وَفَرِيْقٌ فِي السَّعِيْرِ.

تَوَجِّجَهُ ثَبَا: حضرت عبدالله بن عمرو مِثاثِنهُ بيان كرتے ہيں ايك دن نبي اكرم مِثَلِفَظَةً ہمارے پاس تشريف لائے آپ مِثَلِفظَةً كے دست مبارک میں دوتحریریں تھیں آپ نے دریافت کیا کیاتم لوگ ہے جانتے ہو کہ بید دوتحریریں کس چیز سے متعلق ہیں؟ہم نے عرض کی نہیں

یا رسول الله مَطَّقِظَةً آپ ہی ہمیں بتا میں تو نبی اکرم مَطِّقِظَةً نے اپنے دا میں دست مبارک میں موجود تحریر کے بارے میں فرمایا بیتمام جہانوں کے پروردگار کی طرف سے تحریر ہے جس میں اہل جنت کے نام ہیں ان کے آباؤاجداداور قبائل کے نام ہیں پھراس کے آخر میں مہرلگادی گئی ہے ان میں کوئی اضافہ نہیں ہوسکتا اور کوئی کی نہسیں ہوسکتی پھر آپ مَالْفَظَافِہَ نے اپنے بائیں ہاتھ میں موجود تحریر کے بارے میں فرمایا یہ تمام جہانوں کے پروردگار کی طرف سے تحریر ہاس میں جہنیوں کے نام ہیں ان کے آباؤا جداداور قبائل کے نام ہیں ادران کے آخر میں بھی مہر لگادی گئی ہےان میں بھی کوئی اضافہ نہیں ہوسکتا اور کوئی کی نہیں ہوسکتی۔

نی اکرم مَرَانِظَيَّةً کے اصحاب نے عرض کی یارسول الله مَرَانِظَیَّةً پھرعمل کیوں کیا جائے اگر معاملہ طے ہو چکا ہے؟ نبی اکرم مَرَانِظَیَّةً نے فر ما یا سید ھے راستے پر چلوا در میانہ روی اختیار کرو کیونکہ جنتی شخص کے نصیب میں اہل جنت کاعمل لکھ دیا گیا ہے اگر چہ وہ کوئی بھی عمل كرے اورجہنى كے نصيب ميں اہل جہنم كاعمل لكھ ديا كيا ہے اگر چيدوہ كيسا ہى عمل كرے پھر آپ سِنَا الْنَظِيَّةَ نے اپنے دونوں ہاتھوں كى طرف اشارہ کیا اور ان دونوں تحریروں کور کھ دیا پھر آپ مَلِّنْ ﷺ نے فر مایا تمہارا پروردگار اپنے بندوں کے حوالے سے فارغ ہو چکا ہے ایک گروه جنت میں ہوگا اور ایک گروہ جہنم میں ہوگا۔

(٢٠١٨) إِذَا آرَادَ اللهُ بِعَبْدٍ خَيُرًا اسْتَعْمَلُهُ فَقِيْلَ كَيْفَ يَسْتَعْمِلُهُ يَارَسُوْلَ اللهِ ﷺ قَالَ يُوقِقُهُ لِعَمَلِ صَالِحٍ قَبُلَالُمَوْتِ.

تَوَجِّجَانَہُ: حضرت انس مُنْ تُنْتُهُ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُلِّفِضَةً فر مایا ہے جب الله تعالیٰ کسی بندے کے بارے میں بھلائی کا ارادہ کر تا ہے تواس سے وہ عمل لیتا ہے عرض کی پارسول اللہ وہ اس سے کیاعمل لیتا ہے نبی اکرم مَلِّنْ ﷺ نے فرما یا اللہ تعالیٰ اسے مرنے سے پہلے نیکی کرنے کی توفیق دیتاہے۔

تشرِنیح: ماهذان الكتابان كمعنى آپ علائل كے ہاتھوں میں جو كتابین تھیں ان كے بارے میں دواخال ہیں: ايك اخمال بيہ ہے کہ آپ مِرَافِظَةً بطور تمثیل فرمارہے ہوں کہ یوں سمجھو جیسے میرے ہاتھوں میں دو کتابیں ہیں۔ چونکہ آپ علائِلا پر ان کتابوں کے بارے میں اور تفصیلات کے متعلق کشف تام حاصل تھا اس لئے اشارہ صحیح ہوا جیسے ایک ماہر مصنف کتاب کے شروع میں کہتا ہے "فنا كتاب يا هناه رسالة" وغيره بكهاس سازياده ظاهرمطلب بيهوسكتا ب كمان كتابون كاتعلق عالم مثال سي موجس كا مشاہدہ آپ علاقیا، فرمارہے متھے اور صحابہ کرام می گذیج کونظر نہیں آرہی تھی عالم مثال کے بارے میں حضرت شاہ ولی اللہ دہلوی رحمہ اللہ نے جة الله البالغه مين مستقل باب قائم كيا ہے

ووسسرااحستال: یہ ہے کہ یہ کتابیں حسی ہوں اورج کے دور میں یہ کوئی نا قابل فہم بات نہیں کہ ایک عام کمپیوٹر میں بھی سارے انسانوں کے اعداد وشار جمع ہوسکتے ہیں تو ان کتابوں کا کیا حال ہوگا، تا ہم آپ مَلِّلْفَظِيَّةً نے صحابہ کرام مِن کَلْیْزُمُ کو وہ نام نہیں بتلائے کیونکہ چر عالم تکوین کے بہت سے امور سے پردہ ہٹ جاتا حالانکہ بیانلد کی حکمت کے منافی ہے۔اس حدیث شریف میں صحابہ کرام وُن الله کی کے سوال اور آپ مَطْفَطَعُ آکے جواب سے متعلقُ تشریح "باب ماجاء فی الشقاء والسعا دۃ "میں عنقریب گزری ہے۔

قوله "فنبذهما" اگریوسی کتابیں تھیں تو بد کے معنی یہاں پھینئے کے نہیں بلکہ عالم بالا کے حوالے کرنا ہے جس کے لئے ہاتھوں کو کھولنا پڑتا ہے اور دیکھنے والے کو نبذمحسوس ہوتا ہے اور اگر غیرمحسوں تھیں تو مطلب ہاتھوں کو جھاڑنا ہے جوعمو ماحتی فیصلہ سناتے

ونت خاص اشارہ ہوتا ہے۔

قول اقال: پریداعتراض ہے کہ جب آپ کے ہاتھ میں محسوں دورجسٹر نہ تھے توصحابہ ٹٹائٹٹٹٹ نیے کیوں نہیں کیا آپ کے پاس کتابیں کہاں ہیں؟

**جواب:** صحابہ ٹنگٹنٹ کا بیان اس قدر کامل تھا وہ یقین رکھتے تھے کہ جب آپ مَطِّفَظِیَّۃ فرمارے ہیں توحقیقتاً وہ موجود ہیں البتہ ہم نہیں دیکھ یارہے ہیں

الاان تخبرنا: يواستناء مفرغ ماىلانعلم شيعًا من الاسباب الاباخبارك ايانا-

دوسسراقول: بیاستناء منقطع ہے ای لکن ان اخبرتنا فقال للذی بیجار مجروریشیر هرحذوف کے متعلق ہے اور حال ہے قال کی ضمیر هوسے۔ ثھر اجمل علی آخر هھد۔ بیما خوذہ اجمل الحساب سے جس طرح محاسین کی عادت ہے کہ پہلے وہ تفصیلاً کھتے ہیں پھر آخر میں اجمال کردیا کرتے ہیں اس طرح اہل جنت واہل جہنم کو اولاً تفصیلاً ان کے آباء واجداد وقبائل کے ناموں کے ساتھ لکھ دیا پھر میزان کردیا ہے اور جس طرح میزان میں کمی وزیادتی نہیں ہوتی اس طرح ان میں بھی کمی وزیادتی نہیں ہوگی۔ آگر حسی کتابیں نہیں ہوگی۔ آگر حسی کتابیں نہیں ہوگی۔ آگر حسی کتابیں نہیں ہوتی اس طرح ان میں بھی کمی وزیادتی نہیں ہوگی۔ آگر حسی کتابیں نہیں ہوتی اس کو کرنے ان میں کمی وزیاد قرشتوں نے ان کو کہران دونوں کتابوں کو موا اعلیٰ کی طرف چھینک دیا اور فرشتوں نے ان کو کیڑلیا فلا اشکال۔

اعت راض: كدان سارے نام ايك ايك رجسٹر ميں كيے آگئے؟ اور اسنے بڑے بڑے رجسٹر ہاتھوں ميں لے كر آپ مِرَافِظَةً كيے تشريف لائے؟

**جواب:** یہ ہے کہاب کمپیوٹر اور ڈی جیٹل کا زمانہ ہے، بڑے سے بڑا کتب خاندایک چھوٹی سی چٹ میں آ جا تا ہے، پس بیرسارے نام قابل خل رجسٹروں میں کیوں نہیں آسکتے ؟

اس حدیث میں تقدیر کا اللہ کی صفت ہونے کے اعتبار سے تعارف ہے یعنی سب پچھاللہ تعالیٰ نے طے کردیا ہے پورابدتک کے سارے معاملات اللہ تعالیٰ کے علم میں ہیں اور اللہ تعالیٰ کاعلم واقعی ہے، اس میں کمی غلطی کا احتمال نہیں ، اس لئے ناموں کے آخر میں جوٹوٹل ہے وہ قطعی ہے، اس میں کی بیشی کا سوال نہیں۔

قل فرغ: مجهول معنی میر که جب کتابة ازل پر مدار ہے تو پھر عمل سے کیا فائدہ ہے؟ پھر تقدیر کے مسئلہ پر صحابہ ٹھائٹی نے اعتراض کیا کہ جب معاملہ نمٹ چکا ہے، جنتی اور جہنی طے ہو چکے ہیں تو اب عمل سے کیا فائدہ؟

جواب: آپ مَالْفَكَةَ نِهُ مَا يا:

سددوا من السداداي اطلبوا بأعمالكم السدادو الاستقامة والقصد في الامر و العدل فيه. قاربوا،اقتصدوا في الامور كلها واتركوا الغلوفيها والتقصير.

نی کریم مُطَّنِظِیَّا نے ان کا ذہن دوسری طرف پھیرا کہ بندوں کو بیہ معاملہ اپنی طرف سے دیکھنا جاہے ، بندوں کے حق میں نقذیر معلق ہے یعنی مسببات: اسباب سے پیدا ہوتے ہیں، پس بندوں کو چاہئے کہ وہ ٹھیک ٹھیک صراط مسقیم پر چلیں اور اگر ہٹیں تو دور نہ جائیں، قریب قریب ہی رہیں، ایسے بندوں کی واپسی کا امکان رہتا ہے اور جو بندے صراط متنقیم سے بہت دور چلے جاتے ہیں ان کا وایسی کا امکان ختم ہوجا تا ہے، پھر آپ مَالِنْ ﷺ نے یہ بات واضح کی کہ اعتبار آخری عمل ہے، جنتی کی زندگی جنت والے کاموں پرختم ہوتی ہے، اللہ تعالی ہمیں صراط مسقیم پر ثابت قدم رکھیں اور ہر گمراہی سے ہماری حفاظت فرمائیں۔ (آبین)

ان اله اذا ار اده بعب خيرًا استعمله: الله تعالى جب كى بندے كماتھ فير چاہتے بين تواس كواستعال كرتے بين، صحابه وَيُ اللَّهُ فِي فِيهِ: يارسول اللهُ مَطِلْفَكُمَّ السَّلِ السَّمُ السُّلِفَكُمَّ فَ فرمايا:

يوفقه لعمل صالح قبل الموت.

اس کوموت سے پہلے نیک کامول کی توفیق دیتے ہیں۔

تشريح: امام محررمه الله كامشهوروا تعهيه وفات كي بعدان كوكس في خواب مين ديكها، يوجها: كيامعامله رما؟ بتايا: الله تعالى في بخش دیا، پوچھا: کس طرح؟ فرمایا: مجھے فرشتوں نے اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں پیش کیا، اللہ تعالیٰ نے مجھ سے فرمایا:

"محمر!اگر مجھے تیرے ساتھ خیر منظور نہ ہوتی تو میں تجھے اپناعلم نہ دیتا، جا تیری بخشش کر دی۔"

یے عالم کواستعال کرنے کی مثال ہے۔ دوسری مثال ابن ماجہ (حدیث8) میں ہے:

لايزال الله يغرس في هذا الدين غرسا يستعملهم في طاعته.

الله تعالیٰ برابراس دین کے لئے پودے لگاتے رہتے ہیں جن کواپنی اطاعت میں استعال کرتے ہیں، اس حدیث میں عام سلمانون کواستعال کرنے کا طریقہ بیان کیا گیاہے کہ اللہ تعالی موت سے پہلے ان کونیک کاموں کی توفیق دیتے ہیں۔

## بَابُمَاجَآءَلاَعَدُوٰىوَلاَهَامَةَ وَلاَصَفْرَ

## باب ۹: حیوت کی بیاری مقتول کے سر کا پرندہ اور صفر کی نحوست بے اصل باتیں ہیں

(٢٠٧٩) قَا مَر فِيْنَا رَسُولُ اللهِ عِلَى فَقَالَ لَا يُعْدِئ شَيْعٌ شَيْعًا فَقَالَ آعْرَابِيُّ يَارَسُولَ اللهِ عَلَى الْبَعِيْرُ الْجَرِبُ الْحَشَفَةُ بِنَنْبِهٖ فَتَجْرَبُ ٱلْإِبِلُ كُلُّهَا فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ فَمَنْ أَجْرَبَ الْأَوَّلَ لَا عَدُوى وَلَا صَفَرَ خَلَقَ اللهُ كُلَّ نَفْسٍوٌ كَتَبَحَيَاتُهَا وَرِزُقَهَا وَمَصَائِبَهَا.

ترکیجینی: ابوزرعه بن عمرو کہتے ہیں ہمارے ایک ساتھی نے حضرت ابن مسعود و اللہٰ کے حوالے سے یہ بات بتائی ہے وہ فر ماتے ہیں ایک مرتبہ نبی اکرم مُطِّنْظِیَّةً ہمارے درمیان کھڑے ہوئے تھے آپ مِطِّنْظِیَّةً نے فرمایا کوئی بیاری متعدی نہیں ہوتی ایک دیہاتی نے عرض کی یارسول الله مَا الصَّحَاقِ ایک خارش زده اُونٹ جب دوسرے اوٹوں کے درمیان آتا ہے تو انہیں بھی خارش میں مبتلا کردیتا ہے نبی ا کرم مَلِّنْظَیَّةً نِے فرمایا پہلے اونٹ کوکس نے خارش میں مبتلا کیا تھا؟عدوی اورصفر کی کوئی حقیقت نہیں ہے اللہ تعالی نے ہرنفس کو پیدا کیا ہےاوراس کی زندگی اس کارزق اوراس کےمصائب مقرر کردیئے ہیں

#### عدوی کے بارے میں جاہلانہ تصور:

اس مدیث میں نبی کریم مَلِافْظَیَّا نے زمانہ جاہلیت کے پھھتو ہات اور جاہلانہ نظریات کی نفی فرمائی ہے، چنانچہ ان کا نظریہ یہ تھا

کہ ایک کی بیاری دوسرے کی طرف متعدی ہو جاتی ہے، دوسرے کی بیاری کا سبب قطعی طور پر پہلی بیاری ہے، گویا بیاری کو وہ مؤثر حقیقی سجھتے تھے،اس حدیث میں نبی کریم مَلِّفْظَةً نے فرمایا کہ بیاری متعدی نہیں ہوتی،اس پراعرابی نے پوچھا کہ ہم یہ دیکھتے ہیں کہ ایک خارثی اونٹ جب دوسرے اونٹول کے ساتھ ملتا ہے، توسب کو خارثی بنا دیتا ہے، اس سے تو بظاہریبی معلوم ہوتا ہے کہ بیاری ایک ے دوسرے کی طرف متجاوز ہوجاتی ہے، دوسرے کولگ جاتی ہے، آپ مِظَافِظِیَّا نے فرمایا کہ بیاری اپنی ذات میں ایسی کوئی تا ثیرنہیں ر کھتی کہ وہ ازخود دوسرے کولگ جائے ، اگر بیاری ہی سبب اصلی ہوتی توسوال بیہے کہ پھر پہلے اونت کوس نے خارش میں مبتلا کیا ، اس لئے بیاری سببنہیں ہوتی، اللہ تعالیٰ ہی کی طرف سے صحت ومرض کے فیصلے ہوتے ہیں،، اس کی مزید تفصیل ابواب الاطعمة، باب ماجاء في الاكل مع المجذوم ميں گزر چكى ہے، ہامہ كے معنى "هامة" كى تين تفيريں بيان كى گئ ہيں جس كي تفسيل "ابواب الطب بأب مأجاء ان العين حق والغسل لها"مي كرر چكى ب\_

قوله "ولاصفر" صفر كے دومعنی موسكتے ہيں: ايك ماه صفر اور دوم سانپ يا پھنسى ۔ اگرمهينه مراد ہوتو اس نفي كاپش منظر پجھاس طرت ہے کہ عرب ماہ صفر کو منحوں سمجھتے تھے جیسے آج کل بہت سے عوام کا عقیدہ ہے کہ اس میں شادی بیاہ کو منحوں سمجھتے ہیں۔واللہ اعلم معن الطهد: آخری بدھ کوخوش اور سیر وتفریج کی تقریبات بھی بے بنیاد ہیں لوگوں نے جو پیمشہور کیا ہے کہ آخری بدھ کوآپ علایتا م نے عسل صحت فرمایا تھا بید درست نہیں بلکہ اصل بات میر کہ آخری بدھ کو آپ مِلَّا اَشْکِیَا اَجنت البقیع سے رات کو جب تشریف لا کر گھر <u>پہنچ</u> تو سرسرد اور بخارشروع ہوا اورمسلسل تیرہ (۱۳) ایام بیاری میں گزرے تا آنکہ بارہ رہیج الاول پیر کے دن اختیام پرمنگل کی رات وصال موا\_ (اناالله وانااليه راجعون)

چونکہ یہود نے اس دن (بدھ) کوخوشی منائی تھی ای طرح ایران کے مجوس نے بھی جشن سامنایا تھا پھروہ روایت ہندوستان آگئی اورسادہ لوح مسلمان نیکی کے نام پر بدی اور خوشی کے نام پرغم کے موقع پرخرافات میں دھنس گئے لہذااس کی حیثیت بھی باقی رسومات کی طرح ایک بے بنیا دروایت پر مبنی ہے اس سے بچنا چاہئے۔

لعنات: "لا یعدی" اعداد اور عدوی ہے ہے، بیاری کی سرایت اور دوسرے کو لگنے کو کہتے ہیں۔ جرب بروزن قمر خارش اور هجلی ك مرض كوكت بين قوله "ندبعه" يالفظ مختلف حروف ك ساته محفوظ كيا كياب، مذكوره لفظ" دبن" بفتح الدال وسكون الباء سي بمعنى باڑے آتا ہے اگر چداصل لغت میں بدلفظ بکر یوں کے باڑے کے لئے استعال ہوتا ہے مگر یہاں بمعنی معطن ہے یعنی اونوں کا باڑا مراد ہے، پس "ندبنه" بسیغیجع منظم ادبان سے ہے، ترجمہوبی ہوگا جواو پر اکھا ہے یعنی ہم اسے باڑے میں داخل کرتے ہیں تو وہ سب کو خارشی بنا دیتا ہے لہٰذا "فیجرب" بضم الیاء باب افعال سے معروف کا صیغہ ہوگا اور ''اہل'' مفعول بہ ہے "کلھا"منصوب برائے تاکیدہے۔

## بَابُمَاجَآءَفِى الْإِيْمَانِ بِالْقَدَرِ خَيْرِهٖ وَشَرِّهٖ

باب ۱۰: بھلی بری تقدیر پرایمان لا نا ضروری ہے

(٢٠٧٠) لَايُوْمِنُ عَبُلُاحَتَّى يُوْمِنُ بِالْقَلَا خَيْرِ لا وَشَرِّ لا حَتَّى يَعْلَمَ أَنَّ مَا أَصَابَهُ لَمْ يَكُنُ لِيُخْطِعَهُ وَأَنَّ مَا أَخْطَالُا

#### لَمْ يَكُنْ لِيُصِيْبَهُ.

ترکیخچانه: بی اکرم مُطِّنظُ ﷺ نے فرمایا کوئی بھی بندہ اس وقت تک مومن نہیں ہوسکتا جب تک وہ اچھی یا بری نقذیر (یعنی وہ جیسی بھی ہو) پر ایمان نہ لے آئے اور وہ یہ بات نہ جان لے کہ اسے جومصیبت لاحق ہوئی ہے وہ اسے ضرور لاحق ہوگی اور جو لاحق نہیں ہونی وہ اسے بھی لاحق نہیں ہوگی۔

(٢٠٧١) لَا يُؤْمِنُ عَبُلُ حَتَّى يُؤْمِنَ بِأَرْبَحٍ يَّشُهَدُ آنَ لَا إِلٰهَ إِلَّا اللهُ وَآنِّى مُحَمَّلُ رَسُولُ اللهِ ﷺ بَعَثَنِي بِالْحَقِّ وَيُؤْمِنُ بِالْمَوْتِ وَيُؤْمِنُ بِالْحَقِّ وَيُؤْمِنُ بِالْمَوْتِ وَيُؤْمِنُ بِالْقَدْرِ.

ترکنجی نئی: حضرت علی نظافتہ بیان کرتے ہیں نبی اکرم میکافتی آئے نے فرمایا ہے بندہ اس وقت تک مؤمن نہیں ہوتا جب تک وہ چار چیزوں پر ایمان نہ لائے اس بات کی گواہی دے کہ اللہ تعسالی کے سوااور کوئی معبود نہیں ہے لے شک میں اللہ تعالیٰ کارسول (میکافتی آئے) ہوں اللہ تعسالی نے مجھے حق کے ہمراہ مبعوث کیا ہے اور وہ موت پر اور مرنے کے بعد دوبارہ زندہ ہونے پر ایمان لائے اور تقت دیر پر ایمان لائے۔

تشرینے: پہلے ابواب القدر کی تمہید میں یہ بات بیان کی جاچکی ہے کہ تقذیر کے تعلق سے دوباتوں پر ایمان لا نا ضروری ہے: ایک: نفس نقذیر پر، یعنی جو پچھ ہو چکا یا ہور ہا ہے یا آئندہ ابد تک ہوگا وہ سب اللہ تعالیٰ کے علم از لی میں طے شدہ ہے، کوئی معاملہ اچھوتانہیں اور نہ کوئی امر منتظر ہے۔

یعنی ایمان کے حصول کے لئے بیکھی ضروری ماننا پڑتا ہے کہ جو پچھ نعت وراحت یا زحمت ومصیبت خواہ جسمانی ہویا روحانی ہو، انفسی ہویا آفاقی جو چیزان میں سے جس بندے کے لئے مقدر ہوتو وہ ضروراس کا سامنا کرے گا اورا گرکوئی چیز مقدر نہیں تو کوئی امکان نہیں کہ اسے ممکن بنایا جائے چہ جائے کہ اسے حاصل کیا جائے۔

- ① حضرت علی مخاطئ مخاطئ سے موایت ہے فرماتے ہیں کہ رسول الله سِرَافِظَیَّا نے ارشاد فرمایا: کوئی بندہ اس وقت تک مومن نہیں ہوسکتا جب تک چار باتوں پرایمان نہ لائے: (۱) الله کے سواکوئی معبود نہیں اور میں اللہ کا رسول ہوں اس نے مجھے سیچ دین کے ساتھ بھیجا ہے۔ (۲) موت پرایمان لائے۔ (۳) موت کے بعد دوبارہ زندہ ہونے پرایمان لائے۔ (۳) اور تقدیر پرایمان لائے۔ تشریعے: باب کی دونوں روایتوں میں "لایومن" الح ' ملاعلی قاری والٹیل نے مظہری سے قال کیا کہ یہاں اصل ایمان کی نئی ہے نہ کہ کمال ایمان کی لہٰذااگر کوئی شخص امور اربع میں سے ایک کوبھی نہ مانے گا ہرگز مومن نہ ہوگا۔ ایمان الموت سے مراد قیامت کا لیمین اور تقدیق کرنا ہے۔
- 2 بندوں کے تعلق سے عالم کے بارے میں اللہ تعالیٰ کی سنت اس طرح ہے کہ پچھا عمال واخلاق اور پچھ چیزیں بندوں کے لئے
  مفید ہیں، مگر بندوں کے تعلق سے بعض چیزیں بھلی ہیں اور بعض چیزیں بری یعنی بعض چیزیں بندوں کے لئے مفید ہیں اور بعض
  چیزیں مضر، اور کا کناتی چیزوں کی حد تک انسان اس کو مانتا بھی ہے اور برتنا بھی ہے، اپنے لئے مفید چیزیں اختیار کرتا ہے اور مضر
  چیزوں سے بچتا ہے، مگر جب اعمال واخلاق کا معاملہ آتا ہے تو وہ طرح طرح کی باتیں چھانٹتا ہے، حالانکہ پچھا عمال اور پچھ

اخلاق انسان کے لئے مفید ہیں جواس کو جنت میں پہنچانے والے ہیں اور کچھا ممال واخلاق مضر ہیں جواس کوجہتم میں پہنچا ئیں گے، پس جو بندہ بھلی بری تفتریر پرایمان رکھتا ہے وہ ایمان اورعمل صالح کی زندگی اپنا تا ہے اور جواس کونبیں مانتا وہ زہر کھا کر مرتاہے اور جہنم میں جاتا ہے۔

- ③ پھرنی مَطَنْظَیَّۃً نے پہلی حدیث کے آخر میں میضمون سمجھایا ہے کہ تقدیر اٹل ہے جو پچھانسان کو پہنچنا طے ہے وہ پہنچ کر رہتا ہے اورجس کانہ پنچنا طے ہےوہ ہر گزنہیں پہنچ سکتا، گریہ تقدیر کی تعریف الله تعالیٰ کی صفت ہونے کے اعتبار سے ہے اور بندے کے اعتبارے تقدیر معلق ہے یعنی مسببات: اسباب سے پیدا ہوتے ہیں، پس انسان کووہ اسباب اختیار کرنے چاہئیں جن سے خیر پیدا ہواوران اسباب سے بچنا چاہئے جن سے نقصان پہنچے گربہر حال ہوگا وہی جو نقتریر میں ہے۔
- اور دوسری حدیث میں موت پر ایمان کا تذکرہ آیا ہے، موت پر سرسری ایمان ہے بیکا فی نہیں، موت پر حقیق ایمان ضروری ہے اور بیمومن کا نصیب ہے، وہ موت سے ڈر کراگلی زندگی کی تیار کی کرتا ہے، حدیث میں یہی ایمان لا نامراد ہے۔

الاانه قال ربعی الله عن رجل عن علی والله : لین اس روایت کا دوسراطریق بھی ہے جونظر بن همیل کاطریق ہے مگر انہوں نے ربعی ادرعلی خاتئے کے درمیان رجل کا اضافہ کیا ہے جو ابو داؤد کے طریق میں نہیں۔امام ترمذی پراٹیٹیڈ فرماتے ہیں کہ طریق ابوداؤرجس میں رجل کی زیادتی نہیں وہ اصح ہے کیونکہ منصور کے دوسرے کثیر شاگر دوں نے بغیر زیادتی رجل ہی روایت نقل کی ہے۔

#### بَابُمَاجَآءَانَّ النَّفْسَ تَمُوْتُ حَيْثُ مَاكُتِبَ لَهَا

## باب اا: آدمی وہاں ضرور پہنچتا ہے جہاں موت مقدر ہوتی ہے

(٢٠٤٢) إذَا قَصَى اللَّهُ لِعَبْدٍ أَنْ يَمُونَ بِأَرْضٍ جَعَلَ لَهُ إِلَيْهَا حَاجَةً.

تَوْجِيَنُهُ: حضرت مطربن عکامس بیان کرتے ہیں نبی اکرم مِیَلِّشِیَجَۃ نے فرمایا جب الله تعالیٰ نے کسی بندے کی موت کسی جگه پر ککھی ہوتو اں جگہ پراس بندے کے لیے کوئی کام پیدا کردیتا ہے (جس کی وجہ سے بندہ وہاں پی جا تا ہے)۔

(٢٠٧٣) إِذَا قَصَى اللَّهُ لِعَبْدٍ أَن يَّمُوْتَ بِأَرْضٍ جَعَلَ لَهُ إِلَيْهَا حَاجَةً أَوْقَالَ بِهَا حَاجَةً.

تَوَجِيْنَهُ: حضرت ابوعزہ نتائشہ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَرَافِظَةً نے فرما یا اگر اللہ تعالیٰ نے کسی بندے کے بارے میں فیصلہ کردے کہ اس نے فلال جگہ پرمرنا ہے تواللہ اس بندے کے لیے اس جگہ کوئی کام پیدا کردیتا ہے۔

(٢٠٧٣) أَنَّ رَجُلًا أَنَّى النَّبِيَّ عَلَيْ فَقَالَ يَارَسُولَ اللهِ آرَ أَيْتَ رُقِّى نَسْتَرُقِيْهَا لُو دَوَاءً نَتَدَاوْي بِهِ وَتُقَاةً نَتَقِيْهَا هَلْ تَرُدُّ مِنْ قَدَرِ اللهِ شَيْعًا فَقَالَ هِي مِنْ قَدَرِ اللهِ.

تَوْجَجُكُنَّهُ: ابن ابوخزامها پنے والد كايہ بيان نقل كرتے ہيں ايك شخص نبي اكرم مَلِّنْظَيَّةً كي خدمت ميں حاضر ہوا اور عرض كي آپ مَلِّنْظَيَّةً کا کیا خیال ہے اگر ہم جھاڑ پھونک کرتے ہیں اور اگر کوئی دوائی استعال کرتے یا بچاؤ کا کوئی طریقہ اختیار کرتے ہیں تو کیا یہ چیز اللہ تعالی کی نقتہ پر میں ہے کوئی چیز ٹال سکتی ہے نبی اکرم مَطَافِظَةً نے فرمایا یہ بھی تقنہ پر کا حصہ ہے۔

تشريع: عام طور پرايما ہوتا ہے كہ جہال موت مقدر ہوتى ہے آدى وہال جابستا ہے، اس كے دل ميں بير بات دالى جاتى ہے كه اس جگہ میں قیام اور بودو باش خوشگوار ہے، یا کوئی تقریب (سمی کی ملاقات، ملازمت وغیرہ) باعث ہوتی ہے جس کی وجہ ہے آ دمی وہاں پہنچ جاتا ہے کیکن اگرالی کوئی صورت پیش نہیں آتی اور وہال موت مقدر ہوتی ہے تو پھر وہ صورت پیش آتی ہے جس کا اس حدیث میں تذكره بے كه تا كاه كوئى اليي حاجت پيش آتى ہے كه آدى وہاں پہنچ جاتا ہے كيونكه اسباب كے نظام ميں خلل ڈالنا الله تعالى كو يسنه نہيں، كيونكه بيد دنيا دارالاسباب ہے، اس ليے كوئى نه كوئى سبب بن جاتا ہے اور آ دمى وہال پہنچ جاتا ہے۔

یمی مضمون حضرت ابوعزة تفایف کی حدیث میں بھی ہے مگران کی حدیث میں المیما حاجة اور بھا حاجة راوی کوشک ہے اورمطلب دونول صورتول میں ایک ہے۔

قال تعالى: ﴿ وَمَا تَكُودِى نَفْسٌ بِاَتِي أَدْضِ تَهُونُ اللهِ القمان: ٣٨) يعنى كسي آدى كويه معلوم نبيس كماس كي موت كهال آني ہے جب الله تعالی کسی کوکسی دوسری جگه موت دینا چاہتے ہیں تو اس زمین کی طرف اس شخص کا رخ ہوجا تا ہے اور وہاں پہنچ جا تا ہے اور وہاں اس کی موت طاری ہوجاتی ہے چنانچہ ہم رات دن اس کا مشاہد، کرتے رہتے ہیں۔

# بَابُمَاجَآءَ لاَتَرُدُ الرُّقْى وَلَاالدَّوَاءُ مِنْ قَدَرِ اللهِ شَيْئًا

## باب ۱۳: حِمارٌ بهونک اور دوا دار وتفتریر کو ٹال نہیں سکتے

(٢٠٤٥) صِنْفِانِمِنُ أُمَّتِي لَيْسَ لَهُمَا فِي الْإِسْلَامِ نَصِيْبُ الْمُرْجِئَةُ وَالْقَدَرِيَّةُ.

تَوْجِيكُنُم: حضرت ابن عباس نظفتُم بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَلِّفَظَیَّۂ نے فرما یا میری امت کے دوگر وہوں کا اسلام ہے کوئی تعلق نہیں ہوگا ایک مرجیهاور دوسرا قدر بیه

تشريح: بيحديث پہلے بھي گزري ہے، اس كى پہلى سند ميں امام زہرى الله يا: ابوخزامه كے بيٹے سے روايت كرتے ہيں اور وہ اپنے ابا سے روایت کرتے ہیں، امام ترمذی والیا کے نزویک میسی منہیں کیونکہ سفیان بن عینیہ کے متعدد تلامذہ عن الی خزامة عن اب کہتے ہیں، ابن نہیں بڑھاتے، یعنی زہری بیحدیث ابوخز امدسے روایت کرتے ہیں اور وہ اپنے والدسے، پس صحابی ابوخز امنہیں بلکدان کے والد ہیں، امام ترمذی ولٹھیا کے نزدیک یہی سیجے ہے کیونکہ زہری ولٹھیا کے متعدد تلامذہ بھی ای طرح سند بیان کرتے ہیں (الاصابہ میں ابوخزامه كے سلسله ين اختلاف ككھا ہے كدوہ صحافي بين يا ان كے والد صحافي بين؟)۔

# تقسد يرك مسكم مل بيحديث بنيادي الميت كي حامل ب:

تقریر کا الله کی صفت ہونے کے اعتبار سے تو مطلب یہ ہے کہ ہر چیز ازل سے طے ہے، اور الله تعالی جانے ہیں، مگر بندوں کے اعتبار سے تقذیر میں اسباب ومسببات کا بورا سلسلہ شامل ہے، جھاڑ بھونک ، علاج معالجہ اور احتیاطی تدابیر بیسب صحت کے اسباب ہیں اور میکھی تقدیر میں شامل ہیں، اس کومیں بار بار کہتا ہوں کہ بندوں کی طرف سے تقدیر معلق ہوتی ہے اور اس جہت سے بندوں کوامور کے ساتھ معاملہ کرنا چاہئے اور اللہ کی صفت ہونے کے اعتبار سے تقتریر کے جومعنی ہیں اس پر ایمان لانا ضروری ہے، یہ صرف ایمانی بات ہے اور عملی مرحلہ بیہ ہے کہ اچھائی کے اسباب اختیار کرے تا کہ بھلائی سے ہمکنار ہو، اس کی نظیر بیرحدیث ہے کہ جنت میں کوئی اپنے عمل سے نہیں جائے گا جو بھی جنت میں جائے گا اللہ کے فضل سے جائے گا جبکہ قر آن وحدیث بھرے پڑے ہیں کہ جنت میں بندے ایمان وعمل صالح کی وجہ سے جائیں گے، بیدونوں با تیں سیح ہیں، اعتقاد پہلی بات کا رکھنا ہے کہ جوبھی جنت میں جائے گا اللہ کے فضل سے جائے گا، مگر عمل دوسری بات پر کرنا ہے کیونکہ ایمان اور عمل صالح دخول جنت کے اسباب ہیں اور بید دنیا دارالاسباب ہے اس کئے اسباب اختیار کرنا ضروری ہے۔

#### بَابُمَاجَآءَفِيالُقَدَرِيَّةِ

## باب: منكرين تقذير كاحكم

(٢٠٧١) أَنَّ ابْنَ عُمَرَ جَائَهُ رَجُلُ فَقَالَ إِنَّ فُلَانًا يَقُرَأُ عَلَيْكَ السَّلَامَ فَقَالَ لَهُ إِنَّهُ بَلَغَنِي أَنَّهُ قَدْ أَخْدَفَ فَإِنْ ۚ كَانَ قَلُأَحُدَثَ فَلَا تُقُرِثُهُ مِنِّى السَّلَامَ فَإِنِّى سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ يَكُونُ فِي هَذِيوِ الْأُمَّةِ أَوْفِي أُمَّتِي الشَّكُ مِنْهُ خَسُفٌ أَوْمَسُخُ أَوْقَنُكُ فِي أَهْلِ الْقَلَدِ.

ترکیجینہ: نافع بیان کرتے ہیں حضرت ابن عمر مناتین کے پاس ایک شخص آیا اور بولا فلال شخص نے آپ کوسلام بھیجا ہے تو حضرت ابن طرف سے سلام کا جواب نہ دینا میں نے نبی اکرم کو بیفر ماتے ہوئے ساہے میری اس آیت (راوی کوشک ہے شاید بیا الفاظ ہیں) میری اس امت میں زمین میں دھنسنا ہوگا چہروں کامسخ ہوجانا ہوگا اور قذف ہوگا جو تقدیر کے محرین کے لیے ہوگا۔

## (٢٠٧٧) يَكُونُ فِي أُمِّتِي خَسُفٌ وَّمَسُخٌ وَّذَٰلِكَ فِي الْهُكَنِّبِينَ بِالْقَدَرِ.

ترکیجیکنہ: حضرت ابن عبداللہ بن عمر مٹاٹنا نبی اکرم مُطِلْظَیَا ہما کا بیفرمان نقل کرتے ہیں میری امت میں ( پجھالوگوں کو ) زمین میں دھنسائے جانے اور چہرے مسنح کردیئے جانے کا عذاب ہوگا اور بیر(عذاب) نقلہ پرکوجھٹلانے والوں کو ہوگا۔

(٢٠٧٨) سِتَّةٌ لَعَنْتُهُمْ وَلَعَنَهُمُ اللهُ وَكُلُّ نَبِي كَانَ الزَّائِلُ فِي كِتَابِ اللهِ وَالْمُكَنِّبُ بِقَكْرِ اللهِ وَالْمُتَسَلِّطُ بِالْجَبَرُوْتِ لِيُعِزَّ بِذٰلِكَ مَنَ اَذَلَّ اللهُ وَيُنِلَّ مَنَ اَعَزَّ اللهُ وَالْهُسْتَحِلَّ بِعُرُمِ اللهِ وَالْهُسْتَحِلَّ مِنْ عِثْرَتِيْ مَاحَرَّ مَ اللهُ وَالتَّارِكُلِسَنَّتِيُ.

تَوْجَجَنَّهُ: حضرت عائشہ وَالْتُونَا بیان کرتی ہیں نبی اکرم مَلِّفْظِیَّا نے فرمایا ہے چھطرت کےلوگوں پر میں لعنت کرتا ہوں اللہ تعالیٰ نے اور ہر نبی نے ان پرلعنت کی ہے وہ یہ ہیں اللہ کی کتاب میں اضافہ کرنے والا اللہ کی (مقرر کردہ) تقدیر کو جھٹلانے والا زبردی حکومت پر قبضه كرنے والاتا كدوه اسع زت وے جے الله نے ذليل كيا مواورا سے ذليل كردے جے الله نے عزت عطاكى الله وقالى كى حرام

کردہ چیزوں کو حلال قرار دینے والا میری عترت سے متعلق ان امور کو حلال کرنے والاجنہیں اللہ تعالی نے حرام قرار دیا ہواور میری

(٢٠٧٩) قَيِمْتُ مَكَّةً فَلَقِيْتُ عَطَاءً بْنَ آبِ رَبَاحٍ فَقُلْتُ لَهُ يَا آبَا مُحَمَّدٍ إِنَّ آهُلَ الْبَصْرَةِ يَقُولُونَ فِي الْقَلْدِ قَالَ يَا بُنَى اَتَقُرَأُ الْقُرانَ قُلْتُ نَعُمَ قَالَ فَاقُرَ الزُّخُرُفَ قَالَ فَقَرَاتُ ﴿ حُمَّ أَوْ وَالْكِتْبِ الْبُبِيْنِ أَوْ الْكَاجَعَلْنَهُ قُرْء نَاعَرَبِيًّا لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ ۚ وَإِنَّهُ فِي أَمِّ الْكِتْبِ لَدَيْنَا لَعَلِيٌّ حَكِيْمٌ ۞ (الزحرف) قَالَ آتَدُدِي مَاأُمُّ الْكِتَابِ قُلْتُ آللهُ وَرَسُولُهُ أَعُلَمُ قَالَ فَإِنَّهُ كِتَابٌ كُتَبَهُ اللهَ قَبُلَ أَنْ يَخُلُقُ السَّمَآءَ وَقَبُلَ أَنْ يَخُلُق الْأَرْضَ فِيهِ إِنَّ فِرْعَوْنَ مِنْ اَهُلِ النَّادِ وَفِيْهِ ﴿ تَبَّتُ يَكَا اَنِي لَهَبٍ وَ تَبَى ﴿ ﴾ (لهب ) قَالَ عَطَاءٌ فَلَقِيْتُ الْوَلِيْلَ بْنَ عُبَادَةً بْنِ الصَّامِتِ صَاحِبِ رَسُولِ اللهِ ﷺ فَسَالَتُهُ مَا كَانَتُ وَصِيَّةُ آبِيْكَ عِنْدَالْمَوْتِ قَالَ دَعَا فِي فَقَالَ يَابُنَيَّ إِتَّقِ اللهَ وَاعْلَمُ ٱنَّكَ ٱنَّ تَتَّقِى اللهُ تُؤْمِنُ بِاللهِ وَتُؤْمِنُ بِالْقَدَرِ كُلِّهِ خَيْرٍ لا وَشَرِّهٖ فَإِنْ مُتَّ عَلى غَيْرِ هٰذَا دَخَلْتَ النَّارَ إِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ إِنَّ أَوَّلَ مَا خَلَقَ اللهُ الْقَلَمَ فَقَالَ أَكْتُبُ قَالَ مَا آكُتُبُ قَالَ أَكْتُبُ قَالَ أَكْتُبُ قَالَ أَكْتُبُ قَالَ مَا هُوَ كَأَيُنُ إِلَى الْاَبَدِ.

تریجیکنم: عبدالواحد بن سلیم بیان کرتے ہیں میں مکہ مکرمہ آیا میری ملا قات عطا بن ابی رباح سے موئی میں نے ان سے کہااے ابومحمد الل بصرہ تقدیر کے بارے میں کچھاعتراضات کرتے ہیںعطاء نے فرمایا اے بیٹے کیاتم نے قرآن پڑھا ہے؟ میں نے جواب دیا جی ہاں تو انہوں نے فر مایاتم سورہ زخرف پڑھورادی کہتے ہیں میں نے پڑھنا شروع کیا۔ کھی اس واضح کتاب کی قسم ہم نے اس کو عربی میں قرآن بنایا ہے تا کتم سمجھ لواور بے تنک میلوح محفوظ میں ہے جو ہمارے پاس ہے مید بلندم تبداور حکمت آمیز ہے۔

عطاء نے دریافت کیا کیاتم جانتے ہو یہاں ام الکتاب سے کیا مراد ہے؟ میں نے جواب دیا خدا اور اس کے رسول مَرْفَضَيَا فَهَرَ یادہ بہتر جانتے ہیں انہوں نے بیفر مایا بیوہ کتاب ہے جے اللہ تعالی نے آسانوں کو پیدا کرنے سے پہلے زمین کو پیدا کرنے سے پہلے لکھا تھااوراس میں یہ بات بھی موجود ہے ابولہب تباہ وبرباد ہوجائے۔

عطاء نے یہ بات بیان کی ہے میں حضرت ولید بن عبادہ سے ملامیں نے ان سے دریافت کیا آپ کے والد (حضرت عبادہ بن صامت مناثور) جونبی اکرم مَلِّاتُشَكِّقَ کے صحابی میں انہوں نے مرتے وقت کیانصیحت کی تھی تو انہوں نے مجھے بتایا انہوں نے مجھے بلایا اور بولے اے میرے بیٹے تم اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہنا اور یہ بات یا در کھنا کہ اگر تم اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہو گے تو در حقیقت اس پر ایمان رکھتے ہو گےاورتم کو تقدیر پر مکمل طور پر ایمان رکھنا چاہے وہ اچھی ہو یا بری ہواگرتم اس کےعلاوہ کسی اور عقیدرے پر مرے توتم جہنمی موجاؤ کے کیونکہ میں نے نبی اکرم مُرافِقَ کو بیفر ماتے ہوئے سنا ہے بے شک الله تعالی نے سب سے پہلے قلم کو پیدا کیا اور فر مایا لکھو اس نے عرض کی اس سند کے حوالے سے میں کیا لکھوں؟ اللہ تعالی نے فر مایا (وہ سب) لکھ دوجو پہلے ہو چکا ہے اور جواب تک ہوگا۔

(٢٠٨٠) قَتَّارَ اللهُ الْمَقَادِيْرَقَبُلَ أَن يَخُلُق السَّهَا وَاتِ وَالْأَرْضَ بِخَبْسِيْنَ ٱلْفَسَنَةِ.

تَرْجَعِتُها: حضرت عبدالله بن عمر مظافئ وبيان كرتے ميں ميں نے نبي اكرم مُؤَلِّفَكُ أَ كويد بيان كرتے ہوئے سنا ہے الله تعالىٰ نے سات

آ سانوں اور زمین کو پیدا کرنے سے بچاس ہزار سال پہلے نقتہ پر مقرر کر دی تھی۔

(٢٠٨١) جَآءَمُشْرِ كُوْ قُرَيْشِ إلى رِسُولِ اللهِ ﷺ يُخَاصِمُونَ فِي الْقَدَرِ فَنَزَلَتْ هٰذِيهِ الْأَيَةَ (يَوْمَ يُسْحَبُونَ فِي النَّارِ عَلَى وُجُوْهِهِمْ ذُوْقُوْا مَسَّ سَقَرَانِا ۚ كُلَّ شَيْئِ خَلَقْنَا ۗ لَا بِقَلَدٍ).

۔ ترمجیجنٹم: حضرت ابو ہریرہ مُٹالٹنئہ بیان کرتے ہیں قریش سے تعلق رکھنے والے کچھ مشرکین نبی اکرم مِلِلْشِیَئیم کی خدمت میں حاضر ہوئے وہ تقدیر کے بارے میں بحث کررہے تھے تو یہ آیت نازل ہوئی جس دن انہیں چہروں کے بل جہنم میں گھسیٹا جائے گااور ( کہا جائے گا) آگ کا مزہ چکھوادر بے شک ہم نے ہر چیز کو تقدیر کے مطابق پیدا کیا ہے۔

## تقسد پر کا انکار کمراہی ہے:

منكرين تقدير كے بارے ميں عذاب كى وعيد:امام ترمذي رحمه الله نے اس باب كے تحت اليى احاديث ذكر فرما كى ہيں، جن میں ان لوگوں کے بارے میں مختلف قسم کے عذاب کی وعیدیں منتقل ہیں جو تقدیر الہی کا انکار اور اس کی تکذیب کرتے ہیں۔

حضرت نافع فَالْقُور كَبْتِ بِين كه حضرت ابن عمر فالنَّمْ كوايك السي خف كاسلام بهنچايا كياجوتقدير سانكاري تقا،آب في فرمايا كهاس شخص نے چونکہ دین میں ایک نئی بات یعنی بدعت کا اضافہ کیا ہے یہاں بدعت سے مراد نقذیر کا انکار ہے، اس لئے میری طرف سے اسے سلام کا جواب نہ دیا جائے، کیونکہ میں حکم دیا گیا ہے کہ ایسے لوگوں سے سلام کلام نہ کریں اور تعلقات قائم نہ کریں جو دین میں بدعات کا ارتکاب کرتے ہیں اور اللہ کی مقرر کر دہ حدود سے تجاوز کرتے ہیں ، یہی وجہ ہے کہ علماء کرام نے اس حدیث سے پیمستلہ ثابت کیا ہے کہ فاسق و فاجر اور بدعتی آ دمی کے سلام کا جواب دینا نہ واجب ہے اور نہ سنت ہے بلکہ اصلاح کی غرض ہے ان سے بائكاك بحى كيا جاسكا ب- في هذه الامة او في امتى الشك منه خسف او مسخ .... ال مين "الشك منه" عراد یہ ہے کہ امام تر مذی والیفیاد فرماتے ہیں کہ ان الفاظ میں شک شیخ محمد بن بشار کی طرف سے ہے کہ انہوں نے یوں ہی اسے روایت

حضور اکرم مَطَافِظَةً نے فرمایا کہ جولوگ تقذیر کی تکذیب اور اس کا انکار کرتے ہیں، ان پر اللہ تعالیٰ کی جانب سے بیٹ دید عذاب آسکتے ہیں زمین میں دھنس جانے کا شکل وصورت تبدیل ہو جانے اور سنگباری کا ، اس حدیث میں لفظ ''او' کے ساتھ بیعذاب ذكر كئے گئے ہیں، بعض حضرات فرماتے ہیں كہ بيراوي كى طرف سے شك ہے كہ بيعذاب ہوگا يابي .....علامہ طبي والنظار فرماتے ہیں کہ ہوسکتا ہے کہ لفظ او سے مختلف عذا بول کی طرف اشارہ ہو، کہ منکرین تقذیر پر مختلف قسم کے بیعذاب آ سکتے ہیں۔

🛈 بعض حفزات فرماتے ہیں کہ اس حدیث میں بطور شرط بیسز ائیں ذکر کی گئی ہیں ،معنی بیہ ہیں کہ اگر خسف وسنج جیسے در دنا کے عذاب اس امت پر ہوتے تو وہ مئرین تقذیر پر ہوتے ،لیکن چونکہ آپ کی دعاسے بیعذاب اس امت سے ختم کردیے گئے ، اس کئے ان پر بیعذاب نہیں آتے۔

② مذکورہ عذاب پوری امت پرعمومی طور پرنہیں آئیں گے لیکن بعض لوگوں پران کی سرکٹی وغیرہ کی وجہ سے بیعذاب آسکتے ہیں۔

③ علامة توريشتى ريشيك فرماتے ہیں كه اس حدیث سے زجروتو نيخ اور ڈرانا مقصود ہے تا كەلوگ تقذير كے بارے میں افراط وتفريط سے دو چار نہ ہوں۔

اس وقت ان پر بیعذاب نازل مول گے اور بیعلامات قیامت میں سے ہے۔

باب کی دوسری روایت میں ان اہل بصرہ کا ذکر ہے جو نقذیر کا انکار اور اس کی تکذیب کرتے تھے،حضرت عطاء بن ابی رباح ولیٹیلا نے سورة زخرف کی آیات سے اس پر روفر مایا کہ نقذیر سے انکارنہیں کیا جاسکتا کیونکہ بیام الکتاب یعنی لوح محفوظ میں آسان وزمین کی تخلیق سے بھی پہلے لکھی جا چکی ہے،حضرت ولید بن عبادہ راٹٹیڈ نے اپنے والد کی وصیت ذکر فر مائی جس میں ہے کہ اگر آ دمی کا نقذیریر ایمان نہ ہواورای میں وہ مرجائے تواسے جہنم میں داخل کیا جائے گا۔

سب سے پہلے س چیز کو پیدا کیا گیا؟ ان اول ما خلق الله القله."سب سے پہلے الله تعالی نے جس چیز کو پیدا فرمایا وہ تلم ہے۔ "بعض حضرات فرماتے ہیں کہ ما کان سے مرادقلم سے پہلے کی مخلوقات ہیں جیسے عرش وکری وغیرہ علی ھذا" اوّل ما خلق الله القلم "عدمرادقبليت اضافى موكى يعنى اسمحسوس عالم سقبل - چونكداس بارى ميس بهت ى روايات ميس اول كالفظ وارد مواباس لئے کسی چیز کے بارے میں بیکہنامشکل ہے کہ وہی حتماً مقدم ہے۔ باب کی روایت سے قلم کی اولیت ثابت ہوتی ہے جبکہ مسلم کی روایت سے عرش اور پانی کی تقدیم ثابت ہوتی ہے (رواہ ابخاری ص: 453ج1) تا ہم پانی میں توبیۃ وجیہ ہوسکتی ہے کہ اس سے مراوخلاء ہے کیونکہ خلاء کود کیھتے وقت یانی محسوس ہوتا ہے۔ بعض روایات سے آنحضور مُؤلِّنْ کے گئے کی روح کی اولیت معلوم ہوتی ہے۔ (الفوائدص: 47، جلد: 2) كتابت تتدير كمعنى:

كابت تقتديرك يدمغن نبيل كمالله تعالى في خوداين باتھ سے تقديري لكھ دى تھيں بلكه اس كا مطلب يہ ہے كم الله تعالى نے قلم کولوح محفوظ پر جاری کر کے تمام پیش آنے والے حالات ووا قعات ثبت فرما دیئے جیسے کوئی کا تب اینے ذہن کے خاکے اور نقش کو کاغذ پر لکھ دیتا ہے، تا ہم اس کتابت کی حقیقت ،نوعیت اور کیفیت کیاتھی ، پیصرف اللہ تعالیٰ ہی کومعلوم ہے۔

حضرت شاہ ولی الله محدث دہلوی رحمہ الله فرماتے ہیں کہ عربی زبان میں کسی چیز کے طے کردیے اور معین ومقرر کردیے کو بھی کتابت سے تعبیر کیا جاتا ہے،اس لحاظ سے مطلب بیہ ہوگا کہ اللہ تعالیٰ نے زمین وآسان کی پیدائش سے بچاس ہزار سال قبل تمسام مخلوقات كى تقديري معين كيس اور جو يجهرونا ہے اس كومقرر فرمايا۔ (تحفة الاحوذ 209/6)

اكتب القدر ماكان وماهو كائن الى الابد.

"الله تعالى نے تقدير كولكھا جو كچھ ہو چكا ہے اور جو كچھ ہونے والا ہے ہميشہ لا انتہا تك."

بعض نے کہا کہ ''ماکان'' کے معنی ہیں عرش، یانی، ہوااور الله تعالیٰ کی ذات اور حضرت گنگوہی رایشیٰ فرماتے ہیں کہ یا تواس تے للم پیدا کرنے سے پہلے کی مخلوقات یا امر کتابت سے پہلے کی مخلوق مراد ہے۔

"الى الابد"ال سے" طویل زمانه" مراد ہے، چنانچہ ابن عباس ٹائٹنا كى روایت میں الى ان تقومر الساعة (يہاں تك كه قیامت قائم ہوجائے) کی تصریح ہے۔ (الکوکب الدري 121/3)

> قبلان يخلق السموات والارض بخمسين الفسنة. "زمین وآسان کی تخلیق سے بچاس ہزارسال پہلے۔"

امام نووی را پینیا فرماتے ہیں کہ اصل تقذیر چونکہ از لی ہے ، اس کی کوئی ابتداء نہیں ، لہذا وقت کی تحدید اصلی تقذیر کے اعتبار سے نہیں بلکہ لوح محفوظ میں لکھنے کے اعتبار سے ہے۔

اشكال: كرتے بين كه جب آسان وزيين اس وقت موجودنبين تقتو گويا زمانه كا وجود بھى نہيں تھا، كيونكه زمانه نام بے حركت فلك كا، جب حرکت ہی نہیں تو زمانہ بھی نہ ہوا پھر روایت میں خمسین الف سنة کیسے درست ہے؟

اس كے مختلف جواب ديئے گئے ہيں: ١٠ اس سے تحد يدمقصور نہيں بلكه طويل مدت مراد ہے اس لئے كه عربی زبان ميں پياس ہزارسال سے طویل زمانہ بھی مرادلیا جاتا ہے۔

- ، ② وقت کی تحدید عرش کی حرکت کے اعتبار سے بیان کی گئی ہے نہ کہ آسان کی حرکت کے اعتبار سے اور عرش اسس وقسہ موجود تھا۔ (مرقاۃ: ۱/۲۶۱)
- ③ "خمسین الف سنة" كاعد دخمین ہے یعنی اگراس وقت آسان موجود آبوتا تواس كی حركت كی مقدار پچاس ہزار سال کے بقدر موتى \_ (شرح الطيبي : ١ /٢١٥)

(٢٣٨/٨) ابن قيم رحمه الله زاد المعاديس لكصة بين كه ابل كتاب كي سلام كاجواب على الاصح واجب بي جبكه مبتدع كاممنوع بي: واختلف في الردعليهم (اي على اليهودو النصاري) والصواب وجوبه و الفرق بينهم وبين اهل البدع انامامورون بهجرهم. (اى المبتدعة)

(مخضرزادالمعادص:٩٠) فصل في ہدية عليه الصلوة والسلام في السلام على ابل الكتاب)

" يهود ونصاري كوسلام كاجواب دينے كے بارے ميں اختلاف ہے درست بيہ كمان كےسلام كا جواب واجب ہے، اہل كتاب اور ابل بدعت ميں فرق بيہ كہميں بدعتيوں كوچھوڑنے كا حكم ہے۔"

اعت**ت راض:** اس حدیث میں اہل قدر لینی تفذیر میں بے جا بحث کرنے والوں کے بارے میں فرمایا گیا ہے کہ ان پر خسف وغیرہ کاعذاب آئے گا جبکہ دوسری روایات سے ثابت ہے کہ آنحضور علایتا کی امت پراس قتم کاعذاب نہیں آئے گا، پس بیتو بظاہر تعارض معلوم ہوتا ہے؟

جواب: اس كے متعدد جوابات بيں: ايك يه كه منوع عام عذاب ہے جبكه يهاں خاص فرقے كى بات كى گئ ہے۔ **رومرا جواب:** دومرا جواب بیہ ہے کہ جب تک امت مرحومہ کے لوگ بحالت ا تباع شریعت رہیں گے تو وہ بحفاظت ہوں گے مگر جب وہ بگڑ جائیں گے تو پھران کے چہرے بھی بگڑ سکتے ہیں کہ باطن کا اثر ظاہر پررونما ہوتا ہے۔

م**لحوظ۔۔۔:** ترمذی کے بعض نسخوں میں یہاں اس حدیث سے پہلے ایک اور حدیث کا اضافہ ہے جیسے متن عارضہ اور متن تخفہ دونوں پر موجود ہے، وہ حدیث بہے:

عن عائشة ﴿ قَالَت قال رسول الله ﷺ: ستة لعنتهم ولعنهم الله و كل نبي يجاب، الزائد في كتاب الله والمكنب بقدرالله والمتسلط بالجبروت ليعز بذالك من اذله الله ويذل من اعزة الله والمستحل كحرم الله والمستحل من عترتي ما حرم الله والتارك لسنتي. (مجمع الزوائد ص: ٢٩٩ ج٧)

" حصرت عائشہ ڈاٹٹی سے روایت ہے کہ آپ مُراٹش ﷺ نے فرمایا چھ آ دمیوں پر میں بھی لعنت کرتا ہوں اور اللہ تعالیٰ بھی لعنت فرماتے ہیں اور نبی کی لعنت قبول کی جائے گی۔اللہ تعالیٰ کی کتاب میں زیادتی کرنے والا اور تقدیر کو جھٹلانے والا، ظالموں کے ساتھ مسلط دینے والا تا کہ اللہ تعالیٰ نے جس کوعزت دی ہے اُسے ذکیل کرے اور جے ذکت دی ہے اُسے عزت دے اوراللہ تعالیٰ کی حرام کی ہوئی چیزوں کوحلال سجھنے والا میری عترت کے خون کوحلال سبجھنے والا اور میری سنت کو چھوڑنے والا ۔" تاجم مشكوة مين اس روايت كے بعد لكھا ہے: "روالا البيه قى فى المدخل و رزين فى كتابه" ال ميں ترمذى كاكوكى حوالم بين ہے۔ متعد دروایات میں تطبیق: یہاں بظاہر بیا شکال وار دہوتا ہے کہ بعض روایات سے مذکورہ عدد کے علاوہ بھی تقدیر کا لکھنا ثابت ہے مثلاً حضرت آدم اورحضرت موی علیه کے جس مناظرے کا ذکر تریذی میں گزراہے اس کے مسلم شریف والے طریق میں ہے: "فبكم وجدت الله كتب التور الاقبل ان اخلق قال موسى بار بعين عامًا " (شكَّوة ص١٩ المحملم ٣٣٥ ، طد٢) حل: اس کاحل بیہ ہے کہ اللہ عزوجل کو اگر چیکسی چیز کے لکھنے کی ہرگز ضرورت نہیں مگر اللہ عزوجل کا ہر کام ضابطے کے مطابق ہوتا ہے، ایسے امور میں کیا کیا حکمتیں ہوسکتی ہیں ہماری عقل ان تک رسائی سے قاصر ہے، تاہم اپنی قدرت قاہرہ اور حکمت باہرہ کے اظہار کے لتے اور فرشتوں کو نظام چلانے میں سہولت دینے کے لئے تقدیر کا نظام مرتب فرمایا جیسے قیامت کے دن وزن اعمال میں لوگوں کے سامنےان کے اچھے برے عمل میں تمیز کی خاطر اور بیا کہ اللہ عادل بادشاہ ہے اظہار کے لئے میزان قائم کردی ہے۔علی ھذا کہا جائے گا کہ تقذیر ایک از لی ہے، پھرآ سانوں اور زمینوں ہے پہلے زمینوں اورآ سانوں ومافیھا کے احوال دوبارہ الگ سے لکھ دیئے ہیں، پھر جب بچیہ ماں کے پیٹ میں سانس لینے کے قابل ہو جاتا ہے تو اس کی زندگی سے متعلق تقدیر مرتب کی جاتی ہے اور ہر سال کے لئے جو فیصلے ہوتے ہیں وہ بھی تحریر کئے جاتے ہیں،اورانسان کی روزانہ کی کارروائی بھی آگھی جاتی ہے، گویاایک کلی نظام تقدیر کے بعد مختلف فائلیں تیار کی جاتی ہیں جوخاص درعام کے زمرے میں آتی ہیں، جیسے جنس کے اندرانواع اور انواع کے ضمن میں افراد ہوتے ہیں۔ عن ابي هريرة ره الله عن الجاءمشركو قريش الى رسول الله الله الله الله عن المون في القدر فنزلت هذه الآية. ﴿ يَوْمَر يُسْحَبُونَ فِي النَّارِ عَلَى وُجُوهِهِمْ لَهُ وَقُواْ مَسَ سَقَرَ ۞ إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَدَرٍ ۞ ﴿ الْقَرِ) (حسن صحيح) تَوَجَجَهُمْ: حضرت ابوہریرہ خالتی سے روایت ہے فرماتے ہیں کہ قریش کے مشرکین رسول اللہ سَاَفِظَا کے پاس آ کر نقذیر كے بارے ميں بحث كرنے كيے، اس پرية يت نازل ہوئى: "جس روزيدلوگ اپنے مونہوں كے بل جہنم ميں كھيے جائيں گے ( توان سے کہا جائے گا کہ ) دوزخ ( کی آگ ) کے لگنے کا مزہ چکھوہم نے ہر چیز کواندازے سے پیدا کیا ہے۔" اس آیت کریمہ میں "بقدر" سے یہی مراد ہے جس کے لئے امام ترمذی واٹیائے نے اتن ساری احادیث ذکر فرمائی ہیں۔اگرچہ علامہ باجی مالکی طشط؛ نے اس تفسیر میں کچھانتلاف کی طرف اشارہ کیا ہے مگروہ قابل التفات نہیں للبذا کہا جائے گا کہ قر آن وسنت دونوں اثبات نقتر پر پرصریح ہیں، اس لئے عقید ہ نقتر پرایمان کا حصہ ہے تاہم جولوگ اس میں بحث کرتے ہیں ان کواحتیاطاً کا فرنہیں کہنا چاہئے حبیسا کہ سابقہ اور اق میں گزراہے۔

لعن ات: احدث: نئ چیز کا بیجاد کیا، بدعت نکال لی منصف: (خار پر زبراورسین پر جزم) زمین میں دھنس جانا۔ مسخ: صورت کا تبدیل ہوجانا، بگڑ جانا۔ قاف: سنگ باری، پتھر برسانا۔ قار : ( قاف اور دال پر زبر ) تقدیر الٰہی، اللہ کا فیصلہ جو بندول کے لئے کردیا گیا ہو۔ المقادیر: مقدار کی جمع ہے: تقدیر اللی ، وہ شےجس سے سی چیز کا اندازہ لگایا جائے۔ بیخاصمون: بحث ومباحثه اور جھ کڑنے گئے۔ یسحبون: انہیں کھینچا اور گھسیٹا جائے گا۔ ذو قوا :تم مزہ چکھو۔ مس سقر :عذاب جہنم کالگنا، اس

بيان مراجب: انسان كهال تك بااختيار باوركهال تك بيس، اس بارے ميں كافي اختلاف ب:

- (1) فرق اسلامیہ میں ہے معتز لہ کہتے ہیں انسان اپنے تمام افعال کا خالق ہے، شرح عقائد میں ہے کہ ان کے اوائل انسان پر خالق کے بجائے موجداور مخترع کا اطلاق کرتے تھے مگر جبائی اور اس کے اتباع کے بعد والوں نے سوچا کہ بیسب الفاظ ہم معنی ہیں اس کئے انہوں نے صاف طور سے عبدیعنی انسان کوخالق سے تعبیر کیا۔
- (2) قدریہ جن کا نظریم مختصراً اوپر لکھا جاچکا ہے ان کے بارے میں دورائے ہیں: ایک میہ کہ قدریہ معتزلہ کی شم اور ذیلی شاخ ہے۔ دوسری رائے ان کے بارے میں ہے کہ بیخوارج کی ایک جماعت وگروہ کا نام ہے بہرحال ان کا زعم بیہے کہ انسانی افعال دو طرح کے ہیں: ایک اچھے اور دوم برے، پس اچھے اعمال کا خالق اللہ ہے اور فتیج کا بندہ خود ہے، تاہم ابوداؤر کی روایت میں ہے: "القدرية هجوسهنالامة" (سنن الى داورمف: 296)

تا ہم قدر بیاد پر کی استثنائی صورت کےعلاوہ باتی تمام مخلوقات خواہ وہ شرہی کیوں نہ ہوسب کا خالق اللہ کا مانتے ہیں، بذل الجمود

والقدرية كذالك فأنهم يقولون ان خالق الخيرهو الله تعالى و خالق الشر... و جميع المخلوقات مين الخيرو الشرو القبائح مخلوق لله سبحانه و تعالى لا شريك له غير. (ص:٢١٠ ج٦، كتاب السنة) "اور قدر بد کہتے ہیں کہ خیر کا خالق وہ اللہ تعالیٰ ہیں اور شر کا خالق اور وہ تمام مخلوقات جن میں خیر اور شر کا پہلو ہے اور بری چزیں وہ خود اپنی خالق ہیں اللہ تعالی اس سے پاک ہیں اس کا غیر اس کے ساتھ شریک نہیں۔"

- (3) جبریہ جوجہمیہ کے نام سے مشہور ہیں انسان کومجبور ماننے ہیں ان کا موقفکہ انہوں نے انسان کوتقتریر کے آگے بالکل جماد کی مانند مجور محض اور بے اختیار قرار دیا ہے لہذاوہ احکام باری تعالیٰ کی تاخیر کے قائل ہیں کہ بقول ان کے انسان کی نہ کوئی مرضی چلتی ہے اور نہ ہی اپنااختیار چلتا ہے بس وہ تقذیر میں زیادہ بحث کی وجہ ہے گویا انکار کے قریب ہو گئے اگرچہ انہوں نے صرح انکار تو نہیں کیا ہے جسے التزام کفرقرار دے کران پر کفر کا فتو کی لگا یا جائے مگر اس کے قریب جانے کی وجہ سے مجاز أان کومنکرین قدر کہا جاتا ہے، گویالزوم انکارکومبالغة التزام قرار دیا۔
- (4) الل السنة والجماعت بيرنة توانسان كوخالق مانتة بين اور نه بي مجبور اور جماد كي طرح تسليم كرتے بين بلكه بيرحضرات افراو طاتقريط کے درمیان درجهٔ اعتدال کے قائل ہیں کہ بندہ کا سب توہے مگر خالق نہیں ہے۔

ولائل: جولوگ دائرہ اسلام سے خارج ہیں ان کے نظریات کی تشریح، ان کے استدلالات اور پھر ان کے جوابات طویل سلسلہ کی کڑیاں ہیں، اس لئے ان کو یہاں درج کرنے کی ضرورت نہیں جہاں تک باقی فرقوں کا تعلق ہے تو ان کے آپس میں اختلاف کا دارومداردوطرح کےدلائل پرہے: ایک نقلیہ اور دوم عقلیہ۔

ولائل نقلیہ میں دوقتم کی آیات ہیں بعض میں افعال کی نسبت اللہ عزوجل کی جانب کی گئی ہے: جیسے ﴿ يُضِيلُ مَنْ يَشَأَءُ وَ يَهُدي مَنْ يَشَاءُ ﴾ (فاطر: ٨) جبكه بعض عبد كي طرف منسوب كي من بين - مثلاً: ﴿ إِعْمَدُوْا مَا شِنْعُتُهُ ﴿ (خَمَ السجدة ٣١٠) لِس ايك فریق نے اول کوحقیقت اور دوسری کومجاز پرمحمول کیا ہے بیاال السنة والجماعة ہیں، جبکہ معنز له وقدریہ نے اس کے برعکس موقف اپنایا ہے۔ بیمسکلہ شرح عقائد میں تفصیل سے بیان ہواہے۔

معتر لہ کی مہلی دلیل: بیہ ہے کہ اگرسب افعال الله عزوجل کی تخلیق ہیں تو پھرانسان مجبور ہوگیا کہ وہ اللہ کی تکوین وتخلیق کے آگے اپنا اختیار تو استعال نہیں کرسکتا ہے، پھر تکلیف کا فائدہ نہ رہااور ثواب وعقاب کا استحقاق ختم ہوا۔

**جواب:** اس کا جواب یہ ہے کہ آپ کا استدلال جربہ کے خلاف تو چل سکتا ہے مگر ہمارے خلاف نہیں کہ ہم باوجود عدم خالقیت عبد کے اس کے اختیار کے قائل ہیں جیسا کہ آ گے بیان ہوگا۔

روسری دسیان وه بیجی کہتے ہیں کہ اگر الله تبارک و تعالی افعال عباد کا خالق ہوتو پھروہ قائم و قاعد، آکل و شارب وغیرہ بھی ہوگا، علامہ تفتاز انی راٹیلی فرماتے ہیں کہ بہتو بڑی جہالت کی بات انہوں نے کی ہے کیونکہ ان افعال سے وہی متصف ہوتا ہے جس کے ساتھ يه صفات قائم ند بول بدكه وه خالق بو- "اولا يرون ان الله تعالى هو الخالق للسوداء والبياض و سائر الصفات في الاجسام ولايتصف بنالك" يعني اگرآپ كى بات سيح مونى تو پھرعبد كے افعال غير اختيار بدكے بارے ميں كيا كہو گے كيا الله كو ان ہے موصوف مانو گے؟ والعیا ذبالله

تيرى ركيل: "وريمايتمسك بقوله تعالى: فتبارك الله احسن الخالقين، والجواب ان الخلق ههنا بمعنى التقديد "يعنى اس مسمكى آيات ميس خلق كى نسبت مجازى جمعنى تقدير وانداز سے كے ہے۔

**مت درسیہ کہتے ہیں:** کہ اگر اللہ تبارک و تعالیٰ بندے کے بُرے افعال کا خالق مان لیا جائے تو ان قبائح کی نسبت اللہ کی جانب ہوگی ، اور اس سے ملتا مُلتا استدلال مجوس کا بھی ہے۔

**جواب:**اس کا جواب یہ ہے کہ کمی فتیج فعل کی نسبت کاسِب کی طرف ہوتی ہے، خالق کی جانب نہیں کیونکہ خلق تو فیضان الوجود کا نام ہے جو بذات خودحسن ہی حسن ہے۔

جب ریہ کہتے ہیں: کہ اگر اللہ نے کوئی چیز تقاریر میں لکھی ہواور عبد اس کے خلاف پر قادر ہوجائے تو اس سے اللہ تبارک و تعالیٰ کا عاجز ہونالازم آتا ہے نیز میداللہ کے علم از لی کے بھی منافی ہے اور ارادے کے بھی خلاف ہے وغیرہ وغیرہ ، بہت سارے استحالے لازم آئيں گے، چونکہ بیسب توالی محال ہیں اس لئے ماننا پڑے گا کہ عبد، اللہ کے تھم کے آگے اور تقذیر کے سامنے مجبور ہے۔

**جواب:** اس کا جواب میہ ہے کہ اولاً تو آپ کا موقف مشاہدے اور جس کے خلاف ہے کیونکہ ہم دیکھتے ہیں کہ رعشہ کی حرکت اور پکڑنے کی حرکت میں فرق ہے

اوّل غیراختیاری ہے جبکہ دوم بداہۃ ارادی واختیاری ہے، ثانبیاً پھرتوعبد کی تکلیف بمالایطاق ہوئی جس پر نہ ثواب ماتا ہے اور نەگناە\_

نسینز: میرموقف لغوی استعالات اور اصطلاحی محاورات کے بھی خلاف ہے کہ لوگ نماز وغیرہ کی نسبت عبد کی طرف کرتے ہیں اور

اسے حققی نسبت گردانتے ہیں۔علاوہ ازیں بیصری تصوص کے بھی خلاف ہے۔

ربی یہ بات کہ عبد، اللہ کے علم کی خلاف ورزی نہیں کرسکتا تو یہ بات اپنی جگہ سے جمراس سے جر لازم نہیں آتا کیونکہ اللہ نے ا پناارادہ اورعلم بندے کے ارادے کے ساتھ متعلق کیا ہے جب ازل میں اللہ نے دیکھا کہ فلاں فلاں کام بندہ فلاں فلاں وقت پر کرے گا تو اللہ کو واقعہ کے مطابق معلوم ہونا جر کومتلز منہیں ہوا بلکہاس سے تو انسانی ارادہ اور بھی پختہ ہوا۔

ابل السنة والجماعة يااشاعره وماتريديه كےاستدلالات درج ذيل ہيں۔

- (1) پہللا استدلال: یہ ہے کہ اگر بندہ کو خالق مانا جائے جیبا کہ معتز لہ وقدریہ مانتے ہیں پھرتو پیے عقیدہ مجوں سے بھی زیادہ جاہلانہ ہوگا کہ وہ دوخداؤں کے قائل ہیں اور اہل اسلام زیادہ کے معتقد ہوں گے۔
- (2) دو سسرا استدلال: یہ ہے کہ خالق کو اپنی مخلوق کی تفصیل ہے آگاہی لازمی ہے جبکہ مثلاً کراچی سے لاہور تک پیدل چلنے والے کواپنے قدموں کی تعداداورعضلات کی حرکات تک کا پتنہیں ہوتا پھر سیکسی خلقت ہوئی؟
  - (3) تیسسرااستدلال: اس بارے میں نصوص صاف بتارہی ہیں کہ بندہ کے افعال خالق بھی خدائے ذوالجلال ہے۔مثلاً: ﴿ وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ۞ ﴾ (السافات:٩٦) وغيره.

اس کے برعس اگر بندے کومجور اور بالکل بے اختیار مانا جائے تو تکلیف بمالا پطاق لازم آتی ہے، اس لئے چ کا درجہ ماننا پڑے گا کہ عبد کا سب تو ہے مگر خالق نہیں یعنی جب وہ اپنا ارادہ کسی فعل سے متعلق کرتا ہے تو اس کے بعد اللہ تبارک و تعالیٰ کی جانب سے فضان وجود ہوتا ہے اور چونکہ ایسے میں عبد ایخ آپ کو قادر سمجھتا ہے اور تکلیف کے لئے اتنی سی قدرت بھی کافی ہے اس کئے کوئی استحالہ خالقیت کا یا جبر کا لا زم نہیں آتا ،غرض تعلق ارادہ کسب ہے جبکہ وجود دیناخلق۔

خلق اور کسب کے درمیان مزید وجوہ فرق کے لئے شرح عقائد دیکھئے۔

فاعك : حضرت تقانوي والينية بوادرالنوادر مين فرمات بين كه افعال اختياريه مين انسان كابيه اعتقاد كه اگر چامون توكرلون كا اور نه چاہوں تونہیں ہوگا، ایسا اختیار ہے جو دلیل کا محتاج نہیں بلکہ بدیہی ہے اور یہی قعل کے صدور کی علت قریبہ ہے اور اس میں بھی کوئی شکنہیں کہ اس اختیار کی صفت بھی اور اس صفت کا فعل کے ساتھ تعلق بھی دونوں مخلوق ہیں حق تعالی کے، اس طرح سے کہ تخلیق حق کے بعدان کاعدم وقوع، قدرت عبدسے خارج ہے اور پتخلیق علت بعیدہ ہےصدور افعال اختیار یہ کی،جس شخص نے افعال مذکورہ کی صرف علت قریبہ پرنظر کی وہ قدری ہو گیا اور جس نے صرف علت بعیدہ پرنظر کی وہ جبری ہو گیا اور جس نے دونوں پرنظر کی وہ کہہ کر کہ "لاجبراى هحضًا ولا قدراي هحضًا ولكن الامربين بين "في بوكيا\_ (ص:٩٢،١٥١،١١١ه الماسيات الامور)

شاہ ولی الله رات الله ولی اله ولی الله ولی اله ولی الله ولی الله ولی الله ولی الله ولی الله و حجة الله البالغة، باب في اسباب الخواطر الباعثة على الاعمال)

استكال: اگرمعزله وقدريه خالقيت عبد كے قائل بين تو پھرتو وہ مشرك موئے حالانكدان پراسلاف نے كفركا فتو كى لگايا ہے ايسا كيول موا؟

جواب: اس كا جواب شرح عقائد ميں ديا ہے كه شرك بيہ ہے كه كى كواللہ كے ساتھ الوہيت بمعنى وجوب الوجوديا استحقاق العبادت

میں شریک مانا جائے جبکہ معتز لہ وغیرہ اس کے قائل نہیں بلکہ وہ بندے کی خالقیت کوجھی اللّٰد کی خالقیت کی طرح ہیں مانتے ہیں کیونکہ وہ بندے کواسباب وآلات کا مختاج تسلیم کرتے ہیں۔ (ص: ۲۱)

على بذا مديث الباب من "ليس لهما في الاسلام نصيب" تغليظ پرمحول ب، يهى جمهور اورمحققين كاند ب-سند کی بحث: اس حدیث کی تین سندیں امام ترمذی والیفیائے نے پیش کی ہیں: پہلی سند مین علی بن نزار اسدی کوفی اینے والد نزار بن حیان اسدی سے روایت کرتا ہے اور بیدونوں راوی ضعیف ہیں اور دوسری سند میں محمد بن بشر: سلام بن الی عمرة سے روایت کرتا ہے، بیسلام: ابوعلی خراسانی ہے اور بی بھی ضعیف راوی ہے، ترمذی میں اس کی یہی ایک حدیث ہے، تہذیب التہذیب میں ہے کہ وہ ثقه روات سے الٹ پلت روایتیں بیان کرتا ہے چنانچہ اس کی حدیثیں قابل اعتبار نہیں اور تیسری سند میں محمد بن بشر،علی بن نزار سے روایت کرتا ہے اور وہ عکرمہ سے، اس سند میں علی کے باپ نزار بن حیان کا واسطنہیں، مگر بیعلی خودضعیف ہے، اس لئے اس کی تمام سندیں صحیح نہیں، پس اس حدیث کی بنیاد پران فرقوں کو کا فرقر ارنہیں دیا جاسکتا۔

لعنات: "صنفان" صنف بكسر الصادكا تثنيه، نوع اورقتم كوكت بين - "مرجئه" ارجاء سے بمعنى تاخير كے اور كبھى جمزه کو یا ہے بھی تہدیل کیا جاتا ہے جیسے مرجیہ، بیلوگ کسی چیز کی تاخیر کے قائل ہیں؟ تو اس بارے میں متعد داقوال ہیں، کسی نے کہا کہ ہیہ عمل کوایمان سے الگ کرتے ہیں کہنفس تصدیق کی صورت میں جتنے بھی گناہ کیوں نہ ہوں مگر اس سے عذاب مؤخر یعنی نفی ہوگا،مگر یہاں جومعنی مناسب ہے وہ رہے۔

اس حدیث پرمحثی ترمذی نے تفصیل ہے بحث فرمائی اورمختلف اقوال وضع ،تضعیف اورمخدوش توثیق کے اقوال نقل کرنے کے بعد الهام: ولاشك إن تحسين "ت" (تنك) له مقدم على هذه الاشياء مع ما اشار اليه من شواهد عمن ذكر من الصحابة انتهلي غرض اس بارے ميں على بن نزار باب بيٹا دونوں، اسى طرح سلام بن الى عمرہ كے ضعف كے باوجودروايت ورجد حن يرفائز - كما قاله الترمذى.

#### باب

(٢٠٨٢) مُقِّلَ ابْنُ ادْمَرُ وَإِلَى جَنْبِهِ تِسْعُ وَّتِسْعُونَ مَنِيَّةً إِنْ أَخْطَأَتُهُ الْمَنَايَا وَقَعَ فِي الْهَرَمِ حَتَّى يَمُوْتَ.

تَوَجِّجَكَتُهِ: مطرف بنعبدالله اپنے والد کے حوالے سے نبی اکرم مُطَّفِّعَيَّةً کا فرمان نقل کرتے ہیں ابن آ دم کی تخلیق یوں کی گئی ہے کہ اس کے پہلو میں ننا نوے ایسی چیزیں ہوتی ہیں جواسے موت تک پہنچا دیں اوراگر وہ اسے موت تک نہیں پہنچا یا تیں تو بھی آ دمی بوڑھا ہو کر انسان ننانوے اساب موت میں گھرا ہواہے مرجاتا ہے۔

تشریج: اس روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ انسان کی پیدائش کے ساتھ ہی اس پر آنے والی مصائب ومشکلات کو بھی پیدا کیا جاتا ہے، حدیث میں ننانو مصیبتوں کا ذکر کثرت کے لئے ہے ننانوے کا عدد تکثیر کے لئے ہے اور حدیث کا مطلب سے ہے کہ انسان کسی صورت میں موت سے پی نہیں سکتا کیونکہ پیدا ہوتے ہی وہ امراض وآ فات کی لپیٹ میں آ جا تا ہے خواہ وہ بیچنے کی جتنی بھی سعی کرے

مروون في نيس سكال لئے عام لوت برها بي سے بہلے بى يماريوں يا حادثوں كا شكار بوكر مرجاتے بيں كر بالقرض اور شاذو تاور جو كي جاتے بی تو اُس (80) سو (100) سال کے بعدوہ شدید بڑھائے کی آغوش میں خود بخو دخوای و ماخوای حطے جاتے ہیں اور مین ان ك آخرى مرحله بوتا ب اس كے بعد كوئى امكان بيخ كانبيس رہتا كها هوالمشاهد، كمى في خوب كباب كدواللموت ويا عن آتا ى جانے كا بيغام وبيش تيمه بلكمتنزم للذهاب بداء عرفي من محاوره ب: الدوايا اهداف البلايا لوكول يرمصاعب الازم جي، كى وجدے كداس دنيا من عموماً برخض كى ندكى يريشانى مين ضرور مبتلا رہتا ہے، حضور اكرم مَرَفِقَ فَقَ فرمايا: ونيا مومن كے ليے قيد خانہ اور کو فرے گئے جنت ہے، اس لئے مسلمان کو چاہئے کہ وو اللہ کے احکام کے مطابق زعر کی گزارتا رہے اور اس کے قیملوں مر رافعي رســ (تحفة الاحوزي 304/6)

### بَابُمَاجَآءَفِىالرِّضَآءِبِالْقَضَآءِ

### باب: فیصله خداوندی پر داختی رہنا

(٢٠٨٣) مِنْ سَعَادَدِّا نُنِ آدَمَ رِضَا لُا يَمَا قَصَى اللهُ لَهُ وَمِنْ شَقَاوَةِ انْنِ ادَمَ تَرُكُهُ اسْتِعَارَةَ اللهُ وَمِنْ شَقَاوَةِ ابْن أَدَمَ سَخَطُهُ قَطَى اللهُ لَهُ.

تركبجكم: حضرت سعد بن اني وقاص ديني بيان كرت بي أي اكرم مُؤفِّكَ في فرمايا ب اين آدم كي سعادت مندي عل بيه يات مجي شائل ہے اس نیسلے پررائس رہے جو کہ اللہ تعالی نے اس کے لیے کیا ہے اور این آ دم کی بریختی میں یہ بات بھی شامل ہے وہ اللہ تعالی ے خیر طلب کرنے کوترک کردے اور ابن آ دم کی بدیختی میں میہ بات بھی شامل ہے وہ اپنے لیے اللہ تعالیٰ کے فیصلے کو تا بہند کرے۔ تشرنيح: رضاء بالقصنا كالحكم: الله تعالى كافيها بندے كے حق من جوتكه مراس كى بحلائى اور قائدے كے مطابق ہوتا ہے، اس لئے ال پرخوش ربنا چاہے خواو اس کی مصلحت مجودیش آئے یا نہ آئے، زبان پر مکے شکوے اور ناشائے محققوے اجتاب کرنا چاہے، آل حدیث میں نی کریم مِرافظة نے رضا بالقتناء کوسعادت کی علامت قرار دیا ہے، علامہ طیمی میطی فرماتے ہیں کہ ب سعادت مندی دو وجہ سے ہاکہ تو مید کد آ دی جب اللہ تعالیٰ کے قضاء وقدر پر راضی ہوگا تو پوری میسوئی کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی عبادت اورائے معمولات ادا کر سے مجا، اس کے برنکس اگر رضا بالقضاء نہ بوتو ایسا آدی ہروت منگر اور پریشان رہتا ہے، ایسے می وہ کوئی کام یکسونگ سے نبیس کرسکتا، دوسرااس وجہ سے کہ اللہ تعالیٰ کے نصلے پر نارائشگی سے اللہ تعالیٰ ناراش ہوجاتے ہیں، یوں وہ اللہ کے منسب كاشكار: وجائے كا، ال لئے مسلمان كو چاہئے كه ودية تقيد در كھے كه خير وشر، نفخ اور نقصان سب بجھ الله تعالى كى طرف سے ب طبیعت کے خلاف بات بیش آ جائے تو اس پرمبر کرے اور جو بات منشاء کے مطابق ہو اس پر اللہ تعالی کاشکر اوا کر لیا کرے ومن شقاوة ابن آده تركه استخارة الله: به جمله درمیان می ذكر فرما كراس طرف اثاره كرمامتصود برج وفخض ا بيئة تمام امور كوالله كي بردكرد ي تواسي مجى الله سي مشوره اور خير كو ضرور طلب كرت ربها جائي -

استخاره مباح أمور مل بوتا ہے، بہتر یہ ہے کہ کم از کم تین ون تک اے کیا جائے **اگرخواب میں کوئی امثارہ ہوجاتا ہے تو بہت** 

ا چھاور نہ استخارے کے بعد جس پر دل مطمئن ہو جائے اس کام کو کرلیا جائے ، اس میں انشاء اللہ خیر ہوگی۔استخارے میں خواب دیکھنا لازمينبيس ب\_( تحفة الاحوذي 305/6)

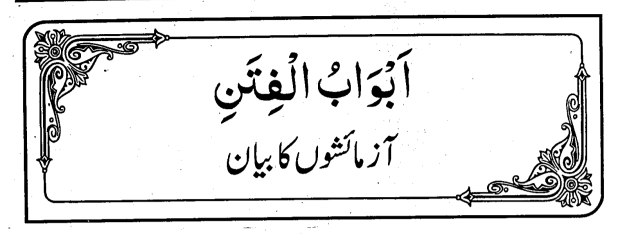
اعت راض: یهان بیافال ودار جوتا ہے کہ ایک طرف رضاء بالقضاء واجب ہے جبیبا کہ عقائد کی کتب میں ہے، دوسری طرف کفر یر راضی ہونا بھی کفرہے۔

**جواب:** اس کا جواب بیہ ہے کہ گفر مقطعی ہے جبکہ رضا قضاء پر واجب ہے مقطعی پرنہیں۔ تا ہم اس کے ساتھ بیہ وضاحت بھی ملحوظ ہو کہ اگرچەقضا الله كى صفت ہے اور كفربندے كا وصف اور فعل ہے مگر رضاء بالكفركى صورت ميں الله كى صفت پر رضا تو مرادنہيں ہوسكتى اس لي بعض محققين نے كہا كه مطلب يه به كه رضاء بالكفر من حيث انه كفريعنى من حيث ذات الكفر ،كفر ب اور من 

سند کی بحث: بیرحدیث ضعیف ہے، اس کا ایک راوی محمد بن ابی حمید جس کو حماد بن ابی حمید بھی کہا جاتا ہے اور وہی ابوابراہیم مدینی بھی ے، بیراوی محدثین کے نزد یک ضعیف ہے۔

لعنات: مثل: (ميم پرپيش اور ثاء پرتشريد اورزير، مجهول كاصيغه عند) پيداكيا گيا، صورت ديا گيا، جنبه: اس كے پهلو، اس کے قریب۔ منیة: مہلک آفت ومصیبت یعنی موت کے اسباب، اس کی جمع منایا ہے۔ اخطاته: وه اسباب اس سے متجاوز ہوجائیں یعنی بیاری ، بھوک ، جلنا، ڈوب جانا۔ ان میں سے کوئی سبب بھی اسے نہ پہنچے۔ الھو ھر: بڑھایا۔مطرف بضم انمیم 'وتشدید الراء المکسورة بصيغة اسم فاعل \_ قوله "الشخيد" بكسر الشين وكسر الخاء المشددة وسكون الياء ،حضرت عبد الله بن الشخير عامري "يعد في البصريين وفدالى النبى صلى الله عليه وسلم في بني عامر."





## فتنول كالتمين:

نتنے چھتم کے ہیں:

پہسلی شم آدمی کے اندر کا فتنہ: اور وہ یہ ہے کہ آدمی کے احوال بگڑ جائیں، اس کا دل سخت ہو جائے، اور اس کوعبادت میں طاوت اور مناجات میں لذت محسوس نہ ہو۔ اس کی تفصیل ہہ ہے کہ انسان کے جسم میں فہم کے اعتبار سے تین باریک (خفی) چیزیں ہیں، قلب، عقل اور نفس، دل سے غصہ، بہادری، حیاء، محبت، خوف، انقباض و انبساط جیسے احوال کا تحلق ہے ۔۔۔۔۔۔ اور عقل کا دائرہ کا و بال سے شروع ہوجاتا ہے جہال بہنچ کرحواس خمسہ ظاہرہ کا کا م ختم ہوجاتا ہے اور عقل بدیمی اور نظری دونوں قسم کے علوم کا ادراک کرتی ہے، جیسے تجربہ اور حدس وغیرہ کے ذریعہ جو بدیمی باتیں جانی جاتی ہیں وہ عقل کا کام ہے، اس طرح بر بان وخطابیات وغیرہ کے ذریعہ جو بدیمی باتیں جانی جاتی ہیں وہ عقل کا کام ہے، اس طرح بر بان وخطابیات وغیرہ کے ذریعہ جو نظری علوم حاصل کئے جاتے ہیں: وہ بھی عقل کا فعل ہے اور نفس خواہش کرتا ہے یعنی انسان کی بقاء کے لئے جو چیزیں ضروری ہیں جیسے کھانا، پینا، سونا اور صحبت کرنا، ان کی نفس خواہش کرتا ہے۔

### قلب کے بُرے احوال:

- ① جب قلب پر بہی خصلتیں قبضہ جمالیتی ہیں اور اس کی دلچسپیاں جانوروں جیسی ہوجاتی ہیں تو وہ قلب بہی کہلاتا ہے (یہ ادنی درجہ ہے)۔
- ② اور جب خواب یا بیداری میں قلب شیطان کے وسوسے قبول کرتا ہے تو وہ قلب: قلب شیطانی ہوجاتا ہے،سورۃ الانعام آیت میں ایسے لوگوں کوشیاطین الانس (انسان نماشیطان) کہا گیا ہے۔ (یہ فساد قلب کا اعلیٰ درجہ ہے)۔

#### قلب كالحصاحوال:

- ① جب قلب پرمکی خصاتیں قبضہ جمالیتی ہیں تو وہ قلب: قلب انسانی کہلاتا ہے اور اس وقت خوف اور محبت وغیرہ جذبات ان برحق اعتقادات کی طرف مائل ہوجاتے ہیں جن کوآ دی نے محنت سے حاصل کیا ہے (بیصلاح کا ادنیٰ درجہ ہے)۔
- ② اور جب دل کی صفائی اور نور توی ہوجاتا ہے تو صوف اے کی اصطلاح میں اس کو''روح'' کہتے ہیں، اب اس دل میں انبساط عی

انساط ہوتا ہے، انقباض کا نام ونشان نہیں رہتا، اور الفت ومحبت ہی رہ جاتی ہے، قلق و بے چینی کا نام ونشان مث جاتا ہے، اس دل كاحوال كوصوفياء "انفاس" كهت بير، جب قلب اس حال مين بينج جاتا بتومكى خصوصيات عادت ثانيه بن جاتى بين اوروه اكتباني نبين رمتين (بيصلاح كااعلى درجه)-

### عقسل کے بُرے احوال:

- 🛈 جبعقل پر بیمی خصلتیں غالب آ جاتی ہیں توعقل مکار ہوجاتی ہے اور آ دمی کو ایسے خیالات آنے لگتے ہیں جوفطری نقاضوں کی طرف ماکل ہوتے ہیں، جیسے جماع کے خیالات آتے ہیں، اگر شہوت کی فراوانی ہوتی ہے اور کھانوں کے خیالات آتے ہیں اگر وہ بھوکا ہوتا ہے (بیفسادعقل کا ادنیٰ درجہہے)۔
- ② اورا گرعقل پرشیطان کی وحی قبضہ جمالیتی ہے تو آ دمی کوبہترین نظام کی شکست وریخت کے خیالات آتے ہیں ،معتقدات حقہ میں شکوک وشبہات پیدا ہوجاتے ہیں اور الی مکروہ ومنکر ہیئنوں کی طرف اس کا میلان ہوجا تا ہے جن سے نفوس سلیمہ نفرت کرتے ہیں (بیفسادعقل کا اعلیٰ درجہہے)۔

### عقل کے اجھے احوال:

- کی تصدیق ضروری ہے (بیادنیٰ درجہہے)۔
- اور جب عقل کی صفائی اور نور قوی موجا تا ہے تو اس کو صوفیاء کی اصطلاح میں اس کو ' عقل خفی' کہتے ہیں ( اور پی عقل کی ترتی کا اعلیٰ درجہ ہے،اس سےاو پر کوئی درجہ ہیں)۔
- النس کے تین احوال: ﴿ جب نفس بہی خصلتوں کی طرف اتر تا ہے تو وہ نفس امارہ کہلاتا ہے (یہ برانفس ہے)۔ ﴿ اور جب نفس: ملکیت و بہیمیت کے درمیان متر دد ہوتا ہے، کبھی ملکیت کی طرف جمکتا ہے، کبھی بہیمیت کی طرف ، تو وہ نفس لوامہ کہلاتا ہے(یہ بین بین حالت ہےاور غنیمت ہے)۔
- ③ اورجب نفس: شریعت کے احکام کا پابند ہوجا تا ہے اور بھی اس کے خلاف اقدام نہیں کرتا، ہمیشہ اس کے موافق ہی عمل کرتا ہے تو و فس مطمعنه کہلاتا ہے (بیعمد فس ہے)
- عن رض: قلب ، عقل اور نفس کے خارجی اثرات کی وجہ سے جو برے احوال ہیں وہ آ دی کے اندرونی فتنے ہیں ، جن سے اپنی حفاظت ضروری ہے، اور قرآن وحدیث میں عام طور پرای فتنے کا تذکرہ کیا گیا ہے، سورۃ الانبیاء آیت 35 میں ہے:

﴿ وَنَبْلُوْكُمْ بِالشَّرِّ وَالْحَيْرِ فِتْنَةً ﴾ "اورجمتم كوجانية بين براكي سے اور بھلاكي سے آزمانے كو-"

یعن یخق، نرمی، تندرسی، بیاری بینگی، فراخی، عیش،مصیبت وغیره احوال بھیج کرتم کو جانچا جا تا ہے، تا کہ کھرا کھوٹا الگ ہو جائے ادر علانیہ ظاہر ہوجائے کہ کندن کون ہے اورخز ف کون؟

ووسسرى قتم: محمر مين فتندن . . . اوروه نظام خاند دارى كابكار ب، حديث مين ب: ابليس اپناتخت يانى پر بچها تا ب، يعنى دربار لگاتا ہے، پھروہ کشکر کی مکڑیاں بھیجتا ہے،ان میں سے اس کے نزدیک مرتبہ میں قریب تروہ ہوتا ہے جوان میں سے سب سے بڑا فتنہ بیا کرے ان میں سے ایک آتا ہے اور کہتا ہے: میں نے یہ کیا وہ کیا، شیطان کہتا ہے: تونے کچھنہیں کیا! پھران میں سے ایک آتا ہے اور کہتا ہے: میں ایک شخص کے بیچے لگا رہا، یہاں تک کہ اس کے اور اس کی بیوی کے درمیان جدائی کرادی! شیطان اس کوقریب کرتا ہے اور کہتا ہے: پٹھے! تونے بڑااچھا کام کیا! (مسلم 107:107 معری)

تنیسسری قتم: وہ فتنہ جوسمندر کی طرح موجیں مارتاہے اور وہ نظام مملکت کا بگاڑ ہے اور لوگوں کا ناحق حکومت کی آزا کرنا ہے، حدیث میں ہے: ''شیطان اس سے تو مایوں ہوگیا ہے کہ جزیرۃ العرب میں نمازی بندے اس کی پرستش کریں، البتہ وہ ان کوآپس میں لڑانے میں لگا ہوا ہے۔ (مسلم 17:156 معری)

علماء: دین میں غلوکریں اور بادشاہ اورعوام: دین میں سستی برتیں ، نہ چھے کاموں کا حکم دیں ، نہ برے کاموں سے روکیں ، پس زمانہ: زمانہ جاہلیت ہو کررہ جائے ، حدیث میں ہے' اللہ تعالی نے مجھ سے پہلے کی بھی امت میں جو نبی مبعوث کیا ہے اس کے لئے اس کی امت میں سے مخصوص حضرات اور ساتھی ہوتے گئے جواس کی سنت پر ممل پیرا ہوتے تھے اور اس کے دین کی پیروی کرتے تھے، پھر ان کے جانشین ایسے ناخلف ہو گئے جووہ باتیں کہتے تھے جو کرتے نہیں تھے اور وہ کام کرتے تھے جن کا وہ حکم نہیں دیتے گئے تھے۔ پس جو خص ان سے اپنے ہاتھ سے جہاد کرے وہ مومن ہے اور جو زبان سے جہاد کرے وہ بھی مومن ہے اور جو دل سے جہاد کرے وہ مجى مومن ہے اوراس كے بعدايمان كاكوئى درجدرائى كے دانے كے برابر بھى نہيں۔ (رداه سلم، مطكوة، عديث 157 باب الاعتمام) **یا نجویں قتم: عالمگیرفتنہ..... ب**ے بددین کا فتنہ ہے، جب بیفتنہ رونما ہوتا ہے تولوگ انسانیت اور اس کے تقاضوں سے نکل جاتے ہیں اور لوگ تین طرح کے ہوتے ہیں۔

- ① جوسب سے زیادہ تھرے اورسب سے زیادہ دنیا سے بے رغبت ہوتے ہیں: وہ دو کام کرتے ہیں: ایک طبیعت کے تقاضوں سے بالکلیہ برطرف ہوجاتے ہیں ان کی اصلاح نہیں کرتے ، یعنی تارک الدنیا ہوجاتے ہیں اور بیوی بچوں سے بے تعلق ہوکر سنیای بن جاتے ہیں حالانکہ شریعت کی بیتعلیم نہیں، شریعت نے طبیعت کی اصلاح کا حکم دیا ہے اور اس کی صورتیں تجویز کی ہیں۔ دوسرے مجردات بعنی ملائکہ کی مشابہت اور ان کا اشتیاق پیدا کرتے ہیں اور اس کی وہ کوئی نہ کوئی صورت اختیار کرتے ہیں،مثلاً شب بیداری کرنا یا کثرت سے روزے رکھنا وغیرہ۔
  - عام لوگ ہوتے ہیں جو بہیمیت خالصہ کی طرف مائل ہوجاتے ہیں اور حیوانیت کوشر مادینے والے کام کرنے لگتے ہیں۔
    - ③ ﷺ کے لوگ ہوتے ہیں جونہ پوری طرح ان کی طرف مائل ہوتے ہیں نہ ان کی طرف۔

چھٹی قشم: فضائی حادثات کا فتنہ ..... بڑے بڑے طوفانات اٹھتے ہیں، وبائیں پھیلتی ہیں، زمین دھنستی ہے، اور بڑے علاقہ میں آ گہاتی ہے،اور عام تباہی مجتی ہے،اللہ تعالی ان حادثات کے ذریعہ مخلوق کوڈراتے ہیں تا کہ وہ اپنی بدا عمالیوں ہے باز آئیں۔ فتن: ملاحم اورعلامات قیامت کی روایتوں کا انداز:فتن: ملاحم اورعلامات قیامت کی روایات اہم ہیں۔ان کا خاص مقصد ملت کو زندگی کے نشیب وفراز سے واقف کرنا ہے تا کہ وہ اپنی زندگی میں فتنوں کا شکار ہوکر متاع زندگی لٹا نہ دیں اور چونکہ بیرتنیوں باتیں آئندہ پیش آنے والی ہیں اس لئے ان کی روایات میں مجازی تعبیرات ہیں لیٹی آ گے جو کچھ پیش آئے گااس کو نبی مِرَافِظَةَ ہِنے اپنے زمانہ کی تعبیرات

میں اداء فر مایا ہے، مثلاً یا جوج ماجوج جب لوگوں سے نمٹ جائمیں گے تو کہیں گے: آؤ! اب آسان والوں کوئل کریں، چنانجے وہ آسان کی طرف تیر پھینکیں گے جوخون آلود ہوکروالی لوٹیں گے، وہ خوش ہول گے کہ ہم نے ایک فرشتہ مارااب اس کی کیا صورت ہوگی ، اور ان کے تیروں کی کیا نوعیت ہوگی وہ وقت بتلائے گا،اس طرح ان روایات میں وقت کی تحدید بھی نہیں کی جاتی،اس لئے آئندہ جو وا قعات پیش آئیں گے ان میں سے متعدد وا قعات پیش خبری کا مصداق ہوسکتے ہیں، پس قطعیت کے ساتھ کسی ایک وا قعہ کو ان روایات کا مصداق قیرار دینا درست نہیں، یہ روایات ایک اجمالی راہنمائی ہیں جس سے موشین آنے والے فتنوں میں فائدہ اٹھا سکتے ہیں۔

فتنول يرتفصي لي كلام كي حكمتين:

نى مُؤَلِّ فَيْ إِنْ فَا نَوْل پِر تفصيلي كلام فرمايا بادراس ميس چند حكمتيس بين:

- ① بعض فتنوں کے جاننے کا فائدہ یہ ہے کہ ان سے حفاظت کا سامان کیا جاسکتا ہے کیونکہ یہ فتنے اختیاری ہیں اور اختیاری کام کی دونوں جہتیں اختیاری ہوتی ہیں، جیسے کذب بیانی اور جھوٹی گواہی کا فتنداختیاری ہے۔
- ② بعض فتنے اگر چہ غیراختیاری ہیں، جیسے دجال کا فتنہ، ان کے بتلانے کا مقصد سے کہ آدمی ان کے شرسے واقف ہوجائے تو ان ہے بچنا آسان ہوجائے گا۔
- ③ بعض فتنوں کے بیان کے ساتھ ہی ان سے بیچنے کی راہ بھی بتا دی ہے، جیسے دریائے فرات کا پانی سوکھ جائے گا اورسونے کا خزانہ ظاہر ہوگا تو فرمایا" پس اس میں سے بچھندلینا"۔
- ادروہ
   ادروہ
   ان کے بیان کرنے کا بیمقصد بھی ہے کہ لوگوں کو قیامت کا نزد یک آنامعلوم ہوجائے اوروہ آخرت کی تیاری میں مشغول ہوں۔
- اورسب سے اہم فائدہ: مخلص اور غیرمخلص کو جدا کرنا ہے، جیسے امتحان اسی مقصد سے لیا جاتا ہے کہ کس نے پڑھا ہوا یا دکیا ہے اور کس نے یا ونہیں کیا، اس طرح مومن کا بھی وقاً فوقاً امتحان ہوتا ہے کہ کون دعویٰ ایمان میں کھراہے اور کون کھوٹا، چنانچہ صرف مدنی زندگی میں صحابہ کرام می کٹیٹے کا کم از کم دس مرتبہ امتحان لیا گیا۔اب بیہ نبی مَطِّنْطَیْکَۃؓ کی غایت درجہ شفقت ہے کہ امت کووہ ّ کمزور پوائنٹ بتادیے جہاں ایک مومن فیل ہوسکتا ہے۔

تصرالدین طوی نے اپنے زمانہ کے بادشاہ سے کہا کہوہ رصدگاہ قائم کرنا چاہتا ہے، بادشاہ نے بوچھا: اس کا فائدہ کیا ہوگا؟ طوی نے کہا: ہم ستاروں کی چالوں پرنظر رکھیں گے اور جو وا قعات رونما ہونے والے ہیں ان سے پہلے سے واقف ہو جائیں گے، بادشاہ نے بوچھا: کیا ہم ان وا قعات کو ہونے ہے روک سکیں گے؟ طوی نے کہانہیں، وہ وا قعات پیش آ کررہیں گے، با دشاہ نے پوچھا: رصد گاہ کا خرچ کیا ہے؟ طوی نے کہا: پچاس ہزار روپے۔ بادشاہ نے کہا: جب ہم ان وا قعات کوروک نہیں سکتے تو ان کو جاننے سے کیا فائدہ؟ اورا تنابر اخرچ کیوں کیا جائے؟ طوی نے کہا: اس کا فائدہ بتاؤں گا۔

پھر طوی نے ایسے بہت سارے برتن بنوائے جو وزن میں ملکے ہول، گربجیں بہت! جب برتن تیار ہوئے تو طوی نے بادشاہ سے دربار کرنے کی درخواست کی۔ دربار شروع ہو گیا، جب دربار شباب پرتھا توحسب پروگرام وہ برتن حجیت کے سوراخ سے دربار میں ڈالے گئے اورلوگوں میں وہ بھکڈر مچی کہالا مان والحفیظ! مگر بادشاہ اورطوی بہاطمینان بیٹے رہے کیونکہان کو پہلے سے اس ڈرامہ کا علم تھا۔ جب ہنگامہ ختم ہوا توطوی نے کہا: ہمیں چونکہ اس حادثہ کا پہلے سے علم تھااس لئے ہم مطمئن رہے اورلوگوں کوعلم نہیں تھا اس لئے ان کے ازار بندٹوٹ گئے، بیرحوادث کو پہلے سے جاننے کا فائدہ ہے، چنانچہ بادشاہ نے اجازت دی اور اسلام میں سب سے پہلی رصد گاہ طوی نے بنائی۔ای طرح فتن کی واقفیت بھی ظہورفتن کے زمانے میں ایمان کی حفاظت کا سامان ہے، نیز جوفتن سے واقف نہیں وہ نا دانستہ طور پر بھی فتنوں میں مبتلا ہوجا تا ہے ،غرض مختلف حکمتوں سے نبی مُطِّلْفَتِيَجَّ نے فتن پر تفصیلی کلام فرما یا ہے۔

اس أمت مين فتؤل كي زيادتي:

فیض الباری (4:495) میں ہے کہ فتنہ وہ چیز ہے جس سے خلص اور غیر خلص میں امتیاز ہوتا ہے اور حدیث میں ہے کہ امت محدیہ میں فتنے زیادہ آئیں گے،حضرت شاہ ولی اللہ صاحب علامہ کشمیری قدس سرہ اس کی وجہ سوچتے رہے تو آپ کی سمجھ میں یہ بات آئی کہ گزشتہ امتوں پرعذاب آتا تھا اور وہ نیست و نابود کر دی جاتی تھیں اور اس امت کے لئے بقاءمقدر ہے اس لئے بدکار اور نیکو کار میں امتیا ز ضروری ہے، اس لئے اس امت کے لئے فتنے مقدر کئے گئے ہیں تا کہ ان سے امتیاز حاصل ہو (شاہ صاحب رایٹھائی کی بات پوری ہوئی) پس فتنہ ہر مخص کے لئے مصر نہیں آ گ میل کو بھسم کرتی ہے اور سونے کو نکھارتی ہے، اس طرح فتنے مومنین کی پرواز بڑھاتے ہیں ان کے لئے فتنوں میں بھی خیر کا پہلو ہوتا ہے۔

قرآن كريم مين بيلفظ متعدد معنى مين مستعمل مواج، عذاب ك معنى مين (١) كمها قال تعالى: ﴿ ذُوْقُواْ فِتُنْتَكُمُ م

(٢) ما يحصل من العذاب كمعنى كما قال تعالى ﴿ أَلَا فِي الْفِتْنَاةِ سَقَطُوا اللهِ (الوبه: ٢٩)

(٣) اختیار وآزمائش کے معنی میں وفتنك فتونا آزمائش جس میں انسان كومبتلا كرديا جائے خواہ وہ شئ شرہويا خير۔

قال تعالى: ﴿ وَ نَبُلُوْكُمْ بِالشَّرِّ وَالْخَيْرِ فِتْنَةً ﴾ (الانبياء:٣٥) مَّرا كَثُرَ شركِ معنى مين مستعمل بـ

فتنة: ان افعال میں سے ہے جو ہندہ کی جانب سے صادر ہوتے ہیں اور اللہ تعالی کی جانب سے بھی مثلاً بلیہ، مصیبت، قل، عذاب،معصیت، مکروہات وغیرہ اب اگر اللہ کی جانب سے ہے تو کوئی نہ کوئی حکمت ضرور ہوگی اور اگر فتنہ بندہ کی جانب سے ہے تو مْرُمُومُ وبرائه - كما قال تعالى: ﴿ وَالْفِتْنَةُ أَشَكُّ مِنَ الْقَتْلِ ﴾ (القره:١٩١)

لعنات: فتنه: كاماده فتن ب،اس كے لغوى معنى بين: سونے كوآگ ميں تيا كر كھرا كھوٹا معلوم كرنا۔ (راغب) كھرفتنه كے معنى آ زمائش کے ہو گئے اور آ زمائش میں چونکہ تکلیف دی جاتی ہے اس لئے ایذاءرسانی اور اس کی مختلف شکلوں کے لئے اور آ زمائشوں میں جو کھوٹا ثابت ہوااس کے ساتھ جومعاملہ کیا جائے ان سب کے لئے قرآن وحدیث میں لفظ فتنہ اور اس کے مشتقات استعال کئے گئے ہیں، پس فتنہ کے معنی ہیں: آ ز مائش، آفت، دنگا فساد، ہنگامہ، دکھ دینااور تختهُ مثق بنانا وغیرہ۔

تشريع: اس كے بعد جاننا چاہئے كه بيد دنيا امتحان گاہ ہے، يہال انسان ہر گھڑى ميدان امتحان ميں كھڑا ہے، ايمان و كفرتو بڑے امتحانات بیں مگرمومن کا بھی مختلف شکلوں میں امتحان ہوتا ہے، حدیث میں ہے: ''اللہ تعالیٰ ہرامت کی آزمائش کرتے ہیں اور میری امت کی وُز ماکش مال سے کریں گے' (مشکوۃ حدیث 5194) پس اگرمومن اس آز ماکش میں کامیاب ہوجائے تو زہے نصیب! ورنداس کاخمیازه دنیاوآ خرت میں بھکتنا پڑے گا۔

# بَابُمَاجَاءَلاَيَحِلُّ دَمُامُرِءِ مُسْلِمٍ اِلاَّبِاحُدٰى ثَلْثِ

# باب ا: کسی مسلمان کافتل بجزتین وجوہ کے جائز نہیں

(٢٠٨٣) اَنَّ عُثَمَانَ بُنَ عَفَّانَ اَشُرَفَ يَوْمَ النَّارِ فَقَالَ اَنْشُلُ كُمُ اللهُ اَتَعَلَّمُوْنَ اَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ قَالَ اَلْهَ يَكِلُ اللهُ اَتَعَلَّمُوْنَ اَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ حَقِّ فَقُتِلَ بِهِ كَمُ امْرِي مُّسلِمٍ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْ حَقِّ فَقُتِلَ بِهِ كَمُ امْرِي مُّسلِمٍ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ حَقِّ فَقُتِلَ بِهِ فَوَاللهِ مَا زَنَيْتُ فِي جَاهِلِيَّةٍ وَلَا فِي السَّلَامِ وَلَا ارْتَلَدُتُ مُنْلُ بَايَعْتُ رَسُولَ الله عَلَيْ وَلَا قَتَلْتُ النَّفُسَ الَّتِي عَرَّمَ اللهُ وَاللهِ مَا وَنَعْنُ اللهُ وَاللهِ عَلَيْ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللّهُ وَلَا قَتَلْتُ النَّفُسَ الَّتِي عَرَّمَ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا قَتَلْتُ النَّفُسَ الَّيْنُ مَا اللهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا قَتَلُتُ النَّافُسَ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا قَتَلُتُ النّافُونَ وَاللّهُ مُلْمِ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ الللللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

ترکیجی تہر: حضرت ابوا مامہ نواٹنو بیان کرتے ہیں حضرت عثان غی فراٹنو نے ایک دن اپنے گھر سے جھا نک کرار شاد فر ما یا میں تم لوگوں کو اللہ تعالیٰ کا واسطہ دے کر بوچھتا ہوں کیا تم لوگ ہے جانتے ہو کہ نبی اکرم نے ہے بات ارشاد فر مائی ہے کسی بھی مسلمان کا خون تین میں سے کسی ایک وجہ سے حلال ہوتا ہے محصن ہونے کے باوجود زنا کرنا اسلام قبول کرنے کے بعد مرتد ہوجانا یا کسی شخص کو ناحق قبل کردینا تو اس شخص کو قبل کردینا ہوتا ہے اللہ کی قسم میں نے زمانہ جاہلیت میں اور زمانہ اسلام میں بھی زنانہیں کیا اور جب سے میں نے نبی اگرم مِشَافِظَةُ کے دست اقدی سے اسلام قبول کرنا چاہے میں مرتذ نہیں ہوا اور میں نے ایسے کسی شخص کا قبل نہیں کیا جب کو اللہ تعالی نے حرام قبر ادریا ہوتو تم کس وجہ سے جھے قبل کرنا چاہتے ہو؟

حضرت تھانوی والنظیز نے المسک الزکی میں بحوالۂ تاریخ انخلفاءللسیوطی ولیٹیل ککھاہے کہ مروان حضرت عثان مٹائٹند کی خدمت میں رہتے تھے، آپ مٹائٹید کی مہروقا دی اور سے تھے، آپ مٹائٹید کی مہروقا دی اور سے تھے، آپ مٹائٹید کی مہروقا دی اور سے مصروا نہ کردیا، وہ غلام راستہ میں گرفتار ہوا اور خط برآ مد ہوا، چنانچہ تاریخ ابن خلدون میں ہے کہ جب بلوائیان مصر

دوبارہ مدینہ کی طرف لوٹے توجمہ بن مسلمہ نے اس کا سبب بوچھا، فتنہ پردازوں نے وہ خط دکھایا (جومروان نے جعلی طریقے سے از طرف امیرالمونین لکھا تھا) اس خط میں بعض لوگوں کے نام متعین کرکے لکھا تھا کہ ان کو قید اور سر اور داڑھیاں مونڈ نے کی سزا دی جائے اور بعض کوسولی دینے کولکھا تھا۔ جب خط کا معاملہ حضرت عثان بڑا تھے کہ سامنے آیا تو انہوں نے قشم کھا کراس سے لاعلمی کا اظہار کیا، مجمہ بن مسلمہ نے تقد بی کرتے ہوئے فرمایا بے شک بیدکام مروان کا ہے، بہرحال اس واقعے پر بلوائیان مھر مشتعل ہوکر واپس مدینہ آئے شے اور ان کے ساتھ بلوائیان بھرہ وکوفہ بھی آئے شے۔ باب کی حدیث میں اس محاصرہ ثانیہ کا بیان ہے، ان لوگوں کا مطالبہ حضرت عثان بڑا تھے کا بیان ہے، ان لوگوں کا مطالبہ حضرت عثان بڑا تھے کی معزولی کا تھا اور دلیل بیپیش کی کہ آپ کا غلام آپ کی مہر شدہ خط لے کرجائے اور آپ کواس کا پیت بھی نہیں اس لئے آپ خلافت کے حقد ارنہیں، آپ معزول ہوجائیں، ان کوتو بہانہ درکار تھا۔

لغوی تحقیق: قوله: "اشرف"شین ، راء اور فاء میں بلندی کے معنی پائے جاتے ہیں لینی وہ گھر کے او پر در یچہ یا دیوار سے جھانک کر بولے ۔ قوله "یو مر الدار" گھر کے محاصرے کے دوران جس کا پش منظر تشری میں آرہا ہے ۔ قوله "انشد کھ" ای قسبہ کھ، میں تہمیں قسم دیتا ہوں ۔ قوله "اتعلمون" ہمزہ استفہام برائے تقریر ہے لینی قد تعلمون ، تم جانے ہی ہو۔ قوله "احصان" مفاظت کی تدبیر اور مضبوط و مستحکم بنانے کو کہتے ہیں، اصطلاح میں محصن کا اطلاق تین معانی پر ہوتا ہے، آزاد لینی تر پر، پاک دامن اور شادی شدہ پر، یبال یہی آخری معنی مراد ہے۔ قوله "فبھ تقتلونی" بتشد ید النون کیونکہ بعض طرق میں دونونین کے ساتھ آیا اور شادی شدہ تقتلونی تابع رہتی ہے۔ واللہ اعلم

المستراض: روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ کی مسلمان کاقتل ان تین امور کے علاوہ جائز نہیں حالاتکہ روایات میں جواز قتل کی اور بھی وجوہ ذکر کی گئی ہیں مثلاً قسسل صائل ای طرح آیت محاربہ میں فرمایا: ﴿ إِنْهَا جَزَوْ اللّهِ يُن یُحَادِبُوْنَ اللّهُ وَ رَسُولُهُ ... الآیة ﴾ (المائدہ: ۳۳) اس میں فساد فی الارض پرقتل کا حکم فرمایا گیا ہے ای طرح آیت ﴿ فَقَاتِلُوا الّیِّقُ تَدْبُغِیُ ... الن ﴾ (المجرات: ۹) نیز حدیث من وجد تھول عمل قوم لوط فاقتلو کا فیز فرمایا من اتی بھیمة فاقتلو کا وغیرہ آیات وروایات سے قل مومن کے من وجد تھول موتے ہیں حالانکہ روایات فرکور فی الباب میں حصر کے ساتھ تین ہی کاذکر ہے۔

جواب: بعض حضرات نے فرمایا کہ بیر حدیث منسوخ ہے حکاہ ابن التین عن الداؤدی، حافظ ابن العربی رایشیئے نے فرمایا کہ بعض

مشائخ نے اسباب قبل دس بیان فرمائے ہیں مگرسب ان تین میں ہی داخل ہیں بالخصوص النارک لدینہ کا لفظ بعض روایات میں واقع ہےجس کامفہوم عام ہے جو بغاۃ وغیرہ کوشامل ہے۔

تنبیه: بیرحدیث حضرت عبدالله بن مسعود مناتفه کی سند سے پہلے ابواب الدیات میں گزر چکی ہے، اور یہاں اس حدیث کے بیان کا مقصدیہ ہے کہ امت میں ناحق قتل جاری رہے گا اور یہی امت کے لئے فتنے اور آ زمانشیں ہیں ،سب سے پہلا ناحق قتل حضرت عثمان غنی والتیء کا ہوا ہے، اس سے پہلے حضرت عمر وہالتی شہید کئے گئے ہیں مگروہ غیرمسلم غلام کے ہاتھ سے شہید کئے گئے تھے،مسلمانوں کے ہاتھ سے پہلا ناحق قتل حضرت عثمان مزانتی کا ہوا ہے، پھرفتنوں کا وہ سلسلہ چلا کہ الا مان والحفیظ!

وفى الباب عن ابن مسعود ريش اخرجه الائمة الستة الاابن مأجه وعن عائشه ريس اخرجه مسلمرو ابوداؤد وعن ابن عباس رضى الله عنهما اخرجه النسائي . هذا حديث حسن: اخرجه الشافعي و احدوالنسائى وابن مأجه والدارمي

وروى حمادبن سلمه عن يحيى .... الخ عاصل كلام يهك

سندکی بحسف: حدیث کی سندمیں جو بحیٰ بن سعید ہیں وہ انصاری ہیں، وہ جلیل القدر تابعی ہیں،حماد بن زیدان سے سی حدیث روایت کرتے ہیں اور مرفوع کرتے ہیں اور انصاری کے دوہرے تلامذہ یحیٰ قطان طِیٹیا وغیرہ بیرحدیث روایت کرتے ہیں اور اس کی سند حضرت عثمان غنی مزانین پر موقوف کرتے ہیں مگر رید حدیث متعدد اسانید سے حضرت عثمان مزانین سے مرفوع منقول ہے اور دوسر سے صحابہ ٹئی گئیم بھی مرفوع منقول ہے،اس لئے اس کا مرفوع ہونا اصح ہے۔

# بَابُمَاجَاءَفِى تَخْرِيْمِ الدِّمَاءِ وَالْأَمُوَالِ

# باب ۲: تمهاری جانیس تمهارا مال آپس قابل احترام ہیں

(٢٠٨٥) فِي حَجَّةِ الْوَدَاعِ لِلنَّاسِ آئَى يَوْمٍ هٰنَا قَالُوْ ايَوْمُ الْحَجِّ الْآكْبَرِ قَالَ فَإِنَّ دِمَاءَ كُمْ وَ آمُوَالَكُمْ وَ ٱعْرَاضَكُمْ بَيْنَكُمْ حَرَامٌ كَحُرُ مَةِ يَوْمِكُمْ لِهَ فَا فِي بَلَي كُمْ لِهَ نَا أَلَّا لَا يَجْنِي جَانٍ عَلْى وَلِيهٖ وَلَإِ مَوْلُودٌ عَلَى وَالِيهِ ٱلَا وَإِنَّ الشَّيْطَانَ قَنُ آيِسَ أَنْ يُعْبَدَ فِي بِلَا دِكُمْ هٰنِهِ ٱبَدَّا وَّلْكِنُ سَتَكُونُ لَهُ طَاعَةٌ فِيْمَا تُحُقِرُونَ مِنَ آعُمَالِكُمُ فَسَيَرُ طَي بِهِ.

تر بچہ تنہ: سلمان بن عمرواینے والد کا یہ بیان نقل کرتے ہیں میں نے نبی اکرم مَؤَلَفِیکَۃً کو ججۃ الوداع کے موقع پرلوگوں سے میار شاد فر ماتے ہوئے سنا ہے آج کون سا دن ہےلوگوں نے عرص کی حج اکبر کا دن ہے نبی اکرم مَثَلِ ﷺ نے فر ما یا تمہاری جانیں تمہارا مال اور تمهاری عزتیں آپس میں اسی طرح قابل احترام ہیں جس طرح بیدن اس شہر میں قابل احترام ہے خبر دار ہر محض صرف اپنا کیا ہوا بھگتے گا کوئی شخص اپنی اولاد کی طرف سے سز انہیں بھگتے گا کوئی شخص اپنے والد کی طرف سے سز انہیں بھگتے گا خبر دار شیطان اس بات سے مایوس ہوگیا کہتمہارے ان شہروں میں اس کی پوجا کی جائے تا ہم تم لوگ اس کی فر ما نبر داری کرو گے ان چیزوں کے بارے میں جنہیں تم

حقیر سمجھتے ہو گے اور وہ اس پر بھی راضی ہوجائے گا۔

تشریح: حدیث: نبی مَرَافِظَةُ نے جمۃ الوداع کے موقع پرتقرر میں لوگوں سے سوال کیا: بیکون سا دن ہے؟ لوگوں نے جواب دیا: بڑے جج کا دن ہے، یعنی منی کا پہلا دن ہے، پس آپ مَرِافِظَةَ نے اس موقع پر چار با تیں ارشاد فرما کیں:

- ① فان دماء کھ واموالکھ واعراضکھ بینکھ حرام کحرمة یومکھ ھنافی بلد کھ ھنا: تمہارے خون تمہارے خون تمہارے اس درمیان حرام ہیں، جیسے تمہارے اس دن کی حرمت تمہارے اس شہر میں، بینی جس طرح جے کے دنوں میں حرم شریف میں ان چیزوں میں دست درازی جائز نہیں، ای طرح مسلمانوں کی مذکورہ تین چیزوں میں کہی بھی بھی دست درازی جائز نہیں (باب سے متعلق یہی بات ہے)۔
- الا! لا یجنی جان علی ولده، ولا مولود علی والده: جنایت کے معنی ایسا جرم و ذنب جس کی وجہ سے دنیا میں تصاص یا آخرت میں عذاب ہوتا ہے زمانہ جاہلیت میں جنایت کا بدلہ اقارب ورشتہ داروں سے لیا جاتا تھا اور جنگ طویل ہوجاتی تھی جنایت کوئی کرتا تھا مگر دوسر ہے لوگوں کو اس کا بدلہ چکانا پڑتا تھا بیٹے نے جرم کیا باپ سے بدلہ لیا جاتا تھا ظاہر ہے کہ بیظلم ہے باب بیٹے کا ذکر فرما کر مزید تاکید فرما دی حاصل ہے کہ صاحب جنایت ہی سے تصاص یا بدلہ لیا جائے اس نے خود اپنے او پر جنایت کی ہے اس کے بدلے دوسرے لوگوں سے مواخذہ درست نہیں ہے آپ نے اس رسم جاہلیت کی نفی فرما دی اور اس کو ناچائز فرما دیا۔
- الا! وان الشيطان قدايس ان يعبد في بلاد كم هذابدا، ولكن ستكون له طاعة فيما تحتقرون من اعمالكم، فسيرضى به:

اقل: شیطان اس بات سے مایوں ہو چکا کہ مومنین جزیرہ عرب میں بتوں کی عبادت کریں گے کیونکہ بتوں کی عبادت کرنا شیطان ہی کی عبادت کرنا ہے مسلیمہ کذاب اور مرتدین نے بتول کی عبادت نہیں کی فلا اعتراض۔

دوم: میری امت کے نمازی حضرات نماز اور عبادت اصنام کے درمیان جمع نہیں کریں گے کیما فعلہ الیہو دکیونکہ ریجی شیطان کی اطاعت میں داخل ہے۔

سوم: اب اسلام کوشوکت حاصل ہوگئ ہے اب ایسانہ ہوگا کہ جزیرۂ عرب میں مشرکین ظاہر ہوکر قائم و دائم رہ جائیں اور ان کوغلبہ حاصل ہوجائے جیسا کہ پہلے مشرکین کوغلبہ تھا لہذا محدودے چند مرتدین کےعبادت اصنام اور شرک کواختیار کرنے سے اعتراض منہ ہوگا۔

چہارم: حضرت گنگو ہی رائیٹیا فرماتے ہیں کہ شیطان کے مایوں ہونے سے عدم وقوع لا زمنہیں آتا اور لکوکب الدری میں ہے کہ بہ قاعدہ

کلینہیں ہے کہ کوئی عرب بھی مشرک نہ ہواور شیطان کی عبادت نہ کرے، حدیث کا مقصد صرف اتنا بتانا ہے کہ شیطان فی الحال اسلام کی شوکت ،شہرت اور قوت دیچھ کراس بات سے مایوس ہوگیا ہے کہ لوگ واپس پلٹ جائیں اور کفراختیار کرلیں ،مگراس سے بہلازم آتا کہ کوئی شیطان کی پوجانہ کرے۔

جة الوداع10 هين آپ مَالِّشَقِيَّةً نِهُ آخرى حج فرما يا ہے اس كو حجة الوداع كہتے ہيں يہاں مراد يوم نحر ہے الوداع بفتح الواؤ مصدر ہے جیسے سلام مصدر ہے سلم سلاماً کا ای طرح کلم کلاماً ، ودع تو دیعاً ووداعاً وقبل بکسسر الواؤ اس صورت میں بیموادعة کا مصدر ہوگا قاتل بیتاتل، مقاملة وقتاً وقتالاً كى طرح اس مج مین آپ نے لوگوں كو وداع كيا يا حرم سے وداع ہوئے اس لئے جمة الوداع كها جاتا ہے۔ **جے اصعت راور جج اکسب م:** البتدا گردونوں کے لئے جج ہی کالفظ استعال کریں گے تو پھر جج کے ساتھ اکبراور عمرہ کے ساتھ اصغر کی قیدلگائیں گے۔سورہ توبہ آیت تین میں الحج الا کبوے حج اصغر یعنی عمرہ سے احتر از مقصود ہے کہ براءت کا اعلان حج کے موقع پر

یوم الحج الا کبر کے بارے میں بھی علاء کے کئی اقول ہیں ، ایک بیر کہ اس کا مصداق یوم النحر ہے۔ حدیث باب سے بھی ای قول کی تائد ہوتی ہے۔

دوسراتول: یہ ہے کہ اس کا مصداق یوم عرفہ ہے، ''الحج عرفة یا الحج یوم عرفة ، ، والی روایت سے بھی اس کی تائید ہوتی ہے۔

سفیان توری را بھید فرماتے ہیں کہ جج کے پانچوں دن یوم الحج الا کبر،، کا مصداق ہیں جن میں عرفہ اور یوم النخر دونوں داخل ہیں۔ **تیسرا قول:** پچھلے دونوں قولوں کو جامع ہے بہرحال عامۃ الناس میں جو بیمشہور ہے کہجس سال عرفہ کے دن جمعہ ہوصرف وہی حج اکبر ہے قران وسنت کی اصطلاح میں اس کی کوئی اصل نہیں ، بلکہ ہرسال کا حج حج اکبر ہی ہے ، یہ اور بات ہے کہ حسن اتفاق ہے جس سال نی مَطْفَظَةً نے جج فرمایا اس میں یوم عرفہ کو جمعہ تھا ، یہ اپنی جگہ ایک فضیلت ضرور ہے۔مگر یوم انجے الا کبر کے مفہوم سے اس کا کوئی تعلق نہیں۔،،گوکٹس نضیلت اس کی ثابت ہے۔روی رزین عن طلحة بن عبیدالله بن کرز ارسله:افضل الایام یوم عرفة واذا وافق يوم جمعة فهو افضل من سبعين حجة في غيريوم جمعة.معارف يسب:

وطلحة بن عبيدالله بن كريز تأبعي "وقال احدوالنسائى ثقه: فالحديث مرسل والمرسل مقبول. "انصل دن عرصه کا دن ہے۔ اگر جمعہ کا دن عرفہ کے دن کے موافق ہجائے توستر جے سے زیادہ افضل ہے غیر جمعہ کے جج

**مغالطہ:** لوگوں میں جومشہور ہے کہ اگر نو ذی الحجہ جمعہ کا دن ہوتو وہ حج اکبر ہے بینئ اصطلاح ہے۔نصوص میں اس کی پچھاصل نہیں اورعمرہ علیحدہ کرنا بھی درست ہے اور جج کے ساتھ ملا کر کرنا بھی جائز ہے۔ جج کے ساتھ ملا کر کریں گے تو اس کا نام'' قران'' ہے اور جج سے علیحدہ کریں گے اور جج کے سفر میں کریں گے تو اس کا نام' 'تہتع'' ہے اور عمرہ پورے سال ہوسکتا ہے صرف یا بخے دنوں میں یعنی نو ذی الحبہ سے تیرہ ذی الحبہ تک ممنوع ہے۔

ولكن ستكون له طاعة الخ: يعنى اب وه كفرت فيح جهوف ائمال يربى راضى موجائ كاكم كبائر وصغائر كاارتكاب كرائے گا جن كوتم زيادہ اہميت نہيں ديتے ہو چنانچہ دوسرى روايت ميں ولكن التحريش بيٹھم واقع ہواہے كہتم ميں پھوٹ ڈالٽا رہے گا

جس کی وجہ سے دومرے گناہ صادر ہوں گے۔

سند کی بحسف: اس حدیث کی شبیب سے آخر تک یہی سند ہے، پھر نیچے روایتیں کرنے والے متعدد ہیں ابوالاحوص بھی ہیں اور زائد بھی۔

# بَابُمَاجَاءَ لاَيَحِلُ لِمُسْلِمِ أَنْ يُرَوِّعَ مُسْلِمًا

# باب سن المان كے لئے جائز نہيں كەدوسرے مسلمان كو كھبرائے

(٢٠٨١) لَا يَأْخُذُ أَحُدُ كُمْ عَصَا آخِيْهِ لَا عِبَّا أَوْجَادًا فَمَنْ آخَذَ عَصَا آخِيْهِ فَلْ يَرُدُّهَا الَّيْهِ.

ترکیجی نمبان عبداللہ بن سائب اپنے والد کے حوالے سے اپنے دادا کے حوالے سے یہ بات نقل کرتے ہیں نبی اکرم مِرَّا اَ اَ فَر ما یا کوئی بھی شخص مذاق کے طور پر اپنے بھائی کی لاٹھی نہ کار سے یا پریٹان کرنے کے لیے ایسانہ کرے جس نے اپنے بھائی کی لاٹھی اٹھالی ہووہ اسے واپس کردے۔

(٢٠٨٧) كَجُّ يَزِيْكُمَعَ النَّبِي ﷺ حَجَّةَ الْوَادَعِ وَاتَاابُنُ سَبْعِ سِنِيْنَ.

تَوَجِّجَهُمُّ: حَفرت سائب بن بزید خاتی بیان کرتے ہیں (میرے والد ) حفرت بزید خاتی نے نی اکرم مُلِّلْظُیَّا کے همراه ججة الوداع میں شرکت کی تھی میری عمراس وقت سات برس تھی۔

منہوم حدیث: ایک مطلب میہ ہے جا گا "کا کہ کی چیز بغیر بنلائے لے لے اگر چہ واپس کرنے کا ارادہ ہو گر اپنا کام کر کے، یا مطلب میہ ہم حدیث کی اطلاع اور اجازت کے بغیر کوئی چیز بغیر بنلائے ہے نہ بطور مذاق اور نہ اس نیت سے کہ اگر کسی نے دیکھ لیا تو میں کہوں گا کہ میں تو مذاق کر رہا تھا اور نہیں دیکھا تو ہضم کر لوں گا، اگر بالفرض ارادہ مذاق ہی کا ہو پھر بھی ایسا کرنا ممنوع ہے کہ کسی کی چیز لیان میں ایڈ ائے مسلم ہے اس لئے میہ جائز نہیں لئے کہ دات میں ایڈ ائے مسلم ہے اس لئے میہ جائز نہیں اور اگر بقصد چوری کے ہوتو پھر تو حرام ہے اور لائھی کا ذکر تھم کی تخصیص کے لئے نہیں بلکہ میہ واقعہ چونکہ بعض روایات کے مطابق سفر میں ایک مائتی کے ساتھ مذاق میں لائھی ہی کے متعلق بیش آیا تھا اس لئے آپ میافٹھ نے اس کی ممانعت فرمادی چونکہ علت تر وابع یعنی پریشان مائھی کے ساتھ مذاق میں لائھی ہی کے متعلق بیش آیا تھا اس لئے آپ میافٹھ نے اس کی ممانعت فرمادی چونکہ علت تر وابع یعنی پریشان اور خوف ذرہ کرنا ہے اس لئے یہ جارہ ورٹ کے نیت کے باوجود منع ہے تو چوری کی نیت سے بطریق اول منع ہے۔ اور خوف ذرہ کرنا ہے اس لئے مسلمان بھائی کو اتی دیر کے لئے پریشان کرنے کی بھی اجازت نہیں ہے تو مذات سے زیادہ اور طویل مدت کے لئے لاتھی سے بڑھر کر دومری اشاء میں کتنا گناہ ہوگا ؟

سندكى بحسف: بير حديث ابن الى ذئب: السائب بن يزيد الله عن المائد سے روايت كرتے بيں ، يہ بھى صحابى بين، انہوں نے نى مَطْفَقَعَ الله عن ميكن ميل عديثيں من بين، وفات نبوى كے وقت بيرسات سال كے متحد اور ان كے ابايزيد بن السائب الله عن الله برے صحابى ہيں، انہوں نے نى مَطْفَقَعَ الله متعدد حديثيں روايت كى ہيں۔

لغوى تحقيق "يروع" بابتفعيل سے معروف كا صيغه ب ذرانے كوكت بيں - قوله "لاعبًا" بصيغة اسم فاعل لعب سے بمعنى

نداق (مزاح) ۔ قولہ "جادا" یہ بھی اسم فاعل کا صیغہ ہے جد بکسر الجیم وتشدید الدال مقابل نداق کو کہتے ہیں لینی سنجیدگی اور واقعیت ہے کوئی کام کرنا اس کا اسم فاعل مجتر بھی آتا ہے۔ ابوداؤد (واؤدض 335 ج2) کی روایت میں "لعبًا ولا جدًا" کے الفاظ ہیں لہٰذا کہا جائے گا کہ ترفذی کی روایت میں تقدیر ہے لیعن "لاعبًا ولا جادًا" پھر یہ دونوں لایا خان کے فاعل سے حالین ہیں متداخلہ یا متراوفہ دونوں قول ہیں۔ اگر عطف کو مقدر نہ مانا جائے تو پھر متداخلہ ہیں جبکہ ابوداؤد کی روایت کوسا منے رکھتے ہوئے حالین متراوفین ہوں گے۔

### بَابُ مَاجَاءَ فِي إِشَارَةِ الْمُسْلِمِ الْي أَخِيْهِ بِالسِّلاَحِ

# باب ۴: کسی بھی مسلمان کوہتھیار دکھانا

(٢٠٨٨) مَنَ أَشَارَ عَلَى أَخِيُهِ بِحَدِينَ لَوْ لَّعَنَتُهُ الْمَلَاثِكَةُ.

توجیجینی: حضرت ابو ہریرہ ٹائٹونو نی اکرم مِرَالْظِیَّةَ کا پیفر مان نقل کرتے ہیں جو شخص کسی ہتھیار کے ذریعے اپنے بھیائی کی طرف اشارہ کرے تو فرشتے اس پرلعنت کرتے ہیں۔

تشریعے: اگر کھلی ہوئی اور نگی تلوار کسی کودی تو ممکن ہے کہ دوسرا آ دمی تھا سے نہ پا یا ہوا اور دینے والا جھوڑ دے تو وہ گر کر پاؤں پرلگ جائے گا اس لئے آ داب بتلائے، یہی آ داب بندوق دینے کے بھی ہیں کہ دیتے ہوئے اس کا رخ آسان یا زمین کی جانب ہونی چاہئے کہیں خدانخواستہ اگر گولی چل جائے تو کسی کولگ نہ جائے ہے احتیاطی سے بہت سے لوگ لقمہ اجل سے ہیں۔

چاتو، چھری وغیرہ اشیاء میں بھی بہی ضابطہ ہے کہ چاتو وغیرہ یا تو بند کر کے دیا جائے یا زمین وغیرہ پر رکھ کر رکھ کر دوسرااٹھا لے، اسی طرح کسی کے اوپر چائے، پانی، شربت وغیرہ بھی نہیں دینا چاہئے ازاں جملہ ریبھی ہے کہ کتاب وغیرہ اہم اشیاء کے اوپر پانی یا چائے وغیرہ مائع چیزیں ہرگز نہیں دینا چاہئے ممکن ہے کہ ایک قطرہ بھی گر جائے کپڑے خراب ہوجائیں گے اور اگر کوئی مصنف ہوتو اس کی محنت بھی ضائع ہوجائے گی کہ لکھا ہوا مضمون دوبارہ لکھنا انتہائی مشکل کام ہوتا ہے۔

غرض تکلیف اور ضرر کے جملہ امور سے بچنا چاہئے، حضرت تھا نوی پر لیٹے ہیں: '' چاتو یا تینجی یا سوئی یا کسی اور چیز سے مت کھیا وشاید غفلت سے کہیں لگ جائے، جہاں اور آ دمی بھی بیٹے ہوں وہاں بیٹے کرمت تھوکو، ناک مت صاف کرو، اگر ضرورت ہوتو ایک کنار سے پر جا کر فراغت کرآؤ۔ جب کسی کے ہاتھ میں کوئی چیز دینا ہوتا وقتیکہ وہ دو مرا آ دمی اس کواچھی طرح سنجال نہ لے اپنے ہاتھ سے مت چھوڑ و، بعض دفعہ یوں ہی بچ میں گر کر نقصان ہوجا تا ہے''۔ (حصہ 10 بعض با تیں سلیقہ اور آ رام کی) مند کیا ہے ہاتھ سے مت چھوڑ و، بعض دفعہ یوں ہی بچ میں گر کر نقصان ہوجا تا ہے''۔ (حصہ 10 بعض با تیں سلیقہ اور آ رام کی) مند کی بحث نے بہتھ سے مت جھوڑ و، بعض دفعہ یوں ہی بچ میں گر کر نقصان ہوجا تا ہے''۔ (حصہ 10 بعض با تیں سلیقہ اور آ رام کی) مند کی بحث نے بہت میں میں میں ہو جا تا ہے' کوئکہ رفع میں خالد کا کوئی متا بع نہیں ، مگر مسلم شریف (حدیث 2616) میں ایو ب ختیائی سے ابن عینیہ کی روایت ہے ، وہ تھی اس حدیث میں ہے، ہاں ایوب کے شاگر حماد بن ذید میں سے مہاں ایوب کے شاگر حماد بن ذید میں اس حدیث میں ہے، ہاں ایوب کے شاگر حماد بن ذید

اس کومرفوع نہیں کرتے ،مگر جب خالد حذاء کے متابع ہیں اور ان کی روایت منلم میں ہے تو حدیث کا مرفوع ہونا اصح ہے۔

# بَابُالنَّهُي عَنْ تَعَاطِى السَّيْفِ مَسْلُوْلًا

# باب۵: سونتی ہوئی تلوار دینے کی ممانعت

(٢٠٨٩) نَهٰى رَسُولُ اللهِ ﷺ أَنْ يُتَعَاطَى السَّيْفُ مَسْلُولًا.

توکنچننه: حضرت جابر والتي بيان كرتے ہيں نبي اكرم مُلِفَظِيَّا نے اس بات سے منع كيا ہے بيام تلواد كے ساتھ ايك دوسرے كے سائے آيا ہوں كے آيا

تشریع: اگر کی کوچری، چاقو، تیر، پریکان یا تلواروغیره دینی پڑتے توبیہ چیزیں کھلی اور ونتی ہوئی نہیں دینی چاہئیں بلکہ چاقو بند کر کے، تلوار میان میں رکھ کر کے یا پھل اپنی طرف اور دستہ دوسرے کی طرف کر کے دینا چاہئے تا کہ فطعی سے لگ نہ جائے اور فتنہ نہ بن جائے۔
میان میں رکھ کر کے یا پھل اپنی طرف اور دستہ دوسرے کی طرف کر کے دینا چاہئے تا کہ فطعی سے لگ نہ جائے اور وہ حضرت جابر میں اور عبداللہ
میں ابوالز بیر سے اور وہ حضرت جابر سے او وہ حضرت بنہ جہنی ٹی آٹی سے روایت کرتے ہیں۔ امام تر مذی را پھیا نے پہلی سند کو اصح
قرار دیا کیونکہ ابن لہ بعد راوی ہیں۔

# بَابُمَنْ صَلَّى الصُّبُحَ فَهُوَفِي ذِمَّةِ اللَّهِ عَزَّوَجَلَّ

# باب ۲:جس نے فجر کی نماز پڑھی وہ اللہ کی گارنٹی میں ہے

(٢٠٩٠) مَنْ صَلَّى الصُّبُحَ فَهُوَ فِي ۚ ذِمَّةِ اللَّهِ فَلَا (يُنْبِعَنَّكُمْ) اللهُ بِشَيْئِ مِّن ذِمَّتِهِ.

تَرَجِّخِيكَبُر: حضرت ابو ہریرہ وُٹائٹی نبی اکرم مَطِلِّنَظِیَّ کا فرمان نقل کرتے ہیں جو شخص شبح کی نماز ادا کرے وہ اللہ تعالیٰ کی پناہ میں ہوتا ہے تو اللہ تعالیٰ تم سے اپنی پناہ کے بارے میں کوئی حساب نہ لے ( یعنی تم اس کا خیال رکھو )۔

تشریعے: اس حدیث سے معلوم ہوا کہ جس طرح مسلمان کوکلہ تو حید پڑھنے سے امان حاصل ہوتی ہے ای طرح جزوی اعمال سے بھی خصوصی حفاظت ملتی ہے بس جو شخص اس آدمی سے تعرف خصوصی حفاظت و امان ملتی ہے بس جو شخص اس آدمی سے تعرف کرے گا خواہ اس کی جان و مال کے اعتبار سے ہو یا عزت و آبرو کے حوالے سے ، تو اس سے قیامت کے دن انتقام لیا جائے گا، یہاں ایک خفیہ تشبیہ ہے وہ یہ کہ جس طرح ایک شخص کسی سردار کی بناہ حاصل کرتا ہے یا جیسے آج کل لوگ کسی ملک سے سیاسی بناہ لیتے ہیں تو وہ شخص اس سردار اور اس سیاسی بناہ دینے والے ملک کی حفاظت میں ہوتا ہے، وہ اس کے جان و مال وغیرہ کے ذمہ دار ہوتے ہیں، پھراگر کوئی دوسر شخص اسے نقصان پہنچا تا ہے تو اس کی گرفت ہوتی ہے، اس طرح اللہ تبارک و تعالیٰ نمازی کو بناہ دیتا ہے، حدیث میں ارشاد فرما یا کہ اس کو نقصان پہنچا نے کی صورت میں اللہ ضرر پہنچا نے والے کے در بے آزار ہوجا تا ہے لہذا تم اللہ کی امان اور عہد کو مست تو ڑو۔

تنبیه: بعض شارحین نے "یتبعنکھ" کومزیدسے بتاتے ہوئے تا کومشدد لکھا ہے مگر حضرت گنگوہی براٹیٹیا نے الکوکب الدری میں تصریح فرمائی ہے کہ یہ مجرد سے ہے لہذا تاء کوساکن پڑھا جائے گا اور تابع ہونے کا مطلب مطالبہ کرنا ہے چنانچ مسلم (صحیح مسلم کتاب المساجد حدیث: 261) کی روایت میں "فلایطلب کھ" کے الفاظ ہیں۔ آیت کریمہ میں ہے:

﴿ ثُمَّ لَا تَجِدُ وَا لَكُمْ عَلَيْنَا بِهِ تَلِينَعًا ۞ ﴾ ( بن اسرائل: ٢٩)

لغوی تحقیق: لایتبعن کھر کومجرد سے بھی پڑھ سکتے ہیں اور مزید سے بھی، تبع الشئی، واتبعه کے معنی ہیں: پیچے جلنا، پیچے پڑنا، یعنی الله تعالیٰ انقام لینے کے لئے ہرگزتمهارا پیچھانہ کریں۔

### بَابُفِىلُزُوْمِ الْجَمَاعَةِ

### بابے: جماعت کےساتھ لگار ہنآ

(٢٠٩١) خطَبَتَا عُرُبِالْجَابِيةِ فَقَالَ يَاآيُّهَا النَّاسُ إِنَّ فَهُتُ فِينَكُمْ كَمَقَامِ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ فِينَا فَقَالَ أُوصِيكُمْ بِأَصْعَانِ ثُمَّ النَّانِي يَلُو مَهُ وَلَا يُسْتَخَلُفُ وَيَشْهَلَ الشَّاهِ لُو وَلاَ يُسْتَخُلُفُ وَيَشْهَلَ الشَّاهِ لُو وَلاَ يَسْتَشْهِلُ الْرَّكُ يُ اللَّهُ يَعَلَى الشَّيْطَانَ عَلَيْكُمْ بِالْجَهَاعَةِ وَإِيَّا كُمْ وَالْفُرْقَةَ فَإِنَّ الشَّيْطَانَ مَعَ الْالاَ يَعْلَى اللَّهُ يُعَلَى الشَّيْطَانَ مَعَ الْوَاحِدِ وَهُو مِنَ الْإِثْنَيْنِ اَبُعَلُ مَنْ ارَادَ بُعُبُوحَةَ الْجَنَّةِ فَلْيَلْزَمِ الْجَهَاعَةَ مَنْ سَرَّ ثَهُ حَسَنَتُهُ وَسَائَتُهُ سَيِّمَتُهُ الْوَاحِدِ وَهُو مِنَ الْإِثْنَانِ اَبُعَلُ مَنْ ارَادَ بُعُبُوحَةَ الْجَنَّةِ فَلْيَلْزَمِ الْجَهَاعَةَ مَنْ سَرَّ ثَهُ حَسَنَتُهُ وَسَائَتُهُ سَيِّمَتُهُ فَلْ اللَّهُ مِنْ الْمُؤْمِنُ.

توجیجی بنہ: حضرت ابن عمر نظافی بیان کرتے ہیں حضرت عمر نظافی نے جابیہ کے مقام پر ارشا دفر مایا: اے لوگو میں تمہارے درمیان کھڑا ہوا
ہوں اس طرح جس طرح نبی اکرم مُلِظَّ ہمارے درمیان کھڑے ہوئے تھے آپ نے ارشاد فر مایا تمہیں ساتھیوں کے بارے میں
تلقین کرتا ہوں پھران کے بعد میں آنے والوں کے بارے میں پھران کے بعد آنے والوں کے لیے اس کے بعد جھوٹ رواح پکڑ
جائے گا یہاں تک کہ ایک آدمی قشم اٹھا لے گا حالانکہ اس سے قشم نہیں لی گئی ہوگی ایک گواہ گواہی دے گالیکن اس سے گواہی طلب
نہیں کی گئی ہوگی خبر دار کوئی شخص کسی عورت کے ساتھ تنہا نہ رہے ورنہ ان کے ساتھ تیسرا شیطان ہوگا تم جماعت کے ساتھ رہنا اور
علیحدگی سے بچنا کیونکہ شیطان ایک شخص کے ساتھ ہوتا ہے اور دوآ دمیوں سے وہ زیادہ دور ہوتا ہے جو شخص جنت کے وسط میں رہنا
چاہتا ہووہ جماعت کے ساتھ رہے جس شخص کوئیکی اچھی گئی ہواور برائی بری گئی ہودہ مؤمن ہے۔

(٢٠٩٢) يَكُاللَّهِ مَعَ الْجَهَاعَةِ.

تَوْجِيَكُنِهِ: حضرت ابن عباس نظائمًا بيان كرتے ہيں نبي اكرم مَلِّفْظَةً نے فرما يا الله تعالیٰ كا دست رحمت جماعت پر ہوتا ہے۔

(٢٠٩٣) إِنَّ اللَّهَ لَا يَجْمَعُ أُمَّتِي ٓ أَوْقَالَ أُمَّةً مُحَمَّى إِلَيْ عَلَى ضَلَالَةٍ وَّيَدُ اللَّهِ مَعَ الْجَمَاعَةِ وَمَنَ اشَنَّ شَنَّ الْ النَّادِ.

تَوَجِّجَنَّهِ: حضرت ابن عمر تناشمٰ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مِطِّفْظَةً نے فرما یا اللہ تعالیٰ میری امت کوا کٹھانہیں کرے گا (راوی کوشک ہے یا

شاید بیالفاظ ہیں) حضرت محمد مَطَّلِقَطِیَّ کی امت کو گمراہی پر اکٹھانہیں کرے گااللہ تعالیٰ کی رحمت جماعت پرہے جو شخص اس سے الگ ہوادہ الگ ہوکر جہنم کی طرف چلا گیا۔

تشریح: فتوں سے حفاظت کا ایک ذریعہ اجماعیت اور اجماعیت کے ساتھ لگار بہنا ہے، اتحاد و انفاق میں جو توت ہے وہ تشت و
افتر اق میں نہیں، چند کمزور باہم مل کر قوی ہوجاتے ہیں اور مضبوط پہلوان تنہا پچھاڑ دیا جاتا ہے، بچپن میں بیوا قعہ آپ حضرات نے
پڑھا ہوگا کہ جب ایک شخص کی موت کا وقت آیا تو اس نے اپنے دس بیٹوں کو بلایا اور ان کو ایک ایک چھڑی دی اور کہا: اسے توڑ دو،
سب نے توڑ دی، پھر اس نے ویلی ہی دس چھریاں منگوا کیں اور ان کو جمع کر کے باندھ دیا، پھر ہرایک سے توڑنے کے لئے کہا تو کوئی
سب نے توڑ دی، پھر اس نے ویلی ہی دس چھریاں منگوا کیں اور ان کو جمع کر کے باندھ دیا، پھر ہرایک سے توڑنے کے لئے کہا تو کوئی
سب نے توڑ دی، پھر اس نے ویلی ہی دس چھریاں منگوا کیں اور ان کو جمع کر کے باندھ دیا، پھر ہرایک سے توڑنے کے لئے کہا تو کوئی
سب نے توڑ دی، پھر اس نے ویلی ہی دس چھریاں منگوا کیں اور ان کو جمع کر کے باندھ دیا، پھر ہرایک سے توڑنے کے لئے کہا تو کوئی دین کو سب اندھ مور کے اندی کوئی اللہ کے دین کوسب انتھے ہوگر۔
کی ری کو، یعنی اللہ کے دین کوسب انتھے ہوگر۔

لغوى تحقیق: "بالجابیة" جابیشام میں دمش کی ایک بستی کانام ہے۔قوله "باصحابی" ای باطاعتهم والهراد الوالامر۔ قوله "ای یظهر وینتشر" یعنی پھیل جائے گا اور عام ہو جائے گا۔ قوله "بیخلف ولایستحلف ویشهدو لایستشهد)" ہر دوجملوں میں اولین صیغ معروف کے ہیں اور آخرین مجهول کے۔قوله "بیبوحة" بضحد البائین، درمیان کو کہتے ہیں، جنت کے درمیان سے مراد وسعت اور کشادگی ہے یعنی جو جنت میں اچھے اور کشادہ مقام کو پند کرتا ہو۔

تشریعے: اس ارشاد پاک میں متعدد احکام بیان ہوئے ہیں تا ہم امام ترمذی راٹیلیئے نے باب صرف ایک حکم یعنی لزوم الجماعت کے لئے باندھاہے، لہذا یہاں پہلے خمنی احکام کوقلم بند کیا جا تا ہے، پھراصل مسئلہ کی طرف آتے ہیں:

ال صدیث سے پہلاتھم بہ ثابت ہوا کہ آپ مَرِالْتُنَا اُلَّا ہِ عَرام اور ولاۃ مقرر فرمائے سے ان کی اطاعت باتی صحابہ وہ ان کی الناعت باتی صحابہ وہ ان کے کا طب صحابہ کرام وہ ان کے کیا گیا کہ ''اوصیکم باصحابی'' تو لامحالہ مراد امراء ہیں، ای طرح تابعین اور پھر تع تابعین میں سے جو ولاۃ ہوئے ان کی اطاعت بھی لازمی ہوئی۔ ہاں یہ ہوسکتا ہے کہ صحابہ کرام وہ ان کی طب ہول مگریہ تھم ان کے ساتھ مخصوص نہ ہو بلکہ آئندہ امت کے لئے ایک ضابطہ بیان کرنا مراد ہوکہ میر سے صحابہ وہ ان کی پیروی کرو جو تھم ان سے نہ ملے تو پھر تابعین اور تع تابعین کی پیروی کرو، ائمہ جہتدین ہوئی آئی کی پیروی و اطاعت بھی اس مدیث کی مراد میں شامل ہوگی۔

فَائِكُ : تین زمانے خیرالقرون (بہترین زمانے) ہیں، صحابہ کا زمانہ پھر تابعین کا زمانہ ، پھر تبع تابعین کا زمانہ ، اس کے بعد کوئی خیر نہیں ، اور بیز مانے طول وعرض میں ایک ساتھ چلتے ہیں ، نبی مِنَّا اَسْتَکُمْ آ کی حیات مبارکہ میں جن مسلمانوں نے بحالت ایمان نبی مِنَّا اَسْتَکُمْ آ کی زیارت نہیں کہ تھی ، مدینہ منورہ سے جو دور رہتے ہتے ان میں کا زیارت کی تھی وہ صحابہ ہے ، مگر سب مسلمانوں نے نبی مِنَّا اَسْتَکُمْ آ کی زیارت نصیب نہیں ہوئی تھی ، پھر ان کے قبیلہ میں کوئی صحابی کسی ضرورت سے گیا اور اس بستی والوں نے صحابی کی زیارت کی تو وہ تابعی ہوگئے ، پھر جن مسلمانوں نے ان تابعین کو دیکھا وہ تبع تابعی ہوئے اور جنہوں نے تابعی کو بھی نہیں دیکھا وہ جو تھے قرن کے لوگ ہوئے جس میں کوئی بھلائی نہیں۔

اس طرح نبی مَرْافِظَةً کی وفات کے بعد من 110 ہجری تک صحابہ حیات رہے، اس زمانہ میں ان کے ساتھ تابعین، تبع تابعین اور بعد کےلوگ بھی تھے، پھرس 110 ہجری کے بعد تابعین، تبع تابعین اور ان کے بعد کےلوگ تھے، پس ایسانہیں سمجھنا عاہئے کہ بیہ تینوں قرن آ گے پیچیے ہیں، بلکہ زمین کی پہنائی میں اور زمانہ کی درازی میں یہ چاروں قرن طرح تابعین اور تبع تابعین کے ساتھ بھی۔ ومراحكم يمعلوم بواكمتن زمانے مشهود لها بالخيريت بين ان كے بعد جموث اور فراڈ شائع بوجائے گا، پھر حديث جریل کوسامنے رکھتے ہوئے کہا جائے گا کہ سے عیب بن جائے گا اور جھوٹ خوبی کیونکہ حدیث جبریل کے متعلق ابن رجب حنبلی رحمه الله نے بہی لکھا کہ آپ مَلِّ الْفَصِّحَةِ نے جوعلامات قیامت کی بتلائی ہیں ان کا خلاصہ یہ ہے کہ قلب الامور والحقائق ہوجائے گا چنانچہ آج ایبا ہی ہوا ہے کہ جو آ دمی سچ بولتا ہے لوگ اس سے سادہ لیعنی بے وقوف سجھتے ہیں اور سب سے زیادہ ہوشیار وہ سمجھا جاتا ہے جوزیادہ مکارہو قسم نہیں کھلائے گاتب بھی قسم کھائیں گے اور گواہی دینے کا جذبدا تنابڑھ جائے گا کہ گواہی کا مطالبہ نہیں کیا جائے گا تب بھی وہ آگے بڑھ کر گواہیاں ویں گے۔اس مسکدے لئے آگے ابواب الفتن میں مستقل "باب ماجاء فی القرن الثألث "آراب-

③ الا! لا يخلون رجل بأمراة الاكان ثالثهما الشيطان:

تریج پنہ: "سنو! ہرگز تنہانہ ہوکوئی آ دمی کسی عورت کے ساتھ مگران دونوں کا تیسرا شیطان ہے۔"

یعنی وہ بینہ سمجھے کہ ہم دو ہیں، وہاں تیسرا شیطان ضرور موجود ہوتا ہے اور وہ آگ لگانے میں دینہیں کرتا، اس لئے سدباب کے لتے فرمایا کہ بس ایسے مواقع میں مبتلا ہونے سے پہلے ہی خود کو بچالیا جائے لینی خلوت سے بیج ، اس لئے اللہ عز وجل نے ارشاد فرمايا ﴿ وَ لاَ تَقُورُ بُواالِزِنَّ ﴾ (الاسراء:٣٢) قريب جانا اسباب زناسي كزرنا بـ يمسكدرضاع مين ' كو اهية الدخول على المغيبات "سي كزرام-

﴿ وَهَاكُمُ: من سرته حسنته وساءته سيئته فذلكم المؤمن.

تَرْجِهَا بَهِ: "جس کواپنی نیکی سے خوشی ہواورا پنی برائی سے تکلیف ہو، وہ مومن ہے۔"

بدایک سوٹی ہے،جس سے آدمی اپنے بارے میں فیصلہ کرسکتا ہے کہ اس مین ایمان ہے یانہیں؟ بوں ہر شخص خود کومؤمن کہتا ہے گرایمان کی حقیقت ہمارے اندر ہے یانہیں؟ وہ اس کسوٹی سے معلوم ہوگی ۔ کیونکہ جب ایمان ہوگا تو نیکی کی قدر ہوگی اور قابل قدر چیز کے حصول سے خوشی ہوتی ہے اور بدی و گناہ سے ڈر ہوگا کیونکہ اس کا انجام برا ہوتا ہے مگر ایمان نہ ہونے یا ناقص ہونے کی صورت میں اسے نیکی کا خاطر خواہ فائدہ اور گناہ کا نقصان ملحوظ خاطر نہ ہوگا اس لئے کوئی فرق نہیں پڑے گا چنانچہ آ گے ترندی میں آ جائے گا کہموئن اپنا گناہ ایبا دیکھتا ہے جیسے وہ پہاڑ کے دامن میں گزرر ہا ہواور وہ اس پر گرنے والا ہوجبکہ منافق وغیرہ کے لئے گناہ کی حیثیت اتنی ہے جیسے کھی ناک پر بیٹھ گئی اور اسے ہاتھ کے اشارے سے اڑا دیا۔

 عليكم بالجماعة، واياكم والفرقة فأن الشيطان مع الواحد هو من الاثنين أبعد. تَوْجِيْهَكُبُرُ: "اجتماعيت كولازم بكِرُو،اورافتراق ہے بچو، كيونكه شيطان ايك كےساتھ ہوتا ہےاوروہ دو سے زيادہ دُور ہوتا ہے۔" لینی شیطان تنها کوجتنا ضرر پہنچا سکتا ہے دوکوا تنا ضررنہیں بہنچا سکتا، اور جتنا دوکو پہنچا سکتا ہے تین کوا تنانہیں پہنچا سکتا، پس زیادہ

سے زیادہ اجماعیت پیدا کرنے کی کوشش کرو۔

من اراد بحبوحة الجنة، فليلزم الجماعة.

ترجیجنب: "جوشخص جنت کے وسط میں جگہ چاہتا ہے اُسے چاہئے کہ وہ اجتماعیت کولازم پکڑے۔"

اجھاعیت کے ساتھ جودینی کام انجام پاتے ہیں وہ انفرادیت کے ساتھ انجام نہیں پاسکتے ، ای لئے باجماعت نماز پڑھنے کی بہت زیادہ تاکید آئی ہے۔

اس باب کامقصودی مسکلہ کزوم الجماعت ہے، اگر کوئی جماعت سے الگ ہوجاتا ہے تو وہ شیطان کا اس طرح شکار ہوجاتا ہے جیے رپوڑ سے علیحدہ بکری بھیٹر یا کا۔

**جواب:** اقوال قابل ذکر ہیں، وہ یہاں پیش کئے جارہے ہیں۔

پہلاقول: یہ ہے کہ مرادا جماع امت ہے، باب کی اگلی روایت ہے اس کی تائید ہوتی ہے یعنی جب امت اجابت کی غالب اکثریت کسی قول یاعمل پر متفق ہوتو اسے چھوڑ کر الگ راستہ اختیار کرنا جائز نہ ہوگا،

دومرامطلب: بدہے کہ مراد صحابہ کرام ٹی گٹنے ہیں بعنی اس کا راستہ اختیار کیا جائے۔

تیراقول: یہ ہے کہ مراد ہرزمانے کے اہل علم وصلحاء ہیں اور قرآن میں ﴿ وَ کُونُواْ مَعَ الصّٰدِ قِیْنَ ﴿ وَ الوّبِ ١١٩) کے رمز ہے بھی اس کی تائید معلوم ہوتی ہے، عارضہ میں ہے کہ عبداللہ بن مبارک رحمہ اللہ ہے سوال ہوا تو انہوں نے فرما یا کہ ابو بکر وعمر تو اُتین سائل نے کہا کہ وہ تو انتقال کر بچے ہیں آپ نے فرما یا فلاں وفلاں ( لیعن صلحاء کے نام لئے ) پھر سوال ہوا کہ وہ بھی زندہ نہیں رہے: "فقال ابو حمز ق السکری جماعت ہے اور میں اس کے عبداللہ بن مبارک والٹھیا کا مطلب سے ہے کہ جہاں اور جس میں ارکان دین جمع ہوں گے بس وہی جماعت ہے اور میرامام عادل ہے یا پھر عالم شخص ہے گو وہ تنہا ہو کیونکہ

بدا الاسلام غريبًا وسيعود غريبًا وجماعته العلم والعداله. (مندام من 657، 5: احد 3775)
"اسلام كى ابتداء كمزورلوگوں سے بوئى اور عنقريب بيان كى طرف لوئے گا اور اس كى جماعت الل علم بين اور عادل امام"
چوهت قول: اس سلسله بين بيه به كه مراد خلفاء وامراء بين چنانچه ابن العربي ولائيًا عادضه بين عليكم بالجهاعة "كے بعد لكھتے بين:
الشانى اذا اجتبعوا على امام فلا تحل منازعته ولا خلعه وهذاليس على العبوم بل لو عقد به بعضهم لجازولم يحل لاحدان يعارض.

" دوسری بات میہ ہے کہ جب لوگ کسی امام پر جمع ہوجا نمیں تو کسی کے لئے اس سے جھٹڑا کرنا اور خلعت کا اُتار نا جائز نہیں اور میہ عوم نہیں ہے بلکہ اگر پچھلوگ بھی بیعت کرلیں تو کسی کے لئے اس سے معارضہ و جدال کرنا درست نہیں ہے۔" لیکن میر تھم اس وقت تو اتفاقی ہے جب امام تھم شرعی کے مطابق اور نیک وصالح شخص ہولیکن اگروہ فاسق یا جائز ہوتو اس میں فی بیعة النبی صلی الله علیه وسلم"من ابواب السیر کے تحت گزرا ہے۔جمہور کے نزدیک پربھی خروج جائز نہیں یا کم از کم واجب نہیں، ہاں خلاف شرع تھم کی تعمیل نہیں کی جائے گی۔

اگر طوائف الملوکی کا دور آ جائے جیسے ؤج کل اس کے آثار نمودار مورہے ہیں اور ہر آ دمی یا ہر گروپ اپنی ڈیڑھ اینٹ کی مسجد بنا لے تو پھر کیا ہونا چاہئے؟ اس کا جواب بیہ ہے واللہ اعلم ، کہ حتیٰ الا مکان جماعت کے ساتھ رہنے کی کوشش جاری رکھے مگرتمام راستے مسدود ہونے کی صورت میں پھرعلیحد گی اختیار کر کے میسو ہوجائے جیسا کہ بخاری شریف کی ایک طویل روایت میں ہے:

قلت فأن لم يكن لهم جماعة ولاامام قال فاعتزل تلك الفرق كلها ولوان تعض باصل الشجرة حتى يدرك الموت و انت على ذالك (بخارى ص:٥٠٩ ، ج١ ، باب علامات النبوه في الاسلام)

" میں نے کہااگر جماعت اورامام نہ ہوفر مایا تو ان فرقوں سے جدارہ اگر چہ درخت کی جڑ میں بھی گھسنا پڑے تو اسی پر قائم رہ يهال تك كموت آجائے."

عزلت اورتنهائی اختیار کرنے کے مکم کے لئے دیکھئے تشریحات ص 421، ج4"باب ماجاء فی النهی عن التبتل" مگر پھر بھی صحبت صالح تلاش کرتارہے۔

ملحوظے، بیحدیث فی نفسہ حسن صحیح ہے مگراس کی یہاں جو سند ہے اس میں النضر بن اساعیل ابوالمغیر ہمضبوط راوی نہیں، اس لئے اس سند سے میرحدیث ضعیف ہے اور بیرحدیث مشدرک حاکم اور سیح ابن حبان میں ہے۔

لعنات: قوله "ومن شذه شالى النار" (جو جماعت سے الگ ہوا وہ جہنم میں داخل ہوگیا) پہلامعروف اور دوسرا مجہول کا صیغہ ہے جبکہ دال دونوں میں مشدد ہے، شذوذ کے معنی الگ تھلگ ہونے کے ہیں۔ قولہ "یں الله" متثابہات میں سے ہے، مراد نھرت و مدد ہے یعنی جماعت پر اللہ کی رحمت ہوتی ہے اور شیطان ان سے دور رہتا ہے، تا ہم ثانی یعنی شُذ بعض طرق میں معروف بھی

وان لمديكن لفظه صحيحًا فأن معنالا صحيح جداً. "اگرچاس كالفاظ صحي نبين اس كمعنى بهت التح بين." اجماع کی اقسام اور ان کے الگ الگ احکام مطولات میں دیکھے جاسکتے ہیں، بہر حال اس حدیث سے صاف معلوم ہوا کہ جماعت کوترک کرنے والاخض قیامت کے روز اہل جنت کی جماعت سے الگ کر کے جہنم میں پھینکا جائے گا، بنابریں ہرآ دمی پر لا زم ہوجا تاہے کہ وہ امت کے سواداعظم کے

تشریح: اس حدیث میں تین مضمون ہیں: بہدامضمون: اُمت کسی گراہی پر متفق ہوجائے یہ بات نامکن ہے، الله تعالیٰ اپنے حبیب مِنْ النَّهِ كَامت كى اس سے حفاظت فرماتے ہیں، اى لئے اجماع امت جمت ہے، اجماع كى جمیت سورة النساء كى آیت 115 سے بھی ثابت ہے، اور بہت می احادیث بھی اس پر دلالت کرتی ہیں ان میں سے ایک حدیث یہ ہے اس حدیث سے اجماع کی معصوميت عن الضلالت بهي معلوم ہو كي۔

والمرادا جماع العلماء منهم ولاعبرة بأجماع العوامرو في اضافة الامة الى اسمه الشريف اشارة

ان هذه الامة هي التي امتاز بهذه الفضيلة من بين سائر الامم.

"ان کے علاء کا اجماع مراد ہے عوام کا کوئی اعتبار نہیں امت کی شرافت کی طرف نسبت کرنے سے اشارہ اس بات کی طرف ہے کہ اس امت کوتمام اُمتوں کے درمیان فضیلت حاصل ہے۔"

اوراس مسئلہ میں غیر مقلدین اختلاف کرتے ہیں، ان کے نز دیک امت کا جماع جت نہیں، مگر وہ عام طور پر صاف انکار نہیں کرتے بلکہ کہتے ہیں:قطعی اجماع ججت ہے،ظنی اجماع جحت نہیں لینی جواجماع اخبار آ حاد سے منقول ہو دہ جحت نہیں،ای کو کہتے ہیں:'' ناچنانہیں آنگن ٹیڑھا'' آخرا جماع قطعی کیسے بنے گا؟ کیااس کا تذکرہ قر آن کریم میں ہوگا اورجب اخبارآ حاد ججت ہیں جومفید ظن ہیں تو پھروہ اجماع جوحدیثوں ہی کی طرح منقول ہو، کیوں جست نہیں! (اجماع کی جمیت پرمزید کلام مقدمہ میں گزر چکاہے) ووسسرامضمون: الله كا ہاتھ جماعت پر ہے اور باب كے آخرى جديث ميں على كے بجائے مع ہے،مطلب دونوں صورتوں ميں ايك ہے کہ اللہ کی نصرت، حمایت اور مدد جماعت کے شامل حال رہتی ہے، پس جو بندہ جماعت کے ساتھ رہے گا وہ اللہ تعالیٰ کی مدد سے

تنیسسرامضمون: اور جو جماعت سے علیحدہ ہوا لینی اہل السنہ والجماعہ سے جدا پڑا اور کسی گمراہ فرقے کے ساتھ ہو گیا وہ دوزخ کی طرف علیحدہ ہوا یعنی وہی تنہا جہنم میں جائے گا۔ یہ جی ممکن ہے کہ جنتیوں سے علیحدہ کئے جانے کے ساتھ وہ جہنم میں بھی تنہا رکھا جائے جییا کہ حدیث مبارک کے الفاظ کے ظاہر سے معلوم ہوتا ہے ، اس طرح مصیبت ڈبل ہوجائے گی دوزخی ہونا اور تنہائی کی زندگی بسر كرنابه والعياذ بالله

سسند: اس مدیث کی سند کا ایک راوی سلیمان المدینی ضعیف ہے لیکن باب کی آخری حدیث کی سند سیح ہے، اس کے تمام راوی ثقہ ہیں اور مصری نسخہ میں حسن غریب ہے، علاوہ ازیں اس روایت کے متعدد شواہد ہیں، اس لئے بیرروایت سیجے ہے۔غیر مقلدین چونکہ اجماع کو جحت نہیں مانتے اس لئے وہ اس روایت میں طرح طرح سے کیڑے نکالتے ہیں۔

### بَابُمَاجَآءَفِى نُزُوۡلِ الۡعَذَابِ اِذَالَمُ يُغَيِّرِ الۡمُنْكَرُ

### باب ۸: منکر کومٹایا نہ جائے تو عذاب آئے گا

(٢٠٩٣) أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّكُمْ تَقُرَؤُنَ هٰنِهِ الْآيَةَ ﴿ يَالَيُّهَا الَّذِينَ امْنُوا عَلَيْكُمْ أَنْفُسَكُمْ ۗ لَا يَضُرُّكُمْ مَّنْ ضَلَّ إِذَا اهْتَدَيْتُمْ ﴾ (المائده:١٠٥) وَإِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَيْ يَقُولُ إِنَّ النَّاسَ إِذَا رَاوُ الظَّالِمَ فَلَمْ يَأْخُذُوا عَلَى يَلَّيْهِ أوْشَكَ أَنْ يَعُمَّهُمُ اللهُ بِعِقَابِ مِّنْهُ.

ترکیجی تن بن ابوحازم بیان کرتے ہیں حضرت ابو بکر والٹی نے فرمایا اے لوگوتم نے بیآیت پڑھی ہے اے ایمان والوتم اپنی فکر کرو جو خص گراہ ہو گیا ہو وہ تہہیں کوئی نقصان نہیں پہنچائے گا جبکہ تم ہدایت یا فتہ ہو۔ میں نے نبی اکرم مُطَفِّعَ اَ کو پیفر ماتے ہوئے سنا ہے جب لوگ ظالم شخص کو دیکھیں گے اور اس کے ہاتھ نہیں روکیں گے توعنقریب اللہ تعالیٰ ان سب کواینے عذاب میں مبتلا کردے گا۔

تشرنیج: دعوت یعنی لوگوں کواللہ کے دین کی طرف بلا نا فرض ہے، پھر دعوت کی دوشمیں ہیں: غیروں کو دعوت دینا اور اپنوں کو دعوت دینا یعنی غیروں کو دین کی طرف بلانا ، اورا پنوں کو دین پر جمانا ، بیدونوں دعوتیں ضروری ہیں ،سور ہُ آل عمران آیت ۱۱۰ میں ہے: ﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ ٱخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُونِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ ﴾ (آل عران:١١٠) ترتیجیکٹہا: "تم لوگ اچھی جماعت ہو جولوگوں کے لئے ظاہر کی گئی ہو،تم نیک کاموں کا حکم دیتے ہواور بری باتوں ہے روكتے ہو،اوراللہ تعالیٰ پرایمان رکھتے ہو۔"

اس آیت میں دونوں دعوتوں کا ذکر ہے ﴿ اُخْدِجَتْ لِلنَّاسِ ﴾ میں غیروں کو دعوت دینے کا ذکر ہے، قر آن کریم النّائیں سے غیروں کا ذکر کرتا ہے اور قاموون ہے آخرتک اپنوں کو دعوت دینے کا اور خود کو ایمان کے نقاضوں پر جمانے کا ذکر ہے۔

پھر جاننا چاہئے کہ پہلی شم کی دعوت سے اگر امت تغافل برتے تو اس پر عذاب کی دھمکی نہیں دی گئی مگر دوسری دعوت میں غفلت برتنے پراحادیث شریفہ میں عذاب کی خبر دی گئی ہےاور اس کی وجہ بیہ ہے کہ امت مسلمہ اگر دین کا صحیح نمونہ بن جائے تو دوسروں کو دعوت خود بخو دینیچ گی اوراگر اپنول میں بگاڑ پیدا ہو جائے اور وہ نام کےمسلمان رہ جائیں تو وہ دوسروں کی دین بیزاری کا سبب بن جائیں گے،ان کواگر دعوت دی بھی جائے گی تو وہ اثر انداز نہیں ہوگی ،اس لئے پہلے محنت اسلامی معاشرہ پر ہونی چاہئے ،ا گلے باب میں اس سلسلہ کی روایات آ رہی ہیں۔

اعست راض: اس طرح توبظاہراس مدیث اور آیت میں تعارض ساہوگیا کہ آیت سے چھوٹ معلوم ہوتی ہے جبکہ مدیث سے از وم معلوم جوتا ہے کہ امر بالمعروف اور نہی عن المنكر بہر صورت لازمى ہے ورنه عذاب يقينى ہے۔سورة المائدة آيت ٥٠١ ہے:

﴿ يَايَتُهَا اتَّذِينَ امَّنُوا عَلَيْكُمْ انفُسكُمْ الايضُوُّكُمْ مِّنْ ضَلَّ إِذَا اهْتَدَيْتُمْ ال

تَرْجَجْتُهُ: "اےایمان والو!تم اپنی فکر کرو جبتم راہ پرچل رہے ہوتو جوشخص گمراہ ہواس سے تبہارا کوئی نقصان نہیں۔" اس آیت کے ظاہر سے سیمجھا جاسکتا ہے کہ ہرانسان اپنے عمل کا ذمددار ہے، اس کواپنی اصلاح کی فکر کرنی چاہئے، دوسرے کچھ بھی کرتے رہیں، اس پردھیان دینے کی ضرورت نہیں، مگریہ بات قرآن کریم اور احادیث شریفہ کی تصریحات کے خلاف ہے، حضرت صدیق اکبر مذالتی نے خطابِ عام میں فرمایا: لوگو! تم بیآیت کریمہ پڑھتے ہواوراس کو بےموقع استعال کرتے ہو،تم سیجھتے ہو کہ امر بالمعروف اور نہی عن المنکر ضروری نہیں ،سنو! میں نے خود نبی مَلِّشَیِّعَ ﷺ سے سنا ہے کہ جب لوگ ظالم کو دیکھیں اور اس کا ہاتھ نہ پکڑیں تو قریب ہے کہ اللہ تعالی مجرم کے ساتھ ان کو بھی عذاب میں مبتلا کر دیں۔

**جواب:** اس کا جواب یہ ہے کہان دونوں کے الگ الگ محامل ہیں اس لئے کوئی تعارض نہیں۔

- ① علامه سيوطي رحمه الله في الانقان مين اس طرح كي تطبيق دى ہے كه اس آيت كاتعلق ابتدائے اسلام سے ہے جبكه حديث كاتعلق قوت اسلامی کے حصول کے زمانے سے ہے، گویا بیمنسوخ یا از قبیل منسا ہے، منسا کا مطلب بیہ ہوتا ہے کہ بھی ایک حکم پرعمل ہو جب حالات اس کےمطابق ہوں اور مجھی دوسرے برعمل ہوجب حالات سازگارنہ ہوں جیسے جہاد کی آیات اور صبر کی تلقین میں
  - "دمن ضل" سے مراد ذمی لوگ ہیں لینی جب مسلمان اپنے دین قائم ہوں تو ذمیوں کی لا دینیت ان کے لئے نقصان دہ نہیں۔
- ③ ''من ضل'' سے مرادیہود ونصاریٰ ہیں۔شرکیہ میں اور آبا وَاجداد کی اندھی تقلید میں مبتلا ہیں اورنفیحت وفہمائش ہے بھی بازنہیں

آتے توتم ان کے میں نہ پرو،ان کی گراہی سے تمہارا کوئی نقصان نہیں، بشرطیکہ تم سیدھی راہ پر چل رہے ہو، اور سیدھی راہ یہی ہے کہ آ دی ایمان وتقویٰ کی زندگی اختیار کرے،خود برائی ہے رے اور دوسروں کورو کنے کی کوشش کرے، پھر بھی لوگ برائی ہے نەركىي تواس كا كوئى نقصان نېيى \_

 اوراگریة یت مسلمان کوبھی عام ہے تواذا اهتدیت حدیث امر بالمعروف اور نہی عن المنکر بھی داخل ہے، مسلمانوں کی اصلاح کی فکراولا ہر خض پرضروری ہے، پھرامکان بھر کوشش کرنے کے بعدا گرلوگ نہ نیس تو وہ ذمہ دارنہیں۔(ابودا دُد حدیث 4341) میں ہے کہ حضرت ابو تعلبہ خشنی و النہ سے علیکم انفسکم کا مطلب بو چھا گیا،آپ والنی نے فرمایا: میں نے اس کا مطلب نى مَلِّالْفَيْكُمُ إِسه يوجِها ب، آپ مُلِالْفَيْ فَي مِلْ مايا:

بلائتمروا بالمعروف، وتناهوا عن المنكر حتى اذاريت شحًا مطاعًا وهووى متبعا و دنيا موثرة واعجاب كل ذى رأى برأيه فعليك بخاصة نفسك، ودع عنك العوام:

تَرْجِيَنَهُما: بلکه ایک دوسرے کو بھلائی کا حکم دو، اور ایک دوسرے کو برائی سے روکو یہاں تک کہ جب تم دیکھوالی بخیلی کوجس کی پیروی کی جارہی ہے، اور الی خواہش کوجس کے بیچھے چلا جارہا ہے، اور الیمی دنیا کو جھے ترجیح دی جارہی ہے اور ہر صاحب رائے اپنی رائے پراتر رہاہے تواسینے آپ کولازم پکڑواورعوام کا خیال چھوڑو۔

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کی محنت کے بعد علیکھ انفسکھ کانمبر ہے۔

ایے میں سابقہ باب میں بخاری شریف کی حدیث پر عمل کا وقت ہوگا کہ "فاعتزل تلك الفرق كلها" الخ (صح جاری من: 1049 ، ج: 2) اس حدیث کی تشریح ان شاء الله متعلقه باب میں آئے گی۔

لغوى تحقيق "اوشك" بفتح الهمزة وسكون الواووفتح الشين بمعنى قارب واسرع: يعن قريب بادرايابهت جلد ہوگا۔

# بَابُهَاجَاءَفِى الْأَهْرِبِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهْيِ عَنِ الْمُنْكَرِ

# باب ٩: امر بالمعروف اورنهي عن المنكر كابيان

(٢٠٩٥) وَالَّذِي نَفْسِي بِيَهِ لَتَأْمُرُنَّ بِالْمَعْرُوفِ وَلَتَنْهَوُنَّ عَنِ الْمُنْكَرِ ٱوْلَيُوشِكَّنَّ اللهُ أَنْ يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عِقَابًامِّنُهُ ثُمَّ تَلُعُونَهُ فَلَا يُسْتَجَابُ لَكُمْ.

تَرْجَهُنْهَا: حضرت حذیفه بن یمان خالتی نبی اکرم سَرِ النظام کا فرمان قل کرتے ہیں اس ذات کی قتم جس کے دست قدرت میں میری جان ہےتم لوگ ضرور نیکی کا تھم دو گے اور برائی ہے رو کو گے ور نہ اللہ تعالیٰ تم پر اپناعذاب نازل کرے گا پھرتم اس سے دعا مانگو گے اوروہ تمہاری دعا قبول نہیں کرے گا۔

(٢٠٩١) وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهٖ لَا تَقُوْمُ السَّاعَةُ حَتَّى تَقْتُلُوا إِمَامَكُمْ وَتَجْتَلِدُوا بِأَسْيَافِكُمْ وَيَرِثَ دُنْيَاكُمْ

### شِرَادُكُمُ.

ترکیجی نب: حضرت حذیفہ بن ممان مظافرہ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطَلِّقَ نے فرمایا اس ذات کی شم جس کے دست قدرت میں میری جان ہے قیامت اس وقت تک قائم نہیں ہوگی جس وقت تک تم اپنے امام کو آنہیں کرو گے اور اپنی تلواروں سے لڑو گے نہیں تمہاری دنیاوی معاملات کے نگران تمہارے بدترین لوگ ہوجا کیں گے۔

(٢٠٩٧) اَنَّهُ ذَكَرَ الْجَيْشَ الَّذِي يُخْسَفُ عِهِمْ فَقَالَتُ أُمُّر سَلَمَةً لَعَلَّ فِيُهِمُ الْمُكُرَّهُ قَالَ إِنَّهُمُ يُبْعَثُونَ عَلَى فِيهِمُ الْمُكُرَّهُ قَالَ إِنَّهُمُ يُبْعَثُونَ عَلَى فِيهِمُ الْمُكُرِّهُ قَالَ إِنَّهُمُ يُبْعَثُونَ عَلَى فِيهِمُ .

توکیجی آئی: حفرت ام سلمہ والتینا نی اکرم مُطِّلِظُیُکَا یا کہ مان نقل کرتی ہیں نبی اکرم مُطِّلِظُیکَا نے اس کشکر کا تذکرہ کیا جے زمین میں دھنسادیا جائے گا تو حضرت اُم سلمہ والٹینا نے عرض کی ہوسکتا ہے ان میں کچھا یسے لوگ ہوں جو مجبوری کے عالم میں آئے ہوں نبی اکرم مَلِلْظُیکَا یَّا نے فرمایا نہیں ان کی نیتوں کےمطابق زندہ کیا جائے گا۔

تشیر ثیع: کہ دعوت کے دو دائرے ہیں: ایک غیروں کو دین کی طرف بلانا، دوسرا: مسلمانوں کے احوال کوسنوارنا اوران کو جملی باتوں کا حکم دینا، اور برائیوں سے روکنا، کیونکہ امت اگر دین کا صحیح نمونہ بن جائے تو دوسرے خود ہی اس سے متاثر ہوں گے اور اگر امت کا حال بھڑ جائے تو ان کو دیکھ کر دوسرے بھی دین سے بدک جائیں گے، اس لئے اصل محنت امر بالمعروف اور نہی عن دالمنکر پر ہونی چاہئے۔، آج بلا مبالغہ ای فیصد مسلمان بس نام کے مسلمان ہیں اور کسی کوفکر نہیں: پھرعذاب نہیں آئے گا تو کیار حمت کے جھونکیں چلیں گے!

آج ہمارادوروہ زمانہ ہے جس میں قیامت کی آمد بہت ہی قریب ہے کہ علامت صغریٰ سب ظاہر ہو پھی ہیں صرف علامات کبریٰ کا آناباقی ہے، ان منکرات میں سب سے خطرناک چیزیں تین ہیں اور یہی تین امریکہ ویورپ کے اصل اہداف ہیں: ﴿ موسیقی عام کرنا۔ ﴿ بِردگی و فحاشی کوفروغ دیسٹ اور ایسے لوگوں کی حوصلہ افزائی کرنا بلکہ عزت افزائی کرنا جو اس کو آ گے بڑھارہ ہیں۔ ﴿ سود کو ضرورت بنانا، ان تینوں میں سے ایک پر بھی قابویا نابطاہر ناممکن لگتا ہے۔

فاع : حفرت شاہ صاحب والنظیر عرف شذی میں فرماتے ہیں کہ امر بالمعروف اور نہی عن المنک رواجب ہے مگر اس کے اثر نہ مونے کے بقین ہوجانے سے ترک جائز ہوجا تا ہے مگر ایسے میں بھی عزیمت یہ ہے کہ اس پر ممل کیا جائے الایہ کہ اذیت یا مفرت کا اندیشہ ہوتو پھر چھوڑ دے۔ اس کے ساتھ باب سابق کو بھی ملح ظار کھنا چاہئے۔

بہرحال اس حدیث میں بطور تضیہ شرطیہ منفصلہ حقیقۃ کے احدالامرین پرحکم لگایا گیا ہے کہ یا تو امر بالمعروف ونہی عن المنکر کرو گیے یا پھرتم پرعذاب آئے گانہ تو میدونوں چیزیں بیک وقت جمع ہوں گی اور نہ ہی رفع ہوں گی بلکہ اگر ایک نہ ہوگی تو دوسری ہوگی۔ حدیث کو بعض شارحین نے سابقہ حدیث کے ساتھ جوڑا ہے کہ دونوں کا ماخذ ایک ہی ہے اور حضرت حذیفہ بن یمان مزالتی واوی علی بذا امام سے مراد حضرت عثان مزالتی ہیں مگر حدیث میں چونکہ دو امرین کا ذکر ہے تل امام اور تسلط اشرار تو پہلا امراس زمانے میں آچکا تھا جبکہ اب دوسرے کی آمد آمد ہے۔

بهرحال اس حدیث کو باب ہذا لانے کی دو وجہ ہیں: ایک بیر کہ جب امر بالمعروف اور نہی عن المنکر معطل ہوگا تو انجام بیہ نکلے گا کہ اشرار غالب آ جائمیں گے، یا مطلب بیہ ہے کہ آ مرون والناہون اچھے لوگ ہیں مگر جو لوگ آخری زمانے میں تخت وسلطنت کے ما لک ہوں گے وہ اچھائی و بھلائی سے محروم ہوں گے کہ وہ تو گنا ہوں کوفر وغ دینے والے ہوں گے نہ کہ منع کرنے والے۔ مستكلمة اگرامر بالمعروف اورنهي عن المنكر پرقدرت مواورظن غالب موكهامرونهي كا فائده موگا تو امور واجبه ميس امرونهي واجب ہیں اور امورمستحبہ میںمستحب اور اگرظن غالب بیہ ہو کہ کوئی فائدہ نہیں ہوگا یا ضرر پہنچنے کا اندیشہ ہوتو امور واجبہ میں بھی امر بالمعروف اور نہی عن السنکر واجب نہیں ، البتہ اگر آ دمی ہمت کر کے اصلاح حال کی کوشش کرے توبڑے تواب کا حقد ار ہوگا۔

لعل فيهمد المنكرة؟ قال: يبعثون على نياتهم (حسن غريب): حفرت أم سلم رئ قان المديرة المنافقة المسلم والمنافقة المسلمة على المنافقة المسلمة المنافقة المسلمة المنافقة المسلمة المنافقة المسلمة المنافقة المسلمة المنافقة المسلمة ا یاک مَثَلِّ النَّامِیُّةَ نِے اس لشکر کا ذکر فرمایا جس کو زمین میں دھنسایا جائے گا پس ام سلمہ ڈاٹٹوریو چھا شایدان میں سے کوئی ایسا بھی ہو جے زبردی شامل کیا گیا ہو؟ آپ مُلِفِی ﷺ نے فرمایان کواپنی اپنی نیتوں کےمطابق ( قبروں ) سے اٹھایا جائے گا۔

تشريع: يعني ايسے لوگ جوشر پيندول اور مفسدين كے ساتھ شامل ہونے پر مجبور كئے جاتے ہيں وہ نہ چاہتے ہوئے بھی تخلف نہيں کر سکتے مثلاً نہ جانے کی صورت میں ان کو نا قابل برداشت تشدد کا نشانہ بنایا جا تا ہے تو ایسے میں اگر چہ قیامت کے دن ان کی نیت معتبر ہوگی یعنی اگروہ واقعی مجبور تھے اور کسی مسلمان یا مجاہد پر گولی چلانانہیں چاہتے تھے اور نہ ہی اپنی بندوق کا رخ عمدأ مسلمانوں کی طرف رکھتے بلکہ حتی الامکان ہوا میں گولیاں چلاتے رہے تو وہنفس شرکت جبری پر ماخوذ نہ ہوں گے تاہم جہاں تک دنیوی عذاب کا تعلق ہے تو وہ سب کوشامل ہوگا۔

قَالِ الله تعالى: ﴿ وَاتَّقُوا فِتْنَةً لَّا تُصِيبُنَّ الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْكُمْ خَاصَّةً عَ .. الآية ﴾ (الانفال:٢٥)

(رواه اليشأمسلم ص: 388 كتاب الفتن بسنن ابن ماجد ابواب الفتن باب 30)

یعنی جب مجرموں کی وجہ سے دنیا میں عذاب آتا ہے تو اس میں بچوں سمیت غیرمجرم بھی لپیٹ دیئے جاتے ہیں مگر آخر حمیں ہر ایک کا حساب کتاب الگ ہوگا۔

حتى تقتلوا امامكمد: سلطان مراد ہے جیسا كدحضرت عثمان والتيء امير المومنين كوتل كيا مگرحضرت عثمان غني والتي كاقل اوراس کے بعد کے واقعات اس حدیث کا مصداق نہیں ، کیونکہ ان کے بعد حضرت علی نظیمہ وارث ہوئے تھے اور وہ نیکوں کے

دوسراقول بہے کہ حضرت مہدی ہے کچھ پہلے امام المسلمین کوامت قل کرے گی۔

يرث دنياً كمد شراركم: ملك ومال دونول يرظالمول كاقبضه وجائع كا-ال روايت كوال باب ع تحت ال لئ ذكركي ا گیا کهاشاره کرنامقصود ہے اس با تکی طرف که فتنه اس وقت واقع ہوگا جب امر بالمعروف اور نہی عن المنکر چھوڑ دیا جائے گا۔ فيز تستبيد: ٢ كدام بالمعروف اور نهى عن المنكركرف والفخير أمت إين : كما قال تعالى:

﴿ كُنْتُكُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ ٱخْرِجَتُ لِلنَّاسِ ﴾ (آل عران:١١٠) هذا حديث حسن اخر جه ابن ماجه.

روایت سے امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کی خاص اہمیت معلوم ہوئی کہ اگر اس ام عظیم کوترک کیا گیا تو لوگوں کا دین اور دنیا

دونوں برباد ہوجائیں گے جب ملک و مال پر اہل فساد کا قبضہ ہوگا پھر عالم میں فساد ہی تھیلے گا اہل دنیا کو اطمینان وسکون تو در کنار اضطراب لاحق رہے گا چنانچہ فی زماننا اس کا مشاہدہ مور ہاہے۔

لعنات: "المعروف" الممراغب رحمه الله المفردات القرآن ميل لكصة بين:

"والمعروف اسم لكل فعل يعرف بالعقل او الشرع حسنه والمنكر ماينكر بهما" قوله"المنكر ،مفردات القرآن مي ب:

"والمنكركلفعل تحكم العقول الصحيحة بقبحه اوتتوقف في استقباحه و استحسانه العقول فتحكم بقبحه الشريعة"

یعنی عقل سلیم جس چیز کوغور وخوض سے مستحن قرار دے اور شریعت اس کا حکم کرے یا کم اجازت دے دے تو وہ معروف ہے اور جو چیزان دونوں کے نزدیک بالکل نئی اور فتیج ہووہ منکر ہے یعنی عقل فقل سے ناشاس۔ یہاں پیکتہ بھی قارئین کے فائدے کے لئے لکھاجاتاہے کہ معروف معرفت سے ہے جوعلم سے اخص ہے:

كها قال الراغب والعرفان ادراك الشئي بتفكرو تدبروهوا خصمن العلمه ويضاده الانكارو يقال: فلان يعرف الله ولايقال يعلم الله ... ويقال: الله يعلم ولا يقال يعرف كذا.

# بَابُهَاجَآءَ فِي تَغْيِيُرِ الْمُنْكَرِبِالْيَدِ اَوْبِاللِّسَانِ اَوْبِالْقَلْبِ

### باب ۱۰: منکر کو ہاتھ سے یا زبان سے یا دل سے رو کنا

(٢٠٩٨) أَوَّلُ مَنْ قَنَّهَمُ الْخُطْبَةَ قَبُلَ الصَّلْوةِ مَرُوانُ فَقَامَر رَجُلٌ فَقَالَ لِمَرُوانَ خَالَفُتَ السُّنَّةَ فَقَالَ يَافُلَانُ تُرِك مَا هُنَالِكَ فَقَالَ آبُوْ سَعِيْدٍ آمًّا هٰنَا فَقَصٰى مَا كَلَيْهِ سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ مَنْ رَآى مُنْكَرًا فَلْيُنْكِرُهُ بِيَدِهٖ وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعُ فَبِلِسَانِهٖ وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعُ فَبِقَلْبِهٖ وَذٰلِكَ أَضْعَفُ الْإِيْمَانِ.

توجیکتہ: طارق بن شہاب بیان کرتے ہیں سب سے پہلے (عیر کے دن) مروان نے نماز سے پہلے خطبہ دینا شروع کیا تو ایک شخض کھڑا ہوااس نے مروان سے کہاتم نے سنت کی خلاف ورزی کی ہے تواس نے جواب دیا اے فلال جس سنت کی تم تلاش میں ہوا سے ترک کردیا گیا ہے توحضرت ابوسعید خدری وٹاٹٹو نے فرمایا جہاں تک کہ پہلے مخص کا تعلق ہے تو اس نے اپنے فرض کوادا کردیا ہے میں نے نبی اکرم مَا النَّهُ کَافِر ماتے ہوئے ساہے جو محص کسی مشکر کو دیکھے وہ اپنے ہاتھ کے ذریعے اسے ختم کرے جواس کی استطاعت نہیں رکھتا وہ اسے منہ کے ذریعے کیے جواس کی بھی استطاعت نہیں رکھتا تو دل میں (اسے براسمجھے ) اور بیا بمان کا سب سے کمزور حصہ ہے۔ تشریعے: پہلے چند فوائد جان لیں: ① امر بالمعروف اور نہی عن المنكر واجب ہیں اور بید دینی خیر خواہی ہے، اور جن لوگول نے ﴿عَلَيْكُمْ ٱنْفُسَكُمْ ﴾ سے عدم وجوب پراستدلال كيا ہے، اى طرح ﴿ وَ لَا تَزِرُ وَاذِرَةٌ وِذَرَ ٱخْدَى ﴾ (الانفال: ١٦٣) تَرُجْجَهُ بُهَ: "كوكَى آ دمی کسی دوسرے کا بو جو نہیں اٹھائے گا۔" سے استدلال کیا اس کا جواب آچکا کہ آیت کا حکم اصلاح حال کی کوشش کے بعد ہے اور بیہ

دوسرے کا بو جھ اٹھانانہیں ہے، بلکہ اپنی ذمہ داری میں کوتا ہی کی سزاہے۔

- اس المعروف اور نہی عن المنکر فرض گفایہ ہیں اگر پچھ لوگ اس کو انجام دہی تو باتی سے یہ فریضہ ساقط ہو جائے گا، ورنہ تمام قادرین گنہگار ہوں گے جیسے کوئی شخص اپنی بیوی کو، اپنی اولا دکو یا اپنے غلام کو معروف میں کو تاہ اور منکر میں دلیر پائے تو اس کی اصلاح فرض ہے اور عام مسلمانوں میں کوتا ہی دیکھے اورواس کا خیال ہو کہ کہنے سے پچھ فائدہ نہیں ہوگا بھی کہنا ضروری ہے، اصلاح فرض ہے اور عام مسلمانوں میں کوتا ہی دیکھے اورواس کا خیال ہو کہ کہنے سے پچھ فائدہ نہیں ہوگا بھی کہنا ضروری ہے، اس فرض ہے اور عام مسلمانوں میں کوتا ہی دیکھے اورواس کا خیال ہو کہ کہنے سے پچھ فائدہ نہیں ہوگا بھی کہنا ہو کہ کہنے سے پچھ فائدہ نہیں کو فائدہ دیے گی۔ " اپ نہیں ہوگا ہے۔ کہنا کو فائدہ دیے گی۔ " پینی نہیں کو فائدہ پہنچتا ہے۔
- اور علاء نے بی بھی بیان کیا ہے کہ بی فریضہ حکام کے ساتھ خاص نہیں بلکہ عام مسلمانوں کو بھی بی فریضہ انجام دینا چاہئے بلکہ صدر اول میں تو عام مسلمان حکام پر بھی نکیر کرتے ہیں، البتہ بیضروری ہے کہ امر بالمعروف و نہی عن المنز کرنے والا مسائل سے واقف ہو، پھر اگر مسئلہ واجبات ظاہرہ کا اور محرمات مشہورہ کا ہے جیسے نماز، روزہ اور زنا اور نثر اب نوشی وغیرہ جن کو سب مسلمان جانے ہیں، پس ان سے رو کئے کی ذمہ داری بھی سب کی ہے اور اگر مسئلہ مجتہد فیہ ہوتو جو اہل علم مسئلہ میں بصیرت رکھتے ہیں انہی کا یہ مقام ہے۔
- اوراس فریضہ کے آ داب میں سے بہ ہے کہ حکمت کا لحاظ کر کے بات کہی جائے ، حضرت امام شافعی رحمہ اللہ نے فرمایا ہے: جس نے اپنے بھائی کو چیکے سے نصیحت کی اس نے اس کے ساتھ خیر خواہی کی اور اس کو سنوار دیا اور جس نے اس کو علائیہ نصیحت کی اس نے اس کورسوا کیا اور اس کوعیب دار کر دیا ، ہاں اگر کوئی منکر عام لوگوں میں پھیلا ہوا ہوتو کسی کا نام لئے بغیر عام لوگوں کے سامنے کئیر کرسکتے ہیں۔

ال حدیث پر ابن رجب حنبی رحمہ اللہ نے شرح المسین (جامع العلوم والکلم فی شرح شمسین حدیث من جوامع الکلم) میں تفصیل سے بحث کی ہے، اس کا خلاصہ ہے کہ امر بالمعروف اور نبی عن المنکر پر عدم قدرت کی صورت میں وجوب بالا تفاق سما قط ہو جا تا ہے تا بم پھر بھی جو شخص اس پر عمل کرے تو وہ عزیمت اور باعث فضیلت ہے کیونکہ معذورین اگر چہ ترک عمل سے گنبگار تو نہیں ہوتے ہیں مگر ان کے مقابلے میں عاملین افضل ہوتے ہیں، اصحاب السبت کو ایک جماعت نے روکا اور دوسری نے وعظ میں تا شرنہ سمجھ کر سکوت اختیار کیا مگر افضل واعظین تھے، عورتیں اگر چہ ماہواری کے ایام میں نماز پڑھنے سے معذور ہوتی ہیں مگر مردوں کے مقابلے میں ان کو بنا بریں نا قصات الدین قرار دیا گیا ہے، پھر عدم استطاعت سے مراد کیا ہے تو وہ لکھے ہیں کہ جے قبل کئے جانے یا مقابلے میں ان کو بنا بریں نا قصات الدین قرار دیا گیا ہے، پھر عدم استطاعت سے مراد کیا ہے تو وہ کھے ہیں کہ جے قبل کئے جانے یا کوڑے گئے یا قید کئے جانے یا مال وغیرہ کا خطرہ لاحق ہوجیے حکام کے متعلق کوئی منکر ہوتو وہ معذور سمجھا جائے گا جبکہ برا بھلا سنے کی برواہ نہیں کرے گا ہاں البتہ حکام سے قبال نہیں کرے گا (یعنی کفر ہوتا ہے کہ درج میں) البتہ اگر ہو سکے تو ان کے اقدامات غیر پرواہ نہیں کرے گا ہاں البتہ حکام سے قبال نہیں کرے گا (یعنی کفر ہوتا کے مورت میں) البتہ اگر ہو سکے تو ان کے اقدامات غیر مرح ہوتا تھ سے ختم کردے جیسے شراب کے برتن تو ڈنا یا آلات موسیقی وغیرہ تو ڈنا۔

آج کل اگرچ بعض منکرات پربعض مقامات پر تنقید تو ہوسکتی ہے مگرسب کے سب منکرات اور تمام مقامات میں رو کنا یا ان پر ٹو کنا ناممکن ہے کیونکہ عام منکرات اب مقامی نہ رہے بلکہ عالمی بن گئے ہیں۔ شرح الخمسین میں ہے:

وكذالك روى عن طائفة من الصحابة في قوله تعالى: ﴿عَلَيْكُمْ انْفُسَكُمْ ۗ لَا يَضُرُّكُمْ مِّنْ ضَلَّ إِذَا

اهُتَدُيْتُهُ ١٠٤ (المائده:١٠٥) قالوا: لعريات تأويلها، انمأتا ويلها في آخر الزمان... الخ فاعد : كه نهى عن المنكر ميس نرى اور شفقت كاعضر غالب مونا چا بء:

وكان اصاب ابن مسعود را الله اذا مروا بقوم يرون منهم مايكرهون، يقولون: مهلا رحكم الله مهلارحمكم الله

"ابن مسعود خلاتی کے ساتھی جب لوگوں کے پاس سے گزرتے تو جب انہیں نالپندیدہ بات کرتے ہوئے دیکھتے تو کہتے چھوڑ دواللّٰدتمہارے اُوپررتم کرے چھوڑ دواللّٰدتمہارے اوپررتم کرے۔"

پھراجمای یعنی متفقد منکرات سے رو کنابفذر طاقت واجب ہے جبکہ اختلافی مسائل میں غلوسے بچنا جاہئے۔

ول سے براسجھنے کا مطلب: اس حدیث یاک میں منکر کو فقط دل سے نفرت کرنے اور براسجھنے کو اضعف الایمان کہاہے اور مسلم وغیرہ کی ایک حدیث میں اس کی تصریح ہے کہ اس سے نیچے ایمان کا کوئی درجہ نہیں ہے:

وفيه: من جاهدهم بقلبه فهو مؤمن وليس وراء ذالك من الايمان حبة خردل.

"اس مدیث میں ہے: جس نے اُن لوگوں سے دل سے جہاد کیا وہ بھی مومن ہے، لیکن اس سے کم ایمان کا کوئی در جہٰ ہیں ہے۔" 🛈 اور بخاری ومسلم میں بیروایت بھی ہے کہ سب سے پہلے حضرت ابوسعید خدری مناشقہ نے مروان پرنکیر کی، وہ دونوں عیدگاہ ساتھ ساتھ آئے تھے، مروان سیدھامنبر کی طرف چلاتو حضرت ابوسعید ڈاٹٹھ نے اس کا ہاتھ پکڑ کرروکا مگر وہنیس مانا اور جواب دیا: قد ترك ما تعلم: آپ جوجائة بين وه زمانه كيا! حضرت ابوسعيد خدرى والني خواب ديا: كلا: والذي نفسي بيده! لا تأتون بخير هما اعلمد: ہرگزنہيں، قسم اس مستى كى جس كے قبضہ ميں ميرى جان ہے! تم لوگ نہيں لاؤ كے كوئى كام بہتر ان کاموں سے جومیں جانتا ہوں، یہ بات تین مرتبہ کہہ کرحضرت ابوسعید صف میں جابیٹے۔ (مسلم شریف حدیث 889) بھراس حخص نے جس کا اس روایت میں ذکر ہے کھڑے ہوکر نکیر کی ، اس لئے اس کے ممل کا درجہ بڑھ گیا ، اس لئے حضرت ابوسعید خدری مناتی نے فرمایا: اس بندے نے جواس پر حق تھا چکا دیا۔

ان کی منکر کو ہاتھ سے بدلنا یہ ہے کہ منکر میں مشغول لوگوں کو کسی بھی طرح اس سے روک دے، مثلاً آلات لہوولعب توڑ دے، ان کی سرزنش اور پٹائی کرے، مگریہ کام حاکم کاہے، قوت نافذہ کے بغیریہ کام کرنے سے فتنہ ہوتا ہے۔ دوسرا درجہ زبان سے تبدیلی كرنے كا ہے، لينى برائى ميں مشغول لوگوں كو سمجھا يا جائے ، ان پر اعتراض كيا جائے ، يه كام عام احوال ميں ہر شخص كرسكتا ہے، لیکن اگر کوئی شخص بے ہمت ہواور اس کی بھی ہمت نہ کر سکے تو آخری درجہ دل ہے مئر کو براسجھنے کا ہے، اس سے ینچے ایمان کا کوئی درجہ نہیں، بلکہ اس سے بنچے مداہنت فی الدین ہے جو پورے معاشرے کو لے ڈوبتی ہے، اور اس کا تذکرہ آئندہ باب میں

اعتراض: بيك كدول سروك كامطلب كياب؟

**جواب:** که مومن کواچھے برے کی تمیز کرنا لازم ہے، برائی بظاہر کتنی ہی اچھی لگے اور طبیعت کو کتنی ہی پبند ہولیکن بنظر عقل وشرع اس کو برا جاننا ضروری ہےاس کے بعداس سےخود بچنا چاہئے اور دوسروں کو بچانا چاہئے کیکن اگر وہ دوسروں کونہیں بچاسکتا تو کم از کم خودتو بے اوراگر کوئی مجوری ایس ہے کہ وہ عملی طور پرخود بھی نہیں بن سکتا ، مثلاً کسی کا پڑوی اُو نجی آواز میں گانے سننے کا شوقین ہے اور اس کی گئی مجوری ایس کا ہے ہے کہ وہ کہ اور اور کئے کی قدرت نہیں اور ہجرت کی استطاعت نہیں تو کم از کم اس عمل کو برا ماننا ایمان کا اور فی درجہ ہے ، اور اس آخری درجہ کو ایمان کا ضعیف ترین درجہ قرار دیا ہے یہ مسبب سے سبب پر استدلال ہے ، اس استدلال کا نام استدلال انی ہے ، جیسے دھویں سے آگ پر استدلال کیونکہ ایمان ایک قلبی حالت ہے اور امر مخفی ہے ، بس اس کی قوت وضعیف کا انداز ہوئی کے اعمال سے لگایا جائے گا جو تو می الا یمان ہوگا ، وہ بر ملائلیر کر ریگا اور جو کم ہمت ہوگا وہ ایک پائی بیاس کے ایمان کے ضعیف کی در ب کے ایمان سے مراس کے ایمان اس کا بھی ناقص نہیں ، البتہ وہ کم زور ہے ، چنا نچہ اس کے آثار ظاہر نہیں ہوئے اور وہ منکر کو صرف دلیل ہے مگر یہ خیال رہے کہ ایمان اس کا بھی ایک ایمانی درجہ ہے جیسے تو می اور ضعیف دونوں کا مل انسان ہیں ، مگر دونوں میں فرق ہے ، پھر اس کے بعد ایمان ، می ناقص ہے ۔ یہ مداہنت کرنے والے اور موافقت کرنے والے لوگ ہیں۔

#### بابمنه

# باب اا: منکرات میں مداہنت کرنے والے کی مثال

(٢٠٩٩) مَثَلُ الْقَائِمِ عَلَى حُدُودِ اللهِ وَالْمُدُهِنِ فِيهَا كَمَثَلِ قَوْمِ اسْتَهَمُوا عَلَى سَفِينَةٍ فِي الْبَحْرِ فَاصَابَ بَعْضُهُمْ اَعْفُهُمْ اَسْفَلَهَا فَكَان الَّذِيثَ فِي الْبَحْرِ اَسْفَلَهَا يَصْعَدُونَ فَيَسْتَقُونَ الْهَآءَ فَيَصُبُّونَ عَلَى الَّذِيثَ فِي الْبَحْرِ السَفَلَهَا يَصْعَدُونَ فَيَسْتَقُونَ الْهَآءَ فَيَصُبُّونَ عَلَى الَّذِيثَ فِي اعْلَاهَا وَالْمَا الَّذِيثَ فِي الْمَعْرُونَ عَلَى الَّذِيثَ فِي الْمَعْرُونَ فَيُودُونَنَا فَقَالَ الَّذِيثَ فِي الْمُعْرَفِقَ الْمَا اللَّذِيثَ فِي الْمُعْرِقُونَ فَيُودُونَنَا فَقَالَ الَّذِيثَ فِي الْمَعْرُونَ عَلَى اللَّذِيثَ فِي الْمُعْرَفِقَ الْمُعْرَفِقَ الْمُعْرُونَ فَيُودُونَنَا فَقَالَ الَّذِيثَ فِي الْمُعْرِقُونَ فَيُودُونَا فَقَالَ الَّذِيثَ فِي الْمُعْرَفِقُونَ فَيُودُونَا فَقَالَ الَّذِيثَ فِي الْمُعْرِقُونَ فَكُودُونَا فَقَالَ الَّذِيثَ فِي الْمُعْرَفِقَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُو

تر پخ پخ پنہ: حضرت نعمان بن بشر مخالفئ بیان کرتے ہیں نی اکرم مُلِفَئِ نے فرمایا ہے اللہ تعالیٰ کی حدود کو قائم کرنے والا اوراس معاطی میں سستی کرنے والا ان کی مثال ان لوگوں کی طرح ہے جو ایک شتی میں سوار ہو کر سمندر میں سفر کرتے ہیں پھے لوگ شتی کے اوپر والے حصے میں چلے جاتے ہیں نیچ والے لوگ پانی لانے کے لیے اوپر جاتے ہیں تو وہ پھھ بیانی اوپر والے لوگ پانی لانے کے لیے اوپر جاتے ہیں تو وہ پھھ بیانی اوپر والے لوگوں پر گرا دیتے ہیں تو اوپر والے یہ کہتے ہیں اب ہم شہیں اوپر نہیں آنے ویں گے کیونکہ تم ہمیں تکلیف وہ پھھ بیانی اوپر والے یہ کہتے ہیں تاکہ (سمندر سے) پانی حاصل کرلیں اب اگر وہ (اوپر والے) لوگ ان اوپر والے) لوگ ان کے حال پر چھوڑ دیں گے تو وہ سب لوگ نجات پالیں گے لیکن اگر وہ (اوپر والے) لوگ ان کے حال پر چھوڑ دیں گے تو وہ سب لوگ نجات پالیں گے لیکن اگر وہ (اوپر والے) لوگ ان کے حال پر چھوڑ دیں گے تو وہ سب لوگ نجات پالیں گے لیکن اگر وہ (اوپر والے) لوگ ان

تشرنیح: مثال کی وضاحت: مثل القائم علی حدود الله اور المدهن فی حدود الله کی مثال آپ مَرَافَقَعَ أَن بیان فرما کی مثال کی وضاحت بید کہ جس کی وضاحت کر ایس ظاہر ہے کہ اس کی اور سے لانے کوئنے کردیں تو ینچے والوں نے اپنی سہولت اس میں مجھی کہ ہم کشتی میں ینچے کی جانب سوراخ کر لیس ظاہر ہے کہ اس کی

وجہ سے یانی کشتی کے اندر بھر جائے گا اور کشتی جس طرح ینچے والوں کو لے ڈوبے گی اوپر والوں کو بھی لے ڈوبے گی اب اگر اوپر والےان کوسوراخ کرنے سے نہ روکیں بلکہ بیسوچ لیں کہ بیسوراخ اپنے حصہ میں کریں گے تو بیہی ڈوبیں گے حالانکہ ایسانہیں اوپر والے بھی ان کے ساتھ ڈوب جائیں گے اس طرح قائم علی حدود اللہ یعنی شرع کے مطابق عمل کرنے والے مدانهن یعنی خلاف شرع کام کرنے والوں کو نہ روکیں گے تو ظاہر ہے کہ عذاب سب پر آئے گا جس کو او پر روایت میں بیان کیا گیا ہے معلوم ہوا کہ جولوگ شریعت کے عامل ہوں ان کے لئے بیضروری ہے کہ امر بالمعروف اور نہی عن السکر کرتے رہیں ورنہ اللہ کا عذاب ان پر بھی آئے گا روايات مذكوره في الباب كےعلاوہ اس مضمون كوآيات شريفه ميں بھى بيان كيا گيا ہے فرمايا: ﴿ وَ اتَّقُواْ فِتْنَكَةً لاَ تُصِيْبُنَّ الَّذِيْنِ ظَلَمُوْا مِنْكُورْ خَاصَّةً ﴾ (الانفال:٢٥) وغيره - هذا حديث حسن صحيح اخر جه البخارى

غرض دینِ اسلام کی مثال ایک کشتی کی طرح ہے اس میں سب لوگ بیٹھے ہوتے ہیں مگر اس کی حفاظت مشروط ہے کہ کشتی میں نقب وسوراخ نه کیا جائے ورنہ سب غرق ہوں گے لہذا محکرات سے اہل اسلام کی اکائیوں کوخطرہ ہے عقمندی کا تقاضا ہے کہ اگر قدرت

وصاحت: حدود الله: واظى سركل بين جس كاتذكره بهل (كتاب الحج باب المين) آيا ب اورجس سے باہر فكنے والا آدى فاس بيسد المداهن (اسم فاعل) ادان في الامو: كي معاملهم ينزي برتنا، اور المداهن (اسم فاعل) داهنه مداهنة: مداهنت كرناجق يوشي كرنا.....سهيم: حصه استهمه: قرعه اندازي كركه اپناحصه معلوم كرنا..... نقب الجلل او الجدار: كهال یا د بوار میس سوراخ کرنا)۔

لعنات: قوله"القائم على حدودالله" حدى جمع بيهال حد شرى مرادب يعنى وه احكام جن كوالله في اوامرونواس ك ذرید مقرر کیا ہے ان پر قائم کے معنی پابندی کرنے اور تحفظ کرنے کے ہیں۔ قوله "المددهن" اس کو مداهن بالالف بھی کہتے ہیں، دونوں اس فاعل کے صیغے ہیں، پہلفظ گو یا دہن جمعنی تیل سے مشتق ہے، مداہنت حق پوشی اور چاپلوی کو کہتے ہیں یعنی منکر کو دیکھ کر باوجود قدرت کے نہ رو کنے والا، گویا اس نے باطل پر خاموثی اختیار کر کے اس پر جواز کا تیل لگا کر اس کو چمکیلا بنانے کی کوشش کی ے\_قوله"استهدوا" يعنى قرعه اندازى كے ذريع اس ميں بيٹھنے كى تشتيل اور منزليس تقسيم كيس قوله "يصعدون" بفق الياء صعود ہے بمعنی چڑھنے کے ہے جبکہ اصعاد باب افعال سے ہموار زمین میں چلنے کو کہتے ہیں: ففی الایۃ ال کریمة "اذتصعدون" الج بضم التاء ، تدبر ـ قوله "فيستقون" استقى فلائاكى سے پانى ياسرانى چاہنا ـ قوله "فيصبون" (سورة آل عمران آیت ۱۵۳)علی کا صله میس آنے کی وجہ سے متعددی کا ترجمہ کیا ہے۔

# بَابُ اَفْضَلُ الْجِهَادِ كَلِمَةُ عَدُلٍ عِنْدَ سُلُطَانٍ جَائِرٍ

باب ١٢: ظالم بادشاہ كے سامنے حق بات كہنا بہترين جہاد ہے

(٢١٠٠) إِنَّ مِنْ أَعُظُمِ الْجِهَادِ كَلِبَةَ عَنْلٍ عِنْدَسُلُطَانٍ جَابِدٍ.

تَرْجَعِكُنَم: حضرت ابوسعيد خدرى وللتي بيان كرت بين نبي اكرم مُطَلِّقَتَكَمَّ نِي خرمايا بسب سي عظيم جهاد ظالم حكمران كے سامنے انصاف

کی بات کہناہے۔

تشریع: ① کلمة حق عند سلطان جائو: افضل الجھاد کول ہے؟ کلمة ق عند الجائز کو افضل جہاداس لئے قرار دیا کہ جہادیس مجابد کل مقابلہ پر غالب بھی ہوسکتا ہے اور مغلوب بھی مگر بادشاہ ظالم کے روبر وکوئی حق بات اور امر بالمعروف نہی عن المنکر کر دہا ہے جبکہ وہ مقہور ہے غالب ہونے کا اختال نہیں ہے تو ظاہر کہ اس نے اس حق کو کہنے کے وقت اپنے کو ہلاکت میں ڈال دیا ہے اور اپنے کو نشانہ ہلاکت کے لئے بنادیا ہے تو اس کی بہت بڑی جرائت کی بات ہے اس وجہ سے افضل جہاد سے

علامہ مظہری ریشیئی فرماتے ہیں افضل ہوجانے کی وجہ یہ ہے کہ جب کوئی شخص بادشاہ کوامر بالمعروف اور نہی عن المنکر کرے گا تو بادشاہ ظلم سے رک جائے گا اس کا فائدہ عام مخلوق کو پہنچے گا بخلاف کفار سے قال کے وہاں س نے کافر کوئل کیا جس کا افادہ عام مخلوق کو نہنچ گا بخلاف کفار سے قال کے وہاں س نے کافر کوئل کیا جس کا افادہ عام مخلوق کوئیوں ہے بہر حال سلطان جائز کے سامنے کلمہ ق کا اظہار بڑی جرائت کے ساتھ فوائد کثیرہ پر مشتمل ہے اس وجہ سے اس کو افضل اور اعظم الجہا و فر مایا گیا ہے۔

لعنات: قوله "من اعظم" ایک روایت میں "افضل" کالفظ ہے (کذافی روایۃ ابن ماجہ حوالہ بالا) قوله "کلمۃ عدل" ایک روایت (منداحم ص: 334 ق: 6) میں لفظ "کلمۃ حق" آیا ہے لہذا عدل سے مرادی ہے۔ قولہ "جائر" جور سے بمعن ظلم کے ہے۔

ان من اعظم الجهاد دوسری روایت میں افضل الجهاد کا لفظ واقع ہے کلمة عدل ای کلمة حق کما فی الروایة الاخری یہاں کلمہ سے مرادالی بات کہدینا یا لکھ دینا وغیرہ ہے جوام بالمعروف اور نہی عن المنکر کے قبیل سے ہو۔
سند کی بحث: اس مدیث میں اگر چہ عطیہ عوفی ہیں جوضعف شار کئے گئے ہیں مگر چونکہ اس مدیث کے شواہد ہیں، حضرت ابوامامہ شاشنی کی مدیث ابن ماجہ اور مسند احمد میں ہے، اور حضرت طارق بن شہاب کی مدیث نسائی میں ہے اس لئے امام تر مذی را شیط نے مدیث کی محمدین کی ہے، یااس لئے عام تر مذی را شیط کی مدیث اس کے عطیہ تر مذی را شیط کے خوب کی بہت زیادہ ضعیف نہیں ہیں، ان کا حال صدوق بخطی کشیرہ ا

# بَابُسُوَالُ النَّبِيِّ عِلْثَ ثَلاَثًا فِي أُمَّتِهِ

# باب ١٣٠: نبي مَلِّلْفَيْكَةً نِهِ امت كے لئے تين دعا تيں مانگيس

(٢٠٩١) صَلَّى رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ صَلَاةً فَأَطَالَهَا قَالُوْا يَارَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ صَلَّيْهُ صَلَّاةً لَمُ تَكُنُ ثُصَلِّيْهَا قَالَ اجَلَ إِنَّهَا صَلَاةُ رَغُبَةٍ وَّرَهُبَةٍ إِنِّى سَأَلْتُ اللهَ فِيهَا ثَلَاقًا فَاعْطَانِ اثْنَتَيْنِ وَمَنَعَنِى وَاحِدَةً سَأَلْتُهُ أَنْ لا يُهْلِكُ أُمَّتِى بِسَنَةٍ فَأَعْطَانِيْهَا وَسَأَلْتُهُ أَنْ لا يُنِيْقَ بَعْضَهُمُ عِلَيْ اللهِ عَلَيْهِمُ عَلُوا مِنْ غَيْرِهِمُ فَأَعْطَانِيْهَا وَسَأَلْتُهُ أَنْ لا يُسِلِّطُ عَلَيْهِمُ عَلُوا مِنْ غَيْرِهِمُ فَأَعْطَانِيْهَا وَسَأَلْتُهُ أَنْ لا يُنِيْقَ بَعْضَهُمُ مَا اللهِ عَلَيْهِمُ عَلُوا مِنْ غَيْرِهِمُ فَأَعْطَانِيْهَا وَسَأَلْتُهُ أَنْ لا يُنِيْقَ بَعْضَهُمُ مَا وَاللهِ عَلَيْهِمُ عَلَيْهِمُ عَلَيْهِمُ عَلَيْهِمُ فَاعْطَانِيْهَا وَسَأَلْتُهُ أَنْ لا يُنِيْقَ بَعْضَهُمُ مَا اللهِ عَلَيْهِمُ عَلَيْهِمُ عَلَيْهِمُ عَلَيْهِمُ فَيُرِهِمُ فَأَعْطَانِيْهَا وَسَأَلْتُهُ أَنْ لا يُنْ يُقَالِمُ اللهُ عَلَيْهِمُ عَلُوا مِنْ غَيْرِهِمُ فَأَعْطَانِيْهَا وَسَأَلْتُهُ أَنْ لا يُنْ يُقَالِمُ اللهُ عَلَيْهِمُ عَلَيْهِمُ عَلَيْهُ وَالْعَلَانِيْهَا وَسَأَلْتُهُ أَنْ لا يُنْ مِنْ عَنْ عَلَيْهُمُ مَا يَعْنَ مُ مَنْ عَنِيْهُا وَسَأَلْتُهُ أَنْ لا يُعْرَفِهُمُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمُ مَا عَلَيْهُ مِنْ مَنْ عَنِي مَا لَعُهُمُ اللّهُ وَمَا عَلَيْهُ وَالْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

تَرُجْجُهُنَّى: عبدالله بن خباب اپنے والدیہ بیان نقل کرتے ہیں نبی اکرم مُؤَلِّفَتُ اِنْ نماز اداکی آپ مِؤَلِفَتَ اِن عبدالله بن خباب اپنے والدیہ بیان نقل کرتے ہیں نبی اکرم مُؤلِفَتُ اِن نماز اداکی آپ مِؤلِفَتِ اِن نماز اداکی لوگوں

نے عرض کیا یارسول اللہ آج آپ نے جس طرح نماز ادائی تھی آج سے پہلے اس طرح پہلے ادائہیں کی تھی تو نبی اکرم سُلِ اُنْ نَجَے فرمایا ایسا ہی ہے یہ اس میں تین سوال کیے اس نے دو مجھے عطا کردی اور ایک ہے اس نے دو مجھے عطا کردی اور ایک کے بارے میں منع کردیا میں نے اس سے یہ سوال کیا کہ وہ میری امت کو قط سالی کی وجہ سے ہلاک نہ کرے اس نے بیات مجھے عطا کردی میں نے عرض کی وہ ان پر ان کے دشمن کو پوری طرح مسلط نہ کر ہے تو اس نے مجھے میں عطا کردیا میں نے اس سے سوال کیا کہ بیات مجھے عطا کردیا میں نے اس سے سوال کیا کہ بیا یک دوسرے کے ساتھ آئیں میں نہاؤیں تو اللہ تعالی نے بیہ بات قبول نہیں کی۔

(٢٠٩٢) إِنَّ اللِهُ زَوٰى لِى الْأَرْضَ فَرَايُتُ مَشَارِقَهَا وَمَغَارِبَهَا وَانَّ اُمَّتِى سَيَبُلُخُ مُلُكُهَا مَا زُوِى لِى مِنْهَا وَانَّ اُمَّتِى سَيَبُلُخُ مُلُكُهَا مَا زُوى لِى مِنْهَا وَاعْدَتُ الْكُنْزِيْنِ الْأَحْمَرَ وَالْآبَيْضَ وَإِنِّى سَأَلْتُ رَبِّى كَانُ لَا يُهُلِكُهَا بِسَنَةٍ عَامَّةٍ وَّانَ لَّا يُسَلِّطُ عَلَيْهِمُ عَلَوًّا مِّنْ سِوْى اَنْفُسِهِمْ فَيَسْتَبِيْحَ بَيُضَتَّهُمْ وَإِنَّ رَبِّى قَالَ يَا مُحَتَّدُ اِنِى اِذَا قَضَيْتُ قَضَاءً فَإِنَّهُ لَا يُرَدُّ وَإِنِّى عَلَيْهِمْ عَلُوا مِنْ سِوْى اَنْفُسِهِمْ فَيَسْتَبِيْحَ اللَّهُ اللَّهُ

توجیجہ بنہ: حضرت ثوبان ہوائی بیان کرتے ہیں نبی اکرم شِلَشِیَ آئے فرما یا اللہ تعالیٰ نے میر سامنے زمین کردی ہو میں نے اس میں مشرق اور مغرب میں دیکے لیا میری امت کی حکومت عفریب اس حد تک بینی جائے گی جتنے جھے کومیر سے سامنے کیا گیا تھا اور مجھے دو طرح کے خزانے عطا کئے گئے سرخ اور سفید پھر میں نے اپنے پروردگار سے اپنی امت کے لیے سوال کیا کہ وہ قحط سالی کے ذریعے انہیں ہلاک نہ کر سے اور ان کے دشمن کو ان پر کمل طور پر مسلط نہ کر سے جو انہیں سرے سے ختم کر دے تو میر سے پروردگار نے فرما یا اے محمد مِلَشِیْکَا بیس نے فیصلہ کردیا ہے ایسا فیصلہ جو واپس نہیں لیا جا تا اور میں نے تمہاری امت کے حوالے سے بیتہ ہیں عطا کردیا کہ میں تمہاری امت کے حوالے سے بیتہ ہیں عطا کردیا کہ میں تمہاری امت کو قط سالی کے ذریعے ہلاک نہیں کروں گا اور میں ان کے دشمن کو ان پر مسلط نہیں کروں گا کہ وہ ان کا سرے سے خاتمہ کردے اگر چہ دشمن تمام روئے زمین سے اکھا ہو کر ان کے مقابلے میں آجائے (راوی کو شک ہے شاید یہ الفاظ ہیں) زمین کے تمام حصول سے نہ آجا نمیں البتہ یہ لوگ خودایک دوسرے کو ہلاک کریں گے اور قیدی بنالیں گے۔

تشرِنيح: ① ايک دن نبي مَرَّالَّنَيَّةَ عاليه (بلندي کی طرف کے گاؤں) سے تشریف لارہے ہے، جب مبحد بنو معاویہ سے گزرے تو مبحد میں تشریف لے گئے اور وہاں آپ مِرَّالَّنِیَّةَ نے دونفلیں پڑھیں، صحابہ نے بھی آپ مِرَّالِلْکِیَّةَ کے ساتھ پڑھیں پھر نبی مَرَّالِیْکِیَّةَ نے لبی میرالله الله! آج آپ مِرَاللَّنِیَّةَ نے ایک الی نماز پڑھی ہے جو آپ نہیں وعا فرمائی، جب نماز سے فارغ ہوئے توصحابہ نے عرض کیا: یا رسول الله! آج آپ مِرَاللَّنِیَّةَ نے ایک الی نماز پڑھی ہے جو آپ نہیں تھا، آپ میراللُّنگیَّةَ نے فرمایا: ہاں، یہ خلاف معمول نماز ہے، یہ رغبت ورمبت والی نماز ہے بعنی اور نمازین تو خالص الله تعالیٰ کے لئے ہوتی ہیں جن سے مقصود بندگی کا اظہار اور الله کی معبودیت کا افرار ہوتا ہے مگر میں نے یہ نماز رغبت ورمبت والی پڑھی ہے، میں نے اس نماز میں کچھ دعائیں مانگی ہیں یہ امید باندھ کر کہ اللہ تعالیٰ ان کو قبول نہ فرمائیں (اس طرح اس نماز میں رغبت ورمبت دونوں جمع ہوگے)

پھرآپ مَلِفَظَةً نے فرمایا: میں نے اللہ تعالی سے اس نماز میں تین دعائمیں مانگیں، پس اللہ نے مجھے دوعنایت فرمائیں اور ایک سے منع کردیا، میں نے اللہ تعالیٰ سے مانگا کہوہ میری امت کو قط سالی سے ہلاک نہ کریں تو اللہ تعالی نے بیہ بات مجھے دیدی اور میں نے اللہ ہے مانگا کہ وہ ان پر کوئی دشمن ان کے علاوہ سے مسلط نہ کریں جو ان کو جڑ مرسے اکھاڑ دے، پس اللہ نے بیہ بات بھی مجھے عنایت فر مائی اور میں نے اللہ سے مانگا کہ وہ ان کے بعض کو بعض کی سختی نہ چکھا عمیں یعنی وہ آپس میں نہائریں، تو اللہ تعالیٰ نے پیر بات مجھے عنایت نەفر مائی (پس مسلمان باہم لڑیں گے اور یہی فتنے ہوں گے )۔

فاعك :اس حديث كيشروع مين جومضمون برهايا ہے وہ حضرت سعد بن ابي وقاص والتيء كى روايت ميں مسلم شريف (حديث ٢٨٩٠) میں آیا ہے، البتہ اس روایت میں دوسری دعایہ ہے کہ اللہ تعالیٰ میری امت کوغرق نہ کردیں تو اللہ نے وہ دعا قبول فرمائی۔ بیان ہے کہ الله تعالى نے يہ بات قطعی طور ير طے كردى ہے كمايے اسباب پيدائيس مول كے كدامت عام قط سالى سے ملاك موجائ اور غيران کے سر پرمسلط ہوکران کی مرکزیت کونیست و نابود کردیں، البتہ آئیں میں خلفشار آور جنگ وجدال کے اسباب رونما ہوتے رہیں گے اور جب الله تعالیٰ اس کا فیصلہ کریں گے تو اس فیصلہ کو کوئی ٹال نہیں سکے گا۔

- ① اس حدیث میں یستبیح بیضته هر ایک محاوره ہے، استباحه کے دومعنی ہیں: جائز و مباح سجھنا اور جڑ سے اکھاڑنا اور البيضة كيمي دومعنى بين: لوبي كاخود جوجنگ مين يهناجاتا باوراندا، اوراس لفظ سيكسي شيكي اصل بهي مرادلي جاتي ے، بیضة القوم: احاطه یا محفوظ جه کو کہتے ہیں اور بیضة الداد: مكان كے الله كو كہتے ہیں، پس اس محاور كے معنى ہیں: جو ان کی مرکزیت اوران کی اصل جگہ کو پا مال کردے اور اس کوا جاڑ دے اور اس پر قبضہ کرلے ایسانہیں ہوگا۔
- ② ابواب القدر میں یہ بات بیان کی گئی ہے کہ تقدیر اللہ تعالی کی جانب سے مبرم ہے لیکن بندوں کی جانب سے معلق ہے، یعنی اسباب سے مسببات پیدا ہوتے ہیں اور اس میں محووا ثبات بھی ہوتا ہے۔

لعنات: "ذوى " ذويت كمعنى سمين اور ليسين ك بين بظاهر يهال سكيرنا مرادنهين بلكه دكھانا مرادب، اس كى ايك صورت اگرچ یہ ہوسکتی ہے کہ جو یہاں بظاہر مراد ہے کہ نظر میں حدث وقوت بیدا کردی گئی یہاں تک کہ وہ پوری زمین یا مفتوحہ علاقوں تک پہنچ گئی یا اس زمین کی شبیدد کھادی گئی ہوجیے آج کل کے آلات سے نظر آتی ہے۔ قوله "مازوی بی منها" اگر "من" کو بیض کے لئے مانا جائے توتر جمہ ریہ ہوگا کہ زمین میں سے جتنے تھے اور ممالک مجھے دکھا دیئے گئے تھے ان سب پرمیری امت کا قبضہ ہوجائے گا جیسے مشاہدہ ہے ادراگر"من" كوتفسيل كے لئے ليا جائے تو پھرتر جمہ يوں ہوگا كه زمين كے جتنے حصے جوكہ يورى زمين برمشمل بيں مجھے دكھائے گئے ان سب پرمیری امت کی حکومت قائم ہوگی تو پھر بید حضرت مہدی علائیلا کی آمد اور حضرت عیسیٰ علائیلا کے نزول کے بعد ہوگا۔

قوله "الكنزين الاحمرو الابيض" وونول كنزين سے بدلين بين اس كے منصوب يرسے جائي گے، ييذكر خاص بعد العام ہے کیونکہ جب مفتوحہ علاقوں پر قبضہ ہو گیا تو کنزین پر بھی ہو گیا مگراہمیت کے پیش نظراور اظہار مجز و کے لئے ارشاد فرمایا کہ روم اور فارس اور ان کے خزانوں پر بھی ہمارا حجنڈ الہرائے گا، احمر سے مراد سونا ہے جو سرخ رنگ والے رومیوں کا سکہ تھا جبکہ ابیض سے مراد چاندی ہے جوفاری النسل سفیدرنگ کے حامل لوگوں کی کرنی تھی۔ قولہ "فیستبیح بیضتھم" بیضہ سے لغوی معنی انڈا مراد نہیں بلکہ اجماعیت ہے کیونکہ جب انڈاٹوٹ جاتا ہے تواس کے اندرسب کچھ بے معنی ساہوجاتا ہے ای طرح جب سی قوم وملت کی

یہ واقعہ کس موقع کا ہے: بیرحدیث مسلم (حدیث ۲۸۸۹) میں بھی ہے مگراس میں بھی بیصراحت نہیں ہے کہ بیروا قعہ کس موقع کا ہے،ممکن ہےغزوۂ خندق میں جب آپ مَلِّشَقِیَّا نے دو تین مرتبہ کدال چلایا تھا اور پتھرٹوٹا تھا اور اس میں روشیٰ چیکنی تھی اور اس میں ز مین سٹ کرآپ مُطِّافِقِیکا ہم کودکھائی گئی تھی اور قیصر و کسری کے محلات بھی دکھائے گئے تھے: یہ ارشاد شاید اس موقع کا ہو۔

### بَابُهَاجَاءَ فِي الرَّجُل يَكُوُنُ فِي الْفِتُنَةِ

# باب ۱۴٪ فتنوں کے زمانہ میں آدمی کو کیا طرزعمل اختیار کرنا چاہے؟

(٢١٠٣) ذَكَرَ رَسُولُ الله ﷺ فِتُنَةً فَقَرَّبَهَا قَالَتْ قُلْتُ يَارَسُولَ الله ﷺ مَنْ خَيْرُ النَّاسِ فِيهَا قَالَ رَجُلُّ فِي مَاشِيَتِه يُؤَدِّى حَقَّهَا وَيَعْبُكُرَبَّهُ وَرَجُلُ اخِنَّ بِرَأْسِ فَرَسِه يُخِيُفُ الْعَكُوَّ وَيُخِيفُونَهُ.

تَوَجِيْجَانُهِ، حضرت ام مالک مُناتُونو بیان کرتی ہیں نبی اکرم مَالِفَظَامَّا نے فقنے کا تذکرہ کیا اور اسے بڑی وضاحت کے ساتھ بیان کیا یہ خاتون بیان کرتی ہیں میں نے عرض کی یارسول الله مِرَافِظَةَ اس وقت کون هخص بہتر ہوگا نبی اکرم مِرَافِظَةَ نے فرمایا وہ آ دمی جواپنے جانوروں میں ہواوران کے حق کوادا کرےادراپنے پروردگار کی عبادت کرتا ہویا وہ مخص جواپنے گھوڑے کے سرکوتھا ہے اور ڈمن پر حمله کردے اور دشمن اس پرحملہ کردے۔

(٢١٠٣) تَكُونُ فِتُنَةُ تَسُتَنظِفُ الْعَرَبُ قَتَلَاهَا فِي النَّارِ اللِّسَانُ فِيهَا آشَدُّ مِنَ السَّيفِ.

ترمجينين حضرت عبدالله بن عمر تلكم بيان كرت بين نبي اكرم مَلِفْظَةً في فرمايا بيا فتنه آئ كاجوع بول كوكمير لي كاس مين مرنے والےلوگ جہنم میں جائیں گےاس فتنے کے دوران زبان تلوارے زیادہ تیز ہوگی۔

تشرینے: اس فتنے سے کسیا مراد ہے؟ تو اس میں دوا حمال ہیں: ایک بد کہ باہمی جھڑے مراد ہوں۔ دوم بیم عرات کا ہنگامہ مراد ہواور ریجی ہوسکتا ہے کہ بیددونوں بیک ونت مراد ہول کیونکہ جیسے عہد پاک سے دوری آتی رہتی ہے تو ان برکات میں کمی آتی رہتی ہے جو آنحصو مَرَافِظَةَ ﷺ کے وجود میمون اور بعد کے صلحاء کی وجہ سے تھیں حتیٰ کہ ان اثر ات کی کمی کے تناسب سے باہمی لڑائیوں اور منکرات کی رفار میں اضافہ آتا رہتا ہے جو بالآخررات کی تاریکی کی طرح چھا جائیں گے یا ایس صورت حال میں لوگوں کوچھوڑ کر اپنا دین بچانا اہم عمل ہوگا خواہ جنگل میں پناہ گزین بن کریا محاذ جنگ میں مجاہدین بن کر ہو، کیونکہ اس میں لوگوں کی ہمنشینی ایمان کے لئے خطرناک ہوگی اور عزلت نشینی وعلیحدگی دین کی حفاظت کی واحدراہ ہوگی چنانچہ امام بخاری راٹٹھائیے نے کتاب الایمان اور بداً انخلق میں اس کے لئے مستقل باب قائم کئے ہیں:

بأب من الدين الفرار من الفتن وفيه ... يوشك ان يكون خير مأل المسلم غنم يتبع بها شعف الجبال ومواضع القطر يفربدينه من الفتن. (ايضًا صحيح بخارى ص٤٦٦، ج١) «ہم سے عبدالله بن بوسف تینس نے بیان کیا، کہا ہم سے امام مالک طائعید نے خبر دی، انہوں نے عبدالرحمٰن بن عبدالله بن

الی صعصعہ سے انہوں نے کہا رسول اللہ مَلِّلْظُیَّے آنے فرمایا وہ زمانہ قریب ہے جب مسلمان کے لئے بہتر مال یہ ہوگا کہ چند بحریاں لے کر پہاڑوں کی چوٹیوں اور بارش کے مقامات پر چلا جائے اپنادین فتنوں سے بچانے کو بھا گتا پھرے۔" ربهانیت اور عز لت تشینی میں فرق:

بظاہریہاں بیاعتراض پیدا ہوتاہے کہ اس حدیث سے تنہائی کی ترغیب معلوم ہوتی ہے حالانکہ تنہائی جس کا دوسرا نام رہبانیت ہے نصوص کی روح سے مذموم ہے: قال الله تعالى:

﴿ وَ رَهْبَانِيَّةَ إِبْتَكَ عُوْهَا مَا كُتَبْنُهَا عَلَيْهِمْ إِلاَّا ابْتِغَاء رِضُوَانِ اللهِ فَهَا رَعَوْهَا حَقَّ رِعَايَتِهَا ﴾ (الديد: ٢٧) "رببانيت كوانهول نے خود اختيار كيا ہم نے أن پر فرض نہيں كيا تقاليكن انہوں نے اس كى جس طرح رعايت ركھنے كاحق تقا رعایت نہیں رکھی۔"

**جواب:** یہ ہے کہ بلاشبر مبانیت مذموم ہے لیکن اس تنہائی کو اختیار کرنے اور نصاریٰ کی رہبانیت میں فرق ہے، نصاریٰ نے جو ر ہبانیت اختیار کر لی تھی وہ مقصد اعلیٰ کو چھور کر بلا کسی مجبوری کے اپنائی گئی تھی جوخلاف فطرت اور خلاف شریعت ہے، فطرت کے خلاف تو اس کئے ہے کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے باقی جانداروں کی طرح انسان میں تناسل و توالد کی نہ صرف صلاحیت و دیعت فرمائی ہے بلکداس کے شدید جذبات بھی اس کے اندر رکھے ہیں پس ایس رہانیت بالآخر پلٹ کرفساد معاشرے کا سبب بنتی ہے اور خلاف شریعت اس لئے ہے کہ انبیاء کرام عین اللہ کی تعلیمات کو لے کرلوگوں میں پھیلا نا اور خود بھی ان پرعمل کرنا اور دوسروں ہے بھی ان پر عمل کرانا انسانی زندگی کا بنیادی مقصد کو ہے جومعاشرے میں رہ کر ہی ممکن ہے لیکن اگر پیہ مقاصد فوت ہوجا ئیں اور معاشرہ اتنا بگڑ جائے کہ انسانیت کا نصب العین ہی تباہ ہوجائے تو اس حدیث کے مطابق لوگوں سے بفدر ضرورت علیحدگی اختیار کر لینی چاہئے یعنی یا محدود وقت کے لئے جیسے آپ علایتلا کا غارحراء میں قیام کرناتھا یامتنقل طور پر جیسے اصحاب کہف نے کیا تھا اور آیت کریمہ میں نصاری کی رہبانیت کی جو مذمت کی گئی ہے کہ بیلوگ نارمل حالات میں اللہ کی رضا جنگلوں اور رہبانیت میں تلاش کرتے ہتھے جوسراسرغلط قبمی تھی اور پھر جوطریقہ انہوں نے خودایجاد کیا تھااس کاحق بھی ادانہیں کیا۔

اعسسراض: مئله كمرزلت نشيني فطرت اور حكمت اللي كمنافى بتويد كيع جائز موسكتى بي؟

جواب: بیے کے فرض بیکیا گیاہے کہ معاشرہ اپنی برائی کے آخری کنارے کو چھور ہا ہوتو اس میں اگر بیچے پیدا بھی ہوں تو وہ بھی ماحول کے رنگ میں رنگے جائیں گے اس لئے جہنم کا ایندھن بڑھانے کے بجائے بچوں کی پیداوار کے اقدامات سے دور رہنا ہی منثا الہی کے مطابق ہونا چاہئے اور جہاں تک جذبات کو قابو کرنے کا تعلق ہے تو یہ بھی کوئی نا قابل عمل مسئلہ نہیں ہے کیونکہ جولوگ شادی کرنے پرقادر نہ ہوں ان کے لئے ریاضتیں اور روزے ہیں۔ واللہ اعلم وعملہ اتم

تستنظف: اي تستوعب كها جاتا ، استنظفت الشي اذا اخذته كله لاعلى قارى والمالي فرمات بي بعض حفرات ناس كمعن تظر كم بي اى تطهر همرمن الارذال و اهل الفتن:

قتلاها فی الناد: جمع تتیل بمعنی مقول مبتداء ہے اور فی النار خبر ہے اس فتنہ سے غیر معلوم فتنہ مراد ہے چونکہ اس میں قل ہونے والوں کی نیت اعلاءکلمۃ اللہ کی نیت نہیں تھی بلکہ بغاوت اور مال و دولت کا اکٹھا کرنامقصود تھا اس وجہ سے وہ مقتول جہنم میں جائیں گے۔ قاله عیاض: اللسان فیها اشده من السیف: یعنی غیبت و دشام کے ذریعہ فتنہ میں زبان درازی کرنا تلوار سے بھی زیادہ ہے کیونکہ زبان دراز کے ذریعہ فتنہ زیادہ بڑھے گا۔

ملاعلی قاری والیٹیائی نے فرمایا بعض لوگوں کی رائے یہ ہے کہ اس سے مراد حضرت علی اور حضرت معاویہ وہا ٹین کے مابین جنگ ہے اب قتتلاها فی الناد کا کیا مطلب ہے کیونکہ ان میں اکثر صحابہ کرام وہ گڑئی ہیں علامہ طبی والیٹیائی فرماتے ہیں کہ یہ لفظ بطور زجر و تو بیخ کے ہے ورنہ اہل سنت والجماعہ کے نزدیک حضرت علی وہا ٹی وہ پر تھے اور اس محاربہ کے متعلق ترک کلام واجب ہے مجشی نے حضرت عمر بن عبدالعزیز والیٹیائی کا قول نقل کیا ہے:

تلك دماء طهرالله منها ايدينا فلانلوث السنتنابها.

"وہ خون سے جن کواللہ نے ہمارے ہاتھوں سے پاک کیا ہم اپنی زبانیں ملوث نہیں کرنا چاہتے۔"

غرض اہل سنت والجماعت کے نزدیک صحابہ کرام مختائیا کے مشاجرات ومنازعات میں گفت وشنید جائز نہیں۔اوراگریہ حدیث کسی ادراڑائی کی طرف مشیر ہوتو پھر کسی تاویل کی ضرورت نہیں اوراس میں زبان کی تا ثیر کواٹر شمشیر سے زیادہ سخت کہنے کا مطلب یہ ہے کہ زبان سے جنگ کو ہوا دینا مسلمان کے تل عام کا موجب بنے گا جبکہ تلوار سے آ دمی زیادہ لوگوں کو تل نہیں کرسکتا ہے۔

بہرحال معاملہ مشتبہ تھا ای وجہ سے ابو بکر مخالفہ و اور دیگر صحابہ مخالفہ اس میں شریک نہیں ہوئے ہیں بلکہ کہا گیا ہے یہ اجتہادی خطا تھی والمغطلئی من المجتہ ب معذود ،اصل اختلافی مسکہ خلافت نہیں تھا بلکہ قاطلین عثان مخالفہ سے تصاص کا تھا تاریخ میں اس کی تفصیل مل جائے گی۔

حضرت گنگوہی را اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ ہم من بات ہے اور اس سے یا توحق مراد ہے یا باطل اگر حق مراد ہے تو مقصود جماعت حقد کی تعریف ہے یعنی ایسے فتنہ کے موقع پرحق بات کہنا اور حق والوں کے ساتھ رہنا تلوار سے بھی زیادہ شدید ہے اگر باطل مراد ہے تو معنی سے ہیں کہ ایسے فتنہ کے موقع پر غلط بات اور باطل بات کہد دینا تلوار سے بھی زیادہ سخت ہے کہ تلوار سے ایک زخم ہوگا اور باطل بات میں مراد ہے تو معنی کرنے معلوم کس قدر قبل ہوں گے۔

#### شرح عقائد میں ہے:

ويكفعن ذكر الصحابة رضى الله عنهم الابخير لها وردمن الاحاديث الصحيحة في مناقبهم ووجوب الكفعن الطعن فيهم كقوله الله الانسبوا اصحابي فلوان احد كم ان انفق مثل احد ذهباما بلخ مداحدهم ولانصيفه الى ان قال وماوقع بينهم من الهنازعات و المحاربات فله محامل و تأويلات فسبهم والطعن فيهم ان كان مما يخالف الادلة القطعية فكفر كقذف عائشه الله والافبدعة وفسق. (ص:١١١)

من قب وارد ہوئے ہیں اور ان پرطعن کرنے سے بچنا ضروری ہے۔ جیسا کہ آپ مُرَافِظَةً کا ارشاد ہے ہم میرے صحابہ کو من قب کا ارشاد ہے ہم میرے صحابہ کو من قب وارد ہوئے ہیں اور ان پرطعن کرنے سے بچنا ضروری ہے۔ جیسا کہ آپ مُرَافِظَةً کا ارشاد ہے ہم میرے صحابہ کو گالیاں مت دواس لئے کہ اگر تم میں سے کوئی اُصد پہاڑ جتنا سونا بھی خرچ کرے تو اُن کے ایک ٹد تک بھی نہیں پہنچتا....

یہاں تک فرمایا .... جوان کے درمیان جھڑے اور لڑائی ہوئی پس ان کی تاویلات میں اگر ادلہ قطعیہ کے مخالف کوئی آدى أن يرطعن كرتا بي تو كافر ب جبيها كه حضرت عائشه والتينا يرتهمت لكانا-"

لعنات: قوله "فقربها" بابتفعيل سے بتشد يدالراء بة قريب لانے كوكت بين يعني آپ مَرَافَظَةً ن اس كا ذكرا يے بليغانه انداز ے فرمایا کہ سامعین کووہ بہت قریب آنے والامحسوں ہوا جیسا کہ قوت واہمہ و خیالی کا تقاضا ہے۔ قوله "فی ماشیته" اگر چه اس کا اطلاق مطلق مویشیوں پر ہوتا ہے مگر بخاری شریف وغیرہ کی روایات میں غنم کی تصریح ہے لہٰذا یہاں بھی بھیڑ، بکریاں مراد ہیں کیونکہان کے پالنے میں مؤنت کم اور منفعت زیادہ ہے ان میں لباس بھی ہے اور طعام بھی اور آ دمی جہاں جانا چاہے اپنے ہمراہ لے جاسكتا ہے۔ قوله " يخيف الدو...الخ" يعني وہ جہاد ميں مصروف عمل رہے جو بھی دشمن پرغالب رہتا ہے اور بھی دشمن اس پرغالب آجاتا ہے، یانفس سرحدات کی پہرا داری مراد ہے۔

هذا حديث غريب: اخرجه ابوداؤد ... علامه مندرى واليكاد فرمات بين كدامام بخارى واليكاد في تاريخ مين فرمايا كداس روایت کوحماد بن سلمه رایشید نے لیٹ ولیٹھیڈ سے مرفو عالفل کیا ہے اور حماد بن زید ولیٹھید وغیرہ نے عبداللہ بن عمرو مزافوہ سے موقو فا اور فرمایا یمی اصح ہے۔

# بَابُمَاجَاءَفِى رَفُع الْاَمَانَةِ

#### باب ۱۵: امانت داری کا فقدان

(٢١٠٥) حَدَّثَنَا رَسُولُ اللهِ ﷺ حَدِيثَ ثَيْنِ قَلُ رَأَيْتُ أَحَدَهُمَا وَآنَا ٱنْتَظِرُ الْأَخَرَ حَدَّثَنَا آنَّ الْأَمَانَةَ نَوَلَتْ فِي جَنْدِ قُلُوبِ الرِّجَالِ ثُمَّ نَزَلَ الْقُرْانُ فَعَلِمُوامِنَ الْقُرُانِ وَعَلِمُوامِنَ السُّنَةِ ثُمَّ حَلَّثَنَا عَنْ رَفْعِ الْأَمَانَةِ فَقَالَ يَنَامُ الرَّجُلُ النَّوْمَةَ فَتُقْبَضُ الْاَمَانَةُ مِنْ قَلْبِهٖ فَيَظَلُّ اَثَرُهَا مِثْلُ الْوَكْتِ ثُمَّ يَنَامُ نَوْمَةً فَتُقْبَضُ الْاَمَانَةُ مِنْ قَلْبِهٖ فَيَظِلُّ مِثْلَ اَثَرِالْمَجُلِ كَجَهُرٍ دَحْرَجُتَهُ عَلَى رِجْلِكَ فَنَفَطَتُ فَتَرَاهُ مُنْتَبِرًا وَلَيْسَ فِيهُ شَيْحٌ ثُمَّ اَخَنَ حَصَاةً فَلَ حُرَجَهَا عَلَى رِجُلِهِ قَالَ فَيُصِّبِحُ النَّاسُ يَتَبَا يَعُونَ لاَ يَكَادُ اَحَدُّ يُوَدِّى الْإَمَانَةَ حَتَّى يُقَالَ إِنَّ فِي بَنِيْ فُلاَنِ رَجُلًا آمِيْنًا وَحَتَّى يُقَالَ لِرَجُلِ مَا آجُلَكَ لا وَٱظْرَفَهُ وَٱعْقَلَهُ وَمَا فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلٍ مِنُ إِيْمَانٍ قَالً وَلَقَلُ أَنَّى عَلَى زَمَانٌ وَمَا أَبَالِى اَيُّكُمْ بَايَعْتُ فِيْهِ لَئِنْ كَانَ مُسْلِمًا لِيَرُدَّنَّهُ عَلى دِيْنِهِ وَلَئِنْ كَانَ يَهُوْدِيًّا اَوْنَصْرَانِيًّا لِيَرُدَّنَّهُ عَلَى سَاعِيْهِ فَأَمَّا الْيَوْمَرَفَهَا كُنْتُ أَبَايِعُ مِنْكُمْ إِلاَّ فَلُانًا وَّفُلاكًا.

تَرَجِّجَتُهَ: حضرت حذیفہ نٹاٹنی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَلِّلْفِیکی آئے ہمیں دوحدیثیں سنائی تھیں ان میں سے ایک ہم دیکھ چکے ہیں اور دوبری کا انظار کردہے ہیں آپ نے ہمیں یہ بتایا تھا امانت لوگوں کے دلوں کے اندر نازل ہوئی پھر قرآن نازل ہواتو انہوں نے قرآن کے ذریع علم حاصل کیا اور سنت کے ذریع علم حاصل کیا پھرآپ مَرانسے اُ نے جمیں یہ بتایا کہ امانت کو اٹھالیا جائے گا ایک آدمی سویا ہوا ہوگا تواس کے دل سے امانت کو اٹھالیا جائے گا اس کا اثر ایک داغ کی صورت میں رہ جائے گا پھروہ سوئے گا تواس کے دل

سے امانت کو اٹھالیا جائے گا اور اس کا اثر آ لیے کے نشان کی طرح رہ جائے گا جیسے تم اگر انگارے اپنے پاؤں پرلڑھکا دوتو چھالا بن جا تا ہے لیکن اس کے اندر پھی نہیں ہوتا پھر نبی اکرم مُلِلْفَیْجَ نے ایک کنگری اٹھا کر اپنے پاؤں پرلڑھکا دی پھر آ پ مُلِلْفِیَجَ نے فرما یا لوگ میں اٹھا کر اپنے باؤں پرلڑھکا دی پھر آ پ مُلِلْفِیَجَ نے فرما یا لوگ میں ایک دوسرے کے ساتھ فروخت کریں گے لیکن ان میں سے کوئی ایک ایسانہیں ہوگا جو امانت کو ادا کرے یہاں تک کہ کسی آ دمی کے بارے میں یہ کہا جائے گا وہ کتنا ذہین اور تیز طرار اور کتنا عقل مند ہے حالانکہ اس کے دل میں رائی کے دانے جتنا ایمان موجو ذہیں ہوگا۔

راوی بیان کرتے ہیں مجھ پروہ زمانہ بھی آیا جب مجھے اس بات کی پرواہ نہیں کی تھی کہ میں کس کے ساتھ سودا کر رہا ہوں؟ کیونکہ اگر وہ مسلمان ہوتا تو اس کا دین اس کو (دھوکہ دیئے ہے ) بازر کھتا اور اگر وہ کوئی یہودی یا عیسائی ہوتا تو سرکاری اہلکارا سے بازر کھتے لیکن آج کے دور کا جہاں تک تعلق ہے تو میں تم لوگوں میں سے صرف فلاں فلال شخص کے ساتھ خرید و فروخت کرتا ہوں۔
تشریعے: امانت کے لغوی معنی ہیں: ذمہ داری، فرض مضبی ، دیانت داری، راست بازی۔ امن (س) فلاناً علی کنا ایک پراعماد کرتا، ذمہ داری دینا، امن (ک کا نام ہے جو انسان پر اللہ کی طرف سے یا ہندوں کی طرف سے عائد کی جاتی ہے، سورۃ الاحزاب میں ہے:

﴿ إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السَّلُوتِ وَ الْأَرْضِ وَ الْجِبَالِ فَا بَيْنَ اَنْ يَتْحِمِلْنَهَا وَ اَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الْإِنْسَانُ ٤ ﴾ (الاداب: ٢٢)

ہم نے امانت یعنی احکام خداوندی جو بمنزلہ امانت ہیں آسان و زمین اور پہاڑوں کے سامنے پیش کئے، پیس انہوں نے اس ذمہ داری کو قبول کرنے سے انکار کردیا، یعنی ان مخلوقات میں اس ذمہ داری کوسر لینے کی صلاحیت نہیں تھی اور وہ مخلوقات اس سہم کئیں، یعنی ان میں مطلق صلاحیت نہیں تھی اور انسان نے اس ذمہ داری کواٹھا لیا، یعنی اس میں اس امانت کواٹھانے کی پوری صلاحیت تھی، یہ امانت (ذمہ داری) وہ ہے جواللہ تعالی کی طرف سے بندوں پر عائدگی گئی ہے، جس کا نام شریعت ہے۔ اور حدیث میں ہے:

لاا یمان لمیں لاامانة لمه، ولا دین لمیں لاعه لمه. (رواہ احمد ۱۳۵/ ۱۳۵، مشکوة حدیث ۳۵)
"اس محض میں ایمان نہیں جس میں امانت نہیں اور اس محض میں دین نہیں جس میں عہدو پیان کالحاظ نہیں۔"

اس حدیث میں امانت کا تذکرہ ہے جولوگوں کے تعلق سے عائد ہوتی ہے مثلاً کوئی ملازم ہے، مدرس ہے، حاکم ہے، لوگوں کے ساتھ معاملات کرتا ہے تو ان پر جو ذمہ داریاں عائد ہوتی ہیں وہ امانت کہلاتی ہیں اور ان کو پورا کرنا بھی دین کا تقاضا ہے، پس لوگوں میں امانت داری کا فقد ان ایک بڑا فتنہ ہے جس کا درج ذیل حدیث میں تذکرہ ہے۔

مفہوم حدیث: حضرت حذیفہ وہا ہے کا مطلب سے ہے کہ انسانی خوبیان جو انسان کا اصل سرمایہ ہیں نا پید ہونا شروع ہوئی ہیں جو
کسی وقت میں اپنے عروج پرتھیں چنا نچہ انہیں خوبیوں کی وجہ ہے جن میں سے ایک امانت ہے انسان قرآن وسنت کو بیجھنے کے قابل ہو
اور ان کی تعلیمات پرعمل پیرار ہا کیونکہ اسلامی تعلیمات وہاں جذب ہوتی اور کارگر ثابت ہوتی ہیں جہاں ان کے لئے ماحول سازگار ہو
جیسے بارش سے صرف زرخیز زمیں فائدہ اٹھاتی اور نفع پہنچاتی ہے اب حال یہ ہوا ہے کہ لوگ ان خوبیوں سے اور خصوصاً امانت داری
سے دنیا داری کی طرف بڑھ رہے ہیں ان کا مطح انظر دنیا ہے خواہ اس کے لئے دھوکا دینا پڑے یا خیانت کرنا پڑے، ان کی نظروں

میں دنیا ہی کی قدر ہے دین کی قدر کم ہونا شروع ہوئی ہے حتیٰ کہ حالت بیہوجائے گی کہ جوآ دمی دنیاوی مال ومتاع جمع کرنے میں ماہر ہوتو اندر سے خواہ انسانی خوبیوں سے کتنا ہی خالی کیوں نہ ہولوگ اس کی تعریف کریں گے کہ وہ اتنا نڈر ہے، ہوشیار ہے اورعقلمند ہے جیے آج کل کاروباری لوگوں اور سیاس لیڈروں اور کارکنوں میں اس کا مشاہدہ عام کیا جاسکتا ہے۔

حضرت حذیفہ رہائٹی کی وفات س 36 کے اواکل میں بعد شہادت حضرت عثمان غنی ٹٹاٹٹی ہوئی ہے مگروہ اپنے وقت میں اس تبدیلی کے آثار دیکھے کر فرماتے ہیں کہ پہلے میں کسی سے معاملہ کوئی اندیشہ محسوس نہیں کرتا خواہ وہ کوئی بھی ہوتا اگر مسلمان ہوتا تو اس کا ایمان میراحق دلانے پراس کومجبور کرتا اور اگر ذمی ہوتا تو اس کا بڑا میراحق بحفاظت مجھے دلاتا مگر اب وہ بھروسہ متزلزل ہو گیا اور میں معاملات میں بڑی احتیاط کرتا ہوں۔

**اعت راض:** حضرت حذیفه وظافیر نے فرمایا تھا کہ میں نے دوسری بات نہیں دیکھی اور اب فرمارہے ہیں کہ وہ بدلا ہوا زمانہ بھی میں نے دیکھ لیا، پس بیدو باتیں متعارض ہیں؟

**جواب:** بیہ کے کہ زمانہ میں تبدیلی ابھی پوری طرح نہیں آئی، کچھ کچھ آثار شروع ہوئے ہیں، مگر چونکہ حدیث میں ہے: الحزم شوء الظن: چوکنا بن بدظنی میں ہے، اس لئے حضرت حذیفہ وہاٹوء نے چھونک چھونک کر قدم رکھنا شروع کردیا ہے، مگر جیسا پہلی بات کا مشاہدہ کرلیا ہے، ایسا کامل مشاہدہ ابھی اسی دوسری بات کانہیں ہوا۔

لعنات:قوله "جند" بفتح الجيم وسكون الذال ، بعض نے جيم كومكسور بھى جائز كہاہے،كسى بھى چيز كى جڑكو كہتے ہيں، عارضه ميں ہے: "جند، اصل كل شئ من خشب اوحساب اونبات" \_ قوله "الوكت" به لفط بفتح الواؤوسكون الكاف بروزن ممس بي معمولي الثرونشان کو کہتے ہیں جیسے خال جس کا رنگ سابقد رنگ سے مختلف ہو۔ قولہ "البحل" یہ بھی شمس کے وزن پر ہے، ہاتھوں پر محنت طلب کام سے یا پاؤں پر بوٹ کے تنگ ہونے سے جو چھالے پڑتے ہیں جے آبلہ بھی کہا جاتا ہے۔ بہر حال غرض یہ ہے کہ بید دومرااڑ پہلے اثر ے زیادہ ہوتا ہے کونکہ آبلہ خال سے زیادہ نمایاں اور بڑا ہوتا ہے۔ قوله "دحرجته" وحرج کے معنی الر مکانا۔ قوله "قنفطت" صرب وسمع دونوں سے آتا ہے مگر بکسر الفاء بعد النون زیادہ رائج ہے۔ نفطت القدر نطفًا: اس وقت بولا جاتا ہے جب ہانڈی سے تیز بھاپ کی دھاریں نکلیں، یہاں مطلب پھول جانا ہے۔

قوله "منتبرًا" بصيغة اسم فاعل بمعنى ابھرا ہوا چنانچ منبر كوبھى اس لئے منبر كہتے ہيں كہوہ بلندونما ياں ہوتا ہے۔

قوله "ما اجلدة و اظرفه و اعقله" تينول فعل تعجب كے صيغ ہيں جلد بضم اللام في الماضي وجلداً بقتح اللام في المصدر صابر، باہمت اور جراُت مندکو کہتے ہیں یعنی بہادر، جبکہ ظریف ہوشیار کو کہتے ہیں، ظرافة کے معنی ذہانت وتیزی طبع کے ہیں۔

قوله "ساعيه" ملك اورسر داركو كتبة بين جيها كه قبائلي نظام مين هوتاب كه هر قبيله كاايك برا اموتاب سب قبيله والياس كي بات کے پابند ہوتے ہیں ، یہ بھی ہوسکتا ہے کہ مراداس پر مقرر مسلمان والی ونگراں ہو۔

ملحوظ مديث منق عليه - (بخارى حديث ٦٤٩٧ ، مسلم حديث ١٧٣)

#### بَابُلَتَرْكَبُنَّ سُنَنَ مَنْ كَانَ قَبُلَكُمُ

## باب ۱۷: لوگ اگلوں کی روش پرضرور چلیں گے

(٢١٠٦) آنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ لَمَّا خَرَجَ إِلَى حُنَيْنٍ مَرَّ بِشَجَرَةٍ لِلْمُشْرِ كِيْنَ يُقَالُ لَهَا ذَاتُ ٱنُوَاطٍ يُعَلِّقُونَ عَلَيْهَا السَّبِيُّ اللهُ عَلَيْهَا السَّبِيُّ اللهُ عَلَيْهَا السَّبِيُّ اللهُ عَلَيْهَا السَّبِيُّ اللهُ عَلَى اللهُ عَمَا لَهُ مُ ذَاتَ ٱنُواطٍ فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ سُبُحَانَ اللهِ هٰذَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ هُمُ اللهَ اللهُ عَمَا لَهُ مُوسِي بِيَدِهٖ لَتَرُكُ كُنُنِّ سُنَّةَ مَنْ كَانَ قَبُلَكُمُ . كَمَا قَالُ قَوْمُ مُوسَى الْجَعَلُ لَنَا اللهَا كَمَا لَهُمُ اللهَ قُوالَيْنَ كُنُوسِهِ بِيَدِهٖ لَتَرُكُنُ سُنَّةً مَنْ كَانَ قَبُلَكُمُ .

تو پیجنبند: حفرت الو واقد لیٹی بیان کرتے ہیں ہی اکم منطق اللہ جب حنین کی طرف روانہ ہونے گئے تو آپ منطق ایک درخت کے پاس ہے گزرے جو مشرکین کا تقابی فا وات انواط تھا لوگ اس پر اپنا اسلحہ لاکاتے سے لوگوں نے عرض کی یار سول اللہ جس طرح ان لوگوں نے اپنے لیے وات انواط کو مقرر کر لیا تھا اس طرح ہمارے لیے بھی آپ وات انواط مقرر کر دیجئے نی اکم منطق ان اس مور مقرر فرمادی جسے حضرت موی علیک ای قوم نے ان سے کہا تھا وہ ان کے لیے ایک معبود مقرر فرمادی جس حضرت موی علیک ای قوم نے ان سے کہا تھا وہ ان کے لیے ایک معبود مقر وفرمادی جس حضرت موی علیک ای قوم نے ان سے کہا تھا وہ ان کے لیے ایک معبود مقر وفرمادی جس طرح ان لوگوں کا معبود ہمارت ان لوگوں کا مقتر وفرمادی ہم حضرت میں میں کی وہ گئے ہما کہ جارے سے پہلے لوگوں کے طریقے پر ضرور ممل کرو گے۔ تشریف نے بیام لوگوں کے طریقے پر ضرور ممل کرو گے۔ تشریف جا جارے سے واستہ بیل حتین کے مقام پر سے درخت دیکھ کو موجا ہر کرام مؤتائی کے تعداد دو ہوا تھی انجی فئے مکہ کہ بعد طائف تشریف لے جارے سے تھے داستہ بیل حقیق کے موقع پر مشرف بداسلام ہوئے تھے کو ایکن ان خوا بات نہیں کے وفا ہات نہیں کے وفکہ ان مقدر مرک کرام مؤتائی کی تعداد دو آب ان ضارون و فیرہ نے کی اجازت طاب کرنا نہ تھا بلکہ ایک قو کی روایت بچھ کراس کی اجازت جاتی تھی، تاہم اس قسم کی تعظیمات بچو کہ مقدم کی اسلام میں کوئی گئو کئن نہیں ، مرک ما اسانوں اور آنے والی پور کی اجازت جاتی تھی، تاہم اس قسم کی تعظیمات بو کئی سے کوئکہ اس میں اللہ تبارک و تعالی کی بڑی محک کے کوئکہ اس میں اللہ تبارک و تعالی کی بڑی محک سے اس کے تو اس کے قراد کوئی کوئٹ سے فیل کی بڑی محک سے کوئکہ اس میں اللہ تبارک و تعالی کی بڑی محک سے اس کے تو ہوں گے دول کوئی کوئٹ نور کی کہ دول کوئی کوئکہ اس میں اللہ تبارک و تعالی کی کوئٹش سو فیصد کہاں کامیاب ہو کئی ہے کوئکہ اس میں اللہ تبارک و تعالی کی بڑی محک سے کوئکہ اس میں اللہ تبارک و تعالی کی بڑی محک سے کوئکہ اس میں اللہ تبارک و تعالی کی بڑی محک سے کوئکہ اس میں اللہ تبارک و تعالی کی کوئٹش سو فیصد کی کوئٹش سو فیصد کوئی گئوئٹن نہیں اللہ تبارک و تعالی کی کوئٹش سو فیصد کی کوئٹش سو کوئی کوئٹش سے کوئکہ اس میں اللہ تبارک و تعالی کی کوئٹش سو کی کوئٹش سے کوئکہ اس میں میں کوئی کوئٹش سو کوئٹش سے کوئکہ اس میں کوئی گئو کوئٹش سے کوئکہ کوئٹش سو کوئی کوئٹش

بعض روایات جیسے سیحین وغیر ہما (سیح بخاری ص: 491، ج: 1) میں اس پر بیداضافہ ہے: "شہرًا بشر و ذراعًا بناراع حتی لو دخلوا جحرضب لی خلتہوں" یعنی تمہاری پیروی واتباع کا عالم یہ ہوگا کہ تمہارے اور یہود ونصاریٰ کے درمیان ایک بالشت کا اور ایک ذراع کا فرق بھی نہیں رہے گاختیٰ کہ اگروہ لوگ گوہ کے بل وسوراخ میں واغل ہوں توتم لوگ بھی اس میں داخل ہوں گے اس سے بڑھ کر کمال اتباع کیا ہوسکتا ہے۔

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ بیدامت سابقہ ام کے نقش قدم پر چلے گی ، اس کے تاجران کے تاجروں کی راہ لیس گے ، اس کی عورتیں ان عورتوں کا طور وطریقہ اپنائیں گی اور اس کے علماءان کے علماءاور اس کے حکمران ان کے حکمرانوں کے بیچے ہوں گے ، بیہ

بیش گوئی بھی جوں کی تو ت صحیح نکلی ہے جو آپ علایتا ہا کا معجزہ ہے۔

ہاں البتہ اس میں کفر کی پیروی کی بات نہیں کی گئی ہے باقی تمام معاصی و نافر مانیاں مراد ہیں حتیٰ کہ ان لوگوں نے اپنے انبیاء السلام کوتل کیا اور جب انبیاء نہ ہوتے تو ان کے خلفاء کوتل کر دیتے اس امت میں بھی ایسا ہی ہوا کہ انبیاء کہیم السلام کے در شہ خلفاء و علاء کونہیں بخشا گیا۔

فائك: كى دليل شرى كے بغيركى چيز سے كوئى فضيلت وابسته كرلينا جہالت ہے، حديبيد ميں جس كيكر كے درخت كے ينچ نبى مَوَافِيَةِ فَى اسْ درخت كو كُوا ديا، اس طرح دارالعلوم في بيعت رضوان لى تقى، لوگ وہاں نمازيں پڑھنے گئے سے چنا نچہ حضرت عمر مُخالِقُونے اس درخت كو كُوا ديا، اس طرح دارالعلوم ديو بندجس انار كے درخت كے ينچ سے شروع ہوا تھا وہ درخت مبحد چھتہ ميں تھا، اس كے ساتھ بھى طرح طرح كرافات شروع ہوگئے سے، تبركا لوگ اس كے بيتے لے جاتے سے اور كھاتے سے، اللہ كے كسى بندے نے وہ درخت كاف ديا، اللہ اس كو جزائے خير عطافر مائے اس نے بہت اچھا كام كيا۔

اعت ماض: ال روایت میں لتر کبن کے لام تا کید ہے معلوم ہوتا ہے کہ اتباع ناگزیر ہے تو امر لازم سے نہی تو تکلیف بمالا یطاق کلتی ہے۔

حل: اس کا جواب شیخ الاسلام ابن تیمیدر حمد الله نے دیا ہے کہ اگر چدامت کی غالب اکثریت تو پیروی کرے گی مگراس کے ساتھ ایک طاکفہ مصورہ کی بھی پیش گوئی کی گئی ہے علی ہذاا تباع کی پیش گوئی اکثریت کے حوالے سے ہے جبکہ نہی کا مطلب سے ہے کہ ایک جماعت الی بھی ہونی چاہئے اور یقیناً ہوگی بھی جوان یہود ونصار کی کی مشابہت سے گریزاں ہوگی:

"ففى النهى عن ذالك (التشبه) تكثير لهذه الطائفة المنصورة و تثبيتها و زيادة ايمانها" (اقتضاء الصراط المستقيم، مخالفة اصحاب الجحيم" ص: 44)

یعنی نہی میں ترغیب ہے کہ طا کفہ منصورہ کے ساتھ رہو چنانچہ آج عام مسلمانوں کے لباس اور اطوار کو دیکھیں گے تو حدیث باب کا مصداق نظر آئے گا گر جب کسی مدرسہ میں جائیں گے تو آپ کو پا کیزہ ماحول ملے گا۔

لعنات: السنن (بقتح السين) طريقة، نمونه، طرز، كها جاتا به: بنوا بيوتهم على سنن واحل: انهول نے ايك بى انداز كے گر بنائے، دوسرا لفظ به السنة: خاص طريقة، سيرت خواه اچى ہو يا برى ، اس كى جمع سنن به، يد لفظ باب ميں نہيں به "حنين" بروزن زبير، مكه وطائف كے درميان ايك مقام كا نام به جس كا ذكر قرآن ميں بھى آيا به: "ويوم حنين" قوله "ذات انواط" اى ذات تعلق، نوط كے معنی تعليق اور لئكانے كے بيں چونكہ جا بليت ميں لوگ اس سے اپنے ہتھيار لئكاتے اس لئے يہ ذات انواط سے معروف ہو گيا يعنى وہ درخت جس پر اسلحہ لئكا يا جاتا به، حاشيہ كوكب ميں برواية درمنثور وغيره كے به يہ درخت بيركا تھا۔ الكوكب الدرى ميں به كہ خوشى اور تہوار كے موقع پر لوگ اس كے پاس جمع ہوتے، اسلحہ اس پر لئكا كرآس پاس ممات بيت اور كيلتے رہے۔ قوله "لتركبن" اى لت تبعن اس ميں لام تاكيد كے لئے به ركوب بمعنی چلئے كے به ازقبيل ذكر ماروم والمرادمنہ اللازم۔

#### بَابُمَاجَاءَفِي كَلاَمِ السِّبَاعِ

### باب ۱2: درندوں کا لوگوں سے باتیں کرنا

(٢١٠٧) وَالَّذِي نَفُسِي بِيَدِه لَا تَقُوْمُ السَّاعَةُ حَتَّى تُكَلِّمَ السِّبَاعُ الْإِنْسَ وَحَتَّى تُكَلِّمَ الرَّجُلَ عَنَبَهُ سَوُطِهِ وَشِرَ اكُنَعُلِهٖ وَتُغَيِرَهُ فَيْنُهٰ بِمَا ٱحُلَثَ اَهْلُهُ مِنْ بَعُدِهٖ.

تَرْجَجْكُمْنَ، حضرت ابوسعید خدری مظافی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَالْفَیْکَمَ نے فرمایا ہے اس ذات کی شم جس کے دست قدرت میں میری جان ہے قیامت اس وقت تک قائم نہیں ہوگی جب تک کہ درندے انسانوں کے ساتھ کلام نہیں کرنے لگیں گے یہاں تک کہ آ دمی کے جا بک کی ری اوراس کے جوتے کا تسمیمی اس کے ساتھ کلام کریں گے اوراسے اس کا زانو یہ بتا دے گا کہ اس کے بعداس کی بیوی نے کیا حرکت کی تھی۔

تشرِنيح: حديث كا مطلب بيه به كه بول چال كافن ترتى ميں اپنے عروج پر پہنچ جائے گاحتیٰ كه وہ اشیاء بھی ناطق وگو یا ہوجائیں گی جن میں بظاہر بولنے کی صلاحیت نہیں ہے، آج کے دور میں ثابت ہوگیا کہلو ہاتھی بولتا ہے اور بلا شک بھی ، اگر اس حدیث کا مطلب یہ لیا جائے کہ بطورخرق عادت ایسا ہوگا تو پھرتو کوئی اعتراض نہیں کہ عالم میں ایس مثالیں بکثرت یائی جاتی ہیں توجس طرح ماضی کے سیح وا قعات وروایات سے غیر ناطق کا بولنا ثابت ہے جیسے گائے اور بیچے کا گہوارے میں بولنا تومستقبل میں بھی ایسا ہوسکتا ہے جیسے بھیٹریا کاچ واہے ہے بات کرنا وغیرہ علی ہذا پھرحدیث باب حقیقی کلام پرمحمول ہوگی۔

یا تو روایت حقیقت پرمحمول ہے جواس زمانہ کی ترتی کے دور میں ناممکن نہیں ہے کہ اس طرح کے آلات ہو جا کیں گے اور درندے بھی بات کرنے لگیں گے۔

دوسرا قول میہ ہے کہ اس سے مرادیہ ہے کہ جانور بھی بات کریں گے اور آ دمی کہیں بھی ہوگا اپنے بچوں کی خبر وخیریت معلوم کر لے گا چنانچہ ہمارے اس زمانہ میں ریڈیو، ٹیلی فون، وائرلیس اور ان کے علاوہ آلات ایجاد ہوگئے پورے عالم ایک برتن میں رکھا ہوا معلوم ہوتا ہے لہذا یہ علامت قیامت مخقق ہوتی نظر آتی ہے۔

لعنات: "السباع"بكسر السين،سبع بفتح السين وضم الباء كا جمع بـ درند كوكت بين - قوله "عذبة" يه ''شرک اک اور فخذ'' تینوں سباع کی طرح مرفوع ہیں کہ سب فواعل ہیں علی ہذا انس اور رجل دونوں مفعولیت کی بناء ہر منصوب ہیں ، عزبة بقتح العین وسکون الذال بروزن رحمة ،بعض نے ذال کافتحہ وسکرہ بھی جائز کہا ہے،کسی چیز کے کنارے کو کہتے ہیں اور یہال یہی معنی مراد ہے،اس کےمعنی اس ڈوری کے بھی آتے ہیں جس کے ذریعہ تراز واٹھائی جاتی ہے وہ یہاں مرادنہیں۔قولہ''شراک'' مکسر

سند کی بحث: بیرحدیث متدرک حاکم میں بھی ہے اور صحیح ہے، البتہ قاسم بن الفضل سے آخر تک یہی سند ہے مگریدراؤی محدثین کے نزدیک قابل اعتماد ہے۔

### بَابُ مَاجَاءَ فِي إِنْشِقَاقِ الْقَمَر

## باب ١٨: معجز وكشق القمر كابيان

(٢١٠٨) انْفَلَقَ الْقَبَرُ عَلَى عَهْدِرَسُوْلِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

تَرَخِيْنَهُ: حضرت ابن عمر التَّنَا بيان كرتے ہيں نبي اكرم مُطِّلْظُيَّةً كے زمانے ميں چاند دونكڑے ہوگيا تھا تو نبي اكرم مِلِّلْظَيَّةً نے ارشا دفر مايا تم گواہ ہوجاؤ۔

تشریع: معجزات بھی چونکہ از قبیل عجائبات ہوتے ہیں اس لئے جہاں وہ پچھلوگوں کے لئے ہدایت کا سامان بنتہ ہیں دوسرے لوگوں کے لئے آزمائش کا سبب بھی بنتے ہیں، مثق القمر کا معجزہ جس کا تذکرہ قرآن کریم میں بھی ہے اور احادیث میں بھی ہے باوجود مطالبہ کے کفار مکہ کے لئے ایمان کا سبب نہ بنا بلکہ فتنہ بن گیا، ان لوگوں نے کہہ دیا: ہم پرجاد وکردیا!

معجز ومثق القمر:

معجز وشق قمر کا رسول الله مَطَلِّقَ کے زمانہ میں واقع ہونا قر آن کریم اور احادیث متواترہ سے ثابت ہے، اور اس پرتمام سلف و خلف کا اجماع ہے اور کسی شاذ و نادر (مودودی صاحب) نے جو انشق القمر ماضی کو بمعنی سیدنشق القمر لیا ہے (بیرتر جمہمودودی صاحب ویشی نظر کے اور سے جو اسلف وخلف کے خلاف ہے جو قابل اعتبار نہیں۔
قابل اعتبار نہیں۔

**انعت راض:** مخالفین اسلام اس مججزہ پر بیاعتراض کرتے ہیں کہاول تو یہ بات محال ہے کہ چاند کے دوکلڑے ہو جائیں دوسرے به کهاس وا قعه کاکسی تاریخ میس ذکرنهیس،

جواب: یہ ہے کہ آج تک کسی دلیل عقلی سے اس قتم کے واقعہ کا محال اور ناممکن ہونا ثابت نہیں ہوا، الله تعالی ہر چیز پر قادر ہے جس طرح اجسام سفلیه میں کون وفساد عقلا محال اور ناممکن نہیں ، اس طرح اللہ کی قدرت اور مشیت سے اجسام علویہ میں بھی کون وفساد محال نہیں ، خداوند ذوالجلال کی قدرت کے اعتبار سے آسان وزمین ہٹس وقمر ، شجر وحجرسب برابر ہیں ، جس قادر مطلق نے مٹس وقمر کو بنایا ہے وہ خداان کوتو رئیمی سکتا ہے اور جوڑبھی سکتا ہے، بہر حال اس قتم کےخوارق کا ظہور قطعاً محال نہیں، ہاں مستبعد ضرور ہے اور ہر عجز ہ کے لئے مستبعد ہونا ضروری ہے جولوگ محض استبعاد کی بنا پرمحال قرار دیتے ہیں ان کومحال اورمستبعد کا فرق معلوم نہیں ۔

اورر ہی بیہ بات کماس واقعہ کا ذکر تاریخوں میں نہیں تو صد ہااور ہزار ہاا یسے عجیب واقعات ہیں جن کا کسی تاریخ میں کہیں نام و نشان نہیں، نیزشق القمر کا وا تعدرات کا وا تعدہے جوعمو ما لوگوں کے آ رام کا ونت ہے اورشق القمر صرف تھوڑی دیر کے لئے رہا اس لئے اگر عام طور پرلوگوں کواس کاعلم نہ ہوا تو تعجب نہیں ، بسا اوقات چاند اور سورج گہن ہوتے ہیں اور بہت سے لوگوں کوعلم ہی نہیں ہتا، نیز اختلاف مطالع کی وجہ سے بہت سے مقامات پراس ونت دن ہوگا اور کسی جگہ آ دھی رات ہوگی ،عموماً لوگ سوئے ہول گے، نیز اس معجزه سے مقصود فقط اہل مکہ پر جحت تمام کرناتھا وہ مقصود حاصل ہو گیا،تمام عالم کو دکھانامقصود نہیں تھا۔ (سیرۃ المصطفی 1:236) لعنات: انشق: پهنا، چرنا، شكاف پرنا، كريك مونا - انفلق الشي: پهنااور بي حديث ني مَالْفَيْكَةَ كُوزُ مانديس جب جاند بهنا توآپ مَلْقَصَّاتَهُمْ نے فرمایا: لوگو! گواہ رہو، بیرحدیث ابن عمر نظَّمُنا کی سند ہے مسلم (حدیث 2801 کتاب صفات المنافقين، باب انشقاق القمر) میں بھی ہے، اور حضرت عبداللہ بن مسعود میں ہے۔ کی روایت سے متفق علیہ ہے۔ ( بخاری حدیث 4864، مسلم حدیث 2800)

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي الْخَسُفِ

### باب ١٩: زمين دهنين كاذكر

(٢١٠٩) ٱشُرَفَ عَلَيْنَارَسُولُ الله عَلَيْ مِنْ غُرُفَةٍ وَّنْحُنُ نَتَلَا كُرُ السَّاعَةَ فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْ لَا تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى تَرُوا عَشْرَ ايَاتٍ طُلُوعَ الشَّمُسِ مِنْ مَغْرِبِهَا وَيَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ وَالنَّابَّةَ وَثَلَاثَةَ خُسُوفٍ خَسُفٌ بِالْمَشْرِقِ وَخَسُفٌ بِالْمَغُرِبِ وَخَسُفٌ بِجَزِيْرَةِ الْعَرَبِ وَنَارٌ تَخُرُجُ مِنْ قَعْرِ عَلَنَ تَسُوْقُ النَّاسَ أَوْ تَحُشُرُ النَّاسَ فَتَبِيْتُ مَعَهُمُ حَيْثُ بَأْتُوا وَتَقِيْلُ مَعَهُمُ حَيْثُ قَالُوا.

تَزُجْهِكُنُهِ: حضرت حذیفه بن اسید مُناشِئه بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُلِلْفَیْکَا فیانہ میں سے دیکھا ہم اس وقت قیامت کا تذکرہ كررك من اكرم مُؤَلِّفَ أَلِهِ فَي الرم مُؤَلِّفَ أَلِهِ فَي من الله وقت تك قائم نهيں ہوگى جس وقت تك تم دس نشانيان نهسيں د كيولو كے سورج كا مغرب کی طرف سے نکلنا یا جوج ماجوج وابۃ الارض زمین کا تین جگہ سے دھنس جانا ایک مرتبہ دھنسنامشرق میں ہو گا ایک مرتبہ دھنسنا مغرب میں ہوگا اور ایک مرتبہ جزیرہ عرب میں ہوگا اور وہ آگ جوعدن کے ایک گڑھے سے نکلے گی اور لوگوں کو ہانک کر لے جائے

گی (راوی کوشک ہے شاید بیالفاظ ہیں) لوگول کو اکٹھا کردے گی تو وہ ان کے مماتھ رات رہے گی جہاں وہ رات بسر کریں گے اور ان کے ساتھ دوپہر کرے گی جہاں وہ دوپہر کریں گے۔

(٢١١٠) لَا يَنْتَهِى النَّاسُ عَنْ غَزُوهِ لَمْ الْبَيْتِ حَتَّى يَغُزُّو جَيْشٌ حَتَّى إِذَا كَانُوَا بِالْبَيْلَاءَ أَوْبِبَيْلَاءَ مِنَ الْأَرْضِ خُسِفَ بِأَوَّلِهِمْ وَاخِرِهِمْ وَلَمْ يَنْجُ أَ ۗ كُلُهُمْ قُلْتُ يَارَسُوْلَ اللهِ مَا اللهِ مَا كَرِهَ مِنْهُمْ قَالَ يَبْعَثُهُمُ اللهُ عَلَى مَا فِيُ ٱنْفُسِهِمُ.

تَوَجَّبَتُهُ: حضرت صفیه والتيء بيان كرتى بين مي اكرم مَاللَيْكَاتَهُ في خرمايا بلوگ اس محمر يرحمله كرنے سے باز نہيں آئي سے یباں تک کدایک شکراس پر حملہ کرنے کے لیے آئے گا اور جب وہ بیداء کے مقام پر پہنچے گا (یہاں پر راوی کو الفاظ میں شک ہے ) تو ان کے ابتدائی اور آخری حصے کو دھنسا دیا جائے گا اور درمیان والے بھی نجات نہیں یا ئیں گے ( یعنی وہ سب دھنس جائیں گے ) میں نے عرض کی یارسول الله مَالِفَظِیَّةَ ان میں سے جو شخص اس بات کو ناپسند کرتا ہوں ( یعنی زبردی آیا ہو ) نبی اکرم مِلِّفَظِیَّةً نے فرمایا الله تعالیٰ ان کے حساب سے (یعنی ان کی نیتوں کے حساب سے )انہیں زندہ کرے گا۔

(٢١١١) يَكُونُ فِي الْحِرِ الْأُمَّةِ خَسُفٌ وَّمَسُخٌ وَّقَلُفٌ قَالَتْ قُلْتُ يَارَسُولَ اللهِ عَلَيْ أَنَهُ لِكُ وَفِيْمَا الصَّالِحُونَ قَالَ نَعَمُ إِذَا ظَهَرَ الْخُبُثُ.

تَرَجِّجِكُنَّہِ: حضرت عائشہ مُثاثِنَه بیان کرتی ہیں نبی اکرم مُلِّفْظِیَّا نے فرمایا ہے اس امت کے آخر میں زمین میں دھنسنا چہروں کامنے ہوجانا آسان سے پتھروں کی بارش (کی طرح سے عذاب) ہوں گے حضرت عائشہ ڈاٹٹٹا بیان کرتی ہیں میں نے عرض کی یارسول اللہ کیا ہم لوگ بلاکت کاشکار کردیئے جائیں گے جب کہ ہمارے درمیان نیک لوگ بھی ہوں گے؟ نبی اکرم مَرَافِظَةَ نے فرمایا ہاں جب فسق عام ہوجائے گا (تواپیاہی ہوگا)۔

تشريح: حضرت حذيف بن أبيد ثلاثي سے مروى ب فرماتے بين كه رسول الله مَالِفَظَةَ في بالا خانے سے ہمارى طرف جما تكادران حالیکہ ہم آپس میں قیامت کا تذکرہ کررہے مے رسول الله مُؤافظة نے فرمایا کہ قیامت اس وقت تک قائم نہیں ہوگی جب تک تم دس نشانیاں نیدد کیے لو۔(1) سورج کا مغرب سے طلوع ہونا (2) اور یا جوج و ماجوج (3) اور دایہ (کا خروج) اور تین خسوف (4) ایک خسف مشرق میں (5) ایک خسف مغرب میں (6) اور ایک یعنی تیسرا جزیرۃ العرب میں (7) اور ایسی آگ جوعدن کی گہرائی (والی جگہ) سے نکلے گی ہانکے گی لوگوں کو یا فرمایا کہ (اوللشک من الراوی) جمع کرے گی لوگوں کوتو جہاں لوگ رات گزاریں گےوہ بھی ان کے ساتھ وہیں رات گزارے گی اور وہیں قیلولہ کرے گی جہاں لوگ قیلولہ کریں گے۔

إلى روايت ميں سات علامات كا تذكر هكمل جو چكا، دوسرى سند ميں دھواں مذكور ہے اور تيسرى سند ميں دخان كے ساتھ د جال كا ذكر في انو موكئين جبكدرسوين نشاني يا تو مواب جولوگول كوكوار اكرسمندريس جينك دے كى يا پرحضرت عيسى عليما كانزول يعنى آسان سے اتر نا ہے جیسا کہ ابوموی محمد بن المثنیٰ کی روایت ہے۔

تشريح: ان علامات كودوحصول مين تقسيم كيا كياب ايك تم كى علامات صغرى بين اور دوسرى قسم كى كبرى بين، علامات صغرى كى تعداد أديره

سو کے لگ بھگ ہے، جبکہ اس حدیث میں علامات کبریٰ کا ذکر ہے جن کی تعداد کم از کم دی ہے، علامات کبریٰ اس وقت رونما ہوں گی جب قیامت بہت زیادہ قریب ہوجائے گی جبکہ صغریٰ کافی پہلے سے وجود پذیر ہیں۔ پھر باب کی حدیث میں ترتیب ملحوظ نہیں رکھی گئی ہے۔ اس حدیث میں سات علامات قیامت کا ذکر ہے: ان میں سے اوّلین یعنی سورج کے مغرب سے طلوع ہونے اور یاجوج و ماجوج کے لئے اس باب کے بعدامام تر مذی رہیں گئے نے بالترتیب دوباب قائم کئے ہیں، اس پر بحث ہوگی۔

تيسري نشاني دابه كاخروج: ہے، لغوى اغتبار سے تو زمين پر چلنے والے ہر جانور كو دابه كہا جاتا ہے مگر عرف عام ميں وہ چو يا يا جو سواری پا مال برداری کے لئے استعال ہوتا ہے دابہ کہلاتا ہے۔اس حدیث میں مرادوہی دابہ ہے جس کا ذکر قرآن کی اس آیت میں ہے: ﴿ وَإِذَا وَقَعَ الْقَوْلُ عَلَيْهِمُ آخْرَجْنَا لَهُمْ دَآبَّةً مِّنَ الْأَرْضِ ثُكِّيِّهُمْ ' أَنَّ النَّاسَ كَانُواْ بِالْيَنَالَا يُوقِنُونَ ﴿ الْمَانَ ١٨٢) بهر حال كبرى ميں سے ايك خروج دابہ ہے جس كے متعلق حافظ ابن كثير رحمه الله ابن تفسير ميں مندرجه بالا آيت كے تحت لكھتے ہيں:

جب آخری زمانہ میں لوگ بگڑ جائیں گے اورا حکام خداوندی کوچھوڑ جائیں گے اور دین حق کوتبدیل کر جائیں گے تو اللہ تبارک و تعالیٰ ان کے لئے زمین میں سے ایک دابہ نکال دیں گے پھراس بارے میں متعدد احادیث نقل کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ یہ سب علامات لگاتاررونما موں گی: ایتها کانت قبل صاحبتها فالاخری علی اثرها قریبًا۔ ابن کثیر راتی ایوداؤد طیالی کے حوالے سے میجی لکھا ہے کہاس کے پاس حضرت موی علاقیا کا عصا اور حضرت سلیمان علاقیا کا خاتم (انگوشی) ہوگا،عصا سے کافر کی ناک توڑے گا اور خاتم (کی مہر) ہے مومن کا چہرہ روثن ہوگا یعنی چیکے گا یہاں تک کہلوگ ایک دستر خوان پر بیٹھ کرمومن و کا فرکی تمیز کرسکیں گے تاہم ترمذی کے حاشیہ میں عصاوخاتم کاعمل واٹر اس کے برعکس بتلایا ہے۔ (کذافی روایة احمدوابن ماجہ سنن ابن ماجہ ص: ۲۹۵) اوراس میں بھی اضافہ ہے کہمومن کے چیرہ پر''مومن'' لکھا جائے گا اور کافر پرمبر لگانے سے کافر مکھے گا، پھرظاہر بدہے کہ بددابوہ صفاہے برآ مد مگا ،اس کی لمبائی ساٹھ گز کے برابر بتائی گئی ہے، یہ چویایوں کی طرح چارٹا نگوں پر چلے گابدن پر پشم یعنی اون ہوگی اور مختلف متعدد جانوروں کے نمونوں پرمشتل ہوگا کوئی آ دمی اس کو پکرنہیں سکے گا اور نہ ہی کوئی اس سے بھا گئے میں کامیاب ہوگا۔

تمن خسوف: حدیث الباب میں تین خسوف کا ذکر ہے حضرت گنگوہی صاحب رحمہ اللہ نے الکوکب الدری میں فرمایا ہے کہ یہ تینوں ایک ہی نشانی ہیں علی ہذا حدیث الباب میں راوی نے دس کا احاطہ نہیں کیا ہے۔اس بارے میں اختلاف ہے کہ بیخسوف واقع ہو پیکے ہیں پانہیںمولانا شاہ رفیع الدین راٹھیا صاحب نے اپنے رسالہ میں بیان فرمایا ہے کہ بیرتنیوں خسوف حضرت عیسیٰ علاِئلا کے نزول کے بعدواقع ہوں گے بعض حضرات فرماتے ہیں کہ ریتینوں خسوف واقع ہو چکے ہیں اور ان کی تفصیل بھی بیان فرمائی ہے۔مغرب میں 308 ھ میں تیرہ گاؤں کا خسف ہوا دوسرا خسف غرناطہ میں متعدد م کانات خسف کردیئے گئے تیسرا خسف مقام ری میں قریباً 150 دیہات کا خسف ہوا 346 ہ**یں** ان کےعلاوہ اور بھی خسوف بیان کئے گئے ہیں دیگر مذکورہ کا بیان آ گے ابواب کے تحت آ رہا ہے۔

**لعث الله: خ**سف: حسف بدل ہے ماقبل ہے مجرور ہے یا مرفوع مبتداء محذوف الخبر یا خبر محذوف المبتداء ہے۔ مگر ظاہر یہ ہے کہ ان كاواقع مونا البھى باقى ہے كيونكد ييچيے عرض كيا جاچكا ہے كداس حديث ميں علامات كبرىٰ كا ذكر ہے اور يد كه علامات لگا تا اور قريب بقیامت رونما ہوں گی، حاشیرکوکب پر ہے کہ حضرت شاہ رفیع الدین راشیلانے اپنے رسالےمساۃ بہ''اشراط الساعة'' میں میلان ظاہر کیا ے کہ بہ تینوں حضرت عیسیٰ علائلہ کی وفات کے بعد ہوں گے۔

قوله "وناد تخرج من قعوعدن" الخ ظاہريہ ہے كہ يه آخرى نشانى ہے كيونكه لوگوں كومخشر كى طرف يعنى شام كى جانب جہاں محشر ہوگا لے جانے سے مرادان کومیدان محشر کی طرف ہانکنا ہے۔

اعتسراض: بعض روایات میں وارد ہے کہ آگ ارض تجاز سے نکلے گی "تخوج من الادض الحجاز" (میح مسلم 393، ج2) **جواب:** ① قاضی عیاض رایطیا فرماتے ہیں شاید آگ دو ہوں ایک ارض حجاز سے دوسری قعرعدن سے ② بعض فرماتے ہیں کہ ابتداء یمن سے ہوگی اور ظہور ججاز سے ہوگا ذکرہ القرطبی۔ تو دونوں میں کوئی تعارض نہیں کیونکہ ججاز راستہ میں پڑتا ہے۔ آج کل جزیرہ نما عرب تیل کی سیال دولت اور زیرزمین بلکه زیرسمندر ذخائر سے لبالب ولبریز ہے ممکن ہے کہ اس میں مزید اضافہ ہونے کی وجہ سے میہ خطہ

تحشر الناس: مسلم كي روايت مين تسوق الناس الى المحشر (آك لوگون كومخشر كي طرف بائع كي) بعض حفزات نے فرمایا ہے کہ محشر سے مرادارض شام ہے چونکہ بعض روایات میں ہے کہ حشر ارض شام میں ہوگا۔۔واللہ اعلم قوله "وزادفيه اللخان" ظامر م كدوي دخان م جوسورة دخان من مذكور م:

﴿ فَارْتَقِبْ يَوْمَ تَأْتِي السَّمَاءُ بِدُ خَانِ مُّبِيْنِ ﴿ يَغْشَى النَّاسَ الْهَاعَذَابٌ ٱلِيُمُّ ﴿ (الدخان:١١،١٠)

" آپ انظار کریں جب واضح وهوال آئے گاؤہ لوگول کوڈھانپ لے گابیدر دناک عذاب ہے۔"

دھوال گزراہے اب بیآنے والانہیں ہے۔اور باب کی حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ بیعلامات قیامت میں سے ہے جس کا آنا باتی ہے، بہت سے مقتین نے ای رائے کوتر جے دی ہے اور ابن عباس تفاقئ کی تفسیر سے بھی یہی معلوم ہوتا ہے اور بہت سارے صحابہ كرام وكالنيم في النا كي موافقت كي ہے جيسا كة تغيير ابن كثير ميں ہے، علاوہ ازيں اس ميں كچھ قرائن كا بھي سہاراليا كيا ہے، مثلاً آیت میں لفظ ''مبین'' سے ظاہراً میمعلوم ہوتا ہے کہ اس دخان کو ہر ایک دیکھے گا جبکہ، اس طرح لفظ ' دینشی الناس'' سے بھی اس کا عام اورکثیف ہونا معلوم ہوتا ہے بیصرف اہل مکہ کے لئے نہیں ہے نیز 'کھنا عناب الیحد'' سے بھی اس طرف اشارہ ملتا ہے۔ ترندی ك على في المعات ك حوال سفق كيا م كريد وهوال مشرق تا مغرب موكا يعنى بهت زياده موكا، چاليس دن تك رم كا، مومن اس سے صرف اتنا سامتا تر ہوگا جیسے زکام میں ہوتا ہے یعنی چھنکیں آتی ہیں جبکہ کافر از خود رفتہ بن جائیں گے، بظاہر یہ دھوال ایٹی جنگ کے نتیجہ میں پیدا ہونے والی آلود گی و تابکاری سے مختلف ہے کیونکہ ایٹمی اثرات سب کے لئے یکساں ہوتے ہیں۔

اور حفزت عبدالله بن مسعود منالفي كى رائے اس آيت كے متعلق بيہ كه اس سے مراد وہ خيالى دھوال ہے جو بھوك كى وجہ سے ضعف بصارت کی بناء پراور فضاء میں خشک سالی کی وجہ سے آلودگی کی بناء پر نظر آتا ہے جو قریش کے بائیکاٹ کے دوران آخھفور مُؤْفِقَكُمْ كَي بدوعاء كى بدولت قريش مكه كوفضاء مين نظراً تا تفاغرض ي

قوله "والعاشرة اماريح تطرحهم في البحر و امانزول عيسى بن مريم" السسمابقدروايت من دجال كالمجي ذكر ہے جس کے لئے اور حفزت عیسی علاِیما کے نزول کے لئے آ کے متقل الگ الگ ابواب آ رہے ہیں۔ جہاں تک اس طوفانی ہوا کا ذکر ہے جولوگوں کوسمندر میں پھینکے گی تو شارعین حدیث سے اس بارے میں تفصیل مروی نہیں ہے البتہ آگے ترمذی میں "باب ماجاء فی فتنة الدجال" كے تحت ایک طویل مدیث كے آخر میں ال رئ كاذكر آیا ہے جو یا جوج و ماجوج كے بعد بيخ والے مسلمانوں كى جانوں كے بن كاسب بے كى ، اس طرح مسلم جلداول ميں كتاب الايمان كے باب فى الريح التى فى قرب القيامة ... الخ اور جلد ٹانی ص 394 پر بھی بیصدیث ہے:

ثم يبعث الله ريحًا طيبةً فتوفى كل من في قلبه مثقال حبة من خردل من ايمان فيبقى من لاخيرفيه فيرجعون الى دين ابائهم.

" پھر اللّٰد تعالیٰ ایک خوشبودار ہواہمیجیں گے اس سے ہروہ تخص مرجائے گا جس کے دل میں ذرا برابر بھی ایمان ہے وہ لوگ باقی رہ جائمیں گے جن کے دل میں ذرا برابر بھی ایمان نہیں ہوگا۔ پس وہ اپنے باپ دادا کے دین کی طرف لوٹ جائمیں گے۔" جبکہ کتاب الایمان میں ہے کہ یہ ہواریشم سے زیادہ زم ہوگی ، ایک روایت میں ہے کہ یہ یمن سے آئے گی جبکہ دوسری روایت میں شام کی تصریح ہے، امام نو وی راٹیلیا فرماتے ہیں ممکن ہے کہ حدیث الباب میں مذکورہ ہوا اس ریح طبیبہ سے بھی مؤخر ہوکر کفار کواڑا کر إدهر سے أدهر اور خشكى سے بحر وصحراميں پيك دے كى كمال قال الله تعالى:

﴿ يَوْمَرِ يَكُونُ النَّاسُ كَالْفَرَاشِ الْمَبْثُونِ فَ وَ تَكُونُ الْجِبَالُ كَالْعِهْنِ الْمَنْفُوشِ فَ ﴾ (القارم:٥٠٣) "جس دن لوگ بکھرے ہوئے پر دانوں کی طرح ہوں گے، پہاڑ دُھنی ہوئی روئی کی طرح ہوجا تیں گے۔"

حضرت صفیہ دہانیتا ہے مروی ہے: فرماتی ہیں کہ رسول الله سَرَانِیْکَجَ نے ارشا دفر مایا: لوگ اس گھر ( کعبہ ) پر حملے سے نہیں رکیس گے یہاں تک کہایک کشکر حملہ آور ہوگا جب بیلشکر بیداءمقام یا فرمایا کہ کسی او نیچے میدان تک پہنچ جائے گا تو اس کا اگلا حصہ اور پچھلا دھنسادیا جائے گا اور درمیانہ بھی نہیں بچے گا، میں نے عرض کیا اے اللہ کے رسول! ان میں جوابنی مرضی ہے نہیں آیا ہوگا؟ (یعنی اس كاكياب كا) آپ مُلِفَيْكَةً فرمايا الله ان كواپن اپن نيتول كےمطابق الله اے كار

آمَهُلِكُ وَفِينَنَا الصَّالِحُونَ: مين بي كرجب حضور مَالْفَيَاةَ في حسيف مسخ اور قذف كاتذكره فرمايا توام المؤمنين حضرت عائشه تَنْ الْمُعْنَانَ يوجِها كمات الله كرسول! كياس وقت بهي بلاك مون عجب ماريدرميان نيك لوگ مون عيد؟ آپ مَلِفَظَيَّا فَ فرمايا: "نعه اذاظهر الخبث" بال جب گناه عام موجا عيل كي ،خبث بفتتين فجوريازنا كو كهتے بين اورا اگر جم بضم الخاء وسكون الباء موتو خباثت مجی گندگی اورشرارت کو کہتے ہیں یعنی جب بدباطنی کے ساتھ گندے کام عام ہوں تو پھرسب پر عذاب آئے گا۔اس سے معلوم ہوا کہ برے لوگوں کی معیت ودوئ بھی بدانجامی کا سبب ہے اس لئے حتی الامکان برائی کی جگداور برے لوگوں سے دور رہنا چاہئے۔ اس مسئله كي مجهوضاحت: " باب ماجاء في الامر بالمعروف والنهي عن المنكر" بيس گزري ہے۔

سند کی بحث: به آخری حدیث حضرت عائشہ والنفاظ کی سند سے ضعیف ہے، اس میں عبدالله عمری ضعیف راوی ہے، مگریہی حدیث حضرت زینب بنت مجش می شند ہے متفق علیہ ہے، جوآ کے باب 21 میں آرہی ہے۔

### بَابُمَاجَاءَفِى طُلُوعِ الشَّمُسِ مِنْ مَغُرِبِهَا

### باب ۲۰: سورج كامغرب سے نكلنا

(٢١١٢) قَالَ دَخَلْتُ الْمَسْجِلَ حِيْنَ غَابَتِ الشَّمْسُ وَالنَّبِيُّ عِلَيْ جَالِسٌ فَقَالَ يَا اَبا ذَرٍّ اَتَكُرِي اَيْنَ تَذُهَبُ هٰذِهِ

قَالَ قُلْتُ اللهُ وَرَسُولُهُ اعْلَمُ قَالَ فَإِنَّهَا تَلُهَ بُ تَسْتَأْذِنُ فِي السُّجُودِ فَيُؤُذِّنُ لَهَا وَكَأَنَّهَا قَلُ قِيلَ لَهَا اطْلُعِي مِنْ حَيْثُ جِئْتِ فَتَطْلُعُ مِنْ مَغْرِبِهَا قَالَ ثُمَّ قَرَا وَذَٰلِكَ مُسْتَقَرُّ لَهَا قَالَ وَذَٰلِكَ قِرَائَةُ عَبْدُالله بْنِ مَسْعُودٍ.

تَرْجَجْهَا أَمَا اللهِ وَرَعْفَارِي مِنْ أَتَّهُ بِيان كرت بين مين معجد مين داخل هوا جب سورج غروب مو چكاتها نبي اكرم مَا النَّفَيَّةُ تشريف فرما تے آپ مِلْفَظِيَّةً نے فرمایا اے ابوذر کیاتم جانے ہو کہ سورج کہاں جاتا ہے؟ حضرت ابوذر غفاری مخاتی بیان کرتے ہیں میں نے عرض كى يارسول الله مَرْ الله تعالى اوراس كارسول زياده بهتر جانة بين آپ مَرْ النَّيْ الله عَالَم الله عاتا كه است مجده كرنى كى اجازت مل جائے تو (ایک دن اسے ) اجازت مل جائے گی یعنی گویا اسے بیکہا جائے گا کہتم جہاں سے آئے ہوتو وہاں سے طلوع ہوجاؤ تو بیمغرب سے طلوع ہوجائے گا۔

رادی بیان کرتے ہیں پھرآپ نے اس آیت کی تلاوت کی بیان کی۔اوراس کامخصوص راستہ ہے۔راوی بیان کرتے ہیں میہ قر اُت حضرت عبدالله بن مسعود مناتفیز کی ہے۔

# تشريح: كيفيت طلوع ممن:

علامات قیامت میں سے میں ہے کہ سورج اپنی رفتار پر چلتا رہے گا، یہاں تک کہ قیامت آ جائے گی، پس وہ غروب ہونے کے بعد مغرب شے نکلے گا اور ایسا ایک ہی دن ہوگا یا پھر ایسا ہی ہوتا رہے گا؟ طلوع کی کیفیت ایک روایت میں یوں آئی ہے اس روز غروب کے بعد مٹس کو بھکم خداوندی رجعت قبقری ہوگی لیعنی الٹا جانا ہوگا اس لئے مغرب سے طلوع ہوگا۔(1) کما فی الدرالمنغور (2) روح المعاني ميں بروية تاریخ ابخاری وابن عسا کرحضرت کعب نظافئو سے اس کی کیفیت بیمنقول ہے کہ ثمس قطب کی طرف گھوم کر نقط مغرب پر آجائے گامکن ہے کہ رجعت قبقری سے یہی مراد ہو۔

(3) درمنتور ہی میں بخرت کے عبد بن حمید و ابن مردویہ عبداللہ بن الی خالتی اونی سے مرفوع روایت میں ہے کہ مغرب سے طلوع ہو کر وسط آسان تک پہنچے گا پھرمغرب ہی کی طرف لوٹ جائے کرغروب ہوگا اس کے بعد بدستورسابق مشرق سے طلوع ہونے لگے گا احادیث میں اس وقت تو بداور ایمان کا قبول نہ ہونا صراحة مذکور ہے۔

اس سلسله کی تفصیلات صحیح روایات میں مروی نہیں بظاہر ایسا ایک ہی دن ہوگا، پھر حسب معمول طلوع وغروب ہوگا بہر حال بیہ كرهمة خداوندى بھى لوگوں كے لئے آ زمائش بن جائے گا۔

حضرت ابراہیم علایتا جس آگ میں ڈالے گئے تھے تو وہ اس تا ثیرے خالی تھی ،حضرت خضر علایتا نے جس بچے کوقل کر دیا تھا وہ ماہیت انسانی یعنی فطرت سےمعراتھا، لاٹھی غیر جاندار چیز ہے لیکن حضرت مولی علایتلا کا عصارا ژوھا بن کر ساحروں کی لاٹھیوں اور رسیوں کو ہڑپ کر گیا،حضرت عیسیٰ علاِیگا بغیر باپ کے پیدا ہوئے ،بعض دفعہ آ دمی بغیرا سباب ظاہر یہ کے ہوا میں معلق ہوتا ہے جس کو ٹلی پیتی کا اصول بھی تسلیم کرتا ہے جو برطانیہ و بھایان میں جاسوی کے حوالے سے خاصا متبول ہے۔غرض الله تبارک و تعالیٰ نے اسباب تو پیدا کئے ہیں مگر اپنا وجود منوانے کے لئے بعض دفعہ ان کی تا ثیرات کوسلب کرتا ہے اور بعض دفعہ افراد ماہیت کے حکم وتقاضا ے الگ کرتا ہے ، اس لئے شہد کی تھیوں میں چولوں کارس چوہنے کا مزاج ڈالا مگر بعض پیشاب پربیٹھتی ہیں، بعض کھیرا کڑوا ہوتا ہے ای طرح میتال کے ڈاکٹر جمع موجاتے ہیں اور ہرممکن تدبیر اختیار کرتے ہیں مگران کے درمیان سے مریض کی جان پرواز کرتی ہے ان کاسارانظام فیل ہوجا تاہے۔

ای طرح ایک روز ایسا آئے گا جب دنیا کے معاملات وحقائق الث جائیں گے کمینے اشراف بن جائیں گے اور اشراف بے قدر کردیئے جائیں گے تو اللہ عزوجل اس نظام زمان کو پلٹ دے گا تا کہلوگوں کے لئے درس عبرت ہومگراس وقت صرف بصارت ہوگی بصيرت نام كى كوئى چيز باقى نه موگى ، اگرطول كا انديشه نه موتا تواس موضوع كوتھوڑ اسااور اجا گركرتا مكر "العاقل تكفيه الاشارة، وللجاهل لا تكفي المهنارة"بيروايت متنق عليه ب- (بخارى مديث 7424 مسلم مديث 159)

اعت راض: قد تم سائنس ميكهتي ہے كہ سورج زمين كے گرد چكر لگا تا ہے، جس سے وہ طلوع غروہ ہوتا ہے اور شب وروز بنتے ہيں اور اب فلکیات بیہتی ہے کہ زمین اپنے محور پر گھومتی ہے اور اس کی جال سے شب وروز بنتے ہیں، دونوں صورتوں میں سوال پیدا ہوتا ہے کہ سورج کے غروب کے بعد عرش کے نیچ سجدہ کرنے کا اور طلوع ہونے کی اجازت طلب کرنے کا کیا مطلب ہے؟

**جواب:** حدیث میں پیرایہ بیان ہے اور مقصد میضمون سمجھانا ہے کہ سورج تھم الہی کے تابع ہے، وہ ہروفت زبان حال سے انقیاد ظاہر کرتا ہے کیونکہ ہر لمحداس کا طلوع وغروب جاری ہے اور جو تھم ملتا ہے اس کی تابعداری کرتا ہے، وہ اس طرح چلتا رہے گا تا آئکہ اس کو دوسرا تھم ملے، غرض عرش کے بنچے سجدہ کرنا انقیاد کی تعبیر ہے، ہماری طرح سجدہ کرنا مرادنہیں،سورۃ الجح آیت 18 میں ارشاد پاک ہے:'' کیا تو دیکھانہیں کہ اللہ تعالیٰ کے سامنے سجدہ کرتی ہیں تمام وہ مخلوق جوآ سانوں میں ہیں اور جوز مین ہیں ہیں اور سورج اور چانداورستارے اور پہاڑ اور درخت اور چوپائے اور بہت ہے آدئ مخلوقات کا سیجدہ ان کی حالت کے مناسب ہے یعنی ہرمخلوق الله تعالی کے سامنے عاجزی ظاہر کرتی ہے اور وہ تھم کے تابع ہے۔غرض سورج کے سجدہ کرنے کا تذکرہ مذکورہ بالا آیت میں بھی آیات ہے، وہی سجدہ اس حدیث میں بھی مراد ہے، پس اگر ذہنوں سے انسانوں کامعروف سجدہ نکال دیں توبات ان کی سمجھ میں آ جائے گی۔ عارضة الاحوذي ميس ب:

فالمراد بذالك ان كل قوم تغرب عليهم او تطلع فان ذالك استقرار لها بالاضافة اليناوان كأنتهي فيحركتها الدائمة الغائبة عناوهوا استقرار في المشاهدة عنا فعبر عن زوال الحركة المشاهدة بالاستقرار بالاضافة الينا....الخ

لیعنی سورج جن لوگوں کے حس ومشاہدہ سے غائب ہوجا تا ہے ان کی بنسبت وہی مغرب سورج کا مستقر ہے اگر چے سورج اس وقت بھی جاری وساری رہتا ہے،علی ہذا سورج کے سجدہ سے مراد ہروقت اللہ کے حکم سے چلنا ہے کہ جب طلوع وغروب ہرآن میں لازی ہیں تو اجازت بھی وُنا فانا ضروری اور تعمیل بھی لازمی ہے جس کو سجدہ سے تعبیر کیا اور یہی مطلب عرش کے پنچے جانے کا ہے کیونکہ وہ ہروقت عرش کے نیچ ہی ہوتا ہے لہذا ہم کہہ سکتے ہیں کہ سورج ہروقت اللہ کے علم کے ماتحت جلتا ہے، اس کے ملک وسلطنت میں روال دوال ہوتا ہے اور اس کے حکم کا ہروقت منقاد ہوتا ہے اور جب اسے واپسی کا حکم ہوگا تو وہ آ گے نہیں بڑھ سکے گا بلکہ واپس پلٹ کر مغرب سے غروب ہوگا جو جمعہ کی رات ہوگی لوگوں پر بہت طویل ہوگی اور جب نصف النہار کے دائرے تک مثلاً بارہ گھنٹے واپس چلے گا تب اس کومعمول کےمطابق چلنے کا حکم ہوگا۔

اعت راض: مورج زمین کے چاروں طرف گھوم رہاہے یا زمین گھوم رہی ہے، جو بھی ہواس کا طلوع وغروب ہمارے سامنے نمودار ہونے اور چھینے کے اعتبار سے ہے، اب سوال بیہ ہے کہوہ کس نقطہ سے واپس لوٹے گا؟ اور کون سے ملک میں مغرب سے طلوع موگا؟ اور دوسرے ممالک کا کیا حال ہوگا؟

جواب: ہم پہلے عرض کرآئے ہیں کہ آئندہ پیش آنے والے بیوا قعات عصر حاضر کی تعبیر میں سمجھائے گئے ہیں، پھر جب وہ وا قعات پیش آئیں گے ان کی صحیح صورت حال سامنے آئے گی ، فی الوقت ہم کما حقہ نہیں سمجھ سکتے ، وقت ہی بتائے گا کہ اس کی نوعیت کیا ہوگی ، جیے اوقات نماز کے ابواب میں بیحدیث (نمبر 157) گزری ہے کہ گری کی زیادتی جہنم کے اثر کے پھیلاؤے ہے مگر چونکہ دوسری دنیا کی بات ہے اس لئے ہم اس کی پوری حقیقت نہیں سمجھ سکتے ، اسی طرح سے بات بھی چونکہ آئندہ پیش آنے والی ہے اس لئے ابھی ہم اس کی تفصیلات نہیں جانتے مخبرصادق مُلِّالْفِیَّةَ نے جو کچھ بتایا ہے اس پر ایمان لا ناضروری ہے۔

عدم قبول توبہ کا حکم دائمی اورمستمر طور پر رہے گا یانہیں؟ اس کے متعلق صاحب روح المعانی نے فرمایا کہ بیچکم دائمی نہیں بلکہ اس کے بعد جولوگ مخاطب بالشرع ہیں ان کی توبہ قبول ہوگی نیز مدت گز رنے کے بعد ذھول ہوکر خیال سے اتر جائے گا تو توبہ قبول ہوگی۔ لعنات: قوله "و کانها قد قبل لها" علم بلاغت کا قاعدہ ہے کہ جب کوئی متقبل کی چیزیقینی ہوتواس کو ماضی کے صیغہ سے تعبیر كرتے ہيں قرآن شريف ميں اس كى مثاليس بكثرت يائى جاتى ہيں جيے: ﴿ أَنَّى اَمْرُ اللَّهِ فَلَا تَسْتَعْجِدُونَ الْحَل : 1) چونكه سورج كا مغرب سے طلوع ہونا طے شدہ امر ہے اس لئے "قیل" ماضی کا صیغہ ذکر کیا ہے جبکہ "کانھا" میں قرب کی طرف اثارہ ہے قولہ "مستقرلها" قرارے بے جائے سکون لینی مھانا۔

ال حدیث ہے معلوم ہوا کہ متقر سے مراد یومیر حرکت کامنتی ہے جبکہ بعض حضرات نے سالاند حرکت میں انقلاب صیفی وشتوی کو لیاہے، تیسرا قول یہ ہے کہ مراداس سے نظام شمسی کامنتیٰ ہے کیونکہ یہ کہکشاں رواں دواں ہے، علاوہ ازیں بھی بہت سارے اقوال ہیں۔

## بَابُ مَاجَاءَ فِي خُرُوْجٍ يَاجُوْجَ وَمَاجُوْجَ

#### باب ۲۱: ياجوج وماجوج كاخروج

(٢١١٣) عَنْ زَيْنَتِ بِنْتِ بَحْشِ قَالَتْ اِسْتَيْقَظَ رَسُولُ اللهِ ﷺ مِنْ نَوْمٍ مُحْبَرًا وَجُهُهُ وَهُو يَقُولُ لَا اِلْهَ اللَّهُ يُرَدِّدُهَا ثَلاَتَ مَرَّاةٍ وَيُلُ لِلْعَرَبِمِنُ شَرٍّ قَدِاقُتَرَبَ فَتَحَ الْيَوْمَر مِنْ رَدْمِ يَاجُو جَوَمَا جُوجَ مِثْلَ لَمْذِهِ وَعَقَلَ عَشُرًا قَالَتَ زَيْنَبُ قُلْتُ يَارَسُولَ اللهِ ﷺ أَفَنُهُلَكُ وَفِيْنَا الصَّالِحُونَ قَالَ نَعَمُ إِذَا كَثُرَا لَخُبُثُ

تَرْجَعِكُمْ الله حضرت زينب بنت جحش والتيء بيان كرتى إي ايك مرتبه ني اكرم مُؤَلِّفَكَةً نيندس بيدار بوئ تو آب مُؤلِّفَكَةً كاچره مبارك مرخ تھا اور آپ لا اللہ الله پڑھ رہے تھے آپ سِرِ النظائيَةِ نے تين مرتبدا سے پڑھا پھر فرمايا عربوں كے ليے اس شركى وجہ سے بربادى ہے جو قریب آچکی ہے آج یا جوج اور ماجوج کی دیوار میں سوراخ ہو گیاہے پھر آپ شِلْنَظِیَّا نے اپنی انگلی سے گول دائرے کا نشان بنا کر دکھایا۔ حفرت زینب والنوا بیان کرتی ہیں میں نے عرض کی یارسول الله کیا ہم لوگ بلاکت کا شکار ہوجا میں گے؟ جبکہ ہمارے درمیان نیک لوگ موجود ہوں گے تو آپ مِرَافِظِ اُنے فرمایا ہاں جب برائی زیادہ ہوجائے گی تو (سب ہلاکت کا شکار ہوجا سی گے)۔ تشریع: یا جوج ما جوج کے بارے میں: کہ یا جوج ما جوج کے متعلق بعض اسرائیلی اور تاریخی کہانیاں ایسی ہیں جو بالکل بے سرو پا ہیں اور جن پر مفسرین اور محد ثین نے اعتاد بھی نہیں کیا، ہال بعض نے انہیں نقل کردیا ہے، قرآن کریم نے ان کا مختصر سا حال اجمالا بیان کیا اور رسول کریم مَظَّ اَ نَصَوْر اَ اِن کی تفصیلات سے آگاہ فرما دیا ہے، ایمان لانے اور اعتقاد رکھنے کی چیز صرف آئی ہیں ہو سکتے ہیں اور غلط بھی ، اس لئے ان بی ہے جوقر آن اور احادیث صحیحہ میں آگئ ہے، اس سے زائد تاریخی اور جغرافیا کی حالات صحیح بھی ہو سکتے ہیں اور غلط بھی ، اس لئے ان پر ایمان لا ناضروری نہیں۔

صیح احادیث میں جو تفصیل یا جوج ما جوج کے بارے میں منقول ہے، اس میں سے پچھ بے: قرآن وسنت کی تھریجات سے اتی بات تو بلا شبہ ثابت ہے کہ یا جوج ما جوج انسانوں ہی کی قومیں ہیں، عام انسانوں کی طرح حضرت نوح علیتِ آئی اولاد میں سے ہیں، قیامت کے قریب مخصوص حالات میں ان کا خروج ہوگا، یہ وہ وفت ہوگا کہ حضرت عیسیٰ علیتِ آئی نازل ہو پچکے ہوں گے، وہ جب دجال کو مقام 'لا'' پر قبل کردیں گے تو اللہ تعالیٰ کا تھم ہوگا کہ میں اپنے بندوں میں سے ایسے لوگوں کو نکالوں گا جن کے مقابلے کی کسی کو طاقت نہیں، لہذا آپ مسلمانوں کو جمع کر کے کوہ طور پر چلے جا میں (چنانچہ حضرت عیسیٰ علیتِ آگا ایسا ہی کریں گے) پھر اللہ تعالیٰ یا جوج ماجوج کو نکالیں گے، تو وہ تیز رفتاری کے سبب ہر بلندی سے پھلتے ہوئے دکھائی دیں گے، ان میں سے پہلے لوگ بحیرہ طبریہ سے گزریں گے تو وہ تیز رفتاری کے سبب ہر بلندی سے پھلتے ہوئے دکھائی دیں گے، ان میں سے پہلے لوگ بحیرہ کر ہیں گے تو دریا کی جگہ کو شکہ دیرے لوگ اس بحیرہ سے گزریں گے تو دریا کی جگہ کو خشک دیکھر کہیں گے کہ جب ان میں سے دوسرے لوگ اس بحیرہ سے گزریں گے تو دریا کی جگہ کو خشک دیکھر کہیں گے کہ بھی یہاں یانی ہوگا۔

 منداحد، ترفری اورابن ماجہ نے حضرت ابو ہریرہ وہائٹو کی روایت سے نقل کیا ہے کہ رسول اللہ مَالِشَیْجَ نے فرما یا کہ یاجوج ماجوج
ہرروز سد ذوالقر نین کو کھودتے رہتے ہیں، یہاں تک کہ اس آئی دیوار کے آخری حصہ تک اسے قریب پہنے جاتے ہیں کہ دو مری طرف کی
روثن نظر آنے لگی ہے، مگر یہ کہ کرلوٹ جاتے ہیں کہ باقی کوکل کھود کر پار کریں کے مگر اللہ تعالیٰ اس کو پھر وہیا ہی مضبوط اور درست کردیے
ہیں اورا گلے روز پھری محنت اس کے کھود نے میں کرتے ہیں، یہ سلسلہ کھود نے میں محنت کا اور پھر منجانب اللہ کی درسی کا اس وقت تک چاتا
رہے گا جس وقت تک یا جوج ماجوج کو بندر کھنے کا ارادہ ہے اور جب اللہ تعالیٰ کھولنے کا ارادہ فرما ئیں گے اس دن آخر میں یوں کہیں
گاگر اللہ نے چاہا تو ہم کل اس کو پار کرلیں گے تو اگلے روز دیوار کا باقی ما ندہ حصہ اپنی حالت پر ملے گا اور اس کوتو ڈرکہ پار کرلیں گے۔
گاگر اللہ نے چاہا تو ہم کل اس کو پار کرلیں گے تو اگلے روز دیوار کا باقی ماندہ حصہ اپنی حالت پر ملے گا اور اس کوتو ڈرکہ پار کرلیں گے۔
اب ن عربی پراٹھیا نے فرما یا کہ اس حدیث سے یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ یا جوج ماجوج میں کچھلوگ ایسے بھی ہیں جو اللہ کے وجود اور اس کی مشیت واراد ہے کو مانے ہیں اور ریہ بھی ممکن ہے کہ بغیر سی عقیدے کے ہی ان کی زبان پر اللہ تعالیٰ میکلہ جاری کردے اور اس کی رکت سے ان کا کام بن جائے۔

مگر ظاہر یہی ہے کہ ان کے پاس بھی انبیاء علاِئلا کی دعوت پہنچ بھی ہے ور شنص قر آنی کے مطابق ان کوجہنم کا عذاب نہ ہونا چاہئے، ﴿ وَمَا كُنْنَا مُعَنِّى بِنْنَ حَتَّى نَبْعَتَ رَسُولًا ۞ ﴾ (الاسراء:١٥) معلوم ہوا کہ دعوت ایمان ان کوبھی پیٹی ہے مگریہ لوگ کفر پر جے رہے، ان میں سے پھولوگ ایسے بھی ہوں گے جواللہ کے وجود اور اس کے اراد سے ومشیت کے قائل ہوں گے اگر چہ صرف اتنا عقیدہ ایمان کے لئے کافی نہیں جب تک رسالت اور آخرت پر ایمان نہ ہو، بہر حال ان شاء اللہ کا کلمہ کہنا با وجود کفر کے بھی بعید نہیں۔

ذوالقسر نین کے تام اور نسب میں بڑا اختلاف پا یا جاتا ہے، اس اختلاف کی بنیاد یہ ہے کہ سکندر نام کی دو شخصیتیں گزری ہیں، بعض مفسرین ومورضین نے ان کوخلط ملط کر کے پیش کیا ہے، حافظ ابن کثیر رواشیلا نے اصل صورت حال اس طرح پیش کی ہے کہ ذوالقرنین کا نام سکندر تھا اور بیسام بن نوح علائیا کی نسل سے تھا، دوسرا شخص اسکندر بن فیلیس (مقدونی) تھا لوگ اس دوسر کے مقدونی کو بھی ذوالقرنین کہنے لگے حالا نکہ دونوں کے درمیان دو ہزار سال سے زیادہ عرصہ حاکل ہے، مقدونی حضرت میں علائی سے مقدونی کو بھی ذوالقرنین کہنے گئے حالا نکہ دونوں کے درمیان دو ہزار سال سے زیادہ عرصہ حاکل ہے، مقدونی حضرت میں گزرا ہے اور اس کا وزیر ارسطوا طالیس (ارسطو) فلنی تھا، یہ ایک بت پرست، مشرک، ظالم بادشاہ تھا، یہ خض دوی ویونانی تھا جبہ ذوالقرنین جن کا تذکرہ قرآن میں ہے، عربی سامی مؤجد عادل بادشاہ تھا ان کا وزیر حضرت خضر علائیلا کے زمانہ میں گزرے ہیں۔ امام بخاری والشیلا کے طرز سے بھی اس کی طرف اشارہ تھے واللہ مشرق میں سے تھا جیسا حضرت شاہ صاحب والشیلا میں کہ دوالقرنین کے معاملہ میں ظاہر سے معلوم ہوتا ہے کہ نہ تو اہل مشرق میں سے تھا جیسا

رف مان مان سبار میں اور چید اور میں ایں اور دواہ سریاں مے معاملہ میں طاہر سے جو مہونا ہے اور ہوائی سرق اور مغرب کے کہ بعض کا خیال جغفور چین کی جانب ہے اور نہ اہل مغرب میں سے تھا اور نہ ہی یمن والوں میں سے تھا بلکہ مشرق اور مغرب کے درمیان علاقہ کا باشندہ تھا بلکہ وہ سب سے جداا کیک نیک باوشا ہوں میں سے تھا جن کا نسب قدیم سامی عرب تک پہنچتا ہے۔ اعست سراض فی رہا یہ سوال کی اس کی روایہ سے سرمطالاتی احدج احدج اس سے بینی دون میں سرنا نے کہ بھی ہیں اس سے تعرب ابق

اعت راض : رہایہ سوال کہ باب کی روایت کے مطابق یا جوج ماجوج اس سدیعنی دیوار میں سراخ کر چکے ہیں اور یہ بات تو سابق الذكر پس منظر سے مطابق نہيں رکھتى؟

جواب: تو اس کا جواب سے ہے کہ اس حدیث میں خواب کا ذکر ہے اور انبیاء عین النا کا خواب بلاشک وشبہ اگرچہ وی ہوتا ہے گر حقیقت سے کہ خواب عالم مثال میں دیکھا جاتا ہے اور عالم مثال میں اشیاء دنیا میں وقوع پذیر ہونے سے پہلے ہی مجسم ہوکر دکھائی

ریخ لکتے ہیں، بیضروری نہیں کہ خواب میں جو بات دیکھی جائے ای وقت عالم مشاہدہ میں واقع ہو چکی ہو یا جلدواقع ہوجائے بلکہ اس میں سالہا سال بھی لگ سکتے ہیں جیسے حضرت بوسف علایتاں کا خواب ہے اور آپ مَلِانْتُنْكِيَّمَ کے عمرے کا خواب ہے،علیٰ ہذا آنحضرت مَرِّفَيَّةً قرب قيامت كمناظر، أشراط وفتن عالم مثال مين دكيهة تصاور قيامت تك بورامنظران كاستيقظ رسول الله عليه من نوم معمرا وجهه: بخارى شريف يس بدخل عليها يومًا فزعًامكن بكربيدار بون ك بعدان ك يهال آئ مول چنانچہ ابوعوانہ کی روایت میں سراحتاً ویل للعوب من شرقد اقترب واقع ہے ویل کے معنی خرابی کے ہیں روایت میں اہل عرب کی تخصیص یا تواس وجہ سے ہے کہ وہ دائس القوم المسلم بین یا شفقة فرمایا نیز وہ معظم المسلمین بین اشارہ فرمایا کہ ان کے لئے ویل ہے تو دوسروں کے لئے ببطریق اولی ہوگی۔

المشر: اس سے مرادیا توقل عثان والٹے ہے کہ اس کے بعدفتن کا وقوع اس قدر ہوا کہ عرب لوگوں کے درمیان اس طرح ہو گئے جس طرح كوئى بليث بوكھانے والوں كے درميان كہا وقع فى الحديث الآخر يوشك ان تداعى عليكم الامم كها تداعى الاكلة على قصعتها: علامة قرطبي واليفية فرماتے ہیں بیجی احمال موسكتا ہے كه شرسے مراد وه فتن موں جن كا ذكر ام سلمه نظافته كى روایت میں ہے فرمایا: ماذا انزل اللیلة من الفتن وما انزل من الخزائن. اس سے اشارہ ان نتوحات كى طرف ہے جو آپ کے بعد ہوئی ہیں کہ اموال کثیرہ لوگوں کو حاصل ہوئے تو لوگوں میں تنافس ہوا پھر فتنے رونما ہوئے ای طرح امارت کے بارے میں بھی اختلافات ہوئے حتیٰ کہ حضرت عثمان مٹانٹھ پر اقرباء پر وری کا الزام لگایا جس کی انتہاء تل پر ہوئی اور پھرمسلمانوں کے درمیان یمی جنگ ہوتی چلی آرہی ہے۔قداقترب: غایت قرب کو بیان کرنامقصود ہے۔

ر ده: اس سے مرادوہ سد ( دیوار ) ہے جس کو ذوالقرنین نے بنایا تھا اس بارے میں تفصیلات کتب تفسیر میں موجود ہیں۔

مثل هذه: مرفوع، تائب فاعل ہے فتح كا اور اشاره حلقه كى طرف ہے۔

عقد عشر: بعض روايتول مي تسعين واقع معقصورتقريب ب-

وفينا الصالحون: الماعلى قارى والليائية فرمات بين كه اس كمعنى افنعنب فنهلك نحن معشر الامة والحال ان بعضنا مومنون وفينا الطيبون الطاهرون. دوسراقول يهد باب اكتفاء سے دارتقريرعبارت ب: وفينا الصالحون ومناالقاسطون.

اذا كثر الخبث: بفتح الخاء والموحدة ثم مثلثه خبث كي تفيير بعض نے زنا سے كى ہے اور بعض نے نسق و فجور سے يهى آخرى تفيير معتبر ہے کیونکہ صلاح کے بالمقابل ہے مقصود یہ بیان کرنا ہے کہ شروخبت کثیر جائے گاتو صالح و ظالم سب کو ہلاک کردیا جائے گا البتہ بعث نیات پر ہوگا کمامرجس طرح جب آگ بھڑکتی ہے تو خشک ور دونوں طرح کی لکڑی جلا دی دیت ہے۔

لغوى تحقی**ق: قو**له «معمه " بروزن مضطر یعنی بتشد پدالراء احمارالشی اس دنت کہتے ہیں جب وہ بتدریج سرخ ہوجائے۔

قوله "دهم" بروزن شمس، سدسكندري مرادب يعني وه ديوارجس كوذ والقرنين نے بنايا تھا۔ قوله "ياجو ج وماجو ج" بيالفين اور ہمزتین دونوں کے ساتھ پڑھنا جائز ہے، دونوں عجمی نام ہیں ،بعض نے عربی کہا ہے اگر ان کوعربی مانا جائے تو پھریہ دونوں کس سے مشتق بین، اس میں اختلاف ہے کی نے کہا کہ اجیج النادے ماخوذ ہے۔ اجت الناد اجاوا جیجا اس وقت کہتے ہیں جب

آ گ بيرك جائے ، بعض نے كہا كه اجة بمعنى اختلاط كے ب، وفيه اقوال آخر . قوله "وعقد عشرًا" وس كاعقديہ ب كه داكي ہاتھ کی شہادت والی انگل کے ناخن کا سراابہام کے جوڑ سے اندر کی جانب ملا کرحلقہ بنایا جائے۔

هذا حديث حسن صحيح اخرجه البخاري ومسلمر و النسائي وابن ماجه.

جودسفیان... الخ: اس کا حاصل یہ ہے کہ سفیان بن عینیہ والتی نے زہری سے بدروایت نقل کی ہے تو سند کے اندر چارمبارک عورتوں كا ذكر فرما يا زينت بنت ابى سلمەعن حبيباعن أم حبيباعن زينب بنت جش نفاتينًا۔ اوّل دونوں آپ مِرَالْتَفَيَّةُ كى ربيبه بين اور آخرالذكر دونوں آپ مَطْلِفَظِيَّةً كى از داجِ مطهرات ثِمَّالِيَّنَ ميں سے ہيں البتة معمر نے زہرى سے بير دايت نقل كى تو انہوں نے حبيبه كا ذكر نہیں کیا توسفیان کی روایت اجود ہے حافظ ابن حجر راٹھیائے نے فتح الباری میں اس پرطویل کلام کیا ہے۔

#### بَابُمَاجَاءَفِي صِفَةِ الْمَارِقَةِ

#### باب ۲۲: خوارج كا حال

(٢١١٣) يَغْرُجُ فِي اخِرِ الزَّمَانِ قَوْمٌ آخْدَاكُ الْإِسْنَانِ سُفَهَا ۗ الْإَحْلَامِ يَقْرَوُنَ الْقُرْان لَا يُجَاوِزُ تَرَاقِيَهُمْ يَقُوْلُوْنَ مِنْ قَوْلِ خَيْرِ الْبَرِيَّةِ يَمُرُقُوْنَ مِنَ الدِّيْنِ كَمَا يَمُرُقُ السُّهُمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ.

تَوَجِّجْتُهُ: حفرت عبدالله ولا تنوير بيان كرت بين نبي اكرم مِلَّافِيَّةً نه فرما يا ہے آخرى زمانے ميں پچھا يسے لوگ آئيں گے جن كى عمرين كم ہوں گی اور عقل نہیں ہوگی وہ قرآن کی تلاوت کریں گےلیکن وہ لفظ ان کے حلق سے پنچے نہیں جائے گاوہ سب سے بہترین (بعنی نبی ا کرم مَثَلِّقَتُكُمْ اِنْ کُورِی کے لیکن وہ دین سے یوں باہرنکل جائیں گے جیسے تیرشکار (کے پار) ہوجا تا ہے۔ توسینی ہے لیعنی نئ عمر کے لوگ ہوں گے۔ 2 عقل کے اچھے ہوں گے، سفھاء: سفیہ کی جمع ہے: بیوتوف اور احلام جلم کی جمع ہے :عقل ۔ ﴿ يقرؤن القرآن ، نِي كريم مَرِ النَّيُ أَنْ الله صفت بيان فرمائى كه يدلوگ بظاہر براے التھے لب والمجداور تجويد ہے قرآن کی تلاوت کریں گے لیکن اس پر نہ تو ان کاعمل ہوگا اور نہ ہی قرآن ان کے حلق سے نیچے اترے گا بلکہ قرآنی آیات پیش کرکے اپنے غلط عقائد ونظریات کو درست ثابت کرنے کی کوشش کریں گے۔

لا يجاود تواقيهم: قرآن يرصح مول كرجوان كى بنسليول سرآ كينيس بره ها، يعنى ان كرول قرآن كى تعليمات سے متاثر نہیں ہول گے۔الترقوة: بنلی کی ہڑی، بدو ہڑیاں ہوتی ہیں، مجازأ گلا، جمع تراق، بلغت الروح التراقى: دم بلب ہوگیا،

 یقولون من قول خیرالبریة: وه مسلمانوں کی بعض باتوں کے قائل ہوں گے، اس میں من تعیضیہ ہے اور خیر البریة سے مسلمان مراد ہیں، سورة البینہ آیت 7 میں ایمان والوں کی بیصفت آئی ہے، یعنی وہ تمام اسلامی عقائد کے قائل نہیں ہوں گے، كچھ باتوں كے قائل موں كے، اس جمله كا يبي مطلب ہے، مگر چونكه ان كامشہور قول ﴿ إِنِ الْحُكُمْ إِلاَ يِلْهِ ﴾ (الانعام: ٥٥) تھا

اس لئے شار عین نے ان کے اس قول کو پیش نظر رکھ کر اس جملہ کی شرح کی ہے چنانچیدوہ اس کی شرح میں مختلف نظر آتے ہیں، حالا نکہ اس کا مطلب واضح تھا۔

آ يمر قون من الدين كما يمرق السهم من الرمية: وه دين سے اس طرح نكل جائيں گے جس طرح تير شكار سے نكل جاتا ہے، المادق: (اسم فاعل) دائرة مذہب سے نكل جانے والا، تير كی طرح كسى چيز سے پار ہوجانے والا۔ الرمية: تير پينك كرجوشكاركيا جائے۔ مذكر ومؤنث دونوں كے لئے، جمع: دمايا۔

فائك : اس حديث مين تواس فرقے كے استے بى اوصاف آئے ہيں اوراس فرقد كى تعيين بھى نہيں كى گئى مگر ديگرا حاديث ميں اور بھى اوصاف آئے ہيں، بخارى شريف كتاب استتابة الموتدين باب 7 ميں حضرت ابوسعيد خدرى اور حضرت بهل بن حنيف تناشئ كى روايات ہيں جن ميں اس فرقد كى تعيين ہے كہ يہ فرقد خوارج كا ہے، جس كا دوسرا نام حروريہ ہے اور يہى مارقة ہے، فى اخو المؤمان اس سے خلافت راشدہ كا آخرى دور مراد ہے، چنانچہ يہ لوگ 28 ھيں بيدا ہو گئے تھے، پہلے يہ شيعان على تھے، بعد ميں حضرت على تناشي كى اطاعت سے فكل گئے اور مقام ' حروراء' ميں بناہ لے كى، اى وجہ سے ان كوحرورية بھى كہا جاتا ہے۔

37 ہجری میں نہروان میں حضرت علی میں تھے اس کا صفایا کیا مگر چونکہ ان کا بقایا موجود ہے اس لئے قیامت تک ان کے اذناب اس حدیث کا مصداق ہیں۔

جوحفرات ان کی تفیر کرتے ہیں وہ "ہمو قون من الدین" میں دین سے مرادایمان واسلام لیتے ہیں، ابن العربی والینیا عارضہ میں لکھتے ہیں کہ "اختلف العلماء قدیماً" (یعنی ان کی تکفیر میں) .....والصحیح انہم مد کفار، لقومہ صلی الله علیہ وسلمہ: ہمر قون من الدین، الخ مگر جوحفرات ان کو کافرنہیں کہتے ہیں یعنی احتیاطاً جو کہ جمہورسلف کا مذہب ہے وہ یہاں دین سے مراد اطاعت لیتے ہیں یعنی بیلوگ خلیفہ وقت کی طاعت سے ایسے خارج ہوں گے جیسے تیرنشانہ میں داخل ہونے کے بعد فوراً نکل جاتا ہے، یہ تشبیہ ہے کہ بیلوگ پہلے داخل ہوں گے مگر پھر جلدی ہی نکل جائیں گے اور قرآن پڑھیں گے مگر وہ ان کے طق سے آگے جاوز نہیں کرے گا یعنی دل میں داخل نہ ہوگا تا کہ اس کو جمعیں یا اس پڑمل کریں یا او پر کی طرف نہیں جائے گا یعنی قبولیت کے لئے نہیں جائے گا کہ مقبول کلمات وعبادات صعود کرتے ہیں۔ قال الله تعالی: ﴿ اِلَیْهِ یَصْعَدُنُ الْدَکِلِمُ الطّیّبُ وَ الْعَمَلُ الصّائِحُ یَرُفَعُهُ الله الله الله الله تعالیٰ: ﴿ اِلَیْهِ یَصْعَدُنُ الْدَکِلِمُ الطّیّبُ وَ الْعَمَلُ الصّائِحُ یَرُفَعُهُ الله (الفاطر: ۱۲) خواری کی موجود نہیں ہیں۔

سندكى بحسف: وقدروى فى غير هذا الحديث الى آخرى مين الم ترزى وليطيئ نے جو بات بيان كى بو وہ اوپر فائدہ مين ذكركى ہے۔وغيرهمد: اى غير الحرورية يعنی خوارج مراديي،خواہ وہ كى جگہ كے بول كونكه مدارعقائد پر ہے۔

### بَابُمَاجَاءَفِي الْأَثُرَةِ

# باب ۲۳: ترجی دینے کابیان

(٢١١٥) أَنَّ رَجُلًا مِّنَ الْاَنْصَارِ قَالَ يَارَسُولَ اللهِ ﷺ اسْتَعْمَلُتَ فُلَانًا وَّلَمْ تَسْتَعْمِلْنِي فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ إِنَّكُمْ سَتَرَوْنَ بَعْدِي أَثَرَةً فَاصْبِرُوا حَتَّى تَلْقَوْنِي عَلَى الْحَوْضِ.

توجیجی ایک خفرت اسید بن حفیر رہ اللہ بیان کرتے ہیں انصار سے تعلق رکھنے والے ایک خف نے عرض کی یارسول اللہ جس طرح آپ نے فلال خف کوسرکاری اہلکار مقرر کیا ہے اور آپ مجھے کیول نہیں مقرد کرتے تو آپ مِرَّافِظِیَّا نے فرمایا تم لوگ میرے بعد اپنے ساتھ ترجیحی سلوک دیکھو گے تو صبر سے کام لینا یہاں تک کہ تمہاری ملاقات حوض پر مجھ سے ہو۔

(٢١١٢) إِنَّكُمْ سَتَرَوْنَ بَعْدِي ٓ أَثَرَةً وَ أُمُورًا تُنْكِرُونَهَا قَالَ فَمَا تَأْمُرُنَايَا رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ أَدُّو إِلَيْهِمْ حَقَّهُمْ وَسَلُوا للهَ اللهِ ﷺ قَالَ أَدُّو إِلَيْهِمْ حَقَّهُمْ

تر بخبتہ: حضرت عبداللہ مٹالٹند نبی اکرم میکن کے فرمان نقل کرتے ہیں تم لوگ میرے بعدا پنے ساتھ ترجیجی سلوک دیکھو گے اور پچھ ایسے امور دیکھو گے جو تہمیں ناپسند ہوں گے لوگوں نے عرض کی یارسول اللہ پھر آپ ہمیں کیا تھم دیتے ہیں آپ نے فرمایا تم ان لوگوں کے حق ادا کرنا اور جو تمہارا حق ہے وہ اللہ تعالیٰ سے مانگنا۔

تشریعے: الاثر ق: (مصدر) ترجیح دینا، کی کوکی سے مقدم کرنا، یہ بات بھی فتذکا سب بن جاتی ہے، اگر نااہل کو ترجیح دی جائے تب تو بہت بڑا فتنہ ہوجا تا ہے، حدیث میں ہے: اذا وسد الاحر الی غیر اہلہ فانتظر الساعة: جب حکومت کا کام کی ناہل کو پر دکیا جائے تو قیامت کا انظار کرو، یعنی پھرانے فتنے رونما ہوں گے کہ معاملہ قابو سے باہر ہوجائے گا، اورا گراہل کو ترجیح دی جائے تب بھی بعض مرتبہ ترجیح واضح نہیں ہوتی، اس لئے پچھلوگوں کے لئے باعث شکایت ہوجاتی ہے، ایک صورت میں ضروری ہے کہ مربراہ مملکت کی طرح اس شخص کی ترجیح لوگوں کے سامنے واضح کرے، مثلاً حضرت عمر خالتی این مجلس میں حضرت ابن عباس نتائی کو جو جو جو ان بناؤ سورۃ النصر کے زول کا کیا مقصد جونو جو ان سے تو چھا: بتاؤ سورۃ النصر کے زول کا کیا مقصد ہونو جو ان سے تر بیا اس میں غلبہ اسلام کی خبر دی گئی ہے، آپ ٹولٹی نے ابن عباس نتائی سے بو چھا: تم بھی یہی کہتے ہو؟ ابن عباس نتائی نے کہا نہیں، اس سورت کے ذریعہ نی مربری سلیم کر لی۔

یعنی ولاق اور حکمرانوں کےخلاف کارروائی سے اجتناب کرتے رہواوران کی اطاعت میں گےرہواوراللہ سے سوال کرتے رہو کہان کی اصلاح فرمائے یا کوئی متباول قیادت نیک فرمائیں، ریجی ممکن ہے کہ: "واسالوا الله الذی لکھ" سے مراد صبر ہو یعنی اللہ سے صبر واستقامت مانگو۔

ید مسئلہ پیچیے مکرر گزرا ہے کہ حکومت وقت سے با قاعدہ لڑائی اور جنگ سے اجتناب کرنا چاہیے خصوصاً جب کامیابی کا امکان کم ہو

ہاں البتہ اگر خطرہ نہ ہوتو ان کےمئرات کو بزور زبان رو کنا چاہئے پھر خطرے کی دوصور تیں ہیں: ایک بیہ کہ صرف اپنی حد تک ہو، دوسرا بیہ کہ اس کی وجہ سے دوسروں کوبھی نقصان اٹھانا پڑتا ہو، پہلی صورت جائز بلکہ عزیمت ہے جبکہ دوم جائز نہیں چنانچہ ابن رجب حنبلی رحمہ اللّٰدشرح آئمسین میں لکھتے ہیں:

واما الخروج عليهم بالسيف فيخشى منه الفت .....حينتن لما فيه من تعدى الاذى الى غيرى... الخ. (ص٣٩٧، دارابن حزم حديث ٣٤)

ہاں البتہ اگر تھمرانوں کے منکرات ایسے ہیں جورعایا پر لاگو کرنا چاہتے ہیں تو اس میں نہان کی اطاعت جائز ہے اور نہ ان کو قبول کیا جاسکتا ہے،غرض لڑائی سے گریز کرتے ہوئے اپنا دامن بچانا لازی ہے،خواہ اس کے لئے عہدہ چھوڑنا پڑے یا جمرت کرنا پڑے۔ گریہ ٹرائط آج کل ناممکن نظر آتی ہیں کہ اتنے اسباب جمع کرنا بعید از تصور ہے اور تقویٰ والی جنگ بھی آج نہیں ہوسکتی اور پھر جنگ کے بعد ٹمرات ومفادات کی لڑائی بھی تقریباً یقین ہے۔

فاصدوا حتیٰ تلقونی علی الحوض: یعنی تم صرکروفتندنه کروحی که مرنے کے بعد تمہاری مجھ سے ملاقات ہوگی تم جنت میں داخل کئے جاؤگے قیامت کے دن میں تم کوانصاف کا ظالمین کے مقابلہ میں اور جب دنیا میں صرکروگ اس پر ثواب الگ سے ملے گا۔ حضرت گنگوبی ویشی فرماتے ہیں کہ آپ کا بیار شاد صحابی کے مطالبہ کا جواب نہیں ہے ممکن ہے کہ اصل جواب کوراوی نے ذکر نہ کیا ہوای انالا نستعمل من پسال الا مارقا و العمالة بلکہ آپ مُرافیکی نے ضبر کی تلقین و ترغیب دی ہو کہ آئندہ ایسا ہوگا کہ امراء تمہارے حقوق ادانہ کریں تواس موقع پر صبر کی ضرورت ہے البتہ اب جو میں نے دوسرے عامل بنایا ہے اور تم کونیس بنایا بیا اثر قابیں میں داخل نہیں ہے کونکہ شرعی اصول میہ ہے کہ طالب ولایت کو ہم ذمد دار نہیں بناتے۔

### بَابُمَا أَخَبَرَنَا النَّبِيُّ عِنْ الصَّابَهُ بِمَاهُ وَكَائِنُ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةَ

# باب ٢٢: قيامت تك بيش آنے والى باتيں نبى صَلَّفَ عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَل

(١١١٧) صَلَى بِنَارَسُولُ اللهِ ﷺ يَوْمًا صَلَاةَ الْعَصْرِ بِنَهَارٍ ثُّمَّ قَامَ خَطِيْبًا فَلَمُ يَنَ عُشَيْئًا يَكُونُ إلى قِيُامِ السَّاعَةِ إلاَّ اَخْبَرَ نَابِهِ حَفِظَهُ مَنْ حَفِظَهُ وَنَسِيَهُ مَنْ نَسِيَهُ فَكَانَ فِيمَا قَالَ إِنَّ اللهُ نَيَا خَضِرَةٌ حُلُوةٌ وَإِنَّ اللهُ اللهُ

ترکنجینب: حضرت ابوسعید خدری و و بیان کرتے ہیں ایک مرتبہ نبی اکرم مِنَّا اَنْکُیْجَا ہے۔ عصر کی نماز کی ابتدائی وقت میں پڑھادی پھر آپ مُنْ اِنْکُیْجَا ہے۔ عصر کی نماز کی ابتدائی وقت میں پڑھادی پھر آپ مِنَّا اِنْکُیْجَا ہے تا کہ واقع ہونے والی کسی چیز کوترک نہیں کیا آپ نے ہمیں اس کے بارے میں بتا ہی ارشاد فر مائی کہ دنیا سرسز بارے میں بتادیا جس نے جو یا در کھنا تھا وہ رکھا اور جو بھول گیا آپ نے اس میں یہ بات بھی ارشاد فر مائی کہ دنیا سرسز وشاداب اور میٹھی ہے اللہ تعالی نے تہ ہو خبر دار دنیا ہے بچے وشاداب اور میٹھی ہے اللہ تعالی نے تہ ہیں اس میں خلیفہ بنایا ہے تا کہ اس بات کو ظاہر کرے کہ تم کیا عمل کرتے ہو خبر دار دنیا ہے بچے رہنا اور جو با تیں ارشاد فر مائی اس میں یہ بات بھی ارشاد فر مائی خبر دار کوئی بھی شخص لوگوں کے ڈرکی وجہ سے کوئی حق بات بیان کرنے سے باز نہ آئے۔

راوی بیان کرتے ہیں حضرت ابوسعید خدری و النی اور پڑے پھر حضرت ابوسعید خدری و النی نے فرمایا اللہ کی قسم ہم نے بچھ چیزیں دیکھی تھیں اور ہم ان سے خوفز دہ ہو گئے۔ نبی اکرم مِنَّا النیکیَّ نے یہ بھی فرمایا ہر غداری کرنے والے شخص کے لیے قیامت کے دن ایک جھنڈ انصب کیا جائے گا جواس غداری کے حساب سے ہوگا اور مسلمانوں کے حکمران سے غداری کرنے سے زیادہ اور کوئی غداری نہیں ہے ایسے خص کا جھنڈ ااس کی سرین پر لگادیا جائے گا۔

ال دن کی جوبات ہم نے یا در کھی اس میں یہ بھی تھا اولا د آ دم کو مختلف طبقات میں پیدا کیا گیا ہے ان میں سے پچھلوگ وہ ہیں جومؤمن پیدا ہوتے ہیں اور مؤمن کے طور پر زندہ رہتے ہیں اور مؤمن ہونے کی حالت میں مرجاتے ہیں ان میں سے پچھلوگ وہ ہیں جو کا فرپیدا ہوتے ہیں اور کفر کی حالت میں مرجاتے ہیں ان میں سے پچھلوگ وہ ہیں جومؤمن چوکا فرپیدا ہوتے ہیں اور کفر کی حالت میں مرتے وقت کا فرہوجاتے ہیں ان میں سے پچھلوگ وہ ہیں جو کا فرپیدا ہوتے ہیں کفر کی حالت میں ذندہ رہتے ہیں کیکن مرتے وقت کا فرہوجاتے ہیں ان میں سے پچھلوگ وہ ہیں جو کا فرپیدا ہوتے ہیں۔

یا در کھنا ان میں سے بچھلوگ وہ ہیں جن کوغصہ دیر سے آتا ہے اور ٹھنڈ اجلدی ہوجاتا ہے اور ان میں سے بچھوہ لوگ ہیں جن کو غصہ جلدی آتا ہے اور ٹھنڈ ابھی جلدی ہوجاتا ہے بیدونوں برابر ہیں۔

یا در کھنا ان میں سے بچھودہ لوگ ہیں جن کوغصہ جلدی آتا ہے اور ٹھنڈا دیر سے ہوتا ہے یا در کھنا ان میں سب سے بہتر وہ لوگ ہیں جن کوغصہ دیر سے آتا ہواور ٹھنڈا جلدی ہوجاتا ہواور یہ بھی یا در کھنا کہ ان میں سب سے بُرے لوگ وہ ہیں جن کوغصہ جلدی آتا ہے اور ٹھنڈا دیر سے ہوتا ہے۔

کچھلوگ وہ ہیں جو برے طریقے سے ادا <sup>میگ</sup>ی کرتے ہیں لیکن اچھے طریقے سے طلب کرتے ہیں ان میں سے کچھلوگ وہ ہیں جواچھے طریقے ہے ادائیگی کرتے ہیں لیکن برے طریقے سے مطالبہ کرتے ہیں اور بیسب برابر ہیں اور یا درکھنا کہ ان کچھلوگ ایسے ہیں جو برے طریقے سے ادائیگی کرتے ہیں اور برے طریقے سے طلب کرتے ہیں اور یا در کھنا ان میں سب سے بہتر وہ لوگ ہیں جوسب ہے بہتر طریقے سے ادائیگی کرتے ہوں اور اچھے طریقے سے طلب کرتے ہوں اور ان میں سب سے برے وہ ہیں جو برے طریقے ے ادائیگی کرتے ہوں اور برے طریقے سے طلب کرتے ہوں۔

یا در کھنا غصہ ابن آ دم کے دل میں موجود ایک انگارہ ہے کیاتم نے اس کے آئکھوں کی سرخی اور رگوں کے پھولنے کونہیں دیکھا تو جو خض غصہ محسو*س کرے وہ ز*مین پرلیٹ جائے۔

حضرت ابوسعید خدری و الله بیان کرتے ہیں لوگوں نے سورج کی طرف دیکھنا شروع کردیا کہ کچھ باقی تونہیں رہ گیا۔ ( یعنی پورا غروب ہو چکاہے)۔

آ پِ مِثَلِّ الْنَصْحَةِ فِي مِا يا گزرے ہوئے زمانے کے مقالبے میں دنیا صرف اتنی باقی رہ گئی ہے جتنے دن گزرے ہوئے دن کا حصہ باقی رہ گیاہے۔

تشریع: حضرت ابوسعید خدری فالنو سے روایت ہے کہ ایک دن نبی کریم مَرَافِظَیَّا نے عصر کی نماز پڑھائی، پھر آپ خطبہ دینے کے لئے کھڑ ہو گئے جس میں آپ نے قیامت تک واقع ہونے والی کوئی چیز نہیں چھوڑی، (تمام کو بیان فرمایا) اسے یا در کھا جس نے یا د رکھااورا سے بھول گیا جو بھول گیا،آپ نے اس خطبہ میں فرمایا: بے شک دنیابڑی سرسبز وشادات اور میٹھی ہے۔

ان الله مستخلفكم فيها فناظر كيف تعلمون: يعنى الله تعالى في م كوتمهار يرول ك قائم مقام اور ذمه دار بنايا ہے اب اللہ تعالی و کیھتے ہیں کہتم کس طرح عمل کرتے ہوآیا اس دنیا میں شادانی میں منہمک ہوجاتے ہیں ہویا اللہ تعالیٰ کے ادامرو نواہی کو مانتے ہو۔

الافاتقوا الدنيا: عورتول كي كيدوكر سے بجو كونك قرآن ميں ہے ﴿ إِنَّ كَيْدُكُنَّ عَظِيْمٌ ﴿ ﴾ (يسن ٢٨)

نیزخودآپ مِراَشِیَا کَمُ کاارشاد ہے النساء حبالة الشيطان نیزمکن ہے تقدیر عبارت فاتقواللہ فی حق النساء یعنی عورتوں کے حقوق کے بارے میں اللہ کا خوف کروان کے ساتھ زیادتی نہ کروان کے حقوق پورے طور پرادا کئے جائیں مگر ظاہر اول معنی ہیں۔ الالا تمنعن رجلا هيبة الناس...الخ: يعن حق بات كمن اوركرنے سے كئ شخص كوكى كى عظمت دنيا اوراس كا دبدب مانع نہ بنے بلکہ فتنہ سے بچتے ہوئے حق بات کہددی جائے تا کہ فریضہ امر بالمعروف اور نہی عن المنکر سے برأت ہوجائے نیز الكلمة حق عندالسطان الجائز كوافضل الجہاد بھى قرار ديا گيا ہے جو باعث تواب ہے ابوسعيد خدرى رافتوں بھى كررہے ہيں كہ ہم نے بہت سے امور منکرہ دیکھے ہیں اور ہم ان پرنکیر کرنے سے قاصررے غالباً انہوں نے ادنی درجہ یعنی فلیغیر کا بقلبه پرعمل کیا ہے جو كەاضعف الايمان ہے توان كاافسوس ترك پرنہيں بلكەادنی درجەاختيار كرنے برہے۔

الانهينصبلكلغادرلواءيوم القيمة بقدر غدرته ولاغدرة اعظم من غدرة امام عامة: الى ت

امام المؤمنين كى اطاعت كى ترغيب فرمائى اوراس سے غدارى اور بے وفائى پر تنبيه مقصود ہے كه خليفة وقت كى اطاعت كى جائے امام سے غداری کا نقصان پورے ملک اورس کے رہنے والوں کو پہنچتا ہے جس سے شوکت اسلام ختم ہوجاتی ہے کفاراس سے فائدہ اٹھا تیں ك اس كئ غدر منع كرديا كيا ب البته معصيت من اطاعت واجب نبين لقوم الطفي لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق: بال اتن بات یا در کھنی چاہئے کہ مباحات کے ابرے میں اولوالا مرکی جانب سے حکم ہوجائے تو واجب العمل ہوجاتے ہیں۔ ير كزلواء لاعنداسته...الخ: مجهول پرهاجائي يعنى جو خص بغادت كرے كا قيامت كدن اس كريوں پريامراد حلقه د برپر بقدر بغاوت جھنڈا گاڑا جائے گاتحقیر آلہ، تا کہ دور سے لوگوں کومعلوم ہوجائے کہ پیخص امام العامہ کی بغاوت کرنے والا ہے۔ الابني آدم خلقوا على طبقات شتئي ... الخ: يعنى انسانون كومختف مراب پر پيدا كيا گيا به ان كي تفصيل مين مذكور ب اورظاہر بایمان کے اعتبار سے جو درجات بیان کئے ہیں ان سے معلوم ہوتا ہے کہ اعتبار اخیر کا ہے انما العبرة بالخواتيم لېذا کوئی څخص مؤمن پیدا ہوا اورمؤمن ہی رہا کہ پوری عمر طاعت میں گز اری مگرا خیر کفر پر ہوا تو اس کی پوری زندگی بے کارگی لېذااپنے ائمال صالحہ پرغرہ د تکبر بھی نہ کرنا چاہئے کیونکہ انجام معلوم نہیں یہ بھی یا درہے جوا قسام روایت میں مذکور ہیں وہاں حصر عقلی نہیں ہے بلکہ تقيم غالى بروقميں اور بھى محمل بير - من يول مومنا و يحيلي كافر او يموت مومنا من يول كافر او يحيلي مومنا

منهم البطىء الغضب سريع الفيء: ان چارول قيمول مين بطئ الغضب سريع الفئ سب سے بہتر ہے كەفتنەسے دورى نقصان سے بچاؤ ہے اور سریع الغضب بطئی الفئی سب سے بری قسم ہے کہ نقصانات اس میں زیادہ ہیں غصر کی حقیقت اور اس کے اقسام نیزال کے علاج کا بیان جزء ثانی میں گزر چکاہے۔

مرادیہ ہے کہ انسان کی تخلیق اخلاق حمیدہ و ذمیمہ دونوں پر ہوتی ہے یعنی مدح و ذم کامدارغلبہ پر ہے اگر صفات حمیدہ کا غلبہ ہے تو محود ہے ور نہ مذموم ہے۔اس طرح لین دین کے اعتبار سے بھی اقسام ہیں کہ ادائیگی وطلب میں اگر اچھا طریق اختیار کیا گیا تو بہتر ہے ورنہ مذموم ہے۔

الا وان الغضب جمر الافی قلب اس حدیث: میں غصے کوانگارے سے تشبید دی گئی ہے کیونکہ غصہ حرارت غریزہ کا اثر ہے جب آ دمی خلاف طبع بات سنتا ہے یا خلاف مرضی کوئی چیز دیکھتا ہے تو اس حرارت میں ارتعاش پیدا ہو جاتا ہے اس لئے اس کا علاج یانی سے کیا جاتا ہے خواہ وہ پیئے یا وضوء کرے اور چونکہ بھی غصہ تکبر کی وجہ سے بھی آتا ہے اس لئے زمین پر لیٹنے سے بھی وہ ٹھنڈا ہو جا تا ہے کہ زمین میں تواضع وخا کساری ہے اور صحبت کا اثر تو ہوتا ہی ہے اس لئے ان ہر دوطریقوں سے غصہ ٹھنڈا ہوجا تا ہے۔

لمريبق من الدنيا فيها مضى منها الاكها بقى من يومكمر ... الخ: يين ك فاعل س استثاء ب سورج حكَّة کے قریب ہو گیا تھا تو لوگوں نے دیکھا شروع کیا آپ مُلِّلْتُ ﷺ نے اس پر بھی مزیدیہ ارشاد فرمایا کہ قیامت بالکل قریب اور جس قدر حصددن كاباتى ره كيا يعنى تھوڑا اور زياده گزر چكا ہے پس اس قدر دنيا كا زمانة ختم مونے والا بالندا قيامت آنے والى ہاس كئے آخرت کی تیاری کرنا چاہئے۔

سندكی بحث: ال حديث كى سند مين على بن زيد بن جُدعان ب جوائمه جرح وتعديل كنز ديك ضعيف ب، مرامام ترمذى رحمه الله

کے نزدیک صدوق ہے، پیمسلم شریف اورسنن اربعی کا راوی ہے، اس لئے امام تر مذی راٹیلیا نے اس کی حدیث کی تحسین کی ہے، پھر باب میں چند صحابہ کا حوالہ ہے وہ سب بھی یہی بیان کرتے ہیں کہ نبی مُلِّنْ ﷺ نے ان کے سامنے وہ تمام باتیں بیان کیں جو قیامت تک پیش آنے والی ہیں اور مراد بڑے بڑے وا تعات ہیں کیونکہ تمام وا قعات کا احاطہ اس مختصر ونت میں ممکن نہیں \_

لعنات: فلحد يدع: (ودع سے ہے) نہيں جھوڑا۔ مستخلفكم جمہيں خليفه بنانے والا ہے يعني خليفه بنايا ہے۔ هية الناس: لوگوں كا خوف اور دہشت غادر، غدار، بوفا، دھوكردين والايير كز: (مجبول) گاڑا جائے گا۔ عنداسته: اس كى سرین کے پاس۔فتلك بتلك نياس كے بدلے ميں ہے يعنى دونوں برابر ہيں۔ جمرة : (جيم پرزبر) چنگارى۔انتفاخ : پيول جانا، سوجن \_ اوداج: "ودج" كى جمع ب، گردن، وه رگ جے ذئ كے وقت كاٹا جاتا ب، اوراس نے دم نكل جاتا ہے \_ فليلصق: اسے چمٹ جانا چاہئے ، مراد لیٹ جانا چاہئے۔ نلتفت: ہم اِدھراُدھر دیکھنے لگے۔

### بَابُمَاجَآءَفِي اَهُلِ الشَّامِ

# باب،۲۵:۱۶ل شام کی فضیلت

(٢١١٨) إِذَا فَسَلَاهُ لُالشَّامِ فَلَا خَيْرَ فِي كُمُ لَا تَزَالُ طَائِفَةٌ مِّنَ أُمَّتِيْ مَنْصُورِينَ لَا يَضُرُّهُمُ مَنْ خَلَلَهُمْ حَتَّى تَقُوْمَ السَّاعَةُ.

تَوْجِهَا بَهِ: معاوید بن قره اپنے والد کے حوالے سے میہ بات نقل کرتے ہیں نبی اکرم مُطَّنْظُیَّا نے فرمایا ہے جب اہل شام میں خرابی آئے گی تو تب تمہارے درمیان کوئی بھلائی نہیں رہے گی میری امت کے ایک گروہ کو ہمیشہ مدد حاصل ہوتی رہے گی اور جو شخص انہیں رسوا کرنے کی کوشش کرے گا وہ انہیں کوئی نقصان نہیں پہنچا سکے گا یہاں تک کہ قیامت قائم ہوجائے گی۔

تشریع: "منصورین" جن کی من جانب الله غیبی مدد کی جاتی رہے گی جس سے ان کے حوصلے بلندر ہیں گے اور مکارہ آ ز ماکشوں پرصبر كرتے رہيں كاس طرح ان كاكام جارى رہے گا اگرچه حالات كتنے ہى نامساعد كيوں نہ ہوں۔ قوله "من خذلهم "جوان كى مددسے ہاتھ تھینے کیں گے اور مدد کرنا بند کردیں گے جیسا کہ موجودہ حالات میں مشاہدہ عام ہے۔

### طا كفه منصورين كامصداق:

اس سے مرادوہ افراد ہیں جن کو دجال تھیرے ہوئے ہوگا بس عیسیٰ علاِئلہ اتریں کے ان لوگوں کے پاس اور دجال کوتل کریں گے دوسرا احمال یہ ہے کہ میخصوص افراد بوقت بوقت خروج دجال ہوں گے یاعیسیٰ علائِلا کی وفات کے بعد ہوں گے اس وقت ایک ہوا چلے گ جو ہرمؤمن کی روح کوقبض کرے گی اور دنیا میں شرارالناس رہ جائیں گے پھر قیامت قائم ہوگی اس ودت دنیا میں کوئی مسلم نہ رہے گا۔ قال محمد بن اسماعيل قال على بن المديني همد اصحاب الحديث: مرامام بخارى والله الحرامان كالما الماكم ابن المديني وليطيلانے فرمايا اس جماعت خاصہ سے مراد اصحاب حديث ہيں امام بخاري وليطيلانے جامع ميں فرمايا اس سے مراد اہل علم ہيں قاضی عیاض رطینی فرماتے ہیں کہ اس سے مراد اہل سنت والجماعة ہیں علامہ نووی رطینی فرماتے ہیں ممکن ہے یہ طاکفے متفرق ہوں کہ

بعض ان میں مجاہدین ہوں بعض فقہاء ہوں اور بعض محدیثین ہوں اور بعض زہاد ہوں اسی طرح بعض آمرون بالمعروف والناہون عن المنكر ہوں نیز اس طرح دوسرے اہل خیر ہوں بیضروری نہیں کہ مجتمع ہوں بلکہ اطراف ارض میں تھیلے ہوئے ہوں۔

اعت راض: حدیث باب سے معلوم ہوتا ہے کہ قیامت تک ایک جماعت اہل حق کی رہے گی ، جومنصور ہوگی جن کی مدد کی جاتی رے گی ، جب کہ سلم کی روایت میں ہے کہ قیامت اس وقت واقع ہوگی جب روئے زمین پرصرف شریر اور فسادی قسم کے لوگ باقی رہ جائیں گے، بظاہر دونوں باتوں میں تعارض ساہے؟

**جواب ① :** ان احادیث میں دوالگ الگ مقامات کا ذکر ہے، ایک علاقے میں شریرفشم کےلوگ ہوں گے، جن کےاعتبار سے قیامت آئے گی، جبکہ دوسرے علاقے یعنی بیت المقدس میں سر بکف مجاہد ہوں گے، جو اعلاء کلمۃ اللہ کے لئے قبال کریں گے اس لحاظ سے ان میں کوئی تعارض نہیں۔

② پیخروج دجال یا حضرت عیسی علایا کی وفات تک ہے کہ طا کُفیمنصورین رہے گا پھر جب حضرت عیسیٰ کی وفات کے بعد ایک مخصوص ہوا چلے گی جس سے اہل ایمان سب کے سب مرجائیں گے، تو اس وقت زمین اہل اسلام سے یکسر خالی ہوجائے گی، صرف شریرلوگ باقی رہ جائیں گے،انہی پر بالآخر قیامت قائم ہوگی حافظ ابن حجر رحمہ اللہ نے اس جواب کواولی اور بہتر قرار دیا ہے۔ فاعُك: اس سم كى احاديث مين قيامت تك كے الفاظ كا مطلب تا قيامت نہيں لينا چاہئے بلكه قيامت كا قرب لينا چاہئے يعني وہ وقت جس کے بعد دوبارہ اصلاح نہ ہوگی بلکہ بیارضی کثتی ڈوب ہی جائے گی۔ بیرحدیث مجمل ہے اور ابوداؤد (حدیث 2483) میں ابن حوالہ نظینہ کی روایت ہے کہ نبی مُطِّلْفِیْکَا اِنْ اللهم کا معاملہ یہاں تک پہنچے گا کہ لوگ مختلف لشکر بن جائیں گے، ایک لشکر شام میں ہوگا، دوسرا یمن میں، تیسراعراق میں، ابن حوالہ وہاٹنو نے عرض کیا: یا رسول الله مَالِّنْ اَنْ الله مِنالِنْ اَلله مِنالِنْ اَللهِ مَالِنْ اللهِ مَالِنْ اَللّٰهِ مِنْ اللهِ مَالِنْ اللهِ مَالِنْ اللهِ مَالِنْ اللهِ مَالِنْ اللهِ مَالِنْ اللهِ مَالِينَ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مَالِينَ اللهِ مَالِينَ اللهِ مِنْ اللهِ مِن اللهِ مِنْ اللهِ مِن اللهِ مِنْ اللهِ مِن اللهِ مِن اللهِ مِن اللهِ مِن اللهِ مِن اللهِ مِنْ اللهِ مِن اللهِ مِن اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّمِنْ اللّ ميں وہ وقت يا وَل، آپ مَطِّلْطَيَّةً نے فرمايا: عليك بالشاهر: تم شام چلے جانا كيونكه شام الله كى بہترين زمين ہوگى اور اس كى طرف الله کے بہترین بندے سٹ جائیں گے ..... پہلی حدیث میں شام والوں کے بگاڑ کا تذکرہ ہے اور اس حدیث میں اس کی خوبی کا ذکر اور دونوں باتیں احوال کے تابع ہیں ،احوال اچھے ہوں تو وہ بہترین جگہاور فتنے سرابھاریں تو وہاں جانا مناسب نہیں۔

### بَابُلَاتَرْجِعُوْابَعْدِي كُفَّارًا يَضْرِبُ بَعْضُكُمْ رِقَابَ بَعْضِ

باب۲۲: میرے بعد کا فرنہ ہوجانا کہ بعض بعض کی گردنیں مارنے لگیں

(٢١١٩) لَا تَرْجِعُوا بَعْدِي كُفَّارًا يَّضْرِ بُبَعْضُكُمْ رِقَابَ بَعْضٍ.

: تَوْجَيْنَهُ: حَضرت ابن عباس وَالنَّمْ بيان كرتے ہيں نبي اكرم مَلْفَظَةً نے فرما يا ميرے بعد زمانه كفرى طرح ايك دوسرے كولّل كرنانه شروع کردینا۔

تشريع: جمة الوداع كاايك حكم:

نی کریم مَالَظَیَّا نے جمۃ الوداع کے موقع پرایک نصیحت بی بھی فرمائی کہ میری وفات کے بعدیا میدان عرفات سے جانے کے

#### "كفارًا" كيامرادب؟

اس میں دوقول ہیں: ①اگر اس سے کفر کے حقیقی معنی مراد ہوں کہ آ دمی دائرہ اسلام سے خارج ہو جاتا ہے تو پھر حدیث کا مطلب بہ ہوگا کہ مسلمان کے قبل کو حلال اور جائز نہ سمجھنا کہ اس سے آ دمی کا فر ہو جاتا ہے۔

② یا مرادیه که کافروں والے کام نه کرواور قتل وقال میں ان سے مشابہت اختیار نه کرو۔

لعثات: "لا توجعوا" بعمی لا تصیروا کے ہاور بعدی یعنی میری وفات کے بعد۔ کفارًا یعنی کا لکفار یا ایک دوسرے کی تعفیرمت کرو کیونکہ اس سے تم ایک دوسرے سے قال میں پڑجاؤگ "و قیل المهراد کفران النعمة" (کذافی حاشیة ابخاری جلد اقل عن بیر جاؤگ "و قیل المهراد کفران النعمة" (کذافی حاشیة ابخاری جلد کو اقل صنح بیر عن کو مجزوم پڑھنا بھی جائز ہے کہ جملہ کل اقل صنح بیر بیر میں مذم ہے اور رفع بھی جائز ہے کہ جملہ کل صفت میں واقع ہے یا جملہ بدن عن الجملہ ہے۔ (کذافی العارضة) غرض یضرب یا حال وغیرہ بن کر ماقبل سے متعلق ہے یا جملہ متانفہ ہے۔

### بَابُمَاجَآءَانَّهُ تَكُوْنُ فِتُنَّةُ الْقَاعِدُ فِيْهَا خَيْرٌ مِّنَ الْقَائِمِ

# باب ٢٤: جب فتخسر ابھاریں توجوان میں كم سے كم حصه لے وہ بہتر كہے

(٢١٢٠) اَنَّ سَعْكَ بُنَ اَيْ وَقَاصٍ قَالَ عِنْكَ فِتُنَةِ عُثْمَانَ بُنِ عَفَّانَ اَشُهَكُ اَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ قَالَ اِنَّهَا سَتَكُونُ فِتُنَةٌ الْقَاعِدُ فِيْهَا خَيْرٌ مِّنَ الْقَائِمِ وَالْقَائُمُ خَيْرٌ مِّنَ الْهَاشِيْ وَالْهَاشِيْ خَيْرٌ مِّنَ السَّاعِيُ قَالَ اَفَرَ اَيْتَ اِنُ دَخَلَ عَلَىّ بَيْتِي وَبَسَطَ يَلَهُ اِلَى لِيقُتُلَنِي قَالَ كُنْ كَانِي ادْمَ.

ترخیختی: حضرت سعد بن ابو وقاص بنانی نے حضرت عثان غنی بنانی کے فتنے کے زمانے میں یہ بات ارشاد فرمائی میں نبی اکرم مُطَّنِّ کَی کَی بین بی اکرم مُطَّنِی کَی بین بین او الله کو اور کی بین بین بین اکو کی کہ بین اور کھڑا ہوا تحق چلے والے سے بہتر ہوگا اور چلنے والا تحق دوڑنے سے بہتر ہوگا دار کھڑا ہوا تحق چلے والے سے بہتر ہوگا اور چلنے والا تحق دوڑنے سے بہتر ہوگا۔ آپ کا کیا خیال ہے اگر وہ تحق میرے گھر آ جائے اور اپنا وہ ہاتھ مجھے تل کرنے کے لیے بڑھائے تو آپ مُطَّنِّ نے فرمایا تم آ دم کے بیٹے کی مانند ہوجانا جو (اپنے بھائی کے ہاتھوں قتل ہوگیا تھا)۔

تشریع: جب حضرت عثمان غنی فرانئی کے زمانہ میں فتنہ رونما ہوا تو حضرت سعد بن ابی وقاص فرانئی نے نے فرمایا: میں گواہی ویتا ہوں کہ نبی میر فرمایا ہے: ''عفقریب فتنہ رونما ہوگا ، اس میں بیٹھا ہوا کھڑے ہوئے سے بہتر ہوگا ، اور کھڑا ہوا چلنے والے سے بہتر ہوگا اور چلنے والے دوڑنے والے سے بہتر ہوگا ، حضرت سعد فرانئی نے عرض کیا: اگر فتنہ پرداز میرے گھر میں آئے اور میری طرف اپنا ہا تھ برطھائے تا کہ مجھے تل کرے ( تو میں کیا کروں؟ ) آپ میر فرانگا کے بہترین لڑکے برطانے تاکہ مجھے تل کرے ( تو میں کیا کروں؟ ) آپ میر فرانگا گئے فرمایا: کن کابن آدم: تم حضرت آدم علائیا ہے بہترین لڑک کی طرح ہوجانا۔

روایت کا مطلب: آپ مَالِنَّ اَ بَي مَالِنَّ اِنْ اَ ہونے والے فتند کے بارے میں خبر دی جو شخص اس فتند کے وقت اپن جگه بیٹا رہا اور فتند میں شریک نہ ہووہ بہتر ہوگا اس سے جو کھڑا ہوتا کہ فتنہ کرے مگر متر دد ہو گیا ڈر کی وجہ سے اور ایبا شخص اس سے بہتر ہے جو فتنہ کی طرف چل پڑا اور بیشخص اس سے بہتر ہے جوفتنہ کے لئے دوڑ دھوپ کررہا ہے۔علامہ داؤد پرلیٹیا؛ فرماتے ہیں کہ اس کا مطلب یہ ہے کہ جو شخض بیٹھ کرفتنہ کررہا ہے وہ قائم سے بہتر ہے اور کھڑے ہو کرفتنہ کرنے والا اس سے بہتر ہے جوچل کرفتنہ کرے اور چلنے والا بہتر ہے دوڑ کر فتنہ کرنے والے سے مرادیہ ہے کہ ایسا فتنہ عام ہوگا کہ اس وقت ہر شخص فتنہ میں مبتلا ہوگا جس کا فساد جس قدر کم ہوگا وہ دوسرے کے مقابلہ میں بہتر ہوگا۔ ان دخل علی بدیتی علی بتشد ید الیاء بید خل یرخل بفتح الخاء سے ماخوذ ہے جس کے معنی فساد برپا کرنے کے لئے داخل ہونا کابن آ دم مراد ہائیل ہے: لانه قال لئن بسطت الى يدك لتقتلنى ما انابباسط يدى اليك لاقتلك. حدیث کا ایک مطلب توبیہ ہے کہ شروفساد میں جس کا حصہ جتنا کم ہوگا وہ اس شخص کی بنسبت افضل ہوگا جواس میں زیادہ سرگرم ہو کیونکہ ثواب وعقاب بقدر اعمال ہوتے ہیں علی ہذا ان سب لوگوں کوشریک تصور کیا جائے گا مگر قاعد کا حصہ قائم سے کم اور قائم کا ماشی ہے کم اور ساعی سب سے زیادہ ہے۔

دوسسرا مطلب: جو کہ اظہر ہے، یہ ہے کہ فتنے سے جو شخص جتنا دور ہوگا وہ اتنا ہی محفوظ ہوگا پس قاعد تو اس لئے بہتر ہے کہ وہ بالكل لاتعلق ہے جبكه قائم سے مراد تماشا ديكھنے والا ہے اور يہ بھى ايك گونه شركت ہے توجس طرح گناہ كرنا جرم ہے اى طرح گناہ کرنے والوں کا تماشا دیکھنا بھی حسب گناہ جرم وقتیج ہے جبکہ گناہ و فتنے کی طرف آ ہستہ و پیدل چلنے والا دوڑ کرشامل ہونے والے سے افضل ہے کہ دوڑنے والا زیادہ سرگرم ہے۔

اعتسرا**ض:** اس حدیث سے بی<sup>معلوم ہوتا ہے کہ اگر فتنہ گھر کے اندر داخل ہو جائے تب بھی آ دمی کو اپنا دفاع نہیں کرنا چاہئے بلکہ</sup> حضرت بابیل کی طرح عزیمت پرعمل کرتا ہوا جام شہادت خاموثی سے نوش کر لینا چاہئے جبکہ بعض روایات (مند احرص ۷۷ ج ، حدیث ۱۲۵۲۷) اور فقہاء کی عبارات سے اپنے دفاع کاحق ثابت ہے بظاہر بیتعارض ہے۔

**جواب:** حضرت گنگوہی رحمہ اللہ نے الکوکب الدری میں یوں دیا ہے کہ اگر اپنے دفاع میں کسی بڑے فتنے کا اندیشہ نہ ہوتو پھر دفاع کرے اور اگر خطرہ ہوتو پھر دفاع کئے بغیر خوشی سے یا ناخوشی سے موت کو گلے لگا لے، لہذا دفاع کے جواز کی روایات عدم فتنے کی صورت پرمحمول ہیں جبکہ باب کی روایت فتنے کے بریا ہونے کے اندیشے پر،مثلاً اگر آ دی سمجھتا ہے کہ اگر میں اینے دفاع میں گولی چلاؤں تو حملہ آور میرے گھر کو بارود سے اڑادیں گے جس سے میرے علاوہ اہل خانہ بھی نشانہ بن جائیں گے یا مجھے قتل کرکے گھروالوں کوقیدی بنالیں گےاس طرح ان کی ایذاءوآ بروریزی کا سبب میں بن جاؤں گاتو پھرکوئی مزاحمت نہ کرے،غرض اھون البليتين كواختياركرلينا جائية والشراعلم اتم

فتنه ك وقت قال كالحكم:

جائے یا کنارہ کشی اختیار کی جائے؟ اس بارے میں تین قول ہیں:

① حضرت ابوبکر منتاتی اوردیگر بعض فرماتے ہیں کہ سلمانوں کے فتنہ میں کسی کا ساتھ نہ دیا جائے ،اگر وہ فتنہ اس کے گھر میں داخل ہو

جائے اس وفت بھی بطور د فاع کے قبل و قبال درست نہیں۔

- ② عبداللہ بنعمر اورعمران بن حصین رئیستنے وغیرہ کے نز دیک قبال میں ابتداء شرکت تو جائز نہیں لیکن دفاع کے طور پرقتل و قبال درست ہے، گویاان دونوں حضرات کے نز دیک فتنہ میں داخل ہونا جائز نہیں البتہ اپنے دفاع میں قال کیا جاسکتا ہے۔
- ③ جمہور صحابہ و تابعین کے نزدیک فتنہ کے زمانے میں بھی حق کا ساتھ دینا چاہئے اور باغیوں کے خلاف برسر پریکار ہونا چاہئے کیونکہ اگر انہیں یوں ہی چھوڑ دیا جاءتو فتند مزید پھیل جائے گا، اس کی سرکو بی کرنا ضروری ہے، قر آن کہتا ہے:﴿ فَقَاتِلُوا الَّتِي تَنْبِغِيْ حَتَّى تَنْفِي ءَ إِلَّ أَمُرِ اللهِ ؟ (الجرات:٩) يُسِيح قول ب-

جمہور کے نزدیک حدیث باب اس صورت پرمحمول ہے جس میں حق کسی جانب واضح نہ ہویا یہ کہ دونوں جماعتیں شرعی اعتبار ے ظالم ہوں ، حق پر ضہوں ، ایسی صورت میں کسی جماعت کا ساتھ دینا جائز نہیں بلکہ کنارہ کشی اختیار کی جائے۔

(فتح الباري ٣٨/١١ كتاب الفتن باب تكون فتنة القاعد.....)

سند کی بحسث: بیرحدیث ابوداؤد (حدیث 4257) میں بھی اس بُسر بن سعید اور حضرت سعد بن ابی وقاص و النُّور کے درمیان حسین بن عبدالرحمٰن انتجعی کا واسطہ ہے، اور مسند احمد (1:185) میں تریذی ہی کی سند ہے، پس سیحے یہی ہے۔

### بَابُمَاجَآءَسَتَكُوْنُ فِتُنَةٌ كَقِطَعِ اللَّيْلِ الْمُظُلِم

### باب ۲۸: عنقریب شب تار کے مکڑوں جیسے فتنہ ہوں گے!

(٢١٢١) بَادِرُوْا بِالْأَعْمَالِ فِتَنَّا كَقِطَعِ اللَّيْلِ الْمُظْلِمِ يُصْبِحُ الرَّجُلُ مُوْمِنًا وَّيُمُسِي كَافِرًا وَّيُمُسِي مُوْمِنًا وَّيُصْبِحُ كَافِرًا يَّبِيعُ أَحَدُهُمُ دِيْنَهُ بِعَرَضٍ مِّنَ النُّنْيَا.

تَوْجِيْهَا بَهِ: حضرت ابو ہریرہ نٹاٹنے بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُؤَلِّنْ ﷺ نے فرمایا ہے نیک اعمال میں جلدی کرواس سے پہلے کہ تاریک رات کے نکروں کی طرح فتنہ آ جائے جس میں آ دمی صبح کے وقت مؤمن ہوگا اور شام کے وقت کا فر ہوگا اور جو شام کومومن ہوگا تو صبح کو کا فر ہوگا کوئی شخص دنیا کے تھوڑے ہے سامان کے عوض میں اپنے ایمان کوفروخت کر دے گا۔

(٢١٢٢) أَنَّ النَّبِيِّ عَلَيْ اسْتَيُقَظَ لَيُلَةً فَقَالَ سُبْحَانَ اللهِ مَاذَا ٱنْزِلَ اللَّيْلَةَ مِنَ الْفِتْنَةِ مَاذَا ٱنْزِلَ مِنَ الْخَزَائِنِ مَنْ يُّوْقِظُ صَوَاحِبَ الْحُجُرَاتِ يُصْبِحُ الرَّجُلُ فِيْهَا مُؤْمِنًا وَّيُمْسِيُ كَافِرًا يَارُبَّ كَاسِيَةٍ فِي اللَّنْيَا عَارِيَةٌ فِيَ الْأخِرَةِ.

تَرْجَعَنَهُما: حضرت ام سلمه ولا فيها بيان كرتى بين ايك رات نبي اكرم مُؤَلِّفَيْكَمَّ نيندے بيدار ہوئے تو آپ مِؤَلِفَيْكَمَّ نيان الله! آج رات کتنے فتنے نازل ہوئے ہیں اور آج رات کتنے خزانے نازل ہوئے ہیں کون ہے جو حجروں میں رہنے والیوں کو بیدار کرے دنسیا میں لباس بیننے والی کتنی ہی عورتیں آخر میں برہند ہوں گی۔ (٢١٢٣) تَكُونُ بَيْنَ يَدِي السَّاعَةِ فِتَنَّ كَقِطَعِ اللَّيْلِ الْمُظْلِمِ يُصْبِحُ الرَّجُلُ فِيْهَا مُؤْمِنًا وَيُمُسِي كَافِرًا وَيُمُسِي مُؤْمِنًا وَّيُصْبِحُ كَافِرًا يَّبِيْحُ اقْوَاهُ دِيْنَهُمُ بِعَرَضٍ مِّنَ اللَّانْيَا.

۔ تَرَجِّجِهَنَّهِ: حَفرت انس بن ما لک نِٹائِنْهِ نِی اکرم مَلِّلْنَظِیَّا کا یہ فرمان نُقل کرتے ہیں قیامت سے پہلے پچھا یے فتنے ہوں گے جو تاریک رات کے نکڑے کی طرح ہول گے ان میں آ دمی صبح کے وقت مومن ہوگا تو شام کے وقت کا فرہو چکا ہوگا اور جو شام کے وقت مؤمن ہوگا توضیح کے وقت کا فر ہو چکا ہوگا لوگ دنیا ساز وسامان کے عوض میں اپنا دین فروخت کر دیں گے۔

(١٢٥٢) قَالَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ وَرَجُلُ سَالَهُ فَقَالَ اَرَايُتَ إِنْ كَانَ عَلَيْنَا اُمَرَا أُ يَمُنَعُونَا حَقَّنَا وَيَسْأَلُونَا حَقَّهُمْ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ اسْمَعُوْا وَاطِيعُوْا فَإِنَّمَا عَلَيْهِمْ مَا حُمِّلُوْ إِوَعَلَيْكُمْ مَا حُمِّلُتُمْ.

تركيبين علقمه بن واكل اين والدكايد بيان فقل كرت بين مين في نبي اكرم مُؤلِفَظَةً كويد فرمات موع سنا ب ايك شخص في آپ سے سوال کیا وہ بولا آپ کا کیا خیال ہے اگر ہم پر ایسے حکمران مقرر ہوجائیں جو ہماراحق ادا نہ کریں اور ہم سے اپنے حق کا تقاضا کریں؟ تو نبی اکرم مِیَالِنَصِیَّجَ نے فرمایا تم ان کی اطاعت اور فرما نبرداری کرنا کیونکہ ان کا فرض ان کے ذیے اور تمہارا فرض تمہارے

تشرِنيح: كقطع الليل المظلمه: بكسرالقاف وفتح الطاءجمع قطعة بمعنى مكزااس كامطلب بيه به كهاندهيري رات مين جس طرح کچھنظرنہیں آتا اس طرح ایسے فتنے ہوں گے کہان میں اصلاح ونساد واضح نہ ہوسکے گا ادرسبب بھی مخفی ہوگا اور خلاصی کی صورت بھی نہ ہوگا۔لہذاتم ان فتنوں کے آنے سے پہلے پہلے اعمال صالحہ کرو کیونکہ فتنوں کے زمانہ میں اعمال کا موقع نہیں ملے گا۔

مومنًا: یا تواصل ایمان مراد ہے یا کمال ایمان - کافرأعلی الحقیقة یا کافرنعت یا مشابه بالکفار مراد ہے حسن بصری ولیٹیائے فرمایا اس سے مرادیہ ہے کہ فتنوں کا ایساز مانہ ہوگا کہ صبح کو کسی شے کو حلال سمجھے گا اور شام کو حرام و بالعکس کما قالہ التر مذی فی ہذا الباب۔ يبيع احدهم دينه بعوض من الدنيا: مظهر والتيافي فرمات بين كداس كى متعدد صورتين بوسكتى بين\_

اوّل: مسلمانوں کی دو جماعتوں کے درمیان محض عصبیت اورغضب کے نام پر قال ہوگا اور وہ جان ایک دوسرے سے چھین لینے کا حائز مجھیں گے۔

دوم: اس کا مطلب میہ ہے کہ امراء ظالم ہوں گے مسلمانوں کا خون بہائیں گے اور ان کے اموال کا ظلماً حاصل کریں گے شراب پیئیں گے زنا کریں گےاوران کےمعتقدین ان کوحق پرسمجھیں گے نیزعلاءسوءبھی جواز کے فتاوی صادر کریں گے۔

سوم: اوگ خلاف شرع معاملات كريس كاوراس كوحلال سمجين كي جيسا كرعموماً آج كل ايها موتاب\_

لعنات: اسيقظ ليلة: بخاري مين فزعاً كا اضافه بهي هـ بـ سبحان الله! قال تعجبًا و استعظامًا ـ ماذا انزل: ما استفہامیہ تعجب اور تعظیم کے معنی کو مضمن ہے۔انزل: مجہول یا تو اس سے مراد الله کا ملائکہ کو تھم دینا ہے یا مراد الله تعالیٰ کا وحی کرنا ہے بحالت نوم آپ مَالِشْكُافَةَ كويه وي كي كي كه آئنده عالم ميں فتنے ہول گے۔ خز ائن: سے مراد الله كي رحمتيں اور فتن سے مراد الله كے عذاب ہیں۔من یو قظ: استفہام ای ہل احد یو قظ۔ صواحب الحجرات: اس سے مراد آپ کی از واج مطبرات نگائیں ہیں چونکہ

ازواج حاضرتی ای لئے ان کی تخصیص فرمائی یا ابداء بنفسك ثمد بمن تعول پر ال فرمایا ہے۔ یارب كاسية: رب برائے تكثیر ہے اور منادی محذوف ہے یا سامعین۔ عادیة: یا تو سے مجرور ہے عطفًا علی كاسية قال عیاض الا كثر عليه یا خبر مبتداء محذوف كي اى هي عادية -

يَارُبَّ كَاسِيَةٍ فِي اللَّهُ نَيَاعَارِيَةٌ فِي الْهُخِرَةِ وافظ رَائِيْدُ فرمات بين كاسيداورعاريه كے مطالب مين متعدداتوال بين: الْهُزُنّ : رب كاسية في الدنيا بالثياب لوجود الغني عارية في الاخرة من الثواب لعدم العمل في الدنيا. "بهت ساري دنيا مين كبرًا پهننے والى عورتين آخرت مين ثواب سے نگى (خالى) موں كى كيوں كددنيا ميں اعمال نہيں كئے۔" الْنَاكَةِني: كاسية بالثيابِ لكنها شفافة لا تستر عورتها فتعاقب في الآخرة بالعرى جزاءً على ذالك.

" کیڑے پہننے والیں لیکن اتنے باریک ہوں گے جس سے بدن نہیں چھپے گا آخرت میں نزگا ہونے کاعذاب اس کے بدلے میں ہوگا۔"

النَّالِين: كاسية من نعم الله عارية من الشكر الذى تظهر ثمر ته فى الآخرة بالثواب. "الله تعالى كن نعتول سے مالا مال ليكن شكر سے خالى مول كى جس كاثمر ه آخرت يس ظاہر موگا۔"

الْبِتَائِغ: كأسية جسدهالكنها تشد خمارها من ورائها فيبدو صدرها فتصير عارية فتعاقب في الآخرة. "ایخ جسم کوتو دُهانِتی ہیں لیکن دوپٹے کو پیچھے سے باندھ لیتی ہیں جس کی وجہ سے اُن کا سینہ ظاہر ہوجا تا ہے جس کی وجہ سے وہ نگی ہوجاتی ہیں آخرت میں عذاب ملے گا۔"

الْجَالْمِينُ: كاسية من جلعة الزوج بالرجل الصالح عارية في لآخرة من العمل فلا ينفعها صلاح زوجها كما قال تعالى فلا انساب بينهم ذكر هذا الاخير الطيبي ورجحه.

علامه ابن بطال رایشا فرماتے ہیں کہ روایت میں اشارہ ہے کہ خزائن واموال کی کثرت موجب فتنہ ہے کہ اولاً تنافس پھرتحاسد یُصْبِحُ الرَّجُلُ فِیْمَا مُؤْمِنًا وَیُمُسِی کَافِرًا: اس سے کیا مراد ہے، کیا واقعتاً وہ کا فرموجا تا ہے، اس میں کئ احمال ہیں:

- ① بعض کے نزدیک وہ حقیقاً کا فر ہوجائے گا اور وہ دائر ہ اسلام سے خارج ہوجائے گا۔
  - ابعض کے کہتے ہیں اس میں کفران نعت لینی ناشکری مراد ہے۔
- اس کے معنی یہ بیں کہ یہ کا فروں کے مشابہ ہوجائے گایا اس کا بیٹل کفارہ کی طرح ہوگا۔
- حسن بھری رائیٹیا فرماتے ہیں کہ اس کے معنی یہ ہیں کہ آ دمی صبح کو اپنے بھائی کی جان و مال اور عزت و آبر وکو حرام سمجھے گا مگر شام کو حلال اور اس کے برعکس ،غرض یہ کہ انسان کے قائد ونظریات بہت جلدی جلدی تبدیل ہوں گے۔

صواحب الحجرات سے از واج مطہرات فئائی مراد ہیں، ان کی تخصیص اس لئے فر مائی کہ اس وقت وہی حاضر تھیں یا اس وجہ سے کہ اپنے بعد اپنے اہل ع عیال کی دینی زندگی کی فکر کرنے کا حکم ہے۔ نیز اس روایت سے یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ فتنے کے زمانے میں دعاؤں کا کثرت سے اہتمام کرنا چاہئے۔

فأنماعليهم مأحملوا .....علامه طبى والنيا فرمات بيل كهاس مين جارمجرور يعنى عليهم كومقدم كرك كلام مين حصراورتاكيد

۔ کرنامقصود ہے کہ حکمرانوں پروہی کچھ لازم ہے جس کے وہ مکلف ہیں اگر وہ اس مین کوتا ہی کریں گے گنہگار ہوں گے ، ایسے ہی رعایا پرجائز امور میں ان کی اطاعت واجب ہے ، اگر وہ اس میں کوتا ہی کریں گے تو اللہ تعالیٰ کے ہاں وہ ماخوذ ہوں گے۔

(تحفة الاحوذ ي442 /6 قد يي كراجي)

فرا مب فقہ اون کے خود کے اگر محکر ان فاس ہوجائے ① حضرت امام شافعی والٹیا کے خود یک وہ معزول یعنی برطرف ہوجا تا ہے۔

② احناف کے خود یک وہ اس بات کا مستحق ہوجا تا ہے کہ اسے معزول کردیا جائے ، ایسے حالات میں اگر کوئی شخص امام کی اطاعت سے روگردانی کردے تو بظاہر اسے بغاوت نہیں کہنا چاہئے بلکہ اسے اس اقدام پر اجر و ثواب ملنا چاہئے ؟ لیکن نبی کریم میل الماعت نے اس قسم کی صورتحال میں بھی اسمعوا کا تھم دیا ہے کہ جائز امور میں حاکم کی اطاعت کی جائے ، علم بغاوت نہ بلند کیا جائے کہ کوئیکہ چھوٹی جماعت اگر حکومت کے خلاف آواز اٹھائے گی تو وہ حکومت کے ساتھ مقابلہ کرنے سے تو رہی لیکن اس کی وجہ سے کیونکہ چھوٹی جماعت اگر حکومت کے خلاف آواز اٹھائے گی تو وہ حکومت کے ساتھ مقابلہ کرنے سے تو رہی لیکن اس کی وجہ سے طرح طرح کے فتنے کھڑے ہوجا کیں گے اور نہ جانے ہی لوگ مار سے جائیں گے جیسا کہ عبداللہ بن زبیر اور حسین بن علی ٹئ ٹئٹ کے افسوسناک وا تعات اس پر شاہد ہیں ہمارے اس دور میں بھی کئی سارے وا تعات اس قسم کے پیش آتے ہیں جن میں بجائے فائدے کے نقصان نبی ہوا ہے اس لئے فتنوں کے دور میں کنارہ کش ہوکر زندگی گزارنا چاہئے تا کہ کسی اقدام سے میں بجائے فائدے کے نقصان نبی ہوئے سے کوئنشوں کے دور میں کنارہ کش ہوکر زندگی گزارنا چاہئے تا کہ کسی اقدام سے میں بجائے فائدے کے نقصان نہ پہنچے۔ (الکوک الدری 140/2)

تجربہسب نے دیکھا کہ حکومت پاکستان کے ہاتھوں بے ثارلوگ لقمہ اجل بن گئے یاغائب ہو گئے یا فروخت کئے گئے، بنابریں جب تک کفر بواح نہ ہوتو صبر کا دامن تھا منا ہی تقلندی ہے تا کہ بیہ مقولہ صادق نہ آئے "کمین بنا قصر او ھدھر مصرا"مزید تفصیل پہلے گزری ہے۔

عَلَیْکُدُ مَا حَیِّلُتُ مَ الله بِی اور حقوق و فرائض ہیں: فرائض ادا کرنے ہیں اور حقوق مانگنے ہیں لیکن لوگ فرائض کی ادائی میں کوتا ہی کرتے ہیں اور حقوق طلی میں چست ہوتے ہیں، حالانکہ معاملہ اس کے برعکس ہونا چاہئے، اول فرائض ادا کرنے چاہئیں، پھر حقوق کی خواہش کرنی چاہئے، جیسے مال باپ پر، استاذ پر، حاکم پر، شوہر پر، اولاد کے، طلبہ کے، پبلک کے اور بیوی کے حقوق ہیں ان کے پہلے ادا کرنا چاہئے کیونکہ بیفرض مصبی ہے، پھر اپنے حقوق کی خواہش کرنی چاہئے مگر لوگ فرائض تو ادا کرتے نہیں اور حقوق کا مطالبہ شروع کر دیتے ہیں اس حدیث میں نبی عَلِیْ اَلْنِیْ اِلْنَا ہَا ہُمَ اِللّٰ اور حقوق کا مطالبہ کریں تو تمہیں اپنی ذمہ داری پہلے پوری کرنی چاہئے، ان کی بات سمجھائی ہے کہ اگر حکام اپنی ذمہ داری پوری نہ کریں اور حقوق کا مطالبہ کریں تو تمہیں اپنی ذمہ داری پہلے پوری کرنی چاہئے، ان کی بات سنی چاہئے اور ان کا حکم ماننا چاہئے، پوری نہ کریں اور حقوق ادا نہیں کریں گے تو وہ خود ماخوذ ہوں گے اور تم سبک دوش رہو گے۔

#### بَابُ مَاجَآءَ فِي الْهَرَج

# باب۲۹ قِتْل کی گرم بازاری

(٢١٢٦) إِنَّ مِنُ وَّرَاثُكُمُ آيَّامًا يُرْفَعُ فِيْهَا الْعِلْمُ وَيَكُثُرُ فِيْهَا الْهَرُ جُ قَالُوْا يَا رَسُولَ اللهِ ﷺ مَا الْهَرُ جُ قَالُ اللهِ عَلَى اللهُ وَيَكُنُ اللهِ عَلَى اللهَ اللهُ وَعَلَى اللهُ وَاللهُ وَعَلَى اللهُ وَاللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَاللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَعَلَى اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

تَرَجِّجَنَبُه: حضرت ابومویٰ مُناتِنُهُ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطَلِّقَتِهِ نے فرمایا تمہارے بعد ایساز مانہ آئے گا جس میں علم کواٹھالیا جائے گا اوراس میں ہرج بکثرت ہوگالوگوں نے عرض کی یارسول اللہ ہرج کیا ہے؟ تو آپ مَالِّسْتِيَّا بِّنے فر مایاقش (وغارت گری)۔ تشریع: علم اٹھالتے جانے کا مطلب: یہ ہے کہ ملم کی گرم بازاری ختم ہوجائے گی،لوگ نتنوں میں پڑ جائیں گےاور فتنے بڑھ کر بلوہ کی شکل اختیار کرلیں گے، پس جو خص آنے والے ان حالات سے واقف ہوگاوہ ان میں کم حصہ لے گا، وہ اپنے کام میں مشغول رہے گا، آج کل فتنوں کا دور ہے، اخبار اور ریڈیو وغیرہ اس کثرت سے سیاسی باتیں بھیلاتے ہیں کہ ہمارے طلب بھی ان میں دلچیسی لینے لگتے ہیں اور ان کی علمی محنت ماند پڑ جاتی ہے،طلبہ عزیز کو چاہئے کہ ان امور کی طرف قطعاً النفات نہ کریں، تا کہ ان کی علمی زندگی

اور عسلم كوأ شاك الساحبائ كاند يدفع العلمد كمعنى بيبين كدابل علم ساس علم رجمل الثاليا جائ كاليعن وهلم ان کے لئے نافع نہیں رہے گا۔

### (٢١٢٧) الْعِبَادَةُ فِي الْهَرْجِ كَالْهِجُرَةِ إِلَّ.

تر بچپئېن: معلی بن زیاد نے اس روایت کومعاویہ بن قرہ کےحوالے سے نقل کیا ہے اور انہوں نے اسے حضرت معقل بن بیار مثالثور کے حوالے سے نقل کیا ہے اور انہوں نے اسے نبی اکرم مُطَلِّنْ کے اُلے سے نقل کیا ہے۔ (نبی اکرم مُطَلِّنْ کَیْمَ اُ زمانے میں عبادت کرنا میری طرف سے ہجرت کرنے کی مانند ہوگا۔

حدیث کا مطلب سیہ کم فتح مکہ سے پہلے وہاں سے ہجرت کر کے مدینہ منورہ آنے والے کو جواجر و ثواب ملتا تھا ای طرح فتنہ و فساد اور آل وخوزیزی کے زمانے میں عبادت کرنے پر بھی اجرو ثواب ملتا ہے، کیونکہ عموماً ایسے حالات میں بہت ہے لوگ عبادت سے غافل اور طرح طرح کی الجھنوں میں پھنس جاتے ہیں،اس لئے نبی کریم مَلِّنْ ﷺ نے فرمایا کہ اس زمانہ میں عبادت کرنا فضیلت کا باعث ہے۔

العبادة في الهوج كهجوة الى ابن العربي والميلاس تشبيركي وجه بتاتي موئ رقم طراز بين كد يهل لوك دين كي حفاظت كي خاطر ہجرت کر کے دارالکفر سے دارالا یمان کی طرف جاتے تھے مگر جب فتنے ہوں ( یعنی کوئی جگہ محفوظ نہ رہے ) تو اس وقست تحفظ دین کی خاطرلوگوں سے الگ ہوکرعبادت کرنامتعین ہو جاتی ہے جو ہجرت کی ایک تتم ہے،سند میں'' ردہ'' بمعنی نسبہ ہے یعنی اسس کو منسوب کیا۔ کیونکہ ہر گناہ کا پیضابطہ ہے کہ آ دمی جب تک اس سے دور رہتا ہے تو اس کی شناعت، برائی اور ہولنا کی و بدانجا می کا تصور ذ ہن پر غالب رہتا ہے، مگرایک دود فعداس کے ارتکاب سے اس کا خوف ختم ہو جا تا ہے اور وہ عام معمولات زندگی کی طرف زندگی کا ایک حصہ بن جاتا ہے علی ہذا جب قتل کا اقدام کیا جاتا ہے تو اس کے بعد اس علاقے یا قوم میں قتل فروغ پاتا ہے۔والعی اذباللہ

(٢١٢٨) إِذَا وُضِعَ السَّيْفُ فِي أُمَّتِي لَمْ يُرْفَعُ عَنْهَا إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ.

تَوْجَجَعَتْهَ: حضرت ثوبان مُناتِّد بيان كرت مِين نبي اكرم مَلِّ فَقَعَ أَنْ فرما يا جب ميري امت ميں تلوار ركادي جائے گي تو وہ تلوار قيامت تک ان سے اٹھائی نہیں جائے گی ( یعنی قیامت تک ان میں قتل وغارت گری ہوتی رہے گی )۔

تشرفیح: ابن العربی ولین عارضه میں لکھتے ہیں کہ مدامت قل عام غارت گیری ہے معصوم و مامون تھی مگر جب اس کے امام حضرت

عثان بن عفان مُن الله كوشهيد كرديا كما تو فتنول كابند دروازه كهول ديا كميا: "وقد قال لهمه عبد الله بن سلام: لا تسلوا سيف الفتنة المغبودعنكم."

اليي صورت حال مين جب اصلاح ممكن نه موكيا كرنا جائة ال كواگلي حديث مين بيان كيا كيا ب

"العبادة في الهرج كهجرة الى" (رواه سلم ص: 406، 25) (حن صحح)

'' فتنوں میں عبادت ایس ہی ہے جیسے میری طرف ہجرت کرنا۔''

جب میری امت میں تلوار رکھ دی جائے گی لینی تلوارنگل آئے گی تو پھر قیامت تک امت سے اٹھائی نہیں حب یے گی، یعنی پھر فتنے آتے ہی رہیں گے، ایک فتنه ختم نہیں ہوگا کہ دوسرا شروع ہوجائے گا اوریہی ہرج مرج ہے۔

سسند کی بحسث: ددی الی: رفع حدیث کانیا انداز ہے یعنی معلی نے حدیث کولوٹا یا معادیہ کی طرف ای روی عند جب تلوار میان سےنکل آتی ہے تو واپس نہیں جاتی۔

لعنات: قوله "الهوج" اس كي تفيير ومرادو بي ہے جوخود بي حديث ميں آئي ہے يعني باہمي قتل وقبال، تا ہم بعض روايات ميں مرج كااطلاق فت وفجور يرجى مواج حبيا كرزندى "باب ماجاء فى فتنة الدجال"كى ايك لمى مديث كضن مين آرباب:

"ويبقى سائر الناس يتهارجون كما يتهارج الحمر فعليهم تقوم الساعة" (ص:49)

غرض لغت میں اضطراب کو کہتے ہیں قتل اس کا کامل فرد ہے، حافط جلال الدین سیوطی رحمہ اللہ نے دونوں روایتوں میں تطبیق یوں دی ہے کہ اگر بارہ ائمہ سے مراد قوت اسلام کا زمانہ لیا جائے تو پھر مطلب ہیہے کہ اسلام کی قوت وشوکت کی کمزوری کی صورت میں باہمی قتل وقال عام ہوجائے گا:

فعلى هذا التاويل يكون المراد بقوله ... ثمر يكون الهرج <sup>يع</sup>ن القتل الناشي عن الفتن وقوعًا ناشيًا ويستمر ويزدادو كنااكان.

ادر اگر بارہ ائمہ سے مرادفس اسلام کے پھلے ہوئے زمانے پرمنقسم دور لیا جائے تو "علی هذا فالمراد بقوله "ثمر یکون الهرج" اى الفتن المؤذنة بقيام الساعة من الخروج المجال وما بعدة" انتهى اى كلام ابن حجر ـ (تارخُ اللهاء ص:9،ص:10)....لفظ وراء: اضداد میں سے ہے، پیچھے اور آ کے دونوں معنی ہوتے ہیں، یہاں آ کے کے معنی ہیں۔

## بَابُمَاجَآءَفِي إِتِّخَاذِ السَّيْفِمِنْ خَشَب

## باب • ۳: ککڑی کی تلوار بنانے کے بارے میں

(٢١٢٩) قَالَتْ جَاءَ عَلِي بُنُ أَنِي طَالِبِ إِلَى آبِي فَكَعَا لُا الْخُرُوجِ مَعَهُ فَقَالَ لَهُ آبِي إِنَّ خَلِيْ فِي وَابْنَ عَيِّكَ عَهِدَا لَيَّ إِذَا اخْتَلَفَ النَّاسُ اَنَ اتَّخِنَاسَيُفَا مِّنَ خَشَبٍ فَقَدِا تَّخَنُاتُهُ فَإِنَّ شِئْتَ خَرَجْتُ بِهِ مَعَكَ قَالَتُ فَتَرَكَهُ.

تَرْجِهِتُهَ: عدیسہ بیان کرتی ہیں حضرت علی وہاٹنو بن ابو طالب میرے والد کے باس آئے اور انہیں اپنے ساتھ نگلنے کی وعوت دی تو میرے والدنے ان سے کہامیرے دوست اور آپ کے چازاد (لعنی نبی اکرم مُؤَافِظِةً) نے مجھے سے میعہدلیا تھاجب لوگوں کے درمیان (٢١٣٠) أَنَّهُ قَالَ فِي الْفِتْنَةِ كَسِّرُوا فِبْهَا قَسِيَّكُمْ وَقَطِّعُوا فِيْهَا أَوْ تَارَكُمْ وَالْزَمُوا فِيْهَا أَجُوافَ بُيُوتِكُمْ وَكُونُوا كَابُنِ ادَمَ.

تَوَجِّهَا بَهِ: حضرت ابومویٰ اشعری وَلِنَّیْ فَتنے کے زمانے کے بارے میں نبی اکرم مِیَلِّفِیکَیَّ کا ییفر مان نقل کرتے ہیں تم کمانوں کوتوڑ دینا اپنی تانتوں کوکاٹ دینااورا پنے گھروں کے اندر بند ہوکرر ہنااور آ دم (عَالِیَلام) کے بیٹے کی مانند ہوجانا (جس نے اپنے بھائی پر ہاتھے نہیں اٹھا یا تھا)۔

تشريض كرى كى تلوار بنانے كا حكم:

باب کی پہلی روایت میں ہے کہ صحابی نے نبی کریم مُظِّنَظِیَّۃ کے فرمان کے ظاہر پرعمل کرتے ہوئے لکڑی کی تلوار بنوائی تھی تا کہ کسی کے ساتھ قال نہ کرنا پڑے کیونکہ لکڑی کی تلوار بنانے سے مراوترک قال ہے، حضرت علی ٹوٹٹو کے بلانے کے وقت انہوں نے یہ حدیث سنا دی اور بتایا کہ میں نے نبی کریم مُظِّنِظِیَّۃ کے حکم کی تعیل میں لکڑی کی تلوار بنوالی ہے، آپ چاہیں تو آپ کے ساتھ چل سکتا ہوں مگر میرا جانا ہے فائدہ ہوگا اس لئے کہ لکڑی کی تلوار سے قال نہیں ہوسکتا ہے، چنا نچے حضرت علی انہیں پھرنہیں لے گئے۔

اس ارشاد کا مطلب یہ ہے کہ فتنے سے گریزاں رہو بایں صورت کہ اپنے گھروں کے اندر ہی رہو کہ وہی نہ بنا سب سے محفوظ جگہ ہے اور اگر کوئی شخص آپ پر ہاتھ اٹھائے توتم ہجائے دفاع ومزاحمت کے ہابیل کی مانندعز بہت پرعمل پیرار ہو، کیونکہ مظلوم بننا آسان اور محفوظ ترین راستہ ہے، عارضۃ الاحوذی میں ہے کہ بعض شامی لوگ یوم الحرہ میں ایک غار میں ابوسعید خدری ہوئائی کے تعاقب میں گھس گئے اور ان سے کہا کہ نکلوتو ابوسعید خدری ہوئائی اپنی تلواران کی طرف چھینتے ہوئے نکلے، پھر اس شخص نے ابوسعید خدری ہوئائی سے یوچھاتم ابوسعید ہو؟ انہوں نے کہا'' ہاں'' تو وہ شخص ان کے تل سے رک گیا۔

کہ نی کریم مِرَّاتُ کُیَا نے جن فتنوں کی پیش گوئی فرمائی تھی وہ آج اسی رنگ میں سامنے آگئے اور اسلامی دنیا میں وقفے وقفے سے یا باری باری مسلسل گروش کرتے رہتے ہیں، سیاسی اغراض و مقاصد کے حصول یا قومیت و عصبیت کی خاطر قتل و قبال کو تو عبادت سمجھا جاتا ہے، اس لئے ہے، ایسے میں اپنا دفاع کیسے ممکن ہے نہ وشمن کا تعین ہو سکتا ہے جس سے بچا جائے اور نہ ہی وضاحت کرنے کا موقع ملتا ہے، اس لئے چاہئے کہ ہم ہروقت تو بہتا ئب میں رہیں، عبادت میں سرگرم رہیں اور موت کے لئے تیار ہیں تا کہ نا گہانی موت، گناہ میں نہ آئے۔ وحسری روایت میں جنگ و جدل اور فتنوں کے موقع پر کیسور ہے کی ترغیب دی گئی ہے تا کہ فتنوں سے محفوظ رہا

جاسكيه - (تحفة الاحوذي6/446)

لعنات: "فى الفتنة" اى فى ايامهاوز منها، به الله افعال كے لئے ظرف ہے۔ "كسروا" تكبير سے ہے يعنى توڑ دو۔ قوله "قسيد كمر" قى بكسر القاف والسين وتشديد الياء، توس كى جمع ہے بمعنى كمان كے۔ قوله "وقطعوا" يہ جمي تفعيل سے ہے، دونوں صيغے مبالغے كے لئے ہيں يعنى ضرور توڑواور ضرور كا ثويا مطلب به ہے كه ريزه ريزه۔ "او تأد كحد" وتركى جمع ہے، كمان كے تانت كو كہتے ہيں۔

## بَابُمَاجَآءَفِي أَشْرَاطِ السَّاعَةِ

## باب اس: علامات قيامت كابيان (پهلا باب)

(٢١٣١) قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ إِنَّ مِنَ أَشَرَاطِ السَّاعَةِ أَنْ يُرْفَعَ الْعِلْمُ وَيَظْهَرَ الْجَهْلُ وَيَفُشُوا الزِّنَا وَتُشْرَبَ الْخَهْرُ وَيَكْثَرُ النِّسَاءُ وَيَقِلَّ الرِّجَالُ حَتَّى يَكُونَ لِخَمْسِيْنَ امْرَ أَقِ قَيِّمٌ وَّاحِدُ.

تریج بین و اس بن مالک والی بیان کرتے ہیں میں تمہیں ایس حدیث سنا تا ہوں جومیں نے نبی اکرم میرانسٹی یا کی زبانی سی ہے میرے بعد کوئی بھی تنہیں بیصدیث نہیں سناسکے گاجس نے نبی اکرم مَطَلِّقَتُظَ کی زبانی بیصدیث سی ہو نبی اکرم مَطَلِّقَتُظَ نے ارشا وفر مایا ہے قیامت کی علامات میں یہ بات شامل ہے علم کواٹھالیا جائے گاجہالت ظاہر ہوجائے گی زناعام ہوجائے گاشراب پی حبائے گی خواتین زیادہ ہوجائیں گی مرد کم رہ جائیں گے یہاں تک کہ پچاس عورتوں کا نگران ایک مرد ہوگا۔

(٢١٣٢) قَالَ دَخَلْنَا عَلَى آنَسِ بُنِ مَالِكٍ قَالَ فَشَكُّونَا إِلَيْهِ مَا نَلْقَى مِنَ الْحَجَّاجِ فَقَالَ مَا مِنْ عَامِ إِلَّا وَالَّذِيْ بَعْنَاهٰ شَرٌّ مِّنْهُ حَتَّى تَلْقَوْارَبَّكُمُ سَمِعْتُ هٰنَامِنُ نَبِيِّكُمْ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

ترکیجی کنی: زبیر بن عدی والٹو بیان کرتے ہیں ہم ایک مرتبہ حضرت انس بن ما لک والٹو کی خدمت میں حاضر ہوئے تو ہم نے ان کی خدمت میں حجاج کی طرف ہے کی جانے والے زیاد تیوں کی شکایت کی تو انہوں نے فرمایا ہرسال کے بعد آنے والا سال اس سے زیادہ برا ہوگا یہاں تک کہتم لوگ اپنے پروردگار کی بارگاہ میں حاضر ہوجاؤ کے میں نے یہ بات تمہارے نی مُسَافِّنَا کَمَ کَی زبانی سی

(٢١٣٣) لَا تَقُوْمُ السَّاعَةُ حَتَّى لا يُقَالَ فِي الْكِرْضِ اللهُ اللهُ.

تَوَجِّجَهُمْ: حضرت انس نُطَّقَة بيان كرتے ہيں نبي اكرم مُطَّقِطَةً نے فرمايا قيامت اس وقت تك قائم نہيں ہوگی جب تك زمين ميں الله الله

(٢١٣٣) تَقِيءُ الْأَرْضُ آفَلَاذَ كَبِيهَا آمُثَالَ الْأُسْطُوانِ مِنَ النَّهَبِ وَالْفِضَّةِ قَالَ فَيَجِيعُ السَّارِ قُفَيَقُولُ فِي مِثُلِ هٰلَا اقُطِعَتْ يَدِي وَيَجِيئُ الْقَاتِلُ فَيَقُولُ فِي هٰلَا قَتَلْتُ وَيَجِيئُ الْقَاطِحُ فَيَقُولُ فِي هٰلَا قُطِعَتْ رَحِي ثُمَّر يَلُعُونَهُ فَلَا يَأْخُذُونَ مِنْهُ شَيْمًا.

تَوْجَجَكُمْ: حضرت ابو ہریرہ ثالثی بیان کرتے ہیں نی اکرم سَلِ النَّحَامِیَ نے فرمایا زمین اپنے خزانوں کوسونے اور جاندی کے ستونوں کی طرح اگل دے گی تو چور آئے گا اور کیے گا کہ اس کی وجہ سے میر اہاتھ کا ٹاگیا تھا قاتل آئے گاتو کیے گاای وجہ سے میں نے قل کیا تھا رشتے داری کے حقوق کو پا مال کرنے والا آئے گا تو کہے گا کہ اس وجہ سے میں نے رشتہ داری کے حقوق کو پا مال کیا تھا پھروہ اسے چھوڑ دیں گےاور میں ہے چھنہیں لیں گے۔

ىاب

#### باب۳۳:

(٢١٣٥) لَا تَقُوْمُ السَّاعَةُ حَتَّى يَكُونَ اَسْعَدَالنَّاسِ بِالسُّنْيَالُكُعُ بُنُ لُكَعٍ.

#### تشريع: علامات قيامت:

اس باب کی احادیث میں نبی کریم میر النظامی نبی کریم میر النظامی نبی این خرمائی ہیں، پہلی حدیث میں پانج علامتیں بیان کی گئی ہیں کیونکہ دنیا اور آخرت کی صلاح وفلاح میں ان سے خلل پڑتا ہے۔ ان پانچ امور کو آپ میر ان نبی علامات قیامت میں شار کیا ہے چنا نبی رفع علم وظہور جہل سے دین تباہ ہوگا اور شرب خمرسے عقل اور زنا سے نسب اور کثر ت فتن جوعور توں کی کثر ت کا نتیجہ ہا س میں نفس و مال کی تباہی ہوتی ہے تو معلوم ہوا کہ عالم کی تباہی میں ان امور مذکورہ کو زیادہ تر دخل ہے ظاہر ہے کہ جب بیدامور پائے جا کیں گئو عالم میں فساد ہوگا پھر تو قیامت آئی جائے گی اس وجہ سے ان پانچ امور کو علامت قیامت میں سے شار کیا گیا ہے قالہ جا کیں۔ انگر مانی وغیرہ۔

لا يحدثكم إحد بعدى: ممكن ہے كدان كايوفرمان بصره ميں موكدوماں دوسراكوئي شخص صحابي نه موكا، لانه آخر من مأت بالبصر قامن الصحابة قاله الحافظ۔

و و سراقول: بیہ کدان کابیفر مان عام ہے کیونکہ ان کوبعض حضرات نے آخر من مات من الصحابة بھی شار کیا ہے یا ممکن ہے ان کا بیفر مان اس روایت کے راوی ہونے کے اعتبار سے ہو۔

ان يرفع العلم: محلاً منصوب بكران كى خرب رفع سے مرادموت العلماء به بخارى شريف يس ان يقل العلم واقع به واقع بين ان يقل العلم الله واقع بين كر ان يقل العلم اول علامت به اور ان يرفع العلم آخرى علامت به يا قلت فر ماكر عدم فراد به علم العلم العدم وير ادبه القلة و هذا اليق لا تحاد الهخرج.

يفشوا الزنا: بالقصر على لغت اهل الحجاز قدور دفى التنزيل و المدلاهل نجد.

ویشر ب الخمر: بقم الیاءاس سے مراد کثرت ہے لینی لوگ بکثرت شراب پینے لگیں گے۔

یکٹو النساء: عورتوں کی کثرت کی وجہ کے بارے میں علاء کی مختلف آراء ہیں بعض فر ماتے ہیں کہ عورتوں کی کثرت اس وجہ ۔ سے ہوگی کہ فتنے بہت ہوں گے قال ہوگا لوگ قال میں مرجا نمیں گے عورتیں جہادنہیں کرتی ہیں وہ باتی رہ جا نمیں گی۔

ابوعبدالملک رایشیا فرماتے ہیں کہ بیاشارہ ہے کثرت فتوح کی طرف کہ مسلمانوں کوخوب فتو حات ہوں گی عورتیں قید کرکے لائی جا عیں گی ایک ایک آدمی کے پاس کثیر موطوآت جمع ہوں گی۔ مگر حافظ رایشیائی نے اس قول کور دفر مادیا بلکہ مرادیہ کہ آخرز مانہ میں مردوں

کی پیدائش کم ہوگی اورعورتوں کی پیدائش زیادہ ہوگی۔

خمسین امر اُقا: یا توبی حقیقت پرمحمول ہے یا محض کثرت کو بیان کرنامقصود ہے چونکہ دوسری روایت ہے: الرجل الواحد یتبعه اربعون امر اُقا-

یں بہت کر بھوں کا ذمہ دارایک شخص رہ جائے گا کہ کل کا کل خاندان فتنوں کی نذر ہوجائے گا صرف ایک شخص پر سب کا بوجھ ہوگا یا پیاس عورتوں کا ذمہ دارایک شخص سے ہوگا کہ ایک شخص کے پاس بچاس بچاس مزنیہ ہوں گی۔ پیمراد ہے کہ زنا اتنی کثرت سے ہوگا کہ ایک ایک شخص کے پاس بچاس بچاس مزنیہ ہوں گی۔

ب کا نمانہ کی المحت کی المحت کے ایسے گزرے ہیں کہ وہ شرکے اعتبارے پہلے زمانہ سے کم ہیں چنانچے عمر بن عبدالعزیز والنظیا کا زمانہ ہجائے کے تصور ابعد کا ہے بلکہ علاء نے فرمایا کہ ججائے کے زمانہ میں جوشر وفت تقاعمر بن عبدالعزیز والنظیا کے زمانہ میں آکر مضمحل ہوگیا تھا حسن بھری والنظیا کے اکثر و بیشتر عمر بن عبدالعزیز والنظیا کے زمانہ کی تعریف ہی کی ہے چنانچہ ان سے بوچھا گیا تجائے کے بعد عمر بن عبدالعزیز والنظیا کے وجود کے بارے میں توفر مایا: لاب للناس من تنفیس۔

جواب ①: زمانه كاخير بهونامن حيث المجموع ب ظاهر ب كه تجاج ك زمانه مين حضرات صحابه وكالنَّيُّ موجود تصاور عمر بن عبدالعزيز وليَّيْكُ ك زمانه مين ختم هو كئير يتصاور جوز مانه صحابه وكالنَّيُّ كاب وه بهتر ب بعدوالے سے لانه قال الطِّفَا خير القرون قرنی.

جواب ©: ابن مسعود والني فرماتے ہیں کہ بعد والے زمانہ کو پہلے کے مقابلہ میں شرکہناعلم کے اعتبار سے ہے کہ اول زمانہ علم والا اس سے کے بعد علم کم ہوتا چلا جائے گالہذا جب علم ختم ہوگا تو علاء نہ ہوں گے تو فساد ہی فساد ہوتا رہے گا کہ جہال فقاوی دیں گے لوگ ان یرا ہوکرفتنوں میں مبتلا ہوں گے۔

آغت راض 0: حضرت عیسی علیته کے زمانہ کو لے کر بھی کہا گیا کہ ان کا زمانہ توکل کا کل خیر ہوگا جو دجال کے نکلنے کے بعد ہوگا؟ جواب 0: علامہ کرمانی واٹیلیڈ نے فرمایا کہ اس سے مرادعیسیٰ علیته کے بعد کا زمانہ ہے

جواب @: یاوه زماند مراد ہے جوامراء کا زماند گزراہے جس میں شرغالب رہاہے۔

جواب قان على المات قيامت كے ظاہر ہونے سے پہلاز ماند ہے تواب زماند جاج سے عليات كا كے زماند ميں سيشرأ تفاضل ہوگا۔

خلون منه شیئاس کی وجہ یا تونتوں کی کثرت کہ اموال کو لینے کا موقع نہ ملے گا یا مال کی کثرت کہ ہرایک کے پاس مال ہوگا چنانچہ ابو ہریرہ وڑا ٹئے سے روایت ہے۔ لا تقومر الساعة حتی یکٹر المال فیکمر الحدیث روا دالشیخان.

اسعد الناس: بالنصف والرفع ما لک نے فرمایا اسعد الناس منصوب ہے کہ یکون کی خبر ہے بعض نے رفع ضبط کیا ہے کہ ضمیر شان یکون کا اسم ہے اور اس کے بعد کا جملہ اس کی تفییر ہے اور اسعد الناس کو اسم اور لکع بن لکع کوخبر بنانا ورست نہیں ہے کہ اس صورت میں معنی فاسد ہو جاتے ہیں کہا لا یخفی لینی جوشن کثیر مال والا دنیا میں خوش عیش بڑے منصب والا زیادہ حکم چلانے والا ہوگا وہ کمینہ اعلی درجہ کا ہوگا۔

روایت کا حاصل بیہ ہے کہ قیامت اس وقت قائم ہوگی جب دنیا میں فساداعلیٰ درجہ کا ہوگا کہ جوشخص جس قدر کمیینہ ہوگا اتنا ہی اس کو بلند مرتبہ شار کیا جائے گا چنانچہ آج کل ایسا ہی ہور ہا ہے کہ وہ اقوام جوانتہائی کمینہ شار ہوتی تھیں آج وہ اعلیٰ منصب پر فائز نظر آتی ہیں اور ان کو اسعد الناس شار کیا جاتا ہے۔

نوی حقیق: اشر اط: شرط (شین اور را پرزبر) کی جمع ہے، علامت، نشانی۔ قیحد: (قاف پر زبر اور یا مشدد کے نیچ زیر) نگران، منظم۔ لکع: لام پر پیش اور کاف پر زبر) کمین، بیوتوف، جھوٹا، جس کی اصل معلوم نہ ہو، یہاں پر کمینہ کے معنی میں ہے۔ تقی: یہ تی سے ہے، اگل دے گی، نکال دے گی۔ افلاذ: فلذة (فاکے نیچ زیر) کی جمع ہے، کسی چیز کا وہ نگڑا جو لمبائی میں کاٹا گیا ہو، اور فلذ کے معنی ہیں جگر کا نگڑا، سونے یا چاندی کا نگڑا اور گوشت کا نگڑا، افلا ذکب کے معنی ہیں جگر کا نگڑا، سونے یا چاندی کا نگڑا اور گوشت کا نگڑا، افلا ذکب الارض سے زمین کی معدنیات مراد ہیں، انہیں'' جگر کے نکڑوں'' کے ساتھ اس لئے تجبیر کی گیا ہے کہ بیز مین کا خلاصہ اور جو ہر ہوتی ہیں جس طرح کہ اونٹ کی سب سے اصل چیز اس کا جگر ہوتا ہے، بیز مین ان تمام معدنیات کو باہر نکال دے گی۔ کبد: (کاف پر بی جس طرح کہ اونٹ کی سب سے اصل چیز اس کا جگر ہوتا ہے، بیز مین ان تمام معدنیات کو باہر نکال دے گی۔ کبد: (کاف پر زبر اور باکے نیچ زیر) جگر، کیا ہے۔ اسطوان: ستون، کھمبا۔ ثحد یدعو نه: (یا اور دال پر زبر کے ساتھ) بیسب اس مال وخزانے کو چھوڑ دیں گے، پچھیس کیس گے۔

لكع بن لكع: بضم اللام وفتح الكاف غير مضرف الكيم بن لئيم يعنى ردى النسب والحسب بعض نے فرمايا: لا يعرفه له اصل ولا يحمد لله خلق قاله القارى وفى النهايه لكع عند العرب للعبد ثمر استعمل فى الحمق والنمر. اى طرح اس كاطلاق صغير پر بھى موتا ہے: كما جاء فى رواية انه الطفظ يطلب الحسن بن على الله قال أَثَمَّ لكع-

#### باب

## باب ۳۳: علامت قیامت کا بیان (دوسراباب)

(٢١٣١) إِذَا فَعَلَتُ أُمَّتِى خَمْسَ عَشَرَةً خَصْلَةً حَلَّ بِهَا الْبَلاُ قِبْلَ وَمَا هِى يَا رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ إِذَا كَانَ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَا عَلَى اللهُ عَالِمُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَ

وَلِيسَ الْحَرِيْرُ وَآتُّخِنِتِ الْقِيّانُ وَالْمَعَازِفُ وَلَعَنَ اخِرُهٰنِهِ الْأُمَّةِ آوَّلَهَا فَلْيَرْتَقِبُوْاعِنْلَ ذٰلِكَ رِيُعًا مُمْرَاءً وَنُعِسُفًا أَوْمَسُخًا.

توجیجہ بنہ: حضرت علی منافی بن ابوطالب بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُلِفِیکُی نے فرمایا ہے جب میری امت میں بندرہ حصلتیں پیدا ہوجا عمیں گی تو ان پر بلا عیں ٹوٹ پڑیں گی عرض ہے یارسول اللہ وہ کون سی ہوں گی؟ آپ مُلِفِیکی نے فرمایا جب مال غنیمت ذاتی دولت بن جائے گی امانت کوغنیمت سمجھا جائے گا تو کو گئیس سمجھا جائے گا آ دمی اپنی بیوی کی بیروی کرے گا اور ماں کی نافرمانی کرے گا آ دمی اپنی بیوں کی بیروی کرے گا اور ماں کی نافرمانی کرے گا آ دمی اپنی بیوی کی بیروی کرے گا اور ماں کی نافرمانی کرے گا آ دمی اپنی میں اور پی ہوئے گی دوست کے ساتھ دیا دی کرے گا مساجد میں اُونی کی آ واز میں با تیں کی جا عیں گی ذریا لوگ حکمران بن جا عیں گے کسی شخص کے شرسے بیچنے کے لیے اس کی عزت کی جائے گی شراب پی جائے گی ریشمی کیٹر ایہنا جائے گا گا نا بجانے والی لڑکیاں اور گانے بجانے کا سامان حاصل کیا جائے گا اور اس امت کے آخر میں آنے والے لوگ پہلے والوں پر لوٹ کی میں گئی تو اس وقت وہ انتظار کریں یا تو سرخ آ ندھی آئے گی یا زمین میں دھننے کا عذاب ہوگا یا چرے منتج ہوجا عیں گے۔

(۲۱۳۷) إِذَا التَّخِذَا الْفَيْحُ دُولًا وَالْاَمَانَةُ مَعُمَا وَالزَّلُوةُ مَعُومًا وَتُعُلِّمَ لِغَيْدِ الدِّيْنِ وَاطَاعَ الرَّجُلُ الْمَرَاتَةُ وَعَنَى الْمَوَاتُ فِي الْمَسَاجِي وَسَادَ الْقَدِينَةَ فَاسِقُهُمُ وَكَانَ ذَعِيْمُ الْقَوْمِ الْمَهُ وَادْنَى صَدِيْقَةُ وَاقْصَى اَبَالُا وَظُهَرَتِ الْاَصْوَاتُ فِي الْمَسَاجِي وَسَادَ الْقَدِينَا فَاسِقُهُمُ وَكَانَ ذَعِيْمُ الْقَوْمِ الْمَعَاوَةُ فَي مَرِي الْمُعُودُ وَلَعَنَ الْحِرُ هٰذِيهِ الْاَمْدَةِ الْمَعَاوَةُ وَلَا لَهُ وَالْمَعَاوَةُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللِّهُ اللَّهُ اللللِّهُ اللللِّهُ الللللِّهُ اللللللِّهُ اللللللِّهُ اللللللِّهُ الللللللِهُ اللللللِهُ اللللللللِهُ الللللللِهُ اللللللللللِللللللللِهُ اللللللللللِللللللللل

جائ (تودان بهرجات بي)-(٢١٣٨) فِيُ هٰنِهِ الْأُمَّةِ خَسُفٌ وَّمَسُخٌ وَّقَنُفُ فَقَالَ رَجُلٌ مِّنَ الْمُسْلِمِينَ يَارَسُولَ اللهِ ﷺ وَمَتَى ذَاكَ قَالَ إِذَا ظَهَرَتِ الْقَيْنَاتُ وَالْمَعَازِفُ وَشُرِبَتِ الْخُمُودُ.

ے آخری زمانے میں لوگ پہلے کے لوگوں کو برا کہنا شروع کردیں تو ان لوگوں کو اس وقت سرخ آندھی زلزلے زمین میں دھننے

چرے منح ہوجانے یا آسان سے پھر نازل ہونے کا انتظار کرنا چاہیے بینشانیاں اس طرح ظاہر ہوں گی جیسے کسی ہار کا دھا گہٹوٹ

ترکیجی کنم: حضرات عمران بن حصین خاشی بیان کرتے ہیں نی اکرم سُلِطَنِیکا نے فرمایا ہے اس امت میں زمین میں دھننے چمرے من ہوجانے اور آسان سے پھر برسائے جانے کا (عذاب ہوگا) مسلمانوں میں سے ایک شخص نے عرض کی یارسول اللہ یہ کب ہوگا تو نی

اكرم مَا النَّا عَنْ عَلَى اللَّهِ عَلَى عَالَمُ والى عورتول اوركانے كے آلات كارواج ہوجائے گا اورشراب (عام) في جائے گا۔ تشیر نیح: حَدیث: ① نبی مُلِفِیکَاتِی نے فرمایا: جب میری امت پندرہ کام کرے گی تو اس پر بلا انزے گی ، پوچھا گیا: یا رسول الله! وه پندره كام كيابين؟ آپ مَلِنْ عَلَيْ فَعَ فرمايا:

- (۱) اذا كان المغنيد دولًا: جب غنيمت كا مال دولت مجها جائے ، ليني با دشاہ اور رئيس اس كواپنے باپ كا مال مجھيں اورغريب ملمانوں پرشرع کے موافق تقسیم ندکریں۔المغند: الغنيمة: جمع مغاند، جنگ ميں بزور حاصل كيا موا مال، مجازا مال مفت، بلا مشقت حاصل شده چیز، اور دولاً: دولة يا دولة كى جمع: دست كردال چیز یعنی ادل بدل مونے والی چیز - جو بھی كى کے یاس ہواور بھی کی کے یاس۔
  - (٢) والإمانة مغنمًا: اورامانت كامال لوث كامال مجما جائے ،لوگ امانتوں كوكھا جائيں اور صاحب كومال واپس نه كريں -
- (m) والزكوة مغرماً: اورزكوة كوليس مجها جائے، جب زكوة كے بارے ميں ية صور موجائے گا تولوگ زكوة ادانہيں كريں گے اورا گر کریں گے توبس برائے نام ادا کریں گے، رضاء ورغبت سے ادانہیں کریں گے۔
- (م) وأطأع الرجل زوجته: آدى ابنى بيوى كاكبنا ماني، يعنى اس كابرجائز ناجائز مطالبه بوراكر اوراس كى غلط سلط باتيس بن كرخاندان سے بگاڑ لے۔
- (۵) وعق امه: اوراین مال کی نافر مانی کرے، یعنی مال کے مقابلہ میں بیوی کوترجیج دے، اس کی باتیں سنے اور مال کے ساتھ بدسلوکی کرے۔
  - (٢) وبرصديقه: اوراي دوست كرساته حسن سلوك كرب، اس كرساته زم مزاجى سے پيش آئے۔
    - (۷) وجفا اباد: اوراین باپ کے ساتھ ظلم روار کھے،اس پرظلم سم ڈھائے۔
- (٨) وارتفعت الاصوات في المساجل: اورمساجد مين آوازين بلندكي جائين يعني ان ياك جگهول كا احترام دل سے نكل جائے، وہاں لوگ باتیں اور شور و شغب کرنے لگیں۔
  - (٩)وكان زعيم القوم ارذلهم: اورقوم كاذليل ان كاسردار بن جائے ، يعنى كمينوں كاراج بوجائے (زعيم القوم خرمقدم ہے)-
- (10) وأكره الرجل مخافة شرى اورآ دى كى عزت كى جائے اس كى برائى كے دُرسے، يعنى اس كى شرافت كى وجه سے نہيں بلكه اس کی شرارت کی وجہ ہے لوگ اس کا اگرام کریں۔
  - (۱۱) وشربت الخمود: اورشرایس پی جائیں، یعنی شراب نوشی عام ہوجائے۔
  - (۱۲) ولیس الحویو: اورریشم پہنا جائے، لعنی مردوں میں ریشم پہننے کارواج چل پڑے۔
- (IP) واتخنت القيان: اور كان والى بانديال ركمي جائير، يعنى كان كاسباب فراجم ك جائير، قيان: القينة كى جمع ہے: باندی، زیادہ تراس کا استعال مغنیہ کے لئے ہوتا ہے۔
  - (١٨) والمعازف: اورآلات لهواختيار كئے جائيں،المعازف: المعزف كى جمع ب، باجه، ساز،آلة موسيقى،سارنگى دغيره-
- (۱۵) ولعن آخر هذه الامة اولها: اوراس امت کے پچیلے، پہلوں پرلعنت بھجیں، یعنی لوگ سلف صالحین: محدثین و مجہتدین کی

بُرائی کرنے لگیں۔

تو چاہئے کہلوگ اس وقت انظار کریں سرخ آندھی کا یاز مین میں دھننے کا، یا شکلوں کے بگڑنے کا، یعنی جب یہ پندرہ باتیں عام ہوں گی تو قیامت قریب آجائے گی یہی پندرہ باتیں آخری زمانے کے فتنے ہیں۔

دو سری حدیث: میں بھی یہی پندرہ باتیں ہیں، پہلی بات میں المغنم کے بجائے الفی ہے، فئی: وہ مال ہے جولائے بھڑے بغیر عاصل ہوتا ہے، اور مراد مال مفت ہے، جیسے اداروں کو ملنے والے چندے: اداروں کے زمدداران کو باپ کا مال سیحفے لگیس اور چوشی بات : تعلم لغیر الدین ہے، یعن علم دین خداکی رضا مندی کے لئے نہیں، بلکہ مال وجاہ ، فخر وریاء اور نزاع وجدال کے لئے حاصل کیا جائے ۔۔۔۔۔۔ اور اس حدیث میں چونکہ پندرہ کا عدد مذکور نہیں، اس لئے اس ایک بات کے بڑھنے میں کوئی اعتراض نہیں ہوگا اور اگر پندرہ کا عدد ملحوظ رکھنا ہے تو ظہر ت القیدنات و المعازف کو ایک شار کیا جائے ۔۔۔۔۔۔القصلی: دور کرنا۔۔۔۔۔اس حدیث میں ساکھ القبیلة فاسقھ مینی بدکار آدمی قبیلہ کا سردار بن جائے، یہ جملہ کان ذعید القوم اد ذلھ ہے ہم معنی ہے اور اس حدیث کے آخر میں ہے: پس چاہئے کہ لوگ انتظار کریں ان برائیوں کے پائے جانے کے وقت سرخ آندھی کا، اور زمین میں بھونچال کا، اور زمین میں دھنے کا اور شکلیں بگڑنے کا اور پھر بر سے کا، اور الیی قدرتی نشانیوں کا جو پے بہ پواقع ہوں، جیتے پرانا ہار جس کا دیا گا کا ک دیا گیا ہو پس مہرے مسلس کرنے گئیں، ای طرح علامات قیامت کا ظہور ہے بہ یہ وہ گا۔

لعن آخر هذه الامت اولها: یعی بعد کے لوگ سلف صالحین پرلعن طعن کرنے لگیں۔

علامہ طبی رائیلۂ فرماتے ہیں کہ خلف کا طعنہ سلف کو اور اس کا تذکرہ برائی کے ساتھ کرنا اور اعمال صالحہ میں ان کی اقتداء نہ کرنا میہ لعنت ہی کے درجہ میں ہے۔

فلیوتقبوا عندن ذالك: بیاذا كاجواب بے دیجا حمد اء: سرخ رنگ كى آندهى آئے گی صاحب اشاعت نے مخلف الي آندهيوں كاتذكره كيا ہے جوخوفناك آئى ہیں فرمایا 826 همیں ایك آندهى مصرمیں آئی هی جس سے بہت نقصانات ہوئے۔

روایت نذکورہ میں علامات قیامت کا بیان ہے جب بی علامات پائی جائیں گی جو قیامت کے قریب ہوں گی پھر اللہ تعالیٰ کا عذاب دنیا میں مختلف طرح شروع ہوگا سرخ آندھیاں آئیں گی کہیں لوگ زمین میں دھنس جائیں گے کہیں صورتوں یا قلوب کا من ہوگا کہیں قذف یعنی پھر گریں گے اور زلز لے آئیں گے اور دیگر علامات پے در پے موتی کی لڑی کی طرح جلدی جلدی واقع ہوں گی اور قیامت بول گا اور قیامت بھی بھی ہے کہ ان اشیاء کا وقوع بکثرت ہونے گی چنانچہ اگر تھور کیا جائے تو ان علامات کا بکشرت تحقق ہونے لگاہے اور مقصود روایت بھی بھی ہے کہ ان اشیاء کا وقوع بکشرت ہونے گئتو یہ علامات قیامت میں سے ہے۔

سندكى بحث: حاصل كلام يه به كدفرج بن فضاله كے علاوہ فى فى اس روايت كو يحىٰ بن سعيد الانصارى سے نقل نہيں كيا اور فرح بن فضاله كو حافظه كے اعتبار سے محدثين في ضعيف كها ہے اور وكيع وغيرہ ائمه في ان سے روايات نقل كى بيں گويا فى الجمله ان كى

رواً پات معتبر ہیں۔

چنانچہ احمد بن منبل والین نے فرمایا جب بیشامیین سے روایت نقل کریں تو لاباً سبه ہیں البتہ یکی بن سعید نے کہا ان کی روایات منکر ہیں اس روایت کی سند میں انقطاع بھی ہے محمد بن عمرو بن علی کی ملاقات اپنے واداعلی سے ثابت نہیں الہذاروایت مرسل ہے۔ روی ہذا الحدیث عن الاعمش عن عبدالرحل بن سابط عن النبی ﷺ مرسلاً بعن اعمش عن عبدالرحل بن سابط عن النبی ﷺ مرسلاً بھی مروی ہے۔ یاف تو روایت مند ہے مگر اعمش عن عبدالرحل بن سابط عن النبی مَراشِسَةً عمر سلا بھی مروی ہے۔

## بَابُمَاجَآءَفِى قَوْلِ النَّبِيِّ عِلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

# باب ٣٣: ميں اور قيامت ايک ساتھ مبعوث کئے گئے ہيں

(٢١٣٩) بُعِثُتُ فِي نَفْسِ السَّاعَةِ فَسَبَقُتُهَا كَهَاسَبَقَتْ هٰذِهٖ هٰذِهٖ لِأُصُبُعَيُهِ السَّبَابَةِ وَالْوُسُطَى.

ترکیجی نئم: حضرت مستور دبن شداد فہری ڈٹاٹنے نبی اکرم مِیَلِّشِیَا ٹیا کا یہ فر مان نقل کرتے ہیں میں اور قیامت ایک ساتھ مبعوث کئے گئے ہیں لیکن میں اس سے اس طرح پہلے ہوں جیسے بیانگل اس سے پہلے ہے آپ مِیَلِّشِیَّا آنے شہادت کی انگلی اور درمیانی انگلی کی طرف اشارہ کر کے بتایا۔

(٢١٣٠) بُعِثْتُ آنَا وَالسَّاعَةُ كَهَا تَيْنِ وَأَشَارَ آبُؤ دَاؤ دَبِالسَّبَّابَةِ وَالْوُسُطَى فَمَا فَضَّلَ إِحْدَاهُمَا عَلَى الْأَخُرٰى.

ترخیجتین جھڑے انس ٹواٹنے سے روایت ہے کہ رسول اللہ مُؤاٹنے آئے نے فرمایا: پیس اور قیامت ان دو (انگیوں) کی طرح (متصل) بھیج گئے ہیں۔ پھرابوداو در (راوی) نے انگشت شہادت اور درمیانی انگی کے ساتھ اشارہ کیا کہ ان بیس سے ایک کی دوسری پر کیا فضیات ہے۔

قشرِ نیے: بی مُؤاٹنے آئے نے فرمایا: بعث انا والساعة کھا تین: بیس قیامت کے ساتھ ان دو انگیوں کی طرح بھیجا گیا ہوں، پھر ابوداو دطیالی واٹنی نے فرمایا: بعث انا والساعة کھا تین: بیس قیامت کے ساتھ ان دو انگیوں کی طرح بھیجا گیا ہوں، پھر کی دوسری پر زیادتی، یعنی بڑی انگلی بڑھی ہوئی ہے، اسی قدر نبی مُؤاٹنی آئی سے اشارہ کیا کہ جیسے ان دو انگیوں بیس سے ایک کی دوسری پر زیادتی، یعنی بڑی انگلی بڑھی ہوئی ہے، اسی قدر نبی مُؤاٹنی آئی ایمت سے پہلے تشریف لائے ہیں ارسلم شریف میں ہے: امام شعبہ رحمہ اللہ نے فرمایا: میس نے حضرت قادہ نوائنی ہے سان کے وعظ میں سنا: کفضل احدا ہا ہا علی الاخوری: پھر شعبہ واٹنی کی تعرب بات حضرت قادہ نوائنی ہے کہا ہوں کہ ہے یا اپنی طرف سے کہی ہے (مسلم حدیث 2951 کی اس دوایت کی ہے یا اپنی طرف سے کہی ہے (مسلم حدیث 1952 کی اس دوایت کی آخر میں ہے: قال: وضم السبابة والوسطی: کتاب الفتن باب 27) اور مسلم بی میں حضرت انس ٹواٹنی کی اس دوایت کے آخر میں ہے: قال: وضم السبابة والوسطی: محضرت انس ٹواٹنی نے فرمایا: اور نبی مُؤاٹنی کی اس دوایت کے آخر میں ہے: قال: وضم السبابة والوسطی: بھیجا گیا ہوں' بجھے اور قیامت کو ایک ساتھ بھیجا گیا۔

"کھاتین" کے کیامعنی ہیں؟ اس میں اختلاف ہے: (۱) بعض کہتے ہیں کہ اس کا مطلب یہ ہے کہ جس طرح انگشت شہادت اور درمیانی انگلی کے درمیان لمبائی کے اعتبار سے فرق ہے، بس اتناہی فرق ہے نبی کریم سِرِ اُنگیے آجا اور قیامت کے وقوع کے درمیان۔ (۲) بعض نے یہ کہا کہ جس طرح ان دوانگیوں کے درمیان کوئی خلل نہیں، اس طرح میرے بعد قیامت تک کوئی اور نبی نہیں آئے گا۔ (m) علامة قرطبی رایطین فرماتے ہیں کہاس سے قیامت کے قرب کو بتانامقصود ہے۔

ان روایات میں قیامت کے قرب کو بیان کیا گیا ہے، وقت کی تعیین نہیں کی گئی، کیوں کہ وقت کی تعیین کاعلم صرف اللہ تعالیٰ کو ہے کی اور کونہیں، اس چیز کو دوسری روایت میں بیان کیا گیا ہے کہ مالمسؤ ل عنھا باعلم من السائل اس میں عین وقت کی نفی کی گئی ہے، اس کئے ان دونوں روایات میں کوئی تعارض نہیں۔ فتح الباری 11/425 کتاب الرقاق، باب قول النبي مَا الصحيحة )

سندكى بحث: آخرى جمله: كفضل بمارئ سنول مين فها فضل بي سيح مسلم شريف سے كى بـ

بعثت اناً والساعة مين اعراب كے لحاظ سے دواخمال: "بعثت" ماضی مجہول واحد متكلم كا صيغه ہے اور الساعة كے اعراب کے بارے میں دواخمال ہیں: (1) بیمرفوع ہے اور اس کا عطف بعثت کی ضمیر متکلم پر ہے اور درمیان میں "انا" ضمیر موجود ہے اس لئے اس کا عطف درست ہے۔

بعض حضرات نے اس ترکیب پر اعتراض کیا ہے کہ ضمیر متکلم پر عطف درست نہیں کیونکہ عربی میں "بعثبِ الساعة" (قیامت مبعوث کی گئی ) نہیں کہا جاتا، کیونکہ بیراس وقت کہا جاسکتا ہے جب پ ملے سے کوئی چیز موجود ہواور پھراسے بھیجا جائے اور اٹھا یا جائے جبکہ قیامت تو آئندہ آئے گی، پہلے سے موجوز نہیں؟ حافظ ابن حجر رہ اللہ ان خاب کا جواب بید یا ہے کہ قیامت کا آنا چونکہ یقینی ہے اس کئے اسے موجودہ قرار دے کراس پریدلفظ استعال کیا گیا ہے۔

(2) ابوالبقاء عكبري كينزديك "والساعة" مين واؤمعيت ہے كے معنى ہے اور الساعة مفعول معه ہونے كى وجہ سے منصوب ہے، لیکن قاضی عیاض نے رفع والی صورت کو''احسن'' قرار دیا ہے۔

## بَابُمَاجَآءَفِيقِتَالِالتَّرُكِ

## باب۵۳: ترکوں کے ساتھ جنگ کا تذکرہ

(١٣١٢) لَا تَقُوَّمُ السَّاعَةُ حَتَّى تُقَاتِلُوا قَوْمًا نِعَالُهُمُ الشَّعَرُ وَلَا تَقُوْمُ السَّاعَةُ حَتَّى تُقَاتِلُوا قَوْمًا كَأَنَّ وُجُوُهَهُمُ الْمَجَانُّ الْمُطُرَقَةُ.

تَرْجَجُهُمُّنَا: حضرت ابو ہریرہ والله نبی اکرم مُلِفَظِیماً سے نقل کرتے ہیں کہ آپ مُلِفظَماً نے فرمایا قیامت اس وقت تک قائم نہیں ہوگا۔جب تک لوگتم ایک ایک قوم سے جنگ نہیں کروگے۔جن کے جوتے بالوں کے ہوں گے پھر مزید فرمایا کہ قیامت اس وقت تک نہیں آئے گی جب تک ایسے لوگوں سے تمہاری جنگ نہ ہوگی جن کے چہرے ڈھالوں کی طرح چیلے ہوں گے۔

تشرِنيج: "تركول" معمراد: وه لوگ بين جن كاسلسلدنسب يافث بن نوح تك پېنچتا بان كےمورث اعلى كانام "ترك" تقااس لئے بوری قوم کوترک کہا جانے لگا۔

علامہ خطابی ولیٹی فرماتے ہیں کہ ترک قطوراکی اولاد ہے جوحضرت ابراہیم علاقیا کی اولاد میں سے ہے، قادہ کہتے ہیں کہ یاجوج ماجوج کے بائیس قبلے سے، اکیس قبلے دیوار ذوالقرنین کے پیچے بند کردیئے گئے، ایک باقی چ گیا، ای کو" ترک" کہا جاتا ہے کیونکہ انہیں باہر چھوڑ دیا گیاہے، اس بارے میں اور بھی اقوال ہیں۔

كَأَنَّ وُجُوْهَهُمُ الْمَجَانُّ: مِن اس قوم كولوك كمنه وهال كساته تشبيه اس اعتبار سے دى گئى ہے كه ان كے جرب گول اور گوشت سے بھرے ہوئے ہول گے گویا ان کے چہرے کی گولائی اور گوشت سے بھرے ہوئے ہونے کومطرقة لینی اس و هال کے ساتھ تشبید دی ہے جوند دار چراہے کی بنی ہوئی ہوتی ہے۔ (مرقاۃ المفاتے 9/299 مباب الملاح)

حافظ ابن حجر ولیٹیلڈ فرماتے ہیں کہ اس حدیث میں نبی کریم مُلِّنْ ﷺ نے جن دوقوموں کا ذکر فرمایا ہے، ظاہر ریہ ہے کہ اس سے دو الگ الگ قویس مراد ہیں، چنانچہ پہلی قوم سے ترک اور دوسری سے اصحاب با بک خرمی مراد ہیں''اصحاب با بک' بیروہ مرتدین کی جماعت ہےجنہوں نے بہت محرمات کو جائز قرار دیا ہوا تھا۔ مامون الرشید کے زمانے میں ان کابڑا دید بہاورشان وشوکت تھی ، اکثر بلادعجم طِبرستان اورری وغیرہ میں ان کا تسلط قائم ہو گیا تھا، پھر معتصم کے زمانے میں بیہ با بک قبل ہو گیا تھا، اس فتنہ کا آغاز 201 ہجری میں ہوااور 222 ہجری میں با بک قتل ہو گیا۔

م**لحوظہ:** ترکوں میں سے جومسلمان ہوگئے وہ امت مسلمہ ہیں، اب وہ اس حدیث کا مصداق نہیں،صرف ان کے کفار اس حدیث کا مصداق ہیں،ان کے ساتھ امت مسلمہ کو جنگ لڑنی ہوگی اوروہ اس امت کے لئے بڑا فتنہ بنیں گے۔

لعنات: نعالهم الشعر: يا توان كے جوتے غير مدبوغ چڑے سے بنائے گئے ہوں گے يا يهمراد كمان كے جوتے بالوں كے مول کے یا بالوں کی درازی بیان کرنا مقصود ہے کہ ان کے بال پیروں تک موں گے۔ کان وجو مھم المجان المطرقة: المجأن بفتح الميه وتشديد النون جمع مجن بمعنى وهال المطرقة: بضم أميم وفتح الراء بمعنى توبر كوئيان كمنه وهال كي طرح گول ہیں غلظة اور کثرۃ کیم کی بناء پرمطرقۃ کہا گیا ہےجس میں کوئی نرمی ملائمۃ نہیں یہ چبروں کی گولائی اور ناک کے جیٹا ہونے کے اعتبار سے تشبیہ ہے حاصل روایت رہے کہ قیامت کے قریب مسلمانوں کی جنگ ترک قوم سے ہوگی جس کی صفت بیان کی گئی ہے کہ ان کے چبرے گول ناک چیٹی ہوگی ان کی علامت سے کہ ان کے جوتے بالوں کے ہوں گے۔

## بَابُمَاجَآءَ إِذَا ذَهَبَ كِسُرِي فَلاَكِسُرِي بَعْدَهُ

# باب ۳۶: جب شهنشاه ایران ختم هوگا اورکوئی شهنشاه نهیس هوگا

(١٣٢٢) إِذَا هَلَكَ كِسُرى فَلَا كِسُرى بَعُنَهُ وَإِذَا هَلَكَ قَيْصَرُ بَعُنَهُ وَالَّذِي نَفُسِي بِيَهِ لَتُنْفَقَقَ كُنُوْزُهُمَا فِي سَبيُلاللهِ.

تَوَجِّجِيتُهُ: حضرت ابو ہریرہ ٹاٹنٹے بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَلِّشْقِیَّةً نے فرما یا جب کسری ہلاک ہوجائے گا تو اس کے بعد کوئی دوسرا کسری تہیں ہوگا جب قیصر ہلاک ہوجائے گاتو اس کے بعد کوئی دوسرا قیصر نہیں ہوگا اس ذات کی قتم جس کے دست قدرت میں میری جان ہے ان دونوں کے خزانے اللہ تعالی کی راہ میں خرچ کئے جائیں گے۔

تشریح: کسریٰ: کی جمع ا کاسر ق: ایران کے بادشاہ کا لقب ہے اور قیصر: روم کے بادشا ہوں کا لقب ہے، عرب سے ملے ہوئے یہ دوسپر پاور تھے اور جزیرۃ العرب پر کسریٰ کی جزوی عملداری بھی تھی اور قیصر بھی عربوں کو کھانے کے لئے منہ کھولے ہوئے تھا اور قریش

کی معیشت شام وعراق کی تجارت سے وابستہ تھی ، اس لئے جب قریش مسلمان ہوئے تو ان کواندیشہ لاحق ہوا کہ بیہ پڑوی طاقتیں ان کی معیشت تنگ کردیں گی اور ان کے اسفار بند ہوجائیں گے، چنانچہ نبی مَالِنظَیَّا نے ان کوخوشخری سنائی کہ جب کسری ختم ہوگا تو اس کے بعد اور کوئی کسر کی نہیں ہوگا اور جب قیصرختم ہوگا تو اس کے بعد اور کوئی قیصر نہیں ہوگا اور قسم اس ذات کی جس کے قبضہ میں میری جان ہے!ضرور دونوں کے خزانے راہ خدامیں خرج کئے جائیں گے۔

آبِ مَلِنْ اللَّهِ عَلَف بادشا ہوں کے نام 7 ھ میں خطوط جاری فرمائے تھے تو کسری اور قیصر کے نام بھی آپ مِلِنْ فَقَعَ نَا خطالکھا جس میں ان کو دعوت اسلام دی تھی کسریٰ کے نام آپ کا خط عبداللہ بن حذافہ ہی وہاٹھ لے کر گئے تھے کسریٰ آپ مَلِفَظَيَّم کا خط دیکھ کر آگ بگولا ہوگیا انتہائی خفگی میں خط کو چاک چاک کردیا اور کہا کیا بیٹنس ہم کوایمان لانے کا خط لکھتا ہے حالانکہ بیٹخس میراغلام ہے عبدالله بن حذاف من الله في ميوا قعدآب مُؤلف المنظمة الله عن الوآب في فرمايا كسرى كا ملك مكر علام موكيا كسرى في ورزيمن باذان کو خط لکھا کہ دوقوی آ دمی بھیج کرحضور مَالِّنْفِيَّةً کوگرفتار کرکے لاوے وہ دونوں آ دمی جب حضور مِلَّنْفِیَّةً کے سامنے پہنچے تو خدا داد عظمت کی بناء پرتھرتھر کا نیخ لگے آپ مَرْافِظَةَ نے ان دونوں کواسلام کی دعوت دے کرفر مایا کہ آئندہ کل آنا اگلے دن جب بید دونوں حاضر ہوئے تو آپ مَرِّانْ عَيَّمَ فِي اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَل بیٹے شیرویہ نے اس کوتل کردیا بیشب منگل کی تھی دس جمادی الاولیٰ 7 متھی اور ان دونوں سے کہاتم باذ ان سے بیرحال بیان کرواور باذ ان سے کہددو کہ میری سلطنت وہاں تک پہنچ گی باذان نے کہا یہ بات بادشاہوں کی طرح نہیں ہے اگر قتل کسریٰ کی خبر صحیح ہے تو وہ بلاشبہ نبی ہیں اس خبر کی تقیدیق ہوجانے پر بازان مع خاندان ورفقاء مسلمان ہو گئے سیرۃ المصطفیٰ (374) جس کسریٰ نے خط کو جاک کیا تھا اس کا نام ابرویز بن ہرمز بن نوشیروان تھا اس کے چھے ماہ بعد ہی اس کا بیٹا بھی مرگیا پھر آپ کی بددعا کا اثریہ ہوا کہ عمر فاروق مزان ہے نے زمانہ میں ملک فارس مکڑے مکڑے ہوکر بذریعہ سعد بن ابی وقاص نڑاٹئ فتح ہو گیا اس وقت فارس کا باوشاہ پر دجرد بن شہر یار بن شیرویہ تھا۔

اذاهلك قيصر فلا قيصر بعدى: جب قيصر الاك موجائ كاتواس ك بعدقيصر لقب كاكولى بادشاه نه موكار

اعت مراض : اس مذکورہ روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ کسریٰ وقیصر کے بعد کوئی کسریٰ وقیصر نہ ہوگا حالانکہ اس زمانے کے قیصر و كسرىٰ كے بعد بھی ان كی مملكت باقی رہی ہے؟

**جواب:** حدیث سے مرادیہ ہے کہ فلا کسریٰ بالعراق وقیصر بالشام قالہ الشافعی ریشیٰ یونکہ حضرات صحابہ ٹن کینئے تجاریتھے اور بیشام و عراق تجارت کے لئے جاتے تھے تو اسلام لانے کے بعد ان کو وہاں کے بادشاہوں سے خوف معلوم ہوتا تھا اس لئے آپ نے تبشيرًا تطييبًا للقلوب فرمايا كراب كوئى قيصر وكسرى ندرب كاتم خوف مت كرو بلك عنقريب وبال تكتمبارى حكومت بوكى يبجى یادرہے کہ فارس مکڑے مکڑے ہوکر فنا ہوگیا کیونکہ اس نے آپ صَالَقَعَةَ کے والا نامہ کومکڑے مکڑے کردیا تھا اور ملک روم باقی رہا کیونکہ قیصرنے آپ کے والا نامہ کو چو ماتھا اور سرپر رکھا تھا البتہ آپ کا بیار شاد بالکل صادق ہوکر رہا کہ پھر وہاں کے بادشا ہوں کے بیہ القاب بالكل ختم مو كئے تھے۔ هذا حدیث حسن صحیح

## بَابُلاَتَقُوْمُ السَّاعَةُ حَتَّى تَفُرُجَ نَارُمِّنُ قِبَلِ الْحِجَازِ

# باب ٣٤: قيامت سے پہلے حجاز کی طرف سے ایک آگ نکلے گی

(٢١٣٣) سَتَخْرُجُ نَارٌ مِّنْ حَضْرَ مَوْتَ أَوْمِنْ نَّحْوِ بَحْرِ حَضَرَمَوْتَ قَبْلَ يَوْمِ الْقِيَامَةِ تَحْشُرُ النَّاسَ قَالُوا يَارَسُولَ اللهِ فَمَا تَأْمُرُنَا قَالَ عَلَيْكُمُ بِالشَّامِ.

شاید بیالفاظ ہیں) حضرت موت کے سندر کی طرف سے قیامت سے پہلے ایک آگ نظے گی جولوگوں کو اکٹھا کر دے گی لوگوں نے عرض كى يارسول الله آب ميس كياتكم دية بين آب مَطْفَيَّةً في فرماياتم شام حِلْ جانا\_

تشریح: ارض جاز اور تعرعدن سے آگ کا ظهور موگا: احادیث میں قیامت سے پہلے دومقامات یعنی ارض حجاز اور تعرعدن ہے آگ نکلنے کا ذکر ہے، چنانچہ حدیث باب میں اس آگ کو ذکر جوقعرعدن سے نکلے گی، اسے بعض روایات میں تخرج من الیمن ، بعض میں تخرج من قعرعدن اور حدیث باب کی روایت میں تخوج ..... من حضر موت کے الفاظ کے ساتھ بیان کیا گیاہے۔ بیروہ آگ ہے جو قرب قیامت میں قعرعدن سے نکلے گی ،لوگ اپنے گھروں سے باہرنکل جائمیں گے اور اس کی شدت کی وجہ سے دوسرے علاقوں کی طرف ہجرت کرنا شروع کردیں گے،مہاجرین مختلف گروپوں کی صورت میں جائمیں گے،بعض سواریوں پر بڑے خوشحالی ہے سفر كريں كے، بعض كے لئے سواريوں ميں تنگى ہوگى اور بعض پيدل چل كر دوسرى جگه كارخ كريں كے، بيآگ ان لوگوں كے ساتھ ہوگى رات کو جہاں سوئیں گے وہاں وہ آگ بھی رات گزارے گی اور جس مقام پریہ سارے لوگ جمع ہوں گے اسے حدیث میں''محشر'' کہا گیاہ،اس سے قیامت کاحرمرادہیں ہے۔

پھر علماء کے درمیان اختلاف ہے کہ بیآگ جو تعرعدن سے نکلے گی حقیق معنی پرمحمول ہے یا اس سے مجازی معنی مراد ہیں؟ بعض حضرات نے اس سے حقیقی معنی مراد لئے ہیں، جبکہ بعض حضرات کے نزد یک اس سے آگ مرادنہیں بلکہ شدید فتنے مراد ہیں۔دوسری آگ وہ ہے جوارض حجاز سے نکلے گی جس سے بھری شہر کے اُونٹوں کی گردنیں روشن ہوجائیں گی ،مؤرخین اور محدثین کے نز دیک قیامت کی بیعلامت جمادی الثانی 654 ھیں مدینہ منورہ میں ظاہر ہو چکی ہے۔

**اعت ماض:** که باب میں ارض حجاز کی آگ کا ذکر ہے اور اس کے تحت جو روایت ہے، اس میں حضر موت کی آگ کا ذکر ہے، بظاہر حدیث کو باب کے ساتھ مناسبت اور مطابقت نہیں ہے؟

اس کے دوجواب دیئے گئے ہیں: (1) وفی الباب میں جوحدیث ابی ہریرہ مٹاٹنتہ ہے اس میں نار حجاز کا ذکر ہے، اس وجہ سے باب میں نار جاز کو بیان کیا ہے۔

(2) بعض روایات میں یمن کا ذکر ہے، یمن اور حضر موت حجاز کی جہت میں ہیں تو آگ یمن سے شروع ہوکر حضر موت سے گز رکر حجاز آئے گی، اس جواب کے لحاظ ہے اس روایت کو بھی باب سے مطابقت ہوجائے گی۔

## بَابُمَاجَآءَلاَتَقُوْمُ السَّاعَةُ حَتَّى يَخْرُجَ كَذَّابُوْنَ

# باب ٣٨: قيامت سے يہلے جھوٹے نبي پيدا ہوں گے

(٢١٣٣) لَا تَقُوْمُ السَّاعَةُ حَتَّى يَنْبَعِثَ دَجَّالُوْنَ كَنَّا ابُوْنَ قَرِيْبٌ مِّنْ ثَلَاثَيْنَ كُلُّهُمْ يَزُعُمُ اَنَّهُ رَسُولُ اللهِ.

ترتجب تنار حضرت ابو ہریرہ و اللہ سے روایت ہے کہ رسول الله صَلِّفَتِيَا فَيْ مِنْ الله عَلَيْكُ فَيْمَ عَلَيْكُ عَلَيْمَ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عِلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِي عَلَيْكُ عَلِي عَلَيْكُ عَلِي عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَل قریب جھوٹے دجال نبوت کے دعوے دار بن کر ظاہر نہیں ہوں گے۔

(٢١٣٥) لَا تَقُوْمُ السَّاعَةُ حَتَّى تَلْحَقَ قَبَائِلُ مِنْ أُمَّتِي بِالْمُشْرِ كِيْنَ وَحَتَّى يَعُبُدُوا الْأَوْثَانَ وَإِنَّهُ سَيَكُونُ فِي أُمَّتِيُ ثَلَاثُونَ كَنَّابُونَ كُلُّهُمْ يَزْعَمُ أَنَّهُ نَبِيٌّ وَٱنَاخَاتَمُ النَّبِيِّنَ لَا نَبِيَّ بَعُدِيُّ.

تَرْتَجْجَتُهُ: حضرت ثوبان مُنْ تَعْدُ بيان كرتے ہيں نبي اكرم مُؤَلِّنْ يَحْجَ نے فرمايا ہے قيامت اس وقت تك قائم نہيں ہوگی جب تك ميري امت کے کچھ قبائل مشرکین کے ساتھ مل نہیں جائیں گے اور وہ بتوں کی پوجانہیں کریں گے اور عنقریب میری امت میں تیں جھوٹے ظاہر ہوں گے جن میں سے ہرایک ریے کے گا کہوہ نبی ہے حالانکہ میں خاتم النبین ہوں میرے بعد کوئی نبی نہیں ہوگا۔

تشریعے: دونوں حدیثوں میں جھوٹی نبوت کے فتنے کا تذکرہ ہے، اور دوسری حدیث میں ارتداد کے فتنے کا بھی تزکرہ ہے، وفات نبوی کے بعد ارتداد کا فتنہ پھیلا اور پچھ قبیلے مشرکین کے ساتھ ل گئے اور انہوں نے مور تیوں کی پوجا شروع کردی، حضرت صدیق اکبر منافئ نے اس فتنہ ہے لو ہالیا اور اس کو کیفر کر دار تک پہنچایا۔

اورجھوٹی نبوت کا فتنمسلیمہ کذاب سے شروع ہوا، اس سے بھی حضرت صدیق اکبر مظافیز نے مقابلہ کیا اور اس کو بھی نیست و نابود کردیا، مگر جھوٹی نبوت کا فتنہ ختم نہیں ہوا، یہ فتنہ قیامت تک جاری رہنے والا فتنہ ہے اور جس طرح سیجی نبوت رحمت ہے، جھوٹی نبوت زحمت ہے اورتیس کی تعداد سکین فتنہ پردازوں کی ہے، یعنی ایسے متنی جن کی یارٹیاں ہوں گی ، جن کاسلسلہ چلے گاوہ تقریباً تیس ہوں گے اور وہ لوگوں کے لئے فتنہ بنیں گے، رہے برساتی مینڈک تو ان کا کوئی شارنہیں، ہرز مانہ میں ایسے متنی پیدا ہوتے رہتے ہیں اور نبی مَظَافِظَةً نے امت کو دوٹوک بتا دیا ہے کہ آخری پیغمبر آپ مَظِافِظَةً ہیں، آپ مِظَافِظَةً کے بعد کسی قشم کی کوئی نئی نبوت نہیں، اگر مسلمان اس حقیقت کو مجھ لیس توجھوٹی نبوت کے فتنے سے محفوظ ہو جا تیں۔

قریب من ثلاثین: بیمرفوع ہے خرمبتداء ہونے کی بنا پر اور مبتداء محذوف ہے ای عداو هم قریب من ثلثین-دوسری روایتوں میں جزم کے ساتھ انہم ثلاثون واقع ہے مند احدیث حذیفہ زائنے کی روایت میں ہے: سیکون فی احتی كنابون دجالون سبعة وعشرون منهم اربع نسوة وانى خاتم النبين لانبى بعدى. بعض روايات يل سبون تھی واقع ہے تطبیقاً یہ کہا جائے مقصودتحدید نہیں کثرت کو بیان کرنا ہے یاسبعون والی روایت ضعیف ہے مدعیان نبوت تیس یا تیس کے قریب ہیں اور باقی مطلقاً کذابون ہیں۔

حتى تلحق قبائل من امتى بالمشركين: آپ مَالْفَيَام كي وفات كي بعد ارتداد كا فتناس كي دليل م كداوك مشركين

کے ساتھ لاحق ہو گئے تھے۔

حتیٰ یعبد اوا الاوثان: بہت سے مسلمان ہوکر پھر مرتد ہوجائیں گے اور پہلے کی طرح بتوں کی عبادت کریں گے جیسا کہ اب مجمی بعض علاقوں میں ہوتا رہتا ہے ہندوستان میں بھی بیار تداد بھیلا ہے علاء نے اس فتنہ کو اپنے زبان وقلم سے متعدد مرتبہ دبایا ہے۔ ھذا حدیث صحیح اخر جہ ابو داؤد مطولا۔

فائی 2 : بعض علاء فرماتے ہیں کہ اگر مدعیان نبوت والو ہیت اور مہدویت نیز کذا بین کو شار کیا جائے تو وہ تیس کے قریب تک پہنچ جاتے ہیں۔ (1) اسود عنسی صاحب صنعاء قلّہ ، فیروز (2) مسلیمہ کذاب قلّہ وحثی بن حرب بڑائی (3) ابن صیاد (4) طلیمہ (5) سیاح بین شوید کا اسود عنسی صاحب صنعاء قلّہ ، فیروز (2) مسلیمہ کذاب قلّہ وحثی بن حرب بڑائی (3) ابن است سے عصر کی نماز معانی کردی تحقی (6) مختار تعنی فی زمن ابن الزبیر (7) متنی شاعر تم تاب (8) بھیود فی زمن معتبہ باللہ (9) سیخی کر کر ویہ القرم طی فی زمن ممتنی باللہ (10) اس کا بچا زاد بھائی عیسی بن مہرویہ (12) ابوطا ہر القرم طی اس نے جر اسود کو بیت اللہ سے زکال تھا (13) اس کا بچا زاد بھائی عیسی بن مہرویہ (21) ابوطا ہر القرم طی اس نے جر اسود کو بیت اللہ سے زکال تھا (13) محمد بن علی الشلمعا فی (14) شباب بزعم اندالہ اس گمان تھا کہ حضرت علی تاکی روح اس میں طول کر گئی ہے اور فاطمہ کی روح اس کی بیوی میں طول کر گئی ہے اور فاطمہ کی روح اس کی بیوی میں طول کر گئی ہے اور فاطمہ کی روح اس کی بیوی میں طول کر گئی ہے اور فاطمہ کی روح اس میں طول کر گئی ہے اور فاطمہ کی روح اس کی بیوی میں طول کر گئی ہے اور فاطمہ کی روح اس میں طول کر گئی ہے اور فاطمہ کی روح اس میں مطول کر گئی ہے دو تا کہ بیون کی میں اس نے بعدی ہونے کا دعوی کیا تم اس کے اس میں ہونے کا دعوی کیا گئی ہیں ہونے کا دعوی کیا گئی ہیں ہونے کا دعوی کیا گئی ہونہ کیا ہونے کیا ہونے کیا ہونے کیا ہونے کا دعوی کیا ہونے کہ کہ بیودی تھی ہونے کی میں اس نے میاں ہونے کا دعوی کیا ہونے کئی ہونہ کیا ہونہ کی میں اس نے میں اس نے میں والبھر قر (24) فارس ابن سے کہ میں اس نے صحابی ہونے کا دعوی کیا ہونہ کہ کیا ہونہ کیا ہونہ کیا ہونہ کیا ہونہ کی دور کیا ہونہ کیا ہونہ کیا ہونہ کیا ہونہ کی دور کیا ہونہ کیا ہون

## <u>بَ</u>ابُمَاجَآءَفِىثَقِيْفٍكَذَّابُّوَّمُبِيُرُ

باب ٩ س: قبيلة ثقيف مين برا حجوثا اور ملا كو موگا

(٢١٣٢) فِي ثَقِينَفٍ كَنَّ ابْ وَمُبِيرٌ.

ترکیجی بنی: حضرت ابن عمر نظافتیٰ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطَّلِّنْکِیَمُ نے فرمایا ہے تقیف قبیلے میں ایک جموٹا شخص اور ایک خون بہانے والا شخص (پیدا ہوگا)

تشریے: ثقیف عرب کامشہور قبیلہ ہے، طائف اور حنین اس کا مقام تھا اور کذاب مبالغہ کا صیغہ ہے، بڑا جھوٹا، اور مبدیر: اسم فاعل ہے۔ ابارہ سے، جس کے معنی ہیں: ہلاک کرنا، اس کا مجرد باریبور بورا ہے، جس کے معنی ہیں: ہلاک ہونا۔ نبی مَرَّافَتُكَامَ نے فرمایا'' قبیلہ ثقیف

میں ایک بڑا جھوٹا ادرایک ہلاکوہوگا''علاء نے کذاب کا مصداق مختار بن الی عبید تقفی کواور ہلاکو کا مصداق: حجاج بن پوسف تقفی کوقرار دیا ہے جس نے علاوہ میدان جنگ کے ایک لا کھ بیس ہزار آ دمیوں کا ناحق قتل کیا ہے جن میں بڑے بڑے تابعین اور اولیاء اللہ بھی شامل ہیں۔

• محنت ار: پیمشہور صحابی ابوعبید بن مسعود تقفی واٹھ کا بیٹا ہے، اس کی ولادت ہجرت کے پہلے سال ہوئی، اس کے باوجود اسے صحالی بننے کا شرف حاصل نہ ہوسکا، ابتداء میں میشخص علم وفضل اور نیکی وتقو کی میں مشہور تھالیکن بعد میں اس کا خبث باطن سامنے آیا کہ بیہ سب کچھاپی شہرت اور منصب کے لئے تھا، پہلے اہل بیت سے بہت بغض رکھتا تھا، اچا نک حضرت حسین منافق کی شہادت کے بعدان کی حمایت میں یزیدیوں کےخلاف بولنا شروع کردیا بلکہ بہت ہےلوگوں کواس نے خون حسین نٹاٹنئ کے قصاص میں موت کے گھاٹ بھی ا تارا، بہت ہی فتنہ انگیزشخص تھا، آئے دن نئے سے نئے فتنے کھڑے کرتا تھا،حضرت عبداللہ بن زبیر رہائٹی کے خلاف عراق میں علم بغاوت بلندكيا، پھرمزيد آ گے بڑھ كريورى اسلامى حكومت يرقبضه كامنصوبه بناليا، كوفه يرقابض ہو گيا، ساتھ ہى نبوت كا دعوىٰ بھى كرديا ادر کہنے لگا کہ جبرائیل امین میرے یاس وی لے کرآتے ہیں، آخر کار حضرت مصعب بن زبیر نے جو حضرت عبداللہ بن زبیر رقافیٰ کی طرف ے بھرہ کے گورنر تھے اپنی فوج لے کر کوفہ پر چڑھائی کی ،مخار نے بھی مقابلہ کیا لیکن بالآ خرشکست کھا گیا،اور پھر 14 رمضان 67 ھ

جاج بن بوسف تقفی، اموی امیر عبدالملک بن مروان کا خاص آ دمی تھا، حکومت کے امور میں بڑی بصیرت اور گہری نظر کا حامل تھا، عبدالملك بن مروان نے اس كوعراق وخراسان كا گورز بنايا تھا اور عبداللد بن زبير كي شہادت كے بعد حجاز كا بھي والى بنا، اس كي ظالمان داستانوں سے تاریخ کے اوراق بھرے بڑے ہیں، ماہ شوال 95ھ میں 54سال کی عمر میں اس کی وفات ہوئی۔ (مرقاۃ اللمفاتیح 11/140) حجاج بن بوسف: تاريخ اسلام كامشهورظالم مخص بجس في بزارول كحساب ساجھ اور نيك لوگول كوجن مين صحابه تفائيهُ و تابعین وَیَشَیٰ بھی شامل ہیں، ناحق قتل کیا،عبداللہ بن زبیر کوشہید کیا، بے گناہ لوگوں کوجیل میں رکھتا تھا، اس کی ظالمانہ کارروائیوں کا اندازہ اس سے لگائے کہ بغیر کسی وجہ کے محض ظلم و بربریت کی وجہ سے جن لوگوں کواس نے قتل کیا، ان کی تعداد ایک لا کھ بیس ہزار ہے، جولوگ جنگوں اورلڑائی جھگڑے میں مارے گئے ان کی تعداداس کےعلاوہ ہے،اس کا جیل خانہ دنیا کا ایک عجیب قید خانہ تھا،اس کی کوئی حجیت نبھی چنانچہ تمام قیدی کھلے آسان کے پنچے سردی، گرمی، دھوپ اور بارش کی مشقتیں برداشت کرتے تھے۔ مستد: سند کاایک رادی عبراللہ ہے اس کے باپ کا نام عصم ہے یا عصمہ ؟ شریک عصم کہتے ہیں اور اسرائیل عصمہ۔

## بَابُ مَاجَآءَ فِي الْقَرْنِ الثَّالِثِ

## باب ٠ ٧٨: تنع تابعين كابيان

(٢١٣٧) خَيْرُ النَّاسِ قَرْنِي ثُمَّ الَّذِينِ يَلُونَهُمْ ثُمَّ الَّذِينَ يَلُو نَهُمْ ثُمَّ يَاتِيْ مِن بَعْدِهِمْ قَوْمٌ يَتَسَبَّنُونَ وَيُعِبُّونَ السِّمَنَ يُعُطُونَ الشَّهَا دَةَ قَبُلَ اَن يَّسَأَلُوهَا. تَوْجِيكُنِهِ: حفرت عمران بن حسين مِنْ تَتْوَ بيان كرتے ہيں ميں نے نبي اكرم مَلِّفَظَةً نے فرما يا لوگوں ميں سب سے بہتر زمانه ميرا ہے بھر اس کے بعد کا زمانہ پھراس کے بعد میں آنے والوں کا زمانہ ہے پھران کے بعد وہ لوگ آئیں گے جوموٹا ہونا چاہیں گے اور وہ موٹا یے کو پیند کریں گےوہ گواہی دیں گے اس سے پہلے کہان سے گواہی طلب کی جائے۔

(٢١٣٨) خَيْرُ أُمَّتِي الْقَرْنُ الَّذِي بُعِثُتُ فِيهِمُ ثُمَّ الَّذِينَ يَلُوْ نَهُمْ قَالَ وَلَا أَعْلَمُ ذَكُرَ الثَّالِكَ آمُ لَا ثُمَّ يَنْشَأَ اَقُوَامٌ يَّشُهُلُونَوَلَا يُسْتَشُهَلُونَ وَيَخُونُونَ وَلَا يُؤْتَمَنُونَ وَيَفْشُونِيُهِمُ السِّمَنُ.

میں مجھے مبعوث کیا گیا پھراس کے بعد کا زمانہ ہے (راوی کہتے ہیں) مجھے علم نہیں (یعنی یا دنہیں) نبی اکرم مَلِّلْتَظَیَّمَ نے تیسری دفعہ یہ فر ما یا تھا ( یا کہا تھا ) پھروہ لوگ آئیں گے جو گواہی دیں گے حالانکہان سے گواہی نہیں مانگی جائے گی اور وہ خیانت کریں گے اور انہیں امین نہیں بنایا جائے گا اور ان کے درمیان موٹا یا پھیل جائے گا

تشريح: القرن: ايك زمانه كے لوگول پراطلاق ہوتا ہے جومتقارب ہوں اور امور مقصودہ میں ہے كى میں شريك ہوں نيز زمانه ك مدت خاص پر بھی اطلاق ہوتا ہے البتہ اس کی تحدید میں علاء کے مختلف اقوال ہیں دس سال سے لے کر ایک سوہیں سال تک کے اس زمانہ پرقرن کا اطلاق کیا گیا ہے البتہ عبداللہ بن بسر مٹاٹنو کی روایت مسلم میں ہے اس سے معلوم ہوتا ہے کہ قرن کا اطلاق سوسال پر ہوتا ہے وہوالمشہور، بعض نے بچاس بعض نے ستر سال بھی کہا ہے مطلب یہ ہے کہ جولوگ سوسال یا بچاس سال یا ستر سال کی عمروں میں ایک ساتھ زندہ رہیں وہ ایک قرن والے کہلائیں گے اور کم وبیش سوسال کا ایک قرن کہلاتا ہے اس کی تائید ہوتی ہے۔

حدیث مذکور میں قرنی کالفظ واقع ہے جو صحابہ وی النام کا زمانہ ہے اور ظاہر ہے کہ بعثت سے آخری صحابی وہا النام کا زمانہ سوسال کے قریب ہی ہوتا ہے کیونکہ آخری صحابی ابوالطفیل ہیں جن کی وفات کے بارے میں اختلاف ہے زیادہ سے زیادہ ایک سوبیں سال کا زمانہ ہوتا ہے اس طرح اس کے بعد دوسرا قرن صحابہ ٹڑکٹٹٹا کے بعد تابعین کا ہے پھر تبع تابعین کا زمانہ ہے اس کے بعد کذب و بدعات ظاہر ہوگئی تھیں اور اس اس پرسب کا اتفاق ہے کہ دوسو بیس سال کے بعد اہل بدعات معتزلہ وفلاسفہ اور دیگر فرق ضالہ کا ظہور ہوگیا ہے تولامحالہ میہ کہنا ہوگا سب سے بہتر زمانہ آپ مَالِفَظِیَمَ کا زمانہ ہے جوسوسال ہے پھرا سکے بعد دوز مانے ایک سوہیں سال کے اندر اندر ہیں تو پھران دونوں کواگرتسلیم کیا جائے تو ایک زمانہ کے ساٹھ سال ہی ہوتے ہیں معلوم ہوا کہ قرن کے لئے سوسال کا ہونا ضروری نہیں بلکہ ہرزمانہ والوں کی عمروں کے لحاظ سے قرن بدلتے رہتے ہیں۔ یعنی محمد بن فضیل نے توعلی بن مدرک کا ذکر کیا ہے لیکن ا کثر حفاظ نے عن الاعمش عن ہلال بن بیاف کہااورعلی بن مدرک کا ذکرنہیں کیا ہے امام تر مذی رایٹی کیئے نے اس کوراج قرار دیا ہے۔

لااعلم اذكر الثالث احر لا: مسلم شریف میں بھی روایت ای طرح شک كے ساتھ ہے نیز ابن مسعود والنو اور ابو ہریرہ نظافت کی روایات بھی مسلم شریف میں شک کے ساتھ وارد ہیں ای طرح بریدہ خلافت کی روایت منداحمہ میں شک کے ساتھ ہے مگراکٹر روایات بغیر شک کے وارد ہیں مثلاً نعمان بن بشیر مثاثینہ کی روایت منداحمہ میں ای طرح عائشہ مثاثینا کی روایت اس طرح عمر فاروق مٹاٹنو کی روایت بھی بغیر شک کے مروی ہیں۔

یخونون ولا یو تمنون: ایسے خائن لوگ اس کے بعد آئیں گے کہ ان کی خیانتیں ظاہر ہوں گی ان پر اعتماد نہیں کریں گے۔ ویفشوا فیههدالسهن: بکسرانسین وفتح انمیم بعد ہانون یعنی وہ لوگ کھانے، پینے میں ایبا توسع اختیار کریں گے جوموجب من ہوگا لینی وہ موٹے جسم والے ہوجائیں گے۔ هذا حدیث حسن صحیح اخر جه الشیخان

## بَابُ مَاجَاءَ فِي الْخُلَفَاءِ

## باب اسم:خلف ع کاسیان

(٢١٣٩) يَكُونُ مِنُ بَعْدِي اثْنَاعَشَرَ آمِيُرًا قَالَ ثُمَّ تَكَلَّمَ بِشَيْءٍ لَمْ ٱفْهَهُ فَسَأَلْتُ الَّذِي يَلِيَنِي فَقَالَ كُلُّهُمُ مِنُ قُرَيْشٍ.

تَرْجَجْنِكُنَهُ: حَفرت جابر بن سمره وْناتْنُهُ بيان كرتے ہيں نبي اكرم مُطَلِّقَيَّةً نے فرما يا ہے ميرے بعد باره امير ہوں گےراوی كہتے ہيں پھر آب نے کوئی بات ارشا وفر مائی جو میں مجھ نہیں سکا میں نے ساتھ والے سے دریافت کیا تو اس نے کہا آپ مَرافِظَةَ تَف بيفر مايا ہے وہ سب قریش سے تعلق رکھتے ہوں گے۔

(٢١٥٠) كُنْتُ مَعَ أَبِي بَكْرَةً تَحْتَ مِنْ بَرِ ابْنِ عَامِرٍ وَهُوَ يَخْطُبُ وَعَلَيْهِ ثِيَابٌ رِقَاقٌ فَقَالَ ابُو بِلَالٍ أَنْظُرُ وَا إِلَى آمِيْرِ نَا يَلْبَسُ ثِيَابَ الْفُسَّاقِ فَقَالَ اَبُوْبَكُرَةَ اسْكُتْ سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ مَنْ آهَانَ سُلُطانَ اللهُ فِي الْاَرْضِ آهَا نَهُ اللهُ.

تَرْخِجْهَنَّې: زیاد بن کسیب عدوی بیان کرتے ہیں میں حضرت ابو بکرہ خالتی کے ساتھ ابن عامر کے منبر کے بنچے تھاوہ خطبہ دے رہا تھا اس نے باریک کیڑے کہاں رکھتے تھے توحضرت ابو بلال نے فرمایا ہمارے اس امیر کودیکھو جونساق کے کیڑے پہنے ہوئے ہے تو حضرت ابو بكرہ ن اللہ نے فرمایا خاموش رہومیں نے نبی اکرم مُلِّلْتِیَا گھ کو بیار شاد فرماتے ہوئے سنا ہے جوزمین پراللہ کے (نامزو) حکمران کی توہین کرے گااللہ تعالیٰ اسے ذلیل کرے گا۔

تشريع: الخليفة: جانثين، قائم مقام اور مرادني مُؤَلِّفَيَّةً كانداز پرحكومت كرنے والے ہيں: اس حديث ميں نبي كريم مُؤلِّفَيَّةً نِي یہ بیان فرمایا کہ میرے بعد بارہ امیر ہول گے جوسارے کے سارے قریش سے ہی ہول گے،ان بارہ خلفاء سے کون مراد ہیں، ان کی تعیین میں شارحین کا اختلاف ہے۔ یہی وجہ ہے کہ بعض علماء نے اس حدیث کومشکل احادیث میں شار کیا ہے۔

اثناً عشر امير: حضرت كنگونى ولينيا فرمات بين كماس مقصود مدح نبين بلكه به بتانا بكه امت مرحومه زمانة طويل تك باقی رہے گی عدد مقصود نہیں۔

دوسسراقول: یہ ہے کہ مقصود روایت بیہ ہے کہ خلافت علی حسب النة بارہ امیروں میں ہوگی اب بارہ امیر کا بے در بے ہونا ضروری *نہیں تی*ایناقض بتخلل یزیں۔

تیسسرا قول: مرادیہ ہے کہ امارت علی حسب سنة الخلفاء بارہ امیرول میں رہے گی اگر چدان میں بعض ظالم بھی ہوں گے مگر امور

رانج سے کہ اس سے وہ خلفاء مرداد ہیں، جن پرسب لوگ متفق ہوں گے، جن کے دور میں مسلمانوں کے ظاہری حالات اور معاملات رعایا کے مفاد میں ہول گے، نظام حکومت متحکم اور مضبوط ہوگا ، اگر چیدان میں سے بعض ظالم اور زیادتی کرنے والے بھی ہوں گے لیکن حکومت کےمشلے میں وہ اپنے گزشتہ بزرگول کی ہی اقتداء کریں گے، وہ بیربین: (1) حضرت ابوبکرصدیق (۲) حضرت عمر فاروق (٣) حضرت عثمان (٣) حضرت على (۵) حضرت معاويه (٢) يزيد بن معاويه (٤) حضرت عبدالله بن زبير من أينيم كي شهادت کے بعد عبد الملک بن مروان اور اس کے چار بیٹے: (۸) ولید (۹) سلیمان (۱۰) یزید ۔سلیمان کے درمیان حضرت عمر بن عبد العزیز راٹیا یا کا زمانہ بھی گزراہے، (11) ہشام (12) ولید بن یزید بن عبدالملک، ہشام کے آل کے بعداس پرلوگوں کا اتفاق ہوا، چارسال کے بعد اسے بھی قتل کردیا گیا، پھرایسے فتنے شروع ہوئے کہ پھر قیامت تک چلتے رہیں گےاورکسی کی حکومت پرمسلمان متفق نہیں ہوں گے۔ ان کے دور میں مسلمان آپس میں متفق سے،سب نے ان کی خلافت پراجماع کیا تھا، نبی کریم مَالِشَيَّامُ کی پیشینگوئی ان کے بارے میں درست ثابت ہوئی ، پھراس کے بعد کسی پراتفاق نہ ہوسکا قتل و قال اور آپس میں لڑائی جھڑے نے شروع ہو گئے ، ان خلف اء میں سے پہلے چار خلفاء خلافت ،خلافت راشدہ اور نبوت کے اسلوب کے مطابق تھی ، بعد میں پیخلافت امارت میں بدل گئ - (فتح الباري، كتاب الاحكام، باب، 264/13)

**چوتھت قول:** خلافت واحدہ پراجمّاع لوگوں کابارہ امیروں تک ہوگا۔ کما ذکرہ السیوطی \_

**یانچواں قول:** اس سے اشارہ فر مایا حدیث خیرالقرون کی طرف یعنی ان قرون میں غالب اخیار ہوں گے اور وہ بارہ ہوں گے۔ جھٹ قول: اس سے مرادمہدی اور ان کے بعد کا زمانہ ہے اس وقت بارہ امیر ہول گے۔

**ساتواں قول:** اس سے مرادیہ ہے کہایک ہی زمانہ میں بارہ امیر ہوں گے اور سب کے سب دعویٰ خلافت کریں گے۔

**آٹھواں قول:**اس سے اشارہ ہے خلفاء بنوامیہ کی طرف جوصحا بہ ٹئ گئٹے کے بعد ہوئے ہیں۔(1) یزید بن معاویہ (2)اس کا بیٹا معاویہ (3)عبدالملك (4)وليد (5)سليمان (6)عمر بن عبدالعزيز (7)يزيد بن عبدالملك بن مشام (8)وليد بن زيد (9)يزيد بن الوليد (10) ابراہیم بن الولید (11) مروان بن الحکم (12) تھم ابن مروان ان کے بعد خلافت منتقل ہوگئی بنوعباس کی طرف پھر ان میں اور ہوتے رہے ہیں۔

فسألت الذي يليني: مسلم كثيرروايات مين فسالت الى واقع ب\_

شیعہ کہتے ہیں کہان بارہ امیروں سے اہل بیت مراد ہیں، امیں سے بعض خلافت کے منصب پر فائز ہو گئے تھے اور بعض نہیں، وہ باره بيه بين: (1) على (2) حسن (3) حسين (4) زين العابدين (5) محمد باقر (6) جعفر صادق (7) موسى كاظم (8) على رضا (9) محمد تق (10) علی تقی (11) حسین عسکری (12) اور پھر آخر میں حضرت مہدی آئیں گے۔ (مرقاۃ الفاتیج، کتاب الناقب، باب مناقب قریش 135/11) من اهان سلطان الله ... الخ يعن جس مخص كوالله تعالى نے عزت دى اور باد شاہت كالباس پہنا ديا ہويا اس طرح كا كوئى معزز عہدہ اس کوملا ہے اب اس کوکوئی شخص رسوا کرنے لگے تو اللہ تعالیٰ اس شخص کورسوا کریں گےمعلوم ہوا کہ سی معزز تخص کو برسر عام رسواكرنا درست نبيں ہے بالخصوص باوشاہ وحاكم كو۔ هذا حديث حسى غريب اخرجه النسائي سند کی بحث: اس حدیث کی پہلی سندساک بن حرب کی ہے وہ حضرت جابر مناتی سے روایت کرتے ہیں اور دوسری سند ابو بکر بن ابی مویٰ کی ہے وہ بھی حضرت جابر وہ اللہ سے روایت کرتے ہیں، پہلی سندمعروف ہے اور دوسری غریب ہے، یعنی ابوبکر کا بیرحدیث حضرت جابر منافثی سے روایت کرنا انجانا ہے۔

## بَابُ مَاجَآءَ فِي الْخِلاَفَةِ

## باب ۴۲: خلافت ِراشده كابيان

(٢١٥١) قِيْلَ لِعُمَرِ بْنِ الْخَطَّابِ لَوِ اسْتَخْلَفْتَ قَالَ إِنَ اسْتَخْلِفُ فَقَدِ اسْتَخْلَفَ ابُوْبَكُرِ وَإِنْ لَمُ اَسْتَخْلِفُ لَمُ يَسْتَخُلِفُ رَسُولُ اللهِ عِلْقِ.

تَوْجَعِكُمْ: سالم بن عبدالله اپنے والد كاپير بيان نقل كرتے ہيں حضرت عمر بن خطاب رہائتي سے بير كہا گيااگر آپ كى كوخليفه مقرر کردیں (تو بیمناسب ہوگا) توحضرت عمر شاہنی نے فر مایا اگر میں کسی کوخلیفہ مقرر کر دوں توحضرت ابو بکر شاہنی نے اپنا جانشین مقرر کیا تھا اگر میں کسی کواپنا جانشین مقررنہیں کرتا تو نبی ا کرم مَلَّائْتِيَّا اِنْ نَجْسِی کسی کواپنا جانشین مقررنہیں کیا تھا۔

(٢١٥٢) الْخِلَافَةُ فِي أُمَّتِي ثَلَاثُونَ سَنَةً ثُمَّ مُلْكَ بَعْنَ ذٰلِكَ ثُمَّ قَالَ لِيُ سَفِيْنَةُ أَمْسِكُ خِلَافَةَ آبِي بَكْرِ ثُمَّ قَالَ وَخِلَافَةً عُمَرَ وَخِلَافَةً عُمَرَ وَخِلَافَةً عُثَانَ ثُمَّ قَالَ لِيُ آمُسِكَ خِلَافَةً عَلِيَّ قَالَ فَوَجَلُنَاهَا ثَلَاثَيْنَ سَنَةً قَالَ سَعِيدٌ فَقُلْتُ لَهُ إِنَّ يَنِي أُمَيَّةَ يَزْعَمُونَ أَنَّ الْخِلَافَةَ فِيُهِمْ قَالَ كَنَابُوْا بَنُوْ الزَّرْقَأَءِ بَلَهُمُوكَ مِنْ شَرِّ الْهُلُوكِ.

تَوْجَجْكُنُهُ: حَفرت سَفينه مْنَاتُتُو بِيانِ كُرتِ بِين نِي اكرم مُطَّنِّكُمُ أَنْهِ فَرما يا ہے ميري امت ميں خلافت تيس سال تک رہے گی اس کے بعد بادشاہت آ جائے گی۔راوی کہتے ہیں حضرت سفینہ مٹاٹنو نے مجھ سے ایک اور بار کہاتم حضرت ابو بکر مٹاٹنو کی خلافت کوشار کرو پھر انہوں نے فرمایا حضرت عمر اور حضرت عثمان وہائیں کی خلافت کوشار کرو پھر انہوں نے فرمایا حضرت علی مناثقہ کی خلافت شار کرو (راوی کہتے ہیں) جب ہم نے شار کیا تواسے تین سال پر مشمل یا یا۔

سعیدنامی راوی بیان کرتے ہیں میں نے ان سے کہا بنوامیہ یہ کہتے ہیں خلافت ان کے درمیان ہے تو انہوں نے فرمایا بنوزرقا نے غلط کہا ہے بیلوگ بادشاہ ہیں اور بدترین بادشاہ ہیں۔

#### خلفاءار بعه مُعَالَثُهُم كَي مدت خلافت:

مدت خلافت ابوبكر مخانثي دوسال تين ماه دس دن ـ خلافت عمر الفاروق مخانثي دس سال حچه ماه اور آمچه دن ـ خلافت عثان مخانثي گیارہ سال گیارہ مہینے نو دن خلافت علی مناتی و پارسال نو ماہ سات دن بعض حضرات نے ایام کا ذکر کیا پھر قدرے فرق کے ساتھ بھی ذکر کیا پھرتیں سال میں جو کی ہے اس کوحضرت حسن ناٹھنو کی مدت خلافت سے پورا کیا اور ان کو بھی خلفاء میں شار کیا ہے۔ بعض نے فرمایا خلفاءار بعہ ہی کی خلافت تیں سال ہے۔

اعت رامن: ارباب مل وعقد کا تفاق ہے کہ خلفاءار بعہ کے علاوہ بھی خلفاء تھے جبیبا کہ بنوامیہ میں عمر بن عبدالعزیز والشیلا ای طرح

بعض خلفاءعماسیه بین تو بھرتیں سال کا قول کیسے درست ہوگا؟

**جواب:** مرادایسی خلافت ہے جس میں مخالفت حق کی آمیزش بالکل نہیں تھی اس کے بعد کبھی ہوگی خلافت حق اور کبھی نہیں ہوگی۔ كذبوا بنو الزرقاء: اكلوني البراغيث ہے ہے كہ فاعل مظہر كے ہوتے ہوئے فعل جمع كے ساتھ لا يا گيا ہے۔ ال رقًا امراةمن امهات بني امية.

مسلم شریف کتاب الا مارة کے شروع میں بیرحدیث مفصل آئی ہے، اس کے آخر میں بیراضافہ ہے: ابن عمر زائش کہتے ہیں: جب حضرت عمر مناتیجہ نے دونوں کا تذکرہ کیا تو میں سمجھ گیا کہ آپ مناتیہ کسی کوخلیفہ نہیں بنائمیں گے، آپ مناتیجہ حضورا قدس مُؤَلِّ کَحَمَّاتِهِ کسی کو برابرنہیں کریں گے، چنانچہ آپ مٹانٹونہ نے کسی کو معین طور پر خلیفہ نہیں بنایا بلکہ چھ آ دمیوں میں خلافت دائر کی ادر حدیث میں جو لمبامضمون ہے وہ مسلم شریف (حدیث 1823) میں ہے۔

#### انعقاد خلافت کے جارطریقے ہیں:

**یہ الطریقہ: ارباب حل وعقد بیعت کے ذریعہ خلیفہ تعین کریں ،حضرت صدیق اکبر «ٹاٹنو کی خلافت اسی طرح منعقد ہوئی ہے۔** دوسسراطریقہ: موجودہ خلیفہ بعد والے خلیفہ کو نامز دکرے، اورلوگوں کو اس کی اتباع کی وصیت کرے، حضرت عمر مزانتی کی خلافت ای طرح منعقد ہوئی ہے۔

تنيسسراطريقة: خليفه خلافت كوايك جماعت مين دائر كردے اور كهددے كدان مين سے ايك كونتخب كيا جائے، حضرت عثان غني مٹاٹنز کی خلافت ای طرح منعقد ہو گی ہے۔

چونعت اطریقة: استعلاء (تغلب) بياتخف جوخلانت كي شرطون كا جامع بلوگون يرغلبه يا لے اور حكومت يرقبضه جمالے، تواس سے بھی خلافت منعقد موجاتی ہے، اور حضرت علی مخافید کی خلافت کس طرح منعقد مولی تھی؟ اس میں اختلاف ہے، اکثر علماء کی رائے یہ ہے كهآب بناتن ان مهاجرين وانصاركي بيعت كرنے سے خليفه وے تھے جو برونت مدينه منوره ميں موجود تھے، يعنى يہلے طريقه پرآب بناتني کی خلافت منعقد ہوئی تھی اور دوسری رائے بیہ ہے کہ آپ نڑاٹئ کی خلافت کا انعقاد بذریعہ شور کی ہوا تھا مگریپر ائے ضعیف ہے۔

وفي الحديث قصة طويلة: ال حديث مين ايك طويل واقعه ب، جس كاخلاصه بيب كه حضرت عبدالله والني كى بهن حضرت حفصہ وہ اللہ است میں اللہ میں ہے والد حضرت عمر فاروق وہ اللہ اپنے بعد کسی کوخلیفہ نہیں بنار ہے، ابن عمر وہ اللہ نے کہا، ایسانہیں وہ ضرور کسی کوخلیفہ بنائیں گے اور قسم کھائی کہ میں اس موضوع پراینے والد سے ضرور بات کروں گا، فرماتے ہیں کہ والد کے ساتھ اس طرح بات کرنا میرے لئے بہت مشکل تھا، گویا میں نے اپنے ہاتھ میں پہاڑ اٹھار کھا ہے، چنانجیانہوں نے حضرت عمر فاروق شاہنی سے عرض کیا کہ لوگوں میں سے بات پھیل چک ہے کہ آپ کسی کوخلیفہ نہیں بنارہے، جب کہ خلیفہ نا مزد کرنا چاہئے ، یوں رعایا میں انتشار اور فتنے پھلیں کے کچھ توقف کے بعد حضرت عمر فاروق مٹاٹن نے فرمایا: اللہ تعالی ان شاء اللہ این کی حفاظت فرمائیں گے، اور فرمایا کہ اگر میں خلیفہ نہیں بنارہا تو یہ بھی جائز ہے کیونکہ نبی کریم مُؤلفظ أِنے کسی کو اپنا خلیفہ نامزد نہیں فرمایا تھا اور نامزد کردوں تو یہ بھی درست ہے، صدیق اکبر مخالفہ نے ایسا ہی کیا ہے، ابن عمر کہتے ہیں کہ میں آپ کی گفتگو سمجھ گیا کہ والدصاحب حضور مُؤَلِفَظِيَّمَ کی سنت پرعمل کریں گے تا ہم اپنے بعد خلیفہ کی نامزدگی کے لئے عشرہ مبشرہ میں سے چھ صحابہ کرام کی سمیٹی بنا دی، جو باہمی صلاح ومشورے سے تیسرے خلیفہ کا

تعین کرسکیں گے چنانچدایساہی ہوا۔

# بَابُمَاجَآءَانَّ الْخُلَفَاءَمِنْ قُرَيْشٍ الْى اَنْ تَقُوْمَ السَّاعَةُ

# باب ٣٣: قيامت تك خلفاء قريش ميں سے ہوں گے

(٢١٥٣) كَانَ نَاسٌ مِّنَ رَبِيْعَةَ عِنْكَ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ فَقَالَ رَجُلٌ مِّنَ بَكْرِ بْنِ وَائِلٍ لَّتَنْتَهِيَنَّ قُرَيْشٌ اَوُ لَيَجُعَلَّنَ اللهُ هٰذَا الْاَمْرَ فِي بَمْهُوْرِمِّنَ الْعَرَبِ غَيْرِهِمْ فَقَالَ عَمْرُو بْنُ الْعَاصِ كَذَبْتَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَتُوكُ قُرَالُةِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُو

تو بخبخ بنہ: عبداللہ بن ابو ہذیل بیان کرتے ہیں رہیعہ قبیلے سے تعلق رکھنے والے پچھ لوگ حضرت عمر و بن عاص مخافی کے پاس موجود تصوّقو بحر بن وائل قبیلے سے تعلق رکھنے والے ایک شخص نے کہا یا تو قریش (اپنی زیاد تیوں) سے باز آ جا کیں گے یا بھراللہ تعالیٰ اس حکومت کو دیگر عربوں کے سپر دکردے گا تو حضرت عمر و بن العاص مٹانٹونے نے فرمایا تم نے غلط کہا ہے میں نے نبی اکرم مُؤلِفَظِیَا تَمَ کو میہ فرماتے ہوئے سنا ہے بھلائی اور برائی (ہرطرح کی صورتحال میں) قیامت کے دن تک قریش لوگوں کے حکمران رہیں گے۔

(٢١٥٣) لَا يَنُهَبُ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ حَتَّى يَمُلِكَ رَجُلٌ مِّنَ الْمَوَالِي يُقَالُ لَهُ جَهُجَاهُ.

تو پخچه تنبی: حضرت ابو ہریرہ وٹاٹنی بیان کرتے ہیں رات اور دن اس وقت تک ختم نہیں ہوں گے جب تک غلاموں سے تعلق ر کھنے والا ایک شخص حکمران نہیں بن جائے گا جس کا نام ججاہ ہوگا۔

تشريح: هذا الامر: اى الرياسته والخلافة فى الخير والشر: اى فى الاسلام و الجاهيلة. الى يوم القيامة: اى يستمر الى يوم القيامة المناسبة الى يوم القيامة المناسبة المناسبة

"بدامر یعنی خلافت کا اور ریاست کا خیر اور شریعنی اسلام اور جہالت میں قیامت تک قریش کے پاس رہےگا۔"

ولاة الناس...الخ: يعنى حق خلافت قيامت تك قريش كوحاصل بيدالك بات بكوئى ان پرغالب آجائي

خلافت قریش: علامہ نووی والی شرح مسلم میں فر ماتے ہیں کہ قریش کی خلافت وریاست کے بارے میں متعدد احادیث وارد ہیں۔

اقل: روایة الباب دوم: ابو هریره و کالتو کی حدیث به سوم: جابر بن عبدالله و کاتور کی حدیث اخر جَبه سلم

رہا خلیفہ (سربراہِ اعظم) کا معاملہ تو عام طور پر اہل السنہ والجماعہ کی رائے یہ ہے کہ خلیفہ راشد کا قریش ہونا ضروری ہے، حدیث میں ہے: ''ائمہ قریش میں سے ہوں' بیرحدیث چالیس صحابہ رہی آئی ہے مروی ہے۔ (فتح الباری7:32)

اور حفرت شاہ ولی الله صاحب قدس سرۂ فرماتے ہیں : اس حدیث پرامت کا اجماع ہے۔ (ازالۃ الحفاء) تقریباً اس پر حفزات صحابہ ٹٹٹائٹٹا کے زمانہ میں اجماع ہو گیا تھا اس طرح تا بعین وتبع تا بعین کا بھی اس پر اجماع رہاہے قاضی رکیٹیٹے فرماتے ہیں :

هومنهب العلماء كأفة خلافا للنظام المعتزلي وغير همرمن اهل البدع.

"ية تمام علاء كامسلك بي نظام معتزلي في ال مين اختلاف كياب اوردوسر ي بعض الل بدعت بهي نظام معتزلي كي ساته إين "

چنانچہ آپ مَلِّفَظَیَّمَ کی وفات پرسلسلہ خلافت کے استحقاق کے لئے ابو بکر وعمر مُناٹِنُ نے یہی روایت پیش کی تھی جب یوم سقیفہ میں حضرات انصار مُحَاثَّنَهُ نے اس میں بچھ اختلاف کیا تھا اس روایت کوئن کروہ سب خاموش ہو گئے تتھے۔

اور ججۃ اللّٰدالبالغہ میں شاہ صاحب نے خلیفہ راشد کے قریشی ہونے کی وجوہ بیان فرمائی ہیں کہ اس کے ذریعہ دین کی ممکین خوب ہوسکتی ہے، اور وہ دین کی سب سے زیادہ حفاظت کرے گا اور قریش میں حکومت کرنے کی صلاحیت دوسروں سے زیادہ ہوتی ہے۔ مہلی صورت: تمام اسلامی دنیا کے خلیفہ کو قریشی ہونا چاہئے ،روایات کا مصداق یہی صورت ہے۔ ،

**دومری صورت:** اگریہ بات ممکن نہ ہو بلکہ مسلمانوں کی علیحدہ علومتیں ہوں تو ہر ملک کے بادشاہ کا قریشی ہونا ضروری نہیں\_

اور حدیث 5 وغیرہ اگر چہ عام ہیں مگر حقیقت میں خاص ہیں، وفات نبوی مُؤَلِّنَا کے بعد جوصورت حال بیش آنے والی تھی اس میں بدر ہنمائی تھی کہ خلیفہ قریش میں سے چنا جائے ، دوسرے قبائل میں سے نہ چنا جائے اور ایسا عام طور پر ہوتا ہے حدیث بظاہر عام ہوتی ہے مگر حقیقت میں اس کا مصداق خاص ہوتا ہے، اس کی نظیر کتاب البخائز باب 52۔ اور میری ناقص رائے اس مسئلہ میں یہ ہے کہ استیلاء و تغلب کی صورت میں کوئی بھی خلیفہ ہوسکتا ہے جبیا کہ باب کی دوسری روایت میں ہے کہ قیامت سے پہلے ایک آزاد ججاہ نامی بادشاہ بن جائے گا، یہ وہی تغلب والی صورت ہے اور الی صورت میں عورت کی سر براہی بھی درست ہے، اس کی خلافت بھی منعقد ہوجائے گی اوراس کے احکام واجب الاطاعت ہول گے۔ تا کہ اختلاف بین المسلمین نہ ہو۔

اعتراض: آپئلن كاراثاداسمعوا واطيعواوان استعمل عليكم عبد حبشي كان راسه زبيبة.

"تم سنواورا طاعت کرواگر چیتمهارے اُو پرایک حبثی غلام بھی امیر بنادیا جائے کہ جس کا سرنہ ہو۔" (بخاری وسلم) ای طرح دوسری روایت ام حسین کی مسلم میں ہے: ان امر علیکھ عبد عجدع یقرؤ کھ بکتاب الله فاسمعوا۔ ان روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ غیر قریش حتی کہ غلام بھی امیر بن جائے تو اس کی اطاعت کی جائے بظاہر روایات میں تعارض ہے۔ جواب ①: اس طرح کی کل روایات کا مطلب میہ ہے کہ کسی خاص قربیہ وغیرہ کی امارت کسی غلام یا غیر قریشی کے سپر د کی جائے تو اس کی اطاعت لازم ہے قریش ولا ۃ الناس ہیں مراد امام اعظم ہے یعنی امام اعظم تو قریشِ ہوگا البتہ امارت جیش وغیرہ غیر قریش کے بھی سپردکی جاسکتی ہے جیسا کہ متعدد وا قعات آپ مُلِّلْشِيَّةَ کے زمانہ میں پیش آئے ہیں۔

جواب ②: یاروایت میں عبر طبثی لفظ مبالغة واقع ہے اس سے مقصود امام کی اطاعت کی ترغیب ہے ادر امت کو اختلاف سے بچانا ہے۔ موالى: بفتح الميم جمع مولى اي هماليك حتى يملك الخ اي حتى يصير حاكما على الناس.

جهجاً لا: بفتح الجيه و اسكان الهاء مراديه كرقيامت ال ونت واقع موكى جب ايك غلام حاكم موكا جس كا نام ججاه موكار هذاحديثحس غريب اخرجه مسلمر

ائمة مضلين: سےمرادابل بدعة بيں ياايے ذمددارمراد بيں جونسق و فجور ميں مبتلا بيں\_

على الحق: يدلاتزال كاخرباي ثابتين على الحق علمًا وعملًا.

ظاهدين: غالبين على الباطل جة علامه طبي واليفيا فرمات بي كه ظاهرين لا تذال كى دوسرى خبرب يا ثابتين كي ضمير سے حال ب: اى ثابتين على الحق فى حالة كونهم غالبين على العدو.

"لعنى حق يرقائم رہنے والے ليكن وہ دشمن پرغالب آنے والے ہول كے"

حتى يأتى امرالله: ال سے مراد قيامت ہے دوسرا قول سے كهاس سے مراد وہ ہوا ہے كهاس كے چلتے وقت ہرمومن ومومندكي روح قبض كرلى جائ كى- هذا حديث صحيح اخرجه مسلم و ابن ماجه

شیعوں کے نزد یک خلیفراشد کا ہاتمی: بلک علوی ہونا شرط ہے،: گران کا بی خیال سیح نہیں، کیونکہ بیا شتر اطالوگوں کے دلوں میں بدگمانی پیدا کرے گا، کہنے والے کہیں گے: یہ نیا دین اپنے خاندان کی حکومت قائم کرنے کے لئے ہے، علاوہ ازیں خلیفہ کے لئے کسی متعین خاندان میں سے ہونے کی شرط لگانا حرج اور تنگی کا باعث ہے جمکن ہے اس خاندان میں ایسا آ دمی نہ ہواور دوسرے خاندان میں ہو۔

قریش ولاة الناس فی الخیر والشر: اس سے معلوم ہوتا ہے کہ قریش زمانہ اسلام اور جاہلیت دونوں میں حاتم ہوں گے، گویا بیان کی خصوصیت ہوگی۔اسس پر اعتسراض بیہ ہوتا ہے: نبی کریم مَلِّنْ اَلْحَاقِ نے حضرت عبداللہ بن رواحہ، زید بن حارثه اور اسامه منى تَنْهُ وغيره كومختلف غزوات ميں امير بنايا ہے۔

ایک دوسری حدیث میں رسول الله مَرَّاتِشَیَّیَ نے فر مایا کہ امیر کی بات سنو اور اطاعت کرو، اگرچہ وہ جبثی غلام ہی کیوں نہ ہو۔ ان احادیث ہے معلوم ہوتا ہے کہ غیر قریش بھی امیر بن سکتا ہے؟

اس کا جواب میہ ہے کہ ان احادیث میں خلافت عظمیٰ کا ذکر نہیں بلکہ ذیلی عہدے کا ذکر ہے، امت اس پر متفق ہے: کہ ماتحت ا مارتوں کے لئے کوئی شرطنہیں ،جس میں بھی صلاحیت ہواس کو حاکم بنایا جاسکتا ہے، اور حدیث نمبر 7اس کی دلیل ہے، نبی مَرَّاتُنْتُكُمَّةً نے مختلف مواقع میں غیر قریشیوں کوبھی امیر بنایا ہے اور عقلاً بھی یہ بات ضروری ہے ،سارے عہدے کسی ایک قوم کے لئے خاص کر دیئے جائیں تواس میں دشواری ہوگی، اور بد گمانی کا موقع بھی رہے گا۔

دو سسرااعت سراض بیہوتا ہے کہایک موقع پر حضرت عمر فاروق ٹٹاٹٹو نے فرمایا کہ میں اپنی موت کے قریب ابوعبیدہ ٹٹاٹٹو کواپنا خلیفہ نامزد کروں گا، وہ زندہ نہ ہوئے تو معافر بن جبل مخافئد کوخلیفہ بناؤں گا، حالانکہ معاذ بن جبل مُخافِّد تو قریش نہیں، وہ تو انصاری ہیں، اس سے بھی میمعلوم ہوتا ہے کہ غیر قریش کو بھی امیر بنایا جاسکتا ہے؟ حافظ ابن حجر راتی کا نے اس شبہہ کے لیے دواحمال ذکر کئے ہیں:

(1) ہوسکتا ہے کہ حضرت عمر کے بعداس بات پراجماع منعقد ہوا ہو کہ خلافت کا استحقاق صرف قریش کا ہے۔

(2) يير محكن ك كم حضرت عمر تناشي كى رائي بدل كى مور (فتح البارى149,145 /13)

### بَابُ مَاجَآءَ فِي الْآئِمَةِ الْمُصْلِّيْنَ

باب ۴ من المراه كرنے والے سربراه ہوں كا تذكره

(٢١٥٥) إِنَّمَا آخَافُ عَلَى أُمَّتِي الْأَرْمَةَ الْمُضَلِّلَيْنَ.

تَرْمَجْنِكُنَهُ: حضرت تُوبان مُنْ تُنْخُهُ بيان كرتے ہيں نبي اكرم مُؤَلِّنَا كُمَّا أَنْ فَرِما يا ہے مجھے اپنی امت كے بارے ميں گمراه كرنے والے حكمر انوں کااندیشہہے۔

تشرفيح: اگر حکومت کا سربراه گمراه موجائے اور وہ لوگوں کو گمراہ کرنے لگے تو وہ پورے ملک کو لے ڈوبے گااورا تنابڑا فتنہ ہوگا کہ لوگ اس کی تاب نہ لاسکیس گے اور اس باب میں دوحدیثیں ہیں اور دونوں میں گہرار بط ہے۔

## محمراه كن امامون كاانديشه:

نی کریم مَرْافِظَةَ أِنْ اس حدیث میں اپنی امت کے بارے میں ایسے اماموں کا اندیشہ ذکر فرمایا، جولوگوں کونسق و فجور، نافر مانی، بے حیائی اور بدعات کی طرف دعوت دیں گے،مقصدیہ ہے کہ امت محمریہ کو ایسے گمراہ کن رہنماؤں سے اجتناب کرنا ہوگا،لہذا ان کی مجلسوں میں شریک ہونا اور ان کی باتوں پر اعتماد کرناکسی بھی طرح درست نہیں۔

اور فرمایا که میری امت کی ایک جماعت ہمیشہ حق وصدانت پر برقر اررہے گی ، ان کی کوئی مدد ونفرت کرے یا نہ کرے ، اس سے انہیں کوئی فرق نہیں پڑے گا، یہاں تک کہ اللہ کا امریعیٰ قیامت یا مونین کی روح قبض کرنے والی آجائے۔

اس طا کفہ سے کون مراد ہے؟ اس میں شارحین حدیث کے مختلف اقوال ہیں، رائح یہ ہے کہ اس سے اہل ' یمان کا کوئی مخصوص طبقهم ادنبين كمامريه

"امرالله" اس كے دومعنى موسكتے ہيں: (1) امر سے" قيامت" مراد ہے۔(2) اس سے وہ" ہوا" مراد ہو جوقريب قيامت ميں ھلے گی جس سے اہل ایمان کی رومیں قبض کر لی جائیں گی۔اس حدیث میں ائمہ سے مراد حکومت کے سربراہ ہیں، دینی رہنما مراد نہیں، اگرچه مراه دین رہنما بھی بڑا فتنہ ہیں اور اس حدیث کے عموم میں ان کولیا جاسکتا ہے مگر صاسیق لاجله الکلا عر مگراه کرنے والے حکومت کے سر براہ ہیں۔

بہلی حدیث خطرے کی تھنٹی ہے اور دوسرے حدیث میں دین کی حفاظت کی بشارت ہے، لینی ایسے امراء ہول کے جوخود گمراہ ہوں گے اور لوگوں کو گمراہ کرنے کی کوشش کریں گے جس طرح بنوعباس کے دور مین امراء: معتز لہسے متاثر ہوئے اور انہوں نے خلق قرآن كامسك كهزاكياجس سے تمام خوفز دہ ہو گئے مگر اللہ تعالی نے امام إحمد رحمہ الله كو كھڑا كيا جنہوں نے حكومت كى پرواہ كئے غير دين كابول بالاكيا اورايك وقت آيا كماس فتندنے دم توڑ ديا، اورحق كابول بالا موار

اسی طرح ہندوستان میں اکبر بادشاہ نے جب نیا دین: دین الہی گھڑا تومسلمانوں کے لئے موت وزیست کی حالت پیدا ہوگئی، مگراللہ تعالیٰ نے حضرت مجد دالف ثانی رحمہ اللہ کو کھٹرا کیا اور ان کی محنت سے ایک دو با شاہوں کے بعد وہ فتنہ ختم ہو گیا اور عالمگیر رایشیایہ کے ذریعہ اللہ تعالی نے دین کو بول بالا کیا۔غرض جب بھی ایس صورت پیش آتی ہے تو اللہ تعالیٰ دین کی حفاظت فرماتے ہیں اور اہل حق غالب رہتے ہیں اور اعدائے دین کی مخالفت ان کوکوئی ضررنہیں پہنچاسکتی۔

### بَابُمَاجَآءَ فِي الْمَهْدِيّ

## باب ۴۵: حضرت مهدی کا تذ کره

(٢١٥١) لَا تَنُهُ بُ اللُّهُ نُيَا حَتَّى يَمُلِكَ الْعَرَبَ رَجُلٌ مِّنَ آهُلِ بَيْتِيْ يُوَاطِئ اسْمُهُ اسْمِيْ.

تَوْجِيَعَنُهُ: حضرت عبدالله مثليَّمَة بيان كرتے ہيں نبی اكرم مَلِّفْظَةً نے فر ما يا ہے دنيا اس وقت تك ختم نہيں ہوگی جب تك ميرے امل بيت تعلق رکھنے والا ایک شخص عرب کا حکمران نہیں بن جائے گا اس کا نام میرے نام کی طرح ہوگا۔

(٢١٥٧) يَلِي رَجُلٌ مِّنَ اَهُلِ بَيْتِي يُوَاطِيعُ اسْمُهُ اسْمِي.

ترکنجهانب: حضرت عبدالله والني نبي اکرم مَلِ النَّهِ کا يه فر مان نقل کرتے ہيں ميرے اہل بيت ميں سے ايک حکمران ہوگا جس کا نام ميرے نام کی طرح ہوگا۔

(٢١٥٨) خَشِيْنَا أَنْ يَّكُونَ بَعُدَ نَبِيَّنَا حَدَثُ فَسَأَلْنَا نَبِيَّ اللهِ ﷺ فَقَالَ إِنَّ فِي أُمَّتِي الْمَهْدِيِّ يَخُرُجُ يَعِيْشُ خَمْسًا ٱوْسَبْعًا ٱوْتِسْعًا زَيْدٌ الشَّاكُ قَالَ قُلْنَا وَمَا ذَاكِ قَالَ سِنِيْنَ قَالَ فَيُجِيئُ اِلَيْهِ رَجُلٌ فَيَقُولُ يَا مَهْدِيُّ اَعْطِنِي اَعْطَنِيْ قَالَ فَيَحْثِيْ لَهُ فِي ثَوْبِهِ مَا اسْتَطَاعَ اَن يَجْبِلَهُ.

تَوْجِيْهَ بَهِ: حضرت ابوسعید خدری وَلَاثِنَهُ بیان کرتے ہیں ہمیں بیاندیشہ ہوا کہ نبی اکرم مَطِلْظَیَّۃؓ کے بعد بے دین ہوجائے گی تو ہم نے نبی اكرم مَلِنْ اللَّهُ اللَّ رہے گا۔ بیشک زیدراوی نامی کو ہے۔ راوی بیان کرتے ہیں ہم نے دریافت کیااس سے مراد کیا ہے؟ تو فرمایااس سے مراد سال ہیں۔ آپ مَرَالْتُنَائِمَ فرماتے ہیں پھرایک مخض اس کے پاس آئے گا اور کہے گا اے مہدی ہمیں آپ عطا کیجئے آپ مجھے عطا کیجئے تو مہدی اس کے کپٹرے میں (ساز وسامان ) بھرنے کا تھم دیں گے اتنا کہ جتنا وہ مخض اٹھا سکتا ہو۔

تشريح: مهدى: (اسم مفعول) راه ياب، ہدايت ، مآب، يعنى جس كى تھٹى ميں ہدايت بردى ہوئى ہو، يه اسم علم نہيں ہے بلكه اسم وصف ہے اورسب سے پہلے سے صفت خلفاء راشدین کے لئے استعال ہوئی ہے، فرمایا:

عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين، تمسكوا بها، وعضوا عليها بالنواجذ.

"تمہارے اُو پرمیری اور میرے خلفاء راشدین مہدیین کی سنت لازم ہےتم اسے مضبوطی سے تھام لو۔"

یعنی میراطریقه لازم پکڑو،اورمیرےان جانشینوں کاطریقه لازم پکڑو جوراہ پاب ہو، یدایت مآب ہیں،ان کےطریقه کومضبوط تھامو، اوران کے طریقے کو ڈاڑھوں سے کاٹو۔اس حدیث میں چاروں خلفاء کو''مہدی'' کہا گیا ہے اور زمانہ کے آخر میں بھی ایک خلیفہ راشد مول کے، ان کا بھی یہی وصف روایات میں آیا ہے اور درمیان میں بھی بہت سے مہدی (دینی رہنما) مول کے، اس باب میں ای آخری شخصیت کا تذکرہ ہے۔

جاننا چاہئے کہ بہت سے اسلامی فرقوں کا خیال یہ ہے کہ پیشخصیت پیدا ہو چکی ہے،لیکن تمام اہل النہ والجماعہ کا خیال ہے کہ انھی می شخصیت پیدانہیں ہوئی، ظہور مہدی، خروج دجال ، نزول عیسی علاِتا اور خروج یا جوج وموجوج سب ایک ساتھ پیش آنے والے وا قعات ہیں،جن کا سلسلہ ابھی شروع نہیں ہوا۔

اورشیعوں کا خیال یہ ہے کہان کے بارہویں امام: مہدی ہیں جو پیدا ہو چکے ہیں اور ایک غارمیں چھے ہوئے ہیں، جب دنیا میں تین سوتیرہ مخلص شیعہ ہول گے تب ان کا ظہور ہوگا ، یہ سب سفیطہ (مغالطہ، وہ قیاس جو دہمیات سے مرکب ہو) ہے، اورخود

\_\_\_\_ انہوں نے اپنے منافق ہونے کا اقرار کرلیا۔

عسلاوہ ازیں اور بھی فرقے بعض لوگوں کی مہدویت کے قائل ہیں مثلاً: ہندوستان کے مہدوی فرقہ کے لوگ محمہ جو نپوری کو مہدی مانتے ہیں اور قادیانی مرزاغلام احمد قادیانی کومہدی کہتے ہیں، مگر روایات کی روشنی میں، آپ اس باب کی روایات پڑھیں، ان سے صاف معلوم ہوگا کہ ابھی اس شخصیت کا ظہور نہیں ہوا۔

انتباہ: حضرت مہدی کے ساتھ''امام''یا'' علایتاہ'' کا اضافہ درست نہیں، مہدی کی امامت کا عقیدہ شیعوں کا ہے، اہل السنہ اس کے قائل نہیں اور شیعوں کے نزدیک ان کے بارہ امام نبوت کی حقیقت کے حامل تھے اس لئے وہ ان کے ناموں کے ساتھ علائیلا بڑھاتے ہیں، گر اہل السنہ اس کے قائل نہیں، رہا''رضی اللہ عنہ'' کا استعمال تو اس کی بھی ضرورت نہیں کیونکہ ابھی اس شخصیت کا وجود ہی نہیں ہوا، اس لئے صرف مہدی یا حضرت مہدی کہنا چاہئے۔

خشینا ان یکون بعدن نبینا کیک : الا مر الحادث الهنکر الذی لیس بمعتاد ولا معروف فی النسة و همین و رکنے لگایه بمارے نبی کے بعد کوئی نئی باتیں نه ایجاد مول - امر حادث سے مراد ایسا امر ہے جونه ہی معاد اور معروف ہو یعنی سنت رسّول الله مُولِّ فَقِیْ مِی اس کی کوئی دلیل نه ہو۔ "

جواب ( بہترین زمانہ میراہے پھران کا جواب ( بہترین زمانہ میراہے پھران کا جواب ( بہترین زمانہ میراہے پھران کا جواب سے ملے ہوئے ہیں کا جواس سے ملے ہوئے ہیں پھر جوان سے ملے ہوئے ہیں ) فرمایا توصحابہ ٹھائٹی کو بیاندیشہ ہوا کہ شایدان زمانوں کے بعد بدعات اورنی با تیں پیش آئیں گی تو قیامت اچائے گی آپ میلئلی شریف اورنی با تیں پیش آئیں گی تو قیامت اچائے گی آپ میلئلی شریف لائیں گاور بدعات وغیرہ کوختم کریں گے، ایسانہ ہوگا کہ اچانک قیامت آخرامت ختم ہوجائے گی۔

جواب 2: یا یہ کہا جائے کہ آپ مَالِشَیَّةِ کے بعد کا ہر زمانہ خیر سے خالی ہوتا نظر آتا ہے کہ کل کی جو حالت تھی آج نہیں تو صحابہ مُحَالَّتُهُ نے یہ سوچا کہ شاید بالکل اخیر میں لوگ زائد گمراہ ہوجا کیں گے چنانچہ مَلِلَشِیُّةِ نے بھی فرمایا ثھہ یفشو الکنب النے: اس طرح کی اور بھی روایات ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ آخر زمانہ میں شرور وفتن زائد ہوں گے آپ مِلِلْشِیَّةِ نے بطور تلی فرمایا ایسانہیں بلکہ ایک زمانہ مہدی کا بھی ہوگا کہ وہ خیر کا زمانہ ہوگا۔

یعیش خمسا اوسبعا او تسعا زیں الشاک قال قلنا و ما ذاک قال سنین: زیر کوشک ہے کہ آپ سَلَنْ ﷺ نے پانچ فرمایا یا سات یا نو ، ابودا کو دشریف میں ابوسعید خدری ڈیٹو کی روایت میں سبع سنین جزم کے ساتھ واقع ہوا ہے ای طرح امسلمہ ڈیٹو کی روایت بھی سبع سنین واقع ہے لہذا روایت جازمہ روایت مشکو کہ پر رائح ہوگی یا بی کہا جائے پانچ سال تو علامات قیامت کے ہول گے اور دوسال کفار سے جنگ رہے گی پھر دوسال امن وسکون کے ہول گے اس طرح وہ کل نو (۹) سال ہوجا کیں گے۔ اعطنی اعطنی : تکرار برائے تاکید ہے یا مقصود بار بارلینا ہے۔

فیحثی له ثوبه مااستطاع ان میحمله: یعنی مهدی سائل کواس قدرعطاء فرمائی گےجس کووه اٹھا سے یعنی اس وقت مال کی کثرت ہوگی کہ فقوعات خوب ہوں گی مال غنیمت بہت حاصل ہوگا اور حضرت مہدی تنی بھی ہوں گے۔ ھذا حدیث حسن اخر جها حمد۔ حضرت مہدی علیتا کے بارے میں متعدد روایات وارد ہیں کہ آخر زمانہ میں وہ تشریف لائیں گے اور اسلامی حکومت قائم کریں گے ان کا قیام سات سال رہے گا وہ انتہائی فتو حات اسلامیہ کا دور ہوگا غنائم کی کثرت ہوگی وہ خور یخی ہوں گےلوگ ان سے مال وغیرہ مانگیں گے وہ حسب منشاءعنایت فرمائیں گے حضرت مہدی کے بارے میں مستقل رسائل علماء نے تحریر فرمائے ہیں جن میں ان احادیث کوجمع فرمایا ہے جوان کے نزول کے بارے میں وارد ہیں علامہ سیوطی ولٹٹھا؛ کے اس موضوع پر تین رسالے ہیں العرف الوردي في اخبار المهدي البربان في علاماة مهدى آخر الزمان تلخيص البيان في علامة مهدى آخر الزمان اس طرح على مثقى كارساله البربان نی علاماۃ مہدی آخرالزمان اسی طرح دیگر علاء کے رسائل ہیں علامہ شوکانی ویشید وغیرہ نے بھی فرمایا نزول المہدی کے بارے میں ردایات متواتره موجود ہیں۔

اور آپ کا مبارک نام محمہ ہوگا، آپ کے والد کا نام عبداللہ، آپ کا خاندانی تعلق بنو ہاشم ہوگا، آپ والد کی طرف سے حسیٰ سید ہول گے اور والدہ کی طرف سے حسینی۔ (ابوداؤد: حدیث 4290) میں اس کی صراحت ہے اور علامہ ابن القیم رحمہ اللہ نے بید کلتہ بیان کیا ہے کہ حضرت حسن والتی نے اللہ کی خوشنوری کے لئے خلافت چھوڑ دی تو اللہ تعالی نے ان کی اولا دمیں ایک شخص کو سچی خلافت قائم کرنے کا موقع دیا۔ اور بید دستور خداوندی ہے کہ جو خص اللہ تعالیٰ کی خاطر کسی چیز سے دست بردار ہوجاتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس کو یا اس كى اولا دكواس سے بہتر چيز عطا فرماتے ہيں۔ (المنارالمنيف ص: 151 ،فيض القدير 6:279)

## بَابُمَاجَآءَ فِي نُزُولِ عِيْسَى بُنِ مَرْيَمَ

# باب ٢٦: نزول عيسى عَالِيلًا كا تذكره

(٢١٥٩) وَالَّذِي نَفُسِي بِيَدِ هِ لَيُوشِكُنَّ آنُ يَّنُزِلَ فِيكُمُ ابْنُ مَرْيَمَ حَكَمًا مُقُسِطًا فَيَكُسِرُ الصَّلِيْبَ وَيَقْتُلُ الْخِنْزِيْرَ وَيَضَعُ الْجِزْيَةَ وَيَفِيْضُ الْمَالُ حَتَّى لَا يَقْبَلَهُ أَحَدُّ.

تَرْجَجْكُمْ: حضرت ابو ہریرہ وی اللہ بیان کرتے ہیں نی اکرم مُؤَلِّفِ کَمْ ایا اس ذات کی قسم جس کے دست قدرت میں میری جان ہے عنقریب تمہارے درمیان حفزت عیسیٰ بن مریم ﷺ کا نزول ہوں گے وہ صلیب کوتوڑ دیں گے خزیر کوتل کردیں جزیہ کوختم کردیں گے اور مال اتناتقسیم کریں گے اس کو لینے والا کوئی نہیں بیچے گا۔

تشریع: حضرت مہدی کے زمانہ میں دجال کا خروج ہوگا اور جب حالات سنگین ہوجا نمیں گے تو اللہ تعالیٰ حضرت عیسیٰ علایتکا کو آسان سے اتاریں کے جود جال کوئل کریں گے اور اس فتنہ کوفر وکریں گے۔

يضع الجزية: حافظ فرماتے ہیں كەمرادىيە ہے كەدىن واحد ہوگا كوئى ذى ومتامن نە ہوگا سارے مسلمان ہول كے حكم ہوگا۔ اما الاسلام واما السيف

دومسسراقول: بیہ کہ مال اس قدر کثیر ہوگا کہلوگوں سے جزیہ حاجت نہ ہوگی۔

تنیسسرا قول: علامہ نو وی رایشی؛ فرماتے ہیں کہ اصل معنی میہ ہیں کہ حضرت عیسیٰ عَالِیَلاً کے علاوہ کسی مال وغیرہ کونہیں قبول فرمائیں گے

اس معنی کی تائید متعدد روایات سے ہوتی ہے کیونکہ جزید کا جواز مقید ہے نزول سے کے ساتھ بیچکم ہماری شریعت کا ہی ہے۔

حضرت عیسی علایتا کا نزول علامات قیامت میں سے ہے یہود یوں کاعقیدہ ہے کہ عیسی علایتا مصلوب ومقتول ہوئے ہیں قرآن كريم مين تفصيل كم ساته ان كاردكيا كيا فرمايا: ﴿ وَ مَكُرُوا وَ مَكُرُ اللَّهُ ﴾ (آل عران: ٥٨)... ﴿ وَ مَا قَتَلُوهُ وَ مَا صَلَبُوهُ وَ لَكِنْ شُیّه که مرای النیاء:۱۵۷) ای طرح سوره نیاء میں بھی تفصیل موجود ہے نصاری کاعقیدہ بھی مصلوب ومقتول ہونے کا ہے مگر ساتھ ہی وہ یہ کہتے ہیں کہ ان کو دوبارہ زندہ کرکے آسان پراٹھالیا گیا۔

مذكورہ بالا آيات سے اس قول كى بھى تر ديد ہوجاتى ہے ان دونوں كے مقابل اہل اسلام كاعقيدہ يہ ہے كه الله تبارك و تعالىٰ نے ان یہودیوں کے ہاتھ سے ان کونجات دی اور ان کوآسان پر زندہ اٹھالیا گیا ہے نہ ان کوئل کیا جاسکا اور نہ ہی سولی دی گئی ہے وہ قرب قیامت آسان سے اتریں گے یہودیوں پر فتح پائیں گے اور آخر میں طبعی طور پر وفات پائیں گے اسی عقیدہ پرتمام امت مسلمہ کا اجماع ہے۔

حافظ ابن حجر مِلِيِّينُ نے تلخیص الخبیر میں اس اجماع نقل کیا ہے قرآن کریم کی متعدد آیات اور احادیث متواترہ نیز اجماع امت سے بیتابت ہے یہاں اس کی پوری تفصیل کا موقع نہیں اور نہ ہی ضرورت ہے۔ حافظ ابن کثیر رالیٹھائے نے بھی فرمایا:

وقد تواترت الإحاديث عن رسول الله على الله العلى النه الخبر بنزول عيسى الني الله القيامة اماما عادلًا ... الخ

ببرحال اس موضوع پررسائل اور کتابیں موجود ہیں ان کود کھ لیا جائے یہاں صرف مختصری بات عرض کرنی ہے وہ یہ کہ سورۃ آل عمران کے گیار ہویں رکوع میں حق تعالیٰ نے انبیاء سابقین کا ذکر فرمایا جس کے اجمالا ذکر کرنے پر اکتفا فرمایا اس کے بعد تقریباً رکوع اور بائیس آیتوں میں حضرت عیسلی علایتا اور ان کے خاندان کا ذکر اس بسط وتفصیل کے ساتھ ذکر کیا گیا کہ خود خاتم الانبیاء مَلِّ النَّيَّةَ أَجْن پر قرآن نازل ہواان کا ذکر بھی اتنی تفصیل کے ساتھ نہیں فر مایا۔حضرت عیسلی علاقیل کی نانی کا ذکر ، ان کی نذر کا بیان ، والدہ کی پیدائش ، ان کا نام ، ان کی تربیت کا تفصیلی ذکر ، حضرت عیسلی علایته کا بطن مادر میں آنا ، پھر ولا دت کامفصل حال ولا دت کے بعد مال نے کیا کھایا پیااس کا ذکر،اپنے خاندان میں بچے کو لے کرآنا،ان کے طعن تشنیع اول ولادت میں ان کوبطور معجز ہ گویائی عطا ہونا، پھر جوان مونا اورقوم کو دعوت دینا، ان کی مخالفت حواریین کی امداد ، یمودیوں کا نرغه ، ان کو زنده آسان پراٹھایا جانا وغیره پھرا حادیث متواتر ہ میں ان کی مزید صفات شکل وصورت ہمیت لباس وغیرہ کی پوری تفصیلات بیرا یسے حالات ہیں کہ پورے قرآن و حدیث میں کسی نبی اور رسول کے حالات اس تفصیل سے بیان نہیں کئے گئے اور بیر بات ہرانسان کو دعوت دیتی ہے کہ ایسا کیوں اور کس حکمت سے ہوا۔

ذرا بھی غور کیا جائے تو بات صاف ہو جاتی ہے کہ حضرت خاتم الانبیاء مَالِّشَیَّا ﷺ چونکہ آخری نبی ورسول ہیں کوئی دوسرا نبی آپ مَلِّنْ َ عَلَيْهِ اللَّهِ عِلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْنَا عَلَيْهِ عَلَيْمات مِن اس كابرُ اامهمّام فرمايا كه قيامت تك جوجومراحل امت كو پیش آنے والے ہیں ان کے متعلق ہدایات دیں اس لئے آپ نے ایک طرف تو اس کا اہتمام فرمایا کہ آپ کے بعد قابل اتباع لوگ کون ہوں گےان کا تذکرہ اصولی طور پر عام اوصاف کے ساتھ بھی بیان فر مایا بہت سے حضرات کے نام متعین کر کے بھی امت کوان کے اتباع کی تا کیدفر مائی اس کے بالمقابل ان گمراہ لوگوں کا بھی پیتہ دیا جن سے امت کے دین کوخطرہ تھا۔

## بَابُ مَاجَآءَ فِي الدَّجَّال

## دجال کا تذکرہ

## دجال کی وجه تسمیه:

دجال کالفظ دجل سے ماخوذ ہے جس کامعنی ہے چھپانا اور ڈھانپ لینا کذاب کوبھی دجال اس لیے کہتے ہیں کہ وہ حق کو باطل کے سبب سے چھیا دیتا ہے۔

علامة قرطبي رايشيائينے نے کہا كە د جال كى وجه تسميه ميں دس اقوال ہيں: (فق البارى ج ١٣ ص ٩١ مطبوعه دارالنشر الكتب الاسلامية لا مور ١٠ ١٠هـ)

# دجال کی معرفت کے متعلق ضروری امور کا بیان:

عافظ ابن حجر عسقلانی رایشید کلصته بین: دجال کی بحث میں جن أمور کا جاننا ضروری ہے وہ حسب ذیل بین:

- (۱) آیا میاد دجال تھایا نہیں؟ اس کا جواب ہے ہے کہ حضرت جابر زباتی قتم کھا کر کہتے تھے کہ ابن صیاد دجال ہے۔ کہ ابن صیاد لغوی معنوں میں دجال تھالیکن جس دجال سے نبی مَلِّلْتُظِیَّۃؓ نے ڈرایا ہے اور جس کی مخصوص صفات بیان فرمائی ہیں اس کا ظہور قرب قیامت میں ہوگا کیونکہ نبی مَلِّلْتُظِیَّۃؓ نے اس کے متعلق یہی خبر دی ہے۔
- (۲) کسیارسول الله مَرَافِظَة کے زمانہ میں دحب ال موجود محت میانہ میں؟اس کا جواب یہ ہے کہ امام سلم نے حضرت تمیم داری کی جوروایت بیان کی ہے اس کا نقاضا یہ ہے کہ دجال عہد رسالت میں بھی موجود تھا اور بعض جزائر میں مقید تھا۔
- (۳) وجال کا خروج کب ہوگا؟اس کا جواب بیہ ہے کہ امام مسلم کالٹیلئے نے حضرت نواس ڈٹاٹٹو سے جوحدیث روایت کی ہے اس کا تقاضا بیہ ہے کہ جب مسلمان قسطنطنیہ کوفتح کریں گے اس وقت دجال کا ظہور ہوگا (لیکن بیروا قعہ دوبارہ قرب قیامت میں ہوگا۔)
- (٣) وجال كے خروج كاسب كيا ہوگا؟اس كاجواب بير ہے كہ امام مسلم فے حضرت ابن عمر نظافیًا كى حدیث میں حضرت حفصہ خالفیا سے بيروايت كيا ہے كدكس چيز پرغضب میں آنے كى وجہ سے اس كاخروج ہوگا۔
- (۵) دجال کاخروج کس جگدسے ہوگا؟ تواس پراتفاق ہے کہاس کاخروج مشرق کی جانب سے ہوگا اور ایک روایت میں ہے کہاس کاخروج خراسان سے ہوگا اس روایت کوامام احمد اور امام حاکم نے حضرت ابو بکر مخاتئے سے روایت کیا ہے اور امام مسلم ولٹیلئے نے پیروایت کیا ہے کہاس کاخروج اصفہان سے ہوگا۔
- (۲) دجال کی صفات کیا ہیں؟ تو اس باب کی احادیث میں ہے وہ کانا ہوگا اور اس کی کانی آئے انگور کی طرح پھوٹی ہوئی ہوگی اس کی آئھوں کے درمیان ،ک،ف،ر،لکھا ہوا ہوگا اس کے ساتھ آگ اور پانی کے دریا ہوں گے وہ ایک آ دمی کوئل کر کے پھر زندہ کردے گا وغیرہ وغیرہ۔
- (۷) وہ ک**س چیز کا دعویٰ کرے گا**؟ جب اس کا خروج ہوگا تو پہلے مرحلہ میں وہ ایمان اورصلاح کا دعویٰ کرے گا بھر نبوت کا دعویٰ کرے گاس کے بعد الوہیت کا دعویٰ کرے گا۔

# وجال کی الوجیت باطل کرنے کے لیے اس کے کانے پن کو بیان کرنے کی وجہ:

حافظ ابن جمرعسقلانی راتیج کستے ہیں: رسول الله مَرِّاتِ آئے اس کے دعوی الوہیت کورد کرنے کے لیے صرف اس بیان پراکتفاء
کی کہ وہ کا ناہوگا حالانکہ اس کے حادث اور مخلوق ہونے پراور بھی دلائل موجود سے کیونکہ آنکھ کا کا ناہونا ایک ایسا واضح عیب ہے جس کو
ہر شخص دیکھ سکتا ہے خواہ وہ عالم ہویا جائل کیونکہ وہ ربوبیت کا دعوی کرے گا اور اس کی خلقت ناقص ہوگی امام سلم اور امام تر ندی ہوئے آئے ا نے بعض روایات میں پیاضافہ کیا ہے کہ ایک دن نبی مَرِّاتُ اَلَیْکُا آئے نہ وہال سے خبر دار کرتے ہوئے فرمایا تم میں سے کوئی شخص مرنے سے
پہلے اپنے رب کو ہر گرانہیں دیکھے گا اس حدیث میں بیتنبیہ ہے کہ دجال کا ربوبیت کا دعویٰ جمونا ہے کیونکہ دجال الوہیت کا دعویٰ کریگا اور

## بَابُمَاجَآءَ فِي الدَّجَّال

## باب ٢٨: دجال كابيان

(٢١٦٠) إِنَّهُ لَمْ يَكُنْ نَبِيٌّ بَعُنَ نُوْجِ إِلَّا قَلُ أَنْنَرَ النَّجَّالَ قَوْمَهُ وَإِنِّى أَنْنِرُ كُمُوْهُ فَوَصَفَهُ لَنَا رَسُولُ اللهِ ﷺ فَكَيْفَ قُلُوبُنَا يَوْمَئِنٍ قَالَ مِثْلُهَا يَعْنَى الْيَوْسَ فَكُنُفَ قُلُوبُنَا يَوْمَئِنٍ قَالَ مِثْلُهَا يَعْنَى الْيَوْسَ فَكُنُ فَ قُلُوبُنَا يَوْمَئِنٍ قَالَ مِثْلُهَا يَعْنَى الْيَوْمَ الْوَعَلَيْ فَكُنُو اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

ترکیجی بن جمارت ابوعبیدہ بن جراح مخافی بیان کرتے ہیں میں نے بی اکرم مُطَّنَظُیَّا کو یہ فرماتے ہوئے سنا ہے حضرت نوح علایہ کا بعد آنے والے ہر نبی نے ابنی قوم کو دجال سے ڈرایا ہے اور میں بھی تم لوگوں کو اس سے ڈرار ہا ہوں تو نبی اکرم مُطِّنَظِیَّا نے ہمار سے سامنے اس کا حلیہ بیان کیا تو آپ مُطِّنَظِیَّا نے فرمایا ہو سکتا ہے جس نے مجھے دیکھایا میرے کلام کو سناان میں سے کوئی ایک اسے پالے لوگوں نے عرض کی یارسول اللہ اس وقت ہمارے دلوں کی کیا کیفیت ہوگی آپ مُطِّنَظِیَّا نے فرمایا اس طرح ہوں گے (راوی کہتے ہیں جیسے آج ہیں) یا اس سے بہتر ہوں گے۔

(٢١٦١) قَامَرَسُولُ اللهِ ﷺ فِي النَّاسِ فَأَثْنَى عَلَى اللهِ بِمَاهُوَ اهْلُهُ ثَمَّ ذَكَرَ النَّجَّالَ فَقَالَ إِنِّ لَا نُنِرُ كُنُوهُ وَمَا مِن نَّبِيٍّ إِلَّا وَقَلُ النَّهُ لِقَوْمِهُ وَلَقَلُ انْنَرَ نُوحٌ قَوْمَهُ وَلَكِنُ سَأَقُولُ فِيهِ قَوْلًا لَّمُ يَقُلُهُ نَبِيُ لِقَوْمِهِ تَعْلَمُونَ انَّهُ مِن نَبِي إِلَّا وَقَلُ انْنَدَ قُومَهُ وَلَقِلُ انْنَدَ نُوحٌ قَوْمَهُ وَلَكِنُ سَأَقُولُ فِيهِ قَوْلًا لَّمُ يَقُلُهُ نَبِي لَقَوْمِهِ تَعْلَمُونَ انَّهُ اللَّهُ لَيْ اللَّهُ لَيْ اللَّهُ الْمُنَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

تو بنج نبی: حضرت ابن عمر من النی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مِن النی آلوگوں کے درمیان کھڑے ہوئے آپ مِن النی آلئی کی شان کے مطابق اس کی حمد و شاء بیان کی ہے اور دجال کا تذکرہ کرتے ہوئے فرمایا میں تم لوگوں کو اس سے ڈرار ہا ہوں ہر نبی نے اپنی قوم کو اس سے ڈرایا ہے حضرت نوح علائی ابنی قوم کو ڈرایا ہے لیکن میں تم کو اس بارے میں ایک ایسی بات بتار ہا ہوں جو کسی نبی نے

ا پنی قوم کوئیس بتائی تم لوگ به بات جان لو که وه کانا ہوگا اور الله تعالیٰ کا نائبیں ہے۔

امام زہری النیک بیان کرتے ہیں حضرت عمر بن ثابت انصاری والنی نے نبی اکرم مَالنیکی کے سے اب میں بات نقل کی ہے نبی اکرم مُطِلِّقَتِیَّةً نے اس دن لوگوں کو دجال کے فتنے سے ڈراتے ہوئے بیفر مایاتم لوگ بیہ بات جانتے ہو کہ کوئی بھی شخص مرنے سے پہلے اپنے رب کی زیارت نہیں کرسکتا (اور دجال کوتم دنیا میں دیکھ لوگے )اور اس (دجال ) کی دونوں آ تکھوں کے درمیان کا فرلکھا ہوگا سے وہ خض پڑھ سکے گا جواس کے ممل کو ناپیند کرنے گا۔

# (٢١٦٢) تُقَاتِلُكُمُ الْيَهُوُدُفَتُسَلَّطُونَ عَلَيْكُمْ حَتَى يَقُولَ الْحَجَرُيَامُسْلِمُ هٰذَا يَهُوْدِ تُّ وَّرَا لِيَ فَأَقْتُلُهُ.

۔ تَوَجِّجْهَنَّهُ: حضرت عمر مثلاثُور بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطَّلِّنِظَیَّا نے فرما یا ہے یہودی تمہارے ساتھ جنگ کریں گے اورتم ان پر غالب آ جاؤ گے یہاں تک کہ پھریہ کے گااے مسلمان یہ یہودی میرے بیچھے چھپا ہواہےتم اسے قل کردو۔

تشريح: مس بدايت كون إورس ضلالت كون؟ د جال: اسم مبالغه ب، اس كمعنى بين: انتهائي فريب كار، يهي كذاب كالقب ہے جس کا آخرز مانہ میں ظہور ہوگا اور وہ خدائی کا دعویٰ کرے گا۔ دجل (ن) دجلّا: فریب دینا، دجل الحق جق پر باطل کا پردہ ڈالنا، حق بیثی کرنا۔ اور مسیح: فعیل کا وزن ہے، سے الشیئی کے معنی ہیں: ہاتھ پھیرنا، عیسیٰ علائیل بھی میے ہیں اور دجال بھی، مگر حضرت عیسیٰ علائِلاً مسے جمعنی مات (ہاتھ پھیرنے والے) ہیں،آپ کے ہاتھ پھیرنے سے بیار چنگے ہوجاتے ہیں،اس لئے آپ کا پہلقب قرآن میں آیا ہے اور دجال سے جمعنی مسوح (ہاتھ پھیرا ہوا) ہے، اس کی ایک آئکھ پر پیدائش طور پر ہاتھ پھیرا ہوا ہوگا جس سے وہ آئکھ جو بٹ ہوگئ ہوگی اس لئے اس کالقب بھی سے ہے، پھر حضرت عیسیٰ علایلاً مسیح ہدایت ہیں اور دجال سے ضلالت!

تورات میں دونوں مسیحوں کی خبر دی گئی ھی مگر جب مسیح ہدایت یعنی حضرت عیسیٰ عَلاِیَلا) تشریف لائے تو یہود نے ان کومسے ضلالت سمجھا اور ان کے قتل کے دریے ہوئے ، اللہ تعالیٰ نے ان کے شرہے محفوظ رکھ کر حضرت عیسیٰ علایِّلا) کو آسان پراٹھا لیا ،مگر یہود کا خیال یہ ہے کہ انہوں نے مسح صلالت کو کیفر کر دار تک پہنچا دیا، اور وہ مسح ہدایت کا انتظار کررہے ہیں، چنانچہ آخر زمانہ میں جب مسیح ضلالت پیدا ہوگا تو یہود بڑھ کراس کی پیروی کریں گے اور اسی شتباہ کوختم کرنے لئے اللہ تعالیٰ مسیح ہدایت کوآسان ے اتاریں گے جومیح ضلالت کو قتل کریں گے، پس لوگوں کے سامنے یہ بات واضح ہوجائے گی کہ سے ہدایت کون ہے اور سے ضلالت كون؟

اسی طرح عیسائیوں کو بھی ایک اشتباہ ہے، نزول عیسیٰ عَلاِیّلاً کا مقصد اس کا ازالہ بھی ہے۔ یہ بات سب لوگ جانتے ہیں کہ حضرت عیسیٰ عَالِیّنا) خاتم النهبین ہیں آپ انبیائے بن اسرائیل کے خاتم ہیں اور ہمارے نبی مَطِّنْفَظَةً بھی خاتم النبیین ہیں اور آپ مَطِّنْفِظَةً سجى انبياء كے خاتم ہیں۔ پس عيسى عَلاِلله كے خاتم التبيين ميں الف لام عہدى ہے اور ہمارے نبى مَرَّالْتَكَافِيمَ كَ خاتم التبيين ميں الف لام استغراقی ہے مگر عیسائیوں کو بیفلط فہمی ہوئی ہے کہ آخرز مانہ میں جب عیسیٰ عَلاِیّلم نازل ہوکر دین محمدی کی پیروی کریں گے تب برملا ظاہر موجائے گا كہ خاتم التبيين كامل تقا اور مقيد كون؟ يهجى مزول عيسىٰ علايلام كا ايك مقصد ہے۔

اس کے بعد جاننا چاہئے کہ دجال کا معاملہ مخفی رکھا گیا ہے،حضرت نوح عَلاِئِلا کے زمانہ سے تمام انبیاء برابرخروج دجال کی خبر

دے آئے ہیں اور اپنی امتوں کواس کے سلین فتنہ سے ڈراتے رہے ہیں، یبال تک کہ نبی پاک مَثِلِفَظَيَّةَ کا دور آیا، آپ مَثِلِفَظَةَ نے گزشته انبیاء سے بھی واضح اور دوٹوک انداز میں اپنی امت کواس فتنہ سے ڈرایا ،گرآ پ مَٹِلَشِیَجَۃؓ کوبھی اس کے زمانہ کا پوراانداز ہنہیں تھا، جبیا کہ روایات سےمعلوم ہوتا ہے۔

<u> رجل و</u> آبیس کے معنی ہیں: حقیقت پر پردہ ڈالنا، پس جو بھی نظریہ باطل پرملمع چڑھانا ہے اور اس کوحق باور کراتا ہے وہ دجالی فتنہ: ہے، جیسے جھوٹی نبوتوں کے فتنے دجالی فتنے ہیں، حدیثوں میں ان پر لفظ دجال کا اطلاق آیا ہے، ایسے دجالی فتنے ہمیشہ ظہور پذیر ہوتے رہیں گے اور آخر میں دجال ا کبر کا فتندرونما ہوگا جس کا تذکرہ اس باب میں ہے۔

دونوں کوسیح کہا جاتا ہے: اور لفظ میچ ، وجال وعیسیٰ علائلا کے درمیان مشترک ہے البتہ لفظ میچ کو دجال کے ساتھ مقید کر کے سیح الدجال کہاجا تاہے اور حضرت عیسلی علایتا ہے لئے مطلق بولا جاتا ہے حضرت عیسلی علایتا ہم کوسیح کہنے کی مختلف وجو ہات ہیں: 🛈 اند ھے اور کوڑھی کوحفرت عیسیٰ عَلاِیّلاً مسح فرما دیتے تو وہ ٹھیک ہوجاتے تھے۔ ②حضرت مسح عَلاِیّلاً اپنی والدہ کے پیٹ کی تمام گندگیوں سے مسوح لینی پو نچیے ہوئے بیدا ہوئے تھے۔ 3 مسے بمعنی صدیق بھی آتاہے۔ 4 حضرت عیسیٰ علائِقا کے دونوں یاؤں کے تلوے مموح إور ہموار تھے ثم دارو بار یکنہیں تھے۔ ﴿ عیسیٰ عَلاِئلا زمین پر کثرت سے سیاحت فرمائیں گےاس وجہ سے ان کوسی کہا گیا۔ دجال كوسيح كمنح كالجمي مختلف وجوبات بين:

۔ ①اس کی ایک آئکھمسوح وہموار ہوگی۔ ② ممسوح الخیر ہونے کی وجہ ہے سے کہا گیا ہے کیونکہ خیر سے وہ محوم ہے۔ ③ کثرت مساحت کی بناء پرمیح کہلاتا ہے کہ وہ ادھرادھر بھا گا پھرے گا۔

اعتراض: انبیاء عینهای کویه بات معلوم تھی کہ دجال کا خروج آپ مَلِّنْ اَلْهِ عَلَیْ اَلْهِ عَلَیْ الله علیہ معلوم تھی کہ دجال کا خروج آپ مَلِنْ اللَّهِ عَلَیْ اللّٰهِ اللّٰهِ الله علیہ معلوم تھی کہ دجال کا خروج آپ مَلِنْ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰہِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰ **جواب ①:** یہاں انذار سے مرادنہیں کہاں وجہ سے ڈرایا کہوہ ان کے زمانے میں نکلے گا بلکہ انذار سے مرادیہ ہے کہ ایسا فتنہ ہوگا جواہم فتنہ ہے تا کہلوگوں کواوامر کی طرف زیادہ متوجہ کیا جاسکے چونکہ اہم حوادث کے بیان سے لوگوں کی توجہ الی اللہ ہوجاتی ہے۔ **جواب ② : م**مکن ہے کہ سابق انبیاء پر اس کا وفت خروج مخفی رکھا گیا ہوجیسا کہ خود آپ مَطَّنْطِيَّةً پر بھی ابتدائی مخفی رہا ہے کیونکہ آپ مِثَلِّ فَكُمُ إِن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْحَرِيجِهِ ظَاهِرَ ہے كه آپ مِثَلِفَكُمُ كَا يفرمان اس ونت موسكتا ہے كه خود آپ مِثَلِفَكُمُ اللَّهُ عَالَمَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْكُنْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلْمِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَي يرجمي اس كاخروج محفي تھا۔

جواب 3: ملاعلی قاری والیطی فرماتے ہیں کمکن ہے کہ ابہام اس وجہ سے واقع ہواہے کہ علامات بعض مرتبہ معلق بالشرط ہوا کرتی ہیں ممکن ہے شرط پائی جائے جومعلوم نہ ہوسکے اور اس کا وجود ہوجائے اس وجہ سے انبیاء کیہم السلام نے اپنی اپنی امتوں کو اپنے زمانہ میں ڈرایا۔ **جواب ): الله تعالیٰ کو ہرطرح قدرت ہے اور اس کے افعال معلل بالعلل والا سباب نہیں ہیں کیا بعید ہے کہ الله تعالیٰ اپن حکمت** کے تحت کب اس کع یعنی د جال کو پیدا فر ما دیں تو اس احمال کی بناء پر انبیاء کی جانب سے انذار پایا گیا۔

سیداد که بعض من رانی... الخ: یہاں ساع سے مراد عام ہے بلا واسطہ یا بالواسطہ تو اب معنی ہوں گے ظہور دجال کے وقت آپ مَالْفَيْكَةَ كه اتوال كو بالواسطه سننے والے موجود ہوں كے بعنی امت محمد سَالِفَيْكَةَ بهرحال اس وقت ہوگی۔اوسم كلامى: ميں

اوبرائے تولیع ہے نہ کہ برائے شک یعنی اورمنع الخلو کے لئے ہے ن کدائجمع کے لئے۔قالوا یا رسول الله فکیف قلوبنا يومئن فقال مثلها يعنى اليوم اوخير صحابه رضى الله عنهم في معلوم كيا كدوجال كآف كونت مارح قلوب كى كيا کیفیت ہوگی تو آپ مَالْفَظَیَّا فَا نے فر مایا ایسے ہی ہوں کے جیسے آج کل ہیں یا بہر ہوں گے اوبرائے شک ہے ملاعلی قاری واللّٰ فر ماتے ہیں کہ اوبرائے تنویع ہے افراد کے اعتبارے ہے یعنی بعض لوگوں کے قلوب آج کل کی طرح ہوں گے اور بعض کے قلوب بہتر ہوں گے۔ وفي البابعن عبدالله بن بسر را اخرجه ابوداؤد ابن ماجه وعبدالله مغفل اخرجه ابن حبان كمر في الموارد ص ١٧٥ وابي هرير لا الله اخرجه الشيخان هذا حديث حسن غريب اخرجه ابوداؤد

ولكن ساقول فيه قولا لمديقله نبى لقومه: يعنى مين تم كودجال كي بارك مين اليي بات بتلاؤل جوكى ني نابن تو م کونہیں بتائی ہے چونکہ د جال کا خروج اس امت کے زمانہ کے ساتھ مخصوص تھا اس وجہ سے د جال کی علامت دیگر انبیاء کونہیں بتلائی كئى تھى اورآپ مِرَّافَيْكَةً كو بتلا دى كئى تھى يعنى اس كے كانے ہونے كى خبرآپ مِرَّافِيْكَةً نے بتلائى كدوہ الوہيت كا دعوى كرے كا اور كانا ہوگا جبکہ اللہ تعالی کا نا ہے اور بیعلامت بھی الی علامت ہے جس کو ہرآ دمی دیکھ لے گا اور پہچانے گا۔

تعلمون ان لن يراى احدامنكم ربه حتى يموت وانه مكتوب بين عينيه كأفريقر ألامن كرلاعمله. اس کا حاصل یہ ہے کہ نبی کریم مِلِّ النظیمَ ﷺ نے دجال کے فتنہ سے ڈراتے ہوئے جوبھی ارشاد فرمایا کہ کوئی شخص بھی مرنے سے پہلے اللہ تعالیٰ کی زیارت نہ کرسکے گالیکن بید دجال اپنے اللہ تعالیٰ ہونے کا دعویٰ کرے گا اور اس کولوگ دیکھیں گےمعلوم ہوا کہ بیاللہ نہیں ہے۔لہٰذااس کا بیدعویٰ جھوٹا ہوگا۔

وانه مكتوب بين عينيه كافريقرألامن كرلاعمله: نيز فرماياكه اس كى دونول آئكمول كدرميان كافرلكها مواموگا جو خص اس کے ممل کونالین*د کرے گ*ا وہ اس کو پڑھ لے گا۔

بعض روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ کافر لکھا ہوا ہوگا بعض سے معلوم ہوتا ہےک، ف،ر، بطور حروف مبھی مکتوب ہوگا چنانچیمند احمد کی روایت جابر مناتین میں حروف ہجاء کی صراحت ہے اس طرح طبرانی میں اساء بنت عمیس راتینی کی روایت میں بھی حروف ہجاء کی صراحت ہے نیز مند احمد میں ابوبکرہ فالٹور کی روایت میں بھی ایے ہی ہے یقر ألا الاهی والكاتب- ای طرح معاذ فالٹو كی روایت مند بزار میں اور ابوامامہ نٹائن کی روایت ابن ماجہ میں یقو اُلا کل مومن کاتب وغیرہ کا تب کی تصرت کے ہے۔

اس سے مرادیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ ہرمومن کو بیا دراک عطافر مائیں گے کہ وہ دجال کے چہرہ پر لکھا ہوالفظ ( کافر) پڑھے گا اور بیہ بطورخرق عادت ہوگا کیونکہ وہ خرق عادت کے صدور کا زمانہ ہوگا اور کا فرکو بیعلامت نظر نہیں آئے گی خواہ اس وجہ سے کہ اللہ تعالیٰ اس کے معتقدین کی آنکھوں پریردہ ڈال دیں گے یا کفارپراس کا رعب اس قدر غالب ہوگا کہ وہ اس ہیب کی بناء پراس کی طرف نظر نہ كرسكيس ك\_حديث عمربن ثابت رسي اخرجه الشيخان

حتى يقول الحجر: يجيم علامات قيامت ميس سے بے چنانچمسلم ميں ابو ہريره راتي تي ساروايت ب:

قال النبي على الساعة حتى يقاتل المسلمون اليهود فيقتلهم المسلمون حتى اليهودمن

وراء الحجر والشجر فيقول الحجر او الشجريا مسلم يا عبدالله هذا اليهودي خلفي فتعال فاقتله الالغرقد فانه من شجر اليهود. حديث ابن عمر رضي الله عنهما. اخرجه مسلم

#### بَابُمَاجَاءَمِنُ أَيْنَ يَخُرُجُ الدَّجَّالُ؟

## باب ٩٧: دجال كهان سے نكلے كا

(٢١٦٣) النَّجَالُ يَغْرُجُ مِنَ آرُضٍ بِالْمَشْرِقِ يُقَالُ لَهَا خُرَاسَانُ يَتْبَعُهُ اَقُوَاْم كَأَنَّ وُجُوْهَهُمُ الْمَجَانُّ الْمُطْرَقَةُ. الْمُطْرَقَةُ.

۔ ترکنجیکٹہ: حضرت ابو بکر زالٹی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مِنْ اِلْنَظِیَّۃ نے ہمیں یہ بات بتائی ہے دجال مشرق کی سرز مین میں سے نکلے گااس جگہ کا نام خراسان ہوگا کچھلوگ اس کے ساتھ ہوں گے۔جن کے چبرے چپٹی ڈھالوں کی مانند ہوں گے۔

تشریعے: الکوکب الدری میں ہے کہ خروج دجال دومعنی میں مستعمل ہے، ایک: دجال کا ہم پرنکانا یعنی مسلمانوں کے مقابلہ میں آنا دوسرے: مطلق نکلنا یعنی اس کا ظہور ہونا۔ پہلے معنی کے اعتبار سے وہ سرز مین مشرق سے نکلے گا جس کوخراسان کہا جاتا ہے، جیسا کہ باب کی حدیث میں ہے اور دوسرے معنی کے اعتبار سے اس کا خروج شام اور عراق کے درمیان کی گھاٹی سے ہوگا، جیسا کہ باب 49 کی حدیث میں آرہا ہے اور خراسان: ایک خطہ ہے، جس میں نیشا پور، طوس، مرو، سرخ، بلخ، طالقان، فاریاب اور انبار وغیرہ شہر واقع بیں اور المنجد میں اس کا نقشہ ہے۔

قال الدجال: يه جمله متانفه ب حدثنا كى تاكيد مقصود ب يا حدثنا سے بدل ب على مذہب الشاطبى والله يك كونكه ان ك نزديك افعال ميں بھى بدل ومبدل منه كى تركيب ہوتى ہے يا تقدير عبارت اس طرح ہے حدثنا اشداء من جملتها قال الدجال.... الخ.

يتبعه: اى يلحقه و يطيعه ـ كأن وجوههم الهجأن المطرقة: المجأن

## دجال خراسان سے لکلے گا:

خروج دجال کےسلسلہ میں روایات میں چارجگہوں کا تذکرہ آتا ہے: (1) شام وعراق کے درمیان گھاٹی (2) اصبان کے مقام یہودیہ(3) سرزمین مشرق یعنی خراسان (4) حوز وکر مان۔ اور ان روایات میں تطبیق اس طرح دی گئی ہے کہ دجال کا خروج اولیں شام وعراق کی وسطی گھاٹی ہے ہوگا، مگر اس وقت اس کی شہرت نہ ہوگی اور اس کے اعوان و انصار یہودیہ گا ؤں میں اس کے منتظر ہوں گے، وہ وہاں جائے گا اور ان کوساتھ لے کرپہلا پڑا ؤ حوز و کر مان میں کرے گا، پھرمسلمان کے خلاف اس کا خروج خراسان سے ہوگا، اور یہودیہ میں جو یہودی اس کا انتظار کررہے ہوں گے وہ ترک نسل ہوں گے، ان کے چ<sub>ب</sub>رے چوڑے اور ناک چپٹی ہوگی ، اور پہلے (باب34) میں عربوں کی ترکوں سے جنگ کا ذکر آیا ہے،شایدوہ یہی جنگ ہو۔ واللہ اعلم

# بَابُمَاجَآءَ فِي عَلَامَاتِ خُرُوْجِ الدَّجَّالِ

# باب ۵۰: خروج دجال کی نشانیاں

(٢١٦٣) الْمَلْحَمَةُ الْعُظْمَى وَفَتْحُ الْقُسْطَنُطِيُنِيَّةِ وَخُرُوْ جُ اللَّجَّالِ فِي سَبْعَةِ اَشُهُرٍ.

تَرْجَجْهَا بَهُ: حضرت معاذ بن جبل مُناتِحْهُ نبي اکرم سَلِّنْظِيَّةً کا بيفر مان نقل کرتے ہيں زبر دست خونريزی قسطنطنيه کی فتح اور دجال کا خروج (بيد تینوں علامات) سات مہینوں کے اندر ظاہر ہوجا تمیں گی۔

(٢١٦٥) قَالَ فَتُحُ الْقُسُطَنُطِيْنِيَّةِ مَعَ قِيَامِ السَّاعَةِ.

تَرُجْجِبُنُهُ: حضرت انس بن ما لك مُنْ لِنَيْ بيان كرتے ہيں قسطنطنيه كي فتح قيامت قائم ہونے كے قريب ہوگی۔ تشريع: ال حديث مين بى كريم مِرا في الله عنه على تين علامتول كاذ كرفر مايا ب:

قسطنطنيه روم كاياية تخت تها اور مطنطين باوشاه كانام تهاجس نے يهشر بسايا تها۔ الملحمة العظمي: يعني فتنه وجنگ عظيم ابن الملك ولیشید فرماتے ہیں اس سے مرادوہ جنگ ہے جوشام روم کے مابین ہوئی ہے یا تا تاروشام کے درمیان جنگ مراد ہے جوہوچکی ہے اور روایت میں مدت کی تعین مقصور نہیں بلکہ مرادیہ ہے الملحمة العظمی کے بعد فتح قسطنطیہ ہے اور اس کے بعد خروج دجال جلد ہی ہوجائے گا یعنی ہرسابق لاحق کے لیے علامت ہے)۔

حافظ ابن حجر رکشین فرماتے ہیں کہ قسطنطیہ اوّلاً خلافت معاویہ ٹڑاٹئو کے دور میں ۵۲فتح ہوا حضرت ابو ایوب انصاری ٹڑاٹٹو کا انقال ای شہر کے محاصرہ میں ہوا پھر روم نے غلبہ یالیا پھر بیشہر مسلمانوں کے ہاتھ سے نکل گیا اور دوسری مرتبہ ترکی کے بادشاہ محمد فاتح ولیٹیائے نے اس کو فتح کیا اور اس کا نام استنول یا اسلام بول رکھا پیشہر فی الحال مسلمانوں کے قبضہ میں ہے آئندہ پیرمسلمانوں کے ہاتھ سے نکل جائے گا اور خروج دجال سے پہلے حضرت مہدی اس کو فتح کریں گے

**سند کا حال:** باب کی روایت ضعیف ہے اس کا ایک راوی ابو بکر بن ابی مریم عنسانی شامی ہے جس کی حدیثیں قابل اعتبار نہیں ہوتیں اورمنذری ولٹیلئے نے مخضرسنن ابی داؤد (۲: ۱۶۴۲) میں امام ترمذی ولٹیلئے کا قول :هذا حدیث غریب لانعرفه الامن هذا الوجیقل کیا ہے پس ہمار نے شخوں میں جوحسن ہے وہ سیجے نہیں اور ابو داؤ دمیں حضرت عبداللہ بن بسر مثانتی کی روایت ہے کہ نبی مُلِفَظَیَّا فَمِی فرمایا جنگ عظیم اور فتح قسطنطنیه چوسال میں ہوگا اور ساتویں سال میں دجال نکلے گا امام ابوداؤد نے اس حدیث کواضح کہاہے۔

### بَابُ مَاجَاءَ فِي فَتُنَةِ الدَّجَّال

### باب،۵: دُجال کے فتنے کا تذکرہ

(١٢٢٢) ذَكَرَرَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ النَّاجَّالِ ذَاتَ غَنَاةٍ.

تَوَجِّهَا بَهُ: حَفرت نواس بن سمعان کلا بی و الله علی بیان کرتے ہیں ایک دن نبی اکرم مِشَّ النَّیَا اُ نے دجال کا تذکرہ کرتے ہوئے دس چیزوں کو بیان کیا تو ہم نے میہ مجھا کہ وہ کھجوروں کے جھرمٹ میں ہے۔

رادی بیان کرتے ہیں ہم آپ میں اسے اٹھ کر چلے گئے پھر جب ہم (اگلے دن) نبی اکرم میں خدمت میں حاضر ہوئے تو آپ میں آپ میں آپ میں آپ میں آپ کو مسوں کرلیا آپ میں آپ کو میں کیا پریٹانی ہے؟ رادی بیان کرتے ہیں ہم نے عرض کی یارسول اللہ آپ نے کل دجال کا تذکرہ کیا تھا اس کی اُونے نئے کو بیان کیا تھا یہاں تک کہ ہم تو یہ سمجھے کہ وہ محجوروں کے جہنڈ میں ہوگا آپ میر آفٹ نظر آپ نے فرمایا دجال کی بجائے دوسری چیز کا تمہارے بارے میں زیادہ خوف ہے اگر وہ دجال نکا اور اس وقت تمہارے درمیان موجود ہواتو میں تمہارے درمیان موجود نہ ہواتو میں تمہارے لیے رکاوٹ ہوں گا اور اگر وہ اس وقت نکا جب میں تمہارے درمیان موجود نہ ہواتو ہی تمہارے کے بال میری جگہ اللہ تعالی نگہبان ہوگا دجال ایک جوان آ دی ہوگا اور اس کے بال میری جگھریا نے ہوں گا اور اس کی شکل عبدالعزی بن قطن (زمانہ جاہلیت کے خض) سے ملتی ہوگی تم میں سے جو خض اسے دیکھریا نے ہوں گا ابتدائی آبیات پڑھ لے۔

وہ شام اور عراق کے درمیان سے نکلے گا اور دائیں بائیں خرابی پیدا کرے گا اے اللہ کے بندوتم ثابت قدم رہنا۔

رادی کہتے ہیں ہم نے عرض کی یارسول اللہ عَلَیْ اَلَیْ مِن عَرِی کَتَا عرصہ رہے گا؟ آپ مِنْ اَلَیْ وَن عام دنوں کی طرح ہوگا ایک دن ایک ہفتہ کی طرح ہوگا اور باتی دن عام دنوں کی طرح ہوگا ایک دن ایک ہفتہ کی طرح ہوگا کیا اس میں ایک دن کی نماز پڑھنا ہول گانی ہول گیرادی ہیان کرتے ہیں ہم نے عرض کی یارسول اللہ عَلَیْ اَلَیْ عَلَیْ اَلٰ اِللہ عَلَیْ اَلْمَ الله عَلَیْ اَلْم وَلَا اللہ عَلَیْ اَلْم وَلَا آپ مِنْ اِللہ عَلَیْ اَلْم وَلَا آپ مِنْ اِللہ عَلَیْ اِللہ مِنْ اِللہ مِنْ اِللہ مِنْ اِللہ مِنْ اِللہ مِنْ اِللہ مِنْ اللہ مِنْ اللہ مِنْ اللہ مِنْ اللہ مِن اللہ مِن ایک دن کی نماز پڑھنا کا فی ہوگا آپ مِنْ اللہ مِنْ اللہ مِن اللہ مُن اللہ مِن اللہ مُن وجو ہوں اللہ ہوں جا ہوں آپ کی کھیوں کی طرح اس کے پیچھے آئیں گے پھر دہال ایک بھر پور من اللہ مُن وقو جب وہ وہال سے واپس آ کے گا تو وہ مُن الے مُن دوجہ سے بھرے ہوں کی طرح اس کے پیچھے آئیں گے پھر دہال ایک بھر پور خوال ایک بھر دہال ایک بھر دہال ایک بھر پور خوال ایک بھر پور من اللہ مُن اللہ م

جوال کھخص کو بلا کر تلوار کے ذریعے اس کے دوکلزے کر دے گا پھروہ اسے بلائے گا تو وہ زندہ ہو کر ہنتا ہوا اس کی طرف آئے گا۔

ای دوران حفرت عیسیٰ بن مریم عَیْبَالم زردرنگ کے دو کپڑے پہنے ہوئے جامع دمشق کے سفیدمشر تی مینار پراس عالم میں اتریں گے انہوں نے اپنے دونوں ہاتھ فرشتوں کے بازوؤں پررکھے ہوں گے جب وہ اپنا سرینچ کریں گے توان کے بالوں میں سے پانی کے قطرات ٹیکیں گے وہ اسے او پراٹھا کیں گے تو وہ (قطرات) یوں چکتے ہوئے محسوس ہوں گے جیسے موتی ہوتے ہیں۔

نبی اکرم مُطَّلِّ فَنَیْ فَرَماتے ہیں حضرت عیسیٰ علایلا کی خوشبوجس کا فرتک پہنچ گی وہ مرجائے گا اور ان کی خوشبو وہاں تک جائے گی جہاں تک نگاہ جاتی ہے۔

پھر حضرت عیسیٰ عَلاِئلاً دجال کو تلاش کریں گے اور کے دروازے کے پاس اس کو پاکراسے قبل کریں گے پھراللہ تعالیٰ کو جب تک منظور ہوگا وہ زمین پر قیام کریں گے پھر اللہ تعالیٰ ان کی طرف وجی بھیجے گا کہ میرے بندوں کو کوہ طور پر لے جاکر اکٹھا کرو کیونکہ میں ایک الی مخلوق کو اتار نے والا ہوں جس کا کوئی مقابلہ نہیں کرسکتا آپ مِنْ النَّائِیَّةِ نے فر ما یا اس وقت اللہ تعالیٰ یا جوج اور ماجوج کو بھیجے گا جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے اور وہ بلندی سے دوڑتے ہوئے آئیں گے۔

آ پ ﷺ فرماتے ہیں ان کا پہلا گروہ طبرستان کے سمندر کے پاس سے گزرے گا اور اس کے پورے یانی کو پی جائے گا اور جب دوسرا گروہ وہاں سے گزرے گا تو وہ بیسوچیں گے کہ کیا یہاں پریانی بھی ہوا کرتا تھا؟ پھروہ لوگ آ گے آئیں گے یہاں تک کہ بیت المقدس کے ایک پہاڑ کے پاس پہنچ جائیں گے اور بیکہیں گے ہم نے زمین میں بسنے والے تمام لوگوں کو آل کردیا ہے اور اب ہم آسان والول کو بھی قتل کردیں گے پھروہ اپنے تیرآسان کی طرف پھینکیں گے تو اللہ تعالی ان کے تیروں کو جب لوٹائے گاتو وہ خون آ لود ہوں گے حضرت عیسیٰ عَلاِیّلاً اور ان کے ساتھی محصور ہوں گے اس وقت ان کی یہ کیفیت ہوگی کہ ان کے نز دیک گائے کا ایک سرسو دیناروں کی طرح قیمتی ہوگا پھرحضرت عیسیٰ علایتا اوران کے ساتھی اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں دعا کریں گے تو اللہ تعالیٰ یا جوج اور ماجوج کی گردن میں ایک کیڑا پیدا کردے گا جس کی وجہ ہے وہ لوگ بیک ونت قتل ہوجا نیں گے حضرت عیسیٰ عَالِیَلاً اوران کے ساتھی (پہاڑ سے پنچے اتریں گےتو) ان لوگوں کی بد بواورخون کی وجہ ہے ایک بالشت جگہ بھی خالی نہیں یا نمیں گےتو اس وقت حضرت عیسیٰ علایتھ اور ان کے ساتھی اللہ تعالیٰ سے دعا مانگیں گے تو اللہ تعالیٰ بختی اونٹوں کی طرح کے پرندے جیجے گا جو انہیں اٹھا کر دیران جگہ پر پچینک دیں گے پھرمسلمان ان لوگوں کے تیروں کمانوں اورتر کشوں کوسات سال تک ایند بمن کےطور پر استعال کریں گے پھراللہ تعالی ایسی بارش نازل کرے گا جو ہر گھراور ہر خیمے تک پہنچے گی وہ تمام زمین کواس طرح صاف کردے گی جیسے شیشہ ہوتا ہے پھر زمین سے کہا جائے گا اپنے اندر سے پھل باہر نکال اور اپنی برکتیں واپس لے آؤ اس وقت ایک انار کئی لوگ کھالیں گے اور لوگ اس کے درخت کے سائے میں آ رام کریں گے دودھ میں اتنی برکت ہوجائے گی کہ ایک افٹنی کے دودھ سے ایک جماعت سیر ہوجائے گی گائے کے دودھ سے ایک قبیلہ سیر ہوجائے گا ایک بکری کے دودھ سے ایک کنبہ سیر ہوجائے گا وہ لوگ ای طرح زندگی بسر کرتے رہیں گے یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ ہوا کو بھیجے گا وہ ہراس شخص کی روح کو قبض کرے گی جو ایمان والا ہوگا اور صرف وہ لوگ باقی رہ جائیں گے جو راستے میں سرعام یوں صحبت کریں گے جیسے گدھے کرتے ہیں انہی لوگوں پر قیامت قائم ہوگی۔ اں باب میں جو حدیث ہے وہ اعلی درجہ کی صحیح ہے اور مسلم شریف (حدیث ۲۹۳۷) کی روایت ہے۔

تشرثيح: خفض فيه ورفع بتعديد الفاء يعني آب مُرافِظةً نه دجال كوحقير بهي بتلايا باين طور كه وه كانا هوگا اور الله تعالى كے مقابله ميں اہون ہوگا اور جلد ہی اس کی ہیبت ورعب ختم ہوجائے گالیکن ساتھ ہی اس کے فتنے کے بارے میں پیفر مایا کہ خوارق عادات اس سے امور کا صدور ہوگا جس ہے لوگوں کی نظر میں اس کا فتنہ عظیم ہوگا۔

بعض حضرات فرماتے ہیں اس جملہ کے معنی میہ ہیں کہ آپ مَلِّنْ ﷺ نے دجال کے کل حالات بیان فرمادیے جس کوار دومحاورہ میں كهاجاتا ہے آپ مُلِفَقَعَ فَ الى كى او فَحُ فَحَى سب مجمادى۔

نووی والین فرماتے ہیں بعض حضرات نے فرمایا اس کے معنی سے ہیں کہ آپ مِرَافِظِیَا نے دجال کے احوال کو بیان کرتے ہوئے ا بن آواز کو بہت فرمایا کہ اتنے کثیر احوال بیان کئے کہ آپ مُظَنْظَةً تھک گئے پھرتھوڑی دیر کے بعد آپ مُظَنْظَةً نے مزیداس کے احوال بلندآ واز ہے بیان فرمائے تا کہ لوگوں کو اچھی ارح اس کے بارے میں معلومات حاصل ہوجائیں۔

حتى ظنناكا في طأئفة النخل:اس مراديه كراس كخوفناك حالات س كرمم كوايبا دُرمعلوم مونے لگا كويا وه قريب میں تھجوروں کے جھرمٹ میں چھیا ہواہے چونکہ جب کوئی خوف ناک شئ قریب ہوتی ہے تواس سے بظاہر ڈرمعلوم ہوا کرتا ہے۔

اس پر علامہ توریشی رایشیانے بیاعتراض کیا ہے کہ متواتر احادیث سے بیہ بات ثابت ہے کہ دجال آخری زمانے میں امام مہدی عَالِیّلا ا کے بعد آئے گااور حضرت عیسیٰ عَلاِئِلہ اسے قُل کریں گے تو پھر آپ مُطِّنْظُةً نے اپنی زندگی میں خروج دجال کااحمال کیسے ذکر فر ما یا؟ تین جواب دیئے ہیں؟

وجال کے فتنہ سے اس انداز سے ڈرانے کا مقصد صرف بیہ ہے کہ مسلمان اللہ تعالیٰ کی طرف رجوع کریں تا کہ وہ اس کے شرسے

بعض کہتے ہیں کہ ابتداء میں آپ کوخروج دجال کا وقت معلوم نہیں تھا اس لیے آپ مَطِّنْظُیَّۃ نے اس طرح کا کلام فر مایا پھر بعد میں آپ کواس کا وقت بتایا گیا۔

ثهر رحنا الميه... الح: يعنى جب بم شام ك وقت آپ مَلِّفْظَةً ك پاس كُتُو آپ مَلِّفْظَةً نه دجال كاخوف هارے اندر محسوس کیا توآپ مِطَّفْظَةَ نے فرمایا اگر بالفرض والتقدیروہ اگرآ جائے تو میں خوداس کا مقابلہ تمہاری طرف سے کروں گا اور اگر بعد میں آئے گاتو ہرمسلمان ومؤمن خوداس کامقابلہ کرے گا اور الله تعالی ہرمومن ہامددگار ہے اور صافظ ہے کہ اس کے شرکو وہ دفع فر مائے گا۔

فهن دالامنكم فليقراء فواتح سورة اصحاب كهف: علامه طبي الشيار فرمات بين اواكل سوره كهف كاير هنا دجال ك فتنه سے امان ہے کہ اس سورت میں دقیانوس ظالم بادشاہ کے فتنہ سے اصحاب کہف کی حفاظت کا بیان ہے )۔

**سوال:** اس ردایت سےمعلوموتا ہے کہ دجال کی مدت قیام فی الدنیا چالیس بوم ہے جبکہ اساء بنت پر بد بن السکن کی ردایت میں مدت قیام چالیس سال فر مائی گئی ہے کما فی شرح السنة بظاہر دونوں روایتوں میں تعارض ہے۔

**جواب ①: م**مكن ہے میں مقدار كا اختلاف باعتبار كيفيت وكميت ہو كما يشير اليہ بقولہ السينة كالشھو مراديہ ہے كہ وہ چاليس سال ا یام کی طرح جلد ہی گذر جائیں گے ای طرح ایک سال کے برابر ہوگا تو زیادہ ہولناک ہونے کے اعتبار سے وہ چالیس سال کے برابر مدت معلوم ہوگی۔ **جواب** ②: بعض حضرات فرماتے ہیں کہ بعض لوگوں کو وہ مدت صرف چالیس یوم کے برابرمعلوم ہوگی اور بعض لوگوں کو چالیس سال

جواب 3: بعض حضرات نے فرمایا کہ اس سے مرادیہ ہے کہ پہلے تین دن اس مدت کے طویل ہوں گے اور باقی ایام علی حسب العادة ہوں گے تو اسطرح بیدمت جو چالیس یوم کی ہے چالیس سال کے برابر ہوجائے گی وفیہ تامل۔

**جواب ﴿:** بعض علاء نے فر مایا کہ مسلم کی روایت جس میں ایا نم کا ذکر ہروہ ران<sup>ح</sup> ہے بغوی کی روایت پر۔

ولكن اقدار واله: لینی جب ایك دن ایك سال كے برابراور ایك ماہ ایك ہفتے كے برابر ہوگا تو نمازوں كواپنے اوقات میں كس طرح اداكيا جائے گانماز كے بارے ميں صحابہ ولائت كاسوال ان حضرات كے كمال توجه الى الصلو ة پر دلالت كرتا ہے۔ فيقطعه جزلتين: ال تخفل كروكردك كاجزلة بفتح الجيم وكسرها بمعنى لكرار

یہاں روایت میں اختصار ہے بخاری شریف میں ہے کہ دجال مدینہ کے قریب کٹی کھائی وغیرہ میں قیام کرے گا چونکہ مدینہ میں داخل ہونا اس کے لیے ناممکن ہوگا ایک ایسا شخص جولوگوں میں سے بہتر ہوگا اس کے پاس آئے گا اور اس کی تکذیب کرے گا کہے گا اشھدانك الدجال تووى ہے جس كے بارے ميں صور مُؤْسِيَةً نے خبر دى ہے پھر دجال لوگوں سے كہے گا اے لوگوا كرميں اس كو قتل کردوں اور پھر زندہ کردوں تو پھر بھی تم کومیرے الہ ہونے میں شک رہے گا کہیں نہیں چنانچہ وہ اس کوقل کردے گا پھر زندہ کرے گاوہ زندہ ہوکر کہے اب مجھ کومزید بصیرت حاصل ہوگئ کہ تو واقعی دجال ہے پھر دجال اس کوقل کرنا چاہے گا مگرنہیں قبل کر سکے گا۔

حافظ رکٹینے فرماتے ہیں ایک روایت میں ہے کہوہ زندہ شخص لوگوں میں اعلان کردے گااب بید دجال کسی کوقل نہیں کر سکے گا پھر دجال اس سے کہے گا اب بھی تو میرے اوپر پرایمان نہیں لا تا ہے وہ شخص کہے گا اب تو مجھ کو تیرے دجال ہونے کا اور بھی یقین ہوگیا ہے پھروہ محض لوگوں میں اعلان کرے گا:

يايهاالناس هذالمسيح المجال الكذاب من اطاعه فهو في النار ومن عصالافهو في الجنة.

"اےلوگو! میسے دجال ہے جس نے اس کی اطاعت کی وہ جہنم میں داخل ہوگا اور جس نے اس کی نافرمانی کی وہ جنت میں داخل ہوگا۔" بعض روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ دجال اس شخص کو متعدد بار ذبح کرنے کی کوشش کرے گا مگر اس کوقدرت نہ ہوگی۔

فائك: نِي مَلِّنْ ﷺ نے فرمایا اور عیسی علاِیّا ہم کے سانس کی بونہیں یائے گا کو کی شخص مگر وہ مرجائے گا اور آپ مِلِّلْفَیْکَیَمَ کے سانس کی بو آپ کی نگاہ کے منتبی تک پہنچے گی آپ کے سانس کی بیخصوصیت اس موقع پر ہوگی اور بیجیب بات ہے بھی آپ کی چھونک سے مردے زندہ ہوجاتے تھے اور آج آپ کے سانس سے دجال پھل جائے گا۔

نزول عیسیٰ علاِیّلاً کہاں ہوگا؟ حدیث باب سے معلوم ہوتا ہے کہ نزول عیسیٰ علاِیّلاً دمشق میں ہوگا جب کہ ایک دوسری روایت میں بیت المقدس ایک میں اردن اور ایک روایت میں معسکر المسلمین یعنی مسلمانوں کی چھاؤنی اور اجتماع گاہ میں اترنے کا ذکر ہے۔ ال بارے میں دونقط نظر ہیں:

(۱) علامه سیوطی ولیشین نے مصباح الز جاجہ میں اور مولانا رشید احد گنگوہی ولیٹیئے نے الکواکب الدری میں ان روایات میں یوں تطبیق دی ہے کہ سنن ابن ماجد کی روایت رائج ہے جس میں بیت المقدس میں اترنے کا ذکر ہے اور اس روایت کو باقی روایات کے ساتھ

تعارض بھی نہیں کیونکہ بیت المقدس میں امام سیوطی رایٹھیا کی نظر میں دمشق کی مشرقی جانب میں واقع ہے اور بیت المقدس مسلمانوں کا مرکز بھی ہےاور بیت المقدس اس وقت اگر چیفلسطین کا حصہ ہے اردن کانہیں لیکن پیساراعلا قداردن ہی کا ہے ہاں بیت المقدس میں اس وقت اگر چیکوئی مینارنہیں ہوسکتا ہے کہزول عیسیٰ سے پہلے وہاں بنادیا جائے؟

حدیث میں ہے جو بشرقی دمشق منقول ہے اس سے کیا مراد ہے؟ امام سیوطی والٹھیائے اس کی تاویل میرک ہے کہ اس سے بیت المقدس مراد ہے کہ وہ دمشق کی مشرقی جانب میں واقع ہے اور مولانا رشید احمد گنگوہی رایشیائے کے نز دیک شرقی سے بیت المقدس کی شرقی جانب مراد ہے۔ کہ دہاں حضرت عیسیٰ عَلاِیّلاً کا نزول ہوگا گو یا اس لفظ نے بتادیا کہ ان کا نزول بیت المقدس کی کسی اور جانب نہیں ہوگا بلکہ مشرقی جہت میں ہی ہوگا شیخ کی تاویل کا تقاضا یہ ہے کہ بیت المقدس دمشق کی مغربی جانب میں ہواور امام سیوطی ولیٹھیا کی تاویل کے مطابق اس کے برعکس ہولیتی دمشق کی مشرقی جانب میں ہوشیخ کی تاویل میں تھوڑ اسا تکلف ضرور ہے کہ لفظ شرقی سے بیت المقدس کی شرقی جانب مراد ہے اور لفظ دمشق لفظ شرقی سے بدل یا اس کا عطف بیان ہے کیونکہ حدیث کے ظاہری الفاظ سے یہ چیز ثابت نہیں ہوتی کیکن دنیا کے نقشے کو دیکھا جائے تو محل وقوع کے اعتبار سے شیخ کی تاویل درست معلوم ہوتی ہے کیونکہ بیت المقدس دمشق کی مشرقی جانب میں نہیں ہے بلکہ جنوب غربی کی جانب واقع ہے اور دمشق بیت المقدس کی شال مشرقی جانب میں واقع ہے۔ واللہ اعلم (۲) اکثر حضرات نے اس مشہور روایت کوراخ قرار دیا ہے کہ جس میں حضرت عیسیٰ عَلاِیّلاً کا دمشق کی مشرقی جانب سے سفید مینار ك ياس اترنے كا ذكر ہے اور يد بينار آج بھى موجود ہے۔

ان علاقوں میں نمازروزے کا حکم جہال دن رات معمول کے مطابق نہوں:

دنیا کے وہ علاقے جہال دن رات معمول کے مطابق نہ ہوں بلکہ دن طویل ہوجیسا کہ حدیث دجال میں ہے یا رات کمی ہویا عشاء کا وقت داخل نہ ہوتا ہویا اتنامخضر وقت ہو کہ اس میں نماز کی ادائیگی نہ ہوسکتی ہوا لیلی جگہ کے بارے میں حکم یہ ہے کہ وہاں پر قریب کے اس علاقے کے شب وروز کا اعتبار کیا جائے جہاں دن رات معمول کے مطابق چوہیں گھنٹے کے ہوں لہذا صبح صادق کے بعد جب اتناوقت گزرجائے جوعام دنوں میں ظہراورعصر کے درمیان ہوتا ہے تو اس وقت عصر کی نماز پڑھی جائے \_غرض ہے کہ پانچوں نمازیں ای اندازے اور حساب سے پڑھی جائیں گی اگر چہدن کتنا ہی بڑا ہو؟

یمی حکم روزے کا ہے کہ وہ علاقے جہاں دن طویل ہورات بالکل نہ ہو یا طویل رات ہودن نہ ہوا پیے لوگ بھی قریبی جگہ کے ایام کا حساب کر کے رمضان کے روزے رکھیں کسی وجہ سے روزے نہ رکھ سکیں تو قضا کرنا ضروری ہوگا اور اگر چوہیں گھنٹے میں رات تو آ ئے کیکن بہت چھوٹی ہوتو اس کی دوصورتیں ہیں اگر اس طویل دن میں روز ہ رکھنے کی طاقت اور ہمت ہوتو روز ہ رکھ لیا جائے کیکن اگر ہمت نہ ہواں وجہ سے کہ رات میں اتناونت بھی نہ ملتا ہو کہ وہ کھانی سکیں یا چوہیں گھنٹے میں ایک دفعہ کھانا کافی نہ ہوتو پھرایسے لوگ بھی اس قریبی علاقے کے اعتبار سے دن اور رات کے اوقات مقرر کر سکتے ہیں جہاں شب وروز معمول کے مطابق چوہیں گھنٹے کے ہوں۔ لعنات: استد بر 8: کس کے پاس اس کے پیچھے سے آنا۔السارحة: مولین، سرحت الماشیة: مولین کا چراگاه میں چرنا-الندوة: (بمسراذال وضمها) چوٹی، بلندی، جمع ذری کہا جاتا ہے: هو فی ذروة النسب: وه اعلی نسب کا ہے- امدی: (اسم تفضيل زياده لمبا-الخاصرة: پبلو بمرين كى جڑے پسليوں كے نيج تك كا درمياني حصه ،كوكه، جمع خواصر-ادر: (اسم تفضيل )زياده

دودھ والی، حد الدار: دودھ کا کثرت ہے ہونا۔ یعسوب: شہد کی تھیوں کی رانی مرادشہد کی تھیاں۔ جزلة: کلڑا، اجزلة: کا ٹنا، دو نكرے كرنا۔ شرقى: مشرقى جانب مابعدى طرف مضاف م - هرودة: زردرنگ سے رنگا ہوا كپڑا، هر دالشوب: كپڑے كوورس ميں رنگنا۔تحلا: وْهلكنايْنِچ اترنا۔ الجمهان: موتى اور چاندى كا وْهلا ہوا،موتى واحد: جمانة ـ طبرية : ايك شهر ہے جس كى طرف نسبت طرانی ہے اس سے لگی ہوئی جوجیل ہے وہ بحیرہ طبریہ ہے النشاب: تیرمفرنشابة -البخت: خراسانی اُونیف -المهبل: گہرا کھڈ۔ الجعبة: تیروں کا تھیلاتر کش جمع جعاب لایکن بغل مضارع منفی مجہول کن الشئی یکن کنا چھپانا نظروں سے بچانا الوبراون المدرمين كا دُهيلا قحف: ( بكسر القاف) كهو پڙي كا ايك حصه مراد چھلكا الرسل ( بكسر الراء) دودھ الفئام جماعت كُروه القحة ( بفتح اللام ) بهت دوده دين والى اؤنى الفخن والفخن قبيله كى ايك ثاخ التهارج: التناكح والتساف (ليان العرب)اورزمخشری نے اس کا ترجمہ یتساورون کیا ہے تساور الرجلان کے معنی ہیں ایک دوسرے پر تملہ کرنا خود کو اونچا کرنا اويراٹھانا۔

## بَابُمَاجَاءَفِي صِفَةِالدَّجَّال

# باب ۵۲: دجال کی نشانی

(٢١٦٧) أَنَّهُ سُئِلَ عَنِ النَّجَّالِ فَقَالَ اللَّا إِنَّ رَبَّكُمْ لَيْسَ بِأَعْوَرَ الْاوَانَّهُ أَعْوَدُ عَيْنُهُ الْيُهْلِي كَأَنَّهَا عِنَبَةٌ طَافِيَةٌ.

تَرْجِهِمْنَهِ: حفزت ابن عمر ثناتُهُمُ نبی اکرم مُلِّلْفِیکَا آپ سے بیا بات نقل کرتے ہیں آپ سے دجال کے بارے میں دریافت کیا گیا تو آپ نے ارشاد فرمایا یا در کھنا تمہارا پروردگار کا نانہیں ہےاور دجال کا ناہوگا اس کی دائیں آئکھ یوں ہو گی جیسے پھولا ہواانگور ہوتا ہے۔ تشريح: (١) طافئة ١- از طفئت النار طفئا آ ك كا بجهزا ور طفئت العين آئه كا روثى جاتى رمنا: دجال كي آنكهين

(٢) د جال كى آئھوں كے بارے ميں روايات مختلف اور متعارض ہيں حضرت عبدالله بن عمر وَاللهٰ كى حديث باب ہے معلوم ہوتا ہے که دجال کی دائیں آئھ کانی ہوگی جب کہ حضرت حذیفہ ٹاٹٹو کی روایت میں ہے کہ اس کی بائیں آئھ کانی ہوگی اور حضرت عبداللد بن مغفل کی روایت میں ہے کہ اس کی بائیں آ نکھنے ہوگی۔

قاضی عیاض وغیرہ نے ان روایات میں یول نظیق دی کہاس کی دونوں آئکھیں عیب دار ہوں گی دائیں آئکھ بالکل سیاف اور سنخ ہوگی اور بائیس آ نکھ عیب داراو پراٹھی ہوئی اور کانی ہوگی اور بعض حضرات فرماتے ہیں کہ اس کی ایک آ نکھ جومعیوب ہوگی وہ مجھی دائیں جانب اور بھی بائیں جانب دکھائی دے گی گویا بیاس کے دجال ہونے کی ایک مزید دلیل ہوگی۔

حافظ ابن حجر رایشید فرماتے ہیں کہ اس کی بائیں آئکھنے ہوگی اور دائیں آئکھاد پراٹھی ہوئی نمایاں اور کانی ہوگی جس ہے وہ دیکھ سكے گا۔ (فتح الباري كتاب الفتن باب ذكر الدجال ١٢١/١٣)

حاصل سیہ سے کہ دجال کی دائنیں آئکھ ہوگی مگراس میں روشی نہیں ہوگی ادروہ انگور کے دانے کی طرح اُنھری ہوئی ہوگی۔

وفي الباب عن سعى رضي اخرجه احمل وحذيفة رضي اخرجه الشيخان وابي هريرة رضي اخرجه الشيخان واسما رهي بنت يزيد اخرجه البغوى وتقدم لفظه وجابر ره اخرجه البغوى وابى بكرة رهي اخرجه الترمذي في بأبذكر ابن صيادوانس الله اخرجه الترمذي بعد بأبين وعائشه الها اخرجه احدوابن عباس رضى الله عنهما اخرجه احدوابن خزيمة وابن ابى شيبه الفلتان بن عاصم الله (اخرجهابن ابى شيبه والبزار والطبراني هذا حديث اخرجه الشيخان)

## بَابُمَاجَآءَفِي أَنَّ الدَّجَّالَ لَايَدُخُلُ الْمَدِيْنَةَ

# باب ۵۳: دُجال مدینه منوره میں داخل نہیں ہوگا

(٢١٦٨) قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَأْتِي النَّجَّالُ الْمَدِينَةَ فَيَجِدُ الْمَلَائِكَةَ يَحُرُسُونَهَا فَلَا يَدُخُلُهَا الطَّاعُونَ وَلَا الدَّجَّالُ إِنْ شَاءَاللهُ.

تَرْجَجْ بَيْنَ: حضرت انس تُنْ ثُنْءَ بيان كرتے ہيں نبي اكرم مَلِانْتَكَا أَنْ خَرايا دجال مدينه منوره كي طرف آئے گا وه فرشتوں كو پائے گا كه وه اس (مدینه منوره) کی حفاظت کررہے ہیں اگر اللہ نے چاہا تو د جال اور طاعون (تمھی بھی) یہاں (مدینه منوره) میں داخل نہیں ہو سکیں گے۔

(٢١٦٩) ٱلِايْمَانُ يَمَانٍ وَّالْكُفُرُ مِنْ قِبَلِ الْمَشْرِقِ وَالشَّكِيْنَةُ لِآهُلِ الْغَنَمِ وَالْفَخُرُ وَالرِّيَا ُ فِي الْفَكَّادِيْنَ آهُل الْخَيْلِوَاهْلِالْوَبَرِيَأْتِي الْمَسِيْحُ إِذَا جَاءَدُبُرَ أُحُدِرِ صَرَفَتِ الْمَلَائِكَةُ وَجُهَهُ قِبَلَ الشَّامِ وَهُنَالِكَ يَهْلَكُ.

ترجینی: حضرت ابو ہریرہ والنيء بیان كرتے ہیں نبى اكرم مَلِّنْ اَلَى مَلِ اللهِ عَلَى اللهِ مَلِيْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ مَلِيْ اللهِ عَلَى اللهِ عَل چرانے والوں میں سکنیت یائی جاتی ہے جب کہ گھوڑے یا لنے والوں میں تکبرغرور اور کرختگی یائی جاتی ہے دجال جب احد پہاڑ کے یاس آئے گا تو فرشتے اس کارخ موڑ کرشام کی طرف کردیں گے اور وہیں وہ ہلا کت کا شکار موجائے گا۔

تشرِیج: ان احادیث سے معلوم ہوا کہ دجال جب مدینہ میں داخل ہونے کی کوشش کرے گا تو پہرے دار فرشتے اسے مدینہ میں واخل ہونے سے روک دیں گے اور فرشتے اس کا رخ شام کی طرف چھیردیں گے یہ بات دجال کوجھوٹا ثابت کرنے کے لیے ایک بڑی دلیل بنے گی اور اس کے عجز ونقصان کی علامت ہوگی کہ وہ اپنی آئی زبر دست طاقت وقدرت کے دعوے کے باوجو داس مقدس شہر میں داخل ہونے پر قادر نہیں ہوسکے گا جب د جال مدینہ میں داخل نہیں ہوسکے گا تو مکہ مکر مدمیں بدر جداولی داخل نہیں ہویائے گا۔

الایمان یمان: یمان منسوب الی الیمن اس کی اصل یمنی ہے آخر سے یاء کوحذف کر کے الفاظ کی زیادتی اس کے عوض میں کر دی گئی ہے اس روایت میں اہل یمن کے ایمان کی تعریف کی گئی ہے کہ ایمان اصل تو یمن کا ہے بخاری ومسلم میں ایک روایت کے الفاظ ب فرمايا: اتأكم اهل اليبن همر ارق افتدة والين قلوبا الإيمان يمان والحكمة يمينة. ال طرح ايك اور روایت بخاری میں ہے اشار رسول الله مِرَانْ اللهِ عَلَيْنَا اللهِ مِرانِينَ مِن فقال الا ایمان یمان۔

علامہ نووی رایٹھایئے نے شرح مسلم میں فرمایا کہ اصل ایمان کی نسبت اہل یمن کی طرف فرمائی گئی جبکہ اصل مبداء ایمان مکہ ادر مدینہ

ہےاس کیے اہل علم نے روایت کے ظاہری معنی میں متعدد تا ویلات کی ہیں )۔

(۱) اکثر اہل علم نے فرمایا اہل یمن سے مراد حضرات انصار ہیں کیونکہ وہ اصل یمن کے رہنے والے ہیں انہوں نے خود ایمان کو اختیار کیا اور اہل ایمان کی مدوفر مائی ہے۔

(۲) شراح فرماتے ہیں کہ اگر روایت کے ظاہری معنی مراد لیں تب بھی کوئی اعتراض نہیں یعنی اس سے مراد اہل یمن ہی ہیں اور ان کے کمال ایمان سے مشرف ہوئے اور آپ مَطْفَقَعَةً نے ارشادر فرمایا ہے چناچہ جو حضرات آپ کی حیات میں یمن سے حاضر ہوکرایمان سے مشرف ہوئے اورآپ کے بعدایمان لائے اولیس قرنی ریشیل ابوسلم خولانی ریشیل وغیرہ وہ ایمان کے اعتبارے نہایت کامل ہوئے ہیں اس بیان سے اہل مکہ واہل مدینہ کے ایمان کے کمال کی نفی لازم نہیں آتی ہے کیونکہ آپ مَرَّافِظَيَّةً كايدارشادحمر يردالنبيس ع: معان النبي على قال الايميان في اهل الحجاز.

الكفو من قبل المشرق بشيخين كي روايت ميں راس الكفر قبل المشرق ہے مراديہ ہے كه مدينہ سے مشرق كي جانب كفر شدید ہوگا اور اس سے مراد ملک فارس کے لوگ ہیں جن کے بادشاہ نے آپ مَانِّنَ کَمَ الله اللہ کو چاک کردیا تھا نیز دجال کا خروج بھی مدینہ سے مشرق کی جانب ہوگا جو کل اکفرا لکفار ہے۔

والسكينة لاهل الغنه: سكينه ك معن طمانيت وسكون اور وقار وتواضع كے بين مراديه ب كه بكرى والوں ميں تواضع ہوتى ہے جو برکت کا باعث ہے۔

كما قال النبي على الله المنافي المنافي المنافي المنافية المنافية المنافية المنافية المنافية المنافية المنافية المنافية المنافع المنافية ال ہے مراداہل یمن ہیں کیونکہ ان کے زیادہ تر مویثی بکریاں ہوتی ہیں۔

والفخر والرياء في الفدادين: بفتح الفاء وتشديد الدالجع فداد بتشديد الدال ماخوذ من الفديد: جس کے معنی صوت شدید مراد وہ لوگ ہیں جواپنے موشیوں (اہل بقروخیل ) کے ) پیچھے آ واز بلند کرتے رہتے ہیں اس کا مطلب پیہے کہ فخروریاءاونٹ والوں اور بڑے جانوروں رکھنے والوں میں عمو ماہو تی ہے اہل الخیل اہل الوبر: بالجرفدادین سے بدل یا بیان ہے۔ اهل الموبو: اى اہل الشعر اس سے بھی اہل اہل وخیل مراد ہیں کیونکہ وہ لوگ بالوں کے بنائے ہوئے خیموں میں رہتے ہیں اور دوسروں پر فخر کرتے ہیں۔

# بَابُمَاجَآءَفِي قَتُلِ عِيْسَى بُنِمَزْيَمَ الدَّجَّالَ

باب ۵۴: حضرت عيسلى عَلايسًا كا دجال كوتل كرنا

(٢١٧٠) يَقُتُلُ ابْنُ مَرْيَمَ اللَّجَّالَ بِبَابِلُدٍّ.

تَزْجْجَهُ آبا: حضرت مجمع بن جارجه انصاري والله يان كرت بين مين نے نبي اكرم سَرِ النَّحْجَةُ كويد فرمات ہوئے سنا ب حضرت ابن مريم عليال وجال کو باب لد کے پاس قتل کردیں گے۔ تَوَجِّجَهُنَّهُ: حفرت انس بُنْ تُنْفِذ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَلِّفَظَةً نے فرمایا ہر نبی نے اپنی امت کوجھوٹے کانے سے ڈرایا ہے یا در کھنا وہ کانا ہوگا تمہارا پروردگار کانانہیں ہے اس ( دجال ) کی دونوں آئھوں کے درمیان کافر لکھا ہوا ہوگا۔ ( دجال کی پیشانی پرک ،ف،ر،لکھا ہوگا )۔

### بَابُمَاجَاءَفِى ذِكْرِابُنِ صَيَّادٍ

### باب ۵۵:۱بن صیاد کے بارے میں

(٢١٢٦) قَالَ صَحْبَنِي اَبُنُ صَيَّادٍ إِمَّا صُجَّاجًا وَإِمَّا مُعْتَبِرِ يُنَ فَانْطَلَقَ النَّاسُ وَيُهِ فَلَمَّا نَزَ لُثُ قُلْتُ لَهُ ضَعُ مَتَاعَكَ حَيْثُ تِلْكَ الْشَجْرَةِ قَالَ فَايُصَرَ غَنَمًا فَأَكُ لَهُ مِمَّا يَقُولُ النَّاسُ فِيْهِ فَلَمَّا نَزَ لُثُ قُلْتُ لَهُ ضَعُ مَتَاعَكَ حَيْثُ تِلْكَ الشَّجْرَةِ قَالَ فَأَيْصَرَ غَنَمًا فَأَخَلَ الْقِلَ فَا لُطَّتَعَلَّبَ ثُمَّ اَتَانِي بِلَيْنٍ فَقَالَ لِيُ يَا اَبْسِعِيْدٍ عَنَيْهِ اللَّهُ وَالْمَالِكَ فَالْمَلْقَ فَالْسَتَحْلَبَ ثُمَّ اَتَانِي بِلَيْنِ فَقَالَ لِي يَا الْمَا الْمَيْوَمُ مَا وَقُلُ وَإِنِّي النَّاسُ فِيْهِ فَقُلْتُ لَهُ هَلَا الْيَوْمُ يَوْمُ صَاوِقً وَإِنِّي النَّهُ وَالْمَالُونَ فَقُلْتُ لَهُ هَلَا الْيَوْمُ يَوْمُ صَاوِقً وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ فَقَالَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ النَّاسُ فِيْهِ فَقُلْتُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ النَّاسُ فِيْهِ فَقُلْتُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ النَّاسُ فِي وَفُولُ النَّا الْيَوْمُ لَكُمُ النَّاسُ فِي وَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمُ النَّاسُ فِي وَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمُ النَّاسُ فِي وَلَى اللَّا عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَاللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ

ترجیخ کہا: حضرت ابوسعید خدری ہنا تئے بیان کرتے ہیں ایک مرتبہ نج یا شاید عمرے کے سفر میں ابن صائد بھی میرے ساتھ تھا لوگ آگے بڑھ گئے ہیں اوروہ پیچے رہ گئے جب میں اس کے ساتھ تنہارہ گیا تو میرا دل خوف کی وجہ سے تیزی سے دھڑ کئے لگا اور جھے اس سے وحشت محسوں ہونے لگی کیونکہ لوگ اس کے بارے میں ( دجال ہونے کا ) کہا کرتے تھے جب میں نے پڑاؤ کیا تو میں نے اس سے کہاتم اپناسامان اس درخت کے پاس رکھ دو حضرت ابوسعید خدری ہنا تئے بیان کرتے ہیں اس نے پیالہ لیا اور دودھ دو ہے کے لیے چاکہ کہا گیا چھر وہ میرے پاس دودھ لے کرآیا اور بولا ابوسعید آپ اسے پی لیجئے تو مجھے اس کے ہاتھ سے لی ہوئی کوئی چیز لینا نا پہند ہوا کیونکہ لوگ اس کے بارے میں طرح طرح کی باتیں کیا کرتے تھے میں نے اس سے کہا آئ گری کچھزیا دہ ہے اور میں اس موسم میں دودھ بینا پہند نہیں کرتا وہ پولا ابوسعید لوگ میرے بارے میں جو باتیں کرتے ہیں اس وجہ سے میں نے پختہ ادادہ کیا ہے ایک رئی میں دودھ بینا پہند نہیں کرتا وہ پولا ابوسعید لوگ میرے بارے میں جو باتیں کرتے ہیں اس وجہ سے میں نے پختہ ادادہ کیا ہے ایک رئی

لوگوں سے پوشیدہ نہیں رہ سکتا کیونکہ آپ لوگ نبی اکرم مُطِّلْقِينَا تَمَّا کی احادیث کو دیگر لوگوں کے مقابلے میں زیادہ بہتر جانتے ہیں اے انصارے گروہ کیا نبی اکرم مَطِّلْظَیَّةً نے بیارشادنہیں فرمایا تھاوہ ( دجال ) کا فرہوگا جبکہ میں مسلمان ہوں کیا نبی اکرم مَطِّلْظِیَّةً نے بیارشاد نہیں فرمایا تھاوہ بانجھ ہوگا اور اس کی اولا دنہیں ہوگی جبکہ میرے بیچے مدینہ منورہ میں موجود ہیں کیا آپ مِنْ الشَّحَةِ نے بینہیں فرمایا وہ مکہ اور مدینه مین نہیں آسکے گا تو کیا میر اتعلق مدینه منوره سے نہیں ہے؟ اور اب میں آپ کے ساتھ مکہ جارہا ہوں حضرت ابوسعید خدری نفاتین بیان کرتے ہیں وہ اس طرح کی باتیں کرتا رہا یہاں تک کہ مجھے میر گمان ہوا کہ لوگ اس کے باے میں غلط کہتے ہیں پھروہ بولا اے ابوسعید! الله کی قسم میں آپ کوچی بات بتا تا ہوں الله کی قسم میں دجال کو جانتا ہوں اور اس کے باپ کوبھی جانتا ہوں اور وہ اس وقت زمین میں کہاں ہے؟ (بیکھی جانتا ہوں) میں نے کہاتمہارا ہمیشہ ستیاناس ہو (تم نے میرے دل میں خوش گمانی پیدا کر دی تھی)۔

(٢١٧٣) لَقِي رَسُولُ اللهِ ﷺ ابْنَ صَائِدٍ فِي بَعْضِ طُرُقِ الْمَدِينَةِ فَاحْتَبَسَهُ وَهُوَ غُلَامٌ يَهُوْدِي وَكُو لَهُ ذُوَابَةٌ وَمَعَهُ ٱبُوْ بَكْرٍ وَّعْمَرُ فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللهِ عِنْ تَشْهَدُ آنِّي رَسُولُ اللهِ عَلَيْ فَقَالَ أَتَشْهَدُ أَنْتَ آنِّي رَسُولُ اللهِ عَلَيْ فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْ امْنُتُ بِاللهِ وَمَلَائِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الْأخِرِ قَالَ النَّبِي عَلَى مَاتَرى قَالَ الري عَرْشًا فَوْقَ الْمَاءِ فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ تَرَى عَرُشَ إِبْلِيْسَ فَوْقَ الْبَحْرِ قَالَ فَمَا تَرَى قَالَ اَرَى صَادِقًا وَّكَاذِبِيْنَ اَوْ صَادِقِيْنَ وَكَاذِبًاقَالَ النَّبْيُّ عَلَيْهُ لُبِسَ عَلَيْهِ فَلَعَاهُ.

تَرْجَجْنَهُ: حضرت ابوسعيد خدري الله ين بيان كرتے ہيں نبي اكرم مُطَّلِّكُةً مدينه منوره كے ايك راستے ميں ابن صائد سے ملے تو آپ نے اسے روک لیا وہ ایک یہودی لڑکا تھا اس کے سر پر لمبے بال ستھے نبی اکرم مُطِّفِیکَا بنے اس سے دریافت کیا کیاتم یہ گواہی دیتے ہو کہ میں اللہ تعالیٰ کا رسول ہوں تو وہ بولا کیا آ ب یہ گواہی دیتے ہیں میں اللہ تعالیٰ کا رسول ہوں نبی اکرم مُطَّنْتُ ﷺ نے فرمایا میں اللہ تعالیٰ کے اس فرشتوں کتابوں اس کے (سیچ) رسولوں اور آخرت کے دن پر ایمان رکھتا ہوں نبی اکرم مِرَّا اَنْتَکِیَّا نِے اس سے دریافت کیا تم کیا د کیھتے ہواس نے جواب دیا میں ایک تخت دیکھتا ہوں جو پانی پر موجود ہے۔ نبی اکرم مِطَّفِظَةً نے فرمایا بیسمندر پر اہلیس کے تخت کو دیکھتا ہے نبی اکرم مُطِّلْفُتُکَمَّ نے دریافت کیاتم اور کیا دیکھتے ہواس نے جواب دیا میں ایک سپے اور دوجھوٹے (راوی کوشک ہے یا شاید یہ الفاظ ہیں ) دوسیجے اور ایک جھوٹے ( قاصد ) کو دیکھتا ہوں نبی اکرم مُطِّنْظِیَّ نے فرمایا یہ معاملہ اس پرمشتبہ ہو گیا ہے پھر نبی اکرم صَلَّالْتُعَنِّكُمْ نِي السي حِهورُ ديا \_

(٢١٧٣) يَمُكُثُ اَبُو النَّجَّالِ وَاُمُّهُ ثَلَاثِيْنَ عَامًا لَّا يُؤلَنُ لَهُمَا وَلَنَّ ثُمَّ يُؤلَنُ لَهُمَا غُلَامٌ اَعُورُ اَضَرُّ شَيْئٍ وَٓاقَلُّهُ مَنْفَعَةَ تَنَا مُ عَيْنَاهُ وَلَا يَنَامُ قَلْبُهُ ثُمَّ نَعَتَ لَنَا رَسُولُ اللهِ ﷺ آبَوَيُهَ فَقَالَ آبُوهُ طِوَالٌ ضَرْبُ اللَّّخَمِ كَأَنَّ ٱنْفَهْ مِنْقَارٌ وَّأُمُّهُ فِرُضَاخِيَّةٌ طَوِيلَةُ الْيَدَيْنِ فَقَالَ اَبُوْ بَكُرَ لَا فَسَمِعُنَا بِمَوْلُودٍ فِي الْيَهُودِ بِالْمَدِينَةِ فَنَهَبْثُ اثَا وَالزُّبَيْرُ بُنُ الْعَوَّامِ حَتَّى دَخَلْنَا عَلَى اَبَوَيُهِ فَإِذَا نَعْتُ رَسُولِ اللهِ ﷺ فِيْهِمَا فَقُلْنَا هَلُ لَكُمَّا وَلَنَّ فَقَالَا مَكَثُنَا ثَلَاثِيْنَ عَامًا لَّا يُولَدُ لَنَا وَلَدُّ ثُمَّ وُلِيَ لَنَا غُلَامٌ اَعُورُ اَضَرُّ شَيْئِ وَّا قَلَّهُ مَنْفَعَةً تَنَامُ عَيْنَاهُ وَلا يَنَامُ قَلْبُهُ قَالَ غَنَرَجُنَا مِنْ عِنْدِهِمَا فَإِذَا هُوَ مُنْجَدِلُ فِي الشَّهُسِ فِي قَطِيُفَةٍ لَّهُ وَلَهُ هَمُهَمَةٌ فَتَكَشَّفَ عَنْ رَأْسِهِ فَقَالَ مَا قُلُمُمَّا

## قُلْنَا وَهَلْ سَمِعْتَمَا قُلْنَا قَالَ نَعَمُ تَنَامُ عَيْنَا يُ وَلا يَنَامُ قَلْبِيْ.

حضرت ابو بکرہ فٹاٹھئے بیان کرتے ہیں میں نے سنا کہ مدینہ منورہ میں یہود بوں کے ہاں ایک بچے ہوا ہے تو میں اور حضرت زبیر بن عوام فٹاٹھئے وہاں گئے ہم ان کے ماں باپ کے ہاں پہنچ تو وہ نبی اکرم مُطَّائِفِیَّا کَے بیان کردہ حلیہ کے مطابق سے ہم نے دریافت کیا کیا تمہاری پہلے بھی اولاد ہے انہوں نے جواب دیا نہیں تیں سال تک ہمارے ہاں کوئی اولا دنہیں ہوئی اب ہمارے ہاں ایک کانالڑکا ہوا ہے جو سب سے زیادہ نقصان دہ ہے اور سب سے کم نفع بخش ہے اس کی آئے صیں سوجاتی ہیں لیکن ذہن بیدار رہتا ہے راوی بیان کرتے ہیں ہم ان دونوں کے ہاں سے نکے تو وہ لڑکا ایک چادر لے کر دھوپ میں لیٹا ہوا تھا اور پھے بڑ بڑار ہا تھا اس نے اپنے سر سے چادر کو ہٹایا اور دریافت کیا تم ونوں کیا کہتے ہو ہم نے دریافت کیا ہم نے جو کہا کیا وہ تم نے س لیا ؟ اس نے جواب دیا جی ہاں میری آئیسیں سوجاتی ہیں لیکن میرا ذہن بیدار رہتا ہے۔

(٢١٧٥) آقَ رَسُولَ اللهِ ﷺ مَرَّ بِابْنِ صَيَّادٍ فِي نَفَرٍ مِّنْ اَصُحَابِه فِيهِمْ عُمَرُ بُنُ الْحَطَّابِ وَهُو يَلْعَبُ مَعَ الْعِلْمَانِ عِنْدَا اللهِ ﷺ فَهُرَة بِيَدِهِ ثُمَّ قَالَ اَنَّهُ هَدُ اَلَّى رَسُولُ اللهِ ﷺ فَهُرَة بِيَدِهِ ثُمَّ قَالَ انَّتُ مَعَالَة وَهُو غُلَامٌ فَلَمْ يَشُعُرُ حَتَّى ضَرَبَ رَسُولُ اللهِ ﷺ فَلَمْ ابْنُ صَيَّادٍ لِلنَّبِي ﷺ اَنَّشُهَلُ اَنْتَ ابْنُ صَيَّادٍ لِلنَّبِي ﷺ اَنَّشُهُلُ اَنْتَ اللهِ ﷺ مَا يَأْتِيكُ قَالَ البُنُ صَيَّادٍ يَاتِينِي صَادِقٌ رَسُولُ اللهِ عَلَى اللهَ عَلَيْكَ الْوَمُ ثُمَّ قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ اِنْ عَبَاثُ لَكَ خَبِيمًا وَخَبَا لَهُ (يَوْمَ تَأْتِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهَ عَلَيْكَ الْوَمُ ثُمَّ قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ الْحَسَافُ لَلَ تَعْدُو وَانَ لَا يَكُنُهُ فَلَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

يرايمان ركها مول پھرآ بِ مُطْلَقَعَةً في فرمايا تهارے ياس كيا چيزآئى ہابن صياد نے كہاميرے ياس ايك سچا (خبردين والا آتا ہے) اورایک جھوٹا آتا ہے آپ مِنْ اَشْنَعُ اِنْ مَا یا تمہارامعاملہ تم پرمشتبہ ہو گیا ہے۔ پھر آپ مِنْ اِنْنَا اِنْ فرمایا میں نے ایک بات سوچی ہے۔ جس دن آسان دھوال لے کرآئے گا۔

ابن صیاد بولا بیدرخ ہے آپ مِئِلِشِیَجَ نے فرما یا دفعہ ہوجاؤتم اپنی اوقات ہے آ گے نہیں بڑھ سکو گے۔

حضرت عمر ثناتني نے عرض كى يارسول الله مَطَلِّقَيَّةً آپ مجھے تكم ديجتے ميں اس كى گردن أزادوں نبى اكرم مَطِلِّقَيَّةً نے فرما يا اگر توبيہ حقیقی طور پر ( د جال ہے ) توتم اس پر قابونہیں پاسکو گے اور اگریہ وہ نہیں ہے تو اسے قبل کرنے میں تمہارے لیے کوئی بھلائی نہیں ہے۔

(٢١٧١) مَا عَلَى الْأَرْضِ نَفُسٌ مَنْفُوسَةٌ يَّعْنِي الْيَوْمَ تَأْتِيْ عَلَيْهَا مِا تَهُ سَنَةٍ.

تَرْجَجْنَتُها: حضرت جابر مُنْ النَّهُ بيان كرتے ہيں نبي اكرم مَلِّشَيَّةً نے فرمايا ہے اس روسے زمين پرموجود ہر زندہ تحض (زيادہ سے زيادہ) سوسال تک زندہ رہے گا (اس وقت تک ضرور فوت ہوجائے گا۔

تشرثیح: ابن صیاد کا اصل نام صاف اور بعض نے عبداللہ کہا ہے وہ ایک یہودی تھا جو مدینہ منورہ کا باشندہ تھا یا کسی اور جگہ ہے آ کر مدینہ کے یہود یوں میں شامل ہو گیا تھا ابن صیاد جادوگری اور کہانت میں بہت ماہر تھا اسی وجہ سے اس کی شخصیت بڑی پر اسرار بن کررہ گئتھی اس کی بعض صفات اور پچھ حرکتیں دجال کے مشابہ تھیں جو دنیا میں آنے کے بعد لوگوں کو گمراہ کرے گا حضرت عمر فاروق میں تھی ال پرقشم بھی کھاتے تھے۔

ا کثر صحابہ ٹناٹنو کا خیال میں تھا کہ ابن صیاد آخرز مانہ میں آنے والا دجال نہیں ہے کیونکہ تمیم داری کی روایت میں ہے کہ وہ تو کسی جزیرهٔ عرب میں مسلسل بالاغلال ہے جب اس سے یوچھا گیا تو اس نے کہاانا الد جال (رواہ ابوداؤ دالتر مذی) نیز ابن صیاداگر چیابتدا کائن اورساحرتھالیکن بعد میں وہمسلمان ہوگیا ہے دجال تو کا فر ہوگا کما فی روایتة مکتوب بین عینیہ ک،ف،رابن صیاد کے تو بچے تھے اور دجال لاولا دہوگا اس طرح ابن صیادتو مکہ ومدینہ میں ریتا تھا جبکہ دجال کے بارے میں گزرا کہ وہ مدینہ داخل نہ ہوسکے گا بہر حال ابن صیاد کومعروف دجال کہنا مشکل ہے۔

بعض حضرات کا خیال میہ ہے کہ دجال معہود سے پہلے بطور تمہیر کچھ دجا جلہ آئیں گے جومعہود دجال کے لیے میدان ہموار کریں گے چنانچیا حادیث میں دجالون وکذابون کالفظ واقع ہے حضرت عمر ٹناٹھ کے شم کھانے پرای وجہ ہے آپ نے نکیرنہیں فر مائی۔

حافظ ابن حجر والتفيد نے فرمايا اصلى دجال تو يقين طور پر وہى ہےجس كوتميم دارى كى روايت ميس ذكركيا كيا ہے اور وهمسلسل بالاغلال والسلاسل ہے اور ابن صیاد جو آپ کے زمانہ میں تھا وہ شیطان تھا جو د جال کی صورت میں ظاہر ہوا آخر میں وہ اصفہان جا کر مستور ہوگیا پھراصلی دجال کی صورت میں خروج دجال کی مدت میں آئے گا۔

اعتسسراض: كدابن صياد نے نبوت كا دعوىٰ كيا اس كے باوجود نبى كريم مَلِّقَظَيَّةً نے اسے لَلَ نہيں كرايا بلكه مدينه ميں وہ رہتا تھا

جواب 1: قاضى عياض والشيئة فرمات بين كدوه نابالغ تقااس ليه است قل نهيس كرايا-

**جواب ①:** امام بیمقی مطینیاد وغیرہ نے فرمایا دراصل اس نے نبی اپنے کو کہا مگر اس دعویٰ پر اصرار وغلونہیں کیا اس وجہ ہے آپ مِنْطِفْظَةً

**جواب ②:** علامہ خطانی ط<sup>ی</sup>طیا فرماتے ہیں کہ اس زمانے میں چونکہ یہودیوں کے ساتھ صلح کا معاہدہ تھا

**جواب ②:** دراصل بیاس زمانے کی بات ہے جبکہ یہود سے آپ نے صلح فرمائی تھی کہ یہود اینے مذہب پر رہیں گے اور کوئی چھیڑ چھاڑ نہیں کریں گے اور اہم اپنے مذہب پر رہیں گے اور ابن صیاد بھی انہی میں سے تھا یا ان میں شامل ہو گیا تھا اس وجہ ہے ابن صیاد کو فل نہیں کرایا گیا۔

یاتینی صادق و کاذب: میرے پاس کی اورجموئی دونوں سم کی خبریں آتی ہیں کا ہنوں کا یہی حال ہوتا ہے کہ شیطان ان کے باس دونوں طرح کی باتیں لاتا ہے۔

اتشهدانك رسول الأميين: آپمُ النَّيْكَةَ توعرب وعجم سب بي كرسول بين ابن صياد نے صرف اميين كي تخصيص کر کے یہود یوں کے عقیدے کی طرف اشارہ کیا جو یہ کہتے ہیں کہ نبی کریم مِظَفِظَةً صرف امیوں کے رسول ہیں اور ابن صیاد چونکہ یبودی تھااس کیےاس نے سیفلط بات کہی۔

فقال النبي على المنت بالله ورسله.

سوال: بدے کہ ابن صیاد نے نبی کریم مَلِّفَظَةً سے جب کہا اتشحد انی رسول الله تو آپ مِلِّفَظَةً نے اس کی باٹ کورد کیوں نہیں فر مایا طالاتكدوه ايخ رسول مون كى شهادت طلب كرر ما تفاآب مَرْ النَّفَيَّةَ في فرمايا: امنت بالله ورسوله ....؟

**جواب ①:** آپ نے اس جملہ میں اس پرضمناً ردفر ما یامعنی یہ ہیں کہ میں تو اللہ کے تمام رسولوں پر ایمان لا تا ہوں اور تو چونکہ ان میں سے نہیں ہے اس لیے میں تم پر ایمان نہیں لاتا۔

جواب ②: بعض محققین فرماتے ہیں کہ ابن صیاد نے اپن اس بات میں نبوت کے دعویٰ کی تصریح نہیں کی بلکہ سوالیہ انداز میں آ ب سے بوچھاہے کہ کیا آپ میری رسالت کی شہادت دیتے ہیں لہذا ہوسکتاہے کہ اس نے از راہ مذاق بورے سوال کولوٹادیا ہورسالت کا دعوی مقصود نہ ہواس کیے نبی کریم مُرافِظَةَ نے بڑے احتیاط سے جواب دیا اور صراحتا اس کی بات کور دہیں فرمایا۔

انی خبات خبیئا: یعنی میں تیرے ول میں ایک بات سوچا ہوں وہ بتا کیا ہے اور آپ نے آیت شریفہ ﴿ يَوْمَر تَا إِنّ السَّهَا أُو بِدُكَ خَأَنِ مُّبِينِ ﴾ (الدخان:١٠) حيصيا كي تواس نے كہا: هوالدخ بضم الدال وتشديد الخاءهي لغة الدخان جس كے معنى دهواں۔ اعت راض : ابن صياد كوكي معلوم مواكم آپ مِلِنْ النَّكَةُ في مِدَ يت شريفه جِمپالَ ب؟

**جواب ﷺ: م**نکن ہے آپ نے صحابہ سے بیر آیت بیان کی ہوت اور شیطان نے س کراس کو القاء کر دیا ہو۔

**جواب ②: آ**ب نے دل کے اندر اندر تکلم کیا اور شیطان اس سے مطلع ہوا پھر اس نے ناقص جواب اس کو القاء کر دیا۔

**جواب ۞: آسان میں اس آیت کا تذکرہ چلا ہوشہاب ثاقب کے پہنچنے سے پہلے بہت گلت میں شیطان نے صرف دخ کے لفظ کو** چوری کرلیا ہو پھروہی ناقص جواب ابن صیاد کے دل میں القاء کر دیا اور اس نے آپ سے کہد دیا ہوالدخ۔

**فائك**: بعض باتيں نبي مَطِّشَيَّعَ كواجمالي بتائي جاتي تھيں ان كاتفصيلي علم آپ مِطِّشَيَّةَ كوبھي نہيں ديا گيا تھا اور ايسا كرنے ميں حكمت

مصلحت ہوتی تھی مثلاً جمعہ کے دن ساعت مرجوۃ کاعلم تعیین کے ساتھ آپ مُؤْشِئَعَ اَ کُونہیں دیا گیا تھا اس طرح شب قدر کاعلم بھی تعیین کے ساتھ نہیں دیا گیا تھا بلکہ ایک رمضان کی شب قدر کاعلم دیا گیا تو علامت ایسی مقرر کی جوشب گذرنے کے بعد بھی یائی گئی ایسی صورت میں نبی مَرِ النَّنَائِيَّةُ اندازے سے احوال بیان کرتے تھے چنانچہ شب قدر اور ساعت مرجوۃ کے بارے میں احمالی مواقع کا دجال كے علم كا تقا ابن صياد ميں احمال تھا كہ شايدوہ دجال اكبر ہواس كيے آپ سَائِسْتُيَا بِيَاسَ كُوجانچا مَكركوئي قطعي بات سامنے نه آئی۔ وضاحت: بیرحدیث ضعیف ہے علی بن زید بن جدعان :محدثین کے نز دیک ضعیف ہے مگر امام ترمذی الٹیجائے کے نز دیک بیراوی ٹھیک ہاں لیے اس کی حدیث کی تحسین کی ہے

لعنات: طوال: (طاپرپیش)مبالغه كاصيغه بخوب لمباتر نگاه ضرب اللحد: وه ملك كوشت والا يعني وبلا اور پتلا- منقار: چونچ - فرضاحیہ: (فاکے ینچ زیر) بہت زیادہ موٹی - طویلہ الثدیین : لمجے لمجے بتانوں والی - فاذا نعت رسول الله وعلى الله على الله عن الله عن الله عنه عنه عنه عنه عنه عنه عنه الله مَا الله من الله في الشهس: دهوب مين زمين پر پرا ابواتها-قطيفه: چادر-همهه: برابرا ابت منه بي مندمين بچه كهنا جوسمجها نه جاسك كله مين كين كر نُكنے والى آواز گنگناه أ- و في الباب عن ابن عمر رضى الله عنهما: اخرجه الترمذي والشيخان وابي سعيداخرجهمسلم وبريدة لفلينظر من اخرجه هذا حديث حسن اخرجه مسلم.

(٢١٧٧) أَنَّ عَبُدَاللهِ بْنَ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قَالَ صَلَّى بِنَا رَسُولُ اللهِ ﷺ ذَاتَ لَيُلَةٍ صَلَاةً الْعِشَاء فِي اخِرِ حَيَاتِهِ فَلَهَّا سَلَّمَ قَامَ فَقَالَ ارَايُتَكُمْ لَيُلَتَكُمْ هٰنِهِ عَلَى رَأْسِ مِائَةِ سَنَةٍ مِّنْهَا لا يَبْقَى فِيَّنْ هُوَ عَلَى ظَهْرِ الْأَرْضِ آحَدُ قَالَ ابُنُ عُمَرَ فَوَهِلَ النَّاسُ فِي مَقَالَةِ رَسُولِ اللهِ ﷺ تِلْكَ فِيمَا يَتَحَدَّ ثُوْنَهُ مِنْ هٰذِهِ الْإَحَادِيْثِ عَنْ مِّائَةٍ سَنَةٍ وَّاتَّمَا قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ لَا يَبُقَى مِنْ هُوَ الْيَوْمَ عَلَى ظَهْرِ الْأَرْضِ آحَدُّ يُّرِينُ بِنْ لِكَ آنَ يَّنْخَرِمَ ذٰلِكَ الْقَرْنُ.

تَرْجَجْكُتُها: حفرت عبدالله بن عمر تفاشن بيان كرت بين ايك دن نبي اكرم مُلِّنْظِيَّةً في جمين ايني ظاهري حيات كآخري زمان مين عشاء كى نماز پڑھائى جب آپ سِلِنْ اللهِ الله كيميردياتو آپ كھڑے ہوئے اور آپ سَلِنْ اللهُ اللهُ عَالَى الله عَلَى اس دات کے تھیک ایک سوسال بعد کوئی ایسا شخص باقی (یعنی زندہ) نہیں بے گا جواس وقت روئے زمین پرموجود ہے۔راوی بیان کرتے ہیں لوگوں نے نبی اکرم مُطَّنِّ کے اس فرمان کوفقل کرنے میں غلطی کی ہے اور اسے مفہوم میں نقل کیا ہے ایسا تقریبا ایک سوسال تک ہوگا كرآب مَالِنَكُامُ في مِدْما يا تفا آج روئ زمين پرجو تحض موجود ہے اس سے مراد يريقى كرآب مِرَافِكَةً في يرفر ما يا تفا شيك ايك صدی گزرنے کے بعد (موجودہ زندہ لوگوں میں سے کوئی باتی نہیں رہے گا)۔ ۳+۵

وہ حدیث:جس سے غلط فہی ہوئی کہ صدی کے ختم پر قیامت آئے گی۔

## بَابُمَاجَاءَ فِي النَّهْيِ عَنْسَبِّ الرِّيَاحِ

## باب۵۱: ہوا کو بُرا کہنے کی ممانعت

(٢١٧٨) لَاتَسُبُّوا الرِّيُّ عَاٰذَا رَايُتُمُ مَا تَكُرَهُوْنَ فَقُولُوا اللَّهُمَّ اِنَّانسَاَلُكَ مِنُ خَيْرِ هٰنِ هِالرِّيُّ عَوْخَيْرِ مَا فِيْهَا وَشَرِّ مَا أُمِرَتُ اللَّهُ مَّ الْمَالُونَ عُونَ عُودُ فَيْرِ هَا فِيْهَا وَشَرِّ مَا أُمِرَتُ اللهُ

ترکیجینجا: حضرت الی بن کعب نظافتی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مِنَّا اَسْتُحَافِیَا نے فرمایا ہے ہوا کو برانہ کہوجب تم ایسی صورت حال دیکھوجونا پیند
یدہ ہوتو تم یہ کہو۔ اے اللہ ہم تجھ سے اس ہوا کی بھلائی کا اور اس میں موجود بھلائی کا اور اس کو جو تھم دیا گیا ہے اس کی بھلائی کا سوال
کرتے ہیں اور ہم تجھ سے اس ہوا کے شراور اس میں موجود شراور جس کا اسے تھم دیا گیا ہے اس کے شرسے تیری پناہ ما نگتے ہیں۔
تشریح : حضرت ابن عباس نگافتا کی روایت ابو اب البر والصلة میں باب اللعنة میں گزر چکی ہے کہ ہوا برلعنت مت بھیجو
کیونکہ وہ مامور (تھم دی ہوئی )۔

لاتسبوالریح: ہواتو مامور من اللہ بی قابل لعنت نہیں ہے کیونکہ مامور تو معذور ہوا کرتا ہے چنانچہ ابن ہجاس ہوائی کی روایت میں ہے: لا تلعنوا الریح فانها مامور قاوانہ من لعن شیئالیس باھل لھا رجعت اللعنة الیہ ، بیر مدیث گررچک ہے۔ اور بھی دل کی بھڑاس نکالنی ضروری ہوتی ہے۔ تو مذکورہ دعا کرواس سے دل ہاکا ہوجائے گا اور بھی اچھی بری ہوا چلنے سے اچھے بُرے احوال مراد لیے جاتے ہیں پس بیز مانے کو برا کہنا ہوا اور اس کی بھی ممانعت آئی ہے کیونکہ زمانہ اللہ تعالیٰ ہیں یعنی وہ جس طرح چاہتے ہیں ذمانے کو بھیرتے ہیں پس زمانے کو برا کہنا ہوا اور اکہنا ہے اس طرح ہوا کو برا کہنا بھی اللہ تعالیٰ کی برا تک مفعی ہوتا ہے پس جب فتوں کی بری ہوا چلے تواس کی برائی مت کرو بلکہ اصلاح کی فکر کرو۔

وفى الباب عن عائشة رهي اخرجه الترمذي وابي هريرة رهي اخرجه الشافعي وابو دائود ابن ماجه وجأبر رهي اخرجه الطبراني واما حديث عثمان بن ابي العاص وانس وابن عباس رضى الله عنهم فلينظر من اخرجها هذا حديث حسن صحيح اخرجه النسائي في اليوم واللية.

### ىاب

# باب: نسى جزيرة مين مقيد دجال اور جساسه كي روايت

(٢١٧٩) أَنَّ نَبِى اللهِ ﷺ صَعِدَالُمِنْ بَرَ فَضَحِكَ فَقَالَ إِنَّ تَمَيْمَ الدَّارِيِّ حَدَّثَى بَعَدِيُثٍ فَفَرِ حَتُ فَا كَبَدُتُ أَنَّ أَحَدِّثَ أَنَّ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُ أَنْ الْبَعْرِ فَجَالَتُ عِمْ حَتَّى قَذَفَتُهُمْ فِي جَزِيْرَةٍ مِنْ جَزَائِرِ أَحَدِثَكُمُ أَنَّ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّ

كُمُ وَلَا اَسْتَخْبِرُ كُمُ وَلَكِنَ إِنْتُوا اَقُطى الْقَرْيَةَ فَإِنَّ ثُمَّ مَنْ يُغْبِرُكُمْ وَيَسْتَغْبِرُ كُمْ فَا تَيْنَا اَقْصَى الْقَرْيَةِ فَإِذَا رَجُلٌ مُوثَقَّ بِسِلْسِلَةٍ فَقَالَ آخُبِرُونِي عَنْ عَيْنِ زُغَرَ قُلْنَا مَلَا يُ تَدُفِقُ قَالَ آخُبِرُونِي عَنِ الْبُحَيْرَةِ قُلْنَا مَلْاى تَدُفُقُ قَالَ آخُيِرُ وَنِي عَنْ نَخُلِ بَيْسَانَ الَّذِي ثَالُارُ دُنِّ وَفِلَسْطِيْنَ هَلُ ٱطْعَمَ قُلنَانَعَمَ قَالَ آخُيِرُ وَنِي عَنِ النَّبِيِّ هَلُ بُعِثَ قُلْنَا نَعَمْ قَالَ آخُبِرُونِي فِي كَيْفَ النَّاسُ إِلَيْهِ قُلْنَا سِرَاعٍ قَالَ فَتَّزى نَزُوَّةً حَتَّى كَادَ قُلْنَا فَمَا أَنْتَ قَالَ آنَااللَّاجَّالُ وَإِنَّهُ يَنْ خُلُ الْأَمْصَارَ كُلُّهَا الرَّطَيْبَةَ وَطَيْبَةُ الْمِنَيْنَةُ.

تَوْجَجْهَتُها: حفرت فاطمه بنت قيس وللنيء بيان كرتى بين ايك مرتبه ني اكرم مُطَافِينَا مُسكرات بوع منبر بر چڑھ آپ مُطَافِظاً نے ارشاد فرمایا تمیم داری نے مجھے ایک واقعہ سنایا ہے جو مجھے اچھالگامیں یہ چاہتا ہوں وہ تہہیں بھی سنادوں فلسطین سے تعلق رکھنے والے کچھلوگ سمندر میں ایک شتی پرسوار ہوئے اور کشتی موجوں میں گھر گئی اور اس نے انہیں سمندر میں موجود ایک جزیرے تک پہنچا دیا وہاں ایک عورت تھی جس کے بال استے لیے متھے کہ وہ بال ہی لباس کا کام دے رہے تھے لوگوں نے دریافت کیاتم کون ہو؟اس نے جواب دیامیں جساسہ ہوں لوگوں نے کہاتم ہمیں پچھ بتاؤوہ بولی میں پچھ ہیں بولوں گی اور نہ ہی تم سے پچھ پوچھوں گیتم اس بستی کے دوسرے کنارے کے پاس چلے جاؤوہاں وہ شخص موجود ہوگا جو تہہیں بتائے گا بھی اور تم سے دریافت بھی کرے گا۔

رادی کہتے ہیں ہم اس بستی کے انتہائی کنارے تک گئے تو وہال زنجیروں میں بندھا ہوا ایک شخص موجود تھا وہ بولاتم لوگ مجھے بتاؤ کہ زغر کے چشمے کا کیا حال ہے؟ ہم نے کہا وہ بھرا ہوا ہے اور چھلک رہا ہے وہ بولا مجھے بحیرہ کے بارے میں بتاؤ ہم نے کہ وہ بھی بھرا ہوا ہے اور جوش مارر ہاہے وہ بولا اردن اور فلسطین کے درمیان بیسان کے نخلستان کے بارے میں بتاؤ کیا وہ ابھی بھی پھل دیتا ہے ہم نے جواب دیا جی ہاں وہ بولا مجھے نبی اکرم مُطَافِظَةً کے بارے میں بتاؤ کیا وہ مبعوث ہوگئے ہیں؟ ہم نے جواب دیا جی ہاں وہ بولاتم لوگ مجھے بتاؤ کہتم لوگوں کا ان کی طرف رججان کیساہے؟ ہم نے جواب دیابڑی (تیزی کے ساتھ جارہے ہیں) راوی کہتے ہیں وہ تیزی سے اچھلا یہاں تک کہ قریب تھا کہ وہ زنجیروں سے آزاد ہوجاتا ) ہم نے کہاتم کون ہووہ بولا میں دجال ہوں۔

(نی اکرم مُطِّنْظُيَّةً نے فرمایا) دجال طیبہ کے علاوہ ہرایک شہر میں داخل ہوجائے گا۔

(رادی کہتے ہیں) طیبہ سے مراد مدیند منورہ ہے۔

تشريع: اعتسراض: ال روايت من جماسه كودابة ت تعبير كيا ب جبكه ابوداؤد من امراة كالفظ واقع ب؟

**جواب ①:** ملاعلی قاری رایشیا اور دیگر شراح نے دونوں روایتوں کے درمیان متعدد طرق سے جمع فرمایا ہے۔

**جواب ②:** یه جساسه شیطانه هی جو به می بصورت دابه ظاهر بهوتی اور بهی بصورت امراة ادر شیطان کوشکل پرقدرت ہے۔

جواب (3: اصل جماسة ورت ما وروابة سے باعتبار لغت تعبير كرديا ہے كها قال تعالى و ما من دابة في الارض الا على الله رزقها.

**جواب ﴿:** اصل جساسه عورت ہی ہے مگر کنڑت شعر کی وجہ بناء پر دابۃ سے تعبیر کر دیا ہے قالہ الگنکو ہی والشائد۔

لعنات: جالت السفينة به واجالت: اداره وحوله عن قصده وفي مسلم: فلعب بهم الموج شهرا: وه ايك ماه تك

موجول كرم ورم پرركلباس كثير اللباس و كنى بكثرة لباسهاعن كثرة شعرها ناشرة شعرها كالبيان لما قبله ناشرة بالجر: صفة ثانية لداية وشعرها بالنصب على المفعولية اى جاعلة شعرها منتشرة.

### باب

### باب:خودکورسوانه کرو

(٢١٨٠) لَا يَنْبَنِي لِلمُؤْمِنِ آنُ يُّنِلَّ نَفُسَهُ قَالُوْا وَ كَيْفَ يُنِلُّ نَفْسَهُ قَالَ يَتَعَرَّضُ مِنَ الْبَلَاءِلِمَا لَا يُطِيُقُ.

ترکیجی نئم: حفزت حذیفہ مٹالٹی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَطِّنْظِیَّا نے یہ فرمایا کسی بھی مومن کے لیے اپنے آپ کو ذکیل کرنا مناسب نہیں ہے لوگوں نے دریافت کیا کوئی شخص اپنے آپ کو کیسے ذکیل کرے گا نبی اکرم مِطِّنْظِیَّا نِے فرمایا وہ اپنے آپ کواس آزمائش میں پیش کردے جس کا سامنا کرنے کی وہ طاقت نہیں رکھتا۔

تشرنيح: من البلاء: مالا يطيق كابيان مقدم باصل جمله ال طرح تها: يتعوض لها لا يطيق من البلاء اور فقهاء في ال حديث سے ضابطہ بنايا ہے كہ خودكور سواكى ہو: مناسب نہيں۔ حديث سے ضابطہ بنايا ہے كہ خودكور سواكى ہو: مناسب نہيں۔

### باب

# باب: ظالم کی بھی مدد کرواورمظلوم کی بھی

(٢١٨١) انْصُرُ اَخَاكَ ظَالِبًا أَوْمَظْلُوْمًا قُلْنَا يَارَسُولَ اللهِ ﷺ نَصَرْ تُهْ مَظْلُوْمًا فَكَيْفَ اَنْصُرُ هُ ظَالِبًا قَالَ تَكُفُّهُ عَنِ الظُّلْمِ فَنَاكَ نَصُرُكَ إِيَّاهُ.

تَرَجِّخِتُنَمُ: حضرت انس بن ما لک وَ اللّهُ مِن اکرم مِنْ اللّهُ عَلَيْهُ کايد فرمان نقل کرتے ہيں اپنے بھائی کی مدد کرو چاہے وہ ظالم ہو يا مظلوم ہوعرض کی گئ يارسول اللّه مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهِ اللّهُ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّ

### باب

# باب: بادشاہ کی نزد کی باعث فتنہ ہے

(٢١٨٢) مَنْ سَكَنَ الْبَادِيَةَ جَفَا وَمَنِ اتَّبَعَ الصَّيْلَ غَفَلَ وَمَنْ اَنَّى آبُوَ ابَ السُّلُطَانِ افْتَتَنَ.

ترکنجینئم: حفرت ابن عباس نفاش نبی اکرم مِنَّافِظَیَّمَ کابی فرمان نقل کرتے ہیں جس شخص نے جنگل میں سکوت اختیار کی وہ سخت مزاج اور بداخلاق ہو گیا اور جس شخص نے شکار کا پیچھا کیا وہ غافل ہو گیا جو شخص حکمران کے دروازے پر آیا وہ آزمائش میں مبتلا کردیا گیا۔

نوست: علامه سيوطي وليني نف ايك رساله كهام جس كانام ماروا لا الاساطين في عدم المجتى إلى السلاطين جس ميس انہوں نے وہ احادیث وآ ثار جمع فرمائے ہیں جن میں اہل علم کو امراء کی خدمات میں حاضری سے منع فرمایا گیا ہے: قال فضیل بن عياض كنانتعلم اجتناب السلطان كهانتعلم السورة من القرآن (روالاالبيه في شعب الإيمان-ملحوظر: بیرحدیث ضعیف ہے ابوموکی جووہب بن منبی سے روایت کرتا ہے مجہول راوی ہے۔

# باب: خوش حالی بھی بھی فتنوں کا سبب بنتی ہے

(٢١٨٣) اِنَّكُمْ مَنْصُوْرُونَ وَمُصِيْبُونَ وَمَفْتُوْحُ لَكُمْ فَمَنْ اَدُرَكَ ذَلِكَ مِنْكُمْ فَلْيَتَّقِ اللهَ وَلُيَامُرُ بِالْهَعُرُوفِ وَلْيَنْهَ عَنِ الْمُنْكِرِ وَمَنْ كَنَبَ عَكَى مُتَعَبِّمًا فَلْيَتَبَوَّا مَقْعَلَهُ مِنَ النَّارِ.

تَرْمُجْجَنَّهُ: عبدالرحمٰن بنعبدالله اپنے والد (حضرت عبدالله بن مسعود نظافیه ) کابیه بیان نقل کرتے ہیں میں نے نبی اکرم مَطَّفَظِیَّمَ کو میہ فر ماتے ہوئے سنا ہےتم لوگوں کی مدد کی جائے گئی تم لوگوں کو مال ودولت ملے گاتم لوگوں کے لیے کشادگی ہوگی توتم میں سے جو مخض الی صورت حال کو یائے وہ اللہ تعالیٰ ہے ڈرتا رہے نیکی کا تھم دے برائی ہے منع کرے اور جو محض جان بو جھ کرمیری طرف کوئی جھوٹی بات منسوب کرے گاوہ جہنم میں اپنی مخصوص جگہ پر پہنچنے کے لیے تیار رہے۔

تشریعے: جب کسی قوم میں خوش حالی آتی ہے تو اللہ کا ڈراٹھ جاتا ہے لوگوں کے احوال دگر گوں ہوجاتے ہیں اور لوگ اپنی بدعملی کی تائید میں حدیثیں گھڑتے ہیں یہی خوش حالی کے زمانہ کے فتنے ہیں اس لیے نبی مَلِّفْظِیَّا بنے امت کوخوش حالی کی خوش خبری دی تو ساتھ ہی خرابیوں کی طرف بھی متوجہ کیا (بیرحدیث منداحمد میں تین بارآئی ہے ۱،۳۸۹،۰۴۳،۴۳۸) اورمصری نسخہ میں اس دوسری حدیث پر باب بلاتر جمہ ہے۔

## باب: وہ فتنہ جو سمندر کی طرح موجیں مارتا ہے

الرَّجُلِ فِي اَهْلِهِ وَمَالِهِ وَوَلَدِهِ وَجَارِهِ تُكَفِّرُهَا الصَّلُوةُ وَالصَّوْمُ وَالصَّنَقَةُ وَالْاَ مُرُ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهُيُ عَنِ الْمُنْكَرِ قَالَ عُمَرُ لَسْتُ عَنْ هٰذَا أَسَأَلُكَ وَلَكِنْ عَنِ الْفِتُنَةَ الَّتِيْ مَّرُوجُ كَمَوْجِ الْبَحْرِ قَالَ يَا آمِيْرَ الْمُؤْمِنِيْنَ إِنَّ بَيْنَكَ وَبَيْنَهَا بَابًامُغُلَقًا قَالَ عُمَرُ ﴿ اللَّهِ اَيُفُتَحُ آمُرِيُكُسَرُ قَالَ بَلُ يُكُسَرُ قَالَ إِذَا لَا يُغُلَقُ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ قَالَ ٱبُوْوَائِلٍ فِي حَدِيْثِ حَمَّادٍ فَقُلْتُ لِمَسْرُ وَتِ سَلْحُذَيْفَةَ وَ عَنِ الْبَابِ فَسَأَلَهُ فَقَالَ عُمَرُ.

تَرُجْجَنْبُها: حضرت مذيف تفاتو بيان كرت بين حضرت عمر تفاتو نه دريافت كياني اكرم مُؤَفِيكَةً نه فقت كي باع بين جوارثا وفرما يا تفا

وہ کم شخص کو یاد ہے تو حضرت حذیفہ مزانو نے جواب دیا مجھے یاد ہے پھرحضرت حذیفہ مزانٹو نے بیہ بات بیان کی آ دمی کی بیوی اس کا مال اس کی اولا داور اس کا پڑوی آ زمائش ہوتے ہیں اور نماز روزہ صدقہ کرنا نیکی کا تھم دینا برائی سے روکنا اس کا کفارہ ہے حضرت عمر منافی نے فرمایا میں نے تم سے اس بارے میں دریافت نہیں کیا میں نے تم سے اس فتنے کے بارے میں دریافت کیا ہے جوسمندر کی موجوں کی طرح ہوگا توحفرت حذیفہ مٹاٹنو نے عرض کی اے امیر المؤمنین آپ کے اور اس کے درمیان ایک بند درواز ہ ہے۔

حضرت عمر مذاخته نے دریافت کیا کیا اسے کھولا جائے گایا توڑ دیا جائے گا توحضرت حذیفہ مزانتھ نے بتایا اسے توڑ دیا جائے گا تو حضرت عمر مناتئے نے فرمایا پھرتو وہ اس لائق ہے کہ قیامت تک ہند نہ ہو۔

ابو وائل نامی راوی نے بیہ بات بیان کی ہے میں نے مسروق سے کہا حضرت حذیفہ مزالتی سے دریافت کیجے ؟اس دروازے کے بارے میں انہوں نے دریافت کیا توحضرت حذیفہ مٹائٹی نے بیان کیاوہ حضرت عمر مٹائٹیو تھے۔

تشريح: ابواب الفتن ك شروع مين جحة الله كي حواله سے ميمضمون آيا ہے كه فتنے چندتهم كے بين ايك آدى كے اندر كا فتنہ ہے اور وہ بیہ ہے کہ آ دمی کے احوال بگڑ جا عیں اس کا دل سخت ہوجائے اور اس کوعبادت میں حلاوت اور مناجات میں لذت محسوس نہ ہو دوسرا قیملی میں فتنہ ہے اور وہ نظام خانہ داری کا بگاڑ ہے ای طرح اولا دمیں فتنہ مال میں فتنہ اور پڑوی میں فتنہ رونما ہوتا ہے جس کی تلافی عبادات سے ہوتی رہتی ہے اور ایک فتنہوہ ہے جوسمندر کی طرح موجیس مارتا ہے بیانظام مملکت کابگاڑ ہے بیافتہ حضرت عمر منالئو کے بعد مثروع ہوگا حضرت کے زمانے تک نظام حکومت سیح چلتار ہا اور فتنه کا درواز ہ کھولانہیں جائے گا بلکہ توڑا جائے گا اور درواز ہ کھولا جائے وہ بند کیا جاسکتا ہے مگر جو کواڑ توڑ دیئے جائیں ان کے بند کرنے کا سوال ہی نہیں پس نظام مملکت کے بگاڑ کا فتنہ جب شروع ہوگا تو قامت تک رکے گانہیں۔

فتنة الرجل في اهله وماله وولد الاوجارة: يهال فتنه عمرادوه كوتاميال إلى جوان مذكوره افراد كحقوق اداكرني میں ہوجاتی ہیں بشرطیکہ کہائر کے قبیل سے نہ ہول بلکہ صغائر ہول کیونکہ طاعت کامکفر سیمات ہونا بکشرت آیات وروایات سے ثابت ہے ادر بالا جماع سیئات سے مراد صغائر ہیں کیونکہ کبائر بغیرتوبہ یا ابراء معاف نہیں ہوتے ہیں شراح نے ان مذکورہ افراد کے بارے میں کوتا ہیاں بیان فرمائی ہیں جو طاعات کے ذریعہ معاف ہوجاتی ہیں۔

فبتنة الرجل في اهله: كه طبعا چند بيويول مين سي كسي ايك كي طرف رحجان زائد موجائ يا نوبت وغيره مين كوتا عي موجائ ای طرح بعض بیوبوں کی اولا دکی طرف رحجان زائد ہوبعض کی طرف کم ہواس طرح فتنة الرجل فی ولدہ مثلاً بعض اولا دکوبعض پرمحبت یا غیرواجب انفاق کے اعتبار سے ترجیح دیدے وغیرہ وغیرہ فتنۃ الرجل فی جارہ مثلاً پڑوی کی نعمتوں کو دیکھ کرحسد پیدا ہوجائے یا اس کے حقوق غیرواجبہ میں کوتا ہی یا حقوق واجب کی ادائیگی میں ٹال مٹول وغیرہ وغیرہ بیالی کوتا ہیاں ہیں کہ نماز روزہ صدقہ وغیرہ کے ذر بعدان کی تلافی ہوجاتی ہے۔

ان بينك وبينها باب مغلقا: يعني آب كادراس فتنه كدرميان دروازه بـ

**اعست راض:** پہلے باب میں مغلق کی تفسیر عمر سے کی گئی ہے اور مذکورہ عبارت سے معلوم ہوتا ہے کہ عمر اور فتنہ کے درمیان دروازہ مغلق ہے جوعمر کے علاوہ شی ہے نہ کہ عمر الفاروق؟

جواب 1: اس سے مرادیہ ہے کہ آپ کے زمانہ اور فتنہ کے زمانہ کے درمیان باب مغلق ہے اور وہ آپ کا وجود ہے؟

جواب ©: كرمانى ويشيئ نفرماياس سمراد بين نفسك وبين الفتنة بدنك اذا الروح غير البدن-"تيركس اور فتنے کے درمیان تیرابدن ہے جبکہ روح بدن سے الگ ہے۔"

قال عمر ريسي ايفتح امريكسي: قال بل يكسر عمر ولله يكسوال كا حاصل بيكهوه دروازه كهولا جائے كا يعي طبعي موت اس دروازہ پرواقع ہوگی یاوہ دروازہ توڑا جائے گا یعنی قبل کیا جائے گا تو حذیفہ ٹٹاٹھونے جوابا عرض کیا توڑا جائے گا اور پھر بندنہ ہوگا علامہ ا بن بطال رالینکا فرماتے ہیں کہ جب دروازہ توڑا جائے تو پھر با قاعدہ بندنہیں ہوا کرتا جب تک اس کوٹھیک نہ کرالیا جائے بیاشارہ ہے حضرت عمر مناتنی کی طرف۔

حضرت حذیفہ ن اللہ نے تعبیر میں کنایات پر اکتفاء فرمایا ہے تا کہ داز راز رہے اور اس قدر تعبیر کرنے کی ان کو اجازت ہوگی حضرت حذیفیہ زلائٹن کا بیفر مان بالکل صادق ہے کہ عمر فاروق زلائٹنے کے بعد فتنوں کا دور شروع ہوااور آج تک امت اس میں مبتلا ہے اور قیامت تک ابتلاء رے گا۔ هذا حدیث سیح اخرجه الشخان۔

صحابه ثَمَالُنْهُ نِي سَكُوت كيول فرمايا؟ مسكتوا: صحابه ثَمَالَنْهُم كاسكوت ال وجهسة تقاكه وه متر دد موسئة الييم موقع پرسوال بهتر ہے یاسکوت کہیں ایسانہ ہو کہ سوال کرنے کی وجہ سے کوئی نا گوار بات جوابا فرمادی جائے کہا قال تعالی: ﴿ لاَ تَسْعُلُوا عَنْ اَشْيَاءَ إِنْ تُبُدُ لَكُمْ تُسُوُّكُمْ اللهُ المائدة:١٠١)

بعض حضرات فرماتے ہیں کہ صحابہ ٹٹاکٹی کا سکوت اس وجہ سے تھا کہ آپ خود ہی خیر ونٹر کومتعین فرمادیں تو بہتر ہے نہ معلوم آپ مَا اَنْ اَ اَ اِسْ مَا اَسْ مَا اِسْ مِن اَعْدِين شرخه فرمادين اور پھروہ متعين ہوجائے جس سے دينا وآخرت اس كى برباد ہوجائے چونكہ بعض مرتبه ایما ہوا کہ آپ مِرَافِظَةً نے کچھ فرمادیا تواللہ تعالیٰ نے ایما ہی کردیا۔

كما في الرواية قال لرجل ياكل بشماله كل يمينك فقال لا استطيع فقال لا استطعت فلم يرفعهاالىفيه.

" جیسا کرایک روایت میں ہے آپ مَالْفَقِیَّةَ نے ایک آدمی سے جو بائیں ہاتھ سے کھار ہاتھا کہا کہ دائیں ہاتھ سے کھاؤاس نے کہا میں اس کی طاقت نہیں رکھتا۔ آپ مَالِّشْظَةَ نے فر مایا تو اس کی طاقت رکھے گا بھی نہیں اس کے بعدوہ اپنے منہ تک ہاتھ نہیں لے جاسکا۔"

مگر جب صحابہ ٹنائشے نے میمسوں کیا کہ آپ سوال پر اصرار فر مارہے ہیں تو ایک شخص نے بلی کہہ کرعرض کر ہی ویا اور آپ مِلِفَظِيَّةً نے اہل خیر واہل شرکی تعیین فرمادی

تبنيه: عقل طور پرافراد کی چارتسمیں نکتی ہیں: ﴿ من يرجى خير لاو يو من شر لا ۞ من لا يرجى خير لا ولا يو من شر لا ®من يرجى خير هولا يومن شر ه همن لا يرجى خير هويومن شر هـ

اوّل دونوں قسموں کا تعلق ترغیب وتر ہیب سے ہاس لیے ان دونوں کو بیان فر مایا اور آخر الذکر دونوں قسموں سے ترغیب وتر ہیب متعلق نہیں اس وجہ سے ان کو ذکر نہیں فرمایا کیونکہ آپ کا مقصد کلام ترغیب وتر ہیب ہے۔ هذا حدیث صحیح اخرجه احمد

والبيهقى وابن حبأن

سلط شرارھا علی خیارھا: یعنی برے لوگ اچھے لوگوں پر غالب آجا عیں گے اور دنیا میں خرابیاں اور برائیاں زیادہ ہوں گی آپ مِنْ الله الله الله الله الله الله من جب ملک فارس وروم کو فتح کرلیا اور ان کے اموال مسلمانوں کے قتل گی آپ مِنْ الله علی الله الله الله الله الله من جواس وقت خدام ہوگئے تو فتنہ بپا ہوا کہ حضرت عثان غنی ٹوٹٹور کے قتل کی نوبت میں مال غنیمت ہوگئے اور ان کی اولا دیں قید کرلی گئیں جواس وقت خدام ہوگئے تو فتنہ بپا ہوا کہ حضرت عثان غنی ٹوٹٹور کے قتل کی نوبت آئی پھر مزید سلسلہ دراز ہوا بنوامیہ ہاشم پر مسلط ہوئے اور دنیا میں کس قدر اہل اسلام کے مابین جنگیں ہوئیں تاریخ کے اور اق

حضرت گنگوہی ولٹنیڈ نے اس موقع پر ارشاد فرمایا: تسلیط الشرار علی الخیار فی الفور لازم نہیں نیز فتنہ کاعموم بھی ضروری نہیں لہذا حضرات صحابہ کرام ڈٹائٹٹٹا اس سے مشتنیٰ ہیں کیونکہ حضرت عثان خلٹٹو کو آل کرنے والے حضرات صحابہ ٹٹائٹٹٹٹٹٹ نہیں تھے بلکہ فتنہ پر ورمنافقین کی چال تھی۔

### باب

# باب: امراء کی ہاں میں ہاں ملانا حوض کوٹر سے محرومی کا سبب ہے

(٢١٨٥) خَرَجَ الْيُنَا رَسُولُ اللهِ ﷺ وَأَعُنُ تِسْعَةٌ خَسُةٌ وَّارْبَعَةٌ اَحَدُ الْعَدَدُيْنِ مِنَ الْعَرَبِ وَالْأَخَرُ مِنَ الْعَجَمِ فَقَالَ اسْمَعُوا هَلَ سَمِعْتُمْ اَنَّهُ سَيَكُونُ بَعْدِى اُمْرَاءُ فَمَنْ دَخَلَ عَلَيْهِمْ فَصَدَّقَهُمْ بِكَنِيهِمْ وَاعَانَهُمْ عَلَى ظُلْمِهِمْ فَلَيْسِمِ وَلَمْ يَكُونُ مَعْلَى ظُلْمِهِمْ فَلَيْسِمِ وَالْمَاءُ وَهُو وَارِدْعَكَ الْحُوضَ وَمَنْ لَمْ يَدُخُلُ عَلَيْهِمْ وَلَمْ يُعِنَّهُمْ عَلَى ظُلْمِهِمْ وَلَمْ يُعِنَّهُمْ عَلَى ظُلْمِهِمْ وَلَمْ يُعِنَّهُمْ عَلَى ظُلْمِهِمْ وَلَمْ يَعْنَهُمُ عَلَى ظُلْمِهِمْ وَلَمْ يَعْنَهُمْ عَلَى ظُلْمِهِمْ وَلَمْ يَعْنَهُمْ عَلَى ظُلْمِهِمْ وَلَمْ يَعْنَهُمْ عَلَى طُلْمِهِمْ وَلَمْ يَعْنَهُمُ عَلَى ظُلْمِهِمْ وَلَمْ يَعْنَهُمْ عَلَى طُلْمُ مِنْ وَمَنْ لَمْ يَكُونُ عَلَيْ عُلْمُ عَلَى عَلَيْهِمْ وَلَمْ يَعْنَهُمْ عَلَى طُلْمُ عَلَى عُلْمُ عَلَى الْعَمْ يَعْنَهُمْ عَلَى عُلْمُ عَلَى عَلَيْهُمْ عَلَى عَلَيْهُمْ عَلَى عَلَيْهُمْ عَلَى عَلَيْهِمْ فَلَا يَعْنَهُمْ عَلَى طُلْمِ عُلْمُ الْمُ عَلَى عَلَيْهِمْ مُعْمُ عَلَى عَلَيْهِمْ مُ مِنْ وَالْمَامُ عَلَى عُلْمُ عَلَى عُلْمُ عَلَى عُلْمُ عَلَى عَلَيْهُمْ عَلَى عَلَيْهُمْ عَلَى عَلَيْهُمْ عَلَى عُلْمُ الْعَلَى الْمُعْلَمُ عَلَى عُلْمُ عَلَى مُ عَلَى عُلْمُ عَلَى عَلَيْهُمْ عَلَى عُلْمُ عَلَى عَلَيْهُ عَلَى عُلْمُ عَلَى عُلْمُ عَلَى عُلْمُ عَلَى عُلْمُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عُلْمُ عَلَى عَلَيْهِمْ عَلَى عَلَى عُلْمُ عَلَى عُلْمُ عَلَى عَلَى عُلْمُ عَلَى عَلَى عُلْمُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عُلَمْ عَلَى عَلَى عَلَى عُلْمُ عَلَى عَلَمْ عَلَى عَلَى عَلَى عُلْمُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَمْ عَلَمُ عَلَى عَلَى عُلْمُ عَلَمُ عَلَى عَلَمْ عَلَى عُلْمُ عَلَى عَلَمْ عَلَمْ عَلَمْ عَلَمُ عَلَى

توجیجانہ: حضرت کعب بن عجرہ خالتی بیان کرتے ہیں ایک مرتبہ نبی اکرم مُطَّلَظُیَّا ہمارے پاس تشریف لائے ہم اس وقت نو آ دی تھے جن میں سے پانچ عرب سے اور چار عجبی سے اور چارعرب سے نبی اکرم مُطَّلِظُیَّا نے فرما یاغور سے سنو کیا تم نے بین اس کی مدد میں سے پانچ عرب سے اور چارعرب سے نبی اکرم مُطَّلِظُیُّا نے فرما یاغور سے سنو کیا تم نے بیات کی ہے میرے بعد امراء ہوں گے جو شخص ان کے بیس ہاں کی مدد کرے اس کا مجھ سے کوئی تعلق نہیں اور میرااس سے کوئی تعلق نہیں ہوگا حوض پر مجھ تک نہیں پہنچ سکے گا جو شخص ان کے پاس نہیں جائے گاان کے قلم میں ان کی مدد نہیں کرے گا ان کی تقد این نہیں کرے گا وہ مجھ سے متعلق ہے اور میں اس سے متعلق ہوں اور وہ حوض پر مجھ کیاں آئے گا۔

سندگی بحث: امام ترمذی طلیط نے اس حدیث کی تین سندیں بیان کی ہیں اور تینوں ہارون بن اسحاق ہمدانی کی ہیں: (۱) ہارون ہمدانی محمد بن عبدالوہاب قناد سے وہ مسعر سے الی آخرہ روایت کرتے ہیں۔ (۲) ہارون محمد قناد سے اور وہ سفیان سے اور وہ ابو حسین سے پہلی سند کی طرح روایت کرتے ہیں۔ (۳) ہارون محمد قناد سے وہ سفیان سے وہ زبید سے اور وہ ابرا ہیم سے (بیابراہیم مخعی نہیں ہیں کوئی اور راوی ہے جو مجبول ہے اور وہ حضرت کعب سے روایت کرتا ہے)۔

### باب

# باب: دین کوتھامنا چنگاری تھامنے کی طرح ہوگا

(٢١٨٢) يَأْتِيْ عَلَى النَّاسِ زَمَانُ الصَّابِرُ فِيُهِمُ عَلَى دِيْنِهِ كَالْقَابِضِ عَلَى الْجَهْرِ.

تَرْجِجْهُنَّهُ: حضرت انس بن ما لک من الله عن بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطَّلِقَ کُھِیا نے فرمایالوگوں پرایک ایساز ماندا کے گاجب دین پر قائم رہنے والاشخص اس طرح ہوگاجس طرح اس نے اپنی مٹھی میں انگارہ رکھا ہوا ہے۔

تشریع: جب فتنوں کا دروآتا ہے فس و فجور عام ہوتا ہے اور لوگوں کا ایمان کمزور پڑجاتا ہے تو دین پر جمنا دو بھر ہوجاتا ہے اس وقت دین کومضبوط پکڑنا اتنا ہی مشکل ہوجاتا ہے جتنا چنگاری ہاتھ میں پکڑنا گر آس وقت ثواب بھی بڑھ جاتا ہے حضرت ابو ثعلبہ کی صدیث میں ہے: للعامل فیموں اجر خمسین رجلا یعملوں مشل عمله. ان ایام میں دین پرعمل کرنے والے کے لیے جاس آ دمیوں کا اجر ہوگا جو آج اس کے عمل کے مانندعمل کرتے ہیں صحابہ میں گئی نے بوچھا: ان میں سے بچاس آ دمیوں کا اجر ایردایت ترین میں آئے گی اوردواہ ابن ماجہ مشکوۃ حدیث ۱۲۵۳)

ملحوظہ: بیرحدیث ثلاثی ہے یعنی امام تر مذی را اللہ اور نبی میں اللہ کے درمیان صرف تین واسطے ہیں اور تر مذی میں یہی ایک حدیث ثلاثی ہے اور ضعیف ہے اور ضعیف ہے اس کا ایک راوی عمر بن شاکر صعیف ہے مگر امام تر مذی را اللہ کے نز دیک بیر راوی تھیک ہے کیونکہ اس سے متعدد اہل علم نے روایت کی ہے اور بیر راوی تھی ہے بیر لفظ صدوق کے ہم معنی نے اور امام بخاری را شیط نے اس کو مقارب الحدیث کہا ہے علاوہ ازیں اس حدیث کے شواہر ہیں بیر صفحون حضرت ابو تعلبہ شنی سے اور حضرت ابو ہریرہ ثنا تھی سے۔ (منداحد ۲۹۰:۵)

اورحفرت ابن مسعود فالفي سے مروى ہے۔ (صححہ ٢٨٣٢)

نوس : ال دوسرى حديث سے بہلے مصرى نسخه ميں باب بلاتر جمد ہے۔

### باب

### باب: بهتراور بدتر لوگ

(٢١٨٩) اَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ وَقَفَ عَلَى أَنَاسٍ جُلُوسٍ فَقَالَ اللهِ اُخْبِرُكُمْ بِخَيْرِكُمْ مِنْ شَرِّكُمْ قَالَ فَسَكَتُوا فَقَالَ ذٰلِكَ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ فَقَالَ رَجُلُّ بَلَى يَا رَسُولَ اللهِ اَخْبِرْنَا بِغَيْرِنَا مِنْ شَرِّ نَا قَالَ خَيْرُكُمْ مَنْ يُرْجَى خَيْرُهُ وَيُؤْمَنُ شَرُّهُ وَشَرُّكُمْ مَنْ لَا يُرْجَى خَيْرُهُ وَلَا يُؤْمَنُ شَرُّهُ.

تر بجہ تہ: حضرت ابوہریرہ نواٹھ بیان کرتے ہیں نی اکرم مَلِنْظِیَّۃ بیٹے ہوئے کچھلوگوں کے پاس تھبرے آپ مِلِنْظِیَۃ نے فرمایا کیا میں تم لوگوں کو تمہارے اچھے اور تمہارے برے لوگوں کے بارے میں نہ بتاؤں راوی بیان کرتے ہیں لوگ خاموش رہے آپ مِلْظَیٰۃ نے تین مرتبہ بیار شادفرمایا توایک صاحب نے عرض کی یارسول اللّٰد آپ مِلِنْظِیۡۃ ہمیں بتا کیں اچھے لوگ کون سے ہیں اور ہم میں سے تشرِنيح: تبنيه:عقل طور پر افراد کی چارقسمیں ثکتی ہیں: ﴿ من يرجی خير لا ويومن شر لا ٥ من لا يرجی خير لا ولا يومن شرى ۞من يرجى خير ە ولا يومن شرى ۞من لا يرجى خير ە ويومن شرىا-

اول دونوں قسموں کا تعلق ترغیب وتر ہیب سے ہے اس لیے ان دونوں کو بیان فرمایا اور آخر الذکر دونوں قسموں سے ترغیب وتر ہیب متعلق نہیں اس وجہ سے ان کوذ کرنہیں فر ما یا کیونکہ آپ کا مقصد کلام ترغیب وتر ہیب ہے۔(بذا حدیث سیح اخرجه احمد والبیہ تی وابن حبان )۔

# باب: جب امت میں اتراہٹ آجائے توبرے لوگ مسلط ہوجائیں گے

(٢١٨٧) إِذَا مَشَتُ أُمَّتِي بِالْمَطَيْطِيَاء وَخَلَمَهَا ٱبْنَاءُ الْمُلُوكِ ٱبْنَاءُ فَارِسَ وَالرُّومِ سُلِّط شِرَارُهَا عَلى خِيَادِهَا.

تریج پنتم: حضرت ابن عمر نافتاً بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطَافِيَكَا فَا غِر مایا ہے جب میری امت کے لوگ اکڑ کر چلنا شروع کریں گے اور بادشاہوں کی اولا دان کی خدمت کرے گی اور فارس اور روم کے لوگ ان کی خدمت کریں گے تو ان کے بدترین لوگ ان کے بہترین لوگوں پرمسلط کردیئے جائیں گے۔

تشرِنيح: سلط شر ارها على خيارها: يعنى بر اوك الجهاوكون برغالب آجائي كاور دنيا مين خرابيان اور برائيان زياده ہوں گی آپ مِنْ الشَّحَةَ کا میار شاد مجزات میں سے ہائل اسلام نے جب ملک فارس وروم کو فتح کرلیا اور ان کے اموال مسلمانوں کے حق میں مال غنیمت ہو گئے اور ان کی اولا دیں قید کرلی گئیں جو اس وقت خدام ہو گئے تو فتنہ بیا ہوا کہ حضرت عثان عن ہوائٹوء کے مل کی نوبت آئی پھر مزیدسلسلہ دراز ہوا بنوامیہ ہاشم پر مسلط ہوئے اور دنیا میں کس قدر اہل اسلام کے مابین جنگیں ہوئیں تاریخ کے اوراق وا قعات سے بھرے ہوئے ہیں۔

حضرت گنگوہی ولیٹی نے اس موقع پر ارشاد فرمایا تسلیط الشرار علی الخیار فی الفور لازم نہیں نیز فتنه کاعموم بھی ضروری نہیں لہذا حضرات صحابه کرام وی النی اس سے مستثنی ہیں کیونکہ حضرت عثان والنیء کونٹل کرنے والے حضرات صحابہ زوائنی نہیں ہے بلکہ فتنہ پر ورمنافقین کی جال تھی۔

سندكى بحتث: بيحديث امام ترمذي رايطيك كيزويك صعيف بي كيونكه اس كوموى بن عبيدة ربذي ابوعبدالعزيز مدنى عبدالله بن دينار را شیازے روایت کرتا ہے اور بیراوی ضعیف ہے خاص طور پرعبداللہ بن دینار را شیائه کی روایتوں میں مگر بیجی بن سعیدانصاری اس کے متابع ہیں وہ بھی بیرحدیث عبداللہ بن دینار والٹی سے روایت کرتے ہیں وقدرواہ سے امام تر مذی والٹی نے یہی سند پیش کی ہے پھرامام تر مذی ولٹیل فرماتے ہیں بیدوسری سند (انصاری کی )بےاصل ہے بیرحدیث صرف موٹ کی سند سے معروف ہے ( مگرامام ترمذی ولٹیلیڈ نے اس دوسری سند کے بےاصل ہونے کی کوئی دلیل بیان نہیں کی جبکہ انصاری سے روایت کرنے والے ابومعاویہ پھران سے روایت

حدیث امام ما لک رایشید بھی انصاری سے روایت کرتے ہیں مگر وہ حدیث کومرسل کرتے ہیں وہ عبداللہ بن دینار رایشید اور حضرت ابن عمر تفاشن کا تذکرہ نہیں کرتے ( مگرامام مالک راٹیلیا ایسا بکثرت کرتے تھے وہ موصول روایات کومرسل کرتے تھے پس بیجی ابومعاویہ کی سند کے غلط ہونے کی دلیل نہیں بن سکتی اس لیے میری ناقص روائے بیہ ہے کہ بیر حدیث انصاری کی سند ہے تیجے ہے )۔

# باب:عورتول کی سر براہی کامیابی کی راہنہیں

(٢١٨٨) عَصَمَيْ اللَّهُ بِشَيْعِ سَمِعْتُهُ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ لَمَّا هَلَكَ كِسْرَى قَالَ مَنِ اسْتَغُلَفُوْ اقَالُو الْبِنَتَهُ فَقَالَ التَّبِيُّ ﷺ لَنْ يُنْفَلَّحَ قَوْمٌ وَّأَوا آمْرَهُمُ امْرَاةً قَالَ فَلَبَّا قَدِمَتْ عَآئِشَةَ يَعْنِي الْبَصْرَةَ ذَكُرْتُ قَوْلَ رَسُوْلِ اللهِ عَلَيْهِ فَعَصَمَنِي اللَّهُ بِه.

تَرُخْجُهُ أَبَا: حفرت ابو بكره وثاثني بيان كرت بين ميل نے نبي اكرم مَرَافِظَيَّا كى زبانى ايك بات ئى اس كى وجه سے الله تعالى نے جھے بچاليا (نی اکرم مِنْ اَلْنَظِیَّةً کے زمانہ اقدس میں ) جب کسری مرگیا تو نبی اکرم مِنْ اِنْنَظِیَّةً نے دریافت کیا لوگوں نے اپناامیر کے بنایا ہے تو لوگوں نے بتایا کسری کی بیٹی کوتو آپ مِیلِّ ﷺ نے فرمایا وہ قوم بھی فلاح نہیں پاسکتی جن کی حکمران ایک عورت ہو۔

رادی بیان کرتے ہیں جب حضرت عائشہ وہ اللہ اسلام آئیں یعنی بھرہ آئیں تو مجھے نبی اکرم مَلِّ النَّنِیَّةِ کا بیفرمان مجھے یاد آ گیا تواللہ تعالیٰ نے اس وجہ سے مجھے بحالیا۔

تشريح: اورحديث كامطلب يه ب كهورت كى سربرائى كامياني كى راه نبيس رئى يه بات كه ورت كوسر براه بنانا جائز ب يانهيس؟اس کی طرف حدیث میں کوئی اشارہ نہیں اور فقہاء میں اختلاف ہے جمہور کے نز دیک عورت ندامیر المؤمنین بن سکتی ہے نہ قاضیہ اور طبری والیمایڈ کے نزدیک جائز ہے امام مالک والیٹیائے سے بھی یہی ایک روایت ہے اور امام اعظم والیٹیائے کے نزدیک جن معاملات میں عورت گواہ بن سکتی ہامیر بھی بن سکتی ہے۔

ر ہی استیلاء وتغلب کی صورت: تو اس میں بالا جماع عورت کی امارت درست ہے اس کے احکام نافذ اور واجب الا طاعت ہول گے اور الیکشن پارٹی ووٹ اور اکثریت تغلب ہی کی صورت ہے کیونکہ جمہورت میں سرگنے جاتے ہیں بھیجانہیں دیکھا جاتا۔

# قتل کسری کا واقعه:

شیروریہ نے اپنے باپ کولل کیا تھاباپ نے زندگی میں ریمحسوس کرلیا تھا کہ اس کا بیٹاقتل کی سازش کر رہاہے تو اس نے ایک ڈبیہ میں زہر بھر کراپنے خزانہ میں رکھ دیا اور اس پر لکھا کہ قوت جماع کے لیے جو شخص اس کو کھائے گا اس کو اس قدر قوت جماع حاصل ہوگی باپ کونل کرنے کے بعد جب شیرویہ کو وہ تمام خزائن اور بادشاہت حاصل ہوگئ تو اس نے اس ڈبیہ کو دیکھا اور اس وک مقوی جماع سجھ كر بى گيا اور مرگيا ادهر پہلے سے اپنے بھائيوں كو باوشاہت كے لا في ميں ختم كرچكا تقااب خاندان ميں كوئى مذكر نبيس ر باصرف اس كى

بیٹی رہ گئی تھی لوگ چاہتے ستھے کہ بادشاہت اس گھر سے کسی اور کو حاصل نہ ہوتو لوگوں نے اس کی بیٹی بوران ہی کو بادشاہ بنادیا جب آپ میٹل کرہ گئی تھی لوگ چاہتے ستھے کہ بادشاہ بنا ہے لوگوں نے آپ میٹل کھی تھی ہوا کہ کسی ہلاک ہو گیا یعنی شیر ویہ تم ہو گیا ہے تو آپ میٹل کھی تا پوچھا اس کی جگہ کون بادشاہ بنا ہے لوگوں نے بتایا کہ اس کی بیٹی اس پرآپ میٹل کھی تھی نے فرمایالن یفلے قوم ولوام ہم امراۃ تو ابو بکر ڈٹاٹٹو کہتے ہیں مجھے آپ میٹل کھی تھی ہات یا درہی کہ جس قوم کی ذمہ داری عورت کے سپر دہوگی وہ بھی کامیا بنہیں ہوگئی ہے تو جب حضرت عائشہ ڈٹاٹٹو بھر ہو پنجیس اور میدان میں۔ گئیں تو بیس نے ان کا ساتھ دینے سے گریز کیا کیونکہ وہ گویا امیر ہو گئیں تھی اور کامیا بی بقول آپ میٹل کھی تھی چنا نچہ ایسا ہی ہوا جیسا کہ تاریخ اس پر شاہد ہے جنگ جمل کی تفصیل تاریخ اسلام میں ملاحظہ کی جائے بہر حال ابو بکرہ ڈٹاٹٹو آپ کے اس فرمان کو سننے کی وجہ سے محفوظ رہے۔ (ہذا حدیث می افرجہ ابناری فی مواضع والنسائی)

### باب

### باب: بهترین اور بدترین امراء

(٢١٩٠) اَلاَ ٱخْبِرُ كُمْ بِخِيَارِ ٱُمَرَ ائِكُمْ وَشِرَارِ هِمْ وَخَيَارُهُمُ الَّذِيْنِ تُحِبُّوْنَهُمْ وَيُحِبُّوْنَكُمْ وَتَلَّعُونَ لَهُمْ وَ يَنْعُونَ لَكُمْ وَشِرَارُ ٱُمَرَائِكُمُ الَّذِيْنَ تُبْخِضُونَهُمْ وَيُبْخِضُونَكُمْ وَتَلْعَنُونَهُمْ وَيَلْعَنُو كُمْ:

۔ ترکیجی کہا: حضرت عمر بن خطاب مٹانٹی نبی اکرم مُطَلِّقُتِی کا یہ فرمان نقل کرتے ہیں کیا میں تمہیں تمہارے بہترین حکمرانوں اور برے حکمرانوں کے بارے میں بتاؤں؟ان میں سے بہترین وہ ہیں جن سے تم محبت کرتے ہواور وہ تم سے محبت کریں تم ان کے لیے دعا کرواور وہ تمہارے لیے دعا کریں اور تمہارے حکمرانوں میں سے بدترین وہ ہیں جنہیں تم ناپسند کرواور وہ تمہیں ناپسند کریں تم لوگ ان پرلعنت کرواور وہ تم پرلعنت کریں۔

م**لحوظہ:** بیرحدیث ضعیف ہے اس کا ایک راوی :محمد بن ابی حمید جس کا لقب حماد تقاضعیف ہے مگر بیرحدیث حضرت عوف بن مالک <sub>ت</sub>طشیلاً کی روایت سے مسلم شریف (حدیث ۱۸۵۵) میں ہے۔

جن امراء کے کام معروف ومنکر دونوں طرح کے ہوں ان کے ساتھ مسلمانوں کا کیارویہ ہونا چاہیے؟

(٢١٩١) إِنَّهُ سَيَكُونُ عَلَيْكُمْ اَئِمَّةٌ تَعْرِفُونَ وَتُنْكِرُونَ فَيَنَ اَنْكَرَ فَقَلْ بَرِينَ وَمَنْ كَرِهَ فَقَلْ سَلِمَ وَلَكِنْ مَنْ رَضِي وَتَابَعَ فَقِيْلَ يَارَسُولَ اللهِ اَفَلَا نُقَاتِلُهُمْ قَالَ لَامَاصَلُو.

ترجیخ نبی: حضرت ام سلمہ نتائی نبی اکرم مَطَّلِفَظِیَّا کا بیفر مان نقل کرتی ہیں عنقریب تم پر ایسے حکمران مسلط ہوں گے جن کی پچھ با تیں تمہیں اچھی کے گا اور پچھ بری گے گا تو جو شخص ان کا اکار کرے وہ بری الذمہ ہوگیا اور جو ناپند کرے وہ سلامت رہا لیکن جو اس سے راضی رہائی نے پیروی کی (وہ برباد ہوجائے گا) عرض کی گئی یارسول اللہ کیا ہم ان لوگوں کے ساتھ جنگ نہ کریں؟ آپ مِطَّلِفَظِیَّا نے فرما یا اس وقت تک نہیں جب تک وہ نماز پڑھتے رہیں۔

تشريح: حضرت شاه الله صاحب واليطاف فرمات بين كما كركوني اليه المخص زبردى حكومت يرغلبه حاصل كرل جوشرا كط خلافت كاجامع نہ ہو( مثلاً الیکشن میں اس کی پارٹی جیت جائے ) تو اس کی مخالفت میں جلدی نہ کی جائے کیونکہ اس کومغزول کرنے میں مسلمانوں کی جانیں تلف ہونگی اور سخت فتنہ بریا ہوگا اور یقین کے ساتھ معلوم نہیں کہ نتیجہ کیا ہوگا ہوسکتا ہے اس سے بھی بدتر کوئی شخص غالب آ جائے پس ایک موہوم مصلحت کے لیے ایسے امر کا ارتکاب نہ کیا جائے جس کی قباحت یقینی ہے۔

ہاں جب خلیفہ ضروریات دین میں سے کسی ضروری امر کے انکار کی وجہ سے کا فرہوجائے مثلاً نماز کی فرضیت کا انکار کردے یا یا پنج نمازوں کی فرضیت کا قائل نہ ہوتو اس سے جنگ کرنا جائز ہے بلکہ واجب ہے اور یہ جوازیا وجوب اسلیے ہے کہ ایسی صورت میں خلیفہ مقرر کرنے کی جومصلحت ہے بعنی ا قامت دین وہ فوت ہوجائے گی بلکہ وہ پوری قوم کو لے ڈو بے گااس لیے اس سے برسرپریکار ہوناراہ خدامیں جہاد کرناہے۔

# باب: جینے میں مزہ کب تک ہے؟

(٢١٩٢) إِذَا كَانَ أُمَرَاءُو كُمْ خِيَارُكُمْ وَاغْنِيَاؤُكُمْ شُمَحَائَكُمْ وَأُمُورُ كُمْ شُوْرِي بَيْنَكُمْ فَظَهُرُ الْأَرْضِ خَيْرٌ لَّكُمْ مِنْ بَطْنِهَا وَإِذَا كَانَ أَمَرَانُو كُمُ شِرَارَكُمْ وَآغْنِيَاؤُكُمْ يُغَلِّائَكُمْ وَأَمُوْرُكُمْ إِلَّى نِسَائِكُمْ فَبَطْنُ الْأَرُضِ خَيْرٌ لَّكُمُ مِنْ ظَهْرِهَا.

تَرْجَجْكُتُهُ: حضرت الو ہريره وَاللَّهُ بيان كرتے ہيں ني اكرم مُطِّفَظَةً نے فرمايا ہے جب تمہارے حكران اچھے لوگ ہوں مالدار ہوں مہر بان ہوں اور تمہارے معاملات آپس میں مشورے کے ذریعے طے ہوتے ہوں تو زمین کا ظاہری حصتم لوگوں کے لیے باطنی حصے سے بہتر ہوگا اور جب تمہارے حکمران بدترین لوگ ہوں خوشحال ہوں لیکن بخیل ہوں اور تمہارے معاملات عورتوں کے سپر دہوں تو زمین کا باطنی حصہ تمہارے لیے او پر والے حصے سے زیادہ بہتر ہوگا۔

میر صدیث ضعیف ہے صالح بن بشیر مری اب وبشر بھری ضعیف رادی ہے اگر چدوہ نیک زاہد مخص تھااور میر صدیث صرف ترمذی میں ہے دیگر کتب سنة مین نہیں ہے۔

## فتنول کے زمانہ میں عمل کی اہمیت

(٢١٩٣) إِنَّكُمْ فِي زَمَانٍ مَنْ تَرَكُ مِنْكُمُ عُشَرَ مَا أُمِرَ بِهِ هَلَكَ ثُمَّ يَأْتِي زَمَانٌ مَنْ عَلِلَ مِنْكُمْ بِعُشْرِ مَا أُمِرَ بِهِ فَجَا. تَرْجِيكُمْ: حضرت ابو ہريره نظافي ني اكرم مُطَّلِّفَيَّةً كايفرمان نقل كرتے ہيںتم لوگ ايك ايسے زمانے ميں ہوكہ تم ميں سے جس شخص كو حكم دیا گیا ہے اگروہ اس کا دسوال حصہ ہی ترک کردے تو ہلاکت کا شکار ہوجائے گا پھر ایک ایساز مانہ آئے گا کہ جب لوگ دیتے گئے حکم

کے دسویں حصہ پرعمل کرلیں گے تو بھی نجات پالیں گے

تشريح: موربه كادسوال حصه جونجات كے ليه كافى سے اس سے كيام راد ہے۔

بعض حضرات فرماتے ہیں اس سے مراد صرف فرائض کی ادئیگی ہے اس فتنوں کے دور میں اگر کوئی شخص سنن ومستحبات کوترک کردے گا تب بھی تا جی ہوگا۔

حضرت گنگوہی مِلِیُّی فرماتے ہیں کہ اس سے مراد اخلاص ہے یعنی اے صحابہ فزی کُنٹی آئندہ چل کر ایسا زمانہ آئے گا کہ اگر لوگوں میں دسواں حصہ بھی اخلاص کا ہوگا اس پر بھی نجات ہوجائے گی اور تم سے کمل اخلاص مطلوب ہے کہ تمہارا زمانہ خیر کا زمانہ ہیہ۔

بعض حضرات فرماتے ہیں کہ اس سے مراد امر بالمعروف نہی عن المنكر ہے اور مطلب بیہ ہے کہ اے صحابہ ثفالَیْ تمہارے زمانہ میں تو امر بالمعروف نہیءن المنکر ہرموقع پرمطلوب ہے مگر آئندہ فتنوں کا زمانہ ہوگا اس وفت دسواں حصہ بھی اگرعمل یا یا گیا تو نجات ہوجائے گی کیونکہ اس وقت اسلام ضعیف ہوگاظلم ونسق کی کثرت ہوگی دین کے اعوان وانصار کم ہوجا تیں گے۔

یہ حدیث ضعیف ہے اس کا ایک راوی تعیم بن حماد مروزی ضغیف ہے ابن عبد نے الکابل میں اس کی ضعیف حدیثوں کا تتبع کیا ہے بیرحدیث ان میں سے ایک ہے مگر باب میں حضرت ابو ذرغفار مثلاثیر کی حدیث مسند احمد (۱۵۵:۵) میں ہے جواس حدیث کے لیے شاہد ہے۔

# فتغے مشرق سے سراُ بھاریں گے

(٢١٩٣) قَامَر رَسُولُ اللهِ عَلَى الْمِنْبَرِ فَقَالَ هَا هُنَا آرْضُ الْفِتَنِ وَأَشَارَ إِلَى الْمَشْرِقِ يعنى حَيْثُ يَطْلُعُ جِنْلُ الشَّيْطَانِ اَوْقَالَ قَرْنُ الشَّيْطَانِ.

توکیجیکنم: حضرت ابن عمر می انتها بیان کرتے ہیں ایک مرتبہ نبی اکرم مُؤَلِّفِیکَا منبر پر کھڑے ہوئے آپ مِؤَلِفِیکا نے فر مایا اس طرف فتنوں کی سرزمین ہے نبی اکرم مَا النظیمَ آئے فی مشرق کی طرف اشارہ کیا (اور فرمایا تھا) یہاں سے شیطان کا سینگ طلوع ہوگا۔راوی کوشک ہے شایدیدالفاظ بیں جہاں سے سورج کا کنارہ نکاتا ہے۔

تشریج: به حدیث اگرچه عام ہے مرمراد خاص ہے اس میں مسلمة كذاب كے فتنه كى طرف اشارہ ہے يا دجال كے فتنه كى طرف مسلمہ یمامہ کا باشدہ تھا جومدینہ سے مشرق میں مجد کے علاقہ پیس واقع ہے اور دجال کا خروج بھی مشرق سے بینی خراسان سے ہوگا جیبا کہ پہلے حضرت ابو بکر <sub>تلاق</sub>ی صدیق کی حدیث میں گزر چکا ہے۔

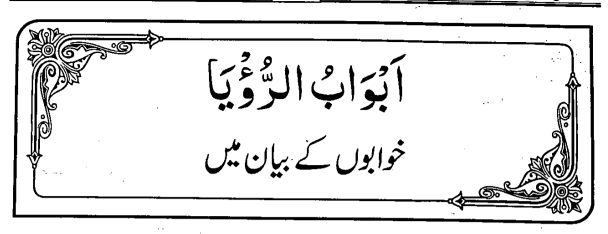
# مہدی دجال کا پیچھا کہاں سے کہاں تک کریں گے؟

(٢١٩٥) تَخُرُجُمِنْ خُرَاسَانَ رَايَاتُ سُوْدٌ لَا يَرُدُّهَا شَيْعٌ حَتَّى تُنْصَبِ بِإِيلِياً ءِ.

تَرْجَجَنَّهُا: حفرت ابو ہریرہ ٹاٹٹو بیان کرتے ہیں نی اکرم مُلِفِئَةً نے فرمایا ہے خراسان سے سیاہ جھنڈے نکلیں گے انہیں کوئی واپس نہیں کر سکے گا یہاں تک کہ وہ بیت المقدس میں نصب کر دیئے جائیں گے۔ تشریح: اس مدیث میں حضرت مہدی کے لشکر کا تذکرہ ہے دجال کا خروج خراسان سے ہوگا حضرت مہدی وہیں ہے اس کا پیچھا کریں گے اور ان کا حجنڈا کالا ہوگا لیتی اس کی زمین سفید ہوگی اور اس میں کالی دھاریاں ہوں گی اس لیے وہ دور سے کالانظر آئے گا نی مُؤْفِظَةً کا حبند اایا ہی تھا اور ایلیاء یعنی بیت المقدس تک اس کا تعاقب کرتے چلے جائیں گے کوئی چیز ان کے لیے سدراہ نہیں ہوگی اور مند احمد (٢٧٤٥) يس حضرت ثوبان والتي كل روايت ب اذا رائيتم الرايات السوداق جائت من قبل خواسان فائتوها فان فيها خليفة الله المهدى جبتم ديكهوكه سياه جين لاسترمين شامل ہوجاؤ کیونکہ اس میں اللہ کے خلیفہ مہدی ہوں گے۔

ملحوظ: بيدونوں حديثيں ضعيف ٻين ترمذي كي روايت ميں رشدين بن سعد ٻيں جوضعيف ٻيں اور مند احمد كي حضرت ثوبان واثنتي كي روایت میں شریک بن عبداللہ تختی ہین ان کا حافظ بھی بگڑ گیا تھا اور اس میں غالباعلی بن زید بن جدعان بھی ہے وہ بھی ضعیف راوی ہے مگردونوں کاضعف ہلکا ہے اس لیے امام ترمذی رایش نے حدیث کی سحسین کی ہے۔





الرویا: رآلایری کامصدر،اس کےمعنی ہیں: آ نکھ سے دیکھنا،اوردل سے دیکھنا،پھروہ اسم کےطور پرمستعمل ہے اور الف مقصورة کی وجہ سے الدنیا کی طرح۔

اردومیں اس کا ترجمہ 'خواب' ہے۔خواب: خوابیدن (سونا) کا حاصل مصدر ہے،اس کے معنی ہیں: نینداوروہ باتیں جوآ دمی نیند میں دیکھتا ہے۔

### خواب کساہے؟

کہ خیالات کی ریل بلاتوقف چلتی رہتی ہے ، بیداری میں بھی اور نیند میں بھی مسلسل خیالات آتے رہتے ہیں۔ پھر جب وہ وافر مقدار میں جمع ہوجاتے ہیں تو ارادہ عمل جنم لیتا ہے بھراچھا یا براعمل وجود میں آتا ہے اور ان خیالات کے بھی اسباب ہیں۔

اور بیداسباب جانے اس لیے ضروری ہیں کہ انسان اچھے اسباب اختیار کرے تا کہ اچھے خیالات آئیں اور نیک عمل کا جذبہ اُ بھرے اور بُرے خیالات کے اسباب سے بچے تا کہ بُرے خیالات پیدا نہ ہوں اور آ دمی بُرے کام نہ کرے۔حضرت شاہ ولی الله صاحب راٹین محدث دہلوی قدس سرہ نے ججۃ البالغہ (قشم اول ،محث اول، باب دہم ) میں خیالات کے بانچ اسباب بیان کئے ہیں جمن کا خلاصہ

پہلامبیب: جوسب سے بڑاسبب ہے وہ انسان کی جبلت وفطرت ہے جبلت: وہ اصلی حالت ہے جس پر اللہ تعالیٰ نے انسان کو پیدا کیا ہے ، ہر انسان کی الگ انداز پر تخلیق ہوئی ہے حدیث میں ہے اللہ تعالیٰ نے ہر انسان کی ایک جبلت بنائی ہے جو بھی نہیں بدتی۔اس لیے کہ جیسی فطرت ہوگی تو اچھے خیالات آئیں گے اور بری فطرت ہوگی تو اچھے خیالات آئیں گے اور بری فطرت ہوگی تو برے خیالات جنم لیں گے۔

دوسسراسبب: انسان کا مادی مزاج ہے جو کھانے پینے وغیرہ سے بنتا ہے بیمزاج لوگوں میں مختلف ہوتا ہے اوراس کو مختلف کیا بھی جاسکتا ہے۔ جن لوگوں کی صحبت میں بیٹھتا ہے ان کی وجہ سے بیمزاج مختلف ہوتا ہے اس لیے شریعت نے حلال وطیب غذا کھانے پر اچھی صحبت اختیار کرنے پرزور دیا ہے۔

تیسسراسبب:عادت و مالوف ہے جس شخص کا جس چیز کے ساتھ بہت زیادہ تعلق ہوتا ہے اس کواس چیز کا بار بار خیال آتا ہے مثلاً جو

چائے کا عادی ہے اس کواس کا خیال آتا ہے۔جونماز کا پابندہاس کا دل ہمیشہ مجدمیں اٹکار ہتا ہے اوراس کو بار بار نماز کا خیال آتا ہے۔ چو مساسبب: اچھے برے اتفا قات ہیں جیسے ایک جیب کتراکسی دینی اجتاع میں اپنے مقصد سے گیا دہاں اس نے کسی مبلغ سے کوئی بھلی بات سی جواس کے دل میں اتر گئی اور وہ اس کے لیے باعث انس بن گئی پس اس کی زندگی بدل گئی۔غرض اس قسم کے اچھے برے اتفا قات بھی خیالات کا سبب بنتے ہیں۔

پانچوال سبب : اچھی بری تا ثیر ہے بعض لوگ شیاطین سے مت اُثر ہوتے ہیں خواہ وہ شیاطین الانس ہوں یا شیاطین الجن ان شیاطین کارنگ آ دمی پرچڑھ جاتا ہے،جس کی وجہ سے برے خیالات آنے لگتے ہیں اور وہ برے اعمال شروع کردیتا ہے اور بھی اس کے برعکس آ دمی ملائکہ سے متاثر ہوتا ہے چاہے وہ نورانی فرشتے ہوں یا صالح انسان جب ان کا رنگ آ دمی پر چڑھتا ہے تو اچھے خیالات آنے لگتے ہیں اور وہ اچھے اعمال شروع کردیتا ہے۔

اورخوابوں کامعاملہ خیالات جیسا ہے یعنی جو خیالات کے اسباب ہیں وہی خوابوں کے بھی اسباب ہیں اچھے اسباب پیدا ہوتے ہیں تواق صح خواب نظر آتے ہیں اور برے اسباب جمع ہوتے ہیں تو برے خواب آنے لگتے ہیں البتہ خیالات اور خوابوں میں فرق یہ ہے کہ خیالات میں چیزیں متشکل نہیں ہوتیں اورخواب میں جو خیالات دل میں گزرتے ہیں وہ دل کی انکھوں کے سامنے متشکل ہوتے ہیں۔ اور بیتمام خوابوں کی حقیقت کا بیان نہیں بلکہ صرف ان خوابوں کا بیان ہے جو خیالات ہوتے ہیں۔

### حقيقت وخواب:

تفسير مظهري ميں قاضي ثناءالله پاني پتي طليفيلانے فرما يا خواب كي حقيقت بيہ ہے كه نفس انساني جس وقت نينديا ہے ہوشي كےسبب ظاہر بدن کی تدبیر سے فارغ ہوجا تا ہے تو اس کو اس کی قوت خیالیہ کی راہ سے پھے صورتیں دکھائی دیتی ہیں اس کا نام خواب پھر اس کی تىن قىمىس بىل:

- (۱) مجھی خواب میں آ دمی وہی صورتیں دیکھتا ہے جو بیداری کی حالت میں دیکھتا ہے اس کو حدیث اِنفس کہا جاتا ہے۔
- (۲) مجھی شیطان کچھ صورتیں اور وا قعات اس کے ذہن میں ڈالٹا ہے بھی خوش کرنے والے اور بھی ڈرانے والے اس کوتسویل الشيطان كہتے ہيں بيدونوں قسميں باطل ہيں جن كى كوئى حقيقت واصليت نہيں ہے اور ندان كى كوئى واقعى تعبير ہوسكتى ہے۔
- (۳) الله کی طرف سے ایک قشم کا الہام ہے جواپنے بندے کو متنبہ کرنے یا خوشنجری دینے کے لیے کیا جاتا ہے اللہ تعالیٰ خزانہ غیب سے بندہ کے قلب ور ماغ میں ڈال دیتے ہیں بیخواب سیح وقت ہے چنانچہ ایک حدیث میں ہے مومن کا خواب ایک کلام ہے جس میں وہ اپنے رب سے شرف گفتگو حاصل کرتا ہے۔ (طبرانی)

بہر حال جمہور اہل سنت والجماعت کے یہاں خوابات بی تصورات ہیں جس کواللہ تعالیٰ بندہ کے دل میں پیدا فرمادیتے ہیں بھی بواسطه فرشتے کے اور بھی بواسطہ شیطان کے چنانچہ علامہ طبی والیٹیؤ نے فرمایا رؤیا کی حقیقت بیرہے کہ اللہ تعالیٰ نائم کے ول میں علوم وادرا کات پیدافر مادیتے ہیں جیسا کہ بیداری میں بھی اللہ انسان کے دل میں علوم پیدا فرماتے ہیں اور نائم کے دل میں اس قسم کاخلق علوم دوسرے امور کی علامت ہوتا ہے جو آئندہ چل کر عارض ہوتے ہیں اور وہی اس کی تعبیر ہوتی ہے جیسے بادل بارش کی علامات ہے ایسے بی خلق علوم فی النائم دیگر امور کی علامت ہے۔

آ گے حدیثوں میں خوابوں کی دوفتسمیں اور بھی آ رہی ہیں ایک : ڈراؤ نا خواب دوسرامبشرات یعنی خوشخبری دینے والےخواب ان خوابوں کی حقیقت جدا ہے ڈراؤنے خواب شیطان کا تماشہ ہوتے ہیں جیسے ایک صحافی شائن نے اپنا خواب بیان کیا کہ گویا ان کاسر قلم کردیا گیا نبی مَرَافِظَةً مسکرائے اور فرمایا جب شیطان تم میں سے کسی کے ساتھ نیند میں کھلواڑ کرے تو اس کولوگوں سے بیان نہ کیا كرو\_ (رواهمسلم مشكوة كتاب الزؤيا حديث ٢١٦٣) اورمبشرات الله تعالی كی طرف سے دکھائے جاتے ہیں۔

جوخواب شیطان کا ڈروا ہوتے ہیں ان کی بھی کوئی تعبیر نہیں ہوتی تعبیر کے متاج صرف مبشرات ہوتے ہیں۔اور یہ بات تعبیر بتانے والا جانتا ہے کون ساخواب کس قسم کا ہے جب مصر کے بادشاہ نے دربار والوں کے سامنے اپنا خواب بیان کر کے تعبیر جاہی تو وہ نوگ کہنے لگے یہ یوں ہی پریشان خیالات ہیں (پرے: ۴۴)ان کی یہ بات اگرچہ تیجی نہیں تھی مگراس سے یہ بات سمجھ میں آئی کہ یریثان خیالات کی تعبیر نہیں ہوتی اور بیرحدیث ابھی گذری ہے کہ ایک صحابی نے خواب دیکھا کہ گویا ان کا سر کاٹ دیا گیا۔ نبی مَطْلَقْظَةَ نے اس کو شیطان کا ڈراوا قرار دیا غرض تعبیر صرف مبشرات کی ہوتی ہے۔

اورخواب کی تعبیر کے لیے کوئی مقررہ ضابط نہیں جو تحض عالم ہوتا ہے اورخواب دیکھنے والے کی زبان اور اس کے محاورات سے واقف ہوتا ہے نیز وہ خواب دیکھنے والے کے احوال ہے بھی واقف ہوتا ہے وہ مختلف قرائن سے معلوم کرلیتا ہے کہ خواب کا کون ساجز مقصود ہے اوراس کی کیا مراد ہے؟

## بَابُانَّ رُؤُيَا الْمُؤْمِن جُزْءٌ مِّنْ سِتَّةٍ قَارُبُعِيْنَ جُزْءًا مِنَ النُّبُوَّةِ

## باب ا: مؤمن کا خواب نبوت کا جھیالیسواں حصہ ہے

(٢١٩٢) إِذَا قُتَرَبَ الزَّمَانُ لَمْ تَكُنُ رُوُيَا الْمُؤْمِنِ تَكُنِبُ وَاصْدَ قُهُمْ رُوُيَا اَصْدَ قُهُمْ حَدِيثًا وَرُوُيَا الْمُسْلِمِ جُزُ عُمِّنْ سِتَّةٍ وَّاَرْبَعِيْنَ جُزُءًا مِنَ النُّبُوَّةِ وَالرُّوْيَا ثَلَاثُ فَالرُّوْيَا الصَّاكِحَةُ بُشَرِ يَ مِنَ اللهِ وَالرُّوْيَامِنُ تَحْزِيْنِ الشَّيْطَانِ وَالرُّوْيَامِمَّا يُحَدِّثُ مِهَا الرَّجُلُ نَفْسَهُ فَإِذَا رَاى آحَدُ كُمْ مَا يَكُرَهُ فَلْيَقُمْ وَلْيَتْفُلُ وَلا يُحَدِّثُ بِهِ التَّاسَ.

تَوَجَّبَتُهِ: حضرت ابو ہریرہ ٹاٹنے بیان کرتے ہیں نبی اکرم مِلِّ ﷺ نے فرمایا ہے جب زمانہ قریب ہوجائے گا (یعنی قیامت کے قریب موجائے گا) تومؤمن کا خواب عام طور پرجھوٹانہیں ہوگا اورلوگوں میں سب سے زیادہ سچا خواب اس شخص کا ہوگا جوسب سے زیادہ سے بولتا ہوگا مؤمن کے خواب نبوت کا چھالیسوال حصہ ہیں خواب تین طرح کے ہوتے ہیں اچھے خواب اللہ تعالیٰ کی طرف سے خوشخری ہوتے ہیں کچھ خواب شیطان کی طرف سے غم میں مبتلا کرنے کے لیے ہوتے ہیں اور کچھ خواب وہ ہیں جس میں آ دی اپنے آپ سے بات کرتا ہے تو جب کوئی شخص کوئی ایسا خواب دیکھے جواسے ناپند ہوتو وہ اٹھے اور تھوک دے اور اسے لوگوں کے سامنے بیان نہ کرے۔

(٢١٩٧) رُؤْيَاالُمُؤْمِنِ جُزُءٌ مِّنْ سِتَّةٍ وَّاَرْبَعِيْنَ جُزُئًا مِّنَ النُّبُوَّةِ.

تَوْجِيْمَنْهَا: حفرت عباد بن صامت والتي بيان كرت بين: ني اكرم مُطَّفِظَةً في ارشاد فرمايا بنا مؤمن كے خواب نبوت چاليسوال حصه بين \_ اس بارے میں حضرت ابو ہریرہ، حضرت ابوزرین عقیلی ، حضرت ابوسعید خدری ، حضرت عبداللد بن عمرو، حضرت عوف بن ما لك، حضرت ابن عمر، اور حضرت انس فيَ أَنْهُمْ سے احاد بيث منقول ہيں۔

تشرِيْح: مون كاخواب يعنی اچھاخواب جس كوحديث ميں بشرى من الله (الله كى طرف سے خوشخبرى) كہا گياہے وہ كمالات نبوت كا چھیالیسواں حصہ ہے۔

# خواب كى قىمىن اوران كا درجه:

ال حديث مين ني كريم مُؤلِّ فَيَعَ فَعُواب كي تين قسمين بيان فرمائي بين

- (۱) نیک خواب: جواللہ تعالی کی طرف سے بندے کے لیے بشارت ہوتے ہیں بیرایک مشم کا الہام ہوتا ہے جو بندے کو متنبہ کرنے یا خوشخری دینے کے لیے کیا جاتا ہے اللہ تعالی محض اپنے فضل سے اپنے خزائہ غیب سے پچھ چیزیں اس کے قلب ود ماغ میں ڈال
- (۲) شیطانی خواب: جس میں شیطان کچھ صورتیں اور وا قعات اس کے ذہن میں ڈال دیتا ہے بھی خوش کرنے والے اور بھی ڈرانے والے اس کوتسویل شیطانی بھی کہا جاتا ہے۔
- (٣) نفسانی خواب: که بیداری کی حالت میں جو پھانسان سوچتا ہے یا جوصورتیں اور چیزیں دیکھتار ہتا ہے وہی خواب میں نظر آجاتی ہیں اسے مدیث النفس بھی کہا جا تا ہے۔
  - (۱) اقترب الزمان لمرتكدر تويا المومن تكذب وقر ابزمان كي چارتفيرين كي كي بير

پہلی تنسیر: صاحب الفائق فرماتے ہیں اس سے آخری زمانہ مراد ہے جو قرب قیامت ہوگا۔ کہا فی دوایة انه الظال قال فی آخر الزمان لا تكادرؤيا المومن تكذب اقتراب في السياس ليتبير فرمايا كمثى قليل وتصير بوجاتى بتواس كاطراف و جوانب قریب قریب ہوجاتے ہیں۔ پھر آخری زمانہ کون سامرادہے؟ بعض نے فرمایا خروج مہدی عَالِیِّلا) کا زمانہ کیونکہ اس وقت عدل وانصاف قائم ہوگا وہ وقت خوشی کا وقت ہوگا زمانہ قلیل معلوم ہوگا جیسا کہ اس کے بالمقابل پریشانی کا وقت قلیل بھی کثیر معلوم ہوا کرتا ہے۔

بعض کا خیال ہے کہ بیروہ زمانہ ہے جب عیسیٰ علاِیّا ہ دجال کوتل کر کے لوگوں کے ساتھ رہیں گے وہ وقت بھی وقت انصاف وعدل

ووسسری تفسیر: صبح کی فرد یکی مرادم-آگے حدیث (نمبر ۲۲۷۲) آربی ہے کہ حری کے وقت کے خواب زیادہ ترسیج ہوتے ہیں۔ تیسسری تعنسیر: رات دن کا مساوی ہونا مراد ہے لینی جب رات دن برابر ہوتے ہیں اس وقت کے خواب اکثر سپے ہوتے ہیں كيونكه جب رات كمي موتى ہے اور آ دمي ضرورت سے زياده سوتا ہے تو پراگنده خيالات آتے ہيں اور جب رات چھوٹی ہوتی ہے اور نیند پوری نہیں ہوتی تو بھی خواب یا زنہیں رہتے اور اعتدال کے زمانہ کے خواب عام طور پرسیے ہوتے ہیں نیز وہ زمانہ اور وہ وقت مراد ہے جس میں رات دن دونوں برابر ہوتے ہیں چونکہ اس وقت انسانی مزاج صحیح ومعتدل تر ہوگا اس لیے خواب میں بھی خلط ملط نہ ہوگا بلکہ خوابات سیے ہوں گے۔

چرقی تغییر: اصدقهم حدیثا :معناه اصدقهم حدیثا اصدقهم رؤیالین جس خص کے خیالات جتنے زیادہ اچھ ہوں گے اس قدراس کو سیے خواب نظر آئیں گے یا جس کی گفتگومیں زیادہ سچائی ہوگی اس قدراس کو زیادہ سیے خواب نظر آئیں گے چونکہ ظاہر کا اثر باطن پر پر تا ہے توصدق ظاہر صدق باطن کومتلزم ہے۔حافظ راتی ایشاؤ فرماتے ہیں صدق مقال سے قلب منور ہوتا ہے اور ادراک قوی ہوتا ہے حقائق منکشف ہوتے ہیں حتی کہ خوابات بھی اس کو سے نظر آئیں گے۔

ورؤياً المسلم جزء من سنة واربعين جزء من النبوة: اورمسلمان كاخواب نبوت كاحچياليسوال حصه بــــ تشرِنيح: اس مديث كاشان ورود الكلے باب ميں آر ہاہے جب نبي مَرَالْفَيَّةَ نے لوگوں سے فرما يا كدرسالت اور نبوت منقطع ہوگئ اب نہ کوئی نیار سول آئے گا اور نہ نیا نبی توصحابہ ڈیا گئی کوتشویش ہوئی نبوت کے ذریعہ لوگوں کوخیر کی باتیں معلوم، ہوتی ہیں اب لوگ اس سے محروم ہو گئے تو نبی مَظِفَظُةً نے فرمایا مگرخوش کن باتیں ابھی باقی ہیں ان کا سلسلہ قیامت تک جاری رہے گا اور اس کے ذریعہ الله تعالیٰ امت کو خیر کی باتیں بتلائیں گے صحابہ وی کھٹی نے پوچھا:خوش کن باتیں کیا ہیں؟ آپ سِکٹھٹی نے فرمایا:مسلمان کا خواب جو کمالات نبوت میں سے ایک کمال ہے پس صحابہ مثناً ثینے کواطمینان ہو گیا کہ الحمد للّٰدائھی خیر کا درواز ہ پوری طرح بندنہیں ہواایک صورت اب بھی

مختلف اعداد میں تطبیق:

اس روایت میں ۴ س کا ذکر ہے اس کے علاوہ دیگر روایات میں مختلف اعداد مذکور ہیں: سم سے ۵ سے ۷ سے ۴ سے ۵ سے ۲ سے ۷ ۲۲\_۲۷\_۲۲\_۲۰ م- حافظ ابن حجر رطیتیئی نے ان سب کوذ کر فر ما یا ہے۔

قرطبی راٹیلیڈ فرماتے ہیں اجزاء کے تعدد کا بیا اختلاف خواب دیکھنے والوں کے مختلف حالات کی بناء پر ہے امانت وصدق نیات میں لوگ مختلف ہیں تو ان کے خوابات میں بھی اجزاء اختلاف ہے۔ کہ خواب دیکھنے والوں کے صلاح وتقوی کے اختلاف سے نسبتیں مختلف ہوتی ہیں جو شخص جس قدر متقی ہوگا اس کا خواب اس قدر اہم ہوگا اور عدد چھوٹا ہوگا مثلاً صدیق اکبر رہی تھی کا خواب نبوت کا ۲۴ وال جزء ہوگا اور دومرے صدیقوں کے خواب ۲۵ یا ۲۷ یا ۷۷ وال حصہ ہول گے ای طرح صالحین کے بھی مختلف درجات ہیں یس قدران کے اخلاص میں صدق مقال واکل حلال میں اور نیتوں کی صدانت میں کمی ہوگی عدد بڑھتا جائے گا اور اوسط عدد لینی عام صالحین کےخوابوں کی نسبت ۲ سم ہے بدایک بہترین توجیہ ہے۔اوراس کی نظیر جماعت کی فضیلت کی روایات ہیں۔عام روایات میں جماعت کا ثواب ۲۵ گناآیا ہے اور حضرت ابن عمر مخافئ کی روایت میں ۲۷ گناآیا ہے اس کی ایک توجیه علماء نے یہ کی ہے کہ بیثواب اس صورت میں جبکہ امام پر میزگار ہونمازیوں میں نیک لوگ شامل ہوں اور جماعت بڑی ہوتو بی ثواب ہے لینی خارجی چیزوں کے الرات پڑتے ہیں ای طرح خوابوں کا معاملہ ہے۔

## قادیانیوں کے غلط استدلال کا جواب:

اس سے دراصل قادیا نیوں پر رد کرنامقصود ہے جو پیسجھتے ہیں کہ جزء نبوت کے باقی رہنے سے گویا نبوت بھی باقی ہے ان کا پیر عقیدہ سراسرغلط ہے کیونکہ کسی چیز کا ایک جزءموجود ہونے ہے اس چیز کا موجود ہونا لازمنہیں آتا دیکھیے اگر کسی شخص کا ایک ناخن یا ایک بال کہیں موجود ہوتو کوئی انسان مینہیں کہ سکتا کہ یہاں وہ مخص موجود ہے اگر کوئی ایسا کہنے لگے تو دنیا بھر کے انسان اس کو یا جھوٹا

کہیں گے یا اسے بے وقوف سمجھیں گے اس لیے سیچ خواب بلا شبہ جزء نبوت ہیں مگر نبوت کیوں نہیں کیونکہ نبوت کا سلسلہ تو نبی كريم مَلِفَظُعُ إِنْهُمْ ہو چكا ہے۔

# جزء نبوت ہونے سے کیا مراد ہے؟

- (۱) علامة قرطبي رايتيا فرماتے ہیں جزء نبوت ہونے سے مرادیہ ہے کہ خواب میں بعض اوقات انسان ایسی چیز دیکھتا ہے جواس کی قدرت میں نہیں ہوتی مثلاً بید میکھے کہ وہ آسان پراڑر ہاہے یا غیب کی ایسی چیزیں دیکھے جن کا حاصل کرنااس کی قدرت میں نہیں تو اس کا ذریعہ بجز امداد والہام خداوندی کے اور کچھ نہیں ہوسکتا ہے جو اصل خاصہ نبوت ہے اس لیے اس کو جزء نبوت قرار دیا ہے۔ بعض اہل علم نے فرمایا : کدرؤیائے کے صالحہ لواحق نبوت اور صفات انبیاء میں سے ہے اور صفات انبیاء کے ساتھ غیر نبی بھی متصف ہوسکتا ہے۔
- (٢) بعض حفزات فرماتے ہیں روایت کا مطلب میہ کہ سچاخواب علم نبوت کے اجزاء میں سے ہے نہ کہ نبوت کے اجزاء میں سے چونکہ علم نبوت باتی ہے اور نبوت مجزی نہیں ہے اور یہ منصب ختم بھی ہو چکا ہے اب کوئی نبی آنے والانہیں ہے۔
- (٣) علامه مازری والیفید فرماتے ہیں یہاں نبوت کے معنی خبر بالغیب کے ہیں گویا رؤیا صالح خبر بالغیب ہے اور خبر بالغیب شمرات نبوت میں سے ہے۔
- (٣) ملاعلی قاری ولیٹی اور دیگر شراح فرماتے ہیں بہتریہ ہے کہ کہا جائے حدیث میں خواب کو اجزاء نبوت میں سے کہا گیا ہے اور اجزاء نبوت کوانبیاء عیفالی بی جانتے ہیں ہمیں معلوم نہیں مجملاً اتنامعلوم ہونا کافی ہے کہ اچھاخواب بشارت ہے۔

هذا حديث صحيح اخرجه الشيخان وفي الباب عن ابي هريرة راهم اخرجه البخاري في تاريخه والطحاوى وابن حبان ابى رزين والفي اخرجه الترمنى وانس والفيه اخرجه الشيخان وابى سعيد والفيه اخرجه البخاري وابن عمر رضي الله عنهما اخرجه احمد والطبري وعوف بن مالك اخرجه البخارى فى تاريخه وابن عمر رضى الله عنهما اخرجه مسلم

تشريح: ٦ رويا: صالحه كى دوتسميل بيل بشرى من الله اور رؤيا ملكي يعنى نيك آدى كا خواب

اقال: وہ خواب ہے جواللہ تعالیٰ کی طرف سے دکھلا یا جاتا ہے اور وہ مومن کے لیے خوشخری ہوتا ہے آ گے حدیث میں آ رہا ہے۔ بیراها المسلمد او تری له جس کوکوئی مسلمان دیکھا ہے یا اس کے لیے دیکھا جاتا ہے جیسے حضرت ام العلاء انصاریہ ڈٹائٹٹانے حضرت عثان بن مظعون والتي كوان كى وفات كے بعد ديكھا كمان كے ليے ايك چشمہ جارى ہے نبي مَطِّلْتُكَيَّةً نے فرما يا: وہ چشمہ ان كامل ہے جوان کے لیے بہدرہا ہے میرحشرت عثمان ٹڑائند کے لیے بعداز وفات بشارت ہے۔

دوم: ملکوتی خواب یعنی نیک آ دمی کا خواب به خواب آ دمی کی خوبیوں اور خرابیوں کا تمثیل (پیکرمحسوس) ہوتا ہے اگرخو بی متمثل ہوتی ہے تو وہ محض بشارت ہوتی ہے اور خرابی متمثل ہوتی ہے تو وہ تنبیہ ہوتی ہے اور وہ بھی نتیجہ کے اعتبار سے بشارت ہوتی ہے۔

 شیطان کا ڈراوا یعنی خواب میں شیطان پریشان کرتا ہے کی ملعون جانور کی شکل میں انسان کونظر آتا ہے جس سے آدمی ڈرجا تا ہے اور دل میں وحشت اور خوف پیدا ہوتا ہے ایسے خوابوں کا علاج آ گے آرہا ہے۔

اوہ خواب جو خیالات ہوتے ہیں۔

فاع : اچھے نوابوں کے ذریعہ اللہ تعالی بھی بندوں کو تعلیم بھی دیتے ہیں جیسے سورۃ ص کی تفسیر (ترندی ۱۵۵:۲) میں بیر صدیث آرہی ہے کہ نبی مُؤَلِّفَتِكُا آنے نے نواب میں اللہ تعالی کو بہتر بین صورت میں دیکھا لیس اللہ تعالی نے پوچھا فرشتے کس امر میں بحث کررہے ہیں؟ الله اس حدیث میں درجات اور کفارات کا بیان ہے لیعنی کن اعمال سے مرتبے بلند ہوتے ہیں اور کن اعمال سے گناہ معاف ہوتے ہیں اس حدیث میں درجات اور کفارات کا بیان ہے لیمنی آنے فرالے واقعات سے واقف کیا ہے اور اب بھی بیس اسلہ جاری ہے۔
سلسلہ جاری ہے۔

## بَابُذَهَبَتِالنُّبُوَّةُ وَبَقِيَتُالُمُبَشِّرَاتُ

# باب۲: نبوت يحميل يذير موگئ اورخوش كن با تيس باقي ہيں

(٢١٩٨) إِنَّ الرِّسَالَةَ وَالتُّبُوَّةَ قَدِانُقَطَعَتُ فَلَا رَسُولَ بَعْدِي وَلَانَبِيَّ قَالَ فَشَقَّ ذٰلِكَ عَلَى النَّاسِ فَقَالَ لٰكِنِ الْهُبَيِّرَ اتِ قَالُوْ يَارَسُولَ اللهِ ﷺ وَمَا الْهُبَشِّرَ اتُ قَالَ رُؤْيَا الْهُسْلِمِ وَهِي جُزُءٌ مِّنَ اَجْزَاء النَّبُوَّةِ.

توجیجہ، حضرت انس بن مالک تا نئو سے روایت ہے کہ رسول اللہ مَالِفَ اَنْ اَرْمَالت اور نبوت منقطع ہوگئ ہیں اوراب میرے بعد کوئی نبی یا رسول نہیں آئے گا۔ راوی کہتے ہیں کہ یہ بات الوگوں کے لئے باعث رخ ہوئی تو آپ نے فرمایالیکن بشارتیں (باتی ہیں) صحابہ کرام می نئی نے عرض کیا یارسول اللہ مَلِفَ اَنْ اِنْ ہیں؟ آپ مَلِفَ اَنْ اِنْ اِنْ اِنْ اِنْ اِنْ اِنْ اللہ مِلْفَ الله مِلْفَ الله مِلْفَ الله مِلْفَ اِنْ اِنْ الله مِلْفَ الله مِلْفَ اِنْ اِنْ الله مِلْفَ الله مِلْفَ اِنْ اِنْ الله مِلْفَ الله مِلْفَ الله مِلْفَ اِنْ الله مِلْفَ الله مُلِله الله مُلِله الله مُلِله الله مُلِله الله مُلِله الله مِلْفَ الله مُلِله الله مُله الله مَله الله مُله الله مَله الله مُله الله مَله مُله الله مَله الله مُله مُله الله مُله الله مُله الله مَله الله مَله الله مُله الله مَله الله مُله الله مَله الله مُله الله مَله الله مُله الله مَله الله مُله الله مَله مُله الله مَله الله مَله مُله الله مَله الله مَله الله مَله مُله الله مَله الله مُله مُله الله مَله مَله الله مَله مُله الله مَله الله مَله مُله ال

یہ بھی یا در ہے کسی خواب کی تعبیر فورا ظاہر ہونا ضروری نہیں تفسیر قرطبی میں ہے شداد بن الہاد نے فرمایا یوسف علاِئلا کے خواب کی تعبیر چالیس سال بعد ظاہر ہوئی۔

نیزیکجی واضح رہے کہ تعبیرخواب کی ایک متعقل فن ہے جواللہ تعالی کی کوعطاء فر مادیتے ہیں ہرشخص اس کا اہل نہیں ہے۔ کہا ھو مستفاد من قولہ تعالی: ﴿ وَ يُعَلِّبُكَ مِنْ تَأُويُكِ الْإِحَادِيْثِ ﴾ (پیسف: ٢)

#### بابقوله: لَهُمُ الْبُشُرَى فِي الْحَلُوةِ اللَّانَيْكَ

# باب ۳: مؤمنین کے لیے دنیوی زندگی میں خوشخری ہے

(٢١٩٩) سَأَلْتُ آبَا النَّدُ دَاءَ عَنْ قَوْلِ اللهِ تَعَالَى ﴿ لَهُمُ الْبُشُرَى فِي الْحَيْوةِ الدُّنْيَا ﴾ (يونس: ٦٤) فَقَالَ مَا سَأَلَيْيَ عَنْهَا اَحَدُّ غَيْرُكَ إِلَّا رَجُلُ وَّاحِدُّ مُنْدُ سَأَلْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ فَقَالَ مَا سَأَلَنِي عَنْهَا اَحَدُّ غَيْرُكَ مُنْدُ أَنْزِلَتْ هِي الرُّوُّيَاالصَّالِحَةُيرَاهَاالُهُسُلِمُ أَوْتُرْى لَهُ.

ترجیجینی:عطاء بن بیارمصر سے تعلق رکھنے والے ایک شخص کے حوالے سے بیہ بات بیان کرتے ہیں وہ فرماتے ہیں میں نے حضرت ابودرداء نظیّنی سے اللہ تعالیٰ کے اس فرمان کے بارے میں دریافت کیا: لھحد البیشری توانہوں نے فرمایا اس وقت سے لے کراب تک تمہارے علاوہ صرف ایک مخض نے مجھ سے بیسوال کیا تھا (جب میں نے نبی اکرم مَطَّ فَصَیْحَ ﷺ سے اس بارے میں سوال کیا تھا) تو آپ مُنْ الْنَصْحُ أَنْ فَرَمَا يَا جِب سے بِهِ آیت نازل ہوئی ہے اس وقت سے لے کراب تک تمہارے علاوہ کسی نے مجھ سے بیدریا فت نہیں کیااس سے مراد سیج خواب ہیں جومسلمان دیکھتا ہے (راوی کوشک ہے شایدیہ الفاظ ہیں) اسے دکھائے جاتے ہیں۔

(٢٢٠٠) أَصْدَقُ الرُّؤُيَّابِالْكَسْحَارِ.

تَرْجَجْهَا بَهِ: حضرت ابوسعید خدری من الله نبی اکرم مُطَّلِّ کا بیفر مان نقل کرتے ہیں (عام طور پر) زیادہ سے خواب وہ ہوتے ہیں جوسحری کے وقت دیکھے جائیں۔

(٢٢٠١) سَأَلُتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ عَنْ قَوْلِهِ (لَهُمُ الْبُشَرِى فِيُ الْحَيَاةِ الثَّانْيَا) قَالَ هِيَ الرُّؤْيَا الصَّالِحَةُ يَرَاهَا الْمُؤْمِنُ آوْ تُراىلَهُ.

تركب تكاني ابوسلمه وللتي بيان كرت بين مجه حصرت عباده بن صامت وللتي كحوالے سے بيد بات بتائي كئ ہے وہ فرماتے بيں ميں نے نبی اکرم مَلِّشَیْجَةً ہے اللہ تعالیٰ کے اس فرمان کے بارے میں دریا فت کیا۔ان لوگوں کے لیے دنیا کی زندگی میں خوشخری ہوگی۔تو آپ مُؤْفِظَةً نے فرمایا بیروہ سیے خواب ہیں جومومن دیکھتا ہے (راوی کوشک ہے شاید بیالفاظ ہیں) جواسے دکھائے جاتے ہیں۔مومنین جب آخرت میں پہنچیں گے تو ان کو جنت کی نعمتوں کی جوخوشخبری ملائکہ دیں گے وہ تو ظاہر ہے مگر دنیا میں خوشخبری کی کیا صورت ہوتی ہےاس کا تذکرہ درج ذیل روایات میں ہے۔

# بَابُمَاجَآءَفِي قَوْلِ النَّبِيِّ عِنْ اللَّهُ مَنْ رَانِيُ فِي الْمَنَامِ فَقَدُرَانِي

باب ، جس نے مجھے خواب میں دیکھااس نے یقیناً مجھے دیکھا

(٢٢٠٢) مَنْ رَانِي فِي الْمَنَامِ فَقَلُ رَانِي فَإِنَّ الشَّيْطَانَ لَا يَتَمَثَّلُ بِي.

تریجی تنبی: حضرت عبدالله مظافیه نبی اکرم مَرِ النظیری کا میفرمان نقل کرتے ہیں جس نے خواب میں مجھے دیکھا اس نے حقیقت میں مجھے ہی دیکھا کیونکہ شیطان میری شکل اختیار نہیں کرسکتا۔

تشريع: ني مَا النَّهُ اللَّهُ كُونُواب مين ويكهن كَ تعلق سے وہ متفق عليه روايتين بين: بير حديث بھي متفق عليه ب:

- (۱) متعذبین میں سے بعض کی رائے یہ ہے کہ جس نے نبی عَلَّا اَ اَ حَلَیْ اِللّٰہِ اللّٰہِ ا
- (۳) علامہ ماذری ولٹین فرمات: ہیں حضور مَرِالشَیَّامِ کو معروف مشہور اور مخصوص صورت پر دکیھے یا اس کے علاوہ صورت پر بہر حال وہ حضور مَرِالشَیْکَامِ کو دکھنا ہوگا فرق صرف سے ہے کہ اگر مخصوص ومعہود صورت پر دیکھا تو وہ حقیقی رؤیا ہے اور اگر دوسری صورت پر دیکھا تو ت اویل رؤیا ہے اور اگر دوسری صورت پر دیکھا تو ت اویل رؤیا ہے جیسا کہ امام ابو صنیفہ برلٹیئیا نے حضور مَرالشَیْکَامُ کی متفرق مبارک ہڈیوں کو جمع کرتے ہوئے خواب میں دیکھا تو ابن سیرین برالٹیئیا نے تعبیر دی کہ آپ کی احادیث کے معانی کے جامع ہوں گے جن احادیث کے بارے میں صحابہ شکائیا وتا بعین براٹیٹیا کے درمیان اختلاف ہے بھر آپ امام المسلمین ہوں گے چنانچہ ایسا ہی ہوا۔
- (4) امام نووی برایشا فرماتے ہیں جس صورت پر بھی حضور مُرِاَنظِیَّۃ کودیکھے وہ حضور مُراَنظِیَّۃ کودیکھا ہوگا ہاں البتہ دین وایمان کے کمال وفقص کے اعتبار سے مختلف صورتیں ہوسکتی ہیں جس نے آپ کواچھی صورت پر دیکھا تو بید کمال دین وایمان کی علامت ہا اور جس نے اس کے خلاف دیکھا تو بید دیکھنے والے کے نقص دین وایمان کی طرف اشارہ ہے تاکہ وہ اپنے دین وایمان کا علاج کر سکتا ہے تو صور مُراَنظِیَّۃ کو خواب میں دیکھنا ایک کسوٹی ہے جس سے آ دمی اپنے باطنی حالات معلوم کرسکتا ہے کامل الایمان مزید ترقی کرسکتا ہے اور ناقص الایمان اپنی اصلاح کرسکتا ہے۔ اور حضرت گنگوہی برایشی فرماتے ہیں یہی رائے برحق ہے کیونکہ خواب دیکھنے والے کی ایمانی حالت معلوم کرسکتا ہے۔ اور حضرت گنگوہی برایشی فی نظر آتے ہیں نیز خواب دیکھنے والے کی ایمانی حالت دیکھنے والے کی ایمانی حالت نیت اور امور باطنہ کے اختلاف سے بھی آپ مِراَنظِیَا آپا کی زیارت مختلف صورتوں میں ہوتی ہے۔

مثرات: فرماتے ہیں اس کی مثال آئینہ کی طرح ہے کہ جس رنگ کا آئینہ ہوگا ایس ہی صورت نظر آئے گی جس قسم کے احوال دیکھنے والے کے ہوں گے ولیں ہی صفات کے ساتھ آپ مُلِ النظر آتی ہے یا والے کے ہوں گے ولیں ہی صفات کے ساتھ آپ مُلِ النظر آتی ہے یا صورت مثالیہ کی زیارت ہوتی ہے صوفیاء کے اس بارے میں دونوں قول ہیں بعض کو اللہ تعالی اتن قوت عطاء فرمادیتے ہیں کہ وہ بعینہ

آپ کی ذات اقدس کی زیارت کرتے ہیں اور بعض کوآئینہ کی طرح مثال کی زیارت نصیب ہوتی ہے۔

**اعت راض:** آپ مِلِّنْظِيَّةً کی زیارت ایک ہی وقت میں مختلف شہروں اور مختلف ملکوں میں مختلف افراد کو ہوتی ہے حضور مِلِلْفَظِیَّةً بیک وتت کہاں کہاں تشریف لے جاسکتے ہیں۔

جواب: آپ کی مثال مثل آفتاب و مہتاب کے ہے آفتاب اپنی جگہ قائم مگر مختلف مقامات سے لوگ دیکھتے ہیں ای طرح آپ مِرافظةَ اَ کہیں تشریف نہ لے جائیں کچربھی مختلف مقامات پرمختلف افراد بیک وقت زیارت سے مشرف ہوجائیں تو کیا اعتراض ہے۔

فأن الشيطأن لا يتبدث في اليعني شيطان تمثيل نهيس كرسكتا اورايينے كوحضور مِرَالْفَيْحَةً كي صورت مين نهيں ويكھاسكتا ہے يعني جیا کہ شیطان کی کے سامنے بیداری کی حالت میں آپ کی صورت بنا کرنہیں آسکتا ہے ایسے ہی نوم کی حالت میں بھی آپ کی صورت میں نہیں آسکتا ہے اور می مجزہ آپ مَلِّفَظَةُ اَکے ساتھ خاص ہے۔

حضرات محققین فرماتے ہیں کہ شیطان اللہ کی مثال میں تمثیل کر کے کسی کو بیہ وسوسہ ڈال سکتا ہے کہ میں اللہ ہوں لیکن حضور مَطْفَظَيْمَةً کاتمثیل کر کے دسوسنہیں ڈال سکتا ہے اور اس کی مختلف وجوہات اہل علم نے بیان فرمائی ہیں۔

- (۱) حضور مَلِّ النَّيْجَةَ منبع ہدایت اورمظہر رشد ہیں اور شیطان مظہر صلالت اور ہدایت وصلالت میں تضاد ہے بھرتمثیل کیے کرسکتا ہے اور الله کے لیےصفت ہدایت کے ساتھ صفت اصلال بھی ثابت ہے بلکہ وہ تو تمام صفات متضادہ کا جامع ہے۔لہذا شیطان جومظہر صلالت ہے وہ صفت اصلال کے مرتبہ میں اللّٰد کا تمثیل کرسکتا ہے۔
- (۲) مخلوق کی جانب سے دعویٰ الوہیت صریح البطلان ہے کل اشتباہ نہ ہونے کی بناء پر دعویٰ الوہیت کے بعد خواہ اس سے صدور خوارق بھی ہوجائے تب بھی وہ باطل ہے لہذا شیطان اگر اللہ تعالیٰ کاتمثیل کر کے کسی کے پاس آئے اور صدورخوارق بھی کرے تو میصری البطلان ہونے کی وجہ سے کسی کوشبہ نہ ہوگا اس لیے تمثیل باری تعالی کرسکتا ہے ہاں شیطان کے دعویٰ نبوت کرنے میں اشتباه موكا كيونكه نبي انسان موتا ہے۔ كما قال تعالى: ﴿ قُلُ إِنَّهَا أَنَا بَشَرٌّ قِيثُكُمْ يُوخَى إِلَيَّ ﴾ (الكبف:١١٠) اب شيطان بھي انساني صورت لے کر دعویٰ نبوت کرے تو میکل اشتباہ ہے اس لیے اللہ تعالیٰ نے اس کو بی قدرت نہیں عطافر مائی کہ وہ اپ مِرافظة مج كا تمثیل کرسکے تا کہ منصب نبوت محفوظ رہے اور حق و باطل میں اشتباہ نہ ہو۔ چونکہ سچا خواب جزء نبوت ہے اب جھوٹ خواب بیان کرنے والا گویا اللہ تعالی پر جھوٹ باند ھ رہا ہے کہ اس کو اللہ تعالیٰ نے جزء نبوت عطا فرمایا ہے اور ظاہر ہے کہ اللہ تعالیٰ کے بارے میں جھوٹ بولنے سے بڑھ کرکون ساگناہ ہوگا اس لیے اس کو دوا می عذاب دیا جائے گا۔

#### بَابُمَاجَآءَ إِذَا رَأَى فِي الْمَنَامِ مَا يَكُرَهُ مَا يَصُنَعُ؟

#### باب ۵: جب ناپسندیده خواب نظر آئے تو کیا کرے؟

(٢٢٠٣) أَنَّهُ قَالَ الرُّؤْيَامِنَ اللَّهِ وَالْحُلُمُ مِنَ الشَّيْطَانِ فَإِذَا رَأَى آحَلُ كُمْ شَيْعًا يَّكُرَهُهُ فَلْيَنْفُكَ عَن يَّسَارِ ف ثَلَاكَمَرَّاتٍ وَّلْيَسْتَعِنُ بِاللهِ مِنْ شَرِّهَا فَإِنَّهَا لَا تَصُرُّهُ.

تَوَجِّجَيْتُہٰ: حضرت ابوتنا دہ مِثَاثِثِهُ نبی اکرم مِثَلِّشِیَّمَ کا یہ فر مان نقل کرتے ہیں کچھ خواب اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہوتے ہیں اور برے خواب شیطان کی طرف سے ہوتے ہیں جب کوئی شخص کوئی ایسا خواب دیکھے جواسے ناپبند ہوتواسے بائیں طرف تین دفعہ تھوک دینا چاہیے اوراس خواب کے شرسے اللہ تعالی کی بناہ مانگنی چاہیے تووہ خواب اسے کوئی نقصان نہیں پہنچائے گا۔

تشریع: اوراس حدیث میں پندیدہ خواب دیکھنے کی صورت میں دوکام کرنے کی ہدایت فرمائی ہے دیگرروایات میں جوآ گے آ رہی ہے اور اعمال بھی منقول ہیں۔

اچھا خواب نظرا ٓئے تو تین کام کرنے چاہئیں: (۱)اس خواب پر الله تعالیٰ کی تعریف کرے۔(۲)اس خواب سے خوش ہو۔ (٣) وہ خواب دوسروں سے بیان کرے مگرایسے مخص سے بیان کرے جوخواب دیکھنے والے سے محبت رکھتا ہوجواس کو ناپسند کرتا ہواس

اورنا پبندیدہ خواب دیکھنے پر چھ کام کرے: (۱) اس خواب کی برائی سے اللہ کی بناہ چاہے۔ (۲) شیطان کے شرسے اللہ کی بناہ چاہے۔ (۳) جب نیندسے بیدار ہوتو ہائیں طرف تین مرتبہ تھکار دے۔ (۴) اس خواب کا تذکرہ کسی سے نہ کرے۔ (۵) کم از کم دو نفلیں پڑھے۔(۲)اور پہلو بدل کرسورہے۔

. فانه لا یضری: یعنی ان اعمال مذکوره کرنے کے بعدوہ خواب پراگندہ کوئی نقصان نہ دے گا کہ وساوس بھی دفع ہوجا ئیں گے اورامر مکروہ ہے سلامتی بھی حاصل ہوگی اور بیا ایسا ہی ہے کہ صدقہ دفع بلاء کا سبب ہے اور حفاظت مال کا ذریعہ بھی ہے۔

#### بَابُمَاجَآءَ فِي تَعْبِيْرِ الرُّؤُيَا

#### باب ۲: خوابول کی تعبیر کابیان

(٢٢٠٣) رُوُيَا الْمُوْمِنِ جُزُ عُمِّنَ أَرْبَعِيْنَ جُزُنًا مِّنَ النُّبُوَّةِ وَهِيَ عَلَى دِجُلِ طَائِرٍ مَالَمُ يَتَحَلَّثُ جِهَا فَإِذَا تَحَلَّثَ بِهَا سَقَطَتُ قَالَ وَاحْسَبُهُ قَالَ وَلا يُحَدِّثُ بِهَا إِلَّا لَبِيْبًا أَوْ حَبِيْبًا.

ترجيكتي: حضرت ابوزرين عقيلي والنورين على من الرم مطَلَقَيْدَة في الرم مطَلِقَيْدَة فرمايا بمومن كي خواب نبوت كا چاليسوال حصه بين اوربيد آدمی کے لیے اڑنے والی چیز کی مانند ہوتے ہیں جب تک انسان اسے بیان نہ کردے جب اسے بیان کردیا جائے تو بیگر پڑتے ہیں۔راوی بیان کرتے ہیں میراخیال ہے انہوں نے یہ بات بھی بیان کی ہے تم اس خواب کو صرف عقل مند محض کو (راوی کوشک ہے شاید بیالفاظ ہیں ) اینے دوست کوسناؤ۔

(٢٢٠٥) رُوْيَا الْمُسْلِمِ جُزُءٌ مِّنْ سِتَّةٍ وَّأَرْبَعِيْنَ جُزُءً مِّنَ النُّبُوَّةِ وَهِيَ عَلَى رِجُلِ طَائِرٍ مَالَمُ يُعَيِّثُ مِهَا فَإِذَا حَلَّثَجَهَا وَقَعَتُ.

تَرْجَجْكُمُا: حفرت زرین فالنو نبی اکرم مَالِفَقِیَمَ کا بیفر مان نقل کرتے ہیں مؤمن کا خواب نبوت کا جھیالیسوال حصہ ہیں اور بیآ دی کے لیے پرندے کی طرح ہوتے ہیں جب تک انسان اس کو بیان نہ کرے جب وہ اس کو بیان کردے تو میر گرجا تا ہے۔ تشریع: ان دونوں حدیثوں کی سند مین ایک راوی وکیع ہے اس کے باپ کا نام غین کے ساتھ عدی ہے یا حاء طلی کے ساتھ حدی؟ روات میں اس سلسلہ میں اختلاف ہے واضح عین کے ساتھ ہے۔

#### باب

#### باب 2: جب نالبنديده خواب ديكھ توكيا كر يع

(۲۲۰۷) الرُؤْيَا ثَلاَثُ فَرُؤْيَا حَقُّ وَرُؤْيَا يُحَيِّثُ الرَّجُلُ مِهَا نَفْسَهُ وَرُؤْيَا تَعُزِيُنُ مِنَ الشَّيْطَانِ فَمَنْ رَاى مَا يَكُرَهُ فَلْيَقُمْ فَلْيُصَلِّ وَكَانَ يَقُوْلُ يُعْجِبُنِي الْقَيْدُواَ كُرَةُ الْغُلَّ الْقَيْدُ ثَبَاتُ فِي الدِّيْنِ.

ترکبخپکنہ: حفرت ابو ہریرہ ڈٹاٹنئ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطَّنِّتُنِکَا نِے فرمایا ہے خواب تین طرح کے ہوتے ہیں کچھ خواب سپے ہوتے ہیں کچھ خواب سپے ہوتے ہیں کچھ خواب ایسے ہیں جو شیطان کی طرف سے نم میں مبتلا کرنے ہیں کچھ خواب ایسے ہیں جو شیطان کی طرف سے نم میں مبتلا کرنے کے لیے ہوتے ہیں جو شخص نالپندیدہ خواب دیکھے تو وہ اٹھے اور نماز ادا کرے۔ (محمد بن سیرین) بیان کرتے ہیں مجھے (خواب میں) زنجیر دیکھنا پند ہے اور میں طوق دیکھنا نالپند کرتا ہوں کیونکہ زنجیر سے مراد دین میں ثابت قدمی ہے۔

نی اکرم مُطَّنْظُةً بیفرمایا کرتے تھے جو محف مجھے خواب میں دیکھے تو وہ میں ہی ہوں گا کیونکہ شیطان میری صورت اختیار نہیں کرسکتا۔ آپ مِئَلِفُظِیَّةً نے فرمایا ہے خواب صرف کسی صاحب علم یا خیرخواہ کے سامنے بیان کرو۔

#### بَابُمَاجَآءَفِى الَّذِئ يَكُذِبُ فِي حُلْمِهِ

## باب ۸: جھوٹا بنانے پر وعید

(٢٢٠٤) مَنْ كَنَبَ فِي حُلْمِهِ كُلِّفَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَقْدَ شَعِيْرَةٍ.

تَوْجَجُهُنَّهِ: حَفِرت عَلَى ثَنَّاتُوْ بِیان کرتے ہیں (راوی بیان کرتے ہیں میراخیال ہے) انہوں نے نبی اکرم مَطَّشَطُحُ اِّ کے فرمان کے طور پراس بات کوفقل کیا ہے جوشخص جھوٹا خواب بیان کرے اس کو قیامت کے دن جو کے دانوں کے درمیان گرہ لگانے کا تکم دیا جائے گا۔

(٢٢٠٨) مَنْ تَعَلَّمَ كَاذِبًا كُلِّفَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ آنُ يَّعْقِدَ بَيْنَ شَعِيْرَ تَيْنِ وَلَنْ يَّعْقِدَ بَيْنَهُمَا.

ترکیجی بنی: حضرت ابن عباس نتاشی نبی اکرم میکنشیکی کاید فرمان نقل کرتے ہیں جو محض اپنی طرف سے جھوٹا خواب بیان کرے گا قیامت کے دن اسے اس بات کا پابند کیا جائے گا کہ وہ جو کے دودانوں کے درمیان گرہ لگائے اور وہ ان کے درمیان گرہ نبیس لگا سکے گا۔ تشریعے: کلفہ امر اء کے معنی ہیں: کسی شکل اور بامشقت کام کو لازم کرنا۔اور تحلمہ کے معنی ہیں:خواب گڑھ کر بیان کرنا۔ یہ دونوں حدیثیں میچے ہیں۔

لن یعقد بینهها: تعلین بالمحال ہے اس کی نظیر پہلے گذری ہے کہ تصویر بنانے والے کو قیامت کے دن مکلّف کیا جائے گا کہ وہ اپنی بنائی ہوئی تصویر میں جان ڈالے اور جب تک وہ اس میں روح نہیں پھو نئے گاسز اجاری رہے گی۔' فائك: لوك مختلف مقاصد سے جھوٹے خواب گڑھتے ہیں جس طرح یارٹی مقاصد سے حدیثیں گڑھی جاتی تھیں خواب بھی گڑھے حاتے ہیں نیز پیرکودھوکہ دینے کے لیے اور جلدی خلافت حاصل کرنے کے لیے بھی اچھے اچھے خواب گڑھ کر پیرکوسنائے جاتے ہیں اور کسی کو بدنام کرنے کے لیے یا نیک نام کرنے کے لیے بھی بیر کت کی جاتی ہے جس پر بیسخت وعید سنائی گئی ہے پس لوگوں کو اس حرکت سے باز آجانا چاہئے۔

#### باب فىرۇپاالىنبى الله

#### . باب۹: خواب میں دودھ دیکھن

(٢٢٠٩) بَيْنَمَا اَنَانَانَا لِكُمُ اِذَا يُتِيتُ بِقَدَح لَبَنِ فَشَرِ بُتُ مِنْهُ ثُمَّ اَعْطَيْتُ فَضْلِي عُمَرَ بْنَ الْخَطَابِ رَبَيْ قَالُوا فَمَا ٱوَّلُتَهُ يَارَسُوْلَ اللهِ ﷺ قَالَ الْعِلْمُ:

تو بخب تنب: حضرت ابن عمر تظفن بیان کرتے ہیں میں نے نبی اکرم مُطَافِظَةً کو یہ فرماتے ہوئے سنا ہے ایک مرتبہ میں سویا ہوا تھا میر ہے سامنے دودھ کا پیالہ لا یا گیا میں نے اس میں سے پی لیا اور پھر باتی بچا ہوا عمر کو دے دیا لوگوں نے عرض کی یارسول اللہ آپ مَلْفَظَيْمَةَ نے اس کی کیا تعبیر کی ہے آپ مَالِّشْکِیَ آنے فرما یاعلم۔

## تشريع: دوده كي تعبير علم سے كول:

قال العلمه: بالرفع والنصب لبن كي تعبيرعلم كے ساتھ فرمائي ہے چونكه كثير النفع ہونے ميں دونوں مشترك ہيں حافظ ابن عربي رایٹھا فرماتے ہیں لبن اللہ تعالی کا ایسا عطیہ ہے جومختف اخباث دم فرث سے طیب نکل کر آتا ہے جس طرح علم ظلمة جہل سے نکل کر آتا ہے۔ بعض حضرات نے فرما یاعلم بصورۃ لبن عالم مثال میں اس مناسبت سے ہے کہ جس طرح لبن اول غذائے بدن ہے اس طرح علم بھی روح کی اول غذاءاوراس کی صلاح کا سبب ہے۔

اہل معرفة نے فرمایا کہ جناعلم کا ظہور چارصورتوں میں ہوتا ہے: (۱) بصورة ماء (۲) بصورة لبن (۳) بصورة خر (۴) بصورة عسل اور بیہ چاروں جنت کی نہریں ہیں کما فی القرآن۔ جو محض خواب میں دیکھے کہ وہ پانی پی رہاہے اس کوعلم لدنی حاصلِ ہوگا اور جو . مخض دودھ پیتے دیکھےاس کواسرارٹر یعۃ کاعلم حاصل ہوگا اورجس نے شراب پیتے دیکھااس کوعلم بالکمال حاصل ہوگا اور جو<sup>ق</sup>خض اپنے کو شهديية ديكھےاس كوعلم بطريق دى حاصل ہوگا۔

حضرت عمر فٹانٹیز کو اللہ تعالیٰ نے علوم نبوت سے خوب نوازاتھا کہ علم سیاست سے لے کرعلم شریعت تک ان کو کامل علوم حاصل تصے نیزان کا زمانہ خلافت بھی طویل ہے فتو حات بھی اس زمانہ میں خوب ہوئیں تو اشاعت دین کا موقع بھی زیادہ میسر ہواہے اور ان کی اطاعت پرامت کا اتفاق رہاہے۔

**نومسٹ:** چونکہ علم کی کوئی خاص مقدار اس روایت میں نہیں بیان کی گئی ہے اس وجہ سے ابو بکر م<sub>ٹاٹن</sub>ے پر ان کوفضیلت حاصل نہ ہوگی چونکہ ابو بکر مخاتفہ کے اعلم الصحابہ ہونے میں سبھی کا اتفاق ہے حدیث ابن عمر مزاتین سیحے اخرجہ الشیخان ۔

#### باب في رؤيا النبي الله القمص

### نی صَالِنْ عَیْکَا اَ عَوابِ مِیں کُرتے دیکھنا

(٢٢١٠) بَيْنَمَا اَنَانَائِكُمْ رَايُتُ النَّاسَ يُعْرَضُونَ عَلَى وَعَلَيْهِمُ قُنُصٌّ مِّنْهَا مَا يَبُلُغُ الشَّدِيِّ وَمِنْهَا مَا يَبُلُغُ اَسْفَلَ مِنْ ذَٰلِكَ فَعُرِضَ عَلَى عُمَرُ وَعَلَيْهِ قَمِيْصٌ يَّجُرُّهُ قَالُوا فَمَا اَوَّلْتُهُ يَارَسُولَ اللهِ قَالَ الرِّيْنِ.

ترکنجینن، ابوامامہ بن بہل نبی اکرم مِنَّافِظِیَّا کی ایک صحابی کے حوالے سے نقل کرتے ہیں نبی اکرم مِنَّافِظِیَّا نے فرمایا میں سویا ہوا تھا میں نے لوگوں کو دیکھا کہ انہیں میرے سامنے بیش کیا جارہا ہے انہوں نے قیص پہنی ہوئی تھی کچھی قیصیں سینے تک تھی اور کچھی کی اس سے نیچ تک تھی میرے سامنے عمر کو لا یا گیا تو وہ اپنی قیص کو گھسیٹ رہے ستھے ( یعنی وہ زیادہ لمی تھی ) لوگوں نے عرض کی یارسول اللہ مِنْلِفَظِیَّا نے فرمایا دین۔

#### تشريح: دين كولباس تعبير كيول كيا؟

علامہ نووی ولیٹی فرماتے ہیں قبیص اور اس کا اتنا بڑا ہونا کہ زمین سے گھسٹ رہی ہے یہ عمر نواٹنی کے لیے بڑی بشارت ہے کہ وہ دین کے اعتبار سے اعلی درجہ پر فائز ہیں اور ان کے آثار جمیلہ اور سنن وطرق مسلمانوں میں باقی رہیں گے کہ لوگ ان کی وفات کے بعد ان کی اتباع کریں گے اور کامیاب ہوں گے حافظ ابن حجر ولٹیئ فرماتے ہیں دین کولباس سے تعبیر کیا جاتا ہے قال اللہ تعالیٰ: ﴿ وَ لِنَاسُ التَّقُوٰی اللهٰ خَیْرٌ \* ﴾ (الاعراف: ۲۷) نیز اہل عرب لفظ قمیص سے تعبیر کرنے میں مناسبت ظاہر ہے کہ جس طرح قمیص ساتر عورت ہے دنیا میں اس طرح دین ساتر ہے آخرت میں اور حاجب ہے مکروہات سے۔

فاع الله الروایت سے عمر فاروق والی کی فضیلت ابو بکر والی پر ثابت نہیں ہوتی کیونکہ ممکن ہے جولوگ آپ کو نواب میں دکھائے گئے ہوں ان میں ابو بکر والی نیز ابو بکر والی کی فضیلت ابو بکر والی کی کے ہوں ان میں ابو بکر والی نیز ابو بکر والی کی فضیلت کو بیان کرنا ہے نہ کہ تقابل جبکہ ابو بکر والی کی فضیلت محمولا مونے کی فضیلت کو بیان کرنا ہے نہ کہ تقابل جبکہ ابو بکر والی کی فضیلت عمر فاروق والی کی نواروق والی کی فضیلت کو بیان کرنا ہے نہ کہ تقابل جبکہ ابو بکر والی کی فضیلت کو بیان کرنا ہے نہ کہ تقابل جبکہ ابو بکر والی کی فضیلت کو بیان کرنا ہے نہ کہ تقابل جبکہ ابو بکر والی میں منظر میں اور امت کے درمیان مجمع علیہ ہے۔ کرتے کی تعبیر دینداری متعین نہیں مذکورہ خواب میں لوگوں سے دینداری میں بڑھے ہوئے سے جواس منظر میں دیکھائے گئے تھے ان میں حضرت ابو بکرصدیق والی فی مناحت کی وضاحت تھی۔

### بَابُ مَاجَآءَ فِي رُؤُيَا النَّبِيِّ اللَّهُ فِي الْمِيْزَانِ وَالدَّلُو

#### باب: تراز واور ڈول میں نبی مِطَّلِفَیْکَا تَمَ كَا خواب

(٢٢١١) أَنَّ النَّبِيِّ قَالَ ذَاتَ يَوْمِ مَنْ رَأَى مِنْكُمْ رُؤُيَا فَقَالَ رَجُلُ اَنَا رَأَيْتُ كَأَنَّ مِيْزَانًا نَزَلَ مِنَ السَّمَاء

ۏٷڔۣڹ۫ؾٲڹ۫ؾۅٙٲڹٷؠٙػ۫ڔۣ؋ٙڗۼڞٵڹ۫ؾؠٳؙؚۧڮؠۘٙػٝڔۣۊۧٷڔ۬ڹٵڹٷؠٙڴڔٟۊۧڠؠۘۯڣٙڗۼۜۼۧٲڹٷؠڴڔۣۊۧٷڔڹ؆ؙڝٞۯۅٚڠؙۼٵڽؙڣٙڗۼٙۼۧڞؙۯڎؙڝۧ رُفِعَ الْبِينْزَانُ فَرَايْمًا الْكُرَاهِيّةَ فِي وَجُهِرَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ

تَرْجَجْ لَبُهَا: حَفرت الوبكره وَثانِيْءَ بيان كرتے ہيں ايك دن نبي اكرم مَالِّنْظَيَّةً نے دريافت كياتم ميں سے كئ شخص نے كوئي خواب ديكھاہے ؟ايک شخص نے کہاميں نے ديکھا گوياايک ترازوہ جوآسان سے بنچے نازل مور ہاہے اس ميں آپ سَلِّنْظِيَّةَ کا اور حضرت ابو بكر مِنْاتُنْدِ کا وزن کیا گیا تو آپ شِرِ ﷺ کا بلزا بھاری تھا ابو بکر میں ٹھر عما سلے میں پھر حصرت ابو بکر میں ٹھے اور حضرت عمر میں ٹھے کا وزن کیا گیا تو حصرت ابوبكر وناتثينه كالبلزا بهاري تفا ڥمرحضرت عمر وناثينه اورحضرت عثان وناثينه كاوزن كبيا تموحضرت عمر وناتنيه كالبلزا بهاري تفا چراس ترازوکواٹھالیا گیا۔ راوی بیان کرتے ہیں ہم نے نبی اکرم مُطَلِّقَتُی آئے چہرۂ مبارک پرناپسندیدگی کے تا ترات دیکھے۔

تشریح: ١١م ترندي واليه بركتاب كة خريس بحيم تفرق حديثين ذكركرت بين جن پرياتوباب بلاتر جمة قائم كرت بين يا بالكل بى باب قائم نہیں کرتے ابواب الرؤیا کے آخر میں بھی ایسا ہی کیا ہے ۔۔۔۔۔اور اس باب کے تحت جو پہلی اور تیسری حدیث لائے ہیں وہ تو باب سے متعلق ہیں گر دوسری حدیث کا باب سے پچھعل نہیں۔

#### مراتب خلفاءراشدين خاشية:

آپ مَالْفَظِيَّةَ ہے لے کرعثان غنی مُناثِنه تک خلافت متفق علیه رہی ہے توبیا دوار متقارب ہوئے اس لیے تراز و کے ذریعہ ان کا وزن کیا گیا کیونکہ وزن اشیاء متقاربہ کے درمیان ہوا کرتا ہے اور ان کے بعد حضرت علی ٹڑاٹند کی خلافت میں صحابہ ٹڑاٹنٹی کے درمیان اختلاف ہوگیا تھا کہ ایک جماعت علی نٹاٹنو کے ساتھ تھی اور دوسری جماعت حضرت معاویہ نٹاٹنو کے ساتھ تھی خلافت علی نٹاٹنو کی مناسبت پہلی خلافتوں سے بعید ہوگئی اس وجہ سے علی خاہنے نہ کوعثان غنی خاٹنے کے ساتھ نہیں تو لا گیا۔

روایت سے حضرات خلفاء کے مابین درجات بھی معلوم ہو گئے کہ راج کو مرجوح پر فضیلت ہے آپ مَلِّ الْفِيَعَ أَ ابو بكر مثالثت ك مقابله افضل ابوبكر بزانتيء عمر مناتني كم مقابله افضل اورعمر زانتي عثان مناتني كم مقابله افضل ہیں۔

گئیجس کی وجہ سے آپ کوم واقع ہوا پھراس بارے میں اختلاف ہے کہ وجہ کراہیت کیا ہے۔

- (۱) ملاعلی قاری پرلٹیلڈ فرماتے ہیں غالباً وہ کراہیتہ ہیہ کہ آپ نے رفع میزان سے سیمجھا کہ عمر فاروق مٹیلٹیڈ کے بعدایساز مانہ آجائے گاجس میں ظہورفتن ہوگا اور دین میں انحطاط شروع ہوجائے گا اب اس کوتر از و کے ذریعہ دوسرے کے مقابلہ میں تولیز ہیں جائے گا۔
- (۲) منذری پرلٹیمیڈ فرماتے ہیں کہآپ مَلِنشَیَکمَ کواس بات پرغم ہوا کہ درجات فضائل تین افراد کے درمیان منحصر ہو گئے کاش اور مزید درجات ہوتے تو کیا ہی اچھا ہوتا۔
- (m) علامہ تورپشتی راٹیلیڈ فرماتے ہیں کہ آپ کے ممکین ہونے کی وجہ بیہ ہے کہ رفع میزان سے آپ نے بیہ جان لیا کہ عمر ٹراٹیٹو کے بعد جو شخص یعنی عثمان منافیء خلافت پرمتمکن ہوں گے مگر ان کا زمانہ فتن کا ہو گا چنانچہ ایسا ہی ہوا تو آپ سَرافِنَ ﷺ کو انحطاط دین کے ساتھ ساتھ عثان غنی منافقہ کے دور میں فتنوں کے ظہور برغم ہوا۔
- (۴) حضرت گنگوہی واٹیجیا فرماتے ہیں کہ آپ کوغم مطلقا امت پرفتنوں اورمصائب کے وقوع سے ہوا کیونکہ رفع میزان سے بہی مفہوم

### ہوا کہ عمر فاروق مٹاٹنو کے بعدامت پرمصائب واقع ہول گے۔ ہذا حدیث حسن سیح اخر جدابوداؤ دوالمنذری وسکتا عنہ۔ سفیدلباس جنتی ہونے کی علامت

(٢٢١٢) عَنْ عَائِشَةً ﴿ اللَّهِ عَنْ وَرَقَةً فَقَالَتْ لَهُ عَنْ عَنْ وَرَقَةً فَقَالَتْ لَهُ خَدِيْجَةً أَنَّهُ كَانَ صَدَّقَكَ وَأَنَّهُ مَاتَ قَبُلَ أَنْ تُظَهَرَ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ أُرِيْتُهُ فِي الْمَنَامِ وَعَلَيْهِ ثِيَابٌ بَيَاضٌ وَلَوْ كَانَ مِنْ آهُلِ النَّارِ لَكَانَ عَلَيْهِ لِبَاسٌ غَيْرُ ذٰلِكَ.

مجھےوہ خواب میں دکھایا گیاہے اس نے سفید کپڑے پہنے ہوئے تھے اگروہ جہنمی ہوتا تو اس کےجسم پر دوسرالباس ہوتا۔

## سفید کےعلاوہ سبزرنگ بھی اہل جنت کا لباس ہے

(٢٢١٣) قَالَ رَأَيْتُ النَّاسَ اجْتَمَعُوا فَنَزَعَ ابُوْ بَكْرِ ذَنُوْبَا اَوْ ذَنُوْبَيْنِ فِيهِ ضَعْفٌ وَّاللهُ يَغْفِرُ لَهُ ثُمَّرَ قَامَر عُمْرُ فَنَزَعَ فَاسُتَحَالَتْ غَرُبًا فَلَمُ ٱرَعَبُقَرِيًّا يُّقُرِي فَرْيَهُ حَتَّى ضَرَبَ النَّاسُ بِعَطن.

تَوْجَجْهُ بَهُ: حضرت عبدالله بن عمر تناشئ نبي اكرم مُطَّفِّعَا في حضرت ابو بكر اور حضرت عمر تناشئ كے خواب ميں نظر آنے كے بارے ميں بيان کرتے ہیں نبی اکرم مُطِّلْظُیُکیاً نے فرمایا میں نے لوگوں کو دیکھا کہ وہ اکتھے ہوئے پھر ابو بکرنے ایک یا شاید دو ڈول نکالے ان کے نکالنے میں کچھ کمزوری تھی اللہ ان کی مغفرت کرے پھرعمرا ٹھااس نے اسے پکڑا تو وہ ایک بڑا ڈول بن گیامیں نے اس جیسامحنتی شخض کوئی نہیں دیکھان نے لوگوں کوسیراب کردیا یہاں تک کہوہ اپنی آ رام گاہوں میں چلے گئے۔

تشريح: اور بيرهديث باب سے غير متعلق ہاں ليے ميں نے اس حديث پر نيا عنوان لگا يا ہے اور سفيد كے علاوه سبز رنگ بھي اہل جنت کالباس ہے پس اگر کسی میت کو ہر ہے کپڑوں میں دیکھا جائے تو یہ بھی اس کے جنتی ہونے کی علامت ہے۔ ورقہ بن نوفل: حفزت خدیجہ ن لٹنو کے چازاد بھائی ہیں جونصرانی تصے عمر رسیدہ تصے اور نابینا ہو گئے تھے۔

صدقك: حضرت خديج والله نام عرض كيا كه ورقد ني توآپ كى تقديق كى بيدا شاره باس واقعد كى طرف جبآپ پراول وی نازل ہوئی تھی اور آپ گھبرارے تے تواس وقت ورقہ نے آپ کوسلی دی تھی اور عرض کیا تھا: ابشر شعر ابشر فانا اشھ لك الذى بشر به عيسى بن مريم وانك نبى مرسل - (كذانى زيادات المغازى من رواية يونس عن ابن اسحاق)

وانه مات قبل ان تظهر: ال سے مرادیہ ہے کہ درقہ وفات یا گئے اور انہوں نے آپ کی دعوت کا زمانہیں پایا البتہ وہ آپ کی تقدیق کرتے تھے اور اپنے مذہب نفر انی پڑمل کرتے ہوئے مر گئے ہیں۔

حاصل جواب: بیہ کدورقد کے بارے میں میرے او پر کوئی وی جلی تونہیں آئی البتہ میں نے خواب میں ان کوسفید کیڑے سے ہوئے دیکھا ہے جوابل جنت میں سے ہونے کی علامت ہے اگروہ اہل جہنم میں سے ہوتے توسفید کیڑے ان کونہ بہنائے جاتے۔ **اسلام ورقہ بن نوفل:** ورقد بن نوفل کے بارے میں محدثین کا اختلاف ہے کہ وہ مسلمان تھے یانہیں، نیز صحابی تھے یانہیں؟ بظاہر حدیث الباب اورای طرح بخاری شریف کی حدیث الوحی وغیرہ سے ان کےمؤمن ہونے پر دلالت ہوتی ہے۔

علامة قسطلانی والنی فرماتے ہیں حدیث الوحی سے بظاہر معلوم ہوتا ہے کہ انہوں نے آپ کی نبوت کا اقرار کیا تھا ہاں البتہ دعوت الی الاسلام سے پہلے انتقال کر گئے تو بحیرا کی طرح ہوئے۔علامہ بلقینی ولیٹیؤ کا میلان بھی اس طرف معلوم ہوتا ہے کہ رجال میں سب ہے پہلے اسلام لا نیوالے ورقہ بن نوفل ہیں و بہ قال الواقدی، اور ابن مندہ نے بھی ان کوصحابہ نٹائٹنہ میں ذکر کیا ہے اس طرح حافظ نے اصابين صحابه ويُنكُنهُ كي قسم اول مين ذكركيا باور پراختلاف بهي ذكركيا ب-وبه قال العيني المعيني

علامه کر مانی رہائے؛ فرماتے ہیں اگریہ بات مان لی جائے کہ دین عیسوی منسوخ ہو گیا تھا آپ پراول وی کے وقت تو پھر ورقد کا تقديق كرنا ثابت بتو پروه مؤمن بهى تصاور صحابي مى ورنتيس وفى المستدرك الحاكم من حديث عائشة وي النان النبي على قال لاتسبو اورقه فأنه كأن له جنة اوجنتان - بهر حال ناجى مونى مين كوكى اختلاف نبيل مه - اس مديث كا ایک راوی عثان ضعیف ہے۔

قوله عن رئويا النبي ﷺ وابى بكر وعمر اى روى ابن عمر عن تلك الرؤيا: حضرت ابن عمر والنائل في مُرَافِّنَكُمْ اور حضرات سیخین کے بارے میں خواب روایت کیا ہے۔

لعنات: ذنوب: بزادُول جس میں پانی ہوجمع ذنائب الغرب بیل کی کھال سے بنایا ہوا بڑا دُول۔ العبقری: عقر کی طرف نسبت پرانے عربوں کے خیال کے مطابق جنات کامسکن عبقر کہلاتا تھا پھر قابل تعجب مہارت وصلاحیت کو اس کی طرف منسوب کیا جانے لگا سورۃ الرحمٰن میں ہے عبقری حسان عجیب خوبصورت کپڑے ای طرح حیرت انگیز با کمال اور بے مثال آ دمی یا چیز کے لیے بیہ لفظ استعال کیا جاتا ہے رجل عبقری نا درہ کروز گارغیر معمولی اوصاف کا حامل آ دمی (حضرت عمر منطقیہ) حبیبا حیرت انگیز کارنا مدانجام دیتا ہو۔ فری کوفری بھی پڑھ سکتے ہیں۔اس کے بھی یہی معنی ہیں .....حتی ضرب الناس بالعطن یہاں تک کہلوگوں نے مارا یعنی وہ اُونٹوں کو ہا نک کرلے گئے بیٹھنے کی جگہ میں عطن اور معاطن: اُونٹوں کے بیٹھنے کی جگہ۔

## پرا گنده سروالی کالی عورت وباء کا پیکر محسوں

(٢٢١٣) رَآيُتُ امْرَاقًا سَوْدَا وَأَكِرَةَ الرَّأْسِ خَرَجَتْ مِنَ الْهَدِينَةِ حَتَّى قَامَتْ بِمَنْهَيَعَةَ وَهِيَ الْجُحْفَةُ وَآوَلُتُهَا وَبَاءَ الْمَدِينَةِ يُنْقَلُ إِلَى الْجُحُفَةِ.

تَوَجِّجِكُنَّم: حضرت عبدالله بن عمر مِن النَّهُ نبي اكرم مَطَّلِفَكَامً كا ايك خواب نقل كرتے ہيں آپ مِطَّلِفَكَمَ فَي ما يا ميں نے ايك سياه فام عورت كو د مکھاجس کے بال بھرے ہوئے تھے وہ مدینہ سے نکلی اور مہیعہ جا کر کھڑی ہوگی (راوی کہتے ہیں اس سے مراد جحفہ ہے )۔ (نبی اكرم مَرَافِينَا فَإِفْر ماتے ہيں) ميں نے اس كى تعبيرىيى ہاس سے مراد مديندى وباہے جو جحفدى طرف منقتل ہوكئ ہے۔ تشریح: مدیندمنورہ ہجرت سے پہلے وبائی شہرتھا جب مہاجرین وہاں پہنچتو ہڑخص بیار ہو گیا پھراللہ تعالیٰ نے نبی مَلْظَفَیْمَ اَمَّ کی برکت سے وہ وباء مدینہ منورہ سے ہٹادی اور اس کا پیکرمحسوس نبی مَلِّاتَظِیَّا کَمُ کوخواب میں دکھایا۔ایک حدیث جو پہلے گز رچکی ہے اس خواب کا پس منظریہ ہے کہ جب آپ مَالِنْظَيَّةُ اور صحابہ مِیٰ لَنْئِم ہجرت کر کے مدینہ تشریف لائے تو آپ وہوا موافق نہ آئی بخر وغیرہ میں مبتلاء ہو

كَتُوآب نے دعاء فرمائی: اللَّه عر حبب الينا المدينة وانقل حماها الى الجحفة \_ الله تعالى نے آپ كوبذريعة خواب بير بثارت دے دی کہ آپ کی دعا قبول ہوگئ ہے۔ ہذا حدیث غریب اخرجہ البخاری

#### مؤمن كاسيإخواب

(٢٢١٥) فِي اخِرِ الزَّمَانِ لَا تَكَادُرُ وَيَاالُمُؤُمِنِ تَكُنِبُ وَأَصْدَقُهُمْ رُوْيَا أَصْدَقُهُمْ حَدِيثَقًا وَالرُّوْيَا ثَلَاثُ الْحَسَنَةُ بُشْرى مِنَ اللهِ وَالرُّوْفِيَا يُحَرِّبُ الرَّجُلُ جِهَا نَفَسَهُ وَالرُّوْيَا تَحُزِيْنٌ مِّنَ الشَّيْطانِ فَإِذَا رَأَى أَحَلُ كُمْ رُوْيَا يَكْرِهُهَا فَلَا يُحَدِّثُ مِهَا أَحَدًا وَّلْيَقُمُ فَلْيُصَلِّ قَالَ آبُوْ هُرَيْرَةً يُعْجِبُنِي الْقَيْدُوآ كُرَةُ الْغُلَّ الْقَيْدُ الْقَيْدُ الْعَيْدُ الْعَيْدُ وَالْكِيْنِ قَالَ.

تَرْمُجْجُنَبُهُ: حضرت ابو ہریرہ وُٹائٹو بیان کرتے ہیں نی اکرم مِنْلِفْظِیَّ فرماتے ہیں آخری زمانے میں مؤمن کے خواب بہت کم جھوٹے ہوں گےلوگوں میںسب سے زیادہ سیے خواب وہ دیکھے گا جو بات کرنے میںسب سے زیادہ سچا ہوگا خواب تین طرح کے ہوتے ہیں اچھے خواب الله تعالیٰ کی طرف سے ملنے والی خوشخری ہوتی ہے کچھ خواب وہ ہوتے ہیں جس میں آ دمی اپنے آپ سے باتیں کرتا ہے اور پچھ خواب وہ ہوتے ہیں جو شیطان کی طرف سے ٹم میں مبتلا کرنے کے لیے ہوتے ہیں تو جب کوئی شخص کوئی ایسا خواب دیکھے جواسے ناپند ہوتو وہ اسے کی کے سامنے بیان نہ کرے بلکہ اٹھ کرنماز ادا کرے۔

حضرت ابو ہریرہ ٹاپٹنے بیان کرتے ہیں مجھےخواب میں زنجیر دیکھنا پیند ہے اور میں طوق دیکھنا ناپیند کرتا ہوں زنجیرے مراد دین میں ثابت قدمی ہے۔ نبی اکرم مَلِّ الْفَصِّحَةُ نے یہ بھی فرمایا ہے مؤمن کے خواب نبوت کا چھیالیسواں حصہ ہے۔

# سونے کے کنگن جھوٹے مدعیان نبوت کا پیکر

(٢٢١٢) رَايُتُ فِي الْمَنَامِ كَأَنَّ فِي يَلَى فِي سِوَارَيْنِ مِنْ ذَهَبٍ فَهَبَّنِي شَأْنُهُمَا فَأُوحِيَ إِنَّ آنُ أَنْفُخَهُمَا فَنَفَخْتُهُمَا فَطَارَ افَأَوَّلُتُهُمَا كَاذِبَيْنِ يَخُرُجَانِ مِنْ بَعْدِئْ يُقَالُ لِا حَدِهِمَا مُسَيْلِمَةُ صَاحِبُ الْيَهَامَةِ وَالْعَنُسِيُّ صَاحِبُ صَنْعَاءَ.

تَرْجَبِهُمْ: حضرت ابن عباس والني حضرت ابو ہريره والني كوالے سے بيد بات نقل كرتے ہيں نبي اكرم مَرَافِي مَ فَر مايا ہے ميں نے خواب میں دیکھاہے کہ میرے دونوں ہاتھوں میں سونے کے کنگن ہیں میں ان کی وجہ سے بڑا پریشان ہوا پھر میری طرف بیہ بات دحی کی گئی کہ میں انہیں پھونک ماروں میں نے انہیں پھونک ماری تو وہ دونوں اڑ گئے میں نے اس کی تعبیر پیرکی ہے میرے بعد دوجھوٹے نبی ظاہر ہوں گے ان میں سے ایک کا نام مسیلمہ کذاب ہوگا اور وہ پمامہ کا رہنے والا ہوگا اور ایک عنسی ہوگا جوصنعاء کا رہنے والا ہوگا۔ تشرِيح: يخرجان من بعد:

اعسسراض: بخارى مين روايت كالفاظ فأولتهما الكذابين الذين انابينهماجس معلوم موتاب كرآب كموجود ہوتے ہوئے وہ کذاب آئیں گے اور ترمذی کے الفاظ سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ کے بعد آئیں گے لبذا تعارض ہو گیا۔ **جواب ①:** یہاں بعدی سے مراد بعد نبوتی ہے کیونکہ وہ دونوں بوتت خواب موجود تھے اور دعویٰ نبوت کر چکے تھے البتہ غلبہ ان کونہیں

ہواتھا اور ایک تو آپ کی حیات ہی میں مارا گیاتھا کماسیاتی۔

جواب @: بعدای سے مراد بعدرو ی ہذا۔

يقال لاحدهما مسلمة: بفتح الميم واللامروبينهم أسين ساكنه اورمشهور مسلم معنرا بــــ

#### مسلمه کے حالات:

مسلمہ کا اصل نام مسلمہ ہے نبی مَا اَنْ اَسِ کے خط کے جواب میں بطور تحقیر مسلمہ (مصغر ) لکھا تھا اس لیے اس کی اس نام ہے شہرت ہوگئ پے قبیلہ بن صنیفہ کا ایک شخص تھا جس کامسکن بمامہ تھا فتح کمدے بعد جب اس قبیلہ کا وفد آیا تومسیلم بھی اس کے ساتھ تھا مگروہ خدمت نبوی میں حاضرنہیں ہوا سامان کی حفاظت کے بہانے چیچیے رہ گیااس کی قوم حاضر ہوئی اور ایمان لائی جب وہ وفد واپس كما تومسلمه في مُؤْفِظَةً كوخط لكها:

من مسلمة رسول الله الى محمد رسول الله سلام عليك اما بعد : فانى قد اشركت في الامر معك وانلنانصف الارض ولقريش نصفها ولكن قريشا قوم يعتدون.

یعنی آ پ مُطَافِیکَا کے ساتھ مجھے بھی رسول بنایا گیا ہے اور عرب کی سرز مین ہمارے قریش کی آ دھی آ دھی ہے مگر قریش حد سے بڑھنے والےلوگ ہیں یعنی وہ ساری زمین پر قبضہ کرنا چاہتے ہیں۔

نی مَالِنظِیَّةِ نے اس کے خط کا یہ جواب لکھا:

#### بسنم الله الرَّحْين الرَّحِيم

من محمدر سول الله ﷺ الى مسيلمة الكناب السلام على من اتبع الهدى اما بعد فأن الارض لله يور شهامن يشاء من عبادة والعاقبة للمتقين.

" یعنی الله تعالی نہایت مہربان بڑے رحم والے کے نام سے شروع کرتا ہوں بینامہ اللہ کے رسول محمد مَلِّنْظَيَّا فَم کاطرف سے مہا جھوٹے مسلمہ کے نام ہے سلام اس پر جوراہ ہدایت کی بیروی کرے حمد وصلوٰ ۃ کے بعد زمین اللہ کی ہے وہ اس کا وارث بناتے ہیں اپنے بندول میں سے جس کو چاہتے ہیں اور اچھا انجام پر میز گاروں کے لیے ہے۔"

یہ واقعہ ن ۱۰ ام جمری کے آخر کا ہے اور ابھی اس کا فتنہ پوری طرح ظاہر نہیں ہوا تھا کہ آپ مَلِّفَظِیَّةً کی وفات ہوگئ آپ مِلِّفظِیَّةً کے بعد حضرت ابو بکرصندیق خاٹنو کے زمانہ میں حضرت خالدین ولید خاٹنو کے ساتھ اس کا سخت معر کہ پیش آیا جس میں بارہ سومسلمان شہید ہو گئے جس میں چارسو بچاس صحابہ ٹئاٹیا متھے آخر میں حضرت خالد ٹاٹھند کامیاب ہوئے اورمسیلمہ حضرت وحثی ٹناٹھنے کے ہاتھ مارا كيا اوراس كا فتذخم موا-قال ابوبكر وللهاله قتلت خير الناس في الجاهلية وشر الناس في الاسلام. چونكه حضرت وحثى نے حضرت حمزہ منافقہ سیدالشہد اءکوز مانہ کفر میں قتل کیا تھا۔

#### اسودعشی کے حالات:

ال شخص كااصل نام عيهلة ياعبهلة تقاذ والخماراس كالقب تقابرُ اشعبره باز (كرتب دكھانے والا) تھا يمن كے قبيله مذجج سے اس کانعلق تھا جومقام صنعاء کارہنے والاتھا جب یمن کےلوگ مسلمان ہوئے تو اس نے بھی اسلام قبول کیا پھرنبی مُطِّلْفَيَّةَ کے زمانہ ہی میں مرتد ہو گیا اسلام میں یہ پہلا مرتد ہے پھراس نے نبوت کا دعویٰ کیا اور اپنی قوم کو کرتب دکھا کر گرویدہ بنالیا اس کا پورا قبیلہ اس کا تابع ہو گیاعلاوہ ازیں: نجران اور صنعاء پر بھی اس نے قبضہ کرلیا اس کے پاس فوج اگر چیصرف سات سو کی تعداد میں تقی مگر اس کا فتنہ جنگل کی آگ کی طرح چاروں طرف پھیل گیا نبی مُطَلِّنَ ﷺ نے یمن کے مسلمانوں کولکھا کہ اس کے فتنہ سے کسی طرح نمثا جائے۔ چنا نجیہ اس نے بھی نبوت کا دعویٰ کیا تھا آپ کے حکم سے زمانہ مرض الوفات میں فیروز دیلمی ڈاپٹنے ایک ماہ قبل اس کوقل کردیا اوراس کا فتنه ختم ہوا۔آپ نے فر مایا فاز فیروز مخالفیز۔ ہذا حدیث سیح غریب اخرجہالشیخان

. اور الکوا کب الدری میں یہ بات اس طرح بیان کی گئی ہے کہ دونوں کنگنوں نے نبی مَرَاشَّيَّةً کے دونوں ہاتھوں پر قبضہ جمالیا درانحالیکہ ہاتھ کمانے والے اعضاء ہیں پس ان دونوں کنگنوں نے آپ مَالِنْظَيْئَةً کواپنے دین کی اشاعت سے اور اپنی قوت کی تشہیر سے روک دیا اس لیے آپ مِرَالْظِیَّامَ کَمْ کو سیکنگن نا گوار گذرے اور ان دونوں کنگنوں کا پھو نکنے سے اڑ جانا ان دونوں جھوٹے نبیوں کا خاص جدوجہد کی حاجت کے بغیر ہلاک ہوجانا ہے۔

فاعدہ: سونے کے کنگنوں میں اس طرف بھی اشارہ ہوسکتا ہے کہ جھوٹی نبوت کے فتنے ہمیشہ زر (مال) کے بل بوتے پر چلتے ہیں مگر جب قوت بازو سے ان کا مقابلہ کیا جائے تو وہ دم توڑ دیتے ہیں اور قادیانی کا فتنہ اس لیے ختم نہیں ہوا کہ انگریز کی حکومت کی وجہ سے کسی نے قوت بازوسے اس کا مقابلہ نہیں کیا اور شاہ کابل نے اس کو کھا تھا کہ ایں جابیا مگروہ نہیں گیا ورنہ اس کا کام تمام ہوجا تا۔

## ایک خواب جس کی تعبیر صدیق ابو بکر خاتیجۂ نے دی

(٢٢١٧) كَأَنَ ٱبُوْهُرَيْرَةً ﴿ اللَّهُ يُحَدِّبُ أَنَّ رَجُلًا جَاءَ إِلَى النَّبِي ﷺ فَقَالَ إِنِّي رَأَيْتُ اللَّيْلَةَ ظُلَّةً يَنْطُفُ مِنْهَا السَّمْنُ وَ الْعَسَلُ وَرَأَيْتُ النَّاسَ يَسْتَقُونَ بِأَيْلِ يَهِمْ فَالْمُسْتَكُورُ وَالْمُسْتَقِلُّ وَرَأَيْتُ سَبَبًا وَآصِلًا مِنَ السَّمَاءِ إِلَى الْأَرْضِ فَأَرَاكَ يَارَسُولَ اللهِ ﷺ أَخَنُبَ بِهُ فَعَلَوْتَ ثُمَّ اَخَذَبِهِ رَجُلُ بَعْدَكَ فَعَلَا ثُمَّ أَخَذَبِهِ رَجُلُ بَعْنَهٰ فَعَلَا ثُمَّ اَخَذَىبِهِ رَجُلُ فَقُطِعَ بِهِ ثُمَّ وَصَلَ لَهُ فَعَلاَبِهِ فَقَالَ ابُوْبَكْرٍ رَفَّ اَيْ آيُ وَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ إِلَيْ آنْتَ وَأُمِّي وَاللَّهِ لَتَدَعُنِي أُعُبُرُهَا فَقَالَ اعْبُرُهَا فَقَالَ آمًّا الظُّلَّةُ فَيظُلَّةُ الْإِسْلاَمِ وَآمًّا مَا يَنْطِفُ مِنَ السَّبَينِ وَالْعَسَلِ فَهٰنَا الْقُرُانُ لَيْنُهُ وَحَلاَوَتُهُ وَامَّا الْمُسْتَكُيْرُ وَالْمُسْتَقِلُّ فَهُوَالْمُسْتَكُيْرُ مِنَ الْقُرُانِ وَالْمُسْتَقِلُّ مِنْهُ وَامَّا السَّبَبُ الْوَاصِلُ مِنَ السَّمَاءُ إِلَى الْأَرْضِ فَهُوَالْحَقُّ الَّذِينُ آنْتَ عَلَيْهِ فَأَخَذُت بِهِ فَيُعْلِيْك اللهِ ثُمَّ يَأْخُذُ بِهِ بَعُنَاكَ رَجُلُ اخَرُ فَيَعْلُوبِهِ ثُمَّ يَأْخُنُ بَعْنَ فِرَجُلُ اخَرُ فَيَعْلُوبِهِ ثُمَّ يَأْخُنُ اخَرُ فَيَنْقَطِعُ بِهِ ثُمَّ يُوْصَلُ فَيَعْلُوبِه آئى رَسُولَ اللهِ لِتُحَدِّبَ ثَنِي أَصَبُتُ آمُر أَخْطَأْتُ قَالَ النَّبِيُّ ﷺ أَصَبُت بَعْضًا وَأَخْطَأْتَ بَعْضًا قَالَ أَقْسَبُتُ بِأَيْ آنْتَ وَأُمِّيْ يَارَسُولَ اللهِ عَلِي لِتُخْبِرَنِي مَا الَّذِي يَ أَخْطَأْتُ فَقَالَ النَّبِي عَلَيْ لا تُقْسِمُ.

تَوْجِهُمْ أَبِي: حضرت ابن عباس نطاقهم بيان كرت بين حضرت ابو هريره نطاقية ميه حديث بيان كيا كرت سقے ايك شخص ني اكرم مِلْفَظَيْمَ كَيْ خدمت میں حاضر ہوا اور اس نے عرض کی میں نے خواب میں ایک بادل دیکھا جس سے تھی اور شہد طیک رہا تھا اور میں نے لوگوں کو دیکھا کہ وہ اپنے ہاتھوں کے ذریعے اس کو پی رہے تھے کچھلوگ زیادہ لے رہے تھے کچھ کم لے رہے تھے پھر میں نے ایک ری دیکھی جوآسان سے زمین کی طرف آئی ہوئی تھی چرمیں نے آپ مِنْ النَّائِيَّةَ کود یکھا یارسول الله که آپ مِنْ النَّائِيَّةَ او پر چڑھ گئے ایک اور شخص نے اسے پکڑ ااور وہ بھی او پر چڑھ گیا پھراس کے بعدایک اور شخص نے اس کو پکڑ ااور وہ بھی او پر چڑھ گیا پھرایک اور شخص نے اس کو پکڑا تو وہ رہی ٹوٹ گئی پھروہ مل گئی پھروہ تخص او پر چڑھ گیا۔

حضرت ابو بكر من تنو نے عرض كى يارسول الله مَرَافِينَا فَم ميرے مال باب آب برقربان موں الله كى قتم آب مجھے موقع ديجيے كه ميں اس کی تعبیر بیان کروں نبی اکرم مَظِفَظُ خُ نے فرمایاتم اس کی تعبیر بیان کروحضرت ابو بکر بڑاٹو یو لے بادل سے مراد اسلام کا بادل ہے اس سے شہد عکینے سے مراد مطلب ہے بیقر آن ہے اس کی نرمی اور اس کی حلاوت ہے اور زیادہ لینے اور تھوڑ الینے سے مرادیہ ہے بچھلوگ قران کا علم زیادہ حاصل کریں گے اور پھی کم حاصل کریں گے آسان سے لے کر زمین تک آنے والی ری سے مرادوہ حق ہے جس پر آپ مَلِّشَكِيَّةً گامزن ہیں آپ مِلِّشَكِیَّةً نے اسے تھا مااللہ تعالیٰ نے اس کے ذریعے آپ کو بلندی عطاکی اور پھر آپ کے بعد ایک اور شخص اس کو تھاہے گا وہ اس کے ذریعے بلندی حاصل کرے گا پھرایک اور شخص اس کے ذریعے بلندی حاصل کرے گا پھرایک شخص کو پکڑے گا تو وہ ری ٹوٹ جائے گی پھروہ مل جائے گی اس طرح وہ بھی بلندی حاصل کر یگا یارسول اللہ میں نے ٹھیک تعبیر بیان کی ہے یا غلط کی ہے؟ آپ مَظِّفْظُةً نے فرمایا کچھ کھیک ہے اور کچھ غلط کی ہے حضرت ابو بکر ڈٹاٹند نے عرض کی میرے ماں باپ آپ مَلِّفَظِيَّةً پر قربان ہوں یارسول اللہ میں آپ کوشم دیتا ہوں آپ مِلِّفَظِیَّا جھے بتا ئیں کہ میں نے کیاغلطی کی ہے؟ نبی اکرم مِلِّفَظِیَّا نے فرمایاتم قسم نہ دو۔ تشرِيع: موضع خطاء: اصبت بعضًا واخطات بعضا: ال حديث ميں يه بات زير بحث آئى ہے كه حضرت ابو بكر اللّٰه سے تعبیر میں کیا چوک ہوئی۔موضع خطاء کے بارے میں اہل علم کی آ راءمختلف ہیں۔

- (۱) ابن قتیبہ وغیرہ نے فرمایا اس کا مطلب یہ ہے کہ خواب کی تعبیر توضیح دی ہے گر تعبیر دینے کی طلب کرنا یہ خطاء ہے حضرت گنگوہی رطیطیا فرماتے ہیں بیقول درست نہیں اس لئے بعدالا ذن اس طرح کے فعل کو خطاء سے تعبیر نہیں کیا جا تا۔
- (۲) خطاء یہ ہے کہ شکینے والی دوثی تھی اور شہر تھی صرف عسل کی تفسیر وتعبیر تو قر آن کریم کے ساتھ کر دی مگر سمن کی تعبیر نہیں بیان کی اس سے مرادسنت ہے جوصدیق اکبرکوقر آن وسنت کہنا چاہئے فعلی ہذ االقول خطاء بمعنی ترک ہے اشارالیہ الطحاوی۔
- (m) بعض حضرات فرماتے ہین خطاء تعیین رجال کی ہے کہ افراد متعین نہیں کئے مگر ظاہر کہ یہ بھی درست نہیں چونکہ یہاں تعیین رجال مقصود تہیں ہے۔
- (4) حضرت گنگوہی والیٹیل فرماتے ہیں کہ خطابہ ہے کہ رائی نے کہا کہ آخری فرد کے لئے رسی ٹوٹ گئی اور پھراس کے لئے جوڑ دی گئی حالا نکہری اس کے بعدوا لے مخص یعنی حضرت علی مناٹنو کے لئے جوڑی گئی ہے حضرت عثان مناٹنو کے لئے تو رس ٹوٹ گئی تھی اس کی وضاحت تعبیر میں نہیں ہوئی ہے یعنی حضرت عثان خالئو جوحق پر تھے ان کے لئے خلافت کی ری توڑ دی گئی اور ان کوتل کر دیا گیا تھا توحق کواختیار کرنے کی حالت میں شہید ہو کراپنے پہلے ساتھیوں سے جاملے تھے پھراس رسی کو یعنی حق کو حضرت علی مثالثی کے حق میں جوڑ دیا گیا تھا۔ میرحدیث سیح ہے اور متفق علیہ ہے۔

( بخارى حديث ٢٢٦٦ كتاب التعيير باب ٢٢ مسلم حديث ٢٢٦٩ كتاب الرؤيا باب ١٣) مگرفیض الباری (۴،۴۴) میں ہے کہ جب نبی مُلِفَظَةً نے یہ بات نہیں بتائی تو اب کون یہ بتاسکتاہے؟اس لیے اب اس کے

دریے ہونا لا حاصل ہے۔

فائك : ﴿ خُوابِ كَى فَى نَفْهِ حَقِقَت ہُوتَى ہے: اس حدیث میں یہ بات ہمی زیر بحث آئی ہے کہ آیا خواب کی فی نفیہ كوئی حقیقت ہوتی ہے، اور یہ حدیث اس کی دلیل ہے۔ نبی مَافِظَیْکَمْ مُوتی ہے ، اور یہ حدیث اس کی دلیل ہے۔ نبی مَافِظِیکَمْ نَا اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللللللّٰ الللللّٰ الللّٰهِ الللّٰلِي الللللّٰ الللللللللللللللللللللللّٰ الللللّٰ الللّٰهِ الللّٰ

فائك: ﴿ اوربه بات پہلے بیان کی جا چکی ہے کہ تسم دینے سے تسم نہیں ہوتی بلکہ قسم کھانے سے قسم ہوتی ہے مگر نہی مَلِّفَقِیَّا نے امت کوجن سات باتوں کا حکم دیا ہے ان میں ابرارالقسم بھی ہے۔ (بخاری حدیث ۱۲۳۹) یعنی قسم دینے والے کی قسم حتی الامکان پوری کرنی چاہئے، پھر نبی مِلِّفِقِیَّا نے حضرت ابوبکر زناتی کی قسم پوری کیوں نہیں کی؟ اور ان کوان کی چوک کیوں نہیں بتائی؟

جواب: یہ ہے کہ ابرار القسم کا حکم استحابی ہے، یہ بات اس حدیث سے واضح ہوئی، اگر وہ امر وجو بی ہوتا تو نبی مَرِ الفَّظَافِيَّةِ ضروران کی قسم کوسچا بناتے اور ان کی چوک ان کہ بتلاتے، مگر چونکہ مصلحت نہیں تھی کہ از پر دہ بیروں افتدرازے اس لئے آپ مَرِ الفَّلَاَعِيَّةً نے خاموثی اختیار فرمائی۔

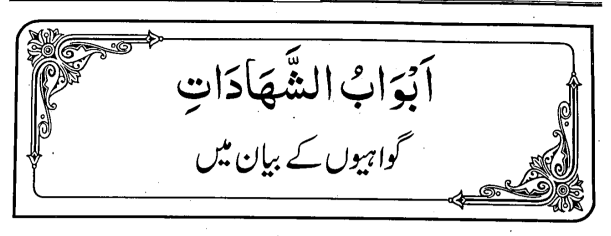
## خواب پیش بین کا زر بعه

(٢٢١٨) كَانَ النَّبِيُّ ﷺ إِذَا صَلَّى بِنَا الصُّبْحَ ٱقْبَلَ عَلَى النَّاسِ بِوجُهِهِ وَقَالَ هَلُ رَأَى ٱحَدُّم ِّفِكُمُ اللَّيْلَةَ رُؤُيّا.

ترجیختیا: حضرت سمرہ بن جندب و التی بیان کرتے ہیں نبی اکرم میل شیخی جب ہمیں صبح کی نماز پڑھا لیتے ہے تو آپ اپنا چرہ مبارک لوگوں کی طرف کرتے ہے اور دریافت کرتے ہے کہ کیاتم میں سے کی شخص نے گزشتہ رات کوئی خواب دیھا ہے؟

تشویے: پیش بینی یعنی آگ کی با تیں جانے کی بہت می صورتیں ہیں، ان میں سے ایک خواب بھی ہے، اللہ تعالی خوش کن خوابوں کے ذریعہ بندوں کو آگ کی باتیں بتاتے ہیں، اس لئے نبی میل شیخی دریافت فرمایا کرتے ہے کہ کسی نے کوئی تازہ خواب دیکھا ہوتو بیان کرے، کیونکہ بعض خواب پرانے ہو کر اپنی حقیقت کھو دیتے ہیں، پس اگر کوئی تازہ خواب بیان کرتا ہے تو اس سے بھی آگ کی باتوں کی راہنمائی مل جاتی، شاؤ خود نبی میل شیخی نے جنگ احد سے پہلے خواب دیکھا تھا جس کی تعبیر آپ میل شیخی نے یہ دی تھی کہ ابتداء بین شکست ہوگ، پھروہ فتح سے بدل جائے گی، اس طرح خوابوں کے ذریعہ پیش بین کی جاسکتی ہے، اور ای لئے اچھے خوابوں کی شریعت میں اہمیت ہے۔ اور ای لئے اچھے خوابوں کی شریعت میں اہمیت ہے۔





گواہیوں کا تعلق قضاء سے ہے، جلداول میں ابواب البیوع کے شمن میں ابواب الاحکام (قضا کے ابواب) آئے ہیں، وہاں
ایک گواہ اور قشم کے ذریعہ فیصلہ کرنے کی روایت بھی آئی ہے، پس مناسب تھا کہ ابواب الشہادات کی روایات بھی وہیں ذکر کی جاتیں،
مگراہام ترمذی رایشیئر نے ان کے لئے یہاں جگہ نکالی ہے، جبکہ آگے پیچھے کے ابواب سے ان کا کوئی تعلق نہیں اور ان ابواب میں چار
پانچ حدیثیں ذکر کی ہیں جن میں سے دو تین پہلے گزر چکی ہیں، اور ایک حدیث کا دوسری حدیث سے تعارض ہے اس کو تھم کیا ہے، اور
ایک حدیث میں مسائل کا بیان ہے۔

#### تتحقيق لفظ شهادت:

- (۱) شہادات شہادت کی جمع ہے جوشہدیشہد کا مصدر ہے جو ہری کہتے ہیں شہادت کے معنی خبر تطعی کے ہیں اور مشاہدہ بمعنی معاینہ پر ماخوذ ہے معاینہ مشہود سے جس کے معنی میں حضور کے معنی ملحوظ ہے شاہد کہا جاتا ہے کہ وہ ان اشیاء کا مشاہد و معاین ہوتا ہے جو دوسروں سے غائب ہیں۔
  - (۲) بعض حضرات فرماتے ہیں کہاس کے معنی میں اعلام کے معنی ملحوظ ہوتے ہیں۔
- (٣) امام داغب راشید کتے ہیں شہادت ایسا قول ہے جو شاہد سے صادر ہوتا ہے اس کے مشاہدہ کرنے کی بناء پر مشاہدہ خواہ بصیرۃ ہو
  یا بھر آہو۔ ہدایہ کے حواثی میں ہے: شھادةً لغةً اخبار بصحة الشی بمشاهدة وعیان کا نام ہے اس وجہ اہل علم
  نے فرمایا کہ شہادت کا مدار مشاہدہ پر ہے جو مبنی برمعاینہ ہے۔ اور اصطلاح فقہاء میں شہادت اخبار صادق فی عجلس
  الحکمہ بلفظ الشھادة کا نام ہے۔

فاعد: كمشهادت كے لئے چندا مورضرورى ہيں:

①العدالة ②البلوغ ③الاسلام ④العقل ③الحرية ⑥ نفى التهمة \_من المحبة والعدادة \_

اس طرح ضابطہ شہادت کے اصول ہیں سے یہ بھی ہے گواہ دومرد یا ایک مردادر دوعور تیں ہونی چاہئیں صرف عورتوں کی گواہی عام معاملات میں معتبز ہیں ہے۔

### بَابُمَاجَاءَفِي الشُّهَدَاءِ: ٱيُّهُمُ خَيْرٍ؟

## باب ا: گواه کون سے اچھے؟

(٢٢١٩) اَلَا أُخْبِرُ كُمْ بِخَيْرِ الشُّهَدَاءِ الَّذِي ثِيأَتِي بِالشَّهَا وَقِ قَبْلَ اَنْ يُسْاَلَهَا.

توجیختی: حضرت زید بن خالد جہنی فاٹنو بیان کرتے ہیں نبی اکرم سُؤَشِیَجَ نے فرمایا ہے کیا میں منہیں سب سے بہتر گواہ کے بارے میں نہ بتاؤں؟ بیدوہ شخص ہوتا ہے جو گواہی دینے کے لیے خود ہی آ جاتا ہے اس سے پہلے کہ اس سے مطالبہ کیا جائے۔

(٢٢٢٠) خَيْرُ الشُّهَا الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْمُ لِلْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْم

تَوَنِّخِهَنَّهُ: حضرت زید بن خالد جہنی مثانتی بیان کرتے ہیں انہوں نے نبی اکرم مِثَّافِیَکَمَّ کو یہ فرماتے ہوئے سنا ہے سب سے بہتر گواہ وہ ہوتا ہے جو گواہی کا مطالبہ کیے جانے سے پہلے گواہی دے۔

تشریح: بہسترین گواہ: وہ ہے جو گواہی کے مطالبے سے پہلے خود ہی شہادت دیدے اس سے کیا مراد ہے؟

امام نووی رئیٹیل فرماتے ہیں کہ اس میں متعدد اقول ہیں: (۱) مالکیہ اور شافعیہ فرماتے ہیں بیرحدیث اس شخص کے بارے میں ہے جو کسی انسان کے کسی حق کا گواہ ہے لیکن اس انسان کومعلوم نہیں کہ بیشخص میرے حق کا گواہ ہے اب بیشخص اسے بتا تا ہے کہ میں تمہارا گواہ ہول تو بیشخص بہترین گواہ ہے جواس انسان کے حق کوزندہ کرنے کا ذریعہ بناہے۔

(۲) بیر حدیث شہادت الحسبہ پرمحمول ہے حسبہ کے معنی ہیں اللہ تعالیٰ سے اجراور ثواب کی نیت سے گواہی دینااور شہادت الحسبہ سے وہ گواہی مراد ہوتی ہے جوانسان اللہ تعالیٰ کی رضا کی خاطر کسی مطالبہ اور مدعی کے دعوے کے بغیر خود ہی اہل حق یا قاضی کے سامنے شہادت دیدے گویا بیر گواہ ایک ہی وقت میں مدعی بھی ہے اور شاہد بھی ہے بیر گواہی صرف حقوق اللہ میں قبول ہوتی ہے۔

(۳) حقوق الله کے متعلق شہادت دینا مراد ہے مثلاً رویت ہلال۔وقف۔وصایا۔طلاق۔عتاق وغیرہ میں کو کی شخص گواہ بنتا ہے کیونکہ بید گواہی خوداس پر واجب ہے تواس نے حق واجب کوادا کیا ہے اس وجہ سے بیز نیز الشہد اء ہوا۔

(۴) طلب شہادت کے بعداداء شہادت میں مسارعت ومبالغہ کرنا مراد ہے۔

اعتراض: دوسری روایت سے طلب شہادت کے بغیر شہادت دینے کی مذمت فرمائی گئ ہے۔ حیث قال النبی ﷺ یشهدون ولایستشهدون فتعارضا.

**جواب** ①: مذمت کاتعلق شہادت زور سے ہے مرادیہ کہ بغیر طلب بے اصل چیز کی شہادت دیتا ہے اور خیر الشہد او میں شاہد صادق مراد ہے۔

جواب ②: حدیث مذمت میں ایسا شخص مراد ہے جوشہادت کا اہل نہیں مگر پھر بھی شہادت دیتا ہے۔

جواب ③: حضرت گنگوہی ویشید نے فرمایا دونوں روایتوں میں کوئی تعارض نہیں کیونکہ اول روایت کامحمل وہ صورت ہے جہاں حق فوت ہوتا نظر آئے وہاں گواہی دینا خیر کا درجہ رکھتا ہے اور دوسری روایت کامحمل وہ صورت ہے جہاں حق فوت نہ ہواور نہ ہی مطالبہ

شہادت ہے مگرخود بخو دخواہ گواہ بننے کی کوشش کرے۔

#### بَابُمَاجَاءَفِىُ مِن لَّاتَجُوْزَ شَهَّادَةً

#### باب ۲: کن لوگوں کی گواہی مقبول نہیں؟

(٢٢٢١) لَا تَجُوْزُ شَهَادَةُ خَائِنِ وَّلَا خَائِنَةٍ وَّلَا هَجُلُوْدٍ حَلَّا وَّلَا هَجُلُودَةٍ وَّلَا ذِي عَمْرٍ لِآخِيْهِ وَّلَا هُجَرَّبِ شَهَادَةٍ وَّلَا الْقَانِعِ آهُلَ الْبَيْتِ لَهُمُ وَلَا ظَيْنُنِ فِي وَلَاءُوَّلَا قَرَابَةٍ.

۔ تو پیچنگنہ: حضرت عائشہ ڈٹاٹھٹا بیان کرتی ہیں نبی اکرم مُٹِلِّشِیَکٹِ نے فرمایا ہے خیانت کرنے والے مرد خیانت کرنے والی عورت (جس مرد یا عورت کو ) حد قذف میں کوڑے مارے گئے ہوں جس کی ذاتی دشمنی ہو جوجھوٹا گواہ ہو کسی گھرانے کے ملازم کی ان کے حق میں ولاء یا قرابت میں تہت ز دہ مخض (ان سب کی ) گواہی قبول نہیں ہوگی۔

تشرِيع: سورة البقره آيت ٢٨٢ ميل گوامول كِتعلق سے ارشاد ياك ہے: ﴿ مِمَّنَّ تُرْضَوْنَ مِنَ الشُّهَا اَ اِ ﴾ يعنى گواه ايے ہونے چاہئیں جن کوتم پیند کرتے ہو، اور گواہوں کی پیندیدگی ان کی چندخو بیوں کی وجہ سے ہوتی ہے،مثلاً عقلمند ہونا، پوری عمر کا ہونا، · معامله فہم ہونا،قوت گویائی کا مالک ہونا،مسلمان ہونا (جبکہ مدعی علیہمسلمان ہو ) دیندار ہونا، با مروت ہونا اورمتہم نہ ہونا وغیرہ۔ کما مر

#### بَابُمَاجَاءَفِىۢ شَهَادَةَ الزُّوُر

#### باب ۳۔جھوٹی گواہی پر دعید (پہلا باب)

(٢٢٢٢) أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَامَ خَطِيبًا فَقَالَ يَا أَيُّهَا النَّاسُ عَلَكَ شَهَا دَةُ الزُّورِ إِشْرَاكًا بِاللهِ ثُمَّ قَرَا رَسُولُ اللهِ عَلِيَّةً ﴿ فَاجْتَنِبُو الرِّجْسَ مِنَ الْأَوْثَانِ وَاجْتَنِبُوْ اقَوْلَ الزُّورِ فَ ﴾ (الحج)

تَوْجِهَنَهُ: حضرت ایمن بن خریم بیان کرتے ہیں ایک مرتبہ نبی اکرم مَثَلِّفَظَیَّمَ خطبہ دینے کے لیے کھڑے ہوئے آپ سَلِفَظَیَّمَ نے فرمایا اے لوگوجھوٹی گواہی دیناکسی کواللہ تعالی کا شریک تھہرانے جتنا جرم ہے پھر آپ مَالِفَظَافَۃ نے بیر آیت تلاوت کی۔ بتوں کی ناپا کی سے بچوا در جھوئی بات سے اجتناب کرو۔

(٢٢٢٣) أَنَّ رَسُولَ الله عَلَيْهِ صَلَّى صَلَاةَ الصُّبُح فَلَمَّا انْصَرَفَ قَامَ قَائِمًا فَقَالَ عُدِلَتُ شَهَادَةُ الزُّورِ بِالشِّرُكِ بِاللهِ ثَلَاثَمَرَّاتٍ ثُمَّ تَلَا هَٰذِهِ الْاٰيَةَ ﴿ وَاجْتَنِبُواْ قُوْلَ الزُّوْرِ ۞ ﴾ إلى اخِرِ الْاٰيَةِ.

تَوْجِيكُنُم: حضرت خريم بن فاتك اسدى فن النو بيان كرتے ہيں ايك مرتبه آپ مَلِنظَيَّةً صبح كى نمازے اور عن المرح مورے اور تين مرتبہارشادفر مایا جھوٹی گواہی دینے کوکسی کواللہ تعالیٰ کا شریک قرار دینے ( کی طرح بڑا) گناہ قرار دیا گیا ہے۔ پھرآ پ سَلِّنْظَيَّا بَنْ بِي آیت تلاوت کی ۔اورجھوٹی بات سے اجتناب کرویہ آیت آخر تک ہے۔ (٢٢٢٣) اَلَا أُخْبِرُكُمْ بِأَكْبَرِ الْكَبَائِرِ قَالُوا بَلْيَ يَارَسُولَ اللهِ قَالَ الْإِشْرَاكُ بِاللهِ وَعُقُوقُ الْوَالِدَيْنِ وَشَهَا دَةُ الزُّوْدِ اَوْقَوْلُ الزُّوْدِ قَالَ فَمَازَ الَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَقُولُ هَا حَتَّى قُلْنَا لَيْتَهُ سَكَتَ.

تركيبيكني: عبدالرحل بن ابوبكره والتحد اليه والدكايه بيان قل كرتے ہيں نبي اكرم مُطَّافِيكَةً في فرما يا ہے كيا ميں تم لوگوں كوسب سے برے کبیرہ گناہ کے بارے میں نہ بتاؤں؟لوگوں نے عرض کی جی ہاں یارسول اللہ نبی اکرم مُطِّلْتِیَجَۃؓ نے فر مایاکسی کواللہ تعالیٰ کا شریک قرار دینا والدین کی نافر مانی کرنا اور جھوٹی گواہی دینا (راوی کوشک ہے یا شاید بیالفاظ ہیں ) جھوٹی بات کہنا راوی بیان کرتے ہیں نبی ا كرم مَنْزَلْتُكِيَّةً إلى بات كود ہراتے رہے يہاں تك كہ ہم نے بيآ رزوكى كاش آپ مِنْزِلْتُنْكِيَّةً خاموش ہوجا تميں۔

پہلے ابواب البروالصلة ، باب عقوق الوالدين ميں بيروايت گزري ہے۔ (تفصيل ابواب البروالصلة باب م ميں گزر چکی ہے ) تشريع: لا تجوز شهاة خائن ولا خائنة: يهال خيانت هيمرادلوگول كي امانت مِين خيانت ہے قاله القاري، دوسرا قول بيه ہے کہ عام خیانت مراد ہے خواہ حقوق العباد میں ہو یا حقوق اللہ اور اس کے احکام میں ہو، قال الله تبارك و تعالى:﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ أَمَنُواْ لاَ تَخُونُوا اللهَ وَ الرَّسُولَ وَ تَخُونُوْاَ اَمْنْتِكُمْ وَ اَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ۞ ﴿ فالمراد بالخائن الفاسق-علامة وربشّ وليُّنايِهُ نے اول کورائح قرار دیا ہے۔

اعت راض: فاس كاذكرتوآكة الفاظ مين ب\_

جواب: هو من عطف الخاص على العامر.

ولا عجلود حدًا ولا عجلودة: ال عمراد الرحد تذف بتومراديه بكج صفحف يرحد تذف جاري كردي من موخواه ال نے تو بہ بھی کر لی ہومگراس کی سزایہ بھی ہے کہ بھی بھی اس کی گواہی معتبر نہیں ہے۔

مرا مب فقب عن المسكدك بارے ميں الم علم كي درميان اختلاف ہے كہ محدود في القذف كي گوا بي بعد التوبيم عتر بي يانبيس؟ (۱) امام ابوحنیفه، زفر، ابو یوسف محمد، سفیان توری، حسن بن صالح میسایم فرماتے ہیں اس کی شہادت قبول نہیں کی جائے گی اگر چہاس نے تو بہ بھی کر لی ہو۔

(۲) امام ما لک رالیٹیلا، شافعی رالیٹیلا فرماتے ہیں توبہ کے بعداس کی شہادت قبول کی جائے گی۔

(٣) امام اوزاعی طلیفیا فرماتے ہیں،مطلقاً محدود فی الاسلام کی شہادت مردود ہے۔

منشاء اختلاف كيام ؟ وه يه ب كه آيت شريفه ﴿ فَاجْلِدُوهُمْ ثَلْنِينَ جَلْدَةً وَ لَا تَقْبُلُواْ لَهُمْ شَهَادَةً أَبَدًا ۚ وَ أُولَيْكَ هُمُ الْفْسِقُونَ ﴾ (النور: ٢) سے، شافعيه واليُّكا؛ وغيره نے استناء كاتعلق ولا تقبلوا لهمه شهادة اور و اولئك هم الفسقون دونوں سے قرار دیا ہے مگر حنفیہ راتیائیئے نے اقرب مذکور واولئك همر الفسقون سے ہے۔

حضرات احناف ولیشیلانے اپنے مدعی کے اثبات پرنقلاً وعقلاً دونوں طرح کے دلائل قائم فرمائے ہیں بہر حال نقلاً فرماتے ہیں کہ قراء كالقال بكرولا تقبلوا لهمه شهادة ابدًا يروقف ب- اور واولئك همر الفسقون عليمره جمله بكوتكه فاجللوهمر امركاصيغه باورولا تقبلوالهم شهادة نبى كاصيغه بيدونول جمله انثائيهوك اورواولئك همد الفسقون جمله اسمية خربيه

ہے لہذا اس کا عطف ماقبل جملہ انشائیہ پرنہیں ہوسکتا ہے۔ توبہ جملہ اسمیہ متنانفہ ہوا اب المذین کا استثناء اس سے ہو گا اور مرادیہ کہ توبہ ك ذريع فسن توزائل موكيا اورولا تقبلوا لهدهها دة كاحكم ابن جكه پر برقر ارربا-اس حكمت كي وجه سے جمله انشائيه كے بعد جمله خریہ لا یا گیا ہے۔اورعقلاً قاذف جس نے محصنات کو زبان سے تہت لگائی ہے جو بڑا جرم ہے اس کی سز ااصل توقطع لسان ہوتی مگر شریعت نے مثلہ کوحرام قرار دیا ہے اس وجہ سے زبان تو نہ کائی جائے گی نیز مصالح دنیا کا فوت کر دینا بھی زبان کا نے میں لازم آتا ہے اس وجہ سے قاذف کی زبان کو بیسزا دی گئی کہ آئندہ اس کی شہادت ہمیشہ کے لئے رد کر دی گئی جومناسب سزا ہے۔

ولا نعرف معنى هذا الحديث: امام ترمذي وليني فرمات بين كه بم اس حديث يعنى ولاظنين في ولاء ولا قرابة كمعنى نهيس جاننے کیونکہ بظاہراس جملے سے بیٹابت ہوتا ہے کہ مطلقا ایک رشتہ دار کی گواہی اپنے رشتہ دار کے حق میں معتبر نہیں حالانکہ ایسانہیں ہے چنانچیشار حین حدیث فرماتے ہیں کہ قرابت دوطرح کی ہوتی ہے۔

(۱) عام قرابت جے مطلق قرابت بھی کہا جاتا ہے۔

(۲) خاص قرابت جس میں رشتہ ولادت پایاجاتا ہے۔امام ترمذی رایشیائے نے حدیث کے اس جملے سے مطلق قرابت مراد لی ہے اس کیے انہوں نے فرمایا: ولانعرف معنی ہذاالحدیث حالانکہ اس سے قرابت خاص مراد ہے معنی بیہ ہیں کہ ان رشتہ داروں کی آپس میں شہادت درست نہیں جس کے درمیان ولا دت کا رشتہ ہواور جن کے ساتھ ولا دت کا رشتہ نہیں لیکن ہیں وہ رشتہ دارتو ان کی شہادت آبی میں شرعی شہادت کی شرائط کی بنیاد پر درست ہوگی ۔ (تحفة الاحوذ ١٥ ٨ ٢٥٥)

**لعنات:** خائن خیانت کرنے والامجلو د حداجس پر حد کی وجہ سے کوڑے لگائے گئے ہوں غیر : (غین کے نیچے زیر اور میم کے سکون کے ساتھ )حسد وبغض اور عداوت ، ذی عمر کے معنی ہیں بغض وحسد اور ڈسمنی والا۔احینة : (ہمزہ کے نیچے زیر کے ساتھ ) بغض وحید دشمنی مجرب مشهادة: جیے جھوٹی گواہی میں بار بارآ زمایا جاچکا ہو۔ قانع: ماتحت گھر کا خادم طنین :متہم مشکوک۔

باب ۴ : حِمونی گواہی پر وعید ( دوسرا باب )

حفرت عمران بن حصین منافزہ کی بیرحدیث پہلے بھی گزر چکی ہے۔

(٢٢٢٥) خَيْرُ النَّاسِ قَرْنِي ثُمَّرِ الَّذِينُ يَلُوْ مَهُمْ ثُمَّر الَّذِينَ يَلُوْ مَهُم ثَلَاثًا ثُمَّر يَجِيعُ قَوْمٌ مِّنْ بَعْدِهِمْ يَتَسَبَّنُوْنَ وَيُعِبُّونَ السِّمَنَ يُعْطُونَ الشَّهَادَةَ قَبُلَ اَن يُّسَأَلُوهَا.

و توجیجہ عمران بن حصین والتی بیان کرتے ہیں میں نے نبی اکرم مُطِلِّفَ کُو یہ فرماتے ہوئے سنا ہے لوگوں میں سے سب بہتر میرا زبانہ ہے پھران کے بعد والوں کا زمانہ ہے پھران کے بعد والوں کا زمانہ ہے بیہ بات آپ مَلِّنْظَيَّةً نے تین زمانوں کے بارے میں ارشاد فرمائی ہے (پھران کے بعدوہ لوگ آئیں گے جوموٹے ہوں گے اور موٹاپے کو پیند کریں گے اور وہ شہادت کا مطالبہ کئے جانے سے پہلے ہی گواہی دیں گے۔

تشرفيح: خيرالناس قرني: ان سے مراد حضرات صحابه مُحَالَيْهُ ہيں۔

ثم الذين يلونهم: اى يقربونهم في الرتبة اويتبعونهم في الايمان والايقان ادران سمراد حفرات تابعين رايشي؛ بين \_

ثمرالنى يىلونهمد:اس مراداتباع تابعين رايليد بير

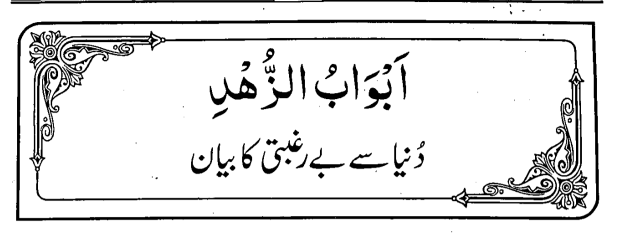
حدیث کا مطلب: یہ ہے کہ حضرات صحابہ ٹھا اُنٹا و تا بعین اور تبع تا بعین بھی انتہا ہے تینوں فضیلت کے لحاظ سے اس طرح مراتب ر کھتے ہیں۔

یں۔ قرنی: قرن کا اطلاق اہل کل زمان پر ہوتا ہے کیونکہ ہرز مانہ کے لوگ اپنی اعمار واحوال کے اعتبار سے ملے جلے ہوتے ہیں اس وجهے ان کوقرن کہا گیا۔

فاعل : علامه سيوطي واليفية فرمات بين اصح قول يه ب كه اس كي تخصيص كى مدت كے ساتھ كرنا مشكل ب كيونكه آپ مَرَالْتَ فَيَا إِنْ اللَّهِ عَلَيْتُ فَاعْكُمْ فَاعْد صحابه نخائتنُمُ کے زمانہ کو ایک قرن فرما یا حالانکہ وہ زمانہ ایک سوہیں سال کا ہے۔ پھرتا بعین پھیلنیم کا زمانہ سوسے ستر تک کا ہے اور اتباع تابعین کا دوسوبیس تک کا ہے اس وقت بہت کی باطل اشیاء کا ظہور ہو گیا تھاخلق قرآن کا مسلہ پیدا ہو چکا تھا:ثم یجٹی قومر من بعدهد: يتسمننون ماخوذمن المن جس كمعنى لغية موثا ياعلامة توريشي واللي كت بين دراصل مدكنايد بغفلت اورقلت اہتمام سے کہ دین کا اہتمام نہ ہوگا بلکہ امور دین سے غفلت ہوگی چونکہ جولوگ ماکولات ومشروبات میں زیادہ مشغول رہتے ہیں ان کے بدن پھول جاتے ہیں اور ریاضت نفس نہیں کرتے ہیں بلکہ حظوظ نفسانیہ کو پورا کرتے رہتے ہیں۔

لعنات: فشأ يفشو فشوا وفشوا: ظاهر بونا، پهيلنا، عام بونا ـ استشهد: گواه بنانا ـ استحلف: قتم كهلانا، حلف الخوانا ـ





ربد: رغبت كى ضد ب في مع ، كرم س آتا ب مصدر زهدوز بادة ب يهال مراد توك الوغبة في الدنيا على ما يقتضيه الكتاب والسنة دنيا سے اس طرح اعراض كرنا جو كتاب وسنة كامتنفى ب\_ بالفاظ ديگر ترك الحظوظ مع اداء الحقوق بحسن النية ليني حقوق الله اورحقوق العبادكوا چھى نيت كے ساتھ ادا كرتے ہوئے حظوظ نفس كوتر ك كروينا زہد كہلا تا ہے۔اگرترك حظوظ کے ساتھ ترک حقوق بھی ہوتو خلاف شرع زہدہے جو ہرگز مقبول نہیں آج کل لوگوں نے ترک حظوظ کے ساتھ ترک حقوق کا نام . زہدر کھ لیاہے یہ غلط ہے۔

فائك: زهل: كمى چيز كوحقارت سے، يا بے رغبتی سے، يا اس سے پريشانی كی بنا پر چھوڑ دينا، اس سے الگ ہو جانا۔ اور زہد فی الدنیا کے معنی ہیں: دنیا سے بے رغبت ہونا،حلال چیزوں کومحاسبہ کے خوف سے،اور حرام چیزوں کوموا خذہ کے اندیشہ سے جھوڑ دینا۔ دوسسرالفظ: الرقاق (بسر الراء) ہے بدالرقیق (بقتح الراء) کی جمع ہے اس کے لغوی معنی ہیں: باریک، لطیف، اور اصطلاحی معنی ہیں: وہ باتیں جو دل کونرم کریں، جن کی وجہ ہے دل میں دنیا کی بے رغبتی پیدا ہواور آخرت کی یاد تازہ ہو، پس زہداور رقاق متقارب المعنی ہیں، چنانچہ حدیث کی کتابوں میں کہیں زہد کاعنوان قائم کرتے ہیں اور کہیں رقاق کا، امام تر مذی راٹیلیا نے یہاں ابواب الزهد كاعنوان قائم كياب، اورآ كے ابواب صفة القيامة والرقائق والورع كاعنوان قائم كيا ہے۔

اور ابن المبارك رایشی؛ نے اپنی كتاب: كتاب الزهد والرقاق میں اور امام مسلم رایشی؛ نے اپنی صحیح میں دونوں كوجمع كيا ہے، وہ دونوں بابوں کی حدیثیں ایک ساتھ لائے ہیں، پس زہد کی روایات وہ ہیں جن سے آدمی کا دل دنیا سے اکھڑتا ہے، اور رقاق کی روایتیں وہ ہیں جن سے دل میں زمی پیدا ہوتی ہے، آخرت یاد آتی ہے، اور عمل کا داعیہ ابھرتا ہے۔

فاعد : امام احد بن صنبل راينيا فرمات بين كدر بدكي تين صورتيس موتى بين:

- (۱) حرام بیعام لوگوں کا زہد کہلاتا ہے اس درجے کا زہد ہرمسلمان پر فرض ہے۔
- (۲) ضرورت سے زائد حلال چیزوں کومحاسبہ اور مواخذے کے خوف سے چھوڑ دینا پیز ہد کا خاص درجہ ہے جس سے چند مخصوص لوگ ہی استفادہ کرتے ہیں۔
- (m) دنیا کی ہراس چیزکوترک کردینا جواللہ سے غافل کرنے کا باعث ہو بیوہ خاص مقام ہے جواہل اللہ اور عارفین کو حاصل ہوتا ہے۔

علامدابن قیم رایشید مدارج السالکین میں فرماتے ہیں کہ زہداس چیز کا نام نہیں کہ آ دی کے پاس نہ مال ودولت ہوندساز وسامان ہواور نہ اہل وعیال ہو کیوں کہ انبیاء کرام سب سے بڑے زاہد تھے لیکن اہل وعیال سب کے تھے بعضوں کے پاس مال ودولت اور د نیا دی سامان کی بھی فراوانی تھی یہی حال صحابہ وٹاٹھنے اور امت کے نیک افراد کارہا ہے۔

اس سے چند باتیں معلوم کریں: پہلی بات: مال بری چیز نہیں، البتہ ضروری ہے کہ مال حلال ذرائع سے حاصل کیا جائے قرآن کریم نے صرف دو چیزوں کو لوگوں کا سہارا قرار دیا ہے: ایک بیت اللہ کو، دوسرے: مال کو۔سورۃ المائدہ آیت ۹۷ میں کعبہ شریف کے تعلق ے ارشاد یاک ہے: ﴿جَعَلَ اللّٰهُ الْكَعْبَةَ الْبَيْتَ الْحَرَامَ قِيلُمَّا لِّلنَّاسِ ﴾ (المائده: ٤٥) يعنى الله تعالى نے كعبه كوجوكه ادب كى جلّه ے لوگوں کے قائم رہنے کا سبب قرار دیا ہے، یعنی اس کی بقاء تک عالم کا بقاء مقدر ہے، چنانچہ جب کفار اس کومنہدم کر دیں گے تو جلد ہی قیامت آ جائے گی۔ای طرح قر آن وحدیث میں مال اڑانے کی ممانعت فرمائی گئی ہے، مال کوخرچ کرنے کی ترغیب دیتے ہوئے اسراف كى ممانعت كى بـــ سورة الاعراف آيت ا ٣ مي ب: ﴿ وَ كُلُوْا وَ اشْرَبُوْا وَ لا تُسْيرِفُوا ۗ إِنَّهُ لا يُحِبُّ الْمُسْيرِفِيْنَ ﴾ ان آیات پاک کا حاصل بھی یہی ہے کہ مال سوچ سمجھ کرخرچ کیا جائے، بےموقع نداڑایا جائے، نیز مال پرسانی بن کرنہ بیٹھا جائے، بلكه رشته داروں اورغریوں کے حقوق حسب استطاعت دیجے جانمیں۔

مال صرف اس دنیا ہی میں کار آمد نہیں:، بلکہ دوسری دنیا بنانے میں اور اس کوسنوارنے میں بھی اہم رول ادا کرتا ہے۔ حدیث میں ہے کہ غریب صحابہ خدمت نبوی میں حاضر ہوئے اور انھول نے عرض کیا کہ مالدار صحابہ ہم سے آگے نکلے جارہے ہیں،آپ مَطْفَظَةً نے پوچھا: کیابات ہوئی؟ انھوں نے عرض کیا: ہم جونمازیں پڑھتے ہیں وہ بھی پڑھتے ہیں اور وہ ہماری طرح روزہ بھی رکھتے ہیں اور الله نے ان کو مال دیا ہے جس میں سے وہ راہ خدا میں خرج کرتے ہیں، اس طرح وہ ہم سے آگے نکلے جارہے ہیں۔ضروری ہے کہ لوگوں کواس سے واقف کیا جائے اور ان کی توجہ اس طرف مبذول کی جائے کہ وہ لوجہ اللہ مال خرچ کریں، تا کہ ان کی آخرت آباد ہو، ابواب الزهد والرقاق كي حديثون مين به پهلوخاص طور پرملحوظ ہے۔

نظر اختیاری : ناداری کی دوصورتین ہیں: اختیاری اور اضطرراری اختیاری ناداری پندیدہ چیز ہے، نبی مَالِّنَظِیَّةَ کا ارشاد ہے:الفقر فغری،غربی میرے سرکا تاج ہے،مگریہ مقام ہر کسی کا حصنہیں،ایک لا کھنیک بندوں میں ہے کسی ایک ہی کو یہ مقام ميسرآتا م، اوراضطراري (نه چاہتے ہوئے) غربي بہت بري چيز ہے۔ حديث شريف ميں ہے: كاد الفقر ان يكون كفرًا: محتاجگی کی سرحدیں کفرے ملی ہوئی ہیں، یعنی غریبی کی وجہ ہے آدمی مرتد بھی ہوسکتا ہے، آئے دن ایسے وا تعات پیش آتے رہتے ہیں، ال لئے اسلام نے کمانے کوفرض کیا ہے، حدیث میں: کسب الحلال فریضة بعد الفریضة: یعن جبآوی اول نمبر کے فرائض سے فارغ ہوجائے تو حلال روزی کمانا فرض ہے، اس کے علاوہ کمانے کی ترغیب کے سلسلہ میں بہت روایات ہیں، کیونکہ جب آ دی کے پاس اندوخت ہوگا تو وہ کسی کا دست نگرنہیں ہوگا، اور نہ شیطان اس کی متاع ایمانی پر ڈاکہ ڈالے گا، زہد کےسلسلہ میں جو روا یات آ رہی ہیں ان کو پڑھتے ہوئے اس نکتہ کو بھی خاص طور پر ملحوظ رکھنا چاہئے۔

## بَابُ: اَلصِّحَةِ وَالْفَرَاغِ: نِعُمَتَانِ مَغُبُونِ فِيْهِمَا كَثِيْرُمِّنَ النَّاسِ

باب ۱: تندرستی اور فارغ بالی دوالیی نعتیں ہیں: جن میں اکثر لوگ دھو کہ خور دہ ہیں

### (٢٢٢١) يَعْمَتَانِ مَغْبُونَ فِيهِمَا كَثِيرُ مِّنَ النَّاسِ الصِّحَّةُ وَالْفَرَاغُ.

ترکیجی بنی: حضرت ابن عباس تافین بیان کرتے ہیں نبی اکرم مِطَّفِی بنی نے فرمایا ہے دوطرح کی نعتوں کے بارے میں بہت سے لوگ نقصان کا شکار ہیں ایک صحت اور دوسری فراغت۔

تشرینے: نعمتان: موصوف مبغون فیلها کثیر من الناس صفت موصوف سے ل کرمبتدا ہوا اور الصحة والفراغ خبر۔ دونوں کا حاصل یہ ہے کہ اللہ نے دونعتیں صحت بدن اور امور دنیا سے بے فکری کہ ان دونوں کے نعمتوں کے حصول کے زمانہ میں اپنی کوششیں دین کے لئے نہیں کرتے تو ان کو دنیا و آخرت دونوں اعتبار سے خیارہ ہی خیارہ رہتا ہے۔ جب یہ دونوں نعتیں ختم ہوجاتی ہیں تو پھر احساس ہوتا ہے اور ان کو ندامت ہوتی ہے کاش فرکورہ زمانہ میں ایسے اعمال کر لیتا جن سے کامیا بی و کامرانی حاصل ہوجاتی مگر زوال نعمت کے بعد ندامت سے کوئی فائدہ نہیں قال تعالی: ﴿ ذٰلِكَ يَوْمُ التَّعَالَ مِنْ التعابیٰ: ﴿ ذٰلِكَ يَوْمُ التَّعَالَ مِنْ اللّٰ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ الل

ليس يتحسر اهل الجنة الاعلى الساعة مرت بهمر ولمرين كروا الله فيها-

"اہل جنت کو کسی چیز کا افسوں نہیں ہوگا سوائے اس گھڑی کے جواللہ کے ذکر کے بغیر گزری ہو۔"

علامہ ابن الجوزی ویلیا یہ فرمایا کبھی انسان صحیح البدن ہوتا ہے مگر فارغ البال نہیں اور کبھی فارغ البال تو ہے مگر صحیح البدن نہیں بلکہ بیار ہوتا ہے اگر دونوں چیزیں جمع ہوجا ئیں تو طاعات میں سستی کرتا ہے تو ایسی صورت میں وہ مغیون (قابل رشک) ہوتا ہے۔ در حقیقت دنیا مزرعة الآخرة ہے دنیا کا زمانہ تجارت آخرت کا زمانہ ہے

علامہ طبی راٹیلڈ فرماتے ہیں آپ مَرَافِیَکَیَّ نے مکلف انسان کی مثال بیان فرمائی ہے کہ وہ تا جرہے جس کوصحت اور فراغت بطور راس المال دیا گیا اب وہ اس میں تجارت کرتا ہے لہٰ زااس کو چاہئے کہ اس راس المال کی قدر کرے اور اس سے فائدہ اٹھائے اگر اس زمانہ میں اس نے اللہ کی فرما نبر داری کی تو گویا اس نے راس المال سے فائدہ اٹھا یا ورنہ وہ نقصان میں رہا۔

#### بَابُ مَنِ اتَّقَى الْمَحَارِمِ فَهُوَا عَبْدَ النَّاسِ

#### باب ۲: ممنوعات سے پر ہیز کرنا بڑی عبادت ہے

(٢٢٢٧) عَنْ أَبِهُ مُرْيُرَةً قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَنْ يَأْخُذُ عَنِّى هُوُلاَ الْكِلِمَاتِ فَيَعْمَلُ مِنِّ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَنْ يَأْخُدُ الْكِلْمَاتِ فَيَعْمَلُ مِنْ اللهِ فَأَخَذَ بِينِ يُ فَعَدَّ خُمْسًا وَقَالَ التَّالِ المَحَارِمَ تَكُنْ اَوْيُعَلِّمُ مَنْ يَعْمَلُ مِنْ فَقَالَ ابْوُهُ مُرْيُرَةً قُلْكُ اكَايَارَسُولَ اللهِ فَأَخَنَ النَّاسِ وَاحْسِنُ إلى جَارِكَ تَكُنْ مُولِمِنَا وَاحِبَ لِلنَّاسِ اللهَ لَكَ تَكُنْ النَّاسِ وَاحْسِنُ إلى جَارِكَ تَكُنْ مُولِمَا وَاحِبَ لِلنَّاسِ مَا تُحِبُ لِلنَّاسِ مَا تُحِبُ لِلنَّاسِ مَا يُعْمِلُ اللهُ لَكَ تَكُنْ مُسْلِمًا وَلا تُكُنْ الضَّحِكَ فَإِنَّ كَثُرَةً الضَّحِكِ تُمِيْتُ الْقَلْبَ.

تَرْجَجْهَتُها: حضرت ابو ہریرہ مخاتنی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَلِّا ﷺ نے فرمایا ہے کون شخص ہے جو مجھ سے ان کلمات کوسیکھ کر آن پرمل کرے اور ان لوگوں کو ان کی تعلیم دے جو اس پرعمل کریں حضرت ابو ہریرہ مثاثرہ بیان کرتے ہیں میں نے عرض کی میں یارسول اللہ مَؤْفَظَةً حضرت ابو ہریرہ نی تخذ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَؤْفظِیّا نے میرا ہاتھ تھا ہا اور مجھے یا نچ چیزیں گنوائیں آپ مَؤْفظِیّا نے فرمایا حرام کاموں سے بچناتم سب سے بڑے عبادت گزار بن جاؤ کے اللہ تعالیٰ نے جوتمہارا مقدر میں کیا ہے اس سے راضی رہنا سب سے بڑا بے نیاز بن جاؤ گے اپنے پڑوی کے ساتھ اچھا سلوک کرنا کامل مومن ہوجاؤ گےلوگوں کے لیے ای چیز کو پیند کرنا جواپنے لیے پیند کرتے ہوکامل مسلمان ہوجاؤ گےاورزیادہ نہ ہنسنا کیونکہ زیادہ ہنسنا دل کومردہ کردیتا ہے۔

تشریح: دین کے احکام دوقعموں پرمشمل ہیں: مامور بداور منبی عن، یعنی کچھ کاموں کے کرنے کا حکم دیا گیا ہے اور کچھ کاموں سے رو کا گیا ہے، دین کے بید دونوں ہی جھے اہم ہیں، مگر ان میں بھی اہم منہیات سے بچنا ہے، اور مامورات پرعمل کرنا اتنا د شوار نہیں جتنا منہیات سے بچنا دشوار ہے، اور مامورات کی ادائیگی ہے جس قدر فائدہ پہنچتا ہے منہیات کے ارتکاب سے اس سے زیادہ ضرر پہنچتا ہے۔اور جلب منفعت سے دفع مضرت مقدم ہے۔

ال حدیث سے معلوم ہوا کہ دین کی باتیں دومقاصد سے سیھن چاہئیں: ایک: بیر کہ خودان پڑمل کرے، دوسرے: بیر کہ اوروں کو پہنچائے تا کہ وہ بھی اس پر عمل کریں اور جو بندہ ان پانچوں باتوں پر کار بند ہوجائے وہ دنیا ہی میں جنت کا مزہ چکھ لے گا، اس کی زندگی یا ک صاف اور بڑے اطمینان والی ہوگی ،لوگ اس ہے محبت کریں گے، دل اللہ کے ذکر سے زندہ اور شاداب ہوگا ، اور آخر ت میں وہ اللہ کی رضااور جنت کی نعمتوں ہے ہم کنار ہوگا۔اللّٰہ هدوفقنا لیا تحب و ترضی (آمین)

#### بَابُ مَاجَآءَفِي الْمُبَادَرَةِ بِالْعَمَلِ

## باب ۳:عمل کرنے میں دیرمت کرو

(٢٢٢٨) بَادِرُوْا بِالْاَعْمَالِ سَبْعًا هَلْ تَنْتَظِرُونَ إِلَّا فَقُرًا مُنْسِيًّا أَوْ غِنَّى مُطْغِيًّا أَوْ مَرَضًا مُفْسِدًا أَوْ هَرَمًا مُفَيِّدًا أَوْمَوْتًا مُجْهِزًا آوِالنَّجَّالَ فَشَرُّ غَائِبٍ يُنْتَظَرُ آوِ السَّاعَةَ فَالسَّاعَةُ آدُهٰى وَآمَرُّ.

تَرْجَجْهَنْها: حضرت ابو ہریرہ والتیء بیان کرتے ہیں نبی اکرم سَلِنظَیَّۃ ارشاد فرمایا ہے سات (طرح کی صورتحال) ظاہر ہونے سے پہلے نیک اعمال میں جلدی کرلو کیاتم لوگ بھلادینے والی غربت سرکش کردینے والی خوشحالی فاسد کردینے والی بیاری مخبوط الحواس کردینے والے بڑھاپے جلد رخصت کردینے والی موت یا د جال کا انظار کررہے ہو؟ جوغیر موجود چیزوں میں سب سے براہے جن کا انظار کیا جاتا ہے یا پھر قیامت کا انتظار کررہے ہواور قیامت تو نہایت ہی سخت اور کڑوی ہے۔

تشریح: لوگ دنیا کے کاموں میں چست ہوتے ہیں، تندری میں خوب محنت کرتے ہیں، فرصت کے لحات سے فائدہ اٹھاتے ہیں اورمشغولیت کے زمانہ کا خیال کر کے پہلے ہی کامول کونمٹاتے ہیں، مگر دین کے تعلق سے اور آخرت کی تیاری کے معاملہ میں لوگ ان باتوں کا خیال نہیں کرتے، بلکہ معاملہ التا ہوجاتا ہے۔ تندرتی کے زمانہ میں سوچتے ہیں ابھی عیش کرلیں، جب بوڑھے ہوجائیں گے تو

افسوس ملتے ہیں،طلبہ کا حال بھی اس سے کچھ مختلف نہیں،اس لئے لوگوں کو چاہئے کہ فرصت کے کمحات غنیمت سمجھیں،اوررضائے الہی اورفلاح اخروی حاصل کرنے کے لئے کمر بستدر ہیں، عام طور پرلوگ یوم وفردا کرتے ہیں، اور وقت ضائع کرتے ہیں مگر وہ نہیں جانتے كرآ كے كيا احوال پيش آنے والے ہيں۔

لعنات: بأدرو: تم سبقت كروآ مع برهو منس: جوفقر كهالله كي اطاعت اورعبادت كوبهلادينه والا مو مطغ: الي مالداري جوسر کشی میں ڈال دینے والی ہے مفدخراب اور تباہ کرنے والی۔ مفند : ایسا بڑھایا جوغوروفکر کی صلاحیت کو کمزور کر دے۔ مجهز:ا جا تك جلدى سے آنے والى موت جس ميں توبداور وصيت يرجى قدرت ند موسكے - آدُهٰى:حوادث وآفات كے لحاظ سے زياده سخت امرزیاده کژوی اورشدید \_

#### بَابُ مَاجَآءَ فِي ذِكْرِ الْمَوْتِ

#### باب ۴: موت کوبکثرت یا د کرو

#### (٢٢٢٩) آكْتِرُوُا ذِكْرَهَا ذِمِ اللَّنَّاتِ يعنى الْمَوْتَ.

تَرْجَجْتُهُم: حفرت ابو ہریرہ ٹراٹھنے بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطَّلِّنِیَکا بیا ہے لذتوں کو ختم کردینے والی چیز کو یا دکروراوی کہتے ہیں اس سے مرادموت ہے۔

تشرِفیح: موت ایک ایسی حقیقت ہے جس سے کسی کو انکارنہیں، مگر عام طور پرلوگ اسے بھولے رہتے ہیں اور اس طرح زندگی گزارتے ہیں جیسے موت بھی آنے والی نہیں، یہی غفلت آخرت کے کاموں سے بےفکر کر دیتی ہے، پس آ دمی اگر آخرت والے کام كرنا حابتا ہے تواسے اپنے انجام سے غافل نہیں ہونا چاہئے ، ہروقت موت كويا دكرنا چاہئے۔

موت کی یاد دل میں راسخ کرنے کا طریقہ یہ ہے کہ اپنے ہم عصر وہم سرلوگوں کے بارے میں خیال کرے کہ وہ موت کی آغوش میں پہنچ گئے ہیں ان کی یاد دل میں تازہ رکھے اور سویے کہ ان بیاروں کوموت نے س طرح گرفت میں لے لیا ہے۔ پہلے وہ زندہ اشیائے موجودہ کے مالک تھے کتنے اونچے مناصب پر فائز تھے کتنے خوشحال اور فارغ البال تھے لیکن مٹی نے ان کے سارے مناصب ومراتب مٹادیئے ان کی حسین صورتیں مسخ کر دیں ان کے اعضاء بکھر گئے اب وہ خودمٹی بن چکے ہیں ان کی بیویاں بیوگی کی زندگی گزارنے پرمجبور ہیں بچے میتیم ہیں مال و جائیداد کا کوئی ذکر بھی نہیں کرتا گویا وہ بیدا ہی نہیں ہوئے ہیں حالانکہ ان کواس کی آمد کا گمان بھی نہ تھا اپنے اعضاء و جوارح پرنظر ڈالے اس وقت ریکس قدر خوبصورت جاندار مضبوط ہیں لیکن عنقریب قبر کے کیڑے ان کو ا پنی خوراک بنالیں گے ہڈیاں بکھر جائیں گی کیڑے پہلے دائیں پھر بائیں آئکھ کے ڈھیلے کولقمہ بنائیں گے میرےجسم کا کوئی عضوالیا نہیں جسے کیڑےنہیں کھائیں گےاگر میرے ساتھ کچھ جائے گا تو وہ صرف علم صحیح یاعمل صالح ہوگا پھر قبر میں منکر نکیر کے سوال حشر ونشر ، احوال قیامت اور بڑے دن کی پیٹی کے لئے آوازیہا ہے امور ہیں کہ اگر ان میں فکر کیا جائے توموت کی یاد تازہ رہتی ہے اور اس کے لئے تیاری کی خواہش رہتی ہے۔

## بَابُمَاجَاءَ: أَنَّ الْقَبْرَ أَوَّلَ مَنْزِلُ مِنْ مَنَازِلِ الْآخِرَةِ

# باب: قبرآ خرت کی پہلی منزل ہے

(٢٢٣٠) كَانَ عُثْمَانُ رَا اللَّهِ إِذَا وَقَفَ عَلَى قَبْرِ يَلَى حَتَّى يَبُلَّ لِخِيَّتَهُ فَقِيلَ لَهُ تُنْ كُو الْجَنَّةُ وَالنَّارُ فَلاَ تَبْرِي وَتَبْكِي مِنْ هٰذَا فَقَالَ إِنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَى قَالَ إِنَّ الْقَبْرَ آوَّلُ مَنْزِلٍ مِنْ مَنَاذِلِ الْأَخِرَةِ فَإِنْ تَجَامِنْهُ فَمَا بَعْلَهُ آيُسَرُ مِنْهُ وَإِنْ لَمْ يَنْجُ مِنْهُ فَمَا بَعْلَهُ آشَنُّ مِنْهُ قَالَ وَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَشَمَا رَآيُتُ مَنْظًرًا قَطُ إِلاّ وَالْقَبُرُ أَفْظَعُ مِنْهُ.

ترکیجینی: ہانی بیان کرتے ہیں حضرت عثمان عنی اٹائنہ جب کسی قبر کے پاس ہوتے تو اتنارویا کرتے تھے کہ آپ کی داڑھی مبارک تر ہو جایا کرتی تھی ان سے دریافت کیا گیا (آپ کے سامنے) جنت اور جہنم کا تذکرہ کیا جاتا ہے لیکن آپنہیں روتے لیکن قبریرآ کرآپ رونے لگتے ہیں توانہوں نے بتایا نبی اکرم مَطْلِقَيْنَا اللہ فیرا خرت کی سب سے پہلی منزل ہے اگر آ دمی نے اس سے نجات یا لی تو بعد کی منزلیں اس سے زیادہ آسان ہوں گی اور اگر اس سے نجات نہ پائی تو بعد والی منزلیں اس سے زیادہ سخت ہوں گی۔حضرت عثان مُناتُن میان کرتے ہیں نبی اکرم مُطِّلْفِیَکا آنے فرمایا ہے میں نے جتنے بھی گھبراہٹ میں مبتلا کرنے والے منظرد کیھے ان میں سب سے زیادہ سخت گھبراہٹ میں مبتلا کرنے والامنظر قبرہ۔

تشريع: موت كے بعد آدمى كوقبريس بنچنا ہے، قبراس كى پہلى منزل ہے، اور قبر در حقيقت عالم برزخ كا نام ہے يعنى اس عالم كا نام ہے جواس دنیا اور آخرت کے درمیان حائل ہے، پس جوبھی مرتا ہے: قبر میں پنچتا ہے، چاہے اس کوجلا دیا جائے، ون کیا جائے، یا جانور کھا جائیں بہر صورت آ دمی قبر میں پہنچتا ہے۔

اورانسان جسم اورروح کے مجموعہ کا نام ہے، بیداری میں بیدونوں ساتھ ہوتے ہیں اورسونے کی حالت میں دونوں میں فاصلہ ہو جاتا ہے مگرزیادہ فاصلہ نہیں ہوتا البتہ مرنے کے بعد بیفاصلہ زیادہ ہوجاتا ہے۔

اور عالم برزخ مجازات کا پہلا مقام ہے،قبر میں پہنچتے ہی جزاء وسز اشروع ہو جاتی ہے، اور اس عالم میں جواچھی بری وار دات پیش آتی ہیں وہ براہ راست روح پر گزرتی ہیں، مرجم کے اجزاء بھی اس سے تبعاً متاثر ہوتے ہیں، اس لئے قبر بہت ڈرنے کا مقام ہے، معلوم نہیں وہاں پہنچ کر کیا احوال پیش آئیں، اللہ ہم سب کو قبر کی راحتوں سے ہمکنار فرمائیں اور برزخ کے عذاب سے بيائيس\_( آمين)

اعتراض: جب عثان عن الليني عشره مبشره ميں سے تصوّده يقيناً عذاب قبر سے محفوظ تصوّو پھر عذاب قبر كے تذكره سے كيوں روتے تھے؟

جواب: بشارت جنت کے لئے عذاب قبر کا نہ ہونا لازم نہیں بلکہ عذاب نار کا نہ ہونا بھی لازم نہیں چونکہ ممکن ہے کہ بشارت مقید ہو کسی قید کے ساتھ یامبہم ہو۔

# بَابُمَنُ اَحَبَّ لِقَاءَ اللهِ اَحَبَّ اللهُ لِقَانَهُ

## باب ۵: جو شخص اللہ سے ملنا پیند کرتا ہے: اللہ بھی اس سے ملنا پیند کرتے ہیں

(٢٢٣١) مَنْ آحَبَ لِقَاءَالله: أحَبَّ اللهُ لِقَائَهُ وَمَنْ كَرِ قَالِقَاءَ اللهِ كَرِ قَاللهُ لِقَاتَهُ.

توکیجینی: حضرت عبادہ بن صامت من اللہ نبی اکرم مُرِ النَّفِیَمَ کا بیفر مان نقل کرتے ہیں جو شخص اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں حاضری کو پسند کرے اللہ تعالیٰ بھی اس کی حاضری کو پسند کرتا ہے اور جو شخص اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں حاضری کو ناپسند کرے اللہ تعالیٰ بھی اس کی حاضری کو ناپسند کرتا ہے۔

۔ بیر مدیث کتاب الجنائز (حدیث ۱۰۵۹) میں گزر چکی ہے، باقی تفصیلات پہلے گزر چکی ہیں۔

#### بَابُ مَاجَآءَ فِي إِنْذَارِ النَّبِيِّ النَّكَ قَوْمَهُ

#### باب ٢: نبي صَرَّاللَّهُ عَلَيْهُ كَال بِني قوم كود رانا

(۲۲۳۲) قَالَتُ لَبَّانَزَلَتُ هٰنِهِ الْاِيَةُ ﴿ وَانْنِدُ عَشِيْرَتَكَ الْاَقْرَبِيْنَ ﴾ قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَا صَفِيَّةُ بِنُتُ عَبْدِ الْهُطِّلِبِ إِنِّى لَا اَمْلِكُ لَكُمْ مِنَ اللهِ شَيْئًا سَلُونِي مِنْ مَالِيْ مَا شِئُتُمْ.

ترکیخ کنی: حضرت عائشہ وٹائٹی بیان کرتی ہیں جب بیآیت نازل ہوئی۔"تم اپنے قریبی رشتہ داروں کو ڈراؤ۔"تو نبی اکرم مَالِّنْظَیَّمُ نَے فرمایا اے صفیہ عبد المطلب اے فاطمہ بنت محمد اے عبد المطلب کی اولا دمیں اللہ تعالیٰ کے مقابلے میں تمہارے لیے کسی بھی چیز کا مالک نہیں ہوں تم مجھ سے میرے مال میں سے جو بچھ چاہو مانگ سکتے ہو۔

تشریح: سلونی من مالی ماشئت مر (میر نے مال میں سے جو مانگنا چاہتے ہو مانگ او): علامة تورپشی رائی الله کے عذاب مقدر کا مال سے مراد معروف مال نہیں ہے بلکہ وہ تصرفات ہیں جو آپ مُراشئے آپ کر سکتے ہوں اور اب مطلب یہ ہوگا کہ میں الله کے عذاب مقدر کا دفاع تم سے نہیں کرسکتا ہوں اس کے علاوہ جو چیزیں میر سے تصرف وقدرت کے تحت ہیں ان کے بارے میں تم مجھ سے مطالبہ کرلومیں پورا کروں گا۔ اصل عبارت اسٹلونی من ماشئت متھی بعض رواۃ نے من و ما کے درمیان لفظ ل بڑھا و یا ہے اور یہ تاویل اس لئے ہے کہ یہ واقعہ مکہ مرمہ کا ہے جہاں آپ کے پاس کوئی مال نہیں تھا۔ ملاعلی قاری وائی فرماتے ہیں کہ یہ تاویل درست نہیں چونکہ قرآن کی آب و وَجَدَات عَالِي الله فسر ون۔ محمد مصرح به اله فسر ون۔

اعت ماض: ال باب كوابواب الزهد المامناسبت مع؟

جواب: آپ مَرَافَظَةً نے اپنے اعزہ کو بیمضمون بیان فرما کر بتایا کہ آدمی کے اموال وا قرباء اللہ کے عذاب کو دور نہیں کر سکتے حتی کہ خود نی کریم مُؤَلِّقَ کِنَ العذ البنہیں ہوسکتے ہیں تو پھر آ دمی کو چاہئے کہ اللہ تعالیٰ کی اطاعت وفر مانبرداری میں منہمک رہے اور آخرت کی فکر کرے دنیا کے غموم وہموم میں نہ پڑے۔

# بَابُمَاجَآءَفِي فَضُلِ الْبُكَاءِمِنْ خَشُيَةِ اللَّهِ تَعَالٰي

# باب ۷: الله تعالیٰ کے ڈرسے رونے کی فضیلت

(٢٢٣٣) لَا يَلِجُ النَّارَرَجُلُ بَكِي مِنْ خَشْيَةِ اللهِ حَتَّى يَعُوْدَ اللَّبِنُ فِي الطَّرْعِ وَلَا يَجْتَمِعُ غُبَارٌ فِي سَمِيْلِ اللهِ وَ دُخَانُجَهَتَّمَ.

تَرُخْچَهُنُهُ: حفرت ابو ہریرہ ٹناٹئے بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَلِّنْظِیَّا نے فر مایا ہے الله تعالیٰ کے خوف کی وجہ سے رونے والا محض جہنم میں اس وقت تک داخل نہیں ہوگا جب تک دودھ تھن میں واپس نہیں چلا جاتا ( یعنی پیملی طور پر ناممکن ہے ) اور اللہ تعالیٰ کی راہ میں (انسان کےجسم پر لگنے والا) غبار اور جہنم کا دھواں اکٹھے نہیں ہو سکتے۔

میرحدیث ابواب فضائل الجھاد (باب ۸ حدیث ۱۶۲۵) میں گزر چکی ہے۔

# بَابُهَاجَآءَفَىٰ قَوْلِ النَّبِيِّ عِلَيَّ الْوَتَعْلَمُوْنَ هَا اَعْلَمُ لَضَحِكُتُمْ قَلِيْلًا

# باب ٨: اگرلوگوں پرحقائق ڪهل جائيس تو وه ہنسنا بھول جائيں!

٢٢٣٣- إِنَّى أَرَى مَالَا تَرَوُنَ وَأَسْمَعُ مَالَا تَسْمَعُونَ أَطَّتِ السَّمَاءُ وَحُقَّ لَهَا أَنْ تَئِطٌ مَا فِيهَا مَوْضِعُ أَرْبَعِ إَصَابِعَ إِلَّا وَمَلَكُ وَّاضِعٌ جَبْهَتَهُ سَاجِمًا لِلهِ وَاللهِ لَوْ تَعْلَمُونَ مَا آعُلَمُ لَضَحِكْتُمْ قَلِيْلًا وَّلَبَكَيْتُمْ كَثِيرًا وَّمَا تَلَنَّذُتُمْ بِالنِّسَاءِ عَلَى الْفُرُشِ وَلَحْرَجُتُمْ إِلَى الصُّعُنَ اتِ تَجُأَدُونَ إِلَى اللهِ لَوَدِدْتُ آنِيْ كُنْتُ شَجَرَةً تُعْضَد.

تَوْجَجْهُنَهُ: حضرت ابوذ رغفاری وانتی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مِئلِفَظِیَّا نے فرمایا ہے میں وہ چیز دیکھ لیتا ہوں جےتم نہیں دیکھ سکتے اور میں وہ چیزین لیتا ہوں جےتم نہیں سے آسان چر چرار ہاہے اور اسے اس بات کاحق ہے وہ چر چراتا رہے کیونکہ اس کے اندر چار انگلیاں رکھنے کی جگہ بھی ایی نہیں ہے جہال کسی فرشتے کا سر اللہ تعالیٰ کی راہ میں سجدہ ریز نہ ہواللہ کی قشم جو میں جانتا ہوں وہ اگرتم لوگ جان لوتو تھوڑا ہنسواور زیادہ روؤ اورتم بچھونوں پرعورتوں سے لذت حاصل نہ کرو بلکہتم ویرانوں کی طرح نکل جاؤ اور اللہ تعالیٰ کی پناہ میں آنے کی کوشش کرومیری تو بیخواہش ہے کاش میں ایک درخت ہوتا جے کاٹ لیا جاتا۔

(٢٢٣٥) لَوْتَعْلَمُونَ مَا اَعْلَمُ لَضَحِكْتُمْ قَلِيْلًا وَّلَبَكَيْتُمْ كَثِيْرًا.

تَرُخْجُهُنَهُ: حَفِرت ابو ہریرہ مُناتُنو بیان کرتے ہیں نی اکرم مُرالفَظَةِ نے فرمایا ہے جومیں جانیا ہوں اگرتم لوگ جان لوتوتم لوگ تھوڑا ہنسو

اورزياده روؤ

تشرنيح: حسن بمرى واليلائية نفرمايا: من علم أن الموت موردة والقيامة موعدة والوقوف بين يدى الله وشهودة فحقه أن يطول في الدنيا حزنه-

لَعنات: اطت السباء: آسان چرچاتا ہے آواز نکالتا ہے تن لھا: اس کاحق ہے اس کے لیے مناسب ہے ماتلذہ تم لطف اندوز نہ ہوتم لذت حاصل نہ کروفرش: فراش کی جمع ہے: بستر ہے بچھونے۔ صعدات: (صاداور عین پر پیش کے ساتھ) صعداۃ کی جمع ہے اور یہ صعید کی جمع ہے گویا صعد ات جمع الجمع ہے اس کے دومعنی ہیں: (۱) رائے (۲) صحراء جنگل حدیث میں دونوں مراد ہو سکتے ہیں اکثر حضرات نے دوسرے معنی کو اختیار کیا ہے۔ تجادون الی الله: تم اللہ ہے خوب گر گرا کر تضرع وخشوع کے ساتھ دعا مانگو۔ تعضد: (مجہول کا صیغہ ہے) وہ درخت جے کاٹ دیا جائے۔

# بَابُمَاجَآءَفِيمَنُ تَكَلَّمَ بِالْكَلِمَةِلِيُضُحِكَ النَّاسَ

#### باب ٩: لوگول كو بنسانے والى باتيس كرنا

(۲۲۳۲) إِنَّ الرَّجُلَلَيَتَكَلَّمُ بِالْكِلِمَةِ لَا يَرَى بِهَا بَأْسًا يَّهُو يُ بِهَا سَبُعِيْنَ خَرِيْفًا فِي النَّادِ.

تو پیمینی: حضرت ابو ہریرہ مخالفتہ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطَلِّفِیکَا نِے فرمایا ہے آ دمی ایک بات کہتا ہے جس کی وہ کچھ پرواہ نہیں کرتا حالانکہ اس کی وجہ سے وہ جہنم میںستر برس کی مسافت جتنی گہرائی میں گرجا تا ہے۔

(٢٢٣٧) وَيُلُ لِلَّذِينُ يُعَرِّثُ بِأَكْتِدِينِ فِي لِيُضْحِكَ بِهِ الْقَوْمَ فَيَكْنِبُ وَيُلَّ لَهُ وَيُلَّ لَهُ.

تَرَجِّ كُنُم: بَهْرِ بِن كَيم ا بِين والد كِ والد كِ والد كِ والد كِ والد كَ والد كم والد كل والد كم والد كل والد كل

ترجیجی بن دعرت انس بن مالک ن النو بیان کرتے ہیں نبی اکرم مِنْ النیکی آئی کے اصحاب میں سے ایک صاحب کا انتقال ہوگیا تو ایک شخص نے (مرحوم کو کا طب کرتے ہوئے) کہا تہ ہیں جنت مبارک ہوتو آپ مِنْ النیکی آئی نے فرمایا کیا تہ ہیں علم نہیں؟ ہوسکتا ہے کہ اس نے کوئی السی بات کہی ہوجوجس کی اس نے پرواہ نہ کی ہو یا اس نے اس حوالے سے بخل سے کام لیا ہوجس سے اس کا کوئی نقصان نہ ہوتا۔ تشویعے: اگر تفریح طبع کے لئے الیمی بات کہی جائے جوجھوٹی نہ ہواور اس سے کسی کی دل آزاری نہ ہوتو وہ جائز ہے، دوسری حدیث میں فیکذ ب کی جو قید ہے وہ پہلی حدیث میں بھی ملحوظ ہے، اور دل آزادی کا معاملہ جھوٹ سے میں فیکذ ب کی جو تجھوٹ کے ہے۔ بہی اس کا بھی وہی تکم ہے جو جھوٹ کا ہے۔

فائك : جنت ميں درجات ہيں يعني مقامات ينچے سے اوپر چڑھتے ہيں، اور جہنم ميں دركات ہيں يعني عذاب كي سخق ينچے كے مقامات میں زیادہ ہے، اور دوزخ میں ستر سالہ مسافت میں گرنے کا مطلب ہیہ ہے کہ اگر کوئی چیز بلندی سے پنچے ڈالی جائے تو وہ ستر سال میں کہاں تک پہنچے گی؟ اتن گہرائی میں پیمسخرہ ڈال دیا جا تا ہے۔

لعنات: بأسا: كوئى حرج مضا كقه ميلوى: گرجاتا ہے خریفا برس سال ويل: ہلاكت جہنم كى ايك گېرى وادى ليفتحك باب افعال ہے تا کہوہ ہنیائے۔

# بَابُمِنْ حُسُنِ الْإِسْلَامِ الْمَرْءِ تَرْكَهُ مَالَا يَغْنِيْهِ

# باب: دین کی خوبی میہ ہے کہ آدمی لا یعنی یا تیں چھوڑ دیے

َ (٢٢٣٩) مِنْ حُسْنِ اسْلَامِ الْمَرْءَتَرُ كُهُمَا لَا يَغْنِيْهِ.

تَرْجَجْهَا بَهِ: حضرت ابو ہریرہ مِنْ الله بیان کرتے ہیں نبی اکرم مِلَا اللہ اللہ عند ابو ہریرہ مِنْ الله بیان کرتے ہیں نبی اکرم مِلَا اللہ اللہ عند الله میں اللہ بیات بھی شامل ہےوہ لا یعنی چیزوں کوترک کردے۔

(٢٢٣٠) إِنَّ مِنْ حُسُنِ إِسُلَامِ الْمَرْءَتَرُ كُهُمَا لَا يَغْنِينُه.

تَرْجَجْهَنَهُمْ: نِی اکرم مَلِّنْظَیَّا آخِ فرمایا ہے آ دمی کے اسلام کی خوبیوں میں سہ بات بھی شامل ہےوہ لا یعنی چیزوں کوترک کردے۔

ملاعلی قاری راینی فرماتے ہیں مالا یعنی سے مرادوہ امور ہیں جن کی ضرورت نددین میں ہے اور نددنیا میں اور رضائے اللی بغيران ك عاصل موسكتى ب- آپ مُراشَيَّةً كارشاد بان المومن لايكون صمته الافكر اونظر كالاعبرة ونطقه الا ذكرا. يعنى مومن كى خاموشى فكر ب اوراس كى نظر عبرت ب اوراس كا كلام ذكر اللى بآپ مَرِّ الْفَيْعَةِ في ارشاد فرمايا: طوبى لمن امسك الفضل من لسانه وانفق الفضل من ماله. (بيهق) يعنى الشخص كے لئے خوشخرى ہے جوابنا زائد كلام روك اور

ابراہیم تی را اللہ کہتے ہیں مومن بولنے سے پہلے بید کھتا ہے کہ بولنااس کے حق میں مفید ہے یا نہیں اگر مفید ہے تو بولتا ہے ورنہ چپر ہتا ہے اور فاجر بے سوپے بولتا ہے۔)

حضرت ابن عمر المنتائين نے فرمایا آ دمی کے لئے جس عضو کو پاک کرنا زیادہ ضروری ہے وہ زبان ہے۔

# بَابُمَاجَاءَفِي قِلَّةِ الْكَلاَمِ

باب ١٠: كم بولنے كى فضيلت

(٢٢٣١) إِنَّ اَحَلَ كُمْ لَيَتَكَلَّمُ بِالْكَلِمَةِ مِنُ رِضُوَا نِ اللهِ مَا يَظُنُّ اَنْ تَبُلُغَ مَا بَلَغْتَ فَيَكُتُ بُ اللهُ لَهُ بِهَا رِضُوانَهُ

إِلى يَوْمِ يَلْقَالُا وَإِنَّ اَحَدَاكُمُ لَيَتَكَلَّمُ بِالْكَلِمَةِ مِنْ سَخَطِ اللهِ مَا يَظُنُّ اَنْ تَبُلُغَ مَا بَلَغُتَ فَيَكْتُبُ اللهُ عَلَيْهِ بِهَا

۔ ترکیجی کنم: حضرت بلال بن حارث مزنی ٹاٹھ جو نبی اکرم مَلِّفْظِیَّمَ کے صحابی ہیں وہ یہ بیان کرتے ہیں میں نے نبی اکرم مَلِّفْظِیَّمَ کو یہ ارشاد فر ماتے ہوئے سنا ہے کوئی شخص اللہ تعالیٰ کی رضامندی سے متعلق کوئی بات کہتا ہے حالانکہ اسے بیانداز ہنبیں ہوتا کہ اس کے نتیجے میں اسے کیا پچھل جائے گا پس اللہ تعالی اس بات کی وجہ سے اس کے لیے اس دن تک کی رضامندی لکھ دیتا ہے جب وہ خض اس کی بارگاہ میں حاضر ہوگا ای طرح کوئی شخص اللہ تعالیٰ کی ناراضگی ہے متعلق کوئی بات کہتا ہے حالانکہ اسے بیا ندازہ بھی نہیں ہوتا کہ اس کا وبال كتنا موسكتا ہے؟ ليكن اس بات كى وجه سے الله تعالى اس دن تك كے ليے اس سے ناراضكى لكھ ديتا ہے جب و شخص الله تعالى كى

تشریع: قلت کلام محسمود ومطلوب ہے:

زبان الله کی نعتوں میں سے عظیم نعت ہے اس کا حجم اگر چہ چھوٹا ہے لیکن اس کی طاعت بھی زیادہ ہے اور گناہ بھی بڑا ہے چونکہ اظہار ایمان اسی سے ہوتا ہے جو ظایت طاعت ہے اور کفر بھی اس سے ظاہر ہوتا ہے جو انتہائی درجہ کی معصیت ہے اس کا دائرہ اختیار تمام اعضاء سے زائد ہے اس کتے اس کو قابو میں رکھنا نہایت ضروری ہے بیالیامحفوظ و چالاک عضو ہے کہ اس ہے کسی کو گالی دی بُرا بھلا کہا خودتو منہ کے اندر دانتوں کے پیچھے محفوظ ہو جاتی ہے اورجسم کی پتائی کرادیتی ہے اس وجہ سئے حدیث میں مضمون ہے سب اعضاءاس سے سیحے رہنے کی درخواست کرتے رہتے ہیں احادیث میں بھی بکثرت زبان پر قابو پانے کا حکم فر مایا گیا ہے اس کے ضرر سے بیچنے کا واحد راستہ خاموثی ہے جس کی تعریف احادیث میں وارد ہے فر ما یامن صمت نجا جور ہااس نے نجات پائی۔

## بَابُهَاجَآءَفِيهُوَانِالدُّنُيَاعَلَىاللَّهِ

#### باب۱۱:اللہ کے نزویک دنیا کی بے قدری

(٢٢٣٢) لَوْ كَانَتِ النُّنْيَا تَعُيلُ عِنْدَاللهِ جَنَاحَ بَعُوْضَةٍ مَاسَقَى كَافِرًا مِنْهَا شَرْبَةَ مَاءٍ.

۔ تَوَجِّجَهُنَہٰ: حضرت سہل بن سعد خالتُو بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَطَّلْظَیَّۃ نے فرمایا ہے اگر الله تعالیٰ کی بارگاہ میں دنیا کی حیثیت مجھر کے پر حتنی ہوئی تو وہ کسی کا فرکواس میں سے ایک گھونٹ پانی بھی نہ دیتا۔

(٢٢٣٣) كُنْتُ مَعَ الرَّكْبِ الَّذِينَ وَقَفُوا مَعَ رَسُولِ اللهِ عَلَى السَّخُلَةِ الْمَيِّتَةِ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى السَّخُلَةِ الْمَيْتِيَةِ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ هٰذِهٖ هَانَتُ عَلَى اَهُلِهَا حِنْنَ الْقَوْهَا قَالُوا مِنْ هَوَائِهَا الْقَوْهَا يَارَسُولَ اللهِ عَلَى اَللهِ عِنْ هٰذِهٖ عَلَى آهُلِهَا.

تریجی بنی: حضرت مستور بن شداد مثانیء بیان کرتے ہیں میں کچھ سواروں کے ساتھ تھا جو نبی اکرم مُطِّلْفِیَجَۃ کے ساتھ ایک مردہ بکری کے پاس سے گزرے آپ مُلِفِیکا نے فرمایا کیاتم بیسجھتے ہو کہ اس کے مالک نے جب اسے پھینکا تھا اس ونت بیا پنے مالک کے

نزدیک بے حیثیت تھی؟ لوگوں نے جواب دیا یارسول الله مُؤَلِّنِی اس کے بے حیثیت ہونے کی وجہ سے ہی تو لوگوں نے اسے پھینا ہے آپ مُرافِظَ نے فرمایا جتنی ہے اپنے مالک کے نزدیک بے حیثیت ہے دنیا اللہ تعسالی کے نزدیک اس سے زیادہ

تشرِنيح: هان الشيي عليه (ن) هونًا: كمي چيز كاحقير اورمعمولي مونا، جاننا چاہئے كه جس طرح بيد نيا ايك حقيقي عالم ہے اى طرح آخرت بھی بالکل واقعی عالم ہے، پھر یہ بھی حقیقت ہے کہ اس دنیا کی ہر چیز فانی ہے، اور آخرت جاودانی ہے، اور وہاں پہنچنے کے بعد انسان بھی غیر فانی ہو جائے گا، نیز آخرت کی نعتیں اور لذتیں اس دنیا کی نعتوں اور لذتوں سے بے انتہا فائق ہیں، بلکہ اصلی نعتیں آخرت ہی کی ہیں، دنیا کی چیز وں کوان سے کوئی نسبت نہیں۔

دنسیاای شک کانام ہے:جواللہ کی یاد سے غافل کر دے۔متاع دنیا پر دنیا کا اطلاق ای وجہ سے کیا جاتا ہے کہ وہ عموماً زکر الله سے غفلت کا سبب ہوتا ہے۔ دنیا سب کی دشمن ہے ، دنیا اللہ کی دشمن ہے ، اللہ کے دوستوں کی بھی دشمنوں کی بھی دشمن ہے الله کی دشمن تو اس کئے کہ اس کے بندوں کوراہ راست پرنہیں چلنے دیتی۔

الله كے دوستوں كى بھى دشمن كيونكدان كے سامنے آ رائش اور زيبائش كر كے نكلتى ہے ان كواپنى رونق وشادا بى سے للجاتى ہے تا كہ كى طرح وہ اس كے دامن ميں آ جائيں دنيا كے پھيلائے ہوئے جال سے نكلنے كے لئے انہيں صبر كے كڑو ہے گھونٹ يينے پڑتے ہیں۔ دشمنان خدا کی بھی دشمن ہے کیونکہ اس نے ان کواپنے قریب میں پھنسالیا اور انہیں سبز باغ دکھا کراپنے قریب کرلیا یہاں تک وہ اس کی گرفت میں آ گئے اور اس پراعتماد کر بیٹھے تو انہیں ذلت میں مبتلاء کر دیا اگر دنیا میں ذلت سے پچ گئے تو آخرت میں رسوائی اور ندامت سے چھٹکارانہ پاسکیں گے اور ابدالآباد کی سعادت سے محروم ہول گے۔

(٢٢٣٣) اللَّانَيْ الدُّنْيَا مَلْعُونَةٌ مَلْعُونَ مَا فِيْهَا إِلَّا ذِكْرَ اللَّهِ وَمَا وَاللَّاهُ وَعَالِمُ أَوْمُتَعَلِّمُ.

تَوَجِّچَهُنَّې: حضرت ابو ہریرہ نُٹاٹنو بیان کرتے ہیں میں نے نبی اکرم مُؤَلِّنَظِیَّ کو یہ فرماتے ہوئے سناہے دنیا ملعون ہے اور اس میں موجود ہر چیز ملعون ہے صرف اللہ تعالیٰ کا ذکر اس کا ذکر کرنے والا اور عالم طالب (ملعون نہیں ہیں)۔

(٢٢٣٥) مَا النُّنْيَا فِي الْاخِرَةِ إِلَّا مِثْلُ مَا يَجْعَلُ آحَدُ كُمْ اصْبَعَهُ فِي الْيَحِّ فَلْيَنْظُرْ بِمَا ذَا يَرْجِعُ.

تَزُجْجَكُنَهِ: قَيْسِ بن ابوحازم بيان كرتے ہيں ميں نے بنوفہر سے تعلق رکھنے والے حضرت مستورد مثالثی كوبيہ بيان كرتے ہوئے سنا ہے آپ مُلِّنْ ﷺ نے فرمایا ہے آخرت کے مقالبے میں دنیا کی صرف یہی حیثیت ہے جسطرح کوئی شخص سمندر میں انگی ڈال کراس بات کا جائز کے کہاس نے کتنا یانی نکالاہے؟۔

#### بَابُمَاجَاءَاَنَّ الدُّنْيَاسِجُنُ الْمُؤْمِنِ وَجَنَّةُ الْكَافِرِ

### باب ١٢: ونيامومن كا قيدخانه اور كافر كاباغ ہے

#### (٢٢٣٦) اللُّانْيَاسِجُنُ الْمُؤْمِنِ وَجَنَّةُ الْكَافِرِ.

ترکیجی بنی: حضرت ابو ہریرہ وہ ناٹی بیان کرتے ہیں نبی اکرم میا انٹیکی آنے فرمایا دنیا مومن کے لیے قید خانہ ہے اور کافر کے لیے جنت ہے۔
میشریع: علامہ نووی بیٹی فرماتے ہیں مؤمن کیلئے دنیا قید خانہ ہے کہ اس کو دنیوی شہوات محرمہ سے روک دیا گیا دنیا کے لذائذ سے
اس کو منع کیا جاتا ہے اور طاعات شاقد کا اس کو مکلف بنایا گیا ہے جب اس کو موت آ جائے گی تو ان سب چیزوں سے وہ راحت محسوں
کرے گا اور اللہ تعالیٰ کی تیار کر دہ نعتیں اس کو دی جائیں گی جو ہمیشہ رہنے والی ہوں گی اس کے بالمقابل کافر اس کے لئے دنیا میں
جملہ لذائذ وشہوات ہیں جیسا کہ قرآن کریم میں تفصیلاً بیان کیا ہے ﴿ وُتِنَ لِلنّائِس حُبُّ الشّبَهَوٰتِ مِنَ النّسَاءَ . النہ ﴾ (آل عران: ۱۳)
گرمرنے کے بعد عذاب دائی میں مبتلا ہوگا اور وہاں کی نعتوں سے محروم ہوکر ہمیشہ کے لئے بد بخت ہوگا۔

#### قيدخانه كي دوخصوصيتين بين:

مہلی خصوصیت: قیدی قیدخانہ میں آزادنہیں ہوتا، بلکہ ہر کام میں جیلر کے تھم کا پابند ہوتا ہے، جو کھانے کو ملتا ہے کھا تا ہے، جو پینے کو دیا جاتا ہے بیتا ہے، جہاں بیٹھنے یا کھڑے ہونے کا تھم ہوتا ہے بیٹھتا یا کھڑا ہوتا ہے۔غرض جیل میں اپنی مرضی نہیں چلتی، چارونا چار ہر معاملہ میں دوسرے کے تھم کی پابندی کرنی پڑتی ہے۔

و مری خصوصیت: قیدخانه میں قیدہ کا جبہ بھی نہیں لگتاوہ اس کواپنا گھر سمجھتا، بلکہ ہرونت اس سے نگلنے کا خواہش مندر ہتا ہے۔

#### باغ کی بھی دوخصوصیتیں ہیں:

ووسسری خصوصیت: جولوگ باغ میں گھومنے جاتے ہیں، اگر باغ شاندار ہوتو وہاں ان کا دل لگ جاتا ہے، وہ باغ سے واپس لوشا نہیں چاہتے،مجورا ہی جب وقت عنگ ہوتا ہے تولو شتے ہیں۔

اب جاننا چاہئے کہ دنیا کا حال بھی مومن کے تعلق سے ایسا ہی ہے اس کو حکم خداوندی اور قانون شریعت کی پابندی کرنی پڑتی ہے، وہ اس دنیا میں آزادنہیں ہے، اپنی مرضی کی زندگی نہیں گزارسکتا، نہ یہاں اس کی ہر آرز و پوری ہوسکتی ہے، اورمومن کا جی دنیا میں مبھی نہیں لگتا، وہ ہروفت اس دنیا سے نکل کر آخرت میں پہنچنا چاہتا ہے۔

اور کافر کے لئے اس دنیا میں کوئی قانونی پابندی نہیں، وہ جو چاہتا ہے کھا تا ہے، بیتا ہے اور اپنی مرضی کی زندگی گزارتا ہے اور اس کا دل دنیا سے ایسالگا ہوا ہوتا ہے کہ وہ بھی یہاں سے نکلنا نہیں چاہتا ﴿ یَوَدُّ اَحَنُّ هُمْ لَوْ یُعَمَّدُ ٱلْفَ سَنَةٍ ۖ ﴾ (القرہ: ٩١): ان میں سے ہرایک یہ چاہتا ہے کہ اس کو ہزار برس کی زندگی مل جائے! اور آخرت میں دونوں کا معاملہ برعکس ہوجائے گا۔ آخرت کافر کا قید خانہ ہے اور مومن کی جنت (باغ) مومن کے لئے جنت میں کوئی قانونی پابندی نہیں ہوگی ، ہرجنتی اپین مرضی کی زندگی گزارے گا ، اور وہاں اس کی ہرآ رز وپوری ہوگی ، اور لاکھوں برس گزرنے پربھی کسی جنتی کا دل جنت سے اور جنت کی نعمتوں سے اکتائے گانہیں۔

اور کافروں کے لئے دوزخ میں ہرطرح کی پابندیاں ہوں گی، زقوم کھانے کو دیا جائے گا: وہی کھانا پڑے گا۔اور زخموں کی پیپ پیٹے کودی جائے گا: وہی کھانا پڑے گا۔اور زخموں کی پیپ پیٹے کودی جائے گا، وہ جہنم کے جیلر مالک سے کہیں گے: اپنے پروردگار سے عرض کر کہوہ ہمارا کام تمام کردے، مالک ایک ہزار سال کے بعد جواب دیں گے: تم ہمیشہ اس حال میں رہوگے۔(الزفرف: ۷۷)

# بَابُمَاجَاءَمِثُلُ الدُّنْيَامِثُلُ اَرْبَعَةِ نَفَرِ

# باب ١٥: دنيا كا حال چارشخصوں كے حال جيسا ہے

(٢٢٣٧) ثَلاَثُ أَقْسِمُ عَلَيْهِنَ وَأُحَدِّ ثُكُمْ حَدِيثًا فَاحْفَظُوهُ قَالَ مَانَقَصَ مَالُ عَبْدٍ مِنْ صَدَقَهِ وَلاَ ظُلِمَ عَبُكْمَ طَلَمَةً صَبَرَ عَلَيْهَا اللَّا زَادَةُ اللهُ عِزَّا وَلاَ فَتَحَ عَبْكُ بَابَ مَسْئَلَةٍ اللّهُ عَلَيْهِ بَابَ فَقُو اَوْكَلِمَةٍ نَحُوهَا وَاحْدِثُكُمْ حَدِيثًا فَاحْفَظُوهُ فَقَالَ الثَّنَا اللَّنْيَا لِاَ رُبَعَةِ نَفْرٍ عَبْدٍ رَزَقَهُ اللهُ مَالاً وَعِلْبًا فَهُو يَتَعِيْ رَبَّهُ فِيْهِ وَاحْدُ مِرَدُ قَهُ اللهُ مَالاً وَعِلْبًا فَهُو يَتَعِيْ رَبَّهُ فِيْهِ وَيَصِلُ بِهِ رَحِمُهُ وَيَعْلَمُ بِللهِ فَيْهِ حَقَّا فَهُنَا بِأَفْضَلِ الْمَنَا ذِلِ وَعَبْدٍ رَزَقَهُ اللهُ عَلَمُ لِللهِ فَيَالًا فَهُو يَتَعِيْ وَلَا عَبُولُ فَهُ وَيَعْلَمُ لِللهِ مَالاً وَلَا عِلْمًا فَهُو يَقُولُ لَوْانَ لِللّهُ مَا لا وَكُولُ لَوْانَ لَا اللّهُ عَلَمُ لِللهِ مَا لا وَلَا عِلْمًا فَهُو يَقُولُ لَوْانَ فِي عَلَمُ لِللهِ مَا لا وَلَا عِلْمًا وَلَا عِلْمًا فَهُ وَيَعْدُولُ لَوْانَ فَا لَا لَعَمِلُ فَلُونِ فَهُو يَعْتُولُ فَيْهُ وَيَعْتُولُ لَوْانَ لَا لَا عَبُلُ فَلُونَ فَهُو يَقُولُ لَوْانَ عَلَى مُنَالِهُ بِغَيْدٍ عِلْمَ لا يَتَّقِى فِيهُ وَيُعْمَلُ وَلَا عِلْمُ لَلْهُ مَالاً وَلَا عِلْمًا لَا وَلَا عِلْمًا اللهُ مَالَا وَلَا عِلْمُ لَا عَمْ لا يَعْلَمُ مِنْ اللهُ عَلَا مُ وَلا يَعْلَمُ وَلا يَعْلَمُ لِلهُ مَا لا وَلَا عِلْمًا فَهُو يَقُولُ لَوْانَ لَوْاللّهُ عَلَا مُعْوَلِكُ وَلا عَلْمَا لَا وَلَا عَبُولُ وَلَا عَلْمُ لِلْهُ مَا لَا فَعُولُو يَقُولُ لَوْانَ فَيْهُ وَيَعْمُ لِللْهُ مَا لَا فَعُولُولُ لَا عَلَالُهُ وَيُعْمِلُ فَلَا وَاللّهُ عَلَا مُعْوَلِكُ وَاللّهُ عَلَى مُنْ اللّهُ عَلَا عُلُولُوا فَا فَا عَلَا لَا عَلَا لَا عَلَالِهُ وَلَا عِلْمُ عَلَا اللهُ عَلَا مُعْوِلًا عَلَا مُعْوِلًا عَلَا مُعْولِولُوا فَا مُعْولِلْ عَلْمُ الللهُ عَلَا مُعْولِولُوا عَلَا عَلَا مُعْولِهُ فَا عَلَا عُلَا عَلَا مُعْلَى اللهُ عَلَا مُعْولِوا عَلَا عُلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عُلَا عَلَا عُلَا عَلَا عُلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عُلَا عَلَا عَلَا عُولِوا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَ

تو بخیکہ: حضرت ابو کہشہ انماری مٹائٹو بیان کرتے ہیں انہوں نے نبی اکرم سُڑائٹے کے کو جہ سے آدی کے مال میں کوئی کی نہیں ہوتی میں میں قسم دیتا ہوں اور تمہیں ایک بات بتانے لگا ہوں تم انہیں یا در کھنا صدقہ کرنے کی وجہ سے آدی کے مال میں کوئی کی نہیں ہوتی جس بندے کے ساتھ کوئی زیادتی ہو وہ اس پر صبر کرے تو اللہ تعالی اس کی عزت میں اضافہ کرتا ہے اور جب کوئی شخص مانگنا شروع کر دیتا ہے تو اللہ تعالی اس پر غربت کا دروازہ کھول دیتے ہیں یا اس کی مانند آپ نے کوئی بات ارشاد فرمائی (پھر فرمایا) میں تم لوگوں کو کر دیتا ہے تو اللہ تعالی اس پر غربت کا دروازہ کھول دیتے ہیں یا اس کی مانند آپ نے کوئی بات ارشاد فرمائی (پھر فرمایا) میں تم لوگوں کو دیتا ہوت ہیں ایک وہ شخص جے اللہ تعالی نے ایک بات بتانے لگا ہوں اسے یا در کھنا نبی اگر میں اور میں ہوگا ایک وہ شخص جے اللہ تعالی نے مال اور علم عطا کیا ہوا در وہ اس بارے میں اپنے پر وردگا رہے ڈرتا ہور شتہ داری کے حقوق کا خیال رکھتا ہوا ور اس اس بات کا علم ہو کہ اس حوالے سے اللہ تعالی نے مال عطا کیا ہے لیکن وہ نیت کا سچا ہے اور یہ کہتا ہے اگر مجھے مال مل جاتا تو میں بھی فلاں شخص کی طرح عمل کرتا اسے اس کی نیت اسے مالی عطانہیں کیا لیوں اسے علم عطانہیں کیا وہ اسے مال عطانہیں کیا گرا الن دونوں کا اجر برابر ہوگا ایک وہ شخص ہے جے اللہ تعالی نے مال عطاکیا ہے لیکن اسے علم عطانہیں کیا وہ کے مطابق اجر ملے گا لہذا الن دونوں کا اجر برابر ہوگا ایک وہ شخص ہے جے اللہ تعالی نے مال عطاکیا ہے لیکن اسے علم عطانہیں کیا وہ

اینے مال کو اس جگہ پرخرچ کرتا ہے (جو درست نہیں ہے ) اور ایسا لاعلمی کی وجہ سے کرتا ہے اور اس کے بارے میں اینے یرور دگار سے ڈرتانہیں ہے اس کے حوالے سے رشتہ داری کے حقوق کا خیال نہیں رکھتا اور اس کے بارے میں اللہ تعالیٰ کے حق کا خیال نہیں رکھتا اور ایک وہ شخص ہے جسے اللہ تعالیٰ نے نہ مال عطا کیا ہے نعلم عطا کیا ہے کیکن وہ پہرکہتا ہے اگر مجھے مال مل جاتا تو میں بھی اس فلاں کی طرح اسے (غلط راستے پر ) خرچ کرتا تو اسے اس کی نیت کے مطابق بدلہ ل یگا اور ان دونوں کا گناہ برابر ہوگا۔ تشریع: اچھے برے مل کی نیت پراس وقت جزاءو سزاہوتی ہے جب وہ عزم کے درجہ میں آ جائے ،اگر نیکی کا پخته ارادہ ہومگر کسی مجبوری سے نہ کرسکا ،تو وہ نیکی اس کے لئے لکھ دی جاتی ہے ، یہی حال گنہ کا ہے جب اس کا پختہ ارادہ ہوجائے مگر کسی وجہ سے وہ گناہ نہ کر سکے تواس کی سزا کامسخق ہوجا تا ہے۔

رسيل (): حديث مين ب:

من هم بحسنة ولم يعملها، كتبت له حسنة فأن عملها كتبت له بعشر امثالها: (امدا: ٣١١،٢٧٩) یعنی جو خص کسی نیکی کا پختہ ارادہ کرنے چروہ اس کونہ کرسکے تو اس کے لئے ایک نیکی لکھ دی جاتی ہے اور اگر وہ اس کو کرلے تووہ نیکی اس کے لئے دس گناکھی جاتی ہے۔

#### بَابُمَاجَاءَفِىالْهُمِّ الدُّنْيَاوَحُبِّهَا

#### باب ۱۷: دنیا کی فکراوراس کی محبت کا بیان

(٢٢٣٨) مَنْ نَزَلَتْ بِهِ فَاقَةٌ فَأَنْزَلَهَا بِالنَّاسِ لَمْ تُسَدَّفَاقَتُهُ وَمَنْ تَزَلَتْ بِهِ فَاقَةٌ فَأَنْزَلَهَا بِاللهِ فَيُوشِكُ اللهُ لَهُ بِرِزُقِعَاجِلِٱوْاجِلِ.

تَوْجَجِيتُهَا: حَفرت عبدالله بن مسعود مِثالِثَة بيان كرتے ہيں نبي اكرم مَلِّلْشَيَّا بِمَا اللهِ عبدالله بن مسعود مِثالِثَة بيان كرتے ہيں نبي اكرم مَلِّلْشَيَّا بَيْ فرمايا ہے جس شخص كو فا قيد لاحق ہوادر وہ اسے لوگوں كے سامنے پیش کردے تو اس کا فاقہ ختم نہیں ہوجائے گا اورجس شخص کو فاقہ لاحق ہواور وہ اسے اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں پیش کرے تو عنقریب الله تعالی جلدیا بدیراسے رزق عطا کردے گا۔

(٢٢٣٩) قَالَ جَاءَمُعَاوِيَةُ إلى آبِي هَاشِمِ بْنِ عُتُبَةً وَهُوَ مَرِيْضٌ يَّعُوْدُلافَقَالَ يَاخَالُ مَا يُبْكِينُكَ آوَجَعٌ يُشْئِزُكَ ٱمْ حِرْصٌ عَلَى الدُّنْيَا قَالَ كُلُّ لَّا وَلكِنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ عَهِدَا لَيَّ عَهْدًا لَمُ اخْذُبِهِ قَالَ إثَمَا يَكْفِيكُ مِنْ جَمِيْعِ الْمَالِ خَادِمٌ وَمَرْكَبُ فِي سَبِيْلِ اللهِ عَلَيْهُ وَآجِدُ فِي الْيَوْمَرَ قَلْ جَمَعْتُ.

ترونج بكني: ابووائل بيان كرتے ہيں حضرت معاويه را الله حضرت ابو ہاشم بن عتبہ را اللہ كے پاس آئے جومر يض تصاور وہ ان كى عيادت کرنے کے لیے آئے تصحصرت معاویہ مخالفہ نے کہااے ماموں آپ کیوں رورہ ہیں؟ کیا تکلیف آپ کوننگ کررہی ہے یا دنیا کیا محبت پریشان کررہی ہے انہوں نے فرمایا دونوں میں سے پھی تھی نہیں ہے لیکن نبی اکرم سُرا النظائی آنے مجھ سے ایک وعدہ لیا تھا جس پر میں عمل نہیں کرسکا نبی اکرم مَطِّلْظَیَّۃ نے فرمایا تھا مال جمع کرنے کے حوالے سے تمہارے لیے ایک خادم اور اللہ تعالیٰ کی راہ میں جانے

کے لیے ایک سواری کافی ہے۔ لیکن آج میں میمسوس کررہا ہوں میں نے مال جمع کیا۔

### باب ۱۷

# (٢٢٥٠) لَا تَتَّخِنُوا الضَّيْعَةَ فَتَرَغَبُوا فِي اللَّانُيَا.

تَرُجْجَهُ بَهُ: حضرت عبدالله من التُّور بيان كرتے ہيں نبي اكرم مُلِلْفَيْجَةَ نے فرما يا ہے باغات ادر كھتياں وغيرہ نه بناؤ ورنه تم دنيا ہي كے ہوكر رہ حاؤ گے۔

تشريح: حديث ميں ہے حب الدنياراس كل خطيئة: دنياكى محبت ہر گناه كى جڑ ہے۔ (مشكوة كتاب الرقاق، حديث ٥٢١٣)

مگریہ بات اس وقت ہے جب دنیا سے محبت دنیا کی وجہ سے ہو، مال ومنال سے تعلق عیش کرنے کے لئے ہو، ورنہ یہ قصہ پہلے گزر چکاہے کہ ایک شخص نے خواجہ عبید اللہ احرار رایٹھیڑ کی خانقاہ کے دروازہ پر لکھا تھا: نہمر داست آئکہ دنیا دوست دارد! جو دولت اللہ کے لئے رکھتا ہوتو اس میں کوئی حرج نہیں ایسے بندوں کو دنیا سے پھی محبت نہیں ہوتی نہوہ دنیا کی فکر میں پڑ کر آخرت برباد کرتے ہیں۔ اس روایت میں مطلق ذریعہ معاش اختیار کرنے کی ممانعت نہیں بلکہ معنی یہ کہ دنیا کے کسب میں اس قدر مشغول ہونا کہ اللہ کی عبادت سے آ دمی غافل ہوجائے اس سے ممانعت ہے چونکہ کسب معاش تو فرض ہے جس کی فضیلت احادیث میں بکثرت وارد ہے بلکہ معاش کے وہ اسباب جویقینیہ ہیں ان کا اختیار کرنا فرض ہے جبیبا کتفصیل کے ساتھ پہلے گزر چکا۔

علامه طبي راليُّنايُ فرمات بين اس كمعنى لا تتو غلوا في اتخاذ الضيعة فتلهوا بها عن ذكر الله قال تعالى: ﴿ رِجَالٌ 'لَا تُنْهِيهِمْ تِجَارَةً وَلا بَيْعٌ عَنْ ذِكْرِ اللهِ ... الآية ﴾ (النور:٣٥)

لعنات: فاقة: تنكري شديد عاجت وضرورت - له تسدناس كي عاجت كو يورانهيس كيا جائ گا - يشأزك: آپ كومغموم اور يريثان كردكها ب بين كردكها ب- الضيعة: (ضاد يرزبر كساته) غله أكان والى زمين جا كيركاروبار اور تجارت ترغبوا في الدنياتم دنياكى طرف مأئل موجاؤ

### بَابُمَاجَاءَ فِي طُوُلِ الْعُمْرِلِمُؤْمِنِ

# باب ۱۸:حسن عمل کی تو فیق مل جائے تو زندگی بڑی نعمت ہے

(٢٢٥١) أَنَّ أَعْرَابِيًّا قَالَ يَارَسُولَ اللهِ مَنْ خَيْرُ النَّاسِ قَالَ مَنْ طَالَ مُمُرُهُ وَحَسُنَ عَمَلُهُ.

تَرْجِيَكُنُهُ: حفرت عبدالله بن بسر من الله بيان كرتے ہيں ايك ديهاتى نے عرض يارسول الله مَرَّافِيَكُمُ مب سے بہتر شخص كون سا ہے تو نبي ا كرم مَطْفَقَعُ أَنْ فرما ياجس كي عمرطويل موادرعمل احجها مو\_

(٢٢٥٢) أَنَّ رَجُلًا قَالَ يَارَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ أَيُّ النَّاسِ خَيْرٌ قَالَ مَنْ طَالَ عُمُرُهُ وَحَسُنَ عَمَلُهُ قَالَ فَأَيُّ النَّاسِ

شَرُّ قال عُمُرُلا وَحَسُنَ وَسَاءَ عَمَلُه.

تَرْجَجْهُ بَهِ: عبدالرحمٰن بن ابو بكره مُناتِنَة اپنے والد كے حوالے سے بيقل كرتے ہيں ايك شخص نے عرض كى يارسول الله مَلِّفَيَّيَاجَةَ كون ساتُخص سب سے بہتر ہے نبی اکرم مَا النظائية في فرمايا جس كی عمر لمبی ہواور عمل نيك ہو۔ راوی بيان كرتے ہيں اس شخص نے دريافت كيا كون ساقتف سب سے براہے؟ آپ مَلِّ ﷺ نے فرمایا جس کی عمرطویل ہوا درعمل برا ہو۔

تشريح: علامه طبی را طبی فرماتے ہیں کہ اوقات وساعات بمنزلہ راس المال ہے تو تا جرا پنی تجارت کے ذریعہ راس المال کی حفاظت کے ساتھ نفع کے لئے محنت کرتا ہے اور جس قدر راس اکمال زیادہ ہوگا نفع بھی زیادہ ہوتا ہے اب تا جرآ خرت جس کوطویل عمر دی گئی تو اس کوکشرراس المال دیا گیا اب اس نے حسن عمل کے ذریعہ راس المال پر نفع کشر حاصل کیا اور کامیاب ہو گیا اس کے بالقابل جو اعمال بدمیں مبتلا رہااس نے راس المال کوضائع کر دیا اور نفع بھی کچھٹہ ہوا تو ایسا شخص نا کام رہا اورخسر ان میں مبتلا ہو گیا۔اس روایت میں طویل العراور حسن العمل شخص کے لئے خوشخری ہے۔

ملاعلی قاری رایشیا فرماتے ہیں عقلاً لوگوں کی عمروعمل کے اعتبار سے چارتشم ہوتی ہیں: (1) طویل العمر حسن العمل (٢) طويل العمر سيئي العمل ان دونول كواس روايت مين ذكركر ديا كيا\_ (٣) قصير العمر حسن العمل (٣) قصير العمر سیٹی العمل۔ان دونوں قسموں میں نہ زیادہ خیر ہے اور نہ زیادہ شر بلکہ دونوں برابر ہیں اس لئے ان کو ذکر نہیں فرمایا گیا ہے۔ نیز سائل کے سوال میں بھی مذکورنہیں نہر حال روایات سے معلوم ہوا کہ طویل العمر ہونا جب ہی محمود ہے کے ثمل اچھا ہو درنہ برے ثمل کے ساتھ طویل العمر ہونا پیندیدہ نہیں۔

### بَابُمَاجَاءَفِي فَنَاءِ أَعُمَارِهٰذِهِ الْأُمَّةِ مَابَيْنَ السِّتِّيْنَ اِلْي سَبْعِيْنَ

# باب ۲۰:۱۷ امت کی عمرین ساٹھ تاستر سال ہیں

(٢٢٥٣) عُمُرُ أُمَّتِي مِنْ سِتِّيْنَ سَنَةً إلى سَبُعِيْنَ سَنَةً.

تَوْجِيَنَنَى: حضرت ابو ہریرہ ناٹنو بیان کرتے ہیں نی اکرم مَلِّنْ اَلَیْ اَلَیْ مِلْ اِللّٰہِ اِللّٰ اللّٰہِ علم علام یا ہے (عام طور پر) میری امت کی عمریں ساٹھ سے لے کر سترسال تک ہوں گی۔

تشريع: ملاعلى قارى وليُفيُّ فرمات بين كهاس سے مراديہ ہے كه بہترين عمر جس كومعتدل ومحمود كہا جائے وہ ساٹھ وستر سال ك درمیان ہے کیونکہاسعمر میں نبی کریم مُطِّلْطُنِیَّةَ اورصدیق اکبر مِثاثِنهٔ وعمر فاروق مِثاثِنهٔ وغیرہ بہت سےصحابہ واولیاء نے انتقال فر مایا ہے۔ حافظ ابن حجر روایشید فرماتے ہیں بعض حکماء نے فرما یا عمر کے چار درجات ہیں طفولیت، شباب، کہولت، شیخوخۃ۔ بیآ خری درجہ اکثر و بیشتر ساٹھ وستر کے درمیان ہے اس وقت ضعف ہوتا ہے الہذا اس عمر میں پہنچ کر آ دمی کو چاہئے کہ آخرت کی طرف راغب ہو جائے کہ اب زندگی کی زیادہ امیز ہیں رہی ہے۔

### بَابُ مَاجَاء فِي تَقَارُبِ الزَّمَانِ وَقِصَرِ الْأَمَلِ

### باب ۲۱: تقارب زمان كابيان

(٢٢٥٣) لَا تَقُوُمُ السَّاعَةُ حَتَّى يَتَقَارَبَ الزَّمَانُ فَتَكُونُ السَّنَة كَالشَّهْرِ وَالشَّهْرِ كَالْجُهُعَةِ وَتَكُون الْجُهُعَةُ كَالْمَّرِمَة بِالتَّارِ. كَالْيَوْمِ وَيَكُونُ الْيَوْمُ كَالسَّاعَةِ وَتَكُونُ السَّاعَةُ كَالطَّرَمَة بِالتَّارِ.

تَرَخِجْهَنَّهُ: حضرت انس بن ما لک و الله عن بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطِلِّتُ فَی فرمایا قیامت اس وقت تک قائم نہیں ہوگی جب تک زمانہ سٹ نہیں جائے گاسال مہینے کی طرح ہوجائے گامہینہ ہفتے کی طرح ہوگا ہفتہ ایک دن کی طرح ہوگا اور ایک دن ایک گھڑی کی طرح ہوگا اور ایک گھڑی کی طرح ہوگا اور ایک گھڑی ہوتا ہے۔ ہوگا اور ایک گھڑی یوں ہوگی جیسے آگ کا انگارہ ہوتا ہے۔

تشرِنیح: تقارب زمان کے دومطلب بیان کئے گئے ہیں: (۱) قرب قیامت میں اللہ تعالیٰ کی نافر مانی اس قدر زیادہ ہوجائے گی کہ وقت میں برکت اٹھ جائے گی وقت نہایت تیزی سے گذرتا چلاجائے گا کہ اس کا فائدہ محسوس ہی نہیں ہوگا۔

(۲) یا بیمعنی کہ قرب قیامت میں لوگ اپنی پریشانیوں اور فتنوں میں اس قدر مشغول ہوں گے کہ وفت گزرنے کا انہیں احساس تک نہیں ہوگا اور نہ بیمعلوم ہوگا کہ دن کب ختم ہوا اور رات کب ختم ہوئی ہے۔

### بَابُمَاجَاءَفِي قِصَرِالاَمَلِ

### باب ۲۲: آرز ومخضرر کھنے کا بیان

تَرَجِّچَهُنَّې: حضرت ابنعمر <sub>تفاقعن</sub> بیان کرتے ہیں نبی اکرم مِثَلِقَظَةً نے میرےجہم کو پکڑااورارشادفر مایاتم دنیا میں یوں رہوجیسے اجنبی ہویا مسافر ہوادرایئے آپ کوقبر دالوں میں شار کرو۔

راوی بیان کرتے ہیں حضرت ابن عمر تفاقیٰ نے مجھ سے فرمایا جب تم صبح کروتو شام کا خیال ذہن میں نہ رکھواور جب شام ہو جائے توتم صبح کا خیال ذہن میں نہ رکھواور بیاری سے پہلے صحت کواور مرنے سے پہلے زندگی کوغنیمت سمجھوا سے اللہ کے بندے تم نہیں جانے کل تمہارا کیا انجام ہوگا (یعنی زندہ ہوگے یا مرجاؤگے)۔

(٢٢٥١) هٰنَا ابْنُ آدَمَ وَهٰنَا آجَلُهُ وَوَضَعَ يَنَا عِنْنَ قَفَا الْأَثُمَّ بَسَطَهَا فَقَالَ وَثَمَّ آمَلُهُ وَثَمَّ آمَلُهُ وَثَمَّ آمَلُهُ

تَرْجَجَتُها: حفرت انس بن مالک فٹاٹھ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَلِفَظَةً نے فرمایا ہے یہ آ دم کا بیٹا ہے اور یہ اس کی موت ہے پھر آپ مَالِّنَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى كَ يِاسَ ہاتھ ركھا اور پھراسے بھيلايا اور فرمايا بياس كى اميديں ہيں بياس كى اميديں ہيں اوبياس كى

(٢٢٥٤) قَالَمَرَّ عَلَيْنَارَسُولُ اللهِ عَلَيْ وَنَحْنُ نُعَا لِجُ خُصًّا لَنَا فَقَالَ مَا هٰذَا فَقُلْنَا قَلْ وَهِي فَنَحْنُ نُصْلِحُهُ قَالَ مَا اَرَى الْاَمْرَ اللَّا اَعْجَلَ مِنْ ذٰلِكَ.

تَوَجِّجَتُمَا: حضرت عبدالله بن عمر وفاتمنا بيان كرت بين في اكرم مُؤلِّفَيَّافَة هارے ياس سے گزرے ہم اين مكان كے ليے گارا بنار ہے تصتوآب سَلَ الْفَصَةَ إَن وريافت كيايكس ليے ہے ہم نے عرض كى مكان پرانا ہوگيا ہے ہم اسے ٹھيك كررہے ہيں آب مَلَ الْفَكَامُ نے فرمایا میرا خیال ہے معاملہ (یعنی قیامت) اس سے جلدی آ جائے گا۔

تشریح: قصرامل سے مرادیہ ہے کہ امور دنیا کی بابت آ دمی لمبی لمبی امیدیں نہ کرے کہ موت اور زادعقبیٰ سے غافل ہو جائے ہاں البية تحصيل علم عمل كيليخ آ دى الله سے لمبي لمبي اميديں وابسته رکھے تو مضا كقة نہيں بلكه محود ہے كقوله تعالى طوبي لمن طال عمره ... الخير **لعنات:** قصرالامل امید کوچھوٹا کرنا ضرمۃ (ضادیر زبر اور راء کےسکون اور زبر کے ساتھ )وہ شعلہ اوریے نگاری جو ماچس جلاتے وتت ایک دم چیک کر بچھ جاتی ہے۔

### بَابُمَاجَاءَ إِنَّ فِتُنَةَ هٰذِهِ الْأُمَّةِ فِي الْمَالِ

### باب ۲۳۰: اس امت کا خاص فتنه مال ہے

(٢٢٥٨) إِنَّ لِكُلِّ أُمَّةٍ فِتُنَةٌ وَّ فِتُنَةُ أُمَّتِي الْمَالُ.

تُوجِيَنَهُم: حضرت كعب بن عياض والله بيان كرت بين مين نے نبي اكرم مَطِلْظَيَّةَ كوية فرماتے ہوئے سنا ہے ہر امت كى مخصوص آ ز ماکش ہوتی ہے اور میری امت کی مخصوص آ ز ماکش مال ہے۔

تشریح: اور گزشته امتول کی آزمائش مختلف طرح سے کی گئی ہے، اور اس امت کی آز مائش مال و منال کے زریعہ کی جاتی ہے، الله تعالیٰ نے اس امت کوخوب مال عنایت فرما یا ہے، وہ دیکھنا چاہتے ہیں کہ امت مال کس طرح حاصل کرتی ہے، اور کس طرح خرج کرتی ہے؟ پس مسلمانوں کو مال کی تحصیل میں اور صرف میں بہت زیادہ مختاط رہنا چاہئے ،کہیں ایسا نہ ہو کہ یہ مال ہمارے لئے وبال

مال فتند كس طرح بي؟ آپ مَرْافَعَيُّةً نے اس امت كے لئے سب سے برا فتنہ مال ارشاد فر مایا ہے درحقیقت كوئى تخف بھي مال سے بیاز نہیں اگر مال حاصل ہوجائے تو اس کی آفات ہے محفوظ رہنا دشوار بھی ہے اور اگر مال نہ ہوتو فقر ہے جو بسا او قات کفر تک پہنچا دیتا ہے لہٰذا مال کے دو پہلو ہوئے خیر وشر اور ان دونوں پہلوؤں میں امتیاز کرنا بہت مشکل ہے اس کو فتنہ وابتلاء سے تعبیر كيا كياب قال تعالى: ﴿ أَنَّهَا آمُوالُكُمْ وَ أَوْلَادُكُمْ فِتُنَةً ﴾ (الانفال:٢٨)

# بَابُمَاجَاءَلَوْكَانَ لِإِبْنِ ادْمَ وَادِيَانِ مِنْمَالٍ لاَبْتَغْى ثَالِثًا

# باب ۲۴: دولت کی حرص تبھی ختم نہیں ہوتی

ردده) لَوْ كَانَ لِابْنِ آدَمَ وَادِيَانِ مِنْ ذَهَبٍ لاَّ حَبَّ أَنْ يَكُوْنَ لَهُ ثَالِثٌ وَّلاَ يَمُلُأُ فَاهُ إِلَّا التُّرَابُ وَيَتُوبُ اللهُ عَلى مَنْ تَابَ.

ترکیجینی: حضرت انس بن مالک ٹاٹٹو بیان کرتے ہیں نبی اکرم میکٹیٹی نے فرمایا ہے اگر آ دمی کے پاس سونے کی ایک وادی ہوتو وہ یہ پند کرے گا کہ اس کے پاس دوسری بھی ہواس کا پیٹ مٹی بھر سکتی ہے اور جو شخص تو بہ کرتا ہے اللہ تعالیٰ اس کی توبہ قبول کرتا ہے۔

مال ودولت کی محبت فطری ہے، مگر حدسے بڑھی ہوئی محبت پیندیدہ نہیں، انسان کا حال یہ ہے کہ اگر دولت سے گھر بھر جائے تو بھی اس کا دل قانع نہیں ہوتا، وہ اس میں اضافہ چاہتا ہے اور زندگی کے آخری سانس تک اس کی ہوس کا یہی حال رہتا ہے، بس قبر میں جاکر ہی اس کو ننا نوے کے پھیرسے چھٹکار املتا ہے۔

البتہ جو بندے دولت کے بجائے اپنے دل کا رخ اللہ کی طرف پھیر دیتے ہیں اور اس سے لولگا لیتے ہیں ان پر اللہ کی خاص عنایت ہوتی ہے، اللہ تعالیٰ ان کوغنائے نفس کی دولت عطا فر ماتے ہیں۔

# بَابُهَاجَاءَقَلُبُ الشَّيْخِ شَابٌ عَلَى حُبِّ اثُنَتَيْن

# باب ٢٥: بوڑھے كادل دو باتوں ميں جوان ہوتا ہے

(٢٢١٠) قَلْبُ الشَّيْخِ شَابُّ عَلَى حُبِ اثْنَتَيْنِ طُولِ الْحَيَاةِ وَكَثْرَةِ الْمَالِ.

تَوْجَجْهَا بَهِ: حَفرت ابو ہریرہ نٹاٹنو بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطِّلْظِیَّا آنے فرمایا ہے دو چیزوں کی محبت میں بوڑھے محض کا دل بھی (ہمیشہ جوان )رہتا ہے ایک لمبی زندگی اور دوسرا مال زیادہ ہونا۔

(٢٢٦١) يَهْرَمُ ابْنُ آدَمَ وَيَشِبُ مِنْهُ اثْنَتَانِ الْحِرْصُ عَلَى الْعُبُرِ وَالْحِرْصُ عَلَى الْمَالِ.

ترکنجه ننها: حضرت انس بن ما لک نواننی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مِنَافِقِیَّا نے فرمایا ہے آ دمی بوڑھا ہوجا تا ہے کیکن دوطرح کی حرص اس میں جوان رہتی ہے ایک (لمبی) زندگی کی اور دوسرا مال کی۔

تشریح: تجربه اور مشاہدہ ہے کہ جب زندگی تمام ہونے آتی ہے، اور عقل کمزور پڑجاتی ہے، تو دوخواہشیں ابھرتی ہیں: ایک مال کی زیادتی کی خواہش، دوسری: بہت دنوں تک زندہ رہنے کی خواہش لیکن میرحال عوام کا ہے، جن بندوں نے اپنونسوں کی تربیت کرلی ہے، ان کا حال اس سے مختلف ہوتا ہے، ان میں مال ومنال کی محبت اور زندگی کی آرزو کی جگہ اللہ کی خوشنودی حاصل کرنے کا جذبہ، اور آخرت کی نعتوں کا اشتیاق بڑھ جاتا ہے، اور مسلسل بڑھتارھتا ہے۔

### بَابُمَاجَاءَفِى الزِّهَادَةِفِى الدُّنْيَا

### باب۲۷: دنیاسے بے رغبتی کا بیان

(٢٢٦٢) الزَّهَادَةُ النَّانُيَا لَيْسَتُ بِتَحْرِيُمِ الْحَلَالِ وَلاَ إِضَاعَةِ الْمَالِ وَلكِنَّ الزَّهَادَةَ فِي النُّانُيَا آنُ لاَ تَكُونَ بِمَافِي يَدَيُكَ اَوْتَقُ هِنَا فِي يَدِاللهِ وَآنُ تَكُونَ فِي ثَوَابِ الْهُصِيْبَةِ إِذَا اَنْتَ أُصِبُتَ بِهَا اَرْغَبُ فِيْهَا لَوْ اَنَّهَا أَبُقِيَتُ لَكَ.

ترکیجی بنی: حضرت ابو ذرغفاری بڑائی نبی اکرم میران کی کے بیر مان نقل کرتے ہیں دنیا سے بے رغبتی سے مراد رینہیں ہے حلال چیز کوحرام قرار دے دیا جائے مال کوضائع کر دیا جائے بلکہ دنیا سے بے رغبتی رہے جو پچھتمہارے پاس ہے وہ اس سے زیادہ قابل اعتاد نہ ہو جو اللہ تعالیٰ کے پاس ہے اور جب تہمیں کوئی مصیبت لاحق ہوتو تم اس کے ثواب میں زیادہ رغبت رکھواور یہ خواہش ہو کہ ریمیرے لیے باقی رہتی (یعنی مجھے مسلسل اس کا اجرماتا رہتا)۔

(٢٢٦٣) لَيْسَ لِأَبْنِ ادَمَ حَقَّ فِي سِوى هٰنِ وِالْخِصَالِ بَيْتُ يَسُكُنُهُ وَثُوبٌ يُتُوادِي عَوْرَتَهُ وَجِلُفُ الْخُبُزِ وَالْمَاءِ.

تو بخبین دھنرت عثان مٹاٹنے نبی اکرم میلائنگیا گا بیفر مان نقل کرتے ہیں ابن آ دم کوصرف انہی چیز دں کاحق ہے ایک گھرجس میں وہ رہتا ہوا یک لباس جس کے ذریعے وہ اپنی نثر مگاہ کوڈ ھا نپتا ہوصرف روٹی اور پانی۔

### باب۲۸

(٢٢٦٣) اَنَّهُ انْتَهٰى إِلَى النَّبِيِّ عِلَيُّ وَهُوَ يَقُولُ (اَلُهَا كُمُ التَّكَاثُرُ) قَالَ يَقُولُ ابْنُ آدَمَ مَا لِيُ مَا لِيُ وَهُو يَقُولُ (اَلُهَا كُمُ التَّكَاثُرُ) قَالَ يَقُولُ ابْنُ آدَمَ مَا لِيُ مَا لِيُ وَهُلَ لَكِ مِنْ مَا لِكَ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

تَوَخَجْهَا بَهُ: مطرف اپنے والد کے حوالے سے بیہ بات نقل کرتے ہیں ایک مرتبہ وہ نبی اکرم سَطِّنْظِیَّا کی خدمت میں حاضر ہوئے تو آپ بیہ پڑھ رہے تھے۔ کثرت تہمیں غافل کردے گی۔ راوی بیان کرتے ہیں نبی اکرم سَطِّنْظِیَّا نے فرمایا آ دم کا بیٹا میرا مال میرا مال کہتا رہتا ہے تمہارا مال تو درحقیقت صرف وہی ہے جسے تم صدقہ کر کے آگے بھیج دو یا کھا کرفنا کردویا پہن کر پرانا کردو۔

### بإب٢٩

(٢٢٦٥) قال رَسُولُ اللهِ ﷺ يَا ابْنَ آدَمَر إِنَّك إِنْ تَبُنُلِ الْفَضْلَ خَيْرٌ لَكَ وَإِنْ تُمُسِكُهُ شَرُّ لَكَ وَلَا تَلَامُ عَلَى كَفَافٍ وَّابْدَاأُ بِمَنْ تَعُولُ وَالْيَدُ الْعُلْيَا خَيْرٌ مِّنَ الْيَدِالسُّفْلِي.

تَوَجِّجَنَّهُ: حضرت ابوامامہ وَالتَّهُ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطَّلِّفِیکَا آنے فرمایا ہے اے آدم کے بیٹے تمہارااضافی مال کوخرج کردینا تمہارے لیے زیادہ بہتر ہے اور تمہارااسے اپنے پاس رکھنے پر تمہیں لیے زیادہ بہتر ہے اور تمہارااسے اپنے پاس رکھنے پر تمہیں

# ملامت نہیں کی جائے گی اور خرج کرتے ہوئے تم اپنے زیر کفالت لوگوں سے آغاز کرواو پروالا ہاتھ ینچے والے ہاتھ سے بہتر ہے۔

(٢٢٦١) لَوْ أَنَّكُمْ كُنْتُمُ تَوَكَّلُونَ عَلَى اللهِ حَقَّ تَوَكُّلِهِ لَرُزِقُتُمْ كَمَا يُرْزَقُ الطَّلِيُرُ تَغُدُو خِمَاصًا وَّتَرُوحُ بِطَانًا.

۔ توکیجی تنہ: حضرت ابن عمر بن خطاب وٹاٹن، بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَلِّشِیَّا نے فر مایا ہے اگرتم اللہ تعالیٰ پراس طرح توکل کروجیسے اس پر توکل کرنے کاحق ہے تو تہمیں اس طرح رزق عطا کیا جائے گا جیسے پر ندوں کو دیا جا تا ہے وہ صبح کے وقت خالی پیٹ نکلتے ہیں اور شام کے وقت بھرے پیٹ واپس آتے ہیں۔

(٢٢٦٤) كَانَ أَخَوِانِ عَلَى عَهُدِ النَّبِي عَلَى فَكَانَ أَحَدُ هُمُا يَأْتِي النَّبِي عَلَى وَالْأَخْرُ يَحْتَرِفُ فَشَكَا الْهُحْتَرِفُ أَخَاهَ إِلَى النَّبِيِّ عَلِيَّ فَقَالَ لَعَلَّكَ تُرُزَّقُ بِهِ.

تَرْجَجْهَنَّہُ: حضرت انس بن مالک ٹاٹنو بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُلِّنْسِیَّۃ کے زمانہ اقدس میں دو بھائی تھے ان میں سے ایک نبی ا کرم مَلِّ فَصَیْکَةً کی خدمت میں حاضر رہتا تھا اور دوسرامحنت مز دوری کرتا تھا محنت کرنے والے نے نبی ا کرم مَلِّ فَصَیْکَةً کی خدمت میں اپنے بھائی کی شکایت کی تو آپ مُلِفِی اُنظِی اُن فرمایا ہوسکتا ہے تہمیں بھی اس کی وجہ سے رزق ملتا ہے۔

(٢٢١٨) مَنْ أَصْبَحَ مِنْكُمْ امِنَّا فِي سِرْبِهِ مُعَافًى فِي جَسَدِهِ عِنْدَهُ قُوْتُ يَوْمِهِ فَكَأَنَّمَا حِيْزَتْ لَهُ اللَّهُ نَيَا.

تر بخب الله بن عبید الله والله و الدكایه بیان نقل كرتے ہیں جنہیں نبی اكرم مَلِّنْ اللهِ كے صحابی ہونے كا شرف حاصل ہے وہ فر ماتے ہیں آپ مَرِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ مَا يا ہے جو محض اس حالت ميں مج كرے كه وہ خوشحال موجسماني طور پر تندرست مواس كے ياس اس دن کی خوراک موجود ہوتو گویااس کے لیے دنیاسمیٹ دی گئی۔

تشريح: حَديث أ: كايمطلب نهيس ہے كه بندول كواس دنيا ميں عافيت اور راحت كے بجائے تكليف اور مصيبت كى تمنا كرنى چاہئے، کیونکہ دوسری حدیثوں میں ان کی ممانعت آئی ہے۔ نبی سَرِ اَسْتَحَاقِ نے صحابہ کو ہمیشہ تاکید کی ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ سے عافیت اور خیریت طلب کریں، اورخود آپ مَالِنَقَقَعَ کا بھی یہی معمول تھا۔ بلکه اس حدیث کا مطلب یہ ہے کہ جب اللہ کے تھم سے کوئی مصیبت یا تکلیف پنچ تو پھر زہد (دنیا ہے بے رغبتی) کا تقاضہ یہ ہے کہ اس مصیبت یا تکلیف کا جواجروثواب ملے گاوہ آخرت کی چیز ہے جو ہمیشہ باقی رہنے والی ہے اورمصیبت نہ پہنچنا عافیت اور راحت ہے، اور وہ اس دنیا کی چیز ہے اور وہ چندروزہ ہے، پس مومن کو باقی رہنے والی چیز میں راغب ہونا چاہئے ، فانی کی حرص نہیں کرنی چاہئے۔

پذیر ہو۔(۲)ادراییا کپڑاجس ہے ستر پیٹی کرے(۳)ادرروکھی (بےسالن)روٹی اوریانی۔

تشريح: يه تين چزي انسان كي بنيادي ضرورتيس بين:

حَل يُث (: حديث من چار ہدايتيں ہيں:

- (۱) فضل یعنی زائد از حاجت مال کوراہ خدا میں خرج کرنا انسان کے لئے مفید ہے، اور اس کوروک رکھنا یعنی ضرورت کی جگہ میں بھی خرج نہ کرنامفرے۔
  - (۲) بفقد رضرورت روزی جمع رکھنے پرکوئی ملامت نہیں، کیونکہ اللہ تعالیٰ نے جمع شدہ مال ہی میں زکوۃ فرض کی ہے۔
- (٣) خرج كرنے ميں اس كالحاظ ركھنا چاہئے كه اہم مصارف ميں پہلے خرج كرے، پھر جو بچے وہ درجہ بدرجہ دوسرى جگہوں ميں خرج
- (٣) اورخرج كركے بالكل خالى ہاتھ ند ہوجائے ورندلوگوں كے سامنے بيارنا يڑے گا۔ جبكداوير كا ہاتھ نيچے كے ہاتھ سے بہتر ہے، يس انسان كو بميشدديني كى پوزيش ميں رہنا چاہئے ، مانگنے كى حالت ميں نہيں بہنچ جانا چاہئے۔

لعات: خاص: خالى پيك: خميص كى جمع ب، خميص البطن: بجوكا ــ بطأن: پيك بهرا، شكم سر ـ غدا يغدو غدوا: صح کوجانا۔ داح پروح دوالحاً: شام کے وقت واپس آنا۔

حَديث ﴿: بخارى شريف كى مديث ميں ہے: هل تنصرون و ترزقون الا بضعفا كمد: نہيں مدد كئے جاتے تم اورنہيں روزی دیئے جاتے تم مگرتمہارے کمزوروں کی وجہ سے، اِس حدیث میں بھی نبی سُلِّشَیَّا بنے یہی بات فرمائی ہے کے ممکن ہے تجھے تیرے خستہ حال بھائی کی برکت سے روزی مل رہی ہو، پس تجھے اس کی کفالت کرنی چاہئے ، کیونکہ وہ دین کے کام میں لگا ہوا ہے، اور پڑھنے میں مشغول ہے۔

### بَابُمَاجَاءَفِى الْكَفَافِ وَالصَّبْرِعَلَيْهِ

### باب ۳۱: بقدر ضرورت روزی پرصبر کرنا

(٢٢٦٩) إِنَّ أَغْبَطَ أَوْلِيَا فَي عِنْدِي لَمُؤْمِنٌ خَفِيْفُ الْحَاذِ ذُوْحَظٍّ مِّنَ الصَّلُوةِ أَحْسَنَ عِبَادَةً رَبِّهِ وَأَطَاعَهُ فِي السِّرِّوَكَانَ غَامِضًا فِي النَّاسِ لَا يُشَارُ إِلَيْهِ بِالْأَصَابِعِ وَكَانَ رِزْقُهُ كَفَافًا فَصَبَر عَلى ذٰلِكَ ثُمَّ نَقَرَ بِيَدِهٖ فَقَالَ عُجِّلَتُمنِيَّتُهُ قُلْتُبَوَا كِيُهِ قَلَّ تُرَاثُه.

تَوْجِيَهُ بَهِ: حضرت ابوامامه مَنْ فَيْ فَي نبي اكرم مُنْ فَضِيَعَ كابيفر مان نقل كرتے ہيں ميرے دوستوں ميں سب سے زيادہ قابل رشك وہ تخص ہے جس کے پاس مال کم ہونماز میں اس کا حصد زیادہ ہو وہ اپنے پروردگار کی اچھی طرح عبادت کرتا ہو اور خفیہ طور پر بھی اس کی فر ما نبر داری ہی کرتا ہواس کا رزق اس کی ضرور یات کے مطابق ہواور وہ اس پرصبر سے کام لیتا ہو۔

راوی بیان کرتے ہیں پھرآ پے مِنَّافِشِیَّا نے اپنا دست مبارک زمین پر مارتے ہوئے فر مایا اس کوموت جلدی آ جائے اور اس پر رونے والے کم ہوب اس کے وارث کم ہوں۔

(٢٢٧٠) عَرَضَ عَلَى رَبِّي لِيَجْعَلَ لِي بَطْحَاءَمَكَّةَ ذَهَبَا قُلْتُ لَا يَارَبِ وَلَكِنَ ٱشْبَعُ يَوْمًا وَّا جُوعُ عَيُومًا وَقَالَ ثَلَاثًا ٱۅؙڹٛۼۅ۫ۿڶٙ١ڣٙٳۮٚٳڿؙۼؾؙؾؘڞٙڗٞۼؾؙٳڵؽڮۅٙۮٚػۯؾؙڮۅٙٳۮٙٳۺٙۑؚۼؾؙۺؘڴۯؾؙڮۅؘحؚٙڶڗؙڮ.

میدانی علاقد میرے لیے سونا بن جائے تو میں نے عرض کی نہیں اے میرے پروردگار بلکہ میں ایک دن پیٹ بھر کر رہوں اور ایک دن بھوکا رہوں (رادی کوشک ہے یا شاید بیالفاظ ہیں) تین دنوں کے بارے میں آپ نے ایسا کہا یااس کی مانند کوئی اور بات ارشاد فرمائی (پھرفرمایا) جب میں بھوکا ہوں تو تیری بارگاہ میں گریہ وزاری کروں اور تیرا ذکر کروں اور جب میں شکم سیر ہوں تو تیراشکر ادا کروں اور تیری حمد بیان کروں۔

### (٢٢٧١) قَلُ أَفُلَحَ مَنُ أَسُلَمَ وَكَانَ رِزْقُهُ كَفَاقًا وَّقَنَّعَهُ اللهُ.

کے مطابق رزق دیا گیا اور اللہ تعالیٰ نے اسے قناعت عطاکی۔

### (٢٢٧٢) طُوُبِي لِمَنْ هُدِي إِلَى الْإِسْلَامِ وَكَانَ عَيْشُهُ كَفَافًا وَّقَنَعَ.

تَرُجْهِنَهُ: حضرت فضالہ بن عبید مناشو بیان کرتے ہیں انہوں نے نبی اکرم مُلِّفِیْجَةَ کو بیفر ماتے ہوئے سنا ہے اس شخص کے لیے بشارت ہے جسے اسلام کی طرف رہنمائی دی گئی اور اس کی زندگی اس کی ضروریات کے مطابق ہواوروہ اس پر قناعت کر ہے۔

تشرنیج: مدایک جزوی فضیلت ہے: اس حدیث میں کفاف کے اعلی فرد کا بیان ہے، اس سے او پر کفاف کا کوئی درجہنہیں۔ نبی 

لعنات: اغبط: اسم تفضيل: بهت زياده قابل رشك، غبط فلانا يغبطه (ض) غبطا: رشك كرنا، كسي كي خوشحالي ديكه كراس كے زوال كى تمنا كئے بغيرا پنے لئے اس حلت كى آرز وكرنا۔ الحاذ: پیٹے،خفیف الحاذ: ہلكی پیٹے یعنی جس كی پیٹے اہل وعیال كی ذمہ داریوں سے بوجھل نہ ہو، کم مال اور چھوٹے کنے والا غامض: گمنام، غمض الشئی یغمض(ن) غموضًا: پوشیرہ ہونا،غیر واضح ہونا۔ لايشار اليه بالاصابع: غامضًا: كي تفير بـ الكفاف: بقرر ضرورت روزي نقر (ن) نقراً الشيي بالشيى: ايك چيزكو دوسری چیز پر مارنا۔ نبی مَطَلِّفَتِیَا نَا ایک ہاتھ دوسرے ہاتھ پر اس طرح مارا جیسے ہاتھ جھاڑتے ہیں نقر کےمعنی: چنگی بجانا بھی ہیں، مگریہاں میمنی نہیں، کیونکہ حدیث میں بیدیہ ہے اور چنگی دوانگلیوں سے بجائی جاتی ہے دو ہاتھوں سے نہیں بجائی جاتی عجل جلدی کرنا۔منیة:موت،جمع:منایا۔بواکی:رونے والیاں،باکیة کی جمع۔ تراث:میراث۔

### بَابُمَاجَاءَفِيفَضُلِالْفَقُر

# باب ۳۲: ناداری کی فضیلت

(٢٢٧٣) قَالَ رَجُلُ لِلنَّبِيِ عَلَيْ يَارَسُولَ اللهِ عَلَيْ وَاللهِ إِنِّى لَا حِبُّكَ فَقَالَ انظُرُ مَاذَا تَقُولُ قَالَ وَاللهِ إِنِّى لَا حِبُّكَ وَاللهِ إِنِّى لَا حِبُّكَ وَاللهِ إِنِّى لَا حِبُّكَ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ فَقَالَ إِنْ كُنْتَ تُحِبُّنِي فَأَعِدَّ لِلفَقْرِ تَجْفَافًا فَإِنَّ فَقَالَ إِنْ كُنْتَ تُحِبُّنِي فَأَعِدَّ لِلفَقْرِ تَجْفَافًا فَإِنَّ لَا عَلَاثَ مَرَّاتٍ فَقَالَ إِنْ كُنْتَ تُحِبُّنِي فَأَعِدَّ لِلفَقْرِ تَجْفَافًا فَإِنَّ

الْفَقْرَ اَسْرَعُ إِلَى مَن يُحِبُّنِي مِنَ السَّيْلِ إِلَى مُنْتَهَاكُ.

توجیجہ بنہ: حضرت عبداللہ بن مفضل وہ اپنے بیان کرتے ہیں ایک شخص نے نبی اکرم مُطَّلِظُیَّا آ کی خدمت میں عرض کی یارسول اللہ مُطَّلِظُیُّ آ میں آ پ مِطَّلِظُیُّ آ ہے محبت کرتا ہوں آ پ مُلِظِّفِیُ آ نے فرمایاتم اس بات کا جائزہ لوجو کہتم کہہ رہے ہواس نے عرض کی اللہ کو قسم میں آ پ مُطِّلِظُنِیُّ آ ہے محبت کرتا ہوں یہ بات اس نے تین مرتبہ کہی تو آ پ مُلِّلْظُیُّ آ نے فرمایا اگرتم مجھ سے محبت کرتے ہوتو غریب رہنے کے لیے تیار رہو کیونکہ جو شخص مجھ سے محبت رکھتا ہے غربت اس کی طرف اس سے زیادہ تیزی سے آتی ہے جتن تیزی سے سیلا بی پانی اپنی منزل کی طرف بڑھتا ہے۔

# تشرِيح: بحث فضل فقروغن؟

یباں سے مصنف راٹیٹیڈ متعدد ابواب نضیلت فقر کے بارے میں قائم فرما رہے ہیں جن میں مختلف روایات ذکر فرما کر فقر کی فضیلت کو ثابت ہوتی ہے نیز آیات شریفہ بھی اس بارے فضیلت کا بت ہوتی ہے نیز آیات شریفہ بھی اس بارے میں کثیر نازل ہوئی ہیں بہر حال نصوص سے فقر کا افضل ہونا معلوم ہوتا ہے اس کے بالمقابل طاعم شاکر کی فضیلت بھی کثیر روایات میں وارد ہے ان نصوص کے اختلاف کی بناء پر اہل علم میں قدرے اختلاف ہے بعض نے غنا کو افضل کہا اور بعض نے فقر کو اور بعض نے فرایا اختلاف ایس کے اعتبار سے فضیلت ہوگی بعض نے فرمایا کفاف کا درجہ افضل ہے بعض نے توقف فرمایا ہے۔

قول فیصل: اس سلسلہ میں حق بات ہے کہ دنیا میں اصل مقصد ہے کہ بندہ کو اللہ تعالیٰ سے مجت ہواور اس کے ساتھ انس ہواور ہے مقصدای وقت حاصل ہوسکتا ہے جب بندے کو اللہ کی معرفت سے مانع جس طرح مال ہوتا ہے اس طرح فقر بھی مانع ہوتا ہے اصل مانع دنیا کی محبت ہوتی ہے وہ اس میں مشغول رہتا ہے مانع دنیا کی محبت ہوتی ہوتی ہو وہ اس میں مشغول رہتا ہے خواہ اس کے فراق میں مبتلا ہو یا وصال میں پھر بعض لوگ فراق میں زیادہ مشغول ہوتے ہیں اور بعض وصال میں پیر بعض لوگ فراق میں زیادہ مشغول ہوتے ہیں اور بعض وصال میں بیالوگوں کے رجانات و حالات کے اختلاف پر مبنی ہے۔ لہذا اگر فقر مانع معرفت ہے تو اس کو کس طرح فضیات ہوگی غنی پر، اور غنی مانع ہے تو وہ یقینا فقر سے افضل نہیں ہوسکتی لہذا فقیر حریص اور غنی حریص دونوں برابر ہیں، اس طرح فقیر قانع اور غنی شاکر بحیثیت تعلق مع اللہ دونوں برابر ہیں اس طرح فقیر قانع اور غنی شاکر بحیثیت تعلق مع اللہ دونوں برابر ہیں اس طرح فقیر قانع اور غنی شاکر بحیثیت تعلق مع اللہ دونوں برابر ہیں اس طرح فقیر قانع اور غنی شاکر بحیثیت تعلق مع اللہ دونوں برابر ہیں اس طرح فقیر قانع اور غنی شاکر بحیثیت تعلق مع اللہ دونوں برابر ہیں اس طرح فقیر قانع اور غنی شاکر بحیثیت تعلق مع اللہ دونوں برابر ہیں اس طرح فقیر قانع اور غنی شاکر بھیں توقف فر مایا ہے۔

**الحاصل:** فقر وغناکے باہم افضل ہونے نہ ہونے کا مدارتعلق مع اللہ پر ہے۔البتہ اکثر و بیشتر غناء شواغل کا ذریعہ زیادہ بنتی ہے بہنست فقر کے اس وجہ سے مجموعی اعتبار سے اگرفقر کو افضل قرار دیا جائے تو بیزیادہ درست ہوگا۔

(فقال انظر ما تقول) حضرت گنگوی والیما فرماتے ہیں اس جملہ کا مطلب سے ہے کہ اے محض ذرا سوج کر دعویٰ کر کہونکہ تیری محبت دوحال سے خالی نہیں یا تواضطراری ہے یا اختیاری۔اگر مضطراری اور بلاکسی تیرے اختیار کے ہے تو ظاہر ہے کہ اس پرلوازم محبت کا ترتب ضرور ہوگا کیونکہ قاعدہ ہے اذا شبت التی شبت بلوازمہ اور لوازم محبت میں سے سے کہ ہماری طرح تجھ کو مسلسل فقر لاحق ہوگا تو اسے نفس کو اس کے لئے تیار کر لے اور اگر تیرا ہے دعویٰ ہتکلف ہے تو ظاہر ہے کہ یہ دعویٰ محبت جو تیرے اختیار میں ہے تی کرتے میراختیاری ہوجائیگا تو پھراس بحبت پروہی آثار مرتب ہوں گے شدائدومصائب کا شکار ہوگا بالخصوص مسلسل فقر تیری طرف

ورثے گالہذا تو اپنے نفس کو تیار کرلے کہ فقر کومسلسل برداشت کرہ توغور کرادراس وجہ محبت کے لئے تکلف نہ کر گویا آپ کا بیار شاد اس شخص کو بطور ترحم ہے۔ فان الانبیاء اشد بلاء الامثل فالامثل.

لعنات: اعد: فعل امر، آمادہ کرنا، التجفاف: (بفتح البّاء وکسرها) پا کھر: آئن پوشاک، جولزائی کے وقت ہاتھی گھوڑے وغیرہ کو بہناتے ہیں۔

# بَابُ مَاجَاءَ أَنَّ فُقَرَائَ الْمُهَاجِرِيْنَ يَدُخُلُوْنَ الْجَنَّةَ قَبُلَ أَغُينِيَائِهِمُ

باب سس: نادارمها جرین: مالدارمها جرین سے پہلے جنت میں جائیں گے

(٢٢٧٣) فُقَرَاءُ الْمُهَاجِرِيْنَ يَنْ خُلُونَ الْجَنَّةَ قَبْلَ اغْنِيَا يُهِمْ بِخَمْسِ مِا تَقِسَنَةٍ.

توکیجهانم: حضرت ابوسعید خدری منافظه بیان کرتے ہیں نبی اکرم میرانشکی آنے فر مایا غریب مہاجرین خوشحال مہاجرین سے پانچ سوسال پہلے جنت میں داخل ہوں گے۔

(٢٢٧٥) اللَّهُمَّ اَحْيِنَى مِسْكِيْنًا وَامِتْنَى مِسْكِيْنًا وَاحْشُرْنِى فِى زُمْرَةِ الْمَسَاكِيْنِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَقَالَتُ عَالِشَةُ رَبِّ فِي زُمْرَةِ الْمَسَاكِيْنِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَقَالَتُ عَالِشَةُ رَبِّ لِمَا لِمَسَاكِيْنَ وَقَرْبِيْهِمْ فِأَنَّ اللهَ يَعْفَى خَرِيْفًا يَا عَائِشَةُ رَبِّ الْمَسَاكِيْنَ وَقَرْبِيْهِمْ فَإِنَّ اللهَ يُقَرِّبُكِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ. لَا تَرُدِّى الْمِسْكِيْنَ وَلَوْبِشِقِّ مَّنْرَةٍ يَاعَائِشَةُ رَبِّ الْمَسَاكِيْنَ وَقَرْبِيْهِمْ فَإِنَّ اللهَ يُقَرِّبُكِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ.

توکنجینبن: حضرت انس زلینی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُراکسی آنے دعا کی۔اے اللہ مجھے (ظاہری طور پر) غریب حالت میں زندہ رکھ اور اس طالت میں موت دینا اور مجھے قیامت کے دن غریبول کے ساتھ زندہ کرنا۔حضرت عائشہ بڑاٹی آنے دریافت نے دریافت کیاوہ کس وجہ ہے؟ یارسول اللہ مُراکسی آئی آئی آکرم مُراکسی آنے فرمایا وہ اس لیے کہ یہ لوگ خوشحال لوگوں سے چالیس برس پہلے جنت میں داخل ہوں گے اے عائشہ بڑاٹی آئی مکی مسکین کو واپس نہ بھیجنا خواہ مجود کا ایک مکڑا ہو (تم وہ ہی اسے دے دینا) اے عائشہ بڑاٹی تم محبت رکھنا آنہیں اپنے قریب رکھنا اللہ تعالی تمہیں قیامت کے دن اپنے قریب رکھی گا۔

(٢٢٧٦) يَنُخُلُ الْفُقَرَاءُ الْمُسْلِمِيْنَ الْجَنَّةَ قَبْلَ أَغْنِيَا يُهِمْ بِنِصْفِ يَوْمٍ وَهُوَ خَمْسُ مِائَةِ عَامٍ.

ترکنجپئنہ: حفزت ابو ہریرہ ڈٹاٹنو بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُٹِلِّشِیَکا آئے فرمایا ہے غریب مسلمان خوشحال مسلمانوں سے (قیامت کے ) نصف دن جو پانچ سوسال کا ہوگا پہلے جنت میں داخل ہوں گے۔

(٢٢٧٨) يَنْخُلُ الْفُقَرَ اءُالْمُسْلِمِينَ الْجَنَّةَ قَبْلَ اغْنِيَا يُهِم بِأَرْبَعِيْنَ خَرِيُفًا.

تَرَجِّجَتُهُمْ: حَفَرت جابر بن عبدالله والنَّهُ بيان كرتے ہيں نبی اكرم مُؤَلِّفَيَّةً نے فرما يا ہے غريب مسلمان جنت ميں خوشحال مسلمانوں سے حاليس سال يہلے داخل ہوں گے۔

تشريح: ان مذكوره روايات سے فقراء اور مساكين كى فضيلت اغنياء كے مقابله ميں معلوم ہوتى ہے اس كى وجه ظاہر ہے كہ جب وہ دنيا

۔ میں نعمتوں سےمحروم رہے ہیں تو اللہ تعالٰی ان کا اغنیاء سے پہلے وہاں کی نعتیں عطا فرما نمیں گے۔ کہا قال تعالٰی:﴿ كُانُواْ وَ انْشَرَابُوْا هَنِيْكًا بِهَا ٱسْلَفْتُدُ فِي الْأَيَّامِ الْخَالِيَةِ @ ﴾ (الحاته: ٢٣)

اعتراض: بعض روایات سے معلوم ہوتا ہے چالیس سال قبل داخل ہوں گے اور بعض سے یا نچے سوسال قبل فکیف التطبیق اس کے علاء نے متعدد جوابات دیے ہیں۔

جواب ①: اعداد مذكوره في الروايات سے تحديد مقصود نہيں ہے بلكة تكثير مقصود ہے يعنى يد بيان كرنا ہے كداغنياء سے كافي زماند يہلے فقراء جنت میں داخل ہو جائیں گے۔

**جواب ②:** یا بیا اختلاف عدد مراتب اشخاص کے اعتبار سے ہے کہ بعض فقراء اپنے صبر ورضا اورشکر کے اعتبار سے اعلیٰ درجہ کے ہوں گے وہ پانچ سوسال پہلے داخل ہوں گے اور بعض کم درجہ کے ہوں گے وہ چالیس سال قبل۔ چنانچہ جامع الاصول میں ہے کہ فقیر حریص غنی سے چالیس سال قبل جنت میں داخل ہو گا اور فقیر زاہدغنی راغب سے پانچے سوسال قبل جنت میں جائے گا۔

اعست راض: ان روایات سے نقر کی نضیلت معلوم ہوتی ہے حالانکہ آپ سَرِّانْشِیَا ﷺ نے نقر سے بناہ ما نگی ہے کمانی رولیۃ عن عائشۃ ج<sub>ان</sub>یونا۔ جواب: آپ مَطْنَطَ أَنْ مطلق فقر سے بناہ نہیں مانگی بلکہ فقر ملہی سے بناہ مانگی ہے یعنی جوفقر اللہ کی یاد سے غافل کر دے اور کفر کا موجب ہوجائے یا ایسا فقر جو جزع وفزع پیدا کر دے اورجس سے اللّی کی تقدیر سے عدم رضا معلوم ہواور الله کی تقسیم پراعتراض کا

# بَابُمَاجَاءَ فِي مَعِيْشَةِ النَّبِيِّ عِلَيُّ ۖ وَأَهْلِهِ

# باب ۳۴: نبی صَلِّلْطَیْجَ اور آپ کے گھر والوں کا گزارہ

(٢٢٧٩) كَخَلْتُ عَلَى عَائِشَةَ فَدَعَتُ لِي بِطَعَامٍ وَّقَالَتُ مَا آشُبَعُ مِنْ طَعَامٍ فَأَشَاءُ آنُ آبُكِيَ إِلَّا بَكَيْتُ قَالَ قُلْتُ لِمَ قَالَتُ أَذُكُرُ الْحَالَ الَّتِي فَارَقَ عَلَيْهَا رَسُولُ اللهِ عَلَيْهَ اللُّهُ نَيَا وَاللهِ مَا شَبِعَ مِنْ خُهُ إِوَّ كُيمٍ مَرَّ تَيْنِ فِي يَوْمٍ. ترکیجینی، مسروق بیان کرتے ہیں میں حضرت عائشہ وہائیء کی خدمت میں حاضر ہواانہوں نے میرے لیے کھانا منگوایا پھر انہوں نے فرمایا میں جب بھی سیر ہو کر کھانا کھاتی ہوں تو مجھے رونا آجاتا ہے۔مسروق بیان کرتے ہیں میں نے دریافت کیا وہ کس وجہ سے ؟ انہوں نے جواب دیا مجھے وہ حالت یا دآ جاتی ہے جس حالت میں نبی اکرم مَرِ النظائِ اس دنیا سے رخصت ہوئے تھے اللہ کی قسم آ پِ مَلِّنْظَيَّةً نِے بھی بھی ایک دن میں دومر تبہ سیر ہوکرروٹی اور گوشت نہیں کھایا۔

(٢٢٨٠) مَاشَبِعَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ مِنْ خُبْزِشَعِيْرٍ يَّوْمَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ حَتَّى قُبِضَ.

تَرْجِيكُنَم: حَفرت عائشه حِالنَّمْا بيان كرتى ہيں نبي اكرم مِلِّلْظَيَّةِ نے بھي بھي لگا تار دو دن تک جو كي بني ہوئي رو ٹي سير ہو كرنہيں كھائي يہاں تك كه آپ مِظْفَظَةً كاوصال موكيا\_

(٢٢٨١) مَاشَبِعَرَسُولُ اللهِ ﷺ وَآهَلُهُ ثَلَاثًا تَبِاعًا مِنْ خُبُزِ الْبُرِّحَتَّى فَارَقَ التَّنْيَا.

تر بخبتنها: حضرت ابو ہریرہ زائنو بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُلِّفِی اور آپ کے اہل خانہ نے کبھی بھی مسلسل تین دن تک گیہوں کی روثی سر ہو کر نہیں کھائی یہاں تک که آپ مُؤْلِثُ عَجَمَ اس دنیا سے رخصت ہو گئے۔

(٢٢٨٢) مَا كَانَ يَفُضَلُ عَنُ آهُلِ بَيْتِ النَّبِيِّ ﷺ خُبُزُ الشَّعِيْرِ.

تَزَجِّجَتُهِ: حفزت ابوامامہ نٹاٹنے بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَلِّشَقِیَّقِ کے گھر والوں کے لیے جو کی روٹی بھی بھی ضرورت سے زیادہ نہیں ہوئی۔ (٢٢٨٣) كَانَ رَسُولُ اللهِ عِنْ يَبِيتُ اللَّيَالِيَ الْمُتَتَابِعَةَ طَاوِيًا قَاهَلُهُ لَا يَجِدُونَ عَشَاءً وَّكَانَ آكُثُرُ خُبُزِهِمْ خُبُزَ الشَّعِيُرِ.

تَرْجَجْهَنْہِ: حضرت ابن عباس ٹناٹنی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُؤَلِّفِیکی اور آپ کے گھر والے کئی کئی راتوں تک مسلسل بھو کے رہتے تھے کیونکہ آ پ کے گھر والوں کے پاس رات کا کھانانہیں ہوتا تھا ویسے بھی عام طور پر آن کی خوراک جو کی بنی ہوئی روٹی ہوتی تھی۔ ُ

(٢٢٨٣) اللَّهُمَ اجْعَلُ رِزْقَ الِهُحَمَّ يِ قُوْتًا.

ترکنجینئم: حضرت ابو ہریرہ نٹاٹنی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَلِّنْفَیَّا آنے دعا کی۔اے اللہ محمد مِلِّنْفِیَّا آئے کے گھر والوں کو ان کی خوراک جتنا رزقءطا كربه

(٢٢٨٥) عَنْ أَنْسِ قَالَ كَانَ النَّبِيُّ ﷺ لَا يَتَّخِرُ شَيْعًا لِغَدِ.

تَرَخِجَتُهَا: حفرت انس زائنو بیان کرتے ہیں نی اکرم مُؤَلِّنَ کَا کے لیے کوئی چیز سنجال کرنہیں رکھتے تھے۔

(٢٢٨٦) مَاأَكُلُ رَسُولُ اللهِ ﷺ عَلَى خِوَانِ وَّلَا أَكُلُ خُبُزًا مُرَقَّقًا حَتَّى مَاتَ.

تَرْجَيْنَهُم: حضرت انس بناتُنو بیان کرتے ہیں نبی اکرم مِظَّنْ کَیْجَ بھی بھی میز پررکھ کرکھانانہیں کھایا اور نہ ہی آپ نے بھی زم چپاتی کھائی یہاں تک کرآپ کا وصال ہوگیا۔

(٢٢٨٧) أَنَّهُ قِيْلَ لَهُ أَكُلَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ النَّقِيَّ يَعْنِي الْحُوّارَى فَقَالَ سَهُلٌ مَارَأَى رَسُولُ اللهِ عَلَيْ النَّقِيَّ حَتَّى لَقِيَ اللَّهَ فَقِيْلَ لَهُ هَلْ كَانَتْ لَكُمْ مَنَاخِلُ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللهِ عَلَى قَالَ:مَا كَانَتْ لَنَا مَنَاخِلُ قِيْلَ فَكَيْفَ كُنْتُمْ تَصْنَعُونَ بِالشَّعِيْرِ قَالَ كُنَّا نَنْفُخُهُ فَيَطِيْرُ مِنْهُمَا طَارَ ثُمَّ نُثَرِّيهِ فَنَعُجِنُهُ.

تَرَجِّجِتُهُ، حضرت مهل بن سعد سَي الله ك بارے ميں يه بات منقول ہے ان سے دريافت كيا گيا كيا نبي اكرم مَلِفَظَيَّةً نے بھي ميدے كي رونی کھائی ہے توحضرت مہل نزانٹونے نے جواب دیا نبی اکرم مُطِّنْظَيَّا نِے اللّٰہ تعالیٰ کی بارگاہ میں حاضر ہونے تک بھی بھی چھنے ہوئے آئے کی روٹی نہیں کھائی ان سے دریافت کیا گیا کیا نبی اکرم مَٹِلِنَظِیَّۃً کے زمانہ اقدس میں آپ کے پاس چھانی نہیں ہوتی تھی تو انہوں نے جواب دیا ہمارے پاس چھانی نہیں ہوتی تھی ان سے دریافت کیا گیا چرآپ جو کا کیا کرتے تھے انہوں نے جواب دیا ہم اس پر پھونک مارتے تھے جو چیز اڑنی ہوتی تھی وہ اڑ جاتی تھی پھر ہم اس میں پانی ڈال کراہے گوندھ لیتے تھے۔

### تشريح: حضوراكرم مَرافِيعَة اوراال بيت كي معيشت كا حال:

فاع : آل کالفظ گھر والوں یعنی بیوی بچوں کے لئے بھی استعال ہوتا ہے اور تبعین کے لئے بھی، مگر اس حدیث میں آپ مَنْ اللّٰهُ کَ گھر والے مراد ہیں، اور قوت سے مراد بس اتنی روزی ہے جس سے کام چلتار ہے، نہ تنگی ہوکہ فاقہ کی نوبت آئے اور دست سوال دراز کرنا پڑے، اور نہ اتنی فراغت ہو کہ آئندہ کے لئے نج جائے، احادیث شریفہ سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ مِنْ اَنْ اَنْ کَا کُھر یلوزندگی اس طرح گزرتی تھی۔

لعنات: النقى: ميده، جمع نقاء - الحوادى: سفيدكيا بواليعنى ميده، حود الثوب او الدقيق: سفيدكرنا - المنخل (بضم ألميم) حيلنى، جمع مناخل، خل الشي (ن) نخلا: حيماننا، جيب نخل الدقيق - ففي ثرى الشيى: يانى حيم مناخل، خل الشي

### بَابُ مَاجَاءَ فِي مَعِيْشَةِ ٱصْحَابِ اللهُ

# باب۵۳: صحابه كرام ثنائيني كا گزاره

(۲۲۸۸) قَالَ سَمِعُتُ سَعُن بَن آبِي وَقَاصِ يَقُولُ إِنِّ لَاَوَّلُ رَجُلٍ آهُرَاقَ دَمًا فِي سَمِيْلِ اللهُ وَإِنِّ لَاَوَّلُ رَجُلِ رَجُي رَجُلِ رَجُي اللهُ وَالْفَالِلَّ وَرَقَ الشَّجَرِ وَالْحُبُلَةَ حَتَّى بِسَهُمِ فِي سَمِيْلِ اللهِ وَلَقَلُ اللَّهِ عَنْ أَعُنُ وَفِي الْعِصَابَةِ مِن آصُحَابِ هُحَةً اللهِ عَمَا نَأْكُلُ اللَّ وَرَقَ الشَّجَرِ وَالْحُبُلَةَ حَتَّى إِلَّهُ هُمَا نَأْكُلُ اللَّا وَرَقَ الشَّجَرِ وَالْحُبُلَةَ حَتَّى اللهِ عَلَى اللهُ عَ

کچھ اصحاب کے ہمراہ میں ایک جنگ میں شریک ہوا ہم لوگ صرف درختوں کے ہتے اور خار دار جھاڑیوں کے کھل کھا کر گزارا کیا کرتے تھے اور ہم میں سے ہر شخص ای طرح پا خانہ کرتا تھا جیسے بمری یا اونٹ مینگنی کرتے ہیں اب اگر بنواسد قبیلے سے تعلق رکھنے والےلوگ دین کے حوالے سے مجھ پراعتراض کریں تو پھر میں تو رسوا ہو گیا اور میراثمل ضائع ہو گیا۔

(٢٢٨٩) يَقُولُ إِنِّي أَوَّلُ رَجُلٍ مِّنَ الْعَرَبِ رَخَى بِسَهُمٍ فِي سَبِيْلِ اللهِ وَلَقَلُ رَ أَيْتُنَا نَغُزُوْ مَعَ رَسُولِ اللهِ ﷺ وَمَا لَنَا طَعَامٌ إِلَّا الْحُبُلَةَ وَالْهَا السَّمَرُ حَتَّى إِنَّ آحَلَنا لَيَضَعُ كَمَا تَضَعُ الشَّاةُ ثُمَّ أَصْبَحَت بَنُو أَسَدٍ يُعَزِّرُونِي فِي البِّيْنِ لَقَلُ خِبْتُ إِذَا وَّضَلَّ عَمِيلٍ.

ترکیجی آبا: قیس بیان کرتے ہیں میں نے حضرت سعد بن ما لک نتائیز کو یہ بیان کرتے ہوئے سنا ہے میں عربوں میں سب سے پہلا شخص ہوں جس نے اللہ تعالیٰ کی راہ میں تیر پھینکا تھا مجھے اپنے بارے میں میہ بات اچھی طرح یاد ہے ہم لوگ نبی اکرم مَظِّفَظَةً کے ہمراہ ایک جنگ میں شریک ہوئے ہماری خوراک صرف درختوں کے ہتے تھے اور خادار درختوں کے پھل تھے یہاں تک کہ ہم میں سے کوئی ایک شخض اس طرح پا خانہ کرتا تھا جیسے بکری مینگنی کرتی ہے اب اگر بنواسد دین کے حوالے سے مجھ پراعتراض کریں تو پھرتو میں خسارے کا شكار ہوگیا اور میراعمل ضائع ہوگیا۔

(٢٢٩٠) قَالَ كُنَّا عِنْدَا بِي هُرَيْرَةَ وَعَلَيْهِ ثَوْبَانِ مُمَشَّقَانِ مِنْ كَتَّانِ فَتَمَخَّطَ فِي ٱحَدِهِمَا ثُمِّ إِقَالَ يَخْ يَجْ يَّتَمَخَّطُ ٱبُوْ هُرَيْرَةَ فِي الْكَتَّانِ لَقَلُ رَايُتُنِي وَانِّي لَا خِرُّ فِيَهَا بَيْنَ مِنْبَرِ رَسُوْلِ اللهِ ﷺ وَمُجْرَةٍ عَاَلِشَةَ مِنَ الْجُوْعِ مَغْشِيًّا عَلَى فَيَجِيئُ الْجَائِيْ فَيَضَعُ رِجُلَهُ عَلَى عُنُقِي يَرى آنَّ بِيَ الْجُنُونَ وَمَا بِي جُنُونٌ وَمَا هُوَ إلَّا الْجُوعُ.

ترکیجیکتہ: محمد بن سیرین بیان کرتے ہیں ہم لوگ حضرت ابو ہریرہ نٹاٹنو کے پاس تھے انہوں نے سرخ رنگ کے دو کپڑے پہنے ہوئے تھے انہوں نے اس میں سے ایک کیڑے کے ذریعے ناک صاف کیا اور پھر بولے بہت اچھے ابو ہریرہ زناٹنی بہت اچھے تم اس کپڑے سے ناک صاف کررہے ہوایک وہ زمانہ تھا جب میں نبی اکرم مُطِّلْتُنْئِیَّۃ کے منبر اور حضرت عاکشہ مِنْ تُنٹی کے حجرے کے درمیان مجبوک کی وجہ سے نڈ ھال ہوکر گر گیا تھااور گزرنے والے تخص بیسوچ کرمیری گردن پر پاؤں رکھنے لگے شاید مجھے جنون لاحق ہو گیا ہے حالانکہ بھوک کی وجہ سے میری بیرحالت تھی۔

(٢٢٩١) أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ كَانَ إِذَا صَلَّى بِالنَّاسِ يَغِرُّ رِجَالٌ مِّنْ قَامَتِهِمْ فِي الصَّلُوةِ مِنَ الْخَصَاصَةِ وَهُمْ أَصْحَابُ الصُّفَّةِ حَتَّى يَقُولَ الْأَعْرَابُ هُولَاءِ مَجَانِيْنُ أَوْ هَجَانُوْنَ فَإِذَا صَلَّى رَسُولُ اللهِ ﷺ انْصَرَفَ إِلَيْهِمْ فَقَالَ لَوْ تَعْلَمُوْنَ مَالَكُمْ عِنْدَاللهِ لَآخَبَبْتُمْ أَنْ تَزُدَادُوْ فَاقَةً وَّحَاجَةً قَالَ فَضَالَةُ وَانَا يَوْمَئِنٍ مَعَ رَسُولِ اللهِ عِيدً.

تَرْجَجْتُهَا: حضرت فضاله بن عبيد مثانتي بيان كرتے ہيں جب نبي اكرم مُؤَلِّثَيَّةً لوگوں كونماز پڑھاتے تھے تو آپ مِؤْلِثَكَةً كامحاب ميں سے کچھلوگ بھوک کی شدت کی وجہ سے گر جاتے تھے میداصحاب صفہ تھے یہاں تک کددیماتی لوگ مید کہتے تھے کہ بیلوگ شاید پاگل ہیں جب نبی اکرم مَثَلِّشَکِیَمَ نے نماز اداکر لی اور آپ مِثَلِیْکَمَ نے ان کی طرف رخ کیا تو آپ مِلِّشِکِمَ نے فرمایا اگرتمہیں یہ پہتہ چل جائے

کہ اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں تمہاری کیا حیثیت ہے توتم اس بات کو پسند کرو گے کہ تمہارے فاقے میں اور ضروریات میں مزید اضافہ ہو۔ حفرت فضالہ والتي بيان كرتے ہيں ميں ان دنوں نبي اكرم مُرافِينَةَ كے ساتھ تھا۔

(٢٢٩٢) خَرَجَ النَّبِيُّ عِلَيْ فِي سَاعَةٍ لِأَ يَخُرُجُ فِيُهَا وَلاَ يَلْقَاهُ فِيُهَا أَحَدُّ فَأَتَاهُ أَبُوبَكُرِ فَقَالَ مَاجَاءَ بِكَ يَاأَبَابُكُر فَقَالَ خَرَجْتُ ٱلْقَى رَسُولَ اللهِ ﷺ وَٱنْظُرُ فِي وَجُهِهِ وَالتَّسْلِيْمَ عَلَيْهِ فَلَمْ يَلْبَثْ آنَّ جَاءَعُمَرُ فَقَالَ مَاجَاءَ بِكَ يَاعُمَرُ قَالَ الْجُوْعُ يَارَسُولَ اللهِ قَالَ وَانَا قَلُ وَجَلْتُ بَعْضَ ذٰلِكَ فَانْطَلَقُوْ اإلى مَنْزِلِ آبِي الْهَيُتَمِر بُنِ التَّيِّهَانِ الْاَنْصَادِيّ وَكَانَ رَجُلًا كَثِيْرَالنَّخُلِ وَالشَّاءُ وَلَمْ يَكُنْ لَهْ خَلَمٌ فَلَمْ يَجِدُوهُ فَقَالُوْا لِإِمْرَأَتِهِ آيُنَ صَاحِبُكِ فَقَالَتُ إِنَّطَلَقَ يَسْتَعُنِبُ لَنَا الْمَاءَ وَلَمْ يَلْبَثُوا أَنْ جَاءَ آبُو الْهَيْثَمِ بِقِرْبَةٍ يَزْعَبُهَا فَوَضَعَهَا ثُمَّ جَاءَ يَلْتَزِمُ النَّبِيَّ ﷺ وَيَفُدِينُهِ بِأَبِيْهِ وَأُمِّهِ ثُمَّ انْطَلَقَ عِهِمُ إلى حَدِيْقَتِهِ فَبَسَطَ لَهُمْ بِسَاطًا ثُمَّ انْطَلَقَ إلى نَخْلَةٍ فَجَاءَ بِقِنُو فَوَضَعَهْ فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ اَفَلَا تَنَقَّيْتَ لَنَا مِنْ رُطَبِهِ فَقَالَ يَارَسُوْلَ اللهِ ﷺ اِنِّي اَرَدُتُ اَنْ تَخْتَارُوْا اَوْ قَالً تَغَيَّرُوا مِنْ رُطَبِهِ وَبُسُرِهِ فَأَكَلُوا وَشَرِبُوا مِنْ ذَٰلِكَ الْمَاءِ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ هٰذَا وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ مِنَ التَّعِيُمِ الَّذِي تُسَأَّلُونَ عَنْهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ظِلَّ بَارِدٌ وَرُطَبٌ طَيِّبٌ وَمَاءٌ بَارِدٌ فَانْطَلَقَ آبُو الْهَيْثَمِ لِيَصْنَعَ لَهُمْ طَعَامًا فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ لَا تَذْبَحَنَّ ذَاتَ دَرِّ فَنَ جَلَهُمْ عَنَا قًا أَوْجَدُيًّا فَأَتَاهُمْ مِهَافَا كَانُوافَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ هَلَ لَّك خَادِمٌ قَالَ لاَ قَالَ فَإِذَا آتَانَاسَبُحُ فَأَتِنَا فَأَتِيَا فَأَقِي النَّبِيُّ عَلَيْ إِرْ أُسَيْنِ لَيْسَ مَعَهُمَا ثَالِثٌ فَأَتَاهُ آبُو الْهَيْثَمِ فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ إِخْتَرُمِنْهُمَا قَالَ يَانَبِيَّ اللهِ اخْتَرُلِي فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ إِنَّ الْهُسْتَشَارَمُؤُ تَمَنَّ خُلُهٰلَا فَإِنِّي رَأَيْتُهُ يُصَلِّي وَاسْتَوْصِ بِهِ مَعُرُوفًا فَانْطَلَقَ اَبُو الْهَيْثَمِرِ إلى إمْرَأَتِهِ فَأَخْبَرَهَا بِقَوْلِ رَسُولِ الله ﷺ فَقَالَتْ إمْرَأَتُهُ مَا أَنْتَ بِبَالِخِ مَا قَالَ فِيْهِ النَّبِيُّ ﷺ إِلاَّ أَنْ تُعْتِقَهُ قَالَ هُوَعَتِيْقٌ فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ إِنَّ اللهَ لَمْ يَبْعَثُ نِبِيًّا وَلَا خَلِيُفَةً اِلَّا وَلَهْ بِطَانَتَانِ بِطَانَةٌ تَأْمُرُهْ بِالْمَعُرُوفِ وَتَنْهَا هُ عَنِ الْمُنْكَرِ وَبِطَانَةٌ لَا تَٱلُوٰهُ خَبَالًا وَمَنْ يُّوْقَ بِطَانَةُ السُّوْءَ فَقَلُوُقِيَ.

تَوْجِيَنَهُمْ: حِفْرت ابو ہریرہ ڈٹاٹنئ بیان کرتے ہیں ایک مرتبہ نبی اکرم مُطَّلِّنْکِئَا کِیے وقت میں گھرسے باہرتشریف لائے جس میں عام طور پرآپ مَالِنَّكُافَةَ تشریف نہیں لاتے تھے اور ان اوقات میں کوئی آپ مَالِنَّكُافَۃ سے ملاقات بھی نہیں کرتا تھا حضرت ابو بمر والتہد کی آ پ مِنْظَنْظَةً ، سے ملاقات ہوئی نبی اکرم مَلِّلْظَیَّةً نے دریافت کیا اے ابو بکرتم کس وجہ سے گھر سے باہر ہوانہوں نے عرض کی میں اللہ کے رسول اللہ مَالِّنْ ﷺ سے ملاقات کے لیے اور ان کی زیارت کے لیے اور انہیں سلام عرض کرنے کے لیے حاضر ہوا ہوں کچھ دیر بعد حضرت عمر ثلاثنو بھی آ گئے آپ مَرِّشْفِئَةً نے دریافت کیا عمرتم کس وجہ سے آئے ہو؟انہوں نے عرض کی یارسول اللہ بھوک کی وجہ سے آپ مِرَالْفَيْحَةَ نِفرما يا مجھے بھی بھوک محسوں ہورہی ہے۔

حضرت ابو ہریرہ ٹاٹنے بیان کرتے ہیں پھریہ حضرات حضرت ابوہشیم بن تیہان انصاری ٹاٹنے کے گھرتشریف لے گئے ان صاحب کے تھجوروں کے باغات تھےاور بکریاں بھی تھیں تا ہم ان کا کوئی خادم نہیں تھا ان حضرات نے ان صاحب کو گھر نہیں پایا تو ان کی اہلیہ ے دریافت کیا تمہارے میاں کہاں ہیں؟اس نے جواب دیا وہ ہمارے لیے میٹھا یانی لینے گئے ہیں تھوڑی دیر بعد حضرت ابوہیثم خاشے آ گئے انہوں نے ایک مشکیزہ اٹھا یا ہوا تھا انہوں نے اس مشکیزے کورکھا اور آ کر نبی اکرم میلِ النظیجَةَ سے گلے ملے اور اپنے ماں باپ کو ان پر فدا کرنے لگے پھروہ ان حضرات کو لے کراپنے باغ میں گئے ان کے لیے چٹائی بچھائی پھروہ ایک تھجور کے درخت کی طرف بڑھے اور وہاں سے تھجور کا ایک خوشہ لا کر آپ مَظِّنْظَةُ کے آگے رکھ دیا آپ مَلِّنْظَةُ بِنَے فرمایاتم نے اس میں سے چن کرتازہ تھجوریں كيول نهيس ليس انهول نے عرض كى ميں اس وجه سے تازہ اور نيم پخته تھجوريں لايا موں تاكه آپ مَرِّ الْفَصَحَةَ جو چاہيں وہ كھاليس ان حضرات نے مجوری کھائیں میٹھا یانی پیا آپ مَرِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ الله وات کی شم جس کے دست قدرت میں میری جان ہے یہ ان نعتوں میں شامل ہے جن کے بارے میں قیامت کے دن تم سے حساب لیا جائے گا ٹھنڈا سامیہ یا کیزہ تھجوریں ٹھنڈا یانی۔

راوی بیان کرتے ہیں پھر حضرت بیٹم چلے گئے تا کہ ان حضرات کے لیے کھانا تیار کریں تو آپ مَرَافَظَةَ نے فرمایاتم ہمارے لیے دودھ دینے والی بکری ذیج نہ کرنا پھر حضرت ابوہیٹم نے ان حضرات کے لیے بکری کا بچید ذیج کیا اور اسے تیار کر کے ان کے پاس لائے تو ان حضرات نے اسے کھالیا آپ مِرَافِظَةَ نے دریافت کیا کیا تمہارے پاس کوئی خادم ہے انہوں نے عرض کی نہیں آپ مَلِّنْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ مَارِكَ مِي إِلَى آنا پھر ( يجھء صے بعد ) آپ مِلِنْ اللَّهُ كَا خدمت ميں دوقيدي بیش کئے گئے ان کے ساتھ کوئی تیسرا قیدی نہیں تھا تو حضرت ابوہیثم نبی اکرم مَالِنْظَیَّامَ کی خدمت میں حاضر ہوئے آپ مَالِنْظَیَّامَ نے فرمایا تم ان دونوں میں سے جسے چاہواختیار کرلوانہوں نے عرض کی اے اللہ کے نبی آپ مَلِّنْظِیَّا میرے لیے جسے چاہیں اختیا کرلیں تو آپ مِنْ الْمُعْتَاقِ فَر ما يا جس شخص سے مشورہ كيا جائے وہ امين ہوتا ہے تم اسے لے لو كيونكه ميں نے اسے نماز اداكرتے ہوئے ديكھا ہے اوراس کے بارے میں بھلائی کی تلقین کو قبول کرو۔

رادی بیان کرتے ہیں حضرت ابوہیثم مُناتِنوا پن اہلیہ کے پاس گئے اور انہیں نبی اکرم مِنَّافِنْتُكَافِّا کے فرمان کے بارے میں بتایا تو ان کی اہلیہ نے کہا آپ مَالِنظَ اُ نے اس کے بارے میں جو بات ارشاد فر مائی ہے آپ اس وقت تک اس پر حقیقی طور پر عمل پیرانہیں ہو سکتے جب تک اے آ زاد نہ کردیں تو حضرت ابوہیثم نے فرمایا بیآ زاد ہے۔

(بعد میں ) نبی اکرم مَطَّلْظَیَّا بِنَا الله تعالیٰ نے جس بھی نبی یا جس بھی شخص کو بھیجااس کے ساتھ دوطرح کے رفقاء ہوتے ہیں ایک اسے نیکی کا حکم دیتا ہے اور برائی سے منع کرتا ہے اور دوسرااس کے حال پر چھوڑ دیتا ہے توجس شخص کو برے رفق سے بچالیا گیا اے (خرابی سے ) بچالیا گیا۔

(٢٢٩٣) شَكُوْنَا إِلَى رَسُولِ اللهِ عَلَى الْجُوْعَ وَرَفَعُنَا عَنْ بُطُوْنِنَا عَنْ جَبِرٍ خَبِرٍ فَرَفَعَ رَسُولُ اللهِ عَنْ جَبَرَيْنِ.

تَرَجِيهَ ثَهِ: حضرت انس بن ما لك حضرت ابوطلحه رثانتن كابيه بيان نقل كرت بين ہم نے نبي اكرم مَالِّفَظِيَّةَ كي خدمت ميں بھوك كي شكايت کی اوراپنے (پیٹ پرموجود ) پھر سے کپڑا ہٹایا نبی اکرم مُؤَلِّنِیَکَامَ نے کپڑا ہٹایا تو وہ دو پھروں پرتھا۔

(٢٢٩٣) قَالَ سَمِعْتُ التُّعْبَانَ بْنَ بَشِيْرٍ يَقُوْلُ السُّتُمْ فِي طَعَامٍ وَّشَرَابٍ مَاشِئْتُمْ لَقَلُ رَايْتُ نَبِيَّكُمْ ﷺ وَمَا يَجِدُهِ مِنَ الدَّقَلِ مَا يَمُلَأُ بِهِ بَطْنَهُ. ترکیجی پنہ: ساک بن حرب بیان کرتے ہیں میں نے حضرت نعمان بن بشیر وٹاٹنٹھ کو یہ بیان کرتے ہوئے سنا کیاا بتم لوگ جو جا ہووہ کھا پی نہیں سکتے؟ میں نے تمہارے نبی مُؤَلِّفِیکَا فَہِ کی زیارت کی ہے آپ مُؤَلِّفِکَا آئے پاس کھانے کے لیے معمولی قسم کی تھجوریں اتن بھی نہیں ہوتی تھیں جو آپ مُؤلِفکَا آئے کے پیٹ کو بھرلیں۔

تشریع: حابہ کرام میں گئی کے لئے اسوء نبی پاک مِلَا لَشِیَّا کی ذات تھی، ہر صحابی آپ مِلَا لِشِیَّا کِنفش قدم پر چلنے کی پوری کوشش کرتا تھا۔ امام ترمذی مِلِیُّلِا نے اس باب میں سات حدیثیں ذکر کی ہیں، جن سے صحابہ ٹوکٹیُٹا کی زندگی کا پورا نقشہ نگا ہوں کے سامنے آجاتا ہے۔

حضرت عمر فاروق بڑا تھے۔ کی خلافت کے زمانہ میں حضرت سعد بن ابی وقاص بڑا تھے۔ کو، جن کے والد کا نام ما لک ہے اور جو بڑے درجہ کے صحابی ہیں، عشرہ مبشرہ میں سے ہیں اور قدیم الاسلام ہیں: حضرت عمر بڑا تھے۔ نے ان کو کوفہ کا گورز بنایا تھا، قدیبائے بنواسد نے حضرت عمر بڑا تھے۔ سے ان کی شکایتیں کیں، اور بہ بھی کہا کہ وہ نماز ٹھیک سے نہیں پڑھاتے۔ حضرت عمر بڑا تھے نے فررا ان کو کوفہ سے طلب کرلیا، اور ان کی جگہ دوسرا گورز مقرر کیا، پھر دو شخص حضرت سعد بڑا تھے کے ساتھ کئے کہ وہ ان کو لے کرکوفہ جا عیں اور کوفہ کی ہر سجد میں حضرت سعد بڑا تھے۔ کو کھڑا کر کے لوگوں سے پوچیں کہ ان کو کیا شکایت ہے؟ کسی نے کوئی شکایت نہیں کی، صرف ایک شخص نے تین شکایت نہیں، حضرت سعد بڑا تھے نے حضرت سعد بڑا تھے ہے اسلام کا ساتھی شکایت کیں، حضرت سعد بڑا تھے نے حضرت عمر بڑا تھے سے بہ با تیں کہیں جوان دوروایتوں میں ہیں کہ میں پہلے دن سے اسلام کا ساتھی ہوں، اور انتہائی تنگی کی حالت میں ہم نے دین کی خدمت کی ہے اور نبی شرائے گئے کے ساتھ جہاد کیا ہے، پھر بھی اگر میں نہیں کہیں ہول، اور انتہائی تنگی کی حالت میں ہم نے دین کی خدمت کی ہے اور نبی شرائے گئے کے ساتھ جہاد کیا ہے، پھر بھی اگر میں پہلے سے سیکھا اور مجھے نماز پڑھی نہیں آئی تو میں کسی کرت کا نہ رہا، اور میری ساری محنت را انگاں گئی، حضرت عمر بڑا تھے نے فر مایا: میں پہلے سے سیکھا اور مجھے نماز پڑھی نہیں آئی تو میں کسی کرت کا نہ رہا، اور میری ساری محنت را انگاں گئی، حضرت عمر بڑا تھے نے فر مایا: میں پہلے سے سیکھا اور میری بارے میں اچھا گمان رکھتا تھا، گر جب شکایت آئی تو اس کی تحقیق کرنا میر افرض تھا۔

فی ساعة لا یخرج فیہا: یعنی گرمی کی ایک دو پہر میں فاقہ کی وجہ سے نبی سَلِّ اَنْتَیَا آپَ کَو نبیندنہیں آئی ،اس لئے آپ سَلِّ اَنْتَیَا آپُ سَلِّ اَنْتَیَا آپُ مَا کَا کُر مسجد میں تشریف لائے ،عرب میں دو پہر میں کوئی گھر سے نہیں نکلا کرتا ، دھوپ لگ جاتی ہے۔حضرت ابو بکر زُناتَو بھی بھوک کی وجہ سے نکلے تھے، مگر انھوں نے اظہار نہیں کیا، وہ وضعد ارتھے، اور حضرت عمر زُناتُونَو میں کھر ابن تھا، اس لئے انھوں نے بے تکلّف عرض کر دیا۔

لعنات: اهرق الباء: (باب افعال) پانی بهانا، او پر سے ڈالنا، مجرد: هرق (ف) هرقا کی بھی بھی۔ دایتنی: میں دو ضمیری ہیں۔ دیکھا میں نے مجھ کو جہاد کررہا ہوں صحابہ کی ایک جماعت کے ساتھ۔ الحبلة: لوبے وغیرہ جیسی ترکاری۔ عزد فلاناً علی فرائض الدین و احکامه: دین کے فرائض واحکام سے واقف کرانا، ای فعل کے معنی: مدد کرنے کے بھی ہیں: (تعزدوہ وتو قروہ) یعنی تم ان کی (رسول الله مِرَّ اللهُ عَرِّ اللهُ عَلَیْ اللهُ عَرِیْ اللهُ عَرِیْ اللهُ عَرِیْ اللهُ عَرِیْ اللهُ عَرِیْ اللهُ عَرِیْ الله الله عَلَیْ الله الله عَلیْ الله الله عَلیْ الله عَلیْ الله عَلیْ الله عَلیْ الله الله عَلیْ الله الله عَلیْ الله وقتی ہم واتی ہم داز، عدیث میں بیوی مراد ہے، کوئی اچھی بیوی ہوتی ہے جوشو ہر سے ہراچھا کام کرواتی ہے اورکوئی بری ہوتی ہے جوشو ہر سے ہراچھا کام کرواتی ہے اورکوئی بری ہوتی ہے جوشو ہر سے ہراچھا کام کرواتی ہے اورکوئی بری ہوتی ہوتی ہے جوشو ہر برائی میں بھناتی ہے۔

# بَابُمَاجَاءَانَّ الْغِنْي غِنَى النَّفُسِ

# باب ۲۳: مالداری دل کی بے نیازی ہے

(٢٢٩٥) لَيْسَ الْغِلَى عَنُ كَثْرَةِ الْعَرَضِ وَلَكِنَ الْغِلْي غِنَى النَّفْسِ.

ترئیجینئم: حضرت ابو ہریرہ مٹالٹو بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَلِّلْتَظَیَّا نے فرمایا خوشحالی سازوسامان زیادہ ہونے کی وجہ ہے نہیں ہوتی بلکہ اصل خوشحالی دل کی خوش حالی ہے۔

تشریع: یہ منق علیہ روایت ہے، روایت کا مطلب: یہ ہے کہ غناجس کو اردو میں بے نیازی سے تعبیر کرنا ہوگا یہ قلب کی صفت ہے جس کا مفہوم ہیہ ہے کہ انسان اللہ کے دیئے ہوئے پر اکتفاء کر ہے اور اس کی تقسیم پر راضی ہو مزید کا متلاثی نہ ہواور کسی سے سوال نہ کرے بلکہ اپنے نفس کو یقین دلا دے کہ ہمارے لئے جو اللہ نے عطافر مایا ہے وہی مناسب ہے اور دوسرے کے پاس دنیا کی زیادتی کو دیکھ کر اس کا متمنی نہ ہوتو اصل غنائی کا نام ہے رہا اسباب کا کثیر ہونا یغی نہیں کیونکہ بسا اوقات دیکھا جاتا ہے جس کے پاس دنیا کے اسباب زیادہ ہیں وہ مزید کی تلاش ہیں رہتا ہے اور وہ قانع بھی نہیں ہوتا اور اس قدر پریثان رہتے ہیں کہ ان کوخواب آور گولیاں کے اسباب زیادہ ہیں وہ مزید کی بات یہ ہم کہ اگر دونوں با تیں جع کھا فی پڑتی ہیں۔ اور غریب جن کا دل بے نیاز ہوتو کیا کہنے!

### بَابُمَاجَاءَ فِي أَخُذِ الْمَالِ بِحَقِّهِ

### باب ٢٤٠ برحق طورير مال حاصل كرنا

(٢٢٩٢) إِنَّ هٰنَا الْمَالُ خَضِرَةٌ حُلُوَةٌ مَنَ اصَابَهُ بِحَقِّهِ بُوْرِكَ لَهُ فِيهِ وَرُبَّ مُتَخَوِّضٍ فِيَمَا شَائَتُ بِهِ نَفْسُهُ مِنْ مَالِ اللهِ وَرُبَّ مُتَخَوِّضٍ فِيمَا شَائَتُ بِهِ نَفْسُهُ مِنْ مَالِ اللهِ وَرُسُولِهِ لَيْسَ لَهُ يُوْمَ الْقِيَامَةِ إِلَّا النَّارُ.

تر بخبخ بنہ: حضرت خولہ بنت قیس مٹاٹن جو حضرت حمزہ بن عبدالمطلب ٹٹاٹن کی اہلیہ ہیں وہ بیان کرتی ہیں میں نے نبی اکرم مُرَافِّتُ کَا اَلَّهُ مُرَافِّتُ اِلَّهُ مِن عَبدالمطلب ٹٹاٹن کی اہلیہ ہیں وہ بیان کرتی ہیں میں نے اکرم مُرَافِّتُ کَا اِس کے اِس میں برکت مراہ حاصل کرے گااس کے لیے اس میں برکت رکھی جائے گی بچھا لیے لوگ بھی ہیں جواللہ تعالی اور اس کے رسول کے مال سے اپنی نفسانی خواہشات پوری کرتے ہیں ان کے لیے قیامت کے دن صرف آگ ہوگی۔

تشرِنیج: روایت کا مطلب: حافظ را این این دنیا سرسبز و شاداب ہے نہایت لذیذ اور ظاہر آ چیک دار اور پر رونق ہے کہ دل اس کی طرف مائل ہوتا ہے اگر کسی کو بیر حاصل ہوجائے اور اس نے اس کے حقوق پورے پورے ادا کئے تو اللہ تعالی اس میں برکت عطا فرماتے ہیں اور اگر خواہ شات نفسانی کو ملحوظ رکھتے ہوئے دنیا کو حاصل کیا اور جس طرح چاہا تصرف کیا تو اس کے لئے جہنم کی آگ ہے۔ فائل ؟ برحق طور پر مال حاصل کرنے سے مراد جائز ذرائع سے مال کمانا اور اشراف نفس کے بغیر ہدید لینا ہے۔ اور نا جائز زرائع سے مال کمانا اور اشراف نفس کے بغیر ہدید لینا ہے۔ اور نا جائز زرائع سے مال کمانا اور اشراف نفس کے بغیر ہدید لینا ہے۔ اور نا جائز زرائع سے مال کمانا ور اشراف نفس کے بغیر ہدید لینا ہے۔ اور نا جائز زرائع سے مال کمانا ور اشراف نفس کے بغیر ہدید لینا ہے۔ اور نا جائز زرائع سے مال کھانا ور اشراف نفس کے بغیر ہدید لینا ہے۔ اور نا جائز زرائع سے مال کمانا ور اشراف نفس کے بغیر ہدید لینا ہے۔

مال کمانا یا لوگوں سے سوال کرنا یا اشراف کے ساتھ ہدیے قبول کرنا ناحق طریقہ پر مال حاصل کرنا ہے۔

فیما شاء ت به نفسه: یعنی اس مال میں من مانی کرنا، اور بے جاتصرف کرنا۔ جولوگ تو می خزانوں کے ذمہ دار ہوتے ہیں جیسے مدرسوں کے مہتم م، اداروں کے صدور اور حکومت کے سربراہ وہ قومی فنڈ میں بڑے غیرمختاط ہوتے ہیں ، ان کے لئے قیامت کے دن دوزخ کے علاوہ کچھنہیں۔

لعنات: خصرة: سرسبز شاداب اصابه: جواس كوحاصل كرے متحوض بيخوض سے ماخوذ ہے اورخوض كے معنى ہيں ياني ميں جانا اوراسے حرکت دینااور مخوض کے معنی ہیں گھنے والا یہاں اس سے متصرف مراد ہے بعنی مال میں تصرف کرنے والا۔

### مال کا بجاری ملعون ہے!

(٢٢٩٧) لُعِنَ عَبْلُ الدِّينَ أَرِلُعِنَ عَبْلُ الدِّرْهَمِ.

تو بچہ تنہ: حضرت ابو ہریرہ نظافتہ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَطِّنْظَیَّا نے فر مایا ہے دینار کے بندے پرلعنت کی گئی ہے درہم کے بندے یرلعنت کی گئی ہے۔

تشریع: علامه طبی مطبی التیا فرماتے ہیں کہ آپ مُؤلِفَظَةً نے لفظ عبد فرمایا نہ کہ جامع الدیناروما لک الدیناراس سے اشارہ فرمایا کہ دراہم و دنانیر کا جمع کرنا اور ان کا مالک ہونا مذموم نہیں بلکہ بفذر ضرورت ان کا حاصل کرنا ضروری ہے اور ان کو وقت ضرورت وا دائے حقوق کے لئے جمع کرنے میں بھی مضا کقنہیں ہاں البتدان ہے محبت کرنا اور ان کا حریص ہونا حرام ہے اور اللہ کی لعنت کا موجب ہے۔

مال و دولت کی بندگی میہ ہے کہ اس کی طلاب میں بندہ ایبا گرفتار ہو جائے کہ اللہ کے احکام کی یابندی باقی نہ رہے، اور حلال و حرام کی تمیز اٹھ جائے ،اوراس کے بیچھے ایسا لگ جائے کہ احکامات شرعیہ کو پس بشت ڈال دے۔اور بیحدیث بخاری شریف کتاب الرقاق وغیرہ میں ہے،اوراس میں اور بھی مضامین ہیں۔

# باب: مال وجاہ کی حرص تباہ کن ہے

(rr٩٨) مَاذِئْبَانِجَائِعَانِٱرُسِلَافِيُ غَنَمٍ بِأَفْسَدَلَهَامِنُ حِرُصِ الْمَرُءَ عَلَى الْمَالِ وَالشَّرَفِ لِدِيْنِهِ.

تریج پہنے: حضرت کعب بن مالک انصاری میلائو کے صاحب زادے اینے والد کے حوالے سے یہ بات نقل کرتے ہیں نبی اکرم مَطِّشِيَّةً نے فرمایا ہے اگر دو بھو کے بھیڑیوں کو بکریوں پر چھوڑ دیا جائے تو وہ انہیں اتنا نقصان نہیں پہنچاتے جتنا مال اور مرہے کا لا کج آ دمی کے دین کونقصان پہنچاتے ہیں۔

**تشریع:** حب مال اور حب جاہ آ دمی کے دین کو بے حدنقصان پہنچاتے ہیں ، بکریوں کے رپوڑ میں گھے ہوئے بھیڑیے بکریوں کواتنا

نقصان نہیں پہنچا سکتے جتنا بیدو چیزیں دین کوتباہ کرتی ہیں، مال کی محبت جب چھا جاتی ہے تو آ دمی جائز نا جائز کا خیال نہیں رکھتا ای طرح جاہ وشرف کی چاہت بھی آ دمی کوتباہ کردیتی ہے، پس ان دونوں سے دامن بچانا چاہئے۔

تحوى تركيب: علامه طبي رايشيد فرمات بي كه مانا فيه مشابه بيس به وتبان اس كااسم اور موصوف ب جائعان يبلي صفت اور ارسلا في غنم دوسری صفت ہےاورب اُمسد ..... ماکی خبر ہے اس میں باءزائدہ ہے ....علی المال والشرف حرص سے متعلق ہے اور لدینہۃ افسد متعلق ہاوراس میں لام برائے بیان ہے۔

# باب: مؤمن كودنيا مين تس طرح ربهنا چاہيے؟

(٢٢٩٩) نَامَرَسُولُ اللهِ عَلَى حَصِيْرٍ فَقَامَر وَقَلُ ٱثَّرَ فِي جَنْبِهِ فَقُلْنَا يَارَسُولَ اللهِ عَلَيْمَ لَوِ اتَّخَذُمَا لَكَ وِطَاءً فَقَالَ مَالِى وَمَالِللُّ نُيَامَا آنَافِي اللُّ نُيَا إِلَّا كَرَا كِبِ اسْتَظَلَّ تَحْتَ شَجَرَةٍ ثُمَّرَاحَ وَتَرَكَهَا.

تَوَخِيكُنَهِ: حضرت عبدالله (بن مسعود مناتِيه ) بيان كرتے ہيں ايك مرتبه نبي اكرم مُؤَلِّفَيَّةَ ايك چنائي پرسوگتے جب آپ مِؤْلِفَيَّةَ الله تو اس کا نشان آپ سِلِسَنَیَعَ کے پہلو پر موجود تھا ہم نے عرض کی یارسول الله اگر آپ مِلِسَنِیَةَ اپنے لیے کوئی بچھونا استعال کرلیں (تو مناسب ہوگا ) آپ مَطِّلْطُنِیَّةً نے فرمایا میرا دنیا کے ساتھ کیا واسطہ؟ میں دنیا میں صرف ایک سوار کی طرح ہوں جوایک درخت کے پنچے سائے میں آتا ہے اور پھر آگے بڑھ جاتا ہے اور اسے وہیں چھوڑ جاتا ہے۔

تشريع: كراكب الخ: وجه تشبيه سرعت رحيل وقلت مكث ب\_ دراصل آپ مُؤْفِيَّةً كي زندگي نهايت عسرت كے ساتھ گزري ہے حتیٰ کہ آپ مَطِّنْظِیَّةً کے پاس بستر بھی کوئی خاص نہ ہوتا تھا بلکہ تھجور کی چھال سے بھرا ہوا بچھونا ہوتا یا صرف چٹائی جس پر آپ مَطِّنْظَیَّةً آرام فرماتے صحابہ وی کُنیج نے آپ مِنْ اَلْ کے بدن پر چٹائی کے نشانات و کیھ کر نرم بستر کی گزارش کی تو آپ مِنْ النظیجَ تَم بِدِ بِي بِنبتي كا اظہار فرمایا اور بتایا کہ دنیا تو انسان کے لئے قرارگاہ نہیں بلکہ گزرگاہ کی طرح ہے اور گزرگاہ میں آ دمی جب تھوڑی دیر تھبرتا ہے تو کوئی انتظام نہیں کرتا کیونکہ اس کوآ گے جانا ہے۔

**لعنات:** حصیر : چٹائی بوریا اثر: اس چٹائی نے نشان چھوڑ دیئے جنب پہلو وطاء (واؤ کے ینچے زیر) نرم بستر آ رام دب بچھونا استظل: ساية لاش كرنے لگے۔

### باب:صحبت ایر انداز ہوتی ہے

(٢٣٠٠) الرَّجُلُ عَلى دِيْنِ خَلِيْلِهِ فَلْيَنْظُرْ آحَنُ كُمْ مَنْ يُّخَالِلُ.

تَزَجْجِكُنْهِ: حضرت ابو ہريره ظافنو بيان كرتے ہيں نبي اكرم مُطِلِفَظَةً نے فرمايا ہے آ دمي اپنے دوست كے دين (يعني اخلاقيات) پر ہوتا

ہے اس لیے ہر خص کو یہ چاہیے کہ وہ اس بات کا جائزہ لے کہ اس کا دوست کون ہے تشریع: اس صدیث میں نبی کریم مُرَافِئَةَ فَہِ اس بات کا حکم دیا ہے کہ آ دمی کو نیک اور پارسا دوست بنانا چاہیے اس لیے کہ ایک انسان دوسرے انسان کا انز ضرور لیتا ہے حریص آ دمی ہوگ تو مزاج میں حرص ہی آ ہے گا اور زاہد و پر ہیزگار انسان کے پاس بیٹیس گے تو دنیا سے بے رغبتی پیدا ہوگ چنا نچہ عمر بی زبان میں محاورہ ہے کہ جب کسی آ دمی کے بارے میں تحقیق کرنی ہو کہ وہ کیسا ہے تو کہتے ہیں: لا تسمل عن المهر ء وسل عن قرینه کہ اس آ دمی کے بارے میں لوگوں سے نہ پوچھو بلکہ بیسوال کروکہ اس کے دوست کیسے ہیں اگر دوست اچھے ہوئے تو اس کے قرینہ کہ اس آ دمی کے بارے میں لوگوں سے نہ پوچھو بلکہ بیسوال کروکہ اس کے دوست کیسے ہیں اگر دوست انجھے ہوئے تو اس کے معنی یہ ہیں کہ وہ بھی اور وہ سے کہ وہ بھی بدی شار ہوگا۔

### باب

# باب ۱۳۸:۱۹ مال ہی آخرتک ساتھ دینے والے ہیں

(۲۳۰۱) یَتْبَعُ الْمَیِّتَ ثَلَاتٌ فَیَرُجِعُ اثْنَانِ وَیَبُغَی وَاحُلٌ یَّتُبَعُهُ اَهْلُهُ وَمَالُهُ وَعَمَلُهُ فَیَرُجِعُ اَهْلُهُ وَمَالُهُ وَمَالُهُ وَعَمَلُهُ فَیرُجِعُ اَهْلُهُ وَمَالُهُ وَیَبُغَی عَمَلُهُ.

تَوْجَهَمُ اللّهِ عَلَى بَنِ مَا لَكُ ثَاثِنُو بِیان کرتے ہیں نی اکرم سَلِّفَیْجَ نے فرمایا ہے میت کے پیچے تین چیزیں جاتی ہیں ان میں ہے دو واپس آ جاتی ہیں اور ایک ساتھ رہ جاتی ہیں اہل خانہ اور مال واپس آ جاتے ہیں اہل خانہ اور مال واپس آ جاتے ہیں اہل خانہ اور مال واپس آ جاتے ہیں اور اس کا ممل ساتھ رہ جاتا ہے۔

یں مورٹ کے بعد اور فن کے بعد اور دن کے بعد اور دفت کے بعد اور فن کے بعد اور فن کے بعد اوٹ کر مسترفیح: علامہ طبی رائٹیل فرماتے ہیں کہ اتباع اہل سے مراد حقیقت ہے کہ وہ جنازہ کے بیچھے جاتے ہیں اور فن کے بعد اور فن کے بعد اور تقسین وغیرہ میت سے رہتا ہے جب میت کو فن آجاتے ہیں رہا اتباع مال اس سے مرادیہ ہے کہ مرنے کے بعد مال کا تعلق بھی میت سے بالکل ختم ہوجا تا ہے تو یہ دونوں چیزیں گویا میت کو فن کر کے واپس ہوجاتی ہیں۔

# بَابُمَاجَاءَفِي كَرَاهِيَةِ كَثُرَةِ الْأَكَلِ

# باب ۳۹: پرخوری کی ناپیندیدگی

(٢٣٠٢) مَا مَلَا ادَمِيٌّ وِعَاءً شَرًّا مِّنْ بَطْنٍ بِحَسْبِ ابْنِ ادَمَ أَكُلَاتٌ يُّقِمْنَ صُلْبَهُ فَإِنْ كَانَ لَا عَالَةَ فَثُلُثُّ لِطَعَامِهِ وَثُلُثُ لِشَرَ ابِهِ وَثُلُثُ لِنَفْسِهِ.

توجیخ بنہ: حضرت مقدام بن معد کرب خالتی بیان کرتے ہیں میں نے نبی اکرم مِشَافِیْ کو یہ فرماتے ہوئے سنا ہے آدمی پیٹ سے زیادہ بر کسی برتن کوئیں بھرتا آدم کے بیٹے کے لیے چند لقمے کانی ہوتے ہیں جواس کی پشت کوسیدھار کھیں اگر زیادہ ہی کھانا ہوتو (پیٹ کا) ایک تہائی حصہ کھانے کے لیے ایک تہائی حصہ پانی کے لیے اور ایک تہائی حصہ سانس لینے کے لیے رکھے۔

تشور نیج: علامہ طبی راٹھیا فرماتے ہیں کہ اس حدیث سے معلوم ہوا کہ کھانے کی اتنی مقدار تناول کرنا ضروری ہے جس سے انسان زندہ رہ سکے جس سے انسان زندہ میں جس سے اس کی پشت کھڑی رہ سکے تا کہ وہ بقدر ضرورت رزق حلال کے حصول کے لیے کوشش کر سکے اور اللہ کی عبادت

بحالا سکے لیکن اگر کوئی شخص اس حد تک قناعت نہ کرے بلکہ اس سے زیادہ کھانا کھانا چاہے تو اسے بھی اعتدال کونہیں جھوڑ نا چاہیے ، چنانچہ پیٹ کے ایک جھے کو کھانے ہے بھرلے اور ایک حصہ پانی کے لیے اور ایک حصہ سانس کے لیے خالی چپوڑ دے اس حدیے تجاوز نہیں کرنا چاہیے کیونکہ پیپ بھر کر کھانا کھانے کے بہت نقصانات ہیں۔

# شكم تمام شبوتوں كاسر چشمه ب:

اولاد آ دم کے لئے سب سے زیادہ مہلک اور تباہ کن شہوت پیٹ کی شہوت ہے اس کی وجہ سے آ دم وحواء کو جنت سے نکالا گیا حقیقت سیہ ہے کہ آ دمی کا پیٹ ہی تمام شہوتوں کا سرچشمہ اور تمام آفتوں کا منبع ومعدن ہے شہوت شکم سے شہوت کوتحریک ملتی ہے اور ان دونوں شہوتوں سے جاہ و مال کی رغبت پیدا ہوتی ہے اور ان دونوں کی زیادتی سے رعونت ایک دوسرے سے سبقت،حسد و مفاخرت و غرور جیے عیوب پیدا ہوتے ہیں کینہ، عداوت وبغض کے جذبات کوتحریک ملتی ہے حتی کہ آ دمی نافر مانی بغاوت وتمر دپر کمر باندھتا ہے منکرات وخواہشات میں مبتلا ہوتا ہے یہ اس کو پر کرنے کے نتائج ہیں ای وجہ ہے آپ مِرَافِیَجَ اَفِی معدہ کو خالی رکھنے اور کم کھانے کی بار بارترغيب دي إلى مَرَافِينَكُمْ في ارشادفر مايا:

لاتميتوا القلب بكثرة الطعام والشراب فأن القلب كالزرع يموت اذا كثر عليه المآء نيز ارشادفرماياالفكرنصف العبادة وقلة الطعام هي العبادة.

### بَابُ مَاجَاءَ فِي الرِّيَآءِ وَالسُّمُعَةِ

# بآب • ۴٪ ریاء وسمعه (نیک عمل دکھانے اور سنانے) کا بیان

(٢٣٠٣) مَن يُرَائِي اللهُ بِه وَمَن يُسَيِّعُ يُسَيِّعِ اللهُ بِه قَالَ وَقَالَ رَسُولُ اللهِ عِلَيْمَن لَا يَرْحَمِ النَّاسَ لَا يُ حَمُّهُ اللهُ.

تَوَجِّجِهَمْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْنَ عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله على الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله کے دکھاوے کوظا ہر کردے گا جو تحض شہرت حاصل کرنا چاہتا ہے اللہ تعالیٰ اس کی (مشہور ہونے کی خواہش) کوظا ہر کردے گا۔ . حضرت ابوسعید خدری ن الله بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَالِّنْظِیَا اَنْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ اس پر حمنہیں كرے گا۔ حقيقت رياء: رويت سے مشتق ہے اور سمعه ساع سے ريا كے معنی اچھی عادتوں اور كاموں كامظاہر وكر كے لوگوں كے دلوں میں قدر ومنزلت کا طالب ہونا اگر اس کا تعلق بحاسہ بھر ہے تو ریاء اور اگر بحاسہ ساع ہے توسمعہ ہوگا۔ پھر ریاء کاری کا ظہور بدن، ہیئت ولباس و قول وعمل اور دوست واحباب کے زریعہ ہوتا ہے جس کی تفصیل امام غزالی نے احیاء العلوم میں بیان فرمائی ہے۔

### ریاء نہایت مہلک بیاری ہے:

ریاء وسمعہ ایسے مہلکات و آفات میں سے ہے جونہایت مخفی مکر ہے بڑے بڑے علاء بھی اس میں مبتلا ہوجاتے ہیں۔احادیث وقرآن میں اس کی مذمت نہایت بلیخ انداز میں بیان کی گئی ہے۔لھذاتمام اچھے اعمال کی روح اور جان اخلاص ہے، اچھے اعمال اگر اس جذبہ سے خالی ہوں اور انکا مقصد رضائے الہی نہ ہو بلکہ نام ونمود یا کوئی اور ایسا ہی جذبہ ہوتو اللہ کے نز دیک ان اعمال کی کوئی قیت نہیں، ان پرکوئی ثواب نہیں ملتا۔

لعنات: سمعة (سین پرپیش اورمیم کے سکون کے ساتھ) شہرت من یوانی: جوریا کاری کرے گا یعنی ظافت حقیقت تقوی و پر ہیزگاری کا اظہار کرے گا۔ من یسمع : جواعمال سے شہرت طلب کرے گا۔ یسمع الله به : اللہ تعالی اسے بری شہرت دیں گے۔ بحق و بحق : اس لفظ کا تکرار تا کید کے طور پر ہے اور باء زائدہ ہے۔ لما حداثتنی : یہاں پر لما الا کے معنی میں ہے جس کے معنی ہیں البتہ معنی ہیں صحیح اور حق بات شخ چیخ مار کر بے ہوش ہو گئے۔ خار اعلی و جھه : منہ کے بل گرتے ہوئے۔ فاسند ت طویلا: میں نے کافی دیر آئیس سہارا دیئے رکھا۔ جا ثیقة : گھٹوں کے بل بیٹھنے والی امت ۔ المد اوسع علیك : کیا میں نے تہیں خوشحال اور مالدار نہیں بنایا۔ لمد ادعك : میں نے تہیں نہیں چھوڑا۔ تسعر : (صیغہ مجمول) جہنم کو دھکایا اور بھڑکایا جائے گا۔ سیاف: شمشیرزن جلاد۔ نوف: ہم ان کے اعمال کا پورا پورا بدلہ دیں گے۔ لا یبخسون : کی نہیں کی جائے گا۔

### باب

### باب: دکھاوا کرنے والے قراء (علاء) کا انجام

(٣٠٣) اتَّهْ دَعَلَ الْمَدِيْنَةَ فَإِذَا هُوَبِرَجُلٍ قَدِاجْتَمَعَ عَلَيْهِ النَّاسُ فَقَالَ مَنُ هٰذَا فَقَالُوا اَبُوْ هُرَيُرَةً فَلَكُونُ مِنْ اللَّهُ عُرَيْرَةً فَلَكُ لَهُ اللَّاكُ عَنِيْ وَعِيْ لِمَا حَدَّثَيْنَ عِدِيْقًا سَمِعْتَهُ مِنْ رَّسُولِ اللهِ عَلَيْعَةَ وَعَلِمْتَهُ فَقَالَ اَبُوْ هُرَيْرَةً اَفْعَلُ لِأَحْرِثَنَكَ حَدِيثًا عَلَّ ثَيْنِهِ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ عَمَّا اللهِ عَلَيْهُ وَعَلِمْتَهُ فَقَالَ اللهِ عَلَيْهُ وَعَلِمْتَهُ فَقَالَ اللهِ عَلَيْهُ وَعَلِمْتُهُ فَقَالَ الْعُورُونَ فَقَالَ الْعُورُونَ فَقَالَ الْعُورُونَ فَقَالَ الْعُورُونَ فَقَالَ الْعُمْرُونَ فَقَالَ الْعُورُونَ فَقَالَ الْمُعْتَةَ وَعَلِمْتُهُ فَمَّ نَشَعَ الْمُؤْمُونُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَيْرَةً لَشَعْ اللهُ وَمُرَيْرَةً نَشَعْ اللهُ وَمُورُونَ فَقَالَ الْعُهُورُونَ فَقَالَ الْعُهُورُونَ فَقَالَ الْعُهُولُ اللهُ عَلَيْهُ وَقَالَ الْعُمْرُونَ فَقَالَ الْمُهُ وَعَلَى اللهُ وَمُولُ اللهِ عَلَيْهُ وَلَيْمَ اللهُ لِلْمَا الْمَيْعِمَا مَعْتَا اَحَلَّ عَيْرُهُ مُورَوَ فَهُ اللهُ لِلْعَالَ الْمَيْعِمَا الْمَيْعِمَا الْعَلَمُ وَعَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ لِلْقَارِيُّ اللهُ لِلْمُلْلُولُ اللهُ لِلْمُ لِلْعُورُ اللهُ لِلْمُ اللهُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ اللهُ لِللهُ لِلْمُ اللهُ لِلْمُ اللهُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ اللهُ لِلْمُ اللهُ لِلْمُ اللهُ لِلْمُ اللهُ لِمُ اللهُ لِلْمُ اللهُ لِلْمُ اللهُ لِللهُ لَلْمُ اللهُ لِلْمُ لَلْمُ اللهُ لِللهُ لَلْهُ لِلْمُ اللهُ لِللهُ لَلهُ لَلْمُ اللهُ لِللهُ لِلْمُ لَلهُ لِللهُ لِلْمُ اللهُ لِللهُ لَلْمُ اللهُ لِللهُ لَلْمُ اللهُ لِلهُ لَلهُ لَلْمُ لَلهُ لَلهُ لَلهُ لَلهُ لَلهُ لَلهُ لَلْمُ لَلهُ لَلْمُ لَلهُ لَلهُ لَلْهُ لَلهُ لَلْمُ لَا اللهُ لَلهُ لَلهُ لَلهُ لَلْمُ لَلهُ لَلْمُ لَلهُ لَلهُ لَلْمُ لَلهُ لَلهُ لَلهُ لَلهُ لَلهُ لَلْمُ لَلهُ لَلهُ لَلهُ لَلهُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلهُ لَلْمُ لَلْمُ لَلهُ لَا لَاللهُ لَلهُ لَلْمُ لَاللهُ لَلهُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ اللهُ لَلْمُ اللهُ لَلْمُ اللهُ لَلْمُ اللهُ لَلْمُ لَلهُ لَلْمُ اللّهُ لَلْمُ لَا اللّهُ لِلْمُ اللّهُ لَلْمُ اللهُ لَلْمُ الل

فِيمَاذَا فُتِلْتَ فَيَقُولُ اَمَرُتَ بِالْجِهَادِ فِي سَبِيٰلِكَ فَقَاتَلْتُ حَتَّى قُتِلْتُ فَيَقُولُ اللهُ لَهَ كَلَبْتَ وَتَقُولُ لَهُ الْمَلاَئِكَةُ كَنَبْتَ وَيَقُولُ الله عَلَى اللهِ اللهِ عَلَيْ عَلَى الْمَلاَئِكَةُ كَنَبْتَ وَيَقُولُ اللهُ بَلُ اَرَدْتَ اَن يُقَالَ فُلاَنَّ جَرِيُ فَقَلُ قِيلُ ذٰلِكَ ثُمَّ مَرَبَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ عَلَى الْمَلائِكَةُ فَقَالَ يَأْبَهُ وَيُهُ اللهُ بَلُ الْمُكَانِينُ فَقَالَ يَأْبُهُ مَرْيُرَةً اُولِيكَ الشَّلَا ثَةُ اَوَّلُ خَلْقِ اللهِ تُسَعَّرُ عِلْمُ النَّالُ يَوْمَ الْقِيمَامَةِ قَالَاالْوَلِيكُ البُوعُمُّانَ الْمُكَانِينُ فَقَالَ يَكُمُ النَّالُ يَوْمَ الْقِيمَامَةِ قَالَاالُولِيكُ الثَّلَا عَلَى اللهُ وَاللهُ وَيَهُ فَلَا عَلَى الْمُكَاوِيةَ فَالَ اللهُ وَيَعْمَلُ عَلَى اللهُ وَاللهُ وَمَلَى اللهُ وَيَعْمَلُ وَاللهُ وَيَعْمَلُونَ اللهُ وَاللهُ وَمَلَى اللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَيَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهِ وَعُلْ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَكُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَلَكُ وَلَلُهُ وَلَكُولُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَا لِكُولُولُ اللّهُ وَلَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُولُولُ اللّهُ وَلَا اللّهُ مُنْ اللهُ اللهُ مُنْ اللهُ اللهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِكُ اللّهُ وَلَا اللّهُ مُنْ اللّهُ وَلَا اللّهُ مُنْ اللّهُ وَلَا اللّهُ مُنْ اللّهُ وَاللّهُ وَلِي اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ وَلِلللللهُ اللّهُ وَلِللللللهُ اللّهُ اللّهُ وَلِي الللللهُ اللللهُ الللهُ اللّهُ الللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلِللللللّهُ الللللللهُ اللللللهُ الللللهُ الللهُ الللللهُ الللللهُ اللهُ اللّهُ وَلِلللللللهُ الللللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللللهُ الللللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللللللهُ اللّهُ اللللهُ اللللللهُ الللللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللللهُ اللل

تَرْجَجْهَا بُهُ: حضرت شفی اصحی بیان کرتے ہیں وہ مدینہ منورہ آئے تو وہاں ایک صاحب تھے جن کے پاس لوگ اکٹھے ہوتے تھے انہوں نے دریافت کیا یہ کون صاحب ہیں؟ تو لوگوں نے بتایا یہ حضرت ابو ہریرہ نظیمی ہیں شفی بیان کرتے ہیں میں ان کے قریب ہو گیا اور ان کے سامنے بیٹھ گیا وہ لوگوں کو حدیث سنا رہے تھے جب وہ خاموش ہوئے تو میں نے کہا میں آپ سے اللہ تعالیٰ کے واسطے سے ایک سوال کرتا ہوں آپ مجھے کوئی ایسی حدیث سنایئے جے آپ نے نبی اکرم مَلِّنْ ﷺ کی زبانی سنا ہوا ہے سمجھا ہواس کاعلم حاصل کیا ہوتو حضرت ابو ہریرہ ٹاٹٹو نے فرمایا میں ایبا کرتا ہوں میں تہہیں ایسی حدیث سناؤں گا جو نبی اکرم مَلِّ اَنْتَحَاقِ نے مجھے سِنائی تھی میں نے اسے سمجھا اور اس کو جان لیا ( یعن محفوظ رکھا ) پھر حضرت ابو ہریرہ وہالٹن نے چیخ ماری اور بے ہوش ہو گئے تھوڑی دیر کے بعد ان کی طبیعت سنجلی تو انہوں نے فرمایا میں ایسا ہی کروں گا میں تمہارے سامنے ایسی حدیث بیان کروں گا جو نبی اکرم مَرَافِقَيَّا اَنْ میرے سامنے اس گھر میں بیان کی تھی اس وقت میرے اور نبی اکرم مَثَلِّ شَقِیّاً کے علاوہ گھر میں اور کو کی نہیں تھا پھر حصرت ابو ہریرہ نگاٹھ نے جیخ ماری جوزیادہ زور دارتھی اور بے ہوش ہوگئے پھرانہیں ہوش آیا تو انہوں نے اپنے چبرے پر ہاتھ پھیرااور فرمایا میں ایسا ہی کروں گا میں تمہارے سامنے الی حدیث بیان کروں گا جو نبی اکرم مَلِّفْظَةَ نے میرے سامنے بیان کی تھی اس وقت میں اور آپ مَلِّفْظَةَ اس گھر میں موجود تھے میرے اور آپ مِئِلِ الْفِیَجَةَ کے علاوہ ہمارے ساتھ اور کو کی شخص نہیں تھا پھر حضرت ابو ہریرہ ثانی نے نزور دار چیخ ماری اور منہ کے بل آگے کی طرف گرنے لگے تو میں نے انہیں سہارا دیا اور کا فی دیر سہارا دیئے رکھا پھران کی طبیعت سنجلی تو انہوں نے بتایا۔ نبی اکرم مَا النظامَ فَا محصے مید حدیث سائی تھی قیامت کے دن اللہ تعالی اپنے بندوں کے سامنے نزول کرے گا تا کہ ان کے درمیان فیملہ کرے سب لوگ گھٹوں کے بل بیٹے ہوئے ہول گے سب سے پہلے ال شخص کو بلایا جائے گاجس نے قرآن یاک جمع کیا ( یعنی اس کاعلم حاصل کیا ) اوراس شخص کو بلا یا جائے گا جو اللہ تعالیٰ کی راہ میں مارا گیا اور اس شخص کو بلا یا جائے گا جس کے پاس مال بہت زیادہ تھا اللہ تعالی قرآن پاک کے عالم سے فرمائے گا کیا میں نے تہمیں اس چیز کاعلم نہیں دیا جومیں نے اپنے رسول پر نازل کی تھی وہ جواب دے گا جی ہاں اے میرے پروردگار الله تعالی فرمائے گاتم نے اپنے علم پر کیا عمل کیا ؟وہ جواب دے گا میں رات دن

۔ اس کے ساتھ مصروف رہتا تھا (یعنی اس کی تلاوت کرتا تھا یا اس کی تعلیم دیتا تھا) تو اللہ تعالیٰ اس سے فرمائے گاتم نے غلط کہا ہے فرشتے بھی اس ہے کہیں گےتم نے غلط کہا ہے اللہ تعالیٰ اس سے فرمائے گاتمہارا مقصد بیتھا بیکہا جائے فلاں صاحب بڑے عالم ہیں تو وہ کہدد یا گیا۔

پھراں شخص کو لایا جائے گا جسے اللہ تعالیٰ کی راہ میں قتل کمیا گیا تھا اللہ تعالیٰ اس سے فرمائے گائتہ ہیں کس وجہ سے قتل کیا گیا تو وہ جواب دے گا تونے اپنی راہ میں جہاد کرنے کا تھم دیا تو میں نے جنگ میں حصد لیا یہاں تک کہ مجھے قل کر دیا گیا تو اللہ تعالی اس سے فر مائے گاتم نے غلط کہا ہے فرشتے بھی اس سے کہیں گےتم نے غلط کہا ہے اللہ تعالی فر مائے گاتمہارا مقصد یہ تھا یہ کہا جائے فلال شخص كتنابها در بتووه كهه ديا كيا

(حضرت ابو ہریرہ نڑاٹھئے بیان کرتے ہیں) پھرآپ مُلِّنْ ﷺ نے میرے گھٹے پر ہاتھ مارااور فرمایا اے ابوہریرہ نڑاٹیئہ یہ وہ تین لوگ ہیں قیامت کے دن اللہ تعالیٰ کی مخلوق میں ان کے ذریعے سب سے پہلے جہنم کو بھڑ کا یا جائے گا۔

عقبہ نامی راوی بیان کرتے ہیں شفی نامی راوی حضرت معاویہ ڈٹاٹئو کی خدمت میں حاضر ہوئے اور انہیں اس حدیث کے بارے میں بتایا۔

ابوعثان نامی راوی بیان کرتے ہیں علاء بن ابو حکیم نے بیہ بات بیان کی ہے وہ صاحب حضرت معاویہ زلائنی کے جلاد تھے راوی بیان کرتے ہیں ان کے پاس ایک آ دمی آیا اور انہیں اس حدیث کے بارے میں بتایا جوحضرت ابو ہریرہ ٹناٹنز کے حوالے سے منقول ہے تو حصرت معاویہ وٹاٹنوز نے بیفر مایا اگران تینوں کے ساتھ بیسلوک ہوگا تو باقی لوگوں کا کیا حال ہوگا؟ پھر حصرت معاویہ وٹاٹنوز بہت زیادہ روئے یہاں تک کہ ہم نے بیگمان کیا کہ وہ ہلاک ہوجا تیں گے تو ہم نے کہا پیخض ہمارے پاس شر لے کرآیا ہے پھرحضرت معادیہ والتی کی طبیعت سنسجلی تو انہوں نے اپنے چبرے کو بونچھا اور بولے اللہ تعالی اور اس کے رسول نے سیج فرمایا ہے (ارشاد باری تعالی ہے )۔جوشخص دنیاوی زندگی اور اس کی آ راکش وزیباکش کا طلب گار ہوگا ہم دنیا میں اس کے اعمال کا پورا بدلہ اسے دیں گے اور اس بارے میں اس کے ساتھ جوزیادتی نہیں کی جائے گی یہی وہ لوگ ہیں جن کا آخرت میں حصہ صرف آگ ہوگی اور جو پچھانہوں نے کیاوہ ضائع ہوجائے گااور جو پچھانہوں نے اعمال کئے تتھےوہ باطل ہوں گے۔

(٢٣٠٥) تَعَوَّذُوا بِاللهِ مِنْ جُتِ الْحَزَنِ قَالُوا يَارَسُولَ اللهِ وَمَا جُبُّ الْحَزَنِ قَالَ وَادٍ فِي جَهَنَّمَ نَتَعَوَّذُ مِنْهُ جَهَنَّمُ كُلَّ يَوْمٍ مِائَةَ مَرَّةٍ قُلْنَا يَارَسُولَ اللهِ ﷺ وَمَنْ يَكُخُلُهٰ قَالَ الْقُرَّا وُالْمُرَا ثُوْنَ بِأَعْمَالِهِمُ.

تَرْجَجَكُتُهِ: حضرت ابو ہریرہ مُناتِنْو بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطَّنْظِیَّةً نے فرمایا ہ حب حزن سے الله تعالیٰ کی بناہ مانگولوگوں نے عرض کی یارسول اللہ جب الحزن کیا چیز ہے آپ مَطْلِطُ ﷺ نے فرمایا یہ جہنم کی ایک وادی ہے جس سے جہنم بھی روز اندایک سومرتبہ بناہ مانگتی ہے عرض کی گئی اے اللہ تعالی کے رسول اس میں کون داخل ہوگا؟ آپ مِنْ النظیمَ اللہ نے فرما یا دکھاوے کے طور پر قر آن مجید پڑھنے والے لوگ۔ **لعنات: الجب: بزا كنوال، گزها\_ الحزن(ح كا زبراورساكن) اسم ہے، جس كے معنی ہيں: رنج وغم، اور الحزن (جفتنين )** مصدر ہے جس کے معنی ہیں: رنجیدہ اور ممکین ہونا، حدیث میں دونوں پڑھ سکتے ہیں۔ اور جہنم عم کے اس میدان سے سومرتبداس کئے

پناہ مانگتی ہے کہ اس میدان کاعذاب بہت سخت ہے،خودجہنم بھی اس سے پریشان ہے،اس لئے پناہ مانگتی ہے۔

### يان

# باب اسم: عمل کھل جانے پرخوش ہوناریاء نہیں

(٢٣٠٢) قال رَجُلُّ يَّارَسُولَ اللهِ ﷺ الرَّجُلُ يَعُمَلُ الْعَمَلَ فَيُسِرُّ هُ فَإِذَا اطَّلِعَ عَلَيْهِ اَعْجَبَهُ ذَٰلِكَ قَالَ رَسُولُ اللهِ مَا الْفَصَاءُ اللهِ اللهِ إِلَيْ اللهِ الْعَلَانِيَةِ.

تَرْجُجُهُمُّ: حضرت ابوہریرہ ٹالٹو بیان کرتے ہیں ایک شخص نے عرض کی یارسول الله مُلِّلْظُیُّمُ ایک شخص جب کوئی عمل کرتا ہے اور اسے چھپانے کی کوشش کرتا ہے لیکن جب وہ ظاہر ہوجائے تو اسے یہ بات اچھی لگتی ہے راوی بیان کرتے ہیں آپ مُلِلْظُیُّمُ نے فرمایا ایسے شخص کودو گنا اجر سلے گا ایک چھیانے کا اجر اور ایک اس کے ظاہر ہونے کا اجر۔

تشريع: اجر السرو اجر العلانية: جس طرح حيب كرمل كرنے ميں اخلاص اور رياء سے نجات ہاى طرح ظاہر كرنے ميں اخلاص اور رياء سے نجات ہاى طرح ظاہر كرنے ميں بھى يہ فائدہ ہے كہ لوگ اتباع كريں كے اور ان ميں خيركى رغبت پيدا ہوگى كہا قال تعالى: ﴿ إِنْ تُنْهُ لُو الصَّدَ قُتِ عَنْجِمًا هِي ٤ وَ إِنْ تُخْفُوْهَا وَ فَاؤَتُوْهَا الْفُقَدَ آءَ فَهُو خَنْدٌ لَكُمْ ٤٠ (البقرہ: ٢٥١)

### طاعات كاظهاركامعيار:

<u>پ</u>راظہار کی دونشمیں ہیں: (1) نفس عمل کوظا ہر کرنا۔(۲)عمل کر کے بتلا دینا۔

نف عمل کا اظہار: چیے مجمع عام میں صدقہ دینا تا کہ لوگوں کو ترغیب ہواور وہ بھی زیادہ سے زیادہ صدقہ دیں ای طرح روزہ، نماز، حج، جہاد وغیرہ اعمال ہیں لہٰذااگر کسی کی نیت نفس عمل کے اظہار میں محض ترغیب ہوتو پھر اظہار میں کوئی مضا کقہ نہیں البتہ عمل کو ظاہر کرنے جن کے باے میں یقین ہو کہ وہ اس کی اقتداء ظاہر کرنے والے کی دوزمہ داریاں ہیں اول ان لوگوں کے سامنے عمل کو ظاہر کرے جن کے باے میں یقین ہو کہ وہ اس کی اقتداء کریں گے یا گمان غالب ہو۔ دوسری ہیں ہے کہ اپنے دل کی نگرانی رکھے کہ دل کے کسی گوشہ میں ادنی ریاء موجود نہ ہو۔ دوسری قسم یہ کہا سے فارغ ہونے کے بعد بیان کر دے کہ میں نے فلال عمل کیا ہے مہمی درست ہے۔

فائك: حضرت شاه ولى الله صاحب قدى سره نے اس صديث كا مطلب يه يان كيا ہے كہ بندے نے ايك عمل صرف الله كى خوشنودى ك لئے كيا، كوئى دوسرا جذب كار فرمانہيں تھا، مگر جب بارگاہ خداوندى ميں قبول ہوا، تو وہ قبوليت زمين مين اترى اور لوگ اس كى تعريف كرنے لئے اور اس سے مجت كرنے لئے، پس بيمؤمن كے لئے ايڈوانس خوش خرى ہے، يه دکھانے اور سنانے كے لئے عمل كرنانہيں ہے۔ اس طرح باب كى حديث اس صورت ميں ہے جب خوش ہونا مغلوب ہو، صرف خوش ہونا عمل كا باعث نه بن سكتا ہو، يعنى خواہ كوئى ديكھتا يا نه ديكھتا وہ عمل ضرور كرتا، مگر اتفا قاكسى نے ديكھ ليا تو اس كوا چھا لگا: يه دکھانا سناننہيں، رياء يہ ہے كہ كوئى ديكھے تو عمل كرے ورنہ ذكر ہے۔

**قول فیصل:** جن اعمال کوخفیه ادا کرناممکن نه ہومثلاً جهاد، حج، جمعه وغیره ان میں سبقت کرنا اور دوسروں کوتر غیب دینے کے لئے ظاہر

کرناانضل ہےاور جواعمال خفیہادا کئے جاسکتے ہیں جیسے نماز ،صدقات وغیرہ ان میں اخفاءانضل ہےالا یہ کہ ترغیب مقصود ہویا دفع عار

نیز پیجی ممکن ہے یہاں اعجاب سے مرادیہ ہے کہ کوئی مخص یہ چاہتا ہے کہ اس کو کوئی اچھی حالت پر دیکھے اتفا قأبینماز پڑھ رہاتھا اس حالت میں کسی نے دیکھا اب اس نمازی کی طبیعت خوش ہوگئ کہ خدا کا شکر ہے مجھے اس نے اچھی حالت میں دیکھا تو یہ اعجاب من مرم نہیں بلکہ آپ مَالْشَيَعَ في ارشادفر مايا: من سرته حسنته سيئته فهو مؤمن يعنى بيتو علامت ايمان بينز الله تعالى في ارشار فرمايا: ﴿ قُلْ بِفَضْلِ اللهِ وَ بِرَحْمَتِهِ فَبِنَ إِكَ فَلْيَفْرَكُوا ﴿ (ين ٤٨٠) جس معلوم موا كرعبادات يرفرحت كامونا بداعجاب مذموم ہیں داخل نہیں ہے بلکہ اچھی خصلت ہے اور محمود ہے۔

خود نی کریم سُرِ النصافی فی استعلموا صلوتی طبرانی فرماتے ہیں ابن عمروا بن مسعود ناٹنو کے بارے اعمال کی اقتد اءکریں۔الحاصل جہاں اعمال وطاعات میں اخفاءافضل ہے بعض مرتبہا ظہارتھی بہتر ہے۔

وقد فسربعض اهل العلمه ... الخ: امام ترمذي نے روايت كا ايك محمل اور نقل كيا ہے كەبعض اہل علم نے يەفر ما يا كەطاعات پراطلاع اس کواچھی معلوم ہوتی ہے کا مطلب یہ ہے کہ وہ لوگوں کی تعریف کرنے کواپنے حق میں گواہی سمجھتا ہوتو اس کے حق میں یہ بہتر ہے کیونکہ آپ نے فرمایا: انتھ شھدماء الله فی الاد ض...الخ۔ ہاں البتہ اگر اس اطلاع واعجاب کووہ اپنے مقتداء بننے کا ذریعہ بنائے تو مذموم ہے اور ریاء کاری میں داخل ہے۔

### بَابُأَنَّ الْمَرْءَ مَعَ مَنُ أَحَبَّ

# باب ۴۲: محبت آخرت میں معیت کا زریعہ ہے

(٢٣٠٤) جَآءَرَجُلُ إلى رَسُولِ اللهِ عَظِي فَقَالَ يَارَسُولَ اللهِ عَظِيمَ مَتَى قِيَامُ السَّاعَةِ فَقَامَ النَّبِيُّ عَظِي إلَى الصَّلُوةِ فَلَهَّا قَطِي صَلَاتَهُ قَالَ آيُنَ السَّائِلُ عَنْ قِيَامِ السَّاعَةِ فَقَالَ الرَّجُلُ اَنَايَا رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ مَا اَعُدَدُتُ لَهَا قَالَ يَارَسُوْلَ اللهِ عِلَيْهَمَا ٱعْدَدْتُ لَهَا كَبِيْرَ صَلَاةٍ وَّلاَ صَوْمِ إِلَّا إِنِّي أُحِبُ الله وَقِهَ مَا ٱعْدَدْتُ لَهَا كَبِيْرَ صَلَاةٍ وَّلاَ صَوْمِ إِلَّا إِنِّي أُحِبُ الله وَ الله عَلَيْهِ مَا اعْدَدُتُ لَهَا كَمِيْرَ صَلَاةٍ وَلاَ صَوْمِ إِلَّا إِنِّي أُحِبُ الله وَ وَرَسُولُهُ فَقَالَ رَسُولُ الله عَلَيْهِ الْهَرُءُمَعَ مَنْ أَحَبَّ وَٱنْتَمَعَ مَنْ أَحْبَبْتَ فَمَارَ أَيْتُ فَرِحَ الْمُسْلِمُوْنَ بَعْدَ الْإِسْلَامِ فَرَحَهُمْ مِهٰذَا.

تَوَجِّجَانَې: حفرت انس مُناتِّحَة بيان كرتے ہيں ايك شخص نبي اكرم مَلِّشْتَكِيَّا كي خدمت ميں حاضر ہوا اس نے عرض كي يارسول اللّه مَلِّشْتَكِيَّا قیامت کب قائم ہوگی آپ مَرِ النَّنِیُ اَمْ از کے لیے کھڑے ہوئے جب آپ نے نماز مکمل کی تو آپ نے دریانت کیا قیامت کے بارے میں سوال کرنے والا مخص کہاں ہے؟ اس مخص نے عرض کی میں ہول یارسول الله مُطَفِّقَةُ آب نے دریافت کیا تم نے اس کے لیے تیاری کی ہے؟اس نے عرض کی یارسول الله صَلِّفَظَةَ میں نے اس کے لیے کوئی زیادہ نمازیں اور روزے تیار نہیں کئے کیکن میں الله تعالیٰ اوراس کے رسول سے محبت رکھتا ہوں تو آپ مِلِّنْ ﷺ نے فرمایا آ دمی اس کے ساتھ ہوگا جس سے وہ محبت رکھے گا اورتم اس کے ساتھ ہو گے جس سے تم محبت رکھتے ہو۔

حضرت انس ہوائٹی بیان کرتے ہیں اسلام قبول کرنے کی خوشی کے بعد میں نے مسلمانوں ( یعنی صحابہ کرام افغائش) کوسب سے زیاده اس بات پرخوش ہوتے دیکھا۔

(۲۳۰۸) الْمَرُ مُمَعَ مَنُ أَحَبَّ وَلَهُ مَا الْمُرْمُ مَعَ مَنُ أَحَبَّ وَلَهُ مَا الْمُتَسِّبَ.

تَرْجَجْنَبُهُ: حضرت انس بن ما لک نِنْ تُنْ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَلِّفَظَیَّۃ نے فرمایا ہے آ دمی اس کے ساتھ ہوگا جس ہے وہ محبت کرے گا اوراہے وہی اجر ملے گا جواس نے عمل کیا ہوگا۔

(٢٣٠٩) جَأْءَ اَعْرَابِ مُّجَهُورِ كُ الصَّوْتِ قَالَ يَاهُحَبَّلُ الرَّجُلُ يُحِبُّ الْقَوْمَ وَلَبَّا يَلْحَقْ مِهِمْ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ الْمَرُءُمَعَ مَنَ آحَبَ.

ترکیجی کنبر: حصرت صفوان بن عسال من الله بیان کرتے ہیں ایک دیہاتی شخص آیا جس کی آواز بلند تھی اس نے دریافت کیا اے حصرت محمد مَلِّ الصَّحَةُ أَ دمى كسى قوم سے محبت ركھتا ہے حالانكہ وہ خودان كا حصہ نہيں ہوتا تو آپ مِلِّ الصَّحَةُ أ دمى كس الله على ال وه محبت رکھتا ہو۔

تشریع: اس باب میں امام ترمذی ولیٹیا نے تین حدیثیں ذکر کی ہیں:اعتراض: منازل اہل جنت تو متفاوت ہوں گی پھر معیت کس طرح حاصل ہوگی؟

جواب: معیت کاحصول کی کے ساتھ کدی امر میں مجتمع ہونے سے حقق ہوجاتا ہے لہذا دخول جنت میں معیت ہوگی اگر چہدرجات مختلف ہوں گے۔

فرح المسلمون بعد الاسلام الخ: يعنى الل اسلام كواسلام لانے كے بعد اتى خوشى كسى اورشى سے نہ حاصل موئى جس قدرآپ کے اس فرمان سے ہوئی۔ یا اسلام کی توفیق کی خوشی کے بعد کسی اور چیز سے اتی خوشی نہیں ہوئی کیونکہ محبت پر معیت مرتب فر مائی گئی اور ظاہر ہے کہ صحابہ ٹنکاٹینے کوآپ مَلِلْفَظِیَّةِ سے غایت درجہ محبت تھی تو ان کا حشر بھی آپ مَلِلْفَظِیَّةِ کے ساتھ ہوگا اور اس سے بڑھ كراوركيا چيز ہوسكتى ہے۔ چنانچہ بخارى شريف ميں قال انك مع من احببت فقلنا و نحن كذالك قال نعم ففر حنا فرحاشديدا صراحة واقع بـ

ساتھ ہونے کا پیمطلب بنہیں ہے کہ محب اور محبوب کا درجہ اور مرتبہ بالکل ایک ہوجائے گا، بلکہ ساتھ ہونے کا مطلب پیہے کہ ہرایک اپنے اپنے درجہ میں اور اپنے اپنے حال میں ہوگا، گر ان کو ملا ثات کا موقع ملے گا، درجات جنت کا تفاضل ملا قات سے مانع نہیں ہوگا۔ جیسے خادم کا اپنے مخدوم کے ساتھ اور تالع کا اپنے متبوع کے ساتھ ایسا ہی معاملہ ہوتا ہے، اور یہ بھی بہت بڑا شرف اور بہت بڑی نعمت ہے۔اور بیرحدیث سورۃ النساء کی آیت (۲۹، ۲۹) کے انداز پر ہے۔

### بَابُفِي حُسُنِ الظُّنِّ بِاللَّهِ تَعَالَى

# باب ۱۰۳ الله تعالی کے ساتھ حسن ظن رکھنا

(٢٣١٠) إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى يَقُولُ النَّاعِنُ لَ ظَنِّ عَبْدِي فِي وَانَامَعَهُ إِذَا دَعَانِي.

توکیجیتی: حضرت ابو ہریرہ مُن اللہ بیان کرتے ہیں نبی اکرم شِلِ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهِ الله تعالیٰ فرما تا ہے میں اپنے بارے میں اپنے بندے کے گمان کے مطابق ہوتا ہوں اور جب وہ مجھ سے دعا کرتا ہے تو میں اس کے پاس ہوتا ہوں۔ قشر فیح: انا عند بطن عبدی بی: اس جملہ کے متعدد مطالب بیان کئے گئے ہیں:

- (۱) بندہ میرے بارے میں جو گمان کرتا ہے خواہ خیر کا یا شرکا میں اس کے ساتھ اس کے گمان کے مطابق معاملہ کرتا ہوں گویا روایت میں اس بات کی ترغیب ہے کہ بندہ کو چاہئے کہ وہ مجھ سے امید غالب رکھے بدنسبت خوف کے نیز اللہ سے حسن ظن رکھے چنانچہ دوسری روایت میں ہے کہ آپ مِنَّ الْفِیْکَةَ نِے فرمایا: لا یمون احد کھ الاوھو یحسن الظن بالله۔
- (۲) ممکن ہے طن سے بیماں مرادیقین ہواور مطلب یہ ہے کہ بندے کو جویقین میرے بارے میں ہوتا ہے میں اس کے یقین کے مطابق رہتا ہوں مثلاً اس کا گمان ہے کہ مرنے کو بعدوہ میرے پاس حاضر ہوگا اور جو کچھ میں نے اس کے مقدر میں کھا ہے وہ ہو کر رہے گا اس کو کو کی ٹالنے والانہیں ہے جس کووہ دینے والا ہے کوئی روکنے والانہیں ہے اور جس سے وہ روکنے والا ہے کوئی دینے والانہیں ہے قالہ الطیبی ۔
- (۳) قرطبی ﷺ فرماتے ہیں اس سے مرادیہ ہے کہ دعا مانگتے ہوئے جیبا میرے بارے میں قبولیت کا یقین ہوگا میں اس کے ساتھ ایبا ہی معاملہ کروں گا اگر نہایت جزم ویقین قبولیت کے ساتھ دعا مانگے گا اس کی دعا ضرور قبول کروں گا چنانچہ دوسری روایت میں ادعوا اللہ وائتم موقنون بالا جابة واقع ہے لہٰذا آ دمی کو چاہئے کہ دعا مانگتے ہوئے قبولیت کا یقین رکھے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے وعدہ فر مایا ہے اور ان الله لا پخلف البدیعاً د۔
- ہے۔ اس کے بقین کے مطابق اس کے ساتھ معاملہ کرتا ہوں۔ علامہ طبی ولٹین کہ بندے کا میرے بارے میں جو یقین ہوگا میں اس کے یقین کے مطابق اس کے ساتھ معاملہ کرتا ہوں۔ علامہ طبی ولٹین فرماتے ہیں کہ اس حدیث کے معنی یہ ہیں کہ دعا کرتے وقت بندے کا میرے بارے میں جیسا گمان ہوگا میں اس طرح کرتا ہوں اگر اس یقین کے مماتھ دعا کی جائے کہ اللہ تعالی میری اس دعا کو ضرور قبول فرما نمیں گے عبادات پر اجرو ثو اب عنایت فرما نمیں گے تو میں اس کی دعا کو ضرور قبول کرتا ہوں بشر طیکہ اس کا کھانا پینا رزق حلال سے ہو۔
- حسلام کلام: ایمان: خوف ورجاء کی مرکب کیفیت کا نام ہے، مگر غالب رجاء رہنی چاہئے۔ زندگی میں بھی اور موت کے وقت بھی، اگر بندے کا گمان میں ہے کہ اللہ تعالی اس کی معمولی کوتا ہیوں سے درگز رفر ما نمیں گے تو ایسا ہی ہوگا، اور اگر وہ گمان کرتا ہے کہ اس کی خردہ گیری کی جائے گی بعنی اس کی معمولی باتوں پر بھی پکڑ ہوگی تو ایسا ہی ہوگا، پھروہ زندگی میں بھی پریشان رہے گا اور موت

کے وقت بھی رحمت سے مایوں ہوگا ، اس لئے بندے کواللہ کے ساتھ اچھا گمان رکھنا چاہئے۔

واقعب: حجاج بن يوسف ثقفي جو برا ظالم حاكم گزرا ہے، جب مرض موت ميں مبتلا ہوا تو اس كوسخت تكليف سے سابقه پڑا۔ اس کی مال نے اس سے کہا تو نے کرتوت ہی ایسے کئے ہیں کہ تجھے سخت تکلیف ہو، ماں کی بیہ بات س کروہ سنجل گیا،اس نے مال سے بوچھا: ای! بتااگر آخرت میں میرا فیصلہ تجھے سونپ دیا جائے تو تو میرے لئے کیا فیصلہ کرے گی؟ جنت کا یا جہنم کا؟ ماں نے جواب دیا: بیٹا! میں تو جنت کا فیصلہ کروں گی ، اس پر حجاج نے کہا: پس امی س! میرا خدا مجھ پر تجھ سے زیادہ مہر بان ہے! کہتے ہیں: جب اس کی میہ بات حضرت حسن بھری رالٹیک کوئینی تو اٹھوں نے لوگوں کومنع کیا کہ حجاج کو برامت کہوممکن ہے اللہ تعالیٰ اس کی اس بات پراس کی

فائك: قرطبي رایشلانے بیان كیا ہے كە گناموں پراصرار كے ساتھ مغفرت كا اميدوارر ہنامحض نادانی اور دھوكا خوردگی ہے، ية و مرجهُ كا ندہب ہے (کہ ایمان کے ساتھ کوئی گناہ مفزنہیں)۔ (فتح الباری ۱۳۸۷:۱۳)

# بَابُ مَاجَاءَ فِي الْبِرِّ وَالْإِثْم

# باب هم: نیکی اور گناه کا بیان

(٢٣١١) أَنَّ رَجُلًا سَأَلَ رَسُولَ اللهِ عَنِ الْبِرِّ وَالْإِثْمِ فَقَالَ النَّبِيُّ عِلَى الْبِرِّ وَالْإِثْمِ مَا حَاكَ فِي نَفْسِكَ وَكُرِهْتَ أَنْ يُتَطَلِعَ عَلَيْهِ النَّاسُ.

تَرْجَجْهَنَّهَ: حفرت نواس بن سمعان مِن لِنْمَةِ بيان كرتے ہيں ايك شخص نے نبى اكرم مُطِلِّفَتِكُمَّ سے نيكى اور گناہ كے بارے ميں سوال كيا تو آپ مَلْفَظَةً نِهِ أَنْ مِا يَا نَيْكِي الْحِصَاخِلاقِ كا نام ہے اور گناہ وہ ہے جوتمہارے من میں کھنگے اور تمہیں میہ بات ناپند ہو کہ لوگ اس پرمطلع ہوں۔ تشریح: البر: مختلف استعالات میں مختلف معانی میں آتا ہے، مگر اس کے عام معنی نیکی کے ہیں، خواہ کوئی کی نیکی ہو۔ پس بیا یک جامع لفظ ہے اور تمام عقائد حقہ واعمال صالحہ کے مجموعہ پر اس کا اطلاق کیا گیا ہے۔

فائك: مومن كے ايمان كا تقاضا بيہ ہوتا ہے كه اس كا دل حسنات كى طرف مائل ہوتا ہے اور كم از كم دوسروں كونيكياں كرتے ديكھ كروہ خوش ہوتا ہے اور دل سے ان کو اچھا سمجھتا ہے اور برائیوں کو ناپیند کرتا ہے اور اس کے دل میں برائی کا ارتکاب کرنے کے باوجود اس کی قباحت دل میں رہتی ہے۔

# بَابُمَاجَآءَفِىالْحُبِّ فِياللَّهِ

# باب ۴۵: الله کے لئے محبت کرنے کا بیان

(٢٣١٢) قَالَاللهُ عَزَّوَجَلَّ الْمُتَحَاثَبُونَ فِي جَلَالِيُ لَهُمْ مَنَابِرُمِنْ نُوْرٍ يَّغيِطُهُمُ النَّبِيتُوْنَ وَالشُّهَاءُ.

تَرُجْهِمْنَهِ: حضرت معاذ بن جبل والتي بيان كرت بين مين نے نبي اكرم مَالِّسَيَّةً كو يدفر مات ہوئے سنا ہے الله تعالى فرما تا ہے ميرى

، ذات کی خاطر آپس میں محبت رکھنے والوں کے لیے (قیامت کے دن) نور کے منبر ہوں گے انبیاء اور شہداء ان پر رشک کریں گے۔

(rrm) سَبُعَةٌ يُظِلُّهُمُ اللهُ فِي ظِلِّهِ يَوْمَ لاَ ظِلَّ الاَّظِلَّهُ إِمَامٌ عَادِلٌ وَشَابٌ نَشَا َ بِعِبَا دَةِ اللهِ وَرَجُلُ كَانَ قَلْبُهُ مَعْلِقًا بِالْمَسْجِدِإِذَا خَرَجَمِنْهُ حَتَّى يَعُوْدَ إِلَيْهِ وَرَجُلاَنِ تَحَاتًا فِي اللهِ فَاجْتَمَعَا عَلى ذٰلِكَ وَتَفَرَّقَا وَرَجُلُ ذَكَرَاللَّهَ خَالِيًا فَفَاضَتْ عَيْنَاهُ وَرَجُلُ دَعَتُهُ ذَاتُ حَسَبٍ وَبَهَالٍ فَقَالَ إِنِّى آخَافُ اللهَ عَزَّ وَجَلَّ وَرَجُلُ تَصَدَّقَ بِصَدَقَةٍ فَأَخُفَاهَا حَتَّى لا تَعُلَمَ شِمَالُهُمَا تُنفِقُ يَمِينُنهُ.

۔ تو بچھ کئی: حضرت ابو ہریرہ وہ اللہ یا شاید حضرت ابوسعید خدری ہواٹنی کے حوالے سے یہ بات منقول ہے نبی اکرم مَلِّ النَّيْ اَعْمَ أَن فرمایا ہے سات طرح کے لوگوں کو اللہ تعالی اپنا خاص سامی نصیب کرے گا اس دن جب اس کے سامیر رحمت کے علاوہ اور کوئی سامیے نہیں ہوگا عادل حکمران وہ نو جوان جس کی نشوونما اللہ تعالیٰ کی عبادت کرتے ہوئے ہوئی ہو وہ شخص جس کا دل ہمیشہ مسجد میں لگا رہتا ہو جب وہ وہاں سے نکلے یہاں تک کہ دوبارہ اس میں جلا جائے دوایسے افراد جواللہ تعالیٰ کے لیے ایک دوسرے سے محبت رکھتے ہوں اس کی وجہ سے ملتے ہوں اور جدا ہوتے ہوں ایک وہ مخص جو تنہائی میں اللہ تعالیٰ کو یا د کرے تو اس کی آئکھوں ہے آنسو جاری ہوجا نمیں اور ایک وہ مخص جے کوئی صاحب حیثیت اور خوبصورت عورت گناہ کی دعوت دے تو وہ یہ جواب دے میں الله تعالیٰ ہے ڈرتا ہوں اور ایک وہ خض جوکوئی صدقہ کرے تواہے اتنا خفیہ ۷ رکھے کہ بائیں ہاتھ کویہ پتہ نہ چل سکے کددائیں ہاتھ نے کیا خرج کیا ہے۔ تشریج: وہ خوش نصیب بندے جن کو قیامت کے دن اللہ کا سارینصیب ہوگا وہ سات میں منحصر نہیں ، اس حدیث میں سات کا ذکر بطور مثال ہے، دیگر روایات میں ان کے علاوہ بندوں کا بھی ذکر آیا ہے، یہ بندے بڑے خوش نصیب ہیں۔میدان محشر میں جب سب لوگ انتہائی پریشان ہو نگے: یہ بندے اللہ کے سایہ میں آرام سے ہو نگے۔ چنانچہ ابن جرعسقلانی نے احادیث کا تتبع کیا اور ان مذکورہ افراد کے علاوہ اور بھی بہت سے افراد کا ذکر روایات میں ہے ان سب روایات کو ایک رسالہ میں جمع فرمایا جس کا نام معرفة الخصال الموصله الى الظلال ہے۔

فاعك: انسان مدنى الطبع ب، بالهمى تعلقات اس كى ناگز يرضرورت ب، اور تعلقات كا اعلى معيار محبت به لوگول ميس انس ومحبت مو گی تو وہ ایک دوسرے کو نفع پہنچا سکیں گے، اس کے بغیر نہ خود دوسروں سے مانوس ہو سکتے ہیں اور نہ دوسرے اس سے مانوس ہو شگے ، پھر محبت کی مختلف وجوہ ہیں، اور بہتر محبت وہ ہے جو بےغرض ہو، اس لئے ضروری ہے کہ مومن کی مومن سے محبت اللہ کے لئے ہواور اس کے احکام کے ماتحت ہو، یعنی دوسروں سے مانوس ہونا اور ان کو اپنے سے مانوس کرنا لوجہ اللہ ہوکوئی اور دنیوی غرض اس میں شامل نہ ہو۔ **اعت مراض:** انبیاء وشہداء کے غبطہ کا کیا مطلب کیا ہے ان حضرات کو بیمر تبہ حاصل نہ ہوگا اگرنہیں تو لازم آئے گا کہ متحابین فی الله کا درجہان حضرات سے بڑھ گیاہے اور ظاہر ہے کہ یہ غلط ہے۔

**جواب:** یہاں مرادمسرت ہے اور مطلب یہ ہے کہ انبیاء وشہداء متحابین فی اللہ کے اس درجہ کو دیکھ کرخوش ہوں گے کہ اللہ تعالیٰ نے ان کوبھی اس مرتبہ سے نوازاہے جوخود انبیاء وشہداء کو حاصل ہے۔

**جواب:** اگر چیانبیاء وشہداء کواس درجہ سے بڑھ کر درجات حاصل ہوں گے مگر متحابین فی اللہ کے اس درجہ کو دیکھ کروہ تمنا کریں گے

کاش میر سیبھی ان کو حاصل ہو جائے تو کیا ہی بہت ہے جیسا کہ دنیا میں دیکھا جاتا ہے کہ بڑے بڑے درجات والے کسی دوسرے درجہ کوجس کی نوعیت الگ ہے دیکھ کرخواہش کیا کرتے ہیں کہ بڑے درجات کے ساتھ کاش پرچھوتا درجہ جو دوسری نوع کا ہے وہ بھی ان کوحاصل ہوجائے۔

**جواب:** بعض حضرات فرماتے ہیں اس سے مقصد مدح ہے یعنی انبیاء وشہداء متحابین فی اللہ کے اس درجہ کودیکھ کران کی اس فعل پر تعریف کریں گے۔قالہ القاری

### بَابُ مَاجَاءَ فِي إِعْلاَمِ الْحُبّ

### باب ۲ ۴: محبت کی اطلاع دینا

(٢٣١٣) إِذَا أَحَبَّ أَحَلُ كُمْ أَخَاهُ فَلْيُعْلِمُهُ إِيَّاهُ.

تَرُخْجِهَنْهَا: حَفْرت مقدام بن معد يكرب ثالثْخه بيان كرتے ہيں نبي اكرم مُؤَلِّفَتُكَةً نے فرما يا ہے جب كو كی شخص اپنے بھا كی ہے محبت كرے تو وہ اسے اس بارے میں بتادے۔

(٢٣١٥) إِذَا انْحَى الرَّجُلُ الرَّجُلُ فَلْيَسْأَلَهُ عَنِ اسْمِهِ وَاسْمِ أَبِيْهِ وَفِيْنُ هُوَ فَإِنَّهُ أَوْصَلُ لِلْمَوَدَّةِ.

تَرَجْجَتُهَا: حضرت يزيد بن نعاصرضي والني بيان كرت بين ني اكرم مُأْنْفَعَةً في فرمايا ب جب كوئي شخص كي دوسرت شخص كي ساته بھائی چارگی قائم کرے تواس سے اس کا نام اور اس کے والد کا نام اور اس کے قبیلے (یاعلاقے) کا نام دریافت کرلے کیونکہ اس طرح محبت زیادہ ہوتی ہے۔

تشریع: قلبی محب تخم کی مثال ہے، اس کی آبیاری کی ضرورت ہے۔ اگر اس کی طرف سے بے التفاتی برتی جائے تو چ رائیگاں جاتا ہے۔اور بھی پودا نکلنے کے بعد بھی خشک ہوجا تا ہے۔اس لئے حدیث شریف میں ایک ہدایت بیآئی ہے کہ اگر کسی کو کسی محبت ہے تووہ اس کوآگاہ کردے کہ مجھے آپ سے محبت ہے، اس کا فائدہ یہ ہوگا کہ محبوب کی طرف سے دلداری ہوگی، اور بے التفاتی نہیں پائی جائے گی، یہی دو چیزیں نفیا اثبا تا محبت کی آبیاری کرتی ہیں

# بَابُ كَرَاهِيَٰةِ المِدْحَةِ وَالْمَدَّاحِيْنَ

# باب ۲۴: تعریف کی اور تعریف کرنے والوں کی ناپسندیدگی

(٢٣١٢) قَالَ رَجُلٌ فَأَثْنَى عَلَى آمِيْرٍ مِّنَ الْأُمَرَاء فَجَعَلَ الْبِقْدَادُ يَخْتُو فِي وَجُهِهِ التُّرَابَ وَقَالَ آمَرَ تَارَسُولُ اللهِ ﷺ أَنْ تَعْثُونِي وُجُوْدِ الْمَدَّاحِيْنَ الثَّرَابِ.

تر بجبتها: ابومعمر بیان کرتے ہیں ایک شخص کھڑا ہوا اور اس نے ایک امیر کی تعریف کرنا شروع کی توحضرت مقداد بن اسود مخافخہ نے اس

کے چبرے پرمٹی پھینکنا شروع کی اور فرمایا نبی اکرم مُطَلِّشَا اُئے ہمیں یہ ہدایت کی ہے ہم تعریف کرنے والوں کے چبروں پرمٹی

# (٢٣١٧) آمَرَنَارَسُولُ اللهِ ﷺ آنُ تَّحُثُونِي ٱفُوالِالْمَلَّاحِينَ التُّرَابِ.

۔ تو پیچنٹن، حضرت ابوہریرہ ڈٹاٹٹو، بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَلِّشِیَّا آئے۔ ہمیں یہ ہدایت کی ہے ہم تعریف کرنے والوں کے چیروں یرمٹی ڈالیس۔ تشريح: المددة: مصدر ب،جس كمعنى بين: ستاكش،تعريف، وه وصف جوخو بي كطور بربيان كيا جائه-

۔ تعریف کی تین شمیں ہوتی ہیں: (۱) کسی کے منہ پرتعریف کی جائے بیمنوع ہے۔

(۲) کسی کی غائبانہ تعریف کی جائے لیکن خواہش یہ ہو کہ اس تک پہتعریف پہنچ جائے میں ممنوع ہے۔

(m) کسی کی غیرموجود گی میں تعریف کی جائے اوراس کی بالکل پرواہ نہ ہو کہ اس تک بیتعریف پہنچے گی یانہیں اور وہ ہندہ جس کی تعریف کی جارہی ہےوہ اس قابل بھی ہےتو اس تعریف کی شرعا اجازت ہے اور اس انداز سے تعریف کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے۔ قول فیصل : کسی کے منہ پرتھوڑی عتریف کرنے کی گنجائش ہے، البتہ تعریف میں مبالغہ آرائی کرناجس سے ممدوح خود فریبی میں

ا يَتْخُص نِے نِي مَثِلِظُيَّةً كِسامنے دوسرے كى منه پرتعريف كى، تو آپ مِثِلِظَيَّةً نے فرمایا: قتلت اخاك تونے اپنے بھائى كو ذ المحكرديا، يعنى إس كوخود فريبي مين مبتلاكرديا، حثوتراب سے كيامراد ہے: ياتوبيه حقيقت پرمحمول ہے۔ (۲) يااس سے مراد مال كادينا ہے کہ مال حقیر شئی ہے مٹی جیسی چیز ہے لہذا ایسے مداحین کو کچھ مال دے دیا جائے تا کہ وہ آئندہ ججونہ کریں اور زبان ہندر کھیں۔ (m) یا مرادعطائے قلیل ہے۔ (م) یا بیہ کنامیہ ہے عدم اعطاء سے اور مراد ان کومحروم کرنا ہے بعنی ایسے تعریف کرنے والوں کو کچھ نہ دیا جائے تا کہ آئندہ وہ اس سے باز رہیں۔اور اگر واقعی تعریف کی یعنی سی قول حسن یا فعل حسن پر کسی نے تعریف کی تا کہ دوسروں کو ترغیب ہوتو پھراس کا اکرام کیا جائے۔

# بَابُمَاجَاءَ فِى صُحْبَةِ الْمُؤْمِن

# باب ۸ ۴: نیک لوگول کی صحبت اختیار کرنا

### (٢٣١٨) لَا تُصَاحِبُ إِلَّا مُؤْمِنًا وَّلَا يَاكُلُ طَعَامَكَ إِلَّا تَقِيُّ.

تریج پنہا: حضرت ابوسعید خدری والٹی بیان کرتے ہیں انہوں نے نبی اکرم مَالِّنْظِیَّا آپکو یہ فرماتے ہوئے ساہےتم صرف مؤمن کے ساتھ رہا کرواور تمہارا کھانا صرف پر میزگار آ دمی کھائے۔

تشریع: صحبت رنگ لاتی ہے، جوعطر فروش کے یاس بیٹھتا ہے خوشبوسونگھتا ہے اور جولوہار کی بھٹی کے یاس بیٹھتا ہے: کیڑے جلاتا ہے، اور دھواں سونگھتا ہے، اس لئتے ہر شخص کو جاہئے کہ ایمان دار دیندارلوگوں کی صحبت اختیار کرے، تا کہ دینی جذبہ بڑھے، اور بداطوارلوگول سے نہ ملے تا کہان کے ضرر سے محفوظ رہے۔

# مؤمن سے دوئی کا تھم:

ال حدیث میں نی کریم مِطَّافِیکَا اَنْ مِصْنِین کودو چیزوں کا حکم دیاہے:

(۱) مؤمن کے ساتھ رہواں سے تعلق اور دوئی لگاؤاں سے درحقیقت کا فر اور منافقین کی صحبت اختیار کرنے سے منع کرنا مقصود ہے کیونکہ ایسے لوگوں کے ساتھ زیادہ تعلق سے دینی زندگی کو نقصان پہنچتا ہے البتہ بقدر ضرورت ان سے رابطہ رکھنے کی گنجائش ہے۔ (۲) اپنی دعوت میں صرف پر ہیز گارلوگوں کو ہی بلایا کریں یہ کھانا ان کے لیے عبادات میں طاقت کا باعث ہوگا جس سے تمہیں بھی توا۔ ملے گا۔

ہاں وہ کھانا جو حاجت اوراضطراری حالت میں کھلایا جاتا ہے وہ کافر اور منافقین کو بھی کھلاسکتے ہیں جیسا کہ قرآن مجید میں مذکورہے: ﴿وَ يُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِيْنَا وَّ يَرِيْبُهَا وَّ اَسِنْدًا ۞﴾(الدهر:٨) يہ قیدی کافر تھے مسلمان نہیں تھے۔(تحفۃ الاحوذی ۷۵۔۲۵)

# بَابُ فِي الصَّبْرِعَلَى الْبَلاَءِ

# باب ٩٨: آفتول يرصبركرنا

(٢٣١٩) إِذَا اَرَا دَاللهُ بِعَبُ رِهِ الْخَيْرَ عَجَّلَ لَهُ الْعُقُوبَةَ فِي اللَّهُ نِيَا وَإِذَا اَرَا دَاللهُ بِعَبْ رِهِ الشَّرَّ اَمُسَكَ عَنْهُ بِلَنْ بِهِ حَتَّى يُوافِي بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ.

تَوْجَجُهُمْنَهُ: حَفِرت انْس شَاتُونَهُ بِیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطَّنِفِیکَا نے فرمایا ہے جب الله تعالیٰ کی بندے کے بارے میں بھلائی کا ارادہ کرلیتا ہے تو اسے دنیا میں ہی سزادے دیتا ہے اور جب کسی بندے کے بارے میں برائی کا ارادہ کرلیتا ہے تو اس کے گناہ کی سزاکو روک لیتا ہے یہاں تک کہ قیامت کے دن اسے پوری سزادے گا۔

(٢٣٢٠) إِنَّ عِظَمَ الْجَزَاء مَعَ عِظَمِ الْبَلَاء وَإِنَّ اللهَ إِذَا آحَبَّ قَوْمًا ابْتَلَاهُمْ فَمَنْ رَضِي فَلَهُ الرِّضَا وَمَنْ سَخِطَ فَلَهُ السِّضَا وَمَنْ سَخِطَ فَلَهُ السِّضَا وَمَنْ سَخِطَ فَلَهُ السِّضَا وَمَنْ سَخِطَ

تَرَخِجْهَنَّهِ: ای سند کے ہمراہ نبی اکرم مَطَّنْظِیَّا ہے یہ بات منقول ہے آپ مِطَّنْظِیَّا نے فرمایا ہے عظیم آزمائش کے نتیج میں عظیم جزاء ملق ہے اور بے شک الله تعالی جب کچھلوگوں کو پسند کرتا ہے تو انہیں آ زمائش میں مبتلا کردیتا ہے تو جو شخص اس سے راضی رہتا ہے اسے رضا نصیب ہوتی ہے۔ نصیب ہوتی ہے۔

(٢٣٢١) مَارَآيُتُ الْوَجَعَ عَلَى آحَدٍ آشَدَّ مِنْهُ عَلَى رَسُوْلِ اللهِ عِلَيْد.

تَرْجِهَكُهُ: حضرت عا كشه وللنه في بيان كرتى بين مين نے كسى بھى شخص كو نبى اكرم مَرَّاتِشَكِيَّةً ہے زيادہ شديد تكليف ميں مبتلانہيں ديكھا۔

(٣٢٢٢) قَالَ قُلُتُ يَارَسُولَ اللهِ ﷺ أَى النَّاسِ اَشَرُّبَلَاءً قَالَ الْاَنْبِيَاءُثُمَّ الْاَمْثَلُ فَالْاَمْثَلُ يُبْتَلَى الرَّجُلُ عَلَى حَسَبِ دِيْنِهِ فَإِنْ كَانَ فِي دِيْنِهِ صُلْبًا اِشُتَرَّبَلَاءُهُ وَإِنْ كَانَ فِي دِيْنِهِ رِقَّةُ اُبْتُلِى عَلَى قَلْدِ دِيْنِهِ فَمَا يَبُرَحُ الْبَلَاءُ بِالْعَبْدِ حَتَّى يَتْرُكُهُ يَمُشِي عَلَى الْأَرْضِ وَمَا عَلَيْهِ خَطِيْعًةً.

(٢٣٢٣) مَايَزَالُ الْبَلَا عُبِالْمُوْمِنِ وَالْمُؤْمِنَةِ فِي نَفْسِهِ وَوَلَٰدِهٖ وَمَالِهِ حَتَّى يَلْقَى اللهَ وَمَا عَلَيْهِ خَطِيْعَةً.

تو کینچینی: حضرت ابو ہریرہ خلاقئو بیان کرتے ہیں نبی اکرم سُلِّنظِیَّا نِے فرمایا ہے مومن مرد اورمومن عورت آ زمائش میں مبتلا رہتے ہیں جوان کی جان ان کی اولا دیا مال کے بارے میں ہوتی ہے یہاں تک کہ جب وہ اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں حاضر ہوتے ہیں تو ان کے ذے کوئی گناہ نہیں ہوتا (ان کے گناہ معاف ہو چکے ہوتے ہیں)۔

تشریح: صبر و ہمت سے قلعہ فتح ہوتا ہے اور جوانمر دی سے منزل سرکی جاتی ہے، پس آ دمی کو ہرمصیبت میں صبر وہمت سے کام لینا چاہئے،اور کیسے بھی حالات پیش آئیس گھرانانہیں چاہئے،انشاءاللّٰد کامیا بی قدم چوہے گی۔

### مصائب پرصبر کیا جائے؟

باب کی احادیث سے بیا مورثابت ہوتے ہیں:

- (۱) انسان پر الله تعالیٰ کی طرف سے جو بھی آ زمائش اور مصیبت آ جائے جزع فزع اور زبان پر گلے شکوے کے کلمات نه لائ جائیں کیونکہ اس سے اللہ تعالیٰ ناراض ہوتے ہیں اور غضب الہی نازِل ہوتا ہے۔
- (۲) جو خص جس قدر متبع سنت پر ہیزگار ہوگا اس پر اس حساب سے آ زمائشیں بھی زیادہ آسکتی ہیں بھی اس کے نفس کے بارے میں آ زمائش ہوگی بھی اس کی اولاد کے بارے میں اور اس کے مال ودولت اور کاروبار کے بارے میں ایسے میں صبر واستقامت کا دامن نہ چھوڑا جائے۔
- (۳) ابتلاء وآزمائش اورمصائب سے گناہ معاف ہوتے ہیں، تاہم اللہ تعالیٰ سے مشکل حالات اور مصیبتوں کا سوال نہ کیا جائے، غیر اختیار کی طور پراگر حالات ساز گارنہ ہوں توان پر صبر کیا جائے۔
- (۷) انبیاءﷺ پرسب سے سخت آ زمانشیں آتی ہیں، کیونکہ اگران پر آ زمانشیں نہ آتیں تولوگ انہیں خدا سمجھنا شروع کردیتے نیز اس سے امت کو بید درس دینا مقصود ہے کہ اگر کوئی آفت ومصیبت تم پر آجائے تو جزع فزع کرنے کے بجائے اس پرصبر کیا جائے اور اللّٰد تعالیٰ کے سامنے آہ وزاری کی جائے تا کہ آزمائش سے خلاصی حاصل ہوجائے۔
- البلاء: آزمائش امتحان مصیبت عجل: پینگی یعنی دنیا میں ہی دے دیتے ہیں۔ امسك: روك لیتے ہیں یوافی: پورا يورا دیں گے۔ سخط (سین اور خاپر زبر کے ساتھ) ناراضگی غضب اللی دردناک عذاب وجع: دردیہاں اس سے مرض مراد ہے۔

الامثل: جوانبياء كزياده قريب موكانيكي اورتقوى كاعتبار ب- صلبا: مضبوط شخت د فة: (راك ينچ زيراورقاف پرزبر اورتشدید کے ساتھ نرمی کمزوری۔

# بَابُمَاجَاءَفِىذِهَابِالْبَصَرِ

# باب ۵۰: نابینا ہوجانے پر تواب

(٢٣٢٣) إِنَّ اللهَ يَقُولُ إِذَا أَخَنُتُ كُرِيمُتِي عَبُدِي فِي النَّانَيَ الْمُ يَكُنُ لَهُ جَزَاءٌ عِنْدِي إِلَّا الْجَنَّةَ.

تَوَجِّجَيْنَهُ: حضرت انس بن ما لک مُناتِحْهِ بیان کزتے ہیں نبی اکرم مَالِّنْسِیَجَآ نے فر ما یا ہے اللہ تعالی فر ما تا ہے جب میں دنیا میں اپنے بندے کی دومحبوب چیزیں ( یعنی اس کی آئنھیں ) سلب کر لیتا ہوں تو میری بارگاہ میں اس کی جزاء صرف جنت ہے۔

(٢٣٢٥) يَقُولُ اللهُ عَزَّوَجَلَّ مَنَ أَذُهَبُتُ حَبِي بَتَيْهِ فَصَبَرَوَا حُتَسَبَ لَمُ أَرْضَ لَهُ ثَوَا بَادُونَ الْجَنَّةِ.

تَرْجِجْهَنَهُ: حضرت ابو ہریرہ وُٹاٹنے مرفوع حدیث کے طور پریہ بات نقل کرتے ہیں نبی اکرم مَثَّلِثَتُكَةً نے فرمایا ہے اللہ تعالی فرما تا ہے جس شخص کی دومحبوب ( آئکھیں ) میں لے جاتا ہوں اور وہ صبر سے کام لیتا ہے اور ثواب کی امید رکھتا ہے تو میں اس کے لیے جنت سے کم مسی اور ثواب پر راضی نہیں ہوں گا۔

تشریع: فصدرواحتسب: حافظ راینما فرماتے ہیں اس کا مطلب میہ کہ آدمی دونوں آنکھوں کی بینائی کے تم ہونے پراس استحضار کے ساتھ صبر کرے کہ صابرین سے اللہ تعالیٰ نے کیا کیا وعدے فرمائے ہیں اور اللہ تعالیٰ کے اس فیصلہ پر راضی ہوکوئی شکوہ زبان و قلب میں نہ ہو بلکہ قول وقعل سے رضاء برقضاء کا مظاہرہ کرے نیز ایک روایت میں یہ قید بھی مذکور ہے کہ جس وقت بینا کی حتم ہونے کا حادثہ پیش آئے ای وقت صبر واحتساب ہونہ رہے کہ جب مایوں ہو جائے توصبر کرے اور حادثہ کے وقت شکوہ و شکایت ہوبعض روایات ضعيفه مين توحمه ني عليها بھي واقع ہوا ہے جس كا مطلب بيہوا كه ذ هاب بھركوا پنے لئے نعمت سمجھتے ہوئے الله كى تعريف زبان پر ہو كيونكه اس كى جزاء جنت كے علاوہ اور كوئى نہيں ہے۔ لحد ار ض له ثوابًا دون الجنة : دنيا ميں بينائی ختم ہوكرلذات دنيا سے يہ تحض محروم ہو گیا اور اس پر ای نے صبر کیا ہے اس لئے اللہ لذات باقیہ یعنی جنت اس کوعطا فرمائیں گے۔بھرحال انسان پر جومختلف بلائمیں اور آفتیں نازل ہوتی ہیں ان میں ایک بڑی مصیبت نابینا ہو جانا بھی ہے، آٹکھوں کی قدرو قیت نابینا جانتا ہے، بینانہیں جانتا۔ جب آدى نابينا ہوجاتا ہے تو ہر كام ميں دوسرول كا محتاج ہوجاتا ہے، اور عام طور پر آدى بر ھاپے ميں نابينا ہوتا ہے، اس وقت اور بھى پریشانی کھڑی ہوجاتی ہے،لیکن اگر بندہ صبر کرے،اوراللہ سے تواب کی امیدر کھے تو وہ آخرت میں بہت بڑے اجر کامستحق ہوگا۔

## باب: مصیبت زدوں کا اجر قابل رشک ہے

(٢٣٢١) يَوَدُّ اَهُلُ الْعَافِيَةِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ حِيْنَ يُعْطَى اَهُلُ الْبَلَاءِ الثَّوَابَ لَوْ اَنَّ جُلُودَهُمْ كَانَتْ قُرِضَتْ فِي

التُّنْيَابِالْمَقَارِيُضِ.

تو بجہ پنہ: حضرت جابر منافتہ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطَفِّنَ آئے۔ فرمایا قیامت کے دن عافیت میں رہنے والے لوگ یہ آرزوکریں گے جب (ونیامیں) آزمائش کا شکار ہنے والے لوگوں کواجروثو ابعطا کیا جائے گا کہ کاش دنیا میں ان کی کھالیں قینچیوں کے ذریعے کا ٹ دی جاتی۔

قشرِ فیح: مطلب بیہ ہے کہ اہل عافیت فی الدنیا کوحسرت وتمنا ہو گی جب اہل مصائب کے اجرعظیم کودیکھیں گے کہ کاش ان کو دنیا میں بجائے عافیت کے تینچیوں سے نکڑ ہے کلڑے کاٹ دیا جاتا لیمنی مصائب ان کودیئے جاتے تا کہ ای قدر ٹواب ان کوزیادہ حاصل ہوجا تا۔

#### باب

# باب: موت کے بعد ہرشخص پچھتائے گا

(٢٣٢٧) مَامِنُ آحَديَّمُوْتُ الَّانَدِمَ قَالُوْا وَمَا نَدَامَتُهِ يَارَسُولَ اللهِ عَلَى قَالَ اِنْ كَانَ مُحْسِنًا نَدِمَ اَنْ لَا يَكُوْنَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

تریخ چکنی: حضرت ابو ہریرہ نظافی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَلِّ النظافی آنے فرمایا ہے مرنے والا ہر خض ندامت کا شکار ہوگا تو لوگوں نے عرض کی یارسول الله مِلَّافِظِیکَا آس کی ندامت کس بات پر ہوگی آپ مِلِّافِظِیکَا آنے فرمایا اگروہ نیکی کرنے والا ہوگا تو اس بات پر ندامت کا شکار ہوگا کہ اس نے زیادہ نیکی کیوں نہیں کی اور اگروہ گنہگار ہوگا تو اس بات پر ندامت کا شکار ہوگا کہ اس نے گناہ چھوڑے کیوں نہیں۔

#### باب

# باب: دین کے پردے میں دنیا کمانے والے آز مائشوں میں مبتلا ہوتے ہیں

(٢٣٢٨) يَخُرُجُ فِي الجِرِ الزَّمَانِ رِجَالٌ يَّخْتِلُونَ النَّانُيَا بِاللِّيْنِ يَلْبَسُونَ لِلنَّاسِ جُلُودَ الضَّانِ مِنَ اللِّينِ الْمَسْفُونَ لِلنَّاسِ جُلُودَ الضَّانِ مِنَ اللِّينِ اللَّهُ عَزَّوَجَلَّ اَبِي يَغْتَرُّوُنَ اَمُ عَلَى يَجُتَرِيتُونَ فَيِي السِّنَعُهُمُ اَحْلَى مِنَ السُّكَّرِ وَقُلُوطِهُمُ قُلُوبُ النِّمَابِ يَقُولُ اللهُ عَزَّوَجَلَّ اَبِي يَغْتَرُّوْنَ اَمُ عَلَى يَجُتَرِيتُونَ فَيِي كَلَيْمُ مِنْهُمُ مَنْهُمُ حَيْرَانًا.

توجیج نئی: حضرت ابو ہریرہ بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مُطَّنْ ﷺ نے ارشاد فر مایا ہے: آخری زمانے میں پچھالیے لوگ نکلیں گے جود نیا کورین کے عوض میں حاصل کریں گے۔وہ لوگوں کے سامنے دنبوں کالباس پہنیں گے۔انکی زبانیں شکر سے زیادہ میٹھی ہوگی لیکن ان کے دل بھیٹریوں کے دل ہو نگے۔ بیٹک اللہ تعالی فرما تا ہے: کمیا تم مجھے دھو کہ دینے کی کوشش کررہے ہو؟ میرے سامنے یہ جرائت کررہے ہو۔ میں اپنی ذات کی قشم اٹھا تا ہوں میں انہیں ایک ایسے فتنے میں مبتلا کروں گاجسمیں انکا سمجھدار آدمی بھی جیران رہ جائے گا۔

(٢٣٢٩) إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى قَالَ لَقَلُ خَلَقْتُ خَلَقًا ٱلْسِنَةُ هُمُ آخَلَى مِنَ الْعَسَلِ وَقُلُوبُهُمُ آمَرُّ مِنَ الصَّبُرِ فَبِي حَلَفْتُ

لَا تِيْحَنَّهُمْ فِتُنَةً تَكَ عُ الْحَلِيْمَ مِنْهُمْ حَيْرَانًا فَبِيْ يَغْتَرُّونَ آمْ عَلَى يَجْتَرِؤُنَ.

تَوَجِّهَا الله عفرت ابن عمر والتي أكرم مَ الفَيْحَةَ كايد فرمان قل كرت بين الله تعالى فرما تا ب: بين في الكم علوق كو بيدا كيا بان كي زبانیں شہدسے زیادہ میٹھی ہیں اوران کے دل ایلوے سے زیادہ کڑوے ہیں۔ میں اپنی ذات کی قسم اٹھا تا ہوں میں ان لوگول کوالی آ زمائش میں مبتلا کروں گا کہ جس میں ان کاسمجھ دار مخف بھی جیران رہ جائے گا کیا بیلوگ مجھے دھوکہ دینے کی کوشش کرتے ہیں یا میرے سامنے جرات کرتے ہیں۔

تشریح: قرآن کریم میں اہل کتاب کے تعلق سے سی مضمون آیا ہے کہ جولوگ دین کے ذریعہ کماتے ہیں: ان کے لئے جنت کی نعتول میں کوئی حصہ نہیں، (سورة آل عران آیت ۷۷) میں ہے:

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَشْتَرُونَ بِعَهْدِاللَّهِ وَ أَيُمَا نِهِمْ ثَمَنَّا قَلِيْلًا أُولِيْكَ لَا خَلَاقَ لَهُمْ فِي الْاخِرَةِ ﴾

## بَابُ مَاجَاءَ فِي حِفْظِ اللِّسَان

# باب ۵: زبان کی حفاظت کابیان

(٢٣٣٠) قَالَ قُلْتُ يَارَسُولَ اللَّهِ مَا النَّجَاةُ قَالَ المُسِكْ عَلَيْكَ لِسَانَكَ وَلْيَسَعُكَ بَيْتُكَ وَ ابْكِ عَلَى خَطِيْتُتِك.

تَرْجِيكُنِي: حضرت عقبه بن عامر و التَّيْءَ بيان كرت مين بين في عرض كى: يارسول الله مَا السَّيْعَةَ نجات كيا ہے؟ آپ نے ارشادفر ما يا جم ا پنی زبان قابومیں رکھو۔اوراپنے گناہوں پررویا کرو۔

٢٣٣١- إِذَا أَصْبَحَ ابْنُ ادْمَر فَإِنَّ الْاَعْضَاءَ كُلُّهَا تُكَفِّرُ اللِّسَانَ فَتَقُولُ اتَّقِ اللهَ فِيْنَا فَإِنَّمَا نَحْنُ بِكَ فَإِن اسْتَقَهْتَاسْتَقَهُنَا وَإِنِ اعْوَجَجْتَ اعْوَجَجْنَا.

تَرْجَعِكُمْ: حضرت ابوسعید خدری و الله مرفوع حدیث کے طور پر نقل کرتے ہیں نبی اکرم مِرَالْتَ اَنْ عَلَی مُنْ کے وقت ابن آ دم کے تمام اعضاء زبان سے بیالتجا کرتے ہوئے کہتے ہیں تم ہمارے معاملے میں اللہ تعالیٰ سے ڈرنا کیونکہ ہم تمہارے ساتھ وابستہ ہیں اگرتم ٹھیک رہوگی تو ہم بھی ٹھیک رہیں گے اگرتم ٹیڑھی ہوگئ تو ہم بھی ٹیڑھے ہوجائیں گے۔

(٢٣٣٢) مَنْ يَّتَكَفَّلُ لِيُ مَا بَيْنَ كَنْيَيْهِ وَمَا بَيْنَ رِجُلَيْهِ ٱتَكَفَّلُ لَهُ بِالْجَتَّةِ.

تَرُجْجُهُنَّهُ: حضرت مهل بن سعد بناتُنو بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَلِّفَظِیَّا نے فرمایا ہے جو محصے اس چیز کی ضانت دے جو دو داڑھوں کے درمیان ہے ( یعنی زبان ) اور جو دوٹانگوں کے درمیان ہے ( یعنی شرمگاہ ) تو میں اسے جنت کی ضانت دیتا ہوں۔

(٢٣٣٣) مَنُ وَّقَاهُ اللهُ شَرَّ مَا بَيْنَ لَحْيَيْهِ وَشَرَّ مَا بَيْنَ رِجُلَيْهِ دَخَلَ الْجَنَّةَ.

تَزَخْجُهُنَّهِ: حفرت ابو ہریرہ ٹٹاٹی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَالِّنْکِیَّا نے فرمایا ہے جس شخص کو اللہ تعالی دو جبڑوں کے درمیان والی چیز ( یعنی زبان )اور دو ٹانگوں کے درمیان والی چیز ( یعنی شرمگاہ ) کے شرسے محفوظ کر لے وہ جنت میں داخل ہوگا۔ ترکیجی کئی: حضرت سفیان بن عبداللہ تقفی وٹاٹنو بیان کرتے ہیں میں نے عرض کی یارسول اللہ آپ مجھے کسی ایسے معاملے کے بارے میں بتا کیں جے میں مضبوطی سے تھام لوں تو آپ مُلِفِیکَا آنے فر مایا تم یہ اعتراف کرد کہ میرا پروردگار اللہ تعالیٰ ہے پھراس پر استقامت اختیار کرد۔

#### باب

(٢٣٣٥) لَا تُكُثِرُوا الْكَلَامَ بِغَيْرِ ذِكْرِ اللهِ فَإِنَّ كَثْرَةَ الْكَلَامِ بِغَيْرِ ذِكْرِ اللهِ قَسُوَةٌ لِلْقَلَبِ وَإِنَّ آبُعَدَ النَّاسِمِنَ اللهِ الْقَالِينِ. اللهِ الْقَالِينِ.

تَوَجِّجَهُمْ: حضرت ابن عمر وَالْمَثَمُّ بِیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطَّنِّعُ کِیْمَ الله تعالیٰ کے ذکر کےعلاوہ بکثرت کلام نہ کیا کرو کیونکہ الله تعالیٰ کے ذکر کے علاوہ کثرت کلام کرنا ول کوسخت کردیتا ہے اور الله تعالیٰ سےسب سے زیادہ دوروہ فخص ہوگا جس کا ول سخت ہو۔

(٢٣٣١) كُلُّ كَلَامِ ابْنِ ادْمَ عَلَيْهِ لَالَهُ إِلَّا آمُرٌ بِمَعْرُوفٍ آوْمَهُيُّ عَنْ مُّنْكَرٍ آوْذِ كُرُ اللهِ.

توجیجنبی: حضرت ام حبیبہ والنو یہ نبی اکرم مَطِّلْظَیَّمَ کی زوجہ محتر مہ بیان کرتی ہیں آپ مِطَّلْظَیَّمَ نے فرمایا ہے ابن آ دم کا ہر کلام اس پر بوجھ ہوتا ہے اس کا اسے فائدہ نہیں ہوتا سوائے اس کے جونیکی کا تھم دے یا برائی سے منع کرے یا اللہ تعالیٰ کا ذکر کرے۔ تشریفے: امام تر مذی راتی ایک باب میں سات حدیثیں ذکر کی ہیں: زبان اور شرم گاہ کے گناہ خطرناک ہیں:

### اعضاء زبان کے تابع ہیں:

حفظ لسان کے سلسلہ میں آپ مَرِّالْتَظِیَّةِ سے بے شارروایات مروی ہیں جو کتب احادیث میں موجود ہیں جو قوت زبان کی حفاظت نہیں کرتے وہ بے شار آفات میں مبتلا ہوتے ہیں، غلطی ، جھوٹ ، غیبت ، چغل خوری ، ریاء ، نفاق ، فخش گوئی ، خود نمائی خودسائی ، خصومت ، لغوگوئی ، تعریف ، بات بڑھانا گھٹانا ، ایذاء دہی ، پردہ دری ، اس طرح لا لینی کلام ، کثرت کلام -

المستراض: ال روایت معلوم مواکه تمام اعضاء زبان کے تابع ہیں اور اسی پر ان کا مدار ہے حالاتکہ دوسری روایت ان فی المجسل لمضغة اذا صلحت صلح الجسس کله واذا فسست فسس الجسس کله الاوهی القلب معلوم موتا ہے کہ تمام اعضاء قلب متعلق ہیں اور قلب اصل ہے۔

جواب: زبان قلب کے لئے ترجمان ہے اور ظاہر بدن کے لحاظ سے اس کا خلیفہ ہے زبان کی طرف جب کوئی تھم منسوب ہوگا تو مجاز آ کہا گیا ہے۔ زہد (تصوف) میں زبان کی بہت زیادہ حفاظت کی جاتی ہے، کیونکہ بیخرمن ایمان کو پھونک دیتی ہے، اور لوگوں کی دل آزاری کا سبب بھی بنتی ہے اور تصوف میں سب سے زیادہ اہمیت لوگوں کی دلداری کی ہے۔ نیز ذکر اللہ کے عموم میں تمام دین باتیں داخل ہیں، جیسا کہ آئندہ حدیث سے معلوم ہوگا، پس حدیث کا مصدات فضول کلام ہے، بے کارباتوں سے دل سخت ہوجاتا ہے اور سخت دل الله سے بہت دور پھینکا ہوا ہے، پس لوگوں کو چاہئے کہ اپنی زبان کی حفاظت کریں، تا کہ دل سخت نہ ہوجائے اور بندہ راندہ درگاہ نہ بن جائے۔

# شرمگاه کی شہوت غالب؟

بھی ہے اس کے نتائج شرمناک حد تک برے ہیں اگر آ دمی اپنے آپ پر قابونہ رکھے اور اس شہوت کو اعتدال میں نہ کرے تو آفتوں کا شکار ہوگا جس سے دنیا بھی کھود ہے گا اور آخرت و دین بھی بر باد ہو جائے گا۔ شہوت کا اعتدال بیہ ہے کہ آ دمی شہوت کے تابع نہ ہو بلکہ شہوت عقل وشرع کے تابع ہوان کی ہدایات پر عمل کرے شہوت کی زیادتی بھوک و نکاح کے زریعہ ختم کی جاسکتی ہے: قال النبی والمعشر الشباب من استطاع منكم الباءة فليتزوج ومن لم يستطع فعليه الصيام فانه له وجاء-بہر حال روایت سے معلوم ہوا کہ سب سے زیادہ بلاومصیبت آ دمی پر زبان وفرج کی بناء پر آتی ہیں جو شخص ان دونوں کے شر سے نج گیا تومصائب سے بچارہے گا اور آخرت میں آپ مَا اَسْ کَا اَسْ کے لئے جنت کا وعدہ فر مایا ہے۔

الحست راض: ملاعلى قارى رايطيط فرمات بين رواية الباب سي معلوم هوتاب كدامر بالمعروف ونهي عن المنكر اور ذكر الله كعلاوه كوئي کلام مفیر نہیں بلکہ مفرے حالانکہ بہت سے کلام مباح ہیں اور ان کی اجازت ہے؟

جواب: بيب كدرواية الباب مبالغه پردال بيزتقليل كلام كى ترغيب وتاكيد كے آپ فرمايا -

**جواب(۲):** یہاں مراد نفع فی العقبیٰ ہے یعنی ابن آ دم کا ہر کلام نافع فی العقبیٰ نہیں ہے سوائے امر بالمعروف و نہی عن المنکر اور ذکر اللہ کے اور ظاہر ہے کہ کلام مباح بھی کلام ابن آ دم کے تحت اس اعتبار سے داخل ہے کہ وہ نافع فی اعقبیٰ نہیں اگر چہ دنیا میں منفعت اس سے

فاعل : رواية الباب سے معلوم ہوا كه آ دى كوكلام سوچ سجھ كركرنا چاہئے۔ ابراہيم تيمى كتے ہيں كه مومن بولنے سے پہلے بيد كھتا ہے کہ بولتا ہے عالم کا فتنہ یہ ہے کہ اسے سننے سے زیادہ بولنے میں لطف آئے اگر کوئی بولنے والامل جائے تو اس کے لئے سننا بہتر ہے اس میں سلامتی ہے بولنے میں تخریب تلبیس وتزئین وغیرہ کےخطرات ہیں۔ابراہیم بن ادہم رماتے ہیں آ دمی مال اور کلام کی زیادتی ہے تباہ ہوتا ہے قلہ کلام کے بارے میں باب گزر چکا ہے۔

# باب ۵۴:حقوق کی ادائیکی بھی زہد میں شامل ہے

(٢٣٣٧) الحي رَسُولُ اللهِ ﷺ بَيْنَ سَلْمَانَ وَآبِي النَّارُ ذَاء فَزَارَ سَلْمَانُ آبَا النَّرُ ذَاء فَراى أُمُّ النَّرُ ذَاء مُتَبَنِّلَةً قَالَ مَاشَأْنُكُ مُتَبَنِّلَةً قَالَتُ إِنَّا اَكَالُاللَّارُ كَاء لَيُس لَهْ عَاجَةٌ فِي النُّنْيَا قَالَتُ فَلَمَّا جَاءَ أَبُو النَّرُ دَاءِ قُرِّبَ اِلَيْهِ طَعَامًا فَقَالَ كُلْ فَاِنِّي صَائِمٌ قَالَ مَا آنَا بِا كِلِ حَتَّى تَأْكُلَ قَالَ فَأَكُلَ فَلَتَّا كَانَ اللَّيْلُ ذَهَبَ آبُواللَّهُ ذَاء لِيَقُوْمَ فَقَالَ لَهُ سَلَبَانُ نَمُ فَنَامَ ثُمَّ ذَهَبَ لِيَقُوْمَ قَالَ لَهُ نَمْ فَنَامَ فَلَبَّا كَانَ عِنْدَالصُّبُحِ فَقَالَ لَهُ سَلُبَانَ فَعُومَ فَقَالَ لَهُ سَلُبَانَ فَقَامَا فَصَلَّيَا فَقَالَ إِنَّ لِنَفْسِكَ عَلَيْكَ حَقًّا وَلِرَبِّكَ عَلَيْكَ حَقًّا وَلِنَّ لِا هُلِكَ عَلَيْكَ حَقًّا وَلِنَّ لِا هُلِكَ عَلَيْكَ حَقًّا وَلِنَّ لِا هُلِكَ عَلَيْكَ حَقًّا فَا وَلِرَبِّكَ عَلَيْكَ حَقًّا وَلِنَّ لِا هُلِكَ عَلَيْكَ حَقًّا وَلِنَّ لِمَ لَكُنْ كَرَذْلِكَ لَهُ فَقَالَ صَدَقَ سَلْمَانُ.

توجیجہ بنا ہو جیفہ اپنے والد کا یہ بیان تقل کرتے ہیں نبی اکرم مُلِلَّتُنِیْجَ نے حضرت سلمان فاری ٹوٹٹو اور دواء ٹوٹٹو کے درمیان بھائی چارہ قائم کردیا ایک مرتبہ حضرت سلمان ٹوٹٹو حضرت ابودرداء ٹوٹٹو سے ملنے کے لیے گئے تو انہوں نے حضرت اُم درداء ٹوٹٹو کو میلی کچیلی کوں ہیں؟ انہوں نے جواب دیا آپ کے بھائی حضرت ابودرداء ٹوٹٹو کی عالت میں دیا آپ کو کمیا ہوا ہے؟ آپ میلی کچیلی کوں ہیں؟ انہوں نے جواب دیا آپ کے بھائی حضرت ابودرداء ٹوٹٹو آئے اور ان کے سامنے کھاٹا رکھا گیا تو انہوں نے کہا آپ کھائیں کو کو دنیا کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔ پھر حضرت ابودرداء ٹوٹٹو آئے اور ان کے سامنے کھاٹا رکھا گیا تو انہوں نے کہا آپ کھائیں کے دور اور ٹوٹٹو و حضرت سلمان ٹوٹٹو نے کہا میں اس وقت تک نہیں کھاؤں گا جب تک آپ نہیں کھا کیں گیا دور کی بیان کو حضرت ورداء ٹوٹٹو نماز پڑھنے کے لیے اٹھنے داروی بیان کرتے ہیں تو حضرت ورداء ٹوٹٹو نماز پڑھنے کے لیے اٹھنے کہا تھائی کو حضرت سلمان ٹوٹٹو نے کہا ابھی سوجا کیں وہ سوگئے پھروہ اٹھنے لگے تو حضرت سلمان ٹوٹٹو نے کہا ابھی سوجا رہیں وہ سوگئے پھروہ اٹھنے لگے تو حضرت سلمان ٹوٹٹو نے نے کہا ابھی سوجا کیں وہ سوگئے پھروہ اٹھنے لگے تو حضرت سلمان ٹوٹٹو نے نے کہا ابھی سوجا کی دور کھائو اور کھائوں کا بھی آپ پر حق ہوا تو کوٹر ہے کہا جس کے پروردگار کا بھی آپ پر حق ہوا کے کہائے کے کہائے کہائے کہوں آپ پر حق ہوائے کی دوردگائے گئے نے فرمایا سلمان نے ٹھیکہ کہا ہے۔ کے مہمان کا بھی آپ پر حق ہوائے کی تو دیں پھرید دونوں حضرات نی اکرم مُلٹونٹیکھ کی خدمت میں جو نے انہوں نے اس بات کا تذکرہ آپ مُلٹونٹیکھ نے کیا تو آپ مُلٹونٹیکھ نے فرمایا سلمان نے ٹھیک کہا ہے۔

#### باب

باب ۵۵: الله کی خوشنو دی چاہئے اگر چپلوگ ناراض ہوجائیں

(٢٣٣٨) قَالَ كَتَبَمُعَاوِيَةُ إِلَى عَاكِشَةَ أُمِّرِ الْمُؤُمِنِيْنَ رَبِي اَنَ كُثِينَ إِلَى كِتَابَا تُوْصِينِي فِيهِ وَلَا تُكْثِرِي عَلَى فَكَتَبَتْ عَالَيْكَ اللهِ عَالِيَةَ مَلَامٌ عَلَيْكَ امّا بَعُلُ فَإِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ يَقُولِ : مَنِ الْتَمَسَ رِضَا اللهِ فَكَتَبَتْ عَالِيهُ اللهُ مُؤْنَةُ النَّاسِ وَمَنِ الْتَمَسَ رِضَا النَّاسِ بِسَخَطِ اللهِ وَكَلَهُ اللهُ أَلَى النَّاسِ وَالسَّلامُ عَلَيْكَ.

تو بخیرت عائشہ وہ اللہ بن ورد مدینہ منورہ کے رہنے والے ایک شخص کے حوالے سے یہ بات نقل کرتے ہیں حضرت معاویہ وہ کا نفر سے حضرت عائشہ وہ بھتے نظرت عائشہ وہ بھتے نظرت عائشہ وہ بھتے نظری کے خطرت عائشہ وہ بھتے نظری کے خطرت عائشہ وہ بھتے نظرت عائشہ وہ بھتے نظرت عائشہ وہ بھتے نظرت معاویہ وہ بھتے کہ وہ کے سنا ہے۔جو شخص اللہ تعالی کی مضامندی لوگوں کی ناراضگی میں تلاش کرے گا اللہ تعالی اس سے لوگوں کے غصے کو دور کردے گا اور جو شخص لوگوں کی رضا اللہ تعالی کی ناراضگی میں تلاش کرے گا اللہ تعالی اس سے لوگوں کے غصے کو دور کردے گا اور جو شخص لوگوں کی رضا اللہ تعالی کی ناراضگی میں تلاش کرے گا اللہ تعالی اسے لوگوں کے بیرد کردے گا۔تم پر سلام ہو۔

تشريح: حضرت عائشه مِنْ تَنْمُوا نِهِ حضرت معاويه كي طرف خط مين دوبا تين لَكھيں:

(۱) جو شخص ہر معاملے میں اللہ کی رضا کو مقدم رکھتا ہے لوگوں کی پرواہ نہیں کرتا کہ وہ خوش ہیں یا ناراض تو اللہ تعالیٰ ایسے شخص کولوگوں کی تکلیف وایذاء سے محفوظ رکھتا ہے۔ کیونکہ بیرحزب اللہ یعنی اللہ والوں کی جماعت میں شامل ہو چکا ہے اور جو اللہ کا ہوجائے وہ کبھی نامرادونا کام نہیں ہوتا ﴿ اَلآ اِنَّ حِدْبُ اللّٰهِ هُمُ الْهُ فَلِحُونَ ﴾ (الجادلہ:۲۲)

(۲) اور جوشخص الله تعالی کو ناراض کے کے ہرونت لوگوں کی خوشنوری کے پیچھے پڑار ہے تو وہ بھی کامیاب نہیں ہوتا الله تعالی لوگوں کو اس پرمسلط فرمادیتے ہیں اور لوگوں کی تکلیف وایذاء سے اس کی حفاظت نہیں فرماتے۔

اس سے معلوم ہوا کہ کامیاب مسلمان وہی ہے جو ہروقت اپنے رب کوراضی کرنے کی فکر اور کوشش میں لگارہے یہی چیز اس کے لیے دنیا اور آخرت دونوں میں باعث عافیت اور ذریعہ نجات ہے۔

كفأة الله مونة النباس: يعنى اليشخص كوالله تبارك وتعالى لوگوں كى ايذاء سے محفوظ ركھے گا كيونكه اس نے اپنے كوحزب الله ميں داخل كرديا اور الله تعالى اس كومحروم نہيں فرماتے ہيں بلكه دنيا وآخرت ميں كامياب فرماتے ہيں قال تعالى:﴿ اللَّ إِنَّ حِذْبَ اللّٰهِ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ (الحادلہ: ۲۲)۔

و کلہ اللہ الی الناس: لوگوں کے حوالہ کرنے کا مطلب میہ ہے کہ لوگوں کی ایذاء و تکلیف سے حفاظت نہیں فرما نمیں گے چونکہ نظر غیر اللہ کی طرف ہے اور اس نے اللہ کے احکام کی کوئی پرواہ نہیں کی ہے۔ روایۃ الباب سے خط و کتابت کا بیادب بھی معلوم ہوا کہ خط کے اول و آخر میں سلام کھا جائے۔ بیروایت فقط والسلام جو عام طور پر خطوط میں لکھتے ہیں اس کی دلیل ہے۔





# قیامت کے احوال، دل کوموم کرنے والی اور پر ہیز گاری کی باتیں

ننوں میں یہ ابواب علیحدہ نہیں ہیں، ابواب الزہر کا تتہ ہیں اور وہ ابواب ابواب صفۃ الجنۃ تک چلے گئے ہیں، مگرمصری ننخ میں عنوان ہے: ابواب صفۃ الزهادۃ، والرقائق، والودع: یعنی قیامت کے احوال اور دلوں کوزم کرنے والی با تیں اور پرہیز گاری کا بیان۔ ابواب صفۃ الجنۃ تک یہ تین مضمون بیان ہوئے ہیں، پہلے قیامت کے حالات ہیں، پھر رقاق کی حدیثیں پرہیز گاری کا بیان۔ ابواب صفۃ الجنۃ تک یہ تین مضمون بیان ہوئے ہیں، پہلے قیامت کے حالات ہیں، پھر ورع یعنی احتیاط اور پرہیز گاری ہیں، دوالی با تیں، پھر ورع یعنی احتیاط اور پرہیز گاری کی بین ہوئے۔ کا بیان ہوئے ہوئے۔

ابواب الایمان تک جتنی حدیثیں آرہی ہیں: سب کاتعلق زہد ہے ہے، قیامت کا بیان ہو، یا دل کوموم کرنے والی حدیثیں، یا مخاط زندگی گزارنے کی ہدایات، یا جنت اور جہنم کے احوال سب کاتعلق زہد یعنی دل کو دنیا سے اکھاڑنے سے ہے، بیسب روایات ذہن کوآخرت کی طرف متوجہ کرتی ہیں۔

## بَابُفِىالْقِيَامَةِ

## باب ا: قيامت كابيان

(۲۳۳۹) مَا مِنْكُمْ مِنْ رَجُلٍ إِلَّا سَيُكِلِّهُ هُ رَبُّهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلَيْسَ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُ تُرُجُمَانٌ فَيَنْظُرُ آيُمَنَ مِنْهُ فَلا يَزى شَيْعًا إِلَّا شَيْعًا قَدَّمَهُ ثُمَّ يَنْظُرُ تِلْقَاءَ وَجُهِهِ فَلا يَزى شَيْعًا إِلَّا شَيْعًا قَدَّمَهُ ثُمَّ يَنْظُرُ تِلْقَاءَ وَجُهِهِ فَلا يَزى شَيْعًا إِلَّا شَيْعًا قَدَّمَهُ ثُمَّ يَنْظُرُ تِلْقَاءَ وَجُهِهِ فَلا يَزى شَيْعًا إِلَّا شَيْعًا قَدَّمَهُ ثُمَّ يَنْظُرُ اللَّهَ عَلَى اللَّهُ النَّا وَلَوْ بِشَقِّ مَّنُ وَقِفَلْ يَفْعَلُ. فَتَسْتَقْبِلُهُ النَّارِ وَلَوْ بِشَقِّ مَّنُ وَقِفَلْ يَفْعَلُ.

تو بخبی بن عدی بن حاتم مزان کرتے ہیں نبی اکرم مَلِّن کُلِی ایک مُحف کے تو بیان کرتے ہیں نبی اکرم مِلِّن کی کے ساتھ اس کا پروردگار اس طرح کلام کرے گا کہ اس مخص اور پرودرگار کے درمیان کوئی تر جمان نہیں ہوگا پھروہ مخص اپنے دائیس طرف

دیکھے گا تواہے صرف وہ چیز نظر آئے گی جھے اس نے آ گے جھیجا تھا ( یعنی اس کے اعمال نظر آئیں گے ) پھروہ اپنے بائیں طرف دیکھے گے تو وہ صرف ای چیز کو دیکھے گا جسے اس نے آگے بھیجا تھا (یعنی اپنے اعمال کو دیکھے گا ) پھر وہ اپنے سامنے کی طرف دیکھے گا تو اسے جہنم اپنے سامنے نظر آئے گا۔ آپ مِرافِی اِ فرماتے ہیں تم میں سے جو بھی شخص اپنی ذات کو جہنم سے بچاسکتا ہواسے ایسا کرنا چاہیے خواہ وہ تھجور کے ایک ٹکڑے کے ذریعے ہی ایسا کرے۔

(٢٣٢٠) لَاتَزُولُ قَدَمُ ابْنِ ادَمَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِنْ عِنْدِرَبِّهٖ حَتَّى يُسْأَلَّ عَنْ خَمْسٍ عَنْ عُمُرِ إِفِيْمَ أَفْنَا لُاوَعَنْ شَبَابِه فِيهُ مَ ٱبُلَاهُ وَمَالِه مِنَ آيْنَ اكْتَسَبَهْ وَفِيْمَ ٱنْفَقَهُ وَمَاذَا عَمِلَ فِيُعَاعَلِمَ.

ترکیجی منبر: حضرت عبدالله بن مسعود و اللیء نبی اکرم مُؤَلِّفَ کا بدفر مان نقل کرتے ہیں قیامت کے دن کسی بھی آ دمی کے پاؤں اپنے یروردگار کی بارگاہ سے اس وقت تک نہیں ہٹ سکیں گے جب تک اس سے پانچ چیزوں کے بارے میں حساب نہیں لیا جائے گااس کی عمرے بارے میں کمان شخص نے اسے س کام میں صرف کیا؟اس کی جوانی کے بارے میں کمان شخص نے اسے کس میں گزارااس کے مال کے بارے میں کہاس نے اس مال کو کیسے کما یا اور کہاں خرچ کیا اور (اس بارے میں) کہاس نے اپنے علم پر کس حد تک عمل کیا؟۔

(٢٣٣١) لَا تَزُولُ قَلَمَا عَبْلٍ يَوْمَ الْقِيَامَةِ حَتَّى يُسْأَلُ عَنْ عُمُرِ ﴿ قِيْمَا أَفْنَا لُا وَعَنْ عِلْمِهِ فِيهُمْ فَعَلَ وَعَنْ مَالِهِ مِنَ أَيْنَا كُتَسَبَهُ وَفِيْمَ أَنْفَقَهُ وَعَنْ جِسْبِهِ فِيْمَ أَبُلَاهُ.

تَرَجِّجْهَنَّهُ: حضرت ابو برزه اسلمی مین تی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَراتَظَیَّا نے فرمایا ہے بندے کے قدم (حساب کے دوران اللہ تعالیٰ کی بارگاہ ہے) اس وفت تک نہیں ہٹیں گے جب تک اس سے حساب نہیں لے لیا جائے گا کہ اس نے اپنی عمر کو کس چیز میں صرف کیا اور اس نے اپنے علم پر کس حد تک عمل کیا اور اس نے اپنے مال کو کہاں سے حاصل کیا ؟اور کہاں خرچ کیا ؟ اور اس نے اپنے جسم کو کن کامول میںمصروف کیا؟۔

تشریع: اس باب میں امام ترمذی والیفید نے تین حدیثیں ذکر فرمائی ہیں۔

فاع فی بخلوقات میں ملکیت کا تصور نہیں۔ کا مُنات کی ہر چیز کے مالک الله تعالیٰ ہیں ، مخلوق اس سے فائدہ اٹھاتی ہے۔ آپ دیکھیں ؛ سی جانور کی ملکیت میں کچھنیں۔ صرف انسانوں میں عارضی مصلحت سے مجازی ملکیت تسلیم کی گئی ہے۔ اور سورة الحدید (آیت ک) میں یہ بات صاف کر دی گئی ہے کہ انسان مال میں اللہ کا نائب ہے، وہ متنقل طور پر مال کا ما لک نہیں۔ فرمایا: ﴿ وَ ٱنْفِقُوْا مِتَّا جَعَلَكُمُّهُ مُّسْتَخْكَفِيْنَ فِيْدِ ﴾ يعنى جس مال ميس تم كوالله نے اپنا قائم مقام بنايا ہے اس ميں سے راہ خدا ميں خرچ كرو۔ جب صورت حال بيہ ہے تو لامحالہ کمانے کے سلسلہ میں بھی کچھ یا بندیاں ہیں اور اس کے خرچ کرنے کے لئے بھی کچھ ضابطے ہیں۔

مستند: اس حدیث کی پہلی سندامام اعمش والیٹیا کے شاگر دابومعاویہ کی ہے، پھراس حدیث کو اعمش سے امام وکیع والیٹیا بھی روایت كرتے ہيں، ان كے شاگر دابوالسائب كہتے ہيں: ايك دن ہم سے وكيع نے اعمش سے روايت كرتے ہوئے بير حديث بيان كى جب وہ یہ حدیث بیان کر چکے تو فرمایا: یہاں جو خراسان کے لوگ ہیں وہ ثواب کی امید سے اس حدیث کو خراسان میں پھیلا میں۔ ا مام تر مذی تالیطید فرماتے ہیں: اس لئے کہ جمیداس حدیث کا انکار کرتے ہیں۔

### بَابُمَاجَاءَ فِي شَانِ الْحِسَابِ وَالْقِصَاصِ

## باب: حساب اور بدلے كابيان

(۲۳۳۲) ٱتَذُرُونَ مَنِ الْمُفْلِسُ قَالُوْا ٱلْمُفْلِسُ فِيْنَا يَارَسُولَ اللهِ ﷺ مَنْ لاَّ دِرْهَمَ لَهُ وَلاَ مَتَاعَ قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ مَنْ لاَّ دِرْهَمَ لَهُ وَلاَ مَتَاعَ قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ مَنْ لاَّ دِرُهَمَ لَهُ وَلاَ مَتَاعَ قَالَ وَقَذَفَ رَسُولُ اللهِ ﷺ وَذَكُوةٍ وَيَاتِئَ قَلْ شَتَمَ هٰنَا وَقَذَفَ رَسُولُ اللهِ ﷺ وَقَلَامُ مَنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

ترکیجہ بنہ: حضرت ابو ہریرہ وہ اللہ ہمارے درمیان وہ مخص مفلس شارہوتا ہے جس کے پاس درہم یا کوئی سامان نہ ہوآ پ سَلِ اللہ ہمارے درمیان وہ مخص مفلس شارہوتا ہے جس کے پاس درہم یا کوئی سامان نہ ہوآ پ سَلِ اللہ ہمارے درمیان وہ مخص مفلس شارہوتا ہے جس کے پاس درہم یا کوئی سامان نہ ہوآ پ سَلِ اللہ ہمارے میری امت سے تعلق رکھنے والامفلس مخص وہ ہوگا جو قیامت کے دن نماز روزے زکوۃ لے کرآئے گا اور اس عالم میں آئے گا کہ اس نے کہی مخص کوگا کی دی ہوگی دوسرے پر جھوٹا الزام لگا یا ہوگا اور کسی شخص کا مال کھا یا ہوا ہوگا اور کسی شخص کا خون بہا یا ہوا ہوگا کسی شخص کو الہٰ ذااسے بٹھالیا جائے گا اور اس کی نیکیوں کا معاملہ ہے جب اس کی مارا ہوگا لہٰذااسے بٹھالیا جائے گا اور اس کی نیکیوں کا معاملہ ہے جب اس کی نیکیاں (ان گنا ہوں کا) حساب پورا ہونے سے پہلے ختم ہوجا تیں گی جواس کے ذمے تھے تو دوسرے لوگوں کے گناہ لے کر اس کے نامہ اعمال میں ڈال دیئے جا تیں گے اور پھراس مخص کوجہنم میں ڈال دیا جائے گا۔

(٢٣٣٣) لَتُؤَدُّنَّ الْكُقُوْقَ إِلَى آهُلِهَا حَتَّى يُقَا كَلِلشَّاقِ الْجَلْحَاءِمِنَ الشَّاقِ الْقَرْنَاءِ.

توجیجانی: حضرت ابو ہریرہ اٹائند بیان کرتے ہیں نبی اکرم میلائیکی نے فرمایا ہے حق داروں کو ان کے حقوق پورے پورے ادا کئے جا تیں گے بیاں تک کہ بغیر سینگ والی بکری کوسینگ والی بکری کی طرف سے بھی بدلد دیا جائے گا۔

۔ تشریقیے: قیامت کے دن اللہ تعالی ہرانسان سے بغیر کسی واسطہ کے براہ راست کلام کرے گا درمیان میں نہ تو کوئی حجاب اور مانع ہوگا اور نہ ہی کوئی ترجمان ہوگا۔

یے جمہور اہل سنت کا مسلک ہے کہ اللہ تعالیٰ کے لیے دیگر صفات کی طرح صفت کلام بھی ثابت ہے صرف جمید اللہ تعالیٰ کی صفات کا انکار کرتے ہیں بیایک گمراہ فرقہ ہے جس کا سربراہ جم بن صفوان ہے۔

استحل التي القتص فلان: بدله لينا، قصاص لينا - مظلمة: باب ضرب كامصدر ہے، اور بطور اسم بمعنی ظلم ستعمل ہے - استحل فلان الشيبی: کسی سے کوئی چیز حلال کرانا اس کے لئے دوسرالفظ الجماء ہے - القرناء: اقدن کا مؤنث: لمبے سينگوں والا جانور -تقاد (فعل مجہول) اقاد القاتل بالقتيل: مقتول کے بدلہ میں قاتل کو مارنا - تقاد: بدله لیا جائے گا -

رہی یہ بات کہ جانوروں کا بدلہ چکا یا جائے گا یانہیں؟ اس میں اختلاف ہے، امام ابوالحن اشعری ولٹیلیڈ کی طرف یہ بات منسوب ہے کہ جانوروں کا کوئی حسابنہیں، اور تیسری حدیث: صرف تمثیل یعنی پیرایہ بیان ہے، مگر عام رائے یہ ہے کہ جانور بھی دوبارہ پیدا کئے جائیں گے اور ان کا بھی حساب ہوگا، تیسری حدیث سے اس کی تائید ہوتی ہے۔امام نووی راٹیٹیا فرماتے ہیں کہ اس حدیث کے ظاہر سے بیثابت ہور ہاہے کہ حیوانات کو بھی قیامت کے دن اٹھایا جائے گا جیسا کہ قرآن میں ہے واز االوحق حشرت للمذااس حدیث كوظاهرير بى محمول كياجائے گا۔

اعتسراض: كرحيوان جب مكلف بى نبين تو بكرى سے قصاص لينے كيامعنى بين؟

**جواب (۱): الله تعالى افعال پر قادر اورخود مختار ہے وہ جو چاہے کرسکتا ہے اس سے باز پرس نہیں کرسکتا۔** 

**جواب (۲):** حدیث میں بکری کے قصاص کے ذکر سے بندول کواس امر سے آگاہ کرنامقصود ہے کہ جب بکری سے بھی بدلہ لیا جائے گاجو كدا حكام شرع كى مكلّف نهيں ہے تو چرانسان جو كەمكلف ہے اس سے كيسے بدل نہيں ليا جائے گا۔

# باب: قیامت کے دن لوگ نسینے میں ڈوبے ہوئے ہوں گے

(٢٣٣٥) إِذَا كَانَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ أُدُنِيَتِ الشَّمُسُ مِنَ الْعِبَادِ حَتَّى تَكُونَ قِيْلَ مِيْلِ أَوِ اثْنَيْنِ قَالَ سَلِيُمُ لَّا أَدْرِى أَنَّ الْمِيْلَيْنِ عَلَى آمَسَافَةُ الْأَرْضِ آمِ الْمِيْلُ الَّذِي تُكْتَعَلُ بِهِ الْعَيْنُ قَالَ فَتَصْهَرُهُمُ الشَّمْسُ فَيَكُوْنُونَ فِي الْعَرَقِ بِقَلْدِ أَعْمَالِهِمْ فَمِنْهُمْ مَن يَّأْخُلُهُ إلى عَقِبَيْهِ وَمِنْهُمْ مَنْ يَأْخُلُهُ إلى حِقْوَيْهِ وَمِنْهُمْ مَنْ يُلْجِمُهُ إِلْجَامًا فَرَآيُتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ يُشِيْرُ بِيَدِهِ إِلَى فِيهِ آئَى يُلْجِمُهُ إِلْجَامًا.

تَرْجِيْهُ بَهِ: نِي اكرم مَلِّنْفِيَا فَي حصالي حصرت مقداد مِن فَي بيان كرتے ہيں ميں نے آپ مَلِنْفَيَا فَاسے بير ماتے ہوئے ساہے قيامت كادن ہوگا توسورج کو ہندول کے اتنا قریب کردیا جائے گا کہ وہ ایک یا دومیل کے فاصلے پررہ جائے گا۔سلیمان بن عامر نامی راوی بیان کرتے ہیں مجھے بیمعلوم نہیں ہے اس سے مرادوہ میل ہے جوزمین کی مسافت کے لیے استعال ہوتا ہے یا پھراس سے مراد ہوسلائی ہے جس کے ذریعے سرمہ لگایا جاتا ہے۔ (آپ سِّلِنْسِیَجَۃ نے فرمایا) سورج ان لوگوں کو پگھلانا شروع کرے گاتو وہ لوگ اپنے اعمال کے حساب سے نیپنے میں ڈوب جائیں گے ان میں سے کسی کا پسینٹخوں تک ہوگا کسی کا گھٹنوں تک ہوگا کسی کا کمرتک ہوگا اور کسی کا منه تک ہوگا۔ راوی بیان کرتے ہیں میں نے آپ مِلِّنْ اللَّهِ كُود يكھا كه آپ نے دست مبارك كے ذريع اپنے منه كی طرف اشاره كر کے بتایا کہاں کے منہ میں اس کی لگام ڈالی جائے گی (لیعنی پسینداس کے منہ تک ہوگا)۔

(٢٣٣١) ﴿ يَوْمَ يَقُومُ النَّاسُ لِرَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ قَالَ يَقُومُونَ فِي الرَّشْحِ إلى اَنْصَافِ اذَا فِهِم.

تَرْجَجَهُنْهُ: حضرت عبدالله بنعر وْتَأْتُنْ روايت كرتے ہيں۔

روایت کے الفاظ یہ بیں ارشاد باری تعالی ہے:جس دن لوگ تمام جہانوں کے پروردگار کی بارگہا میں کھڑے ہوں گے تو آ پ مُظَّنْظُةً أَنْ فرمات ميں وه لوگ لييني ميں اسنے ذويے ہوئے موں کے كدوه ان كانصف كانوں تك آ رہا ہوگا۔ تشرنیج: الله کے نیک بندے اس سے محفوظ رہیں گے پہلے بیصدیث گزری ہے کہ الله تعالی اپنے خاص بندوں کو قیامت کے دن جب کوئی ساینہیں ہوگا اپنا سامیے عنایت فرما ئیں گے۔ ملاعلی قاری فرماتے ہیں کہ ظاہر ہے کہ انبیاء شہداءاور کامل ایمان والےمسلمان یعنی اولیاءاللہ اور جسے اللہ چاہے اس سے مشٹیٰ ہوں گے۔اللّٰہ ہد اجعلناً منہ ہد

لعنات: ادنیت (مجہول کا صیغہ ہے) سورج قریب کردیا جائے گا سرمہ کی سلائی۔ تصهر همد: سورج ان کو بگھلائے گا۔ عرق: پینے۔ تحقایه (حاء پرزبراورقاف کے سکون کے ساتھ) حقو کا تثنیہ ہے: کو کھازار باندھنے کی جگہ، یلجمه: وہ پسینداس کولگام پہنادیے گا یعنی وہ پسینہ کی وجہ سے بول نہیں سکے گا۔ رشیح: (را پرزبراورشین کے سکون کے ساتھ) پسینہ۔انصاف: نصف کی جمع ہے: آ دھانصف۔

## بَابُمَاجَاءَ فِيُ شَانِ الْحَشُرِ

# باب ٢: قيامت كدن مخلوق كوجع كرنے كابيان

(٢٣٣٧) يُخْتَرُ النَّاسُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ حُفَاةً عُرَاةً غُرُلَا كَمَا خُلِقُوا ثُمَّ قَرَأً (كَمَابَكَأُنَا اَوَّلَ حَلَيْ نُعِيُكُهُ وَعُلَا عَلَيْنَا إِنَّا كُنَّا فَاعِلِيْنَ) وَ اَوَّلُ مَنْ يُكُسى مِنَ الْخَلاَئِقِ اِبْرَاهِيُمُ وَيُوْخَنُ مِنْ اَصْحَابِي بِرِجَالٍ ذَاتَ الْيَهِيْنِ عَلَى الشِّمَالِ فَاقُولُ يَارَبِ اَصْحَابِي فَيُقَالُ إِنَّكَ لَا تَلُويُ مَا اَحْنَ ثُوا بَعْنَ كَ إِنَّهُمُ لَمُ يَزَالُوا مُرْتَدِينَ عَلَى الْعَبْلُ الصَّهَا عِلَى الْمُعَلِينَ عَلَى الْعَبْلُ الصَّهَا عَلَى الْعَبْلُ الصَّهَا عَلَى الْعَبْلُ الصَّهَا عَلَى الْعَبْلُ الصَّمَا فَا تَعْلَى الْعَبْلُ الصَّهَا عَلَى الْعَبْلُ الْعَبْلُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ فَا عَبْلُ الْعَلَى الْعَبْلُ الْعَبْلُ اللَّهُ عَلَى الْعَبْلُ السَّهُ الْعَلْمُ اللَّهُ عَلَى الْعَبْلُ الْعَبْلُ الْعَبْلُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَى الْعَبْلُ الْعَبْلُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَبْلُ الْمَالِكُمْ الْعَلْمُ الْمَعْلَى الْعَبْلُ الْعَلْمُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَبْلُ اللَّهُ الْعَلَى الْمَالِقُ الْمُلْعُلُولُ الْعَلَى الْعَلْمُ الْمُؤْمِدُ وَاللَّهُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلَى الْعَلْمُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلَى الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعُلْمُ الْعَلَى الْعَلْمُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعِلْمُ الْعَلَى الْعَ

توجیجہ: حضرت عبداللہ بن عباس نائٹی بیان کرتے ہیں نبی اکرم سِلْ اَلْتُحَافِی اَلَٰ اِلْمَ اَلْبِیلَ بِہِلے بیدا کیا گیا تھا پھرآ پ نے بیآ یت پڑھی۔ جس طرح ہم نے انہیں پہلے بیدا کیا گیا تھا پھرآ پ نے بیآ یت پڑھی۔ جس طرح ہم نے انہیں پہلے بیدا کیا گیا تھا پھرآ پ نے بیآ یت پڑھی۔ جس طرح ہم نے انہیں پہلے بیدا کیا گھا ای طرح دوبارہ بیدا کریں گے بیہ ماراوعدہ ہے ہم ایسا ضرور کریں گے۔ (نبی اکرم مِلَّ الْفَیْکَةَ فرماتے ہیں) مخلوق میں سے سب سے پہلے حضرت ابراہیم علایتا کو کوباس پہنا یا جائے گا پھر میرے امتیوں میں سے پھولوگوں کو دائمیں طرف لے جایا جائے گا اور بچھ کو بائمیں طرف لے جایا جائے گا آ پ مِلَّ الْفَیْکَةَ نہیں ہوں گا اے میرے پروردگاریہ تو میرے ماننے والے ہیں تو کہا جائے گا آ پ مِلَّ الْفَیْکَةَ نہیں جانے آ پ مِلَّ الْفَیْکَةَ فرماتے ہیں) تو میں وہی بات کہوں گا جو نیک بندے نے کہی تھی (جس کا ذکر آ آ ن میں ہے)۔ طرف پھر گئے سے (نبی اکرم مِلَّ الْفِیْکَةَ فرماتے ہیں) تو میں وہی بات کہوں گا جو نیک بندے نے کہی تھی (جس کا ذکر آ آن میں ہے)۔ طرف پھر گئے سے (نبی اکرم مِلَّ الْفِیْکَةَ فرماتے ہیں) تو میں وہی بات کہوں گا جو نیک بندے نے کہی تھی (جس کا ذکر آ آن میں ہے)۔ اگر تو انہیں عذاب دے تو یہ تیرے بندے ہیں اور اگر تو ان کی مغفرت کردے تو بیٹ تو غالب اور حکمت والا ہے۔

<sup>(</sup>٢٣٣٨) إِنَّكُمْ فَعُشُوْرُونَ رِجَالًا وَّرُكْبَانًا وَّتُجَرُّونَ عَلَى وُجُوْهِكُمْ.

تَرْجَبَهُمْنَ بَهْرِ بِن حَيْم اپنے والد كے حوالے سے اپنے دادا كابيہ بيان نقل كرتے ہيں ميں نے نبی اكرم مَظَّ الْكُنَّمَ كَو يه فرماتے ہوئے سنا ہے قيامت كے دن تم لوگوں كو پيدل اور سوار حالت ميں اٹھا يا جائے گا اور پچھلوگوں كومنہ كے بل گھسيٹا جائے گا۔ اعمت سراض: ہوتا ہے كہ اس حديث سے تو يہ معلوم ہور ہا ہے كہ قيامت كے دن لوگ قبروں سے ننگے دن اٹھائے جائيں گے جبکہ

حضرت ابوسعید خدری مناتی کی روایت میں ہے کہ آپ مُلِلْفِیجَ آنے فرمایا کہلوگ قبروں سے اسی لباس میں اٹھائے جا نمیں گے۔ بظاہر

**جواب ①: ان روایات میں تعارض نہیں کیونکہ بعض لوگوں کو ننگا اور بعض کولیاس میں اٹھایا جائے گا.** 

جواب @: ياسب كوننگ بدن اٹھا يا جائے گا پھرانبياء علائلا كولباس پہنا يا جائے گا۔

جواب ③: یا قبروں سے تولباس کے ساتھ اٹھایا جائے گا پھر حشر کی ابتداء میں انہیں نگا کردیا جائے گا پھر سب سے پہلے حضرت ابراہیم ملائلہ کولباس بہنایا جائے گا

**جواب ﴿ :** بعض شارحین مدیث کے نز دیک حضرت ابوسعید خدری مثالثی والی مدیث کا تعلق شہداء سے ہے کہ آنہیں ای لباس میں اٹھایا جائے گا جس میں ان کی شہادت واقع ہوئی ہوگی اور عام مردوں کو ننگے بدن ہی اٹھایا جائے گا اس کی تائید قرآن مجید کی اس آیت ﴿ كَمَابِكَ أَنَّا أَوَّلَ خَلْق لّْعُیْكُ وْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّاللَّمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

حشر دونشم کاہے: (۱)ایک وہ حشر ہے جو قیامت کے دن ہوگا اس حدیث میں یہی آخرت کا حشر مراد ہے۔

(۲) دوسرا وہ حشر ہے جو دنیا میں واقع ہوگا اور جوعلامات قیامت میں سے ہے کہ قرب قیامت میں ایک آگ مشرق کی طرف سے نمودار ہوگی جولوگوں کو گھیر کرملک شام کی ایک جگہ کی طرف لے جائے گی اور وہاں سب کو اکٹھا کرے گی۔

لغات: حفاة: حاف كى جمع م : نظ ياول والا عراة : عاركى جمع م : نظ بدن - غولا : اغول كى جمع م : غير مخون جس كا ختنه نه ہو۔ یکسی: کیڑا پہنایا جائے گا۔ مأحل ثوا: انہوں نے کیا کیا ایجاد کیا۔ مرتد ین: لوث رہے ہیں۔ رجال راجل کی جمع ہے پیدل چلنے والا۔ د کبان: را کب کی جمع ہے ، سوار۔ تجرون: (صیغہ مجهول) تنہیں کھینیا اور گھسیٹا جائے گا۔

### بَابُمَاجَاءَفِي الْعَرُضِ

# باب سن الله تعالى كسامنييش كابيان (پهلاباب)

(٢٣٣٩) يُعُرَضُ النَّاسُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ثَلَاثَ عَرْضَاتٍ فَأَمَّا عَرْضَتَانِ فِجَدَالٌ وَّمَعَاذِيْرُ وَأَمَّا الْعَرْضَةُ الثَّالِثَةُ فَعِنْكَ ذَٰلِكَ تَطِيُرُ الصُّحُفُ فِي الْأَيْدِي فَاخِذُ بِيَمِيْنِهِ وَاخِذُ بِشِمَالِهِ.

تَرْجَجْهَنَّهُ: حضرت ابو ہریرہ نظافی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَطَّفِظَةً نے فرمایا ہے قیامت کے دن لوگوں کی تین پیشیاں ہوں گی پہلی دو پیشیوں میں تفتیش ہوگی اور معذرتیں ہوں گی جبکہ تیسری پیشی کے وقت نامہ اعمال ہاتھوں میں دے دیئے جائیں گے تو کوئی شخص دائیں ہاتھ میں اسے پکڑے گا اور کوئی بائیس میں پکڑے گا۔

تشریح: ثلاث عرضات: (بفتنین) ای الاث مرات\_\_ پہلی پیشی میں لوگ الله تعالی سے جھڑ اکریں گے، وہ کہیں گے، میں ا نبیاء نے دین نہیں پہنچایا، ہم اس سے محض بے خبر تھے، اس لئے انبیاء کو بلایا جائے گا، وہ کہیں گے: ہم نے ان کو دین پہنچایا تھا پس انبیاء سے گواہ طلب کئے جائیں گے، کیونکہ وہ مدعی ہول گے، وہ امت محمدی کو گواہی میں پیش کریں گے، کفاران گواہول پر جرح کریں گے کہ یہ ہمارے زمانہ کے لوگ نہیں، یہ کیسے گواہی دیتے ہیں؟ پس گواہوں سے پوچھا جائے گا کہ جبتم ان اقوام کے زمان میں نہیں ہے تہ ہمار سے پنجبر مُرِائِسَیَجَۃ نے بتائی ہیں، چنانچہ بی مؤسِسِی ہے تو تم گواہی کیسے دے رہے ہو؟ یہ امت جواب دے گی: ہمیں یہ با تیں ہمارے پنجبر مُرائِسِیَۃ نے بتائی ہیں، چنانچہ بی مؤسِسِیۃ کو دربار میں لا یا جائے گا، آپ مُرائِسِیۃ عرض کریں گے: پروردگار! میری امت صحیح کہتی ہے، میں نے ان کو یہ با تیں بتائی ہیں کہ آپ نے قرآن مجد میں یہ با تیں نازل فرمائی ہیں، پس بات اوٹ کراللہ تعالی پر چلی جائے گی، اوران مجرموں کو خواہی خواہی اعتراف کریا پڑے گا، اس کے بعد کورٹ کی بساط لیسٹ دی جائے گی چردومری پیٹی میں کفار جرم کا اعتراف کریں گے، مگر طرح طرح کے بہانے بنائیں گے، ہمیں گے: ہم کفار جرم کا اعتراف کریں گے، مگر طرح طرح کے بہانے بنائیں گے، ہمیں گے: ہم سے چوک ہوگئی، ہم نادان تھے، ہمیں ہمارے بڑوں نے گراہ کیا وغیرہ وغیرہ واوراس دومری پیٹی میں المالہ خواہی ہوگئی، ہم نادان تھے، ہمیں ہمارے بڑوں نے گراہ کیا وغیرہ وغیرہ واوراس دومری پیٹی میں المالہ خواہی ہوگئی، ہم نادان تھے، ہمیں ہاتھ میں پیٹی کے وقت نامنہ اعمال اڑائے جائیں گے، وہ اوگوں کے بہتھوں میں پنچیں گے، نیک بختوں کے دائیں ہاتھ میں پیٹچیں گے اور بد بختوں کے بائیں ہاتھ میں: اس دن انسان کواس کا سب اگلا کے مطابق بندوں سے چھلا جتلا دیا جائے گا، خواہ وہ کتنے ہی بہانے بنائے بنائے (سورۃ القیامہ آیت سا۔ ۱۵) پھراس پیٹی میں نامنہ اعمال کے مطابق بندوں کے درمیان فیصلے کر دیے جائیں گے، جنت میں جائیں گے، وزیج ہمی جہنم میں۔

### بابمينة

# باب ہم:اللہ تعالیٰ کے سامنے پیشی کا بیان ( دوسراباب )

(٢٣٥٠) مَنْ نُوقِشَ الْحِسَابَ هَلَكَ قُلْتُ يَارَسُولَ اللهِ ﷺ إِنَّ اللهَ تَعَالَى يَقُولُ (فَأَمَّا مَنُ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِيَمِيْنِهِ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَّسِيُرًا) قَالَ ذٰلِكَ الْعَرْضُ.

تَوَجِّجَكَنَم: حضرت عائشہ وٹائٹیا بیان کرتی ہیں نبی اکرم مِلِّشِیُّئَا نے فرمایا ہے جس شخص کے ساتھ حساب کتاب میں سختی کی گئی وہ ہلا کت کا شکار ہوجائے گامیں نے عرض کی یارسول اللہ اللہ تعالیٰ نے تو یہ فرمایا ہے۔جس شخص کے دائیں ہاتھ میں اس کا نامہ اعمال دیا جائے گا اس سے آسان حساب لیا جائے گا۔تو آپ مِلِّشِیُکَا تَمَّ نے فرمایا اس سے مراد پیش ہے۔

#### بَابُمِنُهُ

# باب ۵: الله تعالى كے سامنے بيشى كابيان (تيسراباب)

(٢٣٥١) يُجَاءُ بِابْنِ ادَمَ يَوُمَ الْقِيَامَةِ كَأَنَّهُ بَنَ جُّ فَيُوقَفُ بَيْنَ يَدَى اللهِ تَعَالَى فَيقُولُ اللهُ أَعُطَيْتُكَ وَخَوَّلُتُكَ وَانْعَهُتُ عَلَيْكِ فَيَاكُ فَيَاكُ وَكُولُكُ وَكُولُكُ اللهُ الله

تَرَخِجْهَنَهُ: حضرت انس ثناثين نبي اكرم مَلِّفْظِيَّةً كابيفر مان نقل كرتے ہيں قيامت كے دن ابن آ دم كواس طرح لا يا جائے گا جيسے وہ جھيڑ كا بچے ہوتا ہے اور اسے اللہ تعالیٰ کے سامنے کھڑا کر دیا جائے گا اللہ تعالیٰ فرمائے گا میں نے تہمیں مال ودولت اور طرح طرح کی نعتیں عطا كيں اورتم يرا پناانعام كيا توتم نے كيا كيا ؟وہ جواب دے گاميں نے اسے اکٹھا كيا اور اس ميں اضافہ شروع كيا اور اسے يہلے سے زیادہ کردیا (اے میرے پروردگار) تو مجھے واپس (دنیامیں ) بھیج تا کہ میں ان سب کو لے کر آؤں تو پروردگاراس ہے فرمائے گاتم مجھے یہ بناؤ کہتم نے آ گے کیا بھیجا؟ تو وہ کہے گامیں نے اسے جمع کیااس کو بڑھایا اور پھراسے ( دنیامیں ) پہلے سے زیادہ کر کے چھوڑ دیا تو مجھے واپس بھیج تا کہ میں اس سارے کو لے آؤں۔ (نبی اکرم مَلِّفَظَیَّۃ فرماتے ہیں) اگر اس شخص نے کوئی بھی بھلائی آ گےنہیں تجیجی ہوگی تواہے جہنم کی طرف لے جایا جائے گا۔

(٢٣٥٢) يُؤْتَى بِالْعَبُنِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَيَقُولُ اللهُ لَهُ أَلَمْ أَجْعَلُ لَكَ سَمُعًا وَّبَصَرًا وَّمَالًا وَّوَلَمَّا وَسَخَّرْتُ لَكَ الْانْعَامَ وَالْحَرْثَ وَتَرَكْتُكَ تَرُاسُ وَتَرْبَعُ فَكُنْتَ تَظُنَّ اتَّكَ مُلَاقِي يَوْمَكَ هٰذَا قَالَ فَيَقُولُ لَا فَيقُولُ لَهُ الْيَوْمَر أنُسَاكَ كَمَانَسِيتَنَى.

تَرْجَجْهَنَّهُ: حضرت ابو ہریرہ والتی اور حضرت ابوسعید خدری والتی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَلِّلْتِنَگِیَّا نے فرمایا ہے قیامت کے دن بندے کو لا یا جائے گا تو اللہ تعالیٰ اس سے فرمائے گا کیا میں نے تمہیں سننے دیکھنے کی قوت مال اور اولا دنہیں دیئے پھر میں نے تمہارے لیے جانوروں اور کھیتوں کو منخرنہیں کیا تھا میں نے تمہیں اس حالت میں نہیں رکھا تھا کہتم بڑے بن گئے تھے اور تم لوگوں سے چوتھائی مال لینے لگے تھے کیاتم یہ گمان کرتے تھے کہتم آج کے دن (میری بارگاہ میں ) حاضر نہیں ہو گے تو وہ جواب دے گانہیں تو اللہ تعالیٰ اس سے فرمائے گا آج کے دن میں تمہیں ای طرح تمہارے حال پر چھوڑ رہا ہوں جس طرح تم نے مجھے بھلادیا تھا۔

تشریع: سورة الاعراف (آیت ۵۱) میں بھی میضمون آیا ہے کہ جن لوگوں نے دنیا میں اپنے دین کولہو ولعب بنار کھا تھا اور جن کو د نیوی زندگانی نے دھوکے میں ڈالے رکھاتھا: آج ہم ان کو بھول جائیں گے جس طرح انھوں نے اپنے اس دن کو بھلا دیا تھا، یعنی اللہ تعالی ان کوعذاب میں چھوڑ دیں گے، ان کی مغفرت نہیں فرمائیں گے، اور ایسا معاملہ کفار ہی کے ساتھ ہوگا، مؤمنین کا حال اس سے مختلف ہوگا،ان سے آسان حساب لیا جائے گا،اور آسان حساب کی مختلف صورتیں ہوں گی: (۱)ایک بیر کہ وہ بے حساب بخش دیتے جائیں گے۔(۲) مید کہ حساب میں منا قشنہیں ہوگا،صرف پیشی ہوگی،ان کےسامنے ان کے اعمال رکھ دیئے جائیں، پھر بخشش کر دی جائے گی۔(۳) مید کہ دائمی عذاب نہیں ہوگا، میجی آسان حساب کی ایک صورت ہے۔

#### بَابُمِنْهُ

باب ٢: الله تعالى كے سامنے پیشى كابيان (چوتھاباب)

(٢٣٥٣) قَرَارَسُولُ اللهِ ﷺ (يَوْمَمِينٍ تُحَيِّثُ آخَبَارَهَا) قَالَ اَتَلُرُوْنَ مَا آخُبَارُهَا قَالُوْا اللهُ وَرَسُولُهُ آعُلَمُ قَالَ فَإِنَّ اَخْبَارَهَا أَنْ تَشْهَدَ عَلَى كُلَّ عَبْدٍ آوُ آمَةٍ بِمَا عَمِلَ عَلَى ظَهْرِهَا أَنْ تَقُولَ عَمِلَ كَذَا وَكُذَا يَوْمَر كَذَا وَكُذَا

قَالَ فَهٰنِهٖ آخُبَارُهَا.

تر پی بین ده ابو ہریرہ ہو گئی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَلِ اَسْتُ نِی ایک مِلْ اِللَّهُ اِی اِیک کرے گی۔ نبی اکرم مَلِ اَسْتُ کَیْ اِی الله تعالی اوراس کا الرم مِلَّ اَسْتُ کَیْ اِی الله تعالی اوراس کا رسول زیادہ بہتر جانتے ہیں آپ مِلِ اُسْتَ کِی الله تعالی اوراس کا رسول زیادہ بہتر جانتے ہیں آپ مِل کیا تھا اوروہ یہ کے اس نے فلال فلال دن یہ بیکام کیا تھا تو یہ اس کا اطلاع دینا ہے گا اس نے فلال فلال دن یہ بیکام کیا تھا تو یہ اس کا اطلاع دینا ہوگا۔

## بَابُمَاجَاءَ فِي الصُّورِ

# باب 2: صور اسرافيل عَالِيلًا كابيان

(٢٣٥٨) مَا الصُّوْرُ قَالَ قَرُنَّ يُّنُفَخُ فِيهِ

تو بخبختنی: حضرت عبداللہ بن عمرو بن العاص من الني بیان کرتے ہیں ایک دیباتی نبی اکرم سَلِّنْظَیَّمَ کی خدمت میں حاضر ہوا اس نے دریافت کیاصور کیا چیز ہے؟ آپ سَلِّنْظَیُّمَ نے فرمایا وہ ایک سینگ ہے (یا باجہ) ہے جس میں بھونک ماری جائے گی۔

(٢٣٥٥) كَيْفَ اَنْعَمُ وَصَاحِبُ الْقَرُنِ قَبِ الْتَقَمَ الْقَرُنَ وَاسْتَمَعَ الْإِذْنَ مَتَى يُؤْمَرُ بِالنَّفُخِ فَيَنْفُخُ فَكَأَنَّ لِالْآفُخِ فَيَنْفُخُ فَكَأَنَّ لِإِنْ فَعُمَ اللهِ وَعَلَى اللهُ وَنِعْمَ اللهِ وَعَلَى اللهُ وَنِعْمَ اللهِ وَاللَّهُ وَنِعْمَ اللَّهُ وَنِعْمَ اللَّهُ وَنِعْمَ اللَّهُ وَنِعْمَ اللَّهُ وَنِعْمَ اللَّهُ وَنِعْمَ اللَّهُ وَاعْمَلُوا اللَّهُ وَاعْمَالُوا لِللَّهُ وَاعْمَالُوا لِللَّهُ وَاعْمَالُوا لِللَّهُ وَاعْمَالُوا لَا لَهُ وَعَلَى اللَّهُ وَاعْمَالُوا لَا لَهُ اللَّهُ وَاعْمَالُوا لَا لَهُ وَاعْمَالُوا لَا لَهُ وَاعْمَالُوا عَلَى اللَّهُ وَاعْمَالُوا لَا لَهُ وَاعْمَالُوا لَوْ لَا اللَّهُ وَاعْمَالُوا لَا اللَّهُ وَلِيْكُ اللَّهُ وَصَالِحِ اللَّهُ وَاعْلَى اللَّهُ وَلَوْلَى اللَّهُ وَاعْمَالُوا لَمْ اللَّهُ وَلِلْكُ فَعُمْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاعْلَى اللَّهُ وَاعْمَالًا لللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاعْمَالُوا لَا اللَّهُ وَاعْلَى اللَّهُ وَاعْمَالِكُ وَاعْمَالُوا لَا اللَّهُ وَاعْمَالُوا لَا اللَّهُ وَاعْمَالُوا لَا اللَّهُ وَاعْلَى اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

تو بخبیتی: حضرت ابوسعید خدری و التی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَثَلِّ فَلِیَّا نِے فر مایا ہے میں کس طرح آ رام سے رہ سکتا ہوں؟ جبکہ سینگ (صور والے ) فرشتے نے اپنا منہ اس کے ساتھ لگایا ہوا ہے اور کان اس بات پر لگائے ہوئے ہیں کہ اسے کب پھونک مارنے کا حکم ملے؟ اور وہ پھونک مارد ہے۔

تشريع: الصود: نرسنگا (براسينگ) بكل قرآن كريم مين دس جگه صور كا تذكره آياب-

صورایک سینگ نماچیز ہے جس میں پھونک ماری جائے گی بیصور دومرتبہ پھونکا جائے گا پہلی مرتبہ مارنے کے لیے اور دومری مرتبہ سب کو دوبارہ زندہ کرنے کے لیے ہوگا۔ سینگ نوک کی طرف سے باریک ہوتا ہے اور دومری طرف سے کشادہ ہوتا ہے، اور حضرت اسرافیل علاقیا جس صور میں پھونکیں گے، اس کی پوری حقیقت ابھی کوئی نہیں جانا، نبی سائنگ آن اس کوسینگ سے تشبیہ دی ہے، اور سینگ کی طرح کے باج آج بھی بنتے ہیں، اس کا پتلا حصہ منہ میں لے کر پھونکا جائے تو بہت بلندآ واز پیدا ہوتی ہو اورصور کی سے صدیت طویل ہے، جس کو ابو یعلی طرح کے باج آج بھی بنتے ہیں، اس کا پتلا حصہ منہ میں لے کر پھونکا جائے تو بہت بلندآ واز پیدا ہوتی ہو اورصور کی سے حدیث طویل ہے، جس کو ابو یعلی طرح کے باج آئی مند میں روایت کیا ہے اور علامہ ابن کثیر نے اس کو البدایہ (۲۳۵۱) میں نقل کیا ہے۔ حضرت اسرافیل علاقیا ہور ہو گئے تو آ پ مرفقت تیار ہیں اللہ کے حکم کا انتظار کررہے ہیں جیسے ہی حکم ہوتو اس میں پھونک دیا جائے صحابہ ٹوکائی ہو پینان سے ہو گئے تو آ پ مرفقت تیار ہیں اللہ کے حکم کا انتظار کررہے ہیں جیسے ہی حکم ہوتو اس میں پھونک دیا جائے صحابہ ٹوکائی پریشان سے ہو گئے تو آ پ مرفقت تیار ہیں اللہ کے کم کا آئیل بڑی سے بڑی مصیبت وآ فت اور سخت سے سخت مشکل اللہ تو کلف الیہ اللہ تو کلف الیہ ایس میں ایس کی برکت سے اللہ تعالی بڑی سے بڑی مصیبت وآ فت اور سخت سے سخت مشکل دور فر مادیے ہیں چنا نچے جس وقت حضرت ابراہیم علائی ہو گئی گئی زبان پر یہی بابرکت جملہ جاری ای طرح کے میں ڈالا جانا تھا تو آ پ کی زبان پر یہی بابرکت جملہ جاری ای کا کور مدینے ہیں چنانچے جس وقت حضرت ابراہیم علائی ہو گئی گئی تھا تو آ پ کی زبان پر یہی بابرکت جملہ جاری ای کور کی دور فر مادیے ہیں چنانچے جس وقت حضرت ابراہیم علائی ہو گئی گئی دور فر مادیے ہیں چنانچے جس وقت حضرت ابراہیم علائی ہو گئی ہو گئی ہو گئی دبان پر یہی بابرکت جملہ جاری ای کور کی دور فر مادیے گئی دبان پر یہی بابرکت جملہ جاری اس کی دور فر مادیے ہو گئی دبان پر یہ بابرکت جملہ جاری اس کی میں کور کی کی کی دور فر مارک کی کیں کیسے کی کئی کی کور کی کی کی کور کی کی کور کی کور کی کی کور کی کی کی کور کی کر کی کی کی کور کی کی کور کی کی کور کی کی کور کی کور کی کور کی کور کی کی کی کور کی کور کی کور کی کور کی کور کی کور کی کی کی کی کی کور ک

ایک جہادیں کھاوگوں نے نبی کریم مُرافِی اس میں ان الناس قد جمعوالکم فاخشوهم یعنی دشمنوں نے آپ اوگوں کے مقابلے کے لیے بڑالشکر جمع کرلیا ہے لہذاتم لوگوں کو ان سے ڈر جانا چاہیے تو اس وقت بھی نبی کریم مَرَّ السَّحَيَّ اور صحابہ کرام وَيُلْتُهُمُ نے حسبنا الله يرها

فائك : جب بي كوئى پريشانى پيش آئے خواه وه دِنيا كامعالمه ويا آخرت كا توحسبنا الله و نعمر الو كيل على الله توكلنا: بار بار کہنا چاہئے، یہ بہت قیمتی ذکر ہے، اس سے بڑی سے بڑی گھبراہٹ دور ہوجاتی ہے۔

لعنات: صور: سرسنگها، بگل ـ قرن: سينگ ـ التقم: نگل جانا منه مي لينا ـ استمع: غور سے سنا سننے كے ليے متوجه ہونا (ہمزے اور دال پر پیش ) کان۔

## بَابُمَاجَاءَفِى شَانِ الصِّرَاطِ

## باب ٨: بل صراط كابيان

(٢٣٥١) شِعَارُ الْمُؤْمِنِ عَلَى الصِّرَ اطِرَبِ سَلِّمُ سَلِّمُ.

تَرْجِيْنَهُم: نبی اکرم مَطِّشَیَّا فَمِی ما یا ہے بل صراط پراہل ایمان کے لبوں پر بیرجاری ہوگا۔اے میرے پروردگارسلامتی رکھنا۔

(٢٣٥٧) سَأَلْتُ النَّبِيِّ عِلَيْ أَنْ يَشْفَعَ لِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَقَالَ أَنَا فَاعِلْ قَالَ قُلْتُ يَا رَسُولَ اللهِ عِلَيْ فَأَيْنَ ٱطْلُبُكَ قَالَ اطْلُبُنِي ٱوَّلَ مَا تَطْلُبُنِي عَلَى الصِّرَاطِ قَالَ قُلْتُ فَإِنْ لَمْ ٱلْقَكَ عَلَى الصِّرَاطِ قَالَ فَاطْلُبُنِي عِنْدَ الْمِيْزَانِ قُلْتُ فَإِن لَمُ الْقَكَ عِنْدَالْمِيْزَانِ قَالَ فَاطْلُبْنِي عِندَالْكُوْضِ فَإِنِّي لَا أُخْطِيعُ هٰذِيهِ الشَّلَاتَ الْمَوْاطِن.

ك دن ميرى شفاعت كيجيم كاتو آب مُلِّ النَّيْجَ في ما يا مين ايبا كرون كا مين في عرض كي يارسول الله مُلِّ النَّيْجَةَ مِين آب كوكهان تلاش كرول آب مَطْفَقَةً في فرماياتم سب سے پہلے مجھے بل صراط كے ياس الماش كرناميں نے عرض كى اگر بل صراط كے ياس ميرى آب مَطْفَقَةً سے ملاقات نہ ہوسکی ؟ تو آپ مِرِ النظائية الله الله على ميزان كے قريب تلاش كرنا ميں نے كہا اگر ميزان كے ياس بھي ميري آپ سے ملا قات نہ ہوسکی؟ تو آپ مِنْلِفَيْئَةَ نے فرمایاتم مجھے دوض کے پاس تلاش کرنا کیونکہ میں ان تین جگہوں کے علاوہ اور کہیں نہیں ہوں گا۔ تشریعے: قیامت کا دن اس دنیا کا آخری دن ہے، اور جنت وجہنم دوسری دنیا میں ہیں قیامت کے دن جب جنت وجہنم کے فیصلے ہو جائمیں گے تو لوگ اس دنیا سے دوسری دنیا میں منتقل کئے جائمیں گے، وہ ایک بل کے زریعہ منتقل کئے جائمیں گے،جنتی اس سے پار ہو جائمیں گے اور جہنمیوں کوآ کٹڑ ہے جہنم کی طرف تھینج لیں گے۔

الشعاد: علامت، خاص نشان نعره، وه عبارت جس ہے کوئی جماعت اپنا تعارف کرائے جیے مسلمان نعرہ تکبیر لگاتے ہیں، پیہ مسلمانوں کا شعار ہے۔اللہ اکبر سے پہچانے جاتے ہیں کہ وہ مسلمان ہیں ای طرح بل صراط پر انبیاءاور امتوں کا شعار: رب سلم سلم! موگا،لینی ہرایک کی زبان پریہی دعا ہوگی۔

حضرت عبدالله بن عمرو و الني سے جامع صغير ميں روايت ہے كه حضور مَالنَّهَا الله الله الله الله ير سے گزرتے وقت ميري امت كاشعاريه جمله موكا: يالا إله الله إلا آنت جب كه حديث باب مين رب سلم سلم كاجمله به؟ اس ليه اس كي تشريح مين علا مدمناوي وليشيط فرماتے ہیں کہ رب سلم سلم کا جملہ عام ہے جو کسی بھی امت کے اہل ایمان اسے بل صراط پر بولیں گے اور امت محمد میر کا شعار میخصوص جمله يعنى لا إلنة إلَّا أنْتَ موكاب

فائد: قیامت کے دن ترتیب اس طرح ہوگی،سب سے پہلے میدان حشر میں حوض کوٹر ہوگا، پھر میزان عمل، پھر بل صراط ۔اوراس حدیث میں اس کے برعکس ہے، پس ممکن ہے بیتر تیب ہول وشدت لیعنی معالمہ کی تنگینی کے اعتبار سے ہو، کیونکہ سب سے تنگین معاملہ یل صراط پر ہوگا،اس سے کم میزان عمل پر،اورسب سے کم حوض کور پر حوض کور پر تو صرف بددررے گا کہ فرشتے لائن سے ہٹانہ دیں، اورمیزان عمل پریدوهز کالگار ہے گا کہ کونسا بلڑ اجھکتا ہے؟ اور بل صراط کا معاملہ بہت ہی سخت ہے، پس ہول وشدت کے لحاظ سے پہلے یل صراط کا پھر میزان عمل کا، پھر حوض کوٹر کا تذکرہ کیا، اور یہ بھی ممکن ہے کہ بیراوی کا تصرف ہو، حرب بن میمون ابوالخطاب انصاری

حضرت انس من التي نے نبی كريم مِر النظائي اللہ ميں مفارش كى درخواست كى تو آپ نے ان كى تىلى كے ليے فر ما يا كہ ميں تمہارى خصوصی سفارش کروں گا آپ نے فرمایا میں قیامت کے دن یا بل صراط پر ہوں گا یا میزان پراور یا حوض کوثر پر۔

**اعت مراض:** بیرہے کہ حضرت عا کشد صدیقتہ واپنیما کی ایک روایت (ابوداؤد حدیث ۴۷۵۵ کتاب النۃ باب ۲۸ فی ذکرالمیزان) میں ے، حضرت عائشہ صدیقہ اللہ علی مرافظ اللہ سے بوچھا: هل تن کرون اهلیکم یوم القیامة: کیا آپ حضرات قیامت کے دن اپنے گھر والوں کو یادکریں گے؟ آپ مَرِ الْفَصَاعَ أَنْ فَا فَا تَنِين جَلَمُوں مِيں کوئي کسي کو يا ذہيں کرے گا۔اور باب کی حدیث میں یمی تین مقامات نبی مَالِفَقِیَّةَ نے حضرت انس مِن الله کو بتائے ہیں کہتم مجھے ان مقامات میں تلاش کرنا پھرآپ مَلِفَقِیَّةَ ان کے لئے سفارش کریں گے، بیتعارض ہے کیونکہ یہ یادکرناہے۔

جواب ①: حدیث عائشہ والنینا غائبین پرمحمول ہے جس کا مطلب سے ہے کہ اس دن ان تین موقعوں پر جولوگ آپ کے سامنے نہیں ہوں غائب ہوں گے آپ ان کوازخود یا ذہیں فر مائیں گے اور حدیث انس ڈٹاٹن حاضرین پرمحمول ہے معنی یہ ہیں کہ آپ کی امت کے جولوگ آپ کے سامنے ہوں آپ ان کی خصوصی سفارش بھی فرمائیں گے۔

**جواب ②:** علامہ طبی رایشائے نے ان دونوں احادیث میں یوں تطبیق دی ہے کہ حضرت عائشہ شائشیا کو مذکورہ جواب آپ نے اس لیے دیا کہوہ آپ کی زوجہ مطہرہ ہیں اور بیرخد شدتھا کہ کہیں بیخضوص سفارش کی امید میں اعمال میں سستی اورغفلت اختیار نہ کرلیں کیونکہ آ خرت میں قرابت نہیں بلکہ نیک اعمال کام آئیں گے اس کے برخلاف آپ نے حضرت انس ٹڑاٹٹو کو یہ جواب اس لیے دیا کہ وہ نااميداور مايوس نه ہوجائيں۔

**جواب ۞:** حدیث عائشہ ڈٹائٹیٹاس زمانے سے متعلق ہے جس میں آپ کی طرف اس بارے میں کوئی وحی نہیں آئی تھی اس لیے آپ نے خصوصی سفارش کی نفی فرمادی اور حدیث انس مزاینی اس وقت ارشاد فر مائی جب آپ کو وی کے ذریعہ خصوصی سفارش کی اجازت عطاءفر مائی گئی۔

## بَابُمَاجَاءَ فِي الشَّفَاعَةِ

# باب ٩: شفاعت كبرى كابيان

(٢٣٥٨) أَيْ رَسُولُ اللهِ ﷺ بِلَحْمِ فَرُفِعَ إِلَيْهِ النِّرَاعُ فَأَكَلَهُ وَكَانَ يُعْجِبُهُ فَنَهَشَ مِنْهُ مَهُشَةً ثُمَّ قَالَ اكَا سَيِّكُ النَّاسِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ هَلَ تَكُرُونَ لِمَ ذَاكَ يَجْمَعُ اللهُ النَّاسَ الْأَوَّلِيْنَ وَالْأخِرِيْنَ فِي صَعِيْدٍ وَاحِدٍ فَيُسْبِعُهُمُ النَّاعِي وَيَنْفُنُهُمُ الْبَصَرُ وَتَلُنُوا لشَّمُسُ فَيَبُلُغُ النَّاسَمِنَ الْغَمِّر وَالْكَرْبِ مَالَا يُطِينُقُونَ وَلَّا يَتَحَمَّلُونَ فَيَقُولُ النَّاسُ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ أَلَا تَرَوْنَ مَاقَلُ بَلَغَكُمْ اَلاَ تَنْظُرُونَ مَنْ يَشْفَعُ لَكُمْ إلى رَبِّكُمْ فَيَقُولُ النَّاسُ بَعْضُهُمُ لِبَعْضٍ عَلَيْكُمُ بِأَدَمَ فَيَأْتُوْنَ ادَمَ فَيَقُولُوْنَ ٱنْتَ ٱبُو الْبَشَرِ خَلَقَكَ اللهُ بِيَهِ، وَنَفَخَ فِيُكَ مِنُ رُوْحِهِ وَآمَرَ الْمَلَائِكَمَةَ فَسَجَدُوا لَكَ إِشْفَعُ لَنَا إِلَى رَبِّكَ آمَا تَرْى إلى مَا تَحُنُ فِيْهِ الْأَتَرْى مَا قَدُبَلَغَنَا فَيَقُولُ لَهُمْ ادَمُ إِنَّ رَبِّي قَلْ غَضِبَ الْيَوْمَ غَضَبًا لَمْ يَغْضَبُ قَبْلَهُ مِثْلَهُ وَلَنْ يَغْضَبَ بَعْنَ هُ مِثْلَهُ وَإِنَّهُ قَلْ نَهَا نِي عَنِ الشَّجَرَةِ فَعَصَيْتُهُ نَفُسِي نَفُسِي نَفُسِي إِذْهَبُوا إِلَى غَيْرِي إِذْهَبُوا إِلَى نُوْجٍ فَيَأْتُونَ نُوْجًا فَيَقُولُونَ يَانُوحُ ٱنْتَ ٱوَّلُ الرُّسُلِ إِلَى اَهُلِ الْاَرْضِ وَقَلْسَمَّاكَ اللهُ عَبْلًا اشَكُوْرًا الشَّفَعُ لَنَا إِلَى رَبِّكَ الاَتْرَى مَا أَخُنُ فِيْهِ الْاتَرَى مَاقَنُ بَلَغَنَا فَيَقُولُ لَهُمْ نُوُحُ إِنَّ رَبِّي قَلُ غَضِبَ الْيَوْمَ غَضَبًالَمْ يَغُضَّبُ قَبُلَهُ مِثْلَهُ وَلَنَ يَّغُضَبَ بَعُلَهُ مِثْلَهُ وَانَّهُ قَلْ كَانَتْ لِي دَعُوتٌ لَا مَعْ عَلَى قَوْمِي نَفْسِي نَفْسِي إِذْهَبُوا إِلَّى غَيْرِي إِذْهَبُوا إلى إبْرَاهِيْمَ فَيَأْتُونَ ٳڹٛڗاۿؚؽ۬ڡؘۘڡؘؙۊؙۅؙؙڶؙۅ۫ڹڗٳڣۯٳۿؿؙؙۿؙۯڹؙٮٓڹؘؿؖٳڵڶۊۏؘڂڸؽڶؙ؋ڡڹٛٳۿڸٳڵڒۯۻۣڣؘٲۺؙڣؘۼڵڹٵٳڮۯؾؚڮٱڵٳؾڒؠڡٲۼ<u>ۘؽۏ</u>ؽؚۿ فَيَقُولُ إِنَّ رَبِّ قَلُ غَضِبَ الْيَوْمَ غَضَبًا لَمْ يَغْضَبْ قَبْلَهُ مِثْلَهُ وَلَنْ يَغْضَبَ بَعْدَهُ مِثْلَهُ وَلَىٰ يَغْضَبَ بَعْدَهُ مِثْلَهُ وَلَىٰ يَغْضَبَ بَعْدَهُ مِثْلَهُ وَالْ كَذِبَاتٍ فَنَا كَرَهُنَّ أَبُو حَيَّانَ فِي الْحَدِيدِ نَفْسِي نَفْسِي نَفْسِي إِذْهَبُو اللَّهْ غَيْرِي إِذْهَبُو اللَّهُ مُؤسَى فَيَأْتُونَ مُؤسَى فَيَقُوْلُوْنَ يَامُوْسَى أَنْتَ رَسُولُ اللهِ فَضَّلَكَ اللهُ بِرِسَالَتِهِ وَكَلاَمِهِ عَلَى النَّاسِ اِشَفَعُ لَنَا اللهَ وَاللهَ وَاللهُ عَلَى النَّاسِ اِشَفَعُ لَنَا اللهَ وَاللهَ وَاللهُ وَعَلَى مَا أَخُنُ فِيْهِ فَيَقُولُ إِنَّ رَبِّي قَلُ غَضِبَ الْيَوُمَ غَضُبًا لَمْ يَغْضَبْ قَبْلَهُ مِثْلَهُ وَلَنْ يَتَغْضَبَ بَعْلَهُ مِالًّا مَا يَعُمُ لَا عَنْكُ لَكُ مِثْلَهُ وَالِّن قَلُ قَتَلْتُ نَفْسًالَمْ أَوْمَرُبِقَتْلِهَا نَفُسِي نَفْسِي نَفْسِي إِذْهَبُوا إِلَى غَيْرِي إِذْهَبُوا إِلَى عِيْسَي فَيَأْتُونَ عِيْسِي فَيَقُولُونَ يَاعِيُسٰى أَنْتَ رَسُولُ اللهِ وَكَلِمَتُهُ ٱلْقَاهَا إلى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِّنْهُ وَكَلَّمْتَ النَّاسَ فِي الْمَهْدِ اشْفَعُ لَنَا إلى رَبِّك ٱلاتَرْىُ مَا نَحْنُ فِيهِ فَيَقُولُ عِيسَى إِنَّ رَبِّي قَلْ غَضِبَ الْيَوْمَ غَضْبًا لَمْ يَغْضَبُ قَبْلَهُ مِثْلَهُ وَكَنْ يَغْضَبَ بَعْلَهُ مِثْلَهُ وَلَمْ يَنُ كُرْذَنُبًا نَفُسِيْ نَفُسِيْ نَفُسِيْ إِذْهَبُو اللَّ غَيْرِي إِذْهَبُو اللَّهُ مَحَمَّدٍ عَلَيْ فَيَأْتُونَ مُحَمَّلًا عَلَيْ فَيَقُولُونَ يَا هُخَمَّدُ ٱنْتَ رَسُولُ اللهِ وَخَاتَمُ الْاَنْبِيَاءُ وَغُفِرَ لَكَ مَا تَقَلَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ إِشْفَعُ لَنَا إلى رَبِّكَ ٱلا تَرْى مَا نَحْنُ فِيْهِ فَانْطَلِقُ فَاتِنْ تَحْتَ الْعَرْشِ فَاخِرُّ سَاجِمًا لِرَبِّى ثُمَّ يَفْتَحُ اللهُ عَلَى مِنْ فَعَامِدِهِ وَحُسْنِ الشَّنَاءِ عَلَيْهِ شَيْئًا لَمْ يُفْتَحْهُ عَلَى آحَدٍ قَبُلِي ثُمَّ يُقَالُ يَامُحَمَّدُ إِرْفَعُ رَأْسَكَ سَلِ تُعْطَهُ وَاشْفَعُ تُشَفَّعُ فَأَرْفَعُ رَأُسِي فَأَقُولُ

يَارَبِ أُمَّتِى يَارَبِ أُمَّتِى يَارَبِ أُمَّتِى فَيَقُولُ يَامُحَمَّدُ اَدُخِلُ مِنْ أُمَّتِكَ مَنْ لاَحِسَابَ عَلَيُهِ مِنَ الْبَابِ الْأَيْمَنِ مِنْ آبُوابِ الْجِنَّةِ وَهُمُ شُرَكَاءُ النَّاسِ فِيمَا سِوى ذٰلِكَ مِنَ الْاَبُوابِ ثُمَّ قَالَ والَّذِي نَفُسِيْ بِيَدِهٖ إِنَّ مَا بَيْنَ الْبِصْرَاعَيْنِ مِنْ مَصَارِيْعِ الْجَنَّةِ كَمَا بَيْنَ مَكَّةً وَهَجَرَوَ كَمَا بَيْنَ مَكَّةً وَبُصْرَى.

تو بھتجہ ہے: حضرت ابو ہر یرہ وہ ہو ہو ہیں ہیں اکرم میر النظام کی خدمت میں گوشت ہیں کیا گیا آپ میر النظام کے سامنے دی رکھی گئی تو آپ میر النظام کی کے بدختری آپ میر النظام کی انداز تا کے است دی رکھی گئی ہے ہو آپ میر النظام کو بدختری آپ میر النظام کی انداز تا کی ہو است کے در سے نوبی کر اسے کھانے گئے ہو والے اور بعد والے سب لوگوں کو ایک میدان میں اکٹھا کرے گا اس طرح کہ ایک شخص ان سب تک اپنی آ واز بہنچا سے گا اور ان سب تک اپنی آ واز بہنچا سے گا اور ان سب تک اپنی آ واز بہنچا سے گا اور ان سب کو دیجھ سے گا سورج قریب آ جائے گا لوگ استے غم اور کرب کا شکار ہوں گے جو وہ طاقت نہیں رکھتے ہوں گئے اور جے وہ برداشت نہیں کر سکتے ہوں گئے تو لوگ ایک دوسرے سے سیمیں گئے کیا تم لوگ دیکھ رہے ہو کہ تمہاری کیفیت کیا ہے؟ تم لوگ یہ جائزہ برداشت نہیں کر سکتے ہوں گئے اور جے وہ برداشت نہیں کر سکتے ہوں گئے اور جے وہ کہ اور کرب کا شکار ہیں اللہ تعالی ہے ہو لوگ سے میں سے المی الیک کے باس اللہ تعالی کے باس اللہ تعالی کے باس اللہ تعالی کے باس اللہ تعالی کے آپ بی نوع انسان کے جد حضرت آ دم علی ہا ہے کہ اپنی ہوا ہوں کو سیمیں گئے کہا آپ میں ہوا درائے ہیں اللہ تعالی نے آپ کو اپنی ہوا ہوں کو بریشانی کا شکار ہیں اور کیا آپ نے نا طاحظہ میں کیا کہ یہ س صدتک بی تی تعالی ہو سے آدم علی تا اس میں ہوا درائے بید کی اتنا غضب ناک نہیں ہوا اورائے بعد بھی اتنا غضب ناک نہیں ہوا اس نے بھے درخت میں جائی تعالی ہو کہ کہ اس کے بیاں جاؤ کہ میں جائی فکر ہے اپنی فکر ہے آپئی فر ہے آپئی فکر ہے آپئی ہوگی ہو کہ کہ کے کس کے بیاں جاؤ ۔

وہ لوگ حضرت نوح عَلِيْلًا کے پاس جائیں گے اور بیم ص کریں گے اے حضرت نوح عَلِيْلًا آپ سب سے پہلے رسول ہیں جہنیں روئے زمین والوں کی طرف مبعوث کیا گیا اللہ تعالیٰ نے آپ کا نام شکرگزار بندہ رکھا ہے آپ اپنے پروردگار کی بارگاہ میں جہنیں روئے زمین والوں کی طرف مبعوث کیا گیا اللہ تعالیٰ نے آپ کا نام شکرگزار بندہ رکھا ہے آپ ملاحظہ نہیں فرمارہ کہ جماری حالت کیا ہے آپ ملاحظہ نہیں فرمارہ کہ یہ پریشانی کس حد تک پہنچ چک ہماری حالت کیا ہے آپ ملاحظہ نہیں فرمارہ کہ یہ پریشانی کس حد تک پہنچ چک ہے ؟ تو حضرت نوح علایہ ان سے کہیں گے میرا پروردگار آج اتنا غضب ناک ہے اس سے پہلے بھی اتنا غضب ناک نہیں ہوا اور اس کے بعد بھی اتنا غضب ناک نہیں ہوگا میں نے اپنی قوم کے خلاف ایک دعا کی تھی اس لیے مجھے اپنی فکر ہے اپنی فکر ہے صرف اپنی فکر ہے ہم وگا میں جاؤتم لوگ حضرت ابراہیم علیئیلا کے پاس جاؤ۔

وہ لوگ حضرت ابراہیم علاِملا کے پاس آئیں گے اور بیعرض کریں گے آپ (حضرت) ابراہیم (علاِملا) آپ اللہ تعالیٰ کے نبی ہیں اور اہل زمین میں سے اس کے خلیل ہیں آپ اپنے پروردگار کی بارگاہ میں ہماری شفاعت کیجئے کیا آپ ملاحظہ نہیں فرمارہے کہ ہم کس حالت میں ہیں؟ تووہ جواب دین گے میرے پروردگار آج اتنا غضب نام ہے اس سے پہلے بھی اتنا غضب نام نہیں ہوا اور اس کے بعد بھی اتنا غضب ناک نہیں ہوگا میں نے تین مرتبہ ذو معنی کلام کیا تھا۔ ابوحیان نامی راوی نے ان کا تذکرہ اپنی روایت میں کیا ہے (حضرت ابراہیم علایظا فرما تیں گے ) مجھے اپنی فکر ہے اپنی فکر ہے صرف اپنی فکر ہےتم لوگ میری بجائے کسی اور کے پاس جاؤتم لوگ حضرت موی علایتا ہم آپ اللہ تعالیٰ کے رسول ہیں۔

الله تعالیٰ نے اپنی رسالت اور کلام کے ذریعے آپ کودیگر لوگوں پر فضیلت عطاکی ہے آپ اپنے پروردگار کی بارگاہ میں ہماری شفاعت سیجئے کیا آپ ملاحظہ نہیں فر مارہے کہ ہم کتنی بڑی پریشانی میں ہیں تو وہ جواب دیں گے میرا پروردگارآج جتنا غضب ناک ہے اس سے پہلے بھی اتنا غضب ناک نہیں ہوااوراس کے بعد بھی بھی اتناغضب ناک نہیں ہوگا۔ میں نے ایک ایسے شخص کولل كيا تقاجية لل كرنے كا مجھے حكم نہيں ملا تھا۔اس لئے مجھے فكر ہے اپنی فكر ہے صرف اپنی فكر ہے۔تم لوگ ميرے بجائے كى اور كے بياس جاؤتم لوگ حضرت عیسیٰ کے پاس جاؤ۔ وہ لوگ حضرت عیسیٰ علایتالا کے پاس جائیں گے اور بیر عرض کریں گے:اے حضرت عیسیٰ علایتالا آپ الله تعالیٰ کے رسول ہیں۔اس کا ایک ایسا کلمہ ہیں جے اس نے لوگوں کیطرف القاء کیا تھا۔اس کی طرف سے آنے والی روح ہیں۔آپ نے پنگھوڑے میں لوگوں کے ساتھ کلام کیا تھاتواپنے پروردگار کی بارگاہ میں ہماری سفارش کیجئے کیا آپ ملاحظہ نہیں فر مارے کہ ہم کس پریشانی کا شکار ہیں؟ توحضرت عیسی جواب دیں گے میرا پروردگار آج جتنا غضب ناک ہے اس سے پہلے بھی اتنا غضب ناک نہیں ہوااور نہاں کے بعد بھی اتناغضب ناک ہوگا۔وہ کسی ذنب کا ذکر نہیں کریں گے (لیکن پیر کہیں گے ) مجھے اپنی فکر ہے مجھے اپنی فکرہے اپنی فکرہے صرف اپنی فکرہے۔تم لوگ حضرت محمد مِنْ النَّنِيَّةَ کے پاس جاوًا تو وہ لوگ حضرت محمد مِنْ النَّنِيَّةَ کے پاس آئیں گے اور عرض کریں گے اے حضرت محد مَطَّ النَّهِ الله تعالیٰ کے رسول ہیں انبیاء کے سلیلے کوختم کرنے والے ہیں آپ کے گزشتہ اور آئندہ ذنب کی مغفرت کردی گئی ہے آپ اپنے پروردگار کی بارگاہ میں ہماری شفاعت سیجئے کیا آپ ملاحظہ نہیں فرمارہے کہ ہم کس پریشانی کا شکار ہیں؟ (نبی اکرم مُراشِينَا فَر ماتے ہیں) میں چل پڑوں گا اور عرش کے نیچ آجاؤں گا اور اپنے پروردگار کی بارگاہ میں سجدے میں چلا جاؤں گااں وقت اللہ تعالیٰ اپنی حمد کا اور اپنی تعریف بیان کرنے کا ایسا طریقہ میرے لیے کشادہ کریگا جواس نے مجھ سے پہلے کسی کے لیے کشادہ نہیں کیا پھر کہا جائے گا اے محمد مَلِّنْ ﷺ اپنا سراٹھاؤ مانگو دیا جائے گا شفاعت کروشفاعت قبول کی جائے گی تو میں اپناسراٹھاؤں گا اور عرض کروں گا اے میرے پرور دگار میری امت (کو بخش دے) اے میرے پرور دگار میری امت کو ( بخش دے ) اے میرے پروردگار میری امت کو ( بخش دے ) تو وہ فر مائے گا اے محمد مَثَلِّفَتُكُمَّ تَمَ اپنی امت کے ان لوگوں کوجن پر حساب لا زمنہیں ہوا جنت کے دائمیں طرف والے دروازے سے جنت میں داخل کر دو ویسے وہ لوگ دوسرے دروازوں سے داخل ہونے کا بھی حق رکھتے ہیں۔

پھر آپ مَلِّنْظُیُّ نے فر مایا اس ذات کی قتم جس کے دست قدرت میں میری جان ہے جنت کے دودروازوں کے درمیان اتنا فاصلہ ہے جتنا مکہ اور ججر کے درمیان ہے اور جتنا مکہ اور بھری کے درمیان ہے۔ تشریعے: قیامت میں جو شفاعتیں ہوگی ان کے بارے میں بکثرت روایات مروی ہیں وہ سب مل کرتوائز کی حد کو پہنچ جاتی ہیں، مگران کا میزخیال سیح نہیں، شفاعت کا مقصد سفارش قبول كرتا بتوسفارش كرنے والے كى عزت براحتى ہے، يبى حكمت أخروى شفاعتوں كى بھى ہے۔كمآخرت ميں نبى مُرافَقَعَ كى سفارش كئ طرح کی ہوگی، پہلی شفاعت کبری ہوگی، پھر دوسری شفاعتیں ہوں گی:

(۱) سب سے پہلے جب تمام اہل محشر پریشان ہو نگے، حساب کتاب شروع نہیں ہور ہا ہوگا، اور کسی کولب ہلانے کی مجال نہیں ہوگی

اس وفت تمام امتیں مل کر حضرت آ دم علائیلا سے حضرت عیسیٰ علائیلا تک سبھی انبیاء عین لیناسے درخواست کریں گی کہ وہ ان کے لتے سفارش کریں کہ حساب کتاب شروع ہو جائے ، اور مؤمنین کی بے چینی ختم ہو، گمر ہرایک نفسی نفسی کے عالم میں ہوگا ،کوئی شفاعت کی ہمت نہیں کرے گا، تب آخر میں تمام اہل محشر نبی مُطِّلْفَتُكَافَةً سے درخواست كریں گے، آپ مُطِّلْفَتُكَافَةً ہمت كرے اور الله کے لطف و کرم پر اعتاد کر کے آگے بڑھیں گے، اور پوری نیاز مندی اورحسن ادب کے ساتھ اہل محشر کے لئے سفارش کریں گے، جو بارگاہ جلالت میں قبول ہوگی، پھر ملائکہ اور رب ذوالحلال زمین پراتریں گے، اور حساب اور فیصلے شروع ہو نگے، بیشفاعت چونکہ تمام اہل محشر کے لئے ہوگی اس لئے اس کوشفاعت کبری کہتے ہیں۔

- (۲) کھرآپ مِنَافِظَةَ اپنی امت کے مختلف درجات کے گنہگاروں کے لئے سفارش کریں گے، آپ مِنَافِظَةَ کی بیشفاعت بھی قبول ہو گی اور بے شار گناہ گارامتی جہنم سے چھٹکارا یا نمیں گے۔
- (٣) ای طرح آپ مَالِشْنَعَةَ اپنے بہت سے امتیوں کے حق میں ترقی درجات کی بھی استدعاء کریں گے، بید دعا بھی قبول ہوگی اور ان جنتیوں کے درجات دوبالا ہوجائیں گے۔
  - (4) ای طرح کچھنیک امتیوں کے لئے آپ مَالِّنْ اَسْ اَلْمَالُ اَمْ اِللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل
- (۵) پھر جب رسول الله مَلِّشَيَّجَ کے زریعہ شفاعت کا دروازہ کھل جائے گا تو امت کے صالحین بھی اپنے متعلقین کے لئے سفارش کریں گے، یہاں تک کہ وہ معصوم بیجے جو کم عمری میں فوت ہوئے ہیں: وہ بھی اپنے ماں باپ کے لئے سفارش کریں گے۔
- (۲) ای طرح بعض اعمال صالحہ بھی اپنے عاملوں کے لئے سفارش کریں گے، جیسے سورۂ بقرہ اور آل عمران اپنے پڑھنے والوں کے لئے سفارش کریں گی ، اور پیسفارشیں بھی قبول ہوگی۔
  - (2) ای طرح انبیائے کرام بھی اپنی امتوں کے لئے مختلف سفارشیں کریں گے۔
  - (۸) نیزمعزز فرشتے بھی بعض انسانوں کے لئے سفارش کریں گے اور پیسفارشیں بھی قبول کی جائیں گی۔
- (٩) اورآ خرمیں رب ذوالجلال اپنی مہر بانی سے باقی ماندہ مؤمنین کوجہنم سے نکالیں گے۔ یہ بھی ایک طرح کی سفارش ہے۔جواللہ تعالی نے کی اور اللہ تعالی ہی نے قبول فر مائی ۔ مگریہ بات قطعی ہے کہ اللہ کی مرضی کے بغیر کوئی کسی کو دوزخ سے نہیں نکال سکے گا، نه سفارش كيلي زبان كھول سكے كا، آيت الكرى ميں ہے: ﴿ مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَ أَهُ إِلَّا بِإِذْ نِهِ ١٠ ﴾ كون ہو وہ جواس بارگاه میں ان کی اجازت کے بغیر کسی کے لئے کوئی سفارش کرے؟ اور سورة الانبیاء آیت ۲۸ میں ہے: ﴿ وَ لا يَشْفَعُونَ الرّ لِمَنِ اد تکٹنی ﴾ اور فرشتے سفارش نہیں کریں گے مگر اس کے لئے جس کے لئے اللہ کی مرضی ہوگی۔

غرض شفاعت: دراصل سفارش کرنے والوں کی عظمت ومقبولیت کے اظہار کے لئے اور ان کے اکرام واعز از کے لئے ہوگی ، ورنہ حق تعالیٰ کے کاموں میں اور ان کے فیصلوں میں دخل دینے کی کسی میں مجال نہیں ۔ ( ماخوذ ازمعارف الحدیث ۲۳۶۱ مع اضافه )

لوگ قیامت کے دن میدان حشر میں جمع کر کے چھوڑ دیئے جائیں گے، حساب کتاب کے لئے اللہ تعالیٰ زمین پرنہیں اتریں گے، جب شفاعت کبری ہوگی ،اس کے بعد ملائکہ اور رب ذوالجلال زمین پر آئیں گے اور قیامت کے معاملات شروع ہول گے۔ قوله: نفسى! اى نفسى هى التى تستحق ان يشفع لها: ميرانفس بى اس كا زياده حق دار ہے كه اس كے لئے سفارش كى جائے، یعنی مجھے اپنی ہی فکر ہے، میں دوسروں کے لئے کیا سفارش کروں!

سیدنا نوح علیقام: الله تعالیٰ نے انہیں منع فر مایا کہ جس چیز کا تنہیں علم نہ ہواس کا مجھ سے سوال نہ کروتو وہ سفارش کرنے سے بھی اس لیے معذرت کردیں گے کہ کہیں سفارش کی درخواست بھی ممانعت کی قبیل نہ ہو۔

فیقولون یانوح انت اول الرسل الی اهل الأرض: اے نوح عَلاِمًا اَ پاہل زمین کی طرف پہلے رسول ہیں۔ اعتسراض: ہوتا ہے کہ حضرت نوح عَلاِمِمَا ہے پہلے تین نہی حضرت آ دمی حضرت شیث اور حضرت ادریس عَلِمَا اُم دنیا میں آ چکے تقے تو پھر حضرت نوح عَلاِمَا اہل زمین کی طرف پہلے رسول کیے ہیں؟

جواب: یہ ہے کہ پہلے تینوں نبی جب دنیا میں آئے توان کے خاطب اہل ایمان اور اہل کفر دونوں تھان کے برخلاف حضرت نوح علینا کو جب مبعوث کیا گیا تو پوری روئے زمین صرف کا فربی کا فرتھے اہل ایمان کا وجود ہی نہیں تھا اس لحاظ سے حضرت نوح علینا ہا دنیا میں آنے والے پہلے نبی ہیں جن کا واسط صرف کا فروں سے بڑا تھا۔

(۱) اور حضرت ابراہیم عَلاِئلًا کی تین خلاف واقعہ باتوں کا تذکرہ پہلے (ابواب البروالصلة باب۲۲ میں) آچکا ہے۔

(۲) اور حضرت عیسیٰ عَالِیَلاً کے تذکرہ میں یہ ہے کہ آپ نے اپنی کسی کوتا ہی کاذکر نہیں کیا، مگر ترذی (۲: ۱۴۳) میں حضرت ابوسعید خدر کی نظافتہ کی بیروایت آر ہی ہے کہ انی عبدت من دون اللہ یعنی لوگوں نے میری پوجا کی اس لئے اگر اللہ نے مجھ سے پوچھ لیا کہ یہ تعلیم تم نے دی تھی ؟ تو میں کیا جواب دونگا؟ اس لئے آج سفارش کرنے کی میری ہمت نہیں۔

ياربامتى يارب امتى .....

اعتسماض: ہوتا ہے کہ حدیث کے شروع میں ان لوگوں کی شفاعت کی درخواست کا ذکر ہے جومیدان حشر کی سختیوں سے تنگ آ کر نبی کریم مِیلِّ النظافیٰ سے شفاعت کی درخواست کریں گے تا کہ ان کا حساب جلد شروع ہوجائے میدان حشر کی تنگیوں سے نکل جا نمیں کین حدیث کے آخر میں صرف امت محمد یہ کے لیے شفاعت کا ذکر ہے۔

جواب (۱): حافظ ابن حجر رالینمیا اور مولانا رشید احمد گنگوہی براتیا فرماتے ہیں کہ روایت میں اختصار ہے راوی نے پورا کلام ذکر نہیں کیا چنا نچہ سب سے پہلے شفاعت عظمی ہوگی جس میں ان لوگوں کی درخواست کے مطابق نبی کریم مَرافِظَیَّ الله تعالیٰ سے سفارش فرما نمیں گے تاکہ ان کا حساب جلد شروع ہوجائے اور وہ اس یختی سے نکل جا نمیں پھر نبی کریم مَرافِظَیَّ آبی امت کی خاص طور پر شفارش فرما نمیں گے راوی نے صرف ایک شفاعت کاذکر کردیا یا دوسری کو اختصار ترک کردیا۔

(۲) قرطبی را الله فرماتے ہیں کہ نبی کریم مَلِّلْقَیْمَ کی سفارش پرالله تعالی نے جویہ فرمایا: ادخل من اُمتك من لا حساب علیه اس میں اگر غور کیا جائے تو اس میں اس شفاعت کا بھی ذکر موجود ہے جس شفاعت کا ذکر حدیث کے شروع میں کیا گیا ہے کیونکہ نبی سِنَلِفَیْکَمَ حَشَر کی تحقیوں سے نکلنے کے لیے جلد حساب کی سفارش فرمائیں گے اس پرالله تعالی فرمائیں گے کہ آپ اپنی امت کے ان افراد کو جنت میں داخل کر دیں۔ جنت میں دائیں جانب کا ایک درواز ہاس امت کے لئے خاص ہوگا۔ اور دوسرے درواز وں سے بھی بیامت جنت میں داخل ہوگی۔ اور بیر روایت متفق علیہ ہے، مسلم شریف کتاب الایمان (باب ۸۲ حدیث ۱۹۲) بخاری شریف رحدیث ۲۵۲) (تفسیر سور ہو بنی اسرائیل)۔

#### بَابُمِنْهُ

## باب ۱۰: شفاعت صغرکٰ کا بیان

(٢٣٥٩) شَفَاعَتِيُ لِأَهُلِ الْكَبَائِرِ مِنُ أُمَّتِيُ.

تر پہنی بنیا: حضرت انس مختافی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطَافِیکَا نِے فر مایا ہے میری شفاعت میری امت کے کبیرہ گناہ کرنے والوں کے لیے ہوگی۔ لیے ہوگی۔

(٢٣٦٠) شَفَاعَتِي لِاَهُلِ الْكَبَائِرِ مِنْ أُمَّتِي قَالَ مُحَمَّدُ بُنُ عَلِيٍّ فَقَالَ جَابِرٌ يَّا مُحَمَّدُ مَنْ لَمْ يَكُنْ مِنْ آهُلِ الْكَبَائِرِ فِي أُمَّتِي قَالَ مُحَمَّدُ بُنُ عَلِيٍّ فَقَالَ جَابِرٌ يَّا مُحَمَّدُ مَنْ لَمْ يَكُنْ مِنْ آهُلِ الْكَبَائِرِ فَمَالَهُ وَلِلشَّفَاعَةِ.

تر بخبی بنی: حضرت جابر مخالفی کابیر بیان نقل کرتے ہیں نبی اکرم مِلِّفَظِیَّا نے فرمایا ہے میری شفاعت میری امت کے کبیرہ گناہ کرنے والوں کے لیے ہوگی۔

ا مام محمد الباقر مطلط المنظر من من من الله المنظر المنظر

#### بإب اا:

(٢٣٦١) وَعَدَنِيْ رَبِّ أَنْ يُنْخِلَ الْجَنَّةَ مِنْ أُمَّتِيْ سَبْعِيْنَ ٱلْفًا لَّا حِسَابَ عَلَيْهِمْ وَلَا عَنَابَ مَعَ كُلِّ ٱلْفِ سَبْعُوْنَ ٱلْفًا وَّثَلَاكُ حَثَيَاتٍ مِّنْ حَثَيَاتِهِ.

توجیختی: حضرت ابوامامہ ڈٹاٹنی بیان کرتے ہیں میں نے نبی اکرم مُطَّنِظُیَّا کو یہ فرماتے ہوئے سنا ہے میرے پروردگار نے میرے ساتھ میر میں میں استھ بیدوعدہ کمیا ہے وہ میری امت کے ستر ہزارافراد کواس طرح جنت میں داخل کرے گا کہ ان پرحساب دینالازم نہیں ہوگا اور انہیں کوئی عذاب نہیں ہوگا ان میں سے ہرایک ہزار کے ساتھ ستر ہزار مزید ہوں گے (اور میرا پروردگار) تین مرتبہ لپ بھر کر (لوگوں کو جہنم سے آزاد کرے گا)۔

(٢٣٧٢) يَلُخُلُ الْجُنَّةَ بِشَفَاعَةِ رَجُلٍ مِّنُ أُمَّتِيُ آكُثَرُمِنُ بَنِيُ تَمِيْمٍ قِيْلَ يَارَسُوْلَ اللهِ سِوَاكَ قَالَ سِوَا يَ فَلَبَّا قَامَ قُلْتُ مَنْ هٰذَا قَالُوْا هٰذَا ابُنُ آبِ الْجَنْعَاءِ.

ترکیجی بنی: عبداللہ بن شقق بیان کرتے ہیں میں کچھ افراد کے ہمراہ ایلیاء کے مقام پرتھا ان میں سے ایک صاحب بولے میں نے آپ میر کی شفاعت کی وجہ سے جنت میں بنوتمیم سے زیادہ افراد داخل ہوں آپ میر کی شفاعت کی وجہ سے جنت میں بنوتمیم سے زیادہ افرادداخل ہوں گے عض کی گئی یارسول اللہ مَا اَلْفِیْکَا اَمْ وَ کُورِی ہوگا؟ نبی اکرم مُرافِیکَا آپ نے مالوہ کوئی ہوگا؟ نبی اکرم مُرافیکِ آپ نے فرمایا وہ میرے علاوہ کوئی ہوگا۔ (راوی بیان کرتے ہیں) جب وہ صاحب چلے گئے تو میں نے دریافت کیا ہیکون تھے؟ تولوگوں نے بتایا یہ حضرت ابن ابی جذعاء ٹاکٹو میں نے دریافت کیا ہیکون تھے؟ تولوگوں نے بتایا یہ حضرت ابن ابی جذعاء ٹاکٹو

(٢٣٦٣) يَشُفَعُ عُثْمَانُ بُنُ عَقَانَ ثِلْتُو يَوْمَ الْقِيَامَةِ بِمِثْلِ رَبِيْعَةً وَمُصْرَ.

توکیجه تنب: حفرت حسن بھری بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطِّلْظُیَّا نے فرمایا ہے قیامت کے دن عثان بن عفان مِثاثِیُّو ربیعہ اورمفز ( قبیلوں کے افراد جتنی تعداد میں ) لوگوں کی شفاعت کرے گا۔

(٢٣٦٣) إِنَّ مِنُ أُمَّتِىٰ مَنُ يَّشُفَعُ لِلُفِئَامِ مِنَ النَّاسِ وَمِنْهُمُ مَنْ يَّشُفَعُ لِلْقَبْيُلَةِ وَمِنْهُمُ مَنْ يَّشُفَعُ لِلْعَصَبَةِ وَمِنْهُمُ مَنْ يَّشُفَعُ لِلْعَصَبَةِ وَمِنْهُمُ مَنْ يَّشُفَعُ لِلْعَصَبَةِ

ترکیجی نم ابوسعید خدری ناتی بین نری اکرم میران کرتے ہیں نبی اکرم میران کے جوایک ہیں ہوں گے جوایک بری است میں پھوا پے لوگ بھی ہوں گے جوایک برے گروہ کی شفاعت کریں گے بچھا پے لوگ ہوں گے جوایک جماعت کی شفاعت کریں گے بچھا پے لوگ ہوں گے جوایک شفاعت کریں گے بچھا ہے لوگ ہوں گے جوایک شفاعت کریں گے (ادران کی شفاعت کی وجہ سے) وہ لوگ جنت میں داخل ہوں گے۔

#### باب ۱۲

(٢٣٦٥) اَتَانِى اَتِ مِّنْ عِنْدِرَ بِي فَكَيَّرِنِ بَيْنَ اَنْ يُنُخِلَ نِصْفَ أُمَّتِى الْجُنَّةَ وَبَيْنَ الشَّفَاعَةِ فَاخْتَرُتُ الشَّفَاعَةَ وَهِيَ لِبَنُ مَاتَ لَا يُشْرِكُ بِاللهِ شَيْئًا.

ترکبخ کنب: حضرت عوبین مالک انجی بنائی بیان کرتے ہیں نبی اکرم میل نظی آئے فرمایا ہے میرے پروردگار کی طرف سے ایک فرشتہ میرے پاس آیا اس نے مجھے یہ اختیار دیا ہے میں اپنی نصف امت کو جنت میں داخل کروادوں یا شفاعت کے حق کو اختیار کروں تو میں نے شفاعت کو اختیار کروں تو میں نے شفاعت کو اختیار کرلیا بیشفاعت ہرائ خص کے لیے ہوگی جواس عالم میں مرے کہ وہ کسی کو اللہ تعالی کا نثر یک نہ کھم را تا ہو۔ میشونیے: گزشتہ باب کے شروع میں بیہ بات بیان کی گئ ہے کہ شفاعت کبری کے علاوہ نبی میل نظامی ہیں جن میں مختلف شفاعتوں سفارشیں کریں گے، جن کا بیان اس باب میں ہے۔ امام تر مذی را شیل کی ہے اس باب میں سات حدیثیں کہ ہیں جن میں مختلف شفاعتوں کا ذکر ہے۔

حدیث (۳) کی تشریع: بیر حدیث شفاعت صغری کے باب میں اس لئے لائی گئی ہے کہ اللہ پاک کا نبی مَثَلِّفَتُیَمَّ سے بیر وعدہ کہ وہ ایک بڑی تعداد کو بے حساب اور بے عذاب جنت میں داخل کریں گے، بیر وعدہ آپ مَثِلِّفَتُیَمَّ کا اعزاز واکرام ہے، پس بیر عدہ بھی حکی شفاعت ہے اور آخر میں پروردگار عالم جو تین لپیں بھر کرجہنم سے جنت میں ڈالیں گے بیبھی حکمی شفاعت ہے، کیونکہ اس کا بھی وعدہ فر مایا گیا۔ سے

حدیث (۳) کی تشریع: ہر نبی اپنی امت کا فرد ہوتا ہے، چنا نچہ محمد رسول اللہ سَرِّ اَسْتَحَافِیَمَ کی گواہی جس طرح امتیوں کے لئے ضروری ہے، نبی مَرِّ اَسْتَحَافِیمَ کَمْ اَسْ جَملہ کا یہی جواب دیتے تھے، چنا نچے صحابہ نبی مَرِّ اَسْتَحَافِیمَ کَمْ اَسْ جَملہ کا یہی جواب دیتے تھے، چنا نچے صحابہ نبی مِرِی تعبداد جنت میں جائے گی وہ آپ مَرِّ اَسْتَحَافِیمَ کَمَ کَمُ اور شخصیت ہوگی یا اِسْتَحَافِیمَ کَمُ کَمُ اور شخصیت ہوگی یا

آپ مَلِّنْ َ فَيْ مَا يَا: وه مير علاوه امتى موائے گى؟ آپ مَلِنْ فَيْغَ فَي ما يا: وه مير علاوه امتى موگا۔ **حدیث (۷) کی تشریعے: نبی مِنْلِنْفِیَا آئِے** دوسری بات یعنی شفاعت کواس کئے اختیار فرمایا کہ آب اس کے ذریعہ اپنی پوری امت کو بخشوا عیں گے،البتہ نام نہادامتی مشنیٰ ہیں، کیونکہ جوشرک کی دلدل میں پھنسا ہواس کی مغفرت ہر گزنہیں ہوسکتی۔

امت محديد كاليك خصوصيت:

گے جنہوں نے گناہ کبیرہ کاار تکاب کیا ہوگا اور تو بہ کے بغیر دنیا سے چلے گئے ہول گے دوسری امتوں کے لیے بیر شفاعت نہیں ہوگی۔

امت محدبيميل سے حساب كے بغير جنت ميں جانے والوں كى تعداد:

نی کریم مَرَّشَیُّ اِنْ فِی ایا کہ میرے ساتھ اللہ تعالیٰ نے بیروعدہ کیا ہے کہ میری امت کے ستر ہزارلوگوں کوحساب و کتاب کے بغیر ہی جنت میں داخل فرما نمیں گے اور پھر ہر ہزار کے ساتھ ستر ہزار کے ساتھ ستر ہزار ہوں گے اور مزید اللہ تعالیٰ اپنے تین چلو کے بفذرلوگوں کو جنت میں داخل فر مائیں گے۔

ملاعلی قاری رہیں فیر ماتے ہیں سبعین کےلفظ سے یا تو میخصوص تعداد ہی مراد ہے اور یا اس سے کثرت مراد ہے کیونکہ عربی زبان میں اس لفظ سے بطور مبالعہ کے کثرت وزیادتی مرادلی جاتی ہے نیز ثلاث حثیات کے لفظ سے بھی کثرت وزیادتی مرادلی جاتی ہے معنی یہ ہیں کہ اللہ تعالی محض اپنے فضل وکرم سے میری امت کے بے شارلوگوں کوحساب وعذاب کے بغیر ہی جنت مین داخل فر مائیں گے۔ **رجل سے کون مراد ہے؟** دوقول ہیں:(۱)رجل ،،سے حضرت عثان بن عفان مثلاثی مراد ہیں جبیبا کہ حسن بصری مثلاثی سے بھی مرسلا روایت امام ترمذی راشیائے نے ذکر کی ہے۔

(٢) ان سے حضرت اویس قرنی را شیلا مرادیی، کیونکہ ایک اور حدیث میں رسول الله سَرَا اَشْکِیَا آنے ارشا دفر ما یا کہ میری امت میں ایک تخص ہے جسے اویس قرنی راٹیلئے کہا جاتا، وہ قیامت کے دن قبیلہ ربیعہ اورمضر کے برابرلوگوں کی سفارش کرے گا۔

## بَابُ مَاجَاءَ فِي صِفَةِ الْحَوْض

باب ۱۳: حوض کوٹر کے احوال

(٢٣٦٢) إِنَّ فِي حَوْضِي مِنَ الْأَبَارِيْقِ بِعَدَدِ نُجُوُمِ السَّمَاء.

تَوْجَجَنَّهِ: حضرت انس بن ما لک زیافی کرتے ہیں نبی اکرم مَلِّفْظِیَّا نے فرمایا ہے میرے حوض پرآ سان کے ستاروں کی تعداد جتنے کوزے ہوں گے۔

(٢٣٦٧) إِنَّ لِكُلِّ نَبِيِّ حَوْضًا وَّا تَّهُمُ يَتَبَاهَوْنَ أَيُّهُمُ ٱكْثَرُو الدِدَةَّ وَّالِّى أَرْجُوْانَ ٱكُوْنَ ٱكْثَرَهُمُ وَالدِدَةً.

تَوْجَجْهَا بَهُ: حضرت سمرہ مِنْ تُنْهُ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَلِّنْ ﷺ نے فرمایا ہے ہر نبی کا ایک حوض ہوگا اور وہ آپس میں اس بات پر فخنسر کا اظہار کریں گےان میں ہے کس کے حوض پرزیادہ لوگ آئے ہیں؟ مجھے بیامید ہے میرے حوض پرسب سے زیادہ تعب داد میں لوگ

تشريح: حوض كوثر كاطول وعسسرض كتف موكا؟

حوض کوٹز کی وسعت بیان کرنے کے لیے مختلف حدیثوں میں مختلف شہروں اور علاقوں کے درمیانی فاصلہ کا ذکر کیا گیا ہے۔ اعت راض: کوژے لئے بعض احادیث میں لفظ حوض استعال کیا گیا ہے، اور بعض میں نہر اور حوض کوژ کا رقبہ اتنا بڑا ہوگا کہ ایک راہ رواس کے کنارہ سے دوسرے کنارہ تک کی مسافت ایک مہینہ میں طے کر سکے گا، اور ایک حدیث میں بیہے کہ اس کے ایک کنارہ سے دوسرے کنارہ تک کا فاصلہ عدن اور عمان کے درمیان کے فاصلہ کے بقدر ہوگا، بہر حال آخرت کی چیزوں کا صحح تصوراس دنیا میں نہیں کیا جاسکتا، اس کی واقعی نوعیت اس وقت سامنے آئے گی جب ہم اس حوض پر پہنچیں گے۔

گویا مسافت کے بیان کے لحاظ سے روایات میں تعارض ہے؟ تو کیاتطبیق ہے؟

**جواب ①:**ان تمام احادیث میں حوض کو ژکی لمبائی اور چوڑائی کو متعین طور پر حد بندی کے ساتھ بیان کرنا مقصود نہیں ہے بلکہ ان سے صرف اس کی لمبائی اور چوڑ ائی کی وسعت وزیادتی کو بیان کیا گیا ہے اور احادیث میں مختلف شہروں کی مسافتیں مختلف سامعین کے اعتبار سے بیان کی گئی ہیں جو محض جن علاقوں سے واقف تھاان کی مسافتوں کے بارے میں اسے علم تھاتو نبی کریم میرانشکی آئے اس كے سامنے حوض كوثر كى وسعت كوسمجھانے كے ليے اسى علاقے كانام ذكر فرماديا۔

**جواب ②:** علامہ نووی الٹینی فرماتے ہیں کہ عدد اقل عدد اکثر کی نفی نہیں کرتا نبی کریم مِیلِنٹینیکی نے پہلے تھوڑی مسافت کا ذکر فرمایا پھر آپ کووجی کے ذریعہ زیادہ کا بتایا گیا تو آپ مُؤَلِّنْ ﷺ نے پھر زیادہ مسافت کو بیان فرمادیا۔

سوال: پھر بعض حدیثوں سے معلوم ہوتا ہے کہ بیٹہر جنت کے اندر ہے، اور اکثر احادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ اس کامحل وقوع جنت کے باہر میدان حشر ہے اہل ایمان جنت میں جانے سے پہلے اس حوض سے جس کا یانی نہایت سفید و شفاف اور بے انتہالذیذ وشیریں ہوگا نوش جاں کریں گے۔

**جواب** یہ ہے کہ کوژ کا اصل مرکز جنت کے اندر ہے، اور میدان محشر میں سیکڑوں میل کے طول وعرض میں ایک نہایت حسین وجمیل تالاب ہوگا جس میں جنت کے اس چشمہ سے یانی آ کر جمع ہوگا، جیسے واٹر ورکس سے پورے شہر میں یانی سپلائی ہوتا ہے۔

فقراء المهاجرين: عرادوه لوگ بين جوني كريم عَلَيْنَ كَيْ كَرَان مِين مكه عن جرت كرك مدينه آئے سے نيزانبي كے علم میں وہ لوگ بھی داخل ہیں جنہوں نے دین کی خاطر اپنے وطن سے ہجرت اختیار کی اور مکہ مکرمہ یا مدینہ منورہ جارک بس گئے اور دین کی خاطرطرح طرح کی تکلیفیں برداشت کیں ۔

ولكنى نكعت المهتنعمات: حضرت عمر بن عبدالعزيز واللي ني خوشال كلمرانے سے شادى كى تھى ان كى اہليه فاطمه خليفه عبد الملك بن مروان کی بیل تھی ،اوراس کے چاروں بھائی سلیمان یزید ہشام اور ولید بھی خلیفہ تھے اور ان کے شو ہر حضرت عمر بن عبدالعزیز والشطط تجى خليفه يتھے.

#### بَابُمَاجَاءَ فِيُ صِفَةِ أَوَانِي الْحَوْضِ

## باب ۱۲: حوض کوٹر کے برتنوں کے احوال

(٢٣٦٨) قَالَ بَعَثَ إِلَى عُمَرُ بْنُ عَبْدِ الْعَزِيْزِ فَخُمِلْتُ عَلَى الْبَرِيْدِ فَلَمَّا دَخَلَ عَلَيْهِ قَالَ يَا آمِيْرَ الْمُؤْمِنِيْنَ لَقَلُ شَقَّ عَلَىّٰ مَرْكِبِي الْبَرِيْلُ فَقَالَ يَاٱبَاسَلاَّمِ مَا اَرَدْتُ اَنْ اَشُقَّ عَلَيْكَ وَلَكِنْ بَلَغَيْي عَنْكَ حَدِيْتٌ تُحَدِّرُتُهُ عَنْ تَوْبَانَ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ فِي الْحَوْضِ فَأَحْبَبْتُ أَنْ تُشَافِهِنِي بِه قَالَ آبُوْ سَلاَّمٍ ثَنِي ثَوْبَانُ عَنْ رَسُولِ اللهِ ﷺ قَالَ حۇضى مِنْ عَلَيْ إلى عَمَّانَ الْبَلْقَاءِمَا وُلاَ آشَدُّ بَيَاضًا مِنَ اللَّبَنِ وَأَحْلى مِنَ الْعَسَلِ وَآكُوا بُهْ عَلَدُ نُجُوْمِ السَّمَاء مَنْ شَرِبَمِنْهُ شَرْبَةً لَمْ يَظْمَأْ بَعْكَهَا ٱبَدًا ٱوَّلُ النَّاسِ وُرُودًا عَلَيْهِ فُقَرَا ُ الْهُهَاجِرِيْنَ الشُّعْثُ رُؤْسًا الدُّنْسِ ثِيَابًا الَّذِينَ لاَ يَنْكِحُونَ الْمُتَنَعِّمَاتِ وَلاَ يُفْتَحُ لَهُمُ السُّلَادُقَالَ عُمَرُ للكِنِّي نَكَحْتُ الْمُتَنَعِّمَاتِ وَفُتِحَتْ لِي السُّلَدُ نَكَّحُتُ فَاطِمَةَ بِنُتَ عَبُنِ الْمَلِكِ لَاجَرَمَ آنِّي لاَ أَغْسِلُ رَأْسِي حَتَّى يَشُعَتَ وَلَا أَغْسِلُ ثَوْبِي الَّذِي يَلِي جَسَينيُ حَتَّى يَتَّسِخَ.

ترکیجی تنہ: ابوسلام حبثی بیان کرتے ہیں حضرت عمر بن عبدالعزیز رایٹھائے نے مجھے بلوایا تو میں ڈاک والے جانور پر سوار ہوکر آیا جب میں ان کے پاس پہنچا تو میں نے کہا اے امیر المؤمنین آپ نے ڈاک والے جانور پرسوار کر کے مجھے مشقت کا شکار کیا ہے تو انہوں نے فر ما یا اے ابوسلام میں آ پ کومشقت کا شکارنہیں کرنا چاہتا تھالیکن مجھے آ پ کے حوالے سے ایک حدیث کا پہتہ چلا جے آ پ حضرت توبان ونافی کے حوالے سے نی اکرم مَلِفَظَیَّا ہے حوض کوڑ کے بارے میں نقل کرتے ہیں تو میری بیخواہش ہوئی کہ مین بالمشافہ طور پر آپ سے اسے من لوں تو ابوسلام نے جواب دیا مجھے حضرت ثوبان مخاشی نے آپ سَلِّفَظَیَّۃ کے حوالے سے بیرحدیث سنائی ہے آپ مَلِّ فَيُعَامِّ فَر مات ہیں۔

میرا حوض عدن سے لے کرعمان بلقاء تک بڑا ہوگا اس کا پانی دودھ سے زیادہ سفید ہوگا شہد سے زیادہ میٹھا ہوگا اور اس کے برتن آ سان کے ستاروں جتنے ہوں گے جو مخص اس میں سے پی لے گا اس کے بعد اسے بھی پیاس نہیں لگے سب سے پہلے اس حوض پر غریب مہاجرین آئیں گے جن کے بال بکھرے ہوئے ہوں گے کپڑے میلے کچیلے ہوں گے وہ لوگ جوصاحب حیثیت عورتوں کے ساتھ شادی نہیں کر سکتے تھے اور جن کے لیے بند دروازے کھولے نہیں جاتے تھے۔

اس پر حضرت عمر بن عبدالعزیز رہ ﷺ بولے میں نے تو صاحب حیثیت عورتوں کے ساتھ شادی بھی کی ہے اور میرے لیے بند دروازے کھو لے بھی جاتے ہیں میری شادی فاطمہ بنت عبدالملک سے ہوئی ہے اس لیے میں کم از کم بیضرور کروں گا کہا پے سرکواس وقت تک نہیں دھوؤں گا جب تک وہ گرد آلود نہ ہوجائے اور اپنے کپڑے اس وقت تک نہیں دھوؤں گا جب تک وہ میلے کچلے نہ ہوجا ئیں گے۔

<sup>(</sup>٢٣٦٩) قُلْتُ يَارَسُولَ اللهِ ﷺ مَا انِيَةُ الْحَوْضِ قَالَ وَالَّانِينُ نَفْسِيْ بِيَدِهٖ لَانِيَتُهُ ٱكْثَرُ مِنْ عَدِ نُجُوْمِ السَّمَاء

وَكُوا كِبِهَا فِي لَيْلَةٍ مُظْلِمَةً مُصْحِيّةً مِّنُ انِيةِ الْجَنَّةِ مَنْ شَرِبَمِنْهَا شَرْبَةً لَّمْ يَظْمَا اخِرَ مَا عَلَيْهِ عَرْضَهُ مِثُلُ طُولِهِ مَا بَيْنَ عُمَانَ إِلَى ٱيُلَةً مَا وُهُ آشَدُّ بَيَاضًا مِّنَ اللَّبَنِ وَٱحْلَى مِنَ الْعَسَلِ.

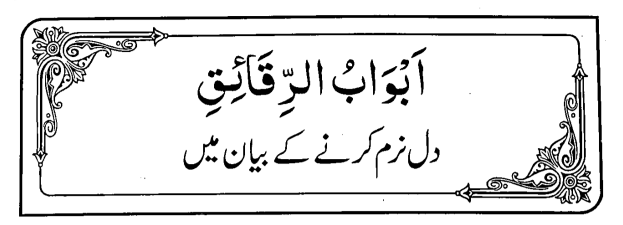
تَرْجَجْهَنَّہُ: حضرت ابو ذرغفاری وہا ہے ہیں کہ سے ہیں میں نے عرض کی یارسول اللہ حوض ( کوش ) کے برتن کیے ہوں گے؟ آپ مَا اَنْسَعَیْمَا نے فر مایا اس ذات کی قتم جس کے دست قدرت میں میری جان ہے اس کے برتن آسان کے ستاروں کی تعداد سے زیادہ ہوں گے وہ ستارے جوالی اندھیری رات میں ہوتے ہیں جس میں بادل نہ ہوں وہ جنت کے برتنوں سے تعلق رکھتے ہوں گے جو محض اس حوض ہے پی لے گا اسے بھی بیاس نہیں گلے گی اس کی چوڑائی اس کی لمبائی جتنی ہوگی اور اتنی ہوگی جتنا عمان اور ایلہ کے درمیان فاصلہ ہے اس کا یانی دودھ سے زیادہ سفید ہوگا شہد سے زیادہ میٹھا ہوگا۔

تشرِيع: الليلة المظلمة: تاريك رات يني جس من چاندنه ووالي رات من تارك بهت نظرات بين، كونكه چاندكي روثني بھی بہت سے تاروں کو چھپا دیت ہے۔ من انیة الجنة: كامتعلق كائنة پوشيرہ ہے، اور مبتداهی بھی پوشيرہ ہے، يعنى حوض كوثر كے برتن جنت سے لائے جائیں گے۔ اخر ما علیہ: منصوب بنزع خافض ہے ای الی اخر ما علیہ: اس مالت کے آخر تک جس پروہ ہے یعنی قیامت کے پورے دن میں وہ پیاسانہیں ہوگا۔

اور باب کے آخر میں حضرت ابن عمر تفاشق کی حدیث ہے مگر ہیر حدیث معلوم نہیں کس کتاب میں ہے، اور امام ترمذی رایٹھیا نے روی فغل مجہول استعال کیا ہے، اور امام ترمذی الشیاؤ نے جوروایت بیان کی ہے وہ اس لئے بھی صحیح نہیں کہ نبی علایتا ہم کے زمانہ میں کوفہ کا وجود نہیں تھا، پیشہر حفزت عمر وہاٹو کے زمانہ میں بسایا گیاہے۔

لعنات: اباریق: ابریق کی جمع ہے: آبخورے، جگ یتباہون: آپس میں فخرومباحات کریں گے۔واردة: آنے والے۔ بریدن بی فاری زبان کاکلمہ ہے،اس کے معنی " فچر" کے ہیں،اوراصل میں بیلفظ "بریدہ دم" ہے جس کے معنی " دم کٹا " کے ہیں، بی فچرایک مقام سے دوسرے مقام تک ڈاک لے جانے کے لئے استعمال کیاجاتا تھا،اورعلامت کے طور پراس کی دم کوکاٹ دیاجاتا تھا، پھراس ڈاکیہکوبرید کہاجانے لگاجواں پرسوار ہوکر جایا کرتا تھا یہاں حدیث میں برید کے اصل معنی یعنی خچر ہی مراد ہیں۔احلی: زیادہ میٹھا۔ ا كواب : ركوب كى جمع ہے : دستہ كے بغير كوزه گلاس۔ الشعث : (شين پر پيش اور عين كے سكون كے ساتھ ) اشعث كى جمع ہے پراگندہ بال منتشر اور بکھرے ہوئے بال والا۔ الل نس: (وال اور نون پر پیش کے ساتھ) دنس (وال اور نون پر زبر کے ساتھ) میل کچیل \_المتنعمات:متنعمة کی جمع ب نازونمت میں پروروه الزكيال ـ لا ينكحون المتنعمات:اسمضارع كى معروف اور مجہول دونوں طرح پڑھا گیا ہےمعروف کی صورت میں معنی ہوں گے : آ سودہ حال لڑ کیوں سے نکاح نہیں کر سکتے ،اور مجہول کی صورت میں معنی ہوں گے: وہ خوشحال گھرانوں کی لڑ کیوں سے نکاح کے قابل نہیں سمجھے جاتے ،سدد: (سین پرپیش اور دال پرزبر کے ساتھ ) سب ق کی جمع ہے: دروازے یتسخ: وہ میلا کچیلا ہوجائے۔مصحیة: وہ رات جو بادل سے بالکل صاف ہو۔





الرقائق: الرقیقة کی جمع ہے،اورالرقاق:الرقیق کی جمع ہے، دونوں کے معنی ہیں: پنلی،اور مراد ہے: دل کونرم کرنے والی باتیں۔اب یہال سے رقاق کی حدیثیں شروع ہوتی ہیں،اب تک جوحدیثیں تھیں وہ قیامت کے احوال سے متعلق تھیں،اور گذشة عنوان میں تین باتیں شامل تھیں: قیامت کے احوال، دل کونرم کرنے والی باتیں،اور پر ہیزگاری کا بیان۔ قیامت کے احوال بیان ہو چکے،اب رقاق کی روایتیں شروع ہوتی ہیں۔

#### باب

## باب ا: الله پر بھروسہ کرنے والے بے حساب جنت میں جائیں گے آ

تو بخب کہا: حضرت ابن عباس اٹ ٹھٹ بیان کرتے ہیں جب آپ مِسَرِّالْفَظَةُ کو معراج کروائی گئ تو آپ مِسَرِّلْفَظَةُ کا گزر بھوا ہے انبیاء کے باس سے جواجن کے ساتھ کافی لوگ تھے بھوا ہیں ہے ہواجن کے ساتھ کوئی بھی نہیں تھا یہاں تک کہ آپ مِسَرِّفَظَةُ کا گزرایک بڑے گروہ کے باس سے ہوا (تو آپ مِسَرِّفَظَةُ فرماتے ہیں) میں نے دریافت کیا ہے کون ہیں؟ تو جواب دیا گیا ہے حضرت موکی عَلاِئلا اور ان کی قوم ہیں لیکن آپ اپنا سراٹھائے اور ملاحظہ سے جوآپ مِسَرِّفَظَةً نے

فر ماتے ہیں تو وہاں ایک بڑی جماعت تھی جس نے افق کی اس طرف سے بھی اور اس طرف سے بھی بھر دیا تھا تو یہ بتایا گیا کہ یہ آپ مَا الفَّيْكَةَ کی امت ہے اور آپ مِرَافِقِیَا اُم کی امت کے ان افراد کے علاوہ ستر ہزار لوگ ایسے ہیں جو کسی حساب کے بغیر جنت میں داخل ہوں گے۔ ، (رادی بیان کرتے ہیں) اس کے بعد آپ مُطِلْفَيْنَا گھرتشریف لے گئے لوگوں نے آپ مُطِلْفَقِیَا ہے اس بارے میں کوئی سوال نہیں کیا ادر آپ نے بھی ان کے سامنے اس کی وضاحت نہیں کی لوگوں نے ریے کہا اس سے مراد ہم لوگ ہوں گے (جو حساب کے بغیر جنت میں داخل ہوں گے ) کچھ حضرات نے بیے کہااس سے مراد ہماری اولا د ہوگی جودین فطرت اور اسلام پر پیدا ہوئے ہوں گے پھر آپ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّا اللّ نہیں نکالتے بلکہاینے پروردگار پرتوکل کرتے ہیں (راوی بیان کرتے ہیں) حضرت عکاشہ بن محصن مُناتِّمۂ کھڑے ہوئے اورعرض کی یارسول الله مِرَافِی من ان میں ہوں گا؟ آپ مِرَافِی فَمَ ایا ہاں پھرایک اور شخص کھڑا ہوا اس نے عرض میں ان میں ہے ہوں گا توآپ مَرَالْشَيَّةَ نِ فرما يا عكاشة تم پرسبقت لے گيا ہے۔

تشريح: سوال يه ب كداس بات سے توبد به جلتا ب كه نبي كريم مُطَّ الني امت كونيس بهجان سكيں كے جب كدد يكر بے ثارروايات میں ہے کہ نبی کریم مُؤَلِّفِی این امت کے افراد کواعضاء وضو کے روش اور حیکنے کی وجہ سے ہی پہچان لیں گے بظاہر تعارض ہے؟ **جواب:** یہ ہے کہ دونوں احادیث میں کوئی تعارض نہیں اس لیے کہ وہ لوگ جنہیں آپ نے معرج کے موقع پر افق پر دیکھا نہیں بہچانا نہیں جاسکتا تھانہیں دیکھ کرصرف کثرت اور بھاری تعداد ہی پراندازہ لگا یا جاسکتا تھااور جن روایات میں پہچاننے کا ذکر ہےان ہے مرادیہ ہے کہ اس وقت لوگ آپ مُلِّنْ ﷺ کے قریب ہوں گےجس سے آپ انہیں بہچان لیں گے۔

(۲) ای امت کے ستر ہزارلوگ حساب کے بغیر جنت میں داخل ہوں گئے چنا نچہ صدیث میں فرمایا: ھولاء اُمتك وسوى ھولاء من امتك سبعون الفا .....

علامہ نو وی رالیٹیلہ فرماتے ہیں کہ ان الفاظ سے معلوم ہوتا ہے کہ ستر ہزار سے وہ لوگ مراد ہیں جوان لوگوں کے علاوہ ہیں جن کے بارے میں آپ کو بتایا گیا: هولاء أمتك سے،اور يرجى ممكن ہے كہستر ہزارلوگ بھى ان بى میں سے بول، جوحساب كے بغير جنت میں داخل ہوں گے،اس کے دوسرے معنی کی تائیداس روایت سے بھی ہوتی ہے جوضیح بخاری میں ہے:ھن کا اُمتك ویں خل الجنةمن هؤلاء سبعون الفاً. يه آب كي امت كے افراد ہيں اور انہي ميں سے ستر ہزارانيان ايے بھي ہيں،جوحياب كے بغیر جنت میں داخل ہوں گے۔

حضرت عکاشد من الله کی درخواست قبول ہوئی: مگر دوسرے صاحب کی قبول نہ ہوئی سبقک بہاعکاشة کس وجہ سے فر مایا؟ **تو جسیہ ① :** بعض حضرات کے نز دیک حضرت عکاشہ <sub>نگانگ</sub>ؤ نے جب دعا کرائی تو وہ قبولیت کا وقت تھااس لیےان کے حق میں تو دعا قبول ہوگئ کیکن دوسرے نے جب کہا تو اس وقت دعا کی قبولیت کا وقت نہیں تھا اس لیے اس کے بارے میں آپ نے دعانہیں فرمائی۔ توجسیہ ②: یااس لیے کہوہ پوچھنے والا ان لوگوں میں سے نہیں تھا جن کی بغیر حساب کے مغفرت ہوگی۔

توجسیہ 3: اور بیہی ہوسکتا ہے کہ وہ ان لوگوں میں سے ہولیکن حضور مَا اَسْتَطَاعِ اسلطے کومزید آ گے بڑھنے سے رو کئے کے لیے یہ جملہ ارشاد فرمایا کہ کہیں ایسانہ ہو کہ اب ہر ایک اٹھ کراپنے بارے میں پوچھنا شروع کردے کہ میں بھی ان خوش نصیب لوگوں

میں سے ہول یا نہیں۔؟

صیح وجہوہ پہلی ہے جومسلم شریف کی روایت میں آئی ہے کہ حضرت عکاشہ نٹاٹنو نے دعا کی درخواست کی تھی، چنانچہ نبی مَطِّلْظَیَّا اِنَّ نے ان کے لئے دعا فرمائی اور وہ قبول ہوئی، کیونکہ وہ قبولیت کی گھڑی تھی، چرجب دوسرے صاحب نے درخواست کی تو وہ گھڑی ختم ہو چکی تھی، اس لئے آپ مِطِّلْظَیُّا یَان کے لئے دعانہیں کی، اور فرمایا: عکاشہ سبقت لے گئے اور تم پیچھے رہ گئے!

فقال انامنہم یارسول الله ﷺ ؛قال نعم ، حافظ ابن جمر را الله کا نظر ہیں ہوں تطبیق دی ہے کہ پہلے انہوں نے دعا کروائی اور پھر پوچھا کہ کیا میں بھی ان میں سے ہوں ؟ تو آ بِ سَرِ اللَّهِ ﷺ نے بتادیا کہ:جی ہاں تم بھی ان میں سے ہوگویا تمہارے حق میں دعا قبول ہوگئ ہے۔

## حضرت عكاشه ايك مشهور صحابي فالثينه كاتعارف:

حضرت عُکاشہ مُن اللہ بن محصن بن حرثان ، یہ ان صحابہ میں سے ہیں جنہوں نے ابتداء میں اسلام قبول کر لیا تھا تمام غزوات میں پابندی سے شریک ہوتے رہے غزوہ بدر میں ان کی تکوار ٹوٹ گئ تو نبی مُلِّا ﷺ نے ایک لکڑی یا تھجور کی شاخ انہیں دی تو ان کے ہاتھ میں مجزانہ طور پروہ تکوار بن گئ اس حدیث میں نبی کریم مُلِّا ﷺ نے انہیں بشارت دیدی کہتم ان لوگوں میں سے ہوجنہیں حساب کے بغیر جنت میں داخل کیا جائے گا۔

لعنات: الرهط: (را پر ہا کے سکون کے ساتھ) گروہ جماعت۔ سواد: بھاری تعداد جم غفیر جمع اسودۃ سدالاً فق آسان کو کشرت کی وجہ سے ڈھانپ دیا۔ لایکتبوون: وہ داغ نہیں لگاتے۔ لایسترقون: وہ لوگ جھاڑ پھونک نہیں کرتے۔ لایتطیرون: وہ بدفالی نہیں لیتے جیے زمانہ جاہلیت میں لوگ پرندوں سے بدشگونی لیا کرتے تھے جس کی کوئی حقیقت نہیں تھی۔

#### ىاب

# باب: دین پرضیح طرح عمل ضروری ہے

(٢٣٤١)مَا اَعْرِفُ شَيْعًا مِنَّا كُنَّا عَلَيْهِ عَلَى عَهْدِ النَّبِيِّ عَلَى فَقُلْتُ اَيْنَ الصَّلُوةُ قَالَ اَوَلَمْ تَصْنَعُوا فِيُ صَلَاتِكُمْ مَا قَدُ عَلِمَةُ مُ

تَوْجَجْكَنَّهُ: حفرت انس بن ما لک و الله بیان کرتے ہیں اب مجھے ایسی کوئی چیز نظر نہیں آتی جو آپ مِلَّ اللَّیُ کے زمانے میں رائج ہوئی تھی راوی بیان کرتے ہیں میں نے دریافت کیا نماز کے بارے میں کیا خیال ہے؟ توانہوں نے فرمایا اپنی نمازوں کے بارے میں تم لوگ جو کچھ کرتے ہووہ تمہارے علم میں ہے۔

بیروایت اس تفصیل کے ساتھ طبقات ابن سعد میں ہے، اور یہاں ابوعمران جونی کی جوروایت ہے وہ مختصر ہے، اور اس میں بی جملہ کا بھی مطلب وہی ہے جو او پر بیان کیا گیا، اور بیہ حدیث بخاری شریف میں بھی حضرت انس ٹاٹٹو کے دیگر تلامذہ سے مروی ہے۔(حدیث ۵۳۰،۵۲۹)

#### باب

## باب: چند برے لوگوں کا تذکرہ

(۲۳۷۲) بِيُسَ الْعَبُلُ عَبُلُ مَّغَيَّلَ وَاخْتَالَ وَنَسِى الْكَبِيُرَ الْمُتَعَالِ بِيُسَ الْعَبُلُ عَبُلُ مَّبُلُ مَّجَبَّرَ وَاغْتَلَى وَنَسِى الْكَبِيْرَ الْمُتَعَالِ بِيُسَ الْعَبُلُ عَبُلُ كَا لِكُنُ كَا لِللَّهُ عَبُلُكُ عَبُلُ كَاللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهِ عَبُلُ كَاللَّهُ عَبُلُ كَاللّهِ عِنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَبُلُ كَا لِكُ عَبُلُ كَا لِكُ لِكُ مِنْ مُ لَا لِكُ عَبُلُ كَاللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللّهِ عَلْمُ لَا عَبُلُ كَا لِكُلْكُ كُلُكُ مَا لِكُمْ لِكُمْ لَا لِللَّهُ عَلْمُ كُلُ كُلُكُ مِنْ كُلُولُ لَا لِلللّهُ لِكُلُكُ كُلُكُ عَلْمُ لَا عَلِهُ لَا عَلَى اللّهُ عَبُلُ كُلُكُ مَا لِكُلْكُ لَا لِللّهُ لِكُلُكُ كُلُكُ عَلْمُ لَا عَلْمُ لَا عَلَاللّهُ لِلَا لِللّهُ لَا عَلَا عَلَاللّهُ عَلْمُ كُلْمُ كُلْمُ لِكُمْ لِكُ عَلْمُ لِكُمْ لِكُولِكُ لِكُولِكُ لِلللللّهُ لِلْمُ لَا لِلْمُ لِلِمُ لِلِكُمُ لِلْمُ لِلِمُ لِلْمُ لَا لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ ل

توجیجنبہ: حضرت اساء بنت عمیس ولی بیان کرتی ہیں میں نے نبی اکرم سِکَلَفِیکی آپ ہوئے سنا ہے وہ بندہ بہت برا ہے جوخود کو (دوسروں) سے اچھا سمجھے اور تکبر کرے اور کبیر متعال کو بھول جائے اور وہ بندہ بھی بہت برا ہے جوشخی کرے اور آپادی کرے اور جبار اور اعلیٰ ذات کو بھول جائے اور وہ بندہ بھی بہت برا ہے جو بھول جائے اور وہ بندہ بھی بہت برا ہے جو بھول جائے اور وہ بندہ بھی بہت برا ہے جو سرکشی اور نافر مانی کرے اور اپنے آغاز اور انتہاء کو بھول جائے اور وہ بندہ بھی بہت برا ہے جو دین میں شبہات شامل کردے اور وہ بندہ بھی بہت برا ہے جو اس کی خواہش نفس اسے گراہ کردے اور وہ بندہ بھی بہت برا ہے جو اس کی خواہش نفس اسے گراہ کردے اور وہ بندہ بھی بہت برا ہے جس کی خواہش نفس اسے گراہ کردے اور وہ بندہ بھی بہت برا ہے جس کی خواہش نفس اسے گراہ کردے اور وہ بندہ بھی بہت برا ہے جس کی خواہش نفس اسے گراہ کردے اور وہ بندہ بھی بہت برا ہے جس کی خواہش نفس اسے گراہ کردے اور وہ بندہ بھی بہت برا ہے جس کی خواہش نفس اسے گراہ کردے اور وہ بندہ بھی بہت برا ہے جس کی خواہش نفس اسے گراہ کردے اور وہ بندہ بھی بہت برا ہے جس کی خواہش نفس اسے گراہ کردے اور وہ بندہ بھی بہت برا ہے جس کی خواہش نفس اسے گراہ کردے اور وہ بندہ بھی بہت برا ہے جس کی خواہش نفس اسے گراہ کردے اور وہ بندہ بھی بہت برا ہے جس کی خواہش نفس اسے دلیل کردیے اور وہ بندہ بھی بہت برا ہے جس کی خواہش نفس اسے دلیل کردیے اور وہ بندہ بھی بہت برا ہے جس کی خواہش نفس اسے دلیل کردیے۔

تشرینے: اس روایت سے مقصود ہیہ ہے کہ مسلمان کوان بری صفات سے نچ کر زندگی گزار نی چاہیے تا کہ وہ اللہ اور رسول کی نظر میں بہترین انسان ثابت ہواور اسے وہ فضیلتیں حاصل ہو تکمیں جو کہ کامل ایمان والوں کے لیے اللہ تعالیٰ نے مقرر فر مائی ہیں۔

لعنات: تخیل: دوسروں سے اپنی آپ کو اچھا اور بہتر جانا تکبر کیا۔ اختال: فخر وغرور اور تکبر کیا۔ تجبرد: تکبر کیا۔ اعتدی: ظلم وزیادتی کی۔ سبھی: دنیاوی امور میں مشغولیت کی وجہ سے دین کے کامول کو یعنی اللہ کی اطاعت کو بھول گیا۔ لھی: ابھو ولعب اور کھیل کو دمیں مشغول رہا۔ البہلی: (باء کے نیچے زیر) ہڑیوں کا بوسیدہ اور فنا ہوجانا۔ عتا: فساد بھیلائے طفی: تکبر وسرکشی کرے۔ المبتداء: ابتداء اس سے تخلیق مراد ہے کہ وہ کس قدر ذکیل اور گندے پانی سے پیدا کئے گئے ہیں۔ المبنت لھی: انتہاء مراد بے کہ بالآخراس نے قبر میں جانا ہے جو وحشت و تنہائی اور کیڑے مکوڑوں کا گھر ہے۔ یختل: طلب کرتا ہے حاصل کرتا ہے فساد بھیلاتا ہے بالآخراس نے قبر میں جانا ہے جو وحشت و تنہائی اور کیڑے مکوڑوں کا گھر ہے۔ یختل: طلب کرتا ہے حاصل کرتا ہے فساد بھیلاتا ہے خراب کرتا ہے۔ الشبھات: شبھه کی جمع ہے: شبہات اور اعتراضات۔ یقو دی: اس کو ہا نک کرلے جاتی ہے کھی کر لے جاتی ہے دیا تی اور ذیل کی زیادہ رغبت۔ وحوص یہ لله: (یا پر پیش اور ذال کی زیر میں وہوں اس کو ذلیل کرے گی۔

حدیث کا حال: بیصدیث ضعیف ہے، اس کا ایک راوی هاشم ضعیف ہے، اور زید شعمی مجہول راوی ہے۔

#### باب

## باب: غریبوں کو کھلانے ، پلانے اور پہنانے کی فضیلت

(٢٣٧٣) اَيُّمَا مُؤمِنٍ اَطْعَمَ مُؤْمِنًا عَلَى جُوْعَ اَطْعَمَهُ اللهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِنْ ثِمَارِ الْجَنَّةِ وَاَيُّمَا مُؤْمِنٍ سَغَى مُؤْمِنًا عَلَى ظُمَاءِ سَقَاهُ اللهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِنَ الرَّحِيُقِ الْمَخْتُومِ وَاَيُّمَا مُؤْمِنٍ كَسَامُؤْمِنًا عَلَى عُرَى كَسَاهُ اللهُ مِنْ خُضْر الْجُنَّةِ.

توکیجی نہن حضرت ابوسعید خدری وہ اٹھ بیان کرتے ہیں نبی اکرم سُلِّنَ آئے نے فرمایا ہے جو بھی موکن کسی دوسرے موکن کواس کی بھوک کے عالم میں کھانا کھلائے گا اللہ تعالیٰ اس (پہلے موکن کو) قیامت کے دن جنت کے پیل کھلائے گا اور جوموکن کسی بیاسے موکن کو پانی پلائے گا اللہ تعالیٰ قیامت کے دن اسے مہر لگا ہوا خالص مشروب بلائے گا اور جوموکن کسی دوسرے موکن کی ضرورت کے وقت اسے ، لباس پہننے کے لیے دے گا اللہ تعالیٰ اسے جنت کے سبزلباس پہنائے گا۔

تشرینے: تینوںصورتوں میں جزاء جنس عمل سے ہے یعنی دنیا میں جوعمل کیا ہے آخرت میں اس کی و لیم ہی جزا ملے گی۔

جوع: (جیم پرپیش کے ساتھ) بھوک ظما (ظااورمیم پرزبر کے ساتھ) بیاس۔ دحیق: صاف اور خالص شراب۔ هختوه: مهر لگا یا ہوا یعنی اس کا ڈھکن کسی نے نہیں کھولا ہوگا۔ عوی (عین پرپیش اور را کے سکون کے ساتھ برہنہ جسم ننگے بدن۔ خضر (خاء پر پیش اور ضاد کے سکون کے ساتھ)اخضر کی جمع ہے: سبزلباس۔

سند کا حال: اس مدیث کا راوی ابوالجارودالاعی الکونی رافضی تھا، ترمذی میں اس کی یہی ایک مدیث ہے، یجی بن معین والیائی الکونی رافضی تھا، ترمذی میں اس کی یہی ایک مدیث ہے، یجی بن معین والیائی نے اس کو کذاب کہا ہے۔ امام ترمذی والیائی فرماتے ہیں: بیر حدیث ابوسعید خدری والیائی سے موقوف بھی مروی ہے، اور امام ابوداؤد والیائی نے اس پر اشہ بالصواب ہے، مگر بیر صدیث ابوداؤد والیائی ایک دوسری سندسے مرفوع مروی ہے، اور امام ابوداؤد والیائی نے اس پر سکوت فرمایا ہے، پس بیر حدیث قابل اعتبار ہے۔

#### باب

## باب: جنت نہایت قیمتی سامان ہے

٢٣٤٣-مَنْ خَافَ ادْ لَجُ وَمَنْ آدُ لَجَ بَلَغَ الْمَنْزِلَ الرّانَّ سِلْعَةَ اللهِ غَالِيَةٌ الرّانَّ سِلْعَةَ اللهِ الْجَنَّةُ

توجیختی: حضرت ابوہریرہ نٹائٹۂ بیان کرتے ہیں نبی اکرم سُلِّشِیُجَ نے فرمایا ہے جوشخص خوف زدہ ہووہ رات کے ابتدائی حصے میں سفر شروع کردیتا ہے اور جوشخص رات کے ابتدائی حصے میں سفرشروع کردے وہ منزل تک پہنچ جاتا ہے یا درکھنا اللہ تعالیٰ کا سامان مہنگا ہے یا درکھنا اللہ تعالیٰ کا سامان جنت ہے۔

تشریح: جنت بیش قیت متاع ہے، پس اس کو حاصل کرنے کے لئے بردی تیاری کی ضرورت ہے، جیسے وہ مسافر جے دشمن کے شب

خول کا ڈر ہے،شروع رات سے سفرشروع کر دیتا ہے، اور ڈمن سے نچ جا تا ہے، اور جو شخص دیر کرتا ہے وہ دشمن کی زدمیں آ جا تا ہے، ای طرح جوزندگی کے لمحات گنوا تاہے: ممکن ہے جنت اس کے ہاتھ نہ آئے، کیونکہ جنت کوئی گرا پڑا سامان نہیں جو ہر کسی کے ہاتھ آ جائے۔اس مثال سے اس بات کو سمجھانا ) پیش نظر ہے کہ اللہ کا مال متاع جنت ہے جو بلاشبہ انتہائی قیمتی ہے اور یہ اصول ہے کہ جو چیز جس قدر قیمتی ہوتواس کے حصول کیلیے زیادہ محنت زیادہ تگ ودوجان ومال اوروفت کی قربانی دینی پڑتی ہے اور وہ یہ ہیکہ گناہوں کو مکمل طور ير چھوڑ ديا جائے اور اعمال صالحہ كئے كئے جائيں اور دحمن كے وارسے بچنے كے ليے عزم وہمت سے كام ليا جائے مارادحمن شیطان ہے ہمارانفس۔

## باب: آدمی پر ہیزگار کب بن سکتا ہے؟

(٢٣٤٥) قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ لَا يَبُلُغُ الْعَبُلُ أَنْ يَكُونَ مِنَ الْمَتَّقِينَ حَتَّى يَدَعَ مَا لَا بَأْسَ بِهِ حَذَرًا لِمَا بِهِ الْبَأْسُ.

تَرَجِّجَهُ ثَبَرُ: حضرت عطيه سعدى مثالِثيّة جو نبي اكرم مُلِّلْشِيَّةً كے صحابہ كرام مثالِثة ميں شامل ہيں وہ بيان كرتے ہيں نبي اكرم مُلِلْشِيَّةً نے فرمايا ہے کوئی بھی شخص اس وقت تک پر ہیز گاروں میں شامل نہیں ہوسکتا جب تک وہ ان چیزوں کو نہ چھوڑ دے جن میں کوئی حرج نہسیں ہوتا تا كەدەان مىں بىتلا ہونے سے نج جائے جن میں حرج ہوتا ہے۔

تشریع: تقوی کے تین درحبات ہیں: (۱) ادنی درجہ بیے کہ وہ کفروشرک سے برائت کا اظہار کردے۔

(۲) ان تمام کاموں کو چھوڑ دیے جن سے اللہ تعالی اور اس کے رسول نے منع کیا ہے خواہ وہ گناہ کبیرہ ہوں یا صغیرہ۔

(m) خلاف اولی امور کو بھی ترک کردے تا کہ گناہوں میں مبتلا ہونے سے نیج جائے بیتقوی کاسب سے اعلیٰ درجہ ہے۔

تركيب: ان يكون لا يبلغ كاظرف ب، اور مضاف مقدرب، اى لا يبلغ العبد درجة المتقين، حندا: يدع كا مفعول لہ ہے، ای خوفا من ان یقع فیما فیہ باس۔ اور مناوی رایٹی نے بوری حدیث کا خلاصہ یہ بیان کیا ہے سترک فضول الحلال حندا من الوقوع في الحراه يعنى بإنائده طال كوچيوڙ دے اس انديشہ سے كه وه حرام ميں جا پڑے گا۔

## باب: دين كاولوله دائم قائم تهين ربتا

(٢٣٤١) لَوْ اَنَّكُمْ تَكُونُونَ كَمَا تَكُونُونَ عِنْدِيْ لِا ظَلَّتُكُمُ الْمَلَائِكَةُ بِأَجْنِحَتِهَا.

۔ ترکنجپہنب: حضرت حنظلہ اسیدی مٹاٹھ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَثَلِّشَا ﷺ نے فرمایا ہے اگرتم لوگ (میرے پاس سے اٹھ کربھی )ای طرح ر ہوجیسے میری موجودگی میں ہوتے ہوتو فرشتے اپنے پروں کے ذریعے تم پر سامہ کرلیں۔ تشریح: دل کوعر بی میں قلب اس لئے کہتے ہیں کہ وہ ہمیشہ ایک حال پرنہیں رہتا، التا پلٹتار ہتا ہے، چنانچے بھی اعمال دینیہ کی طرف رغبت ہوتی ہے، کبھی نہیں ہوتی ،ستی چھا جاتی ہے، پس قلب کی اچھی حالت سے فائدہ اٹھانا چاہئے، جب وہ اٹھال صالحہ کی طرف راغب ہو بمل کر لینا چاہئے ، جب وہ اعمال صالحہ کی طرف راغب ہو بمل کر لینا چاہئے ، کیونکہ یہ حالت بدل جائے گی پھرعمل کرنا

اس حدیث ہے معلوم ہوا کہ قلب کے احوال دائم قائم نہیں رہتے ،بس بجلی کی طرح کوندتے ہیں ،اس لئے جب دل اعمال صالحہ کی طرف راغب ہوتو اس حالت کوغنیمت سمجھنا چاہئے اور جو کیچھمکن ہو کر لینا چاہئے ، اور باب میں ای مضمون کی حضرت ابو ہریرہ و التي كى حديث بھى ہے، جوآ گے ابواب صفة الجنة (باب ٢ حديث ٢٥٢) ميں آربى ہے۔

**لغات:** شر قا (شین کے پنچ زیر اور را پرتشدید اور زبر )حرص نشاط تیزی کمال فتر ة ( فاپر زبر اور تا کے سکون کے ساتھ )ضعف كمزورى وصلاين زوال فأن صحابها ان حرف شرط باور صاحبها بعدوالي فعل كا فاعل مقدم ب\_قارب: اعتدال اورميانه روی اختیار کرے فارجوہ: (صیغہ امرہے)تم اس کی بہتری اور کامیابی کی امیدر کھو۔ فلا تعداو کا :تم اے کی شار میں نہ لاؤ یعنی وہ ر یا کار ہے۔لہذااسے نیکیوں میں سے نہ مجھو۔عو **و**ضہ :عرض کی جمع ہے :مصائب اورتکلیفیں بیاری بھوک پیاس اور پریشانی وغیرہ۔ ينهشه:اے ڈس لےگا۔

# باب: چستی کے بعد ستی آ جاتی ہے

(٢٣٧٤) إِنَّ لِكُلِّ شَيْئٍ شِرَّةً وَلِكُلِّ شِرَّةٍ فَتُرَةً فَإِنْ كَانَ صَاحِبُهَا سَلَّدَ وَقَارَبَ فَارْجُوهُ وَإِنْ أَشِيْرَ إِلَيْهِ بِالْاَصَابِعِ فَلَا تَعُدُّوهُ.

تریجینتم: حفرت ابوہریرہ نظافہ نبی اکرم مَالِّفَظِیَّا کا پیفر مان نقل کرتے ہیں ہر چیز کی ایک مخصوص کشش ہوتی ہے اور ہر پر کشش چیز سے بے رغبتی بھی ہوتی ہے اگر وہ شخص سیدھارہے اور میانہ روی اختیار کرے تو مجھے اس کے بارے میں (بھلے کی ) امیر ہے اور اگر انگیوں کے ذریعے اس کی طرف اشارہ کیا جائے توتم اسے کسی گنتی میں شار نہ کرو۔

**تشرِنیح**: عمل میں اعتدال ضروری ہے، جو خص اس حال میں سیدھا چاتا ہے، اور اعتدال پر قائم رہتا ہے اس سے امید با ندھو کہ وہ کچھ بنے گا اور اگر وہ حد سے تجاوز کر جائے ، اور اتنا عبادت میں مشغول ہو جائے کہ لوگ اس کی طرف اشارے کرنے لگیس کہ فلال ایساعبادت گزار ہے، ویساعبادت گزار ہے،تو وہ مخض قابل لحاظ نہیں، کیونکہ یہ ہانڈی کا ابال ہے جوتھوڑی دیر بیں بیٹھ جائے گا، آ دمی انہی اعمال پر برقراررہ سکتا ہے جن میں اعتدال ہوتا ہے۔

میرحدیث سیوطی والیٹیؤنے خامع صغیر قرار دیا ہے،اس لئے امام ترمذی والیٹیؤنے روی (فعل مجہول) استعال کیا ہے۔

### باب

## باب: اميدين كوتاه كرنے كابيان

(٢٣٧٨) خَطَّ لَنَا رَسُولُ اللهِ ﷺ خُطَّا مُرَبَّعًا وَّخَطَ فِي وَسَطِ الْحَطِّ خَطَّا وَّخَطَّ خَارِجًا مِّنَ الْحَطِّ خَطَّا وَّحُولَ الَّذِي فِي الْوَسَطِ الْإِنْسَانُ وَهٰذِيهِ الَّذِي فِي الْوَسَطِ الْإِنْسَانُ وَهٰذِيهِ الْخُطُوطُ عُرُوضُهُ إِنْ نَجَامِنُ هٰذَا وَالْحَطُّ الْحَارِجُ الْرَمَلُ.

ترخیج نئی: حضرت عبداللہ بن مسعود وہ اللہ یہ بیان کرتے ہیں ایک مرتبہ نی اکرم میں اللہ کارے سامنے مربع کی شکل میں لکیریں گھنچیں اور پھر ان لکیروں کے درمیان میں ایک لکیر کھینچی پھر اس مربع کے باہر ایک لکیر کھینچی اور جو درمیان میں لکیر تھی اس کے اردگر دیکھاور لکیریں کھینچیں پھر آپ میں ایک لکیریں گھنے نے فرمایا بی آدم کا بیٹا ہے بیاس کی زندگی ہے جواسے گھیرے ہوئے ہا اور بیہ جو درمیان میں ہے بیا انسان ہے اور بیہ جو لکیریں ہیں بیاس کو لاحق ہونے والے حادثات ہیں اگر وہ ایک سے نجات پالے تو دوسرا اسے ایک لیتا ہے اور انسان ہے اور بیہ جو لکیریں ہیں بیاس کو لاحق ہونے والے حادثات ہیں اگر وہ ایک سے نجات پالے تو دوسرا اسے ایک لیتا ہے اور بیہ ہوائی کی میں اس کی خواہ شات ہیں ) کمی انسان پر دنیا کی محبت اس درجہ غالب آجاتی ہے کہ وہ حیات دراز باہروالی لکیریں اس کی امید ہے ( یعنی اس کی خواہ شات ہیں ) کمی انسان پر دنیا کی محبت اس درجہ غالب آجاتی ہے کہ وہ حیات دراز کا خواب دیکھنے لگتا ہے ، حالانکہ دنیا کی زندگی عارضی ہے ، دائی زندگی آخرت کی ہے ، پس اس کی تیاری میں مشغول ہونا چاہئے۔

### باب

# باب: آخری زندگی میں مال اور حیات دراز کی حرص بر ه جاتی ہے

(٢٣٤٩) يَهْرَمُ ابْنُ إِذَمَ وَيَشِبُ مِنْهُ اثْنَانِ الْحِرْصُ عَلَى الْمَالِ وَالْحِرْصُ عَلَى الْعُمُرِ.

تَرْجَجْهَنَّهُ: حضرت انس مِثْنَتْهُ بیان کرتے ہیں نبی اکرم سُلِّنْ اَلْحَامُ مِنْ اِللّٰهِ اِللّٰهِ اِللّٰهِ اللهِ على اللّل اللهِ اللهِ

تشریع: عجیب بات ہے: جب زندگی ختم ہونے آتی ہے، موت کے آثار نظر آنے لگتے ہیں، قوی جواب دے دیتے ہیں تو آدمی میں جینے کی تمنا بڑھ جاتی ہے ای طرح جب مال کی چندال ضرورت باتی نہیں رہتی، آدمی آل اولاد کے جمیلوں سے نمٹ جاتا ہے اور مصارف زندگی بھی کم ہوجاتے ہیں تو مال کی حرص بڑھ جاتی ہے۔ یہ دو باتیں بڑی ہی عجیب ہیں، مگر واقعی ہیں۔ پس آدمی کو چاہئے کہ موسوں پر کنڑول کرے، اور زندگی کے کھات کو غذیمت ہمجھے اور جو کچھ آخرت کیلئے کرسکتا ہے کرلے۔

لعنات: يهوه (راپرزبركے ساتھ)بوڑھا اور كمزور ہوجاتا ہے۔ تشب (شين كے ينچ زير اور باكى تشديد كے ساتھ) جوان اور توى ہوجاتى ہے۔

### باب

# باب: انسان اسباب موت میں گھرا ہوا ہے

(٢٣٨٠) مُشِّلَ ابْنُ ادْمَ وَإِلَّى جَنْبِهِ تِسْعَة وَّتِسْعُونَ مَنِيَّةً إِنْ آخَطَأَتُهُ الْمَنَايَا وَقَعَ فِي الْهَرَمِ.

تر بچپئیں: مطرف بن عبداللہ اپنے والد کا یہ بیان نقل کرتے ہیں نبی اکرم مُطَّلِّ اُن فرمایا ہے ابن ادم کی تخلیق اس طرح کی گئی ہے کہ اس کے پہلو میں ۹۹ آفات ہیں اگر ان میں سے کوئی بھی آفت اسے لاحق نہ ہوتو بھی وہ بڑھا پے میں گرفتار ہوجا تا ہے۔ بیرحدیث ابواب القدر میں گزرچکی ہے۔

### باب

# باب: آخرت کی تیاری اور کثریت درود شریف کی فضیلت

(٢٣٨١) قَالَ كَانَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ إِذَا ذَهَبَ ثُلُثَا اللَّيْلِ قَامَ فَقَالَ يَاآيُهَا النَّاسُ اذْكُرُوا اللهَ الْهُوا اللهَ اللهُ عَلَيْكَ جَاءَتِ الرَّاحِفَةُ تَتْبَعُهَا الرَّادِفَةُ جَاءَالُهُو ثُيمَا فِيْهِ قَالَ اُبَنَّ فَقُلْتُ يَارَسُولَ اللهِ عَلَيْكَ الرَّامِ فَلَا تَعْلَيْكَ فَالرَّامِ فَلَا اللهِ عَلَيْكَ الرَّبُعَ قَالَ مَا شِئْتَ فَالْ رَدْتَ فَهُوَ خَيْرٌ بِهِ قُلْتُ فَالنِّصْفُ فَكُمْ اَجْعَلُ لَكَ مِنْ صَلَاتِي قَالُ مَا شِئْتَ فَالْ مَا شِئْتَ فَالْ رَدْتَ فَهُو خَيْرٌ لَكَ قُلْتُ فَالنَّامِ فَاللَّهُ عَلَيْكَ الرَّبُعَ قَالَ مَا شِئْتَ فَالْ رَدْتَ فَهُو خَيْرٌ لَكَ قُلْتُ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ مَاللَّهُ اللهُ الللهُ اللهُ الل

توجیجہ بند کرولی بن کعب اپنے والد کا یہ بیان نقل کرتے ہیں بی اکرم سُطِنْتُ کَا یہ معمول تھا جب دو تہائی رات گزرجاتی تو آپ الھ کو کھڑے ہوتے اور ارشاد فرماتے اے لوگواللہ تعالی کو یاد کرواللہ تعالی کو یاد کروقیامت آرہی ہے جس کے بعد دوسری تحق موت ہا ہی شختیوں سمیت آرہی ہے ۔ حضرت ابی ہی اٹھو بیان کرتے ہیں میں نے عرض کی یارسول اللہ میں آپ پر بکثر ت دروو بھیجنا ہوں تو میں آپ مِسُلَشِیکُمُ پر کتنا ورود بھیجا کروں؟ آپ مُسِلَشِکُمُ نے فرمایا جتنا تم چاہو میں نے عرض کی (میں اپنی عام نقلی عبادات کا) ایک چوتھائی کرلوں؟ تو آپ مُسِلُشِکُمُ نے فرمایا جو تم چاہولیکن اگر تم زیادہ کرلوتو یہ زیادہ کرلوتو یہ زیادہ کرلوتو یہ نظر ہوگا میں نے عرض کی پھر میں دو تہائی کرلوں؟ آپ مُسِلُشِکُمُ نے فرمایا جو تم پہند کرولیکن اگر تم زیادہ کرلوتو یہ بہتر ہوگا میں نے عرض کی پھر میں دو تہائی کرلوں؟ آپ مُسِلُشِکُمُ نے فرمایا جو تم پہند کرولیکن اگر تم زیادہ کرلوتو یہ بہتر ہوگا میں نے عرض کی پھر میں (اپنی نقلی عبادات کے اوقات کا) سارا حصد آپ مُسِلُسُکُمُ پر درود جیجوں گاتو آپ مُسِلُسُکُمُ نے فرمایا اس صورت میں یہ تمہاری تمام پریثانیوں کے مل کے لیے کافی ہوگا اور میں معفرت کردی جائے گی۔

تشریح: (داجفة رجف سے بجس كمعنى حركت كرنے اور بے چين وب قرار ہونے كے ہيں اور داجفة كمعنى ہيں قيامت كدن صوركا بهلانغد يعنى صور پھو كئنے كى بہلى آ واز كہ جس سے تمام كلوق مرجائے گا۔ الرادفة يدردفسے ہے كى ك

۔ پیچھے سوار ہونا پیچھے چلنااور د ادف قیامت کے دن صور کا دوسرانٹخہ لیعنی صور پھو نکنے کی دوسری آ واز کہ جس سے تمام مخلوق زندہ ہوجائے گی۔ تتبعهاس کے پیچے آئے گی من صلاتی اپنی دعا کے مقرر کردہ وقت میں سے اذا تکفی هدك يعني اس كى بركت سے . تمہارے تمام مقاصد اور ضروریات پوری ہوں گی اس میں تکفی فعل مجبول انت ضمیر نائب فاعل ہے اور هدك مفعول ثانی ہے۔

# باب: الله سے شرم کرو، جیسا شرم کرنے کاحق ہے

(٢٣٨٢) اسْتَحْيُو امِنَ اللهِ حَقَّ الْحَيَاءَ قَالَ قُلْنَا يَارَسُولَ اللهِ إِنَّا نَسْتَحْيِي وَالْحَمْدُ اللهِ قَالَ لَيْسَ ذَاكَ وَلَكِنَ الْإِسْتِحْيَا تَمِنَ اللهِ حَقَّ الْحَيَاءَ أَنْ تَحْفَظ الرَّأْسَ وَمَا وَعَى وَالْبَطْنَ وَمَا خُوى وَلْتَلْ كُرِ الْمَوْتَ وَالْبِلَى وَمَنْ آزَادَ الْأخِرَةَ تَرَكَ زِينَةَ اللُّانُيَا فَمَنْ فَعَلَ ذٰلِكَ فَقَدِ اسْتَحْيَا مِنَ اللهِ حَقَّ الْحَيّاء.

تَرَجِّيْهُمْ : حفرت عبدالله بن مسعود و الله بيان كرت بين نبي اكرم مُؤَلِّنَا الله عنه الله تعالى سے اس طرح حياء کرنے کاحق ہے ہم نے عرض کی اے اللہ تعالیٰ کے نبی الحمد للہ ہم لوگ حیاء کرتے ہیں آپ مِرَافِظِیَّا فَا فرمایا اس سے مرادوہ نہیں ہے بلکہ اللہ تعالیٰ سے حقیقی طور پر حیاء کرنے کا مطلب میہ ہے کہ تم اپنے سر کی اور جو پچھاس میں ہے (یعنی ناک کان آئکھ وغیرہ کی) حفاظت کرواورا پنے پیٹ کی اور جو پچھال کے اندر ہے اس کی حفاظت کرواورموت کو یا در کھو جو شخص آخرت چاہتا ہے وہ دنیا کی زینت کوترک کردیتا ہے جو شخص ایسا کرلے گا تو اس نے واقعی حیاء کی (راوی بیان کرتے ہیں) آپ مَرِ اَنْ اَنْ اَللہ تعالیٰ ے اس طرح حیاء کی جائے جس طرح حیاء کرنے کاحق ہے۔

تشریع: حساء کے لغوی معنی میں:نفس کا ایس چیزوں سے باز رہنا جن کولوگ عموماً برا جانتے ہیں، اورشریعت کی اصطلاح میں حیاء نفس میں جمی ہوئی اس کیفیت کا نام ہے جس کی وجہ سے نفس بارگاہ خداوندی میں ایسا پگھل جاتا ہے جبیسا نمک پانی میں پگھل جاتا ہے، اور آدی ان خیالات کی تابع داری کرنے سے رک جاتا ہے جوشریت کی خلاف ورزی کی طرف ماکل کرتے ہیں، حیاء کا انسان کی سیرت سازی میں بڑادخل ہے،اس وصف کی وجہ ہے آدمی بہت ہے برے کاموں سے اور بری باتوں سے فی جاتا ہے،اوراچھ ° اور شریفانه کام کرنے لگتا ہے، چنانچہ احادیث میں اس وصف پر بہت زور دیا گیا ہے، سیحین کی حدیث میں شرم وحیاء کو شجر ایمان کی ایک اہم شاخ قرار دیا ہے، اور پیمقی کی روایت میں حیاء اور ایمان میں چولی دامن کا ساتھ بتایا ہے، یعنی اگر ایک وصف اٹھالیا جا تا ہے تو دوسرائھی اٹھالیا جا تا ہے، رہی یہ بات کہ حیاء کا مورد کیا کیا چیزیں ہیں؟ تو اس کی تفصیل درج زیل روایت میں ہے۔

تشريح: الله تعالى سے شرماؤ جيسا شرمانے كاحق ہے، يعنى الله تعالى سے ذروجيسا ذرنے كاحق ہے يعنى كامل تقوى اختيار كروجس ميں تمام معاصی کا چھوڑ نا شامل ہے۔اور صحابہ نے عجز کا اعتراف کرتے ہوئے: جیسااللہ سے شرمانے کاحق ہے، نہیں کہا، بلکہ صرف میہ کہا كه بم الله سے شرماتے ہيں

سسرى حنسا ظست: ميں يہ بات بھى شامل ہے كەغيراللدكوسجدہ نه كيا جائے، نام ونمود كے لئے نماز نه پڑھى جائے، غيراللد كے

سامنے سرنہ جھکا یا جائے اور تکبر سے سراونچانہ کیا جائے اور سر میں بیقو تیں شامل ہیں: زبان ، آنکھ، ناک ، کان ، د ماغ اور حواس باطنہ۔ ان سب کو ناجائز کاموں سے بچانا کماحقہ شرمانا ہے۔۔اور پیٹ کی حفاظت سے مرادحرام کھانے سے بچنا ہے اور پیٹ کے قوی جو پیٹے کے ساتھ لگے ہوئے ہیں وہ شرم گاہ، پاؤل، ہاتھ اور دل ہیں۔ بیسب اعضاء پیٹ سے متصل ہیں اور ان کی نگہداشت یہ ہے کہ ان کومعاصی میں استعال نہ کیا جائے ، بلکہ اللہ کی خوشنودی میں استعال کیا جائے۔۔

سسند بركلام: مير حديث صباح بن ابي حازم بحلي المصى كونى كى وجه سے ضعيف ہے، بيراوى موقوف حديثوں كومرفوع كرديا كرتا تھا، اور ذہبی رایشیائے نے (میزان ۲:۲ س،تر جمہ ۳۸۴۸ میں) لکھا ہے کہ اس راوی نے حضرت ابن مسعود کے دوقولوں کو مرفوع کر دیا ہے(ان میں سے ایک بیہے)۔

# باب عقلمندآ دمی نفس کا محاسبہ کرتا ہے

(٢٣٨٣) الْكَيِّسُ مَنْ دَانَ نَفْسَهُ وَعَمِلَ لِمَا بَعُلَى الْمَوْتِ وَالْعَاجِزُ مَنْ أَتْبَعَ نَفْسَهُ هَوَاهَا وَتَمَثَّى عَلَى اللهِ.

تَرْجَجْهَا بَهُ: حضرت شداد بن عوف والتنوز نبي اكرم مُطِلْفَيْحَةً كابيفرمان نقل كرتے ہيں عقل مند شخص وہ ہے جو اپنے آپ كو عبادت ميں مصروف رکھے اورموت کے بعد والی زندگی کے لیے عمل کرے اور بے وقوف وہ مخص ہے جواپنی خواہش نفس کی پیروی کرے اور الله تعالیٰ ہے امیدر کھے۔

تشرِ نیج: نفس اور اعمال کی پڑتال کرناعقلمندی کی بات ہے،جس کی عقل نور ایمانی سے منور ہوتی ہے، اور آخرت اس کی نگاہ میں دنیا نے زیادہ اہم ہوتی ہے: وہ ذرور اپنا محاسبہ کرتا ہے، اور محاسبہ کا فائدہ بیہ ہے کہ جوغلطیاں سامنے آتی ہیں، انسان آگے ان سے بیخے کی کوشش کرتا ہے اور جونیک اعمال صادر ہوتے ہیں ان میں آگے بڑھنے کی کوشش کرتا ہے۔

# باب: قبرمردے سے کیا کہتی ہے؟

(٢٣٨٣) دَخَلَ رَسُولُ اللهِ ﷺ مُصَلَّاهُ فَرَأَى نَاسًا كَأَنَّهُمْ يَكُتَشِرُ وْنَ قَالَ آمَا إِنَّكُمُ لَوْاَ كُثَرُتُمُ ذِكْرَ هَاذِمِ اللَّنَّاتِ لَشَّغَلَكُمْ حَمَّا ٱلْى فَأَكْثِرُوا مِنْ ذِكْرٍ هَاذِمِ اللَّنَّاتِ الْمَوْتِ فَإِنَّهُ لَمْ يَأْتِ عَلَى الْقَبَرِ يَوْمٌ إِلَّا تَكَلَّمَ فِيْهِ فَيَقُولُ اَنَابَيْتُ الْغُرْبَةِ وَاَنَابَيْتُ الْوَحْلَةِ وَاَنَابَيْتُ التُّرَابِ وَانَابَيْتُ اللُّوْدِ فَإِذَا دُفِنَ الْعَبْلُ الْمُؤْمِنُ قَالَ لَهُ الْقَبُرُ مَرْحَبًا وَّآهُلًا أَمَا إِنْ كُنْتَ لَا حَبَّ مَنْ يَمْشِي عَلى ظَهْرِيْ إِلَىَّ فَإِذْ وُلِّيَتُكَ الْيَوْمَر وَحِرْتَ إِلَىَّ فَسَتَرى صّنِيُعِيَ بِكَ قَالَ فَيَتَّسِعُ لَهُ مُدَّبَصَرِ هِ وَيُفْتَحُ لَهُ بَابُ إِلَى الْجَنَّةِ وَإِذَا دُفِنَ الْعَبْدُ الْفَاجِرُ أَوِ الْكَافِرُ قَالَ لَهُ الْقَبْرُ لَا مَرْحَبًا وَّلَا آهُلًا آمَا إِنْ كُنْتَ لَآبُغَضَ مَنْ يَمُشِي عَلَى ظَهْرِي إِلَّا فَإِذْ وُلِّيَتُكَ الْيَوْمَر وَحِرْتَ إِلَّى فَسَتَراى صَنِيْعِي

بِكَ قَالَ فَيَلْتَئِمُ عَلَيْهِ حَتَّى يَلْتَقِى عَلَيْهِ وَتَخْتَلِفَ أَضْلَاعُهُ.

نی اکرم مَطِّنْظِیَّ نے یہ بھی فرمایا ہے اس شخص پر ۱۷ ایسے سانپ مسلط کئے جاتے ہیں کہ اگر ان میں سے کوئی ایک زمین پر پھونک مارے تو رہتی دنیا تک وہاں بھی کوئی چیز نہ اگے وہ اس شخص کو کا شتے ہیں اور نوچتے رہتے ہیں یہاں تک کہ اس مردے کو حساب کے لیے (قیامت کے دن) لیے حایا حائے گا۔

لعنات: کشر عن اسنانه یکشر (ض) کشرًا: بنتے وقت دانت نکالنا، اکتشر الرجل: بنتے وقت خوب دانت نکالنا۔ مرحبًا: خوش آمدید، الموحب: کشادگی، فراخی، مرحبابك: آپ کے لئے ہمارے پاس کشادگی ہے، آپ کھی اور فراخ جگہ میں آئے۔ لاموحبابك: بدوعا کے لئے ہے، یعنی خدا کرے تبہارے لئے یہاں جگہ تنگ ہو۔ السهل: زم، ہموارجگہ، سهلا: ای اقیت سهلا: ای اقیت سهلا: آپ زم جگہ میں آئے، بوقت ملاقات کتے ہیں: اهلا وسهلا: ای لقیت اهلا، وحللت سهلا: آپ نرم جگہ میں آئے، بوقت ملاقات کتے ہیں: اهلا وسهلا: ای لقیت اهلا، وحللت سهلا: آپ ای اور آرام والی جگہ میں آئے، اردو میں ایے موقع پر خوش آمدید کتے ہیں۔ یہ حدیث ضعف ہے: اس کا ایک راوی عبید الله بن الولید الوصافی ابوا ساعیل الکونی نہایت کمزور در اوی ہے۔

### باب

باب: ساده زندگی اختیار کرو

(٢٣٨٥) دَخَلْتُ عَلَى رَسُوْلِ اللهِ ﷺ فَإِذَا هُوَ مُتَّكِيئٌ عَلَى رَمُلِ حَصِيْرٍ فَرَأَيْتُ أَثَرَهُ فِي جَنْبِهِ.

تر بخبتہ: حضرت عمر بن خطاب خالتی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مِلَّا فَتَكِنَّ کی خدمت میں حاضر ہوا آپ نے ایک چٹائی کے ساتھ فیک لگائی ہوئی تھی میں نے اس کا نشان آپ مِلِّ فِسَکِیَّ کے پہلو پر دیکھا۔

### باب

## دنیا میں منافست تباہ کن ہے

(٢٣٨١) آخُبَرَهٰ أَنَّ عَمُرُو ابُنَ عَوْفٍ وَهُوَ حَلِيفُ بَنِي عَامِرِ بَنِ لُوَّيٍّ وَكَانَ شَهِدَ بَدُرًا مَعَ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ أَخْبَرَهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ أَنْ مَا لَبَعْرَيْنِ فَسَمِعَتِ الْأَنْصَارُ بِقُدُومِ آبِ عُبَيْدَةً فَوَافَوْا صَلَّوةً الْفَجْرِ مَعَ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ فَلَمَّا صَلَّى رَسُولُ اللهِ عَلَيْ الْمَعَرَفُ فَتَعَرَّضُوا لَهُ فَتَبَسَّمَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

ترخبخبہ: حضرت عمر و بن عوف مخالتی جو بنو عامر بن لوی کے علیف ہیں اور غزوہ بدر میں نبی اکرم میکنٹی کے ساتھ شریک ہوئے ہیں وہ بنز جبنہ: حضرت ابوعبیدہ بن جراح خالتی کو بھیجا تو وہ بحرین سے پچھ مال لے کرآئے جب انصار کو حضرت ابو عبیدہ خالتی کے بیں نبی اکرم میکنٹی کی اقتداء میں کثیر تعداد میں شریک ہوئے جب عبیدہ خالتی کے آئے کے بارے میں پتہ چالتو وہ فجر کی نماز میں نبی اکرم میکنٹی کی اقتداء میں کثیر تعداد میں شریک ہوئے جب اب میکنٹی کے بارے میں بنہ چالتو وہ فجر کی نماز میں اسے آئے تو آپ میکنٹی کی اقتداء میں کثیر آپ نے ارشاد فرما یا میرا تو پیائے کے اور اس نماز وہ امان لے کرآیا ہے لوگوں نے عرض کی جی ہاں یارسول اللہ نبی اکرم میکنٹی کے نماز وہ امان کے کرآ یا ہے لوگوں نے عرض کی جی ہاں یارسول اللہ نبی اکرم میکنٹی کے نمازہ فرما یا تھی فرما یا تھی ہوئے کہ وہ نمازہ سے بھی خوشخری قبول کر واور امیدرکھواس چزکی جو تمہیں خوش کرے اللہ تعالی کی شم تمہارے بارے میں مجھے غربت کا اندیشہیں نوش کردی گئی تھی اور تم اس کی طرف دراغب ہوجاؤ کے جس طرح وہ لوگ اس کی طرف دراغب ہوگئے سے اور وہ تمہیں بھی ہلاکت کا شکار کیا تھا۔

کردی گئی تھی اور تم اس کی طرف دراغب ہوجاؤ کے جس طرح وہ لوگ اس کی طرف دراغب ہوگئے سے اور وہ تمہیں بھی ہلاکت کا شکار کیا تھا۔

منافست: بعنی ایک دوسرے سے بڑھنے کی کوشش کرنا: دین کاموں میں اچھی بات ہے، سورۃ المطقفین میں ہے:﴿ وَ فِیَ الْمِن ذٰلِكَ فَلْيَتَنَافَسِ الْمُتَنَافِسُونَ ۞ ﴾ یعنی حرص کرنے والوں کو جنت کی نعتیں حاصل کرنے میں حرص کرنی چاہئے،اور دنیا کی فانی چیزوں میں منافست تباہ کن ہے۔ پس دنیا ضرور کمائی جائے مگر منافست سے بچاجائے۔

### باب

## باب: برکت والا اور بے برکتی مال

(٢٣٨٧) سَأَلْتُ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ فَأَعْطَانِ ثُمَّ سَأَلْتُهُ فَأَعْطَانِي ثُمَّ سَأَلْتُهُ فَأَعْطَانِي ثُمَّ قَالَ يَاحَكِيُمُ إِنَّ هٰذَا

الْمَالَ خَضِرَةٌ حُلُوةٌ فَمَن اَخَذَهُ بِسَخَاوَةِ نَفُسٍ بُورِكَ لَهُ فِيهُ وَمَنْ اَخَذَهُ بِإِشْرَافِ نَفُسٍ لَّهُ يُبَارَكُ لَهُ فِيهُ وَكَانَ كَالَّذِي يَأْكُ وَلا يَشْبَحُ وَالْيَكُ الْعُلْيَا خَيْرٌ مِن الْيُوالشَّفُلْ فَقَالَ حَكِيْمٌ فَقُلْتُ يَارَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ وَالْيَكُ اللهِ عَلَيْهُ وَالْيَكُ السَّفُلْ فَقَالَ حَكِيْمٌ فَقُلْتُ يَارَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ وَالَّذِي بَعْتَكَ بِالْحَقِّ لاَ ارْزَا المَّا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَا اللهُ عَلَى اللهُ ع

توکیجہ بنہ: حضرت کیم بن حزام و النو بیان کرتے ہیں میں نے نبی اکرم میں انگا تو آپ میں انگا تو تا کا جو انگا تو تا آپ میں انگا تو تا کا جو تا کے جمراہ مبعوث کیا ہے آپ کے بعد اب میں کی سے بھی مرتے دم تک کوئی چر نہیں مانگا تو گا۔

(رادی بیان کرتے ہیں ) حضرت ابو بکر ڈاٹٹن نے حضرت حکیم ڈاٹٹنو کو بلایا کرتے تھے کہ انہیں کچھ دیں تو وہ قبول کرنے سے انکار کردیتے تھے\_

پھر حضرت عمر ٹڑاٹنو نے انہیں بلایا تا کہ انہیں کچھ دیں تو انہوں نے حضرت عمر ٹڑاٹنو سے کوئی بھی چیز وصول کرنے سے انکار کر دیا تو حضرت عمر ٹڑاٹنو نے بیفر مایا اے مسلمانوں کے گروہ میں حکیم کے بارے میں تم سب کو گواہ بنار ہا ہوں میں نے ان کاحق ان کے سامنے پیش کیا تھا جواس مال غنیمت میں سے تھالیکن انہوں نے اسے قبول کرنے سے انکار کر دیا۔

راوی بیان کرتے ہیں) حضرت حکیم بن حزام ٹھائنڈ نے نبی اکرم مَلِّنْسِیَکَا کے بعد زندگی میں بھی بھی کمی شخض ہے کوئی چیز نہیں مانگی یہاں تک کدان کا انقال ہوگیا؟

تشرنیج: حضرت عیم بن حزام و الله نیاز بار بال کا سوال کیا: یک نفس کا جھانکناہے حضرت عیم و الله نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول مَ الله نظر نظر نظر الله نظر الله

لعنات: السخاوة، والسخاء: فياضى، دريادلى، سخاوت نفس، رال نه پئكانا ـ الإشراف: أو يرسه و كيهنا، اى معنى ميس استشراف بھی ہے، یعنی نگاہ اٹھا کردیکھنا۔ اشر اف نفس:نفس کا جھا نکنا، امیدوارر ہنا۔

# باب: خوش حالی میں یا مروی مشکل ہوتی ہے

(٢٣٨٨) ابْتُلِيْنَامَعَ رَسُوْلِ اللهِ بِالطَّرَّاء فَصَبَرْنَا ثُمَّ ابْتُلِيْنَا بِالسَّرَّاء بَعُلَهُ فَلَمُ نَصْبِرُ.

۔ تریجی بنہ: حضرت عبدالرحمٰن بن عوف والنحذ بیان کرت مَلِّفْظِیَّا ہیں ہمیں نبی اکرم مَلِّفْظِیَّا کے تنگی میں مبتلا کیا گیا تو ہم نے صبر سے کام لیا آپ مَرِّالْتُكَافِّا كَ بعد جميں خوشحالى ميں مبتلا كيا گيا تو جم صبر سے كامنہيں لے سكے۔امتحان ہر حال ميں ہوتا ہے، بدحالى ميں بھى اورخوش حالی میں بھی ، یعنی دونوں حالتوں کے لئے

لعنات: الضراء: سخق، فقروفا قه، تكليف كي حالت \_ ابتلاكا: آزمانا، آزمائش ميس دُال كرصورت حال جاننا \_ ابتلي: فعل مجہول ہے۔السراء:خوش حالی،آسودگ۔

باب: طالب آخرت کا دل مطمئن ہوتا ہے، اور طالب دنیا کا پریشان

(٢٣٨٩) مَنْ كَانَتِ الْاخِرَةُ هَمَّهُ جَعَلَ اللهُ غِنَاهُ فِي قَلْيِهِ وَجَمَعَ لَهُ شَمْلَهُ وَآتَتُهُ اللُّانُيَا وَهِيَ رَاغِمَةٌ وَّمَنُ كَانَتِ اللُّانْيَاهَمَّهُ جَعَلَ اللهُ فَقُورُهُ بَيْنَ عَيْنَيْهِ وَفَرَّقَ عَلَيْهِ شَمْلَهُ وَلَمْ يَأْتِهِ مِنَ اللُّ نُيَا إِلَّا مَا قُدِرَ لَهُ.

تَرْجَجْنَهُم: حضرت انس بن ما لک والتُور بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَلِّنْ اَلَیْ فَا یا ہے جس کی سوچ کا مرکز آخرت ہوگی الله تعالیٰ اس کے دل میں غناء ڈال دیتا ہے اور اس کے بکھرے ہوئے کاموں کوسمیٹ دیتا ہے اور دنیا اس کے پاس سرنگوں ہوکر آتی ہے اور جس تخص کی سوچ کامرکز صرف دنیا ہواللہ تعالیٰ اس کے فقر کواس کے سامنے کر دیتا ہے اس کے معاملات کو بھیر دیتا ہے اور دنیا اے اتی ہی ملتی ہے جواس کا نصیب ہوتی ہے۔

(٢٣٩٠) إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى يَقُولُ يَا ابْنَ ادْمَ تَفَرَّ غُلِعَبَا دَتِي آمُلَا صَدُرَكَ غِنِّي وَاسُنَّ فَقُرَكَ وَإِلَّا تَفْعَلُ مَلَاتُ يَكَيْكَشُغُلًا وَّلَمْ ٱسُنَّافَقُرَكَ.

تَوْجِبَتُهُم: حضرت ابو ہریرہ وٹاٹند نبی اکرم مَلِّ اَلْفَائِمَ کا بیفر مان نقل کرتے ہیں اللہ تعالی فرما تا ہے اے آ دم کے بیٹے تو میری عبادت میں مشغول ہوجا میں تیرے سینے کو بے نیازی سے بھر دوں گا تیری مختاجی کوختم کر دوں گا اور اگر تو ایسانہیں کرے گا تو میں تجھےمصرون ۔ رکھوں گا اور تیری مختاجی کوختم نہیں کروں گا۔ (٢٣٩١) تُوُفِّي رَسُولُ اللهِ ﷺ وَعِنْدَنَا شَطْرٌ مِنْ شَعِيْرٍ فَأَكُلْنَا مِنْهُ مَاشَاء اللهُ ثُمَّ قُلْتُ لِلْجَارِيَةِ كِيْلِيْهِ فَكَالَتْهُ فَلَمُ يَلْبَثُ أَنُ فَنِي قَالَتُ فَلُو كُنَّا تَرَكْنَاهُ لَا كُلْنَامِنْهُ ٱكْثَرَمِنْ ذٰلِك.

تَرُجْجِهَنُها: حفرت عائشہ وہانینا بیان کرتے ہیں جب نبی اکرم مُطَافِظَةً کا وصال ہوا تو اس وقت ہمارے پاس کچھ جَو شے جب تک الله تعالیٰ کومنظورتھا ہم اس میں سے کھاتے رہے پھر میں نے ایک کنیز سے کہا اے ماپ لوجب اس نے ماپ لیا تو بچھہی عرصے بعد وہ ختم ہو گئے۔حضرت عائشہ وٹاٹنئو بیان کرتی ہیں اگر ہم اسے ایسے ہی رہنے دیتے تواس سے زیادہ عرصے تک ایسے ہی کھاتے رہتے۔ لعنات: الهمد: قَلر، رنج، ثم الشهل: اجتماعيت، شيرازه - جمع الله شملهمد: الله ان كومتحد كرے - شتت شملهم: الله ان میں پھوٹ ڈالے۔ جمع الشهل: شیراز ہ بندی کرنا۔ راغمة: اسم فاعل واحد مؤنث۔ رغمہ (ف) دغما: ذلیل ہونا جفیر ہونا۔ تشریع: جو بنده آخرت کی فلاح کواپنامقصود بنا تا ہے،اس کے ساتھ اللہ تعالیٰ کا معاملہ یہ ہوتا ہے کہ اس کو قناعت اور جمعیت خاطر نصیب ہوتی ہے، اور جو پچھ دنیا اس کے لئے مقدر ہوتی ہے کسی نہ کسی راستہ سے مل جاتی ہے، اور اس کے برعکس جو دنیا کومطلوب بنا تا ہے: مخاجگی اور پریشانی اس پرمسلط کر دی جاتی ہے، دیکھنے والے کواس کے چبرے سے اس کی پریشانی صاف نظر آتی ہے، اور اس کو رات دن دوڑ دھوپ کرنے کے باوجود دنیا بس اتن ہی ملتی ہے جواس کے لئے مقدر ہوتی ہے پس جب واقعہ یہ ہے تو بندے کو چاہئے که آخرت کواپنامقصود ومطلوب بنائے اور دنیا کوبس ایک عارضی اور وقتی ضرورت سمجھ کراس کی صرف اتنی ہی فکر کرے جتنی کسی عارضی اور وقتی چیز کی فکر کی جاتی ہے۔

# باب: دل کش چیزوں سے دور رہا جائے

(٢٣٩٢) كَانَ لَنَا قِرَامُ سِيْرٍ فِيهِ تَمَاثِيْلُ عَلَى بَابِي فَرَآهُ رَسُولُ اللهِ ﷺ فَقَالَ انْزَعِيْهِ فَإِنَّهُ يُذَكِّرُ فِي الدُّنْيَا قَالَتُوَكَانَ لَنَاسَمَلُ قَطِيْفَةٍ تَقُولُ عَلَمُهَا مِنْ حَرِيْرٍ كُنَّا نَلْبَسُهَا.

تَرْجِهِمْ بَهُ: حضرت عائشہ وَاللّٰهُ مَا بِيان كرتى ہيں ميں نے اپنے دروازے پر ايك ايبا پردہ لكايا جس ميں تصويريں بني ہوكي تھيں آپ مُؤْتِنَكُةً نے اسے دیکھا تو آپ نے فرمایا اسے اتار دو کیونکہ یہ مجھے دنیا کی یا دولا تا ہے حضرت عائشہ ڈٹاٹٹی بیان کرتی ہیں ہمارے پاس ایک پرانی اونی چادر تھی جس پرریشم سے نقش ونگار ہے ہوئے تھے ہم اسے اوڑ ھا کرتے تھے۔

(٢٣٩٣) عَنْ عَائِشَةً ﴿ عَنْ قَالَتْ كَانَتْ وِسَادَةُ رَسُولِ اللهِ ﷺ الَّتِي يَضْطَجِعُ عَلَيْهَا مِنْ أَدِمٍ حَشُوهَا لِيُفْ.

تَرُجِّهِمْ ثَبُا: حضرت عا كشه وَالنَّيْ بيان كرتى ہيں نبي اكرم مُطَلِّفَيْكَةً كاوہ تكية جس ہے آپ مُطِلِّفَتِكَةً فيك لگا يا كرتے تھے وہ چمڑے سے بناہوا تھااورا**ں می**ں کھجور کے پتے بھرے ہوئے <u>تھے</u>۔

تشریع: اس حدیث کا خلاصه دو باتیل ہیں: ا۔ دل ابھانے والی چیزوں سے دور رہا جائے، کیونکہ دنیا کی کشش بری چیز ہے، آدمی

اس میں پھنتا چلا جاتا ہے، یہاں تک کہ تھاٹھ کی زندگی پرشیفتہ ہوجاتا ہے، اور دنیا میں بری طرح مشغول ہوجاتا ہے، اور آخرت کی تیاری سے غافل ہوجاتا ہے۔

یں انسان کوسادہ زندگی اختیار کرنی چاہئے، نبی مَلِّنْظَیَّۃ کے بستر کا حال آپ نے پڑھا، اس میں تھجور کے ریشے بھرے ہوئے تھے، وہ کیا آرام دہ ہوگا! مگرزندگی گزارنے لئے کافی تھا۔

فائد : کوئی خوبصورت چیز بے قدری کے کل میں استعال کی جائے تو اس میں کچھ حرج نہیں، جیسے پرانی جھالردار چادرجس میں ریشی پھول تھے نبی مَالِّفَظِیَّةِ کے گھر میں استعال ہوتی تھی، یہ بے قدری کے کل میں استعال ہے، اسی طرح بے قدری کی جگہ میں چھوٹی سائز کی جانداروں کی تصویروں میں بھی گنجائش ہے، اس سے بھی فساد پیدائہیں ہوتا۔

لعنات: القراه: نقشيں پردہ ، مخلف رنگوں كا اونى كيڑا جس كا پردہ بنايا جاتا تھا، اور مودج ميں بھى بجھايا جاتا تھا۔ تما ثيل:
التہ شال كى جمع: وہ تصوير جو كاغذيا كيڑے وغيرہ پر بنى موئى مو، \_ السهل: پرانا اور بوسيدہ كيڑا۔ القطيفة: جھالردار چادر
يا كمبل \_ الوسادة: تكيه اور گدا، يہاں آخرى معنى ہيں \_ الليف: تھجور كے درخت كے ريشے، تھجور كے پتول كى جڑميں ايك جھلى
موتى ہے جوسو كھ كرگر جاتى ہے، اس كوكوث كر برادہ بناليتے تھے، پھراس كوگدوں وغيرہ ميں بھرتے تھے۔

### باب

## باب: جواللہ کے لئے خرچ ہو گیاوہی نچ گیا

(٢٣٩٣) ٱنَّهُمْ ذَبَّوُا شَاةً فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْ مَا بَقِي مِنْهَا قَالَتُ مَا بَقِي مِنْهَا إِلَّا كَتِفُهَا قَالَ بَقِي كُلُّهَا غَيْرَ كَتِفِهَا.

ترکیجی بنی: حضرت عائشہ وہ النے بیان کرتی ہیں ان لوگوں نے ایک بمری ذرج کی تو آپ مِسَّلِی کُٹِی آنے فرمایا اس میں سے کیاباتی بیا ہے تو حضرت عائشہ وہ النے نے بتایا اس میں سے صرف ایک دسی بی ہے آپ مِسَلِی کُٹِی نے فرمایا اس دسی کے علاوہ باتی سب کی گیا ہے (کیونکہ اسے صدقہ کردیا گیا تھا م جو اللہ کے لئے خرچ ہو گیا وہ ی آخرت میں بی گیا، اور جو دنیا میں بی گیا وہ دنیا ہی میں رہ گیا، آخرت میں ساتھ نہیں گیا، اس لئے وہ اکارت گیا۔

### باب

# باب: ایک ماه تک تھجور پانی پر گزاره

(٢٣٩٥) إِنْ كُنَّا اللَّهُ عُمَّا مِنْ كُنَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

توکنجهانم: حضرت عاکشہ والنونا بیان کرتی ہیں ہم نبی اکرم مُطَّلِقَا کے گھر والے کوئی مہیندایسے گزار دیتے تھے کداس دوران ہم آگ نہیں جلاتے تھے صرف یانی اور کھجور پر گزار ہوتا تھا۔

مر کیا ۔ تر کیا ہے: ان مخففہ ہے، شمیر شان اس کا اسم محذوف ہے، اور ال محمد: منصوب علی الاختصاص ہے، اور جملہ ممکث: کان کی خبر ہے۔

### باب

# آ دھاوسق جو پر بہت دنوں تک گزارہ

(٢٣٩١) لَقَدُ أُخِفُتُ فِي اللهِ وَمَا يُخَافُ آحَدُّ وَّلَقَدُ أُوذِيْتُ فِي اللهِ وَمَا يُؤذَى آحَدُّ وَّلَقَدُ اتَتْ عَلَى ثَلَاثُونَ مِنُ بَيْنِ يَوْمٍ وَّلَيْلَةٍ وَمَا لِي وَلِبِلَالٍ طَعَامٍ يَّا كُلُهُ ذُو كَبَدٍ الَّاشَيْئُ يُّوَارِيُهِ ابْطُ بِلَالِ.

ترکیجی تنبی: حضرت انس زبانتی بیان کرتے ہیں نبی اکرم میک نظامی آنے فر مایا ہے اللہ تعالیٰ کی راہ میں مجھے جتنا خوف زدہ کیا گیا ہے اتنا اور کی کوئیس کیا گیا اور اللہ تعالیٰ کی راہ میں مجھے جتنی اذیت دی گئی ہے اتن کی اور کواذیت نہیں دی گئی مجھ پرتیس دن ایسے بھی گزرے ہیں کہ جب میرے اور بلال کے لیے اتنا بھی کھانا نہیں تھا کہ اسے کوئی ذی روح کھاسکے ماسوائے اس چیز کے جو بلال کی بغل میں آجاتی۔ تشریعے: یہاں دوسوال ہیں: پہلا اعتراض: حضرت مقدام بن معدیکرب وناتی کی حدیث ہے: کیلو طعام کھ یبار کے لیکھر فیلہ (رواہ البخاری، مشکل قریم ۱۹۸۳) کاب الاطعمة)

اک حدیث میں اور باب کی حدیث میں تعارض ہے، باب کی حدیث ہے کہ ناپینے سے برکت ختم ہو جاتی ہے اور بخاری کی حدیث میں ہے کہ ناپینے سے برکت ہوتی ہے، اس تعارض کا کہا جواب ہے؟

جواب ( این بخاری کی حدیث میں خرید وفروخت کے وقت تو لنا مراد ہے، تا کہ بائع اور مشتری میں سے کسی کاحق اس کے ساتھ متعلق نہ رہے، اور خرج کرتے وقت تو لنا محمیک نہیں ، مسلم شریف میں ہے: ایک شخص نے نبی مِنْ النظامی آپ مِنْ النظامی آپ مِنْ النظامی آپ مِنْ النظامی آپ میں ہے ایک شخص نے نبی مِنْ النظامی آپ مِنْ النظامی آپ می میں اور کے ، اس نے نبی مِنْ النظامی آپ وہ اور اس کی بیوی اور اس کے مہمان اس میں سے کھاتے رہے، یہاں تک کہ اس کو تو لاتو وہ جلدی ختم ہو گئے، اس نے نبی مِنْ النظامی آپ سے یہ بات ذکر کی تو آپ مِنْ النظامی آپ نے تو اس میں سے اور بھی کھاتے، لیمی وہ غلہ تمہارے لئے کئی دنوں تک چا۔ جواب ( یہ بخاری کی حدیث میں غلہ کی وہ مقد ارمراد ہے جو استعال کے لئے نکالی جاتی ہے، یعنی ناپ تول کر پکانا چاہے ، اس سے غلے میں برکت ہو تی ہے، اور باب کی حدیث میں سارا غلہ تو لنا مراد ہے، اس کو تو لئے سے برکتی ہو جاتی ہے۔

دو سراا عسرا المسرافي: بخارى ميں حضرت عمروبن الحارث الخائف سے اور مسلم ميں حضرت عائشہ النفاظ سے مروى ہے كہ نبى مُلَفِظَافِيَا الله على مؤلفظ الله على اور نبی مُلِفظ الله على اور نبی مؤلفظ الله على اور نبی مؤلفظ الله على اور نبین كے، جس كو آپ مُلِفظ الله على اور الله على اور نبین كے، جس كو آپ مُلِفظ الله على الله على حدیث میں ہے كہ آپ نے آ دھاوس جو بھی چھوڑ ہے تھے، پس میر بھی تعارض ہے۔ جو اب نبیج الله على مقرب عائشہ الله عائشہ الله على الله عظرت عائشہ الله على الله الله على ا

### باب

# چندمٹی توشے پرایک ماہ تک گزارہ

(٢٣٩١) تُوُفِّي رَسُولُ اللهِ ﷺ وَعِنْكَنَا شَطُرٌ مِنْ شَعِيْرٍ فَأَكَلْنَا مِنْهُ مَاشَاءَ اللهُ ثُمَّ قُلْتُ لِلْجَارِيَةِ كِيْلِيْهِ

فَكَالَتْهُ فَلَمْ يَلْبَثُ أَنْ فَنِيَ قَالَتُ فَلُو كُنَّا تَرَكْنَا هُلَا كُلْنَا مِنْهُ ٱكْثَرَمِنُ ذٰلِكَ.

توجیجہ بنا: حضرت عائشہ ہناتھ بیان کرتے ہیں جب نبی اکرم عَلَیْسَیَ کَا وصال ہوا تو اس وقت ہمارے پاس کچھ بھو تھے جب تک اللہ تعالی کومنظور تھا ہم اس میں سے کھاتے رہے پھر میں نے ایک کنیز سے کہااے ماپ لوجب اس نے ماپ لیا تو پچھ ہی بھر سے بعد وہ ختم ہوگئے ۔حضرت عائشہ ہناتھ بیان کرتی ہیں اگر ہم اسے ایسے ہی رہنے دیتے تو اس سے زیادہ عرصے تک ایسے ہی کھاتے رہتے۔ تشریفیج : اور اس زمانہ میں آپ مُلِیْنِیْکَا کَم عیشت کی صورت حال بیتی کہ ایک دفعہ پورا مہینہ اس حال میں گزرا کہ آپ مُلِیْکُا کَا کَم مینے تک دونوں اس کھانے کی کوئی چیز نہیں تھی ، چند مُلی تو شہ تھا جس کو حضرت بلال ہوائٹی نے اپنی بغل کے نیچے دبار کھا تھا، پورے مہینے تک دونوں اس پرگزارہ کرتے رہے۔ اور بیدوا قعہ کس موقعہ کا ہے؟ ایک موقعہ تو وہ ہے جبکہ نبی مُلِیْکُونِیْکُونِ کُلُونِ کُلُونِ

چنانچہ نبوت کے دسویں سال آپ کے چیا ابوطالب کی وفات ہوگئی اس کے پچھ عرصہ بعدام المونین حضرت خدیجہ مٹائٹوٹا کی بھی وفات ہوگئی یہ دونوں حادثے آپ کے لیے انتہائی المناک اور سخت سے یہی وجہ ہے کہ آپ نے اس سال کو عام الحزن یعنی نم کا سال فرمایا آپ میر المنائٹ آپ میر المنائٹ المنائک اور سخت سے یہی وجہ ہے کہ آپ نے اس سال کو عام الحزن یعنی نم کا سال فرمایا آپ میر المنائٹ کے چیا کی وفات کے بعد کفار مکہ نے اپنی ایڈاء رسانیوں میں مزید اضافہ کردیا اس وقت تنگ آکر نبی کریم میر المنائٹ کی سفر سال المنائل کے سفر سال کہ وہ اللہ کا دور تھے یہ سفر سال کی دعوت دی وہ نہ مانا مسلسل۔

بیں ۔ اخفت : (مجہول کا صیغہ ہے) مجھے ڈریا گیا خوف ودہشت میں ڈالا گیا۔ او ذیت (ماضی مجہول کے ) مجھے دکھ درد وایذاء پہنچائی گئی ذو کبد جگر والا لینی جاندار آیوار بیاس کو چھپار کھا ہے۔ ابط (ہمزے اور باکے نیچے زیر ) بغل۔

### باب

## حضرت علی خلافیہ کی نا داری کا حال

(٢٣٩٧) خَرَجْتُ فِي يَوْمٍ شَاتٍ مِن بَيْتِ رَسُولِ اللهِ ﷺ وَقَلُ اَخَلُتُ اِهَا بَامَعُطُوبًا فَتُولُتُ وَسَطَهُ فَا دُخَلُتُهُ عُنُقِى وَشَدَدُتُ وَسَطِى فَعَرَمْتُهُ بِخُوصِ النَّغُلِ وَإِنِّى لَشَدِيْلُ الْبُوعِ وَلَو كَانَ فِى بَيْتِ رَسُولِ اللهِ ﷺ طَعَامٌ لَطَعِمْتُ مِنْهُ فَكَرَجْتُ النَّهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

تَوْجِينَم: محمر بن كعب قرظى بيان كرتے بيں مجھ ان صاحب نے يہ بات بتائى ہے جنہوں نے حضرت على بن ابوطالب بنائيد كى زبانى

اسے سنا ہے حضرت علی ٹٹاٹٹوز فرماتے ہیں ایک دن سردی کے موسم میں میں نبی اکرم مُطِلِّنْتُ ہے گھر سے لکلامیں نے ایک بودار چڑا لیا اسے درمیان میں سے کاٹ کراپنی گردن میں ڈال لیا اور اسے مجور کے پتول سے باندھ دیا اس وقت مجھے بہت شدید بھوک لگی ہوئی تھی اگرآ پ مِنْ النَّنِیَّةِ کے گھر میں کھانے کی کوئی چیز ہوتی تو میں اسے کھالیتا میں نکلا تا کہ کوئی چیز تلاش کروں میرا گز رایک یہودی کے یاس سے ہوا جواپنی زمین میں موجود تھا اور محجور کے درخت کو پانی دے رہاتھا میں نے دیوار میں موجود سوراخ کے ذریعے جھا نکا تو وہ بولا اے دیہاتی تمہارا کیا مسلہ ہے کیاتم ایک مجور کے عوض ایک ڈول ( کنویں میں سے پانی ( نکالو گے؟ میں نے جواب دیا ہال تم درواز دہ کھولوتا کہ میں اندر آ جاؤں اس نے دروازہ کھولا میں اندر گیااس نے اپناڈول مجھے پکڑادیا میں جب بھی ایک ڈول نکالتاوہ مجھے ایک تھور دے دیتا یہاں تک کہ میری ہھیلی بھر گئ تو میں نے اس کا ڈول چھوڑ دیا میں نے کہا میرے لیے اتنابی کافی ہے میں نے ان تحجوروں کو کھالیااوروہ یانی بی لیا پھر میں مسجد میں آیا تو میں نے نبی اکرم مَالِّشَکِیَّةَ کواس میں موجود پایا۔

لعنات: الاهاب: يكي كمال معطون: اسم مفعول أهاب معطون: ركَّى موني كمال وجوب الشيي: في سے كائل۔ جواب کو جواب ای لئے کہتے ہیں کہ وہ سوال کو کا نتا ہے۔ حز ھر (ض) حزمًا: باندھنا، بنڈل بنانا۔ الخوص: تھجور اور ناریل وغیرہ کے یتے۔ البکرة: چرخی،جس سے کوئی وزنی چیز کھینچی جائے۔ اطلع: جھانکنا۔ الثلمة: سوراخ، دراڑ۔ جرع: گھونٹ گھونٹ پینا۔ پی عنبر مچھل تھی اور طافی نہیں تھی ، یعنی مرکز بھول کریانی کے اوپر نہیں آئی تھی ، بلکہ سمندر کایانی اس سے ہٹ گیا تھا، اس لئے وہ خشکی میں رہ

گئتھی، اور مرگئ تھی،صحابہ مین گنتی نے اس میں سے اٹھارہ دن تک خوب کھایا، کیونکہ یہ اللہ کارزق تھا۔

# حضرت مصعب وثالثور كي خسته حالي

(٢٣٠٠) إِنَّا كَجُلُوسٌ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ فِي الْمَسْجِيرِا ذُطَلَعَ مُصْعَبُ بْنُ عُمَيْرٍ مَا عَلَيْهِ إِلَّا بُوْ دَقَّالُهُ مَرْقُوعَةٌ بِفَرْوٍ فَلَتَّا رَاهُ رَسُولُ اللهِ ﷺ بَكَى لِلَّذِي كَانَ فِيهِ مِنَ النِّعْمَةِ وَالَّذِي هُوَ الْيَوْمَر فِيهِ ثُمَّ قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ كَيْفَ بِكُمْ اِذَا غَلَا اَحَدُ كُمْ فِي حُلَّةٍ وَّرَاحَ فِي حُلَّةٍ وَّوُضَعَتْ بَيْنَ يَدَيْهِ صَحْفَةٌ وَّرُفِعَتُ أُخْرى وَسَتَرْتُمْ بُيُوْتَكُمْ كَبَا تُسْتَرُ الْكَعْبَةُ قَالُوا يَارَسُولَ اللهِ ﷺ تَحْنُ يَوْمَئِنٍ خَيْرٌ مِّنَا الْيَوْمَ نَتَفَرَّ غُلِلْعِبَادَةِ وَنُكُفَى الْمُوْنَةَ فَقَالَ رَسُولُ الله ﷺ لَانْتُمُ الْيَوْمَ خَيْرٌ مِّنْكُمْ يَوْمَئِنٍ.

تَرَخَ چَهَنْهَا: حضرت على مُنْاتَّوُهِ بن ابوطالب بیان کرتے ہیں ہم لوگ نبی اکرم مُلِّنْظِیَّةً کے ساتھ مجد میں بیٹے ہوئے تھے ای دوران حضرت مصعب بن عمير فالنَّوْ آئے ان كے جسم پر صرف ايك چادر تھى جس پر فروك پيوند ككے ہوئے تھے جب نبى اكرم مِرَافِيَكَةَ في انہيں د يكها تو آپ مَلِّنْ ﷺ كَي آئكهول مين آنسوآ كئے كيونكه وہ پہلے كس طرح نعمتوں ميں متصاور اس وقت ان كى كيا حالت تقى ؟ پھر آپ مَرْالْتُكَافَّةَ نِفر ما یا اس وقت تمہاری کیا حالت ہوگی کہ جب تہمیں صبح کے وقت ایک لباس پہننے کو ملے گا اور شام کے وقت ایک اور لباس پہننے کو ملے گاتمہارے سامنے ایک برتن رکھا جائے گا تو دوسرا اٹھایا لیا جائے گاتم اپنے گھروں میں تیوں پردے لٹکاؤ گے جس طرح

خانہ کعبہ پرغلاف چڑھایا جاتا ہے تو انہوں نے عرض کی یارسول اللہ مَالِّنظِیَّةُ اس وقت ہم آج کے مقابلے میں بہتر حالت میں ہوں گے اور زیادہ توجہ کے ساتھ عبادت کر سکیں گے اور ہمیں محنت کرنے کی ضرورت نہیں ہوگی آپ مِیَلِّنظِیَّةً نے فرمایا تم لوگ آج اس سے زیادہ بہتر حالت میں ہوجس میں اس دن ہول گے۔

(٢٣٠١) قَالَ كَانَ اهْلُ الصَّفَّةِ اَمْيَافُ اهْلِ الْإِسْلاَمِ لاَ يَأُووْنَ عَلَى اَهْلٍ وَمَالٍ وَالله الَّانِيُ لَا إِلْهَ اللَّهُ عَلَى الْاَرْضِ مِنَ الْجُوْعِ وَاشَدُّ الْحُجَرَ عَلَى بَطْنِي مِنَ الْجُوْعِ وَلَقَدُ قَعَلَتُ يَوْمًا عَلَى طَرِيْقِهِمُ النَّهِ مَا اللهُوَ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ا

توجیجہ بنہ: حضرت ابو ہریرہ ٹائٹو بیان کرتے ہیں اصحاب صفہ اسلام کے مہمان تھے ان کا کوئی گھر نہیں تھا ان کی کوئی زمین نہیں تھی اس اللہ تعالیٰ کی قسم جس کے سوااور کوئی معبود نہیں ہے (بعض اوقات میں بھوک کی شدت کی وجہ سے اپنا کلیجہ زمین پر نمیک دیا کرتا تھا (اور بعض اوقات بھوک کی شدت کی وجہ سے میں اپنے پیٹ پر پتھر باندھ لیتا تھا ایک مرتبہ میں لوگوں کے راستے میں بیٹھا ہوا تھا جہاں وہ گزرہ ہے تھے حضرت ابو بکر خانتی میرے پاس سے گزرے میں نے ان سے اللہ تعالیٰ کی کتاب کی ایک آیت کے بارے میں وریافت کیا میں نے ان سے صرف اس لیے سوال کیا تھا کہ وہ مجھ اپنے ساتھ (اپنے گھر لے جاکر کھانا کھلا کیں گے لیکن وہ گزرگئے وریافت کیا ہیں کیا چہاں وہ بیٹھر ہے جا کر کھانا کھلا کیں گے بارے میں اور انہوں نے ایسا نہیں کیا پھر حضرت عمر خانتی گزرے تو میں نے ان سے اللہ تعالیٰ کی کتاب کی ایک آیت کے بارے میں وریافت کیا میں نے ان سے صرف اس لیے سوال کیا تھا تا کہ وہ مجھے اپنے ساتھ لے جا تیں گے (اور اپنے گھر لے جا کر کھانا کھلا تیں وہ گزرگئے انہوں نے ایسا نہیں کیا پھر حضرت ابو القاسم مُراہ ہے تاتھ لے جا تیں گے (اور اپنے گھر لے جا کر کھانا کھلا تیں وہ گزرگئے انہوں نے ایسا نہیں کیا پھر حضرت ابو القاسم مُراہ گئے گئے گزرے آپ مُراہ خبیں گے دیم و جب مجھے دیم اتو مسکراد ہے

آپ سِرِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ مِريره و فاتني ميں نے عرض كى يارسول الله مِرَافِينَا أَمِينَ عاضر ہوں آپ نے فرما يا ميرے ساتھ چلو پھر آ پ تشریف لے گئے میں بھی آپ مُلِّنْ ﷺ کے پیچھے آگیا آپ اپنے گھر میں داخل ہوئے میں نے اندر آنے کی اجازت ما نگی تو مجھے بتایا گیا فلال شخص نے ہمارے لیے تحفے کے طور پر بھیجا ہے نبی اکرم مُؤَلِّفَتِیَمَ نے فرمایا ابو ہریرہ نُڈاٹھی میں نے عرض کی میں حاضر آپ ﷺ نے فرمایا اہل صفہ کے پاس جاؤ اور انہیں بلا کر لاؤ (حضرت ابو ہریرہ وُٹاٹیز بیان کرتے ہیں) یہ لوگ اسلام کےمہمان تے ان کا کوئی گھر باراور مال نہیں تھا جب آپ مِرالْتَ ﷺ کے پاس صدقہ کی کوئی چیز تحفے کے طور پر آتی تھی تو وہ آپ ان لوگوں کو بھجوادیا كرتے تھاورخوداسے استعال نہيں كرتے تھے ليكن جب آپ مَالْفَظَةً كے پاس كوئى چيز تحفے كے طور پر آتى تھى تو وہ آپ انہيں بھى بجوایا کرتے تھے آپ مَالِّنْظَیَّةَ اس کا پچھ حصہ خود استعال کرتے تھے اور انہیں اس چیز میں شریک کر لیتے تھے (اب آپ مِرَالْظِیَّةَ نے انہیں بلوایا) تو مجھے یہ بات بہت بری لگی میں نے سوچاتمام اہل صفہ کے درمیان اس ایک پیالے کی کیا حیثیت ہوگی ؟ کیونکہ میں ان لوگوں کے لیے نبی اکرم مُطَّفِظَةً کا پیغام رساں ہوں اس لیے مجھے بیتھم دیں گے کہ میں وہ پیالہ لے کران سب کے پاس جاؤں تو امید تو یہ ہے کہ مجھے اس میں سے پچھ بھی نہیں ملے گا جبکہ میری تو یہ آ رزوتھی کہ میں اسے اتنا پی لیتا جس سے میری تسلی ہوجاتی لیکن الله تعالیٰ اوراس کے رسول کی فر ما نبر داری کے علاوہ کوئی چار ونہیں تھا اس لیے میں ان لوگوں کے پاس آیا میں نے انہیں دعوت دی پھر وہ لوگ نبی اکرم مِظَّفِظَةً کی خدمت میں حاضر ہوئے تواپنی اپنی جگہ پر بیٹھ گئے آپ مِطَّفِظَةً نے فرمایا اے ابو ہریرہ اس پیالے کو پکڑو اورانہیں (پینے کے لیے) دومیں نے پیالہ پکڑااوراہے ایک شخص کی طرف بڑھایا اس نے پی لیا یہاں تک کہوہ سیراب ہو گیا تو اس نے اس پیالے کو واپس کر دیا میں نے اسے دوسرے کی طرف بڑھایا (یہاں تک کہ وہ سیراب ہو گیا تو اس نے پیالہ واپس کر دیا یہاں تک کہ یکے بعد دیگرے تمام لوگوں نے اسے پی لیا ) یہاں تک کہ میں نبی اکرم مُطِّلْتُ کے سامنے پہنچ گیا تو تمام حاضرین سیر ہو چکے سے آپ مِنْفِظَةً نے اس پیالے کو پکڑااس پر اپنا دست مبارک رکھا پھر آپ نے سرمبارک اٹھایا اورمسکرادیئے آپ نے فرمایا اے ابوہریرہ ٹاٹنوابتم ہیومیں نے پی لیا پھر آپ مِرَالشَّئِیَّا نے فرمایا اور پیو (حضرت ابو ہریرہ ٹاٹنو بیان کرتے ہیں) میں بیتا رہا اور آپ اَلْ اَلْكُوْمَ اِلْمَاتِ رہے اور پویہاں تک کہ میں نے عرض کی اس ذات کی قتم جس نے آپ مِلْ اَلْكُومَ کوق کے ہمراہ مبعوث کیا ہے اب اے پینے کی مزید گنجائش نہیں ہے تو آپ مِرَالْتَ اَلَیْ اِیا لے کو پکڑااللہ تعالیٰ کی حمد بیان کی اور بسم اللہ پڑھ کراسے لی لیا۔ تشريح: حضرت مصعب بن عمير وللله وه جليل القدر صحابي وللله على جنهول نے دارار قم ميں اپنی ماں اور اہل وعيال سے حصب كر اسلام قبول کرلیا تھا پھر جب ان کے اہل خانہ کو ان کے اسلام کا پتہ چلا تو انہوں نے انہیں زنجیروں سے جکڑ کر قید کردیا تا کہ حضور ﷺ کی خدمت میں حاضر نہ ہوسکیں لیکن ان کے دل میں ایمان رچ بس چکا تھا انہوں نے اپنے ایمان کو بچانے کی خاطر گھر سے کسی طرح بھاگ کر حبشہ کی طرف ہجرت کی پھر مکہ مکرمہ واپس آ گئے اور پھر مدینہ منورہ کی طرف ہجرت کی غزوہ احد میں شریک ہوئے بال آخر کفارے مقابلہ کرتے ہوئے جام شہادت نوش فرمالیا جبکہ اسلام کا حجنڈ اان کے ہاتھ میں تھا۔

نی کریم مُطَّلِظَةً نے بیعت عقبہ ثانیہ کے بعد انہیں اہل مدینہ کی طرف معلم بنا کر بھیجا تا کہ وہ لوگوں کوقر آن مجید کی تعلیم اور دین مسائل سکھا نمیں اسلام سے پہلے بڑے نازونعمت عیش وعشرت اور خوب خوشحال تھے، اسلام قبول کرنے سے پہلے مٹاٹھ کی زندگی

گزارتے تھے، مگرمسلمان ہونے کے بعد دین کے کاموں میں ایسے لگے کہ دنیا کمانے کی فرصت نہ رہی ، بنی مَلِّ اَنْ کَی اَن کو ہجرت ہے پہلے مدینه منوره روانه کیا تھا، تا کہ وہ وہاں کےمسلمانوں کوقر آن پڑھائیں، اوران کی دین تربیت کریں، جب نبی شُرِ اَنْ پڑھا تھی، اوران کی دینی تربیت کریں، جب نبی شُرِ اِنْتُنْ اَنْجَامِ فر ما کر قباء وار دہوئے تو حضرت مصعب ن<sup>ینانی</sup>نہ ملنے کے لئے آئے وہ بھی قباء ہی میں رہتے تھے،؟امام تریذی پرایٹیمی<sup>د</sup> کی مذکورہ روایت میں اسی چیز کوبیان کیا گیا ہے کہ نبی مُطِّلِّتُنِیَّا نے جب انہیں خستہ حال میں دیکھا کہ ایک چادراوڑھ رکھی ہے اور وہ بھی کتنی جگہ سے پیوندگی ہوئی ہے تو آپ مِلِّالْشِیَّةُ انہیں دیکھ کرروپڑے کہ ایک دن وہ تھا کہ مصعب بن عمیر نظافیہ انتہائی ناز ونعمت میں تھے اور آج ان کے پاس پہننے کا سیج لباس بھی نہیں اسلام کی وجہ ہے سب پچھ قربان کردیا۔اپنے تر کہ میں صرف ایک کپڑا چھوڑا تھا کہ جس ہے گفن کے طور پر ان کے پاؤں ڈھانیے جاتے توسر ننگا ہوجاتا اورسر پروہ کپڑا کیا جاتا تو پاؤں ننگے ہوجاتے تو نبی کریم مِسَّ النَّيْئَةِ نے ارشاد فرما یا کہ ان کے پاؤں پراذخر گھاس ڈال دو۔حضرت مصعب بن عمیر مخالفی اصحاب صفہ میں سے تنصے دیگر صحابہ مؤنکٹیج کے ساتھ یہ بھی مسجد میں رہتے تھے۔اللہ تعالیٰ ان کوامت کی طرف سے جزائے خیر فرمائیں ،انہی حضرات کی محنتوں سے ہم آج مسلمان ہیں!

## صحابه پئائینچ کا فقروفا قبہ

(٢٣٩٨) أَنَّهُ أَصَابَهُمْ جُوعٌ فَأَعْطَاهُمْ رَسُولُ اللهِ ﷺ مَّمُرَّةً مَّمُرَّةً.

تَرْجَجْهُمْ: حضرت ابو ہریرہ وَ اللّٰهِ بیان کرتے ہیں ان لوگوں کوانتہا کی بھوک لاحق ہوئی تو نبی اکرم مَلِّ النَّنْ عَلَیْ ایک ایک کھجور دی۔

(٢٣٩٩) بَعَثَنَا رَسُولَ اللهِ ﷺ وَنَحْنُ ثَلَاثُ مِائَةٍ نَحْمِلُ زَادَنَا عَلَى رِقَابِنَا فَفَنِي زَادُنَا حَتَّى إِنْ كَانَ يَكُونُ لِلرَّجُلِمِنَّا كُلَّ يَوْمٍ تَمُرَةٌ فَقِيْلَ لَهُ يَا آبا عَبْدِاللهِ وَآيُنَ كَانَتُ تَقَعُ التَّهَرَةُ مِنَ الرَّجُلِ فَقَالَ لَقَدُوجَدُنَا فَقَلَهَا حِيْنَ فَقَلْنَاهَا وَاتَّيْنَا الْبَحْرَ فَإِذَا نَحْنُ بِحُوتٍ قَلْقَالُفَهُ الْبَحْرُ فَأَكَلْنَا.

تَرْجَجْهَا بَهِ: حضرت جابر بن عبدالله مِنْ تَتْحَدُ بيان كرتے ہيں نبی اكرم مَلِّقَفِيَّةً نے جمیں بھیجا ہم تین سوافراد تھے ہم نے اپنے کھانے كا سامان ا پنی گردن پراٹھایا ہوا تھا ہمارا کھانے کا سامان ختم ہو گیا یہاں تک کہ ہم میں سے ایک شخص کوروز انہ ایک کھجور ملتی تھی حضرت جابر <sub>تناث</sub>نو ے یو چھا گیااے ابوعبداللہ ایک تھجور کے ساتھ آ دمی کا کیے گزاراہوسکتا ہے؟ توحضرت جابر ٹڑھٹونہ نے فر مایا ہمیں جب وہ بھی نہیں ملتی توہمیں اس کی قدرو قیمت کا احساس ہوا پھر ہم سمندر تک آ گئے وہاں ایک مچھلی موجودتھی جے سمندر نے باہر پچینک دیا تھا ہم اٹھارہ دن تك اے كھاتے رہے جتنا ہمارا تى جاہا۔

تشریعے: ان احادیث سے صحابہ کرام ٹھائی کا فقر فاقہ اورمعاشی تنگدتی معلوم ہوتی ہے کہ وہ دین پرعمل کرنے کی خاطر ہرتشم کی تکلیف اورمشکل برداشت کرتے تھے یہی حال ان صحابہ کرام کا بھی تھا۔جواصحاب صفہ تھے جس کا ذکر دوسری حدیث میں ہے ملاعلی قاری فرماتے ہیں کہ باب کی دوسری حدیث میں سفر کا واقعہ ہے کہ دور دراز کے سفر میں صحابہ کرام ٹئی ڈیئی کو شدید بھوک لگی تو ٱپ مَطْفَقَكَمْ إِنْ إِنْ الْكِ الْكِ كَعْجُور عنايت فرمائي \_

گھات لگانے کے لیے بھیجایہ حضرات سمندر کے کنارے پرتقریبا آ دھامہینہ تھبرے رہے اور پھرواپس آ گئے۔

اورابن سعدنے ذکر کیا ہے کہ نبی کریم مُرَالْفَیْکَا نیا اس مرید کوجہنیہ کے ایک قبیلہ کی طرف بھیجا تھا جوسمندر کے ساحل پر رہتے تھے پھر یہ حفزات نصف ماہ کے بعد بغیر کسی اڑائی کے واپس آ گئے۔ بظاہر دونوں میں تعارض ہے کہ ایک روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ بیمریہ قریش کے قافلے کی گھات اورنگرانی کے لیے گیا تھا اور دوسری روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ جہنیہ کے ایک قبیلے کی طرف بھیجا گیا تھا۔ اس کیے حافظ ابن حجر رالیٹیل فرماتے ہین کہ ہوسکتا ہے کہ ایک ہی سفر میں دونوں کی طرف بھیجے گئے ہوں اس لیے ان میں کوئی تعارض نہیں \_

صحابه کرام ٹی آٹیج کا قیام چونکہ ساحل سمندر پررہاتھا اس کیے اسے سربیسیف البحر کہا جاتا ہے اور اس سفر میں صحابہ کرام ٹی آٹیج کے یاس کھانے کی کوئی چیز بھی نہیں بگی تھی۔ یہاں تک نوبت بہنچ گئی کہ درختوں کے ہے جھاڑ کے کھائے جاتے تھے اس لیے اسے غزوۃ الخبط بھی کہاجا تاہے۔

فاكلنا منه ثمانية عشريوما: ال روايت مين الهاره ون كا ذكر ب اورضيح مسلم كي ايك روايت مين مهيني كا اور ايك دوسری روایت میں پندرہ دن کا ذکر ہے بظاہر دنوں کی تعداد میں تعارض لا زم آ رہاہے؟ علامہ نووی رایشی؛ فرماتے ہیں کہوہ روایت جس میں مہینے کا ذکر ہےوہ چونکہ زیادہ مقدار کو ثابت کررہی ہے اس لیے وہ رائج ہے اور جن روایات میں کم دنوں کا ذکر ہے ان سے اکثر کی نفی ثابت نہیں ہوتی اس لیے تعارض نہیں۔

حافظ ابن حجر رالشيئ نے یوں تطبق دی ہے کہ جس روایت میں اٹھارہ دن کا ذکر ہے وہ اصل ہے اور جن روایات میں پندرہ دن یا مہینے کا ذکر ہے ان میں کسر کو حذف کردیا گیا ہے لیکن پیر ذہن میں رہے کہ حدیث کے راویوں کی توجہ اصل قصہ کے بیان کی طرف ہوتی ہے اس میں وہ پورااہتمام کرتے ہیں دنوں کی تعدادیا اس جیسی چیزوں کی طرف وہ خاص توجہ نہیں فرماتے کیونکہ وہ یہ مقصود نہیں ایسے میں اگر کوئی تعارض پیش آجائے تو اس سے حدیث کی صحت پر کوئی فرق نہیں پڑتا۔

د نیا کاشکم سیر: آخرت کا بھوکا!

(٢٣٠٢) تَجَشَّا رَجُلُ عِنْدَالنَّبِي ﷺ فَقَالَ كُفَّ عَنَّا جُشَائِكَ فَإِنَّ ٱكْثَرَهُمْ شِبَعًا فِي التَّنْيَا ٱطْوَلُهُمْ جُوْعًا يَّوُمَ الْقِيَامَةِ.

تَرُخْجُهُنُهُ: حفرت عبدالله بن عمر تفاشئ بيان كرت بين ايك شخص نے ني اكرم مَرَافِظَةً كي موجودكي مين و كار لي تو آپ مِرَافِظَةً نے ارشاد فرمایاتم ڈکارکوہم سے دُورر کھو کیونکہ دنیا میں پیٹ بھر کر کھانے والے لوگ قیامت کے دن زیادہ بھو کے ہوں گے۔ سند کی بحث: اس حدیث کی سند میں دوضعیف راوی ہیں: عبدالعزیز قرشی اور پیمی بکاء۔ اور خود حضرت ابو جحیفہ سے روایت حاکم میں ہے، منذری ویشیورنے اس کو بھی ضعیف قرار دیا ہے، لیکن مسند بزار میں اس کی دوسندیں ہیں ان میں سے ایک کے روات ثقہ ہیں۔

### باب

## صحابه کرام فئ أنتُمُ كے لباس كى حالت

(٣٠٠٣) عَنْ آبِ بُرُدَةَ بُنِ آبِ مُوْسَى عَنْ آبِيْهِ قَالَ يَا بُنَيَّ لَوُ رَ آيُتَنَا وَنَحْنُ مَعَ رَسُوْلِ اللَّهِ ﷺ وَأَصَابَتُنَا السَّهَاءُ لَكَسِبُتَ آنَّ رِيُحَنَا رِيُّ الضَّانِ.

تو بخبی کنی: ابو بردہ بن ابوموی اپنے والد (حضرت موی اشعری وٹاٹنے کا یہ بیان نقل کرتے ہیں وہ فر ماتے ہیں اے میرے بیٹے اگرتم نے ہمیں اس وقت دیکھا ہوتا جب ہم نبی اکرم مُؤَلِّفَتِکَا کِمُ ساتھ ہوتے تھے اور ہم پر بارش نازل ہوجاتی تھی توتم یہ بیجھتے کہ ہماری بو بھیٹر کی بوکی طرح ہے۔

### ياب

## خاکساری کے طور پرزینت کالباس جھوڑنا

(٢٣٠٥) مَنْ تَرَكَ اللِّبَاسَ تَوَاضُعًا لِلْهِ وَهُو يُقُدِرُ عَلَيْهِ دَعَاهُ اللهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَلَى رُوسِ الْخَلَائِقِ حَتَّى يُخَيِّرَهُ مِنْ الْقِيَامَةِ عَلَى رُوسِ الْخَلَائِقِ حَتَّى يُخَيِّرَهُ مِنْ اَيِّ حُلَلِ الْإِيْمَانِ شَاءَ يَلْبَسُهَا.

توجیج بنی: حضرت سہل بن معاذا پنے والد کا یہ بیان نقل کرتے ہیں نبی اکرم مُطَّنَظِیَّا نے فرمایا ہے جو شخص الله تعالیٰ کی بارگاہ میں تواضع کی وجہ سے (فیمتی اور بہترین) لباس ترک کردے گا حالانکہ وہ اس پر قدرت رکھتا ہوتو الله تعالیٰ قیامت کے دن اسے تمام مخلوق کی موجودگی میں بلوائے گا اور اسے بیافتیاردے گا کہ وہ ایمان کے حلول میں سے جو چاہے بہن لے۔

روروں میں موسف موسف میں ہے کہ اللہ تعالیٰ اس کوعزت کا سوٹ پہنا ئیں گے، اور مخلوقات کے سامنے اس کواس کئے مشرقیع: اور ابوداؤد کی ایک حدیث میں ہے کہ اللہ تعالیٰ اس کوعزت کا سوٹ پہنا ئیں گے کہ اس کی خوبی کی تشہیر ہو۔

### باب

# بے ضرورت تعمیر پرخرج کرنا (پہلا باب)

(٢٣٠٣) عَنْ اِبْرَاهِيْمَ النَّغْعِيِّ قَالَ البِنَاءُ كُلُّهُ وَبَالُ قُلْتُ اَرَايْتَ مَالَا بُرَّمِنْهُ قَالَ لا أَجْرَوَلا وِزُرَ.

تو بخچکنی: ابراہیم نخعی فرماتے ہیں ہرطرح کی تعمیر وبال ہوتی ہے (راوی کہتے ہیں ) جو ممارت ضروری ہواس کے بارے میں آپ کی کیا رائے ہے؟ انہوں نے فرمایا اس کا کوئی اجز نہیں ملے گا اور اس پر کوئی گناہ بھی نہیں ہوگا۔

(٢٣٠٢) النَّفَقَةُ كُلُّهَا فِي سَبِيْلِ اللهِ إِلَّا الْبِنَاءَ فَلَا خَيْرَ فِيْهِ.

تَرَخِيْهَا بُهِ: حضرت انس بن ما لک ٹاٹٹو بیان کرتے ہیں نبی اکرم مِلِّنْظِیَّا نے فرمایا ہے ہرطرح کا خرج کرنا اللہ تعالیٰ کی راہ میں شار ہوتا ہے سوائے تغمیر کے اس میں کوئی بھلائی نہیں ہے۔

# تشريع: عمارت پرخرچ كرنے كاحكم:

انسان اپنا مال شرعی دائرے میں رہتے ہوئے جہاں بھی خرج کرے تو اسے اس پراجر و تو اب ماتا ہے خواہ وہ اپنے اہل وعیال پر خرج کرے یا غرباء ومساکین پرخواہ وہ اپنی ضرورت کے مطابق اپنا مکان بنائے کوئی مدرسہ ومبحد یا رفاہی ادارہ بنائے۔ان تمام خرچوں پر اسے اجر و تو اب ملتا ہے مگر وہ خرچہ جو ضرورت کے بغیر تعمیرات پر کیا جائے یا اسے آ راستہ کرنے پر لگایا جائے ،اس پر کوئی تو اب حاصل نہیں ہوتا۔البتہ ضرورت کے لیے جو تعمیر کی جائے گی اس پر اسے اجر و تو اب ماتا ہے کیونکہ ایک روایت میں آپ میر اسے نے فر مایا مالا بدمنہ لحاجۃ الانسان (جو انسانی حاجت کے لیے ضروری ہو) اور روایت میں ابراہیم بن پرید مختی نے ضروری تھیر کے بارے میں جو یہ کہا ہے کہ اس کے مالک کے لیے نہ اجر و تو اب ہے اور نہ عذا ب بیران کی اپنی رائے ہے جو حدیث کے مقابلے میں برحال جے تہیں ہے۔

## باب

# بے ضرورت تعمیر پرخرچ کرنا (دوسراباب)

(٢٣٠٧) اَتَيُنَا خَبَّابًانَعُوْدُهُ وَقَدِا كُتَوى سَبُعَ كَيَّاتٍ فَقَالَ لَقَدُ تَطَاوَلَ مَرَضِى وَلَوُ لَا إِنِّى سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: لَا تَمَنَّوُا الْمَوْتَ لَتَمَنَّيُهُ وَقَالَ يُوْجَرُ الرَّجُلُ نَفَقَتِه كُلِّهَا إِلَّا الثُّرَابَ أَوْقَالَ فِي الْبَنَاء.

تَرَخِچَنَهُا: حارثہ بن مَصْرِب بیان کرتے ہیں ہم لوگ خباب نُٹاٹئو کی خدمت میں ان کی عیادت کرنے کے لیے حاضر ہوئے انہوں نے سات داغ لگوائے تھے انہوں نے سات داغ لگوائے تھے انہوں نے نہاری طویل ہو چکی ہے اگر میں نے نبی اکرم مِرَّائِشَکِیْمَ کو یہ ارشاد فرماتے ہوئے نہ سنا ہوتا تم لوگ موت کی آرزونہ کرنا تو میں ضرور اس کی آرزوکرتا آپ مِرَانِیْکَیْمَ نے یہ بھی فرمایا ہے آدی جو پچھٹر جی کرتا ہے اس پراسے اجردیا

جاتا ہے سوائے اس کے جومٹی پرخرچ کیا جائے (یعنی جوتعمیرات وغیرہ پرخرچ کیا جائے) ایک روایت میں بیالفاظ ہیں مٹی میں (خرچ کیاجائے)۔

تشریح: ہے کہ ضروری تغییر میں تواب ملے گا کیونکہ اس کے بغیر آ دمی گزارہ نہیں کرسکتا۔ نبی مَظِّ اَنْ اُنْ اَنْ اِ لئے رہائشی کمرے بنائے تھے، پھریہ کیے کہا جاسکتا ہے کہ آپ مَطِّنْظَیَّۃ کوبھی اس تعمیر کا کوئی ثواب نہیں ملا!

## حضرت خباب بن ارت رثاثثه:

طلوع ہوا تو ابتداء میں ہی من چھنبوی میں اسلام قبول کر لیا اسلام کے اعلان پر انہیں سخت زود کوب کیا گیا غزوہ بدراوراس کے بعد دیگر غزوات میں شریک ہوتے رہے پھر کوفہ میں س ۳۶ ھیں ان کی وفات ہوئی۔ایک شدید بیاری میں مبتلا ہو گئے تھے اور فر ماتے تھے کہ اگر شریعت میں موت کی تمنا کرنا جائز ہوتا تو میں تمنا کرلیتا کیونکہ میری بیاری کوطویل عرصہ گذر چکا ہے۔ طبرانی نے نقل کیا ہے کہ حضرت علی واشی جب جنگ صفین سے واپس تشریف لارہے متھے تو راستے میں حضرت خباب کی قبر پر کھڑے ہو کریدار شا دفر مایا: رحمالله خبابا اسلمراغبا وهاجرطائعا وعاش مجاهدا وابتلي فيجسمه احوالا ولن يضيع الله اجره

# دین دارمسلمان کےساتھ حسن سلوک کرنا

(٢٣٠٨) جَآء سَائِلٌ فَسَأَلَ ابْنَ عَبَّاسٍ فَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ لِلسَّائِلِ اَتَشُهَدُ اَنُ لاَّ اللهُ قَالَ نَعَمُ قَالَ اَتَشْهَدُانَّ مُحَمَّدًا رَّسُولُ اللهِ ﷺ قَالَ نَعَمْ وَتَصُومُ رَمَضَانَ قَالَ نَعَمْ قَالَ سَأَلْتَ وَللِسَّائِلِ حَتَّى إِنَّهُ لَحَقُ عَلَيْنَا أَنْ نَّصِلَكَ فَأَعُطَاهُ ثَوْبًا ثُمَّ قَالَ سَمِعُتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ مَامِنُ مُسْلِمٍ كَسَا مُسْلِمًا ثَوْبًا إلَّا كَانَ فِي حِفْظِ اللهِ مَا دَامَ مِنْهُ عَلَيْهِ خِرُقَةً.

نے اس سوال کرنے والے سے دریافت کیاتم اس بات کی گوائی دیتے ہو کہ اللہ تعالیٰ کے علاوہ اور کوئی معبود نہیں ہے؟ اس نے جواب دیاجی ہاں حضرت ابن عباس وہ اللہ نے دریافت کیا کیاتم اس بات کی گواہی دیتے ہو کہ حضرت محمد مُؤَشِّفَتُهُ الله تعالیٰ کے رسول ہیں اس نے جواب دیا جی ہاں حضرت ابن عباس ٹھائٹن نے دریافت کیا کیاتم لوگ رمضان کے روزے رکھتے ہو؟اس نے جواب دیا جی ہاں حضرت ابن عباس وللتن نے فرمایاتم نے مانگاہے اور مانگنے والے کاحق ہوتا ہے تو اس شخص کا ہم پر بیدت ہے کہ ہم اس کے ساتھ اچھا سلوک کریں پھر حضرت ابن عباس ٹٹاٹٹنا نے اسے ایک کیڑا دیا اور پھرارشاد فرمایا میں نے نبی اکرم مَٹِلِشِیَکیَمَ کوییفرماتے ہوئے سنا ہے۔ جو مسلمان کسی دوسرےمسلمان کولیاس پہنا تا ہے تو وہ لباس اس دوسرے مسلمان کے جسم پر جب تک رہتا ہے وہ پہلا تحف اللہ تعالیٰ کی حفظ وایمان میں رہتا ہے۔

707

تشریح: اور نماز کے بارے میں اس لئے نہیں پوچھا کہ اس دور میں ہر مسلمان نماز پڑھتا تھا۔ اور زکوۃ اور تج کے بارے میں اس لئے نہیں پوچھا کہ وہ غریب تھا۔ اور حدیث میں ہے: للسائل حق، ولو جاء علی فرس: سائل کاحق ہے اگر چہ وہ گھوڑے پر بیٹھ کرآئے۔ اور ہر انسان کے ساتھ بلکہ ہرمخلوق کے ساتھ حسن سلوک کرنے میں بھی ثواب ہے، گر مسلمان کے ساتھ خاص طور پر دین دار مسلمان کے ساتھ حسن سلوک کرنے میں بہت اجروثواب ہے۔

### باب

# جنت میں کے جانے والے چند کام

(٢٣٠٩) لَبَّا قَدِمَ رَسُولُ اللهِ ﷺ الْمَدِينَةَ انْجَفَلَ النَّاسُ الدَّهِ وَقِيْلَ قَدِمَ رَسُولُ اللهِ ﷺ قَدِمَ رَسُولُ اللهِ ﷺ قَدِمَ رَسُولُ اللهِ عَرَفُتُ النَّاسِ لِأَنْظُرَ الدَّهِ فَلَبَّا اسْتَثْبَتُ وَجُهَ رَسُولِ اللهِ عَرَفْتُ اَنَّ وَجُهَهُ لَيْسَ بِوَجُهِ كَذَّابٍ وَكَانَ اَوَّلُ شَيْمٍ تَكَلَّمَ بِهِ اَنْ قَالَ النَّاسُ اَفْشُوا السَّلَامَ وَاطْعِبُوا الطَّعَامَ وَصَلُّوا وَالنَّاسُ وَيَامُّ تَلُخُلُوا الْجَنَّةَ بِسَلَامِ.

ترکنچکنہ: حضرت عبداللہ بن سلام و النور بیان کرتے ہیں جب بی اکرم سُرِ اَلْفَظِیَّۃ تشریف لائے تو لوگ آپ مِرِ الفَظِیَّۃ کی بارگاہ میں حاضر ہوئے جب یہ بتایا گیا کہ بی اکرم مِرِ الفَظِیَّۃ تشریف لے آئے ہیں لوگوں کے درمیان میں بھی آیا تاکہ آپ کی زیارت کروں جب میری نظر آپ کے چہرہ مبارک پر پڑی تو مجھے اندازہ ہوگیا کہ یہ کی جھوٹے شخص کا چہرہ نہیں ہے سب سے پہلے آپ مِرِ الفَظِیَّۃ نے یہ بات ارشاد فر مائی۔"اے لوگو(اپنے درمیان) سلام کو پھیلا دو (دوسروں کو) کھانا کھلا و اور اس وقت (نقل) نماز ادا کروجب لوگ سو سے ہوں (ایسا کرنے کے نتیج میں) تم سلامتی کے ساتھ جنت میں داخل ہوجاؤگے۔"

### باب

# حسن سلوک اورغم خواری کے جواب میں دعا دینا

(٢٣١١) لَمَّاقَدِمَ النَّبِيُّ ﷺ الْمَدِينَةِ اَتَاهُ الْمُهَاجِرُونَ فَقَالُوا يَارَسُولَ اللهِ ﷺ مَا رَايْنَا قَوْمًا اَبُنَلَ مِنْ كَثِيْرٍ وَلَا اَحْسَنَ مُوَاسَاةً مِّنْ قَلِيلٍ مِّنْ قَوْمٍ نَوْلُنَا بَيْنَ اَظُهُرِ هِمُ لَقَلْ كَفَوْنَا الْمُوْنَةَ وَاَشْرَكُوْنَا فِي الْمَهْنَا حَتَّى لَقَلُ عَلَيْهِمُ لَقَلُ كَفَوْنَا الْمُوْنَةَ وَاَشْرَكُوْنَا فِي الْمَهْنَا حَتَّى لَقَلُ عَلَيْهِمُ وَاللّهَ لَهُمْ وَاثْنَيْتُمْ عَلَيْهِمُ.

ترکیجی نئی: حضرت انس من النی بیان کرتے ہیں جب نبی اکرم میرانظی المدینہ منورہ تشریف لائے تو مہاجرین آپ میرانظی ا حاضر ہوئے انہوں نے عرض کی یارسول الله میرانظی اللہ میرانظی اللہ میرانظی اللہ میراندہ میں ان سے زیادہ مال کی موجودگی میں ان سے زیادہ خرچ کرنے والا اور کم مال ہوتے ہوئے ان سے زیادہ ہمدردکوئی قوم نہیں دیکھی بیلوگ ہماری طرف سے کام کر لیتے ہیں اور ہمیں معاوضے میں شریک کر لیتے ہیں یہاں تک کہ ہمیں بیاندیشہ ہوا ہے کہ بیرسارے کا سار ااجر حاصل کرلیں گے تو آپ میرانظی آنے فرمایا نہیں (ایسا اس وقت تكنبيل موكا) جب تكتم ان كي ليالله تعالى كى بارگاه مين دعاكرت رموكاوران كى تعريف كرتے رموگ-لغات اور تركيب: من كثير: ابذل سے متعلق ہے، اور من قليل: مواساً ق سے اور من قوم: مفضل منہ ہے اور جملہ نزلنا: قوم كى صفت ہے۔ كفاكا المونة: اسے اس كى مشقت سے بچاليا۔ المونة: كلفت، بوجھ، يبى معنى الموونة كي بيں۔ المهنا: خوشگوار، من پندچيز، جمع مھانى، ھنا يہنا (ف) الطعام: كھانے كومزے دار بنانا۔

### باب

## کھا کرشکر بجالانے والا صابرروزہ دار کی طرح ہے

(٢٣١٠) الطَّاعِمُ الشَّاكِرُ بِمَنْزِلَةِ الصَّائِمِ الصَّابِرِ.

تو بخب بنہ: حضرت ابو ہریرہ وٹاٹنو نبی اکرم مَلِّ النَّیْجَ کا بیفر مان نقل کرتے ہیں ( کچھ) کھا کرشکر ادا کرنے والاصبر کے ساتھ روزہ رکھنے والے کی مانند ہے۔

تشرِنیج: روزہ دارچونکہ کھانے پینے سے احتراز کرتا ہے، اس لئے اجرپاتا ہے، پس اگر کھانے پینے والا بھی اللہ تعالی کاشکر بجالائے تو وہ بھی تواب کا حقدار ہوتا ہے، اس لئے اللہ کی نعمتوں کو استعمال کرنے کے بعد شکر بجالانا چاہئے۔

### باب

# وہ خض جس پرجہنم کی آگ حرام ہے

(٢٣١٢) اَلَا أُخْبِرُ كُمْ بِمَنْ يَخْرُمُ عَلَى النَّارِ اَوْبِمَنْ تَخْرُمُ عَلَيْهِ النَّارُ عَلَى كُلِّ قَرِيْبٍ هَيْنِ سَهْلٍ.

توکیجی بنا: حضرت عبداللہ بن مسعود والتی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مِنَّا النظافی آ نے فرما یا ہے کیا میں تمہیں اس شخص کے بارے میں نہ بناؤں جوجہنم پرحرام ہوگا اور جہنم اس پرحرام ہوگی؟ ہروہ شخص جوساتھ رہے تو آسانی فراہم کرے اور نری کرے۔ تشویعے: یہ تینوں اخلاق متقارب (ایک دوسرے سے ملتے جلتے) ہیں: قریب: یعنی لوگوں سے نزدیک، جس کولوگ پسند کریں اور محبت رکھیں۔ ھین: نرم مزاج اور سھل: آسان، یعنی خوش اخلاق آدی جس کا لوگوں کے ساتھ اچھا برتاؤ ہو، اور جس کولوگ پسند کریں، اس پردوزخ کی آگ حرام ہے، یعنی وہ دوزخ میں نہیں جائے گا۔

### باب

## گھر کے کام میں حصہ لینا

(٢٣١٣) قُلْتُ لِعَائِشَةً ﴿ اللَّهِ مَا كُنُ شَيئٍ كَانَ النَّبِي اللَّهِ يَصْنَعُ إِذَا دَخَلَ بَيْتَهُ قَالَتُ كَانَ يَكُونُ فِي مَهْنَةِ آهُلِهِ فَإِذَا

حَضَرَتِ الصَّلْوةُ قَامَر فَصَلَّى.

تَوَجِّجَهُمُّنَهُ: اسود بن یزید بیان کرتے ہیں میں نے حضرت عائشہ ڈاٹٹھٹا سے دریاْ فت کیا نبی اکرم مِثَلِّشْکِیَّ جب گھر میں تشریف لاتے تھے تو کیا کرتے تھے تو انہوں نے بتایا آپ مِئِلْشِکِیَّ گھر کے کام کاج کر لیتے تھے جب نماز کا وقت ہوتا تھا تو آپ مِئِلْشِکِیَّ اٹھ کرنماز ادا کرنے لگتے تھے (یا نماز ادا کرنے کے لیے تشریف لے جاتے )۔

لعنات: المهنة: (بفت الميم وكرها) كام، مشغله

### باب

# ملا قات اورمجلس میں بیٹھنے کا ادب

(۲۳۱۳) كَانَ النَّبِيُّ ﷺ إِذَا اسْتَقْبَلَهُ الرَّجُلُ فَصَافَحَهُ لَا يَنْزِعُ يَلَهُ مِنْ يَكِهِ حَتَّى يَكُونَ الرَّجُلُ يَنْزِعُ وَلَا يَنْزِعُ وَلَا يَنْزِعُ وَلَا يَنْزِعُ وَلَا يَنْزِعُ وَلَا يَصْرِفُهُ وَلَمْ يُرَمُقَدِّمًا رُكْبَتَيْهِ بَيْنَ يَكَيْ جَلِيْسِ لَهُ.

تَرْخِبْنَهُ: حفرت انس بن ما لک فٹاٹنو بیان کرتے ہیں جب کوئی شخص نبی اکرم مَلِّفْظِیَّاً کے سامنے آتا تھا تو آپ مِلِّفْظِیَّاً اس سے مصافحہ
کیا کرتے تھے اور آپ مِلِّفْظِیَّاً اپناہاتھ اس کے ہاتھ سے نہیں کھنچتے تھے بلکہ وہ شخص خود اپناہاتھ کھنچتا تھا آپ مِلِّفْظِیَّا اپناچہرہ اس کے
چبرے سے نہیں پھیرتے تھے یہاں تک کہ وہ خود کس اور طرف چلا جاتا تھا آپ مِلِفْظِیَّا کو بھی بھی سامنے بیٹھے ہوئے شخص کی طرف
یاوُں پھیلا کر بیٹھے ہوئے نہیں دیکھا گیا۔

تشریع: اس مدیث میں چنداخلاق حنه کا ذکر ہے، جب کسی سے مصافحہ کیا جائے تو اس کی طرف متوجہ رہا جائے، اور جب تک وہی ہاتھ نہ چھوڑ دے اپناہاتھ نہ کھینچا جائے، اور جب تک وہ نہ چل پڑے اپنا چہرہ اس سے نہ پھیرا جائے، اور مجلس میں اپنے پیرساتھی کی طرف لیے نہ کئے جائیں، یہ بات تواضع کے بھی خلاف ہے۔

### باب

# متكبرول كابراانجام

(٢٣١٥) خَرَجَ رَجُلٌ مِّتَى كَانَ قَبْلَكُمْ فِي حُلَّةٍ لَّهُ يَخْتَالُ فِيهَا فَأَمَرَ اللهُ الْأَرْضَ فَأَخَذَتُهُ فَهُوَ يَتَجَلَّجَلُ فِيهَا وَأَمَرَ اللهُ الْأَرْضَ فَأَخَذَتُهُ فَهُوَ يَتَجَلَّجَلُ فِيهَا أَوْقَالَ بَتَلَجُذَجُ فِيهَا إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ.

تُوَجِّجَةُ اللهِ عَلَى اللهِ بَن عَمر اللهُ مِن الكرم سَرِ اللهُ عَلَى الكرم سَرَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الكرم سَرَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلى اللهُ عَلَى ال

(۲۳۱۷) يُحْشَرُ الْمُتَكَبِّرُوُنَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ اَمُثَالَ النَّدِّ فِي صُورِ الرِّجَالِ يَخْشَاهُمُ النَّلُ مِن كُلِّ مَكَانٍ فَيُسَاقُونَ إلى سِجْنِ فِي جَهَنَّمَ يُسَهَّى بُوْلَسَ تَعُلُوهُمُ نَارُ الْأَنْيَارِ يُسْقَوُنَ مِن عُصَارَةِ اَهُلِ النَّارِ طِينَةَ الْخَبَالِ. قَيْسَاقُونَ إلى سِجْنِ فِي جَهَنَّهَ يُسَبَّى بُوْلَسَ تَعُلُوهُمُ نَارُ الْأَنْيَارِ يُسْقَوُنَ مِن عُصَارَةِ اَهُلِ النَّارِ طِينَةَ الْخَبَالِ. تَرَجَجْهَبُهُ: حضرت عمرو بن شعيب اپ والد كروال سے اپ دادا كروالى سے بى اكرم مُنَّوْفَيَّةَ كايور مان الله مِن الله مِن الله على الله على الله الله على الله على الله الله على الله على الله على الله على الله الله على الله

تشریح: قیامت کے دن متکبرلوگ، چیونٹیوں کی مانند، ، ہوں گے اس سے کیا مرادہ؟

(۲) محدثین کے نزدیک زیادہ صحیح میہ ہے کہ اس حدیث سے حقیقی معنی ہی مراد ہیں کہ تکبر کرنے والوں کا جسم واقعتا چیونٹیوں کی طرح ہوگا ،البتہ ان کی شکل وصورت انسانوں جیسی ہوگی۔

(٣) ملاعلی قاری رہی ایک است اس موضوع پر تفصیلی کلام کے بعد سے تحقیق کصی ہے کہ اس میں کوئی شبہ نہیں کہ جب لوگ قبروں سے انھو کر میدان حثر میں آئیں گے تو اس وقت اللہ تعالی و و رہ لوگ کی طرح تکبر کرنے والوں کے جسموں کو بھی اپنے اسلی اجزاء کے ساتھ و و بارہ اٹھا کیں گئی تاکہ وہ دو بارہ پیدا کرنے کی قدرت اللہ فلام ہوجائے لیکن پھر اللہ تعالی میدان حشر میں ان کے جسم چیونٹیوں کی طرح کردیں گے تاکہ وہ دو بارہ پیدا کرنے کی قدرت اللہ تعالی میں رہ کی اور ان کے ساتھ بیروبیاس لیے اختیار کی جائے گا تاکہ ان کی ذکت ورسوائی پوری گلوق کے سامنے ظاہر ہوجائے اللہ تعالی میں ان کے ساتھ بیروبیاس لیے اختیار کی جائے گا تاکہ لعت ان کی ذکت ورسوائی پوری گلوق کے سامنے ظاہر ہوجائے اللہ تعالی میں مختوظ رکھے۔

ان کی ذکت ورسوائی پوری گلوق کے سامنے ظاہر ہوجائے اللہ تعالی میں مترود ہے زمین کے اندر متحرک ہے دھنتا العت ان ہو کھڑار ہا ہے۔ یہ خلو ہے ۔ اندر ہو ان سے سن میں کے اندر متحرک ہے دھنتا انہیں گھرے گی اور بعض نئیں اس کی جمع واؤ کے انہیں گھرے گی اور بعض نئیں اس کی جمع واؤ کے ساتھ ہے۔ انوار ہونی چاہے گر چونکہ اس میں نور کی جمع کے ساتھ مشاہرت لا زیبار : نار کی جمع ہے اس میں اس کی جمع واؤ کی ساتھ ہے۔ انوار ہونی چاہے گر چونکہ اس میں نور کی جمع کے ساتھ مشاہرت لاز زیبار پیش زیر کے ساتھ کی جانوگوں کی ماس کے جمعی کی ماس کے خوام ہے۔ بولس: (با پر پیش زیر کے ساتھ) جہنم کا ایک قید خانہ، جو متشکہ لوگوں کی باتی ہونے گی جوزیادہ سرنے کی وجہ سے نہایت بہ بودار اور متعفن ہو چکا ہو فیار کی ہونہ ہے نہاں گئا گئا کہ ان کے متنی ہونی چر اور طینة الخیبال: اس کے متنی ہونی چر جوزیادہ سرنے کی وجہ سے نہایت بہ بودار اور متعفن ہو چکا ہو فیار گیا ہونے گیا۔ ان کے اس کی جن کی اس کے ساتھ کی ان کی وجہ سے نہایت بہ بودار اور متعفن ہو چکا ہو فیار سے مصاد قائی ہونہ کے کہ میں ان کی وجہ سے نہایت بر بروشی جائے گی۔ اور سے گئا۔

## باب

# غصہ پی جانے کی فضیلت

(٢٣١٧) مَنْ كَظَمَ غَيْظًا وَّهُو يَقُدِرُ عَلَى أَنْ يُنْفِلَهُ دَعَاهُ اللهُ عَلَى رُوسِ الْخَلَائِقِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ حَتَّى يُغَيِّرَهُ فِي أَنَّ الْخُورِ شَاءَ.

ترکیجینی: نبی اکرم مُرَافِظَیَّا نے فر مایا ہے جو شخص غصے کو پی جائے حالانکہ وہ اس کے اظہار کی قدرت رکھتا ہوتو اللہ تعالیٰ تمام مخلوق کی موجودگی میں اسے بلائے گا اور اسے میا ختیار دے گا کہ وہ جس حور کو جائے اختیار کرلے۔

### ناب

# کمزور کے ساتھ نرمی کرنے وغیرہ کی فضیلت

(٢٣١٨) ثَلَاثٌ مَنْ كُنَّ فِيهِ سَتَرَ اللهُ عَلَيْهِ كَنَفَهُ وَآدُخَلَهُ جَنَّتَهُ رِفَقٌ بِالضَّعِيْفِ وَشَفَقَةٌ عَلَى الْوَالِدَيْنِ وَإِحْسَانُ إِلَى الْمَالِدَةِ فَي الْمَالِدَيْنِ وَالْحَسَانُ إِلَى الْمَالُولِ الْمَالُولِ الْمَالُولِ الْمَالُولِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى الْوَالِدَيْنِ

تَوَخِيْهَ بَهِ: حضرت جابر رُتَاتُو بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطَّلِظُیُّا نے فرمایا ہے تین چیزیں ایسی ہیں جوانہیں اختیار کرلے گا اللہ تعالیٰ اس پر اپنا خاص فضل کرے گا اور اسے جنت میں داخل کر دیے گا کمزور شخص پر نرمی کرنا والدین کے ساتھ شفقت سے پیش آنا اور غلام کے ساتھ اچھاسلوک کرنا۔

میرحدیث نہایت ضعیف ہے اس کا ایک راوی عبداللہ بن ابراہیم متروک ہے، اور اس کا باپ مجہول ہے۔

### ناب

# تمام نعتیں اللہ کے پاس ہیں، اور وہ بڑے سخی ہیں

(۲۲۱۹) يَقُولُ اللهُ عَزَّوَجَلَّ يَاعِبَادِى كُلُّكُمْ ضَالَّ إِلَّا مَنْ هَدَيْتُ فَسَلُونِ الْهُلْى اَهُدِي كُمْ وَكُلُّكُمْ فَقِيْرُ اللهَ عَنْ عَلِمَ مِنْكُمْ اَنِّى كُمْ وَكُلُّكُمْ فَالْهِ عَلَى الْمَغْفِرَةِ مَنْ عَلِمَ مِنْكُمْ اَنِّى دُوْ قُلُرةٍ عَلَى الْمَغْفِرَةِ مَنْ اَعْلَمْ فَسَلُونِ اَرُونُ قُلُم وَكُلُّمُ وَكُلُمْ وَاخِرَ كُمْ وَحَيَّكُمْ وَمَيِّتَكُمْ وَرَطْبَكُمْ وَيَا بِسَكُمْ اجْتَمَعُو فَاسْتَغْفَرَنِى عَفَرُكُ لَهُ وَلَا أَبَالِى وَلَوْ آنَّ اَوَّلَكُمْ وَاخِرَ كُمْ وَحَيَّكُمْ وَمَيِّتَكُمْ وَرَطْبَكُمْ وَيَا بِسَكُمْ اجْتَمَعُو الْحَرْكُمْ وَحَيَّكُمْ وَحَيَّكُمْ وَعَيْكُمْ وَعَيْكُمْ وَعَيْكُمْ وَعَيْكُمْ وَمَيِّتَكُمْ وَيَا بِسَكُمْ اجْتَمَعُوا عَلَى الشَّلَى اللهُ عَنْ عِبَادِى مَا نَقَصَ ذَلِكَ مِنْ مُلْكِى جَنَاحَ وَمَيْتَكُمْ وَمَيْتَكُمْ وَمَيْتَكُمْ وَمَيْتَكُمْ وَمَيْتَكُمْ وَمَيْتَكُمْ وَمَيْتَكُمْ وَمَيْتِكُمْ وَمَيْتِكُمْ وَمَيْتَكُمْ وَمَيْتَكُمْ وَمَا اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ وَلَا اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ وَجَلَيْ وَاحِرْ فَي اللهُ مُنَالِلهُ اللهُ مُنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَالْ اللهُ اللهُ اللهُ مُ وَاحْدُولُ اللهُ الل

مِنْكُمْ مَابَلَغَتُ أُمْنِيَّتُهُ فَا عُطَيْتُ كُلَّ سَائِلٍ مِنْكُمْ مَا نَقَصَ ذَلِكَ مِنْ مُلَكِى إِلَّا كَمَا لَوُ آنَّ اَحَلَّ كُمْ مَرَّ بِالْبَحْرِ فَغَمَسَ فِيْهِ إِبْرَةً ثُمَّ رَفَعَهَا إِلَيْهِ ذَلِكَ بِأَنِّى جَوَّادٌ وَاجِدٌ مَاجِدٌ اَفْعَلُ مَا أُرِيْدُ عَطَائِى كَلَامُ وَعَنَا بِي كَلَامُ إِنَّمَا اَمْرِى لِشَيْءٍ إِذَا اَرَدُتُ اَنْ اَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ.

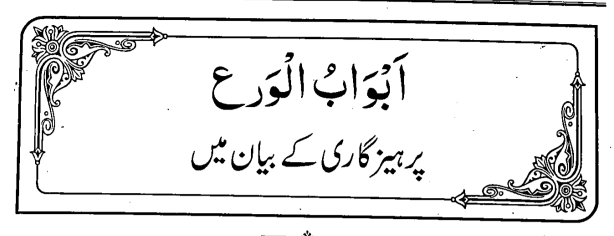
تو پہتین حضرت ابو ذر غفاری تالی بیان کرتے ہیں نبی اکرم میل کے ایک اللہ تعالی فرما تا ہے اے میرے بندو تم سب گراہ و کی سوائے اس کے جے میں ہدایت دوں تو تم مجھ ہے ہدایت ما گو میں تنہیں ہدایت دوں گا تم سب غریب ہو ماسوائے اس کے جے میں سب نیاز کردوں تو تم مجھ ہے ما تو میں میں رزق دوں گا تم سب گیہ گار ہو ماسوائے اس کے جے میں عافیت عطا کروں تو تم میں ہے جو خض بیہ جانا ہو کہ میں اس بات کی پرواہ نہیں کروں گا اور اگر تمہارے سب سے پہلے والے اور سب بعد والے سب زندہ اور سب مرحومین سب تر اور خشک لوگ اس بندہ و ہو سے مندوں میں سب سے نیاد والے اور سب بعد والے سب زندہ اور سب مرحومین باوشاہی میں چھر کے پر جتنا اضافہ بھی نہیں کریں گے اور اگر تمہارے سب پہلے والے اور سب بعد والے سب زندہ اور سب مرحومین باوشاہی میں گھر کے پر جیتنا اضافہ بھی نہیں کریں گے اور اگر تمہارے سب پہلے والے اور سب بعد والے سب زندہ اور سب مرحومین سب تر اور خشک لوگ اس خوالے میر کا میں سب سے بد بخت ترین بندے کی مانندہ و جا کیں تو بھی میر کی باوشاہی سب تر اور خشک لوگ ایک میدان میں اکتھے ہو کر میرے بندوں میں سے سب سب پہلے والے اور سب بعد والے سب زندہ اور سب مرحومین سب تر اور خشک لوگ ایک میدان میں اتن بھی کی نہیں کریں گے اور اگر تمہارے سب پہلے والے اور سب بعد والے سب زندہ اور سب مرحومین سب ترومین نہ ہوا کی اس نہ ہو اور سب مرحومین سب ترومین کی نہیں آئے گو میں تو بوجائی ہیں اتن بھی کی نہیں آئے گو میں تم میں میں ہو چاہتا ہوں وہ وہ کی کے ذریعے سندر کا کتنا کوں ہو جاتی وہ وہ وہ وہ اتن ہو جو جو تا ہی ہوجاتی ہیں جو جو بتا ہوں وہ وہ وہ اتنے ہو جو جاتی ہوجاتی ہیں جو جو بتا ہوں وہ وہ وہ اتنی ہو جو جو تاتی ہوجاتی ہیں ہی شراعم میں جو جو بتا ہوں وہ وہ وہ اتنے ہوجاتی ہوجاتی ہو۔

قشرِنيح: خود نى پاک مَلِنْظَيَّمَ كَتعلق سے ارشاد پاک ہے ﴿ وَ وَجَدَكَ صَالاً فَهَلَى ﴿ وَهُ وَجَدَكَ مَاللّا فَهَلَى ﴿ وَهُ وَجَدَكَ صَاللّا فَهَلَى ﴾ (النحى: ٤) يعنى الله نے آپ مَلْنَظَيَّمَ كو باخبركيا، پھر دوسراكوئى ازخود دين سے باخبركيے ہوسكتا ہے؟ وہی شخص ہدایت پاتا ہے جے الله تعالىٰ ہدایت بخشے ہیں، اس لئے ہرمؤمن ہر نماز میں وعاكرتا ہے ﴿ إِهْدِنَا الصِّرَاطَ الْهُ سُتَقِيْمَ ﴾ (الفاتح: ٥) اے اللہ جمیں سیدھا راستہ دکھا! اس طرح ہدایت پر ثابت قدمی بھی الله تعالیٰ ہی سے ماگنی چاہے۔

تشرِنیح: سورة الذاریات میں ہے: ﴿ إِنَّ اللهُ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِيْنُ ﴿ الذاریات: ٥٨) بیشک الله تعالیٰ ہی سب کو روزی پہنچانے والے ہیں، وہ طاقت ور، نہایت توت والے ہیں، اور سورہ ہود میں ہے: ﴿ وَ مَا مِنْ دَابَيَةٍ فِى الْأَرْضِ اِلاَّ عَلَى اللهِ لَوْ رَبِّي بِهُ بَاللهِ عَلَى اللهِ عَلَى مِر بندے کو الله بی سے روزی طلب کرنی عالم روزی عطافر مانے والے ہیں۔

تشرنیح: اس حدیث کا حاصل میہ کے ہدایت اللہ کے قبضہ میں ہے اور مالداری بھی ان کے اختیار میں ہے، پس بندوں کو جاہئے کہ ہرایت بھی ان سے مانگیں، اور حاجتیں بھی ان سے طلب کریں، وہی حاجت روا ہیں، اور اللہ تعالیٰ ہی اگر حفاظت کریں تو بند ہے گناہوں سے معصوم رہ سکتے ہیں،ان کی شان بڑی نرالی ہے،اور جو بندے گنهگار ہیں وہ اگراس یقین کے ساتھ مغفرت طلب کریں کہ الله تعالى بڑے بخشنے والے ہیں تو الله تعالی ہر گناہ معاف فرما دیتے ہیں، اور ساری کا ئنات اگر سرور دوعالم مَثَلِّ الله علی ہوجائے تو الله کے ملک میں کوئی اضافہ نہیں ہوگا ،اورساری مخلوق اگر شیطان لعین جیسی ہوجائے تو اللہ کے ملک میں کوئی کمی نہیں آئے گی ،اسی طرح اگر تمام مخلوقات اپنی انتہائی آرز و مانگنے لگے اور اللہ سب کوعنایت فر مائیس تو اللہ کے فضل میں پچھ کی نہیں آئے گی،بس اتنی ہی کمی ہوگی کہ سمندر میں سوئی ڈبوکر نکالی جائے ، پھر دیکھا جائے کہ سمندر کے پانی میں کتنی کمی آئی ؟ بس اتنی ہی کمی آئے گی ، اوراس کی وجہ بیہ ہے کہ اللہ شخی ہیں، وہ ہرایک کی حاجت پوری کرتے ہیں، وہ پانے والے ہیں، یعنی ان کے پاس فضل کی کی نہیں، وہ بزرگ ہیں، ان کی شان بہت برتر ہے، ان کو دینے لینے میں صرف" کن" کہنے کی ضرورت ہے، بلکہ اس کی بھی ضرورت نہیں، ان کا ارادہ ہی چیزوں کے وجود کے لئے کافی ہے، اس لئے ہر بندے کواپنی ہرضرورت اس سے مانگنی چاہئے ، اور پر امیدر ہنا چاہئے کہ وہ بندوں کی ہرضرورت پوری





### باب

# تحفل کی مغفرت کا وا قعہ

(٢٣٢٠) كَانَ الْكِفُلُ مِنْ بَنِيُ اِسْرَائِيْلَ لَا يَتَوَرَّعُ مِنْ ذَنْ عِلَهُ فَأَتَتُهُ امْرَاةٌ فَأَعُظاهَا سِتِّيْنَ دِيْنَارًا عَلَى أَنْ عَلَاهَا فَلَتَّهُ امْرَاتُهُ فَا كَنْ مُعْلَاهَا فَلَمَّا فَعَلَامِ مَهُ الرَّجُلِ مِنِ امْرَاتِهِ اَرْعَلَتُ وَبَكَتْ فَقَالَ مَا يُبْكِيُكَ ءَا كُرَهُ تُكِ قَالَتُ لَا وَلَكِنَّهُ عَلَيْهِ الرَّعُلِ مِنَ امْرَاتِهِ أَنْ مَا عَرِلْهُ وَمَا خَمَلَنِي عَلَيْهِ إِلَّا الْحَاجَةُ فَقَالَ تَفْعَلِيْنَ اَنْتِ هٰذَا وَمَا فَعَلْتِهِ اذْهَبِي فَهِي لَكِ وَقَالَ لَا عَلَيْهِ إِلَّا الْمَاتِهِ فَيَا لَا عَلَيْهِ إِلَّا الْمَاتِهِ فَا مُنَاتَ مِنْ لَيْكُولِهِ فَقَالَ تَفْعَلِيْنَ اَنْتِ هٰذَا وَمَا فَعَلْتِهِ اذْهَبِي فَهِي لَكِ وَقَالَ لَا عَلَيْهِ اللّهِ مَا عَلَيْهِ اللّهُ مَا عَرِلْمُ اللّهُ مَا تَعْلَى اللّهُ عَلَيْهِ إِلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللل

ترجیخینی: حضرت ابن عمر خاشی بیان کرتے ہیں میں نے بی اکرم مِسَافِی است سااور میں نے آپ مِسَافِی اُ کو یہ بات کرتے ہوئے ایک مرتبہ نہیں دوم تبہ نہیں یہاں تک کہ حضرت ابن عمر خاشی نے سات تک گنی کی اور پھر فر ما یا اس سے بھی نہ یا دہ مرتبہ ارشاد فر ماتے ہوئے ساہے کفل نامی خض کا تعلق بنی اسرائیل سے تھا وہ کسی بھی گناہ کا ارتکاب کرنے سے ساہے میں نے آپ مِسَافِی اُ کہ وہ اس عورت اس کے پاس آئی اس نے اس عورت کوساٹھ دینار دیئے اس شرط پر کہ وہ اس عورت کے ساتھ زنا کرے گا جب وہ اس کے ساتھ وزنا کرنے گا تو وہ عورت کا نیخ گی اور رونے گی اس نے دریافت کیا تم کیوں رور ہی ہوکیا میں نے تہارے ساتھ زبردی کی ہے اس عورت نے جواب دیا نہیں لیکن یہ ایک ایسا عمل ہے جو میں نے بھی نہیں کیا اور انتہائی مجودی کے تمہارے ساتھ زبردی کی ہے اس عورت نے جواب دیا نہیں لیکن یہ ایک ایسا عمل ہے جو میں ان بھی نہیں کیا اور انتہائی مجودی کے عالم میں میں اس پر مجبور ہوئی ہوں تو وہ بولاتم یہ کام کر رہی ہو؟ حالانکہ تم نے پہلے بھی یہ کام نہیں کیا تم جاؤ یہ دینار تمہارے ہوئے پھر اس نے کہا اللہ تعالی کی فتم اب میں اس کے بعد بھی جو کہ کی اللہ تعالی کی نافر مانی نہیں کروں گا پھر اسی رات اس کا انقال ہوگیا تو سے اس کے دروازے پر یہ کھا ہوا تھا اللہ تعالی نے کفل کی مغفرت کردی۔

تشرِفیج: کفل نامی خص بنی اسرائیل کا ایک فردتھا جو ہرقتم کا گناہ اور اللہ تعالیٰ کی نافر مانی کرتا تھا ایک دفعہ نفسانی خواہش کی تسکین کے لیے ایک عورت کوساٹھ دینار دیۓ تا کہ اس سے جنسی استفادہ کرے وہ عورت اللہ سے ڈرکی وجہ سے کا نینے لگی کہ آج تک میں نے پر گناہ نہیں کیا تھا اور اب مالی حاجت کی وجہ سے بیکام کرنا پڑر ہاہے اس مرد نے بیکیفیت دیکھی تواسے اس پرترس آگیا ،اس نے وہ پیسے اس عورت کو بخش دیئے اور اس کے ساتھ وہ عمل بھی نہیں کیا اور ساتھ ہی اللہ سے سچی توبہ کرلی کہ آج کے بعد بھی بھی میں بیا گناہ نہیں کروں گاای رات اس کی وفات ہوگئی صبح کے وقت اس کے دروازے پر بیاکھا تھا کہ اللہ تعالیٰ نے کفل کی بخشش کر دی ہے اس ے معلوم ہوا کہ انسان سے جس قدر سنگین گناہ ہوجائے جب وہ تددل سے توبہ کر لیتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس گناہ کو بالکل مٹادیتے ہیں۔ تشریح: تین غارمیں پھننے والے آدمیوں کا واقعہ سیحین میں مروی ہے، اس میں بھی ایک شخص نے اپنی چیازاد بہن کوزنا کرنے کے لئے سودینا دیئے تھے، پھراس سے زنانہیں کیا تھا، وہ واقعہ اور ہے۔ (مسلم شریف: حدیث ۳۷۴۳)

# گناہوں کے تعلق سے مؤمن اور بدکار کا حال

(٢٣٢٢) عَبْدُاللهِ إِنَّ الْمُؤْمِنَ يَرْى ذُنُوْبَهُ كَأَنَّهُ فِي آصُلِ جَبَلٍ يَّخَافُ آنْ يَّقَعَ عَلَيْهِ وَإِنَّ الْفَاجِرَ يَرَى ذُنُوْبِهِ كَنُبَابٍ وَّقَعَ عَلَى ٱنْفِهِ قَالَ بِهِ هُكُنَّا فَطَارَ.

\_\_\_\_\_ ترکیجهانب: حضرت عبداللہ مٹائنی نے بیہ بات ارشاد فر مائی مومن اپنے گناہوں کو یوں دیکھتا ہے جیسے کوئی شخص پہاڑ کے دامن میں کھڑا ہو اوراسے بیاندیشہ ہوکہ میہ پہاڑاں پرگر پڑے گااور گنہگار مخص اپنے گناہوں کو یوں دیکھتا بیجیسے وہ کھی ہے جواس کی ناک پرآ کر بیٹھ گئی ہے اور وہ اسے ایسے کرے گا اور وہ اڑ جائے گی۔

# (٢٣٢٣) كُلُّ ابْنُ ادْمَ خَطَّاءٌ وَّخَيْرُ الْخَطَّا ثَيْنَ التَّوَّا بُوْنَ.

تَرْجِجَهُ بَهِ: نِي اكرم مُطَلِّقَيَّةً نِهِ فرما يا ہمرانسان خطا كار ہے اور خطا كاروں ميں سب سے بہتر وہ لوگ ہيں جو بہت زيادہ توبہ كرتے ہوں۔ اورتوبه سے اللہ تعالیٰ کا بے حد خوش ہونا

تشريح: بيعديث صحين مين اس ين زياده مفصل ب،غور يجيئ ايك مسافرا پني اونٹني پرسوار موكر، اوراس پر كھانے پينے كاسامان لا دکر، دور دراز کے سفر پر نکلا، وہ جیران وسراسیمہ ہو کر افٹنی کی تلاش میں دوڑا بھا گا، مگر کامیاب نہ ہوا، یہاں تک کہ جب گرمی اور پیاس نے اس کولب دم کر دیا تو اس نے سوچا: شاید میری موت اس بیابان میں مقدر ہے، چنانچہ وہ مرنے کے لئے اس درخت کے سامیہ میں آکر پڑ گیا، آنکھ پھرجیکی، اور جب کھلی تو اونٹی پورے ساز وسامان کے ساتھ وہاں موجود تھی، اس وقت اس محروم قسمت مسافر کو ا پنی اوٹنی کے مل جانے پر کتنی خوشی ہوگی؟ ای طرح جب بندہ جرم کے بعد الله تعالیٰ کی طرف رجوع کرتا ہے، اور سیچے ول سے توبہ کرتا ہے تو اس مہربان اللہ تعالیٰ کو اس سے بھی زیادہ خوشی ہوتی ہے، پس گنہگاروں کو مایوس نہیں ہونا چاہئے، انہیں پہلی فرصت میں اپنے خالق و ما لک کی طرف رجوع کرنا چاہئے ، کیونکہ اس کے لئے اس درواز ہ کے علاوہ کوئی درواز ہنہیں!

لعنات: الله: ل ك فتح كے ساتھ، اور بيل ابتدائيہ ہے جوتا كيد كے لئے لايا جاتا ہے، اردو ميں اس كاتر جمد البتد كيا جاتا ہے، اور الله: مبتداء ہے اور افوح اس کی خبر۔ من دجل: افرح کامفضل منہ ہے۔ الفلاة: بیابان، ایساویران جنگل جہاں وُور دُورتک سبزه اور پانی نه ہو، جمع فلوات - اللو: بڑا جنگل، اللاوی اور اللاویة: جنگل، بیابان، اس میں واؤ مشدد ہے، اوری نسبت کی ہے،
الدوکی طرف نسبت ہے - مہلکة: م پرزبراورل پر فتح اور کسره دونوں: خونناک اور ہلاکت کی جگهقشر نیح: توبہ کی حقیقت تین چیزیں ہیں: (۱) جو گناه ہو گیا ہے اس پر پشیانی ہو۔ (۲) اور آئنده اس گناه سے بچنے کا بخته اراده ہو۔
(۳) اور اللہ تعالیٰ سے بخشش طلب کرے، تاکہ وہ اس گناه کی سزاسے نج جائے۔

### باب

## خاموشی میں نجات ہے

(٢٣٢٣) مَنْ كَانَ يُوْمِنُ بِاللهِ والْيَوْمِ الْأَخِرِ فَلْيُكْرِمُ ضَيْفَهُ وَمَنْ كَانَ يُوْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمَ الْأَخِرِ فَلْيَقُلُ خَيْرًا أَوْلِيَصْهُتْ.

ترکیجی کئی: حفرت ابوہریرہ خالتی نبی اکرم سَلِّنْظِیَّم کا فرمان نقل کرتے ہیں جو شخص اللہ تعالیٰ اور آخرت کے دن پر ایمان رکھتا ہواسے اپنے مہمان کی عزت افزائی کرنی چاہئے اور جو شخص اللہ تعالیٰ اور آخرت کے دن پر ایمان رکھتا ہواسے بھلائی کی بات کہنی چاہیے ورنہ خاموش رہنا چاہیے۔

(۲۲۲۵) مَنْ صَمَتَ نَجَاً.

تَوَجِّجَيْتُهُ: حفرت عبدالله بنعمرو وَثانُيْهَ بيان كرتے ہيں نبي اكرم مَطِّلْظُئَةً نے فرمایا ہے جو شخص خاموش رہے وہ نجات پاتا ہے۔ تشریعے: بیصدیث ابواب البو والصلة میں حضرت ابوشری عدوی کی روایت سے گزرچکی ہے۔

### باب

# مسلمان سى كوتكليف نهيس يهنجاتا

(۲۳۲۱) حَكَيْتُ لِلنَّبِيِّ ﷺ رَجُلًا فَقَالَ مَا يَسُرُّ نِهَ أَنِّ حَكَيْتُ رَجُلًا وَآنَ لِى كَذَا وَكَذَا قَالَتُ فَقُلُتُ يَارَسُولَ الله ﷺ وَقَالَتُ بِيَهِ هَا هُكُذَا كَأَنَّهَا تَعْنِى قَصِيْرَةً فَقَالَ لَقَدُ مَزَجُتِ بِكَلِمَةٍ لَوْمُزِجَ مِهَا مَاءُ النَّهُ وَلَا مُنْ اللهِ ﷺ وَقَالَتُ بِيَهِ هَا هُكُذَا كَأَنَّهَا تَعْنِى قَصِيْرَةً فَقَالَ لَقَدُ مَزَجُتِ بِكَلِمَةٍ لَوْمُزِجَ مِهَا مَاءُ النَّهُ وَلَهُ رَجَّهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

توجیجہ بنی ابوحذیفہ وٹائی ہوں میں نے بی اکرم مِرَافِقِیَ کے شاگردوں میں سے ہیں وہ حضرت عائشہ وٹائینا کے بارے میں یہ بات نقل کرتے ہیں وہ خضرت عائشہ وٹائینا کے بارے میں یہ بات نقل کرتے ہیں وہ فرماتی ہیں میں نے بی اکرم مِرَافِقِیَا کَی سامنے ایک شخص کا تذکرہ کیا تو آپ مِرَافِقِیَا نے فرمایا مجھے یہ بات پندنہیں ہے میں کسی شخص کی خامی کا تذکروں کروں اگر چہ مجھے یہ بچھ کی جائے حضرت عائشہ وٹائینا بیان کرتی ہیں میں نے عرض کی اے اللہ کے رسول! صفیہ وٹائینا تو اس طرح کی عورت ہیں اور پھر انہوں نے اپنے ہاتھ کے ذریعے یہ ارشارہ کیا کہ ان کا قد کم ہے تو آپ مِرَافِقِ اَ

نے فرمایاتم نے الی بات شامل کی ہے اگر اسے سمندر کے پانی میں ملادیا جاتا تو وہ بھی تبدیل ہوجاتا۔

(٢٣٢٧) مَا أُحِبُ إِنِّي حَكَّيْتُ آحَمَّا وَّأَنَّ لِي كَنَا وَكَنَا .

تَرْجَيْنَهُمْ: نِي اكرم مَطَّلِقَعَيَّةً نِهُ ما يا ہے ميں ينہيں چاہتا كەميں كاعيب بيان كروں اگر چه جھےاس كے بدلے ميں بير يہ چھال جائے۔

(٢٣٢٨) سُئِلَ رَسُولُ اللهِ ﷺ أَيُّ الْمُسْلِمِينَ آفْضَلُ قَالَ مَنْ سَلِمَ الْمُسْلِمُونَ مِنْ لِسَانِهِ وَيَدِهِ.

تَرْجَجْنَهُمْ: نِي اكرم مَلِّلْظَيَّةً سے دریافت كيا گيا كون سامسلمان زیادہ فضیلت ركھتا ہے آپ مِلِّلْظَیَّةً نے فرمایا جس كی زبان اور ہاتھوں سے دوسرے مسلمان محفوظ رہیں۔

(٢٣٢٩) مَنْ عَيَّرَ أَخَاهُ بِنَنْبِ لَمْ يَمُتْ حَتَّى يَعْمَلَهُ قَالَ أَحْمَلُ مِنْ ذَنْبِ قَلْ تَابَمِنْهُ.

تَرْجَجْهَنِّهِ: نبی اکرم مِیْلِشَیْکَةً نے فرمایا ہے جو شخص اپنے کسی بھائی کو اس کے کسی گناہ کی وجہ سے عار دلائے تو وہ خود اس وقت تک نہیں مرے گاجب تک اس کا ارتکاب نہ کرلے گا۔

تشريح: ال حديث ميں صرف زبان اور ہاتھ كى ايذاءرسانيوں كا زكرہے، ورنہ حقيقت ميں مسلمان كى شان بيہ ہے كہ وہ لوگوں كوكسى طرح بھی تکلیف نہیں پہنچا تا، ایذاءرسانی اسلام کے منافی ہے، مگر اس سے مراد وہ ایذارسانی ہے جو بغیر کسی معقول وجہ کے ہو، ور نہ مجرموں کوسزا دینا، ظالموں کی زیاد تیوں کواورمفسدوں کی فسادانگیزوں کورو کنا مسلمان کا فرض منصی ہے،اگر ایسانہیں کیا جائے گا تو دنیا امن وراحت ہےمحروم ہوجائے گی۔

**سوال:** ذنب کے معنی جرم، گناہ اور غلطی کے ہیں، پس کسی کو گناہ پر عار دلانے کا بیزنتیجہ کیسے نکلا کہ اللہ نے اس عار دلانے والے کواس گناہ میں مبتلا کیا؟ نہی عن السنکر توضروری ہے؟

**جواب:** دیا گیاہے (۱) عار دلانے کا مطلب ہے کئی کو برے فعل سے شرم دلانا، طعنہ دینااور عیب لگانا،اور نہی عن المنکر میں بیسب م کھنہیں ہوتا، اس میں خیرخواہی کے جذبہ سے برائی پرنفیحت کی جاتے ہے۔ (۲) اور دوسرا جواب امام ترمذی ولیٹیلئے کے استاذ احمد بن منتع رائٹیائٹ نے بیردیا ہے کہ حدیث میں وہ گناہ مراد ہے جس سے گنہگار نے تو بہ کرلی ہے، پھر بھی کونی اس گناہ پر اس کو عار دلائے تو بیہ جائز نہیں، کیونکہ گناہ سے تو بہ کرنے والا گناہ نہ کرنے والے کی طرح ہوجا تا ہے، پس اس کوعار دلانے والا اس سز ا کامستحق ہوگا۔

# سن کی مصیبت پرخوش ہونا وبال لا تا ہے

(٢٣٣٠) لِأَتُظْهِرِ الشَّمَاتَةَ لِأَخِيْكَ فَيَرْحَمُهُ اللهُ وَيَبُتَلِيُكَ.

تَوْجِيَكُنَې: نبي اكرم مَطْفِظَةً نے فرما يا ہے اپنے بھائى كى مصيبت پرخوثى كا ظہار نہ كروور نہ اللہ تعالى اس پررتم كرے گا اور تمهيں اس ميس مبتلا کردے گا۔

تشريع: ال حديث كاليك راوى اميه بن القاسم ب، حافظ والثيلان فرمايا بكديد چونكه ضعيف بي تيم نام قاسم بن اميه حذاء (موچى) ہے، یہ بھرہ کا راوی ہے، اور شیک ہے، اور اس پر ابن حبان نے جو بلا وجہ تنقید کی ہے، امام تر مذی ولٹیلیڈ نے اس کا اعتبار نہیں کیا اور حدیث کی تحسین کی ہے۔ کسی کی نقل اتارنا بھاری گناہ ہے۔

لعت تات: حکیت: میں کسی کی نقل اتاروں کسی کا ذکر کروں۔قصیر ڈا بھٹنی ، پست قدوالی مزجت تونے ملایا۔لموزج (صیغہ مجہول) سمندر کا یانی تبدیل ہوجائے متغیر ہوجائے۔

## لوگوں کی ایذارسانیوں پرصبر کرنے کی فضیلت

(٢٣٣١) الْمُسْلِمُ إِذَا كَانَ هُغَالِطًا النَّاسَ وَيَصْبِرُ عَلَى آذَاهُمْ خَيْرٌ مِّنَ الْمُسْلِمِ الَّذِي لَا يُغَالِطُ النَّاسَ وَلَا يَصْبِرُ عَلَى أَذَاهُمُ.

۔ تریخ پنٹن، نبی اکرم مَشَافِظَةً نے فرمایا ہے جومسلمان دوسرے مسلمانوں کے ساتھ گھل مل کررہتا ہے اوران کی طرف سے لاحق ہونے والی اذیت پرصبر سے کام لیتا ہے بیاس مسلمان سے بہتر ہے جولوگوں کے ساتھ گھل مل کرنہیں رہتا اور اسے ان کی طرف سے کسی اذیت کا سامنانہیں کرنا پڑتا۔

تشرِ نیج: اس مئلہ میں اختلاف ہے کہ عزلت (گوشنشین) بہتر ہے یا لوگوں سے میل جول رکھنا؟ جولوگ کہتے ہیں: لوگوں کے ساتھ میل جول رکھنا، ان کی کڑ وی کسیلی باتوں کو برداشت کرنا، ان کو بھلائی کا حکم دینا، ان کو برائی سے رو کنا اور ان کے ساتھ اچھا معاملہ کرنا گوشنشینی ہے بہتر ہے: وہ لوگ اس حدیث ہے استدلال کرتے ہیں۔اور جن کی رائے اس کے خلاف ہے وہ مسلم شریف کی ایک حدیث سے استدلال کرتے ہیں، نبی مَطَّقْظَیَّمَ نے فرمایا: مجاہد کے بعد بہترین شخص وہ ہے جوکسی گھاٹی میں علیحدہ رہتا ہو، اللّٰہ کی عبادت كرتا موه اورلوگول كوايخ شرسے بحياتا مو (مسلم كتاب الامارة باب ٣٨ مديث ١٨٨٨)-

ادراس سلسلہ میں فیصلہ کن بات رہے کہ لوگوں کے احوال مختلف ہیں،اس لئے حکم بھی مختلف ہے، جو شخص لوگوں کو فائدہ بہنچا سکتا ہے، اور ان کی حرکتیں برداشت کرسکتا ہے، اس کے لئے لوگوں ہے میل جول رکھنا بہتر ہے، اور جوان کی باتیں برداشت نہیں کرسکتا، نہ وہ ان کوکوئی فائدہ پہنچا سکتا ہے، وہ اگر لوگوں سے علیحدہ رہے تو یہی اس کے حق میں بہتر ہے۔

باہمی معاملات بگاڑنا دین کا ناس کر دیتا ہے

(٢٣٣٢) إِيَّاكُمْ وَسُوْ تَذَاتِ الْبَيْنِ فَإِنَّهَا الْحَالِقَةُ.

تَوْجَجَتُهُ: نِي اَكِرِم مِنْ السَّحَةِ فِي فِي ما يا ہے آب كى عداوت سے بچو كيونكه بيتباه كن چيز ہے۔

(۲۳۳۳) اَلااُخُبِرُكُمْ بِأَفْضَلَ مِنْ دَرَجَةِ الصِّيَامِ وَالصَّلْوِةِ وَالصَّدَقَةِ قَالُوْ ابَلَى قَالَ صَلَاحُ ذَاتِ الْبَيْنِ فَإِنَّ فَسَادَذَاتِ الْبَيْنِ هِيَ الْحَالِقَةُ.

ترکیجی آب: بی اکرم سُرِ اَنْ اَیْ اَیْ اِی مِی مُنهیں ایک چیز کے بارے میں نہ بتاؤں؟ جوروزہ رکھنے نماز پڑھنے صدقہ کرنے کے درج سے زیادہ نفنیلت رکھتی ہول رکھنا کیونکہ آپس کا درج سے زیادہ نفنیلت رکھتی ہول رکھنا کیونکہ آپس کا فساد ہلاکت کا شکار کردیتا ہے۔

(٢٣٣٣) دَبَّ اِلَيْكُمُ دَاءُ الْأُمَمِ قَبْلَكُمُ الْحَسَلُ وَالْبَغْضَاءُ هِيَ الْحَالِقَةُ لَا آقُولُ تَحْلِقُ الشَّعَرَ وَلَكِنَ تَحْلِقُ السَّعَرَ وَلَكِنَ تَحْلِقُ السَّعَرَ وَلَكِنَ تَحْلِقُ السَّعَرَ وَلَكِنَ تَحْلُقُ السَّكِمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللللْمُواللَّهُ اللللْمُواللَّهُ اللللْمُ اللللْمُواللَّهُ اللللْمُواللَّهُ الللْمُواللَّهُ اللْمُواللَّهُ الللْمُواللَّهُ الللْمُواللَّهُ الللللْمُولُولُ الللْمُولُولُ اللَّهُ اللْمُعْمِي الللْمُولِمُ الللللْمُولُولُ اللللْ

ترکیجی نئی: نی اکرم مِیَّالِیُکُیَّا نے فرمایا ہے سابقہ امتوں کی بیاری تمہارے اندر بھی آگئی ہے وہ حسد اور بغض ہے جومونڈ دیتے ہیں میں بیہ نئیں کہتا کہ یہ بالوں کومونڈ دیتی ہے بلکہ یہ دین کومونڈ دیتی ہے اس ذات کی قسم جس کے دست قدرت میں میری جان ہے تم لوگ اس وقت تک جنت میں داخل نہیں ہو گے جب تک مومن نہیں بن جاتے اور تم لوگ اس وقت کامل مومن نہیں بن سکتے جب تک ایک دوسرے سے محبت نہیں رکھو گے کیا میں تمہیں وہ بات بتاؤں؟ جو تمہاری محبت کو پختہ کرے؟ تم اینے درمیان سلام کو پھیلاؤ۔

ملاعلی قاری ﷺ فرماتے ہیں کہ لوگوں کے درمیان صلح کرانا فرض نماز فرض روز ہے اور فرض صدقہ ہے بھی اس صورت میں افضل ہوکتی ہے کہ جب صلح ایک ایسے فساد کوختم کرنے کے لیے ہوجس کے نتیجہ میں لوگوں میں قبل وخون ریزی مال واسب کی غارت گری اورعزت وناموں کی بے حرمتی بقینی ہوا ہے میں عقل کا نقاضا یہی ہے کہ یہ صلح مذکورہ عبادات سے افضل ہو کیونکہ اول تو عبادات ایسے اعمال ہیں جواگر وقت پر ادانہ وہو سکیں تو بعد میں ان کی قضا کی جاسکتی ہے جبکہ اس عداوت و شمنی کے نتیجہ میں جو نقصان مال ودولت کا اعمال ہیں جواگر وقت پر ادانہ وہو سکیں تو بعد میں ان کی قضا کی جاسکتی ہے جبکہ اس عداوت و شمنی کے نتیجہ میں جو نقصان مال ودولت کا ضیاع انسانی جانوں کی ہلاکتیں اور عزت و ناموں کی بے حرمتی رونما ہوگی اس کا از الہ اور تلافی ممکن نہیں دوسر سے یہ کہ ان عبادات کا تعلق حقوق اللہ سے زیادہ ہے اس لحاظ سے یوں کہا جاسکتا ہے کہ اصلاح بین الناس کو ایک طرح سے عبادات پر فضیلت حاصل ہے جسے یوں کہا جاتا ہے کہ فس انسان فرشتہ بہتر ہے اور مردعورت سے بہتر ہے۔ (تحفۃ الاحوذی: ۱۳۵۵)

### باب

# ظلم اورقطع رحی کی سز ا

(٢٣٣٥) مَامِنُ ذَنْبٍ أَجُلَرُ أَنْ يُّعَجِّلَ اللهُ لِصَاحِبِهِ الْعُقُوبَةَ فِيُ اللَّنْيَا مَعَ مَا يَنَّخِرُ لَهُ فِي الْإِخِرَةِ مِنَ الْبَغِي وَقَطِيْعَةِ الرَّحِمِ.

تَرَجِّ عَلَىٰ: نِي اكرم مُلِّ اللهِ عَنْ ما يا ہے بغاوت اور رشتہ داری کے حقوق کی پامالی سے زیادہ کوئی گناہ اس لائق نہیں ہے کہ الله تعالیٰ اس

کے مرتکب کو دنیا میں ہی سزا جلدی دے دے اس کے علاوہ جواس نے آخرت میں اس کے لیے سزا تیار رکھی ہے۔ فَاعُك : گناہوں كى سزا كےسلسله ميں كوئى واضح قاعدہ وار زنہيں ہوا، البتہ مختلف نصوص سے بيہ بات سمجھ ميں آتی ہے كہ بعض گناہوں كى یوری سزا دنیا میں دیدی جاتی ہے، بیر گناہ عام طور پر لازم ہوتے ہیں، لینی ان کا ضرر دوسروں تک نہیں پہنچتا،اور جو گناہ متعدی ہوتے ہیں جیسے ظلم وزیادتی اور قطع حمی وغیرہ،ان کی سزاد نیا میں بھی ملتی ہے اور آخرت میں بھی،اورابیاان گناہوں کی شکینی کی وجہ سے کیا جا تا ہے، پس معلوم ہوا کہ بیددو گناہ بہت بھاری ہیں، ان سے حتی الامکان بیخے کی کوشش کرنی چاہئے۔

# صروشكركا جذبهكيس بيدا موسكتا ب?

(٢٣٣١) خَصْلَتَانِ مَنْ كَانَتَا فِيْهِ كَتَبَهُ اللهُ شَاكِرًا صَابِرًا وَمَنْ لَمْ تَكُونًا فِيْهِ لَمْ يَكْتُبُهُ اللهُ شَاكِرًا وَلَا صَابِرًا مَنْ نَظَرَ فِي دِيْنِهِ إِلَّى مَنْ هُوَ فَوُقَهُ فَا قُتَلْى بِهِ وَمَنْ نَظَرَ فِي دُنْيَا لَا إِلَّى مَنْ هُوَ دُوْنَهُ فَعَمِلَ اللَّهَ عَلَى مَا فَضَّلَهُ بِهِ عَلَيْهِ كَتَبَهُ اللهُ شَاكِرًا صَابِرًا وَمَنْ نَظَرَفِي دِيْنِهِ إلى مَنْ هُوَ دُوْنَهُ وَنظَرَفِيْ دُنْيَاكُ إلى مَنْ هُوَ فَوُقَهُ فَأَسِفَ عَلَى مَافَاتَهُ مِنْهُ لَهُ يَكْتُبُهُ اللَّهُ شَاكِرًا وَلَا صَابِرًا.

تَوْجَجْهَا: حضرت عبدالله بن عمر وللمثن بيان كرتے ہيں ميں نے نبي اكرم مَلِّ الله تعالیٰ الله تعالیٰ اسے شکر کرنے والا اور صبر کرنے والالکھ دے گا اور جس شخص میں بیدونوں نہیں ہوں گی اللہ تعالیٰ اسے شکر کرنے والا ادر صبر کرنے والا نہیں لکھے گاوہ مخص جواپنے دین میں اس مخص کی طرف دیکھے جو بلند ہے اور اس کی پیروی کرے اور جواپنی دنیا میں اس مخص کی طرف د کھیے جواس سے کمتر ہے اور اس بات پر اللہ تعالی کی حمد بیان کرے کہ اللہ تعالیٰ نے اسے اس دوسر مے تحص پر فضیلت عطا کی ہے تو الله تعالیٰ ایسے خص کوشکر کرنے والا اورصبر کرنے والالکھ دیتا ہے اور جوشخص اپنے دین میں اس شخص کی طرف دیکھے جواس سے کمتر ہے اور دنیا میں اس شخص کی طرف دیکھے جواس سے برتر ہے اور اس بات پر افسوس کرے جواسے نہیں ملاتو اللہ تعالیٰ اسے شکر کرنے والا اورصبر كرنے والانہيں لكھتا۔

(٢٣٣٧) ٱنْظُرُوْ إِلَى مَنْ هُوَ ٱسْفَلَ مِنْكُمْ وَلَا تَنْظُرُوْ الِلَّ مَنْ هُوَ فَوْقَكُمْ فَإِنَّهُ أَجْلَا أَنْ لَّا تَزْدَرُوْ انِعْمَةَ الله عَلَيْكُمُ

تَوْجَجِيكُنَم: نِي اكرم مَطَانِ عَنْ فَهِ ما يا ہے اس خُص كى طرف ديكھوجوتم ہے كمتر حيثيت كا مالك ہے الشخص كى طرف نه ديكھوجوتم ہے برتر حیثیت کا ما لک ہے کیونکہ ایسی صورت حال میں تم اللہ تعالیٰ کی اپنے او پرنعتوں کو حقیر نہیں سمجھو گے۔

تشریع: انسان کی ایک فطری کمزوری میه ہے کہ جب وہ کسی ایسے ضفص کو دیکھتا ہے جو مال و دولت میں، شکال وصورت میں، اور د نیوی وجاہت میں اس سے بہتر ہے تو اس میں طمع اور حرص پیدا ہوتی ہے، اور وہ خیال کرتا ہے کہ اللہ نے اسکواییا کیوں نہیں بنایا! اس حدیث میں اس کاعلاج بتایا گیاہے کہ وہ ایسے خص کو دیکھے جواس سے ان چیزوں میں کمتر ہے، اس سے صبر وشکر کا جذبہ پیدا ہوگا ، الله

نے جس حال میں اس کا رکھا ہے اس پر وہ صبر وشکر بجالائے گا البتہ دین کے معاملہ میں ہمیشہ نظر ان بندوں کی طرف رہنی چاہئے جن کا مقام دین میں بلند ہے، اور ان کی پیروی کرنی چاہئے ، اس طرح وہ آخرت کے کاموں میں ترقی کرتا چلا جائے گا۔

# احوال دائمی نہیں ہوتے

(٢٣٣٨) وَكَانَ مِنْ كُتَّابِ النَّبِيِّ عَلَيْ اَنَّهُ مُرَّ بِأَبِى بَكْرٍ وَهُو يَبْكِي فَقَالَ مَالَكَ يَاحَنُظَلَةُ قَالَ نَافَقَ حَنْظَلَةُ يَا اَبَا بَكْرِ نَكُوْنُ عِندَرَسُوْلِ اللهِ ﷺ يُنَّ كِّرُ نَابِالنَّارِ وَالْجَنَّةِ كَاثَّارَأَى عَيْنٍ فَإِذَا رَجَعْمَا إِلَى الْارْوَاجِ وَالضَّيْعَةِ نَسِيْمَا كَثِيْرًا قَالَ فَوَاللهِ إِنَّا لَكُنْ لِكَ انْطَلِقُ بِنَا إِلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ فَانْطَلَقْنَا فَلَبَّا رَاهُ رَسُولُ اللهِ ﷺ قَالَ مَالَكَ يَا حَنْظَلَةُ قَالَ نَافَقَ حَنْظَلَةُ يَارَسُولَ اللهِ نَكُونُ عِنْدَكَ تُنَكِّرُنَا بِالنَّارِ وَالْجِنَّةِ كَأَنَّا رَأَي عَنْنٍ فَإِذَا رَجَعْنَا عَافَسْنَا الْأَزْوَاجَ وَالضَّيْعَةَ وَنَسِيْنَا كَثِيرًا قَالَ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَى أَلُو ثُمُونَ عَلَى الْحَالِ الَّذِي تَقُومُونَ ؞ ؞﴾ٵڡ۪ڹؙۼڹ۫ڔؽ۫ڶڞٳڣؘؾؘػؙؙۿڔٳڵؠٙڵٳؽػڎؙڣٛۼٵڸڛػؙۿۅٙڣٛڟۯۊؚػؙۿۅؘعڵ؋ؙۯۺؚػؙۿۅڵڮڹؾٳڂڹڟڶۘڎؙڛٵۼڐٞۊۜڛٳۼڐٙ وَّسَاعَةً وَّسَاءَعَةً.

تَرُجْبِهُنَّى: حضرت حنظلہ بنائنی اسیدی مٹالئی جو نبی اکرم مَلِّلْفَظِیَّةً کے ماتحت تھے وہ بیان کرتے ہیں ایک مرتبہ وہ حضرت ابو بکر مُلِّلْفَظِیَّةً کے پاس سے روتے ہوئے گز رہے تو انہوں نے دریافت کیا اے حنظلہ مُٹاٹنئہ متہیں کیا ہوا ہے؟ حضرت حنظلہ مُٹاٹنئونے نے جواب دیا اے ابو بكر حنظله منافق ہوگيا ہے جب ہم نبي اكرم مَطْلَقْعَةً كے پاس موجود ہوتے ہيں اور آپ مِطْلَقْعَةً ہمارے سامنے جہنم اور جنت كا تذكرہ کرتے ہیں تو یول محسوس ہوتا ہے جیسے وہ ہماری آئکھول کے سامنے ہے لیکن جب ہم واپس آتے ہیں تو اپنی بیویوں اور دنیاوی معاملات کے اندرمشغول ہوکرا کثر چیزوں کو بھول جاتے ہیں توحضرت ابو بکر ٹاپٹن نے فرمایا اللہ تعالیٰ کی قسم میری بھی یہی کیفیت ہے تم میرے ساتھ نبی اکرم مُطَّلِّنَتُ کی خدمت میں چلوتو ہم لوگ چل پڑے جب نبی اکرم مُطِّلْتُ کی آنہیں دیکھا تو دریافت کیا اے حظلہ متہیں کیا ہوا ہے تو انہوں نے عرض کی یارسول الله حنظله منافق ہو گیا ہے جب ہم آپ کے پاس ہوتے ہیں اور آپ ہمارے سامنے جہنم اور جنت کا تذکرہ کرتے ہیں تو یوں لگتا ہے جیسے وہ ہماری آئکھوں کے سامنے ہے لیکن جب ہم واپس جاتے ہیں تو بیو یوں اور د نیاوی معاملات میں الجھ جاتے ہیں اور بہت ی چیزوں کو بھول جاتے ہیں تو نبی اکرم مُلِّلْتُظُیَّةً نے فرمایا اگرتم مستقل ای حالت میں رہو جس حالت میں میرے پاس ہوتے ہوتو فرشتے تمہاری محفلوں میں آ کرتمہارے ساتھ مصافحہ کریں تمہارے بچھونوں پرآ کرتمہارے راستوں میں آ کر (تمہارے ساتھ مصافحہ کریں )لیکن اے حنظلہ وقت وقت کی کیفیت مختلف ہوتی ہے۔ تشریع: حال بنس کی وہ کیفیت ہے جو عارضی اور وقتی ہوتی ہے، پھر جب وہ کیفیت دائی ہوجاتی ہے تو مقام کہلاتی ہے۔ مقامات

دائی ہوتے ہیں گراحوال دائی نہیں ہوتے۔

حظاردو ہیں: ایک حنظلة الکاتب، جن کے باپ کا نام رئے ہے، بیقبیلداسید کے ہیں، جوقبیلہ بنوتیم کی شاخ ہے، بی علیم العرب

الثم بن صیفی کے بیتیج ہیں، بیواقعی انہی کا ہے، دوسرے: حنظلة الغسیل ہیں، ان کے باپ کا نام ابوعامررا مب ہے، بیانساری ادی ہیں، جنگ احد میں شہید ہوئے ہیں، فرشتوں نے ان کوشل دیا تھا، کیونکہ وہ حالت جنابت میں شہید ہو گئے تھے، یہ واقعہ ان کا

لعنات: دای عین: آئھوں کے سامنے اس لفظ کوتر کیبی اعتبار سے مرفوع اور منصوب دونوں طرح پڑھا جاسکتا ہے مرفوع کی صورت میں پی خبر ہوگی اورمنصوب کی صورت میں تقدیر عبارت یوں ہوگی: تراهها رای عین (تم جنت ودوزخ کو گویا اپنی آئکھوں ہے دیکھ رہے ہو)۔عافسنا: ہم اپنی بیویوں سے ملاقات کرتے ہیں اپنے کاروبار میں مشغول ہوجاتے ہیں۔الضیعة: جائداد صنعت حرفت کا روبار فرش فراش کی جمع ہے بستر بچھونے ساعة وساعة اصل عبارت يوں ہے: يكون ساعة كذا ويكون ساعة کنا کیعنی ایک گھڑی وہ اس طرح ہوتا ہے اور دوسری گھڑی میں وہ دوسری کیفیت میں ہوتا ہے۔

## ایمان کامل کی علامت

(٢٣٣٩) لَا يُؤمِنُ إَحَلُ كُمْ حَتَّى يُعِبَّ لِآخِيُهِ لِنَفُسِهِ.

تَرْجَعِيْهُمْ: نِي اكرم مِّلِ الشَّحَةِ فِي مِلْ اللَّهِ عَلَى مُعِي تَحْصُ اس وقت تك كامل مومن نہيں ہوسكتا جب تك كه وہ اپنے بھائى كے ليے اسى چيز كو پندنه کرے جووہ اپنے لیے پیند کرتا ہے

قشرِ نیج: اس حدیث میں لا یومن سے کمال ایمان کی تفی مراد ہے، ایمان میں کمال اس وقت پیدا ہوتا ہے جب دوسرے مسلمانوں کے لئے عبادتوں میں سے اور جائز کاموں میں سے وہ بات پیند کرے جواپنے لئے پیند کرتا ہے، اور یہ کچھ مشکل امرنہیں، دل میں خیر خوائ کا جذبہ موتوبہ بات بہت آسان ہے۔

## صرف الله تعالى نافع اورضار ہيں

(٢٣٣٠) كُنْتُ خَلْفَ رَسُولِ اللهِ ﷺ يَوْمًا فَقَالَ يَاغُلَامُ إِنِّي أُعَلِّبُكَ كَلِمَاتٍ احْفَظِ اللهَ يَحْفَظُكَ احْفَظِ اللهَ تَجِلُهُ تُجَاهَكَ إِذَا سَأَلْتَ فَأَسُأَلِ اللَّهَ وَإِذَا اسْتَعَنُتَ فَاسْتَعِنُ بِاللَّهِ وَاعْلَمُ أَنَّ الْأُمَّةَ لَوِاجْتَعَمَتُ عَلَى أَنْ يَّنُفَعُوْكَ بِشَيْعٍ لَّمْ يَّنُفَعُوْكَ إِلَّا بِشَيْعٍ قَلْ كَتَبَهُ اللَّهُ لَكَ وَلَوِ اجْتَمَعُوْا عَلَى اَنْ يَّضُرُُّ وُكَ إِلَّا بِشَيْئِ قَلُ كَتَبَهُ اللهُ عَلَيْكُ رُفِعَتِ الْأَقُلَامُ وَجَفَّتِ الصُّحُفُ.

میں تمہیں چندکلمات سکھا رہا ہوں۔اللہ تعالیٰ کا خیال رکھنا وہ تمہاری حفاظت کریگا اللہ تعالیٰ کی طرف توجہ رکھناتم اسے اپنے سامنے پاؤ

گےتم نے جب بھی کچھ مانگنا ہوتو اللہ تعالیٰ سے مانگنا اور جب بھی مدد مانگنا ہوتو اللہ تعالیٰ سے مانگنا میہ بات جان لو کہ اگر سب لوگ مل کر تمہیں نفع پہنچانا چاہئیں تو وہ صرف تمہیں اتنابی نفع پہنچا سکیں گے جواللہ تعالیٰ نے تمہارے مقدر میں لکھ دیا ہے ادرا گروہ سب لوگ مل كرتمهيں كوئى نقصان پہنچانا چائيں توتمهيں صرف اتنابى نقصان پہنچاسكيں گے جواللہ تعالیٰ نے تمہار بے نصيب ميں لکھوديا ہے (تقذير لکھنے کے بعد ) قلم اٹھا دیئے گئے ہیں اور صحیفے خشک ہو گئے ہیں۔

## تدبيراورتوكل ميں منافات نہيں

(٢٣٣١) قَالَ رَجُلُ يَارَسُولَ الله عَلَيْهَا وَاتَوَكَّلُ أَوْ أَطْلِقُهَا وَاتَوَكَّلُ قَالَ اعْقِلُهَا وَتَوكَّلُ.

تَرْمُجْجِنَّهُ: ایک شخص نے عرض کی یارسول اللہ میں (جانورکو ) باندھنے کے بعد توکل کروں یا اسے کھلاچھوڑ کر توکل کروں؟ تو آپ مَلِّفْظَيْمَةً نے فرمایاتم اسے باندھ کر پھر توکل کرو۔

تشرنیح: الکوکب الدری میں ہے: توکل کاسب سے اعلی مرتبہ یہ ہے کہ آ دمی اسباب اختیار کرے، مگران پر تکیہ نہ کرے، پھریہ بات ہے کہ اسباب اختیار نہ کرے اور اللہ پر بھروسہ کرے ، پھراس کے بعد توکل کا کوئی درجہبیں ، یعنی اسباب اختیار کرنا اور ان پر بھروسہ كرنا توكل نبيس بلكة توكل كے منافی ہے۔

اور حدیث کا حاصل بیہ ہے کہ تدبیر اور توکل میں منا فات نہیں ، اس لئے دونوں کو اختیار کرنا ضروری ہے۔

## کھٹک والی بات جھوڑ واور بے کھٹک بات اختیار کرو

(٢٣٣٢) حَفِظْتُ مِنْ رَسُولِ اللهِ عَصَّادَ عُمَا يَرِيبُكَ إلى مَالَا يَرِيبُكَ فَإِنَّ الصِّلْقَ طُمَانِينَةٌ وَإِنَّ الْكَذِبِ رِيْبَةٌ. تَرُجْجُكُمْ: نِي اكرم مُؤَلِّنَا ﴾ كي موجودگي ميں ايك شخص كے بكثرت عبادت ورياضت كرنے كا ذكر كيا گيا اور دوسرے شخص كے مشتبہ چیزوں سے بچنے کا ذکر کیا گیا تو نبی اکرم مُثِلَّ ﷺ نے فرمایا مشتبہ چیزوں سے بچنے کی مانند (نفلی عبادت وریاضت)نہیں ہے۔ تشریع: جس چیز کے بارے میں کوئی حتی تھم معلوم نہ ہو کہ بیر طال ہے یا حرام سنت ہے یا بدعت جائز ہے یا نا جائز تو اس صورت میں تھم بیہ ہے کہ اس مشکوک شک کوچھوڑ دیا جائے اور اس چیزیاعمل کو اختیار کر لیا جائے جس سے کسی قشم کا کوئی شک وشبہ نہ ہواور جس پر آ دمی کویقین ہو کیونکہ صدق تو اطمینان قلبی کا نام ہے اور کذب میں بے چینی اور اضطراب ہوتا ہے۔ نبی مَظَ اُنْتَحَ أَبِ فَ ایک مثال سے اس کی وضاحت فرمائی کہ بچ بولنا دل کواطمینان بخشاہے، اور جھوٹ بولنا المجھن پیدا کرتا ہے، آ دمی جھوٹ بول کر کام نکال لیتا ہے، مگر دل میں کا ٹنا چھتا رہتا ہے کہ اس نے جھوٹ بولا! اور سچ بولنے سے دل کو اطمینان نصیب ہوتا ہے، اگر چہ سچ بولنے سے بھی نقصان ہوتا ہے، مگریہ نقصان اہوں (ہلکا) ہے، پس ہرمعاملہ میں سے بولنا چاہئے ، اور یہ بات کہ کھٹک والی بات چھوڑ واور بے کھٹک بات اختیار کرو:

\_ قاعدہ کلیہ ہے اس کو ہر جگہ ملحوظ رکھنا چاہئے۔

#### باب

#### ورع كامقام عبادت سے بلندہ

(٢٣٣٣) ذُكِرَرَجُلْ عِنْدَالنَّبِي عِبَادَةٍ وَّاجْتِهَا دٍوَّذُكِرَ عِنْدَهُ اخَرُ بِرِعَةٍ فَقَالَ النَّبِي عَيْدَ لَا يُعْدَلُ بِالرِّعَةِ.

تر بخبخ نمن: حضرت جابر و التي سے روایت ہے کہ نبی اکرم مَثَلِّفَظِیَّةً کے سامنے ایک شخص کی کثر تِ عبادت اور ریاضت کا تذکرہ کیا گیا جبکہ دوسرے شخص کے شبہات سے بچنے کا تذکرہ کیا گیا تو نبی اکرم مُثَلِّفَظِیَّةً نے فرمایا: کوئی عبادت (اس دوسرے شخص کی) پر ہیزگاری کا دوسرے شخص کی ، پر ہیزگاری کا دتا انہیں کہ سکتی ۔ تا انہیں کہ سکتی

۔ جہیں ۔ ں۔ تشرینے: اور حدیث میں ہے کہ بندہ اس مقام تک نہیں پہنچا کہ وہ پر ہیز گاروں میں شار ہو، جب تک وہ ان چیزوں کو نہ حچوڑ دے جن میں گنجائش ہے، ان چیزوں سے بچنے کے لئے جن میں گنجائش نہیں۔(مشکوۃ حدیث ۲۷۷۵) یعنی آ دمی کی دینداری اس قت مکمل ہوتی ہے جب وہ مشتبہ چیزوں کو چھوڑ دے،اور وہ بات اختیار کر ہے جس میں کوئی شک نہیں، یہی اعلیٰ درجہ کی پر ہیزگاری ہے۔

#### باب

### جنت میں لے جانے والے تین کام

(۲۳۳۳) مَنْ أَكُلُ طَيِّبًا وَعَمِلَ فِي سُنَّةٍ وَآمِنَ النَّاسُ بَوَائِقَهُ دَخَلَ الْجَنَّةَ فَقَالَ رَجُلُ يَارَسُولَ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللّهُ اللهُ عَلَيْ اللّهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

تو بخب نبی اکرم مَطَانِظَيَّةً نے فرمایا ہے جو شخص حلال کھائے اور سنت پرعمل کرے اور لوگ اس کے شر سے محفوظ رہیں تو وہ جنت میں داخل ہوگا ایک شخص نے عرض کی یارسول الله مَطَانِظَیَّةً بیہ چیز تو آج بہت سے لوگوں میں پائی جاتی ہے تو آپ مِطَانِظَیَّةً نے فرمایا بیہ میرے بعد کے کچھز مانوں میں بھی ہوگی۔

#### ىاب

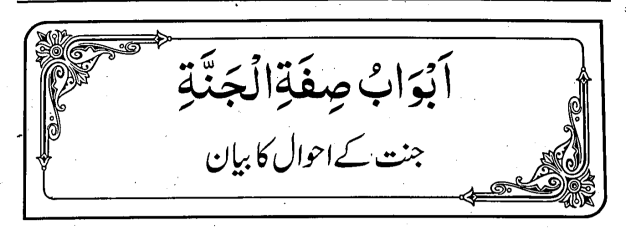
# وہ کام جن سے ایمان کی محمیل ہوتی ہے

(٢٣٣٥) مَنْ أَعْطَى لِلْهِ وَمَنَعَ لِلْهِ وَأَحَبَّ لِلْهِ وَٱلْبَغَضَ لِلَّهِ وَٱنْكَحَ لِلْهِ فَقَدِ اسْتَكُمَّلَ إِيْمَانَهُ.

ترکیجی نبی اکرم میران نیخ نے فرمایا جوشخص الله تعالی کی وجہ سے کسی کو پچھ دے اور الله تعالیٰ کی وجہ سے کسی کو پچھ نہ دے اور الله تعالیٰ کی وجہ سے کسی سے ناراضگی رکھے اور الله تعالیٰ کی رضا کے لیے نکاح کرے تو اس کا ایمان کمل ہوگیا۔

تشريح: يه حديث حفزت معاذجين الأثن كاسند ستونهايت ضعف ب، مگر ابوداؤد مين به حديث حفزت ابوامامه سه مروى ب، اوراس کی سند صحیح ہے، مگراس میں وانکے للہ نہیں ہے۔اور حدیث کاسبق یہ ہے کہ جو شخص اپنے تمام کاموں کواللہ کی مرضی کے تابع کر دیتا ے، کی سے مجت رکھتا ہے تو اللہ کے لئے رکھتا ہے، شدید نفرت رکھتا ہے تو اللہ کے لئے رکھتا ہے، کسی کو پچھ دیتا ہے یا ہاتھ روک لیتا ہے تو اللہ کی خوشنودی کے لئے ایبا کرتا ہے، اور کسی کا نکاح کراتا ہے یعنی کسی کے نکاح میں داھے، درھے، سخنے، قدمے تعاون کرتا ہے تو وہ اللہ کی خوشنودی کے لئے کرتا ہے: تو یہ کام بندے کے کمال ایمان کی دلیل ہیں، اور کامل الایمان مخص آخرت میں جنت کے أونج درجات يرفائز موگا\_





فائك: عسالم دو ہیں: بیردنیا اور وہ دنیا۔ یعنی دنیا اور آخرت اور بید دونوں عالم حادث ہیں، یعنی پہلے نا پید ہتے، پھر اللہ تعالیٰ نے ۔ اپنی قدرت سے ان کوموجود کیا، پہلے عالم آخرت کو پیدا کیا پھر ہماری بید دنیا پیدا کی اور جب دو عالم وجود میں آئے، تو درمیان میں آ ڑ ضروری ہوئی، جس کا نام عالم برزخ اور عالم قبر ہے۔

پھر عالم آخرت تو ہمیشہ چلنے والا عالم ہے یعنی وہ اپنے آخری سرے کی طرف سے ابدی ہے، اور جنت وجہنم ، حور وقصور اور ملائکہ وغیرہ مخلوقات عالم آخرت کی چیزیں ہیں، اور وہ سب چیزیں فی الحال موجود ہیں۔ عالم آخرت کی جن حقیقت پر ایمان لا نا ضرور کی ہے، اور جن پر ایمان لائے بغیر کوئی شخص مؤمن نہیں ہوسکتا ان میں جنت اور جہنم بھی ہیں، یہی دونوں تمام انسانوں کی آخری منزل اور ابدی شھکانہ ہیں، قر آن کریم اور احادیث شریفہ میں جنت اور اس کی نعتوں کا اور دوزخ اور اس کی تکلیفوں کا تفصیل سے زکر آیا ہے، ج کا مقصد سے ہے کہ لوگوں میں دوزخ اور اس کے عذاب کا خوف پیدا ہو، اور وہ ان برائیوں سے بچیں جو دوزخ میں لے جانے والی ہیں، اور جنت اور اس کی بہاروں کا شوق پیدا ہو وہ اچھیاا عمال کریں اور جنت نشیں بنیں۔

فائك: قرآن كريم ميں اور احاديث شريفه ميں جنت وجہنم كتعلق سے جو پچھ بيان كيا گيا ہے اس كى پورى حقيقت ابھى سمجھ ميں نہيں آسكتى ، مشاہدہ كے بعد ہى پورى حقيقت واضح ہوگى ، فى الحال ايك اجمالى نقشہ ہى ذہن ميں لايا جاسكتا ہے۔اس لئے اس حقيقت كو ذہن ميں ركھ كرقرآن وحديث كے مضامين كو پڑھنا چاہئے۔

فائد: دوسری دنیا کی حقیقتیں بیان کرنے کے لئے ہماری اس دنیا کے الفاظ مستعار لئے گئے ہیں، اور ہمارے الفاظ کا موضوع لہ اس دنیا کی چیزیں ہیں مثلاً انگور، کیلا اور بیری وغیرہ کہا جائے تو دنیا کے الفاظ مستعار لئے گئے ہیں اور ہمارے الفاظ کا موضوع لہ اس دنیا کی چیزیں ہیں مثلاً انگور، کیلا اور بیری وغیرہ کہا جائے تو ہمارے نہیں ہم ہمارے نہیں ہم پوری طرح نہیں ہم ہمارے نہیں ہم پوری طرح نہیں ہم سکتے ، غرض یہاں بھی ہوئے ۔ یہ بات ان الفاظ کے ذریعہ صفات کو بیان کیا گیا ہے ان سے صفات کو کما حقہ نہیں سمجھا جا سکتا اس طرح آخرت کی نعتوں اور آخرت کے عذاب کا بھی پورا ادراک قرآن وحدیث میں آنے والے الفاظ سے نہیں ہوسکتا۔

فائك: احاديث مين ني مَطْفَيَعَةً نے جنت و دوزخ كے احوال بهت تفصيل سے بيان كئے ہيں، كيونكه بياحوال آب مَطْفَيَعَةً كه ديده

ٔ تھے،صرف شنیدہ نہیں تھے،معراج میں آپ مَلِّنْظِیَّةً کو عالم بالا کی سیر کرائی گئ تھی،آ سانوں کے احوال سے واقف کیا گیا تھا، جنت و جہنم کا مشاہدہ کرایا گیا تھا، اور ان گنت عجا ئبات قدرت دکھائے گئے تھے، تا کہ آپ مَالْشَکِیْجُ اپنی امت کو دوسری دنیا کا آنکھوں دیکھا حال بتلا تمیں، چنانچہ دوسری آسانی کتابوں میں اور دوسرے انبیاء کے اقوال میں بیا بنیں اتی تفصیل سے نہیں ہیں جتی تفصیل سے

اں کی تفصیل یہ ہے کہ آخرت کے احوال اور جنت وجہنم کے کوا کف تمام انبیاء عیم لیٹلانے اپنی امتوں کے سامنے بیان کئے ہیں، مگروہ سب شنیدہ تھے، یعنی وحی کے زریعہ جن احوال کی ان کواطلاع دی گئ تھی وہی احوال انھوں نے اپنی امتوں سے بیان کئے تھے۔

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي صِفَةِ شَجَرِ الْجَنَّةِ

#### بابا: جنت کے درختوں کا حال

(٢٣٣٦) إِنَّ فِي الْجِنَّةِ لَشَجَرَةً يَسِيُرُ الرَّكِبُ فِي ظِلِّهَا مِا ثَةَ سَنَةٍ.

تَرْمُجْجَنَبُهُ: نبی اکرم مَلِّشَیُّ اَ فِی ما یا ہے جنت میں درخت اتنابڑا ہوگا کہ ایک سواراس کے سائے میں ایک سوسال تک چلتا رہے گا۔

(٢٣٣٧) فِي ٱلْجَنَّةِ شَجَر قُلَّسِيرُ الرَّكِبُ فِي ظِلِّهَا مِائَة عَامِرٌ لا يَقْطَعُهَا وَقَالَ ذٰلِكَ الظِّلُّ الْمَهُ لُودُ.

تَوَجِّجْهَنَّهُ: نِي اكرم مَلِنَّ فَيُكَافِّ فِي فِي اللَّهِ عَن مِين درخت (اتنابزا) موگا كه ايك سوار اگر ايك سوسال تك اس كے سائے ميں چلتارہے تو اسے پارنہیں کرسکے گا۔ آپ مِنْ اللَّهِ عَلَمْ فَي فرما يا تھيلے ہوئے سائے سے يہي مراد ہے۔

(٢٣٢٨) مَا فِي الْجَنَّةِ شَجَرَةُ إِلَّا وَسَاقُهَا مِن ذَهَبٍ.

تَرَجِّهَا بَهِ: نِي اكرم مَلِّلْفَيَّةَ نِهِ أَم ما يا ہے جنت ميں موجود ہر درخت كا تناسونے كا ہوگا۔

تشریح: اس باب میں جنت کے درختوں کے بارے میں دوباتیں بیان کی گئی ہیں: ایک ان کا سامیہ بہت لمباہے، دوسری: ان کے یے جن پرشاخیں نکلتی ہیں:سنہرے ہیں۔

#### جنت ك صحب رطوني كاذكر:

جنت میں ایک درخت ہے جس کا نام طوبی ہے وہ اس قدرطویل وعریض اور پھیلا ہواہوگا کہ کوئی گھوڑسوار تیز رفتار گھوڑے پر سوسال تک بھی اس کے پنچے چلتارہے تواسے پارنہیں کر سکے گا قر آن مجید میں اللہ تعالیٰ نے سورۃ واقعہ میں جوظل ممرود (لمباسایہ) فرمایا : اس سے یہی درخت مراد ہے اس کی تائید بخاری کی حدیث سے بھی ہوتی ہے جس میں آپ مِرَافِظَ اِن اس حدیث کے بعد فرمایا: واقرأوان شئته وظل ممدودارتم عِاموتوآيت برُهاد ﴿ وَظِلٌّ مَّهُ دُودٍ ﴾ (الواقد:٣٠)\_

باب کی مذکورہ احادیث میں اگر چہلفظ طوبی کی تصریح نہیں ہے لیکن چونکہ دوسری احادیث میں لفظ موجود ہے اس لیے شارحین

کے زوری ان احادیث میں بھی اس درخت سے شجرہ طوبی ہی مراد ہے چناچہ ابن جوزی طِنْتِیا نے اس پرتصری کی ہے اس کی تائید منداحد کی اس روایت سے بھی ہوتی ہے جسے حضرت ابوسعید خدری مُناٹِنو نے روایت کیا کہ نبی کریم مِنَّالِفَیْکَافِ نے ارشاد فرمایا:اس شخص کے لیے طوبی ہے جس نے مجھے ایمان کی حالت میں دیکھ لیا ہے ایک شخص نے بوچھا طوبی کیا ہے؟ فرمایا وہ جنت کا درخت ہے جس کی مافت سوسال ہے اہل جنت کے کپڑے اس کی شاخوں سے تکلیں گے۔

ان حدیثوں میں کسی معین درخت کا ذکر ہے یا ہر درخت کا بیر حال ہے؟ اور معین درخت سے مراد تجرطو بی ہے، جو جنت کا ایک بہت بڑا درخت ہے، جس کی شاخیں جنت کے ہر درجہ میں پینچی ہوئی ہیں، شارحین کرام کا خیال ہے کہ بیٹجرطو بی کا بیان ہے، ہر درخت کا بیرل نہیں، اس لئے معروف سامی بھی وہاں نہیں، اور اس کا دراز ہونا ظاہر ہے۔

#### بَابُمَاجَاءَ فِي صِفَةِ الْجَنَّةِ وَنَعِيْمِهَا

#### باب۲: جنت کا اوراس کی نعمتوں کا حال

ترکیج کہنے: حضرت ابو ہریرہ ڈٹاٹنے بیان کرتے ہیں ہم نے عرض کی یارسول اللہ کیا وجہ ہے؟ جب ہم آپ کے پاس ہوتے ہیں تو ہمارے دل نرم ہوجاتے ہیں اور آخرت کی طرف زیادہ رجان ہوجاتا ہے لیکن جب ہم آپ سُرِ اَسْتُ اَسْتُ اِسْتُ اِسْتُ اِسْتُ اِسْتُ اِسْتُ اِسْتُ اِسْتُ ہِوجاتے ہیں اور آخرت کی طرف زیادہ رجان ہوجاتا ہے لیکن جب ہم آپ سُرِ اُسْتُ اِسْتَ بِی اور آخرت کی طرف زیادہ رجان ہوجاتی ہے بی اور اینے گھر والوں سے ملتے جلتے ہیں بچوں سے ملتے ہیں تو ہماری کیفیت تبدیل ہوجاتی ہے بی اکرم مُلِلْ اِسْتُ اِسْتُ اِسْتُ ہِوجاتی ہوجودگی مین اگرم مُلِلْ اِسْتُ اِسْتُ ہُور اِسْدِ اللہ تعالی اِسْتُ کُلُون کے آئے گاتا کہ وہ لوگ گناہ کہیں کرو گے تو اللہ تعالی بی کُلُون کے آئے گاتا کہ وہ لوگ گناہ کریں اور اللہ تعالی ان کی مغفرت کردے۔

حضرت ابو ہریرہ نواٹنی بیان کرتے ہیں میں نے عرض کی یارسول الله مِنَّالْتُنَافِیَّ مُعُلُونَ کو کس چیز کے ذریعے بیدا کیا گیاہے؟ آپ مِنْلِنْتُنَافِیَّ مُعُلُونَ کو کس چیز کے ذریعے بیدا کیا گیاہے؟ آپ مِنْلِنْتُنَافِیَّ اِن کے درایا سے کی ایک اینٹ چاندی کی ہے اور ایک نے فرمایا پانی سے میں نے عرض کی جنت کی تعمیر کس چیز سے ہوئی ہے؟ آپ مِنْلِنْتُنَافِیَّ اِن فَر مایا اس کی ایک اینٹ چاندی کی ہے اور ایک

اینٹ سونے کی ہےاوراس کا گارا خوشبودارمشک کا ہےاوراس کے کنگرموتی اور یا قوت ہیں اوراس کی مٹی زعفران ہے جو شخص اس میں داخل ہوجائے گا وہ نعتوں میں رہے گا اور بھی مایوں نہیں ہوگا وہ اس میں ہمیشہ رہے گا اسے بھی موت نہیں آئے گی اس کے کپڑے یرانے نہیں ہوں گےاس کی جوانی ختم نہیں ہوگی۔

پھر آپ ﷺ نے فرمایا تین طرح کےلوگوں کی دعامستر ذہیں ہوتی عادل حکمران روزہ دار شخص جب وہ افطار کرے اور مظلوم شخص کی دعاوہ بادلوں پر بلند ہوتی ہے اور اس کے لیے آسان کے دروازے کھول دیئے جاتے ہیں اور الله تعالی فرما تا ہے میری عزت کی قتم میں تمہاری ضرور مدد کروں گا اگر چیہ کچھ دیر بعد کروں۔

تشریج: باب کی حدیث چار حدیثوں کا مجموعہ ہے۔ گناہ بشریت کا خاصہ ہے، اور اللہ تعالیٰ کی مصلحت میہ ہے کہ فرشتوں کی ونیا کے علاوہ بشر کی بھی ایک دنیا ہو، جو گناہ کریں اور تو ہہ کریں ، پس اللہ تعالیٰ ان کی توبہ قبول کریں ، اس لئے اگر انسانوں کا حال فرشتوں جبیہا ہو جائے تو وہ بشرنہیں رہے، بلکہ ملائکہ ہو گئے پس اللہ تعالی دوسری مخلوق پیدا کریں گے جس میں بشریت ہوگی اور اس میں بشریت کے تقاضے یائے جائیں گے اور جواب نبوی کا حاصل ہیہ کہ میرے یاس سے نکلنے کے بعد جوتمہاری حالت بدل جاتی ہے تو میکوئی حیرت انگیز بات نہیں، یہ توبشریت کا خاصہ ہے۔البتہ اس روایت کا پہلا حصہ منداحمہ میں ہے،اور دوسرا حصہ مسلم شریف میں ہے،اور تیسرا حصہ منداحمہ اور دارمی وغیرہ میں ہے، اور چوتھا حصہ منداحمہ اور ابن ماجہ میں ہے، اور آ گے تریذی میں بھی کتاب الدعوات میں آ ر ہاہے، پس علحدہ علحدہ روایتیں سیچے ہیں۔اور منذری نے ترغیب میں لکھا ہے کہ یہ پوری حدیث مند احمد، مند بزار ، مجم طبرانی اور سیجے ابن حبان میں مروی ہے، امام ترمذی راہی نے قدروی سے غالباً اس کا ذکر کیا ہے۔

ولو لحد تذنبوااس سے گناہ گارلوگوں كو گناه يرا بھارنا ياان كى حوصله افزائى مقصود نہيں بلكه اس سے درحقيقت الله تعالى كى صفت غفار کی شان کوظا ہر کرنا پیش نظر ہے۔

کیونکہ وہ غفار ذات ہے چاہتے ہیں کہ کوئی مغفور ہوجس کی بخشش کی جائے جیسے رازق پیر چاہتا ہے کہ کوئی مرزوق ہو کہ جے رزق دیا جائے گو کہ سارے انسانوں کی اطاعت سے اللہ کی قدرت میں کوئی اضافہ اور نافر مانی سے کوئی کی واقع نہیں ہوتی لیکن ان کی حكمت ومصلحت اورمشيت اسى طرح ہے۔ (تحفة الاحوذي ١٩٣/)

لعنات : نعیم آسوہ حالی آ رام وراحت مال ودولت رفت : ہمارے دل زم ہوتے ہیں زھد نا ہم دنیا سے بے رغبت اور بے زار موجاتے ہیں۔ انسنا: ہم مانوں موجاتے ہیں ال جاتے ہیں۔ اهالی: اهل کی جمع ہے: اہل وعیال اہلید۔ شممنا: ہم سوتھتے ہیں یعن ہم اپنی اولا دمیں مشغول ہوجاتے ہیں۔ انکر نا انفسنا: ہم اپنے نفوں سے جاہل ہوجاتے ہیں یعنی ہماری وہ کیفیت نہیں رہتی جونبي كريم مَ النَّفِيَّةَ ك ياس تقى - لبنة : اينك - مِلاط - ليائى كاكارا - المسك : مشك - الاذفر : بوكا ارْ ناخواه وه خوشبو هو يابد بو شديدمېك والى حصاد: كنكريال ينعمد: خوشحال اورآسوده موگال لايباس: (صيغه معروف)وه حاجت مند اورمفلسنيس موگا۔ یخلد: وہ ہمیشہ جنت میں رہے گا۔ لا تبلی: پرانے اور بوسیدہ نہیں موں گے۔ لایفنی شباج مد: ان کی جوانی بھی فنانہیں ہوگی۔

#### بَابُمَاجَاءَفَىُ صِفَةِ غُرَفِ الْجَنَّةِ

#### باب ۳: جنت کے بالا خانوں کا حال

(٢٣٥٠) إِنَّ فِي الْجَتَّةِ لَغُرَفًا يُرى ظُهُوْرُهَا مِن بُطُونِهَا وَبُطُونُهَا مِن ظُهُوْرِهَا فَقَامَ الَّيْهِ اَعْرَابِ فَقَالَ لِمَنْ هِي يَارَسُوْلَ اللهِ ﷺ قَالَ هِيَ لِمَنْ أَطَأَبُ الْكَلَامَ وَأَطْعَمَ الطَّعَامَ وَاَدَامَ الصِّيَامَ وَصَلَّى لِلهِ بِاللَّيْلِ وَالنَّاسُ

۔ تریجپہتنی: نبی اکرم میرانشیکی نے فرمایا جنت میں ایسے کمرے ہوں گے جن کا اندرونی منظر باہر سے اور بیرونی منظر اندر سے نظر آ سکے گا ایک دیباتی کھڑا ہوااس نے عرض کی اے اللہ کے نبی میرس کے لیے ہول گے تو آپ مَالِنظَیَّۃ نے فرمایا یہ اس شخص کے لیے ہول گے جواچھی گفتگوکرے (دوسروں کو ) کھانا کھلائے اور ہمیشہ (نفلی )روزہ رکھے اور اللہ تعالیٰ کے لیے رات کے وقت (نفل) نماز ادا کرے جب لوگ سو چکے ہوں۔

(٢٣٥١) إِنَّ فِي الْجِنَّةِ جَنَّتَيْنِ انِيَتُهُمَا وَمَا فِيهِمَا مِنْ فِضَّةٍ وَّجَنَّتِيْنِ انِيَتُهُمَا وَمَا فِيهِمَا مِنْ ذَهَبٍ وَّمَا بَيْنَ الْقَوْمِ وَبَيْنَ آنُ يَّنظُرُوا إلى رَبِّهِمُ إلَّا رِدَاءُ الْكِبْرِيَاءَ عَلَى وَجْهِهِ فِي جَنَّةٍ عَلْنِ.

تریج پہنی: نبی اکرم مِرَافِظَةَ نے فرمایا جنت میں دو باغ ہیں جن کے برتن جاندی سے بنے ہوئے ہیں اور ان میں موجود ہر چیز حیاندی سے بنی ہوئی ہےاور دوباغ ایسے ہیں جن کے برتن اور ان میں موجود ہر چیز سونے سے بنی ہوئی ہےلوگوں اور ان کے اپنے پروردگار کے دیدار کرنے کے درمیان صرف کبریائی کی چادر ہے جواس کی ذات پر جنت عدن میں ہے۔

تركيب: ان في الجنة جنتين من فضة، انيتهما ومافيهما: كن خرمذوف ب، اي كذلك، يعني وه سب چيزين چاندی کی ہیں۔ دوسری ترکیب: فضة خرمقدم ہے اور انیتهما و ما فیهمامبتدا مؤخر ہے، اور جملے بنتین کی صفت ہے۔ یہی دو تركيبين اكلے جمله كى بيں على وجهه: رداء الكبرياء كا حال ہے اور فى جنة عدن كاتعلق القوم سے ہے۔

تشریع: اس حدیث میں ایک لمبی بحث ہوئی ہے کہ ردائے کبریا کیا چیز ہے جواللہ کے چہرے پر پڑی ہوئی ہوگی؟ اس کامختصر جواب يه ب كديدالله كا ايك صفت ب، مشهور حديث ب: الكبرياء ردائى، والعظمة ازارى: براكى ميرى چادر ب اورعظمت میری کنگی ہے، اور صفات نہ عین ذات ہوتی ہیں نہ غیر ذات بس بیسوال ختم ہو گیا کہ ماسوی اللہ نے اللہ کے چہرے کا احاطہ کیسے کیا؟ لعنات: عُرِف: كرب بالا خان\_ ظهور ها من بطونها: ظهور جمع ب ظهر كى اور بطون بطن كى جمع ب: اندروني مظرعام سے وبطونها من ظهورها: باہر کا مظراندرے (دکھائی دے )۔اطاب:عمده اورا چھطریقے سے کرے۔نیام: نائم كى جمع ہے: سونے والے انية: اناءكى جمع ہے: برتن در تشديد كے ساتھ موتى \_ هجوفة: كوكلا عرضها: اس كى چوڑائی۔زاویة: گوشه کونا۔

تر كيب : جنتين مين فضة انيتهما وما فيها،اس مين جينين موصوف ہے اور من فضة اس كى صفت ہے من فضة كى دو

تر کیبیں ہیں ایک یہ کہ یہ خرمقدم ہے اور انیتھا وما فیھمامبتداء مؤخر ہے اور دوسری ترکیب یہ ہے کہ من فضة جنتین کی صفت ہے اور انیتھما وما فیھمامبتداء ہے اور کذالک ان کی خبر محذوف ہے پھریہ جملہ ہو کرجنتین کی صفت ہوجائے گا۔

### بَابُمَاجَاءَفِىٰ صِفَةِ دَرَجَاتِ الْجَنَّةِ

#### باب ہم: جنت کے درجات کا حال

(٢٣٥٢) فِي الْجِنَّةِ مِائَةُ دَرَجَةٍ مَا بَيْنَ كُلِّ دَرَجَتَيُنِ مِائَةُ عَامٍ.

تَرْجَجْهَنَم: نبی اکرم مَثَلِّظَیَّمَ فِی فی ایک سودر ہے ہیں اور ہر دو در جوں کے درمیان ایک سوبرس کا فاصلہ ہے۔

(٢٣٥٣) مَنْ صَامَرَمَضَانَ وَصَلَّى الصَّلَاةَ وَحَجَّ الْبَيْتَ لَا اَدْرِىٰ اَذَكَرَ الزَّكُوةَ اَمُ لَا إِلَّا كَانَ عَقَّا عَلَى اللهِ اَنْ عَالَمُ اللهِ اَنْ مَا مَنْ صَامَرَ فِي اللهِ اَنْ اللهِ اَوْمَكَثَ بِأَرْضِهِ الَّتِي وُلِكَ مِهَا قَالَ مُعَاذُّ الاَّ اُخْبِرُ مِلْنَا النَّاسَ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ قَالْ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهُلهُ اللهُ ا

تر بنی اگرم مَرَافِظِیَّا نے فرمایا ہے جب کوئی شخص رمضان کے روزے رکھے اور نماز ادا کرے اور بیت اللہ کا حج کرے (راوی کہتے ہیں) مجھے علم نہیں ہے انہوں نے زکوۃ کا تذکرہ کیا تھا یا نہیں کیا تھا؟ تو اللہ تعالیٰ کے ذمے میں بیدازم ہے کہ اس کی مغفرت کردے خواہ وہ شخص اللہ تعالیٰ کی راہ میں ہجرت کرے یا وہ اپنی سرزمین پر تھم رارہے جہاں وہ بیدا ہوا تھا۔

حضرت معاذ و النظور بیان کرتے ہیں (انہوں نے عرض کی) کیا میں لوگوں کو اس بارے میں بتادوں؟ تو آپ مَلِنْ النظامِیَ نے فرمایا لوگوں کو جو وہ عمل کرتے ہیں کرنے دو کیونکہ جنت میں دو درجے ہیں ہر دو درجوں کے درمیان اتنا فاصلہ ہے جتنا آسان اور زمین کے درمیان ہونی دوس جنت کی نہریں بھوئتی ہیں جبتم نے درمیان ہے اور اس برحمٰن کاعرش ہے اس سے جنت کی نہریں بھوئتی ہیں جبتم نے اللہ تعالیٰ سے مانگنا ہوتو جنت فردوں مانگنا۔

(٢٣٥٥) إِنَّ فِي الْجَنَّةِ مِا ئَةَ دَرَجَةٍ لَّوُ أَنَّ الْعَالَبِينَ اجْتَمَعُوا فِي إِحْدَهُنَّ لَوَسِعَتُهُمْ.

تَرَجِّجَيْتُهَ: نِی اکرم مُطَّلِّتُنِیَکَمَّ نے فرمایا جنت میں ایک سو درج ہیں تمام جہان کے لوگ اگر اکھے ہوجا کیں تو وہ ان (سو درجوں) میں سے کسی ایک میں بھی ساسکتے ہیں۔

تشرینیے: الدرجة: کے معنی ہیں۔ رتبہ، مرتبہ، اور درجہ حسی بھی ہوتا ہے اور معنوی بھی، اور درجہ ہمیشہ ینچے سے اوپر چڑھتا ہے، کہا جاتا ہے: له علیه درجة اسے اس پر فوقیت حاصل ہے۔ نعتوں اور عزتوں کے لحاظ سے جنت ایک درجہ کی نہیں ہے، بلکہ اس کے متفاوت درجات ہیں اور ینچے کے درجات سے اوپر کے درجات حسی طور پر بھی اور معنوی طور پر بھی بلندوبالا ہیں۔

امام ترمذى والعيد في اس باب ميس چار حديثين ذكركي بين-

فى الجنة مائة درجة: (١) سودرج مين سوت كيام رادي؟

(۱) سو کے عدد سے تحدید پیش نظر نہیں بلکہ اس سے کثرت مراد ہے اس کی تائیدسنن بہتی میں حضرت عائشہ وہائٹی کی اس مرفوع روایت سے بھی ہوتی ہے کہ جس میں جنت کے درجات کی تعداد قرآن کی آیوں کے برابر بیان کی گئی ہے روایت کے الفاظ بیا ہیں: عدد درج الجنة عدای القرآن فیس دخل الجنة من اهل القرآن فلیس فوقه درجة ۔ یہ بھی ممکن ہے کہ اس سے سوکا مخصوص عدد ہی مراد ہواور اس کے ذریعہ جنت کے کثیر درجات میں سے جو سودر جول کو بیان کرنا مقصود ہوجن کے ہر دو درجوں کے درمیان اتنا فاصلہ ہے جتنا کہ آسان وزمین کے درمیان ہے لہذا ایسا ہوسکتا ہے کہ جنت کے اور کثیر درجات ایسے ہوں کہ جن کے درمیان فاصلہ یا تواس مسافت سے کم ہویا اس سے بھی زیادہ ہو۔

(۲) ملاعلی قاری راٹیلیا فرماتے ہیں کہ زیادہ تیجے یہی ہے کہ حدیث میں درجات سے بلند مراتب مراد ہیں جواہل جنت کوان کے اچھے اعمال اورنیکیوں کی وجہ سے حاصل ہوں گے چنانچے قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ هُمْ دَرَجْتُ عِنْدَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى ﴿ آلْ عَرَانِ: ١٦٣) " اہل جنت الله کے نزدیک درجات ومراتب میں مختلف ہوں گے۔"

معنی یہ ہیں کہ ان کواپنے اپنے انٹال صالحہ کے بقدرالگ الگ مرتبے اور در ہے ملیں گے۔

لعنات: مكث: كُمْهرا رہے، سكونت اختيار كرے۔ ذرالناس: آپ لوگوں كو (عمل ميں ہى)رہے ديں جيوز ديں۔ فردوس: وہ باغ جو ہرشی كوجامع ہويہ جنت كانام ہے جواللہ تعالی نے قرآن مجيد ميں ذكر فرمايا:

﴿ الَّذِينَ يَرِثُونَ الْفِرْدُوسَ لَهُمْ فِيْهَا خَلِلُ وْنَ ١١ ﴾ (المونون:١١)

" پر (مذکورہ) لوگ فردوس کے وارث بنیں گے اور وہ اس میں ہمیشہ رہیں گے ۔"

اعلی الجنت: جنت میں سب ہے اُونچی اور برتر۔ اوسطھاً: تمام جنتوں کے درمیان سب سے افضل اور عمدہ کیونکہ جو چیز کی چیز کے درمیان ہوتو وہ آس پاس کے ہرفتم کے خطرات سے محفوظ ہوتی ہے اس لیے اسے سب سے افضل عمدہ اور بہترین شار کیا جاتا ہے۔ وفوق ذلك اور جنت الفردوس کے اوپر تفجر: (مجہول كاصیغہ ہے) نكالی جاتی ہیں جاری ہوتی ہیں۔

#### بَابُمَاجَاءَ فِي صِفَةِ نِسَاءِ اَهْلِ الْجَنَّةِ

## باب۵: جنتیوں کی عورتوں کا حال

(۲۳۵۲) إِنَّالُمَرُ اَقَامِن نِسَاء اَهُلِ الْجَنَّةِ لَيُزى بَيَاضُ سَاقِهَا مِنْ وَّرَاء سَبُعِيْنَ حُلَّةً حَتَّى يُرَى فُخُهَا وَذُلِكَ بِأَنَّ اللهَ يَقُولُ (كَأَنَّمُ قَالُكِ اللهَ يَقُولُ (كَأَنَّمُ قَالُكِ الْمَاكُ فَيُ اللهَ يَقُولُ (كَأَنَّمُ قَالُكُ اللهُ يَقُولُ (كَأَنَّمُ قَالُكُ اللهُ يَقُولُ (كَأَنَّمُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ الل

تَرْجَجْكُنُهُ: نِي اكرم مُطَلِّنَكُمُ فَي فرما يا جنت كي عورت كي پنڈلي كي سفيدي ستر جوڙوں ميں سے بھي نظر آ جائے گي يہاں تك كه اس كي ہڈي

کو گودا بھی دکھائی دے گا اللہ تعالیٰ نے ای لیے ارشا دفر مایا ہے گویا کہوہ یا قوت اور مرجان ہیں۔ جہاں تک یا قوت کا تعلق ہے تو بیدا یک پھر ہے اگرتم اس میں دھا گہ داخل کر وتو وہ اس کے اندر بھی تمہیں نظر آ جائے گا۔

(٢٣٥٧)إِنَّ ٱوَّلَ زُمْرَةٍ يَّلْخُلُونَ الْجِنَّةَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ضَوْءُوجُوهِهِمْ عَلَىمِثْلِ ضَوْءالْقَمَرِ لَيْلَةَ الْبَلْدِ وَالزُّمْرَةُ الثَّانِيَةُ عَلَىمِثُلِ ٱحْسَنِ كَوْ كَبٍ دُرِّيٍّ فِي السَّمَاءِلِكُلِّ رَجُلٍ مِّنْهُمْ زَوْجَتَانِ عَلَى كُلِّ زَوْجَةٍ سَبُعُونَ حُلَّةً يُرى مُخَّسَاقِهَامِنُ وَّرَاءِهَا.

تَرْجْجَانَبُهُ: نِي اكرم مَالِّنْ عَنْ فَم ما يا ہے سب سے پہلا گروہ جو قیامت کے دن جنت میں داخل ہوگا وہ چمک کے اعتبار سے چودھویں رات کے چاند کی طرح ہوں گے جو دوسرا گروہ ہوگا وہ آسان میں موجو دسب سے زیادہ چمکدار ستارے کی طرح ہوگا ان میں سے ہر ایک خف کی دو بیویاں ہوں گی اور ہر بیوی کے ستر جوڑے ہوں گے اور ان کیٹروں کے پارے اس کی پنڈلی کا گودانظر آئے گا۔

(٢٣٥٨) اَوَّلُ زُمُرَةٍ تَلُخُلُ الْجَنَّةَ عَلَى صُوْرَةِ الْقَمَرِ لَيْلَةَ الْبَلْدِوَ الثَّانِيَةُ عَلَى لَوْنِ أَحْسَنِ كُوْكَبِ دُرِّيِّ فِي السَّمَاءلِكُلِّ رَجُلِمِنْهُمْ زَوْجَتَانِ عَلَى كُلِّ زَوْجَةٍ سَبْعُوْنَ حُلَّةً يَبْدُو كُخَّسَاقِهَامِنْ وَرَاجُهَا.

تَرْمَجْهِنَهُمْ: نبی اکرم مِیَّاتِیَّیَمَ نے فرمایا سب سے پہلا گروہ جو جنت میں داخل ہوگا وہ چودھویں رات کے چاند کی مانند ہوں گے جو دوسرا گروہ ہے وہ آ سان میں موجودسب سے بہترین ستارے کی مانند (چمکدار) ہوں گے ان میں سے ہر شخص کی دو بیویاں ہوں اور ہر بیوی نے ستر جوڑے پہنے ہوئے ہول گے اور ان کیڑوں کے پارے اس کی پنڈلی کا گودانظر آئے گا۔

تشرییج: بیات پہلے نادر تھی، اب عام ہوگئ ہے، گلاس کی الیمی بہت می چیزیں وجود میں آگئ ہیں جن میں اگر دھا گا ڈالا جائے تووہ با ہر سے نظر آئے گا،اسی طرح یا قوت (ہیرا) بھی ایک پھر ہے،اگر اس میں دھا گا ڈالا جائے تو یا قوت کا جوصاف حصہ ہے وہاں سے دھا گا نظر آئے گا، یہی حال جنت کی عورتوں کا ہے، انھوں نے خواہ کتنے ہی جوڑے پہن رکھے ہوں، ان کی پنڈلی کا گورا بن نظر آئے گا، بلکہان کی نلی کا گودا بھی نظر آئے گا۔

العنات: بیاض ساقها: اس کی پنڈلی کی سفیدی۔وراء: اندر سے باہر سے۔ مُحلة: جوڑا، پوٹاک۔ هنها:اس کی ہڑی کا گودا،مغز۔ یاقوت بمشہورقیمی پھر جوسرخ نیلا زرداورسفیدرنگ کا نہایت صاف شفاف ہوتا ہے کہاس کے اندر اگر دھا گا داخل کیا جائے تو وہ بھی دکھائی دے۔مرجان: خاص قتم کے سفیدموتی۔زُمرة: جماعت گروہ۔علی مثل ضوء القمر: چاندی چک کی مانند\_ليلة البداد: چودهوي رات\_دُري: (راكى تشريد كے ساتھ) موتى كى طرح حسين خوب چيكدارستاره

اعتسسراض: بیہوتا ہے کہ اس حدیث سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ ہرجنتی کوصرف دو بیویاں ملیں گئی جبکہ متعدد اجادیث سے بیہ بات ثابت ہوتی ہے کہ ہرجنتی کے لیے بہت ی بویاں ہوتی۔

جواب: سب سے بہتر توجیہ یہ ہے کہ یوں کہا جائے کہ اہل جنت میں سے ہرآ دمی کے لیے کم از کم دو بیویاں ہوں گی جن کی یہ بیہ صفات ہوں گی اس میں گویاا کم از کم عدد کو بیان کرنامقصود ہے اس سے زیادہ کی نفی کرنامقصود نہیں چنانچہ حافظ این حجر رہیٹیلئے نے بھی اس جواب کوزیادہ ظاہریمی ہے کہاہے۔(فتح الباری ١٨٣/١٨)

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي صِفَةِ جِمَاعٍ اَهُلِ الْجَنَّةِ

#### باب ۲: جنتیوں کی مجامعت کا حال

(٢٣٥٩) يُعْطَى الْمُوْمِنُ فِي الْجَتَّةِ قُوَّةً كَنَا وَكَنَا مِنَ الْجِمَاعِ قِيْلَ يَارَسُولَ اللهِ ﷺ اَوَيُطِيئُ ذَٰلِكَ قَالَ يُعْطَى وَ وَكَنَا مِنَ الْجِمَاعِ قِيْلَ يَارَسُولَ اللهِ ﷺ اَوَيُطِيئُ ذَٰلِكَ قَالَ يُعْطَى وَ وَكَنَا مِنَ الْجِمَاعِ قِيْلَ يَارَسُولَ اللهِ ﷺ اَوَيُطِيئُ ذَٰلِكَ قَالَ يُعْطَى

ترکیجی آب: نی اکرم مِنَّافِیَکَا فَی فر مایا ہے بندہ مون کو جنت میں صحبت کرنے کے لیے اتن اتن قوت دی جائے گی عرض کی گئی یارسول اللہ مِنَّافِیکَا اِنْ کیا وہ شخص اتن طاقت رکھے گا تو آپ مِنَّافِیکَا اِنْ فر مایا اسے سوآ دمیوں جتن طاقت دی جائے گی۔

تشرینے: اور مطلب دونوں صورتوں میں ایک ہے کہ جنتی بہت مرتبہ مجامعت کرے گا۔ اس پر سوال ہوا کہ بہت ک عورتوں سے یا بہت مرتبہ فارغ ہونا آ دمی کے لئے کیونکر ممکن ہوگا؟ آپ مَرَافَشِيَّا آ نے جواب دیا: جنتی کو دنیا کے ومردوں کی طاقت دی جائے گی، کیونکہ جنت میں جہم اور جہم کی طاقت بڑھا دی جائے گی۔ ابو اب صفة جھنھ میں جہنیوں کے تعلق سے جو روایات آ رہی ہیں ان پر جنتیوں کو قیاس کیا جائے، پس جنت میں ای اعتبار سے جنتی فارغ ہوگا۔

#### بَابُمَاجَاءَ فِيُ صِفَةِ اَهُلِ الْجَنَّةِ

#### باب2: جنتیوں کے احوال

(٢٣٦٠) اَوَّلُ زُمُرَةٍ تَلِجُ الْجَنَّةَ صُوْرَةُهُمُ عَلَى صُوْرَةِ الْقَهَرِ لَيْلَةَ الْبَلَا لِلا يَبْصُقُونَ فِيْهَا وَلَا يَمُخُطُونَ وَلَا يَتَغَوَّطُونَ الْدِيَّةُ مُرُونَةً الْجَمُّونَ وَيُهَا النَّهَبُ وَامُشَاطُهُمُ مِنَ النَّهَبِ وَالْفِضَّةِ وَهَجَامِرُهُمْ مِنَ الْالْوَقِ وَرَشَّحُهُمُ الْمِسْكَ وَلِكُلِّ وَاحِدٍ مِنَ الْحُسْنِ لَا اخْتِلَافَ بَيْنَهُمْ وَلَا تَبَاغُضَ وَلِكُلِّ وَاحِدٍ مِنَ الْحُسْنِ لَا اخْتِلَافَ بَيْنَهُمْ وَلَا تَبَاغُضَ قُلُوبُهُمْ قَلْبَرَجُلِ وَاحِدٍ يُسْتِحُونَ اللهَ بُكُرَةً وَعَشَيًّا.

ترجیخی، نی اکرم مِنَّانَظِیَّا نِے فرمایا سب سے پہلا گروہ جو جنت میں داخل ہوگا ان کی صورت چودھویں رات کے چاند کی طرح چہک دار ہوگی وہ لوگ اس میں تھوکیں گے نہیں نال صاف نہیں کریں گے قضائے حاجت نہیں کریں گے ان کے برتن سونے کی ہوں گے ان کی کنگھیاں سونے اور چاندی کی ہوں گی جبکہ ان کی انگیتھیاں عود سے بنی ہوئی ہوں گی ان کا پیدنہ مشک (کی طرح خوشبودار) ہوگا ان میں سے برخض کی دو بویاں ہوں گی جنگی پنڈلی کا گودا گوشت میں سے نظر آئے گا یہ ان کے حسن کی وجہ سے ہوگا ان لوگوں کے درمیان آپس میں کوئی اختلاف نہیں ہوگا ان کے دلوں میں کوئی بغض نہیں ہوگا اور بیسب ایک جیسی قلبی کیفیت کے مالک ہوں گے وہ صبح شام اللہ تعالی کی تبیح بیان کریں گے۔

<sup>(</sup>٢٣٦١) لَوُ أَنَّ مَا يُقِلُّ ظُفُرٌ مِّمَا فِي الْجَنَّةِ بَدَا لَتَزَخْرَ فَتْ لَهُ مَلْدِيْنَ خَوَا فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلَوْ أَنَّ رَجُلًا

مِّنُ أَهْلِ الْجِنَّةِ اطَّلَعَ فَبَدَا اَسَاوِرُ لا لَطَهَسَ ضَوْءً الشَّهْسِ كَمَا تَطْمِسُ الشَّهْسُ ضَوْءَ النَّجُوْمِ.

کناروں کوروش کردے اور اگر جنت کا کوئی شخص جھا تک لے اور اس کے کنگن ظاہر ہوجا سمیں تو وہ سورج کی روشنی کو ماند کردیں بالکل ای طرح جیسے سورج ستاروں کی روشنی کو ماند کر دیتا ہے۔

تىشرىيىج: جنت كى غذالطىف اورنورانى ہوگى، پىپ مىں اس كا كوئى فضلە تيارنہيں ہوگا،بس ايك خوشگوار ڈ كارآئے گى اورمعدہ ہلكا ہو جائے گا،اور کچھ پسینہ کے راستہ سے نکل جائےگا، مگر پسینہ بھی مشک جیسا خوشبو دار ہوگا۔

لعنات: تلج: داخل ہوگی۔ لا یبصقون: اہل جنت نہ تھوکیں گے۔ ولا یتمخطون: اور نہ وہ ناک صاف کریں گے۔ ولا يتغوطون: اورنه وه ياخانه كرني كے اور نه بى انہيں قضا حاجت كا تقاضا ہوگا۔ امشاط: مشط كى جمع ہے: كنگھياں: هجامر: هجمر کی جمع ہے انگیٹھیاں۔ اَلُو (واؤمشدد) اگر کی لکڑ،عود۔ دشحھد:ان کا پسینہ مایقل ظفر: یا پر پیش اور قاف کے نیچ زیر باب افعال) وہ چیز جسے ناخن اٹھالے یعنی ناخن سے بھی کم مقدار والی کوئی چیز ظاہر ہوجائے۔ لتز خرفت: مزین اور روثن ہوجائے۔ خوافق:خافقة کی جمع ہ،طرف کنارہ اطلع:جمائے۔اساور:اسورةکی جمع ہے،وراسورة:سوارکی جمع ہے کئن۔ طمس: منادے ماند کردے۔ ضوء النجوهر: تتاروں کی روشی۔

ترکیب اور لغات: مایقل میں ماموصولہ ہے، اور عائد محذوف ہے۔ ای مایقله خوافق: خافقة کی جمع ہے جس کے معنی ہیں۔ جانب اور دنیا کی چار جانبیں: چار دانگ عالم کہلاتی ہیں، وہی یہاں مراد ہیں اور مابین الخ فاعل ہے اور بتاویل الاماکن: فعل مؤنث لا يا كيا ہے۔ اساور: اسورة كى جمع ہاوروه سواركى جمع ہے جس كے معنى ہيں كنكن، چورى \_

#### بَابُمَاجَاءَ فِئُ صِفَةِ ثِيَابَ اَهْلُ الْجَنَّةِ

## باب ۸: جنتیوں کے کیڑوں کا حال

(٢٣٦٢) ٱهۡلُ الۡجَنَّةِ جُرُدُّمُرُدُّ كُخُلَّ لَا يَفۡلٰى شَبَائِهُمۡ وَلَا تَبۡلٰى ثِيَابُهُمُ.

تَرْجَجْهَنْهَا: نِي اكرم مُلِّشَيِّعَةً نِه فرما يا اللّ جنت كِجسم اور چېروں پر بالنہيں ہوں گے ان كى آئىسى سرمگيں ہوں گی ان كی جوانی تھی ختم نہیں ہوگی اور ان کے لباس بوسیدہ نہیں ہوں گے۔

(٢٣٦٣) فِي قَوْلِه ﴿ وَفُرُشِ مَّرْفُوْعَةٍ ﴾ قَالَ ارْتِفَاعُهَا لكَّمَا بَيْنَ السَّمَاءُ وَالْأَرْضِ مَسِيْرَةً خَمْسِ مِا ثَةِ سَنَةٍ.

تَرْجَجْتَنَم: الله تعالى كے فرمان میں نبی اكرم مَرَّافِقَيَّا فِي فرما يا بجھے ہوئے بچھونے ہوں گے۔ آپ مِرَّافِقَعَ فِی فرما يا اس كی بلندی اس طرح ہے جس طرح آسان اور زمین کے درمیان فاصلہ ہے جو پانچ سوبرس کی مسافت پر مشمل ہے۔ تشريع: جنت ك جهون:

نى كريم مُطْلِقَةً في ﴿ وَفُرُيْنِ مِّرْفُوعَةٍ ﴾ (الواقد:٣٣) كي تفير مين فرمايا: ارتفاعها: اس ارتفاع يكيام وادع؟

- (۱) اس سے جنت کے وہ بچھونے مراد ہیں جوتختوں اور چاریا ئیوں کے اوپر ہوں گے اور اسنے بلنداوراو نیچے ہوں گے کہ بظاہر بینظر آئے گا کہ وہ آسان جیسی بلندی تک ہیں۔
- (۲) اس آیت میں جن اُو نے اُو نے بچھونوں کا ذکر ہے یہ جنت کے ان درجات میں بچھے ہوں گے جن کی بلندی آسان وزمین کی میافت کے بقدر ہوگی جبیا کہاں سے پہلے حدیث گزری ہے تو حدیث کا مطلب سے ہے کہ جنت کے درجات میں جوبسر بچھے ہوئے ہوں گے،اس درجہ میں اور دیگر درجات میں پانچ سوسالہ مسافت ہوگی،خود بستر پانچ سوسال کی مسافت کے بقدر اُو پنچ نہیں ہوں گے۔
- (۳) بعض مفسرین نے فرش سے عورتیں مراد لی ہیں کیونکہ عربی زبان میں عورت کو بھی لفظ فراش سے تعبیر کیا جاتا ہے ، چنانچہ ایک حدیث میں ہے کہ الول ل لکفرانس اس میں فراش سے بیوی مراد ہے اس کے بعد کی آیتوں میں جوجنتی عورتوں کی صفات ذکر کی گئی ہیں ان میں سے بھی اس کی تفسیر کی تائید ہوتی ہے اس صورت میں لفظ صوفوعة رفعت درجہ کے اعتبار سے ہوگا لینی بلند یا ہیں۔ بیرحدیث اول تو رشدین کی وجہ سے ضعیف ہے، امام تر مذی ولٹیویئے نے بعض اہل علم کے حوالہ سے حدیث کی یہی شرح نقل کی ہے، فرماتے ہیں۔ مدیث کے معنی یہ ہیں: ان الفرش فی الدرجات: درجات جنت میں بچھے ہوئے بستر وبین الدرجات اوراس درج اور دیگر درجات کے درمیان فاصلہ، کہا بین السہاء والارض: اتنا ہوگا جتنا آسان وزمین کے درمیان فاصلہ ہے کیکن اس تفسیر پرسوال پیدا ہوتا ہے کہ پھرقر آن کریم میں ان بستر وں کی صفت مر فوعة کیوں لائی گئی ہے، جبکہ وہ خود اونیچنہیں ہیں؟ اس کا جواب یہ ہے کہ اُونچا ہونا رتبہ میں بھی ہوتا ہے، یعنی وہ بستر بے حد بلندر تبہ ہوں گے، مگر ساتھ ہی ظاہری بلندی بھی کسی درجہ میں مراد کینی ہوگی ،رہی یانچ سوسالہ مسافت تو وہ بستر وں کی نہیں ، بلکہ درجات جنت کی ہوگی۔

#### بَابُمَاجَاءَ فِئ صِفَةِ ثُمَارِالُجَنَّةِ

#### باب٩: جنت کے پچلوں کا حال

(٣٣٦٣) وَذُكِرَ لَهُ سِنُرَةُ الْمُنْتَهِى قَالَ يَسِيُرُ الرَّاكِبُ فِي ظِلِّ الْفَنْنِ مِنْهَا مِائَةً سَنَةٍ آوُ يَسْتَظِلَّ بِظِلِّهَا مِائَةُ رَا كِبِشَكَّ يَعْلِي فِيُهَا فِرَاشُ النَّاهَبِ كَأَنَّ ثَمَرَهَا الْقِلَالُ.

تَرْجَجْهُمْهُ: حضرت عائشهاورحضرت اسابنت ابو بكر ثناً أيُنْهُ كے حوالے سے بیہ بات نقل كرتی ہیں وہ فر ماتی ہیں میں نے نبی اكرم مَلِّ اَنْفَحَةُ كُو سدرۃ المنتہٰی کا تذکرہ کرتے ہوئے سنا آ پ مَلِّنْفِیَا آنے فرمایا کوئی سواراس کی شاخوں کے سائے میں ایک سوسال تک چل سکتا ہے (راوی کوشک ہے یا شاید بیالفاظ ہیں کوئی سواراس کے سائے میں چلتے ہوئے) ایک سوسال تک رہ سکتا ہے یہاں پر یحلیٰ نامی راوی

اس کا فرش (یا بچھونے ) سونے کے ہول گے اور اس کے پھل مٹکوں کی مانند ہوں گے۔ تشرِنیے: مدرة المنتها: جنت کاوہ درخت ہے جواس کے انتہائی کنارے پرواقع ہے اس سے آ گے کی فرشتے کو جانے کی اجازت نہیں ہے حضرت جرئیل علیظام بھی اس سے آ گے نہیں جاسکتے صرف نبی کریم مُطَافِقِکا شب معراج میں اس درخت سے آ گے تشریف لے گئے ہیں ایک روایت کےمطابق بید درخت چھٹے آسان پر ہے لیکن مشہور روایت رہے کہ ساتویں آسمان پر ہے ان دونوں روایتوں میں بوں مطابقت بیان کی جاسکتی ہے کہ اس درخت کی جڑتو چھٹے آسان پراورشاخیں ساتویں آسان پر ہوں گی۔ اس درخت پرسونے کے پروانے ہول گےاس سے کیا مرادہے؟اس میں دواخمال ہیں:

- (۱) اس درخت پر جونورانی فرشتے کثیر تعداد میں ہیں ان کے پراس طرح چیکتے ہیں جیسے اس کی شاخوں پر سونے کے پروانے
- (۲) یا مید کداس درخت سے جوانوار وبرکات اٹھتے ہیں اور شاخوں سے جوایک خاص قشم کی روشی پھوٹتی رہتی ہے اسے سونے کے یروانوں سے تعبیر کیا۔اور نی کریم مُلِّلْتُ کا بیار شادسونے کے پروانے اس پر ہوں کے دراصل اس آیت ﴿إِذْ يَغْشَى السِّدُدَةَ مَا يَغُمني ﴿ ﴾ (البحم:١١) كَي تفسير ٢٥- (مرقاة الفاتج ١٠-٥٥ م كتاب احوال القيامة )

لعنات: السلاة: بيرى كا درخت المنتلى: سرحد، ساتوي آسان كے اوپرعش سے ورے ايك ايما مقام ہے جس سے آگے ملائکہ وغیرہ نہیں جاسکتے ، یہی سداد قالمهنته کی (باڈر کی بیری) ہے۔ الفنن: درخت کی سیرھی شاح ، جمح افغان ، سورة الزمن میں ہے: ﴿ ذَوَاتَا ۚ اَفْنَانِ ﴾ (الرمن: ٣٨) سيرهي شاخول والے دو باغ۔ الفراش (بفتح الفاء) تنلي، پروانه، مفرد فراشة۔ القلة: ياني كي صراحي، مركا، جمع قلال اور قلل

#### بَابُمَاجَاءَ فِي صِفَةِ طَيْرِ الْجَثَّةِ

#### باب ۱۰: جنت کے پرندوں کا حال

(٢٣٦٥) عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكٍ قَالَ سُئِلَ رَسُولُ اللهِ عِلْهُ مَا الْكُوثَرُ قَالَ ذَاكَ نَهْرٌ أَعْطَانِيُهِ اللهُ يَغْنِي فِي الْجَتَّةِ ٱشَدُّ بَيَاضًا مِنَ اللَّبَنِ وَٱحْلَى مِنَ الْعَسَلِ فِيهِ طَيْرُا عُنَا قُهَا كَأَعُنَاقِ الْجُزُرِ قَالَ عُمَرُ إِنَّ هٰذِيهِ لَنَا عِمَةٌ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ أَكَلَّتُهَا أَنْعَمُ مِنْهَا.

تَوُجْهِمْنَهِ: حفرت انس ثناثمُة بيان كرتے ہيں نبي اكرم مُثِلِّفُتِيَّةً ہے دريافت كيا گيا كوژے مراد كيا ہے؟ آپ مُلِفِّنَةً أِنے فرمايا بيرايك نهر ہے جواللہ تعالی نے مجھے عطا کی ہے آپ مَلِّ الْفِیْکَةَ کی مراد میکٹی کہ بینهر جنت میں ہوگی (آپ مِلِّ الْفِیکَةَ نے بیفر مایا ) اس کا پانی دودھ سے زیادہ سفید ہے اور شہد سے زیادہ میٹھا ہے اور جنت میں پرندے ہوں گے جن کی گردنیں اونٹوں کی گردنوں کی طرح ہوں گی ( یعنی ان کا حجم بڑا ہوگا ) تو حضرت عمر نٹاٹنو نے عرض کی بیتو بڑی زبردست نعتیں ہیں تو آپ سِکَشِیْجَ نے فر مایا انہیں کھانے والے اس سے زیادہ نعتوں میں ہوں گے۔

تشریع: کاعناق الجزر، سے اس طرف اشارہ کرنامقصود ہے کہ وہ پرندے جو حوض کو ثر میں ہوں گنجر و ذریح کے لیے بالکل تیار ملیں گے تا کہ حوض کونڑ سے سیراب ہوکران کا گوشت کھا سکیں کیونکہ لفظ جزرا لیے اُونٹ کے لیے استعال کیا جاتا ہے جونحرو ذرج کے لیے

تيارہو۔

قائدہ: یہ پرندے تو نہر کوڑ کے آبی پرندے ہیں، اور جنت میں خشکی کے پرندے بھی ہوں گے، جن کا تذکرہ ایک دوسری حدیث میں آیا ہے، منداحم میں ہے: ان طیر الجنة کامثال البخت توعی فی شجر الجنة: جنت کے پرندے بختی اُونٹول جیسے ہوں گے جو جنت کے درختوں میں چریں گے، پس حضرت ابو بکر مزائن نے عرض کیا: یا رسول الله ﷺ ان هذاه المطیر ناعمة: یہ پرندے تو بڑے دلچپ ہوں گے، وانی لارجو ان تکون همن یاکل منها: اور مجھے امید ہے کہ آپ نوائن ان پرندوں کا کھانے والوں میں سے ہوں گے۔

### بَابُ مَاجَاءَ فِي صِفَةِ خَيْلِ الْجَنَّةِ

### باب،۱۱: جنت کے گھوڑوں کا حال

(٢٣٦٢) أَنَّ رَجُلًا سَأَلَ النَّبِيَّ عَلَيْ فَقَالَ يَارَسُولَ اللهِ عَلَىٰ هَلْ فَى الْجَنَّةِ مِنْ خَيْلٍ قَالَ إِن اللهُ اَدُخَلَكَ الْجَنَّةَ فَلَا اللهُ ا

تو بخبیتن ایک شخص نے نبی اکرم سَلِ الفِیکَامِ سے سوال کیا اس نے عرض کی یارسول الله سَلِ الفِیکَامَ کیا جنت میں گھوڑ ہے ہوں گے؟ آپ مِلَّ الفِیکَامَ نے فرمایا الله تعالی جب تنہیں جنت میں داخل کریں گے توتم اس میں سرخ یا قوت سے بنے ہوئے جس بھی گھوڑ ہے پر سوار ہو کر جنت میں جہاں بھی جانا چاہو گے وہ تنہیں لے جائے گا۔

راوی بیان کرتے ہیں ایک شخص نے آپ مِنَّافِظِیَّا ہے سوال کیا اس نے عرض کی یارسول اللّہ مِنَّافِظِیَّا کَیا جنت میں اُونٹ ہول گےراوی بیان کرتے ہیں آپ مِنَّافِظِیَّا نے اس شخص سے وہ نہیں فرمایا جو اس کے ساتھی سے فرمایا تھا آپ مِنَّافِظِیَّا نے فرمایا اگر اللّٰہ تعالیٰ نے تہیں جنت میں داخل کیا تو اس میں تہہیں ہروہ چیز ملے گی جس کا تمہارانفس خواہش کرے گا اور جس سے تمہاری آ تکھول کو سرور ملے گا۔۔

(٢٣٧٧) أَنَّى النَّبِيَّ عَلَيْ اَعُرَابِيُّ فَقَالَ يَارَسُولَ اللهِ إِنِّى أُحِبُ الْخَيْلَ آفِي الْجَنَّةِ خَيْلٌ قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ اِنُ الْجَنَّةِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ ا

تو بند ہیں ایک دیہاتی نی اکرم مَلِّ اَنْ اَکْمُ مِلِّ اَنْ اَکْمُ مِلِّ اِلْکُنْ مِی عاضر ہوااس نے عرض کی یارسول اللہ مجھے گھوڑے بہت پسند ہیں کیا جنت میں گھوڑے ہوں گے؟ آپ مِلِّنْ اِنْ اِلْمُ اِللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللِّهُ اللللِّهُ الللِّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ اللللِّهُ اللللِّهُ اللَّهُ اللللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللللِّهُ اللللِّهُ اللللِّلْمُ اللَّهُ الللِّلْمُ اللَّهُ اللللِّهُ اللللِّهُ اللللِّهُ اللللِّهُ اللللِّهُ اللللِّهُ اللللِّهُ اللللِّهُ الللِّهُ اللللِّهُ اللللِّلْمُ الللِّلْمُ اللَّهُ الللِّهُ اللللِّهُ اللللِّهُ اللللِّهُ الللِّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللِّهُ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

#### بَابُمَاجَاءَ فِيُ سِنِّ اَهُلِ الْجَنَّةِ

# باب ۱۲: جنتیول کی عمروں کا بیان

(٢٣٦٨) يَنْخُلُ آهُلُ الْجَنَّةِ الْجَنَّةَ جُرُدًا مُرُدًّا مُكَتَّلِيْنَ اَبْنَاءً ثَلَاثِيْنَ اَوْثَلَاثٍ وَثَلَاثِيْنَ سَنَةً.

ترکیجینی: نبی اکرم مُطِّنْظِیَّا نِی فرمایا اہل جنت جب میں داخل ہوں گے تو ان کے چبرے اورجسم پر بال نہیں ہوں گے ان کی آ تکھیں سرمگیں ہوں گی اور ( دیکھنے میں یوںمحسوس ہوگا ) کہ وہ ۳۲یا ۳۳سال کے ہیں۔

تشریع: اس حدیث میں رادی کوعد دمیں شک ہے، مگر منداحمد وغیرہ میں حضرت ابو ہریرہ و ٹاٹنو کی حدیث ہے جس میں بغیر شک کے ۳۳سال کاعد دیذکور ہے،اس طرح حضرت مقدام ٹواٹنو کی حدیث میں بھی ۳۳سال کاعد دہے اس لئے یہی اصح ہے۔

## بَابُمَاجَاءَ فِي كَمُ صَفِّ اَهْلِ الْجَنَّةِ ؟

باب ۱۳: جنتیون کی کتنی صفیں ہوں گی؟ (اوران میں اس امت کی نسبت کیا ہوگی؟)

(٢٣٦٩) اَهْلُ الْجَنَّةِ عِشْرُ وْنَ وَمِائَةُ صَفِّ ثَمَّانُوْنَ مِنْهَا مِنْ هٰذِهِ الْأُمَّةِ وَارْبَعُوْنَ مِنْ سَائِرِ الْأُمَمِ.

۔ توکیجہ تنہ: نبی اکرم مُطِّنْظِیکی آنے فرمایا ہے اہل جنت کی ایک سوہیں صفیں ہوں گی جن میں سے ۸۰ صفیں اس امت کی ہوں گی اور ۴۰ صفیں باقی تمام امتوں کی ہوں گی۔

ترکیج کنب: حضرت عبداللہ بن مسعود رہائی بیان کرتے ہیں ہم لوگ نبی اکرم سُلِ اُنظیکا کے ہمراہ ایک قبہ میں موجود سے تقریباً چالیس افراد سے آپ سُلِ اللہ عنت کا چوتھائی حصہ ہولوگوں نے عرض کی جی ہاں آپ سِلِ اُنظیکا اُس سے آپ سُلِ اُنظیکا اُس سے راضی ہو کہ تم اہل جنت کا چوتھائی حصہ ہوالوگوں نے عرض کی جی ہاں آپ سِلِ اُنظیکا اُس سے راضی ہو کہ تم اہل جنت کا ایک تہائی حصہ ہو؟ لوگوں نے عرض کی جی ہاں آپ سِلِ اُنظیکا اُس سے راضی ہواہل جنت کا نصف حصہ ہو؟ بے شک جنت میں صرف مسلمان داخل ہوگا مشرکین کے درمیان تمہاری حیثیت ای طرح ہوگی جیسے کالی جلد والے بیل مے جسم پرکوئی کالا بال ہو۔

تشریح: شخ عبدالتی صاحب والیط این کتاب اشعة المعات میں فرماتے ہیں کہ ہوسکتا ہے کہ پہلے تو نی کریم مَلِّ الشَّحَةِ فَ الله تعالیٰ کی بارگاہ میں یہی امید قائم کی ہو کہ آپ کی اُمت کے لوگ اہل جنت کی مجموعی تعداد کا نصف حصہ ہوں مگر بعد میں الله تعالیٰ نے اپنے

خصوصی فضل وکرم سے اس امید کو اور بڑھادیا ہواور جنتیوں میں امت محمد میرکی تعداد کو دو تہائی تک کرنے کی بشارت عطاء فرمادی ہویا یوں کہیے کہ پہلے وی چوتھائی تہائی اورنصف کے بارے میں آئی تھیں بعد میں دو تہائی تعداد کی وحی آگئ للبذا نبی کریم مُطَافِّقَةُ نے پہلے کم تعداد ذكر فرمائي اور بعد ميں دوتهائي ذكر فرمائي اس ليے روايات ميں حقيقتا كوئي تعارض نہيں۔

**جواب ②:** نبي مَرَافِظَيَّةً نے پہلے بیخردی کہ جنت میں ان کی تعداد چوتھائی ہوگی پھرتہائی کی خبر دی، پھر آ دھے کی خبر دی، بیتر تی تدریجا وی آنے کی وجہ سے ہوئی ہے، جس طرح وی آتی گئ، آپ امت کومطلع فرماتے رہے، اور آخری وی وہ ہے جو پہلی حدیث میں گزری ہے کہ بیامت جنتیوں میں دو تہائی ہوگی (بید میگرامتوں کی بہنسبت اس امت کی تعداد کا بیان ہے)۔

د**وسے رامضمون:** اورمشر کین یعنی جہنمیوں کی بہنسبت جنتیوں کی تعداد بہت ہی معمولی ہوگی ، کالے بیل کی کھال میں ایک سفید بال کی جونسبت ہے وہی نسبت جنتیوں اور جہنمیوں میں ہوگی۔اور ہمیں اس فکر میں پڑنے کی ضرورت بھی نہیں، کیونکہ حدیث کا مقصدیہ بیان کرنا ہے کہ جنتیوں کی تعداد بہت ہی تھوڑی ہوگی ، کیونکہ جنت میں مسلمان ہی جائے گا۔ کفار ومشر کین کا وہاں گز رنہیں۔

#### بَابُمَاجَاءَ فِي صِفَةِ ٱبْوَابِ الْجَنَّةِ

#### باب ۱۴: جنت کے درواز وں کا حال

(٢٣٤١) بَابُ أُمَّتِي الَّذِي يَدُخُلُونَ مِنْهُ الْجَنَّةَ عَرْضُهُ مَسِيْرَةُ الرَّا كِبِ الْهُجَوِّدِ ثَلَاثًا ثُمَّ إِنَّهُمُ لَيُضُغَطُونَ عَلَيْهِ حَتَّى تَكَادُمَنَا كِبُهُمْ تَزُولُ.

تر بین اکرم مِرِ اَلْ اَنْ اَلَى اِلْمِ مِرِي امت کاوہ دروازہ جس سے وہ جنت میں داخل ہوں گے اس کی چوڑ انی اتن ہے جست نی مسافت کوئی تیز رفقارتین دن میں طے کرتا ہے لیکن اس کے باوجود ان لوگوں کا اس میں اتنا جوم ہوگا کہ یوں محسوں ہوگا کہ ان کے ہازوااتر جائمیں گے۔

#### تشريع: مسافت مراد سے مراد کیا ہے؟

(۱) اس سے تین دن اور تین رات کی مسافت مراد ہے۔

(۲) اس سے تین سال کی مسافت مراد ہے اور یہی زیادہ سچھے ہے کیونکہ اس میں زیادہ مبالغہ ہے اور اس تین سال سے بھی کثر ت مراد ہے تا کہ حدیث باب اور اس روایت کے معارض ومخالف نہ ہوجس میں بیفر ما یا گیا ہے کہ جنت کے درواز وں میں سے ہر دروازے کی دونوں کواڑوں کے درمیان چالیس سال کی مسافت کے بقدر فاصلہ ہے۔

تركيب:بأب امتى: مبتداء ب،الذين يداخلون موصول صله لكرامة كي صفت بي، اور عرضه: دوسرا مبتدا ب اورميرة اس کی خبر ہے، پھر جملہ: پہلے مبتدا کی خبر ہے اور ثلاثا: مسیرۃ کاظرف ہے۔

حدیث کا حال: بیصدیث ضعیف ہے، اس کا ایک راوی خالد بن ابی بکر کمز ور راوی ہے۔

#### بَابُ مَاجَاءَ فِيُ سُوْقِ الْجَنَّةِ

## باب ١٥: جنت كے بازار كا تذكره

(٢٣٧٢) أَنَّهُ لَقِي آبًا هُرَيْرَةً ﴿ فَعَالَ ابُوْ هُرَيْرَةً أَسُأَلُ اللهُ أَنْ يَجْمَعَ بَيْنِي وَبَيْنَكِ فِي سُوْقِ الْجَنَّةِ فَقَالَ سَعِيْدٌ اَفِيْهَا سُوْقٌ قَالَ نَعَمُ اَخْبَرَنِي رَسُولُ اللهِ عَلَيْ آنَ اَهُلَ الْجَنَّةِ إِذَا دَخَلُوْهَا نَزَلُوافِيْهَا بِفَضْلِ آعْمَالِهُمِ ثُمَّ يُؤَذَّنُ فِيُ مِقْدَادِ يَوْمِ الْجُهُعَةِ مِنَ آيَّامِ التَّنْيَا فَيَزُوْرُوْنَ رَجَّهُمْ وَيَبُرُزُلَهُمْ عَرْشُهْ وَيَتَبَتَّى لَهُمَ فِيْرَوْضَةٍ مِّنْ رِيَاضِ مَنَا بِرُ مِنْ فِضَّةٍ وَيَجْلِسُ آدُنَاهُمُ وَمَا فِيهَا مِنْ آدُنى عَلَى كُثْبَانِ الْبِسُكِ وَالْكَافُورِ مَا يَرَوُنَ آنَّ أَصْعَابَ الْكَرَاسِيِّ بَأَفْضَلَ مِنْهُمُ مَجْلِسًا قَالَ اَبُوْ هُرَيْرَةً ﴿ فَا لَتُ يَا رَسُولَ اللهِ ﷺ وَهَلَ نَزى رَبَّنَا قَالَ نَعَمُ هَلُ تَكَارُونَ فَيُ رُوْيَةِ الشَّمْسِ وَالْقَمَرِ لَيُلَةَ الْبَدْرِ قُلْنَا لَا قَالَ كَذٰلِكَ لَا تَتَمَارُونَ فِي رُوْيَةِ رَبِّكُمْ وَلَا يَبْغَى فِي ذٰلِك الْمَجْلِسِ رَجُلُ إِلَّا حَاضَرَهُ اللهُ مُعَاضِرَةً حَتَّى يَقُولَ لِلرَّجُلِ مِنْهُمْ يَافُلَانُ بْنَ فُلَانٍ ٱتَذَٰ كُرُ يَوْمًا قُلْتَ كَذَا وَ كَنَا فَيُنَّ كِّرُهُ بِبَغْضِ غَكَرَاتِهِ فِي التُّنْيَا فَيَقُولُ يَا رَبِّ أَفَكَمْ تَغُفِرُ لِي فَيَقُولُ بَلَّى فَبِسَعَةِ مَغْفِرَتِي بَلَغْتَ مَنْزِلَتِكَ هٰذِهٖ فَبَيْنَمَا هُمُ عَلَى ذٰلِكَ غَشِيَتُهُمُ سَحَابَةٌ مِنَ فَوقِهِمْ فَأَمْطَرَتْ عَلَيْهِمْ طِيئبًا لَمْ يَجِدُوا مِثُلَ رِيْجِهِ شَيْئًا قَطُّوَيَقُولُ رَبُّنَا قَوْمُوا إلى مَا اَعْدَدْتُ لَكُمْ مِنَ الْكَرَامَةِ فَخُذُوْا مَا اشْتَهَيَتُمْ فَنَا يَيْ سُوَقًا قَلْ حَقَّتْ بِهِ الْمَلَائِكَةُ مَالَمْ تَنْظُرِ الْعُيُوْنُ إلى مِثْلِهِ وَلَمْ تَسْمَعِ الآذَانُ وَلَمْ يَخْطُرُ عَلَى الْقُلُوبِ فَيُحْمَلُ النِّيَامَ اشْتَهَيْنَا لَيُسَ يُبَاعُ فِيُهَا وَلَا يُشَتَرَى وَفِي ذَٰلِكَ السُّوْقِ يَلْقَى اَهُلُ الْجَنَّةِ بَعْضُهُمْ بَعْظًا قَالَ فَيُقْبِلُ الرَّجُلُ ذُوالْبَنْزِلَةِ الْمُرُ تَفِعَةِ فَيَلْقَى مَنْ هُوَدُونَهُ وَمَا فِيُهِمُ دَنِيٌّ فَيَرُ وُعُهُ مَا يَزى عَلَيْهِ مِنَ اللِّبَاسِ فَمَا يَنْقَسِي اخِرُ حَدِيثِهِ حَتَّى يتَغَيَّلَ عَلَيْهِ مَا هُوَ أَحْسَنُ مِنْهُ وَذٰلِكَ أَنَّهُ لَا يَنْبَغِيُ لِآحِدٍ أَنْ يَعُزَنَ فِيهَا ثُمَّ نَنْصَرِفُ إلى مَنَا زِلِنَا فَتَتَلَقَّانَا أزواجُنَا فَيَقُلُنَ مَرْحَبًا وَاهُلًا لَقَلُ جِئْتَ وَإِنَّ لَكَ مِنَ الْجَهَالِ ٱفْضَلَ مِنَّا فَارَقْتَنَا عَلَيْهِ فَنَقُولُ إِنَّا جَالَسْنَا الْيَوْمَررَبَّنَا الْحِبَّارَ وَيَحِقُّنَا آنُ نَنْقَلِبَ مِمَثْلِ مَا انْقَلَبَنَا.

ترکیجنگہ: سعید بن مسیب نظافی بیان کرتے ہیں ان کی ملاقات حضرت ابو ہریرہ نظافی سے ہوئی تو حضرت ابو ہریرہ نظافی نے فرمایا میں الشدتعالیٰ سے بید عاکرتا ہوں وہ مجھے اور تہمیں جنت کے بازار میں اکٹھا کرے توسعید نے دریافت کیا کیا اس میں بازار بھی ہوں گے انہوں نے جواب دیا جی ہاں آپ میر شفی آنے مجھے یہ بات بتائی ہے جب اہل جنت جنت میں داخل ہوجا کیں گے تو وہ اپنا المال کی فضیلت کے اعتبار سے اس میں قیام کریں گے پھر دنیا کے دنوں کے حساب سے جمعہ کے دن انہیں اجازت دی جائے گی کہ وہ اپنی بروردگار کی زیارت کریں ان کے سامنے اس کا عرش ظاہر ہوگا وہ ان کے سامنے جنت کے ایک باغ میں بجی فرمائے گا تو ان لوگوں کے بروردگار کی ذیارت کے منبر رکھے جائیں گے اور موتی یا قوت زمر دسونے اور چاندی کے منبر رکھے جائیں گے ان میں سے سب سے ممتر

حیثیت کا مالک و پیے ان میں کوئی کمتر نہیں ہوگا مشک اور کا فور کے ٹیلوں پر ہوگا انہیں بیٹھسوں نہیں ہوگا کہ کری پر بیٹھا ہواشخص محفل میں بیٹھنے کے اعتبار سے ان سے زیادہ فضیلت رکھتا ہے۔

حضرت ابو ہریرہ و اللہ بیان کرتے ہیں میں نے عرض کی یارسول الله مَالِّنْظَيَّةَ کیا ہم اپنے پروردگار کی زیارت کریں گے؟ تو آپ مَالِّنْظَيَّةَ نے جواب دیا جی ہاں کیا تمہیں سورج کو دیکھنے میں یا چودھویں رات کے چاند کو دیکھنے میں کوئی مشکل پیش آتی ہے؟ ہم نے عرض کی نہیں آپ مَالِفَظَةً نے فرمایا اس طرح تہمیں اپنے پروردگار کی زیارت کرنے میں کوئی رکاوٹ پیش نہیں آئے گی اور اس محفل میں موجود ہر مخص براہ راست اللہ تعالیٰ کے ساتھ مکالمہ کرے گا یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ ان میں سے ایک مخص سے بیفر مائے گا اے فلال بن فلال كياتمهيں ياد ہے؟ تم نے فلان فلان دن به بات كهي تقى تواللہ تعالی اسے دنیا میں كی ہوئی غلطی ياد كروائے گا تو وہ كہے گا اے میرے پروردگارکیا تونے میری مغفرت نہیں کردی ہے تو اللہ تعالی فر مائے گا ہاں میری مغفرت کی وسعت کی وجہ ہےتم اس مقام تک پہنچے ہواس دوران ان لوگوں کو ایک بادل ڈھانپ لے گا اور ان پر ایسی خوشبو کی بارش ہوگی جو انہوں نے بھی نہیں سوکھی ہوگی تو الله تعالی ان سے فرمائے گا اٹھواور میرے انعامات کی طرف جاؤ جومیں نے تمہارے لیے رکھے ہیں ان میں سے جوتم جاہوا سے حاصل کراد پھر وہ لوگ اس بازار کی طرف جائمیں گے جسے فرشتوں نے گھیرا ہوا ہوگا اس میں وہ چیزیں موجود ہوں گی جنہیں نمی آئکھ نے بھی دیکھانہیں ہوگا اور کسی کان نے ان کے بارے میں پچھ سانہیں ہوگا اور کسی کے ذہن میں ان کا خیال بھی نہیں آیا ہوگا (حضرت ابوہریرہ نظافئہ بیان کرتے ہیں) ہم جس چیز کی خواہش کریں گے وہ ہمیں دے دی جائے گی وہاں خریدو فروخت نہیں ہوگ پھر اہل جنت ایک دوسرے سے ملاقات کریں گے (آپ مَالِنْظَیَّةَ فر ماتے ہیں )اعلی مرتبے والاجنتی اپنے سے کم مرتبے والے جنتی سے ملاقات کرے گا ویسے ان میں کوئی بھی کم حیثیت کا مالک نہیں ہوگا تو اسے اس کا لباس پیند آجائے گا ابھی اس کی بات مکمل نہیں ہوئی ہوگی کہ اس کے اپنے جسم پراس سے بہتر لباس ظاہر ہوگا اس کی وجہ یہ ہے جنت میں کوئی بھی شخص کسی بھی غم کا شکارنہیں ہوگا ( حضرت ابو ہریرہ فٹاٹند بیان کرتے ہیں) پھر ہم وہاں سے اپنے گھر روانہ ہوں گے جب ہم اپنی بیویوں کے سامنے آئیں گے تو وہ سے کہیں گ آپ کوخوش آمدید ہوآپ تو پہلے سے زیادہ خوبصورت ہو کرلوٹے ہیں تو ہم پیجواب دیں گے ہم زبردست پروردگار کی بارگاہ میں سے آ رہے ہیں تو ہم اس بات کے حقد ارتھے کہ اس کیفیت میں واپس آئیں جس میں اب آئے ہیں۔

(٢٣٧٣) إِنَّ فِيُ الْجِنَّةِ لَسُوقًا مَا فِيهَا شِرَاءٌ وَّلَا بَيُعُ إِلَّا الصُّوْرَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاءُ فَاذَا اشْتَهَى الرَّجُلُ صُوْرَةً وَخَلَ فِيهَا.

تَوْمَخِهَنَهُ: نِی اکرم مَالِّشَیَّمَ نِے فرمایا ہے جنت میں ایک بازار ہوگا جس میں کوئی خرید وفروخت نہیں گی البتہ اس میں کچھ مردوں اور عورتوں کی تصاویر ہوں گی جب کوئی شخص کسی تصویر کو پسند کرے گا تو وہ اس کی طرح ہوجائے گا۔

تشریع: جنت کابازار:اہل جنت اپنے اسپے اعمال کے بقدر جنت کے مخلف درجات میں ہوں گے۔ہر جمعہ کونداء ہوگی کہ فلال باٹ میں جمع ہوجاؤرب کریم تمہیں اپنادیدار کرانا چاہتا ہے اور جنت میں چونکہ شب وروز کی گردش اور نہ دینا کی طرح کیل ونہار ہوں گے اس لیے دُنیاوی جمعہ کا دن سے مرا دیہ ہے کہ دنیا میں ایک جمعہ سے دومرے جمعہ تک جو وقت ہے اس کا لحاظ کر کے اس دن کو جمعہ کا

دن قرار دیا جائے گا دنیا میں مسلمان اس دن نماز جمعہ کی ادائیگی کے لیے حاضر ہوتے اب جنت میں ہر جمعہ کواپنے محلات سے نکل کر اپنے پرور دگار کی زیارت کیا کریں گے مختلف قسم کی عالیشان کرسیوں پر بیلوگ دیدار کے لیے جلوہ افروز ہوں گے اور براہ راست اللہ تعالیٰ سے ہم کلام ہوں گے۔

جنت میں ایک بازار: ہوگا جے فرشتوں نے اپنے گھیرے میں لے رکھا ہوگا اس میں طرح طرح کے اعزاز واکرام اور اہل جنت کے لیے انعامات ہوں گے اس بازار میں کوئی خرید وفر وخت نہیں ہوگی بلکہ وہ بازار دراصل حسن و جمال سے مزین ہونے اور خوب صورت سے خوب صورت وشکل میں تبدیل ہونے کا ایک مرکز ہوگا وہاں ہر طرف ایک سے ایک حسین وجمیل صورت ہوگی اور اہل جنت میں سے جو خض خواہ وہ مرد ہویا عورت ان صورتوں میں سے جسے پسند کرے گاای طرح کا ہوجائے گا۔

جنت میں جو بارش ہوگی وہ حسن و جمال کی ہوگی، اور شال کی جانب سے خوشبودار ہوا چلے گی، جس کی وجہ سے جنتیوں کا حسن دوبالا ہوجائے گا، اور پیچھے گھروں میں بھی حسن و جمال کی بارش ہوگی جس میں جنتیوں کی عورتیں نہا تیں گی، اس سے ان کا حسن بھی کئی گذا ہوجائے گا، اور پیچھے گھروں میں بھی حسن و جمال کی بیویاں ان سے کہیں گی کہتم پہلے سے زیادہ خوبصورت ہوتوجنتی بھی اپنی بیویوں سے کہیں گے ۔خوش نصیب! تم بھی پہلے سے زیادہ خوبصورت ہو، وہ جواب دیں گی کہ آپ کے جانے کے بعد اللہ تعالیٰ نے ہمارے لئے جمال کی بارش برسائی، جس میں ہم نے عسل کیا۔ اور حسن میں اضافہ ہرایک ہفتہ کی مقدار میں تا ابد ہوتارہے گا۔

## بَابُ مَاجَاءَ فِي رُؤُيةِ الرَّبِّ تَـبَارَك وَتَعَالَى

## باب ١٦: جنت مين ديداراللي

(٢٣٧٣) كُتَّاجُلُوسًا عِنْكَالَّتِي ﷺ فَنَظَرَ إِلَى الْقَهَرِ لَيُلَةَ الْبَكْرِ فَقَالَ إِنَّكُمْ سَتُعْرَضُونَ عَلَى رَبِّكُمْ فَتَرَوْنَهُ كَهَا تَرَوْنَ هٰنَا الْقَهَرَ لَا تُضَامُونَ فِي رُوْيَتِه فَإِنِ اسْتَطَعْتُمْ أَنْ لَا تُغْلَبُوا عَلَى صَلَاةٍ قَبْلَ طُلُوع الشَّمْسِ وَصَلَاةٍ قَبْلَ غُرُوْمِهَا فَافْعَلُوا ثُمَّ قَرَافَ ﴿سَبِّحْ بِحَمْدِرَبِكَ قَبْلَ طُلُوع الشَّمْسِ وَقَبْلَ الْغُرُوبِ﴾.

ترخیکہ: حضرت جریر بن عبداللہ بحلی مخالتی بیان کرتے ہیں ہم نبی اکرم میر اللہ علی بیٹے ہوئے تھے آپ میر اللہ بحلی منافق کے باس بیٹے ہوئے تھے آپ میر اللہ بحلی میں بیش کیا جائے گاتم اس کی اس طرح زیارت کرو سات کے چاند کی طرف دیکھا تو فر ما یا عنقریب تمہیں تمہارے پروردگار کی بارگاہ میں پیش کیا جائے گاتم اس کی اس طرح زیارت کرو گے جس طرح اس چاند کود کھے رہے ہوا ہے دیکھنے میں تمہیں کوئی دفت نہیں ہورہی اگر تم سے ہوسکے تو سورج فکانے سے پہلے والی نماز کے بارے مغلوب نہ ہونا (یعنی اسے تضاء نہ کرنا) پھر آپ میر الفیکی آئے نہ آیت تلاوہ کی ۔اپنے پروردگار کی حمر کے ہمراہ تبیج بیان کروسورج فکانے سے پہلے اور اس کے غروب ہونے سے پہلے۔

(٢٣٧٥) عَنِ النَّبِيِّ عَنِيْ فِي قَوْلِه ﴿ لِلَّذِيْنَ آحُسُنُوا الْحُسْلَى وَزِيَادَةً ﴾ قَالَ إِذَا دَخَلَ آهُلُ الْجَنَّةِ الْجَنَّةَ وَالْدَى مُنَادٍ إِنَّ لَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ مَوْعِدًا قَالُوا اللَّهِ عَلَيْتِ فَ وُجُوهَنَا وَيُنَجِّنَا مِنَ النَّارِ وَيُلْخِلُنَا الْجَنَّةَ قَالُوا بَلَى قَالَ فَيَنَكِّمِنُ النَّارِ وَيُلْخِلُنَا الْجَنَّةَ قَالُوا بَلَى قَالَ فَيَنْكَشِفُ الْحِجَابُ قَالَ فَوَا اللهِ مَا اعْطَاهُمْ شَيْئًا أَحَبَ إِلَيْهِمْ مِنَ النَّظِرِ الَيْهِ.

تَرْجَجْتُنَم: نِي اكرم مَرَافِظَةً الله تعالى كا فرمان بيان كرتے ہيں: ان لوگوں كے ليے جنہوں اچھائى كى اچھائى ہوگى اور مزيد (بہترى) ہوگی۔ نبی اکرم مَطِّفَتُ فِمَ اتنے ہیں جب اہل جنت جنت میں داخل ہوجا تیں گے تو ایک اعلان کرنے والا یہ اعلان کرے گا تمہارے لیے اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں ایک وعدہ ہے اہل جنت ہے کہیں گے کیا اس نے ہمارے چبروں کوروشنہیں کردیا اور ہمیں جہنم سے نجات نہیں دیدی اور جنت میں داخل نہیں کردیا تو وہ جواب دیں گے جی ہاں پھر حجاب مثایا جائے گا آپ مَطْفِضَا َ فَمُ ماتے ہیں اللہ تعالیٰ کی قسم اس کے دیدار سے زیادہ اور کوئی چیز اہل جنت کے نز دیک محبوب نہیں ہوگی۔

(٢٣٤١) إِنَّ آدُنَّى آهُلِ الْجُنَّةِ مَنْزِلَةً لَمَن يَنْظُرُ إِلَى جِنَانِهِ وَزَوْجَاتِهِ وَنَعِيْمِهِ وَخَدَمِهُ وَسُرُرِ لا مَسِيْرَةَ ٱلْفِ سَنَةٍ وَٱكْرَمُهُمْ عَلَى اللهِ مَنْ يَّنْظُرُ إلى وَجُهِه غُلُوقًا وَعَشِيَّةً ثُمَّ قَرَأً رَسُولُ الله عَ اللهِ عَلَى اللهِ عَل رَبِّهَا نَاظِرَةً).

۔ ترکیجیکٹہ: نبی اکرم مِیَافِشَیُّے نے فرمایا ہے قدر ومنزلت کے اعتبار سے جنت میں سب سے کمتر حیثیت کا مالک وہ شخص ہوگا جوایک ہزار سال کی مسافت تک اپنے باغات بیو بیوں نعتوں خدمت گاروں اور تختوں کو دیکھ سکے گا اور ان (اہل جنت) میں اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں سب سے زیادہ معزز تحض ہوگا جوضح شام اس کی زیارت کرے گا پھر نبی اکرم مَلَاَ ﷺ نے بیرآیت تلاوت کی۔اب دن پچھ چہرے بارونق مول کے جواینے پروردگار کا دیدار کریں گے۔

(٢٣٧٧) ٱتُضَامُونَ فِي رُنُويَةِ الْقَهَرِ لَيْلَةَ الْبَدْرِ وَتُضَامُونَ فِي رُوْيَةِ الشَّهْسِ قَالُوا لَا قَالَ فَإِنَّكُمُ سَتَرَوْنَ رَبَّكُمُ كَمَاتُرُونَ الْقَمَرَ لَيْلَةَ الْبَلْدِ لَا تُضَامُونَ فِي رُولِيتِهِ.

تَرْجَجْتُم، نِي اكرم مُطَلِّفَكَمُ فَي فرمايا ہے كياتم لوگوں كو چودھويں رات كا چاند ديكھنے ميں كوئى دفت موتى ہے ياتمہيں سورج ديكھنے ميں کوئی دنت ہوتی ہے؟لوگوں نے جواب دیانہیں نبی اکرم مُؤلِفَظِ کَم مایاعفریبتم اپنے پروردگاری اس طرح زیارت کرو گے جیسے تم چودھویں رات کے جاند کودیکھتے ہواور تمہیں اسے دیکھنے میں کوئی دنت نہیں ہوتی۔

تشیر ثیج: اللہ تعالیٰ کا دیدار: وہ سب سے بڑی نعت ہے جس سے اہل جنت کونواز اجائے گا، بیاہل السنہ والجماعہ کا اجماعی عقیدہ ہے، اورقرآن ياك ميں اہل ايمان كواس كى بشارت سنائى كئى ہے:﴿ وُجُوهُ يَوْمَ إِنِّ نَاضِرَةٌ شَالِى رَبِّهَا نَاظِرةٌ شَ ﴾ بهت سے چبرے اس دن بارونق ہول گے، آپنے پروردگار کی طرف دیکھتے ہول گے (سورۃ القیامہ آیات ۲۳،۲۲) اور کفار کے بارے میں ہے ﴿ كَلَّ إِنَّهُمْ عَنْ زَبِّهِمْ يَوْمَهِنِ لَهَ حُجُوبُونَ ﴿ ﴾ "وه لوك اس دن (قيامت كيدن) اين رب سے حجاب ميں ركھ جائيں گے۔" (سورة المطففين آيت ١٥) اس آيت كامفهوم خالف بيہ كه ابل ايمان الله تعالىٰ سے بے حجاب مول گے۔

علاوہ ازیں اللہ تعالیٰ جنت میں جنتیوں کو بہت ہی ایسی قو تیں عطا فر مائیں گے جواس دنیا میں عطانہیں ہوئیں ، ان کوالیمی آنکھیں عطا ہوں گی جن کی قوت اتنی محدود اور کمزورنہیں ہو گی جتنی اس دنیا میں ہے، پس رویت کے لئے اس دنیا میں جوشرا کط ہیں وہ وہاں نہیں ہوں گی ، وہاں بغیر مقابلہ اور جہت کے اللہ جل شانہ کے جمال کا نظارہ ممکن ہو سکے گا۔ اور رویت باری کا تذکرہ جب صراحتا قر آن مجید

میں آگیا تو اب احادیث کی ضرورت باقی نہیں رہتی ، پھر بھی اس مسئلہ میں اتنی حدیثیں مروی ہیں جو حد تو اتر کو پہنچ گئی ہیں \_ **سوال:** یہ ہوتا ہے کہ قرآن کریم کی اس آیت ﴿ لَا تُنْ دِکُهُ الْاَبْصَادُ ﴾ (الانعسام: ۱۰۳) (آئکھیں اس کا ادراک نہیں کرسکتیں ) ہے معلوم ہوتا ہے کہ انسان کواللہ کا دیدار ہوئی نہیں سکتا ، تو آخرت میں کیے ہوگا؟

**جواب ①:** یفی دنیا کے اعتبار سے ہے کہ اس دنیا میں کسی آئکھ میں دیداراللی کی صلاحیت وطاقت نہیں آخرت کے دیدار کی نفی کرنا مقصود نہیں وہاں اس آئکھ میں اللہ جل شانہ کو دیکھنے کی طاقت اور صلافیت پیدا کر دی جائے گی۔اور نبی کریم مِرَافِقَةَ مَ کو جوشب معراج میں زیارت ہوئی وہ بھی درحقیقت عالم آخرت کی زیارت ہے۔

**جواب ②:** آیت قرآنی کے بیمعی نہیں کہ انسان کے لیے اللہ تعالیٰ کا دیدار گویا ناممکن ہے بلکہ مطلب ہیہ ہے کہ انسان کی تگاہ اللہ جل جلاله کی ذات کا احاط نہیں کرسکتی دنیا مین تو بالکل نہیں کرسکتی اور آخرت میں اگر چیدزیارت اور دیدار الہی تو ہوگالیکن اللہ تعالیٰ کی ذات کا احاطه دیکھنے میں وہاں بھی نہیں ہو سکے گا کیونکہانسان کی نظرمحدود ہےاوراللہ کی ذات کی کوئی حداورانتہا نہیں ظاہر ہے کہ محدود نظراس ذات کا کیے احاطہ کرسکتی ہے جوذات کہ غیر محدود ہے۔

امام ترمذی را شیئائے نے ان میں سے چارحدیثیں ذکر کی ہیں۔اورحدیث کے آخر میں نبی مُراَشِّنِ کِمَ نَازوں کے اہتمام کی تاکید فر مائی ہے، نمازوں کیے اہتمام سے آ دمی میں جمال حق کے دیدار کی صلاحیت پیدا ہوتی ہے، کیونکہ اعمال کے خواص ہیں: زکو ہ سے بخیلی دور ہوتی ہے، روزہ سے پر ہیز گاری پیدا ہوتی ہے، حج سے محبت الہی بڑھتی ہے، اس طرح نماز سے اللہ کے دیدار کی ضلاحیت پیدا ہوتی ہے، پس جو ہندے جمال حق کو دیکھنے کی آرز ومند ہیں وہ یانچوں نمازوں کا اہتمام کریں، اور دونمازوں کی تخصیص ان کی اہمیت کی وجہسے ہے، جوان دونمازوں کا اہتمام کرے گاوہ باقی نمازوں کا ضرور اہتمام کرے گا۔

لغات: ستعرضون: (صيغه مجهول) عقريبتم پيش كئے جاؤك\_لاتُضامون: اس لفظ كوروطرح پرُ ها گياہـ

- ①: (میم کی تخفیف کے ساتھ) ' فضیم ،، سے مشتق ہے، جس کے معنی ظلم وزیادتی کرنے کے ہیں بتم پر کسی قسم کاظلم نہیں ہوگا، مطلب سے کہ رب کا ننات کے دیدار میں تم پرظلم نہیں ہوگا کہ پچھ لوگ تو دیکھ لیں اور پچھ محروم رہیں یابیہ کہ تم اللہ تعالی کے دیدار میں آپس میں ایک دوسرے پرظلم نہیں کروگے کہ ایک دوسرے کے دیکھنے کا انکار کرنے لگو اورکسی کوچھٹلاؤ،، حافظ ابن حجر فرماتے ہیں کہ زیادہ تراس لفظ کو بوں ہی پڑھا گیاہے۔
- ② لاتضامون: (میم کی تشدید کے ساتھ) اس صورت میں یہ تضام سے ہوگا،جس کے معنی ہیں: ایک دوسرے کودھکیلنا ، دبانا، یاتنگی میں ڈالنا،ایک دوسرے سے مکرانا،آپس میں ایک دوسرے سے ملنا،اب مطلب یہ ہوگا کہ تمہیں اللہ تعالیٰ کے دیدارکرنے لئے آپس میں مزاحمت اور ایک دوسرے کودھکیلنے کی نوبت نہیں آئے گی، ہرشخص نہایت امن وسکون اوراطمینان کے ساتھ اپنی نشست پربیٹ کردیدارالی سے لطف اندوز ہوگا، کی بھی قسم کی کوئی پریشانی نہیں ہوگ ۔ خدکھر: خادم کی جمع ہے: خدمت گار۔ سُرُد: سريد كى جمع ب: تخت، چاريائى مسيرة الف سنة: ايك بزار سال مانت كي بقرر فاصله و ناضرة: تروتازه

#### باب

#### الله کی رضامندی سب سے بڑی نعمت ہے

(٢٣٧٨) إِنَّ اللهَ يَقُولُ لِأَهُلِ الْجَنَّةِ يَا اَهُلَ الْجَنَّةِ فَيَقُولُون لَبَّيْكَ رَبَّنَا وَسَعُنَيْكَ فَيَقُولُ هَلَ رَضِيْتُمُ فَيَقُولُونَ مَا لَنَا لَا نَوْطَى وَقَلُ اَعُطَيْتَنَا مَالَمُ تُعُطِ اَحَمَّا مِّنْ خَلْقِكَ فَيَقُولُ اَنَا اُعْطِيْكُمُ اَفْضَلَ مِنْ ذَٰلِكَ قَالُوا آَئُ شَيْئِ اَفْضَلُ مِنْ ذَٰلِكَ قَالَ اُحِلُّ عَلَيْكُمُ رِضُوَ انِى فَلَا اسْخَطُ عَلَيْكُمُ اَبَمًا.

ترونج کنی: نبی اکرم میران کی نفر ما یا ہے اللہ تعالی اہل جنت سے فرمائے گا اے اہل جنت وہ جواب دیں گے ہم حاضر ہیں ہمارے پروردگارتو اللہ تعالی فرمائے گا کیا تم راضی ہوگئے ہووہ جواب دیں گے ہم راضی کیوں نہ ہوں جبکہ تو نے ہمیں وہ کچھ عطا کیا ہے جو تو نے اپن مخلوق میں سے کسی کوعطا نہیں کیا تو وہ فرمائے گا میں تمہیں اس سے زیادہ فضیلت والی چیز عطا کرنے لگا ہوں وہ عرض کریں گے اس سے زیادہ فضیلت والی چیز اور کیا ہو سکتی ہے؟ تو اللہ تعالی فرمائے گا میں نے تمہارے لیے اپنی رضامندی حلال کردی ہے اب میں تم پر بھی ناراض نہیں ہوں گا۔

تشرینے: جنت اور جنت کی تمام نعتوں سے بڑھ کرنعمت: دیدار اللی اور دائی رضا کا تحفہ ہے،اور جب انسان کو بیہ معلوم ہو کہ میرا خالق مجھ سے بھی بھی ناراض نہیں ہوگا تو اس زندگی کا لطف دوبالا ہوجائے گا اور اسے وہ ذہنی سکون حاصل ہوگا کہ جسے الفاظ میں بیان نہیں کیا جاسکتا اللہ تعالیٰ تمام مسلمانوں کو اس کا اہل بنائے۔

سورۃ التوبہ (آیت ۷۲) میں ہے:﴿ وَ رِضُوانٌ مِّنَ اللهِ ٱكْبَرُ الْحَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيدُمُ ۞﴾ اور (ان سب نعمتوں كے ساتھ) الله تعالیٰ کی رضامندی سب (نعمتوں) سے نعمت ہے، يہی بڑی کاميا بی ہے،اس حدیث میں بھی ای نعت عظمی کا تذکرہ ہے۔

#### بَابُمَاجَاءَ فِي تَرَائِيُ آهُلِ الْجَنَّةِ فِي الْغُرُفِ

## باب،۱۸:جنتی بالا خانوں میں سے ایک دوسرے کو دیکھیں گے

(٢٣٧٩) إِنَّ اَهُلَ الْجَنَّةِ لَيَتَرَائُونَ فِي الْغُرُفَةِ كَمَا تَتَرَائُونَ الْكُو كَبَ الشَّرِ قِنَّا َوِ الْكُو كَبَ الْغَرُبِيَّ الْغَارِبَ فِي الْخُرُفِةِ كَمَا تَتَرَائُونَ الْكُو كَبَ الشَّرِ قِنَّا أَوْلِيَكَ النَّبِيُّوْنَ قَالَ بَلَى وَالَّذِي نَفُسِيْ بِيَدِهٖ وَ الْأَفُونَ فَاللَّهُ اللَّهُ وَمَا لَيْنَ مَنُولِهِ وَصَدَّاقُوا الْهُرُسَلِيْنَ. وَقُواهُمُ امْنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ وَصَدَّقُوا الْهُرُسَلِيْنَ.

تو بجہ بنی: بی اکرم مِنَّ النَّنِیَّةِ نے فرمایا ہے اہل جنت اپنے کمرول میں سے ایک دوسرے کودیکھیں گے ای طرح جیے لوگ مشرق یا مغرب میں نکلنے والے ستارے کو دیکھیے ہیں جو افق میں ڈوب جاتا ہے یا طلوع ہوتا ہے ایبا ان کے درجات میں باہمی فرق کی وجہ ہے ہوگا لوگوں نے عرض کی اے اللہ کے رسول وہ لوگ انبیاء عین النا گاہوں گے؟ آپ مِنَّ النَّکِیَّةِ نے فرمایا اس ذات کی قسم جس کے دست قدرت میں میری جان ہے اور ان کے علاوہ وہ لوگ ہوں گے جو اللہ تعالی اور اس کے رسول پر ایمان لائے اور جنہوں نے رسولوں کی تصدیق کی۔

تشریح: مشرق یا مغرب میں جوستارہ غروب ہورہا ہو یا نکل رہا ہواس کولوگ آئکھیں کمی کرے دیکھتے ہیں، اور جوستارہ سر پر ہواس کود کیھنے کے لئے آئکھیں کمی نہیں کرنی پڑتیں ، پس حدیث شریف کا مطلب سے ہے کہ جنتی ایک بالا خانہ سے دوسرے بالا خانہ والے کو ای طرح آئیسی لمی کر کے دیکھیں گے، کیونکہ وہ دور فاصلے پر ہوں گے۔اور تفاضل درجات کے ساتھ کا مطلب میہ ہے کہ ایک جنتی اپنے اونچے درجہ میں ہوگا، اور دوسرااپنے نیچے درجہ میں ہوگا، پھر بھی ایک دوسرے کو دیکھیں گے، جب جنتی چاہے گا پردہ ہے گا، اور پ بند کاف دوست کی زیارت ہوگی ، اور اس سے باتیں بھی ہونگی ، پھر پر دہ پڑ جائے گا۔ اور صحابہ ٹٹٹائٹی کے سوال وجواب کا مطلب میہ ہے کہ صرف انبیاء کرام ٹنگائی کو بینعت حاصل نہیں ہوگی ، بلکہ دیگر کامل مؤمنین کوبھی نعمت سے سرفراز کیا جائے گا۔ لعنات: توائی: آپس میں ایک دوسرے کوریکھنا نظارہ کرنا۔ لیتوائون: وہ آپس میں ایک دوسرے کودیکھیں گے۔ الغارب: غروب ہونے والا \_ اُفُق: آفاق کی جمع ہے: کنارہ: آسان کا کنارہ \_طالع: طلوع ہونے والا \_ تفاضل: آپس میں ایک دوسرے سے نضیلت رکھنا۔

## بَابُمَاجَاءَفِي خُلُوْدِاَهُلِ الْجَنَّةِ وَاَهْلِ النَّارِ

# باب ۱۹: جنتی جنت میں اورجہنمی جہنم میں ہمیشہ رہیں گے

(٢٣٨٠) أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ يَجْمَعُ اللهُ النَّاسَ يَوْمَ الْقِيَامَهِ فِي صَعِيْدٍ وَاحِدٍ ثُمَّ يَطَّلُعُ عَلَيْهِمْ رَبُّ الْعَالَمِيْنَ فَيَقُولُ اَلَا يَتَّبَعُ كُلُّ إِنْسَانٍ مَا كَانُوْا يَعْبُدُوْنَ فَيُمَثِّلُ لَصَاحِبِ الصَّلِيْبِ صَلِيْبُهُ وَ لِصَاحِبِ التَّصَاوِيْرِ تَصَاوِيْرُهُ وَ لِصَاحِبِ النَّنَارِ نَارُهُ فَيَتْبَعُوْنَ مَا كَانُوْا يَعْبُلُوْنَ وَ يَبْقَى الْمُسْلِمُوْنَ فَيَطَّلِعُ عَلَيْهِمْ رَبُّ الْعَالَبِيْنَ فَيَقُولُ الَّإِ تَتْبَعُوْنَ النَّاسَ فَيَقُولُوْنَ نَعُوْذُ بِاللهِ مِنْكَ وَنَعُوْذُ بِاللهِ مِنْكَ اللهُ رَبُّنَا وَهٰنَا مَكَانُنَا حَتَّى نَزى رَبَّنَا وَهُوَيَأْمُرُهُمْ وَيُثَبِّتُهُمْ قَالُوْا وَهَلَ نَرَاهُ يَارَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ وَهَلُ تُضَارُّونَ فِي رُوْيَةِ الْقَمْرِلَيْلَةَ الْبَدُرِ قَالُوا لَا يَا رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ فَإ نَّكُمُ لَا تُضَارُّونَ فِي رُؤْيَتِهِ تِلْكَ السَّاعَةِ ثُمَّ يَتَوَارَى ثُمَّ يَطْلُعُ فَيُعَرِّفُهُمْ نَفْسَهُ ثُمَّ يَقُولُ اَنَا رَبُّكُمُ فَاتَّبِعُوْنِي فَيَقُومُ الْبُسْلِمُوْنَ وَيُوْضَعُ الصِّرَاطُ فَيَمُرُّ عَلَيْهِ مِثْلَ جِيَادِ الْخَيْلِ وَالرِّكَابِ وَقَوْلُهُمْ عَلَيْهِ سَلِّمْ سَلِّمْ وَيَبْغَى ٱهْلُ النَّارِ فَيُطْرَحُ مِنْهُمْ فِيْهَا فَوْجٌ فَيُقَالُ هَلِ امْتلاني فَتَقُولُ هَلْ مِنْ مَزِيْدٍ ثُمَّ يُطْرَحُ فِيْهَا فَوْجٌ فَيُقَالُ هَلِ امْتَلَاتِ فَتَقُولُ هَلْ مِنْ مَّزِيْدٍ حَتَّى إِذَا ٱوْعِبُوْا فِيْهَا وَضَعَ الرَّحْبَنُ قَدَمَهُ فِيهُاوَ ٱزْوِيْ بَعْضُهَا إِلَّ بَعْضِ ثُمَّ قَالَ قَطْ قَالَتْ قَطْ قَطْ قَطْ فَإِذَا آدُخَلَ اللَّهُ تَعَالَى آهُلَ الْجَنَّةِ الْجَنَّةَ وَآهُلَ النَّارِ النَّارَ أُنِّ بِالْمَوْتِ مُلَبَّبًا فُيُوَقَفُ عَلَى السُّورِ الَّذِي بَيْنَ آهُلِ الْجَنَّةِ وَ آهُلِ النَّارِ ثُمَّ يُقَالُ يَا آهْلَ الْجَنَّةِ فَيَطْلُعُونَ خَائِفِيْنَ ثُمَّ يُقَالُ يَا آهُلَ التَّارِ فَيَطْلُعُونَ مُسْتَبْشِرِيْنَ يَرْجُونَ الشَّفَاعَة فَيُقَالُ لِآهُلِ الْجَنَّةِ وَلِاهْلِ النَّارِ هَلْ تَعْرِفُونَ هٰنَا فَيَقُوْلُونَ هٰؤُلَاءِ وَهٰؤُلَاءِ قَلْ عَرَفْنَاهُ هُوَ الْمَوْتُ الَّذِي وُكِّلَ بِمَا

فَيُضْجَعُ فَيُلْ اَكُونَ عَلَى السُّوْرِ الَّذِي بَيْنَ الْجَنَّةِ وَ النَّارِ ثُمَّر يُقَالُ يَاآهُلَ الْجَنَّةِ خُلُودٌ لَا مَوْتَ وَيَا آهُلَ النَّارِ خُلُودٌ لَا مَوْتَ وَيَا آهُلَ

۔ تریخ پنٹن: نبی اکرم مَلِّشَیِّنَاً نے فرمایا ہے اللہ تعالی قیامت کے دن تمام لوگوں کو ایک میدان میں اکٹھا کرے گا پھرتمام جہانوں کا یروردگار ان سے نخاطب ہوگا اور فرمائے گا ہر محف اس کے پیچیے کیوں نہیں چلا جاتا ؟ جس کی وہ عبادت کرتا تھا توصلیب کے ماننے والوں کے لیےصلیب ایک وجود کی شکل میں آئے گی تصویروں کی عبادت کرنے والوں کے لیے ان کی تصویریں وجود ہوجا نیں گی آ گ کی عبادت کرنے والوں کے لیے آ گ کوشکل کو دیدی جائے گی تو لوگ ان کے پیچیے چل پڑیں گے جن کی وہ عبادت کرتے تھے اور صرف مسلمان باقی رہ جائیں گے تو اللہ تعالی انہیں مخاطب کرے گا اور فرمائے گائم لوگوں کے پیچھے کیوں نہیں گئے؟ وہ جواب دیں گے ہم تم سے اللہ تعالیٰ کی بناہ مانگتے ہیں ہم تم سے اللہ تعالیٰ کی بناہ مانگتے ہیں اللہ تعالیٰ ہمارا پروردگار ہے ہم یہیں تھہرے رہیں گ جب تک ہم اپنے پروردگار کی زیارت نہیں کر لیتے (راوی کہتے ہیں) نبی اکرم مُؤَلِّ اُلْكُافَةً دراصل لوگوں کو ہدایت کررہے تھے اور انہیں ثابت قدمی کی ترغیب وے رہے تھے لوگوں نے عرض کی یارسول الله کیا ہم اپنے پروردگار کی زیارت کریں گے؟ آپ مَظْفَیْكَمْ نے فر ما یا کیا تمہیں چودھویں رات کا چاند دیکھنے میں کوئی دفت ہوتی ہے تو انہوں نے عرض کی نہیں یارسول اللہ آ پ مَلِّ اَنْتَحَاتُمُ نے فر ما یا تو اس وقت اس کے دیدار میں بھی تمہیں کوئی دقت نہیں ہوگی پھروہ حجاب کے بیچھے جلا جائے گا پھروہ نمودار ہوگا اور اپنی ذات کی انہیں پہچان کروائے گا اور فرمائے گا میں تمہارا پروردگار ہوں تم میرے بیجھیے آ ؤ تومسلمان اٹھ کھٹرے ہوں گے پھر بل صراط کورکھا جائے گا تو لوگ اس پرعمدہ گھوڑوں کی طرح (تیزی ہے) گزریں گے بچھلوگ عمدہ اونٹوں کی طرح گزریں گےاوروہ اس وقت یہ کہدرہے ہوں گےاے(اللہ تعالی) توسلامت رکھنا توسلامت رکھنا پھراہل جہنم باقی رہ جائیں گےاورانہیں اس میں گروہ کی شکل میں ڈال دیا جائے گا تو (جہنم) سے پوچھا جائے گا کیاتم بھر گئی ہو؟ تو وہ دریافت کرے گی کیا اورلوگ ہیں؟ پھران میں سے ایک گروہ کو ڈالا جائے گا تو اس سے پوچھا جائے گا کیاتم بھرگٹی ہو؟ تو وہ دریافت کرے گی کیا اورلوگ ہیں؟ یہاں تک کہ جب سب لوگوں کو اس میں ڈال دیا جائے گا تورخمٰن اپنا قدم اس میں رکھ دے گا تو اس کا ایک حصہ دوسرے میں داخل ہوجائے گا ( یعنی وہ سٹ جائے گی ) تو رخمٰن فر مائے گا اتنا کافی ہے؟ تو وہ جواب دے گی اتنا کافی ہے جب اللہ تعالی اہل جنت کو جنت میں داخل کردے گا اور اہل جہنم کوجہنم میں داخل کردے گا توموت کو تھینچ کرلایا جائے گا اور اسے دیوار پر رکھ دیا جائے گا جواہل جنت اور اہل جہنم کے درمیان ہوگی پھر کہا جائے گا اے اہل جنت تو وہ لوگ خوف کے عالم میں جھانگیں گے پھر کہا جائے گا اے اہل جہنم تو وہ خوش ہوکر جھانگیں گے اس امید پر کہ شاید ان کی شفاعت کردی گئی ہے تواہل جنت اوراہل جہنم سے پیکہا جائے گا؟ کیاتم اسے جانتے ہو؟ وہ جواب دیں گے بیوہی ہے ہم اسے جانتے ہیں بیموت ہے جوہم پرمسلط کی گئ تھی پھراسے لٹایا جائے گا اور اس دیوار پر ذبح کردیا جائے گا اور پھریہ کہا جائے گا اے اہل جنت ابتم ہمیشہ اس (جنت ) میں رہو گے تہہیں کبھی موت نہیں آئے گی اور اہل جہنم تم ہمیشہ اس (جہنم ) میں رہو گے تہہیں کبھی موت نہیں آئے گی سے اللہ تعالیٰ کی پناہ ما تگتے ہیں اللہ تعالیٰ ہمارا پروردگار ہے۔

<sup>(</sup>٢٣٨١) إِذَا كَانَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ أَتِي بِالْمَوْتِ كَالْكَبْشِ الْأَمْلَحِ فَيُوْقَفُ بَيْنَ الْجَنَّةِ وَالنَّارِ فَيُلْ بَحُوهُمْ يَنْظُرُونَ

فَلُو أَنَّ أَحَدًا مَاتَ فَرَحًا لَهَاتَ آهُلُ الْجَنَّةِ وَلَوْ أَنَّ أَحَدًا مَاتَ حُزُنَّا لَهَاتَ آهُلُ النَّادِ.

يَجْجَنَهُم: قيامت كے دن موت كوسياه وسفيد رنگت كے د نبے كی شكل میں لا كر جنت اور جہنم كے درميان كھڑا كيا جائے گااور پھراسے ذك کردیا جائے گا اور اس وقت وہ لوگ اھے دیکھ رہے ہوں گے۔اگر کسی نے خوشی کی وجہ سے مرنا ہوتا تو اہل جنت (خوشی ہے) مرجاتے اور اگر کسی نے تم کی وجہ سے مرنا ہوتا تو اہل جہنم (اس وقت تم کی وجہ سے مرجاتے )۔

تشرثیح: جنت ایمان کی دائی جزاء ہے اورجہنم کفر کی دائی سزا۔ کیونکہ ایمان و کفرابدی حقیقیں ہیں، وہ سیح اور غلط عقیدے ہیں، اور عقیدے ہمیشہ باقی رہتے ہیں، پس ان کی جزاؤ سرامھی ہمیشہ رہے گی، اور یہ بات قرآن کریم میں جگہ جبکہ بیان ہوئی ہے کہ جنت و جہنم ابدی ہیں اورایمان و کفر کی جزاؤ سز انھی ابدی ہیں۔

باتی رہے اعمال صالحہ اور اعمال سیئر موقت و محدود ہیں، مثلاً جب نماز پڑھ کر فارغ ہوتے ہیں توعمل تمام ہوجاتا ہے ای طرح جب زانی زنا کر کے فارغ ہوتا ہے تو اس کا براعمل پورا ہوجا تا ہے، پس قاعدہ سے اعمال کی جزاؤسز اموقت ومحدود ہونی چاہئے ،مگر ومن کے اعمال صالحہ ایمان کے تابع کر دیئے جائیں گے اس لئے ان کی جزائے خیر مئوبد ہوگی ، اور کفار کے اعمال سدیہ کفر کے تابع كرديئے جائيں گے اس لئے ان كى سزائجى مؤہد ہوگى \_سورة المدثر (آيات ٣١ \_٣٤) ميں ہے: جنتی جنتوں ميں مجرموں كا حال پوچس کے کہتم کو دوزخ میں کس بات نے داخل کیا؟ وہ کہیں گے: ہم نہ تو نماز پڑھا کرتے تھے، اور نہ غریب کو کھانا کلایا کرتے تھے، یعنی زکو ہنہیں دیا کرتے تھے، اور ہم گھنے والوں کے ساتھ گھسا کرتے تھے، یعنی اسلام کےخلاف باتیں چھانٹنے والوں کا ساتھ دیا كرتے تھے، اور ہم قیامت كے دن كوجھٹلا يا كرتے تھے، يہال تك كه ہم كوموت آگئى، يعنی خاتمہ ان برے اعمال پر ہوااس لئے ہم دوزخ میں ہیں۔

ان آیات سے معلوم ہوا کہ جہنم صرف کفر کی سز انہیں ہے بلکہ کفار کے اعمال سیئدایمان کے تابع نہیں ہو سکتے ، کیونکہ دونوں ہم جنن نہیں، اس لئے ان کی سزا دنیا میں، پھر قبر میں، پھر میدان حشر میں، پھر جہنم میں دی جائے گی، اور جب سزا بوری ہو جائے گی، حساب بے باق ہوجائے گا، یعنی اگر دنیا میں سزا پوری ہو گئی تو آ گے معاملہ صاف ہے ورنہ قبر میں سزا ہو گی اور حضرت شاہ ولی اللہ صاحب محدث دہلوی ولٹی کی خدیث کھی ہے: نبی مُؤلفَظَةً نے فرمایا: میری امت کی زیادہ تر سزائی قبر میں نمن جاسی گی (حدیث پوری ہوئی)اور جن کی سزا پوری نہیں ہوگی وہ میدان حشر میں معذب ہوں گے، اور اگر اس دن میں بھی سزا پوری نہ ہوئی اور وہ نہ بخشے گئے تو باقی سزایانے کے لئے جہنم میں جانا ہوگا کچھروہ سفارشوں کی بنا پریاسز ابھگت کرایمان کی وجہ سے جنت میں آئی گے۔

ثمر يطلع فيعرفهم نفسه: الله تعالى ان ك دل مين علم قطعي ذال ديس كرك دواتعي يبي مارك رب بين الله تعالى فر ما تیں گے: اناریم فاحبعو نی میں تمہارارب ہوں لہذاتم لوگ میری پیردی کرویعنی میرے ساتھ چلوا مام نووی راٹیے فرماتے ہیں کہ اس ا تباع سے مرادیہ ہے کہ وہ لوگ اللہ کے تھم کی ا تباع کریں گے کہ جس میں آنہیں جنت کی طرف جانے کا تھم ہوگا یا یہ کہ وہ فرشتوں کے ماتھ جنت کی طرف جانے کے اعتبار سے اس حکم کی پیروی کریں گے۔

(۲) بل صراط کوجہنم کے اوپرنصب کیا جائے گامسلمان اس پر سے عمدہ اور تیز رفتار گھوڑوں اور اونٹوں کی مانند تیزی ہے گز رجا تیں گے مسلمانوں کی زبان پر یا دوسری روایت کے مطابق انبیاء ﷺ کی زبان مبارک پر رب سلم رب سلم کا جملہ ہوگا۔ چنانچیہ

خوش نصیب حضرات اس بل کو پار کرلیں گے اور کا فرومشر کین اور گناہ ہاراس سے گر کرجہنم میں چلے جائیں گے۔ (۳) جب جہنم بھر جائے گی تو اس کے جوش وغضب کورو کئے کے لیے اللہ تعالیٰ اس پر اپنا قدم مبارک رکھیں گے۔ اس قدم رکھنے سے کیا مراد ہے؟ جمہور اہل سنت کا مسلک بیہ ہے کہ ریکھی صفات متشابہات میں سے ہے۔

علامہ قرطبی والنی نے یہاں پر دو تاویلیں ذکر کی ہیں۔ایک یہ کہاس قدم رکھنے سے آگ کے جوش وغضب کو شنڈ ا اور اس کی شدت کو ختم کرنا مراد ہے کیونکہ اس وقت کا فر اور گناہ گارلوگوں پر جہنم اس قدر غضبنا ک اور جوش میں ہوگی کہ قریب ہے کہ تمام اہل محشر کو اپنی آغوش میں لے لے اس کی اس شدت اور شخی کے ختم کرنے کو قدم رکھنے سے تعبیر فر ما یا۔ دوسری میہ کہ اس قدم سے بطور کنا میر کے یہ وہ لوگ مراد ہیں جو جہنم میں ویر سے داخل ہوں گے حالا نکہ ان کا فیصلہ تو پہلے ہو چکا ہوگا ان کے ناموں کی پوری لسٹ جہنم کے داروغوں کے پاس ہوگی وہ ان لوگوں کے انتظار میں ہوں گے چنانچہ ہر داروغدا پنی لسٹ کے مطابق جب اہل جہنم کو جہنم میں ڈالدے گا تو اس وہ داروغے کہیں گے: قط،قط (بس،بس) اس وقت یہ جہنم تمام اہل جہنم سٹ جائے گی تو تا خیر سے داخل ہونے والوں کو قدم کرکھنے سے ذکر کہا ہے۔

اعمت راض: کہموت تو ایک عرض ہے اسے جسم دے کر کیسے ذرج کیا جائے گا؟اس لیے درست نہیں کہ اللہ تعالیٰ اس بات پر قادر ہے کہ عرض کوجسم میں تبدیل کردیں جیسا کہ ایک سے زیادہ احادیث میں ہے کہ اعمال کو قیامت کے دن ان کے مناسب صورتیں دے دی جائیں گی اب اس کی کیا کیفیت ہوگی ہے ہمیں اس وقت معلوم نہیں اس پر ہمارا ایمان ہے اس کے بعداعلان ہوجائے گا کہ اب بھی کسی پرکوئی موت نہیں آئے گی۔

تنبیدہ: کفار کے عمال صالحہ کفر کے تابع نہیں ہوسکتے ، کیونکہ دونوں ہم جنس نہیں اس لئے ان کے اعمال صالحہ کی جزاءان کو دنیا میں دے دی جاتی ہے، ان کی نیکیاں ان کو دنیا میں کھلا دی جاتی ہیں، نعمتوں کی شکل میں یا بلائمیں اور آفتیں رو کنے کی صورت میں ان کو صلہ دے دیا جاتا ہے، قبر میں اور اس سے آگے کی زندگیوں میں ان کے لئے کوئی جزائے خیر نہیں۔

لغات: خُلود: دوام بیشگی یطلع: ظاہر ہوگانمودار ہوگا۔الایتبع: کیون نہیں جاتا کیوں پیروی نہیں کرتا۔ تضارون:اس لفظ کورائی تشدیداور تخفیف دونوں طرح پڑھ سکتے ہیں تشدید کی صورت میں بیضرر سے مشتق ہوگا اور تخفیف کی صورت میں فیر سے مخی دونوں کے ایک ہی ہیں یعنی ضرراور نقصان پہنچانا معنی بی ہیں کہ: کیا تمہیں چودھویں رات کا چاند دیکھنے میں کسی قسم کے ضرراور مزاحمت کا سامنا کرنا پڑتا ہے جیسا کہ مہینے کی ابتداء کا چاند دیکھنے میں بڑی مزاحمت اور دفت ہوتی ہے ظاہر ہے کہ تہمیں چودھویں کا چاند دیکھنے میں کوئی دشواری نہیں ہوتی ہوتی ای طرح تمہیں اللہ تعالیٰ کے دیدار میں کوئی دشواری نہیں ہوگی مشل (صیغہ ججہول) صورت بنائی جائے گی صلیب: وہ لکڑی جس پر سولی دی جائے سولی دیا ہوا عیسا کیوں کے عقیدے کے مطابق وہ لکڑی جس پر حضرت عیسیٰ غلاِئل کوسولی دی مطابق وہ لکڑی جس پر حضرت عیسیٰ غلاِئل کوسولی دی مطابق وہ لکڑی جس پر حضرت عیسیٰ غلاِئل کوسولی دی محتاب کے سولی دیا ہوا عیسا کیوں کے حجیاد: جواد کی جمع ہے عمدہ گھوڑے ۔ یطرح: (صیغہ جہول) میں ہوگئے جائمیں گے ڈالا جائے گا۔اذا او و عبوا فیھا: جب تمام دوز خیوں کوا حاط کر کے جہم میں لایا جائے گا از وی (صیغہ جہول) سمیٹ دیا گیا ملاد یا گیا قطاس لفظ کو تین طرح پڑھ اجاسکتا ہے (ا) طاء کے سکون کے ساتھ (۲) طاء کے نیچے زیر اور تینوین (۳) طاء کے نیچے زیر اور تینوین (۳) طاء کے نیچے زیر اور تینوین کے اس کے معنی ہیں: کائی۔

## بَابُمَاجَاءَ حُفَّتِ الْجَنَّةُ بِالْمَكَارِهِ وَحُفَّتِ النَّارُبِالشَّهَوَاتِ

## باب ۲۰: جنت نا گوار یول اورجہنم خواہشات کے ساتھ گھیری گئی ہے

(٢٣٨٢) حُفَّتِ الْجَنَّةُ بِالْمَكَارِ وَحُفَّتِ النَّارُ بِالشَّهَوَاتِ.

تَوْجِجَنَّهُ: نِی اکرم مِّلِنَّنِیَّةً نِے فرمایا ہے جنت کو(دنیا میں) تکالیف کے سائے میں رکھا گیا ہے اور جہنم کو(دنیا میں) نفسانی خواہشات کے سائے میں رکھا گیا ہے۔

(٢٣٨٣) لَمَّا خَلَقَ اللهُ الْجَنَّةَ وَالنَّارَ اَرُسَلَ جِبُرِيُلَ إِلَى الْجَنَّةِ فَقَالَ انْظُرُ إِلَيْهَا وَإِلَى مَا اَعْدَدُتُ لِاَهْلِهَا فِيْهَا فَيْهَا فَا اَعْدَدُكُ اللهُ اللهُ وَعَمَّا اللهُ وَعَمَّا اللهُ وَعَمَّا اللهُ وَعَمَّا اللهُ وَعَمَّا اللهُ وَعَرَّتِكَ لاَيْهَا وَاللهُ اللهُ وَعَمَّا اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَمَّا اللهُ وَعَمَّا اللهُ وَعَمَّا اللهُ وَعَمَّا اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَمَّاللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَمَّا اللهُ وَعَلَى اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَا اللهُ وَاللّهُ الللّهُ الللهُ اللهُوا اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ

میں سے کسی کو بھی ایسی کوئی خصوصیت حاصل نہیں ہے

ہوگا۔

تشریح: جنت کو مکارہ یعن تکلیفوں ناپندیدہ امور اور مشقتوں سے گھر دیا گیا ہے مطلب ہے ہے کہ جو محض نفس کے نہ چاہنے کے باوجود اللہ تعالیٰ کے احکام کے مطابق زندگی گذارتا ہے عبادات کو بجالاتا ہے اور ممنوع چیزوں سے بچتا ہے گویا وہ یوں مشقت اور تکلیف برداشت کرتا ہے مبرکرتا ہے تب وہ اس قابل ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ اگر چاہیں تو اسے جنت میں داخل کردیں اور جہنم کو شہوات سے تکلیف برداشت کرتا ہے شہوات سے حرام کردہ چیزیں مراد ہیں مثلاً : شراب زنا غیر محرم پر نظر غیبت جھوٹ اور الزام ترشی وغیرہ وہ خواہشات جو مباح کے درج میں ہیں وہ اس میں داخل نہیں تاہم ان میں بھی کثرت تا لیندیدہ ہے کیونکہ جائز خواہش کی کثرت سے بھی دل شخت ہوجاتا ہے یا عبادات وطاعات میں کیسوئی نہیں رہتی اس لیے مباح خواہشات میں بھی میانہ وری اور اعتدال کو اختیار کرنا چاہیے۔ لخاص: حفت: (صیفہ مجبول) احاطہ کر لی گئی گھر لی گئی۔ مکار کا: مکرہ (میم پرزبر) کی جمع ہے اور بعض نے کہا کہ بی مکروہ کی جمع ہے اور بعض نے کہا کہ بی مکروہ کی جمع ہے اور بعض نے کہا کہ بی مکروہ کی جمع ہے اور بعض نے کہا کہ بی مکروہ کی جمع ہے اور بعض نے کہا کہ بی مکروہ کی جمع ہے اور بعض نے کہا کہ بی مکروہ کی جمع ہے اور بعض نے کہا کہ بی مکروہ کی جمع ہے اور بعض نے کہا کہ بی مکروہ کی جمع ہے اور بعض نے کہا کہ بی مکروہ کی جمع ہے اور بعض نے کہا کہ بی مکروہ کی جمع ہے اور بعض نے جاور بعض کے جمع ہے اور بعض نے جمع ہے اور بعض نے جاور بعض کے جمع ہے اور بعض کے جمع ہے اور بعض کے جمالہ کا کہ جمل کی جمع ہے اور بعض کے جمالہ کی جمع ہے اور بعض کے جمالہ کو جمالہ کا کہ جمالہ کی جمالہ کی جمالہ کی جمالہ کی جمالہ کو تقریب کے جمالہ کو جمالہ کو تھوں کے دور جمالہ کو جمالہ کی جمالہ کی جمالہ کی جمالہ کو تھوں کی جمالہ کی جمالہ کے جمالہ کو تھوں کو جمالہ کو تھوں کی جمالہ کی جمالہ کی جمالہ کی جمالہ کو جمالہ کی جمالہ کی جمالہ کی جمالہ کی جمالہ کو تھوں کے دور جمالہ کو تھوں کی جمالہ کو تھوں کی جمالہ کی جمالہ کو تھوں کی جمالہ کو تھوں کی جمالہ کی جمالہ کی جمالہ کو تھوں کی جمالہ کو تھوں کے دور کی جمالہ کی جمالہ کی جمالہ کی جمالہ کو تھوں کی جمالہ کی جمالہ کی جمالہ کو تھوں کی جمالہ کی جمالہ کو تھوں کی جمالہ کی جمالہ کو تھوں کی جمالہ کو تھوں کی جمالہ کی جمالہ کی

#### بَابُهَاجَاءَفِيُ إِحْتِجَاجِ الْجَنَّةِ وَالنَّارِ

#### باب،۲: جنت اور دوزخ کا آپس میں مباحثه

(٢٣٨٣) احْتَجَّتِ الْجَنَّةُ وَالنَّارُ فَقَالَتِ الْجَنَّةُ يَلْخُلُنِي الضَّعَفَا وَالْمَسَاكِيْنُ وَقَالَتِ النَّارُ يَلْخُلُنِي الْجَبَّارُونَ

والمُهُتَكَبِّرُوُنَ فَقَالَ لِلنَّارِ النُّتِ عَلَى إِنِي اَنْتَقِمُ بِكِ مِعَنْ شِنْتُ وَقَالَ لِلْجَنَّةِ اَنْتِ رَحْمَتِی اَرْحَمَّ فِلْ شَنْتُ فَرَها یا ہے جنت اور جہنم کے درمیان مکالمہ ہواتو جنت نے کہا میرے اندر کمزور اورغریب لوگ داخل ہوں گے جہنم نے کہا میرے اندر کمزور اورغریب لوگ داخل ہوں گے جہنم نے کہا میرے اندر فالم اور مشکبرلوگ داخل ہوں گے تو الله تعالی نے جہنم سے فرمایاتم میراعذاب ہو میں تمہارے ذریعے جس سے چاہوں گا اور الله تعالی نے جنت وروزخ آپ میں بحث ومباحث کے ذریعہ ایک دوسرے پر فخر کریں گی جنت کروں گا۔ تشور نیعے: اس حدیث میں ہے کہ جنت وروزخ آپ میں بعث ومباحث کے ذریعہ ایک دوسرے پر فخر کریں گی جنت کے گی کہ میرا مقام اونچا ہے کو فکہ میرے اندرد نیا کے مشکبرلوگ داخل ہوں گے میں انہیں ابنا تالج بناؤں میرا مقام اونچا ہے اور جہنم کے گی کہ میرا مقام اونچا ہے کو فکہ میرے اندرد نیا کے مشکبرلوگ داخل ہوں گے میں انہیں ابنا تالج بناؤں گی اور ذکیل کروں گی الله تعالی فرما میں گے کہتم میں سے ایک کو دوسرے پر کوئی شرف وفضیلت نہیں بس میرسب پچھ میری مصلحت گی اور ذکیل کروں گی الله تعالی فرما میں نے جنت کوا پئی رحمت اور لطف وکرم کا اور جہنم کوا سے عذاب کا مظہر بنایا جنت کے ذریعہ میں نیو کا لوگوں کو مختلف انعامات سے نوازوں گا اور جہنم کے ذریعہ میں کافر وشرک اور گئیہ گارلوگوں سے انتقام لوں گا ،اس لیے تم دونوں کا دلوگوں کو مختلف انعامات سے نوازوں گا اور جہنم کے ذریعہ میں کافر وشرک اور گئیہ گارلوگوں سے انتقام لوں گا ،اس لیے تم دونوں کارلوگوں کو مختلف انعامات سے نوازوں گا اور جہنم کے ذریعہ میں کافر وشرک اور گئیہ گارلوگوں سے انتقام لوں گا ،اس لیے تم دونوں

اتی بات ضرور ہے کہ دوزخ کے معاملات کا تعلق عدل وانصاف سے ہے اور جنت کے معاملات محض اللہ کے فضل وکرم سے

تعلق رکھتے ہیں۔(الکواکب الدری ۳۱۹۔۳۱۹)

امام نو دی راتیط فرماتے ہیں کہ جمہور اہل سنت کے نز دیک جنت ودوزخ کا بیرمباحثہ اپنی حقیقت پرمحمول ہے کہ اللہ تعالیٰ انہیں قوت تمییز عطب ءفرمائیں گے ،جس سے بید دونوں بحث ومباحثہ پر قادر ہوجائیں گے یہاں پرمجازی معنی مراد لینے کی ضرورت نہیں ہے۔ (مرقاۃ الفاتے ۱۰۔۳۵۷)

## بَابُمَاجَاءَمَالِاَدُنْىُ اَهْلِ الْجَنَّةِ مِنَ الْكَرَامَةِ

## باب ۲۲:معمولی جنتی کی تعظیم کتنی ہوگی

(٢٣٨٥) اَدُنَى اَهُلِ الْجَنَّةِ الَّذِي لَهُ ثَمَانُونَ الْفَ خَادِمٍ وَّاثُنَتَانِ وَسَبُعُونَ زَوْجَةً وَّتُنْصَبُ لَهُ قُبَّةٌ مِّنَ لُولُووَّزَبَرُ جَدِوَّيَاقُوْتٍ كَمَابَيْنَ الْجَابِيَةَ إلى صَنْعَاء.

تَرْجَجْهُ بَنِي اکرم مِلَّافِیَکَةً نِے فرمایا جنت میں سب سے کمتر حیثیت کا مالک وہ خض ہوگا جس کے اس ہزار خادم ہوں گے اور ۱۲ ہویاں ہوں گی اس شخص کے لیے موتیوں یا قوت اور زمر و سے بنا ہوا بڑا خیمہ نصب کیا جائے گا جو اتنا بڑا ہوگا جتنا جاہیہ اور صنعاء کے درمیان فاصلہ ہے۔

(٢٣٨٢) مَنْ مَاتَ مِنْ اَهُلِ الْجَنَّةِ مِنْ صَغِيْرٍ اَوْ كَبِيْرٍ يُرَدُّوْنَ اَبُنَاءَ ثَلَاثِيْنَ فِي الْجَنَّةِ لَا يَزِيْدُوْنَ عَلَيْهَا اَبَدًا وَكَبِيْرٍ يُرَدُّوْنَ اَبُنَاءَ ثَلَاثِيْنَ فِي الْجَنَّةِ لَا يَزِيْدُوْنَ عَلَيْهَا اَبَدًا وَكَالِكَ اَهُلُ النَّارِ.

۔ تَرَجِّجِهَنَّهُ: نِی اکرم مَلِّفَظِیَّا نے فرمایا ہے کم عمریا زیادہ عمر کا جو بھی جنتی فوت ہوگا جنت میں اس کی عمرتیں سال کردی جائے گی اور وہ بھی اس سے زیادہ نہیں ہوگی۔ای طرح اہل جہنم کے ساتھ ہوگا۔

(٢٣٨٧) ٱلْمُوْمِنُ إِذَا اشْتَهَى الْوَلَدَ فِي الْجَنَّةِ كَانَ مَمْلُهُ وَوَضَعُهُ وَسِنَّهُ فِي سَاعَةٍ كَمَا يَشْتَهِي.

تر بخچکنها: نبی اکرم مِئَرانشِیَجَةً نے فرمایا ہے بندہ مومن جب جنت میں اولا د کی خواہش کرے گا تو اس بچے کاحمل اس کی پیدائش اوراس کا بڑا ہونا اس ایک گھڑی میں ہوگا جیسے وہ جنتی خواہش کرے گا۔

تشریع: اہل جنت کی اولا دہوگی یانہیں؟اس میں اہل علم کا اختلاف ہےاں بارے میں ان کے تین قول ہیں جنہیں امام ترفدی ویشیو نے ذکر کیا ہے:

(۱) طاوَس مجاہد اور ابرا ہیم ختی راٹیلیا کے نز دیک وہاں صرف جماع ہوگا اولا دنہیں ہوگی اور نہ ہی اس کی خواہش ہوگی۔

(۲) امام بخاری اوراسحاق بن ابراہیم مُتَنظِیم فرماتے ہیں کہ اگر کوئی جنتی اولا دکی خواہش کرے گاتو ایک گھڑی میں ہی اس کی خواہش پوری ہوجائے گی مگر کوئی جنتی ایسا چاہے گاہی نہیں۔

(m) ابورزین عقیلی ت<sup>رایش</sup>انهٔ ایک حدیث سے استدلال کر کے فرماتے ہیں کہ اہل جنت کے ہاں کوئی اولا دنہ ہوگی۔

بعض حضرات نے ان تمام روایات اور اقوال کوسامنے رکھ کریے فرمایا ہے کہ جولوگ اہل جنت کے لیے اولا دکی نفی کرتے ہیں ان کا مطلب پیہ ہے کہ دنیا کی اولا دکی طرح ان کی اولا دنہیں ہوگی کہ جو جماع اور نکاح کے نتیجہ میں آتی ہے اور جن حضرات نے میے کہا ہے کہ ان کی اولا دہوگی اس کے معنی میہ ہیں کہ اگر بالفرض کوئی جنتی اس کی خواہش کرے گا تو اس کی خواہش کو پورا کیا جائے گا کیونکہ اہل جنت کی ہرخواہش اور تمنا کوفورا پورا کیا جائے گا ان میں تاخیر نہیں ہوگ۔

لعات: كوامة : اعزاز واكرام ادني مرتبه ك لحاظ س كمتر ـ تنصب نصب كيا جائ كا گاڑها جائ كا - قُبة : خيمه ـ جابية: ملك شام كا ايك شهر ب- صنعاء: يدايك شهر ب جويمن كا دارالخلافه ب- يردون (صيغه مجهول) الل جنت لوثائ جائیں گے۔تیجان: تاج کی جمع ہے۔لتضئی:وہروش کردے۔

### بَابُمَاجَاءَ فِي كَلاَمِ الْحُورِ الْعِيْنِ

#### باب ۲۳: جنت میں گوری بڑی آ نکھوں والی عورتوں کا گانا

(٢٣٨٨) إِنَّ فِي الْجِنَّةِ لَهُجْتَمَعًا لِلْحُورِ الْعَيْنِ يُرَفِّعْنَ بِأَصْوَاتٍ لَّمْ يَسْمَعِ الْخَلَائِقُ مِثْلَهَا قَالَ يَقُلُنَ نَحْنُ الْخَالِدَاتُ فَلَا نَبِيدُ وَنَعُنُ النَّاعِمَاتُ فَلَا نَبُوسُ وَنَعُنُ الرَّاضِيَاتُ فَلَا نَسْخَطُ طُوْ لِي لِمَنْ كَانَ لَنَا وَكُنَّا لَهُ.

تَرْجِيْكُنْهِ: نِي اكرم مَلِّلْطَيِّمَ فِي ما يا ہے جنت ميں حورعين اکٹھي ہوتی ہيں وہ بلند آ واز ميں گفتگو کرتی ہيں مخلوق لئے ايسي آ وازنہيں تن ہوگی وہ پیرہتی ہیں ہم ہمیشہ زندہ رہنے والی ہیں ہم فنانہیں ہوں گے ہم ناز دفعت والی ہیں اور ہم بھی مختاج نہیں ہوں گی ہم راضی رہنے والی ہیں ہم بھی ناراض نہیں ہوں گی اس شخص کے لیے خوشخبری ہے جوہمیں ملے گا اور ہم اسے ملیں گی۔

(٢٣٨٩) عَنْ يَغِيَى بُنِ آبِي كَثِيْرٍ فِي قَوْلِهِ عَزَّوَجَلَّ (فَهُمُ فِي رَوْضَةٍ يُّحْبَرُونَ) قَالَ السَّبَّاعُ وَمَعْنَى السَّبَّاعِ مِثْلَ مَاوَرَدَفِيُ الْحَدِيثِ.

تریج پہنی: بھی بن ابوکشیر والٹیل اللہ تعالی کے اس فرمان کے بارے میں وہ ( جنت کے ) باغ میں خوش وخرم ہوں گے کہتے ہیں یعنی وہ (با تیں من کر) خوش وخرم ہوں گے (خوش کرنے والی باتیں سننے ) کی مثال وہ ہے جوایک حدیث میں مذکور ہے۔

ہم ہمیشہ رہنے والیاں ہیں، ہم ہلاک نہیں ہوں گی ہم نرم و نازک ہیں، ہم بد حال نہیں ہوں گ

ہم خوش ہونے والیاں ہیں، ہم ناراض نہیں ہوں گی خوش گوار ہے جو ہمارے لئے اور ہم جس کیلئے ہیں

العنات: حود حوداء كى جمع ہے۔جس كے معنى ہيں۔ گورى عورت اور العين: العيناء كى جمع ہے،جس كے معنى ہيں: براى آ نکھوں والی، اور الحور العین جنت کی عورتوں کا لقب ہے اور اردو میں صرف حور کہتے ہیں۔

يرفعن: أو فِي آواز تكاليس كي المجتمع: اجتماع كاه، جلسه كاه بأد يبيد بيدا: بلاك موجانا، حتم موجانا- الناعمة: الناعمد مؤنث: نرم ونازك، تروتازه-بئس يباس (س)باسا وبوساً: بدحال بونا، غريب ومحاج بونا- الطوبي: خوشگوار

#### بَابُهَاجَاءَفِيُ صِفَةِ ٱنَهَارِ الْجَنَّةِ ۗ

# باب ۲۴: جنت کی نهروں کا حال

(٢٣٩٣) إِنَّ فِي الْجَنَّةِ بَحْرَ الْمَاءِ وَبَحْرَ الْعَسَلِ وَبَحْرَ اللَّبَنِ وَبَحْرَ الْخَمْرِ ثُمَّ تُشَقَّقُ الْأَنْهَأُر بَعْدُ.

تر بخچنگری: نبی اکرم مَرَافِظَیَّمَ کا یه فرمان نقل کرتے ہیں جنت میں پانی کا ایک سمندر ہے شہد کا ایک سمندر ہے اور مشروبات کا ایک سمندر ہے اور ان میں سے نہرین نکتی ہیں۔

تشريع: ان نهرول كاذ كرسورة محمد (آيت ١٥) ميل ني:

﴿ فِيْهَا ٱنْهَارٌ مِّنْ مَّاءَ غَيْرِ اسِ ۚ وَٱنْهَارٌ مِّنْ تَكَبَّنِ لَّهُ يَتَغَيَّرُ طَعْمُهُ ۚ وَٱنْهَارٌ مِّنْ عَسَلِ مُّصَفَّمً ۚ ﴾

" جنت میں بہت سی نہریں ایسے پانی کی ہیں جس میں زراتغیر نہیں ہوگا (نہ بو میں، نہ رنگ میں نہ مزہ میں) اور بہت سی نہریں دودھ کی ہیں، جن کا ذا کقه زرابدلا ہوانہیں ہوگا، اور بہت سے نہریں شراب کی ہیں جو پینے والوں کو بہت لذیذ معلوم ہوگی، اور بہت سی نہریں صاف شفاف شہد کی ہیں۔"

اوراس حدیث میں ان نہروں کے سرچشمہ کا بیان ہے کہ بینہریں جنت کے چارسمندروں سے پوری جنت میں پھیلیں گی۔

## متفرق احاديث

اب متفرق احادیث ذکر کرتے ہیں،جن پر کوئی باب قائم نہیں کیا۔

# ا۔ جنت کے لئے دعا کرنا اور جہنم سے پناہ چاہنا

(٢٣٩٥) مَنْ سَأَلَ اللهَ الْجَنَّةَ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ قَالَتِ الْجَنَّةُ اللهُمَّ اَدْخِلُهُ الْجَنَّةَ وَمَنِ اسْتَجَارَ مِنَ النَّارِ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ قَالَتِ الْجُنَّةُ اللهُمَّ اَدْخِلُهُ الْجَنَّةَ وَمَنِ اسْتَجَارَ مِنَ النَّارِ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ قَالَتِ اللهُمَّ الْجُرَاتِ قَالَتِ اللهُمَّ النَّارِ اللهُمَّ النَّارِ اللهُمَّ النَّارِ اللهُ اللهُ مَنَ النَّارِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَنَ النَّارِ اللهُ ال

ترکنجہ بنہ: بی اکرم مُرافظ نے فرمایا ہے جو محص اللہ تعالی سے تین مرتبہ جنت کا سوال کرتا ہے تو جنت ہے ہتی ہے اے اللہ اسے جنت میں داخل کردے اور جو محض جنبم سے تین مرتبہ بناہ مانگا ہے تو جنبم ہے ہتی ہے اے اللہ اسے جنبم سے نجات عطا کر۔
واخل کردے اور جو محض جنبم سے تین مرتبہ بناہ مانگا ہے تو جنبم ہے ہی ہی ہے اسے اللہ اسے جنبم سے بناہ مانگی چاہئے۔ جنت وجنبم کوعقل تشریعے: اور حدیث کا مقصد واضح ہے کہ ہر محض کو بار بار جنت طلب کرنی چاہئے اور جنبم سے بناہ مانگی چاہئے۔ جنت وجنبم کوعقل وشعور ہے کہ جس کی وجہ سے وہ اللہ کے سامنے اس بندے کے حق میں سفارش کرتی ہیں جمہور کے نزدیک اس کے حقیقی معنی مراد ہیں اگر چہاں کی کیفیت اس وقت جمیں معلوم نہیں۔ (تحفۃ الاحوذی ۲۰۱۷)

(٢٣٩٠) قَلَاثَةٌ عَلَى كُثْبَانِ الْبِسُكِ أَرَهُ قَالَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ يَغْبِطُهُمُ الْأَوَّلُونَ وَالْأَخِرُونَ رَجُلُّ يُّنَادِيُ بِالصَّلَوَاتِ الْخَبْسِ فِي كُلِّ يَوْمٍ وَّلَيْلَةٍ وَرَجُلْ يَوْمَ قَوْمًا وَّهُمْ بِهِ رَاضُوْنَ وَعَبُنَّ اَدَّى حَقَّ اللهِ وَحَقَّ مَوَالِيْهِ.

۔ تو بخب بنی اکرم مِنَّافِیَکَا آپ فیرمایا ہے تین طرح کے لوگ مشک کے ٹیلوں پر ہوں گے (رادی کہتے ہیں) میرا خیال ہے حدیث میں سے الفاظ بھی ہیں قیامت کے دن (نور کے ٹیلوں پر ہوں گے) پہلے والے اور بعد والے لوگ ان پررشک کریں گے ایک وہ مخض جو روزانہ پانچ وقت اذان دیتا ہودوسرا وہ مختص جولوگوں کو نماز پڑھا تا ہواور وہ لوگ اس سے خوش ہوں اور ایک وہ بندہ جو اللہ تعالیٰ کا بھی حق اداکرتا ہواورا ہے آتا کا بھی حق اداکرتا ہو۔

. تشرِیْج: بیرحدیث ابواب البروالصلة میں گزر چکل ہے۔

## سے وہ لوگ جن سے اللہ تعالیٰ محبت کرتے ہیں

(٢٣٩١) ثَلَاثَةٌ يُّحِبُّهُمُ اللهُ رَجُلُ قَامَ مِنَ اللَّيْلِ يَتُلُو كِتَابِ اللهِ وَرَجُلُ تَصَنَّقَ صَدَقَةً بِيَمِيْنِه يُخْفِيْهَا أَرَاهُ قَالَ مِنْ شَمَالِهِ وَرَجُلٌ كَانَ فِي سَرِيَّةٍ فَانْهَزَمَ اَضْعَابُهُ فَاسْتَقْبَلَ الْعَدُوَّ.

تو بخبی بنی اکرم مُطَّنِظُیَّا نے فرمایا) تین لوگوں کے ساتھ اللہ تعالیٰ محبت رکھتا ہے ایک وہ خض جورات کے وقت قیام کی حالت میں اللہ تعالیٰ کی کتاب کی تلاوت کرتا ہے ایک وہ خض جو دائیں ہاتھ کے ذریعے خفیہ طور پڑصد قد دیتا ہے (راوی بیان کرتے ہیں میرا خیال ہے اس میں بیالفاظ بھی ہیں) کہ بائیں ہاتھ سے اسے فنی رکھتا ہے۔

اورایک وہ مخص جوکسی جنگ میں شریک ہوتا ہے اوراس کے ساتھ پسپا ہوجاتے ہیں لیکن وہ دشمن کے مدمقابل رہتا ہے۔

(٢٣٩٢) عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ ثَلْقَةٌ يُحِبُّهُمُ اللهُ وَثَلَا ثَةٌ يُبُغِضُهُمُ اللهُ فَأَمَّا الَّذِينَ يُحِبُّهُمُ اللهُ فَرَجُلُ اَلَى قَوْمًا فَسَالَهُمْ بِاللهِ وَلَمْ يَسَأَلُهُمْ لِللهُ وَلَمْ يَسَأَلُهُمْ اللهُ فَا اللهُ وَالْمَا يَعْلَمُ فَمَنَعُوهُ فَتَخَلَّفَ رَجُلٌ بِأَعْقَامِهُمْ فَأَعُطَاهُ سِرًّا لَا يَعْلَمُ بِعَطِيَّتِهِ إِلَّا اللهُ وَالنَّيْ مُ مَنَّا يُعْلَلُ بِهِ فَوضَعُوا بِعَطِيَّتِهِ إِلَّا اللهُ وَالنَّيْ مُ اللهُ اللهُ وَقَوْمُ سَارُو النَّلَةَ هُمُ حَتَّى إِذَا كَانَ النَّوُمُ اَحَبُ النَّهُمُ مِنَّا يُعْلَلُ بِهِ فَوضَعُوا بِعَلَيْهِمُ مَنَّا يُعْلَلُ بِهُ فَوضَعُوا وَقُومُ سَارُو النَّلَةُ مُن مَا اللهُ الل

تر بین کرم میران کے خرمایا ہے تین لوگوں کے ساتھ اللہ تعالی محبت کرتا ہے اور تین لوگوں کو ناپند کرتا ہے جہاں تک ان لوگوں کا تعلق ہے جن سے اللہ تعالی محبت رکھتا ہے توایک وہ شخص ہے جو پچھلوگوں کے پاس آئے اور ان سے اللہ تعالی کے نام پر پچھ مانگے ان لوگوں سے ان کے ساتھ اپنی کسی رشتہ داری کی وجہ سے سوال نہ کرے اور لوگ اسے انکار کردیں اور پھر ان لوگوں میں سے ایک مختص الگ سے جا کرخفیہ طور پر اس مانگنے والے کو پچھ دیدے اس عطیے کو اللہ تعالی اور جس شخص کو دیا گیا ہے کے علاوہ اور کوئی نہ جانتا ہو (دومراشخص وہ ہے کہ پچھلوگ رات کے وقت سفر کررہے ہوں جب نیندان کے نزدیک ہر چیز سے زیادہ پیاری ہوجائے اور وہ مر

ر کھ کر سوجا تیں (تو اللہ تعالی فرماتا ہے ) اس وقت وہ خض کھڑا ہو کر میری بارگاہ میں گڑ گڑائے اور میری آیات کی تلاوت کر ہے (اور تیسراوہ څخص) جوکسی جنگ میں شریک ہواور ڈتمن کے سامنے آئے تو دوسرے لوگ پسیا ہوجا ئیں لیکن وہ سینہ پررہے یہاں تک كەاسے قل كرديا جائے يا وہ فتح ياب ہو (جہاں تك ان لوگوں كاتعلق ہے جنہيں الله ناپند كرتا ہے تو ان ميں سے ايك بوڑھا زاني ایک متکبر فقیراورایک ظلم کرنے والاخوشحال شخص (یعنی حکمران) ہے۔

## ہے۔ جب دریائے فرات میں خزانہ ظاہر ہوتو اس کو کوئی نہ لے

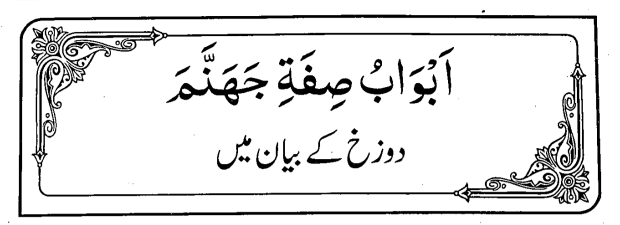
(٢٣٩٣) يُؤشِكُ الْفُرَاتُ يَحْسِرُ عَنْ كَنْزِمِّنْ ذَهَبٍ فَمَنْ حَضَرَ هُ فَلَا يَأْخُنُ مِنْهُ شَيْمًا.

تَرَجِّجَتُهُ: نِي اكرم مُثَلِّثَكِيَّةً نِهُ ما يا ہے عنقريب دريائے فرات سے سونے كاخزانہ ظاہر ہوگا تو جو خض وہاں موجود ہووہ اس میں سے کھینہ بھی لے۔

(۲۴۹۳) يَحْسِرُ عَنْ جَبَلِ مِنْ ذَهَبٍ.

ترمجيم بنا د مون كايبال ممودار موكا\_





کہ جنت کی لذتوں اور راحتوں کو اس دنیا کی لذتوں اور راحتوں سے کوئی نسبت نہیں، وہاں کی نعمتیں ابدی ہیں، اور یہاں کی لذتیں اور راحتیں فانی ہیں، اس طرح دوزخ کی کلفتیں اس دنیا کے دکھوں سے کوئی نسبت نہیں رکھتیں، وہ کلفتیں ابدی ہیں، اور اس دنیا کی تکلیفیں ختم ہونے والی ہیں۔

پس جب ہم لفظ سیب یا انگور سنتے ہیں تو دنیا کے سیب اور انگور ہمارے ذہن میں آتے ہیں، ای طرح جب ہم سانپ بچھو کے الفاظ سنتے ہیں تو اس دنیا کے سانب بچھو ہمارے ذہن میں آتے ہیں، ہم ان لفظوں سے جنت کے سیب اور انگور کا اور جہنم کے سانپ اور بچھوکا پورا اندازہ نہیں کر سکتے ،صرف دھندلا ساتصور ہی قاتم ہوسکتا ہے۔

اور جنت و دوزخ کے بارے میں قرآن و حدیث میں جو پچھ بیان کیا گیاہے، بلکہ اس بیان کا مقصد جنت کا شوق اور دوزخ کا خوف دلا کراللہ کی رضاوالی، اور دوزخ سے بچا کر جنت میں پہنچانے والی زندگی پراللہ کے بندوں کوآ مادہ کرنا ہے۔

## بَابُمَاجَاءَفِى صِفَةِ النَّارِ

#### باب ا: دوزخ كاحال

(٢٣٩٧) يُوْتَى بِجَهَنَّمَ يَوْمَئِنٍلَّهَا سَبْعُوْنَ ٱلْفَ زِمَامٍ مَعَ كُلِّ زِمَامٍ سَبْعُوْنَ ٱلْفَ مَلَكٍ يَّجُرُّوْنَهَا.

تَرْجَجْهَنَّهُ: نِی اکرم سُؤَفِیَ آَ نِے فرمایا ہے جب جہنم کو لا یا جائے گا تو اس کے ہمراہ ستر ہزار لگامیں ہوں گی اور ہرایک لگام کے ہمراہ ستر ہزار فرشتے ہوں گے جواسے تھینچ رہے ہوں گے۔

(٢٣٩٧) قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَخُرُجُ عُنُقٌ مِنَ النَّارِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ لَهُ عَيْنَانِ تُبْصِرَانِ وَاُذُنَانِ تَسْمَعَانِ وَ لِسَانٌ يَنْطِقُ يَقُولُ اِنِّى وُكِلْتُ بِثَلَاثَةٍ بِكُلِّ جَبَّارٍ عَنِيْدٍ وَبِكُلِّ مَنْ دَعَامَعَ الله الهَا اخَرَوَ بِالْمُصَوِّرِيْنَ.

تَرْجِبَيْنَې: نبی اکرم مَطِّلْفَیَّ اَنْ فِی الله عِنامت کے دن جہنم میں سے ایک گردن نکلے گی جس کی دوآ تکھیں ہوں گی جس کے ذریعے وہ دیکھ

ر ہی ہوگی دوکان ہوں گے جس کے ذریعے وہ من رہی ہوگی اور ایک زبان ہوگی جس کے ذریعے وہ پولے گی اور وہ یہ کہے گی مجھے تین طرح کے لوگول پر مسلط کیا گیا ہے ہر سر کش ظالم پر اور ہر اس شخص پر جواللہ تعالیٰ کے ہمراہ کسی اور کی عبادت کرتا ہواور تصویر بنانے والوں پر۔ لعنات: جھنھ: آخرت کی آگ کا نام ہے اکثر نحوی حضرات کے نز دیک میٹجی لفظ ہے اور عجمہ اور تعریف کی وجہ سے غیر منصرف ہے۔ یؤتی مجبول کا صیغہ ہے لایا جائے گا۔ یجوونها : وہ فرشتے اس جہنم کو تھینچ کر لائیں گے عُنُق : دوزخ کی آگ کی کمبی گردن۔ ملاعلی قاری والیمی فرماتے ہیں کہ اس سے ایک طاقق و شخص مراد ہے(۱)و کلت: متکلم مجہول مجھے مقرر کیا گیا ہے عدید ظالم جوجانے کے باوجودح کورد کردے

#### بَابُمَاجَاءَ فِيُ صِفَةِ قَعُرِجَهَنَّمَ

# باب۲:جهنم کی گهرائی کابیان

(٢٣٩٨) إِنَّ الصَّخْرَةَ الْعَظِيْمَةَ لَتُلْقَى مِنْ شَفِيْرِ جَهَنَّمَ فَتَهُوِ ثُ فِيْهَا سَبُعِيْنَ عَامًا وَّمَا تُفْضِيْ إِلَّى قَرَارِهَا.

تَرْجَجَهُ بَهِ: نِی اکرم مِرَافِظَیَمَ فَر ماتے ہیں اگر ایک بڑے پتھر کوجہنم کے گڑھے میں ڈال دیا جائے اور وہ اس میں ستر برس تک پنچے گرتا رہے تو پھر بھی اس کی گہرائی تک نہیں پہنچ سکے گا۔

(٢٣٩٩) الصَّعُودُ جَبَلُ مِّنُ نَّارٍ يَّتَصَعَّدُ فِيهِ الْكَافِرُ سَبْعِيْنَ خَرِيْفًا وَّيَهُو يُ فِيهِ كَذْلِكَ آبَلًا.

تَزُنجْچَنَّهُ: نِي اکرم مِیَلِّشِیَّیَمَ نِے فرمایا ہے صعود جہنم کا ایک پہاڑ ہے جس پر کا فرشخص ستر سال تک چڑھتارہے گا اور پھراس سے اتنے ہی عرصے تک گرتا رہے گا۔

تشریح: باب کی پہلی حدیث میں نبی کریم مَطِّلْتُ اِیک مثال کے ذریعہ جہنم کی گہرائی کا ذکر فرمایا وہ بیجہنم کے کنارے ہے ایک بہت بڑاسخت پھر اگراس میں ڈال دیا جائے اورمسلسل ستر سال تک وہ نیچے گرتا رہے تب بھی جہنم کی تہ تک نہیں پہنچ سکے گا۔ستر کے عدد مے مخصوص تعداد مراد نہیں ہے بلکہ اس سے کثرت وزیادتی مراد ہے معنی یہ ہیں کہ بیسیوں سال بھی اگر وہ پھر جہنم میں نیچے کی طرف گرتار ہے توبھی وہ اس کی گہرائی تک نہیں پہنچ سکتا اس سے انداز ہ لگائے کہ جہنم کس قدر وسیع وعریض اور گہری ہے چنانچے عتبہ بن غزوان کہتے ہیں کہاس وجہ سے حضرت عمر رہالتے فاروق فرماتے تھے کہ دوزخ کو کثرت سے یاد کمیا کرو،اس کی گرمی بہت سخت اس کی گہرائی بہت بعیداوراس کے ہتھوڑے لوہے کے ہیں بار بار یا دکرنے کا فائدہ یہ ہوگا کہ دل نیکی کی طرف مائل ہوگا اور گناہوں سے پھر جائے گا۔ (تحفة الاحوذي ٢٥٠/٤)

حضرت ابوسعید خدری والتی فرماتے ہیں کہ نبی کریم مُطِلْقَيْعَ نے قرآن مجیدی اس آیت اُدھقه صعودا کی تغییر میں فرمایا کہ صعودجہنم کا ایک پہاڑ ہے، کا فرکواں پر چڑھنے کا حکم ہوگا ، جب وہ اس پہاڑ پر ہاتھ رکھے گاتو وہ پگھل جائے گااور جب ہاتھ اٹھالے گاتو پہاڑھیج سالم ہوجائے گاایسے ہی جب کافراس پراپنا یاؤں رکھے گا تووہ بگھل جائے گااٹھائے گا تووہ پہاڑھیج حالت میں ہوجائے گاوہ سترسال میں اس پر چڑھے گا اور اتن ہی مدت میں اس ہے اُترے گا۔ لعت التي: حَمْوة أخ كِسكون كِساته براسخت پتھر، لتلقي صيغه جهول پهينكا جائے گا ڈالا جائے گا، شفير كناره، تهوي فيها جہنم میں گرتا رہے گا ،ماتفضی وہ پتھر نہیں پہنچ سکے گا،قرارھا جہنم کی گہرائی اس کی نہ قعوعین کےسکون کے ساتھ گہرائی نہ، مقامع مقمعة كى جمع ہے بتھوڑے كوڑے ـ صعود جہنم كا ايك پہاڑ ـ يتصعد: صيغه معروف چڑھتا ہے ـ خويفا : سال ـ ۔ ابدا: ہمیشہ ہمیشہ کے لیے۔

## بَابُ مَاجَاءَ فِئ عَظْمِ اَهْلِ النَّارِ

## باب ۱۳:جہنمی عظیم الجثہ ہوں گے 🕝

(٢٥٠٠) إِنَّ غِلَظَ جِلْدِ الْكَافِرِ اثْنَانِ وَٱرْبَعُونَ ذِرَاعًا وَّاِنَّ ضِرْسَهُ مِثْلُ أُحُدٍ وَّاِنَّ عَبْلِسَهُ مِنْ جَهَنَّمَ كَمَا بَيْنَ مَكَّةَ وَالْمَدِيْنَةَ.

۔ ترکیجینئم: نبی اکرم مَلِّشْکِیَّ آبنے فرمایا ہے کافر شخص کی کھال ۴۲ گزموٹی ہوگی اور اس کی داڑھا صدیباڑ کی طرح ہوگی اور اس کے بیٹھنے کی جگہ جہنم میں اتن ہوگی جتنا مکہ مدینہ کا درمیانی فاصلہ ہے۔

(٢٥٠١) ضِرُسُ الْكَافِرِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِثْلُ أُحُرٍ وَّغِنُ لَا مُنْكُ الْبَيْضَاءُ وَمَقْعَلُ لَا مِنَ النَّارِ مَسِنيُرَةُ ثَلَاثٍ مِثْلُ

تَوَجِّجَهُمْ: آپِسُلِّفَظَیَّةً نے فرمایا ہے قیامت کے دن کافر شخص کی داڑھ احد پہاڑ کی طرح ہوگی اور اس کی ران بیضاء پہاڑ کی طرح ہوگی اورجہنم میں اس کے بیٹھنے کی جگہ تین دن کے فاصلے جتنی ہوگی جتنار بذہ تک فاصلہ ہے۔

(٢٥٠٢) عَنْ آبِهُ هُرَيْرَةً ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

تَرُجِّ بَهُمْهِ: نِي اكرم مُلِّفَظِّةً فِي فرماً يا ہے كافر خص كى داڑھ احد بہاڑكى مانند ہوگ۔

(٢٥٠٣) قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْ إِنَّ الْكَافِرَ لَيَسْحَبُ لِسَانَهُ الْفَرْسَخَ وَالْفَرْسَخَيْنِ يَتَوَطَّأُ لَا النَّاسُ.

تَوْجَجْنَهُ: نِي اكْرُم مِنْ الْنَصِّحَ أَنِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلِيْ عَلَيْ عَلْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْكُمْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُونِ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْكُونَا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُونَا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُوا عِلْمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْ

اس باب کی احادیث سے تو بیمعلوم ہوتا ہے کہ جہنم میں کا فرول کے جسم بڑے اور پھیلے ہوئے ہوں گے جبکہ ایک روایت میں بیر آتا ہے کہ قیامت کے دن متکبرلوگوں کومیدان حشر میں اس طرح لایا جائے گا کہ ان کے جسم چیونٹیوں کی طرح ہوں گے یہ تو تعارض ہے؟ **جواب ①:** حدیث میں متکبرین سے گنہگارمومن مراد ہیں جبکہ باب کی احادیث میں کفار کا ذکر ہے کہ ان کے جسم بہت بڑے کر

**جواب ②:** بعض نے کہا کہ میدان حشر میں تو انہیں چیونٹیوں کے جسم میں لایا جائے گا جہاں وہ لوگوں کے قدموں کے نیچے روندے

جائیں گےاس کے بعدان کے بدن اپنی شکل میں ہوجائیں گے پھرانہیں دوزخ میں ڈال کران کےجسم غیر معمولی ساخت میں بڑے کردیئے جائیں گے جیسا کہ مذکورہ احادیث میں بیان کیا گیاہے تا کہ نہین زیادہ عذاب دیا جاسکے۔

**جواب ③:** بعض نے کہاہے کہاہل دوزخ کے عذاب مختلف ہوں گے بعضوں کوعذاب کے طور پرچیونٹیوں کی طرح کردیا جائے گا اور بعضول کے جسمول کوغیر معمولی انداز سے بڑا کردیا جائے گا چنانچہ جس کا فرپر جس قدر سخت عذاب کا فیصلہ ہوگا تو اس کا جسم بھی اس قدر بڑی جسامت والا اور اس کے بیٹھنے کی جگہ بھی زیادہ لمبی چوڑی ہوگی اور جو کافرنسبتاً ملکے عذاب میں ہوگا تو اس کی جسامت اور بیٹھنے کی جگہ بھی نسبتا کم لمبی چوڑی ہوگی۔

نی كريم مَا الله الله الله الله كل الله كل الله كل الله كل الله كل عنه الله دوزخ كي غذا زقوم كوذ كر فرمايا اس سے اس طرف اشارہ کرنامقصود ہے کہ تقوی ہی عذاب دوزخ سے بیخے کا اصل سبب ہے اور جو مخص تقوی اختیار نہ کرے تو وہ دوزخ کے عذاب میں گرفقار ہوسکتا ہے۔

اور زقوم اہل دوزخ کی غذا ہوگی بیالک تلخ اور بد بودار درخت کا پھل ہے جوجہنیوں کی غذا ہوگا وہ اتناز ہریلا گرم اور بد بودار ہوگا کہا گراس کا ایک قطرہ بھی دنیا پر ٹیکا دیا جائے تو ساری دنیا کے سامان زندگی کوتہس نہس کردے تو جن لوگوں کی بی**خوراک ہوگا ان کا** کیا حال ہوگا اللہ ہی محفوظ رکھے

لعنات: ضِرس: دانت داڑھ۔ بیضاء: ایک پہاڑ کا نام ہے۔لیسحب: گھیٹے گا نکالے گا۔ فرسنخ: زمین کی مانت جو انگریزی تین میل کے برابر ہو۔ یتوطأہ:اس زبان کوروندیں گےروندتے پھریں گے۔ غِلَظ:موٹا ہونا موٹائی۔ ذراعاً:ہاتھ،گز۔ رَ بَكَ ةَ : مدینه منوره سے تین دن کی مسافت پر واقع ایک قصبہ جو ذات عرق کے قریب ہے۔

#### بَابُمَاجَاءَ فِي صِفَةِ شَرَابِ اَهُلِ النَّارِ

## باب ، جہنمیوں کے مشروب کا بیان

(٢٥٠٣) فِي ْقُولِهِ ﴿ كَالْمُهُلِ ﴾ قَالَ كَعَكِّرِ الزَّيْتِ فَإِذَا قَرَّبَهُ إِلَّى وَجُهِهِ سَقَطَتْ فَرُوَّةُ وَجُهِهِ فِيهِ.

تَرْجَجْنَبُهُ: نِي اكرم مَالِنَظَيَّةَ فرمات بين (جوقرآن ياك كے اس لفظ كے بارے ميں ہے ) كالمبل آپ فرماتے بين بير پھلے ہوئے تا نے کی طرح ہوگا جب کوئی دوزخی شخص اپنامنہ اس کے قریب لے جائے گا تو اس کے چبرے کی کھال اس کے اندر گرجائے گی۔

(٢٥٠٥) إِنَّ الْحَمِيْمَ لَيُصَبُّ عَلَى رُئُوسِهِمْ فَيَنْفُلُ الْحَمِيْمُ حَتَّى يَخْلُصَ إِلَى جَوْفِهِ فَيَسْلِكُ مَافِئ جَوْفِهِ حَتَّى يَمْرُق مِنْ قَدَمَيْهِ وَهُوَ الصَّهُرُ ثُمَّ يُعَادُ كَمَا كَانَ.

تَرْجَجُهُمْ: نبي اكرم مُطَلِّقَيْعَ في ما يا ب كحولتا مواياني ان كرمرول ير ذالا جائے گاتو وہ سرايت كرتے موئے ان كے بيث تك بينج جائے گا اور ان کے پیٹ میں جو کچھ ہے وہ باہرنکل آئے گا اور ان کے مخنوں میں پہنچ جائے گا ای کا نام گل جانا ہے پھروہ پہلے کی طرح ہوجا تیں گے۔

(۲۵۰۷) عَنِ النَّبِيِّ ﷺ فِى قَوْلِهِ (وَيُسْقَى مِنْ مَاءِ صَدِيْدٍ يَّتَجَرَّعُهُ) قَالَ يُقَرَّبُ إِلَى فِيْهِ فَيكُرَهُهُ فَاذَا اُدُنِى مِنْهُ شَوٰى وَجُهَهُ وَوَقَعَتُ فَرُوَةُ رَأْسِهِ فَإِذَا شَرِبَهُ قَطَّعَ اَمْعَا ثَهُ حَتَّى تَغُرُجَمِنُ دُبُرِهٖ يَقُولُ اللهُ (وَسُقُوا مَا تَحِيْمًا فَقَطَّعَ اَمْعَا مَهُمُ ) وَيَقُولُ (وَإِنْ يَّسْتَغِينُ وُ ايُغَاثُو ايِمَاءِ كَالْمُهُلِ يَشُوى الْوُجُوةِ بِئُسَ الشَّرَابُ).

ترکیج کنبی: نبی اکرم مُؤَافِیَکُیَّ نے فرمایا ہے جو اللہ تعالی کے اس فرمان (کی تفیر کے بارے میں ہے جو قر آن پاک میں ہے)۔ انہیں پیپ کا مشروب پلایا جائے گا جے وہ گھونٹ گھونٹ کر کے پئیں گے۔ آپ مُؤَافِکُیُّ نے فرمایا اسے ان کے منہ کے قریب کیا جائے گا وہ اسے ناپیند کریں گے جب وہ ان کے منہ کے پاس ہوگا تو ان کے چرے کوجلا دے گا اور اس شخص کے سرکی کھال اس میں گر پڑے گی بھر جب وہ اسے پئے گا تو بیاس کی آئتوں کو کاٹ دے گا یہاں تک کہ اس کے پا خانے کے مقام سے باہر نکل آئے گا۔ اللہ تعالیٰ نے ارشا دفر مایا ہے،۔ اور انہیں گرم پانی پلایا جائے گا جو ان کی آئتوں کو کاٹ دے گا۔ اللہ تعالیٰ نے یہ بھی فرمایا ہے آگر وہ پانی مائندی گا جو ان کی آئتوں کو کا خورے گا وہ بہت برامشروب ہے اور وہ کتنی بری جگہ ہوگے۔

(٢٥٠٤) ﴿ كَالْمُهْلِ ﴾ كَعَكْرِ الزَّيْتِ فَإِذَا قُرِّبَ النَّيْهِ سَقَطَتْ فَرُوَّةُ وَجُهِهِ فِيهِ.

توجیج نبی: بی اکرم مَطِّفَظَةً نے فرمایا ہے (قرآن پاک میں ارشاد ہے) کالمھل آپ مِطِّفظَةً فرماتے ہیں اس سے مراد (کھولتے ہوئے کی کی کی اس سے مراد (کھولتے ہوئے گرم) تیل کی تلجمٹ کی مانند ہے جے اس جبنی کے قریب کیا جائے گا تو اس کے چبرے کی کھال اس میں گریڑے گی۔

(٢٥٠٨) لِسُرَ ادِقِ النَّارِ ٱرْبَعَةُ جُلُرٍ كِثَفُ كُلِّ جِنَارٍ مِثْلُ مَسِيْرَةِ ٱرْبَعِيْنَ سَنَةً.

ترکیج کنہ: نبی اکرم مَطِّفَظُ فِی فرمایا ہے جہنم میں چار دیواریں ہیں جن میں سے ہر آیک دیوار کی موٹائی چالیس سال کی مسافت کے برابر ہے۔

(٢٥٠٩) لَوُ أَنَّ دَلُوًا مِّنْ غَسَّاقٍ يُهَرَاقُ فِي اللَّهُ نُيَالَا نُتَنَ آهُلَ اللَّهُ نُيَا.

طَعَامَهُ.

تَوَجَجْهَا، نِي اكرم مِنَّافِظَةً نِي بِهِ آيت تلاوت كى الله تعالى سے اس طرح ڈروجیے ڈرنے كاحق ہے اورتم مرتے وقت صرف مسلمان ہونا۔ آپ مِنْکِفَیَّةً نے بیہ بات بھی فرمائی ہے اگرز قوم كا ایک قطرہ دنیا میں ٹپکا دیا جائے تو اہل دنیا كی زندگی برباد كردے تو اس شخص كا كیا عالم ہوگا جس كی خوراك بیہ ہوگی ؟

لعثات: مُهل ه پرسكون تيل كي تلجمت عكرتيل كي تلجمت فرّوة چرا كهال حميم كهولنا موا كرم پاني يصب صيغه مجهول دُالا جائ گا

گرایا جائے گا۔ ینفذانفوذ کرجائے گاسریات کرے گاحتی بخلص بہال تک کہوہ پنچ جائے گا۔ یسلُت وہ کاٹ دے گا۔حتی يموق يهال تك كدوه نكل جائ كا- صهو: يكهلانا- صديد- بيپ- يتجرعه: وه اس كهون كون كرك يع كا- الى فيه: اس كے مندى طرف ادنى صيغه مجهول قريب كيا جائے گا۔ شوى: بھون ڈالے گا۔ مرتفقاً: رہنے كى جگه منزل۔ سُير ادِق: چاروں طرف سے گیرنے والی دیواریا پردہ اور قناتیں وغیرہ۔ کِثَف:موٹائی۔غَساق(س تشدید) دوز خیوں کی کھال سے بہنے والاخراب خون اور پیپ - انتن: سر جانی بد بودار موجائی - پهر ا: (ق صیغه مجهول ) بهایا جائے - زَقوهر: ایک تلخ اور بد بودار درخت جس کا پھل اہل دوزخ کی غذاہے اور اس کی جڑ دوزخ کی تہ میں ہے دوزخی کڑواہٹ کی وجہ سے اسے نہیں کھا تیں گے تو زبردتی انہیں کھلایا جائے گا بھو ہر۔ قطرت: صیغہ مجبول قطرہ ٹرکا یا جائے گا۔ افسات: تہس نہس کردے تباہ وبر باد کردے۔

#### بَابُمَاجَاءَ فِيُ صِفَةِ طَعَامٍ اَهُلِ النَّارِ

## باب ٥: جہنمیوں کے کھانے پینے کی چیزوں کا بیان

(٢٥١١) قَالَ رَسُولُ اللهِ عِلَى اللَّهِ عَلَى آهُلِ النَّارِ الْجُوْعُ فَيَعْدِلُ مَاهُمُ فِيْهِ مِنَ الْعَنَابِ فَيَسْتَغِيْثُونَ فَيُغَاثُونَ بِطَعَامٍ مِنْ ضَرِيْحٍ لَا يُسْمِنُ وَلَا يُغْنِي مِنْ جُوْعٍ فَيَسْتَغِيْثُونَ بِالطَّعَامِ فَيُغَاثُونَ بِطَعَامٍ ذِيْ غُصَّةِ فَيَنُ كُرُوْنَ أَنَّهُمُ كَانُوُا يُجِيُزُوْنَ الْغُصَصَ فِي الدُّنْيَا بِالشَّرَابِ فَيَسُتَغِيْثُوْنَ بِالشَّرَابِ فَيُلُفَعُ إِلَيْهِمُ الْحَمَيْمَ بِكَلاَلِيُبِ الْحَدِيْدِ فَإِذَادَنَتْ مِنْ وُجُوْهِهِمْ شَوَتْ وُجُوْهَهُمْ فَإِذَا دَخَلَتْ بُطُوْنَهُمْ قَطَّعَتْ مَافِيْ بُطُوْنِهِمْ فَيَقُوْلُوْنَ ادْعُوْاخَزَنَةَ جَهَنَّمَ فَيَقُوْلُوْنَ أَوَلَمْ تَكُ تَأْتِيكُمْ رُسُلُكُمْ بِالْبَيِّنَاتِ قَالُوا بَلَى قَالُوا فَادْعُوا وَمَادُعَاءُ الْكَافِرِيُنَ إِلَّا فِي ضَلَالٍ قَالَ فَيَقُولُونَ يَامَالِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكَ قَالَ فَيُجِينُهُمُ إِنَّكُمُ مَا كِثُونَ قَالَ الْاعْمَشُ نُبِّئُتُ أَنَّ بَيْنَ دُعَائِهِمُ وَبَيْنَ إِجَابَةِ مَالِكٍ إِيَّاهُمُ ٱلْفَعَامِ قَالَ فَيَقُولُونَ أَدْعُوا رَبَّكُمْ فَلَا ٱحكَ خَيْرٌ مِنْ رَبِّكُمْ فَيَقُولُونَ رَبَّنَا غَلَبَتْ عَلَيْنَا شِقُوتُنَا وَكُنَّا قَوْمًا ضَآلِيْنَ رَبَّنَا ٱخْرِجُنَا مِنْهَا فَإِنْ عُلْنَا فَإِنَّا ظَالِمُونَ قَالَ فَيُجِينُهُمُ إِخْسَوُّا فِيهَا وَلَا تُكَلِّمُونِ قَالَ فَعِنْكَ ذٰلِكَ يَئِسُوا مِنْ كُلِّ خَيْرٍ وَعِنْكَ ذٰلِكَ يَأْخُذُونَ فِي الزَّفِيْدِ وَالْحَسُرَةِ وَالْوَيْلِ.

تَزَجْهَنَهُم: نِي اكرم مُؤْفِظَةً نِے فرمایا ہے اہل جہنم کو بھوک میں مبتلا کیا جائے گا توبیان کے لیے اتن ہی تکلیف دہ ہوگی جتنا عذاب تکلیف دہ ہوگا تو وہ کھانے کے لیے مانگیں گے تو انہیں ضریع (یعنی خار دار زہریلی جھاڑی) کھانے کے لیے دی جائے گی اور بھو کے رہنے کی وجہ سے وہ موٹے نہیں ہوں گے اور نہ ہی ان کی بھوک ختم ہوگی وہ پھر کھانے کے لیے مانگیں گے تو انہیں ذی خصة خوراک دی جائے گ ( یعنی جوا تکنے والی ہوگی ) تو وہ اس بات کا تذکرہ کریں گے وہ لوگ دنیا میں نوالہ اٹک جانے پر پانی پیا کرتے تھے پھروہ پانی مانگیں گے تولوہے کے برتنوں میں ان کی طرف پانی بھینکا جائے گا جب وہ ان کے چہرے کے قریب ہوگا توان کے چہرے کو بھون دے گا جب وہ ان کے پیٹ میں داخل ہوگا تو ان کے پیٹ میں موجود ہر چیز کو کاٹ دے گا تو وہ لوگ بیکہیں گے جہنم کے دربانوں

کے بلاؤ تووہ دربان میکہیں گے کیارسول تمہارے پاس واضح نشانیاں لے کرنہیں آئے تھے؟وہ جواب دیں گے جی ہاں تو وہ دربان کہیں گے ابتم پکارو کفار کی پکارصرف گمراہی ہے نبی اکرم مُؤَلِِّ فَمِ ماتے ہیں پھروہ لوگ ہے کہیں گے آے مالک (یعنی جہنم کے داروغه ) ہمارا پروردگار ہمارا فیصلہ کردے آپ مِنْلِفَيْئَةَ فرماتے ہیں تو وہ داروغه انہیں جواب دے گاتمہارا فیصلہ ہو چکا ہے۔

اعش نامی رادی بیان کرتے ہیں مجھے یہ بات بتائی گئی ہے ان کے بکار نے اور مالک (یعنی جہنم کے داروغے) کے انہیں جواب دینے کے درمیان ایک ہزارسال کا فاصلہ ہوگا۔

آپ مَالِنَظِيَّةَ فرماتے ہیں پھروہ لوگ ہے کہیں گےتم اپنے پروردگار سے دعا مانگو کیونکہ تمہارے پروردگار سے زیادہ بھلائی عطا کرنے والا اور کوئی نہیں ہے تو وہ لوگ یہ کہیں گے اے ہمارے پروردگار ہماری بدیختی ہم پر غالب آ گئی اور ہم گمراہ لوگ تھے اے ہمارے پروردگارتوجمیں یہاں سے نکال دے اگر ہم نے دوبارہ ایسا کیا تو ہم ظالم ہول گے۔

آ پِیَرَاٰشَیٰکَةَ فرماتے ہیں پھر پروردگارانہیں جواب دےگا اب ذلت کے ساتھ تم یہیں رہواورمیرے ساتھ کوئی کلام نہ کرنا۔ نبی اکرم مِیرَالنَصِیَّةَ فرماتے ہیں اس وقت وہ لوگ ہر طرح کی بھلائی سے مایوں ہوجا نمیں گے اور اس وقت وہ حسرت افسوس اور جیج و بیار میں مصروف ہوجا تھیں گے۔

(٢٥١٢) ﴿ وَهُمْ فِيهَا كَالِحُونَ ﴾ (المؤمنون:١٠٤) قَالَ تَشُوِيْهِ النَّارُ فَتَقَلَّصُ شَفَتُهُ الْعُلْيَا حَتَّى تَبُلُغَ وَسَطَ رَأْسِهِ وَتَسْتَرْخِيُ شَفَتُهُ السُّفُلِي حَتَّى تَصْرِبُ سُرَّتَهُ.

تَرَجِّجَتُم: نبی اکرم مِنْ اَسْتُ نے فرمایا ہے (ارشاد باری تعالی ہے) اور وہ لوگ اس میں بدشکل ہوں گے۔ نبی اکرم مِنْ اَسْتُحَمَّ فرماتے ہیں آ گ ان کے چیروں کوجلادے گی اور ان کا اوپر کا ہونٹ سکڑ جائے گا یہاں تک کہ وہ سر کے درمیانی حصے تک پہنچ جائے گا اورینیچ والا مونث لنک جائے گا بہاں تک کماس کی ناف تک بھنے جائے گا۔

(٢٥١٣) لَوْ أَنَّارَ صَاصَةً مِثْلَ هٰذِهٖ وَأَشَارَ إِلَّى مِثْلِ الْجُهُجُهَةِ أُرْسِلَتْ مِنَ السَّهَاءِ إِلَى الْأَرْضِ هِيَ مَسِيْرَةُ خُمْسِ مِائَةِ سَنَةٍ لَّبَلَغَتِ الْأَرْضَ قَبْلَ اللَّيْلِ وَلَوْ اَنَّهَا أَرُسِلَتُ مِنْ رَأْسِ السِّلْسِلَةِ لَسَارَتُ اَرْبَعِينَ خَرِيُفًا اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ قَبْلَ أَنْ تَبْلُغَ أَصُلَهَا أَوْقَعْرَهَا.

تَوَجِّجَةًى: نِي اكرم مَطِّفَيَّةً نِي فرمايا ہے اگر اتناسيسه (نبي اكرم مَطِّفَيَّةً نے اپنے سركى اشاره كرتے ہوئے فرمايا ) آسان سے زمين كى طرف ڈال دیا جائے جس کا فاصلہ پانچ سوبرس ہے تو وہ رات ہونے سے پہلے زمین تک پہنچ جائے گا ادراگراہے زنجیر کے سرے ہے لٹکا کر (جہنم میں ڈالا جائے گا) تو وہ چالیس سال میں اس کی تہہ تک پہنچے گا اس عرصے میں دن اور رات سب شامل ہول گے۔ تشریعے: حضرت حسن بھری راٹیلانے فرمایا کہ اہل جہنم کا بیآ خری کلام ہوگا جس کے جواب میں حکم ہوجائے گا کہ ہم سے کلام نہ کرو پھروہ کسی سے بچھ بھی کلام نہ کرسکیں گے جانوروں کی طرح ایک دوسرے کوطرف بھونکیں گے۔

دوزخيول كوباندھنے كى زنجير:

حضرت عبداللہ بن عباس میں فیائی فرمانے ہیں کہ زنجیرے وہ زنجیر مرادجس میں کافر دوزخی کو اس طرح جکڑا جائے گا کہ پاخانے

كرات سے اس ميں ڈال كرناك كراست سے اسے نكالا جائے گاتا كدوہ اپنے پاؤں پر كھڑانہ ہوسكے۔اس زنجير كاذكر اللہ تعالى نے سورۃ الحاقة كى اس آيت ميں كيا ہے: ﴿ تُحَرِّفِي سِلْسِلَةٍ ذَرْعُهَا سَبْعُونَ ذِرَاعًا فَاسْلُكُونُهُ ﴿ (الحاقة: ٣٢) قِيمِ فرشتوں كو حكم ہوگا كداس دوز فى كوايك زنجير ميں جكڑ دوجس كى لمبائى سر گزہے۔"

**اعت ماض:** قرآن کریم کی اس آیت میں اس زنجیر کی لمبائی ستر گزیبان کی گئی ہے جبکہ اس باب کی تیسر کی حدیث میں اس زنجیر کی اس سے کہیں زیادہ لمبائی کا ذکر ہے تو بظاہران دونوں مقداروں میں تعارض ساہے؟اس کے دوجواب دیئے گئے ہیں۔

(۱) تعارض نہیں کیونکہ ستر کے عدد سے کوئی مخصوص تعداد مراد نہیں بلکہ اس سے محض کثرت ومبالغہ مراد ہے اور عربی زبان میں سے ستر کے عدد سے کثرت کے معنی مراد لینا عام ہے۔

(۲) ال گزے دنیا کا گزمرادنہیں بلکہ اس سے آخرت کا گزمراد ہے جس کی وسعت لمبائی اور کیفیت وصورت اللہ ہی کومعلوم ہے

اسے دنیا کے گز پر قیاس نہیں کیا جاسکتا۔ بہر حال باب کی تیسری حدیث سے اس زنجیر کی لمبائی کو بیان کرنامقصود ہے کہ اگر ایک

سیسہ کا گولہ آساں سے پھوڑ اجائے تو وہ تھوڑی ہی دیر میں زمین پر پہنچ جائے گا کیونکہ گول اور بھاری چیز او پر سے نیچے کی طرف

بہت جلدی آتی ہے حالانکہ زمین و آسان کے درمیان پانچ سوبرس کی مسافت کے بقدر فاصلہ ہے لیکن اگر وہی گولہ اس زنجیر کے

ایک سرے سے چھوڑ اجائے تو یہ چالیس سال تک چلنے کے بعد وہ گولہ اس زنجیر کے دوسرے سرے تک پہنچ سے گا اس سے

اندازہ لگا سے کہ وہ زنجیر کتنی بڑی ہوگ ہر کا فر دوز خی کو اس میں جکڑ اجائے گا تا کہ وہ آگ سے بچاؤ کے لیے اِدھر اُدھر حرکت نہ

کر سکے اللہ تعالی اسے فضل سے اس سے امان رکھے۔ (شرح طبی ۲۸۷/۱۰)

لخات: ضدیع: دوزخ کا ایک خاردار اور بہت کر وادرخت جو بد بودار اور انتہائی زہریلا ہوگا یہاں مدیث میں ضراح ہے آگ کے کا نظم اد ہیں جو ایلوے سے زیادہ کر وے مردار سے زیادہ بد بودار اور آگ سے زیادہ گرم ہوں گے۔ لایسمن: موٹانہیں کرے گا۔ ذی غصة گلے میں انک جانے والا۔ یجیزون: گرار لیتے ہیں آ سانی سے نگل لیتے ہیں۔ غصص: غصة کی جمتے ہائی ہوئی چیز انکا ہوالقہ۔ کلالیب: کلوب کی جمتے ہے آ کر خم دار تین نوکی لوہ کی سلاخ جو کی بھنی ہوئی چیز کو نکا لنے کے لیے ہوتی چیز انکا ہوالقہ۔ کلالیب: کلوب کی جمتے ہو آ کر خم دار تین نوکی لوہ کی سلاخ جو کی بھنی ہوئی چیز کو نکا لنے کے لیے ہوتی ہے دنبور دنت گرم پانی کے برتن ان کے قریب ہوں گے شوت بھون ڈالیس گے۔ اخسؤ و فیما : تم جہنم میں ہی پھنکارے ہوئے۔ رھویئسوا: ناامید ہوجا کیں گزیر کی مرز گرار کے دونوں ہونے اس کے دانتوں کو نہ چھپا گیں ایک اوپر رہے اور دو مرا نیچ اور دانت کا کھون: برشکل بگڑی ہوئی شکل والے جس کے دونوں ہونے اس کے دانتوں کو نہ چھپا گیں ایک اوپر رہے اور دومرا نیچ اور دانت نکے ہوئے نظر آگیں تشویه المنار آگ اس کو بھون ڈالے گی۔ تقلص: سے جائے گا۔ شفة المعلیا: اوپر کے ہونٹ۔ تسترخی: لنگ جائے گا۔ سرته المار آگ سرته: اس کی ناف تک۔ دصاصة: سیہ رانگ کا گولہ۔ جم جم بھة: سرکی کھویڑی۔

### بَابُمَاجَاءَ أَنَّ نَارَكُمُ هٰذِه جُزُءٌ مِنْ سَبْعِيْنَ جُزْءٌ مِن نَارِجَهَنَّمَ

# باب ۲: دنیا کی آگ جہنم کی آگ کاسترواں حصہ ہے

(٢٥١٣) نَارُكُمْ هَٰذِيهِ الَّتِي تُوْقِدُونَ جُزُ ۗ وَاحِدُ مِنْ مِنْ سَبْعِيْنَ جُزُفًا مِّنْ حَرِّ جَهَنَّمَ قَالُوْا وَاللهِ إِنْ كَانَتُ لَكَافِيَةً

يَارَسُوۡلَاللهِﷺ قَالَ فَإِنَّهَا فُضِّلَتُ بِيسۡعَةٍ وَّسِتِّيۡنَ جُزۡثًا كُلُّهُنَّ مِثُلُ حَرِّهَا.

تَرْجَجْتُنِي: نِي اكرم مَا الْفَيْكَةَ فِي ما يا ہے تم لوگوں كى بيآ ك جے انسان جلاتے ہيں بي جہنم كى آگ كا 2 وال جز ہے لوگوں نے عرض كى الله تعالیٰ کی قشم یہی کافی ہے یارسول اللہ تو آپ مَالِفَظَیَّمَ نے فرمایا اسے ۲۹ گناہ فضیلت دی گئی ہے اور اس میں سے ہر ایک گناہ کی ا گرمی اس کے برابرہے۔

(٢٥١٥) نَارُكُمْ هٰذِهٖ جُزُءٌ مِّنُ سَبْعِيْنَ جُزُءً مِّنُ تَّارِ جَهَنَّمَ لِكُلِّ جُزُءً مِّنْهَا حَرُّهَا.

تَرْجَجِنَّهِ: نِي اكرم مَلِّكَيَّةً نِه فرما يا ہے تمهاري بيآ گ جہنم كي آگ كا ٠ ٧ وال جز ہے ان ميں سے ہرا يك جز كي گري اس گري كي ما نند ہے۔ تشریح: دنیا کی بھی سب آگیں حرارت میں کیسال نہیں، بعض بعض سے بڑھی ہوئی ہیں، جیسے لکڑی کی آگ میں گھاس پھونس کی آگ سے زیادہ گرمی ہے، اور پتھر کے کو کلے کی آگ میں اس سے بھی زیادہ حرارت ہے، اور جب بم پھٹتا ہے اور اس سے آگ نگلق ہے تواس کا درجیر حرارت بدر جہابڑھا ہوا ہوتا ہے، اوراب ایسے آلات ایجاد ہو گئے ہیں جن سے پتا چلالیا جاتا ہے کہ کس آگ کی گرمی دوسری آگ ہے کس درجہ کم یا زیادہ ہے، اس لئے اب سے بات سمھنا کچھ مشکل نہیں، کہ دوزخ کی آگ دنیا کی آگ سے ستر گنا حرارت میں بڑھی ہوئی ہے، اورستر کا عدد عربی میں محض کثرت کے لئے بھی استعال کیا جاتا ہے اس لئے مکن ہے کہ دوزخ کی آگ ا پن گرمی میں اور جلانے کی صفت میں دنیا کی آگ سے بہت زیادہ بڑھی ہوئی ہے۔

بدار شاد پاک من کر صحابہ ٹھا کھٹا نے عرض کیا: یا رسول الله مَلِّنْ ﷺ! سزا دینے کے لئے دنیا کی بیرآگ ہی کافی تھی! اس پر آپ مَلِّنْ ﷺ نے اور زیادہ واضح لفظوں میں پہلا والامضمون دوہرایا، کوئی نیا جواب نہیں دیا، بیاس بات پر تنبیہ ہے کہ بندوں کوآتش دوز خ ہے بیخے کی فکر کرنی چاہئے ، آخرت کی چیزوں کی تفصیلات جانبے کی کوشش نہیں کرنی چاہئے ، کیونکہ اللہ تعالیٰ نے جو پچھ کیا ہے، اور جو کچھ کیا ہے، اور جو کچھ وہ کریں گے: سب تھیک ہے۔

ا مام غزالی ویشید فرماتے ہیں کہ دنیا کی آگ کی جہنم کی آگ کے مقالبے میں کوئی حیثیت نہیں ہے کیکن چونکہ دنیا میں شدیدترین سزاآ گ کے ذریعہ ہوتی ہے اس لیے مجھانے کے لیے جہنم کی آگ کو دنیا کی آگ کے مقابلے میں ذکر کیا گیا ہے۔

# بَابُمَاجَآءَاَنَّ لِلنَّارِنَفُسَيُنِ وَمَا ذُكِرَمَنُ يَّخُرُجُ مِنَ النَّارِمِنُ اَهْلِ التَّوُهِيُدِ؟

باب ٨: دوزخ كے دوسائس، اور بير بات كەكۈن سامسلمان دوزخ سے نكلے گا؟

(٢٥١٧) ا شُتَكَتِ النَّارُ إِلَّى رَبِّهَا وَقَالَتُ آكُلَ بَعْضِي بَعْضًا فَجَعَلَ لَهَا نَفَسَيْنِ نَفُسًا فِي الشِّتَاءِ وَنَفَسًا فِي الصَّيْفِ فَأَمَّا نَفَسُهَا فِي الشِّتَاء فَرَمُهَرِيرٌ وَّأَمَّا نَفَسُهَا فِي الصَّيفِ فَسَهُوْمُ.

تَوَجِّجَتُهُ: نبی اکرم مَیْلِفِیکَیْمْ نے فر مایا ہےجہنم نے اپنے پروردگار کی بارگاہ میں شکایت کی اس نے عرض کی میراایک حصہ دوسرے کو کھالیتا ہے تو اللہ تعالیٰ نے اسے دومرتبہ سانس لینے کی اجازت دی ایک مرتبہ سردی کے موسم میں اور ایک مرتبہ گرمی کے موسم میں جہال تک سردی کےموسم میں اس کے سانس لینے کاتعلق ہے تو انتہائی شدید سردی ای وجہ سے ہوتی ہے جہاں تک گرمی کےموسم میں اس کے

# سانس لینے کاتعلق ہے توشدیداس کی وجہ سے ہوتی ہے۔

(٢٥١٨) أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ قَالَ هِمَّامٌ يَغُرُجُ مِنَ النَّارِ وَقَالَ شُعْبَهُ أَخْرِجُوْامِنَ النَّارِ مَنْ قَالَ لَا اللهُ وَكَانَ فِي قَالَ لِا اللهُ وَكَانَ فِي قَالَ لِهِ اللهِ وَكَانَ فِي قَلْبِهِ مِنَ الْخَيْرِ مَا يَذِنُ شَعِيْرَةً أَخْرِجُوْامِنَ النَّارِ مَنْ قَالَ لَا اللهُ وَكَانَ فِي قَلْبِهِ مِنَ الْخَيْرِ مَا يَذِنُ ذُرَةً فَعَقَفَةً . مَا يَذِنُ ذُرَةً فَعَقَفَةً .

ترکیجہ بنہ: نی اکرم مُطِّنَّ فِی آئے فرمایا ہے یہاں ایک روایت میں یہ الفاظ ہیں جہنم میں سے نکلیں گے ایک روایت میں یہ الفاظ ہیں تم جہنم میں سے نکال دو ہراس شخص کو جو بیاعتراف کر چکا ہو کہ اللہ تعالیٰ کے علاوہ اور کوئی معبود نہیں ہے اس کے دل میں اتن بھلائی ہو جو ایک جو کے وزن جتنی ہواور تم لوگ جہنم میں سے نکال دو ہراس شخص کو جو کلمہ پڑھ چکا ہواور اس کے دل میں (اتنی بھلائی ہو) جو ایک چھوٹی چیوٹی کے برابر ہواور تم جہنم میں سے نکال دو ہراس شخص کو جو کلمہ پڑھ چکا ہواور اس کے دل میں (اتنی بھلائی ہو) جو ایک چھوٹی چیوٹی کے وزن جتنی ہو۔

(٢٥١٩) أَخْرِجُو امِنَ النَّارِ مَنْ ذَكَرَنِيْ يَوْمًا أَوْخَافَنِيُ فِي مَقَامٍ.

تَرْبَخِينَهُ: نِی اکرم مِلَا اَسْتُحَاقِ الله تعالی فرمائے گاجہم میں سے ہرائ شخص کو نکال دوجس نے کسی بھی دن میرا ذکر کیا ہو یا کسی بھی موقع پر مجھ سے ڈر گیا ہو۔

#### باب٩

(۲۵۲۰) إِنْ لَاعُرِفُ اَخِرُ اَهُلِ النَّارِ خُرُو جَارَجُلْ يَخُرُجُ مِنْهَا زَحْفًا فَيَقُولُ يَارَبِّ قَنُ اَخَنُ النَّاسُ الْهَنَازِلَ قَيُو الْهَنَازِلَ فَيَوْجِعُ فَيَقُولُ عَلَى الْهَنَازِلَ فَيَرْجِعُ فَيَقُولُ عَلَى الْهَنَازِلَ فَيَرْجِعُ فَيَقُولُ عَلَى النَّاسُ قَنُ الْمَنَازِلَ فَيَرْجِعُ فَيَقُولُ يَالنَّاسُ قَنُ الْمَنَاذِلَ فَيَوْجُعُ فَيَقُولُ يَاكُونُ النَّاسُ الْهَنَاذِلَ قَالَ فَيُقَالُ لَهُ آتَنُ كُو الزَّمَانَ الَّذِي كُنْتَ فِيهِ فَيَقُولُ نَعَمُ فَيُقَالُ لَهُ مَنَ اللَّهُ اللَّهُ

ترکبخ کنب: نی اکرم مُشَافِیَ آنے فرمایا ہے میں جہنم سے نکلنے والے آخری شخص کو جانتا ہوں بیسرین کے بل گھٹے ہوئے جہنم سے نکلے گا اورع ض کرے گا اے پرورد گارلوگ تو ابنی جگہ پر پہننے چے ہیں تو آپ مُشِافِیَ آغ فرماتے ہیں اس سے کہا جائے گا تم جنت کی طرف چلے جاؤتو وہ دیکھے گا کہ لوگ اپنی جگہ پر پہننے چکے ہیں وہ واپس آئے گا اورع ض کرے گا اے میرے پروردگارلوگوں نے تو اپنی جگہ حاصل کر لی ہے آپ مُشِافِیَ فَر ماتے ہیں تو اس سے کہا جائے گا کیا تم اس وقت کو یا دکرو گے؟ جس صورت حال میں تم پہلے سے تو وہ جو اب دے گا جی بال تو اس سے کہا جائے گا کیا تم اس وقت کو یا دکرو گے؟ جس صورت حال میں تم پہلے سے تو وہ جو اب دے گا جی بال تو اس سے کہا جائے گا تم نے جو آرزو کی ہے وہ اب تمہارا ہوا اور اس کا دس گناہ مزید تمہارا ہوا نبی اگرم مُشِرِفِیکُ فَر ماتے ہیں وہ عرض کرے گا میرکیا تو میرے ساتھ مذاق کر رہا ہے جبکہ تو بادشاہ ہے؟ راوی بیان کرتے ہیں میں نے نبی اکرم مُشِرِفِکُ فَر کو کھا کہ آپ مُشِرِفِکُ فَر کو کی مارائے میاں تک کہ آپ مُشِرِفکُ فَر کی واڑھیں نظر آنے لگی۔

(۲۵۲۱) اِنْ لَاَعْرِفُ اخِرِ آهُلِ النَّادِ خُرُوجًا مِّنَ النَّادِ وَاخِرَ آهُلِ الْجَنَّةِ دُخُولًا الْجَنَّةَ يُونَى بِرَجُلٍ فَيَقُولُ سَلُوا عَنْ صِغَادِ ذُنُوبِهِ وَاخْبَئُو كِبَارَهَا فَيُقَالُ لَهُ عَمِلْتَ كَذَا وَكَذَا يَوْمَ كَذَا وَكَذَا عَلِمَتَ وَكَذَا قَالَ فَيُقَالُ لَهُ فَإِنَّ لَكَ مَكَانَ كُلِّ سَيِّعَةٍ حَسَنَةً قَالَ فَيَقُولُ يَارَبِّ لَقَلُ عَمِلْتُ اَشْيَاءً مَا اَرَاهَا هَا هُنَا قَالَ فَلَقَلُ رَآيُتُ رَسُولُ اللهِ ضَحِكَ حَتَّى بَدَتُ نَوَاجِنَهُ.

تر بین اگرم مِیَلِفَظِیَّا نِے فرمایا ہے میں جہنم سے نکلنے والے سب سے آخری اور جنت میں داخل ہونے والے سب سے آخری شخص کو جانتا ہوں ایک شخص کو لا یا جائے گاتو پر وردگار فرمائے گا اس سے اس کے چھوٹے گنا ہوں کے بارے میں سوال کرواور اس کے بڑے گنا ہوں کو چھپا کر رکھو پھراسے کہا جائے گا کیا تمہیں یا دہے فلاں فلاں دن تم نے بیمل کیا تھا؟ نبی اکرم مَسِلِفَظِیَّا فرماتے ہیں تو اس سے کہا جائے گاتمہاری ہرایک برائی کے بدلے میں ایک نیکی ملتی ہے۔

آپ مِنَّالْتُنَافِئَةَ فرماتے ہیں تو وہ مخص عرض کرے گا اے میرے پروردگار میرے کچھ اعمال ایسے بھی ہیں جو مجھے یہال نظر نہیں آرے رادی بیان کرتے ہیں میں نے نبی اکرم مَرِّالْتُنَافِئَةَ کو دیکھا کہ آپ مِرِّالْتُنَافِئَةِ مسکرادیے یہاں تک کہ آپ مِرَّلْظَنَافَۃ کے کنارے کے دانت نظر آنے گئے۔

(۲۵۲۲) قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يُعَنَّبُ نَاسٌ مِنْ اَهُلِ التَّوْحِيْدِ فِي التَّارِ حَتَّى يَكُوْنُوا فِيهَا حُمَّمًا ثُمَّ تُلُدِ كُهُمُ الرَّحْمَةُ فَيُغْرَجُونَ وَيُطَرَحُونَ عَلَى اَبُوابِ الْجَنَّةِ قَالَ فَيَرُشُّ عَلَيْهِمُ اَهُلُ الْجَنَّةِ الْهَا ۚ فَيَنُبُتُونَ كَمَا يَنْبُتُ الْعُثَاءُ فِي مُحَالَةِ السَّيُلِ ثُمَّ يَلُمُنُونَ الْجَنَّةِ قَالَ فَيَرُشُّ عَلَيْهِمُ اَهُلُ الْجَنَّةِ الْهَا ۚ فَيَنُبُتُونَ كَمَا يَنْبُتُ الْفُتَاءُ فِي مُحَالَةِ السَّيْلِ ثُمَّ يَلُمُ لُونَ الْجَنَّةِ . الْفُتَاءُ فِي مُحَالَةِ السَّيْلِ ثُمَّ يَلُمُ لُونَ الْجَنَّةِ .

تو بجہ بہٰ: نی اکرم مُطَفِّظُ نَے فرمایا ہے اہل توحید میں سے بچھ لوگوں کوجہہم میں عذاب دیا جائے گا یہاں تک کہ وہ لوگ جل کر کوئلہ ہوجا تمیں گے بھر رحمت انہیں آلے گی اور وہ وہاں سے نکالے جائیں گے انہیں جنت کے دروازوں پر ڈال دیا جائے گا آپ مُطَفِّئَ فَ فرماتے ہیں بھر اہل جنت ان پر پانی بہائیں گے تو وہ یوں بھوٹ پڑیں گے جیسے سلانی پانی کی گزرگاہ میں کوئی دانہ اگتا ہے آپ مُطَفِّئَ فَرَماتے ہیں بھروہ لوگ جنت میں داخل ہوجائیں گے۔

(۲۵۲۳) يُخْرَجُمِنَ النَّارِمَنُ كَانَ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ مِّنَ الْإِيْمَانِ.

تَوْجَجْهَا بَيِ اكرم مُطَافِينَا ﴾ في الله عنه عنه الله المخص نكل جائے گا جس كے دل ميں چھوٹی چيونی كے برابرايمان ہوگا۔

(۲۵۲۳) إِنَّ رَجُلَيُنِ مِثَنُ دَخَلَ النَّارَ اشْتَدَّ صِيَاحُهُمَا فَقَالَ الرَّبُّ عَزَّوَجَلَّ اَخُرِجُوهُمَا فَلَبَّا اُخْرِجُوهُمَا فَلَا اللَّهُمَا لِآيَّ مَنَا الرَّبُّ عَزَّوَجَلَا الرَّبُّ عَزَّوَجَلَا اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللِّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللْمُعْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

تَرْجَجْهَنَهُ: نِي اكرم مُؤَلِّفَيَّةً نِهِ فرما يا ہے جہنم ميں داخل ہونے والے دوآ دمي زور سے چلائميں گے تو الله تعالی فرمائے گا ان دونوں کو نکالو جب ان دونوں کو نکال دیا جائے گا تو ان سے دریافت کیا جائے گاتم کس وجہ سے چیخ ویکار کررہے تھے؟ وہ عرض کریں گے ہم ایسااس ليے كرر بے تھے تاكة و بم بررحم كرے پروردگار فرمائے گا ميرى تمهارے ليے رحمت يہى ہے تم دونوں واپس جاؤاور اپنے آپ كو وہیں ڈال دو پہلے جس جگہتم جہنم میں تھے تو وہ دونوں چل پڑیں گےان میں سے ایک شخص خود کواس میں ڈال دیے گا تو اللہ تعالیٰ اس آ گ کواس کے لیے ٹھنڈی اور سلامتی والی کردے گا دوسرا شخص کھڑا رہے گا وہ خود کوجہنم میں نہیں ڈالے گا تو پرورد گاراس سے فرمائے گاتم نے اپنے آپ کواس طرح جہنم میں کیوں نہیں ڈالا؟ جیسے تمہارے ساتھی نے ڈال دیا ہے تو وہ عرض کرے گا اے میرے پر در دگار مجھے بیامید ہے کہ جب تونے مجھے یہال سے نکال دیا تواب تو دوبارہ مجھے اس میں نہیں ڈالے گا تو پر در دگاراس سے فرمائے گائمہیں تمہاری امید کے مطابق ملتا ہے پھروہ دونوں ایک ساتھ اللہ تعالیٰ کی رحمت کی وجہ سے جنت میں داخل ہوں گے۔

(٢٥٢٥) لَيَخُرُجَنَّ قَوْمٌ مِّنَ أُمَّتِيْ مِنَ النَّادِ بِشَفَاعَتِيْ يُسَبُّونَ الْجَهَنَّ بِيُّوُنَ.

تَرْجَجْهَنُهَا: نِی اکرم مَلِّالْطَیُحَةِ نِے فرمایا ہے میری شفاعت کی وجہ سے میری امت کے پچھلوگ جہنم سے نکلیں گے اور (جنت میں )ان کا نام جہنی (یعن جہنم سے نکل کرآئے ہوئے ) رکھا جائے گا۔

(٢٥٢٦) مَارَأَيْتُ مِثْلَ النَّارِ نَامَ هَارِ مُهَا وَلَا مِثْلَ الْجَنَّةِ طَالِمُهَا.

تَرْجَجْهَنُهُ: نِي اكرم مُطَّلِظَةً فَ فرما يا ہے ميں نے جہنم كى مانندايى كوئى چيزنہيں ديكھى كەجس سے بھاگنے والا تخص سوجائے اور ميں نے جنت کی مانندالی کوئی چیز نہیں دیکھی کہ جس کا طلب گار سوجائے۔

تشریح: اس باب میں امام ترمذی والیمید نے دس حدیثیں ذکر کی ہیں، جن میں دومضمون ہیں: پہلی حدیث باب کے پہلے جزء سے متعلق ہے، اور باقی حدیثیں دوسرے جز سے متعلق ہیں۔سانس لینے کی دوصور تیں ہیں:

باہر سے ہوا اندرلینا پھراس کو باہر نکالنا، حیوانات ای طرح سانس لیتے ہیں۔

طرح دوسانس لیتی ہے،ایک گرمیوں میں ایک سردی میں،اس کے سردسانس سے دنیا میں سخت سردی ہوتی ہے،اوراس کے گرم سانس سے جھلسا دینے والی لوچلتی ہے۔

چنانچه کافروں کوجس طرح آگ کا عذاب دیا جائے گااسی طرح زمہر پر یعنی سخت ٹھنڈک کا عذاب بھی انہیں دیا جائے گا دنیا میں اس حرارت وبرودت کا ظہور سورج کے ذریعہ ہوتا ہے زمین کا جو خطہ جس قدر سورج کے قریب ہوتا ہے اس میں شدید گرمی اور جو ممالک جس قدراس سے دور رہیں اس قدران میں گری کم اور سردی زیادہ ہوتی ہے اور جوعلاقے سورج سے نہ تو بہت دور ہیں اور نہ بہت قریب ان میں سر دی اور گرمی کا توازن برابر ہی رہتا ہے۔ (الکواک الدری mrm،)

حك ينث (٢) تشريع: جنم سے نكالوية خطاب قيامت كے دن ان سفارش كرنے والوں سے موكا جن كى سفارش قبول كى جائے گی، ان سے کہا جائے گاتم جس کے لئے سفارش کررہے ہواگراس کے دل میں ایمان ہے، اگر چیم سے کم درجہ کا ہے، اس کوجہنم

سے نکال لو۔ ول میں جو کے دانے کے برابر، یا گیہوں کے دانے کے برابر، یا مکنی کے دانے کے برابر، یا چنے کے دانے کے برابر خیر ہے: اس سے یہی لااللہ الا اللہ کہنا مراد ہے، یعنی خواہ کسی درجہ کا ایمان ہو، کمز ور سے کمز ور ایمان ہوا ہے بھی جہنم سے نکال لو۔ حدیث (۹) تشدِیعے: نسائی میں حضرت انس نتائے سے مروی ہے کہ ان کوجنتی: جہنمی کہہ کر پکاریں گے، پس اللہ تعالیٰ فر مائیس گے: ھئو لاء عقاءاللہ: لینی بیجہنی نہیں ہیں، بلکہ جہنم ہے آ زاد کردہ ہیں،اورمسلم شریف میں حضرت ابوسعید خدری بناٹیء کی حدیث میں ہے کہ وہ لوگ اللہ تعالیٰ ہے دعا کریں گے، پس اللہ تعالیٰ ان کا بینام ہٹا دیں گے یعنی جنتی اس نام سے بکارنا حچبوڑ دیں گے، اور بیرحدیث بخاری شریف میں کتاب الرقاق کے آخر میں ہے۔ (حدیث ۲۵۲۲)

اشتكت النار بي كيام ادب؟

(۱) جمہورعلاء کے نزدیک اس سے حقیقی معنی مراد ہیں کہ آخرت میں جہنم اپنی زبان سے اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں شکایت کرے گی اس کی کیفیت اللہ ہی کومعلوم ہے۔

(۲) علامہ بیضاوی راٹیلئے کے نز دیک اس سے مجازی معنی مراد ہیں چنانچہان کے نز دیک شکایت سے جہنم کا جوش مارنا لعض کا لبعض کو کھانے سے اس کے اجزاء کا از دحام اور سانس لینے سے وہ عذاب مراد ہے جوجہنم سے نکلے گا۔

"اتسخربي وانت الملك" كياآب ميرے ساتھ صحااور نداق كردہ بين اس تريہ سے يہال كيا مراد ہے؟

(۱) ابو بر الله کہ اس سے اللہ تعالی کی طرف سے سخریه کی نفی کرنامقصود ہے معنی بیہ ہیں کہ مجھے یقین ہے کہ آ پ میرے ساتھ مزاح نہیں کردہے کیونکہ آپ رب العالمین ہیں اور جونعتیں آپ نے مجھے عطاء فرمائی ہیں وہ بھی حق ہیں بس تعجب اس بات پرہے کہ آپ نے مجھے اتنا کچھ عطاء کیا ہے جبکہ میں تو اس کا اہل نہیں تھا اس میں ہمزہ استقبام برائے فی ہے۔

(۲) قاضی عیاض را پیلیا فرماتے ہیں کہ اس جملے سے حرید کے حقیقی معنی مراد نہیں بلکہ میہ جملہ اس سے فرط مسرت کی وجہ سے صادر ہوگا جیبا کہ حدیث میں ایک بزرگ کا جملہ منقول ہے کہ اس نے اللہ تعالیٰ سے فرط محبت میں یوں کہددیا:انت عبدی وانار بک (تومیرا بنده اور میں تیرارب ہوں ).

اس باب كى آخرى مديث كامطلب بيب كدانسان كى فطرت بكدجب وهكسى خوفناك چيز سے ياكسى ظالم وشمن سے جان بچانے کے لیے بھا گتا ہے۔ ای طرح انسان اپنی پندیدہ چیز کو حاصل کرنے کے لیے ہرتم کی کوشش کرتا ہے۔

لیکن دوزخ اور جہنم کے بارے میں انسانوں کا عجیب حال ہے حالانکہ دوزخ سے بڑھ کرکوئی خوفناک چیز نہیں اس کا تقاضا تو سے ہے کہ دوزخ سے بچنے کے لیے رات دن ایک کیا جائے اللہ کی نافر مانی سے ممل پر میز کیا جائے۔

غرض میہ کہ جنت کے حصول اور جہنم سے بیچنے کے لیے ضروری ہے احکام کی ممل اطاعت اور اس کی نافر مانی سے ممل اجتناب کیا

لعنات: نَفَس: سانس زمر پرسخت ٹھنڈک سموھ گرم لوشد پدگری مایزن شعیرة جو کے وزن کے برابر بُرة گیہول گندم ذرق:اس لفظ کو دوطرح سے پڑھا گیا ہے معمولی ذرہ انتہائی باریک ذرہ مطلب سے کہ جس دل میں ایک ذرے کے برابر بھی ایمان موكاتووه جنت مين داخل موجائے كارزحفاء: زمين پر كھئة اموابدات نواجن قاجن جمع بناجن قال وارهيس معنى يہ بين كه

آپ مَانْ الْنَافِيَةَ كَى وُارْهِيس ظاہر بوكنيں۔ اخبينو : تم چھيادو كبار كبيرة كى جمع برے كناه كبيره كناه محملها حملة كى جمع ہے : كوكے تلد كهمدرحت اللى ان كويا لے كى يطرحون صيغه جهول انہيں ڈالا جائے گايرش صيغه معروف چيركيں كے ينبتون وہ اگے گیں غُشاء سلاب کے ساتھ بہ کرآنے والا دانہ خس وخاشاک حمالة السيل وہ خس وخاشاک اور دانہ جے ندی کا پانی اور سلاب بہالے اٹھالے صیاحھماً:ان دونوں کی چیخ و پکار۔ بر داوسلاماً: ٹھنڈی اور سلامتی والی۔ ان لا تعبد نی بیر کہ تو مجھے دوبارہ نہیں لوٹائے گا۔

#### بَابُ مَاجَاءَ أَنَّ أَكْثَرَاهُلِ النَّارِ النِّسَاءُ

# باب ۱۰: دوزخ میں عورتوں کی تعدادزیادہ ہوگی

(٢٥٢٧) اطّلَعْتُ فِي الْجِنَّةِ فَرَ أَيْتُ أَكْثَرَاهُلِهَا الْفُقَرَاءَ وَاطَّلَعْتُ فِي النَّارِ فَرَ أَيْتُ أَكْثَرَاهُلِهَا النِّسَاءَ.

تَوْجِهِنَهُ: نِي اكرم مَلِّشَيَّةً نِهِ فرما يا ہے ميں نے جنت ميں جھا نکا تو مجھے اس ميں اکثریت غریب لوگوں کی نظر آئی اور میں نے جہنم میں حِما نَكا تُو مجھے اس میں اکثریت خوا تین کی نظر آئی۔

(٢٥٢٨) اطَّلَعْتُ فِي النَّارِ فَرَايُتُ أَكْثَرَ أَهْلِهَا النِّسَاءَ وَالطَّلَعْتُ فِي الْجُنَّةِ فَرَايْتُ أَكْثَرَ آهْلِهَا الْفُقَرَاء.

تَرْجَجْهَا بَيْ اكرم مَ الصَّفَيَّةَ فِهِ ما يا ہے ميں نے جہنم ميں جھا نكا تو مجھے اس ميں اكثريت خوا تين كى نظر آئى اور ميں نے جنت ميں جھا نكا تو مجھے اکثریت غریب لوگوں کی نظر آئی۔

تشریح: اعتراض: کهال روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ جہنم میں اکثریت عورتوں کی ہوگی جبکہ دوسری حدیث میں ہے کہ جنت میں ہرجنتی کو دو دوعور تیں ملیں گی اس سے معلوم ہوتا ہے کہ جنت میں زیادہ عور تیں ہوں گی؟

**جواب ①:** ابتداء جہنم میں عورتیں زیادہ ہوں گی شو ہر کی ناشکری وغیرہ کی وجہ سے مگر چونکہ وہ اہل ایمان ہوں گی اس لیے سزاء بھگتنے کے بعد جنت میں داخل ہو جا تیں گی تو پھر جنت میں عورتوں کی تعداد زیادہ ہوجائے۔(فتح الباری ۲۰۱/ ۳۰)

**جواب ② :** حضرت انور شاہ کشمیری ط<sup>ینی</sup> نے اس کا جواب سیدیا کہ جنت کی بیددو بیویاں جنت کی حوروں میں سے ہوں گی جیسا کہ بخاری کی روایت میں اس کی تصریح ہے۔ (فیض الباری ا / ۱۱۷)

**جواب** ③ : بعض نے میہ جواب دیا کہ عورتوں کی تعداد چونکہ دنیا میں زیادہ ہے اس لیے عورتوں کی تعداد جنت میں جنت کے مردوں سے زیادہ ہوگی اور جہنم میں ان کی تعداد جنت کی عورتوں اور جہنم کے مردوں سے بھی زیادہ ہوگی۔(الکوک الدری ۳۲۵/۳) جنت مین غریبول کی تعداد دو وجهسے زیادہ ہوگی:

پېسلى وجه: د نياميس غريول كى تعداد زياده ہے، پس جنت ميں بھى ان كى تعبداد زياده ہوگى۔

دوسسری وجہ: غریبوں کو دنیا میں حرام اور نا جائز کاموں سے زیادہ واسط نہیں پڑتا، اس لئے آخرت میں بھی ان کے پاس حساب کا جىمىلانېيى ہوگا۔

#### باب

#### باب: وہ جہنمی جےسب سے ہلکا عذاب ہوگا

(٢٥٢٩) إِنَّ آهُونَ آهُلِ النَّارِ عَنَى ابَّا يَّوْمَ الْقِيَامَةِ رَجُلٌ فِي ٱخْمَصِ قَلَمَيْهِ بَحْرُ تَانِ يَغْلِي مِنْهُهَا دِمَاغُهُ.

۔ توکیجی تنہ: نبی اکرم مُطَّافِیکَ ﷺ نے فرمایا ہے جہنم میں سب سے کمتر عذاب اس شخص کو ہوگا جس کے تلووُں کے بینچے آگ کے دوا نگارے رکھے جائمیں گے جن کی وجہ ہے اس کا د ماغ کھولے گا۔

تشرینے: حضرت نعمان بن بشیر و النی کی بیر حدیث بخاری و مسلم میں اس طرح ہے۔ دوز خیوں میں سب سے مبلکے عذاب والا وہ مخض موں گے ، ان کی گرمی سے اس کا دماغ اس طرح کھولے گا جس طرح چو لہے پر دیکی کھولتی ہوگا جس کی چپلیں اوران کے تیمے آگ کے ہوں گے ، ان کی گرمی سے اس کا دماغ اس طرح کھولے گا جس طرح چو لہے پر دیکی کھولتی ہے ، وہ نہیں خیال کرے گا کہ کوئی شخص اس سے زیادہ سخت عذاب میں ہے یعنی وہ خود کو سب سے زیادہ سخت عذاب میں سمجھے گا ، حالا تکہ وہ دوز خیوں میں سب سے مبلکے عذاب والا ہوگا۔

دوسری روایت میں تصریح ہے کہ اس رجل ہے آپ مُرِافِظَةَ کے چپاحضرت ابوطالب مراد ہیں جواگر چہ حالت کفر میں مرے تھے لیکن چونکہ انہوں نے نبی کریم مُرِافِظَةَ کی مشکل وفت میں بڑی مدد ونصرت کی تھی اس لیے انہیں جہنم کا سب ہے خفیف عذاب ہوگا اللہ تعالیٰ اپنے فضل ہے تمام مسلمانوں کو اس عذاب ہے محفوظ فرمائے۔

#### باب

# خاکساری اچھا وصف ہے اور گھمنڈ برا

(۲۵۳۰) اَلَا ٱخْبِرُكُمْ بِأَهْلِ الْجَنَّةِ كُلُّ ضَعِينْفٍ مُّتَضَعِّفٍ لَّوْ اَقْسَمَ عَلَى اللهِ لَا بَرَّهُ اَلَا اُخْبِرُكُمْ بِأَهْلِ النَّارِ كُلُّ عُتُلِ جَوَّا ظٍ مُّتَكَبِّرٍ.

لعنات: كل ضعيف: اور كل عتل يهلي هدمبتدا محذوف الضعيف: كمزور المتضعف: (اسم مفعول) ناتوال قرار ديا بهوا، يعنى جس كولوگ حقير سمجيس، اوراس كى حالت كى كمزورى كى وجه ساس پرظلم كري اور بعض نے اس كو متضعف (اسم فاعل) پڑھا ہے، اس صورت ميں معنى بول گے: ناتواں ہونے والا يعنى بے حيثيت، گمنام، ابر اليمين: قسم كو پورا كرنا العتل: اكثر مزاج والط: اكثر كر چلنا والا جا طل (ن) جو طًا: اكثر كر چلنا و

حدیث کا مطلب: بیرے کہ تواضع اور خاکساری وصف محمود ہے، جب وہ انتہائی درجہ کی دینداری کے ساتھ جمع ہوتو وہ جنت نشین

المستسانة والأرادية والمستركة والمالية

بنانے والا ہے، اس لئے فرمایا: ہر کمزور، کمزور قرار دیا ہوا کہ اگروہ بظاہر نوشتہ نقلہ پر کے خلاف قسم کھالے تو اللہ تعالیٰ اس کی قسم پوری کر دیں، بیاس کی انتہائی دینداری کی علامت ہے، پس جب بیہ بات تواضع کے ساتھ ہوتو وہ دخول جنت کا سبب ہوگ ۔ اس طرح جہنم میں لے جانے والا وصف گھمنڈ ہے، اور اس کے ساتھ کفر وغیرہ کی کوئی قیرنہیں، پس مؤمن بھی اگر اکھڑ مزاج اکڑ کر چلنے والا گھمنڈی ہے توجہنم میں جائے گا، بناہ بخدا۔

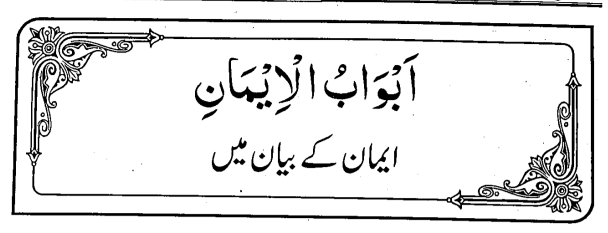


the fact of sections of the design of the fact of the

A Comment of the Contract of the article of the contract of

and the contractive desires of the second

ોન્ડ્સ 3.14(14:18) (ટ્રેક્સાડ્સ 14:19) જાતનો ઉપલોગ છે.



ماقبل سے ربط: ابواب الزهد سے تعلق رکھنے والے ابواب پورے ہوئے ، اب ایمان کا بیان شروع کرتے ہیں، کیونکہ اعمال کی قبولیت کے لئے ایمان شرط ہے اس لئے قرآن وحدیث کی متعدد آیات میں عمل صالح کے ساتھ ایمان کی قید آئی ہے، سورة النساء آیت ۱۲۳ میں ہے: ﴿ وَ مَنْ یَعُمَلُ مِنَ الصَّلِحَتِ مِنْ ذَکِرِ أَوْ أَنْثَى وَهُو مُؤْمِنٌ ﴾

#### ايسان كالغوى معنى:

یعنی کسی کے اعتاد و اعتبار پراس کی بات کوسیا ماننا۔

#### ايمان کی شرعی تعريف<u>:</u>

جمہور محققین نے اس کی تعریف کی التصدیق ہما علم هجیئی النبی ﷺ به ضرورة تفصیلا فیما علم تفصیلا و اجمالا فیما علم التصدیق ہما علم هجیئی النبی ﷺ به ضرورة تفصیلا فیما علم الماله مناسلا الماله مناسلا فیما علم الماله مناسل معلم ہوا گرآپ سے اسٹک کاعلم تفصیلی طور پر حاصل ہوا ہے تو اس پر تفصیلی ایمان لا نا ضروری ہے اور جس شک کاعلم آپ سے اجمالی طور پر ہوا ہے تو اس پر اجمالی ایمان کافی ہے۔

ضی ورق: سے وہ امور مراد ہیں جو نبی کریم مِظَافِیکَةً سے بطریق تواتر اور دلیل قطعی سے ثابت ہوں اور وہ اس درجہ مشہور ہوں کہ عام لوگوں کی ایک کثیر جماعت اسے جانی ہو، ایمان شرعی کا تعلق درحقیقت ایسے امور غیب سے ہے جن کوہم آلات احساس و ادراک (آئھ، ناک، کان وغیرہ) کے ذریعہ معلوم کر سکتے ، اس لئے قرآن کریم میں ایمان کے ساتھ (بالغیب) کی قیدآئی ہے، لینی اللہ تعالیٰ ، ان کی صفات، اور ان کے احکام، رسولوں کی رسالت، ان پروحی کی آمد، اور مبداو معاد کے تعلق سے: ان حضرات نے جواطلاعات دی ہیں ان سب کوان کی سیائی کے اعتاد پرحق جان کردل سے قبول کرنے کا نام اصطلاح شریعت میں ایمان ہے

#### أمورايسان

مردایمان کوعقا کداسلام بھی کہا جاتا ہے، یہ عقا کداگر پھیلائے جائیں تو بہت ہیں، بہتی زیور میں بچاس عقیدے بیان کئے ہیں، لیکن اگر ان کوسمیٹا جائے تو وہ چھ عقیدے ہیں، جن کا ذکر حدیث جرئیل میں آیا ہے، اور جن کوایمان مفصل میں لیاگیا ہے، یعنی اللہ تعالی پر، فرشتوں پر، اللہ کی کتابوں پر، اللہ کے رسولوں پر، قیامت کے دن پر (مرنے کے بعد دوبارہ زندہ ہونے پر) اور بھلی بری تقترير پرايمان لانا، اوراگر مزيدسمينا جائے توصرف دو بنيا دي عقيده لا الله الا الله ہے، مگريدوه لا الله الا الله ہے جس ميں رسالت محمد ي وغيره تمام عقا ئدشامل ہيں۔

(۱) الله برائيسان لانے كامطلب بير ہے كماس كے موجود، وحدہ لاشريك له، خالق كائنات، اور رب العالمين ہونے كا یقین کیا جائے اور ہرعیب ونقص سے ان کو پاک اور ہرصفت کمال سے انکومتصف مانا جائے۔

#### اسلام كمعنى:

كى بوئى شريعت كواپنا دستورزندگى بنانا، اور الله كا احكام كامطيع بونا، سورة الحج آيت ٣٣ ميں ہے: ﴿ فَإِلْهُ كُورُ إِلَهُ وَاحِدٌ فَلَهُ اَسْلِمُوا ﴾ الله ، ى تمهار ايك معبود بين ، پس تم اى كے مطبع موجاؤ ، اور سورة النساء ميں ہے: ﴿ وَ مَنْ أَحْسَنُ وِينًا مِّمَنَ أَسْلَمَهُ وَجْهَهُ يِلَّهِ ﴾ (النماء:١٢٥) اوراس سے بہتر كون ہے جس نے خودكو خدا كے سپر دكر ديا؟

#### اسلام کی اصل روح:

اور حقیقت یہی ہے کہ بندہ خود کو کلی طور پر اللہ کے حوالہ کر دے، اور ہر پہلو سے ان کامطیع وفر مانبردار بن جائے، پھر انبیاء کی شریعتوں میں پچھنصوص بنیادی اعمال کا بھی تھم دیا گیاہے جودین کے پیکر محسوس ہوتے ہیں، اور اس باطنی حقیقت کی نشوونما اور اس کی تازگی کا مدارا نہی مخصوص ارکان پر ہوتا ہے، اس لئے لوگوں کے لئے ضروری ہے کہ وہ ان کو دستور حیات بنائیں، انہی ارکان پر اسلام کا اطلاق کیا جاتا ہے، نبی مَالِّسْتُ ﷺ کی لائی ہوئی شریعت میں بیار کان پانچ ہیں: ① توحید خداوندی، اور رسالت محمدی کی گواہی دینا، یعنی منکروں کواسلام کے بیدو بنیادی عقیدے پہنچانا ﴿ نماز ﴿ وَ ﴿ روزه ﴿ اور بیت اللَّه شریف کا حج ، ان پانچ چیزوں کوارکان اسلام قرار دیا گیاہے، آگے حدیث آرہی ہے کہ اسلام کی بنیا دانہی پانچ چیزوں پرہے۔

## ایمان اور اسلام کے درمیان نسبتوں کا بیان:

کہ ایمان اور اسلام کا استعمال شریعت میں تین طرح سے منقول ہے گویا ان کے درمیان تین طرح کی نسبتیں ہیں:

(۱) تساوی: بعض کے نزدیک اسلام اور ایمان دونوں مترادف ہیں جومعنی ایمان کے ہیں وہی اسلام کے بھی ہیں دونوں میں کوئی فرق نہیں بلکہ تساوی کی نسبت ہےان حضرات کی دلیل قر آن مجید کی سورۃ الذاریات کی وہ آیات ہیں جن میں حضرت لوط علاِیَلا کے گھرانے کا ذکر ہے:

﴿ فَمَا وَجَدُنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتٍ مِّنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ (الذاريات:٣١)

" (جب ان بستول پر عذاب كا وقت قريب آيا) تو مم نے جتنے ايمان دار تھے سب كو وہاں سے عليحده كرديا سو بجز مسلمانوں کے ایک گھر کے اور کوئی گھر (مسلمانوں کا) ہم نے نہیں یا یا۔"

اس بستی میں بالا تفاق ایک ہی گھرمسلمانوں کا تھا یعنی حضرت لوط عَلاِئلًا کا گھراندانہیں کومومن بھی کہااورمسلم بھی ،البذااس سے معلوم ہوا کہ ایمان اور اسلام میں ترادف اور تساوی کی نسبت ہے۔

(۲) **شب این:** دوسرا قول میہ ہے کہ ایمان اور اسلام کے درمیان تباین ہے لیکن تباین کے باوجود دنوں آپس میں ایک دوسرے کو

متلازم ہیں۔کدایمان تصدیق قبلی کا اور اسلام اقرار باللسان اور ظاہری طور پر اطاعت کا نام ہے چنانچے قرآن مجید میں اللہ تعالی فیے ارشاو فرمایا: ﴿ قَالَتِ الْاَحْدَا اُ اَمْنَا اُ قُلُ لَدُ تُؤْمِنُوا وَ لَكِنْ قُولُواۤ اَسْلَهُمَا ﴾ (الجرات: ۱۲) کداعراب نے کہا کہ ہم ایمان فی ارشاو فرمایا: ﴿ قَالَتِ الْاَحْدَا اُ اَسْلَهُمَا اَ اَللّٰ اَ اَللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَمُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَ

حدیث جرائیل میں بھی ایمان اور اسلام کو الگ الگ بیان کیا گیا ہے۔ ایمان تصدیق قلبی کا اور اسلام اقرار باللسان اور ظاہری طور پر اطاعت کا نام ہے چنانچہ قرآن مجید میں اللہ تعالی نے ارشاد فرمایا: ﴿ قَالَتِ الْاَعْمَابُ اُمَنَا ۖ قُلُ لَدُ تُوْمِنُوْا وَ لَاکِنْ قُولُوْآ اَسُدُنْ اَلَٰ اللّٰ اللللّٰ الللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ ا

(٣) تداخل: یعنی عام خاص مطلق کی نسبت: ایمان خاص ہے اور اسلام عام ہے چنا نچہ حضرت ابو ہریرہ وہ اللہ کی روایت میں نبی کریم مِسَّلِ الله کیا ایمان العمل افضل؟ (کون ساعمل سب سے زیادہ فضیلت والا ہے) آپ نے فرمایا ایمان باللہ جبکہ عمرو بن عبسہ وہ الله یمان اس اللہ جبکہ عمرو بن عبسہ وہ الله یمان اس سے معلوم باللہ جبکہ عمرو بن عبسہ وہ الله یمان اس سے معلوم ہوا کہ ایمان اور اسلام میں تداخل کی نسبت ہے اس صورت میں اسلام عام ہوگا کیونکہ اس کا تعلق دل سے بھی ہے اور زبان واعضاء سے بھی جبکہ ایمان کا تعلق صرف قلب سے ہے۔

فائ اب بیر کیسے پتہ چلے گا کہ کس مقام پر اسلام اور ایمان کے درمیان بینسبت ہے؟ تو اس کے بارے میں شراح فرماتے ہیں کہ اگر اسلام اور ایمان ساتھ ساتھ مذکور ہوں اور سوال کے طور پر ذکر کئے جائیں تو اس وقت ان کے درمیان تباین کی نسبت ہوگی جیسا کہ حدیث جرئیل علیئِلا میں بید دونوں کلے ساتھ ساتھ ہیں اور سوال کے موقع پر ہیں اگر ایک ساتھ نہ ہوں یا مقام سوال میں نہ ہوں تو پھران کے درمیان تداخل کی نسبت مراد ہوگی۔

اور حافظ ابن رجب فرماتے ہیں کہ بید دونوں لفظ فقیر اور مسکین کی طرح ہیں جب ایک ساتھ ساتھ بولے جا نمیں توان میں تباین کی نسبت ہوگی لیعنی ان کے الگ الگ معنی مراد ہوتے ہین اور جب الگ الگ مذکور ہوں تو ایک دوسرے میں داخل ہوتے ہیں لینی ان میں عام خاص مطلق کی نسبت ہوگی۔ (فتح الملهم ۲۸/۱)

مگرنصوص میں ایمان واسلام ایک دوسرے کی جگہ بھی مستعمل ہوئے ہیں،عقائد پر اسلام کا اطلاق کیا گیا ہے، اور اعمال پر ایمان کا،اس لئے طلبہ کواحادیث پڑھتے ہوئے اس کا خیال رکھنا چاہئے۔

#### بَابُمَاجَاءَ أُمِرُتُ أَنُ أَقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَقُولُوْ الْالِلْهَ اِلَّاللَّهُ

## باب ا: ایمان قبول کرنے پر جنگ بند کرنا ضروری ہے

(٢٥٣١) أُمِرْتُ أَن أَقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَقُولُوا لَا الْهَ الَّاللَّهُ فَإِذَا قَالُوْهَا مَنعُوا مِنِّي دِمَا عَهُمُ وَآمُوَا لَهُمُ إِلَّا

#### بِحَقِّها وحِسَابُهُمْ عَلَى اللهِ.

تَرُجْبِهَ بَنِي اكرم مَلِنْظِيَّةً نِهِ فرمايا مجھاس بات كاتكم ديا گياہے ميں لوگوں كے ساتھاس وقت تك جنگ كرتاز ہوں جب تك وہ بير اعتراف نه کرلیں کہ اللہ تعالیٰ کے علاوہ اور کوئی معبود نہیں ہے جب وہ بیاعتراف کرلیں گے تو وہ اپنے خون اور اپنے اموال کو مجھ سے محفوظ کرلیں گےالبتہ ان کاحق باقی رہے گا اور ان لوگوں کا حساب اللہ تعالیٰ کے ذیعے ہوگا۔

(٢٥٣٢) لَمَّا تُوُفِّي رَسُولُ اللهِ عِلْمُ وَاسْتُخْلِفَ أَبُو بَكْرِ بَعْلَهُ كَفَرَ مَنْ كَفَرَ مِنَ الْعَرَبِ فَقَالَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ لِآبِى بَكْرِ كَيْفَ تُقَاتِلُ النَّاسَ وَقَلُ قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ أُمِرْتُ أَنْ أُقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَقُولُوا لَا إِلٰهَ الَّا اللهُ وَمَنْ قَالً لَا اللهِ اللهِ عَصَمَ مِنِي مَالَهُ ونَفُسَهُ الآبِحَقِّهِ وحِسَابُهُ عَلى اللهِ قَالَ ابُؤ بَكْرِ وَاللهِ لَا قَاتِلَتَ مَنْ فَرَّقَ بَيْنَ الزَّكُوةِ وَالصَّلُوةِ وَإِنَّ الزَّكُوةَ حَتَّ الْمَالِ وَاللهِ لَو مَنعُونِي عِقَالًا كَانُوا يُؤدُّونَهُ إِلَى رَسُولِ اللهِ عَلَيْ لَقَاتَلُتُهُمْ عَلى مَنْعِه فَقَالَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ فَوَاللَّهِ مَا هُوَ إِلَّا أَنْ رَأَيْتُ أَنَّ اللَّهَ قَلْ شَرَحَ صَلْرَ آبِي بَكْرٍ لِلْقِتَالِ فَعَرَفْتُ أَنَّهُ الْحَقُّ.

تَوْنَجْعِنَهُمْ: جب نِي اكرم مِلِّشَيَّةً كا وصال ہو گیا اور ان كے بعد حضرت ابو بكر طالتي كوخليفه مقرر كیا گیا تو پچھ عرب كافر ہو گئے تو حضرت عمر بن خطاب ٹٹاٹنو نے حضرت ابو بکر ٹٹاٹنو سے کہا آپ ایسے لوگوں کے ساتھ کیسے جنگ کریں گے؟ جبکہ نبی اکرم مُلِلْفِیکَافَانے فرمایا ہے مجھے رہے کم دیا گیا ہے کہ میں لوگوں کے ساتھ اس وقت تک جنگ کروں جب تک وہ پیاعتراف نہ کرلیں کہ اللہ تعالیٰ کے علاوہ اور کوئی معبودنہیں ہےاور جوشخص بیاعتراف کرلے کہ اللہ تعالیٰ کے علاوہ کوئی معبودنہیں ہے تو وہ اپنے مال کواور اپنی جان کومجھ ہے محفوظ کرلے گا اور اس کاحق باتی رہے گا اور اس کا حساب اللہ تعالیٰ کے ذیعے ہوگا۔ تو حضرت ابو بکر مخاتی نے فرمایا اللہ تعالیٰ کی تسم میں ایسے خص کے ساتھ ضرور جنگ کروں گا جونماز اور زکوۃ کے درمیان فرق کرے گا کیونکہ زکوۃ مال کاحق ہے اللہ تعالیٰ کی قتم اگر وہ لوگ مجھے ایسی ری دینے سے بھی انکار کریں جو نی اکرم مُؤَنْفِئَةً کوادا کیا کرتے تھے تو میں ان کے اس انکار کرنے پر بھی ان لوگوں کے ساتھ جنگ کروں گا تو حضرت عمر بن خطاب می تئی نے فرمایا اللہ تعالی کی قشم اس وقت مجھے بیمسویں ہوا کہ اللہ تعالیٰ نے اس جنگ کے بارے میں حفرت ابو بكر والتي كوشرح صدرعطا كيا ب اور مجھ پية جل كيا كدان كى رائے تھيك ہے۔

تشریح: اعتسراض: اس مدیث سے تو بیر معلوموتا ہے کہ کفار سے بہر حال قبال کیا جائے گا الایہ کہ وہ اسلام قبول کرلیں جالانک قرآن وحدیث سے بیجی ثابت ہے کہ مناسب موقع پر کفار سے سلح بھی کی جاسکتی ہے۔

جواب 1: علامه طبی النظی فرماتے ہیں کمکن ہے کہ بیحدیث است داء اسلام کی ہواور جزید وصلے کا حکم بعد میں نازل ہوا مو- (شرح الطبي ١٢٩٠١)

جواب ②: اس سے اہل کتاب کے علاوہ مشرکین مکہ اور بت پرست مراد ہیں گویا سے کا حکم پہلے تھا لیکن بعد میں مشرکین عرب کے لے صفی کا تکم نہیں رہا بلکہ ان کے بارے میں بیتھم ہے۔ اما السیف واما الاسلام. "یتی اسلام قبول کروورنداز ائی ہوگی۔

جواب 3: حدیث میں قال سے مراد ہے لا الی اور وہ چیز جو قال کے قائم مقام ہوخواہ جزید ہویا معاہدہ فیلی ہوا ک معلوم ہوا کہ

لفظ قال میں جزیبه اور صلح دونوں داخل میں

جواب ﴿ اس صدیت میں جنگ بندی کا بیان ہے، ڈمن اگر جنگ کے دوران ایمان لے آئے تو فورا جنگ بند کرنا ضروری ہے، خواہ اس نے مسلمانوں کو کتنا ہی نقصان پہنچایا ہو، جب وہ ایمان لے آیا تو وہ ہمارا دینی بھائی ہے، اب اس سے لڑنا جائز نہیں اور جس طرح یہ تھم ڈمن قوم کے لئے ہے: فرد کے لئے بھی ہے، کوئی فرد دوران جنگ صدق دل سے کلمہ پڑھ لے تواب اس کوئل کرنا جائز نہیں۔ کفر من العرب: علامہ طبی می ایک فرماتے ہیں کہ اس سے قبیلہ عظفان فزارہ اور بنی سلیم وغیرہ ءمراد ہیں کہ انہوں نے ذکو ہ کا انکار کردیا تھا۔ واقعہ یہ ہے کہ اس فتنہ کے وقت اسلام سے روگردانی کرنے والے لوگ تین طرح کے تھے:

(۱) بعض لوگوں نے اسلام چھوڑ کربت پرتی کی راہ اختیار کرلی۔

(۲) اور بعضوں نے نبوت کے جھوٹے دعوے دارمسیلمہ اور اسودعنسی کی تصدیق اور پیروی شروع کردی چنانچہ اہل یمامہ نے مسیلمہ کذاب کی اور صنعاء کے باشندوں نے اسودعنسی کواپنانبی مان لیا تھا بعد میں ان دونوں کوئل کردیا گیا تھا۔

(٣) تیسراطقه وه تفاجودین اسلام پر برقرارتهالیکن انہوں نے زکوۃ کی فرضت کا یا بقول بعض اسکی ادائیگی کا انکار کردیا تھا اور تاویل میں یہ کہتے تھے کہ قرآن مجید کی آیت ﴿ خُنُ مِنْ اَمُوالِهِمْ صَدَقَةً ﴾ (التوبہ:١٠٣) کے مطابق زکوۃ کا تھم صرف نبی کریم مَطَّلْظَیْنَۃُ کے زمانے کے ساتھ خاص تھا۔

ان تین قسموں میں ہے پہلی دوقتم کے لوگ تو تمام صحابہ ٹئا ٹیٹے کے نزدیک کا فرضے۔ان ہے لڑائی کرنے میں کسی صحابی ٹٹاٹنو کو کوئی احتراض اور تامل نہیں تھا البتہ تیسرے طبقہ کے لڑائی کے بارے میں حضرت عمر فاروق ٹڑاٹئو کو ذرا تامل تھا کہ بظاہر ہے کلمہ اسلام پڑھتے ہیں ایسے میں اگران ہے اس وقت لڑائی کی گئی تو حالات اور زیادہ خراب ہوجا نمیں گے لیکن جب حضرت صدیق اکبر ٹڑاٹئو نے انہیں حقیقت حال بتائی تو پھر وہ حضرت صدیق اکبر ٹڑاٹئو کے ساتھ متفق ہوگئے اور ان کا اس بات پر شرح صدر اور یقین کامل ہوگیا کہ حضرت ابو بکرصدیق ٹڑائو کی ایمانی فراست اور ان کے تدبر نے جوفیصلہ کیا ہے وہ شرعی اصولوں کے عین مطابق ہے۔

حضرت ابوبکر نظائنے نے جو بیفر مایا کہ میں ان سے ضرور جنگ کروں گا اس کا مطلب یہ ہمیکہ اگر وہ زکوۃ کی فرضیت کے منکر ہوگئے ہیں تو میں ان کے کفر اور مرتد ہوجانے کی وجہ سے لڑائی کروں گا اس صورت میں کفو مین کفو سے کفر کے حقیقی معنی مراد ہوں گئے ہیں تو میں ان کے کفر اور مرتد ہوجانے کی وجہ سے لڑائی کروں گا اس صورت میں ان کم کرنہ ہوں بلکہ زکوۃ ادانہ کررہے ہوں تو پھران سے میری جنگ شعار اسلام کی حفاظت اور اس فتنہ کے سد باب کے لیے ہوگی اس صورت میں ان پر کفر کا اطلاق مجاز اہوگا کیونکہ ان کا زکوۃ ادانہ کرنے کا جزم انتہائی شدید ہے۔

لا الله الله: كہنے سے مراد پورادین اسلام قبول كرنا ہے، دوسرے باب كى پہلى حدیث میں بیہ بات صراحتا آرہى ہے، حض كلمہ پڑھ لینا مرادنہیں، اور الا بحقها كا مطلب بیہ ہے كہ اسلام قبول كرنے كے بعد اگر لوگ كوئى ایسا جرم كریں جس كى سزا اللہ ك قانون میں جان یا مال لینا ہوتو تھم خداوندى كے مطابق اس كوسزا دى جائے گى، ایمان لانے سے اور مسلمان كہلانے سے وہ قانونی گرفت سے زيم نہيں سكيں گے، اور ضمير مؤنث كلمة الاسلام كی طرف لوئے گی۔

اَنَّ اللَّهَ قَلُ شَرِّحَ صَلُورَ آبِي بِكُو لِلْقِتَالِ فَعَرَفُتُ أَنَّهُ الحَقُّ: حضرت فاروق اعظم نظف يتمهرب تص كدان مأتعين زكوة سے بھى بربنائے ارتداد حضرت ابو بكر نظف جنگ كرنا چاہتے ہيں، اس لئے انھوں نے مذكورہ حديث سے معارضه كيا مگر

-حفرت ابوبکر مخافظۂ نے سمجھایا کہ وہ اس بنیاد پر جنگ نہیں کر رہے، بلکہ ملت کی شیراز ہبندی کے لئے بیا قدام کر رہے ہیں، جیسے سی علاقہ کے مسلمان اذان نہ دینے پر اجماع کر لیں تو ان سے جنگ کی جائے گی، اور پیر جنگ بر بنائے ارتداد نہیں ہوگی بلکہ ملت کی ا جماعیت برقر ار رکھنے کے لئے ہوگی ، ای طرح حضرت ابو بکر مناٹنو نے فرمایا کہ جس طرح پیلوگ اجماعی طور پر نمازیں ادا کرتے ہے ، اگر ایبانہیں کیا جائے گا تو تبیج کے دانے بھھر جا تیں گے، اور ملت میں یک جہتی باقی نہیں رہے گی یہ نکتہ حضرت عمر مثلاثی کی سمجھ میں بہت دیر میں آیا اور اس کے بعد ان کوشرح صدر ہو گیا کہ حضرت ابو بکر زائٹن کا موقف صحیح ہے، پھر مانعین زکو ۃ سے قال کی نوبت نہیں آئی، وہ مدینہ کوز کو تیں کے لئے تیار ہو گئے۔

فائك: خلفائ راشدين مُحَالَّتُهُ كى سنتول كى پيروى ضرورى ہے، حديث شريف ميں اس كاحكم ديا گياہے، اور بيوه سنتيں ہيں جو ملك وملت کی تنظیم سے تعلق رکھتی ہیں، اور بید حضرت ابو بکر وہائنو کی پہلی سنت (دین طریقہ) ہے کہ جو کام اجتماعی طور پر انجام دینے ضروری ہیں اگران میں افتر اق پیدا کیا جائے تو ان سے جنگ کی جائے گی۔

#### كفر كى تعريف:

انكار ما ثبت من الدين ضرورة: دين كي ال بات كا انكار كرنا جوقر آن وسنت مصطعى طور يرثابت مواوراس كمعني اورمفہوم بھی قطعی ہوا درجس کے بارے میں ہرخاص وعام مسلمان کومعلوم ہو کہ بیددین کا حصہ ہے پھراگروہ انکار کرتا ہے تو یہ کفر ہوگا لہٰذا اگردین کا کوئی امرقطعی ہے گرلوگوں کو عام طور سے معلوم نہیں ہے تو اس صورت میں اس کا اٹکار کرنا کفرنہیں ہوگا ہاں فسق ضرور ہوگا۔ كفركي اقسام:

#### كفركي جارفتمين بين:

- (۱) کھنسرانکار:بیوه کفر ہے کہانسان کے دل میں بھی انکار ہواور زبان پر بھی انکار ہونہ دل میں تصدیق ہواور نہ زبان سے تسلیم واقرارہوبیعام کافروں کا کفرہے۔
- (٢) كفنسر حجود: وه ب كدول سے وه پہنچانتا ب اسلام كى حقانيت سمجھتا بے ليكن زبان سے انكار كرتا ہے جيے شيطان كا كفر كدول ہے وہ سب بچھ جانتا ہے بچھتا ہے لیکن اس کے باوجود زبان سے انکار کرتا ہے۔
- (۳) کفن رعن او: اس سے مرادیہ ہے کہ ایک انسان ایمان کی تقیدیق کرتا ہے اور زبان سے اقرار بھی کرتا ہے لیکن دوسرے دین سے برات کا ظہار کر کے رسول کی اطاعت اور اتباع کے لیے تیار نہیں جسے ہرقل اور ابوطالب کا کفر۔
- (٣) کھنسرنفساق: که زبان سے تو اقرار کرتا ہے التزام طاعت کا بھی اظہار کرتا ہے لیکن دل میں انکار موجود ہے دل ہے قبول كرنے اور مانے كے ليے تيار نہيں

لعنات: عصبو: وه بچالیں گے دماء دم کی جمع ہے خون جانیں مراد ہیں۔الا بحقها: مگراس کلے کے ق کے ساتھ، حسابهمہ على الله: ان كاحساب الله يرب يعنى اگرزبان سے كلمه برط يس اور اگراس في منافقاندانداز سے اسلام قبول كيا بيت آخرت ميس الله تعالی اس سے حساب لے لیں گے تاہم دنیا میں اس پر ایک مسلمان کے احکام جاری ہوں گے۔ استخلف: صدیق اکبر مخاتفہ خلیفہ ہو گئے۔عقال: وہ ری جس سے صدیتے کے اونٹ کو باندھا جاتا ہے۔

# بَابُ مَاجَاءَ فِي قَوْلِ النَّبِيِّ أُمِرْتُ أَنُ أَقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَقُوْلُوْالاَ إِلٰهَ إِلَّا اللهُ ... الخ

# باب ۲: اس وفت تک جنگ ہے جب تک وہ لا اللہ الا الله کی گواہی نہ دیں

(۲۵۳۳) أُمِرْتُ أَنُ أَقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَشُهَدُوا لَا إِلٰهَ الَّا اللهُ وَانَّ مُحَمَّلًا عَبُدُهُ وَرَسُولُهُ وَآنَ يَّسُتَقُبِلُوا قِبُلَتَنَا وَيَأْكُلُوا ذَلِيهُ مَا كُلُوا ذَلكَ حُرِّمَتُ عَلَيْنا دِمَاؤُهُم واموالُهم إلَّا بِحَقِّها لَهُم مَا كُلُوا ذَلكَ حُرِّمَتُ عَلَيْنا دِمَاؤُهُم واموالُهم إلَّا بِحَقِّها لَهُم مَا كُلُوا ذَلكَ حُرِّمَتُ عَلَيْنا دِمَاؤُهُم واموالُهم إلَّا بِحَقِّها لَهُم مَا كُلُولُهُ مَا عَلَى الْمُسلِمِينَ.

تریخ پختی اکرم سِرَافِیکَ آن فرمایا مجھے اس بات کا حکم دیا گیا ہے میں لوگوں کے ساتھ اس وقت تک جنگ کرتا رہوں جب تک وہ اس بات کی گوائی نہ دیں کہ اللہ تعالی کے علاوہ اور کوئی معبود نہیں ہے اور حضرت محمد سِرَافِیکَ آب کے خاص بندے اور رسول ہیں اور وہ لوگ ہمارے قبلہ کی طرف رخ نہ کریں اور ہمارے ذبیحہ کو کھا نمیں نہیں اور ہماری طرح نما زند پڑھیں جب وہ ایسا کرلیں گے تو ہمارے لیے ان کے خون اور ان کے اموال قابل احرّ ام ہوجا نمیں گے البتہ ان کاحق باقی رہے گا اور انہیں ہروہ حق حاصل ہوگا جو مسلمانوں کو حاصل ہوگا جو مسلمانوں پر الزم ہے۔

## بَابُهَاجَاءَبُنِيَ الْإِسْلَامُ عَلَى خَمْسٍ

# باب ٣: اسلام كاركان بالحج بين

(۲۵۳۳) قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يُنِيَ الْاِسُلَامُ عَلَى خُسِ شَهَا كَةِ آنُ لَا اِللهَ اِللَّهُ وَ آنَّ مُحَمَّدًا رَّسُولُ اللهِ وَ إِقَامِ الصَّلُوةِ وَايْتَاءَ الرَّكُوةِ وَصَوْمِ رَمَضَانَ وَعِجَّ الْبَيْتِ.

تو بھی اگرم مَرِ اللہ اللہ اللہ میں بنیاد پانچ چیزوں پر ہے اس بات کی گواہی دینا کہ اللہ تعالیٰ کے علاوہ اور کوئی معبود نہیں ہے اور حضرت محمد مَرْ اللَّهِ اللّٰہ کے رسول ہیں نماز قائم کرنا زکوۃ دینارمضان کے روزے رکھنا اور بیت اللّٰد کا حج کرنا۔

تشرینے: فائد : اورنوع بشری کی نیک بختی کا مدار اورنجات اخروی کا سرمایہ چار اخلاق ہیں: ﴿ اخبات یعنی الله کے سامنے نیاز مند رہنا۔ ﴿ طہارت یعنی پاکی اختیار کرنا۔ ﴿ ساحت یعنی فیاضی سے کام لینا۔ ﴿ اور عدل و انصاف برتنا اور نماز کے ذریعہ اخبات و نظافت بدست آتے ہیں، کیونکہ نماز کے لئے پاکی شرط ہے، اور نماز بارگاہ خداوندی میں اعلی درجہ کی نیاز مندی ہے، اورز کو ۃ اداکر نے سے فیاضی اور عدل کی صفات بدست آتی ہیں، کیونکہ شراکط کا لخاظ کر کے زکوۃ کی ادائیگی اعلی درجہ کی فیاضی ہے، اور یہی انصاف کی بات بھی ہے کہ مالد اراللہ کی بخشی ہوئی دولت میں سے غریوں کاحق اداکرے۔

بعث میں ہے۔ اس کے فراہ اللہ کی اللہ عبادت بھی ضروری ہے جواس کی خواہشات پر قبر مان ہو، تا کہ اس کے ذریعہ نفسانی خواہشات کو مجر انسانوں کے لئے کوئی اللہ عبادت بھی ضروری ہے جواس کی خواہشات پر قبر مان ہو، تا کہ اس کے ذریعہ نفسانی خواہشات کوئی عبادت نہیں، اس لئے روزہ کو چوتھارکن قرار دیا۔ دبایا جاسکے، اور اللہ کی شریعتوں میں ایک بنیادی تھم ہے بھی رہا ہے کہ شعائر اللہ کی تعظیم کی جائے، اور اسلام کے اہم شعائر چار ہیں: قرآن مجید، کعبشریف، نبی اور نماز۔ نج کی عبادت کعبہ شریف کی تعظیم کے لئے مقرر کی گئی ہے، نیز اس کا ایک اہم مقصد جذبہ محبت کومہمیز کرنا بھی ہے، ہرمؤمن کے دل میں محبت الٰہی کی چنگاری موجود ہے، اسکوروش کرنا اور اس کو بھڑ کا کر لا وابنانا حج کی عبادت کا خاص مقصد ہے۔

# بَابُمَاجَاءَ فِي وَصُفِ جِبُرَئِيلَ لِلنَّبِيِّ ١ الْأِيْمَانَ وَالْإِسْلاَمَ

باب ٣: حضرت جبر نيل علايلًا كسوالات اور نبي صَلَّالْظَيْكَةً ك جوابات (ايمان، اسلام، احسان، وقت قيامت اورعلامات قيامت كابيان)

(۲۵۳۵) اَوَّلُ مِّن تَكُلَّمَ فِي الْقَدُرِ مَعْبَدُا الْجُهَتُيُّ قَالَ حَرَجُتُ اَنَا وَحُيَدُا ابْنُ عَبْرِالرَّحُن الْحِيْمِيُّ فَلَقِيْمَا الْبَهِيْمَةُ فَقُلْمَا لَوْ لَقِيْمَا الْقَوْمُ فَلَقِيْمَا النَّبِيِّ عَلَىٰ فَقُلْمَ الْفَوْمُ فَلَقِيْمَا الْقَوْمُ فَلَقِيْمَا الْمَعْدِرِ قَالَ فَا كَتَنَفُّتُهُ اَنَا وَصَاحِي فَقُلْتُ يَا اَبَاعَبُرِ الرَّحْنِ اَنَ قَوْمًا عَبْدَاللهِ بْنَ حُمْرَ وَهُو خَارِجُ مِن الْمُسْجِرِ قَالَ فَا كَتَنَفُتُهُ اَنَا وَصَاحِي فَقُلْتُ يَا اَبَاعَبُرِ الرَّحْنِ اَنَّ قَوْمًا يَقُرُونَ الْعِلْمَ وَيَرُحُمُونَ انْ لَا قَلَ وَاكَ الْمُولِ اللهُ وَالْفَالْمُولُونَ الْعَلْمَ وَيَرُحُمُونَ الْعِلْمَ وَيَرُحُمُونَ الْعِلْمَ وَيَرُحُمُونَ الْعِلْمَ وَيَرُعُمُونَ الْعِلْمَ وَيَرُعُمُونَ الْعِلْمَ وَيَرُعُمُونَ الْعَلْمِ عَبْلُ اللهُ وَانَّا الْمُسْمُولِ اللهُ وَالْمَعْرِ وَالْقَلْمُ وَيَوْلِكُ وَالْمَلْمُ وَالْمَعْلِ وَلَا يَعْمَلُ اللهُ وَلَا يَعْمَلُ اللهُ وَالْمَعْلِ اللهُ وَالْمَعْلِ اللهُ وَيَعْلَى اللهُ وَلَا اللهُ وَالْمَعْلِ اللهُ وَالْمَعْلِ وَلَا يَعْمَلُ وَاللهِ وَالْمَعُولُ اللهُ وَلَيْمُ وَالْمَعْرَ وَعَلَيْهُ وَالْمَاءُ وَلِكُ مَا الْمُسْلُولُ اللهُ وَالْمَعْلِ اللهُ وَالْمَعْلِ اللهُ وَالْمَعُولُ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَلَوْلُولُ وَاللّهُ وَلَا مُعْمَلُولُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ الْمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَالْمُ وَاللّهُ وَاللّهُ

ترکیجہ بنہ: یکی بن یعمر کہتے ہیں سب سے پہلے نقلہ یر کے بارے میں معبد جہنی نے کلام کیا (یعنی اس کا انکار کیا) یکی کہتے ہیں میں اور حمید بن عبد الرحمٰ روانہ ہوئے ہم لوگ مدینہ منورہ آئے ہم نے سوچا کہ اگر نبی اکرم میرائی گئے کے کسی صحابی سے ہماری ملا قات ہوئی تو ہم الن سے الی باتوں کے بارے میں دریافت کریں گے جو اس قوم نے (تقلہ یر کے منکرین نے) نظریات پیش کئے ہیں تو ہماری ملا قات حضرت عبداللہ ڈٹاٹھ سے ہوئی وہ اس وقت معبد سے باہر آرہے سے بیلی بن یعمر کہتے ہیں میں نے اور میرے ساتھی نے انہیں مگیرلیا جھے محسوس ہوا کہ میراساتھی مجھے بات شروع کرنے کا موقعہ دے گاتو میں نے کہا اے ابو عبدالرحمٰن کچھولوگ قرآن پڑھتے ہیں اور علم بھی حاصل کرتے ہیں وہ اس بات کے قائل ہیں تقلہ یرکی کوئی حقیقت نہیں ہے ہرکام خود سے ہوتا ہے تو حضرت عبداللہ بن عمر شاتی خات اور علم بھی حاصل کرتے ہیں وہ اس بات کے قائل ہیں تقلہ یرکی کوئی حقیقت نہیں ہے ہرکام خود سے ہوتا ہے تو حضرت عبداللہ بن عمر شاتی خات نہیں ماصل کرتے ہیں وہ اس بات کے قائل ہیں تقلہ یرکی کوئی حقیقت نہیں ہے ہرکام خود سے ہوتا ہے تو حضرت عبداللہ بن عمر شاتی خات نہیں حاصل کرتے ہیں وہ اس بات کے قائل ہیں تقلہ یرکی کوئی حقیقت نہیں ہے ہرکام خود سے ہوتا ہے تو حضرت عبداللہ بن عمر کیا گئی

نے فرمایا جبتم ان لوگوں سے ملوتو انہیں بیہ بتادو کہ میراان سے کوئی واسط نہیں ہےاور ان لوگوں کا میر ہے ساتھ کوئی واسط نہیں ہے اس ذات کی قشم جس کے نام کی عبداللہ قشم کھا تا ہے اگر ان میں سے کوئی ایک شخص احد پہاڑ کے برابرسونا خرچ کرے توہمی اس کی طرف سے اس وقت تک قبول نہیں کیا جائے گا جب تک وہ بری یا بھلی نقذیر پر ایمان نہیں لاتا بیحیٰ بن یعمر بیان کرتے ہیں پھرانہوں نے گفتگوشروع کی اور بیہ بات بیان کی حضرت عمر بن خطاب وہائنے فر ماتے ہیں ایک مرتبہ ہم نبی اکرم مِنْ اَنْتِيَا تَم ياس موجود تھے ایک شخص آیا جس کے کیڑے انتہائی سفید تھے اور بال انتہائی سیاہ تھے اس پرسفر کا کوئی نشان نہیں نظر آرہا تھا اور ہم میں ہے کوئی اسے چپچانتا بھی نہیں تھاوہ نبی اکرم مِطَّفِظَةً کے پاس آیا اس نے اپنا گھٹنا نبی اکرم مِنَلِفَظِیَّةً کے گھٹنے کے ساتھ ملا دیا پھراس نے کہااے حضرت محد مُؤْتِفَكَةً ايمان كياب؟ آبِ مُؤَتَفِكَةً نه فرمايايه كمتم الله تعالى براس ك فرشتوں براس كى كتابوں براس كے رسولوں برآخرت كے دن پر اوراچھی اور بری تقتریر پر ایمان لا وُ اس نے دریافت کیا اسلام سے کیا مراد ہے؟ آپ مَثَرِّفَظَیَّمَ نے فرمایا اس بات کی گواہی دینا کہ اللہ تعالیٰ کے علاوہ اور کوئی معبود نہیں ہے اور حصرت محد مَا النظام اس کے بندے اور رسول ہیں اور نماز قائم کرنا زکوۃ ادا کرنا بیت اللہ کا حج كرنا اور رمضان كروز ب ركھنااس نے وريافت كيا احسان سے كيا مراد ہے؟ آپ مَرَافَظَةَ نے فرمايا يه كرتم الله تعالى كى اس طرح عبادت کروگو یا کهتم اسے دیکھ رہے ہواور اگرتم اسے نہیں دیکھ رہے تو وہ تمہیں دیکھ رہاہے حضرت عمر بناٹنو کہتے ہیں ہر مرتبہ میں وہ نبی ا كرم مَطَّفَظَةً الله يهي كهتار ها آپ مَطِّفظَةً نے ٹھيک فرمارہ ہيں حضرت عمر والنُو كہتے ہيں ہميں اس كى اس بات پرجيرت ہو كى كہ يہ خود بى آپ مِرْفَظِيَّةً سے سوال كرر ما ہے اور خود بى تقديق كرر ماہے پھراس دريافت كيا قيامت كب آئے گى؟ آپ مَرْفَظَةً نے فرمايا جس شخص سے اس بارے میں سوال کیا گیا وہ اس بارے میں سوال کرنے سے زیادہ نہیں جانتا اس نے عرض کی اس کی نشانیاں کیا ہیں۔آپ مَلِّفَظَیٰکَا نَے فرمایا کنیزاپنے آ قا کوجنم دے گی تم ننگے یاؤں ننگے بدن غریب لوگوں بکریوں کے چرواہوں کو دیکھو گے وہ ایک دوسرے کے مقابلے میں اونچی عمارتیں تعمیر کریں گے حضرت عمر فٹاٹھ کہتے ہیں اس کے تین دن کے بعد میری ملاقات آپ مُلِّلْفَظَةً ہے ہوئی آپ مَلِّشَکِیَّا بِنے دریافت کیا اے عمر مزاتات کیاتم جانتے ہو کہ وہ سوال کرنے والاشخص کون تھا؟ وہ جبریل عَالِیَا کا تھا وہ تمہارے یاس اس لیے آیا تھا کہ تہمیں تمہارے دین کے بارے میں تعلیم یہی دے۔

تشونیج: اس حدیث کوحدیث جرائیل کہا جاتا ہے۔علامہ قبلی ولٹیلا فرماتے ہیں کہ اس حدیث کوام النة کہنا چاہیے جس طرح کہ سورۃ فاتحہ کوام الفرآن کہا جاتا ہے کیونکہ اس میں بھی پورے قرآن کا خلاصہ اور بنیادی امور ہیں۔حضرت جرائیل علیا بلا کی آمد کس وقت ہوئی۔؟ حافظ ابن حجر ولٹیلا کی تحقیق یہ ہے کہ حضرت جرئیل علیا بلا کا بیآنا کا بیآ نا ججۃ الوداع کے بعد ہوا ہے تا کہ ایک مرتبہ تمام مسلمانوں کودین کا خلاصہ اور اہم امور سکھلا دیئے جائیں چنانچہ اس کے تین ماہ بعد آپ مُؤلِّفَ اَس دنیا سے تشریف لے گئے۔ وصف یصف وصف اوصف نے کمعنی ہیں: کیفیت وحالت بیان کرنا، اچھی یابری صفت بیان کرنا۔

اس حدیث میں حفرت جرئیل علاِئلا نے نبی مِنْ الله عَلَیْ کے لئے ایمان واسلام کی وضاحت نہیں کی، بلکہ انھوں نے سوالات کئے ہیں، اور نبی مِنْ الله عَلَیْ الله الله علیہ انھوں نے سوالات کئے ہیں، اور نبی مِنْ الله عَلَیْ الله عَلیہ ہوئکہ اس کا سبب حضرت جرئیل بنے سے ماس کے امام ترمذی والله نے وضاحت کی نسبت حضرت جرئیل کی طرف کردی، پس یہ نسبت مجازی ہے۔
احسان: باب افعال کا مصدر ہے، اور اس کا ماخذ حسن (خوبی) ہے، پس احسان کے معنی ہیں: کلوکردن، یعنی اچھا بنانا، سائل نے تیسرا

طریقے بتائے ہیں؛ ایک اعلیٰ دوسراادنیٰ:

بہب لاطریقہ: اس دنیا میں حقیقتا اللہ کا دیدارممکن نہیں ، البتہ گویا کے درجہ میں ممکن ہے ، یعنی استحضاری کیفیت اتنی بڑھ جائے کہ گویا وہ الله کود کھے رہا ہے پس اس حالت میں جوعبادت کرے گا وہ نہایت اعلیٰ درجہ کی ہوگی، جیسے غلام اپنے آتا کے احکام کی تعمیل اس وقت كرے جب وه آقا كے سامنے ہو، اور يقين ہوكه آقا سے ديكھ رہاہے، اس وقت غلام خوش اسلوبی سے وظا كف خدمت انجام ديتا ہے، یمی حال بندوں کا ہے، اس وقت اس کی بندگی میں ایک خاص شان نیاز مندی پیدا ہوگی، اور اس سے اعمال نہایت عمرہ کیفیت کے ساتھ وجود میں آئیں گے۔

دومسسرا طریقہ: اور اگریہ استحضاری حالت نصیب نہ ہوتو پھراس عقیدہ کو تازہ کرلیا جائے کہ اللہ تعالیٰ بہر حال اسے دیکھ رہے ہیں، (سورة الانعام آيت ١٠١) ميس ب: ﴿ لَا تُنْدِكُهُ الْأَبْصَادُ وَهُوَ يُدْدِكُ الْأَبْصَادَ ۚ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيْرُ ۞ ﴾ يعنى اس كوتوكى كى نگاه محیط نہیں ہوسکتی ،مگر وہ سب نگا ہوں کومحیط ہوجاتے ہیں، وہ بڑے باریک بین باخبر ہیں، اس لئے کوئی چیز ان سے مخفی نہیں۔ جب اس عقیدے کے ساتھ عبادت کرے گا تو بھی عبادت شاندار ہوگی،

فائك : كه يه حديث نماز كے ساتھ خاص نہيں، حديث ميں تعبد كالفظ ہے، جس كے معنی مطلق عبادت و بندگی كے ہيں، بلكه ايك حدیث میں تخشی بھی آیا ہے، یعنی تم خدا سے اس طرح ڈرو کہ گویا اس کو دیکھ رہے ہو، اور ایک دوسری روایت میں تعمل بھی آیا ہے، ان روایتول سے واضح ہوا کہ احسان کا تعلق انسان کی پوری زندگی سے ہے۔

## احسان کے تین در ہے ہیں:

- (۱) تمام عبادات کوان کے فرائض ارکان اور واجبات کے ساتھ ادا کرنا احکام شرع کو بجالا ناممنوع اور حرام کردہ چیزوں سے اجتناب کرنااحیان کا بیددرجہ واجب ہےجس کی تحصیل ہرمسلمان پر لازم ہے۔
- (۲) مقام مشاہدہ مکاشفہ اس کا مطلب بیہ ہے کہ انسان اس تصور کے ساتھ ساتھ عبادت کرے گویا کہ وہ اللہ کا مشاہدہ کررہا ہے بیہ انبیاء عینهالنگا کامقام ہے کہ وہ اس انداز سے عبادت کرتے ہیں کہ گویا وہ اللہ کودیکھ رہے ہیں اور امت کے نیک لوگوں کو بھی ہیہ ورجہ بڑی محنت ومشقت سے حاصل ہوسکتا ہے چنانچہ حدیث کے اس جملے ان تعبداللہ کا نک ترہ سے اس درج کو بیان کیا گیا ہاں مقام کا حاصل کرنالازم وفرض نہیں بلکہ صرف مستحب ہے۔
- (m) انسان پر ہرونت یہ کیفیت رہے کہ میں جو کچھ کرتا ہوں اللہ تعالیٰ مجھے دیکھ رہے ہیں میرا ہر عمل خواہ وہ اچھا ہویا برااللہ تعالیٰ کے سامنے ہے اس درجے کومقام مراقبہ کہا جاتا ہے جب انسان کو بید درجہ حاصل ہوجائے تو وہ نیکی کے ہر کام کو بڑے انجھے انداز سے کرتا ہے اور گنا ہول سے بھی پر ہیز کرتا ہے۔

فائده: تصوف کے لئے قرآن کریم اور احادیث شریفہ میں یہی احسان کی اصطلاح استعال کی گئ ہے، فرمایا:

بلى من اسلم وجهه لله، وهو محسن، فله اجر لاعندر به.

اوراحادیث میں احسان کے علاوہ تصوف کے لئے زہد کی اصطلاح بھی استعال کی گئی ہے، ای جلد میں ابواب المزھ ماگز رچکے ہیں،

پھر جب لوگ خوش حال ہو گئے، اور شاندار کپڑے پہننے لگے، مگر اللہ کے دیندار بندے صوف ( اُون ) کے کپڑے ہی پہنتے رہے، تو وہ صوفی اور ان کا طریقة تصوف کہلانے لگا، اور حاصل تینوں کالقیج نیت ہے لینی احسان کا مقصد ، زہد کی غرض ، اورتصوف کا حاصل بیہ ہے کہ بندہ اپنی نیت درست کرے، اور ہرعمل کو اللہ کے لئے خالص کرے، بیا خلاص ہی تصوف کی جان ہے، اور وہی

ام مقرطبی والید فرماتے ہیں کہ قیامت کی علامتیں دوشم کی ہیں ایک وہ علامتیں ہیں جو قیامت سے پہلے پائی جائے گی اور دوسری وہ ب**ری** علامتیں ہیں جو بالکل قیامت کے قریب ظاہر ہونگی جیسے نزول عیسیٰ جانور کا نگلنا اورمغرب سے سوج کا طلوع ہونا۔اس حدیث میں پہلی قشم کی علامتیں مراد ہیں۔

ان تلى الامةربتها : ال جلے سے كيامراو ب؟

- (۱) اس جملے سے درحقیقت زمانے کے انقلاب کی طرف اشارہ کرنامقصود ہے کہ قرب قیامت میں حالات میں اس قدرتغیر اور تبدیلی ہوجائے گی کہ جومردار متھےوہ غلام اور جوغلام تھےوہ سردار بن جائیں گے اعلیٰ درجہ کے لوگ گھٹیا اور ادنیٰ درجہ کے لوگ اعلیٰ شار
- (۲) امام خطابی اور امام نو وی عِیسَینا فر ماتے ہیں کہ اس کا مطلب سیہ کہ آخر زمانہ میں جب اسلام خوب پھیل جائے گامختلف ملک اور علاقے فتح ہوں گے ان کے بچے اور عوتیں قید ہوں گی پھران باندیوں سے اولا د ہوگی جس کی وجہ سے وہ اُم ولد بن جائے گی سے اولا دنب میں چونکہ باپ کے تابع ہے ان کونسی شرافت حاصل ہوگی ہداولا د گویا اپنی مال کی آ زادی کا سبب ہیں اس لیے وہ اپنی ماں کے لیے بمنزلہ سید کے ہیں اس لیے حدیث میں اسے ان حلد الامۃ ربتھا سے تعبیر کیا ہے امام نووی رایشیڈ نے اسے اکثر حضرات کا قول قرار دیا ہے۔
- (m) اس سے اولاد کی نافر مانی کی طرف اشارہ ہے کہ قرب قیامت میں اولاد اپنے والدین کے ساتھ نافر مانی کا سلوک کرے گی اطاعت کے بجائے ان کے ساتھ حا کمانہ رویداختیار کریں گے۔

قال عمر رسي : فلقيني النبي على ذلك بثلاث مي بخارى اورسلم مين حضرت ابو هريره زايني كروايت مين اس بات كى تصريح ہے كمآپ مَا الْفَصَاعَ أَنْ الى تَجلس مِين بيارشاد فرمادياتھاكم هذا جبرئيل يعلم الناس دينهم تو بظام دونوں باتوں میں تعارض ہے؟

**جواب:** ان دونوں روایتوں میں تطبیق ہے کہ جب صحابہ ٹھنائیٹا اس شخص کی تلاش میں نکلے جن میں حضرت عمر مزائٹیز بھی ہتھے جب وہ صخص نہ ملاتو صحابہ کرام ٹنگائی واپس آ گئے ہونگے آپ کو جب بتایا کہ وہ شخص نہیں ملاتو اس مجلس میں موجود لوگوں کے سامنے آپ نے وضاحت فرمادی کہ وہ خص جرئیل امین علایلا تھے اور حضرت عمر خاٹٹی دوبارہ اس وقت نہیں آئے اس لیے ان کوحضور مَلِّفَتِيَكَةً نے تین دن کے بعد بتایا کہوہ نو وارد مخض جبرئیل امین میں ٹیٹا متھاس لیے دونوں روایتوں میں تعارض نہیں۔ (نتح الباری ١٦٦١)

# بَابُ مَاجَاءَ فِيُ إِضَافَةِ الْفَرَائِضِ إِلَى الْإِيْمَانِ

# باب ، فرائض كى ايمان كى طرف نسبت

(٢٥٣٦) قَرِمَ وَفُكُ عَبْدِ الْقَيْسِ عَلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ فَقَالُوا اِتَّاهَن الحَيَّمِنُ رَبِيْعَةَ ولَسْنَا نَصِلُ النَّكَ الَّافِي اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ا

ترکنجہ بنہ: حضرت عبداللہ بن عباس وہ اُن کہتے ہیں عبدالقیس قبیلے کا وفد نبی اگرم سِرِ اُن فَرِمت میں حاضر ہوا انہوں نے عرض کی رہیدہ قبیلہ کی وجہ ہے ہم صرف حرمت والے مہینوں میں آپ سِرِ اُن فَرَمت میں حاضر ہو سکتے ہیں آپ سِرِ اُن فِی ہمیں ان چیزوں کا حکم دیا جنہیں ہم آپ سِرِ اُن فِی اُن اور اپنے بیچھے موجود لوگوں کو اس کی دعوت دیں تو آپ سِر اُن فَی ہمیں چار چیزوں کا حکم دیا ہوں اللہ تعالی پر ایمان رکھنا پھر آپ سِر اُن فَی معبود نہیں ہے ان کے سامنے اس کی وضاحت کرتے ہوئے بتایا اس سے مرادید ہے اس بات کی گوائی دینا کہ اللہ تعالیٰ کے علاوہ کوئی معبود نہیں ہے اور میں اللہ کارسول ہوں نماز قائم کرنا زکوۃ اداکرنا اور جو مال غنیمت میں حاصل ہواں میں سے یا نچواں حصہ اداکرنا۔

تشریح: اضاف کے معنی ہیں: ملانا، شامل کرنا، بڑھانا، اضافہ کرنا اور باب کا مطلب یہ ہے کہ احادیث میں فرائض (ارکان اسلام)
کی ایمان کی طرف اضافت (نسبت) کی گئی ہے، جس سے ثابت ہوتا ہے کہ اعمال ایمان کا جز ہیں، یہ اختلافی مسئلہ ہے، اور اختلاف
کا مدار اس پر ہے کہ ایمان کی تعریف کیا ہے؟ اسلامی فرقوں میں ایمان کی تعریف میں اختلاف پایا جاتا ہے، ایمان کے بارے میں
ائل سنت کا آپس میں اختلاف اہل سنت کے درمیان ایمان کی تعبیر میں اختلاف واقع ہوا ہے کہ لیکن بیزاع صرف الفاظ کی حد تک
ہے معنی اور مطلب کے اعتبار سے کوئی اختلاف نہیں ہے۔

(۱) چنانچهامام بخاری رایشیئے نے فرمایا: و هو قول و فعل

(۲) محدثین نے ایمان کی تعریف یوں کی: الایمان معرفة بالقلب وقرار باللسان وعمل بالار کان که ایمان تصدیق قلبی، زبان سے اقرار اور اعضاء سے عمل کانام ہے۔

(٣) امام ابوحنیه رئیسی او متعلمین نے یوں تعریف کی ہے: الایمان هو التصدیق بالقلب والاقرار باللسان شرط لاجراء الاحکام والعمل بالار کان نتیجة التصدیق و ثمرة الایمان. که ایمان صرف تقدیق قبی کا نام ہے اور دنیا میں اسلام کے احکام کے اجراء کے لیے زبان سے اقرار شرط ہے اور اعضاء وجوارح سے ممل کرنا پہ تقدیق کا نتیجہ اور ایمان کا ثمرہ ہے۔ الفاظ کا پہ اختلاف صرف تعیرات کی حد تک ہے مگر اہل حق کے درمیان اختلاف لفظی ہے۔ جب مرتکب کمیرہ کے کفرواسلام کا الفاظ کا پہ اختلاف صرف تعمیلی اور ترکین جزء قرار دیا ہے مصرف تعمیلی اور ترکین جزء قرار دیا ہے۔ جب مقدیق خروری ہے تقدیق جز قرار دیا ہے۔ جب مقدیق کے بغیر کی ہے۔ جب حقدیق کے بغیر کی ہور میں بات پر اتفاق ہے کہ جنم سے بچاؤ کے لیے نفس تقدیق ضروری ہے تقد یق کے بغیر کی

صورت میں نجات نہ ہوگی نیز اس بات پر بھی انقاق ہے کہ گناہ کبیرہ کے ارتکاب سے آ دمی نہ تو کا فر ہوتا ہے اور نہ ہی دائمی جہنمی قرار یا تا ہے بس اس گناہ کی وجہ سے وہ فاسق ضرور ہوتا ہے۔ چنانچہ انھوں نے مرتکب کبیرہ کومسلمان مانا اور معتز لہ اور خوارج اعمال کو ایمان كاحقیقى جزء مانتے ہیں ،اس لئے وہ مرتكب كبيرہ كواسلام سے خارج كرتے ہیں۔

فاع ٠: اہل حق كے درميان اخت لاف يفظى كافت رق كيول؟ اس ليے ہوا كدامام ابوصنيف رايشيد كزمان ميں معتز لداورخوارج کا بہت زورتھا وہ یہ کہتے تھے کیمل ایمان کا جز ہے اعمال کے ترک سے انسان اسلام سے نکل جاتا ہے اس لیے امام اعظم پراٹیٹیڈ اور متکلمین نے ان کی تر دید کے لیے مؤثر عنوان اختیار کیا کہ اعمال اصل ایمان میں داخل نہیں اور نہ ترک عمل سے انسان ایمان سے خارج ہوتا ہے اور اس وقت یہی کہنا مناسب تھا اور محدثین کے زمانے میں مرجمہ رونما ہو گئے جواس بات کا پر چار کرتے تھے کیمل کی کوئی حیثیت نہیں اورعمل نہ کرنا ایمان کے لیے نقصان دہ نہیں تو اس وقت اس بات کی ضرورت تھی کٹمل کی اہمیت بیان کی جائے اور بیہ بتایا جائے کیمل نہ کرنا بہر حال نقصان دہ ہے حتی کہ اس سے ایمان کے سلب ہوجانے کا خطرہ ہے اس لیے حضرات محدثین نے اس فتنہ کی سرکونی کے لیے بیا نداز اختیار کیا۔

وضاحت: بيحديث يهان مخضرب،اس لئے بات بورى طرح واضح نہيں ہوتى ۔ بيحديث بخارى شريف ميں گيارہ مرتبه آئى ہے۔

#### بَابُ مَاجَاءَ فِى اِسْتِكُمَالِ الْإِيْمَانِ وَزِيَادَتِهِ وَنُقُصَانِهِ

### باب۵: ایمان کی تعمیل اور اس میں کمی بیشی کا بیان

(٢٥٣٧) إِنَّ مِنْ آكْمَلِ الْمُؤْمِنِينَ إِيْمَانًا آحْسَنُهُم خُلُقًا وَٱلْطَفُهُم بِأَهْلِهِ.

۔ تَرَجِّجَيْتُهَ: حَفَرت عائشہ بڑاٹینا کہتی ہیں نبی اکرم مَلِّشَیَّئِ نے فرمایا سب سے کامل مؤمن وہ ہے جس کے اخلاق سب سے اچھے ہوں اور اَ ہے اہل خانہ پرسب سے زیادہ مہر بان ہو۔

(٢٥٣٨) عَنْ آبِيْ هُرَيْرَةَ آنَّ رسولَ الله ﷺ خَطَبَ النَّاسَ فَوَعَظَهُم ثُمَّ قَالَ يَامَعُشَرُ النِّسَاء تَصَلَّقُرَ، فَإِنَّكُر، ٱكْثَرُ ٱهْلِ النارِ فقالَتِ امْرَاةٌ مِنْهُنَّ ولِمَدَذَاكَ يَارسولَ اللهِ قَالَ لِكَثْرَةِ لَغْنِكُنَّ يعني و كُفُرِ كِنَّ الْعَشِيْرَ قال ومَا رَآيُتُ مِنُ نَّاقِصَاتِ عَقُلِ وَدِيْنٍ آغُلَبَ لِنَاوِئُ الْأَلْبَا بِ وَذَوِى الرَّانِي مِنْكُنَّ قَالَتِ امْرَاَةٌ مِنْهُنَّ ومَا نُقُصَانُ دِيْنِها وعَقْلِهَا قال شَهَاكَةُ امْرَ آتَيُنِ مِنْكُنَّ بِشَهَادةِ رجلٍ وَنُقْصَانُ دِيْنِكُنَّ الْحَيْضَةُ تَمْكُثُ إِحْدَا كُنَّ الثَّلاثَوَالْأَرْبَعَلَا تُصَلِّي.

تَرْجَجْ مَنْهِ: حفرت ابو ہریرہ وَن الله کت بیں نبی اکرم مُؤْفِقَا أَن لوكول كو خطب دیتے ہوئے واضح نصیحت كى پھرآ ب مُؤْفِقَا أَن فرما يا اے خواتین کے گروہتم صدقہ کیا کرو کیونکہ جہنم میں اکثریت تمہاری ہے تو ان میں سے آیک خاتون نے عرض کی اس کی کیا وجہ ہے؟ اے اللہ کے رسول آپ مَطِّفْظَةَ نے فرما یا تمہارے بکثرت لعنت کرنے کی وجہ سے یعنی اپنے شوہر کی نافر مانی کی وجہ سے آپ مَطِّفْظَةَ أَمْ نے فرمایا میں نے عقل اور دین کے اعتبار ہے ایسی کوئی ناقص مخلوق نہیں دلیھی جو سمجھ دار عقل مند مردوں پرتم سے زیادہ غالب آ جاتی

ہوں ایک خاتون نے عرض کی ان کے عقل اور دین میں کمی کیا ہے؟ آپ مِنْ اَنْ اِنْ اِلْمَ عَلَى سے دوعورتوں کی گواہی ایک مرد کی گواہی کے برابر ہوتی ہے اور تمہارے دین میں کمی حیض ہے اس کی وجہ سے کوئی عورت چند دن تک نماز ا دانہیں کرسکتی۔

(٢٥٣٩) اِلْإِيمَانُ بِضُعُّ وَسَبْعُونَ بَابًا آدْنَاهَا إِمَاطَةُ الْآذِي عَنِ الطَّرِيْقِ وَ ٱرْفَعُهَا قَوْلَ لَا اِلْهَ الَّالِاللهُ. .....الايمان اربعة وستون بابا

کم راستے میں سے تکلیف دہ چیز کو ہٹانا ہے اور سب سے بلنداس بات کا اعتراف کرنا ہے اللہ تعالیٰ کے علاوہ اور کوئی معبود نہیں ہے۔ تشریع: ایمان میں کی بیشی ہوتی ہے یا نہیں؟

ینی ایمان گھٹا بڑھتا ہے یانہیں؟ یہ قدیمی اختلافی مسکہ ہے، کیونکہ ایمان کے دومعنی ہیں، یا یہ کہئے کہ ایمان کی دوقسمیں ہیں: 🛈 نفس ایمان ـ ① ایمان کامل بفس ایمان \_جس پرنجات اُخروی کامدار ہے، دوسرا کامل ایمان جونجات اولی کا ضامن ہے پس بعض حضرات نے نفس ایمان کی تعریف کی اور دوسرول نے ایمان کامل کی تعریف کی۔اس لئے تعریقیں مختلف ہو گئیں۔ کما مر ايمان ميس كمي اورزيادتي كالمسكله:

ایمان زیادتی اورنقصان کوقبول کرتا ہے یانہیں اس میں بھی اہل علم کا اختلاف ہے: ① ائمہ ثلثہ اور جمہور اشاعرہ کہتے ہیں کہ ایمان زیادت اورنقصان دونوں کوقبول کرتاہے۔ ② امام ابوحنیفہ رالٹھیا اورمتظمین کے نزدیک ایمان میں کمی اور زیادتی نہیں ہوتی۔

یداختلاف دراصل اس بات پر مبنی ہے کہ ایمان مرکب ہے یا بسیط۔ ماتریدید اور جمہور محققین صرف تقیدیق قلبی کو ایمان کہتے ہیں اور اقرار لسانی کواحکام دنیویہ جاری کرنے کے لئے شرط قرار دیتے ہیں، پھران حضرات میں اختلاف ہوا کہ اقرار ایمان کا اصلی جز ء ہے یا زائد؟ امام اعظم رہائٹھائے نے اس کی صراحت نہیں کی کہ اقرار ایمان کاحقیق جزء ہے یا اضافی جمحققین کاخیال ہے کہ اضافی جزء ہے۔ دنیا میں کسی کومسلمان قرار دینے کے لئے اقرار ضروری ہے ورنہ ایمان بسیط ہے، اس کا کوئی جزنہیں، پس ماتریدیہ کی تعریف میں اورسرخسی اور بزدوی کی تعریف مین کوئی حقیقی اختلاف نہیں۔جولوگ ایمان کو بسیط مانتے ہیں کہوہ مجردتصدیق قلبی کانام ہے اس کا کوئی جزء نہیں توبیدہ کہتے ہیں لایزیدولا ینقص کہ ایمان میں نہ کمی ہوتی ہے اور نہ اضافہ کیونکہ بیا یک حقیقت ہے کہ نفس تصدیق میں کمی بیشی نہیں ہوتی اور جوحضرات عمل کوایمان کا جزءاصلی اور ایمان کومرکب مانتے ہیں وہ یہ کہتے ہیں کہ ایمان میں طاعت ہے اضافیہ اور معصیت سے کی واقع ہوتی ہے۔اگرغور سے دیکھا جائے تو مشائخ کا بیا ختلاف بھی لفظی ہے حقیقی اختلاف نہیں۔

ایمان کے بسیط ہونے کی کہلی دلیل میر ہے کہ متعدد آیتوں میں دل کو ایمان کامحل قرار دیا گیا ہے، مثلاً ﴿ أُولِيِّكَ كُتَّبَ فِي قُلُوبِهِهُ الْإِيْمَانَ ﴾ (الجادله:٢٢) يه وه لوگ بين جن كے دلول مين الله تعالى في ايمان ثابت فرما ديا ہے، اوريه بات ظاہر ہے كه دل میں صرف تصدیق پائی جاتی ہے، یس اس کا نام ایمان ہے۔

اس کے بالقابل جمہورمحدثین،اشاعرہ،معنزلداورخوارج کے نزدیک ایمان تین چیزوں کے مجموعہ کا نام ہے، یعنی تصدیق قلبی، اقرارلسانی اورعمل بدنی۔

#### اختلان كاراز كلتاب

پھر جب یہ مسکلہ سامنے آیا کہ مرتکب کمیرہ مؤمن ہے یانہیں؟ تو معتزلہ اور خواری نے یہ موقف اختیار کیا کہ وہ ایمان سے خارج ہے، کیونکہ ایمان تین اجرا سے مرکب ہے، اور مرکب کا کوئی بھی جز فوت ہوجائے تو مرکب باتی نہیں رہتا، پس جب کمل صالح نہ رہا کہ اس نے گناہ کمیرہ کا ارتکاب کیا تو وہ ایمان سے خارج ہوگیا، اور احناف نے مرتکب کمیرہ کومؤمن قرار دیا، ای طرح اشاعرہ اور جب ان سے پوچھا گیا کہ مرتکب کمیرہ مؤمن کسے ہو ممان تو مرکب ہے؟ یعنی اعمال ایمان کا جز ہیں، پس عمل کے فوت ہونے سے ایمان فوت ہوجا ایا چاہئے؟ تو انھوں نے جواب دیا کہ اعمال ایمان کا اصلی جز نہیں، بلکہ تممیلی اور در بیں، اس لئے ان کے نہ رہنے سے ایمان فوت نہ ہوگا۔

الغسرض: اس جگه محدثین نے معتزلداورخوارج کا ساتھ جھوڑ دیا، وہ احناف کے ساتھ ہو گئے تو معلوم ہوا کہ اہل حق کے درمیان اختلاف حقیقی نہیں، صرف لفظی ہے، ملاعلی قاری برایٹی ان کے لکھا ہے:

ولهذا ذهب الامام الرازى وكثير من المتكلمين الى ان هذا الخلاف لفظى.

اور حضرت شاہ ولی اللہ صاحب قدس سرہ نے بھی اس کی صراحت کی ہے کہ بیا اختلاف لفظی ہے۔

تشریعے: یہ ہے کہ اسلام کے دور اول میں جتنا قرآن نازل ہوتا تھا بس اسنے پر ایمان لا نا ضروری تھا، ای طرح جواحکام نازل ہو کئی ششر نیعے: یہ ہے کہ اسلام کے دور اول میں جتنا قرآن نازل ہوتا تھا بس اسنے پر ایمان لا نا ضروری ہوتا، اس طرح ان چکے سے ان پر ایمان لا نا مکس ایمان تھا، گر وہ زیادتی نفس ایمان میں نہیں ہوتی تھی، بلکہ مؤمن بہ میں ہوتی تھی، یعنی ان چیزوں میں ہوتی تھی جمن پر ایمان لا نا ضروری تھا، مؤمن بہ کی اس زیادتی کو ایمان کی زیادتی قرار دیا گیا تھا۔ پھر جب نبوت کا زمانہ تم ہوگیا اور وحی مکسل ہوگی تو اب مؤمن بہ محدود و متعین ہوگیا، اور اب سب لوگوں کے لئے انہی باتوں پر ایمان لا نا ضروری ہوگیا اب ان میں نہ زیادتی ہو سکتی ہے نہ کی، البندا مؤمن بہ کے اعتبار سے ایمان میں زیادتی کی کا سوال ختم ہوگیا۔

ہاں تصدیق کے مکملات یعنی اعمال کے اعتبار سے ایمان میں کی بیشی جاری ہے، اسی طرح تصدیق کی کیفیت یعنی شدت وضعف کے اعتبار سے بھی ایمان میں کی بیشی ہوتی ہے، مگر کمیت یعنی مقدار کے اعتبار سے ایمان میں کچھ کی بیشی نہیں ہوتی ، کیونکہ ایمان خواہ کتنا ہی تو کی ہو، مؤمن بدمیں کوئی جزنہیں بڑھتا۔

وَنُقُصَانُ دِینِکُنَّ الْحَیْضَةُ: امام ترمذی والیمان الله صدیث سے بیٹا بت کرنا چاہتے ہیں کہ جب حالت حیض میں نمازیں نہ پڑھنے سے عورتوں کے دین میں کی آئی ، اور مردول کے نماز پڑھنے سے ان کے دین میں ترقی ہوئی تو معلوم ہوا کہ اعمال سے دین میں یعنی ایمان میں کی بیشی ہوتی ہے

جواب: بيتفاوت درجات جنت ميں ہوتا ہے،نفس ايمان ميں نہيں ہوتا، اس لئے ايمان كامل ميں تو اس حديث سے كى بيش ثابت ہوتى ہوتى ہے گرنفس ايمان ميں جس پرنجات كامدار ہے كى بيش ثابت نہيں ہوتى ۔

الْا يَمانُ بِضَعٌ وَسَبْعُوْنَ بَالَبًا: امام ترمذى وليُها الله حديث مع بهي يه ثابت كرنا چاہتے ہيں كه چيو نے بڑے تمام اعمال ايمان كا جز ہيں، پس ايمان كى يحيل اعمال ہى سے ہوگى، اور اعمال كى كى بيشى سے ايمان ميں كى بيشى موگى مگريد ايمان كامل كا حال

ہے، اعمال سے ایمان کورونق ملتی ہے، اور گناہوں سے ایمان کی شان گھٹتی ہے، اور اس میں کوئی اختلاف نہیں، اختلاف جو کچھ ہے وہ نفس ایمان میں کی بیشی میں ہے، اور بیحدیث اس سے ساکت ہے۔

اعت ماض: ال روایت میں ستر سے زیادہ ابواب کا ذکر ہے جبکہ بعض روایات میں ساٹھ سے او پر ایمان کے شعبوں کا ذکر ہے بعض میں ۲ کا دربعض میں ستتر تو بظاہراس تعداد میں تعارض ہے؟

**جواب ①:** قاضى عياض رايشي؛ فرماتے ہيں كەبضع وسبعون كے الفاظ راجح ہيں كيونكه اس كے تمام راوى ثقه ہيں۔

جواب (2: اس سے سی مخصوص عدد کو بیان کرنامقصود نہیں بلکہ اس سے کثرت کو بیان کرنامقصود ہے کہ ایمان کے بہت سے شعبے ہیں نیزعر بی زبان میں ستر کا عدد بطور کثرت کے استعال ہوتا ہے۔

**جواب ③:** بعض نے بیکہا کہ آپ مِرَالْشِیَحَةِ نے مختلف موقعوں پر حالات کے اعتبار سے مختلف عدد ذکر کئے ہیں اور اس وقت آپ کو ای کاعلم دیا گیا تھا وہ سب ہی اپنی جگہ بجا ہیں اس لیے ایک عدد سے دوسرے عدد کی لفی ثابت نہیں ہوتی ۔

حفیداورمتکمین کی طرف سے مذکورہ دلائل کے جوابات:

- ① ایمان میں اضافے سے نور کی زیادتی مراد ہے کہ جو تحض احکام اسلام پر اہتمام سے ممل کرتا ہے سنت کے مطابق اعمال بجالاتا ہے تواس کے نورایمان میں اضافہ ہوتار ہتا ہے۔ کہ کی بیشی اصل ایمان میں نہیں ہوتی بلکہ نورایمان میں کمی اور زیادتی ہوتی ہے۔
  - اس سے سکینداور طمانیت مراد ہے کہ انگمال صالحہ کی وجہ سے اسے ایک خاص قشم کا سکون اور شرح صدر حاصل ہوتا ہے۔
- ایمان کی زیادتی سے مؤمن ہے کی زیادتی مراد ہے نفس ایمان کی زیادتی مراد نہیں مطلب سے ہے کہ جیسے جیسے قرآنی ایات اور شرعی احکام نازل ہوتے گئے اوراس کے علم میں آتے گئے توای اعتبار سے اس مومن بدمیں اضافہ ہوتا رہتا ہے۔

### بَابُمَاجَاءَ أَنَّ الْحَيَاءَ مِنَ الْإِيْمَانِ

### باب ن حیاایمان کا جزہے

(٢٥٣٠) أَنَّ رَسُولَ اللهِ مَرَّ بِرَجُلٍ وهُوَ يَعِظُ آخَاهُ فِي الْحَيّاءُ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ ٱلْحِيّاءُ مِنَ الْإِيْمَانِ.

تَرَجِّجَتُهُ: نِي اكرم مُطَّنِّكُمُ الكَصْحُص كے پاس سے گزرے جواپے بھائی كوحياء كے بارے ميں تلقين كررہاتھا آپ مُؤْفِظَةً نے فرمايا حیاءایمان کا حصہ ہے۔

تشریعے: گزشته دو بابوں سے ایمان کی بساطت وتر کیب کا مسلہ چل رہا ہے، یعنی اعمال ایمان کا جز ہیں یانہیں؟ احناف اعمال کو ایمان حقیقی کا جزنہیں مانتے، اور محدثین کرام جز مانتے ہیں، یہ باب بھی ای مسلہ سے متعلق ہے اور آ کے بھی کئی ابواب ای مسلہ سے متعلق آرہے ہیں، پہلے اعمال صالحہ کے ابواب آئیں گے، جن میں اعمال کا ایمان سے تعلق بیان کیا جائے گا، پھر معاصی کے ابواب آئیں گے،جن کوامیان کےمنافی قرار دیا جائے گا۔اس باب میں حیاء کا جزءایمان ہونا ثابت کرتے ہیں۔ حب کے **لغوی معنی**: وہ تبدیلی اور انکساری جوسز ایا ملامت کے خوف سے انسان کے دل میں پیدا ہوتی ہے۔

حیا کی اصطلاحی تعریف: حیاوہ فطری صفت ہے جوانسان کوممنوع چیزوں سے رکنے پر آمادہ کرتی ہے اور فرائض وحقوق ادا کرنے کی

حی**ا ء کی حیارقسمیں ہیں: (۱) حیا ومشری:** وہ حیا کہ جس کا سبب امر شرعی ہوا در حیاء نہ کرنے کی صورت میں می<sup>شخ</sup>ض شرعاملامت كالمستحق قراريا تاهوبه

(۲) حب عصلی: وه حیاء که جس کاسب کوئی امرعقلی ہو کہ اسے جیموڑنے سے انسان عقلاء کا ہاں زجر اور ملامت کامستحق ہوتا ہو۔

(٣) حب وعسر في: وه چيزين كه جوعرف مين نالبنديده اور فتيح مول ان سے انقباض پيدا موجائ۔

(م) ح**ب ملسبعی**: وہ چیزیں کہ جن سے طبعی طور پر انسان کو انقباض سا ہوجائے اورانہیں وہ نہ کرے۔

شریعت میں اصل مقصود حیاء شرعی ہے اس میں حیاء عقلی بھی داخل ہے کیونکہ شریعت کے تمام احکام عقل سلیم اور فطرت کے موافق ہیں ۔لہذاان دونوں میں تعارض نہیں ہوسکتا کہ ایک چیزشرعا قبیج ہواورعقلا اچھی ہویا عقلاقتیج ہواورشرعا پیندیدہ ہوبشرطیکہ عقل عقل سلیم ہواور جہاں کہیں ان دونوں میں تعارض محسوس ہوتو اس کا مطلب بیہ ہے کہ عقل سلیم وہاں نہیں۔حیاءعرف اور حیاء طبعی بھی محمور ہے بشرطیکہ بید حیاء شرعی کے مزاحم نہ ہوں ورنہ تو پھر حیاء عرفی وطبعی کوترک کردیا جائے گا۔

اخلاق حسنه میں حسیاء: کا نہایت اہم مقام ہے، حیابی وہ خوبی ہے جوآ دمی کوبہت می برائیوں سے روکتی ہے، اس وجہ سے ایمان اور حیامیں خاص رشتہ ہے اور حیا صرف ہم جنسوں سے نہیں کی جاتی بلکہ اصل حیاحق تعالیٰ سے کی جاتی ہے، پہلے ابواب البر والصلة مين باب الحياء كررام، وبال يدحديث آئى م كدالله تعالى سايس حيا كروجيس اس عديا كرنى جائ -اورامام ترندى ر النیلا کا مقصداس باب سے اور اس حدیث سے میہ ثابت کرنا ہے کہ اعمال ایمان کا جز ہیں۔

**جواب:** ابواب الایمان کی تمہید کے آخر میں ہم نے یہ بات عرض کی ہے کہ نصوص میں ایمان اور اسلام کا ایک دوسرے پر اطلاق ہوتاً ہے، پس اس حدیث میں ایمان سے اسلام مراد ہے، علاوہ ازیں ایمان کے دومعنی ہیں: حقیقی ایمان جس پرنجات کا مدار ہے، اور کامل ایمان جونجات اولی کا ضامن ہے، اورجس کی وجہ سے جنت کے بلند درجات ملتے ہیں، اور اختلاف جو پچھ ہے وہ پہلے معنی میں ہے، دوسرے معنی میں کوئی اختلاف نہیں،سب اہل حق متفق ہیں کہ اعمال صالحہ ایمان کامل کا جز ہیں، پس حیا بھی دوسرے معنی کے استبار ہے ایمان کا جز ہے۔

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي حُرُمَةِ الصَّلَاةِ

#### باب ۷۔ نماز کی عظمت وتقدیس کا بیان

(٢٥٣١) كُنْتُ مَعَ النَّبِيِّ ﷺ فِي سَفَرٍ فَأَصْحَبُتُ يَومًا قَرِيْبًا مِنْهُ وَنَحْنُ نَسِيْرُ فَقُلْتُ يَارَسُولَ اللهِ ﷺ أَخْبِرُنِيْ بِعَمَلِ يَكُخُلُنِي الجَنَّةَ ويُبَاعِدُنِي عَنِ النَّارِ قَالَ لَقَدُسَأَلْتَنِي عَنْ عَظِيْمٍ وَإِنَّهُ لَيَسِيْرُ عَلَى مَنْ يَسَّرَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ تَعُبُكُ اللهَ وَلَا تُشْرِكَ بِهِ شَيْئًا وتُقِيْمُ الصَّلوةَ وتُؤْتِي الزَّكُوةَ وتَصُومُ رمضانَ وتَحُجُّ الْبَيْتَ ثُمَّ قَالَ اَلاَ اَدُلَّك

عَلَى ٱبْوَابِ الْخَيْرِ ٱلصَّومُ جُنَّةٌ وَالصِدقةُ تُطْفِيئُ الْخَطِيئَةَ كَمَا يُطِفِيئُ الْمَاءُ النَّارَ وَصَلَاقُ الرَّجُلِ مِنْ جَوْفِ اللَّيلِ قَالَ ثُمَّ تَلَا (تَتَجَافى جُنُوبُهُم عَنِ الْمَضَاجِعِ)حَتَّى بَلَغَ (يَعْمَلُونَ) ثُمَّ قَالَ الآ أُخْبِرُك بِرَأْسَ الْأَمْرِ كُلِّه وعُمُودِهٖ وذِرُوَةِ سَنَامِهِ قُلْتُ بَلَى يَارَسُولَ اللهِ قَالَ رَأْسُ الْكُمْرِ الْإِسْلَامُ وعُمُودُهُ الصَّلُوةُ وَ ذِروةُ سَنَامِهِ الْجِهادُ ثُمَّ قَالَ اللَّ اُخْبِرُكَ بِمَلاكِ ذٰلكَ كُلِّهِ قُلْتُ بَلْيَ يَا نَبِيَّ اللَّهِ فَأَخَذَ بِلِسَانِهِ قَالَ كُفَّ عَلَيْكَ هَذَا فَقُلْتُ يَانَبَى اللهِ واِتَّالَمُوَّاخِنُونَ بِمَانَتَكَلَّمُ بِهِ فَقَالَ ثَكِلَتُكَ أُمُّكَ يَامُعَاذُوهَلَ يَكُبُ الناسَ فِي التَّارِ عَلَى وُجُوهِهِم اوعَلىمَنَاخِرِهُمُ الَّاكِحَصَائِكَٱلۡسِنَتِهِمِ.

قریب ہوا ہم انکٹھے جارہے تھے میں نے عرض کی اے اللہ کے رسول آپ شِلِّنْ ﷺ ایسے ممل کے بارے میں مجھے بتائے جو مجھے جنت میں داخل کردے آپ شِرِ النظیٰ یَجْ نے فرمایا تم نے ایک عظیم چیز کے بارے میں دریافت کیا ہے سیاس مخص کے لیے آسان ہے جس کے لیے اللہ تعالیٰ آسان کردےتم اللہ تعالیٰ کی عبادت کرو اور کسی کو اس کا شریک نہ تھم راؤتم نماز قائم کروتم زکوۃ ادا کرو رمضان کے روزے رکھوا درتم بیت اللہ کا حج کرو پھر آپ مِلِّشْ ﷺ نے فرمایا کیا میں بھلائی کے دروازوں کی طرف تمہاری رہنمائی نہ کروں روزہ ڈھال ہے اور صدقہ گناہ کو یوں بجھادیتا ہے جیسے پانی آ گ کو بجھادیتا ہے اور نصف رات کے وقت آ دمی کا (نفل) نماز اوا کرنا۔

(٢٥٣٢) إِذَا رَآيُتُمُ الرَّجُلَيَتَعَاهَ لُالْمَسُجِلَ فَأَشُهَدُوا لَهْ بِٱلْإِيمَانِ فَإِنَّ اللهَ تَعَالى يقولُ (أَمَّا يَعُمُرُ مَسَاجِلَ اللهِ مَنْ امَّنَ بِاللهِ وَ الْمُحرِ وَإِقَامِ الصَّلوةِ وَاتَّى الزَّكُوةَ).

تَرْبَجْهِنَهُ: حضرت ابوسعیدخدری والله کہتے ہیں نبی اکرم مِنْافِیَا اُسے فرمایا جب تم کسی شخص کودیکھو کہ وہ با قاعد گی ہے مجد حاضر ہوتا ہے تو اس کے حق میں ایمان کی گواہی دو کیونکہ اللہ تعالیٰ نے یہ بات ارشاد فر مائی ہے بے شک اللہ تعالیٰ کی مساجد کو وہ محض آباد کرے گا جو الله تعالیٰ اور آخرت کے دن پرائیان رکھتا ہواور وہ نماز قائم کرے اور زکوۃ ادا کرے۔

تشریعے: الحرمة کے معنی ہیں: نقزیس،عظمت وعزت، جمع حرمات۔ یہ باب بھی گذشتہ سے پیوستہ ہے، نماز بھی اہم عبادت ہے، اس کئے وہ بھی ایمان کا جز ہے۔

**لعنات: مُح**رمة: اس كے مختلف معنی ہیں یہاں پراس كے معنی عظمت فضیلت کے ہیں، د اس الامو: ہرامر کی اصل بنیا داور جڑ۔ عَمود: ستون \_ ذُروة: چوٹی \_ سَنام: کوہان \_ مَلاك الامر: کسی معاملہ کی اصل روح خلاصہ کف علیكتم اپنے او پراسے روک كرركهو\_على مناخرهم: ان كنقنول كبل، مناخرجع بمنخركى \_يتعاهد: مجديس پابندى سے ماضر مونا۔

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي تَرْكِ الصَّلُوةِ

باب ۸: نماز حچوڑنے پرسخت وعید

(٢٥٣٣) بَيْنَ الكُفُرِ وَالْإِيْمَانِ تَرْكُ الصَّلوةِ.

تَرْجَجْهُ بَهِ: حصرت جابر مُناتِّنَةِ کہتے ہیں نبی اکرم مَلِّنْ ﷺ سے فر مایا کفراور ایمان کے درمیان بنیا دی فرق نماز کوترک کرنا ہے۔

(٢٥٣٢) بَيْنَ الْعَبْدِوبِينَ الكُفْرِ وَالْإِيْمَانِ تَرُكُ الصَّلُوةِ.

تَوَجِّيْهُمْ: حضرت جابر مُناتِّقَة كہتے ہیں نبی اكرم مَلِّفِیَّا نے فر مایا بندے اور كفر كے درمیان (بنیا دی فرق) صرف نماز ترک كرنا ہے۔

(٢٥٣٥) ٱلْعَهْلُ الَّذِي تَيْنَا وَبَيْنَهُمُ الصَّلُوةُ فَمَنُ تَرَكَهَا فَقَلُ كَفَرَ.

تریخ پختی عبداللہ بن ابو بریدہ اپنے والد کا بیر بیان نقل کرتے ہیں نبی اکرم سَرِ النَّنِیَّ نے فرمایا جوعہد ہمارے اور ان لوگوں کے درمیان ہے وہ نماز ہے تو جو خص اس کوترک کردے گا اس نے کفر کیا۔

(٢٥٣١) قَالَ كَانَ أَصْعَابُ مُحَتَّدٍ ﷺ لَا يَرُونَ شَيْئًا مِنَ الْأَعْمَالِ تَرْ كُهُ كُفُرٌ غَيْرَ الصَّلْوةِ.

توکیجینی: نبی اکرم مُطَّنْظُیَّا کے اصحاب نماز کے علاوہ اور کسی بھی عمل کے ترک کرنے کو کفرنہیں سمجھتے تھے (یعنی وہ نماز کو ترک کرنے کو کفر اختیار کرنے کی طرح شدید گناہ سمجھتے تھے )۔

تشریح: اب تک جوابواب آئے ہیں وہ مثبت پہلو ہے آئے ہیں، اور یہ باب منفی پہلو ہے ہے، نماز نہ پڑھنے پرا حادیث میں جو
سخت وعید آئی ہے وہ اس بات کی دلیل ہے کہ نماز ایمان کا جز ہے، کیونکہ ترک نماز ایمان کے منافی ہے، نماز چھوڑ نا انتہائی سنگین گناہ
ہے اس باب میں امام ترمذی ولٹھائے نے ایسی احادیث ذکر کی ہیں جو نماز چھوڑ نے کی وعید پرمشتل ہیں کہ نماز چھوڑ نا اتناسکین جرم ہے
کہ مسلمان اس کی وجہ سے تفریعیں یا کفر کے قریب ہوجاتا ہے۔ کان اصحاب معمد وسیح لایووں شدیماً۔اس کا مطلب سے ہوجا ہے۔ کان اصحاب معمد کان ہے اور انسان کو کفر کے قریب کردیتا ہے۔
کہ صحابہ کرام ہی انتہا کی نظر میں نماز نہ پڑھنا سب سے بڑا جرم تھا جوسخت ترین سزا کے لائن ہے اور انسان کو کفر کے قریب کردیتا ہے۔

امام ترندی ویشیل نے تین حدیثیں ذکر کی ہیں: ان حدیثوں کی وجہ سے امام احمد ویشیل وغیرہ نے یہ مجھا ہے کہ نماز چھوڑ نے سے آدمی قطعاً کافر اور مرتد ہوجا تا ہے، اور اس کا اسلام سے کوئی تعلق باتی نہیں رہتا، اس لئے اگر وہ اس حال میں مرجائے تو اس کی نماز جنازہ نہ پڑھی جائے، اس اس کومسلمانوں کے قبرستان میں وفن نہ کیا جائے، مگر یہ مذہب متروک ہے، سعود یہ میں بھی اس پڑمل نہیں اور دوسرے اکثر ائمہ کے نزویک ترک نمازاگر چپکافرانہ کل ہے، جس کی اسلام میں قطعاً کوئی گنجائش نہیں، مگر وہ صرت کفرنہیں، پس اگر کسی بد بخت نے ففلت سے نماز چھوڑ دی، اور اس نے دل سے نماز کی فرضیت کا انکار نہیں کیا، اور اس کے عقیدے میں کوئی انحراف بھی نہیں آیا تواگر چپوہ وہ دنیا و آخرت میں سخت سزا کا مستحق ہے۔

ياب

باب ۱: ایمان کب مزه دیتا ہے؟

(٢٥٣٤) ذَاقَ طَعْمَ الْإِيمَانِ مَنْ رَضِى بِالله رَبًّا وبِالْإِسْلامِ دِيْنًا وبِمُحَمَّدٍ نَبِيًّا.

تَوْجَجَتُمْ: نِي اكرم مَرَافَيَكَمَ فِي فرمايا الشَّخص في ايمان كاذا لقه چكه لياجوالله تعالى كے پروردگار ہونے سے راضى رہااور اسلام كودين

ہونے سے راضی رہا اور حضرت محمد مُطَّلِّقَ اَ عَلَيْ مَعَلِّ مِعْلِلِ الْعَلَى اللهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلْ اللّهِ عَلَيْكُوا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُوا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُوا عَلَيْ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلْمِ عَلَيْكُوا عَلَيْ عَلَيْكُوا عَلْمُعِلَّ عَلَيْكُوا عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُو

(٢٥٣٨) ثَلَاثٌ مِّن كُنَّ فِيهِ وَجَلَيهِنَّ طَعْمَ الْإِيْمَانِ مَنْ كَانَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَحَبَّ اِلَيْهِ مِتَاسِوَاهُمَا وَ أَنْ يُجِبّ الْمَرُ وَلَا يُحِبُّهُ إِلَّا لِلهِ وَآنَ يَكُرَهَ آنَ يَتُحُودَ فِي الْكُفُرِ بَعْلَا ذُا نُقَلَهُ اللهُ مِنْهُ كَمَا يَكُرَهُ آنَ يُقُلُّفُ فِي النَّارِ.

تَرْجَجْهَنَّهُ: حضرت انس بن ما لک مُنْ لَثْنِي کہتے ہیں نبی اکرم مَلِّلْفَظَةً نے فرمایا ہے تین خوبیاں جس شخص میں ہوں گی وہ ان کی وجہ سے ایمان کے ذائقے کو پالے گا جس شخص کے نز دیک اللہ تعالیٰ اور اس کا رسول ان دونوں کے علاوہ ہر چیز سے زیادہ محبوب ہوں اور آ دمی کی شخص کے ساتھ صرف اللہ تعالیٰ کے لیے محبت رکھے اور آ دمی کفر کی طرف دوبارہ جانے کو ای طرح ناپند کرے جس طرح آگ میں ڈالے جانے کونا پیند کرتا ہے اس کے بعد کہ اللہ تعالیٰ اسے اس ( کفر) سے بچاچکا ہو۔

#### محبت کے معنی اور اس کے اقسام:

محبت کے معنی امتیازی وصف کی وجہ سے دل کاکسی جانب ماکل ہوجانا۔

- (۱) حسب طسبعی: انسان طبعی طور پر کسی چیز سے محبت کرے جیسے انسان اپنے والدین اولا داور رشتہ داروں سے محبت کرتا ہے۔
- (٢) حسب عقت لى بعقل اس بات كا تقاضا كرتى ہے كه اس شى كے ساتھ محبت كى جائے جيسے انسان كى اللہ تعالى اور نبى كريم مَرْفَضَيَّا أَمَ کے ساتھ محبت والفت۔
  - (۳) حسب کمسالی: کسی میں کوئی ہنرفن اور کمال ہو کہ جس کی وجہ سے اس سے محبت کی جارہی ہے۔
    - (۴) حب جمالی بھی کے ساتھ محبت اس کے حسن و جمال کی وجہ سے کی جائے۔
    - (۵) حب احسانی بھی کے احمال کی وجہ سے محبت کی جائے۔ (نفحات التنقیع ۲۷۷/۱)۔

اس میں کوئی شک نہیں کہ نبی کریم مُلِّالْظِیَّةَ میں محبت کے تمام اسباب علی وجہ الکمال پائے جاتے ہیں۔

### سوال بيد كرمدارايمان كون ك محبت بيع دوقول بين:

- (۱) اس محبت عقلی مراد ہے کہ عقلی طور پر انسان میں بھتا ہو کہ نبی کریم مِرَّاتُ اللَّهِ اللّٰهِ اللّ
- (۲) بعض حضرات کے نز دیک اس سے محبت طبعی مراد ہے لیکن اس پراعتراض ہوتا ہے کہ بیتوغیر اختیاری ہوتی ہے اس کا جواب میہ ہیکہ یہاں محبت طبعی کا وہ درجہ مراد ہے جواپنے اختیار سے حاصل ہوتا ہے یعنی اس محبت کے اسباب پرغور کریں تو اسباب محبت یعن حسن و جمال کمال اور عطاء واحسان پرغوروفکر کرنے سے جومحبت پیدا ہوگی وہ محبت طبعی ہی ہوگی پھر اس کے ساتھ دوسری محبتیں بھی شامل ہوجائے گی توعشق کا درجہ حاصل ہوجائے گا۔

#### بَابُلاَيَزُنِي الزَّانِي وَهُوَمُؤُمِنٌ

### حالت ایمان میں زنا کا صدورتہیں ہوتا

(٢٥٣٩) لَا يَزُنِي الزَّانِي حِيْنَ يَزْنِي وَهُوَ مُؤْمِنٌ ولَا يَسْرِقُ السَّارِقُ حِيْنَ يَسْرِقُ وهُوَ مُؤْمِنٌ ولكِنَّ التَّوبة

#### مَعُرُوضَةً.

ترکنچکنې: نی اکرم مَطَّنْظُ ﷺ نے فرمایا زنا کرنے والا زنا کرتے وقت مؤمن نہیں رہتا چوری کرنے والا چوری کرتے وقت مؤمن نہیں رہتا البتہ توب کی گنجائش رہتی ہے۔

(٢٥٥٠) مَنُ آصَابَ حَلَّا فَعُجِّلَ عَقُوبَتَهُ فِي اللَّهُ نَيَا فَااللهُ أَعُدَلُ مِنْ آنُ يُّثَنِي عَلَى عَبْدِيدِ الْعُقُوبَةَ فِي الْاحِرَةِ وَمَنْ آصَابَ حَلَّا فَسَتَرَةُ اللهُ عَلَيْهِ وعَفَا عَنْهُ فَاللهُ آكُرَمُ مِنْ آنُ يَّعُودَ إلى شَيْئٍ قَلْ عَفَا عَنْهُ.

تو پیچین حضرت علی بی بی بین طالب نبی اکرم میکافتیکی کا فرمان مبارک نقل کرتے ہیں جو شخص قابل حدجرم کا ارتکاب کرے اور اسے دنیا میں اس کی سزادے دی جائے تو اللہ تعالی اس حوالے سے سب سے زیادہ عدل کرنے والا ہے کہ وہ دوبارہ آخرت میں اس بندے کو اس کی سزادے اور جو شخص کمی قابل حد جرم کا ارتکاب کرے اور اللہ تعالی اس کی پردہ پوٹی کر لے اور اس سے درگز رکرے تو اللہ تعالیٰ اس بارے میں سب سے زیادہ کریم ہے کہ وہ دوبارہ اس بارے میں سزادے جے وہ معاف کرچکا ہو۔

تشريع: لايزنى الزاني وهو مومن كمعنى من جاراتوال بين:

- (۱) اس گناہ ہے اس کے دل ہے ایمان کا نورنکل جاتا ہے پھر جب وہ نند دل ہے اس گناہ سے توبہ کرلے تو وہ نورایمان واپس لوٹ آتا ہے۔
- (۲) معصیت کے ارتکاب کے وقت ایمان کے باقی ندر ہے کا مطلب سے ہے کہ اس شخص کا ایمان کامل نہیں رہتا بلکہ ناقص ہوجا تا ہے۔ ق
- (۳) بعض حضرات نے یہ معنی سیان کئے ہیں کہ جو شخص زنااور چوری کوحلال اور جائز سمجھتا ہے تو اس کاایمسان باقی نہیں رہتاختم موماتا
- (۷) علامہ تورپشتی تالیجا؛ فرماتے ہیں کہاں سے زجراور تہدید مقصود ہے تا کہ مسلمان اس گناہ کاار تکاب نہ کریں کیونکہ بیمل انسان کو کفر کے قریب کردیتا ہے بیکا فروں کے اعمال میں سے ہے۔ (تحفۃ الاحوذی ۱۳/۷)

امام ترمذی براتیا فرماتے ہیں: تمام اہل علم اس پر متفق ہیں کہ زنا، چوری اور شراب پینے کی وجہ سے کوئی شخص دائرہ اسلام سے خارج نہیں ہوتا، اور پہلی روایت میں جو فرمایا ہے کہ کبائر کے ارتکاب کے بعد بھی تو بہپش کی ہوئی ہے، اس کا مطلب یہ ہے کہ تو بہ کا موقع رہتا ہے، اگر بندہ قولی یا فعلی تو بہ کر لے تو اللہ تعالی اس تو بہ و قبول کر لیتے ہیں اور دوسری حدیث میں یہ بیان ہے کہ زنا کرتے وقت اگر چہ ایمان نکل جا تا ہے، مگر وہ چلانہیں جاتا، بلکہ اس کے سر پر سایہ گئن رہتا ہے، یعنی بندے سے ایمان کا تعلق قائم رہتا ہے، اور گناہ سے فارغ ہونے کے بعد ایمان حسب سابق لوٹ آتا ہے اور تیسری روایت میں امام باقر رایشیا نے بہی حقیقت سمجھائی ہے کہ ایمان تو نکل جا تا ہے مگر اسلام یعنی ظاہری انقیاد باقی رہتا ہے۔ مطالب روایات آخری حدیثوں میں یہ مضمون ہے کہ اگر گناہ کی سرائن ہی کی تو آخرت میں اس گناہ کی سرامل بھی سکتی ہے اور معاف میں ہو سکتی ہے اور بالکل آخری حدیث میں یہ مضمون ہے کہ اگر دنیا میں سرز انہیں ملی تو آخرت میں اس کو دوبارہ سرادیا اللہ کے انصاف سے بھی ہو سکتی ہے اور اگر دنیا میں سرز انہیں کی پر دہ پوٹی کی توجس ستی نے اس کی یہاں عزت رکھی ہے اس کے کرم سے بھی بوسکتی ہے اور اگر دنیا میں سرز انہیں کی پر دہ پوٹی کی توجس ستی نے اس کی یہاں عزت رکھی ہے اس کے کرم سے بھی بوسکتی ہے اور اگر دنیا میں سرز انہیں کی پر دہ پوٹی کی توجس ستی نے اس کی یہاں عزت رکھی ہے اس کے کرم سے بھی بوسکتی ہے اور اگر دنیا میں سرز انہیں کی پر دہ پوٹی کی توجس ستی نے اس کی یہاں عزت رکھی ہے اس کے کرم سے بھی بھی ہوسکتی ہے اور اگر دنیا میں سرز انہ کی اس کی کرم سے بھی اس کی جو سرز سے بیاں عزت رکھی ہے اس کی کرم سے بھی اس کو دو بارہ دنیا میں سرز انہ کی بولی ہونے کی سرز انہ کی بیاں عزت رکھی ہے اس کے کرم سے بھی اس کی کرم سے بیاں عزت رکھی ہے اس کی کرم سے بھی اس کو دو بارہ دیا میں سرز انہ کی بیاں عزت کر کی ہے اس کے کرم سے بھی بی بی بولی عزت کی بھی کی بولی ہونے کی بھی بی بولی ہونے کی بھی بی بی بولی ہونے کی بھی بھی بھی بولی ہونے کی بھی بھی ہونے کی بولی ہونے کی بھی بھی ہونے کی بھی ہونے کی بولی ہونے کی بھی ہونے کی ہونے کی بھی ہونے کی بھی ہونے کی ہونے کی بھی ہونے کی بھی ہونے کی ہونے کی ہونے کی بھی ہونے کی ہونے کی ہونے کی ہونے کی بھی ہونے کی بھی ہونے کی بھی ہونے کی بھی ہونے کی ہونے کی ہون

کیا بعید ہے کہ وہ آخرت میں بھی درگز رفر مائیں۔

### بَابُ مَاجَاءَ ٱلْمُسْلِمُ مَنْ سَلِمَ الْمُسْلِمُوْنَ مِنْ لِسَانِهِ وَيَدِم

# باب ۱۰:مسلمان وہ ہےجس کی زبان اور ہاتھ سےمسلمان محفوظ رہیں

(٢٥٥١) ٱلْهُسُلِمُ مَنْ سَلِمَ الْهُسُلِمُونَ مِن لِسَانِهِ ويَدِهٖ وَالْهُؤُمِنُ مَنْ آمِنَهُ النَّاسُ عَلَى دِمَا يَهِمُ وَامُوَ الِهِمُ.

ترکیجه نبی: حفرت ابو ہریرہ زلائو کہتے ہیں نبی اکرم مُلِّلْفِیکا نے فرمایا ہے مسلمان وہ ہے جس کی زبان اور ہاتھوں سے دوسرے مسلمان محفوظ رہیں اور مومن وہ ہے کہ لوگ اپنے خون اور اپنے اموال کے حوالے سے اس سے امن میں رہیں۔

(٢٥٥٢) أَنَّ النبِي ﷺ سُئِلَ أَيُّ الْمُسْلِمِينَ افَضَلُ قَالْ مَنْ سَلِمَ الْمُسْلِمُونَ مِن لِسَانِه ويَدِهِ.

ترکیجی تنب: حضرت ابوموی اشعری والنو نی اکرم مَرافِظَ کے بارے میں یہ بات نقل کرتے ہیں آپ مِرافِظَ کے سوال کیا گیا کون سا مسلمان زیادہ فضیلت رکھتا ہے آپ مُرافِظ کے فرمایا جس کی زبان اور ہاتھوں سے دوسرے مسلمان محفوظ رہیں۔

## بَابُمَاجَاءَ أَنَّ الْإِسْلاَمَ بَدَأَغَرِيْبًا وَسَيَعُوْدُغَرِيْبًا

باب اا: اسلام کی ابتدا کسمیرس کی حالت میں ہوئی ہے، اور آ کے بھی یہی حال ہو جائے گا

(٢٥٥٣) إِنَّ الْإِسْلَامَ بَنَ أَغْرِيْبًا وسَيَعُودُغُرِيْبًا كَمَا بَدَا فَطُولِي لِلْغُرَبَاء.

تَرَجِّجَهُمْ الله عَبِدَالله بن مسعود وَلِيُّنِهِ کَهِتِے ہیں نبی اکرم مَلِّشِیَّهٔ نے فرمایا اسلام کا آغاز غریب الوطنی میں ہوا تھا اور بیعنقریب غریب الوطن ہوجائے گا جیسے اس کا آغاز ہوا تھا توغریب الوطن لوگوں کے لیےخوشخبری ہے۔

(۲۵۵۳) إِنَّ الرِّينَ لَيَا رِزُ إِلَى الْحِجَازِ كَمَا تَأْرِزُ الْحَيَّةُ إِلَى جُخْرِهَا ولَيَغْقِلَقِ الرِّينَ مِنَ الْحِجَازِ مَعْقِلَ الْاُرُوِيَّةِ مِنْ رَأْسِ الْجَبَلِ إِنَّ الرِّينَ بَكَ الْحُولِي الْمُؤْرِبَاء الَّذِينَ يُصْلِحُونَ مَا أَفْسَدَ النَّاسُ مِنْ بِغْدِي مِنْ سُنَّتِي.

ترجیختی: کثیر بن عبداللہ اپنے والد کے حوالے سے اپنے دادا کا یہ بیان قل کرتے ہیں نی اکرم مَرِ اَسْتُ فَیْمَ نے فرمایا دین (اسلام) جازگی طرف بول سمٹ آئے گا جس طرح سانپ اپنے بل کی طرف سمٹنا ہے اور دین (اسلام) جاز میں اس طرح بناہ گزین ہوگا جس طرح جنگی بکرا پہاڑکی چوٹی پر پناہ لیتا ہے نیز دین (اسلام) کا آغاز غریب الوطن میں ہوا تھا اور یہ دوبارہ غریب الوطن ہوجائے گا تو ان غرب الوطن لوگوں کے لیے خوشخری ہے جو اس چیز کی اصلاح کریں گے جس بارے میں لوگوں نے میرے بعد میری سنت میں خرابی کی ہوگی۔

تشریح: اور حدیث کے پہلے دونوں جملوں کا مطلب ایک ہے کہ آخر زمانہ میں کفر والحاد کا ایسا غلبہ ہوگا کہ مسلمانوں کے لئے حجاز

کے علاوہ کسی دوسرے ملک میں رہنا دشوار ہوجائے گا ، اور دنیا کے تمام مسلمان سمٹ کر حجاز میں یعنی مکہ و مدینہ میں آ رہیں گے ، وہی جگہ مسلمانوں کے لئے جائے پناہ ہوگی، جیسے سانپ بل سے روزی تلاش کرنے کے لئے نکاتا ہے پھرلوٹ کروہیں آ جا تا ہے، اور پہاڑی براچرنے چکنے کے لئے بہاڑ سے نیچاتر تاہے، پھر گوٹی پر چڑھ جاتا ہے، اور ایسااس زمانہ میں ہوگا جب ساری دنیا میں مسلمان سمبری کی حالت میں ہوجائیں،اس وقت جومسلمان دین کومضبوط تھاہے رہیں گےان کے لئے آخرت میں ہر نعمت اورخوش حالی ہے۔ طوتی ہے کیا مراد ہے؟

اس سے غرباء کے لیے فرحت ومسرت ہرتشم کی خیر وبرکت اور جنت مراد ہے اور بعض کے بقول طو بی جنت میں ایک درخت کا نام ہے۔ غرباء سے کون لوگ مراد ہیں؟

- (۱) ان سے وہ مسلمان مراد ہیں جو اسلام کے آغاز کے وقت تھے اور جو قیامت کے قریب آئیں گے بیاسلام کی خاطر ہرقتم کی تکلیف یرصبر کریں گے۔
  - (۲) ان سے وہ مہاجرین مراد ہیں جنہوں نے اللہ کی رضا کے لیے ہجرت کی ہے۔
- (m) ملاعلی قاری ﷺ فرماتے ہیں کہ ان سے وہ مخلص مسلمان مراد ہیں جو فتنے کے دور میں مٹی ہوئی سنتوں کی اصلاح اور ان کو زندہ كريں كے جيسا كه اس باب كى دوسرى روايت ميں نبى كريم مُطَافِظَةُ نے خوداس كى وضاحت فرمادى ہے۔

لعنات: غریب پردلی مسافر اجنبی غربت والا \_ یارز: سٹ کرآئے گا پناہ لے لےگا۔ حجاز: اس سے مکہ مدینہ اور ان کے اطراف کا علاقه مراد ہے۔ مجھڑ: بل سوراخ لیعقلن: ضرور پناہ لے گا جگہ لے گا۔ اُڈویة: جنگلی بمری بمری کواس لیے ذکر کیا كونكه بيزك مقابلے زيادہ وشوار جگہوں پر جاسكتى ہے۔ معقل: قلعه پناہ لينے كى جگه-

#### بَابُمَاجَآءَ فِيُ عَلاَمَةِالْمُنَافِقِ

### باب١٢: منافق كي علامتين

(٢٥٥٥) ايَةُ الْمُنَافِقِ ثَلاثُ أَذَا حَدَّثَ كَنَبَ وَإِذَا وَعَدَا خُلَفَ وَإِذَا اوُتُمِنَ خَانَ.

تَوَجِّجَهُمْ: حضرت ابو ہریرہ منافقہ بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مِلَّفِیَّةً نے فرمایا ہے: منافق کی تین نشانیاں ہیں جب بات کرے گا ،تو جھوٹ بولے گا، جب وعدہ کرے گا، تواس کی خلاف ورزی کرے گا، جب اسے امین مقرر کیا جائے گا، تو خیانت کرے گا۔

(٢٥٥١) أَرْبَعٌ مَنْ كُنَّ فِيهِ كَانَ مُنَافِقًا وان كَانَتْ خَصْلَةٌ مِّنْهُنَّ فِيهِ كَانَتْ فِيهِ خَصْلَةٌ مِّنَ النِّفاقِ حَتَّى يَلَعَهَامَنُ أَذَا حَنَّتَ كُنَّبَ وَإِذَا وَعَلَا أَخُلَفَ وَإِذَا خَاصَمَ فَجُرَ وَإِذَا عَاهَلَ غَلَر.

تَوْمَجْنِكِتُهَ: حضرتَ عبدالله بن عمر و مثالثين نبي اكرم مُطَلِّقِيَّةً كايه فرمان فق كرتے ہيں چار خامياں جس شخص ميں ہوں گی وہ منافق ہوگا ،اور اگر سمی خض میں ان میں ہے کوئی ایک خامی ہوتو اس میں منافقت کی خصوصیت ہوگی یہا۔ ں تک کہ دہ اسے چھوڑ دے وہ تخض کہ جب کوئی بات کرے توجھوٹ بولے وعدہ کرے تو اس کی خلاف ورزی کرے جب لڑائی کرے تو بدزبانی کا مظاہرہ کرے جب کوئی عہد

کرے تواس کی خلاف ورزی کرے۔

## (٢٥٥٧) إِذَا وَعَنَ الرَّجُلُ وَيَنُونُ أَنْ يَّغِي بِهِ فَلَمْ يَفِ بِهِ فَلَاجُنَاحَ عَلَيْهِ.

۔ ترکیجہ نئب: حضرت زید بن ارقم ٹٹاٹٹو کہتے ہیں نبی اکرم مُلِّلْفِیکا نے فرمایا جب آ دمی کوئی وعدہ کرے اور اس کی نیت بیہ ہو کہ وہ اے پورا کرے گا اور پھروہ اے پورانہ کرسکے تو اے کوئی گناہ نہیں ہوتا۔

منافقت کے معنی ہیں: دل میں کفر کا ہونا اور ظاہر میں ایمان کا دعویٰ کرنا پس منافق وہ شخص ہے جو ایمان ظاہر کرتا ہے، مگر وہ بناو ٹی ہے، دل میں اس کو یقین نہیں، لوگوں کے ڈر سے کسی مصلحت سے ایسا کرتا ہے۔ نبی مَالِّشَیْجَۃؓ کے زمانہ میں لوگ تین طرح کے تھے ایک خالص مؤمن، دوسر سے خالص کا فر، تیسر سے منافق، نبی مَالِّشَیْجَۃؓ کو اللہ تعالی لوگوں کے دلوں کے احوال معلوم کرا دیتے تھے۔ نفساق کے معنی اور اس کی قشمیں:

حافظ ابن حجر عسقلانی را الشيئ فرماتے ہیں کہ نفاق کے معنی ہیں کہ باطن ظاہر کے مطابق نہ ہو پھراس نفاق کی دوشمیں ہیں:

(۱) نفساق اعتقت دی: ایک شخص کسی مصلحت اور غرض کی وجہ سے بظاہر اسلام، کا اظہار کرتا ہے کیکن حقیقت میں وہ اندرونی طور پر

كافر موتا ہے اليے لوگوں كے ليے الله تعالى نے فرمايا: ﴿ إِنَّ الْمُنْفِقِيْنَ فِي الدَّدُكِ الْأَسْفَلِ مِنَ الدَّارِ ؟ ﴾ (النماء:١٣٥)

تر مذی رائیٹیڈ نے تین حدیثیں ذکر کی ہیں: پہلی دو حدیثوں میں منافقانہ اعمال واخلاق کا بیان ہے، اور تیسر کی حدیث میں وعدہ خلافی کے سلسلہ میں ایک مسئلہ ہے۔ باب کی مذکورہ احادیث میں قسم یعنی نفاق عملی مراد ہے چنانچے حضرت عمر فاروق رٹاٹئئ نے ایک موقع پر

حضرت صدیفہ والتی سے بوچھا کہ کیا میرے اندرآ ب کھنفاق محسوں کرتے ہیں تو حضرت حذیفہ وٹائی نے فرمایا نہیں اس سے حضرت

عمر من انتخد کی مراد نفاق عملی ہی تھانیہ کہ نفاق اعتقادی کیونکہ حضرت عمر مناٹخد کے بارے میں نفاق اعتقادی کا تو وہم بھی نہیں ہوسکتا تھا۔ عمر مناٹخد کی مراد نفاق عملی ہی تھانیہ کہ نفاق اعتقادی کیونکہ حضرت عمر مناٹخد کے بارے میں نفاق اعتقادی کا تو وہم بھی نہیں ہوسکتا تھا۔

حضرت زید نظیم بن ارقم کی حدیث سے معلوم ہوا کہ وعدہ خلافی اس صورت میں مذموم اور نفاق کی علامت ہے جبکہ وعدہ کرتے وقت ہی اسے پورا کرنے کا ارادہ نہ ہولیکن اگر وعدہ کرتے وقت اسے پورا کرنے کا قصد اور ارادہ تھالیکن پھر کی وجہ سے اسے پورانہ کرسکا تو یہ وعدہ خلافی کے حکم میں نہیں۔

### بَابُمَاجَاءَ سِبَابُ الْمُسْلِمِ فُسُوْقٌ

### باب ۱۳ : مسلمان کوگالی دینابدکاری ہے

(٢٥٥٨) قِتَالُ الْمُسْلِمِ آخَاهُ كُفُرٌ وسَبَابُهُ فُسُوتٌ.

تَرُجْهَنَهُ: نِي اكرم مُلِّفَظِيَّةً نِهُ ما يامسلمان كوگالى دينافس ہے اوراس كوثل كرنا كفر ہے۔ تشريع: ابواب البروالصلة، باب ۵ ميں بيصديث اوراس كی شرح گزر چكی ہے۔

#### بَابُمَاجَاءَ فِی مَنْ رَمْی اَخَاهُ بِکُفُرِ

### باب ۱۴: مسلمان پر کفر کی تہمت لگانا بدترین گناہ ہے

﴿٢٥٦٠) لَيْسَ عَلَى الْعَبُدِ نَذُرٌ فِيْمَا لَا يَمُلِكُ ولَا عَنِ الْمُؤْمِنِ كَقَاتِلِهِ وَمَنَ قَذَفَ مُؤْمِنًا بِكُفُرٍ فَهُوَ كَقَاتِلِهِ ومَنْ قَتَلَ نَفْسَهْ بِشْيئِ عَنَّبَهُ اللهُ بِمَا قَتَلَ بِهِ نَفْسَهْ يومَر القِيَامَةِ.

ترکیجینی: نبی اکرم مَطِّقَطِیَمی اورمون تخص پیز کا مالک نه ہواس کے بارے میں اس پرکوئی نذرلازم نہیں ہوتی اورمون تخص پرلعنت کرنے والے است قبل کرنے والے کی مانند ہے اور جوشخص کرنے والا اسے قبل کرنے والے کی مانند ہے اور جوشخص جس چیز کے ذریعے خودکشی کرے گا اللہ تعالی اسے قیامت کے دن اس چیز کے ذریعے عذاب دے گا جس کے ذریعے اس نے خودکشی کی تھی۔

#### (٢٥٦١) أَيُّمَارَجُلِ قَالَ لِآخِيْهِ كَافِرٌ فَقَدُبَآءِ بِهَا آحَدُهُمَا.

تَرْجَجْ بَنْهِا: حضرت ابن عمر زناتُونْ کہتے ہیں جو تحف اپنے بھائی کو کا فر کیے وہ کفران دونوں میں سے کسی ایک میں پختہ ہوگا۔

فق باء بھا احد هما: جمہور کے نزدیک اس حدیث کے حقیقی معنی مراد نہیں کیونکہ ایک مسلمان خواہ وہ کتے ہی بڑے گناہ کا ارتکاب کر لے جیسے قبل اور زنا وغیرہ اور خواہ وہ اپنے کسی بھائی کو کافر کہد ہے تو اس سے وہ آدمی گئبگار توضر ور ہوتا ہے لیکن کافر نہیں ہوتا بشرطیکہ وہ دین اسلام کے باطل ہونے کا عقیدہ نہ رکھے جبکہ مذکورہ حدیث کے ظاہر سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ اگر کوئی مسلمان دوسرے مسلمان کو کافر کہ جبکہ حقیقت میں وہ کافر نہ ہوتو کہنے والاخود کافر ہوجائے گااس وجہ سے مختلف توجیہات بیان کی گئی ہیں۔ پہسلی توجیہ اس سے دوسرے مسلمانوں کو تعبیہ اور ڈرانا مقصود ہے تا کہ کوئی مسلمان اس قسم کا جملہ نہ کہے۔

دو سسرى توجيد: جس شخص كو كافر كها گيا ہے وہ اگر واقعتا كافر ہے پھرتو كہنے والاسچا ہے اور جس كے متعلق كها گيا ہے وہ اس كامستحق ہے كيكن اگر وہ كافرنہيں تو كہنے والے پر اس جملے كا وبال اور گناہ آئے گا اس حديث كى بيتو جيہ سب سے اچھى ہے۔

(فتح الباري ١٠/١٥ كتاب الادب)

#### بَابُمَاجَاءَ فِي مَنْ يَمُوْتُ وَهُوَ يَشْهَدُانَ لَّالِهُ إِلَّاللَّهُ

### باب ۱۵: جس کی موت عقیدۂ توحید پرآئے وہ جنتی ہے

رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ مَنْ شَهِدَانَ لَّا إِلٰهَ إِلَّا الله واَنَّ مُحَمَّدًا رَّسُولُ اللهِ حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ النَّارِ.

ترکیجی نہ: صنا بھی حضرت عبادہ بن صامت مخالفے کے بارے میں نقل کرتے ہیں میں ان کی خدمت میں حاضر ہوا وہ اس وقت قریب المرگ سے میں رونے لگا تو انہوں نے فرمایا خاموش ہوجاؤتم کیوں رورہے ہو؟ اللہ تعالیٰ کی قسم اگر مجھ سے گواہی مانگی گئی تو میں تمہارے حق میں گواہی دوں گا اور اگر مجھ شفیع بنایا گیا تو میں تمہاری شفاعت کروں گا اور اگر مجھ سے ہوسکا تو میں تمہار سے خوشی وہ میں نے پہنچاؤں گا پھر انہوں نے فرمایا اللہ تعالیٰ کی قسم میں نے آپ مِنْ الشّیٰ کَا فرانی جو بھی حدیث میں جس میں تمہارے لیے بھلائی موجودتھی وہ میں نے تمہارے سامنے بیان کروں گا کیونکہ اس وقت میں قریب المرگ تم لوگوں کے سامنے بیان کردی سوائے ایک حدیث کے وہ میں آج تمہارے سامنے بیان کروں گا کیونکہ اس وقت میں قریب المرگ ہوچکا ہوں میں نے اپ مِنْ اللہ تعالیٰ کے علاوہ کوئی معبود نہیں ہے اور حضرت محمد مِنْ اللہ تعالیٰ کے علاوہ کوئی معبود نہیں ہے اور حضرت محمد مِنْ اللہ تعالیٰ کے علاوہ کوئی معبود نہیں ہے اور حضرت محمد مِنْ اللہ تعالیٰ کے علاوہ کوئی معبود نہیں ہوئی میں میں اس کی گواہی دے کہ اللہ تعالیٰ کے علاوہ کوئی معبود نہیں ہو اور حضرت محمد مِنْ اللہ تعالیٰ کے علاوہ کوئی معبود نہیں ہوئی میں آج نم مُرسِن اللہ تعالیٰ کے علاوہ کوئی معبود نہیں تو اللہ تعالیٰ اس شخص پر جہنم کو جرام کر دے گا۔

(٢٥١٣) إِنَّ اللهُ سَيَخُلِصُ رَجُلًا مِنَ أُمَّتِي عَلَى رُؤُوسِ الْخَلائِقِ يَومَ القِيامَةِ فَيَنُشُرُ عَلَيْهِ تَسْعَةً وَّتِسْعِيْنَ سِجِّلًا كُلُّ سِجِّلٍ مِثُلُ مَنِ الْبَصَرِ ثم يَقُولُ اتُنُكِرُ مِنْ هٰنَا شَيْئًا اَظَلَمَكَ كَتَبَتِي الْحَافظونَ فَيَقُولَ لاَيَارَبِ فَيقُولَ اَتُنُكِرُ مِنْ هٰنَا شَيْئًا اَظَلَمَكَ كَتَبَتِي الْحَافظونَ فَيَقُولَ لاَيَارَبِ فَيقُولَ اَيُحُولُ كَالِيومَ فَتَخُرُ جُبِطَاقَةً فَيقُولُ اَفَلَاكُ عُنُدُ وَلَا اللهُ وَ اللهُ وَ اللهُ وَ اللهُ وَ اللهُ وَ اللهُ وَ اللهُ وَ اللهُ اللهُ وَ اللهُ اللهُ وَ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ اللهُ وَيَقُولُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

تو پیجینجہ: حضرت عبداللہ بن عمرو بن عاص ہوائٹو کہتے ہیں قیامت کے دن اللہ تعالیٰ تمام مخلوق کی موجود گی میں میری امت کے ایک شخص کو الگ کرے گا اور اس کے سامنے اس کے 99 دفتر (نامہ اعمال کے ) کھولے جائیں گے ہر دفتر اتنا بڑا ہو گا جہاں تک نگاہ پینچی ہوچھروہ فرمائے گا کیا تم ان میں سے کسی چیز کا انکار کرتے ہو؟ کیا میرے مقرد کردہ محافظ فرشتوں نے تمہارے ساتھ زیادتی کی ہے؟ دہ جواب دے گا نمین اسے میرے پروردگار تو اللہ تعالیٰ فرمائے گا کیا تمہارے پاس کوئی عذر ہے؟ تو وہ عرض کرے گا نمین اسے میرے پروردگار تو اللہ تعالیٰ فرمائے گا ہاں میرے پاس تمہاری ایک نیکی ہے اور آج تمہارے ساتھ کوئی زیادتی نمین ہوگی پھرایک کا غذ کا کلا جائے گا جس میں بیتے کر پروگا۔ میں اس بات کی گوائی دیتا ہوں اللہ تعالیٰ فرمائے گا (اس کا وزن ہونے لگا ہے) تم بھی گوائی دیتا ہوں حضرت میں میں بیتے خاص بندے اور رسول ہیں۔ تو اللہ تعالیٰ فرمائے گا (اس کا وزن ہونے لگا ہے) تم بھی میزان کے پاس رہوتو وہ عرض کرے گا اے میرے پروردگاران دفتر وں کے مقابلے میں کاغذ کے اس ایک نکڑ کے کی کیا حیثیت ہو مین ہے تو اللہ تعالیٰ فرمائے گا فرمائے گا تمہارے اور کوئی ظام نہیں ہوگا۔ نبی اکرم سِلِسُنَگُھُ نے فرمایا پھران تمام دفتر وں کو ایک پلڑے میں رکھا جائے گا تو وہ تمام دفتر ملکے ہوجا کیں گے اور کاغذ کا وہ کمڑا بھاری ہوگا کیونکہ اللہ تعالیٰ کے خاص بوئے گا تو وہ تمام دفتر ملکے ہوجا کیں گے اور کاغذ کا وہ کمڑا بھاری ہوگا کیونکہ اللہ تعالیٰ کے میں رکھا جو تا کھی وزنی چیز اور کوئی نہیں ہوگا کیونکہ اللہ تعالیٰ کے میام بھی ہے۔

تشريح: يه باب دفع وخل مقدر كے طور پر لايا كيا ہے، پہلے مضمون چل رہا تھا وہ پورا ہوا يعنی اعمال صالحه ايمان كے اجزاء ميں اور

اعمال صالحه ایمان کے منافی ہیں: بیمضمون پورا ہوا۔

اعمال طالحه ایمان کے جب ایمان کی حقیقت مرکب ہے، اور وہ تین چیزوں کا مجموعہ ہے، اور اعمال صالحه ایمان کے اجزاء ہیں اور اعمال طالحه ایمان کے منافی ہیں تو جومسلمان بدکاریاں کرتا ہوا اس دنیا سے رخصت ہوا، اس کے بارے میں کیا فیصلہ ہے؟ کیا وہ ایمان کی حالت میں مرایا وہ مؤمن نہیں؟ امام ترمذی والیون نے یہ باب قائم کر کے بتلایا کہ وہ مؤمن ہے، کیونکہ اعمال صالحہ ایمان کامل کے اجزاء ہیں، اور اعمال سیرایمان کامل کے منافی ہیں، نفس ایمان کو یہ چیزیں مس نہیں کرتیں، اصل ایمان ایک بسیط حقیقت ہے، اور ای کے ماترید یہ اور جہور محققین قائل ہیں۔

بیر حدیث اعلیٰ درجہ کی صحیح ہے، اور مسلم شریف کی روایت ہے، اور یہی مضمون دوسری حدیث میں اس طرح آیا ہے: من قال لا الله الا الله دخل الجنة: جس نے لا الله الا الله کہا وہ جنت میں جائے گا، ان دونوں حدیثوں سے معلوم ہوا کہ ایمان ایک بسیط حقیقت ہے، وہ صرف عقائد کا نام ہے، اور اسی پر دخول جنت کا مدار ہے۔

لین یہ بات محدثین کے موقف کے خلاف ہے، اس لئے امام زہری راٹیلیٹ نے فرمایا: انها کان هذا فی اول الاسلام قبل نزول الفرائض والامر والنهی. یعنی یہ ارشادات دور اول کے ہیں جبہ فرائض اور اوامر ونواہی کا نزول نہیں ہوا تھا، بحد میں جب اعمال صالحہ مامور بہ ہوئے اور اعمال سیریم نمی عنظر سے تو وہ ایمان کی حقیقت میں داخل ہو گئے، اور وہ ایمان کے اجزابن گئے۔ مگرامام ترذی راٹیلیٹ نے اس توجیہ کو پیند نہیں کیا، اس لئے اہل علم سے دوسری توجیہ نقل کی کہ جو بھی توحیہ کا قائل ہے، وہ کسی نہ کی دن جنت میں ضرور جائے گا، اگر چواس کو گنا ہوں کی وجہ سے دوزخ میں بھیجا جائے، مگر وہ دوزخ میں بمیشہ نہیں رہ گا، کیونکہ سات صحابہ سے ایسی حدیثیں مروی ہیں جن کا مضمون ہے : سیخر ج قومہ میں النار میں اهل التوحید وید خلوں الجنة. معنقریب کچھلوگ جو توحید کے قائل ہیں جہنم سے نکالے جا عیں گے، اور جنت میں داخل کئے جا عیں گے۔" اور متعدد تا بعین سے صورة الحجرآیت ۲ ﴿ دُرَبَعَا یَوَدُّ الَّذِیْنُ کَفُرُوا لَوْ کَانُواْ مُسْلِمِیْنَ ۞ کی کھیر کریں گے کہ کاش وہ مسلمان ہوتے، پھرامام ترذی راٹیول سے بھاری ہوجائے گا، بس امام ترذی راٹیلیٹ کے بطاقہ والی حدیث بیش کی ہے، اس پر چیش کا میشہادت ہوگا، اور وہ تمام برائیوں سے بھاری ہوجائے گا، بس امام ترذی راٹیلیٹ کی گفتگوکا عاصل امام زہری راٹیلیٹ کی توجیہ پر دردکرنا ہے۔

لعنات: مهلا: تخبروصبر سے کام لو۔ استشهدت: صیغہ مجهول مجھ سے گواہی طلب کی گئی۔ سیخلص: الگ اور ممتاز کردے گا۔ سیجل: مہروصبر سے کام لو۔ استشهدت: صیغہ مجهول مجھ سے گواہی طلب کی گئی۔ سیخلص: الگ اور ممتاز کردے گا۔ سیجل: کا تب کی جمع سجلات ہے۔ مشل مدالبصر: تا حدثگاہ بڑا۔ کتبتی: کا تب کی جمع میرے لکھنے والے فرشتے۔ بطانة: پرچہ کارڈ۔ کِفّة: تراز وکا ایک پلڑا طاشت وہ رجسٹر ملکے پڑگئے یعنی ان کا پلڑا وزن کی کی وجہ سے او پرکواٹھ گیا۔ ثقلت: اس پرچہ کا پلڑا بھاری اوروزنی ہوگیا۔

### بَابُ اِفْتِرَاقِ هَٰذِهِ الْأُمَّةِ

#### اُمِت میں گروہ بندیاں

(٢٥١٣) تَفَرَّقَتِ الْيَهُودُ عَلى إِحْلَى وَسَبْعِينَ او إِثْنَتَينِ وسَبْعِيْنَ فِرُقَةً وَالنَّصَارَى مِثْلُ ذٰلِكَ وتَفْتَرِقُ

أُمِّتِي عَلَى ثُلَاثٍ وَّسَبُعِينَ فِرُقَةً.

توکیجینگر: حضرت ابو ہریرہ خالتی کہتے ہیں آپ سِکِلِنِیکی آپ مایا یہودی اے فرقوں میں تقسیم ہوئے تھے (رادی کوشک ہے یا شایدیہ الفاظ ہیں ) ۲۷ فرقوں میں تقسیم ہوئے تھے عیسائی بھی اس کی مانند (اتنے ہی فرقوں میں تقسیم ہوئے )اور میری امت ۲۳ فرقوں میں تقسیم ہوگی۔

(٢٥٦٥) لَيَاتِينَّ عَلَى أُمَّتِىٰ مَا آتَى عَلَى بَنِي اِسْرَائِيْلَ حَنُوَ النَّعُلِ بِالنَّعُلِ حَتَّى اِنْ كَانَ مِنُهُمْ مَنْ آتَى أُمَّهُ عَلَانِيَةً لَكَانَ فِي أُمَّتِىٰ مَن يَصْنَعُ ذَٰلِكَ وَانَّ بَنِي اِسْرَائِيْلَ تَفَرَّقَتْ عَلَى ثِنَتَيْنِ وسَبْعِين مِلَّةً وتَفُتَرِقُ أُمَّتِي عَلَى ثَلَاثٍ وَسَبْعِينَ مِلَّةً كُلُّهُمْ فِي النَّارِ الَّامِلَّةَ وَاحِدَةً قَالُوْا ومَنْ هِيَيَارَسُولَ اللهِ قَالَ مَا اَنَاعَلَيْهِ وَاصْحَابِي.

ترکیجینب: حضرت عبداللہ بن عمرو و اللہ علیہ بی اکرم میں ایک اگر میں امت کے ساتھ بھی وہی بھی پیش آئے گاجو بنی اسرائیل کے ساتھ پیش آیا قابالکل ای طرح جیسے ایک جوتا دوسرے جوتے کے برابر ہوتا ہے یبال تک کہ اگران میں سے کی شخص نے اپنی مال کے ساتھ علانیہ طور پر زنا کیا تھا تو میری امت میں بھی کوئی ایساشخص ہوگا جو ایسا کرے گا اور بنی اسرائیل ۲۷ فرقوں میں تقسیم ہوئے سے اور میری امت ساک فرقوں میں تقسیم ہوگی ایک گروہ کے علاوہ باتی سب جہنم میں جائیں گے لوگوں نے دریافت کیا وہ کون لوگ ہوں گے؟ یارسول اللہ سُرِ اُلْفِیْ اِنْ جو جنت میں جائیں گے ؟ تو آپ سِرِ اِنْفِیْ اِنْ نے فرمایا جواس راستے پر چلیں گے جس پر میں ہوں اور میرے اصحاب ہیں۔

(٢٥٦٢) إِنَّ اللهَ عَزَّوجَلَّ خَلَقَ خَلْقَهُ فِي ظُلْمَةٍ فَالَقِي عَلَيْهِمُ مِنْ نُّورِ هِ فَمَنَ اَصَابَهْ مِنْ ذَٰلِكَ النُّورِ إِهْتَلَى وَمَنْ اَخْطَأَهُ ضَلَّ فَلِذَٰلِكَ اَقُولُ جُفَّ الْقَلَمُ عَلَى عِلْمِ اللهِ.

تَرُخِجْهَنَّهُ: نِی اکرم مِنَّافِیَکَا آنِ فَر ما یا الله تعالی نے تاریکی میں مخلوق کو پیدا کیا پھران پر اپنا نور ڈالا توجنہیں وہ نورنصیب ہو گیا وہ ہدایت حاصل کر گئے اور جنہیں نصیب نہیں ہوا وہ گراہ ہو گئے اس لیے میں بیے کہتا ہوں اللہ تعالیٰ کے علم کے مطابق قلم خشک ہو چکا ہے۔

(٢٥١٧) اَتَكْدِى مَاحَقُ اللهِ عَلَى الْعِبَادِ قُلْتُ اللَّهُ ورَسُولُهُ اَعْلَمُ فِإِنَّ حَقَّهُ عَلَيْهِم اَن يَغْبُلُوهُ ولا يُشْرِكُوْ ابِهِ شيئًا قال اَتَكْدِى مَا حَقُّهُمُ عَلَيْهِ إِذَا فَعَلُوا ذَٰلِكَ قُلْتُ اللهُ ورَسُولُهُ اَعْلَمُ قَالَ انْ لَا يُعَذِّبَهُم.

ترکیجینم، حضرت معاذین جبل مخالفی کہتے ہیں نبی اکرم مُشِفِیکا نفی نے فرمایا کیا تم یہ جانتے ہو؟ کہ بندوں پر اللہ تعالیٰ کاحق کیا ہے؟ میں نے عرض کی اللہ تعالیٰ اور اس کا رسول زیادہ بہتر جانتے ہیں تو آپ مِشِفِکا آپ مُشِفِکا نے فرمایا اللہ تعالیٰ کا ان بندوں پر یہ حق ہے کہ وہ بندے صرف ای کی عبادت کریں اور کسی کو اس کا شریک نہ طہرا کیں پھر آپ مِشِفِکا آپ مِشِفِکا نے فرمایا کیا تم یہ بات جانتے ہو؟ کہ ان بندوں کا اللہ تعالیٰ پر کیاحق ہے جب وہ ایسا کریں؟ میں نے عرض کی اللہ تعالیٰ اور اس کا رسول زیادہ بہتر جانتے ہیں آپ مِشِفِکا آپ نے فرمایا بیحق ہے کہ وہ انہیں عذاب نہ دے۔

(٢٥٧٨) اَتَانِي جِبُريلُ فَبَشِّرُ نِي فَأَخْبَرَنِي إِنَّهُ مَن مَّاتَ لَا يُشْرِكُ بِاللهِ شَيْئًا دَخَلَ الْجِنَّةَ قُلْتُ وَإِنْ زَنْي وَإِنْ

#### سَرِقَقالنَعَمُ.

تر بنی اکرم مِرِ الله علی است میں مالی جرئیل علینا میرے پاس آئے اور انہوں نے مجھے بیخوشنجری دی جو شخص اس حالت میں مرے کہ وہ کئی کو الله تعالیٰ کا شریک نہ تھمراتا ہووہ جنت میں داخل ہوگا میں نے دریافت کیا اگر چہاس نے زنا کیا ہوا گر چہاس نے چوری کی ہوتو انہوں نے جواب دیا جی ہاں۔

تشرینے: افتوق امتی ،میں امت سے کیا مراد ہے؟(۱) بعض نے کہا کہ اس سے امت دعوت مراد ہے بینی امت مجمدیہ کے تمام افرادخواہ وہ مسلمان ہوں یا کافراس صورت میں ۳۷ فرقوں میں وہ مذہب والے گروہ بھی داخل ہونگے جو ہمارے ساتھ قبلہ میں شریک نہیں۔

(۲) راجح یہ ہے کہ اس سے امت اجابت مراد ہے لینی وہ لوگ جنہوں نے اسلام قبول کرلیا ہے جوایک ہی قبلہ کے پیروکار ہیں ان کے 2۳ فرقے ہوں گے۔

تندیده : به ذبن میں رہے کہ اس مذموم اختلاف سے ائمہ کرام اور فقہاء کا فروی اختلاف مراد نہیں ہے کیونکہ بیا اختلاف شرعاً مذموم نہیں بلکہ پندیدہ اور باعث رحمت ہے اس اختلاف سے اصول توحید اور نبوت ورسالت کی شروط وغیرہ کا اختلاف مراد ہے۔ چنا نچہ بذل انجھو د،، میں ہے کہ اس اختلاف سے فروی اور فقہی اختلاف مراد نہیں بلکہ اس سے اصولی اختلاف مراد ہے اور ۲سکے عدد سے کثرت مقصود ہے کہ اس احت میں اصولی اختلاف رکھنے والے بے شار فرقے پیدا ہوجا کیں گئے جات پانے والا اور راہ راست پر صرف ایک ہی فرقہ ہوگا جے اہل سنت والجماعت کہا جاتا ہے جو نبی کریم شرفت کی فرقہ ہوگا جے مطابق ہوگا۔

مأحقهم على الله .....

اعتسراض: الله تعالى پرتو بندول كى كوئى چيز لازم نہيں تو پھراس حق سے كيا مراد ہے؟

جواب ①: اس حق سے لائق اور مناسب کے معنی مراد ہیں کیونکہ اہل سنت والجماعت کے نزدیک کوئی چیز اللہ تعالیٰ پر لازم نہیں ور نہ تواللہ کا عاجز ہونا لازم آتا ہے جبکہ اللہ تعالیٰ ہر قسم کے عیب نقص اور عجز سے پاک ہے۔

**جواب ②:**الله تعالیٰ نے محض اپنے فضل وکرم سے اپنے او پر ایک شک کولازم کرلیا ہے ورنہ بندوں کی طرف سے الله تعالیٰ پر کوئی چیز لازم نہیں ہے اسے وجوب احسانی اور تفضلی کہا جاتا ہے۔

جواب ③: كلام كے حسن اور مشاكلة كے طور پر لفظ حق استعال كيا ہے پہلے لفظ حق الله على العباً داستعال فرمايا تو اى كے لحاظ سے دوسرے مقام پر بھی حق كالفظ استعال فرمايا ہے اس سے لزوم اور وجوب كے معنی مرادنہيں۔ (مرقاۃ: ١٤٢/١)

یہ باب گزشتہ بحث کا آخری باب ہے، اور یہ باب بھی دفع وظل مقدر کے طور پر لایا گیا ہے، سوال یہ ہے کہ معتزلہ اورخوارج وغیرہ ایمان کو مرکب مانتے ہیں، اعمال صالحہ کو اس کا جزمانے ہیں، اور مرتکب کبیرہ کو دائرہ اسلام سے خارج کرتے ہیں، اس کا کیا جواب ہے؟ یہ باب اس کا جواب ہے کہ یہ فرتے گراہ ہیں، اس لئے ان کے اختلاف کا اعتبار نہیں، بنی مُؤَوِّ نے پیشین گوئی فرمائی ہے کہ گزشتہ امتوں کی طرح اس امت میں بھی اختلاف ہوگا، اور ان میں سے ناجی صرف ایک فرقہ ہوگا، باتی سب جہنم میں جائیں گے، اس لئے ان کے عقائداور ان کے خیالات کا شریعت میں کوئی اعتبار نہیں۔

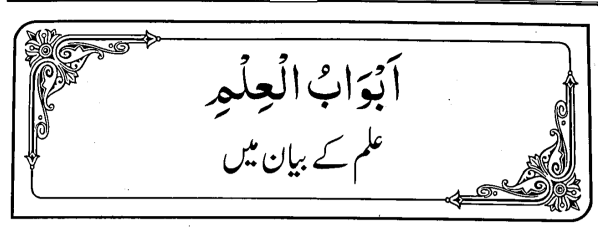
اور صحابہ ٹئ کٹنے نے صرف فرقہ ناجیہ کی تعیین اس لئے پوچھی کہ وہی مقصود ومطلوب ہے، اس کی پیروی کرنی ہے، گمراہ فرقوں سے امت کوکیالینا ہے! ہاں علاء کے لئے ان کے احوال ہے واقفیت ضروری ہے۔ اور فرقہ ناجیداہل السنہ والجماعہ ہے۔

ما انا علیه: سنت سے تعبیر ہے، نبی مُرافِیکا کا جوطریقہ ہے وہی سنت ہے، اور سنت ہی جمت ہے، حدیث جمت نہیں، کسی حدیث میں حدیثوں کومضبوط پکڑنے کا حکم نہیں آیا،تمام حدیثوں میں سنت ہی کومضبوط پکڑنے کا حکم ہے۔

اور ما اناعلیه اصحابی سے مراد: اجماع امت ہے، ابن ماجہ اور ابوداؤد میں یہی حدیث دوسرے صحابہ نفائش سے مروی ہے، ال مين لفظ الجماعة ب، يعني نبي مَلِفَظَيْمَةً سے يوچھا گيا كه وه ايك ملت جوناجي موگي وه كوني ہے؟ آپ مِلْفَظَيَّةً نے فرمايا: الجمهاعة: یعنی جماعت مسلمین، اس کا نام اجماع امت ہے، پس جس طرح فرقد اہل قرآن گمراہ ہے بلکہ دائرہ اسلام سے خارج ہے، اس طرح فرقد اہل حدیث بھی گمراہ ہے، مگر دائر ہ اسلام سے خارج نہیں ، اور برحق ملت صرف اہل السنہ والجماعہ ہیں۔

وان ذنی وان سرق: کا سوال پہلے نبی مَرَّاتُنْتَيَا تَمْ خَصْرت جَرِيُل عَلاِيَّا سے کیا ہے، پھر جب یہ بات نبی مَرَّاتُنْتَكَا تَمْ خَصْرت ابو ذر نظین سے بیان کی تو انھوں نے بھی یہی سوال کیااور ان آخری حدیثوں سے بیہ بات بھی واضح ہوئی کہ نجات کا مدار کلمہ تو حید پر ہے،اورایمان ایک بسیط حقیقت ہے،اقرار واعمال اس کا جزنہیں،اقر ارصرف دنیا میں احکام جاری کرنے کے لئے ضروری ہے،اور ائمال صالحہ اور کبائر سے بچنا ایمان کامل کے لئے شرط ہے،جس کی وجہ سے بندہ نجات اولی کا حقدار ہوتا ہے، اور جنت کے ملند درجات پر فائز ہوتا ہے، رہائفس ایمان کا حامل یعنی توحید کا قائل تو وہ اگر چہ کمبائز میں ملوث رہا ہومگر اللہ تعالی اس کی تمام کوتا ہیاں معاف کردیں گے یاوہ سزایانے کے بعد نجات پائے گا۔





وبط: ابواب الایمان کے بعد ابواب العلم اس لئے لائے ہیں کہ ایمان کا مدار معرفت وخثیت پر ہے، سورۃ الفاطر (آیت ۲۸) میں ہے: ﴿ إِنَّهَا يَخْشُكُو اللّٰهُ مِنْ عِبَادِةِ الْعُكُمُو اللّٰهِ اللّٰهِ سے وہی بندے ڈرتے ہیں جو (اس کی عظمت کا) علم رکھتے ہیں، اس آیت میں علماء سے معروف علماء مرادنہیں، بلکہ بیلفظ اپنے لغوی معنی میں استعال ہوا ہے، لینی جو اللّٰد کی عظمت و کبریائی کو جانتا ہے وہی اللّٰہ پر ایمان لاتا ہے، اور وہی اللّٰہ سے ڈرتا ہے۔

علم کے **لغوی معنی ہیں:** جاننا، مگر اس کی تعریف میں بڑاا ختلاف ہے، لینی جانے کی حقیقت کیا ہے؟ یہ بات انجھی تک منتقے نہیں ہو سکی، اسی طرح جانے والی قوت کونسی ہے: عقل ہے یا دل؟ اور اس کامحل کیا ہے؟ یہ بات بھی ابھی تک طےنہیں ہوسکی۔ اور شرح عقائد میں علم کی تعریف یہ کی ہے:

صفة يتجلى بهاالمن كورلس قامت هى به.

لینی علم ایک حالت کا نام ہے: جس سے وہ بات واضح ہوجاتی ہے جو عالم کے سامنے ذکر کی جاتی ہے، جبکہ عالم کے ساتھ وہ حالت قائم بھی ہو، یعنی اس میں موجود بھی ہواوراگروہ بے وقوف ہے تو اس کے سامنے معلوم کا خواہ کتنا ہی ذکر کیا جائے اس کو علم حاصل نہیں ہوگا۔ ورایک تعریف میرک گئی ہے کہ علم ایک نور ہے جس سے معلوم واضح ہوجا تا ہے، جیسے آئھ میں روشنی ہے جس سے دیکھی ہوئی چیز واضح ہوجاتی ہے۔ حکماء کے نز دیک علم کی مشہور تعریف یہ ہے:

حصول صورة الشئى في العقل.

سمی شے کی صورت عقل میں حاصل ہونا بی تعریف وہم شک ظن جہل مرکب تقلید اور یقین کوشامل ہے۔ مصر میں سے علی مثبہ ہیں۔

متكلمين كےنزديك علم كى مشہور تعريف بيہ:

هو صفة يتجلى بهالمن كورلمن قامت هى به. عالم كذبن مير كسى چيز كالنشاف علم ب-اس تعريف كاخلاصه يه به كعلم انكثاف ذبنى كانام ب، يه انكثاف تام اورغير مشتبه بونا چاہيے۔ محدثين كى اصطلاح ميں علم كى تعريف:

الماعلی قاری را شیل کھتے ہیں علم مومن کے قلب میں ایک نور ہے جو فانوس نبوت کے چراغ سے مستفاد ہوتا ہے سیلم نبی صَرَّ النَّيْكَةَ مَ

کے اقوال افعال اور احوال کے ادر اک کا نام ہے جس سے اللہ تعالیٰ کی ذات صفات افعال اور اس کے احکام کی ہدایت حاصل ہوتی ہے اگر بیملم کسی بشر کے واسطے سے حاصل ہوتو کسی ہے اور اگر بلا واسطہ حاصل ہوتو علم لدنی ہے۔

امام بیہ قی رانتی بیان کرتا ہیں: جب علم کالفظ مطلقا بولا جائے تو اس سے مرادعلم دین ہوتا ہے اور اس کی متعد دا قسام ہیں:

- (۱) الله عز وجل كي معرفت كاعلم اس كوعلم الاصل كهته بين \_
- (۲) الله عزوجل کی طرف سے نازل شدہ چیزوں کاعلم اس میں علم نبوت اور علم احکام اللہ بھی داخل ہے۔
- (m) کتاب وسنت کی نصوص اور ان کے معانی کاعلم اس میں مراتب نصوص ناسخ اور منسوخ اجتہاد قیاس صحابہ تابعین اور تبع تابعین کے اقوال کاعلم اوران کے اتفاق اور اختلاف کاعلم بھی داخل ہے۔
- (۴) جن علوم سے کتاب وسنت کی معرفت اور احکام شرعیہ کاعلم ممکن ہواس میں لغت عرب نحوصرف اورمحاورات عرب کی معرفت

### عوام کے لیے قدر ضروری علم کا بیان:

ا مام بیہ قلی رایشینه کصتے ہیں: امام شافعی رایشیز نے فرما یاعلم کی دونشمیں ہیں عوام کاعلم اورخواص کاعلم \_

عوام کے لیے بیرجاننا ضروری ہے کہ پانچ چیزیں ضروری ہیں کہ پانچ نمازیں فرض ہین اور اللہ تعالیٰ نے لوگوں پر ماہ رمضان کے روزے فرض کئے ہیں اور اگر استطاعت ہوتو بیت اللہ کا حج فرض کیا ہے اور ان کے اموال میں زکوۃ فرض کی ہے اور زنافل چوری اورشراب نوثی کوان پرحرام کردیا ہے ای طرح وہ احکام جن کا اللہ تعالیٰ نے انسان کومکلف کیا ہے جن کا کرنایا جن ہے اجتناب اس پر ضروری ہے ان سب کا جاننا اس پرضروری ہے ان احکام کی صراحت قرآن مجید میں مذکور ہے اور بیاحکام اہل اسلام میں تواتر کے ساتھ نبی مَظْشَیْجَ ﷺ سے منقول ہیں بیروہ علم ہے جس میں غلطی تاویل یا اختلاف کی گنجائش نہیں ہے۔

### خواص کے لیے قدر ضروری علم کا بیان:

احکام شرعیه کی تمام فروعات کاعلم حاصل کرنا قرآن مجید کی صریح عبارات دلات اشارت اور اقتضاء نصوص کو جاننا ای طرح احادیث اورآ ثار کاعلم حاصل کرنا قیاس اور اس کی شرا لط کو جاننا اور ایسی صلاحیت حاصل کرنا کیه ہرپیش آیدہ مسئلہ کا کتاب اور سنت سے حل بتایا جاسکے ہر محف کے لیے علم میں اتن مہارت حاصل کرنا ضروری نہیں ہے لیکن مسلمانوں میں سے چندا فراد کے لیے اتناعلم حاصل کرنا ضروری ہے ورنہ سب گنہگار ہوں گے قرآن مجید میں ہے:

﴿ وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنْفِرُوا كَافَةً ﴿ فَكُو لَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِّنْهُمْ طَإِيفَةٌ لِيَنَفَقُهُوا فِي البِّينِ وَلِيُنْذِرُوا قُوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوْ اللَّهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْنَارُونَ ١٢٢٠)

"اور بيتونهيں موسكتا كەسب مسلمان ايك ساتھ نكل كھڑے مول تو ان كے مرگروہ سے ايك جماعت كيوں نەنكلى تا كەدە

لوگ دین کی فقہ حاصل کریں اور واپس آ کراپٹی تو م کوڈرائیں تا کہوہ ( گناہوں ہے ) بیچے رہیں ۔"

ایک بار فرقف شنجی نے حسن بھری راہیں سے کہا فقہاء آپ کی مخالفت کرتے ہیں حسن نے کہاتم نے کوئی فقید دیکھا ہے؟ فقیہ وہ شخص ہوتا ہے جو دنیا میں زاہد آخرت میں راغب اپنے دین پر بصیرت رکھنے والا اپنے رب کی عبادت پر مداومت کرنے والامتق لوگوں کی عزتوں سے بیچنے والا ان کے اموال سے احتر از کرنے والا اور ان کی خیرخواہی کرنے والا ہولیکن اب مشہوریہ ہے کہ فقیہ وہ تخص ہے جواحکام جزئیہ کا حافظ ہوعام ازیں کہاہےان احکام کے دلائل متحضر ہوں یانہیں۔ (تحریر )

خلاصہ بیہ ہے کہ اتناوسیع علم حاصل کرنا جواحکام شرعیہ کی تمام فروع اور جزئیات پرمع ان کے دلائل کے محیط ہویہ فرض کفایہ ہے اوران جزئیات کے حافظ ہونے کا مطلب مینہیں ہے کہ تمام مسائل اور ان کے دلائل زبانی یا د ہوں بلکہ اس سے مرادیہ ہے کہ اس تشخص میں ایسی مہارت ہو کہ جب بھی اس سے کوئی سوال کیا جائے تو وہ قر آ ن مجیدا حادیث اور کتب فقہ سے دلائل کے ساتھ اس کا جواب دے سکے اور ای شخص کو عالم مفتی اور فقیہ کہتے ہیں۔

امام ترمذی وایشیائے ہر چند کداس حدیث کی سند کوغیر متصل قرار دیا ہے لیکن بیر حدیث متعدد اسانید سے مروی ہے اس لیے بیہ حدیث حسن لغیر ہ ہے اور اگر میمض ضعیف ہوتی تب بھی اس کا فضائل میں ذکر صحیح تھا اس حدیث کو امام ابو داؤ د، امام ابن ماجہ، امام دارمی ،امام احمد ،اورامام بیہقی جیسیم نے بھی روایت کیا ہے اورامام بخاری طلیٹیائے اس حدیث کے بعض اجزاء کا ذکر کیا ہے۔

علامه بدرالدین عینی رایشید اس حدیث کے متعلق لکھتے ہیں: امام حاکم اور امام ابن حبان رئیستانے اس حدیث کی صحت کا التزام کیا ہے اور العلماء ورثة الانبياء متعدد اسانيد صالحہ كے ساتھ مروى ہے خطيب بغدادي رايشيانے نے کہا اس حديث كي اصل قرآن مجيد ک ان آیات میں ہے:

﴿ ثُمَّ ٱوْرَثْنَا الْكِتْبَ الَّذِيْنَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا ۚ فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِّنَفْسِه ۚ وَمِنْهُمْ مُّقْتَصِدٌ ۚ وَمِنْهُمْ سَائِتٌ بِالْخَيْرَٰتِ بِإِذْنِ اللهِ لَذَلِكَ هُوَ الْفَضْلُ الْكَبِيْرُ ﴿ ﴿ وَالْمِ:mr،ma)

" پھر ہم نے ان لوگوں کواس کتاب کا وارث بنایا جن کو ہم نے اپنے بندوں میں سے چن لیا تو کوئی ان میں سے اپنی جان پرظلم کرنے والا ہے اور کوئی متوازن ہے اور ان میں ہے بعض اذن الٰہی سے نیک کاموں میں سبقت کرنے والے ہیں یہی

امام رازی والتعیدان آیات کی تفسیر میں لکھتے ہیں:

الظألم الذى اخذالقرآن ولم يعمل به والمقتصد الذي عمل به والسابق الذي اخذة وعمل به وبين للناس العمل به فعملوا به بقوله فهو كامل ومكمل والمقتصد كامل والظالم ناقص.

" ظالم سے مراد وہ شخص ہے جس نے قران مجید کاعلم حاصل کیا اور اس پرعمل نہیں کیا اور مقتصد وہ شخص ہے جس نے علم کے تقاضے پڑمل کیا اور سابق سے مراد وہ مخص ہے جس نے قرآن مجید کاعلم حاصل کر کے خود بھی عمل کیا اور لوگوں کو بھی قرآن مجید پر ممل کی دعوت دی اورلوگوں نے اس کی دعوت سے قرآن مجید پر عمل کیا پس سابق کامل اور مکمل ہے اور مقتصد کامل ہے اور ظالم ناقص ہے۔" دنیا کاسورج اور علم کاسورج شیخ طریقت سیدعنایت الله شاه بخاری را شید نے فرمایا: الله رب العزت کے ہاں اہل علم کی بری شان ے ای لیے حدیث یاک میں فرمایا گیا: العلم نود "علم ایک روشی ہے" اور یہ بات ذہن میں رکھیے کہم کی روشن سورج کی روشن سے زیادہ افضل ہوتی ہے کیونکہ سورج تو کچھ حصے کے لیے چمکتا ہے پھرڈوب جا تا ہے صرف دن کوروشن دیتا ہے رات کوروشن نہیں دیتا لیکن علم کاسورج دن کوبھی چمکتا ہے اور رات کوبھی چمکتا ہے آپ نے دیکھا ہوگا کہ اہل علم حضرات کی محفلیں راتوں کوبھی گئی رہتی ہیں۔ اور ملامحب الله بهاري رايشيد نے سلم ميں به كه كرسپر دال دى: و الحق انه من اجلي البدي هيات، كالنور والسرور نعمد تنقیح حقیقته عسیر جلًا: یعن علم ایک بهت ای بدیهی چیز ہے، جیسے روشی اور خوشی ، برشخص سمجھائے بغیر دونوں کو سمجھتا ے، مگراس کی حقیقت منفح کرنا بہت ہی مشکل کام ہے۔علمہ کی دوحقیقتیں ہیں: ① حقیقت اجمالیہ ② حقیقت تفصیلیہ۔

حقیقت اجمالیہ کے اعتبار سے علم بدیھی نہیں بلکہ اجلی البدیہیات ہے۔ اور حقیقت تفصیلیہ کی تنقیح اور وضاحت یقیناً انتہائی مشكل بتومصنف رطيني ن والحق انه من اجلى البديهيات مين حقيت اجماليه كوبيان كيا اور نعصر تنقيح حقيقته عسیر جدا۔اس قول میں حقیقت تفصیلیہ کو بیان کیا ہے۔اس جواب سے ایک اور سوال کا جواب بھی ہو گیا۔

(مزیدتفصیل کے لئے بدرالنجوم شرح سلم العلوم)

علم اور معلومات میں فرق ہوتا ہے۔ایک مرتبہ حضرت مولا نامفتی محمد شفیع صاحب ریاتیئیائے خطلباء سے یو چھاعلم سے کہتے ہیں؟ کسی نے کہاجاننا کسی نے کہا پہچاننا کسی نے کچھ کہا کسی نے کچھ۔حضرت خاموش رہے طلباء نے عرض کیا حضرت! آپ ہی بتادیجئے۔حضرت نے فرمایا!علم وہ نور ہے جس کے حاصل ہونے کے بعداس پڑمل کئے بغیر چین نہیں آتا کیونکہ وہ تمام خبریں جوانسان کے دماغ میں توموجود ہیں مگر عمل میں نہیں تووہ معلومات کہلائیں گی۔ اس لئے شریعت مطہرہ نے علم نافع مانگنے کا حکم دیا ہے۔ نبی کریم بیٹھیڈیم دعائي مائكتے سے كە "اے الله! مجھے علم نافع (نفع دينے والاعلم) عطافرما" علم نافع وى ہوتا ہے جس برعمل كياجات اورا گرفقط معلومات ہوں تو یہ و بال بن جاتی ہیں۔

### بَابُ إِذَا اَرَادَاللَّهُ بِعَبُدٍ خَيْرًا فَقَّهَهُ فِي الدِّيْنِ

باب ا: الله تعالى كوجس كے ساتھ خير منظور ہوتى ہے اس كودين كى سمجھ عطا فرماتے ہيں

(٢٥٦٩) مَن يُرِدِ اللهُ بِه خَيْرً يُفَقِّهُهُ فِي الرِّينِ.

تَزَجِّهَا بَي اكرم مِلِّالْطَيَّةَ فَهِ ما يا جس شخص كے ليے الله تعالی بھلائی كااراد ہ كرلے اسے دین کی سمجھ بوجھ عطا كرديتا ہے۔ تشریح: کیلم کی دوشمیں ہیں ایک فرض عین اس کی تحصیل ہر فرد پر لازی ہے اور ایک فرض کفایداس علم کوایک آ دمی نے بھی حاصل كرلياتواس علاقے كے باقى لوگوں سے يەفرىضدسا قط ہوگيا۔

فرائض دین کا جمالی علم فرض عین ہے کوئی آ دمی بھی اس سے مشتثیٰ نہیں۔ اور دین کی سمجھ کا ادنیٰ درجہ بیہ ہے کہ دین کی اہمیت مؤمن کے لئے واضح ہوجائے اور وہ دیندار بن جائے ، دنیا کی پر فریب زندگی کے چکر سے نکل جائے اور احکام شرعیہ کی پوری طرح پیروی کرنے لگے، پس جتنے دیندارمسلمان ہیں سب اس حدیث کا مصداق ہیں۔

اور دین کی سمجھ کا آخری مرحلہ یہ ہے کہ آ دمی وین وشریعت سے پوری طرح واقف ہوجائے ، قصہ مشہور ہے کہ کسی نے امام محمد ر پیٹیا کو وفات کے بعد خواب میں دیکھا۔ پوچھا: کیا حال گزرا؟ امام محمد رئیٹیا نے فرمایا: مجھے فرشتوں نے اللہ کی بارگاہ میں پیش کیا، اللہ نے مجھ سے فرمایا: محمد! اگر مجھے تیرے ساتھ خیرمنظور نہ ہوتی تو میں تجھے اپناعلم نہ دیتا جا تجھے بخش دیا۔ پس بیر حدیث جس طرح ہر دیندارمسلمان کے لئے بشارت ہے: علماء اورطلباء کے لئے بھی بہت بڑی خوشخبری ہے، آپ غور کریں: کروڑوں بیچ گلیوں میں بھٹکر ہے ہیں، یا اسکولوں میں پڑھ رہے ہیں، اور آپ چندخوش نصیب نفوس کا نند تعالیٰ نے دین حاصل کرنے کے لئے انتخاب فر مایا ہے۔

### پہلی وی میں مخصیل علم کی تلقین:

قرآن ياك جب نازل ہوا تو پہلالفظ جس سے اللہ رب العزت كى وحى فخر انسانيت نبى اكرم مَلِّ النَّيْحَةَ أَ كونصيب ہوكى وہ تھا ﴿ إِقْرَا ﴾ اس کامطلب ہے'' پڑھ'' پڑھنے کے لفظ سے گویادتی کی ابتداء کی گئی جس سے پیۃ چلا کہ پڑھنا یاعلم حاصل کرنااس دین متین میں کس قدرا ہمیت کا حامل ہے ﴿ إِقْرَأُ بِالْسِعِد رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ أَخِلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَقِي أَ إِقْرَأُ وَ رَبُّكَ الْأَكْرَمُ أَ ﴾ تو پڑھ قرآن تيرارب کرے گا تیرااکرام۔کون پروردگار؟ ﴿الَّذِي عَلَّمَهُ بِالْقَلَيمِ ﴿ ﴾ جس نے آپ کوٹلم کے ذریعے علم سکھایا۔توثلم کالفظ بتا کربات واضح کردی کہ صرف پڑھنا ہی نہیں بلکہ لکھنا بھی اس میں ضروری ہے۔

امام مالک اورامام ابوصنیفہ عِیسیا کے درمیان اس بارہ میں بحث ہے کہ زندگی کو جہاد کی راہ پرصرف کرنا افضل کے یاعلم کی راہ میں لگانا بہتر ہے۔امام مالک اورامام ابوصنیفہ راٹیٹیا دونوں فرماتے ہیں کہ جہاد کے مقابلہ میں علم دین میں مشغول ہونے کا درجہ زیادہ ہے۔ گوبعض اوقات کا فروں کے حملہ کرنے کے وقت جہاد کی اہمیت وافضلیت بڑھ جاتی ہے ،مگر وہ منقبت عارضی ہے۔جس طرح ﴿ إِقُرُا بِاسْمِر رَبِّكَ ﴾

فقي كون: انما الفقية: الزاهد في الدنيا الراغب في الآخرة البصير بأمر دينه المداوم على عبادة ربه.

#### بَابُفَضُلُ طَلَبِ الْعِلْم

# باب۲ بخصیل علم کی فضیلت

(٢٥٤٠) مَنْ سَلَكَ طريقًا يَلْتَبِسُ فِيه عِلْمًا سَهَّل اللهُ لَه طريقًا إلى الْجَنَّةِ.

تَرَجِّبَتُهُ: نِي اكرم مُؤْفِظَةً نِے فرمایا جو تحق ایسے راہتے پر چلے جس میں وہ علم حاصل کرنا چاہتا ہوتو الله تعالیٰ اس کے لیے جنت کے رائے آ سان کردیتا ہے۔

(٢٥٤١) مَنْ خَرَجَ فِي طَلَّبِ الْعِلْمِ كَانَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ حَتَّى يَرُجِعَ.

تَرْجَجِهُ بَهِ: نِي اكرم مَطَّفَظَةً فَي فرما يا جو شخص علم كحصول كے ليے فكے وہ اللہ تعالیٰ كی راہ میں ہوتا ہے جب تک وہ واپس نہيں آ جا تا۔

### (٢٥٧٢) مَنُ طَلَبَ الْعِلْمَ كَانَ كَفَّارَةٌ لِمَامَطَى.

تَوَجِّجِهُمْ: نِی اکرم مِنْلِفَیْجَهَّ نے فرمایا جو محض علم حاصل کرہے تو بیاس کے گزشتہ گناہوں کا کفارہ بن جاتا ہے۔ تشریف : اعضاء کی تقسیم محدث اعظم حضرت مولا نا قاضی شمس الدین صاحب رایشید کاایک عجیب قول ہے: فرمایا: انسان کے جس میں مختلف اعضاء ہیں ان اعضاء کی تقسیم تین طرح سے ہے:

🛈 کچھاعضائے علم ہیں جن سے انسان علم حاصل کرتا ہے جیسے آئکھ، کان، د ماغ، یہ ذرائع علم ہیں۔

② کچھاعضائے عمل ہوتے ہیں جیسے ہاتھ، پاؤل۔ ہاتھ اور پاؤل نے دماغ کی ہدایات کے مطابق عمل کرنا ہوتا ہے۔

۔ ③ کچھاعضائے مال ہوتے ہیں وہ کچھ چیزوں کے خزینے ہوتے ہیں جیسے انسان کا دل بچیں پھٹر ہے اور معدہ وغیرہ۔

الله رب العزت کی تقسیم و کیھئے کہ ہاتھ اور پاؤل جن کوم رووت سے اعضاء کہا جاسکتا ہے ان کوسب سے بنچے رکھا جواعضائے ملل سے ان کودرمیان میں رکھا او راعضائے علم کواللہ تعالی نے سب سے او پر رکھا یعنی انسان کے جسم میں علماء کی بستی سب سے او پر رکھا یعنی انسان کے جسم میں علماء کی بستی سب سے او پر بسائی پھراہل مال کی اور اس کے بعد اہل محنت کی بستی بسائی گئی۔ گویا دنیا میں اللہ تعالی نے اعضائے علم کوشرافت بخش ہے۔ سوچنے کی بات سے کہ وہ ذرائع جوعلم حاصل کرنے کا سبب بنتے ہیں اللہ تعالی ان کوشرافت بخش رہے ہیں توجوانسان خود عالم بن جائے گا اللہ تعالی اس کوکیسی شرافت بخشیں گے؟

علم دین کی تحصیل کے لئے گھر سے نکلنا مشکل کام ہے، اور تواب بفتر مشقت ہوتا ہے، اور جنت کی راہ بھی وشوار گزار ہے، جنت نا گواریوں سے گھیری ہوئی ہے، پس جو اللہ کے لئے علم دین حاصل کرنے کے لئے گھر سے نکلتا ہے اور ہر طرح کی مشقتیں برداشت کرتا ہے اس کواس کا صلہ اس طرح ملتا ہے کہ جنت کا راستہ اس کے لئے آسان کر دیا جاتا ہے۔

### بَابُ مَاجَاءَ فِي كِتُمَانِ الْعِلْمِ

## باب ۱۳علم چھپانے پروعیر

(٢٥٧٣) مَنْ سُئِلَ عَنْ عِلْمٍ عَلِمَهُ ثُمَّ كَتِمَه ٱلْجِمَ يَومَ الْقِيَامَةِ بِلِجَامِرِةِ نَاتًا

۔ تَرَجِّجِهُنَّهُ: نِی اکرم مِطَّفِظَةً نے فرمایا جس شخص سے کسی علمی بات کے بارے میں دریافت کیا جائے جسے وہ جانتا ہواوروہ اسے چھپالے تو قیامت کے دن اسے آگ کی لگام ڈالی جائے گی۔

تشریع: علم دین اس لئے حاصل کیا جاتا ہے کہ خود بھی اس پر کمل کرے، اور دوسرے بندوں کو بھی اس پر لائے، پس جو شخص کوئی
دین بات جانتا ہے اور دوسرامسلمان اس سے واقف نہیں اس لئے پوچھتا ہے، مگر وہ بتا تانہیں تو وہ تحصیل علم کا مقصد فوت کرتا ہے اور
کسی کام کا جتنا بڑا تو اب ہوتا ہے، اس کی ضد کا اتنائی بڑا و بال ہوتا ہے، اس لئے ایسے عالم کو قیامت کے دن جہنم کی لگام دی جائے
گی، یعنی ایساعالم جہنم میں جائے گا اور ہمیشہ میر حدیث پیش نظر رکھنی چاہئے اور اللہ کے دین سے اللہ کے بندوں کو پہنچانا چاہئے۔
علم سے دین کی الیمی بات مراد ہے جس کی تعلیم ضروری اور لازم ہومثلاً کوئی کا فر اسلام قبول کرنے کے لیے اسلام کے بارے

میں سوال کرتا ہے یا نماز کے وقت نماز کے مسائل دریافت کرتا ہے یا کسی مسئلہ کا شری تھم کوئی معلوم کرنا چاہتا ہے کہ یہ چیز حلال ہے یا حرام تو ان سب امور کا جواب دینااس پرضروری ہے کیونکہ عالم کا کام یہ ہے کہ وہ امت کی رہنمائی کرے غیرضروری اورنفلی امور سے متعلق جواب دیناضروری نہیں بعض حضرات کے نز دیک اس علم سے علم شہادت مراد ہے۔

قصہ کا سیجے علم حاصل ہے تو اس پر لازم ہے کہ وہ اس کی گواہی دے ایسے میں اس نے گواہی نہ دی تو وہ اس وعسیہ کامستحق بوگا\_(مرقاة:ا/۴۳۷ كتاب العلم)

### بَابُهَاجَاءَفِى الْاِسْتِيْصَاءِبِهَنْ طَلَبَ الْعِلْمَ

### باب ہم: طالبین علم کے ساتھ حسن سلوک کرنا

(٢٥٧٣) إِنَّ النَّاسَ لَكُمُ تَبَعُّ وَإِنَّ رِجَالًا يَأْتُونَكُم مِنْ إَقُطارِ الْأَرْضَيْنِ يَتفَقَّهُونَ فِي البِّينِ فَإِذَا أَتَوْ كُمُ فَالسَّتُوْصَوُا جِهِمُ خَيْرًا. ·

۔ ترکیجیکئی: ابو ہارون کہتے ہیں جب ہم لوگ حضرت ابوسعید خدری ڈپاٹھنہ کی خدمت میں حاضر ہوئے تو انہوں نے فر مایا ان لوگوں کو خوش آمدیدجن کے بارے میں نبی اکرم مَرِّالْفَیْخَةِ نے تلقین کی ہے آپ مِرِّالْفِیْخَةِ نے فرمایا ہے لوگ تمہارے پیروکار ہوں گے پچھ لوگ ز مین کے دور دراز علاقوں سے تمہارے پاس آئیں گے وہ دین میں سچھ بوجھ حاصل کرنا چاہتے ہوں گے جب وہ تمہارے پاس آئیں تو تم ان کے بارے میں بھلائی کی تلقین کو قبول کرو۔

#### منداحمر کی روایت ہے:

عَنْ صَفْوَانٍ بِنْ عَسَالِ الْهُرَادِيْ رَبُّ قَالَ آتَيْتُ النَّبِيِّ ﷺ وَهُوَ فِي الْمَسْجِدِ مُتَّكِئٌ عَلى بُرُدٍ لَّهَ أَحْرَرَ فَقُلْتُ لَهْ يَأْرَسُوْلَ اللَّهِ إِنِّي جِئْتُ ٱطْلُبُ الْعِلْمِ. فَقَالَ مَرْحَبًا بِطَالِبِ الْعَلْمِ آنَ طَالِبَ الْعِلْمِ تَحِفُّهُ ٱلْمَلائِكَةُ بِأَجْنَحَتِهَا ثُمَّ يَرْكُبُ بَعُضُهُمُ بَعُظًا حَتَّى يَبْلُغُوْالسَّمَآءَ الدُّنْيَامِنُ مُحَبَّتِهِمُ

تَوَجِّيَكُمُ: صفوان ابن عسال المرادي الليني سے روايت ہے كه رسول الله مَالِّفَظَيَّمُ سرخ چادر پر شيك لگائے مسجد ميں تشريف فر ما تھے کہ میں حاضر ہوا اور عرض کرنے لگایار سول الله مِنْلِقْتِيَا تم اللهُ علم میں حاضر ہوا ہوں۔حضور نے فر مایا: مرحبا اے طالب علم افرشتے طالب علم کو ہرطرف سے تھیر لیتے ہیں اپنے پروں کے سائے میں اُسے لے لیتے ہیں۔ایک پرایک جمع ہوتے رہتے ہیں یہاں تک کہ کم کی محبت میں سب سے نچلے آسان تک چلے جاتے ہیں۔

حفرت على تناثثة فرما ياكرتے تھے كە: العلىم خزائن فسئلوا يرحم كىم الله فانە يوجر فيەار بعة تم سوال پوچھا كرو ، الله تم پررحم فرمائے ، اس لیے کہ علم کا سوال پوچھنے پر چارفتم کے بندوں کی مغفرت ہوا کرتی ہے: السائل والمعلمہ والسامع والمحب لههه. پہلا بندہ جوسوال پوچھنے والا ہوتا ہے ، دوسرا وہ تحض جوسوال کا جواب دے رہا ہوتا ہے ، تیسرا وہ تحض جو پاس بیٹیا ہواوران دونوں کے سوال وجواب من رہا ہواور چوشنے وہ لوگ جواس سائل اور معلم سے محبت کرنے والے اوران کا تعاون کرنے والے۔ علم ہی انسان کے لئے باعث فخر ہے \_\_\_\_

آلُعِلُمُ مَغُرِسُ كُلِّ فَيْرٍ فَافْتَخِرُ وَاحْلَا يَغُوتُكَ فَحُرُ ذَاكَ الْبَغْرِسُ
 آلُعِلُمُ مَغُرِسُ كُلِّ فَيْرٍ فَافْتَخِرُ وَاحْلَا يَغُوتُكَ فَيْ مَطْعَمٍ اَوْ مَلْبَسٍ
 آوَاعُلُمُ بِأَنَّ الْعِلْمَ الَّذِينُ يَغُنِيُ بِهِ فِيْ حَالْتَيْهِ عَارِيًا اَوْ مُكْتَسِينِي الرَّقَادِ وَعَبِّسٍ اللهِ فَاجْعَلُ لِنَفْسِكَ مِنْهُ حَظَّا وَافِرًا وَاهْجُرُلَهُ طِيْبَ الرُّقَادِ وَعَبِّسٍ فَاجْعَلُ لِنَفْسِكَ مِنْهُ حَظَّا وَافِرًا وَاهْجُرُلَهُ طِيْبَ الرُّقَادِ وَعَبِّسٍ فَالْعَلَى يَوْمًا إِنْ حَظَّرْتَ بِمَجْلِسٍ كُنْتُ الرَّئِينُسَ وَفَخُرُ ذَاكَ الْمَجْلِسِ فَلَكَ لَنْهُ الرَّئِينَسَ وَفَخُرُ ذَاكَ الْمَجْلِسِ فَالْعَلَى يَوْمًا إِنْ حَظَّرْتَ بِمَجْلِسٍ كُنْتُ الرَّئِينَسَ وَفَخُرُ ذَاكَ الْمَجْلِسِ

🛈 علم مرفخر کامنیع ہے، سو(ای پر) فخر کرواوراس (بات سے) پر میز کرو کدید فخرتم سے چھوٹ جائے۔

🕑 يقين كروكه علم كووة شخص حاصل نهيس كرسكتاجس كامقصد حيات بس كهانا اور بهننا هو

🕝 ہاں وہ علم دوست ( اُس کوحاصل کرلے گا ) جو تنگی وفراخی دونوں حالتوں میں اُس پرفندا ہو

😙 سواینے لیے علم کابہت حصداختیار کرواوراس کے لیے آرام وآسائش کوتے دو، زاہدانہ زندگی اپناؤ۔

پھروہ دن آئے گا کہتم کسی مجلس میں موجود ہوگے، اور تم ہی میرمجلس اور فخرمجلس ہوگے۔ (دیوانِ امام شافعی پاٹیلیٹ)

#### بَابُهَاجَاءَفِئ ذِهَابِالْعِلْم

### باب ٥: علم الحه جانے كابيان

(٢٥٤١) إِنَّ اللهُ لَا يَقْبِضُ الْعِلْمَ اِنْتِزَاعًا يَنْتَزِعُهُ مِنَ النَّاسِ ولكِنْ يَّقْبِضُ الْعِلْمَ بِقَبْضِ الْعُلَماءِ حَتَّى إِذَا لَمُ يَتُرُكُ عَالِمًا اللَّهُ النَّاسُ رُوُّ وسَّاجُهَّا لَا فَسُئِلُوا فَأَفْتُوا بِغَيْرِ عِلْمٍ فَضَلُّوا واَضَلُّوا.

تَرَخِيْهَ بَهِ: حضرت عبدالله بن عمرو بن العاص مثالثي كہتے ہیں نبی اكرم مَطِّلْتُظَيَّةً نے فر ما یا ہے بے شک الله تعالی علم کو یوں قبض نہیں کرے گا كداست لوگوں سے الگ كردے بلكہ وہ علماء كوقبض كرنے كے ذريع علم كوقبض كرے گا يہاں تك كہ وہ كسى عالم كو باتی نہيں رہنے دے گا تو لوگ جا ہلوں كو اپنا پیشوا بنالیں گے ان سے سوال كئے جائيں گے وہ علم نہ ہونے كے باوجود جواب دیں گے وہ خود گراہ ہوں گے اور دوسروں كوچى گراہ كریں گے۔

(۲۵۷۷) كُنَّا مَعُ النَّبِي ﷺ فَشَخَصَ بِبَصَرِ هِ إِلَى السَّمَاءُ ثُمَّ قَالَ هٰنَا اَوَانَ يُخْتَلُسُ الْعِلْمُ مِنَ التَّاسِ حَتَى لَا يَعْدِرُوا مِنْهُ عَلَى شَيْعٍ فَقَالَ زِيَادُ بُنُ لَبِيْدِ الْاَنْصَارِ ثُى كَيْفَ يُخْتَلَسُ مِنَّا وَقَلُ قَرَأُنَا الْقُرُانَ فَوَاللهِ لَنَقُرَأَنَّهُ وَلَا عُلْهُ مِنَّا وَمَنْ فَقَهَاءَ اَهُلِ الْمَدِينَةِ هٰزِهِ التَّوْرُةُ وَلَنُقُرِأَنَّهُ نِسَاءً نَا وَابُنَاءَ نَا قَالَ ثَعِلَتُكَ اُمُّكَ يَازِيَادُ إِنْ كُنْتُ لاَ عُلُك مِنْ فَقَهَاءَ اَهُلِ الْمَدِينَةِ هٰزِهِ التَّوْرُةُ وَلَلْهُ فِي اللَّهُ مِنَا وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ السَّامِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ مِنَا وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ الللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللْلُهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ

بِٱوَّلِ عِلْمِ يُرْفَعُ مِنَ النَّاسِ الْخُشُوعُ يُوْشِكُ آنُ تَلْخُلَ مَسْجِلَ الْجَامِعِ فَلَا تَرْى فِيهِ رَجُلًا خَاشِعًا.

تَوَجِّجَيْهَمْ: حَصْرت ابودرداء وَثاثِمْهُ كَهِتِ مِين نِي اكرم وَثاثِمَهُ كَ ساتھ تھے آپ مِلِّشْكَةً نے نگاہ اٹھا کر آسان کی طرف دیکھا چھر آپ مِلِّشْكَةً نے فرمایا بیوہ گھڑیاں ہیں جن میں علم کولوگوں سے کھینچا جارہا ہے یہاں تک کہاس کی کسی بھی چیز پر قادر نہیں رہیں گے تو حضرت زیاد بن لبیدانصاری ولی نے عرض کی ہم میں سے علم کو کیسے کھینچا جارہا ہے جبکہ ہم قرآن پڑھتے ہیں اللہ کی قسم ہم اسے پڑھتے رہیں گے اپنی عورتوں اور بچوں کو پڑھاتے رہیں گے تو آپ مُؤَلِّنَظِیَّا نے فرمایا اے زیادتمہاری ماں تم پرروئے میں توتمہیں مدیندمنورہ کے سمجھدار لوگوں میں ایک سمجھتا تھا یہ تو رات اور انجیل عیسائیوں کے پاس ہے لیکن اس کا انہیں کیا فائدہ ہوا۔جبیر بیان کرتے ہیں بعد میں میری ملاقات حضرت عبادہ بن صامت والنيء سے ہوئى توميں نے ان سے كہا آ بكومعلوم ہے آپ كے بھائى ابو درداء زائنو نے كيا حديث بیان کی ہے؟ پھر میں نے انہیں وہ حدیث سنائی جوابو در داء نے بیان کی تھی تو حضرت عبادہ بن صامت ٹاٹٹو نے فر مایا حضرت ابو در داء و اللہ نے سے بیان کیا ہے اگرتم چاہوتو میں تمہیں بتاسکتا ہوں کہ سب سے پہلاعلم کون سالوگوں سے اٹھایا جائے گا؟وہ خشوع وخضوع ہے عنقریب تم جامع مسجد میں جاؤ گے لیکن تمہیں وہاں ایک بھی شخص ایسا نظر نہیں آئے گا جس میں خشوع خصوع ہو۔ تشریعے: اس مدیث سے رہ بات معلوم ہوئی کہ صرف قرآن، مدیث اور فقہ پڑھنے سے دین باقی نہیں رہے گا، بلکہ جب تک اخلاص کے ساتھ قرآن پڑھا جائے گا دین باقی رہے گا،اور جب اس کو دنیوی مفادات کا ذریعہ بنالیا جائے گا تو دین کا جنازہ نکل جائے گا،

بَابُمَاجَاءَ فِئُ مَنْ يَطْلُبُ بِعُلِمِهِ الدُّنْيَا

جیباا گلے باب میں آر ہاہے، پس طلبہ کو چاہئے کہ وہ نیت میں اخلاص پیدا کریں، دین کوصرف دین کے لئے حاصل کریں، اوراللہ کی

خوشنودی کے لئے اس کو پھیلا نمیں، اپنا کوئی مفاداس کے ساتھ وابستہ نہ کریں، اللہ تعالیٰ ہم سب کواس کی تو فیق عطافر ما نمیں۔ (آمین)

باب: جوشخص اینے علم سے دنیا کوطلب کر ہے

(٢٥٧٨) مَنْ طَلَبَ الْعِلْمَ لِيُجَارِى بِهِ الْعُلَمَاءَ ٱوْلِيمَارِى بِهِ السُّفَهَاءَ وَيَصْرِفَ بِهِ وُجُوْهَ النَّاسِ الَيْهِ آدُخَلَهُ النَّارَ.

ترمجها الله عفرت كعب بن ما لك ولا في كل عن الرم مُطَالِقَاتُ الله عن الله عنه عنه الله عنه سنا ہے جو شخص علم اس لیے حاصل کرے تا کہ اس کے ذریعے علماء کا مقابلہ کرے یا جہلا کے ساتھ بحث کرے یا لوگوں کی توجہ اپنی طرف مبذول کرے تو اللہ تعالیٰ اسے جہنم میں داخل کرے گا۔

(٢٥٧٩) مَنْ تَعَلَّمَ عِلْمًا لِغَيرِ اللهِ آوُ آرَا دَبِهِ غَيْرَ اللهِ فَلْيَتَبَوَّا مَقْعَدَهُ مِنَ النَّادِ.

تَوْجِيتُهُ: نِي اكرم مُؤَلِّنَكُمَ أَنْ فَرما يا جو شخص الله تعالى كى رضا) كى بجائے كسى اور مقصد كے ليے علم حاصل كرے يا وہ اپنے علم كے ذریعے اللہ تعالیٰ کی بجائے کسی اور کاارادہ کرے تو وہ جہنم میں اپنی مخصوص جگہ بہنچنے کے لیے تیار ہے؟

تشرِ فیج: علم کی دوقشمیں ہیں: دینی اور دنیوی، دینی علم اللہ کی رضا کے لئے اور دنیوی علم دنیا کمانے کے لئے حاصل کیا جاتا ہے، پھر

اگر کوئی دنیوی علم اللہ کی رضا کے لئے حاصل کرے تو اس کی خوبی کے کیا کہنے! اور اگر کوئی دین علم دنیا کمانے کے لئے حاصل کرے تو اس کی قباحت ظاہر ہے، حدیثوں میں اس پر سخت وعید آئی ہے۔

حضرت ابوالدرداء مٹاٹن جوایک بڑے صحابی ہیں فرماتے ہیں کہ مجھے سب سے زیادہ اس امر کا خوف ہے کہ قیامت کے دن تمام مجمع کے سامنے مجھے پکار کریہ سوال نہ کیا جائے کہ جتناعلم حاصل کیا تھا اس پر کیا عمل کیا۔

ایک اور حدیث میں ارشاد فرمایا کے علم دوطرح کا ہوتا ہے ایک وہ جو صرف زبان پر ہو ( یعنی اس پر عمل نہ کرے ) وہ اللہ تعالیٰ کالزام ہاور گویااس عالم پر جحت تام ہے، دوسراوہ علم جودل پراٹر کرے ( یعنی علم کےموافق عمل ہو ) وہ علم نافع ہوتا ہے۔ حضرت ابن عمر نٹائٹنا سے روایت ہے کہ جس نے علم اللہ کے علاوہ ( کسی چیز ) کے لیے سیکھا اس کو اپنا ٹھکانہ جہنم میں بنانا

ابودا ؤد کی روایت ہے کہ حضور اکرم بڑیکی نے فرمایا:علم اس لئے نہ حاصل کرو کہ علماء پر فخر کرو جہلاء سے بحث کرواورمجلس میں اونچی جگہ بیٹھوجوکوئی ایسا کرتاہے اس کے لئے دوزخ ہے دوزخ ہے۔

حضرت ابن عباس خافی کا قول ہے کہ اگر اہل علم اپنے علم کی عزت کرتے اور اپناعمل اس کے مطابق رکھتے تو اللہ اور اللہ کے فرشتے اور صالحین ان سے محبت کرتے۔ تمام مخلوق پران کا رعب ہوتالیکن انہوں نے اپنے علم کودنیا کمانے کا ذریعہ بنالیا اس لئے اللہ تعالیٰ بھی ان سے ناراض ہو گیا اور وہ مخلوق میں بھی بے وقعت ہو گئے۔

امام حماد وليفيظ في فرمايا: رسول الله مَطْفَيْعَ كاارشاد ب:

ٱلْعَالِمُ إِذَا اَرَا دَبِعِلْبِهِ وَجُهِ اللَّهِ هَابَهُ كُلُّ شَيْئٍ وَإِذَا اَرَا دَانَ يَّكُثُرَ بِهِ الْكُنُوزُ، هَابِ مِنْ كُلِّ شَيْئٍ. تَرَجِّچَهَ ثَهَا: جب آ دمی کاعلم حاصل کرنے سے اللہ تعالیٰ کی رضا اور خوش نو دی مقصود ہوتو پھر اس سے ہر چیز ڈرتی ہے اور جب اس کامقصودعلم حاصل کرنے سے مال کی کثرت اور زیادتی ہوتو پھروہ ہر چیز سے ڈرتا ہے۔

# · بَابُهَاجَاءَفِىالْمَثِّعَلَىتَبْلِيْغِالسَّمَآءِ

# باب 2: پڑھی ہوئی حدیثیں دوسروں تک پہنچانے کی فضیلت

(٢٥٨٠) نَصَّرَ اللهُ إِمْراً سَمِعَ مِنَّا حَدِيثًا فَعَفِظَهُ حَتَّى يُبَلِّغَهُ غَيْرَهُ فَرُبَّ حَامِلٍ فِقُهِ إلى مَنْ هُوَ ٱفْقَهُ مِنْهُ وَرُبَّ حَامِلِ فِقُهِ لَيْسَ بِفَقِيْهٍ.

تَرُجْجُهُمْ عبدالرحمٰن بن ابان اپنے والد کابیر بیان نقل کرتے ہیں ایک مرتبہ عین دو پہر کے وقت حضرت زید بن ثابت والتی مروان کے ہاں سے باہر نکلے تو ہم نے سوچاہیاس وقت کسی ضروری کام سے آئے ہول گے جومروان نے ان سے دریافت کرنا ہوگا ہم اٹھے اور ہم نے ان سے دریافت کیا تو انہوں نے جواب دیا ہاں اس نے ہم سے پھے چیزوں کے بارے میں دریافت کیا جو ہم نے آ بِ مَلِنْظِيْكَةً كَى زبانى سنى بين مين في آبِ مَلِنْظِيَّةً كويدار شاد فرمات موسع سنا ہے۔ الله تعالیٰ اس شخص کوخوش رکھے جوہم ہے کوئی حدیث سنے پھراس کو یا در کھے یہاں تک کہ دوسرے تک اس کا پہنچا دے کیونکہ بعض اوقات فقیہ (لیعنی علم ) رکھنے والا اس شخص تک منتقل کردیتا ہے جو اس سے زیادہ فقیہہ (لیعنی عالم ہوتا ہے اوربعض اوقات علم حاصل کرنا بذات خود نقیبه نہیں ہوتا۔

(٢٥٨١) نَصَّرَ اللَّهُ إِمُراَّسَمِعَ مِنَّا شَيْئًا فَبَلَّغَهُ كَهَاسَمِعَ فَرُبَّ مُبَلَّخٍ أَوْعَى مِنْ سَامِحٍ.

الله تعالیٰ اس محف کوخوش رکھے جوہم ہے کوئی چیز سنے اور اسے ای طرح آ گے پہنچا دے جیسے سنا تھا بعض اوقات جس محف تک تبلیغ کی گئی ہووہ براہ راست سننے والے سے زیادہ بہتر طور پراسے محفوظ رکھتا ہے۔

(٢٥٨٢) نَضَّرَ اللَّهُ إِمْراً سَمِعَ مَقَالَتِي فَوَعَاهَا وَجَفِظَهَا وَبَلَغَّهَا فَرُبَّ حَامِلِ فِقُهِ إِلَى مَنْ هُوَ ٱفْقَهُ مِنْهُ ثَلَاثٌ لَا يُغِلَّ عَلَيْهِنَّ قَلْبُ مُسْلِمٍ إِخْلَاصُ الْعَمَلِ بِلَّهِ ومُنَاصَحَةُ اَئِمَّةِ الْمُسْلِمِينَ ولَزُومُ بَمَاعَتِهُمُ فَإِنَّ الدَّعْوَةَ تُحِيْطَ

۔ ترکیجی تنہ: عبدالرحمٰن بن عبداللہ بن مسعود و اللہ نے کے حوالے سے نبی اکرم مَطَلِّشَا کَا یہ فرمان نقل کرتے ہیں اللہ تعالیٰ اس محض کوخوش رکھے جوہم ہے کوئی چیز ہے اسے محفوظ رکھے اور یا در کھے پھراس کی تبلیغ کردے بعض اوقات جس تحف تک تبلیغ کی گئی ہو وہ براہ راست سننے والے سے زیادہ سمجھ دار (عالم یا فقیہ ) ہوتا ہے تین چیزیں ایسی ہیں جن کے بارے میں مسلمان کا دل دھو کہ کا شکارنہیں ہوتا خالصتا اللہ کے لیے عمل کرنا مسلمان حکمرانوں کی خیرخواہی اورمسلمانوں کی جماعت کے ساتھ رہنا کیونکہ ان کی دعوت ( بعنی دعا) دوسرے سب (غیرموجود) لوگوں تک محیط ہوتی ہے۔

تشريع: پہلے حدیثیں کھی نہیں جاتی تھیں، صرف زبانی روایتیں کی جاتی تھیں۔اس ونت یہ تھم تھا کہ جو بھی طالب علم کوئی حدیث نے، وہ آگے بڑھائے تا کہلوگ اس سے استفادہ کریں، اور اب جبکہ حدیثیں کتابوں میں لکھ لی گئی ہیں۔ بات پوری طرح منطبق نہیں ر ہی، مگر تعلم کے بعد تعلیم کی اہمیت آج بھی برقرار ہے اور وجہ وہی ہے بھی استاذ سے شاگر د آگے بڑھ جاتا ہے، اس لئے اگر ہرشخص دین کاعلم آگے بڑھائے گا توممکن ہے اس کے شاگردوں میں کوئی اس سے بھی بڑا با کمال پیدا ہو۔

نَصَّرَ اللَّهُ إِمْرًا: اللّٰدَرُوتازہ رکھیں: بیلم دین کے طالب علموں کے لئے دعائے نبوی ہے، جو یقیناً بارگاہِ الٰہی میں قبول ہوئی ہے۔ حتی یبلغه غیری: کا مطلب بینہیں ہے کہ دوسرے کو حدیث بہنچا کرخود بھول جائے، بلکہ اس جملہ میں حدیث پڑھنے کی غرض وغایت بیان کی گئی ہے کہ ملم دین پڑھنے کا مقصد بہ ہونا چاہئے کہ اسعلم کوآ گے بڑھائے ،اوراس کو دوسروں تک پہنچائے۔ پھر دوسرول مک حدیث پہنچانے کے دوفائدے ذکر کئے ہیں۔

م الما المنا محمد الما الموتام كه حديث مين كوئي كرا مسئله الموتام، اور حامل حديث نقية تو الموتام مروه ال درجة بمحد دارنهين ہوتا کہ وہ یہ گہرا مسئلہ نکال سکے، البتہ جس کو وہ حدیث پہنچاتا ہے وہ بڑا فقیہ ہوتا ہے وہ یہ گہرا مسئلہ حدیث سے نکال لیتا ہے،مشہور وا قعہ ہے، امام ابو بیسف راٹیل حضرت وکیع راٹیلیا کے درس میں تحصیل حدیث کے لئے بیٹھے ہوئے تھے، ایک عورت آئی اور اس نے

حضرت وکیع سے کوئی مسئلہ پوچھاانھوں نے جواب دیا: مجھے تیرا مسئلہ معلوم نہیں، امام ابو پوسف مراتینی نے جن کا نام یعقوب تھا عرض کیا اگراجازت ہوتو میں پیمسکلہ بتا دوں، وکیع نے اجازت دے دی، امام ابو پوسف طشید نے مسکلہ بتایا،مسکلہ بالکاصیح تھا، استاذ خوش ہوئے اور پوچھا: یعقوب ویٹیلا ! تونے میمسکد کہال سے جانا؟ طالب علم نے کہا: حضرت! بیرحدیث تو مجھے اس وقت سے یاد ہے جب تیرے ماں باپ ملے بھی نہیں تھے، یعنی تیراحمل تھرااس سے پہلے سے بیحدیث جانتا ہوں، مگر میں آج تک نہیں سمجھ سکا کہاں حدیث سے بیمسکلہ نکلتا ہے۔

# بَابُ مَاجَاءَ فِي تَعْظِيْمِ الْكَذِبِ عَلَى رَسُولِ اللهِ عَلَى

# باب ٨: جموتي حديث بيان كرنے كاوبال

(٢٥٨٣) لَاتَكُنِبُوا عَلَىَّ فَإِنَّهُ مَنْ كَنَبَ عَلَىَّ يَلِجُ فِي النَّارِ.

تَرْجَجْهَا بَهُ: حضرت على بن طالب وُلاَثُونَهُ كہتے ہیں نبی اكرم سُلِّشَيِّجَ نے فرمایا میری طرف جھوٹی بات منسوب نہ كرو كيونكہ جو شخص ميری طرف جھوٹی بات منسوب کرے گاوہ جہنم میں داخل ہوگا۔

(٢٥٨٥) مَنْ كَنَبَ عَلَى حَسِبُتُ أَنَّهُ قَالَ مُتَعَبِّدًا فَلْيَتَبَوَّ أَبَيْتَهُ مِنَ النَّادِ.

تَرَخِيْهَ بَهِ: نِي اكرم مَرَافِينَ فَهِ ما يا جو شخص ميري طرف جھوٹی بات منسوب کرے (راوی کہتے ہیں میرا خیال ہے) حدیث میں بیالفاظ بھی ہیں جان بوجھ کر (جھوٹی بات منسوب کرے) تو وہ جہنم میں اپنے گھرتک پہنچنے کے لیے تیار رہے۔

تشريح: ني مُؤْفِيَّةً كي حيات مباركه مين جس طرح صحابة رآن كريم كى تبليغ كرتے تھے يعنى نيا نازل شده قرآن سب مسلمانوں تك بہنچاتے تھے،اوراس کا حکم بھی تھا۔

بلغوا عنی ولو ایة: میری طرف سے پہنچاؤ، اگر چرایک آیت ہو، ای طرح حیات نبوی میں صحابہ حدیثیں بھی روایت کرتے تھے، کیونکہ سب صحابہ ہر وقت خدمت نبوی میں حاضر نہیں رہتے تھے، پس جوموجود ہوتے اور کوئی حدیث سنتے تو وہ اس کو دوسرے صحابہ تک پہنچاتے ،اس لئے مذکورہ احادیث میں ہدایت دی گئی کہ کوئی شخص نبی مَرَافِظَیَّا ہم کی طرف سے غلط بیانی نہ کرے، سیح بات ہی بے کم وکاست پہنچائے

(٢) اوربيتكم حيات نبوى مُرَافِينَ عَلَيْ كساتھ خاص نہيں، قيامت تك كے لئے امت كو تكم ديا گياہے كه وہ احاديث بيان كرنے ميں پوری احتیاط رکھیں ، سیح روایات ہی بیان کریں ، بالقصد کوئی جھوٹی بات حضور مِرَّا ﷺ کی طرف منسوب نہ کریں۔

### بَابُمَاجَاءَ فِي مَنْ رَوْي حَدِيْثًا وَهُوَيَرِي اَنَّهُ كَذِبٌ

باب ٩: جس حدیث کے بارے میں خیال ہو کہ وہ جھوٹ ہے: اس کوروایت کرنا جائز نہیں

(٢٥٨٦) مَنْ حَنَّثَ عَنِي حَدِيثًا وهُو يَزِي أَنَّهُ كَذِبٌ فَهُوَ آحَدُالُكَاذِبِيْنَ.

۔ ترکیجی تہر: حضرت مغیرہ بن شعبہ مٹانٹی نبی اکرم مَلِّانشکیکی اگر مان نقل کرتے ہیں جو شخص ہمارے حوالے سے کوئی بات نقل کرے اور وہ سہ جانتا ہو کہ بیرجھوٹ ہے تو وہ جھوٹ بولنے والوں میں ایک ثنار ہوگا۔

### بَابُ مَانُهِيَ عَنْهُ أَنْ يُقَالَ عِنْدَ حَدِيْثِ رَسُولِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

# باب ۱۰: حدیث س کریے کہنا کر آن ہمارے لئے کافی ہے: خطرناک گراہی ہے

(٢٥٨٧) عَنْ عُبَيْدِ اللهُ بُنِ آبِيْ رَافِحٍ عَنْ آبِيْ رَافِحٍ وَغَيْرُهُ رَفَعَهُ قَالَ لاَ ٱلْفِيَنَّ آحَدَ كُمْ مُتَّكِمَّا عَلَى آدِيْكَتِهِ يَأْتِيْهِ آمُرُّ مِثَّا آمَرُكُ بِهِ آوُنَهَيْتُ عَنْهُ فَيَقُولُ لاَ أَدْرِى مَا وَجَلْنَا فِي كِتَابِ اللهِ إِتَّبَعُنَاهُ.

تو بخبخ پنہ: حضرت ابورافع میں ٹیٹے بیان کرتے ہیں (ویگر راویوں نے اسے مرفوع حدیث کے طور پرنقل کیا ہے ) نبی اکرم میں تم ہے کسی کوالیں حالت میں نہ پاؤں کہ اس نے اپنے تکھے کے ساتھ ٹیک لگائی ہواس کے پاس کوئی ایسا حکم آیا ہوجوہم نے دیا ہو یا جس ہے ہم نے منع کیا ہواور وہ یہ کہے جھے نہیں معلوم ہمیں یہ اللہ تعالیٰ کی کتاب میں نہیں ملا ورنہ ہم اس کی پیروی کر لیتے۔

(٢٥٨٨) ٱلاهَلُ عَلَى رَجُلُ يَبُلُغُهُ الْحَدِيثُ عَنِي وَهُوَمُتَّكِئٌ عَلَى آرِيُكَتِهٖ فَيَقُولُ بَيْنَا وَبَيْنَكُم كِتَابُ اللهِ وَمَا وَجَلْنَا فِيهِ عَرَامًا حَرَّمُنَا لُا وَاللهِ عَلَيْ كَمَا حَرَّمَ الله .

توبیجینی: حفزت مقدام بن معدیکرب و الله نقل کرتے ہیں نبی اکرم مِنَّا الله فی خرایا خبردار عنقریب کمی شخص تک ہمارے حوالے ہے کوئی حدیث پہنچ گی اس نے تکیے کے ساتھ ٹیک لگائی گئی ہوگی اور وہ یہ کہے گا ہمارے اور تمہارے درمیان اللہ تعالی کی کتاب (فیصلہ کرنے کے لیے موجود ہے) ہمیں اس میں جو چیز حلال ملے گی ہم اس کو حلال سمجھیں گے اور جو چیز ہمیں اس میں حرام ملے گی ہم اس کو حلال سمجھیں گے اور جو چیز ہمیں اس میں حرام قرار دیا ہو۔ حرام قرار دیا ہو۔ حرام قرار دیا ہو۔ حشریت جی اللہ تعالی نے حرام قرار دیا ہو۔ تشریع جی سے حدیث کا مسکلہ:

قدیم زمانہ سے ایک گمرائی میہ چلی آرہی ہے کہ پچھلوگ صرف قرآن کریم کو جمت مانتے ہیں، وہ کہتے ہیں: رسول اللہ مَالِّنَ عَلَیْکَا کَام بس قرآن پہنچانا ہے، اور قرآنی احکام ہی کی تعمیل ضروری ہے، اس کے علاوہ کوئی چیز جمت نہیں حتی کہ رسول اللہ مُلِّنَ عَلَیْکَا تول وقعل بھی جمت اور واجب الا تباع نہیں، یہ فرقہ خود کو ،اہل قرآن ، کہتا ہے مگر حقیقت ہیں وہ منکرین حدیث ہیں، یہ لوگ حدیث کی تاریخی حیثیت کا انکار نہیں کرتے بلکہ اس کی جمیت کا انکار کرتے ہیں، نبی مُلِلْنَ اَلَیْکَا اِن مَان مِیں سے ایک حدیث میں ہے۔ (اور اس مسئلہ پر مفصل گفتگو متعدمہ میں ہے)

گوئی فرمائی ہے، ان میں سے ایک حدیث میہ ہے۔ (اور اس مسئلہ پر مفصل گفتگو متعدمہ میں ہے)

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي كَرَاهِ بِيَةِ كِتَابَةِ الْعِلْم

باب ۱۱: حدیث لکھنے کی ممانعت

(٢٥٨٩) اِسْتَأْذَتَاالنبِي ﷺ فِي الْكِتَابَةِ فَلَمْ يَأْذَنُ لَّنَا.

تَوْجِيْنَىٰ: حضرت ابوسعيد خدري اللَّهْ يَهِ بين جم نے نبي اكرم مَالْفَظَةَ سے (احادیث) كوتحرير كرنے كى اجازت ما نگي تو آپ مَالْفَظَةَ نے ہمیں اجازت نہیں دی۔

تشریح: مقدمہ میں تفصیل سے یہ بات بیان کی گئی ہے کہ شروع میں بعض مصالح کی بنا پرعمومی طور پر حدیثیں لکھنے سے منع کیا گیا تھا، گربھن خاص مواقع پر حدیثیں کھی بھی گئ تھیں، اس لئے جب وہ عارض ہٹ گیا تو حضرت عمر بن عبد العزیز را اللہ انے حدیثیں جمع کرنے کا حکم دیدیا، اور اس طرح تدوین حدیث کا سلسله شروع ہو گیا، جو کئی مرحلوں سے گزر کر پیجیل پذیر ہوا۔ امام ترمذی والتی این نے اس مسئلہ میں دو باب قائم کئے ہیں، پہلے باب میں ممانعت کی روایت لائے ہیں، اور دوسرے باب میں جواز کی، پہلی روایت میں حدیثیں لکھنے کی ممانعت ہے اور دوسرے باب کی روایتوں سے جواز ثابت ہوتا ہے۔

### بَابُ مَاجَاءُ فِي الرُّخْصَةِ فِيْءٍ

# باب ۱۲: حدیث لکھنے کی اجازت (تدوین حدیث کا مسکلہ)

(٢٥٩٠) كَانَ رَجلٌ مَّنِ الْإِنْصَارِ يَجُلِسُ إلى النبيِّ ﷺ فيَسْبَعُ مِنَ النَّبِيِّ ﷺ الْحَدِيْثَ فَيُعْجِبُهُ ولا يُخْفَظُهُ فَشَكّا ذٰلكَ إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْ فَقَالَ يَارَسُوْلَ اللهِ ۚ إِنِّي ٱسْمَعُ مِنْكَ الْحَدِيثِ فَيُعْجِبُنِي وَلَا ٱحْفَظُهٰ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ استعن بيمينك وأؤماً بير وللْعَطِ.

تَرْجَعِكُنِهِ: حضرت ابو ہریرہ وُٹائٹن بیان کرتے ہیں انصار ہے تعلق رکھنے والے ایک شخص نبی اکرم مَالِنْفِیکَافِ کی خدمت میں حاضر رہا کرتا تھا آپ مِنْ النَّيْنَةَ سے احادیث سنتا تھا جواسے اچھی لگی تھیں مگر وہ اسے یا دنہیں رکھ سکتا تھا اس نے اس بات کی شکایت آپ مِنْ النَّنْظَةَ کی خدمت میں کی اس نے عرض کی یارسول میں آپ مَالْفَظِیماً سے کوئی بات سنتا ہوں جو مجھے اچھی لگتی ہے مگر میں اسے یادنہیں رکھ سکتا آ پ مُؤْفِظَةً نے فرمایا اپنے دائیں ہاتھ سے مددلوآ پ مُؤْفِظَةً نے اپنے دست مبارک سے اشارہ کر کے تحریر کرنے کی (ہدایت کی)۔

(٢٥٩١) أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ خَطَبَ فَنَ كَرَ الْقِصَّةَ فِي الْحَدِيثِ قَالَ ابُو شَاهٍ أَكْتُبُو إِلَّى يَارَسُولَ اللهِ فَقَالَ رَسُولُ الله مَا اللَّهُ مَا كُتُبُو الرَّبِي شَاعٍ وَفِي الْحَدِيدِ فِطَّةً.

تَرْجَجْهَا بَهِ: حضرت ابو ہریرہ نظافی بیان کرتے ہیں نی اکرم مَلِّفَظِیَّا نے خطبہ دیا (اس کے بعد حضرت ابو ہریرہ نظافیہ نے اس حدیث کا پورا واقعہ بیان کیا ہے) تو ابوشاہ نامی صحابی نے عرض کی یارسول الله مَالْفَظَيَّةِ اسے میرے لیے تحریر کرنے کا حکم دیں تو نبی اکرم مَالْفَظَیَّةِ نے فرمایا بیاحکام ) ابوشاہ کولکھ کر دے دو۔

(٢٥٩٢) لَيْسَ أَحَدُّ مِنْ أَضْمَابِ رَسُولِ اللهِ ﷺ أَكُثَرَ حَدِيثًا عَنْ رَسُولِ اللهِ ﷺ مِنْيُ اللَّه بَن عَمْرٍ وَ فَإِنَّهُ كَانِ يَكْتُبُو كُنْتُ لِأَا كُتُبُ.

تَرُجْجُهُ أَبِي: حفرت الوہريره ثالثي بيان كرتے ہيں نبي اكرم مَؤْفِظَةً نے اصحاب ميں سے كوئى بھی شخص مجھ سے زيادہ آپ مِؤْفظة كي

ا حادیث روایت نہیں کرتا صرف عبداللہ بن عمرو مُناتِّحة ایسے ہیں کیونکہ وہ تحریر کیا کرتے تھے اور میں تحریر نہیں کرتا تھا۔

#### بَابُهَاجَاءً فِي الْحَدِيْثِ عَنْ بَنِيُ اسْرَائنُلَ

### باب ١٣: اسرائيليات بيان كرنے كاحكم

(٢٥٩٣) بَلِغُو اعَيْى ولَوُ ايَةً وحَيِّ ثُوا عَنْ يَنِي إِسُرَائِيْلَ وَلَا حَرَجَ وَمَنْ كَنِبَ عَلَى مُتَعَيِّمًا فَلْيَتَبَوَّا مَقْعَلَهُ مِنَ النَّادِ.

تَرْجَعِكُمْ: حضرت عبدالله بن عمرو والتيء بيان كرتے ہيں آپ مَلِّ الْفَيْحَةِ نِي ما يا ميري طرف سے آگے پہنچا دوخواہ وہ ايک آيت ہواور بن امرائیل کے حوالے سے روایت نقل کرلیا کرواس میں کوئی حرج نہیں ہے اور جو تخص جان بوجھ کرمیری طرف کوئی بات منسوب کرے تووہ جہنم میں اپن مخصوص جگہ پر پہنچنے کے لیے تیار ہے۔

تشریع: نی کریم مَرافِی ابتداء اسلام بن اسرائیل سے روایت کرنے سے بڑی سخق کے ساتھ منع فرمایا تھا، پھر جب شریعت کے امور متحکم ہو گئے صحابہ کرام دین میں ثابت قدم اور مضبوط ہو گئے وہ احادیث رسول اور بنی اسرائیل کی روایات میں امتیاز کرنے لگے اس لیے قرآن مجید اور احادیث رسول کے مقابلے میں بنی اسرائیل کی روایات کی کوئی حیثیت نہیں تاہم اب آگرتم لوگ ان کی وہ روایات نقل کروجوقر آن مجیدوحدیث کے اصول اور شریعت کے موافق ہوں جو وعظ ونصیحت قصے اور مثالوں پرمشمل ہوں عبرت کے کیے ان روایات کوفل کرنے میں کوئی حرج اور گناہ نہیں لیکن ایسے وا قعات اور قصے جومن گھڑت قسم کے ہول جن کوعقل بھی تسلیم نہ کرے محض فرضی ہوں انہیں بیان نہ کیا جائے البتہ بنی اسرائیل کے احکام کونقل کرنا اور ان کی تبلیغ کرنا جائز نہیں کیونکہ شریعت محمد سے کے آجانے کے بعد دیگرتمام شریعتیں منسوخ اور کالعدم قرار دی گئی ہیں۔جس کی وجہ ہے کہ سب نبیوں کا دین ایک ہے، اورقر آن کریم نے اعلان کیا ہے:

﴿ ٱلْيَوْمَ ٱكْمَلْتُ لَكُمْ دِيْنَكُمْ وَ ٱتَّمَهُتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيْتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِيْنًا ﴿ اللَّهُ اللَّاللَّاللّ " آج میں نے تمہارے لئے تمہارے دین کو کمل کر دیا اور میں نے تم پر اپنا انعام تام کر دیا اور میں نے اسلام کو تمہار ادین ننے کے لئے بیند کرلیا۔"

لینی اب قیامت تک تمہارا یمی دین رہے گااس کومنسوخ کر کے دوسرا دین تجویز نہیں کیا جائے گا۔اس لئے یہودونصاری سے دین کی کوئی بات روایت کرنے کا توسوال ہی پیدانہیں ہوتا ، اور شریعتیں مختلف رہی ہیں ، بن اسرائیل کی شریعت اور تھی اور نبی مُؤَنِّفَيَّ ہمی شریعت اور ہے، اس لئے جو باتیں گذشتہ شریعتوں کی قرآن وحدیث میں لے لی گئی ہیں، وہ تو جست ہیں، باقی باتیں یہود ونصاری کے ساتھ خاص ہیں اس لئے ان کوفقل کرنے کا بھی سوال نہیں البتہ انبیائے بنی اسرائیل کے واقعات احادیث میں بہت کم آئے ہیں، اس لئے ان کی تفصیلات اگر اصول اسلام کے خلاف نہ ہوں تو بن اسرائیل سے روایت کی جاسکتی ہیں، مگرمفسرین کرام جو لمب چوڑے واقعات آیات کے زیل میں نقل کرتے ہیں وہ اکثر بے سرویا ہوتے ہیں، اس قوم کے واقعات اگر نص قر آنی کے خلاف نہ ۔۔۔۔۔ ہوں تو ان کی نہ تصدیق کرنی چاہئے نہ تکذیب، اور نہان کوتفسیروں اور تقریروں میں بیان کرنا چاہئے، بخاری شریف میں روایت ہے کہ اہل کتاب (یہود) عبرانی میں تورات پڑھتے تھے، اور عربی میں مسلمانوں کے لئے اس کی تفسیر کیا کرتے تھے، پس نبی مُرافظة في فرمایا: لاتصدقوا اهل الكتاب ولا تكذبوهم، وقولوا: امنا بالله وما انزل.

### بَابُمَاجَاءَ إِنَّ الدَّالَ عَلَى الْخَيْرِ كَفَاعِلِهِ

# باب ۱۲: خیر کے کام کی راہنمائی کرنے والاخیر کے کام کرنے والے کی طرح ہے

(٢٥٩٣) أَيَّ النَّبِيَّ ﷺ رجلٌ يَّسُتَحْمِلُهُ فَلَمْ يَجِلُ عِنْكَهُ مَا يَتَحَبَّلُهُ فَكَلَّهُ عَلَى اخْرَفَحَهَلَهُ فَا قَالنَّبِيَّ ﷺ فَأَخْبَرُه فقال إنَّ الدَّالَ عَلَى الْخَيْرِ كَفَاعِلِهِ.

تَرْجَجْهَنُها: حضرت انس بن ما لك رُفاتُنْهُ كہتے ہیں ایک شخص نبی اکرم مَلِّنْسَعَیْمَ کی خدمت میں حاضر ہوا تا کہ آپ مِلِّنْسَعَیْمَ سے سواری کے لیے جانور مانگے تو آپ مَالِشَیُکَیْ کے پاس اسے دینے کے لیے کوئی جانور نہیں تھا آپ مِلِّشِیُکیْ نے اس کی رہنمائی کسی دوسرے شخص کی طرف کی تواس دوسرے محف نے اسے جانور دیدیا تو وہ مخص آپ میر النظیم کی خدمت میں حاضر ہوا اور آپ میر النظیم کی اسے میں بتایا تو آپ مُطَلِّقَ ﷺ نے فر مایا بھلائی کی طرف رہنمائی کرنے والا بھلائی کرنے والے کی مانند ہے۔

(٢٥٩٥) إِنَّ رَجُلًا أَنَى النَّبِيِّ عَلِيُّ رجلُ يَّسْتَحْمِلُهُ فَقَالَ إِنَّهُ قَلُ أَبْدِعَ بِي فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلِيُّ النَّتِ فَلا نَافاً تَاهُ فْتَهَلَهُ فَقَالَ رسولَ اللهِ عَلَيْهُ مَنُ دَلَّ عَلَى خيرٍ فَلَهُ مِثُلُ آجُرٍ فَاعِلِهِ اوَقَالَ عَامِلُهُ.

تَرَخِچَهُ تَهِا: حضرت ابومسعود خالتُنو بدري كتي بين ايك شخص نبي اكرم سَرِ النَّيْجَةُ كي خدمت مين حاضر موااس نے آپ مِرَ النَّيْجَةُ سے سواري كے لیے جانور مانگااس نے عرض کی میرا جانور کم ہوگیا ہے آپ مِئِلِنْ ﷺ نے فرمایاتم فلاں شخص کے پاس جاؤوہ شخص اس شخص کے پاس آیا تو ال محض نے اسے سواری کے لیے جانور دے دیا نبی اکرم مُؤَلِّفَتِ اَجْ فرمایا جو محض کسی کی بھلائی کی طرف رہنمائی کرے اسے اس پر عمل کرنے والے کی مانندا جرملتا ہے (بیہاں پرراوی کوایک لفظ فاعل یا عامل کے بارے میں شک ہے)۔

(٢٥٩١) الشُفَعُو اوَلُتُوتُ جَرُوا وَلَيَقُضِ اللهُ عَلَى لِسَانِ نَبِيِّهِ مَا شَاءً.

تَرُخِجُهُ بَهِي: نبي اكرم مَا النصحَةِ في خرما ياتم سفارش كروتهمين اجر ملے گا الله تعالیٰ اپنے نبی کی زبانی جو چاہے فيصله سناديتا ہے۔

(٢٥٩٧) مَامِنُ نَفَسٍ تُقْتَلُ ظُلُمًا إِلَّا كَانَ عَلَى ابْنِ اكْمَر كِفُلُّ مِنْ دَمِها وَذَٰلِكَ لِإَنَّهُ أَوَّلُ مَنْ أَسَقَ الْقَتْلَ.

تَرْجِيْهُ مَنْهِ: حضرت عبدالله بن مسعود والتيء كهتے ہيں نبي اكرم مُؤَلِّنَا كَيَّا اللهِ عَلَى ك خون ميس حصددار موتا باس كى وجديد باس في مىسب سى پېلول كا آغاز كيا تار

تشريع: جس طرح خيروشر كے ارتكاب پر تواب وعقاب ہوتا ہے اى طرح ان كاموں كاسب بنتے پر بھى تواب وعقاب ہوتا ہے، باب میں امام تر مذی والطفط نے چار حدیثیں ذکر کی ہیں، پہلی تین حدیثیں خیر کا سبب بننے پر تواب ملنے کی ہیں، اور آخری حدیث شرکا سبب برعقاب کی ہے اور دین سکھلانا بھی خیر کا کام ہے اس مناسبت سے بیہ باب ابواب العلم لا یا گیا ہے۔ اشُفَعُو اوَلْتُؤُجِرُوا وَلْيَقْضِ اللهُ عَلَى لِسَانِ نَبِيَّهُ مَا شَاءً.

اس مدیث میں تین باتیں بیان کی ہیں: ﴿

- 🛈 سفارش كرنى چاہئے، يعنى كوئى شخص اتھار أى سے كوئى درخواست كرے تواس پر سفارش ككھنى چاہئے، مثلاً طالب علم اجتمام سے يا تعلیمات ہے اپنا کوئی حق چاہے تواسا تذہ کواس کی سفارش کرنی چاہے۔
  - سفارش کرنے والے کوسفارش کا ثواب ملے گا،خواہ درخواست دینے والے کا کام ہویا نہ ہو۔
- سفارش کا قبول کرنا ضروری نہیں، نتظم: ادارہ کی یا حکومت کی مصلحت پیش نظر رکھ کر درخواست قبول بھی کرسکتا ہے اور رد بھی کرسکتا ہے، کیونکہ سفارش اگر ماننی ضروری ہوتو وہ سفارش نہیں رہی ، حکم ہوگئ۔

### بَابُمَاجَاءَفِيُ مَنُ دَعَا اِلْي هُدًى فَاتَّبِعَ اَوْ اِلْي ضَلَالَة

### باب ۱۵: ہدایت یا گمراہی کی دعوت دی جس کی لوگوں نے پیروی کی

(٢٥٩٨) مَنْ دَعَا إِلَى هُدًى كَانَ لَهُ مِنَ الْأَجْرِ مِثْلُ أُجُورِ مَنْ يَتْبِعُهُ لَا يَنْقُصُ ذَٰلِكَ مِنْ أُجُورِ هِمْ شَيْئًا ومَنْ دَعَا إِلَى ضَلَالَةٍ كَانَ عَلَيْهِ مِنَ الْإِثْمِرِ مِثُلُ اثامِر مَنُ يَتْبِعُهُ لَا يَنْقُصُ ذَٰلكَ مِنَ اثَامِهِم شَيْئًا.

تَرْجَجْهَتُهُ: حضرت ابو ہریرہ وَاتُونَهٔ کہتے ہیں نبی اکرم مَلِّلْظَیَّا آجَ نے فرمایا جو شخص ہدایت کی طرف دعوت دیتو اسے ان لوگوں کے اجر جتنا تو آب ملے گا جواس کی بیروی کریں گے اور جو گمراہی کی طرف بلائے تو اسے بھی اتنا گناہ ملے گا جتنا اس کی بیروی کرنے والوں کو ملے گااوران لوگوں کے گناہ میں کوئی کی نہیں ہوگی۔

(٢٥٩٩) مَنْ سَنَّ سُنَّة خَيْرٍ فَاتُّبِعَ عَلَيْهِا فَلَهُ أَجُرُهُ ومِثلُ أُجُورِ مَنِ اتَّبَعَهُ غيرَ مَنقُوصٍ مِنْ أجورِ هِم شَيْئًا ومَنْ سَنَّهُ سُنَّةَ شَرِّى فَاتُّبِعَ عَليها كان عَليهِ وِزُرُهُ ومِثُلُ آوزَ ارِ مَنِ اتَّبَعَهُ غيرَ منقوصٍ مِنَ آوُزَ ارِهِمُ شَيْعًا.

ترکیجیتی: عبد الملک بن عمیر حضرت جریر بن عبداللہ منافق کے صاحبزادے کے حوالے سے ان کے والد کے حوالے سے نبی ا کرم مِثَافِظَةً کا بیفرمان نُقل کرتے ہیں جو محض بھلائی کے طریقے کا آغاز کرے گا اوراس بارے میں اس کی پیروی کی جائے تواس شخص کواس کا اجر ملے گا اور بھلائی کی پیروی کرنے والوں کے اجر جتنا اجر ملے گا اور ان لوگوں کے اجر میں کوئی کی نہیں ہوگی اور جوشخص برے طریقے کا آغاز کرے گااس کی پیروی کی جائے تواٹ تخص کواپنا گناہ ہوگا اور ان تمام لوگوں کے گناہ جتنا گناہ ہوگا جواس کی پیروی کریں گے اور ان لوگوں کے گناہ میں کوئی کمی نہیں ہوگی۔

تشريع: اتبع كمعنى بين يحيي جلنا، بعد مين آنا، تابع مونا، اور باب كالفظى ترجمه ب: جس نے ہدايت (دين بات) كى دعوت دی، پس وہ پیروی کیا گیا، یا کسی مرابی کی وعوت دی (اوراس کی پیروی کی گئی تواس کے لئے کیا تواب وعقاب ہے؟) اور یہ باب گزشته باب (باب ماجاء ان الدال على الخير كفاعله) سے عام ہے، وہ خير كے ساتھ خاص تھا، ية شركونجي عام ہے۔

### بَابُمَاجَاءَفِي الْأَخْذِبِالسُّنَّةِ وَاجْتِنَابِ الْبِدُعَةِ

# باب ۱۷: سنت پر عمل اور بدعت سے احتراز کا بیان

(٢٦٠٠) وَعَظَنَا رَسُولُ اللهِ عَلَى يومًا بَعنَ صَلَاةِ الْغَنَاقِ مَوْعِظَةً بَلِيْغَةً ذَرَفَتْ مِنْهَا الْعُيُونُ ووَجِلَتْ مِنْهَا الْعُيُونُ وَعِظَةُ مَوَدَّعَ فَمَاذَا تَعْهَلُ النِّيَا يَارَسُولَ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الله

ترکبینی خطرت عرباض بن ساریہ وہ گئے ہیں ایک دن نی اکرم سُرِ اُنٹی کے بعد ہمیں بلیغ وعظ کیاس کے نتیج میں آئی میں کیا آئی کے بیج میں آئی کی کا اور الرز گئے ایک شخص نے عرض کی یارسول اللہ یہ تو الودا می وعظ معلوم ہوتا ہے آپ مِرِ اَنْتِیْ ہمیں کیا تعین کرتے ہیں آپ مِرِ اَنٹی کے آفر مایا میں تمہیں اللہ تعالی سے ڈرنے اور (حاکم وقت کی اطاعت وفر ما نبرداری کرنے کی تلقین کرتا ہول اگر چہوہ کو گئی خشی غلام ہو کیونکہ تم میں سے جو شخص زندہ رہے گا وہ بہت جلد بہت زیادہ اختلاف دیکھے گا اور تم لوگ نے پیدا ہونے والے امور سے بچنا کیونکہ وہ گراہی ہول گئم میں سے جو شخص ایساز مانہ پالے تو وہ میری سنت اور ہدایت یا فتہ ہدایت کا مرکز خلفاء کے طریقے کولازم پکڑے اور اس کو مضبوطی سے تھام لے۔

(٢٢٠١) أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ قَالَ لِبِلا لِ بُنِ الْحَارِثِ إِعْلَمْ قَالَ مَا اَعْلَمُ يَارَسُولَ اللهِ عَلَى قَالَ اللهِ عَلَى سُنَّةً مِنْ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

تر بخب بنان کثیر بن عبداللہ والنہ اللہ اللہ اللہ والد کے حوالے سے اپنے دادا کا یہ بیان نقل کرتے ہیں نبی اکرم مِر اللہ واللہ والد کے حوالے سے اپنے دادا کا یہ بیان نقل کرتے ہیں نبی اکرم مِر اللہ وحض میری حارث الله مِر الله وقت نام میں اللہ میں کیابات جان لوں آپ مِر اللہ وحض میری سنت کواس وقت زندہ کرے جب وہ ختم ہو چکی ہوتو اس شخص کواس سنت پر عمل کرنے والوں کے اجر جتنا اجر ملے گا حالا نکہ ان لوگوں کے اجر میں کوئی کی نہیں ہوگی اور جو شخص گراہی والی کی بدعت کا آغاز کرے جس سے اللہ اور اس کا رسول راضی نہ ہوں تو اس شخص کو ان تمام لوگوں جنا گناہ ہوگا جو اس پر عمل کریں گے اور ان لوگوں کے گناہ میں کوئی کی نہیں ہوگی۔

(٢٢٠٢) قَالَ لِيُ رسولُ اللهِ ﷺ يَا بُنَيَّ إِنْ قَلَرُتَ أَنْ تُصْبِحَ وتُمْسِيّ لَيْسَ فِى قَلْبِكَ غِشٌّ لِآحَدٍ فَافْعَلُ ثُمَّرَ قَالَ لِيَابُنَى وَ فَلِيكَ غِشٌّ لِآحَدٍ فَافْعَلُ ثُمَّرَ قَالَ لِيَابُنَى وَ فَلِيكَ مِنْ سُنَّتِي فَقَدا حَبَّنِي وَمَنْ اَحَبَّنِي وَمَنْ اَحَبَّنِي وَمَنْ اَحَبَّنِي وَمَنْ اَحَبَّنِي وَمَنْ اَحَبَّنِي وَمَنْ اَحْبَنِي وَمَنْ الْمِنْ اللهِ اللهِ

تَوْجِيْهُ أَبِي اللهِ مِن مبيب وَلِيْ ووايت كرتے ہيں حضرت انس بن مالك وَلَيْنَ كَتِے ہِيں نِي اكرم مَرَافِظَةَ فِي مجھ سے فر مايا اے ميرے

یے اگرتم ایسا کر سکتے ہوتو ایسا ضرور کروہیج کے وقت یا شام کے وقت ( یعنی کسی بھی وقت ) تمہارے دل میں کسی کے لیے دھو کہ نہ ہو پھرآ پے مَلِّنْ ﷺ نے مجھ سے فر مایا اے میرے بیٹے یہ میری سنت ہے اور جوشض میری سنت کو زندہ رکھے گا اس میں نے مجھ سے محبت کی اورجس نے مجھ سے محبت کی وہ جنت میں میرے ساتھ ہوگا۔

تشریح: فائد: اس مدیث میں خلفائے راشدین کی جن سنتوں کی پیروی کا حکم دیا گیا ہے: ان سے مراد ملک وملت کی تنظیم سے تعلق رکھنے والی سنتیں ہیں، کیونکہ نبی سَرِ ﷺ کے زمانہ تک قومی حکومت قائم ہو کی تھی، بین الاقوامی حکومت خلفائے راشدین کے زمانہ میں قائم ہوئی، اس لئے اس سلسلہ کے احکام نبی مَثَلِّفَتُ آئے بیان نہیں فرمائے۔خلفاء راشدین کے زمانہ میں جب الیی حکومت قائم ہوئی تو ان حضرات نے بہت ی باتیں ملک وملت کی تنظیم سے تعلق رکھنے والی بیان کیں ،مثلاً ابھی مثال گزری ہے کہ ملت کی زیراز ہ بندی کے لئے بھی جنگ ضروری ہے، یہ حضرت ابو بکر پڑاٹیو کی سنت ہے، اور بیس رکعت با جماعت تراوی کا نظام حضرت عمر ٹراٹیو نے بنایا ہے، یہ حضرت عمر روائنی کی سنت ہے، اول کا تعلق ملک کی تنظیم سے ہے اور ثانی کا ملت کی تنظیم سے۔

اور دین کی دوسری باتوں میں خلفائے راشدین بمنزلئہ مجتهدین امت ہیں بعض باتیں لی جاتی ہیں، کیونکہ دین اگر جیکمل ہو گیا ہے، مگر کچھاجتہادی امور باقی ہیں، جن کا نصوص ہے استنباط کیا جاتا ہے، اور بیاکام مجتہدین امت کا ہے، اور ان میں اختلا فات بھی ہوئے ہیں اور ایسے ہی امور میں تقلید کی ضرورت پیش آتی ہے، اور مجتهدین کی تقلید بھی انہی دو بنیا دوں پر کی جاتی ہے کہ وہ راشد (راہ یاب) اورمہدی (ہدایت ماب) ہیں، ان سے چوک اگر چیمکن ہے، گر وہ دانستہ غلط بیانی نہیں کرتے ، اور تقلید شخصی: حکمی تقلید شخصی ہے، کیونکہ ہرفقہ میں سر براہ کے سارے اقوال نہیں لئے جاتے ، چپوڑے بھی جاتے ہیں۔

**لٹ ہے: معوعظة بلیغة: بلیغ اورمؤ ژنفیحت ذرنت: آئکھیں بہ پڑیں آنسوجاری ہوگئے وجلت دل اس نفیحت سے خوف** زدہ ہو گئے مودع الوداع كہنے والا رخصت ہونے والا۔ بمأ ذاتعها الينا: آپ ہميں كيا وصيت فرماتے ہيں محدثات الامورئ نئ باتیں اور جدید امور المهدیدین ہدایت یافتہ لوگ۔ عضوا :تم دانتوں سے پکڑو نواجن نأجن کی جمع ہے ڈاڑھ۔غیش کھوٹ بغض كبينه-

### بَابُ فِي الْإِنْتِهَاءِ عَمَّانَهٰي عَنْهُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَهُ

### باب ١٤: منهيات سے احتراز لازم ہے

(٢٢٠٣) ٱتُرُكُونِي مَا تَرَكَتُكُمْ فَإِذَا حَلَّاثُتُكُم فَخُنُوا عَنِّي فَإِنَّمَا هَلَكَ مَنْ كَانَ قَبُلَكُمْ بِكَثْرَةِ سُؤَالِهِمْ وَاخُتِلَافِهِمُ عَلَى ٱنْبِيَائِهِمُ.

تَوَجَجَعَنَهُ: حضرت ابو ہریرہ ٹاٹنو کہتے ہیں نبی اکرم مُطَافِئَةً نے فرمایا جو چیز میں تمہارے لیے ترک کردوں (یعنی بیان نہ کروں ) اس بارے میں مجھے چپوڑ دواور جب میں تم ہے کوئی بات بیان کردوں تو اسے مجھ سے حاصل کرلو کیونکہ تم سے پہلے کے لوگ اپنے انبیاء مین اللہ سے بکثرت سوالات کرنے اور اختلاف کرنے کی وجہ سے ہلا کت کا شکار ہوئے تھے۔

**تشریج:** جس طرح اوامر مامور به بین،نواهی منهی عنه بین، جانب تعل میں جو درجه مامورات کا ہے، وہی درجه جانب ترک میں

منہیات کا ہے، کیونکہ نثریعت کے دو حصے ہیں: مامورات اورمنہیات، پس جس طرح مامورات کا چھوڑنا گناہ ہے،منہیات کا ارتکاب کرنامجی گناہ ہے۔

حضرت عبدالله ابن مسعود والتيء كاقول ب كه اگرابل علم اپناعلم كى عزت كرتے اوراسے اس كى جگه ركھتے تواپنے زمانه كے سردار بن جاتے مگرانہوں نے علم کی قدر نہ جانی ،خود کو دنیا والوں کے قدموں پر ڈال دیا تا کہ ان کی دنیا میں سے پچھ حاصل کرلیں ، نتیجہ ىيە بواكەدە ذلىل درسوا بوگئے\_

حضرت ابن عمر فٹائٹ سے روایت ہے کہ جس نے علم اللہ کے علاوہ (کسی چیز) کے لیے سیکھا اس کو اپناٹھکانہ جہنم میں بنانا حابئے۔ (جمع الفوائد)

### بَابُمَاجَاءَ فِي عَالِمِ الْمَدِيْنَةِ

## باب ١٨: مدينه كے عالم كي فضيلت

(٢٢٠٣) يُؤشِكُ أَن يَّضَرُب النَّاسُ آكْبَا دَالْإِبِلِ يَظلُبُونَ الْعِلْمَ فَلا يَجِدُونَ أَحَدًا أَعْلَمَ مِنْ عَالِمِ الْمَدِينَةِ.

تَرْمُجْهِكُنُهِ: حضرت ابو ہریرہ و ن اللہ بیان کرتے ہیں آپ مِلِلْفِیَا آپ مِلِلْفِیَا آپ عنقریب لوگ علم کی تلاش میں (زیادہ) سفر کر کے اونوں کے جگر پگھلا دیں گےلیکن انہیں کوئی ایک شخص بھی مدینہ کے عالم سے زیادہ علم والانہیں ملے گا۔

تشريع: عالم مدينه سے كون مراد بع؟ امام ترمذى واليليائية نے ابن عينيه سے دوقول اقل كئے ہيں۔

- (۱) عالم مدینہ سے حضرت امام مالک بن انس التیجار مراد ہیں جو دارالبجرۃ کے امام اور امام شافعی راتیجا کے استاذ تھے۔
  - (٢) ال سے عمری زاہد عبدالعزیز بن عبدالله مرادین جوعلم وفقہ کے ساتھ نہایت عبادت گزار بھی تھے۔
- (٣) بعض حفرات كے نزديك نبى كريم مَلِّ النَّيْجَةَ كابيان شاد صحابہ ثنائيُهُ اور تا بعين بَيْرَاتُهُ كے دور كے اعتبارے ہے كہان كے زمانے میں مدینہ کے عالم سے زیادہ بڑا عالم کسی دوری جگہ نہیں ہوگا۔ (مرقاۃ الفاتج:١٠/١٠ کتاب العسلم)

عمری زاہد حضرت عمر و الله کے پر پوتے ہیں، ان کا پورا نام عبد العزیز بن عبد الله بن عبد الله بن عمر بن الخطاب والله الله عبد عبد الله بن عبد الله الله بن عبد الله المام ترمذي والتفيظ كابيان ہے، جو انھوں نے اسحاق بن موى والتفيل سے سنا ہے، مگر تہذيب التہذيب ميں ہے كه عمرى زاہد: عبد العزيز ولیٹیا؛ کے بیٹے عبداللہ رالیٹیا؛ ہیں،جن کا انتقال ۱۸۴ ہجری میں ہواہے۔

### بَابُ مَاجَاءَ فِي فَضُلِ الْفِقْهِ عَلَى الْعِبَادَةِ

# باب۱۹:عبادت پرفقه( فهم دین) کی برتری

(٢٢٠٥) فَقِينُهُ آشَتُ عَلَى الشَّيْطَانِ مِنَ ٱلْفِعَابِدِ.

تَرْجَعِكُنُهِ: نِي اكرم مُؤَلِّنَكُ فَمَ أَلِي عَالَم شيطان كي ليه ايك ہزارعبادت گزاروں سے زيادہ شديد موتا ہے۔

(٢٧٠٦) قَيِمَ رَجُلُ مِنَ الْمَدِينَةِ عَلَى النَّارُ ذَآءِ وَهُو بِيِمَشُقَ فَقَالَ مَا ٱقْدَمَكَ يَا آخِيُ قَالَ حَدِيثٌ بَلَغَنِيُ أَنَّكَ تُحَيِّثُهُ عَنْ رَسُولِ اللهِ ﷺ قَالَ مَاجِئْتَ لِحَاجَةٍ قَالَ لَا قَالَ اَمَا قَدِمْتَ لِيَجَارَةٍ قَالَ لَا قَالَ مَاجِئْتُ إِلَّا فِي طَلَبِ هٰلَا الْحَيِيْثِ قَالَ فَإِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ مَنْ سَلَكَ طَرِيْقًا يَبْتَغِي فِيْهِ عِلْمًا سَلَكَ اللهُ بِه طرِيُقًا إِلَى الْجُنَّةِ وَإِنَّ الْمَلْئِكَةَ لَتَضَعُ آجُنِحَتَهَا رِضَّى لِّطَالِبِ الْعِلْمِ وَإِنَّ الْعَالِمَ لَيَسْتَغُفِرُ لَهُ مَنْ فِي السَّهُوَاتِ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ حَتَّى الْحِيْتَانُ فِي الْمَآءَوَ فَضُلُ الْعَالِمِ عَلَى الْعَابِدِ كَفَضْلِ الْقَمَرِ عَلَى سَأَيُر الْكَوَا كِبِ وَإِنَّ الْعُلَمَاءَ وَرَثَةُ الْانْبِيَآءِ إِنَّ الْاَنْبِيَآ تَلَمُ يُورِّ ثُوَّا دِيْنَارًا وَّلاَ دِرُهَمَّا إِثْمَا وَرَّ ثُوا الْعِلْمَ فَمَنُ آخَذَبِهِ فَقَلُ آخَذَهِ عَظْ وَّا فِرٍ.

حضرت ابودرداء والني نے دریافت کیا کیاتم تجارت کی غرض سے آئے ہو؟اس نے عرض کی نہیں میں یہاں صرف اس حدیث کی غرض ہے آیا ہوں توحفرت ابو در داء نٹاٹھ نے فرمایا میں نے آپ مَلِّفْظَةَ سے سنا ہے آپ مَلِّفْظَةَ نے فرمایا جو محف کسی ایسے راستے پر چلے جس پروہ علم کے حصول کے لیے جائے تو اللہ تعالیٰ اس کی وجہ سے اسے جنت کے راستے پر جلائے گا اور بے شک فرشتے علم کے طلب گار سے راضی ہوکراپنے پر اس کے لیے بچھا دیتے ہیں بے شک عالم مخص کے لیے آ عانوں اور زمین میں موجود ہر چیزیہاں تک کہ یانی میں موجود مجھلیاں بھی اس کے لیے مغقرت کی دعا کرتی ہیں اور عالم شخص کی عبادت گزار پر وہی فضیلت حاصل ہے جو چودھویں کے چاند کوتمام ستاروں پر ہوتی ہے بے شک علاءانبیاء کے وارث ہیں انبیاءورا <sup>د</sup>ے میں دیناریا درہم نہیں چھوڑتے وہ وراثت میں علم حچوڑتے ہیں تو جو خص اسے حاصل کرلے اس نے ایک بہت بڑا حصہ حاصل کرلیا۔

تشریعے: اس باب میں امام تر مذی الٹیلئے نے دوحدیثیں کھی ہیں، پھر متفرق حدیثیں ہیں جن پر ابواب قاتم نہیں گئے۔

علم کی فضیلت عبادت <u>پر:</u>

اس باب کی تمام احادیث میں علم کی عبادت کے مقالبے میں فضیلت اور شرف کو بیان کیا گیا ہے۔

فَقِيّهُ أَشَرُّ عَلَى الشَّيْطَانِ مِنُ ٱلْفِعَابِدِ.

شیطان کے لئے دین کے کسی واقف کار عالم کو پھسلانا ہزار عابدوں کو پھسلانے سے زیادہ مشکل ہے اوراس کی دو وجہیں ہیں: **پہسلی وجہ:** عالم دین: دین کافہم رکھتا ہے،اس لئے اس کوجلدی دھوکانہیں دیا جاسکتا، اورمحض عبادت گزار چونکہ دین کافہم نہیں رکھتا اس لئے اس کوآسانی سے دھوکا دیا جاسکتا ہے۔

**دوسسری وجہ:** فقیہ اصلاح خلق کا کام کرتا ہے اور عابداینے فائدہ کے لئے عبادت کرتا ہے پس ہزار عابدا پنی عبادت سے خود کو سنواریں گے،اورایک عالم ایک خلقت کوسنوارے گا،اس طرح وہ شیطان کونا کوں چنے چبوا تا ہے۔

وان الملائكة لتضع اجنحتها رضا لطالب العلم.

فرشتول کے پر بچھانے سے کیا مراد ہے اس میں متعدد احمال ہیں:

(۱) پروں کے بچھانے سے مرادیہ ہے کہ طالب علم کے سامنے اس علم کی شرف وفضیلت کی وجہ سے ادب اور احترام کے طور پروہ

فرشے تواضع اختیار کرتے ہیں۔

- (۲) وہ اڑنا موقوف کردیتے ہیں اور ذکر البی سننے کے لیے طالب علم کے پاس اتر آتے ہیں۔اس کو پروں کے بچھانے سے تعبیر کیا ہے۔ (۳) اس سے طلب علم میں مدد ونفرت طالب علم کا تعاون اور رحمت خداوندی کواس کی طرف متوجہ کرنا مراد ہے تا کہ علم کا حصول اس کے لیے آسان ہوجائے۔
- (۷) اکثر حفرات کے نزدیک پرول کے بچھانے سے اس کے حقیقی معنی مراد ہیں کہ وہ فرشتے واقعتا اپنے پر طالب علم کے احرام میں اس کے قدموں کے پنچے بچھاتے ہیں۔

### ابن يحسيل ساجي ريشطهٔ كاوا تعه:

امام طبرانی رئیٹیئٹ نے ابن یحیٰ ساتی رئیٹیئٹ کا واقعہ نقل کیا ہے وہ فرماتے ہیں کہ ہم ایک محدث کے درس میں شرکت کے لیے بھرہ کی گلیوں سے گذررہے متنظے اور ہم سب جلدی جلدی چل رہے تھے ہمارے ساتھ ایک ایسا آ دمی بھی تھا جود بنی اعتبار سے مشکوک ساتھ اوہ استہزاء کے انداز میں کہنے لگا کہ اپنے پاؤں فرشتوں کے پروں سے اٹھالوانہیں توڑنہ دینا ابھی وہ اس جگہ پر ہی تھا کہ اس کے یاؤں خشک ہوگئے اور وہ زمین برگر بڑا۔

حافظ ابن قیم ولیٹھیڈنے احمد بن شعیب ولیٹھیڈ سے ای قسم کا ایک قصہ نقل کیا ہے کہ ہم بھرہ میں ایک محدث کے پاس تھے کہ انہوں نے بیر حدیث سنائی اس مجلس میں موجود ایک معتزلی مذاق اڑاتے ہوئے کہنے لگا کہ بخدا میں کل جوتے پہن کر فرشتوں کے پروں کو ضرور روندوں گا چنا نچہ اس نے جب بیکہا تو اس کے دونوں یا وُں خشک ہوگئے اور ان میں کیڑے پڑگئے۔

وان العلماء ورثة الانبیاء (بیشک علاء انبیاء ﷺ وارث بین): حضرت ابو ہریرہ انتائی سے منقول ہے کہ آپ نے بازار سے گزرتے ہوئے لوگوں کو تجارت میں مشغول دیکھا تولوگوں سے فرماتیاتم یہاں ہو جبکہ میراث نبوت مجد میں تقسیم ہورہی ہے یہ من کرلوگ مبحد میں پنچ گئے کین وہاں قرآن کریم ذکر اللہ اور علمی حلقوں کے علاوہ اور پچھنہ پایا تو وہ لوگ حضرت ابو ہریرہ اللہ اور علم می اور علم ہی تو میراث نبوت ہے جو نبی کریم مُرافئی اللہ اور علم ہی تو میراث نبوت ہے جو نبی کریم مُرافئی اللہ اور تین کے درمیان تقسیم ہورہی ہے تمہاری بید نیا نبی کریم کی میراث میں شار نبیں ہوتی اس سے معلوم ہوا کہ اصل میراث دین تعلیم لین قرآن مجید وسنت کاعلم ہے۔ (تحفۃ الاحوذی: ۷ / ۲۵ / ۳ مرقاۃ المفاتے اللہ ۲۷ / ۳ مرتا العلم)

# عالم کے لئے ایک جامع نفیحت

(٢٦٠٤) قَالَ يَزِيُدُبُنُ سَلَمَةَ يَارَسُولَ اللهِ ﷺ إِنِّى سَمِعْتُ مِنْكَ حَدِيثُنَّا كَثِيْرًا اَخَافُ اَنُ يُنْسِيَ اَوَّلَهُ اخِرَهُ فَكَدِّثْنِي بِكَلِمَةٍ تَكُونُ جَمَاعًا قَالَ إِتَّى اللهَ فِيْمَا تَعْلَمُ.

تَرَجُجْهَا بَهُ: حضرت يزيد بن سلمه مَثَاثِنَهُ بيان كرتے ہيں: يزيد بن سلمه في حض كى: يا رسول الله مَثِلَفَظَةً مِيں آپ سے بہت با تيں سنا مول جھے انديشہ ہے: ميں ان كا ابتدائى يا آخرى حصه بھلانه دوں آپ مَثِلَفظَةً جھے ايسا كلمه بتائيں جو جامع ہو آپ مِثِلفظَةً في فرمايا استعلم كے مطابق الله سے ڈرتے رہو۔

# عالم دین میں دویا تیں ہونی جاہئیں

(٢٢٠٨) خَصْلَتَانِ لَا تَجْتَبِعانِ فِي مُنَافِقٍ حُسُنُ سَمْتٍ وَلَا فِقُهُ فِي الرِّينِ.

تَوَجِينَهِ: حضرت ابو ہریرہ نظیم کہتے ہیں نبی اکرم مَلِّنْظِیمَ فی فیرمایا دوخصوصیات منافق میں اکٹھی نہیں ہوسکتی اجھے اخلاق اور دین کی

(٢٧٠٩) ذُكِرَ لِرَسُولِ اللهِ ﷺ رَجُلَانِ آحَدُهُمَا عَابِدٌ وَالْآخَرُ عَالِمٌ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ فَضُلُ الْعَالِمِ عَلَى الْعَابِي كَفَصْلِي عَلَى آدْنَا كُمْ ثُمَّ قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ إنَّ اللهَ وَمَلَائِكَتَهُ وَاهْلَ السَّمْوَاتِ وَ الْأَرْضِيْنَ حَتَّى النَّمْلَةَ فِي مُجُرِهَا وَحَتَّى الْحُوْتَ لَيُصَلُّونَ عَلَى مُعَلِّمِ النَّاسِ الْخَيْرَ.

گزارتها دوسراعالم تھا تو آپ نے فرمایا عالم مخص کوعبادت گزار پروہی فضیلت حاصل ہے جو مجھےتم میں سے ادنی شخص پر حاصل ہے۔

> علامه ابن عبد البر مالكي والثيلان عامع بيان العلم وفضله (٢:٢) مين حضرت عيسلي في ألَّذَهِ كابيار شادُقل كيا ب: من علم وعمل وعلم فذلك يدعى عظيما في ملكوت السماوات.

«جس نے علم دین حاصل کیا اوراس پڑمل کیا اور وہ علم دوسروں کوسکصلا یا تو وہ فرشتوں کی دنیا میں بڑا آ دمی کہلا تا ہے۔" مؤمن كاخير ہے بھى بيٹ نہيں بھرتا

(٢٦١٠) لَنُ يَّشْبَعَ الْمُؤْمِنُ مِنْ خَيْرٍ يَسْبَعُهُ حَتَّى يكونَ مُنْتَهَا لُالْجَنَّةَ.

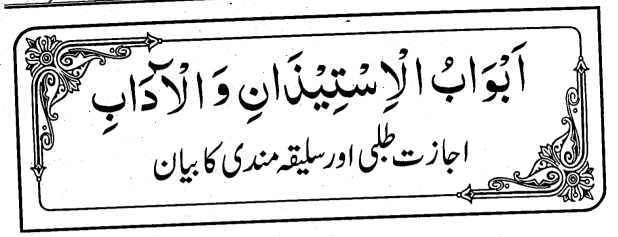
تَرْجَجَكُمْ: حضرت ابوسعید خدری ثناتی نبی اکرم مَرَافِظَیَا کا بیفر مان قال کرتے ہیں مؤمن بھلائی کی باتیں س کر (یعنی کے علم حاصل کر کے ) مجھی سیرنہیں ہوتا یہاں تک کداس کاانجام جنت ہے۔

# وانشمندی کی بات جہاں بھی ملے لے لینی جاہئے

(٢٧١١) ٱلْكَلِمَةُ الْحِكْمَةُ ضَالَّةُ الْمُؤْمِنِ فَحَيْثُ وَجَلَّهَا فَهُوَ آحَقُّ بِهَا.

تریج پنہ: حضرت ابو ہریرہ ٹاٹنو بیانِ کرتے ہیں نبی اکرم مَلِّفْظَةً نے فرما یا حکمت کی بات مؤمن کی گمشدہ چیز ہے وہ جہاں اسے یا تا ہے تو وہ اس کا سب سے زیادہ حقدار ہے۔

تشريح: يعى نفيحت اگر چه ديوار پراكهي موئى مو، اسے لے لينا چاہے، اور كہتے ہيں: انظر الى ماقال، ولا تنظر الى من قال: بات کودیکھو، بات کہنے والے کومت دیکھویعنی بات اگر کام کی ہےتو لے لو، بیمت دیکھو کہ بات کہنے والا اس پرعمل پیرا ہے یا نہیں؟ (بیرحدیث ضعیف ہے اس کا ایک راوی ابراہیم مخز ومی متروک ہے)۔



#### ابواب كاارشباط:

امام ترمذی طِیْتُیْدُ جب احکام سے یعنی عبادت ومعاملات سے فارغ ہوئے ،تو ایمان وعلم کی با تیں شروع کیں ، اب آخر میں سلیقہ مندی کی باتیں پیش کرتے ہیں، تا کہ معاشرہ خوشگوار ہے ، اورلوگوں کے آپس کے تعلقات بہتر ہوں ، پھر ابواب الامثال آئیں گے یعنی معنویات کومحسوس بنا کرکس طرح پیش کیا جائے؟ پھرفضائل القرآن، ابواب القراءت اور ابواب التفییر آئیں گے، اور آخر میں دعوات واذ کار کا تذکرہ کر کے مناقب پر کتاب ختم کریں گے۔

آداب ادب کی جمع ہے ادب کے معنی کیا ہیں اس کی مختلف تعبیریں ہیں:

### (۱) ادب کیاہے؟

"ادب، درحقیقت نیک خصلتول کے اجماع کانام ہے۔"

الادب اجتماع خصال الخير في العبد.

اورادیب وہ مخص ہے،جس میں نیک حصلتیں جمع ہوں۔

حضرت عبدالله بن مبارك في مايا:

نحن الى قليل من الإدب احوج منا الى كثير من العلم.

"كەممىي زيادە علم حاصل كرنے كے مقابله ميں تھوڑ اساادب حاصل كرنے كى زيادہ ضرورت ہے۔"

احمد بن محمد البصري نے جلا جلی البصري وليٹيئي سے روایت کی که توحید الیا موجب ہے کہ جس سے ایمان (بالرسالة) واجب ہوجا تا ہے۔ لہذا جس کا ایمان نہیں ،اس کی تو حید بھی نہیں اور ایمان ایسا موجب ہے ، جوشر یعت کو واجب قرار دیتا ہے لہذا جس کی شریعت نہیں اس کا ندایمان بنتوحیداورشریعت ایساموجب ہے جس سے ادب واجب ہوتا ہے۔ البذاجس کے پاس ادب نہیں اس کی ندشریعت ہے نهائمان اورنه توحيد

حضرت رويم نے ابوعبدالله بن حفیف مِیسَا سے فرمایا:

يَابُنَى اجْعَلُ عَمَلَكَ مِلْحًا وَاكْبَكَ دَقِيْقًا اَيْ اِسْتَكْثِرُ مِنَ الْإِدَبِ حَتَى تَكُونَ نِسْبَهُ الدَّقِيقِ إِلَى الْبِلْح. "اے بیٹے! اپنے عمل کونمک بنااور ادب کوآٹا بنا۔ لینی ادب میں اضافہ کرحتی کہ کٹرت عمل وادب کی نسبت نمک اور آئے

جیسی ہوجائے۔"

فقیہ ابواللیٹ سمرقندی ولیٹیوٹ نے فرمایا: اسلام کے پانچے قلعے ہیں۔ پہلایقین ، دوسرا اخلاص ، تیسرا فرائض ، چوتھا بحمیل سنن پانچواں حفظ آ داب۔ جب تک آ دمی آ داب کی حفاظت ونگرانی کرتا رہتا ہے شیطان اس سے مایوس رہتا ہے اور جب بیہ آ داب چھوڑنے لگتا ہے تو شیطان سنتیں چھڑوانے کی فکر میں لگ جاتا ہے حتی کہ پھر فرائض ، اخلاص اور یقین تک نوبت جا پہنچتی ہے۔

ادب کے معنی ہیں وہ قول وفعل جسے اچھا اور قابل تعریف کہا جائے۔

(۲) بعض حضرات کے نز دیک عمد ۃ اخلاق کو ادب کہتے ہیں یعنی یقین قناعت صبر شکر برد باری سخاوت غیرت دلیری اور مروت جیسے اوصاف سے آ راستہ ہونا۔

#### استیذان کی حکمت اوراس کے درجات:

سورة النورآیت ۲۷ میں ارشاد پاک ہے۔،،اے ایمان والو! تم اپنے گھروں کے علاوہ دوسرے گھروں میں داخل مت ہوؤ، یہاں تک کہتم اجازت حاصل کرلو، اوران کے رہنے والوں کوسلام کرلو،،اورسورۃ النور کی آیات ۵۹،۵۸ میں ارشاد پاک ہے:"اے ایمان والو! چاہئے کہتم سے اجازت لیں وہ لوگ جن کے تم ما لک ہو۔" یعنی غلام باندی، اور وہ لوگ جوتم میں سے حد بلوغ کوئیس پنچے، تین اوقات میں:

#### استيذان كامسنون طريقه:

استیذان کا حکم دووجه سے دیا گیاہے:

میسلی وجہ: آدمی بھی تنہائی میں بے تکلف حالت میں ہوتا ہے،اگر کوئی اچا نک گھر میں گھس آئے گا تو اس کی اس کے ستر پرنظر پڑے گی،اور یہ بات اسکوسخت نا گوار ہوگی،

فائك : گھر ميں صرف بيوى ہوتو استيذان واجب نہيں ، البتة متحب بيہ ہے كہ بدوں اطلاع داخل نہ ہو، حضرت ابن مسعود ہونا نئو اپنے گھر ميں كھنكار كر داخل ہوتے تھے ، ان كى اہليہ بيان كرتى ہيں كه آپ ہؤنا نئو كا بيہ معمول اس لئے تھا كہ وہ نہميں الي حالت ميں نہ ديكھيں جوان كو پيندنہ ہو۔ (ابن كشيسر)

دوسسری وجہ: اور حکم استیذان کی علت ایذاءرسانی سے بچنا، اور حسن معاشرت کے آداب سکھانا ہے، حدیث میں ہے کہ ایک شخص نے نبی مَرَّ اَسْتَحَاقِمَ مِی جھانکا، آپ مَرِّ اَسْتَحَاقِمَ اِریک سینگی سے سرمبارک تھجلارہے تھے، آپ مَرِّ اَسْتَحَاقِمَ نے فر مایا: اگر میں جانتا کہ تو گھر میں دیکھ رہاہے تو تیری آنکھ میں مینگی مارتا، اجازت حاصل کرنے کا حکم آنکھ ہی کی وجہ سے ہے! (بخاری حدیث ۱۲۲۲)

استیذان کے تعلق ہے لوگ تین طرح سے ہیں:

اقال:اجنبی شخص جس سے ملنا جلنانہیں ہوتا،اس کا تھم یہ ہے کہ وہ صراحتاً اجازت لئے بغیر گھر میں داخل نہ ہوئے۔

دوم: ایساغیرمحرم جس کے ساتھ ملنا جلنا اور معاشرتی تعلقات ہیں،ایسے خفس کی اجازت طلی پہلے مخص کی اجازت طلی ہے کم درجہ ہے، حضرت ابن مسعود و التي سے جونبی مَلِّنْ فَيْجَةَ كے خادم خاص متے، آپ مَلِّنْ فَيْجَةَ نے ارشا دفر مایا:

اذنك على ان يرفع الحجاب وان تستمع سوادي حتى انهاك. (مسلم ١٤/٥٠)

تَرَجِّهَا بَهِ: میرے پاس آنے کے لئے تمہارے لئے اجازت سے کہ پردہ اٹھا دیا گیا ہو، یعنی دروازہ کھلا ہوا ہو، اور بیہ بات ہے کہتم (مجھے بات کرتا ہوا) سنو (اور ) میری ذات کو (دیکھو) یہاں تک کہ میں تم کوروک دوں۔

موم: نیچ اورغلام جن سے پر دہ واجب نہیں، اس لئے ان کے لئے استیذان کا تھم بھی نہیں، البتہ وہ اوقات جن میں عام طور پر کیڑے اتار ديي جاتے ہيں: ان کو بھی اجازت لے کر اندر آنا چاہئے، اور بیاوقات ملکوں اور قوموں کے اعتبار سے مختلف ہوتے ہیں، اور آیت کریمہ میں جن تین اوقات کا ذکر ہے، ان اوقات میں حصر نہیں، مثلاً آدھی رات میں آنا چاہیں تو بھی اجازت ضروری ہے۔

### بَابُمَاجَاءَفِيُ إِفْشَاءِ السَّلاَمِ

# باب ا: سلام كورواج دييخ كابيان

(٢٦١٢) وَالَّذِي نَفْسِي بِيَهِ لَا تِن خُلُوا الْجَنَّةَ حَتَّى تُؤْمِنُوا وَلَا تُؤْمِنُوا حَتَّى تَعَابُوا الْكَادُلُّكُمْ عَلَى آمُرِ إِذَا ٱنْتُمْ فَعَلْتُمُونُهُ تَحَابَبُتُمْ ٱفْشُوْا السَّلَامَرَبَيْنَكُمْ.

تَوْجَيْتُهُا: حفرت ابو ہریرہ ناٹی بیان کرتے ہیں نی اکرم مُؤَلِّقَا فَ فرمایا اس ذات کی مشم جس کے دست قدرت میں میری جان ہے تم اس وقت تک جنت میں داخل نہ ہوگے جب تک کامل مؤمن نہ ہو جاؤتم اس وقت تک کامل مومن نہیں ہوگے جب تک ایک دوسرے سے محبت نہ کرنے لگو کیا میں تمہاری ایسی بات کی رہنمائی کروں؟ جب تم اسے کرلو گے تو تمہاری آپس میں محبت پیدا ہوجائے گیتم اینے درمیان سلام کو پھیلاؤ۔

تشریح: دنیا کی ہرمہذب قوم میں بدرواج ہے کہ جب وہ آپس میں ملاقات کرتے ہیں تو اپنی محبت کے اظہار کے لیے کوئی نہ کوئی کلمه ضرور کہتے ہیں اسلام سے پہلے زمانہ جاہلیت میں بھی اس موقع پرمختلف الفاظ کے استعمال کارواج چل رہا تھا السلام علیم کا پیکلمہ اس قدرشیریں اور میٹھاہے کہ جب انسان دوسرے مسلمان کوسلام کرتا ہے تو آپس میں بیار و محبت اور انس کا ایک ماحول بن جاتا ہے۔

لفظ سلام کے معنی ہیں ہر شم کے عیب سے پاک صاف ہونا اور بیدر حقیقت اللہ تعالی کے صفاتی ناموں میں سے ایک نام ہے جس کے معنی ہیں وہ ذات جو ہرتشم کے نقص وعیب آفت اور تغیر وفنا سے محفوظ اور سالم ہے ایک حدیث میں ہے کہ لفظ سلام اللہ تعالیٰ کا ایک نام ہے جے اللہ تعالی نے زمین پراتارا ہے لہذاتم سلام کو پھیلا و اور عام کرو۔

سلام کا حکم : امام نو وی را شینهٔ فرماتے ہیں کہ بالا جماع سلام کرنا سنت ہے اور اس کا جواب دینا واجب ہے اور پھر بعض حضرات کے

نز دیک سلام کا جواب اتنی آواز سے ضرور دیا جائے کہ دوسرا اسے من سکے لیکن حضرت تھانوی راٹیٹیڈ کی بعض کتابوں میں ہے کہ مطلق سلام کا جواب دینا واجب ہے اور دوسرے کوسنوانامستحب ہے ضروری نہیں امام نووی والیکیائی فرماتے ہیں کہ سلام کا جواب دینا فورا واجب ہوتا ہے لہذا اگر خط میں کوئی سلام لکھے یا قاصد کے ذریعہ سلام بھیج تو فوراً اس کا جواب دینا ضروری ہے اور بذریعہ تحریر اس سلام کا جواب دینا بھی ضروری ہے لیکن اگر حضرت تھانوی رایٹھیا کے قول کو لیا جائے تو مطلق اس تحریری سلام کا زبانی جواب دینا ضروری ہے تحریری طور پراس کا جواب پہنچا نا ضروری تہیں ہے۔

### بَابُمَاذُكِرَفِئُ فَضُلِ السَّلاَمِ

### باب ۲: سلام کی فضیلت (اجروتواب)

(٢٦١٣) أَنَّ رَجُلًا جَأَءً إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْ أَقَالَ السَّلَامُ عَلَيْكُمْ فَقَالَ النَّبِيُّ عَثْمٌ ثُمَّ جَأَءً اخَرُ فَقَالَ السَّلَامُ عَلَيْكُمْ وَرَجْمَةُ اللهِ وَبرَكَاتُهُ فَقَالَ السَّلَامُ عَلَيْكُمْ وَرَجْمَةُ اللهِ وَبرَكَاتُهُ فَقَالَ عَلَيْكُمْ وَرَجْمَةُ اللهِ وَبرَكَاتُهُ فَقَالَ عَلَيْكُمْ وَرَجْمَةُ اللهِ وَبرَكَاتُهُ فَقَالَ النَّبِيُ ﷺ ثَلاَثُونَ.

تریجیتن حفرت ابن عمران بن حصین والته بیان کرتے ہیں ایک مخص نبی اکرم مُطِلِّفَظِیَّة کی خدمت میں حاضر ہوا إور بولا السلام علیم آب مَطْفَقَةَ فِ فرمايا اسے دس نيكياں مل كئيں چر دوسر المحض آيا وہ بولا السلام عليكم ورحمة نبى اكرم مَطْفَقَعَ في ان فرمايا اسے بيس نيكياں ملیں گی بھرایک مخص آیا اور بولا السلام علیم ورحمة وبر کانة تو آپ مُطَلِّنْ عَجَمَ نے فرمایا اسے تیس نیکیال ملیں گ۔

تشريع: وبركاته پراضافه مشروع بے يانهيں؟اوراس سلسله ميں روايات مختلف ہيں كه وبركاته پراضافه كرنا چاہئے يانهيں؟ موطا مالك مين حضرت ابن عباس من النيئ كاقول ب: انتهى السلاحر الى البركة: سلام بركت يربورا موكيا-اوربيه في ف شعب الايمان مين يروايت ذكركى بكرايك آدى حضرت ابن عمر والتناك ياس آيا، اس ني كها: السلام عليكم ورحمة الله وبركاته ومغفرته: توابن عمر منافيئ فرمايا: حسدك وبركاته: يعن صرف دبركاته تك اضافه كرنا چاہئے، يهى بات حضرت عمر منافئر سے بھى مردى ہے۔

اور چند دوسری روایات سے اضافہ کا جواز ثابت ہوتا ہے،موطا ما لک میں حضرت ابن عمر مخاشن سے مروی ہے کہ انھوں نے سلام کے جواب میں والغا دیات والواثعات بڑھایا۔ قول فیصل بیہ ہے کہ عام طور پروبر کا تہ تک ہی اضافہ کرنا چاہئے ، لیکن اگر کوئی اور اضافہ کرے توبیجی جائز ہے۔

#### بَابُمَاجَآءَ فِيُ أَنَّ الْأَسْتِيٰذَانَ ثَلَاثُ

### باب ۱:۱ جازت تین مرتبه طلب کی جائے

(٢٦١٣) اسْتَأْذَنَ اَبُوْمُوْسَ عَلَى عُمَرَ فَقَالَ السَّلَامُ عَلَيْكُمْ أَادُخُلُ فَقَالَ عُمَرُ وَاحِدَةٌ ثُمَّ سَكَتَسَاعَةً ثُمَّ وَاللَّكُمُ أَادُخُلُ فَقَالَ السَّلَامُ عَلَيْكُمُ أَادُخُلُ فَقَالَ السَّلَامُ عَلَيْكُمُ أَادُخُلُ فَقَالَ عُمَرُ

محاسس ترزى شرح ترزى : جلد چېسارم على الله على البواب الإستياندان والآواب ثَلَاثٌ ثُمَّ رَجَعَ فَقَالَ عُمُرُ لِلْبَوَّابِ مَا صَنَعَ قَالَ رَجَعَ قَالَ عَلَيَّ بِهِ فَلَبَّا جَاءَهُ قَالَ مَا هٰذَا الَّذِي صَنَعْتَ قَالَ السُّنَّةُ قَالَ السَّنَّةُ وَاللهِ لَتَاتِيَيِّيُ عَلَى هٰذَا بِبُرُهَانِ وَبَيِّنَةٍ أَوْلَا فَعَلَى بِكَ قَالَ فَأَتَانَا وَنَحُنُ رُفُقَةٌ مِّنَ الْأَنْصَارِ فَقَالَ يَامَعُشَرَ الْأَنْصَارِ السُّتُمُ اعْلَمَ النَّاسِ بِعَدِيْثِ رَسُولِ اللهِ عَلَى ٱللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى ثَلَاثٌ فَإِنُ أَذِنَ لَكَ وَ إِلَّا فَارْجِعُ فَجَعَلَ الْقَوْمُ يُمَازِ حُوْنَهُ قَالَ آبُوْ سَعِيْدٍ ثُمَّ رَفَعْتُ رَأْسِي إِلَيْهِ فَقُلْتُ مَا اَصَابَكَ فِي هٰذَامِنَ الْعُقُوبَةِ فَانَا شَرِيكُكَ قَالَ فَاتَى عُمَرَ فَا خُبَرَةُ بِذَٰلِكَ فَقَالً عُمَرُمَا كُنْتُ عَلِمُتُ مِهٰذَا.

ترکیجی آب: حضرت ابوسعید خدری والتی بیان کرتے ہیں ایک مرتبہ حضرت ابومولی اشعری والتی نے حضرت عمر وزائقہ کے ہاں اندر آنے کی اجازت مانگی اور بولے السلام علیم کیا میں اندر آجاؤں؟ توحفزت عمر منافقہ بولے ایک ہی مرتبہ ( یعنی حضرت عمر منافقہ نے جواب نہیں دیا) پھر ابومویٰ کچھ دیر خاموش رہے پھر بولے السلام علیم کیا میں اندر آ جاؤں ؟ حضرت عمر زناٹنی نے (خود سے کہا) دومرتبہ ہو گیا (لیکن انہیں اندر آنے کی اجازت نہیں دی )حضرت ابوموکٰ اشعری ٹٹاٹٹنز سیجھد پر خاموش رہے پھر بولے اسلام علیم کیا میں اندر آ جاؤں تو حضرت عمر نٹائٹند نے فرمایا بیہ تیسری مرتبہ ہے ( یعنی انہوں نے اجازت پھر بھی نہیں دی ) پھر حضرت ابومویٰ اشعری نٹائٹند والیس چلے گئے تو حضرت عمر بڑا تھئے نے دربان سے دریافت کیا انہیں کیا ہوا؟ دربان نے جواب دیا وہ واپس چلے گئے تو حضرت عمر تفاتیح نے فرمایا انہیں میرے پاس لے کرآ و جب حضرت موکیٰ اشعری ٹاٹٹند حضرت عمر بٹاٹٹند کے پاس آئے توحضرت عمر بٹاٹٹند نے دریافت كياآب نے بيكيا كيا ہے؟ انہوں نے عرض كى سنت كے مطابق كيا ہے حضرت عمر اللّٰتي نے فرما يا سنت كے مطابق الله تعالى كى قسم يا تو اس پرآپ ثبوت یا دلیل لے کرآئیں یا پھر میں آپ کوسزا دوں گا۔

حضرت ابوسعید خدری منالفته بیان کرتے ہیں حضرت ابومویٰ اشعری منالفته ہمارے پاس آئے ہم انصاری دوست بیٹھے ہوئے تھے انہوں نے کہا اے انصار کے گروہ کیا آپ لوگ نبی اکرم مَالِّسْتِيَا ہم کی حدیث کے بارے میں سب سے زیادہ نہیں جانتے ؟ کمیا آپ مُلِكُ اَنْ اِنْ ارتاد فرمائی ہے؟ كداجازت تين مرتبدلى جاسكتى ہے اگر تهہيں اجازت مل جائے تو شيك ہے ورندواپس چلے جاؤتو حاضرین ان کے ساتھ مذاق کرنے لگے حضرت ابوسعید خدری رہا تئے بیان کرتے ہیں میں نے اپنا سراٹھا کران کی طرف ویکھا میں نے کہا آپ کواس بارے میں جوسزا ملے گی میں اس میں آپ کا شریک ہوں گا۔

(٢٦١٥) اِسْتَأْذَنْتُ عَلَى رَسُوْلِ اللهِ ﷺ ثَلَاثًا فَأَذِنَ لِي.

تَوْجِيْهُمْ: حضرت ابن عباس تناتُهُ بيان كرت بين حضرت عمر فناتني بن خطاب نے مجھے بيه بات بتائي ہے وہ فرماتے بين ايك مرتبه مين نے آپ مَالِّسْكُافَا سے اندرآنے كى تين مرتبه اجازت مانگى تو آپ مَالِّسْكُوفَا نے مجھے اجازت دى۔

تشریح: اسلامی طریقه بیه به که جب کسی سے ملاقات کے لئے جائے تو پہلے سلام کرے اور اجازت مانگے ، اگر کوئی جواب نہ ملے تو کچھ وقفہ کے بعد دوسری مرتبہ سلام کرے ، اور اجازت طلب کرے ، پھر بھی جواب نہ ملے تو پچھ وقفہ کے بعد تیسری مرتبہ پیمل کرے ، پھراگرتیسری مرتبہ میں بھی جواب نہ ملے تو واپس لوٹ جائے اور یہ سمجھے کہ صاحب خانہ کسی ضروری کام میں مشغول ہے، یا اور وجہ ہے، اس کئے لوٹ جائے مزید پریشان نہ کرے۔

صیح مسلم کی روایت میں ہے کہ حضرت عمر مثلاً نئے نے بعد میں انہیں بلا کر فر ما یا کہ ہم کسی کام میں مشغول تھے اس وجہ ہے آ پ کو جواب نہ دے سکے۔ یہاں ایک سوال پیدا ہوتا ہے کہ اس باب کی دوسری حدیث میں ہے کہ حضرت عمر نواٹنی نے حضور مُلِّ الْفِيْحَةُ کَ یاس داخل ہونے کے لیے تین بارا جازت طلب کی اور آپ کوا جازت دیدی گئی اس سے تومعلوم ہوتا ہے کہ حضرت عمر نزائٹیز کویہ بات معلوم تھی تو پھر حضرت ابومولی منافقہ سے حضرت عمر منافقہ نے اس بات پردلیل اور گواہ کیوں طلب کئے؟

امام ترمذی ولیٹھلانے اس کا جواب ہے دیا ہے کہ حضرت عمر مزانٹیو کو بیہ بات تومعلوم تھی کہ تین بار تک اجازت طلب کی جائے کیکن یہ بات معلوم نہیں تھی کہ تین باراجازت کے بعد بھی اگراجازت نہ ملے تو آ دمی واپس ہوجائے اس لیے احتیاطا انہوں نے اس بات پر دلیل طلب کی تا کہ تحقیق کے ساتھ میہ بات ثابت ہوجائے۔اس سے معلوم ہوا کہ ایسا ہوسکتا ہے کہ بعض باتیں کسی ماہر عالم کو معلوم نہ ہوں ان سے چھوٹے کومعلوم ہوں تاہم یہ بات ان کے لیے کو کی باعث عیب نہیں۔

**اعت راض:** حضرت عمر مثلیّن کے انکار سے بیہ بات ثابت ہوتی ہے کہ خبر واحد معتبر نہیں، چنانچہ انھوں نے واضح دلیل مانگی کہ کوئی دوسرا خُض لا وُجس نے بیہ بات نبی مِئِلِفِیکَا ﷺ سے نی ہو، حالانکہ اخبار آ حاد شریعت میں معتبر ہیں۔

**جواب:** حضرت عمر والنين كاس واقعه كا اس مسئله سے كوئى تعلق نہيں ، حضرت عمر والنين نے متعدد واقعات ميں خبر واحد قبول كى ہے ، جیے شوہر کی دیت میں سے بیوی کومیراث دینے کا مسلداور مجوں سے جزید لینے کا مسلد، ان مسائل میں حضرت عمر ڈاٹنو نے خبر واحد پر عمل کیا ہے، بلکہ اس واقعہ کاتعلق، دین کے معاملہ میں احتیاط برتنے سے ہے۔جب حضرت ابوسعید خدری خانٹیز نے تائیدی بیان دیا تو حضرت عمر منافقة نے تاسف ہے کہا میں بازار میں خرید وفروخت کرتا رہااس لئے ان مسائل سے نا واقف رہا!

# بَابُكَيْفَرَدُّالسَّلَامِ؟

# باب هم: سلام كاجواب كس طرح دينا حياسية

(٢٦١٢) دَخَلَ رَجُلُ الْمَسْجِدَ وَرَسُولُ اللهِ ﷺ جَالِسٌ فِي نَاحِيَةِ الْمَسْجِدِ فَصَلَّى ثُمَّ جَآءً فَسَلَّمَ عَلَيْهِ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ وَعَلَيْكَ إِرْجِعُ فَصَلِّ.

تونجبکنہ: حضرت ابو ہریرہ ٹاٹنو بیان کرتے ہیں ایک شخص مسجد میں داخل ہوا نبی اکرم مُٹَائِشَکِیَۃؓ مسجد کے کنارے میں تشریف فر ما تھے اس نے نماز اداکی پھروہ آیاس نے آپ کوسلام کیا آپ سِلِنظِيَا آ نے فرمایاتم پر بھی ہووا پس جاؤ نماز ادا کرو کیونکہ تم نے در حقیقت نماز تہیں پڑھی۔

#### بَابُمَاجَاءَفِىٰ تَـبُـلِيْغِ السَّلَامِ

# باب ۵: کسی سے سلام کہلوانا

(٢٧١٧) لَهَا إِنَّ جِبْرِيْلَ يُقُرِءُكِ السَّلَامَ قَالَتْ وَعَلَيهِ السَّلَامُ ورَحْمَةُ اللهِ وبَرَكَاتُهُ.

تَوْجِهَنَّهُ: ابوسلمه بیان کرتے ہیں سیدہ عائشہ والنفائے انہیں یہ بات بتائی ہے نبی اکرم مَرْالْفَیَّةِ نے ان سے فرمایا جریل علایتا متہیں سلام کہہ رہے ہیں تو حضرت عائشہ زائٹی نے جواب دیا ان پر بھی سلام ہواللہ تعالیٰ کی رحمتیں ہوں اور اس کی برکتیں ہوں۔ تشریع: جسطرح سلام کرنامسنون ہے: سلام کہلوانا بھی مسنون ہے، اورجس طرح سلام کا جواب دیناضروری ہے: آئے ہوئے سلام کا جواب دینا بھی ضروری ہے اور جواب میں سلام لانے والے کوبھی شریک کرنا چاہئے، کہنا چاہئے: علیک وعلیہ السلام۔ غائبانه سلام کے جواب کامسنون طریقہ:

اگر کوئی شخص کسی کی طرف سے سلام پہنچائے تو اس کے جواب کامسنون طریقہ یہ ہے کہ سلام دینے والے اور پہنچانے والے دونوں کو پیخص سلام کا جواب دے مثلاً وہ یوں کہے: وعلیك وعلی فلان السلام یا وعلیك و علیه السلام. (تیرے اُو پراور فلاں پر بھی سلامتی ہو) سلام کے جواب کا بیافضل طریقہ ہے چنانچہ نسائی کی روایت میں اس کی تصریح منقول ہے لیکن اگر پیہ شخص غائبانه سلام پہنچانے والے کوسلام نہ دے صرف اس غائب کے سلام کا جواب دے تو پیجھی جائز ہے کیونکہ سلام پہنچانے والے کوسلام کے جواب میں شریک کرنا واجب نہیں جیسا کہ حضرت عائشہ وٹائٹھا کی اس حدیث سے بیر حکم ثابت ہوتا ہے کیونکہ حضرت عا تشه وَيَ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِم كَ جواب مِن في كريم مُطِّلْفَيْجَةً كوسلام نبيل كيا-

## بَابُ مَاجَاءَ فِي فَضُلِ الَّذِي يَبْدَاءُ بِالسَّلَامِ

# باب ۲: سلام میں پہل کرنے کی فضیلت

(٢٦١٨) قِيْلَيَارَسُوْلِ اللهِ ٱلرَّجُلَانِ يَلْتَقِيانِ أَيُّهُمَا يَبُنَاءُ بِالسَّلَامِ فَقَالَ أَوْلَاهُمَا بِاللهِ.

تَرْجِيْهَا بَهِ: حضرت ابوامامه والتُور بيان كرت بين عرض كى كئ يارسول الله مُؤلِّفَكَةً دوآ دى ايك دوسرے سے ملتے بين ان ميں سے كون پہلے سلام کرے؟ آپ مِنْلِفَيْكَةً نے فرما یا جواللہ تعالیٰ کے زیادہ نز دیک ہو۔

سلام کرنا سنت ہے اور جواب دینا واجب ہے، مگریہ وہ سنت ہے جس کا تواب واجب سے زیادہ ہے کیونکہ ایک تو اس کوسلام كرنے كا ثواب ملتا ہے دوسرا الدال على الخير كفاعله (خيركى طرف رہنمائى كرنے والا ايباہے گويا كه خودكر رہاہے)كے ضا بطے سے جواب دینے کا ثواب بھی اس کو ملتا ہے،اس لئے اس کا ثواب دو گنا ہوجا تا ہے۔

### بَابُمَاجَاءَفِيْ كَرَاهِيَةِ إِشَارَةِ الْيَدِفِي السَّلَامِ

# باب، ہاتھ کے اشارے سے سلام کرنے کی ممانعت

(٢٦١٩) لَيُسَمِنَّا مَنُ تَشَبَّهَ بِغَيْرِ نَالَا تَشَبَّهُ وِبِالْيَهُو دِوَلَا بِالنَّصَارَى فَإِنَّ تَسْلِيمَ الْيَهو دِ الإشَارَةُ بِالْاَصَابِعِ وتَسْلِيمَ النَّصارى الإشَارَةُ بِالْاكُفِّ.

تَرُخْچُهُنْهِ: عمر وبن شعیب اپنو والد کے حوالے سے اپنے دادا کا یہ بیان نقل کرتے ہیں نبی اکرم مَرَّافِضَا کَمَ عَرَا مِا ہے اس کا اسلام سے

کوئی تعلق نہیں ہے جو دوسروں کے ساتھ مشابہت اختیار کرلےتم لوگ یہودیوں اورعیسائیوں کے ساتھ مشابہت اختیار نہ کرو کیونکہ یہودیوں کا سلام انگلیوں کے اشارے کے ذریعے ہوتا ہے اورعیسائیوں کا سلام بھیلی کے اشارے کے ذریعے ہوتا ہے۔ تشریع: سلام میں کلمات سلام کا تلفظ ضروری ہے، اس طرح جواب میں بھی کلمات جواب کا تلفظ ضروری ہے، نیز سلام سنانا بھی ضروری ہے، اگر کوئی صرف اشارے سے سلام کرے، اور کلمات سلام منہ سے نہ بولے، توبیسلام نہیں، اس طرح جواب میں صرف ہاتھ سے اشارہ کر دینا اور منہ سے کلمات جواب ادا نہ کرنا کافی نہیں۔البتہ کلمات سلام و جواب کے تلفظ کے ساتھ اشارہ بھی کیا تو پیہ درست ہے۔

#### بَابُمَاجَاءَفِىالتَّسُلِيْمِ عَلَىالصِّبْيَانِ

#### باب ٨: بچول كوسلام كرنے كابيان

(٢٧٢٠) كُنْتُ آمُشِي مَعَ ثَابِتِ الْبُنَانِيِّ فَمَرَّعَلَى صِبْيَانٍ فَسَلَّمَ عَلَيْهِمْ فَقَالَ ثَابِتٌ كُنْتُ مَعَ آنَسٍ فَمَرَّ عَلَى صِبْيَانٍ فَسَلَّمَ عَلَيْهِمُ فَقَالَ آنَسٌ كُنْتُ مَعَ النَّبِيِّ ﷺ فَمَرَّ عَلَى صِبْيَانٍ فَسَلَّمَ عَلَيْهِمُ.

۔ تو پنجھ تنہ: سیار بیان کرتے ہیں میں ثابت بنانی کے ہمراہ جار ہا تھا وہ بچوں کے پاس سے گز رہے تو انہوں نے بچوں کوسلام کیا پھر ثابت بنانی نے بتایا میں حضرت انس مٹاٹنو کے ساتھ جار ہاتھاوہ بچوں کے پاس سے گز رہے تو انہوں نے بچوں کوسلام کیا تھا اور حضرت انس مٹاٹنو نے یہ بات بیان کی تھی میں نبی اکرم مَلِّفْظِیَّا کے ساتھ جارہا تھا آپ مِلِّفْظِیَّا بچون کے پاس سے گزرے تو آپ مِلِّفْظَا آپ مِلِّفْظِیَّا بچون کے پاس سے گزرے تو آپ مِلِّفْظَا آپ مِلاً

تشرِیع: بچمتقبل کی امت ہیں، کل ہم نہیں رہیں گے اور وہ ہماری جگہ لیں گے، اس لئے بچوں کی تعلیم وتربیت پرخصوصی توجہ دین چاہئے، پس جس طرح بچوں کوتمرین کے لئے نماز پڑھوائی جاتی ہے، اور روزہ رکھوایا جاتا ہے، ای طرح ان کوسلام بھی کیا جائے تا كەدەسلام كرنا اور جواب دىيناسىكىيىس، علاوە ازىي بڑوں كا چچوٹوں كوسلام كرنا تواضع كى دكيل ہے۔

#### بَابُهَاجَاءَفِىالتَّسُلِيْمِ عَلَىالبِّسَآءِ

# باب ٩: عورتوں كوسلام كرنے كابيان

(٢٦٢١) أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ مَرَّ فِي الْمَسْجِي يَوْمًا وَعُصْبَةٌ مِّنَ النِّسَاءَ قُعُودٌ فألوى بَيَدِهِ بالتَّسُلِيْمِ وَ أَشَأَرَ عَبُلُ الْحَمِيْلُ بِيَالِهِ.

تَوْجَجَيْنَهَ: حضرت اساء بنت يزيد مثلتْنا بيان كرتى ہيں ايك دن نبي اكرم مَلِّلْظَيَّةَ مسجد ميں سے گزرے اس وقت يجھ خواتين وہال بينظي ہوئی تھیں تو آپ مَالِشَیَکَا آنے ہاتھ سے اشارے کے ذریعے انہیں سلام کیا۔عبدالحمید نامی رادی نے اپنے ہاتھ کے ذریعے اشارہ کر کے یہ بات بتائی۔

تشریح: جس طرح مردوں کے لئے ضروری ہے کہ آپس میں ایک دوسرے کوسلام کریں، اور سلام کوخوب رواج دیں، اس طرح عورتوں کے لئے بھی ضروری ہے انکوبھی چاہئے کہ آپس میں ایک دوسرے کوخوب سلام کریں، رہا مردوں کاعورتوں کو، اورعورتوں کا مردول کوسلام کرنا تو بید دوصورتوں میں جائز ہے۔

ایک: مردوزن محرم ہوں یامیاں بیوی ہوں، یاعورت بہت بوڑھی ہو یا چھوٹی بچی ہوتو ایک دوسرے کوسلام کرنا جائز ہے۔ دوم: عورت اجنبی ہو گراس کوسلام کرنے میں، یااس کے سلام کرنے میں کوئی تہت کا اندیشہ نہ ہو، مثلاً عورتوں کا مجمع ہواوران کوکوئی مردسلام کرے، یامحرم کی موجود گی میں اجنبی عورت سلام کرے، یا کوئی عورت مردوں کے مجمع کوسلام کرے توبیہ جائز ہے، کیونکہ ان صورتول میں فساد کا کوئی اندیشہ نہیں۔

# بَابُمَاجَاءَفِىالتَّسُلِيْمِ إِذَادَخَلَ بَيْتَهُ

# باب ۱۰: جب اینے گھر میں داخل ہوتو سلام کر ہے

(٢٦٢٢) عَنْ سَعِيُدِ بْنِ الْمُسَيِّبِ قَالَ قَالَ اَنَسُ قَالَ لِيُ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَا اُبْنَى إِذَا دَخَلْتَ عَلَى اَهُلِكَ فَسَلِّمُ تَكُونُ بَرَكَةَ عَلَيْكَ وَعَلَى آهُلِ بَيْتِكَ.

تَوْجْجِهَنَّم: سعيد بن مسيب ولِينْظ بيان كرتے ہيں حضرت انس بن مالك ولائت سيد بيان كرتے ہيں نبي اكرم مِرَافِظَةَ نے مجھ سے فر مايا میرے بیٹے جبتم اپنے گھر جاؤ توسلام کرویوں تمہارے اوپر بھی برکت ہوگی اور تمہارے گھر والوں پر بھی برکت ہوگی۔

تشريح: اگر همريس كوئى ہے تو اس كوسلام كرے، اور اگر همر خالى ہے تو كہے: السلام على عباد الله الصالحين: الله كے نيك بندول پرسلام! اور گھر میں داخل ہوتے وقت سلام کرنے کا ذکر سورۃ النور (آیت ۲۱) میں ہے:

﴿ فَإِذَا دَخَلْتُهُ بُيُوْتًا فَسَلِّمُوا عَلَى ٱنْفُسِكُمْ تَحِيَّةً مِّنْ عِنْدِاللَّهِ مُبْرَكَةً طَيِّبَةً ﴿ (الور:١١)

" جب تم اپنے گھروں میں داخل ہوؤ تو اپنے لوگوں کوسلام کرو جو دعا کے طور پر الله کی طرف سے مقرر ہے، اور برکت والی

پس آئندہ حدیث کے ضعف سے مسئلہ پر کوئی اثر نہیں پڑتا، کیونکہ پیمسئلہ قرآن کریم میں ہے۔

#### بَابُ السَّلَامِ قَبْلَ الْكَلَامِ

# باب اا: گفتگو سے پہلے سلام

(٢٦٢٣) اَلسَّلَامُ قَبْلُ الْكَلَامِ.

تَرْجَجْهَتْهَا: نِي اكرم مَلِّ الْفَيْخَةِ نِهِ ما ياسلام (بات شروع) كرنے سے پہلے ہوگا۔

#### بَابُمَاجَاءَفِىٰ كَرَاهِيَةِ التَّسُلِيْمِ عَلَى الذِّمِيِّ

# باب ١٢: ذمي (غيرمسلم) كوسلام كرنا مكروه ب

(٢٦٢٣) لَا تَبْنَأُ والْيَهُوْدَوَ النَّصَارَى بِالسَّلَامِ فَإِذَا لَقِينتُمْ آحَكَهُمْ فِي طَرِيْقٍ فَاضْطَرُّ وْ تُالْ أَضْيَقِهِ.

تو بخچتنها: حضرت ابو ہریرہ نظافتہ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطَّلِّنِظِیَّا نے فرمایا ہے یہودیوں اورعیسائیوں کوسلام کرنے میں پہل نہ کرو جبتم ان میں سے کسی سے راستے میں ملوتو اسے ننگ راستے کی جانب جانے پرمجبور کرو۔

(٢٦٢٥) إِنَّ رَهُطًا مِنَ الْيَهودِ دَخَلُوا عَلَى النَّبِي عَلَيْ فَقَالُوا اَلسَّامُ عَلَيْكَ فَقَالَ النَّبِي عَلَيْ عَلَيْكُمْ فَقَالَتُ عَلَيْكُمْ فَقَالَتُ عَلَيْكُمْ فَقَالَ النَّبِي عَلَيْهُ عَلَيْكُمْ فَقَالَ النَّبِي عَلَيْهُ فَقَالَ النَّبِي عَلَيْهُ وَقَالَ النَّبِي عَلَيْكُمْ السَّامُ وَاللَّعْنَةُ فَقَالَ النَّبِي عَلَيْهُ عَالِشَةُ النَّه اللَّهُ اللهُ يُحِبُّ الرِّفْقَ فِي الْاَمْرِ كُلِّهِ قَالَتُ عَائِشَةُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ . عَائِشَةُ النَّا اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللّهُ اللهُ الل

ترجیخین، حضرت عائشہ والتھ بیان کرتی ہیں کچھ یہودی نبی اکرم مِنَّافِیَکَا کَم عَدمت میں حاضر ہوئے اور بولے السام علیک (یعنی آپ کوموت آئے) نبی اکرم مِنَّافِیکَا نے فرما یا وعلیکم (شہیں بھی آئے) حضرت عائشہ والتھ فرماتی ہیں میں نے کہا تمہیں موت آئے اور تم پرلعنت بھی ہوتو آپ مِنَّافِکَا آئے نے فرما یا اے عائشہ والتھ اللہ تعالی ہر معاطع میں نرمی کو پسند کرتا ہے حضرت عائشہ ویا تھا نے عرض کی آپ مِنَّافِکَا آئے نے سانہیں انہوں نے کیا کہا ہے؟ تو آپ مِنَّافِکِکَا آئے فرما یا میں نے بھی وعلیم (شہیں بھی عائشہ ویا تھے) کہد دیا ہے۔

تشریع: به حدیث ای سند سے ابواب السیرباب ۳۰ باب ماجاء فی التسلیم علی اهل الکتاب میں گزر چک ہے، اور وہاں اسکی شرح کی گئے۔

# بَابُهَاجَاءَفِى السَّلَامِ عَلَى مَجْلِسٍ فِيْهِ الْمُسْلِمُوْنَ وَغَيْرُهُمُ

# باب ١٣: ايسے مجمع كوسلام كرناجس ميں مسلم اورغيرمسلم مول

(٢٧٢١) أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ مَرَّ بِمَجُلِسٍ وفِيهُ أَخُلَاطُ مِنَ الْمُسْلِمِينَ وَالْيَهُو دُفَسَلَّمَ عَلَيْهِم.

ترکنجیننم: حضرت اسامہ بن زید بڑاٹند بیان کرتے ہیں نبی اکرم سَلِّنْظِیَّۃَ ایک محفل کے پاس سے گزرے جس میں مسلمان اور یہودی بیٹھے ہوئے تھے تو آپ سِلِّنْظِیَّۃَ نے ان لوگوں کوسلام کیا۔

یں۔ تشرِفیح: علاء نے لکھاہے: الیی صورت میں مسلمانوں کی نیت سے سلام کرے، اور اگر غیر مسلم کوسلام کرے تو محافظ فرشتوں کی نیت سے سلام کرے۔

# بَابُ مَاجَآءَ فِي تَسْلِيْمِ الرَّاكِبِ عَلَى الْمَاشِي

# باب سما: سوار كا پيدل كوسلام كرنا

(٢٦٢٧) يُسَلِّمُ الرَّاكِبُ عَلَى الْمَاشِي وَالْمَاشِي عَلَى الْقَاعِدِ وَالْقَلْيُلُ عَلَى الْكَثِيْرِ وَزَادَابُنُ الْمُثَلِّي فِي عَلِي الْقَاعِدِ وَالْقَلْيُلُ عَلَى الْكَثِيْرِ وَزَادَابُنُ الْمُثَلِّي فِي عَدِيثِهِ وَيُسَلِّمُ الصَّغِيْرُعَلَى الْكَبِيْرِ.

ترنجيکنّه: حفزت ابو ہريرہ و النَّيْء نبي اكرم مَلِّالْفَظَيَّةَ كابي فرمان فقل كرتے ہيں سوار شخص پيدل كوسلام كرے اور پيدل شخص بيٹھے ہوئے كو سلام کرے اور تھوڑ ہے لوگ زیادہ لوگوں کوسلام کریں۔

(٢٦٢٨) يُسَلِّمُ الصَّغِيْرُ عَلَى الْكَبِيْرِ وَالْبَّارُ عَلَى الْقَاْعِدِ وَالْقَلِيْلُ عَلَى الْكَثِيْرِ.

تَرْجَجْهَا بَهُ: حضرت ابو ہریرہ مُناتِنْ بنی اکرم مُلِّلْفِیَا تَمَ کا بیفر مان نقل کرتے ہیں چھوٹا بڑے کوسلام کرے گزرنے والا بیٹے ہوئے کوسلام کرے اور تھوڑے لوگ زیادہ لوگوں کوسلام کریں۔

(٢٦٢٩) يُسَلِّمُ الْفَارِسُ عَلَى الْمَاشِي وَالْمَاشِي عَلَى الْقَائِمِ وَالْقَلِيْلُ عَلَى الْكَثِيرِ.

تَرَجِّ عَنْهِ: حضرت فضاله بن عبيد و الله بيان كرتے ہيں نبي اكرم مُطَّلِّ فَيْ فَر ما يا سوار شخص پيدل كوسلام كرے اور پيدل كھڑے ہوئے سلام کرے اور تھوڑ ہے لوگ زیادہ لوگوں کوسلام کریں۔

- تشریح: مذکورہ احادیث میں نبی کریم مُطَلِّقَا نے چارت کے لوگوں کا ذکر فرمایا ہے کہ جنہیں پہلے سلام کرنا چاہیے۔ (۱) جو محف کسی جانوریا گاڑی وغیرہ پر سوار ہوتو اسے بیادہ آ دمی کوسلام کرنا چاہیے تا کہ اس کے دل میں بڑائی اور تکبر کے بجائے تواضع اورانکساری پیدا ہو۔
- (۲) پیدل چلنے والا کھڑے ہوئے آ دمی کوسلام کرے، قائم ،، سے وہ مخص مراد ہے جوایک ہی جگہ پر برقرار ہوخواہ وہ بیٹھا ہو، کھڑا ہو یا لیٹا ہوا ہومثلاً پیدل چلنے والے کو گویا اس آ دمی کے ساتھ مشابہت حاصل ہے جو گھر میں داخل ہونا چاہتا ہے توجس طرح گھر میں داخل ہونے والا پہلے سلام کرتا ہے اس طرح پیادہ آ دمی کوبھی پہلے سلام کرنا چاہیے۔
- (٣) جولوگ کم تعداد میں ہوں اور ایسے لوگوں سے ملیں جو زیادہ تعداد میں ہوں تو انہیں زیادہ لوگوں پر پہلے سلام کرنا چاہیے ایک تو جماعت کی فضیلت کی وجہ سے اور دوسرااس لیے کہ تھوڑے لوگوں کے لیے سلام کرنے میں آسانی ہے بنسبت کثیرلوگوں کے سلام کرنے کے۔

فقیہ ابواللیث ولٹیلیڈ فرماتے ہیں کہ اگر ایک جماعت کچھلوگوں کے پاس جائے تو انہیں چاہیے کہ سلام کریں اگر کوئی بھی سلام نہ کرے توسب گناہ گار ہوں گے اور جماعت میں سے ایک آ دمی بھی سلام کردے توبیسب کی طرف سے کافی ہوجائے گا اور اگر ان لوگوں سے میں کسی نے بھی جواب نہ دیا تو سب گناہ گار ہوں گے ایک نے بھی جواب دے دیا تو پیسب کی طرف سے کا فی ہوجائے گا۔ علامہ ماوردی راٹیلیڈنے ذکر کیا ہے کہ جوشخص اپنی کسی ضرورت کے لیے بازار جائے تو وہ ہرشخص کوسلام نہ کرے صرف بعض کو سلام کرے کیونکہ ہرشخص کوسلام کرنے کی وجہ سے اس کے کام میں حرج پیدا ہوتا ہے۔

(٣) اور چھوٹے کو چاہیے کہ اپنے سے بڑے آ دمی کوسلام کیا کرے اس کے ادب واحر ام اور تعظیم، کی خاطر کیونکہ حدیث میں بڑول کی تعظیم کرنے کا تکم دیا گیا ہے

#### سلام کرنے میں پہل کون کرے؟

اسسلسلہ کی روایات میں تعارض ہے، مثلاً فرمایا جھوٹی عمر والا بڑی عمر والے کوسلام کرے، دوسری طرف یہ ہے کہ آپ مُلِنَّ اَثْنَا اَنْ مُوایا جھوٹی عمر والا بڑی عمر والے کوسلام کرتے تھے، چنا نچہ حضرت شاہ ولی اللہ صاحب محدث دہلوی قدس سرہ نے اس تعارض کا جواب یہ دیا ہے: دنیا کا عام وستوریہ ہے کہ گھر میں آنے والا گھر والوں کوسلام کرتا ہے، اور ادنی آدمی بڑے کوسلام کرتا ہے۔ نبی مُلِنَّ اَنْ اَنْ اَنْ اَنْ اَنْ اَنْ اَنْ اِلْمُ اِلْمُ اِلْمُ اِلْمُ اِللَّم والوں کوسلام کرتا ہے، اور ادنی آدمی بڑے کوسلام کرتا ہے۔ نبی مُلِنْ اِللَّا اِللَّا کہ وہ بیٹے باقی رکھا چنا نچہ جھوٹوں کو تھم دیا کہ بڑوں کوسلام کریں ، اور گزرنے والے کو۔ جو گھر میں آنے والے کے مشابہ ہے۔ تھم دیا کہ وہ بیٹے ہوؤں کوسلام کریں۔

سینزاس میں بیر حکمت بھی ہے کہ اگر آدمی اپنے بڑے اور اشرف کی قدر پہچانے گا، اس کی تو قیر کرے گا، اور بڑھ کر اس کو سلام کرے گا تواس سے سوسائٹی کی شیراز ہ بندی ہوگی، اور لوگ باہم مر بوط ہونگے، ورنہ بڑوں کا چھوٹوں سے رشتہ ٹوٹ جائے گا۔

البتہ نی مُظِفَظُمُ جانتے تھے کہ سلام لینے میں ایک طرح کی خود پیندی ہے، چھوٹا جب بڑے کو سلام کرتا ہے تو اس کوفخر محسوں ہوتا ہے، چنا نچہ نبی مُظِفظُمُ جانتے تھے کہ سلام لینے میں ایک طرح کی خود پیندی ہے، چنا نچہ نبی مُظِفظُمُ نے اپنے فعل سے بڑوں کو تواضع اور خاکساری کی تعلیم دی کہ ان کوسلام کرنے والا تکبر سے پاک ہوتا ہے۔ (مشکوۃ حدیث ۲۹۲۷) اور سوار کو جو تھم دیا ہے کہ وہ پیادے کوسلام کرے: اس میں خصوصیت سے یہ بات محوظ ہے، کیونکہ سوار لوگوں کے نزد یک بڑی اہمیت والاسمجھا جاتا ہے اور وہ بھی خود کو بڑا سمجھتا ہے، اس لئے اس کوتا کیدکی کہ وہ اپنے اندر تواضع پیدا کرے، اور بیادے کوسلام کرے۔

## بَابُ التَّسْلِيْمِ عِنْدَ الْقِيَامِ وَالْقُعُودِ

#### باب ١٥: آتے وقت اور جاتے وقت سلام کرنا

(٢٧٣٠) إِذَا انْتَلَى آحَدُ كُمْ إِلَى عَجُلِسٍ فَلْيُسَلِّمُ فإِنْ بَدَالَهُ أَنْ يَجُلِسَ فَلْيَجْلِسُ ثُمَّ إِذَا قَامَ فَلْيُسلِّمُ فَالْيُسلِّمُ فَلْيُسلِّمُ فَلْيُسلِّمُ فَلْيُسلِّمُ فَالْيُسلِّمُ فَلْيُسلِّمُ فَلْيُسلِّمُ فَلْيُسلِّمُ فَالْيُسلِّمُ فَالْيُسلِّمُ فَالْيُسلِّمُ فَالْيُسلِّمُ فَالْيُسلِّمُ فَالْيُسلِّمُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَالْيُسلِّمُ فَاللَّهُ فَالْيُسلِّمُ فَالْيُسلِّمُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَالْيُسلِّمُ فَاللَّهُ فَاللَّمُ فَالْيُسلِّمُ فَاللَّهُ اللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَلِيلِمُ فَلْلِمُ فَاللَّهُ فَالْمُ لَلْلِمُ لَلْلِمُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَالْلِمُ فَاللَّهُ فَالْمُ فَاللْلِمُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللْلِمُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَالْلِمُ فَاللَّهُ فَاللْلُمُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللْلُمُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَالْلَهُ فَالْلِمُ فَاللَّهُ فَاللْلِمُ فَاللَّهُ فَاللْلِمُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللْلِمُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللْلِمُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللْمُواللَّهُ فَالْمُ فَاللْمُواللَّهُ فَاللْمُ فَالْمُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللْم

تر بنجہ نئہ: حضرت ابو ہریرہ نظافئہ بیان کرتے ہیں آپ مُلِّلِظُ کَا جَبِ مُلا جب کوئی شخص کسی محفل میں آئے تو وہ سلام کرے اگر اسے بیٹھنا مناسب لگے تو بیٹھ جائے بھر جب وہ کھڑا ہوتو بھر سلام کرے پہلے والا سلام دوسرے والے کے مقالبے میں زیادہ حقدار نہیں ہے۔(یعنی دونوں مرتبدایسا کرنا چاہیے )۔

تشریع: ای طرح مجلس سے رخصت ہوتے وقت بھی سلام کرنامسنون اور راج قول کے مطابق اس کا جواب دینا ضروری ہے کیونکر

ملا قات کے وقت کا سلام دوسرے سلام سے زیادہ بہتر نہیں ہے یعنی دونوں موقعوں پر سلام کرنا سنت اور جواب دینا ضروری ہے البتہ بعض حضرات کی رائے یہ ہے کہ رخصت ہونے کے وقت جوسلام کیا جائے یہ چونکہ محض ایک دعاہے اس لیے اس کا جواب دینا ضروری نہیں ہے صرف مستحب ہے

#### سلام رخصت مين تين صلحتي بين:

ہم مصلحت: سلام کر کے جانے سے: ناراض ہوکرنا گواری سے چل دینے ،اورکسی ضرورت کے لئے جانے اور پھرایسی ہی صحبت کی طرف لوٹے کے درمیان امتیاز ہوتا ہے، اگر سلام کر کے گیا ہے توخوش گیا ہے، ورنہ دوسری بات کا اندیشہ ہے۔

دوسرى مصلحت: سلام كر كے رخصت موكاتو صاحب مجلس كواس سے كوئى بات كہنى موگى تو كہد سكے گا، اور چيكے سے چلا كياتو بات رہ حائے گی۔

تيسري مصلحت: ايك جانا كھسك جانا ہے، جس كى سورة النور آيت ٦٣ ميں مذمت آئى ہے، پس جوسلام كر كے جائے گا وہ اس عيب ہے محفوظ رہے گا۔

#### بَابُ الْاِسْتِيْذَانِ قُبَالَةَ الْبَيْتِ

# باب ۱۱: گھر کے سامنے کھڑے ہوکر اجازت طلب کرنا

(٢٦٣١) مَنْ كَشَفَ سِتُرًا فَأَدْخَلَ بَصَرَهُ فِي الْبَيْتِ قَبُلَ آنُ يُؤُذَّنَ لَهُ فَرِاى عَوْرَةً آهُلِهِ فَقَدَ آنَى حَلَّا لَا يَجِلُّ لَهُ اَنْ يَأْتِيَهٰ لَوْ اَنَّهٰ حِيْنَ اَدْخَلَ بَصَرَهُ اِسْتَقْبَلَه رجلٌ فَفَقَا عَيْنَيْهِ مَاعَيَّرْتُ عَلَيْهِ وَإِنْ مَرَّا الرَّجلُ عَلى بَابِ لا سِتْرَ لَهْ غَيْرِ مُغُلَقِ فَنَظَرَ فَلَا خَطِيئَةً عَلَيْهِ إِنَّمَا الْخَطِيْئَةُ عَلَى آهُلِ الْبيتِ.

تَرَجْجِهَنَّهَا: حضرت ابوذ رغفاری ڈٹاٹنے بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَلِّنْسِیَّنَآ نے فرمایا جو شخص پردہ ہٹا کر گھر کے اندر نگاہ ڈالے اس سے پہلے کہ اسے اجازت دی گئی ہوتو اس تحض نے پوشیدہ چیز کود کیے لیا اور اس نے اس جرم کا ارتکاب کیا جواس کے لیے درست نہیں ہے اگر اس وقت جب وہ گھر کے اندر دیکھ رہا ہوکوئی تخص اس کے سامنے آئے اور اس کی آئکھ پھوڑ دیتو میں اس کوکوئی بدلہ نہ دلوا تالیکن اگر کوئی تخص کسی دروازے کے پاس سے گز رہے جس پر کوئی پر دہ بھی نہ ہو پھر وہ اندر دیکھ لے تو اس تحض کا کوئی قصورنہیں ہے قصور گھروالوں کا ہے۔

تشریع: امام ترمذی ویشیهٔ کابیر باب غیرواضح ہے، در حقیقت امام صاحب کو بید مسئلہ بیان کرنا ہے کہ دروازے کے سامنے کھڑے ہو کر اجازت طلب نہیں کرنی چاہئے، بلکہ دروازے کی دائیں بائیں جانب کھڑے ہوکر اجازت طلب کرنی چاہئے،مند احمد میں حضرت عبداللہ بن بسر مناتقہ سے مروی ہے کہ نبی مَطْلِقَيْنَا جب کسی دروازے پر پہنچ کر اجازت طلب کرتے تو سامنے کھڑے نہیں ہوتے تھے، پس اگر دروازے پرکواڑیا پردہ نہ ہو، یا دروازہ بند نہ ہوتو اجازت لینے والے کو ایک طرف کھڑے ہو کر اجازت مانکی چاہئے، تا کہ اجازت سے پہلے گھر میں نظر نہ پڑے، اور اگر دروازہ بند ہوتو سامنے گھڑے ہوکر بھی اجازت مانگ سکتے ہیں، البتہ

دروازے کی درزوں (سوراخوں) سے جھا نکنانہیں چاہئے، ورنہ اجازت طلبی بے فائدہ ہوگی۔

#### بَابُمَنِالطَّلَعَ فِىٰ دَارِقَوْمٍ بِغَيْرِاذُنِهِمُ

## بابے ا:اجازت کے بغیر کسی کے گھر میں جھا نکنا

(٢١٣٢) عَنُ أَنْسٍ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ فِي بَيْتِهٖ فَأَطَّلَعَ عَلَيْهِ رَجُلٌ فَأَهُوٰى إِلَيْهِ بِمِشْقَصٍ فَتَأَخَّرَ الرَّجُلُ.

تَرْجَجْهَا بَهُ: حفزت انس مُناتَّدُ بيان كرتے ہيں نبي اكرم مَالِنظَةَ أَبِيّ كُفر ميں موجود تھے ايک شخص نے اندر جھا نكا تو آ پ مَِالْنَظَةَ نِي تير اس کی طرف بڑھایا تووہ پیچھے ہٹ گیا۔

(٢٧٣٣) انَّ رَجُلًا إِطَّلَعَ عَلَى رَسُولِ اللهِ عَلَيْمِنُ جُعْرٍ فِي حُجْرَةِ النَّبِي عَلَيْ وَمَعَ النبي عَلَيْ مِلْرَاةٌ يَعُكُ بِهَا رَأْسَهُ فَقَالَ النَّبِيُّ عَلِيهُ النَّاكَ اللَّهُ اللَّهُ لَطَعَنْتُ بِهَا فِي عَيْنِكَ إِنَّمَا جُعِلَ الرِّسْتِمُ النَّهِ أَلَا لَهُ مَنَ أَجُلِ الْبَصَرِ.

۔ تو بچپکنم: حضرت سہل بن سعد ساعدی والتی بیان کرتے ہیں ایک شخص نے نبی اکرم سَالِشَائِیَا ہے ایک ججرہ مبارک کے سوراخ میں سے اندر جما نکا آپ طِلْفَيْغَةَ کے پاس اس وقت ایک کنگھی موجودتھی جس کے ذریعے آپ مِلِّفْتِيَاةَ سرکو کھجارہے تھے ہی اکرم مِلِّفْتِيَاةَ اِن فر ما یا اگر مجھے پیۃ چل جاتا کہتم اس طرح دیکھ رہے ہوتو میں اسے تمہاری آئکھ کے اندر چھودیتا اجازت لینے کا حکم اس لیے دیا گیا ہے تا کہ( گھروالوں) پرنظرنہ پڑے۔

لعنات: اطلع على الشيبي: جمائكنا، جاننا، واقف مونا\_ المشقص: چوڑے پھل كانيزه، جمع مشأقص\_المدرى: كنگها، لکڑی کا ہو یالوہے کا ، یا کیس اور چیز کا۔

# بَابُ التَّسُلِيْمِ قَبُلَ الْاِسْتِيْذَانِ

# باب ۱۸: اجازت طلی سے پہلے سلام کرنا

(٢٦٣٣) أَنَّ صَفْوَانَ بْنَ أُمَّيَّةً بِعَقَهُ بِلَبَنٍ وَلِبَاءٍ وَضَغَابِيْسُ إِلَى النَّبِيِّ عِلْهُ وَالنَّبِيُّ عِلْهُ الْوَادِيِّ قَالَ فَلَ خَلْتُ عَلَيْهِ وَلَمْ ٱسْتَأْذِنُ وَلَمْ أُسَلِّمُ فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْكُ ارْجِعُ فَقُلَ ٱلسَّلاَمُ عَلَيْكُمْ أَآدُخُل.

تر بنج بنائی ہے حضرت میں مفرت کلدہ بن حضرت کلدہ بن حسبل نے انہیں یہ بات بتائی ہے حضرت صفوان بن امیہ زائے نے دورھ بوبلی اور ککری کے کلاوں کے ہمراہ انہیں نبی اکرم مُؤلفظَة کی خدمت میں بھیجا آپ مَؤلفظَة اس وقت بالائی جھے میں موجود تھے راوی بیان کرتے ہیں میں آپ مَلِّشَفِیَّةً کی خدمت میں حاضر ہوا میں نے آپ مَلِّشَفِیَّةً ہے اجازت نہیں کی اور میں نے سلام بھی نہیں کیا تو آ مَلِّفَظَةَ فِي ما ياتم واپس جاؤاورالسلام عليم كهواوريه كهوكيا ميں اندرآ سكتا ہوں؟ راوى بيان كرتے ہيں بيدحفرت صفوان ولائنوذ كے اس اسلام قبول کرنے کے بعد کاوا تعہ ہے۔

(٢٦٣٥) اسْتَأْذَنْتُ عَلَى النَّبِيِّ عِلَى فَيْ كَنْنِ كَانَ عَلَى آبِي فَقَالَ مَنْ هٰذَا فَقُلْتُ ٱنَافَقَالَ ٱنَاانَا كَأَنَّهُ كَرِهَ ذَٰلِكَ.

تَرَجِّخِهُمُّنَ: حضرت جابر ثالثُون بیان کرتے ہیں میں نے قرض کے سلسلے میں نبی اکرم مِثَلِّفُظِیَّۃ کے ہاں اندرآنے کی اجازت ما نگی وہ قرض جو میرے والد کے ذھے تھا نبی اکرم مِثَلِفْظِیَّۃ نے فرمایا میں (حضرت میرے والد کے ذھے تھا نبی اکرم مِثَلِفْظِیَّۃ نے دریافت کیا کون ہے؟ میں نے عرض کی میں ہوں آپ مِثَلِفْظِیَّۃ نے فرمایا میں (حضرت جابر مُثَاثِثُون کہتے ہیں) گویا آپ مِثَلِفْظِیَّۃ نے اس بات کوناپسند کیا (کہ حضرت جابر مُثَاثِثُون نے اپنانام کیوں نہیں بتایا)۔

تشنونیے: فی دین کان علی ابی: اس قرص کے بارے میں گفتگو کرنی تھی جو میرے والد پر تھا میرے والد عبداللہ انصاری غزوہ اُ مد

میں شہید ہوگئے تھے قرض خواہوں نے جب مجھے زیادہ تنگ کیا تو میں حضور مَرِّاتُ اِ اُس تھوڑی کے مجوروں کے علاوہ اور پھے نہ تھا نبی کر یم

ہوا تا کہ اس قرض کی ادائیگی کے بارے میں کوئی بندوبت کیا جاستے میرے پاس تھوڑی کی مجوروں کے علاوہ اور پھے نہ تھا نبی کر یم

مُرِّاتُ اِ کَا کُھُورِ کُلُ کے اور فر مایا کہ تم مجوروں کے مختلف و میر الگادہ پھر آپ مِرَّاتُ اِ مُرَّاتِ اِ اُس کے برے و میر کے آس پاس

تین چکر لگائے اور فر مایا کہ اپنے قرض خواہوں کو بلاؤ وہ آتے گئے اور آپ مِرَّاتُ اِ مَرَّالْ اور کُلُ کی واقع میں ہوگئے اور اس و میر کی مجبوریں جوں کی توں باقی رہیں۔ ان میں کوئی کی واقع مہیں ہوئی یہ نبی کریم مِرِّاتِ بلکہ تمام مجبوریں اس طرح پی کئیں جیبے وہ پہلے تھیں حضرت جابر و النو فر ماتے ہیں کہ پھر میں وہ تمام مجبوریں اپنی بہنوں کے لیے لئے تیا۔

میکیں جیبے وہ پہلے تھیں حضرت جابر و النو فر ماتے ہیں کہ پھر میں وہ تمام مجبوریں اپنی بہنوں کے لیے لئے تیا۔

(مرقاة المفاتيج: ١١ / ٢٨، كتاب الفضائل والشمائل)

## بَابُمَاجَآءَفِىٰ كَرَاهِيَةِ طُرُوْقِ الرَّجُلِ اَهُلَهُ لَيْلًا

# باب ١٩: سفر سے رات میں اچانک گھر پہنچنا ممنوع ہے

(٢٦٣٦) أَنَّ النَّبِيِّ عَلَيْهُ مَهُ أَنْ يَّطُرُقُو النِّسَاءَلَيْلًا.

تَرْجَجَهُنَّهُ: حضرت جابر مِثاثِنْهِ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مِئِلِنْشِیَّةً نے لوگوں کواس بات سے منع کیا تھا ( کہ وہ طویل سفرسے واپس پر ) رات کے وقت اپنے گھر جا کیں۔

تشرنے: یہ انقاق تھا کہ دونوں نے اپنی ہویوں کے پاس کی آدمی کو پایا، اور نبی مُرَّاتِیَ اِن کے مانے میں ایسے متعدد وا قعات پیش آئے ہیں، جن سے لوگ ارشاد نبوی کی تقد بی کرنے پر مجبور ہوئے ہیں، ان وا قعات سے بھی لوگوں کی سجھ میں آگیا کہ بے خبری میں گرخینی بہنچنا چاہئے، اسکا واضح نقصان لوگوں نے اپنی آنھوں سے دیکھ لیا، گر حقیقت میں تھم کی یہ علت نہیں، دوسری حدیثوں میں اس تھم کی وجہ یہ بیان کی گئی ہے کہ لمبے سفر سے لوشتے وقت ہویوں کو صفائی کا موقع دینا چاہئے، جب شوہر گھر پر نہیں ہوتا تو بیوی صفائی کا اہتمام نہیں کرتی، نہ اچھے کپڑے پہنتی ہے، اس لئے اگر شوہر رات میں اچا نک گھر آجائے گا تومکن ہے اس کو بیوی کی بوسیدہ حالت ناپند آئے۔ ممانعت کا بیت کم اس صورت میں ہے کہ جب گھر والوں کو والیس کے وقت کا پہتر نہ لیکن اگر گھر والوں کو پہلے ہے معلوم ہو ناپند آئے۔ ممانعت کا بیت کم بورات کے وقت کی ہو میں آنا بغیر کسی کراہت کے درست ہے خواہ اس کا سفر لمبا ہو یا مختر جیسا کہ کہ فلاں وقت واپسی ہے تو پھر رات کے وقت بھی گھر میں آنا بغیر کسی کراہت کے درست ہے خواہ اس کا سفر لمبا ہو یا مختر جیسا کہ

موجودہ دور میں انسان جب سفر سے واپس آتا ہے تو اہل خانہ کومو بائل وغیرہ کے ذریعہ پہلے سے اطلاع ہوتی ہے ایسے میں رات کے وقت آتا بھی درست ہے۔

#### بَابُهَاجَاءَفِئ تَتُرِيْبِ الكِتَابِ

#### باب ۲۰: لکھے ہوئے پرمٹی چیٹر کنے کا بیان

(٢١٣٧) إِذَا كَتَبَاحَلُ كُم كِتَابًافَلُيُتَرِّبُهُ فَإِنَّهُ اَنَّهُ اَنَّهُ الْمَاجَةِ.

تو پنجائی: حضرت جابر و التی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطِلِّقِیکَا آئے فرمایا جب کوئی شخص خط لکھے تو اسے مٹی میں ملا دے (یعنی اس پر پچھ مٹی چھڑک دے ) کیونکہ بیضرورت کوزیادہ بہتر طور پر پورا کرتا ہے (یعنی سیاہی پختہ ہوجاتی ہے )۔

تشریح: اس تریب سے کیا مراد ہے؟ (۱) تحریر کے بعد اس کاغذ کو یوں ہی مٹی پر ڈال دیا جائے ،اللہ پر اعتماد کر کے وہی اسے اپنی مزل تک پہنچادیں گے آج کل کے عرف کے مطابق اس کی مثال لیو بکس سے دی جاسکتی ہے کہ اس میں انسان خط ڈال دیتا ہے تو اللہ تعالیٰ اسے مقام تک پہنچادیتے ہیں۔

(۲) اس کے معنی میہ ہیں کہ اس کاغذ پرمٹی جھٹرک کر جھاڑو دو تا کہ روشائی خشک ہوجائے اور حروف مٹ نہ سکیں تا کہ پڑھنے والا اسے صحیح طریقے سے پڑھ سکے۔

(۳) بعض کے نز دیک تتریب سے تواضع وانکساری مراد ہے کہ خط میں الیی تحریر ککھی جائے جس میں عجز وانکساری اور تواضع کا انداز ہوانداز تحریر ہٹ دھرمی اور متکبرانہ نہ ہو کیونکہ مہذب تحریر کا انسان پر اچھا اثر پڑتا ہے

**سند کا حسال: ا**س حدیث کا راوی حمز ۃ ابی حمز ہ جعفی جزری نصیبی متر وک متہم بالوضع ہے، اور اس کے باپ کے نام میں اختلاف ہے، کوئی عمر و کہتا ہے، اور کوئی میمون اور ایسی نہایت ضعیف حدیث کوامام تر مذی رکٹے گئے مشکر کہتے ہیں۔

#### ناب

## باب: كان پرقلم ر كھنے كا فائدہ

(٢٦٣٨) قَالَ دَخَلُتُ عَلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ وَبَيْنَ يَدَيْهِ كَاتِبُ فَسَبِعُتُه يَقُولُ ضَعِ الْقَلَمَ عَلَى اُذُنِكَ فَإِنَّهُ اَذُكُرُ لِللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

ترکیجینی: حضرت زید بن ثابت والین بران کرتے ہیں میں نبی اکرم مُلِّلْفِیَّةً کے ہاں آپ کی خدمت میں حاضر ہوا آپ مُلِلْفِیَّةً کے ماں آپ کی خدمت میں حاضر ہوا آپ مُلِلْفِیَّةً کے سامنے لکھنے والا بیٹھا ہوا تھا آپ مِلِلْفِیَّةً نے فرمایا قلم کواپنے کان پررکھو کیونکہ اس سے مضمون زیادہ بہتر سمجھ میں آتا ہے۔
تشریعے: یہ حدیث نہایت ضعیف ہے، اس کا راوی عنبسة بن عبدالرحمٰن اموی متروک ہے، ابوحاتم نے اس پر حدیثیں گڑھنے کا الزام دھراہے، اور دوسرا راوی محمد بن زاؤان مدنی بھی متروک ہے۔

#### بَابُ فِي تَعُلِيْمِ السُّرْيَانِيَّةِ

# باب٢: سرياني زبان سيكفنه كابيان

(٢٦٣٩) آمَرَ نِي رَسُولُ اللهِ ﷺ آنَ آتَعَلَّمَ لَهُ كَلِمَاتٍ مِنْ كِتَابِ يَهُوْدٍ وَقَالَ إِنِّي وَاللهِ مَا امَنُ يَهُوْدَ عَلَى كِتَابِي وَ اللهِ مَا اللهِ مَا امْنُ يَهُوْدَ عَلَى كِتَابِي وَ اللهِ مَا مَرْ بِي نِصْفُ شَهْرٍ حَتَّى تَعَلَّمُتُهُ لَهُ قَالَ فَلَمَّا تَعَلَّمُتُهُ كَانَ إِذَا كَتَبَ اللهَ يَهُوْدَ كَتَبْتُ النَّهِمُ وَإِذَا كَتَبُوا اللهِ عَرَأْتُ لَهُ كِتَابَهُمُ .

ترکیجہ نئہ: حضرت زید بن ثابت مٹائٹو بیان کرتے ہیں نبی اکرم مِنَّافِقِیَّا نے مجھے یہ ہدایت کی تھی میں آپ مِنَّافِقِیَّا کی خاطر یہودیوں کے بارے میں کتاب کے بچھ کلمات (یعنی ان کی زبان) سیکھ لوں۔حضرت زید مُناٹٹو بیان کرتے ہیں اللہ کی قسم مجھے یہودیوں کے بارے میں اطمینان نہیں تھا کہ وہ مجھے ٹھیک سکھارہ ہیں۔حضرت زید مُناٹٹو کہتے ہیں نصف مہینہ گزرنے کے بعد میں ان کی زبان سیکھ چکا تھا۔حضرت زید مُناٹٹو کہتے ہیں جب میں نے اس زبان کوسیکھ لیا تو جب نبی اکرم مِنَافِشِیَّا یہودیوں کوکوئی تحریر بجھواتے تھے تو میں لکھ کران کی طرف بھیجا تھا اور جب یہودی کوئی بات لکھ کرآپ مِنَافِشِیَا کی طرف بھیجا تو میں آپ مِنَافِشِیَّا کے سامنے تحریر پڑھ کرساتا تھا۔

می طرف بھیجا تھا اور جب یہودی کوئی بات لکھ کرآپ مِنَافِشِیَا کی طرف بھیجا تو میں آپ مِنَافِشِیَّا کے سامنے تحریر پڑھ کرساتا تھا۔

میشر فیج : دنیا کی ہر زبان دینی یا دنیوی مقاصد سے سیکھنا جا کڑ ہے ، اور آزادی کے زمانہ میں علاء کرام نے جوانگریزی سیکھنے کر حرمت کا فتو کی دیا تھا وہ ترک موالات کے قبیل سے تھا، یعنی انگریزوں سے بے تعلقی ظاہر کرنے کے لئے یہ فتوی دیا گیا تھا۔ پس بیا یک وقتی ، دائی تھم نہیں تھا۔

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي مُكَاتَبَةِ الْمُشُرِكِيْنَ

# باب ۲۲: مشر کین کے ساتھ خط و کتابت

(٢٦٣٠) أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ كَتَبَ قَبُلَ مَوْتِهِ إلى كِسُرْى وَ إلى قَيْصَرَ وَ إلى النَّجَاشِيِّ وإلى كُلِّ جَبَّارٍ يَلُعُوهُمُ إلى الله ولَيْسَ بِالتَّجَاشِيّ الَّذِي صَلَّى عَلَيْهِ النَّبِيُّ ﷺ.

تَوَجِّهَمُّهُ: حَفرت انْس بن ما لک مِنْ تَعْهُ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مِنْ ﷺ نے اپنے وصال سے پہلے کسری، قیصر، نجاثی اور ہر حکمران کوخطوط بھوائے تھے آپ مِنْ النَّنِیُّظِ نے انہیں اللہ تعالی کی طرف آنے کی وعوت دی تھی یہ وہ نجاثی نہیں ہے جس کی آپ نے نماز جنازہ اوا کی تھی۔ تشریعے: مشرکین کی طرف خطوکتا بت:

نی کریم ﷺ نے اپنی وفات سے پہلے بہت سے کفار کی طرف خطوط روانہ فرمائے جن میں انہیں اسلام کی دعوت دی گئ تھی۔ چنانچہ قیصر وکسر کی نجاشی اور ہراس حاکم کی طرف جو ظالم وجابرتھا دعوت اسلام کے خطوط بھیجے گئے تا کہ وہ نعمت اسلام سے سرفراز ہوجا کیں۔ امام نووی ﷺ فرماتے ہیں کہ کسر کی ملک فارس کے بادشا ہوں کا قیصر روم کے بادشا ہوں کا نجاشی ملک حبشہ کے بادشا ہوں کا خاقان ترکی کے بادشا ہوں کا فرعون قبطیوں کے بادشاہ کا عزیز مصر کے بادشاہ کا اور شبح ملک حمیر کے بادشاہ کا لقب ہوا کرتا تھا۔

والى كل جبار:

چنانچہ آپ مَرَّا اللہ بن حذیفہ نُولِیْنَ کو کسر کی کی طرف سلیط بن عمروکو بمامہ کے ہوذہ بن علی کی طرف علاء بن حضری کو ہجر کے منذر بن ساوی کی طرف وحیہ کو قیصر کی طرف عمر و بن امیہ کو نجاشی کی طرف سائب کو مسلمہ کی طرف اور حاطب بن الی بلتعہ کو مقوقس کی طرف بھیجا تھا۔

نجاشى كاتذكره:

ملک حبشہ کے بادشاہ کا لقب نجاشی ہوا کرتا تھا نی کریم مُظِفِیکَۃ کی بعثت کے وقت ایک عیسائی عالم بادشاہ تھا اس کا نام اصحمہ بن ابحریا ابحر تھا اور عربی نام عطیہ تھا انہیں جب اسلام کا بیتہ چلا تو اپنے طور پر ہی اسلام قبول کرلیالیکن نبی کریم مُظِفِیکَۃ کی طرف ہجرت کر کے حالات کی وجہ سے نہ آ سکے اسلام اور مسلمانوں کے ساتھ بہت محبت کرنے والے تھے مکہ مکرمہ میں جب صحابہ کرام مُشَافِی پر کاری طرف زندگی گزارنا دشوار ہوگیا تو بہت سے صحابہ مُناتِّی ہجرت کر کے حبشہ تشریف لے گئے تھے جہاں اس نجاشی بادشاہ نے ان کی بہت ہی آ و بھگت اور خدمت کی تھی اور انہوں نے نبی کریم مُظِفِیکَۃ کے اس خط کا یوں جواب دیا تھا:

الى محمد رسول الله على من اصمة النجاشى: سلام عليك يارسول الله ورحمة الله وبركاته فأشهد الكورسول الله على صدوقا وقد بأيعتك.

"محمد رسول الله مَثِلِظَيَّةَ كي طرف نجاشي اصحمه كي طرف سے: آپ پرسلامتی اے الله کے رسول اور اس كی برکتیں نازل ہوں میں گواہی دیتا ہوں كہ بیثک آپ اللہ كے سچے رسول ہیں اور تحقیق میں نے آپ سے بیعت كی۔"

كيابرقل في اسلام قبول كرلياتها؟

#### بَابُ كَيْفَ يُكْتَبُ إِلَى آهُلِ الشِّرْكِ

باب ٢٣: مشرك كوخط كيب لكها جائے

(٢٦٣١) أَنَّ أَبَاسُفُيانَ بْنَ حَرْبٍ أَخْبَرَهُ أَنَّ هِرُقَلَ أَرْسَلَ إِلَيْهِ فِي نَفَرٍ مِّنُ قُرَيْشٍ وكَانُوا تُجَّارًا بِالشَّامِ فَأَتَوُدُ

فَنَ كَرَ الْحَدِيثَ قَالَ ثُمَّ دَعَا بِكِتَابِ رَسُولِ اللهِ ﷺ فَقُرِئَ فَإِذَا فِيهِ بِسْمِ اللهِ الرَّحْنِ الرَّحِيْم مِنْ هُحَمَّدٍ عَبْدِاللَّهِ وَرَسُولِهِ إِلَّهِ مِرْ قَلَ عَظَيْمِ الرُّوْمِ السَّلَامُ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الْهُلْي امَّا بَعُلُ.

تَرَجِّجُكُنُهُ: حضرت ابن عباس خاشمًا بیان کرتے ہیں حضرت ابوسفیان بن حرب مظافقہ نے انہیں سے بات بتائی ہے ہرقل نے انہیں قریش کے کچھ دیگر افراد کے ہمراہ بلوایا بیلوگ اس وقت شام میں تجارت کی غرض سے موجود تھے بیلوگ اس کے پاس آئے اس کے بعد انہوں نے پوری حدیث ذکر کی ہے۔ووفر ماتے ہیں پھر ہرقل نے نبی اکرم مُطِّنْظِیکَا آگا خطمنگوایا اسے پڑھا گیا ( تو اس کی عبارت اس طرح تھی) اللہ تعالیٰ کے نام سے برکت حاصل کرتے ہوئے جورحمٰن اور رحیم ہے بیاللہ تعالیٰ کے بندے اور اس کے خاص رسول محمد مَرِّالْتُهُ فَيْ كَاطْرِف سے روم كے حكمران ہرقل كے نام ہے ہروہ خص سلامت رہے جو ہدایت كی پیروِي كرے (اما بعد)۔ تشریع: ال حدیث ہے تین باتیں ثابت ہوئیں: (۱) خط اورتحریر کے شروع میں پوری بسم اللہ کھی جائے،اگر چہوہ خط یاتحریرغیر

مسلم کے نام ہو، ۷۸۶ لکھنے کا جودستور چل پڑا ہے اس کی کچھاصل نہیں،اور پیکہنا کہ خط میں بسم اللہ لکھنے میں بےاحتیاطی ہے: بے دلیل بات ہے، کیونکہ نبی مَا اللَّهُ اللَّهِ اللهُ عیر مسلموں کو جوخطوط کھے ہیں، ان میں بسم اللّٰد کھی ہے، جبکہ یہ یقین نہیں تھا کہ وہ اس تحریر کی حفاظت کریں گے۔

(٢) خط وغيره تحريرات ميں كاتب اور مكتوب اليه كا تعارف بھى ہونا چاہئے، نبى مَلِّ الْنَيْجَةَ نے اپنا بھى بورا تعارف كرايا ہے اور مكتوب اليه کا بھی ،اور ضرورت ہوتو اپنے القاب بھی کھے جائیں اور مکتوب الیہ کے القاب بھی۔

(٣) ٱلسَّلامُ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الْهُلْي: سلام كابيرايه ايها اختيار كياجائ كدند مانب بي ندائ الْمِي الويام عالِيَلا في فرعون كو جس طرح سلام كياتفا (طريد عم) نبي مَلِّ الْنَظِيَّةُ نه بهي وبي طريقه اختيار كيا ہے۔

#### بَابُمَاجَاءَفِيُ خَتْمِ الْكِتَابِ

#### باب ۲۴: خط پرمہرلگانے کا بیان

(٢٦٣٢) لَمَّا أَرَادَ نِبُّ اللهِ ﷺ أَنْ يَّكُتُبَ إِلَى الْعَجَمِ قِيْلَ لَهُ إِنَّ الْعَجْمَ لَا يَقْبَلُونَ إِلَّا كِتَابًا عَلَيْهِ خَاتَمُ فَاصْطَنَعَ خَاتَمًا قَالَ فَكَانِّي ٱنْظُرُ إلى بِيَاضِه فِي كَفِّه.

تَرْمُجْهَكُنُهُ: حضرت انس بن ما لك مثالثُهُ بيان كرتے ہيں جب نبي اكرم مَلِّلْظَيَّةٌ نے عجمی ( حكمرانوں ) كوخط لكھنے كا ارادہ كيا تويہ بتايا گيا عجى (حكمران) لوگ صرف اى خط كو تبول كرتے ہيں جس پر مهر لگى موتو نبى اكرم مَلِّلْتُكُيَّةً نے ايک مهر بنوائی -حضرت انس مُناتَّخة بيان کرتے ہیں آپ مُؤْفِی کا کہ تھیلی میں اس کی سفیدی کا منظر آج بھی میری نگاہ میں ہے۔

مجھی اعتاد کے لئے تحریر پرمہرلگانی پڑتی ہے، کیونکہ الخط یشبه الخط: خط خط کے مشابہ ہوتا ہے، اس لئے تحریر میں دھوکا ہو سكتا ہے، گر جب تحرير پرمهرلگ جائے تو دھوكہ كا انديشە صفر كے درجه ميں رہ جاتا ہے۔

#### بَابُكَيْفَالسَّلَامَ

#### باب۲۵: سلام کرنے کا طریقہ

(٢٦٣٣) ٱقُبَلَكُ ٱنَا وَصَاحِبَانِ لِى قَلُ ذَهَبَتُ ٱسْمَاعُنَا وَٱبْصَارُنَا مِنَ الْجَهُدِ فَجَعَلْنَا نَعْرِضَ ٱنْفُسَنَا عَلَى ٱصُابِ النَّبِي عَلَيْ فَلَيْسَ آحَلُ يَقْبَلُنَا فَأَتَيْنَا النَّبِي عَلَيْ فَالَى النَّبِي عَلَيْ فَالَ النَّبِي عَلَيْ فَاللَّا النَّبِي عَلَيْ فَاللَّا النَّبِي عَلَيْ فَاللَّهُ النَّا عَلَى اللَّهُ عَلَيْ فَاللَّهُ عَلَيْ فَي اللَّهُ عَلَيْ فَا النَّا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ مَنَ اللَّهُ عَلَيْ مَنَ اللَّهُ عَلَيْ مِنَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ مِنَ اللَّهُ عَلَيْ مِنَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْمَ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ مِنَ اللَّهُ عَلَيْ مِنَ اللَّهُ عَلَيْ اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعَلِّمُ عَلَى اللْعَلَا عَلَمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعَلِقُلْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَه

تریخ پہنی، حضرت مقداد بن اسود ہو گئی بیان کرتے ہیں میں اور میرے دوساتھی آ رہے ہے ہماری ساعت اور بصارت بھوک کی وجہ سے کمزور ہو چکی تھی ہم نے نبی اکرم مُؤَلِّفُنِیَّ کے اصحاب کے سامنے آ نا شروع کیالیکن کسی نے ہمیں قبول نہیں کیا پھر ہم آ پ مُؤَلِّفُنِیَّ کی کے دور ہو چکی تھی ہم نے ایس ماضر ہوئے آپ مُؤلِّفُنِیَّ ہمیں لے کراپ گھر چلے گئے وہاں تین بکر یاں موجودتھی آ پ مُؤلِّفُنِیَّ ہمیں لے کراپ گھر چلے گئے وہاں تین بکر یاں موجودتھی آ پ مُؤلِّفُنِیَّ ہے فر ما یا ان کا دود ہو نکا لو ہم نے انکادود ہود وہنا شروع کیا ہر خص نے اپنے جھے کا دود ہو پی لیا ہم نے آپ مُؤلِّفُنِیَّ ہمی کے دوت جب نی اکرم مُؤلِّفُنِیَّ مَر یف لائے تو آپ مُؤلِفُنِیَ ہمی نے سلام کیا اس طرح کہ سویا ہوا تخص جاگے وہ اس تن لے پھر آپ مُؤلِفُنِیَّ ایپ مشروب کے پاس آ پ مُؤلِفُنِیَ ہمی خور (جائے نماز کے پاس) تشریف لے گئے وہاں آپ مُؤلِفُنِیَّ ہمی نے اور جا گنا ہوا تھی اسے نی لیا۔

تشریف لائے اور آپ نے اے اسے فی لیا۔

اگر کوئی سویا ہوا ہواور کوئی بیدار ہوتو آ ہتہ سلام کرنا چاہئے، تا کہ سونے والا بیدار نہ ہو جائے، یہی تھم اس وقت ہے جب کوئی نماز پڑھ رہا ہو، اور کوئی خالی ہو، تو اس طرح سلام کرے کہ نمازی کوتشویش نہ ہو۔

#### بَابُمَاجَاءَفِىٰ كَرَاهِيَةِ التَّسْلِيْمِ عَلَى مَنْ يَّبُوُلُ

## باب ۲۶: استنجاء کرنے والے کوسلام کرنا مکروہ ہے

(٢٦٣٣) أَنَّ رَجُلًا سَلَّمَ عَلَى النَّبِيِّ ﷺ وَهُوَ يَبُولُ فَلَمْ يَرُدَّ عَلَيْهِ يَعْنِي السَّلَامَ.

تَرْجَعْ بَهٰ: حفرت ابن عمر خاتَیْ بیان کرتے ہیں ایک شخص نے نبی اکرم مِلِّلْفِیَّةَ کوسلام کیا نبی اکرم مِلِّلْفِیَّةَ اس وقت بیشاب کررہ سے تو نبی اکرم مِلِّلْفِیکَةَ نے اس کےسلام کا جواب نہیں دیا۔

تشریع: بعض مواقع پرسلام کرنا کمروہ ہے: اگر کو کی شخص اللہ تعالیٰ کی عبادت میں مصروف ہونماز تلاوت اور اذان وا قامت کہدر ہا ہے دینی گفتگو کرر ہاہے یاسن رہاہے یا طبعی حاجت میں مشغول ہو جیسے کھانا اور قضاء حاجت وغیرہ ایسے تمام موقعوں پرسلام کرنا مکروہ ہے اور اگر کوئی سلام کردیتواس کا جواب دینا بھی درست نہیں اور نہ ہی اس پر لازم ہے۔

# بَابُ مَاجَاءَ فِي كَرَاهِ بَيَةِ أَنْ يَقُوْلَ عَلَيْكَ السَّلاَمُ مُبْتِدَاءً

# باب ٢٤: عليك السلام كالفاظ سے سلام كرنا مكروه ب

(٢٦٣٥) طَلَبُتُ النَّبِى ﷺ فَلَمُ اَقُيرُ عَلَيْهِ فَجَلَسُتُ فَإِذَا نَفَرٌ هُوَ فِيْهِمْ وَلاَ اَغْرِفُهُ وَهُوَ يُصْلِحُ بَيْنَهُمْ فَلَمَّا فَرَغَ قَامَ مَعَهُ بَغْضُهُمْ فَقَالُوْا يَارَسُولَ اللهِ ﷺ فَلَمَّا رَايُتُ ذٰلِكَ قُلْتُ عَلَيْكَ السَّلامُ يَأْرَسُولَ اللهِ ﷺ عَلَيْكَ السَّلامُ يَأْرَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ إِنَّ عَلَيْكَ السَّلامُ تَجِيَّةَ الْبَيِّتُ ثُمَّ اَقْبَلَ عَلَى السَّلَامُ عَلَيْكُ السَّلَامُ عَلَيْكُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ ثُمَّ رَدَّعَكَ النَّبِي عَلَيْكَ النَّبِي عَلَيْكَ النَّهِ عَلَيْكَ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ ثُمَّ رَدَّعَكَ النَّهِ عَلَيْكَ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ ثُمَّ رَدَّعَكَ النَّهِ عَلَيْكَ رَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ ثُمَّ رَدَّعَكَ النَّهِ عَلَيْكَ وَمُعَلَى اللهِ عَلَيْكُ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ ثُمَّ رَدَّعَكَ النَّهِ عَلَيْكَ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ ثُمَّ رَدَّعَكَ النَّهِ عَلَيْكَ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ ثُمَّ رَدَّعَكَ النَّهِ عَلَيْكَ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ ثُمَّ رَدَّعَلَى النَّهُ اللهُ وَبَرَكَاتُهُ ثُمُّ النَّهُ عَلَيْكُ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ ثُوا اللهِ وَمَوْ وَيَهُمُ وَرَحْمَةُ اللهُ وَمَا لَيْكُ وَرَحْمَةُ اللهِ وَمَا لَهُ وَعَلَى وَمَعْ اللهُ وَعَلَيْكَ رَحْمَةُ اللهِ وَالْمَعَلَى اللّهُ وَاللّهُ اللهُ وَعَلَيْكُ وَرَحْمَةُ اللهُ وَعَلَيْكُ وَرَحْمَةُ اللهُ وَعَلَيْكُ وَمُ اللهُ وَعَلَيْكُ وَرَحْمَةُ اللهُ وَاللّهُ وَعَلَيْكُ وَرَحْمَةُ اللهُ وَعَلَيْكُ وَرَحْمَةُ اللهُ وَعَلَيْكُ وَرَحْمَةُ اللهُ وَعَلَيْكُ وَاللّهُ وَعَلَيْكُ وَرَحْمَةُ اللهُ وَعَلَيْكُ وَالْمُ اللهُ وَعَلَيْكُ وَالْمُ الْمُوا عَلَيْكُ وَالْمَعُولُ وَالْمُ اللّهُ وَالْمُ الْمُؤْمِ عَلَيْكُ وَاللّهُ وَالْمُ اللّهُ وَالْمُ اللّهُ وَعَلَيْكُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْكُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللهُ وَالْمُ اللّهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ ا

ترکیجہ بنا: ابر تمید اپنی قوم کے ایک فرد کے حوالے سے یہ بات نقل کرتے ہیں وہ فرماتے ہیں میں نبی اکرم میرافیکی آگا میں اور کی کے کہا تا نہیں تھا آپ میرافیکی میرافیکی آپ میرافیکی میرافیکی آپ میرافیکی میرامیکی میراند میرا میرافیکی میرافیکی میرافیکی میرافیکی میرافیکی میرافیکی میران میرافیکی میران میران

(٢٦٣٦) اَ تَيْتُ النَّبِى ﷺ فَقُلْتُ عَلَيْك السَّلَامُ فَقَالَ لَا تَقُلُ عَلَيْكَ السَّلَامُ وَلَكِنَ قُلِ السَّلَامُ عَلَيْك وَذَكَرَ قِصَّةً طَوِيْلَةً.

تَرَجِّجُكُنُم: حضرت ابوتمیمہ بجیمی حضرت جابر بن سلیم والتی کے حوالے سے یہ بات نقل کرتے ہیں وہ فرماتے ہیں میں نی اکرم مُلِّفَتُكُم کَی خدمت میں حاضر ہوا میں نے علیک السلام کہا تو آپ مُلِّفَتُكُم آنے فرمایا علیک السلام نہ کہو بلکہ السلام علیم کہواس کے بعد انہوں نے طویل قصہ نقل کیا ہے۔

(٢٦٣٧) أَنَّ رَسُولَ اللهِ كَانَ إِذَا سَلَّمَ سَلَّمَ ثَلَا ثَاوًا إِذَا تَكَلَّمَ بِكَلِمَةٍ أَعَادَهَا ثَلَا ثًا.

تَرُخْجُنَبُهُ: حفرت انس بن مالک ثانتی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَطَّنْظِیَّةً جب سلام کرتے تھے تو تین مرتبہ سلام کرتے تھے اور جب آپ مِطَّنْظِیَّةً کوئی بات کرتے تھے تو اسے تین مرتبہ دہرایا کرتے تھے۔

تشريع: (١) سلام كمسنون الفاظ السلام وعليكم ورحمة وبركاته بين خواه زنده لوگول كوسلام كيا جائ يا مردول كوكيا جائ حديث

میں نبی کریم مَلِّ ﷺ نے جو یہ فرمایا علیک السلام تحیۃ الموتی (علیک السلام مردوں کا سلام ہے اس کا مطلب یہ ہے کہ نہیں کہ مردوں کو اس انداز سے سلام کیا جائے بلکداس سے زمانہ جاہلیت کی ایک رسم کو بیان فرما یا ہے کداسلام سے پہلے شعراء اور دیگرلوگ علیک السلام کے الفاظ ہے مردوں کوسلام کیا کرتے تھے جبکہ اسلام میں بیکوئی تخصیص نہیں اسلام میں سلام کےمسنون کلمات زندہ اور مردہ دونوں قسم کے لوگوں کے لیے السلام وعلیم ہی ہیں ان میں کوئی تفریق نہیں۔

(٢) حضرت انور شاہ تشمیری والیظ تین مرتبه سلام کرنے کے معنی یہ لکھتے ہیں کہ جب نبی کریم مَطِلْظَیَّا فَمَ مُحمّ میں تشریف لے جاتے تو تین مرتبہ مجمع کی ابتداء میں داخل ہوتے وقت دوسری مرتبہ مجمع کے درمیان میں اور تیسری مرتبہ مجمع کے آخر میں سلام فرماتے تا كەسب لوگول كوسلام موجائے۔

(٣) علامه ابن القيم والثيلان فراد المعاديين لكهاب: نبي مُؤلِفَيْكَا أَمَّ كابيطريقه بزيء مجمع كوسلام كرنے كي صورت مين تها، جبكه ايك سلام سب كونبين بينج سكتا تقاءتو آپ مَالْفَيْحَةَ سامنے اور دائيں بائيں الگ الگ سلام كرتے ہتے، پھرعلامہ نے يہجي لکھا ہے: من تأمل هديه: علم ان الامرليس كذلك، وان تكرار السلام منه كأن امرا عارضا في بعض

" جو خص سیرت پاک میں غور کرے گا وہ جان لے گا کہ تین مرتبہ سلام کرنامعمول نبوی نہیں تھا ، اور کبھی آپ مِنَافِظَيَّةً کا مکرر سلام کرنا عارضی بات تھی۔"

ای طرح جب آپ مَالِّشَیْکَةً بڑے مجمع سے خطاب فرماتے تھے تو سامنے، دائیں اور بائیں ایک ہی بات مکر رفرماتے تھے، تا کہ لوگ اس بات کواچھی طرح سمجھ لیں ، اورمحفوظ کرلیں۔

(۷) نبی کریم مَلِاَ ﷺ جب گفتگوفر ماتے تو کھبر کھبر کر ارشاد فر ماتے اور بھی اسے تین بار دہراتے تا کہ سننے والے اچھی طرح سمجھ سکیں اس لیے جب انسان گفتگواور بیان کرے تو کھبر کھبر کر بولے اس قدر عجلت کے ساتھ نہ بولے کہ جس سے سننے والے کو سمجھ ہی نہ آئے اور نہان کے ذہن نشین ہوسکے۔

#### باب: ۲۸ دینی مجلس میں بیٹھنا!

(٢٦٣٨) أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ بَيْمًا هُوَ جَالِسٌ فِي الْمَسْجِدِ وَالنَّاسُ مَعَهُ إِذْ آقُبَلَ ثَلَا ثَةُ نَفَرِ فَأَقْبَلَ اثْنَانِ إلى رَسُولَ الله ﷺ وَذَهَبَ وَاحِدٌ فَلَتَّا وَقَفَا عَلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ سَلَّمَا فَأَمَّا أَحَدُهُمَا فَرَأَى فُرُجَةً فِي الْحَلُقَةِ فَجَلَسَ فِيْهَا وَامَّا الْاخْتُرُ فَجَلَسَ خَلُفَهُمْ وَامَّا الْاخَرُ فَأَدْبَرَ ذَاهِبًا فَلَبَّا فَرَغَ رَسُولُ اللهِ ﷺ قَالَ: اَلَا اُخْبِرُكُمْ عَنِ النَّفَرِ الثَّلاَ ثَةِ إَمَّا أَحَدُهُمْ فَأَوْى إِلَى اللَّهِ فَأَوَا لَا اللَّهُ وَآمًّا الْأَخَرُ فَاسْتَحْيَا فَاسْتَحْيَا اللهُ مِنْهُ وَآمًّا الأَخِرُ فَأَعْرَضَ اللهُ

تَوَجِّجَتُهُم: حضرتِ ابووا قد لیثی مُناتِثه بیان کرتے ہیں ایک مرتبہ نبی اکرم مُطَّلِّنَکِیَّۃٌ مسجد میں تشریف فرما تھے تین لوگ آئے ان میں سے دو نبی اکرم مَطِّنْظَيَّةً کی طرف بڑھ آئے اور ایک واپس چلا گیا جب وہ دونوں آپ مَطِّنْظَیَّةً کے پاس آ کرتھبرے تو ان میں سے ایک نے

طقے میں تھوڑی گنجائش دیکھی تو وہ وہیں بیٹھ گیا اور دوسر اشخص سب لوگوں سے پیچیے بیٹھا تیسر اشخص منہ پھیر کر واپس چلا گیا جب آپ ﷺ (اپنی بات سے ) فارغ ہوئے تو آپ مَلِّنْظِیَّا نے فرما یا کیا میں ان تین آدمیوں کے بارے میں تہمیں بتاؤں جہاں تک پہلے خص کا تعلق ہے تو یہ اللہ تعالیٰ کی پناہ کی طرف آیا اور اللہ تعالیٰ نے اسے پناہ دی جہاں تک دوسر ہے خص کا تعلق ہے تو اس نے حیاء کی تواللہ تعالی نے بھی اس سے حیاء کی جہاں تک تیسر ہے خص کا تعلق ہے تو اس نے منہ موڑ لیا تو اللہ تعالی نے بھی اسے اس کے حال برحيور ديا\_

# (٢٦٣٩) كُتَّاإِذَا آتَيْنَا النَّبِيَّ ﷺ جَلَسَ آحَلُنَا حَيْثُ يَثْتَهِي.

تَرُجْجِهَنَّهَا: حضرت جابر بن سمرہ وُٹالٹی بیان کرتے ہیں جب ہم نبی اکرم سِرالشَّیِّیَّ کی خدمت میں حاضر ہوتے تھے تو ہر شخص وہاں بیٹھتا تھا جہاں جگہل جاتی تھی۔

تشريع: مجلس مين بيطف كآ داب: نذكوره احاديث مين مندرجه ذيل آ داب اورامور ثابت موت بين:

- (۱) عالم دین اوراستاذ ضرورت کی بناء پر عام مجمع سے ذرابلنداورممتاز جگہ پر بیٹھ جائے تو یہ بہتر ہے تا کہ پورے مجمع کو بات سننے کا سجے
  - (۲) متجد میں علم دین سکھنے اور وعظ ونصیحت کے حلقے لگانا جائز ہے۔
  - (m) دین حلقوں میں شریک ہونا نہایت اجروثواب کا باعث ہے۔
- (٣) انسان اگر کسی مجلس میں بیٹھنا چاہے تو اس اس میں کوئی خالی جگہ ہو کہ وہاں تک آسانی سے کسی کو تکلیف پہنچا ہے بغیر پہنچا جاساتا ہوتواس جگہ میں بیٹھناسب سے بہتر ہےاس سے اللہ تعالی خوش ہوتے ہیں حدیث میں اسے اوی الی اللہ سے ذکر کیا ہے کہ اس نے واعظ کے قریب بیٹھ کر گویا اللہ کے ہاں پناہ لی ہے یعنی اس پراسے بہت اجروثواب ملتا ہے اور اگر مجمع کھیا تھے بھرا ہوا ہوتو پھر مجلس کے آخر میں جہاں بھی مناسب جگہ ہو وہاں پر بیٹھ جائے الی صورت میں لوگوں کی گردنیں بھلانگ کر آ گے آنا جائز
  - (۵) جب کوئی شخص اچھا کام کرلے یا کوئی خاص کارنامہ سرانجام دے تو اس پر اس کی حوصلہ افزائی کرنا سنت ہے چنانچہ نبی کریم مَلِّنْ الْعَيْمَةِ نِهِ ان دوآ دمیوں کی حوصلہ افز ائی فر مائی جومجلس میں با قاعدہ شریک ہوئے۔

اوالاالله: اس كا مطلب سيه م كه الله تعالى اس كاعمل قبول فرماليت بين اور اس ياينه بان مقام قرب عطا فرماديت بين اور بعض نے بیمعنی مراد لیے ہیں کہ اللہ تعالی اسے اہل جنت میں لکھ دیتے ہیں۔

فَاعْرَضَ اللهُ عَنْهُ: اس كمعنى يه بين كمالله تعالى نے اس پررحم نہيں فرمايا بلكماس سے ناراض موتے خاص طور پراس صورت میں کہ جب وہ تیسرا آ دمی بغیر کسی عذر اور وجہ کے وہاں چلا گیا ہواور یہ جس ممکن ہے کہ جانے والا شخص منافق ہواور اللہ تعالی نے نبی کریم مُطَافِقَقَةً کو بذریعہ وحی اطلاع دے دی ہواس لیے آپ مُطَافِقَةً نے اس کے بارے میں ارشا دفر مایا کہ اللہ تعالیٰ نے اس سے اعراض کیا ہے۔

#### بَابُهَاجَاءَعَلَىالُجَالِسِفِىالطَّرِيُقِ؟

# باب٢٩: راستے پر بیٹھنے والے کی کیا ذمہ داری ہے؟

(٢٢٥٠) أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ مَرَّ بِنَاسٍ مِّنَ الْأَنْصَارِ وَهُمْ جُلُوسٌ فِي الطَّرِيْقِ فَقَالَ إِنْ كُنْتُمْ لَا بُكَّ فَاعِلِيْنَ فَرُدُّوا السَّلَامَ وَآعِينُوا الْمَظُلُوْمَ وَاهْدُوا السَّبِيْلَ.

توکیجینی: ابوالحق حفزت براء و النی کے حوالے سے یہ بات نقل کرتے ہیں حالانکہ انہوں نے یہ حدیث ان سے نہیں کی ہے نبی اکرم مُؤْفِیْکَا انسار سے تعلق رکھنے والے بچھافراد کے پاس سے گزرے جوراستے میں بیٹھے ہوئے تھے تو نبی اکرم مُؤْفِیکَ آ ایسا ضرور کرنا ہے توسلام کا جواب دومظلوم کی مدد کر واور راستے کے بارے میں رہنمائی کرو۔

رائے پر بیٹھنے کوشر یعت نے پیندنہیں کیا، مگر بھی راستوں پر بیٹھنا ناگزیر ہوجا تا ہے،اس لئے اس کی اجازت ہے۔

#### بَابُمَاجَاءَفِيالُمُصَافَحَةِ

#### باب • ٣٠: مصافحه كابيان

(٢١٥١) مَامِنُ مُسْلِمَيْنِ يَلْتَقِيَانِ فَيَتَصَافَحَانِ إِلَّا غُفِرَلَهُمَا قَبُلَ اَن يَّفُتَرِقًا.

تو بخچکنہ: حضرت براء بن عازب مٹاٹنو بیان کرتے ہیں نبی اکرم میٹائنٹیکٹانے فرمایا ہے جب بھی دومسلمان مل کرایک دوسرے کے ساتھ ساتھ مصافحہ کرتے ہیں ان دونوں کے الگ ہونے سے پہلے اللہ تعالیٰ ان کی مغفرت کر دیتا ہے۔

(٢٢٥٢) قَالَ رَجُلَّ يَّارَسُولَ اللهِ الرَّجُلُ مِنَّا يَلْقَى آخَاهُ أَوْصَدِيْقَهُ أَيَنْحَنِيُ لَهُ قَالَ لَاقَالَ آفَيَلُتَزِمُه وَيُقَبِّلَهُ قَالَ لَاقَالَ آفَيَا خُنْدِيدِه وَيُصَافِحُهُ قَالَ نَعَمْ.

توکنچهنهٔ: حضرت انس بن مالک و النه بیان کرتے ہیں ایک مخص نے عرض کی یارسول الله مِنَّالِفَیْکَافَ ہم میں ہے کوئی مخص جب اپنے بھا کی
یا دوست سے ملتا ہے تو کیا وہ اس کے سامنے جھکے؟ تو آپ مِنَّالِفِیکَافَ نے فر مایانہیں اس نے عرض کی وہ اس کوساتھ لگا کر اس کا بوسہ لے
نبی اکرم مِنْلِفِکِکَافِ نے فر مایانہیں اس نے عرض کی کیا وہ اس کا ہاتھ تھا م کر اس سے مصافحہ کرے؟ آپ مِنَّلِفِکَافِ نے جواب دیا جی ہاں۔

(٢٦٥٣) قُلْتُولاَ نَسِ بنِ مَالِكٍ هَلُ كَانَتِ الْهُصَافَحَةُ فِي أَصْحَابِ رَسُولِ اللهِ عَلَى قَالَ نَعَمُ.

ترکیجی کہا: قادہ بیان کرتے ہیں میں نے حضرت انس بن مالک رہائٹو سے دریافت کیا کیا نبی اکرم سَلِّنْسُکُٹِمَ کے اصحاب کے درمیان مصافحہ کرنے کارواج تھا؟انہوں نے جواب دیا جی ہاں۔

(٢٢٥٣) مِنْ تَمَامِ التَّحِيَّةِ الْأَخْنُ بِالْيَدِ.

تَرْجَجْهَنْهِ: حفرت ابن مسعود مثالثي نبي اكرم مَلِّ الشَّيَّةُ كابيفر مان نقل كرتے ہيں ہاتھ كوتھا منا ( يعني مصافحہ كرنا ) سلام كى تكميل كا حصہ ہے۔

(٢٦٥٥) مَمَامُ عِيَادَةِ الْمَرِيضِ آنُ يَّضَعَ آحَلُ كُمْ يَلَهُ عَلَى جَبْهَتِهِ آوُقَالَ عَلَى يَدِهِ فَيَسْأَلُه كَيْفَ هُوَ وَتَمَامُر تَحِيَّاتِكُمُ بَيُنَكُمُ الْهُصَافَحَةُ.

تَرْجَجْنَبُهُ: حضرت ابوامامہ والتی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مِلِفَظِیمَ نے فرمایا ہے بیار کی عیادت میں یہ بات بھی شامل ہے آ دمی اس کی بیشانی پراپنا ہاتھ رکھے (راوی کوشک ہے یا شاید بیالفاظ ہیں) اس کے ہاتھ پررکھے اور اس سے دریافت کرے وہ کیبا ہے؟ اور اسلام کی تکیل میں یہ بات بھی شامل ہے کہ مصافحہ کیا جائے۔

تشرِئيج: صفحة الورق كمعنى بين: پيخ كاايك رخ، پس ماتھ كے دورخ بين: ايك: جھيلى كى جانب كا، دوسرا: پشت كى جانب كا-اور صافحه مصافحة (مفاعله) كمعنى بين: اين باتھ كرخ كودوسرے كے باتھ كرخ كے ساتھ ملانا، اور بيآ دھامصافحه ہے، پھر جب ہرایک دوسرا ہاتھ رکھے گاتو دونوں کے ہاتھ کا دوسرارخ بھی مل جائے گا۔اب مصافحہ کامل ہوا، کیونکہ ہرایک کے ہاتھ کے دونوں رخ دوسرے کے ہاتھ کے دونوں رخوں کے ساتھ مل گئے۔

اس کی احادیث سے مندر جہذیل امور ثابت ہوتے ہیں: آپس میں ملاقات کے وقت اور رخصت ہوتے وقت مصافحہ کرناسنت ہے۔اس کی برکت سے اللہ تعالی مصافحہ کرنے والول کے صغیرہ گناہ معاف فرمادیتے ہیں،البتہ اجنبی عورت اور بے ریش خوبصورت لڑکے سے مصافحہ کرنا جائز نہیں ہے۔

بعض لوگ ہرنماز کے بعد اہتمام کے ساتھ امام سے اور نمازیوں سے مصافحہ کرتے ہیں اور اسے انتہائی ضروری سجھتے ہیں بیہ طریقه درست نہیں علاء نے اسے بدعت قرار دیا ہے لیکن اگر اسے ضروری قرار نہ دیا جائے بس ویسے ہی بھی کسی ضرورت کی وجہ سے انسان امام سے پاکسی نمازی سے نماز کے بعد مصافحہ کر لے تو اس میں کوئی حرج نہیں۔اس طرح معانقہ بھی مفاعلہ کا مصدر ہے، اور عنق: (گردن) سے ماخوذ ہے، پس اگر دوشخصوں کی دائیں طرف کی گردنیں ملیں تو یہ آ دھا معانقہ ہوا۔ پھر جب بائیں طرف کی گردنیں بھی ملیں تو پورامعانقہ ہوا، کیونکہ ہرایک کی گردن کی دونوں جانبیں دوسرے کی گردن کی دونوں جانبوں کے ساتھ مل کئیں، اور جولوگ تیسری مرتبہ گردنیں ملاتے ہیں وہ زم زم کا یانی پیتے ہیں، اور جولوگ پہلی مرتبہ بائیں طرف کی گردنیں ملاتے ہیں وہ غلط طریقتہ پرمعانقه کرتے ہیں۔اور کچھلوگ معانقه میں گردنیں نہیں ملاتے ،صرف سینه ملاتے ہیں وہ معانقہ نہیں کرتے ، بلکہ صدر سے مصادرہ کرتے ہیں۔ اور پچھ لوگ سینہ بھی نہیں ملاتے ،صرف گال ملاتے ہیں وہ خدسے نخاددہ کرتے ہیں، اور اگر دونوں کے پیٹ بڑے ہوں اوروہی ملیں تو وہ بطن سے مباطبنہ ہے۔

# مصافحه ایک ہاتھ سے مسنون ہے یا دونوں ہاتھوں سے؟:

اورغیرمقلدین جومصافحہ کے مسئلہ میں مصر ہیں کہ ایک ہی ہاتھ سے مصافحہ ہونا چاہئے بیان کی بے جا ضد ہے، اور اہل حق جو اصرار کرتے ہیں کہ دوہاتھ ہی سے مصافحہ ہوتا ہے، یہ جی احادیث کی روشی میں صحیح نہیں، صحیح بات سے ہے کہ ایک کا مصافحہ ناقص مصافحہ ہ،اگر کوئی اس پر اکتفا کر ہے تو گنجائش ہے، اور اصل مصافحہ دو ہاتھ سے ہونا چاہئے یہی کامل سنت ہے۔ فاع فى : ملاقات كے وقت سلام كے بعد اگر مصافحہ اور معانقة بھى كيا جائے اور آنے والے كوخوش آمديد كہا جائے تو اس سے مودت و محبت اور فرحت وسرور میں اضافیہ ہوتا ہے، اور وحشت ونفرت اور قطع تعلق کا اندیشہ دور ہوتا ہے، یعنی بیہ باتیں سلام کے مقصد کی پھیل

علاوہ ازیں: حدیث میں ہے کہ جب دومسلمان آپس میں ملیں، اور مصافحہ کریں، اور دونوں اللہ کی حمد کریں، اور دونوں اللہ تعالی ہے مغفرت چاہیں تو دونوں کی مغفرت کر دی جاتی ہے، کیونکہ مسلمانوں کے درمیان بشاشت، باہم محبت و ملاطفت، اور ذکر اللی کی اشاعت رب العالمين كو پسند ہے، اى ليح مصافحه كرنے والے مغفرت كے حق دار ہوتے ہيں ليكن مغفرت كا استحقاق اس وقت ہوتا ہے جب ملاقات کے وقت پہلے سلام کیا جائے ،حضرت جندب ٹڑاٹو سے مروی ہے کہ جب صحابہ ٹڑاٹھ آپس میں ملتے تھے تو جب تک سلام نہیں کر لیتے تھے مصافحہ نہیں کرتے تھے۔ (مجمع الزوائد ٣١:٨)

پھرمصافحہ کے ساتھ ہرایک سلام کی طرح زور ہے ہے: یغفو الله لنا ولکھ: الله میری اور آپ کی مغفرت فرمائیں، پھر مزاج پری کے وقت دونوں اللہ کی تعریف کریں، اور ہر حال میں اللہ کا شکر بجالائیں، تو دونوں کی مغفرت کر دی جاتی ہے،مند احمد وغیرہ میں روایت ہے کہ جب دومسلمان آپس میں ملیں تو ایک دوسرے کا ہاتھ پکڑیں، یعنی مصافحہ کریں، پس اللہ تعالی پرحق ہے کہ وہ دونوں کی دعامیں حاضر ہوں ،اور دونوں کی جدا نہ کریں یہاں تک کہ دونوں کو بخش دیں۔(مجمع الزوائد ۸ /۳۱)

م**لحوظ: لوگوں میں مصافحہ کی دعا کے سلسلہ میں غفلت یا کی جاتی ہے،لوگ سلام ہی کومصافحہ کی دعا سجھتے ہیں، بلکہ بات یہاں تک** پہنچ گئی ہے کہ جومسنون وعا *عیں چیپتی ہیں* ان میں مصافحہ کی دعانہیں ہے۔

#### آداب ملاقات:

جب ایک مسلمان کی دوسرے مسلمان سے ملاقات ہوتوسب سے پہلے سلام کرنا چاہئے، یہ تحیة السلام ہے، یعنی ہرمسلمان پر لازم ہے کہ دوسر مسلمان کوسلامتی کی دعادے،خواہ اس کو بہچانتا ہویا نہ بہچانتا ہو،بس اتنا معلوم ہونا چاہئے کہ وہ مسلمان ہے۔

پھر اگر معرفت یا عقیدت ہے توسلام کے بعد مصافحہ بھی کرنا چاہئے ، اور بیتحیۃ المعرفۃ ہے، اس سے سلام کی تکمیل ہوتی ہے اور اگر ﷺ درجہ معرفت ہے تومصافحہ کے بجائے معانقہ کرنا چاہئے۔

معانقد: مصافحہ کانعم البدل ہے اور معانقہ کی دعامجی وہی ہے جومصافحہ کی ہے، اور اس دعا کے ساتھ کوئی اور دعامجی کر سکتے ہیں۔ **فائك:** محبت وتعلق كے اظہار كا آخرى اور انتہائى درجه معانقة اورتقبيل (چومنا) ہے، كيكن اس كى اجازت اس صورت ميں ہے جب موقع محل کے لحاظ ہے کسی شرعی مصلحت کے خلاف نہ ہو، اور اس سے کسی برائی یا شک وشبہ کے پیدا ہونے کا اندیشہ نہ ہو، مذکورہ حدیث میں معانقہ اورتقبیل کی ممانعت ہے اس کا مطلب دوسری حدیثوں کی روشنی میں بیہ ہے کہ ممانعت کا تعلق اس صورت سے ہے جبکہ سینہ ے لگانے اور چومنے میں کسی برائی یا شک وشبہ کے پیدا ہونے کا اندیشہ ہو ورنہ بہت سے وا قعات سے نبی مَرَّالْتَشَيَّةَ کا معانقه فرمانا اور چومنا ثابت ہے۔

تشرنیج: بیحدیث اتنی مشہور ہوگئ کہ مصافحہ سے دعا رخصت ہوگئ ، حالانکہ حضرت براء خاتیء ہی سے بیاوراس کی سنداعلی درجہ کی

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي الْمُعَانَقَةِ وَالْقُبْلَةِ

#### باب اسم: معانقه اور چومنے کا بیان

(٢٦٥٦) قَالَتْ قَدِمَ زَيْدُ بِنُ حَارِثَةَ الْمَدِيْنَةَ وَرَسُولُ اللهِ ﷺ فِي بَيْتِيْ فَأَتَاهُ فَقَرَعَ الْبَابَ فَقَامَ إِلَيْهِ رَسُولُ اللهِ ﷺ غُرْيَانَا يَّجُرُ ثَوْبَهُ وَاللهِ مَارَايُتَه عُرْيَانَا قَبُلَهُ وَلا بَعْنَهُ فَاعْتَنَقَهُ وَقَبَّلَهُ.

تُوَخِجَنَبُ: حضرت عائشہ ٹالٹیٹا بیان کرتی ہیں حضرت زید بن حارثہ ٹالٹی مدینے منورہ آئے تو نبی اکرم مِرَّالْتُکِیَّ میرے گھر میں موجود تھے زید آپ مِرَّالْتُکِیَّ آئے کہ اور جے ان کی طرف بڑھے زید آپ مِرَّالْتُکِیَّ آئے کہ اور جے ان کی طرف بڑھے آپ مِرَالْتُکِیَّ آئے کہ اور جہم پر پچھ اور ھے بغیر ان کی طرف بڑھے آپ مِرَالْتُکِیَّ آپ مِرَالْتُکِیَّ آپ مِرِیْکِ آپ کے اور جے اللہ کی قسم اس سے پہلے یا اس کے بعد میں نے نبی اکرم مِرَّالْتُکِیَّ کو (او پری جسم پر) اور جے بغیر کی سے ملتے ہوئے نہیں دیکھا نبی اکرم مِرَالِنَّکِیَّ آئے نائیس کے لگایا اور بوسد یا۔

سوال یہ ہے کہ حضرت عائشہ وہ النیخانے قسم کھا کر بیفر مایا کہ میں نے آپ شِلِطَنْکِیَّمَ کواس طرح برہنہ حالت میں نہ تواس سے پہلے مجھی دیکھااور نہ اس کے بعد جبکہ حضرت عائشہ وہ النیخا کوحضور سِلِطَنْکِیَّمَ کی طویل صحبت حاصل رہی اور ایک بستر اور ایک لحاف میں سونا ثابت ہے تو پھر یہ کیسے کہا ہے کہ میں نے اس برہنہ آپ سِلِطْنِکِیَمَ کو کبھی نہیں دیکھا؟

جواب (): حفرت عائشہ والنفی کاس کلام کے معنی یہ ہیں کہ میں نے نبی کریم مِنَّاتِیکَا آ کو کسی کے استقبال کے لیے اس طرح بغیر چادر کے اس موقع کے علاوہ بھی نہیں دیکھا گویا حضرت عائشہ والنفی نے بطور اختصار کے یہ جملہ ذکر فرمایا: فوالله مار ایته عریانا قبله ولا بعدی. (اللہ کی قسم میں نے آپ مِنَّاتِیکَا آ کونہ اس سے پہلے برہند دیکھا اور نہ اس کے بعد) اور مراد اس سے مذکورہ طریقے سے استقبال ہے۔

جواب ©: که حضرت عائشہ ٹاٹنیٹا کی مرادیہ ہے کہ میں نے کمرے سے باہر کبھی آپ مِلِّالْفِیکَیَّ کواس طرح برہنہ حالت میں نہیں دیکھا کمرے کے اندرد کیھنے کی نفی مراد نہیں۔

سوال پیدا ہوتا ہے کہ حفزت عائشہ ڈاٹھٹا کی اس حدیث سے بیہ معلوم ہوتا ہے کہ معانقہ ایک جائز اور مسنون عمل ہے جبکہ حفرت انس ٹاٹھٹا کی گزشتہ کی حدیث سے بیٹابت ہوتا ہے کہ معانقہ مشروع اور مسنون نہیں ہے بظاہر دونوں حدیثوں میں تعارض ہے؟

اس کا جواب بیر ہے کہ جب انسان سفرسے واپس آئے یاطویل عرصے کے بعد ملاقات ہوتواس وقت معانقہ کرنااور گلے لگا کر مسنون ہے جبکہ آپ مَلِیْ اُنٹی کی آ مدیر معانقہ فرمایا، اور جب انسان کی سفرسے واپس نہ آئے تو پھر صرف مصافحہ کرنا مسنون ہے، معانقہ نہ کیا جائے۔

#### بَابُمَاجَاءَفِى قُبُلَةِ الْيَدِوَالرِّجُلِ

#### باب ۳۲: ہاتھ اور پاؤں چومنا

(٢٦٥٧) قَالَ يَهُوُدِيُّ لِصَاحِبِهِ إِذْهَبِ بِنَا إِلَى هَذَا النَّبِيِّ فَقَالَ صَاحِبُهُ لَا تَقُلُ نَبِيُّ إِنَّهُ لَوُسَمِعَكَ كَانَ لَهُ اَرْبَعَةُ اَعُيُنٍ فَا تَيَارَسُولَ اللهِ عَنَيْ فَسَالَهُ عَنْ تِسْعِ ايَاتٍ بَيِّنَاتٍ فَقَالَ لَهُمُ لَا تُشْرِكُوا بِاللهِ شَيْئًا وَّلَا تَسْرِ قُوا وَ لَا تَنْ اللهُ اللهُو

توجیجہ، حضرت صفوان بن عبال والیت بیان کرتے ہیں ایک یہودی نے اپنے ساتھی سے کہاتم میرے پاس ان نبی کے پاس چلواس کے ساتھی نے کہاتم نبی نہ کہو کیونکہ اگر انہوں نے تہہیں نبی کہتے ہوئے س لیا تو ان کی چار آ تکصیں ہوجا کیں گی چروہ دونوں آ پ میرانسکی آج کی خدمت میں حاضر ہوئے تو آپ میرانسکی آج سے نو واضح نشانیوں کے بارے میں دریافت کیا آپ میرانسکی آج نہیں جواب دیا تم کسی کو اللہ کا ترکی نہ شہرا و چوری نہ کرو زنانہ کرواں شخص کو آل نہ کرو جے اللہ تعالیٰ نے حرام قرار دیا ہوالبتہ تن (کے ساتھ آل کیا جا سکتا ہے) اور تم بے قصور شخص پر (جھوٹا الزام لگا کر) حاکم کے پاس نہ لے کر جاؤتا کہوہ اے آل کردے تم جادونہ کروسود نہ کھاؤ پاک دامن عورت پر تہت نہ لگاؤ میدان جنگ سے فرار اختیار نہ کرو بطور خاص تم لوگ اے یہود ہوئم ہفتے کے دن کے بارے میں زیادتی نہ کروراوی بیان کرتے ہیں ان لوگوں نے آپ میرانسکی آج کے دونوں ہاتھوں اور دونوں پاؤں کو بوسہ دیا اور ہولے ہم یہ گوائی دیتے ہیں آپ میرانسکی آج ہوں ہوں کہ ہوں ہوں ہو یہ اور کی کہتے ہیں انہوں نے جواب دیا جواب دیا چرکیا وجہ ہے تم لوگ میری پروی کیون نہیں کرتے ؟ راوی کہتے ہیں انہوں نے جواب دیا حضرت داؤد علیا تھا کہ بیان کہ ہے تا کہ اللہ میں سے نی ہوں ہمیں بیاندیشہ انہوں نے جواب دیا حضرت داؤد علیا تھا کہ کہ کہ میشہ ان کی اولاد میں سے نی ہوں ہمیں بیاندیشہ الرہم نے آپ میرانسکی آج کی پروی کیون کی تو بہودی ہمیں میروں کی تو بہودی ہمیں میرانہ میں جو انہ میں کے اسے میروں کی تو بہودی ہمیں میروں کی تو بہوں ہمیں میروں کی تو بہودی ہمیں میروں کی تو بہودی ہمیں میاں کی دوروں کی کی تو بہودی ہمیں میروں کیا گوران کیا گوری کی کوروں کیا تو بہول ہمیں میروں کی تو بہودی ہمیں میروں کی کی تو بہودی ہمیں میروں کی تو بہودی ہمیں میروں کی کوروں کی کی تو بہوں ہمیں میروں کیا کوروں کو کوروں کیا کوروں کی کوروں کی کوروں کی کی تو بہوں کی کوروں کیا کوروں کی کوروں کیا کوروں کی کوروں کی کوروں کیا کوروں کی کوروں کی کوروں کی کی کوروں کی کی کوروں کیا کوروں کی کوروں کی کوروں کی کوروں کی

تشدِ في امام ما لك راتيكية باته يا وَس كاتقبيل كا الكاركرت بين،اوراس سلسله كي روايات كوغيرمعتر قرار دية بين-

قول فیصل: قدم بوی کی تو بالکل اجازت نہیں کیونکہ وہ ہندوؤں کے فعل کے مثابہ ہے، ہندوا پنے بڑوں کے پاؤں پڑتے ہیں،اور وہ اس کوانتہائی تعظیم خیال کرتے ہیں۔اور دست بوی کواگر چہ جائز، مگر پسندیدہ نہیں کیونکہ دست بوی کے وقت جھکنا پڑتا ہے، اور آ دمی رکوع کے مثابہ ہوجا تا ہے، پس وہ سلامی کے سجدہ کی طرح ہو گیا، اس لئے اگر کسی کو چومنا ہے تو پیشانی چوے، نبی مَظَّفَظُ ہے یہی بات ثابت ہے۔

تسع آیات سے کیا مراد ہے؟

ایک دن دو یبود یوں نے نبی کریم مِرَّافِظَیَّمَ سے بطورامتخان کے سوال کیا کہ تسبع آیات بینات سے کیا مراد ہے؟

اس سے وہ نوم عجزات مراد ہیں جو حضرت مولی علایتا کواس وقت عطاء فرمائے گئے جب ان کی قوم سرکشی اور انسانیت کی تمام سرحدیں عبور کرگئ تو مختلف اوقات میں ان پریہ عذاب اتارے جاتے رہے پھر بھی وہ باز نہ آئے تو بالآخر انہوں نے جب حضرت مویٰ عَلاِیًلا) کا تعاقب کیا تو وہ سب بحرقلزم کالقمہ بن گئے بینوم مجزات بیابیں: (۱) عصا (۲) ید بیضاء (۳) یانی کا طوفان (۴) ٹڈیوں کا عذاب(۵) غلے میں گھن کے کیڑے اورسر کے بال اور کیڑوں میں جوؤں کی کثرت (۲) مینڈک (۷) خون (۸) قحط سالی (٩) کیپلول کی پیداوار میں کمی۔

ان داوددعا ربه ان لا يزال من ذريته: ني يهوديول بيكهنا كهم آپ پراس وجه ايمان نهيس لا رب كه حضرت داؤر علائِلاً نے بیدعا کی تھی کہ ہمیشہ میری اولا دمیں ایک نبی ہوا کرے اور نبی کی دعا قبول ہوتی ہے تو محالا ان کی اولا دمیں نبی ضرور

ایک غلط بات کی نسبت حضرت داؤر علیمیا کی طرف کی جارہی ہے انہوں نے اس قتم کی کوئی دعانہیں کی تھی وہ اس طرح کی دعا کیے کر سکتے تھے جبکہ ان پر نازل ہونے والی کتاب زبور، میں بیرموجود تھا کہ محمد مَا اَنْتَكُمْ اَنْ بِي آخر الزمال تشریف لا نمیں گے ان کی بیر صفات ہول گی اور وہ خاتم النّبیین ہول گے اور ان کا دین سابقہ تمام دینوں کومنسوخ کردے گا۔ (الکوک الدری ۳۹۵/۳)

#### بَابُمَاجَاءَفِي مَرْحَبًا

#### باب ۱۳۳: خوش آمديد كهنا

(٢٢٥٨) ذَهَبُتُ إِلَى رَسُولِ اللَّهُ ﷺ عَامَرِ الْفَتُح فَوَجَلُ تُهُ يَغْتَسِلُ وَفَاطِمَةُ تَسُتُرُهُ بِثَوْبِ قَالَتُ فَسَلَّمُتُ فَقَالَ مَنْ هٰنِهٖ قُلْتُ اَنَا أُمُّ هَانِي فَقَالَ مَرْحَبًا بِأُمِّ هَانِي قَالَ فَذَا كَرَ فِي الْحَدِيثِ قِصَّةً طوي لَةً.

تَرَكَبْجِهُ بَهُ: حضرت ام ہانی نٹاٹنو بیان کرتی ہیں نبی اکرم مَالِفَقِیَّقَ کی خدمت میں فتح کمہ کے موقع پر حاضر ہوئی تو میں نے آپ مَالِفَقِیَّقَ کو عسل كرتے ہوئے پایا حضرت فاطمہ ٹاٹنی نے پردہ تان ركھا تھا حضرت ام ہانی مُناٹنی بیان كرتی ہیں میں نے سلام كيا توآپ مَلِفَظَيْمَ نے دریافت کیا کون خاتون ہے؟ میں نے جواب دیا میں ام ہانی ہوں آپ مَرافَقَعَ الله فرمایا ام ہانی کوخوش آمدید۔انہوں نے اس حدیث میں بوراوا قعہ بیان کیا ہے۔

## (٢٦٥٩) يَوْمَ جِمُنتُهُ مَرْحَبًا بِالرَّاكِبِ الْمُهَاجِرِ.

تَوْجِيكُمُا: حضرت عكرمه بن ابوجهل وللتي بيان كرت بين جس دن مين ني اكرم سَرِ الشَّيَعَةَ كي خدمت مين (اسلام قبول كرنے كے ليے) حاضر ہوا آپ مِنْ الْنَفِيَّةَ نے فرمایا ہجرت کرے آنے والے سوار کوخوش آمدید۔

تشريع: فتح مكه كے موقع ير حضرت عكرمه ولائنو مكه چوار كرچل ديئے تھے، ان كى بيوى نے ان كے لئے بناہ ما تكى، آپ مِرافظة في پناه دیدی،اورا پنا عمامه علامت کے طور پرعنایت فرمایا،اور حکم دیا کہ وہ عکرمہ کو بلالا تھیں،وہ ساحل پر پینچییں،عکرمہ جہاز پرسوار ہونے بی والے نتھے، وہ ان کو مکہ واپس لائیں، جب نبی مَرَّاتُشَيَّعً نے ان کو دیکھا تو آپ مَرَاتُشَيَّعً چادر کے بغیر ان کی طرف بڑھے، اور ان کو خوش آمدید کہااوروہ بھاگر جہاں تک پہنچے تھے وہاں سے نبی مُرافِقِيَّةً کے پاس لوٹے کو جمرت قرار دیا۔

ادھراتفاق سے حضرت عکرمہ کے ساتھ بیوا قعہ پیش آیا کہ جب وہ یمن کے ساحل سے کشتی پرسوار ہوئے توسمندر میں ان کی کشتی سخت ہواؤں میں پھنس گئ توکشتی کے سوار اپس میں کہنے لگے کہ آج اللہ کی طرف رجوع کرو کیونکہ تمہارے خدا اس مشکل کوحل نہیں کر سکتے اس موقع پر حضرت عکرمہ نے اللہ تعالیٰ سے ریے جہد کیا کہ اگر اس وقت اللہ تعالیٰ نے ہمیں نجات دی تو میں مکہ مکرمہ میں محر مَآ النَّهِ ﴾ یاس حاضر ہوں گا اور ان کے ہاتھ پر اسلام قبول کرلوں گا چنانچہ اللہ نے انہیں ان سمندری ہواؤں سے بحیالیا تو وہ حاضر خدمت موے اسلام قبول كرايا جب أنبيس نى كريم مَرَافِينَ أَنْ فِي كُما توفر مايا: مرحباً بألو اكب المهاجر

حضرت ام سلمہ مالٹی فرماتی ہیں کہ ایک دفعہ نبی کریم مَالِشَقِیَا فی فرمایا کہ میں نے جنت میں ابوجہل کے لیے انگور کا کچھا دیکھا ہے جب حضرت عکرمہ نے اسلام قبول کرلیا تو آپ مَالْفَظَةَ نے حضرت ام سلّمہ والنِّنا سے فرمایا کہ جنت کے اس محجھے سے مرادیہ ہے کہ ابوجہل کی نسل سے حضرت عکرمہ نے اسلام قبول کر لیا ہے۔ بعد میں میں شخلف معرکوں میں شریک ہوتے رہے بالآخر برموک کی لڑائی مين شهيد مو گئے\_(الاصابة ٤٤٣/٤) العين بعدهاالكاف البداية والنهاية: ٢٩٨/٤)

اس حدیث کی سند صحیح نہیں ،مولیٰ بن مسعود ضعیف راوی ہے۔

#### باب:

(٢٧١٠) لِلْمُسْلِمِ عَلَى الْمُسْلِمِ سِتُّ بِالْمَعُرُوفِ يُسَلِّمُ عَلَيْهِ إِذَا لَقِيَهُ وَيُجِيبُهُ اذا دَعَاةَ وَيُشَيِّتُهُ إِذَا عَطَسَ وَ يَعُوْدُهُ اذا مَرِضَ وَيَتْبَعُ جَنَازَتَهُ إِذَا مَاتَ وَيُحِبُّ لَهُ مَا يُحِبُّ لِنَفُسِهِ.

تریجیتن حضرت علی مخافظہ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُرافظہ نے فرمایا ایک مسلمان کے دوسرے مسلمان پر چیرحقوق ہیں جب وہ اس سے ملاقات کرے تو اسے سلام کرے جب وہ اس کی دعوت کرے تو قبول کرے جب وہ چھنئے تو اس کا جواب دے وہ بیار ہوتو اس کی عیادت کرے جب وہ فوت ہوجائے تو اس کے جنازے کے ساتھ جائے اور اس کے لیے اس چیز کو پسند کرے جو وہ اپنے لیے پسند

(٢٦٦١) لِلْمُؤْمِنِ عَلَى الْمُؤْمِنِ سِتُ خِصَالٍ يَّعُوُدُهُ إِذَا مَرِضَ وَيَشْهَلُ هُ إِذَا مَاتَ وَيُجِيبُهُ إِذَا دَعَاهُ وَيُسَلِّمُ عَلَيْهِ إِذَا لَقِيهُ وَيُشَيِّتُهُ اذا عَطَسَ وَيَنْصَحُ لَهُ إِذَا غَابَ أَوْشَهِلَ.

تَوْجِيكُم: حضرت ابوہریرہ فاللہ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَاللَّفِیکَا نے فرمایا ایک مومن کے دوسرے مومن پر چیدحقوق ہیں جب وہ بیار ہوجائے تو اس کی عیادت کرے جب وہ فوت ہوجائے تو اس کے جنازے میں شرکت کرے جب وہ اس کی دعوت کرے تو اس کو قبول کرے جب وہ اس سے ملاقات کرے تو اسے سلام کرے جب وہ چھنکے تو اس کو چھینک کا جواب دے جب وہ موجود نہ ہویا موجود بھی ہوتواس کے لیے خیرخواہی کرے۔

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي تَشْمِيْتِ الْعَاطِس

## باب ۲: چھنگنے والے کو دعا دینا

(٢٦٦٢) اِنَّ رَجُلًا عَطَسَ إِلَى جَنْبِ ابْنِ عُمَرَ رَضِى اللهُ عَنْهُمَا فَقَالَ الْحَمْدُ لِلهِ وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُوْلِ اللهِ ﷺ وَلَيْسَ لَمُكَنَّا عَلَّمَنَا رَسُولُ اللهِ ﷺ عَلَّمَنَا أَنْ قَالَ ابْنُ عُمَرَ وَ اَنَا اَقُولُ الْحَمْدُ لِللهِ وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ وَلَيْسَ لَمَكَنَا عَلَّمَنَا رَسُولُ اللهِ ﷺ عَلَّمَنَا اَنْ نَّقُولُ الْحَمْدُ لِللهِ عَلَى كُلِّ حَالٍ.

تَوَجَجْهَا بَنَ عَلَى بِيانَ كُرتِ ہِيں ايک شخص نے حضرت ابن عمر ثقافیاً کے پہلومیں چھینکا اور الحمد ملله والسلام علی د سول الله کہا تو حضرت ابن عمر ثقافیاً نے فرمایا یہ جملہ میں بھی کہتا ہوں الحمد ملله والسلام علی د سول الله لیکن نبی اکرم مِرَّافِیْکَافِیَّ نے ہمیں یہی تعلیم دی ہے ہم (چھیکنے پر) یہ کہیں ۔الحمد ملله علی کل حال (ہر حال میں ہر طرح کی حمد اللہ تعالیٰ کے لیے مخصوص ہے)۔

جب کی کو چینک آئے تو الجدالذ ہے، اور اس کے جواب میں اسکا مسلمان بھائی پر حمث الله کے، پھر چینکے والا پہدی کھر الله ویصلح بال کھ کے، کیونکہ چینک آنا ایک قسم کی شفاء ہے، اس کے ذریعہ ایس رطوبت اور ایسے ابخرے دماغ سے نکلتے ہیں کہ اگر وہ نکلیں تو کیسی تکلیف یا بیماری کا اندیشہ پیدا ہوجائے، پس صحت کی حالت میں چینک آنا اللہ کا فضل ہے، اور اس پر حمضروری ہے، نیز چینک آنے پر حمرکرنا حضرت آدم علیاتیا کی سنت اور اسلامی شعار ہے، حمد کرنے سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ چینکئے والا ملت انبیاء کا تابعدار اور ان کی سنتوں پر عمل کرنے کا پختہ عزم رکھتا ہے۔ اور حمد کے جواب میں پر حمک اللہ کہنا اس وجہ ہے مشروع کیا گیا ہے کہ یہ اللہ تعالی کے حصرت آدم علیاتیا ہی تحمید کے جواب میں پر حمک اللہ فرمایا تھا نیز تحمید کرنے والے کے کہ یہ اللہ تعالی کے اخلاق کو اپنانا ہے، اللہ تعالی نے حصرت آدم علیاتیا ہی تحمید کے جواب میں پر حمک اللہ فرمایا تھا نیز تحمید کرنے والے کی دین پر اور سنن انبیاء پر استفامت کا یہ تق ہے کہ اس کو بیدعا دی جائے ، اس وجہ سے جواب دیے کو حقوق اسلام میں شار کیا گیا ہے۔ کو دین پر اور سنن انبیاء پر استفامت کا یہ تق ہے کہ اس کو یہ دعا کہ کا بدلہ نیکی کا بدلہ نیک کے ہوئی چینکے وقت بھی چرے کے پٹھے سکر جاتے ہیں اور شکل بدنما ہوجاتی ہے، اس لئے اس وقت منہ ڈھا نک لینا چاہئے۔

#### بَابُ مَا يَقُولُ الْعَاطِسُ إِذَا عَطَسَ؟

## باب سرجب كسى كوچينك آئة توكيا كم

(٢٢٢٣) كَانَ الْيَهُوُدُيَتَعَاطَسُوْنَ عِنْدَ النَّبِيِّ ﷺ يَرْجُوْنَ آنَ يَّقُوْلَ لَهُمْ يَرْحُمُّكُمُ اللهُ فَيَقُولُ يَهُدِينُكُمُ اللهُ وَيُصْلِحُ بَالْكُمْ .

تُونِجِينَّهُ: حضرت ابوموى اشعرى والله يان كرتے ہيں يہود نى اكرم مَالِفَظَةَ كى موجودگى ميں چھيئا كرتے تھے ان كى يہ خواہش ہوتى تقى كەنجىنى كى نى اكرم مِرَّفظَةَ الله الله الله (الله تعالى تم پررتم كرے) ليكن نى اكرم مِرَّفظَةَ الله مايا كرتے تھے يہديد كھ الله

ويصلح بالكمر (الله تعالى تمهين ہدايت دے اور تمهارے احوال درست كرے)۔

(٢٢٢٣) عَنْ سَالِمِ بْنِ عُبَيْدٍ اَنَّهُ كَانَ مَعَ الْقَوْمِ فِي سَفَرٍ فَعَطَسَ رَجُلٌ مِّنَ الْقَوْمِ فَقَالَ السَّلَامُ عَلَيْكُمُ فَقَالَ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ فَقَالَ عَلَيْكُ وَعَلَى اللَّهِ عَلَيْكُمُ اللَّهِ عَلَى النَّبِيُ عَظَسَ رَجُلٌ عِنْ النَّبِي عَلَيْكَ وَعَلَى اللَّهِ الْفَلِي اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَظَسَ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى النَّبِي عَلَيْكَ وَعَلَى اللَّهِ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللللْمُ الللْمُ اللَّ

توکیخ کہ: حضرت سالم بن عبید و التی بیان کرتے ہیں وہ کچھ لوگوں کے ساتھ سفر میں شریک سے حاضرین میں ایک صاحب کو چھینک آگئ تو انہوں نے السلام علیم کہا انہوں نے جواب دیا علیے کا صاحب کو علی اصك (یعنی تمہیں بھی سلام ہوا ور تمہاری مال کو بھی اس آ دی کو بری المجھن محسوس ہوئی تو ان صاحب نے کہا میں نے تو وہی بات کی ہے جو نبی اکرم مَرِّ النظافِی آئے ارشا و فر مائی تھی آ پ مَرِ النظافِی آئے کہا میں نے السلام علیم کہا تو آپ مِرِ النظافِی آئے جواب میں فر ما یا علیك و علی اصك (تم پر بھی اور تمہاری مال پر بھی) جب کی شخص کو چھینک آئے تو وہ الحمد للدرب العالمین کے اور جب تم نے اسے جواب دینا ہوتو پر حمک اللہ کے بھر پہلا شخص ہے یعفر الله لی ولکھ (یعنی اللہ میری بھی مغفرت کرے اور تمہاری بھی مغفرت کرے)۔

(٢٦٦٥) إِذَا عَطَسَ آحَدُ كُمُ فَلْيَقُلُ ٱلْحَمْدُ لِيتُعَلِّ عَلَى كُلِّ حَالٍ وَلْيَقُلِ الَّذِي ثَرُدُّ عَلَيْهِ يَرْحَمُكَ اللهُ وَلْيَقُلُ هُوَ يَهُدِي كُمُ اللهُ وَيُصْلِحُ بَالَكُمُ.

تَوَجِّهِمْ بَنِ حضرت ابوابوب انصاری و النه بیان کرتے ہیں نبی اکرم مِ النَّهِ عَلَی کا جب کو کی شخص چھینے تو وہ الحب و لله علی کل حال (ہر حال میں تمام تعریفیں اللہ کے لئے ) کے اور جس شخص نے اسے جواب دینا ہو وہ بیر حمك الله کے تو پہلا شخص یہ کے یہدید کھ الله ویصلح بالکھ۔ (اللہ تعالی تمہیں ہدایت پر ثابت قدم رکھے اور تمہارے معاملات درست کرے)۔

تشرِقيح: احاديث ميں چھنكنے كوفت كى دعاكے بارے ميں تين طرح كے الفاظ منقول ہيں: (١) الحمد الله (٢) الحمد الله (٢) الحمد الله (٢) الحمد العالمين (٣) الحمد الله على كل حال.

امام نووی ویشی؛ فرماتے ہیں کمستحب بیہ ہے کہ چھنکنے کے وقت آ دمی الحمد بدللہ کے اور اگر المحمد بالمعالم بین کے تو بیاس سے بہتر ہے اور اگر المحمد بللہ علی کل حال کے توبیسب سے افضل ہے کیونکہ اللہ کی حمد وثناء پر مشتل کلمات جس قدر زیادہ ہوں گے اسی قدران کی عظمت اور فضیلت بھی بڑھ جاتی ہے۔

#### بَابُ مَاجَآءَ كَيْفَ يُشَمَّتُ الْعَاطِسُ؟

## باب ۴: چھنکنے والے کو کیا دعا دی جائے؟

(٢٢٢٦) أَنَّ رَجُلَيْنِ عَطَسَاعِنْكَ التَّبِي ﷺ فَشَبَّتَ أَحَلَّهُمَا وَلَمْ يُشَيِّتِ الْأَخَرَ فَقَالَ الَّذِي كَلَمْ يُشَيِّتُهُ يَارَسُولَ

الله ﷺ شَمَّتَ هٰذَا وَلَمْ يُشَيِّتُنِي فَقَالَ رَسُولُ الله ﷺ إِنَّهُ حَمِدَ الله وَاتَّك لَمْ تَحْمِدَ الله

تَوْجِيْهَا بَهِ: حضرت انس بن ما لک بڑا تُنوء بیان کرتے ہیں دوآ دمیوں کو نبی اکرم مُؤْفِقَعَ کی موجود گی میں چھینک آئی آپ مُؤَفِقَعَ نے ان میں سے ایک کوجواب دیا اور دوسرے کو جواب نہیں دیا توجس کوآپ مَلِّفْظَةَ نے جواب نہیں دیا تھا اس نے عرض کی یارسول الله مَلِّفْظَةً آ ب نے ان صاحب کو جواب دیا اور مجھے چھینک کا جواب نہیں دیا آپ سَرِ السَّحِیَّ اِن کا اس نے الله تعالیٰ کی حمد بیان کی تھی اور تم نے

تشریع: (۱) اگر کوئی کا فرچینک مارے اور قریب میں مسلمان ہوتو وہ پر حمک اللہ نہ کہے کیونکہ رحمت اہل ایمان کے ساتھ خاص ہے بلكهان كى ہدايت كے ليے دعاكرے ان الفاظ سے يهديكم الله ويصلح بالكم چنانچه يهود آپ مِرَافِيَّةً كَيْمِل ميں چھينك مارتے سے تاکہ حضور مَالِشَيَّةُ ان کے ليے يرحمك الله ك ذريعه دعا دي ليكن آپ مَالِشَيَّةُ ايمانبيس فرمات بلكه يهديكمد الله ويصلح بالكمرى ارشادفرمات\_

(٢) چھنکنے والے کو جب میر حمك الله سے جواب دیا جائے تو اس كے بعد چھنکنے والا كيا كے ؟احادیث میں اس موقع كے ليے دو طرح كالفاظ منقول بين: (١) يهديكم الله ويصلح بالكمر (٢) يغفر الله لى ولكمر.

جمہورعلاء رہے فرماتے ہیں کہ آ دمی کی مرضی ہے کہ ان دوالفاظ میں سے جو بھی کہہ لے سنت ادا ہوجائے گی اور اگر بیک وقت دونوں طرح کے الفاظ کہہ دے توبیسب سے بہتر ہے۔

#### مَاجَاءَفِىُ إِيْجَابِ التَّشْمِيْتِ بِحَمْدِ الْعَاطِسِ

#### باب۵: جب چھنکنے والاتحمید کرے توتشمیت واجب ہے

(٢٢٢٧) عَطَسَ رَجُلٌ عِنْدَرَسُولِ اللهِ عِنْ وَانَا شَاهِدٌ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عِنْ يَرْحُمُكَ اللهُ ثُمَّ عَطَسَ الثَّانِيةَ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ هٰذَا رَجُلٌ مَزُ كُوْمٌ.

تَرُجِّيَنَكِبُ: ایاس بن سلمهاپنے والد کابیہ بیان نقل کرتے ہیں نبی اکرم مُطَّنْظَةً فی موجود گی میں ایک صاحب کو چھینک آئی میں اس وقت وہاں موجود تھا آپ مَرِافْظَةً نے فرمایا الله تعالیٰ تم پررحم كرے ان صاحب كو دوسرى مرتبہ چھينك آئى تو آپ مَرافظةً نے فرمايا ان صاحب کوز کام ہے۔

(٢٢١٨) يُشَبَّتُ العَاطِسُ ثَلَاثًا فَإِن زَا دَفَان شِئْتُ فَشِيَّتُهُ وَإِن شِئْتَ فَلَا.

تَوْجِيْكُنُم: عمر بن اتحق اپنی والدہ کے حوالے سے ان کے والد کا یہ بیان نقل کرتے ہیں نبی اکرم مَرافِظَةَ خَرْمایاتم چھنکنے والے کوتین مرتبہ جواب دواگراسے اور چھینک آئے تواگرتم چاہوتو اسے جواب دواور اگر چاہوتو نہ دو۔

تشريع: ال حديث سے بيتكم ثابت موتا ہے كہ چھينك كا جواب يو حمك الله سے انسان پراس وقت واجب على الكفالية موتا ہے جب چینئے والا بلند آ واز سے الحید لله کہے جسے دوسرا انسان س سکےلہٰذا اگر وہ الحمد للدنہ کہے یا بلند آ واز سے نہ کہے کہ جس سے

دوسرا آ دمی من سکے تو پھر چھینک کا جواب دینالازم نہیں ہوتا۔طبرانی کی روایت میں ہے کہ بیددو شخص حضرت عامر بن طفیل مٹالٹو اور ان

اعتراض: حضرت سلمه فالني بن اكوع كى روايت سے معلوم ہوتا ہے كه ايك مرتبہ چھينك كا جواب دينے كے بعد آ ب مِلَّا الْكَيَامُ في فر ما یا کہ اسے زکام ہے جبکہ امام بخاری را پیلیا نے الا دب المفرومیں حضرت ابو ہریرہ مخاتئۃ سے اور حضرت سلمہ مزاتئۃ کی اس روایت کے دوسرے طریق میں منقول ہے کہ آپ مِرَافِظَةً نے تین مرتبہ چھینگ کا جواب دیا اور پھر فرمایا کہ اسے زکام ہے بظاہر دونوں قسم کی روایات میں تعارض ہے؟

اس لیے یوں تطبیق دی ہے کہ حدیث سلمہ میں ایک مرتبہ چھینک کا جواب دینے کے بعد آپ مَرِالْفَيْنَةَ کَمُ کو معلوم ہوگیا تھا کہ اسے زکام ہے اس لیے پھر آپ مِرافِی اِن مزید جواب نہیں دیئے لیکن اگر پہلی مرتبہ چھینک کے جواب کے بعد آ دی کوزکام کا پتہ چل سکے تو پھرتین بارتک ضرور چھینک کا جواب دے اس کے بعد آ دمی کی مرضی ہے چاہے تو جواب دے اور چاہے تو نہ دے۔جب اندازہ ہو جائے کہ چھنکنے والا مریض ہے تو وعا دینا ضروری نہیں ،خواہ یہ اندازہ ایک ہی مرتبہ میں ہو جائے یا دومرتبہ میں ،اور تین مرتبہ میں تو چھنکنے والے کا بیار ہونا یقین ہے،اور بیار کو دعادینا ضروری نہیں۔

#### بَابُ مَاجَآءَ فِي خَفْضِ الصَّوْتِ وَتَخْمِيْرِ الْوَجْهِ عِنْدَ الْعُطَاسِ

#### باب ۲: جب جیمینک آئے تو آوازیست کرے،اور چیرہ ڈھانک لے

(٢٢٦٩) أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ كَانَ إِذَا عَطَسَ غَطَّى وَجُهَا يِيرِهِ ٱوْبِثَوْبِهِ وَغَضَّ بِهَا صَوْتَهُ.

تومنجها عفرت ابو ہریرہ مثانی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَطْلِفَظَةً کو جب جھینک آتی تھی تو آپ مِطْلِفِظَةً اپنے ہاتھ کے ذریعے یا کپڑے کے ذریعے اپنے چہرہ مبارک کوڈھانپ لیتے تھے اور اپنی آ واز کو بہت رکھتے تھے۔

تشریع: چینک مارنے کے آ داب: اس حدیث میں نبی کریم مُطَّافِظَةً نے چینک مارنے کے دو آ داب ذکر فرمائے ہیں ایک چھنکتے وقت ہاتھوں سے یاکسی کیڑے سے چہرے کوڈھانپ دیا جائے اور دوسرے میر کہ بلند آواز سے نہ چھینکا جائے۔بسااد قات کوئی بلغم وغیرہ بھی نکل آتی ہے اگر چبرے کونہ ڈھانیا گیا تو ساتھ میں بیٹے انسان کو تکلیف ہوگی ای طرح بلند آ واز کے ساتھ جھینک مارنے سے لوگ خوف زدہ بھی ہوجاتے ہیں۔

#### بَابُمَاجَآءَ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْعُطَاسَ وَيَكُرَهُ التَّثَاقُبَ

#### باب 2: الله کو چھینک بیند ہے، اور جماہی نالبند

(٢٧٤٠) العُطَاسُمِنَ اللهِ وَالتَّفَاوُبِ مِنَ الشَّيْطَانِ فَإِذَا تَثَاثَبَ آحَدُ كُمُ فَلْيَضَعُ يَدَهُ عَلى فِيهِ وإِذَا قَالَ الْهُ الْهُ فَإِنَّ الشَّيْطَانَ يَضْحَكُ مِنْ جَوْفِهِ وان اللَّهَ يحبُّ الْعُطَاسَ وَيَكُرَّ لَا التَّفاؤُبَ فاذا قالَ الرَّجُلُ الْاللَّهُ تَثَالَبَ

فَإِنَّ الشَّيْطَانَ يَضْعَكُ مِنْ جَوْفِهِ.

ترکیجینبہ: حضرت ابو ہریرہ نوائٹی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطِلِّتُنِی آنے فرمایا چھینک اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہوتی ہے اور جماہی شیطان کی طرف سے ہوتی ہے اور جماہی شیطان اس کے کی طرف سے ہوتی ہے تو جماہی آئے تو وہ اپنا ہاتھ اپنے مند پررکھ لے کیونکہ جب وہ آ آہ کہتا ہے تو شیطان اس کے مند کے اندر ہنتا ہے اور جہائی کو پیند کرتا ہے اور جماہی کو ناپند کرتا ہے جب آ دمی آ ہ آ ہ کہتا ہے یعنی جب جماہی لیتا ہے تو شیطان اس کی اس حرکت پر ہنتا ہے۔

تشریع: چینک اللہ کواس لئے پند ہے کہ وہ صحت کی علامت ہے، اس کے ذریعہ دہاغ سے ایسی رطوبت اور ابخرے خارج ہوتے ہیں کہ اگر وہ نہ نکلیں تو کسی تکلیف کا یا بیاری کا پیش خیمہ بن جا کیں اور جہائی اللہ تعالیٰ کو ناپنداس لئے ہے کہ وہ طبیعت کے سل اور غلبہ ملال پر دلالت کرتی ہے اور جب آ دمی جمائی لینے کے لئے منہ کھولتا ہے تو شیطان ہاہا کرتا ہے، یعنی آ دمی کی ہیئت مکروہ ہوجاتی ہے، اس لئے شیطان ہنتا ہے۔

# بَابُمَاجَاءَانَّ الْعُطَاسَ فِي الصَّلْوةِ مِنَ الشَّيْطَانِ

# باب ٨: نماز میں چھینک آنا شیطانی فعل ہے

(٢٦٢٢) الْعُطَاسُ وَالنَّعَاسُ وَالتَّفَاوُبُ فِي الصَّلْوةِ وَالْحَيْضُ وَالْقَيْئُ وَالرُّعَافُ مِنَ الشَّيْطَانِ.

تر بخچه تنبی: عدی بن ثابت اپنے والد کے حوالے سے اپنے دادا سے مرفوع روایت کے طور پر میہ بات نقل کرتے ہیں نماز کے دوران چھینک اونکھ چش قے نکسیر پھوٹما شیطان کی طرف سے ہے۔

### بَابُ مَاجَاءَ فِي كَرَاهِيَةِ أَنْ يُقَامَ الرَّجُلُ مِنْ مَجُلِسِهِ ثُمَّ يُجُلَسُ فِيْهِ

# باب 9: کسی کواٹھا کراس کی جگہ بیٹھنا مکروہ ہے

(٢١٧٣) لَا يُقِمُ آحَلُ كُمُ آخَاهُ مِن فَجُلِسِهِ ثُمَّ يَجُلِسُ فِيْهِ.

تَرْجَجَهُنَّهُ: حَفرتَ ابن عمر رَثَاثَيْمُ بيان كرتے ہيں نبي اكرم مُطَّلِّنَا يَجَابُ وَلَى بھي شخص اپنے بھائي كواس كى جگه سے اٹھا كرخود وہاں نہ بیٹھے۔

(٢١٧٣) لَا يُقِمُ آحَلُ كُمُ آخَالُامن فَجُلِسِهِ ثُمَّ يَجُلِسُ فِيْهِ.

تَرْجَجُهُمُّنَا: حفرت ابن عمر تُنَامُّنَا كَبِّ بِين نِي اكرم مِنَّافِظَةً نِ فرما يا كوئی شخص اپنے بھائی كواس كی جگہ سے اٹھا كروہاں پرخود نہ بیٹھ۔ تشریعے: اس ممانعت كی وجہ بيہ ہے كہ بير كت تكبراور خود پندى كی وجہ سے صادر ہوتی ہے اور اس سے دوسرے كے دل میں ميل آتا ہے، اور كينہ پيدا ہوتا ہے، اس لئے اس سے بچنا چاہئے البتة اگر بیٹھا ہوا شخص كى كے لئے ایثار كرے اور وہ اپنی جگہ خالی كردے تو وہ ا جر کا مستحق ہوگا، کیونکہ بیا ایک مسلمان کا اکرام اور بڑے کی تعظیم ہے جو پسندیدہ امر ہے، اور حضرت ابن عمر مزائنے احتیاطانہیں بیٹھتے ہے، یا سد امقصودتھا، کیونکہ اٹھنے والا واقعی خوشی سے اٹھا ہے یا شرما شرمی میں اٹھا ہے اس کا پہتنہیں چل سکتا۔

#### بَابُمَاجَاءَ إِذَاقَامَ الرَّجُلُ مِنْ مَجُلِسِهِ ثُمَّ رَجَعَ فَهُوَا حَقَّ بِهِ

باب ۱۰: کوئی شخص اپنی جگہ ہے اٹھے، پھرواپس آئے ،تو وہ اس جگہ کا زیادہ حقدار ہے

(٢٦٧٥) الرَّجُلُ آحَقُّ بِمَجُلِسِهِ وَإِنْ خَرَجَ لِحَاجَتِهِ ثُمَّ عَادَفَهُوَ احَقُّ بِمَجُلِسِهِ.

تَرْجَعِكُمْ: حضرت وہب بن حذیفہ نٹاٹھ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَالِّنْظِیَّا نے فرمایا آ دمی اپنی جگہ کاسب سے زیادہ حقدار ہے اگر وہ کسی کام سے جائے اور پھرواپس آئے تو وہ اپنے بیٹھنے کی جگہ کا زیادہ حقدار ہوگا۔

تشریع: جو شخص کسی مباح جگه میں مثلاً مسجد ،سرائے ، درسگاہ یا کسی اور جگه میں آ کر بیٹھ جاتا ہے تو اس جگه کے ساتھ اس کاحق متعلق ہوجا تا ہے،اس لئے جب تک وہ اس جگہ ہے بیاز نہ ہوجائے،اس کواس جگہ سے بے دخل نہیں کرنا چاہئے، بیاس کی حق تلفی ہے۔

## بَابُمَاجَاءَ فِىٰ كَرَاهِيَةِالْجُلُوسِ بَيْنَ الرَّجُلَيْنِ بِغَيْرِ اِذْنِهِمَا

باب، ۱۱: دوشخصوں کے درمیان ان کی اجازت کے بغیر بیٹھنا مکروہ ہے'

(٢٦٤٦) لَا يَعِلُّ لِلرَّجُلِ آنُ يُّفَرِّقَ بَيْنَ اثْنَيْنِ إِلَّا بِإِذْ نِهِمَا.

تر بین اللہ بن عمرو وہ اللہ بن عمرو وہ اللہ بن عمرو وہ اللہ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطَّلِّنَا کہ اِن کر ایس کے لیے یہ بات جائز نہیں ہے دوآ دمیوں کوعلیحدہ کردے البتدان کی اجازت کے ساتھ (ان کے درمیان بیٹھ سکتا ہے)۔

#### بَابُمَاجَاءَ فِي كَرَاهِيَةِ الْعُقُودِ وَسُطَالُحَلُقَةِ

#### باب ۱۲: حلقہ کے بیچ میں بیٹھنا مکروہ ہے

(٢٧٧٧) أَنَّ رَجُلًا قَعَدَوَسَطَ الْحَلُقَةِ فَقَالَ حُنَيْفَةُ مَلْعُونٌ عَلَى لِسَانِ مُحَمَّدٍ آوُلَعَنَ اللهُ عَلَى لِسَانِ مُحَمَّدٍ عَلَى لِسَانِ مُحَمَّدٍ عَلَى لِسَانِ مُحَمَّدٍ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى لِسَانِ مُحَمَّدٍ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّ مَنْ قَعَلَوَسُطَ الْحَلْقَةِ.

تَرْمَجْ بِكُنْهِ المِحْلِرُ بِيان كرتے ہيں ايک شخص حلقے كے درميان ميں بيھا تھا توحضرت حذيفه مناتيء نے فرمايا اسے نبي اكرم مَلِّلْنَظَيَّةً كي زباني ملعون قرار دیا گیاہے (راوی کوشک ہے یا شاید بیالفاظ ہیں ) اللہ تعالیٰ نے حضرت محمد سَالِنَظِیَّةَ کی زبانی اس شخص کوملعون قرار دیا گیا ہے جو طقے کے درمیان بیٹھتا ہے۔

تشرِنیج: جو خض مجمع کے درمیان گس جائے تو اس پرلعنت کی گئ ہے یعنی وہ خض اللہ جل شانہ کی رحمت سے دور کردیا جا تا ہے یہ

لعنت كس وجه سے كى گئى ہے شارحين حديث نے اس كى تين وجهيں لكھى ہين:

- (۱) مجمع کے درمیان میں جانے کے لیے چونکہ وہ لوگوں کی گردنیں پھلانگے گا جس سے انہیں اذیت ہوگی اس لیے ایسا کرنے سے منع کیا گیا ہے اور اس پرعمل کو باعث لعنت قرار دیا ہے۔
- (۲) بیا اوقات مجمع کے درمیان میں ایس جگہ میں بیٹھ جاتا ہے جہاں بعض لوگ دوسرے لوگوں کونہیں دیکھ سکتے اور انہیں اس سے
- (m) بعض علاء کے نزد یک اس آ دمی سے وہ منخر ہ مخص مراد ہے جو حلقہ کے درمیان اس لیے جاتا ہے تا کہ لوگ اسے دیکھ کرہنسیں، ایسے تخص پرلعنت کی گئی ہے۔

### بَابُمَاجَاءَفِي كَرَاهِيَةِ قِيَامِ الرَّجُلِ لِلرَّجُلِ

(٢٦٧٨) لَمْ يَكُنُ شَخُصُ أَحَبَّ إِلَيْهِمْ مِنْ رَّسُولِ اللهِ ﷺ وَكَانُوا إِذَا رَاوُهُ لَمْ يَقُوْمُوا لِمَا يَعْلَمُونَ مِنْ كَرَاهِيَتِهِ لِنُلِكَ.

تَرَكِبْ كَبُهَا: حَفَرت انس شَاتُنْهُ بيان كرتے ہيں لوگوں كے نز ديك كوئى بھى شخصيت نبى اكرم سَلِّ الْفَيَحَةَ سے زيادہ محبوب نہيں تھى ليكن جب وہ آپ مُظَّنْظُةً کودیکھتے تھے تو وہ کھڑے نہیں ہوتے تھے کیونکہ انہیں پنة تھا کہ نبی اکرم مُظِّنْظُةً کویہ بات پیندنہیں ہے۔

(٢٦٤٩)خَرَجَ مُعَاوِيَةُ فَقَامَ عَبُكُ اللهِ بِيُ الزُّبَيْرِ وَابْنُ صَفْوَانَ حِيْنَ رَأَوْهُ فَقَالَ اجْلِسَا سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُوُلُ مِن سَرَّ هُ أَنُ يَّتَمَثَّلَ لَهُ الرِّجَالُ قِيَامًا فَلْيَتَبَوَّ أُمَّقُعَلَهُ مِنَ النَّادِ.

ترَخْجْهَا المِحْبِكِز بیان کرتے ہیں ایک مرتبہ حضرت معاویہ خالتی نظے تو حضرت عبداللہ بن زبیر خالتی اور حضرت صفوان خالتی انہیں دیکھ کر کھڑے ہو گئے توحضرت معاویہ رٹاٹٹو نے فرمایاتم بیٹھے رہومیں نے نبی اکرم مِیَّائِشِیَکَا کِیے سنا ہے جو تخف اس بات کو پہند کرے کہ لوگ اس کے لیے (تعظیم کے طور پر ) بت کی شکل میں کھڑے ہوں وہ شخص جہنم میں اپن مخصوص جگہ پر پہنچنے کے لیے تیار رہے۔ تشریعے: کسی کا کسی کے لئے کھڑا ہونا دوطرح پر ہوتا ہے: ایک تعظیم کے لئے۔دومرا: انبساط وفرحت کے طور پر ، پھر قیام تعظیمی کی

ایک: مسلسل کھڑار ہنا، یعنی جب تک بڑامجلس میں رہے،لوگ کھڑے رہیں۔

دوم: کھڑے ہوکر بیٹھ جانا، لینی جب بڑا آئے تو لوگ کھڑے ہو جائیں، پھر جب وہ بیٹھ جائے تو لوگ بھی بیٹھ جائیں، یہ دونوں صورتیں ممنوع ہیں، پہلی صورت مکروہ تحریمی ہے اور دوسری صورت اس سے کم مکروہ ہے، رہا انبساط وفرحت کے طور پر کھڑا ہونا اورآنے والے کوخوش آمدید کہنا تو بیہ نہ صرف جائز ہے، بلکہ ستحن ہے۔

صحابہ کرام ٹٹائٹیا نی مَلِّفَظِیَّۃ کے لئے کھڑے نہیں ہوتے تھے، کیونکہ وہ جانتے تھے کہ آپ مِلِّفِظِیَّۃ اس کونا پیند کرتے ہیں۔

عن رض: عجمیوں کی طرح کھڑا رہنا جا کزنہیں، ان کا طریقہ بیتھا کہ نوکر آقا کی خدمت میں، اور رعایا بادشاہ کی خدمت میں کھڑی رہتی تھی، ان کو بیٹھنے کی اجازت نہیں تھی اور بیا نتہا ئی درجہ کی تعظیم تمجھی جاتی تھی،جس کی سرحدیں شرک سے ملی ہوئی تھیں، اس لئے اس کی ممانعت کی گئی۔

ای طرح بڑے کے آنے پر تعظیم کے لئے کھڑا ہونا، پھر بیٹے جانا بھی ممنوع ہاور کسی کے آنے پر فرحت و مرور سے کھڑے ہونے کی، اس کے لئے جھوم جانے کی اور اس کے اکرام اور اس کی خوش دلی کے لئے اٹھنے کی، پھر بیٹے جانے کی گنجائش ہے، جب حضرت فاطمہ جائٹے تا تشریف لا تیں تو نبی مَالِفَنَیْکَا کَم کھڑے ہوکران کو چومتے تھے، اور اپنی جگہ بٹھاتے تھے، اس طرح جب آپ مِنَالِفَنِکَا اِن کے گھرتشریف لے جاتے تو وہ بھی بہی عمل کرتی تھیں۔اور ہارے اکا بربھی تعظیم کے لئے کھڑے ہونے کو سخت ناپند کرتے تھے، البتہ کی مہمان وغیرہ کے آنے پر فرحت و مرور اور اعزاز واکرام کے طور پر کھڑے ہونے کو جائز کہتے تھے۔

فاعی : قیام تعظیم کے جواز بلکہ استحسان پر حضرت سعد بن معاذ شاہوی کی حدیث سے استدلال کیا جاتا ہے۔

ال صدیث ہے قیام تظیمی کے جواز پراستدلال درست نہیں، کیونکہ حدیث میں قوموالسید کھ نہیں ہے بلکہ قوموا الی سید کھ ہے۔ یعنی ان کے تعاون کے لئے اٹھو، وہ بہار تھے، ان کوسواری ہے اتر نے کے لئے مدد کی ضرورت تھی البتہ لفظ سید ہے۔ پیٹی ان کے تعاون کے لئے اٹھو، وہ بہار تھے، ان کوسواری ہے اتر نے کے لئے مدد کی ضرورت تھی البتہ لفظ سید شہر پیدا ہوتا ہے کہ شاید آپ شرفین آپ میں بھی پیدا ہوا تھا، مندا ہم کی فرکورہ روایت میں ہے: فقال عمر: سیدن الله عزو جل! قال انزلو ہو فانزلو ہو نازلو ہو نائی و کہ منزا ہمارے آ قااللہ عزو جل! بی مُؤلفی آپ نے فرمایا: ان کو اتارو،، چنا نچ لوگوں نے ان کو اتارا اس میں اشارہ ہے کہ حضرت عمر رہا تھے۔ ان کو اتارو،، چنا نچ لوگوں نے ان کو اتارا اس میں اشارہ ہے کہ حضرت عمر رہا تھے۔ ان فقط سید سے قیام تعظیمی سے جما تھا، نبی مُؤلفی آپ نے وضاحت فرمائی کہ تعظیم کے لئے نہیں بلکہ تعاون کے لئے اٹھنا ہے۔ ابن حات مالی ہو اپنیا اس صدیث کے بارے میں ہیہ کہتے ہیں کہ نبی کریم مُؤلفی آپ نے کھڑے ہونے کا تھم اس لیے دیا تھا کہ حضرت سعد بیار سے وہ وہ وہ اور کی سات کی اٹھو اور اپنی سردار کوسواری سے اتارو چنا نچ بعض روایات میں اس کی تصری معمول ہے کہ نبی کریم مؤلفی آپ نے اہل قریظ ہے فرمایا کہ اٹھواور اپنی سردار کوسواری سے اتارو چنا نچ بعض روایات میں اس کی تصری معمول ہے کہ نبی کریم مؤلفی آپ نے اہل قریظ ہے فرمایا کہ مضاری کھی فائز لو کا کھڑے ہو کرا پے سردار کوسواری سے اتارواس لیے اس روایت سے اس بات پر استدلال کرنا کہ صاحب علم وضل کی تظیم کے لیے کھڑے ہوا توان کوئے کرنا چا ہے ، کیونکہ نبی مؤلفی آپ کوئی خوا ہونا لیسند نہیں تھریف لاتے تھے، اور کوئی طالب علم کھڑا ہونا تھا تو

بَابُ مَاجَاءَ فِئ تَقْلِيُمِ الْأَظْفَارِ

باب ۱۴: ناخن تراشنے کا بیان

(٢٦٨٠) خَمْسٌ مِنَ الْفِطْرَةَ الْإِسْتِحْدَادُوَ الْخِتَانُ وَقَصُّ الشَّارِبِ وَنَتْفُ الْإِبْطِ وَتَقُلِيْمُ الْأَظْفَارِ.

حفرت وہیں رک جاتے تھے،اس کوڈا نٹتے تھے،اور جب تک وہ بیٹھنہیں جاتا تھا حفزت آ گے نہیں بڑھتے تھے۔

تَزَجْجُكُنُهِ: حِفرت ابوہریرہ مِثاثِنْهِ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَلِّانْظِیَّا نے فرمایا پانچ چیزیں فطرت کا حصہ ہیں زیرناف بال صاف کرنا ختنہ کروانا مو مچھیں کتروانا بغل کے بال صاف کرنا اور ناخن تراشا۔

(٢٦٨١) عَشُرٌ مِنَ الْفِطْرَةِ قَصُّ الشَّارِبِ وَإِعْفَاءُ اللِّحْيَةِ وَالسِّوَاكُ وَالْاسْتِنْشَاقُ وَقَصُّ الْاَظْفَارِ وَعَسُلُ الْبَرَاجِمِ وَنَتْفُ الْإِبْطِ وَحَلْقُ الْعَانَةِ وَانْتِقَاصُ الْمَاءَ قَالَ زَكْرِيَّا قَالَ مُصْعَبُ وَنَسِيْتُ الْعَاشِرَةَ إِلَّا اَنْ تَكُونَ الْبَرَاجِمِ وَنَشِيْتُ الْعَاشِرَةَ إِلَّا اَنْ تَكُونَ الْيَضْيَضَةُ.

تَرَجِّجِهُ ثَبَر: حضرت عائشہ رہائٹینا بیان کرتی ہیں نبی اکرم مَلِّفَظِیَّا نے فرمایا دس چیزیں فطرت کا حصہ ہیں: (۱) موجیس حجو ٹی کروانا۔ (٢) داڑھی بڑی رکھنا (٣) مسواک کرنا (٤) ناک میں یانی ڈالنا (۵) ناخن تراشا (١) بغل کے بال صاف کرنا (٤) زیر ناف بال صاف کرنا (۸) یانی سے استنجاء کرنا (۹)انگلیوں کی پشت کو دھونا۔ زکر یا نامی راوی بیان کرتے ہیں معصب نامی راوی نے یہ بات بیان کی ہے دسویں چیز میں بھول گیا ہوں لیکن وہ کلی کرنا ہوگی۔

تشریع: ناخن کائے کے بعد یا تو یانی میں بہا دیا جائے یا زمین میں دفن کردیا جائے حضرت عبدالله بن عمر تفاقی وفن کیا کرتے تھے اور فرماتے کہ نبی کریم مُطَّلِّفَتِیَجَ فَمَا الله اور ناخن کو وفن کرنے کا حکم دیتے تھے تا کہ جادوگران کے ذریعہ اپنا کوئی عمل نہ کرسکیں۔ لعنات: تقليم: كائار اشار اظفار: ظفر كى جمع ب، ناخن \_ الاستحداد: اسر عدناف بال صاف كرنا\_قص الشارب: موجيس تراشا\_نتف: اكهارنا نوچنا رابط: بغل - اعفاء: برهانا - استنشاق: تاك ين پانى دال كراسے الجهى طرح صاف كرنا ـ بواجم: برجمة كى جمع ب: انگيول كے جوڑ ـ حلق العانة: زيرناف بال صاف كرنا ـ انتقاص الماء: استنحاء كرنابه

# بَابُ مَاجَاءَ فِي تَوْقِيْتِ تَقْلِيْمِ الْأَظْفَارِ وَٱخْذِ الشَّارِبِ

باب ۱۵: کتنی مدت میں ناخن کا ٹنا اور مونچھ لینا ضروری ہے؟

(٢٧٨٢) أَنَّهُ وَقَتَ لَهُمُ فِي كُلِّ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً تَقْلِيْمَ الْأَظْفَارِ وَٱخْذَالشَّارِبِ وَحَلْقَ العَانَةِ.

تَرْجَجْهَا بَهِ: -حضرت انس بن ما لک منالِحَة بیان کرتے ہیں آپ مُطَلِّعَتُهُمْ نے لوگوں کے لیے ناخن تراشنے موجیس چوٹی کروانے اور زیر ناف بال صاف کرنے کی (زیادہ سے زیادہ) مدت چالیس روزمقرر کی تھی۔

(٢٢٨٣) وُقَّتَ لَنَا فِي قَصِّ الشَّارِبِ وَتَقُلِيُمِ الْأَظْفَارِ وَحَلَّقِ الْعَانَةِ وَ نَتْفِ الْإِبْطِ أَنْ لَّا نَتُرُكَ آكُتُرُمِنُ أرْبَعِيْنَ يَوْمًا.

تَرَجِّ عَلَى: حفرت انس بن ما لك نظافة بيان كرت بين ني اكرم مُؤلفظةً في مو تجين جيوني كرواني ناخن تراشيخ زير ناف بال صاف كرنے بغل كے بال صاف كرنے كے ليے ہارے ليے مت متعين كى تقى كہ ہم چاليس دنوں سے زيادہ اسے ترك نہ كريں۔

تشریح: متحب بیہ کہ ہفتہ میں ایک بار مذکورہ کام کرے، اور افضل جمعہ کا دن ہے، پندرہ بیں روز میں ایک باریہ کام کر لے تو بھی جائز ہے اور چالیس دن سے زیادہ صفائی نہ کرنا مکروہ تحریمی ہے،جس کی وجہ سے مہنگار ہوگا، شامی میں ہے: کر لا تو کھ تھے ہما: نیز اس کی نماز بھی مکروہ ہوگی ،اورایک حدیث میں ہے کہ نبی مَلِّفْظَةَ ہم جمعہ کو ناخن اور مونچھ درست فرماتے تھے ،اور بیسویں روززيرناف اور چاليسوي روز بغل كے بال صاف كرتے تھے (التعليق الصبيح ٤٥/٤)

حضرت گنگوہی والٹیلی اور شیخ الحدیث مولانا محمد زکریا صاحب ولٹیلی فرماتے ہیں کہ جسم کے زائد بال اور ناخن کا شیخ سے مقصود نظافت اور صفائی ہے نبی کریم مَرِّشَقِیَّم فی عرب ممالک کے اعتبار سے زیادہ سے زیادہ مدت چالیس دن بیان فر مائی ہے ہمارے ان علاقوں کے اعتبار سے مناسب ریہ ہے کہ ہیں دن سے زیادہ تک ریہ بال نہ چھوڑے جا کیں ۔

#### بَابُمَاجَاءَفَيْقَصَّالشَّارِبِ

#### باب١٦: مونچه كاشخ كابيان

(٢٢٨٣) كَانَ النَّبِيُّ عَلَيْ الْوَيْمُ الْوَيْ الْحُذُامِنُ شَارِبِهِ قَالَ وَكَانَ خَلِيْلُ الرَّ مُنِ إِبْرَاهِيْمُ يَفْعَلُهُ.

تَوْجَجِيْنُ: حضرت ابن عباس نالتُمْ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَلِّفْظَةً اپنی مولچیس چھوٹی کروایا کرتے تھے (حدیث کے ایک لفظ کے بارے میں رادی کوشک ہے کہ لفظ یقص استعال ہوا ہے یا لفظ یا خذ استعال ہوا ہے ) حضرت ابن عباس وَالتَّمَا بیان کرتے ہیں الله تعالی کے خلیل حضرت ابراہیم علایتا میں ایسائی کیا کرتے تھے۔

## (٢١٨٥) مَن لَمْ يَاخُنُ مِن شَارِبِهِ فَلَيسَمِنّا.

تَرْجُجِيكُنَم: حضرت زيد بن ارقم مُناتِين نبي اكرم مُلِّالْفِيكَةَ كايه فرمان نقل كرتے ہيں جو تخص مو تجھيں چھوٹی نہيں کروا تا اس كا ہم سے تعلق نہيں ہے۔ تشريح: مونچوں كے بارے ميں پانچ لفظ آئے ہيں: (١) جزوا الشوارب: مونچيس كانو، (٢) قص الشارب: مونچھ كترنا (٣) احفوا الشوارب: موتچيس پت كرو(٣) انهكوا الشوارب: موتچيوں كونوب پت كرو(٥) اخذ الشارب: مونچھ لینا مونڈ نے کا ذکر کسی حدیث میں نہیں اس لئے امام مالک راٹیلیا کے نزدیک مونڈ نامنع ہے، اور احناف کے یہاں بھی مونڈ نے کے برعت ہونے کا ایک قول ہے۔ (در مختار ۳۵۸/۵، حظر واباحة فصل فی البیع)

اوراحناف کے یہاں دوسراقول مونڈنے کے سنت ہونے کا ہے۔ ملتقی الابحرمیں اس کولیا ہے، کیکن درمختار نے اس کو قیل سے ذكر كرك اس كے ضعف كى طرف اشارہ كيا ہے، اور مجتنى ميں امام طحاوى واللهاؤ كے حوالہ سے امام ابو حنيفہ اور صاحبين والله لاؤ كى طرف موند نے کے سنت ہونے کا قول منسوب کیا ہے۔

اورا ختلاف اقوال کی وجہ بیہ ہے کہ مونچھوں کےسلسلہ میں احادیث میں جو پانچ الفاظ آئے ہیں،ان میں سے احفاء اور انھاک کی دلالت مبالغہ پرہے، اور کامل مبالغہ منڈنے میں ہے، اس لئے بعض علاء نے منڈ نے کوسنت کہا ہے، کیکن قابل غوریہ پہلو ہے کہ اگر مونڈ نا مطلوب ہوتا تو اس کے لئے عربی میں لفظ حلق موجود تھا، اس کو نہ استعال کرنا اور اس کی جگہ دوسرے الفاظ استعال کرنا اس

صورت کے متعلق احناف کے بہاں تین قول ہیں:

(۱) موجیس اتی کافی جائیس کہ اوپر کے ہونٹ کا کنارہ ظاہر ہوجائے، بیصورت بالا جماع سنت ہے۔

(٢) مو چھیں بھوؤں کے مانند بنالی جا تھی، صاحب ہدایہ نے الجنیس والمزید میں یہی مناسب طریقہ لکھا ہے اور فرآوی عالمیگیر میں بھی

(٣) مو چیس کتر کر بالکل بیت کر دی جا عین، کیونکه یا نجول لفظول کی دلالت مبالغه پر ہے، اور امام طحاوی والیفیا فرماتے ہیں: میں نے امام مزنی ولیٹیئ کومونچھ پست کراتے دیکھا ہے، اور اپنے علاء کوبھی ایسا کرتے دیکھا ہے۔ لہذا قول فیصل بیہ ہے کہ مونڈ ٹا بدعت تونہیں،البته سنت کترناہے،اوروہ بھی مبالغہ کے ساتھ اس طرح کہتمام بال پست کردیئے جاتھیں۔ شخ مولانا ذکریا صاحب نے خصائل نبوی میں لکھا ہے: ،،ایک جماعت علماء کی اس طرف گئی ہے کہ مونچھوں کا منڈانا سنت ہے، کیکن اکثر علاء کی تحقیق ہیہے کہ کتر وانا سنت ہے، لیکن کتر وانے میں ایسا مبالغہ ہو کہ مونڈنے کے قریب ہوجائے۔

### بَابُمَاجَاءَفِيالْاَخُذِمِنَاللِّحُيَةِ

## باب ١٤: ايك مشت سے زائد ڈاڑھی كاٹے كابيان

(٢٧٨٦) أَنَّ النَّبِيُّ كَانَ يَاخُنُمِنْ لَّذِيتِهِ مِنْ عَرْضِهَا وَطُولِهَا.

تَرْجَجْهَا بَهُ: عمرو بن شعیب اپنے والد کے حوالے سے اپنے دادا کا یہ بیان نقل کرتے ہیں نبی اکرم مِرَ الْفَصِیَّ چوڑ الی اور لمبالی کی ست میں داڑھی تراشا کرتے تھے۔

تشریع: ڈاڑھی ایک مشت رکھنا ضروری ہے، اس سے کم کرنا حرام ہے۔ اور ایک مشت سے بہت زیادہ کمبی ڈاڑھی رکھنا خلاف سنت ہے، امام محمد والتنویز نے امام ابوحنیفہ والتنویز سے روایت کی ہے کہ ڈاڑھی کو چھوڑ سے رکھنا، یہاں تک کہ وہ گھنی ہوجائے اور بڑھ جائے: یہ ڈاڑھی بڑھانے کا مصداق ہے، اور ڈاڑھی کا قصر کرنا سنت ہے، اور قصریہ ہے کہ ڈاڑھی کو مٹی میں لے، جو مٹی سے بڑھ جائے اس کو کاٹ دے ( مگرمٹھی تھوڑی کے نیچے سے بھرے، بعض لوگ تھوڑی کو بھی مٹھی میں بھر لیتے ہیں سے جہ نہیں ) کیونکہ ڈاڑھی زینت ہے،اوراس کا بھر پور ہونا کمال زینت ہے،اوراس کاغیر معمولی دراز ہونا خلاف سنت ہے۔

(اختيار شرح مختار ١٦٧/٤، بحواله فتاوي رحيميه ٢١٥/٣)

ایک مشت سے زیادہ داڑھی اس قدر بڑھ جائے کہ بدنما نظر آنے لگے تو ایسی صورت میں زائد بال تراش دینے کو بعض علاء نے ضروری اور بعض نے متحب کہاہے، ہاں ایک مشت داڑھی رکھنے پراجماع ہے۔ (تحفة الاحوذی ۸۰۷)

فائل: ڈاڑھی کے بارے میں حدیثوں میں چھلفظ آئے ہیں: (۱) اعفوا: یہ افعال سے امر ہے جس کے معنی ہیں: ڈاڑھی کو برهاؤتا آنکه بال زیاده موجائیں اور دراز موجائیں۔(۲) او فوا: پیجی افعال سے امرہے جس کے معنی ہیں: کامل کرناتام کرنا پورا

كرنا ـ بيلفظمسلم شريف كي روايت ميں ہے۔ (٣) ادخوا: يبھي افعال سے امر ہے، ادخاء: كے معنى بين: كسى چيز كووسيج اور لمبا کرنا، چھوڑ دینا، اور لاکانا، پیلفظ بھی مسلم شریف کی روایت میں ہے۔ (۴) ادجو ا: پیجی افعال سے امر ہے، ارجاء کے معنی ہیں: مؤخر كرنا، يعنى بالكل ندلينا بوراباتى رہنے دينا، جھوڑ دينا۔ (۵) وفروا: يتفعيل سے امر ب، نيز افعال سے اوفروا بھي آيا ہے، وونوں کے معنی ہیں: زیادہ کرنا، پورا کرنا۔ (۲) دعوا: یہ فتے سے امر ہے اور اس کے معنی ہیں: چھوڑ دو۔

ان تمام لفظوں کا حاصل یہ ہے کہ لمبی ڈاڑھی رکھنا مامور یہ ہے ، اس لئے واجب ہے، پس جس طرح ڈاڑھی منڈوانا حرام ہے: کتر نااور مشخشی ڈاڑھی رکھنا بھی حرام ہے، کیونکہ بیوجوب کے منافی ہے، ادراس سے حکم شرعی کا تقاضہ بورانہیں ہوتا، اوران سبھی الفاظ کا ظاہری مفہوم بیہ ہے کہ ڈاڑھی جتنی بڑھے بڑھنے دی جائے ،اس کا کا ٹیا اور ہاتھ لگا نامنع ہے، اور یہی رائے غیر مقلدین کی ہے، مگر حدیث سے سے بات ثابت ہوتی ہے کہ نبی مُؤَنْفِئَةً اپنی ریش مبارک کے طول وعرض سے لیتے تھے، پس فعل مبارک سے قول مبارک کی شرح کی جائے گی، اور تولی احادیث کوایک مشت کے ساتھ خاص کیا جائے گا، اور غیر مقلدین کا بیکہنا کہ بیرحدیث ضعیف ہے : سیجے نہیں،آپ نے ابھی دیکھا کہ امام بخاری ﷺ وغیرہ نے عمر بن ہارون کی توثیق کی ہے پس بیروایت اگر جداعلی درجہ کی صحیح نہیں،مگر حسن ہے، اس کئے قابل استدلال ہے، اور اس کے زریعہ تولی احادیث کومقید کرنا درست ہے

مفتی کفایت الله صاحب رایشید فرماتے ہیں۔حدیث میں داڑھی بڑھانے کا حکم اور تا کید آئی ہے اور اس کی مقدار بتلانے کے لیے کوئی قولی روایت نبی کریم مَلِّ النظامی است میں ہاں فعلی روایت صحابہ کرام ٹھا تُنٹیج کا پیطرزعمل مروی ہے کہ ایک مشت سے زیادہ داڑھی کو کتر وادیتے تھے اور ایک مشت کے اندر کتر وانے کی کوئی سندنہیں ہے اس لیے فقہاء کرام نے ایک مشت داڑھی رکھنے کو واجب قرار دیاہے اور اس ہے کم رکھنے والے کو تارک واجب ہونے کی بناء پر فاسق کہا ہے۔

( كفايت الفق ٩ / ١ ١ كتاب الحظر والاباحة بال اوردار هي كاحكام)

بخاری شریف میں روایت (حدیث ۵۸۹۲) ہے کہ حضرت ابن عمر نظفنا جن کا خاص ذوق اتباع سنت تھا: جب حج یا عمرہ کرتے اور احرام کھولتے تو اپنی ڈاڑھی مٹھی میں لیتے اور جوزائد ہوتی اس کوکٹوا دیتے ،اور حافظ ابن حجر رایشیائیے نے (فتح ۱۰ / ۳۵۰) میں حضرت ابوہریرہ نظیمنہ کا بھی یہی عمل نقل کیا ہے۔صحابہ کے اس عمل سے کی مرفوع روایت کی تائیہ ہوتی ہے۔

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي إِعُفَاءِ اللَّحْيَةِ

باب ۱۸: ڈاڑھی کو بڑھانے کا بیان

(٢٧٨٧) آخُفُواالشَّوَارِبَوَاعفُوااللِّحَي.

تَوَجِّجَكُمَ: حصرت ابن عمر ثلاثما روایت کرتے ہیں نبی اکرم مِطَّنْظِیَّۃ نے فرمایا موجیسیں جیوٹی رکھواور داڑھی بڑھاؤ۔

(٢٧٨٨) أن رسول الله على أمَرَ نَابِإِحْفَاء الشَّوَارِبِ وَأَعْفَاء اللِّحَ.

تَرْجَجْهُنَې: حضرت عبدالله بن عمر بناتین بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَلِّنْ ﷺ نے ہمیں مونچیس جھوٹی رکھنے کا اور داڑھی بڑھانے کا حکم دیا تھا۔

# بَابُمَاجَآءَ فِي وَضْعِ إِحْدَى الرِّجْلَيْنِ عَلَى الْأَخْرَى مُسْتَلْقِيًا

# باب ۱۹: چت لیٹنے کی حالت میں ایک پیرکودوسرے پررکھنا

(٢٦٨٩) أَنَّهُ رَأَى النَّبِيَّ عَلَيْهُ مُسْتَلقِيًّا فِي الْمَسْجِدِ وَاضِعًا إِحْلَى رِجُلَيهِ عَلَى الْأُخُرَى.

تَرْجَجْهَا بَهِ: عباد بن تميم اپنے چیا کابیہ بیان نقل کرتے ہیں انہوں نے نبی اکرم مَطِّلْفَظِیَّا آپوسٹے ہوئے دیکھا ہے آپ مِلِّلْفِظِیُّا آپ نے اپناایک یاوٰں دوسرے پررکھا ہوا تھا۔

## بَابُمَاجَاءَفِئ كِرَاهِيَةٍفِئ ذٰلِكَ

# باب ۲۰:باب اس کی کراہت کے بارے میں

(٢٦٩٠) إِذَا اسْتَلَقَى آحَلُ كُمْ عَلَى ظَهْرِهٖ فَلَا يَضَعُ إِحُلَى رِجُلَيْهِ عَلَى الْأُخُرَى.

تونجنجائہ: حضرت جابر مٹاٹنو بیان کرتے ہیں نبی اکرم مِیَلِّنْظِیَّۃ نے فر مایا جب کوئی شخص اپنی کمر کے بل چت لیٹا ہوا ہوتو وہ اپنا پاؤں دوسرے یاؤں پر نہ رکھے۔

(٢٦٩١) أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ عَلَى عَنْ اِشْتِمَالِ الصَّمَّاءُ وَالْإِ حُتِبَاءُ فِي ثَوْبٍ وَاحِدٍ وَأَنْ يَرْفَعَ الرَّجُلُ اِحُلْى رِجُلَيْهِ عَلَى الْأَجُلُ اِحُلْى رِجُلَيْهِ عَلَى الْأَجُلُ الْحُلْمَى رَجُلَيْهِ عَلَى الْأَجُلُ الْحُلْمَ وَهُوَ مُسْتَلُقَ عَلَى ظَهُرِهِ.

ترکیخ کنب: حفرت جابر رہ النو بیان کرتے ہیں نی اکرم مُلِفَظِیَّا نے اشتمال صماء (کے طور پر) اور احتباء (کے طور پر) ایک ہی کپڑا لیٹنے سے منع کیا ہے اور اس بات سے بھی منع کیا ہے کہ آ دمی جب کمر کے بل چت لیٹا ہوا ہوا س وقت ایک پاؤں دوسرے پاؤں پر رکھے۔ تشریعے: چت لیٹنے کی دوصور تیں ہیں:

- دونوں پیرسید ہے ہوں اور ایک کو دوسرے پر رکھ کر لیٹے ، اس میں کوئی حرج نہیں ، کیونکہ اس صورت میں ستر کھلنے کا اندیشہیں
   ہوتا ، بلکہ پیر پر پیرر کھنے سے ستر کھلنے سے حفاظت ہوجاتی ہے۔
- ایکٹانگ کھڑی کر کے اس پر دوسری ٹانگ رکھنا، یہ منوع ہے، کیونکہ اس میں ستر کھلنے کا اندیشہ ہے البتہ اگر پا جامہ پہن رکھا ہوتو پھر کرا ہیت نہیں۔

اور امام ترمذی طلیعیلانے اس مسئلہ میں دوقائم کئے ہیں پہلے میں حضرت عبداللہ بن زید بن عاصم مازنی مخافیۃ کی روایت لائے ہیں، انھوں نے نبی مَلِّفِیکَۃ ابناایک پیر دوسرے ہیر پررکھے ہوئے ہیں، انھوں نے نبی مَلِّفِیکَۃ ابناایک پیر دوسرے ہیر پررکھے ہوئے سے (بیحدیث منفق علیہ ہے، اور اس کا مصداق پہلی صورت ہے) اور دوسرے میں حضرت جابر منافیۃ کی دوروایتیں لائے ہیں، پہلی روایت پرکوئی حکم نہیں لگایا اور دوسری روایت حسن صحیح ہے۔

### بَابُمَاجَآءَفِىٰ كَرَاهِيَةِ الْإِضْطِجَاعِ عَلَى الْبَطْنِ

## باب٢١: پيٺ کے بل اوندھاليٹنے کی ممانعت

(٢٢٩٢) رَاىرَسُولُ اللهِ ﷺ رَجُلاً مُضْطَجِعًا عَلَى بَطْنِهِ فَقَالَ إِنَّ هٰنِهِ ضِجْعَةٌ لَا يُحِبُّهَا اللهُ.

۔ ترجیکتی: حضرت ابو ہریرہ ٹاٹٹن بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَلِّقَضَیَّ آنے ایک شخص کو پیٹ کے بل (اوندھا) لیٹے ہوئے دیکھا تو فر ما یا لیٹنے کا کی طریقہ اللہ تعالیٰ کو پسندنہیں ہے۔

تشریح: لیننے کا پیطریقہ اس لئے ممنوع ہے کہ بیمروہ اور منکر ہیئت ہے، دوز خیول کے ساتھ مشابہت اس حقیقت کوظا ہر کرنے کے تشریح: لیننے کا پیطریقہ اس لئے ممنوع ہے کہ بیمروہ اور منکر ہیئت ہے، دوز خیول کے ساتھ مشابہت اس حقیقت کوظا ہر کرنے کے

لتے ہے۔

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي حِفْظِ الْعَوْرَةِ

#### بأب٢٢: ستر كي حفاظت كابيان

(٢٢٩٣) قُلْتُ يَارَسُولَ اللهِ ﷺ عَوْرَ اتُنَا مَا نَا تِنْ مِنْهَا وَمَا نَنَدُ قَالَ احْفَظُ عَوْرَ تَكَ إِلَّا مِنْ زَوْجَتِكَ آوُمَا مَلَكَ يَمِينُكُ فَلُكُ فَالرَّجُلُ مَلَكُ فَالرَّجُلُ مَكُونُ خَالِيًّا قَالَ فَاللَّهُ فَالرَّجُلُ مَكُونُ خَالِيًّا قَالَ فَاللَّهُ مَا لَكُونُ خَالِيًّا قَالَ فَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى مِنْهُ.

تر بن بہر بن عیم اپنے والد کے حوالے سے اپنے دادا کا یہ بیان نقل کرتے ہیں میں نے عرض کی یارسول مَشَّلِظُ ہم اپناستر کس سے چھپا عیں انہم اپنی بیوی اور اپنی کنیز کے علاوہ ہر ایک سے اپنے ستر کی حفاظت کروتو انہوں نے عرض کی بعض اوقات آ دمی صرف کسی مرد کے ساتھ ہی ہوتا ہے تو نبی اکرم مُشِلِظُ نَظِیَةً نے فر ما یا اگرتم سے ہو سکے تو ایسا کرو کہ کوئی مجھ شخص اسے نہ دیکھ سکے میں نے عرض کی بعض اوقات بندہ تنہائی میں ہوتا ہے تو آپ مِشَلِظُ نَظِیَةً نے فر ما یا اللہ تعالیٰ اس بات کا زیادہ حق دار ہے کہ اس سے حیاء کی جائے۔

قشر فیج: دوشرم گاہیں (بول و براز کی جگہیں) دونوطے، زیر ناف اور دونوں رانوں کی جڑیں جوزیر ناف سے متصل ہیں: بالا جماع ستر ہیں، اور متعدد روایات اس پر دلالت کرتی ہیں کہ ران بھی ستر ہے (بیر دوایات آگے آرہی ہیں) اور گھٹنا امام شافعی والٹیائے کے نزویک ستر میں داخل نہیں، اور امام ابو حنیفہ والٹیائے کے نزویک ستر میں شامل ہے، کیونکہ اس میں بھی روایات مختلف ہیں، پس احتیاط اس کوستر میں شامل کرنے میں ہے۔

اور عورت کاستر وہی ہے جومرد کا ہے اس لئے ایک عورت دوسری عورت کے سامنے بدن کے اس حصہ کو بے ضرورت نہیں کھول سکتی، باقی بدن کھول سکتی ہے، البتہ عورت کے لئے ستر کے علاوہ حجاب بھی ہے جومرد کے لئے نہیں ہے اس لئے مرد کا باقی بدن ہر کوئی دکھے سکتا ہے، اجنبی عورت بھی دکھے سکتی ہے، جبکہ فتنہ کا اندیشہ نہ ہو، کیونکہ مرد کا جسم پرکشش نہیں ہوتا اور مرد کے مشاغل باقی بدن کھولنے

یر مجبور کرتے ہیں، اس لئے اگر اس کو دیکھنے کی ممانعت کی جائے گی توحرئے واقع ہوگا۔

اورعورت کے لئے چونکدستر کے ساتھ جاب بھی ضروری ہے اس لئے اسکے احکام مرد سے مختلف ہیں، اور وہ میہ ہیں:

- (۱) عورت کا اپنے میاں سے نہ کوئی ستر ہے نہ حجاب مگر بے ضرورت ایک دوسرے کے اعضائے نہانی کو دیکھنا پبندیدہ نہیں، ابن ماجه (حدیث ۱۹۲۲، ۱۹۲۲) اور مند احمد (۲: ۱۹۰) مین حضرت عائشه را تنظیما کا قول ، ما رایت فرج رسول الله عظیم قط: میں نے بھی بھی آپ مُالْفَظَةً كاسترنبيں ديكھا۔
- (۲) محارم سے پیٹ اور اس کے مقابل پیٹھ کا حجاب ہے، اور چہرہ، سر، بال، گردن، کان، بازو، ہاتھ، یاؤں، پنڈلی اور گردن سے متصل سینه کا بالائی حصہ اور اس کے مقابل کی پیٹے حجاب سے خارج ہے، جبکہ فتنہ کا اندیشہ نہ ہو، اور سینہ کا بالائی حصہ اس کیے متثنیٰ کیا گیا ہے کہ بچہکودودھ پلانے کے لئے بیرحصہ محارم کے سامنے کھولنا پڑتا ہے، اور جب بیرحصہ منٹنی کیا گیا تو اس کے مقابل پیچے کا حصہ بھی مشنیٰ کیا گیا۔
- (۳) نماز میں چہرہ، دونوں ہتھیلیاں اور دونوں پیر (ٹخنوں سے پنچے) حجاب سے خارج ہیں، باقی سارا بدن ڈھا نک کرنماز پڑھنا ضروری ہے۔
- (۴) اوراجانب سے خوف فتنہ کے وقت تمام جسم کا حجاب ہے، اور بوقت ضرورت چہرہ اور ہتھیلیاں کھولنا جائز ہے، اور برہنہ ہونا جائز نہیں،اگر چیتنہائی ہومگر الیی ضرورت کے وقت جائز ہے جس سے چارہ نہ ہو، جیسے قضاء حاجت کے وقت ستر کھولنا،اور بیرممانعت دووجه سے ہے:

پہلی وجہ: بار ہااییا ہوتا ہے کہ کوئی شخص اچا نک آجا تا ہے پس اگر آ دمی نظا ہوگا تو اس کے ستر پر دوسرے کی نظر پڑے گی ، اور عار لاحق ہوگا۔

ووسسرى وجد: اعمال واخلاق ميں دوطر في تعلق ہے يعنى جيسے اخلاق ہوتے ہيں ويسے ہى اعمال صادر ہوتے ہيں، اور اخلاق خود اعمال سے پیدا ہوتے ہیں: مثلاً جو خض حیا دار ہے اس کے نفس پر احتیاط واستحکام کا غلبہ ہوتا ہے، وہ بے شرم اور بے لگام نہیں ہوتا، اس لئے وہ ضرور پردہ کا اہتمام کرتا ہے اور پردہ کے اہتمام ہی ہے حیا کی صفت آ دمی میں پیدا ہوتی ہے۔

#### بَابُمَاجَاءَفِيالْإِتِّكَاءِ

### باب ٢٣: فيك لكان كابيان

(٢٦٩٣) رَأَيْتُ النَّبِيَّ ﷺ مُتَّكِئًا عَلَى وِسَادَةٍ عَلَى يَسَارِ هِ.

تَرْجَجْكُمْ: حضرت جابر بن سمره وللفئه بيان كرت مين مين في اكرم مَؤْلَفَكَمْ كود يكها كرآب مِؤَلِفَكَمْ في جانب تليه كما ته مئیک لگائی ہوئی تھی۔

(٢٦٩٥) رَأَيْتُ النَّبِيِّ ﷺ مُتَّكِئًا عَلَى وِسَادَةٍ.

### تَوَجِّهُمْ مِنْ وَعَرْت جابر بن سمره وَالنَّوْء بيان كرت بين مين نے نبي اكرم مُطِّلْفَيَّةً كو تكيے كے ساتھ شيك لگائے ہوئے ديكھا ہے اجازت کے بغیرنسی کی مخصوص نشست گاہ پر بیٹھناممنوع ہے

(٢٢٩٢) لَا يُؤَمَّ الرَّجُلُ فَي سُلطانِهِ وَلَا يُجلَّسُ عَلَى تَكْرِمَتِهِ فَى بَيْتِهِ إِلَّا بِإِذْنِهِ.

اور کسی شخص کے گھر میں اس کے بیٹھنے کی مخصوص جگہ پر کسی دوسرے کو نہ بٹھایا جائے البتہ اس کی اجازت کے ساتھ ایسا کیا جاسکتا ہے۔

#### بَابُمَاجَاءَ أَنَّ الرَّجُلَ اَحَقَّ بِصَدُرِدَاتَّبَتِهِ

### باب ۲۴: جانور پرآگے بیٹھنے کا زیادہ حق مالک کا ہے

(٢٦٩٧) بَيْنَهَا النَّبِيُّ ﷺ يَمُشِي إِذْ جَآءَ لا رَجُلٌ وَمَعَهُ حِمَارٌ فَقَالَ يَارَسُولَ اللهِ ﷺ إِرْكَبُ وَتَأَخَّرَ الرَّجُلُ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ لَا ٱنْتَ آحَقُ بِصَلْدِ دَاتَّتِكَ إِلَّا أَنْ تَجُعَلَهْ لِي قَالَ قَلْ جَعَلْتُهُ لَكَ قَالَ فَرَكِب.

تَوْجَجَانُهِ: حضرت ابوہریرہ واللہ بیان کرتے ہیں ایک مرتبہ نی اکرم مَطَّلْفَظَةً تشریف لے جارہے تھے ایک خص آپ مِلَّلْفَظَةً کے یاس آیاس کے ساتھ اس کا گدھا تھا اس نے عرض کی یارسول الله سوار ہوجائے وہ پیچھے ہٹا تو نبی اکرم مَطَّلِظَیَّا بِمُ نے فرمایاتم اپنی سواری پر آ کے بیٹھنے کے زیادہ حق دار ہوالبتہ اگریہ حق تم مجھے دیدو (توتمہاری مرضی) ہے اس نے عرض کی بیمیں آپ مُلِنْ الْفَيَحَةُ كو دیتا ہوں رادی بیان کرتے ہیں آپ مَطْلِفَظَةُ سوار ہو گئے۔

فتأخر الرجل: (وه آدى بيحج بث كيا)اس كرومطلب بين: اوه وضحض سوارى مين بيحي مين بوكيا كرآ كحضور مَرَافَ أَنْ بيضي اور وہ آپ مِنَافِظَيَّةً كے ساتھ بيچھے بيٹھ جائے۔ ٢-وہ صحافی والنو اس سواري سے ہي بيچھے ہو گئے كه ميں سوارنہيں ہوتا حضور مَالْفَظِيَّةً ہي اس پرتشریف فرماہوجا تیں۔

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي الرُّخُصَةِ فِيُ اِتِّخَاذِ الْأَنْمَاطِ

### باب۲۵: بلنگ پوش غالیج کا استعال جائز ہے

(٢٢٩٨) هَلُ لَكُمْ أَنْمَا ظُ قُلْتُ وَالَّي تَكُونُ لَنَا آنْمَا ظُ قَالَ آمَا إِنَّهَا سَتَكُونُ لَكُمْ أَنْمَا ظُ قَالَ فَأَنَا آكُونُ كِوْمُرَأَتِنَ أَخِيرِ يُعَيِّى أَثْمَا طَكِ فَتَقُولُ الله يَقُلُ رَسُولُ الله عَلَيْ إِنَّهَا سَتَكُونُ لَكُمُ أَثْمَا طُ قَالَ فَأَدَعُهَا.

ترجیکتہ: حضرت جابر مناتی ہیں کرتے ہیں نبی اکرم مُؤَلِّنَ اَن اُرم مُؤَلِّنَا اُن کے دریافت کیا کیا تمہارے پاس قالین ہے میں نے عرض کی ہمارے یاس قالین کہاں ہے آ سکتے ہیں؟ آپ مَالْنَفِیَا فَا فَر ما یاعنقریب تہمیں قالین مل جائیں گے حضرت جابر مُن کُنُو بیان کرتے ہیں (جب فقوحات نصیب ہوئمیں ) تو میں اپنی بیوی ہے کہا قالین نہ لگاؤ تو اس نے جواب دیا کیا نبی اکرم مَظِفَّئَ ﷺ نے نہیں فرمایا تھا عنقریب تم

لوگوں کو قالین ملیں گے؟ حضرت جابر مناتئ بیان کرتے ہیں تو میں نے اسے پھنیں کہا۔

تشریع: بلنگ یوش اور غالیچ کا استعال مباح تھا تھ میں سے ہے اور ایسی چیزیں اگر فخر ومباہات کے طور پر نہ ہوں تو جائز ہیں، اور اگران کے زریعہ بڑائی اورغرور کا مظاہرہ کرنامقصود ہوتو وبال جان ہیں۔

### بَابُمَاجَاءَفِىٰ رُكُوٰبِ ثَلَاثَةِ عَلَى دَابَةٍ

### باب ۲۶: ایک سواری پرتین آ دمیوں کا سوار ہونا

(٢٦٩٩) لَقَلُ قُلُتُ بِنَبِيِّ اللَّهِ ﷺ وَالْحُسَنِ وَالْحُسَيْنِ عَلَى بَغْلَتِهِ الشَّهْبَآءِ حَتَّى اَدْخَلْتُهُ مُجْرَةَ النَّبِي ﷺ هٰنَا قُلَّامَهُ وَهٰنَاخَلُفَهُ.

تَرُخْجُكُنُهُ: حضرت ایاس بن سلمه والنو این والد كابیر بیان نقل كرتے ہیں میں نبی اكرم مَالِفَظِیَّةِ كے فچركو چلا كر لے جار ہا تھا نبی ا كرم مَرَافِظَةً حضرت حسن اور حضرت حسين والمنظمة اس پر سوار تقي يهال تك كه مين است في اكرم مَرَافِظةً كر كم اندر لي آيا ان میں سے ایک (صاحبزادے) آپکے آگے تھے اور دوسرے آپ کے پیچھے تھے۔

تشریعے: روایات میں ایک سواری پرتین آدمیوں کے بیٹھنے کی ممانعت آئی ہے، اور بیروایت جواز کی ہے، پس قول فیمل یہ ہے کہ اگر سواری تین شخصوں کی متحمل ہوتو جائز ہے، ورنہ جائز نہیں۔اور حضرت ایاس مٹائٹو کی روایت میں چونکہ حضرت حسن اور حضرت حسین مُناتُنا البھی بچے تھے اس کئے فچر تین کے لئے متحمل تھا۔

## بَابُمَاجَاءَفِئُ نَظْرَةِ الْمُفَاجَاءَةِ

## باب ٢٤: اچانك نظر يرك كابيان

(٢٤٠٠) عَنْ جَرِيْرِ بْنِ عَبْدِاللهِ قَالَ سَأَلْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ عَنْ نَّظْرَةِ الْفُجَائَةِ فَأَمَرَ فِي آن آضِرِ فَ بَصَرِي كُ.

۔ ترَجْجِهَنَه: حفرت جریر بن عبدالله والتي بيان كرتے ہيں ميں نے نبي اكرم مَالِفَظَةَ سے اچا نك نظر پڑنے كے بارے ميں دريافت كيا تو آب مِرْالْفَيْنَةَ أَنْ مِحِص بدايت كي مين اپني نگاه كو پھيرلون؟

(٢٤٠١) قَالَ يَاعَلِيُّ لَا تُتْبِعِ النَّظرَةَ النَّظَرَةَ فَأَنَّ لَكَ الْأُولِي وَلَيْسَتُ لَكَ الاخِرَةُ.

تَرَخْجَهُنْهِ: ابن بریدہ نُوانْتُن اپنے والد کے حوالے سے اس روایت کو مرفوع حدیث کے طور پر نُقل کرتے ہیں نبی اکرم مَلِفْضَعُ اِنْ فَر مایا ہے اے علی تم ایک مرتبہ (اچانک نگاہ پڑجانے کے بعد دوسری مرتبہ نظر نہ ڈالو کیونکہ پہلی مرتبہ قابل معانی ہے لیکن دوسری مرتبہ کاحق مهرین ہیں ہے۔

## بَابُهَاجَاءَفِيُ اِحْتِجَابِعَنِ النِّسَآءِ مِنَ الرِّجَالِ

### باب ۲۸: عورتوں کا مردوں سے پردہ کرنا

(٢٢٠٢) ٱنَّهَا كَانَتْ عِنْكَ رَسُولِ اللهِ ﷺ وَمَيْمُونَةُ ﷺ قَالَتْ فَبَيْنَهَا نَحْنُ عِنْكَ اَقْبَلَ ابْنُ أُمِّرِ مَكْتُومٍ فَكَخَلَ عَلَيْهِ وَذَٰلِكَ بَعْكَمَا أُمِرُنَا بِالْحِجَابِ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ إَحْتَجِبَا مِنْهُ فَقُلْتُ يَارَسُولَ اللهِ ﷺ اَلَيْسَهُو ٱعْمَىٰ لَا يُبْعِرُنَا وَلَا يَعْرِفُنَا فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ اَفَعَهْ يَا وَانِ اَنْتُهَا السَّتُهَا تُبْعِرَانِهِ

توجیخ بنہ: حضرت ام سلمہ خالفتا بیان کرتی ہیں ایک مرتبہ وہ نبی اکرم مُطَلِّفَتِ کے پاس موجود تھیں حضرت میمونہ خالفتا ہی تھیں حضرت ام سلمہ خالفتا ہی تھیں حضرت ام سلمہ خالفتا ہی تھیں جس بیٹے ہوئے سے اس دوران حضرت ابن ام مکتوم خالفتو آگے وہ آپ مُطَلِّفَتِ کے ہاں ام سلمہ خالفتا ہی تھی ہیں ہم آپ مُطَلِّفَتِ کَا ہم میں ہیں ہی تھی ہوئے سے اس دوران حضرت ابن ام مکتوم خالفتا ہے کہ وہ آپ مُطَلِّفَتِ کَا ہم ما یا تم دونوں اس سے پردہ کرو میں نے عرض تشریف لائے یہ پردے کا تھم نازل ہونے کے بعد کی بات ہے تو نبی اکرم مُطَلِّفَتِ کَا ہم دونوں اس سے پردہ کرو میں سکتے اور ہمیں پہچان ہی نہیں سکتے تو نبی اکرم مُطَلِّفَتِ کَا نے دریافت کیا تم دونوں اسے دیکھ نہیں سکتے اور ہمیں پہچان ہی نہیں سکتے تو نبی اکرم مُطَلِّفَتِ کَا نہ دونوں اسے دیکھ نہیں سکتے اور ہمیں پہچان ہی نہیں سکتے تو نبی اکرم مُطَلِّفِتِ کَا نے دریافت کیا تم دونوں اسے دیکھ نہیں سکتے اور ہمیں بہچان ہی نہیں سکتے تو نبی اکرم مُطَلِّفِتِ کَا نہ دونوں اسے دیکھ نہیں سکتے اور ہمیں بہچان ہی نہیں سکتے تو نبی اکرم مُطَلِّفِتِ کَا نہ دونوں اسے دیکھ نہیں سکتے اور ہمیں بہتا ہو کیا کیا تم دونوں اسے دیکھ نہیں سکتے تو نبی ایس موجود کی ایس سکتے تو نبی ایس کے خوال سے دیکھ نامین سکتے تو نبی ایس کے خوال کے خوال کی بار سکتے تو نبی ایس کے خوال اللہ کیا تم دونوں اسے دیکھ نامی کے خوال کے خوال کے خوال کے خوال کے خوال کی کے خوال کی کے خوال کی خوال کے خ

تشريع: عام حالات ميں پرده كرنا: عورتول پرواجب ہے، مردول پرواجب بين، اوراس كى تين وجوه بين:

کسویں؛ عام حالات یں پروہ کرنا عورت کی حالت ہے ہم آ ہنگ ہے، اور مرد کے موضوع کے خلاف ہے، مرد کے ذامے دنیا بھر کے کام پہلی وجب: پردہ کرنا عورت کی حالت ہے ہم آ ہنگ ہے، اور مرد کے موضوع کے خلاف ہے، اس لئے وہ پردہ کر کتی ہے۔ ہوتے ہیں وہ پردہ کر کے اپنے کام انجام نہیں دے سکتا، اور عورت با ہری کاموں سے فارغ ہوتی ہے، اس لئے وہ پردہ کر کتی ہے۔ ووسسری وحب: پرکشش عورت کا بدن ہے اس لئے کو چھپانا ضروری ہے اور مرد کے بدن میں کوئی کشش نہیں اس لئے اگر اس کو عورت بھی دیکھے گی تو کوئی فتہ نہیں ہوگا۔

ورت کی دیسے وی مدین اور کا معین موجوں ہے، اور عورت متاع گراں مایہ ہے، پس ای کو چھپانا جائے۔اور عور توں کو دیکھنا: مردوں میں عشق وفریفتگی پیدا کرتا ہے، اور مردوں کو دیکھنا تھی جے کہ اور مردوں کو دیکھنا تھی عورتوں میں یہی کام کرتا ہے، اور بار بار دیکھنا ناجا کز تعلق کا سبب بن جاتا ہے، میں عشق وفریفتگی پیدا کرتا ہے، اور بار بار دیکھنا ناجا کز تعلق کا سبب بن جاتا ہے، اس کئے شریعت نے عورتوں کو بھی منع کیا کہ وہ مردوں کو دیکھیں خواہ مرد نابینا ہی کیوں نہ ہو۔سورۃ النور (آیت ۲۰۰۰) میں مردوں کو تھم اس کئے شریعت نے کہ وہ بھی اپنی نگاہیں نیچی رکھیں۔
دیا ہے کہ وہ بھی اپنی نگاہیں نیچی رکھیں اور آیت ۱۳ میں بہی تھم عورتوں کو دیا ہے کہ وہ بھی اپنی نگاہیں نیچی رکھیں۔

عورتوں كا غير مردوں كود يكھنے كا مسكله: عورت كا اپنے محرم رشته داروں كے علاوه كسى مردكود كھنے كا كيا تھم ہے؟

مرد کودیکی املی بعض علاء فرماتے ہیں کہ عورت کے لیے غیر محرم مرد کودیکھنا مطلقا حرام ہے۔خواہ شہوت اور بری نیت سے مراہب فقہ اور بری نیت شہوت کے دونوں صور تیں حرام ہیں ان حضرات کا استدلال حضرت امسلمہ زائشا کی حدیث سے ہے۔ جسے امام ترمذی رائیٹیؤ نے اس میں ذکر کیا ہے اور اس روایت میں تصریح ہے کہ ان کا بیوا قعہ پردے کے احکام نازل ہونے کے بعد پیش آیا تھا۔

(۲) جمہور علماء کے نزدیک اگر کوئی عورت کسی ضرورت کی وجہ سے شہوت کے بغیر کسی مرد کو ناف سے اوپر اور گھٹنے کے بنچے والے حصہ

سے دیکھ لے توبیہ جائز ہے اس میں کوئی حرج نہیں ان حضرات کا استدلال حضرت عائشہ وہا تھیا کی حدیث سے ہے جس میں ہے کہ معجد نبوی کے احاطہ میں کچھ جنٹی نوجوان عید کے دن اپنا سیا ہیانہ کھیل دکھار ہے تھے رسول اللہ مَیْلِنْظِیَّۃُ اس کو دیکھنے لگے اور حضرت عائشہ ہٹائٹیا نے بھی آپ مِلِّنْظِیکی آٹر میں کھڑے ہوکران کا کھیل دیکھااوراس وقت تک دیکھتی رہیں جب تک کہ خود ہی اس سے اکتا کئیں رسول الله مِرَافِظِ فَا فِي اس سے نہیں روکا۔اس کی تائیداس سے بھی ہوتی ہے کہ نبی کریم مِرَافِظَ کے زمانے میں عورتیں مساجد میں آ جاتیں بازار اورسفریہ جاتیں ان تمام صورتوں میں آنہیں تھم تھا کہ وہ پردہ کریں تا کہ مردانہیں دیکھ نہ سکیں کیکن مردوں کو پردہ کرنے کا حکم نہیں دیا تا کہ عورتیں انہیں نہ دیکھ یا نمیں اس سے بھی یہی ثابت ہوتا ہے کہ عورت شہوت کے بغیر کسی مرد کو ضرورت کی وجہ سے دیکھ سکتی ہے اگر چہ اس کے لیے بہتریبی ہے کہ شہوت کے بغیر بھی کسی مرد کو نہ دیکھیے۔ جہور علماء حدیث کے بارے میں یہ کہتے ہیں کہ اس میں افضل امر کا ذکر ہے کہ تقوی اور پر میز گاری کا تقاضا یہ ہے کہ عورت کسی غیرمحرم مرد کی طرف بالکل نه دیکھے بیتقوی کا اعلی درجہ ہے لہذا اس حدیث سے عدم جواز پر استدلال کرنا درست نہیں۔

# بَابُ مَاجَاءَ فِي النَّهْيِ عَنِ الدُّخُولِ عَلَى النِّسَاءِ اِلَّابِإِذُنِ ٱزْوَاجِهِنَّ

# باب ۲۹: شوہر کی اجازت کے بغیرعورت کے پاس جاناممنوع ہے

(٢٤٠٣) إَنَّ عَمْرُو بْنَ الْعَاصِ ٱرْسَلَهُ إلى عَلِيٍّ يَسْتِأُذِنُهُ عَلَى ٱسْمَاء ابْنَةِ عُمَيْسٍ فَأَذِنَ لَهُ حَتَّى إِذَا فَرَغَ مِنْ حَاجَتِهٖ سَأَلَ الْمَوْلَى عُمْرِو بْنَ الْعَاصِ عَنْ ذَٰلِكَ فَقَالَ إِنَّ النَّبِيَّ عَلَى اَنْ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَ

تَرَخْجِهَكُمْ: حضرت عمرو بن العاص مُنْ النُّورِ كَ غلام بيان كرت بين مُنْ النُّورِ حضرت عمرو بن العاص مُناتُور في العاص مُناتُور كا على مُناتُور كا ياس بھیجا تا کہ وہ اساء بنت عمیس مٹاٹیٹا کے ہاں جانے کی ان سے اجازت لے توحضرت علی مٹاٹٹھ نے انہیں اجازت دے دی جب انہوں نے اپنا کام ختم کرلیا تو اس غلام نے ان سے اس بارے میں دریافت کیا تو انہوں نے بتایا نبی اکرم مَالِّنْظِیَّةً نے ہمیں اس بات سے منع كيا ہے۔ (راوى كوشك ہے يا شايد بيالفاظ ہيں) آپ مَالْفَظَةُ نے اس بات مے منع كيا ہے ہم كسى عورت كے شوہركى اجازت ك بغیراس سے ملیں۔

#### بَابُهَاجَاءَ فِىٰ تَحْذِيْرِ فِتُنَةِ النِّسَآءِ

## باب مساعورتوں کا فتنہ سنگین فتنہ ہے

(٢٤٠٣) مَا تَرَكْتُ بَعُدِي فِي النَّاسِ فِتُنَةً أَضَرَّ عَلَى الرِّجَالِ مِنَ النِّسَآءِ

تَرَجِّ بَهُمْنَهِ: حَفِرت اسامه بن زید اورحضرت سعید بن زید بن عمرو فَهَانَیْهُ نبی اکرم مَطِّقْتِیَمَ کا بیفرمان نقل کرتے ہیں میں اپنے بعد لوگوں میں جوآ ز مانشیں جھوڑ کر جار ہا ہوں وہ ان میں مردوں کے لیے خواتین سے زیادہ نقصان دہ اور کوئی چیزنہیں ہے۔

## بَابُمَاجَاءَفِيُ كَرَاهِيَةِ إِتَّخَاذِ الْقُصَّةِ

# دوسرے کے بال اپنے بالوں میں ملا نا مکروہ ہے

(٢٤٠٥) أَنَّهُ سَمِعَ مُعَاوِيَةَ خَطَبَ بِالْهَدِينَةِ يَقُولُ آيُنَ عُلَهَاءُ كُمْ يَا آهُلَ الْهَدِينَةِ سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَنْهٰى عَنْ هٰذِهِ الْقُصَّةِ وَيَقُولُ إِنَّمَا هَلَكَتُ بَنُوْ اِسْرَ آئِينَ لَحِيْنَ التَّغَذَ هَا نِسَا وُهُمْ.

تو پہتہ: حمید بن عبدالرحمٰن بیان کرتے ہیں انہوں نے حضرت معاویہ وہ النہ کو مدینہ منورہ میں خطبہ دیتے ہوئے یہ بیان کرتے ہوئے سنا اے اہل مدینہ تمہارے علاء کہاں ہیں؟ میں نے نبی اکرم مُطَّاتُ کُھا کو اس طرح کھیج بنانے (لیعنی وگ استعال کرنے) سے منع کرتے ہوئے سنا ہے آپ مُطَاتِ کیا استعال کرنے) سے منع کرتے ہوئے سنا ہے آپ مُطَاتِ کیا استعال کرنے اسے اختیار کیا تھا۔ تشریفے: القصة کے معنی ہیں: بالوں کا گچھا۔ وہ عورتیں جن کے بال ملکے ہوتے ہیں وہ دوسرے انسان کے بال اپنے بالوں میں ملاتی ہیں، حدیثوں میں اس کی ممانعت آئی ہے۔

فائ : اس حدیث ہے معلوم ہوا کہ منکر پرنگیر کرنے کی ذمہ داری ہے، کیونکہ دین کے دوباز وہیں: دعوت وتبلیغ اور امر بالمعروف اور نہی عن المنکر، پہلاکام داعیوں کا ہے اور دوسراعلاء کا، پس ہرایک کواپنا فریضہ انجام دینا چاہئے، اور ہرایک کو دوسرے کی قدر پہچانی چاہئے۔

# بَابُ مَاجَآءَ فِي الْوَاصِلَةِ وَالْمُسْتَوْصِلَةِ وَالْوَاشِمَةِ وَالْمُسْتَوْشِمَةً

باب المست بالوں میں بال ملانے والی ، ملوانے والی ، اور بدن گودنے والی ، اور گدوانے والی ملعون ہیں

(۲۷۰۷) أَنَّ النَّبِيِّ وَلَكُنِّ الوَاشِمَاتِ وَالمُستَوشِمَاتِ وَالمُتَنبِّ صَاتِ مُبتَغِيَاتٍ لِلْحُسنِ مُغَيِّرَاتٍ خَلَقَ اللهِ. تَوْجَبَهُمْ: حَفرت عبدالله وَالْحَوْ بِيان كرتے ہِيں نِي اكرم مِلْكَنَّ إِنْ جَم كودنے والى جم كدوانے والى (ابروؤں كے) بال اكھيڑنے والى ، حن كى طلب كار الله تعالى كى تخليق كوتبديل كرنے والى عورتوں پرلعنت كى ہے۔

(٢٢٠٤) لَعَنَ اللهُ الوَاصِلَةَ وَالهُستَوصِلَةَ وَالوَاشِمَةَ وَالهُستَوشِمَةَ قَالَ نَافِعُ ٱلْوَشُمُ فَ اللَّهَةِ.

كمى حصدى جلدسوئى يااى طرح كى كوئى اورچيز چجونى جائے يهال تك كه خون بہنے لگے پھراس ميں سرمديا نيل بھر ديا جا تا ہے اس طريقے سے لوگ اپنے بازوں پر اپنانام یا جسم پر مختلف جانوروں یا دیگر چیزوں کی تصویریں بناتے ہیں افسوں سے کے کمسلم معاشرہ میں بھی ہے رسم موجود ہے بی کریم مَطَّ اَسْتُ اَلَّهُ اَلَ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الل اس عورت پر بھی لعنت فر مائی ہے جواپنے بال دوسروں سے اکھڑواتی اور نوچواتی ہے عموماً خواتین چہرے اور بھنوؤں کو بنانے اور باریک کرنے کے لیے بال اکھڑواتی ہیں حدیث کی وجہ سے اس طرح کرنامجھی ناجائز اور حرام ہے۔

ا مام نووی راتینیا فرماتے ہیں کہ اگر کسی خاتون کے چہرے پر داڑھی نکل ائے چہرے پر زائد بال پیدا ہوجا نمیں موجھیں اور تھوڑی پر بال آ جا ئیں یا دو بھنوؤں کے درمیان بال اس طرح بڑے اور گھنے ہوجا ئیں کہ بدنما معلوم ہوں تو بیاس وعید میں داخل نہیں بلکہ انہیں صاف کرنامستحب ہے۔

لعن الله الواصلة: اس حدیث ہوتا ہے کہ کوئی خاتون اپنے بالوں کے ساتھ کی اور کے بال جوڑ لے توبید گناہ کبیرہ ہے اور باعث لعنت ہے فقہاء کرام کااس مسلہ کے حکم کی تعمیل میں اختلاف ہے

**مْدَامِبِ فَقْبِ اء:** ① ما لکیداورا کثر شوافع کے نز دیک بال کے ساتھ کسی اور کے بال ملانا مطلقا ممنوع ہے چاہے انسان کے بال ہوں یا غیرانسان کے یا کوئی ریشم اور کپڑے کے دھاگے ہوں بالوں کے ساتھ اس طرح کی کوئی بھی چیز جوڑنا بالکل ممنوع ہے۔

② حنابلہ حنفیہ اور بعض شافعیہ کا مذہب یہ ہے کہ کسی انسان کے بال جوڑنا تو بالکل جائز نہیں اس طرح انسان کے علاوہ کسی اور چیز کے ناپاک بال جوڑنا بھی جائز نہیں۔البتہ انسان کےعلاوہ دوسرے پاک بال یامصنوی بال جوڑنا جائز ہے۔

## مودنے والےعضو کی طہارت کا حکم:

- (۱) امام نووی ایشیانے نکھا ہے کہ جسم کے جس جھے پر گودا گیا ہے وہ ناپاک ہوجا تا ہے لہذا اس میں جورنگ وغیرہ بھرا گیا ہے اسے صاف کرنا واجب ہے ہاں اگر بیاندیشہ ہو کہ اسے صاف کرنے کی صورت میں وہ عضوتلف یاشل ہوجائے گا یا اس کی افادیت ختم ہوجائے گی تو پھراس رنگ کوزائل کرنا واجب نہیں پیشوافع کا مسلک ہے۔
- (٢) احناف كامسلك بيب كم جب خون جم جائے اور زخم مندل موجائے صرف رنگ كاسبزيا سرخ نشان رہ جائے تواب اسے ذائل كرنا واجب نہيں يہ جسم كا جزوبن چكا ہے البذااس كے اوپر پانى ڈال ديا جائے تو طہارت حاصل ہوجائے گى جس طرح داڑھى میں خضاب لگا یا جائے تو طہارت کا حکم حاصل ہوجا تا ہے۔

## بَابُ مَاجَاءَ فِي الْمُتَشَبِّهَاتِ بِالرِّجَالِ مِنَ النِّسَاءِ

باب سس مردوں کی مشابہت اختیار کرنے والی عورتوں پر، اور عورتوں کی مشابہت اختیار کرنے واليمردول يرلعنت

(٢٤٠٨) لَعَنَ رَسُولُ اللهِ ﷺ الْمُتَشَبِّهَاتِ بِالرِّجَالِ مِنَ النِّسَآءَوَ الْمُتَشَيِّهِ بُنَ بِالنِّسَآء مِنَ الرِّجَالِ.

توجیکنی: حضرت ابن عباس بڑا تھا بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطَّفِیکا تا نے مردول کے ساتھ مشابہت اختیار کرنے والی خواتین اورخواتین کے ساتھ مشابہت اختیار کرنے والے مردول پرلعنت کی ہے۔

(٢٧٠٩) لَعَنَ رَسُولُ اللهِ ﷺ الْمُخَتَّثِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالْمُتَرَجِّلَاتِ مِنَ النِّسَاءِ.

قطع اختیار کرنے والی عورتوں پرلعنت کی ہے۔

تشریح: الله تعالی نے انسان کی دوسنفیں بنائی ہیں: مردوزن، اور ہرصنف کے لئے پچھ امتیازات گردانے ہیں، اس کے پچھ حقوق رکھے ہیں اور کچھفرائض،شریعت ان امتیاز ات کو ہاتی رکھنا چاہتی ہے، اور ان حقوق وفرائض کا لحاظ کرتی ہے، پس اگر مرد ججڑے بن جا تیں یاعورتیں مردانی بن جا تیں تو بیان امتیازات کورائیگاں کرنا ہے۔ اس لئے دونوں پرلعنت بھیجی گئی ہے۔

ا مام نو وی راتشید فرماتے ہیں کہ مخنث کی دوقتمیں ہیں: (۱) ایک وہ مخنث ہے جس میں پیدائشی طور پرعورتوں کی صفات غالب ہوں وہ بت کلف عور توں کی طرح اپنے آپ کونہیں بنا تا ایسے تخص پر کوئی گناہ نہیں وہ لعنت کی اس وعید میں داخل نہیں کیونکہ وہ معذور ہے کیکن اگروہ عورتوں کے ساتھ مشابہت والے امور رفتہ رفتہ ترک کرسکتا ہےتو پھراس پران امور کا ترک کرنا شرعالازم ہوگا۔

(۲) دوسرا وہ مخنث ہے جس میں مردوں کی صفات غالب ہوں لیکن وہ بتکلف اپنی ظاہری شکل وصورت بول چال اور حرکات میں اپنے آپ کوعورت ظاہر کرتا ہے اس کا میمل قابل مذمت ہے اور ایسے ہی لوگوں کے بارے میں حدیث میں لعنت کی وعید آئی ہے۔

### بَابُمَاجَاءَفِي كَرَاهِيَةِ خُرُوْجِ الْمَرُأَةِ مُتَعَطِّرَةً

## باب ۳۴ :عورت کا خوشبودار ہوکر گھر سے نگلناممنوع ہے

(٢٧١٠) كُلُّ عَيْنِ زَانِيَةٍ وَالْمَرَ أَقُاذَا اسْتَعْطَرَتْ فَمَرَّتْ بِالْمَجلِسِ فَهِي كَذَالُو كَذَا يَعنِي زَانِيَةً.

۔ تریجبہ بنہ: حضرت ابومویٰ اشعری منافقہ نبی اکرم مَلِانْتَکَافِمَ کا بیے فرمان نقل کرتے ہیں ہر آ تکھ زناء کرتی ہے اور جوعورت خوشبو لگا کر (مردوں کی )محفل کے پاس سے گزر بے تو وہ الی ہے اور ولی ہے۔ (نبی اکرم سَلِّشَائِیَّ کی مرادیتھی وہ زناء کرنے والی عورت کی

**تشریج: عورت کی ذات خود پرکشش ہے، پھراگر وہ معطر ہوکر گھر سے نکلے گی تو فتنہ بالائے فتنہ ہوگا، اور جو تحض نہیں دیکھنا چاہے گا** وہ بھی دیکھے گا،اس لئے عورت بونت ضرورت ہی گھر سے نکلے اور ایساانداز اختیار نہ کرے کہ مردوں کی منظور نظر بن جائے۔

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ ہر ایساعمل کہ جس سے کوئی مردکسی غیرمحرم عورت کسی غیرمحرم مرد سے رابطہ کرے۔ وہ ممنوع ہے، لہٰذا یسے مرد وعورت کے لیے مو بائل کا استعمال کسی بھی طرح جا ئز نہیں جو اسے غیر شری اور غیر اخلاقی کا موں کے لیے استعمال کرتے ہوں جواس کے ذریعہ اپنی جنسی خواہشات کوغیر شرعی مقام پر پورا کرنے کی تگ ودومیں رہتے ہوں اور موبائل تو اس زمانے کا بہت بڑا فتنہ ہے۔

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي طِيْبِ الرِّجَالِ وَالنِّسَاءِ

### باب ۳۵: مردول اورغورتول کی خوشبوول کا بیان

(٢٧١) طِيْبُ الرِّجَالِ مَاظَهَرَ رِيُحُهُ وَخَفِي لَوْنُهُ وَطِيْبُ النِّسَآءَ مَاظِهَرَ لَوْنُهُ وَخَفِي رِيْحُهُ.

۔ ترکینچھنٹہ: حضرت ابو ہریرہ مُٹاٹنو بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُٹِلٹِٹٹِیکٹا نے فرمایا ہے مردوں کی خوشبو وہ ہوتی ہے جس کی خوشبو ظاہر ہواس کا رنگ پوشیدہ رہے اورعورتوں کی خوشبو وہ ہوتی ہے جس کا رنگ ظاہر ہواور اس کی خوشبو پوشیدہ رہے۔

(٢٤١٢) قَالَ لِىَ النَّبِى ﷺ إِنَّ خَيْرَطِيْبِ الرِّجَالِ مَاظَهَرَ رِيْحُهُ وَخَفِى لَوْنُهُ وَخَيْرَ طِيْبِ النِّسَاء مَاظَهَرَ لَوْنُهُ وَخَفِى لَوْنُهُ وَخَيْرَ طِيْبِ النِّسَاء مَاظَهَرَ لَوْنُهُ وَخَفِى لِوُنُهُ وَخَفِى الْمِيْثَرَةِ الْأُرْجُوَانِ.

تر بخبخه کنه: حضرت عمران بن حصین دفاشن بیان کرتے ہیں نبی اکرم سُرائنگیا نے مجھ سے فرما یا مردوں کی سب سے بہترین خوشبووہ ہے جس کی خوشبوظا ہر ہواور اس کارنگ پوشیدہ رہے اور عور توں کی سب سے بہترین خوشبووہ ہے جس کارنگ ظاہر ہواور اس کی خوشبو پوشیدہ رہے۔

#### بَابُمَاجَاءَ فِي كَرَاهِيَةِ رَدِّ الطَّيْبِ

#### باب ۲۳: خوشبولوٹانا مکروہ ہے

(٢٧١٣) كَانَ أَنْسُ لَا يَرُدُّ الطِّيبَ وَقَالَ أَنْسُ أَنَّ النَّبِي ﷺ كَانَ لَا يُرَدُّ الطِّيب.

تَوَجِّجِهَا بَهُ: ثَمَامه بن عبدالله بیان کرتے ہیں حضرت انس مُنالِّی خوشبو ( کا تحفہ ) واپس نہیں کرتے تھے حضرت انس مُنالِّی بیان کرتے ہیں نی اکرم مِطَّفِیۡکَا یَّمِ بھی خوشبو کا (تحفہ ) واپس نہیں کرتے تھے۔

(٢٤١٣) ثَلَاثُ لَا تُرَدُّ الوَسَائِلُ وَالنُّهِنُ وَاللَّبَنُ النُّهِنُ يَعنِي بِهِ الطِّيِّبِ.

ترکنجینئم: حضرت ابن عمر ٹٹاٹنئ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَلِّشْتِیَا بیٹ خیز وں ( کو تحفے کےطور پر پیش کیا جائے تو )انہیں واپس نہیں کیا جاسکتا تکیہخوشبواور دودھ۔

(٢٤١٥) إِذَا أُعْطِي آحَلُ كُمُ الرَّيْحَانَ فَلَا يَرُدَّهُ فَإِنَّهُ خَرَجَمِنَ الْجَنَّةِ.

تَزَنْجَيْتُهُ: ابوعثان نهدی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مِلَّاتُظَیَّا نِے فرمایا جب کسی شخص کو (تحفے کے طور پر ) خوشبو دی جائے تو وہ اے واپس نہ کرے کیونکہ یہ جنت سے نکل ہے۔

تشریح: خوشبوفرحت پیدا کرتی ہے، اور اس کا استعال نبیول کی سنت ہے۔ ابو داؤد اور نسائی میں حضرت ابو ہریرہ نیاتی کی سیح مدیث ہے: عرض علیه طیب فلایر دلافانه خفیف المحمل، طیب الرائحة: جس کے سامنے کوئی خوشبوپیش کی جائے وہ اس کو واپس نہ کرے، کیونکہ وہ ملکے بوجھ والی لینی کم قیمت عمدہ خوشبوہے۔

## بَابُهَاجَاءَفِىٰ كَرَاهِيَةِ مُبَاشَرَةِ الرِّجَالِ الرِّجَالِ وَالْمَزْأَةِ الْمَزْأَةَ

# باب ۷ سا: مر د کا مرد سے اورعورت کاعورت سے بغیر حائل کےجسم لگا ناممنوع ہے

(٢٧١٧) لَا تُبَاشِرُ المَرْ آقُ المَرْ أَقَالَمَ وَأَقَالَهُ وَتَى تَصِفَهَا لِزَوجِهَا كَأَنَّمَا يَنْظُرُ إِلَيْهَا.

تَوَجِيهُمْ: حفرت عبدالله والله والله والله على الرم مُؤَلِّفَيَا أَعَ في ما يا ہے كوئى عورت كسى دوسرى عورت كے اس طرح ساتھ نہ ہوكہ پھروہ اپنے شوہر کے سامنے اس کی خوبیاں بیان کرے تو یوں ہوجیسے وہ مرداس عورت کو دیکھ رہاہے۔

(٢٧١٧) لَا يَنْظُرُ الرَّجُلُ إِلَى عَوْرَةِ الرَّجُلُ وَلَا تَنْظُرِ الْمَرْأَةُ إِلَى عَوْرَةِ الْمَرُأَةِ وَلَا يُفْضِي الرَّجُلُ إِلَى الرَّجُلِ فِي التَّوْبِ الْوَاحِدِوَلَا تُفْضِي الْمَرْأَةُ إِلَى الْمَرْأَةِ فِي الثَّوْبِ الْوَاحِدِ.

تَوَجِّيهُمْ: عبدالرحمٰن بن ابوسعیداین والد (حضرت ابوسعید خدری ناتینه ) کایه بیان نقل کرتے ہیں نبی اکرم مَطِّ الْفَیْفَیْمْ نے فرمایا ہے کوئی مردکسی دوسرے مرد کی شرمگاہ کی طرف نہ دیکھے اور کوئی عورت کسی دوسری عورت کی شرمگاہ کی طرف نہ دیکھے اور کوئی مردکسی دوسرے مرد کے ساتھ ایک ہی کپڑے میں (برہنہ ہوکر) نہ رہے اور کوئی عورت کسی دوسری عورت کے ساتھ ایک ہی کپڑے میں (برہنہ ہوکر) نہ رہے۔ تشریع: مباشرت یعن جسم کاجسم ہے لگناشہوت بھڑ کانے میں نہایت زورا تر ہے، جوطبق زنی اوراغلام کی خواہش بیدا کرتا ہے، اور گویا وہ اس کو دیکھ رہا ہے، کامطلب سے ہے کہ عورت کا عورت سے جسم لگانا بھی مکنون محبت کا سبب بن جاتا ہے، پس بے ساختہ اس لطف اندوزی کا تذکرہ شوہریا کسی رشتہ دار کے سامنے زبان پر آجا تا ہے،اور وہ ان کی فریفتگی کا سبب بن جا تا ہے۔

ستر دیکھناشہوت کو بھٹر کانا ہے،غیرجنس کا ستر دیکھنے میں تو یہ بات ظاہر ہے، اور ہم جنس میں بھی بھی اس کی نوبت آ جاتی ہے، عورتیں بھی بھی ایک دوسرے پر فریفتہ ہوتی ہیں اور مرد بھی بھی ایک دوسرے پر عاشق ہوتے ہیں۔

دوسری وجہ: ستر چھیانا تہذیب کی بنیادی اینٹ ہے۔ دنیا جہاں کے لوگ اعضاء مستورہ کوشرم گاہ کہتے ہیں لیتن ان کا کھولنا یا د کھنا بے حیائی کی بات ہے،اس لئے ممنوع ہے۔

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ دومرد یا عورتیں ایک ساتھ برہنہ حالت میں ایک چادر میں نہیٹیں کہ یہ بے حیائی اور بےشرمی کی بات ہے اور بیمزید کسی بڑے گناہ کا بھی باعث بن سکتا ہے البتہ میاں بیوی اس سے سنٹنی ہیں بیا یک دوسرے کے سامنے برہنہ ہو سکتے ہیں نیزیہ معلوم ہوا کہ ایک مرد کا دوسرے مرد کے ستر کی طرف یا ایک عورت کا دوسری عورت کے ستر کی طرف دیکھنا ناجائز اور حرام ہے۔

#### يَابُ مَاجَاءَ فَيُ حِفْظِ الْعَوْرَةِ

### ستر کی حفاظت ضروری ہے

(٢٧١٨) قُلُتُ يَا نَبِيَّ اللهِ عَوْرَاتُنَا مَا نَأْتِ مِنْهَا وَمَا نَذَارُ قَالَ احْفَظْ عَوْرَتَكَ إِلَّا مِنْ زَوْجَتِكَ آوُمَا مَلَكَتْ

يَمِينُكَ قُلْتُ يَارَسُولَ اللهِ إِذَا كَانَ الْقَوْمُ بَعْضُهُمْ فِي بَعْضٍ قَالَ إِنِ اسْتَطَعْتَ أَنْ لَا يَرَاهَا آحَدُ فَلا يَرَاهَا قَالَ قُلْتُ يَانَبِيَّ اللهِ إِذَا كَانَ اَحَدُنَا خَالِيًّا قَالَ فَاللهُ اَحَقُّ اَن يُسْتَحْيَا مِنْهُ مِنَ النَّاسَ.

تَوْجِهَنَّهُ: بهز بن حكيم اپن والد كے حوالے سے اپنے دادا كابير بيان فقل كرتے ہيں ميں نے عرض كى اے اللہ كے نبي ہم اپنے ستر كوكس سے چھیا تیں اور کس سے نہ چھیا تیں تو آپ مِنْ الْنَظِيَّةُ نے فرمایاتم اپنے ستر کواپنی بیوی اور اپنی کنیز کے علاوہ ہرایک سے چھیاؤوہ بیان كرتے ہيں ميں نے عرض كى يارسول الله اگر بچھ لوگ ايك ساتھ ہوں تو آپ مَطْفِيَّةً نے فرما ياتم سے ہو سكے تو كوئى بھی شخص اسے (یعنی تمہاری ستر کو ) نہ دیکھے وہ بیان کرتے ہیں میں نے عرض کی اے اللہ کے نبی کوئی شخص تنہا ہو؟ تو آپ مِرَافِیَ ﷺ نے فر ما یا لوگوں کے مقابلے میں اللہ تعالیٰ اس بات کا زیادہ حق رکھتا ہے کہ اس سے حیاء کی جائے۔

تشريح: حديث ابھی (حديث ٢٧٧٣) پر گزری ہے: حضرت معاويد بن جندب زائن نے پوچھا: اے اللہ کے نبی! ہمارے ستر کيا آئیں ہم ان میں سے اور کیا چھوڑیں؟ یعنی کہاں ستر کھول سکتے ہیں اور کہاں چھپانا ضروری ہے؟ آپ مَرِّ اَنْتَحَامُ نے فرمایا: اپنے سترکی حفاظت کرو، مگراپنی بیوی سے یا اپنی باندی ہے، ان کا دوسرا سوال تھا: جب لوگ ایک جگہ اکٹھا ہوں؟ آپ مَالِّنْشَيَّا تَمَ الْمَايِا: اگر تیرے بس میں ہو کہ ستر کوکوئی نہ دیکھے تو ہر گزستر نہ دکھلاءان کا تیسرا سوال تھا: جب کوئی شخص تنہائی میں ہو؟ آپ مِرَافِیَحَةَ بنے فرمایا: پس الله تعالی اس بات کے زیادہ حقد ار ہیں کہ ان سے شرم کی جائے ، یعنی تنہائی میں بھی بے ضرورت ستر نہیں کھولنا چاہئے۔

#### بَابُ مَاجَاءَ أَنَّ الْفَخِذَ عَوْرَةٌ

### باب۹۳:ران بھی سترہے

(٢٧١٩) مَرَّ النَّبِيُّ ﷺ بِجَرهَ لِي فِي الْمَسْجِدِ وَقَدِ انكَشَفَ فَخِنُ لَا فَقالَ إِنَّ الْفَخِنَ عَورَةٌ.

تَرُخْجُهُنَهُ: حفرت جریر و النُّور بیان کرتے ہیں ایک مرتبہ نی اکرم مُؤْفِظَةً محبد میں حفرت جریر والنُّور کے یاس سے گزرے حفرت جریر و اللہ کی ران سے کیڑا ہٹا ہوا تھا تو آپ مَلِّنْ اللَّهِ فِي اَللَّهِ مَا يا ران ستر ميں داخل ہے۔

(٢٧٢٠) أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ مَرَّ بِهُ وهِ كَاشِفٌ عَن فَخِذِهٖ فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ غَطِّ فَخِذَكَ فَإِنَّهَا مِنَ العَورَةِ.

ا پنی ران سے کپڑا ہٹا یا ہواتھا آپ مَطِّلْطَيَّةَ نے ان سے فرمایاتم اپنی ران کوڈ ہانپ لو کیونکہ بیستر کا حصہ ہے۔

(٢٧٢١) الفَخِنَاعَورَقُّ.

تَوْجِيْهُ بَهِ: عبدالله بن جریداسلمی اپنے والد کے حوالے سے نبی اکرم مَؤْفِیَکَمْ کا فرمان قل کرتے ہیں ران ستر کا حصہ ہے۔

(٢٧٢٢) الفَخِنُ عَورَةٌ.

تَوْجَجْهُنَهُ: حضرت ابن عباس خَاتُنُ بيان كرتے ہيں نبي اكرم سَلِّنْ اَلَى غِرمايا ہے دان ستر ميں شامل ہے۔

تشریع: متعددروایات اس پر دلالت کرتی میں که ران بھی ستر ہے، اور یہی امام ابوصنیفه، امام شافعی مُیَّاتَیْتُا اور جمہور کا مسلک ہے، اور ا ما ما لک اور امام احمد مُؤسَّلتا کی ایک روایت بیر ہے کہ ننگا پاصرف آ گے اور بیچھے کی شرم گا ہیں ہیں اور یہی اہل ظاہر کا مسلک ہے۔

**ران ستر ہے:** اس سلسلہ میں چارروایتیں ہیں،اور چارول ضعیف ہیں،مگر سب مل ک<sup>حسن لغیر</sup> ہ ہوجاتی ہیں،اس لئے قابل استدلال ہیں، ان میں سے دوروایتیں امام ترندی رایشائے نے پیش کی ہیں، اور دو کا حوالہ دیا ہے: اور اختلاف روایات کی صورت میں احتیاط کی بات میہ ہے کہ ران کوستر قرار دیا جائے ، یہی بات شریعت کے قواعد سے ہم آ ہنگ ہے، جب محرم وہیج دلائل جمع ہوتے ہیں تو محرم كورج جي دى جاتى ہے، يبى بات امام بخارى واللهائيائے فرمائى ہے۔ (كتاب الصلاة ١٢. مايذكر في الفخذ)

فاعد: گھٹنا امام شافعی ولیٹیائے کے نزد یک ستر میں شامل نہیں، اور امام ابو صنیفہ ولیٹیائے کے نزد یک ستر ہے، کیونکہ اس میں بھی روایات مختلف ہیں، ابھی روایت گزری ہے،، ہرگز نہ دیکھے کوئی اس حصہ کوجوناف سے ینچے اور گھٹنے سے او پر ہے بیرحدیث اس پر دلالت کرتی ہے کہ گھٹنہ سرنہیں، اورسنن دارقطنی (۱:۱ ۲۳) میں حضرت علی مزائنے سے ضعیف روایت ہے کہ گھٹنہ ستر میں شامل ہے، اور بخاری شریف (حدیث ۳۹۹۵) میں واقعہ مروی ہے کہ ایک مرتبہ نبی مَظَفَظَةً پانی کی جگہ میں تشریف فرما تھے، اور دونوں یا ایک گھٹنہ کھلا ہوا تھا، حضرت عثمان مُناتِني آئے، آپ مِنَلِّنْفِيَحَةً نے ان کوڈھا نک لیا، اس لئے احتیاط کی بات سے کہ گھٹے کوبھی ستر میں شامل کیا جائے۔ آ ج کل بعض لوگ گرمی بھیل یاورزش کے وقت اتنامخضر لباس پہنتے ہیں کہ جس سے ان کی رانیں نظر آ رہی ہوتی ہیں، یہ گناہ کبیرہ

ہے،ایسالباس ہرگز نہ پہنا جائے، جومرد وعورت اس لباس میں انہیں قصد وارادہ سے دیکھیں گے وہ بھی گنہگاڑ ہوں گے البتہ ضرورت کے موقع پرران پاس کا پچھ حصہ کھولا جاسکتا ہے جیسے جنگ وجدال اور مرض کی حالت میں ،اس کے علاوہ اسے کھولنا جائز نہیں ہے۔

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي النَّظَافَةِ

#### باب • ٣٠: نظافت وصنائي كابيان

(٢٢٢) إِنَّ اللهَ طَيِّبُ يُحِبُ الطَّيِّبَ نَظِيفٌ يُحِبُ النَّظَافَةَ كَرِيْمٌ يُحِبُ الْكَرَمَ جَوَا ذُيُحِبُ الجُودَ فَنَظِّفُوا أَرَاهُ قالَ أَفْنِيَتَكُمُ ولاتشَجَّهُوا بِالْيَهُودِ.

ترجیم اسعید بن مسیب بیان کرتے ہیں بے شک اللہ تعالیٰ پاک ہے اور پا کیزگی کو پہند کرتا ہے وہ نظیف ہے اور نظافت کو پہند کرتا ہے وہ کریم ہے اور کرم کو پبند کرتا ہے وہ جواد (سخی) ہے اور جود (سخاوت ) کو پبند کرتا ہے توتم صفائی اختیار کرو( راوی کہتے ہیں ) میرا خیال ہےانہوں نے بیالفاظ استعال کئے تھے اپنی ممارتوں کوصاف رکھواور یہودیوں کے ساتھ مشابہت اختیار نہ کرو۔

### بَابُهَاجَاءَفِي الْاِسْتِتَارِ عِنْدَالْجِمَاعِ

## باب ا ۴: صحبت کے وقت پر دہ کرنا

(٢٧٢٣) إِيَّاكُمْ وَالتَّعَرِّى فَانَّ مَعَكُمْ مَنْ لَا يُفَارِقُكُمْ إِلَّا عِنْكَ الغَائِطِ وَحِينَ يُفضِي الرَّجُلُ إِلَّى آهُلِهِ

فَاسُتَحْيُوهُمْ وَٱكْرِمُوْهُمْ.

ترکیجی نبی: حضرت ابن عمر خاتی بیان کرتے ہیں نبی اکرم میں ایک نے فرمایا ہے بر ہند ہونے سے پر ہیز کرو کیونکہ تمہارے ساتھ فرشتے ہوتے ہیں جو بیں جب کوئی شخص قضائے حاجت کرتا ہے یا جب کوئی شخص اپنی بیوی کے ساتھ صحبت کرتا ہے تو تم ان سے حیاء کرواور ان کی عزت افزائی کرو۔

تشریح: میال بیوی میں کسی عضو کا پردہ نہیں، زوجین ایک دوسرے کے جسم کے ہر حصہ کو دیکھ سکتے ہیں، مگر سلیقہ مندی کی بات سہ ہے کہ دونوں ایک دوسرے کا ستر نہ دیکھیں، نہ ننگے ہو کر صحبت کریں، بلکہ کوئی چادر وغیرہ اوڑھ کر مباشرت کریں۔

اعت راض: حدیث کا سے کیا تعلق ہے؟ حدیث اس پر دلالت کرتی ہے کہ بونت صحبت نظا ہونا جائز ہے، جیسے بڑے استنج کے وقت نظا ہونا جائز ہے اور میں یہ بات ہے کہ اس وقت پر دہ کرنا جائے۔

جواب: حدیث کا بیمطلب نہیں ہے کہ بوقت جماع نگا ہونا جائز ہے، بلکہ حدیث میں فرشتوں کے علیحدہ ہونے کی دو مثالیں دی ہیں: ایک بڑے استنج کی حالت دوسری جماع کی حالت۔ ان میں سے پہلی حالت مجبوری کی حالت ہے اور دوسری حالت مجبوری کی حالت نہیں، اس لئے دونوں حالتوں کا حکم مختلف ہوگا۔

## بَابُ مَاجَاءَ فِي دُخُوْلِ الْحَمَّامِ

# باب ٢٦: نهانے كے ہول ميں جانا

(٢٧٢٥) مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللّٰهِ وَالْيَوْمِ الْأَخِرِ فَلَا يُلْخِلْ حَلِيْلَتَهُ الْحَبَّامَ وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللّٰهِ وَالْيَوْمِ الْأَخِرِ فَلَا يَكُولُ حَلِيْلَتَهُ الْحَبَّامَ وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللّٰهِ وَالْيَوْمِ الْأَخِرِ فَلَا يَجْلِسُ عَلَى مَا ثِنَةٍ يُدَارُ عَلَيْهِمُ الْخَبُرُ.

ترکز پنجائب: حضرت جابر مثالثی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطِلِّتُ اُغِیم نے فرمایا جو شخص اللہ تعالیٰ اور آخرت کے دن پر ایمان رکھتا ہووہ اپنی بیوی کوحمام میں نہ جانے دے اور جو شخص اللہ تعالیٰ اور آخرت کے دن پر ایمان رکھتا ہے وہ تہبند باند ھے بغیر حمام میں واخل نہ ہوجو شخص اللہ تعالیٰ اور آخرت کے دن پر ایمان رکھتا ہے وہ کسی ایسے دستر خوان پر نہ بیٹے جس پر شراب کا دور چل رہا ہو۔

(٢٢٢) أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ نَهَى الرِّجَالَ وَالنِّسَاءَ عَنِ الْحَبَّامَاتِ ثُمْ رَخَّصَ لِلرِّجَالِ فَ المَيَازِدِ.

ترجیمیں: ابولیج ہذلی فرماتے ہیں حمص کی خواتین (راوی کوشک ہے یا شاید بدالفاظ ہیں ) شام کی کچھ خواتین حضرت عائشہ جاتنی کی خدمت میں حاضر ہوئیں حضرت عائشہ مٹائٹوٹا نے دریافت کیاتم وہی خواتین ہو کہ تمہاری عورتیں حمام میں جاتی ہیں میں نے نبی اکرم مَرِّ الصَّرِيَّةِ ہے سنا ہے جوعورت اپنے شوہر کے گھر کے علاوہ کہیں اپنے کپڑے اتارے گی تو وہ اپنے پروردگار کے درمیان موجود پردے کو

تشریع جن ملکوں میں یانی کی قلت ہے، وہاں نہانے کے ہوٹل ہوتے ہیں،سب لوگ مرداورعورتیں وہاں جا کرنہاتے ہیں اس لئے وہاں بے پردگی بہت ہوتی ہے، پس عورتوں کوتو وہاں جانا ہی نہیں چاہئے ، وہ اپنے گھروں میں نہائمیں اور مرکئگی باندھ کرجائمیں ، صرف جانگیہ چڈی بہن کراور کنگی کندھے پرڈال کرنہ جائیں۔

### بَابُ مَاجَاءَ أَنَّ الْمَلْئِكَةَ لاَتَدُخُلُ بَيْتًا فِيْهِ صُوْرَةٌ وَلَاكَلْبٌ

ہاب ۴۳:جس گھر میں جاندار کی تصویر ہویا کتا ہواس میں فرشتے داخل نہیں ہوتے

(٢٧٢٨) لَاتَنْخُلُ الْمَلَائِكَةُ بَيْتًا فِيْهِ كُلْبُ وَلَاصُوْرَةُ مَّمَا ثِيْلَ.

نی اکرم مَلِّنْ ﷺ سناہ فرشتے ایسے گھر میں داخل نہیں ہوتے جس میں کتا یا تصویر موجود ہو۔

(٢٧٢٩) كَخَلْتُ انَاوَعَبْدُ اللهِ بُنُ آبِي طَلْحَةً عَلَى آبِي سَعِيْدٍ الْخُنْدِ يِ رَاثُ فَعُودُهُ فَقَالَ اَبُو سَعِيْدٍ اَخْبَرَنَا رَسُولُ الله ﷺ أَنَّ الْمَلَائِكَةَ لَا تَلْخُلُ بَيْتًا فِيهِ مَّمَاثِيْلُ أَوْصُوْرَةٌ شَكَّ اِسْحَاقُ لَا يَدُرِي أَيُّهُمَا قَالَ.

تَوَجِّهُمْ بِهِ: رافع بن اسحاق وَلاَيْمَة بيان كرتے ہيں ميں اور عبدالله بن ابوطلحه حضرت ابوسعيد خدري زلائفا کی خدمت ميں ان کی عيادت کرنے کے لیے حاضر ہوئے توحضرت ابوسعید خدری وہاٹنو نے فرمایا نبی اکرم مِنْزِ ﷺ نے ہمیں یہ بات بتائی ہے فرشتے ایسے گھر میں داخل نہیں ہوتے جس میں تصویریں ہوں (یہاں پر حدیث کے ایک لفظ کے بارے میں راوی کوشک ہے لفظ تما تیل استعال ہوا ہے یا صورت استعال ہوا ہے ) ؟ اسحاق نامی رادی کو بیشک ہے اس میں سے کون سالفظ استعال ہوا ہے۔

(٢٧٣٠) اَتَانِي جَبْرِ يُلُ فَقَالَ إِنِّي كُنْتُ اتَّيُتُكَ الْبَارِ حَةَ فَلَمْ يَمْنَعْنِي آنَ اَكُونَ دَخَلْتُ عَلَيْكَ الْبَيْتَ الَّذِي كُنْتُ فِيُهِ إِلَّا أَنَّهُ كَانَ فِي بَابِ الْبَيْتِ تِمُثَالُ الرِّجَالِ وَكَانَ فِي الْبَيْتِ قِرَامُ سِتْدٍ فِيُهِ تَمَا ثِيْلُ وَكَانَ فِي الْبَيْتِ كُلُبٌ فَهُرْ بِرَأْسِ السِّهُ قَالِ الَّذِي ْ بِالْبَابِ فَلْيُقْطَعُ فَيَصِيْرُ كَهَيْئَةِ الشَّجَرَةِ وَمُرْ بَالسِّتْرِ فَلْيُقُطَعُ وَيُجْعَلُ مِنْهُ **ۅٙڛٙاۮؾؽڹۣڡؙڹؗؾٙؠؚڶؘڗؘؽڹۣؾؙٷڟٳٙڹۣۅؘڡؙۯؠؚٳڶػڶٮؚڣؽڿ۫ڗڿۘڣؘڣؘۼڶڗڛؙۅؙڶ**ٳڵڵٷﷺۅٙػٳؘؽڂڸؚڰٳڵػڵڮڿؚۯۅٞٳڸڵڂڛؽڹٳؘۅؘ لِلْحَسَنِ تَخْتَ نَضَدٍ لَهُ فَأَمَرَ بِهِ فَأَخْرِجَ.

تَوْجَجَعَتُهُ: حضرت ابو ہریرہ وہ اُلٹھ بیان کرتے ہیں نبی اکرم سُؤَشِيَّا نے فرمایا جبریل عَلاِئلا میرے پاس آئے اور انہوں نے بتایا گزشتہ

رات آپ مُؤْفِظَةً کے پاس آنا چاہتا تھا لیکن میں آپ مُؤْفِظَةً کے گھر میں اس لیے داخل نہیں ہوا کیونکہ اس میں کچھ مردوں کی تصویری موجودتھیں راوی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَطِّنْظَةً کے گھر میں پردے پر بیتصویری بی ہوئی تھیں اور اس گھر میں کتا بھی موجود تھا (حضرت جریل نے عرض کی ) آپ مِظْفَیْجَةَ تصویروں کے بارے میں تھم دیں کہ ان کا سرکاٹ دیا جائے اس طرح میہ درخت کی شکل میں ہوجا نمیں گی اور پردے کے بارے میں پیچکم دیں کہ اسے کاٹ کراس کے تکیے بنالئے جا نمیں جنہیں نیچے رکھا جائے اور انہیں روندا جائے اور کتے کے بارے میں حکم دیں کہاہے باہر نکال دیا جائے تو آپ مِلِّفْظِیَّۃ نے ایسا ہی کیاوہ کتے کا پلاتھا جو حضرت امام حسین اور حضرت حسن ٹناٹن کا تھا اور آپ مِنَافِشِیَا تَا کِینگ کے بیٹے تھا آپ مِنَافِشِیَا آپ مِنافِشِیَا کا کہ یا گیا۔ تشریج: جانداروں کی تصویروں میں مورتیوں کے معنی ہیں، یعنی وہ پرستش کی چیز ہیں اور فرشتوں کوشرک اور مشرکین سے شدید نفرت ہے،اس لئے ضروری ہے کہ تصویروں سے فرشتے نفرت کریں، چنانچہوہ کسی ایسی جگہ میں داخل نہیں ہوتے جہاں کسی جاندار کی تصویر ہوتی ہےاور جاہلیت کےلوگ کتا پالنے کے شوقین تھے، جب کہ کتا ایک ملعون جانور ہے، فرشتوں کواس سے اذیت پہنچتی ہے، اور کتے کوشیاطین سے مناسبت ہے، اس لئے بےضرورت کتا پالنے کوحرام قرار دیا ہے۔

اں حدیث ہے دو باتیں حل ہوگئیں: ①: صاحبزادوں نے کتے کا پلا کیوں پالاتھا، جبکہ کتا گھر میں رکھناممنوع ہے؟ ②: آپ مَرْاَفَتُهَ اللَّهُ كَا هُمْرِكَ دروازے پر پردے میں مردول کی تصویر کیوں تھی جبکہ تصویر حرام ہے؟ ان دونوں ہاتوں کا جواب بیہ فکا کہ بیہ وا قعات ممانعت سے پہلے کے ہیں، کول کے قل کا حکم اس واقعہ کے بعد دیا گیا ہے، اس سے پہلے بھی لوگوں کے یہاں کتے تھے، پس اگرصاحبزادوں نے کتے کا پلا پالاتواس میں کوئی تعجب کی بات نہیں،اس طرح پردے میں اگر تصویرین تھیں تو رہے تھی حرمت سے پہلے کا وا تعہ ہے۔

لاتدخل الملائكة بيتافيه كلبولا صورة تماثيل: كون عفرشة داخل نبين موت ال بارے مين دوتول بين:

- (۱) اکثر علاء کی رائے یہ ہے کہ ان سے رحمت کے فرشتے مراد ہیں کہ وہ ایسے گھر میں داخل نہیں ہوتے للبذا موت کے فرشتے اور وہ فرشتے اس تھم سے مشنی ہیں جوانسان کے اعمال لکھنے پر مامور ہیں کیونکہ وہ انسان سے کی بھی وقت جدانہیں ہوتے۔
  - (٢) علامة قرطبي وليُنْظِ اور دوسر بعض علماء فرماتے ہیں کہ لفظ ملائکہ حدیث میں عام ہے اس میں اس طرح کی کوئی تخصیص نہیں۔

اعتراض ہوسکتا ہے کہ قرآن مجید میں حضرت سلیمان علائیا کے تذکرے میں ہے یعملون لہ مایشاء من محاریب وتماثیل یہاں تما ثیل کی تفسیر تصویروں سے کی گئی ہے اگر شرعا تصویر جائز نہیں تو پھر حضرت سلیمان علایتا اے لیے جنات کیوں تصویر بناتے تھے الشهه كے دوجواب دیے گئے ہیں:

- (۱) ان کی شریعت میں اس گنجائش تھی جبکہ اسلام میں پیرجائز نہیں ہے۔
- (۲) میجی ممکن ہے کہ تماثیل سے جاندار کی تصویر مراد نہ ہو بلکہ غیر جاندار چیزوں کی تصویریں اور نقثے مراد ہوں

(فتح البارى ١٠/٤٦٦ كتاب اللباس)

كت كا بحيد همر مين جها موا تقاليكن نبى كريم مُؤْفِظَةً كومعلوم نبين تقااس معلوم مواكه نبى كريم مُؤْفِظَةً غيب كاعلم نبين ركهت تے اگرآپ مُؤْفِظَةً عالم الغيب موتے توضرور آپ مُؤْفِظَةً كو بچه كاعلم موتا الله سے ثابت مواكم عم غيب صرف الله جل الله كي صفت

ہے کی بھی رسول کے لیے بیصفت ثابت کرنا بیاس نبی کی تعظیم نہیں حقیقت میں اس کی تو ہین ہے کداسے اللہ کے برابر درجہ دیا جارہا ہے۔ لعنات: تماثيل: تمثال كى جمع ہے ،مجسمہ پھر كا تراشا ہوا يا تا نے پيتل وغيرہ كا ڈھالا ہوا مجسمہ جوكس حيوان يا انسان كى عکاسی کرتا ہوتصویر جو کاغذ وغیرہ پربنی ہوئی ہو۔ باد حة: گزشته رات۔ قیر احر: سرخ پردہ مختلف رنگوں کا موٹااونی کپڑا جس کا پردہ بنایا جاتا ہے اور قرام سر کے معنی ہیں پردے کا کیڑا لینی پردہ۔منتبذاتین: وہ دونوں تکیے پڑے رہیں بچے رہیں۔ توطان: جنہیں قدموں سے روندا جائے۔ ہجِڑو: کتے کا بلا، کتے کا بچہ، ہر درندہ کا چھوٹا بچہ۔ نَضَل : تہ بہ تہ رکھا ہوا سامان۔

### بَابُهَاجَاءَفِي كَرَاهِيَةِ لُبُسِ الْمُعَصُفَرِلِلرَّجُلِ وَالْقَسِّيّ

## باب ۴۴: مردوں کے لئے گیروا (گہرا گلابی) کپڑا مکروہ ہے

(٢٧٣١) قَالَمَرَّ رَجُلُ وَعَلَيْهِ تَوْبَانِ أَحْرَانِ فَسَلَّمَ عَلَى النَّبِيِّ عَلَيْهِ النَّبِيُ عَلَيْهِ النَّبِيُ

۔ ترکیجی کنم: حضرت عبداللہ بن عمرو وٹاٹنئ بیان کرتے ہیں ایک شخص آیا اس نے سرخ رنگ کے دو کیڑے پہنے ہوئے تھے اس نے نبی اكرم مَلِّفْظَةً أَوسلام كياتوآب مَلِّفْظَةً في استسلام كاجواب نهيس ديا-

(٢٧٣٢) نَهْى رَسُولُ اللهِ ﷺ عَنْ خَاتَمِ النَّهَبِ وَعَنِ الْقَسِّيِّ وَعَنِ الْبِيْثَرَةِ وَعَنِ الْجِعَةَ.

۔ تَرَجَجْهُمْ: حضرت علی بن ابوطالب نٹاٹھو بیان کرتے ہیں نبی اکرم سَلِّنْظِیَّۃَ نے سونے کی انگوٹھی پہننے ریشمی کیڑا پہننے ریشمی زین پر بیٹھے اور جعہ ہے منع کیا ہے۔

(٢٢٣٣) أَمَرَ نَا رَسُولُ اللهِ ﷺ بِسَبْعٍ وَنَهَا نَا عَنْ سَبْعٍ آمَرَنَا بِاتِّبَاعِ الْجَنَائِزِةِ عِيَادَةِ الْمَرِيْضِ وَتَشْمِيْتِ العَاطِس وَإِجَابَةِ النَّاعِيُ وَنَصْرِ الْمَظْلُوْمِ وَإِبْرَادِ الْمُقْسِمِ وَرَدِّ السَّلَامِ وَ نَهَانَا عَنْ سَبْعٍ عَنْ خَاتَمِ النَّاهَبِ ٱوْحَلْقَةِ النَّهَبِ وَانِيَةِ الْفِضَّةِ وَلُبُسِ الْحَرِيْرِ وَالْتِيْبَاجِ وَالْإِسْتَبْرَقِ وَالْقِسِّيِ.

ترخیج نبن عفرت براء بن عازب والتي بيان كرتے ہيں نبي اكرم مُطَّلِّتُكَا في سمنع كيا ہے آپ مَالْنَظِيَّةَ نے ہمیں جنازے کے ساتھ جانے بیار کی عیادت کرنے چھنکنے والے کو جواب دینے دعوت قبول کرنے مظلوم کی مدد کرنے قسم پوری کروانے اور سلام کا جواب دینے کا حکم دیا ہے جبکہ آپ مِنْ الْنَظِيَّةَ نے ہمیں سونے کی انگوٹھی پہنے سونے کا چھلا پہنے چاندی کے برتن استعال کرنے حریر دیباج استبرق اورقسی (ریٹم کی مختلف قسموں کو) استعال کرنے سے منع کیا ہے۔ تشریج: بیمئلدابواب اللباس ۵ اور کتاب الصلوة ۸۲ میں گزر چکا ہے۔خلاصہ یہ ہے کہ تیز سرخ رنگ مردوں کے لئے ناپندیدہ

ہے، یعنی مکروہ تنزیمی ہے، اور ہلکا سرخ رنگ اور ساہی مائل سرخی یعنی براؤن رنگ بغیر کراہیت کے جائز ہے۔(تفصیل ابواب اللباس م) میں گزر چکی ہے۔

لعنات: معصفر: وہ کپڑا جے کسم سے رنگا گیا ہواور کسم زردرنگ کا ایک بودا ہے جسے پانی میں ڈال کر کپڑے رنگے جاتے ہیں

اس کیڑے کارنگ عموما سرخ ہوجاتا ہے۔(۱) عربوں میں اس کا خاصارواج تھاقیسی کی تشدید کے ساتھ مصر کا ایک کیڑا جوریشم اور کتان سے بنایا جاتا تھا اور تس کی طرف منسوب تھا جوساحل بحر کا ایک گاؤں تھا جہاں یہ کپڑا تیار ہوتا تھا چونکہ اس میں ریشم بھی ملایا جاتا تھااس کیے اس کا تر جمہ ریشمی کیڑے سے کردیا جاتا ہے بعض نے کہا کہ تسی اصل میں قزی ہے جو قز کی طرف منسوب ہے جوایک قتم کا ریشم ہے پھراس زاء کوسین سے بدل دیا تو قسبی ہو گیا۔ میں ثرۃ : زین پوش یعنی وہ کپڑا جس میں روئی بھر دی جاتی ہے اور اسے گھوڑے وغیرہ کی زین پر ڈال کر بیٹھا جاتا ہے اسے نمدزین بھی کہتے ہیں عموماً یہ کپڑاریشم کا ہوتا تھا عیش وعشرت میں مبتلی و نیا دار ا مے فخر وغرور کے طور پر استعال کیا کرتے ہیں۔ جَعِدہ: وہ شراب جے جو سے تیار کیا جاتا ہے۔ ابرار المقسم جسم کھانے والے كى تسم كو بوراكرنا - حريد: ريشم خواه باريك مويا مونا - ديباج: باريك ريشم \_إستبرق: موناريشم مدر: گيروايك تسم كى لال مثي \_

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي لُبُسِ الْبَيَاضِ

### باب ۵، سفيد كيرًا يمنخ كابيان

(٢٤٣٣) ٱلبسُو البياضَ فَإِنهَا أَطْهَرُ وَٱطْيَبُ وَكَفِّنُوْا فِيهَا مَوتَاكُمُ.

تَرْجَجْهَنُهُ: حضرت سمره بن جندب نطافو بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطَّلِّنَا کَا عَمْ مایا سفید کپڑے پہنا کرو کیونکہ بیزیادہ پا کیزہ اور مجتز ہوتے ہیں اور انہیں میں اپنے مردوں کو کفن دو۔

تشریع: اس حدیث میں سفید کپڑے کے دو فائدے ذکر کئے ہیں: ایک اس کا زیادہ یا کیزہ ہونا دوسرااس کا زیادہ سخرا ہونا سفید كيرے پرداغ جلدى نظرة تاہے، اس لئے اگركوئى ناياكى ياكوئى گندگى ياكوئى ميل كچيل كلے گا توفورا محسوس ہوگا،اور آدى اس كودهو ڈالے گا۔ اور نگین کیڑے میں گندگی محسوں نہیں ہوتی ، اور آ دمی گندہ کیڑا پہنے رہتا ہے۔

#### بَابُمَاجَاءَ فِي الرُّخْصَةِ فِي لُبُسِ الْحُمْرَةِ لِلرِّجَالِ

#### باب ۲۲: مردول کے لئے سرخ کیڑا پہننا جائز ہے

(٢٧٣٥) رَايَتُ النَّبِيَّ عَلَيْهِ فِي لَيْلَةٍ الْحِيَانِ فَجَعَلْتُ أَنْظُرُ إلى رَسُوْلِ اللهِ عَلَيْهِ وَالْمَالُةُ مُحْرَاءُ فَإِذَا هُوَعِنْدِي أَحْسَنُ مِنَ الْقَهَرِ.

تَوَجِّهَا بَهِ: حضرت جابر بن سمرہ وُٹاٹنو بیان کرتے ہیں میں نے ایک مرتبہ چاندنی رات میں نبی اکرم مِلِّفَظِیَّ کی زیارت کی تو بھی میں ٱپ مِنْلِنْکِیَّةً کی طرف دیکھتا تھا اور بھی چاند کی طرف دیکھتا تھا آپ مِنْلِنْکِیَّةً نے سرخ حلہ بہنا ہوا تھا اور اس وقت آپ مِنْلِنْکِیَّةً مجھے چاندے زیادہ خوبصورت لگ رہے ہتھے۔

(٢٧٣١) رَآيُتُ عَلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ خُلَّةَ جَمْرَاءَ.

ترکیجیتن شعبہ اور توری نے اسے ابواسحاق کے حوالے سے حصرت براء بن عازب مٹائنو سے نقل کیا ہے وہ بیان کرتے ہیں میں نے آ ي مُؤَلِّفُكُا أَهُ كُوسُر خ حلة بيني بوت ويكها بـ

## بَابُمَاجَاءَفِىالثَّوْبِالْأَخْضَرِ

#### باب ٢٨: سبر كير عكابيان

(٢٧٣٧) رَآيُتُ رَسُولَ الله ﷺ وَعَلَيْهِ بُرُدَانِ آخضَرَانِ.

تَرْجَجْ مَتْهَا: حضرت ابورمثه مُثانِّتُه بيان كرتے ہيں ميں نے نبي اكرم مُؤَلِّنْكِئَةً كود يكھااس ونت آپ مُؤلِّنْكِئَةً نے دوسز كيٹرے بينے ہوئے تھے۔ تشريح: سرزنگ جنت كارنگ ب، سورة الدم (آيت ٢١) مين ب: ﴿ عٰلِيَهُمْ ثِيَابُ سُنْدُسٍ خُضُرٌ وَ اِسْتَابْرَقُ ﴾ جنتون ك او پرك كبرك: باريك سبزريشم اور دبيزريشم كے بول ك، اور سورة الرحمٰن (آيت ٢٦) ميں ہے: ﴿ مُتَاكِمِيْنَ عَلَى رَفَرَفِ خُضْيِر وَّ عَبْقَدِيِّ حِسَانِ ﴾ وه لوگ سبزمشجر ( وه كبراجس پر درختول كي تصويريں بني ہوئي ہوں اور عجيب خوبصورت كبروں ( كے فرشوں) پر ٹیک لگائے ہوئے ہوں گے۔

#### بَابُمَاجَاءَفِىالثَّوْبِالْأَسُوَدِ

#### باب ۸ م: کالے کیڑے کا بیان

(٢٧٣٨) خَرَجَ النَّبِي ﷺ ذَاتَ غَلَى الْإِوَ عَلَيْهِ مِرْطٌ مِّنْ شَعْرِ ٱسُوَدَ.

تَرْجَجْهَنَّهِ: حضرت عائشہ بنائنٹی بیان کرتی ہیں ایک دن نبی اکرم مُلِّشْفِئَةً باہر نگلے تو آپ مُلِّشْفِئَةً نے سیاہ رنگ کی چادراوڑھی ہوئی تھی۔ لعنات: بردان:برد کا تثنیہ ہے دو چادریں۔ مِرط: چادرخواہ دہ اون کتان ریشم کی ہویا بولوں سے بنی ہوئی ہو۔

### بَابُمَاجَاءَفِىالثَّوْبِالْاَصْفَرِ

### اباب ۴۹: يىلے كبرے كابيان

(٢٧٣٩) قَيْ مُنَاعَلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ فَنَ كَرَتِ الْحَدِيثَ فَ بِطُولِهِ حَتَّى جَآءَ رَجُلٌ وَقَلُ إِرْ تَفَعَتِ الشَّمُسُ فَقَالَ السَّلَامُ عَلَيْكَ يَارَسُولَ اللهِ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلِي وَعَلَيْكَ السَّلَامُ وَرَحْمَةُ اللهِ وَعَلَيْهِ تَعْنِي النَّبِيَّ عَلَيْهَ اسْمَالَ مُلَيَّتَيْنِ كَانَتَا بِزَعْفَرَانِ وَقَلْ نَفَضَتَا وَمَعَ النَّبِي ﷺ عُسَيْبُ نَخْلَةٍ

تَوْجِيَهُ بَهِ: حضرت قبله بنت مخرمه والنيءًا بيان كرتى ہيں ہم نبي اكرم مُؤَلِّفَكَامَ كي خدمت ميں حاضر ہو ميں (اس كے بعد انہوں نے طویل حدیث ذکر کی ہے جس میں بیالفاظ ہیں ) ایک شخص آیا اس وقت سورج چڑھ چکا تھا اس نے کہاالسلام علیک یارسول اللہ تو نبی اکرم مَلِّنْ ﷺ

نے فرمایا وعلیک السلام ورحمة الله (سیره قبله بنت مخرمه والنيء بيان كرتی ہیں ) اس وقت نبی اكرم مُطَّفِّتِ فَجَ و يرانے اور بغير سلے ہوئے کپڑے پہن رکھے تھے جوزعفران کے رنگ میں رنگے ہوئے تھے اور ان کا رنگ ہاکا پڑچکا تھا اور آپ مَلِّفَقَعَةً کے پاس کھجور کی ایک شاخ بھی تھی۔

لعنات: أسمال: سَمَل كى جمع ہے يہاں اس سے تثنيه مراد ہے: دو پرانے كپڑے، مليتين: مليد ملائة كا تثنيہ ہے اور ملیه مُلائة کی تفغیرے نه بندوه چادر جوایک ہی طرز پر بنی گئی ہواور اس میں کوئی جوڑ نه ہو بڑی چادر بید دونوں کپڑے چونکه ان سلے ہوئے تھے اس لیے بعض مترجمین نے اس کا ترجمہ بغیر سلی ہوئی چادروں کے کیا ہے۔ نفضتاً: ان دونوں کپڑوں سے زردرنگ اُرْ چِكا تقا۔ ومعه: اور حضور مُؤَلِّفَيْكَا اُكُ ياس۔ عُسيب: كى تفغيرے، كھجورى چيوٹى سى شاخ۔

#### بَابُمَاجَاءَ فِئ كَرَاهِيَّةِ التَّزَعُفُرِوَالْخَلُوٰق لِلرِّجَالِ

### باب • ۵: مردول کے لئے زعفرانی خوشبو مکروہ ہے

(٢٥٣٠) نَهٰى رَسُولُ اللهِ ﷺ عَنِ التَّزَعُفُرِ لِلرِّجَالِ.

تَوَجِّجَهُنَّهِ: حضرت انس بن ما لک <sub>ڈٹاٹٹڈ</sub> بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَ<u>الْشَی</u>َّئَ نے مرد کوزعفرانی (رنگ کا کیٹرا)استعال کرنے سے منع کیا ہے۔'

(٢٧٢١) أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ أَبُصَرَ رَجُلًا مُتَخَلِّقًا قَالَ إِذْهَبُ فَاغْسِلُهُ ثُمَّ لَا تَعُلُ.

تَزُجْهِكُنُهِ: حضرت یعلی بن مرہ وُٹاٹنو بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَطَلِّشَکُافَاً نے ایک شخص کو دیکھا جس نے خلوق (نامی خوشبو) لگائی ہوئی تھی ٱ پِمَلِّالْفَيْكَةِ نِے فرمایا جاؤاسے دھولواور پھر دوبارہ نہ لگانا۔

**مُداہب فَقہاء:** حضرت انس بن ما لک مِناتُنی کی حدیث سے استدلال کر کے حضرات حنفیہ اور شافعیہ پڑتینیم مرد کے لیے زعفران کے استعال کومطلقا ممنوع قرار دیتے ہیں کہ اس کا استعال نہ جسم میں جائز ہے اور نہ ہی کیٹروں اور بالوں میں للبذا خوشبو کے طور پر بھی زعفران کا استعال جائز نہیں اور امام مالک راٹیلائے کے نزویک بدن میں اس کا استعال ممنو ہے لیکن کیڑوں میں اس کے استعال کی گنجائش ہے امام مالک طبیعید کا استدلال سنن ابی داؤد کی حدیث سے ہے جے حضرت ابوسعید خدری شاہنی نے روایت کیا ہے کہ آپ نے فرمایا: اللہ تعالی اس آ دمی کی نماز قبول نہیں فرمائے جس کے جسم میں خلوق خوشبو ہواس سے معلوم ہوا کہ اگر میخوشبوجسم پر نہ ہو بلکہ کپٹروں پر ہوتویہ جائز ہے کیکن جمہوراہل سنت فر ماتے ہیں کہ ممانعت پرمشتل روایات زیادہ سچے ہیں لہذاانہی کا اعتبار ہوگا جبکہ ابوداؤ د کی اس حدیث کا ایک راوی ابوجعفر رازی ہے جس بارے میں کلام ہے اس وجہ سے اس حدیث کا اعتبار نہیں ہوگا۔

اعست راض ہوتا ہے کہ صحیحین میں حضرت انس بڑاٹنو کی روایت ہے کہ جس میں حضرت عبدالرحمٰن بن عوف بڑاٹنو کے متعلق ذکر ہے کہ وہ شادی کے بعد نبی کریم مُطَافِظَةً کی مجلس میں آئے تو ان پر زردی کا اثر تھا اور ایک روایت میں یوں ہے کہ ان پر زعفران تھا آ ب سِلَنْطَيَّةً نے ان پرکوئی کمیرنہیں فرمائی بظاہر اس واقعہ ہے مردول کے لیے زعفران کا استعال جائز معلوم ہورہا ہے۔ لہذا اس حدیث اور حدیث کے درمیان تعارض پیدا ہو گیا؟

حافظ ابن حجر رالیشیدُ نے مختلف جوا بات ذکر کئے ہیں:

جواب ): حضرت عبدالرحمٰن الله ي كاوا قد حرمت كاحكم نازل مونے سے پہلے كا ہے كيكن اس جواب كے درست مونے كے ليے تاريخي اعتبار سے دليل كى ضرورت ہے۔ تاریخی اعتبار سے دلیل كی ضرورت ہے۔

ہ ہیں ۔ بیر سے بیار ہوں ہے۔ **جواب ©:** حضرت عبدالرحمٰن <sub>فٹاٹنٹ</sub>و نے خلوق خوشبواستعال نہیں کی تھی ان کی بیوی نے استعال کی تھی اس سے ان کے کپڑوں پر بغیر کسی قصد واراد ہے کے لگ گئی امام نو و کی برایٹھیائے نے اس جواب کورانج قرار دیا ہے۔

لعبات: خلوق ایک خوشبو ہے جوزعفران اور دوسری چیزوں سے بنائی جاتی ہے کیکن اس کا اکثر حصہ زعفران ہوتا ہے عموماً اس کا رنگ سرخ اور زرد ہوتا ہے خواتین اس خوشبو کو استعمال کرتی ہیں۔ ابصر: آپ سَرِّ اَسْتَحَیَّ آنے دیکھا۔ متخلقاً: خلوق خوشبولگائے ہوئے۔ شھد لا تعدن: پھرتو نہلوٹما یعنی آئندہ ایسانہ کرنا۔

#### بَابُ مَاجَاءَ فَي كَرَاهِ يَةِ الْحَرِيْرِ وَالدِّيْبَاجِ

## باب،۵: ریشم اور دیبا کی ممانعت

(٢٧٢٢) مَنْ لَبِسَ الْخَرِيْرَ فِي اللَّهُ نُيَالِم يَلْبَسُهُ فِي الْأَخِرَةِ.

تو بچپائم: حضرت ابن عمر نافتاً بیان کرتے ہیں میں نے حضرت عمر نظافتہ کو یہ بیان کرتے ہوئے سنا ہے ایک مرتبہ نگ اکرم سُلِطَّنِیَّ آئے۔ فرمایا جو شخص دنیا میں ریٹمی لباس پہنے گا وہ آخرت میں اسے نہیں پہنے گا۔

#### بَابُمَإِجَاءَفِي الْقُبَآءِ

#### قبا (چونعے) کابیان

(٢٢٣٣) أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَسَمَ ٱقْبِيَةً وَلَمْ يُعْطِ مَخْرَمَةَ شَيْئًا فَقَالَ فَعُرَمَةُ يَا بُنَى انْطَلِقُ بِنَا إلى رَسُولِ اللهِ ﷺ وَاللهِ عَلَيْهِ وَعَلِيْهِ قُبَآءٌ مِنْهَا فَقَالَ خَبَأْتُ اللهِ ﷺ وَعَلِيْهِ قُبَآءٌ مِنْهَا فَقَالَ خَبَأْتُ لَكُ هُذَا قَالَ فَنَظَرَ اللّهِ فَقَالَ رَضِى عَنْرَمَةُ.

ترجینه: حضرت مسور بن مخرمه و النی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مِنْ اَلَّیْنَ اَلَیْ مِنْ اَلْمِیْنَ اِلَیْ مِنْ اَلْکُورِی اِلْکُورِی اِلْکُورِی اِلِی اِلْکُورِی اِلْکُورِی اِلِی کُرِرے ہیں نبی اکرم مِنْ اَلْکُورِی اِلَی خدمت میں چلوحضرت مسور بیان کرتے ہیں میں ان کے ساتھ چل پڑاانہوں نے فرمایا اندر جا و اور آپ مِنْ اَلْکُورِی کَم و بلاکر لا و میں آپ مِنْ اَلْکُورِی کَم و اور آپ مِنْ اَلْکُورِی کَم و اور آپ مِنْ الله کِن الله کُن الله کُن الله کُن الله کِن الله کِن الله کُن الله کُ

يمسكه ابواب اللباس ميس كزر چكام، وبال تفصيل م، وكيه لى جائ-

تشريح: اگريہ جبريشي تھا تويہ وا قعة حرمت ريشم سے پہلے كا ہے، اور اگر بعد كا ہے توبيہ جبہ فائدہ اٹھانے كے لئے ديا ہے، پہننے ك لئے نہیں دیا،اور میجی ممکن ہے کہ چوغہ ریشی نہ ہو۔

اں میں حضرت مخرمہ بن نوفل کا واقعہ بیان کیا گیا ہے انہوں نے فٹح مکہ کےموقع پر اسلام قبول کیا تھا اورغز وہ حنین میں شریک ہوئے تھے رسول اللد سَلِّنظِیَّا نَے تبالقسیم فرمائے مخرمہ کو عام تقسیم کے وقت نہیں دیا حضرت مخرمہ چونکہ نابینا تھے۔اس لیے اپنے بیٹے ے فرمایا کہ ممیں حضور مَثَلِّ فَصَحَاقِ کے پاس لے چلووہاں پہنچ تو آپ مِثَلِفَظَاقِ سے ملاقات ہوئی آپ مِثَلِفَظَاقِ گھرے باہرتشریف لائے تو آب مَلْ الْنَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنُور مَلْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا يَا كديد قبامي في منهار علي محفوظ كرك اور چھیا کررکھی تھی مسور کہتے ہیں کہ میرے والدمخر مدنے اسے لے کرفر مایا کہمخر مدراضی ہے۔

فقال: رضی مخرمه:قال کی ضمیر حضور مُؤَلِّفَتُهَ اَ کی طرف بھی لوٹ سکتی ہے چنانچے رادی نے ای کو اختیار کیا ہے لیکن حافظ ا بن ججر رالیفیلا کا خیال میہ ہے کہ قال کا فاعل مخر مہ جبہ لے کر کہنے لگے کہ مخر مہ راضی ہو گیا۔

## بَابُمَاجَاءَ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ أَنْ يَرْى ٱثْرَنِعُمَتِهِ عَلَى عَبْدِهِ

باب ۵۲:اللەتغالى كوپە بات پىند ہے كەبندے پراللە كى نعمت كار ريكھيں

(٢٧٣٨) إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ أَنْ يُزى آثَرُ نِعْمَتِهِ عَلَى عَبْدِهِ.

تَرُجْجُهُمْهُ: عمرو بن شعیب اپنے والد کے حوالے سے اپنے دادا کا یہ بیان نقل کرتے ہیں نبی اکرم مَلِّ اَشْتُحَةَ نے فرمایا ہے بے شک الله تعالیٰ اں بات کو پیند کرتا ہے اس کی دی ہوئی نعمت کا اثر اس کے بندے پرنظر آئے۔

تشریع: بعض لوگ برائی کے اظہار کے لئے یا فیش کے طور پر بہت عمدہ لباس پہنتے ہیں، اور اس مدمیں بے جا اسراف کرتے ہیں: جوممنوع ہے۔اوربعض تنجوی کی وجہ سے یا گنوارین کی وجہ سے صاحب استطاعت ہونے کے باوجود پھنے حال میں رہتے ہیں: یہ جی تھیکے نہیں۔ جب کسی بندے پراللہ کافضل ہوتو اسے اس حال میں رہنا چاہئے کہ اللہ کی نعمت کا اثر اس پر ظاہر ہو۔

تشریع: ایک دوسری حدیث میں ہے کہ سادگی اور خستہ حالی ایمان کا شعبہ ہے، ان دونوں حدیثوں میں بظاہر تعارض ہے۔

**جواب** میرے کہ حدیث میں ترک زینت اور سادگی اختیار کرنے کا حکم اس وقت ہے جب انسان میں عمدہ لباس وغیرہ کی استطاعت نہ ہو،ان حالات میں اسے اپنے لباس اور رہن مہن میں تکلف نہیں اختیار کرنا چاہیے بس صبر واستقامت کے ساتھ سادگی کے ساتھ زندگی گزارتا ہے لیکن اگر اللہ تعالی نے کسی کو اعلی طرز زندگی کی ہمت دی ہوتو وہ عمدہ لباس اور اچھار بہن مہن اختیار کرسکتا ہے اس کے باوجود اپنے جسم پر اچھالباس وغیرہ کے ذریعہ ان نعمتوں کا اظہار نہیں کرتا تو بیہ ناپبندیدہ ہے بیہ انتہائی بخل اور خست کی علامت ہے

اسے اس انداز سے قناعت کر کے زندگی نہیں گذار نی چاہیے۔

جواب دونوں صدیثوں کا مصداق الگ الگ ہے، جولوگ اللہ کی دی ہوئی مالی وسعت کے باوجود محض کنجوی سے یا طبیعت کے لا ابالی ین کی وجہ سے پھٹے حال میں رہتے ہیں، ان کے لئے فرمایا ہے کہ جب کی بندے پر اللہ کا فضل ہوتو اس کے رہن سمن اور اس کے لباس میں اس کا اثر محسوں ہونا چاہئے ، اور جن حدیثوں میں سادگی کی تعلیم دی گئی ہے اس کے مخاطب وہ لوگ ہیں جولباس کی بہتری کو بہت زیادہ اہمیت دیتے ہیں، وہ آ دمی کی قدر و قیمت کا معیار اور پیانہ اس کو سجھتے ہیں ان سے کہا گیا ہے کہ اچھے لباس کا اہتمام نہ کرنا اورمعمو لی کپڑوں میں خستہ حالوں کی طرح رہنا ایمان کی ایک شان ہے۔اور یہی اصلاح وتربیت کا طریقہ ہے، جولوگ افراط اورغلو میں مبتلا ہیں ان سے ان کے حال کے مطابق کلام کیا جائے اور جو تفریط کے شکار ہیں ان سے ان کے حسب حال کلام کیا جائے۔

#### بَابُمَاجَاءَ فِي الْخُفِّ الْأَسُوَدِ

#### باب ۵۳: سیاہ موزے کا بیان

(٢٧٣٥) إَنَّ النَّجَاشِيَّ اهُلٰى لِلنَّبِي ﷺ خُفَّيُنِ ٱسْوَدَيْنِ سَاذَجَيْنِ فَلَبِسَهُمَا ثُمَّ تَوَضَّأُومَسَحَ عَلَيْهِمَا.

تَرَجِّ کِهُمْ ابن بریدہ اپنے والد کا یہ بیان نقل کرتے ہیں نجاثی نے نبی اکرم مُؤْفِظَةً کی خدمت میں موزوں کا ایک جوڑا بھیجا تھا جو سیاہ رنگ کا تھا اور اس پر کوئی نقش نہیں بنا ہوا تھا۔ نبی اکرم مَطَّنْظَةَ نے انہیں پہنا پھر آپ مَطِّنْظَةَ نے وضوکیا اور ان پرمسح کرلیا۔ جو حکم سیاہ عمامے کا ہے وہی نسیاہ لباس کا اور سیاہ موز ہے کا ہے۔ جبکہ سیاہ لباس میں روافض کے ساتھ مشابہت نہ ہو۔

## بَابُهَاجَاءَفيالنَّهُيعَنْنَتُفِالشَّيْبِ

#### باب 80: سفید بالوں کو چنناممنوع ہے

(٢٧٣٦) أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ مَلْي عَنْ نَتْفِ الشَّيْبِ وَقَالَ إِنَّهُ نُوْرُ الْمُسْلِمِ.

تَوْجِهَا بَهِ: عمرو بن شعيب اپنے والد كے حوالے سے اپنے داداكا يه بيان نقل كرتے ہيں نبى اكرم سَلِفَظَيَّمَ نے سفيد بال اكھاڑنے سے منع کیا ہے آپ مُؤَفِّقَةُ نے فرمایا ہے بیمسلمان کا نورہے۔

تشریج: سریا ڈاڑھی کے سفید بالوں کو اکھاڑنا یا قینجی ہے چن کر نکالنا مکروہ ہے، نبی سَالِنَفَیْنَا نے بڑھا یے کے سفید بالوں کونو چنے مے منع فرمایا ہے، اور فرمایا ہے کہ وہ مسلمان کا نور ہیں۔

حدیث میں ہے کہ انسانوں میں سب سے پہلے سفید بال حضرت ابراہیم علائِلا نے اپنی داڑھی میں دیکھے توعرض کیا کہ میرے پروردگار بیکیا ہے؟ جواب آیا کہ بیوقار ہے حضرت ابراہیم علائِلا نے عرض کیا کہ پروردگار میرے وقار میں اضافہ فر ما۔ **وقار:** ایک ایبا وصف ہے جوانسان کو گناہ اور بے حیائی کی باتوں سے روکتا ہے آخرت نیکی اور تو بہ کی طرف متوجہ کرتا ہے اس لحاظ ہے بیدوصف انسان میں اس نور کو پیدا کرتا ہے جو میدان حشر میں ظلمت و تاریکیوں کو چیرتا ہوا آ گے آ گے چلے گا جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے اس آیت میں فرمایا: ﴿ يَسُعَى نُورُهُمْ بَدُنَ أَيْنِ يُهِمْ وَ بِأَيْهَا نِهِمْ ﴾ (الحديد:١٢) اس توجيه كى روشن ميں گويا اس نور سے قيامت كے دن کا نورمرادہے چنانچہ ایک روایت میں اس کی تصریح ہے۔

اوراگرنورے میمعنی مراد لیے جائیں کہ سفید بالوں کی وجہ ہے اس آ دمی کا چہرہ نورانی اور خوبصورت ہوجاتا ہے تو میکھی درست

ہے اور حقیقت میں تو دونوں باتیں جمع ہوتی ہیں کہ ایسے آ دمی کا چہرہ دنیا میں خوشنما بھی ہوجا تا ہے اور آخرت میں بینوراس کے لیے ظلمت وتاریکیوں میں ایک مینارہ روشنی ثابت ہوگا۔

اعت راض: ميد موتا ہے كہ جب بالوں كى سفيدى دنيا اور آخرت دونوں ميں نور إنيت كا باعث ہے تو پھر سفيد بالوں پر خضاب كى اجازت نہیں ہونی چاہیے؟اس کا جواب یہ ہے کہ خضاب میں اللہ کی خلقت کو تبدیل کرنا لازم نہیں آتا جبکہ سفید بال نوچنے میں اللہ تعالی تخلیق میں تبدیلی کرنالازم آتا ہے اس لیے سفید بالوں کونو چنے سے منع کیا گیا ہے۔

علاوہ ازیں مسلم شریف میں ہے کہ حضرت انس ن گٹنی اس بات کو باپسند کرتے تھے کہ کوئی شخص اپنے سریا ڈاڑھی کے سفید بالوں کوا کھاڑے، اور ابوداؤد میں ہے کہ سفید بال نہ اکھاڑو جو پخص بحالت اسلام بوڑ ھا ہوا: وہ بڑھا پا اس مسلمان کے لئے قیامت کے دن نور ہوگا، اور دیلمی میں حضرت انس ٹناٹنو کی روایت ہے کہ جو شخص سفید بال اکھاڑے گا۔ قیامت کے دن وہ بال نیز ہ بن جائے گا،جس سے اس کو بھونکا جائے گا۔

### بَابُمَاجَاءَ إِنَّ الْمُسْتَشَارَ مُؤْتَمَنٌ

باب۵۵:جس سے مشورہ لیا جاتا ہے اس پر بھروسہ کیا جاتا ہے

(٢٧٣٧) ٱلْمُسْتَشَارُمُؤُمَّنُ.

تَرْجَجْهَنَّهَا: حضرت ابو ہریرہ ٹاٹنو بیان کرتے ہیں نی اکرم مِثَلِّنْظِیَّا نے فرمایا ہے جس شخص سے مشورہ لیا جائے وہ امانت دار ہوتا ہے۔

(٢٧٣٨) ٱلْهُسْتَشَارُمُؤُمَّنُ.

تَرُجْجُهُ تَبْهِ: حضرت أمسلمه والنين بيان كرتى بين نبي اكرم مَطَّفْظَةً نه فرما يا ہے جس محض سے مشورہ ليا جائے وہ امانت دار ہوتا ہے۔ تشرِنيح: البستشاد: (اسم مفعول) وه خص جس م شوره لياجائ \_ مؤتمن (اسم مفعول) بهروسه كيا بهوا \_ آدى اى سے مشوره لیتا ہے جس کو اپنا خیرخواہ سمجھتا ہے، اور اس اعتاد پرمشورہ کرتا ہے کہ وہ اس کو سیح بات بتائے گا، پس اس کے اعتاد کو تھیس نہیں پہنچانی چاہئے، جو بات اس کے لئے مفید ہووہی بتانی چاہئے اور اس کے بھید کا افشاء بھی نہیں کرنا چاہئے، اور ایک روایت میں ہے کہ جواپنے مسلمان بھائی کوکوئی ایسامشورہ دےجس کے بارے میں وہ جانتا ہے کواس کی بھلائی اس کے علاوہ میں ہے تو یقیناً اس نے اس کے ساتھ خیانت کی۔

#### بَابُمَاجَاءَ فِي الشُّـوْمِ

باب۵: بدشگونی (نحوست) کابیان

(٢٧٣٩) الشُّوْمُ فِي ثَلَاثَةٍ فِي الْمَرْأَةِ وَالْمَسْكَنِ والنَّالَّةِ.

تَرْجَجْكُنُهِ: حضرت عبدالله بن عمر وَالتَّمَا بيان كرتے ہيں نبي اكرم مُطَلِّقَا في أن مايا ہے توست تين چيزوں ميں ہوتی ہے عورت رہائش گاہ

ورجانور۔

#### (٢٧٥٠) لَاشُوْمَ وَقَلْ يَكُونُ الْيُهُنُ فِي النَّارِ وَالْمَرُ أَقِوَ الْفَرَسِ.

تر بجہ تنہ: حضرت حکیم بن معاویہ وہ اللہ بیان کرتے ہیں میں نے نبی اکرم مُطِلْظَیَّۃ ہے سنا ہے خوست کی کوئی حقیقت نہیں ہوتی البتہ بھی گھر میں عورت میں یا گھوڑے میں برکت ہوتی ہے۔

تشریعے: (۱) امام مالک را تیلائے نے احادیث کواپنے ظاہری معنی پرمحمول فرمایا ہے کہ ان چیزوں یعنی گھرعورت اور گھوڑے سے بدشگونی اور نحوست آتی ہے بسا اوقات ان کی وجہ سے ضرور نقصان اور ہلاکت وبربادی ہوجاتی ہے لہٰذا ان تین چیزوں میں نحوست کی احادیث اس عام قانون سے مشتنیٰ ہیں کہ بدشکونی اور بدفالی نہیں ہوتی۔

- (۲) بعض علاء کے نزدیک بیہ حدیثیں قرآن کریم کی اس آیت ﴿ مَاۤ اَصَابَ مِن مُّصِیْبَةٍ فِی الْاَدُضِ وَ لاَ فِیۡ اَنْفُسِکُمْ اِلاَّ فِیۡ کُوسِتِ اورشُوم نہیں بس جومصیبت وآفت وغیرہ آتی کوئی خوست اورشوم نہیں بس جومصیبت وآفت وغیرہ آتی ہے تو وہ سب کچھاللہ تعالیٰ کے قضا وقدر کی وجہ سے ہے۔
- (۳) بعض حضرات نے یہ جواب دیا ہے کہ کلام حرف شرط کے ساتھ ہے جیبیا کہ دوسری حدیث میں ان کان الشوھ کی تصریح ہے مطلب یہ ہے کہ بالفرض اگر کسی چیز میں نموست ہوسکتی ہے تو وہ عورت گھر اور گھوڑ ہے میں ہوسکتی ہے لیکن چونکہ نموست کسی چیز میں نہیں ہوتی اس لیے ان تین چیز وں میں بھی اس کا تصور نہیں کیا جاسکتا تو اس حدیث یعنی ان کان الشوھ کے معنی یہ ہیں کہ اگر نموست اور بدشگونی کی کوئی حقیقت اور اس کا ثبوت ہوتا تو ان تین چیز وں میں ہوتا لیکن واقعہ یہ ہے کہ نموست اور شوم ثابت نہیں تا ہم جسے دنیا میں نیک ہوی اچھی رہائش اور سکون سواری مل گئ تو یہ اس کی سعادت ہے اور جو ان میں آ زمائش میں مبتلا ہو گیا تو یہ اس کی ہد تھیبی اور بد بختی کی علامت ہے۔
- (۳) بعض علاء فرماتے ہیں کہ شوم کی دونشمیں ہیں ایک شوم بمعنی نوست ہے اور دوسرا شوم بمعنی عدم موافقت ہے اس کی احادیث میں شوم سے عدم موافقت کے معنی مراد ہیں اور لا عدوی ولا طیر ہیں شوم سے نوست کے معنی مراد ہیں اس صورت میں گھر میں شوم کا مطلب سے ہوگا کہ وہ گھر تنگ ہو پڑوی اچھے نہ ہوں یا وہاں کی آب وہوا مزاج کے موافق نہ ہوای طرح عورت میں شوم کا مطلب سے ہے کہ اس کی اولا دنہ ہوزبان دراز ہوعفت و پاکدامنی کا خیال ندر کھتی ہوا ور گھوڑے میں عدم موافقت کے معنی سے ہیں کہ وہ جہاد میں کام نہ آئے سرکش ہویا اس کی قیت برداشت سے باہر ہو۔

دومسكول مين روايات متعارض بين:

ایک: مرض کا تعدید، اس میں لاعدوی کی روایت بھی ہے، اور فکر مِنَ الْبَجْنُ وَمِر کی روایت بھی ہے بہلی روایت سے چھوت چھات کی فی ہوتی ہے، اور دوسری روایت سے اثبات ہوتا ہے۔

وم: نحوست كامئله اس میں لاشئو هركى روايت بھى ہاور الشوهر فى ثلاثة (نحوست تين چيزوں میں ہوئى) كى بھى، اور ايك تيسرى روايت بين بين ہين ہے، يعنى ان كان الشوهر فى شيبى (اگرنحوست كى چيز ميں ہوتى) بېلى روايت سے نحوست كى نفى ہوتى ے، اور دوسری روایت سے اثبات ہوتا ہے، اور تیسری روایت سے اختال پیدا ہوتا ہے۔

اور دونوں مسکوں میں تطبیق ایک ہے، یعنی فی نفسہ دونوں باتیں منتفی ہیں اور لغیرہ دونوں باتیں ثابت ہیں، یعنی کوئی بیاری بذات ِخود دوسرے کونہیں لگتی، مگر بعض بیاریوں میں مریض کے ساتھ اختلاط من جملۂ اس مرض ہے، اس لئے ایسے مریضوں سے دور رہنے کی ہدایت کی گئی ہے۔ای طرح نحوست کا عقیدہ اسلامی تعلیمات کےخلاف ہے۔اسلام کسی چیز میں فی نفسہ نحوست نہیں مانتا،مگر موافق ناموافق آنے کے اعتبار سے بعض چیزوں میں خوبی اور خرابی ہوتی ہے، اس لئے فر مایا: نحوست تین چیزوں میں ہے: عورت میں گھر میں اور چویائے (گھوڑے) میں یہ تین چیزیں بطور مثال ذکر کی ہیں، چونکہ یہ تین چیزیں انسان سے قریبی تعلق رکھتی ہیں اس لئے اگر بیتین چیزیں موافق آئیں تو زہے نصیب! اور اگر ناموافق ہوئیں تو پریشانی کی کوئی حدنہیں رہے گی ، اور دوسری حدیث میں ے، اگر کسی چیز میں نحوست ہوتی تو عورت، چو یائے اور گھر میں ہوتی، یعنی جن چیزوں کے ساتھ مزاولت وقتی ہوتی ہے ان میں موافقت نا موافقت کا بہت زیادہ خیال کرنا ضروری نہیں، مگر جن چیزوں ہے ہمیشہ کا ساتھ ہوتا ہے ان میں اس بات کا خیال رکھنا ضروری ہے، اور تیسری مدیث میں ہے: لاشوم: نحوست کاعقیدہ غلط ہے۔ وقد یکون الیمن فی الدار والمراة والفرس: البتہ بھی گھر،عورت اور گھوڑے میں برکت ہوتی ہے، یعنی یہ چیزیں بھی موافق آتی ہیں۔اس کامفہوم مخالف یہ ہے کہ یہ چیزیں بھی ناموافق بھی ہوتی ہیں، پس اس حدیث میں دونوں باتوں کا ایک ساتھ اثبات ہے، اول: اسلام کسی چیز میں نحوست کا قائل نہیں۔ دوم: موافق و ناموافق ہونے کے اعتبار سے برکت ونحوست ہوسکتی ہے، اور ہر چیز میں ہوسکتی ہے، مگر جن چیزوں کے ساتھ بکثرت مزاولت رہتی ہےان میں اس بات کا خاص طور پرخیال رکھنا چاہئے ،اگر گھرعورت اور گھوڑ انا موافق ثابت ہوں تو ان کو بدل دینا چاہئے۔

### بَابُمَاجَاءَلاَيَتَنَاجْي إِثْنَانِ دُوْنَ إِلثَّالِثِ

### باب ۵۷: تیسرے کو چھوڑ کر دوشخص سر گوشی نہ کریں

(٢٧٥١) إِذَا كُنْتُمُ ثَلَاثَةً فَلَا يَتَنَاجَى إِثْنَانِ دُوْنَ صَاحِبِهِمَا وَقَالَ سُفْيَانُ فِي حَدِيثِيهِ لَا يَتَنَاجَى إِثْنَانِ دُوْنَ صَاحِبِهِمَا وَقَالَ سُفْيَانُ فِي حَدِيثِيهِ لَا يَتَنَاجَى إِثْنَانِ دُوْنَ الثَّالِثِ فَإِنَّ ذٰلِكَ يَحُزِنُهُ.

تَرُجْبِهَا بَهِ: حضرت عبدالله وَلِنْهُ بيان كرتے ہيں نبی اكرم مَلِّنْفَئِ أَنْ فرمایا ہے جبتم تین افرادموجود ہوتو دوآ دمی اپنے تیسرے ساتھی كو جِهورُ كرآ پس ميس سرگوشي ميس بات نه كرو\_

تشریح: اگر کسی جگه تین شخص ہوں، اور ان میں سے دوسر گوثی کرنے لگیس تو تیسرا پریشان ہوگا، اس لئے حدیث میں ایسا کرنے کی ممانعت آئی ہے،البتہ اگر چار چاریا زیادہ آ دمی ہوں تو ان میں ہے دوشخص سرگوثی کر سکتے ہیں، کیونکہ جو باقی بجیں گےوہ آپس میں ہاتیں کریں گے۔

#### بَابُمَاجَاءفِىالْعِدَةِ

#### باب ۵۸: وعدے کا بیان

(٢٧٥٢) رَايُتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ أَبُيَضَ قَلُشَابَ وَكَانَ الْحَسَنُ بُنُ عَلِيٍّ يُشْبِهُهُ وَآمَرَ لَنَا بِثَلَاثَةَ عَشَرَ قَلُوصًا فَنَهَبْنَا نَقْبِضُهَا فَأَتَانَامَوْتُهُ فَلَمْ يُعُطُوْنَا شَيْئًا فَلَبَّا قَامَ ابُوْبَكْرٍ قَالَ مَنْ كَانَتُ لَهُ عِنْدَرَسُولِ اللهِ ﷺ عِدَةٌ فَلْيَجِئُ فَقُبْتُ إِلَيْهِ فَأَخْبَرُتُهُ فَأَمْرَ لَنَا بِهَا.

تو بخبین، حضرت ابو جحیفہ مٹانٹی بیان کرتے ہیں میں نے نبی اکرم مُطَّفِظُةً کی زیارت کی ہے آپ مُطِّفظُةً کارنگ سفید تھا اور بالوں میں بھی پچے سفیدی آپی کھی حضرت امام حسن بن علی مُٹانٹی آپ مُطِّفظُةً سے مشابہت رکھتے تھے نبی اکرم مُطِّفظُةً نے ہمیں تیرہ جوان اونٹنیاں دینے کا حکم دیا پھر ہم انہیں وصول کرنے کے لیے گئے تو اس وقت آپ کا انتقال ہو چکا تھا آپ ہمیں کوئی چیز نہیں دے سکے جب حضرت ابو بکر مُٹانٹی آپ مُلِشِکَا ہُمَ کے جانشین ہوئے تو انہوں نے فرما یا جس محض کے ساتھ نبی اکرم مُلِّفَظِیَّةً نے کوئی وعدہ کیا تھا وہ آگے آئے تو میں ان کے پاس گیا اور میں نے انہیں اس بارے میں بتایا تو انہوں نے ہمیں وہ اونٹنیاں دینے کا حکم دیا۔

#### (٢٧٥٣) رَآيْتُ النَّبِيَّ ﷺ وَكَانَ الْحَسَنُ بُنُ عَلِيٍّ يُشْبِهُهُ.

ترکیجائی: حضرت ابو جحیفہ ٹاٹنو بیان کرتے ہیں میں نے نبی اکرم مُٹِلِفِیکَا آگی زیارت کی ہے حضرت امام حسن بن علی ٹرٹاٹو آپ مُٹِلِفِکَا آ کے ساتھ مشابہت رکھتے ہیں۔

تشریح: وعدہ ایک اخلاقی قرض ہے، اس لئے اگر کسی سے کوئی وعدہ کیا ہے تو اس کو پورا کرنا چاہئے۔ اس طرح اگر کسی نے کوئی وعدہ کیا ہواور وہ مخص اپنی زندگی میں اس کو پورانہ کرسکا ہوتو اس کے پسماندگان اور جانشینوں کو چاہئے کہ وہ مرحوم کا وعدہ پورا کریں، اور یہ بھی اخلاقی بات ہے، حضرت صدیق اکبر منافق نے خلافت سنجالنے کے بعد نبی ﷺ کے لئے ہوئے تمام وعدے پورے کئے ہیں۔

#### بَابُمَاجَاءَفَىٰ فِدَاكَ اَبِىٰ وَأُمِّىٰ

باب ٥٩: نبي مَطِلْفَيْكُمْ كا: ميرے مال باب آپ پر قربان! كهنا

(٢٧٥٣) مَا سَمِعْتُ النَّبِيِّ ﷺ جَمَعَ أَبَوَيُهِ لِأَحَدٍ غَيْرَ سَعْدِ بُنِ أَنِي وَقَاصٍ.

تریخ پختین حضرت علی نوانٹور بیان کرتے ہیں میں نے حضرت سعد بن ابی وقاص نوانٹور کے علاوہ کسی اور کے لیے نبی اکرم مُطَّنْتُ کُولیہ کہتے ہوئے نہیں سنا (میرے ماں باپ تم پرقر بان ہوں)۔

(٢٧٥٥) مَا جَمَعَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ أَبَاهُ وَأُمَّهُ لِأَحْدِ إِلَّا لِسَعْدِ بْنِ أَبِي وَقَاصٍ قَالَ لَهُ يَوْمَ أُحْدِ إِرْمِ فِدَاكَ أَبِي وَ أَعْلَى اللهِ عَلَيْهُ أَبُاهُ وَأُمَّهُ لِأَحْدِ إِلَّا لِسَعْدِ بْنِ أَبِي وَقَالَ لَهُ يَوْمَ أُحْدِ إِرْمِ فِدَاكَ أَبِي وَ أَعْلَى مُ الْحَرُورُ.

تَرْجَجْهَا أَبِهِ: حضرت على مِنْ تَنْهُ بيان كرت بين نبي اكرم مُطَلِّقَيْكَةً نه حضرت سعد بن الى وقاص مُناتِثة كے علاوہ اور كسي شخص كے ليے اپنے والدين كوجمع نہيں (يعني بيدالفاظ استعال نہيں كئے كەميرے ماں باپتم پر قربان ہوں ) نبي اكرم مَيْلَ الْفَيْحَةِ نے غزوہ أحد كے دن ان سے بیفر مایاتم تیراندازی جاری رکھومیرے مال باپتم پر قربان ہول (راوی کوشک ہے یابیالفاظ ہیں) آپ مِنَّا اَنْ اِنْ اِنْ سے فرمایا اے بہادر جوان تم تیراندازی جاری رکھو۔

## (٢٧٥١) جَمَعَ لِي رَسُولُ اللهِ ﷺ آبَويْهِ يَوْمَ أُحُدٍ قَالَ إِرْمِ فِمَ الْكَ آبِي وَأُمِّي.

تَرْجَجْهُ بَهُ: حضرت سعد بن ابی وقاص مناتِنه نے فر مایا ہے نبی اکرم مُطَّنْظُةً نے غزوہ احد کے دن اپنے والدین کومیرے لیے جمع کیا تھا آ بِ سَلِّنْ الْعَنْ الْمُ اللِّهِ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللّ

تشریح: فداك ابی و اهى: ميرے ماں باپ آپ پر قربان او المفدى: جس پرجان قربان كى گئى، مجوب خلائق - جان شاركرنا آخری درجہ کا جذبہ ہے، اس کا مطلب ہے: جومصیبت مخاطب پرآنے والی ہے وہ متکلم پرآئے ، مخاطب چ جائے ، یا وہ مصیبت متکلم کے ماں باپ پرآئے اور مخاطب نیج جائے ، یہ بہت بڑاا یثار ہے، نبی مَلِّلْقَطَحَةَ نے حضرت سعد بن ابی وقاص مُناتُخة کو بنوقر یظہ کے احوال معلوم کرنے کے لئے بھیجا، جب وہ لوٹ کرآئے اور احوال بتائے تو آپ مَالِّنْظَیَّا نے فرمایا: ف ال اب و اهي: ميرے ماں باپ آپ ٹاٹنو پر قربان! ای طرح جنگ اُحد کے موقع پر بھی آپ مِلَافِیکا آپ مِلَافِیکا نے ان سے فرمایا تیر چلاؤ! آپ پرمیرے ماں باپ قربان! اور دوسري روايت ميں ہے: آپ مَرِّشَيْكُمُ نِهُ مايا: ارم أيها الغلام الحزود: اے طاقت ورلا كے! تير چلا، اور حضرت سعد تفاتنو کے علاوہ کسی کے لئے نبی مَثَلِّ فَشَیْکَا بِنْ اللّٰ مِالِ باپ دونوں کو جمع نہیں فرمایا۔ بید حضرت سعد مثالثوں کے لئے بہت بڑی نضیات ہے۔ فاعك: ايك غزوهُ أحد كے موقع پر دوسرا حضرت سعد بن الى وقاص نتاتيء كے ليے اور تيسراغز وہ خندق كے دن حضرت زبير بن العوام مخاتيء کے لیے،روایت میں حضرت علی والٹی فرماتے ہیں کہرسول الله عَلِّلْظِیَّا نے یہ جملہ صرف حضرت سعد وُلٹو کے لیے کہاہے بظاہر تعارض ہے۔ **جواب ①**: واقعہ یہ ہے کہ حضرت علی نٹائٹئو نے میہ بات اپنے علم اور ساع کے مطابق کہی ہے ورنہ حضرت محمد مِثَرِّ فَشِیَّ اَتِمَ نَے حضرت زبیر

بن عوام کے لیے بھی یہ جملہ استعال فرمایا ہے **جواب** ②: یہ بھی ہوسکتا ہے کہ حضرت علی مخاتفہ کی مرادیہ ہو کہ غزوہ احد کے دن حضرت محمد مُطَّنْتُ ﷺ نے یہ جملہ صرف حضرت سعد بن ابی وقاص رہا ہے کے لیے استعال فرمایا ہے کسی اور صحابی کے لیے استعال نہیں فرمایا۔اس جواب کے لحاظ دونوں حدیثوں میں کوئی تعارض نہیں ہوگا۔

#### بَأَبُ مَاجَاءَ فِي يَابُنَيَّ!

باب ۲۰: نبي سَرِّ النَّيْعَةُ كا: اله مير من بيار م بحج! كهنا

(٢٧٥٧) قَالَلَهُ يَابُنَيَّ.

تَزَجْجِكُنَهُ: حضرت انس مِنْ لِنْيَدِ بيان كرتے ہيں نبی اكرم مَثَلِّنْتِكَةَ نِے ان سے فرما يا اے ميرے بيٹے۔

تشریح: بن: ابن کی تضغیرے، اور پیار کے لئے ہے، اور اپنے بچہ کے علاوہ کے لئے بھی پیلفظ استعمال کرتے ہیں، حضرت انس ٹاٹٹو كت بن كه ني مُؤَنْظَةً في ان كويا بن كهدكر يكارا-

## بَابُمَاجَاءَ فِىٰ تَعْجِئِلِ اسْمِ الْمَوْلُودِ

### باب ۲۱: نومولود کا نام جلدی رکھنا

(٢٥٨) أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ أَمَرَبِتَسْمِيَةِ الْمَوْلُودِيَوْمَ سَابِعِهٖ وَوَضْحِ الْأَذَى عَنْهُ وَالْعَقّ.

۔ تریج پہنم: عمرو بن شعیب اپنے والد کے حوالے سے اپنے دادا کا یہ بیان نقل کرتے ہیں نبی اکرم سَالِشَیَّا بِمَ ساتویں دن بچے کا نام ر کھنے اس کے بال مونڈ نے اور اس کا عقیقہ کرنے کا تھم دیا ہے۔

تشریع: یچ کا نام پیدائش سے پہلے بھی رکھا جا سکتا ہے، بعض بزرگوں کے وا تعات میں ہے کہ انھوں نے پیدائش سے پہلے ہی نام رکھاتھا، اور پیدائش کے دن بھی نام رکھا جاسکتا ہے، اور بعد میں بھی رکھا جاسکتا ہے، مگر بہت زیادہ تا خیرنہیں کرنی چاہئے ،ساتویں دن تو نام ركه بى لينا چاہئے۔

### بَابُمَاجَاءَمَايُسُتَحَبُّ مِنَالُاسُمَاءِ

### باب ٦٢: التِصِينام كون سے ہيں؟

(٢٧٥٩) أَحَبُّ الْأَسْمَاء إِلَى اللهِ عَزَّوَجَلَّ عَبْدُ اللهِ وَعَبْدُ الرَّحْمٰنِ.

تَوْجِينَهِ: حضرت ابن عمر نظفن في اكرم سَلِّنْظِيَةً كابيفر مان نقل كرتے ہيں الله تعالیٰ کے نزد یک پیندیدہ ترین نام عبدالله اور عبدالرحمٰن ہیں۔

(٢٧٦٠) إِنَّ أَحَبُّ الْأَسْمَاء إِلَى الله عَبْنُ الله وَعَبْنُ الرَّحْنِ.

تَرْجَبِهُ بَهِ: حضرت عبدالله بن عمر ولينين بيان كرتے ہيں نبي اكرم مُؤَلِّفَيَّةً نِه فرمايا الله تعالیٰ کے نزد یک پسنديدہ ترين نام عبدالله اور

تشریع: اورجس نام میں بیدونوں باتیں جمع ہوں وہ نام اللہ کوزیا دہ پیند ہے، پھرعبداللہ اورعبدالرحمٰن اگر بطور مثال ہیں توعبدالرحیم اورعبدالقیوم وغیره نام بھی پیندیده ہیں،اورحضرت شاہ ولی الله صاحب راتینی کا رجحان سیہ ہے کہ یہی دونام مراد ہیں،اور بینام الله تعالیٰ کوسب سے زیادہ محبوب دووجہ سے ہیں:

م ہمسلی وجہ: شریعت نے معاشرہ کی اصلاح کے لئے جو تدابیر اختیار کی ہیں ان میں سے ایک تدبیر ریہ ہے کہ دنیوی معاملات میں ذکر اللی شامل کیا جائے ، تا کہوہ دعوت حق کا زریعہ بن جائے۔ پس جب بچہ کا نام عبداللہ یا عبدالرحمٰن ہوگا اور اس نام سے بکارا جائے گا تو توحيد کې ياد تازه هوگې.

دوسسری وجہ: عرب وعجم میں اپنے معبودوں کے نام سے نام رکھنے کا رواج ہے، پس جب نبی مَثَلِّ النَّهِ آئِ بعثت نشان ہائے تو حید کو قائم کرنے کے لئے ہوئی توضروری ہوا کہ نامول میں بھی اس کا لحاظ کیا جائے ، اورایسے نام رکھے جائیں جن سے توحید کا اعلان ہو۔ اعتسراض: ان دوناموں کے علاوہ اور بھی نام ہیں، جن میں عبد کی اضافت اللہ کی کسی صفت کی طرف کی جاتی ہے، جیسے عبد الرحيم، عبدالحليم،عبدالسيم وغيره،اوران سے توحيد كا اعلان ہوتا ہے، پھرمذكورہ دونام ہى الله تعالى كوسب سے زيادہ محبوب كيوں ہيں؟ **جواب:** بیدونام الله کےمشہورنام ہیں اللہ تو اسم علم ( ذاتی نام ) ہے اور الرحمٰن : صفت خاصہ ہے،غیر اللہ پر ان دونوں کا اطلاق نہیں ہوتا ، اور دیگر صفات کا اطلاق غیر اللہ پر بھی ہوتا ہے ، اس لئے یہی دونام اللہ تعالیٰ کوزیادہ محبوب ہیں۔

#### بَابُ مَاجَاءَ مَايُكُرَهُ مِنَ الْأَسْمَاءِ؟

#### باب ۲۳: ناپندیده نام کون سے ہیں؟

(٢٧٦١) لَأَنْهَا يَنَّ أَنُ يُسَمِّى رَافِعٌ وَبَرَكَةُ وَيَسَارٌ.

تَوْجَجْهَنَّهُ: حضرت جابر وَلَيْنُونَهُ حضرت عمر وَلِيْنُونِهِ كابيه بيان نقل كرتے ہيں نبي اكرم مَطَّنْفَيَّةً نے فرمایا ہے میں اس بات ہے منع كرتا ہوں كه رافع برکداوریسارنام رکھا جائے۔

### (٢٧٦٢) لَاتُسَمِّمُ غُلَامَكَ رَبَاحَ وَلَا أَفُلَحَ وَلَا يَسَارَ وَلَا نَجِيْعًا يُقَالُ آثَمَّ هُوَ فَيُقَالُ لَا.

تَوْجَهَنُهُ: حضرت سمره بن جندب فالني بيان كرت بين نبي اكرم مُطَلِّكُم في في الرام مُطَلِّكُم أنه في الرافل اور تجيح ندر كلو کیونکہ جب اس کے بارے میں پوچھا جائے گا کیا وہ ہے؟ تو جواب دیا جائے گانہیں ہے۔

#### (٢٤١٣) أَخْنَعُ اللهِ عِنْدَاللهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ رَجُلُّ تُسَهِّى بِمَلِكِ الْأَمْلَاكِ.

تَرُخْجُهُنَّهُ: حضرت ابوہریرہ ناٹنو بیان کرتے ہیں انہیں نبی اکرم مَطِّنْظَةُ کے اس فرمان کے بارے میں پتہ چلاہے آپ مَطِّنْظَةُ فَے فرمایا ہے قیامت کے دن اللہ تعالیٰ کے نز دیک سب سے برے نام والا وہ شخص ہوگا جس کو دنیا میں ملک الاملاک کہا جائے گا۔ تشريع: ان مذكوره احاديث ميں چندايے نامول كوبيان كيا كيا ہے جنہيں كى انسان كے ليے ركھنا نابسنديده قرار ديا ہے مثلاً: يبار، تھے ،الکے وغیرہ ، اور حدیث ثمرہ میں بیرکی وجہ یہ بیان کی گئی ہے کہ اگر اس طرح کے نام والے تخص کومثلاً بیار کو بلایا کہ گھر میں موجود ہے، جواب ملا کہ ہیں ہے، یہ جواب اگر چہ اس خاص انسان کے اعتبار سے تو درست ہے مگر لفظ''ییار،، کے حقیقی معنی مالداری وتونگری کے اعتبار سے درست نہیں ہوگا کیونکہ اس کامفہوم یہ ہوگا کہ گھر میں غناء و مالداری اورخوشحالی نہیں ظاہر ہے کہ اس طرح کا جواب دینا براہے اور بدشگونی بھی ہے مذکورہ دیگراساء کوبھی اس پر قیاس کیا جاسکتا ہے۔

صحیح مسلم میں حضرت جابر بڑاٹین سے حدیث منقول ہے کہ حضور مَلِّنْفِیَّا بِنے ارادہ کیا کہ یعلی ،برکہ اللح ،بیار اور نافع وغیرہ نام ر کھنے سے منع کردیں لیکن پھر میں نے دیکھا کہ آپ مِزَافِظَةَ اس سے خاموش رہے آپ مِزَافِظَةَ اِ کی وفات ہوگئی اور منع نہیں فر مایا۔

#### سب سے ناپیندیدہ نام:

الله کے نز دیک سب سے ناپسندیدہ نام اور ذلیل ترین نام یا لقب شہنشاہ ہے جس شخص کا بیانام ہوگا وہ بھی اللہ تعالیٰ کی نظر میں انتهائی ذلیل اور ناپند ہوتا ہے کیونکہ بیصفت اللہ جل جلالہ کی ہےوہ تمام بادشاہوں کا بادشاہ ہے اس میں اس کا کوئی شریک نہیں۔ سفیان بن عینیه رایشیدن ملک الاملاک کی تفسیر شاہانِ شاہ (جس کوآ سانی کے لیے شہنشاہ بھی پڑھتے ہیں اور بولتے ہیں) سے کی ہے چونکہ عجمیوں اور خاص کر فاری بولنے والوں میں اس نام کا رواج تھا اس لیے سفیان بن عینیہ رایٹٹیڈ نے اس کی تفسیر کرکے بتلادیا کہ ممانعت کا ہے تھم صرف عربی زبان کے ساتھ ہی خاص نہیں بلکہ دوسری زبانوں میں بھی اس مفہوم کا نام رکھا جائے گاتو وہ بھی اس ممانعت میں داخل ہے۔ **رفع تعب رض:** ان دونوں حدیثوں میں تعارض ہے، پہلی حدیث ان ناموں کے جواز پر دلالت کرتی ہے، کیونکہ نبی صَ<del>رَّ اَنْتَیَا</del> ٓجَمَّ ہے ممانعت کاارادہ فر مایا تھا،مگرآپ مُلِّنْشِیْکَا بِنے وفات تک ان ہے نہیں روکا ،اور دوسری حدیث میں صریح ممانعت وارد ہے ،اور مدل ہے۔ اس تعارض کاحل ہے ہے کہ دوسری روایت میں نہی شرعی نہیں، بلکہ ارشادی ہے، یعنی شرعاً بیام نا جائز نہیں، البتہ بہتریہ ہے کہ بیہ

نام نہ رکھے جائیں، یہ نبی مَزَّشَیْنَا بِمَ اوگوں کوایک مشورہ دیا ہے،اوران کو بھلائی کی بات بتائی ہے،اور بہتو جیداس لئے ضروری ہے کہ صحابہ کرام میں تنا کثرت ہے بینام رکھتے تھے،اگرنا جائز ہوتے کیوں رکھتے؟

نهایت بیهوده نام

## بَابُمَاجَاءَفِىٰ تَغُيِيْرِالْاَسُمَاءِ

#### باب ۲۴: بڑے ناموں کو بدل ویت

(٢٧٦٣) أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ غَيَّرَ اسْمَ عَاصِيَةً وَقَالَ أَنْتِ بَحِيلًةً.

تَوْجَجَهُمْ: حَفرت عَبدالله بن عمر مُثانِّقُهُ بيان كرتے ہيں نبي اكرم مُؤَنِّقَةً نے عاصيه كانام تبديل كرديا تھا آپ مِؤْنِفَةً نے فرماياتم جيله ہو۔

(٢٧٦٥) أَنَّ النَّبِيِّ كَانَ يُغَيِّرُ الْإِسْمَ الْقَبِيْحَ قَالَ ابُوْبَكْرِ بُنُ نَافِعٍ وَرُبَّمَا قَالَ عُمَرُ بُنُ عَلِيِّ فِي هٰذَا الْحَدِيْثِ هِشَامُ بُنُ عُرُوَةً عَنَ آبِيْهِ عَنِ النَّبِي ﷺ مُرْسَلًا وَلَمْ يَذُ كُرُ فِيُهِ عَنْ عَآئِشَةً إِلَيْهِا.

تَوْجِهَا بَهِ: حَفَرت عَا كَشِهِ مِنْ الْعِينَ بِيانِ كُرِ تَى بِينِ نَبِي اكرم مَثَلِّ الْفَصَاعِ برے نام كوتبديل كرديا كرتے تھے۔

تشريح: اولاد كي باپ پرتين حق بين:

- 🛈 نیک عورت سے شادی کرنا، تا کہ اس کی کو کھ ہے نیک اولا دیبیدا ہو، کیونکہ ماں کے صلاح وفساد کا اولا دیرا ثریز تا ہے۔
- جباولاد پیدا ہوتو اس کا اچھا نام رکھنا، کیونکہ حدیث میں ہے: ہرنام کا حصہ ہے، یعنی جیسا نام ہوگا دیبامسی ہوگا۔ عاقل نام ہو گا اور اس کو بار باراس نام ہے بکارا جائے گا تو اس میں عقلمندی پیدا ہوگی اور اگر بدھو نام رکھا جائے گا اور اس کو بار باراس نام سے پکارا جائے گا تووہ ناسمجھ بن جائے گا۔
- ③ اولاد کی اچھی تربیت کرنا۔ حدیث میں ہے: کسی باپ نے اچھی تربیت سے بہتر اولا دکوکوئی ہدینہیں دیا۔ یعنی اولا دے لئے مال

چیوڑنے سے بہتریہ ہے کہان کی دین تربیت پر مال خرچ کیا جائے اس سے بہتر اولا د کے لئے کوئی گفٹ نہیں۔ یں اگر کسی بچیکا برا نام چل پڑے تو اس کورو کنا چاہئے ، جیسے : گڈو، پپووغیرہ ، اس طرح اگر کسی وجہ سے نامناسب نام رکھ دیا تو علم ہونے پراس کو بدل دینا چاہئے، نبی سَلِّشْنِیَجَةً نے ایک لڑ کی جس کا نام عاصیة (نافر مان) تقااس کو بدل کر جمیلة (خوبصورت) كرديا تقا، نيز حضرت عائشه ريانتيا فرماتي ہيں: نبي سَلِّنْ َ فَيَحَمَّمُ ہر برے نام كوبدل ديا كرتے تھے۔

### بَابُ مَاجَاءَ فِيُ اَسُمَاءِ النَّبِيِّ عُلِيَّةً

## باب ٢٥: نبي مَثِلِنْفَيْنَا لِمُ كَالْمُون كابيان

(٢٧٦٦) إِنَّ لِي اَسْمَاءَ اَنَامُ حَمَّدٌ وَ اَنَا اَحْمَلُ وَ اَنَا الْهَاحِي الَّذِي يَمْحُو اللهُ بِيَ الْكُفُرَ وَ اَنَا الْحَاشِرُ الَّذِي يُحْفَرُ وَ اللَّهُ مِنَا الْحَاشِرُ النَّاسُ عَلَى قَلَهُ فَي وَانَا الْعَاقِبُ الَّذِي كُلِيسَ بَعُدِي نَبِيٌّ.

تَرْجَجْهَنَهُ: محمہ بن جبیرا پنے والد (حضرت جبیر بن طعم ٹاٹنو) کا یہ بیان قل کرتے ہیں نبی اکرم مَطَّلَطَنِّحَةً نے فرمایا ہے میرے چند نام ہیں میں محمد ہوں میں احمد ہوں میں ماحی (مٹانے والا )ہوں کہ اللہ تعالیٰ میرے ذریعے کفر کومٹا دے گا اور میں حاشر (ہوں اکٹھا کرنے والا) كەلوگوں كومىرے قدموں ميں اكٹھا كيا جائے گا اور ميں عاقب (بعد ميں آنے والا ہوں) كەمىرے بعدكوئى نى نہيں آئے گا۔ و بط : ناموں کے ابواب کے سلسلہ میں سے اس لئے لائے ہیں کہ محد اور احمد پسندیدہ نام ہیں، کیونکہ لوگ قابل احر ام اسلاف کے ناموں پرنام رکھتے ہیں،اور بیدونوں نام سرورکونین مِلِّفَظِیَّةً کے ہیں، نیز ان ناموں سے بھی دین اسلام کا تعارف ہوتا ہے،اوراس کی شان بلند ہوتی ہے، کیونکہ بینام رکھنے میں اس بات کا اعتراف ہے کہ نام رکھنے والے اور جس کا نام رکھا گیا ہے: سب حضرت خاتم التبیین مَ<del>ظَّفَتُكُافَةً</del> کے لائے ہوئے دین کو ماننے والے ہیں۔

نام دوطرح کے ہیں: ذاتی اور وصفی: اس کے بعد جاننا چاہئے کہ نام دوطرح کے ہیں: ایک اسم علم یعنی ذاتی نام جو شخصیت کی تعیین کے لئے ہوتا ہے، دوسرا وصفی نام جوخوبیوں کے اظہار کے لئے ہوتا ہے، اور اسم علم تو ایک ہوتا ہے مگر اسم وصف متعدد ہو سکتے ہیں، کیونکہ بھی کسی ذات میں اتنی خوبیاں جمع ہوتی ہیں کہ ایک لفظ ان کی ترجمانی کے لئے کافی نہیں ہوتا، اس لئے متعدد اسائے اوصاف استعال کئے جاتے ہیں۔ جیسے حضرت اقدس (بڑے حضرت) قطب الارشاد (دینی راہنمائی کا مرکز) محدث کبیر مصلح اعظم، دا کی سنت، ماحی بدعت،مولانا رشید احد گنگوہی صاحب قدس سرہ اس میں رشید احمد اسم علم ہے، باقی سب اسائے اوصاف ہیں، جو حفرت گنگوبی ولیٹیا کی خوبیوں کوظاہر کرنے کے لئے استعال کئے گئے ہیں۔

### نی سَالْسَدَة کے یائی خاص نام:

م المام: محد (مَرْ النَّفِيَّةُ) يه حمده (تفعيل: بار بارتعريف كرنا) سے اسم مفعول ہے، جس كے معنى ہيں: ستوده، تعريف كيا ہوا، يه خاندانى نام ہے، اور اس میں معنی کا لحاظ بھی ہے، لینی وہ شخصیت جس کی ہر کسی نے تعریف کی ہے، اللہ تعالی نے بھی تعریف کی ہے، نبیوں نے مجھی تعریف کی ہے، اپنوں نے بھی تعریف کی ہے، اور پر ایوں نے بھی تعریف کی ہے۔

ووسسرا نام: احمد (مَرَافِظَيَّةً) اسم تفضيل بروزن اكبر ب: سب سے زيادہ تعريف كرنے والا، يعنى الله كى كا كنات ميں ايسا كوئى نہيں جس نے اللہ تعالیٰ کی اتن تعریف کی موجتن آپ مَلِنْ عَلَيْ نے کی ہے، انبیائے بن اسرائیل کی کتابوں میں آپ مَلِنْ عَلَيْ کی پیش خبری اس نام سے تھی، حضرت عیسیٰ نے بھی اس نام سے بشارت دی ہے، جس کا تذکرہ سورۃ الصف (آیت ۲) میں ہے۔

تعیر مانام: ماحی (منانے والا) یعنی دنیا سے کفر کا خاتمہ کرنے والاء اس نام کی وجہ تسمیہ صدیث میں بیآئی ہے: الذی یمعو الله بی الكفور يعنى ميرانام ماحى اس لئے ہے كەاللەتغالى ميرے زريعه كفركومٹائيس كے، جوسورة القف (آيت ٩) ميس آيا ہے:

﴿هُوَ الَّذِئَ ٱرْسَلَ رَسُوْلَهُ بِالْهُلَى وَدِيْنِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّيْنِ كُلِّهِ وَ لَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُوْنَ ﴾ (القند:٩)

چوهتانام: حاشر (جمع كرنے والا) اس نام كى وجه تسميه حديث ميں بي آئى ہے: الذى يحشر الناس على قداهى: ميرانام حاشر اس کئے ہے کہ لوگ میرے دونوں قدموں پر جمع کئے جائیں گے، یعنی آپ مِنْزِلْفَتِیَا اَّ خری نبی ہیں، آپ مِنْزِلِفَتَا اَ کے زمانہ میں قیامت قائم ہوگی ،اورلوگ میدان حشر میں جمع کئے جائیں گے،آپ مَطِّلْظَيْئَةَ کے بعد کوئی نیا نی نہیں۔

**یا نجواں نام:** عاقب (پیچیے آنے والا) عقبہ کے معنی ہیں: پیچیے آنا، اور اس نام کی وجہ تسمیہ حدیث میں بیآئی ہے: الذی لیس بعدى نبى: ميرانام عاقب ال لئے ہے كەميرے بعد نى نہيں، يعنى آپ مَلِّ النَّهِين بين، تمام انبياء عَيْمُ اللَّا كے بعد آنے والے ہیں، آپ مَلِّشْنِيَّةً کے بعد کوئی نیا نبی آنے والانہیں، اس کئے آپ مَلِّشْنِیَّةً عا قب ہیں۔

# بَابُمَاجَاءَفِىٰ كَرَاهِيَةِالْجَمْعِ بَيْنَ اِسْمِ النَّبِيِّ اللَّهِ وَكُنْيَتِهِ

## باب ۲۲: نبی مَوْلِنْ عَنَامُ اللَّهُ عَلَيْهِ مَا نعت اللَّهُ عَلَيْ مُعَالَعت اللَّهُ عَلَيْهِ مُعَالِمُعت

(٢٧٦٧) أَنَّ النَّبِيِّ عَلَيْهُ مَهِي أَنْ يَجْهَعَ أَحَلَّ بَيْنَ اِسْمِهِ وَكُنْ يَتِهِ وَيُسَيِّني مُحَمَّلًا أَبَا الْقَاسِمِ.

تَرَجْجَهُمْ: حضرت ابو ہریرہ ٹالٹھ بیان کرتے ہیں نی اکرم مِلَّشْکِیَاً نے اس بات سے منع کیا ہے کوئی شخص نی اکرم مِلَّشْکِیَاً کے نام اور آ پِ مِثَاثِثَةَ ۚ كَى كُنيت كواپنے ليے ايك ساتھ استعال كرے اور وہ ابوالقاسم محمد نام ركھے۔

(٢٧١٨) رُوِى عَنِ النَّبِي ﷺ أَنَّهُ سَمِعَ رَجُلًا فِي السُّوقِ يُنَادِئ يَا آبَا الْقَاسِمِ فَالْتَفَت النَّبِي ﷺ فَقَالَ لَمُ آغْنِكَ فَقَالَ النَّبِيُّ عِلَيْهِ لَا تَكُنَّوُ الِكُنُيِّينِ.

تَوَجِّجَهُمْ: نِي اكرم مِّلِلْفَيْكَةِ كَ بارے میں بیہ بات منقول ہے آپ مِلِّفَقِيَّةً نے بازار میں ایک شخص کو بلند آ واز میں ابوالقاسم کہتے ہوئے سنا نبی اکرم مَطَافِقَيْقَ اس کی طرف متوجه ہوئے تو اس نے عرض کی میں نے آپ مِنَافِقَيَّةً کونہیں بلایا تھا تو آپ مِنَافِقَةً نے فرمایا میری کنیت کےمطابق کنیت اختیار نہ کرو۔

(٢٧٦٩) إِذَا سَمَّيْتُمْ بِي فَلَا تَكْتَنُوا بِي.

تَرَجْجَكُمْ: حضرت جابر ثناثُون نبي اكرم مَثَلِّنْ كَاليه فرمان نقل كرتے ہيں جبتم ميرے نام جيسا (اپنے بچوں كا) نام ركھوتو ميرى كنيت

جیسی کنیت اختیار نه کرو ـ

(٢٧٧٠) أَنَّهُ قَالَ يَارَسُولَ اللهِ ﷺ أَرَايُتَ أَنُ وُلِلَا لِي بَعْلَكَ أُسَمِّيْهِ مُحَمَّلًا وَأُكَنِّيْهِ بِكُنُيَتِكَ قَالَ نَعَمْ قَالَ فَكَانَتُ رُخْصَةً لِيَّا وَأُكَنِّيْهِ بِكُنُيَتِكَ قَالَ نَعَمْ قَالَ فَكَانَتُ رُخْصَةً لِيْ.

توکنچینگر: محمہ بن حنفیہ حضرت علی بن ابوطالب منافق کے بارے میں یہ بات نقل کرتے ہیں انہوں نے عرض کی یارسول الله مَلِّ اَنْتُحَامَ آپ مُؤْسِّنَا اِنْ اَکْ کیا خیال ہے اگر آپ مِلِّ اَنْتَحَامَ کَ بعد میرے گھر کوئی بیٹا ہوتو میں اس کا نام محمد رکھ سکتا ہوں اور آپ کی کنیت استعمال کر سکتا ہوں؟ تو آپ مِلِّ اَنْتِحَامَ آنِ فرمایا جی ہاں۔حضرت علی بڑا ٹیو فرماتے ہیں بیا جازت میرے لیے تھی۔

تشریع: نی مَانِظَهُمْ کانام پاک محمد (مَانِظَهُمْ) تقااور کنیت ابوالقاسم (مَانِظَهُمْ )تھی،اور دونوں کو جمع کرنے کی ممانعت آپ مَانِظَهُمْ کے زمانہ کے ساتھ خاص تھی، وجہ بعد میں آرہی ہے۔

پہلی تین روایتوں میں جوممانعت ہے وہ دور نبوی کے ساتھ خاص ہے، تا کہ نبی مَرَّاتُ اَنْ ہِیں۔ کیونکہ صحابہ وغیرہ آپ مَرَّاتُ اَنْ مَرِت شاہ ولی اللہ صاحب رَاتُ اِلا القاسم کنیت رکھنے کی ممانعت کی تین وجوہ اور بھی بیان کی ہیں۔ کیونکہ صحابہ وغیرہ آپ مَرَّاتُ اَنَّامِ کُونام سے نہیں پکارتے تھے، اس لئے نام رکھنے میں استباہ کا اندیشہ تھا، جیسا کہ تیسری حدیث میں آیا ہے، اور آپ مَرَاتُوالقاسم کہتے تھے، اس لئے نام رکھنے میں اشتباہ کا اندیشہ تھا، جیسا کہ تیسری حدیث میں آیا ہے، اور آپ مَرَاتُوالقاسم کو نات کے بعد ایسا کوئی اندیشہ باتی نہ رہااس لئے آخری حدیث میں آپ مَرَّاتُونَ فَانْ نَا وَرَوْن کو جَمَّا کُنِی اَجَازت دے دی اور حضرت علی مُرَاتُون کو کہ بیا اور تا میرے لئے تھی : علاء کا خیال ہے کہ خصیص کی کوئی وجہ نہیں، بلکہ بیا جازت دے دی اور حضرت علی میں آپ کی اجازت دے دی اجازت میرے لئے تھی : علاء کا خیال ہے کہ خصیص کی کوئی وجہ نہیں، بلکہ بیا جازت میرے لئے تھی : علاء کا خیال ہے کہ خصیص کی کوئی وجہ نہیں، بلکہ بیا جازت میرے لئے تھی : علاء کا خیال ہے کہ خصیص کی کوئی وجہ نہیں، بلکہ بیا جازت میرے لئے تھی : علاء کا خیال ہے کہ خصیص کی کوئی وجہ نہیں، بلکہ بیا جازت میں ہے۔

### بَابُ مَاجَاءَ إِنَّ مِنَ الشِّعُرِ حِكُمَةً

## باب ۲۷: بعض اشعار پر حکمت ہوتے ہیں

(٢٧٧١) إنَّ مِنَ الشِّعْرِ حِكْمَةً.

تَرْجَجْهَنَّهُ: حضرت عبدالله بيا كرتے ہيں نبي اكرم مُؤَلِّفَيْجَ أِنه فرما يا بعض اشعار حكمت ہوتے ہيں۔

(٢٧٧٢) إنَّ مِنَ الشِّعْرِ حِكْمًا.

تَرْجَيْهُمْ : حضرت ابن عباس تُناتَّمْ بيان كرتے ہيں نبي اكرم مُلِّلْفِيَّةً نے فرما يا بعض اشعار حكمت ہوتے ہيں۔

تشریح: اشعار کے میں روایات مختلف آئی ہیں، ایک حدیث میں آدمی کا پیٹ ایسی پیپ سے بھر جائے جواس کے پیٹ کوخراب کردے، اس سے بہتر ہے کہ وہ (گندے) اشعار سے بھر جائے (متفق علیہ، مشکوۃ حدیث ۷۹۲ سیحدیث آگے آرہی ہے حدیث ۲۸۱۰) اور اشعار کی تعریف میں درج زیل روایات ہیں۔

رفع تعسارف: ان حدیثوں کے مصداق الگ الگ ہیں، کیونکہ اشعار: کلام ہیں، پس اچھا کلام اچھا ہے، اور برا کلام براہے،

سنن دارقطنی میں سندحسن سے حضرت عائشہ مٹانٹھا کی حدیث ہے کہ نبی مَلِّلْظَیَّا آ کے سامنے اشعار کا تذکرہ کمیا گیا، آپ مِلِّلْظَیْمَ آنے فرمایا: هو كلام: فحسنه حسن، وقبيحه قبيح: اشعار بهي ايك كلام بين، پس جواجها شعار بين وه اچهے بين، اور جو برے اشعار بين وہ بُرے ہیں۔(مشکوۃ حدیث ۸۰۷)

#### بَابُهَاجَاءفِئُإنْشَادِالشِّعْرِ

### باب ۲۸: زور سے اشعار پڑھنا

(٢٧٧٣) كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَضَعُ لِحَسَّانَ مِنْ بَرًا فِي الْمَسْجِدِ يَقُوُمُ عَلَيْهِ قَائِمًا يُفَا خِرُعَنْ رَسُولِ اللهِ ﷺ اَوْقَالَتْ يُنَا فِحُ عَنْ رَسُولِ اللهِ ﷺ وَ يَقُولُ رَسُولُ اللهِ ﷺ إنَّ اللهَ يُؤَيِّنُ حَسَّانَ بِرُوْحِ الْقُدُسِ مَا يُفَاخِرُ اَوْ يُنَا **فُحُ عَنُ** رَّسُولِ اللهِ ﷺ حَنَّ ثَنَا اِسْمُعِيْلُ بُنُ مُوْسَى وَعَلِيُّ بُنُ مُجْرٍ قَالًا حَنَّ ثَنَا ابْنُ آبِى الزِّنَادِ عَنْ اَبِيْهِ عَنْ عُرُوَةً عَنْ عَائِشَةً إِنْ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِثْلَهْ.

ترجیتیں: حضرت عائشہ وہائین بیان کرتی ہیں نبی اکرم مُؤَلِّنَا کُلِی عضرت حسان بن ثابت زہائین کے لیے مسجد میں منبر رکھوا یا کرتے تھے وہ اس پر کھڑے ہوجاتے تھے اور نبی اکرم مِثَلِّنْظِیَا کی طرف سے فخریداشعار پیش کیا کرتے تھے۔ (راوی کوشک ہے یا شایدیہ الفاظ ہیں ) حضرت عائشہ طائشیا فرماتی ہیں وہ نبی اکرم مَلِّنْصَیَّعَ کی طرف سے کفار کے اعتراضات کے جوابات دیا کرتے تھے۔ نبی اکرم مَلِّنْصَیَّعَ فر ما یا کرتے تھے بے شک اللہ تعالیءروح قدس کے ذریعے حسان کی تا ئید کرتا رہتا ہے جب تک بیداللہ تعالیٰ کے رسول کی طرف فخرید كلام كہتاہے يا اعتراضات كے جوابات ديتاہے۔

(٢٧٧٣) أَنَّ النَّبِيَ ﷺ دَخَلَ مَكَّةَ فِي عُمُرَةِ الْقَضَاءُوَعَبُكُ اللهِ بُنُ رَوَاحَةً بَيْنَ يَكَيْهِ يَمُشِي وَهُوَ يَقُولُ ب

خَلُّوا بَنِيُ الْكُفَّارِ عَنْ سَبِيْلِهِ ۚ ٱلْيَوْمَ نَضْرِ بُكُمْ عَلَى تَنْزِيُلِهِ وَيُنُ هِلُ الْخَلِيْلَ عَنْ خَلِيْلِهِ

ضَرُبًا يُزِيْلُ الْهَامَ عَنُ مَقِيُلِهِ

فَقَالَ لَهْ عُمَرُ يَا ابْنُ رَوَاحَةَ بَيْنَ يَدَى يُرَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَفِي حَرَمِ اللهِ تَقُوْلُ الشِّعُرَ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خَلِّ عَنْهُ يَاعُمُرُ فَلَهِى آسْرَعُ فِيهِمْ مِنْ نَضْح النَّبُلِ.

تَوَجِيكُنَم: حضرت انس مُنْاتُنُهُ بيان كرتے ہيں عمرہ قضاء كےموقع پر نبي اكرم مَطِّلْتَشِيَّةَ كمه ميں داخل ہوئے توحضرت عبدالله بن رواحہ مُنْاتُنُهُ آب مَالِنظَةُ كَآكَ إِلَى عِلى رب تقاوروه بيشعر يراهدب تق-

"اے کفار کی اولاد! آپ مِرْافِظَةَ کے رائے کو خالی کردو آج کے دن ان کی تشریف آوری پر ہم تمہیں اس طرح ماریں گے جو مارد ماغ کواس کی جگہ سے ہلا دیے گی اور دوست کو دوست سے غافل کر دے گی۔،،تو حضرت عمر بڑائٹیز نے ان سے کہا اے ابن رواحہ کیاتم نبی اکرم مُطْلِقَتِیکَا بھی کی موجودگی میں اور اللہ تعالیٰ کے حرم میں اس طرح کے شعر سنارہے ہو؟ تو آپ مُطْلِقَتُ اُ نے فرمایا عمراہے رہنے دوبیان ( کفار ) کے لیے تیروں سے زیادہ تکلیف دہ ہے۔"

# (٢٧٧٥) قِيْلَلَهَا كَانَ النَّبِيُّ يَتَمَثَّلُ بِشَيْءٍ مِنَ الشِّعُرِ قَالَتْ كَانَ يَتَمَثَّلُ بِشَعْرِ بْنِ رَوَاحَةً وَيَقُولُ \_ وَيَأْتِيُكَ بِالْأَخْبَارِ مَنْ لَمْ تُزَوِّدٍ

تَوْجَجْكَبُهُ: حضرت عائشہ وَالْتُومُا كے بارے میں یہ بات منقول ہے ان سے دریا فت كيا گيا نبي اكرم مِرَافِظَةَ مثال كے طور پركوئي شعر بھي پڑھا کرتے تھے؟انہوں نے بتایا نبی اکرم مُرَافِظَ فَعَرْت ابن رواحہ کا بیشعرمثال کےطور پر پڑھا کرتے تھے۔وہ تمہارے پاس ان چیزوں کی اطلاع لے کرآئے گاجس کی تم نے تیار نہیں گی۔

(٢٧٧٦) اَشْعُرُ كَلِمَةٍ تَكَلَّمُتُ بِهَا الْعَرَبُ كَلِمَةُ لَبِيْ إِلَا كُلُّ شَيْئٍ مَا خَلَا اللهَ بَاطِلُ.

تَرْجَجْهَا بَهِ: حضرت ابو ہریرہ وُٹاٹٹن نبی اکرم سَلِّنْظِیکا کا یہ فرمان نقل کرتے ہیں کسی بھی عرب شاعر نے جوکلمات کہے ہیں ان میں سب سے بہتر شعرلبید کا بیمصرعہ ہے۔جان لواللہ تعالیٰ کے علاوہ ہر شے فانی ہے۔

(٢٧٧٧) جَالَسْتُ النَّبِيَّ عَلَيْهُ ٱكْثَرَمِنُ مِائَةِمَرَّةٍ فَكَانَ ٱصْعَابُهُ يَتَنَاشَكُونَ الشِّعْرَ وَيَتَنَا أَكُرُوْنَ أَشْيَاءَمِنَ أَمْرٍ الْجَاهِلِيَّةِ وَهُوَسَاكِتُ فَرُبِّمَا تَبَسَّمَ مَعَهُمُ.

تَرْجَجْهَا بَهِ: حضرت جابر بنسمر اللُّغْهُ بيان کرتے ہيں ميں ايک سو ہے زيادہ مرتبہ نبی اکرم مُطِّلْقُطُحَةً کے ياس بيٹھا ہوں آپ مِطِّلْقُطُحَةً کے اصحاب شعر سنایا کرتے تھے اور زمانہ جاہلیت کے واقعات کا تذکرہ کیا کرتے تھے نبی اکرم مَرْاَفْظِیَا اَ خاموش رہتے تھے بعض اوقات آپ مُلِفَظَةً إن كم ساته مسكراد ياكرتے تھے۔

تشريح: كفارك شعراء: اسلام كي مسلمانول كي اورنبي مُؤَلِّنَكُمْ كي جوكميا كرتے تھے، حضرت حسان مُثانِيْ اس كا جواب ديتے تھے، اور وہ اشعار مسجد نبوی میں سنائے جاتے تھے، تا کہ مجمع سن کر اشعار منتقل کرے، اور وہ اشعار مکہ تک پہنچیں، اس زمانہ میں بات پھیلانے کا یہی طریقہ تھا۔

وهذا أصح عند بعض اهل الحديث لان عبدالله بن رواحة قتل يومرمو ته .....

حافظ ابن حجر رطینی فرماتے ہیں کہ بیامام ترمذی رطینی سے مہوہوا ہے کیونکہ عمر ۃ القضاء غزوہ موتہ سے پہلے واقع ہوا ہے اس موقع پر حضرت عبداللہ بن رواحہ موجود نہ تھے بیرذی قعدہ کھ میں پیش آیا جبکہ غزوہ موتہ کے لیے آپ مَلِّ ﷺ نے جمادی الاولیٰ ۸ھ میں سريه روانه فرما يا ہے اس ليے امام ترمذي ياليُنظ کا به کہنا که غز وه مونه پہلے اور عمرة القصناء بعد ميں پیش آيا ہے۔ درست نہیں ہے۔

# بَابُهَاجَاءَلَانَ يَّمُتَلِئَ جَوُفُ اَحَدِكُمُ قَيْحًا خَيِرُلَّهُ مِنْ اَنْ يَمُتَلِئَ شِعْرَا

باب ٢٩: اشعار سے بيك بھرنے سے بہتر ہے بيب سے بيك بھرنا

(٢٧٧٨) لَأَنْ يَمْنَتَلِيعَ جَوْفُ أَحَدِ كُمْ قَيْحًا لِيَّرِيَهُ خَيْرٌ لَهُ مِنْ أَنْ يَمْنَتِلِي شِعْرًا.

تَزَجْهِمْتُها: حضرت ابو ہریرہ وہالی بیان کرتے ہیں نبی اکرم سَلِّسْتُ کَا اِن کی بھی شخص کے دماغ کا بیپ سے بھر جانا جواس کو کھار ہی

ہواں کے لیے اس چیز سے بہتر ہے کہ وہ اشعار سے بھر جائے۔

(٢٧٧٩) لَأَنْ يَمُنتَالِئَ جَوْفُ آحَٰلِ كُمْ قَيْعًا يَرِيْهِ خَيْرٌ لَّهُ مِنْ آنَ يَمُنتَالِئَ شِعُرًا.

۔ ترجیجہ نبی: محمد بن سعداینے والد (حضرت سعد بن ابی وقاص مٹانٹیو کے حوالے سے بیہ بات نقل کرتے ہیں نبی اکرم مُطَلِّفَ ﷺ نے فرما یا کسی تھی تخص کے دماغ کا پیپ سے بھر جانااں شخص کے لیے اس سے زیادہ بہتر ہے کہ دہ اشعار سے بھر جائے۔

لعنات: قیح: پیپ جوف پیٹ ان یمتلی: کہ وہ بھر لے تیریله وہ پیپ جواس کے پیٹ کوخراب کردے بعض نے کہا وہ بیاری جو پھیپھڑے تک پہنچ جائے اوراسے خراب اور زخمی کردے۔

### بَابُمَاجَاءَفِي الْفَصَاحَةِ وَالْبَيَانِ

#### باب • ۷: فصاحت وبیان کابیان

(٢٧٨٠) إِنَّ اللهَ يَبْغَضُ الْبَلِيغَ مِنَ الرِّجَالِ الَّذِينَ يَتَغَلَّلُ بِلِسَانِهِ كَمَا تَتَخَلَّلُ الْبَقَرَةُ.

تر بنج کنم: حضرت عبدالله بن عمرو و الله بيان کرتے ہيں نبي ا کرم صَلَّفْتُكَافَمَ نے فر ما يا الله تعالى ايسے بليغ شخص کو ناپسند کرتا ہے جواپنی زبان کے ذریعے اس طرح باتوں کو لپیٹا ہے جیسے گائے چارے کولیٹتی ہے ( لیعنی بے معنی اور لا یعنی گفتگو کرتا ہے )۔

تشرِیج: کلام میں بناوٹ کرنا، به تکلف فصاحت کا مظاہرہ کرنا، گلا پھاڑ کھاڑ کر بولنا، اشعار کی بہتات کرنا اور اس قسم کی دوسری باتوں میں وقت برباد کرنا ایک طرح کا سامان تفریح ہے، جو دین و دنیا سے غافل کرتا ہے، اور تفاخر اور نام ونمود کا باعث بنتا ہے، اس لئے شریعت نے اس کو بسند نہیں کیا۔

تشريح: فطرى اور خداد فصاحت وبلاغت نعمت خداوندى ہے، نبي مَرَّا اَنْ اِلْكُلُمَ كَا ارشاد ہے: انا افصحكمد: ميں تم ميں تصبح ترين ہوں اور آ گے روایت آ رہی ہے کہ حضرت صدیقہ وہاٹیٹا کو بھی فصاحت و بلاغت میں کمال حاصل تھا، مگر بناوٹ اللہ تعالیٰ کو پہندنہیں ، اس حدیث میں اس کی برائی ہے۔

حدیث میں تشہیبہ کے طور پرصرف گائے کا ذکر کیا کیونکہ دوسرے جانور اپنے دانتوں کے ذریعہ کھاتے ہیں جبکہ گائے اپنی زبان کولپیٹ کر چارہ کھاتی ہے اس تشمیبہ ہے اس طرف اشارہ کرنامقصود ہے کہ جس طرح گائے اپنے چارے میں اچھے اور برے میں کوئی فرق نہیں کرتی بلکہ جو پچھاس کے سامنے ہواہے وہ جلدی سے کھالیتی ہے اسی طرح زبان دراز تحفق اپنے مخصوص مقصود کو حاصل کرنے کے لیے ہرانداز اور ہرفتم کی خوشامد پر مبنی کلام کرتا ہے تا کہ وہ اپنے مشن میں کامیاب ہوجائے اورتجر بہ یہ ہے کہ ایسا بندہ زبان کی بہت سی بے اعتدالیوں میں مبتلا ہوجا تا ہے اس لیے اپنی بات دوسروں سے ا<u>چھے</u> انداز سے ضرور کی جائے اور بغیر کسی تکلف کے اگر اس میں فصاحت وبلاغت کا استعال ہوجائے تو سیجھی مذموم نہیں اور نہ ہی اس وعید میں داخل ہے لیکن اپنی تحریر و بیان اور کلام میں ضرورت سے زیادہ فصاحت وبلاغت سے گریز کیا جائے کہ بینا بہندیدہ ہے۔

**لعنات:** یبغض: مبغوض اور ناپند کرتا ہے یتخلل بلسانه: اپنی زبان کولپیٹ لپیٹ کر باتیں کرتا ہے <sup>یعنی</sup> منہ پھاڑ پھاڑ

كرباتين كرتا ب- البليغ: ايخ كلام وبيان مين زياده فصاحت وبلاغت كامظامره كرنے والا بـ يتخلل البقرة: جس طرح گائے اپنی زبان سے لیے لیٹ کرجلدی جلدی اپنے جارے کو کھاتی ہے۔

# چندآداب زندگی جن کا تذکرہ پہلے آچاہے

(٢٧٨٣) خَيِّرُوا اللَّانِيَةَ وَأَوْ كِنُوا الْأَسْقِيَةَ وَأَجِينُوا الْأَبْوَابَ وَأَطْفِئُوا الْمَصَابِيْحَ فَإِنَّ الْفُويُسِقَةَ رُبَّمَا جَرَّتِ الْفَتِيْلَةَ فَأَحُرَقَتُ آهُلَ الْبَيْتِ.

تَرَجْجِهَنَّهُ: حضرت جابر مُنْ تَنْوَ بن عبدالله بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُلِّنْ ﷺ نے فرمایا ہے (سوتے وقت ) برتنوں کو ڈھانپ دیا کرو کچھ چیزوں کا منہ بند کردیا کرو دروازے بند کردیا کرو چراغ بجھا دیا کرو کیونکہ بعض اوقات کوئی چوہا بتی کو گھسیٹ کرلے جاتا ہے اور یورے گھر والوں کوجلا دیتاہے۔

۲۷۸۵\_ابواب الاطعمه ۱۵، حدیث ۲۰۸۱ میں میرحدیث تفصیل ہے آئی ہے۔

## خوش حالی اورخشک سالی میں سفر کرنے کا طریقتہ

(٢٧٨٥) إِذَا سَافَرُتُمُ فِي الْخِصْبِ فَأَعْطُوا الْإِبِلِ حَظَّهَا مِنَ الْأَرْضِ وَإِذَا سَافَرُتُمْ فِي السَّنَةِ فَبَادِرُوا بِهَا نِقْيَهَا وَإِذَا عَرَّسُتُمْ فَاجْتَنِبُوا الطَّرِيْقَ فَإِنَّهَا طُرُقُ الدَّوَابِّ وَمَأْوَى الْهَوَامِّر بِاللَّيْلِ.

تَوَجِّهَا ثَهَا: حضرت ابو ہریرہ نٹاٹھ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَثَلِّنْظَیَّا نے فرمایا ہے جبتم سبزے کی فروانی کے دنوں میں سفر کروتو اونٹوں کوز مین میں سے ان کا حصہ دواور جب تک تم خشک سالی کے موقع پر سفر کروتو تیزی کے ساتھ سفر پورا کرنے کی کوشش کرواور جب تم رات کے وقت پڑاؤ کروتو راستے سے ایک طرف ہوجاؤ چونکہ بیرات کے وقت جانوروں اور حشرات الارض کے گزرنے کی جگہ ہے۔ تشريح: ال حديث مين نبي كريم مُؤْفِظَةً في سفر معلق تين آواب و كرفر مائع جين:

- (۱) سبزے اور چارے کی کثرت وفراوانی ہوتو دوران سفرسواری کے جانور کو و تفے و تفے سے چارہ کھانے کا موقع دیا کہ اس سے اس میں مزید قوت پیدا ہوگی۔
- (۲) جب خدانخواسته خشک سالی اور قحط کا زمانه ہوراستے میں چارہ وغیرہ نه ہوتو پھر جلدی سے اس کے ذریعہ اپنا سفر پور اکرنے کی کوشش کرنی چاہیے جب تک کہاس کی ہڈیوں میں گودااور طاقت ہوا سے میں سفر میں تاخیر کی وجہ سے اس کی ہمت جواب دے گئ تو پھر سفر کی تھیل مشکل ہوسکتی ہے۔
- آج کلعموما گاڑیوں کے ذریعہ سفر ہوتا ہے تو اس میں اس بات کا لحاظ رکھنا ضروری ہے کہ اس میں پانی پٹرول اور ڈیزل اور جو چیزیں گاڑی سے متعلق ضروری ہوں ان تمام امور کا ہروفت خیال رکھا جائے۔
- (٣) رات كة خرى حصے ميں اگر كھلى فضا ميں كى جگهة رام كے ليے تھبرين تو ايسى جگه كا انتخاب كيا جائے كه جس سے تيح طريقے سے آ رام ہوسکے اور زہر ملے جانوروں سے بھی بچا جا سکے اس کے لیے راستے اور گزرگاہ کا انتخاب نہ کیا جائے کہ ان جگہوں میں عموماً

رات کے وقت حشرات الارض آجاتے ہیں جو کسی انسان کو تکلیف پہنچا کتے ہیں۔

لعَبات: خِصْب: سِزے اور چارے کی کثرت وفراوانی۔حظھا: ان کا حصہ سّنة: خشک سالی قحط نِقُیھا ان کا گودا یعنی طاقت باتی ہوعرستم تم رات کے آخری حصے میں آ رام کے لیے اتر و پڑاؤ ڈالو۔ باکدرو بھا جتم اس سواری کے ذریعہ سفر مکمل کرنے ک جلدی جلدی کوشش کرو گلوُق طویق کی جمع ہے، راستے مادی ٹھکاند۔ ھوامہ ھامتہ کی جمع ہے زہریلے جانور۔

## ساٹ حیت پرسونے کی ممانعت

(٢٧٨١) مَهِي رَسُولُ اللهِ ﷺ أَنْ يَّنَامَ الرَّجُلُ عَلَى سَطْح لَيْسَ بِمَعْجُوْرٍ عَلَيْهِ.

۔ تو بچپتی، حضرت جابر مثانتی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُؤْلِفَتِیْ آنے اس بات سے منع کیا ہے آ دمی الیی حبیت پرسوئے جس کے آس پاس

تشریح: ایک دوسری حدیث میں ہے کہ جو تحص کسی گھر کی الیم حصت پررات میں سوئے جس پررکاوٹ نہ ہوتو اللہ کی ذ مدداری ختم ہوگئے۔(مشکوٰۃ حدیث ۴۸۲۰) اورمنڈ پر بغیر کی حصِت پر رات میں سونے کی ممانعت اس اندیشہ سے ہے کہ آ دمی کی آ نکھ کھلے اور وہ چل دے،اور رات کی تار کی اور نیند کی غفلت میں وہ حجبت سے نیچے گر جائے ، پس اس نے خود کو ہلاک کیا۔

## وعظ کہنے میں لوگوں کے نشاط کا خیال رکھا جائے

(٢٧٨٢) كَأَنَ رَسُولُ اللهِ يَتَخَوَّلُنَا بِالْهَو عِظَةِ فِي الْآيَّامِ فَخَافَةَ السَّامَةِ عَلَيْنَا.

ترجیکتی: حضرت عبدالله مخانثی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطَّنْظِیکَا جمیں (دنوں میں ) وقفے وقفے کے ساتھ وعظ کیا کرتے تھے اس اندیشے کے تحت کہ کہیں ہم اکتابٹ کا شکار نہ ہوجا تیں۔

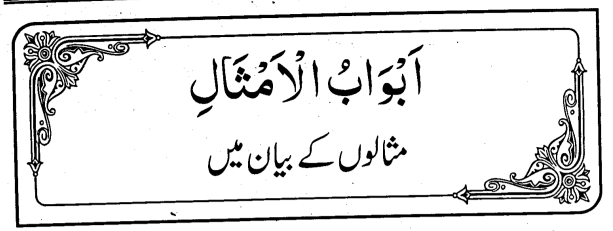
تشرنيح: اس وجه سے علماء کرام نے لکھا ہے کہ جو تحف وعظ ونصیحت کرتا ہواس کو بھی اس بات کا لحاظ رکھنا چاہیے بھی کبھار مناسب موقع و کیھ کر وعظ کرے ہر وقت نہ کرے کہ اس طرح اس بات کی اہمیت ختم ہوجاتی ہے اورلوگ اس سے اُ کتانے گلتے ہیں یوں اس بات کا اثرختم ہوجا تاہے۔

الله تعالیٰ کووه ممل پیند ہے جوسلسل کیا جائے ،اگر چیتھوڑا ہو

#### ُ (٢٧٨٣) مَادِيُمَ عَلَيْهِ وَإِنْ قَلَّ.

تریجینی: ابوصالح بیان کرتے ہیں حضرت عائشہ اور حضرت ام سلمہ ڈاٹنو سے دریافت کیا گیا نبی اکرم مَلِّانْشِیَکَیْمَ ایک میکنیکہ: ابوصالح بیان کرتے ہیں حضرت عائشہ اور حضرت ام سلمہ ڈاٹنو سے دریافت کیا گیا نبی اکرم مِلِّانْشِیکَ تھا توان دونوں نے یہ جواب دیا جسے با قاعدگی سے کیا جائے اگر چہوہ کم ہو۔





امشال: (بفتحتین) کی جمع ہے، پیلفظ متعدد معانی میں استعمال کیا جاتا ہے:

(۱) بمعنی مثل (بکسر فسکون) یعنی مانند، جیسے: ﴿ مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ ٱمْثَالِهَا ﴾ (الانعام: ١٦٠)" جو خض نیک کام کرے گااس کواس کا دس گنا بدلہ ملے گا۔"

(٢) حالت اور حالت عجيبه، جيسے: ﴿ مَثَلُ الْهَنَّةِ الَّذِي وُعِدَ الْمُثَّقَوْنَ ١٨ ﴿ (مورة محمد:١٥)

(۳) معقول کومحسوں بنا کر پیش کرنا (تقریب المعقول من المحسوس) قرآن وحدیث میں عام طور پر بیلفظ اس معنی میں استعال ہوا ہے،قرآن کریم میں اس کی بے شار مثالیں ہیں،اوران ابواب کی تمام حدیثوں میں بھی پیلفظ اسی معنی میں ہے۔

معنویات کومسوں کر کے پیش کرنامشکل امر ہے، قرآن کریم میں بے شار تھا کن کومسوں مثالوں کے زریعہ سمجھایا گیا ہے۔
اور حدیث کی کتابوں میں ابواب الامثال علحہ ہ کر کے اس لئے بیان کئے جاتے ہیں کہ وار ثین انبیاء یعنی علماء یہ فن سیکھیں، وہ بھی معنویات کومسوں طور پر بیان کریں، تا کہ وقیق مضامین عام لوگوں کے لئے بھی قابل فہم بن جا تیں۔ اور امام تر ذکی پر پیٹیڈ نے یہ ابواب بہتر مختصر کھے ہیں، آپ پر پیٹیڈ ان ابواب میں صرف وہ حدیثیں لائے ہیں جن میں لفظ مثل یا اس کی جمع امثال آئی ہے، حالا تکہ معقول کومسوں بنانے کے لئے اس لفظ کا استعمال ضروری نہیں، جسے: دارقطنی کی روایت ہے: ایا کہ وخضر اء الدمن: کوڑی کے سبزہ سے بچوا پوچھا گیا: یا رسول اللہ سُؤٹٹٹی اکوڑی کا سبزہ کیا ہوتا ہے؟ فرمایا: المہو اۃ الحسناء فی المهنبت السوء: بُرے خاندان کی گوری عورت کی برسبزہ لہلہا تا ہے، مگر اس کے نیچ گندگی ہوتی ہے، بہی حال نکھ خاندان کی گوری عورت کا بہن اگر لفظ مثل اور امثال سے قطع نظر کر کے روایات جمع کی جائیں تو یہ ابواب بہت طویل ہو سکتے ہیں۔

# بَابُمَاجَاءَ فِي مَثَلِ اللهِ عَزَوَجَلَّ لِعِبَادِهِ

باب ا: الله تعالى نے اپنے بندوں کے لئے ایک مثال بیان فرمائی

(٢٧٨٢) إِنَّ اللهَ ضَرَبَ مَثَلًا صِرَاطًا مُّسْتَقِيْمًا عَلَى كَنَفَى الصِّرَاطِ زُورَانِ لَهُمَا ٱبُوَابُ مُفَتَّحَةٌ عَلَى الْإَبُوابِ

سُتُورٌ وَدَاعِ النَّانُ عُوْعَلَى رَأْسِ الصِّرَاطِ وَدَاعِ يَّلُعُوفَوْقَهُ (وَاللهُ يَلُعُو اللهَ دَارِ السَّلَامِ وَيَهُدِئُ مَنُ يَّشَاءُ اللهَ مَنُورٌ وَدَاعِ النَّهُ عَلَى كَنَفَى الصِّرَاطِ حُلُودُ اللهِ فَلَا يَقَعُ اَحَلُودُ اللهِ حَلُودُ اللهِ فَلَا يَقَعُ اَحَلُودُ اللهِ حَلُّولُ اللهِ فَلَا يَقَعُ اَحَلُودُ اللهِ حَلَّى السِّتُرُ وَاللهِ عَلَى كَنَفَى الصِّرَاطِ حُلُودُ اللهِ فَلَا يَقَعُ اَحَلُودُ اللهِ حَلُودُ اللهِ عَلَى كَنَفَى الصِّرَاطِ حُلُودُ اللهِ فَلَا يَقَعُ اَحَلُودُ اللهِ حَلُودُ اللهِ عَلَى كُنُونُ السِّكُرُ وَاللهُ عَلَى كُنُودُ اللهِ عَلَى كُنُونُ اللهِ عَلَى السِّكُرُ وَاللهُ عَلَى السِّكُرُ اللهِ السِّكُونُ وَاللهُ عَلَى السِّكُونُ اللهِ اللهِ عَلَى السِّكُونُ اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى السِّكُونُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى السِّكُونُ اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى السِّكُونُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى السِّكُونُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى السِّكُونُ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ السِّكُونُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

ترکیجی تنبی: حضرت نواس بن سمعان کلا بی بی این کرتے ہیں نبی اکرم سُرِ النظافی نے فرمایا ہے اللہ تعالیٰ نے صراط مستقیم کی مثال اس طرح بیان کی ہے وہ ایساراستہ ہے جس پر دونوں طرف دیواریں ہیں جن میں مختلف درواز سے لگے ہوئے ہیں اوران پر پردے لئک رہے ہیں پھرایک دعوت دینے والا اس پردعوت دیتا ہے تو اللہ تعالیٰ سلامتی کے گھر کی طرف بلاتا ہے اور جے چاہتا ہے صراط مستقیم کی طرف ہدایت دے دیتا ہے وہ درواز سے جو بل کے دونوں طرف ہیں وہ اللہ تعالیٰ کی حدود ہیں (یعنی حرام کردہ اشیاء ہیں) اور کوئی بھی شخص اس وقت تک اللہ تعالیٰ کی حدود میں مبتلا نہیں ہوتا جب تک اس پردے کو ہٹایا نہ جائے اور وہ شخص اس پردعوت دے رہا ہے وہ اپنے پروردگار کی طرف سے وعظ وقیعت کرنے والا تک اس پردے کو ہٹایا نہ جائے اور وہ شخص اس پردعوت دے رہا ہے وہ اپنے پروردگار کی طرف سے وعظ وقیعت کرنے والا تک اس پردے کو ہٹایا نہ جائے اور وہ شخص اس پردعوت دے رہا ہے وہ اپنے پروردگار کی طرف سے وعظ وقیعت کرنے والا تک اس کارسول ہے)۔

تشرینے: مثال: ایک سیدھا راستہ ہے، اس کی دونوں جانبوں میں دیواریں ہیں، اور دیواروں میں کھلے ہوئے دروازے ہیں، اور دروازوں پر منقش پردے پر ہوئے ہیں، یہ سیدھا راستہ اسلام ہے اور اس کی دونوں جانبوں میں کھڑی دیواریں حدود اللہ (اللہ کے دین کی سرحدیں) ہیں، اور ان میں گراہی کے دروازے ہیں، لیعنی خواہشات میں بہہ جانے کے مواقع ہیں، اور ان پر منقش پردے پڑے ہوئے ہیں، یعنی وہ خواہشات دل لبھانے والی ہیں، جب مؤمن بندہ اس راستہ میں داخل ہوتا ہے تو راستہ کے سرے (چیک پوسٹ) پرایک شخص تھیجے کرتا ہے کہ سیدھے چلے جاؤ، دائیں بائیس نہ مڑنا، اورکوئی پردہ نہ اٹھانا، ورنہ آپ گراہ ہو جائیں گے، یہنا جا ہتا ہے واضح طور پر سمجھا دیتا ہے۔

پھر جب بندہ اس راستہ میں داخل ہوتا ہے تو راستہ کے دوسرے سرے پر ایک اور شخص ہے جو پکار کر کہتا ہے: اے بندہ خدا سیرھا چلا آ ، دائیں بائیں نہ دیکھ، ورنہ گمراہ ہوجائے گا ، پیٹنص جو راستہ کے دوسرے سرے پر کھڑا لِکار رہا ہے بیہ سؤمن کاضمیر ، ہے۔ پھر بندہ راستہ سے پار ہوجا تا ہے تو آگے جنت کا علاقہ شروع ہوتا ہے۔

## فرشتوں نے نبی مَطِلْفَيْكُمْ كى ایک مثال بیان كى

(٢٧٨٧) خَرَجٌ عَلَيْنَا رَسُولُ اللهِ ﷺ يَوْمًا فَقَالَ إِنَّى رَايُتُ فِي الْمَنَامِ كَانَّ جِبْرَئِيْلَ عِنْلَ رَاسِيُ وَمِيْكَائِيْلَ عِنْلَ رَايُثُ وَايُمَا لِمَاحِبِهِ اضْرِبُ لَهُ مَثَلًا فَقَالَ اسْمَعُ سَمِعَتُ اُذُنُكَ وَاعْقِلُ عَقَلَ قَلِيكًا إِنَّمَا مَثَلُكَ وَمَثَلُ النَّمَعُ سَمِعَتُ اُذُنُكَ وَاعْقِلُ عَقَلَ قَلُمُكَ إِنَّمَا مَثَلُكَ وَمَثَلُ امَّتِكَ كَمَثَلِ مَلِكِ الْخَنَّدَارًا ثُمَّ بَلَى فِيهَا بَيْتًا ثُمَّ جَعَلَ فِيهَا مَائِلَةً ثُمَّ بَعَثَ تَلَكُ وَالتَّاسُ اللَّ مَعْلَ فِيهَا مَائِلَةً ثُمَّ الْمَلَكُ وَاللَّالُ وَمِنْهُمْ مَنْ تَرَكَهُ فَاللهُ هُوَ الْمَلِكُ وَاللَّالُ وَمِنْهُمْ مَنْ اَجَابَ الرَّسُولَ وَمِنْهُمْ مَنْ تَرَكَهُ فَاللهُ هُوَ الْمَلِكُ وَاللَّالُ وَمُنْ فَكُلُ الْمِسْلَامُ وَمَنْ ذَخَلَ الْمِسْلَامُ وَمَنْ ذَخَلَ الْمِسْلَامُ وَمَنْ ذَخَلَ الْمِسْلَامَ وَمَنْ ذَخَلَ الْمِسْلَامَ وَمَنْ ذَخَلَ الْمُسْلَامُ وَمَنْ ذَخَلَ الْمُ مَا فِيهَا مَافِيهَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَمَنْ ذَخَلَ الْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَمَنْ ذَخَلَ الْمُعَالِيْ اللهُ اللهُ اللهُ الْمُنْ وَمَنْ ذَخِلَ الْمُ لَامُ وَمَنْ ذَخَلَ الْمُعَلِّ الْمُعَلِّ اللهُ الْمُنْ وَالْمُلُولُ الْمُ اللهُ ال

تَرْمَغِبَهُ اللَّهُ عَالِمَ عَلَيْ عَلِمُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عِلَى اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللّ گزشته رات خواب میں دیکھا جبریل علایتا میرے سر ہانے موجود ہیں اور میکا ئیل علایتا میرے یاؤں کی طرف موجود ہیں ان دونوں میں سے ایک نے اپنے ساتھی سے کہا ان صاحب (یعنی نبی اکرم مَطَّنْ اَکُیْ مَثَال بیان کروتو دوسرے نے جواب دیا (یعنی نبی اكرم مَلِّنْ اللَّهِ كَا عَلِيهِ مَلِينَ اللَّهِ مَلِنْ اللَّهِ عَلَيْنَ أَلَهُ كَان سنة بين اورآپ مَلِنْفَيَقَ كا ذبن اس كوسجه اس آپ مِلْنَفَيَعَ كَا مت كى مثال اس بادشاہ کی طرح ہے جوایک محل بنوا تاہے ہیہ پھراس محل میں ایک گھر بنا تاہے پھراس میں ایک دسترخوان رکھوا تاہے پھرایک پیغام رسال کو بھیجتا ہے تا کہ وہ لوگوں کو کھانے کی دعوت دیے تو ان میں سے پچھلوگ پیغام رساں کی دعوت کو قبول کر لیتے ہیں اور پچھ لوگ اسے ترک کردیتے ہیں تو وہ بادشاہ اللہ تعالی ہے وہ کل اسلام ہے وہ گھر جنت ہے اور وہ پیغام رساں حضرت محمد مَلِّلْظَيَّجَ آپ ہیں اور جو شخص آپ مَرْالْتَيْكَةَ كى دعوت كوقبول كري كاوه اسلام مين داخل ہوكا اور جو اسلام مين داخل ہوكا اور جو جنت مين داخل ہوگا وہ وہاں موجود چیزوں کو کھانی لے گا۔

(٢٧٨٨) صَلَّى رَسُولُ اللهِ ﷺ الْعِشَاءَ ثُمَّ انصُرَفَ فَاخَذَ بِيَدِعَبُدِ اللهِ بُنِ مَسْعُوْدٍ حَتَّى إِذَا خَرَجَهِ إِلَى بَطْحَاء مَكَّةَ فَأَجُلَسَهْ ثُمَّ خَطَّ عَلَيْهِ خَطًّا ثُمَّ قَالَ لَا تَبْرَخَنَّ خَطَّكَ فَإِنَّهْ سَيَنْتَهِي إِلَيْك رِجَالٌ فَلَا يُكَلِّمُهُمْ فَإِنَّهُمْ لَنْ يُكَلِّمُوكَ ثُمَّ مَصٰى رَسُولُ اللهِ ﷺ حَيْثُ آرَادَ فَبَيْنَا آنَا جَالِسٌ فِي خَطِّي إِذْ آتَانِي رِجَالٌ كَأَنَّهُمُ الزُّطُ ٱشُعَارُهُمْ وَٱجۡسَامُهُمۡ لَا ٱلٰى عَوۡرَةً وَلَا ٱلٰى قِشۡرًا ٱوۡيَنۡتَهُوۡنَ اِلَّى ۖ وَلَا يُجَاوِزُوۡنَ الۡخَطَ ثُمَّ يَصۡدُرُوۡنَ إِلَّى رَسُولِ اللهِ ﷺ حَتَّى إِذَا كَانَ مِنُ اخِرِ اللَّيْلِ لَكِنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَلْ جَآءً نِي وَانَا جَالِسٌ فَقَالَ قَلُ أَرَانِي مُنْدُاللَّيْلَةَ ثُمَّ دَخَلَ عَلَىَّ فِي خَطِّي فَتَوَسَّدَ فَخِذِي وَرَ قَدَوَكَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ إِذَا رَقَدَنَفَخَ فَبَيْنَا انَا قَاعِدٌ وَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ مُتَوَسِّدٌ فَغِذِي إِذَا اَنَابِرِ جَالٍ عَلَيْهِمْ ثِيَابٌ بِيْضٌ اَللهُ أَعْلَمُ مَا بِهِمْ مِنَ الْجَمَالِ فَانْتَهَوْا إِلَيَّ نَجَلَسَ طَائِفَةٌ مِنْهُمْ عِنْدَاسِ رَسُولِ اللهِ ﷺ وَطَائِفَةٌ مِنْهُمْ عِنْدَارِجُلَيْهِ ثُمَّ قَالُوا بَيْنَهُمُ مَارَ اَيْنَا عَبُلَا قَطُ ٱوْتِيَ مِثْلَمَا ٱوْتِيَ هٰنَا النَّبِيُّ ﷺ إنَّ عَيُنَيُهِ تَنَا مَانِ وَقَلْبُهُ يَقُظَانُ إِضْرِ بُوْالَهُ مَثَلًا مَثَلُ سَيِّدٍ بَنِي قَصْرًا ثُمَّ جَعَلَ مَائِدَةً فَدَعَاالنَّاسَ إلى طَعَامِهِ وَشَرَابِهِ فَمَنْ آجَابَهُ آكَلَ مِنْ طَعَامِهِ وَشَرِبَ مِنْ شَرَابِهِ وَمَنْ لَّمْ يُجِبْهُ عَاقَبَهُ أَوْقَالَ عَنَّابَهُ ثُمَّ ارْتَفَعُوا وَاسْتَيُقَظَرَسُولُ اللهِ ﷺعِنْكَ ذٰلِكَ فَقَالَ سَمِعْتَ مَاقَالَ هُوُلَاءُوَهَلَ تَلْدِيْ مَنُ هُمُ قُلْتُ اللهُ وَرَسُولُهُ اَعُلَمُ قَالَهُمُ الْمَلَائِكَةُ فَتَلْرِئُ مَا الْمَثَلُ الَّذِئ ضَرَبُوهُ قُلْتُ اللهُ وَرَسُولُهُ اَعُلَمُ قَالَ الْمَثَلُ الَّذِي نُ ضَرَبُوهُ الرَّصِٰ بَنِي الْجَنَّةَ وَدَعَا إِلَيْهَا عِبَادَهُ فَهَنَ آجَا بَهُ دَخَلَ الْجَنَّةَ وَمَنَ لَمْ يُجِبُهُ عَاقَبَهْ آوُعَنَّبِهُ.

تَرُجْهِمْ بَهِ: حضرت ابن مسعود من الله بيان كرتے ہيں ايك مرتبه نبي اكرم مُطَافِظَةً نے عشاء كي نماز ادا كي نماز پڑھ كر فارغ ہوئے تو آ بِ مَلِنْ اللَّهِ الله عند الله بن مسعود من الله كام اته بكر ااور انهيل ساتھ لے كرمكه مكرمه كے قريب وادى بطحا ميں چلے كئے انہيں وہاں بیفادیااور پھرایک کیر تھینج کرفر مایااس کیرے آ گےنہ بڑھناتمہارے پاس کچھلوگ آئیں گے تم ان کے ساتھ کوئی بات نہ کرناوہ بھی

تمہارے ساتھ کوئی بات نہیں کریں گے پھر نبی اکرم مَلِّفْظِیَّا نے جہاں تک جانا تھا وہاں تشریف لے گئے میں اس دوران اس دائرے کے اندر بیشار ہااس دوران کچھلوگ وہاں آئے یوں لگتا تھا کہ وہ بڑے بھاری بھر کم لوگ ہیں ان کے بال اورجسم اس طرح تھے کہ نہ میں ان کی شرمگاہ کو دیکھا اور نہ ہی میں نے انہیں لباس پہنے ہوئے دیکھا وہ میری طرف آئے کیکن اس کئیر کو یارنہیں کر سکتے پھروہ نبی اكرم مَا النَّفَيَّةَ كَيْ طرف حِلْے كئے يهال تك كه جب رات كا آخرى حصه كزراتو آب مَالَفَيَّةَ ميرے ياس تشريف لائے ميں وہال بيضا ہواتھا آپ مَلِّفَظَةً نے فرمایا میں رات بھر سونہیں سکا پھر آپ مَلِّفَظَةً اس لکیر کے اندر میرے پاس آئے آپ مَلِفظَةً نے میرے زانوں کوتکیہ بنایا اور سو گئے نبی اکرم مَالِفَتِیَا اَمْ جب سوتے تھے تو آپ مَالِفَتِیَا اَمْ خرالے لیا کرتے تھے ای دوران جب میں بیٹھا ہوا تھا اور آپ مِرِّالْ اللَّهِ مِيرِ بِهِ اللهِ وجمال کے بارے میں اللہ تعالیٰ ہی جانتا ہے وہ لوگ میرے پاس آئے بھرایک جماعت نبی اکرم سُلِّ اُسْتَحَامِ کے سرہانے کی طرف بیٹھ گئی اور دوسری جماعت آپ مَرِ اَنْ اَکُ کَی اِوَل کی طرف بیچھ گئ پھر انہوں نے بیکہا ہم نے ایسا کوئی بندہ نہیں دیکھا جسے وہ کچھ عطا کیا گیا ہو جوان نبی کوعطا کیا گیا ہے ان کی دونوں آئکھیں سورہی ہوتی ہیں لیکن ان کا ذہن بیدار ہوتا ہےتم ان کے لیے مثال بیان کرو ان کی مثال اس سر دار کی طرح ہے جوایک محل بنا تا ہے پھراس میں دستر خوان رکھوا تا ہے اورلوگوں کو کھانے اور پینے کی دعوت دیتا ہے تو ج<sup>شخ</sup>ص اس دعوت کوقبول کریلے گا وہ کھانے کو کھالے گا اوراس مشروب کو پی لے گا اور جواس دعوت کوقبول نہیں کرے گا وہ سرداراس پر ناراض ہوگا (راوی کو شک ہے یا شایدیہ الفاظ ہیں) اسے سزا دے گا پھر وہ لوگ اٹھ کر چلے گئے توآپ سِلِنْفِيَةَ بیدار ہو گئے آ پِ سِزَائِنَے ﷺ نے فرمایا کیاتم نے سنا؟ جوان لوگوں نے کہا کیاتم جانتے ہویہ کون لوگ تھے؟ میں نے عرض کی اللہ تعالیٰ اوراس کا رسول زیادہ بہتر جانتے ہیں آپ سِنَ الْنَصْحَةَ نے فرمایا بیفر شتے تھے کیا تم جانتے ہو کہ انہوں نے جو مثال بیان کی تھی اس سے کیا مراد ہے؟ میں نے عرض کی الله تعالی اور اس کا رسول بہتر جانتے ہیں آپ مَلِنْ اَنْ اَنْ الله عند الله نے جنت بنائی اوراپنے بندوں کواس کی طرف دعوت دی تو جوشخص اس کی دعوت کوقبول کر لے گا وہ جنت میں داخل ہوگا اور جواس کی دعوت قبول نہیں کرے گارحمٰن اس کوسزا دے گا (راوی کوشک ہے یا شاید بیالفاظ ہیں ) اسے عذاب دے گا۔

تشریع: مثال: آپ مَالِنَّهُ کَااور آپ مَالِنْکَامَ کَااور آپ مَالِنْکَامَ کَااور آپ مَالِنَکَامُ کَااور آپ مِلَاکَ کااور آپ مِلَاکِ کااور آپ مِلَاکِ کااور آپ مِلَاکِ کااور آپ مِلَاکِ کااور آپ کا مت کا حال اس باوشاہ کیا، جولوگوں کو کھانے پر بلائے ، پس کچھلوگوں نے قاصد کی بات مانی، اور کچھلوگوں نے اس کونظر انداز کردیا۔

تطبیق: پس الله تعالی: بادشاہ ہیں، اورحویلی: دین اسلام ہے، اور ہال: جنت ہے، جس میں دستر خوان بچھا ہوا ہے، اور آپ مِنَّافَظِیَّا الله کے قاصد ہیں، جو شخص آپ مِنَّافظِیَّا کَمْ بات پرلبیک کہے گا: وائر ۂ اسلام میں آئے گا، اور جو اسلام میں داخل ہوگا جنت میں جائے گا، اور جو جنت میں جائے گا جنت کی نعتیں کھائے گا۔

ليلة الجن كا وا تعه اور فرشتوں كى بيان كى موئى مثال:

مثال: آپ مَانْظَهُمْ كا حال اس آقا كے حال جيسا ہے جس نے كوئى حويلى بنائى، پھر دعوت كا انظام كيا، اورلوگوں كواپ كھانے اور پينے كى طرف بلايا، پس جس نے اس كى دعوت پرلېيك كہااس نے اس كے كھانے ميں سے كھايا اور اس كے پينے ميں سے پيا، اور جس نے

اس کی دعوت پرلبیک نہیں کہا، تو آ قانے عاقبۃ : اس کوسزادی، یا فرمایا : عذبہہ : اس کوسزادی، پھروہ حضرات چلے گئے۔ اوراس ونت نبي مَرْالْفَيْكَةً بيدار موئ ،آپ مَرالْفَيْكَةً نفر مايا: ميس نے وہ باتيں سنيں جوان حضرات نے کہيں، اور كياتم جانتے ہو: وہ لوگ کون تھے؟ میں نے عرض کیا: اللہ اور اس کے رسول بہتر جانتے ہیں، آپ مِرَافِظَةَ نے فرمایا: وہ فرشتے تھے، اور کیاتم جانتے مواس مثال كوجوان حضرات نے بیان كى؟ میں نے كہا: الله اور اس كے رسول مَرْالنَّكُ الله عنى الله مِرْالنَّكُمُ الله جوان حضرات نے بیان کی (بیہے)۔

تط**یق:** الله تعالیٰ نے جنت بنائی، اور اس کی طرف اپنے بندوں کو دعوت دی، پس جس نے اس دعوت پر لبیک کہا: وہ جنت میں آیا اور جس نے اس دعوت پرلبیک نہیں کہا: عاقبہ : الله نے اس کوسزادی، یا فرمایا: عذبه : الله نے اس کوسزادی۔

**لعنات:** امثال مَثَل ایک چیز کوتھم کے اعتبار سے دوسری چیز کے ساتھ تشبیہ دینا۔ کنفی الصر اط: راستہ کی دونوں جانب ز وران زور کا تثنیہ ہے دو دیواریں اور ایک دوسری حدیث میں سوران ہی تھا پھراس کوسین کوزاء سے بدل دیامعنی دونوں کے ایک ہی ہیں۔ستور:سِترکی جمع ہے پردے۔ لا تبرجن: تم مسلسل ای خط کے اندررناسیتھی پنچیں گے دُط زطی کی جمع ہے جث لوگ یا کتان اور ہندوستان میں ایک قوم ہے جسے جٹ کہا جاتا ہے جواپنے بالوں اورجیم میں تہذیب کا لحاظ نہیں کرتے ہے تھی جیز کا ڈھکن چھلکا یہاں اس سے لباس مراد ہے۔ ولقدر انی منذ اللیلة: میں پوری رات نہیں سوسکا۔ یصدرون: وہ واپس <u>ط</u>ے جاتے لوٹ جاتے۔ توسد: تکیہ بنایا۔ فغذی: میری ران نفخ خرائے مارتے۔ یقظان: بیدار۔ قاقبہ: وہ اس کوسز ادیتے۔

# بَابُ مَاجَاءَ مَثَلِ النَّبِيِّ وَالْأَنْبِيَآءِ عَلَيْهِمُ السَّلَامُ

# نبي صَلَّالْتُصَيِّعَ أَنْ إِنِي اور دوسرے انبیاء عَلیم اللّا کی مثال بیان فرمائی

(٢٧٨٩) إِنَّمَا مَثَلِيْ وَمَثَلُ الْاَنْدِينَاء كَرَجُلِ بَلِي ذَارًا فَأَكْمَلَهَا وَ أَحْسَنَهَا إِلَّا مَوْضِعَ لَبِنَةٍ فَجَعَلَ النَّاسُ يَكُخُلُونَهَا وَيَتَعَجَّبُونَ مِنْهَا وَيَقُولُونَ لَوْلَا مَوْضِعُ اللَّبِئَةِ

تَوَجِّچَنَّهُا: حفرت جابر بن عبدالله وَلَيْنَو بيان كرتے ہيں نبي اكرم مِلِّنْظِيَّةً نے فرما يا ہے ميري اور ديگرا نبياء كي مثال اس شخص كي طرح ہے جو گھر بناتا ہے اسے ممل کرلیتا ہے اور آراستہ کرتا ہے صرف ایک اینٹ کی جگہ چھوڑ دیتا ہے لوگ اس گھر میں داخل ہوتے ہیں اس ہے متاثر ہوتے ہیں اور میہ کہتے ہیں اس اینٹ کی جگہ کو کیوں خالی رکھا گیا ہے۔

تشریع: اس حدیث سے بی می ثابت ہوتا ہے کہ نبی کریم میر النظیم السلد نبوت کے وہ آخری نبی ہیں کہ جن کے بعد اور کوئی نبی قیامت تک نہیں آئے گا چنانچ ختم نبوت قطعی اور متواتر دلائل سے ثابت ہے اس پر ایمان لا ناضروری ہے جو آ دمی اس کا انکار کرے تو وہ دائر ہ اسلام سے خارج ہوجا تا ہے۔

تطبیق: وہ مخص جس نے حویلی بنائی: اللہ تعالیٰ ہیں، اور حویلی: دین اسلام ہے جو اللہ تعالیٰ کی طرف سے نازل کیا گیا ہے، اور اس کی اینٹیں انبیاء کرام طیفالٹا کی مبارک شخصیات ہیں، لوگ یہ قصر نبوت دیکھتے تھے، اور حیرت زدہ رہ جاتے تھے، اور تبعرہ کرتے تھے کہ حویلی بڑی شاندار ہے! مگر جب وہ دیکھتے کہ ابھی ایک اینٹ کی جگہ خالی ہے تووہ کہتے: بیہ جگہ کیوں نہیں بھری گئی؟ کاش بیھی بھر جاتی! نبی ﷺ نے فرمایاوہ آخری اینٹ میں ہوں، مجھ پرسلسلہ نبوت پورا ہو گیا، اب قصر نبوت میں کسی اینٹ کی گنجائش نہیں، اب اگر کوئی جھوٹی نبوت کا دعویٰ کرتا ہے تو وہ قصر نبوت کی شان گھٹا تا ہے۔

#### بَابُ مَاجَاءَ مَثَلِ الصَّلْوةِ وَالصِّيَامِ وَالصَّدَقَةِ

## باب ۳: شرک،نماز، روزه، صدقه اور ذکرالله کی مثالیس

(٢٧٩٠) إِنَّ اللَّهَ أَمَرَ يَخْيَى بْنَ زَكَرِ يَّا بِخَمُسِ كَلِمَاتٍ أَنْ يَعْمَلَ مِهَا وَيَأْمُرَ بَنِي إِسُرَ آئِيلَ أَنْ يَعْمَلُوا مِهَا وَإِنَّهُ كَادَ آنُ يُّبُطِئَ بِهَا فَقَالَ عِيْسِي إِنَّ اللهَ أَمَرَكَ بَخَمْسِ كَلِمَاتٍ لِتَعْمَلَ بِهَا وَتَأْمُرَ بَنِي إِسْرَ ائِيْلَ أَنْ يَّعْمَلُوا بِهَا فَإِمَّا أَنْ تَأْمُرَهُمْ وَإِمَّا آنُ امْرَهُمْ فَقَالَ يَحْيى آخُشَى آنُ سَبَقْتَنِيْ بِهَا آنُ يُخْسَفَ بِي آوُاعَنَّابَ فَجَهَعَ النَّاسَ فِي بَيْتِ الْمَقْدِين فَأَمْتَلاً وَقَعَدُوا عَلَى الشُّرَفِ فَقَالَ إِنَّ اللهَ آمَرَ نِي بِخَمْسِ كَلِمَاتٍ أَنْ أَعْمَلَ مِن وَامُرَكُمْ أَنْ تَعْمَلُوا بِهِنَّ ٱوَّ لُهُنَّ ٱنْ تَعْبُدُواللَّهَ وَلاَ تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَإِنَّ مَثَلَ مَنْ ٱشْرَكَ بِاللهِ كَمَثَلِ رَجُلِ إِشْتَرْيُ عَبُلًا مِنْ خَالِصِ مَالِه بِنَهَبٍ ٱوُوَرِقٍ فَقَالَ هٰذِهٖ دَارِي وَهٰنَا عَمَلِيْ فَاعْمَلُ وَادِّ إِلَيَّ فَكَانَ يَعْمَلُ وَيُؤَّدِّي إِلَى غَيْرِ سَيِّدِهٖ فَأَيُّكُمْ يَرْضَى آنُ يَّكُونَ عَبُكُهُ كَلْلِكَ وَإِنَّ اللهَ آمَرَكُمْ بِالصَّلْوةِ فَإِذَا صَلَّيتُمْ فَلا تَلْتَفِتُوا فَإِنَّ اللهَ يَنْصِبُ وَجُهَهٰ لِوَجُهِ عَبْىِهٖ فِي صَلْوتِهِ مَالَمُ يَلْتَفِتُ وَامَرَ كُمُ بِالصِّيَامِ فَإِنَّ مَثَلَ ذٰلِكَ كَمَثَلِ رَجُلِ فِي عِصَابَةٍ مَّعَهُ صُرَّةٌ فِيْهَا مِسْكٌ فَكُلُّهُمْ يُعْجَبُ ٱوْيُعْجِبُهُ رِيْحُهَا وَإِنَّ رِنْجَ الصَّائِمِ ٱطْيَبُ عِنْدَاللَّهِ مِنْ رِنْجِ الْمِسْكِ وَامْرَكُمْ بِالصَّدَ قَةِ فَإِنَّ مَثَلَ ذٰلِكَ كَمَثَلِ رَجُلِ آسَرَهُ الْعَدُوُّفَا وَثَقُوايَدَهُ إِلَّى عُنُقِهِ وَقَدَّ مُوهُ لِيَصُرِ بُو اعُنُقَهُ فَقَالَ انَا ٱفۡدِیۡهِ مِنۡکُمۡ بِالۡقَلِیۡلِ وَالۡکَشِیۡرِ فَفَلٰی نَفۡسَهٔ مِنْهُمۡ وَامَرَکُمۡ آنُ تَلۡکُرُوا اللهَ فَاِنَّ مَثَلَ ذٰلِكَ كَمَثَلِ رَجُلِ خَرِجَ الْعَدُوُّفِي ٱلَّذِهِ سِرَاعًا حَتَّى إِذَا ٱلْي عَلَى حِصْنِ حَصِيْنٍ فَأَحْرَزَ نفُسَهُ مِنْهُمْ كَذٰلِكَ الْعَبُدُلا يُخْرِزُ نَفْسَهُ مِنَ الشَّيْطَانِ إِلَّا بِنِ كُرِ اللَّهِ قَالَ النَّبِيُّ عِلَيْ وَآنَا امُرُكُّمُ بِخَمْسِ اللَّهُ آمَرَ نِي بِهِنَّ السَّمْعِ وَالْطَاعَةِ وَالْجِهَادِ وَالْهِجْرَةِ وَالْجَهَاعَةِ فَإِنَّهُ مَنْ فَارَقَ الْجَهَاعَةَ قِيْكَ شِبْرٍ فَقَلُ خَلَعَ رِبْقَةَ الْإِسْلَامِ مِنْ عُنُقِهِ إِلَّا اَنْ يَرْجِعَ وَمَنِ ادَّعْى دَعْوَى الْجَاهِلِيَّةِ فَإِنَّهُ مِنْ جُثْى جَهَنَّمَ فَقَالَ رَجُلُ يَارَسُولَ اللهِ ﷺ وَإِنْ صَلَّى وَصَامَ فَقَالَ إِنْ صَلَّى وَصَامَ فَادْعُوْا بِدَعْوَى اللهِ الَّذِي مُ مَّا كُمُ الْمُسْلِمِينَ الْمُؤْمِنِينَ عِبَا دَاللهِ.

ترکیجی تنہ: حضرت حارث اشعری منالٹی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَلِّلْنَظِیَّۃ نے یہ بات فرمائی ہے اللہ تعالیٰ نے حضرت یحیٰ بن زکر یا عینالہ کو پانچ چیزوں کا حکم دیا کہ وہ بھی ان پڑمل کریں انہوں نے ایسا کرنے میں کو پانچ چیزوں کا حکم دیا ہے تو دبھی ان پڑمل کریں اور بنواسرائیل کو بیا کچھتا خیر کی تو حضرت عیسیٰ نے یہ کہا اللہ تعالیٰ نے آپ کو پانچ چیزوں کا حکم دیا ہے آپ خود بھی ان پڑمل کریں اور بنواسرائیل کو بھی اس کا حکم دیں کہ وہ اس پڑمل کریں یا تو آپ ان کو حکم دے دیں وگرنہ میں آنہیں ہے تھم دیتا ہوں تو یجیٰ بن زکریا علائِما نے یہ فرمایا ہے

مجھے اندیشہ ہے اگر آپ نے مجھ سے پہلے ایسا کردیا تو مجھے زمین میں دھنسا دیا جائے گا (رادی کوشک ہے یا شاید بیدالفاظ ہیں ) مجھے عذاب دیا جائے گا پھرانہوں نے بیت المقدس میں لوگوں کو جمع کیا وہ بھر گیا اورلوگ اس کے کناروں تک بیٹھے گئے انہوں نے فرمایا الله تعالیٰ نے مجھے یانچ چیزوں کا حکم دیا ہے میں خود بھی ان پرعمل کروں اور تم لوگوں کو بھی میہ ہدایت کروں کہتم ان پرعمل کروان میں سب سے پہلی بات یہ ہےتم اللہ تعالیٰ کی عبادت کروکسی کو اس کا شریک نہ تھبراؤ دہ شخص جوکسی کو اللہ تعالیٰ کا شریک تھبرائے اس کی مثال اس تحف کی طرح ہے جو خالص اپنے میں سے سونے یا چاندی کے عوض میں ایک غلام خریدتا ہے اور میہ کہتا ہے میرا گھر ہے اور یہ میرا کام ہےتم بیکام کرواوراس کا منافع مجھے ادا کروتو وہ غلام کام کرنے کے بعد اس کا منافع اپنے آتا کی بجائے کسی اور کوادا کرتا ہے توتم بتاؤ کون مخص اس بات پر راضی ہوگا کہ اسکاغلام اس طرح کا ہو؟

الله تعالی تنهیں نماز ادا کرنے کا تھم دیتا ہے جب تم نماز ادا کروتو ادھر ادھر منہ نہ کرو کیونکہ جب بندہ تماز پڑھ رہا ہوتا ہے تو الله تعالیٰ بندے کے مدمقابل ہوتاہے جب تک وہ ادھرادھرتو جنہیں کرتا۔

الله تعالی نے تمہیں روزے رکھنے کا تھم دیا ہے اس کی مثال اس شخص کی طرح ہے جو کچھ دوسرے لوگوں کے ہمراہ ہواس شخص کے پاس ایک تھیلی ہوجس میں مشک موجود ہوجس کی خوشبو ہر کسی کواچھی لگتی ہے ( راوی کوشک ہے یا شاید بیالفاظ ہیں ) اے اچھی لگتی ہے روزہ دار شخص کی بواللہ تعالی کے نزدیک مشک کی خوشبو سے زیادہ یا کیزہ ہے۔

الله تعالیٰ نے تہہیں صدقه کرنے کا حکم دیا ہے اس کی مثال اس شخص کی طرح ہے جے دشمن قید کرلیتا ہے اس کے ہاتھ گردن پر باندھ دیتا ہے اور اس کی گردن اڑانے کے لیے اسے لے کرجا تا ہے وہ خض بیے کہتا ہے تھوڑا یا زیادہ جو پچھ بھی میرے پاس ہے وہ میں تمہیں فدیے کےطور پر دیتا ہوں تو وہ اپنا فدیہادا کر کے (خودکوان سے چیٹر والیتا ہے )۔

الله تعالیٰ نے تہمیں بیر تھم دیا ہے تم اللہ تعالیٰ کا ذکر کرواس کی مثال اس مخص کی طرح ہے جس کے پیچیے دشمن لگا ہوا ہے وہ تیز ر فآری سے جاتے ہوئے ایک ٹیلے تک پہنچ جاتا ہے اور اس میں داخل ہوکر اپنے آپ کو ان سے بچالیتا ہے ای طرح بندہ اپنے آپ کو شیطان سے ای وقت بحاِسکتا ہے جب وہ اللہ تعالیٰ کا ذکر کرے۔

نبی اکرم مُطْفِیَّةً فرماتے ہیں میں تم لوگوں کو پانچ چیزوں کا حکم دیتا ہوں اللہ تعالیٰ نے مجھے ان کا حکم دیا (حاکم وقت کی )اطاعت وفر ما نبرداری کرنا جہاد کرنا ہجرت کرنا اور (مسلمانوں کی ) جماعت کے ساتھ رہنا کیونکہ جوشخص جماعت سے بالشت بھرالگ ہوگا وہ ا پنی گردن سے اسلام کے پیے کو اتار دے گا تاوقتیکہ وہ اس میں واپس آ جائے اور جو شخص زمانہ جاہلیت کی طرح دعویٰ کرے گا تو وہ جہنم کا ایندھن ہوگا۔

ایک تخص نے عرض کی یارسول الله مَلِّانْفِیَکَمَ اگر چیدوه نماز پڑھتا ہوادر روزے رکھتا ہو؟ تو آپ مِلِّنْفِیکَمَ نے فرمایا اگر چیدوه نماز پڑھتا ہو روزے رکھتا ہےتم وہ والا دعویٰ کروجواللہ تعالی نے تمہارا نام رکھاہے یعنی مسلمان مومن اللہ تعالیٰ کے بندے۔ مؤمن کی دومث لیں

تشریع: مثال کے طور پر گیہوں کے کھیت کو ہوائیں التی پلٹی رہتی ہیں، جب مشرق کی طرف سے ہوا چلتی ہے تو سارے بودے مغرب کی طرف جھک جاتے ہیں، پھر جب مغرب کی طرف سے ہوا چلتی ہے تو سارا کھیت مشرق کی طرف جھک جاتا ہے، ای طرح

مؤمن بندہ بھی مختلف حالات سے گزرتا ہے، اور اس کے گناہ وصلتے رہتے ہیں، اور منافق کی مثال صنوبر کے درخت جیسی ہے، آپ لوگوں نےصنوبر کا درخت نہیں ویکھا، میں نے بھی نہیں دیکھا، بیا ایک قشم کا سرو ہے جس سے معثوق کے قداوراس کے خرام کو تشبیہ دی جاتی ہے، پس آپ اس کے بجائے سفیدے کی مثال لے لیس سر کوں کے کنار بے نیل گری کے درخت کھڑے ہیں، ہوا نمیں ان پراثر انداز نہیں ہوتیں، وہ کسی طرف نہیں جھکتے ،مگرجس دن گرتے ہیں جڑ سے اکھڑ کر گرتے ہیں، اس طرح منافق کی جب پکڑ ہوتی ہے تو یکبارگ ہوتی ہے۔

تشريع: علاء فاس مديث سے چندماكل فكالے إين:

- (۱) استاذ کو چاہئے کہ طلبہ کی استعداد کو جانچتارہے، اور بھی بھی ان سے زرا پیچیدہ سوال کرے، اور دیکھے کہ کس کامبلغ علم کیا ہے؟
- (٢) ايما سوال كرے كه جواب تك يہنچنے كاكوئى قرينه موجود ہو، جيسے نبي مَرَّالْفَيَّةُ نے تھجور كا گوند كھاتے ہوئے سيسوال كيا تھا، جو صحابہ كى جواب کی طرف راہنمائی کررہاتھا، اور حضرت ابن عمر والتی کے ذہن میں ای قرینہ سے جواب آیا تھا، اور حدیث میں جواغلوطات
- (m) طالب علم کو چاہئے کہ جوبھی جواب ذہین میں آئے ، پیش کرے ، اگر جواب غلط ہوگا تو استاذ تنبیہ کرے گا ، اگر وہ خاموش رہے گا تواس کی صلاحیت کا اندازه کیے ہوگا؟
- (۴) بیٹے کی ترقی باپ کے لئے خوشی کا سبب ہوتی ہے، حضرت عمر مخالٹھ نے اس کا اظہار کیا ہے کہ اگرتم صحابۂ ٹئ ٹُٹھ کے سامنے میہ جواب دیتے تو میراسرفخر سے اونچا ہوجا تا ،قر آن میں بھی ہے: (وہنین مھو دا) لینی اگر بیٹے ایسے قابل ہوں کہ وہ باپ کے ساتھ محفل میں شریک ہوں تو یہ بات باپ کے لئے قابل فخر اور لائق عزت ہے۔

لعنات: شُرَف شرفة كى جمع م بلكه جگه نصب وجهه لوجه عبده: الله تعالى نے ابنا چره الني بندے كے چركى طرف کیا ہوا ہے بعنی دوران نماز اللہ تعالیٰ کی خصوصی رحمت انسان کی طرف متوجہ رہتی ہے۔ عِصابیۃ: جماعت گروپ صُرّ قاتشدیدر پڑھیلی بیگ۔جصر د کلھھ یعجب:ان میں سے ہرایک پیند کررہاتھااسرہ اس کوقید کرلیا او ثقوا انہوں نے باندھ دیا جکڑ دیاا نا اف ای منکم میں تمہیں فدید دے کر جان چھڑا تا ہوں۔ سِین: تیز رفقار نے حصن حصین بمحفوظ قلعہ۔ احرز نفسہ: اس نے اپنی جان کو بچالیا محفوظ کرلیا۔ قید شہر: ایک بالشت کے برابر۔ جٹُی: جُثو تاکی جمع ہے انگارے۔

## بَابُمَاجَاءَ مَثَلُ الْمُؤْمِنِ الْقَارِئِ لِلْقُرُاٰنِ وَغَيْرِ الْقَارِئِ

باب ٧: باب قرآن پڑھنے اور قرآن نہ پڑھنے والے مؤمن کی مثال

(٢٤٩١) مَثَلُ الْمُؤْمِنِ الَّذِي يَقُرَأُ الْقُرْآنَ كَمَثَلِ الْأَثْرُ نَجَةِ رِيْحُهَا طَيِّبٌ وَطَعُمُهَا طَيِّبٌ وَمَثَلُ الْمُؤْمِنِ الَّذِي لَا يَقُرَأُ الْقُرُانَ كَمَثَلِ التَّمْرَةِ لَا رِيُحَ لِهَا وَطَعْمُهَا حُلُوْوَمَثَلُ الْمُنَافِقِ الَّنِي يُقَرَأُلُقُرَأَنَ كَمَثَلِ الرَّيُحَانَةِ رِيُحُهَا طيِّبٌ وَطَعْمُهَا مُرٌّ وَمَثَلُ الْمُنَافِقِ الَّذِي لَا يَقْرَأُ الْقُرْانَ كَمَّقَلِ الْحَنْظَلَةِ رِيْحُهَا مُرٌّ وَطَعْمُهَا مُرٌّ

تَرْمُجْجِكَتُها: حضرت ابوموی اشعری مناتُحة بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَالْفَقِيَّةَ نے فرمایا وہ مؤمن جوقر آن یاک پڑھتا ہے اس کی مثال اس ناشیاتی کی طرح ہے جس کی خوشبو بھی اچھی ہوتی ہے اور ذا نقہ بھی پا کیزہ ہوتا ہے اور جومؤمن قرآن پاک نہیں پڑھتا اس کی مثال تھجور ک طرح ہے جس کی خوشبونہیں ہوتی لیکن ذا کقہ میٹھا ہوتا ہے اور جومنا فتی قرآن پاک پڑھتا ہے اس کی مثال ریحانہ نامی کھل کی طرح ہے جس کی خوشبواچھی ہوتی ہے لیکن ذا کقہ کڑوا ہوتا ہے اور جومنافق قرآن پاک نہیں پڑھتا اس کی مثال حظلہ نامی پھل (یا بوٹی ) کی طرح ہے جس کی خوشبو بھی بری ہوتی ہے اور ذا نقہ بھی کڑوا ہوتا ہے۔

(٢٤٩٢) مَثَلُ الْمُؤْمِنِ كَمَثَلِ الزَّرُعِ لَا تَزَالُ الرِّيَاحُ تُفَيِّعُهُ وَلَا يَزَالُ الْمُؤْمِنُ يُصِيْبُهُ بَلَا وَمَثَلُ الْمُنَافِقِ كَمَثَلِ شَجَرَةِ الْأُرْزِ لَا مَهُ تَزُّحَتَّى تُسْتَحْصَد.

تَرْجَجْكُنَهِ: حضرت ابو ہریرہ و اللہ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَالِنْ کُلِیّا نے فرمایا مؤمن کی مثال کھیت کی طرح ہے جسے ہوامسلسل جھکاتی رہتی ہے بھی دائیں طرف کردیتی ہے بھی بائیں طرف کردیتی ہے اسی طرح مؤمن ہمیشہ آزمائش میں مبتلا رہتا ہے اور منافق شخص کی مثال صنوبر کے درخت کی طرح ہے جو ڈولٹا (لہراتا) نہیں ہے یہاں تک کہ (ایک ہی مرتبہ) اسے جڑسے اکھاڑ دیا جاتا ہے۔

(٢٤٩٣) إِنَّ مِنَ الشَّجَرِ شَجَرَةً لَا يَسْقُطُ وَرَقَهَا وَهِيَ مَثَلُ الْهُوْمِنِ حَدَّثُونِي مَاهِيَ قَالَ عَبْدُ اللهِ فَوَقَعَ النَّاسُ فِي شَجَرِ الْبَوَادِي وَوَقَعَ فِي نَفُسِي أَنَّهَا النَّخُلَةُ فَقَالَ النَّبِي ﷺ هِي فَاسْتَحْيَيْتُ يَعْنِي أَنْ أَقُولَ قَالَ عَبْلُ اللهِ فَحَدَّلُهُ ثُتُ عُمَرَ بِالَّذِينُ وَقَعَ فِي نَفْسِي فَقَالَ لَآنَ تَكُونَ قُلْتَهَا آحَبُ إِلَىَّ مِنْ آنُ يَّكُونَ لِي كَذَا وَكَذَا.

تَرْجَجْهَا بَهِ: حَفِرَتَ ابْنَ عَمِرِ ثَالِينَ كُرتِ ہِيں نِي اكرم مُثَلِّقِيَّةً نے فرمایا ہے ایک درخت ایسا ہے موسم خزاں میں بھی اس کے پتے نہیں جھڑتے اور اس کی مثال مؤمن کی طرح ہے تم مجھے بتاؤ وہ کون سا درخت ہے؟ حضرت عبداللہ بیان کرتے ہیں لوگ جنگل *کے مخ*لف درختوں کے بارے میں سوچنے لگے میرے ذہن میں آیا یہ مجور کا درخت ہوگا نبی اکرم مِنَّافِظَیَّا نے فرمایا یہ مجور کا درخت ہے تو مجھے اس بات پر حیاء آئی ( لینی میں بیہ بات بیان کرتا )۔

حضرت عبداللد وللتي كت بين بعد مين مين في يات حضرت عمر وللتي سه كهي جو مجھے خيال آيا تھا تو حضرت عمر و التي في مايا اگرتم اس وقت یہ بات کہددیتے تو بیرمیرے نز دیک فلاں فلاں چیز کے ملنے سے زیادہ محبوب ہوتا۔

تشریح: أمت محدید کی مثال بارش سے: اس حدیث میں امت مسلم کو بارش کے مشابہ قرار دیا کہ جس طرح باران رحت ساری کی ساری خیروبرکت اور تفع کا ذریعہ ہوتی ہے اس میں بیہ معلوم نہیں ہوتا کہ خیر بارش کے کس جھے میں ہے ای طرح اس امت کے پہلے لوگ اور بعد کے لوگ خیراور تفع پہنچانے کے اعتبار سے سب برابر ہیں گویا لفظ خیراس معنی کے اعتبار سے اسم تفضیل کے طور پر استعمال

لعنات: أَتُوْجَه: مالناسكتره ناركَى طمعها اس كاذا كقه (ريحانة نازبو برخوشبو پودا مُرتشديد) كروا تخر\_ حنظلة : ايلوا تُفَيِعه: تشديد كے ساتھ ہوائيں اس كھيت كو إدهر أدهر جھكاتى رہتى ہيں۔ أرز درخت صنوبر۔ لا تبيتز: وہ حركت نہيں كرتا بلتانہيں، وقع الناس: صحابہ کرام ٹن النے اس محبور البوادی جنگلات کے درختوں کے بارے میں فاستحیت میں نے شرم محسوں کی۔

#### بَابُ مَاجَاءَ مَثَلُ الصَّلَوَاتِ الْخَمْسِ

## باب۵: پانچ نمازوں کی مثال

(۲۷۹۳) اَرَايْتُمْ لَوْاَنَّ مَهُرًا بِبَابِ اَحَدِ كُمْ يَغُتَسِلُ فِيْهِ كُلَّ يَوْمِ خَمْسَ مَرَّاتٍ هَلَ يَبُغُي مِنْ دَرِنِهِ شَيْحٌ قَالُوَا لَا يَبُغُى مِنْ دَرِنِهِ شَيْحٌ قَالُوا لَا يَبُغُى مِنْ دَرِنِهِ شَيْحٌ قَالَ فَالْوَاتِ الْخَمْسِ يَمْحُوا اللّهُ بِهِنَّ الْخَطَايَا.

توجیجہ بنہ: حضرت ابو ہریرہ وٹاٹنو بیان کرتے ہیں نبی اکرم مِنَافِظَةً نے فرمایا ہے تمہارا کیا خیال ہے اگر کسی شخص کے دروازے پر نہر موجود ہواوروہ اس سے پانچ مرتبہ مسل کرتا ہوتو کیا اس کے جسم پرکوئی میل باتی رہے گا؟ تولوگوں نے عرض کی اس کا کوئی میل باتی نہیں رہے گا بی اکرم مِنَافِظَةً نے فرمایا پانچ نمازوں کی مثال بھی اس طرح ہے اللہ تعالی ان کے ذریعے گناہوں کومٹا دیتا ہے۔ مشرِق بے: فقد خلع ربقة الاسلام: اس کے دومطلب ہیں۔ اس نے اسلام کا بچندا اور کڑا اتارد یا مطلب سے ہے کہ اسلام کی حدودا حکام اوامراور ممنوع چیزوں کا لحاظ نہیں کیا۔

(۲) بعض کے نز دیک اس سے اللہ کا عہد مراد ہے کہ اس جماعت کو چھوڑ نا گویا اس عہد کو تو ڑ دینا ہے جو اسلام کی وجہ سے اس کے او راللہ کے درمیان ہوا تھا۔

الا ان بداجع: یعنی اگر دوباره وه اس جماعت کی طرف لوث آئے تو پھراس نے اپنے اسلام کو بچالیا۔

فائد : حضرت علی اور حضرت یخی دونوں آپس میں رشتہ دار سے بنی اسرائیل کی طرف ایک وقت میں مختلف قوموں کی طرف مختلف انبیاء علیم افزاد کے بھیجا جاتا رہا چنا نچہ اس حدیث میں بھی ان دونوں حضرات کی نبوت کا ذکر ہے۔ لیکن یہاں ایک سوال پیدا ہوتا ہے کہ اللہ تعالی نے حضرت علیلی علیم اللہ تعالی نبیجا نے کا حکم کیے دیا ؟ اور حضرت علیلی علیم اللہ تعالی نے حضرت علیلی علیم اللہ تعالی نے حضرت علیلی علیم علیم علیم اللہ تعالی ایک مواجب حضرت علیم علیم اللہ تعالی کے مقابلے میں زیادہ ہے؟ حضرت گنگوہی صاحب نے اس کا جواب بید دیا ہے کہ معدرت علیم علیم اللہ تعالی کا مرجبہ معضرت علیم علیم اللہ اللہ تعالی اللہ وقت تک حضرت علیم علیم اللہ اللہ اللہ تعالی کا درجہ بلند ہے لیکن اس وقت تک حضرت علیم علیم اللہ کی محال میں اتاری کا میں مطرح حضرت میمی علیم اللہ کی محال بن اللہ تعالی نے حضرت کیمی کو کھم دیا کہ وہ بنی اسرائیل کو پانچ چیزوں کا حکم حضرت علیم علیم علیم علیم علیم معروت میمی حضرت میمی حضرت میمی حضرت میمی حضرت میمی حضرت میمی حضرت میمی علیم اللہ تعالی نے حضرت میمی کو کھم دیا کہ وہ بنی اسرائیل کو پانچ چیزوں کا حکم دیں اور حضرت علیمی علیمی علیم میں حضرت میمی کو کھم دیا کہ وہ بنی اسرائیل کو پانچ چیزوں کا حکم دیں اور حضرت علیمی علیمی علیمی میں اسرائیل کا کہ بہنچادیں۔

اس أمت كي مثال

(٢٧٩٥) مَثَلُ أُمَّتِي مَثَلُ الْمَطْرِلَا يُلُاي الْوَكُ خَيْرٌ أَمُ اخِرُهُ.

تر بین بنایا در انس نافته بیان کرتے ہیں نبی اکرم میلائے آئے نے فرمایا ہے میری امت کی مثال بارش کی طرح ہے جس میں سے نہیں بتایا جاسکتا کہ اس کا ابتدائی حصہ زیادہ بہتر تھا یا آخری حصہ زیادہ بہترہے؟

تشريع: علامة توريشي واليعيد فرمات بي كهاس مديث سے صرف اس بات كو بيان كرنامقصود ہے كه اس دين كو پھيلانے اور لوگوں

تک پہنچانے کے اعتبار سے پوری امت نافع ہے اس سے بعد کے لوگوں کی صدر اول کے لوگوں پر فضیلت ثابت کرنا مقصود نہیں۔ ای طرح قاضی عیاض راتیطیئے نے بھی فرمایا کہ جس طرح بارش کے بارے میں پنہیں کہا جاسکتا کہ اس کا کون سا حصہ زیادہ مفید اور نفع بخش ہے ای طرح میا امت خیر پہنچانے میں مکسال اور برابر ہے اس سے درحقیقت بعد کے لوگوں کوتیلی دی جارہی ہے کہوہ نیکی کے کاموں میں آ گے بڑھیں کیونکہ اللہ کے فیض کا دروازہ کشادہ ہےاس سے بعد کے لوگوں کے لیے پہلے لوگوں پرفضیلت ثابت کرنا درست نہیں کیونکہ بالا تفاق پہلے لوگ افضل ہیں۔

علامه طبی والین فرماتے ہیں کہ اس امت کو بارش کے ساتھ تشبیہ علم اور ہدایت کے اعتبار سے دی گئی ہے چنانچہ ایک اور حدیث میں بارش کوعلم اور ہدایت کے مشابر قرار دیا گیا ہے اس لیے زیر بحث حدیث میں بھی امت سے علماء کامل مراد ہیں کہ جوخود بھی کامل ہوتے ہیں اور دوسروں کو بھی درجہ کمال تک پہنچاتے ہیں اس تشریح کے اعتبار سے خیر سے نفع کے معنی مراد ہوں گے اور اس صورت میں انضیلت میں پوری امت کا یکسال اور برابر ہونا لازمنہیں آتا۔

حسلاص کلام: یہ ہے کہ بیدامت اپنے کی دور میں خیر سے خالی نہیں ہوگی جیسا کہ ایک حدیث میں نبی کریم مَرَ اَنْ اَلَ امت کوامت مرحومه ارشاد فرمایا ہے کیونکہ اس امت کا نبی '' نبی رحمت ،، ہے جبکہ دوسری امتوں کے ہاں خیر کا وجود صرف ابتدائی دور میں رہااور پھر بعد والوں میں شرآ گیا اور اس طرح آیا کہ انہوں نے اپنی مقدس آسانی کتا بوں تک کو بدل ڈالا ان میں اپنی منشاء کے مطابق تحریف کر کے اپنے دین کا حلیہ ہی مسخ کردیا۔ (مرقاۃ الفاتج ۱۱/۱۱ سی المناقب) (شرح الطبی ۱۱/۳۷۳)

## بَابُمَاجَاءَ مَثَل ابْن أَدَمَ وَأَجَلِهِ وَأَمَلِهِ

# باب ۲: آ دمی اس کی موت اور اس کی آرزو کی مثال

# لوگوں کی صلاحس<del>ی</del> توں کی مشال

(٢٤٩٦) قَالَ النَّبِيُّ ﷺ هَلَ تَدُرُونَ مَامَثَلُ هٰذِهٖ وَهٰذِهٖ وَرَخِي بِحِصَا تَدُنِ قَالُوا اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ قَالَ هَذَاكَ الْاَمَلُ وَهٰنَا الْاَجَلُ.

تَرْجَيْهَ مَن عبدالله بن بريده اين والدكايه بيان قل كرت بين ني اكرم مَرافَقَعَ في مايا بيكياتم يه جانة موكداس كي اوراس كي كيا مثال ہے آپ نے دو کنگریاں چھینک کریہ بات ارشاد فرمائی لوگوں نے عرض کی اللہ تعالی اور اس کا رسول زیادہ بہتر جانتے ہیں نبی 

لعنات: الدواب: دوابه كى جمع بير عمور عفراش پروانے تلياں يقعن فيها وه اس ميں گرنے لگے مُجَز : حجزة كى جح بازاراور پاجامه باند سے كى جگه تقحمون تم اس ميں داخل مورب موگرتے يلے جارب موفيما خلامن الاممركز شته امتیں۔اجل:اس کے دومعنی ہیں (۱) پوری زندگی کی مدت (۲) موت استعمل:اس نے کام پرلگایا۔ عمل: عامل کی جمع ہے مزدور کام کرنے والے قیداط: وزن اور پیاکش کی ایک مقدار جو مختلف زمانوں میں بدتی رہی ہے اور اب وزن میں گندم کے چاردانے کے مساوی ہے بعض نے کہا: بینصف دانق ہے اور دانق درہم کے چھٹے حصے کو کہتے ہیں۔اب ابواب الامثال کے آخر میں پچھ متفزق حديثين بين،جن پرامام ترمذي والينيد في ابواب قائم نهيل كئے۔

#### امت کے تعملق سے نی مَالْفِیْکَمَ کی مشال يبود ونفساري اوراسس أمست كي مشال

(٢٧٩٧) إِنَّمَا آجَلُكُمْ فِينَهَا خَلَامِنَ الْأُمَدِ كَهَا بَيْنَ صَلُّوةِ الْعَصْرِ إلى مَغَارِبِ الشَّهْسِ وَإِنَّمَا مَثَلُكُمْ وَمَثَلُ الْيَهُوْدِ وَالنَّصَارِي كَرَجُلِ اسْتَعْمَلَ عُمَّالًا فَقَالَ مَنْ يَعْمَلُ لِيُ إِلَّى نِصْفِ النَّهَادِ عَلَى قِيْرَاطٍ قِيْرَاطٍ فَعَمَلَتِ الْيَهُوُدُ عَلَى قِيْرَاطٍ قِيْرَاطٍ ثُمَّ قَالَ مَنْ يَعْمَلُ لِي مِنْ نِصْفِ النَّهَارِ إلى صلوةِ الْعَصْرِ عَلَى قِيْرَاطٍ قِيْرَاطٍ فَعَمَلَتِ التَّصَارَى عَلَى قِيْرَاطٍ قِيْرَاطٍ ثُمَّ ٱنْتُمْ تَعْمَلُوْنَ مِنْ صَلُوةِ الْعَصْرِ إلى مَغَارِبِ الشَّمْسِ عَلَى قِيْرَاطَيْنِ قِيْرَا طَيْنِ فَغَضِبَتِ الْيَهُوْدُ وَالنَّصَارَى قَالُوْا نَحْنُ آكُثُرُ عَمَلًا وَاقَلَّ عَطَاءً فَقَالَ هَلُ ظَلَمْتُكُمْ مِنْ حَقِّكُمْ شَيْئًا قَالُوا لَا قَالَ فَإِنَّهُ فَضَلِي أُوْتِيُهِ مَنَ أَشَاءً.

توجیجتی: حضرت ابن عمر ثانین بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطَافِینَا بی خومایا جولوگتم سے پہلے گز رچکے ہیں ان کے مقالبے میں تمہاری عمر کی مثال اس طرح ہے جیسے عصر سے لے کر سورج غروب ہونے کا وقت ہے تمہاری اور یہودیوں اور عیسائیوں کی مثال اس مخض کی طرح ہے جو کچھ لوگوں کو مزدور رکھتا ہے اور یہ کہتا ہے کون خض دوپہر تک میرے لیے کام کرے گا ؟ایک قیراط کے عوض میں ؟ یہود بوں نے ایک قیراط کے عوض میں بیکام کرلیا پھراں شخص نے کہادو پہرے لے کرعصر کی نماز کے وقت تک ایک قیراط کے عوض میں کون میرے لیے کام کرے گا؟ توعیسائیوں نے ایک قیراط کے عوض میں بیکام کرلیا پھرتم لوگ آ گئے تم نے عصر کی نماز ہے لے کر سورج غروب ہونے تک دو قیراط کے عوض میں میاکام کیا تو یہودی اورعیسائی غضب ناک ہو گئے اور بولے ہم نے زیادہ کام کیا ہے اورہمیں کم معاوضہ ملاہے تو پروردگارنے فرمایا کیا میں نے تمہارے حق کے حوالے سے تمہارے ساتھ کوئی زیادتی کی ہے وہ جواب دیں گے نہیں تو پروردگار نے فر مایا بیمیرافضل ہے میں جسے چاہوں عطا کردوں۔

(٢٧٩٨) إنَّمَا النَّاسُ كَإِيلِ مِائَةٍ لَا يَجِدُ الرَّجُلُ فِيهَارَاحِلَةً.

تَوَجِّجَةُمْ: حضرت ابن عمر ثناتُمْ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَلِّشَیِّجَ نے فرمایا لوگوں کی مثال ان ۱۰۰ اُونٹوں کی طرح ہے جن میں آ دمی کو ایک بھی سواری کے لیے ( قابل ) نہیں ملتا۔

(٢٧٩٩) إِنَّمَا مَثَلِي وَمَثَلُ أُمَّتِي كَمَثِلِ رَجُلِ إِسْتَوْقَلَنَارًا فَجَعَلَتِ اللَّاوَابُ وَالْفَرَاشُ يَقَعُنَ فِيهَا فَأَنَا اخِنَّ بِحُجَزِكُمُ وَٱنْتُمْ تَقَحَّمُونَ فِيهَا.

تَرْجِيْهُمْ: حضرت ابوہریرہ وہ ٹاٹھۂ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَالِشَيَّا آنے فرمایا میری اور میری اُمت کی مثال اس شخص کی طرح ہے جوآگ جلاتا ہے تو کیڑے مکوڑے اور پروانے اس پر گرنے لگتے ہیں تو میں تمہاری کمرسے بکڑ کراس سے بچاتا ہوں اورتم اس پر گرنے ک

کوشش کررہے ہو۔

تشریح: اس حدیث بی اس امت کی دو مثالی بین، پہلی مثال اس بات کی ہے کہ اس امت کی مدت علی یہودونصار کی کے اعتبار سے تھوڑی ہے، اور دوسری مثال اس بات کی ہے کہ بیامت اجر وقواب بیل گزشته امتوں سے بڑھی ہوئی ہے، کوئلہ اس است کے لئے بیر ضابطہ نہیں تھا۔ اور دونوں مثالوں کی تفصیل بیہ ہے کہ کی کوئی تغیر کروانی ہے، اور اس کا خیال ہے کہ کام دو پہر ہوئی تو دیکھا: کام ایجی باتی ہے، اور اس کا خیال ہے کہ کام دو پہر ہوئی تو دیکھا: کام ایجی باتی ہے، اور مالک کوان مزدوروں کا کام پیند بھی نہیں آیا، اس لیے در زرہ کم کا چھٹا حصہ ) طے کی، مگر جب دو پہر ہوئی تو دیکھا: کام ایجی باتی ہے، اور مالک کوان مزدوروں کا کام پیند بھی نہیں آیا، اس لیے اس نے ان کو مقر مزدور کی در در بیا ہی باتی ہے، اور مالک کوان مزدوروں کا کام پیند بھی نہیں آیا، اس لیے اس نے ان کو مقر دوری دے کر رخصت کر دیا، پھر وہ دور لایا، اس کا خیال تھا کہ عصر تک کام نمید جائے گا، اس نے ان کی مزدوری ہی ایک ایک قیا، س نے ان کی مزدوری ہی ایک ایک قیا، ور دوری ہی ایک ایک تیل مقار ہو مزدوری دوری دے کر رخصت کر دیا، پھر وہ قیر سے مزدور لایا، اور ان سے کہا سوری ڈو ہے ہے پہلے کام نمین ڈبل مزدوری دوری دوری دوری دوری کی بی پہلے دونوں مزدوروں نے لگے کہ ہم نے کام زیادہ کیا، اور کام تم ملی کہ تو تو نے ان سے بو چھا: بیل نے تو مزدوری طے کی تھی وہ پوری دی یا اس بیل کھی کی کی افول نے کہا: میں بہلے دونوں مزدوروں کو جو ذائد مزدوری دی ہوں مزدوری دی ہی بی بہلے دونوں مزدوروں کو جو ذائد مزدوری دی ہوں مزدوری دی ہی بی بیا کہا: بیل نہیں، ہیں آپ نے نوری مزدوری دی ہوں دول، تبہاری میرے جیب پر بچھا جارہ دواری تو نہیں!

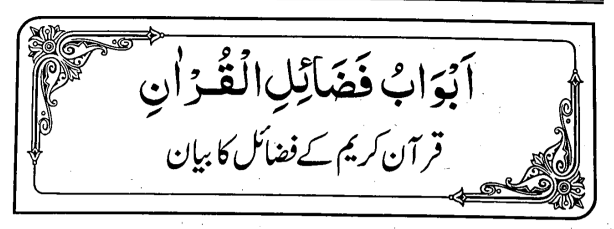
الله تعالیٰ کے ساتھ یہود ونصاریٰ کا بیکلام کہاں ہوگا؟

(۱) بیکلام قیامت کے دن ہوگا جب وہ امت محمد بیکا جروثواب زیادہ دیکھیں گے۔ نبی کریم مَالِّشْقِیَّةَ نے ماضی کالفظ استعال فر مایا اس طرف اشارہ کرنے کے لیے کہ بیدامرضر درواقع ہوگا۔

(۲) اس طرح کی بات اس وفت انہوں نے کہی ہوگی جب ان کو اپنے اپنے زمانے میں اپنی آسانی کتابوں کے اپنے رسولوں کی زبان سے اس امت کی بیخصوصیت اور نضیلت معلوم ہوئی ہوگی۔

فائك: اس حدیث سے یہود ونصاری کے وہ لوگ مراد ہیں جنہوں نے اپنے زمانے کے انبیا پر ایمان لا یاان کی باتوں پر عمل کیااور اپنی کتابوں پر کسی قشم کی تبدیلی اور تحریف نہیں کی کیونکہ جوایسے نہ ہوں بلکہ انہوں نے کتابوں میں تحریف کردی ہوتو وہ اجر وثو اب کے سرے سے ستحق ہی نہیں۔





الله رب العزت نے ایک سوچار (۱۰۴) کتابیں نازل کی ہیں سوائے قرآن کریم کے کسی کو بیاعزاز حاصل نہیں کہ الله رب العزت قرآن کریم کےخودمحافظ ہیں۔فقط الفاظ ہی کے نہیں بلکہ الفاظ ومعانی کے بھی۔ ہردور میں اللہ رب العزت نے ایسے علماء پیدا کیے جن کوقر آنِ کریم کی میچ سمجھ عطاء کی فیزق باطلہ میں سے اگر کوئی قرآن کے معنی ومفہوم میں فرق لگا تا ہے تواللہ رب العزت علماء کی زبانوں سے حق جاری کردیتے ہیں۔اور پہ قرآن کا عزاز ہے کہ جوآ دمی قرآن کو مجھنا شروع کرتا ہے اللہ پاک اس کے لئے قرآن کی

﴿ وَ لَقَدُ يَسَدُنَا الْقُدُانَ لِلذِّكُو فَهَلْ مِنْ مُّدَّكِدٍ ۞ ﴿ (الْمَرَ عَلَا)

کامفہوم یہی ہے۔تفسیر قرطبی میں ہے کہ یاد کرنا آسان ہے۔ نبی اکرم شَلِّنْظَیَّۃ کے فرمانِ اطہر کے مطابق انسان کی بہتری قرآن کریم

اور میجی قرآن کریم کا عجاز ہے کہ تمام کتب ساویة میں سے سب سے آسان کتاب قرآن کریم ہے۔ سمجھنا ، ہرھنا ، یرهانا آسان ہے مگرشرط بیہ ہے کہ اخلاص ہو۔

## قرآن كريم اوراس كے متعلقات كے فصف مكل كابسيان

قرآن کریم آسانی کتابوں میں وہ واحداور منفرد کتاب ہے جس میں تحریف اور تبدیلی نہیں ہوسکتی جس میں اللہ تعالیٰ نے زمانہ بعثت نبوی ہے لرکر قیامت تک پیدا ہونے والے انسانوں اور ان کی زندگی کے ہر شعبہ کے لیے جامع ہدایات عطاکی ہیں جس کی پہلے ہے گا گئی پیش گوئیوں کو بعد میں آنے والے وقت نے سیح ثابت کردیا اور قیامت تک اس کی پیش گوئیاں تسلسل اور تواتر سے پوری ہو کر قرآن مجید کی صداقت کو ہرز ماندمیں دنیا والوں پرآشکارا کرتی رہیں گی میہ وہ واحد اور منفرد کتاب ہے جس کو یا دکرنے اور زبانی پڑھنے والے تمام دنیا میں موجود ہیں۔

یہ وہ واحد کتاب ہے جو دنیا میں بکثرت چھپتی ہے سب زیادہ سب سے زیادہ پڑھی اور سی جاتی ہے اور جس کی تعلیمات پر دنیا میں سب سے زیادہ عمل کیا جاتا ہے بیروہ منفرد کتاب ہے جس نے اپنے نبی کے علاوہ انبیاء سابقین کی تعظیم کوبھی واجب کیا اور ان پر

ایمان لانے کوضروری قرار دیا۔

دوسری آسانی کتاب کے ماننے والے بید دعو کی نہیں کر سکتے ہیں کہ ان کی کتاب آج ان کے ہاتھوں میں بعینہ اس طرح موجود ہے جس طرح وہ نازل ہوئی تھی اور اس میں کوئی کمی بیشی یا تبدیلی اور تحریف نہیں ہوئی اس کے برخلاف قر آن مجیدنے دعویٰ کمیا:

﴿ إِنَّا نَحُنُ نَزَّلْنَا النِّ كُو وَ إِنَّا لَهُ لَحْفِظُونَ ۞ ﴿ (الْجِر:٩)

لاريب مم فقرآن مجيدكونازل كيااورمم بى اس كے محافظ ميں۔

ای طرح قرآن مجید نے بید عویٰ کیا کہ اس کی کسی آیات میں تحریف نہیں ہوسکتی قران کریم کی کسی آیت کو دوسرے الفاظ میں بدلانہیں جاسکتا:

﴿ لَا يَا تِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِه ﴿ وَالْمِنْ خَلْفِه ﴿ وَالسَّعِدة ٢٣١)

غیر قرآن مجید قرآن میں شامل نہیں ہوسکتا نہ آ گے نہ پیھیے۔

چودہ صدیاں گزرجانے کے بعد کوئی بڑے سے بڑا منکر اسلام بھی بہ ثابت نہیں کرسکا کہ قر آن کریم کی فلاں آیت پہلے اس طرح تھی اوراب اس طرح ہے قر آن مجید میں چھ ہزار چھ سوسولہ آیات ستتر ہزار نوسو چونتیں کلمات اور تین لاکھ تکیس ہزار چھ سوا کہتر حروف ہیں اور کسی آیت کسی کلمہ بلکہ کسی حرف کے بارے میں بھی کمی بیٹی یا تبدیلی اور تحریف کا کوئی شخص دعویٰ نہیں کرسکا۔

سرکار دوعالم مُطَّلِّفَتُكَا بِمَا عَمِی سب سے بڑا معجز ہ قر آن کریم ہے اور بیکتنا بڑا اعجاز ہے کہ تمام انبیاء ﷺ کے معجزات ان کے ساتھ رخصت ہو گئے لیکن آپ کی نبوت کامعجز ہ قیامت تک قائم رہے گا

دوسرے انبیاء ﷺ کے مانے والوں سے اگر کوئی پوچھے کہ تمہارے نبی علائیلا کی نبوت پر کیا دلیل ہے تو کوئی دلیل نہیں پیش کر کرسکتا اور اگر ہم سے پوچھے کہ تمہارے نبی کی نبوت پر کیا دلیل ہے تو ہم سرکار کی نبوت پر ایک دونہیں چوہیں ہزار سے زیادہ دلیلیں پیش کر سکتے ہیں ای طرح اگر کسی دین کا پیروکارا پنے دین کے بارے میں مشکوک ہوتو اس کومطمئن کرنے کے لیے کوئی چیز نہیں ہے اور اگر خدانخو استہ کوئی مسلمان اپنے دین سے مشکوک ہوتو اس کومطمئن کرنے کے لیے چوہیں ہزار سے زیادہ وجوہات ہیں۔ وللہ المحمد علی ذلك

کلام اللہ ہے۔ قرآن مجید کی بے انتہاعظمت کے لیے بس اتنا کانی ہے کہ وہ کلام اللہ ہے اور اللہ تعالیٰ کی حقیقی صفت ہے واقعہ ہے کہ اس دنیا میں جو پچھ بھی ہے یہاں تک کہ زمینی مخلوقات میں کعبۃ اللہ اور انبیاء عین اللہ اور انبیاء عین اللہ اور عالم علمت کے غیب کی مخلوقات میں کوبۃ اللہ اور انبیاء عین اور انبیاء عین اور جنت کی نعتیں اور اللہ کے مقرب ترین فرضتے یہ سب اپنی معلوم و مسلم عظمت کے باوجود غیر اللہ اور مخلوق ہیں لیکن قرآن مجید اللہ تعالیٰ کی پیدا کی ہوئی اور اس سے اللہ کی کوئی چرنہیں ہے بلکہ اس کی حقیقی صفت ہے جو اس کی ذات عالی کے ساتھ قائم ہے یہ اللہ پاک کا بے انتہاء کرم اور اس کی عظیم تر نعت ہے کہ اس نے اپنے رسول اللہ مِنْ اللہ مُنْ اللہ علی میں پھر اس کو بچھ کر اپنی ذریان سے اس کو پڑھ سکیں پھر اس کو سمجھ کر اپنی ذریان سے اس کو پڑھ سکیں پھر اس کو سمجھ کر اپنی ذریان سے اس کو پڑھ سکیں پھر اس کو سمجھ کر اپنی ذریان سے اس کو پڑھ سکیں پھر اس کو سمجھ کر اپنی ذریان سے اس کو پڑھ سکیں پھر اس کو سمجھ کر اپنی ذریان سے اس کو پڑھ سکیں پھر اس کو سمجھ کر اپنی ذریان سے اس کو پڑھ سکیں بھر اس کو سمجھ کر اپنی ذریان سے اس کو پڑھ سکیں بھر اس کو سمجھ کر اپنی ذریان سے اس کو پڑھ سکیں بھر اس کو سمجھ کر اپنی ذریان سے اس کو پڑھ سکیں بھر اس کو بھر اس کو بین کی در اپنی انسان سکیں۔

قرآن كريم كى سب سے بڑى فضيلت يہ ہے كه وہ الله كاكلام ہے، اور الله كاكلام الله كى صفت ہے، اور صفت اور موصوف كا درجه ايك ہوتا ہے، پس قرآن كريم كے لئے اس سے بڑى كوئى فضيلت نہيں ہوسكتى، اور اس لئے حكمت اللى نے چاہا كمقرآن كريم كى تلاوت

کی ترغیب دی جائے ،اس کی تلاوت کے فضائل بیان کئے جائمیں ، نیز بعض مخصوص سورتوں اور آیتوں کے بھی فضائل بیان کئے جائمیں۔ اور احادیث میں خاص سورتوں اور آیتوں کی فضیلت بیان کی ، جیسے سور ۂ کہف، سورۃ الملک ،سورۃ الفاتحہ،سورۃ البقرۃ اورسور ہُ آل عمران وغیرہ کے فضائل بیان کئے،اورآیت الکری،سورۃ الاخلاص،معو ذتین وغیرہ کا متیاز بیان کیا تا کہلوگ ان کو وظیفہ بنا تیں۔ بہتنا صل چندوجوہ سے ہے:

**اوّل:** وہ سورت یا آیت جوصفات الہیہ میں غور وَککر کے لئے زیادہ مفید ہے، اور اس میں صفات الہیہ کے تعلق سے جامعیت اور ہمہ گیری کی صفت پائی جاتی ہے، جیسے آیت الکرسی بسورۃ الحشر کی آخری تین آیتیں اور سورۃ الاخلاص وغیرہ ان آیتوں کا درجہ قر آن كريم ميں ايباہے جبيبااسائے الہيدميں اسم اعظم كا درجہ ہے۔

وم: کوئی سورِت ایسی ہے جس کا نزول بندوں کے ورد (وظیفہ) کے لئے ہوا ہے یعنی اس کا نزول اس لئے ہوا ہے کہ لوگ جانیں کہ وہ اپنے پروردگار کا تقرب کیسے حاصل کریں؟ جیسے سورہ فاتحہ، اس کا درجہ قرآن کی دوسری سورتوں کے مقابلہ میں ایسا ہے جیسا عبادات میں فرائض کا درجہہ۔

سوم: وهسورتیں جوجامع ترین ہیں، جینے زہراوین یعنی سورہ بقرہ اورسورہ آل عمران ۔سورہ بقرہ میں اسلام کے اصول وعقا کداورا حکام شریعت کا جتناتفصیلی تذکرہ ہے اتناکسی دوسری صورت میں نہیں ہے، اس لئے اس سورت کوقر آن میں سب سے مقدم رکھا گیا ہے،اوراس کو قرآن کی کوہان،،قرار دیا گیا ہے۔اور حدیث میں خبر دی گئی ہے کہ جس گھر میں سورہ بقرہ پڑھی جاتی ہے اس گھر میں شیطان نہیں آسکتا، اور سورہ آل عمران میں مجادلات اور جنگی معاملات کی جتن تفصیل ہے اتنی کسی دوسری سورت میں نہیں ہے۔

### بَابُهَاجَاءَفِي فَضُلِ فَاتِحَةِ الْكِتَابِ

### باب: سورة الفاتحه كي فضيلت

(٢٨٠٠) أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ خَرَجَ عَلَى أُبَيِّ بْنِ كَعْبٍ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَا أُبَّ وَهُو يُصَلِّى فَا لُتَفَتَ أُبَّ فَلَمُ يُجِبُهُ وَصَلَّىٰ أَبَّ فَغَقَّفَ ثُمَّ انْصَرَ فَ إِلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ فَقَالَ السَّلَامُ عَلَيْكَ يَارَسُولَ اللهِ ﷺ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَيْثُ وَعَلَيْكَ السَّلَامُ مَامَنَعَكَ يَأَ أَبُّ أَن تُجِيْبَنِي إِذْ دَعَوْتُكَ فَقَالَ يَارَسُولَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اَفَكَمْ تَجِنُ فِيْمًا اَوْتِي اللهُ إِلَى آنُ (اسْتَجِيْبُو اللهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَا كُمْ لِمَا يُخيِينُكُمْ) قَالَ بَلَي وَلَا أَعُودُ إِنْ شَاءَ اللهُ قَالَ آتُحِبُ آنُ أُعَلِّمَكَ سُوْرَةً لَمْ يُنَزِلُ فِي التَّوْرَةِ وَلَا فِي الْإِنْجِيْلِ وَلَا فِي الزُّبُورِ وَلَا فِي الْقُرُانِ مِثْلُهَا قَالَ نَعَمُ يَارَسُولَ اللهِ ﷺ فَقَالَ رَسُولُ الله ﷺ كَيْفَ تَقُرَأُ فِي الصَّلوةِ قَالَ فَقَرَأُ أُمَّر الْقُرُانِ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ وَالَّذِي نَفُسِيْ بِيَدِهٖ مَا أُنْزِلَتْ فِي التَّوْزِقِ وَلَا فِي الْإِنْجِيْلِ وَلَا فِي الزُّبُوْدِ وَلاَ فِي الْقُرُانِ مِثْلُهَا وَ إِنَّهَا سَبْعٌ مِّنَ الْمَثَانِي وَالْقُرُانُ الْعَظِيْمُ الَّذِي كَ أُعْطِيْتُهُ.

تَرْمُجْهَنَّهُ: حضرت ابو ہریرہ نواٹنی بیان کرتے ہیں ایک مرتبہ نبی اکرم مُلِّلْتِیَا اَمْ حضرت ابی بن کعب کے پاس تشریف لے گئے نبی اکرم مِلْفَظِيَّةً نِهَ آواز دی اے ابی وہ اس وقت نماز پڑھ رہے تھے حضرت ابی مثاثثۂ نے توجہ کی لیکن جواب نہیں دیا۔حضرت ابی خاتیم نماز یڑھتے رہے انہوں نے نماز مختفر کی پھروہ نبی اکرم مُلِلْفَقِیَّ آئی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کی السلام علیک یا رسول اللہ آپ مِلِلْفَقِیَّةِ نے فرمایا تنہیں بھی سلام ہوتم نے میری بات کا جواب کیوں نہیں دیا ؟اے ابی جب میں نے تنہیں بلایا تھا انہوں نے عرض کی یارسول الله مين نمازير هرا تھا توآپ مَرِافِيكَةً نے فرمايا الله تعالى نے ميري طرف جو كلام وى كيا ہے كياتم نے اس ميں يه بات نہيں يائى جب الله تعالى اوراس كارسول تهميس بلاعي توتم انهيس جواب دو-،،حضرت ابي شاشي نے جواب دياجي ہاں اگر الله تعالى نے جاہاتو ميس آئندہ ایسانہیں کروں گا آپ مَرافِظَةً نے دریافت کیا کیاتم یہ بات پیند کرتے ہوکہ میں تمہیں اس سورت کی تعلیم دوں تورات میں انجیل میں زبور میں اور قرآن میں اس کی ما ننداور کوئی سورۃ نازل نہیں ہوئی ؟انہوں نے عرض کی یارسول اللہ جی ہاں آپ مِلَّا الْفِيْكُمَّةِ نے فرماياتم نماز مين كيا قرائت كرت مو؟ حضرت ابو هريره منافئة بيان كرت بين حضرت الى منافئة في خوس قاتحه برهي توآپ مَرافِظَةَ فَيْ فر ما یا اس ذات کی قشم جس کے دست قدرت میں میری جان ہے تورات انجیل زبور اور قر آن میں اس کی مانند اور کوئی سورۃ نازل نہیں کی گئی یہی سبع مثانی ہے اور وہ عظیم قرآن ہے جو مجھے عطا کیا گیا ہے۔

تشریع: سورۃ الفاتحہ ایک بیش بہا دولت ہے، جواس امت کےعلاوہ کسی امت کونہیں ملی،مسلمان اس کی جتنی بھی قدر کریں کم ہے، اس میں صرف دینی فائدے ہی نہیں، دنیوی پریشانیوں ، بیاریوں اور بلاؤں کا علاج بھی ہے، حدیث میں ہے: سورۃ الفاتحہ ہر بیاری کی شفاہے (رواہ الداری ) پس اس مبارک سورت کا جس قدر وردر کھا جائے باعث خیر و برکت ہے، اور وہ اس مقصد سے عطا فرمائی می ہے، چنانچینماز کی ہررکعت میں اس کا پڑھنالاز می قرار دیا گیا ہے۔

(۱) بیمسئله علماء کے نزدیک طے شدہ ہے کہ اگر نبی مَطَلِّنَا ﷺ اپنی حیات مبار کہ میں کسی کو یکاریں اور وہ نمازیژھ رہا ہوتو فور أجواب دینا ' ضروری ہے، پھررہی میہ بات کہ جواب دینے سے نماز باقی رہے گی یا ٹوٹ جائے گی؟ بیا لگ مئلہ ہے،

**مْدَامِبِ نَقْبِ او:** اس میں حفیہ اور مالکیہ اور شافعیہ مُٹَینَ کے دو دوقول ہیں مالکیہ حنابلہ اور شافعیہ مُٹِینَ کی خز دیک راج یہی ہے کہ نماز فاسدنہیں ہوگی جبکہ حنفیہ پڑتیا ہے کامشہور قول ہیہ ہے کہ نماز فاسد ہوجائے گی امام طحاوی پڑٹیلڈ نے اس کواختیار کیا ہے ملاعلی قاری پڑٹیلڈ فر ماتے ہیں کہ ظاہر حدیث سے بی<sup>حکم</sup> ثابت ہوتا ہے کہ آپ مِنْلِفَئِیَّا کے بلانے پر لاز مااسے حاضر ہوجانا چاہیے جبکہ وہ بندہ نماز میں ہو آیااس حاضری سے نماز فاسد ہوگی یانہیں؟اس بارے میں حدیث خاموش ہے اور عام دلائل کہاس طرح نماز کوتوڑنے سے نماز فاسد ہوجاتی ہے کا تقاضا یہی ہے کہ یہاں بھی اس شخص کی نماز فاسد ہوجائے گی جونماز توڑ کر حضور مَا النظائے آ کی خدمت میں حاضر ہواگر چیہ اسے نماز توڑنے کا کوئی گناہ نہیں ہوگا۔ (اوجز المسالک ۸۸/۲ماجاء فی القرآن)

- (٢) اورسورة الانفال مين جو حكم إلى كوحفرت اني بن كعب وللنوع جانة تقى ، مكرينبين سجحة تقى كداس كاعموم نمازتك ب، نماز پڑھتے ہوئے بھی نبی مَطِّلْقَيَّةً کی ندا کا جواب دینا چاہئے: یہ بات آج حضرت الی مُناتِّد کے سامنے آئی، چنانچہ انھوں نے کہا: میں آئندہ بیلطی نہیں کروں گا۔
- (٣) سورة الحجرآيت ٨٨ من ٢ : ﴿ وَ لَقُن اتَيْنَكَ سَبْعًا مِّنَ الْمَثَانِي وَ الْقُرُانَ الْعَظِيْمَ ﴿ اورالبته وا قعديه بهم في آب

مِيْرُ اللَّهُ كَوْيَارِ بِاردِ بِرائِي حانے والى كتاب كى آيتوں ميں سے سات آيتيں اور قر آن عظيم عطا فر مايا ہے۔

#### سورة فاتحد کے بہت سے نام ہیں:

اس حدیث میں نبی کریم مَزِّنْ فَضَعَ آنے سورة فاتحہ کے تین نام ذکر فرمائے ہیں ام القرآن سبع مثانی اور قرآن عظیم اس سورت کے یہ نام کس وجہ سے رکھے گئے ہیں۔

مثانی جمع ہے تنی کی اس کے معنی ہیں دو دوسورة فاتحہ کو مثانی کہنے کی مختلف وجہیں ذکر کی گئی ہیں:

نماز کی ہررکعت میں اسے پڑھا جاتا ہے۔اس میں اللہ جل جلالہ کی حمد وثناء بیان کی گئی ہے۔ بیسورت خاص طور پراس امت کو استثنائی طریقے سے عطاء کی گئی ہے اس سے پہلے کسی امت پر نازل نہیں ہوئی۔

اس کانزول دومرتبه مواایک مرتبه مکه میں اور دوسری بار مدینه منوره میں ۔

فاعد: الله تعالى في ينبين فرمايا كهم آپ كوسورة الفاتحه عطا فرمائى ب، بلكفرمايا: سات آيتين عطا فرمائين، اس مين دو تحكمتين بين: **بہلی حکمت:** سات آیتیں کہہ کراس طرف اشارہ کیا ہے کہ ان کا یا د کرنا کچھ مشکل نہیں ،سات ہی تو آیتیں ہیں ، پس جن کا حافظ نہایت کمزورے دہ جھی ہمت نہ ہاریں!

دوسرى حكمت: نمازيس اس سورت كوسات وتفول مين برهنا چاہئے، نبي مُطِّلْفَيَّةُ اى طرح برا هتے ستھ، حفرت ام سلمه والنين نے بيد بات بیان فرمائی ہے(حضرت اُم سلمہ رہائٹیٹا کی بیرحدیث آ گے آ رہی ہے )اوراس کی وجہ بیہ ہے کہ سورہ فاتحہ ایک دغاہے،اوراس کی ہر آیت سائل کی زبان سے نکلی ہوئی ایک صداہے، اور اس کے پڑھنے کا قدرتی طریقہ سوال کا انداز ہے، جب کوئی سائل کسی کے آگے کھڑا ہوتا ہے اور اس کی مدح و ثنا کر کے مطلب عرض کرتا ہے۔

سائل ان میں سے ہر بول ممبر کر کہتا ہے، اور حدیث کے آخری جزءوالقرآن العظیم: الذی اعطیت کے دومطلب ہیں: پہلامطلب: جوزیادہ سیح ہے: یہ ہے کہ قرآن عظیم سے مرادوہ پوری کتاب ہے جس میں سورہ فاتحہ بھی شامل ہے اور قرآن کی سات آیتوں (سورۂ فاتحہ) کی شخصیص ان کی اہمیت کی وجہ سے کی گئی ہے۔

كيف تقراء في الصلاة ؛ قال : فقرء امر القرآن.

" تُونماز میں کیسے پڑھتا ہے؟ فرماتے ہیں پھراُم القرآن یعنی سورہَ فاتحہ پڑھی۔"

علامه طبی راتین نے اس مقام پرحدیث کے اِن الفاظ کے اعتبار سے ایک اعتراض اور اس کا جواب ذکر کیا ہے۔

فرماتے ہیں کہ یہاں سوال اور جواب میں مطابقت نہیں ہے کیونکہ سوال میں قراءت کی حالت اور کیفیت کا ذکر ہے۔

اوریباں جواب میں نفس قراءت کا ذکر کیا گیا ہے حالا نکہ سوال اس کے بارے میں نہیں تھا؟

جواب کہ ہوسکتا ہے کہ یہاں جواب میں کچھالفاظ مقدر ہوں اصل عبارت اس طرح ہو: قد أا مرالقرآن مرتلا و هجو دا كه حضرت الى نے سورة فاتح كوتر تيل اور تجويد كے ساتھ ير ها ہو۔

#### بَابُمَاجَاءَ فِيُ سُوْرَةِ الْبَقَرَةِ وَأَيَةِ الْكُرُسِيّ

### باب ۲: سورة البقره اورآيت الكرسي كي فضيلت

(۲۸۰۱) بَعَكَرَسُولُ اللهِ ﷺ بَعُثَا وَهُمُ ذُووَعَدِ فَاسُتَقُرَأَهُمْ فَاسْتَقُرَأَ كُلَّ رَجُلٍ مِّنْهُمُ يَعْنَى مَامَعَهُ مِنَ الْقُرُانِ فَالْنَ عَلَى رَجُلٍ مِّنْهُمْ مِنَ الْحَدَثِهِمُ سِنَّا فَقَالَ مَامَعَكَ يَا فُلانُ فَقَالَ مَعِى كَذَا وَكَذَا وَسُورَةُ الْبَقَرَةِ فَالَ رَجُلُ مِنَ الْمَعَكَ يَا فُلانُ فَقَالَ رَجُلُ مِّنَ اللهِ مَامَعَتِى اَنْ فَقَالَ رَجُلُ مِنَ اللهِ مَامَعَتِى اَنْ فَقَالَ اللهِ مَنْ اللهِ مَامَعَتِى اَنْ فَقَالَ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَاللهِ مَنْ اللهِ اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

ترکیجہ بنہ: حضرت ابو ہر یرہ وہ اٹھے بیان کرتے ہیں بی اکرم سُلِسُکھ نے ایک مہم روانہ کی جس میں کی افراد سے آپ سُلِسُکھ نے نان میں دریافت کیاان میں سے کس کو کتنا قرآن پاک آتا ہے؟ تو ہر شخص نے بتایااسے کتنا قرآن پاک آتا ہے پھر آپ سِلِسُکھ نے نان میں سے ایک فرد کے پاس تشریف لائے جس کی عمر سب سے کم تھی آپ سِلِسُکھ نے دریافت کیاا نے فلاں تمہیں کتنا قرآن پاک آتا ہے ؟ اس نے جواب دیا جھے فلال فلال سورتیں آتی ہیں اور سورۃ بقرہ بھی آتی ہے آپ سِلَسُکھ نے دریافت کیا کیا تمہیں سورہ بقرہ آتی ہے اس نے جواب دیا جی بال آپ سِلِسُکھ نے فرمایا تم جاؤتم ان کے امیر ہوتو ان لوگوں میں سے ایک بڑی عمر کے صاحب نے عرض کی اللہ تعالیٰ کو قتم میں نے تو اس وجہ سے اس سورت کو یا دہیں کیا (میں قیام کی حالت میں اس کی قرائت نہیں کر سکوں گا) نبی اکرم سِلَسُکھ نے فرمایا تم قرآن پاک کاعلم حاصل کرنے کے بعد اس کی قرائت بھی کرے اور نے فرمایا تم قرآن پاک کاعلم حاصل کرنے کے بعد اس کی قرائت بھی کرے اور قیام کی حالت میں اس ہوتو اس کی خوشو ہر جگہ جھیاتی ہواور جو شخص قرآن پاک کاعلم حاصل کرنے سے بعری ہوئی ہواور اس کی خوشو ہر جگہ جھیاتی ہواور جو شخص قرآن پاک کاعلم حاصل کرے سوجائے اور قرآن پاک اس کے ذہن میں ہوتو اس کی مثال اس مشک کی قبلی کی طرح ہے جو مشک سے بھری ہوئی ہواور اس کی خوشو ہر جگہ جھیاتی ہواور جو کے منہ کو باندھ دیا گیا ہو۔

(٢٨٠٢) لِ تَجْعَلُوْ ابُيُوتَكُمُ مَقَابِرَ وَإِنَّ الْبَيْتَ الَّذِي تُقُرَّأُ الْبَقَرَةُ فِيهِ لَا يَسُخُلُهُ الشَّيْطَانُ.

تَوْجِجْهُنَّهُ: حضرت ابو ہریرہ ٹڑٹنے بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَلِّشَیَّا نے فر مایا ہے اپنے گھروں کوقبرستان نہ بناؤ جس گھر میں سورہ بقرہ کی تلاوت ہوتی ہووہاں شیطان داخل نہیں ہوتا۔

(٢٨٠٣) لِكُلِّ شَيئٍ سَنَامٌ وَإِنَّ سَنَامَ الْقُرُانِ سُورَةُ الْبَقَرَةِ وَفِيْهَا ايَةٌ هِي سَيِّنَةُ اي الْقُرُانِ هِيَ ايَةُ الْكُرْسِيِ.

تَرَجِّجِينَهِ: حضرت ابو ہریرہ نُٹاٹنڈ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مِلِّشَکِیَآ نے فرمایا ہر محض کی ایک کوہان (ریڑھ کی ہڈی یا بلندی) ہوتی ہے اور

قرآن پاک کی کوہان سورہ بقرہ ہے اور اس میں ایک آیت ہے جوقرآن پاک کی تمام آیتوں کی سردارہے وہ آیت الکری ہے۔

(٢٨٠٨) مَنْ قَرَأً لَمْ ٱلْمُؤْمِنَ إِلَى إِلَيْهِ الْمَصِيرُ وَايَةَ الْكُرُسِيِّ حِيْنَ يُصْبِحُ حُفِظَ مِلِمَا حَتَى يُمُسِي وَمَنْ قَرَأَهُمَا حِيْنَ يُمُسِي حُفِظَ حَتَّى يُصْبِحَ.

تَوْجَيْهَ بَهِ: حضرت ابو ہریرہ وہ اللہ بیان کرتے ہیں نبی اکرم سَرِّنْفِیَا بیا نے فرمایا یہ جو محض سورہ کم المؤمن کو الیہ المصید تک پڑھے اور پھر آیت الکری پڑھ لے تو ان آیات کی برکت کی وجہ سے شام تک اس کی حفاظت کی جائے گی اور جو شخص اسے شام کے وقت پڑھ لے توصبح تک اس کی حفاظت کی جائے گی۔

(٢٨٠٥) اَنَّهُ كَانَتْ لَهُسَهُوٓ قُوْيُهَا تَمَرُّ فَكَانَتْ تَجِيْجُ الْغُوْلُ فَتَأْخُذُ مِنْهُ فَشَكَا ذٰلِكَ إِلَى النَّبِي ﷺ فَقَالَ إِذْهَب فَإِذَا رَآيُتَهَا فَقُلُ بِسُمِ اللهِ آجِيْنِي رَسُولَ اللهِ عَلَيْ قَالَ فَأَخَذَهَا فَعَلَفَتْ آنُ لَا تَعُودَ فَأَرْسَلَهَا فَجَآءًا لَى النَّبِيّ عَلَيْهِ فَقَالَمَافَعَلَاسِيُرُكَ قَالَ حَلَفَتْ آنُ لَا تَعُوْدَقَالَ كَنَبَتْ وَهِيَ مُعَاوِدَةٌ لِلْكَذِبِ قَالَ فَأَخَذَهَا مَرَّةً ٱخُرى فَحَلَقَتَ أَنُ لَّا تَعُوْدَ فَأَرْسَلَهَا فَجَآءً إِلَى النَّبِي ﷺ فَقَالَ مَا فَعَلَ آسِيْرُكَ قَالَ فَعَلَفَتُ أَنْ لَا تَعُودَ فَقَالَ كَنَبَتُ **ۅؘۿۣ**ؘٛٛڡؙۼٵۅۣۮۊۜ۠ڸڶؙػڹٮؚؚڣؘٲڂؘڶۿٵڣؘقٵڷڡٵ۩ٵۑؾٵڔڮڮڂؾ۠ۨٲۮ۬ۿڹۑڮٳڶؽۘٵڵؾۧؠؚؾۣ۩ڟڎڣؘڟڷڞٳڹۣۨٛۉۮؘٵڮڗۊ۠ڶڰۺؽٸٵ ايَةَ الْكُرسِيِّ إِقْرَأُ هَا فِي بَيْتِكَ فَلَا يَقُرَ بُكَ شَيْطَانٌ وَلَا غَيْرُهُ فَجَآءً إِلَى النَّبِيِّ عَيْ فَقَالَ مَافَعَلَ اَسِيْرُكَ قَالَ فَأَخْبَرَهُ مِمَا قَالَتْ صَلَاقَتْ وَهِيَ كُنُوبٌ.

تریج پہنہ: حضرت ابوابوب انصاری مٹاٹنو بیان کرتے ہیں ان کے ہاں ایک ڈیوڑھی تھی جس میں تھجوریں رکھی ہوئی تھیں وہاں ایک جننی آئی اور ان تھجوروں کو چرالیا میں نے اس بات کی شکایت نبی اکرم مُطَّلِّنْتُكَافِیمَ سے کی آپ مُطَّلِنْتُكَافِیمَ پڑھنا۔اللہ تعالیٰ کے نام سے برکت حاصل کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ کے رسول کو جواب دوحضرت ابوابوب انصاری ٹٹاٹنو بیان کرتے ہیں انہوں نے اسے بکڑلیا تو اس نے بیشم اٹھائی کہ وہ دوبارہ ایسانہیں کرے گی توحضرت ابوایوب انصاری ڈٹاٹنو نے اسے جیموڑ دیا پھروہ نبی اکرم مَطِّفَظَةً کی خدمت میں حاضر ہوئے تو آپ مِطِّفظَةً نے دریافت کیا تمہاری قیدی کے ساتھ کیا معاملہ ہوا؟ انہوں نے جواب دیااس نے بیشم اٹھائی تھی کہ وہ دوبارہ ایسانہیں کرے گی تو آپ مَلِّشَقِیَّ آنے فرمایا اس نے جھوٹ کہا ہے کیونکہ جھوٹ بولنا اس کی عادت ہے حضرت ابوابوب ٹناٹھو بیان کرتے ہیں میں نے ایک مرتبداسے پھر پکڑ الیا تو اس نے پھریشتم اٹھائی کہ وہ اب ایسانہیں كرے كى انہوں نے پھراسے جھوڑ ديا پھروہ نبى اكرم مُؤَلِّنَكُيَّا كى خدمت ميں حاضر ہوئے آپ مُؤلِّنَكُمَّ نے دريافت كياتمهارى قيدى کے ساتھ اب کیا معاملہ ہوا انہوں نے جواب دیا اس نے بیشم اٹھائی تھی کہ اب وہ ایسانہیں کرے گی آپ مَلِّ اُنْتَا اَعْ نے فرمایا اس نے جھوٹ بولا ہے کیونکہ جھوٹ بولنا اس کی عادت ہے حضرت ابوابوب واٹنونہ نے پھراسے بکڑ لیا اور فر مایا اب میں تمہیں نہیں چھوڑوں گا بلکتہ ہیں نبی اکرم مِرِ النظافی آئے یاس لے کرجاؤگا تو اس نے کہا میں آپ کے سامنے ایک چیز ذکر کرنے لگی ہوں ہے آیت الکری ہے آ پ اے اپنے گھر میں پڑھا کرو شیطان آ پ کے قریب نہیں آئے گا اور دوسرا بھی کوئی نہیں آئے گا حضرت ابو ایوب مٹاٹنو آ بِ مَلْفَظَةً كَى خدمت مين حاضر موئ توآب مَلْفَظَةً في دريافت كياتمهاري قيدي ني كيا معامله كيا توحضرت ابوابوب والنور بيان

کرتے ہیں انہوں نے نبی اکرم مَطْلِقَطِیمَ کواس بارے میں بتایا جواس (جن ) نے کہا تھا آپ مِطْلِقَطَیمَ نے فر مایا اس سیح کہاہے ویسے وہ

تشريح: اسلام كے بنیاداصول وعقا كداوراحكام شریعت كاجتناتفصیلی بیان سورة بقره میں كیا گیاا تنااوراییا قرآن یاك كی كسی دوسری سورت میں نہیں کیا گیا غالباای خصوصیت کی وجہ سے اس کو قران میں سب سے مقدم رکھا گیا ہے اور غالباای امتیاز کی وجہ سے اس کو اس حدیث میں سنام القرآن کا لقب دیا گیا ہے۔ واللہ اعلم

قرآن مجید کولوح محفوظ میں کب لکھا گیا ؟ ملاعلی قاری والیٹیا فرماتے ہیں کہ قرآن مجید کولوح محفوظ میں اور دیگر تمام چیزوں کی تقذیری آسان وزمین کی پیدائش سے بھاس ہزارسال پہلے کھی گئ ہیں۔

اعت راض: مید پیدا ہوتا ہے کہ کہ اس حدیث میں دو ہزار سال کا ذکر ہے جبکہ دوسری روایت میں پچاس ہزار سال کا ذکر ہے تو بظاہر دونوں باتوں میں تعارض ہے؟

اس كے تين جواب ديئے گئے ہيں:

- (۱) اس سے طویل مدت اور سابق ہونا مراد ہے معنی ہے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے آسان وزمین کی پیدائش سے بہت عرصہ پہلے قرآن مجید کولوح محفوظ میں لکھ دیا اور ہر چیز کی تقتریر لکھ دی۔
- (۲) کتابت تقدیر کے اوقات مختلف ہیں بعض چیزیں بچاس ہزارسال پہلے ککھی گئی ہیں اور بعض چیزوں کوآ سان وزمین کی پیدائش سے دو ہزارسال پہلے لکھا گیا ہے۔
- (m) علامه طبی طبیعی فرماتے ہیں کہ اور محفوظ میں قرآن مجید کی کتابت اور ہر چیز کی نقدیر کوآسان وزمین کی تخلیق سے بچاس ہزار سال پہلے لکھا گیا ہے پھر اللہ تعالیٰ نے فرشتوں کو پیدا فرمایا اور ان کے سامنے قرآن مجید کی کتابت کوآسان وزمین کی پیدائش ہے دو ہزارسال پہلے ظاہر فرمایا اس لیے دونوں قسم کی روایات میں کوئی تعارض نہیں۔

لعنات: تقدّمه: سورة بقره اورآل عمران كااجروثواب بقيقرآن مجيد كاجروثواب سيآ كي آ كي موكا غيايتان غياية کا تثنیہ ہے ہروہ چیزجس سے سامیہ حاصل کیا جائے جیسے بادل وغیرہ۔ شکر ق: نورروشنی خلا فرجہ کشادگی۔ غمامتان غمامة: کا تثنیه ہ: بادل بدلی ۔ ظُلَة: تشدیدسا تبان - صواف صافة کی جمع بدونوں پر پھیلا کراڑنے والے پرندے کو یا انہوں نے صف باند ھی ہوئی ہے۔ تبجا دلان: وہ دونوں سورتیں جھگڑ ااور بحث ومباحثہ کریں گی نیعنی سفارش کریں گی۔

#### بَابُمَاجَاءَفِيُ اٰخِرسُوُرَةِ الْبَقَرَةِ

### باب ٣: سورة البقرة كي آخري دوآيتوں كي فضيلت

(٢٨٠٦) مَنْ قَرَأُ الْأَيْتَنِينِ مِنْ اخِرِسُورَةِ الْبَقَرَةِ فِي لَيْلَةٍ كَفَتَالُا.

تَرْجِيْهُ بَهِ: حضرت الومسعود مِنْ النَّهُ انصاري بيان كرتے ہيں نبي اكرم مُؤَلِّنَا يَجَمُّ نے فرمايا جو شخص رات كے وقت سورہ بقرہ كي آخرى دوآيات

کی تلاوت کر لے توبید دونوں اس کے لیے کافی ہول گی۔

(٢٨٠٤) إِنَّ اللهَ كَتَبَ كِتَابًا قَبَلَ أَنْ يَخُلُقَ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضَ بِٱلْفَيْ عَامِر ٱنْزَلَ مِنْهُ أَيْتَيْنِ خَتَمَ بِهِمَا سُوْرَةً البَقَرَةِ وَلَا يُقُرَانِ فِي دَارٍ ثَلَاثَ لَيَالٍ فَيَقْرَبُهَا شَيْطَانً.

سال پہلے ایک تحریر لکھی جس میں ہے دوآیات اس نے نازل کی ہیں جن کے ذریعے سورہ بقرہ ختم ہوتی ہے اوریہ دونوں آیتیں تین دن تک جس بھی گھر میں تلاوت کی جائیں گی شیطان اس کے قریب نہیں جائے گا۔

تشرِنیح: اور کفتاہ: وہ دونوں آیتیں اس کے لئے کافی ہوجائیں گی: اس کے تین مطلب بیان کئے گئے ہیں۔

پہلامطلب: اگروہ اس رات میں تہجد اور تہجد میں قر آن کریم نہیں پڑھے گا توبھی اس کو تہجد کا (اصلی) ثواب مل جائے گا، اس مطلب کی تائيد حفرت ابن مسعد رہائين كى مرفوع حديث سے ہوتى ہے، فر مايا:

من قراخاتمة سورة البقرة حتى يختمها في ليلة: اجزات عنه قيام تلك الليلة.

(رواه الديلمي، كنز العمال حديث ٢٥٧٤)

" جس شخف نے سورہ بقرہ ایک رات میں ختم تک پڑھی اس کے لئے اس رات کے قیام کے لئے کافی ہوجائے گا۔ " یعنی جس نے کسی رات میں سورۃ البقرۃ کی آخری آیتیں پڑھیں، یہاں تک کہان کوختم کیا تو وہ آیتیں اس کی طرف سے اس رات کے نوافل سے کانی ہوجائیں گی۔

دومرا مطلب: وہ تخص اس رات میں شیطان کے شر سے محفوظ رہے گا، شیاطین الانس اور شیاطین الجن اس کوضر رنہیں پہنچا سکیں گے، اوراس مطلب کی تائید حضرت عثمان مالنید کی آئندہ حدیث سے ہوتی ہے۔

تیسرا مطلب: حدیث عام ہے، یہ آیتیں ہر برائی اور ہرخطرہ سے بچالیتی ہیں، اورعلم معانی کے قواعد کا تقاضہ بھی یہی ہے کہ حدیث کو عام رکھا جائے، کیونکہ قاعدہ مسلمہ ہے کہ متعلق کا خذف تعیم پر ولالت کرتا ہے (لین هب الذهن کل مذهب) پس پہلی دو صورتیں بھی اس مطلب میں شامل ہوجا تیں گی۔

حدیث (۲) کی تشرِنیے: حضرت شاہ ولی الله صاحب محدث دہلوی قدس سرہ نے بیضمون تفصیل سے بیان کیا ہے کہ تقدیر الله یا نج مختلف مراحل میں ظاہر ہوئی ہے:

میں اللہ کے علم ازلی میں تمام چیزوں کے انداز سے تھمرائے گئے ہیں۔

**دوسسری مرتبہ:** تخلیق ارض وساء سے بچاس ہزارسال پہلے عرش کی قوت خیالیہ میں سب چیزیں موجود ہوئی ہیں۔

تیسری مرتبه: تخلیق آدم کے بعد جب عہد الست لیا گیا اس وقت تقدیر کا تحقق ہوا ہے۔

**چوتھی مرتبہ:** شکم مادر میں جب روح پڑنے کا ونت آتا ہے تو نقتہ پر کا ایک گونہ تحقق ہوتا ہے۔

مانچویں مرتبہ: دنیا میں واقعہ رونما ہونے سے بچھ پہلے تقدیریا کی جاتی ہے۔

#### بَابُمَاجَاءَ فِي سُوْرَةِ الْ عِمْرَانَ

## سورهٔ آل عمران کی فضیلت

(٢٨٠٨) يَاتِي الْقُرُانُ وَاهْلُهُ الَّذِيْنَ يَعْمَلُونَ بِهِ فِي النَّانُيَا تَقُدُمُهُ سُوْرَةُ الْبَقَرَةِ وَالْ عِمْرَانَ قَالَ نَوَاسُّ وَ ضَرَبَ لَهُمَا رَسُولُ اللهِ ﷺ ثَلَا ثَةَ اَمُثَالٍ مَانَسِيْتُهُنَّ بَعْدُ قَالَ يَأْتِيَانِ كَأَنَّهُمَا غِيَايَتَانِ وَ بَيْنَهُمَا شَرُقُ اَوْكَأَنَّهُمَا غَمَامَتَانِسَوْدَا وَإِنِ اَوْكَأَنَّهُمَا ظُلَّةُ مِنْ طَيْرٍ صَوَافَّ ثُجَادِلاَنِ عَنْ صَاحِبِهِمَا.

تُوَجِّجُهُمُّہُ: حضرت نواس بن سمعان مُن النَّي بيان كرتے ہيں نبی اكرم مَنْ النَّيْ اَن مَايا (قيامت كون) قرآن پاك آئ گا اور اسے پڑھنے والے لوگ آئيں گے جو دنیا میں اس پر عمل كرتے ہوں گے جن كے آگے سورہ بقرہ اور سورہ آل عمران ہوں گی۔ حضرت نواس مُن النَّي بيان كرتے ہيں پھر نبی اكرم مَنْ النَّيْ اَن دونوں كی تين مثاليں بيان كی تقيیں جو ميں بھی نہیں بھولا۔ آپ مِنْ النَّهُ النَّا عَلَی اللَّهُ بِیان كُر تقیں جو میں بھی نہیں بھولا۔ آپ مِنْ النَّهُ اللَّهُ عَلَى بِیان كُر تقیں جو میں بھی نہیں بھولا۔ آپ مِنْ النَّر فَان اللَّهُ اللَّهُ عَلَى بِی اللَّهُ بِی اللَّهُ ال

(٢٨٠٩) مَا خَلَقَ اللهُ مِن سَمَاءُ وَلَا آرْضِ اَعْظَمَ مِنْ ايَةِ الْكُرْسِيِّ قَالَ سُفْيَانُ لِآنَ ايَةَ الْكُرْسِيِّ هُوَ كَلَامُ اللهِ وَكَلَامُ اللهِ وَكَلَامُ اللهِ وَكَلَامُ اللهِ اعْظَمُ مِنْ خَلْقِ اللهِ مِنَ السَّمَاءُ وَالْأَرْضِ.

ترکیجی آئی: امام بخاری رویشیلا نے حمیدی کے حوالے سے سفیان بن عینیہ کے حوالے سے حضرت عبداللہ بن مسعود و التحقیہ سے میہ حدیث نقل کی ہے اللہ تعالیٰ نے آسان اور زمین میں آیت الکری سے بڑی کوئی چیز پیدانہیں کی۔سفیان بیان کرتے ہیں اس کی وجہ یہ ہے آیت الکرسی اللہ تعالیٰ کا کلام ہے اور اللہ تعالیٰ کا کلام آسان اور زمین میں موجود ساری مخلوق سے زیادہ عظیم ہے۔

تشریح: ابھی ابواب نضائل القرآن کی تمہیر میں یہ بات گرری ہے شاہ ولی اللہ صاحب را اللہ نے بیان کی ہے کہ اس جھڑے ک حقیقت یہ ہے کہ قاری کی نجات وعذاب کے اس میں تعارض سامنے آئے گا، اس کے گناہ اس کی بربادی کو چاہیں گے، اور زہراوین کی تلاوت نجات کو، اور بالآخرسبب نجات یعنی تلاوت زہراوین کودیگر اس ہلاکت پرترجیح حاصل ہوگی، اور وہ بندہ ناجی ہوگا۔

فائك: كرقرآن كے اور زہراوین كے قیامت كے دن كاكیا مطلب ہے؟ امام ترفدى الله فی اس اس اسكا مطلب بيہ كدان كے بين تاكہ عام لوگوں كاعقیدہ خراب نہ ہوكہ وہ سورتیں آگے بين تاكہ عام لوگوں كاعقیدہ خراب نہ ہوكہ وہ سورتیں آگے آگے كس طرح آئیں گی جبدان كاجہم تو ہے نہيں۔ اور اس حدیث میں اس تفیر كا قریدہ موجود ہے، فرمایا: وا هله الذین یعملون به فی الدنیا: اور اس كے وہ پڑھنے والے بھی آئیں گے جو دنیا میں اس پر عمل كرتے تھے، ظاہر ہے پڑھنے والے الگ ہیں اور بید آئے والے الگ ہیں اور بید آئے والے الگ ہیں اور بید آئے والے الگ ہیں اور ایک جو دنیا میں اس پر عمل كرتے تھے، ظاہر ہے پڑھنے والے الگ ہیں اور بید آئے والے الگ ہیں اس لئے لائوالہ ان كے عمل كا ثواب مرادلیا جائے گا۔

(۲) حضرت گنگوہی ولٹیل فرماتے ہیں یہاں حقیقی معنی بھی مراد لیے جاسکتے ہیں کہ اس جہاں میں اللہ تعالیٰ ان سورتوں کو ایک جسم اورشکل عطاء فرمادیں گے اس لئے وہ آگے آگے ہوکر اللہ تعالیٰ سے اپنے پڑھنے ادر عمل کرنے والے کے حق میں سفارش کریں

گی\_(الکوکبالدری ۱۲/۳)

حضرت شاہ ولی اللہ صاحب را اللہ اللہ اللہ اللہ میں فرمائی ہے کہ بید عالم مثال کے احوال ہیں اس عالم میں تمام معنویات متمثل ہوں گی، ان کو وہاں پیکر محسوں ملے گا۔ حضرت شاہ حاحب نے عالم المثال میں اپنے اس دعویٰ پر بے شار دلیلیں پیش کی ہیں۔ سوال پیدا ہوتا ہے کہ اس کی حدیث میں تین آیتوں کا ذکر ہے جبکہ صحیح مسلم کی روایت میں ہے کہ جس شخص اس کی دس آیتیں یا د کرلے گا تو اسے دجال کے فتنہ سے بچایا جائے گا بظاہر دونوں میں تعارض ساہے؟ تین طرح سے تطبیق دی گئی ہے۔

(۱) جو شخص دس آیتیں یاد کرلے تو وہ د جال کے شرہے بچایا جائے گا اگر وہ اس کا زمانہ پالے اور اس سے ملے اور جو شخص تین آیتیں پڑھے گا تو وہ اس فتنہ سے محفوظ رہے گا جس میں لوگ مبتلا ہوں گے۔

(۲) ملاعلی قاری رایشیا فرماتے ہیں کرمکن ہے کہ پہلے تو دس آیتوں کے یاد کرنے پر مذکور برکت کی بشارت دی گئی ہو پھر بعد میں اللہ نے محض اپنے فضل سے تین آیتوں کے پڑھنے پر ہی بشارت عطا فرمادی ہواس لیے پہلے آپ دس آیتوں کو یاد کرنے کا اور پھر تین آیتیں پڑھنے کا بیان فرما یا۔ (تحفۃ الاحذی ۸/ ۱۹۷)

ایک دوسری حدیث کی تفصیل: حضرت عبدالله بن مسعود مذالفت سے مروی ہے:

ماخلق الله من سماء ولا ارض.

اعظمه من آیة الکوسی: الله تعالی نے آیت الکرس سے بڑی کوئی مخلوق پیدانہیں کی ، نه آسان نه زمین -

سفیان بن عیبند نے اس حدیث کی تفسیر ہی کی ہے کہ آیت الکرسی اللہ کا کلام ہے، اور اللہ کا کلام اللہ کی صفت ہے، پس وہ ہر مخلوق سے بڑی ہے، آسان سے بھی اور زمین سے بھی (گراس تفسیر پراعتراض۔

اعت راض: یہ ہے کہ یہ بات آیت الکری کے ساتھ خاص نہیں، سارے ہی قرآن کا بیرحال ہے، پھر حدیث میں آیت الکری کے تعلق سے یہ بات کیوں فرمائی گئ؟ اس لئے یہاں بھی حضرت شاہ صاحب ولیٹویل کی توجیہ ہی چلے گی کہ آیت الکری کو عالم مثال میں جو پیکر محسوس ملے گاوہ آسان وزمین سے بڑا ہوگا۔

فائك: بيد ذبن ميں رہے كمان فضائل سے سورة ملك كاسورة فاتحہ اور بقرہ سے افضل ہونا لازم نہيں كيونكہ سب سے افضل سورت سورة فاتحہ اور بقرہ و الله نظرہ و بالا زم نہيں كيونكہ سب سے افضل سورت ميں نہ ہو فاتحہ اور بقرہ ہے اور ايسا ہوسكتا ہے كہ باتى سورت ميں ايسى كوئى خصوصيت اور فضيلت پائى جائے جو ان دوسورتوں ميں نہ ہو اس كے باوجود ان كى فضيلت ميں كوئى فرق نہيں آتا۔ (مرقاة الفاتح ۵/ ۹۳ ،كتاب الفضائل القرآن)

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي سُوْرَةِ الْكَهْفِ

### باب۵:سورة الكهف كى فضيلت

ر ۲۸۱۰) بَيْنَمَا رَجُلُّ يَقُرَأُ سُوْرةَ الْكَهْفِ إِذْرَاى دَابَّتَهْ تَرُ كُضُ فَنَظَرَفَاِذَا مِثْلُ الْغَمَامَةِ وَ السَّحَابَةِ فَأَتَٰ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ وَلَا السَّكِيْنَةُ نَزَلَتْ مَعَ الْقُرُانِ اَوْنَزَلَتْ عَلَى الْقُرُانِ. وَسُولُ اللهِ عَلَيْ اللهُ السَّكِيْنَةُ نَزَلَتْ مَعَ الْقُرُانِ اَوْنَزَلَتْ عَلَى الْقُرُانِ.

تونجپکنہا: حضرت براء بیان کرتے ہیں ایک مرتبہ ایک صحافی سورہ کہف پڑھ رہے تھے اس دوران انہوں نے اپنی سواری کو اچھلتے ہوئے دیکھا جب انہوں نے توجہ کی تو انہیں ایک بادل نظر آیا (بعد میں ) وہ نبی اکرم مُطِّنْظُیَّمَ کی خدمت میں حاضر ہوئے اس بات کا تذکرہ نبی اکرم مُطَّنِّتُ ﷺ سے کیا تو آپ مُطِّنْتُ ﷺ نے فرمایا میہ وہ سکینت تھی جوقر آن پاک کے ہمراہ نازل ہورہی تھی (راوی کوشک ہے یا شايدىيەالفاظ بير) قران ياك پرنازل مورى تقى \_

(٢٨١١) مَنُ قَرَأُ ثُلَاثَ ايَاتٍ مِنُ أَوَّلِ الْكَهْفِ عُصِمَ مِنُ فِتُنَةِ اللَّجَّ الِ.

تَرَجْجَهُمْ: حضرت ابودرداء وليُتنون نبي اكرم مُؤَلِّفَيْكَةً كا فرمان نقل كرتے ہيں جو شخص سورہ كہف كى ابتدائى تين آيات پڑھتا رہے وہ دجال کے فتنے ہے محفوظ رہے گا۔

دوسری بات قابل توجہ یہ ہے کہ بیر حدیث حضرت قادہ سے آمام شعبہ روایت کرتے ہیں، اس میں سورۃ الکہف کی شروع کی تین آیتوں کا تذکرہ ہے، اور سلم شریف میں اس سند سے سورہ کہف کی آخری آیتوں کا تذکرہ ہے۔ اس طرح قادہ کے دوسرے تلامذہ کی روایتوں میں بھی اختلاف ہے، پس جمع کرنے کی صورت میرہے کہ اول وآخر دونوں کومرادلیا جائے ، اور اس سورت کا پہلا اور آخری رکوع ہر شخص یاد کرے، اور روز انہ نماز میں ایک باراس کو پڑھے، اور نماز میں موقع نہ ملے توسوتے وقت یا کسی دوسرے وقت ایک بار پڑھے،ان شاءاللہ وہ دجال کے فتنہ سے محفوظ رہے گا۔

#### بَابُمَاجَاءَ فِيُ يُسَ

# باب ۲: بلن شریف کی فضیلت

آنَّ لِكُلِّ شَيْئٍ قَلْبًا وَقَلْبُ الْقُرُانِ لِيسَ وَمَنْ قَرَأَ لِيسَ كَتَبَ اللهُ لَهُ بِقَرَأَ تِهَا قِرَاءَةَ الْقُرُانِ عَشْرَ مَرَّاتِ.

تَوْجِجَنَّهُ: حضرت انس مُثانِّتُه بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَلِّفَضِیَّا نے فرمایا ہر چیز کا ایک دل ہوتا ہے اور قر آن پاک کا دل سورہ یلیین ہے جو شخص سورہ کیسین کی تلاوت کرے گا اس کی قر اُت کی وجہ سے اللہ تعالیٰ اس شخص کے حق میں دس مرتبہ قر آن پاک پڑھنے کا تواب لکھ

تشریع: سوره لسین شریف کوقرآن کادل تین وجوه سے کہا گیاہے؟

مہلی وجہ: دل سے اشارہ درمیان کی طرف ہوتا ہے، اور اس مثانی میں سے ہے جومئین اور سبع طول سے چھوٹی اور مفصلات سے بڑی ہے،اس طرح وہ قرآن کا درمیان اور دل ہے (قرآن پاک کی سورتیں آیات کی تعداد وغیرہ کے اعتبار سے چارحصوں میں منقسم ہیں: (۱) طول: كمي سورتين (۲) مئين: جس مين سويا بچه زياده يا بچه كم آيتين بين (٣) مثلي: جن مين سوسے كافي كم آيتين بين

(4) مفصلات: جن میں بہت کم آیتیں ہیں، اوریس شریف میں ترای آیتیں ہیں اور اس کا شار مثانی میں ہے۔

دوسری وجد: دل سے اشارہ جسم کے اہم جز کی طرف ہوتا ہے، اور اس سورت میں شہرانطا کید کے ایک بزرگ حبیب نجار کی جوتقریر آئی

ے: اس میں توکلِ تفویض اور توحید کی تعلیم ہے، یہ مضامین آیات (۲۷۔۲۵) میں ہیں، ان اہم مضامین کی وجہ سے اس کوقر آن کا دل کہا ہے۔

رں ہہ ہے۔ تیسری وجہ: دل پرحیات کا مدار ہے، وہی مایمہ زندگانی ہے، اور اس سورت میں تدبر ونظر کی جملہ انواع موجود ہیں، اس لئے اس کو قرآن کا قلب کہا گیا ہے۔

### بَابُمَاجَاءَفِي حُمَّ الدُّخَانِ

### باب 2: سورة دخان كى فضيلت

(٢٨١٣) مَنْ قَرَأً لَمُ النُّخَانَ فِي لَيْلَةٍ أَصْبَحَ يَسْتَغْفِرُ لَهْ سَبْعُونَ ٱلْفَ مَلَكِ.

توجیجینی: حضرت ابو ہریرہ نواٹنی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطَلِّشَیَّا نے فر مایا ہے جوشخص رات کے وقت سورہ دخان کی تلاوت کر لے تو صبح تک ستر ہزار فرشتے اس کے لیے دعائے مغفرت کرتے رہتے ہیں۔

(٢٨١٣) مَنْ قَرَأً لِمُ اللُّكَانَ فِي لَيْلَةِ الْجُهُعَةِ غُفِرَلَهُ.

۔ تو بچپانہ: حضرت ابو ہریرہ ڈٹاٹنو بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَلِّشَیِّعَ نے فرمایا جو خص شب جعہ میں سورہ تم دخان کی ہلاوت کرلے اس کی مغفرت کردی جائے گی۔

رے ہیں ہے۔ ا سورۃ الدخان قر آن کریم کی چوالیسویں سورت ہے، اور پچیسویں پارہ میں ہے، اس میں کل تین رکوع ہیں۔

### بَابُمَاجَاءَ فِيُ سُوْرَةِ الْمُلُكِ

# باب ٨: سورة الملك كي فضيلت

(٢٨١٥) صَربَ بَعْضُ اَصْحَابِ النَّبِيِّ عَلَيْ خَبَاءَهُ عَلَى قَبُرِ وَهُوَ لاَ يَعْسَبُ اَنَّهُ قَبُرُ فَإِذَا فِيهِ اِنْسَانُ يَقُرَأُ سُورَةً تَبَارَكَ اللَّهِ عَلَى فَبُرُ وَهُوَ لاَ يَعْسَبُ اَنَّهُ قَبُرُ فَإِذَا فِيهِ اِنْسَانُ يَقُرُ أَنَّ النَّبِيُ عَلَى قَبُرٍ وَإِنَّا لَا اللَّهِ عَلَيْ ضَرَبُتُ خِبَائِنُ عَلَى قَبْرٍ وَإِنَّا لَا اللَّهِ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى عَلَى قَبْرٍ وَإِنَّا لَا اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللهُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

ترفیخینی: حضرت ابن عباس خاتین بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَلِّ النَّیْجَ کَا یک صحابی نے قبر پر خیمہ لگا لیا انہیں یہ پیتے نہیں تھا یہاں پر قبر موجود ہے لیکن وہاں ایک قبر موجود ہے لیکن وہاں ایک قبر موجود تھی اس میں ایک شخص سورہ الملک کی تلاوت کر رہا تھا اس نے اس سورہ کو پورا پڑھ لیا بعد میں وہ صحابی نبی اکرم مَلِّ النَّیْجَ بِی فرمایا بیرو کئے والی ہے بیسورت نجات دلانے والی ہے بیسورت نجات دلانے والی ہے بیسورت نجات دلانے والی ہے بیاس شخص کو قبر کے عذاب سے نجات دلائے گی )۔

(٢٨١٦) اِنَّسُورَةً مِنَ الْقُرُانِ ثَلَا ثُونَ ايَةً شَفَعَتْ لِرَجُلِ حَتَّى غُفِرَ لَهُ وَهِى تَبَارَكَ الَّذِي بِيهِ الْمُلْكُ.

تَرْجَجْهَا الله عريه و الله نائم أَلْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ كَالله فرمان قال كرتے ہيں قرآن پاك ميں تيں آيات پر مشتل ايك سورة ہے جوآ دمی کی شفاعت کرے گی یہاں تک کہاہے بخش دیا جائے گاوہ سورۃ الملک ہے۔

(٢٨١٧) أَنَّ النَّبِيَّ عِلَى كَانَ لاَ يَنَامُ حَتَّى يَقْرَأَ الْمَ تَنْذِيْلُ وَتَبَارَكَ الَّذِي يُعِالُهُ لُكُ.

تَرْجَجْكَتُها: حضرت جابر وَلَا تُعْدَ بيان كرتے ہيں نبي اكرم مِرَالْفَيَحَةُ اس وقت تك نہيں سوتے تھے جب تك سورہ الم تنزيل اور سورہ ملك كي تلاوت نہیں کر لیتے تھے۔

سورة الملك انتيسوي پارے كى پہلى سورت ہے،اس كى فضيلت ميں درج ذيل حديثيں آئى ہيں۔

تشریعے: بیرحدیث ضعیف ہے، اس کا راوی بیمی ضعیف ہے، اور اس کا باپ معمولی راوی ہے، وہ حدیثوں میں غلطیاں کرتا تھا۔ حدیث (م) کی تشریح: بیان دونوں سورتوں کا انعامی ثواب ہے، اور اس سے بیلاز منہیں آتا کہ وہ سورۃ البقرہ سے افضل ہوں کیونکه سورة البقرة کا انعامی ثواب بے حد ہے۔علاوہ ازیں بیایک تابعی کا قول ہے، حدیث مرفوع نہیں \_

### بَابُ مَاجَاءَ فِي سُوْرَةِ الْإِخْلَاصِ، وَفِي سُوْرَةِ إِذَا زُلزلَتُ

## باب ٩: سورة الاخلاص اورسورة الزلزال كي فضيلت

(٢٨١٨) مَنْ قرَأً إِذَا زُلْزِلَتْ عُدِلَتْ لَهُ بِيضْفِ الْقُرُانِ وَمَنْ قَرَأَ قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ عُدِلَتْ لَهُ بِرُبُعِ الْقُرُانِ وَمَنُ قَرَأَ قُلُهُوَ اللهُ آحَدُّ عُدِلَتُ لَهُ بِثُلُثِ الْقُرُانِ.

تَرْمَجْبِكُنَّمَا: حضرت انس بن ما لک ٹاٹٹو بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطَّفِظَةً نے فرمایا ہے جو شخص سورہ زلزال کی تلاوت کر لے توبیاس کے لیے نصف قر آن پاک پڑھنے کے برابر ہوگا اور جو تخص سورہ کا فرون کی تلاوت کرلے تو بیاس کے لیے ایک چوتھائی قرآن پاک پڑھنے کے برابر ہوگا جو تحف سورت اخلاص کی تلاوت کرلے توبیاس کے لیے ایک تہائی قرآن پاک پڑھنے کے برابر ہوگا (یعنی اتنا ثواب ملے گا)۔

(٢٨١٩) إِذَا زُلْزِلَتْ تَعْدِلُ نِصْفَ القُرُانِ وَقُلُ هُوَ اللهُ آحَدُّ تَعْدِلُ ثُلُكَ الْقُرُانِ وَقُلْ يَا آيُّهَا الْكَافِرُونَ تَعْدِلُ رُبُعَ الْقُرُانِ.

تَرَجِّ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَيْكُمَ أَلَهُ عَلَى الله عَلَى عَلَى عَلَى الله على ا اخلاص ایک تہائی قرآن پاک کے برابر ہے اور سورۃ الکافرون ایک چوتھائی قرآن پاک کے برابر ہے۔

(٢٨٢٠) لِرَجُلِ مِّنَ أَصْعَابِهِ هَلُ تَزَوَّجُتَ يَا فُلَانُ قَالَ لَا وَاللهِ يَارَسُوْلَ اللهِ ﷺ وَلَا عِنْدِي مَا أَتَزَوَّجُ بِهِ قَالَ ٱلَيْسَ مَعَكَ قُلَّ هُوَ اللَّهُ آحَدُ قَالَ بَلَى قَالَ ثُلُثُ الْقُرُانِ قَالَ ٱلَيْسَ مَعَكَ إِذَا جَآءَ نَصْرُ اللَّهِ وَالْفَتُحُ قَالَ بَلَى قَالَ رُبُعُ الْقُرُانِ قَالَ اللِّيسَ مَعَكَ قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ قَالَ بَلَى قَالَ رُبُعُ الْقُرُانِ قَالَ اللِّيسَ مَعَكَ إِذَا زُلْزِلَتِ الْاَرْضُ قَالَ بَلِي قَالَ رُبُعُ الْقُرُانِ قَالَ تَزَوَّجُ.

تَوَجِّجَةًى: حضرت انس بن مالک وَلَيْنِ بيان كرتے ہيں نبي اكرم مُطَلِّنَكُمْ نے اپنے ایک صحابی سے دریافت كیا كیاتم نے شادی كرلی ہے؟ اے فلاں انہوں نے جواب دیانہیں یارسول اللہ اللہ تعالیٰ کی قسم میرے پاس اتنی گنجائش نہیں ہے جس کے ذریعے میں شادی كرسكوں نبى اكرم مَطَّفَظَةً نے دريافت كيا كياتمهيں سورة اخلاص يا دنہيں ہے اس نے عرض كى جى ہاں آپ مَطَّفَظَةً نے فرمايا بيا يك تہائی قرآن پاک ہے پھرآپ مِرَا شِيَعَةَ نے دريافت كيا كياتهيں سورة نصريادنہيں ہے؟ تو انہوں نے عرض كى جى ہاں آپ مُرَا شَيْحَةَ نے فرمایا یہ چوتھائی قرآن پاک ہے پھر ہی اکرم مَطَّلْتُ ﷺ نے دریافت کیا کیا تہمیں سورۃ الکافرون یا دنہیں ہے؟ انہوں نے عرض کی جی ہاں ہے آپ مَانِشَیَا آ نے فرمایا یہ چوتھائی قرآن پاک ہے پھرآپ مَانِشِیَا آنے دریافت کیا کیا تہمیں سورة زلزال یا دنہیں ہے انہوں نے عرض کی جی ہاں ہے آپ مُؤلِّفِی کُم ایا بیا ایک چوٹھائی قرآن پاک ہے ( تو تمہارے پاس اتی نعمت ہے ) تو تم شادی

**ت**شرِنیج: اس قتم کی روایات جن میں بعض سورتوں کی قرآن کریم کے کسی حصہ کے برابر گردانا گیاہے: علماء کرام نے الی حدیثوں کے دومطلب بیان کئے ہیں۔

بہلامطلب: بیقرآن کریم کے مضامین کی مختلف اعتبارات سے تقسیم ہے، جیسے حضرت ابو ہریرہ وہا تھے کی ایک صدیث میں ہے: نبی مَلِّنَ ﴾ نے فرمایا: نزل القرآن علی خمسة اوجه : حلال وحرام، ومحکم، ومتثابه، وامثال: قرآن کریم پانچ طرح کے مضامین پر مشتل ہے، حلال، حرام ، محکم، متشانہ اور امثلہ، پس حلال کوحلال جانو، اور حرام کوحرام جانو، اور محکم پرعمل کرو، اور متشابہ پرایمان لاؤ، اورامثال کے زریعہ عبرت حاصل کرو۔ (مشکوۃ ، کتاب الایمان ، الاعتصام حدیث ۱۸۲ ، درمنثور ۲/۲)

اس طرح مختلف اعتبارات ہے قرآن کریم کے مضامین کی تقتیم کی گئیے ہے،مثلاً: علوم قرآن تین ہیں: توحید،احکام،اورتہذیب اخلاق۔اورقل هوالله احد میں توحید کا بیان ہے، پس وہ تہائی قر آن ہوا۔

اورقر آن کریم میں توحید فی العباد ۃ اورتوحید فی العقید ۃ کا بیان ہے، نیز دنیوی اوراُخروی احکام ہیں،اورسور ۃ الکافرون میں توحید فی العبادت کامضمون ہے، اس لئے وہ چوتھائی قرآن ہوئی۔ای طرح سورۃ النصر کو چوتھائی قرآن کہا ہے، اور ایک روایت میں سورۃ الزلزال كوچوتھائى قرآن كہاہے،ان كى تخرت كھى اس طرح كرلى جائے۔

دو **مرامطلب:** یه روایتیں ان سورتوں کے انعامی ثواب کا بیان ہیں،مثلاً سورۃ الاخلاص پر جوانعامی ثواب ملتا ہے وہ تہائی قرآن کے اصلی تواب کے برابر ہے، اس کی تفصیل پہلے کئی بارگزر چکی ہے (تحفد ا: ۲۸۵،۳:۳۴۵).

فائك: بيد دوسرا مطلب مشهور ہے اور بہلا مطلب اصح ہے، كيونكه دوسرا مطلب لينے كي صورت ميں سورة الزلزال كا سورة الاخلاص ے افضل ہونا لا زم آئے گا کیونکہ سورۃ الزلزال کونصف قر آن کہا گیا ہے، اورسورۃ الاخلاص کوتہائی قر آن، اور اس افضلیت کا کوئی قائل نہیں،اس کئے پہلامطلب اصح ہے۔واللہ اعلم

#### بَابُمَاجَاءَ فِي سُوْرَةِ الْإِخْلاَص

# باب ١٠: سورة الاخلاص كي فضيلت

(٢٨٢١) اَيَعْجِزُ اَحَلُ كُمْ اَنْ يَقُرَأُ فِي لَيْلَةٍ ثُلُثُ الْقُرُانِ مَنْ قَرَأَ اللهُ الْوَاحِلُ الصَّمَلُ فَقَلُ قَرَأُ ثُلُثَ الْقُرُانِ.

ترکبخپکٹہ: حضرت ابوابوب انصاری ڈٹاٹنئ بیان کرتے ہیں آپ مَوْشَئِکا تَا نے فرمایاتم لوگ رات کے وقت ایک تہائی قرآن پاک کیوں نہیں پڑھتے ؟ جو شخص سورہ اخلاص کی تلاوت کرلے گا تو گو یا اس نے ایک تہائی قرآن پاک کی تلاوت کی۔

(٢٨٢٢) اَقْبَلْتُ مَعَ النَّبِيِّ فَسَمِعَ رَجُلًا يَقُرَأُ قُلِهُ وَاللهُ اَحَدُّ اللهُ الصَّمَدُ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَى وَجَبَتِ وَاللهُ المُعَدِّقُ وَجَبَتِ وَاللهُ المُعَدِّقُ وَجَبَتِ وَاللهُ اللهُ المُعَدِّقُ وَجَبَتِ وَاللهُ اللهُ المُعَدِّقُ وَجَبَتِ وَاللهُ اللهُ المُعَدِّقُ وَجَبَتِ وَاللهُ اللهُ اللهُ المُعَدِّقُ وَجَبَتِ وَاللهُ اللهُ ال

تَوَجِّبِهَمَّهُ: حضرت ابو ہریرہ وُٹاٹنو بیان کرتے ہیں ایک مرتبہ میں نبی اکرم مُلِّنْظِیَّةً کے ساتھ آرہا تھا آپ مِلِّنْظِیَّةً نے کئ مخض کوسورہ اخلاص کی تلاوت کرتے ہوئے سنا تو فر مایا واجب ہوگئ میں نے عرض کی کیا چیز واجب ہوگئ ہے آپ مِلِّشِیَّةً نے فر مایا (اس پڑھنے والے کے لیے جنت۔

(٢٨٢٣) مَنْ قَرَأَ كُلَّ يَوْمِ مِائَتَىٰ مَرَّةٍ قُلُهُو اللهُ آحَدُّ هُحِي عَنْهُ ذُنُوْبُ خَمْسِيْنَ سَنَةً اِلَّا اَنْ يَّكُونَ عَلَيْهِ دَيْنٌ.

۔ تَوَنِجْهِنَهُ: حَفرت انس بن ما لک نطان بی اکرم مِطَّلِنَظِیَّا کا بیفر مان نقل کرتے ہیں جوشخص روز انہ دوسومر تبہسورہ اخلاص پڑھے گا اس کے بچاس سال کے گناہ معاف کردیئے جائیں گے البتہ اگر اس کے ذیے قرض ہو ( تو وہ معاف نہیں ہوگا)۔

(٢٨٢٣) قُلُهُ وَاللَّهُ آحَدُّ تَعُدِلُ ثُلُثَ الْقُرْآنِ.

تَوْجَجْهَا بَهِ: حَصْرِت ابو ہریرہ وَ اللّٰہُ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَالْشَقِیَّا نے فرمایا سورۃ اخلاص ایک تہائی قر آن پاک کے برابر ہے۔

(٢٨٢٥) احْشُلُوافَانِّيْ سَاَقُرَأُ عَلَيْكُمْ ثُلُثَ الْقُرَانِ قَالَ فَحَشَدَ مَنْ حَشَدَثُمَّ خَرَجَرَسُولُ اللهِ ﷺ فَقَرَأَقُلُ اللهِ اللهُ اللهُ

تَرَفِحِهُمُّنَهُ: حَفَرت الو ہریرہ اُلیَّفَ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مِنْ اَلَیْکَا آبِ فرمایاتم لوگ اکٹے ہوجاؤ تا کہ میں تمہارے سامنے ایک تہائی قرآن پاک کی تلاوت کروں گا راوی بیان کرتے ہیں کچھ لوگ اکٹے ہوگئے پھر آپ مِنْ اَلَیْکَا آن کے پاس تشریف لائے اور آپ مِنْ اَلَیْکَا آن کے پاس تشریف لائے اور آپ مِنْ اَلَیْکَا آن کے اور آپ مِنْ اِلَیْکَا آپ میں ایک دوسرے سے پھے کہا آپ مِنْ اَلَیْکَا آپ مِنْ ایک دوسرے سے پھے کہا نبی اکرم مِنْ اِلْکِیْکَا آپ مارا یہ خیال ہے شاید آپ مِنْ اِلْکُیْکَا آپ اکرم مِنْ اِلْکُیْکَا آپ مارا یہ خیال ہے شاید آپ مِنْ اِلْکُیْکُا آپ الله میں تمہارے سامنے ایک تہائی قرآن پاک کی تلاوت کروں گا تو ہمارا یہ خیال ہے شاید آپ مِنْ اِلْکُلُمْ اِللهُ اِللّٰ اِللّٰکُونَ اِللّٰکُ اِلّٰ اِللّٰکُ اِللّٰہُ اِللّٰکُ اِللّٰکُ اِللّٰکُ اِللّٰکُ کُلُمْ اللّٰکُ اِللّٰکُ اِللّٰکُ اِللّٰکُ اِللّٰکُ اِللّٰکُ اِللّٰکُ اللّٰکُ اِللّٰکُ اِللّٰکُ کُلُمْ اللّٰکُ اِللّٰکُ اللّٰکُ اِللّٰکُ اِللّٰکُ اللّٰکُ اِللّٰکُ اِللّٰکُ اِللّٰکُ اِللّٰکِ اِللّٰکُ اِللّٰکُ اِللّٰکُ اِللّٰکُ اِللّٰکُ اِللّٰکُ اللّٰکُ اللّٰکُلْمُ اللّٰکُ اللّٰکُ اللّٰکُ اللّٰکُ ال

وجی نازل ہونے لگی ہے ای لیے (آپ مِنْ اَفْظِیَمُ اندرتشریف لے گئے ہیں) پھر آپ مِنْ اِفْظِیَمُ باہرتشریف لائے اور آپ مِنْ اِفْظِیَمُ نے فرمایا میں نے یہ کہاتھا میں تمہارے سامنے ایک تہائی قرآن پاک کی تلاوت کروں گا یا در کھنا (سورۃ اخلاص) ایک تہائی قران پاک کے

برابر ہے۔

(۲۸۲۷) عَن آنَسِ بُنِ مَالِكٍ قَالَ كَانَ رَجُلُ مِّنَ الْانْصَارِ يَؤُمُّهُمْ فِي مَسْجِهِ قَبَاءً فَكَانَ كُلُّمَا إِفْتَتَحَ سُورَةً يُقْرَأُلَهُمْ فِي الصَّلُوةِ يَقْرَأُ بِسُورَةٍ الْخُرى مَعَهَا وَكَانَ يَصْنَعُ ذَٰلِكَ فِي كُلِّ رَكْعَةٍ فَكَلَّ بَهُ الْفُورَةِ اللهُ اَحَلَّ حَلَّى يَفُرُ غَمِنُهَا ثُمَّ يَقْرَأُ بِسُورَةٍ الْخُرى خَلِكَ فِي كُلِّ رَكْعَةٍ فَكَلَّ بَهُ اَصْحَابُهُ فَقَالُوا إِنَّكَ تَقُرَأُ بِهِ السُّورَةِ ثُمَّ لَا تَرْى آنَهَا تُجْزِئُكَ حَتَى تَقْرَأُ بَسُورَةٍ الْخُرى فَالَمَ النَّابِقَارِ كِهَا إِنَّ آخَبَنُتُمْ آنَ اَوْمَكُمْ مِهَا فَعَلْتُ فَاللّهَ اللهُ وَتَقُرَأُ بِهَا وَاللّهُ اللهُ وَتَقُرَأُ بَهُ وَ كَرِهُوا آنَ يَوُمَّهُمْ غَيْرُهُ فَلَبَّا آتَاهُمُ النَّبِيُ عَلَيْكَ اللّهُ وَكَانُوا يَرَوُنَهُ اَفْضَلَهُمْ وَكَرِهُوا آنَ يَوُمَّهُمْ غَيْرُهُ فَلَبَّا آتَاهُمُ النَّبِي عَلَيْكَ النَّامِ اللهُ وَلَا اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَكُولُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللهُ وَلَا الللهُ وَلَا اللهُ وَلَا الللهُ وَلَا اللهُ الللهُ وَلَا الللهُ وَلَا الللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللهُ وَلَا الللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا الللهُ وَلَا الللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا الللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ الللّهُ الللهُ وَلَا اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الله

توجیجہ بند دھڑت انس بن مالک ڈاٹھ بیان کرتے ہیں ایک انصاری صحابی معبد قباء میں لوگوں کو نماز پڑھا یا کرتے تھے وہ نماز کے دوران جس بھی سورت کی تلاوت کرتے تھے اس کے ساتھ سورۃ اخلاص خرور پڑھا کرتے تھے پھر بعد میں دوسری سورت پڑھتے تھے وہ ہررکعت میں ای طرح کیا کرتے تھے ان کے ساتھ یوں نے اس بارے میں ان سے بات کی اوران سے یہ بہا آپ یہ (سورت خلاص پڑھتے ہیں) پھر شاید ہے بھتے ہیں اس کی تلاوت کافی نہیں ہے اورکوئی دوسری سورت بھی پڑھنے لگ جاتے ہیں یا تو آپ اس پر المارت کی تلاوت کے ہمراہ تمہاری انامت کرتا ہوں اورا گرتہہیں یہ پند کروتو میں اس کی تلاوت کے ہمراہ تمہاری انامت کرتا ہوں اورا گرتہہیں یہ پند نہیں ہے تو میں تہمیں پڑھاؤں گا انصاران سے ساحب کواپنے درمیان سب سے افضل سمجھتے تھے اور اس بات کو پند نہیں کرتے تھے کہ ان کی بجائے کوئی اور ان کی امامت کرے صاحب کواپنے درمیان سب سے افضل سمجھتے تھے اور اس بات کو پند نہیں کرتے تھے کہ ان کی بجائے کوئی اور ان کی امامت کرے حب آپ شرف نے اس پڑھی تہمیں جو کہتے ہیں تم نے اس پڑھل کیوں نہیں کیا ؟ اور تم ہر رکعت میں بتایا ک آپ شرف نے نے دریانت کیا اے خوض کی یارسول اللہ میں اس سے مجبت کرتا ہوں آپ شرف نے فرمایا اس کے ساتھ تمہاری محبت تمہیں جت میں داخل کرے گوشن کی یارسول اللہ میں اس سے مجبت کرتا ہوں آپ شرف نے فرمایا اس کے ساتھ تمہاری محبت تمہیں جت میں داخل کرے گوشر تھی تھیں مورۃ اخلاص کی فضیلت میں داخل کرے گوش کی تارس کے کہا کہ ان کی ہے اس سے کیا مراد ہے؟

قرآن کے مساوی ہے اس سے کیا مراد ہے؟

علاء کرام نے اس کی مختلف وجوہ لکھی ہیں: (۱) حافظ ابن حجر راٹیٹیا فرماتے ہیں کہ بعض علاء نے اس مفہوم کی احادیث کو اپنے ظاہر پرمحمول کر کے بیفر مایا ہے کہ ہے سورۃ اخلاص قران کریم کے معانی کے اعتبار سے تہائی قرآن ہے کیونکہ قرآن کریم تین قسم کے مضامین پرمشمل ہے: احکام قصص وا خبار اور تو حید سورۃ اخلاص ان امور میں سے صرف تیسرے امریعنی تو حید پرمشمل ہے اس بناء بر اسے تہائی قران کہا گیا ہے۔ (فتح الباری ۸ / ۲۵ کتاب نضائل القرآن)

- (۲) ابوالعباس بن سرتج فرماتے ہیں کہ قرآن مجید میں تین امور کا ذکر ہے احکام وعدہ عہد اور اللہ تعالیٰ کے اساء وصفات سورۃ اخلاص ان میں سے تیسرے امر پرمشمل ہے اس لیے اس کو تہائی قرآن کے مساوی قرار دیا علامہ ابن تیمیہ رایٹھائی نے اس وجہ کو سب سے بہتر قرار دیا ہے۔
- (٣) امام غزالی رایشید فرماتے ہیں کہ قرآن مجید میں سب سے اہم تین چیزیں ہیں اللہ کی معرفت، آخرت کی معرفت اور صراط متنقیم کی معرفت بیتین چیزیں سب سے اہم اور اصل بین ان کے علاوہ بقیہ چیزیں ان کے تابع ہیں سورۃ اخلاص ان میں سے ایک یعنی الله تعالی کی معرفت پرمشمل ہے اس لیے اے تہائی قرآن مجید کے مساوی قرار دیا گیا ہے۔ (مجوع فادی ابن تیبہے ۱۲۸–۱۳۲) کیکن بیرذ ہن میں رہے کہ اس بارے میں جتنی بھی مختلف وجوہ بیان کی گئی ہیں حقیقت بیرہے کہ ان میں کسی قسم کا کوئی تعارض نہیں سب جمع ہوسکتی ہیں۔اورسورۃ اخلاص کو تہائی قرآن مجید کے مساوی قرار دینے کا مطلب سے ہے کہ اس کا ثواب تہائی قرآن کی تلاوت کے ثواب کے برابر ہوتا ہے۔(بیرحدیث ضعیف ہے، یمان بن المغیر ہضعیف راوی ہے،اس راوی کی روایتیں صرف ترندی میں ہیں)۔

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي الْمُعَوِّذَتَيْنِ

#### باب ۱۱: پناه میں رکھنے والی دوسورتوں کی فضیلت

(٢٨٢٧) قَدُ أَنْزَلَ اللهُ عَلَى ايَاتٍ لَمْ يُرَمِثُلُهُنَ (قُلُ آعُوْذُ بِرَبِّ النَّاسِ) إلى اخِرِ السُّورَةِ وَ (قُلُ آعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَق) إلى اخِرِ السُّورَةِ.

تَوْجِهَنَّهُ: حضرت عقبہ بن عامر جہنی وُٹاٹھۂ نبی اکرم مَلِّلْظِیَّا کا یہ فرمان نقل کرتے ہیں اللہ تعالیٰ نے مجھ پر الیم آیات ناز ل کی ہیں جن کی مثل کوئی آیات دکھائی نہیں دیں وہ سورہ الفلق اور سورہ الناس ہیں۔

(٢٨٢٨) اَمَرَنِيْ رَسُولُ الله ﷺ أَنُ اَقُرَا بِالْمُعَوِّذَتَينِ فِي دُبُرٍ كُلِّ صَلَاةٍ.

تَوْجَيْهُمْ، حضرت عقب بن عامر والتيء بيان كرتے بين نبي اكرم مَطَّنْ المَيْكَةِ في مجھے يہ ہدايت كى ميں ہرنماز كے بعد معو ذيتين كى تلاوت كيا

تشریع: دنیاوآ خرت کی تمام آفات ہے محفوظ رہنے کا اصل ذریعہ ایک ہی ہے کہ انسان اپنے آپ کو اللہ کی بناہ میں دے دے اور ا پے عمل سے اس کی بناہ میں آنے کے قابل بننے کی کوشش کرے ان دونوں سورتوں میں سے پہلی یعنی سورۃ فلق میں دنیاوی آفات سے اللہ کی بناہ مانگنے کی تعلیم ہے اور دوسری سورت بعنی سورہ ناس میں آخروی آفات سے بیخے کے لیے اللہ کی بناہ مانگی گئی ہے مستند ا حادیث میں ان دونوں سورتوں کے بڑے نضائل اور برکات منقول ہیں اس لیے ہرنماز کے بعد اورضیح وشام انہیں پڑھنے کامعمول رکھنا جاہئے تا کہ بیرفضائل حاصل ہوسکیں۔

"نخابیه ابعض لوگ به کهته بین که حضرت عبدالله بن مسعود و النی معو د تین کوقر آن مجید کا حصه نهیں مانتے تھے بیایک غلط بات ان کی

طرف منسوب کی گئی ہے۔ چنانچیر حضرت عبداللہ بن مسعود مزان نے سے قرآن کریم کی جومتواتر قراء تیں منقول ہیں ان میں معوذ تین شامل ہیں۔ اب سوال یہ ہے کہ اگریدروایتیں سیح نہیں ہیں تو پھر ثقہ راویوں نے ایسی ہے اصل بات کیونکر روایت کردی؟ **جواب** یہ ہے کہ ان روایتوں کی حقیقت یہ ہو سکتی ہے کہ حضرت عبداللہ بن مسعود میں ہے معوذ تین کو قر آن کا جزءتو مانتے ہول لیکن کسی وجہ سے انہوں نے اپنے مصحف میں ان کو نہ لکھا ہو۔اور نہ لکھنے کی دو وجہیں بہت سی ہوسکتی ہیں؟ علامہ زاہد الکوثری نے فرمایا ہے کہ انہوں نے معوذ تین کواس لیے نہیں لکھا تھا کہان کے بھولنے کا کوئی ڈرنہ تھا کیونکہ بیددوسورتیں ہرمسلمان کو یاد ہوتی ہیں اس کی تاسیر اس بات سے بھی ہوتی ہے کہ حضرت عبداللہ بن مسعود نظافیہ نے اپنے مصحف میں سورۃ فاتحہ بھی نہیں لکھی تھی۔

(تفسير قرطبي ا/ ۱۱۴ ، مقالات الكوثر ص ١٦)

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي فَضُلِ قَارِي الْقُرْأُنِ

# باب ۱۲: قرآن کریم کی تلاوت کرنے والے کی فضیلت

(٢٨٢٩) الَّذِي يُقُرِّأُ الْقُرُانِ وَهُومَا هِرٌ بِهِ مَعَ السَّفَرَةِ الْكِرَامِ الْبَرَرَةِ وَالَّذِي يَقُرَأُهُ قَالَ هِشَامٌ وَهُوَ شَدِينٌ عَلَيْهِ قَالَ شُعْبَةُ وَهُوَ عَلَيْهِ شَاقٌ فَلَهُ ٱجْرَانِ.

ترکیجی تنب: حضرت عائشہ ڈٹائٹٹا بیان کرتی ہیں نبی اکرم مَلِّنْ ﷺ نے فر مایا جو شخص قرآن پاک کی تلاوت کرتا ہواوروہ اسے پڑھنے میں ماہر ہووہ معزز فرشتوں کے ساتھ ہوگا اور جو محض اس کی تلاوت کرتا ہو( ایک روایت میں بیالفاظ ہیں ) بیہ تلاوت کرنا اس کے لیے مشکل ہو (ایک روایت میں بیالفاظ ہیں)اس کے لیے مشقت کا باعث ہوتو اسے دواجرملیں گے۔

(٢٨٣٠) مَنْ قَرَأَ الْقُرُانِ وَاسْتَظْهَرَ هُ فَأَحَلَّ كَلَالَهُ وَحَرَّمَ حَرَامَهُ أَدْخَلَهُ اللهُ بِهِ الْجَنَّةَ وَشَفَّعَهُ فِي عَشْرَةٍ مِنْ ٱهۡڸِڔۡؽۡؾؚهٖػؙڷؖۿؙؗؗؗؗؗؗؗۿؙۯۊؙٙڽؙۅٙجَبَتُڶۿٵڵڹۜۧٵۯؙ.

ترکیجی ہے: حضرت علی بن ابوطالب وٹاٹیو بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُؤَلِّسِ کِیمَ فَر ما یا ہے جوشخص قر آن یاک پڑھے اسے یاد کرے اس کے حلال کو حلال سمجھے اس کی حرام کی ہوئی چیزوں کوحرام سمجھے تو اللہ تعالی قران پاک کی وجہ سے اس شخص کو جنت میں داخل کرے گا اور اسے اس کے گھر والوں میں سے دس افراد کے بارے میں شفاعت کا منصب دے گا جن کے لیے جہنم واجب ہو چکی ہوگی۔ **تشریج: قرآن مجیدو ہیش بہاخزانہ ہے۔جس کواللہ رب العزت نے انسانی مخلوقات کے لئے بھیجا۔اور اس کا مقصد کہ مخلوقات کا** تعلق اللدرب العزت كساتھ بن جائے يتعلق اللدرب العزت كے يہجانے كه بغير نہيں حاصل ہوتا۔ يتعلق الله كي معرفت كے بغير حاصل نہیں ہوسکتا تو اس لئے قرآن مجید میں معرفت کا تذکرہ ہے۔اس معرفت الٰہی کواگر معرفت کا نام دیا جائے تو یا توحید کا نام دیا جائے ، یا ايمان كانام ديا جائے ، يا" العِبَادةُ يلله الوحدة"كانام دياس كامقصدايك على هے كماللدرب العزت كو يجيانا جائے اورالله كي عبادت کی جائے اوراس کے حقوق ادا کئے جائمیں اس مقصد کیلئے اللہ رب العزت نے قر آن مجید کوا تارا۔ اور جناب رسول الله سَرِّ اللَّهُ عَلَيْكُ أَنَّهُ کواس کامعلم بنا کر بھیجا کہاں کے ذریعے لوگوں کواللہ رب العزت کا تعارف کروائیں۔ نبوت سے پہلے وہ اس بات کے انتہائی مشاقر

سے کہ کوئی طریقہ معلوم ہوجائے کہ بیاوگ اللہ رب العزت سے بہت دور چلے گئے ہیں۔ان کا تعلق اللہ رب العزت کے ساتھ کس طرح جوڑا جائے اس پروگرام کے لئے آپ مِرَا اَنْ اَنْ اَنْ اَلَى مِسْمَا قَ سِے۔﴿ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيَّءُ وَ لَوْ لَكُمْ تَعْمَسُهُ فَأَرُّ ۖ ﴾ (الور:٣٥) جناب رسول الله مَرْاَشَيَّةً كا اصلاح فكراور اصلاح سوچ مخلوق كادر داورغم اتنازيا ده تھا كەاگر دحى نەل جائے توپھر بھى لوگوں كى اصلاح كرسكتا تصے اخلاص كے ذريعے ليكن الله رب العزت نے وحى اتارى جب سوچ وفكر بھى انتہائى اعلى تھى اور ساتھ وحى بھى مل گئ تو نوڑ على نور ہوگیا۔﴿وَ وَجَدَكَ ضَالاً فَهَاى ﴾ (النح: ٤) اور پایا آپ کو حمر ان و پریشان اصلاح مخلوقات کے لئے ۔آپ کی پریشانی کو ضال کے لفظ سے تعبیر فرمایا اور ضلالت سے کم خم ودردانتهائی زیادہ کہ ﴿ وَ وَجَدَكَ ضَالاً فَهَالَى نَ ﴾ كمآب اس مثن كومعلوم كرنے کے لئے ادھراُدھر پھررہے تھے۔ بھی پہاڑوں پر چڑھتے کہاور غارحرامیں بیٹھ کریہ سوچتے کہان لوگوں کا کیا ہے گا۔

﴿ مَا كُنْتَ تَكُولِي مَا الْكِتْبُ وَ لَا الْإِيْمَانُ وَالْكِنْ جَعَلْنَهُ نُوْرًا ﴾ (الثوري: ٥٢) قرآن مجيد كمزول سے يہلے ايمان كے بيان كو نہیں جانتے تھے۔ کہلوگوں کو ایمان کس طرح سکھلایا جائے۔ تو اللدرب العزت نے قرآن مجید کو اتارا۔ لیکن ایک جملی ہے آئی فرمایا: ﴿ إِقْرَا بِالسَّمِدِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ أَخِلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَقٍ ﴿ (العلق:٢٠١) يا ﴿ آيات الري اورطريقه كارجى بتاياك "إقراء"كام آپ كا قراءت ہوگا اور معرفت الهي كو پهچاننا ہے تو فر ما يا كه ﴿ خَكَنَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَاتِي ﴾ الله كو پهچانا جاتا ہے۔

تشريح: اورقرآن كريم الله كى كتاب ہے، پس جو تحص قرآن كريم كى تلاوت كرے كا ياكسى اور طرح سے اس سے مزاولت ركھ كا: الله تعالیٰ کواس بندے سے محبت ہو جائے گی ، آگے بیہ حدیث قدی آ رہی ہے، جس کوقر آن پاک میرے ذکر سے اور مجھ سے مانگنے ہے مشغول رکھے، میں اس کو مانگنے والوں کو جو دیتا ہوں اس سے بہتر دیتا ہوں اور اللہ کے کلام کی برتری دوسرے کلاموں پر ایسی ہے جیسی الله کی برتری الله کی مخلوق پر۔

تشریح: حَدیث ان ماہر قرآن کو جواصلی اور فضلی ثواب ماتا ہے وہ عام ناظرہ خواں کے دوثو ابول سے بڑھا ہوا ہوتا ہے،اس لئے ال حدیث ہے دوم کی اول پر فضیلت ثابت نہین ہوتی۔

مع السفرة: سافر كى جمع ہے اس سے كون مراد ہے؟ متعدد اقوال ہيں: (۱) سفرة سے وہ مقرب فرشتے مراد ہیں جولوح محفوظ سے الله تعالیٰ کی کتابیں نقل کرتے ہیں یا کرام کا تبین یعنی انسانوں کے اعمال لکھنے والے فرشتے مراد ہیں۔

(۲) اس سے انبیاء کرام مین النا مراد ہیں کیونکہ بید حضرات بھی اللہ کے احکام لوگوں تک پہنچاتے ہیں۔

(٣) اس سے وحی لکھنے والے صحابہ زلی تین مراد ہیں اور علماء امت بھی اس میں داخل ہیں کیونکہ وہ بھی رسول مَطِّفْظَةُ اور امت کے درمیان سفيراور قاصد ہيں۔

لعنات: ماهر: امام نووی رایشید فرماتے ہیں کہ کہاں ہے وہ خص مراد ہے جے قرآن مجید خوب اچھے طریقے سے یا دہو بغیر کسی انگن کے بوری روانی سے پڑھتا ہواوراس کے لیے قران پڑھنا کوئی مشکل اور دشوار نہ ہو۔السّفَو ق: سافر کی جمع ہے: کھنے والے نمائندے بارک جمع ہے نیک صالح ہو شدید علیه و هو علیه شاق و وقر آن مجیداس پر سخت یعنی مشکل سے پڑھتا ہے روانی سے نہیں بلکہ ائك انك كر پڑھتا ہے۔ استظر 8:اس نے قرآن مجيدكويا دكيا۔ احل:اس نے حلال جانا حرم اس نے حرام جانا شفعہ (تفعيل ہے ) اللہ تعالیٰ اس کی سفارش کو قبول فر ما تمیں گے۔

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي فَصْلِ الْقُرُأْنِ

# باب ١٣: قرآن كريم كى فضيلت

(۲۸۳۱) مَرَرُتُ فِي الْمَسْجِي فَإِذَا النَّاسُ يَخُوْضُونَ فِي الْاَحَادِيْثِ فَلَنْ عَلَى عَلِي فَقُلْتُ عَلَى عَلِي فَقُلْتُ عَلَى عَلِي فَقُلْتُ عَلَى عَلَى الْمُؤْمِنِيُنَ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَمَن اللهُ عَلَى اللهُ وَمَن اللهُ وَمَن اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ الْمَعْرَبُ مِنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ الْمُعْرَبُ مِنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

ر است کا در اور بیان کرتے ہیں ایک مرتبہ میں مجد میں آیا تو وہاں لوگ بات چیت میں مصروف تھے میں حضرت علی ہوائی کا تو بھتی ہور اور میں نے عرض کی اے امیر المؤمنین کیا آپ نے لوگوں کو ملاحظہ فر مایا ہے وہ بات چیت میں مصروف ہیں خدمت میں حاضر ہوا اور میں نے عرض کی اے امیر المؤمنین کیا آپ نے لوگوں کو ملاحظہ فر مایا ہے وہ بات چیت میں مصروف ہیں حضرت علی ہوائی ہوگا گئی نے بتایا میں نے نبی حضرت علی ہوگا گئی نے بتایا میں نے نبی است کیا ہوگا گئی ہوں کے بتایا میں نے نبی اور میارے اللہ ﷺ اس سے بیخے کا راستہ کیا ہوگا گئی آپ مُرافِق کی استہ کیا اللہ میاف کے نبی اور جولوگ تمہارے نے فرمایا اللہ تعالیٰ کی کتاب اس میں تم سے پہلے لوگوں کی خبر ہیں ہیں اور تمہارے بعد والوں کی بھی خبر ہیں ہیں اور جولوگ تمہارے نے فرمایا اللہ تعالیٰ کی کتاب اس میں تم ہے بہلے لوگوں کی خبر ہیں ہیں اور تمہارے بعد والوں کی بھی خبر ہیں ہیں اور جولوگ تمہارے کو کی مذاتی نہیں جوشے تکبر وکی وجہ سے اسے ترک کرے گا اللہ تعالیٰ اسے مراہ دہنے دے گئی اللہ تعالیٰ اسے مراہ در ہے وار بی صراط متنقی ہے جے نفیانی خواہشات فیڑھا نہیں کر سکتیں اور زبا نمیں اس سے سیر نہیں ہوتے اور بکثرت تلاوت کرنے ہیں ہی پر برانانہیں ہوتا اس کے بجا بات میں التباس پیدانہیں کر سکتی ہیں اور اہل علم اس سے سیر نہیں ہوتے اور بکثرت تلاوت کرنے ہی جے سننے کے بعد جن سے کہ برجور ہوئے۔

فر تم نہیں ہوں گے۔ بیون ہے جسے سننے کے بعد جن بیہ کینے پر مجبور ہوئے۔

ا من نے قرآن پاک کوسنا ہے ہے جرت انگیز چیز ہے جو ہدایت کی طرف رہنمائی کرتا ہے ہم اس پرایمان لاتے ہیں جو تحف اس ہم نے قرآن پاک کوسنا ہے ہے چیرت انگیز چیز ہے جو ہدایت کی طرف رہنمائی کرتا ہے ہم اس پرایمان لاتے ہیں جو تحف اس کے مطابق بات کرے گا تیج کے گا جو تحف اس پر عمل کرے گا اسے اجرد یا جائے گا اور جو شخص اس کے مطابق فیصلہ دے گا وہ انساف سے کام لے گا اور جو شخص اس کی طرف دعوت دے گا اسے صراط متقیم کی طرف ہدایت دی گئی تم اسے حاصل کر لو۔ سے کام فی گئی تھی اللہ کی طرف دعوت دے گا اسے سراط متقیم کی طرف ہدایت دی گئی تم اسے حاصل کر لو۔ تشرفیح: قولہ: ھو الذی لایز یغ به الا ھواء: قرآن کریم ایک ایس کتابیں جو گراہ لوگوں کی لامی ہوئی ہیں خیالات کو کی کر دیتی ہیں ، ان کے پر صفے سے ذہن بگڑ جاتا ہے ، مگر قرآن کریم ایک ایس كتاب ہے جس سے كوئى غلط اثر مرتب نہيں ہوتا۔ اور سورة الرعد ميں جو ہے:

﴿ قُلُ إِنَّ اللَّهَ يُضِلُّ مَنْ يَشَاءُ وَيَهْدِئَ إِلَيْهِ مَنْ أَنَابَ أَنَّ ﴾ (الرعد: ٢٧)

آپ کہدد یجئے اللہ تعالی جس کو چاہیں (نازل کردہ آیات سے ) گراہ کردیتے ہیں،اور جو خص ان کی طرف متوجہ ہوتا ہے اس کی این طرف را ہنمائی کرتے ہیں۔"

ال كاجواب سورهُ ابرا ہيم ميں:

﴿ يُثَيِّتُ اللَّهُ الَّذِينَ أَمَنُوا بِالْقَوْلِ الثَّابِتِ فِي الْحَيْوةِ اللَّهُ نَيَا وَفِي الْأَخِرَةِ ۚ وَيُضِلُّ اللهُ الظَّلِيدِينَ ﴿ وَيَفْعَلُ اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَهُ ﴿ (ابرائيم:٢٧)

"الله تعالی ایمان والوں کو یکی بات (کلمه طیبه) کے زریعے دنیا اور آخرت میں مضبوط رکھتے ہیں، اور ظالموں کو لیعنی اینے پیروں پر کلہاڑی مارنے والوں کو پھلا دیتے ہیں، اور اللہ تعالی جو چاہتے ہیں کرتے ہیں۔"

یعنی گراہی قرآن سے پیدانہیں ہوتی، بلکہانسان کی بےراہ روی اس کا سبب بنی ہے، جوشخص اپنا نفع نقصان نہیں سوچتا وہ گراہ ہوجا تاہے۔

قوله: لا تلتبس به الالسنة: قرآن كساته زبانيس مشتبيس موتيس، يعني الله ككلام اورغير ككلام ميس، حيَّ كه نبي 

من تو که من جبار: جو خص تکبر وغرور کی وجہ ہے قرآن کو چھوڑے گا اللہ تعالیٰ اسے ہلاکت و برباد کر دے گا علامہ طبی پرلٹے پیڈ فر ماتے ہیں کہ جو شخص قران مجید کی کسی ایسی آیت پر تکبروا نکار کی وجہ سے عمل کرنا چھوڑ دے جس پرعمل کرناواجب ہے یا تکبر کی وجہ ہے اس آیت کی تلادت نہ کرے تو وہ کافر ہوجا تا ہے لیکن اگر ایک شخص کے دل میں قران کی عظمت وتقدس موجود ہے لیکن محض سستی پاکسی کمزوری اور بیاری کی وجہ سے تلاوت نہیں کرتا تو اس پرکوئی گناہ نہیں البتہ وہ تلاوت کے اجر سےمحروم رہتا ہے۔

ولا تلتبس به الأهواء: اس جملے کے دومطلب ہیں: (۱) قرآن مجید کی تلاوت مونین کی زبانوں پر دشوار اور مشکل نہیں ہوتی اگرچہان کی زبان عربی نہ بھی ہو پھر بھی ان کی زبان آسانی سے قراءت کر لیتی ہے۔

(۲) قرآن کریم اپنی فصاحت وبلاغت کے اعتبار سے اس بلند مقام پر ہے کہ دنیا کی کوئی بھی بڑی سے بڑی قصیح وبلیخ عبارت اور زبان مقابله نبیس کرسکتی۔

ولا يشبع منه العلماء: مطلب يدب كرقران كعلوم ومعارف اتنے وسيع اور ممد گريس كربي كر برے سے براعالم بھى اس کے تمام علوم اور باریکیوں کا احاط نہیں کرسکتا۔ بلکہ علماء کرام جب قرآنی علوم میں سے کسی مفہوم پرمطلع ہوجاتے ہیں تو ان کا شوق اور بڑھ جاتا ہے اور ان کی جنتجو اور خواہش ہوتی ہے کہ اس سے بھی زیادہ کوئی بات معلوم ہوجائے یوں اس طلب خواہش اور تلاش وجنجو کی کوئی حدہیں ہوتی۔

ولا تنقضي عجائبه: اس كع البياني انوكى اور حرت وتعجب مين دال دين والى چزين خم نهين موتين جيسے عطف تفيرى ہے کہ اس کی باریکیوں اور حکمتوں کو اللہ ہی بہتر جانتے ہیں نیز قر آن کے معنی ومنہوم کا احاطہ نہ کرسکنا علماء کا اس کے علوم سے سیر نہ ہونا اور کثرت تلاوت ہے اس کا پرانا نہ ہونا لیعنی اس کی لذت سرور اور حلاوت میں کوئی فرق نہیں آتا بلکہ مزید اضافہ ہوتا ہے کہ پیرسب

پس لا پیخلق اور لا پیخلق دونوں طرح پڑھ سکتے ہیں،اوراس جملہ کا مطلب سے سے کہ قرآن کریم خواہ کتنا ہی پڑھا جائے: ہر مرتبہ وہ نیا کلام معلوم ہوتا ہے، اور اس میں جو تھم و نکات پوشیدہ ہیں وہ بے انتہا ہیں، قیامت تک علاء اس میں غور کرتے رہیں گے، اور نئ نئ باتیں نکالتے ہیں گے۔

اعود: كانى آئهوالا يخوضون في الأحاديث: لوك باتول مين مشغول تق نبأما كان قبلكم: ان لوكول کے حالات جوتم سے پہلے تھے وہ تھم مابید کھ وہ احکام قرآن میں ہیں جوتمہارے درمیان ضروری ہے یعنی ایمان و کفر طاعت ومعصیت حلال وحرام اور معاملات وغیرہ بیتمام تفصیل اس میں موجود ہے۔ هو الفصل: وہ حق وباطل کے درمیان فرق کرنے والا ہے من جبار تکبروسرشی کی وجہ سے۔ قصمه: الله تعالی اسے تکڑے کروے گا۔ حبل: ری \_ المهتين: مضبوط وستحکم \_ الذكو: اليي چيزجس سے الله تعالى يادآئي ياجس سے لوگ وعظ وضيحت اور عبرت حاصل كريں - لا تذيغ به :قرآن كى اتباع كى وجہ سے حق سے مائل نہیں ہوتیں مجروی اختیار نہیں کرتیں الاھواء: ھوی کی جمع ہے نفسانی خواہشات لا تلتبسس مخلوط نہیں ہوتیں ہتی نہیں الالسنة نسان کی جمع نے زبانیں لایشبع سیرنہیں ہوتے لا تیخلُق پرانا اور بوسیدہ نہیں ہوتا عن کثرة الرد زیادہ پڑھنے اور دہرانے سے لاتنقضی تم نہیں ہوتے عجائبہ: عجیبة کی جمع ہے حیرت انگیز اشاء باعث تعجب امور۔

# بَابُمَاجَاءَفِئ تَعُلِيْمِ الْقُرُانِ

# باب ١٠٠ : قرآن كريم كي تعليم كا اجر

(٢٨٣٢) خَيْرُكُمُ مَنْ تَعَلَّمَ الْقُرُآنَ وَعَلَّمَهُ.

تَرْجِيْهَا بَهِ: حضرت عثان غنی مثالثته بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطَافِظَةً نے فرمایاتم میں سب سے بہتر وہ مخص ہے جوقر آن کاعلم حاصل کرے " اوراس کی تعلیم دے۔

(٢٨٣٣) خَيْرُكُمُ اَوْ اَفْضَلُكُمُ مَنْ تَعَلَّمَ الْقُرُانَ وَعَلَّمَهُ.

تَوَجِّجَانُہ: حضرت عثمان عَیٰ مِنْ اُنْتُو بیانِ کرتے ہیں نبی اکرم مَلِّنْ اَنْتُجَا نے فرمایاتم میں سب سے بہتر (راوی کوشک ہے یا شاید بیدالفاظ ہیں ) سب سے زیادہ فضیلت رکھنے والاشخص وہ ہے جو قرآن پاک کاعلم حاصل کرے اور اس کی تعلیم دے۔

(۲۸۳۳) خَيْرُكُمْ مَنْ تَعَلَّمَ الْقُرْآنَ وَعَلَّمَهُ.

تَرْجَبِهُ بَهِ: حضرت علی مُنْاتِنْدِ بن ابوطالب بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَطَلِقَتَا اَنْ غَالِم میں سب سے بہتر وہ مخص ہے جوقر آن پاک کاعلم حاصل کرے اور اس کی تعلیم دیے۔

# بَابُمَاجَاءَفِي مَنْ قَرَأَ حَرْفًا مِنَ الْقُرْانِ مَالَهُ مِنَ الْأَجْرِ؟

# باب ١٥: جو محص قرآن كاايك حرف پر هے اس كے لئے كتنا ثواب ہے؟

(٢٨٣٥) مَنْ قَرَأَ حَرْفًا مِّنْ كِتَابِ اللهِ فَلَهْ بِهِ حَسَنَةٌ وَالْحَسَنَةُ بِعَشْرِ ٱمْثَالِهَا لَا ٱقُولُ الْمَدَّحُرُفُ وَلَكِنَ النَّفُ حَرُفٌ وَلَكِنَ النَّفُ حَرُفٌ وَلَكِنَ النَّفُ عَرُفٌ وَلِكِنَ النَّفُ عَرُفٌ وَلِي اللهِ عَلْمُ حَرُفٌ .

ترکیجینب: حضرت عبداللہ بن مسعود و النی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطَّلِّنِی آئے فر مایا جو شخص اللہ تعالیٰ کی کتاب کا ایک حرف پڑھے اسے اس کے عوض میں ایک نیکی سلے گی اور ایک نیکی دس گنا کے برابر ہوتی ہے میں یہ نبیں کہتا الم ایک حرف ہے لکہ الف، ایک حرف ہے لیک حرف ہے لیک حرف ہے ایک حرف ہے ایک حرف ہے۔

(۲۸۳۸) يُقَالُ لِصَاحِبِ الْقُرُانِ قَرَا وَاقْرَأُ وَارْتَقِ ارتَقِ وَرَتِّلِ كَمَا كُنْتَ تُرَتِّلُ فِي الثَّنْيَا فَإِنَّ مَنْزِلَتَكَ عِنْلَ الْجِرِايَةِ تَقرَأُجِهَا.

ترکبخپانه: حضرت عبدالله بن عمر تفاقیا نبی اکرم مَطَّقِظَافِهَا کا بیفر مان نقل کرتے ہیں قرآن پاک کے حافظ سے کہا جائے گاتم تلاوت شروع کرواور (جنت کے درجات) پر چڑھنا شروع کرواورای طرح تھہر تھہر کر جیسےتم دنیا میں تھہر تھہر کر پڑھتے تھےتمہاری منزل وہ ہوگی جبتم آخری آیت کو تلاوت کروگے۔

(۲۸۳۹) يَجِيئُ الْقُرُانُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَيَقُولُ يَارَبِّ حَلِّهِ فَيُلْبَسُ تَاجَ الْكَرَامَةِ ثُمَّ يَقُولُ يَارَبِ زِدُهْ فَيُلْبَسُ حُلَّةَ الْكَرَامَةُ ثُمَّ يَقُولُ يَارَبِّ اِرْضَ عَنْهُ فَيَرْضَى عَنْهُ فَيُقَالُ لَهْ اقْرَاْ وَارْقَ وَتُزَادُ بِكُلِّ ايَةٍ حَسَنَةً.

ترکیجینب: حضرت ابوہریرہ وہ کا تھے ہیں بی اکرم مِنْ النظمیٰ کیا ہے قیامت کے دن قرآن پاک کا حافظ آئے گاوہ قرآن پاک کا حافظ آئے گاوہ قرآن پاک کا حافظ آئے گاوہ قرآن پاک کا حافظ آئے گا وہ (قرآن پاک) عرض کرے گا ہے میرے پروردگاراس میں اضافہ فرما تو اس شخص کو کرامت کا جوڑا پہنا یا جائے گا بھر قرآن پاک عرض کرے گا ہے عرض کرے گا ہے میرے پروردگارتوں سے راضی ہوجائے گا بھراس (حافظ قرآن کو) کہا جائے گا تم قراءت کرنا میرے پروردگارتوں سے راضی ہوجات اللہ تعالی بندے سے راضی ہوجائے گا بھراس (حافظ قرآن کو) کہا جائے گا تم قراءت کرنا شروع کرواور (وراس تلاوت کے دوران) ہرآیت کے بوض میں ایک نیکی مزید ملے گی۔

٢٨٣١ - ثَمَنُ قَرَا الْقُرُانَ فَلْيَسْأَلِ اللهَ بِهِ فَإِنَّهُ سَيَجِيْئُ اَقُوامٌ يَّقْرَؤُنَ الْقُرُ آنَ يَسْأَلُونَ بِهِ النَّاسَ.

تُوَخِيجَنَبُ اللهِ عَلَى رادى بيان كرتے ہيں حضرت عمران بن حصين فاٹني كا گزرايك قارى كے پاس سے ہوا جو تلاوت كرر ہا تھا تواس نے (يہ قرائت سناكر) كچھ مانگا تو حضرت عمران بن حصين خاٹني نے انا لله وانا اليہ راجعون پڑھا اور ارشاد فرمايا ميں نے نبى اكرم مُؤْفِيْكُةً كو يه ارشاد فرماتے ہوئے سناہے جو محض قرآن پاك پڑھے تو وہ اس كے عوض ميں صرف الله تعالى سے مانگے عنقريب بچھلوگ آئيں گے جوقران پاك پڑھيں گے اور قرآن ياك كے عوض ميں لوگوں سے مانگيں گے۔

#### قرآن کریم اللہ کے تقرب کا بہترین زریعہ ہے

(٢٨٣١) مَا آذِنَ اللهُ لِعَبْدِ فِي شَيْئَ ٱفْضَلِ مِنْ رَكْعَتَيْنِ يُصَلِّيُهِمَا وَإِنَّ الْبِرَّلَيَنَادُّ عَلَيْكَ رَأْسِ الْعَبْدِ مَا دَامَ فِي صَلَاتِهٖ وَمَا تَقَرَّبِ الْعِبَادُ إِلَى اللهِ عَزَّو جَلَّ بِمِثْلِ مَا خَرَجَ مِنْهُ قَالَ آبُو النَّصْرِ يَعْنِي الْقُرْانَ.

تَوَجِّهُمْ اللهِ اللهِ اللهِ وَاللهِ مِنْ اللهِ عِيلِ عِيلِ فِي الرَمِ مُؤْلِظُةً إِنْ فَرِما يا الله تعالى كسى بندے كى كسى بھى بات كواتنى توجە سے نہيں سنتا جتناوہ دور کعات (میں کی گئی تلاوت ) کوسنتا ہے بندہ وہ دور کعات ادا کرتا ہے اور اس دوران نیکی بندے کے سر پر چھڑ کی جاتی ہے جب تک وہ اس نماز میں مصروف رہتا ہے اور بندہ کسی بھی عمل کے ذریعے اللہ تعالیٰ کا اتنا قرب حاصل نہیں کرتا جتنا اس چیز کے ذریعے کرتا ہے جواس کی ذات کی طرف ہے آئی ہے۔ابوالنضر نامی بیان کرتے ہیں اس سے مراد قران پاک ہے۔

# جو پیٹ قرآن سے خالی ہے وہ اجڑا ہوا گھر ہے

(٢٨٣٧) إِنَّ الَّذِي كَلِيسَ فِي جَوْفِهِ شَيْءُمِنَ الْقُرُانِ كَالْبَيْتِ الخَرِبِ.

تَوْجَجْهَا بَهِ: حضرت ابن عباس الله في بيان كرتے ہيں نبي اكرم مَطَّلِقَيْكَةً جس شخص ذہن ميں قرآن پاک كا كوئى بھی حصہ نہ ہواس كی مثال اجڑے ہوئے گھر کی طرح ہے۔

## قرآن کریم کو بھول جانا بہت بڑا گناہ ہے

(٢٨٣٠) عُرِضَتْ عَلَى أَجُوْرُ أُمَّتِي حَتَّى الْقَلَالَةُ يُخْرِجُهَا الرَّجُلُ مِنَ الْمَسْجِدِ وَعُرِضَتْ عَلَى ذُنُوْبُ أُمَّتِي فَلَمُ آرَذَنُبًا أَعْظَمَ مِنْ سُورَةٍ مِّنَ الْقُرُآنِ آوايَةٍ أُوْتِيْهَا رَجُلُ ثم نَسِيَهَا.

تَوْجَجْنَهُ: حضرت انس بن ما لک نظافیہ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَلِّفَظِیَّۃ نے فرمایا ہے میرے سامنے میری امت کے اجر پیش کئے گئے یہاں تک کہاں تنکے کوبھی پیش کیا گیا جو کسی شخص نے مسجد میں سے نکالاتھا پھرمیرے سامنے میری امت کے گناہ پیش کئے گئے تو میں نے اس سے بڑا گناہ اورکوئی نہیں دیکھا کہ قرآن پاک کی کوئی سورت یا آیت جس کاعلم کسی شخص کو دیا گیا ہو پھروہ شخص اسے تھول گیا جائے۔

تشریع: قرآن کی کسی سورت کو حفظ کرنے کے بعد بھول جانا بہت بڑا گناہ ہے۔قرآن مجید کے بھول جانے سے کیا مراد ہے؟ ملاعلی قاری ولیٹیل فرماتے ہیں کہ علاءاحناف ولیسیم کے نز دیک بھول جانے سے مرادیہ ہے کہ نہ زبانی پڑھ سکے اور نہ دیکھ کر پڑھ سکے۔ جبکہ امام شافعی ولٹیلئے کے ہاں اس کے معنی میے ہیں کہ اس نے قران مجید حفظ کیا پھراسے بھول گیا کہ اب وہ زبانی نہیں پڑھ سکتا اگر چہ دیکھ كر يرط صكتا ہے۔ (مرقاۃ المفاتع ٨١،٧٢/٥ كتاب فضائل القرآن)

حدیث کا حاصل رہے ہے کہ معراج کی رات میں جہاں نبی کریم مَلِّافِیْکَا تَبِی کو اور بہت سے مناظر اور عذاب میں مبتلا لوگ دکھلائے گئے ہیں ان میں سے ایک امریہ بھی تھا کہ امت کے نیک اعمال کے اجروثواب اور برے اعمال اور گناہ بھی آپ کے سامنے پیش کئے کئے ہیں اگر کسی نے مسجد سے ایک تکا بھی نکالا تھا تو اس نیکی کو بھی دکھایا گیا اور فرمایا کہ سب سے بڑا گناہ بیہ ہے کہ انسان نے پہلے حفظ کیا اور پھراسے بھلادیا۔

علامہ طبی رائیگا فرماتے ہیں کہ اس آ دمی نے مبحد سے تکا نکالا جو بظاہرا یک معمولی پیز ہے لیکن اس نے یمل چونکہ اللہ کے گھر کی تعظیم اور عظمت کی وجہ سے سرانجام دیا اس لیے اللہ کی نظر میں بیمل بھی عظیم ہوگیا اور قرآن کے بھلادینے کو گناہ کمیرہ میں شار فرمایا کیونکہ اس مخص نے اللہ کے کلام کی نا قدری کی گویا اپنے عمل سے ایک عظیم چیز کو حقیر سمجھا تو اس کا بیمل سب سے بڑا گناہ قرار پایا۔ قرآن کریم کے زریعہ سوال نہ کیا جائے

## (۲۸۳۲) مَا امَنَ بِالْقُرُانِ مَنِ اسْتَحَلَّ فَعَارِمَهُ.

تَرَخِجْهَنَّهُ: حَفرت صہیب نظینی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطِّلْظِیَّا نے فرمایا ہے جوشخص قرآن پاک کی حرام کی ہوئی اشیاء کوحلال سمجھے تو اس نے قرآن یاک پرائیان نہیں رکھا۔

تشريح: مَنِ السُتَحَلَّ عَحَادِمَهُ: جوكونَ خُص قرآن كى حرام كرده چيزوں كا حلال جانے اس كے دومطلب ہيں:

(۱) الله تعالیٰ نے قرآن مجید میں جو چیزیں حرام قرار دی ہیں اگر کو کی شخص انہیں حلال اور جائز سمجھے تو اس نے قرآن پر ایمان نہیں لایا وہ کا فرے۔

(۲) ایک شخص قران کی حرام کردہ چیزوں کو حلال تونہیں سمجھتا حرام ہی جانتا ہے لیکن بھی اس ممنوع اور حرام چیز کاار تکاب کر لیتا ہے تو اس کے معنی سے ہیں کہ اس کا ایمان تو ہے لیکن کامل نہیں اگر ایمان کامل ہوتا تو پھراس طرح کی غلطی نہ کرتا گویا مسلمان کواس بات کی تاکید کی جارہی ہے کہ اللہ تعالیٰ کی نافر مانی سے بھے کر زندگی گزار ہے قران مجید کی کامل اتباع اور پیروی کرے کہ اس میں دنیا اور آخرت کی کامیا تی ہے۔

## قرآن كريم جهراً يرطناافضل بي ياسراً؟

(٢٨٣٣) ٱلْجَاهِرُ بِالْقُرُآنِ كَالْجَاهِرِ بِالصَّدَقَةِ وَٱلمُسِرُّ بِالْقُرُآنِ كَالْمُسِرِّ بِالصَّدَقَةِ.

توجیخ کنی: حضرت عقبہ بن عامر مذاتی بیان کرتے ہیں میں نے نبی اکرم مُؤَافِی آئے سنا ہے بلندا واز میں تلاوت کرنے والا اعلاند یطور پر صدقہ کرنے والے کی مانند ہے۔ صدقہ کرنے والے کی مانند ہے۔ تشریعے: امام ترفدی والے کی مانند ہے۔ تشریعے: امام ترفدی والیے کا مانند ہے ہیں: سرا قر آن کریم پڑھنا جمراً پڑھنے سے افضل ہے، کیونکہ پوشیرہ خیرات کرنا علانہ خیرات کرنا ہے۔ افضل ہے، اوراس کی وجہ اہل علم کے نزدیک ہے ہے کہ سرا قر آن کریم پڑھنے والاخود پندی سے بچار ہتا ہے۔ جو پوشیرہ عمل کرتا ہے اس کے ت میں خود پندی کا اتنا خطرہ نہیں: جتنا بر ملا عمل کرنے والے کے ت میں ہے (امام ترفدی والیے کی بات پوری ہوئی)۔ مگر پوشیرہ خیرات کرنا ہم افضل ہوتا ہے، سورۃ البقرۃ (آیت ۲۵۱) میں ہے: گر اِنْ تُحَدِّدُ وَالْ اَنْ تُحَدُّدُ وَالْ اَلْفَقَدُ آءَ فَھُو خَیْرٌ کُرُدُ وَالْ البقرہ: ۲۵۱) میں ہے:

تریج پہلیں: "اگرتم صدقات ظاہر کر کے دوتو بھی اچھی بات ہے،اورا گران کا اخفا کرواور فقیروں کو دوتویہ اخفاء تمہارے لئے بہتر ہے۔" علامہ طبی راٹیجیا: فرماتے ہیں کہ احادیث دونوں طرح کی منقول ہیں بعض سے پیمعلوم ہوتا ہے کہ بلندآ واز سے تلاوت کرنا افضل ہے جبکہ دیگر بعض ہے آ ہستہ آ واز سے قر آ ن پڑھنے کی فضیلت ثابت ہوتی ہے بظاہر تعارض ہے؟

**جواب:** دونوں قتم کی احادیث میں یوں تطبق دی گئ ہے کہ آ ہتہ آ واز سے قران پڑھنا اس شخص کے حق میں بہتر ہے جسے ریا کا اندیشہ ہواور بلند آواز سے قر اُت کرنا اس شخص کے حق میں افضل ہے جسے ریا میں مبتلا ہونے کا اندیشہ نہ ہوبشر طیکہ بلند آواز سے قرائت کی وجہ سے کسی نمازی سونے والے یا کسی اور کو تکلیف نہ پہنچے اور اُونچی آ واز سے پڑھنااس لیے افضل ہے کہ اس میں دوسرے لوگوں کے لیے بہت سے فوائد ہیں مثلاً دوسر ہے لوگ سن سن کرسیکھ سکتے ہیں قر آن سننے سے انہیں تواب ہوگا دوسروں کوعبادت کا شوق پیدا ہوگا پڑھنے والے کا دل بیدار رہتا ہے اس کی توجہ کیجار ہتی ہے۔

### سونے سے پہلے کون سی سور تیں پڑھے؟

(٢٨٣٣) كَانَ النَّبِيُّ ﷺ لَا يَنَامُ عَلَى فِرَاشِهِ حَتَّى يَقُرَ آيَنِي إِسْرَ ائِيلَ وَالزُّمَرَ.

ترجمہ: حضرت عائشہ وٹائٹیا بیان کرتی ہیں نبی اکرم شَائِشَیَّیَا اس وقت تک نہیں سوتے تھے جب تک سورہ بنی اسرائیل اور سورہ زمر کی تلاوت نہیں کر لیتے تھے۔

(٢٨٣٥) أَنَّ النَّبِيُّ كَانَ يَقْرَأُ الْهُسَبِّحَاتِ قَبْلَ اَن يَرُقُن وَيَقُولُ إِنَّ فِيُهِنَّ اَيَةً خَيْرٌ مِّنَ ٱلْفِ ايَةٍ.

تَوْجَجُهُمْ: حضرت عرباض بن ساریہ والتی بیان کرتے ہیں نبی اکرم سَلِ النَّئِظَ مَسَبَّحَ سے شروع ہونے والی سورتوں کوسونے سے پہلے پڑھا کرتے تھے آپ فرماتے تھے ان میں ایک آیت ایس ہے جوایک ہزار آیتوں سے بہتر ہے۔

تشريح: ان فيهن اية خير من الف اية: جس من چندا قول بين:

- (١) اس سے سورة حشر کی آخری تین آیتیں: ﴿ لَوْ اَنْزَلْنَا هٰذَا الْقُرْانَ ...الخ ﴾ مرادین،اس صورت میں ﴿ فِيْهِنَّ ﴾ سے "فی هجموعهن "مراد ہے کہ ان تمام سورتوں کے مجموعے میں ایک روایت ہے۔
  - (٢) حافظ ابن كثير رئينية فرماتے ہيں كه اس سے سورة حديد كي آيت ﴿ هُوَ الْأَوَّلُ وَالْأَخِرُ وَ الظَّاهِرُ ﴾ (الحديد:٣) مراد ہے۔
- (٣) ملاعلی قاری والیما فرماتے ہیں کہ اس آیت سے وہ آیت مراد ہے جو بیج کے مادے سے شروع کی گئی ہے چنانچہ ﴿ سُبُحٰنَ الَّذِي أَسُولَى بِعَبْدِة ﴾ (الاسراء:١) ... ﴿ سَبَّحَ يِلْهِ مَا فِي السَّهُوتِ وَ الْأَرْضِ ﴾ (الحديد:١) ... ﴿ يُسَبِّحُ بِنْهِ ﴾ (الجمعة:١) بيتمام آيتين اس فضيلت كي حامل بين-
- (٣) علامه طیبی رایشا؛ فرماتے ہیں کہ ان تمام سورتوں میں ہے کسی ایک آیت کو متعین کرنامشکل ہے ہیں کھی آیت ہے جس طرح لیلة القدر اور جعہ کے دن کی ساعت مقبول پیشیدہ رکھی گئ ہے تا کہ ہرمسلمان ذرامحنت اور کوشش کر کے اسے تلاش کرے اس طرح ان سات سورتوں میں لاعلی اتعین ایک آیت ہے جو ہزار آیتوں سے بہتر ہے اور مقصد یہاں بھی یہی ہے کہاس آیت کو حاصل کرنے کے لیےان تمام سورتوں کی تلاوت کی جائے کسی ایک کومتعین نہ کیا جائے۔ (شرح طبی: ۲۵۲/۴،مرقاۃ: ۴۷/۵)

# سورة الحشركي آخري تين آيتوں كي فضيلت

ٲؽٵؾٟڡؚٞؽٛ آخِرِسُوْرَةِ الْحَشْرِ وَكَّلَ اللهُ بِهِ سَبْعِيْنَ ٱلْفَ مَلَكٍ يُصَلَّوْنَ عَلَيْهِ حَتَّى يُمُسِى وَإِنْ مَاتَ فِي خُلِكَ الْيَوْمِر مَاتَشَهِيْدًا وَّمَنُ قَالَهَا حِيْنَ يُمُسِي كَانِيتِلْكَ الْمَنْزِلَةِ.

تَرْجِيْهُ بَهُ: حضرت معقل بن يبار ثالثي سے مروی ہے کہ نبی اکرم مُلَا ﷺ نے فر مایا جو شخص سے کے وقت " اَعُوْدُ بِاللّٰهِ السَّمِيةِ عِي الْعَلِيْمِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيْمِ، تين مرتبه پر صفى كے بعد سورة حشر كى آخرى تين آيتيں پر سے الله تعالى اس كے لئے ستر ہزار فرشتے مقرر کردیتے ہیں۔جواس کے لئے شام تک مغفرت کی دعا کرتے رہتے ہیں۔ ہیں اور اگر وہ اس دن مرجائے تو اس کا شارشہیدوں میں ہوتا ہے۔ نیز اگر کوئی شام کو پڑھے گا تواہے بھی یہی مرتبہ عطاء کیا جائے گا۔

## مَاجَاءَ كَيْفَ كَانَتُ قِرَاءَةُ النَّبِيِّ اللَّهُ؟

# ني مَثَلِّنَا لِيَّا مِنْ مُسْلِطرة قرآن يرطعة تهے؟

قرآن کریم کی شب کیخ ضروری ہے:

تشرِيْح: نبى مَلِّنْظَيَّةً اپنے چچا ابوطالب کی وفات کے بعد پہلے طائف گئے تھے، اور قبیلہ ثقیف کو دعوت دی تھی کہ وہ آپ مَلِّنْظَيَّةً کو ٹھکانددیں، مگر انھوں نے انکار کردیا، آپ سُلِنْ اُنگِیَّ مکہ واپس آئے اور جج کے موسم میں عرب کے قبائل کے سامنے خود کو پیش کیا، مگر کوئی تیار نہ ہوا کہ وہ آپ مُطِّلِّنَے کَمَ اپنے قبیلہ میں لے جائے ، اور آپ مُطِّلْفِیْجَا کی حمایت ونفرت کرے، یہاں تک کہ مدینہ منورہ کے انصار نے ہامی بھری، اور انھوں نے منی کی گھائی میں آپ مَالْفَظَةَ سے بیعت کی، اور وہ آپ مَالْفَظَةَ کومدینه منورہ لے گئے ای لئے آپ مِرَافِقِيَّةً نے ان کا نام انصار رکھا۔ اور بیرحدیث امام ترمذی والٹیل ان ابواب میں شاید اس کئے لائے ہیں کہ جب آپ مَرافِقَقَامَةً لوگوں (غیرمسلموں ) کے سامنے قرآن پڑھتے تھے تو ترتیل کے ساتھ گھبر کھبر کر پڑھتے تھے تا کہ وہ قرآن میں غور کریں، اور قرآن کے مضامین سے فائدہ اٹھائیں۔

# باب۱۱: قرآن کریم کی دوخاص فضیکتیں

(٢٨٣٧) أَنَّهُ سَأَلَ أُمَّ سَلَمَةَ زَوْجَ النَّبِي ﷺ عَنْ قِرَائَةِ النَّبِي ﷺ وَصَلَاتِهِ فَقَالَتُ مَا لَكُمْ وَصَلَاتَهُ كَانَ يُصَلِّى ثُمَّ يَنَامُ قِلُو مَا صَلَّى ثُمَّ يُصَلِّى قَلُو مَا نَامَ ثُمَّ يَناكُم قَلُو مَا صَلَّى حَتَّى يُصْبِحَ ثُمَّ نَعَتَتُ قِرَائَتَهُ فَإِذَا هِيَ تَنْعَتُ قِرَائَةً مُفَسَّرَةً حَرُفًا حَرُفًا.

تَرْجِيْهَا بَنِ عَلَى بن مملك بيان كرتے ہيں انہوں نے حضرت أم سلمہ وَالنَّمَا سے نبی اكرم مُطِّلْظَيَّةً كی قر اُت اور (نفلی ) نماز کے بارے میں دریافت کیا تو حضرت اُم سلمہ وٹالٹنٹا انہوں نے جواب دیا تمہارا نبی مَالِّنْظَیَّةً کی نماز سے کیا واسط؟ آپ مِرَلِّنْظَیَّةً نوافل بھی اوا کرتے تے اور اتن دیر کے لیے سوبھی جایا کرتے تھے جتی دیر آپ مِنْ النظائی آنے نوافل ادا کئے ہوتے تھے پھر آپ مِنْ النظا کرتے تھے جتی دیر آپ مِنْ النظائی آسوئے رہتے تھے پھر آپ مِنْ النظائی آتی دیر سوجاتے تھے جتی دیر آپ مِنْ النظائی ہوتے تھے یہاں تک کہ جمع ہوجاتی تھی۔

تو بجہ بہ: عبداللہ بن ابوقیس ٹوٹٹو بیان کرتے ہیں میں نے حضرت عائشہ ٹوٹٹو سے بی اکرم مِرَّائِیْکَمَّ کی وتر کی نماز کے بارے میں ور یافت کیا نبی اکرم مِرَّائِیْکَمَّ کس وقت وتر اوا کرتے تھے؟ رات کے ابتدائی جے میں یا آخری جے تو انہوں نے جواب دیا ہر وقت میں کرلیا کرتے تھے بعض اوقات آپ مِرَّائِیْکَمَّ رات کے ابتدائی جے میں ادا کر لیتے تھے اور بعض اوقات رات کے آخری جے میں ادا کر لیتے تھے اور بعض اوقات رات کے آخری جے میں ادا کر لیتے تھے تو میں نے کہا ہر طرح کی حمد و شااللہ تعالی کے لیے مخصوص ہے۔ جس نے اس معالمے میں کشادگی رکھی ہے پھر میں نے دریافت کیا نبی اکرم مِرَّائِیْکَمَ کَیْ اللہ تعالی کے لیے مخصوص ہے۔ جس نے اس معالمے میں کشادگی رکھی ہے پھر میں کے دریافت کیا نبی اگر می قبی اللہ تعالی کے لیے مخصوص ہے تھے؟ تو حضرت عائشہ ٹوٹٹو نے بتایا ہر طرح کر لیتے تھے تو راوی کہتے ہیں میں نے کہا ہر طرح کی حمد و شااللہ تعالی کے لیے مخصوص ہے جس نے اس معالمے میں بھی کشادگی رکھی ہے راوی کہتے ہیں پھر میں نے دریافت کیا نبی اگر می جنابت کی صورت میں کیا کرتے تھے تو حضرت عائشہ ٹوٹٹو نے نبیا خسل کرلیتے تھے یا خسل کرتے تھے اور پھر سوتے تھے بعض اوقات صرف وضو کر کے سوجایا کرتے تھے بعض اوقات آپ مِرَائِنَدُ کَا بِسُلِ اللہ تعالی کے لیے ہے جس نے اس معالمے میں کشادگی رکھی ہے۔
میں نے کہا ہر طرح کی حمد و شااللہ تعالی کے لیے ہے جس نے اس معالمے میں کشادگی رکھی ہے۔

(٢٨٣٩) كَانَ النَّبِيُّ ﷺ قَلْ يَعْرِضُ نَفْسَهْ بِالْمَوْقِفِ فَقَالَ آلَا رَجُلُ يَعْمِلُنِيُ الْ قَوْمِه فَانَّ قُرَيْشًا مَنَعُونِيْ آنُ الْرَجُلُ يَعْمِلُنِيُ النَّاقِ وَمِه فَانَّ قُرَيْشًا مَنَعُونِيْ آنُ الْرَجُلُ يَعْمِلُنِيُ النَّاقِ وَمِه فَانَّ قُرَيْشًا مَنَعُونِيْ آنُ الْرَجُلُ يَعْمِلُنِيُ النَّاقِ وَمِه فَانَّ قُرَيْشًا مَنَعُونِيْ آنُ اللَّهِ كَالاَمْرَةِ فِي النَّاقِ مِنْ اللَّهُ كَالاَمْرَةِ فِي النَّالَةُ كَالاَمْرَةِ فِي النَّالَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ الْمُلْعُلِيلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَ اللَّهُ اللِي اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللللْمُولِلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ الل

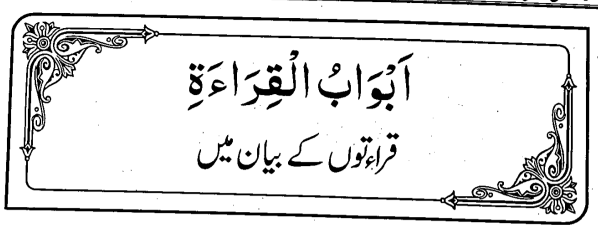
ترکیجینی: حفرت جابر بن عبدالله خالفی بیان کرتے ہیں (ابتدائے اسلام میں تبلیغ کے لیے) نبی اکرم مُطَّفَظِیَّ میدان عرفات میں لوگوں کے سامنے جاتے تھے اور یہ فرماتے تھے کیا کوئی شخص مجھے اپنی قوم کے پاس لے کر جائے گا کیونکہ قریش نے مجھے اس بات سے روکنے کی کوشش کی ہے میں اپنے پروردگار کے کلام کی تبلیغ کروں۔

(٢٨٥٠) يَقُولُ الرَّبُّ تَبَارَكَ وَتَعَالَى مَنْ شَغَلَهُ الْقُرُانُ عَنْ ذِكْرِى وَ مَسْأَلَتِيْ اَعْطَيْتُهُ اَفْضَلَ مَا أُعْطِى

السَّائِليْنَ وَفَضُلُ كَلاَمِ اللهِ عَلَى سَائِرِ الْكَلامِ كَفَضْلِ اللهِ عَلَى خَلْقِهِ.

ترکیجی بنی: حضرت ابوسعید خدری و بیان کرتے ہیں نبی اکرم میں النہ تعالی فرماتا ہے جس محض کو قرآن پاک میرا ذکر کرنے سے اور اللہ تعالی کے کرنے سے اور اللہ تعالی کے کرنے سے اور اللہ تعالی کے کام کو تمام کلاموں پروہی فضیلت حاصل ہے جواللہ تعالی کواس کی مخلوق پر حاصل ہے۔





إِنَّ هٰلَا الْقُرُآنِ آنْزَلَ عَلَى سِبْعَةِ أَحُرُفٍ فَاقْرَاءُ إِمَّا تَيَسَّرَ مِنْهُ.

بیقرآن سات حروف پر نازل کیا گیا ہے لہذاان میں سے جوتمہارے لیے آسان ہواس طریقہ سے پڑھلو۔اس میں سات حروف ہے کیا مراد ہے؟ اس بارے میں اہل علم کے مختلف اقوال ہیں محقق علاء کرام کے نزد یک اس کا مطلب یہ ہے کہ قرآن کریم کی جوقراء تیں اللہ تعالیٰ کی طرف سے نازل ہوئیں ہیں ان میں باہمی فرق اور اختلاف سات نوعیتوں پر مشتمل ہے ان نوعیتوں کی

(۱) اسا کا اختلاف جس میں افراد تثنیہ جمع مذکر ومؤنث کا اختلاف داخل ہے۔مثلاً ایک قر اُت میں تَنَّهَ ہُ کَلِمَةُ رَبِّكَ ہے اور دوسری

قرأت مِن تَبَّتْ كَلِمَاتُ رَبِّكَ ٢-

(۲) افعال کا اختلاف ہے کہ می قرائت میں صیغہ ماضی ہے کسی میں مضارع اور کسی میں امر ہے مثلاً ایک قرائت میں رَبَّنَا بَاعِدُ بَایْنَ اَسْفَادِنَا ہے اور دوسری قرات میں اس جگه رَبَّنَا بَعِلْ بَیْنَ اَسْفَادِ نَاہے۔

(٣) وجوه اعراب كا اختلاف: جس مين اعراب يا زير زبر اور پيش كا فرق پايا جاتا ہے مثلاً لَا يُضَّارَ كا تب كى جگه لا يُضَّارِ كاتب ورذُو الَّعَرُشِ الْمَجِينُ لَى جَدُدُو الْعَرْشِ الْمَجِينُ لِد

(۴) الفاظ کی کمی بیشی کا اختلاف: که ایک قرأت میں کوئی لفظ کم اور دوسری میں زیادہ ہومثلاً ایک قرأت میں تبجیری من تبحیها الانهار ہے اور دوسری میں تبحدی تبحتها الانهو ہے۔

(۵) تقديم وتاخير كا اختلاف كه ايك قرأت مين كوئى لفظ مقدم ب اور دوسرى مين مؤخر ب مثلاً: ﴿ وَ جَاءَتْ سَكُوةُ الْمَوْتِ بالْحِقّ ﴿ ﴾ (تن ١٩) ہے اور دوسری قرات میں وجاءت سکر قالحق بالموت ہے۔

(٢) بدلیت كا اختلاف ہے كه ایك قرأت میں ایك لفظ ہے اور دوسرى قرأت میں اس كى جگه دوسرا لفظ ہے مثلاً نُنْشِيْرُ هَا اور نَنُشِرُهَا نيزفتثبتوا اورطلح اورطلع

(۷) کیجوں کا اختلاف: جس میں تفخیم ترقیق ،امالہ ،مدقصر،ہمز،اظہاراورادغام وغیرہ کے اختلاف داخل ہیں یعنی اس میں لفظ تونہیں بدل کیکن اس کے پڑھنے کا طریقہ بدل جاتا ہے مثلاً لفظ موٹی کو ایک قراءت میں موٹی کی طرح پڑھا جاتا ہے۔

بہر حال اختلاف قراءت کی ان سات نوعیتوں کے تحت بہت ہی قرائتیں نازل ہوئی تھیں اور ان کے باہمی فرق سے معنی میں کوئی قابل ذکرفرق نہیں ہوتا تھا صرف تلاوت کی مہولت کے لیےان کی اجازت دی گئی تھی۔

حضرت عثمان والثيء نے تلاوت قرآن کے معاملے میں غلط فہمیاں دور کرنے کے لیے اپنے عہد خلافت میں قرآن کریم کے سات ننخ تیار کرائے اور ان سات نسخوں میں تمام قر اُ توں کواس طرح سے جمع فرما یا کہ قر آن کریم کی آیتوں پر نقطے اور زبر زیراور پیش نہیں لگائے تا کہانہی مذکورہ قراءتوں میں سے جس قراءت کے مطابق چاہیں پڑھ سکیں یوں اکثر قراء تیں اس رسم الخط میں ساگئیں اور جوقراء تیں اس رسم الخط میں نہ ساسکیں ان کومحفوظ رکھنے کا طریقہ آپ نے بیاختیار فرمایا کہ کدایک نسخہ آپ نے ایک قراءت کے مطابق لکھااور دوسرا دوسری قراءت کے مطابق امت نے ان سخوں میں جمع شدہ قراءتوں کو یا در کھنے کا اس قدراہتمام کیا کہ مم قراءت ایک منتقل علم بن گیا اورسینکڑوں علماء قراءاور حفاظ نے اس کی حفاظت میں اپنی عمریں خرچ کردیں۔

سات قراء؟ علامدابن مجاہد طلیعید کے اس عمل سے جوسات قاری سب سے زیادہ مشہور ہوئے ہیں وہ سے ہیں

- (۱) عبدالله بن کثیر الداری (متوفی ۱۲۰ه ) آپ نے صحابہ ٹھا گئی میں سے حضرت انس بن مالک،عبد اللہ بن زبیر اور ابو ابوب انصاری ٹیکا ٹیٹی کی زیارت کی تھی۔ آپ کی قراءت مکہ مکرمہ میں زیادہ مشہور ہوئی اور آپ کی قراءت کے راویوں میں بزی اور
- (٢) نافع بن عبدالرحمٰن بن ابی نعیم (متوفی ١٦٩هه) آپ نے ستر ایسے تابعین سے استفادہ کیا تھا جو براہ راست حضرت ابی بن کعب عبدالله بن عباس اور ابو ہریرہ می النا کے شاگر دیتے آپ کی قراءت مدینہ طیبہ میں زیادہ مشہور ہوئی اور آپ کے راویوں میں ابوموی قالون اور ابوسعید درش زیاده مشهور ہیں۔
- (m) عبدالله حصبی جوابن عامر کے نام سے معروف ہیں (متوفی ۱۱۸ھ) آپ نے صحابہ ٹٹائٹیا میں سے حضرت نعمان بن بشیراور حضرت واثله بن اسقع بناته کی زیارت کی تھی اور قراءت کافن حضرت مغیرہ بن شہاب محزومی سے حاصل کیا تھا جو حضرت عثان مثاثیة کے شاگرد تھے آپ کی قرائت کا زیادہ رواج شام میں رہااور آپ کی قرائت کے راویوں میں ہشام اور ذکوان زیادہ مشہور ہیں۔
- (۴) ابوعمر وبن زبان بن علاء (متوفی ۴۵۴ھ) آپ نے حضرت مجاہد اور سعید بن جبیر میکندیا کے واسطہ سے حضرت ابن عباس نظامیا اور ابی بن کعب شکافتہ سے روایت کی ہے آپ کی قرائت بھرہ میں زیادہ مشہور ہوئی اپ کی قراءت کے راویوں میں ابوعمرو والدوري اور ابوشعيب سوكي زياده مشهور ہيں۔
- (۵) حمزہ بن حبیب الزیات مولی عکرمہ بن رہیج التیمی (متو فی ۱۸۸ھ) آپ سلیمان اعمش کے شاگرد ہیں وہ بیجیٰ بن و ثاب کے وہ زرین بن حبیش کے اور انہوں نے حضرت عثمان، حضرت علی اور عبدالله بن مسعود وُئَ اللَّهُ سے استفادہ کیا تھا اپ کے راویوں میں خلف بن مشام اورخلا دبن خالد زیاده مشهور ہیں۔
- (Y) عاصم بن ابی النجود الاسدی (متو فی ۱۲۷ھ) آپ زرین حبیش کے واسطے سے حضرت عبداللہ بن مسعود اور ابوعبدالرحمٰن ملمی ثقافیٰ کے واسطہ سے تسرت علی نزائش کے شاگر دہیں آپ کی قرائت کے راویوں میں شعبہ بن عیاش اور حفظ بن سلیمان زیادہ مشہور ہیں آج کل عموماً تلاوت انہیں حفظ بن سلیمان کی روایت کےمطابق ہوتی ہے۔

(۷) ابوالحن علی بن حمزه کسائی نحوی (متو فی ۱۸۹ هه) ان کے رادیوں میں ابوالحارث مروزی اور ابوعمر الدوری زیادہ مشہور ہیں مؤخر الذكر تينوں حضرات كى قراءتيں زيادہ تر كوفيد ميں رائج ہوئيں ليكن جيسا كه پيچھے عرض كيا جاچكا ہے ان سات كے علاوہ اور بھى كئ قراء تیں متواتر اور سیح ہیں چنانچے جب بعد میں یہ غلط نہی پیدا ہونے گئی کہ سیح قراء تیں ان سات ہی میں منحصر ہیں تو متعدد علماء نے سات کے بجائے دس قراء تیں ایک قراءت میں جمع فرمائیں اس سے قراءت عشرہ کی اصطلاح مشہور ہوگئی ان دس قراء توں میں مندرجہ بالاسات قراء کےعلاوہ ان تین حضرات کی قراء تیں بھی شامل کی کئیں۔

(۲) خلف بن ہشام (متوفی ۲۰۵) جوحزہ کی قراءت کے بھی رادی ہیں آپ کی قرائت کوفی میں زیادہ رائج تھی۔

(٣) ابوجعفریزید بن قعقاع (متونی ۱۳ هه) ان کی قراءت مدینه طیبه میں زیاده مشهور موئی

دس قراء تیں صحیح قول کے مطابق متواتر ہیں اوران کے علاوہ شاذ ہیں۔

#### مَاجَآءَفِي قِرَاءَةِ: مَلِكِ يَوْمِ الدِّيْنِ

### باب۱: ما لك اور ملك كي قراء تيس

(٢٨٥١) كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يُقَطِّعُ قِرَاءَ تَهُ يَقُرَأُ ٱلْحَمْلُ لِلْهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ثُمَّ يَقِفُ وَكَانَ يَقْرَأُهَا مَلِكِ يَوْمِ اللَّهِ يُنِ.

تَرَجْهُكُنَى: حضرت ام سلمه وللني بيان كرتي بين في اكرم مَطْلَقَيْقَ قرأت مين وقف كياكرت سقة آب مَطْلَقَيَّةَ بِبلي (الحمد لله رب العالمين) پڑھتے تھے پھر ملہ جائتے تھے پھر (الوحل الوحيد) پڑھتے تھے پھر ملم التے تھے۔ نبی اکرم مُؤَلِّفَيْكَةَ اس آیت کواس طرح پڑھے تھے (ملك يومرالدين)۔

# (٢٨٥٢) أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ وَٱبَابَكْرٍ وَعُمَرَ وَأَرَاهُ قَالَ وَعُمُّانَ كَانُوْ ا يَقْرَ وُنَ مَالِكِ يَوْمِ النِّيْنِ.

تَوَجِّجَتُم: حضرت انس بْنَاتُنْهُ بِيان كرتے ہيں نبي اكرم مُؤَلِّفَتِكُمَّ حضرت ابو بكر مِناتُنْهُ اور حضرت عمر بْنَاتُنْهُ (راوی بیان كرتے ہیں میرا خیال ہے انہوں نے حضرت عثمان وہالٹور کا بھی تذکرہ کیاہے ) یہ آیت اس طرح پڑھا کرتے تھے۔

تشريح: سورة فاتحكى تيسرى آيت ہے: (مالك يوم الدين): عاصم اوركسائى عِيَسَيَّان اسكومالك (الف كے ساتھ) اور باتى قراء نے ملك (الف كے بغير ااورل كے زير كے ساتھ) پڑھا ہے، ابوعبيد قاسم بن سلام بغدادى رايشي؛ بھى ملك پڑھتے تھے، اور اسی کوتر جیح دیتے تھے،آپ لغت حدیث کے امام ہیں اورفن قراءت میں آپ کی تصنیف ہے،مگر آپ کا شار قراء سبعہ میں نہیں۔اور ملک کے معنی ہیں: بادشاہ، اور بادشاہ مالک ہوتا ہے۔

حنلاص، بیکه روایتیں اگر چه دونوں قراءتوں کی مضبوط نہیں، مگر مسئلہ کا مدار روایات پرنہیں، بلکہ فل و تواتر اور تعامل پر ہے،

اور قراء سبعہ سے دونوں قراء تیں متواتر منقول ہیں ، اس لئے دونوں صحیح ہیں۔

#### مَاجَاءَفِي قِرَاءَةِ: ٱلْعَيْنُ بِالْعَيْنِ

## باب۲:العین (مرفوع) کی قراءت

(٢٨٥٣) أَنَّ النَّبِيِّ عَيْدٌ قَرَاءَ أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَالْعَيْنَ بِالْعَيْنِ

تَرْبَجْهِنَهُ: حضرت انس بن ما لك نِالتُنور بيان كرت بين نبي اكرم مُلِلْتَظَيَّةَ في بير آيت تلاوت كي (ان النفس بالنفس والعين

تَشْرِنْح: سورة المائده آيت ٢٥ ال طرح ب: ﴿ وَ كُتَبُنَا عَلَيْهِمْ فِيها آنَ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ ا وَالْعَيْنَ بِالْعَيْنِ وَالْأَنْفَ بِالْأَنْفِ وَالْأُذُنَ بِالْأُذُنِ وَالسِّنَّ بِالسِّنِّ وَالْجُرُوحَ قِصَاصٌ ﴾ اورجم نے ان (بن اسرائیل) پراس ( تورات) میں یہ بات لکھ دی کہ جان کے بدلے میں جان ، آکھ کے بدلے میں آکھ، ناک کے بدلے میں ناک ، کان کے بدلے میں کان ، دانت کے بدلے میں دانت ،اورزخمول یں برابری ہے۔

مذکورہ احادیث میں چندقراءتوں کا ذکر ہے۔

اس آیت میں العین اور الانف وغیرہ النفس پرمعطوف ہیں، اس لئے سب منصوب ہیں، اور دوسری قراءت میں بیسب مرفوع ہیں، وہ ان کے اسم کے کل پرعطف کرتے ہیں، ان: جملہ اسمی خبریہ پر داخل ہوتا ہے، اور اس کا اسم در حقیقت مبتدا ہوتا ہے، اس کے محلا مرفوع ہوتا ہے، چنانچہ اس پرعطف کر کے بعد کے سب الفاظ مرفوع پڑھے گئے ہیں، کسائی نے والجروح تک سب کومرفوع پڑھاہے،ادرابن کثیر،ابوعمروادرابوعامرنےصرف الجروح کومرفوع پڑھاہےادر باقی سب قراءنے سب کومنصوب پڑھاہے۔

#### مَاجَاءَفِي قِرَاءَةِ: هَلُ تَسُتَطِيعُ رَبُّكَ

### باب٣: هَلُ تَسْتَطِيْعُ رَبُّكَ كَى قراءت

(٢٨٥٣) أَنَّ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ (هَلُ تَسُتَطِيْعُ رَبَّكَ).

تَرْجَجْكُنُها: حضرت معاذبن جبل نؤاثن بيان كرتے بين نبي اكرم مُلِفَظِيَّةً نيدة يت تلاوت كي (هل تستطيع ربك).

تشرِنيح: مورة المائده آيت ١١١ ٢: ﴿ إِذْ قَالَ الْحَوَارِيُّونَ لِعِيْسَى ابْنَ مَرْيَمَ هَلْ يَسْتَطِيْعُ رَبُّكَ أَنْ يُتَوِّلَ عَلَيْنَا مَا إِمَةً مِّنَ السَّهَاء اللَّه الله والله الله إن كُنْتُهُم مُّؤُمِنِين ﴿ وه وقت قابل ذكر ب جب حواريين في عرض كيا: المعيني بن مريم عليه الما آب کے پروردگارایسا کرسکتے ہیں کہم پرآسان سے پچھ کھانا تاریں؟ آپ نے جواب دیا: خداسے ڈرو،اگرتم ایمان والے ہو، یعنی بے ضرورت معجزات کی فر مائش مت کرو \_

(٢) سورة مائده آیت نمبر ۱۱۲ میں ہے: ﴿ هَلُ يَسْتَطِيْعُ رَبُّكَ ﴾ یعنی خطاب کا صیغہ ہے شروع میں تاہے اور ربک کی باء پر ذبر ہے

یدامام کسائی کی قراءت ہے اور مشہور قراءت میں ﴿ هَلْ يَسْتَطِيْعُ رَبُّكَ ﴾ ہے یعنی غائب كاصیغہ ہے اور لفظ ربك كی باء پر پیش ہے۔

#### مَاجَاءَفِي قِرَاءَةِ: إِنَّهُ عَمَلُ غَيْرُصَالِح

## باب ٣: ﴿ إِنَّاهُ عَمَلٌ غَنْيُرُ صَالِحٍ ﴾ كَ قراءت

(٢٨٥٥) أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ كَانَ يَقْرَؤُهَا ﴿ إِنَّكَا عَمَلٌ غَنُهُ صَالِحٍ ﴾.

تَوَجِّبُهُمْ: حَفرت أم سلمه ثناثُو بيان كرتے ہيں نبي اكرم مُؤلِّفَيَّةً بيآيت يوں پڑھتے تھے: ﴿ إِنَّا عَمَلٌ عَنْدُ صَالِحِ ﴾ ـ

(٢٨٥١) أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَرَا لَهُ إِيهِ الْأَيَّةَ ﴿ إِنَّهُ عَمَلٌ غَيْرُ صَالِح ﴾.

تَوَجِّبَتْهِ: حضرت أم سلمه وُلِثْنَهُ بيان كرتى بين نبي اكرم مَطَّلْظَةً بيهَ يت يون پڑھتے تھے:﴿ إِنَّاءُ عَمَلٌ غَلْيرُ صَالِحِ ﴾ \_ تشريح: (٣) سوره هود (آيت نمبر ٢٦) ميس ہے ﴿ إِنَّا عَمَلٌ عَنْدُ صَالِح ﴾ اس ميس امام كساكي اور يعقوب عِيَسَتُ كنزويك لفظ عمل فعل ماضی کا صیغہ ہے یعنی میں پرزبراورمیم کے نیچے زیر کے ساتھ اور لفظ غیر پرزبر ہے اور باقی تمام قراء کے نزدیک لفظ ممل اسم ہے یعنی عین اور میم پرزبر اور لام پر تنوین ہے اور لفظ غیر پرزبر ہے۔

## مَاجَاءَفِيُ قِرَاءَةٍ: مِنْلَدُنِّيُ عُذُرًا

## باب۵:من لدنی عذرا کی قراءت

(٢٨٥٤) أَنَّهُ قَرَأً ﴿ قُلْ بَلَغْتَ مِنْ لَدُنِّ عُنُرًا ﴾ مُخَقَّلَةً.

تر بچہ ہے: حضرت عبداللہ بن عباس والنی حضرت ابی بن کعب وہالتے کے حوالے سے نبی اکرم مَطَافِقَتُمْ کے بارے میں یہ بات نقل کرتے بِي آ پِ مَالِنَّكُةَ فِي آيت بِرْهِي: ﴿ قَلُ بَلَغْتَ مِنْ لَّدُنِي عُنُدًا ﴾ (الكبف: ٢١) يعنى آپ مَلِنْ هَيَ أَب مِل شد براهى -تشرِيع: (٣) سورة كهف (آيت نمبر ٢٦) من به ﴿قَلُ بَلَغْتَ مِنْ لَكُنَّ عُنُدًا ﴾ ال من لفظ لدنى مين دوقراء تين بين ايك قراءت میں نون تشدید ہے بہی مشہور قراءت ہے اور امام نافع کی قراءت میں نون تخفیف کے ساتھ ہے اس میں تشدید نہیں ہے۔

## مَاجَاءَفِىٰ قِرَاءَةِ: فِىٰ عَيْنِ حَمِئَةٍ

باب ٢: ﴿ فِي عَيْنٍ حَمِثَةٍ ﴾ كى قراءت

(٢٨٥٨) آنَّ النَّبِيِّ ﷺ قَرَأً ﴿ فِي عَيْنٍ حَبِثَةٍ ﴾

تَرْجَعِهُمْ: حضرت عبدالله بن عباس وَالْمَنْ حضرت الى بن كعب وَلِيْفِيهُ كابيه بيان نقل كرتے ہيں نبي اكرم مِلَّ الْفَيْمَ فِي بيان يول برطى: ﴿ فِي عَيْنِ حَمِثَةٍ ﴾ ـ

تشريح: سورة كهف (آيت نمبر ٨٦) ميس ب ﴿ فِي عَيْنٍ حَمِيثَةٍ ﴾ اس ميس دوقراء تيس بين اور دونون بي مشهور بين ايك حمشة ہے (لینی جاء پر زبرمیم کے پنچے زیر اور ہمزے پر زبر کے ساتھ )اور دوسری قراءت حامیہ ہے یعنی حا اورمیم کے درمیان الف کے ساتھ معنی دونوں قراءتوں میں ایک ہی ہے یعنی کیچڑسڑی ہوئی کالی مٹی۔

#### مَاجَآءَفِي قِرَاءَةِ: غُلِبَتِ الرُّومُ

# باب2:غلبت الروم كي قراءت

(٢٨٥٩) لَمَّا كَانَ يَوْمُ بَدُرٍ ظَهَرَتِ الرُّوْمُ عَلَى فَارِسَ فَأَعْجَبَ ذَٰلِكَ الْمُؤْمِنِينَ فَنَزَلَتُ ﴿الْمَرْتُ عُلِبَتِ الرُّوْمُ ﴿ ﴾ إلى قَوْلِه ﴿ يَفْرَحُ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ قَالَ فَفَرِحَ الْمُؤْمِنُونَ بِظُهُورِ الرُّوُومِ عَلَى فَارِسَ.

تَوْمِنْجِهَا بَهِ: حضرت ابوسعید خدری نظافته بیان کرتے ہیں غزوہ بدر کے موقع پر بیاطلاع ملی اہل روم اہل فارس پر غالب آ گئے ہیں اہل ايمان كويه بات الحجى لكى تويه آيت نازل مولى - ﴿ الله ﴿ غُلِبَتِ الرُّومُ ﴿ ﴾ يه آيت يهال تك ہے ﴿ يَغْرُحُ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ راوى بیان کرتے ہیں مسلمان اس بات پر بہت خوش ہوئے کہ اہل روم ایرانیوں پر غالب آ گئے ہیں۔

تشرِيْح: (٢) سورة روم مي ٢ : ﴿ اللَّهِ أَعُلِبَتِ الرُّومُ ﴿ ﴾ .... ﴿ سَيَغُلِبُونَ ﴿ فِي بِضْعِ سِنِيْنَ أَ ﴾ اس مي غلبت مي دو قراءتیں ہیں قراءت میں غین پر پیش اور لام کے نیچ زیر ہے اور یہی مشہور قراءت ہے مطلب یہ ہے کہ اہل فارس رومیوں پر غالب

آ گئے اور روی مغلوب ہو گئے اور دوسری قراءت میں پیصیغہ معروف ہے بینی غین اور لام دونوں پر زبر ہے۔

علامه بيضاوى واليعيد فرمات بين كه لفظ غلبت اگرمعروف پرها جائة و پحر بعد مين لفظ سيغلبون كوصيغه مجهول پرها جائ گامعنی میہ ہیں کہ رومی لوگ شام پر غالب آ گئے ہیں لیکن عنقریب مید سلمانوں کے ہاتھوں مغلوب ہوجا کیں گے۔ چنانچہ اس آیت کے نزول کے بعد سالوں میں رومیوں کے بہت سے علاقے مسلمانوں نے فتح کر لیے تھے۔

#### مَاجَاءَ فِي قِرَاءَةٍ: مِنْضُعُفٍ

# باب۸: من ضعف کی قراءت

(٢٨٧٠) أَنَّهُ قَرَأَ عَلَى النَّبِيِّ عِلَيْ ﴿ خَلَقَكُمْ مِّنْ ضَعْفٍ ﴾ فقال ﴿ مِنْ ضَعْفٍ ﴾ \_

تَوْجِهَنَهُ: حفرت عبدالله بن عمر رَثَاتُمُ بيان كرتے ہيں ميں نے نبي اكرم مَالْفَيَّةَ كسامنے بيآيت تلاوت كي ﴿ خَلَقَكُمْ مِنْ ضَعْفٍ ﴾ تونبي اكرم مَثَلِّ فَضَعَ فَ فرما يا ﴿ مِنْ ضَعُفْ ﴾ پڑھو۔

تشريح: بورة روم (آيت نمبر ۵۴) ميں ہے ﴿ خَلَقَكُمْ مِنْ ضَعْفِ ﴾ ال ميں لفظ ضعف كى دوطرح سے پڑھا گيا ہے ضاد پرزبر اور پیش کے ساتھ نسفی فرماتے ہیں کہ امام عاصم اور تمزہ کی قراءت میں ضاد پر زبر ہے اور باقی حضرات کے ہاں ضاد پر پیش ہے یہی راج قراءت ہاں کی تائید حضرت عبداللہ بن عمر تفاقینا کی اس روایت سے ہوتی ہے جس میں وہ فرماتے ہیں کہ میں نے رسول الله مَوَّقَعَ اللهِ مُوَّقِعَ اللهِ مُوَّقِعَ اللهِ مُوَّقِعَ اللهِ مُؤَقِعَ اللهِ مُؤَقِقَعَ اللهِ مُؤَقِقَعَ اللهِ مُؤَقِقَعَ اللهِ مُؤَقِقَعَ اللهِ مُؤَقِقِ اللهِ مُؤَقِقَعَ اللهِ مُؤَقِقَعَ اللهِ مُؤَقِقَعَ اللهِ مُؤَقِقَ اللهِ مُؤَقِقَعَ اللهِ مُؤَقِقَعَ اللهِ مُؤَقِقَعَ اللهِ مُؤَقِقَ اللهِ مُؤَقِقَعَ اللهِ مُؤَقِقَعَ اللهِ مُؤَقِقَعَ اللهِ اللهِ مُؤَقِقَةً على اللهِ اللهِ مُؤَقِقَةً على اللهِ اللهِل

سامے لفظ خُدفی کوزبر کے ساتھ پڑھا تو بی کریم مِرَّاتُظَیَّجَ نے مجھے پیش کے ساتھ پڑھایا۔ بغوی رایشی فرماتے ہیں کہ لفظ ضعف بیش کے ساتھ قریش کی لغت ہے اور زبر کے ساتھ لغت تمیم ہے۔

#### مَاجَاءَفِيُ قِرَاءَةِ: فَهَلُ مِنْ مُّذَّكِرِ

### ٩: ﴿ فَهَلْ مِنْ مُّتَّكِدٍ ﴾ كى قراءت

(٢٨٢١) أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ كَانِيَ يَقْرَأُ ﴿ فَهَلُ مِنْ مُّدَّكِمٍ ﴾.

تَوَجَجَهُمُنَ حَفرت عبدالله بن مسعود و التي بيان كرتے ہيں نبی اكرم مُظَفِّنَ الله يت يوں پڑھا كرتے تھے ﴿ فَهَلَ مِنْ مُّ تَكِدٍ ﴾ ۔
تشویتے: سورہ قمر (آیت نمبر ۳۲) میں ہے كہ ﴿ فَهَلْ مِنْ مُّدَّكِدٍ ﴾ اس میں لفظ مدكر میں دوقر اُسَیں ہیں قراءت حفص میں دال کے ساتھ ہے حضرت عبدالله بن عمر والتے ہیں كہ میں نے نبی كريم مُظَفِّنَ کے سامنے ﴿ فَهَلْ مِنْ مُّدَّكِدٍ ﴾ (دال كے ساتھ) ۔ مد كو اصل مين فَهَانُ مِنْ مُّدَّكِدٍ ﴾ (دال كے ساتھ) ۔ مد كو اصل مين فرمايا ﴿ فَهَانُ مِنْ مُّدَّكِدٍ ﴾ (دال كے ساتھ) ۔ مد كو اصل مين فرمايا وقع كر اوقال كو دال سے بدل ديا پھراس كی وجہ سے ذال كو دال سے بدل كراد غام كرديا تو مدكر ہوگيا۔

#### مَاجَاءَفِي قِرَاءَةِ: فَرَوْحٌ قَرَيْحَانٌ قَجَنَّتُ نَعِيْمٍ

### ١٠: فَرُوْحُ (بضم الراء) كي قراءت

(٢٨٩٢) كَانَ يَقْرَأُ ﴿ فَرَوْحٌ وَّ رَيْحَانٌ أَوَّ جَنَّتُ نَعِيْمٍ ﴾.

تو بخبی بنا در من ماکشہ وہ بنا ہیں ایک کرتی ہیں ہیں اکرم سُلِ النظافیۃ یہ آیت یوں پڑھا کرتے ہے۔ ﴿ فَرُوحُ وَ رَیْحَانُ اُوّ جَنَتُ نَعِیْمِ ﴾۔
مشہور مشہور واقعہ (آیت نمبر: ۸۹) میں ہے ﴿ فَرُوحُ وَ رَیْحَانُ اُوّ جَنّتُ نَعِیْمِ ﴾ اس میں لفظ روح میں دوقراء تیں ہیں۔ مشہور قراءت را پر پیش کے ساتھ اور قراءت را پر پیش کے ساتھ اور باتی قراء نے زبر کے ساتھ پڑھا ہے۔ سن راٹی فرماتے ہیں کہ امام یعقوب راٹی نیا نے را پر پیش کے ساتھ اور باتی قراء نے زبر کے ساتھ اور ماتے ہیں کہ پیش کی صورت میں اس کے معنی روح کے ہیں مطلب سے ہے کہ اس کی روح گل ریحان میں جائے گی قزادہ کہتے ہیں کہ اس کے معنی رحم کے ہیں اور امام مجاہد راٹی نیا فرماتے ہیں کہ لفظ روح را پر ذبر کے ساتھ آرام وراحت کے معنی میں ہیں حضرت سعید بن جبیر وہا تھے کے ذر یک اس کے معنی فرحت وخوشی اور امام اضحاک کے نزد یک اس کے معنی مغفرت ورحمت کے ہیں۔

#### مَاجَاءَ فِي قِرَاءَةِ: وَالذَّكَرَوَالْأُنْثَى

١١: ﴿ وَالذَّكْرَ وَالْأَنْثَى ﴾ كي قراءت

(٢٨٧٣) قَيِمْنَا الشَّامَ فَأَتَانَا آبُوالنَّرُدَاء فَقَالَ آفِيكُمْ آحَدُّ يَقْرَأُ عَلَى قِرَاءَ قَ عَبْدِ اللهِ قَالَ فَأَشَارُ وَاإِلَىَّ

فَقُلْتُ نَعَمْ قَالَ كَيْفَ سَمِعْتَ عَبْدَاللَّهِ يَقُرَأُ هٰذِهِ الْأَيْةِ ﴿ وَالَّيْلِ إِذَا يَغُشَّى ﴾ قَالَ قُلْتُ سَمِعْتُهُ يَقُرَأُهَا ﴿ وَالَّيْلِ إِذَا يَغْشَى...الذَّكَرُ وَ الْأُنْثَى ۚ ﴾ فَقَالَ آبُو النَّارُ دَاءُ وَانَا وَاللَّهِ هٰكَنَا سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ وَهُو يَقْرَأُهَا وَهْؤُلَاءُ يُرِيْكُونَنِيْ أَنْ أَقْرَأُهَا ﴿ وَمَا خَلَقَ ﴾ فَلَا أَتَابِعُهُمْ.

ترکجیکن، علقمہ بیان کرتے ہیں ہم لوگ شام آئے تو حضرت ابو درداء شائن ہمارے پاس تشریف لے آئے انہوں نے دریافت کیا تمہارے درمیان کوئی ایساتخص ہے؟ جوحضرت عبداللہ مٹاٹن کی قر اُت کے مطابق تلاوت کرسکتا ہو؟ علقمہ بیان کرتے ہیں لوگوں نے میری طرف اشارہ کیا تو میں نے جواب دیا جی ہاں توحضرت ابو در داء شائنو نے دریا فت کیا تم نے حضرت عبداللہ شائنو کو میر آیت کیے پڑھتے ہوئے سنا ہے ﴿ وَ الَّيْكِ إِذَا يَغُشَى ﴾ - راوى بيان كرتے ہيں ميں نے ان سے كہا ميں نے تو انبيں اس آيت كواس طرح ير صقى موئے سنا ہے ﴿ وَ اللَّيْكِ إِذَا يَغُشٰى ... الذَّاكُو وَ الْأَنْتَى ﴾ حضرت ابودرداء وَ اللَّهُ عَنْ عَن ما يا الله كا قسم ميں نے بھی اسے نبی اكرم مَؤْفَظَةً كى زبانى اى طرح سنا ہے نبى اكرم مَؤَفِظَةً نے اس كى اس طرح تلاوت كى تقى اوريد (شام) كے لوگ مجھ سے بيد چاہتے ہيں اب میں اسے دوسری طرح پڑھوں اور پیلفظ پڑھوں تو میں ان کی بات نہیں مانوں گا۔

حضرت عبدالله بن مسعود اور حضرت ابوالدرداء التي ونول حضرات سورة الليل ميں ﴿ الذَّكُرُ وَ الْأُنْتَى ﴾ يز هتے تھے ان كواس قراءت كے ننخ كاعلم نہيں ہوا حالانكہ سيح قراءت ﴿ وَمَا خَكَ الذَّكُرُ وَالْائْتِي ﴿ ﴾ (اليل:٣) ہے۔

## مَاجَاءَ فِي قِرَاءَةِ: إِنِّي أَنَا الرَّزَّاقُ ذُوالْقُوَّةِ الْمَتِينُ

### ۱۲\_انی اناالرزاق کی قراءت

(٢٨٦٣) أَقُرَ أَنِي رَسُولُ اللهِ عَلَيْ إِنِّي آنَا الرَّزَّ اقُدُو الْقُوِّةِ الْمَتِينُ.

تَرْجِيكُنُهِ: حضرت عبدالله بن مسعود وللفي بيان كرت بين نبي اكرم مُطَّلِّفَيَّا في حيدًا يت مجھے يوں پڑھائي تَقي: اني انا الرزاق ذو القوة

تشريح: حضرت عبدالله بن مسعود والتي كا قراءت من سورة الذاريات كى بيآيت انى انالرزاق ذو القوة المتين بين لفظ انا كى ماتھ جبكه متواتر قراءت ميں لفظ هو ہے يعنى ﴿ إِنَّ اللَّهُ هُو الرِّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمِتِينُ ۞ ﴾

#### مَاجَاءَفِيُ قِرَاءَةِ:سُكَارِي

## ۱۳ سکاریٰ کی قراءت

(٢٨٦٥) أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ قَرَأَ ﴿وَ تَرَى النَّاسَ سُكْرًى وَمَاهُمْ بِسُكْرًى ﴾.

تَزَجِّجَهُ أَبِهِ: حفرت عمران بن حصين رَبِي اللَّهِ بيان كرت بين نبي اكرم مُؤَلِّقَا أَبِي اسْ آيت كو اس طرح پژها ہے۔ ﴿ وَ تَرَى النَّاسَ سُكُرِى وَمَاهُمْ بِسُكُرِى ﴾ (الح: ٢) تشونیح: سورہ الج (آیت نمبر ۲) میں ہے ﴿ وَ تَرَی النّاسَ سُکڑی وَ مَا هُمُهُ لِسُکُڑی ﴾ اس میں لفظ سُکُڑی میں متواتر قراء جسین پر پیش اور کاف پر زبر کے ساتھ ہے اور حمزہ اور کسائی کی قراءت میں سین پر زبر اور کاف کے سکون کے ساتھ ہے جیے لفظ عطشی ہے۔ ۱۲۔ قرآن کریم کو بیا در کھنے کی تا کید

(٢٨٧٢) بِئُسَمَا لِآحَدِهِمُ اَوُلِآحَدِ كُمُ اَن يَّقُولَ نَسِينُ ايَةَ كَيْتَ وَكَيْتَ بَلُهُو نُسِّى فَاسَتَنُ كِرُوا الْقُرُانِ فَوَالَّذِي نُفسِيْ بِيَدِهِ لَهُوَ اَشَنُّ تَفَصِّيًا مِنْ صُلُورِ الرِّجَالِ مِنَ النَّعَمِ مِنْ عَقُلِهِ.

ترکیجی بنی: حضرت عبداللہ نبی اکرم مَطِّنْظَیَّا کَم اللہ علیہ اللہ کا اللہ کہ است میں براہے میں فلاں آیت بھول گیا اسے میں کہنا جائے وہ مجھے بھلا دی گئی تم قرآن پاک کو یا دکرتے رہواللہ کی قسم جس کے قبضہ قدرت میں میری جان ہے جس طرح چو پایدری (کھلنے پر) بھا گتا ہے قرآن اس سے زیادہ تیزی کے ساتھ انسان کے دل سے فکتا ہے۔

اب ابواب القراءة كة خرمين ياشخ بين، ايك كے علاوہ باتى ابواب كا ابواب القراءة سے كوئى قريبى تعلق نہيں، ان كوابواب فضائل القرآن ميں آنا چاہئے تھا۔

## مَاجَاءَانَّ الْقُرْآنَ انْزِلَ عَلَى سَبْعَةِ آخُرُفٍ

## 10: قرآن كريم سات حرفول پراتارا كيا ہے

تو بخیج بنی د حضرت عمر منطقی بن الحطاب بیان کرتے ہیں ایک مرتبہ میں ہشام بن حکیم بن حزام کے پاس سے گزراوہ سورت فرقان کی تلاوت کررہ سے سے یہ بنی اکرم مُطَفِّی کی ظاہری زندگی کی بات ہے جب میں نے غور سے ان کی تلاوت کو سنا تووہ کئی مقامات پراس قرائت سے مختلف تھی جو نبی اکرم مُطِفِّی کی خام میں کہ تو میں ان کی نماز کے دوران ان پرحملہ کرنے لگالیکن پھر میں نے فرائت سے مختلف تھی جو نبی اکرم مُطِفِی کھیے سکھائی تھی پہلے تو میں ان کی نماز کے دوران ان پرحملہ کرنے لگالیکن پھر میں نے بڑھنی انہیں موقع دیا اور جب انہوں نے سلام پھیرلیا تو میں نے ان کوان کی چادر سے پکڑا اور دریا فت کیا تمہیں بیسورت کس نے پڑھنی

سکھائی ہے جومیں نے تہمیں پڑھتے ہوئے ساہے؟ توانہوں نے جواب دیا آپ مَالْشَيْئَةَ نے مجھے بیسورت پڑھنی سکھائی ہے میں نے ان سے کہا اللہ کی قسم تم نے غلط کہا ہے کیونکہ آپ مَرِ الفَظِیَا آنے خود مجھے بیسورت سکھائی ہے وہ جس کی تم تلاوت کررہے تھے حضرت عمر فتاتن كہتے ہيں چرميں ان كو پكڑ كرآپ مَالِنظَيَّةَ كى خدمت ميں لے گيا ميں نے عرض كى يا رسول الله مَالِنظَيَّةَ ميں نے اسے سورہ فرقان اس سے مختلف طریقے پر پڑھتے ہوئے سا ہے جوطریقہ آپ مَالِنْكُونَا نے مجھے سکھایا تھا حالانكہ آپ مَالْنَكُونا نے خود بیسورت پڑھنی سکھائی تھی تو آپ مَالِشَيَعَ أِنْ فرما یا عمر اسے چھوڑ واسے مشامتم تلاوت شروع کرو پھر انہوں نے آپ مَالِشَيَعَ کے سامنے ای طرح تلاوت کی جیسے میں نے ان کو تلاوت کرتے ہوئے سناتھا آپ مَالِّسَائِیَا آپ مُالِسِیُکا آپ مُالِسِیُکا آپ مُالِسِیُکا آپ مُالِسِیکیا فرمایا پیسورت ای طرح نازل ہوئی ہے پھرآپ سِرِ اَسْ اِسْ اِلْنَالِیَا قرآن سات حروف پرنازل ہوا ہے توجہے جوآسان لگے اس کے مطابق تلاوت کرلے۔

## بَابُ مَاجَاءَ أَنَّ الْقُرْأَنَ أُنْزِلَ عَلَى سَبْعَةِ أَحُرُفٍ

# باب:اس بارے میں قرآن سات قراءتوں پرنازل ہوا

(٢٨٦٨) لَقِيَ رَسُولُ اللهِ ﷺ جِبْرَئِيْلَ فَقَالَ يَا جِبْرَئِيْلُ إِنِّي بُعِثْتُ إِلَى أُمَّةٍ أُمِّيْتِنَ مِنْهُمُ الْعَجُوزُ وَالشَّيْخُ الْكَبِيُرُوَالْغُلَامُ وَالْجَارِيَةُ وَالرَّجُلُ الَّذِي كُلَهُ يَقْرَأُ كِتَابًا قَطُّ قَالَ يَاهُ عَبُّ دُانَ القُرُانَ الْفُرُانَ اللَّهُ عَلَّى سَبْعَةِ.

تَرْجَجْهَنَّهُ: حضرت ابی بن کعب و کانته بیان کرتے ہیں نبی اکرم مِثَلِّنْتُكِيَّمَ کی ملاقات حضرت جبریل عَلاِئلا سے ہوئی تو آپ مِزَلِنْتُكِيَّمَ نے فر مایا اے جبریل علاقال مجھے ایک الیی قوم کی طرف مبعوث کیا گیا ہے جن میں پڑھنے لکھنے کا رواج نہیں ہے ان میں پوڑھی عورتیں بھی ہیں اور بڑی عمر کے لوگ بھی ہیں لڑ کے اورلڑ کیاں سمجھی ہیں اور ایسے لوگ بھی ہیں جنہوں نے بھی زندگی میں تحریر نہیں پڑھی تو حضرت جريل عَلِيلًا فِي عِرض كي يارسول الله قرآن سات حروف برنازل كيا كما ہے۔

تشریعے: سات کاعد دعر بی میں تکثیر کے لئے آتا ہے،قر آن کریم کوشروع میں متعدد طریقوں پر پڑھنے کی اجازت تھی، بعد میں جب اس توسع کی ضرورت باقی ندر ہی تو حضرت عثان مخالفہ نے امت کو لغت قریش پر جمع کر دیا جس میں قرآن نازل ہوا تھا، اور جس کونزول کے ساتھ لکھ کرمحفوظ کر لیا گیا تھا۔

(۲) ای حدیث کی متعدد تفسیریں کی گئی ہیں،تقریباً پینیتیس تفسیریں مروی ہیں، حافظ ابن حجر رکشیاد فرماتے ہیں:

قداختلف العلماء في المراد بالاحرف السبعة على اقوال كثيرة، بلغها ابو حاتم بن حبان الي خمسة وثلاثين قولا، وقال المنذرى: اكثرها غير مختار . (فتح الباي ٢٩/١)

تَرْجَيْهُمْنِهِ: علماء میں اختلاف ہے کہ ، سمات حروف ، ، سے کیا مراد ہے؟ ان کے بہت سے اقوال ہیں ، ابو حاتم بن حبان نے ان کی تعداد ۵ س تک پہنچائی ہے اور منذری کہتے ہیں کہان میں سے بیشتر اقوال غیر پندیدہ ہیں۔ ان ۳۵ اقوال میں سے ایک مشہور قول مدیب که ان سے مراد سات متواتر قراء تیں ہیں، گرید قول بھی سیحے نہیں۔ حافظ ابن ججر برایشیو فر ماتے ہیں:

قال ابو شامة: ظن قوم ان القراء ان السبح الموجودة الان هي التي اريدت في الحديث، وهو خلاف اجماع اهل العلم قاطبة، وانما يظن ذلك بعض اهل الجهل (فتح البارى ٩٠/٩)

تَوَجِّجَهُمْ: "ابوشامہ راٹیل کہتے ہیں: لوگ بیرگمان کرتے ہیں کہآج جوسات قراءتیں پائی جاتی ہیں وہی حدیث کی مراد ہیں، یہ بات تمام اہل علم کے اجماع کے خلاف ہے، اور یہ بات بعض بادانوں ہی کا گمان ہے۔ اور اس قول کے فساد کی ایک دلیل میہ كەقراءتىں سات مىں منحصرنہيں، دى تومتواتر ہيں، باقى چارغىرمتواتر بھى ہيں، پس دەاس حديث كامصداق كيسے ہوسكتے ہيں؟"

اس کی تفصیل یہ ہے کہ قرآن کریم کا حفظ کرنا نزول کے ساتھ ہی شروع ہو گیا تھا، اور اہل لسان کے لئے دشواری یہ ہے کہ وہ رٹے بغیر کسی کلام کوایک نہج پرنہیں پڑھ سکتے ، اور عرب ذہبن قوم تھی ، رشااس کے بس کی بات نہیں تھی ، اور ناخواندہ بھی تھی ، لکھا ہوا قرآن سامنے رکھ کرسب لوگوں کے لئے پڑھنا بھی دشوار تھا، نیزاس دقت قرآن کے نسخے بھی عام نہیں ہوئے تھے، اس لئے مضمون کی حفاظت کرتے ہوئے الفاظ بدل کر پڑھنے کی اجازت دی گئی تھی،حضرت عمر اور حضرت ہشام رایٹیا یہ کا بیدوا تعداس بات کی واضح دلیل ہے، بید دونوں حضرات قریثی تھے، ان میں نہلجوں کا اختلاف تھا، نہ لغات کا نہ قواعد کا پھر بھی دونوں حضرات اپنے اپنے اندازیر سورۃ الفرقان پڑھرہے تھے، یعنی ان کے الفاظ مختلف تھے، اور دونوں ہی کی نبی مَثَّلِظَیَّکَۃؓ نے تصویب فرمائی اور نیہ بات اس وقت ممکن ہے جب معنی کی حفاظت کرتے ہوئے الفاظ میں تبدیلی کی اجازت ہو، اس کے علاوہ اس حدیث کا اور کوئی مفہوم سمجھ میں نہیں آتا۔

علاوہ ازیں: عرب کے بعض قبائل کچھ حروف کا تلفظ نہیں کر سکتے تھے، آج بھی بعض مصری ج کا تلفظ نہیں کر سکتے وہ گ پڑھتے ہیں، اور بعض قبائل کے لہجے مختلف تھے، کوئی امالہ کرتا تھا کوئی نہیں کرتا تھا، اور بعض قبائل کے قواعد الگ تھے، کوئی معرفہ بنانے کے لئے ال لگاتا تھا اور کوئی م، جیسے الرجل اور مرجل ۔ای طرح اور بھی اختلاف تھے۔

قال الطحاوي كان السبعة في اول الامر لضرورة اختلافهم لغة، فلما ارتفعت بكثرة الناس: عادت الی واحد (مجمع البحار) امام طحاوی فرماتے ہیں: سات (متعدد) طرح ہے قرآن کریم پڑھنے کی اجازت شروع میں تھی، عربوں کے کہوں کے اختلاف ختم ہو گیا تو وہ سات طریقے ایک طریقہ کی طرف لوٹ گئے۔

چنانچےسب قبائل کوابتداء میں لغت قریش پرجمع کرنا دشوارتھا، اور قر آن لغت قریش میں نازل ہوا تھا، اور ای کولکھ کرمحفوظ کیا گیا تھا، گرجب پہلی امت کے لئے اس کو یاد کرنے میں دشواری محسوس کی گئ تو نبی مَرافِظَةَ نے حضرت جبرئیل عَالِيَلا سے تُنجائش طانب کی ، جس کا ذکر کی پہلی روایت میں آیا ہے، چنانچے شروع میں اللہ تعالی کی طرف سے معنی کی حفاظت کرتے ہوئے الفاظ میں تبدیلی کی اجازت دی گئی، پھرجب تمام قبائل ایک امت بن گئے اور وہ لغت قریش سے آشا بھی ہو گئے اور لکھے ہوئے قر آن کریم بھی عام ہو گئے اور نی سل نے قرآن حفظ کرنا شروع کیا تو یہ عارضی اجازت ختم کر دی گئی،حضرت عثمان مٹاٹنو نے اپنے دورخلافت میں ایسے تمام مصاحف جلا دیئے جومختلف طرح سے لکھے گئے تھے، اورمسلمانوں کولغت قریش پرجمع کر دیا ، اس لئے اب وہ گنجائش باتی نہیں رہی-ابمختلف الفاظ ہے قرآن پڑھنا جائز نہیں، بلکہ مصحف میں جس طرح لکھا گیا ہے ای طرح قرآن پڑھنا ضروری ہے۔

#### مثال سے وضاحت: سورة الفرقان كى يہلى آيت ہے:

﴿ تَابِرَكَ الَّذِي نَزُّلَ الْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيكُونَ لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا ﴿ ﴾

اس آیت میں اگر کوئی نول کی جگہ انول پڑھے یا الفوقان کی جگہ القرآن پڑھے یا علی عبد ہی جگہ علی محمہ پڑھ، یا للعلمین کی جگہ للناس پڑھے یا نافیوا کی جگہ بشیرا پڑھے توشروع میں اس کی گنجائش تھی، کیونکہ ذہبین اہل لسان جھوں نے تلقین کے ذریعہ قرآن یادکیا ہوان سے ایس تبدیلی ممکن تھی، اس لئے اس کی اجازت دی گئی، بعد میں جب اس گنجائش کی ضرورت نہ رہی توبیا جازت ختم کردی گئی۔

حدیث کا مطلب امام طحاوی رایشیائے قول سے سمجھاہے جومجمع البحارسے حاشیہ میں نقل کیا ہے:

#### ١٦: قرآن پڑھنے پڑھانے کی فضیلت

(٢٨٦٩) مَنْ نَقَّسَ عَنْ آخِيْهِ كُرْبَةً مِنْ كُرِبِ النَّانَيَا نَقَّسَ اللهُ عَنْهُ كُرْبَةً مِنْ كُرَبِ يَوْمِ الْقِيَامَةِ وَمَنْ سَتَرَمُسُلِمًا سَتَرَمُسُلِمًا سَتَرَهُ اللهُ فِي النَّانِيَا وَالْإِخِرَةِ وَمَنْ يَسَّرَ عَلَى مُغْسِرٍ يَسَّرَ اللهُ عَلَيْهِ فِي النَّانِيَا وَالْإِخِرَةِ وَاللهُ فِي عَوْنِ اللهُ فَي عَوْنِ اللهُ فَي عَوْنِ اَخِيهِ وَمَنْ سَلَكَ طَرِيقًا يَلْتَمِسُ فِيهِ عِلْمًا سَهَّلَ اللهُ لَهُ لَهُ طَرِيقًا إِلَى الْجَنَّةِ وَمَا قَعَلَ اللهُ لَعَبْدِمُ السَّكِينَةُ وَعَشِيتُهُمُ الرَّحْمَةُ وَخُمْ فِي مُسْجِدٍ يَتَنْلُونَ كِتَابِ اللهِ وَيَتَلَارَسُونَة بَيْنَهُمُ الرَّحْمَةُ وَكُمْ فِي مَسْجِدٍ يَتَنْلُونَ كِتَابِ اللهِ وَيَتَلَارَسُونَة بَيْنَهُمُ الرَّحْمَةُ وَخَشِيتُهُمُ الرَّحْمَةُ وَخَشِيتُهُمُ الرَّحْمَةُ وَخَشْتَهُمُ الرَّحْمَةُ وَخَشْتَهُمُ اللَّكِينَةُ وَغَشِيتُهُمُ الرَّحْمَةُ وَخَشْتُهُمُ الْمَلَاثِكَةُ وَمَنْ اَبُطَأْ بِهِ عَلَهُ لَهُ يُعْبَعُ فِي اللهُ اللهُ اللهُ وَيَتَلَارَسُونَة وَيَهُ وَمَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ السَّكِينَة وَعَشِيتُهُمُ الرَّحْمَةُ وَعَشَيْهُمُ المَلْ اللهُ وَيَعَلَى اللهُ ال

ترکنجینکہ: حضرت ابو ہریرہ وٹائٹو بیان کرتے ہیں نی اکرم سِلَشْکِائَ نے یہ بات ارشاد فرمائی ہے جو شخص اپنے بھائی ہے کی دنیوی مضیبت کو دور کرتا ہے اللہ تعالی اس سے قیامت کی مصیبت کو دُور کرے گا جو شخص کسی مسلمان کی پردہ پوٹی کرتا ہے اللہ تعالی دنیا اور آخرت میں اس آسانی فراہم کرے گا اللہ تعالی دنیا وآخرت میں اس آسانی فراہم کرے گا اللہ تعالی دنیا وآخرت میں اس آسانی فراہم کرے گا اللہ تعالی اس وقت تک بندے کی مدد کرتا رہتا ہے جب تک بندہ اپنے بھائی کی مدد کرتا رہتا ہے جو شخص کی ایسے راستے پر چلے جس میں وہ علم کی تلاش میں ہوتو اللہ تعالی اس کے لیے جنت کے راستہ کو آسان کردے گا جب بھی کچھلوگ مسجد میں بیٹھ کر اللہ کی کتاب کی تلاوت کرتے ہیں ایک دوسرے کو درس دیتے ہیں تو ان پر سکینت نازل اور رحمت انہیں ڈھانپ لیتی ہے اور فرشتے آئیس گھر لیتے تیں جس می کی شکار ہواس کا نسب اسے تیز نہیں کرسکتا۔

## ١٤: قرآن كريم كتنه دن مين ختم كيا جائع؟

ترکیج کہ: حضرت عبداللہ بن عمر بڑا تی بیان کرتے ہیں میں نے عرض کی یارسول اللہ میں کتنے عرصے میں قرآن پورا پڑھ لیا کروں؟ نبی اکرم مُوَافِّتُ اِنے فرمایا تم اسے ایک مہینے میں ختم کرلیا کرو میں نے عرض کی میں اس سے زیادہ کی طاقت رکھتا ہوں آپ مُوافِّتُ نے فرمایا تم اسے بندرہ فرمایا تم اسے بندرہ دن میں ختم کرلیا کرو میں نے عرض کی میں اس سے زیادہ کی طاقت رکھتا ہوں آپ مُوافِّتُ نے فرمایا تم اسے دس دن میں ختم کرلیا کرو میں نے عرض کی میں اس سے زیادہ کی طاقت رکھتا ہوں آپ مُوافِّتُ نے فرمایا تم اسے دس دن میں ختم کرلیا کرو میں نے عرض کی میں اس سے بھی زیادہ کی طاقت رکھتا ہوں آپ مُوافِّتُ نے فرمایا تم اسے پانچ دن میں ختم کرلیا کرو میں نے عرض کی میں اس سے بھی زیادہ کی طاقت رکھتا ہوں آپ مُوافِّتُ نے فرمایا تم اسے پانچ دن میں ختم کرلیا کرو میں نے عرض کی میں اس سے بھی زیادہ کی طاقت رکھتا ہوں آپ مُوافِّتُ نے فرمایا مجھے اس بارے میں اجازت نہیں دی۔

(٢٨٧١) لَهُ اقْرَاء الْقُرُ انَ فِي اَرْبَعِيْنَ.

تَوْجِيكُمْ: حضرت عبدالله بن عمرو مُناتِثْهُ بيان كرتے ہيں نبی اكرم مُؤَنْفِئَةً نے ان سے فر ما ياتم چاليس دن ميں قر آن مكمل كيا كرو۔

(٢٨٧٢) قَالَ رَجُلُ يَارَسُولُ اللهِ ﷺ آئُ الْعَمَلَ آحَبُ إِلَى اللهِ قَالَ الْحَالُ الْمُرْتَعِلُ قَالَ وَمَا الْحَالُ الْمُرْتَعِلُ قَالَ الْمُرْتَعِلُ الْمُرْتَعِلُ الْمُرْتَعِلُ قَالَ الْمُرْتَعِلُ الْمُرْتَعِلُ اللهُ وَعَلَى اللهُ وَاللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَاللّهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَاللّهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَعَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الل

ترکیجی نمبر: حضرت عبداللہ بن عباس وہ اُنٹی بیان کرتے ہیں ایک شخص نے عرض کی یارسول اللہ کون سائمل اللہ تعالیٰ کے نزدیک زیادہ پندیدہ ہے؟ نبی اکرم مَطَّنْظَیَّا نے فرمایا حال مرتحل اس نے دریافت کیا حال مرتحل سے مراد کیا ہے؟ تو آپ مِلِّنْظَیَّا نے فرمایا لیعن جب آ دمی شروع سے لے کر آخر تک قران مجید پورا پڑھ لے تو پھر شروع سے پڑھنا شروع کردے۔

(٢٨٧٣) لَمْ يَفْقَهُ مَنْ قَرَا الْقُرْانَ فِي اَقَلَّ مِنْ ثَلَاثٍ.

توکیجی نم: حضرت عبدالله بن عمرو شاخید بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَطْلَقَظَیَّا نے یہ بات ارشاد فرمائی ہے جو شخص تین دن سے کم عرصے میں پورا قرآن پڑھ لے اس نے قرآن کو سمجھا ہی نہیں

تشرِنيح: قرآن مجيدكتنى مت مين خم كرنا چاہيے؟

(۱) امام احمد بن منبل والتي اور ابوعبيد قاسم بن سلام فرماتے ہيں كہ تين دن ہے كم ميں قرآن مجيد ختم نہيں كرنا چاہے۔ ان كا استدلال اس كى آخرى روايت ہے كہ جس ميں نبى كريم ميل الشيئة في ارشاد فرمايا كہ جس نے تين دن ہے كم ميں قرآن مجيد

ختم کیاتواں نے قرآن نہیں سمجھا۔

علامہ طبی راتشاد فرماتے ہیں کہ اس حدیث میں ثواب کی نفی نہیں بلکہ سمجھنے کی نفی مراد ہے کہ اس قلیل مدت میں وہ آ دمی قرآن کے ظاہری معنی بھی نہیں سمجھ سکتا چہ جائے کہ اس کے علوم ومعارف اور باریک نکات تک اس کی رسائی ہو۔

(۲) جمہورعلاء ﷺ فرماتے ہیں کہ اس میں شریعت کی طرف سے وقت کی کوئی تحدید اور تعیین نہیں ہے۔

اس کا مدار تلاوت کرنے والے کی ہمت توت اس کے نشاط اور تازگی پر ہے اگر کوئی آ دی تین دن ہے کم میں تازگی کے ساتھ ختم قرآن کرسکتا ہے اور وہ حروف کی ادائیگی میں تجوید کے اصول کی رعایت کے ساتھ تلاوت جاری رکھ سکتا ہے تو اس میں کوئی حرج جمیس امام ابوصنیفہ ویلئی ہے منقول ہے کہ جوآ دمی سال میں دومر تبہ قرآن مجید کا دور کیا تھا۔ صبح بخاری میں ایک روایت ہے جس میں نبی حضور میلئی گئی نے وفات کے سال میں حضرت جرائیل سے دومر تبہ قرآن مجید کا دور کیا تھا۔ صبح بخاری میں ایک روایت ہے جس میں نبی کریم میلئی گئی نے حضرت عبداللہ بن عمرو بن عاص میلئی ہے سے فرمایا: اقد اُلاقی مسبع ولا تزود کا علی ذلك. یعن سات دن میں ختم قرآن کا تھا قرآن کریم کے سات قرآن کیا کریں۔ ملاعلی قاری ویلئی نے کہ اکثر صحابہ شکائی کا معمول سات دن میں ختم قرآن کا تھا قرآن کریم کے سات احزاب ہیں ان سات احزاب کی تر تیب حضرت علی خلائی کا تھا ہے کہ ایک جملے فی بشوق میں اس طرح منقول ہے کہ فاء سے فاتح میم سے احزاب ہیں ان سات احزاب کی تر تیب حضرت علی خلائی کا کی کروروزانہ پڑھا جائے تو ہفتہ میں قرآن کریم کاختم مکمل ہوجایا کرے فرآن کریم کواس طرح سات احزاب میں تقسیم کر کے ایک جنب کوروزانہ پڑھا جائے تو ہفتہ میں قرآن کریم کاختم مکمل ہوجایا کرے گا۔ (مر فاۃ المفاتيح: ۵/۲ کا کریم کا القرآن اداب التلاوة)

بہت سے ایسے باہمت لوگ گزرے ہیں اور آج بھی موجود ہیں جوروزاندایک قر آن ختم کرتے ہیں، اور ایک دو دن نہیں بلکہ زندگی بھر کا ان کا بیہ معمول ہے، اور ایسے لوگ بھی بچھ کم نہیں جو منزل فیل کا ور در کھتے ہیں، یعنی تین دن میں قر آن ختم کرتے ہیں، پہلی منزل سورہ فاتحہ سے، دوسری سورہ یونس سے اور تیسری لقمان سے شروع ہوتی ہے، چوتھی سورہ بنی اسرائیل سے، پانچویں سورۃ الشعراء سے، چھٹی والصفت سے اور ساتویں سورہ ق سے آخر قر آن تک ہے اور یہی منزلیں قر آن پاک میں کھی ہوئی ہیں، پس قر آن ختم کرنے کا سب سے افضل یہی طریقہ ہے۔

