

جليو

مولف المال من مين من من المنظمة المنظ





جلدسوم

مؤلف اخال المخطينية في الله المنظمة ا

د در دو کار در ایستان با در در در دو ایستان ایستان

مُبَرِّئَجُ بِرِهِ الْمِلْظِيْ مفتى عطب إلرِمن ملتاني دمت مجانهُ

مكتب برجانيب

إقرأ سَنش عَرَف سَنشيف الله و بالزاد الآفود خون: 042-37224228-37355743





#### ضروري وضاحت

ایک مسلمان جان بوجھ کرقرآن مجید، احادیث رسول منافیظ اور دیگر دینی کتابول میں غلطی کرنے کا تصور بھی نہیں کر سکتا بھول کر ہونے والی غلطیوں کی تقییح و اصلاح کے لیے بھی ہمارے ادارہ میں مستقل شعبہ قائم ہے اور کسی بھی کتاب کی طباعت کے دوران اغلاط کی تھیج پر سب بھی کتاب کی طباعت کے دوران اغلاط کی تھیج پر سب سے زیادہ توجہ اور عرق ریزی کی جاتی ہے۔ تاہم چونکہ میسب کام انسانوں کے ہاتھ ہوتا ہے اس لیے پھر بھی منطق کے رہ جانے کا امکان ہے۔ لہذا قارئین کرام سے گزارش ہے کہ اگر ایسی کوئی غلطی نظر آئے تو ادارہ کومطلع فرما دیں تا کہ آئندہ ایڈیشن میں اس کی اصلاح ہو سکے۔ نیکی کے اس کام میں آپ کا تعاون صدقہ ہو سکے۔ نیکی کے اس کام میں آپ کا تعاون صدقہ جاریہ ہوگا۔

#### 75552

ہمارے ادارے کا نام بغیر ہماری تحریری اجازت بطور ملنے کا پند ، ڈسڑی ہوڑ، ناشر یاتقسیم کنندگان وغیرہ میں نہ لکھا جائے۔بصورت دیگر اس کی تمام تر ذمہ داری کتاب طبع کروانے والے پر ہوگی۔ادارہ ہذااس کا جواب دہ نہ ہوگا اور ایسا کرنے والے کے خلاف ادارہ قانونی کاروائی کاحق رکھتا ہے،

# ويُراجُ إِسَّالُ

#### جمله حقوق ملكيت تجق ناشر محفوظ بين



مكتب رجانير (جنز)

۱۳۹۹ کشی (ناکتاب ولرس

محانِ ترمذی العَلَيْظَةِ الْأَبُهُ جَامِع يَرْمذي (علامو)

(مؤلف)

ٳۼڶٳڣۼؽڹٚۯۼڿ<u>ؖڛٙۑؽڛڮۺڵۏۺڗػڔٛڸۺ</u>

ناشر) مکتب برجایز (مین)

(مطبع) خضرجاوید پرنٹرز لا ہور

C 150

اِقْرأْسَنْتُرْعَزَنْ سَنَتْرِيكِ الْدُو بَاذَارُ لاهُورِ فون:37224228-37355743

### بسنم الله الرَّحْين الرَّحِيمِ

# فهرست عنوانات

|                            | جس کے شوہر کا انقال ہوجائے اس پرعدت میں سوگ                                                                                                          |
|----------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۴Λ.                        | لازم ہے                                                                                                                                              |
|                            | ظہار کرنے والا کفارہ ادار کرنے سے پہلے محبت کرے                                                                                                      |
| ۵۱                         | توکیا تھم ہے؟ `                                                                                                                                      |
| ۵۱                         | ظہار کے کفارہ کا بیان                                                                                                                                |
| ۵٣                         | ايلاء كابيان                                                                                                                                         |
| ۵۳                         | لعان کا بیان                                                                                                                                         |
|                            | جسعورت کے شوہر کا انتقال ہوجائے وہ عدت کہاں                                                                                                          |
| ۵۲                         | گزارے؟                                                                                                                                               |
|                            |                                                                                                                                                      |
| ۵۸                         | اَبُوَابُ الْبُيُوعِ                                                                                                                                 |
|                            | اَبُوَابُ الْبُيُوعِ<br>لين دين كے بيان ميں                                                                                                          |
| ۵۸                         | لین دین کے بیان میں                                                                                                                                  |
| ۵۸                         |                                                                                                                                                      |
| ۵۸                         | لین دین کے بیان میں                                                                                                                                  |
| ۵۸<br>۵۹<br>۲۲             | لین دین کے بیان میں<br>مشتبہ چیزوں سے بیچنے کا بیان<br>سود کھانا                                                                                     |
| ۸۵<br>۲۲<br>۲۵<br>۲۲       | لین دین کے بیان میں<br>مشتبہ چیزوں سے بچنے کا بیان<br>سود کھانا<br>حصوبے اور جھوٹی گواہی کی نقرمت                                                    |
| ΔΛ<br>ΔΡ<br>ΥΓ<br>ΥΥ<br>ΥΥ | لین دین کے بیان میں<br>مشتبہ چیزوں سے بیچنے کا بیان<br>سود کھانا<br>حصوب اور جھوٹی گواہی کی تذمت<br>تا جروں کا نہی سِلَشْنِیکھ کو تنہار کا خطاب دینا |

۷۲.....

دستاويز ل<u>كص</u>نے كابيان.

مد برکی تھے کا بیان.

پيانوں اور تراز و کا بيان . .

اس کو بیچ مزایدة بھی کہتے ہیں ..

| 19   | أبوا الطَّلاقِ وَاللِّعَانِ                             |
|------|---------------------------------------------------------|
|      |                                                         |
| 19   | طلاق ولعان کابیان                                       |
| 19   | طلاق دینے کامسنون طریقه                                 |
|      | ا گر کوئی بیوی کو لفظ البتہ سے طلاق دے تو کیا تھم ہے؟ . |
|      | تفویض طلاق یعنی تیرامعالمه تیرے ہاتھ میں کہنے           |
|      | كاحكم                                                   |
|      | طلاق كااختيار دينے كاتحكم                               |
|      | مطلقه ثلاثہ کے لیے نہ سکنی ہے نہ نفقہ                   |
| ۳۵   | نکاح سے پہلے طلاق نہیں                                  |
| ٣٧., | کنیز کو دوطلاقیں دی جا نئیں گی                          |
|      | طلاق کا خیال (وسوسه) آنے سے طلاق نہیں ہوتی              |
|      | طلاق میں سنجیدگی اور دل لگی برابر ہیں                   |
|      | فلع كابيان                                              |
| ۳۱   | خلع کرنے والیعورتوں کے لیے وعید                         |
|      | عورتوں کے ساتھ رکھ رکھاؤ (خاطر داری) کا معاملہ          |
| ۴۲   | رنا                                                     |
|      | باب بوی کوطلاق دینے کے لیے کہتو بیٹا کیا                |
| سرم  | کرے؟                                                    |
| ۳۳   | سوكن كاطلاق كامطا (فيكرنا                               |
| ٣٣   | طلاقوں کی تحدید کبٹمل میں آئی ؟                         |

حامله کی عدت وضع حمل ہے ....

Ching Cina

1,00%

مجنون کی طلاق کا حکم ..

| کوئی محض مقروض کے پاس اپنامال پائے تو کیا تھم                                | برائے فروخت آنے والی چیزوں کا استقبال کرنا مکروہ                                                               |
|------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ے۔                                                                           | ے <i>ح</i>                                                                                                     |
| مسلمان کسی ذمی کوشراب بیچنے کے لیے نہ دے ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ | شرى ديباتى كے ليے نہ بيچ                                                                                       |
| مقروض کا کوئی مال ہاتھ لگے تو اس سے اپناحق وصول                              | یع محا قلهادر مزابنه کی ممانعت۸                                                                                |
| ا کرسکتا ہے؟                                                                 | کارآ مدہونے سے پہلے بھلوں کی بیچ ممنوع ہے۱۸                                                                    |
| عاریت پر لی ہوئی چیزمضمون ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔             | مل کے حمل کو بیچناممنوع ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                 |
| زخیره اندوزی کرنا                                                            | هو که کی بیوع ممنوع ہیں                                                                                        |
| تضن میں دودھ روک کر جانور بیچنا ۔۔۔۔۔۔۔                                      | یک بیع میں دو بیچ کرنامنع ہے                                                                                   |
| جھوٹی قسم کے ذریعے مسلمان کا مال ہتھیانا                                     | و چیزآ دمی کے پاس نہ ہواس کو بیچنا جائز نہیں                                                                   |
| جب خرید و فروخت کرنے والول کے درمیان اختلاف                                  | لاء کی بیچ اور مبه میں کراہیت کا بیان۸۹                                                                        |
| ا بوجائے ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                | یوان کوحیوان کے بدل ادھار بیچنا جائز نہیں ۹۱                                                                   |
| اضافی پانی فروخت کرنے کا تھیم ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔           | یک غلام کو دوغلاموں کے عوض خرید نا نا جائز ہے ۹۲                                                               |
| نرکوجفتی کے لئے کرائے پر دینا مگروہ ہے                                       | لیہوں سے گیہوں کا تبادلہ برابر سرابر ہونا ضروری ہے                                                             |
| سه کتا کی قیمت کا حکم                                                        | کی بیشی حرام ہے                                                                                                |
| تحیینے لگانے والے شخص کی آمدنی کا حکم                                        | ونے چاندی کی بھے کا بیان                                                                                       |
| کچینے لگانے کی آمدن کی اجازت                                                 | بند کاری کے بعد کھجوروں اور مالدارغلام کی بیچے۱۰۱                                                              |
| کتے اور بلی کی قیمت کی کراہیت                                                | ئع اور مشتری کوافتر اق سے پہلے اختیار ہے                                                                       |
| معلم کتے کی بیچ جائز ہے                                                      | یا مجکس کے سلسلہ کا ایک اور باب<br>و                                                                           |
| گانے بجانے والی باند یوں کی خرید و فروخت ممنوع ہے ۱۳۴                        | تحص تجارت میں دھو کہ کھا تا ہواہی کا حکم بناو ۱۰                                                               |
| دو بھائیوں یا ماں اور بیٹے کوسودے میں ایک دوسرے                              | صرات (دودھ رو کے ہوئے جائوں کی بیٹے میں اُلا اُلا اُلا اُلا اُلا اُلا اُلا اُل                                 |
| ہے الگ کرنا حرام ہے                                                          | ہ میں سواری کی شرط لگانے کا پیان کی ایک ان ان کا بنایات کا بنایات کا بنایات کا بنایات کا بنایات کا بنایات کا ب |
| جو خص کوئی غلام خریدے،اسے نفع حاصل کرنے کیلئے                                | ان رهی ہوئی چیز سے فائدہ اٹھائے کا بیان کی ایک استان                                                           |
| خریدے پھروہ اس میں کوئی عیب پائے ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                           | ونے اور تکینے والے ہار کوخرید نا                                                                               |
| گزرنے والے شخص کے لئے پھل کھانے کی اجازت ۱۳۷                                 | ہ میں ولاء کی شرط لگانے کا بیان اور اس پر وعید ۱۱۲                                                             |
| خرید و فروخت میں استثناء کی ممانعت ۱۳۸                                       | ربانی کے لیےرقم خاص کی پھر کچھ نے گئی تواس کا تھم کاا                                                          |
| اپنے قبضے میں لینے سے پہلے اناج کو (آگے ) فروخت                              | م کا تب بدل کتابت ادا کرنے پر قادر ہواس سے                                                                     |
| کرناحرام ہے                                                                  | 119                                                                                                            |

| قاضى كابيان                                                               |
|---------------------------------------------------------------------------|
| وہ قاضی جو ٹھیک فیصلہ بھی کرتا ہے اور غلطی بھی کرتا ہے ۱۶۱                |
| قاضی کس طرح فیصلہ کرے؟                                                    |
| عادل حكمران كي فضيلت                                                      |
| قاضی جب تک فریقین کی بات ندین لے فیصلہ نہ                                 |
| کے ۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                              |
| رعایا کا حکمران                                                           |
| قاضی غضب کی حالت میں فیصلہ نہ کرے                                         |
| امراء (سركاري المكارون) كوسلنے والے تحاكف كا حكم ١١٧                      |
| فيصله كرنے ميں رشوت دينے والا اور رشوت لينے والا ١٦٨                      |
| قضاة كاتحفه قبول كرنا اور دعوت قبول كرنا                                  |
| جس شخص کے حق میں کسی چیز کا فیصلہ ہوجائے (جوغلط ہو)                       |
| تواں شخص کے لئے اس چیز کولینا درست نہیں ہے،اس                             |
| بارے میں شدت سے تاکسید                                                    |
| :<br>دعویٰ کرنے والے کا ثبوت پیش کرنا لازم ہے                             |
| گواہ مدی کے ذھے اور قتم مدی علیہ کے ذھے 121                               |
| ایک گواہ کے ہمراہ قسم اٹھانا                                              |
| وہ غلام جودوآ دمیوں کے درمیان مشترک ہواوران میں                           |
| وہ عنا م اور دیوں سے در میں سرت اور دوں ہیں۔<br>سے ایک اپنا حصہ آزاد کردے |
| ہے ایک اپنا صفہ آراد روئے<br>لفظ عمر کی سے جا کداد دینے کا بیان           |
| نقط مرق سے جائداددیے کا بیانفط مرق سے جائداددیے کا بیان                   |
| لفظار بی سے جا مداد دیے کا م                                              |
| لوگوں کے درمیان صلح کرنے کا بیان                                          |
| یر وی کی د لیوار پر همهمیر لکائے                                          |
| پڑوی کی دیوار پرشہتیرلگائے ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔           |
| کرے                                                                       |
| جب راستے کے بارے میں اختلاف ہوجائے ،تواسے<br>کتنارکھا جائے؟               |
| كتناركها جائے؟                                                            |

| و ۱۳  | دوسرے کے سودے پر سودا کرنے کی ممانعت               |
|-------|----------------------------------------------------|
|       | شراب کوفروخت کرنا،اس کی ممانعت                     |
| ١٣٩   | شراب کوسر کہ بنانے کی ممانعت                       |
| ٠     | مالک کی اجازت کے بغیر مویشیوں کو دو ہنے کا حکم     |
| . *   | مردہ جانوروں کی کھال اور بتوں کوفروخت کرنے کا۔     |
| ۱۳۱   | حکم                                                |
| سها   | ہبدکووایس لینا مکروہ ہے                            |
| الدلد | عرایا کا حکم اوراس کے بارے میں اجازت               |
| ۱۳۸   | مصنوی بو کی نگانا حرام ہے                          |
|       | وزن کرتے ہوئے ایک طرف کے بلڑے کو بھاری             |
| IሮA   | کناکنا                                             |
|       | تنگ دست شخص کومہلت دین اوراس کے ساتھ زی            |
| ۱۳۸   | كرنا                                               |
| ۱۳۹   | مالدار کا ( قرض کی واپسی میں ) ٹال مٹول کرناظلم ہے |
|       | بيع منابذه اور تيع ملامسه كاحكم                    |
|       | تحجوراورغله پرقرض دینایعنی بیچ سلم کرنا            |
|       | مشترک زمین میں سے اپنا حصہ بیچنا                   |
| 100.  | مخابره اورمعاومه کاحکم                             |
| 10r   | قیمتوں پر کنٹرول کامسئلہ                           |
|       | خريد وفروخت ميں وهوكه دينا حرام ہے                 |
|       | اُونٹ یا کوئی بھی جانورادھار کے طور پر لیٹا        |
|       | خرید وفروخت اور قرض کی ادائیگی میں نرمی برینے کی   |
| 104   | فضيك                                               |
| ۱۵۸   | مىجد میں خرید و فروخت کی ممانعت                    |
|       | 1/253. 25.25                                       |
| 109   | ٱبُوَابُ الْآخْكَامِ                               |
| 100   | الملاحظة                                           |

| ورخت لگانے کی فضیلت                                                                   | بج کواس کے مال باپ کے درمیان (کسی ایک کے                          |
|---------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|
| ۲۰۵ اکیتی بازی کابیان                                                                 | ساتھ رکھنے ) کا اختیار دینا، جب ان کے درمیان                      |
| مزارعت (کے احکام)                                                                     | علیحدگی موجائے                                                    |
|                                                                                       | باپ اولاد کے مال میں سے لے سکتا ہے ۔۔۔۔۔۔                         |
| اَبُوَابُالرِّيَاتِ ٢٠٠                                                               | جب كم شخص كى كوئى چيز تو ژدى جائے ، تو تو ژنے والے                |
| ویت کے بیان میں ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                   | کے مال میں سے اس شخص کے حق میں کیا فیصلہ دیا                      |
| اُون کے حماب سے کتنی دیت ہوگی؟                                                        | جائے؟                                                             |
| دراہم سے دیت کی مقدار کتنی ہے؟                                                        | مرداورعورت کے بالغ ہونے کی حد                                     |
| موضحه زخم کی دیت                                                                      | سوتیلی ماں سے نکاح کرنے کی سزا                                    |
| انگلیول کی دیت                                                                        | سينچائی میں جس کا کھیت بعد میں ہواس کا تھم١٨٦                     |
| تصاص معاف کرنے کا ثواب                                                                | ج <sup>وخ</sup> ف مرتے وقت اپنے غلاموں کی <b>آ ز</b> اد کر دے اور |
| جس کا سر پھر سے کیل دیا جائے اس کا تھم                                                | اس کے پاس ان غلاموں کے علاوہ اور کوئی مال نہ ہو ۱۸۸               |
| مؤمن کوتل کرنے کی شدید مذمت                                                           | جو خض کسی محرم رشتے دار کا مالک بن جائے ( ذی رحم                  |
| خون کے بارے میں فیصلہ ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                             | محرم کا مالک ہونے سے وہ آزاد ہوجا تا ہے)                          |
| جو خص اپنے بیٹے کوئل کر دے ، کیااس سے قصاص لیا                                        | جب کوئی شخص کسی دوسرے کی زمین میں اس کی اجازت                     |
| جائے گایانہیں؟                                                                        | کے بغیر کھیتی باڑی کرے                                            |
| کسی بھی مسلمان کا خون بہانا تین میں سے سی ایک وجہ                                     | عطیہ دیتے ہوئے اولا د کے درمیان برابری رکھنا ۱۹۱                  |
| سے جائز ہے۔۔۔۔۔<br>شحنات سرقانی ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                | شفعه کابیان                                                       |
| جو خص کسی معاہد کو قل کردے (اس کا حکم)                                                | عیر موجود مس کے گئے شفعہ کرنا ۱۹۹۳                                |
| مقتول کے ولی کا قصاص یامعاف کرنے کا فیصلہ کرنا ۲۱۹                                    | جب حدود متعین ہوجا ئیں اور حصے ہوجا نمیں توشفعہ کاحق              |
| مثاكر أي مراثير                                                                       | نهيں ہوگا                                                         |
| سینہ کرنے کی مماعت<br>پیٹ میں موجود نیچ کی دیت<br>کسرمیاں کسربراہ سے اور قبل نہیں میں | شراکت دارشفعہ کاحق رکھتا ہے                                       |
| ی مسلمان تو کی کافر کے بدلے میں ک بیس کیا جائے                                        | ٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ مره او ت يا مرل ٥ م                                   |
| rrr                                                                                   | وقف كاتحكم                                                        |
| گفارتی ویت کاسم                                                                       | عِ وَرَحَرُ لَى رَحِهِ كُو فِي تَاوَانَ بِينَ بُوتًا ٢٠٠٢         |
| جو خف اپ غلام کونل کردے                                                               | جرزين لوا باد کرنا                                                |
| عورت اییخ شو ہر کی دیت میں وارث ہو گی                                                 |                                                                   |

| بڑے جانور میں کتنے آ دمی شریک ہوسکتے ہیں ۔۔۔۔۔۔                                  | جو کتا شکار میں سے کچھ کھالے، اس کا حکم                                                     |
|----------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| توٹے سینگ یا بھے کان والے جانور کی قربانی کابیان ۲۷۸                             | لاتھی کے ذریعے شکار کا حکم                                                                  |
| ایک بکری پوری فیلی کی طرف سے قربانی ہوسکتی ہے؟ ۲۷۹                               | دھاردار پھرسے ذنح کرنا جائز ہے                                                              |
| قربانی کرناست ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                             | جس جانورکو باندھ کر (نشانے بازی کے ذریعے مارا                                               |
| نماز (عید) پڑھنے کے بعد قربانی کرنا۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔          | جائے)اے کھانا حرام ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                   |
| تین دن سے زیادہ قربانی کا گوشت کھانا مکر دہ ہے                                   | جنین کوذ مح کرنا                                                                            |
| تین دن کے بعد قربانی کا گوشت کھانے کی اجازت ۲۸۲                                  | ہرنو کیلے دانت والے درندے اورنو کیلے پنجوں والے                                             |
| ا فرع اورعتر و کابران                                                            | پرندے (کوکھانا) حرام ہے ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                 |
| عققه کابیان-                                                                     | زندہ جانورے جوعضو کاٹا جائے وہ مردار ہے                                                     |
| نومولود کے کان میں اذان دینا                                                     | حلق اورلبه میں ذبح کرنا                                                                     |
| عقیقه میں ایک بکری (کی قربانی)                                                   | جھیکل کو مارنے کا حکم                                                                       |
| امام کاعیدگاه میں قربانی کرنا                                                    | سانپوں کو مارنے کا حکم                                                                      |
| عقیقه کی حکمت                                                                    | كتول كومارنے كاحكم                                                                          |
| جو خص قربانی کرنے کا ارادہ رکھتا ہو، وہ بال نہ کوائے ۲۸۷                         | شوقیه کتا پالنے سے روزانہ ثواب کم ہوتا ہے؟ ۲۷۰                                              |
|                                                                                  | بانس وغیرہ سے ذرج کرنا ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                 |
| اَبُوَابُ النَّذُ وُرِ وَ الْإِيْمَانِ الْبَدِّنُ وَرِوَ الْإِيْمَانِ الْبَدِّنُ | پالتو جانور بدک جائے تو اس کا حکم وحشی جانور کا ہوجا تا                                     |
| منتول اورقىمول كابيان                                                            | ٢٢٠                                                                                         |
| گناہ کے کام کی منت ماننا جائز نہیں                                               | أَبُوَابُ الْأَضَارِي ٢٢٣                                                                   |
| جو خض الله تعالی کی فرما نبرداری (کے کام) سے متعلق                               |                                                                                             |
| نذر مانے وہ اللہ تعالیٰ کی فرمانبرداری کرے                                       | قربائی کے بیان میں                                                                          |
| آ دمی جس چیز کا ما لک نه ہواس ہے متعلق نذر کی کوئی                               | قربانی کرنے کی فضیلت کابیان                                                                 |
| حیثیت نہیں ہے                                                                    | دومینڈھوں کی قربانی کرنا<br>مرحوم کی طرف سے قربانی کرنا۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |
| غير متعين نذر كا كفاره                                                           | مرحوم کی طرف ہے قربانی کرنا                                                                 |
|                                                                                  | کون سے جانور کی قربانی مستحب ہے؟                                                            |
|                                                                                  | کون سے جانور کی قربانی جائز نہیں ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                     |
| قسم کے ساتھ ان شاء الله ملا کر کہنے کا حکم                                       | س جانور کی قربانی مکروہ ہے؟                                                                 |
| غیراللد کی قشم کھاناممنوع ہے                                                     | چه ماه کی جھیر کی قربانی                                                                    |

| مشرکین کے برتنوں استعال کرنا                                      | جو محص پیدل چلنے کی قسم اٹھائے حالانکہ وہ اس کی          |
|-------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| مشرکین کے برتنوں استعال کرنا                                      | استطاعت نه رکھتا ہو                                      |
| جو خص کسی مقتول کونتل کرے اس کا سامان اس شخص کو                   | نذر ماننے کا مکروہ ہونا                                  |
| سلے گا ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                        | نذركو بورا كرنا                                          |
| تقیم سے پہلے غیمت میں سے حصہ بیچنا جائز نہیں                      | نى اكرم مَلِفْظَيَّةً (كن الفاظ ميس) قسم اللهائة سقي ٢٩٧ |
| حاملہ قیدی عورتوں کے ساتھ صحبت کرنا حرام ہے                       | غلام آزاد کرنے کا ثواب (پہلاباب)                         |
| اہل کتاب کے ذبیحہ کا تھم                                          | خادم اورغلام کو تھیٹر مارنے کی سزا                       |
| قید بول کے درمیان تفریق کرنا حرام ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                 | اسلام کے علاوہ مذہب کی جھوٹی قسم کھانا حرام ہے ۲۹۸       |
| قید بول کونل کرنے کا اور بدلہ لے کر چھوڑنے کا بیان ۳۱۵            | ننگے پاؤں ننگے سرمج کرنے کی منت ماننا ۲۹۹                |
| جنگ میں خواتین اور بچوں گوتل کرنے کی ممانعت                       | میت کی طرف سے نذر کو پورا کرنا                           |
| ا شمن کو جوتل کیا جائے آگ میں جلایا نہ جائے ۲۱۵                   | غلام آزاد کرنے کا ثواب (دوسراباب)                        |
| ا مال غنيمت مين خيانت كرنا                                        | آبُوَابُ السَّيْرِ ٢٠١                                   |
| جنگ کے دوران خواتین کا جانا                                       |                                                          |
| مشرِ کین کے تحائف قبول کرنا                                       | سلام کا حربی نظام<br>منگ سے پہلے دعوت دینا               |
| مشرکین کے تحا کف قبول کرنا مکروہ ہے                               |                                                          |
| سجده شکر کا بیان                                                  | آبادی میں مسلمان مجھی ہوں تو حیلے سے پہلے ان کوعلیحدہ    |
| عورت اورغلام کا امان دینا                                         | ونے کاموقعہ دیا جائے                                     |
| عهد شکنی کا بیان                                                  | نب خون مارنے کا اور دشمن کو دھو کہ میں رکھ کرحملہ کرنے   |
| قیامت کے دن ہرعبدشکن کے لئے مخصوص حصنڈ اہوگا۳۲۱                   | ها بیان                                                  |
| سن کے فیصلہ کی شرط پر دشمن کا جنگ بند کرنا                        | دشمن کے گھروں یا باغات) کوآگ لگانا اور برباد کرنا ۳۰۴    |
| با مهمی تعاون کا معاہدہ کرنا ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ | ليمت كابيان                                              |
| مجوسیوں سے جزید لینا                                              | يمت ميں گھوڑوں کا حصہ                                    |
| و میوں کے مال میں سے کون می چیز حلال ہے؟                          | على مهمات كابيان                                         |
| هجرت کابیان                                                       | م میمت میں سے بطور انعام فس کودیا جائے؟                  |
| نى مَالِفَقَعَ الله على عبيت جهادكرنے كابيان                      | ياغلام كوحصه ديا جائے گا؟                                |
| بیعت کوتو ژ دینا                                                  | رذمی مسلمانوں کے ساتھ مل کرلڑ ہے تواس کوغنیمت            |
| غلام کی بیعت کا بیان                                              | س سے حصہ دیا جائے گا؟                                    |
| •                                                                 |                                                          |

| الله تعالیٰ کی راه میں پہرہ دینے کی فضیلت                          | عورتوں سے بیعت لینے کا بیان                                                        |
|--------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| شهید کے ثواب کا بیان                                               | اصحاب بدر کی تعداد                                                                 |
| الله کے نزدیک شہداء کے مراتب                                       | خس فنیمت کے پانچویں حصہ) کابیان                                                    |
| سمندر کے راہتے سے جہاد کرنے کا ثواب                                | مال غنيمت لوثنا جائز نبين                                                          |
| د کھاوے اور دنیا طلی کے لیے لڑنا                                   | يبود ونصاري كوسلام كرنے كا حكم                                                     |
| الله تعالی کی راه میں صبح شام جانے کی فضیلت                        | مشر کین کے درمیان بودوباش اختیار کرنا                                              |
| کون سے لوگ زیادہ بہتر ہیں؟                                         | جزيرة العرب سے يهودونصاريٰ كا نكالنے كابيان١٣٣١                                    |
| شهادت کی سیجی چاہت کا اجر                                          | نى مَرْفَظُ كى ميراث كابيان                                                        |
| مجاہد مکا تب کی اور نکاح کرنے والے کی اللہ تعالی مدد               | فتح مکہ کے دن آپ مِنْ فَضَعُ اللّٰے فرمایا آئندہ اس پرفوج                          |
| کرتے ہیں۔                                                          | کشی نہیں ہوگی                                                                      |
| جهادمیں زخم لگنے کی فضیلت                                          | کن اوقات میں قبال متحب ہے؟                                                         |
| کون سائمل زیادہ نضیلت رکھتا ہے؟                                    | نیک فالی اور بدفالی کابیان                                                         |
| جنت کے دروازے تلواروں کے سائے تلے ہیں ۳۵۸                          | جنگ میں رسول الله مُرافقة کی ہدایات                                                |
| لوگوں میں سب سے افضل کون ہے؟                                       |                                                                                    |
| شہید کے لیمخصوص تواب                                               | ٱبُوَابُ فَضَائِلِ الْجَهَادِ ٣٣٩                                                  |
| پېرے دار کی فضیلت                                                  | جہاد کے فضائل کا بیان ۔۔۔۔۔۔<br>جہاد کی فضیلت ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |
| اَبُوَابُالْجَهَادِ ٢٩٢                                            | جهاد کی فضیلت                                                                      |
| 74.4.7.                                                            | سرحد کا پہرہ دیتے ہوئے موت آنے کی فضیلت                                            |
| جهاد کا بیان                                                       |                                                                                    |
|                                                                    | الله تعالیٰ کی راہ میں خرچ کرنے کی فضیلت                                           |
| ماں باپ کوچھوڑ کر جہاد کے لیے نکلنا ۳۶۳                            | جہاد میں خدمت پیش کرنے کا ثواب                                                     |
| جس شخص کو تنہا کسی مہم پرروانہ کیا جائے                            | مجاہد کے لیے سامان جہاد فراہم کرنے کی فضیلت                                        |
| آ دمی کا تنها سفر کرنا مکروہ ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ | جس کے قدم جہاد میں گردآ لود ہوں اس کی فضیلت ۳۴۴                                    |
| جنگ میں چال چلنا جائز ہے                                           | جهاد کے غبار کی فضیلت                                                              |
| نبی اکرم مُؤَلِّعَةً نے کتنی جنگیں لڑیں؟                           | جواعمال اسلامی کرتا ہوا بوڑھا ہوا اس کی فضیلت ۳۴۵                                  |
| جنگ کے وقت صفیں قائم کرنا اور ترتیب دینا                           | جہاد کے لیے گھوڑا یا لنے کی فضیلت                                                  |
| جنگ کے وقت دعا کرنا                                                | الله تعالی کی راه میں تیراندازی کی فضیلت                                           |

|                                       | نبى اكرم مُطْلِقُيَّةً كالبنديده لباس                                                                                                |
|---------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| MIA                                   | أبؤاب الأكلعِمةِ                                                                                                                     |
|                                       | کھانے پینے کے بیان میں<br>کھانے کی اشیاء کے متعلق مختلف ابواب جورسول مَلِّفَظَةُ                                                     |
| e e e                                 | گھانے کی اشیاء کے معلی محلف ابواب جورسوں مراقطیۃ<br>سے مروی ہیں                                                                      |
| ۳۱۷                                   | سے مروی ہیں۔<br>نبی اکرم مُطِّلْفَتِیَجَةَ جس چیز پر رکھ کر کھایا کرتے تھے                                                           |
| ۳۱۸                                   |                                                                                                                                      |
|                                       | خرگوش کھانے کے بارے میں جو پچھمنقول ہے                                                                                               |
| ۳۲۰                                   | مائل متنط<br>خرگوش کے خاصیات                                                                                                         |
| ייייייייייייייייייייייייייייייייייייי | کر توں جے حاصیات<br>گوہ کھانے کے بارے میں جو پچھ منقول ہے                                                                            |
| ۳۲۳                                   | گوہ کھانے کے بارے میں جو پچھ منقول ہے<br>خاصیات گوہ                                                                                  |
| ۳۲۵                                   | بجو کھانے کے بارث میں جو کچھ منقول ہے                                                                                                |
| ۳۲۷                                   | گوڑے کا گوشت کھانے کے بارے میں                                                                                                       |
|                                       | ان روایات کے سلسلہ میں جو پالتو گدھوں کے گوشت                                                                                        |
| ۳۲۹                                   | • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                |
|                                       | کفار کے برتنوں میں کھانے کے بارے میں جو پچھ                                                                                          |
| <u>۳۳۳</u>                            | منقول ہے                                                                                                                             |
|                                       | وہ چوہا جو گھی میں گر کر مرجائے اس کے بارے میں جو                                                                                    |
| ۳۳۵                                   | منقول ہے                                                                                                                             |
|                                       | بائیں ہاتھ سے کھانے اور پینے کی ممانعت کے بارے<br>میں جومنقول ہے۔<br>کھانے کے بعدانگلیوں کے چاٹنا۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |
| ۳۳۷                                   | میں جو منقول ہے                                                                                                                      |
| ۳۳٩                                   | کھانے کے بعدانگلیوں کے چاٹنا                                                                                                         |
|                                       | جولقمہ گرجائے ، جو پچھاس کے بارے میں منقول ہے۔                                                                                       |
| ~~~                                   | کھانے (لیعنی پلیٹ اور پیالے ) کے درمیان سے کھانا<br>سر                                                                               |
| 11 11.T                               | مکروہ ہے<br>لہن اور پیاز کھانے کے مکروہ ہونے کے بارے میں.                                                                            |
| ' ' ' ' ' '                           | المن اور بیار تھائے ہے سروہ اوے سے بارے ۔ں.                                                                                          |

| ρ·••                   | تصویر سازوں کی سزا                                          |
|------------------------|-------------------------------------------------------------|
| ٣٠١                    | نضاب کا تحکم<br>نشاب کا تحکم                                |
| γ·۲                    | زلفیں اور بال ر <u>کھنے کا بیا</u> ن                        |
| س <sub>ا</sub> م       | روزانه کنگھی کرنے کی ممانعت                                 |
| r + r                  | ىرمەلگانا                                                   |
| اء کے طور پر لپیٹنے کی | اشتمال صماءاورایک کپڑے کواحتہ                               |
| ۲۰۴                    | ممانعت                                                      |
| r • a                  | بالوں میں بال ملانے کی ممانعت                               |
| مانعتمانعت             | میاژ (ریشی بچھونوں) پر بنٹھنے کی م                          |
|                        | نى اكرم مُؤْنِشَانَةً كَ بستر كابيان                        |
|                        | تْمِص كابيان                                                |
| ۲۰۷                    | جب آ دی نیا کپڑا پہنےتو دعا کریے                            |
| ۴•۸                    | جبداورموزے پہننے کا ذکر                                     |
| ندهنا۸۰۳               | سونے کے تاروں سے دانتوں کو با                               |
| ہیں ۔۔۔۔۔۔۔۔           | درندوں کی کھال استعال کرنا جائز                             |
|                        | نى اكرم مُؤْفِيَكُةً كِنعلين شريفين ك                       |
| m1+                    | ایک جوتا پہن کر چلنا مکروہ ہے                               |
|                        | کھڑے ہوکر جوتا پہننے کی ممانعت                              |
|                        | ایک جوتا پہن کر چلنے کی اجازت.                              |
|                        | بہلے کس پاؤں میں جوتا پہننا چاہ                             |
|                        | کپڑوں میں پیوندلگانے کا بیان                                |
| ونا سام                | نبي اكرم مُلِّلْفُكَيَّةً كا مكه ميں داخل ہ                 |
| بن؟                    | صحابه کرام ژن گذیر کی تو پیال کیسی تھی<br>پائنچ کامقام      |
| ۳I۳                    | پائنچ کامقام                                                |
| ۳۱۳                    | ٹو پی پر پگڑی باندھنے کا بیان                               |
| ۲۱۲                    | لوہے کی انگوشی کا تھم<br>دوانگلیوں میں انگوشی پہننے کی کرا: |
| هِت                    | دوانگلیوں میں انگوشی پہننے کی کرا                           |

|                | المارين |   |
|----------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| ۳۷۸            | حوالے سے جو کچھ منقول ہے                                                                                        | ( |
| C/9            | ا سرکہ کے فضائل                                                                                                 |   |
| 4              | یہ باب خربوزہ کوتازہ تھجورے ملاکر کھانے کے بارے                                                                 |   |
| or A I         | ا میں ہے                                                                                                        |   |
| 2              | یہ باب کھیرے یا ککڑی کو کھور کے ساتھ ملا کر کھانے کے                                                            |   |
| ۳۸۲            | بارے میں ہے                                                                                                     |   |
|                | ا اُونٹوں کے بیشاب پینے کے بیان میں                                                                             |   |
| <b>۴</b> ۸۸    | کھانے ہے پہلے اور اس کے بعد وضو کرنا                                                                            |   |
| ۰۰۰ + ۱۰۰۰     | کھانے سے پہلے وضو نہ کرنا                                                                                       |   |
| ۳۹۱            | کھانے (یے آغاز) میں بسم اللہ پڑھنا                                                                              |   |
| ۳9۲            | یہ باب کدو کھانے کے بارے میں ہے                                                                                 |   |
| ۱۳۰۰ ماله ۱۳۰۰ | یہ باب روغن زیتون کھانے کے بارے میں                                                                             | ١ |
| ۳۹۵            | غلام (اورخادمِ) کے ساتھ کھانے کے بارے میں                                                                       | ۱ |
| ۲۹۲            | کھانا کھلانے کی فضیلت کے بارے میں                                                                               |   |
| ۳۹۹            | رات کے کھانے کی فضلیت کے بارے میں                                                                               |   |
| r 9 9          | کھانا کھانے پر بسم اللہ پڑھنے کے بارے میں                                                                       |   |
|                | رات گزارنے لینی سونے کی کراہت کے بارے میں                                                                       |   |
| ۵۰۱۰           | ہے جبکہ ہاتھ پر چکنا ہٹ ہو                                                                                      |   |
|                |                                                                                                                 | ı |
| ۵٠٣            | ٱبُوَابُ الْأَشْرِ بَةِ                                                                                         |   |
|                | پینے کے بیان میں                                                                                                | • |
| ۵۰۳            | پیے ہے ، بیان میں<br>شراب خور کے (حکم اور وعید ) کے بارے میں<br>نشریب جبری در                                   | ٠ |
| ۸۰۷            | رنشرآ در چزحرام ہے ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                          | ĩ |
| w · 1,,        | رنشهآ در چیز حرام ہے<br>آس چیز کی زیادہ مقدار نشهآ در ہواس کاقلیل بھی حرام                                      | > |
| <b>A</b>       | 7                                                                                                               | _ |

مشکوں میں نبیذ بنانے کے بارے میں ہے....

کے ہوئے کہن کھانے کی رخصت کے بارے میں ..... ۴۳۲ انبی اکرم مُرَافِظَةَ کوکون سا گوشت زیادہ محبوب تھااس سوتے وقت برتن ڈھانینے جراغ اور آگ بچھانے کا حکم <sub>... ۲</sub>۳۸ دو مجوری ملا کر کھانے کے مکروہ ہونے کے بارے میں جو کچھ منقول ہے..... تھجور کھانے کے متحب ہونے کے بار نے میں ...... ۵۱ کھانے سے فراغت کے بعب داللہ تعالیٰ کی حمد وشناء جذام کے مریض کے ساتھ کھانے کے بارے میں ..... ۲۵۳ مؤمن ایک آنت میں کھا تا ہے .... ایک شخص کا کھانا دو کے لئے کافی ہونے کے بارے میں یہ باب بھی ٹڈی کے کھانے کے بارے میں ہے ۔۔۔۔ ۲۵۸ ٹڈ اول کے لئے دعائے ضرر کرنا ..... جلالہ کے کھانے اور دود ھے کا تھم ..... مرغی کا گوشت کھانے کے ہارے میں ..... سرخاب کا گوشت کھانے کے بارے میں ..... یہ باب بھنے ہوئے گوشت کھانے کے حکم کے بارے یہ باب تکیدلگا کر کھانے کی کراہت کے بارے میں آپ يَالَفَيَّةُ مِينْ حِيز اور شهد كويند فرمات تھے ..... سالن میں شور برزیادہ کرنے کے بارے میں ...... تزید کی فضیلت کے بارے میں جو پچھ منقول ہے .... یہ باب اس بیان میں ہے کہتم گوشت دانتوں سے نوچ نوچ کرکھایا کرو .....نوچ نوچ کرکھایا کرو .... نی کریم مُؤَفِیٰ ہے چھری ہے گوشت کاٹ کر کھانے کی اجازت

| ۵۳۱                                                       | ((1, 20 / 20                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|-----------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                           | والدین کے ساتھ حسن سلوک کرنا                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۵۳۳                                                       | والدین کی رضامندی کی فضلت                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۵۳۵                                                       | والدین کی نافر مانی کا حکم<br>والد کے دوست کا احتر ام کرنا                                                                                                                                                                                                                     |
| ۵۳۹                                                       | والد کے دوست کا احتر ام کرنا                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۵۳٠                                                       | خالہ کے ساتھ حسن سلوک کرنے (کی فضیلت)                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                           | والدين کی دعا کاحکم                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۵۳۲                                                       | والدين کے حق کا بيان                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                           | قطع رحمی کا حکم                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                           | صلەرخى كابيان                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| •                                                         | اولاد کے ساتھ محبت کا بیان                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                           | اولاد کے لئے رحمت کا بیان                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                           | لڑ کیوں اور بہنوں پرخرج کرنے (کی فضیلت)                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                           | یتیم پرمہربانی (کی نضیلت) کے بارے میں                                                                                                                                                                                                                                          |
| ,                                                         | بچوں پر مہر بانی اور شفقت (کی نضیلت) کے بار                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                           | میں                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                           | لوگوں پررحم کرنے (کی فضیلت) کے بارے میر                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                           | نصیحت اور خیرخواہی (کی فضیلت) کے بارے میر                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| (,                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| السند                                                     | په باب مسلمان کی مسلمان پرشفقت (کی نضیلت                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۵۵۹                                                       | یہ باب مسلمان کی مسلمان پر شفقت (کی فضیلت<br>کے بارے میں ہے                                                                                                                                                                                                                    |
| ے۔۔۔۔۔۔ <u>۔</u><br>کے                                    | په باب مسلمان کی مسلمان پرشفقت (کی نضیلت                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۹۵۵ <u>ک</u><br>ک                                         | یہ باب مسلمان کی مسلمان پر شفقت (کی فضیلت<br>کے بارے میں ہے<br>مسلمان (کی عزت) کے دفاع (کی فضیلت)۔                                                                                                                                                                             |
| 2<br>"""<br>"""                                           | یہ باب مسلمان کی مسلمان پر شفقت (کی فضیلت<br>کے بارے میں ہے<br>مسلمان (کی عزت) کے دفاع (کی فضیلت)۔<br>بارے میں                                                                                                                                                                 |
| ραδ<br>"""<br>""<br>""<br>""                              | یہ باب مسلمان کی مسلمان پر شفقت (کی فضیلت<br>کے بارے میں ہے<br>مسلمان (کی عزت) کے دفاع (کی فضیلت) کے<br>بارے میں<br>(مسلمان بھائی) ترک ملاقات کی کراہت                                                                                                                         |
| ραδ<br>"""<br>"""<br>"""<br>"""<br>"""<br>"""<br>"""<br>" | یہ باب مسلمان کی مسلمان پر شفقت (کی فضیات<br>کے بارے میں ہے۔<br>مسلمان (کی عزت) کے دفاع (کی فضیات) کے<br>بارے میں۔<br>(مسلمان بھائی) ترک ملاقات کی کراہت۔۔۔۔<br>بھائی کی شخواری (کی فضیات) کے بارے۔۔۔۔<br>غیبت (کی حقیقت) کے بارے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔          |
| ραδ<br>"""<br>"""<br>"""<br>"""<br>"""<br>"""<br>"""<br>" | یہ باب مسلمان کی مسلمان پر شفقت (کی فضیات<br>کے بارے میں ہے۔<br>مسلمان (کی عزت) کے دفاع (کی فضیات) کے<br>بارے میں۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                                                                                          |
| ραδ<br>"ΥΥΔ<br>"ΥΥΔ<br>"ΥΥΔ<br>"ΥΥΔ<br>"ΥΔΔ               | یہ باب مسلمان کی مسلمان پر شفقت (کی فضیات<br>کے بارے میں ہے۔<br>مسلمان (کی عزت) کے دفاع (کی فضیات) کے<br>بارے میں۔۔۔۔۔۔۔<br>(مسلمان بھائی) ترک ملاقات کی کراہت ۔۔۔۔۔<br>بھائی کی مخواری (کی فضیات) کے بارے۔۔۔۔۔<br>غیبت (کی حقیقت) کے بارے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |

| ۵۱۰. | باء،نقیر اور حکتم میں نبیذ بنانا مکروہ ہے                                                                         |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | رتنوں میں نبیذ تیار کرنے کی جورخصت منقول ہے                                                                       |
|      | شکنه در مین ندنی و از کرار برمین جو تجه                                                                           |
| ۵۱۳. | ىنقول ہے                                                                                                          |
|      | سیروں میں بیر عار رہے ہے ہارے میں ، دیوں<br>مقول ہے<br>ہ دانے جن کے ذریعے شراب تیار کی جاتی ہے، اس<br>کے مارے میں |
| ۵۱۳. | کے بارے م <i>یں</i>                                                                                               |
|      | ے بوٹ کے ہور ملا کرنبیز بنانے کے عکم کے<br>ہم پختہ اور خشک تھجور ملا کرنبیز بنانے کے عکم کے                       |
| ۵۱۷  | ال برمام .                                                                                                        |
| ′    | برے میں<br>سونے چاندی کے برتنوں میں پینے کی کراہت کے                                                              |
| ۵19  | ارے میں                                                                                                           |
|      | ہرے ہیںکھڑے ہوکر پینے کی ممانعت کے بارے میں                                                                       |
|      | سرے ہو کر پینے کی رخصت کے بارے میں                                                                                |
|      | سرے ہو رہیے فار سے میں ۔۔۔۔۔۔۔<br>برتن میں سانس لینے کے بارے میں ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔              |
|      | رون یں مان کا جیائے جارت ہوں۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                  |
| •••  | پیے وقت روس کی مارنے کے مکروہ ہونے کے<br>پینے کی چیز میں پھونک مارنے کے مکروہ ہونے کے                             |
| ۵۲۴  | پیے ن پیرین پونٹ ہارے سے دروہ اوس کے ۔<br>بارے میں                                                                |
| ۵۲۵  | بارے یں<br>برتن میں سانس لینا مکروہ ہے                                                                            |
|      | برن میں ماں میں کردہ ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                        |
| ۵۲۵  | مشکیزوں سے منہ لگا کر پینے کے (تھم) کے بارے<br>میں ہے                                                             |
| ۵۲۲  | یں ہے.<br>مشک کے منہ سے پانی پینے کا جواز                                                                         |
|      | مان کے حدث ہوئے اوگر ( کھانے ) پینے میں<br>دائیں طرف بیٹھے ہوئے لوگ ( کھانے ) پینے میں                            |
| ۵۲۷  | ر یاده فق دارین<br>زیاده فق دارین                                                                                 |
|      | ویور ای بیانے والاسب سے آخر میں خود پینے گا                                                                       |
|      | نبي اكرم مُؤْفِيَّةً كوكون سامشروب زياده محبوب تها                                                                |
|      |                                                                                                                   |
| ۵۳+  | ٱبْوَابُ الْبِرِّ وَالصِّلَةِ                                                                                     |
| ۵۳۰  | صارحی کریان میں                                                                                                   |

آپس میں صلح کرانا ...... 226

یروس کے حق کے بارے میں .....

خدام کے ساتھ اچھا سلوک کرنا ...... ٥٨٠

خادمین کو مارنے اوران کو بُرا بھلا کہنے کی ممانعت ...... ۵۸۱

خادم كوادب سكها نا ......

خادم كومعاف كردينا.....

اولادکوادب سکھانے کی فضیلت کے بارے ....

ہد ہ قبول کرنے اور اس کا بدلہ دینے کے بارے میں .... ۵۸۵

احمان کرے

نيك كام.....

عطیہ (کی نضیلت) کے بارے میں

راستے سے تکلیف دہ چیز ہٹانے کا ذکر ....

محالس (کی باتیں) امانت ہیں

سخاوت (کی نضیلت) کا ذکر .....

بنل (کی ندمت) کے بارے میں ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔

اہل وعیال پرخرچ کرنے کی فضیلت کے بارے میں .... ۵۹۵

مہمان نوازی اور اس کی مدت کا ذکر ہے کہ وہ کتنی ہے .... ۵۹۲

. خندہ روئی اورشگفتگی کی نضیلت کے بارے میں ہے ..... ۵۹۹

سے اور جھوٹ کا ذکر ہے .....

فخش بات یافغل (کی مذمت) کا ذکرہے .....

لعنت (کرنے کی مذمت) کا ذکرہے .....

نسب سکھنے اور جاننے (کی فضیلت) کے بارے میں ...... ۲۰۷

بوہ مسكين اوريتيم كے لئے كوشش كرنے كى فضيلت كے

ال شخص كاشكركرنے كاذكرہے جوآپ كے ساتھ

یہ باب خیانت اور دھوکے ( کی وعید ) کے بارے

ایک بھائی کا اپنے بھائی کے لئے پس پشت دعا کرنے کا

گالی گلوچ اور بُرا بھلا کہنے کی مذمت کے بارے میں

ب .....

اچچی باتوں اور نیک امور کا ذکر ......

نیک غلام کی نضیلت کا بیان .....

لوگول کے ساتھ اخلاق ہے پیش آنا.....

بدگانی کابیان .....

مزاح کابیان.....۸۱۲

حضور مَلِّافِيَّةُ عَجِي مزاح فرماتے .....

جنگ وجدال،لزائی، جھگڑا .....

نرمی کا برتا و کرنا، خوش طبعی ہے پیش آنا .....

محبت وعدادت مين اعتدال مونا جائي ....

تكبركابيان.....

حسن خلق کا بیان .....

احمان اورمعاف كرنے كابيان

مسلمان بھائی کی ملاقات کے لیے جانا ....

حيا كابيان.....

اچھی عادات اختیار کرنا جلد بازی سے کام نہ لینا ..... ۹۳۹

رْم مزاجی

مظلوم کی بددعا کا بیان .....

نى مَطْفَعَةُ كَ اخلاق كابيان .....

حسن وفا کا بیان .....

بلنداخلاتی کابیان ......

لعن طعن کا بیان .....

بہت زیادہ غصہ کرنے کا بیان .....

عصدیینے اور برداشت کرنے (کی فضیلت) کا ذکر ....

| - 9  |
|------|
| 'n   |
| - 2  |
|      |
| - )  |
| ٠.   |
| ł    |
| 1    |
|      |
| 1    |
| ī    |
| 7    |
| ħ    |
| ï    |
| - 5  |
| - 15 |
| 2    |
|      |

|  | ٠ |  |
|--|---|--|
|  |   |  |
|  |   |  |

|  | - 1  |
|--|------|
|  | - 1  |
|  |      |
|  | - 01 |
|  | - 4  |
|  | - 1  |
|  | - d  |
|  | - 2  |
|  | ٠    |
|  |      |
|  | - 1  |
|  | •    |
|  | - 5  |
|  | •    |
|  | - 1  |
|  | ũ    |
|  | 1    |
|  |      |

| - ! |
|-----|
| - ž |
| -1  |
| ý   |

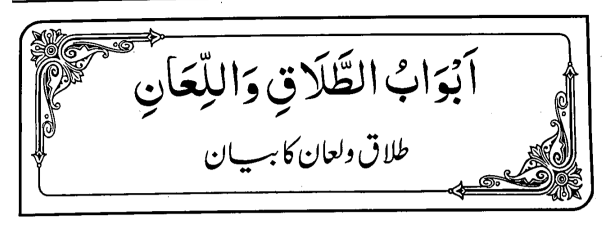
| ì |
|---|
|   |
|   |
|   |
|   |
| į |
|   |

| - 1 |
|-----|
| - ! |
| - 3 |
| į.  |

|  | 1 |
|--|---|

| 1   |  |
|-----|--|
| 2   |  |
| 1   |  |
| ¥   |  |
| - 1 |  |
| - 1 |  |
| - 1 |  |





### بَابُمَاجَاءَفِيُ طَلاَقِ السُّنَّةِ

### باب ا: طلاق دينے كامسنون طريقه

(١٠٩٥) قَالَ سَأَلْتُ ابْنَ عُمَرَ عَنُ رَجُلٍ طَلَّقَ إِمْرَاتَهُ وهِيَ حَائِضٌ فَقَالَ هَلَ تَعْرِفُ عَبْدَ اللهِ بْنَ عُمَرَ فَإِنَّهُ طَلَّقَ إِمْرَاتَهُ وهِيَ حَائِضٌ فَقَالَ هَلَ تَعْرِفُ عَبْدَ اللهِ بْنَ عُمَرَ فَإِنَّهُ وَاللَّهُ اللَّهِ عَمْرَ فَإِنَّا فَي اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَمْرُ النَّبِي عَلَى اللَّهُ عَمْرَ فَإِنَّا فَي اللَّهُ عَمْرَ فَإِنَّا فَي اللَّهُ عَمْرَ فَإِنَّا فَي اللَّهُ عَمْرَ فَإِنَّا فَي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَمْرَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَمْرًا فَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَمْرًا فَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ ع

تر بخبخ بنہ: حضرت ابن عمر نوائش سے ایسے محف کے بارے میں دریافت کیا جوا پنی بیوی کو اس کے حیض کی حالت میں طلاق دے دیتا ہے تو حضرت ابن عمر نوائش نے فرمایا کیا تم عبداللہ بن عمر نوائش کو جانتے ہو؟ اس نے جب اپنی بیوی کو طلاق دی تھی تو وہ عورت حیض کی حالت میں تھی حضرت عمر نوائش نے نبی اکرم مِرائش کے اس بارے میں دریافت کیا تو آپ مِرائش کے آئیں یہ ہدایت کی وہ اس سے رجوع کرلے۔

(١٠٩٢) أَنَّهُ طَلَّقَ أَمْرَاتَهُ فِي الْحَيْضِ فَسَأَلَ عُمَرُ النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ مُرُهُ فَلَيُرًا جِعُهَا ثُمَّرَ لِيُطَلِّقُهَا طَاهِرًا ٱوْحَامِلًا.

تریخ پیم بنان سالم مثانی این المد (حضرت عبدالله بن عمر بنانی) کایه بیان نقل کرتے ہیں انہوں نے اپنی اہلیہ کو اس کی حیض کی حالت میں طلاق دے دی حضرت عمر بنانی شرح نے آپ میر اللہ تھا ہے دریافت کیا تو آپ میر الفیکی آئے نے فرمایا اس سے کہودہ اس عورت سے رجوع کرے پھراسے اس وقت طلاق دے جب وہ عورت طہر کی حالت میں ہویا حالمہ ہو۔

تشریح: طلاق کالغوی معنی ہے رفع القید" پھر عام ہے کہ قید معنوی ہو یا حسی ہواور شرح میں طلاق کہتے ہیں رفع القید بلفظ مخصوص پھر عام ہے کہ رفع القید حالاً ہویا مآلاً ہو حالاً طلاق بائنہ کے اعتبار سے اور مآلاً طلاق رجعی کے اعتبار سے مخصوص لفظ کے ساتھ کہ طلاق کے الفاظ ہوں یا طلاق کے ماسواء کے ساتھ۔

# طلاق دين اسلام من فتيح كيور؟

اسلام نے طلاق کا جو عادلانہ نظام مقرر کیا ہے وہ اس افراط وتفریط سے پاک ہے جو دوسرے مذاہب میں پایا جاتا ہے اسلام نے طلاق کونہ بالکل حرام قرار دیا نہ اس کی بے لگام اجازت دی دراصل اسلامی تعلیمات کا منشابہ ہے کہ رشتہ نکاح پائیدار اور خوشگوار ہو اور بوقت مجبوری طلاق کی بھی گنجائش ہوجس کا کسی قدر اندازہ درج ذیل احکام سے لگا یا جاسکتا ہے۔

- ① نکاح سے قبل مردکواس کی اجازت دی گئی کہ وہ اپنی مخطوبہ کو دیکھ لے تا کہ وہ بصیرت کے ساتھ رشتہ نکاح قائم کرے اور بعد میں بدصورتی وغیرہ کی بناء پرردکرنے کی نوبت نہ آئے۔
- امعمولی معمولی با توں پر طلاق کو پند نہیں کیا گیا، بلکہ شوہر کو بہتا کید کی گئی کہ اگر بیوی کی طرف سے کوئی نا گوار بات پیش آئے تو دہ اس کی خوبیوں کا تصور کرے چنانچہ ارشاد ہے: ﴿ فَإِنْ كَرِهُ مُتُهُوْهُنَ فَعَلَى اَنْ تَكُرَهُوْا شَيْئًا وَ يَجْعَلَ اللّهُ فِيْهِ خَيْرًا كَوْهُتُهُوْهُنَ فَعَلَى اَنْ تَكُرَهُوْا شَيْئًا وَ يَجْعَلَ اللّهُ فِيْهِ خَيْرًا كَوْيُونَ كَوْهُتُهُوْهُنَ فَعَلَى اَنْ تَكُرَهُواْ شَيْئًا وَ يَجْعَلَ اللّهُ فِيْهِ خَيْرًا كَوْيُونَ كَوْهُ اللّهُ فَالَ عَنْهُ وَ اللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ فَاللّهُ فَعْلَى فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَعَلَى فَاللّهُ فَالّ
  - "اگرچاس میں اخلاق کے اعتبار سے کوئی چیز نہ پسند ہوتو دوسری پسندیدہ ہوگی (یااس کے علاوہ پچھ کہا)۔"
- ③ پھراگرکوئی بات شوہر کے لیے نا قابل برداشت ہونے گئے تو بھی طلاق کے بجائے مردکواس کی تاکید کی گئی ہے کہ وہ بتدری اس کی اصلاح کی فکر کرے چنانچہ ارشاد ہے: ﴿ وَ الْرِیْ تَحَافُونَ نُشُوزَهُنَّ فَعِظُوٰهُنَّ وَ اَهْجُرُوْهُنَّ فِی الْمَضَاجِعَ وَ اَصْدِبُوهُنَّ فَیَانُ اَطَعْنَکُمْدُ فَلَا تَبْغُوا عَکَیْهِیَّ سَبِیلًا ﴿ ﴿ (الناء:٣٣) تَرَجَجْبَهُ: "وہ عورتیں جن سے تہمیں نافر مانی کا ڈر ہو پس ان کونسے سے کرواور ان کوبستر وں میں الگ کردو۔ اور ان کو مارو۔ پس اگروہ تمہاری اطاعت کر لیں توتم ان پرکوئی اور راہ تلاش مت کرو۔"

  - (5) پھراگراصلاح کی بیکوشش بھی بارآ ورنہ ہوں تو اس کا مطلب بیہ ہے کہ دونوں کی طبائع میں اتنا تضاد ہے کہ اب رشتہ نکاح کو ان پرمسلط رکھنا بھی ظلم ہے ایسی صورت میں مردکواگر چہ طلاق کی اجازت دی گئی ہے لیکن ساتھ ہی ہیہ کہد دیا گیا ہے کہ: اوضف الرابال الماران میں مردکواگر چہ طلاق کی اجازت دی گئی ہے لیکن ساتھ ہی ہیہ کہد دیا گیا ہے کہ:
    - ابغض الحلال الى الله عزوجل الطلاق. "حلال چیزوں میں سب سے زیادہ ناپندیدہ اللہ تعالیٰ کے ہاں طلاق ہے۔" جس کا مطلب ہیکہ سوچ سمجھ کر انتہائی مجبوری کی حالت میں دنی حاسے۔
    - پھرطلاق کے لیے ریجی ضروری قرار دیا گیا کہ وہ ایسے طہر میں ہوجس میں صحبت نہ ہوئی ہوتا کہ طلاق کسی وقتی منافرت کے سبب سے نہ دی جائے اور طلاق کے بعد عدت کا شار بھی آسان ہو۔
    - تنزیر چکم دیا گیا کہ صرف ایک طلاق دیکر چھوڑ دے تا کہ اگر حالات روبہ اصلاح ہونے لگیس تو عدت کے دوران رجوع کرناممکن ہواور عدت کے بعد بھی تجدید نکاح کی گنحائش ہو۔
    - اگرشو ہریہ چاہتا ہو کہ عورت طلاق کے بعد اس کی طرف لوٹ کرنہ آسکے اور مغلظہ ہوجائے تب بھی اس کو ایک طهر میں ایک طلاق

دے یہاں تک کہ تین طلاقیں دینے سے روکا گیا ہے اور اس کے لیے بیطریقہ مقرر کیا گیا ہے کہ ہر طہر میں ایک طلاق دے یہاں تک کہ تین طلاقیں تکمل ہوکراس کا مقصد پورا ہوجائے ،اس طریقہ میں پیے حکمت ہے۔کہاس کواس صورت میں تقریبا دو مہینے سوچ بچار کے مل جائیں گے اس عرصہ میں وہ طلاق کے نتائج کا مشاہدہ کر کے فیصلہ کرسکے گا اور اگر اس کوعورت کی اصلاح محسوس ہونے لگی توطلقات ٹلاث ممل ہونے سے قبل رجوع کرنے پر قادر ہوگا جبکہ بیک ونت تین طلاق کی صورت میں پی فائدہ

ان پھرطلاق کا بیسارا اختیار مردکو دیا گیا ہے کیونکہ عورتیں عموماً جذباتی اور عجلت پیند ہوتی ہیں اس لیے طلاق کے معاملہ میں ان ہے متوازن فیصله مشکل اور بے اعتدالی کا خطرہ ہے۔

البتہ چونکہ بعض عورتیں ایسی ہوسکتی ہیں کہ عورت معقول وجوہ کی بناء پرعلیحد گی چاہتی ہوتو اس کے لیے خلع کا راستہ رکھا گیا ہے نیز خاص خاص حالات میں عدالت کے ذریعہ بھی نکاہ نسخ کراسکتی ہے مثلاً شو ہر مجنون مفقو د بمنین ہویا نان نفقہ نہ دیتا ہویا پھر غائب غیر مفقو د ہواورعورت کواپنی عصمت کا خطرہ ہو۔

ان احکام کے ذریعہ ان تمام خرابیوں کا سد باب کر دیا گیا ہے جو مذکورہ افراط وتفریط سے پیدا ہوسکتی ہیں حقیقت یہ ہے کہ اگر اس نظام پر شیک شیک عمل کیا جائے تو نکاح وطلاق کے تمام قضیے برآ سانی نمٹ سکتے ہیں۔والله اعلمه وعلمه اتمد واحکمه

### بَابُ مَاجَاءَ فِي طَلَاق السُّنَّةِ

طىلاق كى اقسام: 10 طلاق النة 20 طلاق البدعة \_

احناف كا مسلك: ۞ طلاق السنة جومشروع طريقے كے مطابق ہو يعنى شارع كے بتلائے ہوئے طريقے كے مطابق ہو۔

طلاق بدعت سے کہ جوشارع کے بتلائے ہوئے طریقے کے مطابق نہ ہو۔

مرطلاق النة كى دوتسميل بين: 10 حسن (احسن\_

حسن ہیہ ہے کہایسے طہر میں طلاق دی جائے جس میں وطی نہ ہو پھرا ہے ہی دوسرے میں طلاق دی جائے ایسے ہی تیسرے طہر میں طلاق دی جائے جس میں وطی نہ ہواور احسن میہ ہے کہ ایسے طہر میں ایک طلاق دینا جس میں وطی نہ ہوئی ہو پھر اور طلاق نہ دی جائے یہاں تک کہعدت ختم ہوجائے گو یا طلاق حسن میں تین طلاقیں تین طہروں میں ہوتی ہیں اور طلاق احسن میں ایک ہی طلاق ہوتی ہےاب "طلاق سنۃ "کے ان دوطریقوں سے دو باتیں معلوم ہوتی ہیں کہ طلاق سنہ کے لیے دوباتوں کا لحاظ ضروری ہے۔(۱)عدد کی رعائیت (۲) وقت کی رعائیت۔عدد کی رعائیت کا مطلب سے ہے کہ ایک طهر میں ایک طلاق دی جائے اور اگر ایک طهر میں دو طلاقیں دی گئیں تو پھر بیطلاق بدی ہوجائے گی۔اور وقت کی رعایت کا مطلب بیہے کہ اگر حیض میں طلاق دے دی گئی تو پھر سنت نہ رہے گی اوراگرایسے طہر میں طلاق دی جس میں وطی ہوئی ہوتو پھر بھی وہ طلاق سنت نہ رہے گی۔

اورشوافع كامسلك\_ كه طلاق سنت مين صرف ونت كااعتبار بعدد كااعتبار نهيس

ثمرہ اختلاف: اگر ایسے طہر میں دویا تین طلاقیں دیدی کئیں جس میں وطی نہ ہوئی ہوتو احناف کے نز دیک پیرطلاق سنت نہ رہے گ

جبكه شوافع كے نزد يك طلاق سنت ہوگى۔

ما لکید کا مسلک: کے نزدیک طلاق سنت بند ہے اس میں جس کو احناف طلاق احسن کہتے ہیں کدایسے طہر میں صرف ایک طلاق دیدی جائے جس میں وطی نہ ہوئی ہو پھرچھوڑ دیا جائے یہاں تک کداس کی عدت گز رجائے۔

ثمرہ اختلاف: اگرایے تین طہرول میں تین طلاقیں دیدی جائیں جس میں وطی نہ ہوئی ہوتو احناف کے نزدیک پیطلاق سنت ہے لیکن مالکیہ کے نزدیک طلاق احسن ہے مثال اس طلاق کی جو مالکیہ کے نزدیک طلاق احسن ہے مثال اس طلاق کی جو احناف کے نزدیک طلاق احسن ہے مثال اس طلاق کی جو احناف کے نزدیک سنت نہ ہواور مثال اس طلاق کی جو مجہور کے نزدیک سنت نہ ہواور مثال اس طلاق کی جو جمہور کے نزدیک سنت ہواور مالکیہ کے نزدیک سنت نہ ہو کہ ایسے تین طہروں میں تین طلاقیں دینا جس میں وطی نہ ہو باقی متفق علیہ طلاق البدعة حالت حیض میں طلاق دینا۔

**حالت حیض میں طلاق کا حکم ؟**اور اس پر بھی اتفاق ہے کہ حالت حیض میں جو طلاق دی جائے گی وہ واقع ہوجائے گی لیکن شخ الاسلامِ ابن بیمیہ رایٹٹیلا اورموجودہ زمانے کے غیرمقلدین کے ہاں حالت حیض میں دی جانے والی طلاق واقع نہ ہوگی۔

جمہور کی ولیل: روایت الباب ،حدیث ابن عمر والتی انہوں نے اپن بیوی کو حالت حیض میں طلاق دی تو آپ مَرِافَظَةَ نے ف فلیراجعها فرمایا بیرجوع کا حکم دینادلیل ہے اس بات کی کہ پہلے طلاق واقع ہوئی تق آپ مِرَّافِظَةَ رجوع کا حکم فرمارہے ہیں۔

اد أیت ان عجز و استحدی: اس جملے کے دومعنی ہیں: (۱) یہ کہ اگر ابن عمر رفائن صحیح طریقہ پر طلاق دینے سے عاجز ہو گیا اور
اس نے حالت حیض میں طلاق دے کر حمانت کا ارتکاب کر لیا تو تیرا کیا خیال ہے کہ وہ طلاق واقع نہیں ہوگی لینی وہ طلاق ضرور واقع موجائے گی تب ہی تو نبی سُطِّن ﷺ نے رجوع کا تھی دیا اور ظاہر ہے کہ رجوع وقوع کے بعد ہی ہوسکتا ہے ور ندر جوع کا کوئی مطلب نہیں۔
(۲) یہ کہ اگر ابن عمر بخائن اپنی بیوی سے رجوع کرنے سے عاجز ہوجاتا اور نبی سُلِ الشَّن اُن کے تھم کی تعیل نہ کر کے جمافت کا ارتکاب کرتا۔ تو بھی ظاہر ہے کہ طلاق واقع ہوہی حاتی۔

## بَابُ مَاجَاءَ فِي الرَّجُلِ يُطَلِّقُ امْرَاتَهُ الْبَتَّةَ

باب ٢: اگركوئى بيوى كولفظ البة سے طلاق دے تو كيا حكم ہے؟

(1·94) اَتَيُتُ النَّبِي ﷺ فقُلتُ يَارَسُولُ اللهِ إِنِّى طَلَّقُتُ إِمْرَاتِيَ الْبَتَّةَ فقالِ مَا اَرَدتَ بِهَا قُلْتُ وَاحِدَةً قَالَ وَاللهِ قَلْتُ وِاللهِ قَالَ فَهُوَ مَا اَرَدتَ.

ترکیجی تنبی: عبداللہ بن بزید ولیسی اللہ عنوالدے حوالے سے اپنے دادا کا یہ بیان نقل کرتے ہیں میں نبی اکرم میل فیک حاضر ہوا میں نے عرض کی یارسول اللہ میل فیکی میں نے اپنی بیوی کوطلاق بتددے دی ہے آپ میل فیکی آنے فرمایا تم نے اس سے کیا مراد کی تھی؟ میں نے عرض کی ایک آپ میل فیکی آنے دریافت کیا اللہ کی قسم میں نے عرض کی اللہ کی قسم آپ میل فیکی آنے فرمایا بھروہ وہی شار ہوگی جوتم نے مراد کی تھی۔ بت (ن بض) بتا کے معنی ہیں: کا شاءای سے البتۃ ہے بت (مصدر) کے آخر میں ۃ وصفی بڑھائی ہے اور شروع میں ال تعریف کا بڑھایا ہے بیالفظ اردو میں بھی مستعمل ہے ،مگر اردو میں اس کے معنی ہیں بیشک ضرور بالیقین ۔اورعر بی میں اس کے معنی ہیں کا ٹا ہوا یعنی الیی طلاق جو بیوی کوشو ہرسے کاٹ دے جدا کردے۔

يهال دو محتيل بين: بهلى بحث:انت طالق البية كاكسياكم -

جواس باب كاصل مقصود بي بي كما كركوني مخص ابنى بيوى سانت طالق البعة كيتواس كاكياتكم بي؟ **مْداہسب نَقْہباء:** ①احناف کے نزدیک اگرایک کی نیت کی توایک بائنہ واقع ہوگی اور اگر تین کی نیت کی تو پھربھی صحیح ہے تین واقع ہوجائے گی البتہ اگر دو کی نیت کی سیحے نہیں کیونکہ اصل میں انت طالق البتہ تھا اور طلاق مصدر ہے اس کا فر دھیقی ایک ہے اور فر د حکمی تین ہےالا یہ کہ وہ لونڈی ہوتو پھر دو واقع ہوجائے گی کیونکہ اس کے حق میں دوفر دحقیق ہیں۔

② شوافع کے نزدیک اگر نیت نہ کی تو ایک طلاق رجعی واقع ہوگی اور ایک کی نیت کی تو ایک اور دو کی تو دواور تین کی تو تین \_

③ امام ما لک راتیجائے کے نز دیک اگر مدخول بھاہے تو پھر تینوں واقع ہوجائے گی۔

و کیل احناف: حدیث رکانه زایش رکانه زایش کہتے ہیں کہ جب میں نے اپنی بیوی کو طلاق البتة دی تو حضور مُؤَلِّفَ کَيَّ نے یو جِها کیا نیت کی ہے انہوں نے کہا کہ ایک کی نیت کی ہے۔آپ مَالْنَظَافَ نے فرمایات ما اٹھاؤ تو میں نے شم اٹھا کر کہا کہ ایک کی نیت کی ہے اس حدیث سے معلوم ہوا کہ زوج کی نیت کا اعتبار ہے باتی آپ مَرِ النَّهِ اَنْ اَ جوتسم اٹھوائی وہ اس وجہ سے نہیں کہ یقین نہیں تھا بلکہ مزید اطمینان کے لیے اٹھوائی۔

وسيك شواقع: حديث ركانه والني كي بعض وه روايات جن مين فردها اليه كالفاظ بين كرركانه والني كى الميكولوناديا ركانه كي طرف اورظا ہر ہے کہ روتب ہی ہوگا جب طلاق رجعی ہوگی۔

جواب: اليي روايات مين دهها سے مرادر د نكاح جديد ہے يعني موول ہيں ظاہر پرنہيں ہيں باقى اس مين يہ بھي ہے كدركانه نے تين طلاقیں دی تھیں۔

**جواب:** اليي روايات مرجوح بين اورطلاق البية والى روايات راج بين\_

وجہتر جیجے یہ ہے کہ طلاق البتعہ کو یعنی البتہ کی روایات کونقل کرنے والے رکانہ کے عزیز وا قارب ہیں اور تین طلاقوں کونقل کرنے والے اجانب ہیں عزیز وا قارب نہیں ہیں اور عزیز وا قارب صاحب البیت ہیں لہذا صاحب البیت ادری بمافیہ (صاحب گھرکوزیادہ معلوم ہے گھر میں کیا ہے ) کوتر جیج ہوگی۔ باقی رہی ہیہ بات که ترمذی کی روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ بیروا قعدر کانہ خالتی کا ہے اور دیگرروایات سے معلوم ہوتا ہے بیوا قعدان کے والد ابور کا نہ رہائے ہو کا بیں۔

جواب رکانہ نظافتہ کا ہویا ابور کانہ کا عبد بن یزید کا بہولوئی مضرفین ہے۔ دونوں کا بھی ہوسکتا ہے واقعہ میں تعدد ہے اگر چیہ ابوداؤر رایٹیائیے نے ان روایات کوتر جیح دی ہے جن میں ہے۔ کہ بیدوا تعدر کانہ کا ہے اور جن میں یہ ہے کہ وا قعدابور کانہ کا ہے وہ مرجوح ہیں وجہ ترجیح ماقبل میں گزر چکی ہے۔

### بيك وقت تين طلاق ديناجائز اورمباح بين؟

دوسسرى بحث: كه أكركى نے ايك بى مجلس ميں يا ايك بى كلمه كے ساتھ بيوى كوتين طلاق ديديں مثلاً يوں كے: انت طالق ،انت طالق،انت طالق يا انت طلاق ثلاثا كهددتواس كا تكم كياہے؟

### طلقات اللث كوقوع كاحكم؟

#### اس ميس چار مذاهب بين:

- (۱) پہسلا مذہب: جمہورسلف یعنی اکثر صحابہ ٹھ آئی و تا بعین اور ائمہ اربعہ اور اہل بیت کی ایک جماعت جن میں حضرت علی منافقہ بھی شامل ہیں کا ہے ان کے نز دیک طلاق واقع ہوجاتی ہیں۔
- (۲) اس سے فقط ایک ہی طلاق واقع ہوگی بیہ تا بعین میں سے بعض حضرات کا ند ہب ہے جیسے طاوُس عطاء اور محمد بن اسحاق مِنْ النظام ہیں اور متاخرین میں سے شیخ الاسلام ابن تیمید ابن قیم ولٹیلیڈ اور بعض دیگر اہل الظاہر بھی اسی کے قائل ہیں ہمارے زمانے کے غیر مقلدین کی اکثریت بھی اسی کے مطابق فتویٰ دیتی ہے۔
- (۳) ابن عباس ٹٹائٹنا کے بعض شاگردوں اور آنحق بن راہویہ رکٹیلۂ کا مذہب سے ہے کہ اگر مطلقہ مدخول بہا ہوتو تین طلاق ہوں گی ورنہ ایک حنفیہ کے نز دیک تین کلمات کا حکم بھی ایسا ہی ہے۔
  - (م) بعض تابعین بعض ابل الظاہراوربعض امامیہ کہتے ہیں کہ اس سے کوئی طلاق واقع نہ ہوگی۔ (کذا فی النیل ص: ۱۳۵ج:۵،۵) حب مہور کے ولائل: (۱) سنن نسائی میں شعبی راٹیلیئ کی روایت ہے فرماتے ہیں:

حَدَّثَتَنِى فَاطِمَةُ بِنُتُ قَيْسٍ قَالَتُ أَتَيْتُ النَّبِى ﷺ فَقُلْتُ أَنَا بِنْتُ الِخَالِدِ وَإِنَّ زَوْجِى فُلَانَا أَرْسَلَ إِلَيْهَا إِلَيْهَا النَّهُ عَلَى اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْهِا إِنَّهُا إِلَيْهَا بِشَكَالِ اللهِ عَلَيْهَا اللهُ عَلَيْهَا إِلَيْهَا بِشَكَالِ اللهِ عَلَيْهَا اللهُ عَمْدُ.

"حضرت فاطمہ بنت قیس میں اور میں نے عرض کیا کہ میں آئے جہرت میں جامر ہوتی اور میں نے عرض کیا کہ میں خالد کی لڑکی ہوں اور فلاں کی اہلیہ ہوں اور این نے مجھر کو طلاق کہ اور میں اس کے لوگوں سے خرچہ اور رہائش کے واسطے مکان ما نگ رہی ہوں۔ وہ انکار کر نے ہیں ، شوہر کی جانب کے لوگوں نے عرض کیا یا رسول اللہ مُؤلفظَةً اس عورت کے واسطے مکان ما نگ رہی ہوں۔ وہ انکار کر نے ہیں ، شوہر کی جانب کو اسطے جگہ کے شوہر نے اس کو تین طلاقیں دے کر جیجا ہے اس پر آپ مُؤلفظَةً نے ارشاد فرما یا اس کا نان نفقہ اور رہائش کے واسطے جگہ اس خاتون سے مرد طلاق سے رجوع نہیں ہو اس خاتون کو ملتی سے کہ جس خاتون سے مرد طلاق سے رجوع کرے اور تین طلاق دینے کے بعد طلاق سے رجوع نہیں ہو

سكتأ-اس وجه ب البي عورت كانان نفقه بهي نه ملح كا-"

اس سے صاف واضح ہے کہ آنحضرت مُطِّنْظَةً أنے تين طلاقوں كى صورت ميں شو ہركور جعت كاحق نہيں ديا۔

(۲) عن سويد بن غفلة قال: كانت عائشة والله الخشعبية عند الحسن بن على رضى الله عنهها فلها قتل على والله عنها فلها قتل على والله والله

"سوید بن غفلہ فرماتے ہیں کہ عاکثہ خشعمہ حضرت حسن بن علی میں ہوئے کے پاس تھیں۔ کیں جب حضرت علی میں ہوئے تین طلاقیں تو انہوں نے آپ سے کہا کہ آپ کو خلافت کی مبار کباد ہو۔ فرمایا کیا حضرت علی میں ہوئی ہوئی۔ حضرت حسن میں ہوئی ہوئی۔ دوست میں اپنی نے جومہر باتی ہیں۔ فرمایا انہوں نے اپنے کپڑے سمیطے اور بیٹے گئی یہاں تک کہ اُن کی عدت پوری ہوگئی۔ حضرت حسن میں ہوئی میں یہ بہت کم تھا اُس کے پاس بھیجا اور دس ہزار درہم بطور صدقہ کے بھیج جب قاصد اُن کے پاس آیا۔ دوست کی جدائی میں یہ بہت کم مال ہے، جب حضرت حسن میں ہوئی کی بات بہنی تو روئے پھر فرمایا: اگر یہ بات نہ ہوتی کہ بیشکہ میں نے نانا یا مال ہے، جب حضرت حسن میں ہوئی کے سامنے اس کی بات بہنی تو روئے بھر فرمایا: اگر یہ بات نہ ہوتی کہ بیشکہ میں دے اس اپنے باپ سے سنا ہے۔ انہوں نے میرے نانا سے سنا ہے۔ فرماتے ہیں جو خض اپنی بیوی کو تین طلاقیں طہر میں دے اس کے لیے طال نہیں ہے کہ اس سے رجوع کرے۔ یہاں تک کہ وہ دوسرے سے نکاح کرے۔"

(٣) عن عائشة رضي ان رجلا طلق امراة ثلاثاً فتزوجت فطلق فسئل النبي على الأول ؛قال : لاحتى ينوق عسيلتها كهاذاق الأول. (رواه البخاري)

"حضرت عائشہ خافٹی فرماتی ہیں کہ ایک آ دمی نے اپنی بیوی کوتین طلاقیں دے دیں اس نے نکاح کرلیا پھر دوسرے نے اُسے طلاق دے دی۔ اس نے نبی سَرِ اَلْنَظِیَّا اِسے لیا وہ پہلے خاوند کے لیے حلال ہے آپ سِرِ اَلْنَظِیَّا نے کہانہیں یہاں تک کہ وہ اس کے شہد کا مزہ چکھ لے جیسا کہ پہلے کا چکھا تھا۔"

(۴) بخاری میں حضرت سہل بن سعد الساعدی وٹاٹنو کی روایت ہے جس میں وہ عویمر عجلانی وٹاٹنو کا قصدِلعان ذکر کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ عویمر وٹاٹنو نے لعان سے فارغ ہونے کے بعد آنحضرت مُرِلِّشْکِیَۃِ سے کہا:

(۵) مجم طبرانی میں حضرت عبادہ رہائیو ابن الصامت کی روایت آئی ہے فر ماتے ہیں:

طلق بعض آبائي امراته القًا فانطلق بنوه الى رسول الله على وقالوا يارسول الله على ان ابا ناطلق امنا الفافهل له من مخرج قال: ان ابا كمر لمريتق الله تعالى فيجعل له من امره مخرجاً بانت منه بثلاث على غير السنة وتسعمائة وسبع تسعون ثمر فى عنقه.

"میرے باپ دادوں میں سے کسی نے اپنی بیوی کو ہزار طلاقیں دے دیں۔اس کے بیٹوں میں سے کوئی نبی مَرَاتُ اَ اِلْنَائِحَةِ کے پاس آیا اور کہا اے اللہ کے رسول مُطِلِّقَتِیَ جمارے باپ نے مال کو ہزار طلاقیں دے دی ہیں۔ کیا کوئی راستہ نکل سکتا ہے؟ . آپ سِرِ الله الله تعالى الله الله الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله تعالى ما الله تعالى عورت اس سے تین طلاقوں سے خلاف سنت بائن ہوگئی۔"

- (٢) بچھلے مسکلہ کے تحت محمو بن لبید کی روایت گذر چکی ہے جس میں تین طلاق پر نبی کریم مِنَّا اَشْکِیکَا اَ کَا اطهار ناراضگی بھی طلقات ثلاث کے وقوع پردال ہے۔
  - (2) طبرانی نے حضرت ابن عمر تا تین کا واقعہ طلاق فی الحیض ذکر کیا ہے جس کے آخر میں بیالفاظ آئے ہیں: فقلت يارسول الله الوطلقتها ثلاثا كان لى ان اراجعها قال اذا بانت منك و كانت معصية. "میں نے کہا اے اللہ کے رسول مَرْفَقَعَةً اگر میں اُسے تین طلاقیں دے دیتا میرے لیے تھا کہ میں اُس سے رجوع کرتا۔ فرمایا: تب تجھ سے بائن ہوگئ اوروہ نافرمان تھی۔"
    - (۸) سنن دارقطنی میں حضرت علی مثلاثید کی روایت ہے:

قال سمع النبي على رجلا طلق البتة فغضب وقال تتخذون آيات الله هزوا اودين الله هزوا ولعبا من طلق البتة الزمناة ثلاثالاتحل له حتى تنكح زوجاغيرة.

"فرمات بین که نی سُرِ النَّحَةَ في ایک آدمی کوسنا که اس نے اپنی بیوی کوطلاق بنددے دی۔ آپ مِرالفَّيَةَ غصے موئ اور فرمایا تم الله تعالى كى آيتول كو مذاق بناتے مو يا الله كے دين كو مذاق بناتے مو جس شخص في طلاق بعددے دى اس في تين طلاقیں لازم کرلیں۔وہ اس کے لیے حلال نہیں یہاں تک کردوسرے خاوندے نکاح کرلے۔

(۹) مصنف عبدالرزاق میں زید بن وہب کی روایت ہے جس میں وہ بیان کرتے ہیں کہ حضرت عمر مخاطحہ کی خدمت میں ایک ایسا آدى پیش كيا گياجس نے اپنى بوى كوايك ہزارطلاقيں دى تھيں ، دريافت كرنے پراس نے عذر پیش كيا:"انما كنت العب" اس پر حفزت عمر من الله نه ال كودره لكا يا اور فرمايا: "انما يكفيك من ذلك ثلاثة "\_

مؤطاامام ما لک میں معاویہ بن ابی عیاش انصاری ٹڑاٹئو کی روایت ہے فرماتے ہیں کہ میں عبداللہ بن زبیر ٹڑاٹٹڑ اور عاصم بن عمر طلاقیں دی ہیں، اس مسلمیں آپ دونوں کی کیا رائے ہے، اس پر عبداللہ بن زبیر ہے اُٹی نے جواب دیا:

ان هذه الأمر مابلغ لنا فيه قول فاذهب الى عبدالله بن عباس وابي هريرة فاني تركتها عند عائشة فاسألهما ، ثمراتنا فأخبرنا.

چنانچەسائل نے جاکر دونوں حضرات سے دریافت کیا، اس پرحضرت ابن عباس ٹٹائٹٹا نے فرمایا: افته یا ابا هریرة فقل جائتك معضلة "حفرت ابو مريرة بن الني عن الواحدة تبينها والثلاث تحرمها حتى تنكح زوجا غيره "حفرت ا بن عباس الله من المرابع من جواب ديا: ﴿ تِنْكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ ﴾ (البقره:١٩١)

کتب حدیث میں مذکورہ بالا دلائل کے علاوہ اور بھی متعدد دلائل وآ ثارموجود ہیں جو بیک ونت دیجانے والی تین طلاقوں کے وقوع پر دال ہیں ،ان تمام دلائل میں گوبعض ضعیف ہول لیکن ان کا مجموعہ اور صحابہ کرام مختالتی کا اجماعی تعامل مسلک جمہور کی صحت پر

فریق مخالف کے دلائل اور ان کے جوابات : مذکورہ صورت میں محض ایک طلاق کے وقوع پر اہل ظاہر اور علامہ ابن تیمیہ راتیما وغیرہ کا استدلال درج ذیل دلائل سے ہے۔

(١) تسيح مسلم مين حضرت عبدالله بن عباس تطافئ كي روايت ، فرمات بين:

كأن الطلاق على عهدرسول الله على وابى بكر راه وسنتين من خلافة غمر راه طلاق الثلاث واحدة، فقال عمر بن الخطاب والله الناس قد استعجلو افي امر كانت لهم فيه اناة فلو امضيناه عليهم فأمضاه عليهم.

"رسول الله مَرْالطَيْحَةَ كَ زمانے ميں اسى طرح سيدنا ابوبكر اورعمر وَثَاثِنَا كے پہلے دوسالوں كے دورِخلافت ميں تين طلاقوں كو ایک طلاق سمجھا جاتا توسیدنا عمر مخالفی نے فرمایا کہ لوگ اس کام میں جلدی کرنے لگے ہیں جس میں ان کے لیے مہلت بھی تو ہم ان تینوں کو لازم کر دیتے ہیں۔لہذا انہوں نے تینوں ہی لازم کر دیں۔"

ال روایت کے متعدد جوابات دیئے گئے ہیں:

**جواب ①:** روایت میں مذکورتما م تفصیل غیر مدخول بہا کے بارے میں ہے دراصل آنحضرت مُطِّلْفِیَّةَ کے زمانہ میں لوگ غیر مدخول بہا كواس طرح طلاق ديية تھے۔

"انت طالق،انت طالق،انت طالق"اس صورت مين چونكه پېلى طلاق سے بىغير مدخول بها بائنه موجاتى باس ليے دوسری طلاقیں واقع نہیں ہوتی تھیں اس کے برخلاف حضرت عمر مخالتی کے زمانہ میں لوگوں نے"انت طالق ثلاثا" کے الفاظ سے طلاق دین شروع کردی اس لیے حضرت عمر مناشئ نے تینوں کے وقوع کا حکم لگا دیا۔

یہ جواب دراصل امام نسائی را الیل سے ماخوذ ہے کیونکہ انہوں نے اپنی سنن میں حضرت ابن عباس زائین کی روایت پر یہ ترجمہ میں میقبل الدخول بالزوجة "كى جوقيدلگائى ہے ظاہر ہے كمان كے پاس اس بارے میں كوئى حدیث ہوگى ، كيونكه امام بخارى رياتينيذ اور ا ہام نسائی رایٹی کئے تراجم کا بیمعروف طریقہ ہے کہ وہ جس روایت کو اپنی شرا کط کے مطابق نہیں یاتے اس کی طرف ترجمۃ الباب میں اشاره کردیتے ہیں۔

**جواب ②: بید یا گیا ہے کہ اصل مسئلہ بیہ ہے کہ اگر کو کی شخص تین مرتبہ الفاظ طلاق استعال کرے لیکن اس کا منشاء تین طلاقیں دینا نہ** ہو بلکہوہ ایک ہی طلاق کو تا کید کی نیت سے بار بار کہدر ہا ہوتو دیانۃ تین طلاقیں واقع نہیں ہوتیں بلکہ صرف ایک ہوتی ہے۔

عہد رسالت اور خلافت راشدہ کے ابتدائی دور میں چونکہ لوگوں کی دیانت پر اعتاد تھا اور لوگوں سے بیتو قع نہ تھی کہ وہ جھوٹ بول کرحرام کا ارتکاب کریں گے،اس لیے اس دور میں اگر کوئی تحض تین مرتبہ الفاظ طلاق استعال کرنے کے بعدیہ بیان کرتا کہ میری نیت تاسیس کے بجائے تا کید کی تھی اس کا قول قضاء بھی قبول کرلیا جاتا تھالیکن حضرت عمر مٹاٹنڈ نے اپنے زمانہ میں بیمسوس فرمایا کہ دیانت کا معیار روز بروز گھٹ رہاہے اگرلوگوں کے بیانات کو قضاء قبول کرنے کا پیسلسلہ جاری رہا تو لوگ جھوٹ بول بول کرحرام کا ارتكاب كريس كے،اس ليے انہوں نے بياعلان فرماديا كماب اگركوئي شخص تين مرتبه الفاظ طلاق استعال كرے گاتو تاكيد كاعذر قبول نه ہوگا اور ظاہر الفاظ پر فیصلہ کرتے ہوئے اس کو تین طلاق شار کیا جائے گا۔

حضرت عمر والتوز کا یہ فیصلہ صحابہ کرام وی النام کی موجودگی میں ہوا اور کسی نے اس پر اعتراض نہ کیا اور صحابہ وی النام اس کے بعد بالا تفاق ای کےمطابق فیصلے کرنے لگے، یہاں تک کہ خود حضرت عبداللہ بن عباس نظافی جن کی مذکورہ روایت پر اہل ظوام رکو بڑا ناز ہے ان كابيروا قعدامام ابوداؤر رالتيلانے اپنی سنن میں نقل كياہے:

عن مجاهدةال كنت عندابن عباس رضى الله عنهما فجائه رجل فقال انه طلق امراته ثلاثاقال فسكت حتى ظننت انه رادها اليه ثمر قال ينطلق احدكم فيركب الحموقة ثمر يقول يا ابن عباس! يا ابن عباس رضى الله عنهما و ان الله قال ومن يتق الله يجعل له مخرجا وانك لمرتتق الله فلااجداك مخرجا عصيت ربك وبانت منك امراتك .... الخ

" مجاہد کہتے ہیں میں سیدنا ابن عباس وہ شن کے یاس بیشا تھا کہ ایک شخص ان کے یاس آیا اور کہنے لگا کہ میں نے اپنی بیوی کو تین طلاقیں دے دی ہیں چنانچہوہ خاموش ہوئے رہے۔حتیٰ کہ مجھے گمان ہوا کہوہ اس عورت کواس پر واپس کر دیں گے ( لیعنی رجوع ) پھر بولے تم میں سے ایک اُٹھتا ہے اور حماقت کا ارتکاب کرتا ہے پھر کہتا ہے: اے ابن عباس! اے ابن عباس تُنْ عَمَا اللهِ تَعَالَىٰ نِے فر ما یا ہے جو شخص الله تعالیٰ سے ڈرتا ہے الله تعالیٰ اُس کے لیے راہ کھولتے ہیں تو نے الله کا تقوى اختيار نبيس كيالبذاميس تيرے ليے كوئى راه نبيس يا تا ـ تُونے اپنے رب كى نافر مانى كى اور بيوى تجھ سے جدا ہوگئ \_" ابن عباس اللي على حيد رہے، يبال تك كه ميں نے كمان كيا كه آپ رجعت كا حكم ديں كے، پھر فر مايا كه لوگ پہلے حماقت كے

گھوڑے پرسوار ہوتے ہیں اور پھر کہتے ہیں: ابن عباس ٹٹاٹٹڑ! بیٹک خدانے فرمایا ہے: جوخداسے ڈرتا ہے اس کے لیے چھٹکارے کی راہ ہے اور تونے خدا کا خوف نہیں کیا اس لیے تیرے واسطے کوئی مخلص (چھٹکارے کی راہ) نہیں تونے اینے رب کی نافر مانی کی اور تیری عورت تجھ سے جدا ہوگئ اس واقعہ کونقل کر کے امام ابو داؤر راہی فی فرماتے ہیں جن حضرات نے ابن عباس خالی سے بیحدیث روایت کی ہےوہ سب اس بات پر متفق ہیں کہ ابن عباس رہ النہ ان نے تین طلاقوں کونا فذ فرمادیا۔ (ابوداؤ دحدیث ۲۱۹۷)

غرض عهدرسالت اورعهد صديقي ميں نيت تا كيد كوقضاء بھي قبول كرليا جا تا تھاليكن فساد زمانه كي وجہ ہے اس كوقضاء قبول كرنے كا سلسلہ حضرت عمر وزالتی نے ختم فرمادیا ہاں دیانۂ بینیت آج بھی معتبر ہے" درمختار" میں اس کی صراحت ہے ،غرض ابن عباس والتی کی حدیث کا یہی مطلب ہے اور اس کی دلیل میہ ہے کہ ابن عباس بڑائٹی نے خود تین طلاقوں کا فتو کی دیا ہے۔

حضرت عبدالله بن عباس بن الله في روايت ميس مذكوره تاويل اس ليے بھی ضروری ہے كه اگر اس روايت كواس ظاہر پرمحمول كيا جائے تو اس كا تقاضايه ب كه برصورت ميں تين طلاقيں ايك شاركى جائيں اگرچه تين متفرق طبروں ميں دى گئي ہوں اس ليے كه كان الطلاق..... طلاق الشلاث واحدة كاجمله ايكمجلس كي تين طلاقول اوراطهار ثلاثه كي تين متفرق طلاقول دونوں كوشامل ہے جبكه اطهار ثلاثه كي تين متفرق طلاقول کوعلامہ ابن تیمیہ رالٹیکۂ وغیرہ بھی تین ہی شار کرتے ہیں۔ظاہر ہے کہ اس حدیث کےعموم وہ بھی تخصیص کرتے ہوئے

کہیں گے کہ بیاں صورت میں ہے جبکہ ایک ہی مجلس میں تین طلاقیں دی جائیں جب وہ اس روایت میں تخصیص پر مجبور ہیں تو جمہور کے لیے کیونکراس کی گنجائش نہ ہوگی کہ وہ اس کو تا کید کی صورت کے ساتھ مخصوص کریں۔

(۲) اہل ظاہراورعلامہ ابن تیمیہ رایٹیلا وغیرہ کا دوسرا استدلال مند احمد میں حضرت عبداللہ بن عباس نڈیٹی ہی کی دوسری روایت ہے

طلق ركانة بن عبديزيد اخوبني مطلب امراته ثلاثا في مجلس واحد فحزن عليها حزنا شديدا قال: واحدةفارجعها ان شئت قال: فرجعها.

"رکانہ بن عبدیزید نے اپنی بیوی کو تین طلاقیں ایک ہی مجلس میں دے دیں۔ وغمگین ہوئے بہت زیادہ ممگین ہونا۔ فرمایا اس سے آپ مَرِ اللَّهِ اللّ آپ مُرِّالْتُكُمَّةِ نِهِ ما يا وه ايك ہى ہے اس سے رجوع كرلے اگر تو جاہے فرماتے ہيں انہوں نے رجوع كرليا۔"

**جواب:** بیہ ہے کہ حضرت رکانہ ن ٹاٹھ کے واقعہ طلاق کے بارے میں روایات مختلف ہیں ،بعض میں "طلق امراته ثلاثا" کے الفاظ آئے بين "كما في رواية المذكورة اوربعض ميس طلق امراته البية "كالفاظ آئ بين -كما في رواية ابي داؤد مام ابوداؤد والتيليظ في "البيتة "والي روایت کودووجہ سے ترجیح دی ہے،اول تو اس لیے کہ بیروایت حفزت رکانہ خانیو کے اہل خاندان سے مروی ہے'۔ "و همد اعلمہ به" دوسرے اس لیے کہ"طلاق ثلاثا"والی روایات مضطرب ہیں کیونکہ بعض روایتوں میں طلاق دینے والے کا نام" رکانہ ژائنی "ذکر کیا گیا ہے۔( کما فی روایۃ احمہ) ادر بعض میں" ابور کانہ رہائٹو "آیا ہے جبکہ البتۃ والی روایت اس اضطراب سے خالی ہے ادر اس میں صاحب واقعه متعین طور پر حضرت رکانه منافقه کوفرار دیا گیا ہے لہذا سیح میہ ہے کہ حضرت رکانه زالتی نے اپنی اہلیہ کو تین طلاقیں نه دی تھیں بلکہ "انت طألق البتة "كها تقااور چونكه قديم محاوره مين طلاق البتة كااطلاق تين طلاقين دينے پر بھي موجاتا تھا (تين كي نيت كرنے كى تقرير پر)اس ليے بعض راويوں نے روايت بالمعنى كرتے ہوئے "طلق البتة" كو" طلق ثلاثاً "كے الفاظ سے تعبير كرديا۔ جب بيثابت موكيا كه حضرت ركانه وللفود في انت طالق البتة "كها تعاتوان كي طلاق كوايك قراردينا بالكل صحح بينانجه

اس صورت میں ہمارے نز دیک بھی ایک طلاق بائن واقع ہوئی ہے کما مرتفصیلہ فی اول الباب۔ اس کے علاوہ بالفرض اگر تسلیم کر لیا جائے کہ حضرت رکانہ وٹاٹھ نے تین طلاقیں دی تھیں تب بھی اس حدیث سے جمہور کے

خلاف استدلال نہیں ہوسکتا کیوں کہ اس میں تصرح کے آئحضرت مَلِّشْظَةً نے اس کوایک طلاق قرار دینے سے پہلے حضرت رکانہ اٹاٹنو کوشم دے کراس بات کا اطمینان فرمالیا تھا کہ حضرت رکانہ رہائتھ کی نیت ایک طلاق دینے کی تھی کما فی حدیث الباب،اوریہ یتھے گزر چکا ہے کہ عہد رسالت میں نیت تاکید کو قضاء بھی قبول کرلیا جاتا تھالیکن فساد زمانہ کے بعد اس کو قضاء قبول کرنے کا سلسلہ حضرت عمر نظافهٔ نے محتم فرمادیا، ہاں دیانة بیانیت آج بھی معتبر ہے۔

ایک جملہ یا ایک مجلس میں دی جانے والی تین طلاقوں کو ایک شار کرنے والوں کے دلائل اور ان کے جوابات کا ذکر تھا۔ جہاں تک دوسرے مذہب کا تعلق ہے جوالی صورت میں ایک طلاق کے بھی قائل نہیں کہا نقلنا عن بعض الروافض ان کا استدلال قرآن کریم کی اس آیت ہے ہے:﴿ اَلطَّلاَقُ مَوَّتٰنِ ...الآیة ﴾ (ابقرہ:۲۲۹)اس میں مرتن کا لفظ اس پر دال ہے کہ دو طلاقیں بیک وقت نہ دی جائیں گی بلکہ دو دفعہ میں دی جائیں گی جس کا نقاضا یہ ہے کہ تین طلاقیں بھی بیک وقت نہ دی جائیں بلکہ تین دفعوں میں دی جائیں۔

جواب: یہ ہے کہ بیا سترلال درست نہیں ،اس لیے کہ اس آیت کا منشاء اس غلط طریقہ کا ابطال ہے جوز مانہ جاہلیت میں رائح تھا کہ لوگ اپنی بیویوں کو ایک طلاق دے کر رجوع کر لیتے اور طلاق و مراجعت کا بیسلسلہ جاری رہتا باری تعالی نے بیر آیت نازل فرما کر واضح طور پر بتلا دیا کہ دو طلاقوں تک رجوع ہوسکتا ہے اور تیسری طلاق کے بعد رجوع کی گنجائش نہیں الا یہ کہ حلالہ کے بعد دوبارہ نکاح کیا جائے ،اس سے کوئی بحث نہیں کی کہ بیطلاقیں ایک مرتبہ میں دی گئی ہوں یا دومرتبہ میں۔

اس کے علاوہ اگریہ مان لیا جائے کہ ﴿ مَوَّتٰنِ ﴾ کا لفظ لا کریہ بتایا جارہا ہے کہ طلاق مرۃ "دی جائے گی تب بھی پہ طلاق کے شرع طریقہ کا مرتفصیلہ ) گویا کہ آیت طریق ایقاع کو بیان کررہی ہے شرع طریقہ کے بما مرتفصیلہ ) گویا کہ آیت طریق ایقاع کو بیان کررہی ہے لیکن آیت میں اس پرکوئی دلالت نہیں کہ اگر تین طلاقیں بیک وقت دی جائیں گی تو وہ واقع نہ ہوں گی۔ (شرح وقایہ وعمدۃ الرعایۃ ح۲ ص:۱۷ بیل باب ایقاع المطلاق)

حقیقت سی ہے کہ بیآیت مسلک جمہور کےخلاف نہیں بلکہ خودان کےمسلک کی دلیل ہے۔

روانض كا دوسرا استدلال نى كريم مُطَّلِيَّةً كفرمان ب: من احدث فى امرنا هذا ماليس منه فهورد. (جس نے ہمارے دین میں کوئی نئی بات نكالی جو اُس میں سے نہ ہووہ مردود ہے) روالا البخاری فی صحیحه (ج اص: ۲۵۱) كتاب الصلح، بأب اذا اصطلحوا على صلح جو... الخ) (وسلم فی صححہ ۲۰ ص: ۷۷) كتاب الأقضية، بأب نقض احكامر الباطلة) عن عائشه.

چونکہ اکٹھی تین طلاقیں دینا بدعت اور حرام ہے لہذا ہیصدیث مذکور کی رویے وہ بھی مردود ہے۔

جواب: بیاستدلال درست نہیں اس لیے کہ حدیث کامقصود صرف سے بتلانا ہے کہ دین میں کوئی اینی بات شامل کرنا جودین کا حصہ نہیں وہ مردود ہے چنا نچہ اسمحص بین طلاقوں کا واقع ہونا، بیدوسری بات ہے جو صدیث مذکور کا موضوع نہیں اور متعدد دلائل سے اس کا واقع ہونا ثابت ہے۔ واللہ اعلم خلاصہ سے ہوا کہ اس مسئلہ پر صحابہ ٹوئ نُٹیم کا اجماع منعقد ہو چکا ہے اور سے طے شدہ ہے کہ اختلاف متاخر سابقہ اجماع کے لیے مفر نہیں اور قاضی شوکانی والیمی سامت ہے ہونا۔ ایس الاجماع منعقد ہو چکا ہے اور سے طے شدہ ہے کہ اختلاف متاخر سابقہ اجماع کے لیے مفر نہیں اور قاضی شوکانی والیمی سامت ہے کہ بانا ایس الاجماع الذی جعلته معاد ضاللسنة الصحیحة تواگر بیقول عناد نہ ہوتو سندہ می نوالی والے بین اور سب صحابہ کرام ہوئی ہود وہ تھے تی کہ ابن سداد بھی نہیں کیونکہ جب عمر مؤلی و بین تو ایر دیا اور کس نے نگیر نہیں فرمائی اور سب صحابہ کرام ہوئی ہو وہ وہ وہ تھے تی کہ ابن عباس خانی بھی ایک دیا ہوں ہوں ہے جس نے اجماع کی مخالف کی ہوا اون کا عرصور سے بہاں خانی کہ اور ان کا کہ بیا تو ایماع کی مخالف کی ہوا ہوں کہ ہواں کا کہ بیا تو ایماع سداد تھی کے دور اور ایک کہ بیات ہوتا ہوں کہ ہوتا ہوں کہ کہ بین ہوا کہ مدیث اور است میں کرنا چاہے ہیں تو انکہ حدیث اور ان کے متعلق گر درگئے کہ بیطاؤس والیمی کا تفرد ہے یا مجمود میں کی متعلق گر درگئے کہ بیطاؤس والیمی کی متعلق کر درگئے کہ بیطاؤس والیمی کو اللہ اعلم و علمہ اتھ اس مطلب سے جوغیر مقلدین نے سمجھ اے۔ واللہ اعلم و علمہ اتھ

آپ نظافی نے صحابہ سے مشورہ کیا اور اعلان کی کہ اب جو شخص تین مرتبہ طلاق کے الفاظ بولے گا: ہم اسے تین ہی قرار دیں گے۔ تمام صحابہ مؤکا ٹیٹی نے اس فیصلہ سے اتفاق کیا ،کسی نے بھی حضرت عمر مثالین کی مخالفت نہیں کی ،علامہ ابن ہمام رالیٹیا فرماتے ہیں :کسی ایک صحابی مخالفت نہیں کی ،علامہ ابن ہمام رالیٹیا فرماتے ہیں :کسی ایک صحابی مخالفت نہیں کہ جب حضرت عمر مثالی کے جب حضرت عمر مثالی کے اور اس میں سے کسی ایک نے بھی حضرت عمر مثالی کیا ہو،اور اس قدر بات اجماع کے لیے کافی ہے۔ (حاشیہ ابوداؤد ا: ۲۰ سابنو وی شرح مسلم ۱: ۲۵ میا اور صحابہ کرام مؤکلی اس کے بعد بالا تفاق اس کے مطابق فیصلے کرنے گئے۔

### بَابُمَاجَاءَفِيُ أَمْرُكِ بِيَدِكَ

# باب ٣: تفویض طلاق یعنی تیرامعامله تیرے ہاتھ میں کہنے کا حکم

(١٠٩٨) قَالَ قُلْتُ لِاَيُّوْبَ هَلُ عَلِمُتَ آحَمَّا قَالَ فِي آمُرُكِ بِيَ لِكِ آَنَّهَا ثَلاَثُ اِلاَّالُحَسَنَ قَالَ لَالاَّالُحُسَنَ ثُمَّ قَالَ اللَّهُ مَّ غَفُرًا اللَّهُ مَّ غَفُرًا اللَّهُ مَّ غَفُر اللَّهُ مَعْ اللهُ عَنْهُ مَ عَنْ اللهُ عَنْهُ مَ عَنِي النَّهِ عَنْهُ مَ عَنْ اللهُ عَنْهُ مَ عَنْ اللهُ عَنْهُ مَ عَنْ اللهُ عَنْهُ مَ عَنْهُ مَ اللهُ عَنْهُ مَ عَنْهُ مَ اللهُ عَنْهُ مَنْ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ ال

ترکنجہ کہا، جماد بن زید روانی کرتے ہیں میں نے ایوب سے کہا آپ کو کی ایسے خص کے بارے میں یہ کم ہے جس نے یہ کہا ہو (اگر مرد بیوی سے یہ کہے) تمہارا معاملہ تمہارے اختیار میں ہے تو یہ تین طلاقیں شار ہوں گی۔ حسن کے علاوہ کسی نے یہ کہا؟ تو انہوں نے جواب دیا نہیں صرف حسن نے یہ کہا ہے پھر وہ ہولے اے اللہ بخشش کردے قادہ نے کثیر کے حوالے سے ابوسلمہ کے حوالے سے حضرت ابو ہریرہ وہ اللہ نے کے حوالے سے بی اکرم مُسِرِّ اللَّہِ کُھُے ہے یہ روایت نقل کی ہے آپ مِسِرِّ اللَّہِ کُھُے نے فر مایا یہ تین طلاقیں ہوں گی ابوب واللہ کیان کرتے ہیں میری کثیر سے ملاقات ہوئی میں نے ان سے اس بارے میں دریافت کیا تو انہیں اس کاعلم نہیں تھا میں واپس قادہ وہ اللہ اللہ ہوں گے ہوں گے۔

کے یاس آیا اور میں نے انہیں بتایا تو وہ بولے وہ بھول گئے ہوں گے۔

ید دوباب ہیں ان میں بیر مسئلہ ہے کہ اگر کوئی شخص اپنی بیوی سے کہ :امر کے بید لک ( تیرا معاملہ تیر ہے ہاتھ میں ) یا کہ:
اختاری نفسک (اختیار کرتو تیری ذات کو) یا کہ انت طالق ان شئت (اگرتو چاہے تو تجھے طلاق) اور عورت شوہر کو اختیار
کرے اور اپنے اوپر کوئی طلاق واقع نہ کرے تو جمہور کے نزدیک کوئی طلاق واقع نہیں ہوتی ، کیونکہ یہ الفاظ تفویض ہیں ،الفاظ تاللی نہیں۔
مراب فقی اس مسئلہ میں اختلاف ہے کہ آیا ان الفاظ میں تعداد طلاق کے حوالہ سے شوہر کی نیت معتبر ہے یا بیوی کی ؟
حضرت عثمان اور حضرت عبداللہ بن مسعود تا تین کی نیت کا عتبار ہوگا القضاء ماقضت، یعنی فیصلہ کرنا اب
عورت کے ہاتھ میں ہے خواہ وہ ایک رجعی یا بائن کی نیت کرے یا تین کی ،مؤطا محمد را تین میں حضرت علی بڑا تین کی کو اختیار دے مطابق نقل کیا ہے: وقال: ابن عمر دضی الله عنہما اذا جعل امر ھا بید بھا ۔.. الح یعنی جب آدی اپنی بیوی کو اختیار دے دے اور وہ زیادہ طلاق مقرر کرے اور شوہر صرف ایک کا دعوی واقر ار کر رہا ہوتو اسے تسم دیکر ایک ہی واقع کی جائے گی۔
دے اور وہ زیادہ طلاق مقرر کرے اور شوہر صرف ایک کا دعوی واقر ار کر رہا ہوتو اسے تسم دیکر ایک ہی واقع کی جائے گی۔

امام مالک وامام احمد مِیَالَیْنا کا مذہب بھی حضرت عثمان مُنائنی وحضرت علی مُنائنی کے مطابق ہے بعنی القضاء ما قضت "تاہم امام مالک راٹیٹیا کے نزدیک اگر شوہر اورعورت میں اختلاف ہوجائے تو قول شوہر کا مع الیمین معتبر ہوگا البتہ اگر شوہر بالکل ہی انکار کردے کہ میں نے تجھے اختیار نہیں دیا تھا تب عورت کے ایقاع کا اعتبار ہوگا۔

حنفیہ کے نزدیک: اس میں شوہر کی نیت کا اعتبار ہے کیونکہ الطلاق بالرجال "من حدیث ابن مسعود و اللہ کے کارواہ الدار قطنی سنن کبری للبہ تی ص: ۲۷س ج: ۷ کتاب الرجعة ایضا تلخیص اصبیر ص: ۵۲ م ج: ۳ کتاب الطلاق والبید ه قی عنه وان کان موقوف البندا اگر شوہر نے تین کی نیت کی موتو تین واقع ہوں گی اور ایک واقع کرنے پر ایک طلاق بائن واقع ہوگی یعنی عورت کی موافقت کرنے یا نہ کرنے سے کوئی فرق نہ پڑے گا۔

امام شافعی مطنع کے نزد یک بھی اعتبار شوہر کی نیت کو ہے حتی کہ اگر اس نے دو کی نیت کی ہوتو بھی دو ہی واقع ہوجا نیں گی ایسی صورت میں طلاق رجعی واقع ہوگی دو کی نیت کا مسکلہ چیچھے گز را ہے انجلی میں ابن مسعود مثالثی کا مذہب بھی رجعی واقع ہونے کانقل کیا ہے۔

### بَابُ مَاجَاءَ فِي الْخِيَارِ

### باب ۴: طلاق كااختيار دينے كاحكم

### (١٠٩٩) خَيَّرَنَارَسُولُ اللهِﷺ فَاخْتَرُنَاهُ أَفَكَانَ طَلَاقًا.

تریخبینها: حضرت عاکشہ ڈاٹھیا کہتی ہیں نی اکرم مُلِ الْفِیْکَیْ نے ہمیں اختیار دیا تھا ہم نے آپ مِلِ الْفِیْکَیْ کو اختیار کرلیا تو کیا وہ طلاق ہوئی تھی؟

اگر شوہر: عورت کوجدائی (طلاق) کا اختیار دے اور عورت شوہر کو اختیار کرے تو جمہور کے نزدیک طلاق واقع نہیں ہوئی، نی کریم مُلِ الْفِیْکَیْ ایک مہینہ کے لیے سب ہویوں سے علیحدہ رہنے کی قسم کھائی تھی، جبکہ انہوں نے خرچہ میں اضافہ کا مطالبہ کیا تھا، جب مہینہ پورا ہوا تو سورہ احزاب کا چوتھا رکوع جس میں سات آپین ہیں نازل ہوا اور نی مُلِ الْفِیْکِیْ کَا کُورِ مِی اَسْ اَلْمُ کُلُورِ مِی اَلْمُ مِی اَلْمُ مِی کُلُورِ مُنْلِلُورِ کُلُورِ مِی اَلْمُ مِی کُلُورِ مِی کُلُورِ مِی کہ وہ یا توجس حال میں آپ مِلِ الْفِیْکِیْ اَن کور کھیں راضی رہیں اور اگر خوش میٹی نی کہ وہ یا توجس حال میں آپ مِلِ الْفِیْکِیْ اَن کور کھیں راضی رہیں اور اگر خوش میٹی کہ واختیار کیا تو جا ہیں تو جا کیں چائی ہوئی ہوئی ہوئی کہ انہ میں ہوئی ہوئی میں آپ مِلُورِ کُلُورِ کُلُو

### بَابُمَاجَاءَ فِي الْمُطَلَّقَةِ ثَلاَثًا لَاسُكُنْي لَهَا وَلاَنفَقَةً

### باب ۵: مطلقه ثلاثه کے لیے نہ سکنی ہے نہ نفقه

(١١٠٠) قَالَ قَالَتُ فَاطِمَةُ بِنْتُ قَيْسٍ طَلَّقَنِي زَوْجِيْ ثَلاَثًا عَلَى عَهْدِ النَّبِيِّ عِلَيْ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَيْلًا لَاسُكُلٰي

لَكِ وَلَانَفَقَةَ قَالَ مُغِيُرَةُ فَلَا كُرْتُهُ لِإِبْرَاهِيمَ فَقَالَ قَالَ عُمَرُ لَا نَدَعُ كِتَابَ اللهِ وَسُنَّةَ نَبِيِّنَا ﷺ بِقَوْلِ أَمرَاةٍ لاَنَدُرِيُ آحَفِظَتُ آمُ نَسِيَتُ.

ترکیجی کنم: حضرت فاطمہ بنت قیس بڑاٹی کہتی ہیں نی اکرم مَثَلِّنْظِیَّا کے زمانہ اقدس میں میرے شوہر نے مجھے طلاق دے دی تو آپ مِثَلِّنْظِیَّا آ نے فرمایا تنہیں رہائش اور خرج کاحق نہیں ملے گا۔

تمام ائمیمشفق ہیں که مطلقه رجعیه کونفقه بھی سلے گا اور سکنی بھی نیز معبویة حاملہ کوبھی دونوں چیزیں ملیس گی۔

مراہب فقہاء: البتہ مبتوتہ غیر حاملہ کے بارے میں اختلاف ہے اس بارے میں تین مذاہب ہیں:

(۱) امام ابوحنفیه رئیسی غیرحامله کا نفقه اور سکنی بھی مطلقاً شوہر پر واجب ہے۔

(۲) امام احمد رایشید غیر حاملہ کے لیے نفقہ ہے نہ سکنی۔

(٣) أمام ما لك اورامام شافعي عِيسَة الشياك نزد يك سكني واجب ہے نقه واجب نہيں۔

عدم نفقہ اور عدم سکنی پر امام احمد رئیٹیل وغیرہ کا استدلال حضرت فاطمہ بنت قبیس نظیمیٰ کی روایت سے ہے۔

امام مالك امام شافعى مُنِيَّيَكُ كاستدلال يه ہے كەسكى توقر آن سے ثابت ہے اس ليے سكى اس كاحق ہے قال الله تعالى: ﴿ لَا تُخْدِجُوْهُنَّ مِنْ بُيُوْتِهِنَّ وَ لَا يَخْرُجُنَ إِلَّا آنُ يَّأْتِينَ بِفَاحِشَةٍ مُّبَيِّنَةٍ ﴿ (اللاق: ١)

کیکن قرآن پاک میں نفقہ کا ذکر نہیں ہے عدم نفقہ پر حضرت فاطمہ نظافی ہی کی روایت سے استدلال کرتے ہیں البتہ فرماتے ہیں کہ:﴿ اَسْکِنُوْ هُنَّ مِنْ کَیْنُ سُکَنْنُوْرُ مِیْنُ وَّجْدِیاکُورْ وَ لَا تُصَارِّوُ هُنَّ لِتُصَیِّقُواْ عَکینُهِیَّ ۖ ﴾ (الطلاق:٢) کی آیت سکنی کے بارے میں حضرت فاطمہ رہائے کی روایت کے معارض ہے لہذا ہم نے روایت کوترک کردیا اور کتاب اللہ کوا ختیار کر لیا۔

احناف كولاك : ﴿ أَسْكِنُوْهُ مَنْ مِنْ حَيْثُ سَكَنْتُهُ مِنْ وَجُولِكُهُ وَلا تُصَاَّدُوْهُ مَنْ لِتُصَيِّقُوا عَلَيْهِمَ الطال: ١٠)

امام جصاص مطشید نے اس آیت سے تین طریقوں سے مسلک احناف کو ثابت کیا ہے۔

(الف) جس طرح سکنی ایک مالی حق ہے اور اس آیت کی روسے واجب ہے،اسی طرح نفقہ بھی مالی حق ہونے کی وجہ سے واجب ہوگا۔

(ب) "ولا تضاروهن" سے مطلقات کو ضرر پہنچانے سے روکا گیا ہے اور ضرر جس طرح عدم سکنی سے لاحق ہوتا ہے ای طرح عدم نفقہ سے بھی لاحق ہوتا ہے۔

(ج) لتضيقو اعليهن تنگی اورتضيق جس طرح عدم سكنی میں ہے اس طرح عدم نفقه میں بھی ہے۔

(۲) دومرااستدلال حفرت عمر بخالتي كا حديث باب سے ہے جس ميں انہوں نے فرمايا: "لان مع كتاب الله وسنة نبينا ﷺ ويقول لاندرى احفظت امر نسيت و كان عمر يجعل لها السكنى والنفقة. كتاب الله سے مرادوہ حديث ہے جس كوامام طحاوى يولينيا نے شرح معانى الآثار ميں نقل كيا ہے كہ اس كے بعد پر حضرت عمر مخالت نے فرمايا: "سمعت النبى ﷺ يقول لها السكنى والنفقة "اس پر اگر چه اعتراض كيا گيا ہے كہ اس روايت ميں انقطاع ہے كہ ابراہيم خعى يولينيا كا ساع حضرت عمر مخالتي سے نہيں ہے۔

جواب: ابراميم خي واليفيد كى مراسل با تفاق جهور مقبول بين چنانچه حافظ ابن عبد البرر اليفيد التمهيد مين فرمات بين:

"ان مراسيل النخعي رحمة الله عليه صحيحة"

بعض لوگ اعتراض کرتے ہیں کہ امام بیہقی ولیٹھیڈنے فرمایا کہ بیتھ ابراہیم مخعی ولیٹھیڈ کی ان مراسیل کا ہے جوحضرت عبداللہ بن مسعود مثاثثید ہے مروی ہیں نہ کہ تمام مراسل کا لیکن امام بیہقی والیٹھا؛ کا بیقول جمہور محدثین کے خلاف ہے جنہوں نے ابراہیم مخعی والیٹھا؛ کی مراسل کوعلی الاطلاق قبول کیاہے۔

(m) پھر مذکورہ بحث توطحاوی کی مذکورہ بالا روایت کے بارے میں تھی جس میں حضرت عمر مثلاثی کی طرف سے بیتصریح مروی ہے کہ: سمعترسول الله على يقول لهاسكني والنفقة.

"میں نے نبی مُلِّنْ الْفِیْ اَسْ اے کہ الی عورت کور ہاکش اور خرج دیا جائے گا۔"

اور حضرت عمر والتي كي يه الفاظ توسيح مسلم مين مروى بين: لا نترك كتاب الله وسنة نبينا على لقول امراة لاندرى لعلها حفظت اونسيت لها السكنى والنفقة "جس سے اتن بات واضح ہے كه حفرت عمر تا الله كن كزريك فاطمہ بنت قیس ٹائٹنا کا واقعہ کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ دونوں کے معارض تھا جس کا مطلب بیر کہ حضرت عمر مناتفہ کے پاس فاطمه بنت قیس ٹواٹٹٹٹا کے واقعہ کے خلاف کوئی تصریح حدیث موجودتھی اور اصول حدیث میں یہ بات طے ہو پیکی ہے کہ اگر کوئی صحابی ٹٹاٹٹٹہ "النة كذا" كېتواس كاپيۇل حديث مرفوع كے حكم ميں ہے۔

بعض حضرات نے "وسنة نبينا" كى زيادتى كوغيراضح قراردينے كى كوشش كى ہے ليكن مسلم كى سچے روايت ميں ان الفاظ كے آنے کے بعد بیاعتراض قابل اعتبار نہیں۔

**جواب ①:** حضرت عائشہ اور حضرت عمر مُنْ النَّمُنُ نے حدیث فاطمہ رُناٹُمُنا پر جرح کی ہے کہ ہم اس کی وجہ سے کتاب اللہ کونہیں جھوڑ سکتے تو کیا خیال ہے؟ آپ مَالِشَیْکَةَ کا کہا گر کسی حدیث پر بیجیٰ بن معین اورامام احمد بن حنبل مِیسَنیا جرح کردیں تو وہ قابل استدلال نہیں رہتی توجس پر حضرت عمر اور عائشہ وہائٹی جرح کردیں ،کیاوہ قابل استدلال رہے گی؟

**جواب ②:** سكنى وغيره كانه مونايه فاطمه بنت قيس ريانين كى خصوصيت تقى عارض كى وجه سے اور وہ عارض بيتھا كه بيزبان دراز تقى مزاج اورطبیعت کی سخت بھی باقی رہا نفقہ تونفس نفقہ کی نفی نہیں بلکہ زیادہ مقدار کی نفی ہے اس پر قرینہ رہے کہ اس کے خاوند نے وکیل کے ہاتھ وى تفير بھيج ديے تھے اس نے زائد مقدار كا مطالبه كيا۔

اعتسراض: بعض روایات میں ہے کہ الاان تکون حاملة.اس معلوم ہوتا ہے کہ بعض نفقه کی نفی ہے؟ **جواب:** مطلب میہ کہ اگر تو حاملہ ہوتی تو تیری ضرورت زیادہ ہوتی تو ہم تجھے زائد مقدار بھی دے دیتے الغرض دو وجہوں سے میہ حدیث قابل استدلال نہیں (۱) حضرت کی جرح اور وجہ (۲) کہ پیخصوصیت ہے فاطمہ بنت قیس ناٹیٹیا گی۔

### بَابُ مَا جَاءَ لاَ طلاقَ قَبْلَ النِّكَاح

### باب ٢: نكاح سے پہلے طلاق نہيں

(١٠١١) لَإِنْنَادَ لِإِبْنِ ادْمَ فِيمَالَا يَمْلِكُ وَلَاعِتْقَ لَهْ قِيمَالَا يَمْلِكُ وَلَا طَلَاقَ لَهُ قِيمَا لَا يَمْلِكُ.

تر پیچنجائی: نبی اکرم مُطَافِظَةً نے فرمایا ابن آ دم جس چیز کا مالک نه ہواس کے بارے میں کوئی نذرنہیں ہوتی اور جس کا وہ مالک نہ ہوا ہے آزادنہیں کرسکتا اور جس کا وہ مالک نہ ہوطلاق نہیں ہوتی۔

تشرفیح: "لانند فیمالایملك" كے بارے میں مسئلہ كتاب الا دكام میں گزر چكا ہے باقی غیرمملوک غلام كی آزادی تخیز اصحیح نہیں ہے اورا گرمعلق كردے تو پھر بھی وہی اختلاف ہے جو نذر كے بارے میں ہے مسئلہ اجنبیہ عورت كو طلاق قبل الذكاح دینا بیرج ہے یا نہیں؟ تواس میں تفصیل ہے كہ اجنبیہ كی طلاق كی ابتداء دوصورتیں ہیں: ① تنجیداً ا © تعلیقًا. پھراس كی دوصورتیں ہیں كہ الي شرط كے ساتھ معلق كرے جو شرط نه نكاح ہواور نه نكاح كا سبب مثلاً كے: "ان دخلت الداد فانت طالق "اور دوسری صورت یہ ہے كہ نكاح كو معلق كرے نكاح يا سبب نكاح كے ساتھ مثلاً كے: "ان نكحتك فانت طالق ان ملكت فانت طالق "تين صورتیں ہوں گی۔ ① تنجیداً ا، طلاق دینا۔ ② نكاح یا سبب نكاح ہے معلق كرنا۔ ③ ایک شرط كے ساتھ معلق كرنا جو نه نكاح ہواور شربی اللہ جاع طلاق واقع نہ ہوگی البتہ صورت ثانیہ میں اختلاف ہے۔

مورتیں ہوں گی۔ ① تنجیداً ا، طلاق دینا۔ ② نكاح یا سبب نكاح ہے معلق كرنا۔ ﴿ اللہ علی البتہ صورت ثانیہ میں اختلاف ہے۔

مورتیں ہوں گا۔ وہ دیا ہے ہوں ہیں اللہ جاع طلاق طلاق واقع نہ ہوگی البتہ صورت ثانیہ میں اختلاف ہے۔

### **نداهب فقهاء:** جس مين تين مذهب بين:

- ① احناف کا مذہب یہ ہے کہ شرط کے پائے جانے کے بعد مطلقاً طلاق واقع ہوجائے گی خواہ تعلیٰ علی سبیل العموم ہو یا علی سبیل الخصوص ہو۔ علی سبیل العموم ہیں ہے کہ سے خصیص نہیں یعنی الخصوص ہو۔ علی سبیل العموم ہیں ہے کہ سے خصیص نہیں یعنی کہا تزوجت امراۃ فھی طالق کے اور تعلیٰ علی سبیل الخصوص یہ ہے کہ مثلاً معینہ عورت کے بارے میں کے: ان نکحت ک کلماً تزوجت امراۃ فیمی طالق کے اور تعلیٰ علی سبیل الخصوص یہ ہے کہ مثلاً معینہ عورت کے بارے میں کے: ان نکحت ک فائنت طالق یا قبیلہ کی تعیین کردے کہ ملتانی عورت سے میں نکاح کروں تو طلاق یا پھر شہرکی تعیین کردے کہ ملتانی عورت سے نکاح کروں تو طلاق یا زمانہ کی تعیین کردے کہ اگر جمعہ کے دن نکاح کروں تو طلاق۔
- الكيفرماتي بين كها گرتعليق على تبيل الخصوص ہوتو پھر بعد الشرط طلاق واقع ہوجائے گی اور اگر علی تبيل العموم ہوتو پھر طلاق واقع نہ ہوگی۔خواہ تعلیق علی تبيل العموم ہوياتعليق علی تبيل الحصوص ہو۔

شوافع کے نز دیک مطلقاً اطلاق واقع ہوجائے گی خواہ تعلیق علی سبیل العموم ہو یاعلی سبیل الخصوص ہو۔

حنفیہ کا استدلال مؤطا کی روایت سے ہے کہ ایک آ دمی نے غیر منکوحہ سے معلق ظہار کیا تھا تو حضرت عمر وٹائٹن نے اس سے فر مایا کہا گرنگاح کیا تو جب تک کفارہ ظہار اوانہ کرلواسوقت تک اس کے قریب نہ جانالہذا جب معلق ظہار صحیح ہے تو طلاق بھی صحیح ہے۔ اس کے علاوہ حافظان نے بخاری کی شرحین میں جانبین سے آثار ذکر کئے ہیں باب کی حدیث کا جواب حنفیہ کی طرف سے یہ ہے کہ بیہ ہے تیخیز پر محمول ہے نہ کہ معلق پر لہذا اس سے علی الاطلاق و علی العہو حدات دلال درست نہیں۔ "وردی عن ابن مسعود رضی الله عنه انه قال فی المنصوبة انها تطلق"حفیه کا اشدلال اس سے جزوی طور پر تو ہوسکتا ہے کہ فی الجملہ طلاق تعلیقا بغیر ملک کے معتبر ہے للبذاباب کی حدیث تنجیز پرمحمول ہوئی لیکن مطلقا استدلال اس سے جے نہیں کیونکہ یہ معینہ کے بارے میں ہے کیونکہ منصوبہ نصب سے جو بمعنی رفع کے ہے مراداس سے معنیہ عورت ہے چونکہ تعیین سے وہ ابہام کی وادی سے اٹھالی جاتی ہے اسے منصوبہ کہتے ہیں۔

مالکید کی دلیل: عقلی ہے کدا گرعلی سبیل العموم میں بھی طلاق کے وقوع کوتسلیم کرلیا جائے تو پھر نکاح کا دروازہ ہی بند ہوجائے گا لینی جب کی نے کہا کلما تزوجت امر الافھی طالق تو اب میرے سے دروازہ ہی بند ہوجائے گا حالانکہ نکاہ ایک نعمت ہے جواب نص کے مقابلے میں قباس کو جمت نہیں بنایا حاسکتا۔

شوافع كى ركسيل: حديث الباب لاطلاق له فيما لايملك جواب اس مديث كا مصداق صورت اولى يا صورت ثالثه ب صورت ثانيه اس مديث كا مصداق نهيس اس لي كرصورت ثالثه ميس طلاق فيما يملك بي فيما لا يملك نهيس ب-

ابن المب ارک والین کے تول کا مطلب: یہ ہے کہ جن ائمہ کے نزدیک تعلیق معتر ہے ان کے تبعین میں سے اگر کوئی قسم کھائے کہ اگر وہ نکاح کرے تو اس کو حورت کو طلاق پھر وہ نکاح کرنے کا ارادہ کرنے تو اس کے لیے اس دوسرے امام کا قول لینا جس کے نزدیک تعلیق غیر معتر ہے جا بڑنہیں کیونکہ ہر شخص پر اپنے ہی امام کی پیروی واجب ہے ہال جو شخص اس امام کا مقلد ہے جس کے نزدیک تعلیق درست نہیں وہ نکاح کرسکتا ہے امام تر مذی والین فرماتے ہیں ابن المبارک والین کے سند میں بہت سختی کردی! مگر آج چاروں فقہاء کے تبعین مہی نکاح کرسکتا ہے امام تر مذی والین فرماتے ہیں ابن المبارک والین کے نکہ اگر یہ بات واجب نہیں قر اردی جائے گی توخواہش کی پیروی کا بات کہتے ہیں کہ تقلید شخصی یعنی کے معین امام کی تقلید واجب ہے کیونکہ اگر یہ بات واجب نہیں قراردی جائے گی توخواہش کی پیروی ہوگئ وروازدہ کھل جائے گا لوگ جبتدین کی فقہوں میں سے رخصتیں تلاش کریں گے بس بیدین پر عمل کہاں رہایہ تو خواہش کی پیروی ہوگئ وروازہ ہے اس لیے تقلید شخصی واجب ہے مگر واجب لعیہ نہیں بلکہ واجب لغیرہ ہے اور واجب لغیرہ ہے اور واجب لغیرہ عبد اس لیے تقلید شخصی واجب ہے مگر واجب لعیہ نہیں بلکہ واجب لغیرہ ہے اور واجب لغیرہ و پر دلیل کا مطالبہ درست نہیں۔

ال تحكم سے ایک صورت مشتنی ہے اور وہ یہ ہے كہ كى مسلك كے اكابر ضرورت كے وقت دوسرے امام كى كوئى رائے اپنے مذہب ميں ليس تواس ميں كوئى حرج نہيں جيسے زوجہ مفقو د كے احكام حضرت تھا نوى والله على الله الله الله على سے ليئے اور ابتمام احناف كااس يرعمل ہے۔

اورامام ترفدی را این کی بات بھی صحیح ہے کہ ابن المب ارک را این کی مسلہ بہت سخت کردیا اس کی تفصیل یہ ہے کہ ترفدی شریف جس زمانہ میں لکھی گئی ہے اس زمانہ میں مذاہب فقہیہ دوہی ہے: حجازی اور عراقی۔اور تعلیق کی صحت وعدم صحت کا مسلہ ججازی ملتب فکر میں مختلف فیہ تھا ،امام مالک اور امام اسحاق مُؤَرِّسَتُ کے نزدیک عورت متعین ہونے کی صورت میں تعلیق درست تھی۔اور امام شافعی اور امام احمد مُؤَرِّسَتُ کے قول پر عمل کرنا جا ہے تو یہ بات درست نہیں ، کیونکہ یہ تقلید میں لین کہیں کی این کہیں کا روڑ املانا ہے جو حرام ہے معین راہ اپنانا ضروری ہے، پھر جب ججازی مکتب فکر تین مختلف مذاہب میں منقسم ہوگیا تو ان کے تعلق سے بھی ابن المب ارک را این المب ارک را این المب ارک را این کے جو کرا مصحیح ہوگی ۔واللہ اعلم

### بَابُ مَاجَاءَ أَنَّ طَلاَقَ الاَمَةِ تَطْلِيُقَتَان

### باب ٤: كنيز كودوطلاقين دى جائين گي

### (١١٠٢) طَلاقُ الْأَمَةِ تَطْلِينَقَتَانِ وعِنَّاتُهَا حَيْضَتَانِ.

تَرْجَجْهَا بْهِ: نِی اکرم مُظِّنْطُنَا ﷺ نے فرمایا کنیز کو دوطلاقیں دی جائیں گی اور اس کی عدت دوحیض ہوگی۔

**مْدامِسِ فَقَبِ اء:** باندی کی طلاقیں دو ہیں: ① حفیہ کے نز دیک طلاق میں عورت کا اعتبار ہے ،عورت اگر آزاد ہے توشو ہرتین طلاقیں دے سکتا ہے خواہ شو ہر آزاد ہویا غلام ،اورعورت اگر باندی ہے تو دوطلاقیں دے سکتا ہے ،خواہ شو ہر آزاد ہویا غلام۔

© اورائمہ ثلاثہ رئے کنزد یک مرد کا اعتبار ہے، اگر شوہر آزاد ہے تو تین طلاقیں دے سکتا ہے، خواہ بیوی آزاد ہو یا باندی اور اگر شوہر غلام ہے تو دوطلاقیں دے سکتا ہے، بیوی خواہ آزاد ہو یا باندی ، بیمسئلہ پہلے ابواب النکاح باب ۲۳ میں بھی ضمنا گزر چکا ہے۔

باندی کی عدت آدھی ہے چیف یا طہر سے قطع نظر اور بیا جماعی مسئلہ ہے بیعنی عدت میں عورت کا اعتبار ہے عورت اگر باندی ہے تو اس کی عدت دوجیف (حفیہ اور حنابلہ کے نزدیک ) یا دوطہر (امام شافعی رائیلیڈ اور امام مالک رائیلیڈ کے نزدیک ) ہیں اور اگر عورت آزاد ہے تو عدت تین حیض یا تین طہر ہیں۔ اور اس حدیث سے دو باتیں ثابت ہوئیں۔

القال: طلاق میں اعتبارعورت کا ہے، نبی سَلِّنْظِیَّۃ نے فرمایا ہے: باندی کی طلاقیں دو ہیں معلوم ہوا: طلاق میں اعتبار عورت کا ہے۔ دوم: قروء کے معنی حیف کے ہیں کیونکہ جب باندی کے حق میں قروء کے معنی حیض کے ہیں تو آزادعورت کے حق میں بھی اس کے معنی حیض ہی کے ہوں گے۔

حنفیہ کا استدلال حدیث باب سے ہے علاوہ ازیں ابن ماجہ ، دار قطنی اور بیہ قی میں ابن عمر زباتین کی مرفوع حدیث بھی حنفیہ کی مستدل ہے" طلاق الاحمة اثنتان وعل مها حیضتان"ابن عباس زباتین سے بھی ایبا ہی مروی ہے اور امام احمد رالتہ بیا نے حضرت علی نتاتی سے بھی اس طرح نقل کیا ہے جبکہ مالک میں حضرت زید بن ثابت زباتی سے حنفیہ کے مطابق فتو کی مروی ہے گو کہ یہ آثار موتوف ہیں۔

شافعیہ وغیر کا اشدلال ابن عباس مُناتُنُ کی روایت سے ہے: "الطلاق بالرجال والعدة بالنساء "رواہ البیمقی ایسے ہی آثار دیگر بعض صحابہ تُنَاتُنُمُ سے مروی ہیں۔

### بَابُ مَاجَاءَ فِيُمَنُ يُحَدِّثُ نَفْسَهُ بِطَلاَقِ امْرَاتِهِ

باب ٨: طلاق كاخيال (وسوسه) آنے سے طلاق نہيں ہوتى

(١١٠٣) تَجَاوزَ الله لِأُمَّتِي مَاحَدَّ ثَتْ بِهِ أَنْفُسُهَا مَالَمُ تَكَلَّمُ بِهِ او تَعْمَلُ بِهِ.

ترکیجی بنی: نی اکرم مَطِّشِیَجَ نے فر ما یا اللہ تعالیٰ نے میری امت کے ان باتوں سے درگز رکیا ہے جو وہ دل ہی دل میں سوچیں جب تک وہ اس كے بارے ميں كلام ندكريں يا اس پر عمل ندكريں۔

تشریح: دل ود ماغ میں طلاق کا وسوسہ اور خیال آئے اور آ دمی اپنے دل سے باتیں کرے کہ اس نے بیوی کوطلاق دی تو طلاق واقع نہ ہوگی جب تک منہ سے طلاق کا تلفظ نہ کرے۔اور تلفظ کرنے کی دوصورتیں ہیں: جبری اور سری ، جبری تلفظ تو ظاہر ہے اور سری کی ادنی مقدار تھیج حروف ہے یعنی زبان حرکت کرے مخارج پر جا کر لگے اور حروف کی ادائیگی ہواور سر کا اعلی درجہ اسماع النفس ہے یعنی خود کوسنانا جب سرکا کم سے کم درجہ یا یا جائے گا تو طلاق واقع ہوگی۔دل ود ماغ میں خیال پکانے سے طلاق واقع نہیں ہوتی۔ المستسراض: ال حديث كاسورة بقره كي آيت ٢٨٨ ﴿ وَإِنْ تُبُدُّوا مَا فِي ٓ أَنْفُسِكُمْ أَوْ تُخْفُوهُ يُحَاسِبُكُمْ بِعِ اللهُ ﴾ = تعارض ہے آیت پاک میں ارشاد ہے کہ جو با تیں تمہارے دلوں میں ہیں خواہ تم ان کوظاہر کرویا پوشیدہ رکھواللہ تعالیٰ تمہاری ان کی وجہ ہے دارو گیر فرمائیں گے معلوم ہوا کہ دل کی باتوں پر بھی محاسبہ ہوگا پس طلاق بھی واقع ہونی چاہیے؟اس تعارض کے دوجواب ہیں: **جواب ①:** بیرحدیث احکام دنیا سے متعلق ہے اور آیت پاک احکام آخرت سے متعلق ہے پس کوئی تعارض نہیں اور حدیث کا مطلب یہ ہے کہ نکاح ،طلاق ،عمّاق سے اور ہبدوغیرہ محض دل میں ارادہ کر لینے سے منعقد نہیں ہوجاتے ان کا تلفظ ضروری ہے اور آیت یا ک کا مطلب میہ ہے کہ عقا کد فاسدہ ،اخلاق مذمومہ اور گست ہوں کا پختہ ارادہ کرنے کی صورت میں بھی آخرت میں مواخذہ ہوگا۔ **جواب** ②: حدیث میں مراد وساوس اورغیر اختیاری خیالات ہیں جوانسان کے دل میں بغیر قصد وارادہ کے آتے ہیں بلکہ ان کے خلاف کا ارادہ کرنے پر بھی آتے رہتے ہیں ایسی غیر اختیار باتوں کواس امت پرمہر بانی کرتے ہوئے معاف کردیا گیا ہے اور آیت پاک میں مراد وہ ارادے اور نیتیں ہیں جوانسان اپنے کسب واختیار سے اپنے دل میں جما تا ہے اور اس کوعمل میں لانے کی کوشش کرتا ہے مگر اتفاق سے بچھے موانع پیش آ جاتے ہیں جن کی بنا پر ان پرعمل نہیں کریا تا قیامت کے دن ان پرمحاسبہ ہوگا ،جیسے دومسلمان تلوار میں لے کر بھیٹریں تو قاتل اور مقتول دونوں جہنم میں جائیں گے کیونکہ مقتول مرنے نہیں آیا تھا مگرا تفاق سے مار نہ سکا مرگیا پس وہ بھی حقیقت میں قاتل ہے بیمضمون سیح حدیث میں آیا ہے۔

#### بَابُمَاجَاءَفِي الْجَدِّ وَالْهَزُٰلِ فِي الطَّلاَقِ

# باب ٩: طلاق میں سنجیدگی اور دل لگی برابر ہیں

(١٠٢٧) ثَلَاثٌ جِدُّهُ هُنَّ جِدُّهُ وَهَزُلُهُنَّ جِدُّالِيِّكَاحُ وَالطَّلَاقُ وَالرَّجْعَةُ.

تَرْجَجَهُ بَهِا: نِي اكرم مَلِنْظَيَّةً نِهِ ما يا تين طرح كے معاملات ميں سنجيدگی جي اور مذاق بھی سنجيدگی شار ہوگا نکاح طلاق اور

تشرِنيح: " ثَلَاثٌ جِدُّهُ هُنَّ جِدُّ " سَجِيد كَى اور واقعيت كے ساتھ جو بات بولى جاتى ہے وَهَزُلُهُنَّ جِنُّ " هزل اوث بنا نگ غير سنجیده اور بے ہودہ بات کو کہتے ہیں یعنی تین چیزیں ایسی ہیں جن میں مزاق اور سنجیدہ پن دونوں برابر ہیں یعنی تھم دونوں پریکساں لگتا ب"النكاح والطلاق والرجعة" للذاجس ني يالفاظ بي بي كم دي مثلاً: "نكعتك او تزوجتك يا انت طالق ورجعت اليك" توچاہاں كى نيت اس كے موافق ہويا نہ ہوبہر حال اس پر حكم نكاح وطلاق اور رجوع مرتب ہوگا ،نيل الاوطار ص:۲۳۵ج:۵،۲ ير ب

ابواب الرضاع باب سميں بية عده بيان كياہے كه وه معاملات جن ميں اقالة نہيں ہوسكتا يعنى جو ہونے كے بعد ختم نہيں ہوسكتے، فقهاء کی اصطلاح میں وہ " یمین" کہلاتے ہیں۔اور جب معاملات میں اقالہ ہوسکتا ہے فقہاء کی اصطلاح میں وہ" بیوع" کہلاتے ہیں اب بہ قاعدہ جان لیں کہ جو باتیں ایمان کے قبیل سے ہیں ان میں سنجیدگی اور دل گئی کیساں ہیں سنجیدگی توسنجیدگی ہے ہی دل گئی کے طور پر کهی ہوئی بات بھی سنجیدگی ہے اور جوامور از قبیل بیوع ہیں ان میں سنجیدگی سنجیدگی ہے اور دل لگی رل لگی ہے اس حدیث میں پہلی قسم کے معاملات کی تین مثالیں ہیں: نکاح ، طلاق اور رجعت نبی مَالِنظَیَّةً نے فرمایا: ان میں سنجیدگی توسنجیدگی ہے دل کی بھی سنجیدگی ہے اگر واقعی طلاق دینامقصود ہے تو بھی طلاق ہوگی اور مذاق میں طلاق دی تو بھی طلاق ہوجائے گی ،فقہاء نے اس حدیث سے پیضابطہ بنایا ہے کہ ایمان میں ہزل انر انداز نہیں ہوتا مذاق کے طور پر نکاح کیا یافتھ کھائی یار جعت کی تو بھی بیہ معاملات ہو گئے۔

#### بَابِ مَاجَاءَ فِي الْخُلَع

#### باب ١٠:خلع كابيان

(٥٠١١) عَنِ الرُّبَيِّعِ بِنُتِ مُعَوِّدِ بُنَ عَفْرَا اَنَهَا إِخْتَلَعَتْ عَلَى عَهْدِ النبيِّ عَلَى أَمَرَهَا النبيُّ عَلَى او أُمِرَتُ أَنْ تَعْتَلَّ بِحَيْضَةٍ.

تَرَفِيْجِهَنَّهُ: سيده رئيع بنت معوذ بن عفراء ولينيئا بيان كرتى ہيں انہوں نے نبی اكرم مَطِّفِظَةً كے زمانہ اقدس میں خلع لے لیا تو آپ مَطِّفظَةً أَ نے انہیں یہ ہدایت کی (راوی کوشک ہے یا شاید بیالفاظ ہیں ) انہیں یہ ہدایت کی گئی وہ ایک حیض عدت بسر کریں۔

(١٠٧) إِنَّ امْرِ أَقَاثَابِ بُنِ قَيْسِ إِخُتَلَعَتْ مِنُ زَوجِها عَلَى عَهْدِ النَّبِيِّ عَلَيْ فَأَمْرَها النبي عَلَيْ أَنْ تَعْتَدُّ بِحَيْضَةٍ.

تَوْجِيْكُنُهِ: حفرت ابن عباس نُاثِنُ كہتے ہیں حضرت ثابت بن قیس نُاٹِنُو كی اہلیہ نے اپنے شو ہر سے خلع حاصل كرليا يہ نبی ا كرم مُؤْشِئَا أَم کے زمانداقدی کی بات ہے توانہیں ایک حیض عدت بسر کرنے کا حکم ویا گیا۔

اس باب میں چارمسائل کامعلوم کرنا ضروری ہے۔

مستکلہ ①: خلع کالغوی معنی ہے اتار نا جیسے اللہ تعالیٰ کا قول ہے "فی خلع نعلیك" زواج اور زوجہ کو قر آن نے ایک دوسرے کالباس قرار دیاہے گویا بیدونوں بھی بذریعہ خلع اس لباس کوا تارتے ہیں۔

اصطلاح معنى: از الة ملك النكاح بمأل بلفظ مخصوص لغوى معنى سے مناسبت ظاہر ب اور اصطلاح مين خلع يه ب کہ عورت مردکو کچھ مال دے کراس سے ظلاق لے لے۔

مستکلہ ©:اس باب میں چارالفاظ مستعمل ہوتے ہیں خلع طلاق علی مال ،فدیہ اور مبارا ۃ۔اگر کل مہر کو بدل مقرر کیا جائے تو بیضلع

ہے اگر جز ومہر کو بدل مقرر کیا جائے تو بیرفدیہ ہے ،اگر مہر کے علاوہ کوئی مال مقرر کیا جائے تو بیرطلا ت علی مال ہے اور اگر عورت ان تمام حقوق کوسا قط کردے جوزوج اور زوجہ پر عقد نکاح کی وجہ سے لازم ہوتے ہیں تو پیر مبارا ہے۔

مستلم 3: مختلعہ ورت کی عدت کیا ہے؟ جمہور ائمہ اربعہ رئی اللہ کے نزدیک مختلعہ عورت کی عدت مطلقہ والی ہے احزاف کے ہاں تین حیض، شوافع کے نزدیک تین طہر ہے حنابلہ، اگر چینے نکاح کے قائل ہیں لیکن اس کے باوجود فرماتے ہیں کہ اس کی عدت تین حیض

(۲) امام آگخق وغیرہ کے نز دیک مختلعہ کی عدت ایک حیض ہے۔

وسیل: ان کا استدلال زیر بحث باب کی روایت سے ہے وفیہ ان تعتد بحیضة که ایک حیض عدت گزارنے کا حکم دیا۔اور بعض روایات میں حیصنۃ کے بعد واحدۃ کالفظ بھی مذکور ہے اس سے معلوم ہوا کہ مختلعہ کی عدت ایک حیض ہے۔

جواب 1: بحیصنة میں تاء وحدت کے لیے نہیں بلکہ جنس کے لیے ہے۔وہ اصل روایت کا لفظ نہیں بلکہ راوی کا تصرف ہے راوی نے حیضة کی تاء کو وحدت پرمجمول کرتے ہوئے واحدۃ کالفظ ذکر کر دیا۔

جواب ②: بيرهديث خبر واحد بي نص قرآني وَ الْهُ طَلَقْتُ .... الخ كے معارض نہيں ہوسكتى \_

مسئلہ ( : خلع کی حقیقت کیا ہے؟ آیا یہ نئے نکاح ہے یا طلاق ہے۔ ( جمہور یعنی احناف و شوافع کے قول جدید کے مطابق ما لکیہ کے نزدیک خلع طلاق بائنہ ہے۔ ﴿ امام شافعی وَاللّٰمِیا کا قول قدیم امام احمد بن صنبل وَاللّٰمِیا کے ہاں خلع فسخ نکاح ہے۔

ثمرة خلع: اگر طلاق ہے تو اس کے بعد مختلعہ کو طلاق بھی دی جاسکتی ہے نیز اگر خلع طلاق ہے تو اس کے بعد خاوند صرف مابقی کا مالک ہوگا نکاح کے بعد اور اگر خلع فننخ نکاح ہے تو پھر طلاقوں کا ما لک نہیں ہوگا محل طلاق نہ ہونے کی وجہ سے اس کے بعد اگر عورت پھر دوبارہ اس کے نکاح میں آ جائے تو پھر خادند نینوں طلاقوں کا مالک ہوگائے

جہور کے نز دیک خلع طلاق ہے حضرت عثمان غنی مٹائٹی اور حضرت علی مٹائٹی اور حضرت ابن مسعود مٹائٹی سے بھی یہی مروی ہے۔ ا ما احمد رایشیئه کا استدلال میہ ہے کہ قرآن کریم میں خلع کا ذکر ﴿ اَلطَّلَاقُ مَوَّتُنِ ﴾ کے بعد کیا گیا ہے لینی ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ الَّا يُقِيمًا حُدُودَ اللهِ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمًا افْتَلَتْ بِهِ ﴾ (البقره: ٢٢٩) اوراس كے بعد اللي آيت ہے ﴿ فَإِنْ طَلَقَهَا فَلَا تَحِلُّ لَهُ مِنْ بَعْدُ كُتَّى تَنْكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُ ﴾ (ابقره: ٢٣٠) جواس بات كى دليل ہے كفلع ان تين طلاقوں ميں شارنبيں اگر ضلع خود طلاق ہوتا

توطلاقیں چارہوجاتیں جس کا کوئی قائل نہیں۔ **جواب:** طلاق بائن كى دوتتمين بين: ( طلاق بائن على مال ( علاق بائن بلا مال ـ

ان میں لاز ما ان دومیں سے کوئی ایک ہوگی۔ دونوں کا اجتماع ممکن نہیں آلطّلَاقُ صَرَّ تَانِ میں طلاق بائن بلا مال کا ذکر ہے اور فيماً افتدت به كاندرطلاق بائن على مال كاذكر باورفان طلقها ... الخسة تيسرى طلاق كاذكر باس معلوم بواكم خلع کوطلاق ماننے کے باوجودعورت طلاقوں سے مغلظہ ہوگی۔

حب مهور کی دلسیال بیان کرتے ہوئے ابن العربی راتی الله عارضه میں لکھتے ہیں: و هی مسئلة ظاهرة يعي خلع كوطلاق كهنا قرآن سے بھی ظاہر ہے اور قیاس وغیرہ سے بھی قرآن سے اس طرح ظاہر ہوتا ہے کہ اس کا ذکر طلاق کے ضمن اور حکم میں آیا ہے البذا

میہ طلاق ہی ہے اور قیاس سے اس کا اطلاق ہونا اس لیے ظاہر ہے کہ خلع قاضی وغیرہ کے جبر پرموقو نے نہیں بلکہ زوجین کے درمیان بھی ہوسکتا ہے بعنی حاکم کی مداخلت کے بغیر اور زوجین کے مابین تو طلاق چلتی ہے نیز شوہر نے عوض لیا تو اب وہی چیز دے گا جس کا وہ ما لک ہے اور وہ تو طلاق ہی ہے۔

علاوہ ازیں ہمارا استدلال ان احادیث ہے جس میں خلع کے موقع پر طلاق کے الفاظ استعال ہوئے ہیں مثلاً ابن عباس تأثن كى مديث مي ب: "قال رسول الله عظيم اقبل الحديقة وطلقها تطليقة "يعنى حضرت ثابت بن قيس تأثنو سے نبی کریم مَطَّقَصَعَ آنے فرمایا ابنا باغ (حق مہر) واپس لے لو اور اس کو طلاق دے دو اور جھزت عکرمہ مُناتِنو کی روایت میں ہے: "فردةها وامر كايطلقها "يدونول روايتي بخارى مين بير (ص: ٢٥٠ ج: ٢)

اس کے علاوہ دارقطنی ،الکامل ،مصنف عبدالرزاق ،مصنف ابن ابی شیبہ،مؤطا امام مالک اور مراسل ابی داؤد میں بھی طلاق کی تفری ہے۔

حضرت رہتے وہا شی کے شوہر کون تھے؟ اور بیروا قعہ کس زمانہ کا ہے؟ شوہر کا نام تو کسی روایت میں نہیں آیا البتہ بیروا قعہ حضرت عثان غنی نوانتی کے آخری زمانہ کا ہے جبکہ حضرت عثان غنی نوانتی محصور ( نظر بند ) تھے ( نسائی ، حدیث ۳۴۹۷)اور ( ابن ماجہ ، حدیث ۲۰۵۸) میں اس کی صراحت ہے مگر چونکہ آئندہ واقعہ بھی حضرت رئیج بیان کرتی ہیں ( نسائی، حدیث ۳۴۹)اس لیے بعض روات کو غلط فہمی ہوئی اور انہوں نے حضرت رہیج کے واقعہ کو بھی عصر نبوی قرار دیدیا ،پس اس روایت میں جو شک راوی ہے: امیر ها النبي على او امرت ال من مي مي المرت م كونكه بيوا قعه ني مُرافِينَ كَ زمانه كانبيس م اورنسائي (١٨٦:٢ معرى) مين صراحت ب کہان کے بھائی عثمان نے بیتھم دیا تھاءامام ترمذی طیٹیائے نے یہی بات فرمائی ہے۔

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي الْمُخْتَلِعَاتِ

# باب اا:خلع کرنے والی عورتوں کے لیے وعید

(١١٠٤) ٱلْمُخْتَلِعَاتُ هُنَّ الْمُنَافِقَاتُ.

تَرْجُجِكُنُهِ: نِي اكرم مُلِلْفَيْكَةِ نِهِ ما ياخلع حاصل كرنے والى عورتيں منافق ہوتی ہیں۔

(١١٠٨) أَيُّمَا إِمُراَةٍ سَالَتْ زَوْجَها طَلَاقًا مِنْ غَيرِ بَأْسِ فَحَرَامٌ عَلَيْها رَائِحِةُ الْجَنَّةِ.

تَرْجَجْهَنَّهُ: نِي اكْرِم مُطَلِّقَيَّةً نِه فرما يا جوعورت كى وجه كے بغيرا پي شو ہر سے طلاق كا مطالبه كرے تواس پر جنت كى خوشبوحرام ہوگا۔ بعض مردایسے ہوتے ہیں جو بیوی کواس لیے طلاق دیتے ہیں کہ اس کی جگہ دوسری لا کر نیا مزہ چکھیں اور بعض عورتیں بھی اس غرض سے شوہروں سے طلاق لیتی ہیں۔ بیمردوزن اللہ کو پہندنہیں ۔طبرانی راٹیا؛ کی مجم کبیر میں روایت ہے رسول اللہ مَالِشَّنَا ﷺ نے فر مایا الله تعالی زواقین ( چکھنے والے مردول )اور ذوا قات ( چکھنے والی عورتوں ) کو پیندنہیں فر ماتے۔

"هن المنافقات" يرزجر من مبالغد إن اطلاق كي دووجه بين:

- 🛈 محشی نے بیان کی ہے کہ نکاح کا تقاضا یہ ہے کہ جیسے بظاہرا طاعت کا اظہار کیا جارہا ہے ویسے ہی باطن میں بھی ہولیکن پیورتیں باطن میں بغض اور نفرت جھیائے ہوتی ہیں۔
- ابن العربی والتیلانے ذکر کی ہے کہ ہیکم ہی راضی ہوتی ہیں اس لیے نافر مانی کرتی ہیں تو انہیں منافقات کہا جو بمعنی گفراز گفران عشیر ہے (عارضہ ) یعنی بغیر کسی مجبوری کے بلکہ محض اپنی ہوس کے مطابق کہ مثلاً پہلے دوسرے آ دمی سے دل لگا یا پھر اپنے شو ہر سے جدائي طلب كرلي جيسي آج كل ماؤرن معاشره مين موتاب "لهد توح د ائحة الجنة "أكلى حديث مين ب" فحرام عليها ر ائحة الجنة "اس يرجنت كي خوشبوحرام بيعن اس پرسونهامنوع ب حالانكه جنت كي خوشبوقيامت كدن يا في سوسال كي مسافت کی دوری تک جائے گی مگروہ اس سے اتنی دور ہوگی جہاں میر نہ پہنچے گی للہٰذا جہاں دوسرے جنتی اس ہے محفوظ ہو نگے تو میر اس سے محروم ہوگی۔

#### بَابُ مَاجَاءَ فِيُ مُدَارَاةِ البِّسَاءِ

## باب ۱۲: عورتول کے ساتھ رکھ رکھاؤ (خاطر داری) کا معاملہ کرنا

(١١٠٩) إِنَّ الْمَرْ أَةَ كَالضِّلْحِ إِنْ ذَهَبْتَ تُقِينُهُهَا كَسَرْتَهَا وَإِنْ تَرَكَّتَهَا اِسْتَمْتَعْتَ بِهَا عَلَى عِوْجٍ.

تَرْمَجْجِهُمْ بَنِي اكرم مُطْلِقَكَةً نِهِ فرما ياعورت پهلي کی طرح ہے اگرتم اسے سيدها کرنا چاہو گے تو اسے تو ژدو گے اور اگر اسے اس کی حالت میں رہنے دو گے تو اس کے ٹیڑھے بن کے باوجوداس سے فائدہ حاصل کروگے۔

تشريح: "مداراة" خاطرتواضع اورآؤ بھكت كوكتے ہيں يہال اس سے مراد ملائمت اور نرمی ہے كوكب ميں ہے:"المداد اة بذل الدينا لاصلاح الدنيا اوبذل الدنيا لاصلاح الدين والمداهنة بذل... الخ" بالعكس كماس مديث من مدارات كا بیان ہے مداہنت کانہیں اگرعورت کی حیال چلن سیح نہ ہو یا عورت نا فرمان ہواور اس کے نشوز کا علاج مقصود ہو یا اس قسم کی کوئی اور بات پیش نظر ہوتو سخت معاملہ بھی کیا جاسکتا ہے قر آن کریم میں اور احادیث میں اس کی صراحت ہے۔

(٢) اس حدیث میں عورت کی تخلیق کا بیان نہیں ہے بلکہ نسوانی فطرت میں نہایت بجی کی تمثیل ہے عام طور پر ایساسمجھا جاتا ہے کہ اس حدیث میں عورت کی تخلیق کا بیان ہے یعنی عورت شوہر کی پہلی سے پیدا کی گئ ہے، یہ بات مشاہدہ کے خلاف ہے بہت می عورتیں زندگی بھرشادی نہیں کرتیں اور بعض عورتیں شوہر سے پہلے پیدا ہوتی ہیں وہ کس کی پہلی سے پیدا ہوتی ہیں؟ غرض میہ بات بدیمی البطلان ہے اور قرآن وحدیث میں اس سلسلہ میں کوئی واضح بات نہیں ،اور سورۃ النسا کی پہلی آیت میں جو ﴿ خَلَقَا كُورْ مِنْ ظَفْیِسِ وَّاحِدَةٍ ﴾ آیا ہے اس سے نفس انسانی مراد ہے۔حضرت آ دم عَلاِئل کا وہاں صراحتاً ذکر نہیں حضرت شاہ ولی الله صاحب قدس سرہ کی اصطلاح میں بیروح اعظم (انسان اکبر) ہے عالم مثال میں اس کا وجود ہے اور تمام انسان مذکر بھی اور مؤنث بھی اس کے افراد ہیں اور بعداز مرگ سب اس میں جا کرمل جاتے ہیں۔

اس كى تفصيل سي ہے كہ مرصنف كا جوڑ ااس صنف سے بيدا كيا گيا ہے،اس صورت ميں بالهى مودت ورحت كاتحقق موسكتا ہے،

Secretary of the secret

اگرانسان کا جوڑ ابھینس یا بکری ہوتی تو باہم کیا موافقت ہوتی ؟ آیت کریمہ میں یہی مضمون ہے کہ اللہ نے مردوں اورعورتوں کو ایک ہی نفس انسانی سے پیدا کیا ہے پھران دونوں سےنسل بھیلائی ہے۔

اورلوگوں میں جومشہور ہے کہ حضرت حواظیما حضرت آ دم علاقیا کی بائیں جانب کی سب سے اوپر کی پہلی سے پیدا کی گئیں ہیں بینصور بائبل ( کتاب پیدائش باب ۲۲ یات ۲۲-۲۴) کا ہے پھروہاں سے اسلامی روایات میں آیا ہے جبکہ روح المعانی میں سورۃ النساء ک ای آیت کی تفسیر میں حاشیہ میں خودمفسرنے امام باقر رایشا؛ کاقول نقل کیا ہے کہ جس مٹی سے حضرت آدم عَالِیَال، پید کیے گئے تھے اس کے باقی ماندہ سے حضرت حواطبی پیدا کی گئی تھیں اور یہی بات قرین عقل ہے تمام حیوانات جن میں توالد و تناسل کا سلسلہ قائم ہے ان کے پہلے پہلے افراد (مذکرومؤنث)مٹی سے پیدا کئے گئے ہیں۔کوئی مادہ نرکی پہلی سے نہیں پیدا کی گئی۔اس مدیث میں اس طرف بھی اشارہ معلوم ہوتا ہے کہ عورت میں کسی قدر ٹیڑ ھا بن عیب نہیں جیسا کہ پہلی کی بجی بھی اس کاعیب نہیں لہٰذا مر دکوعورت کے اندر مرد جیسے اوراوصاف تلاش نبين كرنے عامين، فأن الله تعالى قد خلق كلامن الصنفين بخصائص لا توجد في الآخر.

## بَابُمَاجَآءَ فِي الرَّجُلِ يَسْأَلُهُ ٱبُوْهُ اَنْ يُطَلِّقَ امْرَاتَهُ

## باب ١٣: باب بيوى كوطلاق دينے كے ليے كھے تو بيٹا كيا كرے؟

## (١١١٠) كَانَتْ تَحْتِي إِمْرَاقٌا مُجَهَّا وَكَانَ آبِي يَكْرَهُهَا فَأَمَرَ نِي آنِ أَصُاطُلِقَهَا فَأَبَيْتُ فَلَ كَرْتُ ذَٰلِكَ.

تونجچنئہ: حضرت ابن عمر نواٹش بیان کرتے ہیں میری ایک بیوی تھی جے میں بہت پسند کرتا تھالیکن میرے والداسے ناپسند کرتے تھے انہوں نے مجھے ہدایت کی کہ میں اسے طلاق دے دول میں نے ریہ بات نہیں مانی میں نے اس بات کا تذکرہ نبی اکرم مَالِّنْ ﷺ سے کیا تو آ پِمَلِّشَكِيَّةً نِ فرما يا اے عبدالله بن عمرا پني بيوي كوطلاق دے دو۔

زیر بحث باب میں بیمسکلہ بیان کیا گیا ہے کہ والد کے کہنے پر اپنی بیوی کوطلاق دے دین چاہیے یا نہ؟ تو اس کے متعلق اصول بیہ کہ اگر بیوی کی طرف سے والدین کواذیت اور ضرر ہے اور طلاق کا مطالبہ کریں تو طلاق دے دین چاہیے اور اگر والدین کواذیت اورضررنه ہوتو پھرطلاق دینا جائز نہیں کیونکہ پیلم ہے۔

زیر بحث باب کی روایت میں جووا قعہ بیان کیا گیا ہے کہ حضرت عمر مٹائٹند نے جواپنے بیٹے کو حکم دیا کہ اپنی بیوی کو طلاق دے دو اور پھر نی مُطْفَظَةً نے ان کی تصدیق کرتے ہوئے فرمایا: طلق امر تك-ظاہر ہے كداس کی كوئی معقول وجہ ہوگی كيونكه رسول الله مُطْفِظَةً ظلم کی تفیدیق ہر گزنہیں کر سکتے۔

اعت راض: اگر ابن عمر نتاتین کے لیے اپنے والد کے حکم تعمیل ضروری تھی تو انہوں نے ابتداء طلاق دینے سے انکار کیوں کیا۔ یہاں تك كه نبي مَزَافْظَيَّةً كو كمني كي نوبت آئي پھر آپ نے طلاق دينے كا حكم ديا۔

جواب: ان كى ايك نظر والد كے حكم كى تعميل برتقى ، دوسرى نظر طلاق كے مبغوض ہونے برتقى يرتقى يرتر دد تھا وجد ترجيح تفى تقى اور سبب طلاق محبت کی وجہ سے اوجھل تھا۔اس لیے ابتداء توقف کیا اور بعد میں نبی مَلِّنْظِیَّۃً کے کہنے پرطلاق دیدی۔(اس زمانے میں اس مسئلہ میں

میری رائے میہ ہے کہ طلاق سے پہلے دارالا فتاء سے ضرور رجوع کریں۔

## بَابُمَاجَاءَ لَاتَسْأَلُ الْمَرْاَةُ طَلَاقَ أُخْتِهَا

# باب ١١٠: سوكن كاطلاق كامطالبه كرنا

(١١١١) لَاتَسَالِ الْمَرُ آةُ طَلَاقَ أُخْتِها لِتُكْفِيئَ مَا فِي إِنَائِهَا.

ترکیجینی، نی اکرم مَرَّالَفَیَکَیَّ کواس فرمان کا پیتہ چلا ہے کوئی عورت اپنی بہن کی طلاق کا مطالبہ نہ کرے تا کہ اس کے جھے کے فوائد بھی حاصل کرلے۔

معاشرتی خرابیوں میں سے ایک سے ہے کہ اگر کسی کی دویا زیادہ بیویاں ہوتی ہیں تو ہربیوی اپنی سوکن کے خلاف شوہر کے کان بھرتی رہتی ہے، یہاں تک کہ ایک غالب آ جاتی ہے پس شوہر دوسری کوطلاق دے دیتا ہے۔ حدیث میں اس کی ممانعت آئی ہے نبی کریم ﷺ نے فرمایا: کوئی عورت اپنی بہن کی طلاق کا مطالبہ نہ کرے۔سوکن کو بہن "جذبہ ترحم ابھارنے کے لیے کہا گیا ہے۔

#### باب

# باب: طلاقول كى تحديد كب عمل مين أنى ؟

توکنچهنه: -حضرت عائشہ خالفی سے دوایت ہے کہ زمانہ جاہلیت میں کوئی شخص اپنی بیوی کوجتی بار چاہتا طلاقیں دے دیتا اور پھر عدت کے دوران رجوع کر لیتا تو وہ اس کی بیوی رہتی ۔ اگر چہ اس نے سوبار یااس سے زیادہ مرتبہ طلاقیں ہی کیوں نہ دی ہوتیں ۔ یہاں تک کہ ایک آ دی نے اپنی بیوی سے کہا خدا کی قسم میں تہمیں بھی طلاق نہ دوں گا تا کہ تو مجھ سے جدانہ ہوجائے لیکن اس کے باوجود تجھ سے بھی نہیں ملوں گا۔ اس نے پوچھاوہ کیسے؟ اس نے کہا دہ اس طرح کہ میں تجھے طلاق دے دوں گا اور پھر جب تمہاری عدت پوری ہونے والی ہوگی تو میں رجوع کرلوں گا ۔ وہ عورت حضرت عائشہ زیافی اس آئی اور انہیں بتایا تو وہ خاموش رہیں یہاں تک کہ رسول اللہ مَؤَوَّتُونَ ﴾ تشریف لائے اور انہیں بیان تک کہ رسول اللہ مَؤُوَّتُونَ کِی تشریف لائے اور انہیں یہ واقعہ سنایا گیا لیکن نبی اکرم مُؤُلِّقَتُوْ بھی خاموش رہے ۔ پھر یہ آیت نازل ہوئی ۔ ﴿ الطّلَاقُ مَوَّتُنِ ﴾ تشریف لائے اور انہیں یہ واقعہ سنایا گیا لیکن نبی اکرم مُؤلِّقَتَیْنَ بھی خاموش رہے۔ پھر یہ آیت نازل ہوئی۔ ﴿ الطّلَاقُ مَوَّتُنِ بُ

(طلاق دوہی مرتبہ ہے۔اس کے بعدیا تو قاعدے کے مطابق رکھ لویا احسن طریقے سے چھوڑ دو) ابوکریب ،محد بن علاء ،عبداللہ بن ادریس سے وہ ہشام بن عروہ سے اور وہ اپنے والد سے اس کے ہم معنیٰ حدیث نقل کرتے ہیں لیکن اس میں حضرت عائشہ " کا ذکر نہیں كرتے - سامى بىن شعيب كى مديث سے اسى ہے۔

تشرِيْح: زمانہ جاہليت ميں طلاق کی کوئی تحدید نہيں تھی ،لوگ جتنی چاہتے تھے طلاقیں دیتے تھے بس شرط پیٹھی کہ عدت میں رجوع کر لے تو بیوی ﴿ جائے گی اور اگر عدت گز رگئی تو بیوی نکل گئی۔

ز مانہ جاہلیت میں نکاح بھی تھا اور طلاق بھی اور دونوں پرعمل بھی ہوتا تھا شریعت نے ان کومہذب بنا لیا بایں طور کہ محر مات کا بیان کیا جمع بین الاختین وغیرہا کومنع فرمایا اور چار ہے زائدازواج کو بیک وقت نکاح میں رکھناممنوع قرار دیا ہے گو کہ آپ میران کی کیا ہے۔ لیے چار سے زائدخصوصی طور پر جائز قرار دیدی اسی طرح طلاق کی کوئی حدمقرر نہ تھی۔جیسا کہ اس حدیث میں ہے اس کے لیے بھی تعداد مقرر فرمائی تا کہ عورت کو بلا وجہ ضرر نہ پہنچایا جاسکے دوطلاق کے اندر مرد چاہے تو رجوع کرسکتا ہے لیکن عدت گزر جانے کے ساتھ یا تین کے واقع کرنے سے رجوع کاحق ختم ہوجا تاہے۔

اور حفزت سشاه ولى الله مصاحب راييليد نے تحب ميد طلق كى دووجه بين بسيان فرما كى بين:

پہل وجہ: تین سے کثرت کا آغاز ہوتا ہے کیونکہ اقل جمع تین ہیں پس تین طلاقیں بہت ہو کئیں اس سے زیادہ کی ضرورت نہیں۔ دوسسرى وجد: قياس كامقتضى يه تقا كه طلاق ايك بى بوتى مگر چونكه طلاق كے بعد غور وفكر اور سوچنے كى ضرورت بيش آتى ہے اور بعض لوگوں کو بیوی کی قدر وقیت جدائی کے بعد معلوم ہوتی ہے مشہور ہے قدر نعمت بعد زوال نعمت اس لیے ایک سے زیادہ طلاقیں مشروع کی گئیں تا کہ شوہر کے لیے سوچنے کا موقع رہے ،اور اصل تجرب ایک طلاق سے ہوجا تا ہے اور دو سے اس کی تکیل ہوتی ہے اس لیے تین کے بعدز مام اختیار ہاتھ سے نکل جاتی ہے۔

### بَابُهَاجَاءَفِيُ طَلاَقَ الْمَعْتُوْهِ

# باب ١٥: مجنون كي طلاق كاحكم

(١١١٢) كُلُّ طَلَاقٍ جَائزٌ اللَّاطلاقَ الْمُعْتُوفِ الْمَغْلُوبِ عَلَى عَقْلِهِ.

تَرْجَجْهَا بَي اكرم مُؤَلِّنَكُمْ فَي غَر ما يا ہرطرح كى طلاق درست ہے ماسوائے الشخص كے جو پاگل ہواوراس كى عقل مغلوب ہو چكى ہو۔

## باب:اسی سے متعلق باب

(١١١٣) كَانَ النَّاسُ وَالرَّجُلُ يُطلِّقُ امْرَاتَهُ مَاشَآءَ أَنْ يُطلِّقَهَا وَهِيَ امْرَاتُهُ إِذَا ارْتَجَعَهَا وَهِيَ فِي الْعِدَّةِ وَانْ طَلَّقَهَا مِائَةَ مَرَّةٍ أَوْ أَكْثَرَ حَتَّى قَالَ رَجُلُ لِإِمْرَأَتِهِ وَاللَّهِ لَا أُطَلِّقُكِ فَتَبِينِيْنَ مِنِينَ وَلَا آوِيُكِ أَبَدًا قَالَتْ وَكَيْفَ ذَاكَ قَالَ أَطَلِّقُكِ فَكُلَّمَا هَمَّتْ عِنَّاتُكِ أَنْ تَنْقَضِى رَاجَعُتُكِ فَلَهَبَتِ الْمَزْ آَةُ حَتَّى دَخَلَتُ عَلَى عَآئِشَةَ رَبِّهُ فَلَهُ عَلَى عَآئِشَةً وَلَهُ عَلَى عَآئِشَةً وَلَيْ عَلَى عَرَانُ وَ النَّبِي عَلَيْ عَلَى النَّبِي عَلَيْ عَلَى النَّبِي عَلَى النَّبِي عَلَى عَلَى النَّبِي الْعَرَانُ فَ وَالطَلَاقُ مَرَتُنِ وَالمُسَاكُ إِمِعْرُونِ آو تَسْرِيْحُ الِإِحْسَانِ ﴿ وَاللَّالِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّل

توجیخ بنی: حضرت عائشہ بڑا تھے ہیں پہلے یہ ہوا کرتا تھا آ دی اپنی بیوی کوجتی چاہتا تھا طلاق دے دیتا وہ عورت پھر بھی اس کی بیوی رہتی تھی وہ جب چاہتا تھا اس کی عدت کے دوران اس سے رجوع کرلیا کرتا تھا آگر چہاں نے اسے سومر تبہ بھی طلاق دی ہو یا اس سے بھی زیادہ دی ہو یہاں تک کہ ایک شخص نے اپنی بیوی سے کہا اللہ کی قسم نہ تو میں تہہیں طلاق دوں گا کہتم مجھ سے الگ ہوجاؤ اور نہ ہی میں تہہیں اپنے ساتھ رکھوں گا وہ خاتون بولی وہ کیے؟ اس آ دمی نے کہا میں تہہیں طلاق دوں گا جب تمہاری عدت ختم ہونے والی ہوگی میں تہہیں اپنے ساتھ رکھوں گا وہ خاتون بولی وہ کیے؟ اس آ دمی نے کہا میں تہہیں طلاق دوں گا جب تمہاری عدت ختم ہونے والی ہوگی تو میں تم سے رجوع کرلیا کروں گا وہ عورت گئی اور حضرت عائشہ بڑا تھی خاموش بارے میں بنایا تو حضرت عائشہ بڑا تھی خاموش دہ بنی اگرم مِنَّا اللَّکُ اُلَّمَ تَصْرِیْ لائے تو آ پ کو بتایا آ پ مِنَّا اللَّکُ کہ جب نی اگرم مِنَّا اللَّکُ گُرُمْ آ ن کا بیکم نازل ہوا۔ طلاق دومر تبددی جائے گی پھر مناسب طریقے سے روک لویا احسان کے ساتھ الگ کردو۔"

زیر بحث باب کی روایت میں کل طلاق میں حصر حقیقی نہیں بلکہ اضافی ہے کیونکہ اگر اس کو حصر حقیقی پرمحمول کیا جائے تو اس سے لازم آئے گا کہ بچہ کی طلاق واقع ہو جائے حالانکہ ایسانہیں۔

ط لق المعتوہ: باب کی روایت میں معتوہ سے مراد مجنون ہے معنی میہ ہوگا کہ مجنون کی طلاق بالاتفاق واقع نہیں ہوتی۔ اسی طرح نائم اور مغمی علیہ کی طلاق بھی واقع نہیں ہوئی۔

مذاہب فقہ او: سکران کی طلاق: سکران کی طلاق کے وقوع اور عدم وقوع کے بارے میں اختلاف ہے۔

- ① حضرت سعید بن المسیب ،حسن بصری ،ابراہیم نخعی ، زہری ، شعبی ،امام اوزاعی ،سفیان توری اورامام ابوصنیفه اورامام مالک میسیم ہیں عضرات سکران کی طلاق کے وقوع کے قائل ہیں ،امام شافعی والٹیلیئ کا اصح قول بھی اس کے مطابق ہے ، نیز امام احمد والٹیلیئ کی بھی مرجوح روایت یہی ہے۔
- ابوالشعشاء، طاؤس، عکرمہ، قاسم، عمر بن عبدالعزیز، رہیعہ، لیث، امام آبطی اور مزنی بڑے آبلیم سکران کی طلاق کے عدم وقوع کے قائل ہیں امام احمد برایشیائہ کی رائح اور امام شافعی برایشیائہ کی مرجوح روایت بھی اسی کے مطابق ہے۔ امام طحاوی برایشیائہ نے بھی اسی کو اختیار کیا ہے۔ (ج: ۹ ص: ۹۱ س) باب الطلاق فی الاخلاق۔

اعت راض نبظاہر ان معدورین اور سکران میں کوئی فرق نہیں۔ یہ کیا وجہ ہے کہ سکران کی طلاق واقع ہوجاتی ہے اور مذکورہ معدورین کی طلاق واقع نہیں ہوتی ؟

**جواب:** مجنون کےمغلوب انعقل ہونے کا سبب غیر اختیاری ہے یہی حال ہے نائم وغیرہ کا بخلاف سکران کے کہ اس کےمغلوب انتقل ہونے کا سبب اختیاری اور کسبی ہے۔

اعست راض: مسافر اگرچ سفر معصیت میں ہواس کو قصر کی رخصت حاصل ہے ای طرح سکران کا تعل اگرچ معصیت ہے لیکن اس کو مجمی عدم وقوع طلاق کی وسعت حاصل ہونی چاہیے؟

————— **جواب:** قصر کی علت سفر ہے اور وہ معصیت کی حالت میں بھی موجود ہوتا ہے جبکہ سکران کے اندر طلاق کا مدار الفاظ طلاق پر ہے اور الفاظ طلاق موجود ہیں اس لیے طلاق واقع ہوجائے گ۔

**اعت راض:** اگر طلاق کے وقوع کا عتبار الفاظ طلاق پر ہے تو الفاظ طلاق نائم اور مجنون کی صورت میں بھی موجود ہیں؟ **جواب:** طلاق کے وقوع کا مدار اگرچہ الفاظ طلاق پر ہے لیکن میے مشروط ہے ساتھ ایک شرط کے۔ کہ الفاظ طلاق غیر مغلوب العقل سے صادر ہوئے ہوں ۔سکران اگر چے مغلوب انعقل ہے کیکن بی غلبہ کسبی اور اختیاری ہے اس لیے بیے کما غیر مغلوب انعقل ہے بخلا ف نائم وغیرہ کے کہان کا غلبہ اختیاری نہیں۔اس لیے سکران کی طلاق واقع ہوجائے گی اور نائم وغیرہ کی واقع نہیں ہوگی۔

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي الْحَامِلِ الْمُتَوَفِّي عَنْهَا زَوْجُهَاتَضَعُ

# باب ۱۷: حامله کی عدت وضع حمل ہے

(١١١٣) وَضَعَتْ سُبَيْعَةُ بَعْلَ وَفَاقِ زَوْجِها بِشَلاثةٍ وَعِشرينَ اوخَمُسةٍ وَعِشرينَ يَومًا فَلَبَّا تَعَلَّتْ تَشَوَّفَتْ لِلنِّكَاحَ فَأُنْكِرَ عَلَيْهَا فَنُ كِرَ ذُلكَ لِلنِّي عَلَيْهَا فَنُ كَرَ ذُلكَ لِلنِّي عَلَيْهَا فَلَ مَلْهَا .

ترکیجینی: حضرت ابوسنابل مخالتی بیان کرتے ہیں سبیعہ نامی خاتون نے اپنے شوہر کی وفات کے تکیس دن یا نتاید پچپیں دن کے بعد بي كوجنم ديا جب وہ نفاس سے پاك ہوئى تو اس نے نكاح كے ليے خود كو تيار كيا تو اس بات پر اعتراض كيا گيا اس بات كا تذكر ہ آ پِمُؤْفِظَةً ہے کیا گیا تو آ پِمُؤَفِیَّةً نے فرمایا اگروہ چاہےتو ایسا کرسکتی ہے کیونکہ اس کی عدت پوری ہو چکی ہے۔

(١١١٥) أَنَّ ٱبَاهُرَيْرَةً وَابْنَ عَبَّاسٍ وَأَبَا سَلَّمَةً بْنِ عَبْدِالرَّحْنِ تَذَا كُرُوا الْمُتَوَفَّى عَنْهَا زَوْجُهَا الْحَامِلُ تَضَعُ عِنْدَوَفَاقِزَوْجِهَا فَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ تَعْتَدُّ اخِرَالًا جَلَيْنِوَقَالَ ابُوْسَلَمَةَ بَلَ تَحِلُّ حِيْنَ تَضَعُ وَقَالَ ٱبُوْهُرَيْرَةَ اَنَامَعَ ابْنِ آخِيْ يَغْنِي ٱبَاسَلَمَةَ فَأَرْسَلُوْا إِلَى أُمِّر سَلَمَةَ زَوْجِ النَّبِيّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَتْ قَلُ وَضَعَتْ سُبَيْعَةُ الْاَسْلَمِيَّةُ بَعُلَا وَفَاقِزَوُجِهَا بِيَسِيْرٍ فَاسْتَفْتَتْ رَسُوْلَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَأَمَرَهَا أَنُ تَتَزَوَّجَ.

ترجیجانی: حضرت ابو ہریرہ،حضرت ابن عباس اورحضرت ابوسلمہ بن عبدالرحمٰن مؤنائیا کے درمیان اس بات پر بحث ہوگئی اگر کوئی حاملہ بیوه عورت بچے کوجنم دے تو کیا تھم ہوگا؟ حضرت ابن عباس میافتی نے فرمایا وہ عورت وہ عدت بسر کرے گی جو بعد میں ختم ہوگی حضرت ابوسلمہ نٹاٹٹنو نے فرمایا جیسے ہی وہ بچے کوجنم دے گی اس کی عدت ختم ہوجائے گی حضرت ابو ہریرہ نٹاٹٹو نے فرمایا میں اس بارے میں ا پنے بھیتے بعنی ابوسلمہ رہانتی کے ساتھ ہوں ان لوگوں نے حضرت اُم سلمہ رہانتی کو پیغام بھیجا تو انہوں نے بتا یا سبیعہ رہانتی نا می خاتون ۔ نے اپنے شوہر کی وفات کے پچھ عرصے بعد بچے کوجنم دیا تھا اور اس خاتون نے نبی اکرم مَٹِرِ ﷺ سے اس بارے میں دریافت کیا تھا تو آپ مُؤْلِثُنِينَا فَاسے میہ ہدایت کی تھی کہ وہ شادی کرسکتی ہے۔ وه عورت جس کے شوہر کا اس حال میں انتقال ہوجائے کہ وہ حاملہ ہے تو اس کی عدت وضع حمل ہے اور بیرا جماعی متو فی عنھا زوجھا کی عدت کا بیان دوآیتوں میں مذکور ہے۔

(١) سورة بقره كي آيت ﴿ وَالَّذِينَ يُتُو فَوْنَ مِنْكُمْ وَيَنَا رُونَ ... النج ﴾ (البقره: ٢٣٨) اورسوره طلاق كي آيت ﴿ وَأُولَاتُ الْكُمْهَا إِل اَجَـُكُهُ يَّ أَنْ يَّضَعُنَ حَمُلَهُ يَ ۖ ﴾ (الطلاق: ٣) ان دونول آيتول کي روشني ميس متوفي عنها زوجها غير حامله کي عدت متعين ہے يعني چار مہینے دس دن اور حاملہ غیرمتوفی عنھا زوجھا کی عدت بھی متعین ہے بعنی وضع حمل۔ایک صورت میں تعارض ہے اور وہ بیر ہے کہ حاملہ متوفی عنها زوجها اس صورت میں سورت بقرہ کی آیت کا نقاضا یہ ہے کہ اس کی عدت چار مہینے دس دن ہواور سورۃ طلاق کی آیت کا تقاضایه ه یکهاس کی عدت وضع حمل موراوراس صورت میں اختلاف ہے اور دو مذاہب ہیں۔

(۱) جمہور صحابہ کرام منی کنی اور ائمہ اربعہ میں ایک کے نز دیک ایسی عورت کی عدت وضع حمل ہے۔

و کسیسل اقال: باب کی روایت ہے کہ سبیعہ اسلمیہ زاہنے حاملہ متوفی عنہا زوجہاتھیں۔ ۲۳ یا ۲۵ دن بعد وضع حمل ہو گیا تو نبی مَأْتَشِيْحَةً نے ان کو نکاح کرنے کی اجازت دے دی تھی اس سے معلوم ہوا کہ ایسی عورت کی عدت وضع حمل ہے۔

حامله متوفى عنها زوجها كي عدت مسئله زيرغورآيا عبدالله بن عباس زانتي نفر مايا: اس كي عدت ابعدا لاجلين ہے ابوسلمه والني نے فرمايا: اس کی عدت وضع حمل ہے ابو ہریرہ و کالٹوند نے فر مایا میں ابوسلمہ وٹالٹونہ کے ساتھ ہوں پھرانہوں نے فیصلہ کے لیے ام سلمہ وٹالٹونا کے پاس پیغام بھیجا اُم سلمہ رہائی ابوسلمہ رہائی کی تصدیق کرتے ہوئے فرمایا کہ سبیعہ اسلمیہ رہائی کا خاوند کی وفات کے بچھ عرصہ بعد وضع حمل ہوگیا پھراس نے نبی مُطِّلْظُنِیَمَ اِسے نکاح کے بارے میں مسکلہ پوچھا تو آپ مُطِّلْظُنِیَمَ نے نکاح کی اجازت دے دی اس سے ثابت ہوا کہالیمعورت کی عدت وضع حمل ہے۔

دومرامسلک: حضرت علی خالفی کے نز دیک ایسی عورت کی عدت ابعدالاجلین ہے گویا ان کے نز دیک اس تعارض کوختم کرنے کی صورت

اصل حقیقت یہ ہے کہ سورۃ طلاق والی آیت سورۃ بقرہ والی آیت کے لیے متعارض صورت میں ناسخ ہے جبکہ مذکورہ دوصورتوں میں ناسخ نہیں کیونکہ وہ متعارض نہیں ہیں حضرت عبداللہ بن مسعود والتی فر ماتے ہیں کہ میں مباہلہ کے لیے تیار ہوں اس بات پر کہ سور ۃ نساءقصری یعنی سورۃ طلاق سورۃ بقرہ کی آیت کے بعد نازل ہوئی ہے اور ابعد الاجلین کا قول اختیار کرنے کی دووجہ ہیں۔ایک بیر کہ ان كوسبيعه اسلميه وفاثننا والى روايت نه ببنجي تقي اور دوسري وجه ميتقي كهان كونسخ كاعلم نه تقا\_

## بَابُ مَاجَاءَ فِي عِدَّة الْمُتَوَفِّي عَنْهَازَوْجُهَا

# باب ۱۷:جس کے شوہر کا انتقال ہوجائے اس پرعدت میں سوگ لازم ہے

(١١١) قَالَتُ زَيْنَبُ دَخَلْتُ عَلَى أُمِّر حَبِيْبَةَ زَوْجِ النَّبِيِّ عَلَى عَنْ تُوفِّى اَبُوهَا اَبُوسُفُيَانَ بُنُ حَرْبٍ فَلَاعَتُ بِطِيْبٍ فِيْهِ صُفُرَةُ خَلُوْقٍ اَوْ غَيْرِهٖ فَلَهنت بِهِ جَارِيَّةً ثُمَّ مَسَّت بِعَارِضَيْهَا ثُمَّ قَالَت وَاللهِ مَا لِيُ بِالطِّيْبِ مِنْ حَاجَةٍ غَيْرَ أَنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ لاَيْحِلَّ لِامْرَاةٍ تُوْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ ٱلأخِرِآنُ تُحِلَّ عَلَى مَيِّتٍ فَوْقَ ثَلاَثَةِ آيَامِ الرَّعَلَىٰ زَوْجِ ٱرْبَعَةَ ٱشُهُرٍ وَّعَشُرًا.

ترکنجی تنب: سیدہ زینب خالٹینا کہتی ہیں میں نبی اکرم میرانشیکی کی زوجہ محترمہ اُم حبیبہ میانٹینا کی خدمت میں حاضر ہوئی جب ان کے والد ابوسفیان بن حرب کا انتقال ہوا تھا انہوں نے خوشبومنگوائی جس میں زرد رنگ موجود تھا ایک کنیز نے اس میں تیل ملایا پھر حضرت اُم حبیبہ دلیانیٹا نے وہ خوشبو اپنے رخساروں پر لگالی پھر انہوں نے بتایا اللہ کی قشم مجھے خوشبو لگانے کی ضرورت نہیں تھی لیکن میں نے آپ ﷺ ﷺ سے سنا ہے اللہ تعالیٰ اور آخرت کے دن پر ایمان رکھنے والی کسی بھی عورت کے لیے بیہ بات جائز نہیں ہے وہ کسی میت پر تین دن سے زیادہ سوگ کرے البتہ وہ اپنے شوہر کی وفات پر چار ماہ دس دن تک سوگ کرے گی۔

(١١١٧) قَالَتُ زَيْنَبُ فَلَ خَلْتُ عَلَى زَيْنَبَ بِنْتِ بَحْشِ حِيْنَ تُوُفِّىَ آخُوُهَا فَلَعَتْ بِطِيْبِ فَمَسَّتُ مِنْهُ ثُمَّ قَالَتْ وَاللَّهِ مَا لِي فِي الطِّيْبِ مِنْ حَاجَةٍ غَيْرَ إِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ لاَ يَحِلُّ لِامْرَ أَوْ تُومِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِر الْاخَرِانُ تُحِدَّ عَلَى مَيِّتٍ فَوُقَ ثَلاَثِ لَيَالٍ إلاَّ عَلَى زَوْجِ اَرْبَعَةَ اَشْهُرٍ وَّعَشُرًا.

ترکیجی تنبی: حضرت زینب والنینا زینب بنت جحش والنینا کی خدمت میں حاضر ہوئیں جب ان کے بھائی کا انقال ہوا تو انہوں نے بھی خوشبومنگوائی اورلگائی پھروہ بولیں الله کی قسم مجھے اس خوشبوکی ضرورت نہیں تھی لیکن میں نے آپ مَرِّفَظَیْکَمَ کوفر ماتے ہوئے سنا ہے الله تعالیٰ اور آخرت کے دن پرایمان رکھنے والی کسی بھی عورت کے لیے بیہ بات جائز نہیں ہے وہ کسی میت پر تین دن سے زیادہ سوگ کرے البتہ اپنے شوہر کا سوگ چار ماہ دس دن تک کرے گی۔

(١١١٨) قَالَتُ زَيْنبُ سَمِعتُ أُمِّي أُمَّر سَلمةَ تقول جَائَتُ إِمْرَاةً إِلَّى رَسُولِ اللهِ ﷺ فقَالَتُ يَارَسُولَ اللهِ إِنَّ ابُنَتِي تُوُفِّي عَنُها زَوْجُها وقَدِ اشْتَكَتْ عَيْنَيُها أَفَنَكُحُلُهَا فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ لَا مَرَّتَينِ او ثلاثَ مَرَّاتٍ كُلُّ ذْلكَ يَقُولُ لَا ثُمَّرَ قَالَ إِنَّمَا هِيَ آرُبِعَةُ أَشُهُرٍ وعَشْرًا وقَنُ كَانَتْ إِحْدَا كُنَّ فِي الْجَاهِلِيَّةِ تَرُمِي بِالْبَعْرَةِ عَلَى رَأْسِ

تَوْجِيْهَا بَهِ: حضرت زينب مُالْتُونَا بيان كرتى بين مين نے اپنی والدہ أم سلمہ مُنْالْتُونا ہے سنا ہے ایک خاتون نبی اکرم مِنْطِلْتُكَافَّ کی خدمت میں حاضر ہوئیں اس نے عرض کی یارسول الله مَرِ الله مَرِ الله مَرِ الله مَرِ الله مَرِ الله مَرِ الله مَر ال لگادیں آپ مِنْ اَنْ عَنْ مَا يا نهيں ايها دويا شايدتين مرتبه وا هر مرتبه آپ مِنْ اِنْتَكَامُ نے يهى فرمايا پھر آپ مِنْ اَنْتَكَامُ نے فرمايا بيتو چار ماه دی دن ہیں پہلے زمانہ جاہلیت میں کوئی عورت ایک سال گزرنے کے بعد مینگنی پھینکا کرتی تھی۔

باب کی حدیث میں عدت کا مسّلہ نہیں ہے اور اس کی ضرورت بھی نہیں ہے جب پیمسّلہ قر آن میں صراحتاً آ گیا تو اب حدیثوں میں کیوں لائے گا؟ بلکہ اس حدیث میں احداد یعنی سوگ کرنے کا مسئلہ ہے پس ممکن ہے باب میں احداد کا عدۃ ہو گیا ہو۔

جاننا چاہیے کہ مرد کے لیے تو سوگ کرنا قطعا حرام ہے اس لیے کہ یہ بات مرد کے موضوع کے خلاف ہے،مرد کاروبار کرنے والا

رزق کی تلاش میں دوڑ دھوپ کرنے والا ہے ،اگر وہ سوگ کرے گا یعنی عدت میں بیٹھے گا تو زندگی کی گاڑی رک جائے گی البتہ عورتوں کے لیے سوگ کرنا جائز ہے پھر شوہر کی وفات پر چار ماہ دی دن تک سوگ کرنا واجب ہے اور شوہر کے علاوہ کوئی اور رشتہ دار وفات یا جائے تو تین دن تک سوگ کرنا جائز ہے،اس سے زیادہ سوگ کرنا جائز نہیں۔

احداد کی شرعی حیثیت کیاہے،اور احداد کس پر ہے اور دومذا ہب ہیں:

منامب فقنهاء: ① امام ما لك اورامام شافعي مُنِيَّاتَيَّا كنز ديك احدادمعتدة الوفات پرواجب بخواه صغيره مويا كبيره ،مسلمه مويا كتابيه

② امام ابوحنیفہ رائیٹیئہ کے نز دیک صغیرہ اور کتابیہ پر احداد واجب نہیں ہے۔

وليل احناف: (١) امام صاحب والني كاستدلال زير بحث باب كى روايت سے بے: وفيه لا يحل لامر اة تؤمن بالله ان ك الفاظ سے بالغه مؤمنه كوخطاب كيا كيا سے امراة كے لفظ سے معلوم ہوا كه احداد صغيره پر واجب نہيں تؤمن كے الفاظ سے معلوم ہوا کہمومنہ پر واجب ہے کافرہ پر واجب نہیں۔

(٢) مسلم بي مين حضرت حفصه والنيا كي روايت أم عطيه والنيات في ع آئي ب:

قالت كنا ننهي ان نحد على ميت فوق ثلاث الاعلى زوج اربعة اشهر وعشر ولا نكتحل ولا نتطيب ولا نلبس ثوبامصبوغا وقدرخص للبراة في طهرها ... الخر

" فرماتی ہیں کہ میں منع کیا کہ ہم خاوند کے علاوہ کسی میت پرتین دن سے زیادہ سوگ منائیں۔مگر خاوند پر چار ماہ دس دن اور نہ ہم سرمہ لگا نمیں اور نہ ہم خوشبولگا نمیں اور نہ ہم ریکتے ہوئے کپڑے پہنیں تحقیق عورت کواس کے طہر میں رخصت دی ہے۔" اس روایت میں رخصت تحریم کے مقابلہ میں ہے جس کا حاصل پیر کہ انتخال وغیرہ نا جائز ہے اور ترک زینت واجب ہے۔

(٣) مسلم ہی میں حضرت امسلمہ والنین کی روایت میں متوفی عنها زوجها کے لیے اکتال کی اجازت طلب کرنے اور آپ مِرَالنَّيْنَةَ کے اجازت نہ دینے کا ذکر ہے جواحداد کے وجوب پر دال ہے۔

مذكورہ بالاتمام تفصيل متوفى عنها زوجها كے بارے ميں تھى جہاں تك مطلقه كاتعلق ہے سورجعيہ كے بارے ميں توترك حداد متفق عليه ہے البته متبوتہ یعنی مطلقہ بائنہ یا مغلظہ کے کے بارے میں اختلاف ہے۔

مذاہب فقہباء: ① امام ابوصنیفہ کے نز دیک اس پربھی احداد واجب ہے،ابوتور،ابوعبیداور حکم ﷺ کا بھی یہی مسلک ہے۔ جب کہ جمہور کے نز دیک اس پرسوگ واجب نہیں اس لیے کہ شوہرنے اس کوطلاق دیکر وحشت ز دہ کر دیا فلا تأسف علیہ۔

**جواب:** حضرات احناف جوابا فرماتے ہیں کہ موگ کا دجوب نعت نکاح کے فوت ہونے پر ہے۔

نواند جا البیت میں عدت کا وستور: یہ تھا کہ بیوہ کی تنگ وتاریک کرے میں بدترین کیڑے بہن کرسال بھر مقیدر ہی تھی اور ہر طرح کی زینت سے احتراز کرتی تھی۔ بنہاتی تک نہیں تھی۔ پھر سال پورا ہونے پر اس کو کبوتر کے مانند کوئی پرندہ دیا جاتا تھا جس کووہ ا پنی شرمگاه پرملتی تقی تا آنکه وه پرنده مرجاتا تھا، پھرٹوکری بھر کر مینگنیاں دی جاتیں تھیں جس کووہ محلہ محلہ پھینکتی تھی ، تب اس کی عدت 'وری ہوتی تھی <sub>۔</sub>

مستمله: عذر كي صورت ميل معتده رات مين سرمه لكاسكتي ہے، اور تكليف زياده ہوتو دن ميں بھي لگاسكتي ہے اور آپ مِلْفَيْنَةَ نے اس

\_\_\_\_\_ عورت کواجازت اس لیےنہیں دی تھی کہ آپ شِرِّنْشِیَّ کے خیال میں اس عورت کا مرض اس درجہ کانہیں تھا کہ سرمہ لگا نا ضروری ہو\_

#### بَابُمَاجَاءَفِى الْمُظَاهِرِيُوَاقِعُ قَبُلَ اَنْ يُكَفِّرَ

# باب ١٨: ظهاركرنے والا كفاره اداركرنے سے پہلے صحبت كرے تو كيا تھم ہے؟

# (١١١٩) عَنِ النَّبِيِّ عَنِي الْمُظَاهِرِ يُوَاقِعُ قَبِلَ آن يُكُفِّرَ قَالَ كَفَارَةٌ وَّاحِلَّةٌ.

تَوْجَجْهَا بَهِ: حضرت سلمہ بن صخر بیاضی مُناتِنْهُ نبی اکرم مِنَاتِنَاتُهُ کے حوالے سے ظہار کرنے والے کی بابت نقل کرتے ہیں جو کفارہ ادا کرنے سے پہلے محبت کرلے آپ مِنْ الْنَظِيَّةُ نِي فِر ما یا کفارہ ایک ہی ہوگا۔

تشرنیح: ظہار مشتق ہے ظہرے جمعنی پیٹے اور اصطلاح میں ظہار کی تعریف ہے ہے کہ کوئی آ دمی اپنی بیوی کومحر مات ابدیہ کے ساتھ تشبیہ دے یا کسی ایسے عضو کے ساتھ تشبیہ دے جس کا دیکھنااس کے لیے حرام ہومثلاً: انت علی کظھر اھی۔ظہار زمانہ جاہلیت میں حرمت ابدی ' کا سبب تھا۔لیکن اسلام نے اس کی حرمت ابدی کوختم کردیا۔جب حضرت اوس بن صامت زبائیو نے اپنی بیوی خولہ بنت ثقلبہ خاتیو سے ظہار کیا تو اس موقعہ پر اللہ تعالیٰ نے مسکلہ ظہار کی وضاحت کے لیے سورۃ المجاولة نازل فرمائی۔

"قال كفارةواحدة" ائمهار بعه مِيَّاتَهُم اورجمهوركا مذهب اى حديث كمطابق بحبيها كرترمذي في قل كياب كه كفاره ادا کرنے سے قبل جماع کرنے کی صورت میں کفارہ ایک ہی ہوگا البتہ قبل التکفیر جماع منع ہے لہذا آ دمی کو استغفار وتو بہ کرنے کی ضرورت ہے جبیہا کہ مرقات میں ہے۔

مستله: اگر ہمیشہ کے لیے ظہار نہیں کیا پچھ مدت مقرر کردی ،جیسے یوں کہا: سال بھر کے لیے یا چار مہینے کے لیے تو میرے لیے میری ماں کی پیٹے کی طرح ہے توجتنی مدت مقرر کی ہے اتنی مدت تک ظہار رہے گا ،اگر اس مدت کے اندر صحبت کرنا چاہے تو کفارہ دیوے،ادراگراس مدت کے بعد صحبت کرے تو کچھ نہ دینا پڑے گا،عورت حلال ہوجائے گی۔ (بہثتی زیور ۲۹:۴۸)

## بَابُمَاجَاءَ فِئ كَفَّارَةِ الظِّهَارِ

#### باب ۱۸: ظہار کے کفارہ کا بیان

# (١١١٩) عَنِ النَّبِيِّ عَنِي الْمُظَاهِرِ يُواقِعُ قَبلَ أَن يُكَفِّرَ قال كَفَارَةُ واحدةً.

تَوْجَجِهُمْ عَلَى حضرت سلمه بن صخر بیاضی والنو نبی اکرم مِلَّ النَّحَةُ کے حوالے سے ظہار کرنے والے کی بابت نقل کرتے ہیں جو کفارہ ادا کرنے ہے پہلے محبت کرلے آپ مِنْلِفَتُكَافِّ نے فرمایا كفارہ ایک ہی ہوگا۔

(١١٢٠) آنَّ رَجُلًا آنَّ النَّبِيَ عَنَّ قَلُ ظَاهَرَ مِنْ إِمْرَ آتِهِ فَوَقَعَ عَلَيْهَا فَقَالَ يَارَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ إِنِّي قَلُ ظَاهَرُتُ مِنْ زَوْجَتِي فَوَقَعْتُ عَلَيْهَا قَبُلَ أَنُ أُكَفِّرَ فَقَالَ وَمَا حَمَلَكَ عَلى ذٰلك يَرْحَمُكَ الله قَالَ رَأَيْتُ خَلُخَالَهَا فِي ضَوْء الْقَمْرِ

قَالَ فَلَا تَقْرَبُهَا حَتَّى تَفْعَلَ مَا آمَرَكَ اللَّهُ بِهِ.

ترخیجنبہ: ایک خض نی اکرم مُنَّ النَّیْ اَلَیْ مُن خدمت میں حاضر ہوا اس نے اپنی بیوی کے ساتھ ظہار کیا تھا پھر اس عورت کے ساتھ صحبت کر لی تھی اس نے عرض کی یارسول الله مُنِّ النَّیْ اَلَیْ بیوی کے ساتھ ظہار کیا پھر میں نے کفارہ ادا کرنے سے پہلے اس کے ساتھ طہار کیا پھر میں نے کفارہ ادا کرنے سے پہلے اس کے ساتھ صحبت بھی کر لی آپ مُنِّ الله تعالی تم پر رحم کرے تہمیں اس بات پر کس نے مجبور کیا؟ وہ بولا میں نے چاند کی روثنی میں اس کے صحبت بھی کر لی آپ مُنِّ الله تعالی نے حکم دیا ہے (یعنی کی پازیب دیکھ لی تھی آپ مُنِّ الله تعالی نے حکم دیا ہے (یعنی کفارہ ادانہ کردو)۔

(۱۱۲۱) اَنَّ سَلُبَانَ بُنَ صَغُرِ الْكُنْصَارِيِّ اَحَلَى بَنِي بَيَاضَةَ جَعَلَ امْرَاتَهُ عَلَيْهِ كَظَهْرِ أُمِّهِ حَتَّى يَمُضِي رَمَضَانُ فَلَمَّا مَطَى نِصْفُ مِّنُ رَمَضَانَ وَقَعَ عَلَيْهَا لَيُلاَّ فَا تَى رَسُولُ اللهِ ﷺ فَنَ كَرَ ذٰلِكَ لَهُ فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللهِ ﷺ فَنَ كَرَ ذٰلِكَ لَهُ فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللهِ ﷺ فَا كَرَقُ رَقَبَةً قَالَ اَطْعِمُ سِبِّيْنَ مِسْكِينًا قَالَ اعْرَقَ وَهُومِكُ قَالَ اَطْعِمُ سِبِّيْنَ مِسْكِينًا قَالَ لاَ اَسْتَطِيعُ قَالَ اَطْعِمُ سِبِّيْنَ مِسْكِينًا قَالَ لاَ اَعْرَقَ وَهُومِكُ تَلُ يَأْخُلُ خَمْسَةً عَشَرَ صَاعًا اَوْسِتَّةً لِا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

ترکنج کنبہ: ابوسلمہ اور محمد بن عبدالرحمٰن مثانی بیان کرتے ہیں بنو بیاضہ سے تعلق رکھنے والے حضرت سلمان بن صخر انصاری مثانی نے نے رمضان گزرانو انہوں نے رات کے وقت اپنی رمضان گزرانو انہوں نے رات کے وقت اپنی اہلیہ کے ساتھ صحبت کرلی پھروہ آپ شِرِن فی فی خدمت میں حاضر ہوئے اور آپ شِرافی کی کے سامنے اس بات کا تذکرہ کیا آپ شِرافیکی کی المیہ کے ساتھ اس بات کا تذکرہ کیا آپ شِرافیکی کی المیہ کے ساتھ اس بات کا تذکرہ کیا آپ شِرافیکی کی خدمت میں حاضر ہوئے اور آپ شِرافیکی کی سامنے اس بات کا تذکرہ کیا آپ شرافیکی کی اس نہیں ہے آپ شرافیکی کی میں اس کی استطاعت نہیں رکھتا آپ شرافیکی کی نے فرمایا تم ساٹھ مسکینوں کو کھانا کھلاؤ انہوں نے عرض کی میں اس کی استطاعت نہیں رکھتا آپ شرافیکی کے خرمایا تم ساٹھ مسکینوں کو کھانا کھلاؤ انہوں نے عرض کی میں اس کی استطاعت نہیں رکھتا آپ شرافیکی کی خطم دیا اسے بیعرق دے دو۔

کفارہ ظہار کیا ہے؟

سیاشیاء ثلاثہ ہیں ①غلام آزاد کرنا© دومہینے کے تالع کے ساتھ روزے رکھنا ③ ۲۰ مساکین کو کھانا کھلانا۔

اعست راض: کفاره ظهار کی اشیاء ثلاثه میں ترتیب ضروری ہے یا اختیار ہے؟

جواب: امام ابوحنیفہ طلیعیا کے نزدیک ترتیب واجب ہے اس کا ثبوت بطور اشارۃ انص کے ہے اور امام مالک طلیعیا کے نزدیک ترتیب ضروری نہیں بلکہ اختیار ہے۔

مسئلة نمبرسا: ال مسئله ميں تمام ائمه كا اتفاق ہے كه اگر كفارہ ظہار ميں غلام آ زاد كرنا ہو ياروز بے ركھنے ہوں تو كفارہ كى ادائيگى قبل المس ضرورى ہے اگر درميان ميں مس ہوگيا تو اعادہ واجب ہوگا۔اس مسئله ميں اختلاف ہے كه اطعام ميں ادائيگى قبل المس ضرورى ہے با نه اور دو مذاہب ہيں۔

(۱) امام شافعی ریشید کے زویک قبل المس ادائیگی ضروری ہے وہ اس کو قیاس کرتے ہیں تحریر اور صیام پر اطعام تقیس ہے تحریر اور صیام

مقیس علیہ اور کفارہ علت ہے اور تھم ہے قبل المس ادائیگی کا ضروری ہونا تینوں صور توں میں۔

- (۲) امام ابوحنیفہ ریٹیٹیئہ کے نز دیک اطعام والی صورت میں قبل المس کی قید معتبر نہیں کیونکہ اصول یہ ہے کہ کتاب اللہ کامطلق اپنے اطلاق پررہے گا اور مقید اپنی تقیید پر۔ یہاں تحریر اور صیام مقید ہیں قبل المس کی قید کے ساتھ اور اطعام مطلق ہے قیاس کے ذريعهاس كومقيد كرناجا تزنبيس
  - مسكم تمبر مهافي السمسكم مين اختلاف ہے كەكفارە ظهار كے اندرغلام كامؤمن ہونا شرط ہے يا نداور دو مذاہب ہيں۔
- (۱) امام شافعی رایشید کے نزد یک غلام کا مومن ہونا شرط ہے۔وہ اس کو قیاس کرتے ہیں کفارہ قبل پر کہ جس طرح کفارہ قبل میں غلام کا مؤمن ہونا شرط ہے ای طرح یہاں بھی غلام کا مؤمن ہونا شرط ہے۔
- (۲) امام ابوحنیفه پرلیٹیا کے نز دیک کفار ظہار میں غلام کا مؤمن ہونا شرطنہیں کیونکہ کتاب اللہ میں اس کے ساتھ ایمان کی قیدنہیں اور کفار قتل میں غلام کے ساتھ ایمان کی قید مذکور ہے لہٰذا مطلق اپنے اطلاق پررہے گا اور مقید اپنی تقید پر۔

مسئلة مبره: ال مسئلة مين اختلاف ب كداطعام كي صورت مين برفقير كي لي كتني مقدار كافي بوكي اور دو مذا بين:

(۱) امام ابوحنیفه رایشید کنز دیک برفقیر کوایک صاع تھجوریا جویا نصف صاع گندم دینا ہوگا۔

و الله داوُد میں سلمہ بن صخر و اللہ کے واقعہ سے متعلق روایت ہے: و فید فاطعمہ و سقا من تمر بین ستین مسكينا. ال من تصريح بكرآب عِلْ النَّيْعَ في مجورت ايك وس خرج كرنے كا حكم ديا ب اور ايك وس ساٹھ صاع كا موتا ب اور جہال تھجور کا ایک صاع ہوتا ہے وہاں گندم کا نصف صاع ہوتا ہے جیسے صدقہ فطر میں مذکور ہوا۔

(۲) امام شافعی اور امام احمد میشندا کے نز دیک اطعام کی صورت میں ہر فقیر کو ایک مد گندم دینا ہوگا۔

**کسیسل:** زیر بحث باب کی روایت میں مذکور ہے نبی مُلِّلْظِیَّا نے بندرہ صاع دینے کا حکم دیا اور ایک صاع میں چار مدہوتے ہیں لہذا بندره صاع سامحد مدہوئے اور ہرفقیر کے حصہ میں ایک مدآیا۔

**جواب ①:**اصل حکم توویق ہی کا تھا جیسے ابو داؤ دیرلیٹویئہ کی روایت میں مذکور ہے آپ مَالِشْتَیْجَا نے شروع میں اطعم شین مسکینا فر ما کراسی کا تحكم ديا تقاليكن صحابي مثالثي نے جب لا اجد كهه كرا پني عدم استطاعت كا ذكر كيا تو آپ مَرَانْتَهَيَّةٌ نے جو پچھ موجود تقا ان كو ديديا اس لحاظ سے ۱۵ صاع کا کافی ہوجانا ان کی خصوصیت ہے۔

جواب ② : ممكن ہے كه بيه مقدار تصدق كے ليے دے دى گئ ہواور باقى مقدار كو دين كے طور پر واجب فى الذمه سمجھا گيا ہو جو وسعت ہونے پر دے دی جائے گی۔اس صورت میں ظاہر ہے کہ ۱۵ صاع میں اکتفانہیں کیا گیا۔

#### بَابُمَاجَاءَ فِي الْإِيْلَاءِ

باب ۲۰:۱یلاء کاسیان

(١١٢٢) الى رَسُولُ اللَّهِ مِن نِّسائِهِ وحَرَّمَ فَجَعَلَ الْحَرَامَ حَلَالًا وجَعَلَ فِي الْيَهِ يُنِ كَفَّارَةً.

تَرْجَجْهَنَهُ: نِي اكرم مُؤْفِظَةً نِي ازواج كے ساتھ ايلاء كرليا آپ مُؤْفِظَةً نِي انہيں (اپنے ليے) حرام قرار ديا پھر آپ مُؤْفِظَةً نِي اس حرام كوحلالُ كيا اورا پن قشم كا كفاره ادا كيا\_

تشریح: ایلاء کا لغوی معنی ہے قسم اٹھانا اور اصطلاح میں ایلاء کی تعریف یہ ہے کہ کوئی آ دمی اپنی بیوی کے پاس نہ جانے کی قسم اٹھالے، چار ماہ یا زیادہ کے لیے۔ایلاء کی دوصورتیں ہوسکتی ہیں:

- ① کہ چار ماہ ہے کم کے لیے ایلاء کرے۔اس کا حکم یہ ہے کہ اگر مدت ایلاء مکمل کرلی تو بیوی سے رجوع بھی ثابت ہوجائے گا اور کفارہ بمین بھی لازم نہیں ہوگا جیسے نبی سَلِّنْ ﷺ نے ازواج سے ایک ماہ کا ایلاء کیا تھا۔ جب انہوں نے نفقہ میں اضافہ کا مطالبہ کیا تھااورایک ماہ مکمل ہونے پرایلاء ختم کردیا تھااگرایک ماہ سے پہلے ایلاء ختم کردیا تو کفارہ یمین لازم ہوگا۔
- ② پیکہ چارہ ماہ یا اس سے زیادہ مدت کے لیے ایلاء کیا جائے اس کا تھم یہ ہے کہ اگر چار ماہ سے قبل ایلاء ختم کردیا تو کفارہ سمین لازم ہوگا اور بیوی سے رجوع ثابت ہوجائے گا اور اگر چار ماہ کمل ہو گئے اور ایلاء ختم نہ کیا تو اس صورت میں فرقت خود یا قاضی سے واقع ہوجائے گی۔

مذاهب فقهاء: چار ماه مکمل ہونے پر فرقت خودیا قضاء قاضی سے واقع ہوگی؟اس میں اختلاف ہے اور دو مذاہب ہیں۔

🛈 امام ابوصنیفہ راٹیلئے کے نز دیک چار ماہ مکمل ہونے سے خود بخو دطلاق بائن واقع ہوجائے گی قضاء قاضی کی حاجت نہیں۔

وسيل امام صاحب كالسندلال حضرات عمر،عثان على عبدالله بن مسعود،عبدالله بن عباس،اورزيد بن ثابت ثقاليَّة ك آثار سے ہے۔

② ائمہ ثلاثہ وَ ﷺ کے نزدیک چارہ مکمل ہونے پرخوبخو دطلاق واقع نہیں ہوگی بلکہ تفریق کے لیے قضاء قاضی کی حاجت ہے۔

و التران کا استدلال قرآن کی آیت ﴿ لِلَّذِیْنَ یُؤْلُونَ . . الخ﴾ (البقرہ:۲۲۱) سے ہاں آیت میں چار ماہ گزرنے کے

بعدعز م طلاق کا ذکر کیا گیا ہے۔اس سے معلوم ہوا کے محض مضیٰ مدت سے طلاق واقع نہیں ہوگی بلکہ عزم طلاق ضروری ہے۔

**جواب:** حضرت عبدالله بن عباس التأثيثان اس آيت كي تفسير السطرح كي ہے انقضاء الاربعة عزيمية كه چار ماه كامكمل مونا ہى عزم طلاق ہے اس کے بعد جدید عزم کی ضرورت نہیں۔

## بَابُ مَاجَاءَ فِي اللِّعَانِ

## باب ۲۱: لعسان كابسيان

(١١٢٣) سُئِلْتُ عَنِ الْمُتَلَاعِنَينِ فِي إِمَارَةِ مُصْعَبِ بْنِ الزُّبيرِ أَيْفَرَّ قُبَيْنهُما فَمَا ذَرَيْتُ مَا أَقُولُ فَقُمْتُ مَكانِي إلى مَنْزِلِ عبدِاللهِ بُنِ عُمَرَ إِسْتَأْذَنْتُ عَلَيه فَقِيْلَ لِي إِنَّه قَائِلٌ فَسَمِعَ كَلَامِي فقالَ ابْنُ جُبَيرٍ أُدُخُلُ مَا جَأَءً بِك اِلاحَاجَةُ قَالَ فَلَخَلْتُ فَإِذَا هُوَ مُفْتَرِشٌ بَرُدَعَةً رِحُلٍ لَه فَقُلتُ يَا آبَاعَبُدِالرَّحْنِ المُتَلَاعِنَانِ اَيُفَرَّقُ بَيْنَهُمَا فَقَالَ سُبْحَانَ اللهِ نَعَمُ إِنَّ أَوَّلَ مَنْ سَأَلَ عَنْ ذَلكَ فُلا نُنْ فُلانٍ أَنَّ النبيَّ عَلَى فقال يارسولَ الله أرَايُت لَوْ أَنَّ آحَكَنَارَاى اِمْرَاتَهُ عَلَى فَاحِشَةٍ كَيْفَ يَصْنَعُ إِنْ تَكَلَّمَ تَكَلَّمَ بِأَمْرٍ عَظيمٍ وَانْ سَكَت سَكَت عَلى امرٍ عظيمٍ قال فَسَكَتَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ فَلَمْ يُجِبُهُ فَلَبَّا كَانَ بَعُنَ ذَٰلِكَ أَنَّ النبيَّ ﷺ فقالَ إِنَّ الَّذِي سَأَلْتُكَ عَنْه قَرِابْتُلِيْتُ بِه

فَأَنْزَلَ اللَّهُ هَذِيهِ الْآياتِ الَّتِي فِي سُورَةِ النُّورِ ﴿ وَ اتَّذِينَ يَرْمُونَ اَزْوَاجَهُمْ وَ لَمْ يَكُنْ نَّهُمْ شُهَكَ آءُ اِلَّا ٱنْفُسُهُمْ ﴾ حتَّى خَتَمَ الآيَاتِ فَلَعَا الرَّجُلَ فَتَلَا الأياتِ عَلَيه ووَعَظَهُ وذَ كَّرَهُ وأَخْبَرَهُ أَنَّ عَنَابَ النُّنُيا أَهُوَنُ مِنُ عناب الْاخرِةِ فَقَالَ لِا وَالَّذِي بَعَثَكَ بِالْحَقِّي مَا كَنَبْتُ عَلَيْهَا ثُم ثَنِّي بِالْمَرْ آةِ فَوَعَظَهَا وذَكَّرَهَا وَاخْبَرَهَا أَنَّ عَنَابَ الدنياً آهُونُ مِنْ عَنَابِ الْأَخِرَةِ فَقَالَتُ لَا وَالَّذِي بِعَثَكَ بِالْحَقِّ مَا صَدَقَ قال فَبَدَا بِالرَّجُلِ فَشَهِدَ آرْبَعَ شَهَادَاتٍ بِاللَّهِ إِنَّهُ لَمِن الصَّادِقِينَ وَالْحَامِسَةُ أَنَّ لعنةَ اللهِ عَلَيهِ إِنْ كَانَ مِنَ الكَاذِبِينَ ثُم ثَنَّى بِالْمَرُ اوْفَشَهِ لَتُ اربع شهادتٍ بِاللَّهِ إِنَّهُ لَمِنَ الْكَاذِبِينَ وَالْخَامِسَةُ أَنَّ غَضَبَ اللَّهِ عَلَيها إِنْ كَانَ مِنَ الصَّادِقِينَ ثَم فَرَّقَ بَيْنَهُما.

۔ ترکیجی کئی: سعید بن جبیر مٹالٹھ بیان کرتے ہیں مجھ سے حضرت مصعب بن زبیر رٹالٹھ کی حکومت کے دوران دولعان کرنے والوں کے بارے میں دریافت کیا گیا کیاان دونوں کے درمیان علیحد گی کروادی جائے گی تو مجھے سمجھ نہسیں آئی میں کیا جواب دوں؟ میں اپنی جگہ ے اٹھ کر حضرت عبداللہ بن عمر مخاتن کے گھر گیا جب میں نے ان کے ہاں اندر آنے کی اجازت مانگی تو مجھ ہے کہا گیا وہ آرام کرر ہے ہیں لیکن وہ میری آ وازین چکے تھے انہوں نے فرمایا ابن جبیر ہو؟تم اندرآ جاؤتم اس وقت کسی کام ہے آئے ہو گے؟ راوی ہیان ح کرتے ہیں میں آئدرآیا تو وہ اس وقت اونٹ پر ڈالی جانے والی چادر بچھا کرآ رام کررہے تھے میں نے کہاا ہے ابوعبدالرحلٰ کیالعان كرنے والول كے درميان عليحد كى كروادى جائے كى ؟ انہوں نے فرمايا سجان الله جى بان اس بارے ميں سب سے پہلے و الل بن فلاں نے سوال کیا تھا وہ آپ مِئِرِ اَنْظِیْکَةً کی خدمت میں حاضر ہوا اس نے عرض کی یارسول اللہ آپ مِئِرِ اَنْظِیکَةً کا کیا خیال ہے؟اگر ہم میں سے کوئی ایک شخص اپنی بیوی کوزناء کاارتکاب کرتے ہوئے دیکھتا ہے تو وہ کیا کرے؟ اگر وہ بات کرتا ہے تو وہ ایک بڑاالزام لگا تا ہے اورا گروہ خاموش رہتا ہے تو وہ ایک بڑی زیادتی پر خاموش رہتا ہے رادی بیان کرتے ہیں آپ سِکَشَیْجَ خاموش رہے آپ سِکَلَیْجَۃ نے اسے کوئی جواب نہیں دیااس کے بعدوہ آپ مِنْ الْنَصْحَةَ کی خدمت میں حاضر ہوااور بولا میں نے آپ مِنْ الْنَصَحَةَ سے جس چیز کے بارے میں دریافت کیا تھااس میں اب مبتلا ہو گیا ہوں (راوی کہتے ہیں ) تواللہ تعالیٰ نے بیآیات نازل کی تھیں جوسورۃ نور میں ہیں۔

وہ لوگ جواپنی بیویوں پر الزام لگاتے ہیں اور ان کے پاس صرف ان کی اپنی ذات گواہ ہوتی ہے یہ پوری آیات ہیں نبی اکرم مَرْاَفِيَّةَ نے اس شخص کو بلایا ادراس کے سامنے میہ آیت تلاوت کی تھیں آپ نے اسے وعظ ونصیحت کی اور اسے بتایا دنیا کا عذاب آخرت کے عذاب کے مقابلے میں زیادہ آسان ہے تو وہ بولانہیں اس ذات کی قشم جس نے آپ کوحق کے ہمراہ مبعوث کیا ہے میں نے اس عورت پر کوئی جھوٹا الزام نہیں لگایا ہے پھرآ پ مَطِّفْظَةً نے اس خاتون کو بلایا اور اسے وعظ ونصیحت کی اور اسے بتایا کہ دنیا کا عذاب آخرت کے عذاب کے مقابلے میں زیادہ آسان ہے تو وہ بولی نہیں اس ذات کی قسم جس نے آپ کوحق کے ہمراہ مبعوث کیا ہے اس نے سچنہیں کہا۔

(١١٢٣) لَا عَنَ رَجُلُ إِمْرَاتَهُ وَفَرَّقَ النَّبِيُّ ﷺ بَيْنَهُمَا وَٱلْحَقَ الْوَلَلَ بِالْأُمِّرِ.

تَرْجَجْهَنَّهُ: حضرت ابن عمر مُنْ ثَنْ بیان کرتے ہیں ایک مرد نے اپنی بیوی کے ساتھ لعان کیا تو آپ مَا النظیَّةَ نے ان کے درمیان علیحد گی کروادی آپ مِرَافِقَةَ نے اس کے بچے کواس کی مال سے منسوب کردیا۔

تشريح: لعان بعن سے ماخوذ ہے دھتكارنے اور دوركرنے كے معنى مين آتا ہے اصطلاحاً حنفیہ كنزديك الشهادات الموكلات

بالايمان "كوكت بي جبه شوافع كنزديك" الإيمان المؤكدات بالشهادات "كوكها جاتاب چونكه المل ميل لفظ العن استعال ہوتا ہاس لیے اسے لعان کہتے ہیں۔

لعان كا مسكدا يلاء كمسك كم مسك كم مرعس مع: يدمستلد ورة النورة يات ١-٩ مستفصيل سة يا م الركوني مردا بن بوي يرزناكي تہمت لگائے تو گواہوں ہے اس کو ثابت کرے ،اور نہ کر سکے تو حکم یہ ہے کہ زوجین با ہم لعان کریں لینی چندموکد قسمیں کھائیں بایں طور که پہلے مرد جارمرتبداللد کی قتم کھا کر گوائی دے کہ یقینا سچا ہے اور یا نجویں باریہ کے کداگر وہ جھوٹا ہوتو اس پراللد کی پھٹکار! پھر عورت چارمرتبه قسم کھا کریے گواہی دے کہ شوہر جھوٹا ہے اور یا نچویں باریہ کے کہا گروہ سچا ہوتو اس (عورت) پر الله کاغضب نازل ہو۔ **غدا ہے۔۔ فقہاء: ① ا**مام اعظم طِیٹیئۂ کا مذہب میہ ہے کہ جب لعان ہوجائے تو قاضی زوجین کے درمیان تفریق کردے۔

اورائمہ ثلاثہ ہوئیں کے نز دیک خود بخو دطلاق ہوجائے گی لینی لعان کا مسئلہ ایلاء کے مسئلے کے برعکس ہے۔

حفیہ کا استدلال باب کی حدیث سے ہے جوتفریق بعدللعان پرصرت کے ، شافعیہ کہتے ہیں کہ عورت کا لعان تو صرف اپنے آپ ہے حدز نا دفع کرنے کے لیے ہے جبکہ اصل لعان مرد کامعتر ہے کہ وہ اس کے ذریعہ نفی نسب ولد اور نفی فراش کرنا چاہتا ہے۔ مسئل مسسلم الاستان اختلاف ہے کہ لعان سے جو فرقت حاصل ہواس کی شرعی حیثیت کیا ہے اور دو مذاہب ہیں۔

(۱) طرفین کے نزدیک لعان سے حاصل شدہ فرقت طلاق بائن کے حکم میں ہوگی اور جب تک لعان برقرار رہو دوبارہ نکاح صحیح نہیں اگر کوئی ایک اپنی تکذیب کردے تو نکاح جائز ہوگا۔

وليل: ان كا استدلال عويمر عجلاني ولينط كو اتعد ع ج: "وفيه فطلقها ثلاثاً قبل ان يأمرة رسول الله علي "اس روایت میں مذکور ہے کہ عویمر کے طلاق دینے پر نبی مَلِّ النَّنِیَّا نے نے سکوت کیا۔ آپ مَلِّ النَّکِیَّ آپاس موقع پرسکوت فرمانا طلاق کونا فذ قرار دینا ہے۔ اگر وہ طلاق دینے سے انکار کرے تو قاضی بطور نیابت کے تفریق کرادے گا جو طلاق کے تھم میں ہوگی کما فی العنين - چونكهاس تفريق كاسبب فعل زوج ہاس ليے بيطلاق كے تكم ميں ہوگى اور طلاق سے حرمت ابدى ثابت نہيں ہوتى \_

(۲) امام ابو بوسف رالینیا وغیرہ کے نز دیک لعان بغیر طلاق کے حرمت ہے اور بیر حرمت ابدی ہے۔

وكيل: ان كاستدلال دارقطني مين عبدالله بن عمر تفاتينًا كى روايت سے بوفيه المتلاعنان اذا تفرقالا تجتمعان ابدا-**جواب:** اس روایت میں متلاعنان کاحقیقی معنی تو مرادنہیں ہوسکتا کیونکہ وصف تلاعن کے ساتھ موصوف ہونا حالت مباشرت میں ہوتا ہے(مباشرلعنت)لعان سے فراغت کے بعد وہ متلاعنان نہیں رہے للبذااس کاصیح مطلب بیہ ہے کہ جب تک وہ صفت لعان کے ساتھ متصف ہول ان میں اجماع نہیں ہوسکتالیکن جب احد الزوجین نے اپن تکذیب کردی تو لعان باتی ندر ہاجب لعان ندر ہا تو حرمت اجتماع مجھی نہ رہی الہذا نکاح ہوسکتا ہے۔

#### بَابُهَاجَاءَ أَيُنَ تَعُتَدُ الْمُتَوَفِّي عَنْهَازَوُجُهَا

باب ۲۲: جس عورت کے شوہر کا انتقال ہوجائے وہ عدت کہاں گزار ہے؟

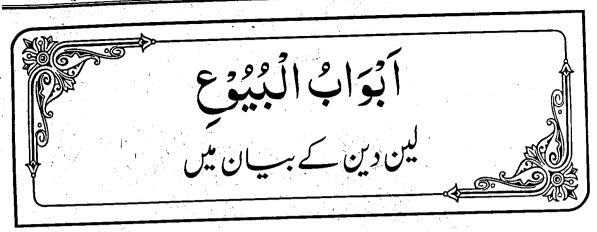
(١١٢٥) اَنَّ الْفُرَيْعَةَ بِنْتَ مالكِ بْنِ سِنانٍ وهِيَ أَخْتُ آنِي سَعِيدٍ الْخُنُدِيِّ آخْبَرُ ثُهَا اَنَّهَا جَاءَتْ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ

تَسْأَلُهُ أَنْ تَرْجِعَ إِلَى اَهْلِها فِي بَنِي خُدرةً وَإِنَّ رُوجَها خَرَجَ فِي طَلِّبِ أَعْبُ بِالَّهُ أَبْقُوا حَتَّى إِذَا كَانَ بِطَرُفِ الْقُدُومِ كِقَهُم فَقَتَلُوهُ قَالَتُ فَسَالُتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ آنُ أَرْجِعَ إِلَى آهْلِي فَإِنَّ زَوجِي لَمْ يَتْرُكُ لِي مَسْكَنًا يَمْلِكُهُ ولَا نَفُقَةَ قَالَتُ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ نَعَمُ قَالَتُ فَانْصَرَفْتُ حَتَّى إِذَا كُنْتُ فِي الْحُجْرَةِ آوْفِي الْمَسْجِدِ نَادَانِي رَسُولُ الله عَدُ أَوامَرَ إِن فَنُودِيَتُ لَهُ فَقَالَ كَيُفَ قُلُتِ قالتُ فَرَدَتُ عَلَيهِ الْقِصَّةَ الَّتِي ذَكَرَتُ لَهُ مِنُ شَأْنِ زَوْجِي قَالَ أَمْكُثِي فِي بَيْتِكَ حَتَّى يَبُلُغَ الْكِتَابَ آجَلَهُ قَالَتُ فَاعْتَدَدَتُ فِيهِ آرُبعةَ آشُهُرٍ وَّعَشُرًا.

تھیں انہوں نے انہیں بتایا ہے وہ آپ مَرِ النظائيَة کی خدمت میں حاضر ہوئیں تا کہ آپ مِرِ النظائيَة سے درخواست کریں کہ وہ اپنے اہل خانہ کے پاس بنوخدرہ میں چلی جائیں چونکہ ان کے شو ہراپنے چندمفرور غلاموں کی تلاش میں گئے تھے اور طرف قدوم کے پاس جب وہ ان غلاموں تک پہنچے تو غلاموں نے انہیں قتل کردیا تھا وہ خاتون بیان کرتی ہیں میں نے آپ سِلِشَیَعَۃِ سے یہ درخواست کی کہ کیا میں اپنے میکے واپس چلی جاؤں چونکہ میرے شوہرنے میرے لیے رہائش کی کوئی جگہنیں چھوڑی جس کے وہ مالک ہوتے اور نہ ہی خرچ چھوڑا ہے وہ خاتون کہتی ہیں آپ مِئِلْشِکِیَمَ نے فرمایا ہاں وہ خاتون میں وہاں سے واپس مڑی ابھی میں حجرے میں تھی یا شاید مسجد میں پہنی تھی آپ مِلِنْظِیَّةً نے مجھے آواز دی (راوی کوشک ہے یا شاید بیا الفاظ ہیں) آپ مِلِنْظِیَّةً کے حکم کے تحت مجھے بلایا گیا آپ مِلِلْظِیَّةً نے دریافت کیاتم نے کیا بیان کیا تھاوہ خاتون کہتی ہیں میں نے آپ مَطَّنْظَةُ کے سامنے پورا واقعہ دوبارہ سنایا جومیں نے اپنے شوہر کے بارے میں آپ مِلْنَظِيَّةً کے سامنے ذکر کیا تھا تو آپ مِلْنَظِیَّةً نے فرمایاتم اپنے گھر میں ہی رہویہاں تک کہ عدت ختم ہوجائے وہ خاتون کہتی ہیں پھر میں نے اس گھر میں چار ماہ دس دن تک عدت بسر کی وہ خاتون کہتی ہیں جب حضرت عثان غنی مزانتی کا دور خلافت تھا تو انہوں نے مجھے پیغام دے کرمجھ سے اس بارے میں دریافت کیا تو میں نے انہیں اس بارے میں بتایا تو انہوں نے اس کی پیروی کی اوراس کےمطابق فیصلہ دیا۔

تمام ائمہ رئے الیم متفق ہیں کہ متوفی عنہا زوجہا شوہر کے ساتھ اس کی زندگی میں جہاں رہتی تھی وہیں عدت گزارے گی اوراس کے لیے سکنی اور نان ونفقہ نہیں۔وہ اپنا خرچا خود برداشت کرے گی اور کھانے پینے کے لیے پچھے نہ ہوتو دن میں جا کر کماسکتی ہے اور مجبوری ہومثلاً مکان کرائے کا ہو یا عاریت پر ہواور مالک مکان خالی کرنے پر اصرار کرے یا کرایدادا کرنے کی طاقت نہ ہویا اس جیسی کوئی مجبوری ہوتو پھرعورت میکے میں جا کرعدت گزارسکتی ہے یا جہال ممکن ہوعدت گزارے دوراول میں اس مسئلہ میں اختلاف تھا بعض حضرات کی رائے میتھی کہ عورت کو اختیار ہے جہاں چاہے عدت گزارے ،مگر بعد میں بیا ختلاف ختم ہو گیا اب اتفاق ہے کہ شوہر کے ساتھاں کی زندگی میںعورت جہاں رہتی تھی وہیں عدت گزارے۔





بيوع: بيچ كى جمع ہےاس كےمشہورمعنى ہيں كہ بيچنا ،خريد نامگريہاں عام معاملات مراد ہيں خواہ خريد وفروخت سے ان كاتعلق ہويا ديگر معاملات ہوں سبھی ابوا ب البيوع ہيں اور ان ابواب كا سلسلہ دور تك چلا گيا ہے اور درميان ميں ابواب الاحكام يعنی ابواب القصاء آئے ہیں۔

عام طور پرمحدثین حضرات کتاب البیوع اور کتاب الصلوة وغیره کاعنوان قائم کرتے ہیں اور امام ترمذی ولیٹی نے ابواب کا عنوان کیا قائم کیا اور آ گے بھی ابواب کاعنوان قائم کریں گے توبیان کی اپنی اصطلاح ہے اور لا مناقشة فی الاصطلاح. اشکال: بیوع بع کی جمع ہے اور بچے مصدر ہے اور قاعدہ ہے: المصداد لایڈنی ولا یجمع ؟

**جواب:**اس بات کی طرف اشارہ فرمادیا کہ تیج ذواقسام کثیرہ ہے بحثیة هختلفة بجھات هختلفة ،ثمنوں کے اعتبار سے بیج کی گئتمیں ہیں۔

اور عن رسول الله ﷺ سے اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ اس باب کے اندر اصالیۃ اور قصد أاحادیث مرفوعہ کا بیان ہوگا لیکن ضمنا اور تبعاً آثار صحابہ وغیرہ کا بھی بیان ہوگا۔

فائك: معاملات كى در سنگى نہايت ضرورى ہے اس پر عبادتوں كى قبوليت كامدار ہے امام محمد رالينيؤ سے پوچھا گيا كه آپ كى نقه ميں بہت تصنيفات ہيں ہى كيا آپ نے تصوف ميں بن تصنيفات ہيں ہى كيا آپ نے تصوف ميں کے تصوف ميں اسے كہ تمام عبادتوں كى قبوليت كامدار اكل حلال پر ہے اور اكل حلال كامدار احكام معاملات كے جانے پر ہے۔اس قول سے بيوع (معاملات ) كى اہميت كا ندازه ہوتا ہے۔

فاعدہ: کہ معاملات کے سلسلہ میں احادیث تھوڑی ہیں اور عبادات: طہارت نماز روزہ زکوۃ اور جج وغیرہ کے سلسلہ میں احادیث بہت ہیں ،اس کی وجہ یہ ہے کہ عبادات کو شریعت نے مشروع کیا ہے جاہلیت کے لوگ ان سے نابلد تھے۔ طہارت کا تو ان میں تصور بی نہیں تھا اور نماز ان کی سیٹیاں اور تالیاں تھیں ﴿ وَ مَا کَانَ صَلَا تُھُمْ عِنْدَ الْبَیْتِ إِلاَّ مُکَاّءً وَ تَصْدِیدَ الله الله ور تالیاں تعین ان کی نماز کعبہ شریف کے پاس سیٹیاں بجانا اور تالیاں بجانا ہے یہی حال دیگر عبادتوں: زکوۃ روزے اور جج کا تھا ہی گویا ان عبادتوں کو شریعت ہی نے مشروع کیا ہے اس لیے ان کی تفصیلات ناگزیر تھیں اور معاملات دنیا میں لوگ پہلے سے کرتے چلے آ رہے تھا اس

کیے ان کی تفصیلات کی ضرورت نہیں تھی البتہ پچھ ضابطے بیان کرنے ضروری تھے اور جومعاملات بالکلیہ حرام تھے جیسے سود ، جوا ،شراب وغیرہ ان کی ممانعت ضروری تھی اور جن معاملات میں دھو کا تھاان کی وضاحت ضروری تھی چنانچیشریعت نے ان معاملات کوحرام کیااور باتی معاملات کو برقرار رکھا اور ان میں جو ناجائز پہلو تھے ان سے منع فر مایا۔اس وجہ سے معاملات کی روایتیں کم ہیں ،اور وہ اصو لی رنگ لئے ہوئے ہیں اس لیے ان کوغور سے پڑھنا ضروری ہے یہاں ابواب البیوع کے شروع میں تمہیدی روایات ہیں پھر تفصیلی روایات آئیں گی۔

#### بَابُمَاجَاءَفِيُ تَرُكِ الشُّبُهَاتِ

#### باب ا: مشتبہ چیزوں سے بھنے کا بیان

(۱۱۲۷) ٱلْحَلَالُ بَيِّنٌ وَالْحَرَامُ بَيِّنٌ وَبَيْنَ ذَلِكَ أُمُورٌ مُشْتَبِهاتٌ لَا يَنْدِي كثيرٌ مِّنَ النَّاسِ أَمِنَ الْحَلالِ هِيَ *أَمُ مِنَ الْحَرامِ فَمَنُ تَرَكُها إِسْتِبْراءً لِ*لِينِهِ وَعِرُضِهِ فَقَدسَلِمَ وَمَنْ وَّاقَعَ شَيئًا مِنْها يُوشِكُ أَنْ يُوَاقِعَ الْحَرَامَ كما إنَّهُ مَنْ تَيْرُغَى حَوْلَ الْحِمَى يُوشِكُ أَن يُواقِعَه أَلَا وَإِنَّ لِكُلِّ مَلِكٍ حِمَّى أَلَا وَإِنَّ حَلَى اللَّهِ فَعَارِمُهُ.

تَوْجَجْكُنُمُ: حضرت نعمان بن بشير نالتُو بيان كرتے ہيں ميں نے نبي اكرم مُؤَلِّفَكُامَ كويدار شادفر ماتے ہوئے سنا ہے حلال واضح ہے اور حرام بھی واضح ہے اور ان کے درمیان کچھ امور ہیں جومشتبہ ہیں جن کے بارے میں بہت سے لوگ یہبیں جائے کہ کیا وہ حلال سے تعلق رکھتے ہیں یا وہ حرام ہے تعلق رکھتے ہیں جو تخص انہیں ترک کردے گاوہ اپنے دین اور عزت کو محفوظ کرہے گا اور سلامت رہے گا لیکن جو خض ان میں ہے کسی چیز میں مبتلا ہوگا تو امکان یہی ہے وہ حرام میں مبتلا ہوجائے جبیبا کہ جو تحض (سرکاری ) چرا گاہ کے اردگر د (جانور) چرار ہا ہوتو اس بات کا امکان موجود ہوتا ہے وہ (یعنی اس کا جانور ) اس میں داخل ہوجا ئیں یا درکھنا ہر بادسٹ ہ کی مخصوص چرا گاہ ہوتی ہے اور اللہ تعالیٰ کی مخصوص چرا گاہ اس کی حرام کر دہ اشیاء ہیں۔

فائك: ابواب البيوع كاعنوان قائم كرنے كے بعد باب قائم كيا باب ترك الشبهات ترك شبهات كى اہميت كو بتلانے كے ليے كہ بيہ بہت اہم ہے حتیٰ کہ اس کوثلث اسلام قرار دیا گیا ہے اس لیے کہ دین کے تین جھے ہیں : ①عقائد ②اعمال ③معاملات شبہات عام طور پرمعاملات میں پیدا ہوتے ہیں اور معاملات ثلث دین میں ہیں اس لیے اس کوثلث اسلام قرار دیا ہے۔

كي كاتعريف: "بيوع" بي كى جمع ب فق القدير مين بكراس كمعنى لغوى وشرى ايك بين مبادلة المال بالمال بالتراضى.

## نيخ كى شرائط اورهم:

اں کی شرائط میں سے ایک بیہ ہے کہ عاقدین نمیز ہوں۔ **ووم:** بیر کہ مبیعہ مال متقوم مقد درالتسلیم ہو۔ سوم: بیر کہ عاقد کواس کی حقیقت بھی معلوم ہونی چاہیے کہ بڑچ کے بعد اس کی ملک ختم ہوجائے گی۔اس کا تھم ملک ہے کہ بائع شن کا مالک ہوجائے گا ادر مشتری مبیعہ کا۔ مرج میں جمہوری ہے۔ يع كى انواع:

------اس کی کل اقسام تو ہیں سے متجاوز ہیں تا ہم باعتبار مہیج وثمن کے آٹھ قشمیں ہیں چار باعتبار مبیغ کے اول سامان بمقابلہ سامان اس کو

مقائضہ کہتے ہیں دوم بی العین بالدین جومطلق بولا جائے تو مرادیبی قشم ہوتی ہے سوم اس کے برعکس یعنی بیچ الدین بالعین بیزیج سلم ہے جہارم تج الدین بالدین اس کو صرف کہتے ہیں اور باعتبار شن کے چارا قسام ہیں:

①مساومه: جس ميس مابقه قيمت كائذ كره نه كيا جائ \_ @مراجعه: جوثمن اول سے زياده قيمت پردے \_ @ توليه: جوثمن اول کے مطابق ہو۔ ﴿ وضعیه : جوشن اول سے کم میں ہو پھر ثمن وہ ہے جو عاقدین کے درمیان طے پائے اور قیمت مارکیٹ کے ریٹ کو

فائك: بيحديث نهايت الهم ہے اور ايك اصولى ہدايت اپنے جلوميں ليے ہوئے ہے امام ابو داؤر رايشيدُ صاحب سنن نے يانج لاكھ حدیثوں میں سے چارالی حدیثوں کا انتخاب کیا ہے جو حفاظت وعدم وقبولیت کا مدار تیجے اور فاسد نیت پر ہے اور ہرایک کواس کے مل کا وہی صلہ ملتا ہے جس کی اس نے نیت کی ہے مثلاً ہجرت ایک عمل ہے اگر ہجرت کرنے والے کی نیت سیحے ہے تو اس کی ہجرت مقبول ہے درنداس کی ہجرت پر کوئی تواب مرتب نہیں ہوگا۔

دوسرى مديث: من حسن اسلام المرعتر كه مالا يعنيه يعني آدى كاسلام كي خوبي بيه كدوه لا يعني باتول سے كناره حش ہوجائے ہے کار ہاتوں میں اپناوقت ضائع نہ کرے یہی بہترین مسلمان ہے۔

تيسري مديث: لا يكون المؤمن مومنا حتى يرضى لأخيه ماير ضالا للنفسه يعني وي سيح معنى بين مون اي وتت ہونا ہے جب وہ اپنے بھائی (مسلمان) کے لیے وہی باتیں پیند کرے جواپنے لیے پیند کرتا ہے۔

چوتھی حدیث: الحلال بین: اس حدیث میں مؤمن کا ایک خاص مزاح بنایا گیا ہے۔مؤمن کا مزاج یہ ہونا چاہیے کہ وہ مخاط زندگی گزارے۔ فرمایا حلال واضح ہے پس اسے بے تکلف اختیار کرو اور حرام بھی واضح ہے پس اس کے قریب بھی مت جاؤ اور دونوں کے درمیان کچھمشتہ چیزیں ہیں۔مشتہ چیزیں کیا ہیں؟اس کی تفصیل ادھرادھر تلاش کرنے کی ضرورت نہیں ای حدیث کے اگلے جملہ میں اس کی وضاحت ہے فرمایا جن کے بارے میں بہت سے لوگ نہیں جانتے کہوہ حلال میں سے ہیں یا حرام میں سے؟ یہی مشتبہ امور ہیں۔ فائك: بيحديث عام بسارے بى دين سے اور تمام ابواب فقهيه سے اس كاتعلق بيكن ابواب البيوع كے شروع ميں خصوصي طور پر بیرحدیث اس لیے لائی گئی ہے کہ معاملات کی اہمیت واضح ہولوگ عام طور پر مال کے حریص ہوتے ہیں ہر طرح سے ہاتھ مارتے ہیں اس لیے معاملات میں احتیاط کرنا ان کے لیے سخت دشوار ہوتا ہے پس اس حدیث کے ذریعہ تنبید کی کہ معاملات میں خاص طور پرآ دمی کواحتیاط برتنی بپاہیے۔

تشريع: ٱلْحَكَالُ بَيِّنٌ وَالْحَرَامُ بَيِّنٌ وَبَيْنَ ذلِكَ أُمُورٌ مُشْتَبهاتٌ. يعنى طال چيزي بهي واضح بين اور حرام اشياء بهي ظاهر ہیں پھر بیال وحرمت عام ہے چاہے احداد صین سے ہول یا مجتهدین کے اجتہاد سے ہو وبین ذلك یعنی مذكور كے درمیان صححین كی روایت میں وبینهما کالفظ ہے یعنی حلال وحرام کے درمیان امورمشتہمات ایسے امور ہیں جن میں اشتباہ وشبہ پایا جاتا ہے پیلفظ تین طرح پڑھا جاسکتا ہے۔

① مفتعلات کے دزن پر یعنی بکسرالعین کیونکہ باب افتعال متعدی الی المفعول نہیں ہوتا ہے لہذا کسرہ متعین ہوا۔

پروزن مفعلات اس میں بھی عین مکسور ہے لیکن مشدد ہے۔

 مفعلات دوم کی طرح لیکن عین مفتوح ہے جبکہ بعض نے باب افعال سے بھی بنایا ہے اول کے معنی ہیں جس نے حلال وحرام دونوں سے شبہ اخذ کیا ہو یعنی جب ایک جانب دیکھا جائے تو حلال لگے اور جب دوسرے جانب دیکھا جائے توحرام لگے جبکہ دوسری قرات میں نسبت مجازی ہے کہ دونوں سے مشابدلگیں مال سب کا ایک ہی ہے۔

شبهات: شبهة كى جمع بي غرفات غرفة كى جمع باور مراداس سے امور مشتبر ہيں مسلمانوں كو چاہيوه ان كاموں کو حیوز دیں جومشتبہات ہیں۔

حلال بین: وہ ہے کہ جس میں صرف دلیل حلت ہو دلیل حرمت نہ ہو۔

حراه بین : وہ ہے کہجس میں صرف دلیل حرمت ہودلیل حلت نہ ہواور امور مشتبہات کے بارے میں علاء کرام کا اختلاف ہے کیکن مشہور جارقول ہیں۔

**پېسلاقول** :امورمشتېهات وه امورېين که جن مين دليل حلت بهې مواور دليل حرمت بهې مواور ان دونو ں کا آپيں ميں تعارض بعض کو بعض پرتر جیج نه ہوجیسے سؤرحمار۔

. د**وسسراقول** : وہ مسائل اختلافیہ بین المجتہدین ہیں کہ جن میں کسی مجتہد کے پاس کوئی نص نہ ہواور اجماع بھی نہ ہو بلکہ ہر مجتہد کے یاس ایناا پنا قیاس ہو۔

قول ثالث: أمورمشتهات كامصداق مكروهات تنزيهيه بين\_

**چون قل:** لبض امورمباحه مراد ہیں اس قول رائع پریہ سوال ہوگا کہ حدیث پاک میں اُمور مشتبہات کا تھم ترک بیان کیا گیا ہے اورامورمباحه کا حکم توترک نہیں ہے تو کن امور مباحہ کو مشتبہات کا مصداق قرار دیا جارہا ہے۔

**جواب:** علامه سخاو**ی** دایشید فرماتے ہیں کہ ان امور مباحہ سے مراد مطلق اُمور مباحہ نہیں ہیں بلکہ وہ بعض اُمور مباحہ مراد ہیں کہ جن کا ارتكاب مفضى مومكروهات تنزيهيه كي طرف اورمكرو ہات تنزيهيه كاار تكاب مفضى موتا ہے مكرو ہات تحريميه كي طرف اورمكمرو ہات تحريمه بيه واجب الترک ہیں جیسا کہ حرام واجب الترک ہے باقی راجح قول اول اور قول ثانی ہے اور قول ثالث اور رابع یہ دونوں مرجوح ہیں اس کیے کہ ان میں اشتباہ کامعنی کہا ینبعی نہیں پایا جاتا اول اور ثانی میں کہا ینبعی پایا جاتا ہے۔

موال: يرك آيا بطوروجوب كے ب يابطوراستجاب كے ب؟

**جواب:** اجمالی بیان میہ ہے کہ بعض صورتوں میں بطور استحباب کے ہوگا اور بعض صورتوں میں بطور وجوب کے ہوگا۔

کف**صیل** : بیہے کہ بیاشتباہ دوحال سے خالی نہیں اشتباہ غیر مجتہد کو ہوگا یا مجتہد کو ہوگا اگر اشتباہ غیر مجتہد کو ہوتا سے خالی نہیں اس کا سبب عدم معرفت فی الحکم ہے تو ترک واجب ہے اور اگر مفتیان کا اختلاف ہو بشرطیکہ مفتیان علم ، تقویٰ، ورع میں برابر ہوں تو ترک بطوراستحباب کے ہوگا اورا گراشتباہ مجتهد کو ہوا تو پیریھی دو حال ہے خالی نہیں اشتباہ کا سبب عدم اجتہاد ہوگا یاادلہ کا تعارض ہوگا اگر سبب عدم اجتهاد ہے یعنی غور وفکر ہی نہیں کیا تو ترک واجب ہے اور اگر سبب تعارض ادلہ ہے تو پھر دیکھا جائے گا ادلۃ اباحت کو ادلۃ حرمت پرترجیح ہوگی پانہیں،اگرادلۃ اباحت کوادلۃ حرمت پرترجیح ہوتو ترک متحب ہوگا اوراگرادلۃ اباحت کوادلہ حرمت پرترجیح نہ ہوتو ترک واجب ہوگا اس لیے کہ حرمت کو اباحت پر ترجیح ہوتی ہے الغرض أمور مشتبه کا حکم اس صورت میں چھوڑ دینا بتایا گیا ہے خواہ بطور استحبار ب

کے ہویا بطور وجوب کے ہو۔

اعت راض: ابوداؤر رالینی کی روایت میں ہے کہ الحلال ما احل الله والحرام ماحرم الله و ما سکت عنه فهو عفو که ده معافی کے درجہ میں ہے تر مذی رائی کی روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ امور شتبہات کا تھم ترک ہے اور ابوداؤ د شریف کی روایت میں ہے کہ مکوت عنہ کے درج میں ہے تھم ترک نہیں ہے؟

جواب ①: ترمذی کی روایت میں امور مشتبه کا حکم بیان ہے اور ابوداؤ دکی روایت میں امور مسکوت عنه کے حکم کا بیان ہے اور ان دونوں کے درمیان بہت بڑی خلیج حائل ہے امور مشتبہ وہ ہیں کہ جن میں دلائل حلت بھی ہوں اور دلائل حرمت بھی ہوں اور امور مسکوت عنہا وہ ہیں کہ جن میں نہ دلائل حلت ہوں اور نہ دلائل حرمت ہوں۔

جواب ©: اگر تعارض کوتسلیم کرلیا جائے کہ جوامور مشتبہ ہیں وہی امور مسکوت عنہا ہیں تو پھر جواب سے ہے کہ ترمذی شریف کی روایت میں سے جو تھم بیان کیا گیا ہے وہ بطور عظمت کے ہے بطور تقوی اور ورع کے ہے آور ابو داؤد کی روایت میں جو تھم بیان کیا گیا ہے وہ رخصت کے درجے میں ہے۔ والراجے ہو اللاول

فاع 0: حدیث کے آخری حصہ میں تشبیہ المعقول بالمحسوس ہے۔ زمانہ جاہلیت میں جو چوہدری ہوتے سے وہ اپنے جانوروں کے لیے جاہ گاہ متعین کر لیتے سے دوسرے کے جانور کے داخلے کواس سے ممنوع قرار دیا جاتا تھا اگر کسی کا جانور داخل ہوجاتا توسخت سے سخت سزادی جاتی تھی اور بعض اوقات لڑائی چھڑ جاتی جو کانی عرصے تک رہتی اس لیے لوگ اپنے جانوروں کو چراتے ہوئے بہت احتیاط کرتے سے اس خوف سے کہ کہیں جانور چراہ گاہ میں داخل نہ ہوجا ئیں جس طرح سردار کے عذاب سے بچنے کے لیے سرداروں کی چراہ گاہ کے جو اس خوف سے کہ کہیں جانور کراہ گاہ میں داخل نہ ہوجا کیں جس طرح سردار کے عذاب سے بچیں ایسانہ ہو کہ ان کی وجہ ہے حرام جراہ گاہ کے قریب ہی نہیں چراہ گاہ جی جراہ گاہ جی جائیں اور محرمات یہی اللہ کی چراہ گاہ جی جراہ گاہوں میں پنچنا موجب سزاء ہے اسطرح اللہ کی چراگاہ لیعنی محرم میں پنچنا سے بھی موجب سزا ہے اور اللہ کی چراگاہ میں بندوں ہی میں بنچنا ہے بھی موجب سزا ہے فرق اتنا ہے کہ بادشا ہوں کی چراگا ہوں میں بادشا ہوں کا فائدہ ہوتا ہے اور اللہ کی چراگاہ میں بندوں ہی

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي أَكُلِ الرِّبْقِ

#### باب۲: سود کھسانا

# (١١٢٧) لَعَنَ رَسُولُ اللهِ ﷺ اكِلَ الرِّبُواوَمُوْكِلَهُ وَشَاهِدَيْهِ وَكَاتِبَهُ.

ترکیجینها: رسول الله مِرَّالَیْکَیَّ نے سود کھانے والے، کھلانے والے، اس کے گواہوں اور لکھنے والوں پرلعنت بھیجی ہے۔ تشوینے: آکل سے مراد لینے والا ہے خواہ پھر کھائے یا دوسر سے طریقہ سے استعال میں لائے مگر کھانا چونکہ اہم نفع ہاس لیے اسے اکل سے تعبیر کیا اس طرح مؤکل سے مراد دینے والا ہے گویا اول سے مراد بائع ہے اور موکل سے مشتری مراد ہو وشاہ ں ہو بیاس لیے ملعون ہے کہ معصیت میں تعاون کرتے ہیں: قال الله تعالیٰ: ﴿ وَ لاَ تَعَادُنُواْ عَلَی الْإِثْمِهِ وَ الْعُدُوانِ ﴾ حضرت گنگوہی راتی ہے۔ اور حضرت مدنی راتی فرماتے ہیں کہ ربوا میں ان سب شرکاء پرلعنت کی گئی ہے لیکن میں مساوات نفس لعنت میں جبکہ اس کے درجات . متفاوت و مختلف ہیں کہسب کی جنایت برابرنہیں للہذا سود کھانے والا سب سے زیادہ ملعون ہے اور موکل اگر نہ جاہتے ہوئے اور بیجنے کی پوری کوشش کرتا ہوا کوئی اور چارہ نہیں یا تاہے تو اس کا جرم و گناہ نسبتا خفیف ہے اسی طرح شاھدین اور کا تب بھی ہیں۔ ر بوا کسیاہے اور کیول حسرام ہے؟

ر بوالغت میں فضل وزیاد تی کو کہتے ہیں شریعت کی اصطلاح میں وہ زیاد تی جو خالی عن العوض اورمشروط فی العقد ہور بوا اورسود کہلاتا ہے مثلاً ایک کلوگندم کے بدلہ ڈیڑھ کلویا سوروپیقرض اس شرط پر دے کہ مقروض مقرض کوسود سے زیادہ ادا کرے گا پھر پیشرط خواہ صراحة ہو یا دلالة مثلاً بینک سے پیے بطور قرض وصول کرے یا گاڑی وغیرہ خریدے تو اگر چہ زبانی طور پر زیادتی کی شرط نہ لگائیں توبھی وہ مشروط اور سود ہی ہے کیونکہ المعروف کالمشروط اور بینکوں کا نظام، اس عرف پر جاتا ہے اس کی حرمت پر متعدد آیت واحادیث ناطق ہیں اور امت کا بھی اس کی حرمت پر اجماع ہے علاوہ ازیں پیشریعت کے مزاج کے بھی خلاف ہے کہ شریعت مواسات اور ہدردی پرزور دیت ہے جبکہ سودی نظام میں غریب غریب تر ہوجا تا ہے اور امیر تریز اس نظام میں مجبور کی مجبوری ے فائدہ اٹھا یا جاتا ہے جوشر عامذموم وقبیج ہے۔

**سوال:** بعض لوگ بیاشکال کرتے ہیں کہ قر آن کریم نے صرف سود مرکب کو ترام قرار دیا ہے سود مفرد کونہیں۔اور قر آن کی اس آیت ہے استدلال کرتے ہیں: ﴿ يَاٰ يُنُّهَا اَتَّذِينَ اُمَّنُوالَا تَأَكُّلُوا الرِّبَوا اَضِعَا قَامٌضَعَفَةً ﴾ (آلعمران: ١٣٠) اس آیت میں ربا کے ساتھ ﴿ أَضْعَافًا مُّضْعَفَةً ﴾ كى قيد كلى موئى ہواور نبى قيد پر داخل موئى بُے لہذا صرف وہ رباممنوع ہے جس ميں سودى رقم رأس المال سے کم از کم دوگنی ہوجائے لیکن بیا انتدلال درست نہیں کیونکہ ﴿ أَضْعَافًا مُّضْعَفَةً ﴾ کی قید باجماع امت احر ازی نہیں بلکہ اتفاقی ہے اور یہ قید بالکل ایسی ہے جیسے قرآن کریم کی دوسری آیت میں فرمایا: ﴿ وَ لَا نَشْتَرُوْا بِأَنْتِي ثُمَنًا قَلِيلًا ﴾ (البقرہ: ٣١) اس آیت میں اگرچیٹن قلیل کی قیدگی ہوئی ہے لیکن کوئی بھی عقل مندانسان اس آیت کا مطلب پنہیں لیتا کہ آیات قر آنی کوٹمن قلیل کے ساتھ فروخت كرنا تو جائز نہيں ليكن ثمن كثير كے ساتھ فروخت كرنا جائز ہے: ﴿ يَاكَيُّهَا الَّذِينَ أَمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَ ذَرُوْا مَا بَيْقِيَ مِنَ الرِّبْوا إِنْ كُنْتُهُ مُؤْمِنِیْنَ ﴿ البَرَةِ: ٢٤٨) اس آیت میں لفظ صاعام ہے جور باکی ہر قلیل اور کثیر مقدار کوشامل ہے۔

2 خطبه جمة الوداع كموقع يرحضور سَلِنْ اللَّهُ فَي بياعلان كياكه:

الربواموضوع كلهواول ربوا اضعفه ربوا العباس بن عبد المطلب فأنه موضوع كله

«سودسارًا كاسارا حجبورٌ ديا گيااور پهلاسود جو حجبورٌ ديا گيا وه عباس نتائند كاسود ہے بيشك وه سارا كاسارا حجبورٌ ديا گيا۔"

ال جدیث میں لفظ کلہ ہر مقدار ربا کی حرمت پر صریح ہے۔

 على التأثير الك حديث مروى م كم حضور مُرَافِينَا أَن ارشاد فرمايا: كل قرض جرنفعا فهو ربوا - ال حديث ميں لفظ "نفعاً" ال بات يردال م كرفع كى برمقدار حرام م-

اعلانِ جُنگ:

حرمت رباکی آیات قطعی الدلالت ہیں اور رباکا معاملہ کرنے والوں کے بارے میں جوشدید وعید قرآن کریم میں آئی ہے ایس شديدوعيدشايدكى دوسرك كناه يرنهين آئى چنانچداللدتعالى فرمايا: ﴿ يَاكِتُهُا الَّذِيْنَ أَمَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَ ذَرُوْا مَا بَقِي مِنَ الرِّبَوا إِنْ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِيْنَ ﴿ وَإِنْ لَكُمْ اللَّهِ عَرُبٍ مِنَ الرِّبَوا إِنْ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِيْنَ ﴿ وَإِنْ لَكُمْ تَفْعَلُوا فَأَذَنُوا بِحَرْبٍ مِنَ اللَّهِ وَ رَسُوْلِهِ ﴾ (البرة ٢٧٩-٢٤٩)

مود کے جواز پر استدلال: سود کے جواز کے قائلین قرآن کریم کی اس آیت سے استدلال کرتے ہیں کہ:

﴿ وَ أَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبُوا ﴾ (القرة: ٢٧٥)

اس آیت میں لفظ الوبوا معرف باللام ہے اور الف لام میں اصل یہ ہے کہ وہ عہد کے لیے ہولہذا لفظ رہاسے وہ مخصوص رہا مراد ہوگا جوز مانہ جاہلیت میں اور حضور مُنَّا اللّٰهِ کے ابتدائی دور میں رائع تھا اور اس زمانے میں صرف صرفی قرض اور اس پر سود لینے کا رواج تھا تھا تجارتی قرض اور اس پر سود لینے کا رواج نہیں تھا اور جو چیز اس زمانے میں رائع ہی نہیں تھی قرآن کریم اس کو کیسے حمام قرار دے سکتا ہے؟ لہذا حرمت سود کا اطلاق صرف صرفی قرض پر لیے جانے والے سود پر ہوگا تجارتی قرض پر لیے جانے والے سود پر ہوگا تجارتی قرض پر لیے جانے والے سود پر ہوگا تجارتی قرض پر لیے جانے والے سود پر ہوگا۔

جواب: فقہاءامت کااس پراتفاق ہے کہ قیامت کے دن تک مذکورہ تعریف ربوا کے تحت جتنی اقسام داخل ہوں گی سب حرام ہیں علاوہ ازیں سے بات بذات خود بھی غلط ہے کہ اس میں الف لام عہد کے لیے ہے کیونکہ معہود پھر کیا چیز ہے آیا فرد ہے جو زید عمر کے درمیان ہے یاوہ جنس ہے جوعہد پاک میں پائی جانی تھی اگر فردو شخص ہے تو بیصراحة غلط وباطل ہے کہ ایک شخص کا سود حرام کردیا گیا ہو اور باقی کا جائز اورا گرجنس ہوتو اسے عہد کہنا کیسے جھے ہوا؟

لہلنذااس آیت ربوا میں بھی لفظ ربوامصدر ہونے کی وجہ سے معہود پرمحمول نہیں کیا جاسکتا علاوہ ازیں منصوص علیہ میں تھم ذات اور حقیقت پرلگتا ہے جس میں تمام افراد بلا استثناء داخل ہوتے ہیں۔لہذا جہاں وہ حقیقت پائی جائے گی وہاں وہ تھم آ حائے گا۔

مثلاً شراب کو لے لیں جس زمانے میں شراب حرام ہوئی اس زمانے میں اس زمانے کے لوگ اپنے گھروں میں انگور کا شیرہ اپنے ہاتھوں ہاتھوں سے نکال کراس کو مڑا کر شراب بناتے تھے لہذا اب موجودہ دور میں کوئی شخص یہ کہنے لگے کہ چونکہ اس زمانے میں لوگ اپنے ہاتھوں سے اپنے گھروں میں شراب بناتے تھے اور اس میں حفظان صحت کے اصولوں کا لحاظ نہیں رکھا جاتا تھا اس لیے شراب حرام قرار دیدی گئی تھی اب چونکہ موجودہ دور میں شاندار مشینوں کے ذریعہ حفظان صحت کے تمام اصولوں کو مدنظر رکھتے ہوئے بڑی صفائی ستھرائی کے ساتھ شراب بنائی جاتی ہوتی ہوئے سے ساتدلال بالکل غلط ہے۔

حضور مُؤَلِّكُمْ کَ زمانے میں تجارتی سودموجود تھا چنانچہ قرآن کریم میں یہ جوآیت ہے: ﴿ لِإِیُلُفِ قُونَیْسِ فَ الْفِهِمُ دِحُلَةً الشِّینَاءِ وَ الصّیفِ قَ ﴿ القریفِ فَ وَالصّیفِ ﴿ القریفِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللّ

اعلان فرمايا تو اس وقت آب مِرَافِينَةً في بدار العرايا: وربوا الجاهلية موضوع واول ربوا اضعه ربوالعباس بن عبداالمطلب فأنه موضوع كله. يعني آج ك دن جابليت كاسود چهور ديا كيا اورسب سے پہلاسود جو ميں جهورتا موں وہ حفرت عباس مناتی کا سود ہے وہ سب کا سب ختم کردیا گیا چونکہ حضرت عباس مناتی لوگوں کوسود پر قرض دیا کرتے تھے اس لیے آپ نے فرمایا کہ بیں آج کے دن ان کا وہ سود جو دوسرے لوگوں کے ذمہ ہے وہ ختم کرتا ہوں۔ روایات میں آتا ہے کہ وہ سود دس ہزار مثقال سونا تقااورایک مثقال تقریباً ۴ ماشے کا ہوتا ہے اور بیدیں ہزار مثقال سونا کوئی سر مایہ اور راس المال نہیں تھا بلکہ بیہ وہ سود تھا جو اصل رقم پرواجب ہوا تھا اس سے اندازہ لگائے کہ وہ قرض جس پر دس ہزار مثقال سونے کا سود لگ گیا ہو کیا وہ صرف کھانے یینے کی ضرورت بوری کرنے کے لیے لیا گیا تھا؟ ظاہر ہے کہ وہ قرض تجارت کی غرض سے لیا گیا ہوگا۔

ع**لت اور حکمت میں فرق:** اس دلیل کے اندر چند مغالطے ہیں: پہلا مغالطہ یہ ہے کہ اس دلیل میں ظلم کور با کی حرمت کے لیے علت قرار دیا ہے حالانکہ ظلم دور کرنا ربا کی حرمت کی علت نہیں ہے بلکہ اس کی حکمت ہے اور حکم کا دار دیدار علت پر ہوتا ہے حکمت پر نہیں ہوتا۔ اس کی سادہ می مثال یہ بیجھے کہ آپ نے دیکھا ہوگا کہ سرکوں پرسگنل ہوتے ہیں اس میں تین رنگ کی بتیاں ہوتی ہیں۔جس ونت سرخ بتی جل رہی ہواس ونت تھم یہ ہے کہ رک جاؤ اور جس ونت سبز بتی جلے اس ونت چل پڑواورسگنل کا یہ نظام اس لیے قائم کیا گیاہے تا کہ اس کے ذریعہ ٹریفک میں نظم وضبط قائم کیا جائے اور حادثات کی روک تھام کی جائے اور تصادم کا خطرہ کم سے کم کیا جائے اس میں میہ جو کہا گیا کہ سرخ بتی پر رک جاؤ میے تھم ہے اور سرخ بتی اس حکم کی علت ہے اور اس کے ذریعے حادثات کی روک تھام اس حکم کی حکمت ہے اب ایک شخص رات کے بارہ بجے گاڑی چلاتا ہواسگنل کے پاس پہنچا تو سرخ بتی جل رہی تھی لیکن چاروں طرف سے کوئی گاڑی اورٹریفک نہیں آ رہی تھی اورتصادم اور حادثے کا کوئی خطرہ نہیں تھااس وقت میں اگر چیاں تھم کی تحکمت نہیں پائی جارہی تھی لیکن پھربھی اس ڈرائیور کے لیے گاڑی روکنا ضروری ہےاس لیے کہ رکنے کے حکم کی جوعلت ہے یعنی سرخ بتی کا جلنا وہ پائی جارہی ہے لہٰذااگروہ نہیں رکے گاتو قانون کی خلاف ورزی کے جرم میں پکڑا جائے گا۔

حضور مَا الله على الله الله والبضع وسبعون شعبة ادناها كالذي يقع على امه يتى رباكس سازياده شعب ہیں اوراس کا ادنی ترین شعبہ ایسا ہے جیسے اپنی مال سے زنا کرنا العیاذ باللہ لہذا ہے کہنا کہ تجارتی سود میں ظلم نہیں یہ بالکل غلط ہے اس سے زیادہ ظلم اور کیا ہوسکتا ہے کہ اجتماعی طور پر پوری قوم کومعاثی بدحالی کے اندر مبتلا کیا جارہا ہے۔

# بَابُمَاجَاءَ فِي التَّغُلِيْظِ فِي الْكِذْبِ وَالزُّوْرِ وَنَحُوَهُ

# باب ۳: حصوث اور جھوٹی گواہی کی مذمت

(١١٢٨) قَالَ الشِّرُكُ بِاللهِ وَعُقُوقُ الْوَالِدَينِ وقَتْلُ النَّفُسِ وَقَوْلُ الزُّوْرِ.

تَوَجِيْهَا بَهِ: حضرت انس شَالْتُو نِي اكرم مِلْلَظَيَّةً كاكبيره گنامول كے بارے میں بیفر مان نقل كرتے ہیں آپ مِلِلْظَیَّةً نے ارشاد فر ما یا ہے کسی کوالله تعالی کا شریک تلم را نا والدین کی نا فر مانی کرنا کسی شخص کوقل کرنا اور جھوٹی گواہی دینا ( کبیرہ گناہوں میں شامل ہیں )۔

تشونیج: ترجمة الباب میں زور کا اضافہ کذب کے بعد یا اشارہ الی التر ادف کے لیے ہے اس صورت میں کذب پرعطف یہ عطف تفسیر کی جیسا کہ یہ ایک قول ہے یا پھر دونوں میں فرق بتلانے کے لیے جیسا کہ دوسسرا قول ہے یہ ہے کہ دونوں میں تغایر ہے کہ خلاف واقعہ خبر دینا کذب ہے اور اس کو مدل بالدلائل کرنا یہ زور ہے توعطف الغیر علی الغیر کے قبیل سے ہوگا۔

تیسسراقول: یہ ہے کہ زوراس کو کہتے ہیں کہ جب مبیعہ کی طرف لوگوں کا میلان نہ ہوتو بڑھا چڑھا کر مبیعہ کی صفات کو بیان کرنا پیزور ہے اور عام طور پر مفضی ہوجا تا ہے جھوٹ اور کذب کی طرف اس لیے قول زور سے منع کیا مفضی الی الکذب ہونے کی وجہ سے جب قول زور سے منع ہواتو کذب سے سے بطریق اولی منع ہوگا علیٰ ہذا کذب وہ جھوٹ ہے جوخلاف واقعہ ہواور اس میں تزیین نہ ہو جبکہ زور میں دونوں ہوتے ہیں۔

#### معاملات مين كذب سيانى:

چونکہ عمومی طور پر معاملات میں کذب بیانی ہوتی ہے چنانچہ ایسی احادیث لا رہے ہیں جو دال ہیں اس بات پر کہ معاملات میں بھی کذب بیانی سے بچنا چاہیے چنانچہ حدیث ذکر کی کہ نبی کریم مُشَافِظَةً سے کبائز کے بارے میں پوچھا گیا تو آپ مِشَافِظَةً نے فرمایا کہ من جملہ کبائز میں سے شرک باللہ ہے عقوق الوالدین ہے تل نفس ہے اور قول الزور ہے۔

عقوق الوالدين: بيہ كدوالدين سے قطع رحى كرنا يا مطلب بيہ كدايسے امور ميں والدين كى مخالفت كرنا جوامور معصية كوتبيل سے نہ ہول اس ليے كداگر معصيت ہول تو مخالفت جائز ہے۔والدين كواليي ايذاء پہنچانا جوعمومي طور پر والدين اولادكي طرف سے برداشت نہيں كرتے اگر جددوسرول كے اعتبار سے معمولی ہى كيوں نہ ہو۔

قتل نفس سے مرادنفس معصومہ اور ناحق قتل کرنا ہے اگر رجم کی صورت میں قتل کر رہا ہے یا قصاصا قتل کر رہا ہے یہ گناہ کمیرہ نہیں ہے۔
" فی الکبائر" بخاری اصحیح بخاری ص: ۳۲ ج: اباب ماقیل فی شھادۃ الزود ،صحیح مسلم ص: ۴ ج: اباب الکبائر و الکبرھا کتاب الایمان میں ہے کہ آپ سِرِ اللّٰہ اللّٰہ ہے کبائر کے بارے میں سوال ہوا تھا پھر مذکور فی الحدیث فقط بعض کبائر ہیں ورنہ ان کی تعداد زیادہ ہے حق کہ بعض حضرات نے ان پر مستقل کتا ہیں کھی ہیں جیسے کتاب الکبائر للذھبی وغیرہ شاہ صاحب ورنہ ان کی تعداد زیادہ ہے تی کہ ابن عباس خالی تعداد سات سومیں مردی ہے وصنف ابن جر المکی فی الکبائر رسالۃ۔

## بَابُمَاجَاءَفِىالتُّجَّارِوَتَسُمِيَةِالنَّبِيِّ عِلَى ۗ إِيَّاهُمُ

باب ٧: تاجرول كانبي مُطِّلْتُهَيَّةً كو" تجار" كاخطاب دينا

(۱۱۲۹) قَالَ خَرَجَ عَلَيْنارَسُولُ اللهِ ﷺ وَنَحُنُ نُسَمَّى السَّمَاسِرَ قَفَقَال يَامَعُشَرَ التُّجارِ إِنَّ الشَّيطانَ وَالْإِثُمَر يَخُضُرَ انِ الْبَيْعَ فَشُوبُوا بَيْعَكُم بِالصَّدقَةِ.

ترکیجی کہا: حضرت قیس بن ابوغرزہ و التی بیان کرتے ہیں نی اکرم مَالِّنَظِیَّا ہمارے پاس تشریف لائے پہلے ہمارا نام ساسرہ تھا نی اکرم مُلِلِّنَظِیَّا نے ارشاد فرمایا تاجروں کے گروہ بے شک شیطان گناہ سودے میں موجود ہوتے ہیں توتم اپنے سودے کوصدقے کے

ساتھ ملا دیا کرو۔

(١١٣٠) اَلتَّاجِرُ الصَّلُوقُ الْأَمِينُ مَعَ التَّبِيِّيْنَ وَالصَّبِيُقِينَ وَالشُّهِداءِ.

ترکیجی میں: حضرت ابوسعید خدری والٹیء نبی اکرم مُطِّلِظُیَّم کا بیفر مان نقل کرتے ہیں سیا اور امانت دار تاجر (قیامت کے دن ) انبیاء صدیقین اور شہداء کے ساتھ ہوگا۔

(۱۳۱) آنَّهُ خَرَجَ مَعَ النَّبِيِّ اللهُ الْهُصَلَّى فَرَآى النَّاسَ يَتَبَايَعُونَ فَقالَ يَا مَعْشَرَ التُّجارِ فَاسْتَجَابُوا لِرُسُولِ اللهِ ﷺ وَرَفَعُوا اَعُنَاقَهُم وَابُصَارَهُم اِلَيهِ فَقالَ إِنَّ التُّجارَ يُبْعَثُونَ يَومَ الْقِيامَةِ فُجَّارًا إِلَّا مَنِ اتَّلَى اللهَ وَبَرَّ وَصَدَقَ.

ترکنجیکن، اساعیل بن عبیدا پ والد کے حوالے سے اپنے دادا کا یہ بیان قل کرتے ہیں وہ نبی کریم سُرِ اَنْظِیَا ہے ہمراہ عیدگاہ کی طرف روانہ ہوئے تو نبی کریم سُرِ اُنْظِیَا ہے ہمراہ عیدگاہ کی طرف روانہ ہوئے تو نبی کریم سُرِ اُنْظِیَا ہے تا جروں کے گروہ! وہ لوگ نبی اکرم سَرِ اُنْظِیَا ہِ کی طرف دیکھنے لگے اپ نے ارشاد فر ما یا لوگ نبی اکرم سَر اُنْظِیَا ہُم کی طرف دیکھنے لگے اپ نے ارشاد فر ما یا لوگ نبی اکرم سَر اُنْظِیَا ہُم کی طرف میں عالم اور آپ سِر اُندہ کیا جائے گا ماسوائے اس شخص کے جو اللہ تعالیٰ سے ڈرتا ہے نبی کرے اور سے بولے۔ '

تشرنيج: الساسرة بيسمسار بالكسر كى جمع ہے ما لك محافظ كو بھى كہتے ہيں بيلفظ اصل ميں عجمى ہے چونكہ تجارت كا دستور عجميوں ميں زيادہ تھا اس ليے عربوں ميں بھى بير عجمى لفظ شائع ہوا تھاليكن فى نفسہ بيلفظ اچھانہيں ہے جبكہ اسلام ميں اچھے ناموں سے ياد كرنے اور پكارنے كا تھم ہے اس ليے آپ مِنْ الفَظِيَّةَ نے اسے عربي كى طرف منتقل فر ما يا يامع شر التجار۔

اور حضور مَا الشَّيِّةَ نِهِ وَلاَكُل كے بجائے تجار كالفظ استعال كر كے اس طرف اشارہ فرماديا خطاب كرنے ميں ايسے الفاظ استعال كرے جس سے اس كى عزت ہو۔

ال حدیث سے ایک فقہی مسکلہ بینکاتا ہے کہ دلالی کا پیشہ اختیار کرنا اور اس پر اجرت لینا جائز ہے اس لیے کہ بیر صحابی زائتی جن سے حضور مُطِّفِّتِیْ فَمَّا طب ہوئے دلالی کا بیشہ اختیار کئے ہوئے تھے اور حضور مُطِّفِیُکُا آنے ان کو بیچ کے ساتھ صدقہ کرنے کی ترغیب تو دی لیکن ان سے بینہیں فرمایا کہتم اس بیشے کوچھوڑ دو۔

چنانچہ ہداریس ہے:

والبياع والسمسار يجبران على التقاضى لأنهما يعملان بأجرة عادة. (باب المضارب ليضارب فصل في العزل والقسمة). (٢٢٠ جلاثاك)

" یعنی دلال کومجبور کیا جائے گا کہ وہ پیسوں کا مطالبہ کریں کیونکہ وہ عموماً اجرت پر ہی کام کرتے ہیں۔"

فائك: جس تاجر ميں دوخو بياں ہوتى ہيں سجائى اور مانت دارى اس كومرتبه ميں انبياء صديقين اور شہداء كے ساتھ لاحق كيا گيا ہے ان كے ساتھ حشر ہونے كا يہى مطلب ہے جيسے وہ تخص جو اعلائے كلمة الله كے ليے جنگ كرتے ہوئے مارا گيا ہووہ حقیقی شہيد ہے اور بہت ے لوگ اس کے ساتھ ملحق ہیں جن کی تعداد بچاس سے زائد ہے اور یہ الحاق ہی ان کی فضیلت ہے شہید فی سبیل اللہ کے تمام فضائل ان کے لیے ثابت نہیں کیے جائیں گے یہ الحاق ہی اس کے لیے فضیلت ہے۔

فاعك: صدوق وامين تاجركوانبياء، صديقين اور شهداء كے ساتھ لاحق كرنے ميں اس طرف اشارہ ہے كہ تجارت ميں جھوٹ اور خيات سے بالكليہ احتر از كرنا اور جميشہ سچائى اور مانت دارى برتنا نہايت دشوار كام ہے مگر ناممكن نہيں پس ہرتا جركو يد دوخو بياں اپنے اندر پيدا كرنے كى حتى الا مكان كوشش كرنى چاہيے تا كہ كائنات كى عظيم المرتبت ہستيوں كے ساتھ اس كاحشر ہو۔

#### بَابُ مَاجَاءَ فِيُمَنُّ حَلَّفَ عَلَى سِلْعَةٍ كَاذِبًا

## باب ۵: کسی سامان کے بارے میں جھوٹی قسم کھانا

(۱۳۲) ثَلَاثَةٌ لَا يَنْظُرُ اللهُ اِلَيهِمُ يَومَ الْقِيَامَةِ وَلَا يُزَكِّيهِم وَلَهُمْ عَنَابٌ اَلِيُمُ قُلْنَامَنُ هُمْ يَارَسُولَ اللهِ ﷺ فَقَلْ خَابُوا وَخَسِرُ وافَقَالَ الْمَنَانُ وَالْمُسْيِلُ إِزَارَهُ وَالْمُنْفِقُ سِلْعَتَهُ بِالْحَلْفِ الْكَاذِبِ.

ترتیجینی: حضرت ابوذرغفاری ٹواٹٹو نبی اکرم شِرِ النظائی کا یہ فرمان نقل کرتے ہیں تین طرح کے لوگوں کی طرف اللہ تعالیٰ قیامت کے دن نظر رحمت نہیں کرے گا اور ان لوگوں کے لیے دردناک عذاب ہوگا میں نے عرض کی وہ کون لوگ ہیں؟ یا رسول اللہ سِرِ النظائی اور ان اور خسارے کا شکار ہوگئے نبی اکرم سِرِ النظائی استان خرمایا احسان جتانے والا ، تہبند کو مخفوں سے نیچ لئکانے والا اور جھوٹی قسم اٹھا کر سودا بیچنے والا۔

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي التَّبُكِيْرِ بِالتِّجَارَةِ

### باب۲: صبح سویرے کاروبار شروع کرنا

(١١٣٣) اَللَّهُمَّ بَارِكُ لِأُمَّتِي فِي بُكُورِهَا قالَ وَكَان إِذَا بَعَثَ سَرِّيَةً اَوْجَيُشًا بَعَثَهُمُ اَوَّلَ النَّهارِ وَكَانَ صَغْرُ رَبِّا اللَّهارِ فَأَنُونَ وَكُنُّ مَالُه. رَجُلًا تَاجِرًا وَكَانَ إِذَا بَعَثَ بُعَرَةً هُم اَوَّلَ النَّهارِ فَأَثُرى وَ كَثُرَمَالُه.

ترکیجه نم از حضرت صخر غامدی و این کرتے ہیں نبی اکرم سُؤَلِی آئے ارشاد فر مایا ہے اے اللہ میری امت کے مبتح کے کاموں میں برکت عطا فرما۔

تشرنیج: اس حدیث سے معلوم ہوا کہ دن کا شروع حصہ برکت والا ہے اس وقت کاروبار کرنا تجارت یا جہاد کے لیے سفر کرنا مطالعہ کرنا یا کوئی اور کام کرنا برکت کا باعث ہوتا ہے لیکن اب ساری وُ نسیا میں غیروں کا نظام الاوقات چل رہا ہے اس کے مطابق کاروبار ہوتا ہے۔

پر فجر کے بعد سونارز ق سے محروی ہے نی سُران کے اُنے قرمایا ہے نوم الصبحة يمنع الرزق فجر کے بعد سونے سے روزی کم

ہوجاتی ہے۔ (رواہ احمد ترغیب ۲: ۵۳۰) پس دس بجے تک قوت عمل ختم ہوجاتی ہے سعود سیس اسلامی نظام الاوقات ہے وہاں فجر کے بعد فوراً کاروبار شروع ہوتا ہے اور دو پہر میں دوکا نیس اور آفس بند ہوجاتے ہیں لوگ کھانے اور نماز سے فارغ ہو کر قیلولہ کرتے ہیں وہاں کسی کے لیے کوئی دشواری نہیں۔

الله هربارك لامتی فی بىكورها: "بكر" ماده میں ابتداء كے معنی پائے جاتے ہیں باكوره اس پھل كو كہتے ہیں جو سے میں سب سے پہلے پک جائے باكره لڑكى میں بھی يہى مفہوم مرگ ہے يہال صبح سويرے كا وقت مراد ہے چونكه اس وقت گناه كم ہوتے ہیں اس ليے اس میں بركت كی توقع زیادہ ہوتی ہے۔

#### بَابُمَاجَاءَ فِي الرُّخْصَةِ فِي الشِّرَآءِ إِلَى اَجَلِ

#### باب 2: ادھارخریدنا جائزے

(۱۳۳) كَان عَلى رسولِ الله ﷺ تُوبانِ قِطْرَيَانِ غَلِيُظَانِ فَكَانَ إِذَا قَعَكَ فَعَرِقَ ثِقُلًا عَلَيهِ فَقَدِمَ بَرُّ مِنَ الشَّامِ لِفُلَانِ الْيَهُودِيِّ فَقُلْتُ لَوْ بَعَثُتُ اللَّهِ فَاشْتَرَيْتُ مِنْهُ ثَوْبَينِ إِلَى الْمَيْسَرَةِ فَأَرَسَلَ اليهِ فَقَالَ قَلْ عَلِمْتُ مَا لِفُلَانِ الْيَهُودِيِّ فَقُلْتُ لَوْ بَعَثُ اللهِ فَقَالَ قَلْ عَلِمْ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

ترکیجینی الله مطابق کے جسم مبارک پر قطر کے بنے ہوئے دوموٹے کپڑے تھے۔ جب آپ مطابق کی بیٹے اور پسینہ آتا تو یہ آپ کی طبیعت پر گراں گزرتے۔ اس اثنا میں ایک یہودی کے پاس شام سے قیمتی کپڑا آیا میں نے عرض کیا کہ آپ مطابق کی کہ سیجیں کہوہ آپ مطابق کے اس سے دو کپڑے نوٹ کی اس شام سے قیمتی کپڑا آیا میں نے عرض کیا کہ آپ می ان کی قیمت اوا کر دیں گے۔ آپ نے بھیجیں کہوہ آپ مطابق کی تھیے۔ اوا کر دیں گے۔ آپ نے ایک شخص کو بھیجا۔ تو اس نے جواب دیا کہ جانتا ہوں کہ آپ چاہتے ہیں کہ میرا کپڑا اور پسیے دونوں چیزوں پر قبضہ کرلیں۔ آپ مطابق نے فرمایا وہ جھوٹا ہے۔ اسے معلوم ہے کہ میں ان سب سے زیادہ پر ہیزگار بھی ہوں اور امانت دار بھی۔

(١١٣٥) تُوُفِّى النبقُ عَلَيْ وَدِرْعُهُ مَرُهُونَةٌ بِعِشْرِيْنَ صَاعًامِنَ طَعَامٍ اَخَلَهُ لِإِهْلِهِ.

تو بنجہ بنہ: حضرت ابن عباس تا بنا کرتے ہیں جب نبی کریم مُلِفَظِیماً کا وصال ہوا تو آپ کی زرہ بیس صاع اناج کے وض میں رہن رکھی ہوئی تھی جواناح آپ نے اپنے گھر والوں کے لیے لیا تھا۔

(۱۳۲) مَشَيتُ إِلَى النبِي ﷺ بِخُبُرِ شَعِيرٍ وَإِهالَةٍ سَنِخَةٍ وَلَقدرُ هِنَ لَه دِرْعٌ عِندَ يهود ٣ بِعِشر بنَ صاعًا مِن طَعَامٍ آخَذَهُ لِا هُلِه وَلَقد سَمِعُتُهُ ذَاتَ يومٍ يَقُولُ مَا آمُسٰى فِي اللهِ عمدٍ ﷺ صَاعُ تمرٍ وَلا صَاعُ حَبٍ وَإِنَّ عِنْدَهُ يَومَ يُؤلِل مِن اللهِ عَمدٍ اللهِ عَلَى اللهِ عَمْدٍ وَلا صَاعُ حَبٍ وَإِنَّ عِنْدَهُ لَا يَعْمَدُ لِللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ الل

ترنجپهنم، حضرت انس <sub>تنگ</sub>نیه بیان کرتے ہیں م<del>یں</del> نبی اکرم مُثَلِّنْ کی خدمت میں جو کی روٹی اور باسی چر بی لے کر حاضر ہوا آپ کی زرہ ایک

یہودی کے پاس بیں صاع اناج کے وض میں رہن رکھی ہوئی تھی جس اناج کوآپ نے اپنی ازواج کے لیے حاصل کیا تھا ایک دن میں نے آپ کو بیار شاد فرماتے ہوئے سناشام کے وقت محمد کے گھر والوں کے پاس تھجور کا ایک صاع بھی نہیں تھا اور اناج کا ایک صاع بھی نہیں تھا۔ تشرنیح: ادھارخریدنا بالاتفاق جائز ہے اور ادھار کی وجہ سے قیت بڑھانا بھی بالا جماع جائز ہے مثلاً ایک کتاب نفتر دس رویے کی ہے اور کوئی ادھارخریدے اور بائع بارہ روپے کی دے توبیہ جائز ہے اگر چیر بیسود کے مشابہ ہے البتہ ادھار میں ثمن کی ادائیگی کا وقت مقرر کرنا ضروری ہے اور اس مقررہ وقت سے پہلے باکع ثمن طلب نہیں کرسکتا اس طرح جو چیز قسطوں پرخریدی جاتی ہے وہ بھی شراءالی الاجل (ادھار ) ہے اس میں بھی مقررہ وفت پرمقررہ قسط ہی کا بائع مطالبہ کرسکتا ہے اس سے پہلے اور اس سے زیادہ کا مطالبہ نہیں کر سكا اوراس طرح خريدنا كمشترى كهابهي ميرے ياس پينينبين جب آئيں كے دے دوں گايا كم بعد ميں ديدوں گايا نفذخريدنا ہے اس صورت میں بائع کو ہروقت قیمت طلب کرنے کاحق ہے وہ جب تک چیثم پوثی کرے اس کا احسان ہے اس طرح کسی نے دو ماہ کے وعدہ پر قرض لیا تو قرض دینے والا ہر وقت قرض کی واپسی کا مطالبہ کرسکتا ہے کیونکہ قرض میں ادھار نہیں ہوتا اور جو دو ماہ کی مدت مقرر کی گئی ہے وہ محض وعدہ اور احسان ہے اس کی وجہ سے قرض ادھار نہیں ہوجا تا البتہ دوماہ یا اس سے بھی زیادہ مدت تک قرض دینے والاچثم یوشی کرے اور قرض طلب نہ کرے توبیاس کا احسان ہے جبکہ حدیث باب میں حضرت عائشہ خاتھانے قیمت کی ادئیگی کے وقت کے لیے میسرہ کا لفظ استعال فرمایا جس کا مطلب سی ہے کہ قیمت اس وقت ادا کی جائے گی جب وسعت اور آسانی ہوگی ظاہر ہے کہ اس میں وقت کی تعیین نہیں ہوئی للہذا رین علی مؤجل نا جائز ہونی چاہیے۔

اں اشکال کا ایک جواب تو یہ ہے کہ ہوسکتا ہے کہ حضرت عائشہ ڈاٹنٹیا نے حضور مَلِّلْتِیَجَیَّمَ کومشورہ دیتے ہوئے میسرہ کا لفظ فر مایا ہو کیکن بعد میں جب حضور مَیْلِفْتِیَکُتْمْ نے اس یہودی سے معاملہ کیا اس وقت آپ نے اداء ثمن کے لیے کوئی وقت معین فرمادیا ہو۔ **فائك:** ال حديث كى عمارة بن ابى حفصه ولينتما سے او پريهي ايك سند ہے اور عمارة ولينتما سے اس حديث كويزيد كے علاوہ امام شعبه ولينيوند بھی روایت کرتے ہیں امام ترمذی ولٹیل محمد بن فراس بھری ولٹیلئ کی سند سے ابو داؤ د طیالسی ولٹیلئ کا بیقول نقل کرتے ہیں کہ ایک مجلس میں تلامذہ نے شعبہ رایشیا سے میر مدیث سنانے کی فرمائش کی اتفاق سے ممارۃ کے لڑ کے حرمی بھی مجلس میں موجود تھے۔ امام شعبہ رایشیا نے کہا: جب تک سب حرمی کے سرکو بوسنہیں دو گے حدیث نہیں سناؤں گا چنا نچہ سب نے حرمی کو چو ما تب امام شعبہ رایشائ نے بید حدیث سنائی مصری نسخہ میں میر بھی ہے کہ شعبہ رالیگیا؛ کو بیرحدیث بہت پیند تھی اور عمارة کا انقال ہوچکا تھا اس لیے صاحبزادے کی تقبیل کراکراستاذ کی تعظیم کی۔

اعتسماض: آب مُطَنَّعَاً كالسينة وخوشبودار موتا تها توطبيعت پر بوجهل كيي موجاتا تها؟

جواب: کوئی تدافع نہیں ہوسکتا ہے کہ آپ سِلِنظِیَا کا پسینہ دوسرول کے حق میں اطیب ہواور آپ مِلِنظِیَا کی طبیعت پر بوجمل ہو طبیعت کےخلاف ہو؟

اعست راض: حدیث الباب سے تواس کے خلاف معلوم ہوتا ہے حضرت عائشہ رہائی کہتی ہیں کہ شام سے کیڑے آئے میں نے عرض کیا يارسول الله مَرَ النَّهُ مَرِ النَّهُ مَا الله مَرْ اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهُ مَرْ اللَّهُ مَرِ اللَّهُ مَ اللَّهُ مَرِ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَرِ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَرِ اللَّهُ مَرِ اللَّهُ مَرِ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَرِ اللَّهُ مَرِ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَرِ اللَّهُ مَرِ اللَّهُ مَرِ اللَّهُ مَرِ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَرِ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَرَّاء اللَّهُ مَنْ اللّلْمُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللّلْمُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّلَّمُ مِنْ اللَّهُ مُ **جواب ①:** يةوحفرت عائشه نطائني كى تجويزهى موسكتا ہے كه آپ مَالْفَظِيَّةَ نے جب قاصد بھيجا تھا تواس وقت اجل بيان كردى۔

جواب ©: عرف کے بدلنے سے احکام بدل جاتے ہیں ممکن ہے سرکا وقت اس زمانہ میں معلوم ومعروف ہومثلاً اموال صدقہ کی آ مد ہوالغرض نبی کریم ﷺ نے اس تجویز کے مطابق کیڑے خرید نے کے لیے قاصد بھیجا اس یہودی نے کہا کہ میں سمجھ گیا ہوں کہ تمہارے پیغیر کا ادادہ میرے مال کو ہڑپ کرنے کا ہے جب نبی کریم ﷺ کو معلوم ہوا تو آپ نے فرمایا کہ اس کو معلوم ہے کہ اللہ سے سے زیادہ المین ہول کیکن اس نے باوجود جانے کے محض فساد کی وجہ سے ایسا کہا ہے۔ سے زیادہ المین ہول کیکن اس نے باوجود جانے کے محض فساد کی وجہ سے ایسا کہا ہے۔ اھا لھ کا کیا معنی ہے اس میں چاراحمال ہیں: (۱) مطلق چربی (۲) پھلائی ہوئی چربی (۳) شور بد (۴) زیتون کا تیل نسختہ متنی را ادا کھت ہوئی کریم ﷺ کے اخلاق بھی علیات کے اخلاق بھی علیہ سے معمولی چیز بھی دل جوئی کے لیے قبول فرمالیتے تھے۔

#### بَابُمَاجَاءَ فِي كِتَابَةِ الشُّرُوطِ

## باب: دستاویز لکھنے کا بیان

(١١٣٧) حَكَّاثَنَا مُحَتَّلُ بَنُ بَشَادٍ ثَنَا عَبَّادُ بُنُ لَيْثٍ صَاحِبُ الْكَرَابِيْسِيُ ثَنَا عَبُلُ الْمَجِيُّ بِ بَنُ وَهُ إِقَالَ قَالَ قَالَ اللهِ عَلَيْ قَالَ قُلْتُ بَلُ فَا خُرَجَ لِي كِتَابًا لَمَنَا مَا لَيْ اللهِ عَلَيْ قَالَ قُلْتُ بَلَى فَأَخْرَجَ لِي كِتَابًا لَمْنَا مَا لَى اللهِ عَلَيْ قَالَ قُلْتُ بَلَى فَأَخْرَجَ لِي كِتَابًا لَمْنَا مَا اللهِ عَلَيْهُ قَالَ قُلْتُ بَلُ فَأَكُ وَ لَا غَائِلَةً وَلا اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَبُلًا أَوْ أَمَةً لَا ثَوْ آمَةً لَا ثَوْلَ عَائِلَةً وَلا غَائِلَةً وَلا غَائِلَةً وَلا غَائِلَةً وَلا غَائِلَةً وَلا غَائِلَةً وَلا غَائِلَةً وَلا غَائِلةً وَلا عَائِلةً وَلا عَائِلةً وَلا عَائِلةً وَلا غَائِلةً وَالْمَالِمُ وَالْمَالِمُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُوالْمُ وَا

ترکیجی نئی: محمد بن بشار،عباد بن لیث ( کیڑے بیچنے والے ) سے اور وہ عبد المجید بن وہب سے نقل کرتے ہیں کہ عداء بن خالد بن ہوذہ وہ اللہ علیہ نئی کے اسے اور وہ عبد المجید بن وہب سے نقل کرتے ہیں کہ عداء بن خالد بن ہونہ وہ وہ کی گئی ہے۔ انہوں کہا کیوں نہیں۔ اس پر انہوں نے ایک علام یا ایک لونڈی خریدی جس میں نہ بیاری ہے نہ دھو کہ ہے۔ یہ مسلمان کی مسلمان سے بیچ ہے۔

تشرنیج: سشروط: شرط کی جمع ہے جس کے معنی ہیں وثیقہ دستاویز کسی امر کاتحریری ثبوت وہ سند جس ہے اپناحق ثابت کر سکیں اس باب میں بیمسکلہ ہے کہ اگر کوئی اہم معاملہ کیا جائے تو اس کولکھ لینا چاہیے اور ادھار کا معاملہ ہوتو ضرور لکھنا چاہیے ارشاد پاک ہے: ﴿ یَاکَیُّھَا الَّذِیْنَ اٰمَنُوْۤ اَلِذَا تَکَ ایَنْ تُکُمْ ہِک یُمِنِ اِلَی اَجَلِ مُّسَمَّعی فَاکْتُبُوهُ ۖ ﴾ (البقرہ:۲۸۲)

یعنی جبتم آپس میں متعین وقت تک ادھار کا معاملہ کروتو اس کولکھ لو اور معاملات کس طرح کیھے جاتے ہیں اس کے لیے عالمگیری کتاب المحاضر والسجلات دیکھیں اس میں ہرمعاملہ کے لیے دستاویز دیئے گئے ہیں ان کی مدد سے وثیقے کھے جاسکتے ہیں جیسے ایک کتاب ہے سیاس نامے اس میں بڑی راہنمائی ہے۔

آج کل معاہدات لکھناایک مستقل فن بن چکا ہے: چنانچہ قانون کی تعلیم (ایل ایل بی) میں اس کا ایک مستقل پر چہ ہوتا ہے جس میں پیسکھایا جاتا ہے کہ معاہدہ کس طرح لکھا جائے؟اس کا طریقہ کا رکیا ہو؟اس کی زبان کیا ہو؟اس کا اسلوب کیا ہو؟ فائك: يهال ايك بحث يه الله أن كن م كه جمرت كے بعد نبي مُلِّلْ النَّيْجَةَ نِهُ كُونَى چيز بيجى م يانهيں؟ اس حديث سے معلوم ہوا كہ بيجى م كلات على الله على ا

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي الْمِكْيَالِ وَالْمِيْزَانِ

#### باب ٩: بيانول اورتراز وكابيان

(١١٣٨) لِأَصْعَابِ الْمِكْيَالِ وَالْمِيْزَانِ إِنَّكُم قَلُ وُلِّيتُهُمْ آمُرَينِ هَلَكَتْ فِيهِ الْأُمَمُ السَّالِفَةُ قَبُلَكُمُ.

۔ توکیچپکٹہا: حضرت ابنعباس ٹٹاٹٹٹا بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطَلِّقَتِیَّ نے ماپنے والوں اور وزن کرنے والوں سے ارشاوفر مایاتم لوگ دو ایسے کاموں کے نگران ہوجن کی وجہ سے سابقہ امتیں جوتم سے پہلے تھیں ہلاک ہوگئیں۔

#### بَابُمَاجَاءَفِى بِيْعِ مَنْ يَزِيْدُ

## باب ١٠: اس كو يع مزايدة بهي كهته بين

(۱۳۹) اَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ بَاعَ حِلْسًا وَقَلُحًا وَقَالَ مَنْ يَّشَتَرِى هٰنَا الحِلْسَ وَالقَلُ حَفَقالَ رَجُلُ اَخَلُ تُهُبَا المِلْسَ وَالقَلُ حَفَقالَ رَجُلُ اَخَلُ تُهُبَا اللَّهِ فَقَالَ التَّبِيُ ﷺ مَن يَّذِي لُ عَلى دِرُهِمٍ فَأَعْطَا لَا رَجلُ دِرُهَمَ يُنِ فَبَاعَهُمَا مِنْه.

۔ توکینچھ کنہا: حضرت انس بن مالک ٹاٹٹو بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُلِّاتِنَگِا نِے ایک چادرادرایک پیالہ بیچنے کاارادہ کیا تو آپ نے ارشاد فرمایا اس چادرادراس پیالے کوکون خریدے گا ؟ایک شخص نے عرض کی میں ان دونوں کوایک درہم کے عوض میں خرید تا ہوں۔

نی کریم مَطَّنْظَیَّةً نے دریافت کیا ایک درہم سے زیادہ ادائیگی کرے گا ؟ایک درہم سے زیادہ کون ادیکی کرے گا ؟ تو ایک شخص نے آپ کودو درہم دیئے نبی کریم مِطَّنْظَیَّةً نے اسے وہ دونوں چیزیں فروخت کردیں۔

مذاب فقباء: نسلام اور بولی کی ایج آیا حب ائزے یا بسیں اس میں تین قول ہیں:

🛈 جمہور کہتے ہیں کہ مطلقاً جائز ہے عام ازیں اموال مواریث ہوں یا اموال غنیمت ہوں یا ان کے ماسواء ہوں۔

- و ابراہیم خعی راشید کا ہے کہ مطلقاً ناجا کڑے۔
- ③ امام اوزاعی رطیعیا کا ہے کہ بھیمن یزید صرف اموال مواریث اوراموال غنیمت میں جائز ہے۔ان کےعلاوہ میں جائز نہیں ہے۔ حب معہور کی وسیس نے حدیث الباب ہے اس میں کوئی تخصیص نہیں کی گئی للبذا بیا حدیث اپنے عموم واطلاق کی وجہ سے تمام قسم کے اموال کوشامل ہے۔

ابرا ہیم خمی روائی کی وسیل : مشہور ومعروف حدیث ہے جو مابعد میں آ رہی ہے کہ نبی کریم مَرَّافِیَکَا نے سوھر علی سوھر اخیہ سے منع فرمایا اور بیع من یزید بھی اس کے تحت داخل ہے۔

جواب: دونوں میں فرق ہے سوم علی سوم اخیہ میں بائع دینے پراور مشتری لینے پرراضی ہوجاتا ہے اس کے بعد کوئی بھاؤ لگادے اور بیع من یزیں میں مشتری تولینے پرآ مادہ ہوتا ہے لیکن بائع دینے پرراضی نہیں ہوتا لہٰذا ابرا بیم نحعی راٹین کا بیع من یزیں کو سوم علی اخیہ پرقیاس کرنا درست نہیں ہے۔

ووسرى وسيل: حديث سفيان بن وهب الذي اخرجه البزار في مسنده چنانچ فرمات بين كه سمعت رسول الله على الله على الله على الله على الله الله عن المزايدة - مين في ماليدة عن المؤايدة - مين في ماليدة عن المؤايدة عن المؤاي

**جواب ①:** بیر حدیث سنداً قابل استدلال نہیں ہے اس کی سند میں ابن لھعیۃ ہیں اس کے بارے میں محدثین کا اصول یہ ہے کہ اگر متابع موجود ہوتو قابل استدلال ہوتی ہے ور نہ نہیں اور اس روایت میں اس کا متابع موجود نہیں ہے۔

**جواب** ﴿ الرصحيح تسليم كرين تو پھر جواب بيہ كديهال مزايدة كامشہور معنى مرادنہيں بلكه مراد بھے بصورت نجشيہ ہے كہ بغير خريد نے كے ارادے كيشن ميں اضافه كرنا۔

امام اوزاعی والشیلا کی دلیل: حدیث ابن عمر و الشیالذی اخرجه دار قطنی فرماتے ہیں کہ:

نهى النبي على من المزايدة الافي المواريث والغنائم أو كما قال عليه السلام.

"نی مَرَّاتُنَیَّا اَمْ مِیراث اورغنیمت کے مال کے علاوہ مزایدہ سے منع فر مایا ہے۔"

**جواب ①:**اس کی سند میں بھی ابن لہیعہ موجود ہیں۔

**جواب ©: الافی المو ا**ریث والغنائمہ والا جواستناء ہے اس سے مقصود احرّ ازنہیں بلکہ یہ قید بیان واقعہ کے لیے ہے کیونکہ عمومی طور پراس نیچ کی ضرورت اموال مواریث اور غنائم میں آتی ہے اس لیے استناء کیا ہے رفع نزاع کے لیے۔

#### بَابُهَاجَاءَفِى بَيْعِ الْهُدَبِّرِ

## باب ۱۱: مد بر کی مین کابیان

( • ١١١) أَنْ رجلًا مِنَ الْأَنْصَارِ كَبَّرَ غُلَامًا لَّهُ فَمَاتَ وَلَمْ يَتُرُكُ مَا لَاغَيُرَهُ فَبَاعَه النبيُ عَلَيْ فَاشُتَراه نَعِيمُ بُنُ عَبِدُ اللهِ بُنِ النَّبَيْرِ. عَبِمًا قِبُطِيًّا مَاتَ عَامَر الْأَوْلِ فِي إِمَارَةِ ابْنِ الزُّبَيْرِ.

تَرْجَجْهَا أَمَا: حَضرت جابر مِن اللهُ بيان كرت بين انصار سے تعلق ركھنے والے ايك شخص نے اپنے غلام كو مد بركرليا بھروہ فوت ہو گيا اس نے

اس غلام کے علاوہ کوئی مال نہیں چھوڑا تو نبی کریم مُطِلِّفَتِيَعَ أَنْ اس غلام کوفروخت کردیا حضرت نعیم بن نحام والتی ان غلام کوفریدلیا۔ حضرت جابر منافی بیان کرتے ہیں وہ ایک قبطی غلام تھا جو حضرت عبداللہ زبیر منافی کی حکومت کے پہلے سال فوت ہو گیاتھ۔ تشرِيع: مدبر اسم مفعول ہے اور مدبر کی دو قسمیں ہیں: مدبر مطلق اور مدبر مقید۔ مدبر مطلق اس غلام یاباندی کو کہتے ہیں جس کوآ قا کہد رے انت حو عن دبو منی تومیرے مرے سیجھے آزادہ اور مدبر مقیدوہ غلام یا باندی ہے جس کی آزادی کو آقاکی خاص حادثہ یا خاص مدت تک مرنے کے ساتھ مقید کرے مثلاً یہ کہا گر میں اس بیاری میں مرگیا یا اس مہینے میں مرگیا اس سفر میں مرگیا تو تو آزاد ہے۔ مذا ہسب فقہاء: تمام ائمہ مفق ہیں کہ مدبر مقید کو شرط کے تحقق سے پہلے فروخت کرنا جائز ہے کیونکہ اس کو فی الحال آزادی یا آ زادی کا استحقاق حاصل نہیں ہوا اور تحقق شرط کے بعد فروخت کرنے کا سوال ہی نہیں کیونکہ اس وقت وہ آ زاد ہوجائے گا اور مد بر مطلق کو آقا کے مرنے کے بعد بالاتفاق فروخت کرنا جائز نہیں کیونکہ وہ موت کے ساتھ ہی آزاد ہوجائے گا البتہ آقا کی حیات میں فروخت كرسكتے ہيں يانہيں؟اس ميں اختلاف ہے۔

(۱) امام ثنافعی اور امام احمد میسین کی نزدیک فروخت کرسکتے ہیں کیونکہ اس کو فی الحال ند آزادی حاصل ہے ند آزادی کا استحقاق پس اس کوفروخت کرنا جائز ہے۔

(۲) اورامام ما لک اورامام اعظم ﷺ کے نز دیک مد برمطلق کوفروخت کرنا جائز نہیں کیونکہ وہ اگر چیہ فی الحال آ زادنہیں مگر آ زادی کا اس کواستحقاق حاصل ہوگیا ہے پس اس کی بیع جائز نہیں۔

حنفید رایشیاد اور ما لکید: اس حدیث سے استدلال کرتے ہیں جو حضرت عبدالله بن عمر والتی سے دار قطنی میں مردی ہے کہ:

لايباع المدبر ولايوهب وهوحرمن ثلث المال-

"مد برغلام کونہ بیچا جائے گا اور نہ ہی ہبہ کیا جائے گا آور وہ آزاد ہے نکث مال ہے۔"

بیرروایت مرفوعاً ادر موقوفاً دونوں طرح مردی ہے اور امام دارقطنی رکتیلئے نے طریق موقوف کو سیح قرار دیا ہے اور اس باب میں موقوف بھی بحکم مرفوع ہے کیونکہ بیام غیر مدرک بالقیاس ہے۔

شا فعیداور حنابله کا استدلال: حدیث باب سے ہے جس میں حضور مَرَالْتُنْكِيَّةَ نے مد برغلام کوفروخت كرديا۔

حنفیہ نے اس کے متعدد جواب دیے ہیں۔

اعت راض: اس حدیث میں تو ہے کہ مولی کے مرنے کے بعد غلام کو پیچا اور مولی کے مرنے کے بعد تو بالا جماع وہ آزاد ہوجا تا ہے بيع جائز نهيں ہوتی پھررسول الله مَلِّاتُ عَلَيْ نَهِ كيسے فروخت كيا؟

**جواب** 🛈 : صحیحین کی جتن بھی روایات ہیں وہ سب دال ہیں کہ تھے مولی کی زندگی میں ہوئی ہے اور ترمذی رایشیر کی روایت میں جو فمات كالفظ بيروہم ہے سفيان بن عينيه رايشيا كالبذا شوافع كہتے ہيں كه بهارااستدلال تام ہے۔

**جواب ②:** شیخ ابن ہمام م<sup>الیٹ</sup>یلئے نے اس کا میہ جواب دیا ہے کہ میہ ابتداء اسلام کا واقعہ ہے جس میں بیچ الحرنجی جائز تھی۔

**جواب ③:** بیرحدیث جابر منالتیء فعلی ہے اور حدیث ابن عمر رہائیء قولی ہے اور جب قولی فعلی کا تعارض ہوجائے تو ترجیح قولی کو ہوتی ہے لہذا حدیث ابن عمر وہاتی کوتر جیج حاصل ہے۔ جواب @: حدیث ابن عمر مخالفی محرم ہے مد بر مطلقاً کی ایج کے لیے اور حدیث جابر مزالفی ملیج ہے...الخ

**جواب ⑤ :** یہ جواحناف کہتے ہیں کہ مد برمطلق کی بیع جائز نہیں یہ تب ہے کہ جب قضاء قاضی کا انضام نہ ہواور جب قضاء قاضی کا انضام ہوجائے تو احناف کے ہاں بھی نافذ ہوجاتی ہے اور یہاں بائع نبی کریم مَالِّشْفِیَّةَ ہیں اور ظاہر ہے کہ نبی کریم مَالِّشْفِیَّةَ کا تیج کرنا ہی

**جواب ﴿ :**مَكَن ہے كہاں زمانه كا قصه ہوجب بيج المد برجائز ہو\_

**جواب ۞:** حضرت شيخ الهند واليُما ني الله على الله عنه الله عنه المد برحضور مُؤَلِّفَيَّةً كَى خصوصيت تقى اس ليه كه آنحضرت مَطِّنْظَيَّةً كوا پنی ولایت عامة کے تحت وہ اختیارات حاصل تھے جوامت کے دوسرے افراد کو حاصل نہیں تھے لہذا اس ولایت عامة کے تحت آپ نے اس کی تدبیر کومنسوخ فرما کراس کی تیج کردی۔ جبیبا کہ ایک روایت میں ہے کہ ایک مولی نے اپنے غلام کےعضو مخصوص کو کاٹ دیا تو مقدمہ پیش ہوا تو نبی کریم مِطَلِّقَتِیَمَ نے فرمایا کہ تو آزاد ہے حضرت شاہ صاحب رایٹیل فرماتے ہیں کہ اس کی تا ئید بہت سے وا تعات سے ہوتی ہے۔

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي كَرَاهِيَةِ تَلَقِّى الْبُيُوعِ

باب ۱۲: برائے فروخت آنے والی چیزوں کا استقبال کرنا مکروہ ہے

## (١٣١) أَنَّهُ نَهْى عَنْ تَلَقِّى الْبُيُوعِ.

تر توجیکنها: حفرت ابن مسعود و التحد نبی اکرم مُطِلْظَيَّةً کے بارے میں یہ بات نقل کرتے ہیں آپ نے (منڈی پہنچنے سے پہلے راستے میں ) سودا گروں سے ملنے سے منع کیا ہے۔

(١٣٢) أَنَّ النبيَّ ﷺ مَهِي أَن يُتَلَقَّى الْجَلَبُ فَإِن تَلقًا لا إِنسانٌ فَابْتَاعَه فَصَاحِبُ السِّلُعَةِ فِيهَا بِالخِيَارِ إِذَا وَرَدَ السُّوقَ.

ترخیخ بنہ: حضرت ابو ہریرہ و النی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَرالنظائی آنے اس بات سے منع کیا ہے قافلے کے (منڈی میں پہنچنے سے پہلے راستے میں اس سے ) ملا جائے اگر کوئی تخص راستے میں مل جائے اور اس سے کوئی چیز خرید لے تو سامان کے مالک کو اس بارے میں اختیار ہوگا جب وہ بازار پہنچ جائے ( کہوہ پہلے سودے کومنسوخ کردے )۔

سوال: بیوع نیع کی جمع ہاور نیع مصدر ہے اور مصدر سب معانی کے قبیل سے ہیں اور ملاقاتِ معانی سے نہیں ہو سکتی بلکہ اجسام سے موتى بتو پر تلقى بيوع كاعنوان قائم كرنا كيتي موكا؟

**جواب:** ذكر كيابيوع كوادر مرادليا اصحاب البيوع كوجو كه اجسام بين للمذابيا ضافت كو كي باعث اشكال مبين\_

تشريح: حضرت عبدالله بن مسعود وللني روايت كرت بي كه حضور مُطَِّفَيْكَةً في البيوع سيمنع فرمايا ب لفظ بيوع يا تواسم مفعول کے معنی میں ہے اس صورت میں تلقی البیوع کے معنی ہوں گے تلقی المبیع یا اسم فاعل کے معنی میں ہے اس صورت میں اس کے معنی ہوں گے تلقی البائع۔ تلقی البیوع کا مطلب: یہ ہے کہ اگر کوئی تاجر باہر سے سامان تجارت شہر کے اندر فروخت کرنے کے لیے لار ہاہے تو دوسرا آدی اس کے شہر میں داخل ہونے سے پہلے ہی اس سے ملاقات کر کے وہ سامان تجارت اس سے خرید لے اس کو تلقی بیوع بھی كت بين تلقى دكبان بهي كت بين تلقى جلب بهي كت بين اور تلقى سلعة بهي كت بين الفاظ چار بين اور مفهوم سب كاايك ہے۔اس کواگلی حدیث میں تلقی الجلب سے تعبیر کیا گیا ہے۔جلب جمع ہے جالب کی اور جالب کے معنی ہیں تھینج کر لانے والا چونکہ وہ شخص باہر سے مال لا کرشہر میں فروخت کرتا ہے اس کیے اس کو جالب کہا جاتا ہے۔

تلقی بیوع کا حکم: که اگر تلقی بیوع کی صورت میں بیج ہوجائے تو یہ بیج جائز ہے یا نہیں؟ اس میں تفصیل ہے کہ اس میں ضرر یاغررہوگا پانہیں اگراہل بلد کوضرر ہے تو لا پیجو ز اور اگرضرر نہ ہوتو پھر دیکھیں گے قافلے والوں کوغرر ( دھوکہ ) دیا ہوگا پانہیں اگرغرر ہو تولا يجوز اورا گرغررنه بوتو جائز\_

سوال: حدیث ہے تومطلقا ممانعت معلوم ہوتی ہے؟

**جواب:** یه نهی معلول بالعلة ہے احدالا مرین: ضرر اور غرر کے ساتھ

تعارض: اس مدیث کا تعارض ہے مدیث ابن عمر وہ اللہ کا اخر جدا البخاری والیمیا حضرت ابن عمر وہ اللہ کا نتلقی الركبان ونشترى منهم الطعام ني كريم مُرافِي أن مين البات منع فرمايا كهجهال اس غله كوفريدا ب وبال اس كوفروخت كريل بلكه شهريس آكر فروخت كروتو ديكهو تلقى دكبان ية ومنع نهيل فرمايا توبيدال باس بركه تلقى دكبان جائز بـ **جواب ①:** یہ نہی والی حدیث معلول بالعلۃ ہے احدالا مرین کے ساتھ اور حدیث ابن عمر ثان شئاسے جو اباحت معلوم ہوتی ہے یہ اس وقت ہے کہ جب ضرر اور غرر نہ ہو۔

**جواب** ②: تلقى يه دونتم است (۱) خارج البلد (۲) داخل البلد تو احاديث نهي محمول بين اس صورت پر كه جب تلقى (جلب) خارج بلد مواورا حادیث اباحت محمول ہیں اس صورت پر کہ جب ملتی ( جلب) داخل البلد ہو۔

غبن فاحش كى صورت ميں بائع كو خيار فنخ: ايك مسلديد ب كدا گرايك فخف في شهر سے باہر جاكر آنے والے تاج كودهوكدد ب كراور اں کواس سامان کی غلط قیمت بتا کراس سے وہ سامان کم داموں میں خریدلیا۔

## مذابهب فقباء:اس بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے:

- (۱) ائمہ ثلاثہ کا کہنا ہے کہ الی صورت میں بائع کو خیار نسخ حاصل ہوگا اگر بائع چاہے تومشتری سے پیر کہہ دے کہ میں وہ بیج فسخ کرتا ہوں اگر تمہیں خرید نا ہوتو بچاس رویے میں خرید لواس سے کم قیمت پر فروخت نہیں کرتا۔
  - (۲) فقہاء حنفیہ فرماتے ہیں کہ بائع کوخیار نسخ حاصل نہیں ہوگا اس لیے کہ ہمارے نز دیک خیار مغبون حاصل نہیں ہوتا۔

ائمہ ثلاثہ وَ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ على اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّ بات کی صاف صراحت ہے کہ بائع کوئیج کے شنخ کا اختیار حاصل ہوگا۔

**جواب:** جہاں تک اس بات کا تعلق ہے کہ امام صاحب طانیمیا کا مسلک اس حدیث کے خلاف ہے تو اس کا جواب یہ ہے کہ اولا تو ہیہ بات بھی کل کلام ہے کہ امام صاحب رالیٹیلا سے عدم خیار صراحة ثابت ہے یانہیں؟اگر ثابت ہوتو پھرغالب گمان پیہے کہ جس حدیث میں یہ الفاظ ہیں وہ حدیث امام صاحب کو نہ پینجی ہواس لیے شیح بات یہی معلوم ہوتی ہے کہ بائع کوشنح کا اختیار حاصل ہے چنا نجیہ علامدابن ہمام رایٹی نے فتح القدیر میں یہی موقف اختیار کیا ہے کہ بالع کو اختیار ملے گا۔

#### بَابُمَاجَاءَ لَآيَبِيْعُ حَاضِرٌ لِبَادٍ

## باب ۱۳: شهری دیباتی کے لیے نہ سے

(۱۱۳۳) لَايَبِيْعُ حَاضِرٌ لِبَادٍ.

ترخیجهانبا: حضرت ابو ہریرہ وٹالٹنے کو نبی اکرم مُطَّلِّنَظِیَا ہے اس فر مان کا پیۃ جِلا ہے کوئی شہری کسی دیہاتی کے لیے سودانہ کرے۔

(١١٣٣) لَا يَبِيئُ حَاضِرٌ لِبَادٍ دَعُو النَّاسَ يَزُزُقُ اللَّهَ بَعْضَهُم مِن بَّعضٍ.

( یعنی اس کا یجنٹ نہ بنے )تم لوگوں کوچھوڑ دواللہ تعالیٰ ان کوایک دوسرے کے ذریعے رزق عطا کرے گا۔

**تشریع: حا**ضر کے معنی ہیںشہری اور بادی اور باد کے معنی ہیں بدو، خانہ بدوش دیہاتی کو کہتے ہیں۔کوئی دیہاتی تجارتی مال لے کر شہرآئے اور مارکیٹ ڈاؤن (گری ہوئی) پائے پس کوئی شہری اس سے کہے: آج بھاؤ کم ہے مال مت چھ میرے پاس رکھ جھوڑ، جب بھاؤ بڑھے گا میں فروخت کروں گا نبی مَلِّانْ ﷺ نے اس ہے منع فرما یا ارشاد ہے کوئی شہری کسی دیباتی کے لیے نہ بیچے لوگوں کو چھوڑ و الله تعالی بعض کوبعض کے ذریعہ رزق پہنچاتے ہیں یعنی دیہاتی اگر اپنا مال فی الحال بیچے گا تو کم نفع پر بیچے گا کیونکہ اس کو گھر لوٹنے کی جلدی ہوگی اور شہر میں ذخیرہ کرنے کی کوئی صورت نہ ہوگی ہیں اس میں لوگوں کا فائدہ ہے ان کو چیز سستی مل جائے گی اور دیہاتی کا فائدہ بیہے کہ وہ رقم لے کر گھرلوٹے گا اور نفذ ادھار سے بہتر ہے اور اگر شہری اس کا مال بیچے گا تو اس میں لوگوں کا بھی نقصان ہے اور دیباتی کابھی نقصان ہےلوگوں کا نقصان بیہے کہ شہری اس کا مال زیادہ داموں پر فروخت کرے گا اور دیباتی کا نقصان بیہے کہ بھی مار کیٹ ہفتوں ڈاؤن رہتی ہے پس دیہاتی کوانتظار کرنی پڑے گی غرض میرممانعت بھی ملکی مصلحت ہے ہے۔

**برعکس صورت:** لینی شہری کا دیہاتی کے لیے خرید نا جائز ہے مثلاً کسی دیہاتی کواپنی بیٹی کی شادی کے لیے جہز خرید نا ہے کوئی شہری اس کومناسب قیمت پراشیاء دلواد ہے تو پیرجائز ہے اس میں شہری دو کا ندار کا کوئی نقصان نہیں کیونکہ تاجر دھو کہ نہیں کھا تا وہ جالاک ہوتا ہے اور دیہاتی کا فائدہ میہ ہے وہ للنے سے یعنی زیادہ داموں پرخریدنے سے پچ جاتا ہے۔

مسسلہ:اگرکوئی شہری کسی دیہاتی کا مال اپنے پاس رکھ لے اور قیمت بڑھنے کے بعد بیچ تو یہ بیج تو یہ بیج بالا جماع جائز ہے اگر چہ ایسا کرنا مکروہ تنزیہی ہے۔

بيع الحاضر للباديم مانعت كامقصر بهي اجاره دارى قائم مونے سے روكنا ب اور حضور مُرالَّنَ عَجَمُ ك ارشاد: دعوا الناس یوزق الله بعضه هر من بعض سے ای طرف اشارہ کیا گیا ہے کہ بازار کے آزاد مقابلے میں کسی قتم کی کوئی رکاوٹ ڈالنا درست نہیں حضرت انس مُناهُند کی ایک حدیث جس میں حضور مَا اَشْکِیَا اِنْ الله عمر ( بھاؤ مقرر کرنا ) کی تجویز کورد کرتے ہوئے ارشاد فرمایا: ان الله هو القابض الباسط الوازق لهٰذا اسلامی نظام معیشت کی بنیاداس پرہے کہ انفرادی ملکیت سرمایہ داری کی طرح آزاداور بے لگام نہ ہو بلکہ اس کوشری اور قانونی اور اخلاقی پابندیوں میں اس طرح جکڑ دیا جائے کہ وہ اجارہ داری کی صورت پیدانہ کرسکے۔ والله اعلیمہ

## بَابُ مَاجَاءَ فِي النَّهْيِ عَنِ الْمُحَاقَلَةِ وَالْمُزَابَيْةِ

### باب ١٦: بيع محا قله اور مزابنه كي ممانعت

(١١٣٥) مَهِي رَسُولُ اللهِ عِنِي الْمُحَاقَلَةِ وَالْمُزَابَنَةِ.

تَوَجِّچَنَّهُ: حضرت ابو ہریرہ وَنْ النَّنْ بیان کر نے ہیں نبی اکرم مِطَّلِفَظَةً نے محا قلہ اور مزاہنہ ہے نع کیا ہے۔

(١١٣٢) اَنَّ زَيْدًا اَبَاعَيَّاشِ سَأَلَ سَعُدًا عَنِ الْبَيْضَاءِ بِالسُّلُتِ فَقَالَ اَيُّهُمَا اَفْضَلُ قَالَ الْبَيْضَاءُ فَعَلَى عَنْ ذَلِكَ وَقَالَ المَّهُ عَنُ ذَلِكَ وَقَالَ لِمَنْ حَوْلَهُ اَيَنْقُصُ الرُّطَبِ فَقَالَ لِمَنْ حَوْلَهُ اَيَنْقُصُ الرُّطَبِ ذَلِكَ وَقَالَ لِمَنْ حَوْلَهُ اَيَنْقُصُ الرُّطَبِ إِللَّهُ طِبِ فَقَالَ لِمَنْ حَوْلَهُ اَيَنْقُصُ الرُّطَبِ إِللَّهُ عَلَى لِمَنْ حَوْلَهُ اَيَنْقُصُ الرُّطَبِ إِللَّهُ عَلَى لَهُ اللَّهُ عَنْ ذَلِكَ.

تر بخبج بنہ: عبداللہ بن زید نٹائٹۂ بیان کرتے ہیں ابوعیاش ٹٹائٹۂ نے حضرت سعد ٹٹائٹۂ سے "جو" کے عوض میں گیہوں خریدنے کے بارے میں دریافت کیا توانہوں نے فرمایا ان میں کون سی چیز بہتر ہے توانہوں نے جواب دیا گندم توانہوں نے اس سے منع کردیا۔

تشرنيح: يهال يركل چارمسك ين: (١) بيع المحاقله (٢) بيع المزابنة (٣) بيع البيضاء بالسلت (٣) بيع الرطب بالتمر محاقله- يرقل سيمشتق باورحقل زرع (كيتي) كوكت بين\_

بیج المحاقلة کی تعریف: خوشوں میں موجود غلے کو صاف کئے ہوئے غلے کے بدلے میں فروخت کرنا اندازے کے ساتھ امام تر مذی رائٹیڈنے بہی تفسیر کی ہے۔

**مزاہنہ کی تعریف:** درختوں پر لگے ہوئے پھل کواندازے کے ساتھ اترے ہوئے بھلوں کے بدلے میں فروخت کرنا۔

ان دونوں کا حکم یہ ہے کہ یہ بالا جماع جائز نہیں ہے ربواکی وجہ ہے۔

فائ<sup>0</sup>: احناف کے نزدیک بیچے المز اپنہ مطلقا جائز نہیں خواہ پانچ وسقوں سے کم یا زیادہ ہواور شوافع کے نزدیک اگر پانچ وسقوں سے کم ہوتو جائز ہےاور اگر پانچ وسق ہویا پانچ وسق سے زیادہ ہوتو پھر جائز نہیں ہے۔

نج البیضاء بالسلت کی تعریف: بیضاء کامعنی ہے گندم اور سلت کامعنی ہے جو خاص قسم کی جو تو اس کی تعریف بیہ ہوئی کہ گندم کو فروخت کرنا جو کے بدلے میں اور یا جو کوفروخت کرنا گندم کے بدلے میں حکم اس کا بیہ ہے کہ اگر ید ابید ہوتو یہ بالا جماع جائز ہے اور اگر نسمیة ہوتو پھرعند الاحناف ناجائز۔

پہلاسوال: ابوزیدعیاش نوائٹی نے حضرت سعد بن ابی وقاص نوائٹی سے سوال کیا کہ حضرت بیج البیضاء بالسلت جائز ہے یا ناجائز ہے۔ تو حضرت سعد بن ابی وقاص نوائٹی نے اس سے منع فرمادیا ہے۔ تو حضرت سعد بن ابی وقاص نوائٹی نے نے بوچھا پہلا افضل تو بتلایا کہ بیضاء افضل ہے تو حضرت سعد منائٹی نے نے اس سے منع فرمادیا اور اس پر استدلال یہ پیش کیا کہ نبی کریم مَرائشی نے الرطب بالتمر کے بارے میں سوال کیا گیا تو نبی کریم مَرائشی کے خاصرین سے

پوچھا کہ کیارطب کے خشک ہوجانے کے بعداس میں کی ہوجاتی ہے یا نہیں تو بتلایا گیا کہ کی واقع ہوجاتی ہے تو نبی کریم مُسَلِّفَتُنَا نِی اس سے منع فرمادیا تو حضرت سعد ابی وقاص وٹاٹنے نے کا البیضاء بالسلت کو بچ الرطب بالتمر پر قیاس کرتے ہوئے ناجائز قرار دیا حالانکہ اگر نیج البیضاء بالسلت یدا بید ہوتو یہ بالا جماع جائز ہے تو حضرت سعد بن ابی وقاص وٹاٹنی نے کیے منع فرمادیا۔ نیز حضرت سعد بن ابی وقاص وٹاٹنی کا بچ البیضاء بالسلت کو بچ الرطب بالتمر پر قیاس کرنا سیح نہیں ہے اس لیے کہ مقیس کے اندر بدلین جنس مختلفین ہیں اور مقیس علیہ کے اندر بدلین من جس ہے لہذا یہ اسٹرلال تا منہیں ہے۔

ہلے سوال کا جواب: یہ ہے کہ ابوزید عیاش رہائی کا جوسوال ہے یہ بچے البیضاء بالسلت ید بالید کے بارے میں ہے اور حضرت سعد رہائی نے جونا جائز قرار دیا ہے وہ نسیئہ کی صورت میں ہے نہ کہ یدا بید کے بارے میں اور نسیئہ یہ جائز نہیں ہے تو جیسے مقیس علیہ کے اندر بچے نسمیہ جائز نہیں ہے ایسے ہی مقیس کے اندر بھی بچے نسیئہ جائز نہیں ہے۔

دوسسرے سوال کا جواب: یہ ہے کہ یہ قیاس مکیلی ہونے کے اعتبارے ہے کہ جس طرح گندم اور جو یہ مکیلی ہیں بالکل ایسے ہی رطب اور تمریہ بھی مکیلی ہیں۔

(۲) اوراگر حفرت سعد بن ابی وقاص و النی کا فتو کی بدا بید کے بارے میں ہے تو پھر بید حفرت سعد و النی کا بنا اجتہاد ہے ممکن ہے کہ حضرت سعد و النی کے خزد یک بیضاء اور سلت بید من جنس واحد ہوں چنا نچہ ایک قول بیہ ہے کہ بیضاء بھی جو کو کہتے ہیں اور سلت سخت فتم کے جو کو کہتے ہیں اب جیسے مقیس علیہ من جنس واحد ہو کو کہتے ہیں اب جیسے مقیس علیہ من جنس واحد ہے۔ ایسے ہی مقیس بھی من جنس واحد ہے اور مقیس علیہ میں من جنس واحد ہو کر احد ما افضل ہے آخر سے اس طرح مقیس میں بھی من جنس واحد ہو کر احد ما افضل ہے آخر سے اس طرح مقیس میں بھی من جنس واحد ہو کر احد من النی کا بنا اجتہاد ہوگا۔

چوهت مسئله: يه به كه بيع الوطب بالتهرجائز به يانهين تواس سامام صاحب رايشي اورجمهور كا اختلاف ب-

- ① امام صاحب والتي فرمات بين كما كربيج الرطب بالتمر يدابيد جوتو جا بُزَ ہے اور اگر نسمية ہوتو جا ئزنہيں ہے۔
  - جمهور كنزديك مطلقانا جائز بخواه يدابيد مويانسدية مو\_

ال مسئلے میں امام صاحب کی فقاہت: اس حدیث کی بنیاد پر حضرت امام ابو حنیفہ روائٹیا کے خلاف لوگوں نے بہت شور مجایا کہ صاف حدیث موجود ہے کہ تمر کی نیچ رطب سے جائز نہیں مگر امام صاحب رائٹیا فرماتے ہیں کہ جائز ہے ہر جگہ قیاس اور عقل سے کام لیتے ہیں اور قیاس کو حدیث پرتر ججے دیتے ہیں۔

شراح ہدایہ نے واقعہ لکھا ہے کہ ایک مرتبہ حضرت امام ابوحنیفہ راٹٹیل بغداد تشریف لائے تو وہاں کے علاء نے آپ سے متعدد سوالات کیے ان میں سے ایک سوال بیتھا کہ رطب کوتمر کے عوض فروخت کرنا جائز ہے یا نہیں؟ امام صاحب راٹٹیل نے فرمایا کہ تماثل کے ساتھ جائز ہے علاء نے سوال کیا کہ جائز ہونے کی کیا دلیل ہے؟ امام صاحب راٹٹیل نے وہ شہور حدیث پڑھ کر سنادی کہ: التمر بالتمر والفضل دیا. یعنی تمرکوتمر کے ساتھ برابر کر کے تیج کرنا جائز ہے کی زیادتی رباہے۔

پھرامام صاحب ولیٹیلانے ان علماء سے سوال کیا کہ آپ حضرات یہ بتا کیں کہ رطب جنس تمرسے ہے یا خلاف جنس ہے؟اگر آپ کا جواب سے ہے کہ تمر جنس رطب سے ہے تو اس صورت میں یہی حدیث اس کے جواز پردلالت کررہی ہے اس لیے کہ اس میں آپ نے فرمایا: التمو بالتمو یکن تمرکوتمر کے ساتھ تما ٹلافروخت کرنا جائز ہاوراگرآپ کا جواب بیہ کے تمررطب کی جنس سے نہیں بلکہ خلاف جنس سے ہتو پھرای حدیث کے آخری جزء سے جواز ثابت ہورہا ہے۔ اس لیے کہ اس حدیث کے آخر میں آپ نے فرمایا کہ وافدا اختلفت الاجناس فبیعوا کیف شئتھ افدا کان یں ابیں البندااگر تمررطب ہو حدیث کے اول جھے جواز ثابت ہورہا ہے اور اگر تمر رطب نہیں تو پھرای حدیث کے آخری جزء سے جواز ثابت ہورہا ہے البتہ اتنافرق رہے گا کہ پہلی صورت میں تفاضل کے ساتھ بھی نے جائز ہوگی۔ پھرامام صاحب را تھی نے فرمایا کہ رطب اور تمرکی جنس ایک ہوگی اور دوسری صورت میں تفاضل کے ساتھ بھی نے جائز ہوگی۔ پھرامام صاحب را تھی نے فرمایا کہ رطب اور تمرکی جنس ایک ہوگی التمو کے تم میں داخل ہے دلیل اس کی بیہ کہ ایک مرتبہ ایک صحابی نوائش خیر میں داخل ہے دلیل اس کی بیہ کہ ایک مرتبہ ایک محالی نوائش خیر بی جائز التمور میں ایک ہوتی ہیں؟

د کیھئے اس حدیث میں حضور مُثَافِّئِ کُنِی رطب پر لفظ تمر کا اطّلاق فر ما یا اس سے معلوم ہوا کہ تمر اور رطب ایک ہی چیز ہے لہذا ان دونوں کا آپس میں تبادلہ کرنا تماثل کے۔

امام صاحب النين كی وسیل : رطب دوحال سے خالی نہیں یا تو رطب تمر ہے یا تمرنہیں اگر رطب تمر ہے تو من جنس واحد ہے البذا حدیث عبادة بن صامت وَلَّ وَ کَا بَدَا لَی حصہ کا مقتضی ہے کہ بیجائز ہو یدا بیدمثلاً بمثل ہواور اگر رطب تمرنہیں ہے توجنس مختلفین بیں تو حدیث عبادة بن صامت وَلَّ وَ کَا خیری حصہ اذا الاختلف الاصناف فبیعوا کیف شد تحدیدای کے جواز پر وال ہی تو حدیث عبادة بن صامت و واز کی کوئی وجہ نیں تو عدم جواز کا کیے قول کیا جائے۔ بلکہ اس بات پر تو دلیل موجود ہے کہ رطب تمر ہے وہ دلیل بیت ہوتو عدم جواز کی کوئی وجہ نیں تو عدم جواز کا کیے قول کیا جائے۔ بلکہ اس بات پر تو دلیل موجود ہے کہ رطب تمر ہو وہ دلیل بیت کہ آپ مِنْ اللّٰ خدمت میں خیبر کی تازہ مجودیں پیش کی گئیں تو آپ مِنْ اللّٰ خور مایا کہ اکل تمر خدید ہکنا تو یہاں پر حضور مِنْ النّٰ اللّٰ تعرب کے دام بی تر کا اطلاق کیا ہے۔

اور حب مہور کی ولیل: حدیث سعد رُفاٹور ہے کہ نبی کریم مُؤٹٹگا ہے بیع الرطب بالتبد کے بارے میں سوال کیا گیا تو آپ مُؤٹٹگا نے پوچھا کہ کیا رطب کے اندرخشک ہوجانے کے بعد کمی واقع ہوجاتی ہے یانہیں؟ تو بتلا یا گیا کہ کی واقع ہوجاتی ہے تو آپ مِنْزِشْکِنَا نے اس سے منع فرمادیا۔

جواب: اس کی سند میں ابوزید عیاش توانی کو مجهول قرار دینے والے صرف امام صاحب روانی نمیس ہیں بلکہ امام طحادی روانی نے بھی اور ابن جرت کو النی نی سندیں اس کو مجهول قرار دیا ہے اور امام ترفری روانی نی نی سندیں کی خیول آرد یا ہے۔ شایداس کے مجمول ہونے کی وجہ سندین کی نی نی سندین کی نی نی سندین کی تابید کی حدیث کی تخریخ نہیں کی۔ چنا نچے عبداللہ بن مبارک روانی کو جب معلوم ہوا کہ امام صاحب روانی نی سندین کی تو انہوں نے فرمایا: کیف یقال ان ابا حنیفة لحد یعرف الحدیث وهو یقول ان ابا نے ابوزید عیاش نوانی پر جرح کی ہے تو انہوں نے فرمایا: کیف یقال ان ابا حنیفة لحد یعرف الحدیث وهو یقول ان ابا زید لاحد تقبیل دوایته تو جرح کرنا بیاس بات کی دلیل ہے کہ امام صاحب روانی ورجہ کی معرفت حدیث حاصل ہے۔ امست راض : امام مالک روانی نے موطا امام مالک میں ابوزید عیاش نوانی کی حدیث کی تخریج کی ہے اور امام مالک روانی کی محبول کی روایت کی تخریج کی تابید کی تخریج کی تابید کی تو تی کی تو امام مالک روانی کی حدیث کی تخریج کی تابید کیل تو یق ہے؟

جواب (۱): بی تعدیل ضمنا ہے اور امام صاحب روانی کی جرح مفسرانے اور جرح مفسرکو تعارض خمی پرتہ جے حاصل ہے۔

**جواب ②:** ادرا گرعلی مبیل النزیل مان لیس که بیرحدیث سندا <u>صحح ہے تو بی</u> محول ہے نسدیئے یر۔

اعتراض: نسعة برمحول كرن كى كيادليل ب

جوأب: ابوداؤ دشريف كاندر بهي نسعية كالفظ موجود ہے۔

اعت راض: یحیٰ بن کثیر والین نسمیة کے لفظ کوذ کر کرنے میں متفرد ہیں؟

جواب 1: یحیٰ بن کثیر رایشیا ثقه ب تونسه یه کوذ کر کرنامی زیاده ثقه کے قبیل سے ہے۔اور زیادت ثقه معتبر ہے۔

**جواب ②:** تفردمسلم نہیں ہے بلکہ ابوداؤد کے اندر عمران بن ابی انس ٹراٹنٹو کی روایت میں بھی پیلفظ مذکور ہے۔

اعست راض: جب علت نبی نسمیة بتو پرنی کریم مُؤَلِّفَ أَن انقاص بعد الیبوست کے بارے میں کیول سوال کیا؟

**جواب ①:** اصل بات سے کہ بیسائل کسی میتیم کا متولی تھا بیتیم کی خشک تھجوریں دے کر تازہ تھجوریں لے رہا تھا اور اس میں چونکہ بیتیم کا نقصان تھا تو تبرعاً نبی کریم مُرَانِظَیَّا فِی منع فرمایا یا پھر سوال شفقۂ کیا کہ اس میں معتد بے نفع نہیں ہے۔

اعتسماض: انقاص بعد الیوست تو امر بدیمی ہے تو آپ مُؤَلِّنَا آ نے بدیمی چیز کے بارے میں سوال کیا حالانکہ پیغمبر مُؤَلِّنَا آ بدیہات کے بارے میں سوال نہیں کرتا ؟

جواب ①: اینقص میں استفہام تقریری ہے معنی ہے کہ یقینارطب خشک ہوجانے کے بعد کم ہوجاتی ہے۔

**جواب ©:** یہ ہے کہ بیہ سوال مطلق رطب کے بارے میں نہیں تھا بلکہ رطب کی کسی خاص قتم کے بارے میں تھا کہ کیا ان کا حال بھی عام رطب کی طرح ہے کہ خشک ہوجانے کے بعد کی واقع ہوجاتی ہے یانہیں؟ تو بتلایا گیا کہ کمی ہوجاتی ہے۔

**جواب** ③: حدیث عبادة بن صامت ن<sup>طان</sup>و جوجواز پر دال ہے بیمعارض اقوی ہے از روئے سند کے تو معارض اقوی کے موجود ہو نیکی کی وجہ سے بیر حدیث قابل استدلال نہیں ہے۔

وحب تسمید: هماقلة حقل (ہری بھری کھتی) ہے باب مفاعلہ ہے حاقلۃ کے معنی ہیں کسی کو پکنے سے پہلے کھڑی کھتی ہم جنس غلہ کے کوض فروخت کرنا اور مزاہنۃ زبن سے باب مفاعلہ ہے اس کے لغوی معنی ہیں دھکا دینا ہٹانا اور زاہنۃ کے معنی ہیں درخت پر لگے ہوئے بھلوں کو ہم جنس ٹوٹے ہوئے بھلوں کے کوض اندازے سے برابری کر کے پیچنا۔ گویا مشتری نے درخت والے کو کئے ہوئے بھل لے کرمشتری کو دھکا دیا یوں ہرایک نے دوسرے کو دھکا دیا اس لیے باب مفاعلہ استعال کیا گیا۔

## بَابُمَاجَاءَفِي كَرَاهِيَةِبَيْعِ الثَّمْرَةِ قَبُلَ اَنْ يَبُدُوَصَلَاحُهَا

باب ١٥: كارآ مد ہونے سے پہلے بھلوں كى بيع ممنوع ہے

(١١٣٤) أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ نَهَى عَنْ بَيعِ النَّغُلِ حَتَّى يَزُهُوَ.

تَرُخْجُهُنَهُا: حضرت ابن عمر والتَّنَيْ بيان كرتے ہيں نبي اكرم مُؤَلِّفَ عَجَوروں كوان كے پكنے سے پہلے فروخت كرنے سے منع كيا ہے۔

(١١٣٨) وَ بِهَذَا الْإِسْنَادِ آنَّ النبِيَّ ﷺ نَهَى عَنْ بَيْجِ السُّنْبُلِ حَتَّى يَبُيَضَّ وَيَأْمَنَ الْعَاهَةَ نَهَى الْبَائِعَ وَالْمُسْتَرِي.

ترکیخ پکٹہا: ای سند کے ہمراہ یہ بات بھی منقول ہے نبی اکرم سُلِّ النِّنِیَّ آئے۔ سنبل کواس وقت تک فروخت کرنے سے منع کیا ہے جب تک وہ سفید بنہ ہوجائے اور آفت سے محفوظ نہ ہوجائے آپ نے فروخت کرنے والے اور خریدار ( دونوں کو ) منع کیا ہے۔

(١١٣٩) أَنْ رَسُولَ اللهِ ﷺ تَهَى عَنْ بَيعِ الْعِنَبِ حَتَّى يسوَدُّو عَنْ بِيعِ الْحَبِّ حَتَّى يَشْتَكَّ.

۔ توکنچپئنہا: حضرت انس ٹولٹخنہ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطِّلْتُظُیَّا نے انگور کے سیاہ ہونے سے پہلے اسے فروخت کرنے سے منع کیا ہے اور دانے کے سخت ہونے سے پہلے اسے فروخت کرنے سے منع کیا ہے۔

مداہ ب فقہ اون این پر تو اجماع ہے کہ مجلوں کے ظہور سے پہلے پہلے بیج ناجائز ہے بیج المعدوم ہونے کی وجہ سے اور ظہور ثمرہ کے بعد بیج دوحال سے خالی نہیں قبل از بدوصلاح ہوگی یا بعد از بدوصلاح ہوگی۔

بدوصلاح کامعنی کے تواس کے معنی میں احناف اور شوافع کا اختلاف ہے۔

احن نسے کہتے ہیں کہ بدوصلاح میہ ہے کہ پھلوں کا آفات سے محفوظ ہوجانا اور شوافع کہتے ہیں کہ بدوصلاح میہ ہے کہ پھلوں میں رنگ پیدا ہوجائے اور مٹھاس پیدا ہوجائے میہ اختلاف صرف لفظی اور عنوانی ہے اس لیے کہ عمومی طور پر جب آفات سے محفوظ ہوجاتے ہیں توان میں مٹھاس بھی پیدا ہوجاتی ہے اور جب مٹھاس پیدا ہوجائے تو آفت سے بھی محفوظ ہوجاتے ہیں۔

اس باب کی روایات کی بنیاد پر فقہاء میں پہلا اختلاف میہ ہوا کہ اس ممانعت کی بنیاد کیا ہے؟اور دوسرااختلاف میہ ہوا کہ میہ ممانعت ارشادی ہے یاتشریعی ؟

پہلا اختلاف: اگر کھڑا کھیت یا درخت کے پھل بیچ جائیں تو بھے کے جواز وعدم کی بنیاد کیا ہے؟ حنفیہ کے نزدیک اس پر مدار ہے کہ بیج مال بن ہے یا نہیں؟ اگر بیچ بال بن گئ تو بھے درست ہے اور اگر بیچ مال نہیں بن تو بھے باطل ہے جیے لوگ بہار بیچے ہیں بعنی باغ کو سال کے لیے یا زیادہ مدت کے لیے بھی دیے ہیں جب کہ پھل کا کے لیے یا زیادہ مدت کے لیے بھی دیے ہیں جب کہ پھل کا ایکھی وجود نہیں اس طرح درخت پر پھل نکل آئے گر ابھی وہ چو ہے کی میگئی کے بقدر ہیں اس مرحلہ میں بھی بیچ باطل ہے کیونکہ بیچ مال نہیں البتہ جب پھل بڑے موجا کیں اور مال بن جا کیس تو بھے درست ہے مال کے معنی ہیں: ما یمیل المیہ الدفعس جس چر کی طرف طبیعت مائل ہو۔

بیج الثمر کی کل عفت کی طور پر ۲ صورتیں ہیں: وہ اس طرح کہ ابتداء تین صورتیں ہیں: (۱) بیج الثمر بشرط القطع ہو (۲) ہیج الثمر بشرالابقاء ہو (۳) بیج الثمر بالاطلاق ہو پھران میں سے ہر واحد کے اندر دو دواخمال ہیں ایک بید کہ بیج قبل بدوالصلاح ہو ثانی یہ کہ بیج بعد بدوالصلاح ہوتوکل ۲ صورتیں ہوگئیں۔

① بيع الثمر بشرط القطع قبل بدوالصلاح ② بيع الثمر بشرط القطع بعد بدوالصلاح ③ بيع الثمر بشرط الابقاء بعد بدوالصلاح ④ بيع الثمر بشرط الابقاء بعد بدوالصلاح ⑥ بيع الثمر

بشرط الاطلاق قبل بدوالصلاح @بيع الثمر بشرط الاطلاق بعد بدوالصلاح.

مذكوره چەصورتوں كا حكم كيا ہے؟ اس ميں اختلاف ہے مذاہب: ﴿ امام شافعي رَايِّنِيْ كے نزد كيك بعد بدوالصلاح والى تنيوں صورتوں میں تیج جائز ہے اورقبل بدوالصلاح والی تین صورتوں میں تیج ناجائز ہے ان کا استدلال زیر بحث باب کی روایت سے ہے۔

 امام ابوحنیفه رایشید کے نزدیک بیع الشهر بشرط القطع دونوں صورتوں میں جائز ہے چاہے بعد بدوالصلاح ہویا قبل بدو الصلاح ہو بیج الثمر بشرط الابقاء دونوں صورتوں میں ناجائز ہے بیج الثمر بالاطلاق دونوںصورتوں میں جائز ہے کیکن عند الطلب اشجار کو فارغ کرنا ضروری ہے۔

ا مام صاحب رطینی کا استدلال ان تمام روایات سے ہے جن میں بید ندکور ہے کہ نبی مَانِفَتِیکَامَ کے سامنے تھے الثمر قبل البدو کی گئی۔ **سوال:** زیر بحث باب کی روایات بظاہر امام صاحب رایشیا کے مذہب کے خلاف ہیں کیونکہ ان میں مذکور ہے کہ نبی مَطَّفِیَکَا آنے جیے الثمر قبل بدوالصلاح سے منع كياہے؟

جواب ①: امام طحاوی رایشان نے یہ جواب دیا ہے کہ بیروایات تع سلم پر محمول ہیں نہ کہ مطلق تھے پر ہم اس بات سلیم کرتے ہیں کہ تع سلم بعد بدوالصلاح جائز ہوگی تا کہ سلم فیہ موجود ہوجائے اوراگر ہیج سلم قبل بدوالصلاح کی جائے تو اس صورت میں مسلم فیہ معدوم ہوگا اورمعدوم کے اندر نیچسلم جائز نہیں۔

جواب ( : زیر بحث باب کی روایت میں نہی سے مراد نہی تنزیبی ہے۔

**جواب ③:** بصورت تعارض امام صاحب رایشید کی دلیل کوتر جیج ہوگی کیونکہ وہ مؤید بالقیاس ہے۔وہ اس طرح کہ ثمر قبل بدوالصلاح مجھی مال معقوم ہے اور مال معقوم کی بیچ جائز ہے۔

**روسسراا ختلاف:** باب کی حدیثوں میں نہی ارشادی ہے یا تشریعی ؟ائمہ ثلاثہ مُؤالیکی رائے بیہ ہے کہ نہی تشریعی ہے لینی یہی مسئلہ ہے اور بیج کے جواز وعدم جواز کا ای پر مدار ہے۔

احناف کی رائے: میہ ہے کہ بیم نہی ارشادی ہے یعنی لوگوں کو ان کی بھلائی کی بات بتائی گئ ہے اور دلیل حضرت زید بن ثابت خاشو کی حدیث ہے جو بخاری (حدیث ۱۲۹۳) میں ہے حضرت زید رہائتے فرماتے ہیں نبی مَالِنْظِیَّۃ کے زمانہ میں لوگ بھلوں کی خرید و فروخت کیا کرتے تھے جب پھل توڑنے کا وقت آتا تومشتری کہتا بھلوں کوفلاں فلاں بیاری لگ گئی اور میرا نقصان ہو گیا اور باکع مشتری آپس میں جھگڑا کرتے جب حضورا قدس مَلِّ الْفَصَّةَ کے پاس اس قسم کے بہت جھگڑے آئے تو آپ مَلِّ اَلْفَصَةَ فرما یا اگر زیج کرنی بى بتوبدوالسلاح كے بعد كروحضرت زيد رفائي فرماتے ہيں كالمشورة يشير بها لكثرة خصومهم يه بات آپ مِرَافِيَحَةً نے بطور مشورہ فر مائی تھی ان کے جھگڑوں کے زیادہ ہونے کی وجہ سے اس حدیث سے صاف یہ بات معلوم ہوئی کہ بیے نہی ارشادی ہے لوگوں کوان کی بھلائی کی بات بتائی گئی ہےاس میں مسلد کا بیان نہیں ہے۔

اورترندی کی روایت میں بھی ہے نہی البائع والمشتری یعنی بائع اورمشتری کومنع فرمایا اگر نہی تشریعی ہوتی تو عام ہوتی سب مسلمانوں کے لیے ہوتی بائع اورمشتری کی تخصیص نہ کی جاتی معلوم ہوا کہ بیے نہی تشریعی نہیں بلکہ ارشادی ہے یعنی بائع اورمشتری کو ان کی بھلائی کی بات بتائی گئی ہے کہ اگر غلہ اور پھل بیچنے ہی ہوں تو بدو صلاح کے بعد بیچواس میں دونوں کا فائدہ ہے اگر باغ بدوصلاح سے پہلے بیچا گیااور باغ نثاندار پھلاتو بائع کوافسوں ہوگا کہ اس کا باغ سستا بک گیااورا گر پھل کم آئے یا پھلوں کو بیاری لگ جائے تومشتری کوافسوں ہوگا اس لیے پھل اورغلہ بدوصلاح کے بعد بیچنے چاہئیں تاکہ بائع کو پوری قیمت ملے اورمشتری کا بھی نقصان نہ ہو۔

## بَابُهَاجَاءَفِي النَّهْيِ عَنُ بَيْعٍ حَبَلِ الْحَبَلَةِ

## باب١٦:حمل كے حمل كو بيچنا ممنوع ہے

(١١٥٠) أَنَّ النَّبِيِّ عَلَيْ مَلَى عَن بَيْعِ حَبُلِ الْحَبَلَةِ.

توکنچهنه: حضرت ابن عمر ثنافتن بیان کرتے ہیں نبی اکرم مِئَلِفْتِیَا آئے حاملہ جانور کے حل کوفروخت کرنے سے منع کیا ہے۔ **تشریعے**: دومطلب ہیں ایک مطلب تو یہ ہے کہ حاملہ گائے کا مالک یہ کہے کہ اس گائے کے پیٹ میں جو بچہہے اس بچے کے بچے کو فروخت کرتا ہوں۔

ظاہر ہے کہ بیدا یک نضول بات ہے اس لیے کہ پھے پیتنہیں کہ اس گائے کا بچہ پیدا ہوگا یا نہیں؟ اور پھر بیجی معلوم نہیں کہ وہ فذکر ہوگا یا مؤنث ہوگا؟ اور مؤنث ہونے کی صورت میں اس کوصل ہوگا یا نہیں؟ اگر حمل ہواتو وہ زندہ بھی رہے گا یا نہیں؟ تو چونکہ اس کے اندر بے خاراح الات ہیں اور زمانہ جا بلیت میں اس قسم کی نیج کی جاتی تھی اس لیے حضور مُراَفِی اُس سے منع فرمادیا۔ دوسرا مطلب: بیہ ہے کہ نیج تو کسی اور چیز کی ہوئی لیکن قیمت کی ادائیگی کے لیے حمل کے ذریعہ قیمت مقرر کی گئی مثلاً مشتری بائع سے بیے کہ میں تم سے بیگوڑا نے بیتا ہوں اور اس کی قیمت اس وقت ادا کروں گا جب اس حالمہ گائے کا حمل بچے جن دے گا چونکہ اس صورت میں اداء قیمت کی مدت جمہول اور غیر متعین ہے اس لیے یہ نیچ درست نہیں۔ حضرت ابن عمر مُنافِّن کی اس حدیث میں صحیحین میں ہے: کان الرجل یہ بتا ع الجزور الی ان تنتج الناقة شھ تنتج التی فی بطنہا یعنی ایک خص قصائی کا شخ کا اون فرید تا ہے بہاں تک کہ بیان تک کہ بیان نخی بچے بھراس کے پیٹ کا بچے بھی بچے جنے اس وقت شن کی ادائی کی جائے گی۔

## بَابُمَاجَاءَفِى كَرَاهِيْةِبَيْعِ الْغُرَرِ

## باب ۱۷: دهو که کی بیوع ممنوع ہیں

(١١٥١) نَهيرسولُ الله ﷺعنُ بيع الْغَرَدِ وَبَيعِ الْحِصَاةِ.

 ہروہ بیچ جس میں کسی بھی قشم کا دھو کہ ہوممنوع ہے اور بیہ قاعدہ کلیہ ہے اور اس کی بہت ہی مثالیں ہیں۔

بائع كى ملك تام نيس اس كواى طرح بيخا-آك بيع المنابذة، بيع الحصاة اور بيع الملامسة آرى بين وه سب شکلیں تیج الغرر کی ہیں اور ممنوع ہیں الغرض تیج کا صاف ستھرا بےغل وغش ہونا ضروری ہے جس بیج میں کسی بھی قتم کا دھو کہ ہوشر عآ

بيع الحصاة: بيع الغورك ايك جزئى بيعى بطور مثال نبي اكرم مَ النَّيْ الله الكوريان فرمايا ب اوربيع الحصاة يه کہ ایک شخص نے رپوڑ میں سے لم سم دس بکریاں خریدیں بائع نے مشتری کو دس کنگریاں دیں کہ ایک ایک کنگری اچھالوجس بکری پر کنکری گرے گی وہ آپ کی ہوگی ہے بیج جائز نہیں اس میں دھو کہ ہے ہوسکتا ہے وہ دسوں کنکریاں اعلی قشم کی بکریوں پرگریں تواس . صورت میں بائع کا نقصان ہوگا اور یہ بھی ممکن ہے کہ وہ کنگریاں مریل بکریوں پریا بچوں پرگریں تومشتری کا نقصان ہوگا بیع الحصاۃ کی ایک اور بھی تفسیر کی گئی ہے امام ترمذی فرماتے ہیں کہ نیچ الحصاۃ بائع مشتری کو بیہ کہے کہ بائع اور مشتری کے درمیان کسی معاملہ میں بھاؤ تاؤ چل رہا ہوجب ان میں سے کوئی ایک کنگری اٹھا کر پھینک دے توجب یہ کنگری تیری طرف پھینک دوں گاتو بیج لازم ہوجائے گی اور تیرے لیے کسی قتم کا اختیار نہیں ہے۔ زبان بندی بیج میں جائز نہیں۔

#### بَابُمَاجَاءَفِىُ النَّهْيِ عَنْ بَيْعَتَيْن فِي بَيْعَةٍ

## باب ۱۸: ایک بیج میں دوبیع کرنامنع ہے

## (١١٥٢) نَهٰى رَسُولُ اللهِ ﷺ عَنْ بَيْعَتِينِ فِي بَيْعَةٍ.

تَرْمَجْ بِكُنِّهِ: حضرت ابو ہریرہ ٹٹاٹنے بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَلِّ النَّے آیک سودے میں دوسودے کرنے ہے منع کیا ہے۔ تشرِقیح: اس باب میں بیعتین فی ہیعۃ سے منع کیا گیا ہے اس کی تین صورتیں ہیں: (۱) بائع مشتری سے کھے کہ میں یہ چیز نقذ • اروپے کی فروخت کرتا ہوں اور ادھار • ۲ روپے کی اس کے جواز اور عدم جواز کے متعلق اصول بیہے کہ اگر احدالعقدین کی تعیین پر مفارفت ہوتو جائز ہے درنہ نا جائز ہے۔

زیر بحث باب کی روایت ای احمال ثانی پرمحمول ہوگی کیونکہ ثمن کی جہالت ہے تر دید کی وجہ سے اور اس صورت میں تسلیم وسلم نہیں ہوسکے گا جو کہ واجب ہے۔

- (۲) مید کہ وکئ آ دمی کہے میں اپنامید گھر تجھ پر فروخت کرتا ہوں اتنے کا اس شرط پر کہتم اپناغلام میرے اوپر فروخت کرواتنے کا، جب آپ کا غلام میرے لیے ہوجائے گاتو میرا گھرآپ کے لیے ہوجائے گا بیصورت بھی ناجائز ہے ایک توخمن مجہول ہیں دوسرے بیشرط مقتضاء عقد کے خلاف ہے کیونکہ بیصفقہ درصفقہ کومتلزم ہے۔
- (۳) پیکهاس سے مراد ہے ایسا عقد کرنا جس میں تھے اور اجارہ ہومثلاً کوئی کتاب طبع کروانی ہے پریس والے کہیں ہم آپ ہے دس ہزار لیں گے اور آپ کوایک ہزار کتب دے دیں گے بیصورت بھی ناجائز ہے کیونکہ اس میں اجرت طباعت اور کاغذ کی قیمت

دونوں شامل ہیں حالانکہ اصول کے مطابق طباعت کی اجرت الگ مقرر کرنی چاہیے تھی قیمت قرطاس الگ مقرر کرنی چاہیے۔ قسط**ول میں زیادہ قیمت پرفروخت کرنا جائز ہے:** 

جو دوکاندار قسطوں میں اشیاء فروخت کرتے ہیں وہ عام بازاری قیمت سے زیادہ قیمت پر فروخت کرتے ہیں مثلاً ایک موٹر سائیکل کی قیمت عام بازار میں ۵۰ ہزار روپے ہے لیکن قسطوں پر فروخت کرنے والے (۲۰۰۰) ہزار روپے اس کی قیمت لگائیں سائیکل کی قیمت عام بازار میں ۵۰ ہزار روپے اس کی قیمت لگائیں گے اب اگر اس کی ادائیگی کی جائے گی تو یہ صورت جائز ہے گا ب اگر اس کی ادائیگی کی جائے گی تو یہ صورت جائز ہے البتہ خریدار نے کوئی قسط وقت پر ادانہ کی تو اس وجہ سے قیمت میں اضافہ نہیں ہوگا اس لیے کہ جب ایک مرتبہ قیمت متعین ہوگئ تو اس میں اضافہ کی اضافہ کی با برنہیں ہے۔

## بَابُمَاجَاءَ فِي كَرَاهِيَةِ بَيْعٍ مَالَيْسَ عِنْدَهُ

باب ١٩: جو چيزا دمي كے پاس نه مواس كو بيچنا جائز نہيں

(۱۱۵۳) اَتَيُتُرَسُولُ اللهِ ﷺ فَقُلُتُ يَأْتِينِي الرَّجُلُ يَسْأَلُنِي مِنَ الْبَيْعِ مَالَيسَ عِنْدِي اَبُقَاعُ لَهُمِنَ السُّوقِ ثُمّ اَبِيْعُهُ قَالَ لا تَبِعُ ماليسَ عِنْدَكَ.

ترکنچہ بنہ: حضرت علیم بن حزام خل تنو بیان کرتے ہیں میں نے نبی کریم مُطِلِّتُ ہے عرض کی میرے پاس ایک شخص آتا ہے اور وہ مجھ سے ایس چیز کا سودہ کرنا چاہتا ہے جو میرے پاس نہیں ہے پہلے میں اسے بازار سے خریدوں گا پھر اسے فروخت کروں گا تو نبی اکرم مُطِلِّتُ اُنہ نے ارشاد فرمایا جو چیز تمہارے پاس نہ ہوتوتم اس کا سودانہ کرو۔

(١١٥٣) قَالَ تَهَانِي رَسُولُ الله ﷺ أَنْ آبِيعَ مَاليسَ عِندِي.

ترکنچننه: حضرت علیم بن حزام والنو بیان کرتے ہیں نبی کریم مَلِّنْ اُن بھے اس بات سے منع کیا ہے میں ایسی چیز کوفروخت کروں جو میرے یاس نہ ہو۔

# (١١٥٥) لَا يَعِلُ سَلَفٌ وَبَيعٌ وَلا شَرُطَانِ فِي بَيجٍ وَلا رِنْجُ مَالَمْ يُضْمَنُ وَلا بَيعَ ماليس عندك.

ترکیجی نظرہ: عمرو بن شعیب ولیٹیلا اپنے والد کے حوالے سے اپنے دادا کے حوالے سے بیہ بات ذکر کرتے ہیں حضرت عبداللہ بن عمر تثاثین نے نبی اکرم مَطَّلِّشَکِیَّةً کا بیفر مان نقل کیا ہے سلف اور ایسا سودا جس میں ایک ہی سودے میں دوشرطیں ہوں اور جس کا آ دمی ضامن نہ ہو وہ منافع اور اس چیز کوفر وخت کرنا جو آپ کے پاس نہ ہویہ (سب) جائز نہیں ہیں۔

## (١١٥٢) نَهانِيرَسُولُ الله ﷺ أَنْ آبِيعَ مَاليسَ عِندِي.

ترکیجی آبا: یوسف بن ما بک مطالط حضرت حکیم مخالفته کامیر بیان قل کرتے ہیں نبی اکرم مُطَّلِفِیکَا آب جیز سے منع کیا تھا میں اس چیز کوفرو دخت کروں جومیرے پاس نہ ہو۔ تشريح: حديث عمر الله بن شعيب عن زبيرعن جده يه حديث كئ مئلول پرمشمل ہے: 1 بيع سلف (شرطان في بيع ③ لاربح مالحد يضهن ﴿ ولابيع مأليس عندك - أن اورسلف كى كياصورت بي توامام ترمذى والنيل نے كتاب كاندر امام احد بن حنبل واليفيائه ہے اس كى دوصور تيں ذكر كى ہيں \_

فانتك : سلف قرضه كوبهي كہتے ہيں اور پي سلم كوبھي كہتے ہيں۔

پہ کی صورت: بیرے کہ مثلاً ایک شخص نے دوسرے کو قرضد میا اور قرضہ دینے کے بعد قرضہ دینے والے نے قرض دار پر اپنی کوئی چیز فروخت کردی اصل مالیت سے زائد ممنوں کے ساتھ تو بیانج بھی ہے اور ساتھ ساتھ قرضہ بھی ہے بیہ حلال نہیں ہے اس لیے کہ وہ قرض داراصل مالیت سے جوزائد کاخرید رہاہے وہ محض اپنے مقروض ہونے کی وجہ سے اور قرضہ دینے والا اس سے نفع حاصل کررہا إورقاعده مك كل قرض جرنفعا فهو حرامر

دوسسرى صورت: اسى كى يد ب كوسلف بمعنى نيع سلم ك ب مثلاً ايك فخص نے دوسرے كے ساتھ نيع سلم كى اور طے يد ہوا كدايك مبینے کے بعد مبیج (مسلم فیہ) کوحوالے کرے گا اور یہال مشتری نے کہا کہا گرمدۃ معینہ میں مبیعہ میرے سپر دنہ کی تو پھر وہ مبیع میں نے تجھے اتنے خمنوں کے عوض فروخت کی اس کے عدم جواز کی وجہ بیعتین فی بدعة ہونا ہے اور بعتین فی بیعة سے نبی کریم مَرَّاتُنَائِیَّا نے منع فرمایا۔

تنیسسری صورت: اس کی بیرہے کہ ایک شخص دوسرے کے پاس جاتا ہے کہ مجھے قرضہ دیدووہ کہے کہ میں قرضہ تو دیتا ہوں لیکن اس شرط پر کہتم اپنی فلاں چیز اتنے کی ﷺ دوظاہر ہے کہ بیدارزاں فروخت کرنے کا مطالبہ کرے گا تو بیسودخوری کا ایک حیلہ بنار ہاہے تو بیہ بھی کل قرض جر نفعاً فھو حرامر کے تحت داخل ہونے کی وجہ سے حرام ہے۔

دوسسرامسئله:ولا شرطان في بيع ... الخاس كى كياصورت باس سے پہلے سيجيس كمشرطى دوسميں بين:

- (۱) جومقتضائے عقد کے موافق ہومثلاً بائع نے مشتری سے کہا کہ یہ چیز فروخت کرتا ہوں لیکن شرط یہ ہے کہ تم ثمن سپر دکرو کے یا مشتری نے کہا کہ میں یہ چیز خرید تا ہوں بشر طیکہ تم مبیع سپر د کرو گے۔
- استحقاق میں سے ہولیعنی انسان ہو۔

اس کا کیاتھم ہے کہ جوشرط مقتضائے عقد کےخلاف ہوآیا بیرمطلقا مفسدللبیع ہے پانہیں؟اس میں ائمہ کا اختلاف ہے۔ حب مبور کا مذہب: یہ ہے کہ ہرایسی شرط جو مقتضائے عقد کے خلاف ، وخواہ وہ ایک ہوتو بھی مفسد للبیع ہے دو ہوں تو بھی مفسد للبیع

امام احمد بن حنبل والنطائه كا فرمب: ہے كه برايى شرط جومقت اے عقد كے خلاف ہواگر وہ واحد ہوتومتحل ہے اور مفسد للبيع نہيں ہے اور اگر دو ہوں تو چرمفسد للبیع ہے۔

حب، وركى ركي ليل : حديث عمروبن شعيب عن ابيه عن جدى مي تخريك امام ابوطيفه واليُول في ابني منديس كي ہے کہ نہی عن بیع و شیر طشرط سے مرادوہ شرط ہے جو مقتضائے عقد کے خلاف ہواور میا پنے اطلاق اور عموم کی وجہ سے شرط واحد

کوبھی شامل ہےاور شرطین کوبھی شامل ہے۔

حسن ابله کی وسیل: یہی حدیث الباب ہے کہ اس میں شرطان کا لفظ ہے تو اس تثنیہ کے صیغہ کا کوئی فائدہ ہونا چاہیے اور وہ فائدہ

یہی ہے کہ اگر ایک شرط ہوتو وہ مفسد للبیع نہیں ہے اور اگر دُوشر طیس ہوں تو وہ مفسد للبیع ہیں چنا نچہ امام احمد بن صنبل رائی ہے مابعد میں

اس کی وضاحت بھی کی ہے توضیح کے لیے مثلاً بائع کہے کہ میں تھے یہ کپڑا فروخت کرتا ہوں اس شرط پر کہ توسلوائے بھی مجھ سے اور رحلوائے بھی مجھ سے تاکہ مجھے اس کی سلائی کی مزدوری مل جائے یہ جائز نہیں ہے اور اگر یہ کے کہ اس شرط پر فروخت کرتا ہوں کہ تو مفتہ واردھلوائی مجھے سے کہ کہ تو اب چونکہ ایک شرط یہ ہے تو اس لیے بیع جائز ہے۔

**جواب** ①: شرطان کی قیداحرازی نہیں ہے بلکہ اتفاقی ہے اس لیے کہ عام طور پرلوگ دوشرطیں لگاتے ہیں اس لیے شرطان کہا ور نہ شرط واحد سے کوئی احتر از مقصود نہیں ہے۔

**جواب ②:** تثنیہ کے ذکر سے ایک شبہ کا ازالہ مقصود ہے وہ وہم یہ ہوسکتا تھا کہ ایسی شرط جو مقتضائے عقد کے خلاف ہوتو شاید وہ ناجائز اس وجہ سے ہو کہ اس میں متعاقدین میں سے ایک کا نفع ہے اور جب دوشرطیں ایسی ہوں ایک مشتری کی طرف سے ہواور ایک بائع کی طرف سے ہوتو اب چونکہ دونوں کا نفع ہے تو اب شاید جائز ہونی چاہیے تو فرمایا: لا شیر طان فی بیع۔

**جواب** ③: ہرائیں شرط جومقتضائے عقد کے خلاف ہووہ اگر ایک بھی ہوتب بھی وہ حقیقت میں دوشرطیں بن جائیں گی اس لئے کہ ایک شرط وہ ہے جوعقد کے مقتضاء کے موافق ہے اور دوسری شرط وہ ہے جومقتضائے عقد کے خلاف ہے تو اب دوشرطیں بن گئیں اس کو حدیث پاک کے اندر **و**لا شہر طان فی بیع ہے تعبیر کیا گیا ہے۔

ولا ربح مالحد یضین: تیسسرامستله جس کی ضان ہوگی نفع کا مستحق بھی وہی ہوگا۔ باتی یہ کس طرح معلوم ہوگا یہ کس کی ضان میں ہے تو اس کا دارومداراس پر ہے کہ شک کی ہلا کت کو دیکھا جائے گا کہ اگر اس کی ہلا کت بائع کے نقصانِ مال کا سبب ہوتو کہا جائے گا کہ یہ مشتری کی ضان میں ہے جائے گا کہ یہ بائع کی ضان میں ہے جائے گا کہ یہ مشتری کی ضان میں ہے کہ جب تک مشتری نے بیتے پر قبضہ نہ کیا ہوتو منافع کا مستحق مشتری ہوگا اور اگر مشتری نے قبضہ کرلیا ہوتو منافع کا مستحق مشتری ہوگا ۔ اب اگر مشتری کی عیب کی وجہ سے بیتے کو واپس کرنا چاہے تو بائع کو اس بات کا حق نہیں کہ وہ یہ مطالبہ کرے کہ تونے استے دن منافع حاصل کیا ہے وہ مجھے دے دو۔

چوس مسئلة:ولابيع ماليس عندك اوريه مئله اقبل مين كرريكاب

قال اسلحق بن منصور الخ صقلت لاحمل... الخ ال عبارت كاندردومر تبدآ رہا ہے اور يہ مقولہ ہے آخق بن منصور والنياؤ كا جوكدامام احمد بن عنبل اور اسحاق بن را ہو يہ وَيُسَيَّا كِ شاگر د بيں اور قال اسلحق كها قال احمد اس عبارت ميں تقريباً تين مرتبه آرہا ہے اس اسحاق سے مراد آخق بن را ہو یہ والنیاؤ بیں اور احمد سے مراد امام احمد بن عنبل والنیوؤ بیں آخق بن منصور والنیوؤ فرماتے ہیں كه میں نے پھے سوالات امام احمد بن عنبل والنیوؤ سے كيے اور اس كے بعد میں نے وہى سوالات اپنے استاذ آخق بن را ہو یہ سے كيے تو انہوں نے بھى وہى جوابات ديئے تھے۔

سوال: تھا کہ غیر مقبوض کی بھے سے نہی کا مصداق کیا ہے تو امام احمد بن حنبل الشیائیائے کہا کہ میرے نزدیک نہی بندہے مطعومات کے

اندرعام ازیں وہ مکیلی ہوں یا موزونی ہوں۔

**موال:** کیا کہ لاشر طان فی بیع کی توضیح بالمثال کیا ہے تو امام احمد بن حنبل راٹیٹیڈ نے شیر طین کی بھی توضیح بالمثال بیان کی اور شرط واحد کی بھی مثال سے وضاحت کی۔

مندكا حال: حديث حكيم بن حزام فالليء كمتعلق چند باتون كابيان:

(۱) حدیث حکیم بن حزام مناتیمهٔ کی توثیق و حسین میه حدیث حسن ہے۔

(۲) اس حدیث حکیم بن حزام نظافته میں بوسف بن ماھک سے روایت کرنے والے ایوب سجستانی پراٹیٹیڈ ہیں تو بتلادیا کہ بیمتفر دنہیں بلکہ ان کے متابع ابوبشر موجود ہیں۔

بیحدیث تحکیم بن حزام مخافظ بسندمحمد بن سیرین والٹیلۂ بھی منقول ہے۔ کہ حدیث تحکیم حزام خالٹی بسندمحمد بن سیرین والٹیلؤ کے اندر محمد بن سیرین والٹیلؤ اور تحکیم بن حزام والٹیلؤ کے درمیان واسطہ ہے یا واسطہ نبیں توبعض رواۃ مثلاً عوف اور هشام بن حبان وغیرہ واسطہ ذکر نبیں کرتے امام ترمذی والٹیلؤ فرماتے ہیں بلکہ واسطہ ہے۔

واسطہ ہونے کی نقذیر پر ایک واسطہ ہے یا دو واسطے ہیں بعنوان آخر صرف ابوب ہجستانی کا داسطہ ہے یا بوسف بن ما ہک رطیّ کا بھی واسطہ ہے وکیتے رکیٹی ایک واسطہ ہے وکیتے ایک واسطہ ذکر رہے ہیں اور عبدالصمد صاحب رکیٹی کیا دو واسطے ذکر کر رہے ہیں امام ترندی رکیٹی کیا عبدالصمد صاحب رکیٹی کے حق میں فیصلہ دیتے ہیں کہ صحیح میہ ہے کہ دو واسطے ہیں لہٰذا میصدیث مرسل نہیں بلکہ معضل ہے۔

ماھك: آيا يور بى لفظ ہے يا فارى اكثر كےنز ديك بيدفارى لفظ ہے اورتشبيد پرمحمول ہے وہ تشبيديہ ہے كہ چاند جيسا اور بعض كہتے ہيں كەعر بى كالفظ ہے غير منصرف ہے اور عجمة اور علم كى وجہ ہے۔

مسئلہ: بیج کی صحت کے لیے شرط میہ ہے کہ بائع جو چیز نے رہاہے وہ اس کی ملکیت میں ہواور اس پر اس کا قبضہ بھی ہوا گرہیج بائع کی ملکیت میں نہیں یا اس پر اس کا قبضہ نہیں تو بیج جائز نہیں اور آ ڈرلینا اس سے متنیٰ ہے مثلاً میرا کتب خانہ ہے میرے پاس آ ڈر آئے کی ملکیت میں نہیں ہوتی ہیں میں ان کو بازار میں تلاش کرتا ہوں اور جتیٰ کتا ہیں مہیا ہوجاتی ہیں ان کو بجیج دیتا ہوں باتی کے بارے میں لکھ دیتا ہوں کہ دستیا بہیں ہوئیں ہے آ ڈرلینا اس حدیث کے ذیل میں نہیں آتا کیونکہ آڈر بجے نہیں ہے بلکہ وعدہ بجے ہے بلکہ وعدہ بجے ہے کہ جو کتا ہیں بھیجی جائیں ان کو ضرور لے گا۔

#### بَابُ مَاجَاءَ فِى كَرَاهِ يَةِ بَيْعِ الْوَلَآةِ وَهِبَتِهِ

باب ۲۰: ولاء کی بیج اور ہبہ میں کراہیت کا بیان

(١١٥٤) أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ مَلَى عَنْ بيعِ الْوِلَاءُ وَهِبَتِهِ.

تَرَخَجْهَنَّهُ: حضرت ابن عمر مُنْ النَّنْ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مِنْلِنْ کُنْجَ نے ولاء کوفر وخت کرنے یا اسے ہبہ کرنے سے منع کیا ہے۔ تشریعے: ولاء کی دوشمیں ہیں: ①ولاء العتاقة که آزاد کردہ غلام یا باندی کا مال آ قاکے لیے ہو۔  ولاء المهوالاة كه كوئى كافر مسلمان كے ہاتھ پرمسلمان ہوجائے اور اس كو كہے كه اگر میں مرگیا تو میرا مال تیرے لیے ہوگا اور اگر مجھ سے کوئی جنایت ہوگی تو اس کی دیت تم پر لازم ہوگی قشم ثانی امام شافعی راٹیلئا کے نز دیک غیر معتبر ہے اور امام ابو حنفیہ براٹیلیڈ ك نزديك معترب متقدمين مين اس كارواج تقاامام بخارى وإليفيذ كوجعفى ولاء المهوالاة كي وجه سے كہتے ہيں اوراس كا ثبوت حفرت تمیم داری مناتفیر کی ایک حدیث سے ہے۔

مسئلة الباب: زير بحث باب كى روايت مين ولاءكى بيع اور مبدسمنع كيا كيا بيا وجداس كى يدب كدولاء دوحال سے خالى نہیں اس سے مرادحق ولاء ہوگا یا مال اگر اس سے مرادحق ولاء ہوتو پھر بھے اس لیے نا جائز ہے کہ وہ عین نہیں بلکہ عرض ہے جیسے حدیث نذكور ب انما هى لحمة كلحمة النسب كرينبي رشة كى طرح ايك رشة ب اورقرابت عين نبيل حالاتكميع كيعين مونا ضروری ہے اور اگر اس سے مراد مال ہے تو پھر بیج اس لیے ناجائز ہے کہ وہ موجود نہیں نہ فی الحال موجود ہے اور نہ آئندہ موجود ہونے کا یقین ہے مکن ہے کہ مولی ہی غلام سے پہلے فوت ہوجائے۔

مولى العتاقة اور مولى الموالاة مين فرق: "مولى العاقة" اورمولى الموالاة مين فرق بيه كممولى العاقة عصبات مين داخل ہوتا ہے اور آخری عصبہ ہوتا ہے البدااگر آزاد ہونے کے بعد غلام مرجائے اور غلام اور غلام کے ذوی الفروض اور دوسرے عصبات نہ بول تواس صورت ميں بيمولى العماقة وارث بوگا اور ذوى الارحام پربيمقدم بوگا اورمولى الموالاة ذوى الارحام سے مؤخر بوتا ہے لہذا اس وقت وارث ہوگا جب مرنے والے کے عصبات اور ذوی الارحام نہ ہوں ورنہ نبیں ہوگا ان دونوں قسم کے حقوق کو ولاء کہا جاتا ے حدیث باب میں حضورا قدس مَلِانْتَیْجَ اُنْ فی دونوں قتم کی ولاء کوفروخت کرنے اور ہبہ کرنے سے منع فرمایا ہے لہذا اگر کو کی شخص میہ کے کہ مجھے فلاح شخص کی حق ولاء حاصل ہے میں بیت ولاءتم کواتنے روپے میں فروخت کرتا ہوں جب اس کا انتقال ہوگا توتم اس کے وارث ہوجاؤ کے بیہ معاملہ کرنا جائز نہیں۔

حق الارث كى تع : اسى حديث سے فقهاء نے بير مسئلہ مستبط كيا ہے كه حقوق شرعيد يعنى وہ حقوق جوشر يعت نے كسى ايك فخص كوديئ ہیں اور وہ حقوق قابل انتقال نہیں ہیں تو ان حقوق کی خرید وفروخت جائز نہیں جیسے حق الارث ہے اس کی نیچ جائز نہیں مثلاً کو کی شخص یہ کہے کہ میں اپنے باپ کے مال کا وارث ہوں بیرت الارث میں تنہیں اتنے روپے میں فروخت کرتا ہوں بیرمعاملہ جائز نہیں اس لیے حق الارث ایک حق شرعی ہے جو قابل انتقال نہیں ہے۔

حق تصنیف: ہے کہ ایک شخص نے ایک کتاب تصنیف کی اب اس کتاب کوشائع کرنے کاحق اس کو حاصل ہے اب بیشخص اپنا ہی حق دوسرے کوفروخت کردیتا ہے کہ میں اپنا بیرحق تصنیف آپ کو اتنے روپے کے عوض فروخت کرتا ہوں ای کوحق طباعت بھی کہتے ہیں۔

#### بَابُمَاجَاءَ فِي كَرَاهِيَةِ بَيْعِ الْمَيَوَانِ بِالْحَيَوَانِ نَسِيْنَةً

## باب ۲۱: حیوان کوحیوان کے بدل ادھار بیجینا جائز نہیں

(١١٥٨) أَنَّ النَّبِيِّ عَلَى مَنْ بَيْعِ الْحَيوانِ بِالْحِيوانِ نَسِيْمَةً.

ترکیجی کئی: سمرہ مُٹاٹنو بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُلِّلْفِیکَا آنے جانور کی عوض میں جانوروں کے ادھار سودے سے منع کیا ہے۔

(١١٥٩) ٱلْحيوانُ إِثْنَانِ بِوَاحْدٍ لَا يَصْلُحُ نَسِيئًا وَلَا بَأْسَ بِهِ يَدَّا بِيدٍ.

توکیجی کنہ: حضرت جابر موالٹن بیان کرتے ہیں نبی اکرم میکافیکی آنے ارشاد فر ما یا ہے ایک جانو رکے بدلے میں دو جانو رفر وخت کئے جا کتے ہیں لیکن انہیں اُدھار کے طور پر فروخت کرنا درست نہیں ہے البعۃ دہت بدست فروخت کرنے میں کوئی حرج نہیں

اعت ماض: یہ ہے کہ اگر ہم تسلیم کرلیں کہ بیر حدیث متصل ہے تو پھر ہم کہتے ہیں کہ بیمحول ہے ت<sup>ہ</sup> الحیوان بالحیوان پر جبکہ جانبین سے نسیئہ ہوا در جانبین سے نسیئہ کے عدم جواز کے تو ہم بھی قائل ہیں؟

**جواب:** حضرت ثناہ صاحب راٹیٹیڈ نے جواب دیا ہے جس کا حاصل بیہ ہے کہ اس حدیث کو جانبین سے نسدیکۃ پرمحمول نہیں کیا جاسکتا اس لیے کہ نسدیک<sup>و</sup> عن الجانبین سے نہی کے لیے مستقل نص ہے کہ نبی کریم مُثِلِّ الْکُلِیْکُۃَ نے بیج الکالی سے منع فرمایا۔

شواقع کی دلیل: حدیث عبدالله بن عمر و التا می بالتا می بالتی به الذی اخرجه ابوداوُد فی سنه جس کامضمون بیه به که بی کریم مَرِ الله که نی کریم مَرِ الله که بی که بی که محصے بی کریم مَرِ الله که اراده فرمایا تو بی که محصے بی کریم مَرِ الله که اراده فرمایا تو بیل که مجھے بی کریم مَرِ الله کا کہ نوع کا اراده فرمایا تو بیل که بیل که بیل که بیل که بیل که بیل که نوع کا اراده فرمایا تو بیل که بیل بیل که بیل

احناف کی طرف سے پہلا جواب میہ ہے کہ حدیث سمرہ نٹائٹر میہ معیر حرب بیع الحیوان بالحیوان نسیئة کے لیے اور حدیث عبداللہ بن عمروبن العاص مٹائٹر مبیح ہے اور جب اباحت اور حرمت میں تعارض ہوجائے تو حرمت کو ترجیح ہوتی ہے لہذا حدیث سمرۃ ٹڑائٹر کو ترجیح حاصل ہے۔

**جواب** ②: حدیث عبداللہ بن عمرو بن العاص وہا تھے یہ سندامضطرب ہے او رمضطرب سے استدلال بھی اضطراب کو پیدا کرتا ہے چنانچہ حافظ جمال الدین زیلی ولٹیٹیئر نے لکھا بیجی بن سعید القطان ولٹیٹیئر کا قول جو جرح وتعدیل کے کوہ ھالیہ ہیں وہ کہتے ہیں کہ ھذہ مضطوب الاسٹا کہ اوراس اضطراب کواپن کتاب کے اندر تفصیل کے ساتھ بیان کیا ہے۔

**جواب** ③: سندا بھی حدیث عبداللہ عمر و بن ابی العاص میں شخصیف ہے چنانچہ ابو داؤ دکی سند کے اندرایک راوی مسلم بن جبیر اور دوسرے عمر و بن حریص کے بارے میں کہا گیا ہے کہ کلاھہا ہجھولان. چواب ﴿ اگر مان بھی لیں کہ بیر حدیث سیج ہے تو پھر ہم کہتے ہیں کہ بیر حدیث منسوخ ہے بیاس زمانہ کا واقعہ ہے جب ابھی تک حرمت ربوا کے احکام نازل نہیں ہوئے تھے اور جب حرمت ربوا کے احکام نازل ہوئے تو بیع الحیوان بالحیوان نسیعة کے بھی حرمت کا حکم نازل ہوا چنانچہ امام طحاوی رایشیئه کا بھی میلان اسی طرف ہے۔

مالكية تقورُ اسا فرق كرتے ہيں متحد انجنس ہوگا يامخلفہ انجنس ہوگا اگرمختلفۃ انجنس ہوتو پھر مالكيدا حناف كے ساتھ ہيں اورا گرمتحدۃ انجنس ہوتو پھر شوافع کے ساتھ ہیں اور بیرحدیث تائید کے درجے میں ہے ور نہ اس حدیث میں حجاج بن ارطاۃ بیضعیف راوی ہیں اورضعیف ہے بھی سہارالیا جاتا ہے۔

#### بَابُ مَاجَاءَفِيُ شِرَاءِ الْعَبُدِ بِالْعَبُدَيُن

## باب ۲۲: ایک غلام کو دوغلاموں کے عوض خریدنا نا جائز ہے

(١١٧٠) جَاءَ عَبُكُ فَبَايَعَ النَّبِيَّ عَلَى الْهِجرَةِ وَلَا يَشْعُرُ النَّبِيُّ عِلَى اللَّهِ النَّبِي عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلْهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَ بِعُنِيْهِ فَاشْتَرَا هُبَعَبُكَينِ أَسُوَدَيْنِ ثُمَّ لَمُ يُبَايِعُ أَحَمَّا بَعُلُ حَتَّى يَسْأَلَهُ أَعَبُكُهُو.

تَوْجِهَنَّهُ: حضرت جابر اللَّنْ بيان كرتے ہيں ايك غلام آيا اس نے نبي كريم مُؤَلِّنَكُمُ كَا دست اقدس پر جمرت كرنے كى بيعت كرلى نبی اکرم مُطَفِّقَةً کواس بات کا پیتنہیں تھا وہ غلام ہے پھراس کا آتا اس کو تلاش کرتا ہوا آیا نبی اکرم مُطَفِّقَةً نے فرمایاتم اسے مجھے فروخت کردو پھر نبی اکرم مُلِّلْتُنْکِیَّ نے دوسیاہ فام غلاموں کے عوض میں اس غلام کوخرید لیا اس کے بعد نبی اکرم مُلِّلْتِیْکَیَّ جب بھی کسی سے بیعت لیتے تھے تواس سے یہ پوچھ لیتے تھے کہ کیاوہ غلام ہے؟

تشرقیح: ایک غلام کوخریدنا دوغلاموں بدلے میں دوغلاموں کوخریدنا ایک کے بدلے میں اگریدا بید، ہوتو یہ بالا جماع جائز ہے خواہ متساويا ہويا متفاضلا ہو۔

**سوال:** فقہاء یہ کہتے ہیں کہ اگر کوئی غلام دار الحرب سے دار الاسلام میں مسلمان ہو کر آجائے تو دار الاسلام میں آتے ہی وہ مسلم آزاد موجاتا ہے اور آزاد کی بیج تو جائز نہیں ہے تو نبی کریم مُؤَافِئِ کُم اِس کو کیسے بیا؟

**روسسسرا سوال:** کہمسلمان غلام کو دارالحرب کی طرف بھیجنا جائز نہیں ہے کہ وہ وہاں کے ماحول سے متاثر ہو کر کہیں کفر نہ اختیار

جواب عن السوال الاقل: ممكن ہے كہ بيفلام دارالحرب ميں رہنے والے ان كفار كا ہوكہ جن كے ساتھ نبى كريم مَثَّ النَّيَّةَ كا معاہدہ ہوا درجن کے ساتھ معاھد ہوتو اگران کا غلام دارالاسلام میں بھاگ کر آ جائے تو وہ آ زادمسلمان نہیں ہوتا۔

جواب عن السوال الشاني: اس كيوض مين جودوغلام ديم مكن ب كدوه دونون كافر مول \_ اور دونول سوالوں کا قدر مشترک جواب میہ کے میدا بتداء اسلام کا واقعہ ہے اور بعد میں میتھم منسوخ ہوگیا۔

## بَابُمَاجَاءَاِنَّ الْحِنُطَةِ بِالْحِنُطَةِ مِثْلًا بِمِثْلِ وَكَرَاهِيَةِ التَّفَاضُل فِيْهِ

## باب ۲۳: گیہوں سے گیہوں کا تبادلہ برابر سرابر ہونا ضروری ہے کمی بیشی حرام ہے

(۱۲۱۱) اَلذَّهَ بِإِلنَّهُ مِعُلَّا بِمِثُلَّ بِمِثُلِ وَالفِضَةُ بِالفضةِ مِثُلَّا بِمِثُلِ وَالتَّهُوُ مِثُلَّا بِمِثُلِ وَثُلَّا بِمِثُلِ وَالْمَلْحُ بِالْبِلَحِ مِثُلًا بِمِثُل وَالْمَالِمِ مِثُلًا بِمِثُل وَمَثَلَّا بِمِثُل فَمَن زَادَا وَازْدَادَ فَقَدُا رَبِي بِيعُو اللَّهَ مِبْ الفِضّةِ وَالْمِنْ اللَّهُ بِالشَّعِيرِ مِثُلًا بِمِثُل فَمَن زَادَا وَازْدَادَ فَقَدُا رَبِي بِيعُو اللَّهُ مِبْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل

تشرنيح: رباكى دونتميں ہيں دباالقوض اور دبا الفضل كا بچه دبا النسيئه ہے قرآن كريم نے صرف دبا القوض كو بيان كيا ہے اور ربا الفضل اور ربا النسميہ كا تذكرہ حديثوں ميں آيا ہے۔

#### رباالقسرض كى تعريف:

قرض پرزیادتی مشروط کرنے کا نام رہا القرض ہے مثلاً ہزاررو پے قرض دیئے اور دس فیصد زیادتی شرط کی۔ سورہ آل عمرآن آیت • سامیس رہا القرض کا بیان ہے ارشاد پاک ہے اے ایمان والو! مت کھاؤ سود دونے پر دونا اضعافا مضاعفۃ کی صورت یہ ہے کہ ایک ہزاررو پے قرض دیئے اور دس فیصد شرط کی تو مقروض پہلے مہینے میں گیارہ سووالیس کرے گا اور دوسرے مہینہ میں بارہ سودس کا دس فیصد واجب ہوگا ، یوں ہر مہینہ کا سود لازم ہوں گے کیونکہ اب گیارہ سوکا دس فیصد واجب ہوگا اور تیسرے مہینہ میں بارہ سودس کا دس فیصد واجب ہوگا ، یوں ہر مہینہ کا سود اصل کے ساتھ شامل ہوتا رہے گا اور مجموعہ پر سود بڑھتا رہے گا بید اضعافا مضاعفۃ ہے اور یہ بات صرف رہا القرض میں متحقق ہوتی ہوتی ہو الفضل میں اضعافا مضاعفۃ کے ساتھ شامل ہوتا دے گا تحقق نہیں ہوتا غرض قرض پر زیادتی شرط کرنے کا نام رہا القرض ہے۔

البتہ اگر قرض پرکوئی زیادتی شرط نہیں کی گرمقروض نے اپنی خوشی سے زیادہ واپس کیا تو یہ سود نہیں مثلاً ایک شخص نے ہیں ہزار روپے قرض لئے اور دس سال تک اس نے فائدہ اٹھایا ہے اور اس کی زکوۃ قرض دینے والے نے اداکی ہے اس لیے اس نے اپنی خوشی سے ہیں کی جگہ تیس کئے تو یہ زائد دس ہزار سود اٹھایا ہے اور اس کی زکوۃ قرض دینے والے نے اداکی ہے اس لیے اس نے اپنی خوشی سے ہیں کی جگہ تیس کئے تو یہ زائد دس ہزار سود نہیں اور قرض دینے والے کے لیے اس قرم کالینا جائز ہے بلکہ لوگوں کو اس کا خیال رکھنا چاہے اور قرض کو اچھے طریقہ سے یعنی وقت نہیں اور قرض دینے والے کے لیے اس قرم کالینا جائز ہے۔ مال اگر قرض دینے والا زیادتی کی شرط لگائے تو یہ سود ہے اور ناجائز ہے۔ برخندہ پیشانی سے اور پچھا ضافہ کر کے اداکر ناچاہیے۔ مال اگر قرض دینے والا زیادتی کی شرط لگائے تو یہ سود ہے اور ناجائز ہے۔ الشیاء ستہ میں ربا کا تھم ان تمام اٹکہ یکھنے متن ہیں کہ حضر سے عبادہ نٹائی کی حدیث باب جس میں چھ چیزوں میں جاری ہوتا ہے جن میں وہ علت یائی جاتی ہے۔

صرف غیرمقلدین اختلاف کرتے ہیں ان کے نزدیک ربا مذکورہ چھ چیزوں میں مخصر ہے ساتویں کسی چیز میں ربانہیں حتی کہ جب سونے چاندی کے سکے یعنی دنا نیرودراہم کا چلنا بند ہوا اور ان کی جگہ کرنی نوٹ آئے تو ہندستان کے غیرمقلدین نے فتوئی دیا کہ ان کا غذکے پرزوں میں ربانہیں کیونکہ یہ مذکورہ چھ چیزوں کے علاوہ ہیں پھر جب لوگوں نے ان پر پھٹکار بھیجی تو انہوں نے فتوئی بدلا کہ کرنی نوٹ سونے چاندی کے حکم میں ہیں اس لیے ان میں بھی رباحقق ہوگا غرض اصحاب ظواہر تعلیل کے قائل نہیں ان کے علاوہ تمام جہتدین کے نزیک حدیث معلول بالعلت ہے پھراس میں تو اتفاق ہے کہ سونے اور چاندی کی علت الگ ہے اور باتی چار چیزوں کی الگ مگر علت نکالے میں اختلاف ہوا ہے مشہور تین قول ہیں۔

فراہ ب فقہ اور جن ہے قدر عبارت ہے وہ ہونے اور چاندی کی علت: پہلا قول: احتاف اور حنابلہ کنزدیک علت قدر اور جن ہے قدر عبارت ہے وہ خوش نے کمکیلی اور موزونی ہونے سے اور جنس کا معنی ہے مالیت میں تناسب ہو چنا نچے ان اشیاء میں سے سونا چاندی موزونی ہیں ہیں جو بھی چیز تولی جاتی ہے وہ سونے چاندی کے حکم میں ہے مثلاً زعفر ان لوہا تا نبا پیش وغیرہ بلکہ اب تو ہزاروں چیز ہیں موزونی ہیں لیس جو بھی چیز تولی جاتی قدر می اجنس میں لیعنی جب دونوں عوض ایک جنس کے ہوں اور دونوں قدری لیعنی مکمیلی یا موزونی ہوں تو ربا الفضل اور بالنسید دونوں کا تحقق ہوگا اور نہ نفاضل جائز ہوگا نہ ادھار بلکہ برابر سرابر اور دست بدست فروخت کرنا ضروری ہوگا اور ادھار نا جائز جیسے گیبوں کو چنے کے عوض بچا جائے تو نفاضل جائز ہے الفضل محقق نہیں ہوگا دینی اس صورت میں کی بیٹی جائز ہوگا اور ادھار نا جائز جیسے گیبوں کو چنے کے عوض بچا جائے تو نفاضل جائز ہے الفضل محقق نہیں ہوگا وہ معلوم ہو یا غیر مطعوم جیسے چاول چنا مگی برسین کے بچر اور ادھار ترام ۔ پس جو بھی چاول چنا مگی برسین کے بچر ادر معدودات (جو گر وخت کی جائی ہیں) اور مزروعات (جو گر وغیرہ سے ناپی کر فروخت کی جائی ہیں رہوی چیز ہیں ہوں جائی ہیں دووس سرا قول: شوافع کا ہے وہ کہتے ہیں کہ سونے اور چاندی کے اندر حرمت رہواء کی علتہ خمنیت ہے اور باقی اشیاء اربعہ کے اندر محمد سے غذائیت ہے آئے تھیم ہے کہ وہ باتی رکھنے کے قابل نہ ہوں ۔ عابل نہ ہوں ۔ عابل نہ ہوں ۔ علت طعمیت ہے غذائیت ہے آئے تھیم ہے کہ وہ باتی رکھنے کے قابل نہ ہوں ۔ عابل نہ ہوں ۔ علت طعم ( کھانے کی چیز ) ہونا ہے۔ واصلاح میں ان کے زدیک تین چیز ہیں شامل ہیں۔

اوّل:مطعومات یعنی وہ چیزیں جوغذا بننے کے لیے پیدا کی گئی ہیں گیہوں اور جواس کی مثالیں ہیں اور چاول، چنااور مکئی وغیرہ اس کے ساتھ ملحق ہیں۔

دوم: فوا کہ (پھل) تھجوراس کی مثال ہے اور کشمش انجیر وغیرہ اس کے ساتھ کمحق ہیں۔

سوم: مصلحات یعنی وہ چیزیں جوطعام یاجیم کی اصلاح کرتی ہیں نمک اس کی مثال ہے اور تمام ادویہ اور مسالے اس کے ساتھ المحق ہیں۔ تعیسسرا قول: مالکید کا ہے سونے اور چاندی کے اعتبار سے توثمنیت ہے اور باقی اشیاءار بعد کے اندر غذائیت ہے بشر طیکہ وہ ادخار یعنی ذخیرہ اندوزی کی صلاحیت رکھتا ہو۔

اور مالکیہ کے نزدیک: (۱) صرف رباالنسدیہ کے لیے طعام میں علت :مطعوم ہونا ہے بشر طیکہ وہ چیز دوا کے طور پر نہ کھائی جاتی ہوخواہ وہ مطعوم اقتیات وادخار کے قابل ہو یا نہ ہو جیسے ککڑی ،خر بوزہ ، لیموں اور گا جروغیرہ کو دست بدست بیچنا ضروری ہے اور فوا کہ کی جملہ انواع جیسے سیب اور کیلے وغیرہ کوبھی دست بدست فروخت کرنا ضروری ہے ادھا ربیچنا سود ہے اور البتدان میں ربا الفضل

متحقق نہیں ہوگا پس کمی بیش جائز ہے۔

(۲) اور باالفضل اور رباالنسمیه دونول کے حقق کے لیے دو چیزیں ضروری ہیں ایک طعام کا مقات ہونا یعن عموماً انسان ان کو کھاتے ہوں اور مرف ان پرگذر بسر کرتے ہوں۔ دوسرا: طعام کا ادخار کے قابل ہونا لینی عرصہ تک رکھنے سے وہ چیز خراب نہ ہو جہاں میہ دونوں چیزیں (اقتیات وادخار) پائی جا تیں گی وہاں دونوں ربامتحقق ہوں گے پس نہ کی وہیثی سے فروخت کرنا درست ہوگا نہ ادھار۔ احناف کو کئی وجوہ سے ترجیح حاصل ہے اس کے دلائل:

🛈 حدیث عبادہ بن صامت زیاتی سے علت معلوم ہورہی ہے مثلًا بمثل سے بیعلۃ حال ہونے کی دجہ سے قید مقصودی ہے جیسے جاءزيدرا كبًا مين مقصود هجيئت زيد بحالة ركوب كوبتلانا ہے۔ باقى مقصودي كيوں ہے؟ ايك تو قير ہونے كى وجہ سے اور دوسرااس وجسك كدييم فهوم بيع مين داخل إدرمفهوم بيع مبادلة المهال بالمال بادرظامر مكد مبادلة المال بالمال على وجه الاتحد تب بوگا كه جب بدلين مين مماثلت مواور نيزيه مماثلت حكم بيج يعنى ملكيت كاندر بهي دخيل باس ليه كه ملكيت تب ہوگی جب تسلیم ہوگی کہ بالغ منت مشتری کے حوالے کردے اور مشتری مثن بائع کے سپر دکردے اور تسلیم تب ہوگی کہ جب رضا مندی ہوگی اور رضامندی تب ہوگی جب عضیین کے اندر مماثلت ہو۔ اذا کان الاصر کذلك اب ہم بيكتے ہیں كہم اثلت دوستم پر ہے: ① مما ثلت صوری ② مما ثلت معنوی مما ثلت صوری معلوم ہوگی کیل اور وزن کے ذریعے سے اور مما ثلت معنوی معلوم ہوگی جنس کے ذریعے سے پس بیمماثلت دال ہے جنس او**رقدر** پراور نیز اس علت کا استفادہ کیا گیا ہے قید سے اور مجتہد کی جوشان ہوتی ہے وہ قیودات کوزیر بحث لانا ہوتا ہے نہ کہ اعیان کوزیر بحث لانا بخلاف دیگرائمہ کے کہ انہوں نے اعیان کو دیکھا قید کونہیں دیکھا۔ دوسسری دسیان: (۱) شافعیداور مالکیہ بنے سونے اور چاندی میں جوعلت حمنیت تجویز کی ہے اس میں غورطلب بات رہے کہ جب منیت سونے اور چاندی کے ساتھ خاص ہے تو اس تعلیل کا کیا فائدہ؟ تعلیل تو تھم کے تعدیہ کے لیے ہوتی ہے اس لیے اس ہے بہتر وزن کوعلت بنانا ہے کیونکہ لوہے تانبے وغیرہ کی طرف اس کا تعدیہ ہوتا ہے علاوہ ازیں ایک متفق علیہ حدیث من وزن و کیل کے علت ہونے کی طرف اشارہ ہے حضرت ابوسعید خدری اور حضرت ابو ہریرہ نزاشتہ سے مروی ہے کہ نبی مَالِشَقِیَّةَ نے ایک صاحب کو عامل بنا کرخیبر بھیجا وہاں سے وہ عمدہ تھجوریں لائے آپ مَرِّلْفَظِیَّۃ نے دریافت کیا کیا خیبر میں سب ایسی ہی عمدہ تھجوریں ہوتی ہیں ؟ان صاحب نے کہانہیں! بلکہ ہم عمدہ تھجوروں کا ایک صاع معمولی تھجوروں کے دوصاع سے اور دوصاع تین صاع ہے بدل لیتے ہیں دو، پھر دراہم سے عمدہ تھجورین خریدلوو قال فی المدیز ان مثل ذالك اور وزن میں بھی ایبا ہی فرمایا۔ (مشکوة حدیث ۲۸۱۳) یعنی تحمجوروں میں جیدوردی کا تفاوت ظاہر کرنامقصود ہوتو دو بیعیں کی جائیں ای طرح سونے چاندی میں عمدہ اور گھٹیا کا تفاوت ظاہر کرنا ہوتو بھی دوبیعیں کی جائیں گی اورلفظ میزان سے دونوں میں علت موز و نی ہونا صاف مفہوم ہوا اور نقابل سے واضح ہوا کہ محجوریں مکیلی ہیں پس اس حدیث سے رہا کی دونوں علتیں : کیل دوزن ثابت ہوگئیں۔

اوریبی بات جواس حدیث سے اشارۃ مفہوم ہوتی ہے متدرک حاکم (۳:۲٪) کی ایک روایت میں صراحت آئی ہے گو وہ روایت ضعیف ہے مگر تائید کے لیے کافی ہے وہ روایت میہ ہے: حضرت ابوسعید خدری ڈٹاٹٹوز نے حضرت ابن عباس ٹٹاٹٹوز کو سوا

الله مُؤْفِظُةً كابدارشادسايا:

التمر بالتمر والحنطة بالحنطة والشعير بالشعير والنهب بالنهب والفضة بالفضة يدا بيداً عينا بعين مثلًا بمثل في زادر بااثم قال كذلك ما يكال ويوزن ايضا.

لینی مذکورہ پانچ چیزوں کا جو حکم ہے وہی تمام مکیلات وموز ونات کا ہے غرض شافعیہ اور مالکیہ نے حرمت ربا کی جوعلت بیان فر مائی ہے اس کی تائید کئی نص سے نہیں ہوتی انہوں نے بیعلت اپنے اجتہاد سے نکالی ہے اور احناف نے جوعلت بیان کی ہے اس کی تائید مذکورہ دونوں حدیثوں سے ہوتی ہے۔

چوتھی وکسیل: یہ ہے کہ احناف کی اس علمۃ کے مطابق احتیاط بھی زیادہ ہے کہ اشیاءستہ کے علاوہ کثیرہ میں ربوا ہے اجتناب ہوجائے گا مثلاً لوہے کی بچے لوہے کے ساتھ اور چونے کی بچے چونے کے ساتھ احناف کی بیان کردہ علمہ کی وجہ ہے ان میں بھی ربوا حرام ہوگا اور اس سے بچنا ضروری ہوگا اور باتی ائمہ کے ہال شمنیت وطعم یا ادخار والی علت نہیں پائی جاتی اس لیے ان میں ربواح امنہیں ہوگا۔

اگر قدر اورجنس دونوں کا مجموعہ پایا جائے تو تفاضل بھی حرام اور نسمیۃ بھی حرام ہوگا اور اگر ایک پایا جائے۔قدر یا جنس تو پھر تفاضل جائز ہوگا اور ربوانسمیۃ حرام ہوگا اذا کان الاحمر کنلک تو احناف کے نزدیک ان اشیاء کے علاوہ میں حرمت ربوا کی علۃ کی چارصور تیں بن جائیں گی۔ ① عوضیین قدرا بھی متحد ہوں اور جنسا بھی متحد ہوں۔ ② جنسا متحد ہوں لیکن قدرا متحد نہوں۔ ② جنسا متحد ہوں کے جادل کی بھے چاولوں کے ساتھ اور آلو متحد ہوں لیکن جنسا متحد نہوں۔ ﴿ کَ سَاتُھ وَوَلُوں کَ سَاتُھ اور آلوں کی بھے جادل کی بھے جادل کی بھی ہیں اور جنس بھی ایک ہے لہذا ربوا الفضل اور ربوا النسمیۃ دونوں حرام ہوں گے۔دوسری کی بھی آلو کے ساتھ دونوں موزونی بھی ہیں اور جنس بھی ایک ہے لہذا ربوا الفضل ہوں ہوں گا نہوں گیان نسمیۃ جائز نہیں مشال جائز ہے لیکن نسمیۃ جائز نہیں سے اس میں تفاضل جائز ہے لیکن نسمیۃ جائز نہیں مشال جائز ہے لیکن نسمیۃ جائز نہیں مسال جوادل کی بھی آلو کے ساتھ یہاں قدر تو ایک ہے لیکن جنس ایک نہیں ہے اس میں تفاضل جائز ہے لیکن نسمیۃ جائز نہیں مسال جوادل کی بھی آلو کے ساتھ یہاں قدر تو ایک ہے لیکن جنس ایک نہیں ہوں ہوں گا

تنیسسری کی مثال: جیسے خاص نوع کے کپڑے کی نیج اس نوع کے کپڑے کے ساتھ ہے اب جنسا متحد ہیں اور قدرامخلف ہیں مکیلی ہیں اور نہ موزونی ہیں بلکہ مزروعی ہیں لہٰذا یہاں تفاضل جائز ہے نسمیة جائز نہیں ہے۔

چوتھی صورت کی مثال: جیسے انڈوں کی بیچ کیڑوں کے ساتھ یہاں دونوں چیزیں جائز ہیں تفاضل بھی جائز ہے اور نسمیة بھی جائز ہے۔

سوال: تعسلم موزونی چیز میں جائز نہیں ہونی چاہیے احناف کی علت کے مطابق اس لیے کہ جب مبیعہ موزونی ہوئی توثمن جواس کے عوض میں دیئے جارہے ہیں میکھی اور جب قدر اور جنن عوض میں دیئے جارہے ہیں میکھی سونے اور جب قدر اور جنن میں ہونے کی وجہ سے موزونی ہوئے تو قدر پائی گئ اور جب قدر اور جنن میں سے ایک چیز پائی جائے تو نسمیة حرام ہے حالانکہ تھے سلم تو ہوتی ہی نسمیة ہے؟

جواب اس کے جواز پراجماع ہو چکا ہے یہ اس سے مستثنی رہے گی اگر چہ علت کا مقتضی تو یہی ہے کہ جائز نہ ہواور احادیت کثیرہ بھی اس کے جواز پردال ہیں۔ اس تفصیل سے یہ بات معلوم ہوئی کہ ان اشیاء ستہ ذکورہ کے ماسواء کے اندر حرمت ربوا کی علمة مخصوص نہیں ہے بلکہ اجتہادی ہے چونکہ علت مختلف فیہ ہے لہٰذا فقہاء کے ہاں احکام بھی مختلف ہوں گے۔ای کو حضرت عمر بڑا تھے نے یوں تعبیر فرمایا

كة يات متعلقه بالاحكام مين سب سے آخرى آيت ربوائے بارے مين نازل موئى ولعد يفسر ها النبى على جب بيصورت حال ہے تو حضرت عمر مخالٹی نے فرمایا ان اشیاءستہ کے ماسواء جن جن اشیاء میں ربوا کا ہوناسمجھ میں آ جائے ان کوبھی حچیوڑ دیں اور جن میں شبہ ہوان کو بھی چپوڑ دیں گنز الاعمال کے اندر حضرت عمر ڈٹاٹئؤ کا بیہ مقولہ فل کیا گیا ہے کہ ہم نے ۹۰ فیصد جائز معاملات کو ترک کردیا احمال ربواکی وجہ سے موجودہ زمانہ کے ملحدین نے اس قول کی وجہ سے بیکہنا شروع کردیا کہ قرآن وحدیث کا حکم مبہم ہے معلول نہیں ہے ایک مبہم چیز کی وجہ سے سارے عالم کا جونظام چل رہا ہے اس کو کیے چھوڑ ا جا سکتا ہے؟

**جواب ①:** اعتراض سراسرغلط ہے اس لیے کہ حضرت عمر وٹاٹٹو کے فر مان کا مقصد بیہ ہے کہ ان اشیاءستہ کے ماسواء میں حرمت ربوا منصوص علینہیں ہے اور حضرت عمر رہ کھنے کا بیہ منشاء ہر گزنہیں کہ باقی اشیاء میں تفصیل بیان نہیں کی تو باقی میں اندھا دھندر بوالیہا شروع کردو بلکہمطلب سیہ ہے کہان اشیاءستہ کےعلاوہ جن جن اشیاء میں ربوا کا ہوناسمجھ میں آ جائے ان کوبھی چھوڑ دواور جن میں شبہ ہوان کو تجفی حصور دو۔

**جواب @:** پیهے که درحقیقت بیر بواکی دوتشمیں ہیں: (۱) ربوا قرض (۲) ربوا معساملہ۔

ر بوا قرض ہے ہے کہ ایک مدت تک کے لیے کسی کو قر ضد دیا جائے اس شرط کے ساتھ کہ جب وصو لی ہوگی تو اصل رقم پر اتنی مقدار زیادتی کے ساتھ وصول ہوگی۔ یہ ہے ربوا فی القرض زمانہ جاہلیت کے اندر بھی اس کا یہی مفہوم تھا اور اب بھی اس کا یہی مفہوم ہے اور قرآن میں بھی ای کی حرمت نازل ہوئی ہے۔

اور ایک ہے ربوانی المعاملات جس کو نبی کریم مَلِّنْ ﷺ نے اشیاء ستہ کے اندر تو بیان فرمادیا لیکن ان کے ماسواء کے اندر اس کی حرمت اجتہادی ہے اور حضرت عمر پڑھٹنے کا ارشاد ربوا فی المعاملات کے بارے میں ہے اور موجود زمانہ کے اندر جور بوا چل رہاہے یہ ر بوا فی القرض ہے اور اس کی تفصیل تو ساری دنیا جانتی ہے۔

سوال 🗈 اگر مان لیس که ربواسے مرادر بوا فی القرض ہے تو پھر ہم یہ کہتے ہیں کہ قرض کی دوشمیں ہیں:

(۱) قرض حاجت (۲) قرض تجارت۔

قرض حاجت: بیہ ہے کہ ایک آ دمی کے کپڑے نہیں ہیں یا بچے بھو کے ہیں وہ ان کی بھوک کوختم کرنے کے لیے یا کپڑے خریدنے کے لیے قرض لیتا ہے اس کو قرضہ حاجت کہتے ہیں۔

قرض تجارت: بیہ کہ مال کو بڑھانے کے لیے قرضہ لیا جائے اور قرآن مجید نے قرض ماجۃ کوحرام قرار دیا اس لیے کہ جب قرآن کی میرآیت مبارکہ نازل ہوئی تو اس وقت یہی قرض حاجۃ چل رہا تھا اور جوموجودہ قرض چل رہاہے بیقرض تجارت ہے۔

**جواب:** نبی کریم مَافِظَیَّةً کی شریعت نے مطلق ربوا کو حرام قرار دیا عام ازیں قرض حاجۃ ہویا قرض تجارت نبی کریم مَافِظَیَّةً کے زمانہ میں جیسے قرض فی الحاجۃ ہوتا تھا ایسے ہی قرض فی التجارت بھی ہوتا تھا۔مثلاً حضرت عبداللہ بن زبیر نظامیٰ فرماتے ہیں کہ میرے والد حضرت زبیر بن العوام و النخو کے پاس لوگ امانتیں رکھ جاتے تھے میرے والد کہتے کہ بیقرض کے طور پر رکھ لواس میں میرانھی فائدہ ہے اور تمہارا بھی فائدہ ہے میرا فائدہ یہ ہے کہ میں ان کو تجارت وغیرہ میں لگاسکوں گا اور تمہارا فائدہ بیہ ہے کہ اگر بطور امانت کے ہوتو غیراختیاری طور پر ہلاک ہونے کی صورت میں میرے او پر تا وان نہیں ہوگا تو تمہارا نقصان ہوجائے گا اور قرض تو بہر حال دینا ہی ہوگا تولوگ ان کے پاس قرض رکھ کر جاتے تھے۔ جب حضرت زبیر مُثاثِنه کی وفات ہونے لگی تو انہوں نے حضرت عبداللہ مُثاثِنه کو وصیت کی کہ میرا قرضہ ادا کردینا فلاں زمین فروخت کر کے توان کی وفات کے بعد جب حضرت عبداللہ مخالفی نے حساب لگا یا تو وہ ۲۲ لا کھ لکلا تو کیا ہے بھوک مٹانے کے لیے تھا کفن دفن کے لیے تھا نہیں بلکہ تجارت کے لیے تھا ججۃ الوداع کے موقع پر نبی کریم مُلِفَقِيَّةً نے فرما یا کہ میں ربوا جاہلیت کوختم کرتا ہوں اورسب سے پہلے میں اپنے چیا کے سودکولوگوں سے معاف کرتا ہوں جولوگوں کے ذھے تھا اس کی مقدار دس لا كھ مثقال سوناتھى اس سے انداز ہ لگا ئيں كەقر ضەكتنا ہوگا\_

سند کا حال: اس پر امام ترندی پالٹیلئ کلام کررہے ہیں یہ جملہ حدیث عبادہ بن صامت نگاٹور میں ثابت ہے یانہیں؟ توبعض رواۃ اس جملے کونقل کررہے ہیں اور بعض نقل نہیں کرتے پھر جوروا ہ نقل کررہے ہیں ان کا آپس میں اختلاف ہوگیا کہ آیا بیہ حضرت ابوقلا بہ مخاتند کا قول ہے یا حدیث مرفوع کا حصہ ہے بعض کہتے ہیں کہ بیہ حضرت ابوقلا بہ ڈٹاٹٹو کا قول ہے لیکن سیحے بیہ ہے کہ بیہ حدیث مرفوع کا حصہ ب جيئة خريس فرمائي كي والحجة في ذلك قول النبي عَيْقٍ.

#### بَابُمَاجَاءَفِي الصَّرُفِ

## باب ۲۴: سونے جاندی کی بیع کابیان

(١١٢٢) اِنْطَلَقْتُ آنَا وَابْنُ عُمَرَ آلِي آبِي سَعِيدٍ فَحَنَّانَنَا آنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ سَمِعْتُهُ أُذُنَايَ هَاتَانِ يَقُولُ لَا تَبِيْعُومِنْهُ غَائِبًا بِنَاجِزٍ.

ترکیجی آب: نافع مٹانٹی بیان کرتے ہیں میں اور حضرت ابن عمر مٹانٹی حضرت ابوسعید خدری مٹانٹی کے پاس گئے تو انہوں نے ہمیں سے حدیث سنائی میں نے نبی اکرم مَطِّلْتِیَجَ کو میدارشاد فرماتے ہوئے اپنے دونوں کا نوں کے ذریعے سنا ہے سونے کو سونے کے عوض میں برابر فروخت کرواور چاندی کو چاندی کے عوض میں صرف برابر قروخت کرواس میں ہے کسی ایک سمت سے زیادہ ادائیگی نہ کرو اور نہ ہی موجود چیز کے عوض غیر موجود کا سودا کرو۔

(١٧٣) كُنْتُ آبِيحُ الْإِبَلِ بِالْبَقِيعِ فَآبِيْحُ بِالنَّانِيرِ فَانْخُذُمَكَانَهَا الْوَرِقَ وَآبِيحُ بِالوَرِقِ فَانْخُذُمَكانها السانيرَ فَأَتَيتُ رسولَ اللهِ ﷺ فَوَجَى تُه خَارِجًا مِن بَيْتِ حَفْصَةَ فَسَالتُهُ عَنْ ذلك فقال لَا بَأْسَ بِه بِالقِينَمَةِ.

تَرْجَجْهَا بَهَا: حضرت ابن عمر نظانَماً بیان کرتے ہیں میں بقیع میں دیناروں کے عوض میں اونٹ فروخت کیا کرتا تھا اور ان کی جگہ چاندی لے لیا کرتا تھا یا بھی چاندی کے عوض میں فروخت کرتا تھا اور ان کی جگہ دینار لے لیا کرتا تھا ایک مرتبہ میں نبی اکرم مَرْفِیْتَ تَقَمَّ کی خدمت میں حاضر ہوا تو میں نے آپ مَرِالْفَيْحَةَ كوسيده حفصہ وَ اللّٰهُمَا كے گھر سے باہر نكلتے ہوئے پایا میں نے آپ مِرَالْفَيْحَةَ سے اس بارے میں دریافت کیا تو آپ نے ارشادفر مایا قیمت کے حوالے سے اس میں کوئی حرج نہیں ہے۔

(١١٢٣) اَقَبَلُتُ اَقُولُ مَنُ يَّصُطَرِفُ الدَّرَا هِمَ فَقَالَ طَلْحَةُ بْنُ عُبَيْدِ اللهِ وَهُوَ عِنْدَ عُمَرَ بْنِ الْخَطَابِ آرِنَا

ذَهَبَكَ ثُمَّ ائْتِنَا اِذَا جَآءَ خَادِمُنَا نُعْطِكَ وَرِقَكَ فَقَالَ عُمَرُ بُنُ الْحَظَابِ كَلَّا وَاللهِ لَتُعْطِيَنَّهُ وَرِقَهُ اَوْلَتَرُدَّ قَالَا لِيهِ ذَهَبَهُ فَإِنَّ رَسُوْلَ اللهِ ﷺ قَالَ الْوَرِقُ بِالنَّاهَبِ رِلُو إِلَّا هَآءَ وَهَآءَ وَالْبُرُّ بِالبُرِّرِ لِو إِلَّا هَآءَ وَهَاءَ وَهَاءً وَهَاءً وَهَاءً وَهُاءً وَهُاءً

ترکیجیکن، حضرت ما لک بن اوس مخالفی بیان کرتے ہیں میں یہ پوچھتا ہوا (بازار میں) داخل ہوا درہم کے عوض میں دیار کالین دین کون کرتا ہے تو حضرت طلحہ مخالفی بن عبیداللہ جو حضرت عمر بن خطاب مخالفی کے پاس بیٹے ہوئے تھے وہ بولے تم اپناسونا ہمیں دکھاؤاور تھوڑی دیر بعد ہمارے پاس آنا جب ہمارا خادم آئے گا تو ہم چاندی تہمیں دے دیں گے تو حضرت عمر مزالفی نے فرما یا ہرگر نہیں اللہ کی قسم یا تو تم اس کی چاندی اسے دو گے یا تم اس کا سونا اسے واپس کردو گے کیونکہ نبی اکرم سُرِ اللَّا ہُی نے ارشاد فرما یا ہے سونے کے عوض میں چاندی کالین دین سود ہوتا ہے سوائے اس کے کہ جو نقتہ ہو جو کے عوض میں ہو کالین دین سود ہوتا ہے سوائے اس کے جونفتہ ہو مجبور کے عوض میں کھور کالین دین سود ہوتا ہے سوائے اس کے کہ جونفتہ ہو جو کے عوض میں مجبور کالین دین سود ہوتا ہے سوائے اس کے جونفتہ ہو مجبور کے عوض میں مجبور کالین دین سود ہوتا ہے سوائے اس کے جونفتہ ہو کے جونفتہ ہو۔

تشرني : ثمن يعنى سونے چاندى (دينارودرہم) كے باہم تبادلہ كانام ہي صرف ہاوراس كائكم يہ ہے كہ اگر ہم جنس كے ساتھ تبادلہ بولين سونے كا ہولينى سونے كا ہولينى سونے كا ہولينى سونے كا ہولينى سونے كا سونے كا جاندى كا چاندى كا چاندى كا چاندى كا چاندى كا جاندى كا بيتى جائز ہے گر دست بدست ہونا ضرورى ہے حضرت عبداللہ بن المبارك والله يائدى كا سونے ہيں المبارك والله يائدى كا سونے ہيں بہارے وائدى كا المبارك والله يائدى كا سونے ہيں ہيں كوئى اختلاف نہيں۔

**فائك**: اب دينارودر ہم كى جگه كرنى نوٹ آ گئے ہيں ان كائحكم كياہے؟ پس بينوٹ ہى ثمن عرفی ہيں اور ان كے احكام ذووجہين ہيں بيہ من وجہثمن ہيں اور من وجہ سامان اس ليے دونوں مشابہتوں كالحاظ كر كے احكام مرتب كئے جائيں گے۔

مستملہ: کرنی نوٹ میں زکو ۃ واجب ہے کیونکہ باب زکو ۃ میں ان کی ثمنیت کا اعتبار ہے اگر سامان ہونے کا اعتبار کریں گے تو زکو ۃ واجب نہ ہوگی کیونکہ جوسامان تجارت کے لیے نہ ہواس میں زکوۃ واجب نہیں ہوتی اور نوٹ تجارت کے لیے نہیں ہوتے۔

مسسئلہ: ای طرح ایک ملک کی کرنی باہم کی بیشی کے ساتھ بیچنا جائز نہیں یہاں بھی شمنیت کا اعتبار ہے۔

مسسئلہ: ایک شخص سوکا نوٹ کھلا کروانے کے لیے دوکا ندار کے پاس لے گیااس نے بچپاس روپے دیئے اور کہا باقی تھوڑی دیر میں لے جانا میہ جائز ہے کیونکہ یہاں سامان ہونے کا اعتبار ہے اگر شمنیت کا لحاظ کریں گے تو مذکورہ صورت نا جائز ہوگی کیونکہ بچے صرف مجلس عقد میں دست بدست قبضہ ضروری ہے۔

ای طرح دوملکوں کی کرنسیوں کا باہم تبادلہ کی بیشی کے ساتھ جائز ہے یہاں بھی سامان ہونے کا لحاظ ہے ادرحوالہ میں ایک عوض نقذ ہونا ضروری ہے دوسرا ادھار ہوسکتا ہے ورنہ بچے کا لی بالکالی لازم آئے گی۔غرض سونا چاندی توشمن خلقی ہیں مگر کرنسی نوٹ شمن عرفی ہیں حکومت کی اعتباریت پرشمن ہیں لہٰذاان میں شمنیت کا بھی اعتبار ہوگا اور چونکہ خلقۃ شمن نہیں ہیں اس لیے سامان ہونے کا بھی اعتبار ہوگا دونوں پہلوؤں کا لحاظ کر کے احکام مرتب کئے جائیں گے۔

جزوى اختلاف: حفرت ابن عباس اور حضرت ابن عمر تفاليُغ كا ابتدائي قول يبي تفاكه اگرسونے كى أيج سونے كے ساتھ ہاتھوں ہاتھ

ہوتو اس میں نفاضل جائز ہے ای طرح اگر چاندی کی تیج چاندی کے ساتھ ہوتو اس میں بھی نفاضل جائز ہے اس لیے کہ حدیث اسامہ تُنْ مِن إنما الربوا في النسئية. انما كاكلم حصرك ليه باب معنى موكالاربوا الافي النسيئة ليكن جب حضرت ابوسعید خدری وی این من سنائی حضرت ابن عباس اور حضرت ابن عمر وی این می کوتو انبول نے اپنے قول سے رجوع کرلیا تھا تو پوری امت کا اجماع ہوگیا کہ اگر سونے کی بیچ سونے کے ساتھ اور اس طرح چاندی کی بیچ چاندی کے ساتھ ہوتو اس میں تفاضل ناجائز ہے۔

**سوال:** حدیث ابوسعید خدری والنی اور حدیث اسامه والنی میں بظاہر تضاد ہے حدیث اسامه والنی میں ہے کہ صرف نسمیہ مہی حرام ہے اور تفاضل توحرام نہیں ہے اور حدیث ابوسعید خدری والٹی سے معلوم ہوتا ہے کہ دونوں حرام ہیں۔

جواب ①: حدیث اسامه و النوعی محمول ہے اشیاء غیر متجانسہ کی بیچ پر اور ظاہر ہے کہ اس صورت میں ربوالنسمیة ہی حرام ہے تفاضل توحرام نہیں ہے اور حدیث ابوسعید خدری والتی محمول ہے اشیاء متجانسہ کی بیچ پر تو اس صورت میں تفاضل بھی حرام ہے اور نسمیة بھی حرام ہے۔ جواب ②: حدیث ابوسعید خدری الله محرم ہے اور حدیث اسامہ الله نوائنی زیادہ سے زیادہ میے ہے اور تعارض کے وقت ترجیح محرم کو ہوتی ہے لہذا حدیث ابوسعید خدری مخالفتو بدرا جج ہے حدیث اسامہ مزالتو سے۔

جواب 3: حدیث ابوسعید خدری والنو ناسخ با در حدیث اسامه والنو منسوخ ب\_

حضرت ابن عمر اللي فرماتے ہیں کہ میں بقیع میں اونوں کی تجارت کرتا دنا نیر کے بدلے اونٹ فروخت کرتا اور وصولی کے وقت دنانیر کی بجائے دراہم لے لیتا اور بھی دراہم کے عوض اونٹ فروخت کرتا اور وصولی کے وقت دراہم کی بجائے دنانیر لے لیتا تھا تو میں نبی کریم مَطِّلْتُ کی خدمت میں حاضر ہوا مسلہ پوچھنے کے لیے اس وقت حضور مِطَّلْتُ کی خفرت حفصہ والنی کے گھرے باہر تشریف لارہے تھے میں نے کہا کہ میرا تو بیہ معاملہ ہے کہ دنا نیر کے بدلے اونٹوں کو فروخت کرتا ہوں۔اور وصولی کے وقت دنا نیر کی بجائے دراہم لے لیتا ہول اور بھی دراہم کے بدلے اونٹ فروخت کرتا ہول اور وصولی کی وقت دراہم کی بجائے دنانیر لے لیتا ہول تو نبی كريم مُؤْفِظَةً نے فرما يالا بأس بالقيمه يعني اگر بدل اور مبدل منه قيمت كے لحاظ سے برابر ہوں تواس ميں كوئى حرج نہيں ہے۔ سوال: بقیع تو قبرستان ہے اس کے اندر کیے تجارت کرتے تھے؟

جواب ( : بقيع ك قبرستان بننے سے پہلے كا واقعه بـ

جواب @: بدلفظ بقیع نہیں ہے بلک نقیع ہے جو کہ مدینہ منورہ کے مشرق میں وادی عقیق سے ۲۰ میل کی مسافت پر ہے وہ مراد ہے۔ **جواب ③: سیحے یہ ہے کہ ب**یقیع ہی ہے لیکن بقیع دو ہیں: (۱) بقیع اخیل اور بیعیدگاہ کے قریب ایک بازار تھا تو حدیث میں یہی بقیع الخیل مراد ہے۔(۲) بقیع الغرقد مرادنہیں جو کہ قبرستان ہے مالک بن اوس بن جدعان راٹیٹی کہتے ہیں کہ میں صحابہ کرام نی آئیز کی مجلس میں آیا یہ کہتے ہوئے من یصرف الدراهم کہ کون ہے جو دراہم کوفروخت کرنا چاہتا ہے دنانیر کے بدلے میں حاضرین میں حفرت طلحه نظافی بن عبید الله بھی موجود تھے اور حصرت عمر مظافی بھی موجود تھے میری آ واز پر طلحہ بن عبید الله مخافی نے کہا کہ ارے بھائی میں بیچنا چاہتا ہوں سونا ہمارے حوالے کردے پھروقفہ کے بعد جب ہمارامنثی آ جائے گاتو پھرہم دراہم آپ کے حوالے کردیں گے حضرت عمر ثنائختو بن الخطاب نے فورا کہا کہ کلا ایسا ہر گرنہیں ہوسکتا یا تو ای مجلس کے اندر درا ہم حوالے کرنے ہوں گے یا سونا واپس

کردوکیونکہ بیزیج صرف ہے اس میں تقابض فی المجلس ضروری ہے اس پر حضرت عمر تنانتی نے مدیث پاک سنائی۔ ھاء و ھاء اصل میں تھاخن مافی بمینی واعط مافی بمیننگ لین یدابید ہو۔

## بَابُمَاجَاءَفِى ابْتِيَاءِ النَّخُلِ بَعْدَالتَّابِيْرِ وَالْعَبْدِ وَلَهُ مَالٌ

## بآب ۲۵: پیوندکاری کے بعد تھجوروں اور مالبدارغلام کی بیج

(۱۱۲۵) مَنِ ابْتَاعَ نَغُلَّا بَعُنَ اَنْ تُوثَبَّرَ فَثَهُرُ تُهَا لِلَّنِي بَاعَهَا إِلَّا اَنْ يَّشْتَرِظَ الهُبُتَاعُ ومنِ ابْتَاعَ عَبُلًا ولَهُ مَالٌ فَمَالُهُ لِلَّذِي بَاعَه إِلَّا اَنْ يَّشُتَرَظَ الهُبُتَاعُ.

ترکیجینبنا: سالم منافتہ اپنے والد (حضرت عبداللہ بن عمر تفاقین) کا بیہ بیان نقل کرتے ہیں میں نے نبی اکرم مِنَّافِیْکَا کو بیہ ارشاد فرماتے ہوئے سنا ہے جو شخص پیوند کاری ہوجانے کے بعد مجبوروں کے باغ کو خریدے تو اس باغ کا پھل اس شخص کا ہوگا جس نے اسے فروخت کیا ہوائے اس صورت کے کہ خریدار اس کی شرط عائد کرے اور جو شخص کسی غلام کو خریدے اور اس غلام کے پاس مال موجود ہوتو اس کا مال فروخت کرنے والے کی ملکیت ہوگا سوائے اس صورت کے کہ خریدار اس کی شرط عائد کردے۔

تشرفیج: زیر بحث باب کی روایت میں مذکور ہے ان تؤ ہو اس لفظ کو دوطرح پڑھا گیا تشدید کے ساتھ اور تخفیف کے ساتھ اگر تشدید کے ساتھ پڑھیں تو اس صورت میں ہے باب تفعیل سے ہوگا اور تخفیف والی صورت میں باب ضرب اور نصر سے ہوگا تا ہیر لفت میں کہتے ہیں اصلاح کو اور اصطلاح میں تا ہیر سے مرادیہ ہے کہ جب ابتداء کھجور کے خوشہ کا ظہور ہوتو اس وقت کھجور کا خوشہ کا ٹ کر مادہ کے غلاف میں ڈالنا اس سے پھل زیادہ ہوتا تھالیکن بیانتہائی مشقت والاکام ہوتا ہے۔

**مُراہ سپ فقہ اء:** مسئلۃ الباب: اس مسئلہ میں اختلاف ہے کہ اگر کوئی آ دمی بعد التابیر کھجور کے درخت فروخت کرے تو کیا پھل درختوں کے تابع ہوکر بلاذ کر بچ میں شامل ہوگا یا نہ اور دو مذاہب ہیں۔

(۱) امام ابوصنیفہ ولیٹیلئے کے نزویک پھل بائع کی ملک میں رہے گا چاہے قبل النابیر ہویا بعد النابیر ہاں البتہ اگر صراحتاً ذکر کر دیا جائے کہ پھل تنج میں شامل ہے تو پھر شامل ہوجائے گا ورنہ اصول کے تابع نہ ہوگا۔

وسیل: امام صاحب را الله کا استدلال ایک توباب کی روایت سے ہاس میں صراحتاً نذکور ہے کہ پھل بعد التابیر بائع کے لیے ہوگا دوسری ایک روایت میں مطلقا نذکور ہے کہ پھل بائع کا ہوگا قبل ایک روایت میں مطلقا نذکور ہے کہ پھل بائع کا ہوگا قبل التابیر اور بعد التابیر کی کوئی قید خدکور نہیں۔ معلوم ہوا کہ جدیث باب میں بعد کی قید خصوص واقع کے اعتبار سے ہے قید احر ازی نہیں۔ التابیر اور بعد التابیر ہوتو پھر نیج میں شامل ہوگا اور مشتری کے لیے ہوگا۔ اگر قبل التابیر ہوتو پھر نیج میں شامل ہوگا اور مشتری کے لیے ہوگا۔

**ر کی لی ان کا استدلال بھی زیر بحث باب کی روایت سے ہے جس میں مذکور ہے کہ بعدالتا بیر پھل بائع کا ہوگا اس سے بطور منہوم مخالف کے ثابت ہوگا کہ قبل التا بیر پھل بائع کے لیے نہیں بلکہ مشتری کے لیے ہوگا۔**  **جواب ①:** بیاستدلال مفہوم مخالف سے ہے اور ہمارے نز دیک مفہوم مخالف سے استدلال معترنہیں۔

**جواب ②:** تابیر کنامیہ ہے ظہور تمر سے معنی میہ ہوگا کہ قبل الظہور تمر مشتری کے لیے ہوگا اور اس کے بعد کسی کو وہم نہیں ہونا چاہیے اس ہے معلوم ہوا کہ بعدانظہو ربائع کا ہوگا جیسا کہ زیر بحث باب کی روایت میں مذکور ہے۔

بينزاع لفظى ہے حقیقی نہیں: حضرت مولا ناانور شاہ کشمیری الٹیا؛ فرماتے ہیں که در حقیقت بینزاع لفظی ہے حقیقی نہیں کیونکہ شا فعیہ کی کتابوں میں خود اس بات کی تصریح موجود ہے کہ اگر صاحب نخلہ نے خود تابیر نہ کی ہو بلکہ خود سے پھل درخت پر نکل آیا ہوتب سے تھم ہے کہ پھل بیچ کے اندر داخل نہیں ہوگا جس کا مطلب سے ہے کہ امام شافعی والٹیلئ کے نز دیک بعد ان تو ہر کامفہوم بعدان تظھر ہے یعنی جب پھل ظاہر ہو چکا ہواس کے بعد ہے ہوئی ہوتو اس صورت میں پھل بائع کا ہوگا جاہے وہ پھل چھوٹا ہو

حنفیہ بھی یہی کہتے ہیں کہا گر پھل کاظہور ہو چکا ہے مگر تا بیرنہیں ہوئی تب بھی پھل بائع کا ہوگا البتہ مشتری کے لیے ہونے کی ایک شکل ہے کہجس وقت بائع نے درخت فروخت کیا تھا اس وقت تک کوئی کھل ظاہرنہیں ہوا تھا تو جب بیچے کے بعد کچل ظاہر ہوا تومشتری كا موكًا للنداحقيقي اختلاف كوئي ندر مااس ليرييز اع لفظي بـ

مديث كادوسراجزء يقاكه ومن ابتاع عبداوله مأل فماله للذى باعه الاان يشترط

مستكر ثانسيد: غلام كى بيع مين اس كا مال داخل نبين موگا؟ كوئى شخص غلام خريدے اس كے قبضه مين مال موتو وہ مال باكغ كا موگا بالاجماع الاییر کہ مشتری شرط لگا دے کہ میں تب خریدوں گا جب مدیعہ دونوں چیزوں کا مجموعہ ہو یعنی ثمن دونوں کے مقابلے میں مول گے توبیزیادہ المبیع کے قبیل سے ہے اور بیرجائز ہے۔

تھوڑا سااختلاف ہےامام مالک رکیٹیئی فرماتے ہیں کہ مال میں تعمیم ہےخواہ نقو د کے قبیل سے ہویاعروض کے قبیل سے ہو دونوں صورتوں میں بائع کا ہوگا۔

کیکن احناف ادر شوافع کہتے ہیں وہ مال دو حال سے خالی نہیں ہے نقو د کے قبیل سے ہوگا یا عروض کے قبیل سے ہوگا اگر عروض کے قبیل سے ہوتو سے مطلقا جائز ہوگی اور اگر نقود ہیں تو سے اس وقت جائز ہوگی کہ جب وہ ثمن جومشتری دے گا وہ زیادہ ہوں ان دراہم سے جوغلام کے قبضہ میں ہے۔

ما لكيدكى دليل: حديث الباب م كداس حديث ميس مطلقاً فماله للبائع عام ازيس كدوه مال نقود كي قبيل سے موياعروض كے

**جواب:** نقود کی صورت میں نفذ کے اعتبار سے بیچ صرف بن جائے گی للبذادیگر احادیث کی روشنی میں اس حدیث کو اس تفصیل پر محمول کیا جائے گا۔

سسندكى بحسف: ابن عمر تناشئ سے روایت كرنے والے سالم اور نافع تناشئ بیں ان میں فرق اتناہے كہ سالم عن ابن عمر تفاش كے اندر دونوں مسلوں کا ذکر ہے حدیث رسول الله مِرَافِقَ الله مِرافِقَ کی حیثیت سے بعنی حدیث مرفوع ہے۔اور حدیث نافع عن ابن عمر تافین میں پہلے مسئلے کو بیان کررہے ہیں حدیث مرفوع ہونے کی حیثیت سے اور دوسرے مسئلے کو بیان کررہے ہیں قول عمر مثاثثہ کی حیثیت سے

ظاہر ہے دونوں میں تدافع ہے امام تر مذی والٹیلئے نے اس کے دوحل پیش کئے ہیں۔

**پہلاحل:** بیرہے کہ جس طرح حدیث نافع عن ابن عمر ثنی آتیا ہیں دوسرا مسئلہ انز عمر مثانثور ہونے کی حیثیت سے مذکور ہے بالکل ایسے حضرت نافع مٹاٹنو اس کو حدیث رسول اللہ مَلِّانْظِیَّةً ہونے کی حیثیت سے بھی نقل کررہے ہیں بھی مسلہ بتلانا ہوتا ہے تو انڑ عمر مُٹاٹنو کی حیثیت سے بیان کردیتے ہیں اور جب حدیث کو بیان کرنا مقصود ہوتو حدیث رسول الله مُلِّلْتُنْکِیَمَ ہونے کی حیثیت ہے تو پھر تصریح كردية بين مرفوع ہونے كى للنذاكوئى تدافع نہيں ہے۔

دوسسراحل: حدیث سالم ٹٹاٹنو بیاص ہے حدیث نافع کے مقابلے میں امام بخاری ولیٹیز بھی یہی ارشاد فرماتے ہیں ایک تو اس وجہ ے سالم مخاتنے کا متابع موجود ہے عکرمہ بن خالد اور نافع مخاتنے کا متابع موجود نہیں ہے۔ دوسری وجہ بیہ ہے کہ سالم مخاتفہ بیزیادہ احفظ ہیں حضرت نافع مخاتفۂ کے مقالبے میں اور احفظ کی روایت اولی ہوتی ہے۔

## بَابُمَاجَاءَ الْبَيَّعَانِ بِالْخِيَارِمَالَمُ يَتَفَرَّقَا

## باب۲۶: بالع اورمشتری کوافتراق سے پہلے اختیار ہے

(١١٢١) ٱلْبَيِّعَانِ بِالْخِيَارِ مَالَمْ يَتَفَرَّقَا اويَخْتَارُ أَقَالَ فَكَانَ ابْنُ عُمَرَ إِذَا ابْتَاعَ بَيْعًا وهُو قَاعلًا قَام لِيَجِب لَهُ الْبَيْعُ.

تَوْجَجْكُنُم: حضرت ابن عمر ثالثًا بيان كرتے ہيں ميں نے نبي اكرم مَرَافِظَةً كويدارشاد فرماتے ہوئے سنا ہے سودا كرنے والے دونوں فریقوں کو(سوداختم کرنے کا)اختیار ہوتا ہے جب تک وہ ایک دوسرے سے الگ نہ ہوجا نمیں یااختیار کی شرط رکھیں۔

(١١٧٤) ٱلْبَيِّعَانِ بِٱلْخِيَارِ مَالَمْ يَتَفَرَّقًا فَإِنْ صَدَقًا وَبَيَّنَا بُورِكَ لَهُما فِي بَيْعِهِما وَإِنْ كَتَهَا و كَذِبَا مُحِقَتُ بَرُ كَةُ

تَرْجَجْ كَنْهُ: حضرت حكيم بن حزام وللتي بيان كرتے بين نبي اكرم مُطَلِّقَتِكَمْ في ارشاد فرمايا ہے سودا كرنے والے دونوں فريقوں كو (سوداختم کرنے کا) اس وقت تک اختیار ہوتا ہے جب تک وہ ایک دومرے سے جدا نہ ہوجا نمیں اگر وہ دونوں کچے بولیں گے اور حقیقت بیان کردیں گے تو ان دونوں کے لیےان کے سودے میں برکت رکھی جائے گی اور اگر دونوں جھوٹ بولیں گے یاکسی ( خامی کو ) جھپائیں گے توان کے سودے کی برکت کوختم کردیا جائے گا۔

(١١٨٨) ٱلْبَيِّعَانِ بِالْخِيَارِ مَالَمْ يَتَفَرَّقَا إِلَّا أَنْ تَكُونَ صَفْقَةَ خِيَادٍ وَلاَ يَحِلُّ لَه أَنْ يُّفَارِقَ صَاحِبَه خَشْيَةً أَنْ يَّسُتَقِيُلُه.

تَرُخْچُهُنُهُ: عمر و بن شعیب بنا ای الدے حوالے سے اپنے دادا کا یہ بیان نقل کرتے ہیں نبی اکرم مَطَّ النَّيْحَةِ نِے ارشاد فرمایا ہے سودا کرنے والے دونوں فریقوں کو (سوداختم کرنے کا )اختیار ہوتا ہے جب تک وہ ایک دوسرے سے الگ نہ ہوجا کیں البتہ اس سودے

کا حکم مختلف ہوگا جس میں اختیار کی شرط رکھی گئی ہوآ دمی کے لیے یہ بات جائز نہیں ہے وہ اپنے ساتھی سے اس اندیشے کے تحت الگ ہوجائے کہ وہ اس سودے کوختم کردے۔

#### (١١٢٩) لَا يَتَفَرَّقَنَّ عَنْ بَيْعٍ إِلَّا عَنْ تَرَاضٍ.

ترکیجیتنم: حضرت ابو ہریرہ نٹاٹنو نبی اکرم مُراَشِیَّ کا بیفر مان نقل کرتے ہیں لوگ کسی بھی سودے میں باہمی رضامندی ہوجانے کے بعد الگ ہوں۔

#### (١٤٠١) أَنَّ النبِي ﷺ خَيَّرَ أَعُرَابِيًّا بَعْلَ الْبَيْعِ.

فامس فقهاء: خیارمجلس کامسئله: ال باب میں اس بات کا بیان ہے کہ خیارمجلس ثابت ہے یانہیں؟

خیار مجلس کا مطلب: یہ ہے کہ ایجاب و قبول ہوجانے کے بعد مجلس کے ختم ہونے سے پہلے پہلے فریقین میں سے ہرایک کو جو ہیج کے فشخ کرنے کا اختیار ہوتا ہے عام ازیں دوسرا فریق راضی ہویا نہ ہوآیا یہ خیار مجلس ثابت ہے یا نہیں تو اس میں اختلاف ہے آ دھے امام ایک طرف ہیں اور آ دھے ایک طرف۔

**مذاہب فقہاء: احناف اور مالکیہ: یہ کہتے ہیں ایجاب وقبول ہوجانے کے بعد ٹیج لازم ہوجائے گی فریقین میں سے کسی کو بھی** دوسرے کی رضامندی کے بغیر ٹیج فٹنح کرنے کاحق نہیں عام ازیں مجلس باقی ہو یا باقی نہ ہوابرا ہیم ختعی ولیٹی اور سفیان توری ولیٹی ان کا مجمی یہی مذہب ہے۔

ووسسراقول: شوافع برلٹیلا اور حنابلہ کا ہے فرماتے ہیں کہ خیار مجلس ثابت ہے ایجاب وقبول ہوجانے کے بعد جب تک مجلس باقی ہو فریقین میں سے نیچ کے نسخ کرنے کاحق ہوگا خواہ فریق آخر راضی ہو یا راضی نہ ہو۔

دلاُل احناف وما لکیہ: پہسلی دلیل: ﴿ يَاكَيُّهُا اَلَّذِيْنَ اَمَنُوْاْ اَوْفُوْا بِالْعُقُوْدِ \* ﴾ (المائدہ:۱) طریقہ استدلال بیہ کہ ایجاب وقبول سے عقد تَج مُحقق ہوجا تا ہے اور اس آیت کریمہ میں ایفاء عقد کا تھم دیا گیاہے اور بیواجب ہے اب اگر خیارمجلس کوجائز قرار دیا جائے تو بیہ ایفاء عقد کے منافی ہوگا۔

دوسسری وسیل: ﴿ وَ اَشْهِلُ فَآ اِذَا تَبَایَعَتُمْ ﴾ (ابقره:۲۸۲) اس آیت میں بچے پراشہاد کا تھم دیا گیا ہے اگرچہ بیا اشہاد استجابی ہے اب ہم کہتے ہیں کہاشہاد کا فاکدہ تب ہی مرتب ہوگا کہ جب خیار مجلس کا قول نہ کیا جائے۔ اس لیے کہاشہاد سے مقصود استخام ہونے اب بیا شہاد دو حال سے خالی نہیں مجلس کے ختم ہونے سے پہلے ہوگا یا مجلس کے ختم ہونے کے بعد ہوگا۔ اگر اشہاد مجلس کے ختم ہونے سے پہلے ہوگا خیار مجلس کی وجہ سے اور اگر اشہاد مجلس کے ختم ہونے کے بعد ہوتو اس کا مرے سے نہلے ہے تو اس صورت میں استخام کا فائدہ حاصل نہیں ہوگا خیار مجلس کی وجہ سے اور اگر اشہاد مجلس کے ختم ہونے کے بعد ہوتو اس کا مرے سے فائدہ ہی نہیں ہوگا اس لیے کہ بچ تو پہلے سے وجود میں آپھی ہے۔

نیز اگر ایجاب وقبول ہوجانے کے بعد گواہ موجود ہوں تو کیونکہ اگر بعد میں چلے گئے (مجلس کے ختم ہونے سے پہلے )اس کے بعد مجلس کے ختم ہونے سے پہلے کوئی ایک نیچ کوشخ کردے اور بعد میں جھگڑا ہوجائے اور معاملہ عدالت میں چلا جائے تواب گواہ کس

بات پرگوائی دیں گے۔

حکلیّت: ① حدیث ابن عباس خاش جو بعد میں اپنے مقام پر آرہی ہے کہ نبی کریم مُطَافِظَةُ نے ارشاد فرمایا: من ابتاع طعاما فلا یبعه حتی یستو فیه پس اس حدیث سے یہ بات معلوم ہوئی کہ قبضہ کر لینے کے بعد اس میں تصرف کرنا جائز ہے عام ازیں کہ مجلس باقی ہویا باقی نہ ہواگر خیار مجلس کا قول کیا جائے تو خیار مجلس کا مقتضی یہ ہے کہ قبضہ کر لینے کے بعد تھی جب تک مجلس باقی ہے تصرف کرنا جائز نہیں ہے اس لیے کہ دوسرے کاحق باقی ہے حالانکہ حدیث کا مدلول یہ ہے کہ قبضہ کر لینے کے بعد تصرف کرنا جائز ہے خواہ مجلس باقی ہویا باقی نہ ہو۔

صدیث ابن عمر و النه کی بخاری شریف میں موجود ہے حضرت ابن عمر و النه فرماتے ہیں کہ میں ایک سفر میں اپنے والد حضرت عمر و النه کی کی میں ایک سفر میں اپنے والد حضرت عمر و النه کی کا تھا نبی کر یم میں النه کی حالت دیکھی تو آپ میں النه کی تو آپ میں النه کی کا تھا نبی کر یم میں النه کی کے حضرت اس کی حالت دیکھی تو آپ میں النه کی کہ حضرت عمر و کا تی ہے میں نے یہ گھوڑا آپ میں النه کی کو جھ و یا اب ایجاب و قبول ہونے کے بعد ابھی مجلس باقی تھی حضور میرا النہ کی گئی ہے کہ اس میں میں میں میں النہ میں نے یہ گھوڑا آپ کو ہم کہ دویا اب ایجاب و قبول ہونے کے بعد ابھی مجلس باقی تھی حضور میرا النہ کی اس کی دویا ہوئے کے بعد مجلس کے ختم ہونے سے پہلے آپ کا ہم کردیا اب اب اس کی دلیل ہے کہ خیار مجلس کا وجود نہیں ہے اس لیے کہ اگر خیار مجلس باقی ہوتو لازم آگے گا کہ آپ نے غیر کے تن میں تصرف کیا اس کی اجازت کے بغیر اور یہ چیز نبی کی شان سے بعید ہے۔

درایۃ کامقتضی بھی بہی ہے کہ خیار مجلس کا قول نہ کیا جائے اس لیے کہ عقد بھے بھی عقو دمیں سے ایک عقد ہے اور بھے کے علاوہ جو دیگر عقو دہیں مثلاً عقد نکاح ،عقد ھبد وغیرہ ان میں سے کسی عقد کے اندر بھی خیار مجلس ثابت نہیں ہے تو دیگر عقو دپر قیاس کامقتضی سے ہے کہ عقد رہتے کے اندر بھی خیار مجلس ثابت نہیں ہونا جاہیے۔

شوافع اور حسنا بله کی وسیل: حدیث ابن عمر تاتش ب: الذی اخر جه الترمذی فی البیاب البیعان بالخیار مالعد یتفر قا. متعاقدین کواختیار ہے کہ جب تک تفرق نہ ہو یعنی جب تک مجلس ختم نہ ہواس استدلال کی بنیاد اس بات پر ہے کہ تفرق بالا بدان ہے جس کا نتیجہ ہے کہ خیار مجلس مشروع ہے کئ شواہد پیش کررہے ہیں۔

- ① راوی حدیث حضرت ابن عمر تناشئ کا اپناعمل بیتها که جب کس سے معاملہ کرتے (یعنی) بیج وشراء کرتے تو ایجاب و قبول ہوجانے کے بعد مجلس سے چند قدم چل پڑتے تو بیر چند قدم چلنا بیہ تفرق بالابدان ہے اور صاحب البیت ادری بما فیدہ.
- © فیصلہ ابو برزۃ اسلمی بڑا تھئے ہے کہ ان کے پاس ایک مقدم آیا کہ کچھ لوگ کشتی میں سوار تھے ان میں سے دوآ دمیوں نے ایک گھوڑے کے بارے میں معاملہ کرلیا اگلا دن جب آیا تومشتری نے گھوڑے پر قبضہ کرنا چاہا بائع نے قبضہ کرنے سے روک دیا ان کا آپس میں جھگڑا ہوگیا وہ مقدمہ حضرت ابو برزۃ اسلمی بڑا تھے کے پاس لے آئے تو انہوں نے فرمایا لا ادا کہا اف تو قتما کہ میرا خیال ہے تمہارا افتراق نہیں ہوا۔
- قول عبداللہ بن مبارک را شیائے ہے کہ ان کے سامنے ان فقہاء کا تذکرہ ہوا جو خیار مجلس کے قائل ہیں آپ ان کے بارے میں کیا فرماتے ہیں توعبداللہ بن مبارک را شیائے نے کہا کیف ار دھن القول حالانکہ اس کے بارے میں حدیث صحیح موجود ہے۔

حدیث عبداللہ بن عمر و بن العاص بھا تھ ہے ابتداء میں تو وہی مضمون ہے کہ البیعان بالخیار مالمہ یتفر قا آخر میں اضافہ ہے لا یحل له ان یفار ق صاحبه خشیة ان یستقیله کرشنے کے خوف کی وجہ سے متعاقدین میں سے کسی کو مفارقت اختیار نہیں کرنی چاہیے اذا کان الامر کذلك اب ہم ہے کہتے ہیں کہ ایجاب وقبول ہوجانے کے بعد ہی شخ کاحق ختم ہوگیا اگر تفرق بالاقوال مراد ہے اب بیار شادفر مایا کرفنے کے خوف کی وجہ سے مجل نہیں بدنی چاہیے اس کا کوئی فائدہ نہیں ہے لہذا بیقرین ہے اس بات کا کہتفرق سے تفرق بالابدان ہے کہتفرق بالابدان ہے کہتفرق بالابدان کی صورت میں ہی ایجاب وقبول کے بعد مجلس کے باقی دہتے ہوئے شخ کا ختیار ہوتا ہے۔

شوافع کے دلاکل کا جواب: احناف کی طرف سے حدیث ابن عمر الله الله کا جواب (۱۰) حدیث کے اندر تفرق قولی ہے معنی ہے ہے کہ جب تک بائع اور مشتری سے متعلق جاری کلام سے فارغ نہ ہوں (اس وقت تک بیرایک خیار ہے)۔

ایجاب و قبول ہوجانے کے بعد پھر کسی کو اختیار نہیں ہے لہٰذا اگر متعاقدین میں سے کسی ایک نے ایجاب و قبول کیا دوسرے نے ابھی قبول نہیں کیا تو اس موجب کو اپنے ایجاب و قبول سے رجوع کرنے کا حق حاصل ہے اسی طرح دوسرے کو بھی قبول کرنے اور رو نے کا حق حاصل ہے اسی طرح دوسرے کو بھی قبول کرنے اور رو نے کا اختیار ہے قبول کرنے نہ کرنے اور موجب کو اپنے ایجاب سے رجوع کرنے کا حق اس وقت تک ہوگا کہ جب تک بید دونوں بج سے متعلق کلام سے فارغ ہوگئے ایک ایجاب سے فارغ ہوگیا استحق ہوگیا استحق ہوگیا اب کسی قسم کا کسی اور دوسرا قبول سے فارغ ہوگیا اب کسی قسم کا کسی کو اختیار نہیں ہوگا باقی رہی ہے بات کہ حدیث کا مدلول تفرق قولی ہے اس پر کیا دلیل ہے؟

دسیل کو مجھنے سے پہلے سیمجھیں کہ بیر مقدمة مسلمات میں سے ہے کہ عقد بیج کا موضوع لہ ثبوت ملک ہے از وم ملک ہے:

(۱) اب ہم یہ کہتے ہیں کہ اگر حدیث پاک کے اندر تفرق سے مراد تفرق قولی ہوتو مدلول حدیث ایجاب وقبول ہوجانے کے بعدیہ تام ہوجاتی ہے وہ موضوع لہ کے لیے مؤکد اور مقررلہ ہوگا اور اگر تفرق بدنی مراد لیں تو مدلول حدیث عقد بھے کے موضوع لہ کے منافی ہوگا۔

ووسرى دليل: اگر تفرق سے مراد تفرق قولى ہوتو مدلول حديث اپنی نظائر کے ساتھ شريک ہوگا خيار مجلس کے نہ ہونے ميں اس ليے کہ اس صورت ميں مدلول حديث بيہ ہوگا کہ ايجاب وقبول ہوجانے کے بعد کمی قسم کا خيار نہيں ہے تو اب بيعقد ہج بالنظير بن جائے گا جس طرح ديگر عقو دمثلاً عقد اجارہ ہے عقد خلع ہے وغيرہ ان ميں خيار مجلس نہيں ای طرح اس ميں بھی خيار مجلس نہيں ہے اور اگر تفرق سے مراد تفرق بدلی لیس تو مدلول حدیث ہے خيار مجلس کا شوت تو اب عقد نيج اپنی نظائر سے کٹ جائے گا اور ظاہر ہے کہ ايبامعنی مراد ليما زيادہ بہتر ہے کہ جس کی وجہ سے عقد ہج بانظائر ہو۔

تیسری دلیل: اگر تفرق قولی مرادلیس تو اس صورت کے اندرغیر کے حق کا ابطال لازم نہیں آئے گا اس لیے کہ ایجاب وقبول ہوجانے کے بعد کسی ایک کو دوسرے کی رضامندی کے بغیر ضخ کرنے کا حق نہیں ہے اور اگر تفرق بدنی مرادلیس تو اس صورت ثابت شدہ (غیر کے حق) کا ابطال لازم آئے گا لہذا تفرق قولی مرادلینا بہتر ہے۔

(٣) اگر تفرق قولى مرادليس تواس صورت ميس مدلول حديث كاردالي الجهالة نهيس موگااور اگر تفرق بدني مرادليس توردالي الجهالة لازم

آئے گااس کیے کہ کوئی پیتنہیں کہ کب تک مجلس باقی رہے گی اور ظاہر ہے کہ وہ معنی مراد لینا بہتر ہے جس میں روالی الجہالة لازم نہ آئے۔

(۵) اگرتفرق بالاقوال مرادلیس تواس صورت میں البیعان اپنے معنی حقیقی میں مستعمل ہوگا اور اگر تفرق بالا بدان مرادلیس تواس صورت میں البیعان معنی مجازی میں مستعمل ہوگا اس لیے کہ عاقدین جب عقدیج میں مشغول ہوں توان کو بیعان کہنا حقیقة ہے اور ایجاب وقبول کے بعدمجلس کے ختم پر البیعان کا اطلاق میہ ماکان کے اعتبار سے ہے اور ایجاب وقبول سے پہلے ان پر البیعان کا اطلاق میں مجاز آ مایول کے اعتبار سے اس لئے کہ اسم فاعل کا اطلاق حالت مباشرة میں حقیق ہے۔ باتی رہی میہ بات کہ آیا تفرق کا استعمال تفرق قولی میں ہوتا ہے یا نہیں؟

#### جواب (ت نصوص مين تفرق كااطلاق تفرق اقوال ير مواسم مثلاً:

- (۱) ﴿ وَاعْتَصِمُوْا بِحَبْلِ اللهِ جَيِيْعًا وَّ لَا تَغَدَّقُواْ " . . . النخ﴾ (آل عمران: ۱۰۳) يهال تفرق بالاقوال مراد ہے كەنظريات اور عقائد كے اعتبار سے حدانہ ہوں۔
  - (٢) ﴿ لَا نُفَرِقُ بَايُنَ أَحَدٍ مِنْ رُسُلِهِ " ﴾ (القره: ٢٨٥) يتفرق عقائد كاعتبار سے بـ
- (٣) ﴿ وَ إِنْ يَتَنَفَرَّقَاً يُغْنِ اللَّهُ كُلًا مِنْ سَعَتِهِ ﴾ (النهاء: ١٣٠) اى طرح متفرق اى كے اندر بھى تفرق بحسب العقا ئدمراد ہے۔ تفرق بالاقوال۔

**جواب** ©: ہم تسلیم کرتے ہیں کہ تفرق سے مراد تفرق بدنی ہے لیکن خیار سے مراد خیار کبل نہیں بلکہ خیار قبول مراد ہے مدلول حدیث میہ ہے کہ موجب کے ایجاب کے بعد جب تک مجلس باقی رہے گی تو دوسرے کے قبول کا اعتبار ہوگا جب مجلس ختم ہوجائے گی تو دوسر کے قبول کا اعتبار نہیں ہوگا بلکہ اس کے قبول کے لیے از سرے نو ایجاب کی ضرورت ہوگی یہی منقول ہے قاضی ابو یوسف والٹیل اور عیسیٰ بن امان برالٹھا سے۔

جواب 3: حضرت شخ الهندر الله المنظر سے معقول ہے ہم مان لیتے ہیں کہ تفرق سے مراد تفرق بدنی ہے اور خیار سے مراد خیار مجلس ہی ہے لیکن تہیں ہاری ایک بات مانی پڑے گی کہ یہ خیار مجلس غلی سبیل الوجوب نہیں ہے بلکہ علی سبیل المروت اور علی سبیل التبرع ہے حق معاشرت کے طور پر ہے کہ اگر ایک نادم ہے اور وہ فنح کرنا چاہتا ہے تو دوسرے کو مان جانا چاہیے اس پر قرید بھی موجود ہے بخاری شریف کی روایت میں ہے او بخت آدا ثلاثا سارے شوافع کہتے ہیں کہ ثلاثا کی قید استخباب کے لیے ہے ہیں احناف کو بھی حق حاصل ہے۔ یہاں اختیار مجلس استحابا ہے نہ کہ وجوبا۔

شوافع کے ہاں خیار مجلس کے ساقط ہونے کی دوصور تیں ہیں: (۱) مجلس باتی ندر ہے (۲) التخایر لیعنی ایجاب وقبول ہوجانے کے بعد فریقین میں سے ایک دوسرے کو کہے اختر دوسرا کہے اخترت تو اب خیار مجلس ساقط ہوجائے گا اگر چہ مجلس باتی ہواب حدیث پاک میں میختاد شلا تا ہے کیاں شوافع متفق ہیں کہ ثلاثا کی قید استخباب کے طور پر ہے ورند اگر ایک دفعہ بائع کہد دے اختر اور اخترت کہدوے تو بیچ لازم ہوجائے گی لیکن تین دفعہ اختر کہنا کوئی ضروری نہیں ہے۔

ابن عمر مناشئ کے عمل کا جواب ①: ابن عمر نتائی کا چند قدم چلنا یہ احتیاطا تھا اس وجہ ہے نہیں تھا کہ وہ (خیار مجلس کے قائل تھے)

ادر تفرق سے مراد تفرق بالا بدان ہے بلکہ اس وجہ سے تھا تا کہ بیچ کی ہوجائے گی۔

جواب ©:اس وجہ سے تھا کہ تاید فریق آخر خیار مجلس کا قائل ہوتا کہ فریق آخر کے مسلک کے مطابق بھی بیع کی ہوجائے۔

جواب 3: اگر مان لیا جائے کمجلس کو بدلنا اس وجہ سے تھا کہ وہ خیار مجلس کے قائل تھے تو بیدا بن عمر مثانی کی حدیث ان المهیت حضرت عمر شائق نے فاطمہ بنت قیس شائق کی حدیث کا اعتبار نہیں کیا اور ایسے ہی همامست النار موجب للوضوء ہے یانہیں؟ ابن عباس وخاشئ نے نہم ابی ہریرہ وٹاٹنی کورد کردیا تو اگر سیدنا امام اعظم رالیٹیاۂ خیار مجلس کے مسئلے میں فہم ابن عمر دٹاٹنڈ کا اعتبار نہ کریں تو کونسا پہاڑ

سف بد افی فیصله ابو برزة اسلمی مناشی کا جواب: که بنده خدا ایک دن اور ایک رات گزرگی است لیم وقت مین نمازی بھی پڑھی ہوں گی اتنے لیے عرصے میں مجلس باتی رہے بیتونہیں ہوسکتا بیر (حدیث) توشوافع کے بھی خلاف ہے اب مل کر جواب دینا ہوگا وہ یمی ہے کہ یہ فیصلہ بطور صلح اور تبرع کے تھا قضاء شرعی ہونے کی حیثیت نہیں تھا۔

**جواب ②:** اگر ہم مان لیں کہ یہ فیصلہ قضاء شرعی ہونے کی حیثیت سے تھا تو یہ ابو برز ۃ ٹڑٹٹے اسلمی کا اپنا اجتہاد ہے اور صحابی ٹڑٹٹے کا اجتہاداس وقت ججۃ ہوتا ہے جب وہ نص کے معارض نہ ہو۔

شاہر ثالث ( قول عبدالله بن مبارک رایشید کا جواب) بیان کا اپنااجتهاد ہے۔

**شاہدرالع:** (حدیث عبداللہ بن عمر و بن العاص ڈٹاٹنہ ) کا جواب بیرحدیث تو احناف کی دلیل ہے کہ ایجاب وقبول ہوجانے کے بعد فنخ کاحق نہیں بجزا قالۃ کے اور اقالۃ کہا جاتا ہے دوسرے کی رضامندی کے ساتھ بچے کوشنج کرنا اور خیارمجلس دوسرے کی رضا مندی کے بغیر ہوتا ہے اس حدیث میں ہے کہ وہ ا قالۃ کے خوف کی وجہ سے اپنے ساتھی سے جدا نہ ہواور ا قالۃ ہوتا ہی تب ہے کہ جب رہے تام ہوجائے اورایستقیلہ کاسین بھی اس بات پردال ہے کہ اقالہ ہی مراد ہے مجلس نہیں بدلنی چاہیے۔

اعتسراض: جیے مجلس کے اندرا قالد کرنا جائز ہے ای طرح مجلس کے بعد بھی اقالۃ ہوسکتا ہے تو پھر مجلس نہ بدلنے کا تھم کیوں دیا؟ **جواب:** مجلس میں اقالہ کا استحباب علی وجہ التا کیدہے اور مجلس کے بدلنے کے بعد اقالہ کرنا یہ بھی مستحب ہے لیکن علی وجہ التا کیدنہیں ہےالا بیع الخیار۔

چونکہ سیحین کی روایت میں بیالفاظ موجود ہیں اس لیے اس کامعنی بتارہے ہیں۔

بہا امعنی: یہ ہے کہ فریقین میں سے ایک دوسرے کو کہے اختر دوسرا کیے اخترت تو خیارسا قط ہوجائے گااگر چیجلس باقی ہو۔ دوسسرامعن: ٢ الابيع بشرط الخيار كما كريج بشرط الخيار بوتومة خيار شرط كاندر من له الخيار كوفيخ كرني كاحق حاصل

تیسسرامعنی: ہے الابیع بسقوط الخیار متعاقدین نے بیمعاہدہ کرلیا کہ ایجاب وقبول کے بعد کسی کوخیار نہیں ہوگا تو اب بھی بھج لازم ہوجائے گی۔

#### بابمنه

## باب: خیامجلس کےسلسلہ کا ایک اور باب

اں باب میں امام ترمذی را شیائے نے دوحدیثیں ذکر کی ہیں دونوں کا تعلق خیار مجلس سے ہے۔

عَنَ أَبِي هُرَيْرَةَ رَفُّ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ قَالَ لا يَتَفَرَّقَنَّ عَن بَيْجِ الرَّعَنُ تَرَاضٍ.

ترکنجپکٹہا: حضرت ابو ہریرہ نطانتی سے روایت ہے کہ رسول اللہ سَلِّنْظِیَّا نے فرمایا فروخت کرنے اورخریدنے والا اس وقت تک جدانہ ہوں جب تک وہ آپس میں راضی نہ ہوں۔

### عَنُجَابِرٍ أَنَّ النَّبِيِّ عِلَيْ خَيْرَ أَعْرَ ابِيًّا بَعُكَ الْبَيْعِ.

تَوْجَجْهَنَّې: حفرت جابر مُثاثِن سے روایت ہے کہ نبی اکرم مُطَلِّنْ ﷺ نے ایک دیباتی کو بھے کے بعد اختیار دیا۔

تشرفیج: یہ آپ مِلِّفَظِیَّۃ کے مکارم الاخلاق پر مبنی ہے نہ کہ تشریع پر آپ مِلِّفظِیَّۃ کے کریمانہ اخلاق کا تقاضا تھا کہ کسی کو ان سے کوئی شکایت وگلہ نہ رہے آپ مِلِّفظِیَّۃ نہیں چاہتے تھے کہ قبل البعث یا بعد البعث قبل الوفات یا بعد الوفات کوئی ان پر کسی حق کا دعویٰ کرے یا کسی کے قق کا شائبہ بھی آپ مِلِّفظِیَّۃ کی طرف منسوب ہو۔

#### بَابُ مَاجَاءَ فِيْمَنُ يَخْدَعُ فِي الْبَيْع

## باب ۲۷: جو شخص تجارت میں دھو کہ کھا تا ہواس کا حکم

(۱۷۱) اِنَّ رَجِلًا كَانِ فِي عُقُدَتِه ضُعُفٌ وَكَانَ يُبَايِعُ وَاِنَّ آهُلَهُ آتَوُ النبِيَّ ﷺ فَقَالُو ايَارَسُولَ اللهِ ﷺ اِنْجَرُ عَلَيه فَدَعَالُانِيُّ اللهِ ﷺ فَنَها لافقالَ يَارِسُولَ اللهِ ﷺ إِنِّى لَا أَصْبِرُ عَنِ الْبَيْعِ فَقَالَ إِذَا بَايَعْتَ فَقُلُ هَا وَهَا وَلَا خَلَابَةً.

تریخ پیمنی، حضرت انس ٹھاٹن بیان کرتے ہیں ایک شخص لین دین میں کمزور تھا وہ خرید وفروخت کیا کرتا تھا اس کے گھروالے بی اکرم مُؤَلِّفُتُكُافِّاً کی خدمت میں حاضر ہوئے انہوں نے عرض کی یارسول اللہ مُؤلِفِّنَافِیَّا آپ اسے تصرف کرنے سے روک دیں نبی مُؤلِفِّنَافِیَا آپ اسے تصرف کرنے سے روک دیں نبی مُؤلِفِّنَافِیَا آپ اسے بلایا آپ نے اسے منع کردیا اس نے عرض کی میں خرید وفروخت کئے بغیر نہیں رہ سکتا نبی اکرم مُؤلِفِیَّا نے ارشا دفر مایا جب تم بھی سودا کرویہ کہویہ اتنا اتنا ہے اور کوئی دھوکہ نہیں ہوگا۔

تشرنيج: حضرت حبان نظافه بن منقذ تصان كي گره مين كمزوري هي يعني عقل كاايك سكرو دُهيلا تها\_

منا: كسفيه (كم عقل) كاقول ير پابندى لك كت بين يانبين؟

لعنی سفیہ کا قول: بعت،اشتریت وغیرہ معتر ہے یانہ میں؟اس میں اختلاف ہے: ①ائمہ ثلاثۃ اور صاحبین رئیسیّیم کے نز دیک

حجرجائز ہے پس جب پابندی نگادی گئی پھراس نے کوئی چیزخریدی یا بیچی تو وہ بھے کالعدم ہے۔

© اور امام اعظم رایشید کے نزدیک کی عاقل بالغ آزاد پر پابندی لگانا جائز نہیں اور سفیہ چونکہ عاقل ہے گو کم عقل ہے اس لیے گورنمنٹ اس پر پابندی نہیں لگاسکتی اور اس کا خریدنا اور بیخ اصحیح ہے بیج نافذ ہوگی۔

دونول فرایقول کی دلیل : یمی حدیث ہے جمہور کا استدال ہیہ ہے کہ حضرت حبان والتی کے گھر والوں نے پابندی لگانے کا مطالبہ کیا اور حضور مُؤْشِیَ کے گھر والوں نے پابندی لگانے کا مطالبہ کیا اور حضور مُؤْشِیَ کَیْ ان کو بلا کرخر بید وفر وخت سے منع بھی کیا یہی حجر ہے معلوم ہوا کہ بندش لگا سکتے ہیں اور امام اعظم والتی فرماتے ہیں بیر جرنہیں ہے پابندی لگانے کی صورت پبلک میں اعلان کرنا ضروری ہوتا ہے کہ فلال شخص مجور قرار دیا گیا ہے کوئی اس کے ساتھ معاملہ نہ کرے نبی مُؤُشِی کے معرت حبان مُؤْتُور کو کا روبار سے منع تو کیا گر پبلک میں اعلان نہیں کیا اس لیے بیر جرنہیں اور گھر والوں کا مطالبہ کرنا کوئی دلیل نہیں کیونکہ ان کافعل جمت نہیں غرض بیر بھی نص فہی کا غلط اختلاف ہے دلائل کا اختلاف نہیں۔

فائك: امام اعظم رالیطید كنزدیك اسباب حجركل تین بین: () جنون () بجین () غلامی سفیه كم عقلی سبب حجرنهین اور جمهور ك نزدیک اور بهی اسباب بین جیسے سفیه ( كم عقلی ) ،

مسئله ثانيه: مغيون كوى فنع بيابسين؟مغيون كى دوقتمين بن: ﴿جُوتِح بِهَارِنهِ هِ جَرِبِهَارِهِ \_

اگر تجربه کار بوتواس کابالاتفاق خیار فنے نہیں ہوگا اور جونا تجربه کار ہے اس کے بارے میں ائمہ کا اختلاف ہے:

1 احناف اور شوافع کے نزدیک خیار منے نہیں ہوگا۔

② حنابلہ اور بعض مالکیہ کہتے ہیں کہ فنخ کاحق حاصل ہے اگروہ فنخ کرنا چاہے تو فنخ کرسکتا ہے۔

شوافع اوراحناف سر کہتے ہیں کہ بیا بن کمی کوتا ہی سے غبن میں مبتلاء ہوا ہے کسی سے مشورہ کر لیتا اس کو کیا جلدی تھی۔

اس وجدے دیا کہ اس لفظ کو کہد دینے کے بعد اس کے لیے خیار غین ثابت ہوگا ورنداس لفظ کو کہنے کا کیا فائدہ ہے؟

جواب 1: لاخلابة ال لينهيل كها كماس كے ليے خيار غبن باس پر قرينه بك كبيف روايات ميں ولى الخيار ثلاثه ايام كا اضافه بال كوخيار شرط كتے ہيں۔

موال: لاخلابة كاكيا فائده ہے؟ جواب : فريق آخركوتنبيكرنا ہے كہ بھائى ميں معاملات كى سجھ بوجھنيں ركھتا ميرے ساتھ الدين النصحية والامعامله كيا جائے ميرے يورى خيرخوائى كى جائے.... الخ\_

یا پھر سیان کی خصوصیت ہے اس پر کسی اور کو قیاس نہیں کیا جاسکتا جس پروزنی قرینہ سے کہ ایک صحابی خالتی کو جن کی عمر ۱۲۰ سال تھی حضرت عمر منالتی عثان خالتی عثان خالتی عثان منالتی عثان منالتی معنی معنی موجاتا تھا تو حضرت عثان منالتی فرماتے کہ اس شخص کو حضور مَرَالشَّفِیَکَمَ نِے اختیار دیا ہوا ہے۔ فنستوکی: متاخرین حنفیہ نے بہی فتویٰ دیا ہے کہ غبن کی وجہ سے فنخ کاحق حاصل ہے۔

صاحب خلاب کون ہے؟ اکثر علاء کی رائے یہی ہے کہ ان کا نام حبان بن عمر منقذ تھا اور بعض کہتے ہیں کہ ان کے والد منقذ بن عمر وہیں۔ فائد: لاخلابة کی خبر محذوف ہے لاخلابة فی الدین.

**برکت:** لاخلابة سے خیار تو ثابت نہیں ہوتالیکن اس کے کہنے کی برکت کی وجہ سے انسان دھو کہ اور نقصان سے محفوظ رہتا ہے۔

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي الْمُصَرَّاةِ

### باب ۲۸:مصرات (دودھ رو کے ہوئے جانور) کی بیج

(١١٢٢) مَنِ اشْتَرى مُصَرَّاةً فَهُو بِالْخِيارِ إِذَا حُلَبَهَا إِنْ شَاءَرَدَّهَا وَرَدَّمَ عَها صَاعًا مِنْ تَمْرٍ.

ترکینچهنبما: حضرت ابو ہریرہ نٹاٹنو بیان کرتے ہیں نبی اکرم مِئِلِفِنِیَا آئے ارشاد فر مایا ہے جوشخص مصرا ۃ (جانور) کوخرید لے تو اسے اختیار ہوگا جبکہ دہ اس کا دودھ دوہ چکا ہوا گروہ چاہے تو اسے واپس کر دے اور اس کے ساتھ کھجور کا ایک صاع واپس کر دے۔

(١١٤٣) مَنِ اشْتَرى مُصَرَّا لَا فَهُوبِ الْخِيارِ ثَلاثَةَ آيًامٍ فَإِنْ رَدِّهَا رَدَّمَهَا صاعًامِن طَعامٍ لَاسَمْرَاء.

تونیخ پختنې: حضرت ابو ہریرہ ٹاپٹنو نبی اکرم مَطِّلْتُنَگِیَّ کا بیفر مان نقل کرتے ہیں جوشخص مصراۃ (جانور) کوخرید لے تو تین دن تک اسے اختیار ہوگا کہ وہ اگر چاہے تو اسے واپس کردے اور اس کے ساتھ اناح کا ایک صاع واپس کردے جوگندم نہ ہو۔

تشریع: مصراة اسم مفعول ہے مادہ ص رورہے جس کے معنی ہیں باندھنا روکنا بٹوے کو صرة ای لیے کہتے ہیں کہ وہ پیے روکتا ہے اور بید الی صفت ہے جوموصوف کے قائم مقام ہے۔ دودھ والے جانور کا دودھ چند دن اس کے ھنوں میں روک لیا جائے تا کہ اس کی کثر ت مشتری کو دکھا کر حسب منشاء تمن وصول کیے جا عیں اس عمل کو تصریبہ کہتے ہیں اگر بیٹمل اُؤٹنی کے ماسواء کے اندر کیا جائے۔مثلاً بحری میں کیا جائے تو اس عمل کو تصریبہ اور اس بحری کو ثناة مصراة کہتے ہیں اور اگر بیٹمل گائے میں کیا جائے تو اس گائے کو بقرة مصراة کہتے ہیں اور اگر بیٹمل اُؤٹنی کے اندر کیا جائے تو اس عمل کو تحفیل اور اس اور کی فاقتہ محفلہ کہا جائے گا۔

**مذاہب فقہ اء:**اگر کمی شخص نے شاۃ مصراۃ کوخریدلیا یا ناقتہ محفلہ کوخریدلیا تو اس کا کیا تھم ہے کیا اس جانور کو واپس کرسکتا ہے یانہیں کرسکتا۔

(۱) احناف کے نزدیک جانورتو واپس نہیں کرسکتا البتہ رجوع بالنقصان کرسکتا ہے۔

(۲) اورائمہ ثلاثہ بڑھیے کہتے ہیں کہ اگر وہ جانور کو واپس کرنا چاہے تو واپس کرسکتا ہے اور ساتھ ساتھ صاعاً من التہ رہبی واپس کرنا ہوگا گندم کے ماسواء ہوگندم نہ ہو۔

حب م**رور کی دلی** ل: یہی حدیث مصراۃ ہے۔

جواب ©: حدیث مصراة بیمشہور ومعروف حدیث الخواج بالضبان اور الغر هر بالغنده کے معارض ہونے کی وجہ سے قابل استدلال نہیں ہے بیقاعدہ ہے کہ ضمان جس کی ہوگی نفع بھی اس کا ہوگا اور ظاہر ہے کہ مصراة جانور پر قبضہ کرنے بعد ضمان مشتری کی ہے تو منافع کا مالک بھی مشتری ہوگا تو دودھ کی مستحق ہے تو دودھ کا تاوان مشتری پر کیسے لازم کیا جارہا ہے۔ جو اب ہوگا نے دودھ کا تاوان مشتری پر کیسے لازم کیا جارہا ہے۔ جو اب ہوگا نہ بیحدیث خبرواحدہ قیاس اور نصوص صریحہ کے خلاف ہے وہ اس طرح کہ قرآن کی آیت ہے:

﴿ وَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُوا بِينَلِ مَا عُوْقِبْتُمْ بِهِ ﴾ (الخل:١٢١)

دوسری آیت ہے:

﴿ فَاعْتَدُ وَاعَلَيْهِ بِمِثْلِ مَااعْتَلَى عَلَيْكُمْ ﴾ (البقره: ١٩٣)

ان دونوں آیتوں میں زیادتی کی صورت میں مثل کی اوائیگی کا محم ہے اور مثل کی دو تسمیں ہیں مثل صوری اور مثل معنوی جبکہ دودھ دو مال سے خالی نہیں ذوات الامثال میں سے ہوگا یا ذوات القیم میں سے اور تمر دودھ کا نہ مثل صوری اور نہ شل معنوی ہے شل صوری نہ ہوتا تو ظاہر ہے اور مثل معنوی اس لیے نہیں کہ لبن قلیل ہو یا کثیر ایک دن سے زائد تمرایک ہی صاع واجب ہوگا یہ بات خلاف عقل ہے۔ مثل معنوی اس لیے نہیں کہ بن استدلال نہیں کیونکہ اس میں اضطراب پایا جاتا ہے وہ اس طرح کہ اس باب میں دوروایت میں مدت کی تعیین ہیں جیے زیر بحث باب میں مذکور ہے ایک روایت میں مدت کی تعیین نہیں بلکہ مطلق ہے اور تمرکی تحصیص ہے دوسری روایت میں مدت کی تعیین نہیں بلکہ مطلق ہے اور تمرکی تحصیص ہے دوسری روایت میں مدت کی تعیین ہوں اور وہ ثلا شدایا م ہے لیکن سے تعیم ہے کہ گندم کے سواجس چیز سے چاہے صاع ادا کر ہے۔

**جواب ©:** بیتھم استجابی ہے نہ کہ وجو بی۔اگر مان لیا جائے کہ صاعامن التمر واپس کرنا ہے تو پھر ہم کہتے ہیں کہ آپ کا ارشاد قضاءً نہیں بلکہ دیانۂ ہے بائع کی تطیب قلبی کے لیے فر مایا کہ ایک صاع تمر کا دیدو اور نبی کریم ﷺ کے دونوں طرح کے فیصلے ہیں قضاء شرع کی حیثیت سے بھی ہیں اور دیانۂ بھی ہیں۔

جواب ﴿ نَهُ مِنْ مَمْ مَنُونَ ہے اور اس کے لیے ناتخ ابن ماجہ میں حضرت عبداللہ بن عمر والی کی روایت ہے و فیدہ نہی النبی ﷺ الدین بالدین، بیع الکالی بالکلالی کے بیل سے ہے وہ اس طرح سے کہ جب دودھ استعال کرلیا تو یہ مشتری پرلازم ہوگیا یعنی دین ہوگیا اور تم بھی دین ہے تو یہ بھے الدین بالدین ہوگی جوممنوع ہے۔

### بَابُ مَاجَاءَ فِي اشْتِرَاطِ ظَهْرِ الدَّابَّةِ عِنْدَ الْبَيْعِ

### باب ۲۹: بیج میں سواری کی شرط لگانے کا بیان

(١١٤٣) أَنَّهُ بَاعِمِنَ النبِيِّ عَلَيْهِ بَعِيرًا وَاشْتَرَطَ ظَهْرَ لَا إِلَّى آهُلِه.

ترکنجه نئما: حضرت جابر بن عبدالله ٹائٹن بیان کرتے ہیں انہوں نے نبی کریم ﷺ کوایک اونٹ فروخت کیا اور بیشرط رکھی کہ وہ اپنے گھر پہنچنے تک اس پرسوار رہیں گے۔

تشونیے: پہلے بیمسئلہ آ چکا ہے کہ امام احمد را پیٹیا کے نزدیک بیج میں ایک شرط لگا نا جائز ہے اور دیگر ائمہ کے نزدیک ایک شرط بھی جائز ان استدلال حدیث و لا شرط ان فی بیع کے مفہوم مخالف سے تھا اور ان کی دوسری دلیل بیہ کہ حضرت جائز انٹائنڈ نے نبی مطابق تھیا اور مدینہ منورہ تک اس پر سوار ہوکر جانے کی شرط لگائی جس کو آ پ مطابق تھیا نے منظور کیا معلوم ہوا کہ تیج میں ایک شرط لگا سکتے ہیں۔

اورجہور فرماتے ہیں بیر حدیث مخضر ہے اصل واقعہ میں اشتر اطنہیں ہے پورا واقعہ اس طرح ہے ایک غزوہ سے واپسی پر جب مدینہ منورہ قریب؟ آیا تو حضرت جابر دل تئے اپنی اونٹی کو بھگاتے جارہے شے اونٹی دبلی مریل تھی آنحصنور مَالِفَتِیَمَّ یہجے ہے آئے اور اونٹی کو چھڑی ماری جس سے وہ برق رفتار ہوگئ پھر آپ مَلِفَتِیَمَ نے فرمایا یہ اونٹی مجھے چے دو حضرت جابر مناتئے نے عرض کیا یہ تو نکمی تھی سآپ مَرِّالْتُظَيَّةُ کَ برکت سے اس میں جان پڑی ہے یہ آپ مُرِّالْتُظِیَّةً کی نذر ہے آپ مِرِّالْتُظِیَّةً نے قبول نہ کی اور بیچنے پر اصرار کیا چنا نچہ حضرت جابر مُناتُون نے وہ افٹی آپ مِرَالْتِظَیَّةَ کو کی دی (بیصریث تفصیل سے کتاب النکاح باب ۱۳۲ میں گزر چکی ہے) جب سودا ہوگیا تو حضرت جابر مُناتُون کو خیال آیا کہ میں مدینہ تک کیسے جاؤں گا؟ اوٹی تو میں نے کی دی چنانچہ انہوں نے یہ بات آپ مِرَّالْتُظَیَّةً ہے موار میران کی آپ مِرالا ای پر سوار ہو کر چلے جاؤ اور مدینہ بینی کر اوٹی مجھے دیدینا غرض یہ اشتر اطنہیں تھا بلکہ کمل ہونے کے بعد آن محضور میرالیُشِیَّةً کی طرف سے اذن اور تعاون تھا۔

فائك: اشتراط فى البيع كى دوصورتين بين ايك اشتراط وه بجومقصود ہوتا ہے دوم وه اشتراط ہے جومحض وعده ہوتا ہے۔اشتراط مقصود كى علامت يہ ہے كہ شرط قبول كرنے نہ كرنے بربيح موقوف ہواگر شرط قبول كى جائے تو بيع ہو ورنہ نہ ہوا يہ اشتراط سے بيح فاسد ہوجاتی ہے مثلاً مكان كاسوداكيا بائع نے چھ مہينے اس ميں رہنے كی شرط لگائى يہ شرط ناجائز ہے اور اشتراط غير مقصود جو وعده كے قبيل سے ہوجاتى ہے مثلاً مكان كاسوداكيا بائع نے چھ مہينے اس ميں رہنے كی شرط لگائى يہ شرط ناجائز ہے اور اشتراط غير مقصود جو وعده كے قبيل سے ہوتا ہے اس ميں شرط كے منظور كرنے نہ كرنے پر بيح كا مدار نہيں ہوتا بس اتنى بات ہوتى ہے كہ اگر شرط منظور كى جائے تو بيع خوش دى سے ہوتى ہے اور شرط منظور نہ كى جائے تو بيع خوش دى سے ہوتى ہے اور شرط منظور نہ كى جائے تو بيع جوتى ہے۔

حکایت لطیف: عرف شذی میں مذکور ہے کہ جج کے موقع پر امام ابو حنفیہ ابن شہر مہ اور ابن ابی لیل بڑتھ کے میں جمع ہوگئے ایک آ دمی امام ابو حنیفہ ریشیلا کے پاس آ یا مسئلۃ الباب کے بارے میں سوال کیا تو امام صاحب ریشیلا نے جواب دیا کہ بڑج اور شرط دونوں باطل ہیں پھر وہ آ دمی ابن شہر مہ رایشیلا کے پاس گیا ان سے بھی یہی سوال کیا ابن شہر رایشیلا نے جواب دیا کہ بڑج اور شرط دونوں صحیح باور شرط باطل ہے پھر دوبارہ ہیں پھر وہ آ دمی ابن ابی کیلی و پیس گیا اور ان سے بھی یہی سوال کیا انہوں نے جواب دیا بھے صحیح ہے اور شرط باطل ہے پھر دوبارہ امام صاحب و پیس گیا اور ابن ابی لیلی میشیلا کے جواب سے مطلع کیا امام صاحب و پیشیلا نے فرمایا مجھے معلوم نہیں کہ انہوں نے کیا کہا ہے پھر امام صاحب و پیشیلا نے بیر ما اور ابن ابی لیلی میشیلا کے جواب سے مطلع کیا امام صاحب و پیشیلا نے نور مایا مجھے معلوم نہیں کہ انہوں نے کیا کہا ہے پھر امام صاحب و پیشیلا نے بیر معدیث بیان کردی:

ان النبي ﷺ نهي عن بيع وشرط. "بيتك ني مُراكَعَ في اورشرط مع فرمايا بـ"

پھروہ آ دمی ابن شرمہ رطینی کے پاس گیا اور امام صاحب رطینی کے جواب مدل سے آگاہ کیا تو ابن شرمہ رطینی نے حضرت جابر وہائی کی صدیث باب سنادی پھروہ آ دمی ابن ابی لیا رطینی کے پاس گیا اور مذکورہ دونوں جواب ان کوسنائے تو انہوں نے حضرت بریرہ وہائی والی صدیث سنادی کہ نبی سِلِنی کِنی اللہ اللہ اللہ اللہ کے ماکل کے صدیث سنادی کہ نبی سِلِنی کِنی خوش یہ ہے کہ ساکل کے صدیث سنادی کہ نبی سِلِنی کِنی خوش یہ ہے کہ ساکل کے صوال کے مطابق صرف امام صاحب کا جواب ہے ابن ابی لیلی راٹی کی اس پرعمل کیا ہے اور ابن بی لیلی راٹی کی نی پرعمل کیا ہے اور ابن بی لیلی راٹی کے مطابق صرف امام صاحب کا جواب ہے ابن ابی لیلی راٹی کی اس پرعمل کیا ہے اور ابن بی لیلی راٹی کے میں پرعمل کیا ہے اور ابن بیلی راٹی کے مطابق میں میں ہوایات میں مذکور ہوا۔

# بَابُالْإِنْتِفَاعِ بِالرَّهُنِ

باب • ٣: رہن رکھی ہوئی چیز سے فائدہ اٹھانے کا بیان

(١٤٥١) اَلظَّهُرُ يَرْ كَبُ إِذَا كَأَن مَرُهُونًا وَلَبْنُ اللَّرِ يَشُرَبُ إِذَا كَأَنَ مَرُهُونًا وَعَلى الَّذِي يَرُ كَبُ وَيَشْرَبُ نَفْقَتَهُ.

تر منجها بها: حضرت ابو ہریرہ ن اللہ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَا اللہ بی ایک می استان کے جانور پرسواری کی جاسکتی ہے جبکہ اسے رہمن رکھا گیا ہواور جانور کا دودھ بھی پیا جاسکتا ہے جبکہ اسے رہن رکھا گیا ہو کیونکہ جو شخص اس پرسوار ہوگا یا جواس دودھ کا پیئے گا اس جانور کا خرج اس کے ذمے ہوگا۔

تشرنیج: رہن کا جواز قرآن سے ثابت ہے آیت رہن کے اندر۔رہن رکھنے والےکورا ہن کہتے ہیں اور جس کے پاس رکھی جائے اسے مرتھن کہتے ہیں اور شک کومر ہون کہتے ہیں۔رھن ایک عقد و ثیقہ ہے یہی وجہ ہے کہ را ہن مرتہن کی اجازت کے بغیر شکی مرہون کی تھ نہیں کرسکتا مرتہن کوابتداءً ردکرنے کا اور انتہاء فنٹے کرنے کاحق ہے۔

# کیا مرتبن شی مربون سے نفع حاصل کرسکتا ہے؟

ال مسلمين اختلاف باوردو مذاهب بين:

(۱) ائمہ ثلاثہ میج اللہ کے نزدیک مرتبان کے لیے شکی مرہون سے انتفاع جائز نہیں آور شکی مرہون کی حفاظت وغیرہ کا ضروری خرچہ را بهن پر لازم ہوگا۔

وسيل: ايك مديث م: وفيه لا يغلق المرتهن الرهن من صاحبة الذى رهنه وله غنيه اوراى طرح بخارى مين مجى روايت م: لا تحلب مأشية امرءى بغير اذنه.

(٢) امام احمد والتيليذ كے نز ديك شئ مر مون سے مرتبن نفع حاصل كرسكتا ہے۔

وسيل: باب كى روايت سے ہے: وفيه الظهر يو كب اذا كان مر هو نا .....الخ كهم بون پرسوارى بھى كى جاسكتى ہے اور اس كا دودھ بھى پيا جاسكتا ہے اس كا دودھ بھى پيا جاسكتا ہے اس سے معلوم ہوا كه مرتبن مربون سے نفع حاصل كرسكتا ہے۔

جواب ①: یکم پہلے تھا جو بعد میں مذکورہ روایت کی وجہ سے منسوخ ہوگیا ہے۔

جواب ©: انقاع دوحال سے خالی نہیں عقد رھن کے اندر مرتبن کے لیے شرط ہوگا یا ند۔اگریہ شرط ہوتو پھر مرتبن کے لیے اس سے انقاع جائز نہیں اگر شرط نہ ہوتو پھر محض تبرع اور احسان کے طور پر جواز ہے اور زیر بحث باب کی روایت بھی اس پرمحمول ہوگی۔ جواب ©: باب کی روایت میں مرہون سے مراد مرہون اصطلاحی نہیں بلکہ اس سے مراد منیجہ ہے کیونکہ لفظ رہن کا اطلاق بھی بھی منیجہ یربھی ہوتا ہے امام طحادی نے اس کو ثابت کیا ہے۔

جواب (ہے: بیصدیث مسئلۃ الباب سے متعلق نہیں بلکہ اس حدیث کا مطلب یہ ہے کہ چونکہ شکی مرہون کے بقاء کے خربے رائن کے ذہے ہوتے ہیں کیونکہ وہی اس کا مالک ہے اور حفاظت مرئن کے ذہے ہوتی ہے اور اگر گھوڑ اسواری کا ہے تو اس کا کرایہ پر اٹھانا اور مرہون جانوروں کا دودھ بیچنا مرتبن کے ذہے ہے اور جو آئد فی ہووہ رئن میں شامل ہوتی ہے مگر سادہ معاشرہ میں توسع ہوتا ہے پائی پائی کا حساب نہیں ہوتا نیز دیبات میں جانور کرایہ پر اٹھانا اور دودھ بیچنا دشوار ہے اور رائن کے لیے شیح وشام جانور کا چارہ مرتبن کے گھر پہنچا نا اور اس کی دیکھ بھال کرنا بھی و شوار ہے اس لیے آئے خضرت میں افلانے پھر تھی جانور کا خرچہ اٹھائے اور بدلے میں اس پر سواری کرے اور اس کا دودھ ہے لیس یہ گروئی سے فائدہ اٹھانا نہیں بلکہ خرچ کرنے کا لم سم بدلا ہے اور دلیل اس حدیث کے وہ الفاظ ہیں جو بخاری (حدیث ۲۵۱۲) میں ہیں: الرهن يركب بنفقته اذا كأن مرهونا ولبن الدريشر ب بنفقته اذا كأن مرهونا وعلى الذي يركب ويشرب النفقة.

"گروی جانور پرخرچ کے برابرسواری کی جائے ای طرح دودھ والے جانور کا جب وہ گروی ہوتو اس خرچ کے بدل اس کا دودھ پیاجائے جوکوئی سواری کرے یا دودھ پینے وہی اس کا خرچ اُٹھائے۔"

اس حدیث میں بنفقتہ کا مطلب وہی ہے جوجمہور نے بیان کیا ہے کہ بیا نتفاع بعوض مصارف ہے مرہون سے فائدہ اٹھانانہیں ہے۔ **سوال:** اگر مرتبن شکی مرہون سے نفع حاصل نہیں کرسکتا ہے تو رھن کا فائدہ کیا ہے؟

جواب: بیصرف عقد و ثیقہ ہے تا کہ مرتبن کو اپناحق وصول کرنے کا اعتاد ہواگر اس کاحق تلف ہوجائے تو اس سے تدارک کرے شک مرہون اور حق کی مساوات ہوتو فیھا نقصان کی صورت میں راہن سے کی وصول کرے اور زیادتی کی صورت میں راہن کو واپس کردے۔ فائ کا: اگر راہن شیء مرہون سے انتفاع کی اجازت دے تو مرتبن فائدہ اٹھا سکتا ہے مگر اس کے لیے شرط بیہ ہے کہ شکی مرہون سے فائدہ اٹھانا معروف نہ ہو کیونکہ معروف مشروط کی طرح ہوتا ہے پس جس علاقہ میں شکی مرہون سے انتفاع کا رواج ہے وہاں راہن کی اجازت سے بھی انتفاع جائز نہیں ہاں اگر شکی مرہون سے انتفاع معروف نہ ہوتو جائز ہے۔

ووسسراحیلہ: پیہے کہ عقدا جارہ کرلیا جائے مثلاً مکان گروی رکھا پس اس کا پچھے کر ایہ طے کرلیا جائے تو مرتہن اس میں رہ سکتا ہے مگر اب بیہ مکان گروی نہیں رہے گا اس پر اجارہ کے احکام جاری ہوں گے اور را بمن کو ہروقت مکان خالی کرانے کاحق ہوگا مرتہن میہ نہیں کہہ سکتا کہ پہلے قرض لوٹا وُ تب مکان خالی کروں گا کیونکہ اب مکان کا قرض سے کوئی تعلق نہیں رہا اور گروی کی طرح یہاں رہن کا تھم واپس نہیں لوٹے گا۔

# بَابُمَاجَاءَفِئ شِرَآءِ الْقِلاَدَةِ وَفِيْهَا ذَهَبُ وَخَرَزُ

# باب اس : سونے اور کینے والے ہار کوخرید نا

(١٤٢) اِشُتَرَيْتُ يَوْمَ خَيْبَرَقَلا دَةً بِاثْلَى عَشَرَ دينارً فِيها ذَهَبٌ وَخَرَزٌ فَفَصَلْتُها فَوَجِدتُ فِيهَا اَكْثَرَ مِن اِثْلَى عَشَرَ دينارً فِيها ذَهَبٌ وَخَرَزٌ فَفَصَلْتُها فَوَجِدتُ فِيهَا اَكْثَرَ مِن اِثْلَى عَشَرَ دِيْنَارًا فَنَ كَرْتُ ذَٰلِكَ لِلّنبِي ﷺ فَقَالَ لَا تُبَاعُ حَتَّى تُفْصَل.

ترکیجہ نہا: حضرت فضالہ بن عبید وہ نے بین میں نے خیبر کے دن ایک ہار خریدا جو بارہ دینار کے عوض میں تھااس میں سونا بھی تھا اور قیمتی پھر بھی تھے تو میں نے اسے سونے کوالگ کیا تو وہ بارہ دینار سے زیادہ تھا میں نے اس بات کا تذکرہ نی سُلِ الْنِیْجَةِ سے کیا تو آپ نے ارشاد فرمایا (ایسے ہارکو) اس وقت تک فروخت نہ کیا جائے جب تک (سونے اور پھر وں کو) الگ نہ کردیا جائے۔ مشرفیع: بھے القلادة ایسا ہارکہ جس میں سونا بھی ہو گئینہ بھی ہوا ور موتی بھی جڑے ہوئے ہوں تو ایسے ہارکی بھے جائز ہے یا نہیں اس کو تعمیر کرلیں ذھب مرکب کے ساتھ جیسے یہاں ہار ہے ایسے کمر بند بھی ہے تو ذھب مرکب اور فضہ مرکب کی بھے جائز ہے یا نہیں؟ تو احتاف کے ہاں اس میں تفصیل ہے۔

ذهب مرکب ده سونا جو کی چیز کے ساتھ جڑا ہوا ہواور فضہ مرکب وہ چاندی جو کی چیز کے ساتھ جڑی ہوئی ہواس کی بیج تب جائز ہوگی جب کہ اس کے عوض میں دیا جانے والاسونا زیادہ ہواس سونے سے جو ہار کے ساتھ لگا ہوا ہے تو پھر بیج جائز ہوگی اوراگراس کے برابر ہویا کم ہویا کہ جول المقدار ہوتو کل چارصور تیں ہوں گی: ① عوض میں دیا جانے والاسونا زائد ہو۔ ② برابر ہو۔ ② کم ہو۔ ④ مجبول المقدار ہومثال کے طور پر ہار میں لگا ہواسونا تین تولے ہواور عوض میں دیا جانے والا چارتولے ہے یاساڑ سے تین تولے ہوئی جو کا جو کا جو کی جو کا اور چوشی صورت میں حقیقہ ربوالا زم آئے گا اور چوشی صورت میں احتال ربوا ہوگی باقی تینوں صورتوں میں بیج جائز نہیں ہے دوسری اور تیسری صورت میں حقیقہ ربوالا زم آئے گا اور چوشی صورت میں احتال ربوا ہوں جائز ہوگی باقی تینوں صورت کی جو بین کہ ای پر میں احتال ربوا ہوں جائز ہوگی جبکہ اس کے عوض میں دی جانے والی جنس کی مقدار قیاس کی بیج تب جائز ہوگی جبکہ اس کے عوض میں دی جانے والی جنس کی مقدار زیادہ ہو۔

ائمہ ثلاثہ مُوَّالَیْم کہتے ہیں کہ اس وقت تک بھے جائز نہیں ہوگی جب تک مرکب سونا چاندی کو دوسری چیز سے الگ نہ کرلیا جائے اس کے بعد سونے کی بھے سونے کے ساتھ یدا بید کرے اور دوسری چیز جس طرح چاہے بھے دے۔

حب مہور کی دکسی لی : یہی واقعہ ہے کہ حضرت فضالہ بن عبید رہا تئے کہتے ہیں غزوہ خیبر کے موقع پر میں نے ہارخریدا بارہ دینار کے عوض اس میں سونا بھی تھا تگینے بھی تھے تو میں نے اس میں سونا بارہ دینار سے زیادہ پایا تو میں نے اس کا تذکرہ حضور مُؤَفِّفَ کے سامنے کیا تو آپ مُؤَفِّفَ نے ارشاد فرمایا : لَا تُباعُ حَتَّی تُفْصَل کہ اس کونہ یچا جائے یہاں تک کہ جدا کر دیا جائے تمام اشیاء متجانہ کی جب اس کو جب بھے ہور ہی ہوا پی جن کے ساتھ اور وہ شکی مرکب ہوکسی دوسری چیز کے ساتھ تو اس کی بیچ اس وقت جائز ہوگی کہ جب اس کو دوسری چیز سے الگ کر دیا جائے۔

جواب: تحتی تُفصل سے فصل حسی مراد نہیں کہ نگینہ الگ ہوجائے اور سونا الگ ہوجائے بلکہ یہ کنایہ ہے تمییز تمام سے اور اس بات سے کہ عوض میں دیا جانے والا سونا اور چاندی اس کی مقدار زیادہ ہواس سونے اور چاندی سے جوغیر کے ساتھ جڑی ہوئی ہے کیونکہ اگر فصل حسی مراد ہوتو بعض صور توں میں منفعۃ ختم ہوجائے گی کیا خیال ہے جب سونا الگ کرلیا جائے تو صرف تکینے کوکوئی خریدے گا اس لیے احناف کہتے ہیں کہ اصل مدار ربوا کے لازم آنے اور نہ آنے پر ہے خواہ حقیقۃ لازم آئے یا شبہۃ کا زم آئے۔

## بَابُ مَاجَاءَ فِي اشْتِرَاطِ الْوَلَآءِ وَالزَّجْرِ عَنْ ذَٰلِكَ

باب ٢ سه: بيع ميں ولاء كى شرط لگانے كابيان اوراس پر وعيد

(١١٤٧) اَنَّهَا اَرَادَتُ اَنْ تَشْتَرِى بَرِيْرَةَ فَاشْتَرَطُوا الْوِلَا ۚ فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ اِشْتَرِيْها فَإِنَّمَا الْوَلَا مُلِمَى اَعْظى الشَّبَرِيَ النَّهَ الْوَلَا مُلِمَنَ اَعْظى الشَّبَرِيَ النَّهُ الْوَلَا مُلِمَا الْوَلَا مُلِمَا الْوَلَا مُلْمَا الْوَلَا مُلِمَا الْوَلَا مُلْمَا الْوَلَامُ لَا مُلْمَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

تَوَجِّهِكُنَّې: سیدہ عائشہ ٹالٹھا بیان کرتی ہیں انہوں نے بریرہ ٹاٹھا کو خریدنے کاارادہ کیا تو اس کے مالکان نے ولاء کی شرط رکھی تو نبی اکرم مَرِّائِشَکِیَّا نے ارشاد فر مایاتم اسے خرید لوولاء کاحق اسے حاصل ہوتا ہے جس نے قیمت کی ادائیگی کی ہو(رادی کوشک ہے یا شاید

يه الفاظ بين ) جواصل ما لك ہو\_

(٩٧١) قَالَ دَفَعَ إِلَّ رَسُولُ اللهِ ﷺ دِينارًا لَا شُتَرِى لَه شَاقًا فَاشُتَرَيْتُ لَه شَاتَيْنِ فَبِعُثَ اَحَدَهُمَا بِينَارِ وَجِئُتُ بِالشَّاقِ وَالرِّينَارِ إِلَى النبَى ﷺ فَنَ كَرَلَهُ مَا كَانِ مِنْ اَمْرِه فَقَالَ لَهْ بَارَكَ اللهُ لَكَ فِي صَفْقَةِ يَمِيْنِكَ فَكَانَ مِنْ اَمْرِه فَقَالَ لَهْ بَارَكَ اللهُ لَكَ فِي صَفْقَةِ يَمِيْنِكَ فَكَانَ مِنْ اَكْثِر اَهْلِ الكوفَةِ مَا لًا.

ترکیجینب: حضرت عروہ بارتی نوائٹی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطِّنْظِیَّا نے مجھے ایک دینار دیا تا کہ میں آپ کے لیے ایک بکری خرید وں میں نے اس سے دو بکریاں خریدیں ان میں سے ایک کو ایک دینار کے عوض فروخت کر دیا پھرایک بکری اور ایک دین ارلے کر نبی کریم مُظِّنْظِیُّا آ کی خدمت میں حاضر ہوا اور آپ مُطِّنْظِیَّا ہے اس کے معاطے کا تذکرہ کیا تو آپ نے ارشاد فرمایا اللہ تعالی تمہارے کیے ہوئے سودے میں تمہیں برکت عطاکرے۔

تشریح: ولاء: ولاء ایک حق ہے جوآ زاد کرنے والے کواپ آ زاد کئے ہوئے غلام یا باندی پر حاصل ہوتا ہے یعنی جب وہ مرے گا توآ زاد کرنے والا بھی اپ درجہ میں اس کا وارث ہوگا عرب اس حق کو چھ ڈالتے تھے نبی مَشِرِ اَلْتُظِیَّمَ نے اس مے منع فرما یا جیسا کہ پہلے گزر چکا ہے اس باب میں بھے میں اس کے اشتراط کا بیان ہے یہ بھی ناجائز ہے کیونکہ بیرحق آ زاد کرنے والے ہی کے لیے ثابت ہوتا ہے دوسرے کے لیے ثابت نہیں ہوسکتا۔

#### بَابُبَئِع الْاضحة

# قربانی کے لیےرقم خاص کی پھر کچھڑ کی تو اس کا حکم

عَنْ حَكِيْمِ بْنِ حِزَامِ اَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ بَعَثَ حَكِيْمَ بْنَ حِزَامِ يَشْتَرِيُ لَهُ أَضُمِيَّةً بِدِينَارٍ فَاشْتَاى أَضُعِيَّةً فَأُرْئِ فِيُهَا دِيُنَارًا فَاشْتَاى أُخْرى مَكَانَهَا فَجَآءَ بِالْأُضْمِيَّةِ وَالدِّيْنَارِ إِلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ فَقَالَ ضَعِّ بِالشَّاةِ وَتَصَدَّقُ بِالدِّيْنَارِ.

تَرْجَجِيكُمْهِ: حضرت حكيم بن حزام وَلِثْنَةِ فرماتے ہيں كه رسول الله مَلِّلْظَيَّةً نے انہيں ايك دينار كے عوض قرباني كے لئے جانور خريدنے كے

لئے بھیجا انہوں نے اس سے جانورخرید ا اور اسے دودینار میں فروخت کردیا۔ پھر ایک اور جانو ر ایک دینار کے عوض خرید کر آپ: مُرَافِئَةً کی خدمت میں حاضر ہوئے۔اوروہ دینار بھی ساتھ ہی پیش کیا جومنا فع ہوا تھا۔ نبی اکرم: مُرَافِئَةً نے حکم دیا کہ جانورکو ذرج کردو اور دینارصد قے میں دے دو۔

عَنْ عُرُوةَ الْبَارِقِ قَالَ دَفَعَ إِلَى رَسُولُ اللهِ ﷺ دِيْنَارًا لِاشْتَرِى لَهُ شَاةً فَاشْتَرَيْتُ لَهُ شَاتَيْنِ فَبِعْتُ اَحَلُهُمْنَا بِرِينَنَادٍ وَجِئْتُ بِالشَّاةِ وَالبِّينَنَادِ إِلَى النَّبِي ﷺ فَنَ كَرَلَهُ مِنْ آمْرِهٖ فَقَالَ بَارَكَ اللهُ لَكَ فَى صَفَقَةِ اَحَلُهُمْنَا بِرِينَنَادٍ وَجِئْتُ بِالشَّاقِ وَالبِّينَادِ إِلَى النَّبِي ﷺ فَنَ كَرَلَهُ مِنْ آمُرِهٖ فَقَالَ بَارَكَ اللهُ لَكُوفَةِ مَا لَا يَكُومُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُونَةِ فِيرَبُحُ الرِّبُ الْعَظِيْمَ فَكَانَ مِنْ آكُمُ الْهُ لِلكَ إِلَى كُنَاسَةِ الْكُوفَةِ فِيرَبُحُ الرِّبُ الْعَظِيْمَ فَكَانَ مِنْ آكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ الله

ترکیج کئی: حضرت عروہ بارتی مزاتے ہیں کہ رسول اللہ مُؤَافِظَةً نے جھے ایک دینار دیا اور حکم دیا کہ ان کے لئے ایک بکری خرید لاؤں۔
میں نے ایک دینار میں دو بکر یا ل خریدیں اور ان میں سے ایک بکری ایک دینار کی فروخت کرنے کے بعد دوسری بکری اور ایک دینار لے کر
آپ مُؤَافِظَةً کی خدمت میں حاضر ہوا۔ پھر آپ مُؤَافِظَةً کے سامنے قصہ بیان کیا تو نبی اگرم مُؤَافِظَةً نے فرمایا اللہ تعالی تمہارے دائیں ہاتھ میں برکت دے اس کے بعد حضرت عروہ کوفہ میں کناسہ کے مقام پر تجارت کیا کرتے اور بہت زیادہ فقع کما یا کرتے ۔ پس حضرت عروہ مُنافِئة کے کوفہ میں سب سے زیادہ مال دار تھے۔

تشريح: ان دونول حديثول من تين مسلف زير بحث آئے ہيں:

پہلامسئلہ: نیع فضولی کا ہے اگر فضولی چیز فروخت کرے اور مالک اس نیج کی اجازت دے اس کو رد نہ کرے تو بھے نافذ ہوگی۔حضور سُرِ اَسْتُ خَیْ نے حضرت حکیم بن ہوگی۔حضور سُرِ اَسْتُ خَیْ نے حضرت حکیم بن حزام نواٹنٹو نے قربانی کا جانور خریدا آبی رہے سے کہ داستے میں اس بحری کو دود یناروں کے بدلے میں فروخت کر دیا اب ایک دینار کے بدلے میں فروخت کر دیا اب ایک دینار کے بدلے میں ایک بکری خریدی تو وکالة بدلے میں ایک بکری خریدی اب ایک دینار بھی لے آبیا تو بھے الفضو لی ہے کیونکہ جب پہلی مرتبہ بکری خریدی تو وکالة تام ہوگئ۔ اس کے بعد دو دیناروں میں فروخت کرنا ہو بھے الفضو لی ہے تو معلوم ہوا کہ بھے الفضو لی جائز ہے لیکن عندالاحناف مالک کی اجتلاف اجازت پر موقوف ہے اور نبی سُرِ اُسْتُونِی اِس پر نکیر نہیں کی پس وہ بھے نافذ ہوگئ یہ مسئلہ مفق علیہ ہے صرف امام شافعی را اُسٹیلا ف اجازت پر موقوف ہے اور نبی سُر اُسٹولی ہو گئی ہے الفضو لی جائز ہے الفضو لی جائز ہے الفضو لی جائز ہو گئی یہ مسئلہ مفق علیہ ہے صرف امام شافعی را ہے الفضو لی جائز ہو گئی یہ مسئلہ مفق علیہ ہے جاور کا قول مروی ہے (فتح الباری ۲: ۱۳۳۲) ایک حنی عالم بغداد میں گئے تو انہوں نے پوچھا کہ بھے الفضو لی جائز ہے یا نہیں تو انہوں نے فرمایا کہ اس کو بھے الفضو لی نہ کہو بلکہ یہ بھے المنفضل ہے کہ بی شخص بالئے پر احسان کرنے والا ہے۔

مسئله ثانية قرباني كاراد سے خريد بوئے جانوركوفروخت كرنا جائز بي انہيں؟ تواس ميں تفصيل ہے۔

اگر قربانی واجب ہے تو قربانی کے ارادے سے خریدے ہوئے جانور کوآگے بیچنا جائز ہے اور اگر نفلی قربانی ہوتو پھراس کوآگے بیچنا جائز نہیں ہے اس لیے کہ پہلی صورت میں اضحیہ کا تعلق ذمہ کے ساتھ ہے اور وہ ذمہ باتی ہے اور دوسری صورت میں اس جانور کے ساتھ اس لیے اگر وہ جانور ہلاک ہوگیا تو قربانی ساقط ہوجائے گی۔

تنیسسرامسئلہ: نی مُطَافِظَةً نے جوایک دینارصدقہ کیا وہ استحالی حکم ہے واجب صرف قربانی ہے بچا ہوا پیسہ صدقہ کرنا ضروری نہیں مگر افضل بیہ ہے کہ جب قربانی کے لیے کوئی رقم نج گئ تو اس کوصدقہ کر دینا چاہیے مثلاً ایک شخص نے تین ہزار روپے قربانی کے لیے خاص کئے اس کو بکر استائیس سومیں مل گیا تو تین سورو پیول کوصدقد کرنامستحب ہے میہ جمہور کا مذہب ہے اور امام احمد رکیٹیلیئ کے نز دیک ہے بکی ہوئی رقم صدقد کرنا واجب ہے۔

## بَابُ مَاجَاءَ فِي الْمُكَاتَبِ إِذَا كَانَ عِنْدَهُ مَا يُؤَدِّئ

# باب سس: جوم کاتب بدل کتابت ادا کرنے پر قادر ہواس سے پردہ

(۱۱۸۰) إِذَا اَصَابَ الهُكَاتَبُ حَلَّا اَومِيْرَاثًا وَرِثَ بِحِسَابِ مَا عَتَقَ مِنْهُ وَقَالِ النَّبِيُّ يُؤَدِّى الْهُكَاتَبُ بِحِصَّةِ مَا اَدَّى دِيَّةَ حُرِّوَمَا بَقِي دِيَّةَ عَبْدٍ.

توکیچیئنم: حضرت ابن عباس ٹاٹٹٹ نی اکرم مُلِفِینَیَّ کا پیفر مان نقل کرتے ہیں جب مکا تب شخص کودیت میں سے یا وراثت میں سے کو کی حصہ ملنا ہوتو اسے اس حساب سے حصہ ملے گا جتنا اس کا حصہ آزاد ہو چکا ہے۔

(١١٨١) مَنُ كَاتَبَ عَبُلَهُ عَلَى مِأْنَةِ ٱوْقِيَةٍ فَأَدَّاهَا إِلَّا عَشْرَ ٱوَاقٍ آوْ قَالَ عَشْرَ قَدَرَاهِمٍ ثُمَّ عَجَزَفَهُو رَقِيْقٌ.

ترکیجینی، عمرو بن شعیب اپنے والد کے حوالے سے اپنے دادا کا یہ بیان نقل کرتے ہیں میں نے نبی اکرم مُلِفِیَّا کَو خطبہ دینے کے دوران بیار شادفر ماتے ہوئے سنا جو تحض اپنے غلام کے ساتھ ایک سواوقیہ کے عوض میں کتابت کا معاہدہ کرے اور وہ اس کی ادائے گی کردے صرف دی اوقیہ باتی رہ جائیں پھروہ ادائی سے عاحب نر کردے صرف دی اوقیہ باتی رہ جائیں پھروہ ادائی سے عاحب نر آ جائے تو دہ (مکاتب) غلام شار ہوگا۔

(١١٨٢) عن أُمِّر سَلَمَةَ رَضِى اللهُ عَنْهَا قالتُ قالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ إذا كَان عِنْكَ مُكَاتَبِ إِحْمَا كُنَّ مَا يُؤَدِّى فَلُتَحْتَجِبُمِنْه.

ترکیجینئی: سیدہ اُم سلمہ ڈٹاٹھٹا بیان کرتی ہیں نبی اکرم مَطِّنْظِیَّۃ نے ارشاد فر مایا ہے جب کسی عورت کے مکاتب غلام کے پاس اتنا مال ہو جے وہ ادا کرسکتا ہوتو اس عورت کو اس سے پر دہ کرنا جا ہے۔

تشرنیج: مکاتب: وہ غلام باندی ہے جس نے اپنے آتا ہے آزادی کا معاملہ کرلیا ہوا گر آتا نے کہا تو اتن رقم اوا کر دے تو تو آزاد ہے غلام نے قبول کیا تو بیعتق علی المال ہے اور اگر کہا میں مجھے اتن رقم پر مکاتب بناتا ہوں اور غلام نے قبول کیا تو یہ کتابت ہے احکام دونوں کے ایک ہیں صرف لفظوں کا فرق ہے۔

تمام ائمة منق إيل كدجب تك مكاتب ك ذمه ايك بيسه جمى باقى بوه غلام ب حديث ميس ب:

المكاتب عبده مابقي عليه من مكاتبته در همر. (رواه الوداؤرمشكوة مديث ٩٩ ٣٣)

"مكاتب غلام ہے جب تك كماس كى مكاتبت كاايك در ہم بھى باقى ہو۔"

اور مکاتب تصرف کے اعتبار سے آزاد ہوتا ہے جو چاہے کام کرسکتا ہے اور جب طے شدہ رقم مولی کو بھر دے گا گردن کے اعتبار سے مجھی آزاد ہوجائے گا۔ بیر حدیث اس تصور پر مبنی ہے کہ مکا تب غلام بدل کتابت کا جتنا حصہ ادا کرتا جائے اتنا اتنا حصہ اس مکا تب کا آزاد ہوتا جائے گا مثلاً فرض کریں کہ ایک آقانے اپنے غلام کو ایک ہزاررویے پرمکاتب بنادیا اگر اس غلام نے پانچ سورویے ادا کردیے تو اس کا مطلب یہ ہے کہ وہ آ دھا آ زاد ہو گیا اگر اس وقت میں اس مکاتب نے ایسا جرم کرلیا جس کی سزامیں صد جاری کی جاتی ہے مثلاً اس نے شراب بی لی شراب کی حد آزاد کے لیے اس کوڑے ہیں اور غلام کے لیے چالیس کوڑے ہیں لیکن اس مکاتب غلام پر نصف حد آزاد کی اور نصف حد غلام کی جاری کی جائے گی یعنی ساٹھ کوڑے لگائے جائیں گے اس لیے کہ آزاد کی نصف حد چالیس کوڑے ہیں اور غلام کی نصف حد بیں کوڑے ہیں اور دونوں کو ملا کر ساٹھ ہو گئے بیاس لیے کہ بیر مکا تب نصف آ زاد ہے اور نصف غلام ہے۔ اس طرح عام حالات میں غلام وارث نہیں ہوتالیکن اگریدمکا تب غلام وارث ہو گیا تو نصف آ زاد ہونے کی وجہ سے نصف میراث کامستحق ہوگا۔ میر حدیث منسوخ ہے۔ بیر حدیث کسی فقیہہ کے نزدیک بھی معمول بہنیں ہے اس لیے کہ اسی باب کی دوسری احادیث میں

حضور مِلْفَظَةً نه صاف صاف فرمادياكه:

مَنْ كَاتَبَعَبْلَهُ عَلَىمِأَ لَهِ أَوْقِيَةٍ فَأَدَّاهَا إِلَّاعَشَرَ أَوَاقٍ أَوْقَالَ عَشْرَ لَا كَثْرَ اهِمِ ثُمَّ عَجَزَ فَهُورَقِيْقً. "اگر کسی آ دمی نے اپنے غلام کوسواوقیہ چاندی کے بدلے میں مکاتب بنایا اس نے اداء کر دی مگر دس اوقیہ یا دس در ہموں کے اداء کرنے سے عاجز ہو گیا تو وہ غلام ہی رہے گا۔"

حديث احرسلمه والتنظيظ جب غلام كے پاس اتنامال اكتها موجائے كہ جس سے وہ بدل كتابت اداكر سكتو (وه مالكه) پرده كرلے۔ ما لکہ کا اپنے عنسلام سے پردہ ہے یا نہسیں؟ ①احناف کہتے ہیں کہ مالکہ کا اپنے مملوک سے پردہ ہے۔ ② شوافع کہتے ہیں کہ پر دہ نہیں ہے دونوں کے مذہب پر سوال ہوگا کہ جب تک ایک درہم بھی بدلے کتابت کا باتی ہو وہ تو عبد ہی ہوگا بالا تفاق اور مالكه كاعبدسے پردہ نہيں ہے شوافع كے مذہب پرتوكيے فرمايا فَكْتَحْتَجِبْ مِنْه-امام ترمذي وليْنَائِدُ في شوافع كى طرف سے جواب ديا

احناف کے مذہب پر بھی سوال ہوگا تمہارے ہاں تو پہلے ہی سے پردہ ہے تو پھر فَلْتَحْتَجِبُ كاكيامعنى؟ **جواب:** علی وجه الکمال فرمایا پہلے بھی پر دہ تھالیکن آنے جانے کی وجہ سے پچھسہووغیرہ ہوجاتا تھااب وہ نہیں ہونا چاہیے۔

# بَابُمَاجَاءَ إِذَا اَفُلَسَ لِلرَّجُلِ غَرِيْمٌ فَيَجِدُ عِنْدَهُ مَتَاعَهُ

باب ١٣٠٠: كوئى شخص مقروض كے پاس ا بنامال پائے تو كيا تھم ہے

(١١٨٣) أَيُّمَا إِمْرِءَ ٱفْلَسَ وَوَجَلَارَجُلُّ سِلْعَتَهْ عِندَهْ بِعَيْنِهِ افْهُو آوْلَ بِهَامِنْ غَيرِهِ.

تَرْجَجْهَنَّهُ: حفرت ابو ہریرہ وٹاٹنی نبی اکرم سَلِّنْشِیَّفَ کا بیفرمان نقل کرتے ہیں جب کوئی شخص مفلس ہوجائے اور پھر کوئی شخص اپنا سامان بعینہاں کے پاس پائے تو وہ مخص اس سامان کا دوسروں سے زیادہ حقدار ہے۔

تشریعے: زیر بحث باب میں مفلس کا بیان کیا گیا ہے مفلس وہ آ دمی ہے کہ جس کے ذمہ بہت سے قرضے ہوں اور بعد میں وہ ان کوادا

ہے پھراس کے ضروریات زندگی کو چھوڑ کر باقی مال کوفروخت کردیا جا تا ہے اور رقم غرماء کے درمیان قرضوں کے تناسب سے تقتیم کر دی جاتی ہے پھراس آ دی سے مالدار ہونے تک مطالبہ ساقط ہوجا تا ہے۔

**مٰداہیب فقہاء:** اس مئلہ میں اختلاف ہے کہ اگر کسی آ دمی کا مال بعینہ مفلس کے پاس موجود ہے کیا وہ دوسرے خرماء کے مقابله میں این مال کو لینے کا حقد ارب یا نداور دو مذاہب ہیں:

(۱) امام ابوحنفیه رایشگیا کے نز دیک جب بذریعہ بع وہ مال مفلس کی ملکیت میں آ گیا اب بائع کاحق نہیں بلکہ دوسرے غر ماء کے ساتھ

و الميال الآل: الحلى لا بن حزم ميں حديث مذكور ہے:

ايما امر افلس ووجدر جل سلعته عندي بعينها فهو اسوة للغرماء.

" جو خض مفلس ہوجائے پھر کوئی شخص بعینہ اُس کے پاس اپناسامان پائے وہ قرض خواہوں کے درمیان برابر ہوگا۔"

دسيل النافي: ترمذى ابواب الزكوة من ايك مديث ب:

وفيه خذو اما وجد تم ليس لكم الإذلك.

"اس میں بیہ کہ جو کچھتم اس کے پاس پاؤوہ لےلو،تمہارے لیے اس کےعلاوہ کچھٹیں۔"

کہ ایک آ دمی پر پھل کی تجارت کی وجہ سے بہت قرضے ہو گئے اور وہ ادائیگی سے عاجز ہوگیا جب نبی مُطِّلْظَيَّةً کو اطلاع ہوئی تو آ پ ﷺ نےغرماء سے فرمایا کہ جو کچھاں کے پاس ہے وہ لے جاؤاں کے علاوہ تمہیں کچھنیں ملے گااں حدیث سے معلوم ہوا کہ آپ مَرْاَفِظَةً آنے یہ نہیں فر مایا کہ جس آ دمی کواپنا فروخت کیا کچل بعینہ مل جائے وہ اس کو لے جائے اس ہے معلوم ہوا کہ تمام غر ماء مال کے اندر برابر کے شریک ہول کے ورنہ ترجی بلا مرج ہوگی۔

(۲) ائمہ ثلاثہ ﷺ کے نزدیک ایسے غریم کو دوسرے غرماء پرترجیج حاصل ہوگی کہ جس کا مال بعینہ مفلس کے پاس موجود ہو۔

**رسیل:** ائمہ ثلاثہ کا استدلال زیر بحث باب کی روایت سے ہے کہ رسول الله مَثَّلِفَتُكَمَّ نے ارشا دفر ما یا جوآ دمی مفلس ہوجائے اور پھر کوئی آ دمی اپناسامان بعینداس کے پاس پائے تو وہ آ دمی اس سامان کا دوسر ےغرماء کے مقابلے میں زیادہ مستحق ہے۔

**جوآب:** باب کی روایت عاریت یا ودیعت یا غصب پرمحمول ہے کیونکہ ان تینوں صورتوں میں مفلس کی ملکیت ان اشیاء پر ثابت ہو کی ہی نہیں بلکہ بیاشیاء بدستورا پنے مالکوں کی ملکیت میں ہیں للہٰ اس اعتبار سے وہی ان کے حق دار ہیں اور زیر بحث باب کی روایت میں اس کے دوقر سے بھی ذکور ہیں:

(۱) سلعته میں جوشمیر متصل ہے۔وہ رجل کی طرف رانج ہے معنی یہ ہوگا کہ وہ آ دمی اپنا سامان اس کے پاس پائے اگریہاں ہیج ہوتی تو وہ سامان اس کا نہ ہوتا بلکہ اس کی ملکیت سے خارج ہوتا اس سے معلوم ہوا کہ وہ سامان ابھی اسی کی ملکیت میں ہے ادر وہ اسی صورت میں ہوسکتا ہے جبکہ وہ مفلس تک عاریت یا ودیعت یا غصب یا سرقہ کی وجہ سے پہنچا ہو۔

(٢) بعینها اس لفظ سے بھی یہی معلوم ہوتا ہے کہ یہاں تیج نہیں ہوتی اس لیے کہ بچے کے اندر ملک بدل جاتی ہے اور تبدل ملک

سے عین ہوجاتا ہے جیسے قصد کم بریرہ مخافور اس کے لیے واضح دلیل ہے اس سے معلوم ہوا کہ وہ چیز ابھی بدستور مالک کی ملکیت میں ہے نہ کہ مفلس کی ملکیت میں۔

جواب ©: امام سلم والنيلان اس كو چھ سات طريق سے نقل كيا ہے ان ميں سے صرف ايك طريق ميں للبائع كالفظ ہے باقى كى ميں اس كا ذكر نہيں ہے نيز حضرت ابو ہريرہ والني كے چھ شاگرواس حديث كونقل كررہے ہيں ان ميں سے صرف ايك للبائع كونقل كرتا ہے باقى يا فح اس كونقل نہيں كرتے۔

# بَابُمَاجَاءَ فِي النَّهُي لِلْمُسْلِمِ أَنْ يَدُفَعَ إِلَى الذِّمِّي الْخَمْرَيَبِيْعُهَالَهُ

# باب ۳۵: مسلمان کسی ذمی کوشراب بیچنے کے لیے نہ دے

(١١٨٣) كَان عِنكَنا خَمْرٌ لِيَتِيْمٍ فَلَمَّا نَزَلَتِ الْمَائِكَةُ سَأَلْتُ رَسولَ اللهِ ﷺ وَقُلتُ إِنَّهُ لِيَتِيْمٍ فَقَالَ آهُرِيْ قُوهُ.

ترکبچہ کہا: حضرت ابوسعید خدری خالفی بیان کرتے ہیں ہمارے پاس ایک بیٹیم کی شراب تھی جب سورہ مائدہ نازل ہوئی تو میں نے نبی کریم مُطَافِظَیَّةً نے ارشاد فرمایا اسے بہادو۔

تشرِنيج: امام ترمذي واليُولائية في ايك مسكة توعنوان مين ذكركر ديا اور دوسرا مسكه جوحديث پاك سے مستنبط مور ہا ہے۔

مسئلماولى: ايك كافر ك قبضه مين خرتهي پھراللہ نے اس كومشرف بااسلام كيا اب آيا وہ ذي آ دى كواپئ خركى تيج كاوكيل بناسكتا يے يانہيں؟

**مٰداہب فقہباء:** ① امام ابوصنیفہ رک<sup>الٹی</sup>کڈ فرماتے ہیں کہ ہےتو سے انتہائی ناپسندیدہ کام کیکن اگر اس نے وکیل بنادیا اور اس ذمی نے وہ خمرآ گے پچے دی تو اس کےثمن حلال ہوں گے۔

جہورائمہ اور صاحبین بیش فرماتے ہیں مسلمان اپن خمر کی بیچے کے لیے ذمی کو وکیل نہیں بنا سکتا۔

مسئلہ ثاشیہ: خمرمسلمان کے پاس ہوتو اس کو سرکہ بنانا جائز ہے یا نہیں؟ احناف کہتے ہیں کہ سرکہ بنا کر استعال کرنا جائز ہے عام ازیں بغیر کی عمل کے سرکہ بن جائے مثلاً اس میں نمک یا کوئی اور چیز دال دی جس کی وجہ سے سرکہ بن گیا۔ دال دی جس کی وجہ سے سرکہ بن گیا۔

دوسسراقول شوافع کا ہے: دہ فرماتے ہیں کہا گر بغیر کی عمل کے سر کہ بن جائے تو جائز ورنہ لا پیجو ذ۔ اور تیسراقول حنابلہ کا ہے وہ فرماتے ہیں کہ مطلقا لا یجوز ہے بِعام ازیں عمل کا دخل ہویا نہ ہو۔ آپ مِنْ الشَّيْحَةِ كُرانِ كَاحْكُم نه فرماتے تومعلوم ہوا كەسرىكە بنا كراستعال كرنے كى اجازت نہيں ہے۔

دونول مئلول کا قدرمشترک جواب بیہ ہے کہ ابتداءً ایساتھم تھا جب خمر کی حرمت کا تھم نازل ہوا تھا اس وقت خمر کی نفرت علی وجہ المبالغه دل میں راسخ کرنے کے لیے پتیم کی خمر کو بھی گرانے کا تھم دیدیا تا کہ لوگوں کے دلوں میں خمر کی نفرت اچھی طرح راسخ ہوجائے جیسا کہ مشکوا قر شریف میں پڑھ کر آئے کہ برتنول کے استعال سے بھی منع فرمادیا تھا اور بعد میں جب نفرت دلوں میں راسخ ہوگئ تو برتنول کے استعال کی اجازت ہوگئ تھی اس طرح یہاں پر بھی جب نفرت دلوں میں رائخ ہوگئ تو انتفاع کی اجازت دے دی عام ازیں کہ دہ انتفاع ذمی کووکیل بنا کر ہویا خمر کوسر کہ بنا کر ہو دونوں صورتوں میں جائز ہیں۔

# باب ۲ سا: مقروض کا کوئی مال ہاتھ لگے تو اس سے اپناحق وصول کرسکتا ہے؟

### (١٨٥) أدِّ الرَّمَانَةَ إلى مَنِ ائْتَمَنَكَ وَلَا تَغُنُ مَنْ خَانَك.

تَوْجَجْهَنَّهُ: حضرت ابو ہریرہ نُٹاٹنئہ بیان کرتے ہیں نی اکرم مَلِّشَیِّئَ آنے ارشاد فرمایا ہے جوشخص اپنی امانت تمہارے پاس رکھوائے اسے امانت واپس کردواور جو تحف تمهارے ساتھ خیانت کرے تم اس کے ساتھ خیانت نہ کرو۔

تشرِنیج: مسئلة الظفو: به ہے کہ کمی مخص پر کسی کا قرض ہے وہ قرض کی ادئیگی میں ٹال مٹول کرتا ہے پس اگر اس کی کوئی چیز قرض خواہ کے ہاتھ لگے تو کیاوہ اس میں سے اپنا قرض وصول کرسکتا ہے۔

مرا مب فقهاء: ؟ اس مين اختلاف ٢ ورتين اقوال بين:

(!) امام ما لک ﷺ کے نزد یک اگر مدیون کا مال دائن کے ہاتھ آ جائے تو اس کے لیے جائز نہیں کہ اس سے اپناحق وصول کرے۔ **دلیل:**امام مالک دلیٹیلا استدلال کرتے ہیں زیر بحث باب کی حدیث کے دوسرے جزءے لا تخن من خانك کہ جوتم ہے خیانت کرتم اس سے خیانت نہ کروللہذا مدیون کا جو مال دائن کے پاس آیا ہے وہ امانت ہے اس کو واپس کر دے اور اپنے حق کا اس سے مطالبہ کرے۔ جواب: اس صدیث سے بیاستدلال درست نہیں اس لیے کہ جوآ دمی اپناحق وصول کررہا ہے وہ خیانت نہیں کر رہا حدیث میں ممانعت خیانت کی ہے اور بیصورت خیانت میں داخل ہی نہیں۔

حدیث کالیج مطلب کیا ہے؟ حدیث کالیج مطلب یہ ہے که مدیون نے دائن کوقرض کی ادائیگی میں بہت تنگ کیا اور بالآخراس نے ادا کر ہی دیا اب اگر دائن کے پاس کسی طرح مدیون کا مال آ گیا اب وہ بھی اسے انتقاماً ننگ کرتا ہے تو اس سے منع کیا گیا ہے۔

(۲) امام ابوصنیفہ رہیں کے نزدیک دائن کے پاس مدیون کا جو مال آیا ہے وہ دوحال سے خالی نہیں دین کی جنس سے ہوگا یا نہ۔اگر دین کی جنس ہوتو پھر دائن اپناحق وصول کرسکتا ہے ور نہیں۔

وسيل: امام صاحب والثين كاستدلال اتحادجنس كي صورت مين منده زوجه ابوسفيان كي روايت سے بنو قيه خذى ما يكفيك

وولدك بالمعروف كمني مَراشَيْعَ أن ابوسفيان من الله كالماس نفقه وصول كرنے كى اجازت دى يہاں نفقه بھى نفذ تھا اور مال بھي نقد تھامعلوم ہوا کہ اتحاد جنس کی صورت میں اپناحق وصول کیا جاسکتا ہے اور اختلاف جنس کی صورت میں اپناحق وصول کرنا اس لیے جائز نہیں کہ اس صورت میں اس مال کوفروخت کئے بغیرا پنے حق کی وصولی ممکن نہیں تو اس سے لا زم آئیگا غیر کے مال کواس کی اجازت کے بغیر فروخت کرنا اور پیرجائز نہیں۔

(٣) امام ثفی والین کے نزدیک اگر دائن کے پاس مدیون کا مال آجائے تو وہ اس سے اپناحق وصول کرسکتا ہے چاہے اتحاد جنس ہو ہااختلاف جنس۔

وسيل: امام شافعي مِلَيْنِيْدُ كا استدلال بيرے كه منده مُنْ لَنْنَانِ نبي مَلِّلْقَيْنَا اللهِ مِلْلَقِيَّا إلى اللهِ مِلْلَقِيَا أَمِي اللهِ مِلْلِقِيَّا مِي اللهِ مِلْلِقِيَا اللهِ مِلْلِقِيَا أَمِي اللهِ مِلْلِقِيَا اللهِ مِلْلِقِيَا أَمِي اللهِ مِنْ اللهِ مِلْلِقِيَا أَمِي اللهِ مِنْ اللهِي اللهِ مِنْ الللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِينَامِ مِنْ اللّهِ مِنْ الللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ م طرح ادانہیں کرتا کیا میرے لیے جائز ہے کہ اس کے مال سے میں اپنے اور اولا دے لیے بقدر نفقہ لے لیا کروں؟ تو آپ مَلِّفَظَيْمَ نفرمایا:خذی مایکفیك.

#### بَابُ مَاجَاءَ أَنَّ الْعَارِيَةَ مُؤَدَّاةً

# باب ۳۷: عاریت پر لی ہوئی چیز مضمون ہے

(١١٨٢) فِي الْخُطْبَةِ عَامَ حَجَّةَ الْوَدَاعِ الْعَارِيَةُ مُؤَدَّاةٌ وَالزَّعِيمُ غَارِمٌ وَاللَّيْنُ مَقْضِيًّ.

تَرْجَجْهَنُهُ: حضرت ابوامامه نظانُو بیان کرتے ہیں میں نے نبی اکرم مَلِّشَيَّجَ کو جمۃ الوداع کے موقع پر خطبے کے دوران بیار شادفر ماتے ہوئے سناہے جوشے ادھار لی جائے اسے واپس کرنا ضروری ہے اور ضانت دینے والا مخص ذمہ دار ہوتا ہے اور فت مض کی ادائسیگی

(١١٨٤) عَلَى الْيَدِمَا آخَنَتُ حَتَّى تُؤَدِّى قَالَ قَتَادَةُ ثُمَّ نَسِى الْحَسَنُ فَقَالَ هُوَ آمِيْنُكَ لَاضَمَانَ عَلَيْهِ يَعْنِي الْعَارِيَةَ.

تَوْجَجُنُهُ: حضرت سمره وَلَا تُنو نبي اكرم سُلِفَيَامَ كا يه فرمان نقل كرت بين باتھ (يعني آ دي) نے جو چيز لي ہواسے ادا كرنا لازم ہے۔ قادہ را تھے ہیں اس کے بعد حسن اس روایت کو بھول گئے اور انہوں نے یہ کہا وہ مخض تمہار امین ہوگا اور اس پر صان لازم نہیں ہوگا لینی بدادھار لی ہوئی چیز کا تھم ہے۔

تشريح: شئ مستعار پرمستعير كا قبضه آيا يه قبضه امانة بي يا قبضه ضان ب- احناف كتم بين كه يه قبضه امانت ب جب موجود جوگی اس وقت تک واپس کرنا ضروری ہے اور جب موجود نہ ہوتو پھر دوصورتیں ہیں: (1) ہلاک ہوگی (۲) استہلاک ہوگا اگر ہلاکت ہوگی تو کوئی ضان نہیں ہے اور اگر استہلاک ہوتو ضان ہوگی یہی قاعدہ ہے امانت میں یہی قول اسحاق بن راہویہ را تھا کا ہے یہ تقریباً پہلا مسئلہ ہے کہ جس میں آخل بن راویہ رایشیا ساتھ دے رہے ہیں احناف کا۔

دومسسراقول شوافع اور حنابله كا ہے كہ وہ مطلقامضمون ہوگی استہلاك ہوتو بھی ہلاكت ہوتو بھی۔

احناف کی دلیل: حدیث یعلی بن امیه و النی ہے جس کی تخریج امام ابوداؤد والنی اورامام نسائی والنی نے کی ہے جس کامضمون یہ ہے کہ حضور مَلِّ اَلْتُی اِلْمَ ابْنَ اللّٰهِ وَالنَّهِ مِنْ اللّٰهِ عَلَی اللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰمُ وَاللّٰهُ وَلّٰ وَاللّٰهُ وَالللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰم

**شوافع اور حت ابله کی دسیل:** یہی حدیث الباب ہے کہ العاریۃ موا داۃ طریق استدلال عاریۃ پر لی ہوئی چیز ادا کی جائے گی عام ازیں موجود ہویا نہ ہوتو ظاہر ہے کہ موجود نہ ہونے کی صورت میں تاوان لیا جائے گا۔

ووسرى وسل دائود فى سننه جى كامنون يه بى كامنون يه بى الذى اخرجه ابو دائود فى سننه جى كامنون يه بى كەمنون يە بى كەمنون يە بىكە مىنون يە بىكە مىنون يە بىكى كارادە فرمايا بىل نے عرض كيا: اتاخن عنوان يە كىتى بىل كەغزوە خىنىن كىموقع پر بىكى كىم مىنونىڭ ئىنى ئىلىنىڭ ئىنى ئىلىنىڭ ئىنى ئىلىنىڭ ئىلىنى

جواب: ترمذی شریف والی روایت کا جواب یہ ہے کہ اس میں مدعی واضح نہیں ہے اس لیے کہ موداۃ کا لفظ اداء سے ماخوذ ہے اور اداء کتے ہیں عین ماوجب کوصاحب حق کے حوالے کرنا اور عین ماوجب کوسپر دکرنا ای وقت ہوگا کہ جب وہ موجود ہوتو حدیث کا مدلول یہ ہے کہ جب تک مشمّی ماوجب مستعیر کے پاس موجود ہوتو واپس کرنا واجب ہے اور جب موجود نہ ہوتو آیا ضان ہوگی یا نہیں ،اس سے یہ حدیث ساکت ہے اور حدیث یعلی بن امیہ رہائی ناطق ہے کہ جب ہلاکت ہوتو ضان واجب نہیں ہے۔

#### معاست سے کی تین خرابوں کی اصلاح؟

یہ حدیث در حقیقت باب معاشرت سے ہے اس میں نبی مُطِّلْتُنگِیَّا نے معاشرے میں پائی جانے والی تین خرابیوں کی اصلاح فرمائی ہے۔

قادہ رہنے کا حسن بھری رہنے کا حسن بھری رہنے گئے ہو حضرت حسن بھری رہنے گئے کا بھی وہی مسلک تھا جو حنفیہ کا مسلک ہے بین عاریت پر مستعیر کا قبضہ قبضہ امانت ہے حضرت قادہ رہنے گئے جو حضرت حسن بھری رہنے گئے ہیں کہ حضرت حسن بھری رہنے گئے جو حضرت حسن بھری رہنے ہیں کہ حلی المیل ما اخذت حتی تو دی جس کا مطلب حضرت قادہ رہنے گئے ہو کہ مستعیر کے ذمے صان واجب ہے لین ایسا معلوم ہوتا ہے کہ بعد میں حسن بھری رہنے گئے کا مطلب حضرت قادہ رہنے گئے ہیں میں میتھا کہ متعیر کے ذمے صان واجب ہے لین ایسا معلوم ہوتا ہے کہ بعد میں حسن بھری رہنے گئے اس حدیث کو بھول گئے جس کی وجہ سے آپ نے یہ مسلک اختیار کیا کہ ھو امین کا رخصان علیہ وہ تمہارا امین ہے اس پر کوئی صان واجب نہیں گویا کہ حضرت قت اوہ نے استاذ حضرت حسن بھری رہائے گئے پر یہ اعتراض کیا حالا نکہ انہوں نے یہ حدیث روایت کی تھی لیکن اس کے باوجود وہ عاریت کے مضمون ہونے کے قائل نہیں ایسا معلوم ہوتا ہے کہ بعد میں وہ یہ حدیث بھول گئے اگر یہ حدیث ان کو یاد ہوتی تو وہ عاریت کو مضمون "قرار دیتے۔

حس**ن بھری ویشین کا مسلک:** بید حضرت تقادہ ویشیئه کا اپنا خیال ہے جس کا انہوں نے اظہار فرمایا لہذا بیضروری نہیں ہے کہ حضرت

حسن بصری پرلٹیکڈ اس حدیث کو بھول گئے بلکہ ظاہریہی ہے کہ بیرحدیث ان کو یا دھی البتہ انہوں نے اس حدیث کواس معنی پرمحمول کیا ہو جس پر حنفیہ نے محمول کیا ہے وہ یہ ہے کہ عاریت کی چیز جب تک موجود ہے اور ہلاک نہیں ہوئی اس وقت تک لینے والے پر واجب ے کہ وہی چیز واپس لوٹائے اس میں صان کا کوئی ذکر نہیں۔

### بَابُمَاجَاءَفِى الْإِحْتِكَار

#### باب ۳۸: ذخب ره اندوزی کرنا

# (۱۱۸۸) لايختكِرُ إلَّا خَاطِئ.

تَرْتَجْجُكُمْ: حضرت معمر بن عبدالله والتي بيان كرت بين بين في اكرم مُؤَلِّفَيْكَام كُوبياراتا دفر مات موئ سنا ب صرف كنه كار شخص ذخیرہ اندوزی کرسکتا ہے۔

تشرفیح: احتکار حکر سے ماخوذ ہے حکر کالغوی معنی ہے کسی چیز کوروک کر بیچنا۔احتکار ذخیرہ اندوزی کو کہتے ہیں۔

مذا ہسب فقہاء: اصطلاح میں غذائی اجناس کومثلاً کھانے پینے کی چیزوں کوخرید کرروک لینا اس ارادے سے کہ جب قبط ہوگی تومہنگے دامول فروخت کرول گا آیا پیرجائز ہے یانہیں؟

- 🛈 جمہور کے مذہب میں تفصیل ہے کہ کھانے پینے کی چیزوں میں احتکار مکروہ ہے بشر طیکہ اہل بلد کوضرر ہواور اگر اہل بلد کوضر رنہیں تو مکروہ بھی نہیں ہے اگر کھانے پینے کی چیزوں کے ماسواء ہوں تو جائز ہے۔
- ② قاضی ابو پوسف سے راٹیل سے منقول ہے کہ ہرضرورت عامۃ کی چیزوں میں خواہ اقوات کے قبیل سے ہوں یا غیر اقوات کے قبیل سے ہوں احتکار لا یجوز ہے۔

فقلت لسعیں... الح محد بن ابراہیم ولیٹیا جو اس حدیث کے راوی ہیں فرماتے ہیں کہ جب میں نے حضرت سعید بن مسیب ٹٹاٹٹو سے بیرحدیث سی تو میں نے کہا اے ابومحمر آپ تواحتکار کرتے ہیں انہوں نے جواب میں فرمایا کہ میرے استاد حضرت معمر بن عبداللد ٹواٹنو بھی احتکار کیا کرتے تھے۔مطلب ان کا یہ تھا کہ ہم لوگ ایسی اشیاء کا ایسے اوقات میں احتکار کرتے ہیں جبکہ عوام کوضرر نہ ہوییلوگ زیتون اور درخت سے گرنے والے پتے جو چوپائے کی غذا کے طور پر استعال کئے جاتے ہیں ان کا احتکار کما کرتے ہتھے۔

اسٹاک اوراحتکار میں فرق : بیہ ہے کہ اسٹاک کرنا جائز ہے ذخیرہ اندوزی ممنوع ہے اور ذخیرہ اندوزی بیہ ہے کہ کوئی چیز بڑی مقدار میں خرید کررکھ کی جائے اور گرانی کا انتظار کیا جائے اور جب تک بھاؤنہ بڑھے بیچی نہ جائے اور اسٹاک کرنا یہ ہے کہ کہ دوکان کی ضرورت کے بقدر چیزخرید لی جائے اور اس کی فروخنگی جاری رکھی جائے اول ممنوع ہے کیونکہ اس سے چیز وں کی قلت ہوجاتی ہے بلکہ تجارا سطرح مصنوی قحط پیدا کریتے ہیں اور ثانی جائز ہے کیونکہ اس سے نہ داموں پر اثر پڑتا ہے نہ قحط سالی پیدا ہوتی ہے اور حضرت معمر نتائغهٔ اور حفزت سعید را الله استاک کرتے تھے ذخیرہ اندوزی نہیں کرتے تھے۔

#### بَابُمَاجَاءَفِىُ بَيْعِ الْمُحَفَّلاَتِ

# باب ۹ ۳: تقن میں دودھ روک کر جانور بیجنا

# (١١٨٩) لَاتَسْتَقْبِلُواالسُّوقَوَلَا تُحَقِّلُوا وَلا يُنَقِّقُ بَعْضُكُم لِبَعْضٍ.

ترویجینجان حضرت ابن عباس توانتی بیان کرتے ہیں: بی اکرم سُرِ اَسْتَحَافِی نے ارشاد فر ما یا ہے: (سامان کے) منڈی پہنچنے سے پہلے (راست میں سودا نہ کرو) اور دود دورو کے ہوئے جانور کوفر وخت نہ کرواور کوئی شخص کی دوسرے کے لئے مصنوی بولی نہ لگائے۔

میں سودا نہ کرو) اور دود دورو کے ہوئے جانور کوفر وخت نہ کرواور کوئی شخص کرنا چنا نچ بس کو حافلۃ اور جلہ کو حفلۃ کہتے ہیں کوئی کہ مشرف جوتے ہیں اور بھے محفلات اور بھے مصرات ایک چیز ہیں یعنی جانور کے تھن میں دود دوروک کرمشر کی کودھوکہ دینا جائز نہیں۔

حضرت عبداللہ بن عباس توانی وایت کرتے ہیں کہ حضور مُرانی کے ارشاد فر ما یا کہ ملتی الجلب مت کرواس کی تفصیل پیچھے گزر چکی ہے اور اُونوں میں تحفیل مت کروایت کرتے ہیں کہ حضور مُرانی کے اندر تصریہ کرنا جائز نہیں کہ اس کا دود دے نہ نکالنا تا کہ اس کے تھن دیکھ کو خرید نے والے کودھوکہ لگ جائے بیکل اُونو کے اندر مت کرواور تم میں سے کوئی شخص دوسرے کے لیے سامان کورواح نہ دے یعنی خرید نے دوسرے کا سامان بیچنے کے لیے جھوٹ موٹ زیادہ قیت نہ لگائے مثلاً ایک شخص درمیان میں آگرای چیز کی زیادہ قیمت پر خرید نے کہ بیش ش کردے تا کہ خریدار کودھوکہ دے دے حالانکہ اس تیسرے شخص کو خرید نامقصود نہیں ہے اس کو بحش کہا جاتا ہے حدیث کی کہا بیا تا ہے حدیث کی کہیں اس کی ممانعت فرمائی ہے۔

## بَابُ مَاجَاءَ فِي الْيَمِيْنِ الْفَاجِرَةِ يَقَتَطِعُ بِهَا مَالَ الْمُسْلِمِ

# باب • ٣٠: جھوٹی قتم کے ذریعے سلمان کا مال ہتھیا نا

(•١١٩) مَنْ حَلَفَ عَلَى يَمِيْنِ وهُو فِيها فَاجِرٌ لِيَقْتَطِعَ بِها مَالَ امْرِءُ مُسلِمٍ لَقِى اللهُ وهُو عَلَيهِ غَضْبَانُ فَقَالَ الْأَشْعَتُ بُنُ قَيْسٍ فِي وَاللهِ لَقَلُ كَانَ ذَلكَ كَانَ بَيْنِي وَبَينَ رجلِ مِنَ الْيَهُوْ دِارْضُ فَبَعَنَ فَقَلِمُ تُهُ إِلَى النَّبِي عَلَيْ فَقَالَ لِكَ مَانَ ذَلكَ كَانَ بَيْنِي وَبَينَ رجلِ مِنَ الْيَهُوْ دِارْضُ فَبَعَنَ فَقَلِمُ تَهُ وَاللهِ لَقَلُ مَا اللهُ وَقَلَ اللهِ وَاللهِ اللهُ وَاللهِ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ الل

ترکیجینب: حضرت عبداللہ بن مسعود خالتی بیان کرتے ہیں، نی اکرم سَلِّنَظِیَّا نے ارشاد فر مایا ہے : جو شخص قتم اٹھائے اور وہ اس میں جھوٹا ہو، تا کہ اس کے ذریعے وہ کسی مسلمان کا مال ہتھیا لے، تو جب وہ اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں حاضر ہوگا، تو اللہ تعالیٰ اسس پر ناراض ہوگا۔ حضرت اشعث خالتی بیان کرتے ہیں، یہ تھم میرے بارے میں ہے، اللہ تعالیٰ کی قتم میرے اور ایک یہودی شخص کے درمیان زمین کا تنازعہ تھا اس نے مجھے دینے سے انکار کیا تھا میں اسے لے کرنی اکرم مَرِّنْ اَسِیَّا کَا کی خدمت میں حاضر ہوا۔ نی اکرم مِرِّنْ اَسْکِیْلَا نے مجھے سے دریافت کیا، کیا تمہارے پاس کوئی ثبوت ہے؟ میں نے عرض کیا نہسیں: نبی اکرم مُظَّنْظُیَّمَ نے یہودی سے فرمایا: تم قتم اٹھالو! میں نے عرض کی: یارسول الله مُظَّنْظِیَّةَ! یہ توقتم اٹھالے گا، اور میرامال لے جائے گا، تو الله تعالیٰ نے یہ آیت نازل کی۔ "بے شک وہ لوگ جو الله تعالیٰ کے نام کے عہد اور اس کے نام کی قسموں کے بدلے میں تھوڑی قیمت حاصل کرتے ہیں" … یہ آیت آخر تک ہے۔

تشرفیح: زیر بحث باب کی روایت میں مذکور ہے رسول الله سَرِّفَظِیَّ فَ فرمایا کہ جوآ دمی جموٹی قسم کے ساتھ کی مسلمان کا مال لے گا قیامت کے دن جب الله تعالیٰ سے ملاقات ہوگی تو الله تعالیٰ غضب ناک ہوں گاس حدیث کے بیان کے وقت حضرت اشعث میں تھا تھا میں موجود سے انہوں نے بیحدیث من کر فر مایا اللہ کی قسم بیہ بی مَرِّفَظِیَّ فی فیرے بارے میں فرمایا تھا وہ اس طرح کہ میرے اور ایک یہودی کے درمیان زمین کا تنازع تھا میں نے آپ مَرِّفظِیْ کی خدمت میں دعوی پیش کیا تو آپ مِرِّفظِیْ نے مجھے بینہ کا مطالبہ کیا میں نے کہا میرے پاس بینہ تونہیں پھر آپ نے یہودی سے حلف کا مطالبہ کیا میں نے عرض کیا یہ تو یہودی ہے جموثی قسم اٹھا کرمیرا مال لے جائے گا اس وقت بیر آپ نے نازل ہوئی: إِنَّ اللَّهُ مِنْ يَشْتَدُونَ ... الخ۔

#### بَابُ مَاجَاءَ إِذَا اخْتَلَفَ الْبَيِّعَان

# باب اس جب خرید و فروخت کرنے والوں کے درمیان اختلاف ہوجائے

# (١١٩١) إذا اخْتُلِفَ البَيِّعَانِ فَالْقُولُ قُولُ البَائِعِ وَالْمُبتَاعُ بِالخيارِ.

توکیجینگی: حضرت عبداللہ بن مسعود رفائٹی بیان کرتے ہیں: بی اکرم مُؤٹٹی آنے ارشاد فرمایا ہے: جب فرید و فروخت کرنے والوں کے قول کا عتبار ہوگا ،اور فریدار کو اختیار ہوگا۔(وہ سوداختم کردے)
درمیان اختلاف ہوجائے تو فروخت کرنے والوں کے قول کا اعتبار ہوگا ،اور فریدار کو اختیار ہوگا یا شمنوں میں اختلاف ہوگا یا محضوں میں اختلاف ہوگا یا محضوں میں اختلاف ہوگا یا دونوں میں اختلاف ہوجائے تو دونوں میں اختلاف ہوجائے تو دونوں میں اختلاف ہوگا یا بھی خیار شرط میں اختلاف ہوگا یہاں صرف میہ ہے کہ اگر بائع اور مشتری کا شمنوں میں اختلاف ہوجائے تو احتاف کے باس بینہ ہول تو قول ای کا معتبر ہوگا اور اگر دونوں کے باس بینہ ہول تو قول ای کا معتبر ہوگا اور اگر دونوں کے باس بینہ ہول تو قول ای کا معتبر ہوگا اور اگر دونوں کے باس بینہ ہول تو قول ای کا معتبر ہوگا اور اگر دونوں کے باس بینہ ہول تو پھر تحالف من الجاب بائغ اور تو ہوں گے وہ معتبر ہوگا اور اگر دونوں قتم اٹھالیس گو قاضی بیع کو شخ کردے گالیکن اس تحالف کے جاری ہوگا صدیت جاری ہوئے کی دیل ہو اور اختاف کے دونوں قتم اٹھالیس گو قاضی بیع کو شخ کردے گالیکن اس تحالف کے جاری ہوئے کی دیل ہے اور احتاف کے خلاف جاری ہوگا صدیت موجود ہو یا نہ ہو دونوں صورتوں میں تحالف جاری ہوگا صدیت الباب بظاہر الشوافع کی دلیل ہے اور احتاف کے خلاف جاری ہے۔

جواب ①: ال حدیث میں اجمال ہے اور حضرت عبداللہ بن مسعود مناتین کی دوسری حدیث جو ابن ماجہ اور دارمی میں ہے اس میں صراحت والسلعة قائمة کے الفاظ موجود ہیں تو اس مجمل کومفسر پرمحمول کیا جائے گا۔

جواب 2: بيسندا مرسل بي بمعنى منقطع اس ليے كه اس ميں عون بن عبدالله راشيد نقل كرتے ہيں ابن مسعود مخاتف سے حالانكه عون بن

عبداللد رالیون کی ملاقات ابن مسعود و دانیون سے ثابت نہیں ہے ایک اور سند سے مروی ہے قاسم بن عبدالرحمٰن عن عبدالله کی سند سے یہ بھی مرسل ہے اس لیے کہ اس میں قاسم کی ملاقات حضرت عبداللہ بن مسعود وزانٹوز سے ثابت نہیں ہے۔

قال ابن المنصود: ابن منصور ولیٹی کہتے ہیں کہ میں نے امام احمد بن صبل ولیٹی سے مسلہ پوچھا کہ جب بائع اور مشتری کا اختلاف ہوجائے اور دونوں کے پاس بینہ نہ ہوں تو پھر کیا ہوگا تو امام احمد بن صبل ولیٹی نے فرمایا کہ تحالف جاری ہوگا اسکے بعد بچے کو فسخ کردیا جائے گا ابن منصور ولیٹی کہتے ہیں کہ پھر میں نے یہی مسئلہ ایک بن راہویہ ولیٹی سے پوچھا تو انہوں نے بھی یہی جواب دیا۔

# بَابُ مَاجَاءَ فِي بَيْعٍ فَضُلِ الْمَاءِ

# باب ۴۲:۱ضافی پانی فروخت کرنے کا حکم

(١١٩٢) قال مَهْي النَّبِيُّ ﷺ عَنْ بَيعِ الْمَاءِ.

تَرْجَجْهَا بَهِ: حضرت ایاس بن عبد مزنی مثانثی بیان کرتے ہیں: نبی ا کرم مَطَّلْطُیَّا اِنی کوفروخت کرنے سے منع کیا ہے۔

# (١١٩٣) لاَ يُمْنَعُ فَضُلُ الْمَاءِلِيُمْنَعَ بِهِ الْكَلاُ.

تَوَجِّجَهُ بَهِ: حضرت ابو ہریرہ نظائفہ بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مَلِّلْظَیُّفَا نے ارشاد فر مایا ہے: اضافی پانی کوروکا نہ جائے ، وزنداس وجہ سے گھاس کےاگئے میں رکاوٹ پیش آئے گی۔

**تشریح**: پانی کی بیج سے منع فرمایا گیااس میں تفصیل ہے پانی کی تین قسمیں ہیں: (۱) دریاؤں اور بڑے بڑے نالوں کا پانی (۲)مملو کہ حوضوں اور کنوؤں کا یانی (۳) وہ یانی جو برتنوں اور مکشیز وں میں جمع کر لیا گیا ہو۔

پہسل متم: کا پانی مشترک ہیں ہر تخص کوان سے فائدہ حاصل کرنے کی اجازت ہے کوئی اگر چکی چلانا چاہے تو وہ چکی چلاسکتا ہے کوئی اگر نہر نکالنا چاہے تو نہر نکال سکتا ہے۔

دوسسری فتنم: مملوکہ حوضوں کا پانی مملوکہ کنووں کا پانی مملوکہ نالوں کا پانی مملوکہ تالا بوں کا پانی خود بھی پی سکتا ہے اور جانوروں کو بھی پلا سکتا ہے اور اگر دوسرا شخص اپنے جانوروں کو پلانا چاہے تو وہ بھی پلاسکتا ہے بشرطیکہ کنویں اور حوض کونقصان نہ دیں ورنہ روک سکتا ہے البتداگر زمین کوسیراب کرنے کاارادہ کرتا ہے تو اس کو بیچنے کاحق حاصل ہے۔

تیں۔ ری شم: تیسری شم کے پانی کواگر بیچنا چاہے تو پیچ سکتا ہے اذا کان الامر کذلک پس اس حدیث کا مصداق پہلی شم کی پانی ہیں قشم ثالث اس کے تحت داخل نہیں ہے۔

"لاً یُمُنَکُ فضلُ المهاء" زائد پانی کو نہ روکا جائے تا کہ زائد پانی کو روکنے کے ذریعے گھاس میں چارے کو روکا جائے لینی زائد پانی کو روکنے سے مقصود گھاس میں چارہ کو روکنا ہے اس کی صورت سے ہے کہ کی شخص کا ذاتی کواں ہے اس کے قریب عام چرا گاہ ہے اس میں گھاس چارہ کھانے کے اندرتمام لوگوں کو جانور چرانے کا حق حاصل ہے۔ ظاہر ہے کہ گھانس چارہ کھانے کے بعد پانی چینے کی ضرورت ہوگی اب مالک کنوال سے چاہتا ہے کہ لوگ اپنے جانور یہاں نہ لائمیں میں ہی اس میں اپنے جانور چراؤں اس کی

وجہ سے پانی سے روک دیتا ہے حیلہ کرتے ہوئے درحقیقت یہ پانی سے نہیں روکنا چاہتا بلکہ گھاس چارے سے روکنا چاہتا ہے زائد کی قید اس لی نہیں کہ اگر زائد نہ ہوتو روک سکتا ہے بلکہ زائد ہوتو اس وقت رو کئے میں مزید وعید ہے۔

#### بَابُمَاجَاءَفِيْ كَرَاهِيَةِ عَسْبِ الْفَحْل

# باب ٣٣: نركوجفتى كے لئے كرائے پردينا مكروہ ہے

#### (١١٩٣) نَهٰى النَّبِيُّ عَنْ عَسُبِ الْفَحْلِ.

تَوَجَّجَهُ مُنَّا وَ مَنْ اللَّهُ عَنْ عَلَى اللَّهِ مِنْ اللَّهِ عَنْ عَسُبِ الْفَحُلِ فَنَهَا لَا فَقَالَ يَا رَسُولَ اللَّهِ عَنْ عَسُبِ الْفَحُلِ فَنَهَا لَا فَقَالَ يَا رَسُولَ اللَّهِ عَنْ عَسُبِ الْفَحُلِ فَنَهَا لَا فَقَالَ يَا رَسُولَ اللَّهِ عَنْ عَسُبِ الْفَحُلِ فَنَهَا لَا فَقَالَ يَا رَسُولَ اللَّهِ عَنْ عَسُبِ الْفَحُلِ فَنَهَا لَا فَقَالَ يَا رَسُولَ اللَّهِ عَنْ عَسُبِ الْفَحُلِ فَنَهَا لَا فَقَالَ يَا رَسُولَ اللَّهِ عَنْ عَسُبِ الْفَحُلِ فَنَهَا لَا فَقَالَ يَا رَسُولَ اللَّهِ عَنْ اللَّهُ الْفَالِقُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللللْهُ اللَّهُ الللللِهُ اللْهُ الللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللْهُ الللللْهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ الللللْهُ اللللللْهُ اللْهُ اللَّهُ الللللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللللللْمُ اللَّهُ الللللْهُ الللْهُ اللَّهُ اللللللْ

توکیجی نئم: حضرت انس بن مالک ٹالٹی بیان کرتے ہیں، کلاب قبیلے سے تعلق رکھنے والے ایک شخص نے بی اکرم مَلِ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهِ مِلْاَلْتِ قَبِیلَے سے تعلق رکھنے والے ایک شخص نے بی اکرم مَلِلْظَیْکَا اَنْ اللّٰهِ مَلِلْظَیْکَا اِنْ اللّٰهِ مَلَالْتِ اللّٰهِ مَلَالْتِ اللّٰهِ مَلَالْتِ اللّٰهِ اللّٰهِ مَلَالْتِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللل

تشونیج: زیر بحث باب میں عسب الفحل سے منع کیا گیا ہے عسب الفحل سے مرادیہ ہے کہ زمادہ کے ساتھ جفتی کرے مثلاً مادہ کا مالک سے موالد ہے کہ میری مادہ حالمہ ہوجائے لیکن اس کے پاس زموجو زمین وہ نرکے مالک سے مطالبہ کرے کہ اپنے نرکوجھوڑ دوتا کہ میری مادہ کو حالمہ کرے اور وہ اس پر اجرت کا مطالبہ کرے اس سے منع کیا گیا ہے کہ بیجائز نہیں البتہ اگر اکرام کے طور پر کچھ دے دیا جائے تو بیجائز نہیں البتہ اگر اکرام کے طور پر کچھ دے دیا جائے تو بیجائز نہیں معزت انس زبائن کی کی روایت میں مذکور ہے۔ اس کی بیصورت ہے کہ پہلے سے کوئی اجرت مقرر نہیں جب نرکا مالک اپنانر لے کر آیا تو مادہ کے مالک نے اس کی خاطر تواضع کردی یا کوئی ہدیددے دیا تو اس کی اجازت ہے۔

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي ثَمَنِ الْكَلْبِ

# باب ١٩٧٠: كت كي قيمت كاحكم

(١١٩٢) كَسُبُ الْحَجَّامِ خَبِيْتٌ وَمَهُرُ الْبَغِيِّ خَبِيتٌ وَمَّنُ الْكَلْبِ خبيثٌ.

تَوْجَجْهَا بَهُ: حضرت رافع بن خدت الله بيان كرتے بين: بى اكرم مَطَّقَعَ فَ ارشادفر مايا ہے: كِي لگانے والے خض كى كمائى حرام ہے۔ اور كتے كى قيت حرام ہے۔ فاحشہ عورت كى كمائى حرام ہے۔

(1192) قَالَ مَهْ رَسُولُ اللهِ ﷺ عَنْ ثَمْنِ الْكُلْبِ ومَهْرِ الْبَغِيِّ وَحُلُوانِ الكَاهِنِ.

تو بخبخ نئہ: حضرت ابومسعودانصاری منافئۃ بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مُطَّنْظُۃؓ نے کتے کی قیمت، فاحشہ عورت کی کمائی اور کا ہن کو ملنے والی نیاز (استعال کرنے) ہے منع کمیا ہے۔

كتے كى خريد وفروخت كا حكم:

① امام شافعی رایشار فرماتے ہیں کہ کتے کی بھے جائز نہیں۔

**استدلال:** کرتے ہیں اس حدیث سے اور اگر کوئی شخض بیچ کرے تو بائع کے لیے اس کی قیمت لینا حرام ہے۔

- امام ابو صنیفہ اور امام مالک بڑے آئی کا قول مختاریہ ہے کہ جس کتے کو پالنا جائز نہیں اس کی بھی جائز نہیں اور جس کتے کو پالنا جائز
   ہے اس کی بھی بھی جائز ہے اور اس کی قیمت لینا بھی جائز ہے۔
- ③ امام ما لک طلیطیلا کی ایک روایت کے مطابق کھانے کے لیے بھی کتے کی تنج جائز ہے کیونکہ اس روایت میں ان کے نز دیک کتے کا کھانا حلال ہے۔

حنفيه اور ما لكيه كا استدلال: حضرات حنفيه اور ما لكيه حضرت جابر والتي كى روايت سے استدلال كرتے ہيں جونسائى ميں آئى ہے اس روايت ميں بيدالفاظ ہيں كه:

نهىرسول الله ﷺ ثمن الكلب الإكلب صيد.

"نى مَالِنْظَيْنَةُ فِي كَتْ كَى قيمت لينے سے منع فرما يا ہے الابد كدوه شكارى كتا ہے۔"

ال روایت میں الاکلب صید کا استثناء موجود ہے لیکن ساتھ ہی امام نسائی راٹیٹیڈ نے اس روایت پر کلام کرتے ہوئے فرمایا کہ بیدروایت محل نظر ہے اس لیے کہ اس روایت کا مرفوع ہونا ثابت نہیں لیکن حقیقت سے ہے کہ اول توجس روایت میں بیمرفوع مروی ہے اس کے متام رجال ثقات ہیں لہٰذا اس روایت کو مرفوع نہ مانا جائے یعنی عن تمام رجال ثقات ہیں لہٰذا اس روایت کو رد کرنے کی کوئی معقول وجہ موجود نہیں ہے اور اگر اس روایت کو مرفوع نہ مانا جائے یعنی عن رسول اللہ ﷺ کا لفظ نہ بھی ہوت بھی حضرت جابر من تا تھا جائے الکالب الاکلب صید۔

اس میں لفظ تھی آیا ہے اس کے معنی ہیں کہ منع کیا گیا ہے مطلب یہی ہے کہ حضور مَطِّنْتُظَیُّۃ نے منع فرمایا ہے لہذااگر عن د سول الله ﷺ کا لفظ روایت میں صراحتاً موجود نہ ہوتب بھی حدیث مرفوع ہی کے حکم میں ہے اور وہ روایت قابل استدلال ہے اس کے متعدد متابعات موجود ہیں۔

صحابہ میں گفتہ اور تابعیں وکی آئی اسے استدلال: اس کے علاوہ متعدد صحابہ کرام میں آئی اور تابعین وکی آئی سے ایسے متعدد فیاوی میں میں میں کہا گیا ہے کہا گرکوئی شخص دوسرے کے کتے کو ہلاک کردے تو اس کا تاوان اس کے ذم لازم آئے گا اور تاوان اس چیز کا لازم آسکتا ہے جس کی بیج ہوسکتی ہواور جو چیز بیج کامحل نہ ہواس کا تاوان لازم نہیں آتا حضرت عثمان موالی و مقاوی میں لہذا عبر اللہ بن عمر محالی المجب میں انہوں نے تاوان اداکر نے کا تھم دیا ہے ان کے علاوہ بعض دوسرے تابعین کے بھی فیاوی ہیں لہذا ان صحابہ میں آئی اور تابعین وکی ہے جس میں انہوں نے تاوان اداکر نے کا تھم دیا ہے ان کے علاوہ بعض دوسرے تابعین کے بھی فیاوی ہوتی ہے کہ جس کتے کا پالنا جائز ہے اس کتے کوفر و خدت کرنا بھی جائز ہے۔ معدی باب کی تین توجیہات ہو گئی ہیں:

پہلے تو جسید ریہ ہے کہ اس حدیث میں وہ کتا مراد ہوجس کا پالنا جائز نہ ہو۔

دوسسری توجید ہیں جہ ہے کہ بیصدیث منسوخ ہاوراس کی ناشخ وہ احادیث ہیں جن میں الاکلب صید کا استفاء موجود ہوا دیث ہیں پڑھا ہے کہ حضور عَلِّنْ اللّٰ کا جائے میں کول کے احکام ہونے ہونے کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ آپ نے متعدد احادیث میں پڑھا ہے کہ حضور عَلِیْنَ ﷺ کے زمانے میں کول کے احکام تشدید سے تحفیف کی طرف منتقل ہوتے رہے ہیں چنانچ ابتداء میں تھم بیتھا کہ ان کو مار بی ڈالو پھر بعد میں صرف کالے کتے کو مارنے کا تشدید سے تحفیف کی طرف منتقل ہوتے رہے ہیں ان گھراس کے بعد کلب صیداور کلب زرع کا استفاء آیا اس طرح اس کے بارے میں احکام تحفیف کی طرف منتقل ہوتے رہے ہیں ای طرح یہاں بھی بیا ہما جا سکتا ہے کہ ابتداء میں ہرکتے کی بھے ناجائز تھی اور بعد میں اس کی اجازت ہوگی جس کی دلیل ہے کہ حضور عَلِیْنَ کے بعد صحابہ بڑی گئی نے اس کا تاوان مقرر فرمایا۔

تنیسسری توجیہ ہیہ ہے کہ اس حدیث میں نہی تحریم نہیں بلکہ نزیہی ہے جس کی دلیل ہیہ ہے کہ آگے ایک باب میں حضرت جابر مخالفتو کی ایک روایت آ رہی ہے اس کے الفاظ ہیہ ہیں:

نهىرسول الله عن ثمن الكلب والسنور.

اں حدیث میں کتے کے ساتھ بلی کو بھی شامل کرلیا گیا ہے حالانکہ بلی کی بچے کسی کے نزدیک بھی حرام نہیں لہذا اس حدیث میں نھی کو کر اہت تنزیبی پرمجمول کرنا پڑے گا اور اس کی تائیداس سے بھی ہوتی ہے کہ بعض روایات میں شن کلب کواجرۃ الحجام کے ساتھ ملا کر ذکر کیا گیا ہے حالانکہ حجام کی اجرت باجماع جائز ہے اورخود حضور شِرِ الْفَصِحَةِ سے ثابت ہے کہ آپ مِرافِقَصَحَةِ نے حجام کواجرت عطافر مائی اس در کریا گیا ہے حالانکہ حجام کی اجرت باجماع جائز ہے اورخود حضور شِرِ الْفَصِحَةِ است علی ہو کہ تاب میں ہو سکتی ہیں۔ روایت میں بھی ممانعت کو کراہت تنزیبی پرمجمول کیا جائے گا بہر حال یہ تینوں توجیہات اس حدیث باب میں ہو سکتی ہیں۔

#### بَابُمَاجَاءَفِىٰ كَسُبِالْحَجَّامِ

# باب ۵ ، مجینے لگانے والے مخص کی آمدنی کا حکم

(١١٩٨) أَنَّهُ إِسْتَأْذَنَ النبِيُ ﷺ فِي إِجَارَةِ الْحَجَّامِ فَنَهَا لا عَنها فَلَم يَزَلُ يَسْأَلُه ويَسْتَأْذِنُه حَتَّى قَالَ إِعْلِفُه نَافِحَكَ وَأَطْعِهُهُ رَقِيْقَك.

تَوَخِيْكُمُّهُ: حَفرت محیصہ مُنْ اَنْهُ کے صاحب زادے اپنے والد کایہ بیان نقل کرتے ہیں: انہوں نے بی اکرم مَرِ اَنْ اَنْکُرُمْ مِرِ اَنْکُرُمْ مِرِ اَنْکُرُمْ مِرِ اَنْکُرُمْ مِرِ اَنْکُرُمْ مِرِ اَنْکُرُمْ مِرِ اِنْکُرُمْ مِرِ اِنْکُرُمْ مِرِ اِنْکُرُمْ مِرَ اَنْکُرُمْ مِرَ اِنْکُرُمْ مِرَ اَنْکُرُمْ مِرَ اَنْکُرُمْ مِرَ اِنْکُرُمْ مِرَ اِنْکُرُمْ مِرَ اللّٰهِ اِنْکُرُمْ مِرَ اللّٰ اِنْکُرُمْ مِرَ اللّٰ اِنْکُرُمْ مِرَا اِنْکُرُمْ مِرَا اِنْکُرُمْ مِرَ اللّٰ اِنْکُرُمْ مِرَا اِنْکُرُمْ مِرَا اِنْکُرُمْ مِرَا اِنْکُرُمْ مِرَا اللّٰ اِنْکُرُمْ مِرَا اِنْکُرُمْ مِرَا اللّٰ اللّ اللّٰ الل

184 E

والے اُونٹ کو کہتے ہیں یعنی یہ اجرت اپنے اونٹ کو کھلاؤ اور غلام کو کھلاؤ کیونکہ یہ کمائی ایک خسین عمل سے حاصل کی جاتی ہے لہذا حراراور پا کباز لوگوں کونہیں کھائی چاہیے چونکہ بچھنے لگانا اورلگوانا بالاجماع جائز ہے اور آپ مِیَّافِیْکَا آپ پر اجرت بھی عطاء فرمائی ہے جیسا کہ اسکا باب میں ہے اس طرح باب کی حدیث میں بھی جواز کی طرف اشارہ ہے کہ اگریہ کمائی واجرت حرام ہوتی تو آئحضور میرفی نظام کو کھلانے کا حکم جرگز نہ دیتے اس لیے باب کی حدیث کراہت تنزیبی پرمحمول ہے کہ آدمی اچھا پیشرا ختیار کر کے کمائے نہ کہ ایسا بیشہ جس سے گندگی میں ملوث ہونے کا خطرہ ہو۔

### بَابُهَاجَاءَ مِنَ الرُّخُصَةِ فِي كَسُبِ الْحَجَّامِ

# باب ۴۲: کچھے لگانے کی آمدن کی اجازت

(١١٩٩) سُئِلَ أنَسُ عَن كَسُبِ الْحَجَّامِ فَقَالَ أنَسُ إِحْتَجَمَ رَسُولُ اللهِ ﷺ وَجَبَمَهُ أَبُو طَيْبَةَ فَأَمَرَلَهُ بِصَاعَيْنِ مِنْ طَعَامٍ وَكُلَّمَ أَهُلَهُ فَوَضَعُوا عَنْهُ مِنْ خِرَاجِهِ وَقَالَ إِنَّ أَفْضَلَ مَا تَكَاوَيْتُمْ بِهِ الْحِجَامَةُ أَوُ إِنَّ مِنْ أَمْثَلِ دَوَائِكُمُ الْحَجَامَةُ.

ترکیجہ بنہ: حمید بیان کرتے ہیں: حضرت انس ہوائٹو سے پچھنے لگانے والے شخص کی آمدن کے بارے میں دریافت کیا گیا: تو حضرت انس ہوائٹو نے فرمایا: نبی اکرم مُرافظ نے تھے، تو نبی اس کے مالک کے ساتھ بات کی تو اس کے مالک نے اس کے خراج میں کی انہیں اناج کے دوصاع دینے کی ہدایت کی تھی۔ آپ نے اس کے مور پرجو (طریقہ علاج) استعمال کرتے ہو، ان میں سب سے بہترین کے میں کہا تا اس کے مالک کے ساتھ بات کی تو اس میں سب سے بہترین کے میں کہا تا ہے۔

تشرفیح: بیر حدیث بچینے لگانے کی آمدنی کی جواز کی دلیل ہاں لیے کہ قاعدہ ہا جاز قال شئی اجاز قالما یحصله یعنی اگر کسی چیز کی اجازت دی جائے تو جواس کا موقو دعلیہ ہوتا ہاں کی خود بخو داجازت ہوجاتی ہے جب نبی مُرَافِظَا نَے کہ کے لگانے کو بہترین علاج قرار دیا تو بچینے لگوانا جائز ہوا ہیں اس کی اجرت بھی جائز ہوئی۔

# بَابُمَاجَاءَفِي كَرَاهِيَةِ ثُمَنِ الْكَلْبِ وَالسِّنَّوْرِ

# باب ۴۷: کتے اور بلی کی قیمت کی کراہیت

(١٢٠٠) خَلْي رَسُولُ اللهِ ﷺ عَنْ تَمْنِ الْكُلْبِ وَالسِّنُّورِ.

تَوْجِهَا كُنِهِ وَمِنْ اللَّهُ مِينَ لِي الرَّمِينَ الرَّمِ مُؤْفِظَةً نِي الرَّمِ مُؤْفِظَةً نِي كَ اور بلي كي قيمت (استعال كرنے) منع كيا ،

(١٢٠١) نَهٰى النَّبِيُ ﷺ عَنْ ٱكْلِ الْهِرِّ وَثَمَيْهِ.

تَرْجِهِمْنَى: حضرت جابر وَاللَّهُ بيان كرتے ہيں نبي اكرم مُطْلِقَكُمَّ في على كوكھانے اوراس كى قيمت استعال كرنے سے منع كيا ہے۔ تشریح: بل کی بچ بالا جماع جائز ہے لیکن پسندیدہ نہیں ہے پس جیسے سنور نہی تنزیبی ہے اس طرح مثن کلب سے بھی نہی تنزیبی ہے۔ حدیث جابر مخالفتر کی سند میں اضطراب ہے: ① اعمش اور جابر مخالفتائ کے درمیان واسطہ ہے یانہیں؟ بعض روا ۃ ابوسفیان ولٹھیا۔ کا واسطه ذكر كرت بين اور بعض ذكر نبين كرت\_\_

② آیا بیرحدیث سندات جابر فاتنی میں سے ہے یا مبندات الی ہریرہ والنی میں سے ہعض اس کومندات جابر والنی میں سے قرار دے رہے ہیں اور بعض مندات ابی ہریرہ وہ اللہ میں سے قرار دے رہے ہیں کوئی فرق نہیں پروتا اس لیے کہ کراہیت تنزیمی ہی تو ثابت كرنى ہے كون ى حرمت ثابت كرنى ہے اكل الهو قاو ثمنه بلى كے كھانے سے نبى تحريى ہے اور ثمنوں سے نبى تنزيمى ہے۔ سوال: نهی کالفظ ایک ہے اس سے کراہیت تنزیبی بھی مراد لے رہے ہواور کراہیت تحریمی بھی مراد لے رہے ہویہ توجع بین الحقیقت

جواب: بيجع بين الحقيقة والمجاز كقبيل سينهيل بلك عموم مجاز كقبيل سے بے يا يوں كهدلوكه نهى عن اكل الحصر ونهى عن ثمنه پہلے نہی سے نہی تحریمی مراد ہے اور دوسرے نہی سے نہی تنزیبی مراد ہے۔

# باب:معلم کتے کی بیج جائزہے

(١٢٠٢) نَهْى عَنْ ثَمَن الكلبِ إلَّا كُلْبَ الصَّيدِ.

تَرْجِهَا بَهِ: حضرت ابوہریرہ ٹاٹنو بیان کرتے ہیں (نبی اکرم مَلِّنْظِیَّةً) نے کتے کی قیمت (استعال کرنے) سے منع کیا ہے، البته شکاری کتے کا حکم مختلف ہے۔

تشرِثيج: يدحديث چونكداحناف كموافق جاربى ہاس لياس پرامام ترندى نے اعتراض كرديا كداس كى سنديس ابوالمهزم بان کانام یزید ہے والد کانام سفیان ہے اس پر شعبہ بن حجاج نے جرح کی ہے مجروح راوی کی وجہ سے بیحدیث قابل استدلال نہیں ہے۔ **جواب:** بے شک بیسند صحیح نہیں کیکن احناف کا مشدل پنہیں بلکہ احناف کا مشدل وہ حدیث جابر مخافظہ ہے جس کی تخریج امام نسائی ولیشیط نے کی ہےاس کےسارے رجال ثقات ہیں حافظ ابن حجر رایٹھیائے اس کا اقرار کیا ہے کثرت ضعف بھی کوئی مفزنہیں ہے کیونکہ حدیث تعدد طرق کی وجہ سے حسن لغیر ہ کے درجہ میں پہنچ جاتی ہے اور حسن لغیر ہ سے استدلال کرنا صحیح ہوتا ہے۔

### بَابُمَاجَاءَفِىٰ كَرَاهِيَةِبَيْعِ الْمُغَيِّيَاتِ

باب ۸ من کانے بجانے والی باندیوں کی خرید وفروخت ممنوع ہے

(١٢٠٣) لَا تَبِيعُوا اللَّقِينَاتِ وَلاَ تَشْتَرُوهُنَّ وَلَا تُعَلِّمُوهُنَّ وَلاَ خَيْرَ فِي تِجارةٍ فِيهِنّ و ثَمُّنُهُنّ حَرّاهُ فِي مثلِ

هٰذَا أُنْزِلْتُهذَهُ الاية (وَمِنَ التَّاسِ مَنْ يَّشْتَرِي لَهُوَ الْحَدِينِ فِيُضِلَّ عَنْ سَبِيْلِ الله) إلى اخِرِ الْايَةِ.

ترکیجی نئم: حضرت ابوامامہ نظائی نبی اکرم مُطَلِّقِیکَا یا نفر مان نقل کرتے ہیں، گانے والی کنیزوں کی خریدوفروخت نہ کرونہ ہی انہیں (گانے بجانے کی) تعلیم دو، کیونکہ ان کی تجارت میں کوئی بھلائی نہیں ہے، اور ان کی قیمت حرام ہے، ای طرح کے بارے میں یہ آیت نازل ہوئی ہے۔

تشرنیج: قینات، قینة کی جمع ہاور بیلفظ گانے والی باندی کے لیے خاص ہے) اور نہ ان کو گانا سکھاؤ اور ان کی تجارت میں کوئی خیرنہیں اور ان کی قیمت حرام ہے اور ای طرح کے معاملات میں بیرآیت نازل ہوئی ہے بعض لوگ وہ ہیں جو کھیل کی باتوں کو خریدتے ہیں تا کہ اللہ کی راہ سے لوگوں کو گمراہ کریں۔ (لقمان آیت ۲)

زمانہ جاہلیت میں پچھلوگ اپنی باندیوں کو گانا بجانا سکھاتے سے پھروہ باندیاں بھاری داموں پر فروخت ہوتی تھیں شریعت مطہرہ نے نہ ضرف بید کہ باندیوں کو گانے بجانے کی تعلیم دینے سے منع کیا بلکہ اس کی خرید وفروخت اور اس کے شن کو بھی حرام قرار دیا کیونکہ وہ باندیاں لہوالحدیث یعنی اللہ کی یاد سے غافل کرنے والی ہوں کا بہی تکم ہے مثلاً فی وی دیکھنا ،ناول اور افسانہ پڑھنا کرکٹ دیکھنا ،کومنری سننا وغیرہ سب لہوالحدیث ہیں اور حرام ہیں طلبہ کو اس سے غایت درجہ اجتناب کرنا چاہئے خاص طور پر کرکٹ کا کھیل تو ایسامنحوں کھیل ہے کہ جس کو اس کے کھیلنے کی یاد کیھنے کی عادت پڑگئی وہ بھی پڑھنے میں کامیاب نہیں ہوسکتا۔اللہ مداحفظنا منه

﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَشْتَرِي لَهُ وَ الْحَدِيثِ ﴾ (القان:١)

"لوگوں میں سے بعض ایسے آ دمی ہیں جو باتوں کا تھیل خریدتے ہیں اور مقصد لوگوں کو گمراہ کرنا اور لہولوب میں مبتلا کرنا ہوتا ہے۔" بیالی تعبیر ہے جو قیامت تک آنے والے تمام باتوں کے تھیل کو شامل ہے ملاعلی قاری راٹیٹیا'۔" مرقات" میں لکھتے ہیں :

والمراد من الحديث المنكر فيدخل فيه نحو السمر بالاساطير وبالاحاديث التي لا اصل لها والتحدث بالخرافات والمضاحيك والغناء وتعلم الموسيقي وما اشبه ذالك.

"اورمنکر باتوں سے مرادجس میں پہلے لوگوں کے قصے کہانیاں داخل ہیں اور وہ با نیں جن کی کوئی اصل نہ ہوئی نئ خرافات اور ہنسی مذاق اور گانے اور موسیقی اور جواس کے مشابہ ہوں ان کی کوئی اصل نہیں ہے۔"

# بَابُمَاجَاءَفِي كَراهِيَةِ أَنْ يُفَرَّقَ بَيْنَ الْأَخَوَيْنِ أَوْبَيْنَ الْوَالِدَةِ وَوَلَدِهَا فِي الْبَيْعِ

باب ٩ ٣ : دو بھائيوں يا مال اور بيٹے كوسودے ميں ايك دوسرے سے الگ كرناحرام ہے

(١٢٠٣) مَنْ فَرَّقَ بَيْنَ الْوَالِلَةِ وَوَلَكِهَا فَرَّقَ اللهُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ أَحِبَّتِه يَوْمَ الْقِيَامَةِ.

ترکیجینی، حضرت ابوابوب نظافی بیان کرتے ہیں میں نے نبی اکرم مَطِّقِطِیَّا کَا یہ ارشاد فرماتے ہوئے ساہے: جو محض ( کنیز اور غلام خریدتے ہوئے) ماں اور بیٹے کے درمیان علیحد گی کروادے، تو اللہ تعالی قیامت کے دن اس کے اور اس کے محبوب لوگوں کے

درمیان علیحد گی کروا دے گا۔

(١٢٠٥) وَهَبَ لِيُ رَسُولُ اللهِ ﷺ غُلامَيْنِ آخَوَيْنِ فَبِعْتُ آحَدَهُمَا فَقَالَ لِي رَسُولُ اللهِ ﷺ يَا عَلِيُّ مَا فَعَلَ غُلامُكَ فَأَخْبَرُ تُهُ فَقَالَ رُدَّهُ رُدَّهُ.

تَرَخَجْهَنَّهُ: حَفرت عَلَى ثِنَاتُنَهُ بِيانِ كَرتَ بِين نِي اكرم مِلْقَطِيَّةً نِي مجھ دوغلام عطاء كئے جودونوں بھائی تھے، میں نے ان میں سے ایک کو فروخت كرديا، نبى اكرم مِشِقِظَةً نے مجھ سے دريافت كيا، اسے على! تمہار سے غلاموں كا كيا حال ہے؟ ميں نے آپ کو بتايا تو آپ نے فرمايا: اسے داپس لے آؤ، اسے داپس لے آؤ۔

تشرنیج: ماں اور اس کے چھوٹے بچے میں اس طرح دو بھائیوں یا دو بہنوں میں یا بھائی بہن میں جبکہ دونوں یا ایک چھوٹا ہو بھے یا ہہہ میں جدائی کرنا وحشت کا سبب ہے اسلئے اس سے احتر از ضروری ہے البتہ اگر بچے تھے حدار اور خود کفیل ہواور ماں راضی ہوتو تفریق جائز ہے حضرت ابراہیم مخفی راٹٹیلانے باندی اور اس کے بچہ کے درمیان بھے میں جدائی کی تولوگوں نے اعتراض کیا پس آپ نے فرمایا میں نے اس کی ماں سے اجازت لے لی تھی۔

# بَابُ مَاجَاءَ فِي مَنْ يَشُتَرِى الْعَبْدَ وَيَسْتَغِلَّهُ ثُمَّ يَجِدُبِهِ عَيْبًا

باب • ۵: جو شخص کوئی غلام خریدے، اسے نفع حاصل کرنے کیلئے خریدے پھر وہ اس میں کوئی عیب پائے

(١٢٠٧) أَنَّ رَسُولَ اللهُ ﷺ قَصٰى أَنَّ الْخَرَاجَ بِالضَّمَانِ.

ترکیجی کنہ: سیرہ عائشہ صدیقہ وہ النوا کرتی ہیں: نبی اکرم مُراَشِیَعَ آنے یہ فیصلہ دیا ہے: ہر چیز کا نفع اس شخص کے لئے ہوگا، جواس کا تاوان ادا کرے گا۔

#### (١٢٠٤) أَنَّ النَّبِيُّ عَلَيْ قَصٰى أَنَّ الْخِرَاجَ بِالضَّمَانِ.

ترکیجینی، سیده عائش صدیقه دی اتفای بیان کرتی ہیں، بی اکرم سِرِ اَلْفَظِیَّا نِی ارشاد فرمایا ہے: نفع کاحق اس خصکوہوگا، جو تاوان کا ذے دار ہوگا۔

قشر فیج : زیر بحث باب کی روایت میں مذکور ہے کہ آمد نی اضان کے مقابلے میں ہے جب ہی نبی اکرم مِرِ اَلْفَظِیَّا نے بیار ارشاد فرمایا تھا

اس کا واقعہ یہ ہے کہ ایک آدی نے ایک غلام خریدا اس کونو کری پر لگا دیا جس کی وجہ ہے آتا کو آمد نی ہوتی رہی بعد میں اس غلام کے

اندر عیب نکل آیا جس کی وجہ سے غلام بائع کو واپس کرنا پڑا جب غلام واپس کیا تو اس وقت بیسوال بیدا ہوا کہ غلام نے مشتری کے

باس رہتے ہوئے جوم زدوری کی ہے اس کا کیا ہوگا ؟ اس کے بارے میں رسول اللہ مَرِّ اَلْفَظِیَّ ہے سوال کیا گیا تو آپ مِرِ اِلْفَظِیَّ ہے اُس اللہ مِرِّ اِلْفَظِیَّ ہے سوال کیا گیا تو آپ مِرِ اِلْفَظِیَّ ہے اُس کا کیا ہوگا کہ جس وقت بی غلام مشتری کا تھا جب مشتری کے ضان میں تھا تو اس دوران کی آمد نی بھی مشتری کے طاب میں تھا تو اس دوران کی آمد نی بھی مشتری کے لیے ہوگی آپ مِرَافِیْکُنِیْ کا فرمان الخراج الی ایک ایک اہم اصول ہے۔

کی آمد نی بھی مشتری کے لیے ہوگی آپ مِرَافِیْکُنِیْ کا فرمان الخراج الی نین شاگرہیں:

122

٠ عمر بن على ٥ مسلم بن خالد الرنجي ٦ جرير ـ

امام ترمذی فرماتے ہیں کہ عمر بن علی کی سند کے اعتبار سے بید حدیث غریب ہے اور میں ہی نہیں کہتا بلکہ میرے استاذامام بخاری نے بھی غریب قرار دیا ہے جریر والی سند بھی مخدوش ہے اس لیے کہ جریر مدلس ہے اور عن سے روایت کر رہا ہے اور مدلس کی عنعنہ قبول نہیں ہوتا اور درمیانی سند جو مسلم بن خالدوالی ہے میرچے ہے۔ خیر الاحود اوسطھاً.

#### بَابُمَاجَاءَ مِنَالرُّخُصَةِ فِيُ اَكُلِ الثَّمَرَةِ لِلْمَارِّبِهَا

### باب، ۵: گزرنے والے مخص کے لئے پھل کھانے کی اجازت

(١٢٠٨) مَنْ دَخَلَ حَائِطًا فَلْيَاكُلُ وَلَا يَتَنْخِلُ خُبُنَةً.

تونجنجنب: حضرت ابن عمر والني ني اكرم سَرِ النَّيْعَ كايد فرمان نقل كرتے ہيں: جو خص كى باغ ميں داخل ہو، وہ وہاں سے بچھ كھالے كيكن كيڑے ميں ندر كھے۔

(١٢٠٩) كُنْتُ أَرْمِي نَخُلَ الْاَنْصَارِ فَأَخَذُونِ فَنَهَبُوا بِيَ إِلَى النَّبِي ﷺ فَقَالَ يَارَافِعُ لِمَ تَوْمِي نَخُلَهُمْ قَالَ قُلْتُ يَارَسُولَ اللهُ الْبُوعُ فَقَالَ يَارَافِعُ لِمَ تَوْمِي نَخُلَهُمْ قَالَ قُلْتُ يَارَسُولَ اللهُ وَأَرُواكَ.

ترکیجینبا: حفرت دافع بن عمرو رہ اللہ یہ بیان کرتے ہیں۔ میں انصار کے مجبور کے ایک باغ میں پھر مار رہا تھا انہوں نے مجھے پکڑا اور مجھے کے گر اور مجھے کے بیال کر نبی اکرم مُؤَلِّنْ کُلِی کہ نبی اکرم مُؤلِّنْ کُلِی کہ اس کے باغ پر؟ دریافت کیا۔اے دافع!تم پھر کیوں مار دہ ہے تھے ان کے باغ پر؟ دراوی بیان کرتے ہیں۔ میں نے عرض کی: بھوک کی وجہ ہے، نبی اکرم مُؤلِّنْ کُلِیَّ نے فرمایا۔تم پھر نہ مار و! جو نیچ گری ہوئی ہوں، انہیں رکھالو!اللہ تعالی تہمیں میر کرے اور آسودہ کرے۔

(اًا) اَنَّالَةَ بِيَ ﷺ سُئِلَ عَنِ الشَّهَرِ الْمُعَلَّقِ فَقَالَ مَنْ اَصَابَ مِنْهُ مِنْ ذِيْ حَاجَةٍ غَيْرَمُتَّخِ نِ خُبْنَةً فَلَا شَيْعً عَلَيْهِ.

ترکیجی نم ان عیب راتی است میں التی والد کے حوالے سے، اپنے دادا کا یہ بیان نقل کرتے ہیں۔ نبی اکرم مِرَافِیَ اَ ہے لئے ہوئے بھل کے بارے میں دریافت کیا گیا تو آپ مِرَافِیَ اَ نَے ارشاد فرمایا جو ضرورت مند شخص جمع کئے بغیر انہیں کھالے تو اس میں کوئی حرج نہیں ہے۔ مشرفیح: زیر بحث باب کی روایت میں جو مسئلہ بیان کیا گیا ہے یہ در حقیقت عرف کے تا لع ہے اگر اس علاقہ کے عرف کے مطابق اجازت ہے تو کھالے درندنہ کھائے اور اس کی تین صورتیں ہیں:

- بعض علاقوں گاعرف بیہ ہے کہ اگر کوئی آ دمی باغ کے اندر آیا اور اس باغ کا مالک پھل کھانے ہے منع نہیں کرتا ایسے علاقوں میں
   پھل کھانا جائز ہے۔
- ② بعض علاقوں میں رواج ہے کہ جو پھل زمین پر گرجاتا ہے اس کے کھانے کی تو اجازت ہوتی ہے لیکن درخت سے توڑنے کی

اجازت نہیں ہوتی ایسے علاقوں میں ای کے مطابق تھم ہوگا بعض احادیث میں اس کی تصریح آئی ہے کہ جو پھل نیچ گر گیا اس کو کھا لولیکن درخت سے تو ڑ کرنہ کھاؤ جیسے زیر بحث باب کی دوسری روایت میں یہی مذکور ہے۔

③ بعض علاقوں میں کسی بھی قشم کے پھل کھانے کی اجازت نہیں ہوتی ایسی صورت میں کوئی بھی پھل کھانا جائز نہیں ہوگا

# بَابُمَاجَاءَفِي النَّهٰي عَنِ الثُّنْيَا

## باب ۵۲: خرید و فروخت میں استثناء کی ممانعت

(١٢١١) أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ مَهِي عَنِ الْمُحَاقَلَةِ وَالْمُزَابَنَةِ وَالْمُخَابَرَةِ وَالثَّنْيَا إِلَّا أَنُ تُعْلَمَ.

تَرْجَجْهَا بَهُ: حضرت جابر مِنْ النَّهُ بيان كرتے ہيں نبي اكرم سَلِّنْ ﷺ نے محاقلہ، مزاہنہ ،مخابرہ اور غیر طے شدہ استثناء( والے سودوں سے )منع

تشریح: زیر بحث باب کی روایت میں چار چیز ول سے منع کیا گیاہے: (۱) محا قلہ (۲) مزاہنہ ان کی تغریف گزر چکی ہے (۳) مخابرہ مزارعت کو کہتے ہیں جس کا بیان آر ہاہے البتہ یہاں ایک خاص صورت منھی عنہ ہے وہ یہ کہ زمین کا مالک زمین کے کسی خاص حصے کی پیدادار کواپنے لیے خاص کرلے کہ اس حصے کی پیدادار ہواور دوسری جگہ نہ ہو۔ (۴) ثنیا استثناء کو کہتے ہیں مثلاً کوئی آ دمی پیر کہے کہ میں اپنے باغ کا تمام پھل تمہیں فروخت کرتا ہول سوائے دو درختوں کے پھل کے اور وہ دو درخت مجہول ہیں اس سے منع کیا گیاہے ہاں اگروہ درختوں کومتعین کردے توبیہ جائز ہے۔

# بَابُمَاجَاءَفِي كَرَاهِيَةِ بَيْعِ الطَّعَامِ حَتَّى يَسْتَوْفِيَهُ

باب ۵۳: اپنے قبضے میں لینے سے پہلے اناج کو (آگے) فروخت کرنا حرام ہے

(١٢١٢) مَنِ ابْتَاعَ طَعَامًا فَلَا يَبِعُهُ حَتَّى يَسْتَوْ فِيهُ قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ وَّ أَحْسِبُ كُلَّ شَيْئِ مِثْلَهُ.

تَرْجَجَهُ أَبُر: حضرت ابن عباس تناشئ بيان كرت بين نبي اكرم مُؤلفَّةً في ارشاد فرمايا: جو مخص كوني اناج خريد، تو وه اس اس وقت تک (آگے) فروخت نہ کرے، جب تک اسے اپنے قبضے میں نہ لے۔

تشرفیح: بیمسکار پہلے گزر چکا ہے کہ بیچ پر قبضہ سے پہلے اس کو بیچنا جائز نہیں ائمہ ثلاثہ کے نزدیک بیچکم طعام کے ساتھ خاص ہے اور امام اعظم اورامام ابو پوسف رحمها الله کے نز دیک تمام منقولات کا یہی حکم ہے اور غیر منقولات لیتنی جائیداد اس حکم سے مشتنیٰ ہے اس کو قبضہ سے پہلے بیچ سکتے ہیں اور حضرت ابن عباس نوائٹ اور امام محمد راٹٹویڈ کے نز دیک ہر چیز کا بہی حکم ہے۔

#### بَابُهَاجَاءَفِىالنَّهْيِ عَنِالْبَيْعِ عَلَىبَيْعِ أَخِيْهِ

#### باب ۵۴: دوسرے کے سودے پرسودا کرنے کی ممانعت

(١٢١٣) لَا يَبِعُ بَعْضُكُمُ عَلَى بَيْعِ بَعْضٍ وَّلَا يَخْطُب بَعْضُكُمُ عَلَى خِطْبَةِ بَعْضٍ.

۔ توجیجنہ: حضرت ابن عمر تفاقیٰ نبی اکرم مَطِّلْظَیَّا کَا بیفر مان نقل کرتے ہیں۔کوئی بھی شخص کسی دوسرے کے سودے پر سودا نہ کرے اور کوئی شخص اپنے بھائی کے نکاح کے پیغام پر اپنا پیغام نہ بھیج۔

تشرفیح: میع جب تک معرض بیع میں ہو ہر مخص خرید نے کی پیش کش کرسکتا ہے مگر جب کسی ایک کے ساتھ سودا چل پڑا اور باکع کا مشتری کی طرف میلان ہوگیا تواب دوسرے کو چھ میں کودنے کی اجازت نہیں مزید تفصیل کتاب الزکاح باب ۲ سیس گزر چی ہے۔

## بَابُهَاجَاءَفِىُ بَيْعِ الْخَمْرِوَالنَّهْيِ عَنْ ذَٰلِكَ

### باب۵۵: شراب کوفروخت کرنا، اس کی ممانعت

(١٢١٣) اَنَّهُ قَالَ يَانَبِي الله إنِي الله يَلِي اللهُ تَرَيْتُ خَمُرًا الآيْتَامِ فِي هِبُرِي قَالَ اَهْرِقِ الْخَمْرَ وَاكْسِرِ الدِّبْانَ.

تونجنجانی: حضرت الوطلحہ والٹی بیان کرتے ہیں: انہوں نے عرض کی یا رسول الله سُؤَائِیَّا بیس نے اپنے زیر پرورش کچھ بتیموں کے لئے شراب خریدی تھی نبی اکرم سُؤَائِیُکَا بی نے فرمایاتم اس شراب کو بہا دواور اس کے برتنوں کوتوڑ دو۔

تشرنیج: عاصر کے معنی ہیں: ① نچوڑنے والا۔ ② کسی کے لیے نچوڑنے والا اور مقتصر کے بھی دومعنی ہیں: (۱) نچونے والا (۲) اینے لیے نچوڑنے والا۔

امام صاحب رہیٹی نے بیر کہ اگر ذمی آ دمی کسی مسلمان سے شراب اٹھوائے تومسلمان کے لیے مزدوری لینا جائز ہے تو جواب ھدایہ میں پڑھ کرآئے ہو کہ حمل مقرون بقصدالشرب ہوتومنع ہے اور اگر حمل مقرون بقصدالشرب نہ ہوتو پھر جائز ہے۔

واکسیر اللانان: بروزن کتاب دن کی جمع ہے منگے کو کہتے ہیں چونکہ ان میں شراب تھی اس لیے توڑنے کا حکم دیا کہ دونوں نجس ہیں یا پھرز جروتنفیر میں مبالغہ کے لیے فرمایا پھراخیر میں ان اوانی کے استعال کی اجازت ثابت ہے اس کی مزید تفصیل ان شاء اللہ جلد دوم ابواب الانشر بنة میں آئے گی۔

### بَابُالنُّهٰى اَنُ يَّتَّخَذُالْخَمُرُخَلًّا

باب ۵۱: شراب کوسر که بنانے کی ممانعت

(١٢١٥) سُئِلَ النَّبِيُ ﷺ ٱيُتَّخَذُ الْخَمْرُ خَلَّا قَالَ لَا.

تَوَكِيْجِكَنْهُ: حضرت انس بن مالك مَنْ تَعْمَرَ بَيَان كُرتْ بين - نبي اكرم مَلْفَظَيَّةً سے دريافت كيا گيا۔ شراب كومركه بنا ديا جائے، نبي اكرم مِلْفَظَةً في ارشاد فرمايا: نبيس۔

(١٢١٢) لَعَنَ رَسُولُ اللهِ ﷺ فِي الْخَمْرِ عَشْرَةً عَاصِرَهَا وَمُعْتَصِرَهَا وَشَارِبَهَا وَ حَامِلَهَا وَالْمَحْمُو لَةُ النَّهِ وَسَاقِيَهَا وَبَائِعَهَا وَاكِلَ ثَمَنِهَا وَالْمُشْتَرِئُ لَهَا وَالْمُشْتَرَاةُلَهُ.

ترکیجینب: حضرت انس بن مالک مخالفی بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مُطِّلْفِیکا نفی شراب کے حوالے سے دس لوگوں پر لعنت کی ہے اسے نچوڑنے والے، اسے نچروانے والے، اسے پینے والے، اسے اٹھا کرلے جانے والے، جس کے لئے اٹھا کرلے جائی جارہی ہوجواسے پلار ہاہو، جواسے فروخت کرے، جواس کی قیمت کھائے، جو شخص اسے خریدے یا جس کے لئے اسے خریدا جائے۔

حدیث میں خرسے فل بنانے کی اجازت اول وہلہ پرمحول ہے اس کی تفصیل پہلے (گزر پھی ہے تیسری حدیث میں والمشتری لھا صیغہ اسم فاعل ہے اور لھا کی ضمیر خمر کی طرف عائد ہے اور والمشتر اقله بصیغہ اسم مفعول ہے لہذا اول سے مراد شراب خرید نے اوالا ہے اور دوم سے جس کے لیے خریدی جاتی ہے مراد ہے۔

یحسیلی بن عسب او کے دوشاگر دہیں: ①لیٹ ②سدی۔ دونوں کی روایت میں فرق بیہ ہے کہ لیٹ اس کو مندات ابی طلحہ تفاشو سے قرار دے رہے ہیں اور سدی اس کو مندات انس تفاشو میں سے قرار دے رہے ہیں انس، ابوطلحہ تفاشوا کا واقعہ بیان فرمارہے ہیں امام تر ندی سدی کے حق میں فیصلہ دے رہے ہیں اس لیے کہ سدی کے متابع موجود ہیں۔

# بَابُمَاجَاءَ فِي احْتِلاَبِ الْمَوَاشِيُ بِغَيْرِ إِذْنِ الْأَزْبَابِ

# باب ۵2: ما لك كى اجازت كے بغير مويشيوں كو دو ہے كا حكم

(١٢١٤) آذَا آنَى آحَدُ كُمُ عَلَى مَاشِيَةٍ فَإِنْ كَانَ فِيهَا صَاحِبُهَا فَلْيَسْتَأْذِنْهُ فَإِنْ آذِنَ لَهُ فَلْيَحْتَلِبُ وَلْيَشْرَبُ وَإِنْ لَمْ يَكُنْ فَيُهَا آحَدُ فَلْيَصْرِتُ وَلْيَشْرَبُ وَلْيَشْرَبُ وَلَيَشْرَبُ وَلَيَشْرَبُ وَلَيَشْرَبُ وَلَيَشْرَبُ وَلَيَخُمِلُ.

تر پخ پخ پخ بخری از حضرت سمرہ بن جندب ن التحق بیان کرتے ہیں: نبی اکرم سَلِ اَلْتَا اَلَٰهُ اِللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمِلْمُ اللّٰهُ اللّٰلِيلِمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُلّٰ اللّٰلّٰلِمُ اللّٰلّٰلِيلْمُ اللّٰلّٰلِلْمُلْمُ اللّٰلّٰلِ

تشریع: مالکوں کی اجازت کے بغیر دودھ والے جانوروں کا دودھ نکال کر استعمال کرنا جائز ہے یانہیں؟ تو اب فقہاء کا اتفاق ہے کہ حائز نہیں ہے:

الايحلمال امراء مسلم الابطيب نفسه او كما قال عليه السلام.

161

"كى مسلمان كا مال اس كے طيب نفس كے بغير لينا جائز نہيں۔"

باقی اس حدیث میں جو بیہ ہے کہ تین مرتبہ آ واز لگائے اگر ما لک آ جائے تو اجازت لے لے در نہ دودھ نکال کر پی لے لیکن برتن میں ڈال کر نہ لے جائے۔

**جواب:** بیرف پرمحول ہے: (۲) حالت اضطرار پرمحمول ہے اگر عرف ہے تو تاوان بھی نہیں ہے اور اگر حالت اضطرار ہے تو پھر تاوان واجب ہے۔

سندكى بحث: حسن بقرى واليطيط كاسباع ثابت بتفصيل كتاب الصلوة باب ٢٠ ميس ديكسي

## بَابُ مَاجَاءَ فِي بِيْعِ جُلُودِ الْمَيْتَةِ وَالْأَصْنَامِ

# باب ۵۸: مردہ جانوروں کی کھال اور بتوں کوفر وخت کرنے کا حکم

آلكَ اللهُ عَرَسُولَ اللهِ عَلَى الْفَتْحِ وَهُو مِمَكَّةً يَقُولُ إِنَّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ حَرَّمَ بَيْعَ الْحَبْرِ وَالْمَيْتَةِ وَالْحَنْدِ وَالْحَنْدِ وَالْحَنْدِ وَالْحَنْدِ وَالْحَنْدِ وَالْحَنْدِ وَالْحَنْدِ وَالْحَنْامِ فَقِيلَ يَارَسُولَ اللهِ اَرَايْتَ شُحُوْمَ الْمَيْتَةِ فَإِنَّهُ يُطْلَى مِهَا السُّفُنُ وَيُلُهَنُ مِهَا الْجُلُودُ وَ يَسْتَصْبِحُ مِهَا النَّاسُ قَالَ لَاهُ وَحَرَامٌ ثُمَّ قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِمُ اللهُ اللهُ

ترکیجی نیما: حفرت جابر بن عبداللہ نظافی بیان کرتے ہیں انہوں نے فتح مکہ کے موقع پر ، مکہ کرمہ میں نبی اکرم میر فلی گئے کے بیار از اور ہوں کئی۔

ہوئے سنا۔ بے شک اللہ تعالی اور اس کے رسول نے شراب ، مردار ، خزیر اور بتوں کو فروخت کرنے کو حرام قرار دیا ہے۔ عرض کی گئی۔

یا رسول اللہ میر فلی گئی مردہ جانوروں کی چربی کے بارے میں آپ کی کیا رائے ہے؟ کیونکہ اسے کشتیوں میں لگایا جاتا ہے ، اور اس کو چڑے پر تیل کے طور پر استعال کیا جاتا ہے ، لوگ اس کے ذریعے چراغ جلاتے ہیں ، تو نبی اکرم میر فلی فی ارشاد فرمایا نہیں وہ حرام ہم میر نہیں گئی گئی نے ارشاد فرمایا۔ اللہ تعالی میرودیوں کو برباد کرے کہ اللہ تعالی نے ان پر چربی کو حرام قرار دیا تھا تو انہوں نے اسے بگھلا دیا اور پھراسے فروخت کیا اور اس کی قیمت کو کھالیا۔

تشوقیے: شریعت میں مردار ،مورتی ،خزیر اور شراب قطعا حرام ہیں ان سے کسی بھی طرح انتفاع جائز نہیں شراب اور خزیر تو نجس العین ہیں اور مسلمان کے حق میں مال ہی نہیں۔ بتوں کی بچ میں دو حیثیتیں ہیں صنم کی بچ صنم ہونے کی حیثیت سے تا کہ گھر میں رکھ دی جائے صبح وشام سلام کریں گے تو بالا جماع لا یجوز اور اگر مادۃ من المواد ہونے کی حیثیت سے ہو کہ اس کو تو ڈکرزیورات بنائیں گے تو بالا جماع جائز ہے لیکن بہتر ہے ہے کہ شکل وصورت بدل دی جائے۔

اور مردار نا پاک ہے البتہ اس کی کھال دباغت سے پاک ہوجاتی ہے مگر دباغت سے پہلے فروخت کر سکتے ہیں یانہیں؟اس میں اختلاف ہے۔

ندا ہوب فقب عند المام بخاری راتی تا کے نزدیک مرداری کھال کی بیج مطلقاً جائز ہے۔

② باقی تمام ائمہ کے نزدیک دباغت سے پہلے اس کی نیج جائز نہیں۔اور احادیث نہی کامحمل بھی یہی ہے جلود مین کی بیج کہ قبل از دباغة ہوگی اگر قبل از دباغة ہوتو لا یجوز اور اگر بعد از دباغة ہوتو پھر یجوز ہے۔

الم بخارى رواليك كى دليل: يدهديث ب ني مُؤلفَكَةُ ايك مرده بحرى برسة كزرك آپ مُؤلفَكَةً في اس ك مالكون سه كها: هلااستمتعتم باهابها؟ آپلوگاس کی کھال سے فائدہ کیوں نہیں اٹھاتے؟

تو انہوں نے عرض کیا: یارسول الله مَرِ الله مَر الله مَرِ الله مَر الله م اھاب کچی کھال کو کہتے ہیں ادراس سے فائدہ اٹھانے کی نبی مُطِّنْظِیَّا نے اجازت دی ہے اور انتفاع کی دوہی صورتیں ہیں رنگ کریا رنگو ا کر استعال کی جائے یا فروخت کر دی جائے کیونکہ ﷺ کرٹمن حاصل کرنا بھی اس سے فائدہ اٹھانا ہے۔

مردار کی چرنی کاحکم:

کسی نے سوال کیا یارسول اللہ ہمیں بتائے کہ مردار کی چربی کا کیا تھم ہے؟ اس کوفروخت کر سکتے ہیں یانہیں؟ کیونکہ اس کی چربی سے کشتیوں کو روغن کیا جاتا ہے اور وہ چمڑے پر ملا جاتا ہے اور اس کے ذریعہ لوگ (چراغ جلا کر)روشی حاصل کرتے ہیں۔ استصباح كمعنى بين روشى حاصل كرنا

جواب میں آپ سِر النظام نے ارشاد فرما یا نہیں وہ مردار کی چربی حرام ہی ہے اس موقع پر آپ سِر النظام نے ارشاد فرما یا کہ اللہ تعالی ان يهوديوں كو مار ڈالے كيونكه الله تعالى نے ان پر چربى حرام فر مائى تھى ليكن انہوں نے اس چربى كو پگھلا يا اور پھر فروخت كر كے اس كى قیت کھالی یہودیوں نے چربی استعال کرنے کا بیرحیلہ کیا کہ انہوں نے کہا کہ ہم پر قحم چربی حرام کی گئی ہے اور لفظ محم کا اطلاق چربی پر اس وقت تک ہوتا ہے جب تک اس کو پگھلایا نہ ہوگیا ہواور پگھلانے کے بعد اس کو حم نہیں کہا جاتا بلکہ اس کوودک کہتے ہیں جب ہم نے اس کو پکھلالیا تو اب میحم نہیں رہی بلکہ ودک ہوگئی اور یہ ہمارے لیے حرام نہیں حالانکہ حقیقت میں کوئی تبدیلی واقع نہیں ہوئی تھی لہذا ان كايد حيله درست نہيں تھااس ليے حضور مُؤَلِّفَيَّةً نے اس حيلے كى مذمت بيان فرمائى۔

### نام کے بدلنے سے حقیقت نہیں برلتی:

اس سے بیاصول معلوم ہوا کمحض نام کے بدل جانے سے حقیقت تبدیل نہیں ہوتی اور حلت وحرمت پر کوئی فرق نہیں پڑتا البتہ اگر ماہیت ہی بدل جائے مثلاً خمر کی ماہیت بدل کرخل بن گیا تو اس صورت میں حکم بھی بدل جاتا ہے یعنی حرمت کا حکم بھی باقی نہیں رہتا بلکہ وہشکی طاہراورحلال ہوجاتی ہے۔

ممانعت کی نص ہوتو رہیج حب ئز ہسیں:

یہ جواو پرعرض کیا کہ جس چیز کا جائز استعمال ممکن ہواس کی نیچ جائز ہے بیچکم اس وقت ہے جب اس کے خلاف کوئی نص موجود نہ ہولیکن اگر ممانعت کی نص موجود ہوتو اس صورت میں چاہے اس کے استعال کی جائز صورت ممکن ہوتب بھی اس کی بیع جائز نہیں ہوگی۔

#### بَابُمَاجَاءَ فِي كَرَاهِيَةِ الرُّجُوعِ مِنَ الْهِبَةِ

#### باب۵۹: ہبہ کووایس لینا مکروہ ہے

(١٢١٩) لَيْسَ لَنَا مَثَلُ السُّو الْعَائِدُ فِي هِبَتِهِ كَالْكُلْبِ يَعُودُ فِي قَيْمِهِ.

توکیچینب: حضرت ابن عباس نتاشن بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مَطْلِفَیَّا نے ارشاد فرمایا ہے۔ بری صفات کو اختیار کرنا ہمارے لاکق نہیں ہے،اور ہبدوایس لینے والا اس کتے کی طرح ہے، جواپن قے کو چاٹ لیتا ہے۔

(١٢٢٠) قَالَ وَفِي الْبَابِ عَنُ ابْنِ عُمَرَ عَنِ النَّبِيِ ﷺ آنَّهُ قَالَ لَا يَعِلُّ لِاَحَدٍ آنُ يُتُعِلَى عَطِيَّةً فَيَرُ جِعَ فِيْهَا إِلَّا الْوَالِدَفِيهَا يُعُطِى وَلَدَهُ. الْوَالِدَفِيهَا يُعُطِى وَلَدَهُ.

تو کیجی نئی: اس بارے میں حضرت ابن عمر نتائی نے نبی اکرم مُطَّنِیْکَ آج کے حوالے سے بیروایت نقل کی ہے، آپ مِلِنْکِکَا آبے ارشاد فرمایا: کسی بھی شخص کے لئے یہ بات جائز نہیں ہے، وہ کوئی عطیہ دے، اور پھراسے واپس لے،صرف والد کا حکم مختلف ہے، جو چیز وہ اپنی اولا دکودیتا ہے (وہ اسے واپس لے سکتا ہے )۔

تشریح: اگر کو خف کسی کوکوئی چیز ہبر کرے اور قبضہ بھی دے دے تو وہ چیز واہب کی ملک سے نکل کر موہوب لہد کی ملک ہوجاتی ہے اب واہب اس ہبدکردہ چیز کوواپس لےسکتاہے یانہیں؟

فراہ ب فقہ اور دور ہوں تو رہوں ہیں سات موانع ہیں اگر ان میں سے کو مانع موجود ہوتو رجوع نہیں کرسکتا اور اگر ساتوں موانع میں موجود نہ ہوں تو تراضی طرفین سے یا قضائے قاضی سے رجوع ہوسکتا ہے گر کمروہ ہے پھر کراہت تزیبی کا بھی قول ہے اور کراہت تزیبی کا بھی قول ہے اور کراہت تزیبی کا بھی اور تحریکی کا بھی اور تحریکی والا قول ران جی ہے کہ نی سِرِ النظائی ہے ہے کہ نی سِر النظائی ہے ہے کہ اند قرار دیا ہے جواپئ قئی چائے لیتا ہے اور سات موانع یہ ہیں کہ زیادت متصلہ موت ، عوض ، خروج ، زوجیت ، قرابت محرمہ اور ہلاکت ، ان کا مجموعہ دمع خزقہ ہے دنہ سے مراد زیادت متصلہ ہے ، مثلاً کتاب ہہدکی موہوب کہ نے اس کی جلد بنوالی تو اب رجوع نہیں ہوسکتا کیونکہ موہوبہ چیز میں زیادتی ہوگئی اوروہ زیادتی موہوبہ چیز کے ساتھ متصل ہے ہیں نہ تو اس کے ساتھ رجوع کرسکتا ہے کہ وہ زیادتی واہب کی نہیں ہے اور نہائی کہ بغیر رجوع کرسکتا ہے کہ زیادتی متصل ہے۔

اورم: سے مرادموت ہے یعنی اگر موہوب لہ مرجائے تو رجوع نہیں ہوسکتا اور ع سے مرادعوض ہے یعنی کسی کوکوئی چیز ہبدکی موہوب لہ نے اس کو ہبدکا عوض دے دیا یعنی اس نے جوابا کوئی چیز ہبدکر دی تو اب رجوع نہیں ہوسکتا۔

اورخ: سے مراد خروج ہے بینی موہوبہ چیز موہوب لہ کی ملک سے نکل گئ تو اب رجوع نہیں ہوسکتا۔اور ز سے مراد زوجیت ہے بینی میاں بیوی ایک دوسرے کو ہبہ کریں تو علاقہ زوجیت کی وجہ سے رجوع نہیں ہوسکتا۔

اور ق: سے مراد قرابت محرمہ ہے بعنی اگر وا بہب اور موہوب لہ میں ایسار شتہ ہو کہ ان کا باہم نکاح بھی نہ ہوسکتا ہو جیسے بھائی بہن تو بھی رجوع نہیں ہوسکتا اور ہ سے مراد ہلاک یعنی اگر موہوبہ چیز ہلاک ہوجائے تو اب رجوع نہیں ہوسکتا اگر ان سات موانع میں سے کوئی مانع موجود نه ہوتو کراہت تحریمی کے ساتھ رجوع ہوسکتا ہے مگر تراضی طرفین یا قضائے قاضی شرط ہے۔

احناف کی وسیل: صدیث ابن عمر تفاقی ہے جو کہ مند حاکم میں موجود ہے الواهب احق بھبة مالحد یثب اس کے بعد امام موجود ہے کہ الواهب احق بھیبة مالعدیثب لیکن اس کی سند پر کلام کی گئی ہے۔

باقى ائمكى دسيل: يهى مديث ابن عباس التأثيث كم العائد في الهبة كالكلب يعود ... الخ

جواب: حدیث کا مدلول کراہت علی وجہ المبالغہ کو بیان کرنا ہے حرمت کو بیان کرنا مقصود نہیں ہے اس پر شوافع کہتے ہیں اس قتم کی تعبير عرف حرمت پردال موتی ہے جیسا کہ سے کی طرح بیٹھنے سے منع کیا گیاہے توسب کہتے ہیں کہ اقعاء کلب کی طرح نماز میں بیٹھنا حرام ہاں لیے کہ عرف میں اس جیسی تعبیر حرمت سے ہوتی ہے۔

جواب: يهال عرف كوچور ديا نصوص كے معارض مونے كى وجهسے الواهب احق بهبة ... الخ اور ال تسم كا معارض اقعاء الكلب ميں موجود نہيں اس ليے وہاں حرمت كا قول كيا ہے۔

ووسسرى وليل : حديث ابن عمر مُنْ النَّمْ الصحال نهيس كه كى كوعطيه ديكر رجوع كرنا جائز نهيس حلال نهيس تواحرام ب\_ جواب: لا يحل جمعن لا ينبغى كے ب يالا يحل ديانةً لاقضاءً جياكة كة رائ كه جوكان پر قادر كل تحل له الصدقة حالانكداجماع م كجر كم ياس كونيس كمان پرقادر م تواس كوصدقددينا طال م الاالوالد فيما يعطى ولدة. والد کا اپنی اولا دکودی ہوئی چیز کووالی لینا بر رجوع ہے ہی نہیں بلکہ انت و مالك لابيك كی وجہ سے بوقت ضرورت بقار رضرورت تصرف کرسکتا ہے بیار جوع صوری ہے فیقی نہیں ہے۔

# بَابُ مَاجَاءَ فِي الْعَرَايَا وَالرُّخُصَةِ فِي ذُلِكَ

# باب ۲۰: عرایا کا حکم اوراس کے بارے میں اجازت

(١٢٢١) أَنَّ النَّبِيُّ عَلَى عَنِ الْمُحَا قَلَةِ وَالْمُزَابَنَةِ إِلَّا أَنَّهُ قَلْ أَذِنَ لِأَهُلِ الْعَرَايَا آنَ يَّبِيعُوهَا بِمِثْلِ خَرْصِهَا.

تَرْجَجْهَنُهُ: حضرت زید بن ثابت و الله بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مُطَّاتِ اُلْتَا عَلَیْهُ اِن کے اہل عرایا کو اجازت دی ہے۔وہ اندازے کے ساتھ اسے فروخت کر سکتے ہیں۔

(١٢٢٢) أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ رَخَّصَ فِي بَيْعِ الْعَرَ ايَافِيهَا دُوْنَ خَمُسَةِ أَوْسُقِ آو كَنَا.

تَوْجَجْهَا لَهُ: حضرت ابو ہریرہ وہ اللہ بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مَلِّسْتُهُ بِنَا عَمُوا یا کوفروخت کرنے کی اجازت دی ہے، جبکہ وہ پانچ وس سے کم ہو۔

(١٢٢٣) أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ أَرْخَصَ فِي بَيْعِ الْعَرَايَا بِخَرْصِهَا.

تونجنچکنه: حضرت زیدبن ثابت مٹاٹنی بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مَلِّلْفَظِیَّۃ نے عرایا کوانداز سے کے تحت فروخت کرنے کی اجازت دی ہے۔ **تشرِیْج:** امام ترمذی مِلیُّٹیا؛ نے اس باب میں تین حدیثیں پیش کی ہیں اور تینوں اعلی درجہ کی صحیح ہیں۔

عرایا، عریة کی جمع ہے مطایا، مطیة کی جمع ہاس کامفہوم کیا ہے۔

دوسسراقول مالکسیہ کاہے: مالکیہ کے ہاں عریۃ کی دوتفسیریں ہیں: ① پہلی تفسیر وہی ہے جواحناف کے ہاں ہے کہ باغ کے مالک کا چندمعین درختوں کے پھلوں کا کسی مسکین کو دے دینا پھروہ مسکین کے بار بار آنے جانے سے متاذی ہو کر مسکین کو ان کی جگہ خشک تھجوریں دیتا ہے۔

© مثلاً ایک باغ دوآ دمیوں کے درمیان مشترک ہو بایں طور کہ ایک قلیل الا شجار ہواور دومرا کثیر الا شجار ہو پھر پھل پکنے کے موقع پر

کثیر الا شجار بہت اہل وعیال باغ میں رہائش اختیار کر لیتا ہے اب قلیل الا شجار والا آتا ہے پھل توڑنے کے لیے جس سے کثیر الا شجار

متاذی ہوتا ہے وہ کہتا ہے کہ تم استے درختوں کے پھلوں کا اندازہ کر کے استے مجھ سے خشک لے لواور وہ راضی ہوجاتا ہے ببی

عریة ہے فرق میہ ہے کہ خواہ بہلی تفییر ہو یا دومری تغییر ہو مالکیہ کے ہال اس کی حقیقت تبعیہ ہودہ ہو اس کی حقیقت ہیہ ہے

یکی وجہ ہے کہ احناف کے ہال پانچ وسقوں سے زائد میں بھی جائز ہے اور مالکیہ کے ہال پانچ وسقوں سے زائد میں جائز نہیں ہوتے ہوں کے درخت نہیں ہوتے ان کا دل چاہتا ہے کہ ہم بھی تازہ مجبوریں کھا تمیں کین ان کے پاس پسینہیں ہوتے ان کے پاس خشک مجبوریں ہوتی ہیں اب

یہ باغ والوں کے پاس آتے ہیں اور ان کو کہتے ہیں کہ درختوں پر جو تازہ پھل ہے دہ ہمیں دیدو۔ اندازہ کے ساتھ اور خشک مجبوریں ہوتے اس کے باس تازہ مجبوریں خرید نے لیے

یہ باغ والوں کے پاس آتے ہیں اور ان کو کہتے ہیں کہ درختوں پر جو تازہ پھل ہے دہ ہمیں دیدو۔ اندازہ کے ساتھ اور خشک محبوریں ہیں۔

ہم سے لے لویٹ ویٹ جی تا ہو میٹ جی سے خشری میں جان کے اس بان لوگوں کی ضرورت کو پورا کرنا ہے جن کے پاس تازہ محبوریں خرید نے کے لیے
دراہم و دنا نیر نہیں ہیں البتہ خشک مجبوریں ہیں۔

ائمہ کی وسیس نی بہی حدیث ہے کہ جن میں عربیۃ پر بھے کا اطلاق ہوا ہے تو جوابات ماقبل میں گزر چکے ہیں: (۲) ای طرح استثاء مصل اسی وقت ہوگا جب اس کو بھے قرار دیا جائے گا۔ (۳) پانچ وسقوں کی قید لگانا میہ بھی دلیل ہے کہ اس کی حقیقت بھے ہے۔ (۴) پھل کے اندازہ کا ذکر ہے اور اندازہ اسی لیے ضروری ہے کہ میر بھے ہے پانچ وسقوں میں سے شوافع کی دوروایتیں ہیں۔ اصح عدم جواز کی ہے لہٰذا یا پچ سے زائد وسقوں میں ناجائز ہے اور یا پنچ وسقوں میں جائز ہے۔

احنان کے ہاں عربیۃ کی تفصیل ہے ہے کہ مجود کے باغ کے مالک کا باغ میں پھل لگنے کے موسم میں اپنے چند درختوں کے پھلوں کا کی مسکین کو هبہ کر دینا اور جب پھل پک کر تیار ہوجا نمیں تو اس درختوں پر لگے ہوئے پھل کو میرے پاس رہنے دو اور موبوب لہ کا اس برراضی ہوجانا اس کا نام عربیۃ ہاں کا سب عربوں میں عموقی طور پر ارباب بساتین کی عادت سے تھی کہ جب باغوں میں پھل پکنے نثر دع ہوجاتے تو وہ بمع اہل وعیال کے باغوں میں رہائش اختیار کرتے تھے اب مسکین موہوب لہ کے بار بار آنے میں پھل پکنے نثر دع ہوجاتے تو وہ بمع اہل وعیال کے باغوں میں تکلیف ہوتی اور ظاہر ہے کہ موہوب لہ کو بھی بار بار آنا پڑتا تو اس جان کی وجہ سے وہ موہوب لہ کو کہتا ہے کہ ان درختوں پر لگے ہوئے پھل کے اندازہ کے ساتھ مجھ سے اتری ہوئی تھجوریں لے لے تو سب دفع مشقت من الجانبین ہے عربی کی اس تفیر اور مفہوم کے مطابق عربیۃ کی حقیقت استبدال الہبۃ بالہبۃ ہا گویا پہلے تو سب دفع مشقت من الجانبین ہے عربی کی اس تفیر اور مفہوم کے مطابق عربیۃ کی حقیقت استبدال الہبۃ بالہبۃ ہا گویا پہلے تو سب دفع مشقت من الجانبین ہے عربی کی اس تفیر اور مفہوم کے مطابق عربیۃ کی حقیقت استبدال الہبۃ بالہبۃ ہا گویا پہلے تو سب دفع مشقت من الجانبین ہے عربی کی اس تفیر اور مفہوم کے مطابق عربیۃ کی حقیقت استبدال الہبۃ بالہبۃ ہا گویا پہلے تو سب دفع مشقت من الجانبین ہے عربی کی اس تفیر اور مفہوم کے مطابق عربیۃ کی حقیقت استبدال الہبۃ بالہبۃ ہا گویا پہلے

مبدے رجوع کرلیا اور اس کی جگہ خشک تھجوریں ھبہ کردیں۔

سوال: اگر يهي حقيقة بتواحاديث مين اس پرنيع كااطلاق كيون موايم معلوم مواكه اس كي حقيقة نيع يع؟

جواب: چونکه صورت مبادلة المال بالمال ہے اس صورت مبادلة المال بالمال کے پائے جانے کی وجہ سے اس پر تیج کا اطلاق کیا گیاہے۔

موال: جب يهي حقيقة بتوموموب شده هيه كي مقدار كي رعايت كرنے كاكوئي فائده نهيں ہے؟

**جواب:** پہلے موہوب شدہ ہبہ کا اندازہ کرنا میرموہوب لہ کی تطیب قلبی کے لیے ہے ہوسکتا ہے کہوہ میں ہمجھے کہ پہلے والی مقدار زیادہ تھی اب کم دے رہاا ہے اس کا دل کہیں اوپر نیچے نہ ہونے لگ جائے۔

سوال: اگر عربیة کی حقیقة هبه ہے تو بھر بیج مزاہنہ ہے اس کی استثناء کیے تھے ہے حالانکہ احادیث میں بیج مزاہنہ ہے اس کی استثناء ہوتی ہے اور استثناء میں اصل مستثنی متصل ہے؟

جواب: بداستناء صورة متصل ہے اور حقیقة منفصل ہے صورة متصل اس لیے ہے کہ صورة مباؤلة المال بالمال پایاجاتا ہے اور حقیقتاً منفصل اس وجہ سے ہے مشتنیٰ تھے ہے اور مشتنیٰ مہد ہے اور فصحاء بلغاء کی کلام میں جیسے مشتنی متصل پایا جاتا ہے ای طرح مستثنی منفصل مجی پایاجاتا ہے۔

سوال: اگراس کی حقیقت بیچ ہے تو پھر بیالفاظ فیما دون خمسة اوسق کہ پانچ وسقوں سے کم میں اجازت دی ہے حالانکہ مہتو کم زیادۃ میں بھی ہوسکتا ہے؟

جواب: یہ بیان واقع کے لیے ہے کوئی احر از مقصود نہیں ہے اس لیے کہ عربوں میں عام طور پر اس قتم کے هبه میں مقدار پانچ وس سے کم ہوتی تھی۔

موال: اگر عربة کی حقیقت ہبہ ہے۔ رخص کالفظ دلالة کرتا ہے کہ اصل اس کی حقیقت منھی عنہ ہے اور هبہ تو پہلے ہے مشروع ہے کوئی منع نہیں ہے ہاں اگر اس کو بیج قرار دیا جائے تو پھریہ پہلے منع ہوگا کیونکہ بیچ مزاہند ہے اور بیچ مزاہند منع ہے لیکن پانچ وسقوں سے کم میں رخص فی العرایا تو هبه قرار دینے میں میں منطبق نہیں ہوگا۔

جواب: اگر عربة کی حقیقت هیه ہوتو پھر بھی رخص کا انطباق ہور ہاہے اس لیے کہ صورۃ یہ دعدہ خلافی ہے کیونکہ جب ابتداء هیه کیا تو فقیر مسکین خوش ہو گیا کہ میرے بچ بھی تازہ پھل کھا ئیں گے اب جب پھل پک آئے تو اب اس کو تازہ کی بجائے خشک تھجوریں ل رہی ہیں توصورۃ وعدہ خلافی ہے ایک مسلمان کی شان کے خلاف ہے تو جائز نہیں ہونا چاہیے تھالیکن رخص فی العرایا فریقین کی رعایت کی وجہ سے۔

سوال: ابن رشدین نے کہا کہ تم حقیقة هب قرار دے کر نهی عن المهز ابنه کے ارتکاب سے نی گئے ہولیکن دجوع فی الهبه سے بھی تو نہی ہے اس کے مرتکب ہو گئے ہوتو فا کر تمہیں کیا ہوا؟

جواب: احناف پر بیالزام قائم نہیں ہوسکتا اس لیے کہ رجوع فی الھبہ سے نہی اس وقت ہے کہ جب ھبہ تام ہوجائے اور عندالاحناف مبہتام ہوتا ہے بعد اور یہاں قبضہ بیس ہوا تو مبہ بھی تام نہیں ہوا جب مبہتام نہیں ہوا تو نہی عن رجوع الھبہ کا

ارتكاب كالزام قائم نہيں كيا جاسكتا يہى تفسير راج ہے۔

عرية كى حقيقت ههر ہے: سي نهيں ہے كئى وجوہ سے پہلى وجه اصل لغة كے قول كى وجه سے بيلغت ميں عربية كامعنى عطيه ہے ليكن مطلق نہیں بلکہ مجود کے درختوں کے پھل کا عطیہ چنانچے لسان العرب جولغة کی معتمد علیہ کتاب ہے اس میں ہے کہ العربية النخلة يعطى ثمارهار

دوسسری وحب: ای لسان العرب کے اندر سوید بن صامت کا شعر نقل کیا گیا ہے جواس بات پر دال ہے کہ عربیۃ هبه ہی کو کہتے ہیں نہ کہ نیچ کو مجور درختوں کے بارے میں وہ فرماتے ہیں کہ لیست بسخاء ولا رجلیة ولکن فی السنن الجواثح بہخاء کھجور کے وہ درخت جود ققہ سے پھل دیں اورجلیہ وہ درخت کہ جن کے اردگر د کانٹوں کی باڑ لگائی جائے تا کہ چور وغیرہ پھل کو چرا نہ سکیں شعر کا ترجمہ بیددرخت وقفہ سے کھل دینے والے بھی نہیں اور نہان کے اردگرد بارلگائی گئی ہے بلکہ ان کا کھل قحط سالی کے زمانہ میں محتاجوں کو دیدیا جاتا تھا اورخصوصا اہل لغۃ میں سے صاحب قاموس راٹیکیا جوشافعی ہیں اورصرف شافعی بھی نہیں بلکہ لغۃ میں شوافع کی رعایت بھی کرتے ہیں لیکن اس میں انہوں نے رعایت نہیں کی اور فرمایا کہ عربیۃ کامعنی عطیۃ ہے لیکن مطلق نہیں بلکہ مجور کے درختوں کے بھلوں کا عطیہ دینا۔

تنیسسری وحسبہ: روایت کے اعتبار سے بھی احناف کے مسلک کوتر جیج حاصل ہے حضرت زید بن ثابت رہائٹی کا قول نقل کیا گیا ہے کہ رخص فی العرایا فی النخلة والنخلتین توهبان للرجل جن دو درختوں کا پھل *ھبہ کیا جا*تا ہے تو هبان *ض* صرتکے ہے اس بارے میں کہ بیر ہیہ ہے اور زید بن ثابت ڈپاٹھ اہل مدینہ میں سے ہیں اور اہل بساتین میں سے ہیں۔

چوھی وحب: نہی عن المزاہنہ والی حدیث اپنے عموم پر رہے گی اور اگر بیع قرار دیں توخمسہ اوس اور مافوق خمسۃ اوس سیلے ساتھ خاص كرنا ہوگا يا دون خسبه وسق كونكالنا ہوگا\_

یانچویں وحب، اگراس کو پیچ قرار دیں تو ظاہر ہے کہ یہ بیچ التمر بالرطب ہے اور ہے بھی نسدیۃ اور پیچیے پڑھ چکے ہو کہ بیچ الرطب بالتم نسمية موتولا يجوز ہے اور نيز اگرنسمية نه جي موتو پھرلازم آتا ہے سے التمر بالرطب متفاضلا اور حديث ہے التمر بالتمر مثلًا یںا بیں تو بومفاسد بھے قرار دینے میں ہیں وہ مفاسدھبہ قرار دینے میں نہیں ہیں۔

### باب۱۱: ای سے متعلق باب

(١٢٢٣) أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ عَلَى عَنْ بَيْجِ الْمُزَابَنَةِ الشَّهَرِ بِالتَّهْرِ الْآلِاصْعَابِ الْعَرَايَا فَإِنَّهُ قَلْ اَذِنَ لَهُمُ وَعَنْ بَيْعِ الْعِنَبِ بِالزَّبِيْبِ وَعَنْ كُلِّ ثَمَرٍ بِخَرْصِهِ.

تَرْجَنْجِهُ بَهِ: حضرت رافع بن خدت کی اللہ اور حضرت مہل بن ابوحشمہ ٹاللہ بیان کرتے ہیں۔ نبی اکرم سِلِّنْظِیَا بنے نیے مزاہنہ ہے لینی تھجور کے عوض میں پھل کوفروخت کرنے سے منع کیا ہے، البتہ اصحاب عرایا کا حکم مختلف ہے، کیونکہ نبی اکرم شِلِّشْظِیَّةً نے انہیں اس کی اجازت

دی ہے، ای طرح آپ نے خشک انگور کے عوض میں تازہ انگور کوفروخت کرنے سے (منع کیا ہے) اور ہرطرح کے پھل کو انداز ہے کے تحت فروخت کرنے سے منع کیا ہے۔

#### بَابُمَاجَاءَفِىٰ كَرَاهِيَةِ النَّجْش

# باب ٢٢: مصنوعي بولي لگاناحرام ب

(١٢٢٥) وَقَالَ قُتَيْبَةُ يَبُلُغُ بِهِ النَّبِيِّ عَلَيْ قَالَ لَا تَنَاجَشُوا.

تُونِجِهُمُّمُ: حضرت ابوہریرہ وُٹائن بیان کرتے ہیں: نی اکرم مُٹِلْفِیُمُ ان ارشاد فرمایا ہے۔ ایک دوسرے کے مقابلے میں منصوی بولی ندلگاؤ۔
تشریعے: حضرت ابوہریرہ وُٹائن فرماتے ہیں کہ حضور مُٹِلْفِیَمُ اِن ارشاد فرمایا کہ ایک دوسرے سے بڑھ کر بولی مت لگاؤاں حدیث میں حضور مُٹِلِفَیْکَا ان اسلامان کی سامان خریدرہا ہے اب تیسرا شخص آ کر ایک ایک آدمی دوسرے سے کوئی سامان خریدرہا ہے اب تیسرا شخص آ کر ای سامان کی زیادہ قیمت لگا تا ہے اور اس سے کہتا ہے کہ جھے یہ چیز فروخت کردو حالانکہ اس کا مقصد سامان خرید نانہیں ہے بلکہ اس کا مقصد سے کہ یہ مشتری دھوکہ کھا کراس کوزیادہ قیمت پرخرید لے اس کونجش کہتے ہیں اور حدیث باب میں اس کی ممانعت کی گئی ہے۔

#### ابُ مَاجَاءَفِى الرُّحُجَانِ فِي الْوَزْنِ

باب ۲۳: وزن کرتے ہوئے ایک طرف کے پلڑے کو بھاری کرنا

(۱۲۲۷) جَلَبْتُ اَنَاوَ عَغْرَفَةُ الْعَبْدِي ثُنَ بَرُّا مِّنْ هَجَرَ فَجَائَنَا النَّبِيُّ ﷺ فَسَاوَمَنَا بِسَرَ اوِيُلَ وَعِنْدِي وَزَّانٌ يَّزِنُ بِالْآخِرِ فَقَالَ النَّبِيُّ الْكَافِرِينَ وَارْجِحُ.

تر بخبی نئی: حضرت سوید بن قیس نظافه بیان کرتے ہیں: میں نے اور مخر فدعبدی نے "بجر" کے مقام سے کیڑا خریدا، تو بی اکرم مُلِّفِظُیَّةً ہمارے پاس تشریف لائے آپ نے ایک پاجا ہے کا سودا کیا میرے پاس ایک وزن کرنے والے سے فرمایا۔ وزن کرواور زیادہ جھکانا۔ تشریفیے: اس حدیث سے ثابت ہوا کہ اگر میچ یا ثمن تول کردیا جائے تو جھکتا ہوا تولنا چاہیے بیدمکارم اخلاق کی بات ہے۔

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي إِنْظَارِ الْمُعْسِرِ وَالرِّفْقَ بِهِ

باب ۲۴: تنگ دست شخص کومهلت دینااوراس کے ساتھ نرمی کرنا

(١٢٢٧) مَنَ أَنْظَرَمُعُسِرًا أَوْوَضَعَ لَهُ أَظَلَّهُ اللهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ تَحْتَ ظِلِّ عَرْشِهِ يَوْمَ لَا ظِلِّ اللَّا ظِلُّهُ.

توجیکنم: حضرت ابوہریرہ نظافی بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مِرَّافِیکَا نے ارشادفر مایا ہے: جوشخص کمی ننگ دست کومہلت دے یااے معاف کردے تو اللہ تعالی قیامت کے دن اسے اپنے عرش کے شائے کے ینچے رکھے گا، جس دن اس کے سامیر حمت کے علاوہ اور کوئی

سابہ بیں ہوگا۔

(۱۲۲۸) حُوسِبَ رَجُلٌ مِّمَّنَ كَانَ قَبُلَكُمْ فَلَمْ يُوجَلْلَهُ مِنَ الْخَيْرِ شَيْئٌ إِلَّا أَنَّهُ كَانَ رَجُلًا مُوسِرًا وَّكَانَ يُخَالِطُ النَّاسَ وَكَانَ يَأْمُرُ غِلْمَانَهُ أَنْ يَّتَجَاوَزُوا عَنِ الْمُعْسِرِ فَقَالَ اللهُ عَزَّوَجَلَّ نَحِنُ احَقُ بِذٰلِكَ مِنْهُ تَجَاوُزُوا عَنْهُ.

ترکیجینب، حضرت ابومسعود منافخہ بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم میرافظی آنے ارشاد فرمایا: تم سے پہلے لوگوں میں سے ایک شخص کا حساب لیا گیا تہ اس کے نامہ اعمال میں کوئی بھلائی نہیں ملی صرف میرشی کہوہ ایک امیر شخص تھا، لوگوں کے ساتھ لین دین کیا کرتا تھت، وہ اپنے ملاز مین کو یہ ہدایت کرتا تھا وہ تنگ دست شخص سے گزر کریں تو اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا: اس بارے میں ہم اسس سے زیادہ حقد ار ہیں (اے فرشتو!) تم اس سے درگز رکرو۔

تشرنیج: بیه حدیث بھی مکارم اخلاق کے باب سے ہے لینی اگر مقروض تنگ دست اور غریب آ دمی ہوتو اس کو قرض کی ادائیگی میں مہلت دینی چاہیے اور اس کے ساتھ زم برتاؤ کرنا چاہیے اور اگر قرضہ بالکل معاف کر دیتو نورعلیٰ نور۔

اور مشہور حدیث ہے کہ قیامت کے دن اللہ تعالیٰ سات قسم کے لوگوں کو اپنے سامید میں رکھیں گے میہ بات سات میں منحصر نہیں اس حدیث سے معلوم ہوا کہ اور لوگوں کے لیے بھی میر فضیلت ہے اور ایسے اور بھی لوگ ہیں جن کا تذکر ہمختلف روایات میں آیا ہے۔

### بَابُمَاجَاءَ فِي مَطْلِ الْغَيْنِيّ اَنَّهُ ظُلُمْ

باب ٢٥: مالداركا (قرض كى واليسى ميس) اللمول كرناظلم ب

# (١٢٢٩) مَطْلُ الْغَنِيّ ظُلُمٌ وَّإِذَا أُتُبِعَ آحَكُ كُمْ عَلَى مَلِيّ فَلْيَتُبَعُ.

تونجنجانب: حضرت ابوہریرہ نظائی نی اکرم مَلِّفَظِیَّا کا بیفر مان نقل کرتے ہیں۔خوشحال شخص کا (قرض کی واپسی میں) ٹال مٹول کرناظلم ہے،اور جب کسی (قرض خواہ کوقرض کی وصولی کے لئے اصل مقروض کی بجائے ) کسی خوشحال شخص کی طرف جانے کے لئے کہا جائے، تووہ چلا جائے۔

# (١٢٣٠) مَطْلُ الْغَنِيّ ظُلُمٌ وَّاإِذَا أُحِلْتَ عَلَى مَلِيئٍ فَاتْبَعْهُ وَلَا تَبِعُ بَيْعَتَيْنِ فِي بَيْعَةٍ.

تو پی از حضرت عبداللہ بن عمر وہ اللہ بن اکرم مُؤلِّشِی کا بی فر مان نقل کرتے ہیں۔خوشحال شخص کا ( قرض کی واپسی میں ) ٹال مٹول کرنا ظلم ہے۔ اور جب کسی شخص کو دوسرے شخص سے وصولی کے لئے کہا جائے تو وہ اسے قبول کر لے، اور تم ایک ہی سودے کے اندر دوسودے نہ کرو۔

**تشریعے:** بیاو پروالے باب کا مقابل باب ہے مقروض اگر واقعی تنگ دست ہوتو اس کے ساتھ نرم برتاؤ کرنا چاہیے لیکن اگر وہ مالدار ہویعنی قرضہ دے سکتا ہومگرنا دہندہ ہوتو اس کے ساتھ نرمی کرنے کا شریعت نے حکم نہیں دیا اس کا مرغابنانا چاہیے رسول اللہ مِیَّا اِنْتُحَاتِّمَ نِے فر ما یا مالدار کا ٹال مٹول کرنا ایساظلم ہے جو اس کی سزا دہی کو حلال کردیتا ہے یعنی اس کو پکڑ کر قاضی کے پاس لے جانا چاہیے اور سزا دلوانی چاہیے تا کہ دوسروں کوعبرت ہو۔

وَّا ذَا أُتْبِعَ أَحَلُ كُمْ على ما ... الخ: بيحديث باب كادوسراجمله باس مين دومائل كي طرف اشاره كيا كيا بـــ مستمله 1: اس جمله میں حواله کا ذکر ہے مثلاً مدیون کیے کہتم مجھ سے قرض وصول کرنے کی بجائے فلاں سے وصول کرنا اس مسئلہ میں اختلاف ہے کہ صحت حوالہ کے لیے صرف حوالہ ہی کافی ہے یا کہ مخال یعنی دائن کی رضامندی بھی ضروری ہے اور دو مذاہب ہیں۔ **مٰداہب ِ فَقہاء:** جہور کے نز دیک صحت حوالہ کے لیے مختال کی رضا مندی ضروری ہے کیونکہ بید درحقیقت سے فریقی معاملہ ہوتا ہے تینوں کی باہم رضامندی ضروری ہے: ﴿ هِمِتَالَ ﴿ هِمِتَالَ عَلَيهِ.

ر ان کا استدلال ترمذی میں حضرت سمرہ ٹاٹنو کی روایت سے ہے: و فیدہ علی الید ما اخذت حتی تؤدی اس مدیث کی وجہ سے مدیون پر واجب ہے کہ وہ اپنادین دائن تک پہنچائے اور بیروجوب اس وقت تک ہے جب تک وہ ادانہ کرے اس سے ثابت ہوا کہ اصل ذمہ داری مدیون کی ہے اور دائن کو مدیون سے مطالبے کاحق حاصل ہے اور بیحق دائن کی رضامندی کے بغیر ساقط نہیں ہوسکتا۔ وسیل ﴿ الرَّسليم كرليا جائے كه حواله قبول كرنا دائن پر واجب ہے تو پھر يەسلىلەغير متنابى ہوجائے گا كيونكه ہرمختال عليه دوسرے یرحوالہ کرتا جائے گا تو اس صورت میں دائن چکر ہی لگاتے لگاتے ختم ہوجائے گا اور دین پھربھی وصول نہیں ہوگا۔

(۲) امام احمد رایشید کے نزویک حوالہ کی صحت کے لیے متال کی رضامندی ضروری نہیں ہے۔

وسيل: ان اكاستدلال زير بحث باب كى روايت سے باورجس ميں فليتبع امركا صيغه باور امر وجوب كے لية تا ب اس سے معلوم ہوا کہ حوالہ کو قبول کرنا واجب ہے چاہے مخال راضی ہو یا نہ ہو۔

جواب: فليتبع مين صيغه امر وجوب كے لينہيں بلكه استحاب كے ليے بكه اگر مديون كى غنى آدى پرحواله كرر ما موتواس كو قبول کرلوواجب نہیں بلکہ متحب ہے۔

مسئله (١٠٠٥): ال مسئلمين اختلاف م كه حواله معلم برى موجائ كايانه اوردومذا مبين:

منام سب فقب عن المام الوحنيفه والثيلا كينز ديك محيل حواله ساس ونت برى موجائے گا جبكه دين كى ملاكت كا خطرہ نه مو اگرخطره مواتو پھر بری نه ہوگا۔

وسيل: الم صاحب ولينما كالشدلال زير بحث باب مين حضرت عثان وثانو كاثر سے ہے: وفيه ليس على مال المسلم تویہ کے مسلمان کے مال پر ہلاکت نہیں آسکتی حضرت عثمان شاہنے نے یہ بات اسی وجہ سے بیان فرمائی کہ اگر ہم یہ کہیں کہ مختال محیل سے مطالبہیں کرسکتا تو اس صورت میں مسلمان کے مال میں ہلاکت آگئی۔

توى كى تين صورتين بين: 1 محال عليه دَين ادا كرنے سے انكار كر دے۔ 2 دين كى ادائيگى سے قبل محال عليه فوت موجائے۔ 3 عدالت نے مخال علیہ کومفلس قرار دیا ہو۔

(٢) امام شافعی اور امام مااحد مِیسی کے نز دیک حوالہ سے محیل بری ہوجاتا ہے حوالہ کے بعد محتال کو بیحق حاصل نہیں کہ محیل سے مطالبہ کرے۔

ر کسیس ان کا استدلال زیر بحث باب کی روایت سے ہے: وفیہ اذا اتبع احل کھر علی ملی فلیتبع اس مدیث میں ندکور ہے کہ جب محیل پیچھے لگا دے تو پیچھے گئے رہواس میں بیذ کرنہیں کیا گیا کہ محیل کی طرف رجوع ہوسکتا ہے اس سے معلوم ہوا کہ محیل بری ہوجائے گا۔

**جواب:** اس حدیث میں صرف اتنا ندکور ہے کہ حوالہ قبول کرنے کا مدار محتال علیہ کے غنی ہونے پر ہے اگر وہ غنی نہیں ہے تو اس صورت میں حوالہ قبول کرنے کی علت معدوم ہے لہٰذا اس صورت میں محیل کی طرف رجوع کیا جائے گا اس میں قطعا مذکور نہیں کہ محیل کی طرف رجوع نہیں ہوسکتا چاہے محتال علیہ زندہ ہویا مرجائے یا افکار کردے یا مفلس ہوجائے۔

#### بَابُمَاجَاءَ فِي الْمُنَابَذَةِ وَالْمُلاَمَسَةِ

#### باب، ۲۸: بیج منابذه اور بیج ملامسه کاحکم

(١٢٣١) قَالَ نَهٰى رَسُولُ اللهِ ﷺ عَنْ بَيْعِ الْمُنَا اَبِنَاقِوَ الْمُلَامَسَةِ.

تَوْجِيْكُنَّى: حضرت ابوہریرہ ٹالٹنے بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مَنْلِنْشِیَّا نَمِی منابذہ اور ملامسہ سودے سے منع کیا ہے۔

تشرِفیح: منابذة: نبذ (پینکنا و النا) سے باب مفاعلہ ہے جس کے معنی ہیں ایک دوسرے کی طرف و النا پینکنا اور ملامسة لیمس (چھونا ہاتھ لگانا) سے باب مفاعلہ ہے جس کے معنی ہیں ایک دوسرے کو چھونا زمانہ جاہلیت کا دستوریہ تھا کہ اگر سودا کرتے ہوئے بالخ مبع کو مشتری کی طرف چینک دے تو سودا پکا ہوجا تا تھا اب دوسرے فریق کو ہوئے بالخ مبع کو مشتری کی طرف چینک دے یا مشتری تمن کو بالغ کی طرف پینک دے تو سودا پکا ہوجا تا تھا اب دوسرے فریق کو بولئے کا اختیار نہیں رہتا تھا یہ دستور زبان بندی تھا اسلام نے اس کوختم کردیا تھے میں آخر تک ہرفریق کو اپنی بات کہنے کا اختیار ہے پھر اختیار کہا ہو اکہ یہ اختیار کہا ہے؟

احناف کے نزدیک تفرق اقوال تک اختیار ہے جب ایجاب وقبول کممل ہو گئے تو اب کسی فریق کو بھے ختم کرنے کا اختیار تام حاصل نہیں اور شوافع کے نزدیک تفرق ابدان تک یا اختر اخترت کہنے تک ہے اور اس کا نام خیار مجلس ہے جس کی تفصیل گزر چکی ہے۔ اور ملامسہ کی صورت سیہوتی تھی کہ بائع شن کو ہاتھ لگا دے یا مشتری ہیجے کو ہاتھ لگا دے تو سودا پکا ہوجا تا تھا اب دوسرے فریق کو بولنے کا اختیار نہیں رہتا تھا ہے بھی دستور زبان بندی تھا جس کو اسلام نے ختم کردیا۔

علاوہ ازیں ان بیوع میں مخاطرہ (سٹہ ) کا پہلو بھی ہے اور شریعت میں معاملات میں کامل رضا مندی ضروری ہے اور دیکھنے بھالنے کا اختیار باقی رہتا ہے خیار رویت اور خیار عیب اسی وجہ سے مشروع کی گئے ہیں۔

# بَابُمَاجَاءَ فِي السَّلَفِ فِي الطَّعَامِ وَالتَّمْرِ

باب ١٤: تهجور اورغله پرقرض ديناليني بيج سلم كرنا

(١٢٣٢) قَدِمَ رَسُولُ اللهِ ﷺ الْمَدِيْنَةَ وَهُمْ يُسْلِفُونَ فِي الثَّهَرِ فَقَالَ مَنْ اَسْلَفَ فَلْيُسْلِفُ فِي كَيْلٍ مَعْلُومٍ وَّ

# وَزُنٍ مَعْلُوْمِ إلى آجَلِ مَعْلُوْمٍ.

ترکنچیننم: حضرت ابن عباس نظاش بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مُطَّنِّ جب مدینه منورہ تشریف لائے تو لوگ بھلوں میں ہیچ سلم کرلیا کرتے تھے، نبی اکرم مُطِّنِیُکُمْ نے ارشاد فرمایا: جس نے بیچ سلم کرنی ہووہ متعین ما پی ہوئی چیز یامتعین وزن کی ہوئی چیز کی متعین مدت کے لئے بیچ سلم کرے۔

تشریح بسلم اورسلف ہم معنی ہیں سلم کے لغوی معنی ہیں سپر دکرنا اورسلف کے معنی ہیں قرض دینا پیچ سلم میں ہیجے موجود نہیں ہوتی نہ مجلس عقد میں نہ بائع کی ملک میں اور شن اس مجلس میں سپر دکرنا اضروری ہوتا ہے اس وجہ ہے اس کا نام سلم (سپر دکرنا) رکھا گیا اور چونکہ ہیج موجود نہیں اس لیے جوشن سپر دکیا گیا وہ گویا قرضہ ہے اس لیے اس کا دوسرا نام سلف ہوا۔ پیچ سلم میں ہیج کی ہمہ جہتی تعیین ضروری ہے موجود نہیں اس لیے جوشن سپر دکیا گیا وہ گویا قرضہ ہے اس لیے اس کا دوسرا نام سلف ہوا۔ پیچ سلم میں ہیج کی ہمہ جہتی تعیین ضروری ہے ہیں جس چیز کی پوری تعیین ممکن ہواس کا سلم جائز ہے مثلاً غلوں کی ہمہ جہتی تعیین ممکن ہواں کا بیج سلم جائز ہے بلکہ اب تو مشینری دور ہے ہزاروں چیزیں ایک ہی سائز کی بنتی ہیں پس ان سب کی بیچ سلم جائز ہے۔ سلم جائز ہے۔ سلم جائز ہے۔ سلم جائز ہے۔ سلم جائز ہے۔

نظمسلم بالاجمساع حب ائز ہے:البتہ جواز کے لیے(تقریباً) سات شرائط ہیں: ① مبیع کی جنس معلوم ہو ② نوع معلوم ہو ③ دصف معلوم ہو ④ مکیلی ہے تو کیل معلوم ہوا اور اگر موزونی ہے تو وزن معلوم ہو ⑤ اجل معلوم ہو ۲ وَ ⑥ مبیعہ عقد کے وقت سے لیکرادا گیگی کے وقت تک بازار میں موجود ہو ⑦ ادا گیگی کی جگہ معلوم ہو۔

شوافع کے ہاں باتی شرائط تو ہیں لیکن اجل کا ہونا ضروری نہیں ہے۔ نیے سلم حالی بھی جائز ہے حدیث الباب احناف کے موافق جارہی ہے اور شوافع کے خلاف جارہی ہے میٹ اَسْلَفَ فَلْیُسْلِفُ فی کیل معلوم ووزن معلوم بیاحناف کی دلیل ہے اور شوافع اس کی تاویل کرتے ہیں حدیث کا مدلول ہے ہے کہ اجل معلوم ہونا جا ہے نہ ہوتو نہ ہو۔

# حیوانات میں تع سلم جائز ہے یانہیں؟

خراج ب فقرب او: عندالاحناف لا یجوز صرف مکیلی موزونی اور معدودات متقاربه میں صحیح بے یعنی جن کے اوصاف ضبط ہو سکیں ان میں نظم سام جا کڑنے اور ظاہر ہے کہ حیوانات کے اوصاف ضبط نہیں ہو سکتے اس لیے ان میں نظم سلم بھی جا کڑنہیں ہے۔
ان میں نظم کی ولیل: ① حضرت ابن عباس نظافۂ فرماتے ہیں کہ نہلی عن سلف فی الحیوان کہ حضور مُرَالْفِیَکُمُ نے حیوان میں بیج سلم سے منع فرمایا امام حاکم رایشیئڈ نے فرمایا کہ اس کی سندھیج ہے۔

اور فتوی عبدالله وعبدالله بن مسعود ری الن می جو که کتاب ال آثار کے اندر موجود ہے کہ حیوانات میں نیے سلم جائز نہیں ہے اور ظاہر
 ہے کہ بیہ موقوف مرفوع کے حکم میں ہے۔

③ ضبط اوصاف بھی متعذرہے۔

ائمہ ثلاثہ وکتا ہے کہ جیے کہ جیے مکیلی موزونی اور عددی متقارب کے اندر نج سلم جائز ہے ای طرح حیوانات میں بھی جائز ہے اصل مبنی علیہ احتلاف کا بیہ ہے کہ حیوان کی نج نسمیة جائز ہے یا نہیں۔احناف کے ہاں جائز نہیں ہے ای طرح نج سلم بھی جائز ہے۔ نہیں ہے۔اور دیگرآئمہ کے ہال حیوان کی نج نسمیة جائز ہے توان کے زدیک نج سلم بھی جائز ہے۔ المسئلة الثأنية: استقراض الحيوان يجوز امر لاعندالاحناف لا يجوز. (حيوان كا ادهار يردينا جائز بي يا نہیں احناف کے ہاں جائز نہیں)اس لیے بچے سلم بھی جائز نہیں ہے اور دیگرائمہ کے ہاں استقراض الحیوان جائز ہے اس لیے بچے سلم بھی جائز ہے۔

# بَابُمَاجَاءَ فِي أَرْضِ الْمُشْتَرَكِ يُرِيْدُبَعْضُهُمْ بَيْع نَصِيْبِهِ

# باب ۲۸: مشترک زمین میں سے اپنا حصہ بیجیا

(١٢٣٣) مَنْ كَانَ لَهُشَرِيْكُ فِي حَائِطٍ فَلَا يَبِيْحُ نَصِيْبَهُ مِنْ ذَٰلِكَ حَتَّى يَعُرِضَهُ عَلَى شَرِيْكِهِ.

تَوَجِّجُهُمْ بِهِ: حضرت جابر بن عبدالله مُنْ بيان کرتے ہيں: نبی اکرم مِنَّافِظِیَّا نے ارشاد فرما یا ہے جس شخص کا کسی باغ میں حصہ ہو، تو وہ اس میں سے اپنا حصہ اس وقت تک فروخت نہ کرے جب تک اس کی پیش کش اپنے نثرا کت دار کونہ کر دے۔

تشریح: اگرکوئی مکان یا زمین دویا زیادہ لوگوں کے درمیان مشترک ہواور ایک شریک اپنا حصہ فروخت کرنا چاہے تو پیچنے سے پہلے اسے اپنا حصہ شریک کے سامنے پیش کرنا چاہئے اگر شریک خریدنے سے انکار کرے یاضچے قیت نہ دیے تو دوسرے کو پچ سکتا ہے یہ اخلاقی بات ہے اس سے شرکاء کے درمیان یگانگت موافقت اور تعلقات میں استواری پیدا ہوجاتی ہے اور اگر وہ چیکے ہے کسی کو چ دے گا تو بھی شریک حق شفعہ کی بنیاد پر لے لیگا اور دلوں میں ہمیشہ کے لیے نفرت وعداوت اور کدورت پیدا ہوجائے گی۔

مذا :مسکلہ: شریک نے خریدنے سے انکار کردیا پس مالک نے اپنا حصہ کسی کوفروخت کردیا تو اب شریک کوحق شفعہ ملے گا مانہیں؟اس میں اختلاف ہے۔

(۱) امام شافعی رایسیا کے مزد یک حق شفعہ ساقط ہوجائے گا کیونکہ اس کے سامنے پیش کش کی جاچکی ہے اسے خریدنے کا موقع دیا گیا تھا مگراس نے نہیں خریدا تواس نے اپناحق شفعہ ساقط کر دیا۔

(٢) اورامام اعظم رالتعليا كے نزديك حق شفعه ساقط نہيں ہوگا كيونكه حق شفعه زج كے بعد ثابت ہوتا ہے اور جب اس كوخريدنے كى بيش کش کی گئی اس وقت بھے نہیں ہوئی تھی اور حق شفعہ بھی ثابت نہیں ہوا تھااس لیے اس کے انکار کا اعتبار نہیں۔

فائك: ادض المشتوك: مركب اضافى درحقيقت مركب توصيفى ب تقترير عبارت اد ض مشتوكة ب جب مركب توصيفى كو مرکب اضافی بناتے ہیں تو ترکیب مقلوبی کردیتے ہیں یعنی صفت کی موصوف کی طرف اضافت کرتے ہیں جیسے جسم حسن سے حسن اجسم مگر بھی اصل ترکیب باقی رکھ کراضافت کردیتے ہیں یعنی موصوف کی صفت کی طرف اضافت کردیتے ہیں یہ اس کی مثال ہے مگریہ

وحبادة كالحكم: حضرت قاده بن الله كالمحرب على عضرت سليمان يشكرى كاصحيفه آسيا تقا اور حضرت سليمان يشكرى من الله كالع حفرت جابر تفافقه كاصحيفه تفاحفرت سليمان يشكرى اس صحيفے سے روايت كرتے تھے ایسے صحیفے كو وجادة كہا جاتا ہے۔ من اولہ بیروہ صحیفہ ہوتا ہے جو شیخ اپنے شاگر د کو دے دیتا ہے اور اس سے کہتا ہے کہتم اس میں موجود تمام روایات کو آگے

روایت کرسکتے ہویا شخ اس شاگردکواجازت دے دیتا ہے کہ اس صحیفے کے اندر جوروایات ہیں اس کی تہمیں اجازت دیتا ہوں لیکن اگر کسی شاگردکوا پنے شنخ کا کوئی صحیفہ مناولہ اجازت کے بغیر کہیں سے مل گیا وہ صحیفہ وجادۃ کہلاتا ہے اور بیمعتر نہیں ہوتا امام ترمذی واٹیلیا یہاں یہ بیان فرمارہے ہیں کہ حضرت سلیمان وٹاٹیئی جوروایات حضرت جابر شاٹھی سے بطور وجادہ کے نقل کریں وہ روایات معتر نہیں۔

#### بَابُمَاجَاءَ فِي الْمُخَابَرَةِ وَالْمُعَاوَمَةِ

# بابر ۲۹: مخابره اورمعاومه كاحكم

(١٢٣٢) أَنَّ النَّبِيِّ عِلَيْ عَلِيهِ الْمُحَاقَلَةِ وَالْمُزَابَنَةِ وَالْمُخَابِرَةِ وَالْمُعَاوَمَةِ وَرَخَّصَ فِي الْعَرَايَا.

ترکیخچانم، حضرت جابر منافقه بیان کرتے ہیں: نبی اکرم سَلِّ النَّنِیَّا نے محاقلہ، مزاہنہ ، مخابرہ اور معاومہ سے منع کیا ہے اور آپ مِلِّ النَّنِیَّا اِنَّا کے اور آپ مِلِّ النَّنِیَّا اِنِیْ اِن کی اجازت ہے۔

(۱۲۳۵) قَالَغَلَا السِّعُرُ عَلَى عَهْدِرَسُولِ اللهِ ﷺ فَقَالُوْا يَارَسُولَ اللهِ سَعِّرُلَنَا فَقَالَ إِنَّ اللهَ هُوَالُهُ سَعِّرُ اللهِ عَلَى اللهَ هُوَالُهُ سَعِّرُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

تَرَخِجْئَنَهُ: حضرت انس مِنْ تَخْذِ بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مُنَافِظَةً کے زمانۂ اقدس میں قیمتیں زیادہ ہو گئیں لوگوں نے عرض کی۔ یارسول الله مُنَافِظَةً آپ ہمارے لئے قیمتیں مقرر کردیں، نبی اکرم مُنافِظَةً نے ارشاد فرمایا: بے شک الله تعالی قیمت مقرر کرنے والا ہے وہ تنگی عطا کرتا ہے اور کشادگی عطا کرتا ہے وہ بہت زیادہ رزق عطا کرنے والا ہے، میری بیآ رزو ہے۔ میں جب اپنے پروردگار کی بارگاہ میں حاضر ہوں تو کوئی بھی شخص جان یا مال کے اعتبار سے مجھ سے کسی بدلے کا مطالبہ نہ کرے۔

تشرنیح: زیر بحث باب کی روایت میں چند چیزوں کی ممانعت مذکورہ: ﴿ مَا قله ﴿ مِزابِه ﴿ عَرَایاان کی وضاحت گذر چکی ہے ﴿ مُنابِرہ اس کی وضاحت ان شاء الله باب المزارعة میں آئے گی۔﴿ معاومه اس سے مرادیہ ہے کہ باغ کے بھلوں کوایک سال یا زائد مدت کے لیے فروخت کرنا جے بیچ اسٹین بھی کہتے ہیں بینا جائز ہے اس لیے کہ اس میں بیچے معدوم ہے اور معدوم چیز کی بیچ ناجائز ہے۔

#### بَابُمَاجَاءَفِىالتَّسْعِيْر

### باب: قیمتوں پر کنٹرول کا مسئلہ

عَنُ أَنَسٍ قَالَ غَلَا السِّعُو عَلَى عَهْدِ النَّبِي عَلَيْ فَقَالُوْا يَارَسُولَ الله عَلَيْ سَجِّرُ لَنَا فَقَالَ اِنَّ للهُ هُوُ الْهُسَجِّرُ الله عَلَيْ اللهُ عَلَى ال

تشونی : مصری نخد میں یہاں باب ہے باب ماجاء فی التسعیر بسعیر کے معنی ہیں قیمتوں کو کنٹرول کرنا چیزوں کے بھاؤ مقرر کرنا۔
زیر بحث باب میں حضرت انس بڑا تئی سے روایت ہے کہ لوگوں نے رسول اللہ میا اللہ میا تھے عض کیا کہ آپ میرا تھی تھی ہیں تعدور پر
اشیاء کے دام مقرر کردیں تا کہ کوئی زیادہ قیمت وصول نہ کرے۔ آپ میرا تھی تھی اللہ ہی مسعر ہے وہی قابض اور باسط ہے اور وہی رزاق ہے میں اللہ سے اس حال میں ملاقات کرنا چاہتا ہوں کہ کوئی آ دمی مجھ سے ظلم کا مطالبہ کرنے والا نہ ہوآپ کی غرض بیتھی کہ دام مقرر کرنا عاقدین کا باہمی معاملہ ہے عکومت کوئی دام مسلط نہ کرے ہاں البتہ خرابی کی صورت میں گنجائش ہے۔

فائك: حكومت كے ليے كنٹرول ريث قائم كرنے كى گنجائش ہے يانہيں؟اس سلسله ميں امام ابو يوسف واليُّولِيُّ نے كتاب الخراج ميں اور ابن تيميه والله على الله على اور ضرر عام لازم الدائن تيميه والله والله على الله على الله والله والله والله على الله والله والله

حك يثث: لا ضور ولا ضوار فى الاسلام. (يعنى نەضررقبول كرواور نەبى دوسرے كو پہنچاؤ) سے اورفقهى ضابطه المضريز ال سے ثابت ہے كيونكە ضررعام كے از الەكے ليے ضرر خاص برداشت كيا جاسكتا ہے وہ اہون ہے۔

# بَابُمَاجَاءَفِي كَرَاهِيَةِالْغَشِّ فِي الْبُيُوْعِ

# باب ا ۷: خرید و فروخت میں دھو کہ دینا حرام ہے

(۱۲۳۲) اَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ مَرَّ عَلَى صُبُرَةٍ مِّنْ طَعَامٍ فَاكْخَلَ يَكَهُ فِيْهَا فَنَالَثَ اَصَابِعُهُ بَلَلًا فَقَالَ يَاصَاحِبَ الطَّعَامِ مَا هٰذَا قَالَ اَصَابِعُهُ السَّمَا عُلَا مُنَ الطَّعَامِ مَا هٰذَا قَالَ اَسْتُهُ السَّمَا عُلَا مُنَ اللَّهُ عَلَيْسَ مِثَا.

ترکیجی ننجا: حفرت ابو ہریرہ و کاٹونہ بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مُؤَلِّفَ اناح کے ایک ڈھیر کے پاس سے گزرے تو آپ نے ابنا دست مبارک اس میں داخل کیا تو آپ مُؤلِّفَ کَا نگیوں کو بچھنی محسوس ہوئی آپ نے ارشاد فر مایا: اے اناح والے یہ کیا ہے؟ اس نے عرض کی ۔ یارسول الله مُؤلِّفَ کِا اُن کی وجہ سے ایسا ہوا ہے، نبی اکرم مُؤلِّف کے ارشاد فر مایا تم نے اسے اناج کے او پر کیوں نہیں رکھا تا کہ لوگ اسے دیکھ لیتے؟ پھر آپ نے ارشاد فر مایا۔ جو شخص دھو کہ دے اس کا ہم سے کوئی تعلق نہیں ہے۔

**تشریح:** اسلامی حکومت میں ایک محکمه احتساب ( دارو گیر کامحکمه ) ہوتا ہے اس کی ذمہ داری ہے کہ ہر چیز پر نظر رکھے کسی بھی چیز میں ملاوٹ نہ ہونے دے دور نبوی میں آپ مِرَّاتِشْتُیَّامَ خود میہ فریضہ انجام دیتے ہتھے کبھی اچا نک پہنچ کر چیزیں چیک کرتے ہتھے اس حدیث میں اس کا بیان ہے۔

# بَابُمَاجَاءَ فِى اسْتِقْرَاصِ الْبَعِيْرِ اَوِالشَّيْئِ مِنَ الْحَيَوانِ

باب ۷۲: اُونٹ یا کوئی بھی جانورادھار کے طور پر لینا

(١٣٣٤) استَقُرَضَ رَسُولُ اللهِ ﷺ سِنًّا فَاعْطَاهُ سِنًّا خَيْرًا مِّنْ سِنِّهِ وَقَالَ خِيَارُكُمُ أَحَاسِنُكُمُ قَضَاءً.

تَوَجِيْهُمْ وَصَرت الوجريره وَاللهُ بيان كرت بين كه نبي اكرم مُطَالِظَيَّةً في ايك جوان اونث قرض كے طور برليا تو آپ في اس ك بدلے میں بہتر اونٹ عطا کیااورارشاد فرمایاتم میں سے سب سے بہتر وہ لوگ ہیں جو بہتر طریقے سے قرض واپس کریں \_

(١٢٣٨) أَنَّ رَجُلًا تَقَاطَى رَسُولَ اللهِ ﷺ فَأَغْلَظَ لَهُ فَهَمَّ بِهِ أَضْفَأَبُهُ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ دَعُوْهُ فَإِنَّ لِصَاحِب الْحَقَّ مَقَالًا ثُمَّ قَالَ اشْتَرُوا لَهُ بَعِيْرًا فَأَعْطُوهُ إِيَّاهُ فَطَلَبُوهُ فَلَمْ يَجِدُوا إِلَّا سِنَّا ٱفْضَلَ مِنْ سِنِّهِ فَقَالَ اشْتَرُوهُ فَأَعُطُوْهُ إِيَّاهُ فَإِنَّ خَيْرَ كُمُ آحُسَنُكُمْ قَضَاءً حَنَّاثَنَا هُمَتَّالُ بُنُ بَشَّادٍ.

تَرْجِيْهَا بُهِ: حضرت ابوہریرہ مُن تُعْوَ بیان کرتے ہیں: ایک محض نے نبی اکرم مَرِ النظامی اوراس بارے میں سخت زبان استعال كى آپ كے ساتھيوں نے اسے مارنے كا ارادہ كيا تونى اكرم مُلِنْ كُتَانَ فرمايا۔اسے چھوڑ دو! كيونكہ حقداركو بات كہنے كى كنجائش ہوتى ہ، پھرآپ نے ارشاد فرمایا۔اس کو ایک اونٹ خرید کر دے دو!لوگول نے اونٹ تلاش کیا تو انہیں اس سے بہتر اونٹ ملا۔ آپ نے فر ما یا اسے وہی خرید کر دید دکیونکہ تم میں سب سے بہتر وہ شخص ہے جواجھے طریقے سے قرض ادا کر ہے۔

(١٢٣٩) استَسْلَفَ رَسُولُ اللهِ عِلَيْ بَكُرًا فَجَائَتُهُ إِبِلٌ مِّنَ الصَّلَقَةِ قَالَ أَبُوْ رَافِعٍ فَأَمَرَ فِي رَسُولُ اللهِ عِلَيْ أَنَ ٱقْضِى الرَّجُلَ بَكْرَهُ فَقُلْتُ لَا آجِدُ فِي الْإِبِلِ إِلَّا بَمَلَّا خِيَارًا رَبَاعِيًا فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ أَعُطِهِ إِيَّاهُ فَإِنَّ خِيَارً النَّاسِ آحسننهُمُ قَضَاءً.

تَوَجِّجَانُهِ: حضرت ابورافع نِلْتُنْءِ جونبي اكرم مُطَّلِّنَكِمَ أَلَا كَرُده غلام بين وه بيان كرتے بين: نبي اكرم مُطَّلِثَكُمَ فَ ايك أونث قرض كے طور پرليا پھرآپ كى خدمت ميں صدقے كے اونث آئے حضرت ابورافع شائنو بيان كرتے ہيں: نبي اكرم مَلِّفْضَيَّةَ نے مجھے ہدايت کی کہ میں اس اُونٹ والے شخص کا قرض ادا کروں میں نے عرض کی مجھے اونٹوں کے اندرصرف ایک اُونٹ ملاہے لیکن وہ بھی اس سے بہتر ہے نبی اکرم سَلِنْ اَنْ اَنْ اَنْ اَرْمَا اِلْمِ وَهِ ہِی اسے دیدو کیونکہ لوگوں میں سب سے بہتر وہ مخص ہے جواچھے طریقے سے قرض ادا کرے

# (١٢٣٠) أَنَّ اللَّهَ يُحِبُّ سَمْحَ الْبَيْعِ سَمْحَ الشِّرَ اءسَمُحَ الْقَضَاء.

تَرُخْجِكُنُهِ: حضرت ابوہریرہ ٹھاٹھ بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مَلِّفْظَةً نے ارشاد فرمایا: بےشک اللہ تعالی فروخت میں زمی کرنے والے اورخریدنے میں زی کرنے والے اور قرض کی ادائیگی میں نری کرنے والے کو پہند کرتا ہے۔

# (١٣٣١) غَفَرَاللهُ لِرَجُلِ كَانَ قَبُلَكُمْ كَانَ سَهُلَّا إِذَا آيَاعَ سَهُلَّا إِذَا اشْتَرْي سَهُلَّا إِذَا اقْتَطِي.

تَرْجِيْهُ بَهِ: حضرت جابر مِثَاثِنَهُ بيان كرتے ہيں: نبي اكرم مُطَلِّفَيَّةً نے ارشاد فرمایا:اللّٰہ تعالٰی نے پہلے زمانے کےلوگوں میں سے ایک شخص کی مغفرت كردى جوفروخت كرتے ہوئے زى سے كام ليتا تھا، خريدتے ہوئے زى سے كام ليتا تھا اور تقاضا كرتے ہوئے زى سے كام ليتا تھا۔ تشرنیج: قرض اور سے کے احکام ایک ہیں ان میں بہت کم فرق ہے اور سے ہر چیز کی ہوسکتی ہے اور قرض صرف مثلیات یعنی ایس چزیں کی جاسکتی ہیں جن کی طرح سے تعیین ہوسکتی ہواور مثلیات چار چیزیں ہیں: مکیلات ،موزونات ،مزروعات (گز سے ناپنے والی

چزیں )اور معدودات متقاربہ یعنی الی گننے کی چیزیں جن کے افراد میں بہت کم تفاوت ہوجیسے انڈے اخروٹ وغیرہ ان کے علاوہ سب ذوات القيم بيں ان كا قرض جائز نہيں بيا تفاقي مسلمهاصول ہے البته حيوان كوقرض لينا جائز ہے يانہيں؟

**مذاہ ۔۔۔ فقہ اء:**احناف کے ہاں استقراض الحیوان جائز نہیں اس لیے کہ قرض کی حقیقت ہی نہیں یائی جاتی قرض کہتے ہیں کہ تمليك الشئي بشرط ردمثله البذاقرض بميشه ذوآت الامثال ميس سے ہوگا اور حيوان ذوات الامثال ميں سے نہيں ہے حقيقت قرض نہ یائے جانے کی وجہ نہی عن بیچ الحیوان نسمیة حدیث سمرة بن جندب ما اللہ ہے۔

سوال: اس كاتعلق تو يع كے ساتھ ہے دعوىٰ بيہ ہے كه استقراض الحيوان جائز نہيں ہے؟

**جواب:** استقراض الحیوان اگرچه ابتداء تبرع بے لیکن انتہاء کے ہے اور کیے الحیوان نسمیة جائز نہیں ہے ای وجہ سے جائز نہیں کہ ضبط اوصاف ممکن نہیں ہے۔ای طرح استقراض الحیوان بھی ناجائز ہے ضبط ادصاف ممکن نہ ہونے کی وجہ ہے۔

**باقی ائمہ کی دسیس :** حدیث الباب ہے اور حدیث الی رافع اللہٰ ہے کہ حضور مُلِّلْتُظَیَّمَ نے ایک خاص عمر والا اُونٹ قرض کے طور پر لیا پھراس کی ادائیگی کے لیے اس سے عمدہ اونٹ عطاء کیا بڑا لیعنی جوان اُونٹ۔

**جواب:** بیاس زمانه کا واقعہ ہے کہ ابھی تک حرمت ربوا کے احکام ناز لنہیں ہوئے تھے۔

ثانيًا: وه حديث تولى باوريعلى بسالخ

ثَالثًا: وهمرم ہے اور یہ بی ہے .... الخ ۔

د ابعًا : بیرحقیقت میں شراء ثمن مؤجل تھی اس ثمن کے بدلے اونٹ دے دیا ای کوراوی نے استقراض الحیوان سے تعبیر کردیا اصل میں بیاستقراض ہے ہی نہیں۔

سوال: اگلی حدیث میں ہے کہ زکو ہ کے اُونٹوں سے قرضہ ادا کیا قرضہ تو اپنے لیے لیا ہوگا تو پھرز کو ہ کے اونٹول سے ادا کیگی کا کیامعنی ہے؟

**جواب:** مطلب بيرتها كه زكوة كا أونث جن مستحقين كوديئے گئے تھے ان سے خريد كر قر ضه ادا كروادراس پراشتر وا كالفظ بھى دلالت کردہاہے۔

#### ىاپ

# باب: خرید وفروخت اور قرض کی ادا ئیگی میں نرمی برینے کی فضالت

**تشرنیح:** سمح اور سم اَحة کے معنی ہیں: عالی ظرفی سیر چشمی اس سے القاب میں ساحة الثیخ استعال ہوتا ہے اور بیچنے میں زی ہیہے کہ بائع کسی قیمت پراڑ نہ جائے اگر مشتری دام کم کرنے کی درخواست کرے ادراس کا نقصان نہ ہوتا ہوتو دام پچھ کم کردے یا مبع کچھ زیادہ دیدے اور خریدنے میں میں نرمی ہے کہ پیے اگر زیادہ دینے پڑیں تو دے دے اور قرض کی ادائیگی میں نرمی ہے کہ وقت پر قرض ادا کرے اور پچھزیا دہ دے اس کے علاوہ بھی نرمی کی صورتیں ہوسکتی ہیں۔

# بَابُ النَّهٰي عَنِ الْبَيْعِ فِي الْمَسْجِدِ

### باب ۳۷: مسجد میں خرید وفر وخت کی ممانعت

(١٢٣٢) إِذَا رَآيُتُمْ مَنَ يَّبِيُعُ آوُيَبُتَاعُ فِي الْمَسْجِدِ فَقُوْلُوا لَا آرُ بَحَالِتُهُ تِجَارَتَك وَإِذَا رَآيُتُمْ مَنَ يَّنُشُدُ فِيْهِ ضَالَّةً فَقُولُوا لَا رَدَّاللهُ عَلَيْك.

ترکیجه نم: حضرت ابو ہریرہ ہو اللہ بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مُطِّلِفَتِیَا آغیار نایا جبتم اس شخص کو دیکھو جومبحد میں کوئی چیز فروخت کر رہا ہو یا خرید رہا ہوتو میہ کہو: اللہ تعالیٰ تمہاری تجارت میں منافع نہ دے اور جبتم کمی شخص کو دیکھو کہ وہ مبحد میں گمشدہ چیز کا اعلان کر رہا ہوتو تم یہ کہواللہ تعالیٰ تمہاری چیز واپس نہ کرے۔

تشرِنیح: مجد کے اندرشرا، نیچ کا کیا تھم ہے؟ غیر معتلف کے لیے مطلقاً ناپندیدہ ہے عام ازیں ضرورت ہویا نہ ہو عام ازیں اہل وعیال کے لیے ہویا بغرض تجارت ہو عام ازیں احفار مدیعہ ہویا نہ ہو۔

معتکف کے لیے دوشرطوں کے ساتھ جائز ہے۔ ① ساز وسامان مسجد میں نہ ہو۔ ② بیجے سے مقصود تجارت نہ ہو بلکہ اپنی اور اپ اہل وعیال کی ضرورت کو پورا کرنا ہو۔

سوال: كه حديث سے توعموم معلوم ہوتا ہے؟

جواب: یہ ہے کہ میممول ہے معتلف کے ماسواء پراور اگر معتلف بھی داخل ہے تو پھر خاص صورتیں مراد ہیں:

- (۱) احضارمبیعه بور
- (۲) تجارت کی غرض سے ہو حقیقة میں کوئی تضاد نہیں ہے جو مکروہ قرار دیتے ہیں وہ غیر معتکف کے لیے ہے اور جنہوں نے کہا ہے جائز ہے وہ معتکف کے لیے ہے اور ساز وسامان سے مراد وہ سامان ہے کہ جس کی وجہ سے مسجد مصروف ہوجائے۔

م مشره سامان کی دوصورتیں ہیں:

- (۱) هم باهر بهوا بوتو مطلقاً لا يجوز \_
- (۲) اورا گرمسجد میں گم ہوا ہوتو پھر گنجائش ہے۔





تشریح: احکام جمکم کی جمع ہے اس کے معنی ہیں فیصلہ ابواب الاحکام یعنی ابواب القضاء اور پہلے یہ بات بیان کی جا چکی ہے کہ امام ترمذی نے ابواب البیوع لینی ابواب المعاملات کے درمیان میں ابواب الاحکام داخل کئے ہیں یہ ابواب الاحکام دوصفحوں (۱۳ باب) تک ہیں ان کے بعد پھر ابواب البیوع شروع ہوں گے۔

**موال:** پہلے بھی تواحکام ہی کا بیان ہور ہاتھااب نئے سرے سے باب قائم کرنے کی کیا ضرورت ہے؟ **جواب:** ان احکام سے وہ احکام مراد ہیں جوخصومت اور قضاء سے متعلق ہیں عہدہ قضاء فرض کفایہ ہے فاحکُ حد بین النہاس.

### بَابُمَاجَاءَ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْكُ فِي الْقَاضِي

# باب ا: قاضى كابيان

(۱۲۳۳) اَنَّ عُثْمَانَ قَالَ لِابْنِ عُمَرَ اذْهَبُ فَاقُضِ بَيْنَ التَّاسِ قَالَ اَوَ تُعَافِيُنِيْ يَا آمِيُرَ الْمُتُومِنِيْنَ قَالَ فَمَا تَكْرَهُ مِنْ ذَٰلِكَ وَقُلُ كَانَ اَبُوْكَ يَقُطِى قَالَ إِنِّيْ سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: مَنْ كَانَ قَاضِيًا فَقَطَى بِالْعَلْلِ فَبِالْحَرِقِ اَنْ يَتُنْقَلِبَ مِنْهُ كَفَافًا فَمَا اَرْجُو بَعُلَ ذٰلِكَ.

توکیجینی، عبداللہ بن موہب بڑا تھے بیان کرتے ہیں: حضرت عثمان غنی بڑا تھے نے حضرت ابن عمر بڑا تھی سے فرمایا: جاؤالوگوں کے درمیان فیصلہ کروا انہوں نے عض کی: اے امیر المؤمنین! کیا آپ جھے اس سے معاف نہیں رکھیں گے۔ حضرت بڑا تھے نے دریافت کیا تم اس کو کیوں ناپند کرتے ہو، جبکہ تمہارے والد فیصلے کیا کرتے تھے تو حضرت ابن عمر بڑا تھی نے عرض کی۔ میں نے بی اکرم مُؤَلِّفَا تَعَمَّمُ کو بیہ ارشاد فرماتے ہوئے سانے جو شخص قاضی ہواور انصاف کے ساتھ فیصلے کرتے تو امیدہ وہ برابر چھوٹ جائے گا، اس لئے میں اسس کے بعد (اس عہدے کی) آرز ونہیں رکھتا۔

(۱۲۳۳)الُقُضَاةُ ثَلَاثَةٌ قَاضِيَانِ فِي النَّارِ وَقَاضٍ فِي الْجَنَّةِ رَجُلٌ قَطْى بِغَيْرِ الْحَقِّ فَعَلِمَ ذَاكَ فَلَاكَ فِي النَّارِ وَقَاضٍ لَّا يَعْلَمُ فَأَهْلَكَ مُقُوقَ النَّاسِ فَهُوَ فِي النَّارِ وَقَاضٍ قَطْى بِالْحَقِّ فَذٰلِكَ فِي الْجَنَّةِ. ترکیجی آب: قاضی تین قتم کے ہیں دوقتم کے قاضی جہنم میں جائیں گے اور ایک قتم کا قاضی جنت میں جائے گا، وہ خض جوحق کے خلاف فیصله کرے اور وہ بیربات جانتا ہوتو وہ جہنم میں جائے گا، وہ قاضی (جسے قضا ہے متعلق احکام) کاعلم نہ ہواور وہ لوگوں کے حقوق ضائع كردے وہ جہنم ميں جائے گا۔ اور وہ قاضی جوحق كے مطابق فيصله كرے، وہ جنت ميں جائے گا۔

(١٢٣٥) مَنْ سَأَلَ الْقَضَاءُ وُكِلَ إِلَى نَفْسِهِ وَمَنْ أَجْبِرَ عَلَيْهِ يُنْزِلُ اللهُ عَلَيْهِ مَلَكًا فَيُسَيِّدُهُ.

تَوْجَيْحَكُمْ: حضرت انس بن ما لك بن للي يان كرتے ہيں: نبي اكرم سَرِ النظامَةِ نے ارشا دفر ما يا جو شخص قضاء كے منصب كا مطالبه كرے اس كو اس کے حوالے کر دیا جائے گا ،اور جس شخص کواس پر مجبور کیا جائے تو اللہ تعالی فرشتہ اس پر نازل کرتا ہے ، جواسے سیدھاراستہ دکھا تا ہے۔

(١٢٣٢) مَنِ ابْتَغَى الْقَضَاءَ وَسَأَلَ فِيهِ شُفَعَاءَ وُكِلَ إِلَى نَفْسِهِ وَمَنُ أُكْرِ لَا عَلَيْهِ ٱنْزَلَ اللهُ عَلَيْهِ مَلَكًا يُسَدِّدُلا.

تَوْجَجِكُنُم: حضرت انس خالتي نبي اكرم مُلِلْفِيَكِيَّ كايد فرمان نقل كرتے ہيں۔ جو تخص قضاء كے عہدے كا طلبگار ہو، اور اس بارے ميں سفارش ڈھونڈ تا ہو،اسے اس حوالے کر دیا جائے گا اور جس شخص کو اس پر مجبور کیا جائے تو اللہ تعالیٰ ایک فرشتے کو نازل کرتا ہے،

(١٢٣٤) مَنْ وَإِي الْقَضَاءَ أُوجُعِلَ قَاضِيًا بَيْنَ النَّاسِ فَقَلُ ذُبِحَ بِغَيْرِ سِكِّينٍ.

۔ ترکیجیکنہا: جوشض قضاء کے عہدے پر فائز ہو ( راوی کوشک ہے یا شاید بیالفاظ ہیں ) جس شخص کولوگوں کے درمیان قاضی بنادیا جائے تواہے چھری کے بغیر ذرج کر دیا گیا۔

تشرفیح: امر ہے عہد ہ قضاء کو قبول کیا جائے یا نہ؟ تو اس میں تفصیل ہے کہ عہد ہ قضاء کی صلاحیت متعدد شخصوں میں ہوگی یانہیں اگر متعدد شخصوں میں صلاحیت ہے تو دونوں جائز ہیں یعنی قبول کرنا بھی جائز ہے اور قبول نہ کرنا بھی جائز ہے۔قبول کرنے کی دلیل یہ ہے کہ صحابہ کرام خلائو نے عہد ہ قضاء کو قبول کیا اور قبول نہ کرنے کی دلیل بیہ ہے کہ امام ابوصنیفہ راٹیلیئے نے قبول نہیں کیا۔ باقی افضل کیا ہے؟ تو دونوں قشم کی احادیث ہیں بعض سے تبول کرنا افضل معلوم ہوتا ہے اور بعض سے قبول نہ کرنا افضل معلوم ہوتا ہے۔

طبیق : بیہے کہ جن احادیث سے نضیلت معلوم ہوتی ہے اس کا مصداق وہ لوگ ہیں کہ جن کے اندر صلاحیت ہواور جن سے قبول نہ کرنا افضل معلوم ہوتا ہےان کا مصداق وہ لوگ ہیں کہ جن کے اندر اہلیت نہیں ہے۔

یا بعنوان آخریوں کہدو کہ عہد ہ قضاء کو قبول کرنا افضل ہے بیاس شخص کے لیے ہے جوطالب نہ ہواور جن احادیث سے قبول نہ كرنا افضل ہے ال شخص كے ليے ہے جوطالب ہو۔

بعنوان ثالث: جن احادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ عہدہ قضاء کو قبول کیا جائے بیاب شخص کے لیے ہے جس کا مقصود عالم کوفساد سے پاک کرنا ہواور جن احادیث سےممانعت معلوم ہوتی ہےان کا مصداق وہ ہیں کہ جن کامقصود وجاہت اور چودھراہٹ ہویے تفصیل تو تب ہے جب متعدد افراد میں صلاحیت ہواور اگر صرف ایک ہی شخص میں صلاحیت ہے اور امیر المؤمنین کی طرف سے عہد ہ قضاء پیش کیا جائے تواب قبول کرنافرض ہےا نکار کی تنجائش نہیں ہے بلکہ اس وقت توخود مطالبہ کرنا بھی جائز ہے جبیبا کہ حضرت یوسف علایتلانے مطالبہ کیا۔ (٢) حدیث ذکر کی که حضرت عثمان نوانتی سے حضرت ابن عمر زناتی کو قاضی بنانا چاہا تو حضرت ابن عمر زناتی نے فرمایا: او تعافیہ نی الخ اگلی حدیث میں ہے کہ جو قضاء کوطلب کرے تو اس کواس کے نفس کے حوالہ کردیا جاتا ہے اور آگے کبری تھا کہ جس کواس کے نفس کے حوالے کردیا تو اس کی ہلاکت میں کیا تر دد ہے اور جومجبور کیا جائے تو اس پر فرشتہ اتر تا ہے اس کی رہنمائی کرتا ہے جے فیصلہ اس کے ذہن میں ڈالٹا ہے۔

اگل حدیث میں ہے کہ فقال ذبح بغیر سکین پر تغبیہ پرمحول ہے باتی تغبیہ کس بات میں ہے تو اس میں ایک قول یہ ہے کہ حن فی الفاہر اور فساد فی الباطن جیسے جانور بغیر چھری کے ہلاک کردیا جائے تو جان فکل جاتی ہے لیکن ظاہری طور پر میحے اور اچھا لگتا ہے بالکل ای طرح ہے جب ایسے آ دمی کو قاضی بنادیا جائے جو نااہل ہوتو اس کا حال بھی ایسے ہی ہے کہ ظاہری حالت اچھی ہوتی ہے بالکل ای طرح ہے جب ایسے آ دمی کو قاضی بنادیا جائے ہو نااہل ہوتو اس کا حال بھی اور باطن کے اندر اگر حدود شرع کی رعایت نہیں اگرام ہوتا ہے اعز از ہوتا ہے اس کو وجاہت حاصل ہوتی ہے سلامیاں دی جاتی ہیں اور باطن کے اندر اگر حدود شرع کی رعایت نہیں کرتا تو اندر سے ایمان کمزور ہوجا تا ہے۔

(۲) بیتشبیزیادة فی الایذاء میں ہے کہ جیسے جانورکواگر چھری کے ساتھ ذرج کریں تو وقتی طور پر تکلیف ہوتی ہے لیکن فوراختم ہوجاتی ہے اور مصیبتوں ہوجاتی ہوجاتی ہوجاتی ہوجاتی ہوجاتی ہے اور مصیبتوں اور پریشانیوں میں گھرار ہتا ہے۔

بی حدیثیں عہدہ قضا کے ساتھ نہیں ہرعہدہ کا یہی عکم ہے جو شخص اپنی خواہش سے کوئی عہدہ حاصل کرتا ہے اس کے لیے سفارشی لگا تا ہے لوگوں کی ذہن سازی کرتا ہے ووٹ مانگا ہے تو جب اس کوعہدہ مل جاتا ہے تو لوگ اسے کو چھوڑ دیتے ہیں اس کی کوئی مد نہیں کرتا اور اللہ تعالیٰ بھی اس کو اس کے نفس کے حوالے کردیتے ہیں کہ لے تو نے ذمہ داری لی ہے پس اسے نبیڑ !اور جس کو زبردتی کوئی ذمہ داری سونی جاتی ہے ہر شخص اس کی مدد کرتا ہے وہ جس کام کے لیے کہتا ہے ہر شخص فورا کرتا ہے کیونکہ انہی لوگوں نے اس کو مجبور کیا ہے اور اللہ تعالیٰ بھی آسان سے ایک فرشتہ اتارتے ہیں جو اس کی راہنمائی کرتا ہے اور اس کو سیدھا رکھتا ہے۔ باتی رہی ہو بات کہ کوئ عہدہ عہدہ کا طالب ہے اور کس کو زبردتی ذمہ داری سونی گئی ؟ اللہ تعالیٰ ہی بہتر جانے ہیں دنیا میں کوئی شخص اس کا اقر اری نہیں کہ وہ عہدہ چاہتا ہے ایکٹن میں بھی یہ قانون ہے کہ کوئی امید دارخود امید دارنی ہی بن سکتا لوگ اس کی سفارش کرتے ہیں مگر ہر شخص حقیقت حال سے داقف ہے کہ دہ سفارشی اس کا ایجنٹ ہوتے ہیں ادر امید داران کے ذریعہ اپنے لیے زمین ہموار کرتا ہے۔

# بَابُمَاجَاءَ فِي الْقَاضِيٰ يُصِيْبُ وَيُخْطِئ

باب ۲: وہ قاضی جوٹھیک فیصلہ بھی کرتا ہے اور غلطی بھی کرتا ہے

(١٣٣٨) إِذَا حَكَمَ الْحَاكِمُ فَاجْتَهَلَ فَأَصَابَ فَلَهْ آجُرَانِ وَإِذَا حَكَمَ فَأَخْطَأَ فَلَهُ آجُرُ وَّاحِلْ.

تَوْجَجْهَنَّهُ: حضرت ابوہریرہ ٹاٹنو بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مُلِّلْشِیَّةً نے ارشاد فرمایا: جب کوئی فیصلہ کرنے والا فیصلہ کرے اور درست فیصلہ کرے تواسے دواجر ملتے ہیں اور جب وہ فیصلہ کرتے ہوئے غلطی کر جائے تواسے ایک اجرملتا ہے۔

وَإِذَا حَكَمَ فَأَخْطَأَ فَلَهُ أَجُرٌ وَّاحِدٌ: عارضه میں ہے کہ جس عمل کا تعلق عامل سے ہوتو اس پرایک نیکی ملتی ہے اور جوعمل متعدی الی الغیر ہوتو اس پر دونیکیاں ملتی ہیں چونکہ فلطی کی صورت میں غیر کو فائدہ نہیں پہنچایا یعنی مستحق کو اس لیے صرف اجتہاد کا ثو اب ملے گا۔

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ مسائل اجتہادیہ میں حق ایک ہے امام اعظم ولٹیٹیا سے بھی یہی بات مروی ہے مثلاً امام شافعی ولٹیٹیا کے نزد یک مقدی پر فاتحہ واجب ہے اور امام عظم ولٹیٹیا کے نزد یک مکروہ تحریک ہے ظاہر ہے دونوں برحق نہیں ہوسکتیں ان میں سے کوئی ایک حق ہے اور جس مجتمد نے نفس الامری حق کو پالیا ہے اس کو ڈبل ثواب ملے گا اور جو اس کو چوک گیا ہے وہ بھی ثواب کا مستحق ہوگا کیونکہ اس نے بھی اپنی پوری طاقت صرف کردی ہے مگر اس کو ایک ثواب ملے گا اور کس نے نفس الامری حق پایا ہے اور کون اس کو چوک گیا ہے اور کون اس کو پالیا ہے اور کون اس کو گا کے گا ہے اور کون اس کو گا کے کا کہ کو بیا ہے اور کون اس کو گا کے گا ہے کہ کا بیا آخرت میں جلے گا۔

سوال: یہاں اگرکوئی سوال کرے کہ امام نفی واٹیلا کی مصفی سے اشاہ میں پھر وہاں سے مختار کے مقدمہ میں جونقل کیا گیا ہے کہ اذا سئلنا عن مذہبنا و مذہب مختالفنا قلنا وجوبا مذہبنا صواب یحتہ ل الخطأ و مذہب مختالفنا خطأ یحتہ ل الصواب واذا سٹلنا عن معتقد نا و معتقد خصومنا قلنا وجوبا الحق مانحن علیه والباطل ما علیه خصومنا. یعنی جب ہم سے پوچھا جائے ہمارے نقبی ذہب کے بارے میں اور ہمارے خالف کے فقبی ذہب کے بارے میں تو ہم طعی طور پر جواب دیں گے کہ ہمارا نذہب برحق ہے گراس میں چوک کا احتال ہے اور ہمارے خالف کا ذہب غلط ہے اور اس میں ورحگی کا احتال ہے اور ہمارے خالف کا ذہب غلط ہے اور اس میں ورحگی کا احتال ہے اور جب ہم سے پوچھا جائے ہمارے یعنی اہل البنة والجماعة کے مقیدوں کے بارے میں اور ہمارے خالف گراہ فرقوں کے عارے میں تو ہم طعی طور پر کہیں گے کہ برحق وہ عقیدے ہیں جن پر ہم ہیں اور خلا وہ مقیدے ہیں جن پر ہم ہیں اور خالے وہ کیا مطلب ہے؟ آپ تو فر مارہ ہیں کو فقبی اختلافات میں علی الضعیف یعنی یہ تول جس بزی ہم ہیں؟ جواب: شامی میں ابن جرکی واٹیک کے فقبی فاوی سے تقل کی ہے کہ ان ذلك مبنی علی الضعیف یعنی یہ تول جس بزی پر مقرع ہیں۔ میں میں برحق جواب: شامی میں ابن جرکی واٹیک کے فقبی فاوی سے تقل کی ہے کہ ان ذلك مبنی علی الضعیف یعنی یہ تول جس بزی پر مقرع ہیں۔ میں ہو وہ خوب ہوں یہ بیات جواس پر مقرع ہے کیے درست ہو کئی ہے؟ تفصیل شامی (۲۰۱۱ میں میں جواب یہ بیں یہ بیات جواس پر مقرع ہے کیے درست ہو کئی ہے؟ تفصیل شامی (۲۰۱۱ میں میں جواب یہ بیات جواس پر مقرع ہے کیے درست ہو کئی ہے؟ تفصیل شامی (۲۰۱۱ میں میں جواب کی ہو دو مقید کے کیے درست ہو کئی ہو کئی ہو کئیں ہو کہ کا خوال کے کیا کہ کی درست ہو کئی ہو کہ کو درست ہو کئی ہو کئی ہو کئی ہو کہ کی درست ہو کئی ہو کئیں ہو کئی ہو کئیں ہو کئی ہو کئی ہو کئیں ہو کئی ہو کئی ہو کئی ہو کئیں ہو کئی ہو کئی ہو کئی ہو کئیں ہو کئی ہو کئیں ہو

فائد: جہتدین بہت گزرے ہیں چارائمہ ویکھاڑی میں انحصار نہیں اور آج بلکہ آئندہ بھی نے مسائل میں اجتہاد جاری ہے بیسب مجتبدین اگر اہل السندو لجماعہ کے عقائد کے حقائد سے خارج اگر اہل السندو لجماعہ کے عقائد کے حقائد سے خارج ہیں جیسے غیر مقلدین ،مودودی اور شیعہ وغیرہ ان کے لیے بی تھم نہیں اور اہل السندو الجماعہ میں شامل چار مکا تب فکر کی بیروی کرنے والے ہی جیس حضرت تھانوی ویٹھائے نے "مائة وردس" میں اور علامہ احمد طحطاوی ویٹھائے نے درمخار کے حاشیہ میں اس کی صراحت کی ہے کیونکہ

حقانیت کا مداراصول دعقائد پر ہے۔فروعات پرنہیں فروعات میں اختلاف تو دورصحابہ ٹنائٹیے سے چلا آ رہاہے جبکہ تمام صحابہ برحق ہتھے۔

#### بَابُمَاجَاءَفِي الْقَاضِي كَيْفَ يَقْضِيُ؟

# باب ٣: قاضى كس طرح فيصله كريع؟

(١٢٣٩) أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ بَعَثَ مُعَاذًا إِلَى الْيَهَنِ فَقَالَ كَيْفَ تَقْضِى فَقَالَ أَقْضِى بِمَا فِي كِتَابِ اللهِ قَالَ فَإِنْ لَمْ يَكُنُ فِي كِتَابِ اللهِ قَالَ فَبِسُنَّةِ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ قَالَ فَإِنْ لَمْ يَكُنُ فِي سُنَّةِ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ قَالَ اَجْتَهِدُ رَانِي قَالَ الْحَمْدُ للهِ الَّذِي وَقَّقَ رَسُولَ رَسُولِ اللهِ عَلَيْدَ.

ترنجپچئنې: حضرت معاذ مناتین بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مَلَّفْظِیَّةً نے حضرت معاذ مِناتین کو یمن بھیجا تو آپ نے دریافت کیا:تم کس طرح فیصله کرو گے انہوں نے عرض کی۔ میں اللہ تعالیٰ کی کتاب میں موجود ( حکم ) کے مطابق فیصله کروں گانبی اکرم مَیَالْفَیْکَافِیٓ نے دریافت کیا۔ اگراللہ تعالیٰ کی کتاب میں (اس تھم کا موجود نہ ہو) انہوں نے عرض کی۔اللہ تعالیٰ کے رسول کی سنت کے مطابق (فیصلہ کروں گا) نبی ا كرم مُثَرِّثَتُكَةً بنے ارشاوفر مایا۔اگر اللہ تعالیٰ کے رسول کی سنت میں (اس كاتھم نہ ہو) انہوں نے عرض کی۔ میں اپنی رائے کے ذریعے فیصلہ کروں گا تو نبی اکرم مَلِقَ ﷺ نے فرمایا، ہرطرح کی حمد اس اللہ کے لئے ہےجس نے اللہ تعالیٰ کے رسول کے نمائندے کو (پیہ) تو فیق عطا کی ہے۔

**تشرنیح:** قضاء کے کیااصول ہیں وہ فقہ میں بیان کئے جاتے ہیں معلوم ہوا کہ قیاس بھی ججۃ شرعیہ ہےا سکئے کہ حضرت محمر مُلِلْظُيَّةُ نِے جب حضرت معاذ مِناتُورُ کو یمن بھیجا توان سے چندسوالات کیے۔

**سوال:** حدود شرعیه میں اجماع کوذکر کیوں نہیں کیا؟

**جواب:** اجماع جمة بناہے حضور مِثَلِّفَظِیَّ کے دنیا سے پر دہ فر ما جانے کے بعد اس لیے کہ حضور مِثَلِفَظِیَّ کے ہوتے ہوئے اس کی ضرورت نہیں تھی اور حضرت ابو بکر وعمر نٹائٹنا کی سیرت کا بھی ذکر نہیں کیا۔

**جواب:** جب حضرت معاذ مُثانِّنه کو یمن کا قاضی بنا کر بھیجا جار ہا تھا اس وقت شیخین مُثانِّماً کے فیصلےمعروف ومشہورنہیں تھے۔ فائك: ال حدیث میں خاص بات تو جہ طلب ہے كہ حدیث جحت نہیں بلك سنت جحت ہے چنانچے تمام احادیث میں سنت كو مضبوط پكڑنے کا حکم ہے کی ایک مدیث میں بھی مدیث مضبوط پکڑنے کا حکم نہیں اور مدیث کے معنی ہیں کہ ما اضیف الی النہی عظیم من قول یعنی دینی راہ اور دونوں میں عام خاص من وجہ کی نسبت ہے جوا حادیث منسوخ یامخصوص یا ماول ہیں وہ صرف حدیث ہیں سنت نہیں اور ملک وملت کی تنظیم سے تعلق رکھنے والی خلفائے راشدین کی با تیں سنت ہیں صدیث نہیں اور معمول بہا اقوال وا فعال نبوی حدیث بھی بیں اور سنت بھی پس فرقہ اہل حدیث گمراہ فرقہ ہے کیونکہ حدیث جحت نہیں اہل حق صرف اہل السنہ دالجماعہ ہیں کہ حجت سنت ہے۔ اجتهاد: جهد طاقت اورمشقت کو کہتے ہیں اور اجتہاد کسی چیز میں مقدور بھر تفکر کو کہتے ہیں امام خطابی طشیط فرماتے ہیں کہ اس ہے مرادنفس سوج بچارنہیں بلکہ کسی قضیہ کوقر آن وسنۃ کے معنی کی طرف لوٹا کر بطور قیاس اس کا حکم معلوم کرنا ہے۔

هذا حديث لا نعرفه الامن هذا الوجه... الخ-اس مديث كي تضيف مين ائم كاشديد اختلاف رما بجن ك نز دیک بیضعیف ہے تو اس کی وجہ بیر ہے کہ ایک تو حارث بن عمر ومجہول ہے دوم وہ مجہولین سے روایت کرتے ہیں یعنی حارث کے اسا تذہ معلوم نہیں کہ کون ہیں؟ تاہم اس کے معنی کی صحت پر تقریباً اتفاق اور سب ائمہ اجتہاد اور قیب اس کے جواز کے قائل ہیں ابن الجوزي والشيط علل متناجيه مين فرمات بين:

لا يصحوان كأن الفقهاء كلهم ين كرونه في كتبهم ويعتمدون عليه وان كان معناه صيحا. (تهذ) "ابن الجوزي الشيئة على متناهيه مين فرمات بين سيح نهيس ہے اگر جيسارے فقهاء اس کو ذکر کرتے ہيں اپني کتابوں ميں اور اس پراعتاد بھی کرتے ہیں اور اس کے معنی درست ہیں۔"

حافظ ابن القيم ريشيد نے اعلام الموقعين ميں اور ابو بكر الخطيب ريشيد نے بھي اس كي تقييح كى ہے كذا في التحفه عرف الشذي ميں ہے كه

ان الحديث وان كأن منقطعالكنه مروى عن اصاب معاذفيكون حجة واخذ ... الخ

جبکہ ابن العربی ﷺ یا جود یکہ سند کے بارے میں بہت سخت ہیں فرماتے ہیں بیرحدیث مشہور ہے کہ شعبہ سے انمہ کی جماعت نے روایت کی ہے جن میں بیچیٰ بن سعید،عبداللہ بن المبارک ،ابو داؤ د الطیالی پیشان ہیں اور جہاں تک حارث بن عمر الهذ لی کا تعلق ہے تو اگر چہ حارث اس حدیث کے علاوہ دوسری سند ہے معروف نہیں لیکن ان کی روایت کے قابل اعتباد ہونے کے لیے اتن بات کافی ہے کدان سے شعبہ روایت کرتے ہیں اور یہ کہ وہ یعنی حارث مغیرہ بن شعبہ کے بھانج ہیں (لہذا حدیث سیحے ہے ) اعلام الموقعين ميں مزيد تفصيل ہے لہذا اصح بيہ ہے كہ اولا تو اس كى حديث كى سند بھى صحيح ہے ليكن اگر اس ميں بچھ ضعف ہوتو ثانيا كہا جائے گا کہاں مضمون کی اوراحادیث بھی ہیں جن کا مجموعہ حدتواتر تک پہنچاہے۔

**تقلی مخصی کا ثبوت حدیث سے** : پیرحدیث اجتهاد اور قیاس کے جواز پر بھی صرت کے نیز اس سے تقلید شخصی کا جواز بھی ثابت ہوتا ہے کیونکہ جب حضور مَرْالْنَظِیَّةِ نے حضرت معاذ صَالْتُو کو یمن بھیجاتو گویا اہل یمن کے ذمے بیلازم کردیا کہ وہ ہرمعاملے میں ان سے رجوع کریں اور تمام مسائل میں ان کی پیروی کریں اور یمن میں حضرت معاذ بڑاٹنو کے علاوہ کوئی اور شخص ایسانہیں تھا جوان کی طرح شرعی مسائل جانتا ہواس لیے اہل یمن انہی کی تقلید شخص کرتے تھے اور چونکہ حضرت معاذ ڈٹاٹٹند کوحضور مَالِشَیَجَۃ نے بھیجا تھا اس لیے اہل يمن كالبمل خود حضور مُؤَلِّفَةً فِي منشاء كے مطابق تھا۔

ال پرغیرمقلدین بیاعتراض کرتے ہیں کہ حضرت معاذ مناتو کو قاضی کی حیثیت سے بھیجا گیا تھا اور اس حیثیت میں ان کی اطاعت ضروری قرار دی گئ هی نه که فتی کی حیثیت میں؟

**جواب:** بير ب كه حضرت معاذ زلاني بيك وقت حاكم بهي ست قاضى بهي مفتى بهي اورمعلم بهي چنانچ سيح بخاري مين باب ميراث البنات کے تحت حضرت اسود بن یزید کی روایت ہے کہ:

اتأنامعاذرضي الله عنهبن جبل باليس معلما واميرا فسالنا لاعن رجل توفي وترك ابنته واخته

فأعطى الابنة النصف والاخت النصف.

"ہمارے پاس معاذ بن جبل وٹاٹنو یمن سے امیر اور معلم بن کر آئے ہم نے ان سے ایک ایسے آ دی کے متعلق سوال کیا جو فوت ہو چکا تھا، اس نے اپنی ایک بیٹی اور بہن چھوڑی تھی، بیٹی کونصف دیا گیا اور بہن کوبھی نصف دیا گیا۔" اس روایت میں حضرت معاذبن جبل وٹاٹنو کے مفتی ہونے کی حیثیت صاف واضح ہے اور اسی حیثیت میں انہوں نے میراث کا بیفتو کی دیا اور اس کی کوئی دلیل بیان نہیں فرمائی اور اہل یمن نے دلیل پو چھے بغیر ہی اس حکم پرعمل کیا اور اس کا نام تقلید ہے۔

### بَابُ مَاجَاءَ فِي الْإِمَامِ الْعَادِلِ

# باب ۴: عادل حکمران کی فضیلت

(١٢٥٠) إِنَّ أَحَبُ النَّاسِ إِلَى اللهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَاَدْنَاهُمْ مِنْهُ فَخِلِسًا إِمَامٌ عَادِلٌ وَّ اَبُغَضَ النَّاسِ إِلَى اللهِ وَ اَبُعَدَهُمُ مِنْهُ فَخِلِسًا إِمَامٌ جَائِرٌ.

تر پنجینئم: قیامت کے دن اللہ تعالیٰ کے نز دیک لوگوں میں سب سے زیادہ پہندیدہ اور مجلس کے اعتبار سے اللہ تعالیٰ کے سب سے زیادہ قریب عادل حکمران ہوگا، اور اللہ تعالیٰ کے نز دیک سب سے زیادہ نالپندیدہ اور مجلس کے اعتبار سب سے زیادہ دور ظالم حکمران ہوگا۔

# (١٢٥١) إِنَّ اللَّهُ مَعَ الْقَاضِي مَا لَمْ يَجُرُ فَإِذَا جَارَ تَعَلَّى عَنْهُ وَلَزِمَهُ الشَّيْطَانُ.

ترکیجی نمبی: حضرت ابن ابی اوفی خالفئو بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مُطِّلْظَیُّنَا نے ارشاد فر مایا بے شک اللہ تعالی قاضی کے ساتھ ہوتا ہے جب تک وہ زیادتی نہ کرے جب وہ زیادتی کرتا ہے تو اس سے الگ ہوجا تا ہے اور شیطان اس کے ساتھ ہوجا تا ہے۔

**تشریح:** عدل وانصاف کی نضیلت کا بیان ہے حاصل ہیہے کہ عدل وانصاف قیامت کے دن اللہ کے قرب کا ذریعہ ہے اور جوروظلم اللہ کے ہاں بغض اور اللہ کی رحمت سے دوری کا باعث ہے۔

امام عادل: جو الله تعالى كے حقوق بھى بجالائے اور مخلوق كے بھى جائز حقوق بجالائے يا الله تعالى كے حقوق بجانه لائے الله مع القاضى يعنى الله تعالى كى مدداور نصرت قاضى كے ساتھ ہوتى ہے خلى عنه الله كى رحمت اس سے دور ہوجاتى ہے الگ ہوجاتى ہے ليا مدالہ يطان جس كوشيطان جمٹ جائے اس كى ہلاكت ميں كيا شہرے۔

# بَابُمَاجَاءَ فِي الْقَاضِيُ لاَيَقُضِيْ بَيْنَ الْخَصْمَيْنِ حَتَّى يَسْمَعَ كَلاَمَهَا

# باب٥: قاضى جب تك فريقين كى بات نه من لے فيصله نه كر ب

ِ (١٢٥٢) قَالَ لِيُ رَسُولُ اللهِ ﷺ إِذَا تَقَاضَى إِلَيْكَ رَجُلَانِ فَلَا تَقُضِ لِلْأَوَّلِ حَتَّى تَسْمَعَ كَلَامَ الْأَخْرِ فَسَوْفَ تَنْدِيْ كَيْفَ تَقْضِى قَالَ عَلِيُّ فَمَا زِلْتُ قَاضِيًا بَعُدُ. تریخ پی اگرم مَالِنَظِیَّا نے مجھ سے ارشاد فرمایا: جب دوآ دمی تم سے فیصلہ لینے کے لئے آئیں، تو تم پہلے کے حق میں اس وقت تک فیصلہ نہ کرو جب تک دوسرے کا کلام نہ من لو، عنقریب تنہیں یہ چل جائے گا کہ تم کیسے فیصلہ کرو گے؟

تشریح: اسلامی عدالت میں ہر خض براہ راست قاضی سے ملتا ہے درمیان میں کوئی وکیل نہیں ہوتا اور غیر مسلم عدالتوں میں فریقین خاموش کھڑے رہتے ہیں اور ایڈ وکیٹ بحثیں کرتے ہیں اور چونکہ وہ قانون دال ہوتے ہیں اس لیے ایسے ایسے نکتے نکالتے ہیں کہ جج پریثان ہوجا تا ہے اور کوئی فیصلہ نہیں کر پاتا اور مقدمہ چلتا رہتا ہے اور سالوں تک مقدمے لئکے رہتے ہیں اسلامی عدالت کا یہ دستور نہیں ہے بلکہ ہر مخص اپنے مقدمہ کی پیروی خود کرتا ہے اور قاضی سے براہ راست گفتگو کرتا ہے چنا نچے فریقین کی بات ختم ہوتے ہی قاضی نتیجہ پر پہنچ جاتا ہے۔

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي إِمَامِ الرَّعِيَّةِ

#### باب ۲: رعایا کا حکمران

(۱۲۵۳) مَا مِنُ إِمَامٍ يُغُلِقُ بَابَهُ دُونَ ذَوِى الْحَاجَةِ وَالْحَلَّةِ وَالْمَسْكَنَةِ إِلَّا اَغُلَقَ اللهُ اَبُوَابِ السَّمَاء دُونَ خَلَّتِهِ وَعَاجَتِهِ وَمَسْكَنَتِه فَجَعَلَ مُعَاوِيَةُ رَجُلًا عَلَى حَوَائِجُ التَّاسِ.

ترکیجی نئی: عمر بن مرہ ن اللہ نے حضرت معاویہ وہالتی سے یہ کہا میں نے نبی اکرم مِنَّافِیکَا آپا در ماتے ہوئے سنا ہے جو بھی حکمران اپنے دروازے کو ضرورت مندلوگوں، محتاجوں اور مسکینوں کے لئے بند کر لے گاتو اللہ تعالیٰ آسانوں کے دروازے اس کی حاجت، ضروریات کے لئے بند کر لے گا۔

تشرِ نیح: مطلب یہ ہے کہ کسی امام اور حاکم کو اپنا دروازہ ضرورت مندلوگوں کے لیے بند کرنا جائز نہیں چنانچہ یہ حدیث کن کر حضرت معافر تاہی نے نے ایک آدی مقرر کردیا جولوگوں کی ضرور تیں معلوم کر کے ان کو پورا کرے۔

روایت میں آتا ہے کہ حضرت معاویہ ٹواٹنی نے اپنی خلافت کے زمانہ میں بیداعلان کرادیا تھا کہ جس کے گھر بچہ پیدا ہواس کا امام ہمارے ہاں کھوادیا جائے جنانچہ اس کا وظیفہ جاری کردیا جاتا تھا۔ دشمنان اسلام نے حضرت علی ٹواٹنی حضرت عمرو بن العاص ٹواٹنی اسلام نے حضرت امیر معاویہ ٹواٹنی پر فجر میں قاتلانہ تملہ کا پروگرام بنایا حضرت علی ٹواٹنی تو شہید ہوگئے اور عمرو بن العاص ٹواٹنی اس دن انقاق سے فجری نماز میں نہیں آئے ان کی جگہ جو آیا وہ شہید ہوگیا اور امیر معاویہ ٹواٹنی پر بھی قاتلانہ تملہ ہوا مگر اندھیرے میں واراوچھا پڑا خجر پیٹ کی نماز میں نہیں آئے ان کی جگہ جو آیا وہ شہید ہوگیا اور امیر معاویہ ٹواٹنی پر بھی قاتلانہ تھا کہ گوٹنی بن مرہ ٹواٹنی نے ان کو حدیث سنائی کہ رسول اللہ مُلِنٹی آئے نے فرمایا ہے جو بھی امام ابنا دروازہ عاجت مندوں غریبوں اور مختاجوں کے ور سے بھیڑ لیتا ہے اللہ تعالی اس کی ضرورت عاجت اور مسکنت کے ور سے آسانوں کے دروازے بھیڑ لیتے بیلی لیتا ہے اللہ تعالی اس کی ضرورت عاجت اور مسکنت کے ور سے آسانوں کے دروازے بھیڑ لیتے بیلی لیتی اس کی ضرورتیں پوری نہیں کرتے یہ حدیث سن کر امیر معاویہ ٹواٹنی نے ایک آدی مقرر کیا جولوگوں کی ضرورتیں ان تک پہنچا تا بھی اس کی ضرورتیں کی حدورتیں بھی امیر المونین تک پہنچ گئیں اور زیانہ کے احوال کی بھی رعایت ہوگئی۔

### بَابُ مَاجَاءً لاَ يَقْضِى الْقَاضِيٰ وَهُوَغَضْبَانُ

# باب 2: قاضی غضب کی حالت میں فیصلہ نہ کرے

### (١٢٥٣) لَا يَحْكُمُ الْحَاكِمُ بَيْنَ اثْنَيْنِ وَهُوَ غَضْبَانُ.

تَوَجِّچَنَّهُ: تَمِ دوآ دمیول کے درمیان اس وقت فیصلیہ نہ کرنا جب تم غضب کی حالت میں ہو۔

تشرفی : کمھی ایسا ہوتا ہے کہ مدی یا مدی علیہ کی کی بات پر قاضی کو غصہ آ جا تا ہے یا اور کی شخص پر قاضی غضبناک ہوتا ہے لیں اس حالت میں قاضی کو فیصلہ نہیں کرنا چاہئے غصہ میں دماغ کا ٹمپریچر ڈاؤن ہوجا تا ہے اور یہ عجیب بات ہے کہ قوت عاقلہ کی کمزوری سے غصہ آ تا ہے اور غصہ سے قوت عاقلہ کی کمزورہ وقی ہے غصہ اتنا ہو کہ تن اور باطل کے درمیان تمیز نہ کر سکے۔اس طرح ہروہ چیز کہ جس سے حق اور باطل میں کماینبنی امتیاز نہ کر سکے تو فیصلہ نہ کرے مثلاً شدہ بھوک ہوشدہ پیاس ہو یا عملین ہوکی وجہ سے یا کوئی اور وجہ ہولیکن سے تھم صرف امت کے لیے ہے حضور مَرِّالْفِیْکُمُ عُلَم کی بینبنی حق اور باطل میں ہوتی اس لیے کہ حضور مَرِّالْفِیْکُمُ عُلَم کی بینبنی حق اور باطل میں امتیاز کر سکتے ہیں کیونکہ حضور مَرِّالْفِیْکُمُ مؤید بالوحی ہوتے ہیں لیکن امت کے لیے بیتا سُر نہیں ہوتی اس لیے امتی کو ایس عالت میں فیصلہ نہیں کرنا چاہے الحاکم حاکم عام ہے قاضی ہویا قاضی کے ماسواء ہو۔

#### بَابُ مَاجَاءَ فِيُ هَدَايَا الْأُمَرَاءِ

# باب ۸: امراء (سرکاری اہلکاروں) کو ملنے والے تحا نُف کا حکم

(١٢٥٥) بَعَثَىٰ رَسُولُ اللهِ ﷺ إِلَى الْيَمَنِ فَلَمَّا سِرْتُ اَرْسَلَ فِي ٱثَرِى فَرُدِدْتُ فَقَالَ اَتَلُدِى لِمَ بَعَثُ اللَّهِ كَالَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّلَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

ترکیجی نہا: بی اکرم مُراکشی کے بھے بمن بھیجا جب میں روانہ ہونے لگا تو آپ نے میرے پیچے خص بھیجا بھیے واپس بلوایا گیا آپ نے فرمایا: کیا تم جانے ہو میں نے تہ ہیں کیوں بلوایا ہے تم میری اجازت کے بغیر کوئی چیز نہ لینا کیونکہ یہ خیانت ہوگی اور جو خص خیانت کرے گا وہ اس خیانت کی ہوئی چیز کو لے کر قیامت کے دن آئے گا،ای لئے میں نے تہ ہیں بلایا تھا ابتم کام کے لئے چلے جاؤ۔ تشیر نیج: امراء کے پاس جو ہدیے آئے ہیں وہ ہدیے کم رشوت زیادہ ہوتی ہے اور ضروری نہیں کہ آج ہی ہدید دینے والے کو حاکم سے کوئی کام لینا ہودو چارسال کے بعد بھی وہ کسی کام کے لئے کہ سکتا ہے اس لیے امراء کو ہدایا نہیں لینے چا ہمیں البتہ وہ لوگ جو اس کو امیر بننے سے پہلے ہدید دینے لینے کا رواح ہو ہوگی جو اس کو امیر بننے سے پہلے ہدید دینے لینے کا رواح ہو ہوگی مشتیٰ ہیں، اس طرح وہ اقارب جن کے ساتھ ہدید دینے لینے کا رواح ہے وہ بھی مشتیٰ ہیں اور جو تکم ہدید دینے لینے کا رواح ہو وہ بی مشتیٰ ہیں اور جو تکم ہدید کے این کا میں دو تکا ہے اور اس سلسلہ میں آگے باب آ رہا ہے۔

اس حدیث سے سیجھی معلوم ہوا کہ وزراءاورسر براہوں کو دوسرے ملک جانے پر جو ہدایا ملتے ہیں وہ بھی سرکاری مال ہیں کیونکہ ان کووہ ہد میدملک کا صدریا وزیر ہونے کی حیثیت سے ملاہے مگر کوئی اپنا ہدیہ سرکاری خزانہ میں داخل نہیں کرتا خودر کھ لیتا ہے بیہ خیانت ہے۔

### بَابُمَاجَاءَ فِي الرَّاشِي وَالْمُرْتَشِي فِي الْحُكُم

# باب ٩: فيصله كرنے ميں رشوت دينے والا اور رشوت لينے والا

(١٢٥٧) لَعَنَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ الرَّاشِي وَالْمُرْتَشِي فِي الْحُكْمِ.

تَوَخِيكُهُما: نِي اكرم مَرَّافِقَكَةً نِه فيصله كرنے ميں رشوت دينے والے اور رشوت لينے والے پرلعنت كى ہے۔

# (١٢٥٧) لَعَنَ رَسُولُ اللهِ ﷺ الرَّاشِي وَالْهُرُ تَشِي.

تر بخب تنی اکرم منظ نظیم نے فیصلہ کرنے میں رشوت دین دالے اور رشوت لینے والے پرلعنت کی ہے۔ تشریعے: رشوۃ ایسے مل پراجرت لینا جو ممل اجرت لینے والے کی آبنی ذمہ دارتی ہو باقی دینے اور لینے کا حکم مختلف ہے اگر مقصود کسی کے حق کا ابطال ہو تو لا یجوز دوسر لے لفظوں میں اگر تحصیل منفعت ہو تو لا یجوز اگر دفع ظلم عن نفسہ مقصود ہوتو جائز ہے ہے حکم تو دینے والے کے لیے ہے لیکن لینے والے کے لیے ہر حال میں لا یجوز الراشی لینے والمرتثی دینے والا۔

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي قَبُولِ الْهَدِيَّةِ وَإِجَابَةِ الدَّعُوةِ

### باب ١٠: قضاة كاتحفه قبول كرنا اور دعوت قبول كرنا

(١٢٥٨) لو أَهْدِي إِنَّ كُرَاعٌ لَقَيِلْتُ وَلَوْ دُعِيْتُ عَلَيهِ لِآجَبْتُ.

تر کنجیکئی: اگر مجھے ایک پایہ ( بکری وغیرہ کا پاؤں ) تحفے کے طور پر دیا جائے ،تو میں اسے قبول کرلوں گا،اور اگر اس کے لئے مجھے دعوت دی جائے تو میں دعوت کوقبول کرلوں گا۔

تشرنیج: کیونکہ حدیث میں صدیۃ کا ذکرتھا اس لیے ہدیۃ کا ذکر بھی کردیا اصل مقصود دعوۃ کو قبول کرنے کو بیان کرنا ہے حاکم کا کسی کی دعوت قبول کرنا اگر دعوۃ عام ہوتو جائز ہے خاص ہوتو شرکت لا بچوز ۔عامہ اور خاصہ میں ما بہ الامتیازیہ ہے کہ اگر داعی کو قاضی کی عدم شرکت اور اگر قاضی کی عدم شرکت پر دعوت ملتوی کردے تو لا بچوز باقی حضور مَرِّاتُ فَعَیْجَ کے متعلق برمقصود نہیں ہوسکتا۔

خلاصه کلام: امراء کوجو تحفی عوام دیتے ہیں وہ درحقیقت رشوت ہوتے ہیں اس لیے جائز نہیں یہی تھم دعوت قبول کرنے کا ہے۔

# بَابُ مَاجَاءَ فِي التَّشُدِيْدِ عَلَى مَنْ يُقُضَّى لَهُ بِشَىٰءٍ لَيْسَ لَهُ اَنْ يَاخُذَهُ

باب ۱۱: جس شخص کے حق میں کسی چیز کا فیصلہ ہوجائے (جوغلط ہو) تو اس شخص کے لئے اس چیز کولینا درست نہیں ہے، اس بارے میں شدت سے تاکید

(١٢٥٩) إِنَّكُمْ تَغْتَصِمُونَ اَلَيَّ وإِنِّمَا اَنَابَشَرٌ ولَعَلَّ بَعْضَكُمْ اَنْ يَّكُونَ اَلْتَن بِحُجَّتِه مِنْ بَعْضٍ فَإِنْ قَضَيْتُ لِاَ حَلِيقِنْكُمْ بِشَيْعِ مِن بَعْضٍ فَإِنْ قَضَيْتُ لِاَ حَلِيقِنْكُمْ بِشَيْعٍ مِن حَقِّ اَخِيهِ فَإِنَّمَا اَقْطَعُ لَهُ قِطْعَةً مِّنَ النَّارِ فَلَا يَأْخُذُ مِنْهُ شَيْعًا.

ترکیج پہنٹہا: تم لوگ میرے پاس مقدمات لے کر آتے ہو میں ایک انسان ہوں ہوسکتا ہے تم میں سے کوئی ایک اپنی دلیل پیش کرنے میں دوسرے کے مقابلے میں زیادہ تیز زبان ہوتو اگر میں کی شخص کے حق میں اس کے بھائی کے حق کا فیصلہ کر دوں تو میں نے اس کے لئے آگ کا ایک مکڑا کاٹ کر دیا ہے تو وہ اسے وصول نہ کرے۔

تشونیج: عدالت میں ایک مقدمہ چلا قاضی نے اس کے سامنے جوشواہد ددلائل آئے ان کے پیس نظر فیصلہ کر دیا مگرنفس الامر میں چیز جس کو دلائی ہے اس کی نہیں ہے تو قاضی کے فیصلے کے باجودوہ چیز اس کے لیے حلال نہیں اگر وہ اس کہ لیے گا تو اس حدیث میں اس کے لیے سخت وعید آئی ہے کیونکہ قاضی اگر چی<sup>حق</sup>یقت حال سے واقف نہیں مگر صاحب معالمہ تو جانتا ہے کہ چیز اس کی نہیں۔

#### بابماجاء فى التشديد على من يقضى الخ

# باب ۱۲: دعویٰ کرنے والے کا ثبوت پیش کرنالازم ہے

(١٢٦٠) جَاءَرَجُلُّ مِّنُ حَضْرَ مَوْتَوَرَجُلُّ مِّنَ كِنْدَةً إِلَى النَّبِي ﷺ فَقَالَ الْحَضَرَ مِنُ يَارَسُولَ الله اِنَّ هُنَا غَلَبَيْ عَلَى النَّبِي ﷺ فَقَالَ النَّبِي ﷺ فَقَالَ النَّبِي الْحَضْرَ مِي الله الله عَلَى الله عَلْمُ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله

یمی ہوسکتا ہے راوی بیان کرتے ہیں۔ وہ مخص قشم اٹھانے کیلئے تیار ہوا تو نبی اگرم مَالِشَيْئَةِ نے ارشاد فرمایا۔اگر اس نے تمہارے مال یراس لیے قسم اٹھائی ہے تا کہاسے ظلم کے طور پر ہتھیا لے توجب بیاللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں حاضر ہوگا، تو اللہ تعالیٰ نے اس سے منہ پھیرا ہوگا (یعنی ناراض ہوگا)۔

# (١٢٦١) فِي خُطْبَتِهِ الْبَيِّنَةُ عَلَى الْمُثَّعِى وَالْيَمِينُ عَلَى الْمُثَّعَى عَلَيْهِ.

تَرْجَجْهَنُهُ: دعویٰ کرنے والے پر ثبوت پیش کرنالازم ہے اور جس کے خلاف دعویٰ کیا گیا ہواس کافتیم اٹھانالازم ہے۔

(١٢٧٢) أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَصَى أَنَّ الْيَهِ يَنْ عَلَى الْمُثَّاعَى عَلَيْهِ.

تَوْجِهِنَبُر: نِي اكرم سَلِّشَيَّعَ فِي نِي فِيلِه ديا ہے، دعویٰ کرنے والے پر ثبوت پیش کرنا لازم ہے جس شخص کے خلاف دعویٰ کیا گیا ہواس کا قتىم اٹھانالازم ہے۔

مذاب ققب عن قضاء القاضى بشهادة الزور: قضاء قاضى بشبادة الزورة ياصرف ظاهرأ نافذ هوتى بياباطنا بهي نافذ هوگى؟ ال مسئله میں اختلاف ہے کہ قاضی کا فیصلہ صرف ظاہر انا فذہوگا یا ظاہر أاور باطنا دونوں طرح سے اس میں دو مذہب ہیں۔

① عندالاحناف ظاہرااور باطنا دونوں طرح نافذ ہوگی فریقین میں سےجس کے ق میں قیصل کیا گیا ہے۔

امام صاحب كا استدلال: كتاب الاصل مين حضرت على نظائد كايك واقعد سے وہ بيكه ايك آدمى في عورت كو نكاح كا بیغام دیا اس نے انکار کردیا پھراس آ دمی نے حضرت علی شاہند کی عدالت میں دعویٰ کیا کہ یہ میری منکوحہ ہے اور بینہ پیش کردیئے حضرت علی مظافرے نے منکوحہ ہونے کا فیصلہ کردیا پھراس عورت نے کہا کہ میں یقینا جانتی ہوں کہ بیآ دمی کا ذب ہے کیکن جب آپ نے فیصله کری دیا ہے تو پھرمیرااس کے ساتھ نکاح کروادیں تا کہ حرام کا ارتکاب نہ ہوحفرت علی مناتی نے فرمایا: شاھ ںاك زوجاك كهشهادت سے اب واقعه نكاح نفس الامر ميں آگيا نكاح جديد كي ضرورت نہيں۔

مشراكط: ليكن امام صاحب والينواك خزديك قضاء قاضى كے باطنا نافذ ہونے كے ليے يا في شراكط بين:

- کہ قاضی کا فیصلہ عقود یا فسوخ ہو یعنی عقد کرنے یا عقد کو تسخ کرنے کا دعویٰ ہو۔
- ② الملاک مرسلہ کا دعویٰ نہ ہوا ملاک مرسلہ سے مرادیہ ہے کہ کوئی آ دمی کسی شک کے بارے میں اپنی ملکیت کا دعویٰ کرے لیکن سبب ملکیت کو بیان نه کرے۔
  - ③ كدوه معامله انشاء كاحتمال ركهتا ہولیعنی اس بات كا احتمال ہوكہ وہ عقد اب قائم كرديا جائے مثلاً معاملہ نكاح ہو۔
    - کرنا۔

       (ال عقد ہومثلاً اجنبیہ کے بارے میں نکاح کا دعویٰ کرنا۔
- ⑤ کہ قاضی نے بینہ کی بنیاد پر یا مدعی علیہ کے نکول عن الیمین کی بنیاد پر فیصلہ کیا ہوان شرائط کے ساتھ قضاء قاضی ظاہر أوبا طناً نافذ ہوگا۔

(٢) ائمه ثلا شرئيَّ اللهُ كَنز ديك قاضي كا فيعله صرف ظاهر أنا فذ هو گا باطناً نا فذ هو نا ضروري نهيس \_

وسيل: ان كاستدلال زير بحث باب كى روايت سے ہے جس ميں مذكور ہے كہ نبي مُؤَلِّفَكُمُ أَنْ فرما يا كما كر ميں تم ميں سے كسي كے فق میں کسی چیز کا فیصلہ دے دول کیکن حقیقت میں وہ دوسرے کاحق ہوتو وہ اس کےحق میں آگ کا ٹکڑا ہوگا لہذا کسی آ دمی کوالیمی چیز نہیں

لین چاہیےاس سےمعلوم ہوا کہ قضاء قاضی صرف ظاہراً نافذ ہوگی نہ کہ باطناً۔

**جواب :** بیرحدیث املاک مرسلہ کے بارے میں ہے عقد اور ضخ ہے متعلق نہیں اس پر قرینہ بیہ ہے کہ بیرحدیث ابو داؤ دیس بھی مذکور ہے اور اس میں صراحتاً نذکور ہے کہ وہ معاملہ میراث کا تھا اور میراث کے اندر انشاء کا اختال نہیں ہے اس لیے اس مین آپ کا فیصلہ ظاهرأ نافذ ہوانہ کہ باطنا۔

فاعُلا : چند باتیں اس سلسلے میں ذہن میں رکھنا ضروری ہیں جن کے ذہن میں نہ ہونے کی وجہ سے حنفیہ پر بکثرت اعتراضات کئے جاتے ہیں پہلی بات یہ ہے کہ حفیہ کا اس مسلک کے اختیار کرنے کا یہ مطلب نہیں ہے کہ لوگوں کے لیے راستہ کھول دیا گیا ہے کہ لوگ جھوٹے دعوے کر کے اور جھوٹے گواہ پیش کر کے نا جائز طور پرلوگوں کے اموال پر قبضہ کر کے ان کو ہمیشہ کے لیے اپنا بنالیں ۔

امام صاحب رالتیا کے قواعد کا تقاضا یہ ہے کہ اگر چہ وہ عورت اس فیصلے کے نتیجے میں اس کی منکوحہ تو ہوگئ لیکن پھر بھی اس مخض کے لیے اس عورت سے وطی کرنا حلال نہیں ہوگا جب تک وہ اس عقد کوفیخ کر کے از سرنو نیا عقد صحیح نہ کرے یہ باتیں اگرچہ کہیں منقول تونہیں دیکھیں لیکن قواعد کا تقاضہ یہی ہے۔

ملکیت میں ہونے سے انتفاع کا حلال ہونا لازم نہیں آتا وطی کرنا اس لیے حلال نہیں ہوگا کرمحل کامملوک ہونا یہ ایک چیز ہے اور اس سے انتفاع کا جائز ہونا دوسری چیز ہے ہوسکتا ہے کہ ایک محل مملوک ہولیکن اس سے انتفاع جائز نہ ہو۔مثلاً ایک شخص نے بیچ فاسد کے ذریعہ ایک جاربیخریدی اور اس نیچ کے نتیج میں اس جاریہ پر اس شخص کی ملکیت ثابت ہوگئی اور وہ محل ملک میں آگیالیکن انتفاع کرنا اس جاربیہ سے حلال نہیں بلکہ اس کے لیے تھم یہ ہے کہ نیع فسنح کرے اور از سرنو تیجے طریقے سے نیع کرے تب اس جاربیہ سے انتفاع کرنا حلال ہوگا اس میں آپ نے دیکھا کم کی مملوک ہے لیکن انتفاع حلال نہیں ہے اس طرح ایک عورت حیض میں ہے اس صورت میں بھی محل مملوک ہے لیکن اس حالت میں انتفاع حلال نہیں ہے۔

حضرت مولانا انورشاہ تشمیری ولیٹیا فرماتے ہیں کہ حنفیہ کے نزدیک خبث کی کئی قسمیں ہیں ایک خبث کی ایک خبث بدل، ایک خبث كسب، زير بحث مسكلے ميں خبث كسب يا يا جار ہاہے كيونكہ نا جائز طريقے سے ايك چيز حاصل كى گئى ہے اور اس كے حاصل كرنے كا طریقہ حرام اختیار کیا گیا ہے اگر چہوہ چیز ملک میں آگئی ہے کیکن اس سے انتفاع حلال نہیں جب تک حلال طریقے سے دوبارہ اپنی ملکیت

العرف الشذي میں حضرت شاہ صاحب رایشی؛ فرماتے ہیں کہ میں بیے کہتا ہوں کہ بینجبث صرف ایک مرتبہ کانہیں ہے بلکہ ہمیشہ کا ہمسمتر ہوگااس کا مطلب یہی ہے کہاس کے لیے انتفاع جائز نہیں ہے۔

حضرت على خالفته كاجودا قعدائجي بيان كيااس كي تفصيل علامه خصاف وليثيله كي كتاب ادب القصناء كي شرح مين علامه صدرالشهيد وليثيله نے نقل کی ہے کہ جب حضرت علی مٹا تھنے نے اس عورت کو بیفر مایا کہ شاھداك زوجاك يعنى تيرے گوا تبوں نے تيرا نكاح كرديا اس ليےددبارہ نكاح نہيں كرتا چنانچەاس عورت اور مرعى نے وہال سے واپس جانے كے بعد نكاح كرليا يدالفاظ آئے ہيں فتزوجاً.

حضرت علی مخالف نے نکاح کرنے سے کیول انکار کیا؟ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ جب اس عورت نے فیصلہ سننے کے بعد حضرت علی خالفہ سے بیکہا کہ اب میرا نکاح اس محض سے کردیجئے تو آ ب نے نکاح کیوں نہیں کیا؟ **جواب:** یہ ہے کہ اگر اس وقت حضرت علی مٹاٹھ خود دوبارہ نکاح کرتے تو بیہ نکاح کرنا گویا ان کی طرف ہے اس بات کا اعتراف ہوتا کہ میں نے بیفیل مفاط کیا کیونکہ جب ایک مرتبہ فیصلہ نافذ ہوگیا کہ وہ عورت اس کی منکوحہ ہے تو پھر دوبارہ نکاح کرنے کے تو کوئی معیٰ نہیں ہیں اس لیے قاضی خود دوبارہ نکاح نہیں کرسکتالیکن خوداں شخص کے ذھے دیانۂ فیما بینہ وبین اللہ یہ واجب ہے کہ پہلے عقد کو طلاق کے ذریعہ ختم کرے اور پھر از سرنو دوبارہ نکاح کرے اس لیے اس مرداور عورت نے دوبارہ نکاح کیا۔

### بَابُ مَاجَاءَ فِيُ أَنَّ الْبَيِّنَةَ عَلَى الْمُدَّعِيُ وَالْيَمِيْنَ عَلَى الْمُدَّعٰي عَلَيْهِ

# باب: گواہ مدعی کے ذہے اور قسم مدعی علیہ کے ذہمے

عَنْ عَلْقَهَةَ بْنِ وَائِلِ عَنْ آبِيْهِ قَالَ جَآءَ رَجُلٌ مِّنْ حَضْرَمَوْتِ وَرَجُلٌ مِنْ كِنْلَةَ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ فَقَالَ الْحَضْرَ مِيُّ يَارَسُولَ اللهِ ﷺ إِنَّ هٰنَا غَلَبَنِي عَلَى أَرْضِ لِي فَقَالَ الْكِنْدِيثُ هِيُّ أَرْضِي وَفِي يَدِي كَنْيَسَ لَهُ فِيهَا حَقَّى فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ لِلْحَضْرَ مِيِّ ٱلْكَ بَيِّنَةٌ قَالَ فَلَكَ يَمِيْنُهُ قَالَ يَارَسُوْلَ اللهِ ﷺ اِنَّ الرَّجُلَ فَاجِرٌ لَا يُبَالِيْ عَلَى مَاحَلَفَ عَلَيْهِ وَلَيْسَ يَتَوَرَّعُ مِنْ شَيْعٍ قَالَ لَيْسَ لَكَ مِنْهُ إِلَّا ذٰلِكَ قَالَ فَانْطَلَقَ الرَّجُلُ لِيَخُلِفَ لَهُ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ لَمَّا اَدْبَرَ لَئِنْ حَلَفَ عَلَى مَّالِكَ لِيَا كُلَّهُ ظُلْمًا لَيَلْقَيَنَ اللهُ وَهُو عَنْهُ مُعْرِضٌ.

تَرُجْجِهُمُّهِ: حضرت علقمه بن وائل اپنے والد سے نقل کرتے ہیں کہ حضرموت اور کندہ سے ایک ایک شخص نبی اکرم مَرَافَتَ اَ کَی خدمت میں حاضر ہوا۔حضری نے عرض کیا یا رسول الله مَرافِينَةَ اس نے میری زمین پر قبضہ کرلیا ہے جبکہ کندی نے عرض کیا۔وہ میری زمین ہے، میرے ہاتھ میں ہے کسی کا اس پر کوئی حق نہیں۔ نبی اکرم مَالِفَظِیَّا نے حضری سے پوچھا: کیا تمہارے پاس گواہ ہیں؟ اس نے کہانہیں۔ فرمایا: پھرتم اس سے قسم لے سکتے ہو۔ اس نے عرض کیایا رسول الله مَا الله مَا الله عَالَمَ الله عَلَيْ الله عَلَي الله عَلَيْ الله مَا الله عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ الل نہیں۔ فرمایاتم اس سے قسم کے علاوہ کچھ بھی نہیں لے سکتے ۔ پس اس نے قسم کھائی اور جانے کے لیے مڑا۔ نبی اکرم مَلِّ فَضَحَةً نِے ارشاد فرمایا اگراس نے تیرے مال پرقتم کھائی تا کہ اسے ظلماً کھائے تو وہ اللہ تعالیٰ سے قیامت کے دِن اس حالت میں ملاقات کرے گا کہ وہ ( یعنی الله تعالى ) اس كى طرف توجه بين فرمائے گا۔

#### منام ب فقهاء: اس باب مين اورآ كنده باب مين بيمسلد ي كرقاضي كس طرح فيصله كرے گا؟

احناف کے نزدیک فیصلہ کا ایک ہی طریقہ ہے اور وہ یہ ہے کہ پہلے قاضی مدی سے گواہ طلب کرے اگروہ گواہ پیش کردے تو قاضی ان کا تزکیہ کرے اگروہ قابل اعتاد ہول تو قاضی مدی کے حق میں فیصلہ کردے اور مدی گواہ پیش نہ کرسکے یا ناتمام پیش کرے یا وہ نا قابل اعتماد نہ ہوں تو وہ گواہ کالعدم قرار دیئے جائیں اور قاضی مدعی علیہ کوشم کھلائے اگر وہ قشم کھانے سے انکار کرے تو مدعی کے حق میں فیصلہ کرے اور اگر وہ قتم کھالے تو اس کے حق میں فیصلہ کرے حنفیہ کے نز دیک فیصلہ کرنے کا یہی ایک طریقہ ہے۔

اور ائمد ثلاث رئے اللہ کے نزدیک ایک دوسراطریقہ بھی ہے اور وہ یہ ہے کہ مدی کے پاس صرف ایک گواہ ہواور وہ قابل اعماد ہوتو تاضى مدى سےدوسرے گواہ كى جگفتم لے پھراس كے حق ميں فيملكرے اس كانام قضاء القاضى بشاھدواحدو يمين ب ائمہ ثلاثہ بُوَ اَیْنَ وسرے باب میں آرہی ہے اس باب میں حفیہ کی دلیل ہے رسول الله مَرِّالْتَفَعَّمَّ نے فرمایا: گواہ مدی کے ذمے بیں اور قسم مرحی علیہ کے ذمہ ہے (بیر صدیث باب میں ہے) اس حدیث میں نبی مَرِّالْتُفَعَّمَّ نے تقسیم فرمائی ہے بس گواہ اور قسم جمع نہیں ہوں گے یہ تقسیم کے منافی ہے۔

# بَابُمَاجَاءَفِىالْيَمِيْنِمَعَالشَّاهِدِ

# باب ۱۳: ایک گواہ کے ہمراہ قشم اٹھانا

(١٢٧٣) قَطَى رَسُولُ اللهِ ﷺ بِالْيَمِيْنِ مَعَ الشَّاهِدِ الْوَاحِدِ قَالَ رَبُيْعَةُ وَاَخْبَرَنِ ابْنُ لِسَعْدِ بُنِ عُبَادَةً قَالَ وَ الْمَافِي وَالْمَافِي وَالْمَافِي السَّاهِدِ.

ترکیخ پہنہ: نی اکرم مِنْ اَنْظِیَّا نِے ایک گواہ کے ہمراہ تسم کے ذریعے فیصلہ کردیا تھا۔ ربیعہ نامی رادی بیان کرتے ہیں حضرت سعد بن عبادہ وَالْهُوَ کے صاحبزادے نے یہ بات مجھے بتائی ہے، وہ یہ فرماتے ہیں میں نے حضرت سعد وَلَاثُوَ کی تحریر میں سے بات پائی ہے: نبی اکرم مَشِّفَظَةً فِیْ کی تحریر میں سے بات پائی ہے: نبی اکرم مَشِّفَظَةً فِیْ کی ایک گواہ اور قسم کے ذریعے فیصلہ دیا تھا۔

(١٢١٣) أَنَّ النَّبِيِّ عَالِمُ قَصٰى بِالْيَمِيْنِ مَعَ الشَّاهِدِ.

ِ تَوَخِيْنَهُمْ: نِي اكرم مُؤْفِظُةً نِي ايك كواه كے همراه قسم كے ذريعے فيصله كرديا تھا۔

(١٢٧٥) أَنَّ النَّبِيُّ قَطَى بِالْيَبِيُنِ مَعَ الشَّاهِ بِالْوَاحِدِ قَالَ وَقَطَى بِهَا عَلِيُّ فِيكُمْ.

تَوْجَخِينَهِ: نِي الرَّم مُؤْفِظَةً نِي اليك كواه كي مراه تتم كي ذريع في لمكرديا تها-

**مْدَاہِ بِیْنِ کَرِنَاصْروری ہے، ﴿ اِمَامِ ابوصْنیفِه رَلِیْنِیُا کَا مُسلک: یہ ہے کہ مدعی کے لیے اپنے دعویٰ کے ثبوت پر دومردیا ایک مر داور دوعورتوں کی گواہی بیش کرنا ضروری ہے اگر مدعی نے صرف ایک گواہ بیش کیا توصرف تنہا ایک گواہ کی گواہی پر فیصلہ نہیں کیا جائے گا۔ چاہے مدعی قسم کھانے کوبھی تیار ہو۔** 

کهائمه ثلاثه میشیم کے نزدیک قضاء بالشاهد والیمین جائز ہے اور حنفیہ کے نزدیک جائز نہیں۔

**احناف کی ولیل:** ۞ قرآن کریم کی آیت سے استدلال کرتے ہیں فرمایا: ﴿ وَ اسْتَشُهِدُ وَاشَهِیْکَ یُنِ مِنْ یِّجَالِکُهُ ۖ فَانْ لَهُ یَکُوْنَا رَجُلَیْنِ فَرَجُلٌ وَّامُرَاتُنِ ﴾ (ابقرة:۲۸۲)

دوسری آیت میں ارشاد ہے: ﴿ وَ اَشْهِدُ وَاذَوَیْ عَدُلِ مِیْنَکُمْ ﴾ (الله ق: ۲) ان دونوں آیوں میں گواہوں کے لیے تثنیه کا صیغہ استعمال فرمایا جواس بات کی دلیل ہے کہ نصاب شہادت دومرد ہیں یا ایک مرداور دوعور تیں ہیں اس بارے میں کوئی مزید تفصیل قرآن کریم میں بیان نہیں فرمائی ۔ مستقل طور پرنصاب شہادت بیان فرمایا۔

ووسسرااتدلال: بچھلے باب کی اس مدیث ہے ہے: البنیة علی المدد عی والیمین علی المدعی علیه اس مدیث میں حضور مِرَّاتُ الله علی المددونوں کے وظائف حضور مِرَّاتُ الله علیہ کا وظیفہ قرار دیا گویا کہ دونوں کے وظائف

کی تقسیم فرمادی اور تقسیم شرکت کے منافی ہے لہذا مدعا علیہ سے بینہ اور گواہ کا مطالبہ ہیں کیا جاسکتا اور مدعی سے بمین کا مطالبہ ہیں کیا جاسکتا جبحہ قضاء بالشاھدوالیمین میں مدعی سے بمین کا مطالبہ کیا جاتا ہے جواس حدیث کے خلاف ہے۔

تيسرى ركسيل: وه وا قعه ب جونسائي اور ابوداؤر مين آيا ب كه ايك مرتبه حضور مُرَافِينَ أَنِي اعرابي سايك اون خريدااوريسي طے ہو گئے پھرآ پ نے اس اعرابی سے فر مایا کہ میرے ساتھ گھر چلو گھر سے تنہیں پینے دے دوں گا چنانچہ آپ تیزی سے آگے آگے گھر کی طرف روانہ ہو گئے اور وہ اعرابی آپ کے بیچھے اونٹ کو لیے ہوئے ست رفناری سے چلنے لگا جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ حضور مَطْلَقِيْکَا ثَمَ زیادہ آ گے نکل گئے اور وہ اعرابی پیچھے رہ گیا راستے میں اس کو پچھلوگ ملے اور اس سے اونٹ کا سودا کرنے لگے اعرابی نے وُور سے حضور مَا الفَصَحَةَ كو يكارت موئ كها آپ اونث خريدر به مويا مين دوسرے كوفروخت كردول؟ آپ نے فرمايا كه ميں بياُونٹ تم سے خرید چکا ہوں اور پیے اداکرنے کے لیے گھر کی طرف جارہا ہوں کیا میں نے تم سے بداونٹ نہیں خریدلیا؟اس اعرابی نے کہا کہ آپ نے ابھی نہیں خریدا اور اگر آپ نے خریدا ہے تو کوئی گواہ لائمیں استے میں حضرت خزیمہ بن ثابت مٹاٹئے جوانصاری صحابی مٹاٹنے ہیں وہاں بہنچ گئے اور کہا کہ میں گواہی دیتا ہوں کہ حضور مَطْنَطَعَةً نے یہ اُونٹ خریدا ہے آن محضرت مَطَّنْطَعَةً نے ان سے فرمایا کہتم نے کیسے گواہی دے دی جبکہتم اس وقت موجود نہیں تھے؟ حضرت خزیمہ ڈاٹھ نے جواب دیا یا رسول الله مِرَافِظَةً اِبیں نے تو اس سے بڑی بات میں آبِ مَا النَّا اللَّهِ كَا تَصْدِيقَ كَى إِن وه يدكه آپ كے ياس جرئيل امين عَالِيَالُ آتے ہيں آپ كے پاس وحى آتى ہے آپ نے جنت اور دوزخ دیکھی ہے میں نے ان باتوں میں آپ کی تصدیق کی ہے ان کے مقابلے میں یہ توبالکل معمولی بات ہے چونکہ آپ مَلِّنْ الْكُلِّيَةُ نے فر ما یا کہ میں نے بیاونٹ خریدا ہے بس اس پر میں نے گواہی وے دی حضور مُطِّنْ اِنْ کے اس جذبے کی قدر کرتے ہوئے فر مایا کہ آئندہ تمہاری گواہی دوآ دمیوں کے قائم مقام ہوگی اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ حضرت خزیمہ زالٹی کو صحابہ کرام میں امتیازی مقام حاصل تھا کہ ان کی ایک آ دمی کی گواہی دوآ دمیوں کی گواہی کے قائم مقام تھی اس وجہ سے ان کا لقب صاحب الشھاد تین مشہور ہو گیا تھا۔ یہ واقعہ اس بات کی دلیل ہے کہ نصاب شہادت دوآ دمی ہیں اگر ایک آ دمی کی گواہی کافی ہوتی توحضرت خزیمہ وہائنے کی کوئی امتیازی خصوصیت نہ ہوتی ان کی خصوصیت اس وقت ہوسکتی ہے جب بدکہا جائے کہ دوسرے لوگوں سے تو دو گوا ہوں کا مطالبہ ہے کیکن حضرت خزیمہ تنافذ کو گواہی کے معاملے میں دوآ دمیوں کے قائم مقام قرار دیے دیا گیا ہے اس سے معلوم ہوا کہ بینہ میں نصاب شہادت کا پورا ہونا ضروری ہے۔

لیکن بعض حالات ایسے ہوتے ہیں جن میں پورانساب شہادت مہیا کرناممکن نہیں ہوتا مثلاً جنگل اور بیابان میں ایک معاملہ ہوا اب ظاہر ہے کہ وہاں نساب شہادت کا پورا کرنامشکل ہے تو ایسے خاص اعذار کی حالت میں جن کے بارے میں یقینی طور پر بیمعلوم ہو کہ وہاں تخل شہادت کے وقت ایک سے زائد افراد کو گواہ بنانا ممکن نہیں تھا ان مقامات پر حضور مِرِّافِظَیَّا نے قضاء بالشاهد والیمین کی اجازت دی ہے بیا یک استثنائی صورت ہے اور حدیث باب کے ذریعہ اس صورت کو اصل تھم سے متنی کیا گیا ہے۔ حنفیہ کا بیجواصول ہے کہ خبر واحد سے کتاب اللہ پرزیا وتی نہیں ہو سکتی:

اس کا مطلب بیہ بے کہ خرواحد سے کتاب اللہ کے حکم کو بالکلیہ منسوخ کرنا یا کتاب اللہ کے حکم میں خبرواحد سے تقیید یا تخصیص پیدا کرنا تو درست نہیں لیکن اگر کوئی مستقل مسئلہ ہے جو قرآن کریم میں مسکوت عنہ ہے اس مسکوت عنہ کوا گرخبر واحد بیان کر دیتو

اس کو قرآن کریم پرزیادتی نہیں کہتے خود فقہاء حنفیہ نے اس کی تصریح کی ہے لہٰذا یہ کہا جاسکتا ہے کہ عذر کی حالت میں نصاب شہادت کیا ہو؟ پیصورت قرآن کریم میں مسکوت عنتی حدیث باب نے اس کو بیان فر مادیا۔جس کی وجہ سے نہ تو قرآن کریم کے حکم کی تنیخ ہوئی اور نہ ال كى وجهسے تقييد اور تخصيص موئى اس طرح حضور مُطِّلْفَيَّةً في عذركى حالت ميں قضاء بالشاهد واليهدين كى اجازت دے دى ہے۔ہم بھی یہی کہتے ہیں کہ بعض معاملات میں نہ صرف ایک مرد کی بلکہ ایک عورت کی گواہی بھی قبول ہے مثلاً ایسے عیوب جن پرعورتوں کے علاوہ کوئی اور مطلع نہیں ہوتا ان میں ایک عورت کی گواہی قبول ہے اس طرح بیجے کی پیدائش پرصرف داریر کی گواہی بھی قبول ہے۔اور قبول کرنے کی وجہ میہ ہے کہ میصور تیں قرآن کریم میں مسکوت عنہم ہیں اور قیاس کی بنیاد پرالی صورتوں کا استثناء ہوسکتا ہے تو حدیث کی بنیاد پربطریق اولیِ استناء ہوسکتا ہے لہذاعذر کی حالت میں شاہدادر یمین کی بنیاد پر فیصلہ کرنے کی گنجائش ہے۔

ائمہ ثلاثہ میں اللہ کا دیاں: یہی احادیث ہیں واٹیل حدیث ابی ہریرہ نواٹند الح تینوں کا قدرمشترک ہے ہے: قصبی بیہ بین واحد وشاهد نی کریم مَرافظ نے مری کے ایک گواہ موجود ہونے کی صورت میں مدی سے شم لی اور اس شم کو دوسرے گواہ کے قائم مقام سجھ کرمدی کے حق میں فیصلہ کردیا۔

**جواب ①:** حديث البينة على المدعى بيمشهورتو به بى بلكة قريب الى التواتر به اورقطى بيمين وشاہد والى جتن بهي احاديث ہیں وہ سب کی سب خبر واحد ہیں لہٰذامشہور بلکہ قریب الی التواتر کے معارض جوخبر واحد ہو وہ متر وک العمل ہوتی ہے۔

جواب @: يه يت قرآنيك به معارض ب: ﴿ فَإِنْ لَهُ يَكُوْنَا رَجُكَيْنِ فَرَجُكُ وَالْمَوَاتَٰنِ ... الخ يهاس بات يردال مي كهار مدى كے پاس دومرد گواہ نہ ہوں بلكدايك مرد ہوتو دوعورتيں دوسرے گواہ كى جگد گواہى ديں اگر دوسرے گواہ كى ضرورت نہ ہوتى ايك کے ہوتے ہوئے مدعی سے قسم لی جاسکتی تو اتن کمبی چوڑی عبارت کی ضرورت نہیں تھی۔ بلکہ یوں ہونا چاہیے تھا: فان لھد یکو نا رجلين فأقضوا بيمين مع بينة. چنانچ ابوالزناداور ابن شرمه كااى پرمناظرة موا ابوالزنادكى رائ يرشى قضى بيمين وشاهد، جائز ہے اور ابن شرمہ کی رائے میتھی کہ لا بجوز اور اس پر ابن شرمہ رئی ایک یہی دلیل بیش کی کہ اگر قسم ایک گواہ کے قائم مقام ہے تو آیت کریمہ یوں ہونی عِامِی تھی فان لعد یکونار جلین فرجل و یمین تو آئ کمی چوڑی آیت نہوتی۔

جواب 3: البينة على المدى عى الخ قول مديث إدريفعل إالخر جواب ( البيئة على المدعى ... الخية قاعده كليه إور قضى بيمين وشاهدايك وا قعد جزَّئيه إورمسله كى بناء قاعده كليه پرركھني چاہئے ندكدوا قعد جزئيه پر

# بَابُمَاجَاءَ فِى الْعَبُدِ يَكُوْنُ بَيْنَ رَجُلَيْنِ فَيَعْتِقُ اَحَدُهُمَا نَصِيْبَهُ

باب ۱۲ : وہ غلام جودوآ دمیوں کے درمیان مشترک ہواوران میں سے ایک اپنا حصہ آزاد کردے

(١٢٢٢) مَنُ اَعْتَقَ نَصِيْبًا اَوْ قَالَ شِقُصًا اَوْ قَالَ شِرُكًا لَهْ فِيْ عَبْدٍ فَكَانَ لَهُ مِنَ الْمَالِ مَا يَبْلُغُ ثَمَّنَهُ بِقِيْمَةِ الْعَلْلِ فَهُوَ عَتِيْقٌ وَّالِّلَا فَقَلُ مِنْهُ مَا عَتَق. تَوْمَجْهِكُنُهِ: جوْمُحْصُ اپنے مصے کو آزاد کر دے (راوی کو شک ہے یا شاید بیالفاظ ہیں) ایک جصے کو آزاد کر دے (راوی کو شک ہے، یا شاید بیالفاظ ہیں) کسی غلام میں اپنے حصے کو آزاد کر دے اور اس کے پاس اتنامال موجود ہوجواس غلام کی عام قیت تک پہنچا ہوتو وہ غلام (اس مخض کی طرف ہے) آزاد شار ہوگا ورندا تناحصہ آزاد ہوگا جتنااس نے کیا ہے۔

(١٢٦٧) مَنُ اعْتَقَ نَصِيبًا لَهُ فِي عَبْدٍ فَكَانَ لَهُ مِنَ الْمَالِ مَا يَبُلُغُ ثَمَنَهُ فَهُوَ عَتِيقٌ مِّنُ مَالِهِ.

تَرَجَجْهَا بَهِ: جَوْحُص کسی غلام میں اپنے جھے کو آزاد کر دیے اور اس کے پاس اتنا مال موجود ہو کہ وہ اس غلام کی قیمت تک پہنچتا ہو، تو دہ غلام اس شخص کے مال میں سے آزاد شار ہوگا۔

(١٢٧٨) مَنُ اَعْتَقَ نَصِيْبًا اَوْقَالَ شِقُصًا فِي مَمْلُوكٍ فَخَلَاصُهُ فِي مَالِهِ إِنْ كَانَ لَهْ مَالٌ فَإِنْ لَهُ مَالٌ فَيِّوْمَ قِيْمَةَ عَلْلِ ثُمَّ يُسْتَسْعَى فِي نَصِيْبِ الَّذِي كَلَمْ يُعْتَقُ غَيْرَ مَشْقُوقٍ عَلَيْهِ.

ترکیجینئہ: جوشخص کسی غلام میں (اپنے) جھے کو آزاد کر دیتو اس غلام کی آزادی اس شخص کے مال میں سے ہوگی اگراس شخص کے پاس مال موجود ہوا گراس کے پاس مال موجود نہیں ہو گا تو اس غلام کی مناسب قیمت لگائی جائے گی پھروہ اپنے اس بقیہ جھے کے لئے محنت مزدوری کرے گا جوآ زادنہیں ہوا،اس بارے میں اس کومشقت کا شکارنہیں کیا جائے گا۔

تشريح: ابواب الاحكام بورے ہو گئے اب پھر ابواب البيوع يعني ابواب المعاملات شروع ہوتے ہيں۔

اس باب میں مسلہ یہ ہے کہ کہ اگر کوئی غلام دویا زیادہ آ دمیوں کے درمیان مشترک ہواوران میں سے کوئی ایک شریک اپنا حصہ آ زاد کردے تو کیا صرف اس کا حصه آ زاد ہوگا یا ساراغلام آ زاد ہوجائے گا؟اس سلسلہ میں پہلے دومسئلے جان لیں۔

بہالامسئلہ عتق متجزی ہوتا ہے یا نہیں؟ ﴿ امام اعظم رَاتِنْ اللهِ كَنز ديك عتق ہر حال ميں متجزي ہوتا ہے۔

عاجبین بینیا کے زویک کسی حال میں متجزی نہیں ہوتا۔

ائمة ثلاثة بين المنظم كينزديك بهي متجزى موتاب اور بهي نهيس موتا۔

عن من الم اعظم ولیشید کے زود یک عتق ہر حال میں متجزی ہوتا ہے اور صاحبین بھاتیا کے زود یک کسی حال میں متجزی نہیں ہوتا اور ائمه ثلاثه بين الله المراكز ويك الرآزادكرنے والا مالدار بتوعت متجزى نہيں ہوتا لينى اس صورت ميں ساراغلام آزاد ہوجاتا ہے اور اگر آ زاد کرنے والاغریب ہے تو صرف ای کا حصہ آ زاد ہوتا ہے اس صورت میں عتق متجزی ہوتا ہے۔

ووسسرامسئلہ: جن ائمہ کے نزدیک عتق متجزی ہوتا ہے ان میں اختلاف ہے کہ دوسرے شریک کا حصہ غلامی میں برقر اردہے گا يا وه بھی ثانی حال ميں (بعد) ميں آ زاد ہوجائے گا؟

🛈 امام اعظم ولیٹھیڈ کے نز دیک آب وہ غلام غلامی میں باقی نہیں رہ سکتا۔

ائمہ ثلاثہ ﷺ کے نز دیک دوسرے شریک کا حصہ بدستورغلامی میں باتی رہے گا اور یہیں ہے اس مسئلہ میں بھی اختلاف ہو گیا کہ غلام پرسعامیه (کمانا) ہے یانہیں؟ احناف کے تینوں ائمہ بڑتھ سعامیہ کے قائل ہیں اور ائمہ ثلاثہ بڑتھ معامیہ کے قائل نہیں۔ اورتين مذاهب ہيں: 🛈 امام ابوحنیفہ رایٹیا کے نزدیک عتق تجزی کو قبول کرتا ہے اور بعض صورتوں میں غلام پر سعایہ بھی واجب ہوتا ہے۔وہ اس طرح کہ ایک غلام دوآ دمیوں کے درمیان مشترک ہوایک شریک نے اپنا حصہ آ زاد کر دیا اب وہ معتق دوحال سے خالی نہیں معسر ہے یا موسر۔اگرموسر ہے تو شریک ساتھی کو تین باتوں میں سے ایک کا ختیار ہے۔ ① وہ اپنا حصہ بھی آ زاد کر دے۔ ② معتق پر صانت لا زم کردے۔ ③ غلام سے سعایہ کرائے اورا گرمعتق معسر ہے تو اس صورت میں شریک ساتھ کو دو با توں میں سے ایک کا ختیار ہے: (۱) اپنا حصہ آزاد کردے۔(۲) غلام سے سعایہ کرائے۔

وسيل اقل: زير بحث باب كى روايت ب: وفيه فقدعتق منه ما عتق اس ميل يه ذكر كيا كيا ب كمعتق في جتا غلام آزاد کیا اتنابی آزاد ہوااس سے معلوم ہوا کہ عتق کے اندر تجری ہوسکتی ہے۔

رسيل ثانى: زير بحث باب مين حفزت ابو هريره تائيز سے روايت كرتے ہيں كه وفيه ثمد يستسعى في النصيب الذي لمد یعتق غیر مشقوق علیه ای جملے کے اندر ضراحت ایر ذکر کیا گیا ہے کہ اگر معتق ننگ دست ہے تو غلام سے سعایہ کرایا

- امام ثافعی را شیا کے نز دیک اگر معتق موسر ہے تو اس صورت میں عتق تجزی کو قبول نہیں کرتا بلکہ معتق پر ضانت لا زم ہوگی اور غلام آ زاد ہوجائے گا اور اگرمعتق معسر ہے تو اس صورت میں عتق تجزی کو قبول کرتا ہے اور ان کے نز دیک غلام پر سعا پینیں ہوگا اور بیغلام ایک دن آزاد ہوگا اور ایک دن غلامی کرے گا۔
- ③ صاحبین بڑاتیا کے نزدیک عتق تجزی کو قبول نہیں کرتا اگر معتق موسر ہے تو اس پرضانت لازم ہوگی اور اگر معسر کے تو غلام پر سعایہ واجب ہوگا۔

### بَابُمَاجَاءَفِيالْعُمُرْي

باب ١٥: لفظ عمريٰ سے جائداد دينے كابيان

(١٢٦٩) الْعُمْزِي جَائِزَةٌ لِآهُلِهَا آوْمِيْرَاثُ لِآهُلِهَا.

تَوْجَجِهَنَّهَ: حضرت سمرہ خالتی بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مَرِّلْفَظِیَّۃ نے ارشاد فرمایا: عمریٰ اس کے مالکان کے لئے جائز ہے(راوی کوشک ہے یا شاید بیالفاظ ہیں) جن کے لئے کیا گیا ہے ان کومیراث (کے طور پر ) ملے گا۔

(١٢٤٠) أَيُّمَا رَجُلٍ أُعْمِرَ عُمُرَىٰ لَهُ وَلِعَقِيبِهِ فَإِنَّهَا لِلَّذِي يُعْطَاهَا لَا تَرْجِعُ إِلَى الَّذِي ٱعْطَاهَا لِاَنَّهُ أَعْطَى عَطَاءً وَّقَعَتُ فِيْهِ الْمَوَارِيثُ.

ترکیخ پکنې: جس څخص کوکوئی چیز عمریٰ کے طور پر دی گئی ہو، تو دہ اس کی ملکیت ہوگی یا پسماندگان کی ملکیت ہوگی ہے شک وہ چیز اس کی ہو گی جے دی گئی ہے،جس شخص نے دی ہے،وہ اسے واپس نہیں لے سکتا کیونکہ اس نے اس طریقے سے دی ہے:جس میں وراثت کا حکم جاری ہوجائے گا۔

تشريح: يددوباب آب كے كام كے نہيں ہيں يددونوں باب عربي معاشرہ كے ليے ہيں جہاں عربي بولي جاتى ہے دولفظ ہيں عمري اور رقى جب كوئى شخص كى كوكوئى جائداد دے اور بيدالفاظ استعال كرے مثلاً كيے: هذاه الدار لك عمري يا كيے هذاه الدار لك رقبی یا کماعمر تك هذه الدار یا کم ارقبتك هذه الدار توبیمرے یا عاریت ب؟

جواب اس کا مدارعرف پر ہے اگر عرف میں ان لفظوں کامفہوم مبہ ہے تو جائداد مبہ ہے اور معمرلہ (جس کو مبہ کیا گیا ہے)اس جائداد کا مالک ہوگا اور اس کے مرنے کے بعد اس کے ورثاء مالک ہونگے اور اگر ان لفظوں کامفہوم عاریت ہے تو معمر زندگی بھر اس جا ئداد سے فائدہ اٹھائے گا اس کی وفات کے بعدوہ جائداد معمر (جائداد دینے والے ) یا اس کے ورثاء کی طرف لوٹ آئے گی اور اس مئله میں ائمہ کا اختلاف عرف پر مبنی ہے کیونکہ عرف بدلتار ہتا ہے۔

اس باب میں عمری کا بیان ہے۔ عمری کی تین صورتیں ہیں جوآ دمی عمری دے اس کو عمر کہتے ہیں اور جس آ دمی کوعمری دیا جائے اس سے معمرلہ کہتے ہیں اور جو چیز دی جائے اس سے عمری کہتے ہیں:

- 🛈 معمر کے اعمد تک هذالداد و هي لك ولعقبك يعني پر همرته بين عمري كے طور پردے دياية تمهار ااور تمهارے وارثوں كاتے۔
- معمر کے داری لگ عمری ماعشت فان مت فھی داجعۃ الی یعنی میں اپنا گھر تمہیں عمری کے طور پر دیتا ہوں جب تک تم زندہ ہواور جب تمہاراانقال ہوجائے تو میرے پاس واپس آ جائے گا۔
- ③ معمر کے اعمر تك هذالدار كه ميں نے عمرى كے طور يرا پناير گھر ديديا اور بي تصريح نه كى كمعمرله كے مرنے كے بعد كيا ہوگا؟ عمرى كاحكم كماسي؟اس مين اختلاف باوردو مذاجب بين:
- ① امام ما لک واٹیا کے نزدیک تینوں صورتوں میں عمری عاریت پرمحمول ہے پہلی صورت میں مطلب سے ہوگا کہ معمرلہ کے مرنے کے بعد ورثاءاس سے نفع حاصل کر سکتے ہیں جبکہ ملکیت ان کی طرف منتقل نہیں ہوگی دوسری صورت میں معمر نے تصریح کردی ہے کہ معمرلہ کے مرنے کے بعدوہ میرا ہوگا اور تیسری مطلق ہے وہ بھی اسی پرمجمول ہوگا۔

وسيل: امام مالك رايشيد كاستدلال زير بحث باب كى روايت سے بے: وفيه العمرى جائز قلا هلها نبى على فيان الفاظ کے ذریعہ عمری کو جائز قرار دیا اور اس زمانے میں عمری کامفہوم بیتھا کہ عمری عاریت ہے ہبنہیں اور عاریت کسی ندکسی وقت واپس آ جاتی ہے تو گو یا عمری کا عاریت ہونا تقریر رسول اللد مَطِّلْفَظِیَّةً سے ثابت ہے۔

جواب: اس مدیث کابیمطلب نہیں بلکه اس مدیث کالیج مطلب بیہ اکر آب مطافظة نے بیفرمایا آئندہ جو بھی آ دی عمری کرے گا وہ ہبہ مجھا جائے گا اس باب کی دیگرروا یات کے مضمون سے اس کی تائید ہوتی ہے۔

② ائمہ ثلاثہ وی ایک ظاہر ہے دوسری صورتوں میں ہبہ ہے پہلی صورت میں اس کا ہبہ ہونا بالکل ظاہر ہے دوسری صورت میں اس لیے ہبہ ہوگا کہ واپسی کی شرط فاسد ہے عمری صحیح ہوجائے گی اور شرط لغوہوجائے گی جب اس صورت میں ہبہ ہے تو تیسری صورت میں بطریق اولی ہیہ ہوگا۔

رسیل: ان کا استدلال زیر بحث باب کی روایت میں حضرت جابر واثاثیر کی روایت سے ہے جس میں مذکور ہے کہ جی مُطَّفِّتُكُمَّ نے فرمایا کہ جس آ دی کوله ولعقبه که کرعمری دیا گیا تو وه اس شخص کا ہوگا جس کو دیا گیاہے اب وه دینے والے کی طرف مجھی نہیں لوٹے گا اور اس کے مرنے کے بعد اس میں میراث جاری ہوگی اس سے معلوم ہوا کہ عمری مبدہ اور وہ معمر کی طرف نہیں لوٹے گا۔اور منداحد کی ایک مدیث میں اس ہے بھی زیادہ صرت کالفاظ ہیں وہ بیر کہ لا تنفسد،وا علیہ کمہ اموال کمہر میں اعمر عمری فھی له و لورثته یعنی اینے اموال کوخراب مت کرواور جوشخص آئندہ کرے گا وہ اس کواور اس کے درثاء کو ملے گاان احادیث سے صاف واضح ہور ہاہے۔ کہ حضور مُطِّفَظُةً نے سابقہ رائج طریقے کی تقریز نہیں فرمائی بلکہ اس میں تبدیلی فرمائی اور اس کو عاریت کی بجائے آب مَلِنْ اللَّهُ عَلَيْهِ إِنْ مِنْ الرديار

البته بيسارا اختلاف اورساري تفصيل اس وقت ہے جب كوئي شخص صرف عمري كالفظ تنها استعال كرے مثلاً يوں كے: اعمرتك هذه الدارى لك عمرى ليكن اگركوئى عمرى كى بجائے دوسرے الفاظ استعال كرے مثلاً يہ كے: دارى لك م اعشت تو اس صورت میں بڑھادیا تو اس صورت میں بھی عاریت ہے ہبہ نہیں ہے اس لیے معمرلہ کے انتقال کے بعد وہ مکان معمر کی طرف اوٹ آئے گا۔

امام ترفدی کا تسامع: یہاں پرامام ترمذی والیگائے ندا ہب کے بیان کرنے میں تھوڑ اسا خلط کر دیا ہے ، پہلی صورت جس میں بیالفاظ ك: هىلكحياتك ولعقبك.

اس سے بظاہر میمعلوم ہوتا ہے کہ امام مالک راہٹھیا کے نز دیک ہبہ ہوجائے گا حالانکہ صحیح بیہ ہے کہ اس صورت میں بھی ہبنہیں ہوگا بلکہ عاریت ہوگا اورصرف منفعت منتقل ہوجائے گی ہی بھی اس وقت تک عاریت ہو گا جب تک ورثا باقی رہیں گے اور جب ورثا کا انقال ہوجائے گا تواس کے بعدوہ مکان معمریا اس کے ورثا کو داپس مل جائے گا امام ترمذی پراٹیٹیا سے ایک تسامح توبیہ ہوا۔

دوسراتسام میہوا کداوپر کی عبارت سے معلوم ہور ہاہے کہ اگر معمر نے ولعقبہ نہیں کہا تو اس صورت میں امام شافعی والتیائے کے قول کے مطابق وہ مکان معمر کی طرف واپس لوٹ جائے گا حالانکہ امام شافعی پراٹیلی کا صحیح قول یہ ہے کہ واپس لوٹ کرنہیں جائے گا بلکہ ہر حال میں ہبدمنعقد ہوجائے گا۔

#### بَابُمَاجَاءَفِيالرُّقُبِي

# باب ١٦: لفظ رقبي سے جائداد دينے كاحكم

(١٢٤١) الْعُمْزِي جَائِزَةٌ لِآهُلِهَا وَالرُّقُبِي جَائِزَةٌ لِآهُلِهَا.

تر بچہ کہا: جس شخص کو عمریٰ کے طور پر کوئی چیز دی گئ ہو ہاس کے لئے جائز ہے اور جس شخص کور قبیٰ کے طور پر کوئی چیز دی گئ ہو ہا اس کے لئے جائز ہے۔

**تشریع:** رقبیٰ کے بارے میں فقہاء کا اختلاف: امام مالک راٹیٹیئے کے نز دیک اس کا حکم عاریت کا ہے اور امام شافعی اور امام احمد مِیسَیّیا کے نزدیک اس سے مبدمنعقد ہوجائے گا امام ابوحنیفہ رایٹیا کی طرف منسوب یہ ہے کدر قبیٰ باطل ہے یعنی پیدالفاظ کہنے سے کوئی فرق واقع نہیں ہوگا اور وہ مکان بدستور رقبیٰ کرنے والے کی ملکیت میں رہے گا وجہ اس کی بیہ ہے کہ بیصورت عذر کومتلزم ہے جب تک ان دونوں میں سے ایک کا انتقال نہیں ہوگا اس وقت تک میدمعالمہ لاکا رہے گا لہذا غدریائے جانے کی وجہ سے میدمعالمہ باطل ہے جہاں تك حديث باب كاتعلق ہے جس ميں فرمايا كه الرقبي جائزة لاهلهااس كے معنى وہ نہيں ہيں جوآپ نے بيان كيے بلكه مطلب یے ہے کہ اگر کی نے یہ کہا: ارقبتك هذه الدار تو اس كمعنى يہ ہيں اعطيتك رقبة هذه الدار يعنى يرمكان بوي زمين سمیت تمہیں دے دیا ہے اسکے بارے میں حضور مِتَلِفَظِیَّةً نے فرمایا کہ الوقبی جائز قلاہلھا لہٰذااگرکوئی شخص ارقبتك کے لفظ سے ہبہ کرے گا توعمری کی طرح ہبہمنعقد ہوجائے گالیکن جہاں رقبی کے وہ معنی مراد ہوں جس میں غدریایا جاتا ہوتو وہ رقبیٰ باطل ہے۔

# بَابُ مَاذُكِرَ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ عِلَيَّ الصَّلَحِ بَيْنَ النَّاسِ

# باب ١٤: لوگول كے درميان صلح كرنے كابيان

(١٢٢١) الصُّلُحُ جَائِزٌ بَيْنَ الْمُسْلِمِيْنَ إِلَّا صُلْعًا حَرَّمَ حَلَالًا أَوْ أَحَلَّ حَرَامًا وَّالْمُسْلِمُوْنَ عَلَى شُرُوطِهِمْ إِلَّا شَرُطًا حَرَّمَ حَلَالًا أَوْ أَحَلُّ حَرَامًا.

ترتی خیکن اوگوں کے درمیان صلح کروانا جائز ہے صرف اس سلح کا حکم مختلف ہے جو کسی حلال کوحرام کردیے یا کسی حرام کوحلال کردیے اورمسلمان اپنی شرا کط بوری کریں گے ماسوائے اس شرط کے جو کسی حلال کوحرام کردے یا حرام کوحلال کردے۔

**تشرِنیج**: اس حدیث میں یہ بیان ہے کہ جب مسلمان کسی جھگڑے میں باہمی مصالحت کریں تو وہ جن شرطوں پر بھی مصالحت کریں جائز ہے البتہ تھم شریعت کے خلاف کوئی مصالحت جائز نہیں بس اس ایک بات کا خیال رکھ کر ہر شرط پر مصالحت جائز ہے اور ہر فریق پران شرطوں کو بورا کرنالا زم ہے جوشر یعت کے خلاف نہیں۔

صلح كى تين قىمسىيں ہيں: ①صلح عن الاقرار ②صلح عن السكوت ③صلح عن الانكار.

صلح عن الاقواد: بيب كدرى عليدرى كون كاقرار كرليتا ب-صلحن السكوت بيب كدرى عليدرى كون كانداقراركرتا ہاورندا نکارکرتا ہے۔

صلح عن الانكاد: بيه كه مرى عليه مرى كوت كا انكار كرد عندالا حناف تينون صورتون مين صلح سيح به اورشوافع كي مان صلح عن الاقرار توضیح ہے کیکن صلح عن السکوت اور صلح عن الا نکار صحیح نہیں ہیں اور ظاہر ہے کہ جب مدعی علیہ کے حق کوتسلیم نہیں کرر ہا یا سکوت اختیار کررہا ہے مدعی علیہ کے لیے سلح سے پہلے وہ مال لینا جائز نہیں تھا اب سلح کر لی تو وہ مال جو پہلے لینا حرام تھا اب اس کوحلال کیا ہے اور حدیث میں اس سے منع کیا گیا ہے معلوم ہوا کہ صلح عن السکوت اور صلح عن الا نکار صحیح نہیں ہیں۔

**جواب:** حرام سے مطلق حرام مراز نہیں ہے بلکہ حرام بعینہ مراد ہے مثلاً مدعی علیہ کہے میں صلح کرتا ہوں اس شرط کے ساتھ کہ آئی شراب دی جائے گی یا توزوجہ کیے کہ میں صلح کروں گی اس شرط پر کہتم سوکن کے قریب نہ جاؤ گے وہ حدیث کا مصداق ہے۔

# بَابُ مَاجَاءَ فِي الرَّجُلِ يَضَعُ عَلَى حَائِطِ جَارِهِ خَشَبًا

# باب ۱۸: پڑوی کی دیوار پرشهتیرلگائے

(١٢٧٣) إِذَا اسْتَأَذَنَ أَحَلَ كُمْ جَارُهُ أَنْ يَّغُرِزَ خَشَبَهُ فِي جِلَارِهٖ فَلاَ يَمُنَعُهُ فَلَمَّا حَلَّثَ أَبُو هُرَيْرَةَ طَأَطَئُوا رُوسَهُمْ فَقَالَ مَا لِيُ آرَا كُمْ عَنْهَا مُعُرضِينَ وَاللهِ لاَرْمِينَ بِهَا بَيْنَ آكْتَا فِكُمْ.

ترکیجی بنی: حضرت ابو ہریرہ نوانٹی بیان کرتے ہیں: میں نے نبی اکرم مُطَّنْظُیَّاً کو بیدار شاوفر ماتے ہوئے سنا ہے۔ جب کسی شخص کا پڑوی اس سے بیدا جازت مانگے، کہوہ اس کی دیوار میں اپناشہ تیرلگالے تو وہ شخص اسے منع نہ کرے۔

تشرنیم: امام احمد را الله کنز دیک بیری واجب ہے اگر کوئی شخص پڑوی سے اس کی دیوار پرکڑی رکھنے کی اجازت مانگے تو پڑوی پر واجب ہے کہ اپنی دیوار پر اس کوکڑی رکھنے دے ورنہ گناہ گار ہوگا دیگر ائمہ کے نز دیک بیریکم اخلاق ومروت کے باب سے ہے یعنی دیوار پرککڑی رکھنے دینامستحب ہے واجب نہیں۔

چونکہ حضرت ابو ہریرہ ٹناٹنو نے بھی اسے ظاہر پر حمل کیا اور نہی تحریم پر محمول فرمائی لیکن سامعین اس نہی کو تنزید اور حسن معاشرہ کی ترغیب پر حمل کر رہے ہتے اس لیے انہوں نے اپنے سر جھکا لیے جس پر حضرت ابو ہریرہ ٹناٹنو کو غصر آیا اور فرمایا: لَا رُمِینَ ہِهَا ضمیر یا اس کلمہ کی طرف عائد ہے یا حشیہ کی جانب بین اکتاف کھرای فی ظھود کھر کہا دھیت بھافی وجو ھکھر میں اس بات کو یا اس شہتیر کو ضرور تمہارے کندھوں کے درمیان بھینک کر دہوں گایہ کنایہ ہوتا ہے علی الرغم سے یعنی تمہیں قبول ہو پہند ہویا نہ ہو۔ حدیث کے مقابلے میں خاموش ہونا ہی سلامتی کی علامت اور ادب کا تقاضا ہے اس لیے وہ خاموش ہوگئے۔

# بَابُمَاجَاءَانَّ الْيَمِيْنَ عَلَى مَايُصَدِّقُهُ صَاحِبُهُ

باب ١٩: قشم ( كاوه مفهوم مراد ہوگا ) جس كى تمہارا ساتھى تصديق كر بے

(١٢٧٣) الْيَمِينُ عَلَى مَا يُصِرِّقُكَ بِهِ صَاحِبُكَ وَقَالَ قُتَيْبَةُ عَلَى مَا صَدَّقَكَ عَلَيْهِ صَاحِبُكَ.

تَرْمَجْ کِنَهُ: قَسَم کاوہ معنی مراد ہوگا جس میں تمہارا ساتھی تمہاری تقیدیق کرے۔

قشرنیج: اس باب میں لوگ جوشمیں آپس میں کھاتے ہیں وہ زیر بحث نہیں بلکہ عدالت میں جوشم کھائی جاتی کا بیان ہا گر مد کی علیہ شم میں توریہ کرے تو اس کا اعتبار نہیں مد کی جس بات پر قشم کھلار ہا ہے اس پر قشم کھول ہوگی مثلاً ایک شخص پر کسی کا پیسوں کا مطالبہ ہے مد کی علیہ کہتا ہے وہ قلاش ہے اور مد کی کہتا ہے کہ اس کے پاس پیسے ہیں قاضی نے مد کی سے ثبوت مانگا مگر وہ گواہوں سے ثابت نہ کر سکا تو مد کی علیہ سے قشم کی جائے گی اس نے قشم کھائی میرے پاس پیسے نہیں اور مراد کی میری جیب میں پیسے نہیں یہ توریہ غیر معتبر ہے اور مد کی جوقشم کھار ہا ہے کہ اس کی ملک میں پیسے ہیں یا نہیں ؟ وہی قشم ہوجائے گی اور وہ اپنی قشم میں جھوٹا ہوگا البتہ اگر قشم کھانے والامظلوم ہوتو احداف کے زدیک توریہ کی گئجائش ہے ظالم ہوتو گئجائش نہیں۔

#### بَابُهَاجَاءَفِىالطَّرِيْقِ إِذَا خُتُلِفَ فِيْهِ: كَمُ يُجْعَلُ؟

#### باب ۲۰: جب راستے کے بارے میں اختلاف ہوجائے ، تواسے کتنار کھا جائے؟

#### (١٢٧٥) اجُعَلُوا الطَّرِيْقَ سَبُعَةَ ٱذْرُع.

تَرْجَجْهُمْ: حضرت ابوہریرہ نٹاٹند بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مَلِّفَظِیَّا نے ارشاد فرمایا: راستے کوسات گز (چوڑا) رکھو۔

## (١٢٧٧) إِذَا تَشَاجَرُ تُمْ فِي الطَّرِيْقِ فَاجْعَلُوْ سَبَعَةً آذُرُ عَ.

ترکیجه نم: حضرت ابو ہریرہ ن ٹیء بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مُطِّنْظِیَّا نے ارشاد فرمایا: جب راستے کے بارے میں تمہارے درمیان اختلاف ہوجائے تواسے سات گزتک رکھو۔

تشونیج: اذا تشاجر تحد مشاجره اختلاف اور تنازع کو کہتے ہیں حضرت گنگوہی والٹیلا صاحب کو کب میں فرماتے ہیں کہ بیحدیث اس گلی پرمحول ہے جس کی دونوں جانب گھر ہوں پھر وہ منہدم ہوگئے ہوں اور معلوم نہ ہوسکے کہ سابقہ گلی کتنی ننگ یا کشادہ تھی تو اس وقت بی سے کہ سات گزکی بفتر مقرر کردی جائے گی کہ اتنی مقدار میں کفایت ہوجاتی ہے لیکن اگر شارع عام ہو یا اس سابقہ گلی کی مقدار معلوم ہوتو اس میں تصرف نہیں ہوگا تا ہم اگر وہ راستہ کسی ذاتی زمین اور ملک میں ہوتو وہ تصرف کا اختیار رکھتا ہے۔ عارضة الاحوذی میں ہے کہ بیصورت اختلاف کی ہے اگر وہ با ہمی رضا مندی سے کی بیشی کرنا چاہیں گتو اپنی حاجت کے مطابق کر سکتے ہیں۔

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي تَخْيِيْرِ الْغُلاَمِ بَيْنَ اَبَوَيْهِ إِذَا افْتَرَقَا

باب ۲۱: بیچ کواس کے مال باپ کے درمیان (کسی ایک کے ساتھ رکھنے) کا اختیار دین، جب ان کے درمیان علیحدگی ہوجائے

#### (١٢٧٤) أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ خَيَّرَ غُلَامًا بَيْنَ أَبِيُهِ وَأُمِّهِ.

تو پی کتی اور اس کی مال کے درمیان ( یعنی کسی اس کے باپ اور اس کی مال کے درمیان ( یعنی کسی ایک کے باپ اور اس کی مال کے درمیان ( یعنی کسی ایک کے ساتھ دینے ) کا اختیار دیا تھا۔

مذاہہ۔فقہ۔اء: اس مسلے میں اختلاف ہے کہ اگر خاوند اور بیوی کے درمیان کسی بھی وجہ سے فرقت واقع ہوجائے تو بچہ کس کو ملے گا اس میں دو مذہب ہیں :

- ① امام ابوصنیفہ راٹیٹیلا کے نزدیک اگر اور کا ہے تو سات سال تک ماں کے پاس رہے گا اور سات سال کے بعد باپ کے پاس رہے گا اگر اور کی ہے تو بالغ ہونے تک ماں کے پاس رہے گی اور بلوغت کے بعد باپ کے پاس رہے گی۔
  - امام شافعی واشید کے نزدیک اگر بچین تمیز کو پہنچ چکا ہوتو اس کو اختیار دیا جائے گا ماں باپ میں ہے جس کو چاہے اختیار کرلے۔

وسيل: ان كاستدلال زير بحث باب كى روايت سے ب: وفيه ان النبي ﷺ خير غلاما ... الح كه جب زوجين كے درميان فرقت ہوگئ تو نی مُطِّنْطِيَّةً نے بیچ کواختیار دیا تھا۔

جواب: بیرحدیث خصوصیت پرمحمول ہے وہ اس طرح کہ یہاں زوجین کے درمیان جوفرفت واقع ہوئی تھی اس کا سبب اباء عن الاسلام تھا کہ بیوی مسلمان ہوگئ تو خاوند نے اسلام سے انکار کر دیا البی صورت میں بالا تفاق بچہاس کو ملے گا جو دین کے اعتبار سے بہتر ہواس اصول کے مطابق مال کو ملنا چاہیے تھالیکن نبی مَرَافِظَةً نے بہتر اتمام جحت کے لیے اس کا بچے کو اختیار دیا کیونکہ آپ بذریعہ وحی پیقین ہوگیا تھا کہ یہ بچہ مال کواختیار کرے گا۔

#### بَابُمَاجَاءَانَّ الْوَالِدَيَاخُذُمِنْمَالِ وَلَدِم

#### باب ۲۲: باپ اولاد کے مال میں سے لے سکتا ہے

#### (١٢٤٨) إِنَّ اَطْيَبَمَا اَكُلْتُمُ مِنْ كَسْبِكُمُ وَإِنَّ اَوْلَادَ كُمُ مِنْ كَسْبِكُمُ.

تَوَجِّجِهَا بِهِ: حضرت عائشه صديقه والنفط بيان كرتى بين: نبي اكرم مُطِلْظَيَّةً نه ارشاد فرمايا: سب سے پاكيزه چيز جوتم كھاتے ہووہ تمہاري ا پن کمائی ہے اور تمہاری اولا دہجی تمہاری کمائی ہے۔

**خرابہ۔ فقب او:** احناف یہ کہتے ہیں کہ والد کو اپنی اولاد کے مال میں تصرف کی اجازت ہے لیکن مطلق نہیں بلکہ بوقت ضرورت بقدر ضرورت بشرطيكه منقولات ميں تصرف ہوغير منقولات ميں نہ ہو۔ حنابلہ يہ كہتے ہيں كہ باب اپنے بيٹے كے حق ميں تصرف

احناف کی ولیل : باپ اور بینے کی ملک میں تباین ہے باپ کی ملک علیحدہ ہے اور بینے کی ملک الگ ہے اور لا بھل مال امر مسلمہ... الح باقی تباین کی دلیل وراثت کا جاری ہونا ہے۔ نیز فقہاء بیمسئلہ لکھتے ہیں کہا گر والد فقیر ہوتو اس کا خرجہ بیٹے کے ذیے ہے اگر بیٹے کا مال الگ نہیں بلکہ باپ ہی کا ہے تو وہ فقیر کہاں سے بن گیا۔

باقی ائمه کی ولیل: ان اولاد که من کسبکه.

جواب: حدیث کا مدلول یمی ہے کہ بوقت ضرورت بفنر ضرورت تصرف کرسکتا ہے من کسید کھ تمہارے لیے اطیب ہے اس سے بی شبہ ہوتا تھا کہ شایداولاد کا کمایا ہوا مال اطیب ہے یانہیں تو حدیث میں بتلادیا کہ وہ بھی اطیب ہے باقی کب اطیب ہوگا؟اس کا اس حدیث من بیان ہیں ہاں کے لیے فیصلہ دوسرے دلائل سے کیا جائے گاوہ ہے لا یحل مال امر مسلم ... الخ.

اس اختلاف کا دارومداراس پر ہے کہ انت و مالك لابيك الحديث ميں اضانت كونى ہے تو قول اول كے مطابق تمليك کے لیے ہے جبکہ قول ثانی کی مطابق اباحت کے لیے ہے لینی عند الحاجة ۔تحفة الاحوذی میں ہے: قال ابن ارسلان:اللامر للاباحة لاللتمليك كيونكم بيني كامال تواى كى ملك موتاب اى پرزكوة آتى ہوادراى كى ميراث موتى ہے۔

## بَابُمَاجَاءَفِىٰ مَنْ يُكُسَرَلَهُ الشَّيْئُ مَا يُخْكَمُ لَهُ مِنْ مَالِ الْكَاسِرِ

# باب ۲۳: جب کسی شخص کی کوئی چیز توڑ دی جائے ، تو توڑنے والے کے مال میں سے اس شخص کے حق میں کیا فیصلۂ دیا جائے ؟

(١٢٧٩) اَهْلَتُ بَعُضُ اَزُوَا جِ النَّبِيِّ عَلَيْ إِلَى النَّبِي عَلَيْ طَعَامًا فِي قَصْعَةٍ فَصَرَبَتُ عَائِشَةُ الْقَصْعَةَ بِيَهِ هَا فَالْقَتُ مَا فِيهَا فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْ طَعَامُ بِطَعَامٍ وَإِنَا مُإِيَّاءٍ.

تَرْبَخِبَنَٰہٖ، حضرت انس بٹاٹنو بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مِطَّقِظَةً کی ایک زوجہ محتر مدنے ایک پیالے میں کوئی چیز تحفے کے طور پر بھیجی تو سیدہ عاکشہ بٹاٹنٹا نے اپناہاتھ مارکراس پیالے کو (کھانے سمیت) گرادیا نبی اکرم مِطَّقِظَةً نے ارشادفر مایا: کھانے کے بدلے میں کھانا ہوگا،اور برتن کے بدلے میں برتن (اداکرنا ہوگا)۔

#### (١٢٨٠) أَنَّ النَّبِيِّ عَلَيْ السُّتَعَارَ قَصْعَةً فَضَاعَت فَضَيِنَهَا لَهُمُ.

ترکنجینب: حضرت انس ٹاٹنو بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مُطِلِّنَ نے ایک بیالہ کسی سے ادھارلیا وہ ضائع ہو گیا تو نبی اکرم مُطِلِّنَ نَجَا اَسکا معاوضہ انہیں ادا کیا۔

زیر بحث باب کی روایت میں جو وا تعہ بیان کیا گیا ہے اس سے ایک اصول کی طرف اشارہ ہے وہ اصول میہ ہے جب کوئی آ دمی کسی کی چیز ضائع کردے تو اس پرضمان واجب ہے وہ اس طرح کے وہ چیز دو حال سے خالی نہیں ذوات الامثال میں سے ہوگی یا ذوات القیم میں سے ہوتو ضمان بالشی واجب ہوگا اور اگر ذوات القیم میں سے ہوتو ضمان بالقیمت لازم ہوگا۔

جواب: بین منان مروتا ہے حقیقتا نہیں ہے دونوں پیالے حضور سُرِ اُسُنِی آئے کے عقے آپ عَلاِیا ہے بید فع نزاع کے لیے فرمایا کہ الطعام واناء باناء بعض روایات میں ہے کہ آپ سُرِ اُسُنِی آئے نے فرمایا ٹوٹے ہوئے پیالے کو باقی رکھواس سے امام صاحب رہ اُسِنی کے قول کو تائید ہوتی ہے کہ فاصب جب مخصوبہ چیز میں تصرف فاحش کرلے اور صنان اداکر دے تو وہ اس کا مالک بن جائے گا۔ سوال: زیر بحث باب کی روایت میں اناء باناء کا ذکر ہے کیا برتن ذوات الامثال میں سے ہیں یا ذوات القیم میں ہے؟ جواب: اس زمانے میں برتن ذوات القیم میں سے جھے کیونکہ اس زمانے میں ان کی صنعت ہاتھ سے ہوتی تھی اور یہ تفاوت کو مستزم ہے۔ موجودہ دور میں برتن ذوات الامثال میں سے ہیں کیونکہ اس زمانے میں ان کی صنعت ہاتھ سے ہوتی تھی اور یہ تفاوت کو مستزم ہے۔ موجودہ دور میں برتن ذوات الامثال میں سے ہیں کیونکہ مشین کے ذریعے بنائے جاتے ہیں اور یہ عدم تفاوت کو مستزم ہوتا ہے کہ اس زمانے میں برتن ذوات الامثال میں سے سے اگر موالی نے میں برتن ذوات الامثال میں سے سے اگر دوات القیم میں سے ہوتے تو نی سُرِ اُسْتُنِیَجَ قیمت اداکر نے کا تھی موتا ہے کہ اس زمانے میں برتن ذوات الامثال میں سے سے اگر ذوات القیم میں سے ہوتے تو نی سُرِ اُسْتَنِ قیم میں اسے ہوتے ہیں؟

جواب: اس حدیث میں صانت کے وجوب کو بیان کرنا مقصد ہے کہ برتن کا صان آئے گا یہ بیان کرنا مقصود نہیں کہ وہ صان بالمثل

ہوگا یا بالقیمت \_

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي حَدِّ بُلُوْغِ الرَّجُلِ وَالْمَرْأَةِ

### باب ۲۴: مرداورعورت کے بالغ ہونے کی حد

(۱۲۸۱) عُرِضْتُ عَلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ فِي جَيْشٍ وَّانَا ابْنُ ارْبَعَ عَشْرَةً فَلَمْ يَقْبَلُنِي فَعُرِضْتُ عَلَيْهِ مِنْ قَابِلٍ فِي جَيْشٍ وَّانَا ابْنُ خُسُ عَشْرَةً فَلَمْ يَقْبَلُنِي فَعُرِضْتُ عَلَيْهِ مِنْ قَابِلٍ فِي

ترکنچهنهٔ دصرت ابن عمر خافین بیان کرتے ہیں: مجھے نبی اکرم مِنَّا النَّیْجَ کے سامنے لئکر میں شامل ہونے کے لئے پیش کیا گیا میں اس وقت چودہ سال کا تھا چودہ سال کا تھا تو نبی اکرم مِنْلِفَظِیَّا نِے اللہ وقت پندرہ سال کا تھا تو نبی اکرم مِنْلِفَظِیَّا نے مجھے قبول کرلیا۔

ملامب فقہاء: اس میں اختلاف ہے کہ بلوغت کی عمر کتنی ہے؟ صاحبین رئے انتظا اور جمہور کے بزد کے بندرہ سال آخری حد ہے اور اس میں لڑکا لڑکی دونوں برابر ہیں جبکہ امام ابوحنیفہ رئے گئے کنزد یک لڑکی کے لیے سترہ سال اور لڑکے کے لیے اٹھارہ سال مقرر ہیں لیکن فتو کی عند الحقیفہ صاحبین رئے آئے گئے قول پر ہے بیتو اکثر مدت کی بات ہوئی اقل مدت لڑکی کے لیے نوسال ہیں اور لڑکے کے لیے بارہ سال ہدایہ میں ہے: واحنی المحدة لذلك فی حق المغلام اثنا عشرة سنة و فی حق المجاریة تسع سنین (فصل فی عد البلوغ قبیل کتاب الماذون ص: ۲۰۰ من میں گویا اونی واعلی مدت کے درمیان کی بھی وقت بالغ ہوسکتا ہے اور اس کی بہیان واساب یہ ہیں احتلام احبال انزال بالوطی اور لڑکی میں بروقت حیض آنا اور حاملہ ہونا یعنی بعد الوطی اور احتلام ہونا ہدایہ میں ہے فیعل کل ذالک علامة البلوغ (ص ۲۰۰۰)

#### بَابُهَاجَاءَفِيْ مَنْ تَرَوَّجَ إِمْرَأَةَ ٱبِيُهِ

## باب۲۵: سونیلی مال سے نکاح کرنے کی سزا

(۱۲۸۲) مَرَّ بِيْ خَالِىٰ اَبُو بُرُدَةَ بَنُ نِيَارٍ وَّمَعَهُ لِوَا ۗ فَقُلُتُ اَيْنَ تُرِيْلُ قَالَ بَعَثِنَىٰ رَسُولُ اللهِ ﷺ اَلَى رَجُلٍ تَزَوَّجَ الْمُرَاقَا اَبِيْهِ اَنُ اتِيهُ بِرَاْسِهِ.

ترکیجی نباز حضرت براء نا اتنی بیان کرتے ہیں: میرے مامول حضرت ابو بردہ نوائی میرے پاس سے گزرے ان کے پاس جھنڈ اموجود تھا میں نے دریافت کیا۔ آپ کہاں جارہ ہیں؟ انہوں نے بتایا: نب اکرم مُلِّلْ اَلْتَیْکَا نَّے مُصایک ایسے شخص کی طرف بھیجا ہے، جس نے اپنی بیوی کے ساتھ شادی کر لی ہے (اس لئے بھیجا ہے) کہ میں اس کا سر آپ مُلِلْ اَلْتَیْکَا اِلْهِ کَی خدمت میں لے کرحاضر ہوجاؤں۔ اپنی بیوی کے سامی حنور کے سے شامی اس کا سر آپ مُلِلْ العقد بیدا ہوتا ہے اور شبہ سے حدا تھ جاتی ہے کیونکہ مدیث میں ہے الحداود تندلا عبال شبھات ہیں محارم سے نکاح کر کے صحبت کرنے سے حداثھ جائے گی مگر اس کا یہ مطلب نہیں حدیث میں ہے الحداود تندلا عبال شبھات ہیں محارم سے نکاح کر کے صحبت کرنے سے حداثھ جائے گی مگر اس کا یہ مطلب نہیں

ہے کہ مجرم کوکوئی سزانہیں دی جائے گی بلکہ وہ جس درجہ کا گناہ ہے اس کے بقدر سزادی جائے گی اگر جہالت کی وجہ سے بیر کت کی ہے اور جہالت کا موقعہ مہلی سزادی جائے گی اور اگر خباشت کی وجہ سے بیر کت کی ہے یا جہالت کا کوئی موقع نہیں توسخت سزادی جائے گی اور وہ قتل کی سزا ہے۔

اگر کوئی شخص منکوحۃ الاب کے ساتھ نکاح کرے تو اس کی کیا سزاء ہے؟ ائمہ کا اس میں اختلاف ہے اس طرح کوئی شخص محارم میں سے کسی کے ساتھ نکاح کرے اور وطی بھی کر لے امام صاحب راٹٹھا فرماتے ہیں کہ تعزیر ہے امام سخت سے سخت سزا دے سکتا ہے لیکن تعزیراً دیگر ائمہ حتی کہ صاحبین ﷺ بھی جمہور کے ساتھ ہیں کہ اس کی سزا حدزنا ہے اگر محصن ہے تو رجم اور اگر غیر محصن ہے تو سو کوڑے۔حدیث میں جو واقعہ ہے دونوں فریق اس کو اپنی دلیل بناتے ہیں۔

امام صاحب ولیٹیل فرماتے ہیں کہ دیکھوسر کا ٹمانہ محصن کی سزا ہے اور نہ غیرمحصن کی کیونکہ محصن کی سزارجم ہے اور غیرمحصن کی سزاء لوڑے ہیں۔

جمہور کہتے ہیں: بیسزار جم تھی اس کوجاری کیا گیاہے سرکو کاشنے کے ساتھ لیکن کتنا تکلف ہے حدیث امام صاحب راٹیٹیئے کے موافق ہے۔ دوسسرا جواب بیہ ہے کہ اس شخص نے منکوحۃ الاب کے ساتھ نکاح کیا تھا۔استخلال کے طور پر اور ظاہر ہے کہ گناہ کو حلال سمجھنا کفر ہے تو ارتداد کی وجہ سے اس کا سرقلم کیا۔اور اس پر قرینہ بیہ ہے کہ ابو بردہ ڈٹاٹئو کے پاس جھنڈ اتھا اور جھنڈ اکا فر کے مقابلے میں لے جایا جاتا ہے۔

سسند کی بحسف: محمد بن آخل اور اشعث عِیسَالیا میدونوں عدی بن ثابت سے روایت کررہے ہیں اشعث اورمحمد بن آخل کا آپس میں اختلاف ہور ہاہے اختلاف کا حاصل تین باتیں ہیں:

- اشعث اپنی سند میں عدی بن ثابت اور براء بن عازب ڈاٹنو کے سرے سے واسطہ ذکر نہیں کرتے اور محمد بن آگئ عدی بن ثابت
   اور براء بن عازب ڈاٹنو کے درمیان عبداللہ بن یزید کا واسطہ ذکر کرتے ہیں۔
  - ② اشعث بھی تو واسط سرے سے ذکر ہی نہیں کرتے اور جب ذکر کرتے ہیں توعن ابیا کا واسطہ ذکر کرتے ہیں۔
- کھر بن اسمحق کی روایت کے مطابق متعین ہے کہ بیر مسندات براء وہاٹئو میں سے ہے اور اشعث یزید بن براء وہاٹئو کی ایک روایت
   کے مطابق مسندات براء بن عازب وہاٹئو میں سے نہیں ہے بلکہ براء کے ماموں ابو بردہ وہاٹئو کے مسندات میں ہے۔

#### بَابِهَاجَاءَفِي الرَّجُلَيْنِ يَكُونُ اَحَدُهُمَا اَسْفَلَ مِنَ الْاخْرِفِي الْمَآءِ

### باب٢٦: سينچائي مين جس كا كھيت بعد ميں ہواس كاحكم

(۱۲۸۳) اَنَّ عَبْدَاللهِ بْنَ الزُّبَيْرِ حَدَّثَهُ اَنَّ رَجُلًا مِّنَ الْأَنْصَارِ خَاصَمَ الزُّبَيْرَ عِنْدَرَسُوْلِ اللهِ ﷺ فِي شِرَاحٍ الْحَرَّةِ الَّيْنِ يَسُقُونَ مِهَا النَّغُلَ فَقَالَ الْأَنْصَارِ يُّ سِرِّحِ الْمَاءَ يَمُرُّ فَأَلِى عَلَيْهِ فَاخْتَصِمُوْا عِنْدَرَسُوْلِ اللهِ ﷺ فَقَالَ يَارُسُولَ فَقَالَ يَارَسُولَ فَقَالَ يَارَسُولَ فَقَالَ يَارَسُولَ فَقَالَ يَارَسُولَ فَقَالَ يَارَسُولَ

الله أَنْ كَانَ ابْنَ عَمَّتِكَ فَتَلَوَّنَ وَجُهُ رَسُولِ الله ﷺ ثُمَّرِ قَالَ يَا زُبَيْرُ اسْقِ ثُمَّ آخْبِسِ الْمَاءَ حَتَّى يَرُجِعَ إِلَى الْجِنُدِ فَقَالَ الزُّبَيْرُ واللهِ أَنِّي لَا حُسِبُ نَزَلَتُ هٰنِهِ الْايَّةُ فِي ذٰلِكَ ﴿ فَلَا وَ رَبِّكَ لا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُونَ فِيمًا شَجَرَ

حضرت زبیر مَلِفَ ﷺ کے ساتھ "حرہ" ہے آنے والی پانی کی نالی کے بارے میں اختلاف کیا جس کے ذریعے لوگ تھجوروں کے باغ کو یانی دیا کرتے تھے انصاری نے کہا: یہ پانی کوچھوڑ دیں وہ بہتارہے توحضرت زبیر رٹھٹنئ نے اس بات سے اختلاف کیا انہوں نے اپنا به مقدمه نبی اکرم مَالِّنْظِيَّةً کی خدمت میں پیش کیا تو نبی اکرم مَالِّنْظِیَّةً نے حضرت زبیر وُناٹور سے فرمایا۔اے زبیرتم اپنے کھیتوں کوسیراب كرو پھرياني كواينے پڑوى كے لئے چھوڑ دوتو انصاري غصے ميں آگيا اور بولا: (آپ نے بيفيله اس لئے كيا ہے) كيونكه بيآب كے پھوپھی زاد ہیں تو نبی اکرم مَالِشْنَا کے چمرہ مبارک کا رنگ تبدیل ہو گیا۔ آپ مَالِشْنَا نَا نے ارشاد فرمایا: اے زبیر! تم اپنے (باغ کو) سیراب کرو پھریانی کورو کے رکھو، یہاں تک کہوہ منڈیروں تک پہنچ جائے۔

جب ایک شخص کی زمین پانی کے قریب ہواور دوسرے کی بعید ہوتو پہلے کس کو پانی پلانے کاحق ہے اس سلسلے میں حدیث ذکر کی ال حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ اقوب من المهاء سراب کرے احناف کی بعض کتابوں میں اس کے خلاف ہے تو کوئی تدافع نہیں اس کا دار دمدار عرف پر ہے البتہ حضور مَلِّ الْفِیْجَةِ کے دور کا جوعرف معلوم ہوتا ہے وہ یہ ہے کہ پہلے اقرب الی الماء میراب کرے اس کے بعد ابعدا لی الماءسیراب کرے۔ایک انصاری مخص کا حضرت زبیر رہا تھ نے بیانی کے بارے میں جھکڑا ہو گیا تو وہ فیصلہ حضور مَطَّلَظَيَّةً کے پاس لے گئے آپ مِنْ الْفِیْ کُافِ نے حضرت زبیر مُناتُور کے حق میں فیصلہ دیا اس پر اس انصاری شخص نے کہا کہ یہ آپ کی پھوپھی کا بیٹا ہے یعنی آپ نے بیفیصلہ قرابت کی وجہ سے کیا ہے اس پر حضور مَظَّ فَظِيَّةً کا رنگ متغیر ہو گیا اور فر مایا اے زبیر النائن پہلے تم اپنا پوراحق وصول کرلوجب تک یانی منڈیر تک نہ پہنچے اس وقت تک رو کے رکھو پس معلوم ہوا کہ پہلے حق اقرب الی الماء کو ہے باتی انصاری نے اعتراض کیایہ بظاہر توخطرناک بات ہے بیصحاتی مزانفی رسول سے متصور نہیں ہوسکتا۔

جواب: ب شک صحابی الله می بین ان سے میکلام صادر ہوگیا مغلوب الحال ہونے کی وجہ سے غیر اختیاری طور پر باتی ہے کہنا کہ بیمنافق تفااوراس کوانصاری کہنا یقبیلہ کی نسبت کی وجہ سے ہیش ہے تھے بخاری کی روایت میں تصریح ہے کہ قد شھد بدرا۔

سوال: بيمتلزم ب جورالنبي مُلِلْفَيَعَ كواور نبي مِلْفَيْعَة كي طرف جور كي نسبت تو كفر صريح ب؟

**جواب:** یہ جور کی نسبت کومتلزم نہیں ہے اس لیے کہ اس کی کلام کے دومطلب ہوسکتے ہیں (۱)اے اللہ کے پیغیبر مَثَلِظَیَّمَ حَق تو میرا تھا یعنی آپ مُلِفَظُةً نے قرابت کی وجہ سے غیر حق والے کوتر جیح دیدی پیر کفر ہے۔

دوسرا مطلب: میہ ہے کہ میرانجھی زمین کو پہلے سیراب کرنا امر جائز تھا اور حضرت زبیر مخاتفہ کا بھی پہلے سیراب کرنا امر جائز تھا آپ مَلْفَظِیَّا نے قرابت کی وجہ سے ان کے حق میں فیصلہ دے دیا ہیمبھی شیءظیم ہے لیکن پیہ جور کومتلزم نہیں ہے باقی پہلا فیصلہ بطور مصالحت کے تھا کہتم بقدر ضرورت اپنی زمین کوسیراب کر کے پانی کو چھوڑ دولیکن جب انصاری نے اس کی قدر دانی نہ کی تو نبی مَرْاَشْتِيَاتُمْ نے فرمایا اب فیصلہ بطور قضاء کے ہوگا اور شرعا جب تک انسان اپنا پوراحق وصول نہ کر لے اسوقت تک پانی روک سکتا ہے بعض نے بیہ

بھی کہددیا کہ پہلافیصلہ قضاء شرعی کی حیثیت سے تھااور دوسرا فیصلہ تو ہین عدالت کی وجہ سے تھالیکن رائج اول ہی ہے۔

## بَابُ مَاجَاءَ فِي مَنْ يُعْتِقُ مَمَالِيْكَهُ عِنْدَ مَوْتِهِ وَلَيْسَلَهُ مَالٌ غَيْرُهُمُ

باب ٢٤: جو محض مرتے وقت اپنے غلاموں كى آزاد كر دے اور اس كے ياس ان غلاموں کےعلاوہ اور کوئی مال نہ ہو

(١٢٨٣) أَنَّ رَجُلًا مَّنَ الْأَنْصَارِ اَعْتَقَ سِتَّةَ اَعُبُدٍ لَّهُ عِنْدَ مَوْتِهِ وَلَمْ يَكُنُ لَهُ مَالٌ غَيْرُهُمْ فَبَلَغَ ذَٰلِكَ النَّبِيَّ عَ فَقَالَ لَهُ قَوُلًا شَدِيْنًا ثُمَّ دَعَا هُمُ فَجَزًّا هُمُ ثُمَّ ٱقْرَعَ بَيْنَهُمْ فَأَعْتَقَ اثْنَيْنِ وَارَقَّ ارْبَعَةً.

ترکیخ پهنېن: حضرت عمران بن حصین مناتین بیان کرتے ہیں: انصار سے تعلق رکھنے والے ایک شخص نے مرتے وقت اپنے چھے غلاموں کو آ زاد کر دیا اس شخص کے پاس ان غلاموں کے علاوہ اور کوئی مال نہیں تھا جب اس بات کی اطلاع نبی اکرم میرانسٹی آئے کو کی تو آپ نے اس بارے میں سخت الفاظ ارشاد فرمائے پھرآپ نے ان غلاموں کو بلایا آپ نے انہیں تقسیم کر کے ان کے درمیان قرعه اندازی کی اور ان میں سے دوکوآ زاد قرار دیا اور چھکوغلام برقرار رکھا۔

تشریع: اگر کوئی شخص اپنی موت کے وقت سارے غلاموں کوآ زاد کردے اور ان غلاموں کے علاوہ اس کا کوئی اور مال نہ ہوتو کیا تھم ہاں پر بیجدیث ذکر کی ایک انصاری صحابی والتی نے وفات کے وقت اپنے چھ غلاموں کو آزاد کردیا حضور مُرَا النَّيْجَةَ کومعلوم ہوا تواس پرآپ مِنْ الْنَظِيَّةَ نِهِ اس كم معلق سخت قسم ك الفاظ فرمائ بعض روايات مين آتا ہے كه آپ مِنْ الْنَظَيَّةَ في ارشاد فرمايا كه مين نے اراده کرلیا تھا کہ اس کا جنازہ نہ پڑھوں اور بعض روایات میں بیآتا ہے کہ آپ مَانْسَتُیَا آپ ارشاد فرمایا کہ اگر میں اس کے فن کے وقت حاضر ہوتا تو اس کومسلمانوں کے قبرستان میں دفن نہ ہونے دیتا (زجرا اوتو بیخا )اس نے اپنے ورثاء کا حق ضائع کر دیا ہے الغرض حضور مَرْ الشَّيْجَةَ نے سب غلاموں کو بلا یا اور دو دو کی تین ٹولیاں بنائیں اور پھر قرعہ ڈالاجن کا نام نکل آیاان کو آزاد کر دیا باقی چار کور قیت پر باقی رکھا مرتے وقت اعماق وصیت کے حکم میں ہے: اور وصیت ثلث مال میں جاری ہوتی ہے اور یہاں پرکل غلام چھ ہیں اور چھ کا ثلث دو ہےالبتہ ثلث کی تعیین کیسے ہوگی اس میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

① احناف یہ کہتے ہیں کہ ہر غلام کا ایک ثلث آزاد ہوگا باقی دوثلث کے اندر دو ورثاء کے لیے سعایت کریگا مثلاً چھ غلاموں کے چھتیں جھے بنائیں ۱۲ جھے تو آزاد ہو گئے اور ۲۴ باتی رہ گئے اب سارے پیکما کردیں گے تو سارے آزاد ہوجا نمیں گے بالفعل يورا كوئى آ زادنېيں ہوگا\_

ائمه ثلاثه بَيْنَاتُهُم كتب بين كه ثلث كاتعين قرعه اندازى ك ذريع موكا جيسا كه حضور مَا الشَّيْنَةُ في يهال فرمايا -

**جواب ①:** بیتھم پہلے تھا بعد میں منسوخ ہوگیا چنانچے ابتداء اسلام میں حقوق کے اثبات یا نفی کے لیے قرعہ اندازی کی جاتی تھی جب استقسام بالا زلام کی حرمت کا تھم نازل ہوا توحقوق کے اثبات یا نفی کی قرعه اندازی کا تھم بھی منسوخ ہو گیا البتہ حصہ کی تعیین کے لیے قرعداندازی اب بھی جائز ہے۔

**جواب ①:** جب اس آ دمی نے تمام غلاموں کو آزاد کرنے کی وصیت کی تو ہر غلام کا ایک ثلث آزاد ہو چکا اگر قرعہ اندازی ہے ہیہ فیصلہ کیا جائے تو اس سے ایک بہت بڑی خرابی لازم آتی ہے وہ یہ کہ قرعداندازی سے آزادی کے بعد غلامی ثابت ہوجاتی ہے حالانکہ آ زادی کے بعد غلامی بھی نہیں آ سکتی۔

#### کیا قرعداندازی سے من ثابت کیا جاسکتا ہے؟

نے بہت سے فیصلے قرعداندازی سے کرنے کی اجازت دے دی تھی لیکن بعد میں حقوق کے اثبات یا نفی میں قرعداندازی کا استعال منسوح کردیا گیا چنانچہ شروع اسلام میں اس کام کے لیے بھی قرعه اندازی سے کام لیا جاتا تھا کہ کون حق دار ہے؟ اور کون حق دار نہیں؟ حتیٰ کہ فصل خصومات میں بھی قرعہ اندازی سے فیصلہ کرلیا جاتا تھا چنانچہ زمانہ جاہلیت میں استقسام بالازلام کا طریقہ بھی ای ليے رائج تھاليكن بعد ميں جب قمارغدراوراستقسام بالازلام كىممانعت آئى تواس ونت اثبات حقوق يانفى ميں قرعه اندازى كااستعال بھی منسوخ کردیا گیا۔

### تعین انصبہ میں قرعداندازی جائزے:

البته اب قرعه اندازی کوا ثبات حقوق میں تو استعال کرنا جائز نہیں لیکن تعیین انصبہ میں قرعه اندازی سے کام لینا جائز ہے مثلاً فرض کریں کہ دلائل اور بدینہ سے بیہ بات طے ہوگئ کہ بیر مکان فلال تین آ دمیوں کے درمیان مشترک ہے لیکن اب اس ممکان کے تین حصول ج میں سے زید کوکون ساحصہ دیا جائے ؟عمر وکوکون سااور بکر کوکون سادیا جائے گا ؟ بیا بھی طےنہیں ہوااس کو طے کرنے کی ایک صورت سیہ کہوہ تینوں یا تو آپس میں رضامندی سے مطے کرلیں کہ فلاں حصہ زید کا فلاں عمرو کا فلاں بکر کالیکن اگر اس طرح مطے نہ کرسکیں تو دوسری صورت سیہ ہے کہ قرعداندازی کے ذریعہ طے کرلیں اس کوتعیین انصبہ کہا جاتا ہے اس میں قرعداندازی سے کام لینا جائز ہے۔ قرعداندازی سے فیصله کرنا:

حنفیہ نے بعض روایتیں قرعہ کے منسوخ ہونے کے بارے میں بھی پیش کی ہیں وہ پیر کہایک مرتبہ حضرت علی مزایش نے قرعہ اندازی سے فیصلہ کیا جب حضور مِلِّفْظِیَّ کواس کی اطلاع ہوئی تو آپ اس پر اتنا بینے کہ آپ مِلِّفْظِیَّ کے نواجذ ( داڑھیں ) ظاہر ہو گئے جس کا مطلب سے کہ آپ نے اس پرنگیر فرمائی کہ اس طرح حقوق کے اثبات میں قرعہ اندازی کو استعال کرنا درست نہیں ہے لہذا اگر کسی روایت سے میں معلوم ہو کہ حضور مُثَرِّ شِیْجَ آنے اثبات حقوق میں قرعه اندازی کواستعال کیا ہے تو اس کواسی زمانے کی طرف منسوب کیا جائے گاجس زمانے میں قرعداندازی سے فیصلہ کرنا جائز تھا۔

**جواب 🕒:** گرچہ بیر حدیث سند اس فیصد صحیح ہے لیکن اس میں علت خفیہ قادحۃ پائی جاتی ہے ادر وہ بیہ ہے کہ بیر بات بہت مستعبد ہے کہ کسی آ دمی کے مرنے کے وقت چھ غلام ہوں اس کے علاوہ اور کوئی چیز نہ ہوا گرچہ بیر کہا گیا ہے کہ ایسا ہوسکتا ہے کہ بیتخص جہا دمیں گیا ہواور چھفلام مال غنیمت میں حاصل ہوئے ہوں۔

جواب ©: امكان توبيكن وقوع نهيل باور امكانات سے احكام متعلق نهيں ہوتے اعادہ كے خلاف ہونے كى وجہ سے احناف کے ہاں بیحدیث معمول بھانہیں ہے اور اس سے بھی قطع نظر کرلی جائے تو بیخصوصیت ہے نبی کریم مَرافظَيَّ کی اس لیے کہ آ پ مُؤْفِظَةً كُو آزادكرنے كاحق تھا آپ مُؤْفِظَةً كے علاوہ كسى كويد تن نہيں ہے۔

#### بَابُمَاجَاءَفِيُ مَنْمَلَكَ ذَامَحْرَمَ

## باب ۲۸: جو شخص کسی محرم رشتے دار کا مالک بن جائے (ذی رحم محرم کا مالک ہونے سے وہ آزاد ہوجا تا ہے)

#### (١٢٨٥) مَنْ مَلَكَ ذَارَهِم فَخُرَم فَهُوَحُرٌّ.

تَوَجِّجِهَنَّهُ: حضرت سمره وَ الله يان كرت بين: بي اكرم مَلِّنْ فَيَحَةً فِ ارشاد فرما يا: جو شخص كسى محرم رشتة دار كاما لك بن جائے ، تو وہ رشتة دار آزاد شار ہوگا۔

#### (١٢٨٢) مَنْ مَلَكَ ذَادَهِم فَخُرَم فَهُو حُرٌّ.

۔ تو بخب نبی: حضرت سمرہ خالتی نبی اکرم مُطَافِظَیکا کا پیفر مان نقل کرتے ہیں۔جو شخص کسی محرم رشتے دار کا مالک بن جائے ، تو وہ (محرم رشتے دار) آزاد شار ہوگا۔

**مٰداہ سب فقہباء:** اس پر تو سب کا اتفاق ہے۔البتہ قرابت سے کون کی قرابت مراد ہے شوافع کہتے ہیں کہ صرف قرابت ولد مراد ہے یعنی اصول فروع والی قرابت مراد ہے حدیث احناف کے موافق ہے۔

امام شافعی ولیٹیل کے نزدیک ایسے دو شخص جن میں ولادت کا تعلق ہے اگر ان میں سے ایک دوسرے کا مالک ہوتو مملوک فور آآزاد ہوجائے گا اور ولادت کا تعلق اصول وفروع کے درمیان ہوتا ہے لیس ماں باپ دادا دادی نانانانی اوپر تک اور بیٹا بیٹی بوتا بوتی نواسہ نواس نیچ تک اگر کوئی ان کا مالک ہوتو وہ فور آآزاد ہوجا عیں گے اور بھائی بہن آزاد نہیں ہوں گے کیونکہ ان کے ساتھ ولادت کا تعلق نہیں۔

جہورائمہ کے نزدیک کہ ہروہ قرابت جومحرمہ للزکاح ہے عام ازیں قرابت ولد ہویا نہ ہووہ عتق کا سبب ہے ہرذی رحم محرم کا مالک ہونے سے مملوک آ زاد ہوجا تا ہے رحم سے مراد نا تا ہے یعنی ددھیالی یا نھیالی رشتہ دار پس سسرالی اور رضاعی رشتہ دار نکل گئے اور محرم وہ رشتے دار ہیں جن سے ہمیشہ کے لیے نکاح حرام ہے پس اگر کوئی ماں باپ بیٹا بیٹی بھائی بہن چچا پھوچھی اور ماموں خالہ کا مالک ہو تومملوک فورا آ زاد ہوجائے گا البتہ ماموں زاد خالہ زاد چچا زاد اور پھوچھی زاد آ زاد نہیں ہونگے کیونکہ وہ اگرچے ذورحم ہیں مگرمحرم نہیں۔

#### بَابُمَاجَاءَمَنُ زَرَعَ فِى أَرْضِ قَوْمٍ بِغَيْرِ إِذْنِهِمُ

باب ۲۹: جب کوئی شخص کسی دوسرے کی زمین میں اس کی اجازت کے بغیر بھتی باڑی کرے

(١٢٨٧) مَنُ زَرَعَ فِي أَرُضِ قَوْم بِغَيْرِ إِذْ فِهِمْ فَلَيْسَ لَهُمِنَ الزَّرْعِ شَيْعٌ وَّلَهُ نَفَقَتُهُ.

تَوْجِيكُمْ: حضرت رافع بن خدت فالنور بيان كرتے ہيں: نبي اكرم مُؤَلِّفَيَّةً نے ارشاد فرمايا: جب كوئي شخص دوسر بيالوك كي زمين ميں ان کی اجازت کے بغیر بھتی باڑی کرے تواہے اس کھیت میں سے پچھنیں ملے گاالبتہ اسے اس کا خرج مل جائے گا۔ **مْدا ہسب فقہب اء:**اس مسئلہ میں اختلاف ہے کہ اگر کوئی آ دمی کسی کی زمین میں اس کی اجازت کے بغیر کاشت کرے توفصل کس کی ہوگی اس میں دو مذاہب ہیں:

🛈 امام ابوصنیفہ راٹیلیا کے نز دیک اگر کوئی آ دمی دوسرے کی زمین میں اس کی اجازت کے بغیر کاشت کرتا ہے تو اس کے لیے تین امور ہیں: (۱) اس پرزمین کوغصب کرنے کا گناہ ہوگا۔ (۲) زمین والے کے لیے اس پرنقصان کی ضانت ہوگی۔ (۳) پیداوار کا پیہ مالک ہوجائے گالیکن پرملکیت خباشت سے خالی نہیں ہوگ۔

و رہاں اور اللہ معاجب رہیں کا استدلال ابوداؤد رہیں کی روایت سے ہے کہ نبی اکرم مَطِّلْفِیَّا بِمَا ایک کھیت کے پاس سے گزرے اور آب مُظَافِينَةً كوبهت اجِهالكا آب مِطَافِينَةً ن فرمايا ما: احسن زرع زهير اكتنا اجِها كهيت بهو كول ن بتايا به اصل ميس ز ہیر کا کھیت نہیں زمین کسی کی ہے زہیر وٹاٹونو نے مالک کی اجازت کے بغیر کاشت کی ہے پھر آپ مِرَا اَسْ مَلِّ اَسْتُ کَی ہے بھر آپ مِرَا اَسْتُ کَی ہے کا اِسْتُ کَی ہے کہ اور زہیر ہی کی ہوگی اور مالک کے لیے ضانت ہوگی اس حدیث میں صراحتاً مٰذکور ہے کہ فصل زہیر کی ہوگ ۔

**ر کسیس ٹانی:** دوسری دلیل قیاس ہے قیاس کا تقاضا بھی یہی ہے کیونکہ پیدادار بذر کی نماء ہے اور بذر کاشت کرنے والے کی ملکیت تھااس لیے پیداداربھی اس کی ملکیت ہوگی۔زمین کواگر چیاستعال کیا گیا ہےلیکن زمین کا کوئی حصہاس میں شامل نہیں البتہ طریقہ غلط اختیار کیا گیا ہے۔ کہ زمین کو بیداوار کے لیے غصب کیا گیا ہے جس کی وجہ سے ملکیت میں خباشت پیدا ہوگئ ۔

② امام احمد رایشیائے کے نزدیک مذکورہ صورت میں پیداوار صاحب ارض کی ہوگی اور کاشت کرنے والے کواجرت ملے گی۔ **دلیل:** ان کا اشدلال زیر بحث باب کی روایت ہے ہے کہ نبی مَلِّ ﷺ نے فر ما یا جو دوسرے کی زمین کواس کی اجازت کے بغیر استعال

كرت تواس كا شتكاركو پيداوار ميں ہے كچھنہيں ملے گالبتہ زراعت كا نفقہ ل جائے گا۔

جواب: لیس له من الزرع شیئ کا مطلب یہ ہے کہ اس پیدوار سے انتفاع اس کے لیے جائز نہیں اگرچہ وہ پیداوار اس کی ملکیت میں آگئی اور لہ نفقہ کا مطلب میہ ہے کہ اس نے جتنا خرج کیا تھا اس کے بقدر پیداوار سے انتفاع کرلے تو وہ اس کے لیے حلال اورطیب ہے۔

#### مَاجَآءَفِى النَّحْلِ وَالتَّسُوِيَةِ بَيْنَ الْوَلَدِ

باب • ۳: عطیہ دیتے ہوئے اولا د کے درمیان برابری رکھنا

(١٢٨٨) أَنَّ أَبَالُا نَعَلَى ابْنَالُهُ غُلاَمًا فَأَنَّى النَّبِي عَلَيْهُ يُشْهِدُ فَقَالَ آكُلُّ وَلَى كَ قُدُنَعَلْتَهُ مِثُلَمَا فَكَلْتَهُ مِنْ اقَالَ لاَقَالَفَارُدُهُه.

ترکیجیکنم: حضرت نعمان بن بشیر نگاتین بیان کرتے ہیں: ان کے والد نے اپنے ایک بیٹے کوایک غلام عطیے کے طور پر دیا پھروہ اس پر

گواہ بنانے کے لئے نبی اکرم مَلِّفَظِیَّا کے پاس تشریف لائے تا کہ آپ کواس پر گواہ بنائیں تو نبی اکرم مِلِّفْظِیَّا نے دریافت کیا: کیاتم 

منامب فقهاء: ال مين اختلاف م كه اولاد كه درميان بديه مين مساوات كاكياتكم م اس مين دو مذهب بين:

🛈 امام ابوحنیفہ راتین کے نز دیک مساوات مستحب ہے واجب نہیں اگر اضرار مقصد ہوتو مساوات واجب ہے اور اگر کسی کو خاص وصف کی وجہ سے زیادہ دیے تو یہ بھی جائز ہے مثلاً خدمت یاعلم یا کسی اور وجہ سے زیادہ دیے۔

و البعض ائمه مِنْ النَّهُ كَنْ ديك مساوات واجب ہے تساوی كی رعایت ندر کھنے كی وجہ سے گناہ گار ہوگا۔

و ان کا استدلال زیر بحث باب میں حضرت نعمان بن بشیر الله فائن کی روایت سے ہے ان کے والد نے اپنے بیٹے کوعطیہ دیا اور نى مُطِّلْتُكُمُّةً كوشاہد بننے كى درخواست كى آپ مُطِّلْتُكُمُّةً في دريافت كيا كه كياسب اولادكوعطيد يا ہے انہوں نے كہانہيں آپ مُطِّلْتُكُمُّةً في فرمایا اس کو واپس لوٹا لو کیونکہ میں ظلم پر گواہ بننے کے لیے تیاز نہیں ہوں اس سے معلوم ہوا کہ مساوات ضروری ہے۔

**جواب:** حضرت بشیر نظافی کی اہلیہ عمرة بنت رواحہ رہائی انے اپنے بیٹے کو زیادہ دینے پرمجبور اور اصرار کیا دوسری اولا دجو دوسری بیوی سے تھی اس کومحروم کر دیا جب نبی مَطْقَطَعَيَّةً کو پوری حقیقت معلوم ہوگئ اور زیادہ دینے کی کوئی معقول وجہ بھی نہ تھی کہ ترجیح دی جائے تو آ بِ مِلْفَظَةً فِي مُحول كيا كه اس ميں دوسر بے كا ضرر ہے اس ليے آ ب مِلْفَظَةً في اس كظم قرار دے كروايس كا حكم ديا اور شهادت ے انکار کردیا۔

دوسرا مسکدیہ ہے کہ تسویداور برابر کا کیا مطلب ہے؟ یعنی کیا مذکر اور مؤنث سب برابر ہوں گے یا اس میں میراث کے قاعدہ ك مطابق ﴿ لِلذَّكْرِ مِثْلُ حَظِّ الْأُنْتَيَيْنِ ﴾ (الناء:١١) يرعمل كيا جائے گا؟اس بارے ميں فقہاء كے دونوں قول ہيں بعض كے نزدیک میراث کے قاعدے کے مطابق دیا جائے گا اور بعض کے نزدیک سب کو برابر دیا جائے گالیکن فقہاء حنفیہ کے نزدیک فتو کی اس پر ہے کہاڑ کی اورلڑ کے دونوں کو برابر دیا جائے گا اس کی دلیل وہ روایت ہے جس میں فرمایا گیا کہ اولا دکو برابر دینا چاہیے اور اگر اولا د کے اندر تفریق جائز ہوتی کہ جس کو چاہے زیادہ دے اور جس کو چاہے کم دے تواس صورت میں مؤنث زیادہ حق دار تھی کہ اس کو زیاده دیا جائے اس سے معلوم ہوا کہ اگر زندگی میں کوئی باپ اپنی اولا دکو پچھ عطیہ دے تو اس وقت مذکر اور مؤنث میں فرق نہ کرنا چاہیے برابردینا چاہیے۔

#### بَابُمَاجَاءَفِي الشُّفْعَةِ

باب اس: شفعه كابيان

(١٢٨٩) جَازُ النَّارِ اَحَقُّ بِالنَّارِ.

تَرْجَجْهَنَّهُ: حضرت سمرہ مُناتِّنَهٔ بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مُطَّنِّنِیَّا نے ارشا دفر ما یا ہے۔مکان کا پروی مکان کا زیادہ حقد ارہو تا ہے۔ شفعه فروخت شده مكان اور فروخت شده زمين كے وقت احد الشريكين كواور جاركو جوشر عابثمن المشترى تمليك كاحق حاصل موتا

ہاں کا نام شفعہ ہے۔

باقی شفعہ کی کتنی اقسام ہیں کون می اجماعی ہیں اور کون می اختلافی ہیں بعنوان آخر کن کن اشخاص کے لیے حق شفعہ ثابت ہے اور کن کن کے لیے ثابت نہیں ہے۔

#### اتم شفعه: شفعه کی تین قسمیں ہیں:

٠ شفعه للشريك في نفس المبيع ٥ شريك في حق المبيع ٥ للجار الملاصق.

شفعه للشریك فی نفس المهبیع كامطلب بیه به كه جومكان یا زمین فروخت کی گئی مووه شریک اس مكان یا زمین کے اندرشریک ہو۔

شریك فی حق المهبیع کا مطلب سه ہے که زمین تو الگ الگ ہولیکن حقوق میں شرکت ہومثلاً فروخت شدہ مکان یا زمین کا راستہ اورشریک کا راستہ ایک ہو۔

شفعہ للجار الملاصق کامطلب میہ ہے کہ فروخت شدہ مکان یا زمین کے اندر نہ شرکت ہواور نہ حقوق میں شرکت ہوالبتہ اس کی زمین یا مکان فروخت شدہ مکان یا زمین کے پڑوں میں متصل واقع ہوتو کہا جائے گا یہ جار ملاصق ہے بعنوان آخر شفعہ کے مستحق تین لوگ ہیں الخے بعض کی رائے ہیہے۔

پہلی دوشمیں اجماعی ہیں بعض نے کہا کہ صرف پہلی شم اجماعی ہے زیادہ جھٹڑا تیسری قسم میں ہے کہ اس کے لیے شفعہ ثابت ہے یائہیں۔ **مُداہب فقہاء:** ﴿ احناف یہ کہتے ہیں کہ جیسے پہلی دوقسموں کے لیے شفعہ ثابت ہے ای طرح تیسری قسم کے لیے بھی ثابت ہے۔ ﴿ اورائم۔ ثلاث بُئِرَ اللہ کہتے ہیں کہ جار ملاصق کے لیے شفعہ ثابت نہیں ہے۔

احناف کی دلیل: حدیث سمرہ سے ہے کہ جار الدار احق بدار کہ دار کا پڑوی زیادہ حق دار ہے امام ترمذی والیّوی نے اس حدیث کی تحسین بھی فرمائی اور تقییح بھی فرمائی ہے چنانچہ فرمایا: هذا حدیث حسن صحیح حسن کا ساع ثابت ہے سمرہ بن جندب والتّوی سے ای وجہ سے ہمارے امام ترمذی والیّویائے نے احناف کی اس دلیل کی تقییح و تحسین فرمائی۔

**جواب:** امام ترمذی طلیفیانے فیصلہ دیدیا ہے کہ اساعیل بن علیہ والاطریق صیح ہے لہذا اضطراب ختم ہو گیا۔

جمهوركى وليل: دوسر بابك مديث ب: عن جابر بن عبدالله رضى الله عنهما قال قال رسول الله اذا وقعت الحدود وصرفت الطرق فلا شفعة طريق استدلال بيه كه فلا شفعه مين نفي جنس شفعه كي به اورتشيم مشترك بي كي بهوگي معلوم ہوا کہ مشترک چیز کے تقسیم ہوجانے کے بعد سرے سے سی قشم کا شفعہ ہی نہیں نہ شرکت کا اور نہ جوار کا۔

جواب اس حدیث کے اندرمنفی جنس شفعہ نہیں بلکہ خاص نوع ہے شفعہ بحث الشرکت ہے اب شرکت کی وجہ سے شفعہ کاحق نہیں ہے اس سے مید کہاں لازم آتا ہے کہ جوار کی وجہ سے بھی شفعہ کاحق نہ ہو ظاہر ہے کہ خاص کی نفی سے عام کی نفی لازم نہیں آتی اور نوع کی نفی ہے جنس کی نفی لازم نہیں آتی۔

#### بَابُمَاجَاءَفِيالشُّفُعَةِلِلْغَائِب

## باب ٣٢: غيرموجود شخص كے لئے شفعه كرنا

(١٢٩٠) ٱلْجَارُ آحَقُّ بِشُفْعَتِهِ يُنْتَظَرُ بِهِ وَإِنْ كَانَ غَائِبًا إِذَا كَانَ طَرِيُقُهُمَا وَاحِدًا.

ترکیجیکنم: پڑوی شفعہ کرنے کا زیادہ حق رکھتا ہےاگروہ موجود نہ ہواس بارے میں اس کا انتظار کیا جائے گا اگر ان دونوں کا راستہ ایک ہو۔ تشرفیح: شفیع غیر حاضر ہوتو بھی اس کے لیے شفعہ ہے: اگر شفیع کی عدم موجودگی میں کوئی جائداد فروخت ہوئی تو اس کے واپس آنے تک انتظار کیا جائے گا اگروہ واپس آ کر جا نداد کا مطالبہ کرے تو اس کاحق زیادہ ہے لیکن شرا کط معروفہ کے ساتھ 🛈 طلب مواثبة ہو ② طلب اشہاد ہو ③ طلب خصومت ہوفورا شور مجائے اس کوطلب مواثبة کہتے ہیں چھرفورا گواہ بنائے پھرفورا عدالت سے رجوع کرے پیمسکا اجماعی ہے کسی کا کوئی جھکڑ انہیں ہے۔ اور بیحدیث بھی قابل استدلال ہے۔

سند پر کلام: مزے کی بات یہ ہے کہ شعبہ جرح بھی کردہے ہیں اور ساتھ ساتھ روایت بھی کردہے ہیں بعینہ ای حدیث کو وروالاشعبه عن عبد الملك بن ابى سليمان هذا الحديث ليكن بزے برے مدين نے ان كى تو يق بھى كى ہے سفيان تورى ولينظ فرماتے ہیں كەعبدالملك بن ابى سلىمان ولينظ ميزان ہيں معيار ہيں حديث كى صحت وسقم كاتو جوميزان العلم ہےاس كى توثيق میں کیا شبہ ہے۔

#### بَابُ مَاجَإِءَ إِذَا حُدَّتِ الْحُدُودُووَوَقَعَتِ السِّهَامُ فَلاَشُفُعَةً

باب ۱۳۳۳: جب حدودمتعین هوجا نیس اور حصے هوجا نیس تو شفعه کاحق نہیں ہوگا

(١٢٩١) إِذَا وَقَعَتِ الْحُلُودُوصُرِ فَتِ الطُّرُقُ فَلَا شُفْعَةً.

تَرْجَجْهُ ثَبَي: حضرت جابر بن عبد الله رُبِي اللهِ عبين عبين: نبي اكرم مَرَافِقَيَّةً نه ارشاد فرمايا ہے: جب حدود مقرر ہو جانحيں اور راست الگ ہوجا ئیں توشفعہ کاحق نہیں رہے گا۔ جمہور کے ہاں شفعہ صرف غیر منقولات میں ہوتا ہے منقولات میں نہیں ہوتا عطاء بن ابی رباح مِلیُٹیلۂ کا قول یہ ہے کہ شفعہ ہرچیز میں ہوتا ہے۔ مفرت ابن عباس نی اٹنٹا کی رائے بھی یہی ہے۔

جواب: استغراق حقیق نہیں بلکہ عرفی ہے غیر منقولی چیز عام ازیں مکانات کے قبیل سے ہوں یا ارضین کے قبیل سے ہول یعنی عام مخصوص مندالبعض ہے۔

#### بَابُمَاجَاءَانَّ الشَّرِيْكِ شَفِيْعُ

#### باب ۳۳: شراکت دارشفعه کاحق رکھتا ہے

## (١٢٩٢) اَلشَّرِيكُ شَفِيعٌ وَالشُّفَعَةُ فِي كُلِّ شَيْعٍ.

تَرْجَجْ بَهُا: حَفِرت ابن عباس ثانتُهُ بيان كرتے ہيں: نبي اكرم مُؤَلِّفَيْكَةً نے ارشاد فرمایا: شراكت دارشفعه كاحق ركھتا ہے اور شفعه ہر چيز

مداب فقباء: تشريح: يهال معرى نخمين يه باب ب بأب ماجاء ان الشريك شفيع المدثلاث ريسيم ال حدیث کا بھی منطوق ومفہوم لیا ہے منطوق سے ہے کہ تر یک کے لیے شفعہ ہے اورمفہوم سے سے کہ غیر شریک کے لیے شفعہ نہیں اوراحناف نے صرف منطوق لیا ہے کہ شریک کے لیے خواہ نفس مبیع میں شریک ہو یا حقوق میں شفعہ ہے اور مفہوم مخالف ان کے نز دیک معتر نہیں کیونکہ دیگرروایات سے غیرشریک کے لیے بھی شفعہ ثابت ہاورتمام ائمہ شفق ہیں کہ شفعہ صرف جائدادیعنی مکان اور زمین میں ہے منقولات میں حق شفعہ نہیں ادریہ روایت مرفوع نہیں ہے اصح یہ ہے کہ مرسل ہے۔

## بَابُ مَاجَاءَ فِي اللَّقَطَةِ وَضَالَّةِ الْإِبلِ وَالْغَـنَم

## باب ۳۵: گری هوئی چیز، گمشده اونث یا بکری کاحکم

(١٢٩٣) أَنَّ رَجُلًا سَأَلَ رَسُولَ اللهِ ﷺ عَنِ اللَّقُطَةِ فَقالَ عَرِّفُها سَنَةً ثُمَّ اعْرِفُ وِ كَايَهَا وَوِعَامَها وعِفَا صَها ثُمَّ اسْتَنْفِقُ مِهَا فَإِنَّ جَاءَرَبُّها فَأَدِّها إِلَيهِ فَقَالَ لَهْ يَارَسُولَ اللهِ ﷺ فَضَالَّةُ الْغَنَمِ فَقَالَ خُنُها فَإِنَّمَا هِيَ لَكَ ٵؘۅؙڸٳ<u>ٚڿؿ</u>ڰٳۅڸڵڹؚؚۨٞٮؙٞٮؚؚڣؘقاڶؾٳڗڛؙۅ۬ڶ۩ڽٷڟٷڣؘڟٲڷٞڎؙٳڒٟؠؚڸؚۊؘٵڶڣؘۼۻؚٮؚٳڶڹۧؠؿؙؖ۩ڿٛڗۜڞؙۅ۫ڿڹؾٵؗؗؗڰٲۅؚٳڂڗؖ وَجُهُ فَقَالَ مَالَكُ ولَهَا مَعَهَا حِنَا أَمُهَا وَسِقَا مُهَا حَتَّى تَلْقَى رَبَّهَا.

تَرْجَعِهُمْ: حفرت زید بن خالد جہنی وٹاٹنو بیان کرتے ہیں: ایک شخص نے نبی اکرم مِلَافِیکَافِا سے گری ہوئی چیز کے بارے میں دریافت کیا، تو آپ نے ارشاد فرمایا: تم ایک سال تک اس کا اعلان کرو۔اس کے بعد اس تھلی ادر اس کے منہ پر باندھی ہوئی ری کو پہچان لو، پھرتم اسے خرج کولو!اگر (بعد میں) اس کا مالک آجائے توتم وہ (قیمت جواس میں موجودتھی) اس کوادا کر دینا۔انہوں نے عرض کی۔ یا رسول الله مَظَّفَظَةً المُشده بكرى كے بارے میں كيا تھم ہے؟ نبی اكرم مُظَّفِظَةً نے ارشاد فرمایا:تم اسے پكڑ لو كيونكه ده يا توته ہيں ملے گی يا تمہارے کسی بھائی کو ملے گی یا اسے بھیڑیا لے جائے گا۔ انہوں نے عرض کی۔ یا رسول الله مَالِّفَظَیْمَ الله مُالِّفَظِیَمَ الله مُلِّفَظِیمَ الله مُلِّفِظِیمَ الله مُلِّفِظِیمَ الله مُلِّفِظِیمَ الله مُلِّفِظِیمَ الله مُلِّفِظِیمَ الله مُلِّفِظِیمَ الله مُلِونِ الله مُلِّفِظِیمَ الله مُلِّفِظِیمَ الله مُلِونِ الله مِلْفِیمَ الله مُلِونِ الله مِلْفِیمَ الله مُلِیمَ الله مِلْفِیمَ الله الله مِلْفِیمَ الله مُلِیمَ الله مِلْفِیمَ الله مِلْفِیمَ الله مِلْفِیمَ الله مِلْفِیمَ الله مِلْفِیمَ الله مِلْفِیمَ الله الله مِلْفِیمَ الله م نبی اکرم مُؤْتِیَّةً غضب ناک ہو گئے۔ یہاں تک کہ آپ کے رخسار مبارک (راوی کو شک ہے یا شاید بیالفاظ ہیں) آپ مُؤْتِیَّةً کا چرہ مبارک سرخ ہو گیا۔ آپ نے ارشاد فرمایا: تمہارا اس کے ساتھ کیا واسطہ ہے۔ اس کے پاؤں اس کے ساتھ ہیں پانی کا ذخیرہ ( یعنی اس کا پیٹ) اس کے ساتھ ہے۔ وہ خود اپنے مالک تک پہنچ جائے گا۔

(١٢٩٣) أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ سُئِلَ عَنِ اللُّقُطَةِ فقال عَرِّفُها سَنَةً فَإِنِ اعْتَرَفْتَ فَأَدِّها وَإِلَّا فَاعْرِفُ وِعَامُها وعِفَاصَها ووِ كَاتُها وعَدَدَها ثُمَّر كُلُها فَإِذَا جَاءَصَاحِبُها فَأَدِّها.

۔ توکنچپکٹہ: حضرت زید بن خالد جہنی مزالتے بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مَلِّشَقِیَا ہے گری ہوئی چیز ملنے کے بارے میں دریافت کیا گیا تو آپ مِيْسَيْم نے ارشاد فرمایا: ایک سال تک اس کا اعلان کرو، اگر اس کا اعتراف کرلیا جائے تو اسے ادا کردو ور نیداس کی تقیلی، ڈوری اور اس میں موجود (رقم) وغیرہ کی پیچان رکھو۔اور پھرتم اے استعال کرلو،اگر بعد میں اس کا مالک آ جائے تو اسے ادا کیگی کر دینا۔

(١٢٩٥) خَرَجْتُ مَعَ زيدِيْنِ صُوحَانَ وسَلُمانَ بُنَ رَبِيعَةَ فَوَجَدتْ سَوْطًا قالَ ابْنُ نُمِيدٍ فِي حَدِيثِيثِه فَالْتَقَطتُ سَوطًا فَاخَنْتُه قَالَا دَعُهُ فَقُلْتُ لَا اَدَعُه تَأْكُلُهُ السِّباعُ لَا خَنْنَهُ فَلاَسْتَمْتَعَنَّ بِهِ فَقَدِمْتُ عَلَى أَبَيَّ بْنِ كَعْبِ فَسَأَلْتُهُ عَن ذٰلكَ وحَدَّثُتُه بِهَا فَقَالَ لِي عَرِّفُها حَولًا فَعَرَّفُتُهَا حَولًا فَمَا آجِدُمَن يَّعُرِفُها ثُمَّ اتَّيُتُه بِها فقالَ عَرِّفُها حولًا آخَرَ فَعَرِّفْتُها ثم أتّيتُهُ مِها فَقالَ عَرِّفُها حَولًا آخَرَ وَقَالَ ٱحْصِ عِنَّاتِها ووَعَامَها ووكائها فَإِنْ جَاءً طَالِبُها فَأَخُبَركَ بِعِثَّ تِها ووعائها ووكائها فَادْفَعُها اِلَّيهِ وَالَّا فَاسْتَمْتَعَ بِها.

ترخيجينه: سويد بن غفله نظافئه بيان كرتے ہيں: ميں حضرت زيد بن صوحان مظافئه اور حضرت سلمانِ بن ربيعه مثاثثه كے ساتھ جار ہا تھا مجھے ایک کوڑا ملا۔ ابن نمیر نامی راوی نے اپنی روایت میں بیالفاظ نقل کئے ہیں۔ میں نے اس کوڑے کواٹھالیا، تو ان دونوں نے فرمایا: اسے چھوڑ دو۔ میں نے کہامیں اسے نہیں چھوڑوں گاورنہ اسے درندے کھا جائیں گے میں تو اسے ضرور حاصل کروں گا۔اوراس کے ذریعے نفع حاصل کروں گا۔ سوید بیان کرتے ہیں۔ پھر میں حضرت ابی بن کعب مظافئہ کی خدمت میں حاضر ہوا اور میں نے اس کے بارے میں دریافت کیا اور یہ بورا واقعہ سنایا تو انہوں نے فرمایا۔تم نے اچھا کیا ہے۔ میں نے نبی اکرم مُؤَنَّ کُھُنَا کَا اُور یہ بورا واقعہ سنایا تو انہوں نے فرمایا۔تم نے اچھا کیا ہے۔ میں نے نبی اکرم مُؤَنِّ کُھُنَا کَا اُور یہ بورا واقعہ سنایا تو انہوں نے فرمایا۔تم نے اچھا کیا ہے۔ میں نے نبی اکرم مُؤَنِّ کُھُنَا کَا اُور یہ بورا واقعہ سنایا تو انہوں نے فرمایا۔تم نے اچھا کیا ہے۔ ایک تھیلی پائی جس میں ایک سودینار موجود تھے۔ میں اسے لے کرنبی اکرم مَثَّلِ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا۔ آپ نے ارشاد فرمایا۔ تم ایک سال تک اس کا اعلان کرومیں نے ایک سال تک اسکا اعلان کیالیکن مجھے کوئی ایساشخص نہیں ملا جواسے جانتا ہو پھر میں اسے لے كرنى اكرم مُطَّفِيَكُةً كے پاس آيا آپ نے فرمايا: ايك اور سال تك اس كا اعلان كرو\_ ميں نے ايك سال تك اس كا اعلان كيا، پھر ميں آپ کی خدمت میں حاضر ہوا۔ آپ نے فر مایا۔ ایک اور سال تک اس کا اعلان کرو پھر آپ نے ارشاد فر مایا۔ اس کی گنتی کرلووہ تھیلی اوراس کی پیچان یا در کھواگراس کا طلب گارآ گیا اور اس نے اس کی گنتی، اس کی تھیلی اور اس کی رہی کی پیچان کروا دی۔ توتم اس کے سپر د کر دیناورنه تم ایسے خود استعال کرو۔

تشريح: گرا پراسامان موتواس كولقط كها جاتا بے لغة فصيح ميں ق كے فتح كے ساتھ ہے حيوان موتواس كوضالة كها جاتا ہے اور اگر

انسانی بچیہ موتو اس کولقیط کہا جاتا ہے اسمیں چھوٹے جھوٹے کئی مسکے ہیں:

پہلامسئلہ: لقط کے التقاط کا کیا تھم ہے شرعی حیثیت کیا ہے؟ ۞ احناف کے ہاں تفصیل ہے اگر بڑے سامان کے ضائع ہونے کا اندیشہ ہوتو اٹھالینا مباح ہے ادرا گرضائع ہونے کا اندیشہ ہوتو احناف کے ہاں اٹھالینا افضل ہے۔

© شوافع کے ہاں واجب ہے۔ احناف کہتے ہیں کہ ترک التقاط یہ تضیع کے باب میں سے نہیں ہے بلکہ یہ تفاظت غیر لازمہ کے امتناع کے قبیل سے ہے اگر التقاط سے مقصود اپنے استعمال میں لانا ہوتو التقاط حرام ہے گناہ کمیرہ ہے وہیں پڑے رہنے دے لہذا جن احادیث میں فرمایا کہ ضالت المسلم حرق النارتواس کا مصدات یہی ہے کہ اٹھانے سے مقصود اپنے تصرف میں لانا ہو ووسسرا مسملہ: بعد بداز التقاط کا تھم: اس میں بھی تفصیل ہے گراپڑا سامان دوحال سے خالی نہیں کہ اگر وہ اتنی معمولی مالیت کا مورا کر سے محلفظ کا ظن غالب یہی ہے کہ مالک اس کو تلاش نہیں کرے گاتو اگر یہ خود اہل صدقہ میں سے ہتو خود استعمال کرے اور اگر خود اہل صدقہ میں سے نہیں ہے تو پھر کسی فقیر کو دیدے اور اگر یہ لقط اتنی مالیت کا ہو کہ مالک اس کا تعاقب اور تلاش کرے گاتو الیں صورت میں مالک تک پہنچانے کے ارادہ سے اس کی حفاظت اور تشہیر دونوں واجب ہیں۔

تنيسسمامستك، مدة تشبيركتنى ب؟امام ترمذى والعليان الى مسكك كوزير بحث لاياب-

مدابس فقباء: اعلان كى مت كيا باور دو مدابب بين:

(۱) امام ابوصنیفہ رولتینیڈ کے نز دیک اعلان کی کوئی خاص مدت مقرر نہیں ہے بلکہ چیز کی حالت اور شان کے بقدر اعلان ہوگا۔

ولی نی نزیر بحث باب کی روایت میں مذکور ہے کہ نبی مُرَلِّنْ کُنِیَّ نے حضرت ابی بن کعب بڑائینی کو تین سال تک لقط کا اعلان کرنے کا حکم دیا تھم دیا اس بلب میں حضرت زید بن خالد جھنی مُرائینی کی روایت میں مذکور ہے کہ آپ مُرَلِّنْ کُنِیْ نے ایک سال تک اعلان کرنے کا حکم دیا بعض روایات میں دی دن کے اعلان کا بعض میں ایک ماہ تک اور بعض میں تین ماہ کا ذکر ہے ان سب سے بہی معلوم ہوتا ہے کہ شرعی اعتبار سے تعریف کے لیے کوئی مدت مقرر نہیں بلکہ شک کی حالت اور شان کے بقدر راعلان ہوگا۔

(۲) بعض ائمہ کے نزویک لقطہ کا علان ایک سال تک کرنا واجب ہے۔

رسیل: ان کا استدلال زیر بحث باب کی روایت سے ہے وفیہ عرفها سنة اس میں ایک سال تک اعلان کا تھم ہے اگر صرف یکی روایت میں روایت میں دوایت میں دوایت میں روایت میں روایت میں دوایت میں دوایت میں دوایت میں تقویر میں مثلاً اسی باب میں حضرت الی بن کعب روایت میں تقویر میں دونی ہے گار میں دونی ہیں دونی ہیں دونی ہیں دونی ہیں دونی ہے کہ لقطہ مالک کے حوالہ کب کیا جائے گائی میں دونی ہیں دونی ہیں :

- ا مام ما لک ولٹیٹیڈ کے نزدیک جب کوئی آ دمی آ کرشنی کی علامت بیان کردے تو وہ چیز اس کے حوالے کر دینا واجب ہے کیونکہ حضرت الی بن کعب ثانتی کو نبی مُطِلِّفَظِیَّا نے علامات محفوظ رکھنے کا تھم دیا تھا اس کا مقصد یہی تھا کہ جب کوئی علامت بتائے تو پھر اس کودے دو۔
- جمہور ائمہ کے نز دیک محض علامات بتانے سے حوالے کرنا ضروری نہیں بلکہ اصل مقصد اعتماد اور یقین ہے حضرت الی بن
   کعب زوائشی کو بھی علامات محفوظ کرنے کے حکم سے اصل مقصد اطبیبان ہی ہے اس سے معلوم ہوا کہ اگر علامت توضیح بتائے لیکن

اطمینان نه ہوتو اس صورت میں حوالے کرنا واجب نہیں۔

مسئلة مسبره: مئله مدة تشهير گزرجانے كے بعد: مالك كے نه آنے پر آياملتقط خود تصرف كرسكتا ہے يانہيں امام ترمذي ولا الله يا الله عندان الله على الله الله عندان الله عند

(۱) احناف یہ کہتے ہیں کہ اگر ملتقط خود اہل صدقہ میں سے ہوخود تصرف کرسکتا ہے اور اگر خود اہل صدقہ میں سے نہ ہوامیر ہویا بنو ہاشم میں سے ہوتو اہل صدقہ کو دیدے۔

وسيل ا: امام صاحب يراتيني كا استدلال ايك حديث سے بوفيه ضالة المسلم حرق الناد اس كا مطلب يه به كه اگر ملتقط غنى بتو استعال كر عالى الكروه استعال كرے گاتو ايها موگاجينے وه آگ كا انگاره كھار ہا بس كے علاوه مصنف ابن الى شيبه بيس حضرات صحابه بن الله كا تاريب ہے۔

فأن جاء صاحبه فليؤدها اليه فأن لمريأت فليتصلق.

"اگراس کا مالک آجائے تواہے دے اور اگر نہ آئے توصد قہ کر دے۔"

وسيل سا: حديث عياض بن حمادجس كى تخرق ابوداؤر والتيكيائي نا بن سنن ميس كى ہاس كے اندريہ ہے كما گراس كا مالك آجائے تو فيبها والا فمال الله يو تيه من يشآء اور عمومى طور پر مال الله تعيير ہوتى ہے مال صدقہ سے تومعلوم ہوا كماس پرصدقہ كے احكام جارى ہوں گے۔

(۲) امام شافعی طینیا کے نزدیک مدت مقررہ تک اعلان کرنے کے بعد ملحقط خود استعال کرسکتا ہے چاہے فقیر ہویاغنی جب مالک آجائے توضانت لازم ہوگی۔

جواب ( نیہ ہے کہ اس پر کیا دلیل ہے کہ جس وقت حضرت الی بن کعب نظافی کوتھلی ملی تھی اس وقت بھی غنی سے خصوصا یہ بھی عدم غنی ہونے پر دال ہے کہ جب قرآن مجید کی آیت ﴿ کُنُ تَنَالُواالْبِدَّ ... الح ﴾ (آل عمران : ۱۹) نازل ہوئی تو حضرت ابوطلحہ نظافی نے عض کیا یا رسول اللہ سُلِنَ کُنِیَ مجھے ابنا باغ سب سے زیادہ پہندیدہ ہے تو آپ سِلَنظِیَا آ نے ارشاد فرما یا کہ صدقہ کردو تو انہوں نے وہ باغ حضرت حسان بن ثابت نظافی اور حضرت الی بن کعب نظافی پر صدقہ کردیا تو معلوم ہوا کہ حضرت الی بن کعب نظافی (پہلے) فقیر سے اور ظاہر ہے کہ فقیر اہل صدقہ میں سے ہے۔

جواب @: تصرف مواب كيكن باذن الحاكم.

و المسل عاتی: ترندی میں حضرت زید بن خالد جہنی مُن اللہ علیہ کی روایت ہے وفیہ والافشانك بھا کہ اگراس سامان کا مالک نہ آئے توقع جانو اور تمہارا وہ سامان جانے یعنی پھرخود استعال کرلو۔

جواب: فشأنك بها كايمعن نبيس ب كه پرخود استعال كرلوبلكه مطلب يه ب كداگر مالك ندآئ تو پيرا دكام شرعيه كمطابق

عمل کردا گرمشخق ہوتو استعال کرلو ورنہ صدقہ کر دو۔

ولیل ثالث: باب میں حضرت علی بڑاٹی کا ایک واقعہ ہے حضرت علی بڑاٹی کو کہیں سے ایک دینارمل گیا تھا آ ب نے اس کا اعلان کیا جب ما لک نہیں ملا تو نبی مِظَّفِیْ کَا ایک واقعہ ہے حضرت علی بڑاٹی کو جب ما لک نہیں ملا تو نبی مِظَّفِیْکَا نِے حضرت علی بڑاٹی کو کھانے کی اجازت دی اگر لقط کو صدقہ کا واجب ہوتا تو حضرت علی بڑاٹی بنو ہاشم میں سے ہیں اور بنو ہاشم کے لیے صدقہ ناجائز ہے اس سے معلوم ہوا کہ ملحقط لقط سے فائدہ حاصل کرسکتا ہے چاہے مستحق ہویا نہ ہو۔

واقد علی توانی کا جواب (): ہیہ ہے کہ بیاس زمانہ کا واقعہ ہے کہ جب ابھی تک لقط کے احکام نازل نہیں ہوئے ہے۔

جواب (): اس واقعہ سے استدلال درست نہیں ایک تواس وجہ سے کہ اس واقعہ میں دینار کے کھانا کا کوئی ذکر نہیں۔

ٹانیگا: یہ کہ لقط کو کھانے کا جائز ہونا ہیا گیا بات ہے اور بشر طو ضان کھانے پر مالک کی رضا پر طن غالب دوسری بات ہے۔

تفصیل الجمال کی تفصیل ابو داؤ دمیں اس طرح ذکور ہے حضرت فاطمہ توانیخ کے گھر میں کھانے کی کوئی چیز نہ تھی حضرت حسن اور حضرت حسین توانیخ دونوں بھو کے متعے حضرت علی توانیخ کے کوراستہ میں سے ایک دینار مل گیا دینا رکا مالک اعلان کے بودی باوجود معلوم نہ ہوا حضرت فاطمہ توانیخ نے نے فرمایا بیاللہ تعالیٰ کی مدد ہے وہ دینار لے کر یہودی کی دکان پر آٹا لینے کے لیے گئے یہودی باوجود معلوم نہ ہوا حضرت فاطمہ توانیخ نے نے فرمایا بیاللہ تعالیٰ کی مدد ہے وہ دینار لے کر یہودی کی دکان پر آٹا لینے کے لیے گئے یہودی نے آٹا مافت دے دیا چھر ایک تھانی تیار ہوا استے میں نوانیک گئے تشریف لائے پھر ایک تھانی نے اور فاطمہ توانی نے تمام واقعہ سنایا پھر پوچھا کہ بیکھانا ہمارے لیے جائز ہے پائیس نی سُرانیک کے نوانیک کے میرا دینار گم ہوگیا ہے پھر حضرت علی نوانی نے فرمایا جائز ہے کھانا کھارہے تھے است میں باہر سے ایک لڑکے نے آواز لگائی کہ میرا دینار گم ہوگیا ہے پھر حضرت علی نوانی نوانی کے فرمایا ہو کہ کھانا کھارہے تھا کہ بیکھانا کھارہے جائز ہے یا سے دینار لے کر نے فرمایا کہ دینار کی کرت کی کوئی کے درہم کا میں ذمہ دار ہوں آپ اس سے دینار لے کر قرابی کہ دوسائی کے درہم کا میں ذمہ دار ہوں آپ اس سے دینار لے کر واپس کردیں۔

جواب ©: گرے پڑے ہوئے سامان کواٹھانا دومیثتیں بغرض حفاظت مالک تک پہنچانے کے ارادہ سے اس طور پراس پر لقط کے احکام جاری ہوں گے اس کے اس کے دوست کا سامان کی احکام جاری ہوں گے (۲) بغرض تصرف بار احلاا داء ضمان اکتفاء علی الاجازت الحکمیدہ جیسا کہ کی دوست کا سامان کی پاس ہوتو وہ بوقت مجبوری اس کواستعال کرلیتا ہے۔

ا کتفاء علی الاجاز ڈالح کمبیۃ اوراس حیثیت سے لقط کواٹھانا اس صورت میں اس پر لقطے کے احکام جاری نہیں ہوتے اور حضرت علی مُثانِّنُه کا سامان کواٹھانا اسی دوسری حیثیت سے تھا۔

بإنجال مسئلة التقاط الابل يجوز امرلا :عندا لاحناف يجوز عندا الشوافع لا يجوز

احناف کی دلیل: (واقعہ) حضرت عثمان غنی زائتی جوتعلیق المحمود ابو داؤد کا حاشیہ ہے اس میں ہے کہ ان کے زمانہ میں گمشدہ اونٹ کو محفوظ کر لیا جاتا تھا جب حفاظت میں دشواری ہوتی تو فروخت کر کے اس کے شن بیت المال میں محفوظ کر لئے جاتے ہے اور مالک کے آنے پر ہروہ ثمن مالک کودے دیئے جاتے ہے بیقرینہ ہے کہ التقاط الابل جائز ہے۔

**شوافع کی کسیل:** حدیث زید بن خالد جهنی مثان<sup>و</sup>نه ہے۔

جواب ①: احناف مير كيتم بين كه لقط سے خاص لقط مراد ہے كہ جس كى ماليت اتنى ہو كہ ظن غالب ميہ ہو كہ ما لك ايك سال تك اس

کی تلاش میں ہوگا اس کے متعلق ارشاد فرمایا عرفها سنة وعاء چرے كابرتن ہو يا چرے كے ماسواء كابرتن ہواور عفاص چرے کے برتن کو کہتے ہیں۔ دوسرا مطلب بیہ ہے کہ وعاء مطلق برتن عام ازیں اس کے اندر کھانے کی چیز ہویا نہ ہواور عفاص وہ ہے کہ جس کے اندر کھانے پینے کی کوئی چیز ہوا گرلقط کو استعال کر لیا تو مالک کو کیا دیگا اگر ذوات الامثال میں سے ہے تومثل دے گا اور اگر ذوات القیم میں سے ہے توقیت دے گا فیانمیا ھی لے مالک کے نہ آنے پر مدة تشہیر تک اورتم اہل صدقہ میں سے ہواور اگر مالک آگیا تو وہ لے لے گا اور اگر مالک بھی نہ آئے اورتم بھی نہ اٹھاؤ تو پھر بھیٹریا لے لے گا عرض کیا گیا کہ اونٹ کا کیا تھم ہے توحضور مَالْتِظَيَّةَ غصے ہو گئے اور چہرہ مبارک سرخ ہوگیا اور فرما یا مالك ولھا تمہارا كيا واسطهم شدہ اونث كے ساتھ اس كے ساتھ اس كامشكيزہ ہے گئ کئ دن تک کھا پی سکتا ہے چرتا رہے گا یہاں تک کہاس کا ما لک اس کو یا لے گا دیکھوصرا ختا معلوم ہور ہا کہ اونٹ کا التقاط

> **جواب ②:** نبي كريم مِثَلِّنْ ﷺ كاز مانه خير كاتفا ضائع كاانديشنهيں تفااس ليے اجازت نہيں دی۔ **سوال:** بکری کے ضائع ہونے کا بھی اندیشہیں تھا؟

جواب: بری اپنا دفاع نہیں کرسکتی بخلاف اونٹ کے کہ کوئی حملہ کر کے دیکھے نیز یہ حدیث دال ہے کہ التقاط والاحکم معلول بالعلية ہےاوروہ علية ضياع كا خوف ہے بعد ميں ضياع كا انديشه ہوتو حضرت عثان خاتئو نے التقاط الابل كى اجازت دے دى تقى \_

#### بَابُمَاجَاءَ فِي الْوَقُفِ

#### باب ٢ سا: وقف كاحكم

(١٢٩٢) قَالَ اصَابَ عُمَرُ ٱرْضًا بِغَيْبَرَ فقال يَارَسُولَ الله عَيْقَ اصَبْتُ مالًا بِغَيْبَرَ لم آصَبُ مالًا قَطُ ٱنْفَسَ عِندِي مِنْه فَمَا تَأْمُرُنِي قَالَ إِنُ شِئْتَ حَبِسُتَ اَصُلَهَا وتَصَدَّقُتَ بِها فَتَصَدَّقَ بها عُمَرُ إِنَّهَا لَا يُباعُ اَصْلُها ولَا يُؤهَبُ ولَا يُورَثُ تَصَدَّقَ مِهَا فِي الفُقَراءَ وَالْقُرُبِي وَالرِّقابِ وفِي سَبِيلِ اللهو ابْنِ السّبيلِ وَالضّيفِ لَاجُنَاحَ عَلَى مَن وَّلِيَها أَن يَّأُكُلَ مِنْها بِالْمَعْرُوفِ اويُطْعِمُ صِدِّيقًا غَيْرَ مُتَمَوِّلٍ فِيه.

تَوَجِيكُمْ: حضرت ابن عمر وَاللَّيْن بيان كرتے ہيں: حضرت عمر وَاللَّهُ كُوخيبر ميں كچھ زمين (مال غنيمت ميں) حصے ميں ملى۔ انہول نے عرض ک: یا رسول الله مَالِشَیَامَ المجھے خیبر میں کچھ زمین ملی ہے۔ مجھے ایسی کوئی زمین مجھی نہیں ملی جومیرے نزویک اس سے زیادہ نفیس ہو۔آپ مجھے کیا ہدایت کرتے ہیں؟ نبی اکرم مُؤَلِّنْ ﷺ نے ارشاد فر مایا۔اگرتم جاہوتو زمین اینے یاس رکھواوراس کی پیداوار کوصد قد کر دو· توحضرت عمر زائنو نے اس کوصد قد کر دیا۔ اس طرح کہ اس زمین کوفروخت نہیں کیا جا سکتا اسے ہبنہیں کیا جا سکتا، وراثت میں تقسیم نہیں کیا جاسکتالیکن اس کی پیداوار کوغریوں میں قریبی رشتے داروں میں،غلاموں کے لئے اللہ تعالیٰ کی راہ میں مسافروں کے لئے، مہمانوں کے لئے خرچ کیا جائے گا، اور جو تخص اس کا نگران ہوگا اس کوکوئی گناہ نہیں ہوگا اگر وہ خود مناسب طریقے سے اس میں سے کھالیتا ہے یا اپنے کسی درست کو کھلا دیتا ہے، جبکہ وہ اسے جمع کرنے والا نہ ہو۔

(١٢٩٤) إذَا مَاتَ الإنسانُ إِنْقَطَعَ عَمَلُهٔ إِلَّامِنَ ثَلَاثٍ صَلَقَةٌ جَارِيَةٌ وعِلْمٌ يُنْتَفَعُ بِه ووَلَنَّ صَاحٌّ يَنْعُولَه.

ترکیجینی: حضرت ابو ہریرہ وٹاٹھئے بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مَطَّلِظَیَّا نے ارشاد فرمایا: جب آدمی مرجاتا ہے تو اس کامل منقطع ہوجاتا ہے۔ سوائے تین اعمال کے،صدقہ جاریہ، وہ علم جس کے ذریعے نفع حاصل کیا جاتا ہے اور وہ نیک اولا دجواس کے لئے دعا کرتی ہے۔ تشریعے: زیر بحث باب کی روایت میں ایک زمین کو وقف کرنے کا مسئلہ بیان کیا گیا ہے۔حضرت عمر مُولائی کو خیبر میں ایک زمین کو وقف کردیا اور حضرت عمر مُولائی نفی کو صدقہ کردیا یعنی اصل کو وقف کردیا اور منافع کو صدقہ کردیا اور وقف کے اندر بیشرط رکھی کہ اس کی اور حضرت عمر مُولائی نفی فروخت نہیں کیا جائے۔ اصل کو بھی فروخت نہیں کیا جائے۔ ان شدید سب اس لفظ کو دوطرح بر معناصیح ہے:

- (۱) حبست بالتحفیف اس صورت میں یہ باب ضرب یضر ب سے ماضی کا صیغہ ہوگا اس کا لغوی معنی ہے روک کر رکھنا اور اس مقام پر روکنے سے مراد وقف ہوگا۔
- (۲) حبست بالتشدن بین اس صورت میں بیر ماضی کا صیغہ ہوگا باب تفعیل سے معنی بیہ ہوگا کہ نبی مُؤَشِّے آئِ خرمایا اگر چاہواس کی اصل کو وقف کر دومنافع کوصدقہ کر دوبعض فقہاء کے نز دیک اس سے مراد بیہ ہے کہ وہ چیز واقف کی ملکیت سے نکل کر اللہ تعالیٰ کی ملکیت میں داخل ہوگی۔

م**ذا ہسب فقہاء:** وقف کی حقیقت کیا ہے؟ وقف کی حقیقت میں اختلاف ہے اور اس میں دو مذہب ہیں:

- ① ائمہ ثلاثہ اور صاحبین بین بین ایک شکی موقوف سے واقف کی ملکیت ختم ہوجاتی ہے اور اللہ تعالیٰ کی ملکیت میں آجاتی ہے یہی وجہ ہے کہ اس کا مہداور وراثت نہیں ہو سکتے۔
- © امام ابوصنیفہ ریشیئ کے زود یک اس مسئلہ میں بچھ تفصیل ہے وہ ہے کہ یہاں کل چارصور تیں بنتی ہیں: (۱) اگر کوئی آ دئی زمین کا رقبہ وقف کرے تو اس سے واقف کی ملکیت ختم ہوجائے گی۔ (۲) اگر کسی آ دئی نے زمین کا رقبہ وقف ہوں گے اس صورت میں منافع وقف ہوں گے اس صورت میں منافع ہمیث کئے اور منافع کو اپنی موت کے بعد تک منسوب کیا کہ میرے مرنے کے بعد بھی اس کے منافع وقف ہوں گے۔ (۳) اگر واقف نے موت کے ساتھ معلق تو نہیں کیا لیکن کسی حاکم نے یہ فیصلہ کردیا کہ ہے وقف وائی ہے تو فیصلہ کردیا کہ ہے وقف وائی ہے تو فیصلہ کردیا کہ ہے دائی ہوتے کہ ماتھ معلق تو نہیں کیا اس صورت میں اس وقت تک وقف وقف ہوگا جو اور موت پر معلق بھی نہیں کیا اس صورت میں اس وقت تک وقف ہوگا جو اور موت پر معلق بھی نہیں کیا اس صورت میں اس وقت تک وقف ہوگا جو اور موت پر معلق بھی نہیں کیا اس صورت میں اس وقت تک وقف ہوگا جو اور موت پر معلق میں نہیں گیا اور کس حالم نے دائی ہونے کا فیصلہ بھی نہیں کیا اس صورت میں اس وقت تک وقف ہوگا جو اور موت کے بہاں فتو کی صاحبین بیشیئا کے قول پر ہے کیونکہ اس میں وقف کی سے واقف وقف کر لے اور واقف رجوع کر مسکتا ہے مگر احماف کی تیجا اور ہوجے ہوگا کی وہ ہواس لیے وقف کے خرد برد ہونے کا احتمال ہو اس لیے بر بنائے مصلحت ہو تو کس کے قول پر فتو کی ویا گیا ہے بس فتو کی کی وہ ہواس کے لیے جائز ہے کہ شری دستور کے مطابق اس وقف کی آ مہ فی استعال کی حاس کی مطرح اگر اپنے دوست کو کھلائے اور مہمانوں کو کھلائے الغرض اپنی تمام ضرور یات کو اعتدال کے ساتھ اس کی آ مدن سے کر سے اس طرح اگر اپنے دوست کو کھلائے اور مہمانوں کو کھلائے الغرض اپنی تمام ضرور یات کو اعتدال کے ساتھ اس کی آ مدن سے کر سے اس طرح اگر اپنے دوست کو کھلائے اور مہمانوں کو کھلائے الغرض اپنی تمام ضرور یات کو اعتدال کے ساتھ اس کی آ مدن سے کر سے اس طرح اگر اپنے دوست کو کھلائے اور مہمانوں کو کھلائے الغرض اپنی تمام ضرور یات کو اعتدال کے ساتھ اس کی آ مدن سے کو سے اس کو کھلوں کو اس کے دوست کو کھلائے اور مور کھلوں کو انتقال کے ساتھ اس کی تمام کو کھلوں کو اس کے دوست کو کھلائے اور مور کے اس کو کھلوں کو اس کے دوست کو کھلائے اور مور کھلوں کو کھلوں کو کھلوں کو انتقال کے ساتھ کو کھلوں کے اس کو کھلوں کو کھلوں کو کھلوں کے اس کو کھلوں کو کھلوں کو کھلوں کو کھلوں کے دوست کو کھلوں کو کھلوں کو کھلوں کو کھلوں کو کھلوں

بورا کرسکتا ہے۔

قال فن کو ته لمحمدابن سرین .....الخ ابن عون ولیشید کتے ہیں کہ میں نے یہ بات محمد بن سرین ولیشید کے سامنے ذکر کی کہ مجھے میں کہ مجھے حضرت نافع بڑا ٹئی نے بید حدیث سائی ہے تو حضرت محمد بن سرین ولیشید نے فرمایا :تم جو بیدالفاظ کہدرہ ہوغیر متمول فیہ مجھے یہ حدیث اس طرح یادہ بعنی غیر متأثل مالا اس کامعنی ہے کہ وہ اپنے مال کو جڑ پکڑا نے والا نہ ہوا بن عون ولیشید فرماتے ہیں یہ حدیث محمد بعد میں ایک اور شخص نے سائی اور اس شخص نے بید کہا کہ اس نے ایک سرخ چڑے کے فکڑے پر کھی ہوئی بی عبارت پر متاثل مالا ۔ اس سے معلوم ہوا کہ متاثل والی روایت زیادہ صحیح ہے۔

#### بَابُمَاجَاءَ فِي الْعَجُمَاءِ أَنَّ جُرُحَهَا جُبَارٌ

#### باب ۲ سا: جانور کے زخمی کرنے کا کوئی تاوان نہیں ہوتا

#### (١٢٩٨) ٱلْعَجَمَاءُ جَرُحُها جُبَارٌ وَالْبِيرُ جُبَارٌ وَالْمَعْيِنُ جُبَارٌ وفِي الرِّكَازِ الْخُمُسُ.

تر بخبخ نبہ: حضرت ابو ہریرہ ٹواٹٹو بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مُطِّنْظُیَّا نے ارشاد فرمایا: جانورا گرکسی کوزٹمی کردیے تو اس کا کوئی جرمانہ نہیں ہوتا۔ کنویں میں اگر کوئی گر جائے ، تو اس کا کوئی جرمانہ نہیں ہوتا (معد نیات) کان میں گر جائے ، تو بھی کوئی جرمانہ نہیں ہوتا اور خزانے میں یانچویں حصے کی ادائیگی لازم ہے۔

حَدیثِث: رسول الله مَطِّلَتُ ﷺ نے فرمایا چوپائے کا زخم را نگال ہے اور کنوال را نگال ہے اور کھان را نگال ہے اور رکاز میں خمس ہے اس حدیث کی شرح کتاب الزکوۃ باب ۱۲ میں گزر پھی ہے۔

#### بَابُ مَاذُكِرَفِي إِخْيَاءِ أَرْضَ الْمَوَاتِ

#### باب۸ ۳: بنجرز مین کوآباد کرنا

#### (١٢٩٩) مَنْ أَخِيى أَرْضًا مَيْتَةً فَهِي لَهُ وَلَيْسَ لِعِرْقِ ظَالَمِ حَتَّى.

تَرْجَجُهُمُّمُ: حضرت سعید بن زید مِنْ اَتَّهُ بَی اکرم مَطِّنْظِیَّهُ کایه فرمان قل کرتے ہیں: جو شخص کی بنجر زمین کو آباد کرے وہ زمین اس کی ہوگی اور کسی ظالم شخص کو (اس پر قبضه کرنے کا) حق نہیں ہوگا۔

#### (١٣٠٠) مَنْ أَحْلِي أَرْضًا مَيِّتَةً فَهِي لَهُ.

تَرْبَخِهَنَّهُ: حضرت جابر وُلِيَّتُهُ نِي اكرم مِلَاَ الْمَعَلَقِهِ كايد فرمان نقل كرتے ہيں جو مخص بنجر زمين كوآباد كرے وہ زمين اس كى ہوگى۔ مذا ہسب فقہباء: اگر كوئی مخص كسى ويران زمين كوآباد كرے اور كاشت كے قابل بنائے تو كيا آباد كارى كرنے سے وہ اس كا مالك ہوجائے گايا حكومت كى اجازت ضرورى ہے؟ 🛈 ائمہ ثلاثہ اور صاحبین بڑتا تناہم کے نز دیک آباد کاری ہے مالک ہوجائے گا اجازت لینے کی ضرورت نہیں اس لیے کہ رسول اللہ مُؤَلِّنْ فَكُنْ أَعْلَى اللہ مُؤَلِّنْ فَكُنْ أَعْلَى اللهِ مُؤَلِّنِي اللهِ مُؤَلِّنَا اللهِ مُؤَلِّنِي اللهِ مُؤَلِّنِي اللهِ مُؤْلِنِي اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مُؤْلِنِي اللهِ مِنْ اللهِ مُؤْلِقِي اللهِ مُؤْلِقِي اللهِ مُؤْلِقِي اللهِ مَؤْلِقِي اللهِ مَؤْلِقِي اللهِ مُؤْلِقِي اللهِ مُؤْلِقِي اللهِ مُؤْلِقِي اللهِ مُؤْلِقِي اللهِ اللهِ مُؤْلِقِي اللهِ مُؤْلِقِي اللهِ مُؤْلِقِي اللهِ اللهُ اللهِ مُؤْلِقِي اللهِ مُؤْلِقِي اللهِ اللهِ مُؤْلِقِي اللهِ اللهِ اللهِ مُؤْلِقِي اللهِ اللهِ مُؤْلِقِي اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ نے فرمایا ہے جس شخص نے کسی ویران زمین کوآ باد کیا وہ زمین اس کی ہے یعنی آباد کاری کرنے والا زمین کا مالک ہو گیا۔ جمهور کی دلیل: حدیث باب سعید بن زید مناتش ب (لام لام تملیک ب)\_

جواب: لام لام استحقاق ہے آباد کرنے والا زمین کاحق دار بن جاتا ہے لہذا حاکم کو چاہیے کہ اس کے لیے فیصلہ کر دے یعنی اس کی

۞ امام اعظم رالین کے نزدیک مالک ہونے کے لیے حکومت کی اجازت ضروری ہے۔اجازت خواہ لاحقہ ہویا سابقہ یعنی اجازت لے کرزمین آباد کی ہویا آباد کرنے کے بعداجازت لی ہوبہر حال اجازت لینی ضروری ہے محض آباد کاری سے مالک نہیں ہوگا اور دلیل نی مُؤْتِی کاار شادے: لیس للموء الا ماطابت به نفس امامه انسان کے لیے صرف وہ چیز طیب ہے جس ہے اس کے امام کا دل خوش ہوجائے۔ (نصب الراب سا: ۳۳) بدارشادسرکاری املاک کے بارے میں ہے اورمطلب یہ ہے کہ آ دی سرکاری چیز کا ما لک جبھی ہوگا جب امیر اجازت دیے اس کی اجازت کے بغیر کوئی شخص کسی سرکاری چیز کا ما لک نہیں ہوسکتا ۔

ولَيْسَ لِعِرْقِ ظَالْهِ حَقُّ: حَدَيث مِين دوسرا مسّله به به كه ظالم كي رگ (مركب اضافي ) يا ظالم رگ (مركب توصيفي ) کے لیے کوئی حق نہیں اس ارشاد کا مطلب بیہ ہے کہ اگر کوئی تخص کسی کی آباد کی ہوئی زمین میں درخت لگائے یا کوئی تغییر کرے تو وہ ظالم ہے۔اوراس کا پیتصرف ظالمانہ ہے لیں اس پراپنے درخت کو کاٹ لینا اور عمارت کوتوڑ لینا ضروری ہے ہاں اگر وہ درخت کا ننے کے بجائے کئے ہوئے درختوں کی قیمت لینا چاہے اور مالک اس پر راضی ہوتو یہ جائز ہے۔

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي الْقَطَائِعِ ... الخ

## باب۳۹: جاگپردین

(١٣٠١) ٱنَّهُ وَفَكَ إِلَّى رَسُولِ اللهِ ﷺ فَاسْتَقْطَعَهُ الْمِلْحَ فَقَطِعَ لَهُ فَلَمَّا آنُ وَلَّى قَالَ رَجُلٌ مِنَ الْمَجْلِسِ آتَ لُهِ يَ مَاقَطَعُتَ لَهْ إِنَّمَا قَطَعُتَ لَهُ الْمَآءَ الْعِدَّ قَالَ فَانْتَزَعَهُ مِنْهُ قَالَ وَسَالَهُ عَنْ مَّا يُخْلَى مِنَ الْآرَاكِ قَالَ مَالَمُ تَنَلُّهُ خِفَافُ الإبِلِ فَأَقَرَّبِهِ قُتَيْبَةُ، وَقَالَ: نَعَمْر.

ترویجیکن راوی بیان کرتے ہیں: میں نے قتیب بن سعید والیولائے سے دریافت کیا، کیا محد بن بیمیٰ والیولائے نے اپنی سند کے حوالے ہے آپ کو یہ حدیث سنائی ہے؟ حضرت ابیض بن حمال ڈاٹھو بیان کرتے ہیں وہ نبی اکرم مُؤَلِّشِکِیَمَ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور آپ سے نمک کی کان بطور جا گیرعطا کرنے کی درخواست کی۔ نبی اکرم مِئَافِنْتِئَةً نے وہ انہیں عطا کر دی جب وہ واپس جانے لگےتو حاضرین میں سے ایک مخص نے عرض کی: کیا آپ جانتے ہیں۔آپ نے اسے کیا عطا کیا ہے۔آپ نے انہیں جاری رہنے والا پانی عطا کر دیا ہے۔ رادی بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مَا اَسْتُ اِ نے وہ ان سے واپس لے لی پھر انہوں نے نبی اکرم مَا اَسْتَحَامَ سے اس زمین کی درخواست کی جہال پیلو کے درخت بکثرت مضتو نبی اکرم مُلِّلْتُنَعَمَّ نے ارشاد فرمایا۔ وہاں تک جہاں تک اونٹوں کے پاؤں نہ پہنچ۔

#### (١٣٠٢) أنَّ النَّبِيِّ ﷺ أَقُطَعُه أَرْضًا بِحَضُرُ مَوْت.

۔ توکنچچنٹہا: علقمہ بن وائل مُناٹنو اپنے والد کے حوالے سے میہ بات نقل کرتے ہیں نبی اکرم مَطِّلْتُنگِیَّا نے انہیں" حضر موت" میں زمین جا گیر کے طور پر دی تھی۔

تشريح: قطائع جمع ب قطيعة كى ال كامعنى ب جا گيرمراداس سوده زمين ب جس كوما كم بطور عطيه د \_ \_

قلت لقتیبه بن سعیل ۱۱۰ لخ حدیث کی روایت کونقل کرنے کے مختلف طریقے ہوتے ہیں جن میں سے ایک طریقہ ہے عرض اس مقام پر یہی طریقہ مراد ہے اس کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ جب شاگر داستاد کے سامنے حدیث پڑھے تو شاگر دان الفاظ سے شروع کرے حداث کھ فلاں کہ فلاں نے آپ سے یہ حدیث بیان کی ہے جیسے اس مقام پر مذکور ہے کہ امام تر مذکی واللی این اور پھر آخر میں قتیب بن سعید شائی ور پھر آخر میں اور کہا حداث کھ محمد بن یعنی کہ آپ کو یہ حدیث میں گئی نے سائی اور پھر آخر میں استادا قرار کرتا ہے جیسے اس مقام پر مذکور ہے فاقر به قتیبه کہ قتیبہ نے اپنے شاگر دامام تر مذکی واللی کی تائید کی اور اقرار کیا۔ فائی قریب کہ فاقر به قتیبه کہ قتیبہ نے اپنے شاگر دامام تر مذکی واللی کی تائید کی اور اقرار کیا۔ فائی قریب کہ فائی تو علیہ منہ د

سوال: جب ایک مرتبہ نبی سُرِ اَلْظَیْکَةِ نے ان کو کھان دے دی تو پھر واپس کیوں لیا، بظاہر میہ آپ سُرِ اُلْظِیکَةِ کی شان کے خلاف ہے؟ جواب: نبی سُرِ اُلْظِیکَةَ کا خیال میں تھا کہ اس کان سے نمک نکا لئے کے لیے بہت محنت کرنی پڑے گی تب اس سے فائدہ حاصل ہو سکے گا لیکن جب آپ کو یہ بتادیا گیا کہ وہ کان تیار ہے چونکہ ایسی معدن سے تمام مسلمانوں کاحق متعلق ہوتا ہے کسی ایک کو دے کر دوسروں کوم وم کرنا مناسب نہیں اس لیے نبی سِرِ اُلْظِیکَةِ نے واپس لے لی۔

سَالَك عَمَّا يَخْيِى .....الخ نيه ال حديث كا دومراجمله بك دشركا مجلس ميں سے كى نے سوال كيا كه اگركوئى آدى پيلوك درخت ك جنگل كو قبض ميں كر ليتواس كاكيا تھم ہے آپ مَرَّا الله الله على الله الله الله على الله الله على ال

یہ کہ حاکم ارض موات میں سے کوئی حصہ کی کو بطور جا گیر دے دے لیکن اس کے لیے شرط میہ ہے کہ تین سال کے اندراندراس کو آباد کرے اگر ایسانہ کیا تو واپس لے کروہ کی دوسرے کو دے دے دی جائے۔

سوال: زیر بحث باب کی روایت میں مذکور ہے کہ حضرت ابیض بن حمال واٹنے سے جاگیرواپس لے لی اس سے معلوم ہوا کہ حکومت کسی کی مملوکہ زمین کو لے سکتی ہے تو کیا اس حدیث کے مطابق حکومت کو بیتن حاصل ہے کہ کسی کی مملوکہ زمین کو لے لے؟

جواب: حکومت کویت حاصل نہیں کہ وہ کسی کی مملو کہ زمین کو لے لے اور زیر بحث باب کی روایت سے یہ استدلال ہرگز درست نہیں کیونکہ نی مُطَافِّیَ اُنے اُن کی مُلکیت میں آنے سے پہلے نہ تو اس پر قبضہ کیا تھا۔ اُن النَّبِی ﷺ اَقْطَعَه اَرْضًا بِحَصْرَ موت بی اس مدیث میں حضرت وائل بن حجر من اُن کو حضر موت میں جا گیردین کا

ان النبیتی ﷺ اقطعته ارضا بیخضر موت: ال حدیث یل مطرت وال بن جر مُنْ تَنْهُ و مطرموت یک جا گیردیے گا۔ واقعہ بیان کیا گیاہے۔جب نبی مُلِّنْشِیَّعَ نے حضرت معاویہ رہائنی کو ان کے ساتھ حضر موت بھیجا تو حضرت واکل بن حجر رہائنی اُونٹ پر سوار تھے۔حضرت معاویہ مٹائٹو کے پاس کوئی سواری نہ تھی۔جب راستے میں دھوپ تیز ہوگئ توانہوں نے واکل بن جمر مٹائٹو سے
ارداف کامطالبہ کیا۔واکل بن جمر نے جواب دیا کہتم بادشاہوں کے پیچھے بیٹھنے کے قابل نہیں ہوللہذامیر سے اُونٹ کے سائے میں ساتھ
ساتھ چلتے رہو۔حضرت معاویہ مٹائٹو نے بمن تک پوراسفراس طرح سلے کیاوہاں پہنچ کران کو زمین دے دی اورواپس آگئے۔ بعد
میں جب حضرت معاویہ مٹائٹو خلیفہ بن گئے حضرت واکل بن جمر مٹائٹو بمن سے دمشق ان کی ملا قات کے لئے آئے۔حضرت معاویہ ہٹائٹو

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي فَصْلِ الْغَرْس

#### باب ۲۰ م: درخت لگانے کی فضیلت

(١٣٠٣) مَامِنْ مُسْلِمٍ يَغْرِسُ غَرُسًا أَوْيَرُرَ عُزَرُعًا فَيَ أَكُلُ مِنْهُ إِنْسَانٌ أَوْطَيْرٌ مِهَيْمَةٌ إِلَّا كَانَتْ لَهْ صَدَقَةٌ.

ترکیجینہ: حضرت انس بڑاٹنے نبی اکرم مُطَّنِیَّئِیَّ کا بیفر مان نقل کرتے ہیں جو بھی مسلمان کوئی پوداوغیرہ لگا تا ہے یا کوئی کھیت لگا تا ہے اور اس میں سے کوئی انسان یا پرندہ یا جانور پچھ کھالیتے ہیں،تو وہ اس شخص کے لئے صدقہ شار ہوتا ہے۔

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي الْمُزَارَعَةِ

## باب اسم: کھیتی باڑی کا بیان

## (١٣٠٨) أَنَّ النَّبِيَّ عَلَمُ لَ الْهُلَ خَيْبَرَ بِشَطْرِ مَا يَخُرُجُ مِنْهَا مِنْ ثَمَرٍ اوزَرْعٍ.

تونیخ پہنٹہ: حضرت ابن عمر ٹڑاٹنو بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مِنَّا ﷺ نے اہل خیبر کو وہاں کام کرنے کی اجازت اس شرط پر دی تھی کہ وہاں کی پیداوار میں ہے، بچلوں یا کھیت میں سے نصف (مسلمانوں کوادا کیا جائے گا)۔

ال باب مين مزارعت كامئله بيان كيا گيا بي -مزارعت كي چارصورتين بين:

- ① مالک اینی زمین کاشتکار کوکرائے پردے دے۔ بیصورت بالاتفاق جائز ہے۔
- ② کہ زمین کواس شرط پر مزارعت کے لیے دینا کہ پیداوار کا کچھ حصہ زمیندار کا ہوگا اور کچھ حصہ کا شدّکار کا اگر زمین کا مالک ایک متعین مقدار اپنے لیے مقرر کرلے تو بیصورت بالا تفاق نا جائز ہے۔ کیونکہ معلوم نہیں پیداوار کتنی ہوگی۔
  - نین کا مالک ایک مخصوص حصه کی پیدادارا پے لیے خاص کر لے۔ بیصورت بھی بالا تفاق نا جائز ہے۔
- پیکه زمین کا ما لک ایک مناسب مقدار اپنے لیے مقرر کر لے مثلاً کل پیداوار کا ثلث یا ربع اس جواز میں اختلاف ہے اور مذاہب فقہ اء دو مذہب ہیں:
  - 🛈 جمہورائمہ رئے آئی کے نزدیک بیصورت جائز ہے۔

**رسیل:** ان کا اشدلال زیر بحث باب کی روایت ہے ہے کہ نبی مَلِّشَقِیَّ آنے خیبر والوں سے جومعاہدہ کی تھاوہ مزارعت کا تھا کہ خیبر والے زمینوں کو کاشت کریں گے باغات کو پانی دیں گے پیداوار کا نصف ان کا ہوگا اور نصف مسلمانوں کا اس سے معلوم ہوا کہ مزارعت جائز ہے۔

امام ابوحنیفه راتیا کنز دیک مزارعت ناجائز ہے۔

**رسیل :** امام صاحب طیشیله کا استدلال ابو داؤ دمیں رافع بن خد یکی شاشی کی روایت سے ہے جس کا حوالہ امام ترمذی طیشیل نے بھی دیا ہے کہ جوآ دمی مزارعت نہ چھوڑے اس کے لیے اللہ اور رسول اللہ مَالِفَظِيَّمَ کی طرف سے اعلان جنگ ہے (لیکن فتو کی جمہور ائمہ کے مذہب کے مطابق ہے)۔

#### باب ۲۲: مزارعت (کے احکام)

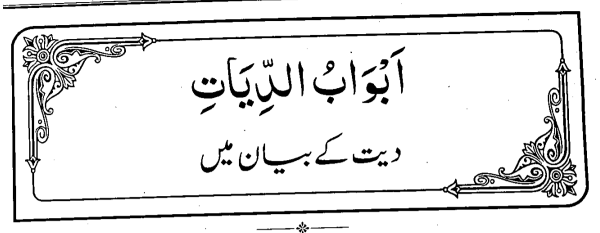
(٣٠٥) قَالَ مَهَانَارَسُولُ اللهِ عَنْ امرِ كَان لَنَا تَافِعًا إِذَا كَانَتْ لِأَحْدِنَا ٱرْضُ آنُ يُعْطِيَها بِبِعْضِ خِرَاجِهَا اوبِدَرَاهِمَ وَقَالَ إِذَا كَانَتُ لِأَحِدِ كُم آرْضٌ فَلْيَهْ نَحْهَا آخَاهُ اولِيَزْرَعْهَا.

تَرْجِيكُنُم: حضرت رافع بن خديج ثالثي بيان كرتے ہيں: نبي اكرم مُلِقَيَّةً نے ہميں اس كام سے منع كرديا تھا جو پہلے ہمارے لئے نفع بخش تھا جب ہم میں سے جس شخص کی زمین ہوتی تھی تو وہ اسے کچھٹراج (پیداوار) یا چند دراہم کے عوض میں دوسرے کو دے دیتا تھا۔ نبی ا کرم مَطَّلِّتُنَگِیَّاً نے ارشاد فرمایا: جب کسی شخص کے پاس زمین ہوتو وہ بلا معاوضہ اپنے بھائی کودے دے یا خوداس میں کیتی باڑی کرے۔

(١٣٠١) أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ لَمْ يُحَرِّمِ الْمُزَارَعَةَ وَلكِنَ آمَرَ أَنْ يَرْفُقَ بَعْضُهُمْ بِبَعْضٍ.

تَوْجِيْنَهُ: حضرت ابن عباس ولين أبيان كرتے ہيں: نبي اكرم مَالْفَيْعَ في مزارعت كوحرام قرارنہيں ديا بلكه آپ نے يه ہدايت كي تھي كه لوگ ایک دوسرے کے ساتھ مہر بانی کاسلوک کریں۔

تشرنیج: پہلے (باب میں ) بتایا جا چکا ہے کہ نبی مَالِّشَیَّا نے مزارعت سے مصلحاً منع فرمایا تھا جومہا جرین ہجرت کر کے مدینه منوره آئے تھےوہ تبی دست تھے جبکہ انصار کے پاس زمین جائداداور مکان سب کچھ تھا جس کی وجہ سے توازن بگڑ گیا تھا پس آپ مِزَالْفَيْجَ فِي توازن قائم کرنے کے لیے میکم دیا تھا کہ کوئی شخص اپنی زمین بٹائی پریا کرایہ پر نہ دے یا توخود کاشت کرے یا کسی مہاجر کو کاشت کرنے کے لیے عاریتاً دے یہ بات ابن عباس نوائن نے بیان فرمائی ہے وہ فرماتے ہیں نبی مَالْفَظَةَ نے مزارعت کوحرام نہیں کیا تھا بلکہ سے کم اس لیے دیا تھا کہلوگ ایک دوسرے کے ساتھ زمی کا برتاؤ کریں جمعہ کے دن عنسل کرنے کا حکم بھی آپ مِنْ النَّنْ ﷺ نے بر بنائے مصلحت دیا تھااور وہ مصلحت ابن عباس نٹاٹنٹانے بتائی تھی اس طرح مزارعت کی ممانعت کا حکم بھی مصلحتا دیا تھاوہ مصلحت بھی ابن عباس نٹاٹنٹانے بتائی ہے کہ مزارعت کی ممانعت لوگوں کے مفاد کی خاطر تھی پھر جب بنونضیر کا علاقہ فتح ہوا اور ان کی زمینیں مہاجرین کو دے دی گئیں تو تو از ن قائم ہو گیا اور مزارعت کی ممانعت ختم ہوگئ چنانچہ خود نبی مَا النظائيَّةِ نے اہل خیبر کے ساتھ مزارعت کا معاملہ فر مایا۔



## بَابُمَاجَاءَ فِي الدِّيَةِ كَمُ هِيَ مِنَ الْإِبِلِ

## باب ا: اُونٹ کے حساب سے کتنی ویت ہو گی؟

(١٣٠٤) قَطَى رَسُولُ اللهِ ﷺ فِي دِيَةِ الْخَطَاعِشْرِيْنَ بِنْتَ هَا ضٍ وَعِشْرِيْنَ بَنِيْ هَا ضٍ ذُكُورًا وَعِشْرِيْنَ بِنْتَ لَبُونِ وَعِشْرِيْنَ بَنِيْ هَا ضِ ذُكُورًا وَعِشْرِيْنَ بِنْتَ لَبُونِ وَعِشْرِيْنَ جَنَعَةً وَعِشْرِيْنَ حِقَّةً.

' تَوَخِيْجَانُهُ: حضرت خشف بن ما لک نالتی بیان کرتے ہیں: میں نے حضرت عبداللہ بن مسعود نالتی کو یہ بیان کرتے ہوئے سا ہے۔ نبی اکرم مَلِّفَظِیَّا نِے قبل خطاء کے بارے میں یہ فیصلہ کیا تھا۔اس میں بیس بنت مخاض اور بیس ابن مخاض جو مذکر ہوں۔ بیس بنت لبون، بیس جز عے اور بیس حقے دیئے جائیں گے۔

(١٣٠٨) مَنْ قَتَلَمُوُمِنَامُتَعَبِّلًا دُفِعَ إلى آوُلِيَاءِ الْمَقْتُولِ فَإِنْ شَائُوْا قَتَلُوْا وَإِن شَاءُوْا اَخَذُوُا الرِّيَّةَ وَهِي ثَلاثُون حِقَةً وَثَلَا ثُونَ جِنُعةً وَارُبَعُون خَلِفَةً ومَا صَالَحُوا عَلَيْهِ فَهُولَهُمْ وَذٰلكَ لِتَشْدِيدِ الْعَقُلِ.

ترکیجینبا: حضرت عمرو بن شعیب رایشیا اپنو والد کے حوالے سے ، اپنے دادا کا میہ بیان نقل کرتے ہیں: جو تحص قتل عمد کرے اسے مقتول کے اولیاء کے سپر دکیا جائے گا اگر وہ چاہیں تو اسے قتل کر دیں اگر چاہیں تو دیت قبول کرلیں اور بیتیں حصے ، تیں جذعے اور چالیس خلفے ہوگی اوراگر وہ اس کے ساتھ سلے کرلیں انہیں اس کاحق حاصل ہے۔

یہاں چندمسائل کامعلوم کرنا ضروری ہے۔

دیات جمع ہے دیت کی اور بیلفیف مفروق ہے و دی یا ی سے جمعنی دیت ادا کرنا۔اصطلاح میں دیت اس مال کو کہتے ہیں جو بطور بدل کے اللہ اور اس کے رسول مُطِلِّفَتُ کی طرف سے مقرر ہواور مقرر شدہ مقدار میں کمی زیادتی نہ ہوسکے۔

ا حادیث متعلقہ بالدیات کو بیچھے سے پہلے سے بھی کہ آل جنایت کی پانچ قسمیں ہیں: ( قتل عمد ( قتل شبه عمد ( قتل خطاء ) جاری مجری خطاء ( قتل بالسبب ۔

قت ل عد: كم مفهوم مين امام صاحب اور صاحبين مِيناتهم كا اختلاف بامام صاحب رايسيد فرمات بين كه عمدا جان بوجه كرايسة ك کے ذریعے قبل کرنا کہ جوآ ہنی ہولیعنی لوہے کا ہتھیار ہویا تفریق اعضاء میں آ ہنی آلہ کے قائم مقام ہوجیسے مثلاً بانس کا ایسا چھا کا ہوجو دھاری دار ہویا تیز دھاری دار پھر ہو۔اورصاحبین میستا کے نزدیک قبل عمدایہ ہے کہ جان بوجھ کرایے آلے کے ذریعے قبل کرنا کہ جس کے مارنے سے عام طور پرموت واقع ہو جاتی ہو عام ازیں کہ وہ لوہے کا ہتھیار ہو یا نہ ہو ماسواء ہونے کی صورت میں عام ازیں کہ وہ تفریق اعضاء کے اندر آ ہنی ہتھیا رکے قائم مقام ہو یا نہ ہومثلاً کسی وزنی پتھر سے ماردیا یا کسی بڑی لکڑی سے مار دیا۔

قت ل شبر عمد: اس کی تعریف میں بھی صاحبین اور امام صاحب بڑا آتا ہے کا استعماد نے امام صاحب را اللہ فرماتے ہیں کہ آل شبہ عمدا یہ ہے کہ جان بوجھ کرایسے آلہ کے ذریعہ قبل کرنا کہ جوآ ہی بھی نہ ہواور تفریق اعضاء کے اندر آ ہی ہتھیار کے قائم مقام بھی نہ ہو مثلاً بڑا پتھر مارناکسی بڑی لکڑی سے ماردینا اور صاحبین بھیلیا کے نزدیک جان بوجھ کرایسے آلے سے قبل کرنا کہ جس سے عام طوریر موت واقع نہیں ہوتی ہومثلاً کوئی حیوٹی لکڑی حیوٹا پتھر وغیرہ سے مارنا۔

تمرہ اخت لاف: اس صورت میں ظاہر ہوگا کہ جب کسی بڑے پتھر یا کسی بڑی لکڑی سے مارا جائے تو صاحبین بھاتھا کے ہاں بیل عمداً ہے اور امام صاحب ولیٹھیڈ کے نز دیک قبل شبر عمد ہے قبل خطاء کے اندر تعیم ہے خطاء فی القصد بد ہے کہ دور سے کوئی چیز دکھائی دی اس کو ہرن سمجھ کر گولی ماری یا تیر مارا اور واقعہ میں وہ دور سے دکھائی دینے والی چیز آ دمی تھا اور گولی اور تیر لگنے سے مرگیا خطاء فی الفعل یہ ہے کہ کسی شکارکوشکار ہی سمجھ کر گولی ماری یا تیر چلا یالیکن ہاتھ میں اضطراب پیدا ہو گیا وہ گولی ہرن کے بجائے کسی انسان کولگ گئی۔

قتل جاری مجری خطاء: بیے کہ کوئی شخص سویا ہوا ہوسونے کی حالت میں کروٹ بدلی اور کسی بیچے پر جا گراجس کی وجہ سے بچے مرگیا۔ می**ل بالسبب:** بیہ ہے کہ مثلاً غیرمملو کہ زمین میں کنواں کھودااور اس میں کوئی شخص گر کر مر گیا۔

وج حصر : بيه كقل بالمباشرة موكا يا بدون المباشرة اگر بدون المباشرة موتوقل بالسبب به اورا كربالمباشرة موتو پهردو حال سے خالی نہیں ہے عمد أموگا یا خطاء ہوگا عمدا ہوتو پھراس کی دوصورتیں ہیں آ ہنی الہ کے ذریعے ہوگا یا ایسے آلہ کے ذریعے ہوگا کہ جوتفریق اعضاء میں سے آئن آلے کے قائم مقام ہوتو بیل عمداہے اور اگر آئن آلہ کے ذریعے نہ تھا اور نہ ہی ایسا آلہ تھا جوتفریق اعضاء میں آ ہنی آلہ کے قائم مقام تھا تو بیشبہ عمد ہے اور اگر خطاء ہوتو چھر دو حال سے خالی نہیں ہے حالت یقظ میں ہوگا یا حالت نوم میں ہوگا۔اگر حالت یقطه میں ہوتوقل خطاء ہےاورا گرحالت نوم میں ہوتو جاری مجری خطاء ہے۔

ق**لّ عمداً كاحكم: ① قاتل كا گناه گار بونا ② حكم قصاص ہے اور ③ حكم حر مان عن الميراث \_اور كفاره بھى واجب بوگا يانہيں تو احناف** کے نزدیک نہیں ہوگا اور امام شافعی طلیعیا کے نزدیک ہوگا اس بات پرسب فقہاء کا اتفاق ہے کہ آل عمداً کے احکام میں سے ایک حکم قصاص ے البته اس بات میں اختلاف ہوا ہے کہ قصاص بعینہ ہے یا قصاص اور دیت میں سے کوئی ایک لاعلی انتعیین ہے۔ احناف امام صاحب والشیط فرماتے ہیں کو آل عمد کا موجب قصاص ہی بعینہ ہے اگر ورثاء دیت لینے پر راضی ہوجا ئیں قصاص کومعاف کر کے تو جائز ہے بشرطیکہ قاتل کی رضامندی ہواورامام شافعی طِیٹیڈ فرماتے ہیں کہاحدالامرین کا دجوب ہے لاعلی انتعین البتہ تعین کاحق اولیاءمقول کو ہوگا اگر وہ دیت لینے پر راضی ہوجا نمیں توالیی صورت کے اندر قاتل سے دیت وصول کی جائے گی خواہ قاتل راضی ہویا نہ ہو۔

ا مام شافعی پراتین کا دوسرا قول میہ ہے کہ اصل واجب تو قصاص ہی ہے لیکن بایں ہمہا گراولیاء مقول دیت لینے پر راضی ہوجا نمیں تو قاتل کی رضا کے بغیر جرا دیت وصول کر سکتے ہیں حدیث بظاہر شوافع کے موافق جارہی ہے کہ ایسی صورت کے اندر قاتل کو اولیا ۽ مقتول کے حوالے کیا جائے گا کہوہ چاہیں تو قصاص لیں اور اگر چاہیں تو دیت لے لیں \_معلوم ہوا کہ قاتل کی رضامندی کوئی ضروری نہیں ہے۔ جواب: دیت لے لیں اس کا مطلب سے کہ قاتل کی رضامندی کے ساتھ۔

شبه عمراً كا پہلاتكم: ① گناه گار مونا ② حكم دية مغلظة على عاقلة القاتل كا واجب مونا \_اگر ديت ادا كى جائے جنس ابل سے تو اس میں تغلیظ ہوگی البتہ تغلیظ کی صورت کیا ہوگی اس میں اختلاف ہے تو احناف کہتے ہیں کہ سواونٹ ہوں گے چارفتم کے ۲۵ ہنت مخاض یک سالہ مادہ ہوجو دوسرے میں جارہی ہو ۲۵ بنت لبون کہ جن کی عمر دوسال مکمل ہوکر تیسرے سال میں جارہی ہو ۲۵ حقے کہ جن کی عمرتین سال کمل ہوکر چوتھے سال میں جارہی ہو ۲۵ جز ہے کہ جن کی عمر چارسال کمل ہوکر پانچویں سال میں جارہی ہو۔

شوافع كہتے ہيں كەسوادنٹ ہوں گے اثلاثا ٠ ٣ حقے ٠ ٣ جز ہے اور چاليس ٠ ٣ خلفات يعني گا بھن ادنٹنياں مابعد ميں جو حديث آ رہی ہے وہ شوافع کے موافق جارہی ہے اور احناف کا متدل الزعبد الله بن مسعود مُنْالِثُونہ ہے کہ جس کی تخریج امام ابو داؤد رایشالا نے کی (شوافع کی دلیل کا)۔

**جواب ①: ب**يه ہے كه ابتداء تغليظ كى يہي صورت تھى بعد ميں استقر ار جو ہواوہ اى اثر عبدالله بن مسعود نوائن<sub>ۇ،</sub> پر ہوا۔

جواب ②: بیہ ہے کہ احکام دیت کے بارے میں اڑ صحابی مخالتے بھی حدیث مرفوع کے حکم میں ہوتا ہے اور ظاہر ہے کہ جو فقاہت ا بن مسعود مناتیء کو حاصل ہے وہ فقاہت عبداللہ بن عمرو بن العاص مناتیء کو حاصل نہیں ہے نیز اقل مقدار کو لینامتیقن ہے لیکن زائد مقدارمتیقن نہیں اس لیےمتیقن ہونے کی وجہ سے اربعا (جس کے قائل احناف ہیں ) کواختیار کیا جائے گا اگرمن جنس ذھب ہویا من جنس فضہ ہوتو وہی مقدارا داکی جائے گی جوحدیثوں کے اندر مذکور ہے۔

تىيىسىراغىم: حرمان من المير اشب\_

چون تعمیم: کفاره کا قاتل پرواجب ہونا احدالامرین تحریر رقبہ مؤمنہ اگرمیسر ہواور اگرمیسر نہ ہوتو پھر پے در پے دومہنیے روزے رکھنا۔ قت لخطاء كا ببسلام : ديت كاواجب مونا اگرديت من جنس الابل اداكى جائة تواس) برفقهاء كالقاق ب كه اخماسا موگ البته تھوڑ اسااختلاف ہے احناف کہتے ہیں کہ ۲۰ بنت مخاض ۲۰ ابن مخاص ۲۰ بنت لبون ۲۰ حقے اور ۲۰ بیس جزیے اور شوافع کے ہاں بھی یہی تفصیل ہے مگر بجائے ابن مخاص کے ۲۰ ابن لبون ہوں گے حدیث الباب احناف کے موافق جارہی ہے شوافع کے خلاف جحت ہے کیونکہ حدیث میں صراحۃ ابن مخاض کا ذکر ہے۔

دوسسراهم : حرمان عن الميراث ہے۔

تنیب را حکم: کفارہ کا واجب ہونا البتہ گناہ ہوگا یانہیں تو اس میں قول فیصل بیہ ہے کہ عمدا اور شبہ عمدا والا گناہ تونہیں ہوگا البتہ بے احتیاطی کا گناہ ضرور ہوگا۔ جاری مجری خطاء کے وہی احکام ہیں جوتل خطاء کے ہیں اس کاعنوان ہی دال ہے کہ اس کاحکم بعینہ وہی ہے جو آل خطاء کا ہے۔

قت ل بالسبب كالحكم: احناف كے نزديك ديت واجب ہوگى باقى حرمان عن الميراث اور كفارہ واجب نہيں ہوگا مباشرة نه ہونے

کی وجہ سے دیت اس لیے ہوگی تا کہ نفس کا ہدر اور لغوہونا لازم نہ آئے اور شوافع کہتے ہیں کہ اس کا حکم بھی قبل خطاء والا ہے یعنی دیت بھی ہوگی حرمان عن المیراث بھی ہوگی اور کفارہ بھی ہوگا۔

کن کن اموال سے دیت اداکی حبائے گی: احناف کے نزدیک صرف تین قتم کے اموال سے اداکی جائے گی۔

1) بل 2 زهب ( فضهه

ابل ہوں تو سواُونٹ میں علیحدہ بات ہے کہ قتل عمد کی صورت میں دیت مغلظہ ہوگی الخ اگر ذھب سے اداکی جائے تو ایک ہزار دیناراوراگردراہم سے اداکی جائے تو احناف کے نزدیک دس ہزار دراہم اور شوافع کے نزدیک بارہ ہزار دراہم ہوگی۔ احناف کی دلیل: فیصله عمر منافقه ب موطاامام محمد رایشید کے اندر موجود ہے۔

**شوافع کی دلیل:** حدیث ابن عباس نظائماً ہے کہ جعلہ اثنا عش<sub>ر</sub> االفا کہ فضہ سے بارہ ہزار دراہم مقرر کئے۔

جواب: بيرے كدكوئى تدافع نہيں ہاس ليے كماصل ميں دراہم دوسم كے چلتے تھے:

🛈 وزن ستہ والے جوتقریباچھ مثقال کے برابر ہوتے تھے۔

② وزن سبعہ والے جوسات مثقال کے برابر ہوتے تھے اب اگر وزن ستہ کے اعتبار سے بارہ ہزار دراہم لیں تو وزن سبعہ کے اعتبارے دی ہزار دراہم کے برابر ہوتے ہیں اور اگروزن سبعہ کے اعتبارے دیں ہزار دراہم لیں تو وہ وزن ستہ کے اعتبارے بارہ ہزار دراہم کے برابر ہوجاتے ہیں احناف کے نزدیک ایسے تین قسم کے اموال سے دیت اداکی جائے گی۔

صاحبین عُرای اور چوتھا گائے کے اعتبارے ان کی تعداد دوسو ہوگی اورنمبر ۵ \_ بکریول کے اعتبار سے اور ان کی تعداد ایک ہزار ہوگی اورنمبر ۲ \_ جوڑوں کے اعتبار سے اور ان کی مقدار دوسوجوڑا ہے موجودہ زمانہ کے اعتبار سے ایک شلوار اور ایک قمیص کے اعتبار سے دوسوجوڑ ہے ہوں گے۔

صاحبین والیمان کی رسیل: فیلد حضرت عمر والیم است عمر والیم است عمر الیم نامی نامی است کے اندر دوسو گائے اور ہزار مکریاں اور دوسو جوڑے مقرر کیے۔

جواب: بیشک حفرت عمر مخالفی نے مقرر کیے تھے لیکن اصل دیت ہونے کی حیثیت سے نہیں بلکہ دیت کے بدل ہونے کی حیثیت ہے۔ بہالاسترق: یہ ہے کہ امام صاحب راتین کے ہاں ان تین قتم کے اموال سے دیت ادا کرنا یہ اصل دیت نہیں بلکہ بدل دیت ہے اورصاحبین راتشائہ کے نز دیک اصل دیت ہے۔

دوسسرافسسرق: یہ ہے کہ امام صاحب را الله یا کے ہال چونکہ یہ اصل دیت نہیں اس لیے گائے دوسوے زائد بھی لے سکتا ہے اور كريال ہزارے زائد بھی لےسكتا ہے اى طرح جوڑوں كی صورت میں دوسوے زائد جوڑے بھی لےسكتا ہے اور صاحبین بيتينيا كے ہاں چونکہ بیاصل دیت ہے اس لیے اس سے زیادتی بالکل جائز نہیں ہے۔

قیاس کا تقاضا بھی یہی ہے کہ امام صاحب را تی کا قول رائح ہو کیونکہ قیاس کا تقاضایہ ہے کہ دیت ایسی ہونی چاہیے کہ جس کی مالیت معلوم ہواور ظاہر ہے کہ گائے بکریاں اور جوڑوں کی قیمت مختلف ہوتی رہتی ہے۔ سوال: اونوْں کی مالیت بھی مختلف ہوتی رہتی ہے پھراس کے ساتھ دیت کے جواز کا قول احناف نے کیسے کیا؟ **جواب ():** اُونۇل كے ساتھ ديت اداكرنے پراجماع ہے۔

جواب ©: اُونٹ کے بارے میں آثار متواترہ ہیں اور احادیث مرفوعہ بھی وارد ہیں اور ان تین قتم کے اموال کے بارے میں نہ ہی استے آثار وارد ہیں اور نہ احادیث مرفوعہ بھی وارد ہیں البذا اہل کے بارے میں قیاس کوچھوڑ دیا جائے گا ان آثار متواترہ اور احادیث مرفوعہ کے احادیث مرفوعہ کے احادیث مرفوعہ کے اور ان تین قتم کے اموال کے اندر قیاس کوئیس چھوڑ اجائے گا آثار کثیرہ متواترہ اور احادیث مرفوعہ کے وارد نہ ہونے کی وجہ سے۔

پانچوال مسئلہ: کہ کن کن صورتوں میں دیت عاقلہ پر ہوگی اور کن کن صورتوں میں قاتل پر ہوگی تو اس کے متعلق ضابطہ یہ ہے کہ وہ دیت جو ابتداء تل کی وجہ سے واجب ہوگی وہ عاقلہ پر ہوگی اور کن کن صورتوں میں قاتل خطاء ، آل جاری مجری خطاء ، ان میں ابتداء تا تی وجہ سے دیت واجب ہوتی ہے لہذا سے عاقلہ پر ہوگی اور ہر وہ دیت جو ابتداء واجب نہ ہو بلکہ بطور مصالحت کے واجب ہوجیت تی عبدا اس میں ابتداء تصاص ہے ہاں اگر مقتول کے ورثاء دیت لینے پر راضی ہوجا کی تو قاتل کی رضامندی کے ساتھ دیت ہوجیت تی عبدا اس میں ابتداء تصاص ہے ہاں اگر مقتول کے ورثاء دیت لینے پر راضی ہوجا کی تو قاتل کی رضامندی کے ساتھ دیت ہوجیت تا ہوجیت ہیں گئی ہوگی۔ مجھی لے سکتے ہیں لیکن چونکہ دیت یہ ابتداء واجب ہوتی ہے اس لیے یہ قاتل پر ہوگی۔ حجیت مسئلہ عب اسلام میں سے ہوگا یا اہل جو مشافی مسئلہ عب اسلام دیوان میں سے ہوگا یا اہل دیوان میں سے ہوگا یا اہل دیوان میں ہوتی کہ جن کا کسی خاص شعبہ میں اندراج ہومثانی فرائیور ہیں اور اگر قاتل اہل دیوان میں سے تو پھر قبیلہ والے اور خاندان والے اہل دیوان سمجھے جا کیں گے الاقر ب فالاقر ب یعنی اگر قرب سے دیت پوری نہیں ہوتی تو کی جا کیں گے الاقر ب فالاقر ب یعنی اگر قرب سے دیت پوری نہیں ہوتی تھی جا کیں گے الاقر ب فالاقر ب یعنی اگر قرب سے دیت پوری نہیں ہوتی تو پھر ابعد کو ملالہا جائے گا۔

ساتواں مسکدویت کتے عرصے میں: وصول کی جائے گرتین سالوں کے اندر پوری دیت وصول کی جائے گی اور فی کس ۱۳ مراہم سے زیادہ کس سے وصول نہیں کیا جائے گا موجودہ زمانہ میں سادراہم کی مالیت ادا کرنی ہوگی گویا سالانہ ایک درہم یا ایک درہم کا ثلث ادا کیا جائے اب سال میں ایک درہم کی مالیت ادا کرنا اس میں کوئی دشواری ہے چنا نچہ اما مجمد رطیقی نے اس کی تصریح کی ہے اور امام قدوری رکی تھے اندر فی کس بارہ دراہم وصول کئے قدوری رکی تھے اندر اس کی تصریح کی ہے کہ سالانہ چار درہم اور تین سالوں کے اندر فی کس بارہ دراہم وصول کئے جائیں گے لیکن میر مرجوح ہے اور امام محمد رہی گئی کے تعریک دارج ہے بچوں اور عورتوں سے دیت وصول نہیں کی جائے گی کیونکہ قاتل جوتل جائیں گی دوجہ سے کرتا ہے اور امام محمد رہی مردوں کی طرف سے ہوتی ہے عورتوں اور بچوں کی طرف سے نہیں ہوتی ۔ شوافع کہتے ہیں کہ اگر جنس اہل سے دیت ادا کرنے پر قدرت ہوتو بھر دراہم کی طرف رجوع نہیں کیا جائے گا اور احناف سے کہتے ہیں کہ اگر جنس اہل سے دیت ادا کرنے پر قدرت ہوتو کرنا بھی جائز ہے۔

مستملہ: دیت اعضاء یعنی جس طرح پورے جسم کی دیت ہوتی ہے اسی طرح اعضاء کی بھی دیت ہوتی ہے مثلاً ایک انگلی کی دیت پوری دیت کا حساب لگا یا جائے گا پوری دیت کا دساب لگا یا جائے گا اگر انگلی میں تین مفاصل ہوں تو ایک مفصل میں انگلی کی دیت کا ثلث ہوگا اگر دو ہوں تو ایک انگلی میں دیت کا نصف ہوگا ایک دانت کی دیت پوری دیت کا بینواں حصہ ہوگی یعنی ۵ اونٹ ایک ہاتھ کی دیت پوری دیت کا نصف ہوگی علیٰ ہذا القیاس تفصیل مطولات کتب فقہ میں مذکور ہے۔

#### بَابُمَاجَاءَفِي الدِّيَةِكَمُ هِيَ مِنَ الدَّرَاهِم

## باب ۲: دراہم سے دیت کی مقدار کتنی ہے؟

## (١٣٠٩) أَنَّه جَعَلَ الدِّيَّة إِثْلَى عَشَرَ ٱلْفًا.

ترکیجی نب: حضرت ابن عباس نگائی نی اکرم مِرافظی کی بارے میں یہ بات نقل کرتے ہیں۔ آپ نے بارہ ہزار درہم دیت مقرر کی ہے۔ اور اگر دراہم سے اداکی جائے تو احتاف کے نزدیک دس ہزار دراہم اور شوافع کے نزدیک بارہ ہزار دراہم ہوگی۔ کمامر

#### بَابُمَاجَاءَ فِي المُوْضِحَةِ

## باب ۱۰۰ موضحه زخم کی دیت

## (١٣١٠) فِي الْمَواضِح خَمُّسٌ خَمْسٌ.

ترکنجینئی: حضرت عمرو بن شعیب راتینیا اپنے والد کے حوالے سے اپنے دادا کے بارے میں بیہ بات نقل کرتے ہیں: نبی اکرم مَرَّاتُنْکَا اِنْہِ موضحہ زخم کے بارے میں پانچ ، پانچ (اونٹ بطور دیت ادائیگ) کا حکم دیا ہے۔

مسئلدویت زخم: جس طرح اعضاء کی دیت ہوتی ہے ای طرح زخموں کی بھی دیت ہوتی ہے زخم کی دیت کا معلوم کرنے سے پہلے زخم کی اقسام کومعلوم کرنا ضروری ہے: (۱) خارصه وہ ہے کہ چڑے پر خراش آ جائے۔ (۲) دامعه وہ ہے کہ خون ظاہر ہوجائے اور جاری نہ ہو۔ (۳) دامیه وہ ہے کہ خون جاری ہوجائے اور جاری نہ ہو۔ (۳) دے۔ (۵) متلاحه وہ ہے کہ جو گھال کوکاٹ دے۔ (۲) سمحاق وہ ہے کہ سر پر چوٹ گے اور ہڈی کی جلی تک پڑنے جائے۔ (۷) موضعه وہ ہے کہ سر پر چوٹ گے اور ہڈی کی جلی تک پڑنے جائے۔ (۱) موضعه وہ ہے کہ سر پر چوٹ گے اور ہڈی ٹوٹ جائے۔ (۹) منقله وہ ہے کہ سر پر چوٹ گے اور ہڈی ٹوٹ جائے۔ (۹) منقله وہ ہے کہ سر پر چوٹ گے اور اثر دماغ تک پڑنے جائے۔ (۱۱) دامغه جوٹ کے ہدی ٹوٹ کے ہدی ٹوٹ کر اپنی جگہ سے نتقل ہوجائے۔ (۱۰) آمه وہ ہے کہ سر پر چوٹ کے اور اثر دماغ تک پڑنے جائے۔ (۱۱) دامغه وہ ہے کہ سر پر چوٹ کے اور اثر دماغ تک پڑنے جائے۔ (۱۱) شجاح وہ ہے کہ سر پر چوٹ کے درخواں منقلہ میں درخان اور بیرواں حصہ دونوں ہیں آمه اور جائفه میں دیت کا دسواں منقلہ میں درسواں اور بیرواں حصہ دونوں ہیں آمه اور جائفه میں دیت کا شروا کا شخصے سے اقوں میں عادل آ دی کا فیصلہ معتبر ہوگا۔

#### بَابُمَاجَاءَفِيُ دِيَةِالْأَصَابِعِ

## باً ب ۴: انگلیوں کی دیت

(١٣١١) في دِيَّةِ الْأَصابِعِ الْيَكَنُينِ وَالرَّجْلَيْنِ سَوَاءٌ عَشْرٌ مِنَ الإِبِلِ لِكُلِّ إَصْبَعٍ.

ترکیجینب، حضرت ابن عباس ٹائٹ بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مَلِنْظِیَّۃ نے ارشاد فرمایا ہے۔ہاتھوں اور پاؤں کی انگیوں کی دیت برابر ہے۔ایک انگلی کی دیت دس اونٹ ہوگی۔

#### (۱۳۱۲) هٰنهٖوَهٰنهٖسَوَاءٌيَغٰنِي ٱلْخِنْصِرَ وَالْرِبُهَامَر.

تر منجہ منہ: یہی روایت ایک اور سند کے ہمراہ حضرت ابن عباس ٹاٹٹنا کے حوالے سے نبی اکرم مَرَافِظَیَّۃَ ہے منقول ہے۔آپ مِرَافِظِیَّۃَ نے ارشاد فرمایا ہے۔ بیاور بیر (یعنی انگوٹھا اور چیوٹی انگل دیت کے اعتبار سے ) برابر ہیں۔

قتشر فیج: ہاتھوں اور پاؤں کی انگلیوں کی دیة فی انگی دیں اونٹ ہوں گے تو دی کودی میں ضرب دینے سے سوسو ہوجا نمیں گے لیکن دیة النفس ہونے کی حیثیت سے اس میں انگوشے اور خضر کا کوئی فرق نہیں ہے اس طرح قلیل النف ہونے کی حیثیت سے اس میں انگوشے اور خضر کا کوئی فرق نہیں ہے اس طرح قلیل المنفعة اور کثیر المنفعت میں کوئی فرق نہیں ہے سب انمہ کا اتفاق ہے کسی کا کوئی جھڑ انہیں ہے دیں درہم کی مالیت میں پورا ہاتھ کا ٹا جاتا ہے اور جب اس کی انگی کا ٹی جائے تو دیں اونٹ واجب ہوتے ہیں بیاس لیے کہ جب سے چوری کرتا ہے تو بیالم ہے اور ظالم کی کوئی حیثیت نہیں ہے اور جب اس کی انگی کا ٹی جائے تو بیم مظلوم ہے اور مظلوم کی اللہ کے ہاں بڑی قیمت ہے۔

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي الْعَفُو

#### باب۵: قصاص معاف کرنے کا ثواب

(۱۳۱۳) دَقَّ رَجُلُ مِن قُرَيْشِ سِنَّ رَجُلِ مِّنَ الْاَنْصَارِ فَاسْتَعُلَى عَلَيْهِ مُعَاوِيَةُ فَقَالَ لِمُعَاوِيةً يَا آمِيرَ الْمُنُومِنِينَ إِنَّ هَنَا دِقُّ سِنِّى قَالَ مُعاوِيةُ إِنَّا سَنُرْ ضِيْكَ وَ آخُ الْاخْرُ عَلَى مُعَاوِيةَ فَابْرَمَهُ فَلَمْ يُرضِه فَقَالَ لَهُ الْمُنُومِنِينَ إِنَّ هَنَا دِقُ سِنِّى قَالَ مُعاوِيةً إِنَّا سَنُرُ ضِيْكَ وَ آخُ السَّرِدَاءِ مَعِيْتُ رَسُولَ اللهِ عَنْ فَالَ سَمِعتُهُ مَعَاوِيةً فَالَ اللهِ عَنْ مَسْدِيهِ فَيَتَصَلَّقُ بِهِ إِلَّا رَفَعَه اللهُ بِهِ دَرَجَةٌ وحُطَّ عَنْه بِه الْمُناقِ وَعَالَا اللهِ عَلَيْ مَا مِن رَجُلٍ يصَابُ بِشَيْمٍ فَى جَسْدِيهِ فَيَتَصَلَّقُ بِهِ إِلَّا رَفَعَه اللهُ بِهِ دَرَجَةٌ وحُطَّ عَنْه بِه اللهُ عِلْمَ اللهُ عِلْمُ اللهُ عَلَى مَا مِن رَجُلٍ يصَابُ بِشَيْمٍ فَى جَسْدِيهِ فَيَتَصَلَّقُ بِهِ إِلَّا رَفَعَه اللهُ بِهِ وَرَجَةٌ وحُطَّ عَنْه بِهِ فَيَتَصَلَّقُ اللهُ اللهُ عِلَا اللهِ عَلَيْهِ وَلَا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ مِن وَاللّهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ قَالَ اللهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ الل

ترویجینم، ابوسفر می النو بیان کرتے ہیں! قریش سے تعلق رکھنے والے ایک شخص نے انصار سے تعلق رکھنے والے ایک شخص کا دانت تو ڑ دیا بیمعاملہ حضرت امیر معاویہ وہالنئی کے سامنے پیش ہوااس شخص نے حضرت معاویہ وہالنئی کی خدمت میں عرض کی۔اے امیرالمؤمنین! اس شخص نے میرادانت توڑ دیا ہے تو حضرت معاویہ وہالنئی نے فرمایا ہم تمہیں راضی کردیں گے۔اس پر دوسر فے شخص نے حضرت معاویہ وہائی اس کے میں است کی منٹ ساجت کی یہاں تک کہ حضرت معاویہ وہائی تنگ آگئے تو حضرت معاویہ وہائی نے اس سے کہا تمہارا معاملہ تمہارے ساتھی کے سپر دہے۔

حضرت ابودرداء خلات الله على بيٹے ہوئے تھے: حضرت ابودرداء خلاتی ہے بیہ بات بیان کی۔ میں نے نبی اکرم مِبَالِنَّکِیَّةَ کو میار شادفرماتے ہوئے سنا ہے: جس شخص کوجسمانی طور پر کوئی تکلیف لاحق ہواوروہ ( تکلیف پہنچانے والے کو) معاف کردے تو اللہ تعالیٰ میارشاد فرماتے ہوئے سنا ہے: جس شخص کوجسمانی طور پر کوئی تکلیف لاحق ہواوروہ ( تکلیف پہنچانے والے کو) معاف کردے تو اللہ تعالیٰ

اس کے عوض میں اس کا ایک درجہ بلند کرتا ہے اور اس کی ایک خطا کومٹا دیتا ہے۔

اس انصاری نے دریافت کیا: کیا آپ نے خود نبی اکرم مِنَّافِیْکَاتَم کی زبانی یہ بات سی ہے۔ حضرت ابو درداء میں نے بتایا میں نے اینے ان دونوں کا نوں سے سنا ہے اور میرے ذہن نے اسے محفوظ رکھا ہے تو وہ مخص بولا میں اسے معاف کرتا ہوں ۔حضرت معاویہ مثالثیر نے کہااں میں کوئی حرج نہیں ہے لیکن میں تمہیں محروم نہیں رکھوں گا پھر حضرت معاویہ والتی نے اسے بچھے مال دینے کی ہدایت کی۔ ترغیب دی گئی ہے کہ صاحب حق کو چاہیے کہ اپنے حق کومعاف کردے اس پریہ قصیقل کیا کہ ایک قریثی نے ایک انصاری کا دانت توڑ دیا پس فریا دری حاصل کی اس انصاری شخص نے حضرت معاویہ رہا تھ سے اس قریثی شخص کے خلاف کہ اس سے بدلہ دلوا نمیں حضرت معاویہ زلائن سے اس لیے فریا دری کی کیونکہ اس زمانہ میں خلافت حضرت معاویہ زلائن کی تھی اس انصاری شخص نے کہا کہ اے امیرالمومنین اس نے میرا دانت توڑ دیا ہے حضرت معاویہ مٹالٹو نے اس انصاری شخص سے فرمایا کہ ہم مجھے راضی کر دیں گے پریشان نہ ہوں وَ اَكِنَّ الاخو .... ہے كم آخر كامصداق كيا ہے توحفرت كَنگو بى واليَّيدُ كى رائے يہ ہے كديبى مدعى انصارى شخص ہے اس ليے که حضرت معاویہ مخالفہ کے اعتبار سے میر بھی آخر ہے ہیں آخر نے یعنی انصاری شخص نے اصرار کیا حضرت معاویہ مخالفہ کوتنگ کردیا ملال میں ڈال دیا کہ حضرت مجھے بدلہ دلوا دوحضرت معاویہ ٹٹاٹئو نے ارشا دفر مایا کہ لازم بکڑ اپنا معاملہ اپنے ساتھی ہے یعنی مرغی علیہ سے قصاص لینا چاہتا ہے تو لے لے اور بعض نے کہا کہ مدعی علیہ آخر ہے کہ اس نے منت اور ساجت کی کہ حضرت مجھے بچاؤ مجھے بچاؤ حضرت معاویہ نٹاٹنئو کوملال میں ڈال دیا حضرت معاویہ ٹٹاٹنو نے فرمایا کہ تیرامعاملہ تیرے ساتھی کے ساتھ ہے چاہے معاف کردے چاہے قصاص لے لے۔حضرت ابوالدارداء من الني اس مجلس ميں موجود تھے انہوں نے فرما يا كه ميں نے حضور مَرَ الني كَيَّ سے بيار شاد فرماتے ہوئے سنا کہ اگر کسی کو تکلیف پہنچائی گئی ہوتو وہ معاف کردے بدلہ نہ لے اللہ اس معاف کرنے کی وجہ سے اس کا درجہ بلند کردیں گے اور گناہ معاف فرمادیں گے اس پر انصاری نے کہا کہ اے ابوالدارداء زاہنے کیا آپ نے خود بیار شادستا ہے اس پر ابودرداء زاہنے نے فر ما یا سمعت ا ذنای اور میرے دل نے اس کومحفوظ رکھا ہے اس پر انصاری نے کہا کہ میں قصاص معاف کرتا ہوں اس حدیث کے سنانے پر مدعی کا غصہ ٹھنڈا ہو گیا اور فورا معاف کردیا اور اس کو حضرت معاویہ ٹناٹئو نے فرمایا ہم تجھےمحروم نہیں کرینگے اور اس کو پجھ نہ کچھ مال دیدیا مال صدقہ ہے۔

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي مَنْ رُضِخَ رَأْسُهُ بِصَخُرَةٍ

## باب ۲: جس کاسر پتھر سے کچل دیا جائے اس کا حکم

(١٣١٨) خَرَجَتْ جَارِيَةٌ عَلَيْهَا ٱوُضَاحٌ فَأَخَنَها يَهُودِئٌ فَرَضَخَ رَاْسَها بِحَجَرٍ وَ آخَنَ مَا عَلَيْها مِنَ الْحُلِيِّ قَالَ فَأَدْرَكَتُ وِبِهَا رَمَقٌ فَأْتِيَبِهَا النبِيَّ ﷺ فَقَالَ مَنْ قَتَلَكِ ٱفْلَانٌ قَالَتْ بِرَاْسِهَا لَا قَالَ فَفُلانٌ حَتَّى سُمِّى اليَهُوْدِئُ فَقَالَتْ بِرَاْسِهَا اى نَعَمُ قَالَ فَأُخِذَ فَاعْتَرَفَ فَامَرَ بِهِ رَسُولُ الله ﷺ فَرُضِخَ رَاسُه بَيْنَ جَرَبِي.

تَرْجَجِكُنَّهِ: حضرت انس نظفُو بیان کرتے ہیں: ایک لڑکی جارہی تھی اس نے چاندی کا زیور پہنا ہوا تھا۔ ایک یہودی نے اسے بکڑا اور

اس کاسر پھر سے کچل دیا اور اس کے جسم پر موجود زیورا تارلیا۔حضرت انس ٹناٹھ بیان کرتے ہیں: اس لڑکی تک کوئی پہنچ گیا۔اس میں ابھی تھوڑی سی جان باقی تھی۔اسے نبی اکرم مَالِنظَيَّةَ کے پاس لا پا گیا۔ نبی اکرم مَالِنظَیَّةَ نے دریافت کیا تم کوکس نے قتل کیا ہے۔ کیا فلال نے؟اس نے ایے سرکے ذریعے اشارہ کیا کہنیں، نبی اکرم مُؤَلِّنَ اَنْ فَال نے دریافت کیا۔فلال نے یہال تک کہ جب اس یہودی کا نام لیا گیا تواس نے اپنے سر کے ذریعے اشارہ کیا جی ہاں تواس یہودی کو پکڑلیا گیا۔اس نے اعتراف کیا تو نبی اکرم مَؤْفَظَةً کے حکم کے تحت اس کا سر دو پھر وں کے درمیان رکھ کر کچل دیا گیا۔

واقعے: ایک بچی گھرسے باہرنگلی زیورات پہن کراس بچی کے سرکوایک یہودی نے پتھر کے ساتھ کچل دیا اور اس کے زیورات لے لیے حضرت انس خاتینے فرماتے ہیں کہ وہ بچی لائی گئی اس حال میں کہ اس میں بچھ نہ بچھ جان باقی تھی پس نبی کریم سُؤَشِيَحَةً کواطلاع دی گئ تو آپ مَالِنظَيَّةَ تشريف لائے اوراس بی سے پوچھا كه آپ كوكس نے مارا ہے جن كے متعلق احمال تھا كه انہوں نے مارا ہوگا ان سب کانام لیا آپ مِنْ النَّحِیَّةَ نے نام لیتے رہے اوروہ بکی اشارہ کرتی رہی کہ اس نے جھے قتل نہیں کیا جب آپ مِنْ النَّحَيَّةَ يہودي کا نام ليا تو بکی نے سر سے اشارہ کیا کہ ہاں اس نے مجھے قتل کیا پس یہودی پکڑا گیا اور اس نے اعتراف کیا پس آپ مِرافظَةَ نے اس کے قتل کا تھم دیا بس اس میہودی کا بھی سر پیل دیا گیا۔

م المستلد: صرف مقول کے قول کی وجہ سے قاتل سے تصاص لیا جاسکتا ہے یانہیں مشہور قول کے مطابق جمہور کے نزدیک صرف مقتول کے قول کی وجہ سے قاتل سے قصاص نہیں لیا جائے گا تاوقتیکہ بینہ نہ ہول یا خود قاتل اقرار نہ کرلے اور مالکیہ کے ہاں قصاص لیا جا سکتا ہے۔

حب مہور کی دسیاں: یہی حدیث الباب ہے کہ اس میں قاتل کے اقرار کا ذکر ہے مالکید کی دلیل اس واقعہ کی وہ روایات ہیں کہ جن میں اقرار کا ذکرنہیں ہے۔

**جواب:**وہ ساکت ہے اور بیناطق ہے اور جب ساکت اور ناطق کے درمیان تعارض ہوجائے تو ترجیح ناطق کو ہوتی ہے۔

**دوسسرامسئلہ:** طریق قتل میں مساوات ہیں یانہیں: ①عندالاحناف: مساوات نہیں بلکہ قصاص متعین ہے تلوار کے ساتھ۔

باقی ائمہ کہتے ہیں کہ مساوات ہوگی بشرطیکہ اس نے امر منکر کے ذریعے قتل نہ کیا ورنہ مساوات نہیں ہوگی۔

احناف كى دسيس : لاقود الإبالسيف باتى ائمكى دليل جيه واقعد عرنين \_اى طرح يه حديث بهى دليل بي كدد يهوجس طرح اس یہودی نے بکی کے سرکو کچل دیا اس طرح اس یہودی کے سرکوبھی کچل دیا گیا۔

جواب 1: بيوا تعه حدود كے اجكام كے نزول سے پہلے كا ہے۔

**جواب©: بی**زجراتو بیخاسیایة ہےاس وجہ سے نہیں کو آل میں مساوات ضروری ہیں \_

تنیس ما مسئلہ: کسی مثقل چسے نر کے ذریعے مارنا: امام صاحب رایٹیا کے مذہب کے مطابق بیشبر عمد ہے اور شبر عمدا کے اندر تو قصاص نہیں ہے ابوعمرو بن العلاء یا کسی اور نے حضرت امام ابوحنیفہ رایٹیائے سے بوچھا کہ اگر کسی نے دوسرے کو بڑا پھر مار کے قل کردیا ہوتو کیا یہ بھی شبر عمدا ہے تو امام صاحب رایٹیا نے فرمایا ہاں ولو ضربه بابا قبیس (فتبس پہاڑ کا نام ہے) جہلاء نے امام صاحب رایٹیا پرطعن کیا کہ امام صاحب ریشید کوتو عربی نہیں آتی اسماء ستة مكبرة كا اعراب حالت جرى میں ى كے ساتھ موتا ہے بالي قبيس مونا

عاہتے ہیں۔

جواب ( اس اعتراض کا منشاء جہالت ہے اسماء سته مکبر لا کے اعراب سے ناوا تفیت ہے جیسے بیلغۃ ہے جریاء کے ساتھ ہوتی ہے ای طرح بیلغۃ بھی ہے کہ تینوں حالتوں میں الف اپنے حال پر برقر ار رہتا ہے کا فید کی شرح رضی کے اندراس کو بسط و تفصیل کے ساتھ بیان کیا گیا ہے (فلیر جع ھنا) بیتو لغات عرب کے اندروسعۃ کی دلیل ہے تو امام صاحب را شیط کے نزدیک بیشبہ عمدا ہے اور شبعدا کے اندرتو قصاص نہیں پھراس یہودی کو کیے قبل کیا گیا ہے؟

جواب ©: صحح بات یہ ہے کو تل بالمثل بیدامام صاحب رالیٹیائے کے نزدیک شبر عمد تب ہوگا کہ جب قاتل کا ارادہ مثقل کے ذریعے تادیب کا ہوا دراگر اس کا ارادہ مثقل چیز کے ذریعے مارنے اور قتل کرنے کا ہے تو پھر یہ بھی امام صاحب رالیٹیائے کے نزدیک بھی قتل عمر کے تحت داخل ہوگا اور ظاہر ہے کہ اس یہودی کا ارادہ تو قتل کرنے کا تھا تا کہ وہ کسی کو بتانہ سکے اور اس کے زیورات مجھے مل جا ئیں۔

جواب 3: يبودى كوتل كرنابدله قصاص كنهيس تها بلكه قطاع الطريق راهز ن مونے كى حيثيت سے تھا۔

سوال: احناف كفنون كاندرتوبيكها مواب دن كودت موتو قاتل كوتل نهيس كيا جائے گا؟

جواب ①: متون والا قانون مرجوح ہے اصل یہی ہے کہ اگردن کے وقت جو قبل کرے تو بھی اس کو قبل کیا جائے گا۔

جواب ©: بشك قاعده كالمقتضى يبى تهاكة ل نه كيا جائي كيكن اس كولل كيا كياز جراتو يخا اورسياية \_

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي تَشْدِيْدِ قِتْلِ الْمُؤْمِنِ

#### باب 2: مؤمن کوتل کرنے کی شدید مذمت

(١٣١٥) لَزَوَالُ النُّنْيَا آهُوَنُ عَلَى اللهِ مِنْ قَتْلِ رَجُلِ مُسْلِمٍ.

تَرْجَجْهَنَّهُ: حضرت عبدالله بن عمرو ثالثي نبي اكرم مَطِّلْتُكَيَّةً كاية فرمان قل كرتے ہيں: پورى وُنيا كاختم موجانا الله تعالیٰ كے نزديك مؤمن كے تل مونے سے زيادہ كم ترہے۔

تشریع: اس سے زیادہ سخت وعیر سورہ نساء آیت ۹۳ میں ہار شاد پاک ہے جو شخص کی مسلمان کو قصد اقتل کر ہاں کی سرا جہنم ہوہ اس میں ہمیشہ رہے گا اور اللہ تعالی اس پر غضب ناک ہوں گے اور اس کو اپنی رحمت سے دور کریں گے اور اس کو بڑا سخت عذا دب دیں گے۔ اس ارشاد سے بہ ظاہر بیہ منہوم ہوتا ہے کہ عمد آکسی مؤمن کوتل کرنے والے کی بخشش نہیں ہوگی اور بہی حضرت ابن عباس نظافی کا مسلک ہے گر جمہور کے نزدیک قتل عمد ابھی دیگر کہا کری طرح ہے جو بچی تو بہ سے معاف ہوسکتا ہے ان کی دلیل سورة النساء کی آیات ۲۸سک ہے گر جمہور کے نزدیک قتل عمد ابھی دیگر کہا کری طرح ہے جو بچی تو بہ سے معاف ہوسکتا ہے ان کی دلیل سورة النساء کی آیات ۲۸سے ۱۲ ایس ان آیات پاک میں بیمضمون ہے کہ شرک تو نا قابل معافی جرم ہے گر اس کے علاوہ جتنے گناہ ہیں اللہ تعالی کوجس کے لیے منظور ہوگا بخش دیں گے اور عمد اقتل مؤمن شرک کے علاوہ گناہ ہے ہیں وہ قابل معافی ہے اور دوسری دلیل مسلم شریف (۱۲ سام کتاب التوب) کی حدیث ہے اس میں ایک اسرائیلی کا واقعہ ہے جس نے سوتل کئے تھے بھر اس کو ندامت ہوئی تھی اور اس نے بچی تو ہی کتی تو ہی کتی اللہ تعالی نے اس کو بخش دیا تھا۔

ادر مذکورہ آیت میں جو وعید ہے وہ زجر وتو بخ پرمحمول ہے اور خلود سے مدت دراز تک جہنم میں رہنا مراد ہے یا خلوداس کے لیے ہے جو قبل مؤمن کو حلال سمجھتا ہے اور ابن عباس بڑائیا کے نزدیک بھی قاتل کی تو بہ مقبول تھی مگر وہ مصلحتا اس میں سختی کرتے ہے در منتور (۱۹۸:۲) میں روایت ہے کہ حضرت ابن عباس بڑائیا فرما یا کرتے تھے کہ جومؤمن کوقل کرے گااس کی تو بہ مقبول ہے۔

#### بَابُالْحُكُمِ فِي الدِّمَاءِ

#### باب ۸: خون کے بارے میں فیصلہ

## (١٣١٧) أَنَّ أَوَّلَ مَا يُحُكُّمُ بَيْنَ الْعِبَادِ فِي الرِّيمَاءِ.

ترکیچین بنا: حضرت عبداللہ خالتی بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مَطِّلْتُظَیَّا نے ارشاد فرمایا ہے۔ قیامت کے دن لوگوں کے درمیان سب سے پہلے خون (کے مقد مات) کا فیصلہ کیا جائے گا۔

## (١٣١٤) إِنَّ أَوَّلَ مَا يُقُطَى بَيْنَ الْعِبَادِ فِي الرِّمَاءِ.

۔ ترکیچیکٹہ: حضرت عبداللہ مٹاٹنے بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مُراِّفُتُ آئے ارشاد فرمایا ہے۔ قیامت کے دن لوگوں کے درمیان سب سے پہلے خون (کےمقد مات) کا فیصلہ کیا جائے گا۔

## (١٣١٨) لَوْآنَآهُلَ السَّمَاءُوَ آهُلَ الْأَرْضِ اشْتَرَكُوْ افِي دَمِر مُؤْمِنٍ لَا كَتَبْهُمُ اللهُ فِي النَّادِ.

توکیچیکنم: حضرت ابوسعید خدری اور حضرت ابو ہریرہ ٹھاٹھ نبی اکرم مِئِلِفَظِیَّا کا بیفر مان نقل کرتے ہیں۔اگر آسان اور زمین کے رہنے والے سب لوگ کی مؤمن کے قبل کرنے میں شریک ہوں تو اللہ تعالیٰ ان سب کوجہنم میں ڈال دے گا۔

تشرنیج: کتاب الصلاۃ (باب ۱۹۱) میں میہ حدیث گزری ہے کہ قیامت کے دن بندے کے جس عمل کا سب سے پہلے حماب لیا جائے گاوہ نماز ہے اس حدیث کا باب کی حدیث سے کوئی تعارض نہیں کیونکہ جس عمل کوسب سے پہلے جانچا جائے گاوہ نماز ہے اور جس کاسب سے پہلے نتیجہ نکلے گاوہ خون کا معاملہ ہے باب کی حدیثوں میں اس کی صراحت ہے۔

جواب ©: قیامت کے دن بندوں کے درمیان جو پہلا پہلا فیصلہ ہوگا وہ قل ناحق کا ہوگا حقوق العباد کے اعتبار سے اور حقوق اللہ کے اعتبار سے اور حقوق اللہ کے اعتبار سے سے پہلے نماز کا فیصلہ ہوگا۔

## بَلْبُمَاجَآءَفِى الرَّجُلِ يَقُتَلُ ابْنَهُ يُقَادُمِنُهُ اَمُلاَ؟

باب ٩: جو شخص اپنے بیٹے کوئل کر دے، کیااس سے قصاص لیا جائے گا یانہیں؟

## (١٣٢٠) لَا يُقَادُ الْوَالِدُ بِالْوَلْدِ.

تَرَجِّچَنَّهَا: حضرت عمر بن خطاب مثانتی بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم مَلِّشَقِیَّقَ کو بیار شاد فرماتے ہوئے سا ہے۔ بیٹے کے عوض میں باپ کو

#### (قصاص میں) قتل نہیں کیا جائے گا۔

#### (١٣٢١) لَا تُقَامُ الْحُلُودُ فِي الْمَسَاجِي ولَا يُقْتَلُ الْوَالِلُ بِالْوَلْدِ.

ترکنجی نئم: حضرت ابن عباس ٹائٹن نبی اکرم مِئِرِ اُنٹیکی کا بیفر مان نقل کرتے ہیں: مسجد میں حد قائم نہیں کی جائے گی اور بیٹے کے بدلے میں باپ کوتن نہیں کیا جائے گا۔

تشرفیح: بیٹے کے عوض میں باپ توقل نہیں کیا جائے گا اجماعی مسئلہ ہاں کی وجہ رہے کہ باپ سبب بنا ہے بیٹے کے وجود کا اب ایسا نہیں ہوسکتا بیٹا سبب بن جائے باپ کے عدم کا بے شک سنداضعف ہے کیکن امت کی جانب سے تلقی بالقبول حاصل ہے اور جب امت کی جانب سے تلقی بالقبول حاصل ہوجائے کسی حدیث کو تو اس کی سند سے بحث کرنا مفروغ عن المجٹ ہوجا تا ہے اگر باپ بیٹے برزناء کی تہمت لگا دے تو باپ پر حد قذف جاری نہیں کی جائے گی۔

جواب: حدود کومساجد کے اندر جاری نہیں کیا جائے گا مساجد کے متلوث بالنجاست ہونے کے احتمال کی وجہ سے البتہ اس کا فیصلہ مساجد کے اندر کیا جاسکتا ہے۔

# بَابُمَاجَآءَلَايَحِلُّ دَمُ إِمْرِاءٍ مُسْلِمٍ الْآبِاحُدَى ثَلْثٍ

### باب ۱۰:کسی بھی مسلمان کا خون بہانا تین میں سے کسی ایک وجہ سے جائز ہے

(۱۳۲۲) لَا يَكَلُّ دَمُ إِمُرءٍ مُسْلِمٍ يَّشُهَدُ أَنْ لَّالِلَهَ إِلَّا اللهُ وَ أَنِّى رَسُولُ اللهِ إِلَّا بِإِحلى ثلاثٍ الثَّانِي وَالتَّفُسُ بِالنفسِ وَالتَّارِكُ لِدِينِيهِ الْهُفَارِ قُ لِلْجَمَاعَةِ.

تر بخبی بنی: حضرت عبدالله بن مسعود و الله بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مِسَّلِظَیَّا نے ارشاد فرمایا ہے۔ کسی بھی مسلمان کا خون بہانا جائز نہیں ہے جواس بات کی گواہی دیتا ہو کہ الله تعالی کے علاوہ اور کوئی معبود نہیں ہے اور میں الله تعالی کارسول ہوں صرف تین میں سے کسی ایک وجہ سے (اسے قتل کیا جا سکتا ہے) شادی شدہ زانی ، قتل کے بدلے میں قتل یا اپنے دین (اسلام) کو ترک کر کے (مسلمانوں کی) جماعت سے علیحدگی اختیار کرنے والے شخص کو (قتل کیا جا سکتا ہے)۔

کی مسلمان کے خون کو بہانا طال نہیں ہے گرتین خصلتوں میں سے کی ایک کے پائے جانے کی وجہ سے ① زناء بحالت احصان ۔ ② النفس بصورت قصاص ۔ ③ التارك لدنيه المهفارق للجماعة. اس کی صفة شفہ ہے بینی مسلمانوں کی جماعت کو چھوڑنے والا ہو بینی ارتداد اختیار کرلے ۔ ہرصورت قتل کیا جائے گا ضروریات دین کا انکار بتاؤیل فاسداس کو بھی قتل کیا جائے گا تیسری قتم کے تحت داخل ہونے کی وجہ سے باقی ان تین میں حصر نہیں ہے وہ صورتیں بھی اس کے تحت داخل ہیں جوان کے تھم کے اندر ہوں۔

حصرت معاذین جبل اور حضرت ابوموی اشعری بخاش کا واقعہ بھی سنایا کہ ان میں سے ایک دوسرے کے پاس گیا اور گھوڑے پر سوارتھا جب اس کے پاس پہنچ تو دیکھا کہ انہوں نے ایک آ دمی کو باندھا ہوا ہے بوچھا کہ کیوں اس کو باندھا ہوا ہے اس نے بتلایا کہ حضرت یہ مرتد ہوگیا ہے تو انہوں نے فرمایا کہ جب تک اس کوقل نہیں کروگے اس وقت تک میں اپنے گھوڑے سے نہیں اتروں گا چنانچہاس کوقل کردیا گیا۔

#### بَابُمَاجَآءَ فِيُمَنُ يَقْتُلُ نَفْسًامُعَاهَدَةً

## باب ۱۱: جو شخص کسی معاہد کوتل کر دے (اس کا حکم )

(۱۳۲۳) ٱلاَمَنُ قَتَلَ نَفْسًا مُعَاهِمًا لَّهُ ذِمَّةُ الله وذِمَّةُ رَسُولِه فَقِدَ اَخُفَرَ بِنِمَّةِ اللهِ فَلَا يُرَحُ رَاءِحَةَ الْجَنَّةِ وَ إِنَّ رِيُحَهَا لَهُ فَي مِنْ مَنِ مَسِيرةِ سَبْعِين خَرِينَفًا.

توکنچین بناد میں ہوتو اس میں اکرم میرانی کی بناہ کی خالف ورزی کی وہ مخص میں ایسے معاہد کوئل کردے جواللہ تعالی اوراس کے رسول کی بناہ میں ہوتو اس شخص نے اللہ تعالیٰ کی بناہ کی خلاف ورزی کی وہ مخص جنت کی خوشبونہیں سونگھ سکے گا۔اگر چہ جنت کی خوشبو محسوس ہوجاتی ہے۔

### (١٣٢٣) أَنَّ النبِي ﷺ وَدَى الْعَامِرِيِّيْنَ بِدِيَّةِ الْمُسْلِمِينَ وَكَانَ لَهُما عَهُدُّ مِّنُ رَّسُولِ اللهِ ﷺ.

تَرْبَخْچْهَنَّهُ: حَفرت ابن عباس مُنْ تَمْنَ بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مِئَلِفَتِیَّا نے عامر قبیلے سے تعلق رکھنے والے دوآ دمیون ( کے آل ہو جانے ) پرمسلمانوں کی طرف سے انہیں دیت دلوائی تھی کیونکہ ان دونوں کے ساتھ الله تعالیٰ کے رسول نے معائدہ کیا ہوا تھا۔

ذمی کوتل کرنے پر وعیدغیر مسلم چارفتم کے ہیں ① ذمی وہ غیر مسلم جس کو اسلامی ملک کی شہرت حاصل ہے ② متامن (امن طلب کرنے والا) وہ غیر مسلم جو ویز الے کر اسلامی ملک میں آیا ہے ③ معاہد (عہد و پیمان کرنے والا) دار الحرب کا وہ غیر مسلم جس کے ساتھ اسلامی ملک سے جنگ نہ کرنے کا معاہدہ کیا ہے ④ حربی: اس دار الحرب کا باشندہ جس کے ساتھ کوئی معاہدہ نہیں۔

تمام ائمہ متفق ہیں کہ اگر کوئی مسلمان متامن یا معاہد یا حربی کوئل کرے تو قصاص میں مسلمان کوئل نہیں کیا جائے گا۔اور ذی میں اختلاف ہے ۞ احناف کے نزدیک اس کے بدلے میں مسلمان کوئل کیا جائے گا۞ ائمہ ثلاثہ رئیسٹیم کے نزدیک قتل نہیں کیا جائے گا۔ (تفصیل آگے آرہی ہے)۔

## بَابُمَاجَآءَفِيْ حُكُمْ وَلِيِّ الْقَتِيْلِ فِي الْقِصَاصِ وَالْعَفُو

### باب ۱۲: مقتول کے ولی کا قصاص یا معاف کرنے کا فیصلہ کرنا

(١٣٢٥) لَمَّا فَتَحَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مَكَّةَ قَامِ فِي النَّاسِ فَحَمِلَ اللَّهَ وَاثْلَى عَلَيهِ ثُمَّ قَالَ وَمَنْ قُتِلَ لَه قَتِيلُ فَهُو بِخَيرِ النَّظَرَينِ إِمَّا اَن يَّغُفُو وإمَّا اَن يَّقُتُلَ.

تَرْجَجُهُمْ اللهِ عَرْبِهِ اللهِ عَلَيْ بِيان كرت بين: جب الله تعالى نے اپنے نبی سَرِ اللهِ عَلَي كَ لَتَ مَد كُوفَتَ كَيا تو آپ سَرَ اللهُ عَالَى عَلَي اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَي اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَي اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْكُوا اللهِ عَلَي اللهِ عَلَي اللهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَي اللهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِي اللهِ عَلَيْ عَلَيْكُوا عِلْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُوالِ عِلْمِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُوا عِلْمَ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُوالِي عَلَيْكُوالِي عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوالِي عَلْمِ عَلَيْكُوالِي عَلَيْكُوا عَلَيْ

درمیان کھٹرے ہوئے آپ نے اللہ تعالیٰ کی حمد و ثناء بیان کی پھرارشا دفر مایا: جس شخص کا کوئی (عزیزیارشتے دار) قتل ہوجائے اسے دومیں سے ایک بات کا اختیار ہے یا تو وہ معاف کر دیے یا پھر ( قاتل کو ) قتل کر دی۔

(١٣٢٧) أَنَّ اللَّهَ حَرَّمَ مَكَّةَ وَلَمْ يُحَرِّمُهَا النَّاسُ مَنْ كَانَ يُوْمِنُ بِاللَّهِ وَاليَّومِ الأخر فَلا يَسْفِكَ فِيها دَمَّا وَلا يَعُضِكَنَّ فِيها شَجَرًا فَإِنْ تَرَخَّصَ مُتَرَجِّصٌ فَقَالَ أُحِلَّتُ لِرَسولِ اللهِ ﷺ فَإِنَّ اللهَ آحَلُّها لِيُ وَلَمْ يُحِلُّها لِلنِّاسِ وإنَّمَا أُحِلَّتُ لِى سَاعَةٌ مِّن نَّهَارٍ ثُمَّ هِي حَرَامٌ إلى يومِ الْقِيَامةِ ثُمَّ إِنَّكُم مَعُشَرَ خُزَاعَةً قَتَلُتُم هذا الرجل مِنُ هُذَيْلِ وَإِنِّي عَاقِله فَمَنْ قُتِلَ قَتِيلٌ بَعداليومِ فَأَهْلُهُ بَيْنَ خِيرَتَينِ إِمَّا أَن يَّقْتُلُوا أَوْ يَأْخُذُوا الْعَقْلَ.

۔ تونجبہ کئی: حضرت ابوشرت کعبی مثانیءَ بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مَلِّشْفِیکا نے ارشاد فرمایا: بے شک اللہ تعالیٰ نے مکہ کوحرم قرار دیا ہے۔ اے لوگوں نے حرم قرار نہیں دیا۔ اللہ تعالیٰ اور آخرت کے دن پر جو مخص ایمان رکھتا ہو، وہ اس میں خون نہ بہائے اور اس کے درخت کو نہ کائے اگر کوئی شخص اس بارے میں رخصت حاصل کرنے کی کوشش کرے اور رپہ کہے: بیداللہ تعالیٰ کے رسول کے لئے حلال قرار دیا گیا تھا (تو یا در کھنا) اے اللہ تعالی نے صرف میرے لئے حلال قرار دیا ہے۔ اسے لوگوں کے لئے حلال قرار نہیں دیا اور میرے لے بھی دن کے ایک مخصوص حصے میں حلال قرار دیا گیا تھا، پھریہ قیامت تک قابل احترام ہے۔اے خزاعہ قبیلے کے لوگو! تم نے ہذیل قبیلے کے ایک شخص کو قبل کر دیا تھا۔ میں اس کی دیت دلوا دیتا ہوں آج کے بعد جس کا کوئی عزیز قبل ہو جائے ، تو اس مقتول کے رشتے داروں کو د دباتوں میں ہے ایک چیز کا اختیار ہو گایا تو وہ ( قاتل کو )قتل کر دیں یا وہ دیت وصول کرلیں ۔

(١٣٢٧) قُتِلَ رَجُلٌ عَلَى عَهْدِرسولِ الله ﷺ فَكُوْعَ الْقَاتِلُ إلى وَلِيِّهِ فَقَالَ القَاتِلُ يارسولَ الله وَاللهِ مَا ارَدتُ قَتُلَه فَقَالَ رسولُ الله عَنْهُ اَمَا إِنَّه إِنْ كَانَ قُولُهُ صَادِقًا فَقَتَلْتَه دَخَلَتِ النَّارَ فَكَلَّى عَنْهُ الرجُلُ قال وكان مَكْتُوفًا بِنِسْعَةٍ قَالَ فَحُرَجَ يَجُرُّ نِسْعَتَهُ قَالَ فَكَانَ يُسَهِّى ذَا النِّسْعَةِ.

تر بخبخ آب: حضرت ابو ہریرہ والٹونہ بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مَلِّشْتِيَا تا ہے زمانہ اقدس میں ایک شخص کوفل کر دیا گیا۔ قاتل کواس کے ورثاء كربردكيا كياتو قاتل في عرض كى: يارسول الله سَرَافَ الله كالله كالله كالله كالله كالمرم مُرَافِينَ الله عَلَيْ الله كالله كالله مَراكِ الله كالله فر مایا (لینی مقول کے ورثا سے فر مایا) اگریہ سے کہدرہاہے اورتم نے پھر بھی اسے تل کردیا توتم جہنم میں داخل ہوجاؤ گے، توال مخض نے اس قاتل کومعاف کر دیا۔ وہ قاتل ری کے ساتھ بندھا ہوا تھا۔ رادی بیان کرتے ہیں۔ وہ اپنی ری کو کھنچتا ہوا وہال سے نکلا اور اس کا نام" ذونسعه" (رسی والا) پڑ گیا۔

تشرِنیج: ایک آدمی کوتل کردیا گیا اور قاتل کو بکڑا گیا اور مقتول کے اولیاء کے حوالے کردیا گیا قاتل فے مسم کھا کر کہا یارسول الله مَلِّنْ الله كالسم ميرااس كِتْل كرنے كا ارادہ نہيں تھا اس پر حضور مَلِنْ الله كَا قَارَتْ كُورْ ما يا كما كريا بني بات ميں سچا ہے اور پھر تونے اس کوتل کر دیا تو تو آگ میں ڈالا جائے گا۔

سوال: جب تصاص كا فيمله موكميا تواب اگروه اس كولل كرتا توييشارع كي حكم كى وجه سے تفاتو بھراس كوكيے فرمايا: دخلت الناد اس کی مختلف توجیهات کی گئی ہیں؟ توجیہ نمسبر 1: ان کان صادق ای فی زعمك لین اگریہ تیرے گمان كے مطابق بھی اپن بات میں سچا ہے تو پھر بھی تونے قل كيا تواب ظاہر ہے كہ تيرااس كولل كرنا ہے گناہ ہے اس ليے فرمايا اگر قل كرے گا تو دخلت الناد

توجیہ ©: اگر معاف نہیں کرے گا بلکہ تصاص لے لے گا تو معاف کرنے کی صورت میں جو مرتبہ تجھے حاصل ہونا تھا وہ حاصل نہیں ہوگا تو ایک نہیں ہوگا تو ایک نہیں ہوگا تو ای افراط مرتبہ کو تعمیل ہے کہ حضور مُرِالْنَظِیَّةِ مِن اول ہے۔ دیگر کتابوں میں تفصیل ہے کہ حضور مُرالِنظِیَّةِ مِن اول ہے۔ دیگر کتابوں میں تفصیل ہے کہ حضور مُرالِنظِیَّةِ نے فرما یا کہ نے فو النسعة سے فرما یا ہے کہ دیت اوا کرواس نے عرض کی یا رسول اللہ مُرالِنظِیَّةِ میرا قبیلہ بھی اس کی طاقت نہیں رکھتا پھر حضور مُرالِنظِیَّةِ نے بیت المال سے دیت اوا کردی تھی (نسعة کامعنی ہے چڑے کا تھہ)

### بَابُمَاجَآءَ فِي النَّهْيِ عَنِ الْمُثُلَّةِ

### باب ۱۳: مثله کرنے کی ممانعت

(۱۳۲۸) كَان رَسُولُ اللهِ ﷺ إِذَا بَعَثَ آمِيْرًا عَلَى جَيْشٍ أَوْصَالُا فِي خَاصَّةِ نَفْسِهِ بِتَقُوٰى اللهِ وَمَن مَّعَهُ مِنَ الْمُسلِمِينَ خَيْرًا فَقَالَ أُغُزُوا بِسِمِ اللهِ وَفِي سَمِيْلِ اللهِ قَاتِلُوا مَنْ كَفَرَ اغْزُوْا وَلَا تَغُلُّوا وَلَا تَغُرِدُوا وَلَا تُمَيِّلُوا ولَا تَقْتُلُوا وَلِينَا وَفِي الْحَديثِ قِصَّةٌ.

ترکیجی بنہ: سلیمان بن بریدہ نوائٹی اپنے والد کا یہ بیان نقل کرتے ہیں: نبی اکرم مُطِّنَفِیکَمَّ جب کی شخص کو کسی کا امیر مقرر کرتے ہے تو آپ اسے بطور خاص اس کی اپنی ذات کے حوالے سے، اللہ تعالیٰ سے ڈرنے کی اور مسلمانوں کے حوالے سے بھلائی کی تلقین کیا کرتے تھے۔آپ بھٹے ارشاد فرماتے تھے۔اللہ تعالیٰ کا نام لے کراللہ تعالیٰ کی راہ میں جنگ کا آغاز کرو! جو شخص اللہ تعالیٰ کے مشر ہیں ان کے ساتھ لڑائی کروتم خیانت نہ کرنا اور عہد شکنی نہ کرنا اور مثلہ نہ کرنا اور بچوں کو تل نہ کرنا۔

(۱۳۲۹) أَنَّ اللهَ كَتَب الْإِحْسَانَ عَلَى كُلِّ شَيْعٍ فَإِذَا قَتَلْتُمْ فَأَحْسِنُوا الْقَتُلَةَ وإذَا ذَبَحُتُم فَأَحْسِنُوا اللِّهُ عَنَّهُ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللللْلِي اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى

ترکنچیننما: حضرت شداد بن اوس اٹھائی بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مُطَلِّی آنے ارشاد فرمایا: بے شک اللہ تعالیٰ نے ہر چیز کے بارے میں بھلائی کولاؤم قرار دیا ہے تو جبتم (کسی کو قصاص میں یا جنگ کے دوران) قتل کروتو اجھے طریقے سے قتل کرو (یعنی اذیت پہنچائے بغیر قتل کرو) اور جبتم (کسی جانورکو) ذرج کروتو اچھے طریقے سے ذرج کروآ دمی اپنی چھری کو تیز کر لے اور اپنے ذرج ہونے والے جانورکو تکلیف نہ پہنچائے۔

تشریع: مثلہ یہ ہے کہ کس کے ہاتھ پاؤں اور ناک وغیرہ کاٹ دینا یہ بالا تفاق ناجائز ہے باتی حضور مَرَّاتُسَيَّمَ ہَب کس کوامیر بناتے تو اس کوخصوصی طور پر تقویٰ کی وصیت فرماتے اس کی وجہ یہ ہے کہ ماتحت تو ڈر کی وجہ سے تقویٰ اختیار کرلیں گے چونکہ امیر کوکسی کا ڈر تو ہوگانہیں ہوسکتا ہے کہ یہ غیرمختاط ہوجائے ڈرنہ ہونے کی وجہ ہے۔ لا تغدید وا: عهد شکنی نه کرواور بچول کوتل نه کروبشرطیکه اس کی طرف سے خیانت نه ہوورنه ان کوبھی قبل کردیا جائے گا بچے کے قبل نه کرنے میں ایک توبیہ ہے کہ یہ کسی کی طرف سے مدافعت نہیں ہے اور دوسرا فائدہ بیہ ہے کہ اس کوغلام بنالو۔

#### بَابُ مَاجَآءَ فِي دِيَةِ الْجَنِيٰنِ

### باب ۱۲: پیپ میں موجود یجے کی دیت

(١٣٣٠) قَطَى رَسُولُ الله ﷺ فِي الْجِنِينِ بِغُرَّةٍ عَبْدٍ اَوْ اَمَةٍ فَقَالَ الَّذِي قُضِيَ عَلَيهِ اَيُعْظَى مَن لَّا شَرِبَ وَلَا آكَلَ وَلَا صَاحَ فَاسْتَهَلَّ فَمِثُلُ ذٰلكَ يُطَلُّ فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ إِنَّ هٰذَا لَيَقُولُ بِقَوْلِ شَاعِرٍ بَلَ فِيهُ غُرَّةُ عَبُدًا وَامَةٌ.

ترکنجہ نئہ: حضرت ابو ہریرہ وٹائن بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مُطَائِنَ آئی بیٹ میں موجود بچے کے بارے میں ایک غلام یا کنیز تاوان کے طور پر ادا کرنے کا فیصلہ دیا جس نے خلاف فیصلہ دیا گیا۔ اس نے عرض کی۔ کیا ہم اس کی ادائیگ کریں کہ جس نے کچھ کھایا نہیں کچھ بیانہیں وہ چیخ کررویانہیں۔ اس طرح کا خون تو رائیگاں جاتا ہے تو نبی اکرم مُطَائِنَ آئے نے ارشاد فرمایا: بیتو شاعروں کی طرح کا مار کہا ہے بلکہ اس طرح کے خون میں غلام یا کنیز کوتا وان کے طور پر ادا کیا جائے گا۔

(۱۳۳۱) إِنَّ إِمُرَ آتَينِ كَانَتَا ضَرَّتَينِ فَرَمَتُ إِحْدَاهُما الْأُخُرِى بِحَجَرٍ او عُمُودِفُسُطاطٍ فَٱلْقَتْ جَنِيْنَهَا فَقَطٰى رَسُولُ اللهِ ﷺ فِي الْجَنِينِ غُرَّةٌ عَبُدًا و آمَةٌ وجَعَلَهُ عَلى عَصَبَةِ الْمَرْأَة.

تر بخبی بن حضرت مغیرہ بن شعبہ طافیہ بیان کرتے ہیں: دوعورتیں آپس میں سوکن تھیں ان میں سے ایک نے دوسری کو پتھریا شاید خیمے کی لکڑی ماری تو اس عورت کا بیٹ میں موجود بچہ ضائع ہو گیا تو نبی اکرم مُظِّ الْفَیْجَ نے اس بچے کے بارے میں ایک غلام یا کنیز تا وان کے طور پرادا کرنے کا فیصلہ دیا اور آپ نے اس کی ادائیگی عورت کے خاندان کے ذمے لازم کی۔

جنین کامعنی ہے حمل۔ اگر کوئی حالمہ عورت کو مارے اور اس کا بچرگر جائے تو اس کی دوصور تیں ہیں: ① مردہ ہو کر پیدا ہوگا۔ ②یازندہ ہو کر پیدا ہوگا اگر زندہ پیدا ہوجانے کے بعد مرجائے تو پھر دیت کا ملہ ہوگی اور اگر وہ مرا ہوا پیدا ہوتواس کی دیت غرق ہے باقی یہ کوئی ضابطہ اور معیار کے طور پر نہیں فرمایا بلکہ اصل واجب دیت کا بیسواں حصہ ہے اس زمانہ کے اندر عمومی طور پر غلام یا باندی کی قیمت دیت کے جیسویں جھے کے برابر ہوتی تھی اسی طرح آگے فرس اور بغل کا ذکر اس کی بھی یہی وجہ ہے کہ ان کی قیمت دیت کے بیسویں جھے کے برابر ہوتی تھی اس لیے بیفر مایا ایک حدیث میں پانچے سودر ہم کا بھی تذکرہ ہے۔

غرة عبدا اوامة غرة بضمر الغين وتشديد الراء بالتنوين: اصل ميں گھوڑے كى پيثانى پر بياض كو كہتے ہيں ليكن پھراس ميں توسيع كركے ہرعمدہ چيز كوكہا جانے لگا اگر چهوہ سفيد نہ ہو چونكہ غلام اور باندى عمدہ مال ہوتے ہيں اس ليے ان كوغرہ كہا جاتا

#### بَابُمَاجَآءَلَايُقُتَلُمُسْلِمٌ بِكَافِرٍ

### باب ۱۵: کسی مسلمان کوکسی کا فر کے بدلے میں قتل نہیں کیا جائے گا

(۱۳۳۲) قُلتُ لِعَلِيِّ يَا آمِيرَ الْمُنُومِنِيْنَ هَلْ عِنْلَ كُم سَوْدَاءُ فِي بَيْضَاءَ لَيُسَ فِي كِتَابِ اللهِ قَالَ لَا وَالَّذِي فَلَقَ الْحَبَّةَ وَبَرَ ٱلنَّسْمَةُ مَا عَلِمْتُهُ إِلَّا فَهُمَّا يُعْطِيهُ اللهُ رَجُلًا فِي الْقُرآنِ وَمَا فِي الصَّحِيفةِ قُلتُ ومَا فِي الصَّحِيفةِ قَلتُ ومَا فِي الصَّحِيفةِ قَلتُ ومَا فِي الصَّحِيفةِ قَل الصَّحِيفةِ قَل السَّحِيفةِ قَال الْعَقْلُ وفِي كَاكُ الرَّسِيْرِ وَ آن لَّا يُقْتَلَ مُنُومِنُ بِكَافِرٍ.

ترکیجی نظم: ابو جحیفہ بیان کرتے ہیں: میں نے حضرت علی وہائی ہے کہا اے امیر المؤمنین! کیا آپ کے پاس موجود تحریر میں کوئی ایسا حکم بھی ہے جواللہ تعالیٰ کی کتاب میں نہ ہو؟ تو انہوں نے جواب دیا۔ اس ذات کی قسم جس نے دانے کو چیرا ہے اور جان کو پیدا کیا ہے۔ میرے علم میں صرف وہ فہم ہے جواللہ تعالیٰ قرآن کے حوالے ہے کی شخص کو عطا کرتا ہے یا صحفے میں موجود کچھا دکام ہیں۔ راوی بیان کرتے ہیں: میں نے دریافت کیا: صحفے میں کیا تحریر ہے تو انہوں نے بتایا۔ اس میں دیت کے احکام ہیں۔ قیدی کوآزاد کرنے کے احکام ہیں اور یہ تھم ہے۔ کسی کافر کے بدلے میں کسی مؤمن کوئل نہ کیا جائے۔

ومانی الصیحفة: حضرت علی مثالث نے فرمایا میرے پاس ایک صحیفہ ہے جس میں رسول اللہ مُؤَفِّکَةَ کے چندارشادات مذکور بیں پھرابو جحیفہ مُٹالٹن نے سوال کیااس صحیفہ میں کیا ہے؟ سوال کی غرض میتھی تا کہ خاص وصیت کا وہم ختم ہوجائے یعنی خلافت کی وصیت حضرت علی مُٹالٹن نے جواب دیااس صحیفے میں دیت کے احکام ہیں اور بیتھم ہے کہ کوئی مومن کا فرکے قصاص میں قتل نہ کیا جائے۔ اگر کوئی شخص ذمی کوتل کردے تو آیا ذمی کے بدلے میں مسلمان کوتل کیا جائے گا یانہیں؟

تواحناف کہتے ہیں کہ قبل کیا جائے گاعندالجمہور قبل نہیں کیا جائے گا۔

امام صاحب والليكائي كى دليل: ① حديث ابن عمر ثقافتاً ہے جس كى تخريج دار قطنى نے كى ہے جس كامضمون يہ ہے كہ نبى كريم مُؤَلِّنَكُمْ الله على ال

**ر کیسل © :** حضرت عمر ٹٹاٹٹونے اپنے زمانہ خلافت کے اندر ایک مسلمان کو ذمی کے بدلے میں قتل کرنے کا حکم دیا تھا مصنف عبدالرزاق کےاندر حضرت عمر ٹٹاٹٹو کے اس فیصلے کا تذکرہ ہے۔

ر المسلى المسلى الله المسلمان المسلمان كو المسلم كالمسلم كالمسلم

وسیل ان اور کا اللہ کا موالنا و دمائهم کلمائنا."ان کے مالوں کو ہمارے مالوں کی طرح تحفظ عاصل ہے اور ان کی جانوں کا تحفظ حاصل ہے۔ اور ان کی جانوں کو ہماری جانوں کا تحفظ حاصل ہے۔ "

لہذااحناف اس بات کے قائل ہیں کہ ذمی کے بدلے میں مسلمان کوتل کیا جائے گا اس حدیث کی سند میں اگر چے ضعف ہے کین سند کو

تقویت حاصل موجاتی ہے خلفاء راشدہ کے فیصلوں کی وجہ سے۔

حبمبوری وسیل: مدیث علی فاتنی مدیث الباب ہے کہ لایقتل مسلم دبکافر . دوسری مدیث کے اندران لایقتل مومن بکافر بیعدیث مدیث علی فاتنی کے نام سے مشہور ہے۔

ھل عند کھر سوداء فی بیضاء: کیا تمہارے پاس کوئی کھی ہوئی چیز ہے یہ کنامیہ ہوئے ہونے سے ایس کھی ہوئی جز کہ جو کتاب اللہ کے اندر نہ ہو۔

جواب ①: اس حدیث میں کافر سے مراد مطلق کافرنہیں بلکہ کافرح بی مراد ہے کہ مسلمان کو کافرح بی کے بدلے میں قتل نہیں کیا جائے گا اور دلیل شخصیص خلفاء راشدین ٹن گڑئے کے فیصلے میں خصوصا اس حدیث کوروایت کرنے والے حضرت علی بڑا تھ ہیں وہ خود اپنے زمانہ خلافت میں فیصلہ میں کہدرہے ہیں کہ مسلمان کو ذمی کے بدلے میں قتل کیا جائے گا ورنہ اس سے بیلازم آئے گا کہ حضور مَرَّا اَسْتُحَاتِّ ہے بچھ روایت کریں اورفتو کی بچھ دیں اس سے تو حضرت کی عدالت پر حرف آئے گا لازمی آپ ماننا پڑے گا کہ کافر سے مراد کافرح بی ہیں۔

#### باب

### باب ۱۱: کفار کی دیت کا حکم

#### (١٣٣٣) دِيَّةُ عَقُلِ الْكَافِرِ نِصْفُ دِيَّةِ عَقُلِ الْمُؤْمِنُ.

تر بخبی کئی: عمر و بن شعیب مناطق اپنے والد کے حوالے ہے ، اپنے دادا کا یہ بیان نقل کرتے ہیں: نبی اکرم مَطِّنْظِیَّا بنے ارشاد فر مایا ہے۔ کسی کا فر کے بدلے میں کسی بھی مسلمان کوتل نہیں کیا جائے گا۔

فری کی ویت: (آعندالاحناف مسلمان کی دیت کے برابر ہے۔ (۱۵م احمد بن عنبل اللہ فافر ماتے ہیں کہ ذمی کی دیت مسلمان کی دیت کا امام شافعی ولیٹی فرماتے ہیں کہ ذمی کی دیت ہم فرار درہم ہے اور مجوی کی دیت آٹھ سودرہم ہے۔ امن کا امام شافعی ولیٹی فرماتے ہیں کہ ذمی کی دیت ہم فرار درہم ہے اور مجوی کی دیت آٹھ سودرہم ہے۔ احت است کی ولیت کی دوایت ہے کہ نبی کریم مِنَّ اللَّهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الله بنوعام کے دوآ دمیوں کی دیت مسلمان کی دیت کی طرح کا داکرنے کا حکم فرمایا معلوم ہوا کہ ذمی کی دیت مسلمان کی دیت کے برابرہوگی۔

ووسسری وسیل: شعیب بن المسیب بن المسیب بن المسیب بن کریم مَرافظ نظر ایا: دیت الذهی الف دینار کدیة المسلم اور خابر المسلم المسیب کے بارے میں محدثین کا فیصلہ ہے کہ جمت ہیں۔ مسلمان کی دیت کے برابر ہے اور مرایل سعید المسیب کے بارے میں محدثین کا فیصلہ ہے کہ جمت ہیں۔ تنیسسری وسیل: حاشیہ بدایة کے اندر مبسوط کے حوالہ سے امام زہری رایشید کا قول فل کیا کہ:

ان ابابكروعمر رضى الله عنهما كأن يجعلان دية الذهى كدية المسلم.

حضرت ابو بكر اور حضرت عمر والتي ذي كي ديت مسلمانون كي ديت كي برابر همرات تھے۔"

اور نیز شروح ہدایة کے اندر ابن مسعود والتي ارشاد فرماتے ہيں که دية الذهبي كلية المسلماور آثار صحابہ والتي ابواب الديات كاندر حديث مرفوع كے عكم ميں ہيں۔

770

احم بن صنبل الشيط كى دليل: يهال عديث نقل كى كه نبى كريم مُؤَفِينَةً في ارتاد فرمايا: دية عقل الكافر نصف عقل المسلمر او كها قال.

**جواب:** بیمنسوخ ہے آپ مُرَافِظِیَّا کے نیصلے کی وجہ سے اور انژعمر مُناٹین کا جواب روی کے ساتھ نقل کر کے ضعف کی طرف اشارہ فرمادیا اور اگر صحت تسلیم کر لی جائے توبید حضرت عمر مُناٹین کا اپناا جتہاد ہے بطور مصالحت کے ایسا کیا ہوگا۔ مرب کو ب

امام ما لک وامام شافعی عَیْسَتُنا کی دلیل: انز عمر بن الخطاب زانتی ہے:

انهقال دية اليهودي والنصر اني اربعة الاف ودية المجوسي ثمانمائة.

"یہودی اورعیسائی کی ویت چار ہزاردیناراور مجوی کی دیت آٹھ ہزار دینار ہے۔"

#### بَابُ مَاجَآءَ فِي الرَّجُلِ يَقْتُلُ عَبُدَهُ

## باب کا: جو شخص اینے غلام کوتل کر دے

### (١٣٣٣) مَنُ قَتَلَ عَبُلَهُ قَتَلْنَاهُ ومَنْ جَلَعَ عَبُلَهُ جَلَعُنَاهُ.

ترکیجینب، حضرت سمرہ ٹاٹنو بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مِنَّائِشِیَّا نے ارشاد فرما یا جو شخص اپنے غلام کو آل کر دے ہم اسے قبل کروا دیں گے اور جو شخص اس کا کوئی عضو کاٹ دے ہم اس کاعضو کٹوا دیں۔

**تشریح:** اس مئلہ میں تمام ائمہ کا تفاق ہے کہ اگر آتا نے اپنے غلام کوئل کردیا تو اس کوقصاص میں قتل نہیں کیا جائے گا کیونکہ غلام کا قصاص لینے کاحق مولی کوہوتا ہے تو اس سے لازم آئے گا ایک ہی آ دمی کا مطالب اور مطالب ہونا جو سیح نہیں۔

موال: زیر بحث باب کی روایت میں ہے کہ مولی کو قصاصاغلام کے بدلے میں قتل کیا جائے گا؟

**جواب ①:** اس حدیث میںعبد سے مراد آزاد کردہ غلام ہے معنی سے ہوگا کہ جو آ دمی اپنے آزاد کردہ غلام کوتل کرے اس کوقصاص میں قتل کیا جائے گااس سے مراد وہ غلام نہیں جس میں فی الحال رقیت موجود ہے۔

**جواب ②:**اس حدیث میں زجر مذکور ہے اور زجر سے مرادیہ ہے کہ مولی اگر چہ قصاص کا مستحق تونہیں لیکن ہم تعزیر اُس کوتل کر سکتے ہیں۔

## بَابُمَاجَآءَفِىالْمَرْأَةِ تَرِثُمِنْدِيَةِزَوُجِهَا

## باب ۱۸:عورت اپنے شو ہر کی دیت میں وارث ہو گی

(١٣٣٥) أَنَّ عُمَرَ كَان يَقُولُ الرِّيَّةُ عَلَى الْعَاقِلَةِ ولَا تَرِثُ الْمَرْ اَقُمِنْ دِيَّةِ زَوْجِها شَيْئًا حَتَّى اَخْبَرَ لَا الضَّجَّاكُ بُنُ سُفُيانَ الْكِلَابِيُّ آنَّ رسولَ اللهِ عَلَيْ كَتَبَ اللهِ اَنْ وَرِثَ اِمْر اَقَا أَشْيَمَ الضَّبَ الِي مِنْ دِيَّةِ زَوجِها.

ترکیجی کنی: سعید بن مسیب بیان کرتے ہیں: حضرت عمر شائند بیفر ماتے تھے دیت کی ادائیگی (قاتل کے) خاندان کے ذمے ہوگی اور کوئی عورت اپنے شوہر کی دیت میں کسی چیز کی وارث نہیں ہوگی۔ تشرفیح: انمه اربعہ بڑائی کا اتفاق ہے کہ خاوند کے جیسے دیگر اموال میں سے عورت کو حصہ ملے گا اس طرح خاوند کی دیت سے بھی اس کو حصہ ملے گا حضرت عمر مزالتی کی ابتداء رائے یہ تھی کہ خاوند کی دیت سے بوی کو حصہ ملے گا ان کا اجتہاد یہ تھا کہ بیوی ای مال سے وراثت کی حقد ارہے کہ جو مال موت کے وقت خاوند کا مملوک نہیں ہے تو وراثت کی حقد ارہے کہ جو مال موت کے وقت خاوند کا مملوک نہیں ہے تو کسے حصہ دیا جائے حتی کہ خاک بن سفیان کلا بی مخالی مقال کہ اس کی دیت سے حصہ دیا جائے کیونکہ اس زمانہ میں ضحاک بن حضور مُرالتُ الله مخالی بن سفیان کلا بی کو خط کھا کہ اس کی بیوی کو بھی اس کی دیت سے حصہ دیا جائے کیونکہ اس زمانہ میں ضحاک بن سفیان کلا بی کو خط کھا جب بیرحدیث حضرت عمر شاہو نے اجتہاد سے رجوع کر لیا تھا۔معلوم ہوا سفیان کلا بی مؤلو ہو ایک کو حصہ دیا جائے گا۔

ایک وجہ یہ ہے کہ دیت کا جو مال ہے اس کا سبب بھی خاوند کی حیاۃ ہی ہے اس لیے جیسے دیگر اموال میں میراث جاری ہوگی ای طرح دیت کے مال میں بھی جاری ہوگی بعض کتا ہوں میں امام مالک رائے گئے کا قول نقل کیا گیا ہے کہ دیت کے مال میں سے خاوند کو حصہ نہیں ملے گالیکن امام تر مذی رائے گئے نے اس کو ذکر نہیں کیا پس معلوم ہوا کہ رائے یہی ہے کہ حصہ ملے گا ضاب کوفہ کے اندر ایک قلعہ ہے اس کی طرف نسبت کرتے ہوئے ضابی کہتے ہیں باقی ہے کوئی قبیلے نہیں ہے۔

#### بَابُ مَاجَآءَ فِي الْقِصَاص

### باب١٩: قصاص كاحكم

(۱۳۳۷) آنَّ رَجُلَّا عَضَّ يَكَ رَجُلٍ فَنَزَعَ يَكَهُ فَوَقَعَتْ ثِنَيَتَاهُ فَاخْتَصَهَا إلى النَّبِيِ ﷺ فَقَالَ يَعُضُّ آحَكُ كُم

تو بخبی بنی: حضرت عمران بن حصین و النی بیان کرتے ہیں: ایک شخص نے دوسرے کے ہاتھ پر کاٹ دیا۔ دوسرے نے اپنا ہاتھ کھینچا تو پہلے شخص کے سامنے کے دودانت ٹوٹ گئے وہ اپنا مقدمہ لے کرنبی اکرم سَرِّ اَلْفَظِیَّمَ کَی خدمت میں حاضر ہوئے تو آپ نے ارشاد فرمایا۔ ایک شخص اپنے بھائی کے ہاتھ کو یوں چباتا ہے جیسے اونٹ چباتا ہے۔ تہہیں کوئی دیت نہیں ملے گی تو اللہ تعالی نے یہ حکم نازل کیا۔ اورز خموں میں بھی قصاص ہوتا ہے۔

فراجب فقہاء : امام ابوحنیف، امام شافعی میکن اور جمہور کے نزدیک اگر ایک آدمی اپنا دفاع کرتا ہوادوسرے کا ناگزیر نقصان کرے تو وہ ہدرہے جبکہ امام مالک ولیے شکان کے قائل ہیں امام نووی ولیے بیل کہ اس حدیث میں ان لوگوں کے لیے دلیل ہے جوایے میں ضمان وقصاص کے قائل نہیں ہیں۔ تا ہم بیضروری ہے کہ دفاع بقدر ضرورت ہواور نیت بھی اپنی حفاظت کی ہونہ نقصان پہنچانے کی مثلاً حضرت جرائیل علای میں تعالی جب حضرت مریم میں اس وقت پیش آئے جب وہ شمل کردہی تھیں توانہوں نے اپنے دفاع کے لیے دفاع کے لیے فرمایا: انی اعو ذبالر حلن منك ان كنت تقیا بیابتدائی دفاع الفاظ سے جونرم ہیں۔ فانزل الله تعالی والجروح قصاص بیاضافہ غالبا صرف تریزی کی روایت میں ہاس سے اس کا شان نزول بیان کرنا مرادے یعنی جہاں قصاص

بمعنی مما ثلت ممکن ہوتو قصاص لیا جائے گا ور نہ حکومۃ عدل ہوگ ۔

(۱) اُونٹ عجیب وغریب جانور ہے اس کی بردباری کا عالم یہ ہے کہ ایک بچیجی اس کی ٹیل پکڑ کر جہاں چاہے لے جاسکتا ہے لیکن کینہ پروربھی اتنا ہی ہے اگر کسی کا دشمن ہوجائے تو اس کی کھوپڑی بکڑ کر اکھاڑ لیتا ہے اس لیے نبی مُؤَلِّفَ ﷺ نے اس کی مثال دی ہے ۔ ( بخاری حدیث ۱۸۹۲ کتاب الدیات، باب ۱۸ مسلم شریف حدیث ۱۲۷۳ )۔

#### بَابُمَاجَآءَفِىالُحَبُسِفِىالْتُهُمَةِ

#### باب ۲۰:حوالات اورتهمت کی سز ا

(١٣٣٤) أَنَّ النبِيَّ ﷺ حَبَسَ رَجُلًا فِي ثُهُمَةٍ ثُمَّ خَلَى عَنْه.

تر پنجینئم: بہزین حکیم اپنے والد کے حوالے ہے ، اپنے دادا کا یہ بیان نقل کرتے ہیں: نبی اکرم مُؤَشِّفَ ﷺ نے تہمت کی وجہ ہے ایک شخص کو قید کروادیا تھا پھرآپ نے اسے چھوڑ دیا۔

تشریح: اسلام میں جیل کی سرانہیں جرائم کی سزائیں ہاتھ کے ہاتھ چکا دی جاتی ہیں البتہ حوالات (حراست) ہے یعنی کسی پر کوئی الزام ہواور ابھی تحقیق جاری ہوتو دوران تحقیق حراست میں رکھا جاتا ہے تا کہ بھاگ نہ جائے نبی سُرِ اُسْتَطَعَ کے عہد مبارک میں ایک تخص پر تہمت تھی تو آپ مَلِّشَیْئَةً نے اس کوروک لیا اور ستون وغیرے باندھ دیا پھر تحقیق میں وہ بےقصور ثابت ہوا توجھوڑ دیا۔

#### بَابُمَاجَآءَمَنُ قُتِلَ دُوْنَ مَالِهِ فَهُوَشَهِيْدُ

## باب ۲۱: جو مخض اپنے مال کی حفاظت کرتے ہوئے تل ہوجائے وہ شہید ہے

(١٣٣٨) مَنْ قُتِلَ دُونَ مَالِهِ فَهُو شَهِينًا ومَنْ سَرَقَ مِنَ الْأَرْضِ شِبْرًا طُوِّقَهْ يَومَر الْقِيامَةِ مِنْ سَبُعِ أَرْضِينَ.

تَرْجِيكُنُها: حضرت سعيد بن زيد وذالتي نبي اكرم مَلِّ النَّيْجَةَ كايه فرمان نقل كرتے ہيں: جو محض اپنے مال كي حفاظت كرتے ہوئے مارا جائے وہ شہیدہ۔جو خض کسی دوسرے کی ایک بالشت زمین ہتھیا لے گا قیامت کے دن اس کی گردن میں سات زمینوں جتنا وزنی طوق ڈالا جائے گا۔

#### (١٣٣٩) مَنْ قُتِلَدُونَ مَالِهِ فَهُوَشَهِينٌ.

تَرُخِيْجَنُهُ: حضرت عبدالله بن عمرو رفاتني نبي اكرم مُؤلِفَيْجَةً كاية فرمان قل كرتے ہيں: جوفحض اپنے مال كى حفاظت كرتے ہوئے مارا جائے

## (١٣٣٠) مَنُ أُرِيدَمَالُهُ بِغَيرِ حَقِّ فَقَاتَلَ فَقُتِلَ فَهُوَ شَهِيُدٌ.

تَوْجَجْهَنَّهُ: ابراہیم بن محمد بیان کرتے ہیں: میں نے حضرت عبداللہ بن عمرو وٹاٹھند کو یہ بیان کرتے ہوئے ساہے نبی اکرم مُؤَلِّفَيْکَا بَا ارشا د فرمایا: جس شخص کا مال ناحق طور پر چھینا جارہا ہواوروہ لڑائی کرتے ہوئے مارا جائے تو وہ شہید ہے۔ (۱۳۲۱) مَنْ قُتِلَ دُوْنَ مَالِهِ فَهُوَشَهِيْنٌ وَمَنْ قُتِلَ دُوْنَ دِيْنِهِ فَهُوْ شَهِيْنٌ وَمَنْ قُتِلَ دُوْنَ دَمِهِ فَهُوَ شَهِيْنٌ وَمَنْ قُتِلَ دُوْنَ الْمُهُونَ الْمُؤْنَ وَمُنْ قُتِلَ دُوْنَ الْمُلِهِ فَهُوَ شَهِيْنٌ وَمَنْ قُتِلَ دُوْنَ الْمُلِهِ فَهُو شَهِيْنٌ.

تر بخبختنان طحی بن عبدالله ، حضرت سعید بن زید مخاص کا بید بیان فقل کرتے ہیں : وہ فرماتے ہیں میں نے نبی اکرم منطق کے کو بیدار شاد فرماتے ہیں ہیں نے دین کی حفاظت کرتے ہوئے مارا جائے وہ شہید ہے۔ جو شخص اپنے دین کی حفاظت کرتے ہوئے مارا جائے وہ شہید ہے۔ جو شخص اپنے اہل وعیال کی حفاظت کرتے ہوئے مارا جائے وہ شہید ہے۔ جو شخص اپنے اہل وعیال کی حفاظت کرتے ہوئے مارا جائے وہ شہید ہے۔ تشریعے : انسان کا دین محترم ہے جان محترم ہے مال محترم ہے اہل وعیال محترم ہان میں سے اگر کسی کی حفاظت کرتے ہوئے مارا جائے تو وہ شہید ہے حکمی شہید ہے نواب کے اعتبار سے چونکہ اکثر احادیث کے اندر مال کا ذکر ہے اس لیے امام تر مذکی والی اللہ عنوان کے اندر مال کا ذکر ہے اس لیے امام تر مذکی والی اللہ عنوان کے اندر مال کا ذکر کیا۔ بیصدیث اعلی درجہ کی صحیح ہے اس سے معلوم ہوا کہ مال کی ، ذات کی ، دین کی اور اہل وعیال کی حفاظت کرنی چاہیے اور اس کے لیے لئرنا چاہے کئے کی موت نہیں مرنا چاہیے بھراگر کا میاب ہوتو با مراد ہوا اور ماراگیا تو شہید ہوا لیں وہ بھی با مراد ہوا۔

#### بَابُمَاجَآءَفِي الْقَسَامَةِ

### باب ۲۲: قسامه (حلف برداري) كابيان

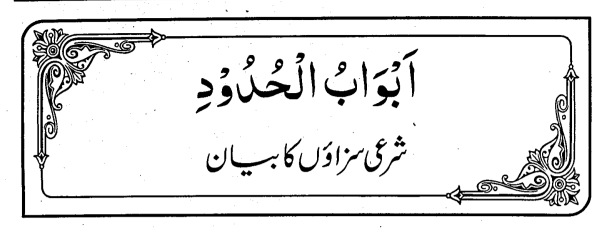
### قسامت كاحكم:

(۱۳۳۲) خَرَجَ عَبُ اللهِ بَنُ سَهِلِ بَنِ زيبٍ و عَيصةُ بَنُ مَسْعُودِ بَنِ زيبٍ حَتَّى إِذَا كَانَا بِحَيْبَرَ تَفَرَّقَا فِى بَعْضِ مَاهُناكَ ثُمَّ انَّ هُحَيِّصةَ وَجَلَ عَبَلَ اللهِ بَنِي سَهُلٍ قَتِيلًا قَل قُتِلَ فَلَفَنَهُ ثُمَّ اقْبَلَ إلى رَسُولِ اللهِ عَلَيْهُ هُوَ وَحُويِّصَةُ بَنُ مسعودٍ وعَبِلُ الرحل بَنِ سَهْلٍ و كَانَ اَصْغَرَ الْقَوْمِ ذَهَبَ عَبُلُ الرحل لِيتَكَلَّمَ قَبُلُ صَاحِبَيْهِ وَحُويِّصَةُ بَنُ مسعودٍ وعَبِلُ الرحل فِي بَنِ سَهْلٍ و كَانَ اَصْغَرَ الْقَوْمِ ذَهَبَ عَبُلُ الرحل لِيتَكَلَّمَ قَبُلُ مَا حَبُيهِ وَكُويِّصَةُ بَنُ مسعودٍ وعَبِلُ اللهِ عَلَيْهُ مَا صَعْرَ الْقَوْمِ ذَهَبَ عَبُلُ اللهِ عَلَيْهُ وَلَا يَعْمُ اللهِ عَلَيْهُ مَعَهُمَا فَلَ كَرُوالِرَسُولِ اللهِ عَلَيْهُ مَقْتَلَ قَالَ اللهِ عَلَيْهُ وَلَي مَعْهُمَا فَلَكُم وَالْمُ اللهِ عَلَيْهُ مَعْهُمَا فَلَ كَرُوالِرَسُولِ اللهِ عَلَيْهُ مَقْتَلَ عَبِي اللهِ بَنِي مَعْلِ فَقَالَ لَهُم اَتَحْلِفُونَ بِخَبُسِينَ يَمِينًا قَالُوا و كَيفَ نَقْبَلُ ايُمَانَ قُومٍ كَفَّادٍ فَلَبَّا رَاى ذَٰلِكَ عَبِي اللهِ عَلَيْهِ اعْفُلُ اللهِ عَلَيْهُ اعْلَى اللهِ عَلَيْهِ اعْلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اعْلَى اللهُ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهُ اعْلَى اللهِ عَلَيْهُ اعْلَى اللهِ عَلَيْهُ اعْلَى اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهُ اعْلَى اللهِ عَلَيْهُ اعْلَى اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

ترجیکتی دخترت بهل بن ابوحثمه و بیات کرتے ہیں: یکی نامی راوی بیان کرتے ہیں۔ میرے خسیال میں بی حدیث حضرت رافع بن خدت و بیات میں بی مدین حضرت میں بی مدین کرتے ہیں بی معدود و بیاتی روانہ رافع بن خدت و بیات میں سے دونوں حضرات بی فرماتے ہیں: حضرت عبدالله بن بهل و بیاتی اور حضرت محیصه بن مسعود و بیاتی روانہ موسے بیدالله بن بهل و بیات کی محمد میں معدود بیاتی معدود و بیاتی اور میں معدود و بیاتی اور میں معدود بیات میں معدود بیات میں میں معدود بیات کے ماتھ حضرت حویصہ بن مسعود و بیاتی و معرت عبدالرحمان بن بہل و بیات بیلے بات میں سب سے کم عمرت و دونوں ساتھیوں سے پہلے بات میں میں موتی کرنے گئے تو نبی میرانتی بی میں ایک بروں کوموقع دو! وہ خاموش ہوگے۔ ان کے دونوں ساتھیوں نے بات چیت کی میروع کرنے گئے تو نبی میرانتی بیات بیت کی سب کے موتی دونوں ساتھیوں نے بات چیت کی میروع کے دونوں ساتھیوں نے بات چیت کی

**مْدَاہِ سِبِ فَقَهِبًاء: پہِ لامسئلہ:** قسامہ کے لیےلوث ( کسی بات کاغیر داضح ثبوت ِشبہ ) ضروری ہے یانہیں ۔

- حفیہ کے نزدیک ضروری نہیں صرف اتنی بات ضروری ہے کہ موت حادثاتی ہوطبعی نہ ہو عین شخص یا معین لوگوں پر شبہ ہونا ضروری نہیں۔
   ائمہ ثلاثہ رہو اللہ ایک تعمیں لینے کے لیے لوث ضروری ہے یعنی کسی معین شخص پر یا معین لوگوں پر شبہ ہو کہ انہوں نے قبل کیا ہے تب ان سے قسمیں لی جا نمیں گی۔
  - دوسسرامسکلہ: قسامہ سے قصاص ثابت ہوتا ہے یائہیں؟
- ① امام اما لک راٹیویئے کے نزدیک قصاص ثابت ہوتا ہے جب مقتول کے ورثاء کی معین آ دمی کے بارے میں بچاس تسمیں کھائیں کہ اس نے عمداقل کیا ہے توقصاص واجب ہوگا۔
  - باقی تمام فقہاء کے نزدیک قسامہ سے قصاص ثابت نہیں ہوسکتا اس سے دیت ہی ثابت ہوتی ہے۔
    - تیسسرامسکلہ: تسامہ میں پہلے مقول کے ورثاء بچاس قسمیں کھائیں گے یانہیں؟
      - 🛈 جنفیہ کے نزدیک مقتول کے ورثا اقتمیں نہیں کھائیں گے۔
- امام شافعی رایشیا کے خزد یک پہلے مقتول کے ورثاء پچاس قسمیں کھائیں گے اگر وہ کسی معین آ دی کے بارے میں عمداً قتل کرنے کی پچاس قسمیں کھالیں تو دیت مخلفہ واجب ہوگی اور اگر مقتول کے ورثاء قسمیں کھائی تو دیت مخففہ واجب ہوگی اور اگر مقتول کے ورثاء قسمیں کھانے سے انکار کردیں تو مدعی علیہ یا جہاں لاش ملی ہے وہاں کے لوگ پچاس قسمیں کھائیں گے اور ان پر دیت مخففہ واجب ہوگی۔



جب تک حدود کا حاکم تک کے پاس ثبوت نہ ہوتو کوشش کرنی چآہیے کہ وہ ساقط ہوجائے بینی حدود میں کامل مکمل تفتیش ضروری ہے کہ شاید کسی مرحلے پر جا کر حد ساقط ہوجائے حدکو ساقط کرنا ہے تق عبد کو ساقط نہیں کرنا چاہیے یہی وجہ ہے کہ چوری کا اندیشہ ہوتو حد تو ساقط ہوجائے گی کیکن مال مسروق تو مسروق منہ کو دیا جائے گاعفو کے اندر خطاء ہوجانا زیادہ بہتر ہے (عقوبت) اور حدکے اندر خطاء ہونے سے مضمون کو امت کی جانب سے تعلقی بالقبول حاصل ہے لہٰذا سند کاضعف کوئی مصر نہیں ہے۔

#### بَابُمَاجَآءَفِيُ مَنُ لَايَجِبُ عَلَيْهِ الْحَدُ

### باب ا: حدكس يرواجب نهيس

(۱۳۴۳) رُفِحَ الْقَلَمُ عَنُ ثَلْثَةٍ عَنِ النَّالَيْمِ حَتَى يَسْتَيْقِظُ وَعَنِ الصَّبِيِّ حَتَّى يَشِبَ وَعَنِ الْمَعْتُوفِ حَتَّى يَعْقِلَ.

تَرْجَجْهَنَهُ: حضرت على مُنْ اللَّهُ بيان كرتے ہيں: نبى اكرم مَرِ النَّيْكَةَ فِي السَّاد فرمايا: تين طرح كے لوگوں سے قلم (شرى سزا كاتھم) الله الياكيا ہے ہوئے ہوئے خض سے يہاں تك كدوہ بيدار ہوجائے۔ بي سے يہاں تك كدوہ بالغ ہوجائے اور پاگل سے يہاں تك كداسے عقل آجائے۔

حدوو: حد کی جمع ہے اور حدوہ سزا ہے جو اللہ تعالی کی طرف سے مقرر ہے اس میں کسی کو کسی طرح تبدیلی کا حق نہیں اورالی سزائیں صرف چار ہیں ان میں سے تین کا ذکر قرآن کریم میں ہے اورا لیک کا حدیث میں ہے پہلی زنا کی سزا ہے۔اگر ذائی غیر شادی شدہ ہے تو سوکوڑوں کی سزا ہے اور بیسزا قرآن کریم میں فذکور ہے اور شادی شدہ کی سزا سنگساری ہے بیسزا بھی قرآن کریم میں فذکور تھی مگر بعد میں آیت منسوخ کردی گئی اور تھم باقی رکھا گیا ہے اب اس کا ذکر حدیث میں ہے دوسری چوری کی سزا ہے اور وہ ہاتھ کا شاہے اور بیس سزا بھی قرآن کریم میں فذکور ہے تیسری حدقذف ہے یعنی تہمت لگانے کی سزا اور وہ اس کوڑے ہیں اور اس کا تذکرہ بھی قرآن کریم میں سے چوشی شراب یہنے کی سزا اسے اس کا تذکرہ حدیثوں میں ہے قرآن کریم میں اس کا ذکر نہیں۔

ان چارجرائم کے علاوہ دیگر جرائم کی سزائیں قاضی کی صوابدید پر موقوف ہیں قاضی انتظامی نقط نظر سے جوسز امناسب سمجھ دے سکتا ہے اور بالکل معاف بھی کرسکتا ہے قرآن وحدیث نے ان جرائم کی سزائیں مقرر نہیں کی ہیں البتہ حدیثوں میں راہنمائی ہے کہ کس طرح کی سزائیں دینی چاہئیں پھر فقہاء نے احادیث کی روشی میں بہت سے جرائم کی سزائیں مقرر کی ہیں اس طرح آج کل پارلیمنٹ بھی جرائم کی نوعیت کے اعتبار سے سزائیں مقرر کرسکتی ہے قاضی وہ سزائیں بھی دے سکتا ہے مگر شرعاوہ ان کا پابند نہیں وہ ان کے علاوہ بھی سزادے سکتا ہے اور سزاؤں میں تخفیف وتشدید بھی کرسکتا ہے۔

فاع 20: ندگورہ بالاسرائی صرف ان کو جاری کرنے کی نوبت بہت کم آئی ہے مگر ان کے ڈرسے آ دمی سہار بتا ہے کوئی گناہ کرنے کی ہمت نہیں کرتا پھر جوسراجتی مشکل ہے اس کا ثبوت بھی اتنا ہی مشکل ہے مشلاً سگساری حدور جہ کی بھیا نک سرا ہے مگر اس کا ثبوت بھی اتنا ہی مشکل ہے۔ زنا کے ثبوت کے لیے چار عینی ویندار مردوں کی گواہی ضروری ہے جنہوں نے اپنی آ تکھوں سے اس طرح زنا ہوتے دیکھا ہوجیے سرمہ دانی میں سلائی جاتی ہے ظاہر ہے کوئی بھی برسرعام زنا نہیں کرتا جوزنا کرتا ہے جھپ کر کرتا ہے پس آسانی سے اس کا ثبوت نہیں ہوسکتا مشکل ہی سے کسی زنا کا ثبوت ہوجاتا ہے اور حدزنا جاری کرنے کی نوبت آتی ہے اگر آپ سعود یہ میں جو قبل اور زنا وغیرہ ہوتے ہیں ان کا تناسب دیکھیں تو جمرت زدہ رہ جا ئیں اسعود یہ میں سے اولیاء اللہ نہیں ہوتے اور اور پورپ وغیرہ میں ان جرائم کی کوئی حد ہی نہیں حالانکہ سعود یہ میں سب اولیاء اللہ نہیں کرتا ہوا ہیں ان کے بھی نفس ہیں ان کے ساتھ بھی شیطان لگا ہوا ہے مگر ان سزاؤں کا ہوا ایسا سوار ہے کہ کوئی گناہ کرنے کی ہمت نہیں کرتا خرض مذکورہ بالاسرائیں وحشت ناک ضرور ہیں مگر ان کو جاری کرنے کی نوبت شاذہ نادر بی آتی ہے کیونکہ ان کا ہوا ہی جرائم سے باز خرض مذکورہ بالاسرائیں وحشت ناک ضرور ہیں مگر ان کو جاری کرنے کی نوبت شاذہ نادر بی آتی ہے کیونکہ ان کا ہوا ہی جرائم سے باز کھنے کے لیے کافی ہے۔

### بَابُمَاجَآءَفِيُ دَرُءِ الْحُدُوْدِ

#### باب: حدود کو ہٹانے کا بیان

(١٣٣٣) إِذُرَئُوا الْحُدُودَ عَنِ الْمُسُلِمِينَ مَا اسْتَطَعْتُم فَإِنْ كَانَلَهُ عَنْرَجٌ فَغَلُّوا سَبِيْلَهُ فِإِنَّ الْإِمامَ اَنُ يُخْطِئَى فِي الْعَفُو خَيْرٌ مِنْ اَن يُخْطِئَى فِي الْعُقوبةِ.

ترکیجی کنبی: حضرت عائشہ صدیقتہ واٹین بیان کرتی ہیں: نبی اکرم مُطِّنِظِیَّۃ نے ارشاد فرمایا: جہاں تک ہو سکے مسلمانوں سے حدود کو ساقط کر دواور اگر کوئی گنجائش ہوتو اس کا راستہ چھوڑ دو کیونکہ امام کا غلطی سے معساف کر دینا اس سے زیادہ بہتر ہے کہ وہ سزا دینے میں غلطی کرے۔ میں غلطی کرے۔

> تشریع: پہلے یہ بات بتائی گئ ہے کہ حد شبہ کی وجہ سے ساقط ہوجاتی ہے اور شیح تین ہیں: اقل: شبه فی الفعل یعنی کوئی شخص بیوی کے شبہ میں کسی اجنبی عورت سے صحبت کرے تو بیشہ فی الفعل ہے۔ دوم: شبه فی العقد یعنی کوئی شخص محارم سے نکاح کر کے صحبت کرے تو بیشہ فی العقد ہے۔

سوم: شبه فی البحل یعنی مزنیه میں حلت کا احمّال ہوجیسے بیوی کی باندی سے صحبت کرنا شبہ فی المحل ہے ان تین شبہوں سے حدسا قط ہوجاتی ہے مگر قاضی انتظامی نقط نظر سے جوسز امناسب سمجھے گا دے گا۔

#### بَابُ مَاجَآءَ فِي السِّتْرِعَلَى الْمُسْلِم

### باب ۱۳: مسلمان کی پرده بوشی کرنا

(۱۳۳۵) مَنُ نَفَّسَ مِنُ مُسْلِمٍ كُرْبَةً مِنُ كُرَبِ الثُّنْيَا نَفَّسَ اللهُ عَنْهُ كُرْبَةً مِنْ كُرَبِ الْإخِرَةِ وَمَنْ سَتَرَ عَلَى مُسْلِمٍ سَتَرَاللهُ فِي الثَّنْيَا وَالْأَخِرَةِ وَاللهُ فِي عَوْنِ الْعَبْدِ مَا كَانَ الْعَبْدُ فِي عَوْنِ آخِيْهِ.

ترکنچپکنها: حضرت ابو ہریرہ نٹائنو بیان کرتے ہیں: نبی اکرم سُلِنْظِیَّا نے ارشاد فرمایا: جو شخص کسی مسلمان سے کسی دنیاوی پریشانی کو دور کرے گا اللہ تعالیٰ اس سے آخرت کی پریشانی کو دور کرے گا اور جو شخص کسی مسلمان کی پردہ پوٹی کرے گا اللہ تعالیٰ دنیا اور آخرت میں اس کی پردہ پوٹی کرے گا اور اللہ تعالیٰ اپنے بندے کی مد کرتا رہتا ہے، جب تک بندہ اپنے بھائی کی مد دکرتا رہتا ہے۔

(۱۳۳۷) الْمُسْلِمُ آخُو الْمُسْلِمِ لَا يَظْلِمُهُ وَلَا يُسْلِمُهُ وَمَنْ كَانَ فِي حَاجَةِ آخِيُهِ كَانَ اللهُ فِي حَاجَتِهِ وَمَنْ فَرَّجَ عَنَ مُسْلِمُ اللهُ يَوْمُ اللهُ يَوْمُ الْقِيْمَةِ وَمَنْ سَتَرَمُسْلِمًا سَتَرَهُ اللهُ يَوْمُ الْقِيْمَةِ .

تو بنجه بنها: سالم اپنے والد (حضرت عبداللہ بن عمر من التیء) کا میہ بیان نقل کرتے ہیں: نبی اکرم میر النظی کے ارشاد فرمایا ہے۔ ہرمسلمان دوسرے مسلمان کا بھائی ہے وہ اس کے ساتھ زیادتی نہیں کرتا وہ اسے اس کے حال پرنہیں چھوڑتا جو شخص اپنے بھائی کی مدد کرتا رہتا ہے اللہ تعالی بھی اس کی حاجت روائی کرتا ہے اور جو شخص کسی مسلمان سے مصیبت کو دور کرتا ہے اللہ تعالی اس سے قیامت کے دن پریشانیوں کو دور کرتا ہے اللہ تعالی مسلمان کی پردہ پوشی کرتا ہے اللہ تعالی قیامت کے دن اس کی پردہ پوشی کرے گا۔

تشرنیج: و من ستر ۱۰۰۰ کے بینی اس کا کوئی گناہ عیب چھپادیا بشرطیکہ اس سے دوسروں کا نقصان نہ ہوتا ہویا اس کومثلاً زنا کی حالت میں دیکھا تو اس کی پردہ پوتی کی الا یہ کہ اسے بقین ہویا خان غالب ہو کہ بیآ دمی چشم پوتی سے باز نہیں آئے گا تب حسب ضرورت میں دیکھا تو اس کی پردہ پوتی کی الا یہ کہ اسے بقین ہویا خان غالب ہوکہ بیآ دمی نادم وتا ئب ہوگا تو اسی صورت میں اخفاء مستحب اظہار کرنا چاہیے کیکن اگر گواہ جھتا ہے کہ راز افشا نہ کرنے کی صورت میں بھی آ دمی نادم وتا ئب ہوگا تو اسی صورت میں اخفاء مستحب ہوالبت اگروہ چوری کا مال لیے چکا ہے تو گواہی تو کرے گا تا کہ مال بھی واپس ہواور ہاتھ بھی نہ کئے۔

#### بَابُ مَاجَآءَ فِي التَّلْقِيْنِ فِي الْحَدِّ

باب ، عدکے بارے میں تلقین کرنا

(١٣٣٧) أنَّ النَّبِيَّ عِلَى قَالَ لِهَاعِزِبُنِ مَالِكٍ آحَقُّ مَابَلَغَيْ عَنْكَ قَالَ مَابَلَغَكَ عَيْنَ قَالَ بَلَغَيْنَ أَنَّكَ وَقَعْتَ عَلَى

### جَارِيَةِ الْ فُلاَنِ قَالَ نَعَمُ فَشَهِدَا رُبَعَ شَهَا ذَاتٍ فَامَرَ بِهِ فَرُجِمَ.

ترکیجہ بنہ: حضرت ابن عباس مناشن بیان کرتے ہیں: نبی اکرم سُلِ اَلْتُنَافِیَا آ نے ماعز بن مالک سے فرمایا تھا۔ کیا وہ بات درست ہے جو تمہارے حوالے سے مجھ تک پہنی ہے؟ نبیول نے دریافت کیا۔ میرے حوالے سے کیا بات آپ تک پہنی ہے؟ نبی اکرم سُلِ اَلْتُنَافِیَا آ نے ارشاد فرمایا: مجھے پتہ چلا ہے تم نے فلال قبیلے کی لاکی کے ساتھ زنا کیا ہے۔ انہوں نے عرض کی۔ جی ہاں! پھر انہوں نے چار مرتبہ یہ اعتراف کیا تو نبی اکرم سُلِ اُلْتُنَافِیَا آ کے تکم کے تحت انہیں سنگ ارکر دیا گیا۔

تلقین فی الحد کا مطلب: یہ ہے کہ جب حد کا ثبوت اقرار کے ذریعے ہوتو قاضی اور حاکم کو چاہیے کہ وہ ایسی کوشش کرے کہ حد ساقط ہوجائے مثلاً اگرکوئی آ کر اقرار کرے کہ میں نے زنا کیا ہے تو اس کو کہے کہ تجھے پیہ بھی ہے کہ زنا کے کہتے ہیں مسلمان ہواور زنا کا ارتکاب کرے کیا کہدرہے ہو پھر تفصیل اور صراحتا کے ساتھ اقرار کرے جیسے سر پچوسر مہدانی میں اور ڈول کی ری کنویں میں تو پھر اقرار کے ذریعے زنا کا ثبوت ہوگا ای پر حضرت ماعز اسلمی ہوائے تا کا واقعہ سنایا بی یہاں تلقین اسی طرح ہوئی کہ لوگوں میں یہ بات چل ربی تھی کہ ماعز زنا کے مرتکب ہوگئے ہیں حضور شِرِ اَنْظِیْکَا بِی خرما یا کہ میں ان سے پوچھوں گا اگر وہ انکار کردیں گے تو میں لوگوں کوروک دول گا تو حضور شِرِ اُنْظِیْکِ بِی حضور مُرا نَظِیْکِ بِی خوال کے خیال کے خالف ۴ مرتبہ اقرار کرلیا۔

سوال: احق مابلغنی عنك يتوجس كرنا ب اور بيادراء الحدود كفلاف ب؟

**جواب:** حضور مَثَلِّشَيُّةً کولوگول کی باتول کی وجہ سے فی الجمله علم ہو چکا تھا اور بیرظا ہر ہے کہ مسلمان زنا کا ارتکاب نہیں کرسکتا اور جب حضرت ماعز مُثاثِنَّةِ انکار کردیں گے تو میں لوگول کو باتیں کرنے سے روک دول گا۔

موال: اللى حدیث میں آرہا ہے کہ خود حضرت ماعز ٹڑاٹئی نے اقرار کیا تھا اور اس میں ہے نبی کریم مِرَّالْشَیْکَمَ کو پہلے علم ہو چکا تھا؟ جواب: اصل میں یہاں اختصار ہے اصل میں نبی کریم مِرَّالْشَیْکَمَ کولوگوں کی باتوں کی وجہ سے علم ہو چکا تھا آپ مِرَالْشَیْکَمَ نَے سوال کیا تو حضرت ماعز ٹڑاٹئی نے خود بھی اقرار کرلیا تھا۔

#### بَابُمَاجَاءَ فِي دَرْءِ الْحَدِّعَنِ الْمُعْتَرِفِ إِذَا رَجَعَ

### باب ٥: اعتراف كرنے والا جب رجوع كرلة واس سے حدكوسا قط كردينا

(٣٣٨) جَآءَمَاعِزُ الْاسْلَمِيُ إلى رَسُولِ اللهِ عَلَى فَقَالَ إِنَّهُ قَلْدَنْ فَاعُرَضَ عَنْهُ ثُمَّ جَآءِمِنَ الشِّقِ الْاَخْرِ فَقَالَ يَارَسُولَ اللهِ اللهُ قَلْدَنْ فَامْرَبِهِ فِي الرَّابِعَةِ فَالْخُرِ جَ إلى النَّهُ قَلْدَنْ فَاعْرَبَهُ فِي الرَّابِعَةِ فَالْخُرِ جَ إلى الْحَرَّةِ فَلَا يَعْمَلُ فَاعْرَبَهُ فِي الرَّابِعَةِ فَالْخُرِ جَ إلى الْحَرَّةِ فَلَا يَعْمَلُ فَاعْرَبَهُ بِهِ وَضَرَبَهُ النَّاسَ الْحَرَّةِ فَلَا يَحْمَلُ فَلَا يَرْمُولِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى مَا تَفْفَرَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمَ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلْ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى ال

تو بخبختنا: حضرت ابوہریرہ و فائٹو بیان کرتے ہیں ماعز اسلمی نبی اکرم مُظِفِیکَمَ کی خدمت میں حاضر ہوااس نے عرض کی: اس نے زنا کیا ہے۔ نبی اکرم مُظِفِکَمَ نے بھراس سے منہ پھیرلیا۔ وہ دوسری ست سے آیا اور اس نے بتایا۔ اس نے زنا کا ارتکاب کیا ہے۔ مُلی اکرم مُظِفِکَمَ نے بھراس سے منہ پھیرلیا پھر وہ دوسری طرف سے آیا۔ اس نے عرض کی، یا رسول الله مُظِفَکَمَ اس نے زنا کا ارتکاب کیا ہے۔ نبی اکرم مُظفِکَمَ کے تعم کے تحت چوتی مرتبہ کے اعتراف کے بعد اسے حرہ کے میدان میں لے جایا گیا اور پھر وں کے ذریعے سنگسار کر دیا گیا جب اسے پھروں کی تکلیف بینی تو وہ بھاگا، یہاں تک کہ وہ ایک ایسے خص کے پاس سے گزراجس کے پاس اونٹ کا جزا اوجود تھا۔ اس شخص نے وہی اسے مارد یا۔ لوگوں نے بھی اسے مارا، یہاں تک کہ وہ فوت ہو گیا بعد میں لوگوں نے اس بات کا تذکرہ نبی اکرم مُظفِکَمَ نے اس جوڑ کیوں نبیس دیا۔ اسے بھروں کی تکلیف اور موت کی تکلیف محسوس ہوئی تو وہ بھاگ کھڑا ہوا تھا تو نبی اکرم مُظفِکَمَ نے اس جھوڑ کیوں نبیس دیا۔

(١٣٣٩) اَنَّ رَجُلًا مِّنَ اَسُلَمَ جَاءَ إلى النَّبِيِّ عَلَى فَاعْتَرَفَ بِالزِّنَا فَاعْرَضَ عَنْهُ ثُمَّ اَعْتَرَفَ فَاعْرَضَ عَنُه حَتَى اَلَّا مِنَ اَسُلَمَ جَاءَ إلى النَّبِيُ عَلَى فَاعْتَرَفَ فَالَ لَا قَالَ اَحْصَنْتَ قَالَ نَعَم قَالَ فَامَرَ بِه فَرُجِمَ اللهِ عَلَى فَا لَهُ مَا اللهِ عَلَى فَا اللهِ عَلَى فَا اللهِ عَلَى فَا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَا عَلَى اللهُ عِلْمُ عَلَى اللهُ عَلَى ال

ترکیجینہ: حضرت جابر بن عبداللہ وہ اُن کرتے ہیں: اسلم قبیلے سے تعلق رکھنے والا ایک شخص نبی اکرم مِنَّ اَنْتَیْکَا کَی خدمت میں حاضر ہوااس نے زنا کرنے کا اعتراف کیا۔ نبی اکرم مِنَّ اَنْتَیْکَا آپ نے ہراس سے منہ پھیر لیا۔ اس نے بھراعتراف کیا آپ نے بھراس سے منہ پھیر لیا۔ اس نے بھراعتراف کیا آپ نے بھراس سے منہ پھیر لیا۔ یہاں تک کداس نے اپنے خلاف چارمرتبہ یہ گواہی دی تو نبی اکرم مِنَّ اَنْتَیْکَا آپ نے خلاف چارمرتبہ یہ گواہی دی تو نبی اکرم مِنَّ اَنْتَیْکَا آپ نے کا میں میں میں سنگسار نبی اکرم مِنَّ اَنْتَیْکَا آپ نہیں۔ کردیا گیا جب اسے پھروں کی تکلیف لاحق ہوئی تو وہ بھاگالیکن اسے پکڑ کرسنگسار کردیا گیا۔ یہاں تک کہوہ مرگیا۔ نبی اکرم مِنْلِنْکُنْکَا آپ نے اس کی نماز جنازہ ادانہیں کی۔

تشرِنیج: جب زناء کا ثبوت اقرار کی وجہ ہے ہوتو ایسی صورت کے اندرخواہ حدقائم کرنے سے پہلے رجوع کرے یا دوران حدرجوع کرلے کا دوران حدرجوع کرکے کا دوران حدرجوع کر لے تو حد ساقط ہوجائے گی عام ازیں کہ رجوع بالقبول ہویا بالفعل ہومثلاً بھا گنااس پرسب ائمہ کا اتفاق ہے۔

لمديصل عليه: يهال لمديصل إدر بخارى شريف مي عركه يصلى.

**جواب ①:** اثبات وُفِی میں تعارض ہوجائے تو ترجیح اثبات کو ہوتی ہے۔

جواب ©: ابتداءً آپ مِنْ النَّيْظَةَ نے جنازہ نہ پڑھنے کا ارادہ فرمالیا اور فرمایا کہتم جنازہ پڑھ لواور پھرخود حضور مِنْ النَّلَقَةَ نے (دوسرے دن) نماز جنازہ پڑھ لی۔

جب زنا اقرار کی وجہ سے ثابت ہوتو کتنی مرتبہ افت رار کرنا ضروری ہے؟

مدا جب فقہاء: احناف وحنابلہ کہتے ہیں کہ چار مرتبہ اقر ار کرنا ضروری ہے اور پھراحناف کے نزدیک مجالس اربع کے اندراقر ار کرے۔ امام شافعی اور امام مالک میکنیکی فرماتے ہیں کہ اگر ایک مرتبہ اقر ار ہوجائے تو زنا ثابت ہوجائے گا۔ احناف اورحنابله کی ولیل: واقعہ ماعز اسلمی والیء ہے یہاں انہوں نے چار مرتبہ اقر ارکیا اور مجلس بھی بدلتی رہی آپ مِرافِظَةً کے اعراض کی وجہ سے ورنہ سوال ہوگا کہ اگر زناء کے ثابت ہونے کے لیے اقرار مرۃ کافی ہے تو پھرنبی مَالِّنْ ﷺ نے اعراض کیوں فرمایا حالانکہ حد کے ثبوت کے بعد تو اقر اصحیح نہیں ہے لامحالہ کہنا ہوگا کہ چار مرتبہ اقر ارکرنا ضروری ہے۔

**شوافع اور مالکید کی دسیسل:** مابعد میں آنے والی حدیث کا حوالہ دیا کہ دوآ دمی حضور مُ<u>طِّلْتُن</u>َیَّظَ کی خدمت میں ایک مقدمہ لائے ایک نے کہا کہ میرے بیٹے نے اس کی بیوی کے ساتھ زنا کیا ہے تو نبی کریم مُؤَلِّفَتُ فَا نے حضرت انس مُزالِّقَة کو کہا کہ تم جاؤ کہ اگر وہ عورت اقرار کرے تو اس کورجم کروادر اگر چار مرتبہ اقرار ضروری ہوتا تو پھر فیان اعترفت میر قانہ فرماتے بلکہ فرماتے فیان اعترفت ادبع مرات توتب مدجاری کروپس معلوم ہوا کہ زنا کے ثبوت کے لیے اقرار مرقاکا فی ہے۔

**جواب:** اعترفت سے مرادوہ اعتراف ہے کہ جو قاعدہ شرعیہ کے مطابق ہواور قاعدہ شرعیہ کے مطابق وہ اعتراف ہے جو ادبع مراقا ہواوراس کےمقالبے میں حدیث ماعز اسلمی مٹاتین صریح ہے۔

#### بَابُ مَاجَآءَ فِي كَرَاهِيَةِ أَنْ يُشُفَّعَ فِي الْحُدُوْدِ

### باب ۲: حدود کے بارے میں سفارش کرنا حرام ہے

(١٣٥٠) أَنَّ قُريشًا أَهَبَّهُم شَأْنُ الْمَرْ أَقِ الْمَخْزُومِيَّةِ الَّتِي سَرَقَتْ فَقَالُوْا مَن يُكَلِّمُ فِيها رسولَ اللهِ عَلَيْهِ فَقَالُوا مَن يَجْتَرِي عَلَيه إِلَّا أَسَامَةُ بْنُ زيرٍ حِبُ رسولِ اللهِ ﷺ فَكَلَّمَهُ أَسَامَةُ فقال رسولُ اللهِ ﷺ اَتَشْفَعُ فِي حَدِيقِنْ حُدُودِ اللهِ ثُمَّرَ قَامَرَ فَاخْتَطَبَ فقال إِنَّمَا ٱهْلَكَ الَّذِينَ مَنْ قَبْلَكُم إِنَّهُم كَانُوا إِذَا سَرَقَ فِيهِمُ الشريفُ تَرَكُوهُ وإِذَا سَرَقَ فِيهِمُ الضَّعِيفُ أَقَامُوا عَلَيه الْحَدُّ وآيُمُ اللهِ لو آنَّ فَاطِمَةَ بنت هموٍ سَرَقَتْ لَقَطَعُتُ نَكَهَا.

تر بخبی نبی: سیدہ عائشہ صدیقہ والٹھا بیان کرتی ہیں: قریش مخزوم قبیلے سے تعلق رکھنے والی ایک عورت کے سلسلے میں پریشان سے جس نے چوری کی تھی۔ انہوں نے سوچااس عورت کے بارے میں نبی اکرم مَلِّنْ کُھُجَّا ہے کون بات کرے گا پھر انہیں خیال آیا کہ یہ جرات صرف حضرت اسامہ بن زید من اللہ کو کہ سکتے ہیں جو نبی اکرم مَرالفَقِيَّةَ کے مجبوب ہیں۔اسامہ نے اس بارے میں نبی اکرم مَرالفَقِیَّةَ سے بات کی تو نبی اکرم مَلِّنْ ﷺ نے ارشا دفر مایا۔ کیاتم اللہ تعالی کی ایک حد کے بارے میں سفارش کررہے ہو پھر نبی اکرم مِلِّنْ کَا اَیک حد کے بارے میں سفارش کررہے ہو کے۔ آپ نے خطبہ دیتے ہوئے ارشاد فرمایا۔ تم سے پہلے کے لوگ اس لئے ہلاکت کا شکار ہو گئے کہ جب ان میں کوئی صاحب حیثیت شخص چوری کرتا تھا تو وہ اسے جھوڑ دیتے تھے اور جب کوئی کمزور شخص چوری کرتا تھا تو وہ اس پر حد جاری کر دیا کرتے تھے۔اللہ کی قشم!اگر محمد مَلِّشَيِّةً كَى بِينَ فاطمه نے چوری كاارتكاب كيا ہوتا توميں اس كاہاتھ بھى كۋا ديتا۔

تشریع: اس حدیث سے ثابت ہوا کہ حدو دار بعہ ( جارسزائیں )اللہ تعالیٰ کی مقرر کردہ سزائیں ہیں ان میں کسی طرح کی تب یلی ياتخفيف كاحت كسى كونبيس ان ميس كوئي سفارش بھي نہيں كى جاسكتى \_

#### بَابُ مَاجَآءَ فِي تَحْقِيْقِ الرَّجْم

## باب، دجم (سنگساری) کی سزاقطعی ہے

(۱۳۵۱)رَجَمَ رَسُولُ اللهِ ﷺ وَرَجَمَ اَبُوْ بَكْرٍ وَرَجَمْتُ وَلُولَا آنِي آكُرَهُ اَنْ اَزِيدَ فِي كِتَابِ اللهِ لَكَتَبْتُهُ فِي الْمُصْحَفِ فَإِلَى اللهِ فَيَكُفُرُونَ بِهِ. فَإِنِّى قَدَ خَشِيْتُ اللهِ فَي كِتَابِ اللهِ فَي كُفُرُونَ بِهِ.

ترکنچکنم: حضرت عمر بن خطاب خانتی بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مَطَّلْظَیَّا نے رجم کروایا تھا۔حضرت ابوبکر خانتی نے رجم کروایا تھا۔ میں نے بھی رجم کروایا ہے اگر میں اس بات کو بالپندنہ کرتا کہ میں اللہ تعالیٰ کی کتاب میں کوئی اضافہ کروں تو میں اس کومصحف میں کھوا دیتا کیونکہ مجھے بیاندیشہ ہے کچھلوگ آئیں گے وہ اللہ تعالیٰ کی کتاب میں اسے نہیں یا عیں گے تو اس کا انکار کردیں گے۔

(۱۳۵۲) انَّ اللهَ بَعَثَ محملًا ﷺ بِالحَقِّ و اَنْزَلَ عَليهِ الكتابَ فَكَانَ فِيمَا أُنْزِلَ عَلَيهِ الرَّاجُمِ فَرَجُمَّ رَسُولُ اللهِ ﷺ ورَجَمْنَا بَعُكَهُ واِنِّى خَاءِفٌ اَنْ يَّطُولَ بِالنَّاسِ زَمانٌ فَيَقُولُ قَاءِلُ لَا نَجِدُ الرَّجُمَ فِي كتابِ اللهَ فَيَضِلُّوا بِتَرُكِ فَرِيْضَةٍ اَنْزَلَهَا اللهُ اَلاَ وَإِنَّ الرَّجُمَ حَقَّ عَلَى مَنْ زَنْى إِذَا اَحْصَنَ وقَامَتِ الْبَيِّنَةُ اوكَانَ حَبُلُ اَ وِاعْتِرَافُ.

تُوَجِّجَهُمُّہِ: حضرت ابن عباس وَالْمَنْ حضرت عمر بن خطاب وَالَّيْ كا يہ بيان نقل كرتے ہيں: الله تعالى نے حضرت محمر مَلِلَّ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُل

تحقیق الوجم: رجم (سنگساری) کودکیل سے ثابت کرنا چونکداس حکم کی آیت منسوخ کردی گئی ہے اس لیے پچھلوگ اس زعم باطل میں مبتلا ہیں کہ سنگساری کی سز اختم کردی گئی ہے صرف کوڑوں کی سزاباقی ہے اس لیے بیہ باب قائم کیا ہے تا کہ دلیل سے ثابت کریں کہ رہسزایا تی ہے۔

آ یت رجم جس کی تلاوت منسوخ کی گئی ہے اور حکم باتی ہے یہ ہے: الشدیخ والشدیخة اذا زنیا فار جموهها البتة نكالا من الله والله عزیز حکیم. لینی شادی شده مرداور شادی شده عورت جب زنا كریں تو ان كوقطعی طور پرسنگسار كردوالله کی طرف سے عبر تناك سزا كے طور پراور الله تعالی زبردست حكمت والے ہیں بير آیت سورة الاحزاب میں تقی \_ (فتح الباری ۱۴۳۱)

اوراس کی تلاوت اس لیے منسوخ کی گئی ہے کہ قرآن کریم دعوت بھی ہے۔ صرف کتاب احکام نہیں اور جب یہ کتاب دعوت ہے تواس کو غیر سلم بھی پڑھیں گے اور جب وہ اس آیت پر سے گذریں گے توان کے رو نکٹے کھڑے ہوجا کیں گے کیونکہ غیر مسلموں کے نزدیک زنا کوئی گناہ نہیں وہ خیال کریں گے کہ اگر ہم نے اسلام قبول کیا تو فورا گردن نپ جائے گی حالانکہ اسلام سابقہ تمام

گناہوں سے درگذر کرتا ہے حدیث میں ہے الاسلام یہدام ماکان قبله اسلام سابقہ گناہوں کو کالعدم کردیتا ہے مگر ان کو بہ اندیشہ دامن گیررہے گا کہ شاید ہم اسلام قبول کرنے کے بعد بھی اس گناہ سے نہ نج سکیس حالانکہ اسلام سے کمل زندگی بدل جاتی ہے۔غرض اس مصلحت سے حکمت بالغہ کا نقاضا ہوا کہ قر آن کریم میں ایسی کوئی آیت باقی نہ رکھی جائے جوغیر مسلموں کے لیے قبول اسلام میں روڑا بنے اس لیے پہلے یہ آیت قر آن میں نازل کی گئی پھر جب اس پرعمل شروع ہو گیا تو اس کی تلاوت منسوخ کر دی گئی۔ صحابہ کرام آ تحصور مِنْ الفَصْحَةَ كاحكم حق اور قرآن كے مطابق سجھتے متے حتی كه اسے كتاب الله كے حكم سے تعبير كرتے جيها كه الكے باب كی صدیث کے الفاظ فقال انشداك الله يارسول الله لها قضيت بيننابكتاب الله اس پرصری ناطق ہیں اور پھر حضور مَؤْفِظَةً كا فيله جس ميں رجم كا حكم مصرح ب عين حكم كتاب الله قرار پانا جيسا كه آپ مَؤْفِظَةً نے فرمايا: والذي نفسي بيده لاقضين بينكما بكتاب الله وفيه ... فأن اعترفت فأرجمها... الخ بهي اس بات كى دليل م كرآ تحضرت مَ النَّيْنَامَ ا نے رجم کو کتاب کے مطابق قرار دیا ہے۔

منکرین سیبھی شبہ پیش کرتے ہیں کہ رجم کے وا قعات نزول کے اعتبار سے (۱۰۲)ایک سو دونمبر پر ہے جبکہ سورۃ مائدہ جس میں رجم کی طرف اشارہ ہے صلح حدیبیہ کے بعدین کے هجری میں نازل ہوئی ہے اور ترتیب نزولی میں (۱۱۲) ایک سوبارہ نمبر پرہے اس طرح باقی وا قعات رجم کے بھی سورہ نور سے مؤخر ہیں کیونکہ غامد بیعورت کے رجم میں خالد بن ولید مزیا تیز کی موجودگی ثابت ہے حالانکہ حضرت خالد مٹناٹئئہ کیم صفرین ۸ ہجری میں مدینہ منورہ آ کرمشرف باسلام ہوئے ہیں اگلے باب کا واقعہ بھی من 2 ہجری کے بعد کا ہے کہ اس میں ابو ہریرہ رہ اللہ موجود تھے حالانکہ آپ کی آمد فتح خیبر کے موقعہ پرس کے ہجری میں ہوئی ہے علاوہ ازیں رجم کے حکم کا سورہ نور کی آیت بالا سے کوئی تعارض بھی نہیں ہے کیونکہ مفسرین ومحدثین اس کوغیر محصن کا حکم قرار دیتے ہیں جس کا قرینہ یہ ہے کہ اس کے بعد آیت نمبر ۳ میں ہے ﴿ اَلزَّانِیۡ لَا یَنکیمُ لِلاَّ زَانِیةً ...الآیة ﴾ (النور:٣) اس سے معلوم ہوا کہ زانی جب سوکوڑوں کے بعد شادی کرنا چاہتا ہے تو پیر جب ہی ممکن ہے کہ وہ عندالزناءغیر شادی شدہ ہولہذا جب سورہ مائدہ کی آیت ۴۱، ۴۲، ۴۳، ۳۳ میں رجم کی طرف صاف اشارہ موجود ہے اور آنمخصور پڑتائیم کا فیصلہ بھی اس کے مطابق صحح سنت سے ثابت ہے اور صحابہ رٹنا ڈیٹی بلکہ امت کا بھی اس پر اجماع ہو

محققین اورمحدثین نے جوفہرست پیش کی صحابہ کرام ٹھ گئی کی جورجم کو ذکر کررہے ہیں ان کی تعداد بچاس ہے ان میں عشر ہ مبشر ہ بھی ہیں اور امہات المؤمنین نوائی تھی ہیں اجلاء صحابہ بھی ہیں لامحالہ قدر مشترک تواتر ہے بلکہ تعارض ہے ہی نہیں آیت کریمہ میں زانیہ غیر محصنہ کی حد کا بیان ہے چنانچہ ابن الہمام رطینیائے نے فتح القدیر کے اندر اور علامہ آلوسی رطینیائے نے تفسیر روح المعانی کے اندر اور حضرت شاہ دلی اللہ رہائی نے جمۃ البالغہ میں تصریح کی ہے کہ رجم احادیث متواتر ہ سے ثابت ہے بس ان اجلاءعلماء کے مقابلے میں محدین اور بے دین کے قول کا اعتبار نہیں ہے۔

وَإِنِّي خَائِفٌ أَنْ يَتُطُولَ بِالنَّاسِ... الخ حضرت عمر مَنْ تَنْهِ كابيانديشه بالكل مُليك تفاكر آج مكرين حديث اورمستخربين يى كتية بين ولولا انى اكرة ان ازيد في كتاب الله لكتبته في المصحف يعني مين اكراس سے نہ ڈرتا كركتاب الله مين زيادتى نەكرلون تواس حاشيه پرلكھ ليتا\_

#### بَابُمَاجَآءَفِىالرَّجُمِ عَلَىالثَّيِبِ

## باب ۸: رجم کا حکم شادی شده شخص کے لئے ہے

اللهِ لَمَا قَضَيْتَ بَيْنَنَا بِكِتَابِ اللهِ فَقَالَ خَصْمُهُ وَكَانَ أَفْقَهُ مِنْهُ أَجَلُ يَارَسُولَ اللهِ اقْضِ بَيْنَنَا بِكِتَابِ اللهِ وَأُذَنُ لِي فَأَتَكَلَّمَ إِنَّ ابْنِي كَانَ عَسِيْفًا عَلَى هٰنَا فَزَنَى بِامْرَ آتِهِ فَأَخْبَرُ وُنِي آنَّ عَلَى ابْنِي الرَّجْمَ فَفَدَيْتُ مِنْهُ بِمِ اثَةٍ شَاةٍ وَخَادِمٍ ثُمَّ لَقِيْتُ نَاسًا مِّنُ آهُلِ الْعِلْمِ فَزَعَمُوْ اَنَّ عَلَى ابْنِي جَلْدَمِائَةٍ وَتَغُرِيْبَ عَامٍ وَاتَّمَا الرَّبْمُ عَلَى امُرَاقِه هٰنَا فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْ وَالَّذِي نَفُسِي بِيهِ لَا قُضِيَنَّ بَيْنَكُمَا بِكِتَابِ اللهِ الْبِائَةُ شَاقٍ وَالْخَادِمُ رَدُّ عَلَيْك وَعَلَى ابْنِكَ جِلُكُ مِائَةٍ وَتَغْرِيْبُ عَامِر وَاغْلُ يَا أُنَيْسُ عَلَى امْرَاقِ هٰذَا فَإِنِ اعْتَرَفَتْ فَارْجُمْهَا فَغَلْى عَلَيْهَا فَاعُتَرَفَتُ فَرَجْمَهَا.

-ترکنجهنم: حضرت ابو ہریرہ مٹانٹھ ،حضرت زید بن خالد مٹانٹھ اور حضرت شبل مٹانٹھ یہ بیان کرتے ہیں: بیلوگ نبی اکرم مَلِّفَضَّحَةً کے پاس موجود تھے دوآ دمی آپس میں بحث کرتے ہوئے آپ کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ان میں سے ایک نبی اکرم مَ<del>لِّنْ اُنْتَا</del> ہَے پاس آ کر کھڑا ہوا اس نے عرض کیا: یا رسول اللہ میں آپ کو اللہ کے نام کی قتم دیتا ہوں، جب آپ ہمارے درمیان فیصلہ کریں تو اللہ تعالیٰ کی کتاب کےمطابق فیصلہ کریں۔ دوسراشخص بولا (راوی بیان کرتے ہیں) وہ زیادہ سمجھدارتھا جی ہاں یارسول اللہ مَطَّ اَنْتَكُمَ اَ آپ ہمارے درمیان الله تعالیٰ کی کتاب کےمطابق فیصله کریں لیکن آپ مجھے اجازت دیں تو میں پچھے کہوں میرا بیٹا اس پخض کے ہاں ملازم تھا اس نے اس کی بیوی کے ساتھ زنا کرلیا ہے۔لوگوں نے مجھے یہ بتایا کہ میرے بیٹے کوسنگسار کیا جائے گا تو میں نے اس کے فدیے کے طور پرایک سوبکریاں اورایک خادم دے دیتے ہیں پھرمیری ملاقات کچھاہل علم سے ہوئی تو انہوں نے یہ بات بیان کی کہمیرے بیٹے کو ایک سوکوڑوں اور ایک سال کی جلاوطنی کی سزا ہوگی جبکہ سنگسار اس شخص کی بیوی کو کیا جائے گا تو نبی اکرم مَطِّ شَفِیَّةً نے ارشاد فرمایا اس ذات کی قسم جس کے دست قدرت میں میری جان ہے۔ میں تم دونوں کے درمیان اللہ تعالیٰ کی کتاب کے مطابق فیصلہ کروں گا۔ایک سو بکریاں اور خادم تنہیں واپس مل جائیں گے۔تمہارے بیٹے کو ایک سوکوڑے لگائے جائیں گے اور ایک سال کے لئے جلا وطن کیا جائے گا (پھرنبی اکرم مَظِ اَنْسِیَ ﷺ نے حکم دیا) اے انیس تم کل اس شخص کی بیوی کے پاس جانا اگروہ اعتراف کرلے تواسے سنگسار کردینا۔ (رادی بیان کرتے ہیں) ا گلے دن وہ اس خاتون کے پاس گئے اس عورت نے اعتراف کیا تو انہوں نے اسے سنگار کروا دیا۔ یک روایت ایک اور سند کے ہمراہ ابو ہریرہ منافقہ اور حضرت زید بن خالد جہنی منافقہ کے حوالے ہے، نبی اکرم مَلِّ الْفَقِيَّةِ ہے منقول ہے۔ (١٣٥٣) خُذُواعَنِي فَقَدُ جَعَلَ اللهُ لَهُنَّ سَبِيلًا الثَّيِّبُ بِالثَّيِّبِ جَلْدُمِائَةٍ ثُمَّ الرَّبْمُ وَالْبِكُرُبِالْبِكْرِ جَلْدُ

مِائَةٍ وَنَفْيُ سَنَةٍ.

تَرْمَغِيْهُمْ: حضرت عباده بن صامت وللتي بيان كرتے ہيں: نبي اكرم مُطَّلِّكُمْ نے ارشاد فرمایا: مجھ سے (شرعی احكام) حاصل كرلوالله تعالیٰ نے انعورتوں کے لیے تھم جاری کر دیا ہے۔شادی شدہ شخص کو شادی شدہ عورت کے ساتھ زنا کرنے کے نتیجے میں ایک سو کوڑے مارے جائمیں گے پھرسنگسا رکیا جائے گا۔ کنوارے مخص کو کنواری لڑی کے ساتھ زنا کرنے پرایک سوکوڑے لگائے جائیں گے اور ایک سال کے لئے جلا وطن کیا جائے گا۔

**موال:** كه آپ مَرَاشِيَّةُ نِتِحَقِّقُ زنا كے ليے آ دمی روانہ فرما یا جبکہ بیچھے گذرا ہے كه صدود كے در پےنہيں ہونا چاہيے؟ **جواب:** نو دی راٹیلیڈ نے جواب دیا ہے کہ چونکہ یہاں لڑ کے کے باپ نے اس عورت پرتہمت لگا دی تو اس کی تفتیش کرانا مراد تھی نہ کہ حدزنا کی توثیق۔

**دومرا جواب:** گنگوہی صاحب التیلائے نے دیا ہے کہ چونکہ بیروا قعہ اتنامشہور ہو گیا تھا کہ اب اسے نظر انداز کرنا مشکل تھا لہذا حضرت انیس کو بھیجنے کا مقصد بیرتھا کہ اگر وہ اعتراف کرلے تو ٹھیک ہے ورنہ انکار کی صورت میں حدسا قط ہوجائے گی کہ گواہ نہیں ہیں اگر جیہ شہرت زیادہ ہے اس مدیث میں تغریب عام کا حکم ہے لیکن اس کے لیے آ گے متقل باب آرہا ہے۔ **دومرى مديث**:اذازنت الامة فأجلدوهافأن زنت في الرابعة فبيعوها ولوبضفير.

"اگر باندی زنا کرے تواسے کوڑے لگا وَاور چوتھی دفعہ کرے تواسے چے دو چاہے رسی کے بوض کیوں نہ ہو۔"

لغات: ضفير. گندهے ہوئے بالوں اور ری کو کہتے ہیں۔

ا شکال: اس حدیث کے ظاہر پر بیاعتراض وارد ہوتا ہے کہ اگروہ باندی اپنانے اور رکھنے کی قابل نہیں تو دوسرے کودینا کیسے جائز ہوسکتا ہے؟ **جواب:** حضرت شاہ صاحب رایٹی نے عرف میں دیا ہے کہ بیاس کے علاج کا ایک طریقہ ہے بعنی ہرمشتری اس کو آ گے بیتیار ہے کیونکہ زنا کرنے کے لیے تو تعلقات چاہیے جن کے لیے وقت درکار ہے جبکہ اس کوفرصت ہی نہیں ملے گی۔

**رومرا جواب:** کوکب الدری میں ہے کہ مکروہ اس وقت ہے جب عیب کو چھپا کر بیچا جائے جبکہ لفظ ضفیر اس کی طرف اشارہ ہے کہ عیب بتلا کر بیچا جائے۔

تیسرا جواب: که مکروه اس وقت ہے جب زنااس کی عادت ہو جوعیب ہے لیکن اگروہ اپنے اس مولی سے تنگ ہوتو ہوسکتا ہے کہ مالک اور ماحول کی تبدیلی کے بعدوہ خوش ہو کر مطمئن ہوجائے اور زنا چھوڑ دے۔

**مْمَامِبِ فَقَبِّاء: قوله ﴿ فَأَمْسِكُوْهُنَّ فِي الْبُيُوْتِ حَتَّى يَتَوَفُّهُنَّ الْمَوْتُ أَوْ يَجْعَلَ اللَّهُ لَهُنَّ سَبِيلًا ۞...الآية ﴾ (الناء: ١٥)** 

- 🛈 اک حدیث سےمعلوم ہوتا ہے کہ شادی شدہ زانی کو پہلے کوڑے لگیں گے پھراہے رجم کیا جائے گا اور حضرت ابن مسعود زائنو اور امام الطن والثلية كامذب بھى اس طرح نقل كيا ہے۔
  - جبکہ ائمہ اربعہ بیشندی اور جمہور کے نزدیک فقط رجم پر اکتفاء کیا جائے گا۔

فریق اوّل کا استدلال باب کی حدیث سے ہے نیز بخاری میں ہے کہ حضرت علی <sub>شافت</sub>ر نے دونوں کو جمع کیا تھا۔

جمہور را اللہ کہتے ہیں کہ اس کو آنحصنور مَلِلْفَيْئَةِ کے عمل نے منسوخ کیا ہے جبکہ حضرت علی نتائند کاعمل موقوف ہے عارضہ میں ابن العربي رايشي فرماتي بن: اما ان عليًا جلدور جموفعل النبي عليه اولى واحكم.

#### باب تربص الرجم بالحبلى حتى تضع

## باب ٩: حامله ملزمه كو بيح كى پيدائش تك دجم نه كرنا

(١٣٥٥) أَنَّ امْرَاةً مِنْ جُهَيْنَةَ اعْتَرَفَ عِنْدَ النَّبِي ﷺ بِالزِّنَاوَقَالَتُ اَنَا حُبْلِي فَدَعَى النَّبِي ﷺ وَلِيَّهَا فَقَالَ ٱحُسِنُ إِلَيْهَا فَإِذَا وَضَعَتْ مُلَهَا فَأَخْبِرُنِي فَفَعَلَ فَأَمَرَ بِهَا فَشُدَّتْ عَلَيْهَا ثِيَابُهَا ثُمَّ آمَرَ بِرَجْمِهَا فَرُجِمَتْ ثُمَّر صَلَّى عَلَيْهَا فَقَالَ لَهُ عُمَرُ بْنُ الْحَطَّابِ يَارَسُولَ اللهِ رَجَمْتَهَا ثُمَّر تُصَلِّي عَلَيْهَا فَقَالَ لَقَلُ تَابَثَ تَوْبَةً لَوْ قُسِمَتْ بَيْنَ سَبْعِيْنَ مِنْ أَهْلِ الْمَدِيْنَةِ لَوَسِعَتْهُمْ وَهَلُ وَجَلْتَ شَيْئًا أَفْضَلَ مِنْ أَنْ جَادَتُ بَنَفْسِهَا للهِ.

۔ ترکیجینئم: حضرت عمران بن حصین نٹاٹیءَ بیان کرتے ہیں: جہینہ قبیلے سے تعلق رکھنے والی ایک عورت نے نبی اکرم مَلِافظیَافَۃ کی موجودگی میں زنا کا اعتراف کیا اس نے عرض کی میں حاملہ ہوں۔ نبی اکرم مَثَلِّنْ ﷺ نے اس کے سرپرست کو بلوایا اور فرمایا اس کے ساتھ اچھا سلوک کروجب بیہ بیجے کوجنم دیتو مجھے بتانااس نے ایسا ہی کیا۔ نبی اکرم مُٹائٹنگیا کے حکم کے تحت اس عورت کے کپڑے اچھی طرح باندھ دیئے کئے پھرنی اکرم مِنْ اَنْ اِسے سنگسار کرنے کا حکم دیا تواہے سنگسار کردیا گیا۔ پھرنی اکرم مِنْ اِنْ اِسے آئے اس کی نماز جنازہ ادا کی۔ تشريح: ابن العربي وليُنيائ يهال ترجمة الباب بهي ذكركيا ب باب تربص الرجم بالحبلي حتى تضع پركها ب كه الى كورجم نه کرنے پراتفاق ہے یہاں تک کہاں کا بچہ پیدا ہوکر کھانے پینے لگ جائے یا کوئی کفیل مل جائے البتہ مریض کی حدا گرخطرہ جان کا سبب بنتی ہوتو موخر ہوگی ورنہ ہیں۔

بعض روایات میں ہے کہ جب اس عورت کا بچہ پیدا ہوا تو وہ آئی اور بچہ کے ہاتھ میں روٹی کا نکڑا تھا تب اسے رجم کیا گیا این العربی واٹیا گ نے اس کوالگ واقعہ کہاہے گویا ایک واقعہ میں بچے کو کفیل مل گیا تھا اس وجہ سے رجم جلدی واقع ہوا جبکہ دوسرے کونہیں ملاتھا اس لیے انظار کرنا پڑا عورت کے بدن پر کپڑے اس لیے باندھے گئے کہ تکلیف کے وقت آ دمی ستر چھیانے کی پرواہ نہیں کرتا۔

اس مدیث سے جمہور کا استدلال صحیح ہے کہ مرجوم اور ہرطرح کے گنہگاری نماز جنازہ اداکی جائیگی جبکہ امام زہری والیفید کا مذہب یہ ہے کہ مرجوم اور خود کشی کرنے والے کی نماز کوئی بھی نہیں پڑھے گا بعض کے نز دیک ولّد الزنا کی نماز جنازہ نہیں ہوگ۔

امام ما لک وامام احمد عِیمَاتِیا کے ہاں اہل فضل مرجوم کے جنازہ میں شرکت نہ کریں امام کے علاوہ دوسرے لوگ شرکت کرسکتے ہیں۔

#### بَابُمَاجَاءَفِىٰ رَجْمِ اَهُلِ الْكِتَابِ

باب ۱۰: اہل کتاب کوسنگسار کرنا

(١٣٥٢) أَنَّ رَسُولَ اللهِ عِنْ رَجْمَ يَهُو دِيًّا وِيَهُو دِيَّةً.

ترخیجانب: حضرت ابن عمر والنه بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مِلَافِظِيَّة نے ایک یہودی مرداورایک یہودی عورت کوسنگ ارکروادیا تھا۔

### (١٣٥٤) أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ رَجَمَ يَهُودِيًّا وَيَهُودِيَّةً.

۔ ترکیجہ کہا: حضرت جابر بن سمرہ نٹاٹھ بیان کرتے ہیں: نبی اکرم پڑھٹانے ایک یہودی شخص اور ایک یہودی عورت کوسنگ ارکروا دیا تھا۔

احصان کی دوشمیں ہیں: احصان الرجم اور احصان القذف.

احصان المرجم یہ ہے کہ مرد اور عورت دونوں عاقل بالغ آزاد اور مسلمان ہوں اور نکاح صحیح کر کے ہم بستر ہو چکے ہوں تو وہ محصن بکسسر الصاد )اور محصنہ ( بفتح الصاد ) ہیں اور زنامیں ان کی سزار جم ہے۔

احصان القذف ہیہ ہے کہ جس پر زنا کا الزام لگا یا گیا ہے وہ عاقل بالغ آزاد مسلمان اور عفیف (پاک دامن) ہو یعنی پہلے کہ بھی اس پر زنا کا الزام نہ لگا ہوائیا مرداور ایک عورت جن پر الزام زنالگا یا گیا ہے باب قذف میں محصن اور محصنہ ہیں ایسے لوگوں پر اگر کوئی زنا کا الزام لگائے تو شری ثبوت پیش کرے ورنہ تہمت لگانے والے کو حد قذف لگے گی اور اگر کوئی شخص پاگل بچے غلام غیر مسلم یا غیر عفیف پر تہمت لگائے تو حد قذف جاری نہ ہوگی۔

اہل کتاب اہل ذمہ زنا کے مرتکب ہوجا ئیں تو رجم کیا جائے گا یانہیں؟

**مذا ہسب فقہاء:** ﴿ احناف اور مالكيه كہتے ہيں كدر جمنہيں كيا جائے گا۔

(2) امام ثافقی اورامام احمہ میکنیا فرماتے ہیں کہ رجم کیا جائے گا بنی علیہ یہ ہے کہ رجم کے لیے احصان ضروری ہے لیکن اختلاف اس میں ہوگیا کہ احصان کے لیے مسلمان ہونا ضروری ہے یا نہیں تو احناف وما لکیہ کہتے ہیں کہ اسلام شرط ہے اور شوافع اور حنابلہ کہتے ہیں کہ اسلام شرط نہیں ہے جب اس میں اختلاف ہے تو جن کے نزدیک اسلام شرط ہے تو شرط نہیں ہے جب اس میں اختلاف ہے تو جن کے نزدیک اسلام شرط ہے تو شرط نہیں ہونا شرط کیا جائے گا اس پر دلیل کہ احصان کے لئے تو مسلمان ہونا شرط ہے حدیث ابن عمر شاشن (یا عمراکہا) دونوں طرح مروی ہے لیعنی مرفوعاً بھی اور موقوفاً بھی میں اشرک بالله فلیس بمحصد الذی اخر جه اسحق بن داھویہ فی سننه اور سند کے سارے رجال ثقہ ہیں۔

امام شافعی اورامام احمد بُیَّاتیکیا کی دلیل یہی واقعہ ہے کہ ایک یہودی مرداور یہودی عورت کورجم کیا گیا معلوم ہوا کہ احصان کے لیے اسلام شرطنہیں ہے۔

**جواب ①:** بيرجم بحكم توراة مواب اسلام نبيس موا\_

**جواب ©:** بحکم اسلام ہی ہوالیکن اس زمانہ میں ہوا کہ ابھی تک اسلام کو بیحصن ہونے کے لیے شرط قرار نہیں دیا گیا۔

**جواب ③:** تعزیر ہونے کی حیثیت سے رجم ہوا ہے۔ آزاد ہونا ، عاقل ہونا ، بالغ ہونا ، نکاح کا ہونا ، نکاح صیحہ کا ہونا ، وطی کا پایا جانا یہ سارے امور اتفاقی ہیں اختلاف صرف اسلام والی وصف میں ہے نیز حدود کا مسکلہ ہے اور حدود شبہات کی وجہ سے ساقط ہوجاتی ہیں اور کفر کی وجہ سے شبہ ہے اس لیے رجم نہیں کیا جائے گا۔

#### بَابُ مَاجَآءَ فِي النَّفَيْ

### باب ۱۱: جلا وطنی کاحکم

(١٣٥٨) أَنَّ النبِيَّ عَبَرَبُ وغَرَّبُ وأَنَّ ابابكرٍ ضَرَبُ وغَرَّبُ وأَنَّ عُمَرَ ضَرَبُ وغَرَّب.

تونجنج نئہ: حضرت ابن عمر نٹائٹٹ بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مِنَائِشَیَّا نے (کوڑے) بھی لگوائے ہیں اور جلا وطن بھی کروایا ہے۔حضرت ابو بکر ٹرائٹو نے (کوڑے) بھی لگوائے ہیں اور جلا وطن بھی کروایا ہے۔حضرت عمر ٹراٹٹو نے (کوڑے) بھی لگوائے ہیں اور جلا وطن بھی کروایا ہے۔

م**ذا ہہب فقہاء:** زانی غیرمحصن کے متعلق ائمہ کا اتفاق ہے کہ اس کی حدجلد مائۃ ہے البتہ اس میں اختلاف ہوا کہ تغریب عام بھی حد کی جزء ہے یانہیں۔

① احن اف كتي بين كه جز ونبين بي © باقي ائمه كتية بين كه جزء بي

احناف کی دسیس فی و الزّانیکهٔ و الزّانی فَاجُلِدُواکُلّ وَاحِدِ مِنْهُماً .. الخ (انور: ۲) اس میں صرف جلد مائة کا ذکر ہے تغریب عام کا ذکر نہیں ہے۔ کا ذکر نہیں ہے اور جن احادیث میں تغریب کا ذکر ہے وہ ساری خبر واحد ہیں اور خبر واحد سے کتاب الله پرزیادتی جائز نہیں ہے۔ دوسسری دسیس فی قضی النبی ﷺ باقامة و تغریب عام اس میں تغریب عام کا عطف ہور ہاہے باقامة حل پر توعطف وال ہے کہ تغریب عام کی جزء ہے حدکی جزنہیں ہے۔

مزید قرینہ جب حضرت عمر مزالات نے ربعت بن امید بن خلف کو مدینہ بدر کر کے خیبر بھیجا اور وہ مرتد ہو کر ہر قل کے پاس چلا گیا تو حضرت عمر مزالات نے فرمایا لا اغر ب بعد الا مسلما کہار و الا عبد الرزاق تو اگر تغریب حد کا جزء ہوتی اس پرعمل درآ مد بہر حال لازم ہوتا یہ واقعہ اگر چہ حد شراب کا ہے لیکن اس سے اتن بات معلوم ہوئی کہ تغریب امام کی صوابد ید پر ہے چونکہ حدود کا مقصد فاشی و منکرات کا سد باب ہے اس لیے امام کو دیکھنا چاہیے کہ س صورت میں بہتری ہے کیونکہ بھی تغریب میں نقصان کا اندیشہ زیادہ ہوتا ہے جس سے حدکی افادیت نہ صرف ختم ہوجاتی ہے بلکہ الٹا نقصان ہوجاتا ہے اور یہی وجہ ہے کہ جہور کے زد یک عورت کے لیے تغریب نہیں ہے خلا فاللشافعی رہی ہی خال فاللشافعی رہی ہی ان میں تغریب عام کا ذکر ہے اور یہاں بھی ہے کہ حضرت عمر مزالت کی ماری کی اور جلاوطن بھی کہ حضرت عمر مزالتی نے حد بھی جاری کی اور جلاوطن بھی کہ حضرت عمر مزالتی نے حد بھی اس طرح کیا۔

#### بَابُمَاجَآءَ أَنَّ الْحُدُودَ كَفَّارَةٌ لِاَهْلِهَا

باب ۱۲: حدود (سزاملنے والوں) کے لئے کفارہ ہوتی ہیں

(١٣٥٩) كُنَّا عِندَالنَّبِي ﷺ فِي مَجُلِس فقال تُبَايِعُونِي عَلَى أَن لَّا تُشْرِكُوا بِاللهِ شَيئًا ولَا تَسْرِقُوا ولا تَزُنُوا

قَرَاعلَيْهِمُ الايةَ فَمنَ وَفَى مِنْكُم فَأَجُرُهُ عَلَى الله ومَن اصَابَ مِن ذلك شيئًا فَعُوقِبَ عَلَيه فَهُو كفارةٌ لَّه ومن أصاب مِن ذلك شَيئًا فَسَتَرَوُاللهُ عَلَيه فَهُو إلى الله إن شَاءَ عَنَّبَه وإن شاء غَفَرَله.

۔۔۔ ترکیجی تنہ: حضرت عبادہ بن صامت بناٹیو بیان کرتے ہیں: ہم لوگ نبی اکرم سُلِّشْٹِیَا آپ میاں موجود سے آپ سَلِشْٹِیَا آپ ارشاد فر مایا: تم میرے ہاتھ پراس بات پر بیعت کرو کہتم کسی کواللہ تعالیٰ کا شریک نہیں تھہراؤ گے، چوری نہیں کرو گے، زنانہیں کرو گے۔راوی کہتے ہیں: پھرآپ بینا نظیم نے لوگوں کے سامنے ایک آیت کی تلاوت کی پھر فرمایا: توتم میں سے جو شخص اس کو بیررا کرے گا اس کا اجراللہ تعالیٰ کے ذمے ہے اور جو کئ غلطی کا ارتکاب کر لے اور اس پر اسے سزامل جائے تو وہ اس کے لئے کفارہ ہوگی اور جوان میں ہے کسی جرم کا ارتکاب کرے اور اللہ تعالیٰ اس کی پردہ پوشی کرے تو اس کا معاملہ اللہ تعالیٰ کے سپر دہوگا اور اگر وہ چاہے تو ( آخرت میں ) اے عذاب دے گا اور اگر چاہے تو اس کی مغفرت کر دے گا۔

حدود کفارات کے قبیل سے ہیں یا زواجر کے قبیل سے ہیں؟

**مذاہب فقہاء:** ①عندالاحناف زواجر کے قبیل ہے ہیں یعنی حدود ہے اصل مقصود اخلاء العالمد عن الفساد ہے اگر تو بہ نہ کی تواخر دی موآخذہ تحت المشیت ہے بغیر توبہ کے گناہ ختم نہیں ہوگا۔

- ② ائمہ ثلا شہر کیتے ہیں کہ حدود کفارات کے قبیل سے ہیں جب حد جاری ہوجائے گی تو گناہ معاف ہوجائے گا اخروی مواخذہ کا احتمال باقی نہیں رہے گااس لیے کہ ائمہ ثلاثہ کے نزدیک گناہ کمیرہ کے معاف ہونے کی تین صورتیں ہیں: 1 حد ② توبہ ③ فضل اللهی۔ احناف کی دسیس : نصوص عامہ ہیں: 🛈 قطاع الطریق مے متعلق جوآیت کریمہ ہے قطع طریق کی حدکوبیان کرنے کے بعد فرمایا: ﴿ ذٰلِكَ لَهُمْ خِزْيٌ فِي الدُّنْيَا وَلَهُمْ فِي الْأَخِرَةِ عَنَابٌ عَظِيْمٌ ﴿ ﴿ (المائده:٣٣)
- عدسرقہ کو بیان کرنے کے بعد فرمایا: ﴿ فَمَن تَابَ مِنْ بَعْنِ ظُلْمِهِ ﴾ (المائدہ:٣٩) تأب کی ضرورت تب ہی ہوگی کہ جب حد مكفر
- ③ حدقذف كوبيان كرنے كے بعد فرمايا: ﴿ إِلاَّ اتَّذِينَ تَابُواْ مِنْ بَعْنِ ذَلِكَ وَ أَصْلَحُوا ۚ .. الخ ﴾ (انور:٥) يهال بھي توبه كا ذكر
  - ۵ متدرک حاکم کے اندر حضرت ابو ہریرہ وٹائٹو سے۔
- ادوایت نقل کی گئ ہے: لاادری الحدود کفارة امرلا؟ "مجھے معلوم نہیں کہ مدود کفارہ بنیں گی کہ نہیں۔" او کہا قال الطَانِفالا طحاوی شریف اور ابوداؤر شریف کے اندر ہے کہ آیک شخص حضور مُلِّنَفِیَّةً کے یاس لایا گیا حد کے جاری كرنے كے بعدتو آپ مِرَالْتَيْ أَمْ فِي اس ليے ارشاد فرمايا: استخفر الله اور ساتھ دعاء بھى فرمادى:

اللهم تبعليه-(بابن التلقين في الدص ١٦٢)

علیه ائمه ثلاث بیاس کامعنی کرتے ہیں اس پر حدجاری کی گئ فھو کفار قاله پس معلوم ہوا کہ حدود کفارات کے قبیل سے ہیں۔ جواب (): بيمقيد ہے اذا تأب كى قيد كے ساتھ اس يرقرينه ديگر نصوص ہيں۔

جواب ②: اصل سبب قریب تو توبہ ہے لیکن عمومی طور پر حد کا جاری ہونا توبہ کا سبب بن جاتا ہے توسبب قریب توبہ ہے اور سبب بعید حدہے تو یہاں پر سبب بعید یعنی حد کی طرف نسبت کی گئی ہے۔

**جواب ۞:** كفار ةله يعنى حد كے كفارہ ہونے كى اميد ہے۔

جواب ﴿ : خبر واحد ٢ تت كريمه اور نصوص قطعيه كے معارض ہونے كى وجد سے قابل استدلال نہيں ہے۔

#### بَابُمَاجَآءَفِيُ أَقَامَةِ الْحَدِّعَلَى الْإِمَاءِ

### باب ۱۳: کنیزون پر حد جاری کرنا

(١٣٦٠) إِذَازَنَتُ آمَةُ آحَٰدِ كُم فَلْيَجُلِلُهَا ثَلاثًا بِكَتَابِاللَّهِ فَإِنْ عَادَتُ فَلْيَبِعُهَا وَلَوْ بِحَبُلِ مِّنَ شَغْرٍ.

ترکنچهنه: حضرت ابو ہریرہ زلاتئے، بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مَطِّلْظَیَّا نے ارشاد فر مایا: جب کسی شخص کی کنیز زنا کاار تکاب کرئے تو وہ اللہ تعالیٰ کی کتاب کے حکم کے مطابق تین مرتبہ اسے کوڑے لگوائے اگروہ پھر (یعنی چوتھی مرتبہ) ایسا کرئے تو اسے فروخت کر دے خواہ بالوں کی ایک ری کے عوض میں کرے۔

(۱۳۲۱) خَطَبَ عَلِيُّ فَقَالَ يَا اَيُّهَا النَّاسُ اَقِيْهُوا الْحُلُودَ عَلَى اَرُقَاءِ كُم مَنْ اَحْصَنَ مِنهُم وَمَنْ لَّم يُحْصِنُ وَإِنَّ اَمَةً لِرَسولِ اللهِ ﷺ وَنَا النَّاسُ اَقِيْهُوا الْحُلُودَ عَلَى اَرْقَاءُ عَهُ اِينِفاسٍ فَخَشِينُتُ اِنَ اَنَاجَلَ اللهُ اللهُ

ترکیجی بنی: حضرت ابوعبدالرحن سلمی خاتی بیان کرتے ہیں: حضرت علی خاتی نے خطبہ دیتے ہوئے ارشاد فر مایا: اے لوگو! اپنے غلاموں اور کنی خاتی نے نظبہ دیتے ہوئے ارشاد فر مایا: اے لوگو! اپنے غلاموں اور کنیز دن کا ارتکاب کنیز ول پر بھی حدود قائم کروان میں سے جوشادی شدہ ہوں اور جوشادی شدہ نہوں بے شک نبی اگرم مُطِّنَظِیَا ہے گھے یہ ہدایت کی تھی کہ میں اسے کوڑے لگواؤں میں اس کے پاس آیا تو ابھی اس کے نفاس کوزیادہ عرصہ نہیں گزراتھا مجھے بیاندیشہ ہوا کہ اگر میں نے اسے کوڑے لگائے تو میں اسے قل کردوں گا (راوی کوشک ہے یا شاید بیالفاظ ہیں) وہ مرجائے گی میں نبی اگرم مُطِّنَظِیَا ہی خدمت میں حاضر ہوا آپ سے اس بات کا تذکرہ کیا تو آپ نے ارشاد فر مایا: تم نے ٹھیک کیا ہے۔

(١٣٦٢) أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ ضَرَبَ الْحَثَّ بِنَعُلَينِ ٱرْبَعِينَ قال مِسْعَرُّ أَظُنُّهُ فِي الْخَبْرِ.

تریخچپنبن حضرت ابوسعید خدری من التی بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مَطَّنْظَیَّا نے حدمیں چالیس جوتے مارنے کی حدمقرر کی ہے۔ مسعر نامی راوی بیان کرتے ہیں: میرا خیال ہے بیٹکم شراب پینے والے کے لئے ہے۔

(١٣٦٣) اَنَّه اُقَ بِرَجُلٍ قَى شَرِبَ الْخَهْرَ فَطَرَبَه بِجَرِيلَ تَيِنِ نَعُوَ الْأَرْبَعِينَ وَفَعَلَه اَبوبَكُرٍ فَلَبَّا كَان عُمَرُ اِسْتَشَارَ النَّاسَ فقال عبدُ الرَّحٰنِ بُنُ عوفٍ كَأَخَفِّ الْكُدُودِ ثَمَّا نِيْنَ فَأَمَرَ بِه عُمَرُ.

تَرْجَعِكُمْ: حضرت انس وَلَيْنَ بيان كرت بين: بي اكرم مَؤَفَّ كي باس ايك فض كولايا كياجس في شراب بي تقي تو بي اكرم مَؤْفَيَّةً كي باس ايك فض كولايا كياجس في شراب بي تقي تو بي اكرم مَؤْفَقَةً

نے دو چیٹر یوں کے ذریعے اسے چالیس چیٹریاں لگوا عیں۔حضرت ابو بکر مزانٹن نے بھی ایسا ہی کیا ( یعنی چالیس چیٹر یوں کی سزا دی ) جب حضرت عمر مزانٹنے کا زمانیہ آیا تو انہوں نے لوگوں سے اس بارے میں مشورہ کیا تو حضرت عبدالرحمٰن بن عوف مزانٹنو نے فرمایا۔ اسے حدود میں سب سے کم تر حد کی طرح سزا ہونا چاہیے جو اس کوڑے ہیں تو حضرت عمر مزانٹنو نے اس کے مطابق تھم دیا۔

خراجب فقہباء: تمام ائمہ منفق ہیں کہ غلام باندی اگر زنا کریں تو وہ خود خواہ شادی شکرہ ہوں یا کنوارے ان کی سز ایجاس کوڑے ہے اور یہ مسئلہ سورۃ النساء آیت ۲۵ میں ہے البتہ حد جاری کرنے کاحق صرف حاکم کو ہے یا آقا کوجھی بیتی حاصل ہے؟اس میں اختلاف ہے۔

① ائمہ ثلاثہ کے نزدیک آقا کو بھی بیتی حاصل ہے۔ ② حفیہ کے نزدیک آقا کو بیتی حاصل نہیں صرف حاکم حد جاری کرسکتا ہے۔

احناف کی دلیس ل: حدیث ابی عبداللہ ہے جس کامضمون بیہے کہ:

الزكوة والحدود والجمعة والجهاد الى الحكام والسلطان.

"زكوة ، حدود، جمعه اور جہاد كا قيام حكام اور سلاطين پر ہے۔

اقيمو الحدودعلى ارقائكم من احصن منهم ومن لم يحصن-

#### بَابُمَاجَآءَفِيُ حَدِالسَّكُرَانِ

باب ۱۲: جو شخص شراب ہے اسے کوڑے لگا وُاور جو شخص (سزا ملنے کے باوجود) چو تھی مرتبہ ایسا کرے تواسے تل کر دو

### (١٣٢٨) مَنْ شَرِبَ الخَمْرَ فَاجُلِلُوهُ فَإِنْ عَادَفِي الرَّابِعَةِ فَاقْتُلُوهُ.

تونجپکٹہا: حضرت معاویہ وٹاٹن بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مِئِلِشْئِیَا نے ارشاد فر مایا جو شخص شراب بے اسے کوڑے لگاؤ اور اگر (بار ، بار سزاملنے کے باوجود ) چوتھی مرتبہ وہ ایسا کرے تواہے تل کر دو۔

تشرنيج: آنحضرت مَلِّنْ الْمُعَلِمُ عَهدمبارك ميں شرابی كوسزا دینے كابيطريقه تھا كه كوئی شخص دونوں ہاتھوں ميں دوجھڑياں يا دوچپل

کے کرایک ساتھ چالیس مرتبہ مارتا تھا حضرت ابو بکرصدیق مٹاٹنو کے زمانہ میں بھی یہی معمول رہا پھر جب خرابی بڑھ گئ یعنی نے ایمان لانے والوں میں شراب نوشی کا رحجان بڑھتا نظر آیا تو دور فاروتی میں اس سلسلہ میں مشورہ ہوا۔

### بَابُمَاجَآءَمَنُ شُرِبَ الْخَمْرَفَاجُلِدُوْهُ فَإِنْ عَادَفِي الرَّابِعَةِ فَاقْتُلُوْهُ

## مخمور کوکوڑے مارے جائیں پھراگر چوتھی مرتبہ پیئے توقتل کر دیا جائے

عَنُمُعَاوِيَةَ رَسُّ عَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ مَن شَرِبَ الْخَمْرَ فَاجْلِدُوهُ فَإِنْ عَادَفِي الرَّابِعَةِ فَاقْتُلُوهُ.

ترنج بنه: -حضرت معاویه خانتی سے روایت ہے کہ رسول الله مَلِّ النَّهُ عَلَیْ الله مِلِّ النَّهُ عَلَیْ الله مِلِّ النَّهُ مِلِّ اللهِ مِلْ اللهِ الللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِل

تشیر نیسے: کتاب العلل کے شروع میں امام ترمذی راٹیئیڈ نے فر مایا ہے جامع ترمذی کی تمام روایتیں معمول بہا ہیں یعنی ان پر کسی نہ کسی مجتمد نے عمل نہیں کیا ان میں سے ایک میے حدیث ہے کہ اگر اس کو تعزیر وسیاست پر محمول کریں تو میے حدیث بھی معمول بہا بن جاتی ہے۔

تعسنریم: حدود کے علاوہ دوسری سزاؤں کو کہتے ہیں جن کا قاضی کواختیار ہوتا ہے اور حدود وتعزیر میں فرق یہ ہے کہ حدود پر تو ہر حال میں عمل کرنا ضروری ہے اس میں کسی مصلحت کا لحاظ نہیں کیا جاتا نہ اس میں کی بیشی ہوسکتی ہے نہ وہ معاف ہوسکتی ہے اور تعزیر میں مصلحت کا لحاظ کیا جاتا ہے پس اگر حاکم کسی شرانی کے تل میں مصلحت دیکھے تو اس کو چوتھی مرتبہ میں قبل کر سکتا ہے۔

حضرت عمر تنافی نے اہل علم اکابر صحابہ سے مشورہ کیا عبدالرحمٰن بن عوف بڑا تی سے اور دیگر کتابوں میں حضرت علی بڑا تی کا بھی ذکر ہے انہوں نے مشورہ دیا کہ اس پر اخف الحد جاری کی جائے اور اخف الحد قذف ہے اور وہ ۸۰ کوڑے ہیں پھر اس پر صحابہ کرام مؤکد تی نے کا جماع ہو گیا لیکن احناف اور مالکیہ کے نزدیک متعین ہے اور شوافع اور حنابلہ کے نزدیک چالیس لگا دی تو تب بھی ٹھیک ہے۔

#### بَابِمَاجَآءَ فِي كُمُ تُقْطَعُ يَدُالسَّارِقِ؟

باب ١٥: كتني قيمت والى چيز كى چورى پر چوركا باته كا نا جائے

(١٣٧٥) أَنَّ النبِي اللهِ كَان يَقْطَعُ فَيُ رُبِعِ دِينارٍ فصاعدًا.

تر بخیکنم: حضرت سیدہ عائشہ صدیقہ والنظ بیان کرتی ہیں: نبی اکرم سِلَظَیَّةَ جوتھائی دیناریا اسے زیادہ مہنگی چیز کی چوری پر ہاتھ کوا دیتے تھے۔

(١٣٢٢) قَطَعَرسولُ اللهِﷺ فِي هِجَنِّ قِيْمَتُهُ ثَلاثَةُ دَرَاهِمَ.

تَرْجِهِمْ بَهِ: حضرت ابن عمر مُنْ النَّهُ بيان كرتے ہيں: بي اكرم مِنْ النَّهِ عَلَيْهِ ايك دُ هال كي چوري پر ہاتھ كُواديا تھا جس كي قيت تين درہم تھی۔

مرا الله المرابع المرابع المرابع المن المرابع المرابع المربع الم

- 1 اکمہ ثلاثہ رہے ہوتھائی دینار کے ڈھائی درہم ہیں (امام شافعی رہے ہے نزدیک چوتھائی دینار کے ڈھائی درہم ہیں امام شافعی رہے ہے نزدیک چوتھائی دینار کے ڈھائی درہم ہیں اور ترب کسرچھوڑ دیتے ہیں یا پوری گنتے ہیں یہاں احتیاطا پوری گئی ہے )۔
  - حفیہ کے نزد یک نصاب سرقہ ایک دیناریادی درہم ہیں۔

کہ نبی ﷺ سیاسلہ میں کہ کتنی چوری میں ہاتھ کا ٹا جائے؟ کوئی تقذیر (اندازہ) مروی نہیں صرف یہ مروی ہے کہ ایک شخص نے ڈھال چرائی تو آپ شِلِشْکِیَا نے اس کا ہاتھ کا ٹا گھراس ڈھال کی قیمت کا اندازہ کرنے میں صحابہ شخائی میں اختلاف ہوا چوتھائی دینار بھی اس کا اندازہ کیا گیا تین درہم بھی اور اس کے علاوہ بھی اور ابن عباس اور عبداللہ بن عمر و بن العاص شخائی نے دس درہم اندازہ کیا علاوہ ازیں ایک ضعیف روایات میں بیار شاد نبوی مروی ہے لا قطع الافی عشر قادر اھھ یعنی دس درہم ہی میں ہاتھ کا ٹا اندازہ کیا علاوہ ازیں ایک ضعیف روایات میں بیار شاد نبوی مروی ہے لا قطع الافی عشر قادر اھھ یعنی دس درہم ہی میں ہاتھ کا ٹا جائے حفیہ نے اس روایت کو اور ابن عباس شائن فیرہ نے جوڈھال کی قیمت کا اندازہ کیا ہے اس کولیا ہے بیروایت اگر چے کمزور ہے اور چوتھائی دینار اور تین درہم والی روایات اصح مافی الب ہیں مگر احناف نے بیروایت دو وجہ سے لی ہے ایک چوتھائی دینار اور تین درہم والی روایات کے ضمن میں خود بخود آ جاتی ہیں اس لیے ان پر بھی عمل ہوجا تا ہے۔

ورم: حدود میں احتیاط ضروری ہے اور احتیاط کا تقاضا ہے ہے کہ جوصورت حدکو ہٹانے والی ہواس کو اختیار کیا جائے مثلاً ایک شخص نے ورم: حدود میں احتیاط ضروری ہے اور احتیاط کا تقاضا ہے ہے کہ جوصورت حدکو ہٹانے والی ہواس کو اختیار کیا جائے مثلاً ایک شخص نے پانچ درہم چرائے بس اس کا ہاتھ کا ٹ دیا گیا اب فرض کرونٹس الامر میں قطع ید کی سز الازم تھی پھر بھی ہاتھ نہ کاٹا گیا تو بید حدود کو ہٹاؤ کرنے میں غلطی ہوئی اور یہی بہتر ہے پہلے بیر حدیث گذری ہے کہ نبی مُطَّفِی اُنٹِ نے فرمایا: جہاں تک ممکن ہو مسلمانوں سے حدود کو ہٹاؤ اگر مجرم کے لیے کوئی بچنے کی راہ ہوتو اس کو چھوڑ دو کیونکہ حاکم معاف کرنے میں غلطی کرے ہے بہتر ہے اس سے کہ سزاد سے میں غلطی کرے ایس ہے کہ سزاد سے میں غلطی کرے اس سے کہ سزاد سے میں خلطی کرے اس سے کہ سزاد سے میں خلطی کرے اس سے کہ سزاد سے میں خلطی کرے اس لیے احتاف نے دیں درہم نصاب سرقہ تجویز کیا ہے۔

فائا : نب کی حفاظت کے لیے حدزنا ہے اور عقل کی حفاظت کے لیے حد خرہے اور آبروکی حفاظت کے لیے حد قذف ہے اور مال کی حفاظت کے لیے حد سرقہ ہے اور دین کی حفاظت کے لیے حدار تداد ہے۔

#### بَابُهَاجَآءَفِئ تَعْلِيُقِيَدِالسَّارِقِ

### باب١١: كي موئ باته كابار بهنانا

(١٣٧८) سَالُتُ فَضَالَةَ بُنِ عُبَيْرٍ عَنْ تَعْلِيُقِ الْيَدِفِى عُنُقِ السَّارِقِ اَمِنَ السُّنَّةِ هُوَقَالَ أَنِّ رَسُولُ اللهِ ﷺ بِسَارِقٍ فَقُطِعَتْ يَكُلُاثُمَّ اَمَرَ مِهَا فَعُلِّقَتْ فِي عُنُقِهِ.

تو پہنہ: عبدالرحمٰن بن محریز بیان کرتے ہیں: میں نے فضالہ بن عبید سے چور کا ہاتھ اس کی گردن میں لٹکانے کے بارے میں در یافت کیا۔ کیا یہ سنت ہے، تو انہوں نے جواب دیا۔ نبی اکرم مُؤَفِّقَ کی خدمت میں ایک چورکو لایا گیا اس کا ہاتھ کا ان دیا گیا تو نبی اکرم مُؤَفِّقَ کی خدمت میں ایک چورکو لایا گیا اس کا ہاتھ کا ان دیا گیا ۔ نبی اکرم مُؤَفِّقَ کی کھم کے تحت اس کا ہاتھ اس کی گردن میں لٹکا دیا گیا۔

تشريع: يمل دومقصد يكيا كياتها:

ایک: اس کی حرکت کی تشہیر کرنے کے لیے کہ لوگ جان لیں کہ وہ چور ہے۔

ووم: ظلماً ہاتھ کا نے اور سزا کے طور پر ہاتھ کا نے کے درمیان امتیاز کرنے کے لیے (گریہ بالا جماع حد کا جزنہیں تعزیر ہے اور قاضی کی صوابدید پرموقوف ہے۔

#### بَابُمَاجَآءَفِي الْخَائِنِ وَالْمُخْتَلِسِ وَالْمُنْتَهِب

باب ١٤: خيانت كرنے والا، اچك كرلے جانے والا اور ڈاكو كا حكم

### (١٣٢٨) لَيْسَ عَلَى خَاءِ نِ وَّلَا مُنْتَهَبٍ وَّلَا مُؤْتَلِسٍ قَطْعٌ.

تَوَجِّجُهُمْ : حضرت جابر مِثْنَتُو نِي الرَم مِثَلِّثَيَّةً كابدِفر مان نقل كرتے ہيں: خيانت كرنے والے اچك كرلے جانے والے اور ڈاكو كا ہاتھ نہيں كا ٹا جائے گا۔

تشرفیح: خائن اس آدمی کو کہتے ہیں جے امین بنایا گیا ہوا مانت رکھوا کروہ اسے خود رکھ لے اور کے کہوہ ضائع ہوگیا ہویا پھر سرے سے لینے کا انکار کردے منتہ ہب جوز بردی چین بنایا گیا ہوا مانت رکھوا کر لے جانے والے کو کہتے ہیں ان تینوں صورتوں میں قطع اس لیے نہیں ہے کہ یہاں چوری کے معنی تحقق نہیں ہوتے کیونکہ چوری اس کو کہتے ہیں کہ ایسے مال کو چھپکے سے لے لے جس کی حفاظت اس طور سے کی گئی ہو جو عادة خفاظت کے لیے کافی ہو پھر چورسب لوگوں کی نظروں سے بچنے کی کوشش کرتا ہوا لے جائے جبکہ خیانت کی صورت میں تو مال اس کے پاس ہوتا ہے اور منتہ ب تو علانیہ لے جاتا ہے کس کے دیکھنے کی پرواہ نہیں کرتا جبکہ ختلس صرف مالک کی شاہوں سے بچنے کی کوشش کرتا ہے نہ کہ عام لوگوں ہے۔

### بَابِمَاجَآءَلاَقَطُعَ فِئ ثَمَرٍ وَلاَكَثَرٍ

باب ۱۸: بھلوں اور تھجور کے خوشوں کی چوری پر ہاتھ نہیں کا ٹا جائے گا

### (١٣٦٩) لاَقَطْعَ فِي ثَمْرِ وَلَا كَثَرٍ.

ترکیجهانم: حضرت رافع بن خدت می افتر بیان کرتے ہیں: میں نے نبی اکرم سِلِّنظِیَّ کوارشا دفر ماتے ہوئے سنا ہے۔ پھلوں اور مجبوروں کے خوشوں کی چوری پر ہاتھ نہیں کا ٹا جائے گا۔

#### بَابُمَاجَآءَ أَنُلاَ يُقُطَعَ الْأَيْدِيْ فِي الْغَزُو

باب ١٩: جنگ كے دوران ہاتھ نہيں كائے جائيں گے

(١٣٤٠) لَاتُقْطَعُ الْآيُدِيثِي فِي الْغَزُوِ.

تریخچینها: حضرت بسر بن ارطاة والتي بيان كرتے ہيں: ميں نے نبي اكرم مُطَافِيَكُمْ كوارشاد فرماتے ہوئے ساہے۔ جنگ كے دوران ( کسی چور کے ) ہاتھ کونہیں کا ٹا جائے گا۔

تشریع: جہاد کے دوران اگر کوئی سرقہ کرے تو دو حال سے خالی نہیں۔ ① مال غنیمت میں سے چوری کرے گا۔ ② کسی اور مال سے چوری کرے گا اگر مال غنیمت میں سے ہوتو نہ دار الحرب میں حدقائم کی جائے گی اور نہ دار السلام میں حدقائم کی جائے گی اس لیے کہ شبہ موجود ہے کہ اپنی ملکیت ہو اور حدود شبہات کی وجہ سے ساقط ہوجاتی ہیں اور اگر مال غنیمت کے علاوہ چوری کرے یا کوئی خیانت کرے جوموجب حد ہوتو آیا دارالحرب میں حد قائم کی جائے گی یانہیں تو اس میں تفصیل بیہے کہ اگریداندیشہ ہو کہ حد جاری کی گئ تو کفار کے ساتھ مل جائے گا تو پھر دارالحرب میں حدقائم نہ کی جائے پھر آیا دارالسلام میں حدقائم کی جائے گی یانہیں تو احناف کے اس میں دونوں قول ہیں البتہ امام اوزاعی راٹیٹیا فرماتے ہیں کہ وہاں تو قائم نہیں کی جائے گی لیکن دارالاسلام میں بہر حال میں قائم کی جائے گی۔

### بَابُمَاجَآءَفِي الرَّجُلِيقَعُ عَلَى جَارِيَةِ امْرَأَتِهِ

## باب ۲۰: بیوی کی باندی سے صحبت کرنے کا حکم

(١٣٤١) رُفِعَ إِلَى النُّعُمَانِ بْنِ بَشِيْرٍ رَجُلُ وَقَعَ عَلى جَارِيَةِ امْرَأَتِهٖ فَقَالَ لَا قُضِيَنَ فِيهَا بِقَضَاءِ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهُ لَإِنْ كَانَتْ أَحَلَّتُهَا لَهُ لَاجُلِدَنَّهُ مِائَةً وَإِنْ لَمْ تَكُنُ آحَلَّتُهَا لَهْ رَجَمْتُهُ.

ترمج چکنم: حبیب بن سالم بیان کرتے ہیں: حضرت نعمان بن بشیر مناٹنو کے سامنے ایک مقدمہ پیش ہوا کہ ایک شخص نے اپنی بیوی کی کنیز کے ساتھ زنا کرلیا ہے تو انہوں نے فرمایا: میں اس بارے میں نبی اکرم مُطَّلِّنْكُمَّةً کے فیصلے کے مطابق فیصلہ کروں گااگر ہے عورت اس کنیز کواس مرد کے لئے حلال قرار دے دیتی ہے تو میں اس مرد کوسو کوڑے لگا ؤںا، اور اگر وہ اس کے لئے حلال قرار نہیں دیتی تو میں اسے سنگسار کر دوں گا۔

**مٰداہسب فقہباء:** ① اس حدیث کوصرف امام احمد رایٹیائیا نے لیا ہے وہ فرماتے ہیں اگر کو کی شخص اپنی بیوی کی باندی ہے بیوی کی اجازت سے صحبت کریے تو اس کوسودرے مارے جائیں گے اور اگر بلا اجازت صحبت کریے تو سنگسار کیا جائے گا اور شافعیہ پڑٹٹیڈ اور مالکیہ رایش نے اس حدیث کونہیں لیا وہ فر ماتے ہیں کہ بیزنا ہے بس شو ہر کوسنگسار کیا جائے گا خواہ بیوی نے اجازت دی ہویا نہ دی ہواور انہوں نے حضرت علی اور حضرت ابن عمر <sub>تخا</sub>فین کے اثر سے استدلال کیا ہے دونوں بزرگوں کا فتو کی بیہ ہے کہ شوہر کوسنگسار کیا جائے۔ اور حنفیہ نے بھی اس حدیث کونہیں لیا ابواب الحدود کے شروع میں (باب ۲ میں ) بتا یا گیا ہے کہ تین شبہوں کی وجہ سے حنفیہ کے نزد یک حدساقط ہوجاتی ہے ان میں سے ایک شبر فی امحل ہے اور بیاس کی مثال ہے۔ یہاں بیوی میں ایک دوسرے کی چیز استعال کرنے میں بے تکلفی ہوتی ہے پس بیوی کی باندی سے صحبت کرنے میں شبہ ہے اس لیے حد ساقط ہوجائے گی البتہ قاضی مناسب سزادے گا۔ اور حنیفه کا استدلال حضرت ابن مسعود زاتین کے قول سے ہے انہوں نے فرمایا جس نے بیوی کی باندی سے صحبت کی اس پر حد جاری ہیں کی جائے۔ باب کی حدیث کی سند میں اضطراب ہے امام تر مذی والیٹیائے نے اس کی دوسندیں بیان کی ہیں ایک قادہ بیحدیث حبیب بن سالم سے روایت کرتے ہیں اور وہ حضرت نعمان سے دوسری ابو بشر حبیب سے اور وہ حضرت نعمان سے روایت کرتے ہیں اور امام بخاری والیٹیائے نے فرمایا ہے کہ نہ قادہ نے بیحدیث سن ہے (دونوں حدیثیں ابوداؤد میں ہیں نمبر ۵۸ م ۲۵۹ م ۲۵۹ میں لیے بیحدیث صرف امام احمد والیٹیائے نے لیے دوسرے فقہاء نے بیروایت نہیں لی۔

### بَابُ مَاجَآءَ فِي الْمَرُاةِ إِذَا اسْتُكْرِهَتُ عَلَى الزِّنَا

### باب،۲۱: جب کسی عورت کے ساتھ زبردستی زنا کیا جائے

(١٣٤٢) اسْتُكْرِهَتِ امْرَاةٌ عَلَى عَهْدِرَسُولِ اللهِ ﷺ فَلَدَ أَرَسُولُ اللهِ ﷺ عَنْهَا الْحَدَّ وَاقَامَهُ عَلَى الَّذِيثُ اَصَابَهَا وَلَمْ يَذُكُرُ اَنَّهُ جَعَلَ لَهَا مَهُرًا.

تَوَجِّجَهُنَّهُ: عبدالجبار بن وائل اپنے والد (حضرت وائل بن حجر رہ النہ کی ایک بیان نقل کرتے ہیں: نبی اکرم مِلِّلْفَیَجَ کے زمانہ اقدی میں ایک عورت کے ساتھ ذبیا دقی ایک عرب کے ساتھ زیادتی کی میں ایک عرب کے ساتھ زیادتی کی تھی اس برحد کو جاری کیا۔ کی تھی اس برحد کو جاری کیا۔

(١٣٧٣) اَنَّا اُمْرَاَةً خَرَجَتُ عَلَى عَهُرِ النَّبِي ﷺ ثُرِيُ الصَّلَوْ قَافَتَلَقًا هَا رَجُلُ فَتَجَلَّلُهَا فَقَطَى حَاجَتَهُ مِنْهَا فَصَاحَتُ فَانُطَلَقَ وَمَرَّبِهَا رَجُلُ فَقَالَتُ إِنَّ ذَكَ الرَّجُلَ فَعَلَ بِيْ كَنَا وَكَنَا وَلَا الرَّجُلَ فَعَلَ بِيْ كَنَا وَكَنَا فَانُطَلَقُوا فَا فَكُلُوا الرَّجُلَ الَّذِي فَانَو وَقَعَ عَلَيْهَا وَاتَوُهَا فَقَالَتُ اللَّهُ عَلَيْهَا فَقَالَ يَارَسُولَ فَقَالَتُ نَعَمُ هُو هُنَا فَأَتُوا بِهِ رَسُولَ اللهِ ﷺ فَلَمَّا أَمْرِبِهِ لِيُرْجَمَ قَامَ صَاحِبُهَا الَّذِي وَقَعَ عَلَيْهَا فَقَالَ يَارَسُولَ اللهِ ﷺ اللهِ الله عَلَيْهَا فَقَالَ يَارَسُولَ اللهِ عَلَيْهَا فَقَالَ يَارَسُولَ اللهِ عَلَيْهَا فَقَالَ يَارَسُولَ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ عَنْ اللهُ لَكِ وَقَالَ لِلرَّجُلِ قَوْلًا حَسَنًا وَقَالَ لِلرَّجُلِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

ترکیجی نمین علقہ بن واکل کندی اپ والد کا یہ بیان نقل کرتے ہیں: ایک فاتون نی اکرم میر النظافیۃ کے زمانہ اقدی میں نماز پڑھنے کے لئے نکی ایک شخص اس کے سامنے آیا اس نے عورت کو پکڑلیا اور اس کے ذریعے اپنی حاجت کو پورا کیا (یعنی زنا کا ارتکاب کیا) اس عورت نے چیخ ماری تو وہ شخص چلا گیا پھر ایک اور شخص اس کے پاس سے گزرا تو اس عورت نے کہا: اس آدمی نے میرے ساتھ یہ حرکت کی ہے، پھر وہ عورت کچھ مہاجرین کے پاس سے گزری تو اس عورت نے یہ بتایا کہ فلال شخص نے میرے ساتھ یہ زیادتی کی ہے، وہ لوگ چلے گئے انہوں نے جا کر اس شخص کو پکڑا جس کے بارے میں اس نے یہ بیان کیا تھا۔ اس نے اس کے ساتھ زنا کیا ہے، پھر وہ اس عورت کے پاس آئے تو اس نے بتایا۔ ہاں یہی وہ شخص ہے، پھر وہ لوگ اس شخص کو لے کر نبی اکرم میر انظامی کی خدمت میں عاضر ہوئے جب نبی اکرم میر انظامی کو سنگھار کرنے کا تھم دیا تو ایک شخص کھڑا ہوا جس نے درحقیقت اس عورت کے ساتھ زنا کیا تھا تو نبی اکرم میر انظامی کہا تھا تو نبی اکرم میر انظامی کے اس کے ساتھ زنا کیا تھا تو نبی اکرم میر انظامی کیا تھا اس نے عرض کی۔ یا رسول اللہ میر انظامی کے اس عورت کے ساتھ زنا کیا تھا تو نبی اکرم میر انظامی کو تھا ہیں وہ شخص ہوں جس نے اس عورت کے ساتھ زنا کیا تھا تو نبی اکرم میر انظامی کیا تھا اس نے عرض کی۔ یا رسول اللہ میر انگھر کیا تھا اس نے عرض کی۔ یا رسول اللہ میر انگھر کیا تھا ہوں جس نبی اس عورت کے ساتھ زنا کیا تھا تو نبی اکرم میر انظامی کو اس کیا تھا اس نے عرض کی۔ یا رسول اللہ میر انگھر کیا تھا ہوں جس نبی اکرم میر کھر وہ کو سے کہ کیا تھا اس نے عرض کی۔ یا رسول اللہ میر کیا تھا ہوں جس نبی اکرم میر کھر کیا تھا ہیں۔

ارشاد فرمایا: ال محض نے الی توب کی ہے اگرتمام اہل مدیندا سے کر لیتے تو ان سب کی طرف سے قبول ہوجاتی۔ تشريع: ال حديث مين دومسك قابل ذكرين:

- 🛈 امام ابو حنیفه رایشیدٔ امام خنعی اور سفیان توری مِیتانیها کامذہب ایک بید که اگر کسی عورت کے ساتھ زبردی وطی کی جائے تو اس پر حد نہیں ہے دوسرا میہ کہ حد قائم کرنے کی صورت میں عورت کومہر دینانہیں ہے کیونکہ مہر اور حد دونوں جمع نہیں ہوسکتے ہیں ہاں اگر حد ساقط ہوجائے تب مہر لازم ہوگا یہ مذہب ہے۔
- ② امام ما لک وامام شافعی میشنینا کے نز دیک مہر لازمی ہے ابن العربی واٹیلیئے نے عارضہ میں نقل کیا ہے کہ امام مالک واٹیلیئے کے نز دیک اگر گواہ نہ ہوں تو یمین کے بغیر مہر لازم نہ ہوگا۔

**سوال:** یہاں ایک سوال ہے کہمجرم نے چار مرتبہ الگ الگ مجلسوں میں اقر ارنہیں کیا بلکہ وہ انکار کرتا ہوگا پس زنا کا ثبوت نہیں ہوا پھر ال كوسنگسار كيون كيا گيا؟

**جواب:**اگراقراریاا نکار کے ساتھ قرینہ حالیہ ل جائے تو پھر نہ چار مرتبہ اقرار کی ضرورت ہے نہ انکار معتبر ہے پہلے حضرت عمر <sub>زنائق</sub> کا ارشاد گذراہے کہ اگر حمل ہو(اور زبردی زنا کا ثبوت نہ ہونہ نکاح کا کوئی ثبوت ہو )حمل ہی ثبوت زنا کے لیے کافی ہے یہاں بھی قرینہ حالیہ موجود ہے وہ رنگے ہاتھوں پکڑا گیا ہے اس لیے اقر ارضروری نہیں اور مجرم تو ا نکار کیا ہی کرتا ہے اگر اس کے اٹکار کا اعتبار کیا جائے گاتو پھر گواہوں ہے بھی زنا کا ثبوت نہیں ہو سکے گا۔

#### بَابُمَاجَآءَفِيُمَنُ يَقَعُ عَلَى الْبَهِيْمَةِ

## باب ۲۲: جانور سے بعد فعلی کرنے کا حکم

(١٣٤٣) مَنْ وَجِداتُّمُوهُ وَقَعَ عَلى بَهِيْمةٍ فَاقْتُلُوهُ وَاقْتُلُوا الْبَهِيْمَةَ فَقِيْلَ لِابْنِ عَبَّاسٍ مَا شَأَنُ الْبَهِيْمَةِ قال مَا سَمِعُتُ مِن رَّسُولِ اللهِ ﷺ فِي ذٰلكَ شَيئًا ولكِنَ آرى رَسُولَ الله كَرِهَ آنُ يُّئُوكَلَ مِن كَيْمِهَا او يُنْتَفَعُ بِهَا وقَى عَمِلَ بِهَا ذٰلِكَ العَمَل.

ترجیج بنا حضرت ابن عباس مناشی بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مِرا النظائی نے ارشاد فر مایا ہے۔ جب تم کسی ایسے مخص کو یاؤجس نے کسی جانور کے ساتھ بدفعلی کی ہوتو اسے بھی قتل کر دواور جانو رکو بھی مار دو۔حضرت ابن عباس ٹٹٹٹنا سے سوال کیا گیا اس جانو رکا کیا قصور ہے تو انہوں نے فرمایا میں نے تو نبی اکرم مَشَرِّ شَکِیَّتَمَ کواس بارے میں کوئی بات ارشاد فرماتے ہوئے نہیں سنالیکن میرا خیال ہے۔ آپ نے اں وجہ سے اسے ناپسند کیا ہے کہ اس جانور کا گوشت کھایا جائے یا اس سے نفع حاصل کیا جائے جبکہ اس کے ساتھ یہ بدفعلی کی گئی ہے۔

(١٣٧٥) أَنَّهْ قَالَ مَنْ أَنَّى بَهِيمةً فَلَا حَتَّاعَلَيهِ.

ترم بچکٹر، سفیان توری رائیٹینے نے اس روایت کو عاصم کے حوالے ہے، ابورزین کے حوالے ہے، حضرت ابن عباس رہائی کے حوالے

نے نقل کیا ہے: وہ بیفر ماتے ہیں جو مخص کسی جانور کے ساتھ بدفعلی کرے اس پر حد جاری نہیں ہوگی۔

حدود کا بیان بورا ہوا اب جوابواب ہیں ان میں چنداور جرائم کی سزاؤں کا بیان ہے بیسز ائیں از قبیل تعزیرات ہیں حدود نہیں ہیں سب سے پہلے مسلدیہ ہے کہ اگر کوئی شخص جانور کے ساتھ بدفعلی کر ہے تو اسکوبھی اور جانور کوبھی قتل کردیا جائے نبی مَرَافِظَةَ فِي فرمایا جبتم کسی کوجانور کے ساتھ بدفعل کرتے ہوئے یا وُ تو اس کو بھی قتل کرواور جانور کو بھی قتل کرو۔

- 🛈 امام اسحاق طیشید کا مذہب اس حدیث کے مطابق ہے اور ایک روایت میں امام شافعی طیشید اور امام احمد طیشید کامذہب بھی اس طرح ہے کہ اس شخص کونل کیا جائے۔
- ② جبکہ جمہور کے نزدیک اس آ دمی کوتعزیردی جائے گی ملاعلی قاری ویشید اس کا مطلب یہ بتاتے ہیں ای فاضر بولاضر باشدیدا گویا بی حکم تهدید کے لیے ہام ترمذی را الله وسری سند میں فرماتے ہیں کہ من اتی بھیمة فلاحل علیه بی قول ابن عباس ولتن وزنی قرینہ ہے کہ فاقتلو کا کا تھم زجرعلی وجہ آلمبالغہ پرمحمول ہے یا کنایہ ہے ضرب شدید ہے۔

### بَابُ مَاجَآءَ فِي حَدِّ اللَّوْطِيّ

### باب ۲۳: قوم لوط كاعمل كرنے والے كى سزا

(١٣٤٧) مَنُ وَّجَن مُّهُوهُ يَعْمَلُ عَمَلَ قَوْمِ لُوطٍ فَاقْتُلُوا الْفَاعِلَ وَالْمَفْعُولَ بِهِ.

تَرْجَجْهَنَهُ: حضرت ابن عباس نِكْتُمْ بيان كرتے ہيں: نبی اكرم مُطِّفَظَةً نے ارشاد فر ما يا جس شخص كوتم قوم لوط كا ساعمل كرتے ہوئے ديكھو تو فاعل اورمفعول دونوں کوٹل کروا دو۔

#### (١٣٧٤) أَنَّ أَخْوَفَ مَا أَخَافُ عَلَى أُمَّتِي عَمَلَ قَوْمِ لُوطٍ.

تَرْجِهِنَهُ: حضرت جابر مناتِيْ بيان كرتے ہيں: نبي اكرم مَلِّ فَيُصَافِّ نے ارشاد فرمایا: مجھے اپنی امت كے بارے ميں سب سے زياد وانديشه اس بات کا ہے وہ قوم لوط کا ساعمل کریں گے۔

لواطت: فطرت کے خلاف عمل ہے اس لیے زناسے بھاری گناہ ہے اور حدیث میں ہے کہ جبتم کی کولوط علایتا کی قوم کاعمل کرتے ہوئے دیکھوتو فاعل ومفعول کوتل کر دواور دوسری حدیث میں ہے کہاپنی امت پرجس چیز میں مبتلا ہونے ہےسب سے زیادہ ڈرتا ہوں وہ لوط علائیلا کی قوم کاعمل ہے۔

لوطی کی کسیا حد ہے؟ امام صاحب را ایٹیا فرماتے ہیں کہ کوئی حد نہیں ہے بلکہ تعزیر ہے اور امام جتنی سخت سے سخت سزاء دینا چاہے حتی کدا گرفتل کرنا جائے توقل بھی کرسکتا ہے خصوصا جب عادی مجرم ہو۔

دوسسراقول: صاحبین بیشیا کا ہے کہ حدال حدالزانی دیکھا جائے گا کمحصن ہے یانہیں۔اگرمحصن ہے تورجم کیا جائے گا اوراگر غیر محصن ہے تو جلد مائۃ ہے۔

تنيسسراقول: آئمه ثلاثه رئيسيم كاب مطلقارجم بخواه محصن مويا غير محصن مواوريه ايبارجم بركه جس مين احصان شرطنبين ب-

اور بعض فرماتے ہیں کہ اس پر دیوارگرادی جائے اور بعض فرماتے ہیں کہ اس کو گندی جگہ میں محبوں کیا جائے حتی کہ وہیں مرجائے بھو کا پیاسہ ہوکر توصحابہ کرام ٹئ ٹیٹیم کا اختلاف بیدوزنی قرینہ ہے کہ اس کی شرعا کوئی حد متعین نہیں ہے ویسے بھی جیسے بہیں ہے بارے میں آیا کہ من وقع علی بہیمة فاقتلولااب يهال سبمنق ہيں کہ فاقتلولا كائكم زجرا على وجه المبالغه پرمحول ہے حقیقت پرمحول نہیں ہے کیونکہ بیزناء کے حکم میں نہیں ہے اس لیے کہ زناء کتے ہیں قضاء الشہوة فی محله کواور یہاں پر قضاء الشهوة في غير محله ب بالكل ايسے بى لواطت كاندرىجى قضاء الشہوة فى غير محله بلندا يہاں پر بھى تعزير ہوگى باقى حديث ميں جوب اقتلو الفاعل والمفعول بيزجرعلى وجهالمبالغه پرمحول ب ياسياسة بي يابيكناية بي ضرب شديد بـــــــــ

پھرائمہ ثلاثہ رئے آنا کی کے نزدیک اغلام بھکم زنا ہے اس کے ثبوت کے لیے بھی زنا کی طرح چار عادل مرد گواہ ضروری ہیں جنہوں نے سرمددانی میں سلائی کے داخل ہونے کی طرح میفعل دیکھا ہوا در حنفیہ کے نزدیک میر بہ حکم زنانہیں ہے کیونکہ اس سے نہ تونسب گڈیڈ ہوتا ہے اور ضراس میں ہتک عزت ہے اس لیے عام معاملات کی طرح بیرمعاملہ بھی دو عادل گواہوں سے ثابت ہوسکتا ہے۔

#### بَابُمَاجَاءَفِي الْمُرْتَدِّ

### باب۲۴: مرتد کی سزا

(١٣٤٨) أَنَّ عَلِيًّا حَرَّقَ قُومًا إِدْ تَتُنُوا عَنِ الْإِسُلَامِ فَبَلَغَ ذٰلك ابْنَ عَبَّاسٍ فَقَال لَو كُنتُ انَالَقَتَلْتُهُم لِقولِ رسولِ الله ﷺ مَنْ بدَّلَ دِيْنَهُ فَاقْتُلُوهُ ولَمْ ٱكُنْ لِأُ حَرِّقَهُم لِقَولِ رسولِ الله ﷺ لَا تُعَذِّبُوا بِعَنَابِ اللهِ فَبلَغَ ذلك عَلِيًّا فَقَال صَدَقَ ابْنُ عَبَّاسٍ.

ترمیخ پختی از کارتے ہیں: حضرت علی خاتی از مرتد ہوجانے والے پچھلوگوں کوجلوا دیا جب اس کی اطلاع حضرت ابن عباس نظفتن کوملی تو انہوں نے فرمایا۔اگر میں ان کی جگہ ہوتا تو میں ان لوگوں کوفل کردا تا کیونکہ نبی اکرم سَرَا ﷺ نے بیار شاد فرمایا ہے جو خص اپنے دین کو تبدیل کرے اسے تم قل کر دو میں انہیں جلوا تانہیں کیونکہ نبی اکرم مَرْالْتَعَيَّمَ نے یہ ارشاد فر مایا ہے۔ اللہ تعالیٰ کے عذاب كى طرح كاكسى كوعذاب نه دو\_

تشریع: دین کی حفاظت کے لیے حدار تداد ہے مرتد کے بارے میں جمہور فقہاء متفق ہیں کہ اگر وہ مرد ہوتو اس کی سزاء تل ہے باقی بعدالاستتابت ہے یا قبل الاستتابت ہے تو استحبا بی طریقہ میہ ہے کہ اس کوشکوک وشبہات زائل کرنے کا موقع دیا جائے لیکن وجو بی طور پرنہیں اگر مرتد ۃ عورت ہوتو احناف کہتے ہیں کہ اس کوتل نہیں کیا جائے گا بلکہ جیل خانہ میں ڈال دیا جائے یہاں تک کہ تو بہ کرے یا وہیں مرجائے اور جمہور کہتے ہیں کہاس کوتل کردیا جائے بیا اختلاف عورت کے بارے میں ہے مرد کے بارے میں سب کا اتفاق ہے كه اس كوتل كيا جائے گا چنانچه نبي كريم مُؤلِّفِيكَةً نے فرمايا: من بدل دينه فاقتلو لااي طرح دوسري عديث ميں فرمايا: لا يحل دمر امرءمسلم الامن ثلث (النفس بالنفس (الثيب الزاني (التارك لدينه

جمہور کی رسیل: عورت کے بارے میں التارك لدينه - نمبر ٢ - حديث ابن عباس الله الله عدم الله الله علام ای پرقصہ ذکر کیا کہ کچھلوگ مرتد ہوگئے تھے لوگوں کو آل کرنے کے بعد جلادیا تھا الملل والنحل للاسفر ایپنی میں ہے یہ عبداللہ بن سبایبودی کے ساتھی کچھروافض تھے جوحفرت علی ٹٹاٹئو کواللہ مانتے تھے حضرت علی ٹٹاٹٹو نے ان سے توبہ کرنے کوکہالیکن وہ نہ مانے۔ آگ سے جلانے کا حکم اختلافی ہے:

بعض حضرات کہتے ہیں کہ بیہ مطلقاً ممنوع ہے جبیبا کہ ابن عباس ٹٹائٹن کی حدیث باب میں ہے ان کے نز دیک نہی عن التحریق تحریمی ہے حضرت شاہ صاحب رایٹیا کا میلان اس طرف ہے کہ بعض صورتوں میں پیرجائز ہے گویا نہی تنزیہ کے لیے ہے چنانچہ درمختار میں لوطی کوجلانا جائز کہا ہے ای طرح امام احمد راہی میان موذی حیوانات کا جلانا جائز مانتے ہیں فبلغ ذالك ابن عباس زائین جلانے کی پیخبر ا بن عباس ٹٹائٹٹا کو پہنچی جوحضرت علی ٹٹائٹو کی طرف سے بھرہ کے گورنر تھے تو فر ما یا کہ اگر میں ہوتا تو ان کو نہ جلا تا گویا انہوں نے نہی تحریم يرمحول كيامن بدل دينه دين مراداسلام اوردين ت بالبذآا كركوئى كافرمسلمان موجاتا بوتوبالاتفاق اس كوتحفظ دياجائ كا فقال صدق ابن عباس رضى الله عنهما ابوداؤدكي روايت ميس بويج امر ابن عباس رضى الله عنهما چونكه ویح کالفظ مدح اور تعجب دونوں کے لیے آتا ہے لہذا کسی نے ویم کوتصویب ومدح پرحمل کیا تو اس پرصدق کا اطلاق کیا جبکہ بعض نے کہا کہ بیتر حم کا کلمہ ہے تو مطلب بیہوگا کہ حضرت علی ڈاٹنے نے ابن عباس ٹاٹنٹ کے لیے رحم کی دعا مانگی کیونکہ انہوں نے مرفوع حدیث میں نہی کوتحریم پرحمل کر کے احراق کونا جائز کہا حالانگہ بیتنزیہ کے لیے ہے۔

#### بَابُمَاجَآءَ فِيُمَنُ شَهَّرَ السّلاَحَ

## باب۲۵: جوشخص (مسلمانوں پر) ہتھیارا تھائے

(١٣٤٩) مَنْ حَمَلَ عَلَيْنَا السَّلاحَ فَلَيْسَ مِنَّا.

تَرْجَجْهُنَهٰ: حَفَرت ابومُوكُ اشْعِرَى بْنَاتُونْ نِي اكرم مُؤَلِّنَا يَكِمْ مانْ فَلَ كرتے ہيں: جوشخص ہمارے خلاف ہتھيارا ٹھائے اس كا ہم ہے کوئی تعلق نہیں ہے۔

#### بَابُ مَاجَآءَ فِي حَدِّ السَّاحِر

باب۲۲: جاد وکرنے والے کی سز ا

(١٣٨٠) حَتُّالسَّاحِرِ ضَرُبَةٌ بِالسَّيفِ.

تَرْجِيْهُ بَهِ: حضرت جندب مِن الله بيان كرتے ہيں: نبي اكرم مُؤَلِّفَيَّةً نے ارشاد فرما يا جاد وكرنے والے كي سزايہ ہے اسے تلوار كے ذريعے قتل كرديا جائے۔

ساحر کی کیا حد ہے؟ (احناف اور شوافع برایشوائے ہاں تفصیل ہے کہ اگر ساحر کا سحر کسی کفریم لیر مشتمل ہوتو اس کی حدّ تل ہے ارتداد

اوراگراس کے سحر کی وجہ سے کسی نفس کا اتلاف ہوتو اس کی حدقل ہے قصاصااوراگران دونوں میں سے کوئی نہ ہوتو اس کی سزا ہ تعزیر ہے۔ امام ما لک رایشید فرماتے ہیں کہ ہرحال میں قتل کیا جائے گا دلیل حدیث الباب جندب نوائشی ہے حدالسا حرضر بة بالسیف۔ جواب 1: میمول ہے اس صورت پر کہ جب اس کاسحر کفریکل پر مشتل ہویا اتلاف النفس کو مشتل ہو۔ جواب ©: يا پھر بيسياسة بعبرة ب\_

**جواب ③:** بیر حدیث سنداً ضعیف ہے اس حدیث سے حد ثابت نہیں ہو کتی \_

### بَابُمَاجَآءَ فِي الْغَالِّ مَايُصْنَعُ بِهِ؟

### باب ٢٤: مال غنيمت ميں چوري كرنے والے كے ساتھ كيا سلوك كيا جائے؟

### (١٣٨١) مَن وَّجَد تُّمُوهُ غَلَّ فِي سَبِيُلِ اللهِ فَأَحْرِ قُوا مَتَاعَه.

تَرْجَجْ بَكُنِّهُ: حضرت عبدالله بن عمر ثناتُن حضرت عمر ثناتُنهُ كحوالے سے بیہ بات بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مَطْفَقِحَةً نے ارشاد فر مایا: جس شخف کوتم ایسی حالت میں یاؤ کہاس نے اللہ تعالیٰ کی راہ میں چوری کی ہوتوتم اس کے سامان کوجلا دو۔

تشرفیح: مال غنیمت میں تقسیم سے پہلے پہلے اگر کوئی شخص چیز لے لے تواس کی کیا حدہ۔

جمہور کے نزد یک اس کی حدمفوض الی رائے الا مام ہے۔

② امام احمد بن حنبل رایشید کا مذہب سے ہے کہ اس کی سزاءتحریق المتاع ہے کہ اس کے سازوسامان کوجلادیا جائے اگر کوئی جانور ہو یا قرآن پاک کانسخه مویادین کتابیں ہوں تو ان کوفروخت کیا جائے اور پھران کے خمنوں کوصدقہ کردیا جائے۔

حب مہور کی دلیل: آپ مِلِنْظِیَّةً کے زمانہ میں غزوات بھی متعدد ہیں اور سرایا بھی متعدد ہیں اور ان میں منافق بھی شامل ہوجاتے

تصاور مال غنیمت کے اندر خیانت کے مرتکب ہوتے تھے لیکن آپ مَرالْشَکِیَا بِ مَرالِشَکِیَا بِ مَالِ اَن کے سامان کوجلانے کا حکم نہیں دیا۔ ح**ت بله کی دلیل:** مدیث الباب مدیث عمر <sub>آثالت</sub>ی ہے کہ من وجد تمو د غل فی سبیل الله فاحر قوا متاعة آ گے صالح کہتے ہیں کہ میں مسلمہ بن عبدالملک کے پاس گیااوران کی مجلس میں سالم بن عبداللہ ٹڑاٹنڈ بھی تھے مسلمہ بن عبدالملک نے ایک شخص کو یا یا کہ جس نے مال غنیمت میں چوری کی اب مسئلہ چلا کہ اس غال کے ساتھ کیا کیا جائے اور کیا سزاء دی جائے تو سالم بن عبدالله خلائی نے حدیث عمر زلاثی سنائی که انہوں نے ارشاد فرمایا: من وجہ تمو کا غل فی سبیل الله فاحر قوامة اعه تومسلمہ بن عبد الملک نے اس کے سامان کوجلانے کا تھم دیا تو اس غال کے سازوسامان کوجلا دیا گیا پس اس غال کے سامان میں قر آن پاک کا ایک نسخه جھی یا یا گیا اب مسلمہ بن عبدالملک پریشان ہوگیا کہ اس کا کیا کریں تو پھر سالم بن عبداللہ ٹناٹنو سے بوچھا تو سالم بن عبداللہ ٹناٹنو نے کہا کہ اس کو چے دو اور اس کے ثمنوں کوصدقہ کر دوتومعلوم ہوا کہ غال کی سزاء شریعت میں تحریق المتاع ہے لیکن پیرخیانت شدہ مال کے علاوہ ہے اس لیے کہ وہ مال تو مجاہدین کا ہے۔

**جواب ①: امام ترمذی ویشید فرماتے ہیں کہ میں نے اپنے محمد سے اس حدیث کے بارے میں پوچھا تو انہوں نے فرمایا کہ اس کی سند** 

میں صالح بن محمہ بن عبداللہ بن زائدہ ہیں اور ابووا قد لیٹی کے ساتھ انہی کی کیفیت مشہور ہے اور بیم نکر الحدیث ہیں پس منکر الحدیث سے استدلال بھی منکر ہے امام بخاری راٹیٹی نے فرمایا کہ غال کے بارہ میں متعدد احادیث وارد ہوئی ہیں لیکن آپ مِرَاٹِیْکَ اِنْہِ مِی مُناع کے جلانے کا حکم نہیں فرمایا۔

**جواب** ②: سیاسۂ ہےتعزیراہےاورمصلحتا ہے حدشری ہونے کی حیثیت سے نہیں ہے وجہ وہی ہے کہ کسی حدیث میں بھی تحریق المتاع کا حکم نہیں ہے۔

**جواب** ③: ابو داؤ دشریف میں ہے کہ اصل میں بیسالم بن عبداللہ کا فتو کی ہے نبی کریم مَثَّلِثَتُیَّةً کا فرمان نہیں ہے۔اور سامان جلانا علاج بالضد ہے اس نے مال کی حرص میں خیانت کی اس لیے اس کو بیسز ادی گئی۔

#### بَابُمَاجَآءَفِيْمَنُ يَقُوْلُ لِلْأَخِرِيَامُخَنَّثُ

### باب۲۸: او ہجڑے کہنے کی سزا

(١٣٨٢) اِذَا قَالَ الرَّجُلِ لِلرَّجُلِ يَا يَهُودِئُ فَاضْرِبُوهُ عِشريُنَ وَاِذَا قَالَ يَا هُٰؤَنَّتُ فَاضْرِبُوهُ عِشْرِينَ وَمَن وَّقَعَ عَلىٰ ذَاتِ محرَمِ فَاقْتُلُوهُ.

ترخیجہ بنہ: حضرت ابن عباس ٹوٹٹن نبی اکرم مُٹٹٹٹٹٹٹ کا یہ فرمان نقل کرتے ہیں: جب کوئی شخص کسی دوسرے شخص سے کہا ہے یہودی! تم اسے ہیں کوڑے لگواؤ اور جب وہ یہ کہے: اے آیجڑے! تم اسے بتیس کوڑے لگواؤ اور جوشخص کسی محرم عورت کے ساتھ زنا کا ارتکاب کرے تم اسے قل کر دو۔ایک شخص دوسرے کو یہودی کہے تو اس کوئیس کوڑے لگاؤیا مخنث کہے کہ عورتوں کے مشابہ ہے چال ڈھال میں تو اس کوبھی ہیں کوڑے لگاؤ اور ہے تعسزیری سنزاء ہے۔

### اورجوآ دمی محارم کے ساتھ زناء کا مرتکب ہوجائے:

منام بن فقب اعن الاحناف ال كى سزاء حدزناء به الرفض برجم الرغير محصن بتوجلد مائة به اور فاقتلوه والتحكم سياسة اور تعريراً به المام ترمذى والتيليط في السياسة اور تعريراً به المام ترمذى والتيليط في السياسة المركوني آدى محارم كے ساتھ فكاح كرے تواس كا كيا حكم بعندالاحناف الى كى سزاء تعزير ہے۔

باقی ائمہ ﷺ فرماتے ہیں کہ اس کی سزاء حدہ احناف یہ کہتے ہیں کہ نکاح والا شبہ پایا جاتا ہے اس لیے حدنہیں ہوگی البیتہ تعزیر ہوگی اور یہ مسئلہ پہلے گزر چکا ہے یہاں دوبارہ اس کوذکر (محصن تکرار ہے)۔

#### بَابُمَاجَآءَفِىالتَّعُزِيُرِ

باب۲۹: تعزیر( گوشالی) کابیان

(١٣٨٣) لَا يُجُلُلُ فَوْقَ عَشْرَ جَلَلَاتٍ اللَّافِي حَدٍّ مِنْ حُدُودِ اللَّهِ.

تَوْمَجْچَكَتُهَا: حضرت ابو بردہ بن نیار ٹڑٹٹو بیان کرتے ہیں: نبی اکرم شِڑَشِیکٹٹٹ نے ارشاد فرمایا: دس سے زیادہ کوڑوں کی سز اصرف کسی حد میں دی جاسکتی ہے۔

تعزير اور حدين فرق هر ( كني وجوه س)؟ 1 حدين سزاء كي مقدار شارع كي جانب سي متعين ب اور تعزير بين سزاء مفوض الى رائے الامام ہوتى ہے۔

- ② حدمیں کی بیثی نہیں ہوسکتی بخلاف تعزیر کے کہاس میں کی بیشی ہوسکتی ہے لوگوں کے احوال مختلف ہونے کی وجہ ہے کسی کے لیے اتی بات کافی ہوجاتی ہے کہ اس کی طرف ذرا گھور کر دیکھ لواور کسی کے لیے اتن بات ہے کہ اس کوڈنڈے لگائے جائیں گے۔
  - المحاف نہیں کیا جاسکتا اور تعزیر کومعاف کیا جاسکتا ہے۔
- ④ حدمیں جرائم متعین ہیں لیکن تعزیر کے اندر جرائم متعین نہیں ہیں بعض ادقات جرم نہیں ہوتا لیکن تعزیر لگا دی جاتی ہے۔ **واقعے۔** : ایک مرتبہ حضرت عمر نواٹنی اپنے زمانۂ خلافت میں گشت فرمار ہے تھے تو ایک عورت بیشعر پڑھ رہی تھی ھل من سبیل الى خمر اشربها اور هل من سبيل الى نصربن الحجاج توحفرت عمر مناليَّة نے پوچھا كەنفر بن حجاج كون ہيں تو بتايا گيا كه وه بہت خوبصورت نو جوان ہیں اور اس کے بال بھی خوبصورت ہیں حضرت عمر ٹٹاٹٹئز نے دیکھا اس کا بالوں کی وجہ سے حسن ہے اور پیدفتنہ کا باعث بن رہے ہیں اس لیے حضرت عمر وہ اُن او بال کاٹنے کا حکم دیا توبال کاٹنے کی وجہ سے اس کے حسن میں اور اضافہ ہو گیا تو عمر ثالثی نے اس کوتمامہ باندھنے کاحکم فر مایا خدا کی قدرت کہ تمامہ باندھا تو اس کی وجہ سے حسن میں اور اضافہ ہؤ گیا تو حضرت عمر زلانتی نے اس کوفر مایا کہ یہاں سے بھرہ چلے جاؤ میں اورتم دونوں ایک شہر میں نہیں رہ سکتے اس پر اس نے کہا کہ میر اقصور کیا ہے کہتم مجھے یبال سے جلاوطن کررہے ہوفر مایا کہ قصور تو میراہے کہ میں نے ابھی تک تمہیں نکالانہیں آخروہ بصرہ چلے گئے اور وہاں پر حاکم حضرت ابومویٰ اشعری مین شخیر ستھے وہاں پر بھی مسعود بن مشاجع کی بیوی ان پر عاشق ہوگئ تو حضرت ابوموی اشعری مین شخیر نے ان کو فاس نا می جگہ میں بھیج دیا وہاں کے حاکم عثان بن عاص تھے وہاں پر بھی ایساوا قعہ پیش آ گیا تو حضرت عثان بن عاص مثانیٰ نے نبھی یہی فر مایا کہ تم فلال جگہ چلے جاؤاں پراس نے کہا کہ ایسانہ کہ میں کہیں نصاری کے ساتھ مل جاؤں جہاں بھی جاتا ہوں مجھے نکال دیتے ہواس پر حضرت عثمان بن عاص نے حضرت عمر مخالتھ کو خط لکھا کہ اس کے ساتھ کیا کیا جائے تو حضرت عمر مُناٹِقۂ نے فر مایا کہ اس کے بال منٹروادوادراس کو بالکل سیدھا سادھالباس پہنا دواوراس کوسجدہ میں رہنے کا پابند کیا جائے الغرض بیتعزیر بھی مشروع ہے اور اس میں جرم کا ہونا کوئی ضروری نہیں ہے حضرت عمر و بن عتبہ ہے آپ مَطَّ الْفَصَحَةُ نے فرمایا کہ اپنی اولا دے ادب کی خاطر لاٹھی نہ اٹھا وُ قر آن مجيد ميں ہے ﴿ فَعِظُوٰهُنَّ وَ إِهْجُرُوْهُنَّ ﴾ (النماء:٣٣) اب بسترول كاعلىحده كرنے اور ﴿ وَاضْدِ بُوْهُنَّ ﴾ يه تعزير بى تو ہے ايسے بى آ پ ﷺ نے ارشادفرمایا کہ جب تمہاری اولا دسات سال کی ہوجائے توان کونماز کا حکم کرواور جب دس سال کی عمر ہوجائے تونماز نہ پڑھنے پران کو مارو پیرکیا ہے تعزیر ہی تو ہے حدنہیں ہے پس جس طرح قر آن وحدیث سے حد کی مشروعیت ثابت ہے ایسے ہی تعزیر کی مشروعیت بھی ثابت ہے۔فرق اتناہے کہ حد کی مقدار متعین ہے اورتعزیر کی مقدار مفوض الی رائے الا مام ہے الخ اس میں اختلاف ب كة سنرير مين زائد سے زائد معتبدار متعبین ہے یا نہسیں۔ چاراقوال ہیں:

منام ب فقہاء: ① احت اور شوافع کا قول میرے کہ مادون الحد ہونی چاہیے اور عبد کے حق میں حد قذف کے چالیس کوڑے

ہیں تو اب اس کو تعزیر آانتالیس تک کوڑے لگائے جائیں اس سے زیادہ نہ لگائے جائیں۔

- اور قاضی ابو یوسف ریشید فرماتے ہیں کہ حرکی جو حدہے(۸۰) کوڑے اس تک مقدار نہ پہنچے مثلاً ۷۵ تک لگائے جا سکتے ہیں۔
- ③ امام ما لک روایشید فرماتے ہیں کہ جرائم کے اعتبار سے تعزیر بھی مختلف ہوسکتی ہے اگر امام سوکوڑوں سے زیادہ لگانا چاہیے اور مصلحتا بھی ای میں سمجھے تو تو زیادہ بھی لگا سکتا ہے۔
  - امام احمد بن حنبل رایشیاد فرماتے ہیں کہ زیادہ سے زیادہ دس کوڑے لگا سکتا ہے اس سے زیادہ نہیں لگا سکتا۔

حب مبور کی دلیل: عمل صحابہ تعَالَیْنُ ہے کہ دس کوڑوں سے زائد بھی لگائے ہیں جبیبا کہ ابھی گزراہے کہ اگر کوئی شخص کسی کو یہودی يا مخنث كهة وبيس كورْ ب لكائے جائيں۔

حنابلك وليل: مديث الباب م كه لا يجلد فوق عشر جلدات الافي حدمن حدود الله يمديث بهي مديث ك مجى خلاف ہے اور جمہور كے قول كے بھى خلاف ہے۔

**جواب ①: بی**تکم منسوخ ہے دلیل ننخ عمل صحابہ ہے خلفاء راشدین ٹنگائیے سے دس کوڑوں سے زیادہ کوڑے لگانا بھی ثابت ہے۔ **جواب** ②: بي حكم مخصوص ہے فقط آپ مَطِّنْظَيَّةً كے زمانه كے ساتھ اس ليے كه اس ونت دس كوڑ ہے بھى كافى ہوتے تھے كيكن اس جواب کوزیادہ پسندنہیں کیا گیا۔

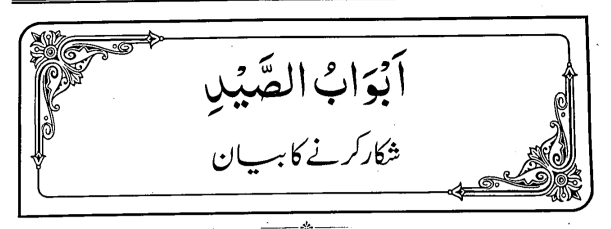
**جواب** ③: لا يجلد فوق عشر جلدات... الخيم طلق نہيں بلكه گھريلوي جرائم كے اعتبارے ہے كہ اگر كى كوتاد بي سزاء دے تو دس کوڑوں سے زیادہ نہ لگائے اس سے وہ جرائم مرادنہیں ہیں جن سے معاشرہ میں فساد پھیل جائے۔

جواب ﴿ : صرف بياشراف كے اعتبار سے ہے كہ جوتھوڑى سى سزاء سے بھى منز جر ہوجائيں مجرموں كوتو رو كنے كے ليے زيادہ بھي

**جواب** ⑤: فی حدامن حدودالله کے دومعنی بیں: (۱) حداصطلاحی (۲) ایسے جرائم جواہم ہوں کہ جن کی وجہ سے معاشرہ میں بگاڑ اور فساد پیدا ہوتو پھراس میں زیادہ بھی لگا سکتا ہے۔علامہ عینی رکیٹیا بھی یہی کہتے ہیں۔

سند پر بحث: اس کی سند میں بکیر بن عبداللہ کے تلامذہ کے درمیان اختلاف ہور ہا ہے لیث بن سعد بکیر سے قل کرتے ہوئے جابر بن عبداللہ کے بعد ابوبردۃ ٹڑاٹیز بن نیار کا واسطہ ذکر کر رہے ہیں اور ابن کھیعہ وہ بکیر سے روایت کرتے ہوئے یوں کہتے ہیں: عن جابو بن عبدالله عن ابيه عن النبي على النبي على الوبردة بن نياركا واسطه ذكرنبيس كررب امام ترمذي واليل فرمات بي كه درميان میں ابو بردہ بن نیار کا واسطہ ہے۔





### بَابُمَاجَآءَمَايُؤُكُلُ مِنْصَيْدِالْكَلْبِوَمَالَايُؤْكَلُ؟

### باب ا: كون ساشكار حلال باوركونسا حرام؟

(۱۳۸۳) قُلتُ يَارسولَ الله ﷺ إِنَّا اَهُلُ صَيْدٍ قال إِذَا اَرْسَلْتَ كَلْبَكَ وَذَكَرْتَ اسْمَ اللهِ عَليهِ فَامُسَكَ عَلَيْكُ فَكُلُ قَالُ اللهِ عَليهِ فَامُسَكَ عَلَيْكُ فَكُلُ قَالُ قُلْتُ اَنَا اَهُلُ رَهْمٍ قالَ مَا رَدَّتُ عَليكَ قُوسُكَ فَكُلُ قَالَ قُلتُ اَنَا اَهُلُ رَهْمٍ قالَ مَا رَدَّتُ عَليكَ قُوسُكَ فَكُلُ قَالَ قُلتُ اَنَا اَهُلُ سَفَوٍ مَّا لَكُو النَّصَالِ يَ وَالْمَجُوسِ فَلا نَجِلُ عَيْرَ انِيَتِهِم قَالَ فَإِن لَّمَ كُلُوا فِيها وَالْفَرَبُوا.

ثُمَّ كُلُوا فِيها وَاشْرَبُوا.

ترکیجی نبا: حضرت ابو نعلبہ خشنی منافی بیان کرتے ہیں: میں نے عرض کی یا رسول اللہ مَلِوَ اللهِ مَلَادی لوگ ہیں ہی اکرم مَلَوْفَقِیَا آبا ہم شکاری لوگ ہیں ہی اکرم مَلَوْفَقِیَا آبا ہم اللہ مِلَادِ اللہ مِلَادِ اللهِ مَلِود اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

(١٣٨٥) قال قُلتُ يارسول الله ﷺ إِنَّا نُرُسِلُ كِلابًا لَّنَا مُعَلَّمَةً قال كُلُمَا اَمُسَكُّنَ عَلَيك قُلتُ يَارسولَ الله ﷺ إِنَّا نَرُمِي بِالْمِعْرَاضِ الله ﷺ إِنَّا نَرُمِي بِالْمِعْرَاضِ قال مَا خَزَقَ فَكُلُ ومَا اَصَابَ بِعَرُضِهِ فَلَا تَأْكُلُ.

تر بن عدى بن حاتم ثلاثي بيان كرتے ہيں: ميں نے عرض كى - يا رسول الله! ہم لوگ اپنة تربيت يا فته كتے كو (شكار كے لئے) بيجتے ہيں - نبى اكرم مُطَّنْظَةً نِي ارشاد فر مايا - اگر چهوہ اسے مار ڈالے - بشرطيكه اس كے علاوہ كوئى دوسرا كتا اس شكار ميں شريك

نہ ہو۔ راوی بیان کرتے ہیں۔ میں نے عرض کی۔ یا رسول اللہ! ہم لاکھی کے ذریعے بھی (جانور کو شکار کر لیتے ہیں) نی اکرم مَرِّ النَّنِیَّةِ نے ارشاد فرمایا: (اس لاکھی کی لوہے کی نوک) جے چیر دے اسے کھالواور جواس لاکھی کے چوڑائی کی سمت میں لگنے کی وجہ سے مربے اسے نہ کھاؤ۔

شكارتيرك ذريع كتے كے ذريعے اور بازكے ذريعے جائز ہے ليكن مطلق نہيں بلكہ جب چند مشرائطيا أي جائيں:

- جس کتے کے ذریعے یاباز کے ذریعے شکار کیا جائے وہ معلم ہو۔ کتے کے معلم ہونے کی علامت بیہ ہے کہ شکار کو پکڑے نے بعد خود نہ کھائے دوسری مرتبہ بھی پکڑنے کے بعد خود نہ کھائے تو اب یہ کود نہ کھائے تو اب یہ کلب معلم سمجھا جائے گا اور باز کے معلم ہونے کے لیے اجابت کانی ہے کہ چھوڑنے پر چلا جائے گا اور باز کے معلم ہونے کے لیے اجابت کانی ہے کہ چھوڑنے پر چلا جائے گا اور بلانے پر وآپس آ جائے۔
- عندالارسال تسمیه پڑھی جائے یعنی حقیقة ہویا حکماً ہوبعنوان آخر قصداً ترک نہ ہوا گرحقیقة ذکر ہے تو فیھا اور اگر نسیان ہو گیا تو حکما
  تسمیہ موجود ہے۔
  - چوڑتے ہی شکار کی طرف چلا جائے درمیان میں وقفہ نہ ہو۔
    - شکار کوزخی کرے۔
- دوسرے کلب غیرمعلم کی شرکت نه ہونیز ایسے کلب معلم کی بھی شرکت نه ہو کہ جس پرتسمید نه پڑھی گئی ہو (ورنه شکار طلال نہیں ہوگا)۔
- شکار مراہوا پایا گیا ہواس کے زخم کی وجہ سے اور اگر اس کو زندہ پالیا تو پھر ذبح کرنا ضروری ہوگا صرف اس کا زخمی کرنا کا فی نہیں ہے اگر ذبح کرنے کی وجہ سے )۔
   اگر ذبح کرنے سے پہلے مرگیا تو حرام ہوگا ( ذبح اختیاری پرقدرت کے باوجود ذبح نہ کرنے کی وجہ سے )۔
- © وہ صید حرم کا نہ ہوا گرشکار حرم کا ہے تو کتنے ہی کلب معلم بھیج پھر بھی حلال نہیں ہوگا الغرض کتا جوارز ل الحیوان ہے برتن میں منہ ڈال دے تو ائمہ ثلاث بڑیکی کے نزدیک سات مرتبہ دھونا ضروری ہے ایک مرتبہ مٹی سے مانجنا ضروری ہے لیکن جب اس میں انسانی صفات بیدا ہوجا کیں تو اس کا ذبیحہ حرام صفات بیدا ہوجا کیں تو اس کا ذبیحہ حرام ہوجا تا ہے مثلاً کفروشرک اور مجوسیت والی وصف یائی جائے تو اس کا ذبیحہ حرام ہوجا تا ہے۔

شكار كے احكام سورة المائدہ آيت ٣ ميں ہيں اور وہ احكام دوبنيا دوں پر مبني ہيں:

پہسلی بنیاد: شکار میں بھی ذرکے اس کی تمام شرائط کے ساتھ ضروری ہے گر دوباتوں میں تخفیف کی گئ ہے ایک تسمیہ جانور کے بجائے آلہ پرمقرر کیا گیا ہے کیونکہ شکار میں جانور قابو میں نہیں ہوتا آلہ ہی اختیار میں ہوتا ہے۔ دوم: ذرخ کے لیے گلہ اور لبہ میں ذرخ کرنا شرط نہیں شکار کا سارا ہی جسم کل ذرخ ہے اور ان دوشر طوں میں تخفیف اس لیے کی گئ ہے کہ شکار کا بچھ حاصل فکے ورنہ شکار کا عمل لا حاصل ہوجائے گا جانور قابو میں نہ ہونے کی وجہ سے ذرنے سے پہلے ہی مرجائے گا۔

وومرى بنياو: شكارى حلت كيد دوشرطين برطائي كئ بين: ايك شكارى جانوركو بالقصد شكار برجهور نا تاكه اصطياد (مشكل سے شكار) متقتي بوروم: شكارى جانوركوروكركے خود نه كھائے تاكه اس كامعلم (سكھلايا بوا) بونامتحقق بور

ذری کی دو قسمسیں ہیں: ذریح اختیاری اور ذریح اضطراری اگر جانور قابو میں ہوتو ذریح اختیاری ضروری ہے اور ذریح اختیاری کامحل حلق اور لیہ ہے اور اس میں تسمید ذبیحہ پر ضروری ہے پس اگر ذریح کرنے کے لیے بکری لٹائی اور اس پر بسم اللہ پڑھی پھروہ بکری چھوڑ کر

دوسری بکری ذرج کی اور از سرنوبسم الله نه پرهی توید دوسری بکری حرام ہے اور اگر بکری تو وہی رہی لیکن چھری بدل دی دوسری چھری ہے ذرج کیا تو وہ حلال ہے۔

اوراگر جانور بے قابوہ و جیسے شکار تو ذرکے اضطراری کافی ہے اوراس کامکل جانور کا ساراجہم ہے حدیث میں ہے ایک سحانی زائنونے نے دریافت کیا یارسول اللہ مَطِّلْفِیکَمُ کیا ذرکے حلق اور لبہ ہی میں ہوتا ہے؟ آپ مِطِّلْفِیکَمُ نے فرمایا: لوطعنت فی فخن ہا لاُ جزاء عنك اگر تم جانور کی ران میں نیزہ مارو تو بھی وہ تمہارے لیے کافی ہے (مشکوۃ حدیث ۸۸۰ میں میں کتاب میں بھی آرہی ہے) اور شکار میں چونکہ جانور اختیار میں نہیں ہوتا اس لیے تسمیہ ذبیحہ پر ضروری نہیں بلکہ آلہ پر ضروری ہے ہیں اگر بسم اللہ پڑھ کرکسی شکار پر تیر چلا یا اور وہ تیر چور کرکسی نظار حلال ہے اور اگر شکار پر چلانے کے لیے ایک تیر نکالا اور اس پر بسم اللہ پڑھی پھر وہ تیر چور کر دومرا تیر چلا یا اور انر بر نوبسم اللہ پڑھی تو وہ شکار حلال ہے اور اگر شکار پر چلانے کے لیے ایک تیر نکالا اور اس پر بسم اللہ ہیں مثلاً ذائ کا صاحب دومرا تیر چلا یا اور از مر نوبسم اللہ نہیں مثلاً ذائ کا صاحب ملت (مسلمان یا کتابی) ہونا ہے بات جانور وغیرہ سے شکار کرنے میں بھی ضروری ہے۔

### بَابُ مَاجَآءَ فِي صَيْدٍ كَلْبِ الْمَجُوْسِيّ

#### باب ۲: مجوی کے کتے کا شکار

### (١٣٨٧) نُهِيُنَاعَنْ صَيْدِ كُلْبِ الْمَجوسِ.

تو پنجہ بہا: حضرت جابر بن عبداللہ وہ بیان کرتے ہیں ہمیں مجوی کے کتے کے کئے ہوئے شکار (کوکھانے) سے منع کیا گیا ہے۔ تشریعے: پہلے سے بات بتائی جا چکی ہے کہ جس طرح ذائح کا صاحب ملت (مسلمان یا کتابی) ہونا ضروری ہے اس طرح جانور وغیرہ سے شکار کرنے کی صورت میں بھی سے بات ضروری ہے ہیں آتش پرست اور ہندو وغیرہ کے کتے کا شکار حرام ہے کیونکہ وہ صاحب ملت توحیب نہیں۔

#### بَابُفِئ صَيْدِالُبُزَاةِ

### باب ۳: باز کے شکار کا حکم

(١٣٨٤) سَأَلْتُرَسُوْلَ اللهِ ﷺ عَنْ صَيْدِ الْبَازِي فقال مَا أَمْسَكَ عَلَيْكَ فَكُلْ.

تَوَجِّجَكُمُهُ: حَفِرْت عَدِی بن حاتم اللَّيْ بيان كرتے ہيں: مِس نے نبی اكرم مَلِّ اللَّهِ عِن باز كے شكار كے بارے مِس دريافت كيا تو آپ پُئِسَيْم نے ارشاد فرمايا۔ جے وہ تمہارے لئے شكار كرلے اے كھالو۔

بزاۃ بازی کی جمع ہے خاص قشم کا پرندہ ہے عمومی طور پر شکار کیا جاتا ہے ان میں سے انتہائی قیمتی پرندہ ہے اس کے ذریعے شکار جائز ہے بشرطیکہ معلم ہو۔

ندا ہے۔ ندا ہے۔ فقہاء: بازی تعلیم © عندالاحناف اجابت ہے نہ کھانا اس کی تعلیم کے مفہوم میں داخل نہیں ہے۔

② شوافع كا قول بيه بك باز كے معلم ہونے كے مفہوم ميں عدم اكل داخل ہے اور اگر خود كھالے گا تو حلال نہيں ہوگا۔ احناف کی دلیل: نوی ابن عباس الله است جریری طبری نے اپنی تفسیر طبری کے اندر اس کوفق کیا ہے کہ جواس بات پر دال ہے کہ باز کے معلم ہونے کے لیے نہ کھانا اس کے مفہوم میں داخل نہیں ہے اگر کھالے تو بھی معلم سمجھا جائے گابشر طیکہ اجابت ہو۔ شوافع کی دلیل: یہی مدیث الباب ہے قال ما امسك عليك فكل اس كامفہوم خالف يہے كه اگر روكے نة و پھر نه كھاؤ۔

**جواب ①:** یہ استدلال بطور مفہوم مخالف کے ہے اور مفہوم مخالف احناف کے ہاں کوئی جمۃ نہیں ہے۔

**جواب ©:** بیقید بیان وا قعہ کے لیے ہے احر ازی نہیں ہے۔

**جواب ③:** اصل بیرے کہ جانور کے اندر تعلیم کامفہوم ہیرہے کہ جانور اپنے مالوف اور مانوس چیز کوکوچیوڑ دے پس جب گوشت کو کھانا چھوڑ دے گا تومعلم سمجھا جائے گا اور پرندول کے اندر مالوف چیز انسانوں سے دور رہنا ہے اب یہاں اس کی تعلیم بیہ ہے کہ انسان بلائے تو آجائے اور جب چھوڑے تو چلا جائے لہذا کلب اور باز کی تعلیم کے درمیان فرق ہونا چاہیے۔

#### بَابُفِي الرَّجُلِ يَرْمِي الصَّيْدَ فَيَغِيْبُ عَنْهُ

### باب ، شکار تیر کھا کرغائب ہو گیا پھر مرا ہواملاتو کیا تھم ہے؟

(١٣٨٨) قُلتُ يارسول الله عَلَيْ أَرْ فِي الصَّيْلَ فَأَجِدُ فِيه مِنَ الْغَيِسَهُ مِي قَالَ إِذَا عَلِمْتَ إِنَّ سَهُمَكَ قَتَلَهُ وَلَمُ تَرَفِيه أَثْرَسَبُعٍ فَكُل.

۔ تکونجپکٹہا: حضرت عدی بن حاتم نظافیہ بیان کرتے ہیں: میں نے عرض کی یا رسول اللہ مُلِلْظَیَّامَ میں شکار کو تیر مارتا ہوں اور پھر میں اسے ا گلے دن اپنے تیر کے ہمراہ یا تا ہوں نبی اکرم مَلِّنْ ﷺ نے ارشاد فر مایا۔ اگر تمہیں یہ یقین ہو کہ وہ تمہارے ہی تیر کی وجہ ہے ہلاک ہوا ہاورتم اس میں کسی درندے (کے حملے) کا نشان نہ یاؤ توتم اسے کھالو۔

شکارکو تیر ماراشکار تیرکھا کرغائب ہوگیا اور تلاش کرنے کے باوجو ذنہیں ملا پھر دوسرے دن مرا ہوا ملا اور اس میں ہمارا تیرپیوست ہے پس ظاہر سے ہے کہ وہ ہمارے تیرے مراہے کیونکہ موت کا کوئی دوسرا سبب موجود نہیں ایسے شکار کا کیا حکم ہے؟ حضور مَلِّ اَنْ اَنْ اِیْ سے بیہ مسئلہ دریافت کیا گیا تو آپ مِنْلِفَنِیْکَمْ نے فرمایا اگرتمہیں یقین ہوکہ وہ شکارتمہارے ہی تیرے مراہے اور اس پرکسی درندے کے نوچنے کا نشان نہ ہوتوتم کھا سکتے ہو (البتہ اگر کسی درندے نے اس کونو چا ہوتو وہ حلال نہیں کیونکہ موت کے دوسب جمع ہو گئے اور معلوم نہیں حمس سبب سے مراہے؟اس لیے حلال نہیں۔

### بَابُ فِيْ مَنُ يَرُمِى الصَّيْدَ فَيَجِدُهُ مَيِّتًا فِي الْمَآءِ

باب ۵: شکار کو تیر مارایس وه یانی میں گر گیا اور مر گیا تو کیا تھم ہے؟

(١٣٨٩) سَالتُرَسُولَ اللهِ ﷺ عَنِ الصَّيْدِ فَقَالِ إِذَا رَمِيتَ بِسَهْمِكَ فَاذْ كُرِ اسْمَ اللهِ فَإِنْ وَجَداتُه قَد قُتِلَ

فَكُلْ إِلَّا أَنْ تَجِدَهُ قَدُوقَع فِي مَاءِ فَلَا تَأْكُلُ فَإِنَّكَ لَا تَدْرِي ٱلْمَا وُقَتَلَه اوسَهُمُكَ.

تَوَخِيْجَانُبُهِ: حضرت عدى بن حاتم مُن النُّيْ بيان كرتے ہيں: ميں نے نبى اكرم مَنَ النَّكَةُ سے شكار كے بارے ميں دريافت كيا۔ آپ مَنْ النَّكَةُ الله على الله على الله على الله على الله على الله تعالى كانام ليو پھرتم اسے كھالو ماسوائے اس صورت كے كرتم اسے پانى ميں گرا ہوا پاؤ تو اسے نہ كھانا كيونكه تم يہيں جانتے كہوہ پانى كى وجہ سے مراہے يا تمہارے تيركى وجہ سے مراہے -

ایک شخص نے ایک شکار کو تیر مارا پھروہ پانی میں جاگرااس کے بعد مراہوا پایا گیا تو اب اس کااکل جائز نہیں ہے اس لیے کہ تر دو پیدا ہوگیا ہے کہ میرے تیرکی وجہ سے مراہے یا پانی میں گرنے کی وجہ سے مراہے اور جب حلت وحرمت دونوں کے سب جمع ہوجا ئیس تو ترجیح حرمت کو ہوتی ہے۔ بعض کی رائے ہیہ کہ جب حلقوم کٹ جائے اب اگروہ پانی میں گرجائے تو بھی اس کا کھانا جائز ہے کیونکہ ظاہر یہی ہے کہ موت تیرکی وجہ سے واقع ہوئی ہے۔

#### باب

### باب ٢: جو كتاشكار ميس سے بچھ كھالے، اس كاحكم

(۱۳۹۰) سَأَلْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ عَنْ صَيْدِ الْكُلْبِ الْمُعَلَّمِ قَالَ إِذَا اَرْسَلْتَ كُلْبَكَ وَذَكْرُتَ اسْمَ اللهِ فَكُلُمَا الْمُعَلَّمِ قَالَ إِذَا اَرْسَلْتَ كُلْبَكَ وَذَكُرْتَ اسْمَ اللهِ فَكُلُمَا الْمُسَكَ عَلَى نَفْسِهِ قُلْتُ يَارَسُولَ اللهِ اَرَايُتَ إِنْ خَالَطَتْ كِلَابَنَا كِلَابٌ الْمُسَكَ عَلَى نَفْسِهِ قُلْتُ يَارَسُولَ اللهِ اَرَايُتَ إِنْ خَالَطَتْ كِلَابُنَا كِلَابٌ اللهِ عَلَى خَلْبَكُ وَلَمْ تَلْ كُرْ عَلَى غَيْرِهِ.

ترجیجی بن عدی بن عائم میں خوارے ہیں: میں نے بی اکرم مِلَا اَلَیْ اَلَا مِلَا اِن کرے میں دریات یا فتہ کتے کے شکار کے بارے میں دریافت کیا تو آپ مِلَا اَلَٰ اِن اَلَٰ اِن اَلَٰ اِن اَلْ اِن اِن اَلْ اَلْ اِن الله مِلْ الله الله مِلْ الله مِلْ

- ووسسرامسکلہ: کلب کےمفہوم میں عدم اکل داخل ہے یانہیں۔
- (1) اکثر فقہاء کی رائے ہیے کہ کلب کے معلم ہونے کا مفہوم میں عدم اکل داخل ہے۔ لیل: وان اکل فلا تأکل انما امسك على نفسه.
- امام مالک رایشیا فرماتے ہیں کہ جیسے باز کے معلم ہونے کے لیے عدم اکل شرط نہیں ہے ای طرح کلب کے معلم ہونے کے لیے بھی عدم اکل شرط نہیں ہے مالکیہ کی دلیل ابوداؤ دشریف کے اندر ابو تعلبہ نظافی کی حدیث موجود ہے کہ کل وان اکل کھااگر چہ کتے نے کھالیا ہواس ہے معلوم ہوتا ہے کہ نہ کھانا اس کے مفہوم میں داخل نہیں ہے۔

**جواب:** حدیث عدی بن حاتم جیسے سنن میں ہے ایسے ہی صحیحین میں بھی موجود ہے اور بیر حدیث ابو ثغلبہ صرف سنن میں ہے صحیحین میں نہیں ہے۔

#### بَابُمَاجَآءَ فِى صَيْدِ الْمِعْرَاضِ

### باب 2: لا کھی کے ذریعے شکار کا حکم

(١٣٩١) قَالَسَالُتُ النَّبِيَّ ﷺ عَنْ صَيْدِ الْمِعْرَاضِ فَقَالَ مَا أَصَبْتَ بِحَدِّهٖ فَكُلُ وَمِا أَصَبْتَ بَعَرُضِهِ فَهُو وَقِينُلُّ.

تَوْجَجْهَنَّهُ: حضرت عدى بن حاتم وُلِيَّنُهُ بيان كرتے ہيں: ميں نے نبی اكرم مَطِّلْظَيَّةً سے لاَّفی کے شکار کے بارے ميں دريافت كيا تو آپ مِلِّلْظَیَّةً نے ارشاد فرمایا: جواس کی نوک لگنے کی وجہ سے مرے اس کو کھا لواور جو چوڑائی کی سمت ميں لاُٹھی لگنے کی وجہ سے مرے وہ مردارشار ہوگا۔

معداض کے متعدد معنی کیے گئے ہیں: ①ایسا تیرجس کے ساتھ پراور پھالالگا ہوا نہ ہو ②ایسی لکڑی جس کے ایک بسرے پرلوہا لگا ہوا ہو ③ایک خاص قسم کا تیر ہوتا ہے جب اس کو پھیٹکا جائے تو وہ عرضاً جا کرلگتا ہے ④ایسی لکڑی جس کے دونوں سرے باریک ہوں اور درمیانی حصہ موٹا ہو ⑤ مطلقاً بھاری لکڑی بھی اس کا معنی کیا گیا ہے اس کے شکار کے اندر بعض کی رائے یہ ہے کہ مطلقاً حلال ہے جیسے امام اوزاعی برلیٹھیا فرماتے ہیں ⑥اور بعض کہتے ہیں کہ مطلقا حرام ہے جیسے حسن بھری برلیٹھیا؛ کہتے ہیں۔

ائمہ اربعہ فرماتے ہیں کہ اس میں تفصیل ہے وہ یہ ہے کہ اگر دہار کی طرف سے لگے اور شکار کو زخی کردی تو شکار حلال ہے اور اگر عرضاً لگے ہواور دباؤ اور ثفت ل کی وجہ سے شکار مرا ہوتو حرام ہے اور وہ چونکہ ریے عموما بیا عرضا جاتا ہے اس لیے اس کومعراض کہتے ہیں۔

### بَابُفِي الذِّبْحِبِالْمَرُوَةَ

#### باب ٨: دهاردار پتھر سے ذرج كرنا جائز ہے

(١٣٩٢) أَنَّ رَجُلًا مِن قَوْمِه صَادَ أَرْنَبًا أَوِ اثْنَينِ فَنَكَعُهُما مِمَرُوةٍ فَعَلَّقُهُما حَتِّى لَقِى رَسُولَ الله ﷺ فَسَالَه فَأَمَرَه بِأَكْلِهِما.

تو بجہ بہر حضرت جابر بن عبداللہ وہ بیان کرتے ہیں: ان کی قوم سے تعلق رکھنے والے ایک شخص نے ایک یا شاید دو فرگوشوں کا شکار کیا اور انہیں پھر کے ذریعے ذرج کرکے لاکا دیا جب اس کی ملاقات نبی اکرم سُرِ النظافیۃ کے سے اس بارے میں دریافت کیا۔ آپ نے اسے ان دونوں کو کھالینے کی ہدایت کی۔

 ہے لہٰذااگر دھار دار پھر سے یا بانس وغیرہ کے چھکے سے جانور ذرج کیا جائے تو جائز ہے۔

### بَابُ مَاجَآءَ فِي كَرَاهِ بَيْةِ ٱكُلِ الْمَصْبُوْرَةِ

# باب ٩: جس جانور كوبانده كر (نشانے بازى كے ذريع مارا جائے) اسے كھانا حرام ہے

(١٣٩٣) نَهْي رَسُولُ اللهِ عَلَى عَن أَكُلِ الْمُجَشَّبَةِ وهِي الَّتِي تُصْبَرُ بِالنَّبُلِ.

ترکینچانم: حضرت ابودرداء بخانی بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مِلَّ النظامَةُ نے مجٹمہ کھانے سے منع کیا ہے اور یہ وہ جانور ہے جسے باندھ کر اس پر تیراندازی کی جائے۔

(١٣٩٣) أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ مَلَى يَومَ خَيْبَرَ عَنْ كُومِ كُلِّ ذِيْ نَاسٍ مِنَ السَّبْعِ وَعَنْ كُلِّ ذِي هِغُلَبٍ مِنَ الطَّيْرِ وعَنْ كُومِ الْحُنُرِ الْإِهْلِيَّةِ وعَنِ الْمُجَشَّمَةِ وعَنِ الْخَلِيْسَةِ وَإِنْ تُوطَأَ الْحَبَالِي حَتَّى يَضَعَنَ مَا فِي بُطُونِهُنَّ.

ترکیجہنگہ: اُم حبیبہ والی بنت عرباض اپنے والد کا یہ بیان نقل کرتی ہیں: نبی اکرم مِرَّاتِ کُنِی نے غزوہ خیبر کے دن نو کیلے دانتوں والے درندے اور نو کیلے پنجوں والے پرندے، پالتو گدھوں، مجٹمہ اور خلیسہ کھانے سے منع کیا تھا نیز عاملہ کنیزوں کے ساتھ صحبت کرنے سے منع کیا تھا جب تک وہ بیج کوجنم نہ دیں۔

# (١٣٩٥) مَهِي رَسُولُ اللهِ ﷺ آنُ يُتَّخِذَ شَيئٌ فِيهِ الرُّوحُ غَرُضًا.

ترکیجینی: حضرت ابن عباس کا تنافیان کرتے ہیں: بی اکرم میکن آئے نے کی بھی جاندار چیز کو پکڑکراس پرنشانے بازی کرنے سے مع کیا ہے۔

بی کریم میکن گئے آنے مجتمعہ کے کھانے سے منع فرمایا ہے باقی مجتمعہ کیا چیز ہے آگے رادی نے خود اس کی تغییر کردی و ھی التی تصبو بالنبیل کہ جس کو باندھ کر تیروں کے ذریعے نشانہ بنا کر مارا جائے اور وہ مرجائے اس کے کھانے ہے آپ میکن آئے نے منع فرمایا چونکہ اس کومجوں کیا جاتا ہے باندھ کر مارا جاتا ہے اس لیے امام ترمذی رائے گئے نے عنوان بھی مصبورة کالگایا ہے۔ بیرام ہے ذرکے اختیاری پر قدرت کے ہوتے ہوئے ذرکے اختیاری کا نہ پایا جانا ذرکے اضطرار تو تب کفایت کرتی ہے جب ذرکے اختیاری پر قدرت نہ ہو۔

ال باب کی دوسری حدیث ان دسول الله نهی یوهد خیبرعن کل ذی باب من السباع ... الخینی برناب والے جانور کے کھانے سے ناب اگر چہ داڑھ کو کہتے ہیں لیکن مراد جانور ہیں۔ جو دوسرے جانوروں کوشکار کرتے ہیں ان کے ناب لیمی رباعیات کے بعب دراڑھ خاص کر بڑے ہوتے ہیں جیسے کتے شیر وغیرہ وعن کل ذی هخلب من المطیور اور ہر پنج والے پرندے سے یہاں بھی پنج سے مراد وہ پنجہ ہے جوشکار کے لیے استعال ہوتا ہے جو خاص طور پر ٹیڑھے اور تیز نو کدار ہوتے ہیں جبکہ طال پرندوں کے پنج تقریبا یا پھر بالکل سیدھے ہوتے ہیں۔ جیسے مرفی کے جبکہ بازاور گدھ وغیرہ کے کیمرمخلف ہوتے ہیں۔ جیسے مرفی کے جبکہ بازاور گدھ وغیرہ کے کیمرمخلف

#### بَابُفِئ ذَكُوةِ الْجَنِيْنِ

#### باب ۱۰:جنین کوذنج کرنا

#### (١٣٩٩) ذَكَاةُ الْجِيدِينِ ذَكَاةُ أُمِّهِ.

ترکیخ پنہ: حضرت ابوسعید خدری ٹوٹٹو نبی اکرم سِکُٹٹی کا یہ فرمان نقل کرتے ہیں جنین کی ماں کو ذبح کرنا جنین کو ذبح کرنا شار ہوگا۔ مذا ہمب فقہ اع: اگر بچہ ماں کے ذبح کے بعد زندہ نکلے اور ذبح کرنے کا موقعہ ملے تو بالا تفاق اس کا ذبح اختیاری لازم ہے اگر وہ بغیر ذبح کے مرگیا تو اس کا کھانا کسی کے نزدیک بھی جائز نہیں ہاں اگر فورا نکلتے ہی مرجائے امام محمد راٹیٹیڈ اس کو مکروہ کہتے ہیں جیسا کہ عارضہ میں ہے لیکن اگر بچہ ماں کے ذبح کے ساتھ ہی مرجائے یعنی کھال اتار نے اور پیٹ چاک کرنے سے پہلے پہلے تو اس کے حلال ہونے میں اختلاف ہے۔

- 1 امام الوحنيف والتعليد كنزديك اس كاكهانامنوع موكار
- احبین ﷺ اور جہبور علاء کے نز دیک وہ مال کے ذبح کے ساتھ حکما ذبح ہوگیا لہذا وہ حلال ہے تا ہم امام مالک ومحمہ ﷺ بیشرط
   اگاتے ہیں کہ اس کے بدن پر بال نمودار ہوئے ہیں۔

امام ابوصنیفہ ولٹین کا استدلال: قرآن مجیدی اس آیت ہے ہے ﴿ حُرِّمَتُ عَلَیْکُمُ الْمَیْتَةُ ﴾ (المائدہ: ٣) ای طرح ابراہیم نحی ولٹیا سے مروی ہے: لایکون زکو ہنفس زکو ہنفسین۔

جمہور کا استدلال باب کی حدیث ہے ہے کہ بچہ کا ذرج وہی ہے جو ماں کا ہے نیزیہ ماں کا جزء ہے لہذا پیکل کے ذرج کے ساتھ ذرئے ہوگیا۔
حفیہ نے حدیث باب کے جواب میں بہت دیئے۔اور طبیعت کا تقاضا بھی یہ ہے کہ علامہ عینی نے بنایہ میں اسے اقوی قرار دیا
ہے وہ بحث کو سمیلتے ہوئے لکھتے ہیں: وبالجہلة فقول من قال بموافقة الحدیث اقوی علاوہ ازیں ابوداؤونسائی اوردار تطنی
وغیرہ میں بیحدیث ان الفاظ میں مروی ہے:

قلناً يارسول الله على ننحر الناقة ونذى البقر والشاة فنجد فى بطنها انلقيه امرناً كله؟قال: كلوا ان شئتم فان زكوته زكوة امه.

"ہم نے کہا یارسول الله سَرِّ اَلْتُحَافِیَّةً! ہم اوْنَی ،گائے اور بکری کو ذرج کرتے ہیں اور اس کے پیٹ میں بچہ پاتے ہیں، اسے کھا نمیں یا چھینک دیں۔" اس میں وہ تاویلات نہیں چل سکتی ہیں جوعام شارحین نے کی ہیں۔والله اعلمہ وعلمه اتمہ واحکمہ

#### بَابُمَاجآءَفِي كَرَاهِيَةِ كُلِّ ذِيْنَابٍ وَذِيْ مِخْلَبٍ

باب اا: ہرنو کیلے دانت والے درندے اورنو کیلے پنجوں والے پرندے (کوکھانا) حرام ہے

(١٣٩٧) نَهٰى رَسُولُ اللهِ ﷺ عَنْ كُلِّ ذِي نَابِ مِنَ السِّبَاعِ.

(١٣٩٨) حَرَّمَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَغْنِي يَومَ خَيْبَرَ الْكُمُرَ الْإِنْسِيَّةَ وَكُومَ الْبِغَالِ وكُلُّ ذِيْ نَابٍ مِّنَ السِّبَاعِ وذِيْ هِ السِّبَاعِ وذِيْ هِ فَلَبِمِّنَ الطَّلْمِرِ.

تریخ پختنہا: حضرت جابر مخاتی بیان کرتے ہیں: نبی اکرم میر النظی کے قیار دیا ہے۔ راوی کہتے ہیں یعنی غزوہ خیبر کے دن پالتو گدھوں کو، خچروں کے گوشت کو، ہرنو کیلے دانت والے درند سے اور ہرنو کیلے پنجے والے پرندے کو (حرام قرار دیا ہے )۔

(١٣٩٩) أَنَّ رسولَ اللهِ عَلَيْهُ حَرَّمَ كُلَّ ذِي نَابٍ مِّنَ السِّبَاعِ.

تونجپکٹر): حضرت ابو ہریرہ نٹاٹنئہ بیان کرتے ہیں: نبی اکرم سُرِّشِیَّنَاتِّے ہرنو کیلے دانتوں والے درندے (کو کھانے) کوحرام قرار دیا ہے۔

(٠٠٠) قَالَ قَرِمَ النبِيُ عَلَيْ الْمَدِينَةَ وهُم يُحِبُّونَ آسُنِمَةَ الْإِبِلِ ويَقْطَعُونَ الْيَاتِ الْغَنَمِ فَقَالَ مَا قُطِعَ مِنَ الْبَهِيْمَةِ وهِيَ حَيَّةٌ فَهِي مِيْتَةٌ.

تریخ چهنه: حضرت ابودا قدلیتی مخافی بیان کرتے ہیں: جب نبی اکرم مُطَّنَظِیَّا بَدینه منوره تشریف لائے تو وہاں کے لوگ اونٹ کی کوہان اور دنبول کی چک کاٹ لیا کرتے تھے (اور اسے کھایا کرتے تھے) نبی اکرم مُطِّنظِیَّا نے ارشا دفر مایا۔ جس زندہ جانور کا کوئی حصہ کاٹ لیا جائے وہ حصہ مردار شار ہوگا۔

تشریع: ال حدیث کی تشریح سابقه باب سے پیوسته باب میں گزری ہے۔

### بَابُمَاجَآءَمَاقُطِعَ مِنَ الْحَيِّ فَهُوَمَيِّتُ

### باب: زندہ جانور سے جوعضو کاٹا جائے وہ مردار ہے

عَنُ أَنِي وَاقِبِ اللَّيْتِي قَالَ قَدِمَ النَّبِيُ عَلَيْهُ الْمَدِينَةَ وَهُمْ يَجُبُّوُنَ اَسْنِمَةَ الْإِبِلِ وَيَقْطَعُونَ الْيَاتِ الْغَنَمِ فَقَالَ مَا يُقْطَعُونَ الْبَائِيمَةِ وَهِي حَيَّةٌ فَهُوَ مَيْتَةٌ.

ترکیجینها: حضرت ابودا قد لیثی خالتی سے روایت ہے کہ رسول اللہ مُؤَلِّفِیکَا جب مدینہ تشریف لائے تو وہاں کے لوگ زندہ اونٹوں کے کوہان اور زندہ دنبوں کی چکیاں کا شخے سے ۔ آپ مُؤلِّفِکَا آپ نے فر مایا زندہ جانور سے جو حصہ کا ٹا جائے وہ مردار ہے۔ تشریفی : اور لوگ زندہ ونبوں کی چکتیاں کا نے لیا کرتے سے یعنی زندہ جانوروں کے اعضاء کو کاٹ کر پکانے اور کھانے کا رواج تھا اس کیے آپ مُؤلِّفِکُا آپ میں کسی قسم کی اختلاف کی طرف اشارہ نہیں کیا ہے آپ مُؤلِّفِکُا آپ میں کسی قسم کی اختلاف کی طرف اشارہ نہیں کیا ہے لہذا اس پر اتفاق ہے کہ اگر زندہ جانور کا کوئی عضو کاٹ کرالگ کیا جائے تو وہ حرام ومردار ہے۔

#### بَابُفِى الذَّكُوةِ فِي الْحَلِقُ وَاللَّبَّةِ

### باب ۵:حلق اورلبه میں ذبح کرنا

(١٠٠١) قَالَ قُلْتُ يَارَسُولَ اللهِ عِلَيْهِ آمَا تَكُونُ النَّكَاةُ إِلَّا فِي الْحَلْقِ وَاللَّبَّةِ قَالَ لَو طَعَنْتُ فِي فَخْذِها لَا جُزَا عَنْك.

توکنچکنم: ابوالعشراءاپ والد کابی بیان قل کرتے ہیں: میں نے عرض کی۔ یا رسول الله سُلِنَظِیَّم کیا شری طور پر ذرج کرنا صرف حلق اورلبہ میں ہوتا ہے تو نبی اکرم سُلِنظِیَّ نے ارشاد فرمایا: اگرتم ان کی ران پر نیزہ مارد و تو تمہارے لئے یہ بھی جائز ہے۔
مشر فیح: ذرج کی دو قسمیں ذرج اختیاری اور ذرج اضطراری۔ اگر جانور قابو میں ہوتو ذرج اختیاری ضروری ہے اور ذرج اختیاری کامحل حلق اور لبہ ہے اور اگر جانور قابو سے باہر ہو چیسے شکار تو ذرج اضطراری بھی کافی ہے اور اس کامحل جانور کا ساراجم ہے سائل ذرج کی دوسری قسم ہے بھی آگاہ کیا۔

#### بَابُ فِي قَتُل الْوَزَعِ

### باب ا: چھیکلی کو مارنے کا حکم

(١٣٠٢) مَنْ قَتَلَ وَزَغَةً بِالطَّرَبَةِ الْأُولَى كَانَ لَه كَذَا وكَذَا حَسَنَةٌ فَإِنْ قَتَلَهَا فِي الصَرْبَةِ الثَّانِيَةِ كَانَ لَهُ كَذَا وكذا حَسَنَةٌ فَإِنْ قَتَلَهَا فِي الصَرْبَةِ الثَّانِيَةِ كَانَ لَهُ كَذَا وكذا حَسَنَةٌ.

ترکیجی نہما: حضرت ابوہریرہ ٹاٹنے بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مُطَافِیکا نے ارشاد فرمایا: جو شخص پہلی ضرب میں چھیکل کو ماردے اسے اتنی، اتنی نیکیاں ملیں گی اور اگر دوسری ضرب میں اسے مار دے تو اتنی، اتنی نیکیاں ملیں گی اور اگر تیسری ضرب میں اسے مار دے تو اسے اتنی، اتنی نیکیاں ملیں گی۔

وزع: اسم جنس ہے اس کی دونوعیں ہیں گر گٹ اور چھپکل حضور اقدس مَطِّنْظِیَّۃ نے چھپکل اور گرگٹ کو مارنے کا حکم دیا ہے اور ان کا فاسق (شرارتی ) نام رکھا ہے اور فرمایا وہ حضرت ابراہیم کی آ گ میں چھونک مارتا تھا اور فرمایا جس نے پہلے وار میں مارڈ الا اس کے لیے سو نیکیاں ہیں اور دوسرے وارمیں اس سے کم اور تیسرے وارمیں اس سے بھی کم ۔ (مشکوۃ احادیث ۱۱۹ سے ۱۲۲۱۔ ۲۲۱۳)

**سوال:** جس چھپکل نے حضرت ابراہیم علایتا کی آگ میں چھونک ماری تھی اس کا چاہے کچومر نکال دو گر پوری نوع کواس کی سزادینا خلاف اصول ہے؟

جواب: چھکی کو مارنے کا تھم اس جرم کی سزا میں نہیں ہے بلکہ یہ تھم اس جانور کی ایذارسانی کی وجہ سے ہے اور پھونک مارنے کو ایذاء رسانی کی علامت کے طور پر ذکر کیا گیا ہے یعنی جہاں اس کا کچھنہیں اٹھتا تھا وہائ بھی ؤہ اپن جرکت سے بازنہیں آئی ای طرح وہ انسان کو جرمکن ضرر پہنچانے کی کوشش کرتی ہے برتن میں تھوکتی ہے نمک میں رال ٹیکا تی ہے جس کے نتیجہ میں برص کی بیماری پیدا ہوتی ہے اور پچھ بس نہیں چاتا توجہت پر چڑھ کر کھانے وغیرہ پر بیٹ کرتی ہے (حاشیہ الکوکب الدری ۳۹:۱۲) پس میکم اس کے ضرر دینے کے لیے ہے۔

#### بَابُفِئ قَتُلِ الْحَيَّاتِ

### باب ۲: سانپوں کو مارنے کا حکم

(١٣٠٣) أقْتُلُوا الْحَيَّاتِ وَاقْتُلُوا ذَا الطُّفْيَتَيْنِ وَالْآبَتَرَ فَإِنَّهُما يَلْتَمِسَانِ الْبَصَرَ ويُسْقِطَانِ الْحُبْلِي.

ترکیجینبگن: سالم بن عبداللہ اپنے والد (حضرت عبداللہ بن عمر تفاقیم) کا بیہ بیان نقل کرتے ہیں: نبی اکرم مُلِفِیَکُیَّ نے ارشاد فر ما یا ہے۔ سانپوں کو مار دو بطور خاص دوسیاہ نقطوں والے کوضرور مارواور کئی ہوئی دم والے کو (بھی مار دو) کیونکہ بیر دونوں بینائی کو زائل کر دیتے ہیں اور حمل کوضائع کر دیتے ہیں۔

(١٣٠٨) إِنَّ لِبُيُوتِكُم عُمَّارًا فَحَرَّجُوا عَلَيْهِنَّ ثَلاثًا فَإِن بَدَا لَكُم بَعْدَ ذَلكَ مِنْهُنَّ شَيْخٌ فَاقْتُلُوهُنَّ.

۔ تونیجپکٹہا: حضرت ابوسعید خدری بڑاٹنو بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مَالِّشَکِیَۃؓ نے ارشاد فرمایا: گھروں میں بھی پچھسانپ رہتے ہیں۔انہیں تین مرتبہ تنبیہ کرواس کے بعد بھی وہ نظر آ جا عیں تو انہیں قل کر دو۔

(۱۳۰۵) قَالَ رَسُولَ الله ﷺ إِذَا ظَهَرَتِ الْحَيَّةُ فِي الْمَسْكَنِ فَقُولُوا لَها إِنَّا نَسْأَلُكَ بِعَهُ رِنُوجَ و بِعَهِ رِسُلَمَانَ بُنِ ذَا ثُوذَانُ لَّا تُوذِيْنَا فَإِنْ عَادَتُ فَاقْتُلُوهَا.

تریخ پختنہا: عبدالرحمٰن بن ابولیلی بیان کرتے ہیں: حضرت ابولیلی مٹاٹنو نے یہ بات روایت کی ہے: نبی اکرم میرالنظی ﷺ نے ارشاد فر مایا جب گھر میں کوئی سانپ نظر آ جائے توتم اسے کہو ہم تم سے حضرت نوح علایتلا اور حضرت سلیمان بن داؤد علایتلا کے عہد کا نقاضا کرتے ہیں تم ہمیں اذیت نہ دواگروہ پھر آ جائے تو اسے ماردو۔

سانپ بھی موذی جاندار ہیں لہذا ان کوئل کرنا بھی مباح ہے خصوصا جوزیادہ موذی ہیں ذو الطفتین خاص قسم کا سانپ ہوتا ہے جس کے سرپردولکیریں کی ہوتی ہیں ان میں بینشانی ہوتی ہے کہ ان میں زہرزیادہ ہوتا ہے اور ابتر دم کئے ہوئے کے ساتھ مشابہ ور خصیفت دم نہیں کٹا ہواہوتا یہ بھی زیادہ زہر یلے ہوتے ہیں اگر کسی انسان کی ان پر نگاہ پڑجائے تو بنائی ختم ہوجاتی ہواتی ہواتی سے اور اگر وہ حالمہ عورت کی طرف دیکھ لے تو اس کا حملہ عورت کی طرف دیکھ لے تو اس کا حمل گرجاتا ہے بیان کی تا غیر ہے۔ البتہ جو گھروں کے اندر رہتے ہیں اس کوئل سے میں ان کوئل کرنے میں جلدی نہ کی جائے وجہ اس کی ہیہ ہے کہ در حقیقت وہ جنات ہوتے ہیں ان کو نگلے کا موقع دیا جائے روایت میں ہے کہ آپ میکن گھڑے نے اس کے بعد جنان المہوت کے قل سے ممانعت فرمائی ہے جنان بکسر الجیم جان کی جائے ۔ اگلی روایت میں ہے کہ آپ میکن گھڑے نے اس کی نشانی ہے ہو جانے ہوتے ہیں اور ان کا رنگ چا ندی کی طرح سفید ہوتا ہے اور پھر ہے کے اندر سید سے چھوٹے ہیں بل نہیں کھاتے ان کوئل کرنے میں جلدی نہ کی جائے بلکہ ان کو کہا جائے کہ نگل جا واور ان کو حضرت نوح جائے کے اندر سید سے چھوٹے ہیں بل نہیں کھاتے ان کوئل کرنے میں جلدی نہ کی جائے بلکہ ان کو کہا جائے کہ نگل جاؤ اور ان کو حضرت نوح علیں یا دولاؤ اگر نگل جائمیں تو تھیک ورنہ ان کوئل کردوورنہ بیا اوقات نقصان دیتے ہیں۔

فائك: ابن قيم ريشيلاً نے زاد المعادييں لکھا ہے كہ الله عزوجل نے بعض اجسام ميں اليي ارواح وديعت فرمائي ہيں جن ميں بہت سخت تا ثير ہوتی ہے تاہم چونكه روح اور آئكھ ميں شدت ارتباط ہے اس ليے بية تا ثير آئكھوں كی طرف منسوب ہوتی ہے لہٰذا آئكھ سے ديھنا اس تا ثیر کی شرط پر نہیں دیکھے بھی نابینا شخص کے سامنے جب محسود کے اوصاف بیان ہوتے ہیں تو بھی اس کی نظر بد کا اس پر اثر ہوتا ہے۔ (مخضرز ادالمعادص: ۲۳۷)

محشی نے طبی والٹیا کے حوالے سے لکھا ہے کہ علماء نے ایک سانپ کا ذکر کیا ہے جس کو ناظر کہتے ہیں وہ جب آ دمی کی آ تکھوں کو دیکھتا ہے تو وہ ای وقت مرجا تا ہے:

قال ابن القیم ولا یمکن لعاقل انکار تأثیر الارواح فی الاجسام فانه امر مشاهد (ایناً)۔ "ابن القیم رائیری فرماتے ہیں ارواح کی اجسام پر جوتا ثیر ہے اس کا ایکارکوئی عاقل نہیں کرسکتا کیونکہ بیدایک مشاہدے کی بات ہے۔"

#### بَابُ مَاجَآءَ فِي قَتْلِ الْكِلَابِ

### باب ١٠٠ كتول كو مارنے كا حكم

(٢٠٠١) لَوْلاَآنَ الْكِلابَ أُمَّةٌ مِنَ الْأُمَمِ لَاَمَرْتُ بِقَتْلِهَا كُلِّهَا فَاقْتُلُوا مِنْهَا كُلَّ أَسُوَدَ يَهِيْمٍ.

ترکنجینهٔ: حضرت عبدالله بن مغفل و این از کرتے ہیں: نبی اکرم مِلِّ النَّلِیَّةَ نے ارشاد فرمایا: اگر کتے مخلوق کی ایک مخصوص قسم نہ ہوتی تومیں ان سب کو مارنے کا حکم دے دیتا، تا ہم ان میں سے ہر کالے کتے کو مار دیا کرو۔

تفصیل گزر چکی ہے اور آخری تھم بالا تفاق منسوخ ہے اب صرف کالا کتا یعنی پریشان کرتا ہواس کو مارنا جائز ہے۔

#### بَابُمَنُ اَمْسَكَ كَلْبًا مَايَنْقُصُ مِنْ اَجْرِم؟

### باب ٧ : شوقيه كما پالنے سے روزانہ تواب كم موتاہے؟

(١٣٠٤) مَنِ اقْتَلَى كُلْبًا أو التَّخَلَ كُلْبًا لَيْسَ بِضَارٍ ولَا كُلْبِ مَاشِيَةٍ نَقَصَ مِنَ أَجْرِ لِا كُلَّ يَوْمِ قِيْرَاطَانِ.

تَوْجَجْهَنَّہٰ: حضرت ابن عمر <sub>تفاق</sub>ینٰ بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مَطِّشَّعَیُّنَا نے ارشاد فر مایا ہے جو شخص کتا پالے (راوی کوشک ہے یا شاید بیالفاظ ہیں) کتار کھے جو شکار کرنے یا جانوروں کی حفاظت کے لئے نہ ہو، تو اس شخص کے مل میں روز انہ دو قیراط کم ہوتے ہیں۔

(٨٠٨) اَنَّ رسولَ اللَّه ﷺ اَمَرَ بِقَتُلِ الْكِلَابِ الَّلَا كُلُبَ صَيْدٍ او كُلُبَ مَاشِيَةٍ قَالَ قِيلَ لَهُ إِنَّ اَبَاهُرَيرةَ كَانَ يَقُولُ او كَلُبُ زَرْعِ فَقَالَ إِنَّ اَبَاهُرَيرةَ لَه زَرْعٌ.

تر بنج بنہ: حضرت ابن عمر و الن الرتے ہیں: نبی اکرم مِلَّ النظامَةِ نے کوں کو مارنے کا حکم دیا ہے سوائے شکاری کوں کے یا جانوروں کی حفاظت والے کوں کے، راوی بیان کرتے ہیں: ان سے کہا گیا۔ حضرت ابو ہریرہ و ٹاٹٹو تو یہ کہتے ہیں: یا کھیت کی حفاظت کرنے والے کوں کے، تو انہوں نے فرما یا حضرت ابو ہریرہ وٹاٹٹو کے کھیت تھے (اس لئے انہیں علم ہوگا)۔

(٩٠٩) مَنِ اتَّخَنَ كُلْبًا إِلَّا كُلْبَ مَاشِيَةٍ أَوْصَيْدٍ اوزَرْ عِ انْتَقَصَ مِنْ أَجْرِ مِ كُلَّ يَوْمِ قِيْرَاطُ.

تَرْمَجْ عَنْهَا: حضرت ابو ہریرہ مُخاتِنْهُ بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مُلِّلْفَظِیَّۃ نے ارشاد فرمایا: جو شخص جانوروں کی حفاظت والے یا کھیت کی حفاظت والے یاشکار کے کتے کےعلاوہ کوئی اور کتا پالے تو اس کے اجر کیں روز اندایک قیراط کم ہوتا ہے۔

(١٣١٠) قَالَ إِنَّى لِمَتَّى يَرْفَعُ أَغُصَانَ الشَّجَرَةِ عَنْ وَجُهِ رَسُولِ الله ﷺ وهُو يَخْطُبُ فَقَالَ لَولَا أَنَّ الكِلابَ أُمَّةٌ مِنَ الْأُمُمِ لَا مَرْتُ بِقَتْلِها فَاقْتُلُوا مِنْها كُلَّ اَسُوَدَ يَهِيمٍ ومَا مِنْ اَهْلِ بَيْتٍ يَرتَبِطُونَ كَلْبًا الاَّ نَقَصَ مِنْ عَمَلِهِم كُلَّ يُومِ قِيْرَاطُ إِلَّا كُلْبَ صَيْبٍ أَو كُلْبَ حَرَثٍ او كَلَبَ غَنَمٍ.

مبارک سے مہنیاں ہٹارہے تھے جب آپ خطبہ جمعہ دے رہے تھے آپ نے ارشاد فرمایا: اگر کتے مخلوق کی ایک مخصوص قتم نہ ہوتے تو میں انہیں قتل کرنے کا تھم دیتا تم ان میں سے ہر کالے ساہ کتے کو مار دواور جس گھر کے لوگ کتا پالتے ہیں، ان کے عمل میں ہے روزانہ ایک قیراط کم ہوتا ہے۔ سوائے شکاری کتے کے، یا کھیت کی حفاظت والے کتے کے، یا بکریوں کی حفاظت والے کتے کے (یعنی كمانبيل يالنے كى اجازت ہے)۔

**تشرِنیح:** اس حدیث کا مطلب میہ ہے کہ شوقیہ کتا پالنا جائز نہیں البتہ وہ کتا جس کو شکار کی تعلیم دی گئی ہویاوہ کتا جومویش کی یا کھیتی یا گھر کی حفاظت کے لیے ہووہ مستثنی ہے اسکو پالنا بلا کراہت جائز ہے۔

ملاعلی قاری راتشید مرقاۃ میں فرماتے ہیں کہ بی تغلیظ پرمحمول ہے کیونکہ اہل النۃ والجماعۃ کے نز دیک گناہ سے نیکی ختم نہیں ہوتی یا پھرمنتقبل کی نیکیوں کے نواب کی کمی پرمحمول ہے لینی جو تحض کتا پالے گا تو اس کے نیک عمل پر اتنا ثواب نہیں ملے گا جتنا کہ دوسروں کو ضا بطے کے مطابق ملتا ہے پھر قیراط کے مقداریہاں پراس قیراط ہے کم ہے جوصلوۃ جنازہ اورا تباع جنازہ کے بارے میں ہے کیونکہ وہاں انعام کی بات کی گئی ہے جوزیادہ۔

### بَابُفِى الذَّكَاةِ بِالْقَصَبِ وَغَيْرِه

### باب ۵: بانس وغیرہ سے ذرج کرنا

(١٣١١) قَالَ قُلتُ يَارَسُولِ الله عَلِي آنًا نَلْقَى الْعَلُو قَعَدًا ولَيُسَتُ مَعَنَا مُدَّى فَقَالَ النَّبِي عَلَى مَا أَنْهَرَ الدَّامَ وَذَكَرَ اسْمَ اللهِ عَلَيه فَكُلُوهُ مَالَمُ يَكُنْ سِنًّا اوَ ظُفُرًا وَ سَأَ حَدِّثُكُم عَنْ ذٰلِكَ اَمَّا السِّنُّ فَعَظُمٌ وَاَمَّا الظُّفُرُ فَمُكَاى الْحَبَشَة.

تَكُونِجِهَنَّهُ: رفاعه بن رافع مِنْ تُنْتُو اپنے والد كے حوالے ہے، اپنے دادا حضرت رافع بن خدیج مَنْ تُنْتُو كا بیر بیان ُقل كرتے ہیں: وہ فرماتے ہیں میں نے عرض کی یا رسول الله مَلِنْ فَظَافِيَةً کل ہم وَثمن کا مقابلہ کریں گے ہمارے پاس چھریاں نہیں ہیں تو نبی اکرم مِلِنْفَيْعَةً نے ارشاد فرمایا: جو چیزخون کو بہا دےاورجس جانور پر اللہ تعالیٰ کا نام لیا گیا ہو،توتم اے کھالو بشرطیکہ اسے "سن یا ظفر" کے ذریعے ذ کے نہ کیا گیا ہو۔ راوی بیان کرتے ہیں: میں تمہیں اسکے بارے میں بتاتا ہوں الس ہڈی کو کہتے ہیں اور ناخن حبشہ کی مخصوص چھری ہے۔

تشريح: ال حديث سے ثابت مواكه مرچيز سے ذرج كيا جاسكتا ہے اگر اس سے كھال كث جائے اور خون بہ جائے خواہ بھر مويا بانس کا چھلکا ہو یا کوئی اور چیز ہوخی کہ ویلٹرنگ کرنے کی آگ سے بھی ذرج کیا جاسکتا ہے البتہ جسم میں لگے ہوئے ناخن اور دانت سے ذرج كرنا جائز نبيس كيونكدان ميں دھارنبيں ہوتى اور ناخن ميں ممانعت كى ايك دوسرى وجد كفار كى مشابهت بھى ہے۔

فائك: اگردانت منفصل مواوراس ميں دھار نكال نكال لى گئى موياناخن جدامواور دھار دار موتواس سے ذمح كرنا درست ہے يانہيں؟ ا ما مثافعی رائیمیا کے نزد یک مطلقا ناخن اور دانت ہے ذرج کرنا درست نہیں اور احناف کے نزد یک جائز ہے ان کے نزدیک حدیث میں متصل ناخن اور دانت مراد ہیں اور امام مالک راٹیلیل کی مختلف روایات ہیں مشہور یہ ہے کہ منفصل ہڈی سے ذبح جائز ہے اور دانت ہے مطلقاً جائز نہیں۔

#### بَابُ مَاجَآءَ فِي الْبَعِيْرِإِذَانَدُ

### باب ٢: پالتو جانور بدك جائے تواس كا حكم وحثى جانور كا موجا تاہے

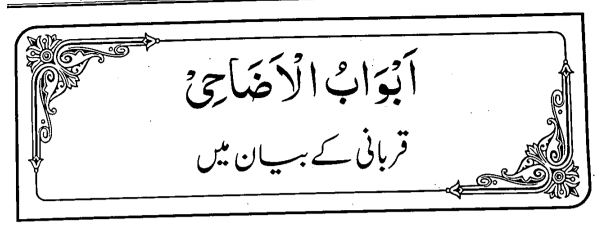
(١٣١٢) كُنَّا مَعَ النَّبِيِّ ﷺ فِي سَفَرٍ فَنَدَّ بَعِيْرٌ مِنَ إِبِلِ الْقَومِ وَلَمْ يَكُنَّ مَعَهُم خَيْلٌ فرَمَاهُ رَجُلٌ بِسَهْمٍ نَحَيِسَهُ اللهُ فَقَالَ رَسُول الله ﷺ إِنَّ لِهُ إِنَّ البَهَاءِمِ أَوَابِدَ كَأُوَابِدِ الْوَحْشِ فَمَا فَعَلَمِهُ فَا هٰذَا فَافْعَلُوا بِهِ هٰكُذِا.

تَرْجْجِكُنُهِ: عبابیہ بن رفاعہ اپنے والد کے حوالے سے ، اپنے دا داحضرت رافع والٹنی کا بیر بیان نقل کرتے ہیں: ہم لوگ نبی اکرم مِلَّ فَضَيْحَةً کے ہمراہ ایک سفر میں شریک تھےلوگوں کے اونٹول میں سے ایک اونٹ سرکش ہوکر بھاگ گیا۔لوگوں کے پاس گھوڑ نے نہیں تھے ایک شخض نے اسے تیر مارا تو اللہ تعالی نے اس جانور کوروک دیا۔ نبی اکرم شَرِّتُنگِیَّ نے ارشاد فرمایا: بیہ جانور بھی وحثی جانوروں کی طرح سرمش ہو جاتے ہیں، توان میں سے جواس طرح کی حرکت کرے توتم اس کے ساتھ ای طرح کا سلوک کرو۔

مانوس جانوروں میں سے اگر کوئی جانوروحثی بن جائے تو اس میں ذرج اضطراری کفایت کر جائے گی جیسے کہ وحثی جانوروں میں ذی اضطراری کفایت کرجاتی ہے ای کو بتلانے کے لیے باب قائم کیا۔

تشرِنیج: لوگول کے اُونٹول میں سے ایک اونٹ بدک گیا اور بھا گنا شروع کردیا اور ان کے پاس گھوڑے بھی نہیں تھے کہ ان پرسوار ہواس اونٹ کو پکڑتے لیں ایک شخص نے اس پر تیر پھینکا تیر لگنے کی وجہ سے وہ مرگیا آپ مَانِشْتَحَاتِمَ نے فرمایا کہان جو یاپوں میں سے سرکش ہیں جیسے دحثی جانوروں میں سے سرکش ہیں جوابیا کر بےتواس کے ساتھ ایسے کرو۔





## قربانی کے بارے میں نی اکرم مَرافِظَة سے منقول (احادیث کا) مجموعہ

**ربط:** پہلے ان جانوروں کا ذکرتھا جن کا ذ<sup>رج</sup> کرنا جائز تھا مباح تھالیکن عبادت نہیں تھا اب ان جانوروں کا ذکر ہے کہ جن کا ذ<sup>رج</sup> کرنا عبادت بھی ہے۔

تشرنیے: اضاحی جمع ہے اضحیہ کی وہ جانور جو قربانی کی تاریخ ہائے متعینہ میں ذک کیا جائے اگر چہ بعض اوقات نفس ذبیحہ کو بھی اضحیہ کہتے ہیں امام نووی فرماتے ہیں اضحیہ یوم المخر کے مذبوحہ جانور کا نام ہے اس میں ہمزہ کا ضمہ وکسرہ دونوں جائز ہیں تاہم مشہور ضمہ ہے جبکہ شحیۃ بھی مروی ہے چوتھی لغت اضحاۃ بفتح المہزہ ہے اولین کی جمع اضاحی ہے تالث کی ضحایا اور رابع کی اضحا ہے عیدالاضحا کی وجہ تسمیہ چوتھی لغت کے مطابق ہے۔

غراجه \_ فقهب عندالاحناف واجب بيعني فرض عملي به اورعندالجمهورسنت مؤكده ب\_

احت ف مے ولائل: ﴿ ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَانْحَرُ ﴾ (الكورُ: ٢) اور جب قرينه صارفه عن الوجوب نه ہوتو امر وجوب كے ليے ہوتا ہے اور يہال قرينه صارفه نہيں ہے۔

- ② بعض احادیث میں اضحے کا حکم دیا گیاہے بصیغہ امراور جب تک قرینہ صارفہ نہ ہوتو امر وجوب پر دال ہوتا ہے۔
  - وہ نصوص جن میں قدرت کے باوجود اضیحہ نہ کرنے پر وعید شدید کا ذکر ہے۔
- وہ نصوص جن میں حضور مَثَلِّ فَضَیْحَ کِے اضحیہ پر مداومت کا ذکر ہے اور ظاہر ہے کہ مداومت مع الوعید علی الترک دلیل وجوب ہے۔
- وہ نصوص جن میں نماز عید سے پہلے ذرئے کیے گئے جانوروں کے بارے میں کہ اعادہ کیا جائے اور اعادہ کا حکم بھی دلیل ہے کہ اضحیہ بطور
   وجوب ہے ان نصوص کی بنا پر احناف کہتے ہیں کہ اضحیہ صاحب نصاب پر واجب ہے اور نصاب کے لیے حولان حول شرط نہیں ہے۔

دیگرائم۔ کی دلیل: (۱) بعض حدیثوں میں اضحیہ کوارادہ کے ساتھ معلق کیا گیا ہے: فمن ارادان یضعیه ؟

جواب: بیایے ہے جیے فرمایا: من ادالحج فلیعجل (جوج کاارادہ رکھتو جلدی کرے) معلوم ہوا کہ عام ہے۔

(٢) نيز حضور مُرَافِيَ إلى سوال مواكه مأهن لاضاحي توآب مُرَافِيَةً في ارشاد فرمايا: سنة ابيكم ابراييم اس عديث س

معلوم ہوا کہ قربانی سنت ہے۔

**جواب:** یہاں سنت واجب کے مقابلے میں نہیں بلکہ سنت سے مراد طریقہ مسلوکہ فی الدین ہے۔ یوم النحر سے مراد دسویں ذوالحجہ ہے اس کی تخصیص اس وجہ سے کی کہ سب کا اتفاق ہے کہ دسویں ذوالحجہ کو قربانی کرنا افضل ہے اس لیے اس کی تخصیص کی ورنہ کوئی حصر مقصود نہیں ہے گیار ھویں بھی یوم النحر ہے ادر بارھویں بھی یوم النحر ہے۔

### بَابُ مَاجَاءَ فِي فَضُلِ الْأُصْحِيْةِ

### باب ا: قربانی کرنے کی فضیلت کا بیان

(۱۳۱۳) مَا عَمِلَادِهِيُّ مِنْ عَمَلِ يَوْمِ النَّحْرِ اَحَبَّ إِلَى اللَّهِ مِنْ اِهْرَاقِ الدَّمِ اِنَّهَا لَتَأْتِي يَوْمَ الْقِيامَةِ بِقُرونِها وَاشْعَارِهَا وَأَظُلافِها وَإِنَّا الدَّمَ لَيَقَعُ مِنَ اللهِ بِمَكانٍ قَبُلَ أَن يَقَعَ مِنَ الْأَرْضِ فَطِيْبُوا بِهَا نَفُسًا.

ترخیجہ کہا: سیدہ عائشہ صدیقتہ ڈاٹٹئ بیان کرتی ہیں: نبی اکرم مُلِظَّفِیَّ نے ارشاد فرمایا: قربانی کے دن کسی بھی آ دمی کا کوئی بھی ممل اللہ تعالی کے نزدیک خون بہانے سے زیادہ محبوب نہیں ہے۔ قربانی کا وہ جانور قیامت کے دن اپنے سینگوں، بالوں اور کھروں سمیت آئے گا اور بے شک (جانور کاخون) زمین پر گرنے سے پہلے اللہ تعالی کی بارگاہ میں (قبولیت کے مقام) پر گرتا ہے تو تم اس خوشخری سے خوش ہوجاؤ۔ تشریف نے قربانی کی فضیلت تشریف نے قربانی کے فضائل دوسری احادیث میں بھی بہت آئے ہیں تا ہم ابن العربی ولٹیٹی عارضہ میں لکھتے ہیں کہ قربانی کی فضیلت میں کوئی حدیث می ثابت نہیں ان میں لوگوں نے عجائیات نقل کیے ہیں جو سے نہیں ان میں سے ایک میہ کہ قربانی جنت تک پہنچانے کی صواری ہوگی۔

#### بَابُفِى الْأُضْحِيَةِ بِكَبْشَيْن

### باب ۲: دومیندهول کی قربانی کرنا

(۱۳۱۳) ضَعِی رَسُولُ اللهِ ﷺ بِگَبْشَیْنِ اَمُلَحَیْنِ اَقْرَنَیْنِ ذَبِحَهُما بِیّدِهٖ و سَمِّی و کَبَّر ووَضَعَ دِ جُلَهٔ عَلی صَفَاحِهِمَا. تَرْجَجْهَنَّهُ: حَفرت انس بن ما لک نِهْ فِی بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مِرِّفِیَ اَ نَسِینگوں والے، سیاہ وسفیدرنگ کے دومینڈھوں کی قربانی کی آپ نے اپنے دست مبارک کے ذریعے آئیں ذرج کیا تھا بسم اللہ پڑھی تھی بہیر کہی تھی اور اپنائیک پاؤں ان کے پہلو پر رکھا تھا۔

#### بَابُهَاجَاءَفِي الْأَضْحِيَّةِ عَنِ الْمَيِّتِ

### باب ٣: مرحوم كى طرف سے قربانی كرنا

(١٣١٥) عَنْ عَلِيّ أَنَّه كَان يُضَيِّى بِكَبَشَيْنِ أَحَدُهُما عَنِ النِّبِيّ ﷺ وَالْاخَرُ عَن نَّفُسِه فَقِيلَ لَهُ فقال أَمَرَ فِي بِه يَغْنِي النبيّ ﷺ فَلَا اَدَعُهُ اَبَدًا. ترکیجیکٹما: حضرت علی مخالتی کے بارے میں بیہ بات منقول ہے۔ وہ ہمیشہ دومینڈھوں کی قربانی کیا کرتے تھے جن میں ہے ایک نبی ا كرم مُطْفَظَةً كَي طرف سے ہوتا تھا اور دوسرا اپنی طرف سے ہوتا تھا جب ان سے اس بارے میں دریافت كيا گيا تو انہوں نے ارشاد فرمایا آپ سَلِّشَکِیَمَ نے مجھے اس بات کا حکم دیا ہے( راوی کہتے ہیں) یعنی نبی اکرم مَلِّشَکِیَمَ نے (بیتکم دیا ہے) (حضرت علی خاتینی فرماتے ہیں)اس لئے میں اسے بھی ترک نہیں کروں گا۔

فائك: ائمه اربعه كے نزديك ميت كى طرف سے قربانى كرنا جائز ہے اور اس كا تواب ميت كو پنچتا ہے غير مقلدين اس كا انكار كرتے ہیں ان کے نزدیک میت کی طرف سے قربانی جائز نہیں اور ابن المبارک راٹیلیڈ فرماتے ہیں مجھے قربانی کرنے کی بہ نسبت میت کی طرف سے صدقہ کرنا زیادہ پند ہے اور اگر کوئی قربانی کرے تو اس کا گوشت صدقہ کرنا واجب ہے مگر ائمہ اربعہ عُراہی کے نزدیک تصدق ضروری نہیں عام قربانی کی طرح اس کا گوشت بھی کھا سکتے ہیں کیونکہ وہ قربانی علی ملک الحی ہوتی ہے یعنی خود قربانی کرنے والے کی ملک ہوتی ہے البتہ اس کا بۋاب مرنے والے کو پہنچایا جا تا ہے ہاں اگرمیت نے وصیت کی ہواور اس کے تر کہ سے قربانی کی جائے تو پھر گوشت صدقہ کرنا واجب ہے کیونکہ وہ بھکم نذر ہے۔

### بَابُمَايُسُتَحَبُّ مِنَ الْأَضَاحِيُ

## باب نم: کون سے جانور کی قربانی مستحب ہے؟

(١٣١٢) ضَمَّى رَسُولُ اللهِ ﷺ بِكَبْشِ ٱقْرَنَ فَحِيلِ يَأْكُلُ فِي سَوَادٍ وَّ يَمُشِي فِي سَوَادٍ وَّ يَنْظُرُ فِي سَوَادٍ.

تَرْجَجْهِكُمْ: حضرت ابوسعید خدری اللهٰ کی بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مَؤْشِقَهٔ نے سینگ والے، زمینڈ ھے کی قربانی کی تھی اسکامنہ، چاروں ياؤل اورآ تکھيں سياہ تھيں۔

قربانی اس جانور کی متحب ہے جس کا گوشت عمدہ ہواور فقہاء کرام نے گوشت کی عمد گی کا سب سے پہلے لحاظ کیا ہے باتی چیزوں کودوس نبر بررکھاہے۔

#### بَابُمَالاَيَجُوْزُمِنَ الْأَضَاحِيُ

## باب ۵: کون سے جانور کی قربانی جائز نہیں ہے

(١٣١٤) قَالَ لَا يُضَمَّى بِالْعَرُ جَاءِ بَيِّنٌ ظَلَعُهَا وَلاَ بِالْعَوْرَاءِ بَيِّنٌ عَوَرُها وَلاَ بِالْمَرِيْضةِ بَيِّنٌ مَرَضُها وَ لَا بِٱلْعَجُفَاءِالتِيلَاتُنْقِي.

تَوْجَجُهُنَّهُ: حضرت براء بن عاز ب"مرفوع" روایت کےطور پرنقل کرتے ہیں: نبی اکرم مَشِّشْتِیَّةً نے ارشادفر مایا ایسے ننگڑے جانور،جس کالنگراین ظاہر ہو، ایسا کا نا جانور، جس کا کانا بن ظاہر ہو، ان کی قربانی نہ کی جائے۔ اس طرح بیار، نہایت کمزور جانور کی بھی قربانی نہ کی جائے ،جس کی بیاری ظاہر ہو یا جس کی ہڈیوں میں گودا ہی نہ ہو ( یعنی وہ اتنازیادہ کمزور ہو )۔ تشريح: عيب دارجانوري قرباني جائزنهين ادروه عيب جن کي وجه سے قرباني سيح نهيں ہوتي په بين:

- 🛈 وہ جانور جوا تنالنگڑا ہو کہ فقط تین یاؤں سے چلتا ہو چوتھا یاؤں زمین پر رکھتا ہی نہ ہو یا چوتھا رکھتا تو ہومگراس سے چل نہ سکتا ہوتو اس کی قربانی درست نہیں وہ واضح کنگڑا اور جو چلتے وقت کنگڑا پاؤں ئیک کر چلتا ہواور چلنے میں اس سے سہارالیتا ہوا گر چیلنگڑا کر چلتا ہوتواس کی قربانی درست ہے بیدواضح لنگر انہیں۔
  - ② وہ جانور جواندھایا کانا ہو یعنی ایک آ کھے کہ تہائی یااس سے زیادہ روشنی چلی گئی ہوتو اس کی قربانی درست نہیں بیواضح کانا ہے۔
    - ایسا بیار جانور جوگهاس نه کها تا هواس کی قربانی بھی درست نہیں۔
- اتناد بلا مریل جانورجس کی ہڑیوں میں گودا نہ رہا ہواور اس کی علامت ہے کہ دہ پیروں پر کھڑا نہ ہوسکتا ہواس کی قربانی درست نہیں۔ فائك: جس جانور كاسينگ بالكل جڑ سے توٹ گيا ہواس كى قربانى درست نہيں البته پيدائتى سينگ نه ہوں ياسينگ كاخول اتر گيا ہويا گری (اصل سینگ) کا کچھ حصہ ٹوٹ گیا ہواس کی قربانی درست ہے۔

### بَابُمَايَكُرَهُ مِنَالُاَضَاحِيُ .

# س جانور کی قربانی مکروہ ہے؟

(١٣١٨) آمَرَنَارَسُولُ الله ﷺ أَن نَّسْتَشْرِفَ الْعَيْنَ وَالْأَذُنَ وَأَنْ لَا نُضَحِّى بِمُقَابَلَةٍ ولا مُنَابَرَاةٍ وَّلا شَرُقَاء ولا خَوْقَاءَ.

تَرْجَجْهَا بَهِ: حضرت علی وَالْتُورِ بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مَرَافِظَةَ نے ہمیں یہ ہدایت کی تھی ہم ( قربانی کے جانور کی ) آ نکھ اور کان کا اچھی طرح جائزہ لیں اور ہم کوئی ایساجانور قربان نہ کریں جس کا کان آگے کی طرف سے یا پیچھے کی طرف سے کٹا ہوا ہو یا اس میں سوراخ

**تشریح:** قربانی کے تعلق سے لا یجوز اور میکرہ ایک ہیں ہیں اس باب میں بھی وہی مسکدہے جو گذشتہ باب میں تھا لینی عیب دار جانور کی قربانی جائز نہیں۔

### وہ جانورجن کی قربانی مکروہ ہے:

حضرت علی مناتثنہ فرماتے ہیں کہ تمیں حضور مِئَلِفَیْئَ آئے تھم فرمایا کہ ہم قربانی کے جانوروں کی آئکھوں اور کانوں کوغور ہے دیکھیں مقابله جس كاكان اكلى جانب سے كٹا ہوا ہواورلنك رہا ہومدابر وجس كاكان بيچے سے كٹا ہوا ہواورلنك رہا ہو شرقاء جس كا کان طولا کٹا ہوا ہو (یا پھٹا ہوا ہو ) خرقاء جس کے کان کے اندرگول سراخ ہوبعضوں نے کہا کہ جوعرضا بھٹا ہوا ہواس فتم کے عیوب کودیکھیں کداگرعیب سیر ہےتو پھرکوئی مانع نہیں بیقابل برداشت ہےاوراگرعیب کثیر ہےتو بیقابل برداشت نہیں ہے لہذا بیمانع ہے۔ باتی عیب کثیر اور قلیل کے درمیان کیا فرق ہے: (۱) ثلث یا مافوق الثلث کثیر ہے اور مادون الثلث یسیر ہے۔ (۲) رابع اور ما فوق الربع کثیر ہے اور مادون الربع یسیر ہے۔ (۳) نصف اور ما فوق النصف کثیر ہے اور مادون یسیر ہے۔ توضیحد اوی: راوی تص شرح بن نعمان امام ترندی وانید فرمات بین که شرح کل تین بین:

- (۱) ہتر تک بن نعمان ساعدی کوفی۔
- (٢) شرت بن حارث ان كى نسبت كسندى ہے اور يه كسنده قبيله ہے علاقه كوفه ہے اور يه قاضى بھى ہيں اور ان كى كنيت
- (٣) شرت بن هانی میرنجی کونی ہیں البتہ ان کے والد جوهانی ہیں لہ صحبۃ (بیر صحابی ہیں ) ان تینوں کے اندر قدر مشترک میہ ہے کہ میہ تینوں اصحاب علی مخاتفتہ میں سے ہیں اور ایک ہی زمانہ کے ہیں۔

### ْبَابُفِيُ الْجَذَعِ مِنَ الصَّانِ فِي الْأَضَاحِيُ

### باب 2: چھ ماہ کی بھیڑ کی قربانی

(١٣١٩) جَلَبُتُ غَمَّا جُنُعَانًا إلى الْمَدِينةِ فَكَسَدَتُ عَلَى فَلَقِيتَ آبَا هُرَيْرَةً فَسَأَلْتُهُ فَقَالَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ يَقُولُ: نَعَمُ اونِعُمَتِ الْأُصْعِيَّةُ الْجَنَعُمِنَ الضَّانِ قَالَ فَانْتَهَبَهُ النَّاسُ.

تر بخب بنہ: ابو کباش بیان کرتے ہیں: میں چھ ماہ کے دینے کوفروخت کرنے کے لئے مدینہ منورہ لے کر گیالیکن دہ فروخت نہ ہوئے میری ملاقات حضرت ابو ہریرہ و اللہ سے ہوئی میں نے ان سے اس بارے میں دریافت کیا تو انہوں نے ارشاد فرمایا۔ میں نے نبی ا کرم مُظَفِّظَةً کو بیارشاد فرماتے ہوئے سنا ہے: بہترین قربانی چھ ماہ کی بھیڑ کی ہے۔ رادی بیان کرتے ہیں۔ بین کرلوگوں نے اسے ہاتھوں ہاتھ خرید لیا۔

(١٣٢٠) أَنَّارسول الله ﷺ أَعُطَاهُ غَمَّا يُقَسِّمُها عَلَى أَصْحَابِهٖ ضَحَايَا فَبَقِي عُتُودٌ او جَلُكُ فَلَ كَرْتُ ذُلكَ لِرسولِ الله ﷺ فقال ضَعْ بِهِ أَنْتَ.

تَرْجَجْهَنَّهُ: حضرت عقبه بن عامر مثانتيه بيان كرتے ہيں: نبي اكرم مَلِّفَظَةً نے انہيں کچھ بكرياں عطا كى تا كه ان بكريوں كو نبي اكرم مَلِّفَظَةً کے اصحاب کے درمسیان قربانی کرنے کے لئے تقسیم کردیں ان میں سے ایک "عتودیا جدی" باتی ج گئی (یعنی ایک سال کی بکری یا چھ ماہ کا بچہ) راوی سیان کرتے ہیں۔ میں نے اس بات کا تذکرہ نبی اکرم مُؤَلِّنَا ﷺ سے کیا تو آپ نے ارشاد فرمایا۔ اسے تم

**تشریح:** تمام ائمه پئیشیم متفق ہیں کہ قربانی کا جانور جوان ہونا ضروری ہے بیچے کی قربانی درست نہیں اور جانور اس وقت جوان ہوتا ہے جب اس کے دودھ کے دانت ٹوٹیے ہیں عربی میں اس کوٹن (وہ جانورجس کے سامنے کے دانت گر گئے ہوں )اورمن (بڑی عمر کا مراد جوان جانور ) کہتے ہیں اوراونٹ پانچے سال میں گائے بھینس دو سال میں اور بھیڑ بکری ایک سال میں جوان ہوتے ہیں پس اس ہے کم عمر کے جانور کی قربانی درست نہیں البتہ بھیڑ دنبہ خواہ چکتی دار ہویا بے چکتی اگر چھ ماہ یا زیادہ عمر کا ہواور فربہ ہو کہ اگر سال بھر کی بھیٹر وں میں چھوڑ دیا جائے تو دور سے چھوٹامعلوم نہ ہو :ایسی بھیٹر کی قربانی درست ہے۔

#### بَابُفِى الْإِشْتِرَاكِ فِي الْأُضْحِيَةِ

### باب ۸: بڑے جانور میں کتنے آ دی شریک ہوسکتے ہیں

(١٣٢١) كُنَّا مَعَرسولِ الله عَلَيْ فِي سَفَرٍ فَعَضَرَ الْأَضْعَى فَاشْتَرَكْنَا فِي الْبَقَرَةِ سَبْعَةً وفِي الْبَعِيرِ عَشرةً.

(١٣٢٢) نَعَرُنَامَعَ رسولِ اللهِ عَلَيْ بِالْكُنَايُدِيةِ الْبَكَنَةَ عَنْ سَبْعَةٍ وَالْبَقْرَةَ عَنْ سَبْعةٍ.

ترکنچیکنہ: حضرت جابر منالٹی بیان کرتے ہیں: ہم نے نبی اکرم مِلِّنْ کے ہمراہ حدیبیہ کے مقام پرسات آ دمیوں کی طرف سے ایک اونٹ اور سات آ دمیوں کی طرف سے ایک گائے قربان کی۔

تشریح: ائمہ اربعہ پیشنم کے نزدیک اونٹ گائے بھینس میں زیادہ سے زیادہ سات آ دمی شریک ہوسکتے ہیں اور حضرت اسحاق م<sup>یلٹ</sup>یلۂ کے نزدیک اُونٹ میں دس آ دمی شریک ہوسکتے ہیں تفصیل کتاب الحج میں گذر چکی ہے۔

#### باب في الضحيية بعضباء القرن والاذن

باب ٩: الولم سينك يا كے كان والے جانور كى قربانى كابيان

(١٣٢٣) الْبَقَرَةُ عَنْ سَبْعَةٍ قُلْتُ فَانُ وَلَلَتُ قَالَ اذْخُ وَلَلَهَا مَعَهَا قُلْتُ فَالْعَرْجَاءُ قَالَ إِذَا بَلَغَتِ الْبَنْسِكَ قُلْتُ فَرَكُ اللّهِ عَلَيْهُ أَنْ نَسْتَشْرِ فَ الْعَيْنَيْنِ وَالْأَذُنَيْنِ وَالْمُؤْلَ اللّهِ عَلَيْهُ أَنْ نَسْتَشْرِ فَ الْعَيْنَيْنِ وَالْأَذُنَيْنِ

ترکیجی بن عدی حضرت علی نوانٹی کے بارے میں یہ بات نقل کرتے ہیں: انہوں نے ارشاد فر مایا ہے۔ گائے کوسات آ دمیوں کی طرف سے قربان کیا جائے گا۔ راوی بیان کرتے ہیں۔ میں نے دریافت کیا۔ اگروہ بچے کوجنم دے؟ تو حضرت علی نوانٹی نے فرمایا تم اس کے ساتھ اس کے بیچے کوبھی ذیح کردو۔

راوی بیان کرتے ہیں: میں نے عرض کی۔ اگر وہ کنگڑی ہوتو حضرت علی بناٹھ نے فرمایا۔ اگر وہ قربان گاہ تک پہنچ سکتی ہو( تو قربانی جائز ہوگی )۔

(١٣٢٣) قَالَ نَهٰى رَسُولُ اللهِ ﷺ آنْ يُضَمَّى بَأَعُضَبِ الْقَرْنِ وَالْأَذُنِ قَالَ قَتَادَةُ فَلَ كَرْتُ ذَٰلِكَ لِسَعِيْدِ بُنِ الْهُسَيَّبِ فَقَالَ الْعَضْبُ مَا بَلَغَ النِّصْفَ فَمَا فَوْقَ ذَٰلِكَ.

تَوَخِيجَكُنَهِ: حضرت على مُثاثِنَهُ بيان كرتے ہيں: نبی اكرم سَلِّنْظَيَّةً نے اس بات سے منع كيا ہے تُوٹے ہوئے سينگ يا كئے ہوئے كان والے جانوركو قربان كيا جائے۔

قادہ ٹھاٹھ بیان کرتے ہیں: میں نے اس روایت کا تذکرہ سعید بن مسیب ٹھاٹھ سے کیا تو انہوں نے ارشاد فرمایا: لفظ عضب سے مراد بیہے۔جس کا نصف یا اس سے زیادہ (سینگ ٹوٹا ہوایا کان کٹا ہوا) ہو۔

### بَابُمَاجَآءَانَّ الشَّاةَ الْوَاحِدَةَ تُجِزُّئُ عَنْ اَهْلِ الْبَيْتِ

# باب ۱۰: ایک بکری پوری فیملی کی طرف سے قربانی ہوسکتی ہے؟

(١٣٢٥) سَأَلُكُ آبَا ٱيُوْبَ الْأَنْصَارِيِّ كَيفَ كَانَتِ الضَّحَايَا عَلَى عَهُدِ رَسُوْلِ اللهِ ﷺ فَقَالَ كَانَ الرَّجُلُ يُضَحّى بِالشَاقِعَنه وعَنَ آهلِ بَيْتِه فَيَأْكُلُونَ ويُطْعِمُونَ حَتَّى تَبَاهِي النَّاسُ فَصَارَتُ كَمَا تَرْي.

ترکیجینی، عطاء بن بیار بیان کرتے ہیں: میں نے حضرت ابوابوب انصاری منافقہ سے دریافت کیا۔ نبی اکرم مِرَافِقَيَّم کے زمانہ اقدس میں قربانی کس طرح ہوا کرتی تھی؟ تو انہوں نے جواب دیا۔ ایک آ دی ایک بکری کواپنی طرف سے اور اپنے گھر والوں کی طرف سے قربان کر لیتا تھا اور وہ لوگ اسے کھا لیتے تھے اور دوسروں کوبھی کھلا یا کرتے تھے۔ یہاں تک کہ (بعد کے زمانے میں ) لوگ ایک دوسرے کے مقابلے میں فخر کا اظہار کرنے لگے اور صور تحال وہ ہوگئ جوابتم دیجے ہو۔

**مذاہب فقہباء:** ۞ امام ما لک اور امام احمد بڑیاتیا کے نز دیک اگر کو بی شخص پوری قیملی کی طرف سے ایک بکری ذ<sup>رج کر</sup>ے تو جائز ہے سب کی طرف سے قربانی ہوجائے گی بشرطیکہ وہی تنہا اس بمری کا مالک ہواور سب گھر والے ایک ہی گھر میں رہتے

 حفیہ اور شافعیہ کے نزدیک ایک بکری سب گھر والوں کی طرف سے کافی نہیں ہر صاحب نصاب پر مستقل قربانی واجب ہے اگر چەرشتە دار ہوں اور ایک ہی گھر میں رہتے ہوں کیونکہ قربانی ایک عبادت ہے اور عبادت ہر محض پر لازم ہے اس میں ایک دوسرے کی طرف سے قائم مقام نہیں کرسکتا۔امام مالک راٹیٹیا وغیرہ کا استدلال باب کی حدیث سے ہے۔

احناف فرماتے ہیں: حضرت ابوابوب انصاری اللہ کی مرادیہ ہے کہ نبی مَالِنَظِیَّةَ کے زمانہ میں لوگ عام طور پرغریب ہوتے ہے اور گھر کے ایک شخص پر ہی قربانی واجب ہوتی تھی وہی قربانی کرتا تھا اور ایک ہی قربانی کرتا تھا جس کو سب کھاتے تھے پھر مفاخرت کا سلسلہ شروع ہو گیا اور لوگ کئی کئی قربانیاں کرنے لگے (مفاخرت بھی بیش قیمت جانور میں ہوتی ہے اور بھی قربانیوں کی تعداد میں) پس اس حدیث سے امام مالک ملٹیملڈ وغیرہ کا استدلال درست نہیں۔ان حضرات کی دوسری دلیل یہ ہے کہ نبی مُطَّلْظُنِيَّةً نے ایک مینڈ ھے کی قربانی کی اوراس میں امت کے ان لوگوں کوشریک کیا جواستطاعت نہ ہونے کی وجہ سے قربانی نہیں کر سکے تھے معلوم ہوا کہ اپنی قربانی میں دوسروں کوشریک کرسکتے ہیں۔

**جواب:** بیہ کہ بیردوایت مختصر ہے پوری روایت میہ کہ آپ مَالِشْنِیَّةَ نے دومینڈ ھے قربان کئے تھے ایک اپن طرف سے داجب قربانی کی تھی اور دوسری نفل قربانی کی تھی جس میں امت کوشریک کیا تھا یعنی ان کوایصال تو اب کیا تھا اور ایسا کرنا جائز ہے اس میں کوئی اختلاف نہیں مسکلہ واجب قربانی میں دوسروں کوشریک کرنے کا ہے اور اس کی کوئی دلیل نہیں۔

#### بَابُوُجُوْبَ الْأَضْحِيَّة

### باب اا: قربانی کرناسنت ہے

(١٣٢٦) اَنَّ رجُلًا سَاَلَ ابْنُ عُمَرَ عَنِ الْأُضْعِيةِ اَوَاجِبَةٌ هِيَ فَقَالَ ضَغِّى رَسُولُ اللهِ ﷺ وَالْمُسْلِمُونَ فَاعَادَهَا عَلَيْهِ فَقَالَ اَتَعُقِلُ ضَغِّى رَسُولُ الله ﷺ والمُسْلِمۇن.

ترکیجی نئی: جبلہ بن تحیم بیان کرتے ہیں: انہوں نے حضرت ابن عمر رہ اُٹھنا سے قربانی کے بارے میں دریافت کیا۔ کیا یہ واجب ہے؟ تو حضرت ابن عمر رہ اُٹھنا نے جواب دیا نبی اکرم مُٹِلِشِکَا اِن کے بہرسلمانوں نے بھی کی ہے۔ راوی نے دوبارہ ان سے بیسوال کیا، تو حضرت ابن عمر رہ اُٹھنے نے جواب دیا۔ کیا تمہیں سجھ نہیں آتی نبی اکرم مُٹِلِشِکَا اِن اورمسلمانوں نے قربانی کی ہے۔

(١٣٢٧) أَقَامَرَسُولُ اللهِ ﷺ بِالْمَدِينةِ عَشَرَ سِنِينَ يُضَيِّي.

ترکیجی کنم: حضرت ابن عمر و این کرتے ہیں: نبی اکرم سُؤَفِی دس برس مدینه منوره میں قیام پذیررہے اور آپ نے (ہرسال) قربانی کی۔

### بَابُ فِي الذُّبُحِ بَعُدَ الصَّلُوةِ

### باب ١٢: نماز (عيد) پڑھنے كے بعد قرباني كرنا

(١٣٢٨) خَطَبَنا رَسُولُ الله ﷺ فِي يَومِ نَحْرٍ فَقَالَ لَا يَنَكَتَ آحَدُكُم حَتَّى يُصَلِّى قَالَ فَقَامَ خَالِي فَقَالَ لَا يَنَكَتَ آحَدُكُم حَتَّى يُصَلِّى قَالَ فَقَامَ خَالِي فَقَالَ لَا يَنْكَنَ الله هَذَا يَومُ اللَّحُمُ فِيهِ مَكْرُوهٌ وَإِنَّى عَجَّلْتُ نُسُكِى لِا طُعِمَ آهُلِي وَ آهُلَ دَارِى او جِيْرَانِي قَالَ فَأَعِدُ لَا يُعْمَ وَهِي خَيْرُ مِنْ شَاقَ كَمْ مَا فَأَذْبَكُهَا قَالَ نَعَمُ وَهِي خَيْرُ نَبُكُ الله عِنْدِي عَنَاقُ لَبِي و هِي خَيْرٌ مِنْ شَاقَ كَمْ مَا فَأَذْبَكُهَا قَالَ نَعَمُ وهِي خَيْرُ نَبِي الله عَنْدِي عَنَاقُ لَبِي و هِي خَيْرٌ مِنْ شَاقَ كَمْ مَا فَأَذْبَكُهَا قَالَ نَعَمُ وهِي خَيْرُ مِنْ شَاقَ كَمْ وَاللَّهُ عَلَيْرٌ مِنْ شَاقًى لَكُمْ وَاللَّهُ اللهُ عَلَيْرُ مِنْ شَاقًا لَهُ عَلَيْرُ مِنْ شَاقًا لَكُمْ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْرٌ مِنْ شَاقًا لَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْرٌ مِنْ شَاقًا لَكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْرٌ مِنْ شَاقًا لَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْرٌ مِنْ شَاقًا لَا عَلَا اللَّهُ عَلَيْرًا مُنْ مَا لَهُ عَلَيْرُ مِنْ شَاقًا لَا يَا رَسُولُ اللهُ عَنْدُ اللَّهُ مِنْ مَنْ مَا لَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْرُ مِنْ شَاقًا لَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَالًا عَلَا لَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ عَلَى اللّهُ اللّهُ الللّهُ عَلَا عَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَ

تو پیجائی، حضرت براء بن عازب و الله علی کرتے ہیں: نبی اکرم مَرِّاتُ اِن کے دن ہمیں خطبہ دیتے ہوئے ارشاد فرمایا:

کوئی بھی شخص اس وقت تک قربانی نہ کرے جب تک وہ نماز عیدادا نہ کرلے۔ راوی بیان کرتے ہیں۔ میرے ماموں کھڑے ہوئے انہوں نے عرض کی۔ یا رسول الله مَرِّاتُ اِن کہ کے دن گوشت سے لوگ جلدا کتا جاتے ہیں، اس لئے میں نے جلدی قربانی کرلی ہے تا کہ اپنے گھر والوں کو اپنے محلے والوں کو (راوی کو شک ہے یا شاید بیالفاظ ہیں) اپنے پڑوسیوں کو (گوشت) کھلا دوں تو نبی اکرم مُرِّاتُ کُھُی نے ارشاد فرمایا۔ ہم دوبارہ دوسری قربانی کروانہوں نے عرض کی۔ لیکن اس کی عمر ایک سال سے کم ہے کیا میں اسے قربان کردوں؟

نبی اکرم مُرِّاتُ خَیْقَ نِے ارشاد فرمایا۔ ہاں وہ تمہاری بہترین قربانی ہوگی۔ لیکن تمہارے بعد سی بھی شخص کے لئے ایک سال سے کم عمر بکری کی قربانی جا رئی جا بُرنہیں ہوگی۔

### بَابُفِي كَرَاهِ يَةِ أَكُلِ الْأُصْحِيَةِ فَوْقَ ثَلْثَةِ أَيَّامٍ

### باب ۱۳: تین دن سے زیادہ قربانی کا گوشت کھانا مکروہ ہے

(١٣٢٩) لَا يَأْكُلُ أَحَدُ كُم مِن تَّخْمِ أُضْمِيَتِهٖ فَوُقَ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ.

تَرْجَجْهِنَهُما: حصرت ابن عمر رُقَاتُهَا نِي اكرم مِلِّ النَّيَّةَ كايد فرمان قل كرتے ہيں: كوئى بھی شخص تین دن سے زیادہ قربانی كو گوشت نہ كھائے۔

ید دوباب ہیں پہلے باب میں یہ مسلہ ہے کہ قربانی کا گوشت صرف ایام قربانی (۱۰۔ ۱۲) میں کھا سکتے ہیں اس کے بعد نہیں کھا سکتے ۔ آنحضور مُشِوَّفُوَ آئِ نَے ایک سال یہ اعلان کرایا تھا کہ تین دن کے بعد کوئی قربانی کا گوشت نہ کھائے کیونکہ مدینہ منورہ میں باہر سے بہت مسلمان آ گئے تھے پس آپ مِشْلِ کَیْفَ فِی جَالِ کہ سب کو گوشت پہنچ مگر آئندہ سال بھی صحابہ مِنْ اُنْ نَے اس پر ممل کیا تو آپ مِنْفِیْنَا فَا بِهِ مِنْفِیْنَا فَا اِن کہ بعد بھی قربانی کا گوشت کھا سکتے ہیں اور پہلے اعلان کی وجہ مجھائی کہ وہ مصلحت تھی مسئلہ نہیں تھا۔

ھنا يوم اللحمد فيه مكروة حضرت براء بن عاذب ولا في فرماتے ہيں كه ميرے ماموں نے عرض كيا اب الله كرسول مطاب ہے اس كى كن مطاب ہے اس كى كن توجيب تابى دن ہے جس ميں گوشت مكروہ ہے طبیعت كومرغوب نہيں اس ميں اخت اللف ہے كه اس كا كيا مطلب ہے اس كى كن توجيب ت ہيں۔

تشریع: توجید (۱): اے اللہ کے پنجبریة قربانی کا دن ایسا ہے جس کے ابتدائی حصہ میں گوشت مرغوب ہوتا ہے ہر شخص کی رغبت ہوتی ہے اور دن کے ہوتی ہے اور دن کے آخیر حصہ میں غیر مرغوب ہوجا تا ہے بار بار کھالینے کی وجہ سے یا دیکھنے کی وجہ سے اس وجہ سے کہ کیونکہ دن کے ابتدائی حصہ میں رغبت ہوتی ہے اور دن کے آخری حصہ میں رغبت باتی نہیں رہتی اس لیے میں نے خیال کیا کہ دن کے ابتدائی حصہ میں میں قربانی کراوں تا کہ میرے اہل وعیال اور ہمسائے رغبت کے وقت گوشت کھالیں اس لیے میں نے قربانی کا جانور نماز سے پہلے دنے کرلیا۔

توجی (۲): یہال مضاف محذوف ہے کہنا یہ چاہیے کہ یہ ایسادن ہے جس میں دوسرے گوشت کا سوال کرنا گوشت کا لانچ کرنا کہ فلال گھر سے آئے گا پھر پکایا جائے گا پھر کھایا جائے گا بھر کھایا جائے گا بھنا یوم سوال اللحم فیہ مکروہ ہفا یوم طلب اللحم فیہ مکروہ .

توجیب (۲): بیلفظ میں ہے بلکہ م ہے جاء کی زبر کے ساتھ اب معنی ہوگا گوشت کی لالچ کرنا تو مطلب ہوگا بہ ایسا دن ہے جس میں گوشت کی لالچ رکھنا ناپیندیدہ ہے میں نے اس خیال سے کہ میرے بچوں کے دلوں میں لالچ نہ آئے نماز سے پہلے جانور ذئ کر دیا جو کردیا۔ الغرض نبی کریم مُطِّنِظِیَّا نِے فرمایا کہ تمہارا پہلا ارادہ ہو دوسرا ہویا تیسرا ہونماز سے پہلے اگر قربانی کا جانور ذئ کر دیا پھر بھی تمہیں دوبارہ قربانی کرنا ہوگی پہلے والی کفایت نہ کرے گی معلوم ہوا کہ شہری آ دی کے لیے جو شہر کے تھم میں ہے اس کے لیے نماز سے پہلے قربانی جائز نہ ہوگی تو انہوں نے فرمایا میرے پاس عماق لبن میرے پاس بکری کا بچہ ہے جو مادہ ہے اور ابھی تک

دودھ پی رہا ہے آیا میں اس کی قربانی کرسکتا ہوں تو آپ مِنْظِیْنَا آپ فرمایا اس کی قربانی کرلوعناق لبن ایک معنی یہ کیا گیا ہے اس قسم کی نسل کا ہے جو بڑے ہوکر دودھ زیادہ دیتا ہے عناق جس کی عمر سال سے کم ہوای وجہ سے حضور مُنْظِیْنَا آپ فرمایا بیصرف تیرے لیے ہی جائز ہوگا۔

**سوال: بچ** کا تو دود هروتا ہی نہیں تو عناق لبن کیے کہا؟

جواب: اس كامطلب يه ب كدابهي دوده في رباب يا پهراس كامطلب يه بكدايي نسل كاب جونسل بري بوكردوده زياده ديت ب\_

#### بَابُفِي الرُّخُصَةِ فِيُ اَكُلِهَا بَعُدَثَلَاثٍ

### باب ۱۴: تین دن کے بعد قربانی کا گوشت کھانے کی اجازت

(١٣٣٠) كُنْتُ نَهَيْتُكُمْ عَنْ لَحُوْمِ الْاَضَاتِيْ فَوْقَ ثَلاَثٍ لِيَتَّسِعَ ذُوْ الطَّوْلِ عَلَى مَنْ لاَطَوْلَ لَهْ فَكُلُوْا مَا بَكَالَكُمْ وَاَطْعِمُوْا وَادَّخِرُوْا.

تر بخبج نبی استمان بن بریدہ اپنے والد کا بیر بیان نقل کرتے ہیں: نبی اکرم مِنَافِظِیَّۃ نے ارشاد فرمایا: میں نے تمہیں پہلے تین دن سے زیادہ قربانی کو گوشت استعال کرنے سے منع کیا تھا تا کہ صاحب حیثیت لوگ غریب لوگوں کوزیادہ گوشت دیں اہتم جتنا مناسب سمجھو اسے کھاؤ اور دوسروں کوجھی کھلاؤ اور ذخیرہ کر کے رکھو۔

(١٣٣١) قُلْتُ لِأُمِّرِ المُؤمِنِينَ اكَانَ رَسُولُ الله ﷺ يَنْهَى عَنْ كُوْمِ الْاضَاحِيُ قَالَتُ لَا وَلَكِنْ قُلُ مَنْ كَانَ يُضَحِّىمِنَ النَّاسِ فاَحَبَّ اَنْ يَّطْعَمَ مَنْ لَم يَكُنْ يُضَحِّى وَلَقَل كُتَّا نَرْفَعُ الْكُرَاعَ فَنَأْكُلُه بَعْنَ عَشْرِةِ ايامٍ.

تَرْبَخِيكَنَّهُ: عابس بن ربعہ بیان کرتے ہیں: میں نے سدہ ام المؤمنین واٹن اسے دریافت کیا۔ کیا نبی اکرم مِطَفَّعَ اِنے قربانی کا گوشت استعال کرنے سے منع کیا ہے؟ تو انہوں نے جواب دیا۔ نہیں! بلکہ ایک مرتبہ لوگوں نے کم قربانی کی تو آپ مِطَفِّعَ ہُ کو یہ اچھالگا کہ وہ لوگ (جنہوں نے قربانی کی ہے۔ (ام المؤمنین بیان کرتی ہیں) ہم لوگ تو ایک پایا سنجال کردکھ لیتے تھے اور اسے دس دن گزرنے کے بعد کھایا کرتے تھے۔

#### بَابُفِي الْفَرَعِ وَالْعَتِيْرَةِ

#### باب ۱۵: فرع اور عتيره كابيان

(١٣٣٢) لَا فَرُعَ وَلَا عَتِيْرِةَ وَالْفَرْعُ آوَّلُ النَّتَاجِ كَانَ يُنْتَجُ لَهُم فَيَنْ يَحُونَه.

تر بنج به بنان د حضرت ابو ہریرہ و اللہ بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مُطِّلْتُ فَیْجَ نے ارشاد فرمایا ہے۔ فرع اور عیرہ کی کوئی حقیقت نہیں ہے۔ راوی بیان کرتے ہیں۔ فرع جانور کے پیدا ہونے والے پہلے بچے کو کہتے ہیں جسے کا فراپنے بتوں کے لئے ذرج کیا کرتے تھے۔

#### بَابُ مَاجَآءَ فِي الْعَقِيْقَةِ

#### باب١٦: عقيقه كابيان

(١٣٣٣) ٱنَّهُمُ دَخَلُوْاعَلَى حَفُصَةً بِنُتِ عَبُى الرَّحْنِ فَسَأَلُوْهَا عَنِ الْعَقِيْقَةِ فَأَخْبَرُ ثُهُمُ اَنَّ عَآئِشَةَ اَخُبَرَ ثُهَا اَنَّ الْعَقِيْقَةِ فَأَخْبَرُ ثُهُمُ اَنَّ عَآئِشَةَ اَخُبَرَ ثُهَا اَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ اَمَرَهُمُ عَنِ الْغُلاَمِ شَاتَانِ مُكَافِئَتَانِ وَعَنِ الْجَارِيَةِ شَاةٌ.

ترکیجینب، یوسف بن مالک بیان کرتے ہیں: وہ لوگ سیدہ حفصہ بنت عبدالرحمٰن ناٹین کی خدمت میں حاضر ہوئے اور ان سے عقیقہ کے بارے میں دریافت کیا، تو سیدہ حفصہ طانٹینا نے انہیں بتایا کہ سیدہ عائشہ نٹائین نے انہیں یہ بات بتائی تھی کہ نبی اکرم مَالِشَیْئَیْجَ نے لڑے کے بارے میں لوگوں کو (عقیقے کے موقع پر) دو بکریاں ذرج کرنے اورلڑ کی کے عقیقے پرایک بکری ذرج کرنے کی ہدایت کی تھی۔

(١٣٣٣) مَعَ الغُلامِ عَقِيقَةٌ فَأَهْرِيُقُواعَنْهُ دَمَّا وَأَمِينُطُوا عَنْهُ الْأَذْي.

(١٣٣٥) أَنَّ أُمَّ كُرُزِ أَخْبَرتُه أَنَّها سَأَلتُ رَسُولَ الله ﷺ عَنِ الْعَقِيقَةِ فَقَالَ عَنِ الْغُلامِ شَاتَانِ وَعَنِ الْأَنْثَى وَالْحَالَةُ وَاحِدةٌ وَلَا يَضُرُّكُم ذُكُر انَّا كنَّ أَمُ إِنَاثًا.

ترکیجی بنی: سیدہ ام کرز وٹاٹٹنا نے یہ بات بیان کی ہے: میں نے نبی اکرم مُطَّنِظُیَّۃ سے عقیقہ کے بارے میں دریافت کیا تو آپ نے فرمایا۔ لائے کے عقیقے میں دو بکریاں اور لاکی کے عقیقے میں ایک بکری ذرج کی جائے گی اور وہ بکرا ہویا بکری ، اس سے کوئی نقصان نہیں ہوگا۔

مذا ہسب فقہاء :عقیقہ: () احناف کے بزویک متحب ہے۔ () شافعیہ اور مالکیہ کے بزویک سنت ہے۔ () حنابلہ کے بزدیک سنت یاواجب ہے

دوسسرامسسکلہ: ﴿ امام مالک رَا ﷺ کے خزد یک لڑ کے اور لڑک کا عقیقہ یکساں ہے بعنی دونوں کا ایک بکری سے عقیقہ کرنا مسنون ہے۔
﴿ باقی ائمہ کے خزد یک لڑکے کی طرف سے دواور لڑکی کی طرف سے ایک بکری کا عقیقہ مستحب ہے باب کی حدیث جمہور کی دلیل ہے۔
عقیقہ میں فدید کے معنی ہیں اس سے نیچ کی بلا میں دور ہوتی ہیں آ گے حدیث آ رہی ہے کہ لڑکا گروی رکھا ہوا ہے کہ بعنی لڑکا معرض آ فات میں رہتا ہے عقیقہ کے ذریعہ اس کو چھڑا آیا جاتا ہے۔ بعنی عقیقہ سے اس کی آ فتیں ٹلتی ہیں اور لڑکے پر چونکہ لڑکی کی بہ نسبت آ فتیں زیادہ آتی ہیں اس لیے شریعت نے لڑکے کی طرف سے دو بکریوں کا عقیقہ مسنون کیا اور لڑکی کی طرف سے ایک کا علاوہ ازیں لڑکے کی خوثی دو چند ہوتی ہیں اس لیے عقیقہ کی ما نگ کرنے والے بھی زیادہ ہوتے ہیں پس دو بکریاں ذرج کریں تا کہ سب کو گوشت پہنے۔

### بَابُالْاَذَانِ فِيُ أَذُنِ الْمَوْلُودِ

### باب کا: نومولود کے کان میں اذان دینا

(١٣٣٧) رَآيُتُ رَسُولَ الله ﷺ أَذَّن فِي أُذُنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ حِيْنَ وَلَكَ تُه فَاطِمَةُ بِالصَّلوةِ.

ترکیجینی، عبیداللہ بن ابورافع اپنے والد کابیہ بیان نقل کرتے ہیں۔ میں نے نبی اکرم مَلِّشَیِّیَمَ کو دیکھا کہ آپ نے حضرت حسن بن علی ٹواٹن کے کان میں اذان دی جب سیدہ فاطمہ ڈاٹنٹا نے انہیں جنم دیا تھا۔

(١٣٣٧) خَيْرُ الْأُصْعِيةِ الْكَبَشُ وخَيرُ الْكَفَنِ ٱلْكُلَّةُ.

تَوَجَجْهَا بَهِ: حضرت ابوامامہ ٹالٹور بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مَطِّلْقَطِیَّا نے ارشاد فرمایا ہے۔سب سے بہترین قربانی مینڈھے کی ہے اور سب سے بہترین کفن حلہ ہے۔

(١٣٣٨) كُنَّا وُقُوفًا مَعَ النبِي ﷺ بِعَرِفاتٍ فَسَمِعْتُه يَقُولُ يَا أَيُّها النَّاسُ عَلَى كُلِّ آهُل بيتٍ فِي كُلِّ عَامٍ الْحَيِيةُ وَعَتِيرَةٌ هَلُ تَدرُونَ مَا الْعَتِيرةُ هِي الَّتِي تُسَبُّونَها الرَّجْبِيَّةَ.

تَرْجُجُهُمُّ: حضرت مُحنف بن سليم وَالْتُو بيان كرتے ہيں: ہم لوگوں نے نبی اكرم مِلِّلْتُكَامُّ كَهمراه عرفات ميں وقوف كيا ہوا تھا ميں نے آپ مِلْلَّكُمُ كُلُمُ عُن وَلِي مِن اللهِ مِلْ اللهُ عَلَى اللهُ عَمْرِ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْرِ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْرِ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْرِ اللهُ اللهُ عَمْرِ اللهُ اللهُ عَمْرِ اللهُ عَمْرِ اللهُ عَمْرِ اللهُ عَمْرِ اللهُ عَمْرِ اللهُ عَمْرُ اللهُ عَمْرُ اللهُ عَمْرُ اللهُ عَلَى اللهُ عَمْرُ اللهُ عَلَى اللهُ عَمْرُ اللهُ عَلَى اللهُ عَمْرُ اللهُ عَمْرُ اللهُ عَلَى اللهُ عَمْرُ اللهُ عَمْرُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَمْرُ اللهُ عَمْرُ اللهُ عَمْرُ اللهُ عَمْرُ اللهُ عَلَى اللهُ عَمْرُ اللهُ عَلَى اللهُ عَمْرُ اللّهُ عَمْرُ اللهُ عَمْرُ اللّهُ عَمْرُ اللّهُ عَمْرُ اللّهُ عَمْرُ اللّهُ عَمْرُ عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَمْرُ اللّهُ عَمْرُ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَى اللّهُ عَمْلُ اللّهُ عَمْرُ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَى اللّهُ عَمْرُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَمْرُ اللّهُ عَمْرُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَمْرُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلْ

اور سی تھم اس لیے ہے کہ دنیا میں آنے کے بعد پہلاکلمہ جو بچے کے کان میں پڑے وہ اللہ کا نام ہونا چاہیے اور اذان وا قامت کی سخصیص اس لیے ہے کہ دنیا میں آنے کے بعد پہلاکلمہ جو بچے کے کان میں پڑے وہ اللہ کا نام ہونا چاہیے اور اذان ہے اور سخصیص اس لیے ہے کہ دنیان ہماز کی اہمیت جاگزیں ہواور دوسری وجہ یہ ہے۔کہ اذان سے شیطان ہما گاہے اور صحدیث میں ہے کہ بچہ کو والا دت کے بعد فورا ادان دینا شیطان کو بھانے کے لیے بھی ہے تا کہ وہ بچہ کو پریشان نہ کرے۔

فائك: شاه عبدالعزيز صاحب والليلان فرمايا بداذان واقامت نماز جنازه كے ليے ہيں يعنى ہرمسلمان كى پس مرگ جونماز جنازه پڑھى جاتى ہے بداذان واقامت اس كے ليے ہے۔

#### باب

## باب ۱۸: عقیقه میں ایک بکری (کی قربانی)

(١٣٣٩) عَقَّ رَسُولُ اللهِ ﷺ عَنِ الْحَسَنِ بِشَاقٍ وَقَالَ يَا فَاطِمَةُ اِحْلِقِي رَأْسَه وتَصَدَّقُ بِرِنةِ شَعُرِ فِضَّةٌ قَالَ فَوَزِنَتُهُ فَكَانَ وَزُنُهُ ذِرُهَمًا اَوْبَعْضَ دِرهَمِ.

تَرْجَجْهَنَّهُ: امام محمد بن علی بن حسین (محمد الباقر رایشیا) حضرت علی مثلاثی بن ابوطالب کے بارے میں یہ بات نقل کرتے ہیں۔ نبی اکرم مَطْفَظَةً نه حسن " کے عقیقہ پر ایک بکری ذیج کی تھی اور ارشا دفر مایا تھا: اے فاطمہ والشینا! اس کے سرکے بال منڈوا دو اور ان بالوں کے وزن جتنی چاندی صدقہ کردو جب سیدہ فاطمہ زلاتینا نے ان کا وزن کیا، تو اس کا وزن ایک درہم یا ایک درہم کے کچھ جھے جتنا تھا۔

(١٣٣٠) أنَّ النَّبِيَّ ﷺ خطَب ثُمَّ نَزَلَ فَلَعَا بِكَبَشَيْنِ فَلَبَحَهُمَا.

ترکیجینبی: عبدالرحمٰن بن ابوبکرہ اپنے والد کے حوالے سے ریہ بات نقل کرتے ہیں: نبی اکرم مُلِّافِظِیَّا نے خطبہ دیا پھر آپ منبر سے نیجے تشریف لائے آپ نے دومینٹر معے منگوائے اور انہیں ذی کر دیا۔

(١٣٣١) شَهِدتَّمَعَ النبيِ ﷺ الْأَصْلِي بِالْهُصَلَّى فَلَيَّنَا قَطَى خُطْبَتَهُ نَزَلَ عَن مِّنْبَرِهِ فَأَنِّى بَكَبِشٍ فَلَبَكَهُ رَسُولُ الله بيِّدِة وقال بِسْمِ اللهِ وَاللهُ أَكْبَرُ هٰذَا عَنِّي وعَمَّن لَّم يُضَحِّمِنُ أُمَّتِي.

تَرْجَجْهَنَّهُ: حضرت جابر بن عبدالله وَالتَّمْ بيان كرتے ہيں: ميں نبي اكرم سَلِّنْظَيَّةً كے همراه عيد الاضيٰ كے موقع پرعيدگاه ميں موجود تھا جب آپ نے اپنا خطبختم کیا، تو آپ منبر سے نیچ تشریف لائے آپ کے پاس ایک دنبہ لایا گیا نبی اکرم مَرَّاتُنْ ﷺ نے اپنے دست مبارک کے ذریعے اسے ذرج کیا اور سے پڑھا۔

الله تعالیٰ کے نام سے برکت حاصل کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ سب سے بڑا ہے بیر میری طرف سے ہے اور میڑی امت کے ہراس شخف کی طرف سے ہے۔ جو شخص قربانی نہ کر سکے۔

(١٣٣٢) ٱلْغُلامُ مُرْتَهِنَّ بِعَقِيقَتِه يُنَّ بَحُعنْهُ يَومَ السَّابِعِ ويُسَتَّى ويُحْلَقُ رَأْسُه.

تر بنج بکنہ: حضرت سمرہ وہ اللہ بیان کرتے ہیں: بچہ اپنے عقیقے کے عوض میں رہن ہوتا ہے (اس کی پیدائش) کے ساتویں دن اس کی طرف سے جانور ذرج کیا جائے گا، اس کا نام رکھا جائے گا اور اس کا سرمونڈ ھەدیا جائے گا۔

تشریع: نومولود کے بالوں کے ہم وزن چاندی اصدقه کرنامسنون ہے اور اس کی حکمت حضرت شاہ ولی الله صاحب رایشیا جمت البالغه میں تحریر فرماتے ہیں۔کہ بچہ کا پیٹ سے باہر آنا ایس نعت ہے جس کاشکر بجالا نا ضروری ہے کیونکہ بچہ جب تک پیٹ میں تھا اس کی دید سے محرومی تھی اور جب پیدا (ظاہر ) ہوگیا تو اس سے آ نکھ ٹھنڈی ہوئی اور شکریہ ادا کرنے کی بہترین صورت یہ ہے کہ نعمت سے موازنہ کرکے شکر بجالا یا جائے جیسے قابل زکوۃ مال کو گن کر اور حساب لگا کر زکواۃ ادا کرنا ویسے ہی انداز سے سے زکوۃ نکالنے سے بہتر ہے ادر نومولود کے بال پیپ کی زندگی کا بقیہ ہیں اور ان کا دور کرنا نی مستقل زندگی کی علامت ہے اس لیے جب وہ بال کائے جائیں اور نی زندگی کا آغاز ہوتو بہترین طریقہ پرشکر بجالانے کے لیے ان کو چاندی سے تو لنے کا حکم دیا۔

#### باب

### باب: امام كاعيرگاه مين قرباني كرنا

عَن جَابِرِ بُنِ عَبْدِ اللهِ قَالَ شَهِدُتُ مَعَ النَّبِي ﷺ الْأَصْلَى بِالْهُصَلَّى فَلَمَّا قَطَى خُطْبَتَهُ نَوَلَ عَنْ مِنْ بَرِهٖ فَاقَ بِكَبْشٍ فَذَ بَحَهُ رَسُولُ اللهِ ﷺ بِيرِهٖ وَقَالَ بِسُمِ اللهِ وَاللهُ ٱكْبَرُهُ لَا عَنِيْ وَعَمَّنَ لَمْ يُضَحِّمِنُ أُمَّتِي هُذَا عِنِيْتُ غَرِيُهُ مِنْ هٰذَا الْوَجْهِ وَ الْعَمَلُ عَلَى هٰذَا عِنْدَا هُلِ الْعِلْمِ مِنْ آصْحَابِ النَّبِي ﷺ وَغَيْرِهِمُ آنَ يَّقُولَ الرَّجُلُ إِذَا ذَكَرِبُ مِ اللهِ وَاللهُ ٱكْبَرُوهُ وَقُولُ بُنِ الْمُبَارِكِ وَالْمُطّلِبُ بُنُ عَبْدِ اللهِ بُنِ حَنْظَبٍ يُقَالُ ٱلنَّهُ لَمْ يَسْمَعُ مِنْ جَابِرٍ.

ترکیجینم: حضرت جابر بن عبدالله والین سے روایت ہے کہ میں عبدالاضی کے موقع پر رسول الله میرانسی فی کے ساتھ عبدگاہ میں تھا۔ جب آپ میرانسی فی خطبے سے فارغ ہوئے تو منبر سے ینچ آگئے۔ پھر ایک وُ نبد لا یا گیا اور آپ میرانسی فی نے اسے اپنے ہاتھ سے ذرج کیا اور آپ میرانسی فی فی نے ہے ہوئے گئے ہے۔ پھر ایک وُ نبد لا یا گیا اور آپ میرانسی کی نام سے اور الله بہت بڑا ہے، یہ میری طرف سے ہواور میری امت کے ان افراد کی طرف سے جو قربانی نہیں کرسکتے۔ "یہ حدیث اس سند سے غریب ہے۔ اہل علم کا ای پڑل ہے۔ کہ ذرج کرتے وقت "بِشجہ الله والله اکبر" پڑھا جائے۔ ابن مبارک کا بھی یہی قول ہے۔ مطلب بن عبدالله بن عبدالله بن حضرت جابر والله اکبر" پڑھا جائے۔ ابن مبارک کا بھی یہی قول ہے۔ مطلب بن عبدالله بن بن عبدالله بن عبد بن عبدالله بن عبدالله

تشریع: ۞ حضور مَا السَّحَةَ في عيد گاه مين قرباني دووجه سے کي تھي ايك اس ليے كه لوگ ذرى كرنے كاطريقه اور مسائل سيكھيں۔

② لوگوں کو ترغیب مواوروہ بھی قربانی کریں اس لیے کہ انسانی فطرت ہے الناس علی دین ملو کھ مرلوگ بروں کی پیروی کرتے ہیں۔

#### بآب

#### عقيقه كي حكمت

عَنُ اِسْمَا عِيْلَ بْنِ مُسْلِمٍ عَنِ الْحَسَنِ عَنْ سَمُرَةً ﴿ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ الْغُلاَمُ مُرُ عَبَقَ بِعَقِيْقَةٍ يُذُبَّحُ عَنْهُ يَوْمَ السَّابِعِ وَيُسَهِّى وَيُخَلَّقُ رَاْسُهُ.

توکنجهائم: ۔حضرت سمرہ خالتی سے روایت ہے کہ رسول اللہ سَلِّنْ ﷺ نے فرمایا لڑکا اپنے عقیقے کے ساتھ مرتبط ہے ( یعنی رہن ہے ) لہٰذا چاہیے کہ ساتویں دن اس کاعقبہ کردیا جائے اور پھراس کا نام رکھ کر سرمنڈوایا جائے۔

الغلامه مرتهن العقیقة: اصل میں لفظ رہن ہے بعض نے اس کومرتهن سے تعبیر کردیا کہ اس کا مطلب سے کہ نومولود پچوا ہے کہ نومولود بچوا ہے کہ نومولود بچوا ہے تعقیقہ کی وجہ سے محبوس رہتا ہے باتی اس کی کئی توجیہات ہیں:

توجی ہے اور ام احمد بن حنبل رہ اللہ اللہ ہے منقول ہے کہ ہرنومولود بچہ جو بچین میں ہی وفات پا جائے وہ قیامت کے دن والدین کے حق میں سفارش کرے گا تو فر مایا کہ بچہ مجوں رہتا ہے بعنی والدین کے حق میں سفارش تب کریگا جب عقیقہ ہوا گرعقیقہ نہ کیا جائے

**174** 

تووہ بچہایانہیں کرے گا کہا گیا ہے کہ سب سے عمدہ مطلب یہی ہے۔

**توجیہ ②:** جس طرح شکی مرھونہ اورجس عند المرتھن میں تلازم ہے بالکل ایسے ہی نومولود بچپہ اورعقیقہ میں بھی تلازم ہے یعنی عقیقہ بھی ضروری ہے۔

توجیہ ©: یعن بچہ کہاینبغی نشودنما پانے سے محبوں رہتا ہے اگر عقیقہ کیا جائے توانتہائی عمدہ طریقے سے اس کی نشودنما ہوتی ہے۔ توجیہ @: مس شیطان کے اثر میں محبوں رہتا ہے تاوقتیکہ اس کا عقیقہ کر دیا جائے اگر عقیقہ کر دیا جائے تو مس شیطان جو بوقت ولادت ہوا تھاوہ زائل ہوجا تا ہے۔

توجیہ ⑤: نومولود بچہ بالوں کی گندگی میں محبوں رہتاہے تاوقتیکہ اس کا عقیقہ کیا جائے اس لیے کہ جس دن اس کا عقیقہ کیا جائے گا اس دن اس کے بالوں کاحلق ہوگا تو بالوں کی گندگی دور ہوگی۔

(۱) حضرت شاہ ولی اللہ صاحب الشیئ نے ساتویں دن کی شخصیص کی دو حکمتیں بیان فرمائی ہیں:

**پہل کی حکمت:** ولادت اورعقیقہ کے درمیان فصل ضروری ہے کیونکہ ولادت کی ابتداء میں اہل خانہ زچہ بچپکوسنوار نے میں مشغول ہوتے ہیں پس اس وقت میں عقیقہ کرنے کا حکم دینا مناسب نہیں اس سے گھر والوں کی مشغولیت دو چند ہوجائے گی۔

دوسرى حكمست: كبھى جانورفورا مهيانہيں ہوتا تلاش كرنا پڑتا ہے ہى دن عقيقه كرنے كا حكم دينے ميں تكى ہے اور سات دن سے معتذبہ فصل ہوجا تا ہے نہ كم نه زيادہ اس ليے ساتويں دن عقيقه كرنے كا حكم ديا۔ اور جانور ذرئح كرنے كے بعد سرمنڈانے ميں حاجيوں كى مشابہت اختيار كى جاتى ہے اور ساتويں دن نام ركھنے كى وجہ بيہ ہے كہ اس سے پہلے نام ركھنے كى پچھ ضرورت نہيں۔

#### باب

# باب ١٩: جو شخص قربانی کرنے کاارادہ رکھتا ہو، وہ بال نہ کٹوائے

(١٣٣٣) مَنْ رَأَى هِلالَ ذِي الْحَجَّةِ وَارَا دَأَنْ يُّضَحِّى فَلَا يَأْخُذَنَّ مِنْ شَعْرِ هِ ولا مِنْ أَظْفَارِ هِ.

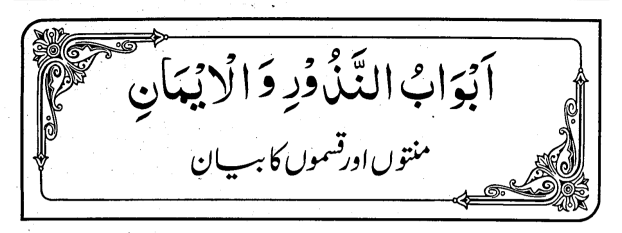
تَوَجَجْهَا بَهِ: سیده امسلمه وَالنَّیْمَا نِی اکرم مَطَلِّنَکِیَّ کا بیفر مان نقل کرتی ہیں: جو محض ذوالحجہ کا چاند دیکھ لے اور اس کا قربانی کرنے کا ارادہ ہوتو وہ اپنے بال یا ناخن نہ کٹوائے۔

**مذاہب فقہباء:** جب ذوالحجہ کا چاند دیکھ لے اور اس کا ارادہ قربانی کرنے کا ہوعام ازیں بطور وجوب کے ہویا بطور تطوع کے ہو پس وہ اپنے بال اور ناخن نہ کائے آیا بیر تھم استحبابی ہے یا وجو بی ہے۔

(۱) جمہور کے ہاں سے ماستجانی ہے باتی اس کے خلاف میں کراہت ہے یانہیں؟

① احناف کہتے ہیں کہ کوئی کراہت نہیں ہے۔ ۞ امام شافعی ﷺ سے منقول ہے کہ کراہت ہے۔

③ امام احمد والٹیل فرماتے ہیں کہ بیتکم وجو بی ہے لیکن ان دونوں کے ماسواء خوشبولگانا شادی شدہ لوگوں کا اپنی از واج کے پاس جانا خصوصی انتفاع کرنا بالا جماع جائز ہے۔



ر بط: پہلے ان احکام کا بیان تھا جو من جانب اللہ تھے اب ان احکام کا بیان ہے جو من جانب نفسہ یعنی جن کو بندہ اپنے او پر لازم کرتا ہے۔

نذر کے معنی منت اور بمین کے معنی ہیں تسم پھر منت کی دو تسمیں ہیں ایک وہ منت ہے جس کو پورا کرنا واجب ہے اور دوسر کی وہ

منت ہے جس کو پورا کرنا جائز نہیں مثلاً کسی نے منت مانی کہ اگر اس کا کام ہو گیا تو وہ دس روز ہے رکھے گا اس منت کو پورا کرنا ضرور کی ہے۔

ہے ادرا گر منت مانی کہ اس کا کام ہو گیا تو وہ اپنے لڑے کی قربانی کرے گا یا شراب پئے گا اس منت کا وفا (پورا کرنا) جائز نہیں۔

ہے ادرا گر منت مانی کہ اس کا کام ہو گیا تو وہ اپنے لڑے کی قربانی کرے گا یا شراب پئے گا اس منت کا وفا (پورا کرنا) جائز نہیں۔

شریا جس منت کا وفا واجب ہے اس کی تعریف ہے: ایجاب الانسان علی نفسه والتزامه من طاعة یکون الواجب منت کا وفا واجب ہے اس کی تعریف ہے: ایجاب الانسان علی نفسه والتزامه من طاعة یکون الواجب من جنسها. یعن کی الی عبادت کواپنے ذے لازم کرنا اور اس کو مر لینا جس کے قبیل سے کوئی واجب عبادت ہوجیے روزہ نماز اور صدقہ وغیرہ کی منت مانی اور شرط پائی گئی تواس کو پورا کرنا ضروری ہے اور طاعة کی قید سے مباح چیزیں نکل گئیں مثلاً منت مانی کہ اگر اس کا کام ہوگیا تو وہ دو کلوٹماٹر کھائے گا ظاہر ہے کہ بیر کام مباح ہے اس کے قبیل سے کوئی واجب عبادت نہیں اس لیے اس منت کا وفا ضروری نہیں اس طرح کسی گناہ کے کام کی منت مانی تو بھی اس کا وفا جائز نہیں۔

#### ىمىن كى تعريف:

عقد قوی به عزمر الحالف علی الفعل اوالترك یعنی كوئی اثباعهد كرنا جس كی وجه سے تسم كھانے والے كاكس كام كو كرنے كا يانه كرنے كا ارادہ پخته ہوجائے۔ پھريمين كی چارتسمیں ہیں۔

- آ میسین منعقت دہ: آئندہ کسی ممکن کام کے کرنے کا پختہ ارادہ کرنا جیسے میں کل روزہ رکھوں گا یانہیں رکھوں گا۔ اس قسم کے بارے میں ارشاد پاک ہے لیکن اللہ تعالیٰ اس قسم پر پکڑتے ہیں جس کوتم نے مضبوط کیا ہے۔ (المائدہ آیت ۸۹) یعنی اس کوتوڑنے کی صورت میں کفارہ واجب ہے۔
- 2 میسین لغو: (بیہودہ قسم) اس کی دوصورتیں ہیں ایک لوگ بول چال میں جوقتم کے ادادہ کے بغیر ہاں بخدا اور نہیں بخدا کہتے ہیں سی بین لغو ہودہ میں گذشتہ بات پر اپنی دانست کے مطابق قسم کھا نا جبکہ واقعہ میں ایسانہ ہوجیے کی ذریعہ سے معلوم ہوا کہ زید آیا ہے اس پر اعتاد کر کے قسم کھائی کہ وہ آگیا بھر ظاہر ہوا کہ نہیں آیا تو رہے میں نند کفارہ ہے نہ گناہ اس قسم کے بارے میں ارشاد پاک ہے اللہ تم کو تمہاری بیہودہ قسموں پر نہیں بکڑتے (مائدہ آیت ۸۹) بعنی اس میں کفارہ واجب نہیں۔

کبیرہ گناہ ہے۔(مشکوۃ حدیث ۵۰ باب الکبائر) اس طرح اگر کسی گزشتہ بات پر جان بو جھ کر جھوٹی قشم کھائی تو وہ بھی یمین غموس ہے اور گناہ کمیرہ ہے احناف کے نز دیک اس میں کفارہ نہیں میسخت گناہ ہے تو بہ لازم ہے۔

<u> میسین محال : کسی محال عقلی یا عادی کی قسم کھانا۔ محال عقلی جیسے رات دن کو یکجا کردینے کی قسم کھانا اور محال عادی جیسے آسان</u> پر چڑھنے کی قشم کھانا۔ آخری دونوں قسموں میں قرآن وحدیث میں کوئی نص نہیں ہے اس لیے ان میں اختلاف ہوا ہے کہ کفارہ واجب ہے یانہیں؟ یمین غموس میں صرف امام شافعی طلیعیا کے نز دیک کفارہ واجب ہے دیگر آئمہ کے نز دیک واجب نہیں وہ اتنا بھاری گناہ ہے کہ کفارہ سے نہیں دھل سکتا تو بہ ہی سے معاف ہوسکتا ہے۔سورۃ البقرہ آبیت ۲۲۵ میں ارشادیا ک ہے:

﴿لا يُوَاخِنُكُمُ اللهُ بِاللَّغُوفِي آينمانِكُمْ وَالْكِنْ يُؤَاخِنُكُمْ بِمَا كَسَبَتْ قُلُوْبِكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ حَلِيْمٌ ﴿ ﴾

تَوْمَجْ بِكُنْهِ: الله تعالیٰ (آخرت میں ) تہماری دارو گیرنہ فر مائیں گےتمہاری بیہودہ قسموں پر البتہ اس پر دارو گیرفر مائیں گےجس میں

تمہارے دلوں نے (جھوٹ بولنے کا)ارادہ کیاہے (مرادیمین غموس ہے)اوراللہ تعالی بڑے بخشنے والے بڑے بردبار ہیں۔

ادر محال کی قشم میں امام ابو پوسف طِیٹیٹیڈ کے نز دیک کفارہ واجب ہے امام اعظم طِیٹیٹیڈ اور امام محمد طِیٹیٹیڈ کے نز دیک چونکہ انعقاد یمین کے لیے امکان برشرط ہے اس لیے ان کے نز دیک ایسی قسم منعقد نہیں ہوتی پس کفارہ واجب نہیں۔

نذروايك كورميان كورميان ربط: الله تعالى كيزديك نه نذر پنديده ب نة تم چنانچ بكثرت تسم كهانامنوع بارتسم كهانا نیکی کا کام ہوتا تو اس کی کثرت مطلوب ہوتی جیسے نماز اور روزے وغیرہ کی کثرت مطلوب ہے لیکن چونکہ بیا ایک معاشرتی ضرورت ہے لوگ بات چیت قول وقرار اور معاملات میں قتمیں کھاتے ہیں اس لیے فی الجملہ اس کومشروع کیا گیا ہے ای طرح نذر متعلق بھی نا پندیدہ ہے حدیث میں ہے کہ منت نہ مانا کرو کیونکہ منت تقتریر کونہیں ٹال سکتی اس کے ذریعہ بس بخیل کی جیب سے مال نکال لیا جا تا ہے (اور تقدیر منجر یعنی کسی چیز پر معلق کئے بغیر کوئی عبادت مقصود ہ اپنے ذمے لازم کرنا پندیدہ ہے) مگر چونکہ وہ بھی ایک معاشرتی ضرورت ہے جب لوگ پریشانیوں میں خاص طور پر بیاریوں میں پھنستے ہیں اور علاج معالجہ میں لا کھوں روپے اڑادیتے ہیں پھر جب اس طرف سے مایوی ہوجاتی ہے تو اللہ تعالی کی طرف متوجہ ہوتے ہیں اور آخری علاج کے طور پر راہ خدا میں خرچ کرنے کا عہد کرتے ہیں اس کیے اس کوبھی فی الجمله مشروع کیا گیا اور به بات یعنی دونوں کا دراصل نالبندیدہ ہونا ااور معاشری ضرورت ہے فی الجمله مشروع ہونا دونوں کے درمیان مشترک امرہے اس لیے کتب حدیث اور کتب فقہ میں دونوں کے احکام ساتھ ساتھ بیان کئے جاتے ہیں۔

## بَابِهَاجَاءَ عَنُ رَسُؤُلِ اللَّهِ عَلَىٰ اَنْ لَانَذُرَفِي مَعْصِيَةٍ

باب ا: گناہ کے کام کی منت ماننا جائز نہیں

(١٣٣٢) لَانَالُرَ فِي مَعْصِيَةٍ و كَفَّارَتُهُ كَفَّارَةُ يَمِيْنٍ.

تَوَجِّجِكَنُهِ: سیدہ عائشہ صدیقہ بٹانٹیا بیان کرتی ہیں: نبی اکرم مَلِّفَظَةً نے ارشاد فرمایا گناہ کے کام سے متعلق نذر کی کوئی حیثیت نہیں ہے

اوراس کا کفارہ وہی ہے، جوشم کا کفارہ ہے۔

# (١٣٣٥) لَانَذُرَ فِي مَعْصِيةِ الله وَ كَفَّارَتُهُ كَفَّارَةُ يَمِيْنِ.

۔ توجیجنب: سیدہ عائشہ صدیقہ ڈپھٹٹا بیان کرتی ہیں: نبی اکرم سَلِّنْظِیَّۃ کامیفر مان فل کرتی ہیں۔اللہ تعالیٰ کی نافر مانی سے متعلق نذر کی کوئی حقیقت نہیں ہے اور اس کا کفارہ قتم کا کفارہ ہے۔

**ِ مْدَامِبِ فَقَبِ اَء** : ① امام شافعی اورامام ما لک ﷺ کے نز دیک نذرمعصیت منعقبرنہیں ہوتی للہٰذااگر کوئی شخص کسی گناہ کے کام کی نذر مانے تووہ نذر بے کار ہے پس کفارہ بھی واجب نہیں۔

- اورامام اعظم اورامام احمد مِينَة كنزديك نذرمعصيت منعقد موجاتى ہے اگر چداس كا وفا جائز نہيں پس قسم كا كفاره واجب موگا۔
- © لانند فی معصیة: میں نفی کس چیز کی ہے انعقاد کی یا وفا کی ؟ امام شافعی ولیٹیلی اور امام مالک ولیٹیلی کے نزدیک انعقاد کی نفی ہے لیعنی نذر معصیت منعقد ہوجاتی ہوتی۔ اور امام اعظم ولیٹیلی اور امام احمد ولیٹیلی کے نزدیک وفا کی نفی ہے۔ یعنی نذر معصیت منعقد ہوجاتی ہوجاتی ہوجاتی ہے مگر اس کا پورا کرنا جائز نہیں اور دلیل اگلا جملہ ہے کہ اس کا کفارہ ہے معلوم ہوا کہ نذر معصیت منعقد ہوجاتی ہے اس وجہ سے کفارہ واجب ہے۔

اور دوسری دلیل بیہ ہے کہ معصیت کی نذر ماننا حرام کو حلال کرنا ہے جو بھکم یمین ہے جیسا کہ اس کے برعکس صورت یعنی حلال کوحرام کرنا یمین ہے رسول الله مِثَلِّفَتُكُمَّ فِي شہد کوحرام کیا تھا چنا نچہ سورۃ التحریم کی ابتدائی آیات میں آپ مِثَلِفَتُكُمَّ کو تھم دیا گیا کہ آپ مِثَلِفَتُكُمَّ شہد استعال کریں اور قسم کا کفارہ دیں پس آپ مِثَلِفَتُكُمَّ فِي شہد استعال فرمایا اور کفارہ میں ایک غلام آزاد فرمایا۔

فاعد: باب میں حضرت عمران کی صحیح حدیث موجود ہے جونسائی (حدیث ۳۸۴۵) میں ہے اس کے الفاظ بہت واضح ہیں:

قال: النذر نذران فما كان من نذر في طاعة الله فذلك لله وفيه الوفاء وما كان من نذر في معصية الله فذلك للشيطان ولا وفاء فيه ويكفر لاما يكفر اليهين.

یعنی نذر بیشیطان کے لیے ہے اوراس کو پورا کرنا جائز نہیں اوراس کا گناہ وہ چیز مثاتی ہے جوشم (توڑنے) کا گناہ مثاتی ہے یعن شم کا کفارہ اداکرنے سے اس کا گناہ مٹ جاتا ہے۔

#### باب

باب ۲: جو شخص الله تعسالی کی فرما نبرداری (کے کام) سے متعلق نذر مانے وہ اللہ تعسالی کی فرما نبرداری کرے

(١٣٣٧) مَنْ نَذَرَ أَن يُطِيْعَ اللهَ فَلْيُطِعْهُ ومَن نذَر ان يَعصِى اللهَ فَلا يَعْصِهُ.

تو بنجه منه: سیده عائشه صدیقه و النه نه اکرم مُطَّنَظِیَّهٔ کایدفر مان نقل کرتی ہیں: جو شخص الله تعالیٰ کی فرما نبرداری (کے کام) کی نذر مانے تو وہ اس کی فرما نبرداری کرے اور جو شخص الله تعالیٰ کی نا فرمانی (کے کام) کی نذر مانے وہ اس کی نافر مانی نہ کرے۔

#### بَابُلاَنَذُرَفِيُ مَالاَيَمْلِكُ ابْنُ أَدَمَ

# باب سا: آدمی جس چیز کا ما لک نه ہواس سے متعلق نذر کی کوئی حیثیت نہیں ہے

# (١٣٣٧) لَيْسَ عَلَى الْعَبْدِينَ نُدُّ فِيْمَا لَا يَمْلِكُ.

توکیجیکٹہا: حضرت ثابت بن ضحاک ٹڑاٹھ نبی اکرم مَراَّشَکِیَّ کا پیفر مان نقل کرتے ہیں: آ دمی جس چیز کا مالک نہ ہواس (کے بارے میں) نذر بندے پرلازم نہیں ہوتی۔

ا پنی مملوکہ چیز کی نذر ماننا بالا جماع جائز ہے البتہ غیر مملوک کی بوقت نذر نذر ماننا جائز ہے یانہیں؟

① احناف کہتے ہیں کہ اگرنسبت الی الملک ہو یا الی سبب الملک ہوتو نذر جائز ہوگی وگرنہ نذر جائز نہ ہوگی مثلاً یوں کہا کہ اگر اللہ نے میرے مریض کوشفا دے دی اور فلاں غلام کو میں نے خرید لیا تو وہ آزاد ہے اور اگر نہ ملک کی طرف نسبت ہے اور نہ سبب ملک کی طرف تو یہ بالا جماع نا جائز ہے مثلاً یہ کہا کہ اگر اللہ نے میرے مریض کوشفادے دی تو فلاں کا غلام آزاد ہے۔

② شوافع كنزديك نذرمنعقز بين موكى ان كى دليل مديث الباب ب: ليس على العبدي مَذْرُ فِيها لَا يَمُلِكُ.

**جواب:** بیان صورت پرمحمول ہے جس میں نہ ملک کی طرف نسبت ہوا ور نہ سبب ملک کی طرف نسبت ہو۔

# بَابُفِىٰ كَفَّارَةِ النَّذُرِ إِذَا لَمُ يُسَمَّ

# باب ۴: غیرمتعین نذر کا کفاره

# (١٣٣٨) كَفَّارَةُ الننْ رِإِذَا لَمْ يُسَمَّ كَفَّارَةُ يَهِينٍ.

ترتیجینها: حضرت عقبہ بن عامر ٹالٹی بیان کرتے ہیں نبی اکرم سَالٹِیکا آپنے ارشاد فرمایا: جب آ دمی نے نذر متعین نہ کی ہوتو اس کا کفارہ وہی ہے جوشم کا کفارہ ہوتا ہے۔

# بَابُفِيْمَنُ حَلَفَ عَلَى يَمِيْنِ فَرَاءِ غَيْرَهَا خَيْرًا مِنْهَا

# باب ۵: قشم کھائی پھراس کے علاوہ میں بھلائی دیکھی تو کیا کر ہے؟

زیادہ بہتر مجھوتووہ کام کرو جوزیادہ بہتر ہے اورا پن قشم کا کفارہ ادا کر دو۔

مجھی ایسا ہوتا ہے کہ آ دمی کسی بات پرقتم کھالیتا ہے مثلاً ماں باپ سے یا بہن بھائی سے نہیں بولے گا پھر جب غصہ مختذ ایر تا ہے تو پچچتا تا ہے اور قسم ایمان میں سے ہے جب کھالی ، کھالی اب وہ ختم نہیں ہوسکتی اس لیے شریعت نے حکم دیا کہ اس قسم پر برقرار مت رہوشم توڑ دواور کفارہ دے دوب

# بَابُفِى الْكَفَّارَةِ قَبُلَ الْحِنْثِ

# باب ۲: قسم توڑنے سے پہلے کفارہ دینا

(١٣٥٠) مَنْ حَلْفَ عَلَى يَمِينٍ فَرَأَى غِيرَهَا خَيرًا مِنْهَا فَلْيُكُفِّر عَن يَمِينِهُ ولْيَفْعَلُ.

تَرْجِيْهَا بَهِ: حضرت ابو ہریرہ مُناتِنی نبی اکرم سُلِّنْ ﷺ کا بیفر مان نقل کرتے ہیں: جوشخص کو کی قشم اٹھائے اور اس کے برعکس کام کو اس ہے زیادہ بہتر مجھے تواپنی قسم کا کفارہ دے اوروہ کام کرے (جوزیادہ بہتر ہو)

**مْدَامِبِ فَقَبِهِاء:** كفارة قبل الحنث جائز ہے یانہیں؟ ① احناف کے نزدیک مطلقاً جائز نہیں عام ازیں کہ کفارہ مالیہ ہویا غیر مالیہ ② حنابلہ کے نزدیک مطلقا جائز ہے اور ③ شوافع کے نزدیک اگر غیر مالیہ ہوتو پھر تقدیم جائز نہیں اگر مالیہ پرتو تقدیم جائز ہے۔ احادیث دونوں قسم کی ہیں توضرورت ہے کہ درایت کے ذریعے ترجیح دی جائے اصل اختلاف اس بات میں ہے کہ کفارہ کا سبب کیا ہے تو احناف کے نزدیک کفارہ کا سبب حنث ہے اور شوافع اور مالکیہ کہتے ہیں کہ کفارہ کا سبب یمین ہے احناف کا قول زیادہ راجے ہے ظاہر ہے کہ سبب کے پائے جانے سے پہلے پہلے اوا ئیگی صحیح نہیں باقی اس پر کیا دلیل ہے کہ کفارہ کا سبب حنث ہے۔

**رسیل:** بیہ ہے کہ کفارہ تکفیر سے ہے یعنی مکفو الا ثھر ہونا اب گناہ حنث میں سے ہے نہ کہ یمین سے اور یمین تو سیئہ کے قبیل سے نہیں ہاں لیے کہ نبی کریم مَلِّ النَّنِیَّةَ کافت ماٹھانا اور اکابر صحابہ وَمَالَیُّهُ کافت ماٹھانا بید دلیل ہے اس بات کی کہ یمین سیئہ کے قبیل سے نہیں ہے تو یہ کفارہ کا سبب بن نہیں سکتی پس لامحالہ سبب حنث ہے۔للمذاحنث ہوگا تو سبب پایا جائے گاحنث نہیں ہوگا تو سبب نہیں پایا جائے گا اور کفارہ بھی لازم نہ ہوا اور دیگر ائمہ کے ہاں کیونکہ سبب یمین ہے اس لئے سبب پایا گیا اس لئے کفارہ اوا کیا جاسکتا ہے۔

# بَابُفِى الْاِسْتِثْنَاءِفِى الْيَمِيْنِ

# باب ے:قشم کے ساتھ ان شاء اللہ ملا کر کہنے کا حکم

(١٣٥١) مَنْ حَلَفَ عَلَى يَمِيْنِ فَقَالَ إِنْ شَآءَ اللهُ فَلاَحِنْتَ عَلَيْهِ.

تَرْمَجْ بِكُنِّهِ: حضرت ابن عمر مِن فَيْمَا بيان كرتے ہيں نبي اكرم مَلِّنْ فَيْجَةً نے ارشاد فرمايا: جو شخص كوئي قسم اٹھائے اور پھران شاءاللہ كہد دے تو وهشم توڑنے والاشار نہ ہوگا۔

(١٣٥٢) مَنْ حَلَفَ فَقَالَ إِنْ شَآءَ اللهُ فَلَاحِنْتَ عَلَيْهِ.

تریخچهنب، حضرت ابو ہریرہ نظینہ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَلِّلْنَظِیَّا نے ارشاد فر مایا: جو شخص کوئی قشم اٹھائے اور پھران شاءاللہ کہہ دیتو وہ شم توڑنے والانہیں ہوگا۔

(١٣٥٢) إِنَّ سُلَيْمَانَ بْنَ دَاوْدَ عَلَيْمًا السَّلَامُ قَالَ لَاَ طُوْفَنَّ اللَّيْلَةَ عَلَى سَبْعِيْنَ اِمْرَأَةً تَلِدُ كُلُّ امْرَأَةٍ غُلَامًا فَطَافَ عَلَيْهِنَّ فَلَمْ تَلِيهِ امْرَأَةٌ مِنْهُنَّ إِلَّا امْرَأَةٌ نِصْفَ غُلَامٍ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ لَوْقَالَ إِنْ شَاءَ اللهُ لَكَانَ كَبَا قَالَ. تَوَجِّچَائْہِ: نِی اکرم مِلِّشِیَّ ارشا دفر ماتے ہیں: حضرت سلیمان بن داؤ دعلیماالسلام نے یہ بات کہی کہ آج رات میں اپنی ستر بیویوں کے ساتھ صحبت کروں گا ان میں سے ہرایک بچے کوجنم دے گی۔ تو حضرت سلیمان نے ان تمام از داج کے ساتھ صحبت کی لیکن ان میں سے صرف ایک خاتون نے نامکمل بچے کوجنم دیا، نبی اکرم مَثِلَّفُتِیَمَ نے یہ بات ارشاد فر مائی اگر وہ انشاءاللہ کہہ دیتے تو ای طرح ہوتا

ابواب الایمان کے اندر جب لفظ استثناء آئے تو مرادان شاءاللہ کا کلمہ ہے اگر حالف حلف کے ساتھ ساتھ ان شاءاللہ کہدیتو اگر ہیا شٹناءموصولا ہوتومؤ ثر ہے یمین منعقدنہیں ہوگی اوراگرمفصول ہو درمیان میں وقفہ ہو بلاکسی عذر کے اس کے بعد استثناء کر ہے تو ہا استثناء مؤثر نہ ہوگی یعنی یمین کے انعقاد سے مانع نہیں ہے ائمہ اربعہ کا ای مسلہ پراجماع ہے حضرت ابن عباس ت<sup>طاش</sup>نا کا قول نقل کیا جاتا ہے کہ مفصولا بھی استثناء مؤثر ہے مگرائمہ اربعہ میں سے کسی کا قول نقل نہیں۔

ادر یبی تھم طلاق ،عمّاق ،نکاح اور جعت وغیرہ تمام ایمان کا ہے جن میں اقالہ نہیں ہوتا مثلاً کوئی شخص بیوی ہے کہے: انت طالق ان شاء الله (اگرالله چاہے تو تجھے طلاق) تو طلاق واقع نہیں ہوگی کیونکہ اللہ نے چاہا یانہیں اس کا پیتنہیں چل سکتا۔ لحد محنث حانث نه ہونا يمين كے منعقد نه ہونے كى وجہ سے ہے امام ترمذى والتياد فرماتے ہيں كه اس حديث كم تعلق امام بخاری ولٹیل سے سوال کیا گیا تو امام بخاری ولٹیل نے فرمایا کہ بیخطاء ہے خطاء عبدالرزاق سے ہوئی۔

# بَابُفِي كَرَاهِيَةِ الْحَلْفِ بِغَيْرِ اللهِ

# باب ۸: غیراللد کی قسم کھاناممنوع ہے

(١٣٥٣) سَمِعَ النَّبِيُّ عَمْرَ وهُو يَقُولُ وَآبِي فَقَالَ الَّا إِنَّ اللَّهَ يَنْهَا كُمْ أَنْ تَحْلِفُوا بِأَبَاءِ كُمْ فَقَالَ عُمْرُ فَوَاللَّهِ مَاحَلَفُتُ بِه بعدَذٰلكَذَا كِرًا وَلَا اثِرًا.

ترنج چکنہ، سالم اپنے والد (حضرت عبداللہ بن عمر رفاتی) کا یہ بیان نقل کرتے ہیں نبی اکرم مِیَّاتِشْکِیَا بِنے حضرت عمر رفاتی کو یہ کہتے ہوئے سنا،میرے باپ کی قتم میرے باپ کی قتم تو نبی اکرم مَثَلِّ ﷺ نے ارشاد فر مایا۔خبر دار! بے شک الله تعالیٰ نے تنہیں اس بات سے منع کر دیا ہے کہ تم لوگ اپنے باپ دادا کی قتم اٹھاؤ۔حضرت عمر ٹٹاٹنڈ بیان کرتے ہیں:اللہ تعالیٰ کی قتم!اس کے بعد میں نے جان بوجھ کر یا بھول کر مجھی بھی (باپ داداکی) قشم نہیں اٹھائی۔

(١٣٥٣) انَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ آدُرَكَ عمرَ وهُو فِي رَكْبٍ وهُو يَحْلِفُ بِأَبِيْهِ فَقَالَ رَسُولَ الله ﷺ إنَّ اللهَ يَنْهَا كُم

أَن تَحلِفُوا بِأَبَاءِ كُم لِيَحْلِفُ حَالِفٌ بِاللهِ أولِيَسُكُث.

تَرْبَخِبَنَّهَ: حضرت ابن عمر مُنْ النَّمْ بيان كرتے ہيں: بى اكرم مِنْ النَّيْ فَا عَرِيْنَا وَهِ الله وقت چندسواروں كے درميان سے اور اپنے والد كے نام كی قتم اٹھار ہے تھے، بى اكرم مِنْ النَّيْنَا فَا الله الله تعالىٰ نے تم لوگوں كواس بات سے منع كرديا ہے كہ تم الله تعالىٰ نے تام كی قتم اٹھاؤ، قتم

(١٣٥٥) أَنَّ ابْنَ عُمَرَ سَمِعَ رَجُلًا يَقُوُلُ لَاوَاْلَكُعْبَةِ فَقَالَ ابْنُ عُمَرَ يَحْلِفُ بِغَيْرِ اللهِ فَإِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ مَنْ حَلَفَ بِغَيْرِ اللهِ فَقَلُ كَفَرَا وَاشْرَكَ.

تر بخبی بن عبیدہ بیان کرتے ہیں: حضرت ابن عمر ٹھا ٹھٹا نے ایک شخص کو خانہ کعبہ کی قسم اٹھاتے ہوئے سنا تو حضرت ابن عمر ٹھا ٹھٹا نے فرمایا: اس شخص نے غیر اللہ کی قسم اٹھائی ہے میں نے نبی اکرم سُؤَلِّسُ کَا کو بیدارشاد فرماتے ہوئے سنا ہے۔ جو شخص غیر اللہ کی قسم اٹھائے اس نے کفر کیا (راوی کو شک ہے یا شاید بیدالفاظ ہیں) اس نے شرک کیا۔

# غیراللد کی شم کھانے کی تین صورتیں ہیں:

اقل: حقیقاغیراللدگوشم کھانا پیشرک ہے۔ ووم: تکید کلام کے طور پرغیراللدگ قشم کھانا۔ سوم: دلیل کو بصورت قسم ذکر کرنا۔

یخی جس چیز کی قسم کھائی جائے وہ حقیقت میں قسم نہ ہو بلکہ دلیل ہو قرآن کریم میں کا کناتی چیز وں کی جوشمیں کھائی ہیں وہ اس قبیل سے ہیں یعنی وہ سب دلیلیں ہیں جوقسم کی صورت میں لائی گئ ہیں مثلاً سورۃ التین میں اللہ تعالی نے پہلے چار چیز وں کی قسم کھائی ہیں پھر فرمایا ہے ﴿ لَقُدُ خَلَقُنَا الْإِنْسَانَ فِی آ اَحْسَنِ تَقُونِیمٍ ﴿ ﴾ چاروں قسمیں اس مقسم ہدکی دلیل ہیں بیجا کڑنے کیونکہ بیحقیقت میں قسمیں نہیں ہیں اس طرح بطور تکید کلام غیر اللہ کی قسم کھانا ہی جائز ہے اور وہ بمنزلہ کیمین لغو کے ہے مثلاً عربی میں تکید کلام کے طور پر قسمیں نہیں ہیں اس طرح بطور تکید کلام غیر اللہ کی قسم کھانا ہی جائز ہے اور وہ بمنزلہ کی قسم کھانا ہی میں تکید کا میں تکار کوئی مواخذہ نہیں۔

فسم کھاتے ہیں لعمر کے تیری زندگی کی قسم لعمری میری آئی کھوں کی ٹھنڈک کی قسم بیسمیں بمنزلہ لغویمین ہے ان پرکوئی مواخذہ نہیں۔

فیم کھاتے ہیں لعمر کے قبری اندگی کی خالمت کی طرح اعتقاد ہو دو مرے اللہ کی قسم کھانا ہوں کا اعتقاد کر کے قسم کھانا ہوں کا اعتقاد ہو تا ہوں کا اعتقاد ہو تا ہو ان کی اس کی عظمت کا اللہ کی عظمت کی طرح اعتقاد ہو دو مرے اللہ کی قسم کھاتا ہے تو ان دونوں باتوں کا اعتقاد ہو تا ہو ان کی اور مشالہ کوئی پیران پیر (حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی واٹین کی قسم کھاتا ہے تو ان دونوں باتوں کا اعتقاد ہوتا ہے اس کی عظمت کا اللہ کی عظمت کی طرح اعتقاد ہو دو مرے اللہ کی عظمت کی طرح نور کی کہ ان کی اس کھاتا ہے تو ان دونوں باتوں کا اعتقاد ہوتا ہے اس کی عظمت کا اللہ کی عظمت کی حکمت کی طرح میں کی تسم کھاتا ہے تو ان دونوں باتوں کا اعتقاد ہوتا ہے اس کے دوئر کی ہیں کہ کے دوئر کی جم کھانا ہے تو ان دونوں باتوں کا اعتقاد ہوتا ہے اس کے دوئر کی ہوئر کی ہوئر کے دوئر کے دوئر کیا ہوئر کی جوئر کی کوئر کی ہوئر کی ہوئر کی ہوئر کی ہوئر کی ہوئر کیا ہوئر کی ہوئر کی ہوئر کی گوئر کی ہوئر کی تقاد ہوئر کی ہوئر کی

**مستکمہ:** غیراللہ کی شم کھانے سے شمنہیں ہوتی جیسے رسول اللہ کی شم! کعبہ کی شم، باپ کی شم، بیچے کی شم وغیرہ اس طرح کی شم کھا كزا گركوكي اس كي خلاف كري تو كفاره واجب نہيں البتہ غير الله كي قتم كھانا كبيره گناه ہے۔ قرآن كريم كي منهم: كلام الله كي منه ب جوالله كي صفت ب پس جائز ب البته قرآن كو ہاتھ ميس لے كرياس پر ہاتھ ركھ كركوئي بات کہی مگرفشم نہیں کھائی توقشم نہیں ہوئی۔

# بَابُفِىٰ مَنۡ يَحۡلِفُ بِالۡمَشٰۡىِ وَلاَ يَسٰۡتَطِيٰۡعُ

باب ٩: جو شخص ببدل چلنے کی قشم اٹھائے حالانکہ وہ اس کی استطاعت نہ رکھتا ہو

(١٣٥٦) نَذَرَتِ امْرَأَةً أَنْ تَمْشِي إلى بِيُتِ اللهِ فَسُئِلَ نَبِيُّ اللهِ ﷺ عَنْ ذَٰلِكَ فَقَالَ إِنَّ اللهَ لَغَنِي عَنْ مَشْيِهَا مُرُوَّهَا فَلْتَرُكَبِ.

تَوَجِّچَهُ بَهِ: حضرت انس نُطَّنَّهُ بِیان کُرتے ہیں: ایک عورت نے بیت الله تک پیدل جانے کی نذر مانی، نبی اکرم مَلِّلْظَیَّةً ہے اس بارے میں دریافت کمیا گیا۔ تو آپ نے ارشاد فرمایا۔ اللہ تعالیٰ اس کے پیدل چلنے سے بے نیاز ہے تم اس سے کہو کہ وہ سوار ہوجائے۔

(١٣٥٧) مَرَّ النَّبِيُّ ﷺ بِشَيخ كَبيرٍ يَتَهَادَى بَيْنَ ابُنَيَهِ فَقَالَ مَا بَالُ هَنَا قَالُوا يَارَسُولَ الله ﷺ نَلَرَ اَن يُّمُشِي قَالَ إِنَّ اللَّهَ عَزَّو جَلَّ لَغَنِيٌّ عَنْ تَعْنِينِ هِنَا نَفْسَهُ قَالَ فَأَمَرَ هُ آن يَّرُ كَب.

تو کیجی بنہا: حضرت انس مٹالٹوریان کرتے ہیں: نبی اکرم مُطَلِّنْ ﷺ ایک بڑی عمر کے صاحب کے پاس سے گزرے جواپنے دوبیٹوں کے سہارے چل رہے تھے۔ نبی اکرم مَرِّشَقِیَّ فِی دریافت کیا۔ان کا کیا معاملہ ہے لوگوں نے بتایا۔رسول الله مُرَاشِقَعَ انہوں نے پیدل چلنے کی نذر مانی ہے، نبی اکرم مَطِّنْ اَنْ اُن اُن اللہ تعالی ان صاحب کے اپنی ذات کو تکلیف دینے سے بے نیاز ہے، راوی بیان کرتے ہیں۔ بی اکرم مِرافَظَة نے ان صاحب کو ہدایت کی کہوہ سوار ہوجا سی ۔

اس پراتفاق ہے کہاں متم کے الفاظ سے حج یا عمرہ بطور نذر واجب ہوجاتا ہے اس پر بھی اتفاق ہے کہ اگر مقام نذر کی دوری یا کسی اور مجبوری کی بنا پر پیدل یا جانا د شوار ہوتو سوار ہو کر جانا جائز ہے۔اور اگر پیدل چلنا د شوار ہوتو سوار ہو کر جائے اس صورت میں ا یک ہدی اور استطاعت نہ ہونے کی صورت میں تین روز ہے واجب ہوں گے۔

# بَابُفِئ كَرَاهِيَةِالنَّذُوْرِ

باب ۱۰: نذر ماننے کا مکروہ ہونا

(١٣٥٨) لَاتَّنْذِرُوا فَإِنَّ النَّذُرَلَا يُغْنِي مِنَ القندِ شَيْعًا وإنَّمَا يُسْتَخْرَجُ به منَ الْبَخِيلِ.

تَرْجَجْهَا خصرت ابو ہریرہ و اللہ بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مِطَفِي مَا استاد فرمایا: تم لوگ نذرنه مانا کرو کیونکه نذرنقذ پر کونہیں ٹال سکتی اس کے ذریعے کنجوں آ دمی کا مال نکلوا یا جا تا ہے۔ اعتسراض: نذرمت مانو كيونكه نذرتفتر يركو ثال نهيس سكتي ماقبل كي احاديث اورآيت قرآنيه ﴿ وَ لَيُوْ فُوْانُكُ وْدَهُمْ ﴾ (الج:٢٩)اس ہے معلوم ہوتا ہے کہ نذر جائز ہے اور یہاں یرمنع آ گیا؟

**جواب:** مطلقاً نذر سے نہی نہیں ہے بلکہ خاص نذر سے رو کنامقصود ہے جبکہ نذر ماننے والا نذر کو تقذیر کے ٹل جانے کے اندر مؤثر بالذات سجھ رہا ہوتو بیعقیدہ فاسدہ ہے اس عقیدہ کے ساتھ نذر مانو اس صورت میں بینہی تحریمی ہوگی۔

بعنوان ثانی کے عموی طور پر ناذر کامقصود نذر سے جلب منفعت ہوتا ہے یا دفع مضرت ہوتا ہے اور بدایک قتم کا معاوضہ بن جاتا ہاورمعاوضہ پرکام کرنا بخیلوں کا کام ہے تو آپ سِر اللہ اللہ عنی خرمایا کہ بعض جلب منفعت اور دفع مصرت کی وجہ سے نذر ماننی مناسب نہیں ہے اس صورت میں نہی تنزیبی ہوگی

ابعنوان ثالث نذر دوقتم پر بند مطلقاً لله على ان اصوم يوم الجمعة كى مقصد كے صول كے ساتھ معلق نہيں۔

② نذر معلق کدا گرفلاں کام ہوگیا تو اتنا مال صدقہ کروں گا حدیث کا مدلول نذر مطلق سے روکنا ہے باقی نذر معلق سے روکنا اس وجہ ے ہے کہ عمومی طور پرلوگ اس کور د نقر پر میں مؤثر بالذات سجھتے ہیں اگر نذر معصیت کی ہوتو اس کو پورا کرنا تھیے نہیں ہے۔

#### بَابِفِيُ وَفَاءِ النَّذُرِ

#### باب ۱۱: نذركو بوراكرنا

(١٣٥٩) قُلْتُ يارسول الله ﷺ إِنِّي كنتُ نَذَرتُ أَنُ آعُتَكِفَ لَيْلَةً فِي الْمَسْجِدِ الْحَرَامِر فِي الجَاهِلِيَّةِ قَالَ آوُفِ بِنَذُرِكَ.

تَوْجَجْهَنَّہُ: حضرت عبداللہ بنعمر مِن ﷺ، حضرت عمر مِن اللّٰهُ کے بارے میں بیہ بات نقل کرتے ہیں۔انہوں نے عرض کی۔ یارسول الله مِنْلِفَظُيَّةً! میں نے بینذر مانی تھی کہ سجد حرام میں ایک رات اعتکاف کروں گا (میں نے بینذر) زمانہ جاہلیت میں مانی تھی تو نبی اکرم میر النظی کے آب ارشادفر مایائی از رکو بورا کرو۔

اوف بنندك: اپنی اس نذركو پوراكرلواس ميس اختلاف بكراگركسى نے زمانه كفر ميس نذر مانى تو آيا اسلام قبول كرنے ك بعداس کو پورا کرنا واجب ہے؟ یانہیں؟

مرا مب فقهاء: ( كر بعض شا فعيد كرز ديك واجب ب\_ ( جمهور كرز ديك واجب نبيس -

شافعيه كا استدلال: حديث باب مين صيغه امرے ہے جوايجاب كے ليے آتا ہے جبكه جمهور كا استدلال بيرے كه اسلام مابل اسلام کے جملہ افعال واعمال کے لیے ہادم ہے اور یہ کہ کا فرکی نذر بذات خودمنعقد ہوتی نہیں ہے کہ نذر توعبادت ہے جس کے لیے اسلام شرط ہے لہذا ایفاء بھی لا زمنہیں۔

جواب: حدیث باب کا جواب جمہور میددیتے ہیں کہ جب آنحضور مَالِنظِیَّا نے دیکھا کہ حضرت عمر مثلاثی اس کا ارادہ کر چکے ہیں اس ليے بطور تطوع واستحاب كا جازت دے دى۔

ر ہار مسئلہ کداعت کاف کے لیے روز ہ شرط ہے یانہیں؟ تواس کی تفصیل باب ماجاء فی الاعتکاف میں گزری ہے۔

## بَابُ كَيْفَ كَانَ يَمِيْنُ النَّبِيِّ النَّيْ

# باب ١٢: نبي اكرم مَلِلْفَيْنَةَ ﴿ كَنِ الفَاظِ مِينِ ) فَسَمَ الْمُعَاتِّ عَصِي

(١٣٢٠) كشِيرًا مَّا كَانَ رَسُولُ الله عَلَيْ يَخْلِفُ مِهنهِ اليّمِينِ لَا وَمُقَلِّبِ القُلُوبِ.

ِ تَوَجِّجَهُمْنَ: سالَم بنعبدالله اپنے والد (حضرت عبدالله بنعمر وَنَّالَيْنُ) کا به بیان نقل کرتے ہیں، نبی اکرم مَلِّ نَشِیَّئَ اکثر اوقات ان الفاظ میں قشم اٹھایا کرتے تھے۔" دلوں کو پھیرنے والی ذات کی قشم"

تشریع: لا ومقلب القلوب بیمقسم برکابیان ہے جبکہ کلمہ لاکلام سابق کی نفی کے لیے ہے تقلیب قلوب سے مراد احوال اور رائے کا بدلنا ہے احیاء العلوم میں جہال قلب کا ذکر آتا ہے تو اس سے مرادیہ گوشت کا کلزانہیں ہوتا بلکہ اس کے ساتھ ایک لطیفہ غیبیہ ہے جو مسکن روح ہے۔ واللہ اعلم

ابن العربی طِیْتُیا عارضہ میں اس سے معلوم ہوا کہ اسم اعظم لینی اللہ کے علاوہ دیگر افعال باری تعالی وصفاتہ کی قسم کھانا بھی جائز ہے تاہم حنفیہ کے نزدیک اگر کسی نے علم کی قسم کھائی جیسے و علمہ الله کہا تو یمین منعقد نہ ہوگی بخلاف و قدار قالله کیونکہ علم بمعنی معلوم بھی آتا ہے جیسے: ﴿ قُلْ هَلْ عِنْدَ كُمْهُ مِّنْ عِلْمِهِ فَتُخْرِجُوهُ كُنَا الله الآية ﴾

#### بَابُفِئ ثَوَابِ مَنْ اَعُتَقَ رَقَبَةً

# بابسا: غلام آزادكرنے كا تواب (پہلاباب)

(١٣٦١) مَنُ اَعْتَقَ رَقَبَةً مَنُومِنَةً اَعْتَقَ اللهُ مِنْه بِكُلِّ عُضْوٍ مِنْهُ عُضْوًا مِنَ النَّارِ حَثَى يُعْتِقَ فَرُجَه بِفَرْجِه.

تَوْخِيْجَكُنْهِ: حضرت ابوہریرہ ٹٹاٹٹو بیان کرتے ہیں: میں نے نبی اکرم مَطِّنْظِیَّظَ کو بیارشادفرماتے ہوئے سنا ہے۔ جو شخص مؤمن غلام کو آزاد کرے اللّٰد تعالیٰ اس غلام کے ہرایک عضو کے عوض میں اس آزاد کرنے والے کے ایک عضو کوجہنم سے آزاد کر دے گا۔ یہاں تک کہاس غلام کی شرمگاہ کے عوض اس شخص کی شرمگاہ کوبھی آزاد کر دے گا۔

پی باب ابواب الایمان والنذ ور میں اس لیے لائے ہیں کہ شم کے کفارہ میں غلام بھی آزاد کیا جاتا ہے اور غلام آزاد کرنے کی منت بھی مانی جاتی ہے اس مناسبت سے امام تر مذی راٹھیائے نے بہاں غلام آزاد کرنے کا ثواب بیان کیا ہے۔

#### بَابُفِى الرَّجُلِ يَلْظُمُ خَادِمَهُ

باب ۱۲ خادم اورغلام کوتھیٹر مارنے کی سزا

المعلى لَقَدُرَايُتُنَاسَبُعَةَ إِخُوَةٍ مَالَنَاخَادِمُ إِلَّا وَاحِدة فَلَطَهَهَا أَحَدُنَا فَأَمَرَنا النبي عَلَيْهُ أَن نُعْتِقَهَا.

تو بخب بنا: حضرت سوید بن مقرن مزنی و النو بیان کرتے ہیں: مجھے اپنے بارے میں بیہ بات یاد ہے ہم سات بھائی تھے اور ہمارے پاس صرف ایک خادم تھا ہم میں سے ایک بھائی نے اسے طمانچہ رسید کر دیا تو نبی اکرم مُطَّلِّتُ ہِمِّ نے ہمیں سے ہدایت کی کہ ہم اس (غلام) کوآزاد کر دیں۔

ال پراجماع ہے کہ بیامرندب واستحباب کے لیے تھا کیونکہ تھیٹر مارنا آزاد کرنے کے لیے موجب نہیں بالا تھاق تا ہم ستحب ہے کہ اسے آزاد کیا جائے تا کہ قیامت کے دن بدلہ چکانے کی نوبت ہی نہ آئے۔

#### باب

# باب ١٥: اسلام كے علاوہ مذہب كى جھوٹی قسم كھانا حرام ہے

# (١٣٧٣) مَنْ حَلَفَ عِمَلَةِ غَيرِ الْرِسْلَامِ كَاذِبًا فَهُوَ كَمَا قَالَ:

تَرْمُجْجُهُمْ: حضرت ثابت بن ضحاك ہن تائیز بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مُطَّلِّ اُن ارشاد فر مایا ہے۔ جو شخص اسلام کےعلاوہ کسی اور مذہب کی جھوٹی قسم اٹھائے تو وہ ای طرح ہوجائے گا جیسے اس نے کہا ہے۔

(١٣٦٣) قال قُلتُ يارسولَ الله ﷺ إنَّ أُخْتِي نَذَرَتُ أَنْ تَمْشِي إلى الْبَيْتِ حَافِيَةً غَيْرَ مُخْتَبِرَةٍ فقال النبيُّ ﷺ إنَّ اللهَ لَا يَصْنَعُ بِشَقَاءِ أُخْتِكَ شَيْمًا فَلْتَرُكَبُ وَلْتَخْتِيرُ ولْتَصُمْ ثَلاثَةَ آيَامٍ.

ترکنچهنب: حضرت عقبہ بن عامر وٹاٹنو بیان کرتے ہیں میں نے عرض کی۔ یارسول الله مُؤَلِّنْتُكَافَّا میری بہن نے بینذر مانی ہے۔وہ بیت الله پیدل جائے گی۔ چادراوڑ ھے بغیر، تو نبی اکرم مُؤلِّنْتُكَافَا نے ارشادفر مایا۔الله تعالیٰ کوتمہاری بہن کے اس تخی کوجھیلنے کی ضرورت نہیں ہے۔ اس عورت کو چاہیے کہ وہ سوار ہو جائے اور چادر بھی اوڑ ھے لے اور (قشم کے کفارے کے طور پر) تین دن روزے رکھے۔

(١٣٧٥) من حَلَفَ مِنكم فقال فِي حَلْفِهِ وَاللَّاتِ وَالْعُزَّى فَلْيَقُلُ لَا اِلْهَ اللَّهُ وَمِنْ قِال تَعَالِ أَقَامِرُكَ فَلْتَتَصَدَّقُ.

تركيجينكما: حضرت ابو ہريره و الني بيان كرتے ہيں: نبي اكرم مُطَلِّقَ أنے ارشاد فرمايا ہے۔تم ميں سے جو شخص فتم الله تے ہوئے "لات" اور عزىٰ" كى قتم الله ائے تو اسے كلمه پڑھن چاہيے اور جو شخص يہ كہد آؤ ميں تمہارے ساتھ جو اكھيلت ہوں اسے صدقد كرنا جاہے۔

اگر کوئی شخص بیشم اٹھالے کہ میرا میہ کام نہ ہوا تو نصرانی یا مجوی ہوجاؤں گا اگر اس کا قصد وارادہ نصرانی یا مجوی ہونے کا ہوتو ہوجائے گا اور اگر محض تاکید ہوتو کا فرنہ ہوگا بلکہ گناہ گار ہوگا باقی کفارہ بھی ہوگا یا نہیں۔احناف کے نزدیک کفارہ بھی واجب ہوگا حقیقت قشم کے پائے جانے کی وجہ سے اور حنابلہ کے نزدیک کفارہ نہ ہوگا کیونکہ قشم نہیں یائی گئی۔

#### باب

# باب: ننگے پاول ننگے سرج کرنے کی منت ماننا

عَنْ عُقْبَةَ ابْنِ عَامِرٍ قَالَ قُلْتُ يَا رَسُولَ اللهِ آنَّ اُخْتِىٰ نَلَاتُ آنُ تَمُشِى إِلَى الْبَيْتِ حَافِيَةً غَيْرَ هُخْتَيِرَ قَالَ النَّيِيُّ عَلَيْهِ اَنَّ اللهَ لاَيْصَنَعُ بِشَقَاءا خُتِكَ فَلْتَرُكَبُ وَلْتَخْتَيِرُ وَلْتَصُمُ ثَلاَثَةَ ايَّامٍ.

۔ ترکیجپنٹن:۔حصرت عقبہ بن عامر مثلاثی سے روایت ہے کہ میں نے عرض کیا یا رسول اللہ سُطِّنِیَجَۃٌ میری بہن نے نذر مانی تھی کہ بیت اللہ ننگے پاؤں اور بغیر چادر کے چل کر جائے گی۔ نبی اکرم سُلِٹِنِیکَۃؓ نے فرما یا اللہ تعالیٰ کو تیری بہن کی اس بختی کوجھیلنے کی ضرورت نہیں ۔اسے چاہیے کہ سوار ہواور چادر اوڑھ کر جائے اور تین روز ہے رکھے۔

تشریع: یہاں نذر دو چیزوں کی ہے پیدل چل کر جانے کی (۲) دو پشہ نداوڑ ھنے کی اب جس صفت پر کعبۃ اللہ جانے کی نذر مانی تھی وہ پورانہ کیا اس لیے ھدی لازم آئے گی اگر چہ اس میں ذکر نہیں ہے لیکن اس مضمون سے متعلق دوسری احادیث میں اس کا ذکر ہے دوسرا بیتھا کہ سرکونہیں ڈھانپوں گی تو یہ معصیت ہے اور معصیت کی نذر منعقد تو ہوجاتی ہے البتہ ایفاء جائز نہیں ہوتا بلکہ تھم ہے کہ کفارہ میں اداکر سے یعنی تین دن کے روزے رکھے اس حدیث میں آپ میکن ان اگر کی اور تین روزوں کا بھی تھم دیا ہے اور تین روزوں کا بھی تھم دیا ہے اور تین روزوں کا بھی تھم دیا ہے اور تین روزوں کا بھی تھم دیا ہے۔

ہے لیکن بعض حضرات نے صرف ھدی کا ذکر کیا اور بعض نے صرف تین روزوں کا ذکر کیا ہے۔

تشریج: مدیت کے حصہ اولی کے متعلق بحث "باب فی کو اھیة الحلف بغیر الله" کے بعدوالے باب بلاتر جمہ میں گزری ہے۔

#### بَابُقَضَاءِ النَّذُرِعَنِ الْمَيِّتِ

# باب ۱۲: میت کی طرف سے نذر کو پورا کرنا

(٢٢٦١) أَنَّ سعدَ بْنَ عُبادةَ إِسْتِفْتَى رَسُولَ الله ﷺ فِي نَذُرٍ كَانَ عَلَى أُمِّهِ تُوُفِّيَتُ قَبُلَ أَن تَقْضِيَهُ فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ وَاقْضِ عَنْهَا.

تَوَخِيكُمُّنَ: حَفرت ابن عباس مِنْ اللهُ بيان كرتے ہيں: حضرت سعد بن عبادہ مِنْ اللهُ نِي اكرم مِنْ النَّهُ عَ كى والدہ كے ذمے لازم تھى اوران كى والدہ كا اسے پوراكرنے سے پہلے انقالِ ہو گيا تھا تو نبى اكرم مِنْ النَّهُ آنے ارشاد فرمايا -تم اس خاتون كى طرف سے اسے پوراكردو ـ

سن نذر مانی اورنذر پوری کرنے سے پہلے پہلے مرگیا الیی صورت میں اس کے ورثاء پرعہد کا ایفاء ہوگا۔

عندالاحناف تفصیل میہ ہے کہ وہ نذر بدنی عبادت کی ہوگی یا مالی عبادت کی ہوگی مثلاً میہ کہا کہ سور کعت نفل پڑھوں گا یا تین روز سے رکھوں گاتو پھرور ثاء پر پورا کرنا ضروری نہیں ہے اس لیے کہ بدنی عبادت میں نیابت جاری نہیں ہوتی اور اگر مالی نذر ہے تو پھر دو حال سے خالی نہیں ہے وصیت کی ہوگی یا نہیں اگر وصیت کی ہے تو پھر دیکھا جائے گا کہ ثلث مال کے ساتھ پوری ہوسکتی ہے یا نہیں اگر ہوسکتی ہے تو پورا کرنا ضروری ہے اگر وصیت کی ہی نہیں یا ثلث مال سے پوری نہیں ہوسکتی تو ان دونو ل صورتوں میں تبرع ہوگا یعنی ادا کرنا جائز ہوگا واجب نہ ہوگا حدیث شریف میں ہے کہ آپ مَالِّشْکِیَا بِّنے حضرت سعد کو حکم دیا کہ اپنی والدہ کی نذر پوری کرودیگرروایات سےمعلوم ہوتا ہے کہ نذر مانی تھی باقی اگر وصیت کی ہے تو پورا کرنا وجو بی ہے ور نہ تبرعا پورا کر ہے۔

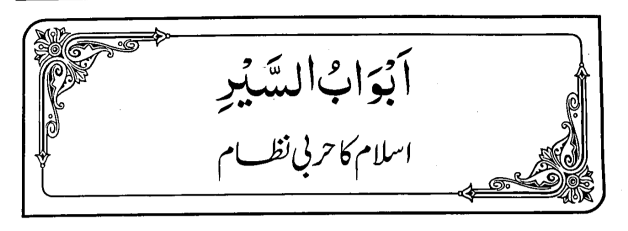
# بَابُ مَاجَاءَ فِي فَضُلِ مَنْ أَعُتَقَ

# باب ١٤: غلام آزادكرنے كا ثواب (دوسراباب)

(١٣٦٧) ايُّمَا امْرِءٍ مُسْلِمٍ اَعْتَقَ امْرَاءٍ مُسْلِمًا كَانَ فِكَاكُهُ مِنَ النَّارِيُجُزِئُ كُلُّ عُضُو مِنْهُ عُضُوًّا مِنْهُ وَايُّمَا امْرِءٍ مُسْلِمٍ اَعْتَقَ امْرَأْتَيْنِ مُسْلِمَتَيْنِ كَانَتَا فِكَاكَهُمِنَ النَّارِيُجُزِئُ كُلُّ عُضْوِمِنْهُمَا عُضُوًا مِّنْهُ وَاتَّمُا امْرَأَةٍ مُسْلِمَةٍ اَعْتَقَتِ امْرَأَةً مُسْلِمَةً كَانَتْ فِكَاكَهَامِنَ النَّارِ يُجْزِئُ كُلُّ عُضُوِمِّهُ مَا عُضًوا مِّهُ مَا.

تَرْجَجْهَنَّهُ: حضرت ابوامامه اور دیگر صحابه کرام ثنائیُّا نے نبی اکرم مَطَّقِیَّاً کا بیفرمان نقل کیا ہے، جومسلمان کسی مسلمان غلام کوآزاد کر دے تو وہ غلام اس کے لئے جہنم (سے بچاؤ کے لئے) فدیہ ہوجائے گااس غلام کا ہرایک عضو( آزاد کرنے والے ) کے عضو کا بدلہ ہوگا اور جومسلمان دومسلمان کنیزوں کوآزاد کردیتو وہ دونوں کنیزیں اس شخص کے لئے جہنم سے بچاؤ کا فدیہ ہوجائیں گی ان عورت کے لئے جہنم سے بچاؤ کا فدیہ ہوگی اس کنیز کا ہرایک عضوآ زاد کرنے والی کی ہرایک عضو کا بدلہ ہوگا۔





#### بَابُمَاجَآءَ فِي الدَّعُوَةِ قَبُلَ الْقِتَال

# باب ا: جنگ سے پہلے دعوت دین

آلَّ جَيْشًا مِنْ جُيُوشِ الْمُسْلِمِيْنَ كَانَ آمِيْرَ هُمُ سَلْمَانُ الْفَارِسِيُّ حَاصَرُوا قَصَرًا مِنْ قُصُورِ فَارِسَ فَقَالُوا يَا آبَاعَبُرِ اللهِ عَلَيْ يَنْ عُوْمُ الْكَهُمُ فَارَسِيُّ تَرَوْنَ الْعَرَبَ يُطِيعُونِ فَإِنْ اَسْلَمْتُمْ فَلَكُمْ مِثُلُ الَّذِي الْعَرَبَ يُطِيعُونِ فَإِنْ اَسْلَمْتُمْ فَلَكُمْ مِثُلُ الَّذِي سَلْمَانُ فَقَالَ لَهُمْ إِثْمَا اَنَارَجُلُ مِنْكُمْ فَارِسِيٌّ تَرَوْنَ الْعَرَبَ يُطِيعُونِ فَإِنْ اَسْلَمْتُمْ فَلَكُمْ مِثُلُ الَّذِي لَكُمْ عَلَيْهِ وَاعْطُونَا الْجِزْيَةَ عَنْ يَرٍ وَانْتُمْ فَلَا كُمْ عَلَيْهِ وَاعْطُونَا الْجِزْيَةَ عَنْ يَرٍ وَانْتُمْ فَيُو فَعَنُو دِيْنَ وَإِنْ اَبَيْتُمْ فَلَوْا مَا نَعْنُ وَانْ اَبَيْتُمْ فَلَا اللهُ اللهُ

ترکیجی بنہ: ابو بختری بیان کرتے ہیں: مسلمانوں کے ایک شکر کے امیر حضرت سلمان فاری بڑا تھے۔ انہوں نے ایران کے ایک قلع کا محاصرہ کرلیالوگوں نے کہاا ہے ابوعبداللہ! کیا ہم ان پر حملہ نہ کردیں تو انہوں نے فرمایا۔ مجھے موقع دو کہ میں ان لوگوں کو اس طرح وعت دوں جیسے میں نے نبی اکرم مُطِّفِظُ کُھُ کو کفار کو دعوت دیتے ہوئے سنا ہے۔ پھر حضرت سلمان بڑا تھو ان کے پاس آئے اور ان سے فرمایا۔ میں بھی تمہاری طرح ایرانی ہوں اور تم نے عربوں کو دیکھا ہے۔ وہ میری اطاعت کرتے ہیں اگر تم لوگ اسلام قبول کر لیتے ہوتو ہمتہیں وہ تمام سہولیات حاصل ہوں گی جو ہمیں حاصل ہیں اور تم پروہ تمام ادائیگیاں لازم ہوں گی جو ہم پرلازم ہیں اور اگر تم ایپ دین پرقائم رہنا چاہتے ہوتو ہم تہمیں اس پرقائم رہنے دیتے ہیں تم لوگ ہمیں جزید دوجبکہ تم ذلت کی حالت میں ہو۔

راوی بیان کرتے ہیں: حضرت سلمان مٹاٹھ نے ان کے سامنے فاری زبان میں یہ تقریر کی تھی (اورانہوں نے یہ بھی فرمایا) کہ تم لوگوں کی تعریف نہیں کی گئی ہوگی۔اگرتم اس کا بھی انکار کر دیتے ہو، تو یہ تمہارے لئے بہتر نہیں ہوگا۔ ہم تمہیں آگاہ کرنے کے بعد جنگ کریں گے انہوں نے کہا ہم جزیہ نہیں دیں گے ہم آپ کے ساتھ جنگ کریں گے مسلمانوں نے کہا۔اے ابوعبداللہ! کیا ہم ان پر حملہ نہ کر دیں حضرت سلمان وٹاٹنو نے فرمایا۔نہیں! حضرت سلمان وٹاٹنو تین دن تک انہیں، اس طرح کی دعوت دیتے رہے پھر انہوں نے تھم دیاان پر حملہ کر دو! راوی بیان کرتے ہیں۔ہم نے ان پرحملہ کیا اور اس قلعے کو فتح کرلیا۔

سید: سیرۃ کی جمع ہے اس کے معنی ہیں۔سوانح ،حالات زندگی اور بیمفرد کے معنی ہیں جمع کے معنی دوسرے ہیں سیر النبی مَلِّقَسَیَّةَ کے معنی ہیں اسلام کاحر بی نظام نبی مِلِّقَسِیَّۃ کے حالات زندگی سے یہی مراد ہے۔

لغت میں سیر سے مراد مطلق طریقہ ہے محدثین کے ہاں وہ طریقہ جو رسول اللہ سَلِّ الْفَیْجَۃ نے غزوات میں اختیار فرمایا یا صحابہ کرام نُولِتُنو نے سرایا میں اختیار کیا کفار کوقت نہ پینی ہوتو تھر اس میں اگرا سے کفار ہوں جن کو پہلے دعوت نہ پینی ہوتو قال سے پہلے دعوت دینا مستحب ہے اس پر باب میں احادیث پیش کی مقال سے پہلے دعوت دینا مستحب ہے اس پر باب میں احادیث پیش کی ہیں: انما انار جل مذکحہ فارسی ترون العرب یطیعونی۔

#### وا قعه سليمان فارسي خالليه:

بس فاری مرد ہوں عرب لوگ میری اطاعت کررہے ہیں میہ بات یا تو اس وجہ سے کہی کہتم جانتے ہو کہ عرب لوگ جلدی کی اطاعت قبول کرلیا تو تمہاری بھی اطاعت قبول کرلیا تو تمہاری بھی اطاعت قبول کرلیا تو تمہاری بھی اطاعت کریں گے یا پھراس وجہ سے کہا ہے عرب جونسب کے اعتبار سے میرے خاندان میں سے نہیں اور میرے علاقہ سے بھی نہیں میہ عظر ہوکر میری اطاعت کریں گے یا پھراس وجہ سے کہا ہے جو کرا طاعت نہیں کررہے اس واقعہ کے اندردعوۃ استحبابی مراد ہے۔

#### باب

# آبادی میں مسلمان بھی ہول تو حملے سے پہلے ان کوعلیحدہ ہونے کا موقعہ دیا جائے

تریخ پہنہ: حضرت انس ٹاٹن کہتے ہیں کہ رسول اللہ میکا فیٹے جب غزوہ خیبر کے لئے نکاتو وہاں رات کو پہنچ ۔ آپ میکا فیٹی کا معمول تھا کہ اگر کسی قوم کے پاس رات کو پہنچ تو جب ہونے ہونے سے پہلے حملہ نہیں کیا کرتے تھے۔ چنا نچہ جب جب ہوئی تو یہودی اپنے پھاؤڑے اور فوک رکسی قوم کے پاس رات کو پہنچ تو جب بھا تو کہنے گئے فوکرے موئے ۔ لیکن جب نبی اکرم میکا فیٹی کھوٹ کے لئے نکل کھڑے ہوئے ۔ لیکن جب نبی اکرم میکا فیٹی کھوٹ کے جب گئے ۔ خدا کی قتم محمد میکا فیٹی کے اس کر آگئے۔ پس رسول اللہ میکا فیٹی کے فرمایا ''اللہ اکبر'' خیبر برباد ہوگیا۔ ہم لوگ جب کسی قوم کے میدان جنگ میں اتر تے ہیں تو اس ڈرائی گئی قوم کی صبح بڑی بری ہوتی ہے۔

تشريح: عام طور پرعلاءايك فريق بيان كرتے ہيں كەجس كشكر ميں نبي سِّلْفَيْئَةَ بذاتِ خودشريك ہوں وہ غزوہ اورجيش (بڑالشكر ) كہلاتا

ہے اور جس میں آپ مِلِّ الشَّيَّةِ شريك نه ہوں وہ سريه (حچوٹالشكر) كہلاً تاہے مگريہاں جيش كے معنی ہيں بڑالشكر اور سريہ كے معنی ہيں حجوثا لشكر قطع نظراس ہے كەاس میں نبی یاك مُطِّلْظَيَّعَةً شريك ہیں یانہیں؟حضور مَلِّلْظَیَّعَةً ہرلشکر كوخواہ وہ بڑاہو یا جھوٹا ہدایت دیا كرتے تھے كهجس بستى يرحمله كرنا ہے اگر وہان اسلام كى كوئى فعلى علامت مثلاً مسجد ہويا كوئى يا قولى علامت مثلاً اذان سى جائے تو اندھا دھند حملہ نہ كرديا جائے بلكه مسلمانوں كووہاں سے ہٹ جانے كاموقع ديا جائے پھر جنگ شروع كى جائے۔

#### بَابُفَى الْبَيَاتِ وَالْغَارَاتِ

# باب ۲: شب خون مارنے کا اور شمن کو دھو کہ میں رکھ کر حملہ کرنے کا بیان

(١٣٤٠) كَانَ رَسُولُ ﷺ إِذَا بَعَتَ جَيْشًا آوْسَرِيَّةً يَقُولُ لَهُمْ إِذَا رَايُتُمْ مَسْجِلًا آوْسَمِعْتُمْ مُؤَذِّنًا فَلاَ تَقْتُلُوْا

تَرَجِجَكُنَمِهِ: حَضرت انس مُثالثُونه بيان كرتے ہيں: نبي اكرم مَطَلْظُيَّةً جب خيبر كے لئے تشريف لے گئے تو آپ رات كے وقت وہاں پہنچے آب جب بھی کسی قوم کے علاقے میں رات کے وقت پہنچتے تھے توضیح سے پہلے ان پر حملہ نہیں کرتے تھے جب صبح ہوئی اور یہودی ا پنی کدالیں اور پھاؤڑے لے کر باہر نکلے اور انہوں نے آپ کو دیکھا اور بولے محمد مَطَّ الْنَظِيَّةَ آگئے ہیں اللہ کی قسم! حضرت محمد لشکر سمیت آئے ہیں تو نبی اکرم سُلِّنْ ﷺ نے ارشاد فرمایا: اللہ اکبر! خیبر برباد ہو گیا۔ جب ہم کی قوم کے میدان میں اتر نے ہیں تووہ ان لوگوں کی بہت بری مبح ہوتی ہے جنہیں ڈرایا گیا ہو۔

#### (١٣٤١) أَنَّ النَّبِيَّ عَلَى عَلَى قُومِ أَقَامَ بِعَرْصَتِهِم ثَلاثًا.

التركيخية المالية عفرت الوطلحة وللتي بيان كرتے ہيں: نبي اكرم مَرَافِيكَا جب كى قوم پرغلبه پاليتے تصے تو آپ ان كے علاقے ميں تين دن قیام *کرتے تھے*۔

البيات اور الغارات دونول جمع مونث سالم بين ان كامفرد البية اور الغارة بتاندوره براكر آخرين الف اور ل بم ى ت برهائى گئى ہے اور البية كے معنى ہيں شب خون مارنا لينى رات ميں اچا نك حمله كرنا اور الغار 8 كے معنى ہيں دشمن كو دھوکہ میں رکھ کرحملہ کرنا۔

البتة آپ مِنْ النَّيْنَةَ كَي سيرت مِين سب سے اہم بات يتھي كه آپ مِنْ النَّيْنَةَ وْثَمَن كوغا فل ركه كرا چانك اس كے سر پر بينج جاتے تھے میں پہنچ گئے تھے تب مکہ والوں کو بہتہ چلا ہے کہ آپ مَالِفَظِيَّةُ آ گئے حالانکہ اتنے بڑے لشکر کی نقل وحرکت مُخفیٰ نہیں رہتی ۔

اسی طرح غزوہ خیبر کے موقع پرآپ مُطِلْفَظُمُ پندرہ سوصحابہ کے ساتھ اچا نک رات میں خیبر پہنچے تھے اس وقت یہودی قلعہ بند ہو کرسورہے تنھے نبی مَطِّلْظَیَّۃ نے نماز فجر کے بعدر بہرسل کا حکم دیا اور خود بھی گھوڑ ہے پرسوار ہو کر ریبرسل میں شریک ہوئے اس جنگ میں تین سو گھوڑے ہے انہوں نے چاروں طرف بے تحاشا دوڑ نا شروع کردیا اور خیبر میں ایک ہنگامہ بیا کردیا جب یہود کدال پھاوڑے اور بورے لے کر قلعہ سے باہر نکلے تو حیران رہ گئے کہنے لگے تخد بخدا بہت بڑالشکر لے کر آگئے ہیں حالانکہ کل پندرہ سو صحابہ ٹناٹنز متھے آپ مِئِلِشْکِئَةَ نے نعرہ تکبیر بلند کیا اور فرمایا خیبر کا ناس ہوا اس سے اور رعب پڑا سے جو آپ مِئِلِشْکِئَةَ راتوں رات خیبر پہنچ گئے اور ڈٹمن کو کانوں کان خبر نہیں ہونے دی اس کا نام الغارۃ ہے نی مِئِلِشْکِئَةَ کی کامیا بیوں کا بڑا مداراسی طریقتہ پرتھا۔

# بَابُفِى التَّحْرِيْقِ وَالتَّخْرِيْبِ

# باب ٣: ( دشمن كے گھرول يا باغات ) كوآگ لگا نا اور بربادكرنا

(۱۳۷۲) أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ حَرَّقَ نَخُلَ بَنِي النَّضِيرِ وقَطَعَ وهِيَ الْبُوَيْرَةُ فَأَنْزَلَ اللهُ ﷺ مَا قَطَعُتُم مِن لِّيْنَةً أَوُ تَرَكُتُهُوهَا قَاءِمَةً عَلَى أُصُولِها فَبِإِذْنِ اللهولِيُخُزِى الْفَاسقِينَ.

تَوْجَجْهَنَّهُ: حضرت ابن عمر تُنْتُمْ بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مُلِّلْفِیَّةً نے بنونضیر کے باغات جلوا دیئے تھے اور انہیں کٹوا دیا تھا جو"بویرہ" کے مقام پر تھے تو اللہ تعالیٰ نے بیآیت نازل کی۔

"تم نے جو بھی تھجور کے درخت کائے ہیں یا جن کی جڑوں پر انہیں چھوڑ دیا ہے، توبیاللہ تعالیٰ کے اذن کے تحت ہے تا کہ وہ گنہگاروں کورسوا کردے۔"

د شمن کے درخت وغیرہ اموال ضائع کرنے کے بارے میں اختلاف ہے جبیبا کہ امام ترندی راٹیٹیؤ نے نقل کیا ہے ملاعلی قاری راٹیٹیؤ نے مرقات میں لکھاہے کہ جمہور کے نز دیک جائز ہے حضرت ابو بکرصدیق وٹاٹٹو نے اپنے لشکر کواس سے منع کیا تھا۔

لیکن محقق قول ہے ہے کہ بیدامام کی صوابدید پر ہے کہ اگر وہ ضرورت محسوں کر ہے تو جائز ور نہ مکروہ ہوگا جیسا کہ امام احمد رکھٹیا ہے کا قول تر مذی نے نقل کیا ہے اور حضرت ابو بکر مٹیا ٹھٹھ کا مقصد بھی یہی تھا یعنی انہوں نے محسوں کیا ہوگا کہ شام کی فتح جلاؤ کے بغیر بھی ہوجائے گی۔

#### بَابُ مَاجَآءَ فِي الْغَنِيْمَةِ

#### باب ١٠: غنيمت كابيان

(١٣٤٣) انَّاللهَ فَضَّلَنِي عَلَى الْأَنْبِيَاءِ اوَقَالَ أُمَّتِي عَلَى الْأُمَمِ وأُحِلَّ لِيَ الْغَنَائِمُ.

ترکیجی کہا: حضرت ابوامامہ وٹاٹنو نبی اکرم مِنَّافِقَافِعَ کا بیفر مان نقل کرتے ہیں: بے شک اللہ تعالیٰ نے مجھے تمام انبیاء پر نضیلت دی ہے۔ (راوی کوشک ہے یا شاید بیالفاظ ہیں) میری امت کوتمام امتوں پر نضیلت دی ہے اور ہمارے لئے مال غنیمت کو حلال قرار دیا ہے۔ تشریعے: نبی کریم مِنَّافِقِکَافِ کی نضیلت باتی انبیا پر کئی وجوہ سے ثابت ہے اگلی روایت میں چھ کا ذکر ہے لیکن ان میں حصر مقصود نہیں ہے کہ چھ سے زیادہ بھی صحیح روایات سے ثابت ہیں اس لیے کہا جائے گا کہ آپ مِنَّافِقِکَافِ نے بیار شاد مُتلف موقعوں پر فرما یاعلم کے اضافے کے ساتھ ساتھ تعداد بڑھتی چلی گئی اور پھر بھی اخیر تک نہیں پہنی۔ تا ہم آپ مِنَّافِقِکَافِ کی ایس کرنا کہ جس سے دوسرے انبیاء کرام مِنْفِلِیْنَا کی شان میں کی کا تا تر ابھر نے گے جائز نہیں۔

یہکے ادوار میں \_

دوسری وہ تھیں جن کو جہاد کرنے کا تھم تھا مگران کے لیے غنائم سے کسی قشم کا استفادہ جائز نہ تھا بلکہ جہاد قبول ہونے کی صورت میں آ سان ہے آ گ آتی اورغیبمت کو کھا جاتی اور اس کی حکمت حضرت شاہ ولی اللّٰدیطِشِیوْ نے بیہ بیان فر مائی ہے کہ حضور مُطَّفِّنْكِیَّمَ کے علاوہ تمام انبیاء کی بعثت مخصوص علاقہ اورمخصوص قوم کے لیے ہوتی تھی اس لیے ان کا جہاد وقتی ہوتا تھا اور نبی مُؤَلِّفَتِكَافَہ كی بعثت ساری دنیا كى طرف ہے اور قیامت تک كے ليے ہے اس ليے آپ مِنْ النَّيْئَةَ كى امت ميں ہميشہ جہاد جارى رہے گا اس ليے الله تعالى نے مجاہدين کی ضرورت کے پیش نظر غنیمت کو حلال کیا ہے۔

#### بَابُفِئ سَهُم الْخَيْل

# باب۵:غنیمت میں گھوڑ وں کا حصہ

(١٣٧٥) أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَسَّمَ فِي النَّفُلِ لِلْفَرَسِ بِسَهْمَينِ ولِلرَّجُلِ بِسَهْمٍ.

تَرْجَجْهَا بَهُ: حضرت ابن عمر ثناتُمْ بيان كرتے ہيں: نبي اكرم مُؤَلِّنَا يَكُمَّ في مال غنيمت تقتيم كرتے ہوئے سوار كودو حصے دیۓ تھے اور پيدل شخض كوايك حصدديا تقابه

**مْدَا ہِسِبِ نَقْبِ اُءِ:** ① امام اعظم والنِّعْلِهُ فرماتے ہیں غنیمت میں گھوڑ سوار کے دو حصے ہیں: ایک گھوڑ ہے کا اور ایک سوار کا۔

② حب مہور فقہبء کے نز دیک بشمول صاحبین گھوڑ سوار کے تین جھے ہیں ایک حصہ سوار کا اور دو جھے گھوڑ ہے کے اس لیے کہ گھوڑ ا زیادہ کھا تا ہے اس لیے اس کا حصہ بھی دو گنا ہے۔

الم اعظم الشيئ كي وسيل: يه به كه جنگ خيبرين صرف وه صحابه من أنتا شريك موئ تقيح جوصلح حديبيدين شريك تقي نيا كوئي تشخص جنگ خیبر میں شریک نہیں ہوا تھا اور وہ بندرہ سوصحابہ ٹئاٹیڈ تھے جن میں تین سو گھڑ سوار تھے نبی مَلِّلْفَیْکَاتِی نے خیبر کی کل غنیمت کے پہلے اٹھارہ جھے کئے پھر ہر جھے کے سوجھے کئے ہیں کل اٹھارہ سوجھے ہوئے تقتیم اس طرح فرمائی کہ پیادوں کوایک ایک حصہ دیا اور گھڑسواروں کو دو دو حصے دیئے یہ مجمع بن جاریہ کی روایت ہے اور ابو داؤ دییں ہے۔

**موال: امام ابوداؤر پریشیلانے اس حدیث کونقل کرنے کے بعد حاشیہ پر لکھا ہے ھنا وھھ کہ اس نے کہہ دیا کہ سوارتین سوتھے** حالانکه سوار دوسو تھے تواب کل تعداد • • ۱۴ ہوگئ اب جمہور کے مطابق بھی تفسیر آسانی کے ساتھ منطبق ہوگئ ۱۸ حصوں میں سے ۱۲ رجلین کواورسوار دوسو ہیں تو ہرسوار کو جب تین حصے ملیں گے تو ۱۸ پورے ہوجا کیں گے۔

**جواب: ١٥٠٠ کے عدد کو وہم کہنا خود وہم ہے کیونکہ اس کے خلاف پر دلیل موجود ہے چنانچہ بخاری میں تصریح ہے کہ اہل حدیبیہ کی** تعداد • • ۱۵ تھی اور اس پر بھی اتفاق ہے کہ راجل • • ۱۲ تھے تو لامحالہ فارس تین سوہوں گے۔

سوال: بخاری کے ای صفحہ پر ۲۰۰ ۱۳ سوکی بھی روایت ہے؟

جواب: عدداقل اکثر کے منافی نہیں ہے اور نیز مثبت للزیادة روایت کوتر جی ہوتی ہے۔

**جواب:** ہم تسلیم کرتے ہیں کہ اس موقع پر فارس کوتین حصے دیئے دو حصے تو بطور استحقاق کے اور ایک حصہ بطور انعام کے اور امیر ایسا

جواب ٹائی: اس مدیث میں فرس سے مراد فارس ہے اس پر قرینہ ہے کہ اس کو راجل کے مقابلہ میں ذکر کیا ہے اور راجل کے مقابل فارس ہوگا نہ کہ فرس بس معلوم ہوا کہ فارس کے دو جھے ہیں باقی وہ روایات جن میں تین حصوں کی تصریح ہے یہ روایات بالمعنی کے قبیل سے ہیں کہ نافع نے فرس کو حقیق معنی پرمحول کر کے ایک حصہ مالک کاسمجھ کر کہددیا: للفوس ثلاثه اسهجہ۔ سوال: يه توجيه القول بما لايرضى به القائل م يونكه ابن عرفي كا بنا قول تين حصول كام؟ جواب: يتوجيه القول بمالايرضى به القائل نبين بلك بمآبه يرضى قائله كتبل سے -سوال: جبرادی کا فتوی کسی نص کی وجہ سے ہوتو وہ روایت کے منسوخ ہونے کی دلیل ہے؟

**جواب:** بیتب ہوگا جب راوی کا فتو کی اس نص کی وجہ سے ہواور یہاں تو حضرت ابن عمر <sub>ال</sub>اثنیٰ کا اجتہاد ہے۔

جواب ٹانی: بیدرایت کے بھی خلاف ہے کہ حیوان کے دو حصاور انسان کا ایک حصرتوبی حیوان کو انسان پر مقدم کرنا لازم آئے گا۔

#### بَابُمَاجَآءَفِيالسَّرَايَا

# باب۲:جنگی مهمات کابیان

(١٣٤٧) خَيْرُ الصَّحَابَةِ ارْبَعَةٌ وخَيْرُ السَّر ايَا ارْبَعُ مِاءَةٍ وخَيْرُ الْجِيُوشِ ارْبَعَةُ الَافٍ ولا يُغْلَبُ إِثْنَا عَشَرَ

کی جنگی مہم سب سے بہتر ہوتی ہے چار ہزارلوگوں کالشکرسب سے بہتر ہوتا ہے اور بارہ ہزارلوگ کم ہونے کی وجہ سے مغلوب نہیں

قوله السراياسرية بتشديدالياء كى جمع بالشكركي وه تكزى جوزياده سے زياده چارسوتك افراد پرمشمل موچونكه اس ميس عموماً تجربه

سریه میں اچھی تعداد چارسواورلشکر کی چار ہزار کی حکمت تو اللہ ہی کومعلوم ہے جواپنے رسول مَالِّشْتِیَجَ کو بذریعہ وحی بتلادی مگر جو ظاہر حکمت ہے ابن العربی کے قول کے مطابق تین سوحد کثرت ہے اور سوکا اضافہ کر کے حد کثرت پر پہلی زیادتی شار ہوتی ہے جبکہ باره بزار چار بزار پر کم از کم تضعیف سے تو چار بزار چارسوکی۔

#### بَابُ مَنْ يُعْطَى الْفَيْءُ؟

# باب ۲: مال غنیمت میں سے بطورانعام کس کو دیا جائے؟

( الله على الله الله المحروري كتب الى ابن عَبَّاسٍ يَسْأَلُهُ هَلُ كَانَ رَسُولُ الله على يَغُزُو بِالنِّسَاءِ وهلُ كَانَ يَمُولُ الله على يَعُزُو بِالنِّسَاءِ وهلُ كَانَ يَمُولُ الله على يَعُزُو بِالنِّسَاءِ وكَانَ يَمُولُ الله على يَعُزُو بِالنِّسَاءِ وكَانَ يَعُزُو بِهِنَّ فَيُكَاوِيْنَ الْهَرُضَى وَيُحُذَيْنَ مِنَ الْغَنِيْمَةِ والمَّا بِسَهْمٍ فَلَم يَصْرِبُ لَهُنَّ بِسَهْمٍ .

ترکنج بنہ: یزید بن ہر مزبیان کرتے ہیں: مجدہ حروری نے حضرت ابن عباس نٹائٹن کو خط لکھا جس میں ان سے دریا فت کیا۔ نبی اکرم مُطَّفِظُ جنگ میں خواتین کو ختا مل رکھتے تھے اور کیا آپ انہیں کوئی طے شدہ حصہ بھی دیتے تھے؟ تو حضرت ابن عباس ٹٹائٹن نے اسے جواب میں لکھا۔تم نے مجھے خط لکھا جس میں مجھ سے سوال کیا کہ نبی اکرم مُطَّفِظُ خواتین کو جنگ میں شامل رکھتے تھے؟ تو آپ مُلِّفظُ فَعَا تین کو جنگ میں شامل رکھتے تھے؟ تو آپ مُلِفظُ فَعَا خواتین کو جنگ میں شامل رکھتے تھے؟ تو آپ مُلِفظُ فَعَا خواتین کو جنگ میں اور انہیں مال غنیمت سے بچھ دے دیا جاتا تھا، تا ہم نبی اکرم مُلِفظُ فَا نے ان کے لئے کوئی با قاعدہ حصہ مقرر نہیں کیا۔

فٹی کااصل یعنی وہ مال جو کفارہے بلا قبال حاصل ہولیکن یہاں پر مال غنیمت مراد ہے یعنی مال غنیمت کن کن کودیا جائے گا۔ **مُدامِب فَقَہِب أُم:** اگر عورتیں اور بیچ جہاد میں شریک ہوں تو ان کو حصد دیا جائے گا یانہیں تو اس میں اختلاف ہے۔ ع**صندالجمہور:** ① ان کومنتقل حصہ نہیں دیا جائے گا البتہ امام ان کی دل جوئی کے لیے جتنا مناسب سمجھے حصہ ہے کم کم دے۔

امام اوزاعی بایشید کے ہاں عورتوں اور بچوں کو مجاہدین کے برابر حصہ ملے گا۔

حب مہور کی وسیل : حدیث ابن عباس و التی محدہ مروی نے ابن عباس و التی کی طرف خط ککھاوہ سوال کررہے ہے کہ ہل کان رسول الله ﷺ یغزو بالنساء و هل کان یضرب لهن بسه حد، پس حضرت عبدالله بن عباس و التی نے جواب دیا کہ آپ ﷺ عورتوں کوساتھ لے جاتے ہے اور وہ مریضوں کا علاج کرتی تھیں اور آپ مُرافِظَةً ان کو پکھ نہ پکھ دیتے ہے۔ بہر حال مستقل حصہ بیں دیتے ہے۔

ر الم الم الم الزاعی الفیل: رسول الله مُؤَلِّفَ أَ غزوه خیبرے عاصل شده مال غنیمت سے بچوں کو بھی حصه دیا اور آپ مُؤَلِّفَ اَ کَ بعد حکام بھی بچوں کو بھی حصه دیا اور آپ مُؤَلِّفَ اَ کَ بعد حکام بھی بچوں کو حصه دیا کہ جو دارالحرب میں قال کرتے ہوئے عورت بچہ جن دیتی اس کو بھی حصه دیتے تھے۔ جواب: بہت کمزورا شد لال اس کامعنی بیہ ہے کہ بچھ نہ بچھ عطیہ دیتے تھے مستقل حصہ نہیں دیتے تھے لہٰذا کو کی محل نزاع نہیں۔

#### بَابُهَلُ يُسْهَمُ لِلْعَبْدِ؟

# باب ٨: كياغلام كوحصه دياجائ كا؟

(١٣٤٨) قَالَ شَهِدتُ خَيْبَرَ مَعَ سَادَتِي فَكَلَّمُوا فِي رَسُولَ اللهِ ﷺ وَكَلَّمُوهُ أَنَّى مَمْلُوكٌ قَالَ فَأَمَرَ بِي فَقُلِّدتُ

السَّيْفَ فَإِذَا اَنَا اَجُرُّهُ فَأَمَرَ لِي بِشَيْءٍ مِنْ خُرُقِ الْهَتَاعِ وعَرَضَتُ عليه رُقْيَةً كُنْتُ اَرُقَى بِهَا الْهَجَانِينَ فَأَمرَ فِي بِطَرْحِ بَعْضِهَا وحَبْسِ بَعْضِهَا.

اگرکوئی غلام فوج میں شامل ہوکر با قاعدہ لڑتے کیا اس کو مال غنیمت میں سے حصد دیا جائے گا؟ تمام ائمہ متفق ہیں کہ غلام کا مال غنیمت میں کوئی حصہ نہیں کیونکہ غلام کا مال اس کا نہیں ہوتا اس کے آقا کا ہوتا ہے اور اگر آقا جنگ میں شریک ہوا ہے تو وہ اپنا حصہ پائے گا اور اگر شریک نہیں ہوا توغنیمت میں اس کا حصہ نہیں البتہ امام اپنی صوابدید سے پچھا نعام دے سکتا ہے۔

# بَابُ مَاجَآءَ فِي اَهُلِ الدِّمَّةِ يَغُزُونَ مَعَ الْمُسْلِمِيْنَ هَلُ يُسْهَمُ لَهُمُ؟

# باب ٩: اگر ذمی مسلمانوں کے ساتھ مل کرلڑ ہے تو اس کوغنیمت میں سے حصہ دیا جائے گا؟

(92/١) أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ خَرَجَ إلى بَلْدٍ حَتَّى إِذَا كَان بِحَرَّةِ الْوَبَرَةِ لَحِقَهُ رَجُلٌ مِنَ الْمُشْرِ كِيْنَ يَن كر مِنْهُ جُرُ أَةً و نَجْنَةً فَقَالَ لَهُ النَّبِيُّ مَا لَكُمْ أَلَسَتَ تُتُومِنُ بِاللهِ ورَسُولِه قَالَ لَا قَالَ إِرْجِعُ فَلَنَ اَسْتَعِيْنَ بِمُشْرِكٍ.

تَوَجِّجُهُمْ الله عَائشه صدیقه والتی بیان کرتی ہیں: نبی اکرم مِنَّافِظِیَّا بدرتشریف لے گئے جب آپ حرۃ الوبر کے مقام پر پہنچ تو ایک مشرک آپ سے ملااس کی جرات اور بہادری کا تذکرہ کیا گیا، تو نبی اکرم مِنَّافِظِیَّا نے اس سے دریافت کیا۔ تم الله تعالی اوراس کے رسول پرائیان رکھتے ہواس نے جواب دیا۔ نہیں، نبی اکرم مِنَّافِظِیَّا نے ارشاد فرمایاتم واپس چلے جاؤ کیونکہ ہم کسی مشرک سے مدنہیں لیں گے۔

(١٣٨٠) ويُرُوى عَنِ الزُّهريِّ أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ أَسُهَمَ لِقَومٍ مِّنَ الْيَهُودِ قَاتِلُوا مَعُهُ.

۔ تَوَجِّجَائَہِ: زہری سے بیروایت نقل کی گئ ہے: نبی اکرم مِلِّنْظَیَّجَ نے یبود سے تعلق رکھنے والے ایک گروہ کوحصہ دیا تھا جنہوں نے آپ کے ساتھ جنگ میں شرکت کی تھی۔

(١٣٨١) قَدِمْتُ عَلِى رَسُولِ اللهِ عَلَيْ فِي نَفَرٍ قِنَ الْاَشْعَرِيِّيْنَ خَيْبَرَ فَأَسْهَمَ لَنَامَعَ الذِينَ افْتَتَحُوهَا.

تَوَجِّجُهُمُّهُ: حضرت ابومویٰ مِنْ تَقِیّهِ بیان کرتے ہیں: میں اشعر قبیلے کے پھھ افراد کے ہمراہ نبی اکرم مَؤَثِیَّ کَی خدمت میں خیبر میں حاضر ہوا تو آپ نے ہمیں بھی ان لوگوں کے ساتھ حصہ دیا جوخیبر کی فتح میں شریک تھے۔

مدام ب فقب اء: غیر مسلم اہل ذمہ مسلمانوں کے ساتھ شامل ہوکر جہاد کریں تو مجاہدین کے ساتھ ان کا بھی حصہ متقل ہے یا

نہیں (۱) ائمہار بعد مِئِرَ آنیم کا تفاق ہے کہان کا حصہ متعقل نہیں لیکن ان کوخدمت کی وجہ سے کچھ نہ کچھ دے دیا جائے گا۔ (۲) بعض تابعین بیتان کی رائے رہے کہ ان کوبھی مستقل حصد یا جائے گا۔

دلیل کے طور پر زہری سے مرسلا روایت نقل کی ہے کہ یہوریوں کوآپ مِئَلِّشْتِیَا اُتِی حصد دیا تھا جواب یہ بطور حصہ کے نہیں تھا بلکہ

حب مهور کی دلسیان: حدیث عائشہ مناتیء کہ آپ مَلِّنْ ﷺ نے اہل ذمہ کو واپس بھیج دیا تھا (خلاصہ حدیث)اب امام ترمذی مِلَّتِیدِ نے اس سے استدلال کیا جب جہاد میں شریک نہیں فر مایا تو حصہ بطریق اولی نہ دیا ہوگا باقی اہل ذمہ سے یعنی غیر مسلموں سے تعاون لینا جائز ہے یانہیں اگر کوئی مصلحت ہوتو جائز ہے جبکہ انتظام مسلمانوں کے ہاتھ میں ہوا گرمصلحت نہ ہو بلکہ الٹا نقصان ہوتو پھر تعاون لینا جائز نہیں ہے۔

مستكلم: قال سے فارغ ہونے سے پہلے پہلے اگر كوئى امداد كى غرض سے شكر ميں آكر مل جائے تومستقل حصد يا جائے گا اگر قال کے بعد آ کر ملے تو حصہ نہیں دیا جائے گاباتی حضرت ابوموی اشعری ٹڑٹئ اور ان کے ساتھی فٹنے کے بعد آئے ہے تو ان کومستقل حصہ

**جواب:** پیرحصرتمس میں سے دیا تھا اور حمس سے دینا جائز ہے۔

جواب :ممكن بينيمت سے حصد ديا ہوليكن رضامندي كے ساتھ۔

**جواب:** یا پھرسہم جمعنی عطیہ کے طور پر دیا تھا۔

## بَابُمَاجَآءَ فِي الْإِنْتِفَاعِ بِأَنِيَةِ الْمُشْرِكِيْنَ

# باب ۱۰: مشرکین کے برتنوں استعال کرنا

(١٣٨٢) سُئِلَ رَسُولُ الله ﷺ عَنْ قُلُورِ الْمَجُوسِ قَالَ انْقُوهَا غَسُلاً وَاطْبُخُوا فِيْهَا وَنَهْي عَنْ كُلِّ سَبُعٍ وَذِيْنَابٍ.

تر خج کنم: حضرت ابو تعلبہ خشنی والنئو بیان کرتے ہیں۔ نبی اکرم مُطَّنْظُةً ہے مجوسیوں کی ہانڈیوں کے بارے میں دریافت کیا گیا۔ تو آپ نے ارشاد فرمایا۔ انہیں دھوکر اچھی طرح صاف کرلو اور پھر ان میں پکالو! ویسے نبی اکرم مَالِّنَظِیَّةَ نے ہرنو کیلے دانتوں والے درندے (گوشت کھانے) سے منع کیا ہے۔

(١٣٨٣) أتَيتُ رَسُولَ اللهِ عَلِي فَقَلتُ يَا رَسُولَ اللهِ إِنَّا بِأَرْضِ قَومِ آهُلِ كَتَابٍ نَأْكُلُ في انِيَتِهِم قَالَ إِنْ وَجَداتُه عَيزَ انِيَتِهِم فَلا تَأْكُلُوا فِيها فَإِنْ لَّم تَجِدُوا فَاغْسِلُوهَا وكُلُوا فِيها.

تَوْجَجْكُنُهُ: حضرت ابونْعلبه حشى وليُنونه بيان كرتے ہيں۔ ميں نبي اكرم مُطَلِّفَيَّةً كي خدمت ميں حاضر ہوا ميں نے عرض كى۔ يا رسول الله مُطَلِّفَيَّةً إ ہم اہل کتاب کے علاقے میں رہتے ہیں اور ان کے برتنوں میں کھالیتے ہیں۔ نبی اکرم مُطِّفَظِیَّةً نے ارشاد فرمایا تمہیں اس کے علاوہ اگر برتن مل جائمیں توتم ان میں نہ کھاؤلیکن اگرنہیں ملتے توتم ان برتنوں کو دھوکران میں کھالو۔

تو بخبخ نئی: حضرت ابو تعلبہ حشیٰ وٹاٹنو بیان کرتے ہیں، انہوں نے عرض کی۔ یا رسول اللہ ہم لوگ اہل کتاب کے علاقے میں رہتے ہیں، ان کی ہنڈیا میں پکا لیتے ہیں، ان کے برتنوں میں پی لیتے ہیں (اس کا حکم کیا ہے؟) نبی اکرم مُشِرِّفَتُ نِے ارشاد فرما یا۔اگر تمہیں ان کے علاوہ برتن نہیں ملتے توتم ان (کے برتنوں) کو پانی کے ذریعے دھوکر (استعال کرلو)۔ پھر حضرت ابو تعلبہ وٹاٹنو نے عرض کی۔ یا رسول اللہ سُرِّفَتُ ہم ایسے علاقے میں رہتے ہیں جہاں شکار کر کے جانور حاصل کیا جاتا ہے تو ہمیں کیا کرنا چاہئے؟ نبی اکرم مُشِرِّفَتُ ہِ نے ارشاد فرمایا۔ جب تم اینے تربیت یا فتہ کتے کو بھیجتے ہوئے کہم اللہ پڑھ لواور پھروہ کتا اس شکار کو ماردے توتم اسے کھا لو، لیکن اگر تمہارا بھیجا ہوا کتا تربیت یا فتہ نہ ہو، توتم شکار کو پہلے ذرج کرو، پھراسے کھانا اور جب تم اپنا تیر بھینکتے ہوئے اس پر اللہ تعالیٰ کا نام لے لواور اس تیر بھینکتے ہوئے اس پر اللہ تعالیٰ کا نام لے لواور اس تیر کی وجہ سے شکار مرجائے توتم اسے کھالو۔

#### بَابُفِىالنَّفُلِ

# باب ۱۱: مال غنيمت ميس سے انعام دينے كابيان

(١٣٨٥) أَنَّ النبِي اللهِ كَانَ يُنَفِّلُ فِي الْبَلْ أَقِ الرُّبُعُ وفِي الْقُفُولِ الثُّلُكَ.

تَرَجِّجَائِم: حضرت عبادہ بن صامت نٹاٹنو بیان کرتے ہیں۔ نبی اکرم سِّلِٹُٹِیَکِیَّ ابتدا میں چوتھائی مالِ غنیمت تقسیم کردیتے تھے اور واپسی پر باقی تین جے تقسیم کرتے تھے۔

(١٣٨٢) انَّ النَّبِيِّ ﷺ تَنَقَّلُ سَيفَهُ ذَا الْفَقَارِ يَومَ بَدُرٍ وَهُوَ الَّذِي رَاى فِيه الرُّنُويَا يَومَ أُحْدٍ.

تَوَجِّچَنَّہُ: حضرت ابن عباس ٹاٹھٹا بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مَطِّشَیَّتِ نے اپنی تلوار ذوالفقار غزوہ بدر کے دن مال غنیمت سے لی تھی اور بیوہی تلوار ہے، جے آپ نے غزوہ احد کے دن خواب میں دیکھا تھا۔

نفل کامعنی انعام اور ایک معنی غنیمت ہے انعام کا مطلب یہ ہے کہ شرع طور پر جتنے کامستی بنتا ہے اس استحقاقی حصہ سے زائد بطور انعام کے دیا جاتا ہے باقی تنفل جائز ہے یانہیں کہ کسی مجاہد کو یا پوری جماعت کو اس کے حصہ سے زائد دے دے توبہ بالا جماع جائز ہے البتد اس میں اختلاف ہے کہ یہ مال غنیمت کے کون سے حصے سے دیا جائے گا۔

مُدامِب فَقَمِ اع: 1 احناف كيزديك مال غنيمت كودار الاسلام مين لانے سے بہلے ديا جائے گا بھرخمس فكا لنے كے بعد مجاہدين

ے جو چار جھے ہیں ان سے انعام دیا جائے گا اور بقیہ کومجاہدین میں تقسیم کیا جائے گا اگر دارالاسلام میں لانے کے بعد دینا چاہتے ہیں تو خمس سے دے سکتے ہیں باقی چار حصوں میں سے نہیں دیا جائے گا۔

- اور حنابلہ کے ہاں ہر حال میں خس نکا لنے کے بعد باقی چار حصوں میں سے دیا جائے گا۔
- 💿 ایک قول امام مالک رایشید کام که میدانعام مرصورت مین خمس سے موگا لینی اولا خمس نکالا جائے گا پھراس میں سے حصد دیا جائے گا۔
- © امام شافعی طینی از ماری کرفیل می المین این از الماری میں بھی اختلاف ہوا ہے کہ فل کی مقدار کتی ہوگی احزاف کی دائے ہے ہے کہ ہیدام کی صوابد ید پر ہے البتہ بعض اہل علم نے کہا کہ شک یا رابع دیا جاسکتا ہے اور یہ پورے مال غنیمت کا مراد ہے چنا نچے حدیث اس لیے ذکر کی ہے اور ان کی دلیل بہی حدیث ہے کہ بڑالشکر کی مہم پر روانہ ہوتا ہے تو بعض اوقات امیر جہاداس بڑے فکر سے ایک جھوٹی جماعت ایک خاص مہم پر روانہ کر دیتے ہیں ان کے لیے بطور انعام کے ربع مقرر کرتے کہ اس مہم میں جتنا مال غنیمت میں میں مال موگاس کا ربع متبیں بطور شفیل کے مطل گا اور مابقی پورے کشکر کو قاعدہ شرعیہ کے مطابق ملے گا جب بڑالشکر اپنی میں منعت میں موانی میں موانی کے موقع پر آپ موانی کے موقع پر آپ موانی کے موقع پر آپ کے فلاک میں مورک کے بیار کردیے اور باقی مال تمام کی میں میں مورک دیتے ہیں ہوتی سب کا ان کے لیے نفل ثلث مقرر کردیے اور باقی مال تمام کی میں تھی میں مورک میں مورک میں مورک میں مورک کے بیا یہ دول میں ہوتا ہے اور الی صورت میں بڑے کہ بیار کو جھوڑ کر جانا یہ دل کردے کا کام ہے کیونکہ ہمخض جاہتا ہے کہ جلدی اپنے بوی بچول میں جاول تو وہ اس حدیث سے استدلال کرتے ہیں۔

جواب: یہاں پر ثلث اور ربع کا ذکر ہے زیادتی کی نفی تو نہیں ہے دوسری حدیث میں ہے: تنفل سیفه ذوالفقار یو هربداد بطور صفی کے تلوار لی بیر آپ مُرِّنِ اَلْتُنْ کَا ایک معنی الطور صفی کے تلوار لی بیر آپ مُرِّنِ اَلْتُنْ کَا ایک معنی ایک نفل بمعنی انعام ﴿ بَی مَرِیمُ مِرِّنَا اِلْتُنْ کَا ایک ایک ایک ایک معنی ایک نفل بمعنی نفی بعثی ہوگیا یعنی ایک نفل بمعنی نفیمت ﴿ نفل بمعنی انعام ﴿ بَی مَریمُ مِرِّنَا اِلْتُنَا اِلِی اِلْتُنْ اِلْتُنَا اِلِی لُو عام اصطلاح میں صفی کہتے ہیں اس طور پر وہ نشان ریڑھ کی ہڈی کے مشابہ تھے اس لیے اس کا نام ذوالفقار پڑ گیا کہ صور مِرِّنَا اُلْتُنَا اُلْتُنَا اِلْتُنْ اللّٰ اللّٰ

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي مَنْ قَتَل قَتِيٰلًا فَلَهُ سَلَبُهُ

باب ۱۲: جو شخص کسی مقتول کوتل کرے اس کا سامان اس شخص کو ملے گا

#### (١٣٨٤) مَن قَتَلَ قَتِيلًا لَهْ عَلَيه بَيَّنَةٌ فَلَه سَلَبُهُ.

تَوْجَجْهَا خَصْرت الوقاده وَالْتُورِ بيان كرتے ہيں: نبي اكرم مُؤَلِّفَ أَنْ ارشاد فر مايا: جو خص كسى مقتول كونل كر دے اور اس پر ثبوت پيش كر دے تو اس مقتول كاسامان اسے ملے گا۔

سلب (مقتول کا سازوسامان) قاتل کاحق ہے یاانعام؟ یعنی نبی مَطَّلِفَظَةً کا بیارشاد ہے یااعلان ہے؟ سلب مقتول کا فرکا سازوسامان کپڑے اور ہتھیا وغیرہ آیا قاتل ان کامستحق ہوگا یانہیں اس میں اختلاف ہوا ہے قاتل کےسلب کا مستحق ہونا دائمی قانون شری ہے امام اعلان کرے یا نہ کرے یا بیرموقوف ہے امام کی تنفیل امام کے اعلان کرنے پر کہ جوکسی کا فرکو قتل کرے گا اس کا ساز وسامان اس کو ملے گا۔

- ① احناف کہتے ہیں کہ قاتل کامستحق سلب ہونا بیموقوف ہے امام کے اعلان پراگرامام نے اعلان کیا تو پھرتو کافر کے سلب کامستحق ہوگا ورنمستحق نہ ہوگا امام ما لک <sub>ت</sub>لٹیل<sup>ی</sup> کی بھی یہی رائے ہے۔
- ② امام شافعی،امام احمد رئیسیافرماتے ہیں کہ قاتل کامستحق سلب ہونا بیدائی قاعدہ شرعیہ ہے امام خواہ اعلان کرے یا نہ کرے وه ای کامستخق ہوگا۔

مناوانسان بيه على المريم مُنْفِينَةً في جويدار شاد فرمايا: من قتل قتيلا .... الى ارشاد كى كياحيثيت عال الاحناف اس کی حیثیت تنفیل ہے یعنی آپ مِنْلِفَیْکَا آنے یہ جوارشاد فر مایا یہ امیر المسلمین امیر جہاد ہونے کی حیثیت سے ہے یہ شارع ہونے کی حیثیت سے نہیں لہذا ہے اعلان ہوگا کسی امیر جہاد کی جانب سے تو پھر مستحق ہوگا ورنہ ستحق نہ ہوگا۔

شوافع اور حنابلہ فرماتے ہیں کہ بیار شاد قاعدہ شرعیہ ہونے کی حیثیت سے ہے شارع ہونے کی حیثیت سے ہے۔

#### احناف کے ہاں وجوہ ترجیح کیاہے؟

- 🛈 پیجوارشا دفر مایا ہے بیرخاص مواقع میں سے ہے ایک غزوہ بدر کے موقع پر اور ایک غزوہ حنین کے موقع پر اور آپ مِرَافِشَيَّا أَبِي عِالْتَ ہیں کہ ان دونوں موقعوں پرتح یض علی القتال مقصود تھا اس لیے امیر المسلمین ہونے کی حیثیت سے جہاد پر ابھارنے کے لیے فرمایا: من قتل قتیلا فله سلبه بے شک ہم اس کوتسلیم کر لیتے ہیں کہ بیرقاعدہ شرعیہ ہے اگریہ ارشادم بحد نبوی میں ہوتا جبکہ یہاں نہیں فرمایا بلکہ غزوہ بدراورغزوہ خنین کے موقع پر فرمایا۔
- ② حضرت خالد بن ولید خالیو جن کی ساری عمر جہاد میں گذری جہاد کے متعلق احکام کاعلم ان کوزیادہ ہو گا چنانچے بعض مواقع میں جھڑا ہوا کہ قاتل نے حضرت خالد بن ولید بڑاٹھ سے سلب کا مطالبہ کیا لیکن حضرت خالد بن ولید بڑاٹھ نے نہیں دیا الغرض حضور سَرَالْسَكَة کے یاس مقدمہ پہنچا شکایت ہوئی توحضور سَرالْسَكَة نے اس فیصلہ کو برقرار رکھا تو لہذا خالد مخافق کا قاتل کے بارہ میں نددین کا فیملہ کرنا یددلیل ہے اس بات کی کہ بیار شاد بطور تنفیل کے تھا شارع ہونے کی حیثیت سے نہیں تھا۔

## بَابُفِىٰ كَرَاهِيَةِ بَيْعِ الْمَغَانِمِ حَتَّى تُقْسَمَ

باب سا انقسم سے مہلے غنیمت میں سے حصہ بیخا جائز ہیں

(١٣٨٨) تَهْي رسولُ اللهِ عَنْ شِرَاءِ الْمَغَانِمِ حَتَّى تُقْسَمَ.

ترخیجه نبی: حضرت ابوسعید خدری مزانته بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مَلِّنْ ﷺ نے مال غنیمت کی تقسیم سے پہلے اسے فروخت کرنے ہے منع کیا ہے۔ تشرنيج: تقسيم سے پہلے مال غنيمت ميں سے اپنا حصہ فروخت كرنا جائز نہيں كيونكہ غنيمت ميں سے مس كو كيا اور كتنا ملے گابيہ بات متعین نہیں پس بہمجہول کی تیجے ہاس لیے جائز نہیں۔

#### بَابُ مَاجَآءَ فِي كَرَاهِيَةِ وَطْيِ الْحَبَالِي مِنَ السَّبَايَا

# باب ۱۴: حاملہ قیدی غورتوں کے ساتھ صحبت کرنا حرام ہے

(١٣٨٩) ان رسولَ الله عَلِيمْ مَهِي أَنْ تُوطَأَ السَّبَايَا حَتَّى يَضَعُنَ مَا فِي بُطُونِهِنَّ.

ترکیچیکنها: اُم حبیبہ بنت عرباض بن ساریہ بیان کرتی ہیں: ان کے والد نے انہیں یہ بات بتائی ہے نبی اکرم مَرَّاتُ کَا اُس بات سے منع کیا ہے۔قیدی عورتوں کے ساتھ صحبت کی جائے جب تک وہ اپنے پیٹ میں سوجود بچوں کوجنم نہیں دیتے۔

تشریع: جنگ میں جوعورتیں قید ہوں اور وہ باندی بنا کرفوج میں تقتیم کردی جائیں تو ان سے استبرائے رحم کے بعد ہی مولی صحبت کرسکتا ہے یعنی جب تک باندی کوحیض نہ آ جائے آ قااس سے صحبت نہیں کرسکتا اور اگر وہ حاملہ ہوتو وضع حمل کے بعد جب نفاس بند ہو صحبت کرسکتا ہے۔اسی طرح جب باندی میں ملکیت بدلے تب بھی استبرائے رحم ضروری ہے۔

# بَابُهَاجَآءَ فِي طَعَامِ الْمُشْرِكِيْنَ

# باب، 10: اہل کتاب کے ذبیحہ کا حکم

(۱۳۹۰) سَالُتُ النَّبِيِّ ﷺ عَنْ طَعَامِ النَّصَارِي فَقَالَ لاَ يَتَخَلَّجَنَّ فِيْ صَلْدِكَ طَعَامٌ ضَارَعْتَ فِيْهِ النَّصْرَانِيَّةً.

تر بین بین بلب اپنے والد کے حوالے سے یہ بات نقل کرتے ہیں: وہ فرماتے ہیں: میں نے نبی اکرم مُؤَلِّنَا ہِمَ سے عیسا ئیوں کے کھانے کے بارے میں دریافت کیا تو آپ مُؤَلِّنَا ہُمَا فرمایا: ایسا کھانا جس میں عیسائیت کی مشابہت ہووہ تمہارے ذہن میں کوئی شک پیدانہ کرے۔

یہ مشکل باب ہے یہاں طعام کے معنی ذبیحہ کے ہیں سورۃ المائدہ (آیت ۵) میں بھی یہ لفظ ای معنی میں آیا ہے اور باب میں جو دو صدیثیں ہیں (حضرت بلب اور حضرت عدی کی) وہ اہل کتاب کے ذبیحہ کے بارے میں ہیں اور امام ترندی پر پیٹیئے نے باب میں مسئلہ بھی اہل کتاب کے ذبیحہ کوئی تعرض نہیں کیا اس لیے نہیں کہا جا سکتا ہے کہ باب میں لفظ بھی اہل کتاب کے ذبیحہ کے دبیحہ سے کوئی تعرض نہیں کیا اس لیے نہیں کہا جا سکتا ہے کہ باب میں لفظ مشرکین محفوظ ہے یا کہ نہیں؟ میرے خیال میں یہ تصحیف ہے اور شروع سے چلی آر بی ہے اس لیے میں نے عربی عنوان نہیں بدلا اور اردو میں عنوان معنون (باب) کے مطابق قائم کیا ہے۔

مشرکین کا ذبیحہ بالا جماع حرام ہے: پہلے حدیث گزری ہے کہ اگر شکار پر مجوی کتا چھوڑ ہے تو وہ شکار طلال نہیں یہی تھم مشرکین اور ہندؤں کے ذبیحہ کا ہے اور اہل کتاب یعنی یہود ونصاری کا ذبیحہ بنص قر آنی طلال ہے سورۃ المائدہ (آیت ۵) میں ہے اہل کتاب کا ذبیحہ تمہارے لیے طلال ہے البتہ اگر وہ لوگ ذرج کرتے وقت اللہ کا نام نہ لیں تو پھران کا ذبیحہ حرام ہے جیسے مسلمان اگر جان بوجھ كربىم الله چھور دے تواس كا ذبيح جمهور كے نزديك حرام ہے اور ہدايہ ٣٨٤: ٣٨٧) ميں ہے: ان المسلم والكتابي فى توك التسمية سواء اورابن قدامه في مغنى (٢٥٨:١٣) مين يهى مذهب امام شافعي اورامام احد ميسية كالقل كياب\_

البته بت پرستوں اور آتش پرستوں کا ذبیحہ جائز نہیں چراس آیت میں طعام سے مراد ذبیحہ ہے کیونکہ عام کھانا تمام کفار کا برابر ہے یعنی جائز ہے بشرطیکہ اس میں کوئی اور وجہ نہ ہوتفسیر مدارک میں ہے: ای ذبائحھمہ لان سائر الاطعمة لا میختص حلها بالهلة اس طرح خازن وغيره مين اس آيت كي تفسير مين بهي يهي لكها ب:

واجمعو اعلى تحريم ذبائح المجوس وسائر اهل الشرك ... الى ... واجمعوا على ان المراد بطعام الذين اوتو الكتاب ذبائحهم خاصة لان ماسوى الذبائح فهي محللة قبل ان كانت لاهل الكتاب وبعدان صارت لهم فلا يبقى لتخصيصها بأهل الكتاب فائدة.

کہ الّٰنِیۡنَ اُو تُوالۡکِیٰتِ کےعلاوہ جتنے کا فرہیں ان کی ذبیحرام ہے۔ چنانچہ نقہ کی کتب میں کا فر کی ذبیحہ حرام ہونے پراس آیت کو فقهاء مذاهب اربعه مِتَالِيْمَ نِي بِينَ كيابِ:

آخَنَالُجَاهِيْرُ مِنُ مَفْهُومِ آهُلِ الْكِتْبِ ان طعام الوثنين لا يحل للمسلمين وكنانسائهم. (تغير النارج ١٨٥٥) "اہل کتاب کے مفہوم سے جمہور نے بیرمطلب لیا ہے کہ بت پرستوں کا کھانا اوران کی عورتیں مسلمانوں کے لیے جائز نہیں۔" اجمعواعلى تحريم ذبائح الكفار غير اهل الكتاب لقوله تعالى وَطَعَامُ الَّذِينَ أُوتُوالُكِتُبَ حِلَّ لَّكُمُهِ. (شرح مؤطامحه ١٢٢) \_

اس امت کے مشرکین کا حکم: اس امت میں کوئی فردیا مذہب کفر پیعقا ئدر کھتا ہوتو اس پر جہاں کفر کا فتو کی لگایا جائے گا ساتھ ہی ہیے تکم بھی لگایا جائے گا کہ اس کی ذبیح حرام ہے۔اور اس سے رشتہ نا تاحرام ہے ناجائز۔

فائك: ١٠ ابل كتاب كا ذبيحه اس وقت حلال ہے جب وہ تسميہ كے ساتھ شرى طريقه پر ذرى كريں اور ذرى كرنے والاحقيقت ميں عیسائی یا یہودی ہوا گرصرف مردم ثناری میں عیسائی یا یہودی ہواوراس مذہب پریقین ندرکھتا ہوتو اِس کا ذبیحہ حلال نہیں ای طرح اگروہ بالقصد اللّٰد کا نام نہ لے تو بھی ذبیحہ حلال نہیں ای طرح اگر مشروع طریقہ پر ذرج کی چار رگوں میں سے تین رکیس نہ کائے تو بھی ذبیجہ حلال نہیں۔

آج کل یہودتو ان باتوں کی یابندی کرتے ہیں گرعیسائیوں کی صورت حال بگڑ گئی ہے وہ صرف مردم شاری کے فارم میں عیسائی ہوتے ہیں حقیقت میں وہ کسی مذہب کے قائل نہیں ہوتے نہ وہ بسم اللہ پڑھنے کا اہتمام کرتے ہیں نہ وہ ہاتھ سے ذنح کرتے ہیں بلکہ ان کے ہاں مشینی ذنح رائج ہے اس لیے ایشاء کے تمام علماء کا فتو کی عام ہے کہ عیسائیوں کے ذبیحہ کے بارے میں حرمت کا کم از کم احتیاط کا ہے البتہ اگر کوئی واقعی عیسائی ہواور وہ تسمیہ کے ساتھ شرعی طریقہ پر ذرج کرے تو اس کا ذبیجہ حلال ہے۔

# بَابُفِىٰ كَرَاهِيَةِ التَّفُرِيُقِ بَيْنَ السَّبُي

# باب١٦: قيديول كے درميان تفريق كرنا حرام ہے

(١٣٩١) مَنْ فَرَّقَ بَيْنَ وَالِدَةٍ وَوَلَدِهَا فَرَّقَ اللهُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ آجِبَّتِه يَوَمَر الْقِيمَةِ.

۔ توکیچپئنم: حضرت ابوابوب وٹاٹنئہ بیان کرتے ہیں میں نے نبی اکرم مُلِّانْظِیَّا کَا کہ میارشادفر ماتے ہوئے سنا: جوشخص والدہ اور اس کے پیج کے درمیان علیحد گی کروا دے اللہ تعالیٰ اس کے اور اس کےمجوب لوگوں کے درمیان قیامت کے دن علیحد گی کروا دے گا۔

#### بَابُمَاجَآءَفِئ قَتُل الْاُسَارْي وَالْفِدَاءِ

# باب ١٤: قيد يول كونل كرنے كا اور بدله لے كر چيوڑنے كا بيان

(۱۳۹۲) عَنْ عَلِيِّ اَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ إِنَّ جِبْرَئِيْلَ هَبَطَ عَلَيْهِ فَقَالَ لَهُ خَيِّرُ هُمُ يَعْنِيُ اَصْحَابَكَ فِيُ اَسَارَى بَدُرٍ الْقَتُلَ الْفِكَ اَعْنَى اَعْنِي اَصُحَابَكَ فِي اَسَارَى بَدُرٍ الْقَتُلَ الْفِكَ اَعْنَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى ع

ترکیجینب، حضرت علی نظافتہ بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مَطَّنْظِیَا آنے ارشاد فرمایا: جریل علینا ان کے پاس آئے اور ان سے کہا۔ آپ انہیں اختیار دیجئے! یعنی اس بارے میں اختیار دیجئے کہ وہ غزوہ بدر میں قیدی ہونے والے مشرکین کوفل کر دیں یا پھر ان لیں، لیکن اگر فدیہ لیا تو پھر ان (مسلمانوں) میں ہے بھی اتنے ہی افراد اگلے سال (جنگ میں) مارے جائیں گے۔ تو اصحاب نے اس بات کو اختیار کیا کہ ہم اب فدیہ لے لیتے ہیں اگرچہ (اگلے برس) ہمارے افراد قل کردیۓ جائیں۔

# (١٣٩٣) أَنَّ النَّبِيِّ فَلَى رَجُلَيْنِ مِنَ الْمُسْلِمِيْنَ بِرَجُلِ مِنَ الْمُشْرِكَيْنَ.

تَوَخِيْكُنُهِ: حضرت عمران بن حصین ٹاٹٹٹ بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مِلِّشِیَّۃ نے ایک مشرک کے عوض میں دومسلمانوں کو قید سے آزاد کروایا تھا۔

جنگ میں جوقیدی پکڑے جاتے ہیں ان کامئلہ چارطرح سے حل کیا جاتا ہے۔

بہالاطریقہ: جس قیدی کاقتل کرنا قرین مصلحت ہوائ کوتل کردیا جائے آج بھی دنیااس بات کوتسلیم کرتی ہے۔

دوسسراطریقہ: جس قیدی کومفت رہا کرنا قرین مصلحت ہواس کوچھوڑ دیا جائے اس کوعر بی میں من (بلا معادضہ چھوڑ دینا) کہتے ہیں سورہ محمد میں آیت ۵ میں اس کا ذکر ہے۔

تیں۔۔۔راطریقہ: اپنے قیدیوں سے تبادلہ کیا جائے یا جنگ کا ہر جانہ لے کر چھوڑ دیا جائے اس کو فداء (معاوضہ لے کر چھوڑ نا ) کہتے ہیں سورہ محمد کی مذکورہ آیت میں اس کا بھی ذکر ہے۔

چو مساطریقہ: قیدیوں کوغلام باندی بنا کرفوج میں تقسیم کردیا جائے بید مسئلہ کا آخری حل ہے اور بیحل اسلام نے شروع نہیں کیا بلکہ

پہلے سے پیطریقہ چلا آ رہاتھا اسلام نے اس کو باقی رکھا ہے کیونکہ اس میں بہت ی مصلحتیں ہیں قید میں رکھنا اور کھلانا بلانا ملک کی تباہی کا باعث ہوسکتا ہے اور مفت چھوڑ دینا وہال جان بن سکتا ہے اور بلا وجہ قل کرنا انسانیت کے خلاف ہے اس لیے قیدیوں کے مسئلہ کا آ خری حل غلامی ہے دنیا کواگر میطل پسندنہیں تو وہ اس سے بہتر حل پیش کرے۔

مذاجب فقہاء: كافر قيدى مسلمانوں كے پاس قيد ہوجائيں ان كے بارے ميں چار حكم نصوص ميں منقول ہيں: (١) بغير فديه ليے حچوڑ دینا (۲) فدآ ءعام یہ ہے کہ مفادہ بالمال ہویا الاسیر ہواد لے بدلے (۳) القتل (۴) استر قاق یعنی غلام بنایا جائے۔ان میں سے جودواخیری حکم ہیں بالا جماع جائز ہیں امام اپنی صوابدید پرعمل کرے۔

اولین جوہیں پیجائز ہیں یانہیں (۱) احناف کی کتابیں جو کہ مشہور ہیں ان میں عدم جواز ہے (۲) دیگرائمہ کے ہاں پیجائز ہے احناف كمت بين: فامامناوانافداء، يمنوخ ب،

﴿ فَاقَتُكُوا الْمُشْرِكِيْنَ حَيْثُ وَجَلْ أَمُوهُمْ ﴾ (التوب:٥) آيه ناسخ ہے ديگرائمہ كے ہاں يہ پہلى دوصورتين بھى جائز ہيں اوروه منسوخ نہیں سمجھتے۔

امام محمد رالیٹیا؛ کا قول سیر کبیر میں نقل کیا گیاہے کہ جہال ضرورت شدیدہ ہوتو وہاں پر بیمن بھی جاٹڑ ہے جب یہ جائز ہے تو فدآ ء توبطريق اولى جائز ہوگا۔

**سوال:**غزوه بدرمين توفديه ليا گيا؟

جواب: بيال وقت كاوا تعدب جب اجمى، ﴿ فَاقْتُلُواالْمُشْرِكِيْنَ حَيْثُ وَجَدُنْتُمُوهُمْ ﴾ نازل نه مولَى تقى \_

سوال: جب اختیارد دیا گیا تو پهرعماب کیون نازل موا؟

جواب: یہ تخییر بطورامتحان کے تھی یہ بطوراباحت کے نہ تھی اس کی نظیر جیسے از واج مطہرات کوتخییر دی گئی کہ اگر چاہوتو دنیا اختیار کرلو مستصيں چھوڑ دیا جا تاہے اوراگر چا ہوتو حضور مَرَّالْفَيَّةَ کے ساتھ رہنااختیار تو تخییر بطورامتحان کے تھی۔ سسند بركلام: وروى ابن عون عن سيرين

سوال: بدروایت مرسل کیے بن گئ جبکہ صحابی حضرت علی مالینی کاذ کرموجود ہے؟

**جواب:** صحیح جواب میہ ہے کہ اس نسخہ میں حضرت علی خالتو کا ذکر میہ کا تب کی خطاء ہے مصری نسخوں میں ہے عن عبیدہ عن النبي مَ<u>رَا شَکِيَا</u> مَمَّا ۲) یہاں مرسل کا اصطلاحی معنی افراد نہیں بلکہ مرسل جمعنی منقطع مراداورا نقطاع یوں ہے کہ ابن عون کی جتنی بھی روایات ہیں ابن سیرین ہے وہ سب ہشام کے واسطہ سے ہیں یہال ابن عون براہ راست ابن سیرین سے روایات کررہے ہیں۔

## بَابُمَاجَآءَ فِي النَّهْيِ عَنْ قَتُلِ النِّسَآءِ وَالصِّبْيَانِ

باب ۱۸: جنگ میں خواتین اور بچوں کوتل کرنے کی ممانعت

(١٣٩٣) أَنَّ اِمْرَأَةً وُجِلَتْ فِي بَعْضِ مَغَاذِي رَسُولِ اللهِ ﷺ مَقْتُولَةً فَأَنْكُرَ رَسُولُ اللهِ ﷺ ذٰلِكَ وَنَهٰى عَنْ

#### قَتْلِ النِّسَاءِ وَالصِّبُيَانِ.

تَوَجِّ پَعَنَّهُ: حَصْرت ابن عمر مُثَاثِماً بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مُلِّ اُلْتُكَاثِّ کی ایک جنگ میں ایک خاتون مقتول پائی گئ تو نبی اکرم مُلِّلْتُكَاثِّ نے اس بات پر سخت ناراضگی کا اظہار کیا اور آپ نے خواتین اور بچوں کو آل کرنے سے منع کردیا۔

(١٣٩٥) قال قُلتُ يَارَسُولَ الله ﷺ إِنَّ خَيْلَنا أُوطِئَتُ مِن نِسَاءِ المُشْرِكِيْنَ وَأُولَادِهِم قَالَ هم مِنْ ابَائِهم.

جنگ میں صرف فوجیوں کو جولڑنے کے لیے آئے ہیں قتل کیا جاتا ہے عام شہریوں کوتل نہیں کیا جاتا ای طرح فوج کے ساتھ جو عورتیں بیخ غلام اور نوکر آئے ہیں۔ بیخ غلام اور نوکر آئے ہیں ان کو بھی قتل نہیں کیا جاتا نہ ان کے دوکا نداروں کوتل کیا جاتا ہے جو فوجیوں کے ساتھ دوکا نیں لے کر آئے ہیں۔ فائ کا : یہ پرانے زمانہ کی بات ہے جب جنگ میں اختیار ہوتا تھا اب تو فضائی جنگ بھی ہوتی ہے جس میں بم پھینکے جاتے ہیں اور میزائل داغے جاتے ہیں اب یہ بات اختیار میں نہیں رہی کہ جسے چاہیں ماریں اور جسے چاہیں نہ ماریں آج کی جنگ میں جان و مال کی تباہی پہلے سے ہزاروں گناہ زیادہ ہوتی ہے۔

#### باب

# باب: شمن كوجوتل كيا جائے آگ ميں جلايا نہ جائے

(١٣٩٧) قَالَ بَعَثَنَا رَسُولُ اللهِ عَلَيْ فِي بَعْثِ فَقَالَ إِنْ وَّجَداتُّم فُلانًا وفُلانًا لِرَجُلَينِ مِنْ قُريُشٍ فَا عُرِ قُوهُما بِالنَّارِ ثُلَمَ قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْ حِينَ أَرَدُنَا الْخُرُوجَ إِنِّى كُنتُ آمَرُتُكُم اَنْ تَحْرِقُوا فُلانًا وفلانًا بِالنَّارِ وَإِنَّ النارَ لا يُعذِّبُ مِها إِلَّا اللهُ فَإِنْ وَجَداتُمُوهُما فَاقُتُلُوهُما.

ترکیجی نئم: حضرت ابو ہریرہ وہ نی نئے بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مِنَافِیکَا نَانِ ہمیں ایک مہم پر روانہ کیا آپ نے ارشاد فر مایا۔ اگرتم فلاں اور فلاں شخص کو پاؤ آپ مِنَافِکَا فَانِ اور خلال شخص کو پاؤ آپ مِنَافِکَا فَانِ دونوں کوآگ سے جلا دینا پھر نبی اکرم مِنَافِکَا فَانِ خبر دیکھا کہ ہم روانہ ہونے لگے ہیں تو آپ نے ارشاد فرمایا: میں نے تہیں یہ ہدایت کی تھی کہ تم فلاں اور فلاں کوآگ کے ذریعے جلادینا، آگ کے ذریعے عذاب صرف اللہ تعالیٰ دے سکتا ہے اگرتم ان دونوں کو پاؤ تو انہیں قل کردینا۔

#### بَابُمَاجَآءَ فِي الْغُلُوْل

# باب ١٩: مال غنيمت مين خيانت كرنا

(١٣٩٤) مَنْمَّاتَ وهُوبَرِ نُؤْمِنْ ثَلَاثٍ الْكِبْرُو الْعُلُولُ وَالنَّانُنُ دَخَلَ الْجَنَّةَ.

تَرَجِّچَنَّهُ: حضرت ثُوبان مُن تُنْخَهُ بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مُطِّنْظِیَّةً نے ارشا وفر مایا ہے۔ جو شخص اس حالت میں مرے کہ وہ تکبراور مال غنیمت میں خیانت اور قرض سے بری الذمہ ہوتو وہ جنت میں داخل ہوجائے گا۔

# (١٣٩٨) مَنْ فَارَقَ الرُّوحُ الْجَسَلَ وهُوَ بَرِ يُؤْمِنُ ثَلَاثٍ ٱلْكَنْزُ وَالْغُلُولُ وَالنَّانُينُ دَخَلَ الْجَنَّةُ.

ترکیجی کنی: حضرت ثوبان نظافتی بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مَطَّلِفِیکَا بیات ارشاد فرمایا ہے۔جس شخص کی روح جسم سےاس عالم میں جدا ہو کہ وہ تین چیزوں سے بری الذمہ ہو،خزانہ اکٹھا کرنے ، مال غنیمت میں خیانت کرنے اور قرض سے، تو وہ شخص جنت میں داخل ہوگا۔

(١٣٩٩) قِيْلَ يَارسولَ الله ﷺ إِنَّ فُلانًا قَيِ استُشْهِلَ قَال كَلَّا قَدرَ أَيْتُهُ فِي النَّارِ بِعَبَاءَةٍ قَدغَلَّهَا قال أَمُيَا عُمَرُ فَنَادِ أَنَّهُ لَا يَنُ خُلُ الجنةَ إِلَّا المُومِنُونَ ثَلاثًا.

توکنچیننه: حضرت ابن عباس ٹاٹٹی بیان کرتے ہیں: حضرت عمر بن خطاب ٹاٹٹی نے مجھے یہ بات بیان کی ہے۔ نی اکرم میکنٹی کی خدمت میں یہ بات بیان کی ہے۔ بی اکرم میکنٹی کی خدمت میں یہ بات میان کی ہے۔ ہر گزنہیں میں نے خدمت میں یہ بات عرض کی گئے۔ یا رسول الله میکنٹی افغال شخص شہید ہو گیا ہے، نبی اکرم میکنٹی کی اگرم میکنٹی کی اس نے مال غنیمت میں سے خیانت کے طور پرلیا تھا۔ پھر نبی اکرم میکنٹی کی آرشاد فرما یا۔ عمران کروکہ جنت میں صرف اہل ایمان داخل ہوں گے، اور یہ تین مرتبہ اعلان کرو۔

تشریعے: اس حدیث میں مؤمن سے مؤمن کامل مراد ہے اور مؤمن کامل وہ ہے جس کے نامہ اعمال میں کوئی کبیرہ گناہ نہ ہواور نجات اولی کے لیے ایمان کامل شرط ہے اور مال غنیمت میں خیانت کرنا کبیرہ گناہ ہے اس لیے نبی سِرَافِیَکَیَّ نے اس کومعذب دیکھا۔

# بَابُ مَاجَآءَ فِي خُرُوْجِ النِّسَآءِ فِي الْحَرُبِ

#### باب ۲: جنگ کے دوران خواتین کا جانا

(١٥٠٠) قَالَ كَانَ رَسُولُ الله ﷺ يَغُزُو بِأُمِّر سُلَيمٍ وَنِسُوَةٍ مَّعَها مِنَ الْأَنصارِ يَسْقِينَ المَاءَويُدَاوِيْنَ الْجُرْخي.

تر بخبختی: حضرت انس ٹڑٹٹو بیان کرتے ہیں نی اکرم مُلِّفَظِیَّا سیدہ امسلیم ٹڑٹٹو اوران کے ہمراہ چند دیگرانصاری خواتین کو جنگ میں ساتھ لے کر گئے تھے جویانی پلایا کرتی تھیں، بیاروں (یعنی زخمیوں) کو دوا دیا کرتی تھیں۔

تشرنیج: عورتوں پر جہاد فرض نہیں جیسا کہ بخاری باب جہاد النساء میں ۲۰۴ ج: اپر حضرت عائشہ رہ النہ کی روایت ہے ای طرح النم البہاد الج اس کی وجہ حثی نے ابن ابطال سے بیفل کی ہے کہ چونکہ عورتوں کے حق میں تستر اور مردوں سے اجتناب مطلوب ہے جو وجوب جہاد کی صورت میں مشکل ہے اس لیے جہاد واجب نہ ہوا۔ تا ہم اس کا بیہ مطلب نہیں کہ عورتیں قطعا جہاد میں نہیں جاسکتیں کیونکہ متعدد صحابیات کا جہاد میں جانا ثابت ہے جومریضوں کی دیکھ بھال وغیرہ جیسے امورسر انجام دیتیں۔

# بَابُ مَاجَآءَ فِئ قَبُوْلِ هَدَايَا الْمُشْرِكِيْنَ

## باب٢١: مشركين كے تحاكف قبول كرنا

(١٥٠١) إِنَّ كِسْرِي آهُلِي لَهُ فَقَيِلَ وَإِنَّ الْمُلُوكَ آهُدَو اللَّهِ فَقَيِلَ مِنْهُم.

۔ توکیچنکہ، حضرت علی ٹٹاٹنو نبی اکرم مُطِّلِظُنِیَّا کے بارے میں یہ بات نقل کرتے ہیں: کسری نے آپ کی خدمت میں تحفہ بھوا یا تو آپ نے اسے قبول کرلیا۔ای طرح بادشا ہوں نے آپ کی خدمت میں تحا کف بھوائے تو آپ نے انہیں قبول کرلیا۔

#### ناب

# باب ۲۲:مشر کین کے تحا نف قبول کرنا مکروہ ہے

(۱۵۰۲) اَنَّه اَهُلَى لِلنَّبِيِّ ﷺ هَرِيَّةً لَّه اَوْ نَاقَةً فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ اَسُلَمْتَ قَالَ لَا قَالَ فَالِّي نُهِيْتُ عَنِ زَبُّنِ الْمُشْرِكِيْنَ.

تو بنج تنبی: حضرت عیاض بکن حمار بیان کرتے ہیں۔انہوں نے نبی اکرم میل فیکٹی کی خدمت میں اپنی طرف سے ایک تحفہ (راوی کو شک ہے یا شاید بیدالفاظ ہیں ) ایک اوٹی پیش کی تو نبی اکرم میل فیکٹی آنے ارشاد فرمایا: تم نے اسلام قبول کر لیا ہے؟ انہوں نے عرض کی نہیں، تو نبی اکرم میل فیکٹی آنے ارشاد فرمایا: مجھے مشرکین کے تحاکف قبول کرنے سے منع کیا گیا ہے۔

تشرنیح: یہ جو نبی طَلِّنْظِیَّةً نے ہدیہ قبول نہیں کیا تھا تو وہ ہدیہ دینے والے کی مصلحت سے تھا بعض مرتبہ ہدیہ واپس کر دیا جائے تو اس سے ہدیہ دینے والی کی اصلاح ہوجاتی ہے۔

# بَابُمَاجَاءَفِىٰ سَجُدَةِ الشُّكُر

# باب ۲۳: سجده شکر کابیان

(١٥٠٣) أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ أَتَاهُ أَمْرٌ فَسُرَّ بِهِ فَخَرَّ يِلْهِ سَاجِمًا.

تَوْجِهِكُنُهِ: حضرت ابوبكر مِنْ النَّهُ بيان كرتے ہيں نبی اكرم مُؤَلِّفَظُةً كے پاس ایک اطلاع آئی جس سے آپ بہت خوش ہوئے تو آپ مُؤلِّفَظُةً سجدہ میں چلے گئے۔

تشریعے: جب کوئی خوش کن خبر پہنچے یا فرحت افزا معاملہ پیش آئے یا کوئی آفت ومصیبت ملے تو اللہ تعالیٰ کا شکر بجالانا مسنون ہے اور شکر بجالانے کے دوطریقے ہیں کامل اور ناقص ۔ کامل شکر بجالانا یہ ہے کہ کم از کم دونفلیں پڑھے اور زیادہ پڑھے تو اور بھی بہتر ہے اور ناقص شکر بجالانا یہ ہے کہ سجدہ تلاوت کی طرح سجدہ شکر کرے سجدہ شکرا حناف کے نزدیکے بھی مشروع ہے اور امام اعظم مرایشیائے ہے جو مروی ہے کہ لحدید کا آپ نے اس کونہیں دیکھا یعنی اس کوشکر تام نہیں سمجھا شکر تام دونفلیں پڑھنا ہے اور فتح مکہ کےموقع پر آپ مَلِّفْتُكُمْ نے جوآٹے تھ نفلیں پڑھی تھیں ان کے بارے میں امام احمد راہی غیا فرماتے ہیں کہ ہوسکتا ہے وہ نفلیں فتح مکہ کے شکریہ کی پڑھی ہوں۔

#### بَابُمَاجَاءَ فِي أَمَانِ الْمَرْأَةِ وَالْعَبْدِ

#### باب ۲۴: عورت اورغلام کا امان دینا

# (١٥٠٣) أَنَّ المَرُ أَقَالِتَ أُخُذَ لِلْقَومِ يعنى تُجِيرُ على الْمُسْلِمِينَ.

ترَخِجِكُنُم: حضرت ابو ہریرہ وہ اللہ نی اکرم مُلِفَقِعَةً كامیفرمان نقل كرتے ہیں:عورت لوگوں كی طرف سے بناہ دے سكتی ہے۔ يعنی ملمانوں کی طرف سے پناہ دے سکتی ہے۔

# (١٥٠٥) أَنَّهَا قَالَتُ أَجَرُتُ رَجُلَينِ مِنْ أَصْمَا لِي فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ قَدَا أَمَّنَّا مَنَ أَمَّنْتِ

تَرَفِيْجِهَنُهُ: سيده ام مانی ناتي بيان کرتی بين ميں نے اپنے سسرالی عزيزوں ميں سے دوآ دميوں کو پناه دی تو نبي اکرم مُؤَلِّفَيْجَ فَي ارشاد فرمایا: جسے تم نے بناہ دی ہے ہم بھی اسے بناہ دیتے ہیں۔

اگر کوئی مسلمان عورت کسی کافر کو پناہ دے تو اس کا پناہ دینامعتبر ہے اب اس کافر کوقتل کرناکسی کے لیے جائز نہیں اس طرح جو غلام ماذون فی القتال ہے لینی وہ جنگ میں شامل کرلیا گیا ہے جیسے حضرت عمیر خالفتہ جنگ خیبر میں شامل کر لیے گئے تھے ایساغلام اگر کسی کا فرکو پناہ دیے تو وہ پناہ بھی معتبر ہے اور اگر وہ غلام جنگ میں شامل نہیں کیا گیا تو اس کا پناہ دینا معتبر نہیں۔

#### بَابُمَاجَآءَفِيالُغَدُر

## باب ۲۵: عهد شکنی کا بیان

(١٥٠٢) كَانَبَيْنَ مُعَاوِيَةً وبَيْنَ آهلِ الرُّومِ عَهُنَّ وَكَان يَسِيرُ فِي بِلادِهِم حَثَّى إِذَا انْقَطَى الْعَهُ لُ أَغَارَ عَلَيهِم فَإِذَا رَجُلٌ عَلَى دَابَّةٍ أَوْ عَلَى فَرَسٍ وهُو يَقُولُ اللهُ عَلَى أَكْبَرُ وَفَاءُ لا غَلَرَ وَإِذَا هُو عَمْرُو بِنُ عَبْسَةَ فَسَأَلَهُ مُعَاوِيّةُ عَنْ ذٰلِكَ فَقَالَ سَمِعْتُ رسولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: مَنْ كَان بينه وبينَ قَومٍ عَهْدٌ فَلَا يَحُلَّقَ عَهُدًا ولَا يَشُدَّنَهُ حَتَّى يَمْضِيَ أَمَلُهُ اويُنُبَنُ الدهِم عَلى سَوَاءِ قَالَ فَرَجَعَ مُعاوَيَةُ بِالنَّاسِ.

ترکنجی تنبی بن عامر بیان کرتے ہیں۔حضرت معاویہ زائنی اور رومیوں کے درمیان امن معاہدہ چل رہا تھا تو حضرت معاویہ زائنی نے ان کی طرف پیش قدمی شروع کی جیسے ہی معاہدے کا وقت ختم ہوا تو ان پر حملہ کر دیا۔ ای دوران ایک مخص اپنے جانور پر یا شاید ا پنے گھوڑے پرسوارتھا اور وہ یہ کہدرہاتھا اللہ اکبروعدہ پورا ہوا ہے کوئی عہدشکنی نہیں ہوئی۔ وہ حضرت عمر و بن عبسہ مخاتی تھے۔حضرت معاویہ خاتی نے ان سے اس بارے میں دریافت کیا تو انہوں نے بتایا۔ میں نے نبی اکرم مِرَافِظَیَّا ہم کو یہ ارشاد فرماتے ہوئے سا ہے۔

جس شخص کا کسی قوم کے ساتھ امن معاہدہ چل رہا ہوتو جب تک اس کی طے شدہ مدت پوری نہیں ہو جاتی یا وہ دشمن کوآگاہ نہیں کر دیتا اس کی خلاف ورزی نہ کرے اور اسے توڑے نہیں۔

#### بَابُ مَاجَآءَ أَنَّ لِكُلِّ غَادِرِ لِوَاءً يَوْمَ الْقِيْمَةِ

# باب٢١: قيامت كيون مرعهدشكن كي لئي مخصوص حجفاله اموكا

(١٥٠٤) إنَّ الغَادِرَ يُنْصَبُ لَه لِوَاءٌ يَوْمَ الْقِيَامَةِ.

تَوَجِّجِهَا بَهِ: حضرت ابن عمر وَالْتَهُ بَيان كرت بين مين نے نبي اكرم مَلِّنْ فَيَعَ كُوبِ ارشاد فرماتے ہوئے سنا ہے: قيامت كے دن ہرعهدشكن كے لئے جھنڈ اگاڑھا جائے گا۔

تشرفیم: اہل عرب کا بیدستورتھا کہ جب کی کی نیک تشہیر کرتے تو اس کے آگے جھنڈ اگاڑتے اور جب کی کورسوا کرتے تو اس کی پشت پر جھنڈ اکھڑا کرتے آنحضور مَرْاَلْفَیْکَمَ نے اس کے مطابق بیارشاد فرمایا چنانچہ پوری حدیث اس طرح ہے: ینصب لکل غادر لواء عندا سته بقدد غدد ته لہذا بڑے غدار کا حجنڈ ازیادہ بلند ہوگا تا کہ وہ زیادہ رسواء ہو یہ گویا علامت میں سے ہے سزاتو الگ ہوگ۔

# بَابُ مَاجَاءَ فِي النُّزُوْلِ عَلَى الْحُكُم

# باب ٢٤: كسى كے فيصله كى شرط ير دشمن كا جنگ بند كرنا

(١٥٠٨) رُمِى يومَ الْآخُوابِ سَعُلُ بُنُ مُعاذٍ فَقَطَعُوا آ كُمَلُهُ او آ بُجَلَهُ فَعَسَمَهُ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ بِالنَّارِ فَانْتَفَخَتْ يَكُهُ فَلَمَّا رَاى ذَلكَ قَالَ اللهُ هَرِّ لَا يَعْفِي عَنِي يَكُهُ فَتَرَكَهُ فَلَا تُغْرِجُ نَفْسِى حَتَّى تَقِرَّ عَيِنى مِنْ يَنِي قُريَظَةً فَاسْتَمُسَكَ عِرُقُهُ فَمَا قَطَرَ قَطْرَةً حَتَّى نَزَلُوا عَلَى حُكْمِ سَعُدِ بُنِ مُعاذٍ فَارُسَلَ اللهِ فَكَمَ انْ مَنْ يَعْفِ مَنْ مَعَاذٍ فَارْسَلَ اللهِ فَكَمَ اللهِ فَيَهِم مَنْ مَعَادٍ فَارْسَلُ اللهِ عَلَى مُعَادٍ فَارَسَلُ اللهِ فَيَهِم اللهُ فَيْ المُسْلِمُونَ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَى مُكُمّ اللهِ فِيهِم وَكَانُوا آرُبَعَ مِاءَةٍ فَلَمَّا فَرَغَ مِنْ قَتْلِهِم انْفَتَقَ عِرْقُهُ فَمَاتَ.

تو پیجانہ: حضرت جابر وہ اللہ بیان کرتے ہیں: غزوہ احزاب کے موقع پر حضرت سعد بن معاذی ہے ہیں۔ کو تیرلگ گیا جس نے ان کی ایک رگ کاٹ دی، نبی اکرم میر اللہ بین آگ کے ذریعے داغ لگوایا تو ان کا ہاتھ سوج گیا جب انہوں نے بید یکھا تو بید عاکی اے اللہ! میری جان کواس وقت تک نہ نکالنا جب تک بنوقر یظ کے حوالے سے میری آئکھوں کو ٹھنڈا نہ کر دے تو ان کی رگ سے خون نکانا بند ہو گیااس کے بعدایک قطرہ بھی نہیں گرا یہاں تک کے جب ان لوگوں نے حضرت سعد بن معاذی تھی ہے کو ثالث تسلیم کیا، تو نبی اکرم میر کھیا ہوایا اور انہوں نے بید فیصلہ کیا کہ ان کے مردوں کوئل کر دیا جائے اور ان کی خواتین کو زندہ رکھا جائے اور مسلمان ان سے کام لیس تو نبی اکرم میر کھی تھی ہے وہ لوگ چار سوافراد سے کام لیس تو نبی اکرم میر کھی جائے ارشاد فر مایا۔ تم نے ان کے بارے میں اللہ تعالی کے تکم کے مطابق فیصلہ دیا ہے وہ لوگ چار سوافراد

سے جب مسلمان ان کے قبل سے فارغ ہوئے تو حضرت سعد مثالثور کی رگ میں سے خون بہنا شروع ہو گیا اور ان کا انتقال ہو گیا۔

(١٥٠٩) أَقُتُلُوا شُيُوخَ الْمُشْرِكَيْنَ وَاسْتَحْيَوا شَرْخَهُم وَالشَّرْخُ ٱلْغِلْمِانُ الَّذِينَ لَم يُغْبِتُوا.

۔ توکیچپئنہ: حضرت سمرہ بن جندب بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطَّنْتُ ارشاد فر مایا:مشرکین کے عمر رسیدہ لوگوں کونل کر دوالبتہ ان کے بچوں کوزندہ رہنے دو۔

(١٥١٠) قَالَ عُرِضْنَاعَلَى النَّبِيِّ ﷺ يَوْمَ قُرِيُظَةً فَكَانَ مَنْ ٱنْبَتَ قُتِلَوْمَن لَّم يُنْبِثُ خُلِّى سَبيلُهٰ فَكُنْتُ مِنَّنَ لَّم يُنْبِثُ فَكُلِّى سَبِيْلِى.

تر بخب بہر حضرت عطیہ قرظی ٹاٹٹو بیان کرتے ہیں۔ ہمیں جنگ قریظہ کے دن نبی اکرم مُؤَفِظِیَّۃ کے سامنے پیش کیا گیا توجس لڑکے کے زیر ناف بال اُگ چکے تھے اسے قل کر دیا گیا۔ اور جس کے نہیں اگے تھے اسے چھوڑ دیا گیا میں ان لوگوں میں سے تھا جس کے بال نہیں اُگے تھے تو مجھے چھوڑ دیا گیا۔

ال باب میں تین حدیثیں ہیں پہلی اور تیسری حدیث کا تعلق غزوہ بنو قریظہ سے ہاوردوسری حدیث عام ہے۔

فائے 0: جب حضرت معافر ٹی ٹینو فیصلہ کے لیے بلائے گئے تو وہ گدھے پر سوار ہو کر آئے تھے جب وہ کیمپ کے قریب پہنچ تو نبی سوائی ہو کی سے اس کے قبیلے کے لوگوں سے فرمایا: قوموا الی سیدں کھ اپنے سردار کی طرف کھڑے ہوؤیتی وہ بیار ہیں ان کوسہار ادے کراتارو کچھلوگ اس سے قیام تعظیمی کے جواز پر استدلال کرتے ہیں گرید استدلال درست نہیں یہ استدلال جب ہوسکتا ہے کہ قوموا لسیدں کھ ہویتی اپنے سردار کے لیے کھڑے ہوؤ جبکہ حدیث میں لام نہیں ہے بلکہ الی ہے اور اس کے معنی وہ ہیں جواو پر بیان کے گئے ہیں۔

#### بَابُ مَاجَآءَ فِي الْحَلُفِ

#### باب ۲۸: باجمی تعاون کا معاہدہ کرنا

(١٥١١) فِي خُطْبَتِهِ أَوْفُوا بِحَلْفِ الْجَاهِلِيَّةَ فَإِنَّه لا يَزِيْدُهُ يعني ٱلْإِسْلَامُ إِلَّا شِتَّةً وَلَا تُحَدِثُوا حِلْفًا فِي الْإِسْلامِ.

توکیجهانم، عمره بن شعیب نظائد اپنو والد کے حوالے سے اپنے دادا کا یہ بیان نقل کرتے ہیں: نبی اکرم میکن نظیم نے اپنے خطبے میں یہ بات ارشاد فرمائی۔ زمانہ جاہلیت کے حلف کو پورا کرو کیونکہ اسلام اس کی شدت میں اضافہ ہی کرتا ہے اور اسلام (قبول کر لینے کے بعد کسی کا فرقبیلے کے ساتھ ) تم کوئی معاہدہ نہ کرو۔ یعنی اس بات کا معاہدہ کہ کسی جنگ کی صورت میں تم ان کا ساتھ دو گے۔

زمانہ جاہلیت میں عربوں کی کوئی با قاعدہ حکومت نہ تھی بلکہ محض قبائلی نظام تھا اس لیے لوگ دوسرے کی مدد کے لیے اتحاد کرتے بایں صورت کہ فریقین قسمیں کھاتے کہ ایک دوسرے کی مدد کریں گے اور میراث باہم لینے کا عہد و پیان بھی کرتے ایسے معاہدے کو حلف ( کبسسرالحاء) کہا جاتا تھا۔

دوسرى طرف اسلام نے جاہليت كى رسومات ميں سے بعض كويكسرختم كرديا تقابعض كو باتى ركھا۔

**تشریع:** زمانہ جاہلیت میں لوگ آپس میں قتمیں کھا کرمعاہدہ کیا کرتے تھے کہ ہم ہرحال میں متحدر ہیں گے اور حاجت مندوں کی مدوکریں گے نبی مَرِ النظام نے فرمایا بیدمعاہدے پورے کرویعنی ان پرعمل کرو کیونکہ اسلام اس قشم کے معاہدوں کی تاکید ہی · کرتا ہے ان کو کالعدم قرار نہیں دیتالیکن اب اسلام میں اس قتم کے معاہدوں کی ضرورت نہیں کیونکہ اسلام خود ایک مضبوط رشتہ ہے اب اس کی بنیاد پر تعاون ہونا چاہیے اورظلم وزیادتی کی اسلام خودممانعت کرتا ہے پس اس کے ازالہ کے لیے کسی تحا کف کی ضرورت تہیں۔

# بَابُفِىُ اَخُذِ الْجِزُيَةِ مِنَ الْمَجُوْسِىّ

#### باب ۲۹: مجوسیوں سے جزیہ لینا

(۱۵۱۲) كُنْتُ كَاتِبًا لِجَزْءِ بْنِ مُعَاوِيَةً عَلَى مُنَاذِرَ فَجَاءَ نَاكِتَابُ عُمَرَ انْظُرْ فَجُوْسَ مَنْ قِبَلَكَ فَخُنْ مِنْهُمُ الْجِزْيَةَ فَإِنَّ عَبُكَ الرَّحْمٰنِ بْنَ عَوْفٍ أَخْبَرَنِي أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ أَخَذَا لَجِزْيَةَ مِنْ فَجُوسِ هَجَرَ.

تونیخ په بنها: حضرت بجاله بن عبده بیان کرتے ہیں: مین حضرت جزء بن معاویہ کا" مناذر" کے مقام پرسیکرٹری تھا حضرت عمر <sub>ڈاٹائی</sub> کا خط ہارے پاس آیا انہوں نے فرمایا۔ اپنے علاقے کے مجوسیوں سے جزیہ وصول کرو کیونکہ حضرت عبد الرحمٰن بن عُوف نے مجھے یہ بات بتائی ہے۔ نبی اکرم مَلِّ فَضَّحَةً نے ہجر کے رہنے والے مجوسیوں سے جزیہ وصول کیا تھا۔

(١٥١٣) أَنَّ عُمَرَ كَانَ لَا يَأْخُذُا الْجِزْيَةَ مِنَ الْمَجُوسِ حَتَّى آخْبَرَهُ عَبْدُ الرَّحْنِ بْنُ عَوْفٍ آنَ النَّبِيَّ عَيْقَا خَذَ الْجِزْيَةَ مِنْ هَجُوْسِ هَجَرَ.

تونجچهنبه: حضرت بجاله ولائنو بیان کرتے ہیں: حضرت عمر والنوء مجوسیوں سے جزیہ ہیں لیتے تھے یہاں تک کہ حضرت عبد الرحمٰن بن عوف ٹٹاٹنڈ نے انہیں بتایا۔ نبی اکرم مُلِّلْظُیُکَاتِّ نے ججرے رہنے والے مجوسیوں سے جزیہ وصول کیا تھا۔

# (١٥١٣) أَخَلَرَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ الْجِزِيَّةَ مِن قَجُوسِ الْبَحْرَيْنِ.

ترکنجی کمبر: حضرت سائب بن یزید منافخه بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَثَلِّفَتُكَا أَنْ يَحْرِين كے رہنے والے مجوسیوں سے جزیہ وصول کیا تھا۔ حضرت عمر وللفيد كو پہلے تر دوتھا كه آيا مجوس سے جزيدليا جائے يانہيں؟ توحضرت عبدالرحمٰن بن عوف والفيد نے حديث بيان كى حبیما کہ باب کی دوسری ہے اس لیے حضرت عمر وٹائٹونہ نے عام فر مان جاری فرمادیا مجوس سے جزیہ لینے پر اجماع ہے۔ مَدامِب نَقْب م: ﴿ امام ثنافعي رَاليُّلا كَنز ديك جزيه صرف ابل كتاب اور مجوس سے ليا جائے گا۔

 حنفیہ کے نزدیک جزیرۃ العرب میں جومشرکین ومجوی ہیں ان کے سواتمام کفار سے لیا جائے گا لیعنی مشرکین عرب کے لیے ریہ رخصت نہیں ان کے لیمل یا اسلام ہے لشدة كفر همر

③ امام مالک اور اوز اعی میشنی کے نزدیک سوائے مرتد کے باتی تمام کفار سے لیا جائے گاتفصیل ودلائل سے معذرت کی وجہ پہلے بیان کی جاچکی ہے۔

# بَابُمَاجَآءَ مَايَحِلُ مِنْ أَمْوَالِ أَهْلِ الذِّمَّةِ؟

# باب • ١٠ فرميوں كے مال ميں سے كون مى چيز حلال ہے؟

(١٥١٥) قُلْتُ يَارَسُول الله ﷺ إِنَّا نَمُرُّ بِقَومٍ فَلَا هُم يُضِيفُونَا ولَا هُمْ يَئُلُّون مَالَنَا عَلَيهِم مِنَ الْحَقّ ولا نَعْنُ نَأْخُنُمِنْهُم فَقَالَ رَسُولُ الله عَلَيْ إِنْ آبَوْ اللَّا أَنْ تَأْخُنُوا كَرُهَا فَخُنُوا.

تریخچهنم: حضرت عقبہ بن عامر والنو بیان کرتے ہیں۔ میں نے عرض کی۔ یارسول الله مطِّلطَ ﷺ؛ جب ہم کسی قوم کے باس ہے گزرتے ہیں اور وہ ہماری مہمان نوازی نہیں کرتے اور ہمارا ان پر جوحق ہے وہ اسے ادانہیں کرتے۔ نہ ہی ہم (معاوضہ دے کر) ان سے کوئی چیز حاصل کر سکتے ہیں (الی صورت میں ہمیں کیا کرنا چاہیے؟) تو نبی اکرم مَثَلِّ اُلْتُنْ اَنْ اللهِ اللهِ اللهِ الله الله الكاركرتے ہیں توتم ان ہےز بردسی وصول کرلو۔

تشريع: آنحضور مَلِنَفَيَامَ كعهدمبارك مين جب كونى كشكركسي مهم پرروانه موتا تفاتو وه رسدساتھ لے كر جلتا تفامگر جھوٹالشكر رسدساتھ كرلے نہيں چل سكتا تھا۔اس ليے اس زمانه كا دستورتھا كەچھونالشكرجس گاؤں سے گذرے گاؤں والے اس كى ايك وقت دعوت كريں یاان کی ضرورت کی چیزیں فروخت کریں پیطریقہ پہلے سے چلا آ رہاتھا پھرجب اسلام کا زمانہ آیا توغیرمسلموں کو چونکہ مسلمانوں ہے بیرتھااس لیےوہان کی دعوت نہیں کرتے تھے نہان کو کھانے پینے کی چیزیں فروخت کرتے تھے جس کی وجہ ہے مسلمانوں کویریشانی کا سامنا تھا انہوں نے آپ مُلِّفِظَةً ہے اس پریشانی کا تذکرہ کیا تو آپ مُلِفِظَةً نے فرمایا اگر وہ تمہیں خوشی سے نہ دیں تو زبر دستی لے لو(اور دام ان کودے دو)۔

#### بَابُمَاجَآءَ فِي الْهِجُرَةِ

#### باب اس: ججرت كابسان

(١٥١٧) يَومَ فَتُحمَّنَّةَ لَاهِجْرَةَ بَعْلَالْفَتْحُ ولكِنْ جِهَادُوَّنِيَّةٌ وَإِذَا اسْتُنْفِرُتُم فَانْفِرُوا.

تَوْجِهَا لَهُمْ: حَضرت ابن عباس وَالْمَنْ بيان كرتے ہيں: نبي اكرم مُطَافِيكَةً نے فتح مكہ كے دن يه بات ارشاد فرمائي - مكه فتح مونے كے بعد ہجرت باتی نہیں رہی البتہ جہاد اور نیت باتی ہیں جبتم سے جنگ میں نکلنے کے لئے کہا جائے توتم روانہ ہوجاؤ۔

ابن العربي والتيلية عارضه ميس لكھتے ہيں كہ جرت كى دوقتميں اگر جداب باقى ندر ہيں: ﴿ دِينِ اورْنَفْسِ كے خطرہ سے ( مكدوغير با جھوڑ کر) مدیندمنورہ جانا۔ ② حضور مُطَافِیَا کھا کہ ہاتھ پر بیعت کرنے کی غرض سے وہاں جانا۔ گرنفس ہجرت قیامت تک باتی ہے۔ لینی جب ہجرت پرقدرت ہواور دین کوخطرہ لاحق ہوتو ہجرت لازی ہوگی مگرسوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ آج دنیا میں کون کی جگہ ہے جہاں دین کوخطره در پیش نہیں؟ یعنی ہر جگہ کچھ نہ کچھ گناہ ناگزیر تو ہیں ہی۔

اس کے لیے ابن العربی ویٹی یا نے بیضابطہ بیان فرمایا ہے کہ جہاں نسبتا کم مظالم اور اقل معاصی ہوں اس کی طرف ہجرت کرے۔
جس دار الکفر میں رہ کر دین پرعمل کرنا ممکن نہ ہو وہاں سے ہجرت کرنا واجب ہے رہی یہ بات کہ کہاں جا کیں ؟ بیسو چنا نہیں اللہ تعالی انتظام کرنے والے ہیں: ﴿ وَ مَنْ یُنْهَا جَدْ فِیْ سَبِیلِ اللّٰهِ یَجِنْ فِی الْاَرْضِ صُوٰغَمًا گیؤیرًا وَسَعَدًا ﴾ (الناء:١٠٠) یعنی جوالله کے دین کے لیے اپنا وطن چھوڑ دے گا وہ زمین میں جانے کی بہت جگہ پائے گا اور وسعت الله تعالی اس کا انتظام فرما کیں گے بس دار الکفر میں دین پرعمل کرنا ممکن ہو دار الکفر میں دین پرعمل کرنا ممکن ہو جسے آج کا ہندوہ ہاں دین پرعمل کرنا ممکن ہو جسے آج کا ہندوستان تو وہاں سے ہجرت ضروری نہیں۔

## بَابُمَاجَآءَفِى بَيْعَةِ النَّبِيِّ النَّيْ

#### باب ٣٢: نبي صَلِّلْنَكَيَّةُ سے بیعت جہاد کرنے کا بیان

(١٥١८) عَنْ جَابِرِ بِنِ عَبْدِ اللّٰهِ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى ﴿ لَقَنُ رَضَى اللّٰهُ عَنِ الْمُؤْمِنِيْنَ اِذْ يُبَايِعُوْنَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ ﴾ (الفتح: ١٨) قَالَ جَابِرٍ رَسِي بَايَعُنَا رَسُولَ اللهِ عَلَى آن لَّا نَفِرَّ ولَمْ نُبايِعُهُ عَلَى الْمَوْتِ.

تَوَجِّچَنَّهُ: حضرت جابر بن عبدالله مِنْ الله تعالیٰ کے اس فر مان کے بارے میں بیان کرتے ہیں۔

الله تعالیٰ ان اہل ایمان سے راضی ہو گیا جنہوں نے درخت کے نیچتم سے بیعت کی۔

حضرت جابر تُنَاتَّمَا بيان كرتے ہيں: ہم نے نبی اكرم مُطِّنْظَيَّةً كے دست اقدس پراس بات كی بیعت كی تھی كہ ہم فرارنہیں ہوں گے ہم نے آپ مُطِّنْظَةً كے دست اقدس پر مرجانے كی بیعت نہیں كی تھی۔

(١٥١٨) قَالَ قُلتُ لِسَلْمَةَ بْنِ الْأَكْوَعِ عَلَى آيّ شَيئِ بَايَعُتُم رسولَ الله عَلَيْ يُومَ الحُدَيْ بِيةِ قال عَلَى الْمَوتِ.

تر خبخ بنہ: ابوعبید بیان کرتے ہیں۔ میں نے حضرت سلمہ بن اکوع ٹراٹھے سے دریافت کیا۔ آپ لوگوں نے کس بات پر نبی اکرم سَرِ الْسَافِحَةِ کے دست اقدس پر حدیبیہ کے موقع پر بیعت کی تھی؟ تو انہوں نے فرمایا۔ موت پر۔

(١٥١٩) قَالَ كُنَّا نُبَايِعُ رَسُولَ اللهِ عَلَى السَّهُ عِوَالطَّاعَةِ فَيَقُولُ لَنَا قِيمَا اسْتَطَعُتُمُ.

تَرْجَجْهَنَّهُ: حضرت ابن عمر مُنْ النَّمُ بیان کرتے ہیں: ہم لوگول نے نبی اکرم مُطَّلِّفَتُمَ کے دست اقدس پراطاعت وفر مانبر داری کی بیعت کی تو آپ مُطَلِّفَتِیَ آئے ہم سے فر مایا۔ اس حد تک جس کی تم میں استطاعت ہو۔

(١٥٢٠) قَالَ لَم نُبَايِعُ رَسُولَ اللهِ عَلَى الْمَوتِ إِنَّمَا بَايَعُنَا هُ عَلَى آنَ لَّا نَفِرَّ.

تر کنج پہنٹہا: حضرت جابر بن عبداللہ ٹاٹٹن بیان کرتے ہیں: ہم نے نبی اکرم مُؤْفِیَکا کے دست اقدس پرموت کی بیعت نہیں کی تھی ہم نے اس بات کی بیعت کی تھی کہ ہم فرار نہیں ہوں گے۔

تشريع: ال باب مين حضرت جابر من الله كى دونول حديثول سے معلوم موتا ہے كه نبى كريم مَرافِظَيَّة كے ساتھ حديبيه ميں جو بيعت ہوئی تھی وہ موت پر نہتھی جبکہ حضرت سلمہ بن الاکوع نہائٹھ کی حدیث جواسی باب میں مروی ہے موت پر بیعت کی تصریح کرتی ہے تو بظاہر دونوں میں تعارض لگتا ہے۔

اس تعارض کور فع کرنے کی ایک صورت سے کہ بیعتوں کی دوشمیں بنالی جائیں کہ بعض صحابہ نے موت پر بیعت کی اور بعض نے عدم فرار پرجیسا کہ امام ترمذی راٹٹیا نے فرمایا معنی کلا الحدیثین صحیح۔ حافظ ابن حجرنے بھی اس توجیہ ومحتمل قرار دیا ہے مگر علامه عینی اور اصحاب السیر وغیرہ ہم اس تطبیق سے خوش نہیں۔

اس لیے سیح بات یہ ہے کہ سب صحابہ نے صبر کرنے پر بیعت کر لی تھی مگر صبر کے ساتھ چونکہ بھی عدم فرار ملزوم ہوتا ہے اور بھی موت اس لیے کسی نے ایک ملزوم کا ذکر کیا اور کسی نے دوسرے کا گویا اصل مقصد میں کوئی اختلاف نہیں صرف تعبیر کا فرق ہے کیونکہ مرادموت نہ تھی بلکہ جم کرلڑنا مقصد تھا اگر چیاس میں موت کی نوبت آئے۔

#### بَابُفِئ نِكُثِ الْبَيْعَةِ

#### باب سس: بيعت كوتور دينا

(١٥٢١) ثَلَاثَةٌ لَا يُكَلِّمُهُم اللهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلَا يُزَكِّيْهِمْ وَلَهُمْ عَنَابٌ اَلِيُمُّ رَجْلُ بَايَعَ إِمَامًا فَإِنَ اَعْطَاهُ وَفْلَهُ وَإِنَّ لَّم يُعُطِهُ لَم يَفِلُهُ.

تریجی بنہا: حضرت ابوہریرہ منالٹھ بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مَلِّنْفِیَا بی ارشاد فرمایا ہے۔ قیامت کے دن تین طرح کے لوگوں کے ساتھ اللہ تعالیٰ کلام نہیں کرے گا، ان کا تزکیہ نہیں کرے گا اور ان کے لئے در دیناک عذاب ہوگا، ایک وہ مخض جو کسی امام کی بیعت کرے اوراگرامام اسے بچھ دی تو وہ اس بیعت کو پورا کرے اوراگر پچھ نیددے تو اس کو پورا نہ کرے۔

تشریح: قولہ لا یکلمهمدالله کنایہ ہے اعراض سے یا مطلب ہے کہ ان سے زم اہجہ میں بات نہیں کریں گے بلکہ خت انداز سے گفتگوفرمائیں گےمسلمص: اےج: امیں بیاضافہ بھی ہے ولا ینظر المیہ هداس سے مرادنظر رحمت کی نفی ہے یا پھر یہ بھی اعراض سے كنابي عوله ولايز كيهم يعنى ان كوكنامون اورعيوب س

فائك: امام ترمذى ولينويز نے حديث مختصر لكھى ہے باقى دو شخصوں كا تذكرہ حيور ديا ہے بخارى شريف (حديث ٢٣٥٨، كتاب المساقاة) میں مفصل ہے: دوسر المحض جس کے پاس سرراہ ضرورت سے زیادہ پانی ہے اور وہ مسافر کوئییں دیتا اور تیسر المحف وہ ہے جس نے عصر کی نماز کے بعد کسی کوکوئی سامان بیچا اور قتم کھائی کہ وہ اشنے میں لایا ہے خریدار نے اس کی بات مان کر سامان خرید لیا حالانکہ وہ اتنے میں نہیں لایا۔

#### بَابُمَاجَآءَفِىٰ بَيْعَةِ الْعَبْدِ

# باب ۳۳: غلام کی بیعت کابیان

(١٥٢٢) جَاءَعَبُنُ فَبَايَعَ رَسُولَ اللهِ ﷺ عَلَى الْهِجُرَةِ ولَا يَشْعُرُ النَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَبُنُ فَعَاءَ سَيِّلُهُ فَقَالَ النَّهِ اللَّهِ عَنِيهُ فَا أَنْهُ عَبُنُ هُوَ اللَّهُ عَبُنُ هُوَ. ﷺ بِعُنِيْهِ فَاشْتَرَاهُ بِعَبُدَيْنِ السُودَيْنِ وَلَمْ يُبَايِعُ آحَمَّا اَبْعُلُ حَتَّى يَسْأَلُهُ أَعَبُنُ هُوَ.

ترکیجہ بنہ: حضرت جابر منطقو بیان کرتے ہیں: ایک غلام آیا اس نے نبی اکرم مُطَّنِظَیَّةً کے دست اقدس پر ہجرت کی بیعت کی نبی اکرم مُطِّنظِیَّةً کو میہ پیتہ نبیس تھا۔ وہ غلام ہے، پھراس کا آ مت آیا تو نبی اکرم مُطِّنظِیَّةً نے ارشاد فر مایا۔ تم اس مجھے فروخت کر دو۔ پھر آپ مُطَّنظِیَّةً نے اسے دوسیاہ فام غلاموں کے عوض میں خرید لیا اس کے بعد نبی اکرم مُطِّنظِیَّةً جب بھی کسی سے بیعت لیتے تھے تو اس سے دریافت کر لیتے سے کہ کیا وہ غلام تونہیں ہے۔

تشریح: ابن العربی طفیط عارضه میں لکھتے ہیں کہ عبد مملوک کی بیعت مولی کوڑک کرنے کی صورت میں صحیح نہیں کہ اس کاحق مقدم

#### بَابُهَاجَآءَفِيُ بَيْعَةِ النِّسَآءِ

#### باب، ٣٥: عورتول سے بیعت لینے کا بیان

(١٥٢٣) بَايَعتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ فِي نِسُوةٍ فَقَالَ لَنَا فِيمَا اسْتَطَعْتُنَّ وَاطَقُتُنَّ قُلتُ اللهُ وَرَسُولُهُ اَرْتُمُ بِنَامِنَّا فِي السَّعَاءُ وَاللهُ اللهُ اللهُو

تُونِ پِجَائِمَا: سیدہ امیمہ بنت رقیقہ والنَّیْ بیان کرتی ہیں: ہم خواتین نے نبی اکرم مِنَّ النَّیْجَ کی بیعت کی تھی، آپ مِنْ النَّه تھا کی اور اس کا فرمایا۔ بیر بیعت اس حد تک ہوگی جس کی تم میں استطاعت ہو، جس کی تم طاقت رکھتی ہوتو میں نے عرض کی۔ الله تعالی اور اس کا رسول مِنْ النَّهِ مِنْ اللهِ مِنْ ہِم سے بیعت رسول مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ ہِم سے بیعت میں میں ہوتو میں دیں تو نبی اکرم مِنْ النَّهُ اللهِ اللهِ مِنْ اللهِ مِن اللهِ مِنْ اللهِ اللهِ مُنْ اللهِ مِنْ اللهِ مُنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مُنْ اللهِ مُنْ اللهِ مِنْ اللهِ مُنْ اللهِ مِنْ اللهِ مُنْ الله

فائك: عورتوں كى بيعت كاذكرسورة الممتحنة آيت ١٢ ميں ہے اور بزرگوں كے يہاں جوطريقه ہے كه عورت پس پردہ ہوتى ہے اور عمامه چادريارومال وغيرہ پکڑا كربيعت كى جاتى ہے اس ميں بھى كوئى حرج نہيں مگرييضرورى نہيں بغير كوئى چيز پکڑا ئے بھى عورت سے الفاظ بيعت كہلوائے جاسكتے ہيں البتہ عورت كاپس پردہ ہونا ضرورى ہے اور پير جو پچھ كہلوائے عورت اس كوسر أ كے۔

#### بَابُمَاجَآءَفِىُ عِدَّةِ ٱصْحَابِ بَدُرِ

#### باب ۲۳: اصحاب بدر کی تعبداد

(١٥٢٣) قال كُنَّا نَتَحَدَّثُ أَنَّ أَصْحَابَ بَدْرٍ يَومَ بَدْرٍ كَعِدَّةِ أَصْحَابِ طَالُوتَ ثَلَاثَ مِاءَةٍ وَّثَلَاثَةَ عَشَرَ رَجُلًا.

ترکیجهنم: حضرت براء خالتی بیان کرتے ہیں: ہم لوگ میر گفتگو کیا کرتے تھے،غزوہ بدر کے دن،اصحاب بدر کی تعداد،حضرت طالوت علایلا کے ساتھیوں جتن تھی۔ یعنی وہ تین سوتیرہ افراد تھے۔

تشونیج: تر مذی اور دیگرمشہورروایت کے مطابق اصحاب بدر کی تعداد تین سوتیرہ ہے اور اتن ہی تعداد حضرت طالوت غالیاً کے ساتھوں کی تھی جن کا ذکر سورہ بقرہ میں آیا ہے اور بہت واضح ہے اصحاب طالوت سے مرادوہ لوگ ہیں جوان کے ساتھ نہر اُردن عبور کر کے جالوت سے لڑکر فتح ہے ہم کنار ہوئے شے طالوت نے کہا تھا کہ جو بھی جالوت کو آل کرے گاوہ اسے ابنی لڑکی نکاح میں دے گا اور حکومت بھی تقسیم کر کے اسے آدھی دے گا چنا نچے حضرت داؤر غالیاً اس انعام کے مستحق تھہر نے تفصیل خازن وغیرہ تفاسیر میں دیمی جاسمتی ہے۔ بدری صحابہ بڑی گئے کی تعداد میں روایتیں مختلف ہیں مشہور روایت یہی ہے کہ وہ تین سوتیرہ سے :اور مسلم شریف میں حضرت عرفی تھی خوان روایات میں تطبق اس طرح دی گئی ہے کہ اگر اس آخری شخص کو اور نبی مُرافیکی تھی تھی اور اس کو بھی شارکیا جائے تو تین سو بندرہ سے اور اگر اس آخری شخص کو اور نبی پاک سُرِافیکی تھی کوشارنہ کیا جائے تو تعداد تین سوتیرہ تھی اور اس ضرمیں چار می عمر لڑکے بھی ساتھ سے حضرت براء ،حضرت ابن عمر ،حضرت جابر بن عبداللہ اور حضرت انس مُؤنین ان کو قال کی اجازت نہیں تقصیل فتح الباری (۲۲۲۱ کا میں ہے۔

فائك: ابن العربی ولین عارضه میں لکھتے ہیں كه واقعہ بدر سے آٹھ صحابہ كرام مخالیہ موجونہیں سے (جن كے الگ الگ اعذار سے یا پھر حضور مَلِنَظِیَا اَن كوكسى نہ كسى كام پرلگا دیا تھا اس لیے ان كوشریك سہام كردیا گیا تھا)۔ حضرت عثان عنى ،حضرت طلحه بن عبيدالله ، حضرت سعيد بن زيد بن عمر وبن نفیل حضرت ابولبابہ بن عبد المنذر حضرت عاصم بن عدى حضرت حارث بن حاطب مخالین ان كو بی كريم مَلِنظَیَّا نے خلفاء بنا كر دوكا تھا حضرت حارث بن وابصه وخوات بن جبير كسرا بالروحاء لاخلاف فيهم - جبكه حضرت سعد بن عباده حضرت سعد بن عباده حضرت سعد بن عالان كے بارے حضرت سعد بن ما لك الساعدى مخالین ان كے بارے دخرت سعد بن ما لك الساعدى مخالین ان من الانصار و دجل آخر لحد یتفق علی هؤلاء الا دبعة لیعن ان كے بارے میں كوئی حتی بات طفینیں كہ شریك سے یانہیں تا ہم سم عالبا ثابت ہے۔ واللہ اعلم وعلمہ اتم

#### بَابُ مَاجَآءَ فِي الْخُمُسِ

# باب ٢٤ جنس (غنيمت كے يانچويں حصه) كابيان

(١٥٢٥) أَنَّ النَّبِيَّ عِلَيْ قَالَ لِوَفُهِ عَبْدِ الْقَيْسِ امُرُكُمُ أَنْ تُؤَدُّوا خُمُسَمَا غَينَهُ تُمُ قَالَ وَفِي الْحَدِينِ فِصَّةٌ.

تَرْجِهِكُنَى: حضرت ابن عباس ناتن بيان كرتے بين: نبي اكرم مَرَاتُ عَلَيْكَا في عبدالقيس قبيلے كے وفد سے بيفر مايا محتا۔ ميں تم لوگوں كويہ

ہدایت کرتا ہوں ہمہیں جو مال غنیمت حاصل ہواس کے پانچویں جھے کوادا کرو۔ تشريح: جواموال كفارے حاصل ہوتے ہیں وہ دوقتم كے ہیں:

🛈 مال غیمت: وه مال ہے جوغیر مسلموں سے جنگ وقال کے ذریعہ حاصل ہوتا ہے۔

② مال فئ: بيوه مال ہے جوغيرمسلموں سے جنگ كے بغير حاصل ہوتا ہے جيسے جزية خراج (مال گزاري) غيرمسلم تاجروں سے لي ہوئی چنگی (ملیکس) اور وہ مال جو کڈار سے مصالحت کے طور پر حاصل ہوتا ہے یا وہ مال جس کو چھوڑ کر کفار بھاگ گئے ہوں۔

مال غنیمت میں سے یا نچواں حصہ بیت المال کاحق ہے اور اس کے یا نج مصرف ہیں جن کا تذکرہ سورہ الانفال آیت اسم میں آیا ہے اور ارشادیاک ہے اور بیہ بات جان لو کہ جو چیز کفار سے بطورغنیمت تم کو حاصل ہواس کا حکم بیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے لیے اس کا پانچواں حصہ ہے اور اس کے رسول مُنْزِلْفِنِکُمْ کے لیے اور رسول مُنْزِلْفِنِکُمْ کے رشتہ داروں کے لیے اور یتیموں اور غریبوں اور مسافروں کے لیے۔ تقص**یل**:مصارف خمس میں کا ئنات کے خالق وما لک کا تذکرہ بطور توطیہ ہے باقی مصارف کی تفصیل درج ذیل ہے۔

- 🛈 غنیمت میں جو حصد رسول الله مُطَلِّفَتِيَامَ اللهِ مُطَلِّفَتِيَامَ کا خرج زکالتے تھے آپ مِنْ النَّيْجَةَ كَى وفات كے بعد ميه حصه مصالح مسلمين ميں خرچ كيا جانے لگا اور جو كام زيادہ اہم ہوتے تھے ان ميں پہلے خرچ كيا جاتا تھا پھر دوسرے کاموں میں۔
- ادرآ ب مَطْلَقْتَ عَلَيْ عَلَيْ الله الدارول كاحصه بنى باشم اور بن عبد المطلب كوديا جا تا ہے خواہ وہ غریب ہوں یا مالدار اور خواہ وہ مرد ہوں یا عورتیں اوران میں جومقروض ہوتا تھا یا شادی کرنا چاہتا تھا یا حاجت مندتھااس کی اعانت پہلے کی جاتی تھی۔
  - اوریتیموں کا حصہ ایسے بچوں پرخرج کیا جاتا ہے جوغریب ہوں اور ان کا باپ وفات پاچکا ہو۔
- اورغریبول مسکینوں اور مسافروں کا حصہ انہیں پرخرچ کیا جاتا تھا اور مسافر سے مراد وہ ہے جو وطن سے دور ہو اور اس کو مال کی شدیدهاجت پیش آگئی ہو۔

فاعد: أخس كے مذكور مصارف ميں سے كس مصرف بركتنا خرج كيا جائے گا؟ بيدامام كى صوابديد پر موقوف ہے وہ خوب غور كرك طے کرے کہ زیادہ اہم کون ہے؟ اور کس مصرف میں کتنا خرج کرنا ہے؟ اور کس شخص کو کتنا دینا ہے؟

**فائك:** ② حنفیہ كے نز دیک رسول اللہ مُثَلِّنْظِيَّةً كى وفات كے بعد آپ مُلِّنْظِيَّةً كى ذات كا خرچ نہيں رہا اور آپ مُلِّنْظِيَّةً كے رشته داروں کا حصہ نصرت قدیم کی بناء پرتھا اس لیے وہ بھی نہیں رہا البتہ مساکین اور حاجت مندوں کا جوحصہ ہے اس میں حضور مِثَلِّ الْفَيْخَةَ کے قرابت دارمساكين والل حاجت كومقدم ركھا جائے گا۔ (فوائدعثانی)

# بَابُمَاجَآءَ فِیُ كَرَاهِيَةِ النُّهُبَةِ

# باب ٣٨: مال غنيمت لوثنا جائز نهيس

(۱۵۲۷) كُتَّا مَعَرَسُوْلِ اللهِ ﷺ فِي سَفَرٍ قَتَقَلَّمَ سَرَعَانُ النَّاسِ فَتَعَجَّلُوْا مِنَ الْغَنَائِمِ فَأَطَبَخُوْا وَرَسُولُ اللهِ عَلَيْ الْعَنَائِمِ فَأَطْبَخُوْا وَرَسُولُ اللهِ عَلَيْ الْعَالِمِ اللهِ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

تریجینی: عبایہ بن رفاعہ اپنے دادا کا یہ بیان نقل کرتے ہیں: کچھ جلد بازلوگوں نے جلدی کا مظاہرہ کرتے ہوئے مال غنیمت میں (ملنے والے جانوروں کو) پکانا شروع کر دیا، نبی اکرم مَطِّلْفَيْزَةَ بیجھے والے لوگوں کے ساتھ آرہے تھے جب آپ مَطِّلْفَيْزَةَ بنڈیوں کے پاس ے گزرے تو آپ شِرَّنْشِئَةً کے حکم کے تحت انہیں الٹاویا گیا، پھرنی اکرم شِرَّنْشِئَةً نے ان کے درمیان مال غنیمت کوتقسیم کیا، آپ مِرَّنْشِئَةً نے ایک اونٹ کودی بکریوں کے برابرقر اردیا۔

#### (١٥٢٧) مَنِ انْتَهَبَ فَلَيْسَمِنَّا.

ترکنجهنب: حضرت انس نٹائنو بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مِئَافِنِیَکَمَّا نے ارشاد فرمایا ہے: جوشخص مال غنیمت کی تقسیم سے پہلے اس میں سے کچھ لے،اس کا ہم سے کوئی تعلق نہیں ہے۔

صحابہ کرام ٹن تُنتُج نے ایسا کیوں کیا؟ تو حضرت گنگوہی پاٹیما فرماتے ہیں کہ وہ سیمجھ رہے تھے کہ آنحضور مَالِّنْفَيَّجَ تو ویسے بھی ہمیں حسب ضرورت عطاءفر مائیں گےاس لیے وہ اجازت کولازی نہ سمجھے حالانکہ اذن ضروری تھا۔

#### بَابُ مَاجَآءَ فِي التَّسْلِيْمِ عَلَى اَهْلِ الْكِتْبِ

# باب ۹ سا: یہود ونصاریٰ کوسلام کرنے کا حکم

(١٥٢٨) لَا تَبُدَئُوا الْيَهُودَ وَالنَّصَارَى بِالسَّلَامِ وإِذَا لَقِيْتُم آحَدَهُمُ فِي الطَّريقِ فَاضْطَرُّوهُم إلى أَضْيَقِهِ.

اور جب تمہاراان میں سے کسی ایک کے ساتھ راستے میں سامنا ہوتواسے تنگ راستے کی طرف جانے پر مجبور کرو۔

#### (١٥٢٩) إِنَّ الْيَهُودَ إِذَا سَلَّم عَلَيْكُم آحَكُهُم فَإِنَّمَا يَقُولُ ٱلسَّامُ عَلَيْكُم فَقُلُ عَلَيْكَ.

تَوْجَجْتُم: حضرت ابن عمر وللمن بيان كرت بين في اكرم مَالفَيَالَةِ في ارشاد فرما: - جب كوئي يبودي تهبين سلام كرد، اور السامر عليكم (تمهين موت آئ) كے، توعليك (يعنى تم كوبھى) كهدوو

**تشریعے: مدینه منورہ اوراس کے قرب وجوار میں جویہودی آباد تھے وہ مسلمانوں کوسلام کیا کرتے تھے مگروہ پیرکت کیا کرتے تھے** كه السلام عليكمدك بجائے السام عليكم كہتے تھے جس كے معنى ہيں تم مروجب نبى مَالِنْفَيَّةَ كوان كى اس حركت كاعلم موا توآپ مَرْ السَّحَةُ فَصَابِ سے فرمایا یہود السام علیکھ کہتے ہیں پستم جواب میں علیکھ کہویعی ہم نہیں تم مرو چنانچہ یہودیوں جائے دوسرا جب آ منا سامنا ہوتو ان کو دائیں بائیں بٹنے پرمجبور کیا جائے بید دونوں حکم آپ مَالِنْتَ اَ نِی مسلمانوں کے احساس ممتری کو ختم کرنے کے لیے دیئے تھے۔

مبتدع اگرمفسداورخطرناک ہوتوایئے تحفظ کے پیش نظراسے ابتداء بالسلام کی گنجائش ہے قالہ الطببی ابن قیم رہیٹیا زاد المعادییں لکھتے ہیں: ومن هديه ﷺ ترك السلام ابتداء وردا على من احدث حدثاحتي يتوب.

﴿ فِي مَا السُّنَّةُ } كى اقتداء ميں سے مير بھى ہے كہ بدعتى كونەسلام كيا جائے اور نہ ہى سلام كا جواب ويا جائے۔

مگر آج کل کے دور کے نازک حالات کے پیش نظر طبی رایٹھیا کا قول اسہل ہے گویا اہل بدع سے دور رہنے کی بھر پور کوشش ہونی چاہیے لیکن اگرنا گزیر ضرورت کی بناء پر آمنا سامنا ہوجائے اور ترک سلام یا ردسلام کے ترک میں کسی نقصان کا اندیشہ ہوخصوصا دینی . نقصان کا مثلاً فساد بریا ہونا یا اس مبتدع کا ضدی بننے اورلوگوں میں با قاعدہ کام کرنے کا اندیشہ ہوتو بہتر ہے کہاہے اپنے قابو میں رکھنے کے لیے ظاہری سطح پرخوشگوارتعلق قائم کردیا جائے۔

# بَابُمَاجَآءَفِىٰ كَرَاهِيَةِ الْمُقَامِ بَيْنَ اَظُهُرِ الْمُشُرِكِيْنَ

# باب • ، امشر کین کے درمیان بودوباش اختیار کرنا

(١٥٣٠) آنَّ رَسُولَ ﷺ بَعَثَ سَرِيَّةً إِلَى خَنْعَمِ فَاعْتَصَمَ نَاسٌ بِالسُّجُودِ فَأَسُرعَ فِيهُمُ الْقَتْلِ فَبَلَغَ ذٰلِكِ النَّبِيُّ اللَّهِ اللَّهِ مَ بِنِصْفِ الْعَقُلِ وَ قَالَ اَنَابَرِ يُؤْمِنْ كُلِّ مُسْلِمٍ يُقِيمُ بَينَ أَظُهُرِ الْمُشِركينَ قَالُوا يَارَسُولَ الله ﷺ وَلِمَ قَالَ لَا تَرَايَانَارَاهُمَا.

من منظر من الله عبد الله من الله من الله عبد الله من الله عبين عبد الله عب سجدے کے ذریعے بیچنے کی کوشش کی لیکن مسلمانوں نے انہیں تیزی سے قل کر دیا اس بات کی اطلاع نبی اکرم مَرَافِظَيَّةَ کوملی تو آپ درمیان رہتا ہو،لوگوں نے عرض کی۔ یا رسول الله مَرَّاتُ الله مِرَّاتِیْجَةً وہ کس وجہ سے؟ آپ نے ارشا دفر مایا (انہیں ایک دوسرے سے اتنا دورر ہنا جاہیے) کہ ایک کی آگ دوسرے کونظر نہ آئے۔

اس مئله كي ضروري تشريح باب ماجاء ليس على المسلمين جزية ميس كزر يكي ب\_

# بَابُهَاجَآءَ فِي اِخْرَاجِ الْيَهُوْدِ وَالنَّصَارِي مِنْ جَزِيْرَةِ الْعَرَبِ

باب اس جزيرة العرب سے يهودونصاري كا نكالنے كابيان

(١٥٣١) لَئِنْ عِشْتُ إِنْ شَاءَ اللَّهُ لَأُخْرِجَنَّ اليَّهُودَوَ النَّصَارَى مِنْ جَزِيْرَةِ الْعَرَبِ.

تَرْجِيْكُنْهِا: حضرت جابر مَنْ النُّوء حضرت عمر بن خطاب مِنْ النُّوء كابيه بيان نقل كرتے ہيں، نبي اكرم مَطِّلْتُ اَنْ أَنْهُ اللَّهِ عَلَيْ مِينَ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عِلْمَ عَلَيْهِ عَلْمَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عِلْهِ عَلَيْهِ عِلْهِ عَلَيْهِ عَلْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلْمَ عَلَيْهِ عَلَّهِ عَلَيْهِ عَلْ ر ہااوراگراللہ تعالیٰ نے چاہا تو میں یہودیوں اورعیسائیوں کو جزیرہ عرب سے نکال دوں گا۔

(١٥٣٢) لَأُخْرِجَنَّ اليهودَوالنصارى من جَزيرةِ العرب فَلَا أَتْرُكُ فِيها إِلَّا مُسْلَمًا.

تَوَجِّجَنَّهُ: حضرت جابر بن عبدالله والله والتي بيان كرت بيل-حضرت عمر بن خطاب والتي في مجصيد بتايا انهول في نبي اكرم مَ النفيَّة بألي كويد ارشادفرماتے ہوئے ساہے۔عفریب یہودیوں،عیسائیوں کوجزیدہ عرب سے نکال دوں گا،اوریہاں صرف مسلمانوں کورہنے دوں گا۔ تشریعے: ملک کے شہری کو ملک بدر کرنا جائز نہیں اور یہود ونصاری اس وقت اسلامی مملکت کے شہری تھے اور اسلامی حکومت صرف جزيرة العرب كى حد تك تقى مگر جب دوسرے علاقے اسلامى قلم روميں آئيں گے تو ان كو جزيرة العرب سے نكال كرباہر بسايا جائے گا۔ حضرت عمر مزائشہ کے زمانہ میں اسلامی حکومت کی حدود میں وسعت ہوئی تو آپ نے ان کو جزیرۃ العرب سے باہراذ رعات میں بسایا ا پنی حکومت سے نہیں نکالا اور جزیرۃ العرب کوان سے خالی کرنے کی وجہ کتاب الز کو ۃ (باب ۱۱) میں گذر چکی ہے۔

#### بَابُمَاجَآءَ فِئ تَرَكَةِ النَّبِيِّ اللَّهُ

# باب ٣٢: نبي مَوَّالْتُعَيَّعُ فَي ميراث كابيان

(١٥٣٣) جَآءَتْ فَاطِمَةُ إِلَى آبِي بَكْرٍ فَقَالَتْ مَنْ يَرِثُكَ قَالَ آهْلِيْ وَوَلَدِيْ قَالَتْ فَمَالِي لَا آرِثُ آبِي فَقَالَ ٱبُوْبَكْرِ سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ لاَ نُورَثُ وَلكِنَ آعُولُ مَنْ كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَعُولُهٰ وَٱنْفِقُ عَلَى مَنْ كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يُنْفِقُ عَلَيْهِ.

۔ ترکیجیکٹرہ: حضرت ابوہریرہ مٹالٹیء بیان کرتے ہیں: سیدہ فاطمہ مٹالٹیئ حضرت ابوبکر مٹالٹیء کے پاس آئیں اور در یافت کیا۔ آپ کا وارث کون ہوگا؟ حضرت ابو بکر مناتئو نے جواب دیا۔میری بیوی اور میرے بچے ،سیدہ فاطمہ مناتئوں بولیں۔ پھر کیا وجہ ہے؟ میں اپنے والد کی وارث نہیں بن رہی؟ تو حضرت ابو بکر مٹاٹھئونے یہ بات بیان کی میں نے نبی اکرم مَلِّفَظِیَّةً کو بیارشا دفر ماتے ہوئے ساہے۔ ہمارا کو کی وارث نہیں ہوتا (پھر حضرت ابو بکر مٹالٹیء نے کہا) لیکن میں ان تمام لوگوں کی کفالت کرتا رہوں گا جن کی نبی اکرم مُطَلِّفَ ﷺ کفالت کیا كرتے تھے اور میں ان تمام لوگوں كا خرچ فراہم كروں گا جن كا نبى اكرم مُطَّافِيَكَةً خرچ فراہم كيا كرتے تھے۔

(١٥٣٨) أَنَّ فَاطِمَةَ جَاءَتُ آبَابَكُرٍ وَّعُمَرَ رَضِى اللهُ عَنْهُمَا تَسْأَلُ مِيْرَاثَهَا مِنْ رَّسُولِ الله عَلَيْ فَقَالَا سَمِعْنَا رَسُولَ الله ﷺ يَقُولُ إِنِّي لَا أُورَثُ قَالَتُ وَاللهِ لَا أُكَلِّمُكُمَّا آبَدًا فَمَا تَتُ وَلَا تُكَلِّمُهُمّا.

تَوَجِّجِهَبِّهِ: حضرت ابوہریرہ وُلینی بیان کرتے ہیں: سیدہ فاطمہ وَلینی عضرت ابوبکر اور حضرت عمر وَلینی کے پاس آئیں تا کہ نبی اکرم مَطِّلْظِیَّةً کی وراثت طلب کریں۔ان دونوں حضرات نے یہ بات بیان کی۔ہم نے نبی اکرم مَطَلِّشَکِیَۃؓ کو یہ بات ارشاد فرماتے ہوئے سناہے۔میرا کوئی وار شنہیں ہوتا تو سیرہ فاطمہ ٹ<sup>یانٹی</sup>ا نے کہااللہ کی قشم میں آپ دونوں حضرات کے ساتھ کبھی کلام نہیں کروں گی۔

(١٥٣٥) قَالَ دَخَلْتُ عَلَى عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ وَ دَخَلَ عَلَيْهِ عُثْمَانُ بْنُ عَفَّانَ والزُّبَيْرُ بْنُ الْعَوَّامِ وَعَبْدُ الرَّحْمَٰنِ بُنُ عَوْفٍ وَسَعْدُ بُنُ آبِي وَقَّاصٍ ثُمَّ جَآءً عَلِيٌّ وَالْعَبَّاسُ يَخْتَصِمَانِ فَقَالَ عُمَرُ لَهُمُ اَنْشُدُ كُمُ بِاللهِ الَّذِي تَقُومُ السَّبَاءُ وَالْأَرْضُ اَتَعْلَمُونَ آنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ لَا نُوْرَثُ مَا تَرَكْنَا صَدَقَةٌ قَالُوا نَعَمُ قَالَ عُمْرُ فَلَبَّا تُوفِيْ رَسُولُ اللهِ ﷺ فَالَ ٱبُوبَكْرٍ ٱنَاوَكُ رَسُولِ اللهِ ﷺ فَجِئْتَ ٱنْتَوَهْنَا إِلَى آبِي بَكْرٍ تَظلُبُ ٱنْتَمَيْرَا ثَكَ مِنِ ابْنِ ٱخِيْكَ وَيَطْلُبُ هٰنَا مِيْرَاكَ امْرَأَتِهِ مِنْ ٱبِيُهَا فَقَالَ ٱبُوْبَكْرِ ٱنَّ رَسُوْلَ اللهِ ﷺ قَالَ لَانُوْرَثُ مَاتَرَ كُنَاهُ صَلَّقَةٌ وَاللهُ يَعْلَمُ إِنَّهُ صَادِقٌ بَارٌّ رَاشِكُ تَابِعٌ لِلْحَقِّ وَفِي الْحَلِينِ فِصَّةٌ طَوِيُلَةٌ.

تَوَجَجْهَا أَبُهُ: ما لك بن اوس بن حدثان بیان كرتے ہیں: میں حضرت عمر بن خطاب مناشقه كى خدمت میں حاضر ہوا چر حضرت عثان حضرت زبير بن عوام حضرت عبدالرمن بن عوف اور حضرت سعد وَيُلاَيُهُ بهي وہاں آ گئے پھر حضرت علی اور حضرت عباس توانین تھی وہاں آئے وہ دونوں کسی بات پر تکرار کررہے تھے حضرت عمر والتی نے ان سے کہا میں آپ لوگوں کو اللہ کے نام کی قسم دے کر دریا فت کرتا ہوں جس کے تھم کے تحت آسان اور زمین قائم ہیں کیا آپ حضرات یہ بات جانے ہیں؟ نبی اکرم مَثَّلِ ﷺ نے ارشاد فرمایا ہے۔ ہمارا کوئی وارث نہیں ہوتا جوہم چھوڑ کر جائمیں وہ صدقہ ہوتا ہے، انہوں نے جواب دیا۔ جی ہاں، حضرت عمر مزالتی نے فرمایا۔ جب نبی اکرم مُطْفَظُةً كا وصال ہوا تو حضرت ابو بكر و الله على الله تعالى كے رسول كا نائب موں اس وقت آپ اور يه صاحب حضرت ابو بكر والنوء كي پاس آئے آپ نے اپنے بھیتیج كى وراثت كے بارے میں سوال كيا اور ان صاحب نے اپنی اہايہ كی ان كے والدسے ملنے والی وراثت کا مطالبہ کیا توحصرت ابو بکر خاتئے نے بیہ بتایا کہ نبی اکرم سَرَّشَتِیَجَّ نے ارشاد فر مایا ہے۔ ہمارا کو کی وارث نہیں ہوتا جو ہم چھوڑ کر جائیں وہ صدقہ ہوتا ہے اور اللہ تعالی جانتا ہے۔ وہ (لیعن حضرت ابو بکر مٹاٹنو) سیچے تھے، نیک تھے، بدایت یافتہ تھے، حق کے

تركه: "ر"كےزيركے ساتھ ہے اردوميں"ر"كے سكون كے ساتھ بولا جاتا ہے بيہ باب امام ترمذى را يُنْظِيْ ابواب السير ميں الله جانے کیوں لائے ہیں؟ نی سَرِّ اَنْظَیٰ آبی میراث کا اسلام کے حربی نظام سے پھتعلق نہیں شایدیہ باب یہاں اس لیے لائے ہیں کہ ہر خلیفہ کا جب انقال ہوتا ہے تو اس کا تر کہ اسکے وارثوں میں تقسیم ہوتا ہے مگر اس ضابطہ سے حضرات انبیاء کرام بین اِسا کہ ستنی ہیں ان کا تر کہ ان کے دارثوں میں تقسیم نہیں ہوتا بلکہ امت پر وقف (صدقہ ) ہوتا ہے اور یہی حکم خلیفہ کے ہاتھ میں جوسر کاری املاک ہیں ان کا ہے وہ تجی ملک کی ہیں خلیفہ کے ورثاء کی نہیں۔

**تشریح: بی**مسئلهابل السنه والجماعة کے نزدیک اجماعی ہے شیعہ اس میں اختلاف کرتے ہیں بلکہ شیعوں کے مذہب کی بنیاد جن چند مسائل پر ہےان میں سےایک بیمسئلہ بھی ہے وہ کہتے ہیں حضرت ابو بکر رہا تھے نے حضرت فاطمہ زائنتیا وغیرہ کومیراث نہ دے کر ان کا حق مارااور اہل السنہ والجماعة کے نز دیک تمام انبیاء ﷺ کے متر و کات امت پرصدقہ ہوتے ہیں اور وہ کارِخیر میں خرچ کئے جاتے ہیں ورثاء میں تقسم نہیں کئے جاتے۔

**تشريع: قوله لَانُؤ**رَث ال كوبفته را بهى پڙھ سکتے ہيں اور بالكسر بھى پہلى صورت ميں مطلب بيہ ہوگا كه ہمارا ( يعنى جماعة الانبياء ﷺ) کا کوئی وارث نہیں ہوتا دوسری صورت میں مطلب بیہ ہے کہ ہم کسی کومیراث نہیں دیتے یعنی جو کچھ بچتا ہے وہ صدقہ ہوتا ہے کس خاص فردمعین کاحق نہیں ہوتا۔

**سوال:** حضرت فاطمہ وہانٹینا حضرت ابو بکر رہانٹی کے پاس کیوں تشریف لے گئیں؟ کیاان کو بیس معلوم نہیں تھا؟معلوم تھا تو پھر کیا وجہتھی؟

**جواب:** باعتبار شق اول بھی دیا جاسکتا ہے اور یہ کوئی عیب نہیں کہ آ دمی پر بعض نا در اور قلیل الوقوع مسائل کاعلم مخفی رہے باعتبار شق ثانی کے جواب یہ ہے کہ ہوسکتا ہے کہ وہ قر آنی آیات میراث کو عام سمجھ کر کچھتا ویل کی قائل ہوں کیونکہ وہ مجتبدہ تھیں۔

اعتراض: كه پروه ابو بروناتي سے ناراض كيول ہوئي جيما كه بخارى ميں ، فهجرت ابابكر فلم تزل مهاجرته حتى توفيت .... الخ (ص: ۴۳۵)؟

جواب: حضرت تھانوی صاحب طلیعیانے دیا ہے کہ طبعی بات ہے کہ جب مناظرہ میں کسی کی بات نہیں چلتی ہے تو اس کوندامت ہوتی ہے کہ خواہ مخواہ مخواہ مناظرہ کیا پس معلوم ہوا کہ بیر نج ندامت تھا نہ کہ رنج عداوت سمہودی نے فرمایا کہ ان کا مطالبہ تولی وقف کا تھا نہ کہ ملک کاو ھذا الطف۔

یہ ایک طویل حدیث ہے جو آپ نے بخاری شریف (حدیث ۳۰۹۳) میں پڑھی ہوگی نبی کریم شرائی گی وفات کے بعد آپ شرائی گئی جائیدادوں کے متولی تاحیات حضرت ابو بکر شائی رہے آپ شائی جائدادی آمدنی از واج مطہرات پر اور آل رسول پر خرج کرتے تھے اور جو جی جاتی اس کو وجوہ خیر میں خرج کرتے تھے پھر حضرت عمر شائی متولی ہے ان کے زمانے میں حضرت علی شائی اور حضرت عباس شائی نے درخواست کی کہ نبی میرائی گئی کے ایداد کا متولی ہمیں بنادیا جائے حضرت عمر شائی نے نے درخواست کی کہ نبی میرائی گئی ہمیں بنادیا جائے حضرت عمر شائی نے نے درخواست کی کہ نبی میرائی گئی آور حضرت ابو بکر شائی خرج کرتے تھے ای طرح کریں گے مگر ان میں نباہ نہ ہواتو وہ اور شرط لگائی کہ آمد نی جس طرح حضور میرائی گئی آور حضرت ابو بکر شائی خرج کرتے تھے ای طرح کریں گے مگر ان میں نباہ نہ ہواتو وہ جائیداد کو دوحصوں میں تقسیم کردیا جائے اور ایک حصہ کا حضرت علی شائی کو اور دوسرے حصہ کا حضرت عباس شائی کو کو تو ابنا دیا جائے ان چاروں صحابہ شائی کہ اور ایک تائید کی اور سفارش کی مگر حضرت عمر شائی نے اس کی تائید کی اور سفارش کی مگر حضرت عمر شائی نے اس کی تائید کی اور سفارش کی مگر حضرت عمر شائی نے اس کو جو تو رہو ورنہ میں نظم خود سنجال لوں گا چنا نچہ وہ سب اٹھ کر چلے گئے اور تو لیت مشترک طور پر باتی رہی پھراس جائیداد کا کیا ہوا؟ معلوم نہیں کیا ہوا؟ معلوم نہیں کیا ہوا؟ آج وہ محفوظ نہیں سب خرد برد ہوگی۔

اغت راض: اگریته کم تمام انبیاء کرام بینه این کا بتو پراس آیت کا مطلب کیا ہے: ﴿ وَ وَدِثَ سُکینُونُ وَ اَوْدَ وَ ﴾ (انمل: ١١) جواب: ﴿ وَ وَدِثَ سُکینُونُ وَ اَوْدَ وَ ﴾ (انمل: ١١) جواب: ابن العربی واثین نے دیا ہے کہ اس سے مراد مرتبہ اور والد کا مقام ہے اور اس منزلت ومقام کی دعا حضرت زکریا علینا الله مجمی کی تھی: ﴿ فَهَبُ إِنْ مِن لَدُنُ فَا وَ لِیا اَلٰ بَیْ مِنْ اَلِ یَعْقُونَ ﴾ (مریم: ١٠٥٥) اور ﴿ زَبِّ لاَ تَذَرُنْ فَرُدًا ﴾ (الانبیاء: ٨٩) انبیاء کا مال میراث کیوں نہیں ہوتا؟ اس کی حکمت میں علاء کے کئی اقوال ہیں:

- ① تا كبعض ورثة كوان كي موت كي خوا بش پيدانه به وكه بيسب بلاكت بن قاله القاري في شرح الشهائل-
  - ② یاس لیے کہ کوئی بینہ کیے کہ انہوں نے بھی باتی لوگوں کی طرح اپنی اولاد کے لیے مال کمایا۔
    - ③ یااس لیے کهان کی دیکھا دیکھی کوئی مال کی رغبت میں نہ پڑے اور رغبت تیز نہ کرے۔
      - ایاس لیے کہ کوئی بینہ کیے کہان کا فقر غیرا ختیاری تھا۔
    - انبیاء ﷺ سبامت کے لیے اباء کی طرح ہیں: وغیر ذلك من التوجیهات۔

# بَابُمَاجَآءَقَالَ النَّبِيُّ عِلَيَّ اللَّهُ يَوْمَ فَتُحِمَكَّةَ أَنَّ هَٰذِهِ لَاتَّغُزَى بَعْدَ الْيَوْمِ

# باب ۴۳: فتح مکہ کے دن آپ مِئِلْفَظِيَّةً نے فرمایا آئندہ اس پر فوج بشی نہیں ہوگی

(١٥٣٦) لَا تُغُزَى هٰنِ ﴿ بَعُكَ الْيَوْمِ اللَّهِ يُومِ الْقِيْمَةِ.

۔ توکیچیکٹہا: حضرت حارث بن مالک مخالفتہ بیان کرتے ہیں: میں نے نبی اکرم سِکَشِیکیٹی کوفتی کے دن بیدار شادفر ماتے ہوئے سا۔ آج کے دن کے بعد قیامت تک اس پرحملہ نہیں کیا جائے گا۔

تشریع: مکه مکرمه ان شاء الله قیامت تک مسلمانوں کی تحویل میں رہے گا اب دوبارہ کا فروں کا اس پر تسلط نہیں ہوگا جو بھی فوج کشی کرے گا نامراد ہوگا حدیث میں ہے کہ قیامت کے قریب ایک شخص مکہ پرفوج کشی کرے گا مگراس کا سارالشکر زمین میں دھنس جائے گا کہ اس کو چھڑانے کے لیے با قاعدہ گا (بخاری کتاب الحج باب 8 میں اب مکہ بھی کا فروں کے قبضہ میں اس طرح نہیں جائے گا کہ اس کو چھڑانے کے لیے با قاعدہ جنگ لڑنی پڑے بال قیامت کے بالکل قریب چھوٹی پنڈلیوں والا حبثی کعبہ شریف ڈھائے گا بھروہ بھی آباد نہ ہوگا۔

# بَابُمَاجَآءَفِي السَّاعَةِ الَّتِي يُسُتَحَبُّ فِيُهَا الْقِتَالُ

# باب ۴۴ کن اوقات میں قال مستحب ہے؟

(۱۵۳۷) غَزَوْتُ مَعَ النَّبِيِّ عَلَيْ فَكَانَ إِذَا طَلَعَ الْفَجُرُ آمُسَكَ حَتَّى تَطُلُعَ الشَّمْسُ فَإِذَا طَلَعَتْ قَاتَلَ فَإِذَا الْعَصْرَ ثُمَّ الْعَصْرَ قُلْ الْعَصْرَ وَيَلُ عُوالْمُؤُمِنُونَ لِجُيُوشِهِمْ فِيْ صَلَوتِهِمْ.

ترکجینجہ: حضرت نعمان بن مقرن ناٹھ بیان کرتے ہیں: میں نے نبی اکرم مُؤَسِّی کے ہمراہ غزوہ میں شرکت کی ہے جب ضبح صاد ق ہو جاتی تو سورج نکنے تک نبی اکرم مُؤسِّی کی جنگ شروع نہیں کرتے تھے جب وہ نکل آتا تھا تو جنگ شروع کر دیتے تھے اور جب دو پہر کا وقت ہو جاتا تو آپ جنگ سے رک جاتے تھے جب سورج ڈھل جاتا تو پھر آپ جنگ شروع کر دیتے تھے۔ یہاں تک کہ عصر کا وقت ہو جاتا تو آپ پھر رک جاتے تھے۔ پھر آپ عصر کی نماز ادا کرتے تھے پھر جنگ شروع کر دیتے تھے اور اس وقت کے بارے میں بیر کہا جاتا تھا اس وقت مدد کی ہوا چلتی ہے اور اس دور ان اہل ایمان اپنی نمازوں میں اپنے لشکروں کے لئے دعا کیا کرتے تھے۔

(١٥٣٨) اَنَّ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ بَعَثَ النُّعُمَانَ بُنَ مُقَرَّنِ إِلَى الْهُرُ مُزَانِ فَلَ كَرَالْحَدِيثَ بِطُوْلِهِ فَقَالَ النُّعْمَانُ بُنُ مُقَرِّنِ شَهِدُتُ مَعَ رَسُولِ اللهِ ﷺ فَكَانَ إِذَالَمْ يُقَاتِلُ آوَّلَ النَّهَارِ انْتَظَرَحَتَّى تَزُولَ الشَّمُسُ وَتَهُبَّ الرِّيَاحُ وَيَنْزِلُ النَّهُرُ.

تَوْجِيْجَهُ بَهِ: حضرت عمر بن خطاب وٰناتُوند کے بارے میں منقول ہے۔انہوں نے نعمان بن مقرن وٰناتُوند کو ہر مزان کی طرف بھیجا۔

اس کے بعد انہوں نے طویل حدیث نقل کی ہے۔

حضرت نعمان بن مقرن و التحقير بيان كرتے ہيں: ميں نبي اكرم مَطِّنْ الكَيْمَ مَراه (جنگوں ميں) شريك موا موں آپ دن ك ابتدائی حصے میں جنگ نہیں کرتے تھے اور انظار کرتے رہتے تھے، یہاں تک کہ جب سورج ڈھل جاتا اور ہوائیں چلنے گکتیں اور مدد نازل ہوتی (اس ونت جنگ شروع کرتے تھے)۔

ان اوقات ثلاثہ میں یعنی صبح بعد الزوال اور بعد العصر لزائی کی ایک حکمت اسی باب کی حدیث میں مروی ہے کہ زوال کے وقت نصرت ومدد کی ہوائیں چلتی ہیں اور نمازوں میں مسلمان مجاہدین کے لیے دعائیں مانگتے ہیں علاوہ ازیں تکبیر کی بھی بڑی فضیلت ہے جبرعصر کے بعد کا وقت انبیاء عیم لِنلاکے لیمخص ہے۔

كددعا الرجيم رونت قبول موسكتي بمربعض اوقات بطورخاص اجابت دعاك ليا اتهم بين:

آخر الليل، نزول المطر، التقاء الصفوف مع العدو، ليلة القدر، ساعة الجمعة، حين السجود، ومنها وقت الضرورة.

" یعنی رات کا آخری حصہ، بارش کے وقت، دشمن کے ساتھ لڑائی کے وقت، شب قدر میں، جعہ کی خاص گھڑی میں، سجدہ کی حالت میں،ضرورت کے وقت۔"

#### بَابُمَاجَآءَفِيالِطّيَرَةِ

#### باب ۵۸: نیک فالی اور بدفالی کا بیان

#### (١٥٣٩) اَلطَّيَرَةُ مِنَ الشِّرُكِ وَمَا مِنَّا ولكِنَّ اللهَ يُذُهِبُهُ بِالتَّوَكُّلِ.

تَرْجَجْهَنَّہِ: حضرت عبدالله بناٹین بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مِلَّا اَشْتَا اِن اللہ علیہ اللہ علیہ اللہ میں سے ہر محص کواس کا خیال آتا ہے لیکن اللہ تعالیٰ اس کی وجہ نے توکل کوختم کردیتا ہے۔

# (١٥٣٠) لَا عَنُوٰى وَلَا طِيَرَةً وأُحِبُّ الْفَأَلَ قَالُوْا يَارَسُوْلَ اللهِ وَمَا الْفَأَلُ قَالَ الْكَلِمَةُ الطَّيِّبَةُ.

تریخچننی: حضرت انس بڑاٹھ، بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مُطِّلْفَتُ کِمَا استاد فرمایا ہے۔ بیاری کے متعدی ہونے اور بدفالی کی کوئی حقیقت نہیں ہالبتہ میں فال کو پیند کرتا ہوں ،لوگوں نے عرض کی۔ یارسول الله فال سے مراد کیا ہے؟ نبی اکرم مَطِّنْظَةَ بِنے ارشاد فرمایا۔ اچھی بات۔

#### (١٥٣١) أَنَّ النبيَّ عِلَى كَانَ يُعْجِبُه إِذَا خَرَجَ لِحَاجَةٍ أَنْ يَّسْمَعَ يَارَاشِلُ يَانَجِيْحُ.

تَرْمَجْهِمْ ہٰ: حضرت انس بن مالک مثالیْم بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مُطَّنْظُیَّةً کی یہ بات پسندتھی کہ جب آپ کسی کام کے لئے ککلیں تو آپ بيالفاظ شيں ـ"اے مھيك راسته پانے والے! اے كامياب شخص!"

طسيسرة كمعنى ہيں شكون خواہ اچھا ہو يابرا۔ پھرنبي سَلِّنْ الله اس كوبرے شكون كے ساتھ خاص كرديا اور اچھ شكون كے ليے لفظ" فال' استعال كيا آ كے حديث آرہى ہے كه عدوى اور طيره كيجونبيں اور ميں فال كو يبند كرتا ہوں صحابہ وفاتي نے يو چھا فال كيا الله يه يو چهناال لي براكم آپ مُؤلفَظَة في مينالفظ استعال كيا تها-

شریعت نے بدفالی کی ممانعت کی ہے اور نیک فال کی اجازت دی ہے کیونکہ بد فالی سے دل میں طرح طرح کے وساوس پیدا ہوتے ہیں آ دمی ادھیڑ بن میں لگ جاتا ہے کہ میرا کام ہوگا یانہیں؟اور کبھی بدشگونی سے اللہ کے انکار کی۔

# بَابُمَاجَآءَ فِي وَصِيَّةِ النَّبِيِّ اللَّهِ عَلَيْكُ فِي الْقِتَالِ

#### باب ٢ م: جنگ مين رسول الله صَلِّلْتُعْتَافِيمَ كَي بدايات

(۱۵۴۲) كَان رَسُولُ اللهِ ﷺ إِذَا بَعَثَ آمِيْرًا عَلى جَيْشٍ آوْصَاهُ فِي خَاصَّةِ نَفْسِه بِتَقُوى اللهِ وَمَن مَّعَهُ مِن الْمُسِلمِيْنَ خَيْرًا وَقَالَ اغْرُوا بِسُمِ اللهوق فِي سَبِيلِ اللهوق اتِلُوْا مَن كَفَرَ بِاللهِ وَلاَ تَعُلُّوا وَلاَ تَعُلُرُوا وَلاَ تُمَيِّلُوا اللهِ قَاتِلُوا مَن كَفَرَ بِاللهِ وَلاَ تَعُلُوا وَلِيكَا افَا عَلُو خِصَالٍ اَوْخِلالٍ اَتَّعُهَا اَجَابُوك وَلاَ تَقْتُلُوا وَلِيكَا فَإِذَا لَقِيْتَ عَلُوق كَمِنَ الْمُشْرِكِيْنَ فَادُعُهُمُ اللهِ عَلَيْهِمُ اللهُ مُولِكُ وَلِيكَا اللهُ وَلِيكَا اللهُ مُولِكُ مِنَ اللهُ مُولِكُ وَلَى كَاللهُ مُولِكُ وَلَى اللهُ مُولِكُ وَلَى اللهُ مَا اللهُ مُولِكُ وَلَى اللهُ مُولِكُ وَلَى اللهُ مُولِكُ وَلَى اللهُ مُولِكُ وَلَى اللهُ مُولِكُ وَلَا اللهُ وَلَا مُولِكُ وَلَى اللهُ مُولِكُ وَلَى اللهُ وَلَا عَلَيْهِمُ مَا عَبُولُوكُ وَلَى اللهُ مُولِكُ وَلَى اللهُ وَلَا عَلَيْهِمُ وَ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا عَلَيْهُمُ وَلَا اللهُ وَلَا مُؤْلُولُولُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلِيلُ اللهُ وَلَيْ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا مُنْ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَوْلُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَى اللهُ وَلَا مُعُلِلهُ وَلَا اللهُ وَلِلْ اللهُ وَلَا اللهُ وَل

تو پی پی آبان بن بریدہ اپنے والد کا بہ بیان قبل کرتے ہیں: جب نی اکرم مِنَافِظَةً کی خص کو کی لئکر کا امیر بنا کر روانہ کرتے تو اس کو اس کی آبنی ذات کے بارے میں بھلائی کی تلقین کرتے آپ مِنَافِظَةً بی اللہ تعالی کی راہ میں بنگ کا آغاز کرواور ان لوگوں کے ساتھ جنگ ارشاو فرماتے ۔ اللہ تعالی کے نام سے برکت حاصل کرتے ہوئے اللہ تعالی کی راہ میں جنگ کا آغاز کرواور ان لوگوں کے ساتھ جنگ کو جہنہوں نے اللہ تعالی کا انکار کیا ہے ۔ اور مال غنیمت میں چوری نہ کرو، عبد شکنی نہ کرو، مثلہ نہ کرو، بچوں کو تل نہ کرو، جب تہارا ایپ مشرک دھمن سے سامنا ہو، تو اسے تین میں سے کی ایک کو تبول کرنے کی دعوت دووہ ان میں سے جس بات کو مان جا میں تم ان کی اپنے مشرک دھمن سے جس بات کو مان جا میں تم ان کی طرف سے اسے قبول کرواور ان کے ساتھ جنگ کرنے سے رک جاؤتم آئییں ، اسلام کی دعوت دواور اس بات کی کہوہ اپنے علاقے کو چھوڑ کرمہاجرین کے علاقے میں آ جا میں اور آئییں ہے بتاؤ کہ اگر آئہوں نے ایسا کرلیا تو آئییں وہ سب پچھ ملے گا جومہا جرین کو حاصل ہے اور ان پروہ تمام اورائیگیاں لازم ہوں گی جومہا جرین پرلازم ہیں تا ہم اگروہ وہاں جانے سے انکار کردیں توتم اللہ تعالی سے میں مائی مسلمانوں پرجاری ہوتا ہے لیکن آئیس جہادیل کو گوگ دیہاتی مسلمانوں کی طرح رہ وہ گئے ہوئے ان کے ساتھ جنگ شروع کرو، پھرتم اگر میں ہونا پڑے گا اگروہ لوگ اس سے بھی انکار کردیں توتم اللہ تعالی سے مدد ما تگتے ہوئے ان کے ساتھ جنگ شروع کرو، پھرتم اگر میں ہونا پڑے گا اگروہ لوگ اس سے بھی انکار کردیں توتم اللہ تعالی سے مدد ما تگتے ہوئے ان کے ساتھ جنگ شروع کرو، پھرتم اگر

22

سمی قلعے کا محاصرہ کرو اور قلعہ والےتم سے اللہ، اور اس کے رسول مُؤَلِّنْتُكَافِیَا کی پناہ مانگیں توتم انہیں اللہ، اور اس کے رسول مُؤلِّنْتِكَافِیا کے نام پر پناہ نہ دینا بلکہتم اپن طرف سے اور اپنے شکر کی طرف سے پناہ دینا کیونکہ اگرتم عہد شکنی کرتے ہوتو اللہ تعالی اور اس کے رسول مَثَنْ ﴾ كان بردي كئے بيان كوتوڑنے كے مقابلے ميں تمہارااپنے بيان كوتوڑنا بہتر ہے اى طرح اگروہ لوگ بيكہيں تم ان كے بارے میں اللہ اور اس کے رسول مُطْنِظَيَّةً کے حکم کے مطابق فیصلہ کروتو تم ایسا نہ کرنا بلکہ اپنے ذاتی فیصلے کے مطابق فیصلہ کرنا کیونکہ تم ہیہ بات نہیں جانتے کے اس بارے میں اللہ تعالیٰ کا حکم کیا ہے؟ اور کیا تم اس کے مطابق فیصلہ کر رہے ہو یانہیں؟ ( راوی کو شک ہے یا شایدای کی مانند کچھ منقول ہے )۔

(١٥٣٣) كَانَ النَّبِيُّ ﷺ لَا يُغِيْرُ إِلَّا عِندَ صَلَاةِ الْفَجْرِ فَإِنْ سَمِعَ أَذَانًا أَمْسَكَ وَ إِلَّا أَغَارَ فَاسْتَمَعَ ذَاتَ يَوْمِر فَسَمِعَ رَجُلًا يَقُولُ اَللَّهُ ٱكْبَرُ اَلله ٱكْبَرُ فَقَالَ عَلَى الْفِطْرَةِ فقالَ اللَّهِ مَا النَّارِ. تَوْجَجْهَنَّہُ: حضرت انس بن ما لک نِٹاٹنو بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مَلِّشْتِیَا ﷺ صبح کی نماز کے وقت حملہ کیا کرتے تھے اگر آپ کو وہاں ہے اذان کی آواز آ جاتی تھی تو آپ حملے سے رک جاتے تھے ور نہ حملہ کر دیتے تھے۔ایک دن آپ مِنْظَفِیْکَا آپے غور سے سننے کی کوشش کی تو آپ کوایک شخص کی آواز سنائی دی جوالله اکبر، الله اکبر کهه رباتها آپ مَانِّ اَنْ اَرْتَادِفر مایا۔ بیفطرت پر ہے۔اس شخص نے کہامیں اس بات کی گواہی دیتا ہوں ، اللہ تعالیٰ کےعلاوہ اور کوئی معبود نہیں ہے۔

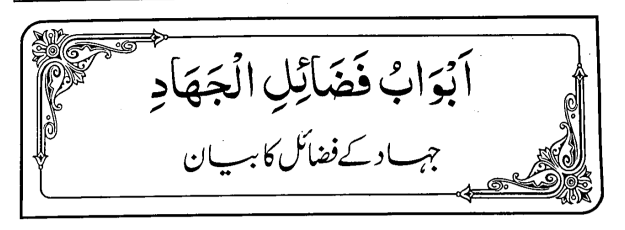
قوله فادعهمد الى احدى ثلث خصال. يعني اولادعوت، ثانيا جزيه كاتحم پيش كروجويهاں اگرچه مذكورنهيں مگر دوسرى روایات میں مصرح ہے اور ثالثا قال ہے۔

استكال: ال مديث ميں ہايتها اجابوك فاقبل منهمه و كف عنهمه اس كا ظاہرى مطلب تويہ ہے كه ان تيوں ميں ہے جو بھی قبول کرلیں پھران سے تعرض نہ کرنا حالانکہ بیتھم تواول دوشقوں کا ہے؟

حل: اس كا جواب حضرت كنگوبى رايشيائي في الكوكب مين ديا ہے كه كف يهان پر متعدى ہے اور مطلب سيہ كه وہ لوگ آپ كے ساتھ جس رخ اور جس صورت پر چلنا چاہیں آ پ بھی باقی خصلتوں کو چھوڑ کر اسی سمت کو اختیار کرلیں لہٰذا اگر وہ قبال کریں گے تو آپ غیر قال کی حصلتین سے دوررہولینی خصلت قال ہی اختیار کرلیں۔

فائك: ال حديث ميں ہے كەاگروه دعوت قبول نەكرىي تو فاستعن بالله عليه هروقا تله هر آج كل لوگ اس قتم كى احاديث ونصوص سے چڑتے ہیں میددراصل ان کی غفلت وجماقت ہے کہ جب نبی کریم مَطِّنْظَیَّا بنے ان کو بڑے پیار اور شفقت سے دعوت دی اور بار باران کو مجھایا کہ اللہ کی زمین پر فسادمت پھیلاؤا پنی غلط حرکات سے باز آؤاوراس دعوت میں نہ صرف بیہ کہ مدت مدیدہ صرف کی بلکہ ہرتشم کی تکلیفات بھی برداشت کیں مگریہ باغی لوگ اپنی ہٹ دھری سے باز نہ آئے تو بتائے کہ جب انسانی جسم میں کوئی عضو کینسر کا شکار ہوجائے اور ہرطرح کا علاج قبل ہوجائے اور وہ سرایت کرنے لگے تو کیا اس کو یوں ہی چھوڑ ناعقلندی ہے یا پھر آپریش کر کے اسے کا ٹما تا کہ باقی جسم کو بچایا جائے؟





#### بَابُفَضُلِ الْجِهَادِ

### باب ا: جهاد کی فضیلت

(۱۵۳۳) قَالَ قِيْلَيَارَسُوُلَ اللهِ ﷺ مَايَعُدِلُ الْجِهَادَقَالَ اِنَّكُمُ لَاتَسْتَطِيْعُوْنَهُ فَرَدُّوَاعَلَيْهِ مَرَّتَيُنِ اَوْثَلَاثًا كُلَّ ذٰلِكَ يَقُولُ لَا تَسْتَطِيْعُوْنَهُ فَقَالَ فِي الثَّالِثَةِ مَثَلُ الْمَجُاهِدِ فِي سَبِيْلِ اللهِ مَثَلُ الصَّائِمِ الْقَائِمِ الَّذِي لَلَا يَعُولُ اللهِ مَثَلُ الصَّائِمِ الْقَائِمِ الَّذِي لَلَا اللهِ عَنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ا

ترکیجہ بنہ: حضرت ابو ہریرہ ڈٹاٹھ بیان کرتے ہیں: عرض کی گئی یا رسول اللہ مَالِنَّے کے کہ جہاد کے برابر ہے نبی اکرم مُالِنَّے کے ارتفاد فرمایا: تم اس کی استطاعت نہیں رکھو گے لوگوں نے دو تین مرتبہ اس سوال کو دہرایا، نبی اکرم مِرَّلِنْتُے کَئِے ہر مرتبہ یہی ارشاد فرمایا: تم اس کی استطاعت نہیں رکھتے پھر آپ نے تیسری مرتبہ ارشاد فرمایا: اللہ تعالی کی راہ میں جہاد کرنے والے خص کی مثال اس روزہ دار اور نفل پڑھنے والے کی طرح ہے جواپی نماز میں کوئی وقفہ نہیں کرتا اور روزے میں کوئی وقفہ نہیں کرتا اس وقت تک جب تک اللہ تعالی کی راہ میں جہاد کرنے والا واپس نہ آجائے۔

(١٥٣٥) يَقُولُ اللهُ عَزَّوَجَلَّ الْمُجَاهِلُ فِي سَبِيلِي هُوَ عَلَى ضَمَانُ إِنْ قَبَضْتُهُ آوُرَثُتُهُ الْجَنَّةَ وَإِنْ رَجَعْتُهُ رَجَعْتُهُ وَعَلَى ضَمَانُ إِنْ قَبَضْتُهُ آوُرَثُتُهُ الْجَنَّةَ وَإِنْ رَجَعْتُهُ رَجَعْتُهُ وَعَلَى ضَمَانُ إِنْ قَبَضْتُهُ آوُرَثُتُهُ الْجَنَّةَ وَإِنْ رَجَعْتُهُ وَجَعْتُهُ وَعَلَى ضَمَانُ إِنْ قَبَضْتُهُ آوُرَثُتُهُ الْجَنَّةَ وَإِنْ رَجَعْتُهُ وَجَعْتُهُ وَعَلَى اللهُ عَنْ مُنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ وَاللَّهُ عَنْ اللهُ عَالَهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَا عَ

تر بین بن بالک میں ہوں ہے۔ ہیں: نی اکرم مَطَّلَقَ بیان کرتے ہیں: نی اکرم مَطَّلَقَ بَان مُرایا ہے۔ الله تعالی فرما تا ہے۔ میری راہ میں جہاد کرنے والے خص کی ذمہ داری مجھ پر ہے اگر میں نے اس کی روح کو قبض کرلیا تو میں اسے جنت کا وارث کروں گا اور اگر میں نے اسے (اس کے گھر) واپس بھیجا تو اسے اجر (رادی کوشک ہے یا شاید یہ الفاظ ہیں) غنیمت کے ہمراہ بھیجوں گا۔

جہاد قرآن وحدیث کی ایک خاص اصطلاح ہے اس کے معنی ہیں دین کی حفاظت اور سر بلندی کے لیے دشمنانِ اسلام سے

الزناجاهدالعدو هجاهدة وجهاد كمعنى بين شمن سالزنااور جاهد في الأمر كمعنى بين كسي كام يس يوري طاقت لكانا يوري تشش كرنااي سے مجاہدہ ہے۔

قرآن وحدیث میں پیلفظ مختلف طرح استعال کیا گیا ہے کہیں صرف جہاد اور مجاہدہ آیا ہے کہیں اس کے ساتھ فی سبیل الله ملایا ہے اور کہیں اس کے بعد اللہ یا اللہ کی طرف لوٹنے والی ضمیر آئی ہے اس طرح فی سبیل اللہ بھی بھی تنہا آیا ہے اور بھی جہاد کے مادہ کے ساتھ آیا ہے پس جہاں لفظ مجاہدہ مطلق آیا ہے یا اس کے بعد فی اللہ آیا ہے یا فیدنا آیا ہے وہ آیتیں عام ہیں مفسرین کرام ان جگہوں میں لفظ دین محذوف مانتے ہیں جیسے ﴿ وَ جَاهِدُ وَ اللّٰهِ حَتَّى جِهَادِ ہٖ ۖ ﴾ (الحج: ٨٨) یعنی الله کے دین کے لیے پوری طاقت خرج كرو﴿ وَ الَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا كَنَهْدِينَا كَنَهْدِينَا كَنَهْدِينَا كَنَهْدِينَا كُوشش كرت بين بم ان کو اپنی راہیں بھاتے ہیں بیآیات یاک دین کی ہرمحنت کے لیے عام ہیں کسی بھی لائن سے دین کی محنت کرنے والے اس کا مصداق ہیں لیکن جہاں لفظ جہاد آیا ہے یا مجاہدہ کے مادہ کے ساتھ فی سبیل اللہ آیا ہے یا صرف فی سبیل اللہ آیا ہے جیسے مصارف زکوۃ کے بیان میں اور انفاق کی فضیلت میں تو ان سب جگہوں میں خاص اصطلاحی معنی مراد ہیں سورۃ التوبہ میں جہاں بھی اس قسم کی آیات آئی ہیں: شاہ عبدالقادرصاحب دہلوی قدس سرۂ نے اور ان کی اتباع میں حضرت الہند قدس سرہ نے لڑنا ترجمہ کیا ہے اور حدیث کی كتابول ميں جو ابواب الجهاد اور ابواب فضائل الجهاد آئے ہيں وہاں بھی يہی خاص اصطلاحی معنی مراد ہيں آپ غورے يہ ابواب پڑھیں۔

کہ جہادایک اسلامی اصطلاح ہے اور جب قرآن وحدیث میں بیلفظ بولا جاتا ہے تو اس سے قال فی سبیل الله مراد ہوتا ہے البتہ بعض کاموں کو جہاد کے ساتھ لاحق کیا گیاہے ان کے لیے یہ الحاق ہی فضیلت ہے جیسے مدیث ہے: من خرج فی طلب العلمہ فھو فی سبیل الله حتی یوجع اس میں نبی مُرافِظَةً نے طلب علم کوفی سبیل الله قرار دیا ہے بیالحاق ہی طالب علم کی نضیلت ہے۔ قولہ: مایعدل الجھاد؟ یعنی وہ کونساعمل ہے جس کا ثواب جہاد کے مساوی ہو؟ قولہ لایفتر باب نفرسے ہے فتور کے معنی ستی واضمحلال کے ہیں جس کی ہمت پست نہ ہواس حدیث میں مجاہد کو تشبیہ اس صائم کے ساتھ دے دی جو روزہ نماز پر مدادمت کرتا ہو۔وجہ تشبیہ سے کہ جس طرح اس صائم کی ہر حرکت وسکون پر تواب ماتا ہے اس طرح مجاہد کا حال ہے۔ گو کہ وہ سور ہا ہو مگر حکما وہ پھر بھی مشغول عبادت ہوتا ہے کیونکہ وہ ہرونت دشمن کے لیے حزن دائم اور غیظ لازم بنار ہتا ہے جبکہ باقی اعمال میں فتورآ تار ہتا ہے: قَالِ الله تعالى: ﴿ ذَٰلِكَ بِانَّهُمُ لَا يُصِينُبُهُمْ ظَمّا وَ لا نَصَبُّ وَ لا مَخْصَةٌ فِي سَبِيْكِ الله وَ لا يَطَوُنَ مَوْطِئًا يَغِيظُ الْكُفَّادُ وَلا يَنَا لُوْنَ مِنْ عَدُّةٍ نَيْلًا إِلَّا كُتِبَ لَهُمْ بِهِ عَمَلٌ صَالِحٌ لللهِ (اللهِ وبعد بالتوبة:١٢١-١٢١)

# بَابُمَاجَاءَفِئ فَضْلِمَنْ مَاتَ مُرَابِطًا

باب ۲: سرحد کا پہرہ دیتے ہوئے موت آنے کی فضیلت

(١٥٣٢) كُلُّ مَيِّتٍ يُغْتَمُ عَلَى حَمَلِهِ إِلَّا الَّذِي مَاتَ مُرَابِطًا فِي سَبِيْلِ اللهِ فَإِنَّهُ يُعْي لَهُ حَمَلُهُ إِلَى يَوْمِ الْقِيْمَةِ

وَيَأْمِنُ فِتُنَةَ الْقَابُرِ وَسَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ يَقُولُ الْمُجَاهِدُ مَنْ جَاهَلَ نَفْسَهُ.

تریج پہنم، ابوہانی خولانی ہے بات بیان کرتے ہیں:عمرو بن مالک جنبی نے انہیں نے حضرت فضالہ بن عبید کو نبی اکرم سَالْشَيْئَةَ کے حوالے سے بیرحدیث بیان کرتے ہوئے سنا ہے۔ ہرمرنے والے شخص کاعمل ختم ہوجا تا ہے ماسوائے اس شخص کے، جواللہ تعالیٰ کی راہ میں پہرہ دیتے ہوئے فوت ہو،اس شخص کاعمل قیامت تک چلتار ہتا ہےاوروہ شخص قبر کی آ ز ماکش سے محفوظ رہتا ہے۔راوی بیان کرتے ہیں میں نے نبی اکرم مُطِّنْظِیَّةً کو بیارشا دفر ماتے ہوئے سناہے۔مجاہد وہ شخص ہے، جوابن جان کے ساتھ جہا دکرے۔

**فائك:** يهان بين السطور ميں لكھا ہے: هذا الجها دالأ كبر يعن نفس سے نكر لينا ہى بڑا جہاد ہے بيا يك دوسرى حديث كى طرف اشارہ ہے نبی کریم مَالِشَیِّئَةِ نے غزوہ تبوک سے واپسی پر جب مدین قریب آیا تو یہ ارشاد فرمایا اس حدیث کا مطلب عام طور پر صحیح نہیں

جب نبی کریم مَالِفَظَیَّا کَ واطلاع ملی که ہرقل شاہ روم چالیس ہزار کالشکر جرار لے کر مدینہ پر چڑھائی کرنا چاہتا ہے اور مقدمة الجیش بلقاء تک پہنچ گیا ہے تو آپ مُؤفِّفَ ﷺ تیں ہزار کالشکر لے کراس کا مقابلہ کرنے کے لیے نکے اور تبوک تک گئے جو جزیرۃ العرب کی سرحد پر ہے اور وہاں بیں دن قیام کیا مگر کوئی مقابلہ کے لیے نہیں آیا تو آپ مَالِّنْظِیَّا اَ ظفر مند واپس لوٹے آگے بڑھنامصلحت کے خلاف تقارجب مدينة قريب آيا تو آب مُؤلِفَيكا في غرمايا: رجعنا من الجهاد الأصغر الى الجهاد الأكبر اى ذاهبا الى الجهادالأكبريعى مم چوئے جہاد سے لوث آئے اب بڑے جہاد كى تيارى كرنى ہے۔

حدیث کا سیح مطلب: یہ ہے کہ فوج کو غلط فہی نہ ہو کہ روی ہارا مقابلہ نہیں کرسکے ہم زبردست ہیں ہم سے کوئی نکر نہیں لے سکتا یہ غلط فہمی نہیں ہونی چاہیے نبی مَافِظَیَّا آنے فرمایا بہتو چھوٹا معرکہ تھا آ گےان سے بڑے بڑے معرکے پیش آنے والے ہیں لوٹ کراس کی تیاری کرنی ہے غافل نہیں ہوجانا۔

# بَابُهَاجَاء<u>َ فِىٰ فَضُلِ الصَّـٰوُمِ فِىٰ سَبِيْلِ اللهِ</u>

# ا باب ۳: جهاد مین روزه رکھنے کی فضیلت

(١٥٣٤) مَنْ صَامَ يَوْمًا فِي سَبِيْلِ اللهِ زَحْزَحَهُ اللهُ عَنِ النَّارِ سَبْعِيْنَ خَرِيْفًا آحَلُ هُمَا يَقُولُ سَبْعِيْنَ وَالْأَخَرُ يَقُولُ اَرْبَعِيْنَ.

تَوَجِّچَنَّهُ: حضرت ابو ہریرہ نٹاٹند نبی اکرم مُلِّلْفِیَّا ہم کا بیفر مان نقل کرتے ہیں: جو شخص اللہ تعالیٰ کی راہ میں (جہاد کرتے ہوئے) ایک دن روزہ رکھے گا اللہ تعالیٰ اسے جہنم سے ستر برس کی مسافت تک دور کر دے گا۔

(١٥٣٨) لَا يَصُومُ عَبُنَا يُومًا فِي سَبِيْلِ اللهِ إِلَّا بَاعَلَ ذَلكَ الْيَومُ النَّارَ عَنْ وَّجُهِهِ سَبُعِينَ خَرِيْفًا.

تَوَجِّجَنَّهُ: حضرت ابوسعید خدری مَنْ النَّهُ نبی اکرم مَلِّشَیَّعَهٔ کا به فرمان نقل کرتے ہیں: جو محض الله تعالیٰ کی راہ میں (جہاد کرتے ہوئے) ایک دن روز ہ رکھے گا اللہ تعالیٰ اس ایک دن کی وجہ سے اسے جہنم سے ستر برس کے فاصلے پر دور کر دے گا۔

### (١٥٣٩) مَنْ صَامَ يَوْمًا فِي سَبِيْلِ الله جَعَلَ اللهُ بَيْنَهُ وَبَينَ النَّارِ خَنْدَقًا كَمَا بَينَ السَّمَاءِ وَالْرَرْضِ.

تو بخبی بنی: حضرت ابوامامہ خالتی بیان کرتے ہیں: نبی اکرم میل النظامی آئے ارشاد فرمایا ہے۔ جو محض اللہ تعالیٰ کی راہ میں (جہاد کرتے ہوئے)
ایک دن روزہ رکھے گا اللہ تعالیٰ اس کے اور جہنم کے درمیان آئی بڑی خندق بنادے گا جتنا آسان اور زمین کے درمیان فاصلہ ہے۔
مومن کی زندگی چیم (مسلسل) عمل ہے آ رہی ہے کہ سب سے زیادہ پسندیدہ عمل الحال المرتحل ہے یعنی وہ مسافر جومنزل پر
اترتے ہی آ گے سفر شروع کردے اور جہاد کا سفرخود ایک عبادت ہے مگر اس کے ساتھ اور عباد تیں بھی جمع ہوسکتی ہیں اور ایسی عباد تیں دو

#### بَابُمَاجَاءَ فِي فَضُلِ النَّفَقَةِ فِيُ سَبِيُلِ اللَّهِ

# باب ہم: الله تعالیٰ کی راہ میں خرچ کرنے کی فضیات

# (١٥٥٠) مَنُ اَنْفَقَ نَفْقَةً فِي سبيلِ اللهِ كُتِبَتُ لَهْ بِسَبْعِمِ اءِقِ ضُعُفٍ.

تَرَخِيْكُنُهُ: حَضرت خريم بن فاتك وُلِيَّنِي بيان كرتے ہيں: نبي اكرم مِلَّفَظِيَّةً نے ارشاد فرمايا ہے۔ جو شخص الله تعالى كى راہ ميں كوكى ايك چيز خرچ كرتا ہے تواللہ تعالى اس كے عوض ميں اسے سات سو گنا ثواب عطا كرتا ہے۔

#### بَابُمَاجَاءَفِىٰ فَضُلِ الْخِدُمَةِفِىٰ سَبِيْلِ اللهِ

#### باب: جہاد میں خدمت پیش کرنے کا ثواب

عَنْ عَدِيِّ بْنِ حَاتِمِ الطَّائِيِّ اَنَّهُ سَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ آئُ الصَّدَقَةِ اَفْضَلُ قَالَ خِدُمَةُ عَبْدٍ فِي سَبِيْلِ اللهِ اَوْظِلُّ فُسُطَاطٍ اَوْطَرُوْقَةُ فَحْلِ فِي سَبِيْلِ اللهِ.

ترکیجی تنها: حضرت عدی بن حاتم طائی مثانی نے نبی اکرم مُطِّلْظِیَّا ہے بوچھا کہ کون ساصد قد افضل ہے۔ آپ مِطِّلْظِیَّا نے فرمایا اللہ کی راہ میں ایک غلام خدمت کے لئے دینا یا سائے کے لئے خیمہ دینا یا جوان اونٹی اللہ کی راہ میں دینا۔

سوال: بیہ کہ جس طرح مجاہد کے لیے سامان فراہم کرنا اور اس کے گھر کی خبر گیری کرنا جہاد ہے اس طرح راہ خدا میں خیمہ دینا، خادم مہیا کرنا اور سواری دینا بھی جہاد ہے پھران چیزوں کوخیرات کیوں کیا گیا؟

جواب: مجاہد کوسامان جہاد فراہم کرنا اور اس کے گھر کی خبر گیری کرنا چونکہ مجاہد کا براہ راست تعاون ہے اس لیے ان کو جہاد قرار دیا اور جوچیزیں جہاد کے چندہ میں دی جاتی ہیں ان پر پہلے حکومت قبضہ کرتی ہے پھر مجاہدین تک پہنچتی ہیں اور ضروری نہیں کہ وہ ان تک پہنچیں حکومت مسلمانوں کی دیگر ضروریات میں بھی ان کوخرچ کرسکتی ہے اس لیے ان کوصد قہ کہا گیا۔

(١٥٥١) أنَّه سَأَلَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ أَيُّ الصَّدَقَةِ ٱفْضَلُ قَالَ خِدُمَةُ عَبْدٍ فِي سَبِيْلِ اللهِ ٱوْظُرُوقَةُ

فَحُلِ فِي سَبِينِ اللهِ.

تَرَجِّجُهُمُّنَا: حضرت عدى بن حاتم طائى والتي بيان كرتے ہيں: انہوں نے بى اكرم مَطِّفَظُةً ہے دريانت كيا ـ كون ساصدقد زيادہ نصيلت ركھتا ہے بى اكرم مَطِّفظُةً نے ارشاد فرمايا: بندے كا الله تعالى كى راہ ميں خدمت كرنا (يعنى اپنے ساتھيوں كى كام كاج ميں مدوكرنا، يبال يہ مفہوم بھى ہوسكتا ہے۔الله تعالى كى راہ ميں اپنے غلام كى خدمات دينا) ياسائے كے لئے خيمه لگادينا، ياجوان اذفى كو الله تعالى كى راہ ميں دينا۔

(100) اَفْضَلُ الصَّدَقَاتِ ظِلُّ فُسُطَاطٍ فِي سَدِيْلِ اللهِ وَمَنِيْحَةُ خَادِمٍ فِي سَدِيْلِ اللهِ اَوْطَرُوقَةُ فَيْلٍ فِي سَدِيْلِ اللهِ وَمَنِيْحَةُ خَادِمٍ فِي سَدِيْلِ اللهِ اَوْطَرُوقَةُ فَيْلٍ فِي سَدِيْلِ اللهِ وَمَنِيْحَةُ خَادِمٍ فِي سَدِيْلِ اللهِ اَوْطَرُوقَةُ فَيْلٍ فِي سَدِيْلِ اللهِ اَوْطَرُوقَةُ فَيْلٍ فِي سَدِيْلِ اللهِ وَمَنِيْحَةُ خَادِمٍ فِي سَدِيْلِ اللهِ اَوْطَرُوقَةُ فَيْلٍ فِي

توجیجی بنیار مسئون کے بیال کرتے ہیں: انہوں نے بی اکرم سُٹُون کی است کے ایک کام سے میں مدد کرنا، یہاں کہتا ہے؟ بی اکرم سُٹُون کی است کے اللہ تعالی کی راہ میں دینا۔

میں کہتر کے است کے اللہ کی راہ میں اپنے غلام کی خدمات دینا) یا سائے کے لئے خیمہ لگا دینا، یا جوان او کُن کو اللہ تعالیٰ کی راہ میں دینا۔

میں کہتر کے است کے کہتر اللہ تعالیٰ کی راہ میں است کے کہتر اللہ تعالیٰ کی راہ میں دینا ہے۔

میں کہا ہے۔ حضرت ابوالمامہ مُل کو تاہم ابوعبد الرص سُٹُون کے آئے نے ارشاد فرمایا: سب سے زیادہ فضیلت رکھنے والاصد قد اللہ تعالیٰ کی راہ میں دینا ہے۔

میں کراہ میں خیمے کا سایہ فراہم کرنا ہے اور کی خادم کو معاوضے کے بغیر اللہ تعالیٰ کی راہ میں دینا ہے یا کی او کُن کو اللہ تعالیٰ کی راہ میں دینا ہے۔

میں مُل کیا ہے ہوئے کا اور لوگ رضا کو راہ کو معاوضے کے بغیر اللہ تعالیٰ کی راہ میں مکومت کے بیاس بھی پیچھنیں تھا فوج کے لیے ہتھیا راور رس میں میں میں میں میں میں میں ہوں کو اللہ تعالیٰ بیان کے گئے ہیں مہیا کہنا گیا اور وعدہ کیا گیا کہ دیتر میں دو چند کر کے والیں کیا یا ہا کہ اور کو صدی کی الا میال ہو گیا تو حات کی کشرے سے ہر خص الا مال ہو گیا یہ اللہ تعالیٰ نے قرض دو چند کر کے والیں کردیا یعنی جہاد کے لیے خرج کرنا صرف آخرت ہی میں مفید نہیں بلکہ دنیا میں بھی اس کا فع عاصل ہوتا ہے۔

قرض دو چند کر کے والیں کردیا یعنی جہاد کے لیے خرج کرنا صرف آخرت ہی میں مفید نہیں بلکہ دنیا میں کا فع عاصل ہوتا ہے۔

#### بَابُمَاجَاءَفِي مَنْجَهَّزَغَازِيًا

باب ۵: مجاہد کے لیے سامان جہادفراہم کرنے کی فضیلت

(١٥٥٣) مَنْ جَهَّزَ غَازِيًا فِي سَبِيُلِ اللهِ فَقَلُ غَزَا وَمَنْ خَلَفَ غَازِيًا فِي اَهْلِهِ فَقَلُ غَزَا

تریخ پختی اللہ جنی میں خالد جہنی میں اللہ بنی اگرم میر النظامی کے اللہ میں کہ خان کے میں جو میں کہ عازی کوسامان فراہم کرتے ہیں جو محض اللہ تعالیٰ کی راہ میں کسی عازی کوسامان فراہم کرتے ہیں جو محض نے بین جو میں اس کے گھر والوں کا خیال رکھے اس نے بھی جنگ میں حصہ لیا۔

(۱۹۸۸) میں میں تاریخ کا میں خان میں حصہ لیا اور جو محض غازی کی غیر موجودگی میں اس کے گھر والوں کا خیال رکھے اس نے بھی جنگ میں حصہ لیا۔

(١٥٥٣) مَنْ جَهَّزَ غَازِيًا فِي سَبِيْلِ اللهِ ٱوْخَلَفَهُ فِي آهُلِهِ فِقَدُ غَزْى.

تَوْجَجِهُمْ الله تعالى كالله جبى والله على بيان كرتے ميں: نبي اكرم مُؤَلِّفَيْكَةً نه ارشا وفر مايا جو مخص الله تعالى كى راه ميں جنگ كرنے

والول كوسامان فراہم كرے تواس نے بھى جنگ ميں شركت كى۔

(١٥٥٥) مَنْجَهَّزَ غَازِيَّا فِي سَبِيُلِ اللَّهِ فَقَلُ غَزَا وَمَنْ خَلَفَ غَازِيًّا فِي آهُلِهِ فَقَلُ غَزَا

تَرْجَجْهَنَّهِ: حضرت زيد بن خالد جہنی مناتنو بيان کرتے ہيں نبي اکرم مَطَّنْظِيَّةً نے ارشاد فرمایا: جوُّخص الله تعالی کی راہ میں سی غازی کوسامان فراہم کرے اس نے ہی جنگ میں شرکت کی یااس کے گھروالوں کا (اس کی غیر موجودگی میں) خیال رکھے اس نے بھی جنگ میں شرکت کی۔ تشریح: پہلے یہ بات بتائی جا پھی ہے کہ تواب کی دو تشمیں ہیں اصلی اور فضلی یعنی انعامی اور وہ تمام حدیثیں جن میں تواب سے مقابلہ کیا گیا ہے ان میں ایک اصلی اور دوسرافضلی ہوتا ہے یعنی تقابل کی صورت میں ایک کا اصلی تواب لیا جاتا ہے اور دوسرا کا نضلی ۔اصلی تُواب کااصلی تُواب ہے اور نصلی تُواب کا نصلی تُواب سے مقابلہ نہیں کیا جائے گا۔

#### ِبابُمَاجَاءَ فِى فَضُلِ مَنِ اغُبَرَّتُ قَدَمَاهُ فِى سَبِيْلِ اللهِ

# باب ۲:جس کے قدم جہاد میں گردآ لود ہوں اس کی فضیلت

(١٥٥٧) قَالَ لَحِقَنِي عَبَايَةُ بْنُ رُفَاعَةَ بْنِ رَافِعِ واَنَامَاشِ إِلَى الْجُهُعَةِ فَقَالَ اَبْشِرُ فَإِنَّ خَطَاكَ هٰذَهِ فِي سَبِيُلِ اللهِ سَمِعْتُ آبَاعَبْسٍ يَقُولُ قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ مَنِ اغْبَرَتْ قَدَمَاهُ فِي سَبِيْلِ اللهِ فَهُمَا حَرَاهُمْ عَلَى النَّادِ.

تَرُخِچَنَّهِ: حضرت برید بن ابومریم بیان کرتے ہیں: حضرت عبابیہ بن رفاعہ رہا ہے۔ کی میرے ساتھ ملاقات ہوئی میں اس وقت جمعہ کے کئے جارہا تھا انہوں نے فرمایا۔ تہمیں خوشخبری ہو کیونکہ تمہارے قدم الله تعالیٰ کی راہ میں ہیں۔ میں نے حضرت ابوعبس مزانٹی کو یہ بیان كرتے ہوئے سناہ، نى اكرم مُؤَلِّ فَيَ ارشاد فرمايا ہے۔جس شخص كدونوں پاؤں الله تعالى كى راه ميں غبار آلود ہوں توبيدونوں یا وُل جہنم پرحرام ہوں گے۔

تشریح: اغبر ار کے معنی گردآ لود ہونا ہے مگر یا درہے کہ اس سے مراد اختیاری مٹی ملنانہیں ہے بلکہ چلتے جو گردوغبارلگ جائے اورجس سے بچانہ جاسکے وہی باعث اجر ہے تو جب نفس گر د لگنے کا بیا جر ہے تو تعب ومشقت اور سعی کا حال کیا ہوگا؟

### بَابُمَاجَاءَفِى فَضُلِ الْغُبَارِفِىٰ سَبِيْلِ اللهِ

#### باب 2: جهاد کے غبار کی فضیلت

(١٥٥٧) لَا يَلِجُ النَّارَ رَجُلُ بَكِي مِنْ خَشْيَةِ اللهِ حَتَّى يَعُودَ اللَّبَنُ فِي الضَّرْعِ وَلَا يَجْتَمِعُ غُبارٌ فِي سَمِيلِ اللهِ ودُخَانُجَهَنَّمَ.

وقت تک جہنم میں داخل نہیں ہوگا جب تک دودھ واپس تھن میں نہ چلا جائے (یعنی بیناممکن ہے) اور اللہ تعالی کی راہ کا غبار اور جہنم کا

دهوال انتضابين ہوسكتے۔

# بَابُمَاجَاءَفِى فَضُلِ مَنْ شَابُ شَيْبَةً فِى سَبِيْلِ اللهِ

#### باب ٨: جواعمال اسلامي كرتا بهوا بوژها موااس كي فضيلت

(١٥٥٨) مَنْ شَابَ شَيْبَةً فِي الْإِسُلامِ كَانَتْ لَهُ نُورًا يَومَ الْقِيَامَةِ.

تریخ پھٹی، سالم بن ابوالجعد بیان کرتے ہیں۔ شرحبیل بن سمط نے کہا۔ اے کعب بن مرہ ثالثی ایمیں نبی اکرم مِنْظَفِیَا کَمَ عَوالے سے کوئی حدیث سنایئے اور احتیاط سے تو انہوں نے بتایا: میں نے نبی اکرم مِنْظَفِیَا کَمَ کو یہ ارشاد فر ماتے ہوئے سنا ہے۔ جو شخص مسلمان ہونے کی حالت میں بوڑھا ہوجائے تو یہ بڑھایا اس کے لئے قیامت کے دن نور ہوگا۔

(١٥٥٩) مَنْ شَابَ شَيْبَةً فِي الْإِسُلامِ كَانَتْ لَهُ نُورًا يَومَ الْقِيَامَةِ.

۔ توکیجی کنم: حضرت عمر بن عبسہ ڈٹاٹنئ بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مَطَّلْقَطَةً نے ارشاد فرما یا ہے۔ جو شخص اللہ تعالیٰ کی راہ میں بوڑھا ہوجائے تو یہ بڑھا یا قیامت کے دن اس کے لئے نور ہوگا۔

جو خف آغاز جوانی سے راہ خدامیں جہاد کرتا رہا یا دیگر اعمال اسلامی کرتا رہا یہاں تک کہ بچھ بال سفید ہوگئے تو اس کے لیے کیا فضیلت ہے؟ باب میں دو حدیثیں ہیں پہلی حدیث میں ہے کہ جو شخص کوئی بھی دین کام کرتے ہوئے بوڑھا ہواتو وہ بڑھا یا اس کے لیے قیامت کے دن نور ہوگا۔

# بَابُ مَاجَآءَ فِي فَضُلِ مَنِ ارْتَبَطَ فَرَسًا فِي سَبِيْلِ اللَّهِ

# باب ٩: جهب اد کے لیے گھوڑا پالنے کی فضیلت

(١٥٧٠) ٱلْخَيْلُ مَعْقُودٌ فِي نَوَاصِيُهَا الْخَيْرُ إلى يَومِ الْقِيَامَةِ ٱلْخَيْلُ لِثَلاثَةٍ هِيَ لِرَجُلٍ آجُرٌ وهِي لِرَجُلٍ سِتُرٌ وهِي عَلْمَ الْخَيْرُ وَهِي لِرَجُلٍ سِتُرٌ وهِي عَلْى رَجُلٍ وَزُرٌ فَأَمَّا الَّذِي لَهُ آجِرٌ فَالذِي يَتَّخِنُهَا فِي سَبِيْلِ اللهِ فَيُعِدُّهَا لهْ هِي لَهُ آجِرٌ لاَ يَغِيبُ فَي بطونها شَيْئُ إِلاَّ كَتَبَ اللهُ لَهُ آجِرًا و فِي الحديث قصة.

ترکیجی بنبہ: حضرت ابوہریرہ مختلفہ بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مُطَلِّفِیکُتِی نے ارشاد فرمایا ہے۔ گھوڑوں کی بیشانی میں قیامت کے دن تک کے لئے بھلائی لکھ دی گئی ہے۔ گھوڑے تین طرح کے ہوتے ہیں ایک شخص کے لئے جہنم سے بچاؤ کا دمویعہ ہوتے ہیں اور انیک شخص کے لئے گناہ ہوتے ہیں۔ جہاں تک اس شخص کا تعلق ہے، جس کے لئے بیماجر ہوتا ہے تو یہ وہ شخص ہے جواسے اللہ تعالیٰ کی راہ میں حاصل کرتا ہے اور اس کے لئے اسے تیار کرتا ہے تو یہ گھوڑ اس کے لئے اجر ہوگاس کے پیٹ میں جو بھی چیز جائے گی اللہ تعالیٰ اس کی وجہ سے اس شخص کے تق میں اجر کھے گا (اس حدیث میں قصہ منقول ہے)۔

تشریع: چارہ پانی پراجراس لیے لکھاجاتا ہے کہ جب گھوڑا پالنے والے نے ان چیزوں میں مشقت اٹھائی تو اس کا پیمل اس کے نفس کے ساتھ چپک گیا پھرعمل اوراس کی جزاءاضافی تعلق ہونے کی وجہ سے صورت عمل میں جزاکی شان پیدا ہوگئی اس لیے قیامت کے دن اس کی جزابصورت عمل منتمل ہوگی۔

فائك: بيرحديث يہال مخضر ہے بخارى ومسلم ميں مفصل ہے اور وہ خض جس كے ليے گھوڑا پر دہ ہے وہ وہ گھوڑا ہے جو اسباب معيشت كے طور پر پالا گيا ہواوراس ميں سے زكوۃ وغيرہ حقوق ادا كئے ہوں اور جس نے فخر ومباحات رياء وسمعہ اور اہل اسلام كى مخالفت ميں استعال كے ليے گھوڑا يالا وہ اس كے ليے وزرگناہ ہے۔

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي فَضُلِ الرَّمِي فِي سَبِيْلِ اللهِ

# باب ۱۰: الله تعسالي كي راه مين تيراندازي كي فضيلت

(۱۵۲۱) اَنَّ اللهَ لَيُدُخِلُ بِالسَّهُمِ الْوَاحِلِ ثَلاَثةً الجَنَّةَ صَانِعُه يَخْتَسِبُ فِي صُنْعَتِه الْخَيْرَوَ الرَّامِي بِهِ وَالْهُمِثُ بِهِ وقَالَ اِرْمُوا وَارْكَبُوا ولَانَ تَرْمُوا اَحَبُ إِلَىَّ مِنْ اَنْ تَرْكَبُوا كُلُّ مَا يَلُهُو بِهِ الرَّجُلُ الْهُسْلِمُ بَاطِلٌ إِلَّا رَمْيَهُ بِقَوْسِهِ وتَأْدِيبَه فَرَسَهْ ومُلَا عَبَتَهُ اَهُلَهُ فَائِمَّ مِنَ الْحَقِّ.

تَوَخِيْهَ بَهُ: حَفرت عبدالله بنعبدالرحمٰن وُلِيُّقه بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مُلِّشَفِیَّا نے ارشاد فرمایا ہے۔ بے شک الله تعالیٰ ایک تیر کی وجہ سے تین آ دمیوں کو جنت میں داخل کرے گا اسے بنانے والاجس نے ثو اب کی امید میں اسے بنایا ہو، اس تیر کو چلانے والا اور اس تیر کو اٹھا کر پکڑانے والا۔

نبی اکرم مُطِّنْظُیَّا نے ارشاد فر مایا: تیراندازی سیکھوادر گھڑسواری سیکھوتمہارا تیراندازی سیکھنا میرے نزدیک گھڑسواری سیکھنے سے زیادہ محبوب ہے اور آ دمی جو کھیل کھیلتا ہے، وہ سب باطل ہیں سوائے تیراندازی کے اور گھوڑے کو سدھانے کے اور اپنی بیوی کے ساتھ خوش مزاجی کرنے کے کیونکہ بیری ہیں۔

#### (١٥٢٢) مَنُ رَّ في بِسَهُمٍ فِي سَبِيلِ اللهِ فَهُولَهُ عَلَٰلُ مُحَرَّدٍ.

تر بنج منہ: حضرت ابونچیج سلمی مثانی بیان کرتے ہیں میں نے نبی اکرم مُؤَشِّعَ کَا کہ ارشاد فرماتے ہوئے سنا: جو محض اللہ تعالیٰ کی راہ میں ایک تیر پھینکا ہے توبیاس کے لئے غلام آزاد کرنے کے برابر ہوتا ہے۔

الله تعالی ایک تیری وجہ سے تین آ دمیوں کو جنت میں داخل فرمائیں گے بنانے والے کو جو بنانے میں ثواب کی نیت کرے۔ پھینکنے والے کواور تیراٹھا کر دینے والے کواور آپ مِنْظِفْتُا آئے فرمایا تیراندازی اور گھڑسواری سیکھواور تمہارا تیراندازی کرنا مجھے زیادہ پندے گھڑسواری ہے۔

علامہ طبی راتی از ماتے ہیں کہ رکوب سے مراد نیزہ بازی سکھنا ہے پھر تیراندازی کی افضیلت کس بنا پر ہے تو ملاعلی قاری ویتی ا فرماتے ہیں کہ تیراندازی کا نفع عام ہے اور بیآ سان بھی ہے جبکہ گھڑسواری میں کبروخیلاء کا اندیشہ ہے اس لیے آیت کریمہ میں تیر

اندازى كومقدم كياب: ﴿ وَ أَعِتُ وَالَهُمْ مَا اسْتَطَعُتُمْ صِّنْ قُوَّةٍ وَمِنْ رِبَاطِ الْخَيْلِ ﴾ (الانفال:٧٠)

قوله: كل مأيلهوبه الرجل المسلم... الخيعن ان تين كهيلول كيسواتمام اتسام كهيلول كي نضول بين ملاعلى قارى ولينيا فرماتے ہیں کہ ہروہ چیز جوحق لینی مقصد آخرت میں معاون ومفید ہو وہ بھی ان تینوں کے حکم میں ہوگی جیسے مسابقت خواہ پیدل ہو یا گھڑسواری یا اونٹ دوڑ وغیرہ ای طرح چہل قدمی جوصحت کی نیت سے ہوتا کہ علم عمل میں سستی وکا ہلی نہ آنے یائے اور د ماغ میں بشاشت ببيدا ہو۔

### بَابُهَاجَآءَ فِي فَضُلِ الْحَرْسِ فِيُ سَبِيُلِ اللَّهِ

# باب ۱۱: الله تعسالي كي راه ميں پهره دينے كي فضيلت

(١٥٢٣) عَيْنَانِ لَا تَمُسُّهُمَا النَّارُ عَيْنُ بَكَتْ مِنْ خَشْيَةِ اللهِ وعَيْنُ بَاتَتْ تَحُرُسُ فِي سَبِيلِ الله.

تَرْجِيْ كَنْهِا: حضرت ابن عباس بْنَاتْنُ بيان كرتے ہيں: ميں نے نبی اكرم مَلِّنْفَعَاتِمَ كويدارشاد فرماتے ہوئے سنا ہے۔ دوطرح كی آئکھوں كو جہنم نہیں چھو سکے گی ایک وہ آنکھ جواللہ تعالی کے خوف سے رو پڑے ادر ایک وہ آنکھ جواللہ تعالیٰ کی راہ میں پہرہ دیتے ہوئے رات

سرحد پر پہرہ دینا رباط اور مرابطة ہے اور جب لشكر پڑاؤ كرے تو ان كی اور ان كے سامان كی حفاظت كرناً حرس (چوكيداری) اں مدیث میں ای کی فضیلت بیان کی گئی ہے۔

### بَابُ مَاجَآءَ فِى ثَوَابِ الشَّهِيُدِ

#### باب ۱۲: شهید کے ثواب کا بیان

(١ ٢٣١) ٱلْقَتُلُ فِي سَبِيْلِ الله يُكَفِّرُ كُلَّ خَطِيئَةٍ فَقَالَ جِبُرِيْلُ ٱلَّا الدَّيْنَ فَقَالَ النَّبِيُ عَلَيْمَ ٱلْالدَّينَ.

تَرْجَجْهِمْ بَهِ: حَضرت انس مُناتَّقُهُ بيان كرتے ہيں نبي اكرم مَلِّنْفَيَّةً نے ارشاد فرمايا: الله تعالیٰ کی راہ میں شہید ہو جانا ہر گناہ كا كفارہ بن جاتا ہے، جبریل علائلا نے مید بات بتائی صرف قرض معاف نہیں ہوتا تو نبی اکرم عَلِّنْظِیَّةَ نے ارشاد فرمایا ۔ صرف قرض معاف نہیں ہوتا۔

(١٥٧٥) أَنَّ أَرُوَا حَالشُّه مِهِ اء فِي طَيرٍ خُصُرٍ تَعْلُقُ مِنْ ثَمَرِ الْجَنَّةِ او شَجَرِ الجنةِ.

تَوْجَجِهَنَّهُ: حضرت كعب بن ما لك مُنافِّقُه كے صاحبزادے بيان كرتے ہيں: نبي اكرم مُلِّشْكِيَّةً نے ارشاد فر مايا ہے۔شہداء كي ارواح سبز پرندول کے اندر ہوتی ہیں اور وہ جنت کے پھلوں (راوی کوشک ہے یا شایدیہ الفاظ ہیں) جنت کے درختوں سے کھاتی ہیں۔

(١٥٢٧) عُرِضَ عَلَى أَوَّلِ ثَلاثةٍ يَلُخُلُونَ الجِنةَ شَهِيكٌ وعَفِيفٌ مُتَعَفِّفٌ وعَبُكٌ أَحْسَنَ عبَادَةَ اللهِ ونَصَحَ لِمَوَالِيْه. تو توجیخ بنه: حضرت ابو ہریرہ و کاٹئو بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مُطِّلْظُیَّا نے ارشاد فرمایا۔ جنت میں داخل ہونے والے پہلے تین (قسم کے ) افراد کومیرے سامنے پیش کیا گیا (ایک ) شہید (دوسرا) وہ پا کدامن شخص جو حرام کے ارتکاب سے بچتا ہواور (تیسرا) وہ غلام ہو گا جو بہتر طریقے سے اللہ تعالیٰ کی عبادت کرتا ہو، اوراپے آقا کے حقوق کا خیال رکھتا ہو۔

(١٥٩٧) اَنَّهُ قَالَ مَامِنُ عَبِهِ يَمُوتُ لَهُ عِنْدَاللهِ خَيْرٌ يُحِبُّ اَنْ يَرُجِعَ إِلَى النُّنْيا وَإِنَّ لَهُ النُّنْيَا وَمَا فِيهَا إِلَّا الشَّهِ يَدُولِهَا إِلَّا الشَّهِ يَدُولُهَا يَرْجِعَ إِلَى النُّنْيا فَيُقْتَلُ مَرَّةً اُخُرى. الشَّهِ يَدُولُهُ النَّانُيا فَيُقْتَلُ مَرَّةً اُخُرى.

ترکنجهانم: حضرت انس مخالفی نبی اکرم میلانشیکی کایی فرمان نقل کرتے ہیں۔ جو بھی بندہ فوت ہوجائے اور اللہ تعالی اس کے ساتھ بھلائی کا معاملہ کرے تو وہ یہ پسندنہیں کرے گا کہ دوبارہ دنیا میں جائے اگر چہاہے دنیا اور اس میں موجود ہر چیز مل جائے ۔ صرف شہید ایساشخص ہے (جو یہ آرز و کرے گا) کیونکہ وہ شہادت کی فضیلت کو دیکھے گا تو وہ یہ آرز و کرے گا وہ دوبارہ دنیا میں جائے اور اسے دوبارہ شہید کر دیا جائے۔

شہداء کی بیخصوصیت ہے کہ ان کو جنت میں جانے کا موقع ملتا ہے ان کی روعیں سبزرنگ کے پرندوں کے پوٹوں میں بیٹھ کر (ہرے رنگ کے ہوائی جہازوں کی اگلی سیٹیوں پر بیٹھ کر) جنت میں جاتی ہیں اور وہاں چگتی چرتی ہیں پھرواپس آ جاتی ہیں اور عرش کے نیچے فانوسوں میں بسیرا کرتی ہیں جنت میں مستقل داخلہ شہداء کا بھی قیامت کے دن ہوگا جیسا کہ دوسری حدیث میں آ رہاہے۔

سے بین دوس کے تفصیل یہ ہے کہ جنت میں ابھی کوئی نہیں گیا جو بھی مرتا ہے قبر میں جاتا ہے بعنی روح عالم برزخ میں چلی جاتی ہے اورجم من میں مل جاتا ہے اور جات ہے اور جاتا ہے گا تو اجسام کی نشاۃ ثانیہ ہوگی اور ارواح عالم برزخ سے لوٹ کر آئیں گی اور اپنے اپنے جسموں میں داخل ہوجائیں گی اور قیامت کے معاملات شروع ہوجائیں گے وہ دن اس دنیا کی زندگی کا آخری دن ہوگا جو بچاس ہزار جاتا ہے کہ برابر ہوگا (سورۃ المعارج آیت میں) اس دن میں حساب ہوگا اور جزاء سزاکے فیصلے کئے جائیں گے بولوگ آخرت میں شھنل کئے جائیں گے بائیں گے ان میں شہداء کئے جائیں گے جنت میں اور جہنمی جہنم میں پنچیں گے اور سب سے پہلے جو تین قسم کے لوگ جنت میں جائیں گے ان میں شہداء کھی ہوں گے۔

#### بَابُ مَاجَآءَ فِئُ فَضُلِ الشُّهَدَاءِ عِنْدَاللَّهِ

#### باب: الله كنزويك شهداء كمراتب

﴿ ١٨٢٨﴾ الشُّهَلَآءُ اَرْبَعَةُ رَجُلُ مُؤْمِنَ جَيِّدُ الْإِيُمَانِ لَقِى الْعَلُوَّ فَصَلَّقَ اللهَ حَتَّى قُتِلَ فَنَاكَ الَّذِي يَرْفَعُ النَّاسُ إِلَيْهِ اَعْيُنَهُمْ يَوْمَ الْقِيْمَةِ هُكَذَا وَرَفَعَ رَاسَهُ حَتَّى وَقَعَتْ قَلَنُسُوتَهُ فَلَا اَدْرِى قَلَنُسُوةَ عُمَرَ اَرَادَامُ النَّاسُ إِلَيْهِ اَعْيُنَهُمْ يَوْمَ الْقِيْمَةِ هُكَذَا وَرَفَعَ رَاسَهُ حَتَّى وَقَعَتْ قَلَنُسُوتَهُ فَلَا اَدْرِى قَلَنُسُوةَ عُمَرَ اَرَادَامُ قَلَنُسُوةَ النَّيِسِ ﷺ قَالَ وَرَجُلُ مُؤْمِنٌ جَيِّدُ الْإِيْمَانِ لَقِى الْعَدُو وَلَجُلُ مَوْمِنْ خَلَطَ عَمَلاً صَالِحًا وَاخْرَسَيِّمًا لَقِي الْعَدُوقَ فَصَلَّقَ اللهَ سَهُمْ غَرُبٌ فَقَتَلَهُ فَهُو فِي النَّارَجَةِ الثَّانِيةِ وَرَجُلُ مَوْمِنْ خَلَطَ عَمَلاً صَالِحًا وَاخْرَسَيِّمًا لَقِي الْعَدُوقَ فَصَلَّقَ اللهَ

حَتَّى قُتِلَ فَنَاكَ فِي الدَّرَجَةِ الثَّالِثَةِ وَرَجُلُ مُؤْمِنُ اَسُرَفَ عَلَى نَفَسِهِ لَقِيَ الْعَلُ وَّفَصَدَّقَ اللهَ حَتَّى قُتِلَ فَنَاكَ فِي النَّرَجَةِالرَّابِعَةِ.

تریخچهانب، حضرت عمر بن خطاب و النور بیان کرتے ہیں: میں نے نبی اکرم مُؤَلِّفَا کَمَ استاد فرماتے ہوئے سنا ہے۔شہید چارطرح کے لوگ ہوتے ہیں ایک وہ مؤمن جس کا ایمان مضبوط ہو اور وہ وشمن سے مقابلہ کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ سے کئے ہوئے وعدے کو پچ ثابت کرے اور شہید ہوجائے یہ وہ مخص ہے۔ قیامت کے دن لوگ نگا ہیں اٹھا کر اس کی طرف دیکھیں گے نبی اکرم مَرَافِشَيَحَةً نے (عملی طور پر کر کے دکھایا) اس طرح اور پھر آپ کی ٹونی گر گئی۔راوی بیان کرتے ہیں۔ مجھے بیملم نہیں ہے۔ٹونی گرنے والے الفاظ کا تعلق نبی اکرم مَلِاَفْظِیَّةً کے ساتھ ہے یا حضرت عمر مُناتِنْ کے ساتھ ہے۔ دوسرا وہ مؤمن شخص جس کا ایمان مضبوط ہواور دشمن کے مقابلے میں خوف کی وجہ سے اس کی مید کیفیت ہو کہ گویا اس کی جلد کو کا نٹول سے چھانی کر دیا گیا ہے پھرایک تیرا کر لگے اور وہ شہید ہو جائے۔تیسرا وہ مؤمن تخص جس کا ایمان مضبوط ہواور دشمن کے مقالبے میں خوف کی وجہ سے اس کی پیریفیت ہو کہ گویا اس کی جلد کو کا نٹوں سے چھلنی کردیا گیاہے، پھرایک تیراہے آکر لگے اور وہ شہید ہوجائے۔

تیسراوہ مؤمن چھے جس کے نیک اور برے اعمال خلط ملط ہو چکے ہوں اور جب وہ دشمن کے سامنے آئے تو اس وقت اللہ تعالیٰ کے اجروثواب کی امیدر کھتے ہوئے شہید ہوجائے ، بیتیسرا درجہ ہے۔ چوتھا وہ مؤمن تخف ہے جو گنہگار ہولیکن اس کے باوجو د ڈمن کے مقابلے میں اللہ تعالی نے تواب کی امیدر کھتے ہوئے شہید کردیا جائے یہ چوتھے درجے میں ہوگا۔

شہداء میں شہادت (اللہ کے راستہ میں جانے دینے ) کے علاوہ دو چیزیں اور بھی ہوتی ہیں جن کی وجہ سے آخرت میں ان کے درجات متفاوت ہوں گے بیدو چیزیں :ایمان اور وصف شجاعت ہیں جن کے درجات متفاوت ہیں اس لیے شہداء کے درجات بھی متفاوت ہوں گے۔

قوله الشهداء ادبعة اي اربعة انواع استقيم وترجيح كي وجهريه ہے كەمجابديا توتفويٰ وبہادري دونوں ہے موصوف ہوگا توبيه قتم اول ہوئی یا صرف متق ہوگا یہ دوسری قتم ہوئی یا پھر شجاع تو ہوگا گرمتی نہیں ہوگا تو اس کی دونشمیں ہیں بایں طور کہ یا تو اس کے بُرے اوراچھا عمال مخلوط ہونے کے باوجود وہ مسرف نہ ہوگا یا پھر فاسق اور مسرف بھی ہوگا تو یہ بالتر نتیب تیسری اور چوتھی قشمیں ہو کئیں۔

**وصف شجاعت:** بھی ایک پندیدہ وصف ہے حدیث میں ہے: لیؤ من قوی احب الی الله من الہؤ من الضعیف یعنی طاقت ور (بهادر) مؤمن الله کو کمزور (بزدل) مومن سے زیادہ بسند ہے۔

پھے۔ رصلاح وتقوی اور بہادری میں سے اول کی اہمیت زیادہ ہے پس بونت اجتاع صالح کا درجہ بڑھ جائے گا اور بونت تجرید (خالی ہونے کی صورت ) بھی مؤمن صالح متقی آ گے رہے گا نبی پاک مِنَافِظَیَّا نے انہی امور کا لحاظ کر کے شہداء کے چار درج بیان فرمائے ہیں:

- جیدالایمان بہادر کا ہے جوجم کراڑتا ہے۔
- ② جيدالايمان بزدل كاب جوميدان مين بيكى بلى بن جاتا ہے۔
- اس بہادرمؤمن کا ہےجس سے کوئی گناہ سرزد ہو گیا ہے گراس نے توبہ کرلی ہے۔

بہادر گنہگارمؤمن کا ہے۔

فائ 20: اس مدیث سے ایک خاص فائدہ بیہ حاصل ہوا کہ نبی کریم مُطَّلِّنَا اُنگاہ دونوں ٹو پی پہنتے سے اور بھی صرف ٹو پی پہنتے سے بین پگڑی نہ ہو پگڑی اول تو گرتی نہیں اور اگر گرے تو اس کو پگڑی گرئی کہ ہو پگڑی اول تو گرتی نہیں اور اگر گرے تو اس کو پگڑی گرئی کہ بین کے مناز ہے کہ نماز میز ہونا سنت ہے وہ غور کریں نبی مُطَّلِّنِ اُنگاہ ہے کہ مناز ہر ہونا کی جات ہوں کہ جاراللہ تعالی کا تھم ہے کہ نماز مزین ہو کر پڑھو (الاعراف: ۱۳) اور اسلامی تہذیب میں کھلے سرر ہنا پہندیدہ بات نہیں پھراس حال میں نماز پڑھنا کیسے پندیدہ ہوسکتا ہے؟

#### بَابُمَاجَآءَفِىٰ غَزُوِالُبَحْرِ

# باب ۱۴: سمندر کے راہتے سے جہاد کرنے کا ثواب

(١٥٢٩) كَانَ رَسُولُ اللهِ عَلَى يَدُخُلُ عَلَى أُمِّرِ حَرَامٍ بِنُتِ مِلْحَانَ فَتُطْعِبُهُ وَ كَانَتُ أُمُّرِ حَرَامٍ تَحْتَ عُبَادَةً بَنِ الصَّامِتِ فَكَخَلَ عَلَيْهَا رَسُولُ اللهِ عَلَى يَوْمًا فَاطَعَبَتُهُ وَ حَبَسَتُهُ تَفْيِى رَأْسَهُ فَنَامَ رَسُولُ اللهِ عَلَى ثُمَّ السَّتَيْقَظُ وَهُو يَضْحَكُ قَالَتُ فَقُلْتُ مَا يُضْحِكُكَ يَا رَسُولَ اللهِ عَلَى قَالَ نَاسٌ مِّنُ أُمَّتِي عُرِضُوا عَلَى غُزَاةً فِي اللهِ عَلَى الْمَالِي اللهِ يَعْ قَالَ نَاسٌ مِّنُ أُمَّتِي عُرِضُوا عَلَى غُزَاةً فِي سَبِيلِ اللهِ يَتَ عَلَى الْمَعْرِ مُلُوكُ عَلَى الْمَعْرَةِ وَمُعَلِّ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى الله

الله آپ کس بات پرمسکرارہ ہیں؟ نبی اکرم مُرافِظَةً نے ارشاد فرمایا: میری امت کے کچھلوگ میرے سامنے پیش کئے گئے جواللہ تعالیٰ کی راہ میں جنگ کررہے ہوں گے اس کے بعد آپ مُلِفَّنِيَّ آنے ای طرح کی بات ارشاد فرمائی جو آپ مِلِفَقِيَّةَ نے پہلے لوگوں کے بارے میں بیان کی تھی۔سیدہ ام حرام خلافتو بیان کرتی ہیں، میں نے عرض کی۔ یا رسول اللہ مَالِّشْفِیَّةَ آپ اللہ تعالیٰ ہے دعا کیجئے کہ وہ مجى ان ميں شامل كرے تو نبى اكرم مَلِّفْظَةً إنے ارشاد فر مإيا : تم پہلے والوں ميں شامل ہو۔

راوی بیان کرتے ہیں: سیدہ ام حرام رفائٹنو حضرت معاویہ بن ابوسفیان مُٹاٹنو کی عہد حکومت میں سمندری جنگ میں شریک ہوئی تتھیں اور ای دوران ان کا انتقال ہو گیا تھا۔

تشریح: سمندر کے سفر کا پہلاغز وہ حضرت عثمان مٹالٹنے کے زمانہ میں پیش آیا حضرت امیر معاویہ ٹالٹنے نے حضرت عمر مٹالٹنے سے ان کی خلافت کے آخری ایام میں جزیرہ قبرص پر حملہ کرنے کی اجازت چاہی تھی اس وقت امیر معاویہ ڈاٹٹو شام کے گورز تھے فاروق اعظم وُلِنْتُوَ کو بحری جہاد کی اجازت دینے میں تامل تھا ابھی اجازت نہیں ملی تھی کہ فاروق اعظم وُلِنْوَ شہید کردیئے گئے پھر امیر معاویہ ٹٹائٹھ نے حضرت عثمان ٹٹائٹھ سے بحری حملہ کی اجازت چاہی تو آپ ٹٹائٹھ نے چند شرا کط کے ساتھ اجازت دے دی چنانچہ امیر معاویہ ٹٹافغو کی تحریک سے ایک جماعت قبرص پر حملہ کرنے کے لیے تیار ہوگئ جس میں حضرت ابو ذرغفاری ،حضرت ابو الدرداء،حضرت شداد بن اوس، حضرت عباده بن الصامت تنكأنهُ وغيره تصحصرت عباده وللنُّهُ كي الميه حضرت ام حرام وللنُّهُ على ساتھ كنكيں جب فوج ساحل پراتری اورخشکی کاسفرشروع ہواتو ام حرام کی سواری بد کی اور وہ نیچے گریں اور شہید ہو گئیں بیہ واقعہ ۲۸ھ کا ہے اور سمندر کا دوسرا غزوہ امیرمعاویہ نظیٰء کے دورخلافت میں ۵سم ھیں یزید کی سربراہی میں پیش آیا ہے اس وقت قسطنطنیہ پرحملہ کیا گیا تھا اور اس میں حضرات حسنین زمانین بھی شامل تھے اسی غزوہ میں حضرت ابوا یوب انصاری زمانئو نے محاصرہ کے دوران قسطنطینیہ کے باہرا نقال فرمایا اور وه ويي مرفون بين - (فق الباري ١١: ٢٥ كتاب الاستيئان ان بأب من زار قوماً فقال عندهم)

**سوال:**ام حرام خاتین تو جہاد کے لیے نہیں گئی تھیں نیز عورتوں پر جہاد فرض بھی نہیں پھران کو مجاہدین والی فضیلت کیسے حاصل ہو گی؟ **جواب:** نبی مِثَلِقَطِیَّا کی دعا کی برکت سے سیمقام ومرتبہان کو حاصل ہوا علاوہ ازیں مجاہدین کی جماعت وہ جماعت ہے جس میں برائے نام شرکت کرنے والے بھی محروم نہیں رہتے همد قومر لایشقی جلیسهمد مک خانے کامحروم بھی محروم نہیں ہے۔

هذا لحديث اصل في تفضيل معاويه لان الاولين الذين ركبو االبحر كأنوا معه الخ هذا كله من العارضةالاحوذي.

# بَابُمَاجَآءَمَنُ يُقَاتِلُ لِلرِّيَآءُ وَلِلدُّنْيَا

# باب 10: وکھاوے اور دنیا طلی کے لیے اڑنا

(١٥٤٠) سُئِلَ رَسُولُ اللهِ ﷺ عَنِ الرَّجلِ يُقَاتِلُ شُجَاعَةً ويُقَاتِلُ حَمِيَّةً وَيُقاتِلُ رِيَاءً فَائُ ذلك فِي سَبِيُلِ اللهِ قَالَ مَنْ قَاتَلَ لِتَكُونَ كَلِمَةُ اللهِ هِي الْعُلْيَا فَهُو فِي سَبِيلِ اللهِ.

تَرْجَعِكُنُهِ: حضرت ابوموى التَّخْدَ بيان كرتے ہيں: نبي اكرم مَلِّفَظِيَّةً ہے ایسے خص کے بارے میں دریافت كيا گيا جو پهادري ظاہر كرنے

كے لئے ياريا كارى كى وجہ سے يا دكھاوے كے لئے جنگ ميں حصہ ليتا ہے۔ان ميں سےكون الله تعالى كى راہ ميں ہے؟ تو نبي اكرم مَرْاَشَيْحَةً نے ارشاد فرمایا: جوشخص اس لئے جنگ میں حصہ لے کہ اللہ تعالیٰ کا دین سر بلند ہووہ اللہ تعالیٰ کی راہ میں شار ہوگا۔

(١٥٤١) إنَّمَا الْأَعْمَالُ بِالنِّيَّةِ وَإِنَّمَا لِا مُرِئِ مَا نَوْى فَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى اللهِ وَإِلَّى رَسُوْلِهِ فَهِجْرَتُهُ إِلَى اللهِ وَ إلى رَسُولِه وَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَّ دُنْيَا يُصِيُّبُهَا ٱواِمُرَأَةٍ يَتَزَوَّجُهَا فَهِجْرَتُهُ إِلى مَاهَاجَرَ إِلَيْهِ.

تَرْجِهِكُنُم: حضرت عمر بن خطاب وللفي بيان كرتے ہيں: نبي اكرم مَالفَظَةً في ارشاد فرمايا ہے۔ اعمال كي جزاء كا دارو مدارنيت پر ہوتا ہے۔ آ دمی کو وہی تواب ملتا ہے، جواس نے نیت کی ہوجس شخص کی ہجرت اللہ تعالی اور اس کے رسول کی طرف ہواس کی ہجرت اللہ تعالی اوراس کے رسول کی طرف شار ہوگی اور جو تخص دنیا کے لئے ہجرت کرے تا کہاہے حاصل کرلے یا کسی عورت کی وجہ ہے ہجرت کرے تاکہ اس کے ساتھ شادی کرلے تو اس کی ہجرت اس طرف شار ہوگی جس کی طرف اس نے (نیت کر کے ہجرت) کی ہے۔ امام اعظم ابوحنیفہ رایٹیا فرماتے ہیں کہ یانچ حسدیثوں پڑعمل کروجن کومیں نے یانچ لاکھ حسدیثوں ہے جمع کیا ہے۔

- ① انما الاعمال بالنيات... الخ (اعمال كا دارومدار نيتول پر ہے) رواہ البخاري ص:٢ج: اكتاب الايمان سيح مسلم ص:٠١٨ ج:٢ كتاب الامارة سنن كبرى للبيه قي ص: ٥ ٢ ج: ١ ـ
- ② من حسن الاسلام المهوء تو كه مالا يعننيه ـُ (آدمي كے اسلام كا كمال بيہ بے كه وہ لا يعني باتوں كوچيوڑ دے) رواہ ابن ماجه ص:۲۸۶ ابواب الفتن مؤطا ما لك ص:۵٠ كباب ماجاء في حسن الخلق كتاب الجامع مندص: ۳۳۱ج: ارقم حديث : ۲۳۹ ترمذي ابواب الزبد
- الایؤمن احد کی حتی محب الاخیه ما محب لنفسه (کوئی شخص اس وقت تک کامل مومن نہیں بن سکتا جب تک که اپنے بھائی کے لیے وہ پندنہ کرے جو اپنے لیے پند کرتا ہے) رواہ البخاری ص:۲ج:۱ باب من الایمان ان یحب لاخيه...الخ كتاب الايمان محيح مسلم ص: • ٥٥: اكتاب الإيمان كالراعي....الخ
- ان الحلال بین والحرام بین وبینهها مشتبهات لا یعلمهن کثیر من الناس (ملال واشح ہے اور حرام بھی واشح ہے اور ان دونوں کے درمیان مشتبہات ہیں جنہیں اکثر لوگ نہیں جانتے) اس حدیث پر بحث گزرچکی ہے: فهن اتقی الشبهات استبرا لدينه وعرضه ومن وقع في الشبهات وقع في الحرام رداه البخاري ص: ٢٧٥٦: اكتاب البيوع صحيح مسلم ص: ٢٨ ج: ٢ كتاب البيوع سنن كبرى للبيهقي ص: ٢٣٧ ج: ٧ كتاب البيوع
- المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويداه (مسلمان وه عجس كے ہاتھ اور زبان سے دوسرے مسلمان محفوظ ربين ) رواه البخاري ص: ٢ ج: اكتاب الايمان مسلم ص: ٨ سم ج: اكتاب الايمان ـ

انما الاعمال بالنيات: بيحديث چونكه مشهورمعركة الآراء باس لياس كى لمى شرعيس كى كئ بيس طلبدان بحثول ميس ألجه كراصل حديث نهيل سجحة اس ليے جاننا جاہے كه اس حديث ميں ايك بى مضمون بے پہلے جملہ ب:

انما الاعمال بالنيات: جارمجرور كامتعلق محذوف باوروه معتريعن موازنه كيا مواب اورترجمه يها عال كانيتون

کے ساتھ موازنہ کیا ہوا ہے اس لیے دوسرا جملہ بڑھایا وانما لکل امر اء مانوی یعنی ہر مخص کو وہی ملتا ہے جس کی اس نے نیت کی ہے یہ پہلے ہی جملہ کی وضاحت ہےاب پہلے جملہ کے معنی متعین ہو گئے کہ اس کا تعلق ثواب وعدم ثواب سے ہے وجود وعدم وجود سے نہیں ہے پھرمثال سے اس کی مزید وضاحت کی اس زمانہ میں ہجرت ایک منٹھن عمل تھا اور بہت سے صحابہ کرام ٹھکا ٹیٹھ کواس کا تجربہ تھا اس کی مثال دی کہ تین مخص ہجرت کرتے ہیں ایک دین کی نصرت کے لیے دوسرا مدینہ میں کاروبار کرنے کے لیے اور تیسرا ام قیس سے نکاح کرنے کے لیے ان میں سے پہلے کی ججرت باعث اجر ہے باقی دو کی ججرت کا کوئی ثواب نہیں کیونکہ اعمال کے ثواب وعدم تواب کا نیتوں کے ساتھ موازنہ کیا ہوا ہے اور پوری حدیث کاسبق اخلاص ہے اخلاص کے معنی ہیں خالص کرنا لیعنی ہرعمل میں صرف الله کی خوشنو دی ملحوظ رہنی چاہیے کوئی بھی عمل نہ تو بے نیت کرنا چاہیے نہ الله کی رضا کے علاوہ کسی اور نیت سے کرنا چاہیے۔

# بَابُفِي فَضُلِ الْغُدُوِّ وَالرَّوَاحِ فِي سَبِيْلِ اللهِ

# باب۲۱:الله تعالیٰ کی راہ میں صبح شام جانے کی فضیلت

(١٥٤٢) غَلُوَةٌ فِي سَبِيْلِ اللهِ خَيْرٌ مِّنَ اللَّانُيَا وَمَا فِيُهَا وَمَوْضِعُ سَوْطٍ فِي الْجَنَّةِ خَيْرٌ مِّنَ اللَّانُيَا وَمَا فِيْهَا.

ترکنجپکنہ، حضرت مہل بن سعدساعدی مٹاٹھۂ بیان کرتے ہیں۔ نبی اکرم مُطَّلِّنَگُانَا نے ارشاد فرمایا: الله تعالیٰ کی راہ میں صبح کے وقت جانا دنیا اور اں میں موجود ہر چیز سے زیادہ بہتر ہے اور جنت میں ایک کوڑار کھنے کی جگہ دنیااوراس میں موجود ہر چیز سے زیادہ بہتر ہے۔

(١٥٤٣) غَلُوَةً فِي سَبِيُلِ اللهِ أَوْرَوْحَةً خَيْرٌ مِّنَ اللَّهُ نُيَا وَمَا فِيْهَا.

تَوَجِيكُنَّهِ: حضرت ابن عباس مثانی بیان كرتے ہیں: نبی اكرم مُلِفَظَةً نے ارشاد فرمایا اللہ تعالی كی راہ میں صبح كے وقت جانا یا شام كے وقت جانا دنیا میں موجود ہر چیز سے زیادہ بہتر ہے۔

(١٥٤٣) مَرَّرَجُلُ مِنْ أَصْلِ النَّبِي عَلِيْ إِشِعُبِ فِيهِ عُيَيْنَةٌ مِنْ مَّا ءَعَلْبَةٌ فَالْحِبَبَة وَلِيبِهَا فَقَالَ لَواعُتَزَلْتُ النَّاسَ فَأَقَنتُ فِي هٰذَا الشِّعْبِ وَلَنَّ أَفْعَلَ حَتَّى اسْتَأْذِنَ رَسُولَ الله عَشَّ فَذَكَرَ ذَٰلِكَ لِرَسُولِ الله عَشَّ فَقَالَ لَا تَفْعَلُ فَإِنَّ مُقَامَرًا حَدِكُمُ فِي سَبِيُلِ اللهِ ٱفْضَلُ مِنْ صَلوتِه فِي بَيْتِه سَبْعِيْنَ عَامًا ٱلَا تُحِبُّو نَ أَنْ يَغْفِرَ اللهُ لَكُمْ وَيُدُخِلَكُمُ الْجَنَّةَ اغُزُوا فِي سَبِيْلِ اللهِ مَنْ قَاتَلَ فِي سَبِيْلِ اللهِ فُوَاقَ نَاقَةٍ وَجَبَتْ لَهُ الْجَنَّةُ.

ترمنج بنہ: حضرت ابو ہریرہ منافتر بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مُؤَفِّئَ کے اصحاب میں سے ایک صاحب ایک گھاٹی کے پاس سے گزرے جہاں میٹھے پانی کا ایک چھوٹا سا چشمہ تھا انہیں یہ جگہ پیند آئی انہوں نے آرز و کی کاش وہ لوگوں سے الگ ہوکر اس گھاٹی میں رہیں لیکن پھرانہوں نے بیسو چا کہ میں نبی اکرم مَرِّلْفَظِیَّۃ ہے اجازت لئے بغیراییانہیں کروں گا۔ جب وہ نبی اکرم مِرَّلْفَظِیَّۃ کی خدمت میں حاضر موت اورآپ سے اس بات کا تذکرہ کیا تو نی اکرم مَطِّفَظَةً نے ارشا وفر مایا: تم ایسانہ کرنا کیونکہ کسی شخص کا اللہ تعالیٰ کی راہ میں کھڑے مونا اس کے اپنے گھر میں ستر برس تک نفل نمازیں ادا کرنے سے بہتر ہے کیاتم لوگ اس بات کو پسندنہیں کرتے کہ اللہ تعالی تمہاری مغفرت كردے اور تهميں جنت ميں داخل كرےتم الله تعالى كى راہ ميں جنگ ميں حصه لوجو خص الله تعالى كى راہ ميں ايك اوننى كا دودھ دوہنے جتنے عرصے کے لئے جنگ میں حصہ لیتا ہے اس کے لئے جنت واجب ہوجاتی ہے۔

(١٥٧٥) لَغَنُوةٌ فِي سَبِيْلِ اللهِ أَوْرَوْحَةٌ خَيْرٌ مِّنَ النُّنْيَا وَمَا فِيْهَا وَلَقَابُ قَوْسِ آحَدِ كُمْ أَوْمَوْضِعُ يَدِهِ فِي الْجَنَّةِ خَيْرٌ مِّنَ الدُّنْيَا وَمَا فِيْهَا وَلَوْاَنَّ امْرَأَةً مِّنْ نِسَاءً اَهْلِ الْجَنَّةِ اطَّلَعَتْ إِلَى الْأَرْضِ لا ضَاءَتْ مَابَيْنَهُهَا وَلَمَلَاءَتُ مَابَيْنَهُمَارِيُعًا وَلَنَصِينُفُهَا عَلَى رَأْسِهَا خَيْرٌ مِّنَ اللَّنْيَا وَمَا فِيْهَا.

تَوَجِّجِهَنَّهِ، حضرت انس نَاتِنُو بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطَّنِّعَ کَمَ ارشاد فرمایا: الله تعالیٰ کی راہ میں صبح کے وقت جانا یا شام کے وقت جانا ک دنیا اوراس میں موجود ہر چیز کے مقالبے میں زیادہ بہتر ہے اور جنت کی اتن جگہ جو کس شخص کی کمان جتنی ہویا ہاتھ رکھنے جتنی ہوید دنیا اور اس میں موجود ہر چیز سے زیادہ بہتر ہے اور اگر جنت کی خواتین میں سے کوئی ایک عورت دنیا کی طرف جھا نک لے تو آسان وزمین کے درمیان موجود ہر چیز کوروش کردے اور اس بوری جگہ کوخوشبو سے بھر دے اور اس کے سرکی اوڑھنی دنیا اور اس میں موجود ہر چیز سے زیادہ بہتر ہے۔ ٱنحضور مُلِّنْ ﷺ کے عہد مبارک میں اور آج بھی جنگ میں فوجیوں کی ڈیوٹیاں لگتی ہیں جوفوجی صبح کی شفٹ میں لاتے ہیں وہ شام کوآ رام کرتے ہیں اور جوشام کی شفٹ میں کھڑے ہوتے ہیں وہ صبح آ رام کر لیتے ہیں فوجیوں کے لیے سلسل اڑنا مشکل امر ہے آ دمی تھک جاتا ہے درج ذیل احادیث میں ایک شفٹ میں لڑنے کا ثواب بیان کیا گیا ہے۔

قوله خدر من الدنيا وما فيها: اس ميں يا توتشيه غيرمحسوس كى محسوس كے ساتھ مراد بيغي اگريو ثواب محسوس موتاتو دنيا ومانیھا کی ساری ظاہری نعمتوں سے افضل ہوتا کیونکہ ثواب باتی آتی ہے جبکہ دنیا فانی اور وقتی ہے دوسرا مطلب یہ ہے کہ اگر کوئی شخص ساری دنیااللہ کی راہ میں خرج کردے تو وہ تواب جومجاہدا یک بار جہاد کے لیے چلنے سے کما تا ہے زیادہ ہے اس انفاق سے جیسا کہ عبدالله بن رواحه نظافي سے آنحضرت مَرِّلَ اللَّيُ الله عن الله عند غلاو تهديدار شاداس وقت فرمايا جب عبدالله بن رواحه كے ساتھى صبح چلے گئے تھے اور انہوں نے جعد كى نماز كى خاطر شام كو جاكر ان سے ملنے اور دو گناہ تو اب کمانے کی کوشش کی تھی۔

قوله: ولقاب قوس احد كمر اوموضع يديد في الجنة خير من الدنيا ومافيها. قاب عمراد مقدار بيني تم میں سے ایک کواگر گمان کی بقدریا ہاتھ کی مقدار میں جگہ ملے تو وہ دنیا و ہافیھا ہے بہتر ہے مطلب یہ ہے کہ جنت کا ادنی ترین مقام دینا کے بلندترین مقامات سے افضل ہے کیونکہ اور کچھ میں تو آ دی اس کی بدولت دوزخ سے تو چے ہی جائے گا جبکہ دنیا داری کا انجام بربادی ہے۔

#### بَابُمَاجَاءَاًىُّ النَّاسِ خَيْرٌ

#### باب ۱۷: کون سے لوگ زیادہ بہتر ہیں؟

(۲۵۷۱) اَلْا أُخُبِرُ كُمْ بَخَيْرِ النَّاسِ رَجْلُ مُسِكَّ بِعِنَانِ فَرَسِه فِي سَبِيْلِ اللهِ اَلَا أُخْبِرُ كُم بِالنِي يَتَلُوهُ رَجُلُ مُعَتَرِلُ فِي عَنَانِ النَّاسِ رَجُلُ يُسَالُ بِاللهِ وَلا يُعْطى بِه.

تریج پہنم، حضرت ابن عباس مٹائٹی بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مَلِّفَظَیَّا نے ارشا دفر ما یا ہے۔کیا تمہیں سب سے بہتر لوگوں کے بارے میں بتاؤں؟ایک وہ تخض جواللہ تعالیٰ کی راہ میں اپنے گھوڑے کی لگام پکڑ لیتا ہے(اورنکل کھڑا ہوتا ہے) کیا میں تہہیں بتاؤں جوشخض اس کے بعد ہوگا؟ بیروہ شخص ہے جواپنی بکریاں لے کرلوگوں ہے الگ ہوجا تا ہے اوران کے بارے میں اللہ تعالیٰ کے حق کوادا کرتا ہے کیا میں تہمیں سب سے بدترین شخص کے بارے میں نہ بتاؤں؟ میرہ شخص ہے،جس سے اللہ تعالیٰ کے نام پر مانگا جائے اوروہ نہ دے۔ تشريع: ال حديث من دوباتي بين:

مر کی بات: راہ خدامیں جہاد کرنے والے کا درجہ اس مخص سے بڑھا ہوا ہے جوا پنی زندگی بنا تا ہے اور اعمال صالحہ میں مشغول ہے کیونکہ اس کاعمل لازمی ہے اس کا فائدہ صرف اس کی ذات تک ہے اورمجاہد کاعمل متعدی ہے وہ ساری و نیا کوسنوار نے کی محنت کررہا ہےاس کیےاس کا درجہ بڑھا ہواہے۔

ووسرى بات: اگرالله كا واسطه دے كرسوال كيا جائے تو ضرور دينا چاہيے الله كے نام كى عظمت كا يبي نقاضا ہے مگر پيشه ورسائل اس ہے مشتیٰ ہیں کیونکہ اللہ کے نام پر مانگنا ان کا تکبیر کلام ہے پس اس میں سنجید گی نہیں ہے جیسے سلام کا جواب دینا واجب ہے مگر پیشہ ورسائل کے سلام کا جواب دینا واجب نہیں شامی میں اس کی صراحت ہے کیونکہ اس کا سلام سلام نہیں ہے بلکہ سوال ہے کذا ھذا ۔

#### بَابُمَاجَآءَفِيْمَنُ سَالَ الشَّهَادَةَ

## باب ۱۸: شهادت کی شجی جاہت کا اجر

(١٥٤٧) مَنْ سَأَلَ اللهَ الشَّهَادَةَمِنْ قَلْبِه صَادِقًا بَلَّغَهُ اللهُ مَنازِلَ الشُّهِ مَا إِوَانُ مَا تَ عَلَى فِرَ آشِهِ.

- تَوْجَهِنَهُمَا: حضرت مهل بن حنيف نِيَ اكرم مَلِّشَيِّعَةً كايه فرمان نقل كرتے ہيں: جو شخص سيح دل سے الله تعالى سے شہادت كى دعا مائكے الله تعالیٰ اسے شہداء کے مرتبے پر فائز کرے گا اگر چہدہ چفض اپنے بستر پر فوت ہوا ہو۔

(١٥٧٨) من سَأَلَ اللهَ الْقَتلَ فِي سَبِيلِهِ صَادقًا مِن قَلْبِهِ آعُطَاهُ اللهُ آجُرَ الشَّهيدِ.

تَوَجِيجَكُنُهِ: حضرت معاذبين جبل بْنَاثِيْهِ نِي اكرم مَثَافِينَا فَهُمَ كَا يه فِر مان نقل كرتے ہيں: جو محض سے دل سے اللہ تعالی سے یہ دعا مائے کہ اسے الله تعالیٰ کی راہ میں شہید کیا جائے تو اللہ تعالیٰ اسے شہید کا ساا جرعطا کرتا ہے۔

تشریع: سے دل سے شہادت کی تمنا اور آرز و کرنے سے بھی شہادت کا ثواب ملتا ہے اور اللہ کوخوب معلوم ہے کہ کون سے دل سے مانگ رہا ہے اور کون او پرے دل سے حضرت خالد بن ولید مڑاٹئو جن کا لقب سیف الله ( الله کی تلوار ) ہے جب ان کا انتقال چاریا کی پر ہونے لگا تو وہ بہت بے چین تھے لوگوں نے بے چینی کی وجہ پوچھی تو فرمایا میں نے شہادت کی تمنا میں اتنے زخم کھائے ہیں کہ میرے بدن پر کوئی جگہ الیی نہیں ہے جہاں زخم کا نشان نہ ہو پھر بھی میں چار پائی پر مرر ہا ہوں بیقی شہادت کی سچی طلب ایسے لوگوں کا مقام یقینا شہیدوں کے برابرہاورایک ہم ہیں کہ آپس میں توخوب الاتے ہیں مگرجب جہاد کا موقع آتا ہے تو کواڑ بند کر کے چار پائی کے نیچھس کرنعرہ تکبیر بلند کرتے ہیں اس کوشہادت کی سچی طلب کیسے قرار دیا جاسکتا ہے۔

# بَابُ مَاجَآءَ فِي الْمُجَاهِدِ وَالْمُكَاتَبِ وَالْنَّاكِحَ وَعَوْنِ اللَّهِ إِيَّاهُمُ

# باب ١٩: مجاہد مکا تب کی اور نکاح کرنے والے کی اللہ تعالیٰ مدد کرتے ہیں

(١٥٤٩) ثَلَاثَةٌ حَتَّى عَلَى اللهِ عَونُهُم ٱلْمُجَاهِدُ فِي سَبِيْلِ اللَّهِ وَالْمُكَاتَبُ الَّذِي يُرِيْدُ الْإَدَاءَ وَالتَّاكِحُ الَّذِي يُرِيْدُ الْإِدَاءَ وَالتَّاكِحُ الَّذِي يُرِيْدُ الْعِفَافَ.

ترکیجهانم، حضرت ابوہریرہ مٹاٹئو بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مُطَّلِّ اُنگِیَّا نے ارشاد فرمایا تین طرح کےلوگوں کی مدد کرنا اللہ تعالیٰ کے ذہے ہے۔ اللہ تعالیٰ کی راہ میں جہاد کرنے والاشخص، دوسرا وہ مکا تب شخص جو ادا کیگی کا ارادہ رکھتا ہو، اور وہ نکاح کرنے والاشخص جو یا کدامن رہنا چاہتا ہو۔

تشریح: پہلے عرض کیا جاچکا ہے کہ اللہ پرکوئی چیز واجب نہیں ہاں جوفر ماتے ہیں وہ ضرور کرتے ہیں۔اس لیے اسے تق سے تعبیر فر مایا چونکہ بید امور انتہائی مشکل ہیں کیونکہ ان میں نفس کا مقابلہ اور حیوانی صفات سے مبر اہونا پڑتا ہے اس لیے بیدلوگ جب اپنی نیت کو خالص بنانے میں کامیاب ہوجاتے ہیں تو اللہ کی خاص مدد ان کی طرف متوجہ ہوجاتی ہے۔

فاع : مذكورہ تين شخصوں ميں حصر نہيں اس ليے كه ذكر عدونفي ماغدا كومتلزم نہيں اور اس ليے حنفيہ نے مفہوم عدد كا اعتبار نہيں كيا تجربات سے ميہ بات ثابت ہے كہ اللہ تعالى اور لوگوں كى بھى مدوفر ماتے ہيں۔

#### بَابُهَاجَآءَفِىٰ فَصُٰلِهَنْ يُكُلِّمُ فِىٰ سَبِيْلِ الله

# باب ۲۰: جها دمین زخم لگنے کی فضیلت

(•١٥٨) لَا يُكُلِّمُ اَحَدُّ فِي سَبِيْلِ اللهِ وَاللهُ اَعلَمُ مِمَنْ يُكُلِّمُ فِي سَبِيلِهِ الَّاجَاءَ يومَ القيامةِ اَللَّونُ لَونُ الدَّمِرُ وَ الدَّيُ الْبِسُكِ. وَالرَّيُّ الْبِسُكِ.

تَرْخِجْكُنُّہُ: حضرت ابو ہریرہ ٹوٹٹو بیان کرتے ہیں، نبی اکرم مَطِّشِیَّا نے ارشاد فرمایا ہے۔جس شخص کو اللہ تعالیٰ کی راہ میں زخمی کر دیا جائے اور اللہ تعالیٰ زیادہ بہتر جانتا ہے۔ کے اس کی راہ میں زخمی کیا گیا ہے، جب وہ شخص قیامت کے دن آئے گا، تو اس زخم کا رنگ خون جیسا ہوگا، کیکن اس کی خوشبومشک کی طرح ہوگی۔

(۱۵۸۱) مَنْقَاتَلَ فِي سَبِيْلِ اللهِ مِنْ رَجُلٍ مُسْلِمِ فُوَاقَ نَاقَةٍ وَجَبَتُ لَهُ الْجَنةُ ومَنْ جُرِحَ جَرُحًا فِي سَبِيُلِ اللهِ اونُكِبَ نَكْبَةً فَإِنَّهَا تَجِيئُ يومَ الْقِيامَةِ كَأَغُزَرِ مَا كَانَتْ لَونُها الزَّعفرانُ ورِيُحُها كَالْبِسُك.

تو بخبه تنبی: حضرت معاذین جبل ان التي نبی اکرم مُطِّلْتُنَعِیم کا بیفر مان نقل کرتے ہیں۔ جس شخص کواوٹٹی کا دودھ دو ہے جتنے عرصے کے لئے الله تعالیٰ کی راہ میں کوئی زخم آ جائے یا کوئی چوٹ لگ جائے تو وہ شخص قیامت کے دن اس سے زیادہ بڑے زخم کوساتھ لے کر آئے گا جس کارنگ زعفران جبیها ہوگا،اوراس کی خوشبومشک کی طرح ہوگی۔

**تشرِنیح:** قیامت کے دنشہید کے اورمحض زخمی ہونے والے کے یہ ہرے زخم اس کی جزائے خیر ہوں گے اور وہ ان سے لطف اندوز موگامشک جیسی خوشبومیں اس طرف اشارہ ہے۔

اعال اپنی ہدیت وصورت کے ساتھ لیعنی کماھی نفس کے ساتھ چیک جاتے ہیں لہذا شہید کی صورت شہادت بھی اس کے نفس کے ساتھ وابسطہ ہوجاتی ہے۔

مجازات کا مدارمما ثلت پر ہے آخرت میں نعت وراحت عمل کی قریب ترین صورت میں متمثل ہو گئے پہلے آیا ہے کہ جیسا کہ جانور قربان کیا ہوگا ویباہی آخرت میں ملے گا البتہ مما ثلت میں آخرت کے احوال کا لحاظ ہوگا۔

جب بہ با تیں جان لیں تو اب بیہ بات آ سانی سے سمجھ میں آ جائے گی کہ جب قیامت کے دن میدان محشر میں شہید حاضر ہوگا تو اس پراس کاعمل ظاہر ہوگا لیتنی وہ ہرے زخموں کے ساتھ آئے گا اور وہ ان سے لطف اندوز ہوگا۔

اس حدیث کامضمون وہی ہے جوسابقہ باب میں حضرت معاذ مناتی کی حدیث کا ہے تا ہم اس حدیث میں اس کا رنگ زعفران تلایا ہے جبکہ یہاں اللون الدهر فرمایا حضرت گنگوئی واٹین فرماتے ہیں کدان میں کوئی تعارض نہیں کیونکہ اصل مقصدیہ بتلانا ہے کہ وہ خون اینے رنگ و بو کے حوالے سے برانہیں ہوگا بلکہ خوشنما اور خوشبودار ہوگا عارضہ میں ہے کہ خون وہی ہوگا مگراس کی خبا ثت نفاست میں تبدیل ہوگئے۔

#### بَابُاَئُ الْاَعْمَالِ اَفْضَلُ؟

# باب ٢١: كون ساعمل زياده فضيلت ركھتا ہے؟

(١٥٨٢) قَالَسُئِلَ رَسُولُ اللهِ ﷺ أَيُّ الْأَعْمَالِ ٱفْضَلُ آوُ أَيُّ الْأَعْمَالِ خَيرٌ قِالَ إِيْمَانٌ بِاللهِ وَرَسُولِهِ قِيْلَ ثُمَّ أَيُّ شَيْئِ قَالَ ٱلْجِهَادُسَنَامُ الْعَمَلِ قِيلَ ثُمَّ أَيُّ شيئِ يَارِسولَ اللهِ قال ثُمَّ مَجُّ مَبُرُورٌ.

تریخچهٔ به: حضرت ابو ہریرہ مظافی بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مُؤَلِّنْ ﷺ سے دریافت کی گیا۔ کون ساعمل زیادہ فضیلت رکھتا ہے (یا شاید بیہ الفاظ ہیں ) کون ساعمل زیادہ بہتر ہے؟ نبی اکرم مَطِّنْظَیَّۃ نے ارشا دفر مایا: الله تعالیٰ اور اس کے رسول پر ایمان رکھنا،عرض کی گئی۔ پھر کون ساہے؟ نبی اکرم مَرَافِظَ اِن ارشادفر مایا۔ جہادعم کی کوہان ہے۔ (یعنی سب سے بلندترین عمل ہے) عرض کی گئی۔ پھر کون س ہے؟ یا رسول الله مُطِّفَظَةُ فِي اكرم مُطِّفَظَةً فِي ارشاد فرمایا۔ پھرمقبول حج ہے۔

تشريع: اعمال مين الافضل فالافضل كى ترتيب عارضه مين اس طرح بيان كى كئى ہے كدسب سے پہلے ايمان ہے چروفت برنماز ادا كرنا ہے پھر جہاد ہے ثم الصدقة (الزكوة) ثم الصيام الخ ثم الحج\_ايمان تواس ليے پہلے نمبر پر ہے كه يه بنياد ہے نماز ميں نيت جوثمل قلب ہے اور عمل جوارح دونوں جمع ہوجاتے ہیں مع بذاوہ دیگر برائیوں سے بھی روکتی ہے۔ جہاد میں وعد کی سیائی کی تصدیق کی جاتی ہے جیسا کہ پہلے گزراہے پھرصدقہ جوغیر کو دیا جاتا ہے جس ہے عمل کی بنیا در کھی جاسکتی ہے پھرروزہ جس کی بدولت آ دمی آ دمیت کی

عادت سے نکل کر فرشتوں کی صف وصفت میں شامل ہوجا تا ہے۔

#### باب

# باب۲۲: جنت کے درواز ہے تلواروں کے سائے تلے ہیں

(۱۵۸۳) إِنَّ اَبُوَابِ الْجَنَّةِ تَحُتَ ظِلاَلُ السُّيُوْفِ فَقَالَ رَجُلٌ مِّنَ الْقَوْمِ رَثُّ الْهَيْئَةِ اَانْتَ سَمِعْتَ لَهْ اَمِنَ رَسُوْلِ اللهِ ﷺ يَنْ كُرُهُ قَالَ نَعَمُ قَالَ فَرَجَعَ إِلَى اَصْحَابِهِ قَالَ اَقْرَأُ عَلَيْكُمُ السَّلَامَ وَكَسَرَ جَفْنَ سَيُفِهِ فَصَرَبَ بِهِ حَتَّى قُتِلَ.

تریخ پختم، ابو بکر بن ابوموی اشعری بیان کرتے ہیں: میں نے اپنے والد کو دشمن کا سامنا ہونے کے وقت یہ کہتے ہوئے سنا کہ نبی اکرم مُطَّنِّ اَلَّهِ عَنْ اللهِ عَلَیْ اللهِ اللهِ عَلَیْ اللهِ عَلَیْ اللهِ اللهِ عَلَیْ اللهِ عَلَی اللهِ عَلَیْ اللهِ عَلْمُ عَلَیْ اللهِ عَلَیْ اللّهِ عَلَیْ اللهِ عَلَیْ اللّهِ عَلَیْ اللّهُ عَلَیْ اللّهِ عَلَیْ اللّهُ عَلَیْ اللّ اللهِ عَلَیْ اللّهُ عَلَیْ اللّهُ عَلَیْ اللّهُ عَ

قوله: ان ابواب الجنة تحت ظلال السيوف يه كنايه به همسان كالزائى مين شركت سے كه جب دوبدو جنگ مورى مواور مجاہدات ميں شركت سے كه جب دوبدو جنگ مورى مواور مجاہدات ميں ماضل موجاتا ہے لہذا يہاں ذكر سبب مواور مجاہدات سے مسبب ہے مجازا جیسا كه ايك اور حديث ميں ہے جعل الرزق (دزقی) تحت ظل دھي.

#### بَابُمَاجَآءَاَيُّ النَّاسِ اَفْضَلُ؟

# باب ٢٢: لوگول مين سب سے افضل كون ہے؟

(۱۵۸۳) سُئِلَ رسولُ اللهِ ﷺ آئُ الناسِ اَفْضلُ قال رَجلٌ يُجاهِدُ فِي سبيلِ اللهِ قالُوا ثمَّ مَنْ قال ثُمَّ مُ

تَرْجَجْهُنَّهُ: حضرت ابوسعید خدری شائن بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مَطِّنْطَحَةً سے دریافت کیا گیا۔ کون ساخض زیادہ فضیلت رکھتا ہے؟ نبی اکرم مَطِّنْطِیَّةً نے فرمایا: وہ خض جواللہ تعالیٰ کی راہ میں جہاد کرے لوگوں نے دریافت کیا۔ پھرکون سا؟ آپ نے ارشاد فرمایا۔ پھروہ مؤمن ہے جوکسی گھاٹی میں رہے اور اپنے پروردگار سے ڈرتا رہے اور لوگوں کو اپنے شر سے محفوظ رکھے۔

یہاں اگر چہ بظاہر مجاہد کی فضیلت تمام لوگوں پر ثابت ہوتی ہے گر دیگر دلائل سے علاء وصدیقین کی افضیلت کل الناس پرسوائے انبیاء کرام عین اللہ کے ثابت ہے بلکہ شہداء جب قیامت کے دن علاء کا مقام دیکھیں گے تو تمنا کریں گے کہ کاش وہ علاء ہوتے چنانچہ ابن قیم راتی اللہ مقاح دارالسعادة میں قمطر از ہیں:

فن طلب العلم ليحيى به الاسلام فهو من الصديقين و درجته بعد درجة النبوة ... الي ...

" جو شخص اسلام کوزندہ کرنے کی نیت سے علم حاصل کرے گا تو وہ شخص صدیقین میں شار کیا جائے گا اور اس کا درجہ نبوت کے ۔ درجے کے بعد دوسرا درجہ ہے۔"

قال أبن مسعود را عليكم بالعلم قيل ان يرفع ورفعه هلاك العلماء فوالذى نفسى بيده ليودن رجال قتلو افي سبيل الله شهداء ان يبعثهم الله علماء لما يرون من كرامتهم وان احدًا يولدعالما وانما العلم بالتعلم. (مفتاح ص: ١٢٤ دار الكتاب العلمية)

"ابن مسعود من النيخة فرماتے ہيں كه علم كے الخھ جانے سے پہلے علم سيھو۔ اور علماء كے الٹھ جانے سے پہلے وقتم ہے اس ذات كى جس كے قبضے ميں ميرى جان ہے وہ لوگ جو اللہ كے راستے ميں شہيد كيے گئے علماء كا اعزاز واكرام ديكھ كرتمناكريں گے كہ انہيں علماء كے ساتھ النجائے اوركوئى بھى عالم پيدانہيں ہوتا بلكہ علم توسيكھنے ہے آتا ہے۔"

#### باب

### باب ۲۴: شہید کے لیے مخصوص تواب

(١٥٨٥) مَا مِنُ اَحَدٍمِنُ اَهلِ الْجَنَةِ يَسُرُّ هُ اَن يَرجِعَ إِلَى اللَّهُ نَيَا غَيرُ الشَّهِيدِ فَإِنَّه يُحِبُّ اَنِ يَرُجِعَ إِلَى اللَّهُ نَيَا يَعُو الشَّهِيدِ فَإِنَّه يُحِبُّ اَنِ يَرُجِعَ إِلَى اللَّهُ نَيَا يَعُولُ حَتَّى الْكَرَامَةِ.

ترکیجینجا: حضرت انس بن ما لک منافق بیان کرتے ہیں: بی اکرم مُطِّفَظِیَّا نے ارشاد فرمایا ہے۔ جنت کے رہنے والے کی بھی شخص کی سے آرز ونہیں ہوگی کہ وہ دنیا میں واپس جائے صرف شہید ہی ہے آرز وکرے گا کیونکہ وہ اس بات کو پسند کرے گا کہ وہ ووبارہ دنیا میں جائے وہ سے کو گا کہ مجھے دس مرتبہ اللہ تعالی کی راہ میں شہید کیا جائے ایسا اس وجہ سے ہوگا کہ اللہ تعالی نے اسے جو بزرگی عطا کی ہوگ جب وہ اس کو دیکھے گا تو پھر ہے آرز وکرے گا۔

(١٥٨٢) لِلشَّهيدِعِندَاللهِ سِتُخِصَالٍ يُغْفَرُلَه فِي اَوَّلِ دَفْعَةٍ ويُرَى مَقْعَدَهُ مِنَ الجنةِ ويُجارُ مِنَ عنابِ القبرِ ويُأْمَنُ مِنَ الْفَوْرَعَ الْكَافُورَةُ مِنَ الْكَافُورَةُ مِنْهَا خَيْرٌ مِنَ الْكنيا ومَا فِيها ويُزَوَّجُ إِنْ الْفَارِيهِ وَيُؤُونَّ أَلْمَا فُورَةً مِنَ الْكُورِ الْعِينِ ويُشْفَعُ فِي سَبُعِينَ مِنْ اَقَارِبِه.

ترکیجی نئم: حضرت مقدام بن معدی کرب زایش بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مِیَلِّشِیَکَتَّ نے ارشا دفر مایا ہے۔ شہید کو اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں چھ خصوص خصوصیات حاصل ہوتی ہیں۔ اس کے خون کا پہلا قطرہ گرنے کے ساتھ ہی اس کی بخشش ہو جاتی ہے۔ وہ جنت میں اپنے مخصوص شھکانے کو دیکھ لیتا ہے۔ وہ قبر کے عذاب سے محفوظ رہے گا، وہ قیامت کے دن کی بھیا نک وحشت سے محفوظ رہے گا، اس کے سر پر یاقوت سے جڑا ہوا وقار کا تاج رکھا جائے گا، جو دنیا اور اس میں موجود ہر چیز سے زیادہ بہتر ہے اور اسے بڑی آنکھوں والی بہتر (۷۲) عوریں نکاح میں دی جائیں گی اور اس شخص کے ستر رہتے داروں کے بارے میں اس کی شفاعت کو قبول کیا جائے گا۔

قوله:للشهيدعنداللهستخصال.

استكال: حديث مين توسات كاذكر ہے؟

جواب: حضرت گنگوہی والیفیائے جواب دیا ہے کہ مفہوم خالف معترنہیں یا پھران میں سے دوانعامات کو یکجا شار کر کے ایک مانا جائے گا جیسے عذاب قبرسے حفاظت اور فزع اکبرسے بے خوف ہونا کہ دونوں میں تلازم ہے۔

فائد: ویسے تو فضائل جہاد کی بحث یہاں آ کرختم ہوجاتی ہے لیکن اس سے بینہ مجھاجائے کہ جہاد کے صرف یہی فضائل ہیں بلکہ حقیقت بیہاں آ کرختم ہوجاتی ہے اور مستقل کتاب ہی شایدان کو اکٹھا کرنے میں کامیاب ہوجائے۔

#### باب

### باب،۲۵: بهرے دار کی فضیلت

(١٥٨٤) رِبَاطُ يَوْمٍ فِي سَمِيْلِ اللهِ خَيْرٌ مِنَ اللَّانُيَا وَمَا فِيُهَا وَالرَوْحَةُ يَرُوْحُهَا الْعَبُلُ فِي سَمِيْلِ اللهِ آوِ الْغَلُوةُ خَيْرٌ مِنَ اللَّانَيَا وَمَا فِيُهَا وَمَا فِيهَا وَمَا فِيهَا

تو بخچکنہ: حضرت بہل بن سعد من اللہ بیان کرتے ہیں: نبی اکرم سُلِنْظُیَّا نے بیار شاد فرمایا ہے۔ اللہ تعالیٰ کی راہ میں ایک دن کے لئے پہرہ دینا، دنیا اور اس میں موجود تمام چیزوں سے بہتر ہے، ایک دن شیح کے دفت یا شام کے وفت اللہ تعالیٰ کی راہ میں چلنا، دنیا اور اس میں موجود ہر چیز سے بہتر ہے۔ میں موجود ہر چیز سے بہتر ہے اور جنت میں کوڑار کھنے کی جگہ، دنیا اور اس میں موجود ہر چیز سے بہتر ہے۔

#### (١٥٨٨) سَمِعُتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُول.

توجیجہ بنہ: حضرت سلمان نواٹی نے فرمایا: میں نے نبی اکرم مُطَّفِظَةً کو بیدارشاد فرماتے ہوئے سنا ہے۔اللہ تعالیٰ کی راہ میں ایک دن پہرہ دینا، ایک ماہ کے روزوں اور (رات بھر نوافل میں) قیام سے زیادہ فضیلت رکھتا ہے (اور ایک روایت میں بیدالفاظ ہیں) بہتر ہے۔ جوشخص اس دوران میں فوت ہوجائے وہ قبر کی آزمائش سے محفوظ ہوجائے گا اور قیامت تک اس کاعمل پھلتا پھولتا رہے گا۔

# (١٥٨٩) مَنْ لَقِيَ اللَّهَ بِغَيرِ ٱثْرِمِنْ جِهَا دٍلَقِي اللَّهَ وفِيْهِ ثُلَّمَةً.

ترکیجیئن، حضرت ابو ہریرہ وہالٹی بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مُطَلِّشِیَّا نے ارشاد فرمایا ہے۔ جوشض کسی جہاد کا نشان لئے بغیر اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں حاضر ہوگا تو گو یا وہ اپنے دین میں کمی کے ہمراہ اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں حاضر ہوگا۔

(١٥٩٠) سَمِعُتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ رِبَاطُ يَوْمٍ فِي سَبِيْلِ اللهِ خَيْرٌ مِّنَ ٱلْفِي يَوْمٍ فِي مَاسِوَا هُمِنَ الْمَنَا ذِلِ.

تو بخبی کنی: حضرت عثمان غنی نوانتی کو منبر پریه بیان کرتے ہوئے سنا، انہوں نے فرمایا: میں نے تم لوگوں سے ایک حدیث چھپا کرر کھی ہوئی تھی جو میں نے نبی اکرم مُلِفَقِیَّا کَمَ کَر بانی سن تھی اس اندیشے کے تحت کہتم لوگ مجھ سے الگ ہوجاؤ کے پھر مجھے یہ مناسب لگا کہ میں وہ حدیث تہمیں سنا دوں تا کہ ہر شخص اپنی ذات کے بارے میں فیصلہ کر لے جواسے مناسب لگے، میں نے نبی اکرم مُلِفَقِیَّا کَمَ کُوسِہ مِن ایک دن (سرحد پر) پہرہ دینا دیگر جگہوں پر ایک ہزار دن گزار نے سے بہتر ہے۔ ارشاد فرماتے ہوئے سنا ہے۔ اللہ تعالی کی راہ میں ایک دن (سرحد پر) پہرہ دینا دیگر جگہوں پر ایک ہزار دن گزار نے سے بہتر ہے۔

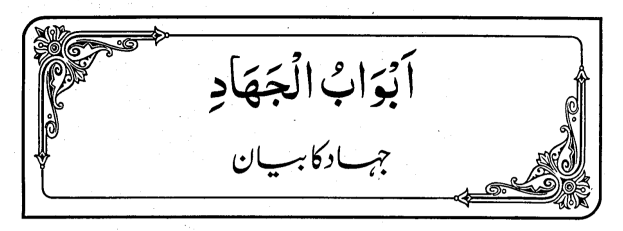
(١٥٩١) مَا يَجِدُ الشَّهِيدُ مِن مَسِّ الْقَتْلِ الَّا كَمَا يَجِدُ أَحَدُ كُمُ مِن مَسِّ الْقَرْصَةِ.

ہوتی ہے جتی کی شخص کو چیونی کے کا شخے سے ہوتی ہے۔

(١٥٩٢) لَيْسَ شَيْحٌ أَحَبَّ إِلَى اللهِ مِنْ قَطْرَ تَيْنِ وَأَثَرَيْنِ قَطْرَةُ دُمُوْعٍ مِنْ خَشْيَةِ اللهِ وَقَطْرَةُ دَمِ مُهْرَاقُ فِي سَبِيُلِ اللهِ وَآمَّا الْأَثْرَانِ فَأَثَرٌ فِي سَبِيلِ اللهِ وَ أَثَرٌ فِي فَرِيْضَةٍ مِنْ فَرَائِضِ اللهِ.

۔ ترکیجہ کنہا: حضرت ابوامامہ مخالتی نبی اکرم مِطَّلْظُیَّا بیہ فرمان نقل کرتے ہیں: اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں کوئی بھی چیز دو قطروں سے زیادہ پندیدہ نہیں ہے۔ ایک اللہ تعالیٰ کے خوف سے نکلنے والے آنسو کا قطرہ اور ایک خون کا وہ قطرہ جے اللہ تعالیٰ کی راہ میں بہایا گیا ہو جہاں تک دونشانات کا تعلق ہے (جواللہ تعالی کو پسند ہیں ) تو ایک نشان وہ جواللہ تعالیٰ کی راہ میں (زخم کی شکل میں ) آئے اور ایک نشان وہ جواللہ تعالی کے فرض کی وجہ سے (ماتھے پر سجدے کے نشان کی صورت میں ) ہوتا ہے۔





#### بَابُفِئَ آهُل الْعُذُرِفِي الْقُعُودِ

#### باب: معذورون پر جہاز نہیں

(١٥٩٣) اِئْتُونِي بِالكَتَفِ آوِ اللوح فَكَتَبَ ﴿لَا يَسُتَوَى الْقَعِدُ وَنَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ غَيْدُ أُولِى الضَّرَرِ ﴾ (النساء:٩٥) وَ عَمْرُو ابْنُ أُمِّرِ مَكْتُومِ خَلْفَ ظَهِرِ هَ فَقَالَ هَلَ لِّيُ مِنْ رُّخُصَةٍ فَلَوْلَتُ ﴿غَيْدُ اُولِى الضَّرَرِ ﴾

تر بخبی نہا: حضرت براء بن عازب وہ اپنے بیان کرتے ہیں: نبی اکرم میکا اسٹان فرمایا۔ میرے پاس ( کسی جانور کے ) شانے کی ہڑی یا کوئی تختی لاؤ (راوی بیان کرتے ہیں) پھر نبی اکرم میکا اسٹیکا آئے نے (بیہ آیت ) تحریر کروائی۔ اہل ایمان میں سے بیٹھے رہنے والے لوگ برابر نہیں ہیں۔راوی بیان کرتے ہیں حضرت عمرو بن ام مکتوم وہ اٹنی نبی اکرم میکا اسٹیکا آئی پشت کے پیچھے موجود تھے انہوں نے عرض کی۔کیا میرے لئے کوئی رخصت ہے؟ تو بیہ آیت نازل ہوئی: وہ لوگ جنہیں کوئی ضرر نہ ہو۔

تشریعے: اہل عذر سے مرادوہ لوگ ہیں جو جہاد میں شرکت کی قدرت ندر کھتے ہوں خواہ بیاری کی وجہ سے ہویا کوئی اور طبعی وشرقی عذر کی بناء پر ہو۔ پھر معذورین کے لیے اگر چہ رخصت تو ہے مگر ثواب میں وہ مجاہدین کے برابرنہیں ہیں ہاں ان کو نیت کا اور جذبے جا ثواب ماتا ہے۔

قرآن نے قاعدین کی دوشمیں ذکر کی ہیں اور دونوں کا حکم الگ الگ بیان کیا ہے۔

- ① وہ قاعدین جو اولی الضرر ہیں ان پر مجاہدین کو ایک درجہ کی فضیلت حاصل ہے چنا نچہ ارشاد ہے:﴿فَضَلَ اللهُ الْمُجْهِدِينُنَ بِأَمُو الِهِمْ وَ ٱنْفُسِهِمْ عَلَى الْفُعِينِيْنَ دَرَجَةً \* وَكُلاَّ وَعَدَ اللهُ الْحُسْنَى \* ﴾ (النساء: ٩٥)
- ② وه جوغيراولى الضرر بين ان برمجابدين كوكئ گنازياده فضيلت حاصل ہے جيسا كدار شاد ہے: ﴿ وَ فَضَلَ اللّٰهُ الْمُجْهِدِيْنَ عَلَى الْقُعْدِيْنَ اَجْدًا عَظِيمًا ﴿ وَ فَضَلَ اللّٰهُ الْمُجْهِدِيْنَ عَلَى الْقُعْدِيْنَ اَجْدًا عَظِيمًا ﴿ وَالنَّاء : ٩٢،٩٥ ) اللّٰهُ الْمُرْجَتِ مَغْفُرة اور دِحمة تينون اجرًا سے بدل بين ۔ (تدبر)

اوریبی وجہ تھی کہ حضرت عبداللہ بن ام مکتوم وہ اللہ نے فارس کی مشہور جنگ جوحضرت عمر فاروق وہ اللہ کے دورخلافت میں حضرت سعد بن ابی وقاص نڑاٹنو کی قیادت میں لڑی گئ تھی۔ میں خود کو حجنڈ ااٹھانے کے لیے پیش کیا کہ میں نابینا ہوں یا تو کھڑا رہوں گا یا پھر شہید ہوجاؤں گا چنانچہ تین دن کی شدیدلڑائی کے بعد جب مسلمانوں کو تاریخی فتحہ نصیب ہوئی توشہداء میں ان کواس حال میں یا یا گیا كه خون ميل لهولهان تنے اور حجنٹر ااپنے سینے سے تھا ہے ہوئے تھے۔

اہل مدیندان کوعبداللہ کہتے ہیں اہل عراق ان کوعمر والد کا نام قیس بن زائد ہے۔

# بَابُ مَاجَاءَ فِيُمَنْ خَرَجَ إِلَى الْغَزُوِوَتَرَكَ ابَوَيْهِ

# باب ۲: مال باپ کوچھوڑ کر جہاد کے لیے نکانا

(١٥٩٣) جَاءُرَجُلُ إِلَى النَّبِي ﷺ يَسْتَأْذِنُهُ فِي الْجِهَادِ فَقَالَ ٱلْكَوَ الِدَانِ قَالَ نَعَمُ قَالَ فَفِيهُمَا فَجَاهِدُ.

تَوَجِّجِهَا بَهِ: حضرت عبدالله بن عمرو و فاتنو بيان كرتے ہيں: ايك شخص نبي اكرم مُطَلِّقَيَّةً كي خدمت ميں جہاد كي اجازت لينے كے لئے حاضر موانبی اکرم مَرْافِظَةً نے دریافت کیا۔ کیا تمہارے ماں باپ ہیں؟ اس نے عرض کی۔ جی ہاں! نبی اکرم مُرافِظَةً نے ارشا وفر مایا: تم ان دونول کی خدمت کا جہاد کرو۔

جباد کی قسمیں: جباد کی دوتسمیں ہیں ( فرض کفایہ ( فرض مین \_

فرض کفامیر کا مطلب میہ ہے کہ جب چندلوگ اس فریضہ کو انجام دے رہے ہوں تو باقی لوگ بھی فارغ الذمہ ہوجاتے ہیں جیسے نماز جنازہ دغیرہ کا حکم ہے جبکہ فرض عین کی صورت میں ہر آ دمی پر جہاد فرض ہوجا تا ہے۔

میلی صورت: میں ماں باپ کی اجازت کے بغیر جہاد کرنے کی اجازت نہیں ہے حدیث باب کی وجہ سے کیونکہ بحالت احتیاج والدین کی خدمت فرض عین ہے اور فرض عین کا درجہ فرض کفایہ پر مقدم ہوتا ہے اور اگر والدین خدمت کے محتاج نہ بھی ہوں مگر ان کی دل ۔ ازاری حرام ہےاس لیے بھی ان کی اجازت وخوثی لازی ہے اس طرح تھم باقی تطوعات کا ہے جیسے نفلی حج وعمرہ اور روزہ وغیرہ بشرطیکہ والدین مسلمان ہوں علم دین میں توسع حاصل کرنے کی غرض سے سفر کرنے کا حکم بھی اسی طرح ہے جبکہ دوسری صورت یعنی فرض عین ہونے کی صورت میں یا والدین کے مسلمان نہ ہونے کی صورت میں اجازت کی حاجت نہیں اور نہ ہی والدین کورو کنا چاہیے۔ **جہا دا قدامی ود فاعی:** جہاد کس وقت فرض کفامیہ ہے اور کس وقت فرض عین ہوجا تا ہے؟ فقہاء کی عبارات سے معلوم ہوتا ہے کہ اقدا می جہاد فرض کفامیہ ہے اور دفاعی جہاد فرض عین ہے جو الاقرب فالاقرب کے اوپریا نفیر عام کی صورت میں فرض عین ہوجا تا ہے۔

# بَابُمَاجَآءَ فِي الرَّجُلِ يُبْعَثُ مِنْ سَرِيَّةٍ وَاحِدَةٍ

# باب سا: جس شخص کوتنها کسی مهم پرروانه کیا جائے

(١٥٩٥) حَدَّثَنَا ابْنُ جُرَيْجٍ فِي قَوْلِهِ ﴿ ٱطِيْعُوا اللَّهُ وَ ٱطِيْعُوا الرَّسُولَ وَ ٱولِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ ﴾ (النساه:٥٩) قَالَ عَبْلُ اللهِ

بُنُ حُنَّافَةَ بْنِ قَيْسِ بْنِ عَبِيِّ السَّهْمِيُّ بَعَقَهٰ رَسُولُ اللهِ ﷺ عَلَى سَرِيَّةٍ ٱخْبَرَنِيُهِ يَعْلَى بِنُ مُسْلِمٍ عَنْ سَعِيْدِ بْنِ جُبَيْرٍ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِى اللهُ عَنْهُمَا.

تَوَجِّجَهُمْ: ابن جرّئ الله تعالیٰ کے اس فرمان کے بارے میں بیان کرتے ہیں: تم الله تعالیٰ کی اطاعت کرواور رسول الله مُطَّلِّ کی اطاعت کرو، توحضرت عبدالله بن حذافہ نے بیہ بات بیان کی کہ نبی اکرم مُطَّلِّ کُنِی آئیس ایک مہم پرروانہ کیا تھا۔

سسرسية: فوجى دسته (يانچ سے تين سوتک) سوال بيہ كدايك نفرى سريہ بھيجا جاسكتا ہے؟

جواب: یہ ہے کہ بھیجا جاسکتا ہے جیسے یک نفری کمیش بھایا جاسکتا ہے اور حدیث مختفر ہے اس کا پورا واقعہ یہ ہے کہ بی سُلِظُنِیَمُ کوکی موزوں نام بھی بیس آرہا تھا چنا نچا فراد فتخب کر کے سرید وانہ کردیا اور ان کو ہدایت کی کہ فلاں راستہ پر روانہ ہوجا و میں بیچھے ہے کی کو امیر بنا کر بھیجوں گا سرید روانہ ہوگیا آپ مُلِظِنَیْمُ نے پیچھے ہے حضرت عبداللہ بن حذافہ مُن اللہ و اللہ بنا کر بھیجا اور ان کو ایک تحریر لکھ کردی کہ عبداللہ بن حذافہ مُن اللہ ہے مائی ہوگئے آپ مُلِظِنَیْمُ نے پیچھے ہے حضرت عبداللہ بن موافہ ہوگئے اور قافلہ ہے جالے جب سرید کو گوں نے تحریر دیکھی تو ان کو امیر مان لیا ای سرید کے ساتھ یہ واقعہ بیش آیا ہے کہ امیر صاحب کی بات پر ناراض ہوگے انہوں نے آگے جلوائی اور تھم دیا کہ اس کی کو دولوگوں میں چھو کی بات کہی ہوگئی اور آگ یا نہیں بیض نے کہا ہم مسلمان ہی آگے ہوئے ہوئی جب سرید والیس آیا تو انہوں نے بی مُلِلْکُنِیْمُ کو پورا واقعہ بٹلایا یا ہوئی کہا ہم مسلمان ہی آگے ہوئی اور آگ میں دور ایس آیا تو انہوں نے بی مُلِلْکُنِیْمُ کو پورا واقعہ بٹلایا ہو سے معلم میں کی اطاعت مرت اور آگ میں کو دور آگ میں درہتے امیر کی اطاعت مرف نیک کاموں میں ہو گا تھا مگر چونکہ امیر کی اطاعت مرت اور آگ میں کو دور آگی میں دور ایس کے نفری سرینیس تھا سریدتو تا فلہ کی شیل میں ہو کہا تھا مگر چونکہ امیر صاحب مدید ہے قافلہ تک تنہا گئے تھے اس لیے امام ترخی والیس تھا الی یو مدالقیمہ الطاعة دید یا۔ اس کی خبر آنموں میں نے مکم کی کام یابات سے دنجیدہ ہونے کے وقت دیا تھا۔

#### بَابُ مَاجَآءَ فِي كَرَاهِ يَةِ أَنْ يُسَافِرَ الرَّجُلُ وَحُدَهُ

### باب ، آ دمی کا تنها سفر کرنا مکروہ ہے

(١٥٩١) لَوُ أَنَّ النَّاسَ يَعْلَمُونَ مَا أَعْلَمُ مِنَ الْوَحْرَةَ مَا سَارَى رَا كِبَّ بِلَيْلٍ يَعْنِي وَحْدَةً.

تر بخبی کنی: حضرت ابن عمرہ بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مُطِّلِفَتُیَا اِن ارشاد فرمایا ہے۔ تنہا (سفر کرنے) کے بارے میں مجھے جوعلم ہے اگر لوگوں کو پینہ چل جائے تو بھی بھی کوئی شخص رات کے وقت سفرنہ کرے (لیعنی تنہا سفرنہ کرے)۔

(١٥٩٤) اَلرَّا كِبشَيْطَانُ وَالرَّا كِبَانِ شَيْطَانَانِ وَالثَّلاثَةُ رَكُبُ.

ترخیجاتم، عمرو بن شعیب اپنے والد کے حوالے سے اپنے دادا کا یہ بیان نقل کرتے ہیں: نبی اکرم مِیلِ اُلْفِیکَا آب ارشاد فرمایا ہے۔ ایک سوار شیطان ہوتا ہے دوسوار دوشیطان ہوتے ہیں اور تین سوار حقیقتا سوار ہوتے ہیں۔

# بَابُهَاجَآءَفِي الرُّخُصَةِ فِي الْكَذِبِ وَالْخَدِيُعَةِ فِي الْحَرْبِ

# باب ۵: جنگ میں چال چلنا جائز ہے

# (١٥٩٨) قَالَ رَسُولُ الله ﷺ ٱلْحَرْبُ خَدَعَةٌ.

كذب (اسم) خلاف واقعه بات مكريهال بيلفظ خديعه كامترادف ہادر عطف تفسيري ہادرخد يعد كے معنى ہيں حال چلنا نبي مَؤْفَظَيْمَةً نے فرمایا جنگ چال ہے یعنی جنگ میں جو چال چلنے میں کامیاب ہو گیا وہی ظفر مندر ہاای طرح مناظر ہ میں بھی علمی صلاحیت سے کم اور چال سے زیادہ فائدہ ہوتا ہے اور چونکہ جنگ میں ڈنمن کو دھو کہ دینے کے لیے جو چال چلی جاتی ہے وہ کذب کے مشابہ ہوتی ہے اس لیے امام ترمذی والیطی نے باب میں لفظ کذب بڑھایا ہے جیسے دشمن سے کہا پیچھے دیکھ اس نے سیمھ کر پیچھے دیکھا کہ شاید پیچھے سے کوئی آگیا اوراس کا کام تمام کردیا جیسے فوج بظاہر بسیا ہوگئ جب دیکھا کہ ڈمن تتر بتر ہوگیا تو پلٹ کرحملہ کردیا اورمیدان سرکر لیابیہ چال چانا ہے۔ ابن العسسر في اورنووي عِينَيْها كے نز ديك: اس سے صرت ككذب مراد ہے گو كه افضل بيہ ہے كه آ دى توريد اور تعريض سے كام

چلانے کی کوشش کرے جبکہ طبری وغیرہ علماء فر ماتے ہیں کہ فیقی کذب جائز نہیں بلکہ معاریض جائز ہیں۔ ا مام عنسے زالی رایشیا؛ فرماتے ہیں کہ صدق و کذب کے حسن اور فبح کا دار ومدار مقصد کے نیک اور بدہونے پر ہے اگر مقصد نیک

ہے تو کذب حسن بن جاتا ہے۔

شاہ صاحب رالیٹھیا عرف میں فرماتے ہیں کذب صرف چاراستثنائی صورتوں میں جائز ہے اور وہ بھی دراصل توریہ ہے صلح، د فع ظلم، بیوی کوراضی کرنے اور جنگ میں برتری حاصل کرنے کی غرض ہے۔

# بَابُمَاجَاءَ فِي غَزَوَاتِ النَّبِيِّ عِلَيَّ ا وَكَمْ غَزَى

# باب: ٢: نبي اكرم مِلَانْفِيَّةً نِهِ كُتني جِنْكِين لريع؟

(١٥٩٩) كُنْتُ إلى جَنْبِ زَيدِ بْنِ ارْتَمْ فَقِيل لَه كَمْ غَزَا النبيُّ ﷺ منْ غَزُوةٍ قال تِسْعَ عَشَرةً فقلتُ كَمُ غَزَوْتَ أنتَ مَعَه قال سَبُعَ عشرةً قُلتُ أَيُّتُهُن كان أوَّلَ قال ذَاتُ الْعُشَيرِ او العُشَيْرة.

تَوْجَعِكُمْ: ابواسحاق بیان كرتے ہیں۔ میں حضرت زید بن ارقم مُناتُن کے پہلو میں موجود تھا ان سے دریا فت كیا گیا۔ نبي اكرم مُؤَلِّفَ أَنْ کتنے غزوات میں شرکت کی ہے؟ توانہوں نے جواب دیا انیس غزوات میں، رادی بیان کرتے ہیں۔ میں نے دریافت کیا۔ان میں سب سے پہلاکون ساتھا؟ توانہوں نے جواب دیا۔ ذات العشیر (راوی کوشک ہے یا شایدیدالفاظ بین ) ذات العشیرة.

قوله غزوة: اصل مين تصدكو كهت بين - اصحاب السيركي اصطلاح مين اليسيمع كدكوجس مين في كريم مَظَّ فَيَكَ بنفس نفيس شريك ہوتے غزوہ کہا جاتا ہے غزوات کی تعداد کے حوالے سے روایات میں بظاہر تعارض پایا جاتا ہے باب کی حدیث میں انیس کا ذکریا یا جاتا ہے جبکہ ابویعلی نے سیحے سند کے ساتھ حضرت جابر والٹور کی حدیث نقل کی ہے اس میں اکیس کا ذکر ہے جبکہ عبدالرزاق نے ابن المسيب والثين سے چوہیں اور ابن سعد نے سائیس ذکر کیے ہیں۔ان میں دوطرح کی تطبیق دی گئی ہے:

**دوسسری تنطیق:**اس طرح ہے کہ جوغز وات قریب الوقوع تھے ان میں سے بعض کوبعض میں ضم کر کے راوی نے اختصار کیا جیسے طائف وخنین اور احزاب و بنی قریظہ۔ پھر جن غزوات میں جنگ کی نوبت آئی ہے ان کی تعداد ابن آخق والشیا کے مطابق نوہے: ① بدر ② أحد ③ خندق ④ بنوقريظه ⑤ بنوالمصطلق ⑥ خيبر ⑦ فتح مكه ⑧ حنين ⑨ طا كف\_

سب سے پہلاغروه کون سامے؟ اس میں اختلاف ہے محر بن اسحاق الله وغیره کہتے ہیں: سب سے بہلاغروه ابواء ہے پھر بواط پھر عشیرہ اسی ترتیب کوامام بخاری رایٹھیائے نے اختیار کیا ہے اور اس کو حافظ رایٹھیائے نے شرح بخاری میں اختیار کیا ہے اور بعض علماء اس طرف کئے ہیں کہ پہلاغزوہ عثیرۃ ہے۔ (سیرۃ المصطفیٰ ۲:۹۲)

سرایا اور بعوث کی تعداد میں بھی اختلاف ہے ابن آخق ولٹیلیا کے نز دیکے چھتیں ،واقدی کے ہاں اڑتالیس،ابن جوزی ولٹیلیا کے یہاں چھین اورمسعودی کے نز دیک ساٹھ ہیں شاہ صاحب رکھیا نے عرف الشذی میں ستر ذکر کئے ہیں جبکہ اکلیل میں حاکم نے سوسے زیادہ بتلائے ہیں شایدان کا مقصد کل غزوات وسرایا ملا کر دونوں کی مجموعی تعداد ہو۔

### بَابُمَاجَآءَ فِي الصَّفِّ وَالتَّعْبِيَةِ عِنْدَ القِتَالِ

# ماے: جنگ کے وقت صفیں قائم کرنا اور ترتیب دینا

### (١٧٠٠) عَبَّأَتَا النبيُّ ﷺ بِبَدُرٍ لَيُلًا.

تریخچهنم، حضرت ابن عباس والتین، حضرت عبد الرحمٰن بن عوف والتيء كايه بيان فقل كرتے ہیں۔غزوہ بدر سے پہلے والی رات نبی اكرم مَلِّفَظَيَّةً نِهِمين مناسب مقامات ير كفراكر ديا تها-

عبی تعدیة الجیش کے معنی ہیں لشکر کوتر تیب دینا جنگ میں کامیابی کا بڑا مداراس پر ہے کہ کس فوجی کو کیا کام سونیا جائے اور کس کو کہاں کھڑا کیا جائے جو کمانڈراس میں ماہر ہوتا ہے اور موقع محل کے لحاظ سے صفیں ترتیب دیتا ہے: ظفر مندی اس کے قدم چومتی ہے اور دنیا کے تمام جنگی معاملات کے ماہر متفق ہیں کہ اس فن میں سب سے زیادہ مہارت نبی کریم مَطِّفَظَیَّةً کوشی جو کمال آپ مَطِّفظَیَّةً کو حاصل تھاوہ کمال کسی اور کو حاصل نہیں ہوا آ پ مَظَافِیَكُمْ میدان میں صحابہ وٹائٹو کو جو جہاں کے لیے موزوں ہوتا تھامتعین قرماتے تھے جنگ بدر میں جواسلام کی سب سے پہلی جنگ ہے آپ مِنْ النَّے اُ نے راک ہی میں سب کوان کی جگہیں بتا دی تھیں چنانچے من ہوتے ہی صحابہ ٹن گُنٹھ نے اپنے اپنے ٹھکانے بکڑ گئے۔

ابن العربی ولٹیٹیڈ فرماتے ہیں کہ حضور مُٹِلٹیٹیٹیٹا نے مغرب کی جانب منہ کر کے سورج کو پشت کی طرف چھوڑ دیا جبکہ مشرکین کارخ سورج کی طرف تھا یہ بھی بڑی حکمت عملی تھی کہ جب جنگ شروع ہوئی تومشر کین کی آٹکھوں پر روشنی کی تیز شعاعیں پڑتیں جس کی بناء پر ان کو صحيح نظرنهين آتا تفايه

# بَابُمَاجَآءَفِيالدُّعَآءِعِنْدَالُقِتَال

### باب ۸: جنگ کے وقت دعا کرنا

(١٧٠١) سَمِعْتُهُ يَقُولُ يَعْنِي النَّبِيِّ عَلَى الْأَحْوَاعِلَى الْأَحْوَابِ فَقَالَ اللَّهُمَّ مُنْزِلَ الْكِتَابِ سَرِيْعَ الْحِسَابِ اهْزِمِ الْآخْزَابَ وَزَلْزِلْهُمْ

تَرْمُغِيْنَهُ: حضرت ابن ابی اوفی مُنْ تَنْ تَنْ بیان کرتے ہیں: میں نے آپ مِنْ اَنْ کَا تَنْ بِی اَکْرِم مُؤَلِّنَا کَا کَا اوفی مُنْ اَنْ مُن کِی بیان کرتے ہیں: میں نے آپ مِنْ اَنْ کَا تُنْ بِی اِن کرتے ہوئے ساہے: آپ مَا الله استان علی الشکروں کے لئے دعائے ضرر کی اور بیددعا کی"اے الله استاب کو نازل کرنے والے اجلدی حساب لینے والے تو ( دھمن کے ) لشکروں کو پسپا کردے اور انہیں ( یعنی ان کے قدم ) اکھاڑ دے۔

کچھ جگہیں اور پچھ زمانے دعا کی قبولیت کے ہیں ان میں سے ایک جب جنگ شباب پر ہواور گھمسان کارِن پڑر ہا ہو دعا قبول ہوتی ہے نبی مَطْفِیکَا یَا کوغزوہ احزاب میں بیدعا ما تگتے سنا ہے اے اللہ قرآن کے نازل کرنے والے اے جلد حیاب لینے والے لشکر کے جھول کوشکست دے دے اور ان کے قدم اکھاڑ دے۔

### بَابُ مَاجَآءَ فِي الْأَلُويَةِ

# باب ٩: حچولے حجنڈوں کا بیان

# (١٧٠٢) أَنَّ النَّبِينَ ﷺ دَخَلَ مَكَّةَ ولِوَاءُهُ ٱبْيَضُ.

تَرْجَجْهَا بَهِ حَضِرت جابر مِثْنَاتُهُ بيان كرتے ہيں: جب نبي اكرم سَلِّنْ اللَّهُ مَكْمَرمه ميں داخل ہوئے تو آپ كامخصوص حجنڈا سفيد تھا۔ لواء اور رابی میں کیا فرق ہے؟ الویة لواء کی جمع ہے جو بکسر اللام آتا ہے جھنڈے کو کہتے ہیں مگر لواء اور رایہ میں کیا فرق ہے ؟ جس کے لیے امام ترندی والٹیا کوالگ الگ باب باندھنے کی ضرورت پیش آئی ؟ تو اس بارے میں بہت سارے اقوال ہیں۔ ابن العربی والٹی عارضہ میں لکھتے ہیں کہلواء وہ حجنڈا ہے جو نیزے کے ساتھ باندھ کر لپیٹ دیا جائے جبکہ راہیوہ ہے جو نیزے سے باندھ کر کھلا چھوڑ دیا جائے تا کہ وہ لہراتا رہے کو کب الدری میں ہے کہ لواء امیر جیش کے ساتھ ہوتا ہے جبکہ راید ایک مرکزی جگہ پر میدان جنگ میں گاڑ دیا جاتا ہے۔

#### بَابُفِىالرَّايَاتِ

#### باب ۱۰: بڑے حصنڈوں کا بیان

(١٦٠٣) بَعَثَنِي مُحَمَّدُ بُنُ الْقَاسِمِ إلى الْبَرَّاءِ بُنِ عَازِبِ آسُالُهُ عَنْ رَأْيَةِ رَسُولِ اللهِ ﷺ فَقَالَ كَأَنَّتُ سَوْدَاءَ مُرَبَّعَةً مِّنْ خَرَةٍ.

تو کنجہ بنی ہونس بن عبید من اللہ بیان کرتے ہیں: محمد بن قاسم نے مجھے براء بن عازب من اللہ کے پاس بھیجا تا کہ میں ان سے نبی اکرم مَرْ الْنَظِیَّةِ کے حجند سے کے بارے میں دریا فت کروں تو انہوں نے بتایا۔ وہ سیاہ رنگ کا تھا اور چوکورتھا اور اس پر ککیریں بن ہوئی تھیں۔

# (١٢٠٣) كَانْتُرَأْيَةُرَسُولِ اللهِ عَلَيْ سَوْدَاءُ ولِوَا أَوْلَا أَبِيَضَ.

ترکیجی نہا: ابومجلز حضرت ابن عباس ٹاٹٹٹا کے حوالے سے یہ بات نقل کرتے ہیں: نبی اکرم سَلِّشْطِیکَیَّ کا بڑا حصنڈا سیاہ رنگ کا تھا اور چیوٹے حینڈ بے سفید تھے۔

برایة کی جمع ہے اسکے معنی ہیں جھنڈ الشکر میں ایک بڑا حھنڈ ا ہوتا ہے جولشکر کا نشان ہوتا ہے اور فوج اس کے ینچائرتی ہے آنحضور مُلِلَّنِیَکَةَ کا حمنڈ اچوکورسفید تھا اور اس میں کالی دھاریاں تھیں اور دور سے دیکھنے میں کالانظر آتا تھا چنانچہ حضرت براء مُناتُخد اور حضرت ابن عباس مُناتُنیْ نے اس کو کالا کہا ہے۔

#### بَابُمَاجَآءَفِيالشِّعَارِ

### باب ۱۱: شعار ( کوڈورڈ) کا بیان

#### (١٢٠٥) إِن بَيَّتَكُمُ الْعَدُوُّ فَقُولُوالْمَ لَا يُنْصَرُونَ.

تَوَجِّجَهُمْ: مہلب بن ابوصفرہ ان صحابی کے حوالے سے یہ بات نقل کرتے ہیں۔جنہوں نے نبی اکرم مَطِّنَظُیَّمَ کو یہ ارشاد فرماتے ہوئے سنا۔اگر دشمن رات کے وقت تم پرحملہ کر دے توتم لوگ (نشانی کے طور پر) یہ کہنا: "محم لا ینصرون"

تشریح: "شعار" علامة ونشانی کو کہتے ہیں آج کل مجاہدین کی اصطلاحی میں اس کو، نام شب، کہاجا تا ہے اس کا مطلب خفیہ کوڈ کا تعین ہوتا ہے جس وجہ سے رات کو یا گھمسان کی لڑائی کے دوران اپنے ساتھیوں کی تمیز آسان ہوجاتی ہے۔

اِن بَيَّتَكُمُ الْعَدُوُّ الرَّمْن رات كے وقت تم پر تمله آور ہو ققولوا حم لا ينصرون "ال انتخاب ميل والله اعلم كيا حكمت الموظ تقى تا جم محقى نے لكھا ہے كہ اللہ صورت كى بركت اور فضل سے كفار غالب نہيں ہوں گے گو يا تفاول ہے بعض حضرات فرماتے ہيں كہ اللہ سے مرادحواميم سبعہ ہيں جن كى اپنى امتيازى شان ہے۔

### بَابُمَاجَآءَ فِي صِفَةِ سَيْفِ رَسُوْلِ اللَّهِ عُلَّكُ

# باب ١٢: نبي اكرم صَلِّ النَّكَةُ أَمَّ كَالْوار كابيان

(١٢٠٢) قَالَ صَنَعْتُ سَيُفِي عَلَى سَيفِ سُمُرَةَ بُنِ جُنْنَ بِوزَعَمَ سَمرةُ أَنَّه صَنَعَ سَيُفَهُ عَلَى سَيُفِ رَسُولِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلْمَا عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الللّهِ عَلَى الل

ترکیجینیما: ابن سیرین بیان کرتے ہیں۔ میں نے اپنی تلوار حضرت سمرہ ٹرٹاٹنو کی تلوار کی مانند بنوائی تھی اور حضرت سمرہ ٹرٹٹنو نے یہ بات بیان کی تھی کہ انہوں نے اپنی تلوار نبی اکرم مُؤلِّسُتُوَیَّئِ کی تلوار کی طرح بنوائی ہے جو بنو صنیف کی مخصوص تلواروں کی مانند تھی۔ فائٹ : جس طرح مدینہ منورہ اور دیگر شہروں کی طرف نسبت کرتے وقت اول میں یاء حذف کر کے مدنی اور ثانی میں یاء باقی رکھ کر مدینی کہتے ہیں ،اسی طرح ملت صنیفی میں یاء باقی رکھ کرملت صنیفیہ اور قبیلہ بنو صنیفہ میں اور مذہب ابی صنیفہ میں یاء حذف کر کے حنی کہتے ہیں۔

# بَابُفِى الْفِطْرِعِنْدَالْقِتَالِ

# باب ۱۳: جنگ کے وقت روز ہتوڑ دینا

(١٦٠٤) لَمَّا بَلَغَ النَّبِيُّ عَلَمَ الْفَتْح مَرَّ الظَّهُرَانِ فَاذَنَنَا بِلِقَاءِ الْعَلُوِّ فَأَمْرَنَا بِالْفِطْرِ فَأَفْطَرُنَا أَجْمَعُونَ.

ترکیجہ بنہ: حضرت اب سعید خدری بڑا تئی بیان کرتے ہیں: فتح مکہ کے سال جب نبی اکرم مُطِّنظِیَّةً "مرالظہران" کے مقام پر پہنچ تو آپ نے ہمیں دشمن کا سامنا ہونے کی اطلاع دی اور ہمیں ہدایت کی کہ ہم روزہ توڑ دیں تو ہم سب لوگوں نے روزہ توڑ دیا تھا۔
مشرفیج: نبی کریم مُطِّنظِیَّةً فتح مکہ کے لئے دس رمضان کو مدینہ منورہ سے روانہ ہوئے سے اور آپ مُطِّنظِیَّةً اور تمام صحابہ بڑی اُنڈی رمضان کے روزے رکھتے ہوئے سفر کررہے سے ، جب مکہ قریب آیا تو آپ مُطِّنظِیَّةً نے روزے بند کرنے کا تھم دیا تا کہ فوج کھائے پیئے اور طاقت حاصل کرے اور اس سلسلہ کے احکام کتاب الصوم باب 18 میں گر دیکے ہیں۔

# بَابُ مَاجَآءَ فِي الْخُرُوْجِ عِنْدَالْفَزَعِ

# باب ۱۲: خطرے کے وقت گھرسے نکلنے کا بیان

(١٢٠٨) رَكِبَ النَّبِيُ ﷺ فَرَسَّا لِآبِي طَلْحَةَ يُقَالُ لَهُ مَنْدُوبٌ فَقَالَ مَا كَانَ مِنْ فَزَعَ وان وَّجَدُنَاهُ لَبَحُرًا.

توکیجی کنم: حضرت انس بن مالک ٹالٹو بیان کرتے ہیں کہ نبی اکرم مُؤَلِّنَگِیَّا حضرت ابوطلحہ ٹالٹو کے گھوڑے پر سوار ہوئے جس کا نام مندوب تھا (واپس آ کرآپ نے ارشاد فرمایا) کوئی خطرے کی بات نہیں ہے ہم نے اس ( گھوڑے کو) سمندر ( کی طرح تیز رفت ار) پایا ہے۔ (١٢٠٩) كَانَ فَزَعُ بِالْمَدِينَةِ فَاسْتَعَارَ رَسُولُ اللهِ ﷺ فَرَسًا لَّنَا يُقالُ لَهُ مَنْدُوبٌ فَقَالَ مَارَ آيْنَا مِنْ فَزَعٍ وَإِنْ وَجُدُنَاهُ لَبَحُرًا.

تَوَخِيْجَهُنَّهِ: حضرت انس ثالِثْوَ بیان کرتے ہیں: مدینه منورہ میں خطرے کا اندیشہ ہوا تو نبی اکرم مِیلِّشِیَکَ آنے ہمارا ایک گھوڑا عارضی طور پر لیا جس کا نام مندوب تھا آپ مِیلِّشِیکَ آ نے ارشاد فرمایا ہم نے تو خطرے کی کوئی بات نہیں دیکھی اور ہم نے اس ( گھوڑے کو ) سمندر کی طرح پایا ہے۔

(١٧١٠) كَانَ النَّبِيُّ عَنَ أَحْسَنِ النَّاسِ وَاجُودِ النَّاسِ وَاشْجَعِ النَّاسِ قَالَ وَقَلُ فَزِعَ اَهُلُ الْهَلِيْمَةِ لَيْلَةً سَمِعُوا صَوْتًا قَالَ فَتَلَقَّاهُم النبيُّ عَلَى فَرَسِ لِآبِي طَلْحَةَ عُرْيٍ وهُو مُتَقَلِّلٌ سَيْفَهُ فقال لَمْ تُرَاعُوا لَمْ تُرَاعُوا فَقَالَ النَّبِيُ عَلَيْهُ وَجَداتُه بَحَرًا يعنى الفرس.

تَوَخِيْهَا خَهِمَ الْسَنِ اللَّهُ بِيان كرتے ہيں: نبی اكرم مَلِّ الْفَيْحَةَ سب سے زیادہ خوبصورت تصسب سے زیادہ تو بسب سے زیادہ تو بسب سے زیادہ تو بہادر تصایک مرتبدرات کے وقت اہل مدینہ نے ایک آواز سنی اور اس کی وجہ سے گھبراہٹ کا شکار ہو گئے تو نبی اکرم مَلِّ الْفَیْحَةَ حضرت ابوطلحہ میں تھا (یعنی گھوڑے کی نبشت پر پھے نہیں تھا (یعنی گھوڑے کی نبشت پر سوار ہوکر گئے) ابوطلحہ میں تھا دینی گھوڑے کی نبشت پر پھے نہیں تھا (یعنی گھوڑے کی نبشت پر پھی نہیں تھا دینی گھوڑے کی نبشت پر ہوار ہوکر گئے) نبی اکرم مُلِّ الْفِیکَةَ نے اپنی تلوار النکائی ہوئی تھی (واپس آکر آپ مِلِ اللَّافِیکَةَ نے ارشاد فرمایا: تم لوگ گھبراؤ نہیں ، تم لوگ گھبراؤ نہیں! پھر نبی اکرم مُلِّ الْفِیکَةَ نے ارشاد فرمایا: تم لوگ گھبراؤ نہیں نے اسے سمندریا یا ہے (یعنی گھوڑے کو)۔

تشرِثِ : رات میں اگر گھبرا دینے والی کوئی بات پیش آئے تو فوراً سب کو باہر نکانا چاہئے ، گھر میں چھپ کرنہیں بیٹھنا چاہئے ، ایک مرتبہ مدینہ منورہ میں رات کے وقت کچھ شورسنائی دیا سب صحابہ گھروں سے نکل آئے اور شور کی جانب چل پڑے ، لوگوں نے دیکھا کہ بی مَطْفَظَافَ مَلَّا اللهِ مِنْ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَيْنَا عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

مندوب: ندب سے ہے،ندب کے معنی ہیں: میت پررونا یابلانا،کسی کام کی دعوت دینا،اس گھوڑے کا نام یا تو اس لئے ہوگا کہ وہ گھوڑ است رفتار ہوگا ،جس پر سواری کرنے والا روتا ہوگا ، نبی سُلِّسُنِیْجَ کی برکت سے وہ تیز ہوگیا ،آپ سُلِّسُنِیَجَ نے فرمایا:کون کہتا ہے: بیست رفتار ہے، بیتوسمندر ہے یا وہ سبک رفتار تیز رومشہور ہوگا اورلوگوں کوسواری کرنے کی دعوت دیتا ہوگا نبی سَلِّسُنِیْجَ نے تجربہ کے بعداس شہرت کی تائیدفرمائی۔

#### بَابُمَاجَآءَفِىالثَّبَاتِ عِنْدَالُقِتَالِ

باب ۱۵: جنگ کے وقت ثابت قدمی اختیار کرنا

(١١١١) قَالَ لَنَا رَجُلُ اَفَرَرُتُمْ عَنْ رَسُولِ اللهِ عِنْ إِنَا عَمَّارِةَ قَالَ لَا وَاللهِ مَا وَلَى رَسُولُ اللهِ عَنْ وَسُولِ اللهِ عَنْ رَسُولُ اللهِ عَنْ وَاللهِ مَا وَلَى رَسُولُ اللهِ عَنْ وَلَيْ وَلَيْ وَاللهِ مَا وَلَى رَسُولُ اللهِ عَنْ وَلَيْ وَلَيْ وَلَا مَا اللهِ عَنْ وَلَيْ وَلَا مِنْ وَلَا اللهِ عَنْ وَلَهُ وَلِي وَلَيْ وَلَا مِنْ وَلِي وَاللّهِ وَاللّهِ مَا وَلَى رَسُولُ اللهِ عَنْ وَلَيْ وَلَمْ وَلَا اللهِ عَنْ وَلَيْ وَلَا مِنْ وَاللّهُ وَاللّهِ وَلَا لِمُنْ وَلَيْ وَلَا مِنْ وَلَا لِمُؤْلِ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَنْ وَلَمْ وَلَا مِنْ وَلَا مِنْ وَلَا لِمُنْ وَلِي اللّهِ عَنْ وَلَا مِنْ وَلَا لِمُواللّهِ وَلِي اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى مَنْ مُنْ وَلِي الللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّه

سَرْ عَانُ النَّاسِ تَلَقَّتُهُم هَوَاذِنُ بِالنَّبُلِ وَرَسُولُ اللهِ ﷺ عَلى بَغْلَتِه واَبُوسُفْيانَ بْنُ الْحَارِثِ ابْنِ عَبِ المُطَّلِبِ اْخِذُ بِلِجَامِها وَرَسولَ اللهِ عَلَيْ يَقُولُ اَنَا النبيُّ لَا كَنِب اَنَا ابْنُ عَبْدِ المُطَلِبِ.

ترکیجیکنبرہ: حضرت براء بن عازب والٹی کے بارے میں سے بات منقول ہے ایک شخص نے ان سے دریا فت کیا۔اے ابو ممارہ! کیا آپ لوگ نبی اکرم مَرَافِظَةً کوچیور کر فرار ہو گئے تھے؟ تو انہوں نے جواب دیا۔ نبیں اللہ کی قتم! نبی اکرم مَرَافِظَةً نے پیٹے نہیں چیری تھی بلکہ کچھ جلد بازلوگوں نے پیٹے پھیر لی تقی جب ہوازن نے ان پر تیراندازی کی تھی، نبی اکرم سَرِ اَسْتَحَامَ اَبِ خچر پرسوار تھے ابوسفیان بن حارث بن عبد المطلب و التي عند الله الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله الله الله عند الل ہے، میں عبدالمطلب كابیٹا ہوں۔

(١٦١٢) لَقَلُرَايُتُنَايُومَ حُنَينٍ وَإِنَّ الْفَقَتَينِ لَهُوَلِّيَتَانِ ومَامَعَ رسولِ اللهِ عَلَيْهِ مِائَةُ رَجُلٍ.

ترکیجیکنہا: حضرت ابن عمر نگاشیٰ بیان کرتے ہیں: مجھےغز وہ حنین کے بارے میں اچھی طرح یاد ہے اس وقت دوگروہ تھے جو پیٹیے پھیر کر بھاگے تھے اور اس وقت نبی اکرم مُؤَلِّفَتِيَّا کے ساتھ صرف ۱۰۰ افرادرہ گئے تھے۔

تشریح: جنگ میں ثابت قدم رہنااور ڈٹ کر دشمن کا مقابلہ کرنا ضروری ہے بھا گناحرام ہے اس لیے کہ اللہ کا دین اس وقت سربلند ہوگا جب مسلمانوں میں ثابت قدمی کا جو ہرموجود ہووہ صبر وہمت کے ساتھ جنگ کی سختیاں جھیلیں اگرید عادت پڑ جائے کہلوگ خطرہ کی بومحسوس کرتے ہی بھاگ کھڑے ہول تو مقصد فوت ہوجائے گا بلکہ نوبت بھی رسوائی تک پہنچ جائے گی اس لیے جب کا فروں سے دو بدومقابلہ ہوتو بھا گنا حرام ہے علاوہ ازیں مقابلہ سے بھا گنا نامردی اور کمزوری کی علامت ہے جو بدترین اخلاق میں سے ہے ملمانوں کواس سے پاک ہونا چاہیے۔

میدنین کے متعلق سوال وجواب ہیں جیسا کہ بخاری میں تصریح ہے اتولیت یو مرحنین تاریخ ابن خلدون وغیرہ میں اس غزوہ کی منظر کشی ہے۔

غروہ حسنین میں نبی سَرِّنْ شَکِیَّا کے ساتھ بارہ ہزار کالشکر تھا جب لشکر اسلام وادی حنین میں پہنچا اور جنگ شروع ہوئی تو فوج کے دوبازو میمنہ اورمیسرہ بے ترتیب آ گے بڑھ گئے ہوازن وثقیف کے تیرانداز کمین گاہوں میں چھپے بیٹھے تھے انہوں نے اچانک تیر برسانے شروع کردیئے جس کی وجہ سے دونوں باز وسراسیمہ ہوکر بھاگے اور ان کو دیکھا دیکھی دوسرے بھی بھاگے مگر نبی سَافِی اُور چند جال نثار صحابه ويَ النَّيْ ميدان مين وله في رب ال وقت آب مِ مَلِينَ اللَّهُ في يكار كرفر ما يا: انا النبي علي الأكذب انا بن عبد المطلب لیعنی میں سچانبی ہوں اور اللہ نے مجھ سے جو فتح ونصرت کا وعدہ کیا ہے وہ برحق ہے اس میں جھوٹ کا شائبہ تک نہیں میں عبد المطلب کی اولا دہوں عبد المطلب كا حواله اس ليے ديا كەعرب ميں مشہورتھا كەعبد المطلب كى اولا دميں بڑا آ دى پيدا ہوگا آپ مَرَافِيْكَا أَبَ فرمايا وہ میں ہی ہوں پھرآپ مَلِّفَظَیَّا نے حضرت عباس زالتی کو حکم دیا کہ مہاجرین وانصار کو آواز دوحضرت عباس زالتی جہری الصوت تھے دس میل تک ان کی آ واز سنائی دین تھی جب ان کی آ واز کانوں میں پڑی تولوگ یکدم پلٹ گئے اور پروانے شمع نبوت کے گر دجمع ہو گئے حضرت براء والله الله يهى فرمايا ہے كه نبى مَرِّ اللَّهُ عَلَيْ ميدان ميں وُلْے رہے اور سردار جب تك ميدان ميں وُ نا ہوا ہو بھا گنانہيں كہتے اگر جہلوگ منتشر ہوجا ئیں ای طرح فوج تھوڑی دیر کے لیےمنتشر ہوجائے تو اسے بھی عرف میں بھا گنانہیں کہتے بھا گنا یہ ہے کہ شکر ی ایسے جائیں جیسے گدھے کے سرے سینگ گئے بیصورت حال حنین میں پیش نہیں آئی تھی۔

سوال: كمة تحضور مُؤَلِّفَيَّةَ توشعر نبين جانة تص يهرة بِمُؤلِّفَيَّةً في البديكيب بنايا؟

اس کے متعدد جواب دیئے گئے ہیں سب سے بہتر جواب سے کہ شعر میں نیت وارادہ اورسوچ و بچار کی ضرورت ہوتی ہے جب کہ بیار شاد آپ مِرافِظَة کی زبان مبارک پر بغیر قصد شعر کے جاری ہو۔

قوله: احسن الناس اى خلقا وخلقا وصورة وسيرة ونسبا وحسبا ومعاشرة ومصاحبة.

#### بَابُمَاجَآءَفِىالسُّيُوْفِوَحِلْيَتِهَا

# باب ۱۷: تلوارون کا بیان آوران کی آرائش وزیبائش

(١٢١٣) دَخَلَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَوْمَ الفَتُح وَعَلَى سَيْفِهِ ذَهَبٌ وَفِضَّةٌ قَالَ طَالِبٌ فَسَأَلْتُه عَنِ الفِضَّةِ فَقَالَ كَانَتُ قَبِيْعَةُ السِّيفِ فِضَّةً.

تَوَجِّجَهُمْ: حضرت مزيده بيان كرتے ہيں: نبي اكرم سَرِّنْشَيَّةً فتح مكہ كے سال جب ( مكہ ميں) داخل ہوئے تو آپ سِرِّنْشَيَّةً كي تلوار پرسونا اور جاندي لگا ہوا تھا۔

طالب نامی راوی بیان کرتے ہیں۔ میں نے اپنے استاد سے چاندی کے بارے میں دریافت کیا،توانہوں نے بتایا۔اس تلوار کا قبضه جاندي كاتفابه

(١٢١٣) قَالَ كَانَتْ قَبِيعَةُ سَيُفِرَسُوْلِ اللهِ ﷺ مِنْ فِضَّةٍ.

تَرْجَجْهَنَّمَ: حضرت انس مِنْ تَعْمَدِ بيان كرتے ہيں: نبي اكرم مُلِّلْفَيْئَافَةً كى تلوارمبارك كا قبضه چاندى سے بنا ہوا تھا۔

#### بَابُمَاجَآءَفِيالدِّرُع

#### باب ۱2: زره كابيان

(١٧١٥) كَانَ عَلَى النَّبِيِّ عِلْمُ وَرُعَانِ يَومَ أُحُدِ فَنَهَضَ إلى الصَّخْرَةِ فَلَم يَستَطِعُ فَأَقْعَلَ طَلْحَةَ تَحْتَه فَصَعِدَ النَّبِيُّ ﷺ عَلَيْهِ حَتَّى اسْتَوْى عَلَى الصَّخَرَةِ فَقَالَ سَمِعْتُ النَّبِيَّ ﷺ يَقُولُ: ٱوۡجَبَ طَلُحَهُ.

تَرْمَجْهِهُمْ: حضرت عبدالله بن زبير رُثَاثُمُّ ،حضرت زبير بنعوام رُثَاثِمُو كابيه بيان نقل كرتے ہيں ، نبي اكرم مَلِّفَظَيَّمَ نے دوزرہيں بہني ہوكي تھیں بیغزوہ احد کے دن کی بات ہے آپ ایک چٹان پر چڑھنے لگے، کیکن آپ چڑھنییں سکے، تو آپ نے حضرت طلحہ ڈٹاٹنز کو پنچ بٹھایا پھرنبی اکرم مَطِّفَظَةً اس پر چڑھ گئے جب آپ چٹان پر پہنچ گئے ،تو راوی بیان کرتے ہیں۔ میں نے نبی اکرم مَطِّفَظَةً کو میدار شاد

فرماتے ہوئے سنا:طلحہ نے (اینے لئے جنت) واجب کر لی ہے۔

**تشرِنیج: درع:** کے معنی ہیں لوہے کا جالی دار کرتا جس کو فاری میں زرہ اور اردو میں بکتر کہتے ہیں نبی مَلِّفَضَیَّۃ نے جنگ احد میں دو زر ہیں زیب تن فرمائی تھیں آپ مَرِّشْظَةً نے ایک چٹان پر چڑھنا چاہا مگر نہ چڑھ سکے کیونکہ چٹان بہت او نجی تھی اور بدن پر زرہوں کا بوجه تعاچنا نچه آپ مَلِفَظَيَّةً نے حضرت طلحہ والنّٰه کو نیچے بٹھا یا اور آپ مَلِفَظَیَّةً چڑھے یہاں تک کہ چٹان پر بہنچ گئے حضرت زبیر زمانیو كہتے ہيں میں نے نبی مُطَلِّفَتِكُم اللّٰ كوفر ماتے ہوئے سناطلحہ ڈٹاٹٹھ نے اپنے لیے جنت واجب كرلى۔

﴿خُنُ وَاحِنْ رَكُمْ ﴾ (الناء:١١) اوراس آيت ﴿ وَ أَعِلُّ وَالَهُمْ مَّا اسْتَطَعْتُمْ مِّن قُوَّةٍ ﴾ (الانفال:٧٠) يرعمل ومبالغه وراصل عمل کے پیش نظرتھا جس سے یہ بتلانا ملحوظ یا مقصودتھا کہ جہاد کے اسباب میں مبالغہ توکل کے منافی نہیں ہے قول ف فنہض الی الصخوة لعني ني كريم مُطِّنْظَةً نه ايك چٹان پر چڑھنے كا قصد كيا تا كەكفار كا جائز ہ اور ميدان جنگ كا انداز ہ كرسكيں اور په كه ابل ایمان آپ مُظَنْظِیَّةً کود مکھ کرجھوٹی افواہ جوآپ مُظِنْظِیَّةً کی موت سے متعلق شیطان کی صداسے پھیل گئ تھی کی زدمیں نہ آئیں۔

#### بَابُمَاجَآءَفِيالُمِغُفَرِ

# باب ۱۸: خود (لوہے کی ٹویی) کابیان

(١٧١٧) كَخَلَ النَّبِيُّ عَلَى الْفَتْحِ وَعَلَى رَأْسِهِ الْمِغْفَرُ فَقِيلَ لَهِ ابْنُ خَطَلٍ مُتَعَلِّقٌ بِأَسْتَأْرِ الْكَعْبِة فَقَالَ أقْتُلُوكُ.

ترتخبيكنې: حضرت انس بن مالك منافخة بيان كرتے ہيں۔ فتح مكہ كے سال جب نبي اكرم مُؤَلِّفَكُمُ مكه ميں داخل ہوئے تو آپ نے سر مبارک پرخود پہنا ہوا تھا آپ کی خدمت میں عرض کی گئ۔ابن خطل خانہ کعبہ کے پردوں کے پیچھے چھپا ہوا ہے، تو نبی اکرم مِرَافِظَةَ نے ارشادفرمایا:اسے قل کردو۔

تشریح: مغفر کے معنی ہیں او ہے کی ٹو بی جس کو جنگ میں پہنتے ہیں فاری اور اردو میں اس کوخود کہتے ہیں جب نبی مُؤَلِّ فَقَعْ مَلَهِ کَ سال مکه میں داخل ہوئے تو آپ مُرَلِّنْ ﷺ نے خود پہن رکھا تھا آپ مُرَلِّنْ ﷺ نے سب اہل مکہ کوامان دیدیا تھا مگر بارہ آ دمیوں کومستنی کیا تھا ان میں سے ایک ملعون ابن خطل بھی تھا آپ مُرافِظَةً کو اطلاع دی گئی کہ ابن خطل کعبہ کے پردوں سے جمٹا ہوا ہے (پس وہاں اس کولل کریں یانہ کریں؟) آپ مَلِّفَظِیَّۃ نِے فرمایا اس کولل کردو۔

#### بَابُ مَاجَآءَ فِي فَصْل الْخَيْل

# باب ۱۹: گھوڑ وں کی فضیلت کا بیان

(١٧١٤) ٱلْخَيْرُمَعْقُودٌ فِي نَواصِي الْخَيْلِ إلى يَوْمِ الْقِيَامَةِ ٱلْأَجْرُوَ الْمَغْنَمُ.

تَرْجَجْ بَهُمْ: حضرت عروہ بار تی مخالفہ بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مُؤَلِّفَتِیَا فَمِی ارشاد فر مایا ہے۔ قیامت تک کے لئے گھوڑ وں کی بیشانی میں

بھلائی رکھ دی گئی ہے اجراورغنیمت ( کی شکل میں )۔

بیحدیث ابھی ابواب فضائل الجھاد میں گذری ہے

قوله الى يوهر القيمة: امام احمد رالينيائيان اس سے بيمسئلد مستبط فرما يا كه جہاد قيامت تك ہرامام كے زير كمان وزير فرمان جارى رہے گا اور وجداس كى بيہ كہ قيامت تك سب آئمه عادل تونہيں ہوسكتے لہذا جابر وظالم كى ماتحق ميں جہاد كرنا ثابت ہوا بلكه اگر وهم دے تولازم ہوگا۔ چنانچيا مام بخارى رائيليائے بھى بيتھم اخذ كيا ہے اور شرح عقائد وغيرہ ميں بھى ہے۔

#### بَابُ مَايُسْتَحَبُّ مِنَ الْخَيْل

باب ۲۰: کون سا گھوڑا پبندیدہ ہے؟

(١٢١٨) يُمُنُ الْخَيْلِ فِي الشَّقْرِ.

۔ توکیچپائم: حضرت ابن عباس وٹائٹی بیان کرتے ہیں نبی اکرم سِلِّنْظِیَّۃ نے ارشاد فرمایا: سرخ رنگ کے گھوڑوں میں برکت ہے۔

(١٧١٩) خَيْرُ الْخَيلِ ٱلْاَدْهَمُ الْاَقْرَحُ الْاَرْثَمُ ثُمَّ الْاَقْرَحُ الْهُ عَجَّلُ طَلْقُ الْيَمِينِ فإن لَّم يَكُنَ آدُهَمَ فَكُمَيْتُ عَلَى هٰذِهِ الشِّيَةِ.

تو بین جسرت ابوقادہ خالتی نبی اکرم سَرِّنْ اَلَیْ کا یہ فر مان نقل کرتے ہیں: سب سے بہترین گھوڑے وہ ہیں جو سیاہ رنگ کے ہوتے ہیں اور ان کی بیشانی اور ناک کے قریب تھوڑی سی سفیدی ہوتی ہے اس کے بعد وہ گھوڑے ہیں جن کے دونوں ہاتھ دونوں پاؤں اور پیشانی سفید ہوتے ہیں، صرف دایاں ہاتھ سفید نہیں ہوتا اور اگر کالے رنگ والا گھوڑا نہ ہو، تو اپنی صفات کا حامل سیاہی مائل سرخ گھوڑا (کہتر ہوتا ہر)

تشرفیح: ادہم سیاہ گھوڑے کو کہتے ہیں اور کمیت اس گھوڑے کو کہتے ہیں جس کا رنگ سرخ سیاہی مائل ہو لیمنی براؤن رنگ کا ہو پھر دونوں کے دودود درج ہیں: ﴿ وہ سیاہ جس کی پیشانی اور ہونٹ سفید ہوں اس کا پہلانمبر ہے۔ ﴿ وہ سیاہ جس کی پیشانی اور تین پاؤں سفید ہوں اس کا پہلانمبر ہے۔ ﴿ وہ گھوڑا جس کا رنگ سرخ سیاہی مائل ہواور اس کی پیشانی اور ہونٹ سفید ہوں اس کا تیسرانمبر ہے ﴿ وہ گھوڑا جس کا رنگ براؤن ہواور پیشانی اور تین پاؤں سفید ہوں اگرا گلا دایاں پاؤں سفید نہ ہواں کا چوتھانمبر ہے۔ ﴾ وہ گھوڑا جس کا رنگ براؤن ہواور پیشانی اور تین پاؤں سفید ہوں اگرا گلا دایاں پاؤں سفید نہ ہواں کا چوتھانمبر ہے۔

#### بَابُمَايُكُرَهُ مِنَالُخَيْلِ

باب ۲۱: ناپسندیدهٔ گھوڑے

(١٦٢٠) أَنَّهُ كَرِهَ الشِّكَالَ مِنَ الْخَيْلِ.

ترجیکتا: حفرت ابو ہریرہ فالٹو نی اکرم مُلِفَقِع کے بارے میں یہ بات نقل کرتے ہیں۔آپ مِلَفَقِعَ اس گھوڑے کو پسندنہیں کرتے

\_\_\_\_\_ تھےجس کے دائیں ہاتھ اور بائیں یاؤں پر سفیدنشان ہو یا دائیں پاؤں اور بائیں ہاتھ پرنشان ہو۔

تشریح: شکال کی مختلف تفسیریں کی گئی ہیں کما فی الحاشیة جمہور کی رائے رہے کہ جس کی تین ٹائلیں سفیداور ایک رنگ کی ہوں دوسری تفسیراس کے بالکل برعکس ہے بعنی ایک ہی فقط سفید ہو جبکہ تیسری تفسیر سے ہے کہ اس کا ایک ہاتھ اور دوسری جانب کا یاؤں سفید ہو باتی دونوں مخالف سمتوں سے سیاہ ہوں۔تجربہ سے ایسے گھوڑ ہے کا برا ہونا ثابت ہے بعض علاء فر ماتے ہیں کہ اگر شکال کی پیشانی سفید ہوتو پھر کراہیة ختم ہوجاتی ہے۔ واللہ اعلم

# بَابُمَاجَآءَفِيالرِّهَانِ

# باب۲۲: گھڑ دوڑ کا بیان

(۱۹۲۱) اَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ اَجُرِى الْمُضَمَّرَ مِنَ الخَيلِ مِنَ الْحَفْياءِ إلى ثَنِيَّةِ الْوِدَاعِ وبِيُنَهما سِتَّةُ اَمْيَالٍ وَمَا لَمْ يُضَمَّرُ مِنَ الخَيلِ مِنَ الْحَيْمُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْهِ الْمُودَاعِ إلى مَسجِدِ بَنِي ذُرَيْقٍ وبَيْنَهُما مِيْلُ و كُنْتُ فِيْمَن اَجُرى فَوَثَبِ بِي فَرَسِي جلاارًا.

۔ توکبچپکٹہ: حضرت ابن عمر ثنالتٰ میان کرتے ہیں: نبی اکرم مَثَلِّشَا کَا اَنْ مِنْ اَلْکُا اِنْ اِلْمَا اِلْمُ اِل ثنیۃ الوداع تک تھاان دونوں کے درمیان چیمیل کا فاصلہ ہے میں بھی ان لوگوں میں شامل تھا جنہوں نے اس میں حصہ لیا تھا اور میرا گوڑا مجھے لے کرایک دیوار پھلانگ گیا تھا۔

# (١٦٢٢) لَاسَبْقَ إِلَّا فِي نَصْلِ أُوخُفٍّ او حَافِرٍ.

تَرُجْجِهَنُهُ: حضرت ابو ہریرہ نٹاٹٹیز نبی اکرم مَطِّشِیَّئِ کا بیفر مان نقل کرتے ہیں۔مقابلہ صرف تیراندازی میں، اونٹوں کی دوڑ میں اور گھوڑوں کی دوڑ میں ہوسکتا ہے۔

**تشریح:** رہان کےمعنی ہیں گھوڑ دوڑ کی بازی لگانا دوڑ میں جوانعام مقرر کیا جاتا ہے اس کوسبق کہتے ہیں گھوڑ وں کی ریس کرانا جائز ہے خود حضور مَطَّنْظَیُّمَ اللّٰ محورُ ول کی دوڑ کراتے تھے اور جیتنے والے کو انعام بھی دیتے تھے ہاں اگر ریس کے شرکاء باہم شرط لگا ئیں تو ناجائزے کیونکہ بیقمار (سٹہ)ہے۔

قوله المضهد تضمير واضمأر سے ہے چونكه موٹا گھوڑ الڑائي ميں زيادہ مفيد ثابت نہيں ہوسكتا ہے اس ليے اسے لاغر بنايا جاتا ہے جس کا طریقہ سے ہے کہ پہلے اسے خوب کھلایا پلایا جاتا ہے۔جب وہ اچھی طرح فربہ طاقتور بن جائے تب اس کا چارہ کم کر کے صرف بفذرقوت دیا جا تا ہےاورایک بند کمرہ میں لا کراس کوجلال و کپڑوں میں لپیٹ دیا جا تا ہے تا کہ خوب پسینہ نکلےاس طرح وہ لاغر ہوجا تا ہے ای کومضمر کہتے ہیں قولہ فو ثب بی فرسی جدار الینی میرا گھوڑ اسب سے پہلے ہدف تک پہنچنے کے ساتھ۔ تشریعے: نصل کے معنی ہیں پرکال یعنی برچھی یا بھالے وغیرہ کی انی مراد تیر ہے اور خف (موزہ) سے مراد اونٹ ہیں اور حافر ( کھر ) سے مراد گھوڑا ہے اور حدیث کا مطلب ہیہ ہے کہ مقابلہ صرف تین چیزوں میں ہونا چاہیے تیراندازی میں اونٹ دوڑانے میں اور گھوڑے دوڑانے میں کیونکہ اس مقابلہ کا فائدہ ہے اس کے ذریعہ جہاد کی تیاری ہوتی ہے باتی چیزوں میں مقابلہ کرنا بے فائدہ ہے اور آج کل ٹینک چلانا بندوق چلانا را کٹ اور میزائل داغنا فائٹراڑانا اور ان میں مقابلہ کرنا اس تھم میں ہے وہ بھی جہاد میں کام آ نے والی چیزیں ہیں۔

#### بَابُ مَاجَآءَ فِي كَرَاهِ بَيةِ أَنْ تُنُزِى الْحُمُرُ عَلَى الْخَيْلِ

# باب ۲۳: گدھے کے ذریعے گھوڑی کی جفتی کروانا مکروہ ہے

(١٩٢٣) قَالَ كَانَ رَسُولُ اللهِ عَنْمُ عَبُلًا مَأْمُورًا مَا اخْتَصَّيا دُونَ النَّاسِ بِشَيئِ إِلَّا بِقُلَاثٍ آمَرَنَا أَنْ نُّسُبِغَ الُوُضُوءَوَانَ لَّانَأُكُلَ الصَّدَقَةُ وَأَنَّ لَّا نَنْزِيَ حِمَارًا عَلَى فَرَسٍ.

تَوَنَجْچِهَنَّهُ: حضرت ابن عباس مثانین بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُلِّنْفِیَّ (الله تعالیٰ کے )احکامات کے یابند تھے آپ نے ہم لوگوں کو بطور خاص خصوصیت کے ساتھ صرف تین چیزیں بتا نمیں آپ نے ہمیں ہدایت کی کہ ہم اچھی طرح وضو کریں ، اور ہم صدقے میں سے پچھ نہ کھائمیں اور ہم گدھے کے ذریعے گھوڑی کی جفتی نہ کروائمیں۔

اگر کسی کے پاس گھوڑی ہوتواس سے گھوڑا پیدا کرنا چاہیے خچر پیدانہیں کرنا چاہیے۔ (ابوداؤد: حدیث ۲۵۲۵)

تشرنيح: شيعوں نے يه يروپيكنداكيا تھا كه نبي مُؤَلِّنَكُ أَخِي الل بيت كو كچھ خاص علوم ديئے ہيں جو دوسرول كونہيں ديئے حضرت ابن عباس وللشئ نے فرمایا ایسی کوئی بات نہیں نبی مُطِّلْفَظَيَّمَ کواللہ تعالیٰ نے بیچکم دیا ہے۔

﴿ يَاكِنُهُ الرَّسُولُ بَلِّغُ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ زَّيِّكَ ﴾ (المائده: ١٧) يعنى ال يغمبر جودين آب مَلِنَّفَيَّمَ كي طرف اتاركيا ہے وہ لوگوں تک پہنچاہے پھرید کیے ممکن ہے کہ آپ مِلِّفْظَةَ نے دین کا پچھ حصہ اپنے خاندان کے لیے خاص کیا ہو پھرابن عباس اوا تناف نے سائل کا ذہن کارآ مد باتوں کی طرف پھیرتے ہوئے فرمایا ہاں تین باتیں ہمیں خاص طور پر بتائی گئی ہیں ان میں سے پہلی اور تیسری تو آل رسول کے ساتھ خاص نہیں اور دوسری اگر چہ خاص ہے مگر اس کوساری امت جانتی ہے پس وہ بھی خاص نہیں حضرت علی مخاتفہ سے بھی اس قسم کے سوال کا یہی جواب مروی ہے کہ ہمارے پاس کوئی خاص تحریز ہیں پھرسائل کے ذہن کو پھیرتے ہوئے فرمایا تھا ہاں میرے پاس زکوۃ نامہ ہے جس میں زکواۃ کے نصاب کے علاوہ کچھاور احکام بھی ہیں بیروایت پہلے گزر چکی ہے۔ کذابذا

#### بَابُ هَاجَآءَ فِي الْاِسْتِفْتَاحِ بِصَعَالِيْكِ الْمُسْلِمِيْنَ

باب ۲۴:غریب مسلمانوں سے دعائے خیر کروانا

(١٩٢٣) اِبْغُونِي ضُعَفَاءَ كُم فَإِنَّمَا تُرُزَّقُونَ وتُنْصَرُونَ بِضُعَفَاءِ كُمُ.

ترتج چنب حضرت ابودرداء بن في بيان كرتے بين: ميں نے نبي اكرم مَلِفَظِيَّةً كويدار شادفرماتے ہوئے سنا ہے۔ مجھے اپنے ، ظاہرى طور یر کمتر حیثیت کے،لوگوں کے درمیان تلاش کرو کیونکہ کمزوروں کی وجہ سے ہی تم لوگوں کورزق اور مددملتی ہیں۔

الاستفتاح: فتح طلب كرنا، كاميالي تلاش كرنا\_صعاليك: صعلوك كى جمع ب،اس كمعنى بين، نادارنهايت غريب\_ حدیث کا پہلا جملہ ہے: ابغونی فی ضعفائکھ: اس کے شروع میں ہمزہ وصلی ہے یاقطعی؟ دونوں احمال ہیں، بغی الشمی بغیة کے معنی ہیں: چاہنا،طلب کرنا۔اور ابغالاالشئی: کے معنی ہیں: تلاش کرانا،طلب کرنے میں مدودینا، بیصدیث جھ کتابوں میں ہ اورسب میں پہلا جملہ مختلف ہے (حدیث 2954) ابغوالی الضعفاء: میرے لئے کمزوروں کو تلاش کراؤ،نسائی (حدیث 3179) ابغونی الضعیف: کمزور کوطلب کرنے میں میری مددکرو۔ منداحد (198:5) ابغونی ضعفائکم سنن بیبق (٣٢٥:٣) ـ ابغوني الضعفاء: متدرك عاكم (١٠٦:٢) ابغوني في الضعفاء ترندي ابغوني في ضعفائكم مجهاب کمز ورول میں تلاش کرو۔

نبی کریم مَطْفَقَعَةً کا بیفر مانا که مجھے اپنے کمزورلوگوں میں تلاش کر و باعتبار ظاہر و باطن دونوں کے صحیح ہے تا ہم ظاہری معنی کا تعلق آ پ مِزَافِظَةَ کی حیات تک محدود تھا پس مطلب میہ ہوا کہ میرااٹھنا بیٹھنا مساکین کے ساتھ ہے میں انہی کو پیند کرتا ہوں اگر مجھے ڈھونڈ نا ہوتو میرے ملنے کی جگہ غریب وسکین لوگوں کی مجالس ہیں چنانچہ آپ مُطِّلْظَيَّةً جب گھرسے باہر ہوتے تو اکثر اصحاب صفہ کے ساتھ مسجد میں جلوہ افروز ہوتے۔

نی کریم مِرَا ﷺ کے وصال کے بعد باطنی معنی ہی متعین ہیں یعنی تم اپنی نشست وبرخاست مساکین کے ساتھ رکھو کیونکہ ان کا قرب میرا قرب ہے اوران کی رضامیری خوشنودی ہے۔

قوله فانما توزقون ... الخ يه ماقبل كے ليتعليل بيعن ان بيكسون كى وجه سے الله عزوجل تمهارى مدوفرما تا باور متہیں رزق دیتا ہے۔اللہ تبارک وتعالیٰ نے جہاد کا حکم دیا اور اس کے لیے قوت وطاقت حاصل کرنے کا امر دیا مگر ساتھ ساتھ نصرت ومدد كوضعفاء كے ساتھ وابسته فرمایا تا كه لوگول كواپني طافت پرناز نه رہے اور بيكه اسباب تومحض ايك بهانه ہے اصل فتح دينے والا تو اللہ ہے تاہم اسباب اختیار کرنا جائز بلکہ مامور بہ ہے مگر ان اسباب میں موز وں ترین سبب تواضع وعبادت اور اللہ کی بندگی ہے چونکہ غربا میں یہ چیزیں زیادہ ہوتی ہیں۔

# بَابُهَاجَآءَفِي الْإِجْرَاسِ عَلَى الْخَيْلِ

### باب ۲۵: گھوڑوں کے گلے میں گھنٹماں لٹکانا

(١٦٢٥) لَا تَصْعَبِ الْمَلَائِكَة رُفْقَةً فِيْهِ أَكُلُبُ وَلَا جَرُسٌ.

ترکیجی کنہا: حضرت ابو ہریرہ مٹالٹیو نبی اکرم مَلِّلْفِیکَا یَم مان نقل کرتے ہیں۔فرشتے ان سواروں کے ساتھ نہیں چلتے جن کے ساتھ کتا

تشرنیج: بیر مدیث جہاد کے قافلہ کے ساتھ خاص ہاس میں نبی سَرِ اُسْتَحَاقِ نے اس بات کی تاکید کی ہے کہ فوجیوں کو کتا ساتھ نہیں رکھنا چاہیے نہ جانوروں کے گلوں میں گھنٹی ہونی چاہیے کیونکہ جب کتا بھو نکے گا یا گھنٹی بجے گی تو شمن کوفوج کی نقل وحرکت کی خبر ہوجائے گ

اور سے بات جنگی مصلحت کے خلاف ہے اس لیے نبی مُؤلفظَةً نے فوج کے قافلہ میں گھنٹی اور کتے کو ناپسند فر ما یا اور پیچکم جہاد کے قافلہ کے ساتھ خاص ہے عام قافلوں کے لیے بی تھم نہیں بعض حضرات حدیث کو عام سمجھتے ہیں۔

ية وجيه ممانعت كي ايك زائد وجة و موسكتي ہے ليكن مستقل علت ينهيں ہے اصل وجہ جبيها كه بعض روايات ميں ہے الجورس مزامير الشيطان اس كى شيطانى آواز ہےاوركلب كے ذكر سے يہي معنى متعين ہوجا تا ہے اس طرح وفى الباب احادیث ہے بھى اس كى تائيد موتى ب چَنانچِ الوداؤدمين ب:سمعت رسول الله ﷺ يقول لا تدخل الملائكة بيتافيه جرس.

#### بَابُ مَنْ يُسْتَعُمَلُ عَلَى الْحَرُب؟

### باب۲۲: جنگ کاامیر کے بنایا جائے؟

(١٧٢٧) أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ بَعَثَ جَيْشَيْنِ وأَمَّرَ عَلِيٌّ أَحَلُهُمَا عَلِى بَنُ إِن طَالِبٍ وَعَلَى الْأَخْرِ خَالِلُ بُنُ الْوَلِيْدِ فَقَالَ إِذَا كَانَ القِتَالُ فَعَلِيٌّ قَالَ فَافْتَتَحَ عَلِيٌّ حِصْنًا فَأَخَذَ مِنْه جَارِيّةً فَكَتَبَ مِعِي خَالِدُ بُنُ الوَلِيدِ إِلَى النَّبِيّ رَالِيةً يَشِيبِه فَقِيمِمُتُ عَلَى النبِي ﷺ فَقَرَا الْكِتَابَ فَتَغَيَّرَ لَونُه ثُمَّ قَالَ مَاتَرٰى فِي رَجُلٍ يُحِبُّ اللهَ وَرَسُولُهُ وَيُحِبُّه اللهُ وَرَسُولُهُ قَالَ قُلتُ اعُوذُ بِاللهِ مِنْ غَضْبِ اللهِ وَغَضْبِ رَسُولِهِ وَإِنَّمَا إِنَارَسُولُ فَسَكَّت.

تَوَخِيْنَهُ: حضرت براء وَلَا تُعْدِ بيان كرتے ہيں: نبي اكرم مُلِّلْفَيَّةً نے دولشكر روانہ كئے ان ميں سے ایک كا امير حضرت على وَلاَ نبي بن ابوطالب وتاثني كومقرر كيا اور دوسرے كا امير حضرت خالد بن وليد و الثينة كومقرر كيا اور ارشا دفر مايا۔ جب جنگ شروع ہوتوعلی ( دونو ں لشکروں کے مشتر کہ )امیر ہوں گے۔

تشرفیح: ال حدیث سے بیضابطه نکلا که جنگ کی ذمه داری ال مخص کوسو نبنی چاہیے جو جنگ لڑانے کی زیادہ صلاحیت رکھتا ہے چونکه یہ صلاحیت حضرت علی نٹائٹن میں حضرت حضرت خالد نٹائٹنو سے زیادہ تھی اس لیے آپ مَلِّانْشِیَّا بِمَّا نے فرمایا جب جنگ شروع ہوتو امیر علی ٹڑٹٹو ہوں گےحضرت خالد ٹڑٹٹو کی امارت ختم کیونکہ جنگ میں دوامیر مناسب نہیں دوامیر ہوں گے تو اختلاف ہوگا۔

#### بَابُمَاجَاًءَفِي أَلَامَام

### باب۲۷: امیرالمؤمنین کی ذمه داری

(١٩٢٧) اَلَا كُلُّكُم رَاعٍ وكُلُّكُم مَسْئُولُ عَن رَّعِيَّتِه فَالْآمِيرُ الَّذِي عَلَى النَّاسِ رَاعِ ومَستُولُ عن رعِيَّتِه وَالرجلُ رَاعٍ عَلَى اَهُلِ بَيْتِه وهِو مسئولٌ عَبْهُم وَالْمَرُ اَةُ رَاعِيَةٌ عَلَى بِينتِ بَعْلِها وهِيَ مَسْتُولَةٌ عَنْه وَالْعَبُلُارَاعِ عَلَىمَالِ سَيِّدِيةِ وَهُو مَسْئُولٌ عَنْهُ ٱلاَ فَكُلَّكُم رَاعٍ وكُلُّكُم مَسْئُولٌ عَن رَّعِيَّتِه.

تركيبي أنها: حضرت ابن عمر ولا فين أكرم مَ الفي كابيفر مان فقل كرتے بين فيردار! تم ميں سے برخص مكران ہے اور برخص سے اس كى نگرانی کے بارے میں حساب لیا جائے گا۔امیرلوگوں کا نگران ہے اور اس سے ان کے بارے میں حساب لیا جائے گا،عورت اپنے

شوہر کے گھر کی نگران ہےاوراس سے اس حوالے سے حساب لیا جائے گا،غلام اپنے آ قاکے مال کا نگران ہےاوراس سے اس حوالے سے حساب لیا جائے گاخبردار!تم میں سے ہر مخص مگران ہے اورتم میں سے ہرایک سے اس کی مگرانی کے بارے میں حساب لیا جائے گا۔ **تشریعے:** اللہ تبارک وتعالیٰ نے انسانوں کومختلف طبقات میں تقسیم فر مایا ہے اور بیاس کی حکمت کا تقاضا ہے کیونکہ انسانی زندگی کے مختلف لوازمات ہیں جومسادات کی صورت میں پورے نہیں ہوسکتے کسی کومرد بنایا ادر کسی کوعورت کسی کوامیر بنایا اور کسی کوفقیر پھراس نظام کوایک اور نظام کے سہارے کی ضرورت تھی تا کہ ہرانسانی مشیزی کا ہر پرزہ اپنی جگھیج کام آجائے اس حدیث میں اس حکمت وفلسفه کی طرف اشاره ہے اگر باپ کو اولا دپر اور شوہر کو بیوی پر فوقیت نه دی جاتی تو نظام فیل ہوجا تا اس طرح اگر مرد کی غیر موجودگی میں بیوی خیانت کرنے لگے اور سید کے مال میں غلام خیانت کرے تو ایک دوسرے پُراعتادختم ہُوجائے گا خاص کرمکی سطح پر اگر امام عام نہ ہو یا اس کی تعمیل تھم نہ ہوتو سب پچھ تباہ ہوجائے گا۔لہذا جب زیریں فریق کواپنے کام کی وفاداری وامانت داری کا پابند بنا یا گیا تو حکام بالا کوبھی اپنی رعایا کا خیال رکھنا چاہیے کہ وہ ان کے معاش ومعاد کا پورا پوراحق ادا کریں ورنہ کوتا ہی برینے کے وہ خود ذمہ دار

#### بَابُمَاجَآءَفِيطَاعَةِٱلإِمَامِ

# باب۲۸: امیرالمؤمنین کی فرمانبرداری

(١٧٢٨) قَالَتُ سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ يَخْطُبُ فِي حَجَّةِ الْوِداعِ وعَلَيهِ بُرُدٌ قَدِ الْتَفَعَ بِه مِنْ تَحتِ إِبْطِهِ قَالَتْ فَانَا ٱنْظُرُ إِلَى عَضَلَةِ عَضْدِهِ تَرُبُّجُ سَمِعْتُه يَقُولُ يَا أَيُّهَا الناسُ إِتَّقُوا اللَّهَ وَإِنُ أُمِّرَ عَلَيْكُم عَبُلَّ حَبُشِيٌّ مُجَدَّعٌ فَأَسْمَعُوالهُ وَأَطِيْعُوامَا أَقَامَرَ لَكُم كَتَابَ اللَّهِ.

ترمجيكتم، سيده ام حسين احمسيد مظفي بيان كرتى بين \_ مين نے نبي اكرم مَطَّشَيَّةً كو حجة الوداع كے دوران خطبه ديتے ہوئے بيار شاد فرماتے ہوئے سنا:اس وقت آپ نے چادراوڑھی ہوئی تھی اور آپ نے اس کواپنی بغل کے نیچے سے لپیٹا ہوا تھاوہ خاتون بیان کرتی ہیں۔ (میں آپ سے اتنے فاصلے پرتھی) کہ آپ کے بازو کے پھوں کی حرکت کودیکھ سکتی تھی میں نے آپ مِزَافِیَکُیْمُ کو بیفر ماتے ہوئے سنا۔ "اے لوگو! اللہ تعالیٰ سے ڈرو! اگر چیتم پر کسی حبثی شخص کو حاکم بنایا جائے جس کا کان کٹا ہوا ہو، توتم اس کی بھی اطاعت و فرمانبرداری کروجب تک وہ اللہ تعالی کی کتاب کوتمہارے لئے قائم رکھے۔

تشریح: امام کی اطاعت فرض ہے لوگ امام کی اطاعت نہیں کریں گے تو وہ حکومت کیے چلائے گا؟ حضرت علی مُناتِنو سے کسی نے بوِ چھا آ پ کی حکومت میں اور حضرت عمر مذاتنیو کی حکومت میں فرق کیوں ہے؟ (حضرت عمر مزاتنیو کی حکومت مثالی تھی اور حضرت علی نظافه کی حکومت میں انتشار تھا) جصرت علی مزانتیو نے جواب دیا حضرت عمر مزانتیو کی رعیت میں تھا اور میری رعیت تو ہے یعنی ہم اپنے امیر کی بوری اطاعت کرتے تھے اور تم بات ہی نہیں مانتے پھر فرق ہوگا یا نہیں؟

**اشکال: امام کے لیے توحریت و قریشیت شرط ہے جیسا کہ حدیث آخر میں ہے الائم نة من قریش اور بیرحدیث تقریبا چالیس صحابہ** 

کرام شکائی سے مروی ہے اور عقائد میں ہے: ویکون من قریش ولا یجوز من غیر همد اس پر شرح عقائد میں مزید لکھا گاہے۔

حل: اس کے جواب میں محشی نے مجمع البحار سے دوتو جیہ فقل کی ہیں۔

- قریشی ہونا شرط ہے مگر جب لوگ اپنے اختیار سے انتخاب کرسکیں جبکہ زبردتی اقتدار پر قبضہ کرنے والے کی اطاعت بھی لازی ہے۔
   ہے گو کہ وہ غیر قریشی ہو۔
- حدیث باب میں غلام کے امام ہونے کی تصریح تونہیں حتی کہ تعارض کا ایہام پیدا ہو بلکہ وہ امام کی طرف سے کسی ادارے کا نگران دمسئول بھی تو ہوسکتا ہے۔

# بَابُ مَاجَآءَ لاَ طَاعَةَ لِمَخُلُوقٍ فِي مَعْصِيَةِ الْخَالِقِ

# باب۲۹: الله کی نافر مانی میں کسی کی اطاعت نہیں

(١٢٢٩) اَلسَّمُعُ وَالطَّاعَةُ عَلَى الْمَرْءِ الْمُسْلِمِ فِيْمَا آحَبُ وكَرِقَ مَالَمْ يُثُومَرُ بِمَعْصِيةٍ فَإِنَّ آمَرَ بِمَعْصِيةٍ فَلَا سَمُعَ عَلَيهِ وَلَا طَاعَةً.

تَوَجِّجَهُمْ: حضرت ابن عمر وَالْمَنْ بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مَلِّفَیْکَمَ نے ارشاد فرمایا ہے۔ بندہ مسلمان کوکوئی بات پیند ہو یا نا پیند ہو اطاعت و اطاعت و فرمانبرداری اس پرلازم ہے، جب تک اسے (الله تعالیٰ کی ) کسی نافرمانی کا تھم نددیا جائے کیونکہ اس صورت میں اطاعت و فرمانبرداری اس پرلازم نہیں ہوگی۔

(١٢٣٠) نَهٰى رَسُولُ اللهِ ﷺ عَنِ التَّحْرِيشِ بَيْنَ الْبَهَا يُمِد.

تَرْخِجْهَنَهُ: حضرت ابن عباس نتاثِنْ بیان کرتے ہیں۔ نبی اکرم مَلِّفْظَةً نے جانوروں کی لڑائی کروانے سے منع کیا ہے۔

# بَابُمَاجَآءَ فِي التَّحْرِيْشِ بَيْنَ الْبَهَائِمِ وَالْوَسُمِ فِي الْوَجْهِ

# جانورلرانا اور چہرے پرنشان بناناممنوع ہے

(۱۲۳۱) أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ نَهِي عَنِ التَّحْرِيْشِ بَيْنَ الْبَهَائِمِ وَلَمْ يَنُ كُرُ فِيْهِ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ وَيُقَالَ هُ نَا اَصَّخُمِنُ حَدِيثِ فُطْبَةً.

تَرَجِّچَنَّهُ: مجاہد بیان کرتے ہیں۔ نبی اکرم مِثَلِّنْظِیَّا نے جانوروں کی لڑائی کروانے سے منع کیا ہے۔

(١٧٣٢) أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ نَهٰى عَنِ الْوَسْمِ فِي الْوَجُهِ وَالصَّرُب.

تَرُخِيْنَهُمْ: حضرت جابر من الله بيان كرتے ہيں۔ نبي اكرم مُؤلفَظَةً نے چرے پرداغ لكانے اور ضرب لكانے سے منع كيا ہے۔

تشرفیج: اس باب میں دو حدیثیں ہیں: پہلی حدیث میں جانوروں کو آپس میں لڑانے کی ممانعت ہے اور دوسری حدیث میں جانور کے چبرے پرگرم لوہے سے داغنے کی اور چبرے پر مارنے کی ممانعت ہے قدیم زمانہ سے یہ بری عادتیں چلی آرہی ہیں کہ جانوروں کو لڑاتے ہیں بکرے اور مینڈھے لڑاتے ہیں اس طرح جانوروں کو لڑانا جائز نہیں ہے اس سے جانوروں کو اذیت پہنچی ہے وہ لہولہان ہو جاتے ہیں اور اس میں کوئی دینی فائدہ نہیں ہوتا صرف سامان تفریح ہے بلکہ بعض تو شرط باندھتے ہیں جو قمار (سٹر) ہے اور حرام ہے ای طرح علامت کے طور پرلو ہا گرم کر کے جانور کے چبرے پر داغتے ہیں یہ بھی جائز نہیں اگر علامت بنانی ہے توجسم کے کسی اور حصہ پر بنائی جائے ای طرح جانور کے چبرے پر مارنا بھی جائز نہیں بعض مرتبداس سے آگھ پھوٹ جاتی ہے بھر رونا پڑتا ہے۔

### بَابُ مَاجَآءَ فِي حَدِّبُلُوْغِ الرَّجُلِ وَمَثْى يُفْرَضُ لَهُ

# باب • ٣٠: آ دمي كي بلوغت كي حد، جب مال غنيمت مين اس كا حصه مقرر هو گا

(١٧٣٣) عُرِضْتُ عَلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ فِي جَيْشٍ وَانَا ابْنُ اَرْبَعَ عَشَرةَ فلَمْ يَقْبَلْنِي ثُمَّ عُرِضْتُ عَلَيْهِ مِنُ قَابِلِ فِي جَيشٍ وانَا ابْنُ خَمْسَ عَشَرَةً فَقَبَلَنِي.

توکیچینہ: حضرت ابن عمر ٹاٹی بیان کرتے ہیں: مجھے ایک لشکر میں شرکت کے لئے نبی اکرم مَطِّنْظَیَّۃ کے سامنے پیش کیا گیا اس وقت میری عمر چودہ سال تھی آپ مِطْنْظِیَّۃ نے مجھے قبول نہیں کیا اس سے اگلے سال ایک لشکر میں شرکت کے لئے مجھے پیش کیا گیا میں اس وقت پندرہ سال کا تھا تو آپ نے مجھے قبول کرلیا۔

# ۪ڹٙٵؙؙۘۘۘۻٵڋٙٳٙٷؚؽؙڡؘڹؙؿؙۺؾؘؿؙۿۮۉۘۼڶؽؚ؋ؚۮؽڹ۠

#### قرضہ چھوڑ کرشہید ہونے والا

تر بنج کنبی: عبداللہ بن ابی قادہ وٹاٹن اپ قادہ وٹاٹن اپ والد کے حوالے سے یہ بات نقل کرتے ہیں۔ انہوں نے نبی اکرم مُرِالْفَکُنَّمَ کے حوالے سے یہ بات نقل کرتے ہیں۔ انہوں نے نبی اکرم مُراَلْفِکُمَ کَمُ اللہ است اس بات کا حدیث سنائی ہے: ایک مرتبہ نبی اکرم مُراَلْفِکُمَ ہم لوگوں کے درمیان کھڑے ہوئے تھے آپ مُراَلُون کے سامنے اس بات کا تذکرہ کیا کہ اللہ تعالیٰ کی راہ میں جہاد کرنا اور اللہ تعالیٰ پر ایمان رکھنا تمام اعمال میں سب سے زیادہ فضیلت رکھتا ہے ایک خض کھڑا ہوا اس نے عرض کی۔ یا رسول اللہ مُراَلِفُکُمُ ہُمُ آپ کا کیا خیال ہے اگر مجھے اللہ تعالیٰ کی راہ میں قبل کر دیا جائے ، تو کیا میرے تمام گناہ معاف

موجا كي هي أكرم مُؤَفِينَةً في ارشاد فرمايا- جي بال، اگرتمهين الله تعالىٰ كي راه مين قتل كرديا جائے بتم صبر كرنے والے مو، اور تواب كى اميدر كھنے والے ہو، آگے بڑھنے والے ہو، پیٹے پھیرنے والے نہ ہو، (توتمہیں بیاجر ملے گا) پھرنبی اكرم مَرافَظَةً نے دریافت کیاتم نے کیا کہاتھا؟ اس نے عرض کی۔ آپ کا کیا خیال ہے اگر مجھے اللہ تعالی کی راہ میں قبل کر دیا جائے، تو کیا میرے تمام گناہوں کومعاف کردیا جائے؟ نبی اکرم مِنْ النظائم أنے فرمایا۔ ہاں اگرتم صبر کرنے والے ہو، تواب کی امیدر کھنے والے ہو، آگے بڑھنے والے ہو، پیٹے پھیرنے والے نہ ہو( توحمہیں بیاجر ملے گا)البتہ قرضہ معاف نہیں ہوگا۔ کیونکہ جبریل نے مجھے یہ بات بتائی ہے۔ تشريح: قوله وانت صابر ... الخ يعني اگرتم ثابت قدى سازواور جزع فزع نه كرواور ثواب بى كى نيت كرواور آ مح برمصة ر مواور بیچیے مٹنے والا نہ موتو ایسے میں تیرے گناہ معاف کردیئے جائیں گے پھر حضور مُؤْفِقَكِ آنے اس سے پوچھاتم نے كيے كہا تھا؟ چونکہ ای دوران حضرت جرئیل علائی نے آپ مَلِّنْ الله ایک دین شہادت سے معاف نہیں ہوتا تو آپ مِلِنْ الله ای اس سائل ہے دوبارہ سوال دہرانے کو کہا تا کہ جواب میں الاالدین کا اضافہ اس پر فر مالیں ۔ پھر دین ہے تمام حقوق العباد مراد ہیں کیونکہ دائن کی طرح دیگراہل حقوق جیسے مغصوب منہاورمسروق منہ وغیر ہمانھی مطالبہ کرنے میں برابر کے نثریک ہیں۔

### بَابُمَاجَآءَ فِيُ دَفُنِ الشَّهَدَآءِ

# شہداء کو دفن کرنے کا بیان

(١٧٣٥) شُكِيَ الى رَسُولِ اللهِ عَلَيْ الْجِرَاحَاتُ يَوْمَ أُحْدِ فَقَالَ إِحْفِرُوْا وَ أَوْسِعُوا وَ أَحْسِنُو وَاذْفِنُوا الْإِثْنَينِ وَالشَّلاثةَ فِي قَبْرٍ واحدٍ وقَيِّمُوا ٱكْثُرَهُم قُرُانًا فَمَاتَ ٱبِي فَقُيِّمَ بَينَ يَدَى رَجُلَيْنِ.

ترکنجهنّه: حضرت مشام بن عامر بڑاٹنو بیان کرتے ہیں۔غزوہ احد کےموقع پر نبی اکرم مَلِّلْتُنْفِئَةَ کوشہداء کے بارے میں بتایا گیا آپ مِثَلِّ الْنَجِيَّةَ نِي (كه شہيد ہونے والوں كے بارے ميں ) يہ ہدايت كى ان كى قبر كھودو،اس كوكشادہ ركھواور اسے اچھى طرح صاف ركھواور دویا تین آ دمیول کوایک قبر میں رکھواور ان میں آگے اسے رکھو جوسب سے زیادہ قرآن پاک کا عالم ہو۔ رادی بیان کرتے ہیں۔ میرے والد کا انتقال ہو گیا تو نبی اکرم مُؤَلِّفَظِیَّا نِے انہیں ، ان کے باقی دوساتھیوں ہے آ گےرکھوا یا تھا۔

قوله وادفنوا الاثنين... الخ اس معلوم مواكم عندالضرورت ايك سے زائد مردے ايك مى قبريي دفنا نا جائز ہے تا ہم ابن العربی رایٹیا عارضہ میں لکھتے ہیں کہ قحط سالی اور و باء کی وجہ ہے اموات کو ایک ساتھ دفنا نا جائز نہیں کیونکہ ان حالات میں عموماً زندہ لوگوں کی تعداد زیادہ ہوتی ہے لہٰذا ضرورت محقق نہیں ہوتی ہے۔

#### بَابُمَاجَآءَفِي الْمَشُورَةِ

#### باب ۳۲ مشورے کا سیان

(١٦٣٢) لَبَّاكَانَ يَوْمُ بَدُرٍ وَجِيءَ بِالْأَسَارَى قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ مَا تَقُولُونَ فِي هُؤُلاَءِ الْأُسَارَى وَذَكَّرَ قِطَّةً

فِيُ هٰنَا الْحَدِينُ شِطَوِيْلَةً.

ترکیجہ بنہ: حضرت عبداللہ ن اللہ ن کرتے ہیں۔ غزوہ بدر کے موقع پر جب قیدیوں کولایا گیا تو نبی اکرم مُؤَلِّفَ اُن ارشاد فرمایا: تم ان قیدیوں کے بارے میں کیا رائے رکھتے ہوراوی بیان کرتے ہیں۔ اس کے بعد انہوں نے طویل قصہ کیا ہے۔

تشریح: مثورہ باہمی تجویز کو کہتے ہیں آنحضور مُلِّلَیْکَا آپ کئی موقعوں پر صحابہ کرام سے مثورہ لیا ہے ارشاد باری تعالی ہے: ﴿ وَ اَمْدُهُ مُهُ شُوْدُی بَیْنَهُ مُهُ ﴿ الثورِیٰ ہِ الْاَمْدِ ﴾ (الثوریٰ ۱۵۹) کو کہ آنحضرت مُلِلِیْکَا آپ کو کہ مُدُودُ مُدُودُی بَیْنَهُ مُهُ ﴿ الثوریٰ ۱۸۹ ) گو کہ آنحضرت مُلِلِیَّا آپ کو کہ بھی اور کا میں کے اور کھمتیں کام کے نتیجہ پر پہنچنے کے لیے مشورہ کی ضرورت تو نہ تھی کہ ہرکام وانجام وی کے ذریعہ معلوم ہوسکتا تھا تا ہم مشورہ لینے میں کچھاور محکمتیں کھی تھیں مثلاً آنے والی امت کے لیے تعلیم صحابہ کی تطبیب خاطران کے باہم تالیف علی الدین صحابہ کرام ہونائی کا مقام اجا گر کرنا۔

### بَابُمَاجَآءَ لاَتُفَادُى جِيْفَةُ الْاَسِيْرِ

#### باب ٣٠٠: قسيدي كي لاش كافديه ندليا جائ

(١٧٣٧) إِنَّ الْمُشْرِكِينَ آرَادُوْا آنُ يَّشُتَرُواجَسَلَرَجلٍ مِّنَ الْمُشْرِكِينَ فَأَنِى النَّبِيُّ ﷺ آنْ يَبِيعُهُم إِيَّالُهُ..

ترکیجی کئم: حضرت ابن عباس نِٹائٹیٰ بیان کرتے ہیں۔مشرکین نے بیہ ارادہ کیا کہ وہ مشرکین سے تعلق رکھنے وانے ایک شخص کی میت کو خرید لیس تو نبی اکرم مِٹَلِشْفِیکَا بِمَانے فروخت کرنے سے انکار کر دیا۔

امام بخاری ریشید نے بھی اس مسلہ پر باب باندھا ہے باب طرح جیف المشرکین فی البائرولا یوخن لھھ تمن کتاب الجہادص: ۳۵۲ج: اجیف جیفة کی جمع ہے جوسڑی ہوئی لاش کو کہتے ہیں تاہم یہاں مراد مطلق نعش اور میت ہے۔ قوله جسد دجل ای میتا قوت المغتذی میں ہے کہ بینوفل بن عبداللہ بن المغیر ومن بن مخزوم تھا بین خنرق بھلانگا ہوا مرگیا تھا۔

### بَابُمَاجَآءَفِىالْفَرَارِمِنَالزَّحْفِ

# باب ۳۳: جهاد سے فرار اختیار کرنا

(١٧٣٨) بَعَثَنَا رَسُولُ اللهِ عَلَيْ فِي سَرِيَّةٍ فَعَاصَ النَّاسُ حَيْصَةً فَقَدِمُنَا الْمَدِينَةَ فَاخْتَبَينَا إِمَا وقُلْنَا هَلَكُنَا ثُمَّ اَتَيْنَا رَسُولُ اللهِ عَلَيْ فَقُلْنَا يَارَسُولَ اللهِ نَعْنُ الْفَرَّارُونَ قَالَ بَلَ اَنْتُمُ الْعَكَّارُونَ واَنَافِئَتُكُمُ.

توکینچکنہ: حضرت ابن عمر ٹٹاٹٹنا بیان کرتے ہیں، نبی اکرم مُلِّنْظِیَّا نے ہمیں ایک مہم پر بھیجالیکن لوگ وہاں سے بھاگ گئے جب ہم مدینہ منورہ پنچے تو ہم شرم سے چھپتے پھر رہے تھے اور ہم بیسوج رہے تھے کہ ہم ہلاکت کا شکار ہو گئے، جب ہم نبی اکرم خدمت میں حاضر ہوئے تو ہم نے عرض کی۔ پارسول اللہ مُلِّلْظِیَّا ہم فرار ہوکر آئے ہیں، نبی اکرم مُلِّلْظِیَّا نے ارشادفر مایا نہیں! بلکہ تم ووبارہ پلٹ کرحملہ کرنے والے لوگ ہو، اور ہیں تمہارے ساتھ ہوں۔ بعض ننول میں اس باب کے ساتھ بیر جمہ بھی ہے: باب ماجاء فی الفراد من الزحف قوله فحاص الناس حیصیة محش نے طبی رایشیا سے قل کیا ہے کہ اگر ناس سے مراد دشمن موتو پھر حیصہ کا مطلب حملہ کرنا ہے اور ترجمہ اس طرح ہوگا کہ دشمن نے ہم پرحملہ کردیا جس کے نتیجہ میں ہمیں شکست ہوئی اور ہم مدینہ آ گئے اور اگر ناس سے مراد صحابہ کرام زائین کا سریہ ہوتو حیصہ ے مرادمیلان ہوگا یعنی ہم جنگ ہے گریزاں ہو کرواپس مدینه منورہ آ گئے۔

قوله وانا فئتكم الى مين آيت مباركه كي طرف اشاره ہے ﴿ أَوْ مُتَحَيِّزًا إِلَىٰ فِنَكَةٍ ﴾ (الانقال:١٦) كهراس آيت كے دو تین مطلب بیان کئے گئے ہیں ایک بیر کہ آ دمی تنہارہ جائے اور کا فردو سے زیادہ آ جا نمیں تواپیے وقت میں ایپے شکر اور گروہ میں آ کر مل جائے تو گناہ نہیں دوسری صورت میرے کہ سلمانوں کی تعداد کم ہواور اس نیت سے بھاگ کرآئے کہ اپنے گروہ میں جا کرمسلمانوں کوجمع کر کے پھراڑنے کے لیے آئیں گے تیسری صورت سے کہاڑائی میں پینٹرہ بدلنے کے لیے بھاگ کر پلٹ کرحملہ کردے سے تمام صورتیں جائز ہیں۔

# باب ١٣٥: شهيد كومقتل مين فن كرنا

(١٧٣٩) لَمَّا كَانَ يَومُ أُحدِ جَاءَتُ عَمَّتِي بِأَبِي لِتُلْفِئَهُ فِي مَقَابِرِ نَافَنَا ذِي مُنادِي رَسُولِ اللهِ عَلَيْ رُدُّوا الْقَتْلِي إلى مَضَاجِعِهِم.

توکنچپکنہ: حضرت جابر بنعبداللہ ڈٹاٹنو بیان کرتے ہیں۔غزوہ احد کےموقع پرمیری پھوپھی میرے والد کی میت کے پاس آئیں تا کہ انہیں ہمارے خاندانی قبرستان میں دفن کریں تو ثبی اکرم مَلِّ النَّئِيَّةَ کے اعلان کرنے والے نے بیاعلان کیا کہ مقتولین کوان کی مخصوص جگہ یروایس کردو۔

تشريح: قوله جاءت عمتى ان كانام فاطمه بنت عمرو بن حزام الانصارى --

#### بَابُ مَاجَآءَ فِي تَلَقِّى الْغَانِبِ إِذَا قَدِمَ

باب ٣٦: جب كوئي شخص باہر ہے واپس آئے تواس كا استقبال كرنا

(١٧٣٠) لَمَّا قَدِمَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ مِن تَبوكَ خَرَجَ النَّاسُ يَتَلَقُّونَه إلى ثَنِيَّةِ الْوِدَاعِ قَالَ السَّاءِبُ فَحَرَجُتُ معَ النَّاسِ وَ اَنَاغُلَامٌ.

تَوْجَعِكُمُهُ: حضرت سائب بن يزيد نظفه بيان كرتے ہيں۔ جب نبي اكرم مَلِفَظَةَ غزوه تبوك سے واپس تشريف لائے تو لوگ آپ مَرْ السَّفَةَ كَا استقبال كرنے كے لئے ثنية الوداع تك آئے حضرت سائب وَن الله بيان كرتے ہيں۔ ميں بھي لوگوں كے ساتھ فكا ميں اس ونت تمسن بحيرتها\_ تشريح: بخارى كى روايت ميں ہے: خوجت مع الصبيان وله تَنِيّةِ الوداع- ثنيه مْلِكُ وَكَمْتِ بِينَ اور بِهارُي راسته وجي کہاجاتا ہے وداع اس کواس لیے کہتے ہیں کہ جب نبی کریم مِظْفِیَا اِسْ کی کہاجاتا ہے وداع اس کواس سے ساتھ تشریف لے جاکرتو دیع فرماتے ثنیة الوداع جبل سلع کے پاس مسجد نبوی سے شال مشرق کی جانب تقریبا دس پندرہ منٹ پیدل کے فاصلے پر ہاں موقعہ پروہ مشہور اشعار بھی ہیں۔

> من ثنية الوداع طلع البدر علينا وجب الشكر علينا ما دعا لله داع

تَرْجَجْهَنَّهُ: "ہمارے اُوپر چاندطلوع ہوا ثنیة الوداع کی گھاٹی ہے۔ہم پرشکر واجب ہو گیا جب تک کوئی اللہ کا پکارنے والا رےگا۔"

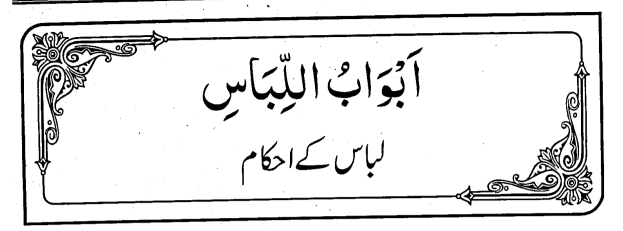
# بَابُمَاجَآءَفِيالْفَيْئِ

# باب ۲۳: مال فئي كابيان

(١٩٣١) كَانَتْ آمُوَالُ بَنِي النَّضِيرِ مِثَا آفَاء اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِثَالَمْ يُوْجِفِ المُسْلِمُونَ عَلَيهِ بِخَيلٍ وَلَا رِكَابٍ وَكَانَتُ لِمُولُ اللهِ عَلَيْهِ يَعْزِلُ نَفُقة آهْلِه سَنَةً ثُمَّ يَجْعَلُ مَا بَقِيَ فِي الْكُرَاعِ وَالسَّلَاجِ عُنَّةً فِي سَبِيلِ الله.

ترخیج بنی حضرت عمر بن خطاب خالتی بیان کرتے ہیں، بنونضیر کے اموال وہ چیزیں ہیں جواللہ تعالیٰ نے اپنے رسول کو مال نے کے طور پرعطا کئے تھے بیروہ چیزیں ہیں جن کے لئے مسلمانوں نے جنگ نہیں کی تھی، اپنے جانورنہیں دوڑائے تھے بیصرف اللہ تعالیٰ کے رسول مَا السَّنَا الله عَلَى عَلَى مِن سے آپ اپنے گھر والوں كا سال بھر كا خرج ليا كرتے ہے اور باقى مال كوالله تعالى كى راه میں جہاد کی تیاری کے لئے گھوڑوں اور ہتھیا روں وغیرہ پرخرچ کر دیا کرتے تھے۔





# بهلے چنداہم باتیں:

پہلی بات: لباس کے یہال معروف معنی لینی کپڑا پہننا ہی مراد نہیں بلکہ پہناوا مراد ہے لینی جو بھی چیز بدن سے لگا کر پہنی جائے وہ لباس ہے جو تا چیل اورانگوشی وغیرہ بھی لباس کے دائرہ میں آتے ہیں اور قرآن کریم نے تو زوجین کی ہم خوابی کو بھی ایک دوسرے کالباس کہا ہے: ﴿هُنَّ لِبَاسٌ لَکُوْ وَ اَنْدُوْ لِبَاسٌ لَکُوْ وَ اَنْدُوْ لِبَاسٌ لَکُوْ وَ اَنْدُوْ لِبَاسٌ لَکُوْ وَ اَنْدُوْ کُو اَلْدُوْ کَالِبِالِ اِللَّهِ اِللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللِّهُ الللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلْمُ ا

بہ اللہ میں جو میں ہیں جن کا پیغام رسانی سے تعلق ہے لینی جو تھم شری کے طور پر ارشاد فر مائی گئی ہیں۔

ووسسرى قتم: وه حدیثیں ہیں جن كاپیغام رسانی سے تعلق نہیں بلكہ وه دینوی امور میں ایک رائے كے طور پر وارد ہوئی ہیں جیسے مجھور وں كا گا بھا دینے كے معاملہ میں آپ مِرِ اَسْتَعَاقِبَا كَ تَيْنِ ارشادات اسى قبيل سے ہیں۔اس دوسری قتم میں پانچ طرح كی روایات شامل ہیں۔

- 🛈 علاج ومعالجهاورطب سے تعلق رکھنے والی روایات جوآ گے ابواب الطب میں آ رہی ہیں۔
- امورعادیہ یعنی وہ روایات جن میں آپ سِلِ اُلْتَظِیَّا کی عادات شریفہ کا ذکر آیا ہے یعنی آپ سِلِ اُلْتِیَا نے وہ کام عبادت (حکم شری)
  کے طور پرنہیں کئے بلکہ آپ سِلِ اُلْتِیْ اَلْہِ کے زمانہ کا رائج طریقہ یہی تھا جیسے چڑے کے دستر خوان پر کھانا لکڑی کے پیالہ میں پینا اور کھجور کے درخت کی چھال بھرے بستر پرسونا وغیرہ۔
  - ③ عام مروجہ باتیں یعنی وہ روایات جن میں ایسی باتیں مذکور ہیں جیسی باتیں سبھی لوگ کیا کرتے ہیں جیسے حدیث ام زرع۔
- ہنگامی ارشادات لینی وہ روایات جن میں کوئی الی بات بیان کی گئی ہے جس کا تعلق وقت کی خاص مصلحت ہے ہے وہ تمام امت
   کے لیے لازم نہیں جیسے دوران جنگ کوئی شعار مقرر کرنا۔
  - 🕏 کوئی خاص تھم اور فیصلہ جس کا مدار گواہیوں اور قسموں پر ہو۔

حضرت شاہ ولی اللہ صاحب قدس سرہ نے ججۃ اللہ البالغہ میں صرف قسم اوّل کی روایات کی شرح کی ہے قسم دوم کونہیں لیا مگر حدیث کی کتابوں میں بیفرق نہیں کیا گیا اور محدثین کے لیے یہ بات ممکن بھی نہیں ہے اس لیے کہ اب جو ابواب شروع ہورہے ہیں ان کو پڑھتے وقت اس بات کا خاص خیال رکھا جائے کہوہ سب احکام شرعیہ نہیں بلکہ کچھ آ داب اسلامیہ بھی ہیں جیسے مردوں کے. لیے سونا اور ریشم حرام ہیں بیتھم شرعی ہے اور ایک چپل پہن کر چلناممنوع ہے کیونکہ یہ بے ڈھنگا بن ہے مگر یہ کوئی شرعی تھم نہیں \_ اوب: كى تعريف ما يحمد فعله ولا يذهر تو كه يعني اگروه كام كيا جائة تو داه داه ادر اگرنه كيا جائة تو كوئي بات نهيس يعني اگروه كام كيا جائے تواس پر ثواب ملے گا اور نه كيا جائے تواس پر كوئى مواخذ هنبيں ہوگا۔

**بعنوانِ دیگر:** نقهاء کرام میشه نیم سنتول کی دوشمیں کی ہیں بسنن ہدی یعنی احکامات شرعیہ اورسنن زوائد یعنی زائد باتیں اور فقہ کی کتابول میں عام طور پرسنن ہدی کولیا گیا ہے سنن زوائد کو چھوڑ دیا گیا ہے مگر محدثین کرام پڑتائیں کے لیے یہ امتیاز کرنا مشکل تھا اس لیے وہ ہرطرح کی حدیثیں لائے ہیں۔اس لیے حدیثیں پڑھتے ہوئے۔آپ کواس بات کا خیال رکھنا چاہیے کہ کون می باتیں سنن ہدی کے قبیل کی ہیں اور کون می باتیں سنن زوائد کے قبیل کی اول کواپنالا زم اور ثانی پرعمل استحباب کے درجہ میں ہے۔

تنیسر کی باست: لباس کے بارے میں شرعی اصول: تقویٰ کا لباس وہ لباس ہےجس میں جائز ناجائز اُمور کا خیال رکھا گیا ہو یہی پر میز گاری کا لباس ہے۔تقویٰ ایک باطنی چیز ہے اس کا نمونہ سامنے آئے تو اس کا پہنچاننا آسان ہوتا ہے۔لباس کے اندر شریعت نے بڑی کچک رکھی ہے اور امت کے لیے کوئی ایبالباس لازم نہیں کیا کہ جس کی خلاف ورزی ناجائز اور حرام ہواس کے بجائے اسلام نے لباس کے بارے میں کچھاصول بتائے ہیں اور یہ بتادیا کہ ان اصولوں کی پابندی کرتے ہوئے انسان جس قسم کا بھی لباس پہنے وہ شرعا جائز اور مباح ہے وہ اصول یہ ہیں کہ مردول کےلباس حریر کے نہ ہوں دوسرے یہ کہ وہ لباس ساتر ہو یعنی جسم کا جتنا حصة ورت بالباس كے ذريعہ وہ حصة محج طريقے پر حجب جائے قرآن كريم ميں فرمايا: ﴿ أَنُوْلُنَا عَلَيْكُمْ لِبَاسًا يُوَارِي سَوْاتِكُمْ وَ دِیشًا ﴾ (الاعراف:٢٦) اس آیت میں لباس كا اصل مقصد بتادیا كه وه ساتر هواورلباس كا دوسرا مقصدیه بتایا كه وه لباس انسان کے لیے زینت کا باعث ہولہذا لباس کے ذریعہ زینت حاصل کرنے میں کوئی حرج نہیں بشرطیکہ ان اصولوں کے تحت ہو جو شریعت نے لباس کے بارے میں بتائے ہیں۔

تنیب را اصول: یہ ہے کہ مرد کالباس عورتیں نہ پہنیں اور عورتوں کالباس مرد نہ پہنیں یعنی لباس کے ذریعہ مردعورت کی مشابہت اختیار نه کریں اور عورتیں مردوں کی مشابہت اختیار نہ کریں۔

**چونعت اصول: ي**ه به كهزير جامه نخول سے ينچ نه هو۔

**یا بچوال اصول:** بیہ ہے کہاں کے ذریعہ تکبر کا اظہار کرنامقصود نہ ہواور اس کے اندر اسراف نہ ہواور زیادہ قیمتی لباس اس لیے بہننا کہاس کے ذریعہ لوگوں کی نظروں میں بڑا بن جائے ریجی نا جائز ہے۔

**حچیٹ اصول:** بیے کہاں کے ذریعہ تشبیہ با لکفار نہ ہوتشبیہ با لکفار کا مطلب بیہ ہے کہ قصد اور ارادہ کر کے ایسالباس پہننا تا کہ میں ان جیسانظر آؤں سیجی ناجائز اور حرام ہے۔

تشبه اور مشابهت میں فرق: البته شبه اور مشابهت میں فرق ہے اس کو سجھ لینا چاہیے شبہ اسے کہتے ہیں کہ با قاعدہ قصد اور اختیار

ہے آ دمی دوسری ملت والے کے مشابہ بننے کی کوشش کرے تا کہ میں ان جیسا نظر آؤں بیتو نا جائز اور حرام ہے اور دوسری چیز ہے مشابہت وہ بیہ ہے کہان جیسا بننے کا قصد اور ارادہ تونہیں تھالیکن اس لباس کے ذریعہ بلاقصدان کے ساتھ مشابہت ہوگئ پیمشابہت حرام تونہیں ہے البتہ مکروہ تنزیبی ہے اس لیے حتی الامکان مشابہت سے بھی بیچنے کی کوشش کرنی چاہیے۔

حسلام الباس كے چندمقاصد ہيں: آباس ساتر ہو الباس باعث زينت ہو الباس ميں مشابهت نه ہو يعني مرداور عورت ایک دوسرے کالباس نہ پہنیں ﴿ شلوار تهبند کعبین سے نیچے نہ ہو ۞ تکبر کا ظہار مقصود نہ ہو ۞ تشبیه بالکفار نہ ہو یعنی قصد أ کفار والالباس پہننا تا کہ میں ان جیسا نظر آؤں بینا جائز اور حرام ہے۔

# بَابُمَاجَآءَفِي الْحَرِيْرِوَالذَّهَبِ للرِّجَال

# باب ا: مردول کے رہیمی کپڑے یا سونا بہننے کا حکم

# (١٦٣٢) حُرِّمَ لِبَاسُ الْحَرِيْرِ وَالنَّهَبِ عَلَى ذُكُورِ أُمَّتِي وَأُحِلَّ لِإِنَا شِهِمُ.

تركبچكنې: حضرت ابوموى اشعرى والني بيان كرتے ہيں۔ نبي اكرم مَلِّلْ النَّيْ نے ارشاد فر مايا ہے۔ ريشي كيڑے كو يہننا اور سونے كو يہننا میری امت کے مردوں کے لئے حرام قرار دیا گیاہے البتہ خواتین کے لئے اسے حلال قرار دیا گیاہے۔

# (١٦٣٣) نَهٰى نَبِيُّ اللهِ ﷺ عَنِ الْحَرِيْرِ الَّا مَوْضِعَ أَصُبُعَينِ او ثَلَاثٍ او اَربَحٍ.

نے ریشم پہننے سے منع کیا ہے البتہ دوانگلی یا تین انگلی یا چارانگل کے برابراستعال کیا جاسکتا ہے۔

تشریح: اس مدیث کےمطابق مردوں کے لیے ریشی لباس اور سونے کا استعال ناجائز اور حرام ہے تاہم بفذر چار انگشت کے ریشم کا ستعال کسی بھی کپڑے میں جائز ہے اگر چیورضا ہوجیسا کہ باب کی اگلی حدیث میں اس کی تصریح ہے۔

ا بن العربي واليُمالِد نے عارضہ میں اس ممانعت کی تین وجو ہات نقل کی ہیں:

🛈 عورتوں سے مشابہت کی بناء پرحرام ہے۔ ② تکبر کی وجہ ہے۔ ③اسراف کی وجہ سے ممنوع ہے۔ صحیحین میں ابن عمر مناتش سے روایت ہے:

قال رسول الله على: انما يلبس الحرير في الدنيا لاخلاق له في الآخرة. "رسول الله مَرْاتِنَكُمَّةِ نے فرمایا كه دُنیا میں ریشم وہی پہنتا ہے جس كا آخرت میں كوئی حصہ نہیں۔" بدروایت اگرچه بظاہر عام ہے مگر باب کی حدیث نے عورتوں کومتنیٰ کر دیا ہے۔

# بَابُمَاجَآءَالرُّخُصَةِفِى لُبُسِ الْحَرِيْرِفِى الْحَرُبِ

# باب ۲: جنگ کے دوران ریشمی کیڑا پہننے کے اجازت

(١٦٣٣) انَّ عَبُكَ الرَّحْنِ بْنِ عَوْفٍ وَالزُّبَيرَ بْنَ الْعَوَامِ شَكَيَا الْقُبَّلَ إِلَى النبِيِّ ﷺ فِي غَزَاةٍ لَّهُما فَرَخَّصَ لَهُمَا فِي مُعْضِ الْعَرِيرِ قَالَ وَرَايُتُهُ عَلَيْهِماً.

تُوكِبِّ بَهِ عَنْ اللهِ عَلَيْتُهُ بِيانِ كُرتَ ہِيں: حضرت عبد الرحمٰن بن عوف اور حضرت زبير بن عوام وَالْتَهُ غَنَ نِي اكرم مِلَّا الْتَهُمَّ فَيَ كَا مِنْ اللَّهُ عَلَيْكَ فَمَ كَا مِنْ الرَّمِ مُلِّاتُ فَيَعَ فَيْ الرَّمِ مُلِّاتُ فَيْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْتُ كَى خَدَمت مِن اللَّهِ مِنْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَّا عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَّا عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلْمُ عَل اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُ

(١٦٣٥) قَيِمَ اَنْسُبُنُ مَالِكٍ فَاتَيْتُهُ فَقَالَ مَنْ اَنْتَ فَقُلْتُ اَنَاوَاقِلُ بَنُ عَمْرٍ وقَالَ فَبَكَى وَقَالَ اِنَّكَ لَشَبِيهُ بِسَعْدٍ وَاَنَّ سَعْلًا كَانَ مِنُ اَعْظَمِ النَّاسِ وَاطُولَ وَانَّهُ بُعِثَ إِلَى النَّبِي ﷺ جُبَّةً مِّنْ دِيْبَاجٍ مَنْسُوجٍ فِيْهَا النَّاسُ يَلْبِسُونَهَا فَقَالُو اِمَارَا يُنَاكَالْيَوْمِ النَّاصُ يَلْبِسُونَهَا فَقَالُو اِمَارَا يُنَاكَالْيَوْمِ النَّاصُ فَلَا النَّاسُ يَلْبِسُونَهَا فَقَالُو اِمَارَا يُنَاكَالْيَوْمِ النَّاصُ النَّاسُ يَلْبِسُونَهَا فَقَالُو اِمَارَا يُنَاكَالْيَوْمِ النَّاصُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ اللَّالَالُولُولُ اللَّهُ اللَّ

تریخچهنه: واقد بن عمرو بیان کرتے ہیں۔حضرت انس بن مالک نوائٹی تشریف لائے میں ان کی خدمت میں عاضر ہوا انہوں نے در یافت کیا تم کون ہو؟ میں نے جواب دیا میں واقد بن عمرو ہوں راوی بیان کرتے ہیں، توحضرت انس نواٹٹی رو پڑے اور فرمایا۔ تم حضرت سعد مناٹٹی سے مشابہت رکھتے ہو،حضرت سعد مناٹٹی سب سے عظیم اور بلند مرتبہ شخصیت ستے ایک مرتبہ نبی اکرم مُؤافِظَیَّا کی خدمت میں ریشی جبدلایا گیا جس پرسونے کا کام ہوا تھا۔ نبی اکرم مُؤافِظَیَّا نے اسے زیب تن کیا جب آپ مُؤافِظَیَّا منبر پرتشریف لائے تو لوگ اسے چھوکرد مکھنے لگے اور بولے۔ ہم نے آج تک ایسا کیڑ انہیں دیکھا تو نبی اکرم مُؤافِظَیَّا نے ارشاد فرمایا۔ کیا تم لوگوں کو یہ پہند آیا ہے،سعد کے جنت میں رومال اس سے زیادہ اچھے ہیں جسے تم و کیورہے ہو۔

تشرقیے: بضم القاف والمیم قمیص کی جمع ہے اس روایت سے استدلال کر کے امام شافعی واٹیلیا اور صاحبین نے جنگی ضرورت کے تحت مجاہد کے لیے خالص ریشمی لباس کو جائز قرار دیا ہے بلکہ ابن ماجشون نے توحرب میں مستحب کہا ہے۔ پھرامام شافعی واٹیلیا ویگر ضروریات کی بنا پر بھی مردوں کے لیے خالص ریشمی لباس پہننا جائز مانتے ہیں جیسے خارش جوؤں یاکسی اور بیاری کی وجہ سے۔

امام ابوصنیفہ ولٹیو کے نزدیک چونکہ ریٹم اصلامردوں کے لیے حرام ہے البتہ جہاں ضرورت ہوگی وہاں جواز کا فتو کی دیا جائے گا جیما کہ الاشبالاوالنظائر میں ابن نجیم نے العسر و عموم البلوی کے قاعدے کے تحت جہاں بہت سے ایسے مسائل کا ذکر کیا ہے جوعندالحنفیہ آسانی پیدا کرنے کی غرض سے جائز قرار پائے ہیں۔

#### باب

# باب: جنت میں ریشمی کیڑے

قوله لمنادیل سعد...الخ مندیل کی جمع ہے وہ چھوٹا سارومال جوناک صاف کرنے یا اوساخ اور پیدنہ خشک کرنے کی غرض سے ہاتھ میں رکھا جاتا ہے۔ چونکہ بیسب سے زیادہ معمولی کیڑا ہوتا ہے اورکوئی قابل فخر قابل قدراور قابل ذکر بھی نہیں سمجھا جاتا ہے اس کے نئی کریم مُشَلِّنِی آئی نے اس کو بطور خاص ذکر فرمایا کہ جب جنتی رومال کا بیرحال ہے تو باقی لباس کا نہ پوچھو۔اس روایت کے ذکر کرنامقصود تھا جیسا کہ ظاہر ہے۔

رومال کے بارے میں علماء کے اقوال متعدد ہیں کسی نے مباح اور کسی نے مکروہ اور بدعت قرار دیا ہے مگر ہدایہ نے تطبیق دے کر فیصلہ فرمایا ہے کہا گرتکبر کی وجہ سے ہوتو اکروہ ہے اور اگر ضرورت کے پیش نظر ہوتو جائز ہے جبیبا کہ چارزانو بیٹھنے کا حکم ہے کہ تکبرا بیٹھنا منع ہے اور للحاجة جائز ہے۔

# بَابُ مَاجَآءَ فِي الرُّخُصَةِ فِي الثَّوْبِ الْأَحْمَرِ لِلرِّجَالِ

# باب ۳: مردوں کے لیے سرخ کیڑا جائز ہے

(١٦٣٢) قَالَ مَا رَايْتُ مِن ذِي لُبَّةٍ فِي حُلَّةٍ مُراءَ آحُسَنَ مِنْ رَسُوْلِ اللهِ ﷺ لَهُ شَعُرٌ يَضْرِ بُ مَنْ كِبَيْهِ بَعِيْدُ مَا بَيْنَ الْمَنْ كَبَيْنِ لَمَ يَكُنْ بِالقَصِيرِ وَلَا بِالطَّوِيُلِ.

تو بجہ تنہ: حضرت براء خلاتی بیان کرتے ہیں۔ میں نے سرخ کیڑوں میں لمبے بالوں والے کسی بھی شخص کو نبی اکرم مَلَّ اَنْتَیَا آتِ سے زیادہ خوبصورت نہیں دیکھا آپ کے بال شانوں تک آتے تھے آپ کا سینہ چوڑا تھا آپ نہ چھوٹے قد کے مالک تھے نہ انتہائی طویل قد کے مالک تھے۔

# (١٢٣٤) نَهَانِيَ النبِيُ عِن لَّبُسِ الْقَسِيِّ وَالْمُعَصْفَرِ.

ترکیجی نم: حضرت علی مظافر بیان کرتے ہیں۔ نبی اکرم میلائے آئے (مردوں کو) ریشمی کیڑے اور کسم سے ریکے ہوئے کیڑے کو پہننے سے منع کیا ہے۔

تشونیج: اس حدیث سے سرخ رنگ کا جواز ثابت ہوتا ہے نقہاء کرام کے یہاں بھی مختلف اقول ہیں شرنبلانی والیٹیائے اس موضوع پرایک رسالہ کھا ہے جس میں آٹھ اقوال ذکر کئے ہیں ان میں سے ایک قول استخباب کا بھی ہے اور سرخ ٹوپی کی اجازت تو بالا تفاق مردی ہے۔ (شامی ۲۵۳:۵)

خلاصہ سے کہ تیز سرخ رنگ مردوں کے لیے ناپندیدہ ہے یعنی مکروہ تنزیبی ہے اور بلکا سرخ رنگ اور سیابی مائل سرخی یعنی

براؤن رنگ بغیر کراہت کے جائز ہے۔اور نبی مُطَافِظَةُ کے لباس میں جوسرخ جوڑے کا ذکر آتا ہے۔صفرت سفیان توری راٹیلانے اس کا مطلب یہ بسیان کیا ہے کہ وہ یمن کا بنا ہوا حَبرۃ کیٹراتھا جس کی زمین سفیدتھی اور اس میں سرخ دھاریاں تھیں اذان کے بسیان میں (تحفۃ ا: ۱۳۵) حضرت سفیان راٹیٹیڈ کا بیقول آیا ہے جیسے آج کل لال رومال اوڑ ھے جاتے ہیں ان کی زمین سفید ہوتی ہے اور ان میں سرخ پھول ہوتے ہیں اورجس سرخ لباس پہننے والے کے سلام کا جواب آپ سَطِّنْظُئِیَّ آنے نہیں دیا تھاوہ احمرقانی یعنی شوخ سرخ رنگ کا کیڑا پہنے ہوئے ہوگا اور ایسارنگ بہرحال ناپسندیدہ ہے۔

فاعد: موند هوں تک تکی ہوئی زلفیں جہتے کہلاتی ہیں اور کان کی لوسے بڑھی ہوئی زلفیں لمدہ کہلاتی ہیں اور کا نوں تک زلفیں و فر م کہلاتی ہیں ان کو یا در کھنے کا فارمولہ یہ ہے کہ حروف ہجاء کی ترتیب کے خلاف تینوں حالتیں ہیں جب آ پ مِرَافِظَةَ رَفْيس بنواتے تھے تو بال کانوں تک کثواتے تھے بیہ وفرہ ہیں پھروہ بڑھ کرآ دھی گردن تک پہنچ جاتے تھے پیلمہ ہیں پھرجب بال بڑھتے تھے تو کندھوں کو چھوتے تھے یہ جمہ ہیں اس کے بعد آپ مَلِّنْظَيَّةَ پھر بال کثوالیتے تھے گر اس حدیث میں یہ سب تفصیل مراد نہیں بلکہ مطلق زلفیں مراد ہیں۔(بیصدیث شاکل کے بالکل شروع میں بھی ہے)

فائك: يهال طلبه ايك سوال يوچهة بين كدسر يربال ركهناسنت بي يامنذوانا ؟اس كاجواب يدب كددونون سنت بين نبي مَؤْفَظَةُ في احرام کھو لتے وقت سرمنڈوا یا ہےاورحضرت علی مٹاٹھز ہمیشہ سرمنڈ او تے تتھے اور نبی مُثَلِّفْتِیَا ٓٓۃ اورصحابہ کا سروں پر بال رکھناسنن عادیہ میں سے تھاسنن ہدی میں ہے نہیں تھا کیونکہ آپ نے نہ بال رکھنے کی ترغیب دی ہے نہ سرمنڈوانے کونا پیند کیا ہے۔

#### بَابُمَاجَآءَفِىٰ كَرَاهِيَةِ الْمُعَصُفُرِلِلرِّجَالِ

# مردول کے لیے گیروارنگ ناپسندیدہ ہے

# عَنْ عَلِيّ اللَّهِ عَنْ عَلِيّ اللَّهِ عَنْ لَبُسِ الْقَسِّيّ وَالْمُعَصْفَرِ.

۔ ترکنجپکنہ، حضرت علی مثانو سے روایت ہے کہ رسول اللّٰہ مُؤَلِّفَظِیَّا نے کسم کے ریکے ہوئے کیڑے اور ریشمی کیڑے پہننے سے منع فرمایا۔ قوله المعصفر: وه كيرًا جوغصفر (بضم الاوّل والثالث) عدرتا مواموعصفر ايكسرخ بودا موتا بعض حضرات فرمات ہیں کہ بیزردرنگ کی بوٹی ہے پہلے مطلب کے مطابق بیروایت حنفیہ کی دلیل ہے کہ سرخ رنگ کا استعال مردوں کے لیے ممنوع ہے تا ہم شافعیہ وغیرہ اس کا جواب مید دیتے ہیں کہ بیفی ایک مخصوص سرخ رنگ کی ہے جبکہ صلتہ الحمراء عام ہے لہٰذا دونوں میں کوئی تعارض نہیں ہے یہی رائے قاضی شوکانی ولٹیل وغیرہ کی ہے۔

#### بَابُهَاجَآءَفِىؙلُبُسِ الْفِرَآءِ

# باب ۴، پوشین پہننا

(١٦٣٨) سُئِلَ رَسُولُ اللهِ ﷺ عَنِ السَّمَنِ وَالْجُنُنِ وَالْفِرَاءِ فَقَالَ آكُمَلالُ مَا آحَلَّ اللهُ فِي كتَابِه والْحَرّ المُرمَا

#### حَرِّمَ اللهُ فِي كِتابِه وَمَاسَكَتَ عَنْهُ فَهُو مِتَاعَفَا عَنْه.

۔ ترکیجی کئی: حضرت سلمان مٹائٹو، بیان کرتے ہیں۔ نبی اکرم مُطَافِظَةً ہے تھی، پنیراور پوشین کے بارے میں دریافت کیا گیا، تو آپ نے ارشاد فرمایا۔ وہ چیز حلال ہے، جے اللہ تعالی نے اپنی کتاب میں حلال قرار دیا ہے اور وہ حرام ہے، جے اللہ تعالی نے اپنی کتاب میں حرام قرار دیا ہے اورجس چیز کا تھم اللہ تعالیٰ نے بیان نہیں کیا بیان چیزوں سے تعلق رکھتی ہے،جس کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے

تشرِيع: قوله ومأسكت عنه فهو همأعفا عنه اس جملے سے استدلال كركے بہت سے علاءنے يہ مئله اخذ كيا ہے كه اصل اشیاء میں اباحت ہے۔

#### کیااصل اشیاء میں اباحت ہے؟

اس مسئلہ میں اختلاف ہے کہ آیا اشیاء میں اصل اباحت ہے یاحظر؟ یعنی اگر شریعت میں کسی چیز کا حکم بیان نہ کیا گیا ہوتو اس کو جائز اورمباح کہا جائے گایا پھر حرام ؟لیکن سے بات ذہن میں رہے کہ ایسی کوئی چیز نہیں جس میں از لی حکم نہ ہوالبذا یہاں حکم سے مرادازلی تھم نہیں بلکہوہ تھم ہے جو کسی فغل سے متعلق کر کے شریعت میں بیان کیا گیا ہواور جونہ بیان کیا گیا اسے مسکوت عنہ کہا جاتا ہے جیسا کہ باب کی حدیث میں ہے تو شافعیہ اور اکثر حنفیہ اس طرح دیگر بہت سے علاء کے نز دیک اشیاء کے اندراصل اباحت ہے جبکہ عندالبعض اصل حظر ہے جبیبا کہ سلم الثبوت میں ہے۔

ایک تیسری رائ توقف کی ہے جیما کہ الاشبالاوالنظائر میں تیسرے قاعدہ الیقین لایزول بالشك عمن میں بیان ہوئی ہے۔

# بَابُ مَاجَآءَ فِي جُلُودِ المَيْتَةِ إِذَا دُبِغَتُ

# باب، مرداری کھال رنگنے سے پاک ہوجاتی ہے

(١٦٣٩) مَاتَتُشَاةٌ فقالَ رسولُ الله ﷺ لِأَهْلِها إِلَّا نَزَعْتُم جِلْدَهَا ثَم ذَبَغْتُهُوهُ فَاسْتَهْتَعُتُم بِه.

تَرْجِيكُنْهِ: حضرت ابن عباس الله على بيان كرتے ہيں۔ايك بكرى مركمى نبى اكرم مَلَافِظَةَ في اس كے مالك سے فر مايا۔تم نے اس كى كھال اتاركرات دباغت كركات استعال كون نبيل كيا؟

### (١٧٥٠) أَيُّمَا إِهَابِ دُبِغَ فَقَلُ طَهُرَ.

ترکنجهانم، حضرت ابن عباس نتائش بیان کرتے ہیں۔ نبی اکرم مَلِّاتُظَافِیَّ نے ارشاد فرمایا ہے۔جس چڑے کی دباغت کر دی جائے وہ پاک ہوجا تا ہے۔

(١٧٥١) آتَانَا كَتَابُرَسُولِ الله ﷺ أَنَّ لَا تَنْتَفِعُوا مِنَ المَيْتَةِ بِإِهَابٍ وَلَا عَصَبٍ.

ترتخ چکتن، حضرت عبدالله بن عليم فالتي بيان كرت بين- مارے پاس نبي اكرم مَلِفَظَةً كي تحرير آئى كه تم لوگ مردارى كھال يا اس ك پھول میں ہے کسی چیز کواستعال نہ کرو۔

**فائك:** غير ماكول اللحم جانوركوا گربىم الله پژه كرشرى طريقه پرذىح كرليا جائے تواس كا گوشت پاک ہوجا تا ہے اور كھال بھى المبنة وہ گوشت کھانا حرام ہے پس اگروہ گوشت پانی میں گرجائے تو پانی نا پاک نہیں ہوگا اور اس کے ساتھ نماز پڑھی جائے تو نماز صحیح ہوگی۔

### بَابُمَاجَآءَفِىٰ كَرَاهِيَةَجَرِّالْإِزَارِ

# ا باب ۲: شخنول سے نیچ تہبندر کھنا حرام ہے

### (١٢٥٢) لَا يَنْظُرُ اللَّهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِلَّى مَنْ جَرَّ ثُوبَه خُيلًاءَ.

تَوْجَجْهَا بُهِ: حضرت عبدالله بن عمر مُثالِّمُنا بيان كرتے ہيں۔ نبي اكرم مُطَّنْظَةً نے ارشاد فرمايا: الله تعالیٰ اس بندے کی طرف قيامت کے دن نظر رحمت نہیں کرے گا جو تکبر کے طور پر آپنے کپڑے کو لئ کائے گا۔

**تشریعے:** عربی میں ازار کنگی کو کہتے ہیں اور اردو میں پا جامہ کو اور مراد مطلق کپڑا ہے خواہ کنگی ہو، پا جامہ ہو، پتلون ہو، کرتا ہو،ٹو بی ہو پا پگڑی ہو کیونکہ حدیث میں عام لفظ ثوب آیا ہے ہر کپڑامعروف انداز پر پہننا چاہیے بھونڈے انداز پرنہیں پہننا چاہیے نہ لباس میں تکبرکوراہ ملنی چاہیے شخوں سے نیچے کپڑالٹکا نا آ دھی پنڈلی سے بھی نیچے کرتا پہننا اور بالشت بھراونچی ٹوپی پہننا کبرکی علامت ہے اور ابن بطوطہ نے لکھا ہے کہ ایک امام نماز پڑھانے آیا اس کے عمامہ سے ساری محراب بھرگئی یہ بات تکبر سے ناشی ہے یا تکبراس کا منشاء (پیدا ہونے کی جگہ) ہے یعنی پہلے سے اگر تکبرنہیں بھی ہوتا تو رفتہ رفتہ پیدا ہوجا تا ہے۔

تكبركے كبيرہ ہونے پراتفاق ہے بلكة تكبرام الامراض ہے اس پر بھی اتفاق ہے كەلباس ٹخنوں سے پنچے لئكا ناممنوع ہے تاہم عورتوں کے لیے لٹکانے کے جواز پر اتفاق ہے بلکہ اجماع ہے کہا فی المحاشیة عن عجمع مگر اس میں اختلاف ہے کہ آیا یہ ممانعت علت تکبر کی بناء پر ہے یا عام ہے؟ تو شاہ صاحب عرف میں فرماتے ہیں کہ کتب حنفیہ میں ہے کہ نہی مطلق عن قید الخیلاء ہے ادر خیلاء کی قیدا تفاقی ہے جبکہ شافعیہ کی کتابوں میں ہے کہ نہی مقید ہے خیلاء کی قید کے ساتھ اور قید احتر ازی ہے۔ان کے نز دیک تفصیل میہ ہے کہ نصف ساق تک متحب ہے۔جبکہ ٹخنوں تک مباح ہے اور ٹخنوں سے پنچے اگر تکبر ہوتو حرام ورنہ مکر وہ تنزیہی ہے۔ یہ حضرات اس پرایک توباب کی حدیث میں وار دقید سے استدلال کرتے ہیں۔

دوم: جب نبي كريم مَرَافِيَّةً نه مُدُوره ارشاد فرمايا تو ابو بكر بن في نه في الله احياناً يسترخي شق از ارى اتعاه ١ ذالك منه قال النبي ﷺ :لست من يصنعه خيلاء - مرخود مافظ ابن جر والتي في في الباري من لكه بين: في هذه الاحاديث اسبال الازار للخيلاء كبيرة واما الاسبال لغير الخيلاء فظاهر الاحاديث تحريمه ايضًا وكروه بهي تقييرك قائل ہیں۔لیکن وہ اس جانب اشارہ کرنا چاہتے ہیں کہ جن احادیث میں قید وارد ہوئی ہے یا پھر جن مواقع پر جز ثابت ہے تو وہ بعض احیان پرمحمول ہےاور وہ احیان وہی تھے جب جز سے بیچنے کے باو جودغیر شعوری طور از ارینچے چلا گیا ہومثلاً جلدی میں از ارباندھا مگ

وه يوري طرح ملاحظه نه كرسكي حبيها كهاحيانا \_

شیخ الحدیث مولانا ذکر یا الطینا فرماتے ہیں خلاصہ یہ ہے کہ تواضع کی حقیقت یہ ہے کہ اپنی پستی اور خواری اپنی نظر میں اس درجہ ہو کہ اپنی رفعت شان یا کسی منصب وجاہ کا وسوسہ تک بھی نہ ہوسر سے پاؤل تک اپنے آپ کوخوارو ذکیل دیکھے اور جس کا بیرحال ہوگا وہ کہ میں دعویٰ کسی بات کا نہ کرے گا نہ تواضع کا اور نہ کسی صفت محمود کا اس لیے کہ دعویٰ جب بھی ہوتا ہے وہ اپنی رفعت کے مشاہدہ سے ہوتا ہے۔ (شریعت وطریقت کا تلازم ص: ۲۲۳)

#### بَابُ مَاجَآءَ فِي ذُيُوْلِ النِّسَآءِ

# باب 2: عورتوں کے کرتے کہاں تک ہوں؟

(١٢٥٣) مَنْ جَرَّ ثَوبَه خُيَلَاءَ لَمْ يَنْظُرِ اللهُ اليُهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَقَالَتْ أُمُّ سَلْمَةَ فَكَيْفَ يَصْنعُنَ النِّسَاءُ بِنِيُولِهِنَّ قاليُرْخِينَ شِبْرًا فَقالَتْ إِذًا تَنْكَشِفُ آقْدَامُهُنَّ قال فَيُرْخِينَهُ ذِرَاعًا لَا يَزِدُنَ عَلَيه.

تَوْجَجْهَنَّہِ: حضرت ابن عمر وَالنَّنَ بیان کرتے ہیں۔ نبی اکرم مِنَّا اَلْتَنَکَمَ اِن ارشا دفر ما یا۔ جو شخص تکبر کے طور پر اپنے کپڑے کو لؤکائے گا اللہ تعالی قیامت کے دن اس کی طرف نظر رحمت نہیں کرے گا، توسیدہ ام سسلمہ وُلِنُونَا نے عرض کی۔ یا رسول اللہ مِنَّالِفَظِیَّةَ پھرخوا تین اپنے دامن کے بارے میں کیا کریں، نبی اکرم مِنَّالِفَظِیَّةَ نے ارشا دفر ما یا۔وہ ایک بالشت لؤکا کر رکھیں توسیدہ اُم سلمہ وَلِیُّونَا نے عرض کی پھر تو ان کے پاؤں ظاہر ہوجا کیں گے، تو نبی اکرم مِنَّالِفِیَّةَ نے ارشا دفر ما یا وہ ایک ہاتھ تک لؤکاسکتی ہیں، اس سے زیادہ نہ کریں۔

#### (١٢٥٣) أنَّ النَّبِيِّ عَلَيْهُ شَرِّر لِفَاطِمَةُ شِبْرًا مِنْ يَطَاقِها.

ترکیجی آب: سیدہ ام سلمہ واٹنٹی بیان کرتی ہیں، نبی اکرم مُطَافِیکی آئے سیدہ فاطمہ واٹنٹی کو، تہبندایک بالشت سے زیادہ ( ٹخنوں سے پنچے ) رکھنے کی اجازت دی تھی۔

تشریع: کساء بکسرالکاف وہ چادرجوبدن کے بالائی حصہ کو چھپانے کے لیے استعال ہوتی ہے۔

قولہ ملبدا باب تفعیل کا اسم مفعول ہے تلبید پیوندلگانے اور کلڑے لگانے کو بھی کہتے ہیں اور گوندوغیرہ سے چپکا کرنمدہ نما کرنے کو بھی کہتے ہیں یہاں مرادمعنی اول ہے پھراس میں دواخمال ہیں ایک بید کہ مرادالی چادر ہوجس میں کلڑوں کی پیوند کاری کی گئی تھی دوسرا مطلب ہے ہے کہ بیکڑے ایک دوسرے کے اوپرلگالئے گئے تھے تا کہ موٹی ہے۔

فائك: اس حدیث سے آسانی سے بیہ بات سمجھی جاسكتی ہے كہ دور نبوی مَرِّالْتَظِیَّةً میں مردوں کے كرتے زمین سے ایک ہاتھ اونچے ہوئے موت سے ایک ہاتھ اونچے ہوئے سے ایک ہاتھ اونے ہوئے ہوئے سے ایک ہاتھ اور آج كل عربوں میں جوكرتا رائج ہے اس كومردوں كا كرتا كہامشكل ہے بيتوعورتوں كا كرتا ہے دائرہ میں آتا ہے۔

یہ حدیث تزہید من الدنیا کا اعلیٰ نمونہ پیش کرتی ہے کیونکہ اس وقت سردار دو جہاں مَرَّا ﷺ دنیا کے ہر بادشاہ سے زیادہ معزز وطاقتور تھے اگر وہ چاہتے تو ایک سے ایک اور اعلیٰ سے اعلیٰ ترین لباس زیب تن فرماسکتے تھے مگر دنیا وی متاع سے اعراض ان کا ایسا

اخلاق تھا جوامت کے لیے راہ آخرت کے سفر کی تیاری میں ہمہونت لگے رہنے کا درس تھا گو کہ آپ مِنْرِ النَّنِیَّةَ نے عمدہ لباس بھی زیب تن فر مایا ہے مگرزیادہ ترمعمولی کومعمول بنایا ہے۔

### بَابُ مَاجَآءَ فِي لُبُسِ الصُّوْفِ

#### باب ۸: اونی لباس پېننا

(۱۲۵۵) آخُرَجَتُ اِلَيْمَا عَائِشَةُ رَفِي كِسَاءً مُلَبَّدًا وَإِزَارًا غَلِيْظًا فَقَالَتُ قُبِضَ رُوْحُ رَسُولِ اللهِ ﷺ فِي هٰنَينِ. تَرْجَخِهُمْ : ابوبرده بيان كرتے ہيں۔سيده عائشہ رُفائِنَا نے ہمارے سامنے صوف (اون) كى موثى چادر ثكالى اور ايك موئے كبڑے كا تہبند ثكالا اور بتايا كه نبى اكرم مَالِنَظِيَّةَ كا وصال ان دوكبڑوں ميں ہوا تھا۔

(١٦٥٢) كَانَ عَلَى مُوْسَى يَومٌ كَلَّمَهُ رَبُّه كِسَاءُ صُوفٍ وجُبَّةُ صوفٍ وكُبُّةُ صوفٍ وسَرَاويلُ صُوفٍ وكَانَتْ نَعُلَاهُ مِن جِلْدِها رِمَيْتٍ.

۔ ترکبخچکنہ: حضرت ابن مسعود ٹڑٹٹو نبی اکرم مِیَلِّنْظِیَکَۃ کا بیفر مان نقل کرتے ہیں: جب حضرت موٹی علاِیَلا) اپنے پروردگارے کلام کرنے کے لئے گئے اس وقت انہوں نے اون کا لباس پہنا ہوا تھا اون کا جبہ تھا اون کی ٹو پی تھی اور اونی شلوار پہنی ہوئی تھی میں جو، جوتے تھے وہ مردہ گدھے کی کھال کے بنے ہوئے تھے۔

قدیم زمانہ سے چڑے اور اون کالباس پہنے کا رواج چلا آ رہاہے پہلے سوتی کیڑوں کا رواج زیادہ نہیں تھا نیز بے سلالباس پہنا جا تا تھا یعنی چادر اور ٹھی جاتی اور لنگی باندھی جاتی تھی اور ٹھنے کی چادر کو کساء کہتے تھے یہ چادر عام طور پر اون کی ہوتی تھی اور لنگی کو از ار کہتے تھے یہ بھی اون کی ہوتی تھی سلے ہوئے کیڑوں کا عام رواج نہیں تھا۔ آج بھی چڑا اور اون لباس میں استعمال ہوتا ہے ہگر اب ان کی کو النی اعلیٰ ہوگئ ہے اور فیرہ پہنتے ہیں اور طرح طرح کے کوٹ ٹوپی موزے اور صدری وغیرہ پہنتے ہیں اور طرح طرح کے کوٹ ٹوپی موزے تیار ہوتے ہیں جو سردیوں میں پہنے جاتے ہیں مگر دور نبوی سَائِ اُللہ کے نیار ہوتے ہیں جو سردیوں میں پہنے جاتے ہیں مگر دور نبوی سَائِ اُللہ اُن کی درجہ سوتی کیڑوں سے نبیچ تھا بعد میں کھی ایک عرصہ تک ان کا درجہ نبیچے رہا جب دنیا نے ترتی کر لی اور سب لوگ سوتی کیڑے بہنے لگ اس وقت اللہ کے نیک بندے صوف (اون) پہنتے تھے چنانچہ وہ صوفی کہلانے لگے اور ان کا طریقہ تصوف کہا جانے لگا قبل ازیں اس کے لیے زہر زہادہ اور احسان کے صوف (اون) پہنتے تھے جنانچہ وہ صوف اور صوفی نے لے لی۔

#### بَابُ مَاجَآءَ فِي الْعِمَامَةِ السَّوُدَآءِ

# باب ٩:سياه عمام كالحكم

(١٧٥٧) دَخَلَ النَّبِيَّ ﷺ مَكَّةً يَوْمَ الْفَتْحِ وَعَلَيْهِ عَمَامَةٌ سَوْدَاءٌ.

تَرْجَجْكُنُهُ: حضرت جابر وَلِيُّنِي بيان كرتے ہيں۔ فتح مكمہ كے موقع پر نبي اكرم مَلِلْفَيَّةَ جب مكه ميں داخل ہوئے تو آپ مَلِلْفَيَّةَ نے سياہ

عمامه بإندها مواتقابه

تشرفیح: یگڑی کسی بھی رنگ کی باندھنا جائز ہے ہی سُلِ النظائی نے سیاہ یگڑی بھی باندھی ہے ہری بھی اور سفید بھی پس لال یگڑی تو مناسب نہیں باقی جس رنگ کی چاہے پگڑی باندھ سکتا ہے اور چونکہ جنتیوں کا لباس ہرا ہے اس لیے عام طور پر علاء ہری پگڑی کو پسند کرتے ہیں۔
عمامہ باندھنا سنت ہے اور انبیاء کرام اور سادات کی عادات میں سے ہے۔ عمامہ کی مقدار کیفیت اور شرعی حیثیت کے بارے میں کافی ساراا ختلاف پا یا جاتا ہے بیہ اختلاف اور سندوں کے درجات کی وجہ سے ہے۔ گویا اس میں بہت منہ کافی ساراا ختلاف پا یا جاتا ہے بیہ اختلاف اور سندوں کے درجات کی وجہ سے ہے۔ گویا اس میں بہت مختائش ہے چاہے چھوٹا ہویا بڑا ابشر طیکہ اس پر عرفاعمامہ کا اطلاق ہوسکے ابن العربی واٹھیا عارضہ میں کا بھتے ہیں:

فالسنة ان تلبس القلنسوة والعمامة فاما لبس القلنسوة وحدها فهو زى المشركين واما لبس العمامة على غير قلنسوة فهو لباس غير ثابت ولانها تنحل ولا سيماعند الوضوء وبالقلنسوة تشتد. (وفيه مافيه وسيأتي)

"سنت یہ ہے کہ ٹو پی اور عمامہ دونوں استعال کرے صرف ٹو پی استعال کرنا مشرکین کا لباس ہے اور ٹو پی کے بغیر صرف عمامہ باندھنا ایسالباس ہے جو کہ ثابت نہیں اور ساتھ یہ بھی ہے کہ یوں جلدی کھل جاتا ہے اور خاص طور سے وضو کے وقت ٹو پی کے ساتھ مضبوط رہتا ہے۔" ٹو پی کے ساتھ مضبوط رہتا ہے۔"

#### بَابُسَدَلَ الْعمامةبين الكتفين

### باب ۱۰: عمامے کا شملہ دونوں کندھوں کے درمیان لاکانا

(١٧٥٨) كَانَ النَّبِيُّ ﷺ إِذَا اعْتَمَّ سَلَلَ عَمَامَتَه بَينَ كِتِفَيْهِ قَالَ نَافِعٌ وَكَانَ ابْنُ عُمَرَ يَسُيِلُ عَمَامَتَه بَينَ كَتِفَيْهِ قَالَ نَافِعٌ وَكَانَ ابْنُ عُمَرَ يَسُيِلُ عَمَامَتَه بَينَ كَتِفَيه قَالَ عُبَيْنُ اللهِ وَرَايُتُ الْقَاسِمَ وَسَالِمًا يَفْعَلاَنِ ذٰلِكَ.

ترکیجینم، حضرت این عمر ناتی بیان کرتے ہیں۔ بی اکرم مُطَّلِی جب عمامہ باندھتے تھے تو شملے کو دونوں کندھوں کے درمیان لٹکا یا کرتے تھے۔
تشریعے: پگڑی بغیر شملہ کے باندھنا بھی درست ہے اور شملہ کے ساتھ بھی پھر ایک شملہ رکھنا بھی درست ہے اور دوجھی اور اس کی مقدار کم ایک بالشت اور زیادہ سے زیادہ کمر تک ہوئی چاہیے اس سے لمبا شملہ جرثو ب کے دائرہ میں آتا ہے اور شملہ دائیں جانب سے بھی اور بائیں جانب سے بھی سینہ پر ڈالا جاسکتا ہے پہلے روافض بائیں کندھے سے سینہ پر شملہ ڈالتے تھے گر اب ان کا بیشعار نہیں رہاس لیے بیکھی درست ہے۔

# بَابُ مَاجَآءَ فِي كَرَاهِيَةِ خَاتَمِ الذَّهَبِ

# باب اا: سونے کی انگوشی بہننا حرام ہے

(١٢٥٩) نَهَانِي النَّبِي عَنِ التَّغَتُّمِ بِالنَّاهَبَ وعَن لِبَاسِ الْقَسِيِّ وعَنِ الْقِرَاءَةِ فِي الركوع وَالشُّجُودِ وعَن

لِباسِ الْمُعَصَفَرِ.

ترکیجی کنی: حضرت علی مظافرہ بن ابوطالب بیان کرتے ہیں۔ نبی اکرم مُلِّافظِیَّا نے مجھے سونے کی انگوشی پہننے، ریشی لباس پہننے، رکوع اور سجدے میں قر اُت کرنے اور کسم سے رنگے ہوئے کپڑے کو پہننے سے منع کیا ہے۔

# (١٧٢٠) قال مَهٰي رَسُولُ اللهِ ﷺ عَنِ التَّخَتُّمِ بِالنَّهَبِ.

ترکیجہ بنا: حفص لیٹی بیان کرتے ہیں۔ میں حضرت عمران بن حصین تا تھنا کے بارے میں گواہی دے کریہ بات بیان کرتا ہوں، انہوں نے یہ بات بیان کرتا ہوں، انہوں نے یہ بات بیان کرتا ہوں، انہوں نے یہ بات بیان کی ہے۔ تشریع ہے: حضرت علی منافظ سے روایت ہے فرماتے ہیں کہ حضور مُرافظ کے آئے نے مجھے سونے کی انگوشی پہننے سے اور قسی (ریشم کے) لباس پہننے اور رکوع اور سجدے میں تلاوت کرنے اور عصفر سے رنگے ہوئے کپڑے پہننے سے منع کیا ہے۔ اس حدیث کی تشریح سابقہ ابواب میں گزری ہے۔

# بَابُهَاجَآءَفِيُ خَاتَمِ الْفِضَّةِ

# باب ۱۲: چاندي کي انگوهي کابيان

(١٢٢١) قَالَ كَانَ خَاتِمُ النَّبِيِّ ﷺ مِن وَّرَقٍ وكَانَ فَصُّهُ حَبُشِيًّا.

ترکیخپانبہ: حضرت انس مزالتھ بیان کرتے ہیں۔ نبی اکرم مُطِلِّنَظِیَّا کی انگوشی چاندی سے بنی ہو کی تھی اور اس کا نگینہ عبشی تھا۔ قولہ حبیشیا اس کے مطلب میں کئی اقوال ہیں: ① حبشہ سے آیا ہوا تھا جوعیّق یا کسی اور قیمتی پتھر کا تھا۔ ②یا یہ نگینہ جش کے طرز اور نقش پر بنا ہوا تھا جیسا کہ او پرتر جمہ میں اس کی طرف اشارہ ہے۔ ③یا بنانے والاعبشی تھا۔

# بَابُمَاجَآءَمَايُسُتَحَبُّمَنُ فَصِّ الْخَاتَمِ؟

# باب ١٣: اللَّوْهِي كَا تَكْمِينه كيسا مونا جائي؟

# (١٢٢٢) كَانَ خَاتَمُ رَسُولِ اللهِ ﷺ مِنْ فِضةٍ فَصُّهُ مِنْه.

ترکیجینہ: حصرت انس نوائٹی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُلِقَظِیَّا کی انگوٹھی چاندی سے بنی ہوئی تھی اوراس کا نگینہ بھی اس سے بنا ہوا تھا۔ تشریعے: مردوں کے لیے چاندی کی انگوٹھی پہننا جائز ہے بشرطیکہ اس کا وزن مثقال یعنی ساڑھے چار ماشوں سے زیادہ نہ ہوجیسا کہ شاہ صاحب رائٹیل نے عرف میں درمختار وغیرہ سے نقل کیا تھا تا ہم ایک حدیث میں ولا تتبدہ مشقاً لا کے الفاظ ہیں لہذا مثقال سے کم ہی بنوانا چاہے۔

### بَابُمَاجَآءَ فِى لُبُسِ الْخَاتَمِ فِي الْيَمِيْنِ

## باب ۱۴ : دائيں ہاتھ ميں انگوشي بېننا

(١٧٧٣) آنَّ النَّبِيِّ ﷺ صَنَعَ خَاتِمًا مِنْ ذَهَبٍ فَتَخَتَّمَ بِهِ فِي يَمِينِه ثُمَّ جَلَسَ عَلَى الْمِنْبَرِ فَقَالَ إِنِّى كُنتُ إِثَّغَنْتُ هَنَا الْخَاتِمَ فِي يَمِيْنِيْ ثُمَّ نَبَنَهُ وَنَبَنَهُ النَّاسُ خَوَاتِيْبَهُم.

ترکنجہ بنہ: حضرت ابن عمر والتن بیان کرتے ہیں۔ نبی اکرم مِنَّافِیْکَا آپ نے سونے کی انگوشی بنوائی آپ نے اسے اپنے دائمیں ہاتھ میں پہنا جب آپ منبر پرتشریف فرما ہوئے تو آپ نے ارشاد فرمایا میں نے بیانگوشی اپنے دائیں ہاتھ میں پہنی ہے، پھر آپ مِنَّافِیکَا آپ اسے اتار دیا تولوگوں نے بھی اپنی انگوٹھیوں کواتار دیا۔

(١٢٢٣) رَآيتُ ابْنَ عَبَّاسِ يَتَغَتَّمُ فِي يَمِينِه وَلا آخَالُهُ إِلَّا قال رَآيُتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يتخَتَّمُ فِي يَمِينِه.

تریخ پہنہ: صلت بن عبداللہ مٹالٹو بیان کرتے ہیں۔ میں نے حضرت ابن عباس ٹالٹو کو دیکھا کہ انہوں نے اپنے دائیں ہاتھ میں انگوشی پہن تھی میراخیال ہے۔ انہوں نے یہ بات بھی بیان کی تھی میں نے نبی اکرم مَلِّنْشِیَافَۃ کواپنے دائیں ہاتھ میں انگوشی پہنے ہوئے دیکھا ہے۔

(١٧٧٥) كَانَ الْحُسَنُ وَالْحُسَيْنُ يَتَخَتَّمَانِ فِي يَسَارِهِمَا.

تَوَجِّجَائِہ: امام جعفر صادق رالتُّئلِاً اپنے والد (امام محمد الباقر رائٹیلا) کا یہ بیان نقل کرتے ہیں۔امام حسن اور امام حسین ٹاٹٹٹا اپنے بائیس ہاتھ میں انگوٹھیاں پہنا کرتے تھے۔

(١٢٢٢) رَآيُتُ ابْنَ آبِن رَافِعٍ يَتَخَتَّمُ فِي يَمِيْنِهِ فَسَأَلْتُهُ عَنْ ذَٰلِكَ فَقَالَ رَآيُتُ عَبْدَ اللهِ بُنَ جَعُفَرٍ يَتَخَتَّمُ فِي يَمِيْنِهِ فَسَأَلْتُهُ عَنْ ذَٰلِكَ فَقَالَ رَآيُتُ عَبْدَ اللهِ بُنَ جَعُفَرٍ يَتَخَتَّمُ فِي يَمِيْنِهِ وَقَالَ كَانَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ يَتَخَتَّمُ فِي يَمِيْنِهِ.

تر بخبی ہے: حماد بن سلمہ بیان کرتے ہیں۔ میں نے ابن ابی رافع کو دائیں ہاتھ میں انگوشی پہنے ہوئے دیکھا تو ان سے اس بارے میں دریافت کیا ، تو انہوں نے بتایا۔ میں نے حضرت عبداللہ بن جعفر کو اپنے دائیں ہاتھ میں انگوشی پہنے ہوئے دیکھاہے۔

حضرت عبدالله بن جعفر نالتيءَ بيان کرتے ہيں۔ نبي اکرم مُطَّلِّتُكَيَّقَ اپنے دائيں دست مبارک ميں انگونھي پہنا کرتے تھے۔

(١٧٧٧) أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ صَنَعَ خَاتَمًا مِنْ وَرِقٍ فَنَقَشَ فِيهِ مُحَمَّكُ رَّسُولُ اللهِ ﷺ ثُمَّ قَالَ لا تَنْقُشُوا عَلَيْهِ

تَوْجَجَهَنَّہِ: حضرت انس بن مالک نٹاٹھ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَطِّنْظَیَّا آ ہے ان کا اللہ مِلِّنْظَیَّا آ نقش کروا یا پھرآپ مِطَلْظَیَّا ہے ارشاد فرما یا۔ یفشش تم لوگ اپنی انگوٹھی پر نہ بنوانا۔

(١٢٢٨) كَانَ رَسُولُ الله ﷺ إِذَا دَخَلِ الْخَلَاءَ نَزَعَ خَاتَمَهُ.

تَرَجِّجَيْنِهِ: حضرت انس مُنْ اللهُ بيان كرتے ہيں نبي اكرم مُؤَلِّفَ أَجب بيت الخلاء ميں تشريف لے جاتے تھے تواپني انگوهی ا تارد يا كرتے تھے۔

۔ تشریع: اس کی انضلیت میں اختلاف ہے امام نووی راٹٹیا؛ نے یمین کوتر جیج دی ہے کہ انگوشی زینت کی چیز ہے اور یمین اولی بالزینت ہے جبکہ حنفیہ کی مشہور کتاب درمختار میں بائمیں کی ترجیح معلوم ہوتی ہے کہ یمین میں پہننا روافض کا شعار ہے تاہم بیشعار ہر دور کے ساتھ نہیں چلتا اسلیے اب گویا دونوں جانب برابر ہیں۔

اس اختلاف کی وجہ میہ ہے کہ نبی کریم مَلِّافِیْجَةً ہے دونوں ہاتھوں میں انگوشی پہننا ثابت ہے ابو داؤ دیے ان میں کسی کوتر جے نہیں دی ہے جبکہ امام بیہ قی نے سونے کاتعلق یمین سے جوڑ اہے۔ واللہ اعلم

#### بَابُ مَاجَاءَ فِيُ نَقُشِ الْخَاتَم

## باب ۱۵: انگوشی پرنقش (کنده کروانا)

(١٧٢٩) نَقُشُ خَاتَمِ النَّبِيِّ ﷺ مُحَمَّدٌ سَطَرٌ وَرَسُولٌ سَطَرٌ وَاللَّهُ سَطَرٌ.

تَرَكِيْ اللّهُ اللّهُ

# (١٧٤٠) قَالَ كَانَ نَقْشُ خَاتِمِ النَّبِيِّ عَلَيْ ثَلَاثَةَ ٱسُطُرٍ مُحَمَّدٌ سَطَرٌ وَرَسُولٌ سَطَرٌ وَاللهُ سَطَرٌ.

تَرُخْجِهَنَّهُ: حَصْرت انس بن ما لک مُخْتُنَهُ بیان کرتے ہیں۔ نبی اکرم مُطِّشْتُجَةً کی انگوشی پرتین لائنوں میں بینش تھالفظ" محمہ" ایک لائن میں لفظ رسول ایک لائن میں اورلفظ اللہ ایک لائن میں۔

تشرفیح: حضور مَرَالِشَيَّةَ جب بیت الخلاء تشریف لے جاتے تو اپنی انگوشی ا تار دیا کرتے ہے۔ اس کی وجہ پیشی کہ اس پرمحدرسول اللہ منقش تھا اور بیت الخلاء نجاست کے لیے بنایا جاتا ہے نیز وہاں استخاء بھی کرنا پڑتا ہے۔ ملاعلی قاری رایٹی مرقات میں لکھتے ہیں کہ اس میں دلیل ہے اس کی کہ ستنجی اللہ اور رسول وقر آن کے الفاظ سے گریز کرے اور بیو واجب ہے اس طرح باقی انبیا کرام بین النا اور موثو وہ اپنے پاس فرشتوں کے نام کا حکم ہے بلکہ ہرقابل تعظیم عبارت کا۔ تا ہم اگر کوئی اس میں ذکر اللہ یا کلام اللہ مسطور ہو مگر وہ مستور ہوتو وہ اپنے پاس رکھ سکتا ہے۔ اس طرح اگر جیب میں ہواور جیب بند ہو وہ عبارت او پر سے پڑھی نہ جاسکتی ہوتو اس کے ساتھ بیت الخلاء میں داخل ہونے میں کوئی حرج نہیں۔

### بَابُمَاجَآءَ فِي الصُّوْرَةِ

## باب ۱۲: تصویر کی حرمت کابیان

(١٧٤١) قَالَ مَهْ رَسُولُ اللهِ ﷺ عَنِ الصُّورَةِ فِي الْبَيْتِ وَمَهْى آنُ يَّصْنَعَ ذُلِكَ.

ترکیج کنبہ: حضرت جابر وہ اٹنو بیان کرتے ہیں، نبی اکرم مُؤَلِّفِیکَا آئے گھر میں تصویریں رکھنے سے منع کیا ہے اور آپ مُؤَلِّفِیکَا آئے انہیں بنانے سے بھی منع کیا ہے۔ (١٦٢٢) آنَّهُ دَخَلَ عَلَى آبِى طَلْحَةُ الْاَنْصَارِيِّ يَعُوُدُهُ فَوَجَلَ عِنْلَهُ سَهْلَ بْنَ مُنَيْفٍ قَالَ فَلَعَى آبُوْطَلُحَةً اِنْسَانَايَنْزِعُ ثَمَطًا تَحْتَهُ فَقَالَ لَهُ سَهُلُّ لِمَ تَنْزِعُهُ قَالَ لِآنَّ فِيهَا تَصَاوِيُرُ وَقَالَ فِيهِ النَّبِيُ ﷺ مَا قَلُ عَلِمُتَ قَالَ سَهُلُ اَوَلَمُ يَقُلُ اِلاَّمَا كَانَ رَقُمًا فِي ثَوْبٍ قَالَ بَلْ وَلْكِنَّهُ أَطْيَبُ نَفُسِىْ.

ترکیجی تنہ: عبید اللہ بن عبد بیان کرتے ہیں وہ حضرت ابوطلحہ انصاری ٹواٹنی کی خدمت میں ان کی عیادت کرنے کے لئے حاضر ہوئے تو انہوں نے حضرت ابوطلحہ ٹواٹنی کو نے بیاں۔ حضرت ابوطلحہ ٹواٹنی کو نے بیاں اور تعالی کرتے ہیں۔ حضرت ابوطلحہ ٹواٹنی کے ایک شخص کو بلایا تا کہ وہ ان کے نیچ سے چادر نکال دے تو حضرت اسل بڑاٹنی نے ان سے کہا آپ اسے کیوں نکال رہے ہیں؟ تو انہوں نے بتایا۔ اس کی وجہ یہ ہے۔ اس میں تصاویر موجود ہیں اور تصاویر کے بارے میں نبی اکرم مُراٹسٹی آئی نے جو بات ارشاد فرمائی ہے وہ آپ جانے ہیں تو حضرت ابل ٹواٹنی نے بی اکرم مُراٹسٹی آئی نے یہ بات ارشاد نہیں فرمائی ہے؟ جو تصویر میں کپڑے میں نقش کے طور پر ہوں (ان کی اجازت ہے) تو حضرت ابوطلحہ ٹواٹنی نے نے وہ ماں! لیکن میں اپنی سلی کرنا چاہتا ہوں۔

تشرِنيح: قوله عن الصورة ال عمراد جاندار كي تصوير بي كونكه ب جان تصوير بنانا اوراستعال كرنا دونول جائز بين قوله في البيت بيت سهمراد مطلق ربائش گاه اور تهر ني كي جله بي چائي گهر بويا خيمه وغيره-

قوله ونهى ان يصنع ذالك اوراس كے بنانے سے بھی منع فرمایا ہے لہذاعن الصورة میں لفظ انخاذ مقدر مانا جائے گا یعن گھر میں تصویر رکھنے اور بنانے سے منع فرمایا ہے۔ تصویر اگر مجسّمہ كی ہوتو اس كى حرمت پر اجماع ہے عام اصطلاح میں اسے ذى ظل يعنى سايہ دار بھى كہتے ہیں ابن العربی والتي عارضہ میں كھتے ہیں: و اما كيفية الحكمہ فيها فانها محرمة اذا كانت اجسادا بالاجماع يعنى مجسموں كا بنانا اور استعال بالا جماع حرام ہے۔

#### بَابُهَاجَآءِ فِي الْمُصَوِّدِيْنَ

### باب ۱۷: تصویر سازون کی سزا

(١٧٢٣) مَنْ صَوَّرَ صُوْرَةً عَنَّبَهُ اللهُ حَتَّى يَنْفَخَ فِيهَا يَعْنِى ٱلرُّوحَ ولَيْسَ بِنَا فَخْ فِيهَا وَمَنِ اسْتَمَعَ إلى حَدِيْثِ قَومٍ وهُمُ يَفِرُّونَ بِهِ مِنْهُ صُبَّ فِي أُذُنِهِ الْأَنْكُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ.

تَوَجِّچَنَّہِ: حضرت ابن عباس ٹٹاٹٹٹ بیان کرتے ہیں نبی اکرم سَلِّشِیَّا نے ارشاد فرمایا: جو شخص کوئی تصویر بنائے گا اللہ تعالیٰ اسے بیے عذاب دے گا کہ وہ اس میں پھونک مارے (یعنی اسے زندہ کرے) اور جو کوئی شخص لوگوں کی بات جھپ کر سننے کی کوشش کرے گا جبکہ وہ لوگ اس بات کونا پیند کرتے ہوں تو قیامت کے دن اس شخص کے کانوں میں پگھلا ہوا سیسہ ڈالا جائے گا۔

تشرِيع: اس مديث مين دو گنامول كي سزا كابيان ہے۔

پر الگناه: تصویر سازی ہے تصویر بنانے والوں کوجہنم میں مسلسل عذاب میں جتلا رکھا جائے گا اور ان کے عذاب کی موقونی کو ایک محال امر پر معلق کردیا جائے گا تصویر سازوں سے کہا جائے گا احیوا ماخلقت متم نے جوتصویریں بنائی ہیں ان میں

روح ڈالواورظا ہر ہے سے بات ان کے بس کی نہیں ہیں ان کی سز اسلسل جاری رہے گی ہاں اگر اللہ تعالیٰ ان کے گناہ ہے درگذر فر ما تمیں تو دوسری بات ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ شرک کے علاوہ دوسرے گناہ جس کے لیے منظور ہوگا بخش دیں گے۔ دوسسرا گناہ: لوگوں کی خانگی باتیں سناہے جو تخص ایسے لوگوں کی بات سننے کی کوشش کرتا ہے جو اس سے زیج کر باتیں کر د ہے ہیں تو قیامت کے دن اس کے کانوں میں پکھلا ہوا سیسہ ڈالا جائے گا سیسہ بہت جلدگرم ہوجا تا ہے۔اور بہت تیزگرم ہوتا ہے یں اس کی اذیت کا ہرشخص بخو بی انداز ہ کرسکتا ہے۔

فائك: مديث مين جوحتى ينفخ فيها آيا ہے وہ تغليق بالحال ہے جيے حتى يلج الجمل في سم الخياط تعليق بالحال ہے اور جیے من تحلمہ کلف ان یعف سعیرة جو تحض خواب گھڑتا ہے وہ مکف کیا جائے گا کہ جودانوں میں گرہ لگائے (ابوداؤد حدیث ۵۰۲۴) بدروایت ترمذی مین کتاب الرؤیا مین آئے گی۔

#### بَابُمَاجَآءَفِي الْخِضَاب

### باب ١٨: خضاب كاحكم

# (١٧٢٣) غَيِّرُواالشَّيْبُولاتَشْبَهُوابِالْيَهُودِ.

ترمنج بنه: حضرت ابوہریرہ و کاٹنے بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَلِّ شُکِیَّةً نے ارشاد فرمایا: بڑھایے کو ( یعنی سفید بالوں کو نضاب کے ذریعے ) تبدیل کر دواور یہودیوں کے ساتھ مشابہت اختیار نہ کرو ( کیونکہ وہ سفید بال رکھتے ہیں )۔

### (١٧٤٥) إِنَّ أَحْسَنَ مَاغُيِّرَبِه الشَّيْبُ ٱلْحِنَا وَالْكَتْمُ.

تَوْجَجْهَا بَهِ: حضرت ابو ذرغفاری مُثانِّنَهُ نبی اکرم مِطَّلْفَیَّا کا یہ فرمان نقل کرتے ہیں: سب سے بہترین چیزجس کے ذریعے تم اپنے سفید بالول کوتبدیل کرووہ مہندی اور نیل کے بیت ہیں۔

جب سریا داڑھی سفید ہوجا نمیں تو خضاب لگا نا چاہیے متفق علیہ روایت ہے کہ یہود ونصاری خضاب نہیں لگاتے ہی تم ان کی مخالفت کرولیعنی خضاب لگاؤ (مشکوٰ قاحدیث ۲۳ ۴۳) اور مرد کے لیے صرف سراور داڑھی کا خضاب سنت ہے ہاتھوں پیروں پر ب ضرورت خضاب لگاناحرام ہے۔

اور شادی شدہ عورت کے لیے ہاتھوں پیروں پر بھی خضاب کرنا سنت ہے حدیث میں ہے کہ ایک عورت نے پر دہ کے پیچھے سے نبی مَظْفَظَةً کی خدمت میں ایک خط پیش کیا آپ مِتَظِفظَةً نے ہاتھ سکیڑلیا اور فرمایا میں کیا جانوں مرد کا ہاتھ ہے یاعورت کا؟ اس نے عرض کیاعورت کا ہاتھ ہے آپ مَرِ الْفَصِیَّ فَی مایا اگر توعورت ہوتی تواپنے ناخنوں پرمہندی کا رنگ کئے ہوئے ہوتی۔ (رواہ ابوداؤ دالنسائی) اور حضرت مند بنت عتبه جب بیعت کے لیے آئیں تو آپ مَلِّنْ کُھُنا نے ان سے فرمایا میں اس وقت تک تجھ کو بیعت نہیں کروں گا جب تک تواپنی ہتھیلیوں کومہندی سے نہ بدل دے دیکھ توسہی گویا درندے کی ہتھیلیاں ہیں۔البتہ اگر شوہر کومہندی کی بوپند نہ ہوتو پھر عورت کے لیے بہتر رہے کہ مہندی کا خضاب نہ کرے بلکہ کوئی ایسا خضاب کرے جوشو ہر کو پبند ہو حضرت عائشہ زائٹی ہے کی نے حبيب مَلِّلْتُكَنَّقَ كُواس كي بويسنرنبين تقي \_ (رواه ابوداؤ دالنسائي)

فائك: نى مُؤَلِّنَكَةَ فَ خضاب كياب يانهين؟ اكثر حضرات كى رائ يدب كنهين كيا كيونكرة ي مُؤلِّنَكَةً كي دارهي اورسرمبارك مين کل سترہ بال سفید ہوئے تھے البتہ حضرت ابو بکر صدیق اور حضرت عمر تا تین نے کیا ہے اور آپ مَا اَنْ اَسْتَحَافِی ا اس کیے خضاب کرناسنت ہے۔

خصاب: مطلق رنگ کوبھی کہتے ہیں اور اس چیز کوبھی جس سے بالوں کورنگا جائے الشیب بڑھا پے اور بالوں کی سفیدی کو کہتے ہیں بعنی بڑھا ہے اور بالوں کی سفیدی کو تبدیل کرواور یہود کے ساتھ مشابہت اختیار مت کروامام احمد ملٹیٹیڈ اور ابن حبان کی روایت میں والنصاری کا بھی اضافہ ہے اور صحیحین کی روایت میں ہے:

ان اليهودوالنصاري لا يصبغون فخالفوهم. "يهوداورعيمائي خضاب نيس كرتيم ان كي مخالفت كرو" باب کی دوسری حدیث ہے:

ان احسن ماغير به الشيب الحناء والكتم.

"سب سے اچھی چیز جس سے بالوں کی سفیدی کو دُور کیا جائے مہندی اور کتم ہے۔"

قوله: "والكتم" بعتنين ايك بودام جس ك ج سع قديم زماني مين روشائى بهى بنائى جاتى تقى اور بالون كوخضاب بهى كباجا تاتفابه

یہ عموماً وسمہ کے ساتھ ملا کراستعال کیا جاتا ہے وسمہ بھی ایک درخت ہے جس کے پتوں کوخضاب کے طور پراستعال کرتے ہیں' بعض حضرات نے کتم اور وسمہ دونوں کوایک ہی قرار دیا ہے بہر حال کتم بھی مہندی کے ساتھ ملا کر استعمال کیا جاتا ہے اور بھی وسمہ کے ساتھ اس طرح اس کا رنگ سرخی مائل ہوجا تا ہے۔

یہاں پیمسکلہ قابل ذکر ہے کہ آیا بالوں کو خالص کا لے رنگ ہے سیاہ بنانا جائز ہے یانہیں؟ چونکہ اس بارے میں روایات زیادہ ہیں ابن قیم راٹٹھائے نے تفصیلا زاد المعاد میں ذکر فر مائی ہیں ان میں ایک طرف کی روایات ممانعت پر ناطق ہیں اور دوسری جانب کی روایات جواز پردال ہیں ای طرح صحابہ کرام وی کنی اور تابعین اور ائمہ یک ایک میں ہے بعض حضرات کی طرف جواز کی نسبت کی گئی ہے یہ تمام روایات اور مجوزین کے نام تحفۃ الاحوذی میں بھی دیکھے جاسکتے ہیں۔

#### بَابُمَاجَآءَ فِي الْجُمَّةِ وَاتِّخَاذِ الشُّعُرِ

#### باب١٩: زُلْفِينَ أور بال ركھنے كا بيان

(١٧٢٧) كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ رَبُعَةً لَيْسَ بِالطَّوِيلِ ولَا بِالْقَصِيرِ حَسَنَ الْجِسْمِ ٱسْمَرَ اللَّونِ وكَانَ شَعْرُ لا لَيْسَ بِجَعْدِولَا سَبُطٍ إِذَا مَشْي يَتَوَكَّأُ.

تَوْمَغِيْكُنُهُ: حَفِرْتِ انْسِ مُثَاثِنُهُ بِيانَ كُرتِ ہِيں: نبي اكرم مُؤَلِّفَيَّ أَورميانے قد كے مالك تقے، نه زيادہ طويل تھے، نه زيادہ چيولے تھے، آپِ مَلِّشَيِّةَ خوبصورت جسم کے مالک تھے، گندی رنگ کے مالک تھے، آپ کے بال نہ بالکل تھنگھریالے تھے اور نہ ہی بالکل سيده عقى، جب آپ مُؤْفِئَةُ إليات سے، توجهك كر چلتے تھے۔

# (١٧٤٧) قَالَتْ كُنْتُ أَغُتَسِلُ آنَا وَرسولُ اللهِ ﷺ مِنْ إِنَاءُوا حَدٍ وَكَانَ لَهُ شَعْرٌ فَوْقَ الْجُبَّة ودُوْنَ الْوَفْرَةِ.

تَوَجَجْهَا بَهِ: سيده عائشه صديقة من لني بيان كرتى ہيں ميں اور نبي اكرم مَلِقَقَعَ أيك ہي برتن كخشل كيا كرتے تھے آپ مَلْفَظَةَ كَ بال کانوں کی لوہے کچھزیادہ لمبے تھے۔

تشريح: قوله دبعة بفتحه الراء وسكون الباء ثائل ترمذي حديث ٣ مين مربوعاً كالفظ آيا ہے دونوں كا مطلب ايك ہے يعني درميانه قد (قدرے درازی مائل جیسا کہ پہلے گزر چکا ہے) قولہ اسمر اللون گندی رنگ تھے قولہ لیس بالطویل والا القصر ربعة كاتغيراور بيان ہے قوله ليس بجعل كھونگريالے بالول كوكہتے ہيں جبكه سبط سيدھے بالول كوكہتے ہيں يعني آپ مُؤَفِّنَا مَا بال نه بالكل ﷺ دار تھے اور نه بالكل سيد ھے تھے بكه ان ميں ہلكى بى يىچىدگى اور گھونگر ياله بن تھا قوله ية كفأ آ كے جھكتے ہوئے چلتے پورا ترجمہاں طرح ہوا کہ حضور مَرِّلْفِیَّةً درمیانہ قد کے تھے نہ زیادہ لمبے تھے اور نہ کوتاہ قد (ٹھگنے ) تھے نہایت خوبصورت معتدل جسم والے تھے گندی رنگ سے متصف تھے آپ مِنْ النَّيْ اَ کُنْ اِل نہ مُنْ کُلُر یا لے تھے اور نہ بالکل سیدھے جب آپ چلتے تو آگے کی طرف جھک کرچلتے۔

## بَابُهَاجَآءَفِي النَّهْيِ عَنِ التَّرَجُّلِ إِلاَّغِبَّا

# باب ۲۰: روزانه کنگھی کرنے کی ممانعت

## (١٦٧٨) قَالَ مَهِي رَسُولُ اللهِ ﷺ عَنِ التَّرَجُّلِ إِلَّا غِبَّا.

تریخ په نهن حضرت عبدالله بن مغفل مخالفته بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُؤَلِّفَتُ فَيْ روزانه کنگھی کرنے سے منع کیا ہے۔ یہی روایت ایک اور سند کے ہمراہ بھی منقول ہے۔

عن عبدالله بن مغفل قال نهى رسول الله عن الترجل الإغبا.

تشریع: قوله عن الترجل ترجل اورترجیل بالول کی صفائی سقرائی اورتزئین کو کہتے ہیں جیسے کنگھی کرنا اور غبا ایک دن جیموڑ دوسرے دن کام کرنے کو کہتے ہیں جیسے ذر غبا تز ددھبا دراصل غباأونوں کو دوسرے دن یانی کے گھاٹ پر لے جانے کے لیے استعال ہوتا ہے بہاں پرمرادنفی مبالغہ ہے یعنی حضور مَلِّ النَّيُجَةَ نے کثرت سے اور اہتمام کے ساتھ سنگھی کرنے سے منع فر مایا کیونکہ اس سے مبالغہ فی التزئین ہوتا ہے اور ریدمورث غفلت ورغونت اور تشبہ بالنساء ہوتا ہے البته ضرورت کی بناء پر روز انہ بھی جائز ہے'۔پھر اخلاق کے لیے مفید سیہ کہ حالت زیادہ اچھی نہ ہو کیونکہ اس سے عاجزی وتواضع پیدا ہوتی ہے جبکہ زیادہ ٹھاٹ باٹ سے تکبرجنم لیتا ہے چنانچہ ابوداؤر کی روایت ہے:

عن ابي امامة قال ذكر اصاب رسول الله عنى عنى لا الدنيا فقال رسول الله عنى الا تسمعوا ؟ الا تسمعوا ؟ ان البناذة من الإيمان ان البناذة من الإيمان يعنى التفحل. (اول كتاب الترجل) "رسول الله مَرْالْفَيْعَةُ كسامن صحابه فن لَيْهُ ف ونياكا تذكره كياتورسول الله مَرْالْفَيْعَةُ فرمايا: خبردارسنو! خبردارسنو! سادگي ایمان کا حصہ ہے۔ سادگی ایمان کا حصہ۔"

يه كلم دارهی اور باقی لباس كامجی ہے مگر يهال بياشكال وارد موتاہے كه شائل ترندی ميس حضرت انس ثانون سے روايت ہے كه: كان رسول الله على يكثر دهن راسه وتسري لحيته.

"رسول الله مِلْفَظَةُ إيغ سركوبهت تيل لكا ياكرت اوردارهي مين كثرت سے كنگھي كرتے تھے"

اس سے توباب کی حدیث سے تعارض معلوم ہوتا ہے مگراس کا جواب میہ ہے کہ اکثار سے روز اند کنگھی کرنا لازم نہیں آتا بلکہ جب کوئی کام حسب عادت بقدر حاجت کیا جائے تو اسے بھی اکثار کہتے ہیں جیسے ایک طالب علم ہر دوسرے دن گھر جاتا ہے تو استاذ کہتے ہیں پیہ لڑکا بہت زیادہ گھرجا تاہے۔

اورامام غزالی الشیلان احیاء العلوم میں جونقل کیا ہے کہ نبی کریم مُلِلْنظِيَةِ داڑھی مبارک میں دن میں دومرتبہ کنگھی فرماتے تو اس کی سندقوي نہيں۔

#### بَابُمَاجَآءَفِي الْإِكْتِحَالِ

#### باب ۲۱: سرمه لگانا

(١٧٤٩) اِكْتَحِلُوا بِالْإِثْمِي فَإِنَّهُ يَجُلُو الْبَصَرَوَيُنبِتُ الشِّعُرَ وَزَعِمَ أَنَّ النبيَّ عَ كَانتُ لَهُ مُكْحلَةٌ يَكْتَحِلُ بِهَا كُلَّ لَيْلَةً ثَلاثَةً فِي هٰنِه وَثلاثةً فِي هٰنه.

تَرَجِّچَكُنْمِا: حضرت ابن عباس خالتنا ميان كرتے ہيں: نبي اكرم مِطَلِّنْكُمَّ نے ارشاد فرما يا ہے۔اثد نامي سرمه لگا يا كرو كيونكه يه بينائي كوتيز كرتا ہے اور بلکوں کے بالوں کوا گاتا ہے۔

رادی یہ بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مُرافِظَةً کی ایک سرمہ دانی تھی جس کے ذریعے آپ مُرافظة روز اندرات کے وقت تین مرتبہ اس آنکھ میں اور تین مرتبہ اس آنکھ میں سرمدلگا یا کرتے تھے۔

شاہ صاحب عرف میں فرماتے ہیں کہ سرمہ دوطرح کا ہوتا ہے: ﴿ سفید ﴿ سیاہ دونوں جائز ہیں۔

## بَابُمَاجَآءَ فِي النَّهٰي عَنِ اشْتِمَالِ الصَّمَّاءِ وَالْإِحْتِ بَآءِ بِالثَّوْبِ الْوَاحِدِ

باب ۲۲: اشتمال صماء اور ایک کیڑے کواحتباء کے طور پر لیٹنے کی ممانعت

(١٧٨٠) أَنَّ النَّبِيِّ وَلِي عَن لِبُسَتَيْنِ الصَّمَّاءِ وَأَن يَحْتَبِي الرَّجُلُ بِثَوْبِهِ لَيْسَ عَلى فَرْجِهِ مِنْهُ شَيْعٌ.

ترکیجیکنم: حضرت ابو ہریرہ مٹاٹنے بیان کرتے ہیں، نبی اکرم مُلِّنْ ﷺ نے دوطرح کے لباس پہننے سے منع کیا ہے ایک صماءاور دوسرایہ کہ آ دمی اپنے کیڑے کواس طرح لییٹے کہاس کی شرمگاہ پر کوئی کپڑا نہ ہو۔

قوله الصماء بالمديه لبستين سے بدل ہے اس ليے مجرور پر ها جائے گا صماء اس كو كہتے ہيں كه آ دى جادر كاندر اینے آپ کواس طرح لپیٹ دے کہاس کے ہاتھ اندر ہی بندھے رہے۔صماء اسے کہتے ہیں کہ ایک چادر باندھ کراس طرح بیٹے جانا جس میں ہاتھ اور پاؤں بند ہوجا تیں کہ اگر آ دمی جلدی میں اس سے نکانا چاہے تو نہ نکل سکے اس سے ممانعت کی علت بھی یہی ہے کہ اگر ضرورت اور حادثہ پیش آ جائے تو اس وقت جلدی سے نکلنامشکل ہوگا۔

**احتباء:** کدایک کپڑے میں احتباء کرنا اس طرح کہ شرمگاہ پراس کے علاوہ کوئی کپڑا نہ ہواس سے ممانعت کی وجہ بیہ ہے کہ اس میں کشف عورت کا قوی امکان ہے۔

## بَابُمَاجَآءَ فِيُ مُوَاصَلَةِ الشَّعُرِ

### باب ۲۳: بالول میں بال ملانے کی ممانعت

(١٧٨١) لَعَنَ اللهُ الْوَاصِلَة والْهُسُتَوْصِلَةَ وَالْوَاشِمَةَ وَالْهُسُتَوْشِمَةَ قَالَ نَافَعٌ الْوَشُمُ فِي اللِّثَةِ.

ترکیجی بنیا: حضرت ابن عمر مخاتین بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مَطَلْقَیْجَاً نے مصنوعی بال لگانے والی اور مصنوعی بال لگوانے والی،جسم گودنے والی اور گدوانے والی خواتین پرلعنت بھیجی ہے۔

تشریح: الله تعالی بالوں کے ساتھ دوسرے بال لگانے والی اور لگوانے والی اور گودنے والی اور گدوانے والی (عورتوں) پرلعنت کرے۔ نافع فرماتے ہیں کہ وشم مسوڑ ھے میں ہے وصل ایک عورت کا کسی دوسری کے بالوں کواینے بالوں میں جوڑنے اور لگانے کو کہتے ہیں جبکہ وشم بدن کے کسی بھی حصد کی کھال کوسوئی سے گود کرخون نکالنے اور اس پرنیل چھڑ کئے کو کہتے ہیں سرمداور چونہ ملانے سے بھی یہی عمل کیا جاتا ہے دونوں مادوں میں سین تاءطلب کے لیے ہیں جیسا کہ ترجمہ میں اشارہ کیا ہے اور باب استفعال کی خاصیت بھی ہے۔

حافظ رالیٹیئئے نتح میں ککھاہے کہ اس سے وہ جگہ جس ہوجاتی ہے حتی الامکان اس کوصاف کرنا لازمی ہے شایدیہ ان کے اصول پر مبنی ہو کہ نجاست قلیلہ بھی مانع ہوتی ہے لہذا حنفیہ کے نز دیک بھی اگر چہ دم مسفوح نجس ہی ہے مگر قلیل میں شاید اتن پختی نہ ہوجتنی کثیر میں ہے لیل وکثیر کی مقدار ابواب الطہارت میں گزری ہے۔

### بَابُمَاجَآءَفِىُ رُكُوْبِ الْمَيَاثِرِ

## باب ۲۴: میاژ (رئیتمی بچھونوں) پر بیٹھنے کی ممانعت

(١٢٨٢) نَهَانَارسولُ الله عَلَيْ عَنْ رُكُوبِ الْمَيَاثِرِ قَالْ وَفِي الْحَدِيثِ قِصَّةُ.

تَرْجُجُكُنُهُ: حضرت براء بن عازب ن الله بیان کرتے ہیں، نبی اکرم مَلِّلْظِیَّةً نے میاثر پرسوار ہونے ( یعنی ریشی بچھونوں پر بیٹینے ) سے منع

کیاہے۔

میاثر میٹرة کی جمع ہے اور میٹرة ایک کیڑا ہوتا تھا جو دولت مندقتم کے لوگ اپنی سواری کے اوپر بچھا یا کرتے تھے گھوڑے پرایک نمدہ ہوتا ہے اور ممانعت کی علت اوراس کے برایک نمدہ ہوتا ہے ایک زین ہوتی ہے اور زین کے اوپر میٹرة ہوتا تھا اس سے منع کیا گیا ہے اور ممانعت کی علت اوراس نہی کی وجوہات متعدد ہیں:

- 🛈 سرخ رنگ کی وجہ ہے۔
- ریشم کی وجہ سے کہ مردول کے لیے سرخ رنگ منع ہے اور ریشم پر صاحبین مِیْنَاتیا کے نزدیک میضنا مکروہ تحریمی ہے جبکہ امام صاحب ریشے یا گئی ہے۔
   ریشیا کے نزدیک تنزیبی ہے روایت سے صاحبین کے قول کی تائید ہوتی ہے جس میں ریشم پر بیٹھنے سے ممانعت آئی ہے۔
  - ③ اس میں متنعمین اور مترفین سے مشابہت آتی ہے۔
- بعض حضرات فرماتے ہیں کہ اس میں نازونعم میں پلی ہوئی عورتوں سے مشابہت ہوجائے گی کہ ان کے لیے زین اور کجاوے پر
   خصوصی طور سے میٹرہ بچھانے کا اہتمام کیا جاتا ہے۔

### بَابُ مَاجَآءَ فِى فِرَاشِ النَّبِيِّ عُلَّكُ

### باب ٢٥: نبي اكرم صَلِّنْ عَلَيْهُمْ كَ بستر كابيان

(١٢٨٣) قَالَتُ إِنَّمَا كَان فِرَاشُ النبي ﷺ الَّذِي يَنَامُ عَلَيهِ أَدَمٌ حَشُونُ اللَّهِ عَلَيهِ

۔ تکونچپکٹہ: سیدہ عائشہصدیقہ ٹاٹٹی بیان کرتی ہیں، نبی اکرم مِئلِفِیکا گا وہ بستر جس پرآپ مِئلِفِیکا آپ میل کے تھے چمڑے کا بنا ہوا تھا اور اس میں مجور کی چھال بھری ہوئی تھی۔

#### بَابُمَاجَآءَفِيالْقُمُصِ

### باب۲۶:قميص كابيان

### (١٢٨٣) كَانَ آحَبُ الرِّيَابِ إِلَى النَّبِي ﷺ الْقَبِيْصَ.

تَوْجَعِكُتُهَا: سيده أم سلمه وَالنَّهُمْ بيان كرتى ہيں، نبي اكرم مَالِّنْكُمَّ كِيز ديك پسنديده ترين لباس قبيص تفا۔

### (١٧٨٥) كَانَ اَحَبُ الرِّيابِ إِلَى النَّبِي ﷺ الْقَمِيُصَ.

ترکیجی تبری الله بن بریده اپنی والده کے حوالے سے ،سیده امسلمہ رائین کا یہ بیان کرتے ہیں: نبی اکرم مُرَّا اللَّ لباس قبص تفا۔

(١٧٨٧) كَانَ أَحَبُ الشِّيابِ إلى رَسُولِ اللهِ ﷺ الْقَبِينُ صَ.

تَرْجَجْهَنَهُ: سيده ام سلمه رَقَاتُهُمُ بيان كرتي بين، نبي اكرم مَطَّفَظَةً كالبينديده لباس قميص تها\_

(١٧٨٧) كَانَ كُمُّ يَكِرَسُوْلِ اللهِ ﷺ إلى الرُّسُخِ.

تَرُخْجِهَنُهُ: سیدہ اساء بنت یزید بن سکن انصار بیہ ڈائٹٹا بیان کرتی ہیں، نبی اکرم مَلِّشَیُّئَۃؓ کی تمیص کے بازوآپ کی کلائی تک تھے۔

(١٧٨٨) كَانَ رَسُولُ الله ﷺ إذَا لَبِسَ قَرِيْطًا بَدَا يَمَيَامِنِهِ.

۔ ترکیجی نئب: حضرت ابوہریرہ نٹاٹنے بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُلِّشِیُ کَا جَبِ قبیص پہنتے ہے تو دائیں طرف سے بہننا شروع کرتے تھے۔ تشرفیح: قمص جمع ہے تیص کی اس کو پند کرنے کی وجہ ایک توبہ ہے کہ بیساتر ہے اور شلوار بھی اگر چیساتر ہے مگر وہ اس وقت رائج نہیں تھی۔ دوسری بات سے ہے کہ بھی سے شلوار کا کام لیا جاسکتا ہے جب کہ شلوار قبیص کے قائم مقام نہیں بن سکتی ' دوم قبیص ہاکا لباس بھی ہے اور اس میں سہولت بھی ہے کہ ایک دفعہ پہننے کے بعد بار بارتھامنے کی ضرورت پیش نہیں آتی بخلاف چادر کے اور جن روایات میں حلہ کا احب ہونا ثابت ہے تو وہ باقی چادروں کی نسبت اور جبکہ قمیص سلے ہوئے کیڑوں کی نسبت ہے اور بیض کا احب ہونا باعتبار رنگ کے ہے لہٰذاان روایات میں کسی طرح کا تعارض نہیں ہے۔

#### بَابُمَايَقُولُ إِذَالَبِسَ ثُوْبًا جَدِيْدًا

### باب ٢٤: جب آ دمي نيا كيرُ اپنے تو دعا كرے؟

(١٧٨٩) كَانَ رَسُولُ اللهِ عِلَى إِذَا اسْتَجَدَّ ثُوبًا سِمَا لَه بِالسِّمِهِ عَمَامَةً أُو قَمِيْطًا أَوْرِ ذَاءَثُمَّ يَقُولُ اَللَّهُمَّ لَكَ الْحَهُدُ أنتَ كَسَوْتَنِيْهِ أَسَأَلُكَ خَيْرَةُ وَخَيْرَمَا صُنِعَ لَهُ واَعُوذُ بِكَمِن شَرِّةٌ وَشَرِّمَا صُنِعَ لَهُ.

تَرْجَجْهَ بَهِ: حضرت ابوسعید خدری واثنی بیان کرتے ہیں۔ نبی اکرم مُؤْفِظَةَ جب کوئی نیالباس پہنتے تصے تو اس کا نام لیتے یعنی عمامہ یا قمیص یا تہبنداور پھریہ دعا کرتے۔

"اے اللہ تمام تعریفیں تیرے لئے ہیں، تونے ہی مجھے یہ پہننے کے لئے دیا ہے، لہٰذامیں اس کی بھلائی اور جس بھلائی کے لئے اسے بنایا گیا ہاں کا تجھ بی سے طلبگار مول۔اوراس کے شراورجس شرکے لئے اسے بنایا گیا ہے اس سے تیری پناہ مانگتا ہوں۔" تشریح: پھر نیالباس جعہ کے دن زیب تن فرماتے پھر کیڑے کی خیر سے مراداس کا باقی ہونا یعنی دیر یا ہونا حلال ہونا یاک ہونا اور عندالضرورت والحاجة بہننے میں کام آنا ہے اورجس خیر کے لیے بنایا گیا ہے اس سے مرادوہ ضروریات ہیں جن کے لیے لباس بنایا جاتا ہے مثلاً گرمی سردی اورسترعورت میں مفید ہوتا ای طرح اللہ کاشکر ادا کرنا تواضع کرنا اطاعت کرنا جبکہ شریسے مراد ان امور کے مخالف اورعلس ہیں۔

غرض نیالباس پہنتے وقت اللہ کی حمد وثنابیان کرنی چاہیے اور ہر حال پرشکر گزار رہنا چاہیے اللہ کی طرف سے خیر و بھلائی کی توقع اور دعا کرنی چاہیے اور شر سے پناہ مانکنی چاہیے اپنی حالت پر بھی نازاں نہ ہونا چاہیے اور نہ ہی کسی چیز کو اللہ عز وجل کے سوا قابل بھروسہ ماننا چاہیے۔

#### بَابُهَاجَآءَ فِي لُبُسِ الْجُبِّةِ وَالْخَفَيْنِ

### باب ۲۸: جبه اور موزے پہننے کا ذکر

(١٢٩٠) أَنَّ النبِي ﷺ لَيِسَ جُبَّةً رُومِيَّةً ضَيِّقَةَ الْكُبَّيْنِ.

تَرْجَجْهَنْہِ: حضرت مغیرہ بن شعبہ خالِنْو بیان کرتے ہیں، نبی اکرم مَطَّلِفَظَةً نے رومی جبہ پہنا تھا،جس کی آستینیں نگتھیں۔

(١٢٩١) قَالَ المُغَيرَةُ بُنُ شُعْبَةً آهُلَى دِحْيَةَ الْكَلِيقُ لِرَسولِ اللهِ ﷺ خُفَّينِ فَلَبِسَهُمَا.

ترکنچینہ، حضرت مغیرہ بن شعبہ طالتی بیان کرتے ہیں،حضرت دحیہ کبی طالتی نے نبی اکرم میرانشکی کی خدمت میں دوموزے تحفے کے طور پر پیش کئے، نبی اکرم میرانشکی کی انہیں پہن لیا۔

تشرِنیج: نبی کریم مِرَّافِیکَمَ نِی تنگ آسین والا روی جبه زیب تن فیر ما یا به بعض روایات میں شامیة آیا ہے مگران میں تطبیق آسان ہے کہ شام اس وقت روم کے زیر تسلط تھالہذا دونوں سبتیں صحح ہوئیں پھر جبیا کہ ابواب الطہارة میں حضرت مغیرہ بن شعبہ فالٹنو کی حدیث سے ظاہر ہوتا ہے کہ پہننا تبوک کے سفر سے واپسی پر تھا جب حضرت مغیرہ نے آپ مِرَّافِیکَا آپ کے وضوء کا پانی ڈالا تھا تا ہم اس سے دیگر اوقات میں پہننے کی نفی ثابت نہیں ہوتی ۔ حدیث الباب سے بید سئلہ بھی معلوم ہوا کہ اگر کا فر ہدیہ میں سئے کپڑے دے دو تو ان کا استعال جائز ہے دوسرا مسئلہ بیم علوم ہوا کہ اون موت سے نجس نہیں ہوجاتی ۔ حضرت دحیۃ الکبی ثابتی مشہور صحافی عام طور پر اس میں دال کو کمسور پڑھا جاتا ہے اگر جہاں میں فتے بھی جائز ہے۔

حفور مَطْفَظَةً جب حدیدبیہ سے واپس تشریف لائے توگ ان کوسنہ ۲ ہجری کے آوخر میں ہرقل کے پاس خط وے کر بھیجا تھا جس کاتفصیلی واقعہ بخاری کے شروع میں مذکور ہے ہے وہاں سنہ کے ہجری محرم کے مہینہ میں پہنچے ظاہر یہی ہے کہ بین تھیان بھی ای مرتبہ ہدیہ کئے تھے لہٰذا عارضہ میں ابن العربی ولیٹھیا کا یہ کہن کہ و کان کافورا فقبل ھی یہ محل نظر ہے کیونکہ یہ اس سے کافی پہلے اسلام قبول کر کیے تھے۔ والتّداعلم

#### بَابُ مَاجَآءَ فِي شَدِّالْاَسْنَانِ بِالذَّهَبِ

#### باب۲۹: سونے کے تاروں سے دانتوں کو باندھنا

(١٢٩٢) قَالَ أُصِيُبَ انْفِي يَومَ الْكِلَابِ فِي الْجَاهِلِيَّةَ فَاتَّخَلُثُ انْفَامِن وَّرَقٍ فَأَنْتَنَ عَلَىَّ فَامَرَ فِي رَسُولُ اللهِ ﷺ اَنَ اَتَّخِذَ اَنْفَامِنُ ذَهَبِ.

تر بخچکنې: حضرت عرفجہ بن اسعد من الله بیان کرتے ہیں، زمانہ جاہلیت میں جنگ کلاب کے دن میری ناک کٹ گئ تو میں نے چاندی کی ناک بنوالی پھراس میں سے مجھے بوآنے لگی تو نبی اکرم مُطِلِّفَتِیکَا آنے بدایت کی کہ میں سونے کی ناک بنوالوں۔

باب ۱۳ میں بیمسکہ بیان کیا گیا ہے کہ ضرورت کے وقت مرد کے لیے سونے کا استعال جائز ہے حضرت عرفجہ وہائٹن کی ناک جنگ کلاب (بقنم الکاف) میں کٹ گئ تھی بیز مانہ جاہلیت کا ایک معرکہ تھا اس انہوں نے پہلے چاندی کی ناک بنوائی مگر وہ بد بودار • موجاتی تھی اس لیے نبی سِرافی ان کوسونے کی ناک بنوانے کی اجازت دی (اس طرح سونے کے تاروں سے دانت پرخول چڑھانا بھی جائز ہے اس لیے کہ جاندی کالی پڑجاتی ہے )۔

صاحبین و میں اس حدیث الباب ہے جبکہ امام صاحب فرماتے ہیں کہ سونے میں اصل تحریم ہے جبکہ اباحت ضرورت کے پیش نظر ہے جہاں ضرورت چاندی سے پوری ہوگئ وہاں چاندی پر ہی اکتفاء لازی ہے کیونکہ چاندی کی تحریم ادون واقف ہے۔(کتاب نکراھیہ فصل فی البس جس)

حدیث الباب کا جواب یہ ہے کہ یہاں چاندی سے ضرورت پوری نہیں ہوئی تھی امام طحاوی رایٹیائیے نے جواز کا قول کیا ہے جور فع اختلاف كے ليے كافى ہے۔ (عرف)

### بَابُمَاجَاءَ فِي النَّهْيِ عَنْ جُلُوْدِ السِّبَاعِ

## باب • ۳: درندول کی کھال استعال کرنا جائز نہیں

### (١٢٩٣) أَنَّ النَّبِيِّ عِلَيْ مَلْ عَنْ جُلُودِ السِّباعِ أَنْ تَفْتَرِشَ.

تریخچکنم: ابوالی این والد کابی بیان نقل کرتے ہیں، نبی اکرم مِظَافِظِیَّا نے درندوں کی کھال کو بچھونے کے طور پر استعال کرنے سے منع

حضرت ابوالیلے اپنے والد کا میہ بیان نقل کرتے ہیں، نبی اکرم مُطِّفْظُةً نے درندوں کی کھال استعمال کرنے ہے منع کیا ہے۔ ایک روایت میں بیالفاظ ہیں۔ نبی اکرم مُلِّلْشِیَّا نِی درندوں کی کھال استعمال کرنے کو ناپسندیدہ قرار دیا ہے۔

تشريح: ابوانيح كانام عامريا زيديا زياد إن كوالدكانام اسامه بن عمير إورصحابي بير ابوداؤ دنسائي كالفاظ يهاين: نھی عن لبس جلود السباع والر کوب علیها عند البعض چونک سباع کی کھال دباغت ہے پاکنہیں ہوتی اس لیے استعال ممنوع ہوالیکن جمہور کے نز دیک بید دباغت سے پاک ہوجاتی ہے پھراس نہی کی وجہ متکبرین سے مشابہت اور کثرت استعال صرعونت كاپيدا مونا اور درندول كا ظلاق رؤيله سے بچنا ہے: كها مر فى بأب ماجاء فى جلود الهيتة اذا دبغت.

### بَابُمَاجَآءَ فِي نَعُلِ النَّبِيِّ النَّيْ

## باب اس: نبي اكرم صَلِّنْ اللهُ كَالِين شريفين كابيان

(١٢٩٣) قُلْتُ لِأَنْسِ بْنِمَالِكٍ كَيْفَ كَانَ نَعُلُ رَسُوْلِ اللَّهِ ﷺ قَالَ لَهُمَا قِبَالَانِ.

تَرْجَجِكُنَّهُ: قاده مُناتِّقَة بيان كرتے ہيں۔ بيں نے حضرت انس بن مالك مُثاثِقة سے دريافت كيا۔ نبي اكرم مَطِلطَيَّة كَعلين كيے تھے؟ تو

انہوں نے بتایاان کے دو تسمے تھے۔

#### (١٢٩٥) أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ كَانَ نَعُلاهُ لَهُما قِبَالَانِ.

تَرْجُبِهِ بَنَهِ: حضرت انس مِنْ تَنْهُ بيان كرتے ہيں، نبي اكرم مَلِّانْشِيَّةً كِ نعلين كے دو تسمے تتھے۔

تشرِنيح: قوله نعلالانعل كاشنيه بنعل تسے دار چپل كوبھى كہتے ہيں اور جوتے كوبھى بعض حضرات اس كا اطلاق ہراس چيز پر كرتے ہيں جو ياؤں كوزمين كى رگڑ سے بچائے يہاں تسے دار چپل مراد ہے۔

قولہ قبالان بکسرالقاف قبال کا تثنیہ ہے تسے کو کہتے ہیں مطلب یہ ہوا کہ حضور مُرَافِظَةُ کے چپل جوتے دو تسے والے تھے۔ چونکہ یہاں دوقتم کی روایات ہیں ایک سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ تسے پاؤں کی پشت پر تھے جبکہ دوسری سے معلوم ہوتا ہے کہ انگلیوں کے درمیان ہوتا تھا اس درمیان ہوتے تھے بایں طور کہ ایک ابہام اور ساتھ والی انگلی کے درمیان ہوتا تھا جبکہ دوسراوسطی اور ساتھ والی کے درمیان ہوتا تھا اس لیے کہا جائے گا کہ اس کی صورت یہ ہوتی تھی کہ دونوں تسے انگلیوں کے درمیان سے علیحدہ علیحدہ نکل کر جائے قدم مبارک کی پشت پر جمع ہوجاتے یعنی بندھے ہوئے تھے تاکہ پاؤں کوتھام لیس پھر پشت سے ایک ایک طرف اور دوسرا دوسری جانب واللہ اعلم

### بَابُهَاجَآءَفَىٰ كَرَاهِيَةِ الْمَشِّي فِي النَّعْلِ الْوَاحِدَةِ

## باب ۲ سا: ایک جوتا پہن کر چلنا مکروہ ہے

### (١٢٩٢) لَا يَمُشِي آحَلُ كُمْ فِي نَعُلِ وَاحِلَةٍ لِيُنْعِلُّهُما بَهِيعًا اولِيُحِقَّهُما بَهِيعًا.

ترکیجہ کہا: حضرت ابو ہریرہ ڈاٹنو بیان کرتے ہیں، نبی اکرم مُطِّنْتُ کَا ارشاد فرمایا ہے۔کوئی بھی شخص ایک جوتا پہن کرنہ چلے یا تو دونوں کو پہن لے یا دونوں کوا تاردے۔

شائل تر مذی میں جہاں بیر حدیث آئی ہے تو وہاں واحدۃ کی بجائے واحد کا لفظ تذکیر کے ساتھ آیا ہے چونکہ لفظ نعل مونث ہے لہٰذا شائل کی روایت میں توجیہ کی جائے گی یعنی لفظ نعل کو بمعنی ملبوس لیا جائے گا۔

شارحین لکھتے ہیں کہ یہ نہی تنزیمی ہے تا کہ الگے باب کی روایت سے تعارض پیدانہ ہو۔

اس نهی کی کیا وجہ ہے؟ ﴿ اس سے اعتدال اور توازن بگر جاتا ہے کہ اس طرح چلنے سے ایک پاؤں او نچا ہوجائے گا۔

- اس سے دونوں پاؤں میں یکسانیت نہیں رہے گی کہ ایک تو چپل کی وجہ سے محفوظ رہے گا جبکہ دوسرا زمین سے رگڑ کھا تا رہے گا اور ظاہر ہے کہ اس سے چلنے پر اثر پڑے گا کما ہوا کمشاہد۔
- ① اس طرح چلنا برامعلوم ہوتا ہے اور چونکہ اس سے لوگوں کے تمسخر کا اندیشہ ہے جس سے وہ گنہگار ہوں گے شفقۂ ممانعت فرمائی۔ حافظ راٹیٹیڈ نے فتح میں کھا ہے کہ اس حکم میں باتی لباس بھی داخل ہے یعنی بیدنہ ہونا چاہئے کہ ایک موزہ پہن کر چلے یا ایک آسٹین میں ہاتھ ڈالے یا ایک کندھے پر چادر ڈال کر چلے (جیسے اکثر طلباء رومال ڈالتے ہیں بعض روایات میں خف کی تصریح ہے۔ کما عندا بن ماجہ ومسلم کذا فی التحقۃ )

### بابماجاء فى كراهية ان يتنعل الرجل وهوقائم

## باب ۳۳: کھڑے ہوکر جوتا پہننے کی ممانعت

(١٢٩٧) نَهِي رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ يَنْتَعِلَ الرَّجُلُ وَهُو قَالَمُهُ.

تَوْجَعِكُنُهِ: حضرت ابوہریرہ ٹائٹی بیان کرتے ہیں۔ نی اکرم مُطَّلِّنِیَجَ نے اس بات سے منع کیا ہے کہ کوئی تحف کھڑا ہوکر جوتا ہنے۔

(١٢٩٨) أَنَّ رَسُولُ اللهِ ﷺ خَلِي أَنْ يَّنْتَعِلَ الرَّجُلُ وَهُوَ قَائِمٌ.

ترکیجہ بنہا: حصرت انس ٹٹاٹٹو بیان کرتے ہیں، نبی اکرم مِنَّائِٹِکُؤَ نے اس بات سے منع کیا ہے کہ آ دمی کھڑا ہوکر جوتا پہنے۔ تشریعے: کھڑے کھڑے جوتے پہننے سے ممانعت کی کیا وجہ ہے؟ بعض حضرات نے فرمایا ہے کہ بیان جوتوں کے متعلق ہے جن کے پہننے میں ہاتھ کی مدد کی ضرورت پڑتی ہے جیسے ننگ اور فٹ جوتے یا موزے اور جرابے وغیرہ' باعث تعب ومشقت بھی مع ہذااس میں گرنے کا بھی خطرہ ہوتا ہے اس لئے بیٹھ کر پہننا چاہئے علیٰ ہذا عام چیل یا وہ جوتے جن میں آسانی سے پاؤں داخل ہوتا ہے اس تھم میں داخل نہیں۔

#### بَابُمَاجَآءَ فِي الرُّخْصَةِ فِي النَّعْلِ الْوَاحِدَةِ

## باب سس: ایک جوتا پہن کر چلنے کی اجازت

(١٢٩٩) رُبِّمَامَشٰى النَّبِيُّ عَلَيْهِ فِي نَعُلِ وَاحِدَةٍ.

تَوَجِّجِهَا بَهِ: سيدہ عا كشەصديقە رَا ثَمْنَ بيان كرتى ہيں۔بعض اوقات نبى اكرم مُثَلِّفَظَةَ أيك جوتا پہن كر چلا كرتے تھے۔

(٠٠) أَنَّهَا مَشَتْ بِنَعْلِ وَاحِدَةٍ وهَذَا أَصَحُّ.

تر بنج بنبار مل بن قاسم اپنے والد کے حوالے ہے مسیدہ عائشہ ٹائٹوا کے بارے میں یہ بات قال کرتے ہیں۔وہ ایک جوتا بہن کرچلتی تھیں۔

### بَابُمَاجَاءَ بَأَيِّ رَجُلٍ يَبْدَاءُ إِذَا انْتَعَلَ

## باب۵۳: پہلے کس یاؤں میں جوتا پہننا جاہیے

(۱۰۵۱) اِذَا انْتَعَلَ اَحُنُ كُمْ فَلْيَبْكَا أَ بِالْيَهِيْنِ وَ إِذَا نَزَعَ فَلْيَبْكَا أَ بِالشِّهَالِ فَلْتَكُنِ الْيُهُهُى اَوَّلُهُمَا تُنْعَلُ وَ اَخَرُهُمَا تُنْوَعُ فَلْيَبْكَا أِبِالشِّهَالِ فَلْتَكُنِ الْيُهُهُى اَوَّلُهُمَا تُنْعَلُ وَ اَخَرُهُمَا تُنْوَعُ فَلْيَبْكَا أَ بِالشِّهَالِ فَلْتَكُنِ الْيُهُهُى اَوَّلُهُمَا تُنْعَلُ وَ احْرِينِ بِاوَلِ عَلَى بِهُ الرَّمِ مُطَلِّحُهُمُ اللَّهُ وَمَا يَانِ كُرِ عَلَى بِهُ الرَّمِ مُطَلِّحُهُمُ اللَّهُ اللَّ

تحسین کام میں وہ پہلے ہونا چاہیے جبکہ نسبہ خسیس کا موں میں دایاں پیچھے ہونا چاہیے تو چونکہ لباس پہننا اچھا کام ہے لہذا کوئی بھی لباس پہنتے وقت پہلے دائیں سے شروع کرے جبکہ اتارنا خلاف تستر اور خلاف زینت ہے لہٰذا بائیں سے شروع کرے علی ہذالقیاس۔

### بَابُ مَاجَاءَ فِى تَرْقِيْعِ الثَّوْبِ

## باب ٣١: كيرول مين پيوندلگانے كابيان

(١٤٠٢) قَالَ لِيُ رَسُولُ اللهِ ﷺ إِذَا آرَدتَ اللَّحُوقَ بِي فَلْيَكُفِكَ مِنَ اللَّهُ نُيَا كَزَادِ الرَّاكِبِ وَإِيَّاكَ وَمُجَالَسَةَ الْاَغْنِيَاءِ وَلَا تَسْتَخُلِقِي ثُوبًا حَتَّى تُرَقِّعِينهِ.

تر بخبی نہن سیدہ عائشہ صدیقہ والٹھا بیان کرتی ہیں، نبی اکرم مُطَلِّقَتُمَ نے مجھ سے ارشاد فرمایا۔اگرتم (آخرت میں) میرے ساتھ رہنا چاہتی ہوتو تمہارے لئے دنیا آئی ہی کافی ہوگی جتنا سفر کا زادراہ ہوتا ہے اور خوشحال لوگوں کے ساتھ بیٹھنے سے پر ہیز کرنا اور کسی بھی کپڑے کو پہننا اس وقت تک نہ چھوڑنا جب تک اس میں پیوند نہ لگالو۔

فاع ن الدارول كيساته تعلق كي تين صورتيس بين:

- ① ایک وہ دین کے طالب علم بن کرآپ کے پاس آئیں ہیں آپ ان کی مدارات کریں ان کواپنے سے قریب کریں اور ان کودین سکھائیں بیضروری ہے اور اس میں کوئی ضرر نہیں۔
- وم برابری والا دوستانة تعلق اس کی حدیث میں ممانعت ہے علاء کے لیے یہی شخت مصر ہے اس ذریعے سے شیطان عالم کی راہ مارتا ہے۔
- آ مخاج بن کر مالداروں کے پاس جانا اور ان کی کاسہ لیسی کرنا یہ قطعاً عالم کی شان کے خلاف ہے بہتو بٹس الفقیر علی باب الفقیر ہے (بیرصدیث ان الفاظ سے مشہور ہے گرابن ماجہ میں دوسرے الأمیر ہے الم میں علی باب الفقیر ہے (بیرصدیث ان الفاظ سے مشہور ہے گرابن ماجہ میں دوسرے لفظوں سے ہے)۔

تشریع: حضرت عائشہ مٹائٹیا فرماتی ہیں کہ حضور مُطَلِّنِیکیا نے مجھ سے فرمایا کہ اگرتم مجھ سے (یعنی جنت میں) ملنا چاہتی ہوتو دنیا میں اتنا حصہ تمہارے لیے کافی ہوجائے جتنا ایک مسافر کا توشہ ہوتا ہے اور مالداروں کی ہم شینی سے بچواور کسی کپڑے کواس وقت تک پرانا نہ مجھوجب تک اس میں بیوند نہ لگالو۔

قوله فلیکفك كزاد الراكب چونکه راكب (گهور سوار) راحل اور راجل سے زیادہ تیز ہوتا ہے اس ليے راكب كا ذكر بالخصوص كم زادراہ سے كنابيہ واكر صرف بقتر ركفاف تھوڑ اسالياكرو۔

قولہ وایالے و مجالسة الاغنیاء یہ بات بالکل صحیح ہے کہ اغنیاء کے پاس بیٹھنے سے دنیا کا شوق بڑھ جاتا ہے اور آخرت کی فکر کم یاختم ہوجاتی ہے کمالا تحفی ۔

امام حاكم نے ايك اور حديث كى تخريج كى ہے جو حضرت عبد الله بن الشخير سے مرفوعاً مروى ہے: اقلوا الدخول على الاغنياء فانه احرى الا تزدروانعمة الله.

اغنیاء کے پاس بیٹھنا ہی نہیں چاہیے اگر عند الضرورت ایسی نوبت پیش آتی ہے تو کم سے کم وقت میں اپنا کام کمل کر کے وہاں

ے اٹھنا چاہیے اس کا فائدہ یہ ہوگا کہ عدم انہاک کی وجہ ہے ان کی نمائش والی چیزوں پر رشک کا موقعہ نہیں ملے گا اس طرح آ دمی کو دی ہوئی نعتوں کی ناشکری کا موقع نہیں ملے گا۔

#### بابدخول النبى والله مكة وله اربع غدائر

### باب ٢٧٠: نبي اكرم مُطِلْفَظِيَّةً كا مكه مين داخل مونا

### (١٤٠٣) قَدِمَ رَسُولُ اللهِ مَا الشَّحَةُ مَكَّةً وَلَهُ أَرْبَعُ غَدَا يُرَ.

تو بخیج نتی اگر مرد کے بڑے بال ہوں تو عورتوں کی طرح جو ٹیاں بنانا تو ان کی مشابہت ہے اور جا کر نہیں لیکن اگر آدی ان کی لئیں تشکر فیجے: اگر مرد کے بڑے بال ہوں تو عورتوں کی طرح جو ٹیاں بنانا تو ان کی مشابہت ہے اور جا کر نہیں لیکن اگر آدی ان کی لئیں بنانا تو ان کی مشابہت ہے اور جا کر نہیں لیکن اگر آدی ان کی لئیں بنانے لیعنی چند جھے کر کے ان کو گول کر لے تو رہے جا کر ہے حضرت ام ھانی وزائر فی فیز فیز ماتی ہیں جب فتح کمہ کے دن نبی میز فیز فیز کی جمع ہے بالوں کی لئوں جوڑوں اور چٹیا کے لیے یہ لفظ مستعمل ہے بہاں پہلے معنی مراد ہیں۔

#### بابكيفكانكمام الصحابة؟

## باب ٣٨: صحابه كرام رئ أنتنج كي تو بيال كيسي تقيس؟

## (١٤٠٣) كَانَتْ كُمَّامُرَاصُحْبِرَسُوْلِ اللهِ ﷺ بُطْحًا.

تَرُخِبَهُ بَهُ: حضرت ابو کبشہ انماری مُناتِنُدَ بیان کرتے ہیں، نبی اکرم مُطِّفَظُةً کے اصحاب کی ٹو بیاں سرے ملی ہوئی تھیں (یعنی اُونِجی نہیں ہوتی تھیں )۔

کہام (بالکسر) کہ قد (بالضم) کی جمع ہاں کے معنی ہیں گول ٹوپی اور بطحا، ابطح کی جمع ہے جس کے معنی ہیں چکی ہوئی یعنی صحابہ ٹکٹٹٹٹ کی ٹو بیال سرول سے لگی ہوئی ہوتی تھیں اور آگر کہامہ کھر کی جمع ہے تو اس کے معنی ہیں آسٹین اور اس صحابہ ٹکٹٹٹٹٹ کی ٹو بیال سرول سے لگی ہوئی ہوتی تھیں اور چس کے معنی ہیں چوڑی ہوئی تھیں امام تر مذی واٹٹٹیڈ کے ذہن صورت میں بطح کے معنی ہیں چوڑی یعنی صحابہ کے کرتوں کی آسٹینیں نگٹٹ ہیں ہوتی تھیں بلکہ چوڑی ہوتی تھیں امام تر مذی واٹٹٹیڈ کے ذہن میں بہی معنی ہیں مگریہ حدیث انتہائی درجہ ضعیف ہے۔

#### باب في مبلغ الازار

## باب ٣٩: پائنچ كامقام

(١٤٠٥) أَخَذَرَسُولُ اللهِ ﷺ بِعَضَلَةِ سَاقِي آوُ سَاقَهِ فَقالَ هٰذا مَوْضِعُ الْإِزَادِ فَإِنَ آبَيُتَ فَأَسُفَلَ فَإِنَ آبَيُتَ

#### فَلَاحَقَّ لِلْإِزَارِ فِي الْكَعْبَيْنِ

ترجیکہ: حضرت حدیفہ فیلی بیان کرتے تیں: ہی اکرم میلی فیلے میری (مادی کوٹک ہے یا ٹایدیدالقاظ ہیں) اپنی بیٹرلی کا سخت حصہ بھڑا درارٹر وفروایا۔ یہ تبیندر کھنے کی جگہ ہے اگرتم نیس مانے توشخوں سے نیچے تبیندر کھنے کی جگہ ہے، اگرتم نیس مانے تواس سے تعوز اسانیچے کروئیکن اگر یہ بھی نیس مانے توشخوں سے نیچے تبیندر کھنے کی کوئی معودت نیس ہے۔

یہ حدیث افلی درج کی سیح ہاں ہے ؛ بت ہوا کہ مسنوان طریقہ آ دھی بنڈلی تک لنگی بہنتا ہے اور مخنوں ہے او پر تک جائز ہے ادر مُخنوں سے نیچ بہنتا جائز نہیں۔

#### باب العمائم على القلانس

## باب ۲۰: الويي بريگري باند في كابيان

(١٤٠٢) اَنَّارُكَانَةَ صَارَعَ النَّبِيَ عَلَى فَصَرَعَهُ النَّبِيُ عَلَى فَالَارُكَانَةُ سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ وَلَى النَّبِي عَلَى النَّبِي اللهِ عَلَى النَّبِي اللهِ عَلَى الْفَالِيلِينَ الْمُنْ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ

تَرَجْبَنَدُ: الْحِعْفر مَن مُحَدَن ركاندائِ والدكائِ بيان فَق كرتے بن الرام مُثَلِّقَةٌ مَ كُثَّق كَ اور في اكرم مُثَلِّقَةً ف الله بجهارُ ويا تقاءركاند في يد بات بيان كل ب- من في أكام مُثَلِّقَةً كويدار ثناوفرماتے بوئے منا ب بنارے اور مثر كين ك درميان بنيا دل فرق فون پر مُنامه با ندهنا ہے۔

#### بَابُمَاجَآءَفِى الْخَاتَم الْحَدِيْدِ

# باب اس الوبي كى الكُوشى كا حكم

(404) جَاءَرَجُلُ إِلَى النَّبِيَ ﷺ وعَلَيْهِ خَاتَمْ مِنْ عَدِيْدٍ فَقَالَ مَالِى اَزى عَلَيْكَ حِلْيَةِ اَهُلِ النَّارِثُمَّ جَاءَةُ وَعَلَيْهِ خَاتَمْ قِنْ صُفْرٍ فَقَالَ مَالِى اَجِدُ مِنْكَ رِنَّ الْأصنامِ ثُمَّ اَتَاهُ وَعَلَيْه خَاتَمُ مِنْ ذَهَبٍ فَقَالَ مَالِى اَزى عَلَيْكَ حِلْيةِ اَهُلِ الْجَنَّةِ قَالَ مِنْ اَيِّ شَيْءٍ التَّخَذَة قَالَ وَرِقُ ولَا تَتِبُّهُ مِثْقَالًا.

تَرَجِّهِ ثَنِيَا اللهُ مِن بريده في في الدي يان الله كرتے بين الك فض في اكرم مِلِفَظِ كى خدمت عن حاضر بوااس فيو ب كَ اَنْهُونَى بَهٰ بُونُ تَى، في اكرم مِلِفظَ في فرمايا - كيا وجهب؟ عن تمبارے او پرافی جنم كالباس ديكه ربا بول؟ مجروه فخض آيا تواس في يَسَكَ لَيْ الْأَوْفِى بَهُنَ بُونُ تِي اكرم مِنْ الْفَظِ في ارشاد فرمايا كيا وجهب؟ مجهة تم سے بتوں كي بوآ دى ہے، مجروه فخض آپ كي خدمت میں حاضر ہوا تو اس نے سونے کی انگوشی پہنی ہوئی تھی آنے فرمایا۔ کیا وجہ ہے؟ میں تنہارے جسم پر اہل جنت کا زیور دیکھے رہا ہوں؟ اس نے عرض کی۔ پھر میں کون می انگوشی پہنوں؟ نبی اکرم مَرْائِشَقِیَّ آنے ارشا دفر مایا۔ چاندی کی اور اس میں بھی تم ایک مثقال بور ا نہ کرنا۔

تشویے: عورتوں کے لیے چاندی سونے کے علاوہ اور کسی بھی دھات کا زیور پہننا درست ہے جیسے پیتل گلٹ رانگا وغیر ہ مگر انگوشی (عورتوں کے لیے بھی) سونے چاندی کے علاوہ اور کسی چیز کی درست نہیں اور مردوں کو چاندی کے سواکسی اور چیز کی انگوشی درست نہیں صرف چاندی کی جائز ہے۔

#### بابكراهيةالتختم فىاصبعين

## باب ۲ ۴: دوانگلیوں میں انگوٹھی پہننے کی کراہیت

(٨٠٠٨) نَهَانِي رَسُولُ اللهِ ﷺ عَنِ الْقَسِيِّ وَالْمِيْثَرَةِ الْحَهُرَاءِ وَآنُ ٱلْبَسَ خَاتَمِي فِي هٰذه وفِي هٰذه وأَشَارَ إلى السَّبَابَةِ وَالْوُسُظي.

توکنچکنہا: حضرت علی خالتی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطِلِّنَظِیَّۃ نے مجھے ریشی کپڑا پہننے سے ،سرخ میسرہ استعال کرنے سے اور اس انگلی میں انگوشی پہننے یعنی شہادت کی انگلی اور اس کے ساتھ والی انگلی میں (انگوشی پہننے سے )منع کیا ہے۔

تشریح: بین حدیث اعلی درجہ کی صحیح ہے اور مسلم کی روایت میں حضرت انس بڑھنے فرماتے ہیں نبی سَرِ اَسْتَحَیْجَ اس انگی میں انگوشی بہنا کرتے تھے اور انہوں نے اپنے بائیں ہاتھ کی جھوٹی انگلی کی طرف اشارہ کیا۔ (مشکوۃ حدیث ۴۳۸۹)

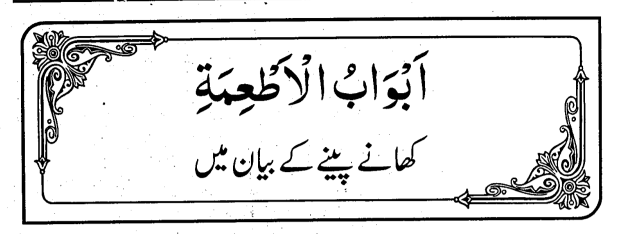
#### بابماجاءفي احب الثياب الى رسول الله الله

باب ٣٣: نبي اكرم مُؤَلِّثُكُانَا كايبنديده لباس

(٩٠٩) كَانَ أَحَبُ الثِّيابِ إلى رسولِ الله عَظْ يَلْبَسُهَا الْحِبَرَةُ.

ترن بخبائه: حضرت انس من النو بيان كرتے ہيں: نبي اكرم مَلِّنْ النَّهُ كَنز ديك پينديده لباس دھاري داريمني ڇادر تقي \_





## کھانے کی اشیاء کے متعلق مختلف ابواب جورسول مَالنظيَّة اسے مروی ہیں

ماقبل ربط: ابواب الاطعمه كوماقبل كابواب سے ربط بيئ كه ماقبل ميں ابو اب اللباس كوبيان فرمايا تھا ظاہر ہے كه لباس وطعام دونوں اہم ضرورتوں ميں سے ہيں حتی كه نفقه زوجہ كے وجوب ميں دونوں كی حيثيت برابر ہے بديں مناسبت ابواب اللباس كے بعد ابواب الاطعمہ كوذكر فرما يا ہے اور لباس كی اہميت كے پیش نظر اس كومقدم كر ديا ہے۔

طیب وخبیث کا فرق ہے؟ کھانے پینے کے سلسلہ میں بنیادی بات طیب وخبیث کا فرق ہے۔

سورۃ الاعراف آیت ۱۵۷ میں نی مُلِنْ النَّامِ کے جواوصاف خمسہ بیان کئے گئے ہیں ان میں ہے:﴿وَ یُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَ یُحَرِّمُ عَلَیْهِمُ الْخَلِیْتَ ﴾ یعنی آپ مِلِنْ النَّیْجَ مُنْ مَیْ وَلُولُول کے لئے طلال کرتے ہیں اور گندی چیزوں کو (بدستور) ان پرحرام رکھتے ہیں۔

مناب فقهاء: كه طيب اورخبيث كي كسوني كيابي عربون كاذوق يا نبي مَرَّاتَ فَيَعَمَّ كاذوق؟

احناف: ذوق نبوی کا اعتبار کرتے ہیں جن کی دلیل حضرت میمونہ وٹاٹیٹا کی مسلم شریف کی حدیث (۱۹۴۸) ہے کہ نبی کریم مُؤَفِّئِکُامِّ نے گوہ کا گوشت نہیں کھایا بلکہ ہاتھ کھینچ لیا تو حضرت فضل بن عباس اور حضرت خالد بن الولید اور ام حفید وڈڈ ٹُٹٹ نے اس کو کھایا گر حضرت میمونہ وٹاٹیٹا نے فرمایا: لا آکل من شبی الا شبی یا کل منه رسول الله ﷺ یعنی میں تو وہی چیز کھاؤں گی جورسول اللہ مُؤَلِّفِکُمْ کھائیں گے۔ چنا نچے انہوں نے گوہ نہیں کھائی، انہوں نے ذوق نبوی کالجاظ کیا۔احناف بھی اس کالجاظ کرتے ہیں اور عقل کا بھی یہی تقاضا ہے، آپ مُؤلِّفِکُمْ کی شریعت ساری دنیا کے لئے ہے۔

عسرض : بدایک ایس بات ہے جس سے بعض حیوانات کی حلت وحرمت کا فیصلہ کرنے میں اختلاف ہو گیا ہے۔ طب بی کراہت: کہایک طبعی کراہت (ناپندیدگ) ہے اورایک کی چیز سے گھن کرنا ہے بعنی نفرت کرنا \_ اقل: مزاح خاصه کا تقاضه موسکتا ہے مگر ثانی کوحلت وحرمت کا معیار بنانا ہوگا ورنہ کوئی معیار باقی نہیں رہے گامثانا نبی مَزَّ اَنْظَیْجَ نے جمعی خرگوش پسندنہیں کیا پیطبعی کراہت تھی ،اس پر حلت وحرمت کا مداریعنی وہ اس سے نفرت کریں تو اس کوحلال قرار وینا مشکل ہے۔

### بَابُمَاجَآءَ عَلَى مَاكَانَ يَأْكُلُ النَّبِيُّ مُالَّكُ

## باب ا: نبي اكرم مُلِلْفَيْكَةَ جس چيز پرر كاكر كھايا كرتے تھے

(١٧١٠) قَالَ مَا أَكُلَ رَسُولُ اللهِ ﷺ عَلى خُوانِ وَ لَا فِي سُكُرَّ جَةٍ وَلَا خُيِزَلَهُ مُرَقَّقٌ قال فقُلتُ لِقَتَادَةً فَعَلامَ كَانُوا يَأْكُلُونَ قَالَ عَلَى هذهِ السُّفَرِ.

تَرْجَعِكُنَم: حضرت انس مُنْافِيْدِ بيان كرتے ہيں: نبي اكرم مُؤَلِّفَيْجَةً نے كبھى بھى" چوكى" پرركھ كرنہيں كھا يا اور نہ ہى كبھى جھولے پيالے ميس کھایا ہے اور نہ ہی آپ کے لئے بھی چیاتی تیار کی گئی ہے۔

راوی بیان کرتے ہیں، میں نے حضرت قادہ مٹاٹنو سے دریافت کیا، پھروہ لوگ کسی چیز رکھ کر کھایا کرتے تھے؟ انہوں نے فرمایا۔عام دسترخوان پر۔

تشرفيح: امام ترمذي وليميد اور دوسرے حضرات محدثين وليميد في ابواب الاطعمه كے تحت مختلف عنوان قائم كر كے امت كوآب مَرْالْفَيْكَامْ کی اتباع کی ترغیب دی ہے۔خصائص کے علاوہ آپ مَلِّفَظِیَّا کی زندگی خواہ اجماعی ہویا انفرادی، قابل اتباع ہے اور حقیقة امت کی کامیا لی و کامرانی کامدار بھی اس پر ہے۔

### خوان کی تفسیر:

ملاعلی قاری رایشین شرح شائل میں فرماتے ہیں سیحے میہ ہے کہ میہ عجمی ہے اس کا اطلاق ہر اس چیز پر ہوتا ہے جو زمین ہے اُو نجی ہواور اس میں پیر لگے ہوئے ہوں۔ابن الفارس نے بھی اس کو عجمی قرار دیا ہے۔مولانا گنگوہی پراٹیٹیائے اس کی تفسیر ایسی چیز کے ساتھ کی ہے جس میں بڑے بڑے پیر لگے ہوئے ہوں جیسے میز۔علامہ عینی را پیٹائیڈ نے فر مایا کہ پیتل وغیرہ کا بڑا طباق جس کے بیتل وغیرہ کی ٹائلیں کگی ہوئی ہوں کہ جس کا طول ایک ذراع ہویہ برتن اتنا بڑا ہوتا تھا کہ اس کو دویااس سے زائد آ دمی اٹھاتے تھے اور بڑے آ دمی کے سامنے رکھا جاتا تھا۔متکبرین کی بیرعادت تھی کہ دہ اس کو سامنے رکھ کر کھانا کھاتے تا کہ سرنہ جھکانا پڑے جیسا کہ شراح حدیث نے بیان کیا ہے۔راوی نے فرمایا کہ آپ مُلِّا ﷺ نے متکبرین کی اس مکروہ عادت کواختیار نہیں فرمایا۔

## خوان يركف نے كاشرى حكم:

متكبرين كاطريقہ ہے۔

#### کھڑے ہوکر کھا نا مکروہ ہے:

عصر حاضر میں جب کہیں کوئی تقریب اور پروگرام ہوتا ہے توفیشن اور رسم ورواج کی وجہ سے کھڑے ہو کر کھانا کھایا جاتا ہے، ٹیبل پر مختلف کھانے اور ڈشیں تیار کر کے رکھ دی جاتی ہیں، لوگ خوب چھینا جھپٹی کر کے آتے ہیں، پلیٹیں پکڑ کراپنی پیند کا کھانا ڈال کر کھڑے ہوکر کھاتے ہیں بوجوہ متعددہ مکروہ ہے کہالا پیغفی علی العاقل۔

ولا خبزله مرقق: خبز: آپ مُرَّالَّهُ اَکِ کے لیے باریک زم روٹی نہیں پکائی گئی۔ قاضی عیاض مِلَّیْلُ کہتے ہیں کہ مرقق سے مراد میدہ وغیرہ کی روثی یا چپاتی ہے۔ علامہ ابن اثیر مِلِیُّلُ نے بھی یہی بیان کیا ہے کیونکہ میدہ گیہوں کا ہوتا ہے اور گیہوں اس زمانہ میں قلیل تھا نیز آٹا چھانے کے لیے چھلنیاں بھی نہیں تھیں چنانچہ ایک روایت میں ہے کہ ایک صحابی وٹاٹو نے فرمایا کہ ہم لوگ یونہی جو کے آئے میں چونک مار لیتے اور ای طرح گوندھ لیتے تھے اور ہمارے یاس چھلنیاں نہیں تھیں۔

علامدابن التین کہتے ہیں کہ اس سے مراد پراٹھے یا کیک ہیں چونکہ اولاتو اس زمانہ ہیں اتی وسعت ہی نہیں تھی۔ دومرے یہ کہ وہ مالداروں کے کھانوں میں استعال ہوتے ہیں۔ نیزیہ چیزیں اکثار طعام کا بھی سبب ہیں اس لئے آپ مِرَّاتُ عَنِیْ نِے اس سے پر ہیز فرمایا ہے۔

فقلت لقتادة ... الخ اس کے قائل یونس ہیں۔ یعنی جب راوی نے یہ بیان کر دیا کہ آپ مِرِّاتُ مِیْرُ فیرہ پر کھانا تناول نہیں فرماتے سے ظاہر ہے کہ کھانا معظم چیز ہے اس کوتو زمین پر رکھانہیں جاسکتا تو پھر کس چیز پر رکھ کر کھایا کرتے سے تو راوی نے جواب دیا کہ ان کھانا عام چر سے کہ کھانا معظم چیز ہے اس کوتو زمین پر رکھانہیں جاسکتا تو پھر کس چیز پر رکھا کہ کھانا معظم چیز ہے اس کوتو زمین پر رکھانہیں جاسکتا تو پھر کس چیز پر رکھا کہ کھانا معظم چیز ہے اس کوتو زمین پر رکھانہ اس کا گھانا عام چر ہے کہ دستان ہوا تا ہے ہوئی ہوتان کیا جاتا ہے ، علامہ اس سے مراد میز ہے ، جو کھانے کے لیے استعال ہوا کرتے سے ، لغات میں اس کا تر جہ عموماً مطلق وستر خوان کیا جاتا ہے ، علامہ عینی راٹیے فرماتے ہیں کہ 'خوان' تا ہے کا ایک بڑا طباق ہوتا تھا ، اس کے نیچے تیائی کی طرح پائے ہوتے سے ، اسے کم از کم دو بندے اللہ اللہ التی ہوتے سے ، اس کم از کم دو بندے سے ، اس پر مشکر اور عیش وعشرت والے کھانا رکھ کر کھایا کرتے ہے۔

(۱) "سكوجة": (سين، كاف، اور را، پرپيش اورجيم پرزبر كے ساتھ) يه فارى زبان كالفظ ہے، اس كے معنى ہيں طشترى، چيو ئی ركالى، چينى وغيرہ كی طشترى، اس كى جمع ہے سكارج۔ سفو: (سين پرپيش اور فاء پرزبر كے ساتھ) يہ جمع ہے جس كا واحد سفو لا ہے اور سفرہ دراصل اس كھانے كو كہتے ہيں جو مسافر اپنے ساتھ كسى چمڑے ميں لپيٹ كر لے جاتا تھا اب اسكا استعال مطلق وسترخوان يا چمڑے كے دسترخوان ير ہوتا ہے۔

### بَابُهَاجَآءَ فِي أَكُلِ الْأَرْنَبِ

### باب ۲: خرگوش کھانے کے بارے میں جو کچھ منقول ہے

(اكا) اَنْفَجْنَا اَرُنَبًا مِمَرِّ الظَّهْرَانِ فَسَلَى آضَابُ التَّبِيِّ عَلَيْهَا فَأَذَرَ كُتُهَا فَأَخَنُتُها فَأَتَيْتُ مِهَا اَبَاطَلُحَةً فَلَا يَحَمَّوُ وَقِ فَبَعَثَ مَعِي بِفَخْلِهَا او بِوَرِ كِهَا إلى النبِيِّ مَا الشَّافَةُ فَأَكَلَهُ قَالَ قُلْتُ أَكَلَهُ قَالَ قَلِلهُ. ترجیجتی: حضرت انس می النو بیان کرتے ہیں"مر الظهر ان" کے مقام پر ہم لوگ ایک فرگوش کے پیچیے گئے نبی اکرم مَؤْسِنَا آج کے اصحاب اس کے پیچھے بھاگے میں اس تک پہنچ کیا اور میں نے اسے بکڑ لیا میں اسے لے کر حضرت طلحہ خاٹنو کے پاس آیا انہوں نے ایک سخت پتھر کے ذریعے اسے ذبح کیا اور اس کی دورانیں یا دوسرینیں میرے ذریعے نبی اکرم مُؤَلِّنْتِيَّةً کی خدمت میں جمجوا نمیں تو آب مُلِّنْظُيَّةً نِهُ الْبِينِ كَعَالِيا۔

تشرِنیح: فبعث معی بفخنها او بور کها لفظ او شك كی دجه سے ہے جورادی كوپیش آیا ہے مگر حضرت گنگوہی رائیل فرماتے ہیں کمکن ہے فخن اور ور ك دونوں كو كے كر بھيجا ہواور راوى نے بعض روايتوں ميں ورك كا اور بعض ميں فخذ كا ذكر كر ديا\_

## خرگوش كاشرى علم:

والعمل على هذا عندا كثر اهل العلم

امام ترمذی والیطیئے نے حسب عادت اکل ارنب کے بارے میں فقہاء کا اختلاف نقل کیا ہے اور دوقول نقل کئے ہیں۔ دومذہب ہیں: 🛈 جمہور کے نز دیک خرگوش کھانا جائز ہے۔

- ② عمرو بن العاص بڑاٹنے اوران کے بیٹے عبداللہ اور عبدالرحلٰ بن الي ليلی اور عکرمہ بڑاٹنے اکل ارنب کو مکروہ قرار دیتے ہیں۔ حب مبور کے دلائل: 1 حدیث باب جمہور کی دلیل ہے کہ خرگوش کا گوشت حلال ہے کیونکہ اس میں ہے کہ آپ مِرَافِيَّ اَنْ ا قبول فرما یا اگریدحرام یا مکروہ ہوتا تو آپ مُطِّلْتُ اِسے ہر گز قبول ندفر ماتے۔
- امام بخاری ریشین نیاب الهبه میں اس روایت میں مزید یہی روایت کیا ہے: قلت واکله؟ قال واکل منه وقبله آپ مَطْلَفْظُةً نے اسے کھایا اور قبول فر مایا۔
  - ③ سنن نسائی میں حضرت ابو ہریرہ خاتی ہے روایت ہے کہ آپ مَالِّنْ اَنْ اَنْ اَلَٰ مِن اَلَٰ اَلَٰ اَلَٰ اَلَٰ اِلْ
- عضرت عمار بن یاسر واثن سے روایت ہے کہ ایک شخص آپ مَطْفَظَةُ کے پاس خرگوش لایا تو آپ نے اسے کھانے کا حکم دے دیا ال محض نے عرض کیا کہ میں نے اس کا خون دیکھا ہے تو آپ سَرِ اَنْ اِنْ اِنْ اِن سے کوئی فرق نہیں پڑتا لہا۔ زا اسے كھالو۔(تحفۃ الاحوذ ي40/00)

قاتلین کرا ہت کے ولائل: جولوگ اکل ارنب کو مروہ تجھتے ہیں انہوں نے مختلف روایات سے استدلال کیا ہے۔

- ① روايت خزيمه فتالنوبن جز قلت يأرسول الله عظي ما تقول في الارنب. (اخرجه ابن ماجه) جمس كا حاصل بدكه آپ مَ النظيَّةَ سے جب راوی نے بوچھا تو آپ مَالِنْظَيَّةُ نے فرما یا کہ نہ میں کھا تا ہوں اور نہ حرام قرار دیتا ہوں۔
  - دوم عبدالله بن مغفل ثالثینه کی روایت جس کے الفاظ لا آکلها ولا احر مها بین \_ (افر جدالطبرانی)
  - الجرير بن انس تناشئ النبي عن الارنب فقال لا أكلها انبئت انها تحيض. (افرج عبد الرزاق)
- عبدالله بن عمرو نظفة كي روايت جس كے الفاظ جئي بہا الى رسول الله ﷺ وانا جالس فلم يا كلها ولم ينه عن اكلهاوز بمرانها تحيض بين (اخرجه ابوداور)

#### روایات کراہت کے جوابات:

جواب ①: ان میں سے اکثر روایات متعلم فیہ ہیں جیسا کہ عینی اور ابن ججر بیشانیا عسقلانی اور دیگر شراح نے تصریح کی ہے۔

جواب @: يدروايات طِت پردال بين چونكه آپ مِرَّالْفَيَّةَ كافرمان لا احرمه عين دليل علت ب\_

**جواب ③:** اوپرپیش کی گئیں روایات میں صراحة وارد ہوا: لعدینه عنها واحر باکلها که آپ مِرَّاتِشَيَّةَ نے منعنہیں فرمایا بلکہ صحابہ نئ لَیُّغُ کوکھانے کا حکم فرمایا۔

انھا تدھیٰ: اس کے بارے میں حضرت گنگوہی والٹی فرماتے ہیں کہ یہاں ادماء کا معنی حیض نہیں ہے بلکہ اسالت دم ہے اور مطلب سیہ ہے کہ اس کا گوشت تو سراسرخون ہی ہے کیونکہ جتنی باربھی اس کو دھویا جاتا ہے تو اس سے خون ہی نکاتا ہے یہاں تک کہ دھوتے دھوتے اس کوختم بھی کیا جاسکتا ہے تو گویا بیدم مسفوح کے مشابہ ہو گیا اگر چپشریعت نے اس کوخون تسلیم نہیں کیا ہے بلکہ عرف کا اعتبار کرتے ہوئے اس کوگوشت قرار دیا ہے۔

امام رافعی ولٹینیڈ نے امام ابوحنیفہ ولٹینیڈ سے ایک روایت حرمت کی نقل کی ہے مگر علامہ عینی ولٹینیڈ فرماتے ہیں کہ بیغلط ہے ہمارے حفیہ میں کسی سے بھی عدم جواز مروی نہیں ہے اور نووی ولٹینیڈ نے بھی امام اعظم ولٹینیڈ سے حرمت کی روایت غلط نقل کی ہے چنانچہ امام کرخی ولٹینیڈ نے فرمایا: لحدید واجمیعا باسا باکل الازنب.

# مسائل مستنط

حدیث پاک سے مختلف مسائل معلوم ہوئے۔

- ① شكاركواس كى جگه سے بھڑكانے اور اس كا پيچها كرنے كا جواز بشرطيكه مصالح دينيه فوت نه ہوں: والا قدور د من اتبع الصيد غفل۔ (افرجه ابوداؤدوالنه ائى)
  - شکار کااس شخص کی ملکیت میں ہو جانا جواس کو پکڑے خوامہ شکار کو بھڑ کانے والے اور بھی ہوں۔
    - ③ شکار کے ہدیہ کرنے اور شکاری کی طرف سے ہدیہ قبول کرنے کا جائز ہونا۔
  - ④ عظیم المرتبت شخص کی خدمت میں معمولی چیز کا ہدیہ پیش کرنا بشر طیکہ بیمعلوم ہو کہ اس سے ناراض نہیں ہوگا۔

## خر گوش کے خاصیات

خرگوش جانوروں میں سب سے بزدل کثیرالشہوت جانور ہے۔علامہ دمیری وغیرہ نے نقل کیا ہے کہ اس کی مؤنث کو چش آتا ہے جس جس طرح دیگر بہت سے حیوانات کو چیش آتا ہے۔علامہ دمیری کہتے ہیں کہ خرگوش کی ایک شم الی بھی ہے جو ایک سال بذکر اور ایک سال مؤنث رہتی ہے۔ فسیحان القادر علی کل شیء بقراط کہتے ہیں کہ اس کا گوشت گرم اور خشک ہے پیٹ کے لیے صفائی کا ذریعہ ہے اور پیشاب کثرت سے بہانے والا ہے اور اگر رات کو بستر پر پیشاب کرنے والے کو اس کا گوشت کھلایا جائے تو اس کے لیے نہایت نافع ہے۔ بری خرگوش کا بھنا ہوا د ماغ ایسے رعشہ کے لیے مفید ہے جو کسی بیاری کی وجہ سے پیدا ہو گیا ہواس کے خون کو بطور سرمہ استعال کرنے ہے آئکھوں کے اندر بال نہیں اگتے۔

لعنات: انفج يدلفظ باب انعال سے بمعنى باہر نكالسنا۔ مو الظهران يه مكه مرمه ك ثال جانب تقريبا سوله ميل ك فاصلے پرایک نخلتانی علاقہ ہے، جہاں تھوڑی بہت آبادی بھی ہے، وہاں سے مکہ مکرمہ میں سبزیاں لائی جاتی ہیں، مکہ کےلوگ سیرو تفریح کے لیے دہاں جاتے ہیں، آجکل اس جگہ کو وادی فاطمہ کہاجاتا ہے جو کہ ترکی عہد کی فاطمہ نامی ایک مالدارعورت کی طرف منسوب ہے۔ (حیات الحیوان ۱۰۸۱)

مروة (ميم پرزبراورراكيسكون كساتھ)

### بَابُهَاجَآءَفِيُ أَكُلِ الضَّبّ

## باب ۳: گوہ کھانے کے بارے میں جو پچھ منقول ہے

(١٤١٢) أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ سُئِلَ عَنْ أَكُلِ الضَّبِّ فَقَالَ لَا أَكُلُهُ وَلَا أَحَرَّمُهُ.

تونجیکن، حضرت ابن عمر ثالثنا بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُثِلِّنْ ﷺ ہے گوہ کھانے کے بارے میں دریافت کیا گیا تو آپ مُلِنْ ﷺ نے فرمایا: نەتومىل اسے كھاتا ہوں اور نەبى حرام قرار دىيا ہوں۔

تشریح: ضب کاشری حکم: مذاهب فقهاء: دوقول ہے: ① حضرات ائمه ثلا نداسحاق بن را ہویداور ظاہر بیہ جواز کے قائل ہیں۔

②حضرات احناف اس کو کروہ قر اردیتے ہیں۔

قائلین کراہت احناف کے ولائل: ① حضرت عائشہ وہائٹھا کی روایت انه اهدی للنبی ﷺ ضب فلمریا کله فقامر عليه سائل فارادت عائشة رايكان تعطيه فقال لها اتعطيه مالا تاكلين - (افرج الطاوى)

"حضرت عائشہ وہ النون کی روایت ہے کہ نبی کریم مَرِ النفیجة کوایک گوہ ہدیے میں دی گئی آپ مِرَ النفیجة نے نہیں کھائی ایک سائل کھٹرا ہوا میں نے اُسے دینے کا ارادہ کیا آپ مَالِنْظَيَّةَ نے فرمایا کیا تو وہ چیز دے رہی ہے جوتو خوزنہیں کھاتی۔" اس روایت سےمعلوم ہوتا ہے کہ آپ مَالِّشَا ﷺ نے خود اپنے لئے اور دوسروں کے لیے اکل ضب کومکر وہ سمجھا ہے۔

- عديث عبد الرحمان بن حسنة قال نزلنا ارضا كثيرة الضبات (الحديث) وفيه انهم طبخو امنها فقال النبي على المقمن بني اسرائيل مسخت دواب في الارض فأخشى ان تكون هذه في كفوها قال الحافظ سند كاعلى شرط الشيخين - (اخرجه ابوداؤد وابن حبان والطحاوى واحمد) - مذكوره بالاروايت معلوم مواكه كوه کی صورت پربن اسرائیل کی ایک قوم مسوخ ہوئی ہے۔
- حضرات فقہاء کرام ﷺ نے فرمایا کہ کسی قوم کا کسی جانور کی صورت پر سنخ ہونا اس جانور کے خبیث ہونے کی علامت ہے۔ چنانچہ حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی را ایکیا نے فر مایا کہ جانوروں کی حرمت کے بارے میں بیجی دیھنا چاہئے کہ آیا اس کی

صورت پر کسی قوم کامنے ہوا ہے یا نہیں جیسے بندروخزیر ہے اگر چیقوم مسوخ کی نسل باتی نہیں رہتی (کما ور دفی الحدیث) مگر اس جانور کی صورت پرمنے ہونا بہر حال اس کے خبث کی علامت ہے۔ تویقیناً بیر خبیث جانور ہے نیز وہ حشرات الارض میں سے ہونے کی بناء پر بھی خبیث ہے اور بنص قرآن و یحد هر علیه هد الخبائث گوہ حرام ہونی چاہئے۔

حب مبور کے ولائل: جمہوران تمام روایات سے استدلال کرتے ہیں جن میں صراحتا یا اشارة گوہ کھانے کا ذکر ہے:

- ① عن ابن عباس رضى الله عنهما عن خال بن الوليد رسي انه دخل مع رسول الله وسي الله وسي الله و ا
- ایگروہ روایات ہیں جن میں لا الکہ ولا احر مہ وارد ہے یا آپ مَرِّاتُشَکِیْمَ کے سامنے دستر خوان پر گوہ کھانے کا ذکر ہے جیسا کہ امام تر مذی رایٹی نے حضرت ابن عباس والین سے نقل فر ما یا ہے۔ان جملہ مذکورہ بالا روایات سے ثابت ہوتا ہے کہ آپ مَرِّاتِشِکَیْمَ نے کہ آپ مَرِّاتِشِکَ اَبِ مَرِّاتِ مِرَّاتِ مِرَّاتِ مِرَّاتِ مِرَّاتِ مِرَّاتِ مِرَّاتِ مَلِّاتِکُیْمَ نے کھانے کی اجازت دی یا آپ مَرَّاتِ مُول نے دوسرول نے دستر خوان پر کھائی ہے۔لہذا معلوم ہوا کہ اس کا کھانا جائز ہے۔

### ضب كالوحب دورسالت كي كوابي دين!

حضرت عمر فاروق و التي سے روایت ہے کہ نبی کریم مُراَفِیکَا اَ ہے صحابہ و کا اُلگا میں تشریف فرما سے کہ قبیلہ بنوسلیم کا ایک اعرابی آیا یہ فحض گوہ کا شکار کر کے اسے ابنی آسٹین میں رکھ کر گھر لے جارہا تھا تا کہ اسے بھون کر کھالے جب اس نے صحابہ مختالت کی جماعت کو دیکھا تو پوچھا کہ یہ ججوم کس کے پاس جمع ہو گوں نے بتایا کہ یہ اجتماع اس شخص کے آس پاس ہے جو نبوت کا دعویدار ہے۔ چنانچہ پھر وہ حضور مُراَفِیکَا آ کے قریب آگیا اور لوگوں کو مشقت میں ڈالدیا، کہنے لگافت م ہے لات و عزکیٰ کی (اے محمد) نہیں جنا عورتوں نے ایسا کوئی انسان جو آ کیے مقابلے میں میرے نز دیک زیادہ مبغوض اور قابل نفرت ہواور اگر جھے اس بات کا اندیشہ نہوتا کہ اہل عرب مجھے جلد باز کہیں گے تو میں تجھے قل کر کے سب لوگوں کو خوش کر دیتا ہہ یہ بودہ گوئی من کر حضرت عمر فاروق مونائوں نے خصور اگر مُرافِق کی آئی کہیں اسے قل کر دوں؟ نبی کریم مُرافظ کی آئی ارشاد فرمایا نہیں اے اگر م مُرافظ کی آئی کہیں میں نبوت کا مستحق ہوتا ہے۔

پھروہ اعرابی نبی کریم مَالِّشَیُّةَ کے سامنے آیا اور کہا کہ لات اورعزی کی قشم میں آپ پر اس وقت تک ایمان نہیں لاؤں گا جب تک کہ بیا گوہتم پرایمان نہ لے آئے بیا کہ کراس نے وہ گوہ اپنی آسٹین سے نکال کرحضور مُؤْفِظَةٌ کے سامنے چھوڑ دی اور کہا کہ اگر بیا گوہ تم پرایمان لے آئے تو میں بھی تم پرایمان لے آؤں گا۔

نی کریم مَرِّشَطِیَّةً نے اسے آواز دی پاضب! اے گوہ! آپ کی آواز س کر نہایت ہی واضح اور قصیح زبان میں اس نے جواب دیا جس کوسب لوگ بھی من رہے متھے۔ (اس گوہ نے بیہ جواب دیا)

لبيك وسعديك يازين من وافى القيامة: (مين ماضر مون، آپ خوب خوشحال اور خوش نصيب مون، اے قيامت میں آنے والے تمام لوگوں کی زینت ) پھر آپ مُطِفِّئِ ﷺ نے اس سے فر مایا:

من تعبدياضب؟ (اے گوہ! تم كس كى عبادت كرتى مو)؟ گوه فے جواب ديا:

"الذى فى السماء عرشه، وفى الارض سلطانه، وفى البحرسبيله، وفى الجنة رحمته، وفى النارعن ابه" " میں اس ذات کی بندگی کرتی ہوں،جس کاعرش آ سانوں میں ہے،جس کی سلطنت زمینوں میں ہے،جس کے بنائے ہوئے راستے سمندر میں ہیں،جس کی رحمت جنت میں ہے اور جس کا عذاب جہنم میں ہے۔"

انت رسول رب العالمين، وخاتم النبيين، وقدا فلح من صدقك، وقدخاب من كذبك.

" آپ پروردگارعالم کے رسول اللہ خاتم الانبیاء مُرَافِّنِ ہیں،جس نے آپ کی تصدیق کی وہ کامیاب رہا،اورجس نے آپ کو حِمْلًا يا وه نا كام موا\_"

اس اعرانی نے کہا: اپنی آنکھوں سے معجز سے کا مشاہدہ کرنے کے بعد اب میں کسی اور چیز کی پیروی نہیں کروں گا، چنانچہ گوہ کا جواب سنکراس نے اسلام قبول کرلیا، اور کہا اللہ کی قشم میں جس وقت آپکی خدمت میں حاضر ہوا تھا، تو میرے نز دیک روئے زمین پر کوئی بھی آپ سے زیادہ مبغوض نہیں تھا، اور اب آپ میرے نز دیک میری جان اور میری اولا دیے بھی زیادہ محبوب ہیں ، اور حقیقت بیہے کہ میرے جسم کا رواں رواں ظاہر و باطن سے آپ کا دلدادہ ہو چکا ہے، میں اس بات کی گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے سوا کوئی عبادت کے لائق نہیں،اور ریر کہ آپ اللہ کے رسول برحق ہیں۔حضور مَلِّنْظِيَّةً نے فرمایا: تمام تعریفیں اس اللہ کے لیے ہیں جس نے تجھے اس دین کی ہدایت دی، جودین کہ غالب ہے،مغلوب نہیں ہوتا، اللہ تعالیٰ اس دین کونماز کے بغیر قبول نہیں فرماتے ، اور نماز کوقر آن کے بغیر قبول نہیں فرماتے ، اس اعرابی نے کہا کہ پھر مجھے قر آن سکھا دیجئے ،حضور مَلِّنْفِئَةً نِے اس کوسورہ فاتحہ اورسورہ اخلاص سکھا دی ، اعرابی نے کہا: اے اللہ کے رسول مَالِشَيْئَةِ اور بھی سکھا دیجئے ، کیونکہ مختفر سے مختضر اور طویل سے طویل کلاموں میں بھی میں نے اس سے بہتر کوئی کلام نہیں سنا،حضور مُطَّنْظَیَّةً نے فرمایا کہ بیہ پروردگار عالم کا کلام ہے،کوئی شعرنہیں ہے،للہذا جب توسورہ اخلاص ایک مرتبہ پڑھ لے گا تو گویا تو نے ایک تہائی قرآن پڑھ لیا، اور جب تو اسے دومرتبہ پڑھ لے گا تو گویا تو نے دو تہائی قرآن پڑھ لیا، اوراگر تین مرتبہ اسے پڑھ لیا تو گویا پورا قرآن مجید پڑھ لیا۔اعرابی نے کہا: ہمارامعبود کس قدر اچھاہے کہ تھوڑا ساعمل قبول کر کے اسکا ڈھیروں ڈھیر ثواب دیتا ہے، پھر حضور اکرم مَالْشَیْجَ نے اس سے پوچھا کہ تمہارے پاس مال و دولت ہے؟ اس نے بتایا کہ پورے قبیلہ بنوسلیم میں مجھ سے زیادہ تنگدست کوئی نہیں ہے، نبی کریم مِنَلِّنْ عَنَیْ نے صحابہ کرام ٹن اُلَیْم کو کھم دیا کہ اس کی مالی امداد کریں، چنانچہ حضرات صحابہ ٹن اُلَیْم نے اسے مال دیا اور مال دینے میں خوب فراخد لی کا مظاہرہ کیا۔

حضرت عبدالرحمٰن بنعوف نواٹنی نے کہا کہ میں اسے اللہ کی رضا کی خاطر دس ماہ کی گا بہن اذفنی دیتا ہوں جواس قدر تیز رفتار ہے کہ آگے والے کو یالیتی ہے اور پیچھے والا بھی کوئی اس کونہیں بکڑ سکتا، یہ وہی افٹنی ہے جوغزوہ تبوک کے لیے بھیجی تھی، اس پر نبی کریم مَطِّلْتَظِیَّةً نے ارشا دفر ما یا کہتم نے جو بچھ دیا ہے اسے بیان کر دیا ہے، اور اس کے عوض اللہ تعالی جوتم کوعطا فر مائے گا میں اس کو بیان کروں؟ حضرت عبدالرحمٰن بنعوف مُناتِحَة نے عرض کیا! حضور بیان فرما دیجئے ،آپ مَطِلْفَظَةَ نے فرمایا: تم کواسکے بدلے میں ایک ایسی انٹنی ملے گی جوشانداراور کشادہ بڑے موتی کی طرح ہوگی جس کے پاؤں سبز زمرد کے اور گردن (یا آئکھیں) زردز برجد کی ہوں گی،اس پرایک کجاوہ ہوگا،جس پر باریک اورموٹاریشم ہوگا، بیاونڈی تنہیں بل صراط پر سے آٹکھوں کوخیرہ کردینے والی بجل کی مانند لے کر گزرجائے گی،اس دن جوبھی تجھے دیکھے گاوہ رشک کرے گا( کہ کاش پیفنیلت مجھے بھی حاصل ہوتی )،حضرت عبدالرحمٰن بنعوف مُثاثِمُة نے عرض کیا (اے اللہ کے رسول ﷺ کی میں راضی ہوں۔ پھروہ اعرابی حضور مَرَّالْفَقِیَّۃ کے پاس سے اٹھ کر باہر نکلے تو ان کی ملاقات قبیلہ بنوسلیم کے ان ہزار گھوڑ سوار اعرابیوں سے ہوئی ، جن کے پاس ایک ہزار تلوار اور ایک ہزار نیزے تھے، اس مومن اعرانی نے ان سے دریافت کیا کہ کہاں جارہے ہو؟ انہوں نے جواب دیا کہ ہم اس شخص (حجوٹے نبی) کوفل کرنے جارہے ہیں،جس نے ہارے معبودوں کو غلط قرار دیا،مؤمن اعرابی نے کہا کہتم ایسا ( یعنی قبل ) نہ کرو، میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے علاوہ کوئی معبود نہیں اور بیر کہ محمد اللہ کے رسول ہیں، تو ان لوگوں نے کہا کہ اچھاتم بھی صابی ہو گئے ( یعنی اپنے آباؤ واجداد کے دین کوچھوڑ کر دوسرا دین اختیار کرلیا) تو پھر انہوں نے اپنا پورا قصدان لوگوں کو سنایا، قصد سنکر سب لوگوں نے کلمد طیبہ پڑھا اور مشرف با سلام ہو گئے۔اس حیرت انگیز وا قعہ کاعلم جب حضور مَلِّفَظِیَّةً کو مواتو آپ نے ان سب کا چادر سے استقبال کیا پھروہ اپنی سوار یول سے اتر آئے ، اور ان كى زبان پريكلمه جارى تفا: لا الله الالدمحد رسول الله ،عرض كيا اے الله كے رسول! ہمارے لئے كياتكم ہے؟ حضور اكرم مَطْفَيْكَةَ نے ان کو تھم دیا کہ آپ لوگ حضرت خالد بن ولید کے جھنٹرے کے نیچ جمع ہوجاؤ، آپ کے زمانہ مبارک میں قبیلہ بنوسلیم کے ان ہزارلوگوں کے علاوہ اتنی بڑی تعداد میں ایک ساتھ پھر تبھی نہ عرب میں لوگ ایمان لائے اور نہ عجم میں (بیفنیلت ای قبیلے کے ان ہزار لوگوں کو حاصل ہوئی ہے)۔

# خاصیات گوه

الضب: بفتح الضاد المعجمة وتشديد الباء برى جانور ب-مؤنث كے ليضبة آتا ہے اور جمع ضاب واضب آتى ہے۔ اس كوفارى ميں سوس مار اور ہندى ميں گوه يونانى زبان ميں انفوطانس كہتے ہيں يہ قد ميں بلى سے چھوٹا جانور ہے اوراس كى دم انتهائى جھوٹى ہوتى ہے اوراس كارنگ زردى اور سياہى كے درميان ہوتا ہے۔ ديار عرب ميں بيجانوركثير الوجود ہے۔

علامہ دمیری والٹیلئ کہتے ہیں کہ یہ جانور پانی نہیں پتا اور سات سوسال سے زائد زندہ رہتا ہے (کہا قالہ ابن خالویہ) چالیس دن میں ایک قطرہ پیٹاب کرتا ہے اس کے دانت الگ الگنہیں ہوتے بلکہ ملے ہوئے ہوتے ہیں اور بھی نہیں گرتے گری اور

بھٹ میں جگہ دیتی ہے تا کہ جب کوئی شکاری اس کو پکڑنے کے لیے ہاتھ بڑھائے تو بچھواس کوڈس لے اس کی طبیعت میں نسیان اور بھٹکناہے اس وجہ سے بیا پنا بھٹ کس پھر یا ٹیلہ کے پاس بناتی ہے تا کہ آتے جاتے نہ بھولے کبوتر جیسے انڈے دیتی ہے جن کی تعداد ستر سے بھی زائد ہوتی ہے اور جب انڈے دینے کا ارادہ کرتی ہے تو زمین میں گڑھا کھودتی ہے اور اس گڑھے میں انڈا دے کرمٹی ملا دی ہے اور روز اندان کوسیق رہتی ہے۔ حتیٰ کہ چالیس دن میں بچینکل آتا ہے۔ اس کی کنیت ابوحسل ہے بکسر الحاء وسکون السينواللامر

# بَابُهَاجَآءَ فِیۡ اَکُلِ الضَّبْعِ

## باب م: بجو کھانے کے بارے میں جو کچھ منقول ہے

(١٤١٣) قُلْتُ لِجَابِرٍ ٱلضَّبْعُ صَيْدٌ هِي قَالَ نَعَمُ قَالَ قُلْتُ اكْلُهَا قَالَ نَعَمُ قَالَ قُلْتُ لَهُ آقَالَهُ رَسُولُ اللهِ ﷺ

ترجیج بنها: ابن ابوعمار مظافر بیان کرتے ہیں میں نے حضرت جابر طافن سے در یافت کیا۔ کیا بجو شکار ہے؟ انہوں نے جواب دیا۔ جی ہاں! میں نے دریافت کیا، کیا میں اسے کھاسکتا ہوں؟ انہوں نے جواب دیا۔ جی ہاں میں نے دریافت کیا، کیا یہ بات نبی اکرم مَا اَسْتَعَامَهُمُ نے ارشادفر مائی ہے؟ انہوں نے جواب دیا جی ہاں۔

(١٤١٧) سَأَلْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ عَنْ آكُلِ الضَّبُعِ فَقَالَ آوَيَأْكُلُ الضَّبُعَ آحَدٌ وسَأَلْتُهُ عَنِ النِّيثُبِ فَقَالَ آوَيَأْكُلُ النِّأنُبَ آحَدُّ فِيُهُ خَيْرٌ.

ترجیکی: حضرت خزیمہ بن جزء مٹالٹو بیان کرتے ہیں میں گنے نبی اکرم مَلِّسِیَّا ہے بجو کھانے کے بارے میں دریافت کیا تو آپ مَرِ النَّهِ الْمَايا-كوكي فخص بجو كهاسكتا ہے؟ ميں نے آپ سے ،، بھيٹريا، كھانے كے بارے ميں دريافت كيا-تو آپ نے فر ما یا - کیا کوئی ایسا محض بھیڑ ہے کو کھا سکتا ہے،جس میں بھلائی موجود ہو؟

**مٰدا ہب نقہب ء: بجو کا شرعی حکم:** ① امام شافعی ، احمد بن حنبل بُئِيَاتَيَّا ، اسحاق بن راہو بیہ کے نز دیک کھانا جا ئز ہے نیز ظاہر ریبھی اس کے قائل ہیں۔

② جمہورامام ابوحنیفہ ریلٹیمیڈ اکل ضبع کی حرمت کے قائل ہیں اور جمہورعلاء کا مسلک بھی یہی ہے۔اورامام ما لک ریلٹیمیڈ ادلہ کے تعارض کی بناء پر کراہت کے قائل ہیں۔

حب مبورقاتلین حرمت کے دلائل: ﴿ حبان ولينيو بن جزء کی روايت كد حبان بن جزء نے اپنے بھائی خزيمه سے نقل كيا ہے وہ کہتے ہیں کہ میں نے آپ مُرافِظَ اِسے بحو کھانے کے بارے میں پوچھا تو آپ مُرافِظَةً نے فرمایا کیا بجوکوبھی کوئی آ دمی کھا تا ہے (جس

میں خیر ہو) بیروایت بجو کھانے کے عدم جواز پرصراحة وال ہے۔ (رواہ الترمذی)

- ② وہ اثر جوسعید بن المسیب راٹٹیا سے احمد بن حنبل راٹٹیا ، اسحاق بن راہویہ اور ابویعلی وغیرہ نے اپنی اپنی سند کے ساتھ نقل کیا ہے۔ کہ سعید بن میب بن ٹنٹو سے بوچھا گیا کوئی قوم بحوکھاتی ہے؟ انہوں نے کہاان اکلھا لا پھل اس وقت ابن میب راتیا کے پاس ایک بوڑھا شخص بیٹھا ہوا تھا۔اس نے بیان کیا کہ مجھ سے عبداللہ نے بیان کیا کہ میں نے ابوالدرداء وٹاٹھ سے یہ کہتے موے سا: نهی رسول الله ﷺ عن اکل کل ذی خطفة و نهیبة و عجشهة و کل ذی ناب من السباع. عبد الرزاق والشيئ نے بھی اپنی مصنف میں اس کے قریب قریب بطریق سفیان توری ابن مسیب والٹیا کا بیقول نقل کیا ہے۔معلوم ہوا کہ ابن مسیب راشیلا نے بجو کے کھانے کو حلال نہیں فرمایا بھران کا بیقول ابوالدرداء شاشور کی بیان کردہ روایت سے مؤید بھی ہو گیا کیونکہ بحوهملة ورجانور باورآپ مُلِلْفَيَّةَ في السي جانوركوكهاني سيمنع فرمايا بـ
- ③ آيت شريفه ﴿ وَيُحرِّمُ عَكَيْهِمُ الْخَبَيِثَ ﴾ (الاعراف: ١٥٧) كمسلمانول كون مين خبيث جانور حرام كيے كتے بين اور بجواخبث الحیوانات ہے کیونکہ بیانسان کے گوشت اوراس کےخون کابہت عاشق ہے حتی کہ قبر کھود کر مردار انسان کو بھی کھالیتا ہے۔ کما مرالبذااس كے ضبيث مونے ميں كيا شك ہاس ليے بحوآيت كتحت داخل ہے اوراس كا كھانا حرام ہے۔

قاتلین اباحت کے دلائل: جوحضرات بجوکھانے کومباح قرار دیتے ہیں انہوں نے مختلف روایات سے استدلال کیا ہے۔

- عدیث باب جس کا حاصل ہیہ ہے کہ راوی نے حضرت جابر ن ٹاٹھ سے بجو کے شکار ہونے اور اپنے کھانے کے بارے میں یو چھا تو حضرت جابر ٹراٹٹو نے مثبت جواب دیا اور جب راوی نے یوچھا کہ کیا آپ مُلِّنْ ﷺ نے یونہی فرمایا ہے تو اس پر بھی حضرت جابر من الله نعم فرمایا معلوم مواکه بجوکا کھانا جائز ہے۔
  - عاكم نے حضرت جابر اللہٰ اللہ سے مرفوعاً نقل كيا ہے كہ آپ مِراللہٰ فَا فَا فَا الضبع صيدو جزالا كبش مسن ويؤكل ـ "بجوشكار ہے اوراس كے قل كرنے كى جزاءايك سال والامينٹرھاہے اور بجوكو كھايا جاسكتا ہے۔"
- قال الحاكم هو صيح اسنادا وذكر هابن السكن في صيحه قال الترمني سالت البخاري عنه فقال انه حدایث صحیح. بدروایت جواز اکل ضبع پرصری وال ہے۔
  - ③ حضرت سعد من الله کے بارے میں امام شافعی والیٹیلا اور دیگرمحد ثین نے نقل کیا ہے کہ وہ بجو کھایا کرتے تھے۔

**جواب:** روایات دونو ل طرح کی ہیں بعض سے حلت اور بعض سے حرمت معلوم ہوتی ہے اور قاعدہ ہے کہ ادلہ کے تعارض کے وقت احتیاطاً حرمت کوتر جیح دی جاتی ہے۔لہذا دلائل احناف راجح ہوں گے۔

الضبع: ضبع بفتح الضادوضم الباء ابن الانبارى اورابن مشام يُكَتَنَيًّا كَبَّ بين كداس كاطلاق اسم جنس مونى كى وجه سے مذکر ومؤنث دونوں پر ہوتا ہے۔ دوسرا قول بیہ ہے کہ مؤنث کے لئے ضبعانة اور مذکر کے لئے ضبعان بولتے ہیں۔ مذکر کی جمع ضاعین اورمؤنث کی ضبعانات آتی ہے۔اورضاع کا اطلاق مثل سباع کے ذکر ومؤنث دونوں پر ہوتا ہے (کہا قاله الجوهری) ضبع كالفغيراضيبع بتقديم الياء المثناة على الباء الموحدة آتى بيرايك جانور بجس كوبندى زبان من بحوكت

#### بحو کے خاصیات اور عائبات:

سیجانورائیک سال مذکراورایک سال مؤنث رہتا ہے۔علامہ جاحظ ، زخشری و لیٹیا اور قرو نی و لیٹیا نے بی بھی نقل کیا ہے کہ بی حالت ذکورۃ میں حالمہ ہوتا ہے اور حالت انوخت میں بچہ جتا ہے۔علامہ ابن الصلاح اور ارسطاطالیس وغیرہ ہے بھی ای طرح منقول ہے۔ یہ جانورانسان کے گوشت اور خون کو بہت زیادہ پند کرتا ہے اور اتناعاش ہے کہ قبر سے مردہ کو نکال کر کھا لیتا ہے اور سوتے ہوئے آدی کے سرے نیچے گڑھا کھود کر اس کا خون پی لیتا ہے نہایت فسادی جانور ہے جانور پر عالب آنے کی کوشش کرتا ہے اور جمافت میں مشہور ہے اگر بچو اور جھیڑیا بحریوں کے دیوڑ میں بول تو بکریاں محفوظ رہتی ہیں کیونکہ بیدونوں ایک دوسرے کے دفاع میں مشغول رہتے ہیں جتی کہ اہل عرب سے دعامنقول ہے اللہ حد ضبعاً و ذکبا ای اجمعها بحکی چربی تکھے نے کے زہر کے لیے دافع ہے اور اس کی اپنے قاطع شہوت ہے اور اس کے بت سے بنا ہوا سرمہ آسموں کے پانی اور اس کی ظامت کے لیے دافع ہے اور اس کی کھال کی چھانی میں بڑج جوال جائے تو اس کی کھال کی چھانی میں بڑج جوال جائے تو جواد کے اثر سے اور نظر سے حفاظت رہتی ہے نیز اس انگوشی کا پانی مسور شخص کو پلانے سے جادو کا اثر ختم ہوجاتا ہے۔ جوشخص اس کی خون کو پینے سے وساوس ختم بیاں در اس کی آش کھون کو پینے سے وساوس ختم بیاں در اس کی آش کو نیل نے سے جادو کا اثر ختم ہوجاتا ہے۔ جوشخص اس کی زبان اپنے پاس رکھے تو کتے اس کو نہیں بھونکیں گے چنانچہ چور رات کو ایسا ہی کرتے ہیں اور اس کے خون کو پینے سے وساوس ختم ہوجاتے ہیں۔

**تعسبیر:** اگرکوئی شخص بجوکوخواب میں دیکھے تو بیراس کے کا شف اسرار ہونے کی علامت ہے اور وہ لا یعنی باتو ن میں مبتلا ہے نیز اس کی ملا قات کسی کمینی ذلیل عورت سے ہوگی۔علامہ ارطامید روس کہتے ہیں کہ اس کوخواب میں دیکھنا دھوکہ دینے کی علامت ہے اور جو شخص خواب میں اس پرسوار ہواس کو بادشا ہت ملے گی۔

### بَابُمَاجَآءَفِىٰ ٱكُلِ لُحُوْمِ الْخَيْلِ

### باب ۵: گھوڑے کا گوشت کھانے کے بارے میں

(١٤١٥) أَطْعَمَنَا رَسُولُ اللهِ ﷺ كُومَ الْخَيْلِ وَنَهَانَا عَنْ كُومِ الْحُمْرِ.

تَوَجِّجَائِم، حضرت جابر طَالِنُونَهِ بِيانِ كرتے ہيں، نبي اكرم مِّلِلْفَيَّةِ نِهِ جميں گھوڑوں كا گوشت كھلا يا ہے اور آپ مِّلِلْفَيَّةِ نِهِ جميں گدهوں كا گوشت كھانے سے منع كيا ہے۔

مذاہب فقہ اء: گھوڑے کے گوشت کا حکم؟ گھوڑے کا گوشت کھانے کے بارے میں فقہ اءکرام پڑتائیں کے درمیان اختلاف ہے۔ ① شافعیہ، حنابلہ، حنفیہ میں سے امام محمد اور امام ابو پوسف رحمہا اللہ کے نز دیک گھوڑے کا گوشت بغیر کسی کراہت کے حلال ہے، ان حضرات کا استدلال حدیث باب سے ہے، جس میں آپ مِظِ الفِظِیَّا آنے صحابہ مِن اُلْذِیُ کو گھوڑوں کا گوشت کھلایا۔

احناف، ما لکیرے ولائل: 🛈 سنن ابوداؤر میں حضرت خالد بن ولید بن اٹنوز کی روایت ہے،جس میں وہ فر ماتے ہیں کہ نبی کریم مَلِّفَظَیْجَۃَ

نے گھوڑے، خچراور گدھے کا گوشت کھانے سے منع فر مایا ہے۔

صاحب ہدایہ فرماتے ہیں کہ اللہ تعالی نے انسانوں کو بطور احسان جتلانے کے فرمایا: ﴿ وَالْخَیْلُ وَالْبِغَالُ وَالْجَمِیْدَ لِتَوْکَابُوهَا وَ نِیْنَةً اللہ اللہ تعالی نے گوڑے ، نچر اور گدھوں ، کے صرف دومنافع ذکر فرمائے ہیں، ایک سواری اور دوسرازینت، اگران کا کھانا حلال ہوتا تو ضرور اللہ نعالی اسے بھی ذکر فرمادیتے کہ گھوڑا حلال ہے، اور جب ذکر نہیں فرمایا توبیاس بات کی دائے دلیل ہے کہ گھوڑا حلال ہے کہ گھوڑا حلال نہیں ہے۔

فائك :الدر المغتار ميں علامه حسکفی نے اسكی تصریح كی ہے كہ امام صاحب نے اپنی وفات سے تین دن قبل حرمت كے قول سے رجوع كرليا ہے۔

بہرحال اب حنفیہ کے ہال فتو گی اس پر ہے کہ گھوڑے کا گوشت صرف مکروتنزیبی ہے،اور یہ کراہت اس کے نجس ہونے کی وجہ سے نہیں ہے بلکہ اس کے اعزاز واکرام کی وجہ سے ہے کیونکہ وہ جہاد کا ایک اہم آلہ ہے۔ (تحفۃ الاحوذی: ۲۰۱۵) الحنیل: گھوڑوں کی جماعت کو کہا جاتا ہے اس کا من لفظہ کوئی واحد نہیں ہے جیسے قوم، رہط اور نفر کا کوئی مفرد نہیں مطلقاً لوگوں کی جماعت پران کا اطلاق ہوتا ہے۔ گر ابوعبیدہ مزان کے ہیں کہ بیمؤنث ہے اور اس کا مفرد خاکل ہے اس کی جمع خیول آتی ہے کہ اس کی تقفیر خبیل آئی ہے۔

خیل کی وجہ تسمید: یہ ہے کہ وہ اپنے چلنے میں مٹک کر اور جھوم کر چلتا ہے اس وجہ سے اس کوخیل کہتے ہیں۔اس کی کنیت ابو شجاع ،ابو مدرک ،ابومضلی ابوالمضمار اور ابوالمنجی ہے۔

#### محورے کی فضیلت:

صحیح بخاری میں جریر بن عبداللد و الله و الل

ای طرح بعض روایات میں ہے کہ اللہ تعالی نے جب گھوڑے کو پیدا کیا تو دیگر مخلوقات کے ساتھ گھوڑے کو بھی آ دم عَلاِئل کے سامنے پیش کیا اور تھم ہوا کہ میری مخلوق میں سے جس چیز کوتو پسند کرے تو حضرت آ دم عَلاِئل نے گھوڑے کو پسند کیا اللہ تعالی نے فرمایا: اخترت عزائ وعزول لگ. یعنی تونے اپنے اور اپنی اولا دے لیے عزت کی چیز کو پسند کیا ہے۔

سب سے پہلے گھوڑے پرحضرت اساغیل علاِئلا نے سواری کی درنہ اس سے پہلے یہ وخشی تھا۔ چنا نچہ آپ مِرَّاتُ عَلَیْ آ نے فرمایا: اد کبوا الخیل فیانھا میراث ابیکھ اسماعیل علیہ السلام یعنی گھوڑے کی سواری کرویہ تمہارے باپ اساعیل علاِئلا کی میراث ہے۔ (رواہ انکیم التر ذی عن ابن عباس تالیم)

#### 

یہ جانور بعض خصائل ، کرم ، شرافت نفس ،علو ہمت میں انسان کے مشابہ ہے۔اس کا گوشت قاطع ریاح ہے۔اگرعورت برذون

۔ گوڑے کا خون پی لے توبھی حاملہ نہ ہوگی۔ای طرح اگر کوئی عورت گھوڑی کا دودھ پی لے اور وہ نہ جانتی ہو کہ گھوڑی کا دودھ پی رہی ہے اور پھراس کا شوہراس سے مجامعت کرے تو وہ حاملہ نہ ہوگی۔

#### بَابُمَاجَآءَفِى لُحُوْمِ الْحُمُر الْأَهْلِيَّةِ

## باب: ان روایات کے سلسلہ میں جو پالتو گرھوں کے گوشت کے بارے میں وارد ہوئی ہیں

(١٤١٦) نَهْى رَسُولُ اللهِ ﷺ عَنْ مُتْعَةِ النساءِزَ مِنْ خَيْبَرَوعِنْ كُوْمِ الْحَمِرِ.

تو پہنٹما: حضرت یحیٰ بن سعیدانصاری مخاتیء ،حضرت مالک بن انس مخاتیء کے حوالے سے زہری کا یہ بیان نقل کرتے ہیں ، زہری والیتیاء نے اس حدیث کوعبداللہ اور حسن مخاتی ہے روایت کیا ہے جو امام محمد بن علی مخاتی کے صاحبزادے ہیں انہوں نے اس روایت کو اپنے والد کے حوالے سے حضرت علی مخاتیء کے حوالے سے روایت کیا ہے۔ نبی اکرم مُطِلِّشِیَکَیَّ فی نزیر کی جنگ کے موقع پرخواتین کے ساتھ متعہ کرنے اور یالتو گدھوں کا گوشت کھانے سے منع کیا تھا۔

(١٤١٤) أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ حَرَّمَ يَوْمَ خَيْبَرَ كُلَّ ذِي نَابٍ مِنَ السِّبَاعِ وَالْمُجَشَّمَةِ وَالْحِمَارِ الْإِنْسِيّ.

ترکیجینی: حضرت ابو ہریرہ ٹاٹنو بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَطَّنْظِیَّا نے غزوہَ خیبر کے موقع پرنو کیلے دانتوں والے درندوں کا گوشت کھانے اور جانور کو باندھ کراس پرنشانے بازی کرنے اور پالتو گدھوں کا گوشت کھانے سے منع کیا ہے۔ تشریعے: متعداور ننخ متعد کی تحقیق بمع دلائل باب فی نکاح المتعد گزر چکی ہے۔

### روافض کے ہال متعب کامعتام:

شیعہ کے نزدیک متعہ ایک عظیم عبادت ہے، ان کا یہ عقیدہ ہے کہ اگر کوئی آ دمی ایک مرتبہ متعہ کرتا ہے تو اس کا درجہ حضرت حسین و کا ٹیٹو کے برابر ہوجاتا ہے۔ اور جو تین مرتبہ متعہ کرلے تو اس کا درجہ حضرت علی مواتا ہے۔ اور جو تین مرتبہ متعہ کرلے تو اس کا درجہ حضرت علی مواتا ہے ، اور جو چار مرتبہ متعہ کرلے تو اس کا درجہ حضرت علی مواتا ہے ، اور جو چار مرتبہ کرلے اس کا درجہ (نعوذ باللہ) حضورا کرم میر تو میر مرتبہ متعہ کرلے تو اس کا درجہ حضرت علی مواتا ہے ، اور جو چار مرتبہ کرلے اس کا درجہ (نعوذ باللہ) حضورا کرم میر قطرہ کے برابر ہوجا تا ہے۔ اور کہتے ہیں کہ متعہ کرنے والا جب متعہ کے بعد عسل کرتا ہے تو دوران عسل گرنے والے قطرات میں ہر ہر قطرہ سے فرشتہ پیدا ہوتا ہے اور وہ اس متعہ کرنے والے کے لیے معفرت اور درجات کی بلندی کی دعا کرتا رہتا ہے۔ متعہ کی یہ فضیلت خود ان کی کتابوں میں درج ہے۔

### حلت متعه پرروانض كااستدلال:

قرآن مجيد كي سورة النساء كي آيت (نمبر ٢٢) سے استدلال كرتے ہيں:

﴿ فَهَا اسْتَمْتَعُتُمْ بِهِ مِنْهُنَ فَأْتُوْهُنَّ أَجُوْرَهُنَّ فَرِيْضَةً ۚ وَلَاجُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيْمَا تَرْضَيْتُمْ بِهِ مِنْ بَعْلِ الْفَرِيْضَةِ ۚ النَّالَةُ كَانَ عَلِيْمًا صَكِينًا ﴾ (الناء:٣٠)

" اس لیے جن عورتوں سے تم فائدہ اٹھاؤ انہیں ان کا مقرر کیا ہوا مہر دے دو اور مہر مقرر ہو جانے کے بعدتم آپس کی رضا مندی سے جو طے کرلو، اس میں تم پر کوئی گناہ نہیں، بے شک اللہ تعالی علم والا حکمت والا ہے۔" "استهتاع" كے لفظ سے شيعه حضرات نكاح متعه كااور" اجور هن "سے اجرت كا اثبات كرتے ہيں۔

نيز حضرت ابي بن كعب اور حضرت عبدالله بن عباس تفتألنهُ كي قرأت ميس ﴿ إِنَّى ٱجَدِلِ صَّسَتَّى ﴾ (لقمان:٢٩) كويا كماس ميس اجل (مدت) متعه اوراجرت تینول چیزوں کا ذکر ہے،اس کا نام''متعہ'' ہے لہٰ ذامتعہ کا ثبوت قرآن مجید میں موجود ہے لیکن روافض کا بیان کر دہ مفہوم درست نہیں ہے،اس کاضیح مفہوم یہ ہے کہ جبتم ان حلال عورتوں میں ہے کسی کے ساتھ نکاح کرلواوراس کے بعد استمتاع یعنی نکاح کے بعد صحبت ومباشرت اور از دواجی تعلقات قائم کرلوتو پھراس کا پورامهرادا کرو، فها استمتعت حد سے کسی نئی چیز کاحکم نہیں دیا جارہا بلکہ بیسابقه کلام سے متعلق ہے، اور اس کا تتمہ ہے، لہذا اہل تشیع کا میکہنا کہ اس سے نکاح متعد کا اثبات ہے، درست نہیں ہے۔

اور "منهن" کی ضمیر منکوحه ورتول کی طرف لوث رہی ہے، اور "اجورهن "سے مہر مراد ہے، کیونکه "اجد" کالفظ قرآن مجید کی روسرى آيت مين مهرك ليے استعال موا ہے۔ جيسے ﴿ فَانْكِحُوهُنَّ بِإِذْنِ ٱهْلِهِنَّ وَ اَتُّوهُنَّ أَجُورَهُنَّ ﴾ (الناء:٢٥)ال مين بالاتفاق اجرے مہر مرادے ،اس لیے زیر بحث آیت میں بھی اجرے مہر ہی مراد ہے۔

اور حضرت عبداللہ بن عباس ن اللہ اور حضرت ابی بن کعب مثالیء کی قرات سے شیعہ کا استدلال اس لیے درست نہیں ہے کہ وہ قرات شاذہ ہے،جس سے استدلال نہیں کیا جاسکتا۔

### المسنت والجماعت كنزديك نكاح متعد حرام ب

اس پر كتاب الله ،سنت رسول الله مَا الله م اَزْوَاجِهِهُ اَوْ مَا مَلَكُتُ اَيْمَانُهُمْ ﴾ (المومنون:١) اورظام بجن سے منع كيا كيا ہے وہ نة تو زوجه كے تحت واخل ب زوجين كے احکام جاری نہ ہونے کی وجہ سے مثلاً تھکم وراثت اور نہ ہی ملوکہ کے تحت داخل ہے پس بیدداخل ہے ﴿ فَمَينِ ابْتَعْلَى وَدَآءَ ذَلِكَ ﴾ (المومون: ٤) ك تحت اس ليحرام بيكن بايس بمه حد جارى نه بوگى اس ليے كه حدود شبهات كى وجه سے ساقط بوجاتى بيس ممكن ہے متعه كرنے والے کواس کاعلم نہ ہو۔

سوال: بيآيت كريمة رآن كي دوسورتول ميس بسوة مؤمنون ادرسورة معارج ادربيددونول كليسورتين بين ادرمتعه كي حرمت من ے میں غزوہ خیبر کے موقع پر ہوئی ہے اگر آیتوں میں متعہ کو داخل کریں گے تو مطلب ہوگا کہ متعہ حرام ہو گیا ہجرت سے پہلے حالانکہ احادیث ہےمعلوم ہوتا ہے کہن 2 ھیں متعہ کی حرمت ہوئی فکیف الاستدلال ایہا الجمھود؟

**جواب:** اکثر آیات کے اعتبار سے کمی ہیں لیکن بعض آیات مدنی ہیں اور ایسا ہوتا ہے کہ اکثر آیات کی وجہ سے سورۃ کمی ہوئی ہیں ،، حافظ جلال الدين سيوطي والشيئاني في تصريح كى ہے كه بيسورتين جميع آيات كى بين البذايہ جواب دينا سيح نہيں۔

جواب: اگر مان لیا جائے کہ تمام آیات کی ہیں تو پھر جواب یہ ہے کہ بعض اوقات ایبا ہوتا ہے کہ احکام پہلے نازل ہوتے ہیں اور آ یتیں بعد میں نازل ہوتیں ہیں جیسے وضو کا تھم اورا یہے ہی اس کاعکس بھی ہوتا ہے کہ آیتوں کا نزول پہلے اور تھم بعد میں ۔ جياس كي نظير ﴿ لاَ يَصُدُّكُمْ مَّنْ صَلَّ إِذَا اهْتَكَ يُتُمْ ١٠٤ (المائده:١٠٥) ابو بكر وَالتَّهِ في ما ياس آيت برعمل كرف كا وقت نبيس آيا

بیاں وفت جب بالکل مایوں ہوجائے کہ بیتلیغ قبول نہیں کریں گے بیآ یت پہلے نازل ہوئی تھم بعد میں۔

نيز استدلال اى مين بندنيين ديكر آيات بهي دال بين مثلاً: ﴿ أَلاَّ تَعْدِ لُوْا فَوَاحِدَةً أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْهُ ١٠٠١ن ﴾ (النهاء:٣) جب جور کا خوف ہوتو ایک حرہ یامملو کہ سے نکاح کرلواس سے معلوم ہوا کہ بوقت خوف احد الامرا تین جائز ہے یا نکاح یامملو کہ اس سے معلوم ہوا کہ حالت عدم جور میں بھی اباحت منحصر ہے احد الامرین میں زوجہ ہو یامملو کہ ہواور متعہ والی عورت نہ زوجہ ہے نہمملو کہ اور زوجیت والے احکام جاری نہیں ہوئے۔

حدیث علی دلیل نمبر ۲: حدیث علی نهی عن المهتعه: امامت کے قائل حضرات حضرت علی نظیم کومقتری مانتے ہیں کم از کم ان ہی کی بات مان لوویسے بھی وفی الباب کے تحت احادیث کثیرہ قدر مشترک تواتر ہے جو کہ حرمت متعہ دال ہیں۔

دلیل نمبر سا: امت کا اجماع ہے اس کی حرمت پر سوال ابن عباس نظافیٰ کا ابتداء اختلاف تھا۔

جواب: ترمذی میں موجود ہے کہ ان کا رجوع ثابت ہے اب بیکہنا کہوہ متعہ کے قائل تھے بید عی ست گواہ چست والی بات ہے۔ **دلیل نمبر ۴:** درایت کامقتفی بھی یہی ہے کیونکہ مقاصد نکاح متعہ سے پورے نہیں ہوتے مثلاً توالد تناسل وراثت بیہ مقاصد پورے تہیں ہوتے۔

#### متعه کی حرمت کب ہو گی ؟

اس میں مختلف روایات ہیں ترمذی کی روایت میں ہے کہ خیبر کے موقع پر اور بعض روایات میں ہے کہ فتح مکہ کے موقع پرغزوہ اوطاس،غزوہ حنین،عمرة القضاء حجة الوداع ان تمام کے بارے میں روایات موجود ہیں؟

**جواب:** غزوہ خیبراورعمرة القصناء کا زمانہ قریب تریب ہے قرب کی وجہ سے بعض نے عمرة القصناء اور بعض نے غزوہ خبیرُ نقل کردیا ہاتی غزوه اوطاس اورغز وه حنین ادر فتح مکه کاسفرایک ہے اس لیے غزوہ اوطاس کی طرف منسوب کردیا البتہ ایک روایت غزوہ تبوک کی بھی ہے وہ ضعیف ہے اورایک ججۃ الوداع کی بھی ہے وہ مؤول ہے اصل تقابل دوراویتوں میں ہےغز وہ خیبراور فتح مکہ والی۔

ت**طبیق 🛈:** نسخ دومرتبہ ہوا ہے پہلے اباحت تھی خیبر میں نہی ہوئی پھر فتح مکہ میں تین دن کے لیے اباحت ہوئی پھر دوبارہ نسخ ہو گیا زیادہ ہے زیادہ کنخ مرتین لازم آئے گا اور وہ جائز ہے۔

تعبیق ©: غزوہ خیبر کے موقع پرتحریم ہوئی ہے جیسے میتہ اور خزیر کی تحریم ایسے ہی بیتحریم ہوئی لیکن حالت اضطرار کے ماسواء میں حالت اضطرار میں میتہ اورخنزیر پرمباح ہوجا تا ہے۔ پھر فتح کمہ کے موقع پرتحریم بالکلیہ ہوئی نہ حالت اختیار میں اباحت باقی رہی اور نه ہی اضطرار میں۔

ت**ظیق ③:** یہ ہے کہاصل نہی غز وہ خیبَر کے موقع پر ہو کی لیکن بعض صحابہ نٹائینے کوعلم نہ ہواانہوں نے یہ بچھ کر کہ ابھی شخ نہیں ہوا اس لیے فتح مکہ کے موقع پر انہوں نے پھراس کا ارتکاب کیا پھر حضور مَالِّشَقِیَّۃ نے اعلان کر دیا کہ متعہ حرام ہے جنہوں نے پہلے سنا نہیں تھا انہوں نے سمجھا کہ انشاء تحریم ہے حالانکہ بیہ اشاعت تحریم تھی یہی اعلان مختلف مواقع پر کیا اور یہی تاویل ہے جمۃ الوداع

متعه بالمعنی المعروف مجمی مباح ہوا ہی نہیں: حضرت شاہ صاحب النيئا فرماتے ہیں کہ متعه بالمعنی المعروف بھی مباح ہوا ہی نہیں چہ جائیکہ

اس کا ننخ ہوا ہو باتی احادیث میں جو سنخ کا ذکر ہے بیایک خاص شم کا نکاح تھا بیز مانہ جاہلیت میں ہوتا تھا اس کا ذکر حدیث ابن عباس ٹنائیز میں ہے کہ اگر کوئی آ دمی سفر میں ہوتا وہ کسی جگہ تھمرتا تو کھانے پینے کے لیے سازوسامان کی حفاظت کے لیے کسی عورت سے نکاح کرلیتا اور دل میں یہ ہوتا کہ ضرورت پوری کرنے کے بعد طلاق دیدوں گا زبان سے تلفظ نہ ہوتا ابتداء اس کی گنجائش تھی بعد میں اس بھی سنح ہو گیا۔

لعنات: الحمد الاهلية: حرحارى جمع ہاوراس كى جمع حمير اور احمرہ بھى آتى ہے مؤنث كے ليے حمارة مستعمل ہے ذكركى كنيت ابوصابر ،ابوزياد اورمؤنث كى ام محود ،ام تولب ،ام حبش ،ام نافع ،ام وجب ، اهليه بمعنى انسيته (كما ورد في الرواية اخرجه، البخاري ) ضد الوشية جس كے معنى پالتو كے ہيں۔ ذى ناب: كيلى والا جانور، اس سے وہ تمام جانور مراد ہيں جن كے تندوتیز شکاری دانت ہوتے ہیں ، اور انہی دانتوں ہے وہ چیر پھاڑ کرتے ہیں اور شکار کرتے ہیں جیسے بھیٹریا ،شیر ، چیآ اور بلی وغیرہ۔ المهجشهة: (ميم پرپيش،جيم پرزبراورتاء پرتشديداورزبر) وه جانور جي گونٺ کر مارديا جائے يا وه جي زمين ميں گاژ کريا کسي چيز سے باندھ کرنشانہ بنا کرتیر یا گولی ماری جائے ، اور ذرج کے بغیر ہی وہ مرجائے کہا جاتا ہے۔ جشمہ: اتنا گھوٹنا کددم نکل جائے ، گھونٹ کر ماردینا ،کسی شک کونشانہ بنا کرتیروغیرہ مارنا۔

#### مرهے کے خواص:

گدھے اور گھوڑے کے علاوہ کوئی ایسا جانورنہیں ہے جواپنی غیرجنس سے جفتی کرے اورمؤنث کے حمل رہ جائے۔ جب گدھا تیں ماہ کا ہوجا تا ہے توجفتی کرنے لگتا ہے۔اس کی ایک قشم ایسی ہے جو بوجھ کوجانوروں میں سب سے زیادہ اٹھالیتی ہے اور ایک قشم ایسی ہے جو دوڑنے میں گھوڑوں سے بھی آ گے بڑھ جاتی ہے۔ گدھاراستوں کی معلومات خوب رکھتا ہے حتی کہ اگرایک مرتبہ کسی راستے ے گز رجائے تو اس کو وہ محفوظ ہوجا تا ہے لوگوں نے گدھے کی تعریف اور برائی دونوں ہی بیان کی ہیں جیسا کہ اہل عرب کے اشعار ہے معلوم ہوتا ہے لیکن ریجی یا در ہے کہ وہ بلادت و بلاہت میں مشہور ہے کہ عرفا گدھا کہہ کر بیوتو فی سے کنامہ کیا جاتا ہے۔اگراس کے کان کی میل کوئسی پینے والی چیز میں ملا کر پیاجائے تو نیندآئے گی۔اگر کوئی شخص اس کی دم کابال اس کے جفتی کرتے وقت اکھاڑ کراپنی ران میں باندھ لے تواس کی شہوت میں بھڑ کاؤ ہوجائے اگر اس کا گوشت بکا کر اس میں پانی بھر دیا جائے بھراس میں ٹیٹنس والے مریض کو بٹھا یا جائے تو وہ شفایائے۔اگراس کے کھر کی انگوشی بنا کرکسی ہے ہوش کو پہنادی جائے تواس کو ہوش آ جائے اور اگر وہ مرگی کا مریض ہے تواس سے نجات یا جائے۔اس کی بیشانی کی کھال بچوں کے گلے میں ڈالی جائے تو بچے سوتے ہوئے نہیں گھبرائیں گے۔اس کی لیدپراگرسر کہ حھڑک کرسونگھا جائے تونکسیر بند ہوجائے۔

تعبير: اگر كوئي شخص اس كوخواب مين ديكھتو اس كوغلام يا اولاد يا كوئي اور خير حاصل موگى ياعلمي سفر موگا: لقوله تعالى: ﴿ كَمَثَلِ الْحِمَادِ يَحْمِلُ أَسْفَارًا ﴾ (الجمعة: ٥) اوربعض مرتبه اس كوخواب مين ديكهنا مصائب وشدائد سے خلاص كى طرف اشارہ ہے اور بلندمراتب کے حصول پردال ہے۔ای طرح اگر کسی شخص نے دیکھا کہ وہ گدھے کو ذیج کررہا ہے تا کہ اس کا گوشت کھائے توبدرزق میں وسعت پر دال ہے اور اگر اس کو ذرج کرتے دیکھے مگر کھانے کے لیے نہیں توبیاس کے معاش کے فاسد ہونے کی طرف اشارہ ہے۔اگراس نے بیدد یکھا کہ گدھے کو پچھاڑ دیا تواس کے بعض اقارب کے مرنے کی طرف اشارہ ہے۔

### بَابُهَاجَآءَفِي الْأَكُلَ فِيُ اٰنِيَةِ الْكُفَّارِ

## باب 2: کفار کے برتنوں میں کھانے کے بارے میں جو کچھ منقول ہے

(١८١٨) سُئِلَرَسُوْلُ اللهِ ﷺ عَنْ قُدُوْرِ الْمُجُوْسِ فَقَالَ اَنْقُوهَا غَسُلًا واطْبَخُوا فِيُها ونَهٰى عَنْ كُلِّ سَبُعٍ ذِيْ نَابٍ.

ترکیجہ نئہ: حضرت ابو تعلبہ ٹاٹنو بیان کرتے ہیں: نبی اکرم سَلِّنظِیَّۃ ہے مجوسیوں کی ہانڈ بوں کے بارے میں دریافت کیا گیا تو آپ سَلِّنظِیَّۃ نے فرمایا: تم دھوکر انہیں صاف کرلواور ان میں پکالو(راوی کہتے ہیں) نبی اکرم سَلِّنظِیَّۃ نے ہرنو کیلے دانت والے پرندے کا گوشت کھانے سے منع کیا ہے۔

(١٢١٩) أَنَّهُ قَالَ يَارَسُولَ اللهِ إِنَّا بِأَرْضِ آهُلِ الْكِتَابِ فَنَطْبَحُ فِي قُلُودِهِمُ ونَشْرَبُ فِي انِيَتِهِمُ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ قَالَ يَارَسُولُ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلْمُ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلْمُ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ الل

توکیجہ بنہ: حضرت ابو تعلبہ حتی میں ٹیٹے بیان کرتے ہیں انہوں نے عرض کی۔ یا رسول اللہ مَالِشَکِیَّۃ ہم لوگ اہل کتاب کی سرز مین پر رہتے ہیں اور ان کی ہنڈیا میں پکا لیتے ہیں اور ان کے برتنوں میں پی لیتے ہیں نبی اکرم مَرالِشَکِیَّۃ نے فر مایا! اگر تہمیں ان کے علاوہ اور کوئی برتن نہ سلے توتم انہیں پانی کے ذریعے صاف کرلیا کرو پھر حضرت ابو تعلبہ میں تھے عرض کی۔ یا رسول اللہ مِرالِشَکِیَّۃ ہم شکار کی سرز مین پر رہتے ہیں ہم کیا کریں؟ تو نبی اکرم مَرالِشَکِیَّۃ نے فرمایا: جب تم اپنے تربیت یا فتہ کتے کو بھیجواور اس پر اللہ تعالیٰ کا نام لے لواور وہ کتا جانور کو مار دے توتم اسے کھالواور اگر تم نے اپنا تیر پھینکا ہواور اس پر اللہ تعالیٰ کا نام لے لیا ہواور اس نے جانور کوئل کردیا ہوتو تم اسے کھالو۔ ہواور اس نے جانور کوئل کردیا ہوتو اسے کھالو۔

تشرفیح: قلاود: قلا کی جمع ہے: ہانڈی ، دیگی ، دیگ۔ آنیہ : بیراناء کی جمع ہے ، اور پھر آنیۃ کی جمع "اوانی" ہے: برتن۔ المه کلب بیراسم مفعول کا صیغہ ہے، کلب تکلیباً : کتے کوسدھانا، سکھانا ، شکاری بنانا ، پھر بیر لفظ ہرشکاری جانور باز وغیرہ کے سکھلانے اور شکار پرچھوڑنے کے معنی میں استعمال ہونے لگاہے۔

**مذاہب فقہاء:** کفاراوراہل کتاب کے برتنوں کا شرع حکم کیا ہے؟ ① جمہور کا یہی مذہب ہے کہ ان کے برتن وھونے کے بعد مطلقاً جائز الاستعال ہیں۔

ابن حزم ظاہر را اللیمائے کے خزد یک ان کے برتنوں کے استعال کی ممانعت ہے مگر دو شرطوں کے ساتھ اجازت دیتے ہیں:
 (۱) ان کے برتنوں کے علاوہ اور کوئی برتن نہ ملتا ہو۔ (۲) ان کو دھوکر استعمال کیا جائے۔

ان كاستدلال حديث باب سے"ان لحد تجدى غيرها فار حضوها بالماء "سے بظاہر بيمعلوم ہوتا ہے كما كر دوسرے برتن

میسر ہوں تو اہل کتاب کے برتن استعال نہیں کرنے چاہئیں کیونکہ عام طور پر ان کے برتن خزیر وخمر استعال کرنے کی وجہ سے نجس

حب مهور كااستدلال: ابوداؤد نے حضرت جابر خاتئو سے روایت نقل كى ہے:

قال كنا نغرو مع رسول على فنصيب من انية المشركين واسقيتهم فنستمتع بها فلا يعيب ذالكعليهم.

اس سےمراد وہ کفار ہیں کہ جن کے بارے میں غالب گمان ہو کہ وہ پاک وصاف رہتے ہیں اور نجاست سے مکمل پر ہیز کرتے ہیں تو ان کے برتنوں کو بلا دھوئے استعال کرنے میں مضا نُقتنہیں ہے کیکن احتیاطادھولیا جائے تو بہتر ہے۔ ہاں البتدان کے یانی عام طور پر یاک ہوتے ہیں اوران کے کپڑے اگر دھلے ہوئے ہوں تو پاک کیے بغیر استعال کرنا جائز ہےاور اگر بغیر دھلے ہوئے ہوں تو بغیر یاک کیے استعال نہ کرنا چاہئے چونکہ عام طور پروہ لوگ پیشاب وغیرہ سے احتیاط نہیں کرتے ہیں۔

اعتراض: بظاہرا حادیث میں تعارض ہے؟

**جواب:** حضرت ابو ثعلبه و الله کا مذکوره سوال ان برتنول کے متعلق تھا جن میں نجاست ہوتی تھی چنانچہ ابوداؤد کی روایت میں تصریح ہے وہ صحابی مظافتہ فرماتے ہیں: "ہم اہل کتاب کے ساتھ رہتے ہیں ، وہ اپنی ہانڈیوں میں خنزیر پکاتے ہیں اور اپنے برتنوں میں شراب پیتے ہیں" چونکہ خزیر اور شراب دونوں نایاک ہیں اس لیے ایسے برتنوں کا استعال دھوئے بغیر ناجائز اور حرام ہے اور اگر برتن موجود ہوں تو ان کا استعمال دھونے کے باوجود مکروہ ہے نفرت پیدا کرنے کے لئے ۔ فتح الباری۔

دوسرا مسکلہ بیمعلوم ہوا کہ اگر کلب معلم بھم اللہ پڑھ کرشکار کے بیچھے دوڑادیا جائے اوروہ اس جانورکواپنے دانتوں سے پکڑ کر مارڈالے تواس کا کھانا جائز ہے۔

شکار تیر کے ذریعے کتے کے ذریعے اور باز کے ذریعے حب نزیم کیکن مطلق نہیں بلکہ جب چند شرا کط یائی جا تھیں:

- 🛈 جس کتے کے ذریعے یا باز کے ذریعے شکار کیا جائے وہ معکم (سیصاہوا) ہو۔ کتے کے معلم ہونے کی علامت پیہے کہ شکار کو پکڑ نے کے بعد خود نہ کھائے دوسری مرتبہ بھی پکڑنے کے بعد خود نہ کھائے اور تیسری مرتبہ پکڑنے کے بعد خود شکار میں سے خود نہ کھائے تواب پیکلب معلم سمجھا جائے گا اور باز کے معلم ہونے کے لیے اجابت کافی ہے کہ چھوڑنے پر چلا جائے اور بلانے پر وَآپِس آحائے۔
- ② عندالارسال تسمیه پڑھی جائے یعنی حقیقة ہو یا حکماً ہوبعنوان آخر قصداً ترک نه ہواگر حقیقة ذکر ہے تو فیھا اوراگرنسیان ہوگیا تو حکما تشميه موجود ہے۔
  - ③ حچوڑتے ہی شکار کی طرف چلا جائے درمیان میں وقفہ نہ ہو۔
    - شکارکوزخی کرے۔
- ادوسرے کلب غیرمعلم کی شرکت نه ہونیز ایسے کلب معلم کی بھی شرکت نه ہو کہ جس پرتشمیہ نه پردهی گئی ہو (ورنه شکار حلال نہیں ہوگا۔
- شکار مرا موا پایا گیا مواس کے زخم کی وجہ سے اور اگر اس کو زندہ پالیا تو پھر ذرج کرنا ضروری ہوگا صرف اس کا زخمی کرنا کا فی نہیں

ہے اگر ذن کرنے سے پہلے مر گیا تو حرام ہوگا ( ذرج اختیاری پر قدرت کے باوجود ذرج نہ کرنے کی وجہ سے )۔

🕏 وہ صید حرم کا نہ ہوا گر شکار حرم کا ہےتو کتنے ہی کلب معلم بھیجے پھر بھی حلال نہیں ہوگا الغرض کتا جوارز ل الحیوان ہے برتن میں منہ ڈال دے تو ائمہ ثلاثہ کے نز دیک سات مرتبہ دھونا ضروری ہے ایک مرتبہ کی سے مانجنا ضروری ہے لیکن جب اس میں انسانی صفات پیدا ہوتی ہیں تو اُس کا ذبیحہ بھی حلال ہوجاتا ہے اور وہ انسان جس میں حیوانی صفات پیدا ہوجا نمیں تو اس کا ذبیحہ حرام ہوجاتا ہے مثلاً کفروشرک اور مجوسیت والی وصف پائی جائے تواس کا ذبیحہ حرام ہوجاتا ہے۔

شکار کے احکام سورۃ المائدہ آیت ۳میں ہیں اور وہ احکام دو بنیادوں پر مبنی ہیں (جس کی تفصیل گزر چکی ہے)

#### بَابُمَاجَآءَ فِي الْفَأْرَةِ تَمُوْتُ فِي السَّمَنِ

# باب ۸: وہ چوہا جو تھی میں گر کر مرجائے اس کے بارے میں جومنقول ہے

(١٤٢٠) أَنَّ فَارَةً وَقَعَتُ فِي سَمُن فَمَاتَتُ فَسُئِلَ عَنْهَا النَّبِيُّ ﷺ فَقَالَ ٱلْقُوهَا وَمَا حَوْلَهَا وكُلُّوهُ.

۔ ترکیجپکٹہا: حضرت ابن عباس ٹٹاٹٹئ سیدہ میمونہ ٹٹاٹٹئ کا میہ بیان نقل کرتے ہیں ایک چوہا تھی میں گر کرمر گیا اس کے بارے میں نبی اکرم مَلِّلْظَیَّاتَہُ سے دریافت کیا گیا تو آپ مَالِّفَظَ اَن خرمایا: اس کواوراس کے آس پاس والے کھی کو پھینک دواور باتی کواستعال کرلو۔

تشريع: الفارة: فارة چوہيا كو كتے ہيں اس كى بہت اقسام ہيں نبي كريم مُؤَفِّئَةً نے اس كے نساد اور طبعي خباشت كى بناء ير اس كو فویسقہ فرمایا ہے چنانچ بعض روایات میں ہے کہ حضرت نوح علاقیام کی کشتی کی رسیاں بھی اسی نے کاٹ دی تھیں نیز نبی کریم مَلِّلَ فَيْكِيَّةً كا مصلی قدر درہم جل گیا تھا جب کہ اس نے جراغ کی بتی تھینچ کرمصلے پر لاڈ الی تھی۔ ( کمارواہ الطحادی)

جائز قرار دیا ہے مگرامام ابوحنیفہ ولٹٹیڈنے اس کے کھانے کو بھی منع فر مایا ہے کیونکہ وہ حشرات الارض میں سے ہے جو کہ حرام ہیں۔ السهن ما يخرج من اللبن بألهخض: يعني كلى اوريهال پرمراد كلى ،ي نهيس بلكه تيل ،شهد اور اى طرح بهنے اور جمنے والي

تمام چیزیں مراد ہیں جیسا کہ تفصیل آ گے آ رہی ہے۔

# مراجب فقب اء: اگرچوہا تھی میں گر کر مرجائے تو کیا حکم ہے؟

**دومذہب ہیں:** ① اگر چوہا تھی میں گر کر مرجائے تو امام اوزاعی وزہری پیشنی<sup>و</sup> اور بعض ظاہریہ کہتے ہیں کہ اس چوہا اور اس کے آس پاس کونکال دیا جائے خواہ تھی جامد ہویا بہنے والا ہواور باتی پاک ہے اس کے استعال میں کوئی مضا نقہ نہیں ہے امام بخاری راٹٹھیڈ کی تبویب سے بھی یہی مفہوم ہوتا ہے کہ وہ بھی اس کے قائل ہیں کیونکہ انہوں نے اپنی سے میں "باب اذا وقعت الفار ق فی السمن الجامل والذائب " كاعنوان قائم كيا ہے اور حضرت ميمونه رئائتنا والى روايت الباب ذكر كى ہے اور جامد و مائع ميں كوئى فرق نہيں كيا ② جمہورعلاء جامد اور ذائب کے درمیان فرق کے قائل ہیں۔ جامد میں تو چوہا اور اس کے ماحول کو نکال دیا جائے اور باتی پاک ہے لیکن بہنے والا تھی چوہا کے گرنے سے پورانا یاک ہوجائے گا۔

**منسریق اوّل:** ظواہرروایات سے استدلال کرتے ہیں جن میں جامد و مائع کی کوئی تفصیل بیان نہیں کی گئی ہے۔

حب مبور کے دلائل: کسیل اقل: روایت الباب که اس میں آپ شائنے آنے فرمایا چوہا اور اس کے ماحول کو تکال دو اور پھر اس کو کھالو۔ابن عربی طانیٹیلئے کہتے ہیں کہ لفظ ماحول سے سمجھ میں آتا یہ کہ رہے کم جامد کا ہے کیونکہ اگر تھی بہنے والا ہوگا تو اس کا ماحول نہیں بنے گالہذامعلوم ہوا کہ جامد و مائع میں فرق ہے۔

و السيال ثاني جيح بخاري ميں امام زہري را الله يؤك بارے ميں منقول ہے كدان سے سوال كيا گيا:

سئل عن الدابة تموت في السبن وهو جامد اوغير جامد الفارة وغيرها قال بلغنا ان رسول الله على المربفارة ماتت في السبن فامر بما قرب منها فطرح ثمراكل.

"امام زہری التینائے سے ایسے جانور کے بارے میں پوچھا گیا جو تھی کے اندر مرجائے تھی خواہ جامد ہویا غیرجامدیعن چوہایا اس کے علاوہ کوئی اور جانور انہوں نے کہا ہمیں یہ بات پینجی ہے کہ آپ مُلِّلْفِیَجَاتِنے چوہے کے تھی میں مرنے کی صورت میں ہیہ تھم دیا ہے کہ اُسے نکال دواور جواس کے اردگرد تھی ہوا ہے بھی نکال لو پھر کھا لو۔"

وسيل سوم: امام الوداؤد في عن الى مريرة والنورك ب:

قال قال رسول الله على اذا وقعت الفارة في السبن فان كان جامدا فالقوه وما حولها فان كان مائعافلاتقربوه.

" فرماتے ہیں کہ رسول الله عَرَافِينَ عَمَا في جب جو ہا تھی میں گر جائے اگر تھی جامد ہوتو جو ہے کو زکال کر چینک دواور اس کے اردگرد کے تھی کو، اگر جامد نہ ہوتو اس کے قریب مت جاؤ۔"

يهى روايت بطريق معمر عن الزهر عن عبيدالله بن عبدالله ابن عباس رضى الله عنهما عن ميمونة والله عن النبي ﷺ بھی مروی ہے۔صاحب منتقی نے اس کی اسنادابوداؤ اورنسائی کی طرف کی ہے۔ اس طرح امام احمد بن عنبل الشيلانے بھی اس روایت کی تخریج اپنی مسند میں کی ہے بعض حضرات فرماتے ہیں کہ بیرروایت صحیح علی شرط انٹیخین ہے۔ بہر حال اس روایت میں صراحۃ جامدومائع کی تفصیل موجود ہے۔

نا پاک تھی یا تیل سے کیاا نفاع جائز ہے؟ نا پاک تھی یا تیل کی تیج وشراء اور اس سے انفاع جائز ہے یانہیں اس میں اختلاف ہے:

- ① ظاہر بیاورامام احمد فرماتے ہیں: لایباع ولاینتفع بشئی منه کما لایوکل یعنی ان کے زدیک کس طرح کا انفاع بالكل جائز نہيں ہے۔
  - ② سفیان توری ، مالک ، شافعی رایشید فرماتے ہیں: کہاس کی تیج وشراء اور اس کا کھانا جائز نہیں ہے۔
- ③ احناف رالینمایه فرماتے ہیں کہ کھانے کے علاوہ انتفاع کی اجازت ہے۔مثلاً چراغ میں جلانا۔کشتی کی رسیوں پر لگانا اور صابن وغیرہ میں استعال کرنا جائز ہے۔امام شافعی رایٹھیا کا ظاہر قول بھی یہی ہے۔

نیز احناف کے نزدیک اس کی بیج وشراء بھی جائز ہے بشرطیکہ اس کے ناپاک ہونے کو بتادیا جائے: و کذاروی عن ابی مولى انه قال بيعو لا وبينو المن تبيعونه منه ولا تبيعولامن مسلم ، وفي الباب عن ابي هريرة راها اخرجه احمدوابوداؤد.هذاحديث حسن صحيح-اخرجه البخارى والنسائى وابوداؤد وقدروى هذاالحديث عن المذهري... الخ. اس كا حاصل يه ب كم مذكوره روايت جس طرح عن ابن عباس عن ميمونة رُئي أَثَيْمُ القُل كي كن ب اس طرح عن ابن عباس رضى الله عنهما ان النبي ﷺ سئل... الخ بهى ذكرك كن ب كدميمونة وليُّود كا تذكره نبيس برآ كامام ترذى وليُتاك فرماتے ہیں کہ اصح یہ ہے کہ روایت میں ابن عباس ہوائی میمونہ واٹنیا سے نقل کرتے ہیں یعنی ابن عباس واٹنی اور نبی کریم مَلِّفَظِیَمَ کے درمیان میموند منافعیا کا واسطه مونا ہی اصح ہے۔

چوہے کے خواص:

۔ اگر چوہا کا سرکسی کتان کے کیڑے میں لیبیٹ کردر دسروالے کے گلے میں ڈال دیں تواسکا در دسرختم ہوجائے گاای طرح مرگی کی بیاری کے لیے بھی نافع ہے اگر اس کی آ نکھ کیڑے میں لپیٹ کراپنے پاس رکھے تو چلنے میں آسانی ہو۔اگر کسی گھر کو کتے یا بھیڑیے کے پاخانہ سے دھونی دی جائے تو سارے چوہے وہاں سے بھاگ جائیں گے۔اگر کبوتر کی بیٹ آئے میں ملا کر رکھ دیں اور اس کوچوہا یا کوئی جانور کھالے توفورامر جائے گا۔

تعبیر: اگرکوئی شخص چوہیا کوخواب میں دیکھے تو اس کی ملاقات فاسقہ عورت یا یہودیہ سے ہوگی یا اس کوکسی فاہق یہودی یا چور سے واسط پڑے گا یا اس کو کثیررزق حاصل ہوگا اور اگر کسی نے اپنے گھرسے چوہے بھا گتے ہوئے دیکھے توبیہ برکت ختم ہونے کی علامت ہے اگر کسی نے دیکھا کہ وہ کسی چو ہیا کا مالک ہو گیا تو وہ کسی خادم یا غلام کا مالک بنے گا اور اگر کسی نے اپنے گھر میں چو ہے کودتے ، کھیلتے دیکھے تواس کواس سال فراوانی حاصل ہوگی۔

# بَابُمَاجَآءَ فِي النَّهْي عَنِ الْأَكُلِ وَالشُّرُبِ بِالشِّمَالِ

باب ٩: بائيں ہاتھ سے کھانے اور پینے کی ممانعت کے بارے میں جومنقول ہے

(١٤٢١) لَا يَأْكُلُ آحَدُ كُمُ بِشِمَالِهِ وَلَا يَشْرَبُ بِشِمَالِهِ فَإِنَّ الشَّيْطَانَ يَأْكُلُ بِشَمَالِهِ ويَشْرَبُ بِشَمَالِهِ.

تونیخ پہنیں: حصرت عبداللہ بن عمر ن النی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُؤَلِّفَظِیَّا نے ارشا دفر ما یا: کوئی بھی شخص بائیں ہاتھ سے نہ کھائے اور بائیں ہاتھ سے نہ پیئے کیونکہ شیطان بائس ہاتھ سے کھا تا ہے اور بائس ہاتھ سے بیتا ہے۔

(١٤٢٢) إِذَا أَكُلُ أَحَّلُ كُمُ فَلُيّا كُلُ بِيَمِيْنِهُ وَلْيَشْرَبُ بِيَمِيْنِهُ فَإِنَّ الشَّيْطَانَ يَأْكُلُ بِشَمَالِهِ وَيَشْرَبُ بِشَمَالِهِ.

تَرْخِيْنَهُمْ: سالم اپنے والد (حضرت عبد الله بن عمر مثانینُ) کے حوالے سے، نبی اکرم مَالِّشَیَّائِمَ کا یہ فرمان نقل کرتے ہیں: جب کو کی شخص کچھ کھسائے تو دائمیں ہاتھ سے کھائے اور دائمیں ہاتھ سے پیے کیونکہ شیطان بائمیں ہاتھ سے کھا تا ہے اور بائمیں ہاتھ سے

تشریح: اکل بالشهال کاستری حسم: اس مسئله میں اہل علم کے درمیان اختلاف ہے: ﴿ جمهور علاء اکل بالشهال كومروه اور اکل بالیہ بین کوسنت فرماتے ہیں۔ حافظ ابن عربی ولیٹھیئ کہتے ہیں کہ آکل بالشہ ال گنہگار ہے۔ مزید فرمایا کہ ہراخذ وعطاء کا یمی حکم ہے۔سنت یہ ہے کہ کھانے پینے میں اور ہرمحتر م کام میں دائیں ہاتھ کو استعمال کرواور کھانے پینے میں آپ مِنْ الْنَظِيَّةُ نے خاص طور پراس کی تا کیدفر مائی ہے۔

② ظاہر بداکل بالشمال کی حرمت کے قائل ہیں اور اکل بالیمین کے وجوب کے قائل ہیں۔

حب مرد كولاكل: رئيل اوّل: كان النبي صلى الله عليه وسلم يعجبه التيمن في تنعله و ترجله وطهور او

" نبی کریم مُطَّنْظَیَّةً داکیس طرف کو پیند فرماتے تھے جوتا پہنے اور چلنے اور طہارت حاصل کرنے میں اور ہرایک چیز میں داکیس طرف كويستدفرمات شهـ" (الصحيح للبخارى)

ركيل دوم: عن عائشة على كانت يدرسول الله على اليمني لطهورة وطعامه وكانت يدة اليسري لخلئه ومأكأنت من اذى . (السنن لابي داؤد)

" حضرت عا ئنشہ میں نتی ہے روایت ہے کہ رسول اللہ مَلِّائْتِیَجَۃُ دایاں ہاتھ طہارت اور کھانے کے لیے استعال فر ماتے تھے اور با یاں ہاتھ خلاءاور گندگی وغیرہ کے لیے استعال فرماتے تھے۔"

السلسوم: ماروالاالنسائي عن عائشة رضى الله عنها كان رسول الله على يحب التيمن ياخن بيمينه ويعطى بيمينه صلى الله عليه وسلم.

"حضرت عائشہ رہا تھیا ہے روایت ہے کہ آپ مَالِّنْ ﷺ وائیس کو پیند فرماتے تھے دائیں ہاتھ سے پکڑتے اور دائیس ہاتھ سے

ظاہر میر کے ولائل: لسیل اوّل: روایت الباب کے اس روایت میں آپ مِرافظیَّ نے صراحت بائیں ہاتھ سے کھانے پینے ہے منع فرمایا کہ بیشیطان کی عادت سے بچنا واجب ہے۔لہذا داہنے ہاتھ سے کھانا پینا واجب ہوگا۔اور بائمیں ہاتھ سے جائز نہ

وسيل دوم: بعض روايات مين كل بيمينك صيغه امر وارد مواع جودليل وجوب ع

لسيال سوم: امام مسلم رايَّتْ يَا بن صحيح مسلم ميں حضرت سلمہ بن اکوع شائنور کی حدیث نقل فرمائی ہے وہ فرماتے ہیں: که آپ مَلِّ اَسْتُحَاتِّم نے ایک آ دمی کو کہ وہ بائیں ہاتھ سے کھار ہا ہے تو آپ مَلِّ النظائم أنے اسے فرمایا: کل بیمینك دائیں ہاتھ سے کھاؤ وہ محض تكبر كى وجہ ہے کہنے لگا: میں ایبانہیں کرسکتا ۔ آپ مِنْطِفِیْجَائِم نے فر ما یا توجھی بھی ایبانہیں کر سکے گا چنانچہوہ چخص اس کے بعد ساری زندگی ابنا دایاں باتهدمنه كي طرف ندا تفاسكا\_

جواب از حب مبور: جن روایات میں بائیں ہاتھ سے کھانے پر وعیدیں آئی ہیں وہ زجر تنبیداور دائیں ہاتھ سے کھانے پینے ک مزیدتا کید پرمحول ہیں ان سے وجوب کا حکم ثابت کرنا درست نہیں۔

### بَابُ مَاجَآءَ فِى لَعُقِ الْأَصَابِعِ بَعُدَ الْأَكُلِ

### باب ۱۰: کھانے کے بعد انگلیوں کے حاشا

(١٢٢٣) إِذَا آكُلُ آحُدُ كُمُ فَلْيَلْعَقْ آصَابِعَهُ فَإِنَّهُ لَا يَدُرِي فِي ٱلَّيْتِهِنَّ الْبَرْكَةُ.

توکیچهانم: سہیل بن ابوصالح اپنے والد کے حوالے سے حضرت ابو ہریرہ نظافتہ کا یہ بیان نقل کرتے ہیں نبی اکرم مُؤَلِّفَتُهُمْ نے ارشا و فرمایا: جب کوئی شخص کچھ کھالے تو اپنی انگلیاں چاٹ لے کیونکہ وہ یہ نہیں جانت کہ اس کھسانے کے کون سے جھے میں برکت ہے؟

تشرِنیح: امام ترندی را این نے یہ باب قائم فرما کراس کے تحت ایک روایت ذکر کی ہے جس سے کھانے کا ایک اہم ادب بیان کرنا مقصود ہے وہ یہ کہ جب کھانا کھا چکے تو اپنی انگلیاں چاٹنی چاہیے کیونکہ ممکن ہے کہ جو کھانا انگلیوں پر لگا ہوا ہے ای میں برکت ہواور وہ ضائع ہوجائے لہٰذا انگلیوں کا چاٹنا آ داب طعام میں سے مؤکدادب ہے۔

مرا مب فقب عند انگلیاں چائے کا حکم شری ؟ اور اس میں علاء کا اختلاف ہے؟

1 جمہور کے نز دیک آ داب طعام میں مؤکدادب سنت ہے۔

② ظاہریہ نے انگلیوں کے جاشنے کوواجب قرار دیا ہے۔

**رسيـل اوّل: حديث الباب كهاس مين فَلْيَلْعَقُ صِيغهام وارد مواسِ** 

وسيل ثانى: ابن عباس تأثين كى روايت: ان النبى صلى الله عليه و آله وسلم قال اذا اكل احد كمر فلايمسح يدده حتى يلعقها. (احرجه البحاري)

" بيتك آپ مُلِنْظَةً فِي فرمايا جب تم كهانا كهاؤتوا بني ہاتھ صاف نه كرويہاں تك كه چاك لو۔"

"آپ مَرَالْتُكَامَّةَ تين الكيول سے كھانا كھاتے تھے جب فارغ ہوتے تو الكيول كو چاك ليتے۔"

ان کےعلاوہ اور بھی متعددروایات ہیں کہ یا توان میں صیغہ امروار دہواہے یا ان میں بظاہر آپ مِنْظِفِیَّةً کی عادت شریفہ کو بیان کیا گیاہے اور بیددونوں مقتفی وجوب ہیں۔

جواب: جمہور فرمائے ہیں کہ روایات میں صنی اوامر کامحمل ندب واستخباب ہے اور آپ مَطِّلْظَیَّا بِیَّ عادت شریفہ سے زیادہ سے زیادہ سے زیادہ سے زیادہ سے نیادہ سنیت کا اثبات ہوتا ہے نہ کہ وجوب کا۔الحاصل انگلیوں کا چاشما حضرات جمہور کے نزدیک آ داب طعام میں مؤکد ادب ہے۔ فاع 0: علامہ خطابی ولٹیٹیا فرمانے ہیں کہ بعض حضرات جن کی عقل فاسد ہے اور ان پر کبر کا غلبہ ہے انہوں نے انگلیاں چاہئے کو برا سمجھا ہے اور کہا کہ اس سے گھن آتی ہے کہ لعاب دہن کا استعال لازم آتا ہے حالانکہ ان کو اتن عقل نہیں کہ انگلیوں پر لگا ہوا کھانا وہی تو ہے جو اتن دیر سے کھایا جارہا تھا اس میں نئ چیز کیا ہوگئ۔مثلاً فیرنی کا چیچہ سارا منہ میں لے لیا جاتا ہے پھرای لعاب کے بھر بے ہوئے تیجے کورکانی میں ڈال دیا جاتا ہے اس طرح دوبارہ سہ بارہ فیرنی کھاتا رہتا ہے لیکن اس کوطبعا کوئی گھن نہیں ہوتی ہے۔اس طرح آم اور دوسرے چوسنے والے پھل آ دمی ان کو بار بار چوستا ہے اور کھا تا ہے لیکن اس کوطبعا کوئی گھن نہیں ہوتی ہے۔بہر حال لعق اصابع سے گھن کرناعقل کے فساد کی بناء پر ہے۔حضور مَالِّنْظِيَّةَ کے کسی فعل کو قباحت کی طرف منسوب کرنا کفر ہے۔

حضرات انہوں نے اپنے مدعا کے لیے مختلف روایات پیش کی ہیں۔

# الكليال جائي كالممتين:

- 🛈 تا کہ کھانے کے تمام اجزاءاور ذرات پیٹ کے اندر پہنچ جائیں اور برکت حاصل ہوجائے کیونکہ یہ تو اللہ تعب الی کے علاوہ کسلی کو بھی معلوم نہیں کہ کھانے کے کون سے ذرے میں برکت ہے۔اس لیے کھانے کے بعد انگلیوں کو ضرور چاہ لیا جائے۔
- ② انگلیاں چاہنے کا حکم اس لیے دیا گیا ہے تا کہ طعام اور غذا کی تھوڑی سی مقدار کو بھی معمولی ، ہلکا اور حقیر نہ سمجھا جائے بلکہ اس کی بھی قدر کی جائے البتہ انگلیاں دوسروں کو چٹانے میں اس بات کا اہتمام رہے کہ جس کو انگلیاں چٹائی جارہی ہیں۔وہ کراہت اور کھن محسوس نہ کرتا ہوجیسے بیوی ، خادم اور بچیدوغیرہ۔

# الگلیوں کے چاہنے میں ترتیب:

حضور مُطَافِظَةً كى عادت شريفه اكثر وبيشترتين انگليول سے كھانا كھانے كى تھى جيسا كەروايات سےمعلوم ہوتا ہے اگر چەلبىض روایات میں پانچوں انگلیوں سے کھانے کا ذکر بھی موجود ہے ممکن ہے کہ ضرورت کی بناء آپ مِنَافِظَةَ نے پانچ انگلیاں استعال کی مول- كما قاله النووي المعلقد بهرحال آپ مُؤلف في اكثرتين انكليال الكولها مسجد اوروسطى كهانے ميں استعال فرمائي بين-اس طرح کھانے اور انگلیوں کے چاہنے کی کیفیت صراحۃ بعض روایات میں وارد ہے۔ چنانچہ طبرانی نے حضرت کعب بن عجرہ نظافتہ سے روایت نقل کی ہے:

قال رايت رسول الله على ياكل باصابعه الثلث بالإبهام واللتي تليها والوسطى ثمر رايته يلعق اصابعه الثلث قبل ان يمسحها الوسطى ثمر التى تليها ثمر الإجهام

اس کا حاصل میہ ہے کہ حضرت کعب بن عجرہ وہانٹو نے فرمایا کہ میں نے حضور مَرْانْتُنْکِیَّۃ کوتین انگلیوں سے کھانا کھاتے دیکھااوراس کے بعد آ بِ مَا اللَّهِ اللَّهِ الكليال چالمنى شروع كيس تواول وسطى كو چاڻا پھراس كقريب شهادت والى انگلى كو چونكدوسطى سب يہلے كھانے ميں پڑتی ہے نیز کمبی ہونے کی وجہ سے اس پر زائد کھانالگا ہوا ہوتا ہے۔اس لئے ابتداء میں اس سے مناسب ہے۔

### بَابُمَاجَآءِ فِي اللَّقُمَةِ تَسْقُطُ

باب اا: جولقمہ گر جائے ، جو کچھاس کے بارے میں منقول ہے

(١٤٢٣) أَذَا أَكُلُ أَحُنُ كُم طَعَامًا فَسَقَطَتُ لُقُهَةٌ فَلْيُبِطُ مَا رَابَهُ مِنْهَا ثُمَّ لِيَطْعَمُهَا وَلَا يَنَعُهَا لِلشَّيطَانِ.

ترکیجپکنہ: حضرت جابر مناتخہ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُؤَلِّنْ ﷺ نے ارشاد فرمایا: جب کوئی شخص کھانا کھائے اور اس کا لقمہ گرجائے تو اس پرجو چیز لگی ہووہ اسے صاف کرلے اور پھراہے کھا لے اور اسے شیطان کے لئے نہ چھوڑ دے۔

(١٤٢٥) أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ إِذَا أَكُلَّ طَعَامًا لَعِقَ أَصَابِعَهُ الثَّلاثَ وقَالَ إِذَا مَا وَقَعَتُ لُقُمَةُ أَحَدِ كُمُ فَلْيُمِطُ عَنُهَا الْآذِي وَلْيَأْكُلُهَا وَلَا يَنَعُهَا لِلشَّيطَانِ وَآمَرَنَا أَنْ نَّسُلِتَ الصَّحْفَةَ وقَالَ اِنَّكُمْ لَا تَنْدُونَ فِي آتِي طَعَامِكُمُ الْبَرُكَةُ.

ترکیجی کنہا: ثابت، حضرت انس بناٹنو کا یہ بیان نقل کرنے ہیں نبی اکرم مُطَّافِیکَ آجب کوئی چیز کھا لیتے متصرت انس بناٹنو کا یہ بیان نقل کرنے ہیں نبی الکیوں کو چاٹا کرتے تھے (جن کے ذریعے آپ نے کھانا کھایا ہوتا تھا) نبی اکرم مُطِّنَظِیَّۃ نے ارشاد فرمایا: جب کسی شخص کالقمہ گر جائے تو وہ اس پر لگی ہوئی گندگی کوصاف کر لے اور اسے کھالے اور اسے شیطان کے لئے نہ چپوڑ وے (حضرت انس ڈٹٹٹو بیان کرتے ہیں ) آپ نے ہمیں بی کم دیا ہے کہ ہم پیالے کوصاف کریں۔

(١٤٢١) مَنَ أَكُلُ فِي قَصْعَةٍ ثُمَّ لَحِسَها السُّتَغُفَرَتُ لَهُ الْقَصْعَةُ.

ال وقت ایک پیالے میں کھارہے تھے انہوں نے ہمیں میرحدیث سنائی، نبی اکرم مُطِّلْتُ اَنْ نے ارشاد فرمایا: جو محض کسی پیالے میں کھائے اور پھراہے چاٹ لے تو وہ پیالہ اس کے لئے وعائے مغفرت کرتا ہے۔

تشريح: نسلت: ہم پيالے يا پليث كوانگيول سے صاف كريں -الصحفة (صاد پرزبراور حاء كے سكون كے ساتھ) پليث، يا ركاني جمع صحاف قصعة: باديه برا پياله جمع قصع، قصاع، قصعات امام كسائي راينيد فرمات بين كرسب سے برے پيالے كو عربی میں "جفنة " کہتے ہیں۔ پھراس سے قریب "قصعة" ہے ،جس سے تقریباً دس بندے سیراب ہو کر کھا سکتے ہیں پھر "صحفة" ہےوہ پیالہ جس سے پانچ افرادسیر ہوکر کھا سکتے ہیں پھر''میں کلتہ '' ہے جس سے دوتین آ دمی سیراب ہوکر کھا سکتے ہیں۔ پھر "صعيفة" جس سے صرف ايك بنده سيراب موكر كھا سكتا ہے۔

یہاں حدیث میں اس سے مرادیہ ہے کہ اس سنت پرعمل کرنے سے اسے اصل قوت غذائی حاصل ہوگی ، برے انجام سے حفاظت اور الله تعالیٰ کی عبادت پر اسے ہمت اور تو فیق حاصل ہوگی۔

# لقمدساقطه كواتهان كاحكم كيون؟

اس روایت میں نبی کریم مِنْزِ النظی اُ نے کھانے کا ایک اور ادب بیان فرمایا جس کا حاصل یہ ہے کہ اگر کھانا کھاتے ہوئے کوئی لقمہ گرجائے اوراس پرگردوغبار وغیرہ لگ جائے تو اس کو دور کر کے کھا لینا چاہئے ۔اور اس کو شیطان کے لیے نہ جھوڑے کیونکہ اس میں کھانے کی تحقیراوراللہ تعالی کی نعمت کوضائع کرنا ہے۔ نیز اس طرح گرے ہوئے لقمہ کونہ کھانا متکبرین کی عادات میں سے ہے کیونکہ عام طور پراس كاباعث كبرى ہے جوكہ شيطان كاعمل ہے اى وجہ سے روايت ميں ولايد عهاللشيطان فرمايا كيا ہے۔ فاعلا : علامہ نووی التیمیاد فرماتے ہیں کہ روایت سے گرے ہوئے لقمہ کے کھانے کا استحباب ثابت ہوتا ہے۔لیکن اگر وہ لقمہ سی نایاک جگه گرا تو پھراس کا دھونا ضروری ہے۔ اگر دھونا مشکل ہوتو اس کو ایسی جگه پر رکھ دیا جائے کہ جہاں سے کوئی جانور اس کو كالے عرض بيكال كھانے كوضائع نكرے وفي الباب عن انس الله اخرجه الترمذي بعد هذا. حذيفه منافية بن يمان كي اتباع سنت:

حضرت حذیفہ منافظہ بن بمان جو فاتح ایران ہیں ، جب ایران میں کسری پرحملہ کیا گیا تو کسری نے مذاکرات کے لیے حضرت حدیفہ التیء کواین دربار میں بلایا۔آپ وہاں تشریف لے گئے ،تواضع کےطور پرسب سے پہلے ان کے لیے کھانا لایا گیا ، وسرخوان بچھ گیا جس پر کسریٰ ،اس کے وزراء ،حضرت حذیفہ وہ گئے بن یمان اورحضرت ربعی بن خلف مناٹنو نے بیٹھ کر کھانا شروع کردیا ،ا تفا قا دوران طعام حضرت حذیفہ نڑاٹورے ایک لقمہ گر گیا ، چنانچہ آپ نے وہ نوالہ اٹھانے کے لیے جیسے ہی ہاتھ نینچ بڑھایا تو آپ کے برابر بیٹے ہوئے ایک شخص نے کہنی مارکراشارہ کیا کہ بیکیا کررہے ہو؟ اس کے جواب میں حضرت حذیفہ فٹاٹھ بن یمان نے بڑا حکیمانہ جمله ارشا دفر ما ما كه:

ااترك سنة رسول الله عَيْق لهولاء الحمقاء. "كياان بيوتوفول كي وجهس مين اين رسول مُؤَفِّعَ في سنت جهور دون؟" سیراب کرے۔(عمرۃ القاری:۷۷۱) حضرت نبیثہ مناتئو سے روایت ہے کہ رسول الله مَالِّنْظَیَّا بَے فرمایا ،: جو شخص پیالہ یا (طشتری وغیرہ) میں کھائے ،اور پھراسے (اپنی انگلیوں سے ) چاٹ لے تو وہ پیالہ اس شخص سے کہتا ہے کہ جس طرح تو نے شیطان (کے کھا لینے یاس کے خوش ہونے ) سے مجھے نجات دی ہے، اسی طرح اللہ تعالی تجھے جہنم کی آ گ سے نجات دے۔ (مرقاۃ ١٨٠٨)

استغفرت له القصعة: پلیث اور پیالداس آدی کے لیے استغفار کرتے ہیں: اس سے کیا مراد ہے وہ مغفرت اور دوزخ ے خلاصی کی دعا کیے کرتے ہیں؟ اور اس مفہوم کی جتنی روایات ہیں ان سب کا یہی حقیقی اور ظاہری معنی مراد ہے کہ وہ اپنی زبان سے استغفار کرتے ہیں جیسا کہ قرآن مجید میں اشیاء کی تیجے کا ذکرہے:

﴿ وَإِنْ مِّنْ شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمْلِ } وَلَكِنْ لا تَفْقَهُونَ تَسْبِيْحَهُمْ ١٠ (ن اسرائل:٣٣)

(۱) علامه عینی ولینی فی فرماتے ہیں کرمکن ہے کہ اللہ تعالی انہیں تمیز اور قوت کو یائی عطا فرمادیتے ہوں۔ (۲) "مجازی معنی "مراد ہے اور وہ بیرکہ بلیٹ اور پیالےکو چاٹنا تواضع انکساری اور عاجزی کی وجہ سے ہوتا ہے گو یاعملاً بیرنکبر وغرور سے براءت کا اظہار ہے اوریہی چیز گناہوں سے مغفرت اور بخشش کا ذریعہ ہے۔ (الکواکب الدری ۳: ۱۴)

### بَابُمَاجَآءَفِىٰ كَرَاهِيَةِ الْأَكُلِ مِنْ وَسُطِالطَّعَامِ

باب ۱۲: کھانے (یعنی پلیٹ اور پیالے) کے درمیان سے کھانا مکروہ ہے

(١٤٢٤) ٱلْبَرْكَةُ تَنْزِلُ وَسُطَ الطَّعَامِ فَكُلُوا مِنْ حَافِتَيْهِ وَلَا تَأْكُلُوا مِنْ وَسُطِهِ.

تَوْجِيْنَهُ: حضرت ابن عباس وَاللهُ ني اكرم مُؤَلِفَظَةً كايه فرمان فقل كرتے ہيں - كھانے كے درميان ميں بركت نازل موتى ہاس كئے تم

اس کے کناروں کی طرف سے کھا یا کرواس کے درمیان میں سے نہ کھا یا کرو۔

**تشرِئیج: حافتیه ای جانبیه تثنیه ہے حافۃ کا اور اس کی جمع حافات آتی ہے یہاں مراد تثنینہیں ہے بلکہ جوانب مراد ہیں چنانچہ** جامع صغيريس فكلوا من حافاته بى واقع مواب اورابن ماجهيس فغذاو فأمن حافته بصيغه مفرد واقع مواب اورمشكوة ميس کلوامنجوانبیها ہے۔

کھانے اور پلیٹ کے درمیان سے کھانے کا حکم:

اس روایت میں حضور مِرَافِظِیَّةً نے کھانا کھانے کا خاص ادب بیان فرمایا وہ بیر کہ جب کھانا کھائے تو درمیان سے نہ کھائے اس لیے کہ حدیث میں ارشاد ہے کہ کھانے کے درمیان برکت نازل ہوتی ہے جے حاصل کرنے کے لیے ضروری ہے کہ اس جھے کو آخر تک باقی رکھا جائے تا کہ ہر کنارے پر برکت نازل ہوتی رہےاوروسطی جھے کو بالکل آخر میں تناول کیا جائے۔

نسينز جب انسان حسب ہدايت اين آ كے سے كھائے گاتو طعام ميں بركت كى مختلف صورتيں حاصل ہوں گي مثلاً كھانے سے طبعا گرانی نہ ہوگی بلکہ میلان ہوگا کیونکہ شور بے کا روغن درمیان میں ہوگا تو جب کناروں سے کھائے گا تو تھوڑ اتھوڑ اروغن سالن کے ساتھ استعال ہوگا جو کہ باعث لذت ہے اس کے برخلاف اگر اول ہی درمیان سے کھا کر روغن ختم کردے گا تو مابقی میں وہ تلذ ذ نہ ہوگا نیزنفس طعام میں بھی بحکم اللی زیادتی ہوجائے گی جیسا کہ بے شار وا قعات پیش آئے ہیں۔ اور چونکہ بیطریقہ سنت کے خلاف ہاں لیے اسے اختیار کرنا مناسب نہیں ہے بلکہ کروہ ہے۔ (شرح الطیبی ۱۵۸:۸)

اور امام شافعی ریشید نے کتاب الام میں تحریم کی تصریح فرمائی ہے چنانچہ فرمایا: فیان من اکل همالا پلیه او من راس الطعام اثم بالفعل الذي فعله اذا كان عالما. يعنى جانة بوئ الركوئي تخص اليز آكے سے نه كھائے يا بياله كے فيج يا کھانے کے اوپراوپر سے کھائے تو گنہگار ہے امام موصوف نے اس حدیث سے ہی استدلال فرمایا ہے۔

امام غزالی رایشید نے فرمایا که روٹی کو چے سے مکڑے مکڑے کر کے نہ کھائے بلکہ اس کی گولائی سے تو ڑ تو ڑ کر کھائے الاب کہ روٹیاں تھوڑی ہوں اور کھانے والے زیادہ ہوں تو پھرروٹیوں کے ٹکڑے کئے جاسکتے ہیں۔

هذا حديث حسن صحيح. امام ترمذي والينما كفرمان كاحاصل بيه كدروايت حسن صحيح مها كرچ صرف عطاء بن السائب کے طریقہ سے معروف ہے مگران سے نقل کرنے والے شعبہ اور توری جیسے کبار محدثین ہیں اس وجہ سے اس پرحسن سیح کا حکم لگا یا گیا۔

# بَابُمَاجَآءَ فِي كَرَاهِيَةِ أَكُلِ الثَّوْمِ وَالْبَصَلِ

باب سا :لہن اور پیاز کھانے کے مکروہ ہونے کے بارے میں

مَنُ آكَلَ مِنْ هٰنهٖ قَالَ آوَّلَ مَرَّةٍ الثُّوْمِ ثُمَّ قال الثُّومِ وَالْبَصَلِ وَالْكُرَاثِ فَلَا يَقْرَبْنَا فِي (1441) مَسْجِدِنَا.

تَوَجَيْكُنُهِ: حضرت جابر ثلاثن بيان كرتے ہيں نبي اكرم مَلِّ النَّكَامَ أَلِهُ اللهِ عَلَيْكُمُ إِلَيْ اللهِ عَلَيْكُمُ أَلِي اللهِ عَلَيْ عَلَيْكُمُ أَلِي اللهِ عَلَيْكُمُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهِ عَلَيْ عَلَيْكُمُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّ

راوی نے ایک مرتبہ، صرف کہن کا ذکر کیا ہے اور پھر ایک مرتبہ کہن، پیاز اور گندنے کا ذکر کیا ہے (نبی اکرم مُرَّا فَقَعَیَّا فرماتے ہیں ) تو وہ ہاری مبحد کے قریب ہرگزند آئے۔

(١٢٢٩) نَزَلَرَسُولُ اللهِ ﷺ عَلَى اَيُّوبَ وَكَانَ إِذَا اَكَلَ طَعَامًا بَعَثَ اِلَيْهِ بِفَضْلِهِ فَبَعَثَ اللهِ يَومًا بِطَعَامٍ ولَمُ يَأْكُلُ مِنْهُ النبِّيُ ﷺ فَلَبَّا اَثْى اَبُو ايُّوْبَ النَّبِيِّ ﷺ فَنَ كَرَ ذلك لَهُ فَقَالَ النَّبِيُ ﷺ فِيْهِ ثُوْمٌ فَقَالَ يَارَسُولَ اللهِ اَحَرَامٌ هُوَ قَالَ لَا وَلٰكِنِّي اَكْرَهُهُ مِنَ اَجْلِ رِيْجِهِ.

ترتیجینی: ساک بن حرب و النی بیان کرتے ہیں انہوں نے حضرت جابر بن سمرہ و النی کو بیان کرتے ہوئے سنا ہے۔ بی اکرم مِرِ النی کی جیج نے خضرت ابوابوب و النی بیان کرتے ہوئے سنا ہے۔ بی اکرم مِرِ النی کی جیج کے جان پر او کیا جب نی اکرم مِرِ النی کی جیز کھا لیتے ہے تو بچا ہوا کھانا حضرت ابوابوب و النی کو جیج دیتے ہے ایک مرتبہ آپ نے کھانا حضرت ابوابوب و النی کو بھوا یا آپ نے اس میں سے بچھ بھی نہیں کھایا تھا حضرت ابوابوب و النی کو بھول یا آپ نے اس میں سے بچھ بھی نہیں کھایا تھا حضرت ابوابوب و النی کو بود تھا بی اکرم مِرِ النی کی خدمت میں حاضر ہوئے اور اس بات کا تذکرہ آپ سے کیا تو نبی اکرم مِرا النی میرا ہوں کے اور اس بات کا تذکرہ آپ سے کیا تو نبی اکرم مِرا اللہ میرا اللہ میرا اللہ میرا اللہ میرا کی بوکی وجہ حضرت ابوابوب و النی کی اس کی بوکی وجہ سے ناپیند کرتا ہوں۔

مذا بہب فقہاء: لہن اور بیاز وغیرہ کاسٹری تھم: ۞جہورعلاء فرماتے ہیں کہ داخل ہونے کے وقت لہن اور پیاز اورای طرح کی وہ سبزیاں کہ جن کی بوآتی ہے ان کا کھانا مکروہ بکراہت تحریم ہے۔لیکن ایسا مریض جس کے لیے پیاز کا استعال ضروری ہے اس کے حق میں پیاز کا استعال بلا کراہت درست ہے۔

ان سبزیوں کی مطلقاً حرمت نقل کی ہے۔

حب مہور کے ولائل: لیسل اوّل: حضرت ابوسعید خدری من النّی کی روایت کی ہے کہ جب آپ مِظَّفَظَةَ نے اس پیڑے کھانے والے کو فلایقر بنا المساجد فرمایا تولوگوں نے کہا حرام حوگیا پی خبر آپ مِظَّفظَةَ کومعلوم ہوئی تو آپ مِظَّفظَةَ نے فرمایا:

ايهاالناسانهليسبى تحريم ما احل الله لى ولكنها شجرة اكر لاريحها.

"اے لوگو! میرے لیے جائز نہیں ہے کہ میں اللہ تعالیٰ کی حلال کردہ اشیاء کوحرام کروں کیکن بیایک درخت ہے جس کی بُوکو میں نالیند کرتا ہوں۔"

بدروایت صراحت عدم حرمت پردال ہے۔ (رفاہ سلم)

ولیل دوم: ابوابوب انصاری من انتی کی روایت احرام هو تو آپ مِن انتیکی نظر مایا: لا ولکنی اکر هه من اجل ریحه (رواه الترندی) ولیل دوم: ابوابوب انصاری من انتیاجی من لا تناجی من لا تناجی من لا تناجی ایک صحابی من انتیاجی ایک صحابی من لا تناجی من لا تناجی ایک من لا تناجی ایک می ایس کرتا که میں ایس کلوق (فرشتوں) سے بات کرتا ہوں جن سے تم بات مہیں کرتے کہ اس کی بوسے فرشتوں کو تکلیف ہوگی اس روایت سے بھی معلوم ہوا کہ بسن، پیاز وغیرہ حرام نہیں ہے ورند آپ میل انتیکی معلوم ہوا کہ بسن، پیاز وغیرہ حرام نہیں ہے ورند آپ میل اس روایت سے بھی معلوم ہوا کہ بسن، پیاز وغیرہ حرام نہیں ہے ورند آپ میل معلوم کو کو کھانے کا حکم کیوں دیتے۔

وليل جبارم: بأب الرخصة في اكل الثوم مطبوخا ك تحت الم ترمذي والثيلان مرفوع روايت كرماته حضرت علی نٹاٹند کا اثر بھی ذکر کیا ہے جس سے اکل ثوم مطبوخا کی اجازت معلوم ہوتی ہے۔ نیز امام موصوف نے حضرت ابوالعالیہ راٹٹیا کا مقولہ بھی ذکر کیا ہے کہ انہوں نے فرمایا: الشو هر من طیبات الرزق کہ من طال عمدہ کھانوں میں سے ہے۔

**ظاہر میہ کے دلائل:** ان متعدد روایات سے استدلال کیا ہے جن میں حضور مَطِّفْظِیَّا نے آکل ثو ہروبصل کو مجد میں آنے سے منع كياب- چنانچەردايات كے مختلف الفاظ اس طرح مروى بين:

فلا يقربنا مساجه نا اخرجه البخاري ومسلم والترمذي ولايصلين معنا اخرجه البخاري ومسلم فلا يغشانا في مسجى نا اخرجه مسلم والبخاري فلاياتين المساجد اخرجه مسلم.

وجهاستدلال بیہے کہ جب نماز باجماعت ان کے نزدیک فرض عین ہے اور جو چیز فرض عین کے ترک کا ذریعہ ہووہ یقیناً واجب الترک اورحرام ہوگی۔اس لیےان سبزیوں کا کھانا حرام ہونا چاہیے۔

جوابات: ظاہریہ کی پیش کردہ روایات سے تو ان اشیاء کے کھانے کا جواز ثابت ہوتا ہے نہ کہ حرمت اکل کہا یدل علیه قوله من اکل.... الخ. بال البته معجد میں حاضری کی ممانعت بھی معلوم ہوئی سوحفرات جمہور اس کے قائل ہیں کہ بایں حالت معجد میں حاضر ہونا مکروہ تحریمی ہے۔

دوم: ان روایات سے متجد کے ادب کا وجوب اور اس کی نظافت کا خاص اہتمام معلوم ہوا۔حضرات فقہاء نے فر مایا کہ بیرتا کیدی صیخے وجوب ادب پر محمول ہیں۔

**سوم:** روایات سےمعلوم ہوتا ہے کہاصل وجہممانعت تاذی بن آ دم وملائکہ ہے جواجماعی صورت میں پائی جاتی ہےان اشیاء کےاکل کی حرمت کاان روایات ہے کیا تعلق ہے۔

**چہارم:**ان روایات سے مذکورہ اشیاء کی حرمت قطعا ثابت نہیں ہوتی کیونکہ بہت سے مباح امور کی بناء پرترک جماعت کی اجازت ہے مثلاً کسی بھوکے کے سامنے کھانا آ جائے تو تھم ہے کہ اگر زیادہ بھوک لگی ہے تو پہلے کھانا کھائے اور جماعت کو ترک کردے۔ نیز علامہ ابن حزم ظاہری ولٹھیڈان اشیاء کے حلال ہونے کے قائل ہیں حالا نکہ وہ بھی جماعت کوفرض میں کہتے ہیں۔ مشتم: جماعت کا فرض عین ہونا ہی مسلم نہیں کیونکہ اگر جماعت فرض عین ہوتی تو آپ مَلِّشْتِیَجُ ان اشیاء کے کھانے کی اجازت دے كرفلا يقربنا المساجل وغيره ارتثادنه فرماتيه

ہفتم: حب مہور کے مذہب پر جمسلہ روایات منطبق ہوجاتی ہیں کہ ممانعت والی روایات کامحمل و چخص ہے جوان اشیاء کو کھسا کرفوراً مسجد میں داخل ہواوراجازت والی روایات اس مخص پرمحمول ہیں جوفوراً مسجد نہ جائے یا اس کی بوکو پکا کریا کسی اور ذریعہ ہے ختم کر

# باب سے متعلق دیگرفقہی مسائل:

حضرات علاء نے کہن اور پیاز کے ساتھ ہی ہراں شک کو لاحق کیا ہے جس میں بد بوہوای طرح حضرات علاء نے فر مایا کہ جس شخص کے منہ سے بدبوآتی ہو یا کسی شخص کے جسم پر ایسا زخم ہے جس سے بدبوآتی ہے تو وہ بھی ای حکم میں داخل ہے کہ اس کو بھی مسجد میں حاضر ہونا مکروہ ہے اسی طرح بعض اہل علم نے بدبودار پیشہ کرنے والوں کوبھی انہیں کے ساتھ لاحق کیا ہے مثلاً ساک، صباغ اور دباغ بڑتی ہے میں حاضر ہونا مکر دوسرے بعض حضرات نے اعذار اختیاری وغیر اختیاری کا فرق کیا ہے۔ کہا حکاہ ابن الہنید

### بَابُ مَاجَآءَ فِي الرُّخُصَةَ فِي آكُلِ النُّوْمِ مَطْبُوْخًا

باب ۱۲: یکے ہوئے ہسن کھانے کی رخصت کے بارے میں

(١٤٣٠) تَلْي عَنْ أَكُلِ الثُّومِ اللَّهُ مَطْبُوخًا.

تَرْجِجَهُمْ: حضرت على وَالتَّهُ بِيان كرت بين الهن كهانے سے منع كيا گيا ہے البتہ كيے ہوئے كا حكم مختلف ہے۔

(١٤٣١) لَا يُصْلِحُ أَكُلُ الثُّومِ إِلَّا مَطْبُونَا.

تر بچہ بہ: حضرت علی منافظة فرماتے ہیں کہن کھانا ٹھیک نہیں ہے البتہ کیے ہوئے ( کا حکم مختلف ہے )۔

(١٧٣٢) أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ نَرَلَ عَلَيْهِمْ فَتَكَلَّفُوالَهُ طَعَامًا فِيْهِمِنْ بَعْضِ هٰنهِ البُقُولِ فَكَرِهَا كُلَهُ فَقَالَ لِأَصْابِهِ كُلُوهُ فَا نِّى لَسْتُ كَأَحَٰهِ كُمْ اِنِّى اَخَافُ أَن أُوْذِي صَاحِبِي.

تو بنجہ آئی: سیدہ ام ابوب من نین بیان کرتی ہیں نبی اکرم مِرَالْسَنِیَّةَ نے ان کے ہاں پڑاؤ کیا ان لوگوں نے آپ مِرَاَلْسَنِیَّةَ کے لئے کھانا پکایا جس میں پھے سبزیاں ڈال دیں تو نبی اکرم مِرَالْشَیَکَةَ نے ان کے کھانے کونا پسند کیا آپ مِرَالْشَکِیَّةَ نے اپنے ساتھیوں سے کہاتم لوگ اسے کھالو کیونکہ میں تمہاری ماننز نہیں ہوں مجھے یہ اندیشہ ہے کہ میں اس کے ذریعے اپنے ساتھی (فرشتے) کواذیت پہنچاؤں گا۔

(١٧٣٣) قَالَ عَبُدُ الرَّحْنِ بُنُ مَهُدِيٍّ كَانَ ٱبُوْخَلْدَةَ خِيَارًا مُسْلِمًا.

تریجیکنی: ابوالعالیہ رایٹیا بیان کرتے ہیں بہن بہترین رزق ہے۔

تشرنیج: مصنف الینیلائے یہ دوسرا باب اکل تو م مطبوعا کی رخصت واجازت کے لیے قائم فرمایا ہے جیسا کہ او پر گزر چکا ہے کہ بن اور پیاز کھانا جائز ہے ہاں البتہ اس کی بوکوزائل کر کے کھانا چاہئے۔ یہاں جو جابر بن سمرہ بڑاٹنو کی روایت ذکر کی گئ ہے اس سے اکل تو م مطبوعا کی حلت اور صراحتا اس کی عدم حرمت معلوم ہوتی ہے کیونکہ ابو ایوب انصاری ٹڑاٹنو نے آپ میلائنو کی خدمت میں ایسا کھانا جس کولہ بن ڈال کر پکایا گیا تھا بیش کیا اور پھر آپ میلائنو گئے نے اس کھانے کو ابو ایوب انصاری ٹڑاٹنو اور ان کے اہل وعیال کے کھانے کے لیے واپس فرمادیا اور پو جھے جانے پر فرمایا کہ وہ حرام نہیں ہے ہاں البتہ بوکی وجہ سے آپ میلائنو کے نہ کھانے کا عذر فرمادیا۔

### مهمان کوکھانا بچادینا چاہیے:

اس روایت ہے ایک خاص فائدہ یہ بھی معلوم ہوا کہ اگر اکل وشارب صاحب فضیلت بزرگ آ دمی ہوتو اس کو ماکول ومشروب میں سے کچھ بچا دینا چاہیے تا کہ دوسرے لوگ اس سے تبرک حاصل کرسکیں اسی طرح اگر کھانے میں قلت ہواور میز بان حاجت مند

ہے تب بھی مہمان کومیز بان کا خیال رکھتے ہوئے کھانا بچادینا چاہیے خاص طور پر ایسے مہمان کے لیے ییمل مستحب ہے کہ جس کے میزبان نے اپناسب کچھ کھانا اس کی خدمت میں پیش کردیا ہواوراس کے بیچے باقی بیچے ہوئے کھانے کے منتظر ہوں علامہ نو وی الشیل نے علاء سلف سے اس کا استخباب نقل کیا ہے اور اس روایت کو اس کی دلیل میں پیش کیا ہے۔

کیکن اگر بیاندیشه ہو کہ باقی ماندہ کھانا ضائع کردیا جائے گا اسے گھر کا کوئی فردنہیں کھائے گا جیسا کہ اس وقت یہی عرف چل رہا ہے کہ مہمان کا باقی ماندہ کھانا بھینک دیا جاتا ہے اور اسے کھانا کوئی بھی پیندنہیں کرتا تو پھر بہتریہ ہے کہ سارا کھانا کھالیا جائے اور برتن میں کچھ بھی نہ چھوڑا جائے اور برتنوں کوخوب صاف کرلیا جائے تا کہ پلیٹ چاشنے اور صاف کرنے کی سنت پڑمل ہو سکے۔

فلایقربنافی مساجدتا: مساجدتای اضافت تشریفی ہےجمہورعلاء کے نزدیک اس سے عام مساجد مراد ہیں اور ہر مجد کا یمی حکم ہے کہسن اورپیاز وغیرہ کھا کرمسجد میں جانے کی ممانعت ہے چنانچہ بعض روایات میں بغیر اضافت فیلایاتین الہساجیں وارد مواہے نیز مصنف رایٹھا عبدالرزاق میں ابن جرت کے سے منقول ہے۔

قلت لعطاء هل النهى للمسجد الحرام خاصة اوفي المساجد قال لابل في المساجد البترابن بطال، قاض عیاض وغیرہ نے بعض اہل علم سے بی حکم مجد نبوی کے ساتھ مخصوص نقل کیا ہے۔

امام ترمذی ولیٹھائے نے حضرت علی ولیٹھ سے تین روایتیں یہاں ذکر فرمائی ہیں ان میں صرف پہلی حدیث حدیث مرفوع ہے جس مين انبول ففرمايا: مهى عن اكل الثوم الا مطبوخا

پھروقلادوى هذا عن على .... قولد سام مرمذى والتينيائية بيانا چاہتے ہيں كديمي روايت انبى الفاظ كے ساتھ " حضرت على والتينة سے اپنے قول کے طور پر بھی منقول ہے گویا پیرحدیث موقوف بھی ہے۔

چوتھی حدیث میں حضرت ابوابوب انصاری مٹاٹنو کی اہلیہ محتر مہنے بتایا کہ جب نبی کریم مُطِّنْتِ ﷺ جمرت کے بعد ان کے ہاں مہمان ہوئے تو انہوں نے آپ مَرِ النَّيْ اَ کے ليے پرتكلف كھانا تياركيا جس ميں بچھ سبزياں بھي كي تھيں، جب اسے آپ تو يب كيا گيا تو آپ مَلِّ السَّحَةُ آنے اسے پیندنہیں کیا اور صحابہ مِن اُنڈی سے فر ما یا کہتم کھالو کیونکہ میں تمہاری طرح نہیں ہوں میرے یاس میرے دوست يعنى حضرت جبرئيل علايئلا مسى بھي وقت وحي ليكر آسكتے ہيں ميں نہيں چاہتا كہوہ آئيں اور ميں ان كو نكليف پہنچاؤں كيونكہ ان سبزيوں كي بدبوسے فرشتے انتہائی نفرت کرتے ہیں اس لیے میں ینہیں کھارہا۔

پانچویں حدیث: حضرت ابوالعالیہ راٹٹھاڈ فرماتے ہیں کہنن پاکیزہ کھانا ہے یعنی وہ حلال ہے حرام نہیں ہاں کھانے کے بعد اس کی بد بوضرور دورکی جائے۔ (تحفة الاحوذی ۵۔ ۲۳۰، پہلی جلد)

### حضرت ابوالوب انصاري والثور كاعزاز:

حضور اكرم مَلِّ النَّيْكَةَ جب مدينه منوره تشريف لائے تو ہر صحالی ڈٹائند كى بيد کوشش تھى كە آپ مِلِّ النَّيْكَةَ ميرے ہاں قيام فرمائيس جيسے جيے آپ مُؤْفِظَةً كى اوْتُنى آ كے چلى تو ہرايك آپ كواپنے ہال مهمانى كى درخواست كرتا حضور اكرم مُؤَفِظَةً فرماتے: خلوا سبيلها فأنها مأمورة. أننني كوراسة دو كيونكه اسے الله كي طرف سے حكم مو چكا ہے، بيرو ہيں جاكر بيٹے كى جہاں كااسے حكم ديا كيا ہے جنانچه وہ ا ذنٹی برابرچلتی رہی پھرمسجد نبوی کے قریب باب جبرائیل کے پاس ہیڑھ گئی اور مہمان نوازی کا شرف حضرت ابو یوب انصاری میں تائین کو

حاصل ہوا وہ حضور مَلِّنْظَيَّةً كى آرام وراحت كابہت زيادہ خيال ركھتے تھے۔ (زادالمعاد ۲:۱۵۳)

### صحابه كرام وي كنيم كا كمال ادب:

آب نوائنی نے حضور مَرِ اَلْنَیْنَ کَی مِی اِللَّهِ مِی اِللَّی کِی منزل خال کرائی اوراپ لیے اوپر کی منزل رکھی لیکن آپ شائنی کے دل ود ماغ پر ہر وقت یہ فکر سوار رہتی کہ یہ بے ادبی ہے کہ میں اوپر ہوں اور حضور اکرم مِرَ اَلْنَیْکَا ہِمَ کِی اورادب کی وجہ سے پوری یوں موسوں ہوا کہ چلتے وقت ہمارے قدم حضورا کرم مِرَ اَلْنَیْکَا ہِمَ کے سرمبارک کے اوپر ہیں توایک طرف بیٹھ گئے اور ادب کی وجہ سے پوری رات یوں ہی گزار دی نیز ایک دفعہ حضرت ابو ابوب انصاری شائن کے کس بچ سے پانی گرگیا وہ اس قدر زیادہ تھا کہ آئیس اندیشہ ہوا کہ کہیں یہ پانی میک کر بچلی منزل میں حضور مُراَلِنَیکَا پر نہ کر جائے تو اپنے عمامے سے اسے خشک کیا۔ اور ایک روایت میں ہے کہ اپنی کہیں یہ پانی میک کر بچلی منزل میں حضور مُراَلِنَیکَا پر نہ کر جائے تو اپنے عمامے سے اسے خشک کیا۔ اور ایک روایت میں ہے کہ اپنی لیاف نے اسے فورا خشک کیا تا کہ اس کے قطرے میک کر نیچے نہ جائیں یہ حجابہ کرام شائن کی کا کمال ادب تھا جس کی وجہ سے اللہ تعالی نے انہیں سر بلندیاں عطافر مائیں۔

# بَابُهَا ۚ جَاءَ فِى تَخْمِيْرِ الْإِنَاءِ وَإِطْفَاءِ السِّراجِ وَالنَّارِ عَبْدَ الْهَنَامِ

# ا بالب ١٥: سوتے وقت برتن ڈھانپنے چراغ اور آگ بجھانے كاحكم

(١٧٣٣) أَغْلِقُوا الْبَابَوَاوُ كِئُوا السِّقَاءَوَا كُفِئُوا الْإِناءَاوَ خَيِّرُوا الْإِناءَوَ اَطْفِئُوا الْبِصْبَاحَ فَإِنَّ الشَّيْطانَ لَا يَفْتَحُ غَلَقًا ولَا يَجِلُّ وكَاءًولَا يَكْشِفُ انِيَةً وَإِنَّ الْفُويُسِقَةَ تُضْرِمُ عَلَى النَّاسِ بَيْتَهُمُ.

تَوْجَجْهَنَّهُ: حضرت جابر ثنائِتْهِ بیان کرتے ہیں، نبی اکرم مِّلِظْشِیَّا نے ارشاد فرمایا: (سوتے ہوئے) دروازے بند کر دو،مشکیزے کا منہ بند کر دو، برتنوں کواوندھا کر دویا برتنوں کو ڈھانپ دو چراغ کو بچھا دو کیونکہ شیطان بند دروازے کو کھول نہیں سکتا اور جس کا منہ بند ہو، اے کھول نہیں سکتا اور ڈھانپی ہوئی چیز کو ہٹانہیں سکتا اور چوہا گھر کولوگوں سمیت جلاسکتا ہے۔

(١٤٣٥) لَا تَتْرُكُوا النَّارَفِي بُيُوتِكُمْ حِيْنَ تَنَامُوْنَ.

تَوَجِّجِينَةُمَا: سالم اپنے والد (حضرت عبداللہ بن عمر رہ اُنٹی) کے حوالے سے نبی اکرم مِثَّلِفَضِیَّظٌ کا بیفر مان نقل کرتے ہیں۔سوتے وقت اپنے مستقروں میں جلتی ہوئی آگ نہ چھوڑ و۔

تشریح: آواب معاشرت: بی کریم مُلِفَظَةً نے اس روایت میں سوتے وقت کے کھی واب بیان فرمائ ہیں۔

علامہ ابن دقیق العید کہتے ہیں کہ آپ کے اس حکم میں دینی اور دنیوی دوونوں مصالح ہیں چنانچہ اہل شروفساد سے اور شیطان سے جان ومال وغیرہ کی حفاظت ہوتی ہے کیونکہ شیطان بند دروازہ نہیں کھول سکتا اور اہل شر وفساد بھی بند دورازے سے جلدی سے

امام بخاری رایشید نے ترجمة الباب میں لیل کوملحوظ رکھاہے کیونکہ روایات میں بھی لیل کا لفظ وار د ہواہے مگر مفہوم روایات سے بیہ تھم عام دن رات دونوں کے لیے معلوم ہوتا ہے اور احتیاط بھی اس میں ہے۔

او كو االسقاء ايك ادب يه بيان فرمايا كمشكير ع عمنه كوبانده دو بعض روايات مين اقربكم واذكر واسم الله كا لفظ وارد ہوا ہے کما فی اصححین مشکیزہ کے منہ کو بند کرنے کا حکم اس لیے فر مایا کہ قعقاع بن حکیم جابر مٹائٹیز سے روایت کرتے ہیں کہ پورے سال میں ایک رات الی ہوتی ہے کہ جس میں آسان سے بلا نازل ہوتی ہے اور کھلے ہوئے برتنوں اور مشکیزوں میں وہ بلا داخل ہوجاتی ہے لہذا اگر منہ بند کردیا جائے گا تو اس سے حفاظت ہوگی نیز اس سے کسی جانور کیڑے وغیرہ کے داخل ہونے سے بھی

ا کفؤاالاناء او خمرو الاناء ایک ادب بی بھی کہ برتنوں کوالٹا کر دویا برتنوں کو ڈھانپ دوچونکہ برتن دوطرح کے ہوتے ہیں یا تو خالی یا بھرے ہوئے اگر خالی ہیں تو الٹا دیئے جا نمیں اور اگر بھرے ہوئے ہیں تو ڈھانپ دیئے جا نمیں علامہ نو وی پرلیٹیڈ فرماتے ہیں کہ برتنوں کو ڈھانینے میں علاء نے متعدد فوائد بیان کئے ہیں مثلاً شیاطین سے حفاظت وباء سے صیانت ای طرح نجاسات وگند گیوں سے بھی دوری ہوتی ہے اور حشرات وہوان لینی زہر لیے کیڑوں سے امن ہوجا تا ہے۔

اطفؤ المصباح: ادب بیان فرمایا كه جب سووتو چراغ بجهادو به حكم آپ مِزَّشَيْعَ أَنْ اس لیے فرمایا كه بعض مرتبه آگ سے نقصان ہوجا تا ہے خود جراغ بھی الٹا ہوسکتا ہے اور آپ مَلِّنْ ﷺ نے فر ما یا کہ بعض اوقات چو ہیا بھی بتی تھینچ کر لیے جاتی ہے اور کپڑوں پر ڈال دیتی ہے۔حافظ ابن حجر رایٹی کہتے ہیں کہ رہ تھم بھی عام ہے جب انسان کو کوئی وقت غفلت کا ہوتو اس وقت جراغ بجھادینا چاہیے۔

علامه قرطبی رایشیئه نے فرمایا کہ جواوامراس روایت میں واقع ہوئے ہیں وہ سب ارشادی ہیں ایجانی نہیں لہذا ان سے زیادہ سے زياده استحباب وندب ثابت ہوگا نہ كه وجوب۔

وفى الباب عن ابن عمر رضى الله عنهما اخرجه الترمذي في هذا الباب وابي هريرة رضي اخرجه ابن ماجه وابن عباس رضي الله عنهما اخرجه ابو داؤد ابن حبان والحاكم. هذا حديث حسن صحيح اخرجه البخاري ومسلم وابو داؤد ابن ماجه وقدروي من غير وجه عن جابر راين كم معدد طرق ہيں اس ليحسن وسيح ہے۔

فائل المجيم مسلم كى روايت ميں بياضافه بھى ہے كه آپ مِلْ الله الله عنى خرمايا جب رات كى تاريكى آجائے اور شام موجائے (يعنى غروب

آ فآب ہوجائے ) تواینے بچوں کو (باہر نگلنے سے ) روکواس لیے کہ اس وقت شیاطین پھیل رہے ہوتے ہیں پھرجب رات کا ایک حصہ گزرجائے توان کوجیموڑ سکتے ہو۔

علامه ابن الجوزي رایشید فرماتے ہیں کہ چونکہ بچ عموماً نجاست اور گندگی ہے آلودہ رہتے ہیں اور اس گندے بن کو جنات اور شاطین پند کرتے ہیں اب اگر غروب آفتاب کے وقت بچے گھر سے باہر ہوں تو جنات اور شیاطین بچوں کو نقصان بہنیا سکتے ہیں اس خطرے کے پیش نظر آ یہ مَلِّنْ اَنْکُا اِنْ مَعْ فرمایا ہے۔

### بَابُمَاجَاءَفِىُ كَرَاهِيَةِ الْقِرَانِ بَيْنَ التَّمْرَتَيْن

باب ۱۱: دو تھجوریں ملا کر کھانے کے مکروہ ہونے کے بارے میں جو پچھ منقول ہے

(١٤٣١) نهى رُسُولُ اللهِ ﷺ آن يُقُرَنَ بَيْنَ التَّهُرَ تَيْنِ حَتَّى يَسْتَأْذِنَ صَاحِبَهُ.

ساتھی ہے اجازت لے لی جائے (تواپیا کرنا جائز ہے)۔

تشرِثیح: علامہ نووی والیو کہتے ہیں کہ اس بارے میں اختلاف ہے آیا قران بین التموتین کی ممانعت حرمت پرمحمول ہے یا کراہت پر؟ دونوں قول ہیں مگر صحیح بات یہ ہے کہ اس مسئلہ میں تفصیل ہے وہ بیہ کہ اگر شکی ماکول تمر انگور اور اسی طرح کے وہ کھیل وغیرہ جو کئی کئی عدد ملا کر کھائے جاسکتے ہوں اگر ان کو چندافرادمل کر کھا رہے ہوں اور ان کے اندر ملکیت کے اعتبار سے سب شریک ہیں تو الیی صورت میں قران کر کے کھانا حرام ہے لیکن اگر سب کی طرف سے ایک دوسرے کے لیے اجازت (خواہ صریحی ہویا کنائی) پائی جائے تو پھر قران کر کے کھانا بلا کراہت کھانا درست ہے اور اگر شٹی ما کول انہی آکلین میں ہے کسی ایک کی ملکیت ہوتو باتی حضرات کواس کی بغیررضامندی قران کر کے کھانا اب بھی درست نہیں ہےالبتہ مالک قران کر کے کھاسکتا ہے لیکن بیر آ دابمجلس کے خلاف ہےاوراگروہ ثیء ماکول کسی ایسے شخص کی ملکیت ہے جوآ کلین میں شامل نہیں بلکہاس کی طرف سے کھانے کی اجازت ہےاگروہ قلیل ہے تو بغیر آکلین کی رضامندی کے قران کر کے کھانا درست نہیں ہے اور اگرشکی ماکول اتنی کثیر ہے کہ کھانے کے بعد بھی چ جائے گی تو قران کر سکتے ہیں البتہ اداب مجلس باقی رہیں کی طمع اور حرص ظاہر نہ ہو۔

امام نووی را پیمار فرماتے ہیں کہ خطابی وغیرہ کی بات درست نہیں ہے کیونکہ اعتبار الفاظ کا ہوتا ہے نہ کہ خاص سبب کا اور یہاں تو سبب ثابت بھی نہیں ہے اور حدیث کے الفاظ چونکہ عام ہیں ان میں سے کسی زمانے کی کوئی قیدنہیں ہے اس لیے ممانعت کا تھم منسوخ تہیں ہے بلکہاس میں تفصیل ہے جس کی وضاحت او پر گزر چکی ہے۔ (مرقاۃ الفاتح ۲۶:۸ تحفۃ الاحوذی ۳۳۵:۵)

# بَابُمَاجَآءَفِى اسْتِحْبَابِ التَّمْرِ

# باب ۱۷: کھجور کھانے کے مستحب ہونے کے بارے میں

(١٤٣٤) بَيْتُ لَا تَمْرُفِيهِ جِيَاعٌ اَهُلُهُ.

۔ توکیجپکٹہ: سیدہ عائشہ صدیقہ وٹائٹٹا نبی اکرم مُلِّلْفَظِیَّ کا بیفر مان نقل کرتی ہیں، جس گھر میں کھجوریں نہ ہوں اس کے گھر والے بھو کے ہوتے ہیں۔

تشریح: اکدآپ مِرِ الله کی میں کھورنہیں تواس گھر والے گویا بھو کے ہیں۔معلوم ہوا کہ ہر گھر میں کھور ہونی چاہیے نیز کھور کی عظمت اور اس کا مبارک پھل ہونا بھی معلوم ہوالیکن اصح یہ ہے کہ روایت کا منشاء قناعت کی تعلیم دینا ہے اور حدیث کے معنی بیز کھور کی عظمت اور اس کا مبارک پھل ہونا بھی معلوم ہوالیکن اصح یہ ہے کہ روایت کا منشاء قناعت کی تعلیم دینا ہے اور حدیث کے بین کہ جس گھر میں تمر بھی میں تمر بھی میں تمر بھی میں تمر بھی ایک قسم میں تارک کے بہی معنی بیان فرمائے ہیں اور اس کی تائید دوسری روایت سے بھی ہوتی ہے جس کے الفاظ یہ ہیں:

بيت لاتمرفيه كبيت لاطعام فيه اخرجه ابن ماجه عن سلمان راللهد.

"جس گھر میں کھجور نہ ہووہ گھراییا ہےجس میں کھانانہیں۔"

ای طرح حدیث عائشہ خانٹی کان یأتی علینا الشہر مانو قد فیہ نارا انما ہو التہر والہاء الا ان یؤتی باللحمہ. (اخراجہ الشیخان)" حضرت عائشہ خانٹی خرماتی ہیں کہ ہمارے اُوپر مہینے گزر جاتے تھے کہ جس میں آگ بھی نہیں جلائی جاتی تھی بیٹک وہ مجوراوریانی ہوتا تھا مگریہ کہ گوشت دیا جاتا تھا۔" ہے بھی اس معنی کی تائید ہوتی ہے۔

فائ ن امام نووی اور علامہ طبی می است کے بیں کہ روایت سے تمرکی نضیلت اور گھر والوں کے لیے اس کا ذخیرہ بنانے کا جواز اور زہد وقناعت کی تعلیم معلوم ہوئی نیز بیجی معلوم ہوا کہ مومن کے یہاں تھجور رہنی چاہیے لیکن پیخصوص ہے ایسے شہروں کے لیے جہاں تھجور بین جائے ہوں کے ایسے شہروں کے لیے جہاں تھجور بین ہوتی ہے۔ (شرح مسلم للنو وی ۱۸۱:۲، وفی الباب عن سلمی مخالفی امراۃ ابی رافع اخرجہ ابن ماجہ هذا حدیث مسن غریب اخرجہ احمد وسلم وابوداؤدوابن ماجہ )۔

# بَابُمَاجَآءَ فِي الْحَمْدِ عَلَى الطَّعَامِ إِذَا فُرِغَ مِنْهُ

باب ١٨: كھانے سے فراغت كے بعد الله تعالیٰ كی حمد وثناء كی جائے

(١٧٣٨) إِنَّ اللَّهَ لَيَرُضَى عَنِ الْعَبْدِ اَنْ يَأْكُلُ الْأَكْلَةَ أَوْ يَشْرَبُ الشُّرْبَةَ فَيَحْمَدُ هُ عَلَيْهَا.

۔ توکینچکنہا: حضرت انس بن مالک مٹاٹھ بیان کرتے ہیں، نبی اکرم مُراَشِّکُا بنے ارشاد فرمایا ہے۔اللہ تعالیٰ ایسے بندے سے راضی ہوجا تا ہے، جو کچھ کھا تا ہے یا پیتا ہے، تو اس پر اس کی حمد بیان کرتا ہے۔

لعنات: الإكلة نووى راتنيائه كهته بين كه يهنتح الهمزه ہے اس طرح المشربة بفتح الشين ہے جومرة كے ليے آتا ہے بيني ايك مرتبه سیر ہوکر کھانا اور ایک مرتبہ سیراب ہو پینا دوسرا قول میہ ہے کہ اکلۃ بضم الہمزہ جمعنی لقمہ حمد کے اہتمام کے پیش نظر بضم الہمزہ ہی بہتر ب کھانے کے اللہ تعالیٰ کی حمد و ثناء کی جائے

# کھانے کے بعد اللہ کاشکر ادا کرنا سفت ہے:

یه درحقیقت اس چیز کی یاد دہانی ہے کہ ایک انسان جب کھانا کھا چکے تو بیسو پے کہ اللہ تعالی نے میرے لیے اس طعام کا انتظام كس عجيب وغريب طريقے سے كيا ہے اس گندم جاول اور سبزيوں كي فصل نہ جانے كس علاقے ميں ہوئى اسے كس نے كاشت كياكس نے اسے کا ٹا صاف کیا اور مارکیٹ میں کن کن ہاتھوں نے اسے پہنچایا پھرکہاں کہاں کا سفر کر کے میرے گھر پینچی اسے کس طریقے سے یکایا گیاایک لقمہ جومنہ کی طرف اٹھا یا جاتا ہے بظاہرتو وہ چھوٹا سالقمہ ہے لیکن اس کو تیار کرنے میں نہ جانے کتنے انسانوں نے اس پر محنت ومشقت اٹھائی یوں وہ کئی ہاتھوں سے ہوکر انسان کی غذ ائی تسکین کا ذریعہ بناییسب اللہ جل شانہ کی قدرت کے کر شمے ہیں اس لیے نبی کریم مُؤَلِّنَ اِنْ فَاص طور پر کھانے کے بعد اللہ کا شکر ادا کرنے کا حکم دیا ہے

**اعت ماض:** فراغت طعام وشراب کے بعد توشکر کی ادائیگی کا حکم ہونا چاہئے نہ کہ حمد کا؟

جواب: يه ب كم حمر توراس الشكر ب: قال النبي على الحمد رأس الشكر ماشكر الله من لمر يحمد اخرجه البغوى معلوم ہوا كەشكركى ادائيگى كے ليے الفاظ حدسب الفاظ سے بڑھ كرہے بلكہ مذكورہ روايت سے تومعلوم ہوا كہ جس نے الله تعالىٰ ک حدید کی اس نے اللہ کاشکر ہی ادانہ کیا۔

حمال الطعام كے لئے مختلف وعامي منقول ہيں۔ يہاں ان ميں سے چند دعاؤں كاتر جمد كے ساتھ ذكركيا جاتا ہے: جب دسترخوان المُضے لگے توبید دعاً پڑھیں۔

(١) الحمدالله حدا كثير اطيبامبار كاكافية غيرمكفي ولامودع ولامستغنى عنه ربنا. تریجی کہ: تمام تعریف الله تعالی کے لیے ہے ایس تعریف جو بہت ہو پاکیزہ ہواور بابرکت ہو جو کفایت نہیں کی جائے گی ( یعنی شکر کاحق ہم ادانہیں کر سکتے ) اور نہ اس کی حمد ( یا طعام ) کوچھوڑا جاسکتا ہے ، ورنہ اس سے استغناء اور بے نیازی اختیار کی جاسکتی ہے،اے ہمارے رب۔

(۲) الحمدالله الذي اطعمنا وسقانا واجعلنا مسلمين.

تَرَجِّجِهُ ثَبَر: تمام حمد وثنااس الله کے لیے ہے جس نے جمیں کھلایا اور پلایا اور جمیں مسلمان بنایا۔

(٣) الحمد الله الذي اطعمني هذا ورزقنيه من غير حول مني ولا قوة.

تریخ پہنی، تمام تعریفیں اللہ کے لیے ہیں جس نے مجھے یہ کھانا کھلا یا اور مجھے یہ کھانا میری قوت اور کوشش کے بغیرعطافر مایا۔ اس دعا کو کھانے کے بعد پڑھا جائے تواس کے پچھلے سارے جھوٹے گناہ معاف ہوجاتے ہیں۔اوراگر کھانے کے بعد صرف" الحمدللله" پڑھ لیا جائے تواس ہے بھی دعا کی سنت ادا ہوجاتی ہے۔

### بَابُ مَاجَآءَ فِي الْأَكُلِ مَعَ الْمَجُذُومِ

# باب ١٩: جذام كم يض كساته كهان كے بارے ميں

(١٤٣٩) أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ أَخَذَ بِيَدِ مَجُنُومٍ فَأَدُخَلَهُ مَعَهُ فِي الْقَصْعَةِ ثُمَّ قَالَ كُلُ بِسُمِ اللهِ ثِقَةً بِاللهِ وتَوَكُّلًا عَلَيْهِ.

توَنِجْ چَنْہُمَا: حضرت جابر مُنْاتُونہ بیان کرتے ہیں، نبی اکرم مُؤَلِّنَظِیَّۃ نے جذام کے ایک مریض کا ہاتھ تھا ما اور اس کا ہاتھ اپنے بیالے میں ڈال کرفر مایا۔اللہ تعالیٰ کا نام لے کراوراللہ تعالیٰ پریقین رکھتے ہوئے اس پرتوکل کرتے ہوئے کھانا شروع کرو۔

تشریسے: مجنوم: اس شخص کو کہا جاتا ہے کہ جوجذا م کی بیاری میں مبتلا ہو، اور جذا م: کوڑھ کی بیاری ہے جس میں جسم کے اعضاء گل سڑ کرالگ الگ ہونے لگتے ہیں۔اس حدیث میں مجذوم سے مراد حضرت معیقیب بن ابی فاطمہ دوی مخالتی ہیں۔ فادخلہ معہ حضور مُؤَلِّفَ اَلَّهُ اِلْکَ الگ ہونے کی جاتھ کوا ہے میں داخل کیا اس میں ادخلہ کی "ہ" ضمیر "ید" کی طرف لوٹ رہی ہے "ھا "ضمیر مؤنث ہونی چاہئے تھی کیونکہ "ید" عربی زبان میں مؤنث سائی ہے چنانچ سنن ابن ماجہ کی روایت میں فادخلھا معہ ہے۔

ثقة بالله و توكلا عليه كى تركيب ـ اس مين ثقة اور توكلا دونون مصدر بين اور مفعول مطلق بين ، اصل عبارت يول ب: قل بسم الله معى اثق ثقة بالله و اتوكل توكلا عليه.

تَوْجِيَتُهُ: "اللّٰه كا نام كَيْكِر ميرِ \_ ساتھ كھاؤ،ميراالله پرخوب بھروسہ اوراس پر كامل توكل ہے۔"

یہ دونوں جملے (اثق اور اتوکل) ''معی''ک"ی شمیر سے حال ہیں ،اور دوسرا جملہ پہلے جملے کی مزید تاکید ہے، اور بعض حضرات کے نزدیک اثق ثقة بالله واتو کل تو کلا علیہ مستقل جملہ ہے۔ (شرح الطبی ۳۲:۸)

ایک اشکال: آپ مَظِفَیَّةً نے مجز وم کو پکڑا اور اپنے ساتھ کھانا بھی کھلایا اور اس سے پر ہیز نہیں کیا یہ آپ مِظِفِیَّةً کا انتہائی توکل اور اللّٰد پر بھروسہ کی بات ہے نیز آپ مِظَفِیَّةً نے ایک جگہ ارشا دفر مایا ہے:

كلمع صاحب البلاء تواضعا لربك وايمانا - (افرجه الطادى عن الى ذر الله المالية عن الى المالية عن المالية المالية

" ہرمصیبت میں مبتلا شخص اللہ کے سامنے عاجزی کرنے والا ہے اور ایمان لانے والا ہے۔"

مگریہاں پر بیاشکال ہوتا ہے کہ اس کے برخلاف نبی کریم مَرِ النظافَةَ نے فرمایا:

فرمن المجذوم فرادك من الاسد. "مجدوم ساسطرح بهاك جيبا توشير سے بھا كتا ہے۔"

کہ مجذوم سے اس طرح دور رہوجس طرح شیر سے دور رہا جاتا ہے۔ آپ سَلِّنَ ﷺ کے قول فعل میں تعارض ہو گیا۔ عمر فاروق والنَّ اور عیسیٰ بن دینار مالک والنُّا اور دوسر سے بعض حضرات سلف نے فرمایا کہ مجذوم سے بیخے کا حکم منسوخ ہے ابتداء میں کم اسے ۔ بعد میں اکل مع المجذوم البت ہے۔

مہستر مین تطبیق بیددی گئی ہے کہ اگر کسی شخص کو اللہ تعالیٰ پر اعتاد کامل ہوتو ایسے شخص کو بیا گنجائش ہے کہ وہ مجذوم کے ساتھ

کھالے ورنہ اجتناب بہتر اور مخاط ہے کیونکہ بعض مرتبہ من جانب الله مرض کا فیصلہ ہوتا ہے اور مجذوم سے خالطت بظاہر سبب مرض بن جاتی ہے تو ایسی صورت میں اعتقاد میں تزلزل ہوسکتا ہے جس سے ایمان بھی خطرہ میں پڑجانے کا اندیشہ ہے اس لیے بہتریہی ہے کہ اجتناب کیا جائے۔سنا ہے حضرت مدنی کے یہاں کوئی کوڑھی تھا جس سے لوگ پر ہیز کرتے تھے مگر حضرت والٹیلڈاس کوبعض مرتبہ اپنے ساتھ کھانا کھلایا کرتے سے: هذا حدیث غریب الخ اخرجه ابوداؤد والنسائی وغیرہ بیروایت صرف یوس بن محرعن المفصل كے طريق سے منقول ہے۔

"لاعدوى" اعستراض: اگرطبى طور پر يا تجرب سے بيثابت موجائے كه فلال فلال بياريال ايك جسم سے دوسرے جسم كى طرف منتقل ہوجاتی ہیں ،مثلاً طاعون ،جذام ، چیک ،نزلہ جواب"لاعددی" والی حدیث کے منافی نہیں ہے ، کیونکہ حدیث میں اس یماری کے مور حقیقی ہونے کی نفی ہے کدایک بیماری ذاتی طور پر دوسرے کونہیں لگ جاتی۔ "حافط ابن حجر رایشید فرماتے ہیں کہ" لاعدوی" کے معنی یہ ہیں کہ کوئی بھی مرض اپنے اصل کے اعتبار سے ایک دوسرے کی طرف منتقل نہیں ہوتی اور اس جملے سے دراصل جاہلیت کے ایک غلط عقیدے کی تر دیدی کرنامقصود ہے،ان کا عقیدہ بیتھا کہ بیاریاں اپنی ذات میں بیتا ثیرر کھتی ہیں کہ وہ ایک سے دوسرے کی طرف منتقل ہوجاتی ہیں ،اس میں اللہ تعالیٰ کے کسی فعل کاعمل دخل نہیں ہے۔ کہ کسی مرض میں بیہ تا ثیرنہیں ہے کہ وہ اللہ کے تھم کے بغیر خود ہی کسی دوسرے کولگ جائے ، وہ اللہ ہی بیمار کرتا ہے اور وہی شفاء دیتا ہے۔

#### بَابُمَاجَآءَاَنَّ الْمُؤْمِنَ يَأْكُلُ فِي مِعيَ وَّاحِدٍ

### باب ۲۰: مؤمن ایک آنت میں کھاتاہے

(١٧٣٠) ٱلْكَافِرُ يَأْكُلُ فِي سَبْعَةِ ٱمْعَاءِ وَالْمُثُومِنُ يَأْكُلُ فِي مَعَّى وَاحِدٍ.

تَوْجِيْهَا بَهِ: حضرت ابن عمر وَثَاثِينَ فِي اكرم مَظِيْفَيَا كَا مِهِ فرمان نقل كرتے ہيں، كافرسات آنتوں ميں كھاتا ہے اور مؤمن ايك آنت ميں

(١٧٣١) أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ ضَافَهُ ضَيُفٌ كَافِرٌ فَأَمَرَ لَهُ رَسُولُ اللهِ ﷺ بِشَاةٍ فَحُلِبَتُ فشرِ بَ ثُمَّ أُخُرى فَشَرِبَه ثُمَّ أُخُرى فَشَرِبَهُ حَتَّ شَرِبَ حِلَابَ سَبْعِ شِيَاةٍ ثُمَّ آصُبَحَ مِنَ الْغَيِ فَأَسُلَمَ فَأَمَرَ لَهُ رَسُولُ الله ﷺ بِشَاةٍ فَعُلِبَتْ فَشَرِبَ حِلَابَهَا ثُمَّ آمَرَ لَه بِأُخْرَى فَلَمْ يَسْتَتِبَّهَا فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ ٱلْمُؤْمِنُ يَشْرَبُ فِي مَعًى وَاحِدٍ وَالكَافِرُ يَشْرَبُ فِي سَبْعَةِ آمُعَاءِ.

تَرْجَبِكُنُهُ: حضرت ابوہریرہ ٹٹاٹنو بیان کرتے ہیں، نبی اکرم مُلِلْشَيَّعَ نے ایک کافر شخص کواپنا مہمان بنایا آپ نے اس کے لیے حکم دیا ایک بکری کا دودھاس کے لئے دوہ لیا گیااس نے اسے پی لیا پھراگلی کا دوہ لیا گیااس نے اسے بھی پی لیا یہاں تک کہاس نے سات کر بوں کا دودھ پی لیا اگلے دن صبح وہ تحض مسلمان ہو گیا نبی اکرم مَ<del>الْفَظَ</del>َةَ کے حکم کے تحت اس کے لیے بکری کا دودھ دوہ لیا گیا، وہ اس نے پی لیا پھرآپ کے حکم کے تحت اس کے لئے دوسری بکری کا دورھ دوہ لیا گیا، تو وہ اسے پورانہیں پی سکا، نبی اکرم مَرَافَتَ اَجَافَ فَ ارشاد

فر مایا۔مؤمن ایک آنت میں بیتا ہے اور کا فرسات آنتوں میں بیتا ہے۔

تشريع: لفظ معى ك تحقيق: - حافظ فرمات بين - كه بكسر الميم مقصورا ب اوريبى لغت مشهور ب\_

حافظ ابن حجر رایٹیا فرماتے ہیں کہ بیروایت بالا تفاق اینے ظاہری معنی پرنہیں ہے کیونکہ بہت سے کا فرمسلمان کے مقابلہ میں کم کھانے پینے والے ہوتے ہیں۔علامہ زرقانی راٹٹیؤ نے فرمایا کہ علماء نے اس روایت کی دس سے زائد توجیھات بیان فرمائی ہیں۔ میسلی توجیہ: بیرحدیث غالب احوال کے اعتبار سے ہے اور عدد کی تعیین مقصود نہیں بلکہ مراد مومن کے کھانے کو اور کافر کے زائد کھانے کو بیان فرمانا ہے:

كما قال الله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا يَتَمَتَّعُونَ وَيَأْ كُلُونَ كَمَا تَأْكُلُ الْأَنْعَامُ وَالنَّارُ مَثْوًى لَّهُمُ ﴿ ﴿ اللَّهُ الْمُداال اورروایت میں سات کا عدو محض تکثیر کے لیے ہے۔

كما فى قوله تعالى: ﴿ وَالْبَحْرُ يَمُنَّ لَا مِنْ بَعْنِ مِسَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَّا نَفِنَتُ كَلِياتُ الله الله المان: ٢٧)

الحاصل مومن کی شان کھانے پینے میں تقلیل کو اختیار کرنا ہے کیونکہ وہ عبادت میں زائد کھائے گاتو زیادہ حساب دینا ہوگا برخلاف کا فر کے کہ وہ زائد کھا تا ہے کیونکہ اس کا مقصد الگ ہے۔علامہ قرطبی راتے این کہ بین کہ بیقول رائح الاقوال ہے۔

**دوسے می توجیہ:** علامہ نووی رایشیا؛ فرماتے ہیں روایت کا مطلب بیہ ہے کہ کا فرچونکہ خواہش نفسانی کی وجہ سے کھا تا ہے اور جب تک ساتوں انتزیاں نہ بھر جائیں کھاتا ہی چلاجاتا ہے۔اس کے برخلاف مومن بندہ بفتر ضرورت کھاتا ہے کہ ایک انتزی ہی کے پر ہوجانے سے سیر ہوجا تاہے۔

تنیسسری توجید: مومن الله کانام لے کر کھاتا ہے اور پیتا ہے تو اس کے ساتھ شیطان شریک نہیں ہوتا لہٰذا اس کوتھوڑا ہی کھانا کافی ہوجاتا ہے۔چنانچروایات میں وارد ہواہے کہ:

ان الشيطان يستحل الطعام ان لمرين كراسم الله تعالى عليه. (افرجملم)

"شیطان اُس کھانے کواپنے لئے حلال کر دیتا ہے جس پر اللہ تعالیٰ کا نام نہ لیا جائے۔"

چو**تی توجیہ:** روایت میں مسلم سے مراد کامل اسلام ہے: عن ابی امامة مر فوعاً من كثر تفكر لا قال طعامه ومن قل تفكر لا كثر طعامه وقساقلبه. يعني جوتخص زياده فكرمند هوگااس كا كهاناقليل هوگا اورجس كوفكر كم موگى اس كا كهانا زائد هوگا اور اس کا دل سخت ہوگا۔ ابوسعید خدری شائی سے بھی مروی ہے:

ان هذه االمال حلوة خضرة فمن اخذه باشر اف نفس كان كالذي ياكل ولا يشبع.

" بیٹک بیرمال میٹھااورسبز ہے جو تخص اس کواشراف نفس سے لیتا ہے وہ ایسا ہے جو کھا تا تو ہے لیکن پیپٹ نہیں بھرتا۔"

مانچویں توجیہ: دراصل روایت کا مقصد مولمن کو کم کھانے کی ترغیب دیناہے۔

تھیٹی توجیہ: علامہ قرطبی رایٹیئه فرماتے ہیں کہ شہوات طعام سات ہیں۔شہوت طبع ،شہوت نفس،شہوت عین ،شہوت فم ،شہوت اذن ، شہوت انف ، شہوت جوع۔

بیآ خری شہوت جوع ضروری ہے۔مومن ای خواہش کی بنا پر کھانا کھا تا ہے بخلاف کافر شخص کے ساتوں شہوتوں کی بناء اور

خواہشوں کی بناء پر کھا تا ہے۔

ساتویں توجیہ: حافظ ابن ججرعسقلانی ولیٹی نے ایک اور قول بھی نقل فرمایا ، کہ دراصل روایت میں مومن اور کا فر دونوں کی مثال بیان کرنامقصود ہے۔ کہ مومن کا حال تو دنیا میں زہد کا ہے اور کا فر کا حال حرص کا ہے۔ واللہ اعلم

فائك: اختلفوا فى حدا الجوع على رائين ذكرهما فى الاحياء احدهما ان يشتهى الخبز وحدة فمتى طلب الادم فليس بجائع ثانيهما ،انه اذا وقع ريقه على الارض لم يقع عليه الذبابوذكر ايضا مراتب الجوع تنحو على سبعة الاول ما يقوم به الحياة الثانى ان يزيد حتى يصلى قائماً ويصوم وهذا ن واجبان الثالث ان يزيد حتى يقل على الكسب وهذا ن واجبان الثالث ان يزيد وبه يثقل البدن ويكثر مستحباب الخامس ان يملاء الثلث وهذا جائز السادس ان يزيد وبه يثقل البدن ويكثر النوم وهذا مكروة السابع ان يزيد حتى يتضرر وهذا حرام ١٢ اوجز قال ابن التين ان الناس فى الاكل على ثلث طبقات تاكل كل مطعوم من حاجة وبغير حاجة وهذفعل اهل الجهول وطائفة تاكل عند الجوع بقدر ما يسد الجوع حسب وطائفة يجوعون انفسهم يقصدون بذلك قمح شهوة الانفس واذا اكلوا اكلوا ماسد. (الرمق ١٢ افتح)

" بھوک کے بارے میں اختلاف ہے اور دورائے ہیں جنہیں احیاء میں ذکر کیا گیا ہے۔ پہلی یہ کہ صرف روٹی کی طرف شہوت و
میدان ہوا گرسالن طلب کرتے تو اسے بھوکا نہیں سمجھیں گے۔ دوسرا بیہ ہے کہ جب تھوک زمین پر گرے اور کھی اس پر نہ بیٹے۔
بعض حضرات نے بھوک کے سات مراتب لکھے ہیں: ﴿ اتنا کھائے کہ زندگی باقی رہ سکے۔ ﴿ اتنا کھائے کہ نماز اور روزے کی
طاقت یدا ہوجائے اتنا کھانا واجب ہے۔ ﴿ تیسرا بیہ ہے کہ اس پر اتنی زیادتی کرے کہ نوافل کے اداکرنے کی قوت وطاقت
پیدا ہوجائے۔ ﴿ چوتھی بید کہ اس پر اتنی زیادتی کرے کہ کمائی کی طاقت پیدا ہوجائے بید دونوں مستحب ہیں۔ ﴿ پیٹ کے تین
صے بھرجا کیں بیجائز ہے۔ ﴿ اس پر اتنی زیادتی کرے کہ بدن بھاری ہوجائے اور نیندزیادہ آگے گے، بیکروہ ہے۔ ﴿ اتنا کھائے کہ معدے کو نقصان پہنچ جائے بیر ام ہے۔ "

### حدیث میں مہمان سے کون مراد ہے؟

بعض محدثین کی رائے یہ ہے کہ اس سے مراد ابوغ وان ہے ہیں کیونکہ طبرانی میں عبداللہ بن عمر رہاتی سے ہو کہ بی کریم سُلِنَظِیَّا پاس سات آ دمی آئے صحابہ میں لئی نے ان میں سے چھوضیافت کے لیے لیا۔اور ساتویں کو آپ سُلِنَظِیَّا نے اپ لیے رکھالیا، پھراس سے فرمایا کہ تمہارا کیا نام ہے۔؟اس نے بتایا کہ ابوغ وان اس کے لیے سات بکر بوں کا دودھ دوہا گیا، وہ سارا پی گیا۔ آپ سُلِنَظِیَّا نے اس سے فرمایا اے ابوغ وان کیا آپ اسلام قبول کرنا پیند کرتے ہیں۔؟ابوغ وان نے کہا جی ہاں چنانچہ اس نے اسلام قبول کرنا پیند کرتے ہیں۔؟ابوغ وان نے کہا جی ہاں چنانچہ اس نے اسلام قبول کرنا پیند کرتے ہیں۔؟ابوغ وان نے کہا جی ہاں چنانچہ اس نے اسلام قبول کرنا پیند کرتے ہیں۔؟ابوغ وان نے کہا جی ہاں چنانچہ اس نے اسلام قبول کرلیا پھر آپ سُلِنَظِیَّ نے اس کے سینے پر ہاتھ پھیرا، جب صح ہوئی تو اس کے لیے ایک بکری کا دودھ دوہایا گیا لیکن اسے بھی وہ ختم نہ کرسکا ،اس پر حضورا کرم سُلِنَظِیَّ نے فرمایا: اے ابوغ وان کیا بات ہے (کہ آپ نے ایک بکری کا دودھ بھی پورانہیں کیا اس نے جواب میں عرض کیا تھی مے اس ذات کی جس نے آپ سِلِنَظِیَّ کی بنا کر بھیجا میں سیراب ہو چکا ہوں تب آپ سِلِنَظِیُکُا اِس نے جواب میں عرض کیا تھی مے اس ذات کی جس نے آپ سِلِنَظِیُکُا کے کو نی بنا کر بھیجا میں سیراب ہو چکا ہوں تب آپ سِلِنَظِیُکُا اِس نے جواب میں عرض کیا تھی میں اس ذات کی جس نے آپ سِلِنَظِیُکُا کے کو نی بنا کر بھیجا میں سیراب ہو چکا ہوں تب آپ سِلِنَظِیُکُا کے کو نو کو بیا کہ کیا کہ کیا کہ کو کو کیا کہ کو کو کیا کہ کیا کہ کیا کہ کو کو کیا کہ کیا کہ کو کو کیا کر کے کہ کیا کہ کو کو کیا کہ کی کیا کہ کو کیا کہ کیا کہ کو کیا کو کیا کہ کو کیا کیا کہ کو کیا کو کیا کہ کو کیا کہ کو کیا کہ کو کیا کو کیا کہ کو کیا کہ کو کیا کہ کو کیا کو کو کیا کہ کو کیا کہ کو کیا کہ کو کیا کو کیا کہ کو کیا کو کیا کو کیا کہ کو کیا کہ کو کیا کو کیا کہ کو کیا کو کیا کہ کو کیا کہ کو کو کو کو کیا کو کیا کو کیا کیا کو کے کو کرنے کیا کر کھور کیا کو کو کو کیا کو کیا کو کیا کو کو کو کیا کو کیا کہ کو کرنے کیا کہ کو کیا کو کو کیا کو کرنے کیا کرنے کو کیا کو کرنے کیا کو کیا کو کی کو کرنے کیا کرنے کو کیا کو کرنے کیا کی کو کرنے کو کیا کو کرنے کو کرنے کیا کو کرنے کو کرنے کیا کو کرن

نے فرمایا کہ کل گذشتہ آپ کی سات آنتیں تھیں (کیونکہ آپ کا فرتھے)اور آج آپ کی (اسلام قبول کرنے کی وجہ سے ) صرف ایک بی آنت ہے۔

مصنف ابن ابی شیبہ وغیرہ میں تقریباً اس طرح کا واقعہ جھجاہ غفاری کے بارے میں بھی آتا ہے مکن ہے کہ بید دونوں واقعے ایک ہی شخص کے بارے میں ہوں کہاصل نام تو اس کا جھجاہ غفاری ہواور اس کی کنیت ابوغز وان ہو۔ امام نو وی راٹیلیڈ فرماتے ہیں کہ بعض حضرات کے نزدیک اس مہمان سے تمامہ بن اٹال اور بعص کے نزدیک نصرہ بن ابی نضرہ غفاری مراد ہیں۔ (شرح مسلم للنووی ۱۸۷:۲)

# بَابُمَاجَآءَ فِي طَعَامِ الْوَاحِدِيَكُفِي الْإِثْنَيْنِ

# باب ۲۱: ایک شخص کا کھانا دو کے لئے کافی ہونے کے بارے میں جو کچھ منقول ہے

(١٢٣٢) طَعَامُ الْأَثْنَيْنِ كَافِي الثَّلَاثَةُ وطَعَامُ الثَّلَاثَةِ كَافِي الْأَرْبَعَةِ.

تریج پھنبہا: حضرت ابو ہریرہ وٹا پھنے بیان کرتے ہیں، نبی اکرم مَلِّ النَّحَاقِ نے ارشاد فر مایا ہے۔ دوآ دمیوں کا کھانا تین کے لیے کافی ہوتا ہے اور تین کا کھانا چار کے لئے کافی ہوتا ہے۔

تَوْجَجِهَا بَهِ: حضرت جابراورحضرت ابن عمر ثِنَالَيْمُ نے نبی اکرم مَرَّالْتُنَفِّقَ کے حوالے سے بید بات بھی نقل کی ہے۔ ایک آ دمی کا کھانا دو کے لئے كافى موتا ہے دوكا كھانا چار كے لئے كافى موتا ہے اور چاركا كھانا آٹھ كے لئے كافى موتا ہے۔

**روایت کا مطلب:** کہ دوآ دمیوں کا پیٹ بھر کھانا تین کے لیے کفایت کرے گا۔مہلب کہتے ہیں کہ اس قسم کی احادیث سے مقصود مکارم الاخلاق کی ترغیب دینا ہے اور کفایت شعاری کی تعلیم مقصود ہے یعنی جب دوآ دمیوں کے لائق کھانا ہوتو تیسر ہے آ دمی کوشریک کرلینا چاہئے بلکہ جتنا ہو سکے دسعت سے کام لیتے ہوئے اور زائد کوبھی شریک کرلیں اور دوسرے کی رعایت کرتے لینا چاہئے۔

رعایت کرتے ہوئے اس طرح کھا تھیں کہ ہرآ دمی میرسوچے کہ میرا بھائی مجھ سے زائد کھالے توالیں صورت میں حسن نیت اور اجتماعیت کی برکت سے تھوڑا کھانا زائد آ دمیوں کو کافی ہوجائے گا اور روایت میں اعداد کی تعیین مقصود نہیں ہے۔ چونکہ روایات مختلف

چنانچ مسلم نے حضرت عائشہ والتن سے مرفوعاً طعامر الوحد يكفي الاثنين وطعامر الاثنين يكفي الاربعة وطعام الاربعة يكفى الثمانية. (ايك، وي كاكهانا دوك ليكانى موتاب اوردوكا كهانا چارك لي اور چاركا آمه ك لي کافی ہوتا ہے) نقل کی ہے اس کے ہم معنی تر مذی نے جابر اور ابن عمر پڑی گنٹی سے روایت نقل کی ہے اس کے علاوہ اور بھی روایات ہیں سب کا حاصل مقدار کفایت میں حصرنہیں بلکہ مقصود کفایت وقناعت کی تعلیم ہے۔اس سے مقصود تحدیدنہیں ہے بلکہ اس طرف اشارہ کرنا مقصود ہے کہ حالات اور افراد کے اعتبار سے جذبہ ایثار وقناعت میں اضافہ بھی ہوسکتا ہے کہ جس جذبے سے دوآ دمیوں کا کھانا تین کے لیے کافی ہوجا تا ہے اس جذبے کو بڑھا کر ایسا بھی ہوسکتا ہے کہ بعض حالات میں دو کا کھانا چار کے لیے اور چار کا کھانا آٹھ کے لیے

کافی ہوجائے کیونکہ دسترخوان پرجس قدراجتماعیت کی فضامیں اضافہ ہوتا ہے اس قدر کھانے میں بھی برکت اور زیادہ نازل ہوتی ہے۔ یمی وجہ ہے کہ زمانہ قحط میں حضرت عمر رہائٹی نے فرمایا کہ میراارادہ ہے کہ میں ہرگھر والوں کے پاس ان کی تعداد کی بقدرغلہ جیج دوں تا کہ بیلوگ بھی اہل خانہ کی طرح کھانا کھا سکیں کیونکہ اگر آ دمی آ دھا پیٹ بھی کھالے تو اس سے ہلاک نہیں ہوتا بلکہ اس سے اس کی غذائی ضرورت پوری ہوجاتی ہے جب یہ بات ہے تو پھرمعاشرے کے تنگ دست اور لا چارلوگوں کا ہرطریقے سے تعاون کرنا چاہئے کیونکہ اس طرح کی احادیث کا اصل مقصد ایثار وغمخواری اور قناعت کی ترغیب دینا ہے۔ (مرقاۃ الفاتح ١٥:٨)

### بَابُ مَاجَآءَ فِي أَكُلُ الْجَرَادِ

# باب۲۲: یہ باب بھی ٹڈی کے کھانے کے بارے میں ہے

(١٢٣٣) غَزَوْتُ مَعَ النَّبِيِّ عَلَيْهِ سِتَّ غَزَوَاتٍ نَأْكُلُ الْجَرَادَ.

ترکیجینی: حضرت عبدالله بن ابواوفی میانید کے بارے میں منقول ہے ان سے ٹڈی کھانے کے بارے میں دریافت کیا گیا،تو انہوں نے جواب دیا۔ میں نے نبی اکرم مُطِّنْ کے ساتھ چھنزوات میں شرکت کی ہے، جس میں ہم ٹڈی کھایا کرتے تھے۔

(١٧٣٥) غَزَوْنَامَعَ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ سَبْعَ غَزُوَاتٍ تَأْكُلُ الْجَرَادَ.

ترکنجیکٹرہ: ابویعفور حضرت ابن ابی اوفی خالتے ہے حوالے سے بیہ بات نقل کرتے ہیں، ہم لوگوں نے نبی اکرم مَلِّ اَنْ یَکُیَّمَ کے ساتھ سات غزوات میں شرکت کی جس میں ہم ٹڈی کھاتے رہے۔

تشریح: الجراد جراد بفتح الجیم و تخفیف الراءاور واحد جرادۃ ہے اور حمامۃ کی طرح میجھی مذکر ومونث دونوں کے لیے مستعمل ہے موخوذ ہاں کی بہت ی اقسام ہیں بعض بڑے جسم والی ہوتی ہیں اور بعض چھوٹے جسم والی اور ان کے رنگ بھی مختلف ہیں بعض سرخ بعض زردادربعض سفید ہوتی ہیں بعض حضرات کی رائے ہے کہ میر مجھلی کی چھینک سے پیدا ہوتی ہے اس وجہ ہے مجھلی کی طرح بغیر ذبح کیے اس كا كھانا جائز ہے اس كى تائيدايك ضعيف روايت كلو كافانه من صيد البحر بھى اس كى موئيد ہے كنيت ابوعوف اور ام عوف ہے۔(اخرجہ ابوداؤر الترمذي وابن ماجه)

#### ئدى كاست رعى حكم:

ٹڈی دوقتم کی ہیں بحری اور بری۔ بحری کا کھانابالا تفاق حرام ہے۔ ① بری کے بارے میں جمہور علاء اس بات پر متفق ہیں کہ اس کا کھانا جائز ہے۔ ② بعض شافعیہ نے فرمایا کہ اس کا کھانا مگروہ ہے۔ ③حضرات مالکیہ کے بارے میں مشہور ہے کہ وہ اس کے جواز کے لیے ذرج کی شرط لگاتے ہیں پھر کیفیت ذرئح میں ان کے درمیان اختلاف ہے لیکن مطرف مالکی نے فرمایا ذرئح کی کوئی حاجت نہیں کونکہ ابن عمر والمن نے نی کریم مَطِّنْ الله است مرفوعاً قال کیا ہے:

احلت لنا ميتتان ودمان السهك والجراد والكبد والطحال. (اخرجه احمد والطبراني والدار قطني) "ہمارے لیے دومر دار حلال کر دیج گئے ہیں اور دوخون میچھلی اور ٹڈی اور جگر اور تلی۔"

معلوم ہوا کہ ذرج کرنے کی کوئی ضرورت نہیں اور بیروایت اگر چداصح قول کی بناء پرموتوف ہے مگر مرفوع کے حکم میں ہے۔ حب مہور کے دلائل: دلیل اوّل روایت الباب ہے جس میں راوی نے آپ مُؤَفِّنَا کے ساتھ جہاد کے موقع پر ٹڈی کے کھانے کو بیان کیا ہے تر مذی کی روایت سے اگر چے معیت فی الاکل صراحتاً معلوم ہوتی نہیں مگر بعض روایات میں ہے بخاری کی روایت ناکل معه الجواد اور ابونعيم كى روايت مين ياكل معناكا لفظ صراحتاً آپ مُطِّنْ الله كان پردلالت كرتا ، واكثر روايات لفظ معه سے خالی ہیں تو پھر بیہ تاویل کی جائے گی کہ آپ مَظِّ شَقِیَّةً کے سامنے جب صحابہ ویٰکَتُنا نے ٹڈی کھائی اور آپ مَلِّ شَقِیَّةً خاموش رہے تو تقريرا جواز ثابت ہوگيا۔ (فتح الباري ١٤٥٥)

قائلین کراہت کے دلاکل: جوبعض حضرات شافعیہ ٹڈی کے کھانے کی کراہت کے قائل ہیں انہوں نے بیان کیا کہ آپ مِنْ الْفَظِيَّةَ نے اس کے کھانے سے گھن فرمائی ہے جس طرح گوہ کے کھانے سے گھن فرمائی ہے اور بطور استدلال سلمان فارسی ٹڑاٹنو کی وہ روایت پیش کی جس کی تخریج امام ابوداؤدنے کی:

انەرسول الله على السلىل عن الجراد فقال لا اكله ولا احرمه.

" بیشک آپ مَطْنَطُهُ اِسے ٹاڑی کے بارے میں پوچھا گیا تو آپ مَطِّنْظُا نے فرمایا نہ میں اُسے کھا تا ہوں اور نہ حرام قرار

اى طرح ابن عدى نے ابن عمر تنافی كى روايت انەسىئل عن الضب فقال لا اكله ولا احرمه وسىئله غن الجراد فقال مشل ذلك نقل كى بىلېذامعلوم ہوا كەنڈى كا كھانا مكروہ ہے۔

**جوابات:** پہلی روایت کا جواب تو ہیہ ہے کہ وہ مرسل ہے جس کی تفصیل امام ابو داؤد نے بیان فر مائی ہے اور دوسری روایت ضعیف ہے چونکهاس میں ثابت بن زبیرراوی ضعیف بین کما ( قاله النسائی )

هكذا روى سفيان بن عيينه عن ابي يعفور هذا الحديث وقال ست غزوات يتى سفيان بن عيني سست غزوات بالجزم كے ساتھ بلاشك ورز دولقل كيا ہے منداحداورنسائي ميں بھي ابن عينيہ سے ست غزوات بالجزم لقل كيا گيا ہے اور سفيان توری وغیرہ نے اس روایت کو آبویعفور سے مبع غزوات اوستا۔ شک کے ساتھ روایت نقل کی ہے مگر امام ترمذی پراٹیلیئے نے شعبہ سے تعلیقاً بغیر ذکرعد دبھی روایت نقل کی ہے چنانچیتر مذی نے وروی شعبۃ ہذاالحدیث الخے سے شعبہ کے طریق کی تخریج فر مائی ہے جس میں عدد کا کوئی ذکرنہیں ہے بعض حضرات کا خسیال ہے کہ بخاری کی روایت میں جوعد دمیں شک واقع ہواہے وہ شعبہ کوپیش

الحامسل روایت دوطرح کی مروی ہے بذکر عدد بغیر ذکر عدد بھر عدد کے بارے میں تین طرح مروی ہے: اول ست غزوات بألجزم دوم سبع غزوات بألجزم سوم ستوسبع غزوات بألشك والتردد وفى الباب عن ابن عمر رضى الله عنهماً. اخرجه ابن على في ترجمه ثابت بن زهير عن نافع عن ابن عمر مُنَاثَتُهُ عابر اخرجه احمد بين \_

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي الدَّعَاعَلَى الْجَرَادَ

### باب ۲۳: ٹڈیوں کے لئے دعائے ضرر کرنا

(١٧٣٢) كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ إِذَا دَعَا عَلَى الْجَرَادِ قَالَ اَللَّهُمَّ اَهْلِكَ الْجَرَادَ اُقْتُلُ كِبَارَهُ وَاهْلِكَ صِغَارَهُ واَفْسَلَ بَيْضَهُ وَاقْطَعُ دَابِرَهُ وخُذُ بِأَفْوَا هِهِمْ عَنْ مَعَاشِنَا وَارْزَاقِنَا إِنِّكَ سَمِيْعُ اللَّاعَاءِ قَالَ فَقَالَ رَجُلُ يَا رَسُولَ اللهِ ﷺ إِنَّهَا نَثْرَةُ خُوْتٍ فِي الْبَحْرِ. ﷺ كَيفَ تَنْعُو عَلَى جُنْدٍ مِنْ اَجْنَا دِ اللهِ بِقَطْعِ دَابِرٍ هِ قَالَ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ إِنَّهَا نَثْرَةُ خُوْتٍ فِي الْبَحْرِ.

تریخ پہنہ: حضرت جابر بن عبداللہ اور حضرت انس بن مالک ٹی اُٹیٹے بیان کرتے ہیں، نبی اکرم مِظَافِیکَۃ نے ٹاڑیوں کے لئے دعائے ضرر (ان الفاظ میں) کی۔اے اللہ ٹاڈیوں کے اللہ کا کردے۔ بڑی ٹاڈیوں کو ٹراب کردے۔ اور ایفاظ میں) کی۔اے اللہ ٹاڈیوں کو ہلاک کردے۔ ان کے انڈوں کو ٹراب کردے اور ان کی نسل ختم کردے۔ ہاری زندگی اور ہمارے رزق (خوراک) سے انہیں منہ سے بکڑ لے (یعنی دور کردے) بے شک تو دعا کو سننے والا ہے۔ راوی بیان کرتے ہیں، ایک صاحب نے عرض کی، یارسول اللہ سِکھنے آپ اللہ تعالیٰ کی ایک قتم کی مخلوق کی نسل ختم کرنے کی دعا کیوں کررہے ہیں؟ تو نبی اکرم سِکھنے نفر مایا۔ یہ سمندر میں مچھلی کی قتم ہے (یعنی ان کی نسل ختم نہیں ہوگی)۔

### بَابُ مَاجَآءَ فِيُ أَكُلِ لُحُوْمِ الْجَلَّالَةِ وَالْبَانِهَا

# باب: حبلاله کے کھانے اور دودھے کا حکم

(١٧٣٧) نَهْيِ رَسُولُ اللهِ ﷺ عَنْ أَكُلِ الْجَلَالَةِ وَٱلْبَائِهَا.

تَرْخِچَنَّهُ: حضرت ابن عمر تُنَّاثُنُّ بیان کرتے ہیں، نبی اکرم مِلِّلْشَکِیَّ نے نجاست کھانے والے جانوروں کا گوشت کھانے اور ان کا دودھ پینے سے منع کیا ہے۔

(١٢٨٨) أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ مَلَى عَنِ الْمُجَثَّمَةِ وَعَنْ لَبَنِ الْجَلاَّ لَةِ وَعَنِ الشُّرُبِ مِتَّا فِي السِّقَاءِ.

تو بخبه کنی: حضرت ابن عباس زلینو بیان کرتے ہیں، نبی اکرم مُلِّنْ کُنِی آنے جانورکو باندھ کراس پرنشانہ بازی کرنے ہے منع کیا ہے، گندگی کھانے والے جانوروں کا دودھ پینے سے منع کیا ہے، مشکیزے کے منہ کے ساتھ مندلگا کر پینے سے منع کیا ہے۔ مدر من کا چھا تھا تھا۔

جلاله كاشرى حكم: (١) امام مالك والثيلة (ليث بن سعد حن بقرى والثيلة) فرمات بين كه جلاله جانور كا گوشت دوده وغيره استعال كرنا بلاكرامت جائز ہے اى طرح اسحاق بن رامويه وليشيئه نے فرمايا: لاباس ان ياكل لحمه ها بعد ان يفعل غسلا جيدا.

- (٢) حافظ ابن حجر طِينيائيائية نے اکثر شافعيہ سے مطلقاً کراہت تنزيد کا قول نقل ہے
- (۳) جمہوراحناف حنابلہ نیز شافعیہ کی جماعت کراہت تحریم کا قول فرمایا ہے علامہ ابن دقیق العید رکتے ہوئے ای کوراخ اور سیح قرار دیا ہے نیز جلالہ کے انڈے کو بھی ان حضرات نے جلالہ کے گوشت کے ساتھ لاحق کرتے ہوئے مکروہ تحریمی قرار دیا ہے۔

امام ما لک رستین کی دلیل: امام ما لک رستین نے بطور استدلال فرمایا کہ جن جانوروں کوشریعت نے جائز قرار دیا ہے وہ اصالیۃ تو جائز ہی رہیں گے ہاں البتہ حدیث میں ممانعت واردہ طبعی گھن کی بناء پر ہے اس طرح حضرات شوافع نے بھی فرمایا ہے کہ اصالیۃ تو جواز ہی ہاور نجاست کھانے کی بناء پر قدرے کراہت اس میں پیدا ہوجائے گی۔

**جواب:** یہ ہے کہ شریعت نے جن جانوروں کوحرام قرار دیا ہے ان کے نجس ہونے کی بناء پر ہے اب جلالہ جانور جس میں نجاست اس قدر اثر کرگئی ہو کہ وہ سرا پانجاست ہو گیا ہے تو وہ کس طرح جائز ہوگا ہاں البتہ وہ جانور جن کی حرمت نصوص قطعیہ سے ثابت ہے وہ حرام کہلا ئیں گےاور جلالہ کی حرمت اثر نجاست کی بناء پر ہے اورنصوص بھی ظنیہ ہیں کہ اخبار احاد ہیں اس کی بناء پرحرمت لغیر ہ ہوگی للندااس كومكروه تحريمي قرارديا جائے گا

حضرات جمہور کے دلائل: ﴿ روایة الباب یعنی عدیث ابن عمر تُطَاتُنهُ اخرجه ال ترمذی و قال حدیث حسن.

- 2 حديث ابن عباس اخرجه الترمنى وصحه
- "ابو ہریرہ نٹاٹنے کی روایت جسے بیمقی نے ایک دوسری وجہ سے نقل کیا ہے کہ آپ سُلِّشْنِیَکا بِّنے جلالہ کا دودھ پینے اور اُس کا گوشت کھانے ہے منع فرمایا ہے۔"
- شيبەبسنى.

ان مذکورہ روایات سے صراحۃ جلالہ جانور کے استعمال کی ممانعت ثابت ہوتی ہے وہوالمدعی ۔

فائك: حضرات فقهاء ويسيم فرمات بين كه اگر جلاله كومحبوس ركھا جائے كه اس كا منه نجاست تك نه بينج سكے يا اس كو پاك غذا كلا أي جائے یہاں تک کہاس کی بوزائل ہوجائے تو اس کا کھانا جائز ہے ہاں البتہ مدت جبس کے بارے میں اختلاف ہے امام ابو صنیفہ رئٹٹیڈ ے اس بارے میں توقف مروی ہے فرمایا مجھے معلوم نہیں کہ کتنے دنوں میں اس کا گوشت صاف اور پاک ہوجائے گا۔ علامہ سرحسی طِیشِیڈ نے فرمایا کوئی مدت اس کے واسطے متعین نہیں ہے حضرت گنگوہی راٹیٹیڈ نے بھی یہی فرمایا ہے نیز فرمایا کہ اصل نجاست کے اثر کا زوال ہے وہ جب بھی مخقق ہوجائے وھوانھیج بحینس میں لکھا ہے کہ مرغی کو تین دن بکری کو چار دن اونٹ بیل کودس دن محبوں رکھا جائے و ھو الهختأر على الظاهر اوربعض حضرات فر' ماتے ہیں اونٹ گائے کو چالیس دن بکری کوسات دن اور مرغی کوتین دن محبوس رکھا جائے وهوالمخار في التهذيب والتحرير نيز مدت حبس كے سلسله ميں كھ آثار موقوفه بھي مروى ہيں مثلاً: اخرجه البيه قبي بسند فيه نظر عن عبدالله بن عمرو ومرفوعًا انها لا تو كل حتى تعلف اربعين يوما. (مرغى تَبيس كها أَي مَلَى عِهال تَك كه أس چالیس دن محوس نه کرتے)۔ ای طرح اخرجه ابن ابی شیبه بسند صحیح عن ابن عمرو انه کان یحبس الدجاجة الجلالة ثلاثًا. (فخ الباري)\_" ابن عمر ثانتن سے روایت ہے کہ وہ جلالہ مرغی کو تین دن تک محبوس رکھتے۔"

وروى عن ابن عمر و انه كأن لا يأكلها حتى يقصرها اياما وروى عنه ايضًا انه كأن اذا ارا دان يأكل

بيض الدجاجة قصرها ثلاثة ايام اخرجه الطبراني (سين شرح اليح)

روایت کیا گیا ہے کہ جب وہ مرغی کا انڈہ کھانا چاہتے تو وہ تین دن تک اے محبوس رکھتے۔"

### حديث كى تشريح: ال حديث مين آب مَلَّا النَّيْجَ في تين چيزول سے منع فرمايا ہے:

- (۱) مجتمد سے یعنی اس بات سے کہ جانورکوکسی چیز سے باندھ کرتیر کے ذریعہ مارا جائے اور پھرائی میں وہ مرجائے اور اسے ذریح نہ کیا جائے ایسا جانورحرام ہوتا ہے اس سے درحقیقت زمانہ جاہلیت کے ایک طریقے پررد کرنامقصود ہے ان کاطریقہ بیتھا کہ تیراندازی کے وقت کسی حیوان کو ہدف مقرر کرتے جب وہ تیرنشانے پرلگتا تو وہ جانور چیختا پھڑ پھڑا تا توان کو پقین ہوجا تا کہ تیرواقعی اینے نشانے یرلگ گیا ہے اس ہدف کومجثمہ کہا جاتا ہے اسلام نے اسے حرام قرار دیا ہے کیونگہ اس میں حیوان کوسخت اذیت پہنچی ہے۔
- (٢) مشك كومندلگا كراس كرد مانے سے بانى پينے سے منع فرمايا ہے اس طرح پينے سے بانى بھى ضائع ہوسكتا ہے مشك كرم ان یہ بدبو پیدا ہوجاتی ہے اور ایسا بھی ہوسکتا ہے کہ اس کے اندر کوئی موذی جانور ہوجواس کے دہانے سے براہ راست یانی پینے ے اسے ضرر پہنچادے اس وجہ سے آپ مَطَلِفَظِيَّةً نے اس سے منع فر ما یا ہے

لعنات: جلاله شرعاس جانورکو کہتے ہیں جس کا غالب چارہ یا خاندادر گندگی ہو کہاس کے گوشت اور دودھ پسینہ وغیرہ میں نجاست کا ا ٹر معلوم ہونے لگے حتیٰ کہ اس سے بد ہومحسوس ہوتی ہوفقہاء شافعی ،نو وی ﷺ وغیرہ حضرات نے یہی تعریف کی ہے و ہکذا فی العالمگیر بەلېذااگراس كاغالب گمان ہو۔

(٣) چارہ طاہر ہو کہ اثر نجاست اس کے گوشت وغیرہ میں محسوس نہ ہوتو اس کو جلالہ نہیں کہیں گے کذامصرح فی کتب الفقہ مگر امام رافعی ولیٹیلئے نے فرمایا کہ کنرت کا کوئی اعتبار نہیں ہے بلکہ مدار بد بوے محسوں ہونے پر ہے اگر کوئی جانور یا خانہ اور نجاست کھائے كهاس كے كوشت وغيره ميں تغير مونے لگے تو اس كوجلاله كہا جائے گاخواه اس كا غالب جاره طاہر بى كيول نہ مو هكذا قاله النوومي المحكة في الروضة تبعالرافعي المحكة كذافي النيل.

البانها: يلبن كى جمع ہے دودھ حديث ميں جمع كالفظ بطور مبالغہ كے ذكر كيا گياہے المجشهة وہ جانور جسے گلا گھونٹ كر مارديا جائے یا وہ جے زمین میں گاڑ کر یاکسی چیز ہے باندھ کرنشانہ بنا کرتیریا گولی ماری جائے اور بغیر ذرج کے ہی وہ مرجائے فی السقاء اى فم السقاء مثك كامنه ـ

### بَابُ مَاجَآءَ فِيُ اَكُلِ الدَّجَّاجِ

# باب ۲۵: مرغی کا گوشت کھانے کے بارے میں

(١٧٣٩) دَخَلْتُ عَلَى آبِى مُوسَى وَهُوَ يَأْكُلُ دُجَاجَةً فَقَالَ أُدُنُ فَكُلُ فَإِنِّى رَأَيْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَأْكُلُهُ.

تَرْمِجْهِكُنَّهِ: زہدم جرمی رالتُّلِیْ بیان کرتے ہیں، میں حضرت ابومولی مثانی کی خدمت میں حاضر ہواوہ اس وقت مرغی کا گوشت کھارہے تھے

انہوں نے فرمایا آگے ہوجاؤ اور کھاؤ کیونکہ میں نے نبی اگرم مَلِّشْتِیَجَ کواس (کے گوشت) کو کھاتے ہوئے دیکھا ہے۔

(١٤٥٠) رَأَيْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَأْكُلُ كُنُمَ دَجَاجٍ وَفِي الْحَدِيْثِ كَلاَمُّراً كُثَرُمِنْ هٰنَا هٰنَا حَدِيثٌ حَسَنَّ صَعِيْحٌ.

تَوْجَجْهَا، زہدم بیان کرتے ہیں،حضرت ابومویٰ اشعری میانٹو فرماتے ہیں۔ میں نے نبی اکرم مِیَّاتِشِیُّ کَمْرِ فی کا گوشت کھاتے ہوئے

# مرغی کے گوشت کا شرعی تھم؟

مرغی کا گوشت کھانا بالا تفاق جائز ہے خواہ مرغی انسیہ (پالتو ) یا دشیہ (جنگلی ) جیسا کہ روایت الباب اور ابن عمر رہائیں کی روایت ان النبي ﷺ كان اذا ارادان يأكل دجاجة امرجها فربطت اياما ثمريا كلها بعد ذلك.

" ہے شک آپ مُرافِظَةً جب مرغی کا گوشت کھانے کا ارادہ کرتے تو بچھ دن اُس کو باندھ دیتے بھراس کے بعید اُسے

اس پر صراحتاً دلالت کرتی ہے مگر بعض غالی صوفیاءاز راہ تورع اس کے کھانے سے بچتے ہیں نیز جلالہ مرغی اس ہے مشنیٰ ہے جس کا حکم پچھلے باب میں گزر چکا ہے۔

فاعد : روایت سے معلوم ہوا کہ آ دمی اپنے دوست کے یہاں اس کے کھانے کی حالت میں جاسکتا ہے نیز معلوم ہوا کہ صاحب طعام کو چاہئے کہ داخل ہونے والے کو کھانے کے لیے بلائے اور اس کو کھانا پیش کرے خواہ تھوڑا ہی ہو کیونکہ جماعت کے اجتماع ہے اس میں برکت ہوجائے گی نیز روایت سے معلوم ہوا کہ عمد ہشم کے کھانے بھی جائز ہیں اور بیخلاف نشرع اورخلاف تصوف نہیں ہے۔ **نی الحدیث کلام کیا مراد ہے؟ اس سے مر**اد حضرت ابومو کی اشعری ڈاٹٹن کا وہ طویل واقعہ ہے جسے امام بخاری <sub>ت</sub>اثیثایا نے تفصیل سے ذکر کیاہےوہ پیہے۔

زہدم بن مفرب جرمی والٹیل فرماتے ہیں کہ ہم حفرت موی کے پاس بیٹھے تھے چونکہ ہمارے درمیان اور جرم کے اس قبیلہ کے درمیان بھائی چارہ تھا اس لیے کھانا لا یا گیا جس میں مرغی کا گوشت تھا (سب لوگ کھانے کے قریب آ گےلیکن )لوگوں میں ایک سرخ رنگ کا آ دمی مبیخا تھا وہ کھانے کے قریب نہیں آیا ابومول ڈٹاٹنو نے ان سے کہا کہ قریب آجاؤ کیونکہ میں نے نبی کریم مِنْزَ اَنْتَاعَا اُور عَی کا گوشت کھاتے دیکھاہے اس آ دمی نے کہا کہ میں نے مرغی کوالی چیز کھاتے دیکھاہے کہ جس سے مجھے گھن آتی ہے تو میں قتم کھائی کہ میں (آئندہ)مرغی نہیں کھاؤں گا۔

ابوموسیٰ نظفتے نے فرمایا کہز دیک آئیں آپ کو بتلاؤں کہ میں قبیلہ اشعر کے چندلوگوں کے ہمراہ رسول اللہ سَلِّنْظِیَا تَبَا کی خدمت میں آیا اور اس وقت پہنچا کہ آپ مِرَافِقَعَ غصے کی حالت میں مصے اور صدقہ کے جانور تقسیم فرمار ہے تھے ہم نے آپ مِرَافِقَعَ اُسے سواری کے لیے جانور مانگا تو آپ مُرافِی ﷺ نے قسم کھا کر فرمایا کہ میں سواری نہیں دیں گے اور فرمایا کہ میرے پاس تہہیں سواری دینے کے لیے کوئی جانورنہیں ہے۔

اس کے بعد حضورا کرم مَرْافِظَةُ آئے پاس مال غنیمت کے اونٹ آئے تو آپ مُرافِظَةً نے فر مایا اشعری کہاں ہیں؟ پھراونجی کوہان

والے پانچ سفیداونٹ دیئے بچھ دیر ہم تھہرے تو میں نے اپنے ساتھیوں سے کہا کہ شایدرسول اللہ مَلِّفَظَیَّا اپنی قسم مجول کے ہیں اگر ہم نے حضور مِلِّنْظِيَّةً کوان کی قسم سے غافل رکھا تو بخدا ہم بھی فلاح نہیں یا نیں گے چنانچہ ہم حضور اکرم مِلِّنْظِیَّةً کی خدمت میں لوٹ آئے اور عرض کیا یارسول اللہ ہم نے آپ سے سواری مانگی تو آپ مُطَفِّعَ اللہ اللہ ہوئے فرمایا تھا کہ آپ ہمیں سواری نہیں دیں گے (اور پھر آپ نے ہمیں دے دی ) ہمیں اندیشہ ہوا کہ شاید آپ بھول گے ہیں آپ مَالِنْفَظَةَ نے فرمایا تہ ہمیں اللہ نے سواری دی ہے میں تو بخدا جب بھی کسی بات پرقشم کھا تا ہوں پھر بھلائی اس کے غیر میں دیکھوں تو وہی کام کرتا ہوں جس میں بھلائی ہواور کفارہ دے کر قسم تور ويتا مول \_ (صحح بخارى كتاب الذبائح والصيد باب محم الدجاج ١٨٢٩:٢)

**لغات**: الدجاج اسم جنس مثلثه الدال ضبط كميا كميا بسي جبيها كه دمشقى ابن ما لك اورمنذرى بُيَّاتِينًا وغيره نے نقل كميا ہے مگر علامه نو وي رايشيا نے صرف دال کے فتح اور کسرہ کو بیان کیا ہے اس کا واحد دجاجہ بھی مثلثہ الدل ہے اور مذکر ومؤنث دونوں کے لیے مستعمل ہے لیکن علامة حربي غريب الحديث مين فرمات بين كه دجاج بالكسر فقط مذكرك ليمتنعمل باوراس كا واحد من غير لفظه ويك باور دجاج بالفتح مؤنث کے لیے اور اس کا واحد دجاجۃ ہے۔

وجہتسمیہ: علامہ ابن سیدہ وطنیا کہتے ہیں کہ دجاج دج یدج سے ماخوذ ہےجس کے معنی ہیں بار بارتیزی سے آناجانا چونکہ مرغی بھی بار بار آتی جاتی ہے اس لیے اس کو دجاجۃ کہا جاتا ہے۔ دجاجۃ میں جوتاء ہے بیتانیث کے لیے نہیں ہے بلکہ وحدت اور مفرد کے لیے ہے یہی وجه ہیکہ حدیث باب کے لفظ یا کلہ میں ہنمیر دجاجة کی طرف لوٹ رہی ہے۔

### مرغی کے بعض خواص:

مرغی بز دلی کی بناء پر قلیل النوم سریع الانتباہ ہے عام طور پراونجی جگہ سونے کی کوشش کرتی ہے اور سورج غروب ہوتے ہی اس پر نیند کا غلبہ ہوجا تا ہے اس کا بچہ انڈے سے روئیں دار خوبصورت پیدا ہوتا ہے اور چگنا بھی جانتا ہے سریع الحرکت ہوتا ہے اگر اس کے سامنے حرکت کی جائے تومحسوس کرتا ہے کہ اور جوں جوں ایام گزرتے ہیں اس میں حاقت اور حسن کی کم پیدا ہوجاتی ہے یہاں تک کہ آخر میں آ کر مرغی نہایت بدصورت ہوجاتی ہے مرغی کے بعض اقسام وہ ہیں جوایک دن میں دوانڈے دیتی ہیں ادر بعض وہ ہیں جو سردی کے دوماہ کے علاوہ تمام سال انڈے دیتی ہیں۔

علامہ قزوینی والٹیل کہتے ہیں کہ مرغی کے بوٹے میں ایک پھر ہوتا ہے اگر اس کو مرگی والے کو باندھ دیا جائے تو شفایاب ہوجائے اور گلے میں لاکا نا قوت باہ کے لیے مفید ہے اور نظر بدسے حفاظت کا ذریعہ ہے اور اگر کسی بچیہ کے بنچے رکھ دیا جائے تو وہ سوتا ہوانہیں ڈرے گا۔

مرغی کا گوشت بہت عمدہ اور معتدل الحرارت ہوتا ہے جوان مرغ کا گوشت عقل اور منی میں زیادتی پیدا کرتا ہے اور آ واز کو صاف کرتا ہے لیکن معدہ کے لیے نقصان دہ ہے اور اس کامصلح شہد ہے مرغی کا گوشت معتدل مزاجوں کے لیے بہت مفید ہے مرغی کا د ماغ انسانی د ماغوں اور عقلوں کے لیے نہایت مفید ہے البتہ مرغی کا انڈہ گرم مائل برطوبت یابس ہے کہ اس کی سفیدی باردورطب حاریابس ہوتی ہے۔

#### بَابُ مَاجَآءَ فِيُ أَكُلِ الْجُبَارِي

# باب۲۲: سرخاب کا گوشت کھانے کے بارے میں

(١٤٥١) أَكُلُتُ مَعَ رَسُوْلِ اللهِ ﷺ كَمْ حُبَارَى.

تریخچهنبه: ابراہیم بنعمر بن سفینہ طِیٹیا اپنے والد کے حوالے سے اپنے دادا کا یہ بیان قل کرتے ہیں، میں نے نبی اکرم مُلِّلْفِیَّا ہَا ہمراہ سرخاب کا گوشت کھایا ہے۔

# مرخاب كالكوشت حلال ب:

حباری سرخاب کو کہتے ہیں یہ ایک جنگلی پرندہ ہے اس کا رنگ مٹیالہ گردن بڑی چوپنے قدر سے طویل اور پاؤں لہے ہوتے ہیں اس کی اڑان بہت تیز ہوتی ہے اور اس کا گوشت انتہائی لذیذ ہوتا ہے حدیث پاک سے معلوم ہوا کہ سرخاب کا گوشت حلال ہے۔ لغامت: حباری بضم الحاء وفتح الراء المہملتین مقصورہ بالف التانیث علی القول السح اسم جنس ہے ذکر ومونث واحد وجمع سب کے لیے یہ ایک ہی لفظ آتا ہے مگر بعض لوگوں نے کہا کہ اس کی جمع حباریات وحبارات بھی آتی ہے

### حباری کے خواص:

علامہ دمیری رکی الیے نے حیواۃ الحیوان میں کہا کہ حباری ایک پرندہ ہے جس کی گردن کمی ہوتی ہے اور چونچ بھی قدرے طویل خاکی رنگ کا ہوتا ہے یہ پرندہ جماقت میں ضرب المثل ہے کہ جلد ہی شکار ہوجاتا ہے حاشیہ کوکب میں ہے کہ تیز اڑنے والا پرندہ ہے ہمیشہ اپنے رزق کی تلاش میں رہتا ہے اور بھی شکم سرنہیں ہوتا حتی کہ جموکا ہی مرجاتا ہے اور اس کے پیٹ میں بیتی موتی ہوتا ہے جب وہ بیٹ سے نکل جاتا ہے تو اس کا حسن ختم ہوجاتا ہے اور وہ نم سے مرجاتا ہے اس طرح اس کے پیٹ میں پھر ہوتا ہے جو بہت سے امراض میں کام آتا ہے مثلاً اگر میہ پھر کسی شخص کے پاس ہوتو وہ احتلام سے محفوظ رہے گا اس طرح اگر زائد سونے والے شخص کے قلب پررکھ دیا جائے تو اس کی بنید کم ہوجائے گی اس کا گوشت معتدل اہفتم ہوتا ہے کہ نہ مرغ کی طرح سر لیج اہفتم ریاحی امراض کے لیے مفید ہے نیز زیتون اور سرکہ یا دارچینی کے ساتھ ملاکر استعال کرنا مفاصل (جوڑوں) کے لیے مفید ہے شونڈ سے اور سردمزاج والوں کے لیے مفید ہے نیز زیتون اور سرکہ یا دارچینی کے ساتھ ملاکر استعال کرنا مفاصل (جوڑوں) کے لیے مفید ہے شونڈ سے اور سردمزاج

تعبیر: حباری کوخواب میں دیکھناتنی ہونے کی علامت ہے نیز اس بات پر دلالت ہے کہ بلا مشقت خوب آمدنی ہوگ۔

### بَابُ مَاجَآءَ فِيُ اَكُلِ الشِّوَاءِ

باب ٢٤: يه باب بھنے ہوئے گوشت کھانے کے حکم کے بارے میں ہے

(١٧٥٢) أَنَّهَا قَرَّبَتُ إِلَى رَسُولِ اللهِ عَلَيْجَنُبًا مَشُوِيًّا فَأَكَّلَ مِنْهُ ثُمَّ قَامَ إِلَى الصَّلُوةِ وَمَا تَوَضًّا .

تریجی تنبی عطاء بن بیار ولیشیهٔ بیان کرتے ہیں،سیدہ ام سلمہ زانتی نے انبیس بیہ بات بتائی ہے۔ انہوں نے نبی اکرم مَلِفَظَيَّةَ کے سامنے بھنا ہوا پہلو کا گوشت رکھا تو آپ نے اسے کھالیا پھرآ پ نماز پڑھنے کے لیے کھڑے ہو گئے اورآپ نے از سرنو وضونہیں کیا۔ مقصدروایات: امام ترندی ولینی نے یہ باب قائم کرے آپ مِلَفْظَةً کے بارے میں اس بات کی وضاحت فرمائی ہے کہ اگر چیہ آ ب مَطْفَئَةً پرفقر فاقدر ہا ہے مگر بعض مرتبہ آپ کی خدمت میں لذیذ بھی پیش کیے گئے اور آ پ مُطَفِّئَةً نے ان کو تناول فرمایا تا کہ امت کے لیے بحالت فرخی ایک اسوہ اور طریقہ بن جائے اور بین سمجھا جائے کہ لذائذ کا استعال طریقہ اسلام کے خلاف ہے بلکہ لذیذ کھانے کامیسر ہوجانا اور اس کو کھالیناعین سنت نبوی مُثِلِّفَتِی ﷺ ہے اور زہد کے خلاف بھی نہیں ہے حدیث باب اس پرصراحة ولالت کرتی ہے۔حدیث باب سے بید بات ثابت ہوتی ہے کہ روسٹ کیا ہوا گوشت خواہ بکری کا ہو یا کسی بھی حلال جانوراور پرندے کا اس کا کھانا جائز ہے نیز اس حدیث سے ریجی معلوم ہوا کہ جب کوئی شخص وضو کے بعد آ گ پر کچی ہوئی کوئی چیز کھالے تو اس سے اس کا وضونہیں ٹوٹنا کیونکہ آپ مَلِّ اَنْکِیَا بِنَا ہوا گوشت کھانے کے بعد وضونہیں کیا اور آپ مَلِنْکِیَا بنماز کے لیے تشریف لے گئے یہی جمہور کا موتف ہالبتہ کھانے کے بعد کلی کرلینی جائے بیسنت ہے۔

ایک اشکال: بظاہریہاں اشکال میہ ہوتا ہے کہ بخاری شریف کی روایت جو حضرت انس شاہی سے مروی ہے وہ حدیث باب کے خلاف بالفظه:

مااكل النبي ﷺ خبزا مرققاً ولاشأة مسموطة حتى لقى الله عزوجل.

یعنی آپ مِنْ النظائية نے چیاتی اور بھن ہوئی بحری وصال تک تناول نہیں فر مائی۔

**جواب ①:** علامه ابن بطال رائیل کہتے ہیں کہ اس سے مرادیہ ہے کہ آپ مَلِّنْظَیَّمْ کو کبھی ایسا اتفاق نہیں ہوا کہ آپ مَلِنْظَیَمْ مَ کے لیے مکمل سالم بکری بھونی گئی ہو ہاں البتہ پہلو کا بھنا ہوا گوشت ضرور شن اول فرمایا ہے اور بیرحدیث انس ڈپانٹویہ کے خلاف

**جواب ②:** كەانس نىڭئۇ اپنىلم كے اعتبار سے فرمار ہے ہیں: ومن علمہ حجة على من لعد يعلم.

### سيده أمسلمه والفيها كاتعارف:

ان کا نام ہند بنت ابی امید حذیفہ وہالی ہے اوران کو مہیل بن المغیر بھی کہا جاتا ہے ازواج مطہرات میں سے ہیں۔انہوں نے ومسلم منفر دہیں۔ان سے روایت کرنے والے عمر ڈٹاٹیو اوران کی لڑ کی زینب، نافع ،ابوعثان ،الہذ لی ،سعید بن المسیب اور کریب وغیرہ ہیں 9 م همیں وفات یائی۔ان کی نماز جنازہ حضرت ابو ہریرہ والتعن بنے پڑھائی اور امہات المومنین میں سے آخر میں انہوں نے ہی

. لغات: الشواء بكسرالشين وسمهما والمد ماخوذ ہے شوی اللحم مشيا فاشتوی وانشوی ہے جس کے معنی بھنے ہوئے گوشت کے ہیں۔

### بَابُمَاجَآءَفِىٰ كَرَاهِيَةِالْأَكُلِ مُتَّكِئًا

# باب ۲۸: یہ باب تکیدلگا کر کھانے کی کراہت کے بارے میں ہے

(١٢٥٣) آمَا آنَا فَلَا أَكُلُ مُتَّكِئًا.

تَوَجِيْكُمْ: حضرت ابو جميفه وْلْقُو بيان كرت مِين، نبي اكرم مُؤَلِّنَكُمَ أَنْ ارشاد فرمايا ہے۔ ميں طيك لگا كرنہيں كھا تا۔

سبب ورود حدیث: اس حدیث کے ورود کا سبب ایک اعرابی کا قصہ ہے۔ (ابن ماجداور طبرانی) جس کا حاصل یہ ہے کہ نبی کریم مَظِّفَظَیَّةً کی خدمت میں ایک بکری بیش کی گئی تو آپ مِظِفْظَةً نے گھٹے بچھا کر کھانا شروع فرمایا تو ایک گاؤں والے نے آپ مِظْفَ کہ آپ مَظِّفَظَةً اس طرح کیوں بیٹھے ہیں تو آپ مِنِلِفظَةً نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے مجھے عبد کریم بنایا ہے نہ کہ جبار عنید اس لیے میں ٹیک لگا کرمتکبرین کی طرح نہیں کھاتا ہوں۔

# "اتكاء" كامعنى اور فيك لكا كركهانا كاحكم:

''ا تکاء''کے کیامعنی ہیں اس کے معنی اور کیفیت کے بارے میں شارحین حدیث کی مختلف آراء ہیں۔(۱)مشہوریہ ہے کہ کھانے کے وقت کسی بھی چیز سے فیک لگائی جائے تو یہ''ا تکاء''ہوخواہ وہ تکیہ دیوار اور کری ہویا اس کے علاوہ اور کوئی چیز ہو۔(۲) ایک پہلو کی طرف جھک کر کھانا کھانا۔(۳) علامہ خطابی فرماتے ہیں کہ''ا تکاء''سے مرادیہ ہے کہ جس گرف جھک کر کھانا کھانا۔(۳) علامہ خطابی فرماتے ہیں کہ''ا تکاء''سے مرادیہ ہے کہ جس گدے یا زم بستر پر بیٹھا ہے اس پر فیک لگا کر سیدھا اور پھیل کر بیٹھنا تا کہ زیادہ کھایا جاسکے اس کی کیفیت خواہ کوئی بھی ہو۔ حکمہ ا تکاء عندہ الاکل: فیک لگا کر کھانے کے بارے میں فقہاء کے دوقول ہیں۔

اوّل: مطلقاً جواز چنانچہابن ابی شیبہ نے ابن عباس، خالد بن و،لید،عبیدہ سلیمانی شئائیم محمد بن سرینِ ،عطابن بیاراورز ہری بیٹائیم سے پیمذہب نقل کیا ہے۔

دوم: مکروہ اورخلاف اولی ہے بیہ جمہور کا مذہب ہے۔

منسریق اقل: عبدالله بن السائب بن خباب عن ابیع ن جده کی روایت سے استدلال کرتا ہے جس کا حاصل یہ ہے کہ صحابہ ٹھا گئیے نے فرمایا کہ میں نے آپ میر الفظی کے کوئیک لگا کر کھسانا کھساتے ہوئے دیکھا مگر اس روایت کو حضرات محدثین نے باطل قرار دیا ہے۔ (کمانی العینی)

حب مهور كودلاكل: (١) روايت الباب - (٢) حديث ابو داؤد قال: قال رسول الله على لا تأكل متكئا. "فرماتي بين ني كريم مَرْفَقَيَّةً ني فرما يا فيك لكا كرنه كهاؤ - "(اخر جه الطبراني ورجال اسناده نقات)

(٣) حديث ابن عباس زضى الله عنهما انه كأن يحدث ان الله عزوجل ارسل الى النبى على ملكامن الملائكة مع جبرئيل عليه السلام فقال ان الله خيرك بين ان تكون عبدا نبيا وبين ان تكون ملكا فقال لابل اكون نبيا عبدا فما اكل بعد تلك الكلمة طعاما متكئا. (اخرجه النسائي)

"ابن عباس نظانیٰ کی حدیث ہے وہ بیان کرتے ہیں کہ بیٹک اللہ عز وجل نے نبی کریم مُطَّفِّنِیَّا کی طرف فرشتوں میں سے ایک فرشت کو جرئیل علایتا کے ساتھ بھیجا، فرشتے نے کہا بیٹک الله تعالی نے آپ مَلِفَظَيَّةً کو اختیار دیا ہے کہ آپ فرشتے ہوں۔ آپ مِنْ السَّنَا الله على بنده اور نبي مونے كو اختيار كرتا مول - اس كے بعد آپ مِنْ السَّنَا فَيْ الله على الگا كرنمين

- (٣) حديث ثابت البناني عن شعيب بن عبدالله بن عمرو عن ابيه قال ماروي ﷺ ياكل متكئا قط (اخرجه ابوداؤد)
- " ثابت بنانی کی حدیث ہے وہ شعیب بن عبداللہ بن عمرو سے اور اس نے اپنے باپ سے روایت کی ہے فرماتے ہیں آپ مَالِّنْفَعَامَ سے بھی بھی ٹیک لگا کر کھانے کونقل نہیں کیا گیا۔"
- (۵) حدیث بن بسرجس میں روایت الباب کا شان ورود ذکر کیا گیا ہے ان جملہ روایات سے صراحتاً ثابت ہوتا ہے کہ آ ب مَلِّفَضَا کی عادت ٹیک لگا کر کھانا کھانے کی نہیں تھی بلکہ آپ مِنْ النظائِیَّ نے متلئا کھانے پرنگیر فرمائی۔ البذامت کیٹا کھانا کراہت سے خالی

نوط: ابن الى شيبه نے ابراہيم مخعى واليليا كے طريق سے قال كيا ہے كه فيك لگا كركھانے كواس ليے مكروه قرار ديا گيا ہے كه اس طرح کھانے سے پیٹ بڑے ہوجاتے ہیں اس طرح علامدابن اثیر جزری ولٹھائیے نے بھی اس علت کی طرف اشارہ کیا ہے۔

### كهانے كے وقت بينھنے كے مستحب اور مسنون طريقے:

- (۱) مسنون یہ ہے کہ کھسانا کھاتے وقت کھسانے کی طرف قدرے جھک کرعساجزانہ انداز سے کمل توجہ کے ساتھ بیٹھا حائے۔ (بذل المجهود كتاب الاطعمة باب في الاكل متلكا: ١٦-٩٩)
- (٢) دوزانوں ہو کر بیٹھنا لینی گھنے کے بل بیٹھنا جس طرح تشہد میں بیٹھا جاتا ہے۔ (عمدۃ القاری کتاب الاطعمة باب الاکل متلئا :۲۱\_۳۳ رقم الحديث ۲۵)
- (۳) "ا قعاء" کی طرح بیشنا یعنی پنڈلی اور ران ملا کر دونوں زانو کھٹرے کر لینا اور کولہوں (سرین) پر بیٹھ جانا۔ حضرت انس نتائینہ کی ایک روایت میں حضور اکرم مُلِّانْظَيَّا اُسے کھانے کے وقت بیٹھنے کی یہ کیفیت منقول ہے کتاب الاطعمة باب استحباب تواضع الاكل وصفة قعوده ١٨٢٨ ٨\_
  - (۷) دایال گفتنا کھٹرا کرلے اور بائیں گفتے پر بیٹھ جائے۔

فاك : حضرت مولا ناخليل احمد صاحب محدث والطيئ سهار نيوري فرمات بين كه كهانا كهان كو وقت مقبول بيئت وه ب جس مين کھانے کی طرف توجہ تام ہواورزیادہ کھانے کا باعث نہ ہواور وہ متکبرین کی ہیئت ہوجس بیٹھک میں یہ تینوں باتیں یائی جائیں وہ سب سے افضل ہوں گی اورجس میں دویا ایک ہووہ اسی اعتبار سے فضیلت والی ہوگی۔

### بَابُ مَاجَآءَ فِي حُبِّ النَّبِيِّ عِلَى الْحَلُواءَ وَالْعَسَلَ

# باب۲۹: آپ مَلِّلْفَقِيَّةً مِيهُمي چيز اورشهد کو پسند فر ماتے تھے

(١٧٥٢) كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يُعِبُّ الْحَلُوا وَالْعَسَلَ.

تَوَجِّچَةُ ثَهُ: سیدہ عائشہ صدیقہ ڈاٹٹوٹا بیان کرتی ہیں، نبی اکرم مَثَلِّشِیَکَتَمَ میٹھی چیز اورشہد کو پسند کرتے تھے۔

#### أب مَرَانْفَيْكُمْ كالمحبوب حلوه:

علامہ ابومنصور ثبعالی رایشیڈنے '' نقہ اللغۃ '' میں لکھا ہے کہ حضور مَالِّنْظِیَّۃ جَس حلوے کو پسند فرماتے ہے ،وہ تھجور کو دودھ میں گوندھ کر بنایا جاتا تھا۔ (عمدۃ القاری، کتاب الاطعمۃ ،باب الحلواء والعسل ۲۱۔۲۱ تکملۃ فتج المھم ،کتاب)

اور بعض نے فرمایا کہ اس سے مراد فالودہ ہے۔ مگر اس زمانہ کا جوحلوہ مختلف مغزیات ڈال کر بنایا جاتا ہے وہ بھی مراد نہیں ہے اس لیے کہ اس زمانہ میں اس طرح کے حلوہ کا رواج ہی نہ تھا دوسر ہے عسرت کا زمانہ تھا اس قدرلذا ئذ کہاں میسر تھے۔ بیان کیا کہ یہاں پرحلوہ سے مرادیہ ہے کہ آپ مَلِّشْظَةً مُروزانہ ایک پیالہ شہد کا یانی کے ساتھ ملاکر بیا کرتے تھے۔

امام خطابی والینما فرماتے ہیں کہ آپ میلین کی آپ میلین چیز کو پیند کرناطبی خواہش کی وجہ سے نہیں تھا کہ آپ میلین کی آپ میلین کی ایک بیشتر میلین چیز کھانا پیند فرماتے ہوں بلکہ "بیجب المحلواء" کا مطلب یہ ہے کہ جب حضور میلین کی کے سامنے دستر خوان پر میلی چیز آ جاتی تو آپ میلین کی اور پر ہیزگاری کے معلوم ہوا کہ مختلف قتم کے عمدہ لذیذ اور شیریں کھانے بنانا اور انہیں کھانا جائز ہے ،اور شرعا بیز ہدوتقوی اور پر ہیزگاری کے منانی نہیں ہے۔

امام ترمذی را پیٹیٹ نے بیرحدیث اختصار کے ساتھ ذکر کی ہے ،اس کی تفصیل صحیح مسلم میں موجود ہے ،جس میں وہ واقعہ ہے جس کی وجہ سے آپ سِکڑا ﷺ نے اپنے لیے شہد کا استعال حرام کر دیا تھا بھرجس پر اللہ تعالیٰ نے سورۃ تحریم نازل فر مائی۔

(صحيح مسلم، كتاب الطلاق، باب وجوب الكفارة على من حرم الرئة ..... ١٥٥٥)

لغات: الحلواء بالمه والقصر: دونوں لغت ہیں امام اصمی ولٹیئ کے نزدیک اس کوقصر اوریاء کے ساتھ لکھا جاتا ہے اور امام فراء ولٹیٹ کے نزدیک بالالف الممدودہ ہے امام لیٹ ولٹیٹ کہتے ہیں کہ اکثر لوگوں کی رائے یہ میکہ حلواء بالمدپڑھا جائے اور اس کا اطلاق ہرکھانے والی میٹھی چیز پر ہوتا ہے۔

امام خطانی را پینا نے کہا کہ حلوے کا اطلاق ایسی پیز پر ہوتا ہے جس کے بنانے میں انسان کے ممل کو دخل ہو۔علامہ نو وی را پینا کہتے ہیں کہ یہاں پر حلوہ سے مراد ہر میٹھی چیز ہے اور شہد کا تذکرہ شرافت و کرامت ہے گویا کہ ذکر الخاص بعد العام کے قبیلہ سے ہے علامہ ابن بطال واٹیٹو نے فرمایا کہ شہد حلوہ طعام طیبات میں سے ہے کہ جن کے کھانے کا حکم قرآن کریم میں بیان کیا گیا ہے۔ قال الله تعالی: ﴿ کُلُوْا مِنْ طَیِّبَاتِ ﴾ (البقرہ: ۵۷) نیز اس سے اس شخص کے قول کی بھی تائید ہوتی ہے کہ جس نے طیبات کی تفسیر مستلذات تعالی: ﴿ کُلُوْا مِنْ طَیِّبَاتِ ﴾ (البقرہ: ۵۷) نیز اس سے اس شخص کے قول کی بھی تائید ہوتی ہے کہ جس نے طیبات کی تفسیر مستلذات

ے کی ہے کیونکہ حلوہ اور شہد دونوں لذیذ چیزیں ہیں۔علامہ خطابی ولیٹیل فرماتے ہیں کہ آپ مَلِّنْظَیَّمَ کا حلوہ کو پہند فرمانا کثرت خواہش کی بناء پر نہیں تھا کہ خدانخواستہ آپ مِلِنْظَیَّمَ کوحلوہ کھانے ہوں کی جنب میں بہتر اس کو پکوا کر کھاتے ہوں۔ بلکہ مطلب یہ ہے کہ جب آپ مِلِنْظَیَّمَ کے سامنے حلوہ پیش کیا جاتا تو آپ مِلِنْظَیَّمَ اس کو پہند فرماتے اور اچھی طرح تناول فرماتے ہے۔

#### شهد كى المم خصوصيات:

العسل: بمعنی شہر قرآن کریم میں بھی شہر کی تعریف کی گئی ہے۔ فر مایا گیا: ﴿ وَنِیهِ شِفْاءٌ لِلنّاسِ ﴾ (افل: ۲۹) شہر ہاں و توت بخش غذا اور لذت کا ذرایعہ ہے وہیں امراض کے لیے نسخ شفاء میں ہے کیونکہ اللہ تعالی نے جڑ کی ہو ٹیوں میں شفاء اور دوا کا سامان رکھا ہے تو ان کے جو ہر اور عرق میں جو کہ میں تھینے کر لے آتی ہے کیوں نہ شفاء ہوگی ۔ بلغی امراض میں شہد بلاواسط شافی ہے اور دوسرے امراض میں دیگر اشیاء کے ساتھ ل کر بطور دواء نہایت مفید ہے چنا نچہ اطباء مجونوں میں بطور خاص شہد بلاواسط شافی ہو اس کی ایک خاصیت ہے بھی ہے کہ خود خراب نہیں ہوتا اور دوسری اشیاء کی بھی طویل عرصہ تک حفاظت رہتی ہے بھی وجہ ہے کہ ہزار ہا سال اطباء اس کو الکتحل کی جگہ استعمال کرتے آئے ہیں۔ شہر مسہل بھی ہے۔ اور پیٹ سے فاسدہ مادہ فکا لئے میں بہت مفید ہے چنا نچہ سال اطباء اس کو الکتے میں بہت مفید ہے چنا نچہ سال اطباء اس کو الکتحل کی جگہ استعمال کرتے آئے ہیں۔ شہر مسہل بھی ہے۔ اور پیٹ سے فاسدہ مادہ فکا لئے میں بہت مفید ہے چنا نچہ شہر بلانے کا مشورہ دیا دوسرے دن چراس نے آ کر بتایا کہ بیاری برستور ہے آپ سِرائی کی بیاری کا ذکر کیا تو آپ میں خورہ دیا تیسرے شہد بلانے کا مشورہ دیا دوسرے دن چراس نے آ کر بتایا کہ بیاری برستور ہے آپ سِرائی گئے نے اسے مراد ہے ہے مراد ہے ہے کہ کہ صلی اللہ و کذب بعلی اختیاکہ کہ اسکا قول بلاریب بیا ہور میں کے بعد پھر بلایا تو بیار تبدر کیا۔ آگر یقین محموط ہوتو پھر ہر مرض کے لیے شہد شافی ہے جھوٹا ہے مراد ہے جی کہ پھوڑ ہے جسم میں اور آ کھوڑ میں نہ اس کی وجہ یو جھی تو جو اب میں اگر ان کے بدن پرکوئی پھوڑ انکل آتا تو اس پر بھی شہد کا لیے کر تے ۔ جب بعض لوگوں نے ان سے اس کی وجہ یو جھی تو جو اب میں اگر ان کے بدن پرکوئی پھوڑ انکل آتا تو اس پر بھی شہد کا لیے نے نوشاء ہوگی۔ دسرے بارے میں۔ اس کی وجہ یو جھی تو جو اب میں فران کے بدن پرکوئی پھوڑ انکل آتا تو اس پر بھی شہد کا لیے نوشد کو اس نے ان سے اس کی وجہ یو بھی تو ہو اب میں فران کے بدن پرکوئی پھوڑ انکل آتا تو اس پر بھی شہد کا لیے نوشاء کی اس کی وجہ ہو بھی تو ہوں ہو اس کی اس کی دوسر ہے اس کی وجہ پو بھی تو ہوں ۔ دس میں ۔ اگر ان یاک بیں اند تعالی ان ان کے اس کر متعلق فی ہوئی ہوئی کہ کہ دس کی اس کی دوسر ہوگی ہوئی ہوئی کی دوسر کے اس کی دوسر

#### بَابُمَاجَآءَفِى إِكْثَارِ الْمَرَقَةِ

آباب • ۳: سالن میں شور بہزیادہ کرنے کے بارے میں

(١٤٥٥) إِذَا اشْتَرَى اَحَلُ كُم كُمًّا فَلَيُكُثِرُ مرقَتَه فَإِن لَّمْ يَجِلُ كُمًّا اَصَابَ مرقَةً وهُوَ اَحَلُ اللَّحْمَيْنِ.

تر بنجی نئم: حضرت علقمہ بن عبداللہ مزنی مڑاٹئ اپنے والد کا یہ بیان نقل کرتے ہیں، نبی اکرم میل شکھیے آئے ارشاد فرمایا ہے۔ جب کوئی شخص گوشت خریدے (تو پکاتے ہوئے) اس کا شور بازیادہ کرے کیونکہ اگراہے گوشت کی (بوٹی نہیں ملے گ) تو شور بامل جائے گا،اور یہ بھی ایک قشم کا گوشت ہے (یعنی اس میں گوشت کا اثر ہوتا ہے)۔ (١٤٥١) لَا يَخْقِرَنَّ أَحَدُكُمُ شَيْئًا مِنَ الْمَعْرُوفِ وَإِنْ لَّمْ يَجِدُ فَلْيَلْقِ آخَاهُ بِوَجْهٍ طَلِيْقٍ وَإِنِ اشْتَرَيْتَ لَحْمًا اوطبَخْتَقِدرًا فَأَكْثِرُمرقَتهْ وَاغْرِفُ لِجَارِكَ مِنْهُ.

۔ ترکیجی کنبر: حضرت ابو ذرغفاری مٹائند بیان کرتے ہیں، نبی اکرم مِلِّاتِظَیَّا نے ارشاد فرمایا ہے۔کوئی بھی ٹیخی کوحقیر نہ سمجھے اگر اسے پچھنہ ملے تو وہ اپنے بھائی کے ساتھ خندہ پیشانی سے مل لے اور اگرتم گوشت خرید و یا ہنڈیا پکاؤ تو اس میں شور بازیادہ کرواور اس میں سے پچھاپنے پڑوی کو بھی بھیج دو۔

تشریع: ایک تر غیبی حکم: روایت میں حسن معاشرت کے اعلی درجہ کی تعلیم ہے۔ وہ یہ ہے کہ جب کوئی شخص گوشت یکائے تو اس کو چاہیے کہ شور بابڑھالے اس لیے کہ اگر کھاتے وقت اس کو بوٹی نہ ملے گی تو کم از کم شور بے کو استعمال کر لے گا۔ گویا طاقت اور غذائیت ك اعتبار سے شوربہ كوشت كے قائم مقام ہے۔ اى ليے اس كو احد اللحمدين كها كيا ہے روايت ميں آپ مِرَافِيَّةَ كا اشترى احد كم فرمانا غالب اعتبار سے ہے کہا کثر گوشت خرید ہی کر بنایا جا تا ہے ورنہ مراد گوشت کا حصول ہے خواہ خرید کر ہویا کسی اور طرح سے ہو۔ زیادہ کرنے کی اس لیے ترغیب دی جارہی ہے تا کہ اپنے پڑوسیوں کو اس میں سے پھھ دیا جاسکے، حدیث کے آخری جملے"واغر ف لجارك منه "مين اى كوبيان كيا كياب\_

فائك: اس جملے كا اصل منشابيہ ہے كہ ايك مسلمان كواپنے پڑوسيوں كا خيال ركھنا چاہيے ،حديث ميں گوكہ خاص طور پر سالن اور شور ہے کا ذکر ہے ،لیکن میر تک مسرف شور ہے تک ہی محدود نہیں ہے ، بلکہ اس سے ہروہ چیز مراد ہے جسے پڑوی لینا پسند کرتے ہوں ،اور جس چیز کا دینا عرف کے لحاظ سے مناسب ہو،اسے بران سمجھا جاتا ہو۔

باب کی دوسری روایت میں ہے:"واذا اشتریت لحماً اوطبخت قلدا "اس میں" اؤ" تنویع کے لیے ہواس صورت میں دو جملے الگ الگ معنی کے لیے ہوں گے، پہلے جملے کا مطلب بیہ ہوگا کہ جبتم گوشت خریدو ( یعنی پیکاؤ ) تو اس کا شور بہ زیادہ کرلیا کرو ،اور دوسرے جملے میں گوشت کے علاوہ دوسری ہانڈیوں کا ذکر ہے کہ جب سبزی وغیرہ بنائیں تواس کا شور بہزیادہ کرلیا کرو۔

(تحفة الاحوذي، ابواب الاطعمة ، باب ماجاء في اكثار المرقة ٥٥٥،٥)

**نیک کومعمولی نہ مجھا جائے:** آپ مِلِّانْشِیَّا نے فرمایا کہ نیکی کے کسی بھی کام کومعمولی اور کمتر نہ مجھا جائے ،اور کمتر سمجھ کراہے چھوڑ نہ دیا جائے ، کیونکہ ہوسکتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے ہاں وہی عمل قبول ہوجائے اور بخشش کا ذریعہ بن جائے ،اور اگر اور بچھ نہ ہوسکے تو تب بھی کم از کم اپنے مسلم بھائی کے ساتھ خندہ بیشانی سے ملاقات کرے چونکہ جب بنتے چہرہ کے ساتھ ملاقات کرے گا تو اپنے مسلم بھائی کوبھی خوشی ہوگی اور کسی مسلم کوخوش کرنا میخود نیک کام ہے۔ای طرح جب کوئی چیز گوشت وغیرہ پکائے تو اپنے پڑوی کا خیال رکھے کہ اس کو بھی تھوڑا سا پہنچادے اورمسلمان کا دل خوش کرنا بہت بڑی نیکی ہے اور کسی گنا ہ کومعمولی ،حقیر اور جھوٹاسمجھ کر کیا نہ جائے ، کیونکہ گناہ خواہ کتنا ہی بظاہر چھوٹا نظر آئے ،وہ بہرحال اللہ تعالیٰ کی ناراضگی کا سبب ہوتا ہے روایت سے معلوم ہوا کہ کسی چھوٹے ہے نیک کام کو مجی حقیر نہ مجھنا چاہیے کیونکہ اخلاص کے ساتھ چھوٹا سے نیک کام بھی اللہ کی نظر میں بہت بڑا درجہ رکھتا ہے۔ نیز معلوم ہوا کہ اگر کسی شخص كے ياس احسان كرنے كے ليےكوئى چيز نہ ہو۔

# بَابُمَاجَآءَفِئ فَضُلِ إِلثَّرِيُدِ

# باب اس : ثرید کی فضیلت کے بارے میں جو پچھمنقول ہے

(١٧٥٧) كَهُلَمِنَ الرِّجالِ كَثِيْرٌ ولَمْ يَكْهُلُ مِنَ النِّساءِ الَّامَرُ يَمُ ابْنَةُ عِمْرانَ واسِيةُ اِمُراَّةُ فِرُعَونَ وفَضُلُ عَائِشَةِ عَلَى النِّساءَ كَفَضُلِ الثَّرِيُ مِعلَى سَائِرِ الطَّعامِ.

ترکیجی نم: حضرت ابوموی اشعری و التی نبی اکرم مُطِّنِظِیکی کا بیفر مان نقل کرتے ہیں۔ مردوں میں بہت سے لوگ کامل ہوئے ہیں، خواتین میں صرف مریم بنت عمران اور فرعون کی بیوی آسیہ عَلِیّا کامل ہیں اور عائشہ واٹٹی کوتمام عورتوں پر وہی فضیلت حاصل ہے، جو ٹریدکوتمام کھانوں پر ہے۔

ٹرید بسا اوقات گوشت سے بھی زائد نافع اور مقوی ہوتا ہے۔ٹرید اہل عرب کے یہاں پبندیدہ کھانا شار کیا گیا ہے چنانچہ آپ مَلِّافِشِکَا ﷺ سے ابو ہریرہ نٹاٹٹوز نے روایت نقل کی ہے کہ آپ مِلِّافِشِکَا اِنْہِ اور سحور کے لیے دعا فرمائی۔ (افرجہ احمد)

اسی طرح سلمان فارس شاننی سے مرفوعاً روایت ہے کہ آپ مَلِانْتُنَا فَا مِن چیزوں (جماعت سحور ،اورٹزید میں ہے۔ (اخرجه الطبر انی)

فصٹ اکل والی عورتوں کم ہیں: روایت کا حاصل بیہ کے مردوں میں تو کاملین بہت ہوئے ہیں جیسے انبیاءرسل،خلفاء،علاء اولیا، بخلاف عورتوں کے کہ ان میں بہت کم کاملین ہیں۔سوائے مریم بنت عمران اور آسیہ علیجانا کے یہاں کامل ہونے سے مراد جامع فضائل ہونا ہے۔

دوسرامطلب: کہ اس سے مراد مطلق فضائل نہیں بلکہ وہ فضائل مراد ہیں جو دونوں صنفوں کے ساتھ مخصوص ہوں۔اب روایت کے معنی سیہوں گے کہ مردوں کے جو فضائل ہیں بہت سے مردان فضائل میں کامل ہیں مگر عورتوں کے فضائل میں کم عورتیں کامل ہیں سوائے مریم وآسیہ خالتی کے۔

# کیاعورت نبیه موسکتی ہے؟

- 🛈 جہورا السنت فرماتے ہیں کہ وحی نبوت کا سلسلہ صرف مردوں کے ساتھ خاص۔ رہاہے ،کسی عورت کو یہ شرف حاصل نہیں ہوا۔
- بعض تاج الدین سکی ویشید ، ابن السید ، اور ابوالحسن اشعری ویشید وغیره قائل بین چنانچه اشعری ویشید نیز مینی که چه عورتین حوا ،
   سار و اُم موئی ، باجره ، آسید ، مریم بینج ایتا ، نبیه موئی بین -
- حب مہور کے ولائل: اوّل آیت ﴿ وَمَاۤ اَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ إِلاّ رِجَالًا نُوْتِي ٓ ...الخ ﴾ (یسف:١٠٩) که آیت شریفه میں وصف رسالت کورجال ہی میں مخصر فرمایا ہے۔
- ووم: حضرت مریم بینا کے بارے میں فرمایا: ﴿ وَ اُمُّدا صِدِّی یُقَدُ الله میده الله علی درجه کو دَکر کیا جاتا ہے۔ اگر حضرت مریم بینا کو نبوت معلوم ہوتا ہے کہ آپ ولیہ تھیں نبیہ نبیس تھیں کیونکہ مقام مدح میں اعلی درجہ کو ذکر کیا جاتا ہے۔ اگر حضرت مریم بینا کا کو نبوت

حاصل ہوتی تو یہاں نبیہ کہاجا تا۔

موم:عورت اپنی جنس کے لحاظ سے ناقص العقل ہے حالانکہ نبی وہ ہوتا ہے جو ہراعتبار سے کامل ہوامت کا اس پراتفاق ہے۔کہ نبی سے زائد عقل والا کوئی نہیں ہوسکتا۔لہذا ناقص العقل کو کس طرح منصب نبوت دیا جاسکتا ہے۔

قائلین کے دلائل: استدلال کیا ہے کہ مریم ٹڑٹٹے اور آسیہ دونوں نبیہ ہیں اسلئے کہ نوع انسانی میں سب سے زائد کامل انبیاء پھر اولیاء پھر صدیقین اور شہداء ہیں پس اگر بید دونوں نبیہ نہ ہوں گی بلکہ ولیہ یا صدیقہ یا شہیدہ ہوں گی تو پھر عام عور توں میں نہ کوئی ولیہ ہوگ۔نہ صدیقہ اور شہیدہ حالانکہ بیصفات اور عور توں میں بکثرت پائی جاتی ہیں۔معلوم ہوا کہ ان دونوں میں عام عور توں سے زائد دوسری صفات کمال ان میں نبوت یائی جاتی ہے۔

ثانیا: ان لوگوں نے ضابطہ بیان کیا کہ جس شخص سے بھی فرشتہ نے من جانب الله تکلم کیا تو اس میں نبوت کے معنی پیدا ہوجاتے ہیں اور وہ نبی ہوگا۔ چنانچے فرشتہ کا مذکورہ عور توں سے من جانب الله تکلم کرنا ثابت ہے۔لہذا بینبیہ کیسے نہیں ہوسکتی ہیں۔

ثالث : حضرت موکی علیباً کی والدہ کے لیے لفظ وحی وارد ہوا ہے۔ فر مایا: ﴿ وَ ٱوْحَیْنَاۤ اِلّی اُقِرِ مُوْلِّسی ﴾ (انقص: ۷)اور ظاہر ہے کہ غیر نبی کو دحی نہیں ہوسکتی ہے۔

**جوابات:** ان کا جواب اولا تو یہ ہے کہ یہاں کمال سے جامع فضائل ہونا یا عورتوں کے فضائل میں کامل ہونا مراد ہے جیسا کہ تشریح حدیث کے تحت گزرچکا ہے۔

نیز ان عورتوں کو ولیہ ،صدیقتہ یا شہیدہ ہونا دوسری تمام عورتوں کے لیے ولیہ ،صدیقتہ یا شہیدہ ہونے کے منافی نہیں چونکہ ممکن ہے کہان کے علاوہ اورعورتوں میں بھی بیصفات موجود ہوں لیکن اس درجہ کی نہ ہوں جس درجہ کی ان کو حاصل ہیں۔

ٹانٹ : وا قعات اس پر شاہد ہیں کہ فرشتہ نے من جانب اللہ غیر نبی سے بھی تکلم کیا ہے چانچہ روایت میں ہے کہ ایک شخص نے اپنے دینی بھائی کی زیارت کے لیے جارہا تھا راستہ میں فرشتہ نے اس کو بشارت دی کہ جس طرح تجھ کو اپنے بھائی سے محبت ہے اس طرح اللہ تعالیٰ کو بھی تجھ سے محبت ہے۔ (روح المعانی) حالانکہ اس شخص کے نبی ہونے کا کوئی بھی قائل نہیں۔

ٹالٹ: لفظ ومی کاکسی کے لیے واردہونا یہ کوئی دلیل نبوت نہیں چونکہ یہ لفظ توشہد کی کھی کے لیے بھی قر آن کریم میں واردہوا ہے۔
فرمایا: ﴿ وَ اُوْحَی دَبُّكَ إِلَى النَّحْلِ اَنِ اَتَّخِیٰ ہُی ...الخ ﴾ (انحل: ۲۸) تو کیا شہد کی کھی بھی اس لفظ کی بناء پر نبی ہوجائے گ۔ جو
قرآن کی نص صرح کا مقابلہ کر سکے قرآن نے صراحت کی ہے کہ ہم نے جتنے رسول بھی بھیج ہیں ،وہ صرف مرد ہی تھے۔ان
میں کوئی بھی عورت نہیں تھی۔اس کی مزید تفصیل ہے ہے کہ وی دوطرح کی ہوتی ہے۔

(۱) وجی اصطلاحی: یہ وہ وجی ہے جولوگوں کی رشد وہدایت اور مرونہی کی تعلیم دینے کے لیے نازل ہوتی ہے،اس کے ذریعہ مخلوق کی اصلاح کے لیے کسی کو مامور کرنا ہوتا ہے اس نبی کے ذیے لازم ہوتا ہے۔ کہ اس وجی پرخود بھی کا اصلاح کے لیے کسی کو مامور کرنا ہوتا ہے اس نبی کے ذیے لازم ہوتا ہے۔ کہ اس وجی پرخود بھی ایمان لائے اور دوسروں کو بھی اپنی نبوت اور وجی کے مانے کا پابند بنائے ،جو اس کو نہ مانے اسے کا فرقر ار دے ،اس طرح کی وجی بالا تقنب ق مردوں کے ساتھ خاص ہے ، کسی عورت پر بیروجی نازل نہیں ہوئی ،اس وجی کا نزول نبی مؤلفے پرختم ہوگیا۔ آپ مُؤلفے ہے کہ عدمی پراس قسم کی وجی نبیس از سکتی۔اس وجی کو ''نبوت مع الرسالہ''' وجی تشریعی آور

''وحی نبوت'' کہاجا تاہے۔

(۲) وی لغوی لفظ: ''وی' کے لغوی معنی ایسے خفیہ کلام کے ہیں، جوصرف مخاطب کومعلوم ہو، دوسرا کوئی اس پر مطلع نہ ہو۔

اس لغوی معنی کے اعتبار سے وقی نہ تو انبیاء علیم اللہ کے ساتھ مخصوص ہے اور نہ ہی مردوں کے ساتھ خاص ہے ،اس کا کوئی وقت بھی متعین نہیں ،کسی بھی وقت ہوسکتی ہے ہیوجی ایک عام بندے کو بھی ہوسکتی ہے بلکہ جانور تک اس میں شامل ہوسکتے ہیں،جیسے شہد کی مکھی کے بارے میں وحی کا ذکر ہے۔ یہ وحی خواہ الہامی شکل میں ہو یا خواب کی صورت میں یا فرشتوں سے گفتگو کے ذریعہ، پیسب وحی کی لغوی صورتیں ہیں چنانچے حضرت مریم ،حضرت سارہ اور حضرت ام مولی علیبن السلام وغیرہ پراسی لغوی معنی کے اعتبار سے وحی نازل ہوئی تھی ،اس سے ان کا نبی ہونا لازمنہیں آتا ، کیونکہ اس وحی کا مقصد صرف کسی کوآنے والے واقع کی اطلاع پاکسی کو بشارت دینا ہوتا ہے، یا اس شخص کی ذات ہے متعلق کوئی مخصوص حکم یا نہی نازل کرنامقصود ہوتا ہے البتہ اس طرح کی لغوی وحی عمو ما الہامی شکل میں ہوتی ہے ، کہ اللہ تعالی کسی دل میں ایک مضمون ڈال دیں ،اور اسے اس پرمطمئن کردیں کہ یہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہے۔ جیسے عموماً اولیاء الله کو اس قسم کے الہام ہوتے رہتے ہیں ، بلکہ ابوحیان اور بعض دوسرے علماء نے کہا ہے کہ اس طرح کی وحی بعض اوقات کی فرشتے کے واسطے بھی ہوسکتی ہے جیسے حضرت موسی علائلہ کے واقع میں تصریح ہے کہ حضرت جرئیل علائلہ نے انسانی شکل میں آ کرانہیں سمجھا یا مگراس وحی کاتعلق صرف اس شخص کی ذات تک محدود ہوتا ہے ، جسے الہام ہوتا ہے ،اصلاح خلق دعوت وتبلیغ ے اس کا کوئی تعلق نہیں ہوتا تفسیر مظہری ،حضور اکرم مَلِّ النَّيْجَةَ نے اس طرح کی وجی کو' و تحدیث' فرمایا ہے ، تیجی بخاری میں حضرت ابوہریرہ نوائن سے روایت ہے کہ آپ مَلِ اَنْفَعَامُ اِن مُرمایا کہتم ہے پہلے گزشتہ امتوں میں کچھ''محدث' لوگ گزرے ہیں میری امت میں اگر کوئی محدث ہوسکتا ہے تو وہ عمر منافقہ ہوگا۔ دوسرے طریق میں حضرت ابو ہریرہ منافقہ ہی سے یوں منقول ہے کہ نبی مِزَّلْفَظِیَّا فِی فر مایا :تم سے پہلے بنی اسرائیل میں پھھا یسے لوگ گزرے ہیں کہ ان سے (اللہ تعالیٰ کی طرف سے فرشتوں کے ذریعہ ) کلام کیا جاتا تھا۔جبکہ وہ انبیاء نہیں تھے۔،میری امت میں اگر ایسا آ دمی کوئی ہوا تو وہ عمر ہوگا،ای وجہ سے حضور مَالِنْسَتَحَةِ نے فرمایا کہ اگر میرے بعد کوئی نبی ہوتا تو عمر بن خطاب زلائیۂ ہوتا۔

**محدث:** ہے وہ لوگ مراد ہیں جن کے دل میں اللہ تعالیٰ کی طرف سے درست بات ڈالی جاتی ہے اور بعض نے کہا کہ اس سے نبی اور رسول کے علاوہ وہ لوگ مراد ہیں جن سے فرشتے گفتگو کرتے ہیں۔ (فتح الباری، کتاب نضائل اصحاب النبی مَثِلِظَ ﷺ باب منا قب عمرے، ٦٢)

وفضل عائشة رہی علی النساء کفضل الثریں علی سائر الطعام: "حضرت عائشہ رہی کی نسیلت تمام عورتوں پر ایسی ہے جیسے ٹریدکوتمام کھانوں پر نسیلت حاصل ہے۔"

### عا ئشہاورخد يجه رُولِنَهُم مِن افضل كون ہے؟

حدیث باب اور دیگر بعض روایات سے حضرت عا کشہ رہائی کا افضل ہونا معلوم ہوتا ہے امیکن حضرت عا کشہ اور حضرت خدیجہ زائین میں افضل کون ہے،اس میں اختلاف ہے، کیونکہ بعض روایات سے حضرت خدیجہ میانٹینا کا افضل ہونا معلوم ہوتا ہے، چنانچے عصلے مين حضرت على والتي سيروايت بكرحضوراكرم مُرالفَيْنَة فرمايا: خير نساعها مريم بنت عمران، وخيرنساعها خديجة بنت خويل، عورتول مين سب سے بہتر حضرت مريم النظام بين اور عورتول مين سب سے بہتر حضرت خد يجه بين اور حضرت عبدالله بن عباس تُلْقُ ب روايت م كم آپ مِرْفَقَعَ في مايا: افضل نساء إهل الجنة خديجة ، وفاطمة ومريمه وآسية ، اور ابن عبدالبريطينيذنه دومرے طریق سے حضرت عبداللہ بن عباس والتی سے ان الفاظ سے روایت نقل کی ہے: سیدہ فنساء العالمہین مريحه، ثعد فأطمة، ثعد خلايجة، ثعر آسية. تمام جهانول كي عورتول كي سردار حضرت مريم يريام بين پير حضرت فاطمه پير حضرت خدیجہ پھر حضرت آسیہ ٹنگائیں ہیں۔ان روایات سے حضرت خدیجہ ڈاٹٹی کا افضل ہونا معلوم ہور ہاہے۔

اس میں کوئی شک نہیں مذکورہ خواتین ان چندعورتوں میں سے ہیں ،جنہیں اللہ تعالیٰ نے دیگرعورتوں پرفضیلت اور بزرگی عطا فرمائی ،لیکن قابل غور بات یہ ہے کہ مذکورہ پانچ خواتین حضرت عا کشہ خانتھا حضرت مریم پینام حضرت فاطمہ ،حضرت خدیجہ ،اور حفرت آسیہ نٹائٹٹا میں سے کس کوفضیلت حاصل ہے، کیونکہ ان تمام کے بارے میں مختلف روایات میں کچھ نہ کچھ خاص فضیلت بیان

ان روایات کے درمیان تطبیق: سب سے بہتر توجید میہ ہے کہ حیثیات کے اعتبار سے فرق ہے کہ مذکورہ خواتین میں سے ہرایک کسی خاص شرف ونضل کے اعتبار سے دیگرتمام عورتوں سے ممتاز ہیں چنانچہ حضرت عائشہ رہائٹیٹا کا خصوصی شرف علمی کمال اور دینی بصیرت ہے جوعلمی کمال ان کو حاصل تھا وہ نہ حضرت فاطمہ رہائنیو کو حاصل تھا اور نہ حضرت خدیجہ زہائیوں کو حاصل ہوا ، بیسیوں روایات ان سے منقول ہیں ، بڑے بڑے صحابہ کرام میں اُنٹی مشکل اور پیچیدہ مسائل میں ان کی طرف رجوع کرتے۔ آپ کومحبوبیت کا مقام حاصل تھا ، کئی باراییا ہوا کہ حضور مَلِّنْظَیَّا تَمْ پراس وقت وحی نازل ہوئی جب آپ مِلِّنْظَیَّا تَمْ حضرت عا کشہ مناتی کے بستر پرتشریف فر ما تھے۔ اس طرح خدیجة الکبری رفانیمنا کوسبقت ایمانی اورآپ مَلِّنْ عَمَا پراحسان وغیرہ کی بناء پرفضیلت ہے جواور کسی کو حاصل نہیں ہوئی ہیں:

حين قالت عائشة قدرز قك الله خيرامنها فقال لها لاوالله مارز قني الله تعالى خيرا منها آمنت بي حين كذبني الناس واعطى مالها حين حرمني الناس

"جس وقت حفرت عائشه ولانتها في فرمايا: الله تعالى نے آپ مَلِّفْظَةَ كواس سے بہتر عطا كر دى تو آپ مِلِّفْظَةَ في حضرت عائشہ منانتی سے فرمایا: اللہ کی قسم! اُس سے بہتر مجھے اللہ نے کوئی عطانہیں کی وہ مجھے پرایمان لائی جب لوگوں نے مجھے جھٹلا یا اورا بنامال مجھے دے دیا جب لوگوں نے مجھے مال سے محروم کر دیا۔"

اس اعتبار سے دیگرتمام عورتوں پر فاکق ہیں کہ مشکل اور انتہائی دشوار حالات میں آپ کو حوصلہ اور سہارا دیا ، جان و مال اور ہرممکن طريقے سے آپ كا تعاون اور دفاع كيا۔

اور حفزت فاطمہ والنونا کوعلاء نے سب سے افضل قرار دیا ہے کیونکہ آپ مُؤَلِّنَا کَا اُسے جزئیت کا تعلق ہے اور محبت جزئیت تمام

محبتوں پر فائق ہے۔ (کما قالہ صاحب روح المعانی) حضرت مریم اینٹا کا بیخاص اعزاز ہے کہ ان کے بطن سے اللہ تعالیٰ نے خلاف عادت کی انسان کے جھوئے بغیر حضرت عیسیٰ عَلاِئلا جیسا جلیل القدر پغیبر پیدا کیا ، آنہیں مسجد کی خدمت کے لیے قبول کیا ، ان کے کمرے میں غیر موحی پھل ان کی کرامت کی وجہ سے موجود ہوتے ، سردی کے پھل گری کے موسم میں اور گری کے پھل سردی کے موسم میں اور گری کے پھل سردی کے موسم میں سے دہ چیخا ہے ، لیکن اللہ تعالیٰ نے میں سے دہ چیخا ہے ، لیکن اللہ تعالیٰ نے شیطان کے مس سے دہ چیخا ہے ، لیکن اللہ تعالیٰ نے شیطان کے مس سے حضرت مریم ہیں اور ان کے بیٹے کو محفوظ رکھا۔

حضرت آسیہ علیہ افرعون کی بیوی) کا بیشرف ہے کہ انہوں نے فرعون جیسے ظالم شخص کی بیوی ہونے کے باوجودی کا راستہ اختیا رکیا ،اور پھر اس پر ثابت قدم رہیں ، نازونعت اور خوشحال زندگی کے مقابلے میں جن کی خاطر طرح طرح کی مشقتیں برواشت کیں بہاں تک کہ بڑے اطمینان کے ساتھ شہداء کے زمرے میں واخل ہوگئیں ،حضرت آسیہ بیٹی نے حضرت موی کے بارے میں فرعون کو رائے دی کہ یہ بچہ جوصندوق سے نکلا ہے اسے ہلاک نہ کریں بلکہ اپنے پاس رکھ کر اس کی پرورش کرتے ہیں اور کہا: قرق عین لی ولك. کہ یہ میری اور آپ کی آئموں کی شھنڈک تیرے لیے ہوگا میرے لیے نہیں ولك. کہ یہ میری اور آپ کی آئموں کی شھنڈک تیرے لیے ہوگا میرے لیے نہیں بہات حضرت آسیہ بیٹی کی فراست کی دلیل ہے۔

نیز حضرت فاطمہ والنینا کو جوخصوصیات مجموعی طور پرآپ مِرَافِینَا اِسے حاصل ہیں وہ اور کسی عورت کو حاصل نہیں ہیں۔جیسا کہان کے منا قب سے معلوم ہوتا ہے۔

### عائشه النفام المؤمنين كانعارف:

# بَابُمَاجَاءَ ٱنْهَشُواللَّحُمَ نَهُشًا

باب ٣٢: يه باب اس بيان ميس ہے كہم گوشت دانتوں سے نوچ نوچ كر كھا يا كرو،

(١٤٥٨) نَهُشُوا اللَّحْمَ نَهُشًا فَإِنَّهُ آهُنَأُ وَٱمُرَءُ.

ترکیجی کنی: حضرت عبداللہ بن حارث ٹواٹنی بیان کرتے ہیں،میرے والد نے میری شادی کی انہوں نے پچھلوگوں کی دعوت کی جن میں حضرت صفوان بن امیہ ٹراٹنی بھی موجود تھے انہوں نے بتایا کہ نبی اکرم سَلِّ اَلْتُنَافِقَ نے ارشاد فرمایا ہے۔ گوشت کونوج کر کھاؤ کیونکہ یہ زیادہ مزیدارمحسوس ہوتا ہے اور جلدی ہضم ہوجاتا ہے۔

تشرنیج: موشت نوچ کر کھانا سنت ہے؟ امام ترمذی والیون نے دوباب قائم فرما ہے ہیں اس سے پہلے میں گوشت کو منہ سے کا مے کر کھانے کا حکم ذکر کیا۔اور دوسرے باب میں اس بات کی اجازت کو بیان فرمایا کہ گوشت کوچھری سے کاٹ کربھی کھانا ثابت ہے۔ **روایت کا حاصل: ی**ہ ہے کہ آپ مِنْظِفِیَّ نِیْ ارشاد فرمایا کہ گوشت کو دانتوں سے کاٹ کر کھاؤ کیونکہ اس طرح کھانا زیادہ لذت کا باعث ہے اور زودہضم بھی ہے۔حضرت گنگوہی ولیٹھیۂ فرماتے ہیں کہ اس کی وجہ رہ ہے کہ جب آ دمی گوشت کو منہ ہے نوچ نوچ کر کھائے گا تو منہ کے اندر سے لعاب خود بخو دنکل کر گوشت سے ملتا رہے گا۔جس سے لذت دوبالا ہوجائے گی۔ چنانچے آپ نے لوگوں کو دیکھا ہوگا کہ جو کھانے چٹ سیٹے ہوتے ہیں ان کو کھاتے ہوئے منہ میں بکثرت پانی آتار ہتا ہے اوروہ کھانے سے ل کراس کی لذت کو بڑھا تار ہتا ہے اور جب لذت کے ساتھ آ دمی کسی چیز کو کھا تا ہے تو معدہ بھی اس کواچھی طرح قبول کرتا ہے جس سے کھانا خوب ہضم ہوتا ہے۔ بہر حال یہ تلذذ جب ہی حاصل ہوگا کہ گوشت کو دانتوں سے کاٹ کاٹ کر کھایا جائے۔

العنات: انهشوا، بیصیغدامر ہے نہش سے ماخوذ ہے اور بالشین المعجمہ والسین المہملہ دونوں طرح ضبط کیا گیا ہے یعنی گوشت کو منہ سے پکڑ کراس کو ہٹری سے جدا کر دینا۔امام اصمعی اور جو ہری میشانیا نے دونوں ضبط کے یہی معنیٰ بیان کئے ہیں لیکن دوسرا قول یہ کہ بیہ معن بش بالشین المعجمہ کے ہیں اور نہس بالسین المہملہ کے معنی تناوله بمقدم الفحد یعنی گوشت کومنہ کے آگے کے حصہ سے کھانا اور بعض نے کہا کہ نہس کے معنی القبض علی اللحد و نثر لاعند الاکل یعنی گوشت کو پکڑنا ورکھانے کے وقت اس کو یخی ہے کھنچا۔ نیز قاموں میں ہے نہس اللحد كمنع وسمع آگے كے دانتوں سے گوشت كولينا اورنہس اللحم كے معنى وُارْهوں كے ذریعہ گوشت کو لینا اور طبی ولیٹیئہ نے بیان کیا کہ بانسین المہملہ ہڑی پر لگے ہوئے گوشت کو دانتوں کے کنارے سے تھینچنا۔اھناء ہنی سے ماخوذ ہےجس کے معنی ایسالذیذ کھانا جوغرض کے موافق ہو۔الہٰدااھناء کے معنی الذیعنی زیادہ لذیذ ہوں گے۔وامراُ استمراء سے ماخوذ بال كمعنى ذهاب كظمة الطعامر و ثقله يعنى الجهي طرح بهضم بونا\_

# بَابُمَاجَآءَ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ مِنَ الرُّخُصَةِ فِي قَطَعَ اللَّحُم بِالسِّكِيْنِ

# باب ٣٣: نبي كريم مَلِّالْتَكِيَّةُ سے چھرى سے گوشت كاٹ كركھانے كى اجازت

(١٤٥٩) ٱنَّهْرَأَى النَّبِيَّ ﷺ احْتَزَّمِنُ كَتِفِ شَاةٍ فَأَكَلَ مِنْهَا ثُمَّ مَطْي إِلَى الصَّلُوةِ وَلَمْ يَتَوَضًّأ.

تریجی تا کرے بین امید میں امید میں میں اٹنے الد کا سے بیان نقل کرتے ہیں، انہوں نے نبی اکرم مُؤَلِّفَ کَا وَ کِیما آپ نے چھری کے ذریعے بکری کے شانے کا گوشت کاٹ کراہے کھایا پھرآپ نماز کے لئے تشریف لے گئے اور از سرنو وضونہیں کیا۔ لعنات: السكين بمعنى چېرى ـ اس ميں دوسرى لغت سكينة بليكن سكين زياده مشهور بـ - علامه جو ہرى رايشيد كہتے ہيں كه سكين مذکر ومؤنث دونوں کے لئے مستعمل ہے۔ ہاں البتہ غالب تذکیر ہے۔ کہ کھانے کے وقت اگر گوشت سخت معلوم ہو، اسے کی وجہ سے نوچ کرنہ کھایا جاسکتا ہوتو ضرورت کی وجہ سے اسے چھری سے کا ٹنا یا ہاتھ سے توڑنا جائز ہے، جبیبا کہ نبی کریم مِرَا اَسْتَحَاجَ نے بکری کے بازوسے چھری کے ذریعے گوشت کا ایک ٹکڑا کا ٹا اور اسے تناول فر مایا۔ اعتسراض: سنن ابی داؤد میں حضرت عائشہ طائنی ہے روایت ہے کہ آپ مَلِّ النَّهُ اِن اُورْت چھری ہے کا ک کاٹ کرنہ کھسایا کرو، یو عجی لوگوں کا طریقہ ہے، اسے دانتوں سے نوچ کر کھسایا کرو، کیونکہ اس طرح کھانا زیادہ لذیذ اور زیادہ خوشگوار ہے۔ (بذل المجود، کتاب الاطعمة ، باب فی الداکل من اعلیٰ السفحة : 16 - 102)

سنن ابی داؤد میں حضرت عائشہ ٹائٹوٹا سے روایت ہے کہ آپ مُطِّنِّ نَظِیمَ نِی مُلِّنِ مُلِیا: '' گوشت حیمری سے کاٹ کاٹ کرنہ کھایا کرو، بی مجمی لوگوں کا طریقہ ہے، اسے دانتوں سے نوچ کر کھایا کرو، کیونکہ اس طرح کھانا زیادہ لذیذ اور زیادہ خوشگوار ہے۔ (بذل المجمود، کتاب الاطعمة ، باب فی لاا کل من اُعلیٰ الصفحة : 10-102)

تعارض کا جواب: ان میں یوں تطبیق دی ہے کہ اگر گوشت نرم اور گلا ہوا ہوتو اس کوچھری کے بجامے دانتوں سے نوچ کر ہی کھانا چاہئے اور اگر گوشت پکانے کے باوجود سخت ہو، دانتوں سے نوچ کر اسے کھاناممکن نہ ہوتو پھرچھری کا استعمال بغیر کسی کراہت کے درست ہے، تا ہم اسے روز انہ کی عادت اور عام معمول نہیں بنانا جائے۔

فائك : كەسنن ابى داؤدكى روايت ميں ممانعت كاحكم نهى تنزيبى پرمحمول ہے، لېذا چھرى كاستعال ايسے موقع پر گو كەترام نهيں، جائز ہم كن ہے، كيكن چونكه ان كا استعال يهود ونصارى، دنيا دار اور مغربى دنيا كا شعار بن چكا ہے، اس لئے مشابهت سے بچنے كے لئے ہم كمكن احتر از ضرورى ہے۔

### چھے سے کھسانا حسبائزے:

اگر کوئی کھانا اس قسم کا ہو کہ اسے چچ کے بغیر نہ کھایا جاسکتا ہو، تو پھر چچ کا استعال بغیر کسی کراہت کے درست ہے، لیکن چونکہ حچری کا ننے میں اس قسم کی کوئی ضرورت نہیں ہوتی ، ان کے استعال کے بغیر بھی کھانا کھایا جاسکتا ہے۔

(جديد فقهي مسائل،خوراك ديوشاك:1/180)

## بَابُ مَاجَآءَاَىُّ اللَّحْمِ كَانَ اَحَبَّ الْى رَسُولِ اللهِ عَلَيْكَ

باب ٣٣: نبي اكرم مَوَّ النَّيْعَ فِي كوكون سا كوشت زياده محبوب تقااس حوالے سے جو بچھ منقول ہے

(١٤٧٠) قَالَ أَيْ النَّبِيُّ عِلْمُهِ فِرُفِعَ إِلَيْهِ النِّرَاعُ وَكَانَتْ تُعْجِبُهُ فَنَهَسَ مِنْها.

ترکیجی نم: حضرت جابر خالتی ،حضرت ابو ہریرہ خالتی کا یہ بیان نقل کرتے ہیں، نبی اکرم مَطِّلْنَظَیَّمَ کی خدمت میں گوشت لایا گیا آپ کے سامنے ران کا گوشت رکھا گیا، وہ آپ کو بہت پسندتھا آپ نے اسے دانتوں کے ذریعے نوچ کر کھایا۔

(١٢٦١) مَا كَانَ النِّرَاعُ آحَبَ اللَّحْمِ إلى رَسُولِ اللهِ ﷺ وَلَكِنْ كَانَ لَا يَجِدُ اللَّحْمَ الَّلْعِبَّا فَكَانَ يَعْجَلُ النَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَبَّا فَكَانَ يَعْجَلُ النَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَمَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَ

تَرْجِيْهُمْنِ: حضرت عبدالله بن زبير و النه الله عائشه صديقه والنه الله بيان نقل كرتے ہيں۔ بى اكرم مِلْفَظَيَّة كو گوشت ميں ران كا گوشت (زياده) پندنہيں تھاليكن چونكه نبى اكرم مِلْفَظِيَّة كو گوشت بھى بھار كھانے كوملتا تھا تو آپ اسے كھاليتے تھے كيونكه بيجلدى

تيار ہوجا تا تھا۔

تشوینے: الذا ع: (ذال کے ینچ زیر) ہر جانور کا ہاتھ، گائے اور بکری کا ذراع پنڈلی ہے او پر کا حصہ ہوتا ہے، اونٹ کا اور دوسرے کھر والے جانوروں کا ذراع پنڈلی کے پلے جھے کے اوپر سے شروع ہوجاتا ہے۔ حضور کریم مُشَافِیْنَ کو دِی کا گوشت پند تھا۔ (۱) جلدی پک جاتا ہے۔ (۲) نیادہ لذیذ اور خوشگوار ہوتا ہے۔ (۳) معدہ پر ہو ہجنیں ہوتا بلکہ جلدی ہضم ہوجاتا ہے۔ باب کی دوسری روایت میں حضرت عاکشہ بی گائی کہ آپ کا دی کی گوشت کو پند فر مانا اس وجہ ہے نہیں تھا کہ آپ مُشَافِیْنَ دیا کی لذتوں میں رخبت رکھتے تھے، اور آپ کا دل ہر وقت گو یا ای طرف متوجہ رہتا، کونکہ یہ تو نبی کی شان کے مناسب نہیں، بلکہ واقعہ یہ ہے کہ گوشت بھی بھارت تا تھا، جس کی وجہ سے اسے کھانے کا طبیعت میں شوق پیدا ہوتا تھا، پندیدہ ہونے کی وجہ صرف بہنیں کہ وہ لذیذ ہوتا بلکہ دی کا گوشت اس وجہ ہے ہی پند تھا کہ وہ جلدی پک جاتا ہے، جے کھا کر آ دمی جلدی سے فارغ ہو کر ذکر وفر اور اللہ تعالیٰ کی ہوتا بلکہ دی کا گوشت اس وجہ ہے کہ اللہ حد کان احب الی رسول اللہ ﷺ : 23/2) عبادت میں مشغول ہوجاتا ہے۔ (الکوب الدری، ابواب الاطعمة ، باب ماجاء ای اللحمہ کان احب الی رسول اللہ ﷺ : 23/2) فائل : سنن ابی ماجہ میں ہونے کی وجہیں اور کی بیند یدہ ہونے کی وجہیں اور گرز رچی ہیں۔ لبذا ایسا ہوسکتا ہے کہ دو چیزیں محتلف وجوہات کی بناء پر پندیدہ ہونے کی وجہیں اور گرز رچی ہیں۔ لبذا ایسا ہوسکتا ہے کہ دو چیزیں محتلف وجوہات کی بناء پر پندیدہ ہونے کی وجہیں اور گرز رچی ہیں۔ لبذا ایسا ہوسکتا ہے کہ دو چیزیں محتلف وجوہات کی بناء پر پندیدہ ہونے کی وجہیں اور گرز رچی ہیں۔ لبذا ایسا ہوسکتا ہے کہ دو چیزیں محتلف وجوہات کی بناء پر پندیدہ ہونے کی وجہیں اور گرز رپی کا کوشت طاقتور، صاف محمور کی بناء پر پندیدہ ہونے کی وجہیں اور گرز رچی ہیں۔ لبذا ایسا ہوسکتا ہے کہ دو چیزیں محتلف وجوہات کی بناء پر پندیدہ ہونے کی وجہیں۔ اس میں اور گرز رپیل محتلف وجوہات کی بناء پر پندیدہ ہونے کی وجہیں اور گرز رپی ہیں۔ لبذا ایسا ہوسکتا ہے کہ دو چیزیں محتلف وجوہات کی بناء پر پر پندیدہ اور عہد

# بَابُ مَاجَآءَ فِي الْخَلِّ

# باب۳۵: سرکہ کے (فصن کل)

(١٤٩٢) نِعُمَ الْإِذَامُ الْخَلُّ.

تَرَجِّ کِنْهِا: حضرت جابر مِثَاثِقُهُ ، نِی اکرم مِثَلِّ اَنْتُحَاثَمَ کا بیفر مان نقل کرتے ہیں۔سرکہ بہترین سالن ہے۔

(١٤٦٣) نِعُمَ الْإِذَامُ الْخَلُّ.

تَرَجِّجِكُنْهِا: حضرت جابر شالتُو نبي اكرم مُؤْتِفَكَةً كايه فرمان فقل كرتے ہيں: سركه بہترين سالن ہے۔

(١٤٦٣) نِعُمَ الْإِذَامُ الْخَلُّ.

تَرْجَجْ عَبْهِ: سیدہ عائشہ صدیقہ والٹی بیان کرتی ہیں، نبی اکرم مَلِّفَظِیَّا نے ارشاد فرمایا ہے۔سر کہ بہترین سالن ہے۔

(١٤٦٥) دَخَلَ عَلَىٰ رَسُولُ اللهِ عَلَىٰ فَقَالَ هَلْ عِنْدَ كُمْ شَيْئٌ فَقُلْتُ لَا إِلَّا كَسِرٌ يَابِسَةٌ وَخَلُّ فَقَالَ النَّبِيُ ﷺ قَرِّبِيْهِ فَمَا اَقْفَرَ بَيْتُ مِنْ أُدْمِ فِيْهِ خَلُّ.

تَوْجِيْنَى سيده ام بانی مِنْ الله الله بيان كرتى بين، ني اكرم مُؤَلِّفَيْنَا ميرے بال تشريف لائے آپ نے فرمايا-تمهارے پاس

۔ ( کھانے کے لئے ) کچھ ہے؟ میں نے عرض کی۔صرف سوتھی روٹی کے ٹکڑے ہیں اور سر کہ ہے، نبی اکرم شِلِّفُظِیَّةِ نے ارشاد فرمایا۔ اسے ہی لے آؤجس گھر میں سر کہ موجود ہواس گھروالے مختاج نہیں ہوتے۔

# سركه كي نضيلت سے امت كوز بدكي تعليم:

حضورا کرم مُطَّنَظِیَّۃ نے سرکہ کو بہترین سالن قرار دیا ہے، اور فرما یا کہ: اے اللہ سرکہ میں برکت ڈال دیجئے، یہ سرکہ مجھ سے پہلے انہیاء عین الناں کہا ہے۔ علامہ نووی والیٹیل کہتے ہیں کہ علامی خطابی والیٹیل اور قاضی عیاض والیٹیل نے روایت کے معنی یہ بیان کئے ہیں کہ آپ مُطَّنِیْکَۃ نے ماکولات میں اختصار کی تعریف فرمائی ہے اور لذیذ کھانوں کی طرف نفس کے ماکل ہونے کو روکا ہے اور مقصد یہ ہے کہ سرکہ اور ای طرح کی معمولی چیزوں ہی سے روٹی کھالیا کریں۔ شہوات اور لذائذ کی طرف مائل نہ ہوں۔ اپنفس کولذیذ اور عمدہ کھانوں کا عادی نہیں بنانا چاہئے اور یہی اسلامی تعلیمات کا تقاضا ہے کیونکہ شہوات دین کے لئے فساد کا ذریعہ اور بدن کے لئے بیاری بیدا ہوگی جو دین کی تباہی کا باعث ہے پھر زیادہ کھانے سے بیاری پیدا ہوگی جو دین کی تباہی کا باعث ہے پھر زیادہ کھانے سے بیاری پیدا ہوگی جو دین کی تباہی کا باعث ہے پھر زیادہ کھانے سے بیاری پیدا ہوگی جو جسم کے خراب ہونے کا ذریعہ ہوگی۔

اعت راض: حضرت ام ہانی ٹائٹیانے اس انداز سے کیوں جواب دیا، انہیں اس موقع پریوں جواب دینا چاہئے تھا: بہلی، عندای خبزو خل، (ہاں کیوں نہیں: میرے پاس روٹی اور سرکہہے) اس انداز سے جواب نددینے کی کیا وجہہے؟

جواب: کدام ہانی ہوں نے آپ مُطَافِئے کی عظمتِ شان کی وجہ سے یہ جواب دینا مناسب نہ سمجھا، انہیں یہ اچھا نہ لگا کہ اس قدر محترم اور معزز مہمان کی خدمت میں روٹی کے خشک مکڑے اور سرکہ پیش کیا جائے ، لیکن چونکہ آپ سمجھ گئے کہ محض ادب کی وجہ سے حضرت ام ہانی ہوں نے انہیں اس لئے آپ مُوافِئے آئے نے انہیں فرمایا: ام ہانی ہوں کو یا معمولی سمجھ رہی ہیں اس لئے آپ مُوافِئے آئے نے انہیں فرمایا: انہیں میرے قریب کریں، چنا نچہ آپ نے وہ مکڑے سرکہ کے ساتھ تناول فرمائے ، اور فرمایا کہ جس گھر میں سرکہ ہووہ سالن سے خالی نہیں۔

"واحر هانی ما تت بعد علی بن ابی طالب بزمان "ام ترندی نے فرمایا: حضرت ام ہانی کی وفات حضرت علی مخاشیہ کی وفات کے ایک عرصہ بعد ہوئی۔ اس سے امام ترندی یہ بتانا چاہتے ہیں کہ یہ رروایت مرسل اور منقطع نہیں ہے، بلکہ متصل ہے، کیونکہ امام شعبی کی ملاقات اگر چہ حضرت علی مخاشیہ سے نہیں ہوئی سے ہوئی ہے، حضرت ام ہانی مخاشی محضرت علی مخاشیہ کی وفات کے بعد ایک عرصہ تک زندہ رہیں، ہوسکتا ہے کہ اس دوران امام شعبی مطشیہ کی ملاقات حضرت ام ہانی مخاشیہ ہوئی ہو، لہذا ہے کہنا الم شعبی مطشیہ کی ملاقات جب درست نہیں ہے۔

#### حضرت أم بانى تأثينا "كاتعارف:

حضرت''ام ہانی رہ ان میں پہلا نام زیادہ مشہور ہے، حضور اکرم مُؤَلِّتُنَ کی بہن اور نبی کریم مُؤلِّتُنَ کَی بَیْ زاد بہن ہیں، ان کا نام: فاختہ یا فاطمہ یا ہند ہے، ان میں پہلا نام زیادہ مشہور ہے، حضور اکرم مُؤلِّتُن آئے نبوت سے پہلے زمانہ جاہلیت میں انہیں پیغام نکاح دیا تھا، انفا قا آنہی دنوں میں ہمیرہ بن وہب نے بھی پیغام نکاح دسے دیا، ابوطالب نے ان کا نکاح ہمیرہ سے کردیا، اس پر آپ مُؤلِّتُن آپ انفاقا آنہی دنوں میں ہمیرہ بن وہب نے بھی پیغام نکاح دے دیا، ابوطالب نے ان کا نکاح ہمیرہ سے کردیا، اس پر آپ مُؤلِّتُن آپ ہوگئے ہے۔ پہلے ناراض ہوگئے، اس نا گواری کود کھے کر ابوطالب نے نبی کریم مُؤلِّتُن آپ کہا: اس سے ہمیں رشتہ دے رکھا ہے، ہم ان کے احسان کا بدلہ اتار نا چاہتے ہیں، اس لئے میں نے آئیس رشتہ دیا، پھر جب اُم ہانی وہائی وہائی ہوگئے۔ نہیں وہتہ دیا، پھر جب اُم ہانی وہائی ہوگئے۔ نہیں جدائی ہوگئے۔

حضورا کرم مَطَّنِ ﷺ نے اُم ہانی وٹائٹو کو دوبارہ پیغام نکاح دیا، تو اُم ہانی وٹائٹو نے کہا کہ: خدا کی قسم میں تو زمانہ جاہلیت میں بھی آپ کو پہند کرتی تھی، ادراب تو میں مسلمان ہو چکی ہوں، اب آپ کو کیے پہند نہیں کروں گی، لیکن بات یہ ہے کہ میری اولاد ہے، اور میں اس چیز کو پہند نہیں کرتی ہوں کہ وہ آپ کو تکلیف پہنچا کیں، آپ مِلِّ الْفِیْکَافِیْمَ نے فرمایا: '' قریش عورتیں بہترین عورتیں ہیں، جواونٹ پر سوار ہوتی ہیں اور اپنے بچوں پر شفقت کرتی ہیں اور اپنے شوہر کے مال کی حفاظت کرتی ہیں۔"

ام بانی شائن نے نی کریم مِرَافِیکی سے بہت ی اعادیث روایت کی ہیں، ان سے ان کے بیٹے جعد ہ، یحیٰ ، حضرت علی اور حضرت عبداللہ بن عباس شکائی نے روایات عاصل کی ہیں اور پھر انہیں روایت کیا، یہ روایات صحاح ستہ اور حدیث کی دوسری کتابوں میں موجود ہیں۔

لعنات: احدامہ: (ہمزے کے نیچ زیر) سالن، ہروہ چیز جس کے ساتھ روئی کھائی جائے ، اس کی جمع اُحد ہے، اور کبھی "اُحد" کا لفظ مفرد بھی استعال ہوتا ہے۔ (فتح الباری، کتاب الاطعمۃ ، باب الادم 694 / 9) کسیر: یہ کسرۃ کی جمع ہے، روئی کے کرئے۔
ما اقفر بیت کی ترکیب: "ما اقفر بیت، مِن اِکھِ فِیْه خلّہا" نافیہ "اُقفر "فعل، "بیت" موصوف، "من احد " مجرور متعلق ہے ما اقفر کے ، اور "فیدہ " خبر مقدم ، "خل " مبتدا مؤخر ، جملہ اسمیہ ہوکر "بیت" کی صفت ، موصوف صفت می گرور متعلق ہے ما اقفر کے ، اور "فیدہ " خبر مقدم ، "خل " مبتدا مؤخر ، جملہ اسمیہ ہوکر "بیت" کی صفت ، موصوف صفت مل کر جملہ فعیلہ ہوا۔

اعت راض: اس تركيه پريداشكال موتائ كموسوف يعنى "بيت" اورصفت يعنى فييه خلٌ فيض كورميان اجبى "مِن الدَمِر" كانصل مي، جودرست نهيس مي؟

جواب: حافظ ابن جرر الله في فرمات بين كم موصوف صفت كى تركيب درست ب، اور "من ادم" فاصل ب، ليكن يكمل طريق سي احبى فاصل اس لينهين كه "افقر" ان تمام يرعمل كرما ب، اس لحاظ سه ان ميس قرب پايا جاتا ہے۔

(مرقاة المفاتيح: 53/8 ـ شرح الطيبي ، كتاب الاطعمة ، الفصل الثاني: 8/162)

### بَابُمَاجَآءَ فِى اَكُلِ الْبِطِّيْحُ بِالرُّطَب

باب ۳۱: یه باب خربوزه کوتازه تھجورسے ملا کرکھانے کے بارے میں ہے

(١٤٢١) أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ يَأْكُلُ الْبِطِّيْخِ بِالرَّطَبِ.

ترکنجہ کہا: سدہ عائشہ صدیقہ والنہ ای کرتی ہیں، نبی اکرم مُطِّلْتُ کَا اللہ اللہ کہ ایک کے ساتھ ملا کر کھایا کرتے ہے۔ تشریح : اسطیح بمعنی خربوزہ نمبر 1۔ حضرت گنگوہی والیٹھائے نے اس کورائح قرار دیا اور فرمایا کہ جن لوگوں نے بطیح کی تفسیر تربوز سے کی ہے وہ غلط ہے اور شاید غلطی کا منشاء یہ ہے کہ ابوداؤد کی روایت میں یہ واقع ہوا ہے کہ اس کی ٹھنڈک سے مجور کی گرمی ختم ہوجائے گ اور خربوزہ ٹھنڈا ہوتا ہے۔ ملاعلی قاری والیٹھائے کا میلان شرح شائل میں یہ ہے کہ بطیخ سے یہاں مراد تربوز ہے اور بھی دیگر شراح کا میلان ای طرف ہے۔ مگر حافظ والیٹھائے نے بطیخ کی تفسیر خربوزہ سے کی ہے۔

خربوزہ گردے کے لئے مسلح پیشاب آ ورمولدلبن ہے پتھری کے لئے نافع نیزیرقان کے لئے دافع ہے۔سدوں کو کھولتا ہے اس کے چپکوں کالیب چہرے کی جھائیاں دور کرتا ہے۔

تربوز: گرمی، تیزی صفراء خون اور پیاس کے لئے تسکین کا باعث ہے۔ پیشاب آور ہے گرمی کے بخار کے لئے نافع ہے اس کا یانی گرم مزاج والوں کے لئے نافع ہے دیر ہضم ہے جس دن چاول کھائے تربوز نہ کھائے کیونکہ مضربے

الرطب: بضم الراء فتح الطاء ترمیشی کھجور معدہ جگر کے لئے مقوی ہے گرم مزاجوں کے موافق ہے جسم کے لئے فرہی کا باعث ہے ریاح واورام کو تحلیل کرتی ہے اس کی عضلی کا منجن دانتوں کوصاف کرتا ہے بہتے ہوئے خون کورو کئے کا ذریعہ ہے۔والدلیل علی ذالک ایک تواس وجہ سے کہ نسائی میں حضرت انس من التی سے روایت ہے، وہ فرماتے ہیں: رأیت رسول الله ﷺ بجمع بین اللہ طب والحذین .

وونوں کو ملا کر کھانے نے کی حکمت: حضرت عائشہ وٹائٹی فرماتی ہیں کہ حضورا کرم مَطِّنظَیَّ فَمْر بوزہ کو تازہ کی ہوئی تھجور کے ساتھ کھایا کرتے تھے،اس طرح ملا کر کھانا اعتدال پیدا کرنے کے لئے ہوتا تھا، کیونکہ تھجور کا ذاکقہ گرم ہےاور خربوزہ کا اثر نسبتا ٹھنڈا ہے،ان میں سے ہرایک دوسرے کے اثر کوختم کر دیتا ہے، جس سے طبیعت میں اعتدال اور مزاح میں یکسانیت پیدا ہوتی ہے، طبی لحاظ سے گرم وسر دچیز کو ملا کر کھانا صحت کے لئے بہت مفید ہے۔ حضرت انس وٹائٹی فرماتے ہیں کہ آپ اسے یوں کھاتے کہ دائیں ہاتھ میں تازہ کھجور ہوتی اور بائیں ہاتھ میں خربوزہ کی گھرانہیں ملا کر تناول فرماتے ، پہلے ایک تھجور منہ میں رکھ لیتے ، پھر دائیں ہاتھ سے خربوزہ کا ایک محبور ہوتی اور بائیں ہاتھ میں خربوزہ کا ایک محبور ہوتی اور بائیں ہاتھ میں دکھ کے۔ (اضعہ اللوئین بمرۃ 81 / 9) اور بی آپ کا محبوب پھل تھا، ملا کر کھانے کی بیصورت بھی ہوسکتی ہوسکتی ہوسکتی سے کہ ایک ساتھ منہ میں رکھ کے کہ ایک ساتھ منہ میں رکھ کر کھالیا جائے۔ (اضعہ اللہ عات، کتاب ال اطعمۃ ، انفسل الاول ، 2 / 49)

طب اور علاج کا ثبوت: علامہ خطابی ولیٹی فرماتے ہیں کہ روایت سے طب اور علاج کا بھی ثبوت ہے اور یہ بھی معلوم ہوا کہ ڈی مضار کا مقابلہ اس کی ضد کے ساتھ کرلیا جائے تا کہ اعتدال پیدا ہو جائے۔ چنانچہ اطباء حضرات جب مجون بناتے ہیں تو اس کے مفردات کے الگ الگ خواص ہوتے ہیں لیکن جب ان کو یکجا کرلیا جاتا ہے تو وہ ایک دوسرے کے لئے مصلح بن جاتے ہیں۔

#### بَابُهَاجَآءَفِئَ أَكُلِ الْقِثَّاءِ بِالرُّطَبِ

باب سے سا: یہ باب کھیرے یا ککڑی کو کھجور کے ساتھ ملاکر کھانے کے بارے میں ہے

(١٧٦٧) كَانَ النبيُّ ﷺ يَأْكُلُ الْقِثَاءَ بِالرَّطْبِ.

تو بچھتہا: حضرت عبداللہ بن جعفر رہا تین بیان کرتے ہیں، نبی اکرم مُطِلِّنَا تَجَامُ اللہ کے ساتھ ککڑی کھالیا کرتے تھے۔

**تشریعے**: لفظ قثاء کی تحقیق اور اس کے خواص: قثاء بکسر القاف وتشدید الثاء المثلثه اورضم قاف بھی جائز ہے بیا*س جنس ہے کھیر*ا اور کری دونوں پراس کا اطلاق ہوتا ہے یہاں کڑی مراد ہے۔

**مکٹری کے خواص:** صفرادی خون کی گرمی پیپ کی آنتوں کی سوزش کوتسکین دیتا ہے۔ بیاس دفع کرتا ہے گرم د ماغی بیاریوں اور بے خوابی اور شدت گرمی کونافع ہے اس کا تجلبھلایا ہوا پانی تپ صفراوی اور تپ خونی بلغمی کومفید ہے۔ اور گرمی سے در دسر کے لئے اس کو تراش کرسونگھنامفید ہے۔اس کے بیچ بیشاب آور ہیں اور جلے ہوئے پتوں کو خارج کرتے ہیں اور پیشاب کی جلن اور ورم طحال کو نافع ہاور گری کی شدت کے لئے مفید ہیں اس کے لوزمقوی اور مسک ہیں۔

تھ**جور و ککڑی ملا کر کھانے میں حکمت:** ککڑی اور تھجور دونوں کو ملا کر کھانے کی وجہ بیہ ہے کہ ککڑی ٹھنڈی ہوتی ہے اور تھجور گرم ملا کر کھانے سے دونوں کی اصلاح ہوکراعتدال پیدا ہوجا تا ہے۔ نیز ککڑی پھیکی ہوتی ہےاور کھجور میٹھی دونوں کو ملا کر کھانے سے ککڑی میں بھی مٹھاس آ جاتا ہے جس سے لذت دوبالا ہوجاتی ہے۔

كيفيت اكل: ال ك كهان كى كيفيت بيرموتى كم حضور مَلِفَظَيَّةَ دائيس باته سے كلرى بكرت اور بائيس باتھ ميں تازه كھجور موتى ، پہلے دائیں ہاتھ سے مکڑی کھاتے پھر بائیں ہاتھ سے تھجور دائیں ہاتھ میں لے لیتے اور اس سے پکڑ کر کھاتے ، لہٰذا یہ کہنا کہ آپ مِلْ الْفِيْفَةَ فِي بالتمين باتھ سے تھجور کھائی ہے، درست نہیں ہے۔ (فتح الباری: 9/710 وعدة القارى: 66/21)

فاعلا: علامہ نو دی راٹیلئے کہتے ہیں کہ روایت ہے بیمعلوم ہوا کہ دو رو پھل ایک ساتھ کھائے جاسکتے ہیں۔ نیز معلوم ہوا کہ ماکولات و مشروبات میں وسعت جائز ہے۔

علامة قرطبی طیشید فرماتے ہیں کدروایت سے معلوم ہوا کہ ماکولات ومشروبات کوطبی قاعدہ کے مطابق اصلاح کر کے کھایا جاسکتا ہے تا کہ مزاج کے مطابق ہوجائے یہاں ککڑی اور تھجور دونوں ملا کر کھانے میں جہاں دیگر فوائد ہیں ایک فائدہ یہ بھی بیان کیا گیا کہ اس سے بدن میں فربھی پیدا ہوتی ہے۔ چنا نچہ ابن ماجہ میں روایت ہے۔حضرت عائشہ وٹائٹیٹا کہتی ہیں کہ میری رفصتی کے وقت میری والدہ کوخیال آیا کہاس کابدن کچھ فربہ ہوجائے اور اٹھان کچھا چھا ہوجائے تو مجھے ککڑی تازہ کھجور کے ساتھ کھلائی۔جس سے میرے بدن میں اچھی فربہی ہوگئ۔ نیز حضرت عاکشہ نٹائٹیٹا سے بیجھی مروی ہے کہ آپ مِلِّاتِشَائِغَ آنے ککٹری نمک ہے بھی نوش فر مائی ہے۔ اس میں کوئی تعارض نہیں کہ بھی نمک سے تناول فرمائی ہو بھی تھجور کے ساتھ کیونکہ کسی وقت میٹھے کی رغبت ہوتی ہے ادر کسی وقت نمکین کی ہوتی ہے۔

### بَابُمَاجَآءَ فِي شُرُبِ ٱبْوَالِ الْإِبْلِ

# باب ۳۸: اُونٹوں کے بیشاب پینے کے بیان میں

(١٤٦٨) إِنَّ نَاسًا مِنْ عُرَيْنَةَ قَيِمُوا الْهَدِينَةَ فَاجْتُووهَا فَبَعَثَهُمُ النَّبِيُّ عِيدٌ فِي إِبِلِ الصَّدَقَةِ وَقَالَ إِشْرَبُوا مِنْ أَبُوَالِهَا وَٱلْبَانِهَا. تَوْجَيْهَا أَنِي حَضرت انس مُتَاتِّمَة بيان كرتے ہيں، عرينہ قبيلے كے پچھلوگ مدينه منورہ آئے وہاں كى آب و ہواانہيں موافق نہيں آئى نبى اكرم مَلِّنْكُةً نِي أَنْهِيں صدقے كے اونوں كى طرف بھيج ديا اور فر مايا: ان كا دودھاور بيثاب پيو۔

تشریح: مولانا انور شاہ کشمیری واٹیل کہتے ہیں کہ چار تو قبیلہ عرینہ کے تھے اور تین قبیلہ عکل کے چنانچہ طبر انی اور ابوعوانہ کی روایت میں ای طرح واقع ہوا ہے۔ رہا آٹھوال شخص ممکن ہے کہ کسی اور قبیلہ کا ہو۔ اب روایات میں جومختلف الفاظ آئے ہیں وہ رادی کی جانب سے ہیں۔ عرینة قبیلہ ہے قطان سے اور عکل قبیلہ عدنان سے۔ فاجتو و ها.اے اصابته مرالجواء۔ ہوالمرض۔ پیٹ کے مرض پر جواء کا اطلاق ہوتا ہے۔ جب کی جگہ پر آب و ہوا موافق نہ آنے کی بناء پر پیٹ بڑا ہوجائے اس کو اجتواء کہا جاتا ہوا۔ بعض روایات میں استنوخموھا اس کےمعنی اجتووھا کے ہیں جیسا کہ ابن عدی راٹیلائے کہا ہے اور مند الی عوانہ میں فعظمت بطونهم نمائی میں حتی اصفرت الوانهم وعظمت واقع ہواہے یعنی ان کے پینے بھی بڑے ہو گئے تھے اور رنگ بھی زرد ہو گیا تھا۔ تعارض: ابل الصدقة: ايك روايت مين ابل رسول الله عظم آيا بعلامه عنى راتين كت بين كرآب مَراتَ عَلَيْكَمْ كمال غنیمت سے ملے ہوئے اونٹ بھی اس مقام پرصدقہ کے اونٹوں کے ساتھ چررہے ستھے اس لئے اہل الصدقہ اہل رسول اللہ مَلِّلْفِيْكُمَّ دونول لفظ تحجح ہیں۔

آپ مُؤْتُ کے پاس جا کرمنافقاندانداز ہے اسلام قبول کیا، اتفا قامدینہ کی آب وہوا انہیں راس نہ آئی،جسم بیار، رنگ زرداور پیٹ بڑے بڑے ہو گئے،آپ کواس صور تحال سے جب آگاہ کیا گیا توان سے آپ نے فرمایا کہ مدینہ سے باہر میرے اور صدقہ کے اونٹ ہیں، تم لوگ وہاں چلے جاؤ، ان کا پیشاب اور دورھ پیوتوٹھیک ہوجاؤ گے، ان کی آسانی کے لئے آپ نے اپنا چرواہا بھی ان کے ساتھ بھیج دیا، بیلوگ وہاں رہے، اونٹوں کا دورھ اور پیشاب پیا تو بالکل سیح ہو گئے۔

صحت مند ہونے کے بعد بجائے اس کے کہ وہ اسلام اور حضور اکرم مُؤَافِظَةَ کے اور گرویدہ ہوتے ،ان کی نیت خراب ہوگئ ،حرص وہوس کا ناسوران پرغالب آگیا ،ان لوگول نے حضور اکرم مُؤَلِّنَظِیَّا کے'' بیار'' نامی چرواہے کومٹلہ کرنے قبل کردیا اور ایک روایت کے مطابق دیگر بعض چرواہوں کوبھی یوں قل کیا کہان کی آئکھیں نکالیں ، کان اور ہاتھ بھی کاٹ ڈالے اور مرتد ہو گئے اور پھراونٹوں کو بھگا کرلے گئے۔ بیاونٹ کافی تعداد میں سے ،ان میں بندرہ دودھ والی اُونٹنیال حضور اکرم مَرالَشَيْئَةَ کی ذاتی تھیں جوآپ کو مال غنیمت سے حاصل مولی تھیں ، ان میں سے ایک اونٹی بھی انہوں نے مار ڈالی،حضور اکرم مَرِ اَنْفَظِیَّا اور آپ کے اہل وعیال ان اونٹیوں کا دودھ رات کے وقت پیا کرتے تھے، ان کی اس ترکت کی وجہ سے رات کے وقت آل محمد کو دودھ میسر نہ ہوسکا تو آپ نے ان ڈاکوؤل کے لئے ان الفاظ ہے بددعا کی:

اللَّه معطش من عطش ال محمد. "ا الله! تواسى بياسا كرجس في آل مُحرمَ السَّيْحَةَ أَم كو بياسا كيا ب." یہ چرواہا جس کوانہوں نے قتل کردیا تھا کیا صرف ای کوقل کیا تھا یا اس کے ساتھ اور چرواہوں کوبھی مارا گیا تھا؟ صحیح بخاری کی تمام روایات اس پرمنفق ہیں کہ جس چرواہے کو انہوں نے مار دیا تھا وہ حضور اکرم مَطِّفْتِیَّةً کا چرواہا تھا، اور اسے مفر دلفظ سے ہی ذکر کیا گیا ہے، البتہ سے مسلم کی ایک روایت میں حضرت انس نوائن سے جمع کا لفظ بھی منقول ہے، وہ فرماتے ہیں: ثعر مالوا علی الرعاة فقتلوهد. پھروہ چرواہوں کی طرف متوجہ ہوئے اوران کوتل کردیا۔

جافظ ابن حجر رالیٹی نے اس بارے میں دواخمال ذکر کتے ہیں: (۱)ممکن ہے کہ حضور اکرم مَلِّشْفِیَ فَقِ کے چرواہے کے ساتھ صدقہ کے اونوں کے بعض چرواہوں کوبھی انہوں نے قتل کردیا ہو، اسے جب بیان کیا گیا توبعض راویوں نے صرف حضور اکرم مُؤَلِّفَيْكَةً کے چرواہے کے قتل کے ذکر پراکتفاء کردیا ، اور بعض نے لفظ جمع کے ساتھ ذکر کردیا۔

(۲) ہیجھی ہوسکتا ہے کہ بعض راویوں نے روایت بالمعنیٰ کی ہو، یعنی اس واقعہ کامفہوم اپنے الفاظ میں بیان کیا ہو،جس میں مجاز ألفظ جمع استعال كرديا مو، جبكه مقول صرف حضور اكرم مُؤْلِثَ عَلَيْ كے جرواہے تھے، حافظ ابن حجر رحمہ اللہ نے اس احمال كوراج قرار دياہے، کیونکہ روایات میں صرف حضرت بیار کے قبل کا ذکر ہے جوحضور اکرم مِثَلِّ ﷺ کے آزاد کر دہ غلام اور آپ کے جرواہے تھے۔

ایک چرواہا جوان کے ظلم سے نی گیاتھا،اس نے آگر حضور اکرم مِنْ اَنْ اَکْتَا قَصَلَ اِللَّهِ مِنْ اِللَّهِ اَللّ چندافرادروانہ کئے، وہ انہیں پکڑ کرلے آئے ان لوگوں نے کئی سارے جرم کئے تھے، مثلہ کرئے قبل کیا، ڈا کہ ڈالا، چوری کی اور مرتد ہو گئے تھے، ان علین جرائم کی وجہ سے حضور اکرم مُطِّلْظَیَّا نے ان کے بارے میں سخت فیصلہ فرمایا کہ انہیں بھی اس انداز ہے تل کیا جائے جس طرح انہوں نے کیا کہ ان کے ہاتھ پاؤل کائے جائیں اور آئکھیں بھی گرم سلائی سے پھوڑ ڈالیں اور سخت دھوپ میں مدینه کی پتھریلی زمین پر چینک دیا جائے ، چنانچہ اس فیصلے کی روشی میں انہیں سزا دی گئی ،حضرت انس بڑانور فرماتے ہیں کہ بہلوگ دھوپ میں مدینہ کی پتھریکی زمین پرتڑپ رہے تھے اور میں بیہ منظر دیکھ رہا تھا کہ وہ زمین کو دانتوں سے کاٹ رہے تھے، یہاں تک کہوہ ای حالت میں مرگئے۔

اور بخاری کی روایت میں ہے کہ وہ یانی طلب کرتے تھے لیکن انہیں یانی نہیں دیا گیا، اس کشکش میں ان کوموت آگئی۔

علامه عینی رایشید فرماتے ہیں کہ انہیں اس جرم کی وجہ سے پانی نہیں دیا گیا کہ وہ مرتد ہو گئے تھے جس کی وجہ ہے وہ قابل احترام نەرىب،بعض نے بيەوجە بيان كى كەانہوں نے جب آل محمد كو بياسا كيا تھا،توحضورا كرم مَؤْلِثَيَّةَ نے ان كے لئے بددعا كى تقى،اس وجه سے انہیں پیاسا بھی کیا گیا اور یہ بھی ہوسکتا ہے کہ بیاس ناشکری کی سز اہو جو انہوں نے اونٹوں کا دودھ پی کر کی تھی، یہ تمام اسباب جمع ہوسکتے ہیں،لیکن میر نہن میں رہے کہ پانی نہ دینے کا واقعہ انہی کے ساتھ خاص تھا، ورنہ تھم یہ ہے کہ کوئی مجرم خواہ وہ کتنی ہی شدید مزا کا مستحق ہوا گروہ یانی طلب کرے تواسے یانی دیا جائے گا۔ (فتح الباری، کتاب الوضوء، باب ابوال الابل والدواب442 مستحق

وقال اشربوا من البانها وابوالها، اس جملے تين نقبي مسكم تعلق بين:

پہلامئلہ یہ ہے کہ جن جانوروں کا گوشت کھایا جا تاہے،ان کا پیشاب پاک ہے یا نا پاک۔

اور دوسرا مسکدیہ ہے کہ سی حرام چیز کو دوا کے طور پر استعال کرنا جائز ہے یانہیں؟

تیسرامسکد ضمنا حداور قصاص (به تینوں مسائل تفصیا اجلداول میں گزر چکی ہے)

بہلامسلد: مذاہب فقہاء: بول مأيو كل لحمه كأحكمد: جن جانوروں كا گوشت كھايا جاتا ہے ان كابيشاب ياك ہے يانہيں؟ اس پراجماع ہے کہ مالا یوکل لحمہ کا بول نجس ہے اور اس بات میں اختلاف ہے کہ ماکول اللحم کا بول پاک ہے یا نا پاک۔ شیخین وشوافع کے ہاں بول مایوکل لحمہ کانجس ہے۔

امام ما لک وامام محمد عِیسَنیا کے نز دیک مایوکل محمہ کا بول پاک ہے۔ امام احمد بن صنبل رایشیا کی دونوں قسم کی روایتیں ہیں۔البتہ

امام بو یوسف راتیکی کے نز دیک نجاست غلیظہ ہے جبکہ ابوحنیفہ راتیکی کے نز دیک نجاست خفیفہ ہے کیونکہ ائمہ کا اختلاف ان کے نز دیک مقتضی تخفیف ہے۔

حب مہور کے دلائل: کسیل (۱): باب التقدید فی البول میں ابن عباس کی روایت ہے کما مرسابقا اس میں فیکان لایستنزی من بوله کی ضمیر اگر چے صاحب قبر کی طرف راجع ہے مگر بعض روایات میں مطلق ذکر ہے '' من البول'' تو بول عذاب قبر کا باعث ہے اگریہ پاک ہوتا تو اس کی وجہ سے عذاب قبر نہ ہوتا۔

استندالال(۲): متدرك عاكم وسيح ابن خزيمه كى روايت ب: "استنزهو من البول فان عامة عناب القبر منه" عالم في البول فان عامة عناب القبر منه" عالم في اس كوسيح على شرط البخارى قراديا ہے۔ (متدرك للحاكم ص: ۱۸۳ ج) بي حديث البخ عموم كى وجه سے برقتم كے ابوال كو شامل ہے خواہ بول انسانى ہو يا حيوانى ہو ماكول اللحم كا ہو يا غير ماكول اللحم كا ہو يجس طرح حديث الى ہريرہ ميں عموم ہے اس طرح حديث ابن عباس وانس شئ أيُنا عام كو شامل ہے۔ نيز حديث الى امامه التقوا البول فائه اول ما يحاسب به العبد في القبر . (پيشاب كى چھينٹول سے بچواسب سے پہلے قبر ميں اسى بارے ميں حساب ليا جائے گا) اس ميں بول عام ہے وہ بول انسانى ہو يا حيوانى ہو بھر ماكول اللحم ہو يا غير م

استدلال (٣): سعد بن معاذ ثلاثير كى موت كاوا قعه ب كه جب ان كودفنا يا گاتو زمين نے ان كو دبايا تو نبى مَرَّالْتَيَامَ أَ فَي مَايا كه بير بيشاب سے نہيں بيخ شے رواہ احمد۔

نمبر(٣): امام طحاوی ﷺ فرماتے ہیں کہ بن آ دم میں لحوم، دماء، ابوال میں لحوم طاہر ہیں لیکن کھانا جائز نہیں حرمت کی وجہ سے اور دماء نجس ہے اور اس پر اجماع ہے کہ بن آ دم میں ابوال تابع ہیں دماء کے نہ کہ لحوم کے اس وجہ سے اجماع ہے کہ بول بخس ہے اور اس طرح ما کول اللحم جانوروں میں تین چیزیں ہیں۔ لحوم، دماء، بول، لہذا ابوال کولحوم کے تابع کریں تو ابوال طاہر ہول گے اور اگر دماء کے تابع ہوں تونجس ہوگا لہذا بن آ دم پر قیاس کرتے ہوئے کہنا چاہیے کہ ابوال کولحوم کے تابع نہ ہوں بلکہ دماء کے تابع مہوں۔

ما لكيد وغيره كا سلال في و اقد عرين دريث الباب حديث الس والتي الشربوا البانها وابوالها باس معلوم مواكه ما يوكل لحمه كابول و براز پاك بيكونكه آب سرائل كي طاهر ما يوكل لحمه كابول و براز پاك بيكونكه آب سرائل كي طاهر مونكوبيان كيا كيا وجه بياك بيال ماكول اللحم كي ابوال كواس پر قياس كيا جائك معلوم مواكه جميع ابوال ماكول اللحم ياك بين مونكوبيان كيا جائك المحم بياك بين و المحم بياك المحمد بياك

جواب (۲): اگرتسليم كرليس كه لفظ ابوال مديث كا حصه به پهرېم به كې بين به علفتها تبنا و ما ء بار دا كي بيل سه به كه مديث مود و د ي ما بين او ما عبار دا كي بيل سه به كه مديث مود كرديا جاتا به مديث مود كرديا جاتا به معمول بول اوروه دونوس كي غرض بيس متحد مون تو عامل ثانى كومذف كرديا جاتا به اوراس كم معمول كا پهله عامل كم معمول پرعطف كيا جاتا ب- اب مديث بيس اشر بوا البانها و ابوالها كي تقدير عبارت اشر بوا من البانها و شهو ابوالها . الغرض ني كريم مِرافيني في خرب البان كاتهم ديا شرب ابوال كاتم نيس ديا بلكه ادهان ابوال يا استشاق

کا حکم دیا۔احادیث صحیحہ میں شرب البان کا ذکر ہے۔ باقی بول وغیرہ پینا ان کا اپنافغل تھا جیسا کہ بخاری شریف ص 423 پریہی مضمون ہے جن روایات میں شرب البان کے ساتھ ساتھ شرب ابوال کو ذکر کیا بیروایت بالمعنی کے قبیل ہے ذکر کرتے ہیں۔ ﴿ جواب (٣): ہم مانتے ہیں نبی کریم مَثَلِّ الْفَصَالَةِ فِي شرب بول كاحكم دياليكن طاہر ہونے كى وجہ سے نہيں بلكة تدادى كے لئے تھا۔ امام ما لک رایشیائے نے دوسرااستدلال' مرابض افتح ''والی روایت سے کیا ہے، جمہور نے اس کی دوتو جیہات کی ہیں:

- 🛈 حضرت امام شافعی رایشیئینے نے'' کتاب الائم'' میں اس کی وجہ سے بیان کی ہے کہ مدینہ منورہ کی سرز مین عام طور پرسنگریزہ اور جھوٹے چھوٹے نو کیلے پتھروں پرمشمل تھی،اس پرآ دمی نماز تک نہیں پرھ سکتا تھا،البتہ مرابض غنم یعنی بکریوں کے باڑ کی جگہیں اہتمام کے ساتھ برابراور ہموار کی جاتی تھیں اور انہیں صاف تھرا بھی رکھا جاتا تھا، اس لئے آپ مَلِّنْظَیْئَا بِنے جائے نماز بچھا کر وہاں نماز پڑھنے کی اجازت دی ہے اور خود بھی وہال نماز پڑھی ہے۔ اور اونٹوں کے باڑکی جگہ پرنماز پڑھنے سے منع کیا ہے۔
- ② تداوی بالمحسر مات حب ائز ہے مان سیس؟ اضطراری حالت میں یعنی جان کا خطرہ ہوتو تداوی بالحرام بالا تفاق جائز ہے جيسے كه قوله تعالى: ﴿ وَ قَدُ فَصَّلَ لَكُمْ مَّا حَرَّمَ عَكَيْكُمْ إِلاَّ مَا اضْطُدِ دْتُمْ إِلَيْهِ ﴾ (الانعام:١١٩) اور جان كا خطره نه هوصرف مرض ك علاج ك لئے تداوى باالحرام ميں اختلاف ہے اوركئ مذاہب ہيں۔(١) امام صاحب حنابلہ كے ہاں مطلقاً جائز نہيں ہے۔(۲) امام مالک کے ہاں مطلقاً جائز ہے۔(۳) شوافع تدادی بالمحرمات المسكر جائز نہیں لیكن تداوی بالمحرمات غير المسكر ہ جائز ہے۔ (۴) قاضی ابو یوسف رایشائے کے نزویک اگر حالت ضرورت ہوتو تداوی بالحرام جائز ہے اور حالت ضرورت کا مطلب یہ ہے کہ طبیب حاذق فیصلہ کرے کہ تداوی بالحرام کے علاوہ علاج ممکن نہیں۔

اختلاف كى وجد: احاديث تعارض كاب\_وا قعد عرنين سے تداوى بالحرام كاجواز معلوم ہوتا ہے اور" لا شفاء في الحرام" ان الله لح يجعل شفاء كم فيماحرم عليكم - (صحيح بخارى ص: ٢٠٠ يج: ٢ باب شرب الحلواء والعسل) اور الوداؤديس ب لاتتداووابالحوام . ابتطیق بی ہے کہ جن احادیث سے جوازمعلوم ہوتا ہے وہ محمول ہیں ضرورت کی حالت پر اور جن سے عدم جوازمعلوم ہوتا ہے وہ محمول ہیں ضرورت کے علاوہ کی حالت پر ۔

حفیہ کے نزدیک فتو کی اس پر ہے کہ حرام اور نجس اشیاء سے علاج اس وقت جائز ہے جب کوئی ماہر ڈاکٹر بتا دے کہ اس مرض کا علاج حرام اورنجس دوا ہی ہے ہوسکتا ہے،حلال اور پاک دوااس کے لئے فائدہ مندنہیں ہے،للبذا اگر کسی مسلمان کو ایسا کوئی مرض لگ جائے جوحلال دواسے نہیں بلکہ حرام سے درست ہوسکتا ہے تو اسے جاہئے کہ کسی مسلمان ماہر ڈاکٹر سے مشورہ کرے اور حرام دواای قدراستعال کرے جس قدراہے ضرورت ہو، ضرورت سے زیادہ استعال کرنا درست نہیں ہے۔

#### ولاً ل: وقدمر تفصيله

- ③ مساوات فی القصاص ہے یا جسیں؟ لینی قاتل نے جس طرح قتل کیا ہے قصاص بھی ای طرح لیا جائے گا یا صرف تلوار سے گردن اڑ ائی جائے گی؟اس میں اختلاف ہے۔
  - احناف كامسلك بير ہے كدكوئي مساوات في القصاص نہيں ہے قصاص صرف تلوار سے ليا جائے گا۔

امام شافعی طشید کا مسلک مدہ ہے کہ جس آلد کے ساتھ قاتل نے قتل کیا ہوائ آلے کے ساتھ قتل کیا جائے گالیکن بچھ استثناء کی

صورتیں ہیں: (1) کسی نے آ گ میں ڈال کرجلا دیا ہو۔(2) کسی نے فعل منکر کے ذریعے تل کیا ہو۔

احناف کے دلاکل: (۱) ابن ماجہ میں حدیث ہے: لا قود الا بالسیف لینی تصاص صرف تلوار سے لیا جائے ، بیروایت

(٢) نبي مَلِنَ الْمُحْتَةَ فِي مثله سے يعني لاش بكاڑنے سے منع كيا ہے، اگر قل سے پہلے زخموں كا قصاص ليس گے تو اس سے لاش بگاڑ تا لازم

اور دلیل عقلی پیہے کہ قاتل کوختم کرنامقصود ہے۔دل کی بھٹراس نکالنااصل مقصود نہیں۔

ا مام شافعی رایشید کی رئیسل ﴿ وَ الْجُرُوحَ قِصَاصٌ ﴾ (المائده: ۵٪) ہے۔ یہ آیت عام ہے، خواہ زخم لگانے کے بعد مجروح مر گیا ہو یا زندہ رہا ہودونوں صورتوں میں زخموں کا قصاص لیا جائے گا۔

(٢) حدیث باب میں قبیلہ عرینہ میں مذکور ہے کہ جانب مخالف کے ہاتھ پاؤں کائے گئے اور یہ کا ٹما قطاع الطریق کی حد کے لحاظ سے تھا یا اس وجہ سے تھا کہ انہوں نے چروا ہوں کے ہاتھ پاؤں کا لئے تھے لیکن سمیل العین بطور قصاص کے تھا کہ انہوں نے چرواہوں کی زبان اور آئکھوں میں کانٹے گاڑے تھے۔

جواب از احناف: اور آیت کریمه ﴿ وَالْجُرُونَ قِصَاصٌ ﴾ (المائده: ۴۵)عام نہیں، بلکه اس سے وہ زخم مراد ہیں جن کے بعد مجروح اچھا ہوجائے۔

اور حدیث باب کا جواب نبی کریم مِیلَ النَّیْجَ نے بیسیاستا اور تعذیراً کیا اور امام تعذیراً سخت سے سخت سزادے سکتا ہے۔

جواب @: بيرحدود كاحكام نازل مونے سے پہلے كاوا تعه ب\_

اعتسسراض: بيه ہے كداہل عربينه كامثله كيا گيا اور گرم سلاخوں سے ان كى آئكھيں نكالى كئيں، حالانكه شريعت ميں مُثله سے منع كيا گيا ہے،اگر میہ چیز حداور قصاص کے طور پرنہیں تھی تو پھراییا کیوں کیا گیا؟ حنفیہ یہ کہتے ہیں کہ نبی کریم مُؤَافِظَةَ نے ان کے ساتھ یہ مخصوص برتا ؤسیاست اوانتظامی لحاظ سے کیا تھا، حداور قصاص کے طور پرنہیں کیا تھا، اوراگریتسلیم کیا جائے کہ ان کا مثلہ اور گرم سلاخوں سے داغنا ھدے طور پر تھا تو بھی میمنسوخ ہو چکا ہے، چنانچہ امام ترمذی رایشیڈ نے ابن سیرین رایشیڈ سے مقل کیا ہے، وہ فرماتے ہیں کہ اہل عرینہ کا یہ واقعہ صدود کے احکام نازل ہونے سے پہلے کا ہے، اس کے بعد صدود کے احکام اور مثلہ کی حرمت نازل ہوئی اور حضور اکرم مَرْاَفَتُكُامَّةٍ نے آگ سے جلا کر مارنے ، اورسورہ مائدہ کی آیت محاربہ کی وجہ سے مثلہ کرنے سے منع فر ما دیا۔

### بَابُمَاجَآءَالُوُصُوءِ قَبُلَ الطَّعَامِ وَبَعُدَهُ

### باب ۳۹: کھانے سے پہلے اور اس کے بعد وضو کرنا

(١٤٦٩) قَرَأْتُ فِي التَّورَاةِ أَنَّ بَرُكَةَ الطَّعَامِ الْوُضُوءُ بَعْلَهُ فَلَ كَرْتُ ذٰلِكَ لِلنَّبِيِّ ﷺ فَأَخْبَرُتُهُ بِمَا قَرَأْتُ فِي التَّورَاقِ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَصِيرَ كَهُ الطَّعامِ الْوُضُوءُ قَبْلَهُ وَالْوُضُوءُ بَعُلَهُ.

تریج پہنم، حضرت سلمان فاری مناٹنو بیان کرتے ہیں، میں نے تورات میں بیہ بات پڑھی تھی کہ کھانے سے پہلے وضوکرنے سے کھانے میں برکت ہوتی ہے میں نے اس بات کا تذکرہ نبی اکرم مُطِّلْفَظُةً ہے کیا اور آپ کو بتایا۔ میں نے تورات میں جو پڑھا ہے، تو نبی اکرم مِرَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ تشريح: وضوء كااطلاق جس طرح اصطلاحي معنى پر ہوتا ہے اس طرح اس كااطلاق عسل اليدين والقم پر بھي ہوتا ہے۔ يہاں يبي معنى

بركة الطعام الوضوء قبله وبعدى: ملاعلى قارى والنما فرمات بين كرآب كاس فرمان مين دواحمال بين يا تواشاره ہاں بات کی طرف کہ جوتورات میں سلمان فاری والتو نے پڑھا ہاں میں تحریف ہوئی ہے اور سیح اس میں بھی ہو کہ الطعامر الوضوءقبله والوضوء بعدياتها

دوسسرااحستال: یہ ہے کہ اشارہ ہواس بات کی طرف کہ ہماری شریعت نے تورات پر الوضوء کھانے سے پہلے ہاتھ دھونے کی حكمت بيہ كه كداستقبال نعمت كے ساتھ كھانا زائدلذيذ اورعده معلوم ہوتا ہے

نسينز: ہاتھ بہرحال ہروقت كامول ميں كلے رہتے ہيں تو گندگى يا گردوغبار ميں ملوث رہتے ہيں تو ان كو دھولينا اقرب ہے\_يعنى نظافت ونزاہت کے زیادہ قریب ہیں۔

نسينز: كھانا كھانا عبادت پرمدد حاصل كرنے كے ليے ہوتا ہے اورجس طرح عبادت كے ليے طہارت ہونى جا ہے اس طرح عبادت کے معاون کے لیے بھی طہارت مناسب ہے۔

نسیسنر:بعض روایات میں ہے کہ جو تخص کھانا کھانے کے بعد ہاتھ نہ دھوئے اور اس کوکوئی چیز تکلیف دینے والی پہنچ جائے تو وہ کسی کو ملامت نہ کرے۔خوداینے کوملامت کرے۔

اخرجه الترمذي في آخر الاطعمة )

بو كة الطعام بركت كمعنى يه بين كه كھانے ميں زيادتى موتى ہے اور اس كے فوائد وآثار ميں زيادتى موتى ہے۔ بايں طور کہ بینس کے لیے سکون وقرار کا ذریعہ بن جاتا ہے۔طاعات اور عبادات پر قوت کا سبب ہے یعنی کھانا کھانے سے پہلے ہاتھ دھونے اوراور بعد میں ہاتھ دھونے سے فوائد حاصل ہوتے ہیں۔ونی البابعن انس ٹٹاٹئو۔ (اخرجہ ابن ماجہ والی ہریرہ اخرجہ التریذی في آخرالاطعمة) لانعوف هذا لحديث الامن حديث قيس بن الربيع... الخ الم ترمذي والثير فرمات بي كماس مديث میں قیس بن الرئع ضعیف راوی ہیں علامہ مندری والنمال نے ترمذی والنمال کے کلام کونقل کرنے کے بعد فرمایا قیس بن رہیج والنمال صدوق ہیں اوران کے سوء حفظ کی بناء پرلوگوں نے کلا کیا ہے اور ان کی روایت درجہ حسن ہے کم نہیں ہے۔

سنت طمریقہ: بیہ کھانے سے پہلے ہاتھ دھوئے جائیں اور انہیں تولیے یا رومال وغیرہ سے بو نچھانہ جائے اور کھانے سے فارغ ہونے کے بعد پہلے انگلیوں کو چاٹا جائے ،اور پھرانہیں دھوکر تولیہ وغیرہ سے صاف کرلیا جائے ،سیحے بخاری میں حضرت عبداللہ بن عباس ڈاٹٹنا سے روایت ہے کہ نبی کریم مَطْلِفَیْکَۃ نے فرمایا کہ جبتم میں سے کوئی کھانا کھائے تواپنے ہاتھ (تولیہ وغیرہ سے )صاف نہ کرے ، یہاں تک کرانہیں چاٹ لے (پھرانہیں صاف کرلے) فتح الباری باب لعق الاصابع و ملھا قبل ان تہسہ بالہندیل ۲۰۰۹ کے

# بَابُفِىٰ تَرْكِ الْوُضُوٰءِ قَبْلَ الطَّعَامِ

### باب • ۴٠: کھانے سے پہلے وضونہ کرنا

(١٧٧٠) أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ خَرَجَ مِنَ الْخَلَاءِ فَقُرِّ بَ النّهِ طَعَامٌ فَقَالُوْ الْا نَأْتِينُكَ بِوَضُوءٍ قَالَ اِنَّمَا أُمِرُتُ بِالْوُضُوءِ إِذَا قُنْتُ الْيَالُو الصَّلُوةِ.

تَوَجَجْهَنَّهُ: حضرت ابن عباس ٹناٹٹن بیان کرتے ہیں، نبی اکرم مِئلِفُنِیَّ بیت الخلاء سے باہرتشریف لائے آپ کے سامنے کھانا پیش کیا گیا لوگوں نے عرض کی کیا ہم آپ کے وضو کے لئے پانی نہ لے کرآئیں؟ نبی اکرم مِئلِفُنِیَّ نے فرمایا۔ مجھے وضوکرنے کا حکم اس وقت دیا گیا ہے، جب میں نماز پڑھنے کے لئے کھڑا ہوں۔

تشریح: الوضوء ''واو''ک فتح کے ساتھ ، وضو کا پانی۔الوضوء ''واؤ'ک پیش کے ساتھ ،اس سے مراد ووہ ضوء ہے جونماز سے پہلے کیا جاتا ہے۔ جے اصطلاح میں 'شرعی وضو' کہا جاتا ہے۔الر غیف: روٹی۔القصعة: بڑا پیالہ، یہال سالن کا برتن مراد ہے۔

وضوء سے مراد کون سا وضوء ہے؟ اب اس بارے میں اختلاف ہے کہ روایت الا ناتیك بوضوء سے کونسا وضوء مراد ہے مختلف اختمالات ہیں۔

صرت گنگوہی والینیا فرماتے ہیں کہ ظاہر یہ ہے کہ سوال وجواب میں وضوء سے مراد وضوء اصطلاحی ہے چونکہ حضور مَرِالَّنَیْجَ ہَے اذا قست الی الصلو ق فرما یا اور صلاق آئے وقت وضوء شرعی ہی مامور بہ ہے نہ کہ لغوی بمعنی نظافت اور اس بناء پر سوال کا منشاء یہ ہوگا کہ سائل کے ذہن میں یہ بات تھی ۔ کہ آپ مَرِالَّنَا اللَّهُ ہِم وقت باوضوء رہتے ہیں تو طہارت آپ مِرالَّنظَ ہِم پر واجب ہوادر چونکہ آپ مَرالُنظَ ہُم ہم اللہ ہے تشریف لائے ہیں تو وضوء فرمائیں گے۔ اس لیے صحابہ بڑی النظم ہوائی گزارش کی آپ مَرالُسُنظم ہُم ہمان کا رداس مقولہ سے فرما یا کہ مجھے تو وضوء کا تھم نماز کے وقت دیا گیا ہے نہ کہ کھانے کے وقت یہ تو جیہ اگر چہ حدیث کے مناسب ہے گرمصنف کے مقصد کے خلاف ہے کیونکہ مصنف نے وضوء لغوی کے مسئلہ کو ثابت کیا ہے الہذا بہتر ہہے کہ

تیسسری توجید: بعض حضرات نے تیسری توجیدیدی ہے کہ سوال وجواب میں وضوء سے مراد وضوء عرفی ہے اور سائل کا گمان تھا کہ وضوء عرفی قبل الطعام واجب ہے تو آپ مِرِ الطَّيْنَةَ فَي مِيان فرمايا کہ کھانے کے وقت وضوء عرفی واجب نہیں ہے اب جب آب وضوء عرفی لانے کومنع فرماديا تو اس سے معلوم ہوا کہ مِرِ الطَّيْنَةَ فَانے کے لیے ہاتھ نہیں دھوئے۔ لہٰذا ترجمة الباب ثابت

مو گیا۔ اورمعلوم موا کونسل یدین قبل الطعام واجب نہیں بلکہ ترک جائز ہے وہومقصود المصنف واليعالا۔

#### عسل یدین قبل الطعام کے بارے میں علماء کا اختراف:

علامدابن قیم رایشیائے خاشیسنن میں اس مسلہ کے بارے میں دوقول نقل کیے ہیں۔

(۱) قبل الطعام غسل یدین مستحب ہے اور دوسرا قول مستحب نہیں اور بید دونوں قول حنابلہ وغیرہ کے مذہب میں ہیں۔امام شافعی رائیٹیائہ نے بھی اپنی کتاب میں ابن عباس واٹن کی وہ اپنی روایت ذکر کی ہے۔جس میں تبوز شعر خرج فطعم ولمدیمس ماء یعنی آپ مَطِّنْظَیَّهٔ بیت الخلاء سے تشریف لائے اور کھانا کھایا اور پانی کو استعال نہیں کیا۔ چنانچہ امام شافعی مِلَیْظِیْ نے اس حدیث پر ترک عشل یدین قبل الطعام کاعنوان قائم کیا ہے معلوم ہوا کہ شافعیہ کے یہاں بھی ہاتھوں کا دھونا کھانا کھانے سے پہلے مستحب

قال على بن المدن بني .... الخ يعنى سفيان تورى والتُّعادُ ك بارے ميں يحيل بن سعيد والتُّعادُ نے بيان كيا ہے كه وه قبل الطبعام ہاتھ دھونے کو مکروہ سجھتے تھے اور اس کی وجدان سے بیمنقول ہے کہ بیجمیوں کی عادات میں سے ہے اس طرح وہ پیالی کے نیچے روئی رکھنے کو بھی مکروہ سجھتے تھے کہ بیروٹی کے آ داب کے خلاف ہے مگر ظاہر ہے کہ ادب کا مدار توعرف پر ہے ہمارے دیار میں عرفا روٹی پر سالن کی پیالی رکھنا معیوب شارنہیں ہوتا۔فلاباس به

هذا حديث حسن اخرجه مسلم ابو داؤد والنسائي وقدرواه عمر وبن دينار ... الح مصنف راينيا اس عبارت سے بیہ بتلانا چاہتے ہیں کہ جس طرح ابن عباس ڈاٹنٹی سے اس روایت کوابن ابی ما لکیہ نے نقل کیا ہے اسی طرح ابن عباس ڈاٹنٹن سے سعید بن حویرث رایشیڈ نے بھی نقل کیا ہے۔

# بَابُهَاجَآءَفِىالتَّسُمِيَةِفِىالطَّعَامِ

# باب ا ۷: کھانے (کے آغاز) میں بسم اللہ پڑھن

(١٤٤١) بَعَثَنِي بَنُوُمُرَّةً بْنِ عُبَيْدٍ بِصَدَّقَاتِ آمُوالِهِمْ إلى رَسُولِ اللهِ ﷺ فَقَدِمْتُ عَلَيْهِ الْهَدِينَةَ فَوَجَلُتُّهُ جَالِسًا بَيْنَ الْمُهَاجِرِيْنَ وَالْأَنْصَارِ قَالَ ثُمَّ آخَذَبِيَدِي فَانْطَلَقَ بِيُ إلى بَيْتِ أُمِّر سَلَمَةَ فَقَالَ هَلَ مِنْ طَعَامٍ فَأُتِيْنَا بِجَفْنَةٍ كَثِيْرَةِ الثَّرِيْنِ وَالْوَذْرِ فَأَقُبَلْنَا نَأْكُلُ مِنْهَا فَخَبَطْتُ بِيَنِي ۚ فِي نَوَاحِيْهَا وَأَكَلَ رَسُولُ اللهِ ﷺ مِنْ <u>ؠؙؿڹ</u>ؾؘۮؽؙڥۏؘڡٞٙڹڞؘؠؚؾۑؚ؋ؚاڶؽؙۺڒؽۼڵۑؾڔؽٳڶؽؠؙؠ۬ؿڎؘؘؙڞۜڐٵڶؾٳۼڴڗۺؙػؙڵڡؚڹٛڡٞۏۻۣۼ۪ۅٙٳڿؠٟۏٙٳ۫ڹۜۧ؋ڟۼٲڴۅؘٳڿۨۨۨ ثُمَّ أُتِيْنَا بِطَبَقِ فِيْهِ ٱلْوَانُ التَّهْرِ أَوِ الرُّطْبِ شَكَّ عُبَيْلُ اللهِ فَجَعَلْتُ اكْلُ مِنْ بَيْنِ يَلَى ٓ وَجَالَتْ يَلُ رَسُولِ اللهِ عَلَى الطَّبَقِ قَالَ يَاعِكُرَ اشَ كُلُ مِنْ حَيْثُ شِئْتَ فَإِنَّهُ غَيْرُ لَوْنٍ وَاحِدٍ ثُمَّ أُتِيْنَا بِمَاءَ فَغَسَلَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ يَدَيْهِ وَمَسَحَ بِبَلَلِ كُفَّيهِ وَجُهَهُ وَذِرَاعَيْهِ وَرَأْسَهُ وَقَالَ يَاعِكُرَاشُ هٰنَا الْوُضُوءُ مِمَّاغَيَّرَتِ النَّارُ.

ترونج بكنم، عكراش بن زويب والثين بيان كرتے ہيں، بنومره بن عبيدنے اپنے اموال كى زكوة كے ہمراه مجھے نبى اكرم مَلِفَظَيَّةً كى خدمت

میں بھیجامیں مدینہ منورہ میں نی اکرم سَرِ اَسْتَطَیَّمَ کی خدمت میں حاضر ہوا تو میں نے آپ کومہا جرین اور انصار کے درمیان بیٹھے ہوئے پایا پھرآپ نے میرا ہاتھ تھا مااور مجھے لے کرسیدہ ام سلمہ نٹاٹھا کے ہاں چلے گئے آپ نے دریافت کیا۔ پچھ کھانے کے لئے ہے؟ توایک پیالہ لایا گیا جس میں بہت زیادہ تزید۔

(١٧٢٢) قَالَ قَرَاْتُ فِي التَّوْرَةِ آنَّ بَرَكَةَ الطَّعَامِ الْوُضُو ُ بَعْلَهُ فَلَ كَرْتُ ذٰلِكَ لِلتَّبِي ﷺ وَأَخْبَرُتُهُ بِمَا قَرَاْتُ فِي التَّوْرَةِ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ وَأَخْبَرُتُهُ مِمَا قَرَاْتُ فَوْ مُؤْمِّبُعْلَهُ.

تر بخبی بنی: حضرت سلمان فارس بن بیان کرتے ہیں، میں نے تورات میں بیہ بات پڑھی تھی کہ کھانے سے پہلے وضو کرنے سے کھانے میں برکت ہوتی ہے میں نے تورات میں جو پڑھا ہے، تو نبی اکرم مِرَ النظامِیَّ سے کیا اور آپ کو بتایا۔ میں نے تورات میں جو پڑھا ہے، تو نبی اکرم مِرَ النظامِیُّ آبے کیا اور بعد میں وضو کرنے (یعنی ہاتھ دھونے) سے کھانے میں برکت ہوتی ہے۔

### بَابُ مَاجَآءَ فِيُ اَكُلِ الدُّبَّاءِ

### یہ باب کدوکھانے کے بارے میں ہے

(١٤٤٣) رَأَيتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ يَتَتَبَّعُ فِي الصَّحْفَةِ يَعْنِي النُّبَّاءَ فَلَا أَزَالُ أُحِبُّهُ.

ترکیجی آب: حضرت انس بن ما لک ٹالٹو بیان کرتے ہیں، میں نے نبی اکرم مَطِّشْطِیَّ آب کودیکھا کہ آپ برتن میں تلاش کررہے تھے یعنی کدو تلاش کررہے تھے، تو میں بھی اسے پیند کرتا ہوں۔

تشرِنیح: دو حدیثوں میں تعارض اور تطبیق؟ پلیٹ سے کدو تلاش کرنے کے اگر دوسرے معنی مراد لیے جائیں تو دو حدیثوں میں تعارض ساہوجا تا ہے۔

وہ اس طرح کر''کل'' ہمایلیك (اپنے قریب سے کھاؤ) والی روایت كا تقاضایہ ہے کہ آ دمی کو اپنے سامنے سے کھانا چاہئے ادھراُدھر سے نہیں ،اور باب کی دوسری روایت میں ہے کہ آپ پلیٹ سے کدو تلاش کررہے تھے۔اس سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ آ دمی اپنے سامنے کے علاوہ دوسری اطراف سے بھی کھا سکتا ہے۔

تطیق اقل امام بخاری روانی فرماتے ہیں کہ پلیٹ میں ہاتھ گھمانے کی ممانعت اس وقت ہے جب ساتھ کھانے والوں کوآ دی کا إدهر ادهر ہاتھ گھمانا نا گوار ہواور اسے وہ اچھانہ سبجھتے ہوں ، ایسی صورت میں آ دمی کو اپنے سامنے سے ہی کھانا چاہئے ، إدهر اُدهر ہاتھ نہیں گھمانا چاہئے ۔حضورا کرم مُؤَفِّنَ کے ساتھ کھانے کو نا گوار نہیں سبجھتے سے ہوں ان گافتھ ہے جا تھ گھمانے کو نا گوار نہیں سبجھتے سے بہتو ان کی نظر میں انتہائی معمولی بات تھی ۔حضورا کرم مُؤَفِّنَ کے باتھ کھا کہ تو برکت اور سعادت کا ذریعہ سبجھتے سے بہتو ان کی نظر میں انتہائی معمولی بات تھی ۔حضورا کرم مُؤَفِّنَ کے ساتھ ان کے عشق ومحبت کا بی عالم تھا کہ آپ کے تھوک اور ناک کی رینٹ سے وہ برکت حاصل کرتے کہ انہیں اپنے چروں پرمل لیتے ہوئے سے نام کو بیٹ کا بیٹ بی کے ،اور بعضوں کی محبت اس انتہاء پر بہتی بھی تھی کہ انہوں ہون کے نئی کر یم مُؤَفِّنَ کی کون تک پی لیا جن لوگوں کے پاس آپ مُؤَفِّنَ کے ساتھ عشق ومحبت کے بیکر شے ہوں ،وہ آپ مُؤَفِّنَ کے کا تو می تھوں ومحبت کے بیکر شے ہوں ،وہ آپ مُؤَفِّنَ کے کا تو نیک کی کر ان کی میں آپ مُؤَفِّنَ کے ساتھ عشق ومحبت کے بیکر شے ہوں ،وہ آپ مِؤَفِقَ کے کا تو می تھوں ومحبت کے بیکر شے ہوں ،وہ آپ مِؤَفِقَ کی کا نہوں کے بیاس آپ مِؤَفِقَ کے ساتھ عشق ومحبت کے بیکر شے ہوں ،وہ آپ مِؤَفِقَ کے کا کون تک کی کی لیا جن لوگوں کے پاس آپ مِؤَفِقَ کے ساتھ عشق ومحبت کے بیکر شے ہوں ،وہ آپ مِؤَفِقَ کے کا میں انہا کی کون تک کی کی لیا جن لوگوں کے پاس آپ مِؤَفِقَ کے ساتھ عشق ومحبت کے بیکر شے ہوں ،وہ آپ مُؤَفِقَ کے کا کون تک کی کی لیا جن لوگوں کے پاس آپ مِؤَفِقَ کے ساتھ عشق ومحبت کے بیکر شے ہوں ،وہ آپ مُؤَفِقَ کے کا کون تک کی کی لیا جن لوگوں کے پاس آپ می کون کون تک کی کی لیا جن لوگوں کے پاس آپ می کون کا کون تک کی کی کی لوگوں کے پاس آپ می کون کت کی کی کر شے ہوں ،وہ آپ می کون کی کی کی کون کی کی کون کون تک کی کون تک کی کون تک کی کی کون کی کون تک کی کون تک کی کون تک کون تک کی کون تک کی کی کون کون تک کی کون تک کی کون تک کی کون تک کون

\_\_\_\_\_\_ پلیٹ میں ہاتھ کااِدھراُدھر گھمانے کو کیسے نا گوار مجھ سکتے ہیں۔ (فتح ابخاری ، کتاب الاطعمة بأب من تتبع حوالی القصعة معصاحبه اذالم يعرف منه كراهية)

تطبیق ٹانی: کہاس تعارض کا جواب نبی مَطَلِّنَ ﷺ نے ایک اور حدیث میں بیان فرمادیا ہے جسے امام ترمذی طِیٹھیائے یے جار ابواب کے بعد باب ماجاء فی التسمیة علی الطعام میں عکراش بن ذؤیب سے روایت کیا ہے جس میں ہے کہ حضرت عکراش حضور مَا فَضَيَّةً کے ساتھ کھانا کھا رہے تھے اور پلیٹ میں ہاتھ إدھراُ دھرگھارہے تھے تو آپ شِرِّنْ ﷺ نے ان کا ہاتھ پکڑ کر فرمایا اے عکراش ایک جَله ہے کھاؤ، کیونکہ سالک ہی قشم کا کھانا ہے ،اس دوران ایک بڑی ٹرے لائی گئی،جس میں مختلف قشم کی تھجوریں تھیں ،تو حدنرت عکراش سابقہ ہدایت کےمطابق صرف اپنے سامنے سے کھانے لگے ، جبکہ حضور اکرم مُؤَلِّفِيَّا آسٹرے میں ہاتھ گھما کر کھانا تناول فرمارہے تھے یہ منظرد مکھ کرحضور اکرم مَلِّنْ ﷺ نے فرمایا: اے عکراش!اب تم جس طرف سے چاہو کھا سکتے ہو،صرف اپنے سامنے سے ہی کھانا ضروری نہیں ہے، کیونکہ یہ محجوری مختلف قسم کی ہیں۔ایسے میں ہاتھ ادھرادھرے گھما کر کھانے میں کوئی حرج نہیں۔

اس سے معلوم ہوا کہ پیالے یا پلیٹ میں ہاتھ گھمانے کی ممانعت اس وقت ہے جب ایک قشم کا کھانا ہو،کیکن اگر کھانے مختلف قتم کے ہول تو پھر ہاتھ ادھراُدھر گھمانے میں کوئی حرج نہیں ،اس باب کی دوسری روایت گویہاں مخضر ہے ،مگر اس سے یہی دوسری صورت مراد ہے کہ پیالے میں شور به، کدو اور گوشت تین مختلف چیزیں تھیں ،آپ گوشت کو چھوڑ کر اپنی پیند کے مطابق لوکی تلاش كركے تناول فرماتے رہے۔(٢) فتح البخاري كتاب الاطعمة ،باب من تتبع حوالي القصعة ٩٥٥،٩\_

آپ کو کدو کیول پند تھا؟ نبی کریم مِظِفَیْکَمْ کا کدوکو پند کرنا شایداس لیے ہو کہ لوکی کے مزاج میں ٹھنڈک ہے اور اہل عرب کا مزاج گرم ہےاس کیے حرارت کے لیے برودت کی ضرورت ہے تو آپ مِنْ اَنْتَا اَتَّا اِس کو پسند فر مایا۔

ووسسرى وحب، يهوكتي ہے كداس كاحصول آسان ہے اور جلدى گل جاتى ہے نيز اس ميں لذت اور ذا كقه بھى اچھا ہوتا ہے اور بعض اعضاء رئیسہ کے لیے بھی نہایت مقوی ہے علامہ نو وی راٹیل فر ماتے ہیں کہ روایت سے معلوم ہوا کہ لوگ کا کھانا افضل ہے کیونکہ آپ مَطْشَيَّةً نے اس کو پسند فرمایا نیز فرمایا ہروہ چیز جس کو نبی مَطَّشَیُّةً نے بسند فرمایا ہے است امت کو بسند کرنا چاہیے۔(صیح مسلم کتاب الايمان باب صحية الماليك ٥٢،٢)

**دباء کے اقسام مع خواص:** دباء بالمدیہ شامل ہے۔ کدو کی تمام اقسام کو چونکہ روایت میں کسی قتم کی شخصیص نہیں ہے اور لفظ سب ہی کوشامل ہے۔کدوکی کئی قسمیں ہیں:

- (۱) لوکی دوسرے درجہ میں سردتر ہے۔خلط صالح پیدا کرتا ہے قلیل الغذاء ہے ملین شکم ہے، پیشاب آور ہے تپ صفراوی ودق کے لیے سود مند ہے۔سدول کو کھولتی ہے محرومین ناتہین کے لیے بہترین غذاہے۔
- (۲) گول کدو دوسرے درجہ میں سردتر ہے قلیل الغذاء ملین شکم ہے مولد خلط غلیظ ہے گوشت کے ہمراہ نہایت لذیذ ہوتا ہے اس کا حلوہ نہایت مقوی باہ ہاس کے پھولوں کا ضاد پھوڑ سے پھنسی کے لیے مفید ہے
- (m) پیشا دوسرے درجے میں سردتر ہے مفرح قلب ہے د ماغ مولد خلط صالح مسکن برائے حرارت معدہ وجگر قلب بدن کوفر بہ کرتا ہے۔تپ دق ہل خفقان کوسود مند ہے اس کا مربی مقوی د ماغ ہے نیز مسکن برائے حرارت اور مفرح قلب بھی ہے۔

(۴) کدوئے تکنی بہت گرم اور خشک ہے سمیت سے خالی نہیں تھوڑی مقدار بھی قوی ہے اس کی جڑ گرم اور خشک ہے اس کا طلاء وضاد محلل اور ام واو جاع سرد ہے کڑ و ہے سو کھے کدو کا گودا پر قان زرد کے لیے سعوطا مفید ہے (مخزن المفردات )البتہ علماء نے فرمایا کہ حدیث میں دباء سے مرادلوگ ہے،

یالت شجر قاما احبال الی سی کر کیب نحوی نیالت شجر قاما احبال الی کحب رسول الله عظی ایالت." یا" حرف نداء بمعنی احدوفعل "نا" ضمیر فاعل" کن" لام جار" کن ضمیر ممیز" شجرة "تمیز ممیز مل کرلام کا مجرور، جار مجرور متعلق او توفعل کے جمله فعلیه انشائیه به کرنداء به وا۔" ما" مبتداء ، احبات "احب فعل سوضمیر فاعل" ک ضمیر مفعول به "الی" جار مجرور متعلق اول به وااحب فعل کے "کحب رسول الله عظی لام جار حب مصدر مضاف" رسول" مضاف الیه مضاف الیه مضاف الیه رسول مضاف الیه مضاف الیه مضاف الیه فعال اور الیه سے مل کر مضاف الیه فاعل اور مفعول به ہے حب مصدر الی مضاف الیه فاعل اور مفعول به سے حب مصدر الی مضاف الیه فاعل اور مفعول به سے حل کر مضاف الیه فاعل اور مفعول به سے حب مصدر الی مقاف الیه فاعل اور مفعول به سے مفعول به سے حب مصدر الی مقاف الیه فاعل الله عند الله مفعول به سے مفعول به منداء کی ، جملہ اسمیہ بوکر مفعول به سے مفعول به مفعول به منداء کی ، جملہ اسمیہ بوکر جواب نداء (مُؤَوِّ الله مفعول به منداء کی مفعول به مفعول به منداء کی المداء کی المداء کی المداء کی المداء کی المداء کی المداء کی الله باء کی الله کا الداء کی المداء کی المداء

#### بَابُ مَاجآءَ فِى ٱكُلِ الزَّيْتِ

# باب ٣٣: يه باب روغن زينون كھانے كے بارے ميں

(١٤٧٣) كُلُو الزَّيْتَ وَادَّهِنُوابِهِ فَإِنَّهُ مِن شَجَرَةٍ مُبَارَكَةٍ.

تَوَجِّجِهَا بَهِ: حضرت عمر بن خطاب ثلاثور بیان کرتے ہیں، نبی اکرم مُطِّلِّتُنَا اَ اِنتاد فرمایا ہے۔ زیتون کا تیل کھاؤاورا سےملو کیونکہ یہ بابرکت درخت سے نکلاہے۔

(١٤٧٥) كُلُوا الزَّيْتَ وَادَّهِنُوا بِهِ فَإِنَّهُ مِنْ شَجَرَةٍ مُبَارَكَةٍ.

تونجبه نه: عبدالله بن عیسی شام سے تعلق رکھنے والے ایک شخص عطاء کے حوالے سے، حضرت ابواسید شاشی کا یہ بیان نقل کرتے ہیں، نبی اکرم سِرِ الله بن عیسی شاه فرمایا ہے۔ زیتون کا تیل کھاؤاوراسے (جسم پر) ملو کیونکہ یہ بابر کت درخت سے نکلتا ہے۔ زیتون کی فضیلت اوراس کے خواص:

الذیت: اس کے معنی رونن زیتون کا پیڑ ہزار سال تک رہتا ہے اس کوقر آن مجید اور احادیث میں شجرہ مبار کہ کہا گیا ہے۔ کیونکہ یہ کثیر منافع رکھتا ہے اور اللہ تعالی نے اس کو ایسی زمین میں پیدا فرما یا ہے جس میں اللہ تعالی نے عالم کے لیے برکت رکھی ہے یعنی ملک شام کیونکہ وہاں بڑے بڑے ابنیاء عینی ایسی مثلاً ابراہیم علائیا ہیسے حضرات مبعوث ہوئے ہیں اور انہوں نے اس پیڑ سے استفادہ کیا ہے۔

ابن عباس والتن نے فرمایا زیتون میں بہت منافع ہیں اس کے تیل کو چراغوں میں جلایا جاتا ہے اور بیسالن کے قائم مقام ہے نیز اس کا تیل بدن پر ملاجاتا ہے دباغت کے کام میں بھی اس کو لایا جاتا ہے اس کی لکڑیاں اور چھیلن بھی جلائے جاتے ہیں زیتون میں کوئی الی چیز نہیں جو کار آمدنہ ہو حتی کہ اس کی راکھ سے آبریشم کو دھویا جاتا ہے بیاایا پیڑ ہے جو دنیا میں سب سے پہلے اگایا گیا ہے نیز طوفان نوح علالی کے بعد دنیا میں سب سے پہلے یہ پیر وجود میں آیا ہے انبیاء عیم این کے منازل اور مقدس زمینوں میں بکثرت یہ اگتا ہے۔ستر نبیوں نے اس کے لیے دعا فرمائی ہے حتی کہ ابراهیم علائلہ اور نبی کریم مَلِّنْظِیَّةً نے بھی اس کے لیے دعا فرمائی ہے چنانچہ آپ سِر الله عنه الله عنه الله عنه الزيت والزيتون. اس كي كيل كوبطور تفكه كهايا جاتا بي رايا تيل بجس ك تكالخ کے لیے کسی مشین یا چرخی وغیرہ کی ضرورت نہیں خود بخو داس کے پھل سے نکل آتا ہے۔

كلوالمزيت و ادهنوابه: روغن زيتون كے استعال كى ترغيب دى؟ رسول مَرَّافِيَّةً نے فرما يا كدروغن زيتون كوكھاؤاور بدن پر مالش بھی کرو کیونکہ بیٹجرہ مبارکہ سے ہے بابرکت ہونے کے ساتھ ساتھ نہایت نفیس تیل ہے۔بدن میں قوت اور خوشبو پیدا کرتا ہے۔ نیز اس سے بدن میں چکناہٹ پیدا ہوتی ہے اور بہت ی بیاریوں کے لیے شافی ہے۔ زیتون بدن میں گری پیدا کرتا ہے پیشاب لاتا ہے پھری کوتوڑ کر نکالنے والا ہے مسوڑھوں کے لیے مقوی ہے اور دوسرے اعضاء کے لیے بھی مقوی پسینہ جاری کرتا جو

هذا حديث الخ: اخرجه ابن ماجه وكأن عبدالرزاق... الخ والم ترندي والله فرمات بي كراس مديث مي اضطراب فی السند ہے کیونکہ عبدالرزاق طِیٹیڈاس روایت کوبھی مرفوعاً ذکر کرتے ہیں اوربھی مرسلا روایت کرتے ہیں۔اوربھی شک اور گمان کے ساتھ کہ میرا گمان ہے۔ کہ حضرت عمر وہ انٹونہ نے حضور مَرِ انتھے کھیا ہے۔ رہ ایت نقل کی ہے۔ ' علم اصول حدیث' کی اصطلاح میں اسے 'اضطراب فی السند'' (سندمیں اضطراب) کہاجا تا ہے ، یعموماً حافظہ کی کمزوری کی وجہ سے ہوتا ہے ،اس کی وجہ سے حدیث نا قابل استدلال ہوجاتی ہے لیکن اگر اضطراب کی وجہ اور علت ختم ہوجائے تو پھروہ حدیث قابل استدلال ہوجاتی ہے۔ تیسیر مصطلح الحدیث، بحث:المضطر ب من:ااا-امام حاتم نے ترمذی راٹیٹھا کے اس کلام کونقل فر مانے کے بعد فر مایا:صحیح علی شر ط الشیخین. جس ے معلوم ہوا کہ اس روایت سے استدلال کیا جاسکتا ہے: (تحفۃ الاحوذی، ابواب الاطعمۃ ، باب ماجاء فی اکل الزیت ۵،۵ س

### بَابُ مَاجَآءَ فِي الْأَكُلِ مَعَ الْمَمْلُوكِ

باب ۴۵: غلام (اورخادم) کے ساتھ کھانے کے بارے میں

(١٤٧٤) أَفُشُوا السَّلامَ وَأَطْعِبُوا الطَّعَامَ وَاضْرِبُوا الْهَامَ تُؤرِثُوا الْجِنَانَ.

ترکنجینهما: حضرت ابو ہریرہ ٹاٹھ نبی اکرم مُظَّنْظُیَّ کا بیفر مان نقل کرتے ہیں۔اسلام پھیلاؤ، کھانا کھلاؤ، کفار کوتل کرواور جنت کے وارث بن جاؤ۔

(٨٧٨) أُعُبُنُ واالرَّ مُن وَأَطْعِبُوا الطَّعامَ وَأَفْشُوا السَّلامَ تَلُخُلُوا الْجَنَّةَ بِسَلامٍ.

تَرْجَجْكُنُهِ: حَصْرت عبدالله بنعمرو وَلِيَّنْ بيان كرتے ہيں، نبي اكرم مَطَّنْظَيَّةً نے ارشاد فرما يا ہے۔رحمٰن كى عبادت كرو، كھانا كھلاؤ،سلام یھیلاؤاور جنت میں سلامتی کے ساتھ داخل ہوجاؤ۔

### اخلاق حسنه کی ترغیب :

اس حدیث میں نبی کریم مِرِ اَنْ اَنْ اَلَیْ اَلِی اَلِی کُلُم ویا ہے کہ جب کسی کا خادم اس کا کھانا تیار کرے تو مالک کو چاہیے کہ اسے بھی اپنے ساتھ بٹھا کر کھانے میں شریک کرے کیونکہ اس نے کھانا پکاتے وقت اس کی گری ،دھواں اور ہرقتم کی مشقت اور تھکا وٹ برداشت کی ہتو یہ مناسب نہیں کہ انسان اسے نظر انداز کردے ،اس لیے خادم کو اپنے ساتھ کھانے میں شریک کرنا چاہئے لیکن اسے اگر ساتھ کھلانا کسی مصلحت کے خلاف ہو یا کھانا ہی کم ہے تو کم از کم اسے ایک دو لقے ہی دیدیے جائیں تا کہ اس کی چھنہ کچھ تو دلجوئی ہوجائے کہ طباخ کے معنی میں حامل طعام بھی ہے۔ کیونکہ اس کا قلب بھی کھانے سے متعلق ہوجا تا ہے۔ جب طباخ اور کھانالا نے والے کواس میں سے بچھ دیدیے گا تو اس کے نفس کوسکون ہوگا۔ اس کی نظر بدسے محفوظ ہوجائے گا۔

امام نووی رائیلی فرماتے ہیں کہ اس حدیث میں اخلاق حسنہ کی ترغیب ہے اور اس خادم کے ساتھ کھانے میں برابری اور مواساۃ کا حکم ہے جس نے اسے تیار کرنے اور اٹھا کرلانے کی مشقت برداشت کی ہے۔ بیحدیث ان لوگوں کے لیے درس عبرت ہے جواپنے ملاز مین کے ساتھ انتہائی براسلوک کرتے ہیں ہرونت ڈانٹ ڈپٹ اور تختی کا برتاؤ کرتے ہیں ان کے کھانے پینے اور ضروریات کا آئیس دھیان نہیں ہوتا۔ بلکہ بعض حضرات تو ان کے ساتھ کھانا کھانے کو ہتک اور تو ہیں بیجھتے ہیں بیسب غیر اسلامی طریقے ہیں سنت یہ ہے کہ دھیان نہیں ہوتا۔ بلکہ بعض حضرات تو ان کے ساتھ کھانا کھانے کو ہتک اور تو ہیں بیجھتے ہیں بیسب غیر اسلامی طریقے ہیں سنت یہ ہے کہ اپنے ملاز مین کے لیے وہی کچھ پہند کیا جا ہے جواپنے لیے انسان پہند کرتا ہے اس لیے نے رخی کا انداز کسی بھی لحاظ سے جے نہیں ہوتا۔ بیل کہ 'ڈابی' کے خمیر کے مرجع میں دوا خمال ہیں: "فان ابی" یغول ہے ، اس کا فاعل کیا ہے۔ ؟ حافظ ابن حجر رائیٹیڈ فرماتے ہیں کہ 'ڈابی' کے خمیر کے مرجع میں دوا خمال ہیں:

(۱) یا تو اس ضمیر کا مرجع ما لک ہے ،معنی سے ہول گے کہ اگر ما لک خادم کو اپنے ساتھ کھلانا نہ چاہے ،نا گواری محسوں کرے تو کم از کم اسے کھانے کے ایک دو لقمے دید ہے ،اس کی تائید حضرت جابر زلائٹو کی اس روایت سے ہوتی ہے، جسے امام احمد بن صنبل ولٹیل نے اپنی مسند میں ذکر کیا ہے۔

'(۲) یا اس خمیر سے مراد خادم ہے کہ اگر خادم ما لک کے ساتھ بیٹھ کر کھانے کے لیے تیار نہ ہوتو بھی اسے اپنے ساتھ بٹھا کیں اور کم از کم ایک دو لقمے ہی کھلا دیں۔(فتح ابخاری، کتاب الاطعمة ،باب الاکل مع الخادم،۷۲۹،۹)

مسلم شریف کی روایت میں ہے: فیان کان الطعام مشفوها قلیلا فلیضع فی یں لامنه اکلة اواکلتین. یعنی خادم
کوساتھ بھاکر کھلا یا جائے کیکن اگر کھانا کم اور کھانے والے زیادہ ہوں تو پھرخادم کے ہاتھ میں ایک دولقے ہی دے دیۓ جائیں۔
الحست راض: یہ ہے کہ ایک روایت ابوذر نوائٹو سے مروی ہے جس میں آپ مِرائٹو کی فرمایا: اطعمو ہم قطعمون ... الح
اس سے معلوم ہوتا ہے کہ آقا کو خادم کے ساتھ مطاعم و ملابس میں برابری کرنی چاہیے جو خود کھائے اور پہنے وہ خادم کو کھلائے اور
بہنائے۔اوراس روایت سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ آقا کو اختیار ہے چاہ اپنے ساتھ بھاکر کھلائے یا چھوڑ دے؟

494

هذا حديث حسن صحيح: اخرجه الشيخان وابو داؤدوابن ماجه.

اساعیل بن ابی خالدالاحمصی رایشیا ثقة ثبت ظبقد رابعه کا راوی ہے ابی ان کی کنیت ابوخالد البحلی الاحصی ہے ابوخالد والداساعیل اسمه سعد۔ ان کا نام امام ترمذی رایشیا نے سعد بیان کیا ہے۔ دوسرا قول میہ ہے کہ ان کا نام ہر مزہے اور بعض نے کثیر بتایا ہے مقبول راوی ہیں۔

### بَابُمَاجَآءَفِيُ فَضُلِ إِطْعَامِ الطَّعَامِ

# باب ٢٠٠: كمانا كهلانے كى فضيلت كے بارے ميں

عَنْ أَيْ هُرَيْرَةً رَبُّهُ عَنِ النَّبِي ﷺ قَالَ أَفْشُو االسَّلَا مَ وَاصَّعِهُ والطَّعَامَ وَاضْرِبُو اللّهَامَ تُؤْرَثُوا الْجِنَانَ.

۔ توکبنچکنہ: حضرت ابوہریرہ ڈٹاٹنڈ کہتے ہیں کہ نبی اکرم مُٹائِشِیَا آئی نے فرما یا سلام کو پھیلا ؤ، نوگوں کو کھانا کھلاؤ اور کا فروں کو قبل کرو۔ ( یعنی جہاد کرو) اس طرح تم لوگ جنت کے وارث ہوجاؤ گے۔

تشرنیح: افشوا السلام: بی کریم مَلِقَظِیَّا نے اس حدیث میں چندامور بیان فرمائے ہیں افشوا السلام سلام کو پھیلاؤ۔
فطرت سلیم کا نقاضایہ ہے کہ جب انسان ایک دوسرے سے ملاقات کرے تو خندہ پیٹانی اور تواضع سے پیٹ آئے اور ایک دوسرے
سے محبت کا اظہار کرے اس لیے کہ سب سے بہترین لفظ سلام کرنا ہے جس کی تعلیم نبی کریم مُلِقَظِیَّا نے اس جملہ میں فرمائی ہے
چنانچہ آپ مُلِقَظِیُّ مینہ منورہ تشریف لائے توسب سے پہلے آپ مِلِقَظِیُّا نے جوتقریر فرمائی وہ یہی تھی کہ اے لوگوسلام کو پھیلاؤ کیونکہ
یہ بہترین دعاہے کہ السلام علیک مرکے معنی ہیں تم پر سلامتی ہواور و علیک مد السلام کے معنی بھی ہیں ہیں ظاہر ہے کہ سلامتی
سے بڑھ کرکیانعت ہو سکتی ہے۔

سلام کی فضیلت: سلام کی مشروعیت ابتداء اسلام ہی سے ہے، تا کہ مسلمان اور کافر میں تمیز رہے ہی مَثَافِیَکَا بِیَ اس کے بارے میں بہت تا کید فرمائی ہے۔ مسلم میں ایک روایت ہے کہ نبی کریم مِثَافِیکَا بِیَ فِرمایا تم جب تک ایمان نہیں لاؤ گے جنت میں واخل نہیں ہوسکتے اور اس وقت تک تمہارا ایمان کامل نہیں ہوگا جب تک تم آپس میں محبت نہیں کروگے۔ کیا میں تم کوالی چیز نہ بتاؤں کہ جن تم اس کو کرلوتو تم میں محبت بیدا ہوجائے اور وہ یہ ہے کہ سلام کو آپس میں بھیلاؤ۔

سلام کا حکم: سلام کی ابتداء کرنا سنت ہے اور اس کا جواب دینا فرض کفایہ ہے ای پراجماع ہے نیز اتنی آ واز سے سلام کرنا کہ دوسرے سن لیں مستحب ہے، اور اتنی زور سے جواب دینا کہ سلام کرنے والاس لے واجب ہے اگر سلام کرنے والے نے جواب نہیں سنا تو فرض ساقط نہیں ہوا ،سلام کا جواب فورا دینا واجب ہے ، بلا عذر تا خیر مکروہ ہے جس طرح اول ملا قات کے وقت سلام کرنا سنت ہے۔ ہے ای طرح رخصت ہوتے وقت اور مجلس سے اٹھتے وقت بھی سلام کرنا سنت ہے۔

سلام كاطریقه مسنون: سلام كرنے كامسنون طریقہ یہ ہے كہ كے السلام علیم اور جواب دینے والا وعلیم السلام كے یہ ادنی درجہ ہے۔ عالمگیری میں محیط سے نقل كیا ہے كہ افضل سلام كرنے والے كے ليے السلام عليكم ورحمة الله وبر كاته كہتا ہے۔ السلام عليكم ورحمة الله وبر كاته كہتا افضل ہے بركات پر مزید اضافہ نہ كیا جائے چنا نچہ ایسے بی جواب میں وعليكم السلام ورحمة الله وبركاته كهنا افضل ہے بركات پر مزید اضافہ نہ كیا جائے چنا نچہ ابن عباس تا تا مناز من منقول ہے كہ برايك چيزى انتهاء ہے سلام كی انتهاء بركات پر ہے شامى ، تا تارخانيه وغيره ميں بھى يہى نقل كيا گيا ہے، ابن عباس تا تا تا تا خانيه وغيره ميں بھى يہى نقل كيا گيا ہے،

عروہ اور سلمان مٹائٹھ فارس سے بھی اس طرح منقول ہے بلکہ مسند احمد مین تو مرفوعا سلمان فارس مٹاٹٹھ سے ایسا ہی نقل کیا گیا ہے۔ بہرحال لفظ رحمۃ اللّٰدوبر کانہ کہنے سے زائد تواب ملتا ہے جیسا کہ روایت میں ہے کہ السلام علیکم ورحمۃ اللّٰدوبر کانہ ہے کہنے والے کوتیس نکیاں ملی ہیں۔ اخرجه الترمذي وابو دوئو دوعن عمر ان را الله من حصین. چنانچه بخاري وسلم كي روايت ميں ہے كه آپ مِرْافِيَةَ نِه ما ياكرآپ مِرْافِيَةً سے ايك آدى نے سوال كياكه اى الاسلام خير تو فرمايا اطعمو الطعام و تقرء السلام على من عرفت ومن لحد يعوف نيز برخض كوسلام بيتواضع كى علامت بيخل اور كبرسے دوري بي پهرسلام ميں سبقت كرنا زياده بهتر ب جبيا كه ابوامامه فالني كى روايت احمر ترمذى ابوداؤد في عن ابى امامة والناع قال قال رسول الله ﷺ ان اولى الناس بالله همن بداء بالسلام. يعنى الله تعالى سے زياده قريب رحت ومغفرت كے لحاظ ہے وہ تخص ہے جو پہلے سلام کرے سلام میں پہل کرنا تواضع پر دال ہے۔

عمر فاروق والني فرماتے ہیں کہ تین چیزیں الی ہیں جن سے آپس میں محبت اور خلوص پیدا ہوتا ہے ایک پہلے سلام کرنا ،دوسرے ہر مخص کوایسے نام سے بکارنا جس کووہ پیند کرتا ہے، تیسرے مجلس میں جگہ دینا جب وہ تمہارے پاس آئے اس بارے میں اختلاف ہے ك رونول بى قول بين راج يد كار ياده ما يا جواب دين واليكو؟ دونول بى قول بين راج يدم كدسلام كرف وال كوزياده ملتاہے كيونكه آپ مِنْطِيْنَيْجَ نے فرمايا:للبادي من الثواب عشر ة واللواد واحد. يعني ابتداء كرنے والے كودس حصے اورجواب دینے والے کوایک نیز فرمایا: البادی بالسلام بری من الکبر . یعنی سلام کی ابتداء کرنے والا تکبرے یاک ہے۔

اطعبو الطعام: كسانا كه لل في ك نسيلت: آپ مَلْ النَّيْ فَيْ في ال جمله مين كھانے كى ترغيب دى ہے-اس سے مراد قدر واجب ہے۔زائد ضیافت ،ہدیہ صدقہ سب اس میں داخل ہیں اور مطلب سے ہے کہ لوگوں کو کھانا کھلاؤ ہر شخص کو کھانا کھلانا، انسان کی سخاوت اور کرم کی نشانی ہے اور آخرت کے لحاظ سے بھی دخول جنت کا ذریعہ ہے اور اگر ضرورت مندوں کو کھانا نہ کھلا یا گیا تو اندیشہ ہے کہ کہیں جہنم میں نہ جانا پڑے چونکہ قرآن کریم میں منقول ہے: ﴿ مَا سَلَكَكُمُدُ فِي سَقَرَ ۞ قَالُوْا كَمْ نَكُ مِنَ الْمُصَلِّيْنَ ۞ وَ كَمْ نَكُ نُطْعِمُ الْمِسْكِيْنَ فِي .. الآية ﴾ (الدرز) يعنى جب جہنم والول سے يوچھا جائے گا كەس چيز نے تم جہنم ميں واخل كيا تو انہول نے جوابا کہا کہ ہم نماز پڑھنے والوں کے ساتھ نمازنہیں پڑھتے تھے اور مسکینوں کو کھانا نہیں کھلاتے تھے معلوم ہوا کہ کھانا نہ کھلانا جہنم میں داخلہ کا سبب بنا ہے۔لہٰذا ضیافت اورمہمان نوازی میں انسانوں کو کوتا ہی نہیں کرنی چاہیے بلکہ حتی المقدور حسب مراتب مہمانوں اور دوسرے لوگوں کو کھانا کھلانا چاہیے۔

واضر ہواالهام : لینی کفار کے ساتھ جہاد کرتے رہو کہ ان کی کھوپڑیوں کو پھوڑ دو چنانچے ضرورت پڑنے پر جہاد فرض ہے اور اہل سنت والجماعت اس بات کے قائل ہیں کہ جہاد قیامت تک جاری رہے گا تا کہ اللہ کا حکم بلند ہواور کفار دنیا ہے مثیں اور شعائر اسلام کا بول بالا ہو، تور ثوا الجنان، وارث بنائے جاؤ گےتم جنت کے یعنی تم ان افعال کو کرلو گے گویا جنت مثل وراثت مضبوط قبضہ کے ساتھ تم کو حاصل ہوجائے گی جس کا وعدہ اللہ تعالیٰ نے متقین سے فر مایا ہے۔

مسلمان پر چیمقوق: آپ مَالْفَيْعَ سے ایک روایت منقول ہے کہ سلمان کے مسلمان پر چیمت ہیں: (۱) جب بیار ہوتواس کی عیادت کرے۔(۲) جب وہ مرجائے تو اس کی نماز جنازہ میں حاضر ہو۔ (۳) جب دعوت کرے تو اس کو قبول کرے بشرطیکہ کوئی مانع نہ ہو۔ (۴) جس وقت اس سے ملے توسلام کرے۔ (۵) جب وہ چھنکے تو الحدللہ کہے تو اس کا جواب دے یعنی برحمک اللہ کہے (۲) اس کے سامنے اور چیچے خیر خواہی کرے۔سلام کرنے کے بارے میں آپ مَلِّ الْفِیْکَةَ نے یہ بھی ہدایت فرمائی ہے کہ جس کوسلام کرے اس کا جاننے والا ہونا ضروری نہیں۔

### بَابُ مَاجَآءَ فِيُ فَضُلِ الْعَشَاءِ

# ا باب: رات کے کھانے کی فضلیت کے بارے میں

(١٧٧٩) تَعَشُّوا وَلَوْ بِكُفِّ مِنْ حَشُف فَإِنَّ تَرُك الْعِشَاءِ مَهْرَمَةً.

ترخبی بنها: حضرت انس بن مالک منافق بیان کرتے ہیں، نبی اکرم مُظِّنْفَعَ بنی اکرم مُظِّنْفِعَ بنی اکرم مُظِّنْفَعَ بنی اکرم مُظِّنْفِع بنی اکرم مُظِّنْفِع بنی اکرم مُظِّنْفِع بنی اکرم مُظِّنْفِع بنی الله ب

تشرنیح: عشاء بفتح العین بروزن ساء شام کا کھانا تعشوا شام کا کھانا کھاؤ، خشف بفتحتین، ردی کھجوریا ایسی کمزورجس میں کوئی کھل نہ ہویا ایسی خشک کھجور جوخراب ہو، مھمر قایعنی بوڑھا پے کامظنہ ہے اور مناوی نے کہا بفتے امیم والرا یعنی ضعف اور بوڑھانے کا لانے والا ہے۔

#### رات نے کھانا کھانے کی فضیلت:

صدیت شریف ہے معلوم ہوا کہ شام کا کھانا ضرور کھائے اگر کوئی شام کے کھانے کوترک کردی تو اس کو بوڑھا پا جلد ہی آجا تا ہے کیونکہ جب معدہ خالی ہونے کی حالت میں سوئے گا تو اس سے رطوبات اصلیہ تحلیل ہوجائے گی جوقوت ہفتم کے لیے ہوتی ہیں جب قوت ہفتم کم زور ہوجائے گا تو پھر انسان کے سارے قوی کمزور ہوکر جلدی بوڑھا پا اس پر طاری ہوجائے گا جس طرح مشین بغیر تیل ڈالے چلائی جائے تو اس کی عمر بڑھ جاتی ہے اس طرح جم تیل ڈالے چلائی جائے تو ظاہر ہے کہ جلد ہی گھس کرفنا ہوجاتی ہے اگر تیل ڈال کر چلائی جائے تو اس کی عمر بڑھ جاتی ہے اس طرح جم ہے علامہ قنیبی کہتے ہیں شام کے کھانے کو چھوڑ نا بوڑھا پا لا تا ہے معلوم نہیں آ یا اول سے بات آ پ فرمائی ہے یا آ پ سے پہلے ہی سے بات مشہورتھی بہر حال روایت سے یہ معلوم ہوا کہ شام کو کچھ نہ کچھ کھالینا چا ہے خواہ ایک انڈا ہی کیوں نہ ہواہل طب کے یہاں یہ کلیہ بات مسہورتھی بہر حال روایت سے یہ معلوم ہوا کہ شام کو کچھ نہ کچھ کھالینا چا ہے خواہ ایک انڈا ہی کیوں نہ ہواہل طب کے یہاں یہ کلیہ بھی مصرح ہے جیسا کہ کتب طب کے دیکھنے سے معلوم ہوتا ہے۔

# بَابُمَاجَآءَفِي التَّسْمِيَةِ عَلَى الطَّعَامِ

باب ٢٨: كمانا كهان يربسم الله پرصف كے بارے ميں

(١٧٨٠) أَنَّهٰ دَخَلَ عَلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ وعِنْدَهٰ طَعَامٌ قَالَ أَدْنُ يَابُنَىَّ وَسَمِّ اللهَ و كُلْ بِيَمِينِكَ و كُلْ مِتَا يَلِيْكَ.

تَوْجِيْجَائِمُهُ: حضرت عمر بن ابوسلمہ ثالثی بیان کرتے ہیں، وہ نبی اکرم مُطَّلِظُیَّا کی خدمت میں حاضر ہوئے تواس وقت آپ کے پاس کھانا موجود تھا آپ مِطَلِظَیَّا نِیْ فرمایا۔اے میرے بیٹے! آگے آ جاؤ اللہ تعالیٰ کا نام لواور دائیں ہاتھ سے کھانا شروع کرواور اپنے آگے

ہے کھانا شروع کرو۔

(١٧٨١) إِذَا أَكُلَ اَحَدُ كُمْ طَعَامًا فَلْيَقُلِ بِسُمِ اللهِ فَإِنْ نَسِى فِي اَوَّلِهِ فَلْيَقُلُ بِسُمِ اللهِ فِي اَوَّلِهِ وَاخِرِهٖ وَبِهٰنَا الْرِسْنَادِ عَنْ عَاَئِشَةَ قَالَتْ.

تَرَجِّجَهُمْ: سیدہ عائشہ صدیقہ والنہ بیان کرتی ہیں، نبی اکرم سَلِّنْظِیَّا نے ارشاد فرمایا ہے۔ جب کوئی شخص کچھ کھائے تو بسم اللہ پڑھ لے اگر وہ شروع میں پڑھنا بھول جائے، تو درمیان میں "بسھ الله فی اوله وآخرہ" (اس کے آغاز اور اس کے آخر میں اللہ تعالی کے نام سے برکت حاصل کرتا ہوں) پڑھ لے۔

### تسمية على الطعام كاشرى حكم:

کھانے سے پہلے ہم اللہ پر بھی جائے اس بارے میں اختلاف ہے ہم اللہ کھانے سے پہلے پڑھنا کیا ہے۔؟

(1) ظاہر بیاور بعض اصحاب حنابلہ وجوب کے قائل ہیں۔

(2) امام شافعی رائیٹیئے نے فرمایا کہ سنت علی الکفایہ ہے بوری جماعت میں سے ایک نے بھی بسم اللہ پڑھ لی توسب کی طرف سے کافی ہوجائے گی۔

(3) جمہورعام ء فرماتے ہیں کہ ہم اللہ کا پڑھ نامتے ہے اور ہرایک سے مطلوب ہے اسکی تائیہ ہوتی ہے اس واقعہ سے جس کوامام ابودا و در ندی راتی ہے کہ ایک گاؤں والے نے آکر آپ مِراتیک ہے ساتھ بغیر ہم اللہ کے کھانا شروع کردیا۔ اس طرح ایک باندی کا بھی قصہ ہے۔ آپ مِراتیک گاؤں والے نے آکر آپ مِراتیک ہے ساتھ بغیر ہم اللہ کے کھانا شروع کردیا۔ اس کھانے پر اللہ کا نام نہیں لیا گیا۔ معلوم ہوا کہ کسی ایک کا ہم اللہ پڑھنا کا فی نہیں ہے درنہ آپ مِراتیک آ اور آپ مِراتیک آ اس کھانے ہوئی ہوا کہ کہ اس کھانے کے شروع میں ہوگی۔ علامہ نووی راتی اللہ پڑھنا کو فی نہیں ہے درنہ آپ میراتیک آ اور آپ میراتیک گاؤں ہوں کے شروع میں ہوگی۔ علامہ نووی راتی اللہ پڑھنا کھی کے دروایت سے معلوم ہوا کہ کھانے کے شروع میں ہم گائے ہیں ہم اللہ پڑھنا کھی متحب ہے۔ اس طرح کھانے کے بعد الحمد للہ کا پڑھنا بھی متحب ہے۔

حکم تسمید کھانے کے ساتھ خاص نہیں ہے: نیز استحباب تسمید کھانے ہی کے ساتھ مخصوص نہیں بلکہ پینے کی چیزوں میں بھی بسم الله مستحب ہے بلکہ فرمایا کہ ہر مستحب ہے بلکہ فرمایا کہ ہر مستحب ہے بلکہ فرمایا کہ ہر امرزی بال میں تسمید کا پڑھنامستحب ہے چونکہ نبی مُرافِظَةً کا ارشاد ہے:

كل امرذى باللم يبداء فيه ببسم الله فهو اقطع.

ای طرح علاء فرماتے ہیں کہ تسمید میں جربہتر ہے تا کہ دوسر بوگوں کو بھی یاد آجائے اور ان کو تنبیہ ہونیز علاء فرماتے ہیں کہ اگرکوئی شخص بسم اللہ کو علاء فرماتے ہیں کہ وسم اللہ فی اولله واخر کی مجھوڑ دے پھر کھانے کے درمیان یاد آجائے تو اس کو چاہیے کہ بسم الله فی اولله واخر کا پڑھے چنانچہ امام ابوداؤد ترفدی نے بطریق اُم کلثوم، حضرت عائشہ ڈٹائٹنا سے مرفوعاً اس بارے میں روایت نقل کی ہے۔ تسمید کے بارے میں علامہ نووی واٹھیا نے فرمایا کہ افضل تو یہ ہے کہ بسم اللہ الرحمٰن الرحیم کیکن اگر بسم اللہ کہا تب بھی سنت ادا ہوجائے گی۔ مگر عافظ واٹھیا نے اس پراعتراض کیا ہے کہ افضلیت پرکوئی دلیل نہیں۔

### عربن الى سلمه مناتئه كالتعارف:

ابوسلمہ کا نام عبداللہ ہے عمران کے بیٹے ہیں ابوسلمہ کی جب وفات ہوئی ان کی اہلیہ اُم سلمہ رہائین کی شادی حضور مَرَافِیَکَا کَے ساتھ ہوگئی یوں وہ از واج مطہرات رہائیں میں شامل ہوگئی اور عمر حضور مَرَافِیکَا آج کہ کہ عمر کی ورش میں آگئے ابن عبدالبر رہائیلیا نے ذکر کیا ہے کہ کہ عمر کی ولا دت ہجرت کے دوسرے سال حبشہ میں ہوئی۔

اور جب آپ مِرَّاتِشَيَّعَ کا دنیا سے انتقال ہوا تو حضرت عمر کی عمر نو سال تھی پھرعبد الملک بن مروان کے عہد میں ۸۳ سال کی عمر میں انکی وفات ہو کی حضور مِرَّاتِشَیَّعَ سے بہت می روایات کو یا دکیا اور پھران سے بہت سے رادیوں نے احادیث روایت کی ہیں۔

(عمدة القاري كتاب الاطعمة باب التسمية على الطعام، والأكل باليمين ٢٩،٢١)

لیکن حافظ ابن حجر رالیٹیا فرماتے ہیں کہ تھے قول کے مطابق ان کی ولادت ہجرت سے دوسال پہلے ہوئی ہے۔ واللہ اعلم (فتح الباری کتاب الاطعمة باب التسمیة علی الطعام ۲۵۱۰۹، کل بیسمینٹ و کل هما یلیٹ۔ اپنے سامنے سے کھانے کا تھم تیسرا تھم نبی کریم مَطَلِّسَتُ فَیْمَ نِید یا ہے کہ اپنے آگے سے کھایا جائے پلیٹ میں ہاتھ إدھراُدھرنہ گھمایا جائے۔ (ماقبل میں ان اوامر کی تفصیلی بیان ہو چکی ہے)

وقال یا عکر اش هذا الوضوء هما غیرت النار: اس وضو سے نماز والال وضومرادنہیں ہے بلکہ اس سے ہاتھ دھونا اور کلی کرنا مراد ہے اور بیکھانے کے بعد متحب اور مسنون ہے عمد ۃ القاری،۲۹۲۸،۲۱

احادیث باب سے چند آ داب کا ثبوت (۱) کھانے کی ابتداء میں بھم اللہ پڑھنا۔ (۲) دائیں ہاتھ سے کھانا۔ (۳) اور اپنے سامنے سے کھانا ، جبکہ کھانا ، جبکہ کھانا ایک ہی قشم کا ہواور جب مختلف قشم کے کھانے اور چیزیں ہوں تو پھراپنے سامنے سے ہی کھانا ضروری نہیں ادھراُدھر بھی ہاتھ گھمایا جاسکتا ہے۔ (۵) ان کاموں سے اوھراُدھر بھی ہاتھ گھمایا جاسکتا ہے۔ (۵) ان کاموں سے اجتناب ضروری ہے جو شیطان اور کافروں کے مشابہہ ہوں۔ (۲) جو شخص شرع تھم کے خلاف کرے، اس کے لیے بدعا کا جواز، اجتناب ضروری میں کا تھم دینا اور برائی سے روکنا جائز ہے۔ (۸) کھانے پینے کے آداب کی تعلیم مستحب ہے۔

# بَابُمَاجَآءَ فِي كَرَاهِ يَةِ الْبَيْتُوْتَةِ وَفِي يَدِه رِيْحُ غَمَرٍ

باب: رات گزارنے یعن سونے کی کراہت کے بارے میں ہے جبکہ ہاتھ پر چکناہٹ ہو

(١٤٨٢) إِنَّ الشَّيْطَانَ حَسَّاسٌ لَحَاسٌ فَاحْنَارُوهُ عَلَى ٱنْفُسِكُمْ مَنْ بَاتَ وَفِي يَكِهٖ رِيْحُ غَمَرٍ فَأَصَابَهُ شَيئٌ فَلَا يَلُوْمَنَّ إِلَّا نَفْسَهُ.

ترکیجینئم: حضرت ابو ہریرہ وٹاٹھ بیان کرتے ہیں، نبی اکرم مُطَّفِظَةً نے ارشاد فرمایا ہے۔ شیطان بہت جلد محسوں کرتا ہے اور جلدی ادراک کر لیتا ہے، توتم اپنا خیال رکھا کرو جو محض رات بسر کرے، اور اس کے ہاتھ میں کوئی چکنائی موجود ہو، اور پھر اسے کوئی ( کیڑا ) مکوڑا) کوئی نقصان پہنچا دے تو وہ صرف اپنے آپ کو ملامت کرے۔

#### (١٤٨٣) مَنْ بَاتَ وَفِي يَدِهِ رِنْحُ عَمْ فَأَصَابِهُ شَيئٌ فَلَا يَلُوُمَنَّ إِلَّا نَفْسَهُ.

ترکنجهائم: حضرت ابوہریرہ نواٹنی بیان کرتے ہیں، نبی اکرم مُطِلِنَظِیَّا نے ارشاد فرمایا ہے۔ جو شخص رات بسر کرے، اور اس کے ہاتھ پر کچھ چکنائی موجود ہو، اور پھراسے کوئی چیز کاٹ لے تو وہ صرف اپنے آپ کوملامت کرے۔

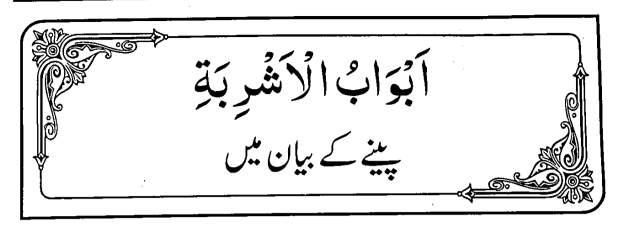
تشريع: البيتوتة، رات گزارنا عمر چكناهك، چربي اور گوشت وغيره كي بو

کھانے کے بعد ہاتھ دھوئے بغیرسونا مکروہ ہے۔کھانے کے بعد ہاتھ دھونا مستحب ہے تاکہ ہاتھوں پر لگی ہوئی چکنائی اور کھانے کی بوزائل ہوجائے اور جب سونے کا ارادہ ہوتو پھر اور اہتمام کے ساتھ ہاتھوں کوصابین وغیرہ سے دھو کرصاف کرلیا جائے کیونکہ اگر ہاتھوں پر چکنائی رہے توبیاند یشہ ہے کہ کوئی کیڑا اور موذی جانوریا کوئی جن انسان کو تکلیف پہنچائے اگر ایسا ہوجائے توبیاس کی غفلت اور کوتا ہی کا نتیجہ ہوگا فیلا یلومن الانفسہ ایسے میں وہ اپنے آپ کوئی ملامت کرے۔

اور بعض حضرات سے کہتے ہیں کہ جو تخص ہاتھ دھوئے بغیر سوجائے تو وہ برص کی بیاری میں مبتلا ہوسکتا ہے طبرانی ، نے"اوسط" میں حضرت ابوسعید خدری ہو تئی سے روایت کیا ہے کہ نبی کریم مَلِّ النظافیۃ نے فرمایا کہ جو شخص اس حال میں رات گزارے کہ اس کے ہاتھ میں چکنائی گئی ہوئی ہواور پھراسے برص کی بیاری لگ جائے تو وہا ہے ہی کوملامت کرے۔

ان الشیطان حساس اس سے مرادیہ ہے کہ شیطان کی حس بہت تیز ہے اسے فوراً پتہ چل جاتا ہے کہ اس کے ہاتھ پر چکنائی ہے پھراسے وہ چانا ہے البندااس سے اپنے آپ کو بچاؤاور "فاصابه شٹی' میں شکی سے مرادہ ہر وہ چیز ہے جونقصان دہ ہو خواہ وہ موذی جانور اور حشرات الارض ہوں یا جسنات اور شیطان ،ان تمام سے بچنے کا طریقہ یہ ہے کہ ہاتھ دھوئے بغیر نہ سویا حائے۔ (تحفۃ الاحوذی)





**ر بط**: ابواب الانثربة کی مناسبت ابواب الاطعمہ سے بلکل ظاہر ہے اشر بدة شراب کی جمع ہے جس کے معنی پینے کی چیز کل ما ٹع یشیر ب پربھی اس کا اطلاق ہوتا ہے مصنف والٹیمائیڈ حسب سابق اشر بہ سے متعلق ابواب قائم فرمار ہے ہیں جن میں مشروبات کے احکام حلال وحرام ، جواز وکراہت وغیرہ کا بیان ہے۔

### بَابُمَاجَآءَفِىؙشَارِبِالْخَمْرِ

# باب ا: شراب خور کے (تھم اور وعید) کے بارے میں

(١٤٨٣) كُلُّ مُسْكِرٍ خَمْرٌ وكُلُّ مُسكرٍ حَرَامٌ ومَنَ شَرِبَ الْخَمَرَ فِي اللَّنْيَا فَمَاتَ وهُوَ يُدُمِنُهَا لَمْ يَشْرَبْهَا فِي الْآخِرةِ.

ترکیجی بنیا: حضرت نافع من النور ،حضرت ابن عمر من النین کابی بیان نقل کرتے ہیں۔ نبی اکرم مَرَافِظَیَّا نے ارشاد فرمایا ہے۔ ہر نشد دیے والی چیز خمر ہے اور ہر نشد دینے والی چیز حرام ہے، جو مخض دنیا میں خمر پیئے گا، اور مرجائے گا جبکہ وہ اسے با قاعد گی کے ساتھ بیتا ہو، تو وہ اسے آخرت میں نہیں پی سکے گا۔

(١٤٨٥) مَنْ شَرِبَ الْخَمْرَ لَمْ يَقْبَلِ اللهُ لَهُ صَلَاةً أَرْبَعِينَ صَبَاحًا فَإِنْ تَابَ تَابَ اللهُ عَلَيْهِ فَإِنْ عَادَلَمْ يَقْبَلِ اللهُ لَهُ صَلَاةً اللهُ عَلَيْهِ فَإِنْ عَادَلَمْ يَقْبَلِ اللهُ لَهُ صَلَاةً ارْبَعِينَ صَبَاحًا فَإِنْ تَابَ اللهُ عَلَيْهِ فَإِنْ عَادَلَمْ يَقْبَلِ اللهُ لَهُ عَلَيْهِ فَإِنْ تَابَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَقَاهُ مِنْ تَابَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَقَاهُ مِنْ تَابَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَقَاهُ مِنْ عَبِينَ صَبَاحًا فَإِنْ تَابَ لَمْ يَتُبِ اللهُ عَلَيْهِ وسَقَاهُ مِنْ عَبِينَ مَا اللهُ عَلَيْهِ وسَقَاهُ مِنْ صَدِيْدِا لَهُ إِنْ تَابَ اللهُ عَلَيْهِ وسَقَاهُ مِنْ عَلَيْهِ وَلَهُ الْحَبَالِ قَالَ نَهُرُ الْخِبَالِ قَالَ نَهُرُ مِنْ صَدِيْدِا لَهُ إِللهُ النَّادِ.

تَرْجِيكُنُهُ: حضرت عبدالله بن عمر وللمن بيان كرت بين، ني اكرم مُؤَلِّفَةَ في ارشاد فرمايا ٢٠ جو خف شراب بي لے كاس كى نماز جاليس

دن تک قبول نہیں ہوگی اگروہ تو بہ کرلے تو اللہ تعالیٰ اس کی تو بہ کوقبول کرلے گا اگروہ دوبارہ پیئے گا، تو اللہ تعالیٰ اس کی نماز کو چالیس دن تک قبول نہیں کرے گا اگروہ پھر تو بہ کرلے گا، تو اللہ تعالیٰ اس کی تو بہ کوقبول کرلے گا اگر وہ پھر پیئے گا، تو اللہ تعالیٰ چالیس دن تک اس کی نماز کوقبول نہیں کرے گا اگروہ پھر تو بہ کرلے گا، تو اللہ تعالیٰ اس کی تو بہ کوقبول کرلے گا، اور پھراگروہ چوتھی مرتبہ پیئے گا، تو اللہ تعالیٰ اس کی نماز کو چالیس دن تک قبول نہیں کرے گا پھراگروہ تو بہ کرے گا، تو اللہ تعالیٰ اس کی تو بہ کوقبول نہیں کرے گا، اور اسے نہر "خیال" میں سے پلائے گا۔

#### حرمت وشراب اورآيات:

شراب کی حرمت سے متعلق قرآن مجید کی چارآیات بندری نازل ہوئی ہیں جس کی تفصیل کچھ یوں ہے۔ کہ حضور اکرم مَطَّفَظَیَّةً جب ہجرت کر کے مکہ منورہ تشریف لائے تو حضرت فاروق اعظم معاذ بن جبل والتی اور چندانصاری صحابہ والتی آپ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور شراب اور جوئے کی خرابیال اور مفاسد ذکر کیے ان سے عقل میں بھی فتور آتا ہے مال بھی ضائع ہوتا ہے۔اس کے بارے میں آپ مِلِّفظِیَّةً کا کیا ارشاد ہے۔؟اس کے جواب میں سورۃ بقرہ کی بیرآیات نازل ہوئیں:

﴿ يَسْتُكُوْنَكَ عَنِ الْحَمْرِ وَالْمَيْسِرِ "قُلْ فِيهِماً إِنْهَ كَبِيْرٌ وَّ مَنَافِعُ لِلنَّاسِ" وَ إِنْهُ هُمَا أَكْبَرُ مِنْ نَفْعِهِماً ﴾ (القره:٢١٩) "لوگ آ ب سے شراب اور جوئے كامسكه لوچھتے ہيں آ پ فرماد يجيے ان دونوں ميں بہت بڑا نفع ہے اورلوگوں كے ان ميں (وُنياوى) فائدے بھی ہيں لیکن ان كا گناہ ان كے نفع سے بہت زيادہ ہے۔"

یہ پہلی آیت ہے جس میں شراب جھوڑ نے صرف مشورہ دیا گیا ہے۔ اسے حرام قرار نہیں دیا گیا، یہ گویا حرمت شراب کی تمہیدادراس کا ابتدائی اقدام تھا۔ اس آیت کے نول کے بعد بعض صحابہ کرام نٹی ٹیٹی نے اس مشورے کو قبول کرتے ہوئے فورا شراب جھوڑ دی جبکہ بعض صحابہ مفاسد سے کنارہ کش ہوکراس کا استعال کرتے رہے یہاں تک کہ ایک واقعہ پیش آیا کہ حضرت عبدالرحمٰن بن عوف نٹیٹی نفی صحابہ کرام نٹی ٹیٹی میں سے اپنے چند دوستوں کی دعوت کی ، کھانے کے بعد حسب دستور شراب پی گئی، اس حال میں نماز مغرب کا وقت ہوگیا سب نے حضرت علی نٹیٹی کوامام کے لیے آگے برطایا انہوں نے نشر کی حالت میں جو تلاوت شروع کی توسورت ﴿ قُلُ لَوْتُ مِنْ اللَّهُ وَوْنَ نُ ﴾ کوغلط پڑھا اس موقع پرسورت نساء کی بینازل ہوئی:

﴿ يَاكِيُّهَا الَّذِينَ الْمَنُوالِا تَقْرَبُوا الصَّالَوٰةَ وَ أَنْتُمْ سُكْرًى ﴾ (الناء:٣٣)

« "اے ایمان والو! تم نشے کی حالت میں نماز کے قریب نہ جاؤ۔ " (جامع ترذی ابواب اتغیر سورت النماء ١٣٢٠)

سیر مت شراب سے متعلق دوسری آیت بیس ہے جس میں صرف نماز کے ادقات میں شراب کقطعی طور پرحرام کردیا گیا ہے۔ باتی اوقات میں اس کی اجازت رہی پھر ایک واقعہ پیش آیا جس میں حضرت عتبان بن مالک نے چند صحابہ کرام می گئی آئی کی دعوت کی جن میں سعد بن ابی وقاص بھی سے کھانے کے بعد شراب پی گئی آئی میں حضرت سعد میں آئی ہے ایک تصیدہ پڑھا جس میں انصار مدینہ کی جوادرا بین قوم کی مدح وثناء کی ، اس پرایک انصار می نوجوان کو غصر آگیا ، اور اونٹ کے جڑے کی ہڑی حضرت سعد کے سر پر دے ماری ، جس سے ان کوشدید زخم آگیا ، حضرت سعد میں بردے ماری ، جس سے ان کوشدید زخم آگیا ، حضرت سعد میں میں میں حاضر ہوئے اور اس انصاری نوجوان کی شکایت کی ، اس وقت آپ سیا انتظامی انتخابی ان اور قانون عطافر مادے۔ اس نے دعافر مائی : اللّٰہ ہد بین لذا فی الحمر بیانا شافیا . یا اللہ شراب کے بارے میں کوئی واضح بیان اور قانون عطافر مادے۔ اس

پرشراب کے متعلق سورت مائدہ کی تیسری اور چوتھی آیت نازل ہوئی ،جن میں شراب کومطلقاً حرام قرار دیا گیا ہے۔

ۚ ﴿ يَاكِتُهَا الَّذِينَ امَّنُوْاۤ إِنَّهَا الْخَمْرُ وَ الْمَيْسِرُ وَ الْأَنْصَابُ وَ الْأَزُلَامُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطِي فَاجْتَنِبُوْهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴿ إِنَّهَا يُوِيْدُ الشَّيْطُنُ أَنْ يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاءَ فِي الْخَبْرِ وَالْمَيْسِرِ وَيَصُدَّ كُمُ عَنْ ذِكْرِ اللَّهِ وَعَنِ الصَّلْوَةِ عَفَهَلَ أَنْتُمْ مُّنْتَهُونَ ﴿ (المائده:٩١،٩٠)

"اے ایمان والو! بات یمی ہے کہ شراب اور جوا اور بت اور جوئے کے تیر، سیسب گندی باتیں، شیطانی کام ہیں، ان ہے بالكل الگ رہوتا كہتم فلاح پاجاؤ، شيطان تويہ چاہتا ہے كہشراب اور جوئے كے ذريعہ سے تمہارے آپس ميں عداوت اور بعض واقع کردے اور اللہ تعالٰی کی یاد سے نماز سے تم کو بارر کھے ،سوکیا اب باز آؤگے ( یعنی اب بھی باز آ جاؤ ) یہ شراب کے بارے میں تیسراتھم ہےجس میں واضح انداز سے شراب کوحرام قرار دیا گیا ہے، جبکہ پہلے اور دوسرے تھم میں صاف طور پرممانعت نہیں فر مائی گئی۔"

# شراب کی حرمت کیب نازل ہوئی:

شراب کی حرمت کے متعلق سورت ما کدہ کی آیت کب نازل ہوئی ہشہورروایت سن چار ہجری کی ہے۔

كُلُّ مُسْكِدٍ خَمْرٌ وكُلُّ مُسكدٍ حَوَاهُ بمسكر برنشه بيداكرن والى چيز - نبى كريم مَالِفَيَّةَ ن برمسكر كوخر فرمايا بوراصل اس بیارے میں ائمہ تلا شدادر امام ابوصنیفہ ولیٹیا کے بارے میں اختلاف ہے کہ آیا خمرے علاوہ دیگر مسکرات پرخمر کا اطلاق ہوتا ہے یا نہیں؟ اس مسلے کی تفصیل مع دلائل ماجاء فی الحبوب اللتی یتخدم منها الخمر کے تحت آربی ہے۔ بہر حال اب آپ مَرْافِظَةً کا فرمان کل مشکر خمر کے معنی حنیفہ رکٹیٹیا کے مذہب پر یہ ہوئے کہ ہروہ چیز جونشہ پیدا کرنے والی ہووہ خمر کے حکم میں ہے یعنی حرام ہے۔ لعديشر بها في الاخرة: ① علامه ابن جوزي والثيار خطابي اور بغوى كى رائ يه ب كه لعد يشربها في الاخرة كنايه بعد دخول جنت سے چونکہ لامحالہ جو تحص جنت میں جائے گا اس کو وہاں شراب ضرور پیش کی جائے گی۔

- ② کیمی ہے کہ روایت کے ظاہری معنی مراد ہیں جنت میں داخل ہونے کے بعد بھی وہ شراب جیسی نعمت اخروی سے محروم رہے گا۔ امام احمد بن حنبل راتینیائے نے عبداللہ بن عمر و مناہور سے مرفوعاً روایت نقل کی ہے:
  - من مات من امتى وهويشرب الخمر حرم الله عليه شربها في الجنة.
- ③ كدوة مخض جنت ميں جب جائے گاچونكه اس كواس كى خواہش نه ہوگى تو جنت كى شراب سے محروم رہے گااس ليے كه باوجودخواہش كَكَى چِزكانه لمناجن مين نص صرح كے خلاف ہے۔ كها قال تعالى: ﴿ وَ لَكُمْ فِيْهَا مَا تَشْتَهِي آنْفُسُكُمْ ﴾ (نصلت:٣١) كدوبال تو ہروہ چيز ملے گى جس كونفس جاہے گا۔
- حضرت گنگوئی واثیجا؛ فرماتے ہیں کہ روایت کامحمل مستحل ہے جوشخص کسی حرام چیز کو حلال مانے ایساشخص تو کا فرہے پھر اس کو آخرت میں شراب کیے ملے گی۔
  - جب تک اپنی بداعمالیوں کی سزامیں رہے گا۔اس کے بعد جب وہ جنت میں چلا جائے گا تو اس کوشراب طہور دے دی جائے گی۔

لمرتقبل له صلوة اربعین صباحاً صلوقاربعین صباحاً سے مرادیا توسیح کی نماز ہے جو کہ افضل صلوات ہے جب وہ قبول ہوں گی؟

دو سسراقول: یہ ہے کہ اس سے مراد پورا دن ہے اب روایت کے جملہ کا حاصل یہ ہوا کہ جوآ دمی شراب پیٹے گا تو اس کی چالیس دن کی ضبح کی نمازیں یا چالیس دن کی سب نمازیں اللہ کے یہاں قبول نہیں ہوں گی اگر چہ ذمہ سے ساقط ہوجائے لیکن ان پرثواب نہیں ملے گا اور نماز کے عدم قبول کو اس لیے بیان فر مایا کہ جب نماز جواہم عبادت میں سے ہے وہی قبول نہ ہوگی تو پھر دیگر عبادات کیا قبول ہوں گی پھر اربعین کی تخصیص کی وجہ یہ ہے کہ تغیرات میں چالیس کے عدد کو خاص دخل ہے کمامر

لحدیتب الله علیه بیعن چوتھی مرتبہ جب وہ شراب پی لے اور توبہ کرے تو اللہ تعالیٰ اس کی توبہ قبول نہیں فرما کیں گے۔اس کا مطلب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ اس کو صحیح توبہ کی توفیق نہیں دیں گے اکثر وبیشتر اللہ تعالیٰ کی عادت اپنے بندوں کے بارے میں یونہی جاری ہے لہٰذا اب فیان تاب کے معنی اد ادالتوبہ کے موں گے۔ یا یہ کہا جائے کہ بطور تشدید و تہدید فرمایا گیا ہے جس کا مطلب یہ ہے کہ جب وہ بار بار اپنی توبہ کو تو ر کہایہ تو گویا اس کو اللہ کے علم کی پرواہ نہیں ہے تو اس کی توبہ توبہ نصوح نہیں جس پر رحمت کا ملہ مرتبہ ہو بایں ہمداگر توبہ کی حقیقت بندے کی جانب سے پائی جائے گی تو اللہ تعالیٰ اپنے نصل سے ضرور قبول فرما کیں گئے کیونکہ وعدہ ہے کہ اگر کوئی سر مرتبہ بھی ایک دن میں گناہ کرکے استغفار کرتے تو اللہ تعالیٰ اپنے نصل سے ضرور قبول فرما کیں گئی کوئکہ وعدہ ہے کہ اگر

کہاروی ابوبکر الصدیق مااصر من استغفر وان عادفی الیومر سبعین مرقد (رواہ ابوداؤ والتر ذی) اعتسراض: که کفار کی توبہ قبول ہوجاتی ہے جبکہ اس کا حال اس مؤمن شارب خرسے بدتر ہے پھراس مومن کی توبہ کیوں نہیں قبول ہوتی ؟

جواب: اس لیے کہ کافر تو نعمت اسلام سے جاہل ہے اور حقیقت کونہیں پہنچا نتا اس لیے اس پر اتن ناراضگی نہیں مگریہ خص محرات شرعیہ کو پہچا نتا ہے اس لیے اس پر ناراضگی زائد ہوگی جیسا مرتد اور ذمی کا معالمہ ہے کہ مرتد واجب القتل ہے اس لیے وہ نعمت اسلام کو پا چکا تھا اور اس نے اس کی قدر نہیں کی اور اہل ذمی کوتل نہیں کیا جائے گا۔ اس لیے اس کونعمت اسلام معلوم ہی نہیں۔

#### بَابُ مَاجَآءَ كُلُّ مُسْكِرِ حَرَامٌ

### باب۲: ہرنشہ آور چیز حرام ہے

(١٤٨٦) أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ سُئِلَ عَنِ الْبَتْعِ فَقَالَ كُلُّ شَرَابٍ أَسُكَّرَ فَهُوَ حَرَاهُ.

ترکنجیکی: حضرت عائشصدیقد و النها بیان کرتی ہیں، نبی اکرم مَطِلَقَعَةً ہے" بتع " (نامی شراب ) کے بارے میں دریافت کیا گیا، تو آپ مَطِلْفَيَّةً نے فرمایا: ہروہ مشروب جونشہ پیدا کرے وہ حرام ہے۔

(١٤٨٤) كُلُّ مُسْكِرِ حَرَامٌ.

تَوْجِيكُنُهِ: حضرت ابن عمر فالليء بيان كرتے ہيں، ميں نے نبي اكرم مَطَلْظَيَّةً كويدارشاد فرماتے ہوئے سنا ہے۔ ہرنشہ آور چيزحرام ہے۔

(١٧٨٧) وَقَلُرُوى عَنَ أَبِى سَلَمَةَ عَنَ أَبِى هُرَيْرَةً ﴿ عَنِ النَّبِي ﷺ نَحْوَةُ وَكِلاَهُمَا صَعِيْحٌ وَرَوٰى غَيْرُ وَاحِدٍ عَنَ الْحَبِي اللَّهِ عَنَ النَّبِي اللَّهِ عَنَ النَّبِي اللَّهِ عَنَ النَّبِي اللَّهِ عَنَ النَّبِي اللَّهُ عَنِ النَّبِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَنْ النَّهِ اللَّهُ عَنْ النَّهِ اللَّهُ عَنْ النَّبِي اللَّهُ اللَّهُ عَنْ النَّهِ اللَّهُ عَنْ النَّهُ عَنْ النَّبِي اللَّهُ اللَّهُ عَنْ النَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ النَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْكُوا عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللللْهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى الللللْهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى الللللْهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَمُ عَلَى الللللْهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى الللْهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى الللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللْهُ عَلَى الللّهُ عَلَيْهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُوا عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُولُوا عَلَى اللّهُ عَلَيْكُوا عَلَى الللّهُ عَلَيْكُوا عَلَى اللّهُ عَلَيْكُوا عَلَى اللّهُ عَلَمُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَيْكُوا عَلَى الللّهُ عَلَيْكُوا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُوا عَلَمُ عَلَمْ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ

تر توجیخ کئی، او یوں نے اسے محمد بن عمر و را ایوسلمہ خوالئے سے ابوسلمہ خوالئے سے، حصارت ابو ہریرہ میں تو کے حوالے سے، میں اگرم مُؤَلِّنَ کے حوالے سے، حصارت ابن عمر میں تی کے حوالے سے، نبی اکرم مُؤلِّنَ کے حوالے سے، نبی اکرم مُؤلِّنَ کے خوالے سے، خصارت ابن عمر میں تی کی اکرم مُؤلِّنَ کے خوالے سے، نبی اکرم مُؤلِّنَ کے خوالے سے، خصارت ابن عمر میں تی کی اکرم مُؤلِّنَ کے خوالے سے، نبی اکرم مُؤلِّنَ کے خوالے سے، خصارت ابن عمر میں تاہم میں اور ابوسلمہ خوالئے کے خوالے سے، خصارت ابن عمر میں تاہم میں ابو میں ابولی کی ایک میں میں ابولی کی ایک میں ابولی کی کرنے کے خوالے کی کہ خوالے کی خوالے کے خوالے کی خوالے کے خوالے کی خوالے کے خوالے کی خوالے کی خوالے کے خوالے کی خوالے کے خوالے کی خوالے کی خوالے کی خوالے کے خوالے کی خوالے کی خوالے کے خوالے کی خوالے کی خوالے کے خوالے کی خوالے ک

تشرِنیج: ہرنشہ آور چیز حرام ہے: حضورا کرم مُطِّنْ ﷺ سے شہر اب بِنتع "کے حکم کے بارے میں پوچھا گیا کہ وہ حلال ہے یا حرام؟ آپ مُطِّنْظُ ﷺ نے ایک اصولی حکم بیان فرمایا کہ ہروہ شراب جونشہ آور ہووہ حرام ہے" بِنتع "س شراب کو کہا جاتا ہے جوشہد سے بنائی جاتی ہو،اس کارواج زیادہ تر ملک یمن میں ہوتا ہے۔

سے روایات جمہور کے دلائل ہیں ،جن سے وہ سے تابت کرتے ہیں کہ جو بھی نشر آور چیز ہو،وہ شراب ہے لہذا اس کا قلیل وکشر استعال حرام ہے جب کہ حفظہ ہے ہیں کہ ان احادیث ہیں ہر نشر آور چیز کا تھم بیان کیا گیا ہے کہ وہ حرام ہے،ان میں ان کاخمر یعنی شراب ہونا بیان کرنا مقصود نہیں ہے،الہذا ہروہ چیز جو نشر آور ہو،خواہ وہ شراب ہویا افیون اور چرس ہوشر عا ان کا استعال حرام ہو اور شراب کے علاوہ دیگر مشر وہات کی وہ قلیل مقدار جو نشر آور نہ ہو،اس کا استعال جا کر ہو وہ کل مسکو حرام میں داخل نہیں ہے۔ فراب کے علاوہ دیگر مشر وہات کی وہ قلیل مقدار جو نشر آور نہ ہو،اس کا استعال جا کر جو ہو کی میں لہذا کہ نبیذ تو ہر فراب کے علاوہ دیگر مشر وہات کی وہ قلیل مقدار جو سر پیدا کرے تو حرام ہے،اگر وہ سکر پیدا نہیں کرتی اور عبادت پر طرح کی جا کرنے خواہ وہ شہد کی ہویا اور کسی چیز کی مگر جب وہ سکر پیدا کرے تو حرام ہے،اگر وہ سکر پیدا نہیں کرتی اور عبادت پر تقویت حاصل کرنے کے لیے پی جائے تو پھر جا کرنے ہے گئی اگر تھوڑی مقدار سے بھی سکر پیدا ہوجائے تو وہ تھوڑی بھی حرام ہوجائے گ

#### بَابُ مَاجَاءَ مَا اَسْكَرَكِتِيْرُهُ فَقَلِيْلُهُ حَرَامٌ

باب سا:جس چیز کی زیادہ مقدار نشه آور ہواس کا قلیل بھی حرام ہے

(١٧٨٨) مَا أَسُكُرَ كَثِيْرُهُ فَقَلِيْلُهُ حَرَامٌ.

تریخ پی بنا در مقدار بن عبدالله منافئ بیان کرتے ہیں، نبی اکرم مَلِقَظَةً نے ارشاد فرمایا ہے۔جس چیز کی زیادہ مقدار نشہ پیدا کرے اس کی تھوڑی مقدار بھی حرام ہے۔

(١٤٨٩) كُلُّ مُسْكِرٍ حَرَامٌ مَا أَسُكُر الفرقَ مِنْهُ فَمِلْقُ الْكَفِّ مِنْهُ حَرَامٌ.

تركيجيكنجا: حضرت قاسم بن محمد وليطين سيده عا كشه صديقه والنينا كابيه بيان قل كرتے ہيں، نبي اكرم مُؤلفَظَةً في ارشاد فرمايا ہے۔ ہرنشه آور

چرجرام ہے،جس چرکاایک برابرتن نشہ پیدا کرے اس کاایک چلوبھی حرام ہے۔

لعسات: فرَق بفتح الراء وسكونها ايها بيانة جس ميس سوله رطل آجائے اور بعض فرماتے ہيں كه يه معنی فتح الراء ہيں اور اگر فرق بسكون الراء پڑھا جائے تو اتنا بڑا برتن جس میں ایک سوہیں رطل آ جائیں۔ ابن قتیبہ کہتے ہیں کہ فرق وہ برتن جس میں اٹھائیس رطل یانی آ جائے۔ حسوة بضم الحاء وسکون السین ۔ ایک مٹی اور ایک چلو کو کہتے ہیں۔ علامہ طبی راتی کیتے ہیں کہ لفظ فیرق، ملاء الکف ے مراد تکثیر و تقلیل ہے تحدید نہیں۔جس چیز کی کثیر مقدار نشہ آور ہواس کی قلیل مقدار کا استعال بھی حرام ہے۔

م**زا ہب فقہاء: (**۱) جمہور کے نز دیک شراب اور دیگر تمام نشه آ ورمشر دبات کا استعال حرام ہے خواہ ان کی مقدار نشه آور ہویا نه ہووہ کثیر ہوں باقلیل یہ

(۲) حفیہ یہ کہتے ہیں کہ اگرنشہ آور چیز شراب ہوتو اس کا قلیل وکثیرعلی الاطلاق حرام ہے، کیونکہ پینجس العین ہے اور شراب کے علاوہ دیگرمشروبات کی غیرنشہ آورقلیل مقدار کی حرمت اس بنیاد پرہے کہ قلیل مقدار کا استعمال کثیر کو استعمال کرنے کا سبب بنیا ہے ، یا اس کی حرمت کا حکم اس وقت ہے جب اسے لہولعب اور نا جائز مقصد کے لیے استعال کیا جائے لیکن اگر اس غیرنشہ آور قلیل مقدار کو اس لیے پیاجائے تا کہاں سے عبادات میں طاقت حاصل ہوتو امام ابوحنیفہ رایٹیلڈ اور امام ابو یوسف رایٹیلڈ کے نز دیک پیجائز ہے۔ حب مهور كااستدلال: ندكوره باب كى تمام روايات سے جمهور اس بات پر استدلال كرتے بيں كه شراب اور ديگر تمام نشه آور · شروبات کا استعال حرام ہے ،خواہ ان کی مقدار نشہ آور ہو یا نہ ہو وہ کثیر ہوں یا قلیل کیونکہ نبی کریم میر انتقاقیم نے فرمایا کہ جس چیز کی زیادہ مقدارنشہ آور ہوتواس کی قلیل مقدار کو استعال کرنا بھی حرام ہے۔

اور باب کی دوسری روایت میں فرمایا کہ ہرنشہ آور چیزحرام ہے،اورجس چیز کا''فرق'' نشہ آور ہوتواس کا چلومجی حرام ہاس مير "فرق" سے كثرت اور ل الكف" سے قلت كى طرف اشارہ ہے كہ جس چيز كى كثير مقدار نشه آور ہوتو اس كى تھوڑى مقدار كوجى استعال کرنا جائز نہیں ہے۔

اس روايت مين تو "ملء الكف منه حرام" كالفاظ بين ، جبكه محد بن بشاريا عبدالله بن معاويه عُيَسَيًّا كم لين مين اس كى بجائے، الحسوة منه حرامر كے كلمات بيں بيصرف الفاظ كافرق ب،ورندمفہوم دونوں كاايك بى ب\_

حنف کا استدلال: حضرت عبدالله بن عمر مناتن کی حدیث اور صحابه کرام من کناتی کی آثار سے ہے۔ حضرت عبدالله بن عمر تنافین کی روایت طحاوی میں ہے نبی کریم مَظَافِیكَةً كے پاس نبیذ لائی گئی ،آپ نے اسے سونگھا ،اس كاشد بداور كاڑا ہونا آپ كونا گوار ہوا اس کی شدت کوختم کرنے کے لیے آپ نے پانی منگوا کراس میں ملایا اور پھراہے پی لیا۔

حضرت عمر فاروق ٹڑاٹنو سخت قسم کی نبیذ پیا کرتے تھے اور فر ماتے ہم اُونٹ نحر ( ذرج ) کرتے ہیں (اس لیے اس طرح کا نبیذ جين استعال كرنا پرتا ہے، تاكه بيكام آساني سے ہوسكے)\_

حضرت عسلی مزانونہ نے کچھلوگوں کی دعوت کی اور اس میں انہیں نبیز بلائی گئی لیکن بعض لوگوں نے اسے اس انداز ہے پیا کہ انبیں اس سے نشہ ہوگیا ،اس پرحضرت علی مٹالٹور نے انہیں حدلگائی ،ان لوگوں نے کہا کہ آپ ہی نے تو پلائی ہے پھراس پر حد بھی لگا رہے ہیں،حضرت علی ہو تائی نے فرمایا میں ای نشد کی وجہ سے حدلگار ہا ہوں۔

ان تمام روایات اور آثار سے بیہ بات ثابت ہوتی ہے کہ شراب کے علاوہ دیگر شرابوں کی غیر نشہ آور مقدار کا استعال اگر عبادات میں طاقت کی نیت سے ہوتو جائز ہے، کیونکہ اگر بیہ چیز حرام ہوتی تو بڑے بڑے جلیل القدر صحابہ کرام ہوتائی استعال نہ کرتے اور نہ پینے ور نہ تو صحابہ مخالفت کو فاسق قرار دینالازم آتا ہے جو کی طرح درست نہیں اس کا استعال جائز تھا جب ہی صحابہ مخالفت کے اسے استعال کیا ہے۔ (۱) بذل المجہود، کتاب الاشربة: ۱۲،۱۲،۱۲،۱۲،۱۵۔ الکوکب الدری ۳،۳۔ حنفیہ کی طرف سے جمہور کے دلائل کا جواب کتاب الاشربہ کے پہلے باب میں گزر چکا ہے۔

#### بَابُ مَاجَآءَ فِئُ نَبِيْذِ الْجَرِّ

## باب ہم: باب مشکول میں نبیذ بنانے کے (حکم کے) بارے میں ہے

(١٤٩٠) نَهٰى رَسُولُ اللهِ ﷺ عَنْ نَبِينِ الْجَرِّ فَقَالَ نَعَمْ فَقَالَ طَاؤُسٌ وَاللَّهِ إِنِّى سَمِعْتُهُ مِنْهُ.

ترکیجینب، طاوس بیان کرتے ہیں، ایک مخص حضرت ابن عمر و اللہ ایک اور اس نے دریافت کیا۔ کیا نبی اکرم مُؤَلِّ اِنْ مِنْ کی نبی نبی نبیذ ہے منع کیا ہے؟ انہوں نے جواب دیا۔ جی ہاں! طاوس بیان کرتے ہیں۔اللہ تعالی کی قسم! میں نے حضرت ابن عمر والله فی کی زبانی بیبات سی ہے۔

تشرنیج: نبسید: انگور یا تھجور کو چند دن یا کچھ وقت کے لیے پانی میں رکھا جائے جس سے اس پانی میں مٹھاس یا کٹھاس پیدا ہو جائے خواہ وہ نشہ آور ہو یا نہ ہوتو اس کو نبیذ کہا جا تا ہے ،الجتر پہ جو قاکی جمع ہے: ہروہ چیز جومٹی سے بنائی جائے جیسے منکے وغیرہ۔ حدیث میں ''جز''سے ایسے منکے اور مٹی کے برتن مراد ہیں جن پرروغن یا تارکول لگا کران کے مسام بند کر لیے جا کیں تا کہ انگور یا تھجور کے انڑات جلد ہی اس نبیذ میں ظاہر ہو جا کیں

## مكول مين نبيذ بناف كاحكم:

حدیث باب میں حضرت عبداللہ بن عمر تا اُنٹی فرماتے ہیں کہ نبی کریم مِلِنْظَیْکَا نے منکوں میں نبیذ بنانے سے منع فرمایا ہے اور سلیمان تیمی راتی فل ماتے ہیں کہ طاؤس راتی فل فرماتے ہیں کہ میں نے بیر حدیث واقعی حضرت عبداللہ بن عمر رہائی سے سی ہے گویا بیر حدیث مرفوع ہے ،اس میں کوئی انقطاع نہیں ہے۔

فراجب: (۱) اس حدیث کی روشنی میں حضرت امام احمد اور امام مالک بیکتیا فرماتے ہیں کہ منکوں میں حدثم اور دباء وغیرہ میں نبیذ بنانے کی ممانعت کا حکم اب بھی باقی ہے ، یہ منسوخ نہیں۔ چنا نچہ حضرت عبداللہ بن عمر اور عبداللہ بن عباس والیا کا بھی یہی مؤقف تھا کہ ان برتنوں میں نبیذ بنانا ممنوع ہے کیونکہ انہوں نے حضور اکرم مِرَافِظَیَا کَمَ کَ وَفَات کے بعد میے حرمت بیان کی ہے اور ننجی کا ذکر نہیں کیا۔

(۲) جمہور سے کہتے ہیں کہ منکوں اور حکتم وغیرہ میں نبیذ بنانے کی ممانعت کا حکم ابتداء میں تھا بعد میں منسوخ ہو گیا تھا امام تریزی پڑتیائے نے دوبابوں کے بعد ایک منتقل باب قائم کیا ہے جس میں وہ احادیث ذکر کی ہیں جن میں ان برتنوں میں نبیذ بنانے کی اجازت دی

گئی ہے بیاحادیث مالکیدوغیرہ کےخلاف ججت ہیں۔

(بذل المجهود، كتاب الاشربة ، باب في الادعية ٢٦،١٦)

### بَابُ مَاجَآءَ فِي كَرَاهِيَةِ أَنْ يُنْبَذَ فِي الدُّبَاءِ وَالنَّقِيْرِ وَالْحَنْتَمِ

## باب ۵: دباء، نقير اور صنتم مين نبيذ بنانا مكروه ب

(١٤٩١) سَأَلُتُ ابْنَ عُمَرَ عَنَّا نَهٰى عَنْهُ رَسُولُ اللهِ ﷺ مِنَ الْاَوْعِيَةِ وَاَخْبِرُنَاهُ بِلُغَتِكُمُ وَفَسِّرُ هُلَنَا بِلُغَتِنَا قَالَ نَهٰى رَسُولُ اللهِﷺ عَنِ الْحَنْتَمَةِ وَهِى الْجَرَّةُ وَنَهٰى عَنِ اللَّبَّآءِ وَهِى الْقَرَعَةُ وَنَهٰى عَنِ النَّقِيْرِ وَهِى اَصُلُ النَّخُلِ يُنْقَرُ نَقُرًا اَوْيُنْسَجُ نَسْجًا وَنَهٰى عَنِ الْهُزَقَّتِ وَهُوَ الْهُقَيَّرُ وَامْرَانُ يُنْتَبَذَ فِي الْاَسْقِيَةِ.

تو پی کہاں عمرہ بیان کرتے ہیں، میں نے زاذان کو یہ بیان کرتے ہوئے سناہے، میں نے حضرت ابن عمر مخافی ہے اس بارے میں دریافت کیا۔ جن برتنوں میں نبی اکرم مُطَّنِظُ کَا جَن بنیز تیار کرنے سے منع کیا ہے، میں نے کہا۔ آپ ہمیں اپنی زبان میں ان کے الفاظ بتا کیں اور ہماری زبان میں اس کی وضاحت کریں تو انہوں نے بتایا۔ نبی اکرم مُطِّنظُ کِیَا ہے۔ یہ منظے کو سے منع کیا ہے۔ یہ منظے کو سے ہیں اور آپ مِطْنظِ کِیْمَ نے دباء سے منع کیا ہے۔ یہ کی وکہتے ہیں اور آپ نے نقیر سے منع کیا ہے۔ یہ کھور کی جڑکو کہتے ہیں جس میں

سوراخ كرليا جائے يا اس كوبن ديا جائے اور آپ نے "مزفت" سے منع كيا ہے اور اس سے مراد رال كا روغى برتن ہے۔ نبي اكرم مَرْاَشْظَيَّةَ نے مشکیزوں میں نبیز تیار کرنے کی ہدایت کی ہے۔

ان برتنوں کے استعمال کا شرعی تھم؟ (۱) حب مہور کے نز دیک اب ان ظروف کے استعمال کی اجازت ہے۔

- (۲) امام مالک واحمد مِیسَدیا ان ظروف کے استعال کرنے کی ممانعت نقل فرمائی ہے حضرات جمہور کا متدل آنے والے باپ کی روایات ہیں جو نسخ پر دلالت کرتی ہیں اور جن روایات مین ان ظروف کے استعمال کی ممانعت ہے وہ منسوخ ہوں گی۔ کہا میر تفصيله ان برتول كي اولاممانعت كيول هي؟ .
- مث کول میں نبسید بنانے کی ممانعت کی وجوہ: (۱) کددراصل یہ چاروں برتن شراب بنانے کے لیے محصوص تھے۔ لہذا جب مین اچھی طرح جم جائے اور ان برتنوں کو دیکھ کرشراب یا دنہ آئے
- (۲) شریعت میں جب کسی چیز کوحرام قرار دیا جائے تو ابتداء میں اس میں خوب مبالغہ اور شخی سے کام لیا جاتا ہے تا کہ لوگ اس کام سے باز آ جائیں ، پھر جب لوگ اسے چھوڑ دیں اور مقصود حاصل ہوجائے تو شخی ختم ہوجاتی ہے ،ایسے ہی شراب کی حرمت کا معاملہ ہے کہ حرمت شراب کے ساتھ ان برتنوں کو بھی استعال کرنے سے منع کردیا گیا تا کہ شراب کی حرمت وقباحت ہر لحاظ سے ان کے ذہنوں میں بیٹھ جائے اس کے بغدان برتنوں کے استعال کی پھراجازت دے دی گئی۔مرقاۃ المفاتیح بکتاب الایمان ،الفصل کے دلوں میں نفرت پیدا ہو چکی ہےتو پھراس بختی کوختم فرمادیا تھا ای طرح یہاں جب شراب سے منع فرمایا تو ساتھ ہی بختی کرنے کے لیے ان برتنوں سے بھی منع فرمادیا جن میں شراب بنائی جاتی تھی اور پھراس بارے میں رخصت بیان فرمادی جیسا کہ آنے والے باب کی روایت اس پر دلالت کرتی ہے۔
- (٣) اس بارے میں یہ بیان کیا گیا کہ چونکہ ان برتنوں میں نبیذ جلد ہی نشه آور والی ہوجاتی تھی تو کہیں ایسا نہ ہو کہ کوئی بطور غفلت میہ سوچتے ہوئے کہ ابھی نبیذ ہی ہے اور اس کو پی لے جس سے نشہ بیدا ہوجائے لہٰذا ازراہ احتیاط آپ مَرْالْفَيْحَةِ نے ان برتنوں کے استعال سے بھی منع فرمادیا تھالیکن اس کے بعد پھرآ پ مُلِّنْ ﷺ نے اجازت دے دی اور یہ ممانعت منسوخ ہوگئ چنانچہ آنے والا باب سخ پرصراحتاً ولالت کرتا ہے۔
- (۴) کمان برتنوں میں کچھنہ کچھ شراب کا اثر تھا کیونکہ ان میں شراب بنائی جاتی تھی پھرایک عرصے کے بعد جب بیا ازختم ہو گیا تو نبی كريم مُطِّلْتُكُوَّةً نے ان كے استعال كى اجازت ديدى۔
- (۵) علامہ نو دی رہا ٹیکٹ فرماتے ہیں کہ شراب کی حرمت کے ساتھ ان برتنوں کا استعال بھی ممنوع قرار دیا گیا تا کہ دلوں میں شراب کی حرمت راسخ ہوجائے پھر جب اس کی حرمت ان کے دل وجان میں اس کی حرمت بیٹھ گئ تو پھریے ممانعت ختم کر دی گئی۔

(شرح مسلم للنووي كثاب الاشربة ، باب النهي عن الانتباد عن المزفت)

لغات: اوعية جمع وعاء بمنى برتن الحنتمة بالحاء المهملة المفتوحة ثمر نون ساكنة ثمر تاء مفتوحه ثمر

دوسسراقول: یہ ہے کہ اس کا صحیح ضبط بالحاء المہملہ ہے اور جیم منقوط غلط ہے کما قالہ عیاض رائٹی فیرہ۔ نیز علامہ نو وی رائٹی وغیرہ نے فرمایا کہ معظم روایت مسلم وغیرہ یں حاء مہملہ کے ساتھ ہی واقع ہوا ہے اس کے معنی چھیلنا یعنی محجود کی جڑکواندر سے کھود کر برتن بنالیا جائے۔ المهذفت بتشدید الفاء المفتوحہ اسم مفعول ہے تزفیت سے جس کے مرنی ایسا برتن جس پر تارکول پھیرا گیا ہوجس کوعر بی میں مقید کہتے ہیں یہ بھی اسم مفعول ہے قیر سے ماخوذ ہے جس کے معنی تارکول کے آتے ہیں۔

#### بَابُمَاجَاءَ فِي الرُّخُصَةِ أَنْ يُنْتَبَذَ فِي الظُّرُوْفِ

## باب ١٠: برتنول ميں نبيذ تيار كرنے كى جورخصت منقول ہے

(١٤٩٢) إِنِّي كُنْتُ نَهَيْتُكُمُ عَنِ الظُّروفِ وَإِنَّ ظَرْفًا لَا يَحِلُّ شَيْئًا وَلَا يُحَرِّمُهُ وَكُلُّ مُسْكِرٍ حَرَّاهُ.

تُونِجْ کِنَّهُ: سلیمان بن بریدہ اپنے والد کا یہ بیان نقل کرتے ہیں، نبی اکرم مِطَّلِظَیَّۃ نے ارشاد فرمایا ہے۔ میں نے تمہیں (مخصوص) برتن استعمال کرنے سے منع کیا تھا برتن کسی بھی چیز کوحرام یا حلال نہیں کرتے ہیں البتہ ہرنشہ دینے والی چیز حرام ہے۔

(١٤٩٣) نَهٰى رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ عَنِ الظُّرُوفِ فَشَكَتْ اِلَيْهِ الْإِنْصَارُ فَقَالُوا لَيْسَ لَنَا وِعَاءُ قَالَ فَلَا إِذَنَ

تَرْبَخِهَنَّهُ: حضرت جابر بن عبدالله والمَّنَ بيان كرتے ہيں، نبي اكرم مَلِّنْظِيَّةً نے برتنوں كے استعال مے منع كيا، تو انسار نے آپ كی خدمت ميں شكايت كی اور عرض كی، ہمارے پاس اضافی برتن نہيں ہوتے تو نبي اكرم مِلِّنْظِیَّةً نے فرما يا۔ اس ميں كوئی حرج نہيں ہے۔ تشریفے: فلااذًا، بيشرط جزاہے اصل عبارت يوں ہے:

اذا كان لابد لكمر منها فلا نهى عنها. جب ان برتنول كيسواكوني چاره نبيل تو پهريه ممانعت نبيل \_

ندکورہ برتوں میں نبیذ بنانا جائز ہے، حرمت شراب کے ساتھ ان برتوں کا استعال بھی ممنوع قرار دیا گیا تھا امام ترذی پراٹیائے نے گذشتہ دوبابوں میں اس کی ممانعت پر مشتمل احادیث ذکر کیں ہیں جن کی تفصیل بحث پہلے گزر چکی ہیں بعد میں بیرممانعت منسوخ ہوگی تھی چنا نچداس باب میں وہ احادیث ذکر کی ہیں جن میں ان برتوں کے استعال کی اجازت دی گئی ہے ، نی کریم مِراَنظَ نَظِیَّا نِے فرمایا میں نے ان برتوں کے استعال کے استعال سے تمہیں منع کیا تھالیکن چونکہ برتن نہ توکسی چیز کو حلال کرسکتے ہیں اور نہ ترام اس لیے میں اب ممانعت منسوخ

کرتا ہوں اور ان کے استعمال کی اجازت دیتا ہوں البتہ وہ مشروب جس سے نشہ پیدا ہوجائے اسے بینا حرام ہے اس حدیث سے معلوم ہوا کہ بیرممانعت ان برتنوں کی وجہ سے نہیں تھی بلکہ حرمت شراب کی وجہ سے تھی جب بیرحرمت لوگوں کے دلوں میں راتخ ہوگئی تو پھر بہ نہی منسوخ ہوگئی ،

باب کی دوسری حدیث میں ہے کہ حضورا کرم مَرَّاتُنگِیَّۃ نے ان برتنوں سے منع فر مایا ہے اس پر حضرات انصار نے کہا کہ ان برتنوں ك سواكوئي چاره نهين تب آپ مَرِ النَّيْ الْحَرْماياكم بهراس صورت مين ممانعت نهين به استعال كرسكته مو فاعْك: علامه مینی رایشید فرماتے ہیں كەممانعت كاحكم ان برتنوں كی ضرورت نه ہونے كی صورت پرتھا جب لوگوں كی ضرورت ظاہر ہوئی تو حضور اكرم مَالِنْفَيْكَةً في الن كاستعال كو برقر ارركها\_ (عمدة القارى كتاب الاشربة ،باب ترخيص النبي عظية في الاوعية ٢١،١٧٨) فاعد: حافظ ابن حجر النيلة فرمات بين كه احمالات كي باجود اس حديث سے بيدات دلال كرنا كه حضور مَلِّنْ فَيَعَمَّ صرف اپنے اجتهاد سى بى فيطي فرماتے تھے ، درست نہيں ہے۔ (فتح البارى كتاب الا شربة ، باب تر خيص النبي علي في الاوعية )

### هَاجَاَّءَفِيالَإِنْتِبَاذِفِيالسِّقَاءِ

## باب ے:مشکیزوں میں نبیذ تیار کرنے کے بارے میں جو کچھ منقول ہے

(١٤٩٣) كُنَّا نَنْبِنُ لِرَسُولِ اللهِ عَلِي فِي سِقَاءِ تُوكًا فِي آعُلَا لا لَهْ عَزُلا ءُ نَنْبِنَ لا عُلَو اللهِ عَلَى إِنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلْمُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَ ويَشْرِبُهُ غُلُوَةً.

تَرُجَجْهَا بَهِان بقرى رَايِّتُهُ ابن والده كحوالے سے، سيره عائشه صديقه والنه کا به بيان نقل كرتے ہيں۔ ہم لوگ نبي اكرم مَالِّفَيَّةُ کے لئے مشکیزوں میں نبیذ تیار کیا کرتے تھے جس کا اوپر والا منہ بند کر دیا جاتا تھا اس کا پنچے سے ایک منہ موجود ہوتا تھا۔ ہم آپ مَا اَسْتَكُنَامَ کے لئے مبح کے وقت نبیذ تیار کرتے تھے جے آپ مِنْ النَّيْجَ شام کے وقت پی لیتے تھے اور ہم آپ مِنْ النَّيَجَ کے لئے شام کے وقت نبیذ تياركرتے تھے جسے آپ مبج كے وقت في ليتے تھے۔

تشریح: سقاءمثک،مثکیزہ خ اسقیہ اعلاہ ، اس مثک کا اوپر والا دھانہ۔ عَزُ لاء مثکیزہ یا برتن کے اس نچلے سوراخ کو کہا جاتا ہے جس سے پانی نکال کر پیاجاتا ہو۔ نبیز تھجور پانی میں بھگو کر نبیذ بناتے تھے۔حضور اکرم مُرافِظَةَ کے لیے نبیذ بنانے کا ذکر اس حدیث میں حضور اکرم مَرْافِظَیَّةً کے لیے نبیذ بنانے کا ذکر ہے کہ آپ مِرافِظیَّةً کے لیے مشکیزہ میں نبیذ بنائی جاتی تھی ،جس کے دو دھانے تھے،ایک اوپراورایک پنچے،اوپر کامنہ ڈوری وغیرہ سے ہند کردیا جاتا تھا،اور پنچ کے دھانے سے نبیذ نکال کرپی جاتی تھی،اس سے معلوم ہوا کہ شکیزے میں نبیذ بنانا جائز ہے۔

**اعت راض:** روایت الباب سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ مِئاﷺ شام کی نبیز صبح اور صبح کی شام کو پی لیتے ہتے اس سے زائد نہیں روکتے تھے،حالانکہ ابن عباس مخاشمۂ کی روایت جس کی تخریج ابو داؤد واٹیمیڈ مسلم نسائی اور ابن ماجہ ریاٹیمیڈ نے کی ہے اس سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ سُلِطَنِیکَا مَشکیزہ کی نبیز کو تین دن تک نوش فرماتے تھے، اور تیسرے دن کی شام کونوش فرما کر بچی ہوئی کو پھینک دیتے تھے،

تو دونوں روایتوں میں تعارض ہے؟

**جواب:** حضرت عائشہ خالفیٰ کی روایت میں اس دن پینے کا ذکر ہے اس سے اگلے دن اور تیسر سے دن پینے کی نفی لا زم نہیں آتی۔ **دوسرا جواب:** یہ ہے کہ ابن عباس خالفۂ کی روایت کامحمل وہ زمانہ ہے جس میں تین دن تک کوئی تغیر نہ ہوتا تھا کہ موسم ٹھنڈا ہوتا اور عاکشہ خالفۂ کی روایت کامحمل گرمی کا زمانہ ہے کہ اس میں فساد وسکر جلدی ہوجا تا ہے۔

تیسرا جواب: بید دیا ہے کہ عائشہ ٹائٹیا کی روایت کامحمل قلیل نبیذ ہے جو ایک ہی دفعہ میں ختم ہوجاتی تھی ،اور ابن عباس ٹائٹیا کی روایت کامحمل وہ صورت ہے جب کہوہ زیادہ مقدار میں بنائی جاتی تھی۔

## بَابُهَاجَآءَفِىالُحُبُوْبِالَّتِىٰ يُتَّخَذُهِنُهَاالُخَمُرُ

## باب ٨: وه دانے جن كے ذريعے شراب تيار كى جاتى ہے، اس كے بارے ميں

(١٤٩٥) إنَّ مِنَ الْحِنْطَةِ خَمْرًا ومَنِ الشَّعِيْرِ خَمْرًا ومِنِ التَّهْرِ خَمْرًا ومِنَ الزَّبِيْبِ خَمْرًا ومِنَ الْعَسُلِ خَمْرًا.

ترکیجی آب: حضرت نعمان بن بشیر منافقهٔ بیان کرتے ہیں، نبی اکرم مُطَلِّقَتِیَمَ نے ارشاد فرمایا ہے۔ گندم سے شراب بنائی جاتی ہے جو سے شراب بنائی جاتی ہے، تھجور سے شراب بنائی جاتی ہے اور شہد سے شراب بنائی جاتی ہے۔

(١٤٩٢) إنَّ مِنَ الْحِنْطَةِ خَمْرًا فَلْ كُوهِ فَا الحديث.

تو توجیج کئی: یہی روایت ایک اور سند کے ہمراہ حضرت ابن عمر ٹٹاٹٹنا کے حوالے ہے، حضرت عمر ٹٹاٹٹنا سے منقول ہے۔ گندم سے شراب بنائی جاتی ہے۔اس کے بعد حسب سابق حدیث ہے۔

تركيبيتنى: حضرت ابن عمر وليني حضرت عمر بن خطاب وليني كحوالي سفل كرتے ہيں - گندم سے شراب بنائي جاتی ہے-

(١٤٩٢) ٱلْخَهْرُ مِنْ هَاتِيْنِ الشَّجْرَ تَيْنِ ٱلنَّخْلَةُ وَالْعِنَبَةُ.

ترکنچپئنہ: حضرت ابو ہریرہ نڑٹنئہ بیان کرتے ہیں، نبی اکرم مُلِّنْظِیَّۃ نے ارشاد فر مایا ہے۔شراب ان دو درختوں سے بنائی جاتی ہے تھجور اور انگور۔

تشرِنيح: الحبوب: حب كى جمع ہے: دانه، فيح، يهال وہ چيزيں مراد ہيں جن سے شراب بنائی جاتی ہے۔

فراب فقباء: حقيقت خرك بارك بين اختلاف ب:

(۱) ائمہ ثلاثہ اور جمہور کے ہاں ہر مسکر پرخمر کا اطلاق ہوتا ہے ،اور جس طرح انگور کے کچے پانی سے خمر بنتی ہے،ای طرح دیگر اشیاء گیہوں ،جو وغیرہ چیزوں سے بھی خمر بنتی ہے۔ان حضرات کے یہاں مذکورہ اشیاء سے بنائی گئی خمر کو حقیقة وشرعاً خمر کہا جاتا ہے لہذا ،ان کا قلیل اور کثیر استعال مطلقاً حرام ہے،ان کے پینے والے پر حد جاری ہوگی ،شراب کی طرح ہر نشہ آور مشروب ناپاک ہے اور اس کی خرید وفروخت بھی جائز نہیں۔ (۲) احناف که در حقیقت خمرانگور کے کیچے یانی ہی ہے بنائی جاتی ہے ،اس کے علاوہ دیگر اشیاء سے بنی ہوئی مسکرات کوشرعاً وعرفا خمر نہیں کہا جائے گا، ہاں البتہ اگران پہلوں سے بنی ہوئی دیگرمشر وبات حدسکر کو پہنچ جا نمیں تو ان کوخر کا تھم دے دیا جائے گا۔ امام ابوحنیفه اورامام ابوسف مِیسَینا کے نز دیک اس میں تفصیل ہے۔ وہ فرماتے ہیں ، کہ اشربہ کی تین قسمیں ہیں:

قتم ا**دّل:**خمر یعنی شراب، بیدانگور کا کچاشیره ہوتا ہے، جب زیادہ رکھنے یا ابالنے کی وجہ سے اس میں شدت آ جائے ،وہ ابلنے لگے اور جھاگ بھینکنے لگے، (امام ابو پوسف اور امام محمد مُرْسَلَيْهِ حجھاگ پيدا ہونے کی شرطنہیں لگاتے )اس کا حکم یہ ہے کہ اس کا قلیل وکثیر استعال مطلقاً حرام ہے، پینے والے پر حد جاری کی جائے گی۔اگر چہ اس نے ایک قطرہ پیا ہو ینجس العین ہے،اس کی خرید وفرخت بھی جائز نہیں ،اوراس کوحلال سجھنے والا کا فرہے۔

قتم دوم: اس میں تین قتم کے اشربہ ہیں: (۱) طلاء: یہ انگور کا شیرہ ہے جب اے اتنا پکایا جائے کہ وہ دو تہائی ہے کم ختم ہوجائے۔(۲) نقیع التمو: کھورکا کپاشرہاہے "سکو" بھی کہاجاتا ہے۔(۳) نقیع الزبیب اس پانی کو کہتے ہیں جس میں تحشش ڈال دی جائے اور زیادہ دیررہنے کی وجہ سے اس میں شدت اور ابال پیدا ہوجائے ۔ان تینوں قسموں کا حکم یہ ہے کہ یہ بھی شراب کے تھم میں ہیں، نجس ہیں اور ان کا قلیل وکثیر استعال حرام ہے، البته ان کے پینے والے پر امام ابو حنیفہ اور امام ابو یوسف میسینیا کے نز دیک نشرآ ورمقدار پینے کے بعد حد جاری کی جائے گی ،اس کے بغیرنہیں ، کیونگہان اشر بہ کا بخمر یعنی شراب ہونا قطعی نہیں مجھن ظنی ہے اور حد چونکہ شبہ کی وجہ سے ساقط ہوجاتی ہے،اس لیے جب تک نشہ مقدار نہ ہیے اس وقت تک حد جاری نہیں ہوگی ان اشر بہ کو حلال سجھنے والا کا فرنہیں ہوگا جب کہ شراب کوحلال سجھنے والا کا فرہے۔

## مشروبات کی خرید و فروخت جائز ہے:

ا مام الوحنيف رايني كان تيزل مشروبات كي خريد وفروخت جائز ہے جبكه صاحبين يعني امام ابو يوسف اور امام محمد عشام نز دیک جائز نہیں۔

م المرام على المرام المرام المراء على المراء الما المراء المراء المراه المراه المراه المراه المراء تشمش کی نبیذ اسے تھوڑا سا پکالیا گیا ہویا انگور کا شیرہ جسے اس قدر پکالیا جائے کہ اس کے دو حصے خشک ہوجا نمیں اور ایک حصہ باتی رہ جائے ،جس طرح شہد، انجیر، گندم ، اور جو وغیرہ کی نبیذ ہے۔

امام ابوحنیفداورامام ابو یوسف مِیسَیّا کے نزدیک ان کی قلیل مقدار کا استعال جونشد آورند ہوجائز ہے بشرطیکہ ان سے عبادات کے لیے طاقت حاصل کرنامقصود ہو،عیش وعشرت اورجنسی طاقت کی غرض سے نہ ہو جبکہ جمہور کے نز دیک بیہ جائز نہیں۔

ا ختلاف كا حاصل: كدامام صاحب اورجمهور كے درميان دو چيزوں ميں اختلاف ہے ايك اشربه ثلاثه يعنى طلاء ،نقيع التهو، نقیع الزبیب میں امام صاحب کے زدیک میخرتو ہیں لیکن ان کاخمر (یعنی شراب) ہوناظنی ہے قطعی نہیں ،لہذا ان کے پینے والے پر حد جاری نہیں کی جائے گی جبکہ جمہور کے نز دیک ان کاخمر ہوناظنی نہیں لہذاان کے نز دیک پینے والے پر حد جاری کی جائے گی۔ **دوسراا ختکاف:** نشراب کی مذکورہ چارقسموں کےعلاوہ دیگرنشہ آورمشروبات کی اس قلیل مقدار کے بارے میں ہے جونشہ آور نہ ہومثلأ نبیز وغیرہ امام صاحب کے نزدیک ان کی غیرنشہ آور قلیل مقدار کے بارے میں جائز ہے،اور جہور کے نزدیک جائز نہیں ، نیز امام

صاحب کے نز دیک بیمشروبات نجس بھی نہیں ہیں۔

امام ابوصنیفہ کے دلائل: (۱) امام ابوصنیفہ والٹیلا کا استدلال لغت سے ہے کہ لغت میں خمر کا اطلاق انگور کے شیرے پر ہوتا ہے، باتی سے سچلوں کے شیرے پر ''خمز'' کا اطلاق لغت میں نہیں ہوتا۔ (لسان العرب ۵۔۳۳۹) اس کی تائید مصنف عبدالرزاق کی روایت سے ہوتی ہے، جس میں نبی کریم مِسَلِ النظی بھٹے نے فرمایا: الخدو من العنب بیروایت اگر چہ حضرت سعید بن مسیب وٹاٹی نے مرسلا نقل کی ہے لیکن اس پر اجماع ہے، کہ ان کی مرسل روایات مقبول ہوتی ہیں۔

- (۲) حضرت عبداللہ بن عمر نوٹیٹن کا اثر ہے: اما الخیمر فحر امر لا سبیل الیہا واما ما سواھا من الا شربة فیل مسکر حرامہ ۔ اس میں شراب اور دیگر مشروبات کے درمیان تھم کے اعتبار سے تفریق کی گئی ہے، اس سے معلوم ہوا کہ تمام نشر آور مشروبات کوخمز نہیں کہاجاتا،۔
- (۳) حضرت عبدالله بن عباس والتي كااثر ہے: حرمت الخبر لعینها، والسكر من كل شير اب تراب كواصل حرام قرار دیا گیاہے، اور دیگر مشروبات میں وہ حرام ہے جونشہ آور ہو، شرح معانی الاثار، كتاب الاشربة ، باب الخمر المحرمة ماهی ۳۵،۲،۲ س
- (۷) حضرت فاروق اعظم مٹائن<sub>ڈ س</sub>ے منقول ہے کہ انہوں نے اس نبیز سے تھوڑا سا چکھا جونشہ آ ورتھی ،اگر قلیل مقدار حرام ہوتی تو وہ کبھی نہ چکھتے ۔
- (۵) حضرت ابوموی اشعری اور حضرت معاذبن جبل رہ النظم کیمن جارہے تھے، حضور اکرم مُطِّلْظُیَّم ہے بوچھا کہ وہاں گندم اور جو کی شراب بنائی جاتی ہے، اس کا کیا تھم ہے؟ آپ مِطِّلْظِیَّم نے فرمایا کہ اشر باولا تسکر ا. وہتم پی سکتے ہولیکن انہیں نشرآ ورنہ بنانا (کیونکہ ان میں جونشرآ ورہوجائے وہ جائز نہیں)۔

امام طحاوی رایشیاد فرماتے ہیں کہ اس حدیث میں شراب کی وہ مقدار جونشد آور ہو،اور وہ مقدار جونشد آور نہ ہو دونوں کے تھم میں فرق کیا گیا ہے،اس سے معلوم ہوا کہ شراب کے علاوہ دیگر شرابوں کی غیرنشد آور مقدار کا استعال درست ہے۔ (شرح معانی الاثار، کتاب الاشربة ،باب ما یحرم من النبیذ ۲،۳۶۰)

(۲) حضرت عبداللہ بن ضخیر را اللہ کی روایت ہے کہ رسول اللہ سِکَ اَشْرِیہ یعنی مشروبات پینے سے منع فرما یا، آپ سے عرض کیا گیا کہ ان بعض کا پینا تو ضروری ہوتا ہے اس پر آپ سِکَلِیْکَا آپ فرمایا تم انہیں اس وقت تک پی سکتے ہو جب تک بیتمہاری عقلوں کو بیوقوف نہ بنادیں یعنی نشر آ ور نہ ہول (اور تمہارے اموال کو ختم نہ کردے۔ (مصنف عبدالرزاق ۲۲۳۹) ان روایات سے ایک بات تو یہ معلوم ہوئی کہ شراب صرف انگور کی ہوتی ہے، اور دوسری یہ کہ شراب کی فرکورہ چار قسمول کے علاوہ باقی مشروبات کی غیرنشر آ ورمقدار کا استعال جائز ہے۔

حب مهور كولال : الم مرتذى والله في البياب ماجاء فى شارب الخمر، بأب ماجاء كل مسكر حرام، بأب ما اسكر كثيرة فقليله حرام بأب ماجاء فى الحبوب التى يتخذ منها الخمر، ان چار ابواب ك تحت جتى روايات ذكر فرما فى بين وه تمام جمهور كردائل بين -

اس طرح اس مفہوم کی روایات حدیث کی دوسری کتابوں میں بھی موجود ہیں چنانچہ امام بخاری ریشید نے کتاب الاشربة

بأب الخمر من العنب، بأب نزل تحريم الخمر باب الخمر من العسل، بأب ما جاء ما خامر العقل ....ان عار ابوب کے تحت جتنی رویات ذکر فرمائی ہیں،وہ تمام جمہور کے دلائل ہیں،ان احادیث کی روشنی میں جمہور کہتے ہیں کہ'' خمز' صرف انگور کے شیرے کا نام نہیں ، بلکہ طلا نقیج الزبیب وغیرہ بھی'' خمر'' ہیں ایسے ہی نشہ آور نبیذ کاقلیل استعال بھی نا جائز ہے۔

حب مبور کے دلائل کا جواب: احناف کہتے ہیں کہ خمر کا اطلاق حقیقة اور لغة انگور کے شیرے پر ہوتا ہے اور باتی مشروبات پر اس کا اطلاق مجازا ہوتا ہے جیسا کہ اس کی تفصیل گزر چکی ہے۔اور مااسکر کثیر د فقلیله حرام "اوراس جیسی روایات سے بیہ ثابت نہیں ہوتا کہ شراب کےعلاوہ دیگرنشہ آ ورمشروبات بھی تمام امور میں''خمز''ہی ہیں،البتہ ان سے زیادہ سے زیادہ یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ باقی نشرآ ورمشروبات شراب کے تھم میں ہیں الہذا شراب کی طرح ان کاقلیل وکثیر استعال حزام ہے تا ہم تمام امور میں ان کا''شراب'' کے حکم میں ہوناان احادیث سے ثابت نہیں ہوتا۔

**احن اف کافتو کی:** بہت سے حفی حضرات نے حرمت کے حق میں جمہور کے مذہب کے مطابق فتو کی دیا ہے کہ ان مشروبات کا قلیل وکثیر استعال مطلقاً حرام ہے لیکن ان کی بیچ اور حد میں امام صاحب کے قول پر فتوی دیا ہے کہ کہ ان کی خرید وفروخت اگر کسی جائز مقصد کے لیے ہوتو بغیر کسی کراہت کے جائز ہے اور ان کے استعال سے حد بھی واجب نہیں ہوگی۔

تحل كاشرى حكم:

عصر حاضر میں الکحل کا استعال بہت عام ہو چکا ہے ، بہت سے دواؤں ،عطر ، رنگوں اور کیم کلز وغیرہ میں اُسے استعال کیا جاتا ہے،اگر واقعی بیانگور یا تھجور سے بنائی گئ ہوتو پھر بیرترام ہے،نجس ہے،اوراس کااستعال بھی جائز نہیں،لیکن اگر انگور اور تھجور کے علاوہ تھی اور چیز سے تیار کی گی ہوجیسا کہ اس زمانے میں بکثرت ایسا ہی ہے تو پھراسے علاج اور جائز مقاصد کے لیے اتنی مقدار میں استعال کرنا جائز ہے،جس مقدار سے نشہ بیدا نہ ہوتا ہو،اور پیجس نہیں ، پاک ہے،دوادغیرہ میں آج کل،جوالکحل استعال کی جاتی ہے،وہ عموماً انگور پانھجور سے نہیں بنائی جاتی ، بلکہ دوسری اشیاء مثلاً چڑا، گندھک ، شہد ، حصلکے ، جو گندم ، اور پٹرول وغیرہ سے حاصل کی جاتی ہے ، چونکہ الکحل کو جائز مقاصد کے لیے بھی استعال کیا جاتا ہے ،اور اس کا عام ابتلاء بھی ہے اس لیے امام ابوحنیفہ ریاٹیٹیڈ کے نز دیک جائز اغراض ومقاصد کے لیے اس کا استعال اور خرید و فروخت جائز ہے۔

## بَابُمَاجَآءَفِى خَلِيْطِ الْبُسْرِ وَالتَّمْرِ

باب ٩: نیم پخته اور خشک تھجور ملا کر نبیذ بنانے کے حکم کے بارے میں

(١٤٩٤) أَنَّ رسولَ اللهِ ﷺ عَلَى أَنْ يُنْبَنَ الْبُسْرِ وَالرُّطَبِ بَهِينُعًا.

(١٤٩٨) أَنَّ النَّبِيُّ عَلَى عَنِ الْبُسُرِ وَالتَّمْرِ أَنْ يُخْلَطَ بَيْنَهُمَا وَنَهِى عَنِ الزَّبِيْبِ وَالتَّمْرِ أَنْ يُخْلَطَ بَيْنَهُمَا وَنَهَى

### عَن الْجَرَادِ آنَ يُنْبَذَ فِيهَا.

ترکیجینی: حضرت ابوسعید خدری من انتی بید بات بیان کرتے ہیں، نبی اکرم مُطِلَقِیَنی نے بکی اور بکی تھجوروں کو ملاکر (نبیذیتیار کرنے) سے منع کیا ہے۔ منع کیا ہے آپ نے کشمش اور تھجور کو ملاکر نبیذیتیار کرنے سے بھی منع کیا ہے۔ اور آپ نے منکے میں نبیذیتیار کرنے سے بھی منع کیا ہے۔ مذاہب فقہاء: خلیط کے بارے میں اختلاف کہ چند چیزوں کو ایک ساتھ یانی میں ڈال کر نبیذ بنائی جاسکتی ہے یانہیں۔

- ① علامہ داؤد ظاہری رایشیائے کے ہاں دو چیزوں کو پانی میں ایک ساتھ ڈال کر نبیذ بنانے میں مضا کقہ نہیں مگر الگ الگ نبیذ بنا کر پھر دونوں کومخلوط کرناممنوع ہے۔
  - ② جمہور نقہاء، حنبلیہ شافعیہ وبعض مالکیہ وغیرہ ہم اور محدثین فرماتے ہیں کہ دوچیزوں کوملا کر نبیذ بناناممنوع بکراہت تحریمی ہے۔
- ③ مکروہ بکراہت تنزیبیہ ہےنووی ولیٹیڈ نے جمہور اور قرطبی ولیٹیڈ نے امام مالک ولیٹیڈ اور صاحب مغنی نے احمد ولیٹیڈ کا مذہب ہواضیح ان شاء اللہ کہد کر بہی نقل کیا ہے۔
  - احناف کے نزد یک مختلف اشیاء سے مطلقاً نبیذ بنانے میں کوئی مضا کھتہیں ہے۔

" حضرت عا کنٹہ وٹائٹیا سے روایت ہے کہ بیشک رسول اللہ مَالِّنْسِیَّا کے لیے کشمش کی نبیذ بنائی جاتی تھی جس میں تھجوریں ڈالی جاتی تھیں یا تھجوریں جن میں کشمش ڈالی جاتی تھیں۔"

دوم: عن صفیة رسی بنت عطیة قالت دخلت مع نسو قامن عبد القیس عن عائشة رسی فسلنا عن التهر والزبیب فقالت كنت آخل قبضة من تمر وقبضة من زبیب فالقیه فی الاناء. (الحدیث) اخر جه ابو داؤد والزبیب فقالت كنت آخل قبضة من تمر وقبضة من زبیب فالقیه فی الاناء. (الحدیث) اخر جه ابو داؤد قصفیه بنت عطیه رسی فی بی می عبر القیس كی چند عورتول كرساته حضرت عائشه رسی والی بوكی بم نے مجود اور کشش كے بارے میں سوال كیافر ماتی بیل میں ایک می مجود یں لیتی تمی اور ایک می شمش أسے میں برتن میں وال و بی تمی و سوم: ماروی همه بن الحسن عن الامام عن زیادانه افطر عند ابن عمر رضی الله عنها فسقالا شرابا فكانه اخذمنه فلها اصبح غدا الیه فقال له ما هذا الشراب ما كدت اهدى الى منزلى فقال ابن عمر ماز دناك علیل عجو قوز بیب. (نحفه)

چہارم: ای طرح حضرت امسلیم اور ابوطلحہ ٹٹاٹٹن کے بارے میں بھی حافظ ابن عدی ولٹیڈنے الکامل میں نقل کیا ہے: انہها کانا یشر بان النبین الزبیب والبسر یخلطانه.

پخبم: ای طرح عبدالله بن عمر و النها کے بارے میں امام محمد والنا کے ناب الآثار میں نقل کیا ہے: اندہ کان ینبن لده الزبیب فلم عدد یکن یستمر د فقال للجاریة اطرحی فیدہ تمرات. مذکورہ روایات سے معلوم ہوا کہ خود آپ مرافظ آئے آغلوط نبیز استعال فرمائی ہے اور حضرات صحابہ وی آئے کا کہی میٹل رہا ہے۔

قائلين حرمت وكراجت كااستدلال: اوّل: روايت الباب

- دوم: عبدالله بن ابى قتاده عن ابيه والنبى النبى النبى الله عن خليط الزبيب والتمر وعن خليط البسر والتمر وعن خليط البسر والتمر وعن الزهو والتمر قال وانتبذواكل واحدة عليحديد (احرجه الجماعة الالترمذي)
- سوم:عن ابي هريرة رائم قال نهي رسول الله عن الزبيب والتمر والبسر والتمر وقال ينبن كل واحدة منها عليحدة. (اخرجه مسلم)
- چسارم: عن ابن عباس رضى الله عنهما قال نهى رسول الله ﷺ ان يخلط التمر والزبيب جميعا وان يخلط التمر والبسر جميعاً. (اخرجه مسلم)

" حضرت ابن عباس نظمیٰ سے روایت ہے کہ فر ماتے ہیں نبی کریم مَلِّنْ ﷺ نے کشمش اور کھجوروں کو ملا کر اور پکی کھجوروں اور پکی کو ملا کر نبیذ بنانے سے منع فر مایا ہے۔"

ربیربات سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ شِلِّنْ ﷺ نے کچی بکی کشمش وکھجور دغیرہ کو ملا کر نبیذ بنانے سے منع فر مایا ہے۔ ان سب روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ شِلِٹْ فَنَیْ آ نے بھی کہ خلیط سے ممانعت کی وجہ دراصل خوف سکر ہے کہ مختلف الممز اج اشیاء دب پانی میں ڈالی جا ئیں گی تو ان میں سکر جلد ہی بیدا ہوجائے گا اور پینے والے کومعلوم نہ ہو سکے گا اس لیے آپ مِنَلِفْتِکَا ﷺ نے منع فر مادیا تھا۔

ممکن ہے کہ آپ مِرِ اللہ علی ابتداء اس لیے منع فر مایا ہو کہ وہ عمرت کا زمانہ تھا اور اس طرح ملا کر پینے میں فقراء وغریوں کی حق تعلیٰ ہے بلکہ جن کو دو دو چیزیں میسر ہوں ان کو چاہیئے کہ ایک پر اکتفاء کرتے ہوئے دوسری دوسروں کو دے دیں ،اس کے بعد جب اللہ تعالیٰ نے لوگوں کو وسعت مالی عطا فر مادی تو آپ مِرِ اُلْتُحَافِیْ نے پھر اس کی اجازت دے دی اور خود بھی استعال فر مائی جیسا کہ او پر روایات نقل کی گئی ہیں ( کذاروی عن ابر اہیم النخی ) ہذا حدیث صحیح اخر جدائشیخان ابوداؤد ، والنہ ائی۔

# بَابُمَاجَآءَفِي كُرَاهِتَّةِ الشُّرْبِ فِي أَنِيَةِ الذَّهَبِ وَالْفِضَّةِ

## باب ۱۰: سونے چاندی کے برتنوں میں پینے کی کراہت کے بارے میں

(١٤٩٩) أَنَّ حُنَيُفَةَ اِسْتَسْفَى فَأَتَاهُ اِنْسَانٌ بِإِنَاءِ مِنْ فِضَّةٍ فَرَمَاهُ بِهِ وَقَالَ اِنِّى كُنْتُ نَهَيْتُهُ فَأَبُ اَنُ يَّنْتَهِي اَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلِيْ السُّيْنَ عَنِ الشُّرُبِ فِي انِيَةِ الفِضَّةِ وَالنَّهُ مِ وَلَبُسِ الْحَرِيْرِ وَالبِّيْباجِ وَقَالَ هِي لَهُمُ فِي النَّنْيَا وَلَكُمْ فِي اللَّائِيَا وَلَكُمْ فِي اللَّائِيَا وَلَكُمْ فِي الْأَيْرِ وَالبِّيْباجِ وَقَالَ هِي لَهُمْ فِي النَّانَيَا وَلَكُمْ فِي الْالْخِرَةِ.

ترکیجی نبہ: ابن ابی کیلی ویٹی نیاں کرتے ہیں، حضرت حذیفہ وٹاٹنو نے پانی مانگا ایک آدمی چاندی کے برتن میں ان کے لئے پانی لے کر آیا۔ انہوں نے اسے چینک دیا اور بتایا کہ میں نے اسے منع کیا تھا لیکن یہ نہیں مانا نبی اکرم مِرَالْتُظَیَّمَ نے سونے اور چاندی کے برتنوں میں چینے سے منع کیا ہے اور ریشم اور دیباج پہننے سے منع کیا ہے۔ آپ مِرَالْظَیَّمَ نے فرمایا ہے۔ بیدان (کفار) کے لئے دنیا میں ہیں اور تمہارے لئے آخرت میں ہوں گے۔ تشریع: مونے چاندی کے برتن استعال کرنے کا حکم؟ آئمہ اربعہ کا اتفاق ہے کہ مسلمان مرد وعورت کے لیے سونے چاندی کے برتوں کا استعال جائز نہیں ہے۔

صدیث باب میں ہے کہ حضرت حذیفہ وٹاٹنو نے پانی طلب کیا ، بخاری کی روایت میں عراق کے شہر ' مدائن' کا بھی ذکر ہے کہ
اس میں بیوا قعہ پیش آیا ، حضرت حذیفہ وٹاٹنو نے منع کیا کہ سونے ، چاندی کے برتنوں میں پانی نہ دیا جائے اس کے باجوداس پرعمل
نہیں کیا گیا۔ چنانچہ بخاری کی روایت میں بیاضا فدہے کہ آپ نے اس برتن کو پھینک دیا اور فرمایا کہ رسول اللہ مَالِشَیْکَا نِے مسلمانوں
کے لیے سونے چاندی کے برتن اور مردوں کے لیے ریشم کا استعال حرام قرار دیا ہے۔ اور فرمایا: بھی لھمد فی الدن نیا ولکھ فی
الاخرة . کہ کفار دنیا میں ہر لحاظ ہے آزادانہ زندگی برکرتے ہیں اور مسلمان چونکہ آزاد نہیں بلکہ اسلامی حدوضوابط کا پابندہ ، ہروہ
چیزجس سے انسان آخرت سے غافل ہوجائے اور جو اللہ تعالیٰ کی نافر مانی کا ذریعہ بناس سے منع کیا ہے ، اور اجر بتا دیا کہ اگر تم
اس کے مطابق زندگی گزاروگے تو یہ بینعتیں تمہیں آخرت میں حاصل ہوں گی ، البذا اگر دنیا میں سونے چاندی کے برتن اور ریشم کے
اس کے مطابق زندگی گزاروگے تو یہ نینعتیں میں تمہیں آخرت میں عطاکی جائے گی اور کا فرمح وم ہوں گے ای کو ولکھ فی الا خوق سے بیان کیا ہے۔

### حريروديباج كالحكم

اس پربھی اتفاق ہے ان کا استعال مردول کے لیے جائز نہیں بکثرت روایات میں ممانعت وارد ہوئی ہے البتہ جنگ اور مرض وغیرہ کی بناء پرضرورۃ اجازت دی گئی ہے اس طرح تین چارانگیوں کے بقد رجیسے بوٹے اور کڑھائی وغیرہ میں ریشم استعال کرلی گئ ہوتو کوئی مضا کقتہیں ہے کیونکہ نبی کریم مَشَافِظَةَ ہے ایسے جبہ کا پہننا ثابت ہے کہ جس میں تھوڑ اساریشم کا کام ہواتھا،

توضیح: صاحبین ﷺ نے اس کو پہننے کی مطلقا اجازت دی ہے۔امام ابوحنیفہ ﷺ کے بکراہت جائز ہے کیونکہ ضرورت تولباس مخلوط کہ اس میں ریشم وسونا دونوں ملے ہوئے ہوں اس سے بھی دفع ہوجائے گی اور جن روایات میں آپ ﷺ سے اجازت منقول مخلوط کہ اس مخلوط ہی پرمحمول ہیں البتہ عورتوں کے لیے ریشم ودیباح کا استعال جائز ہے جیسا کہ دیگر روایات سے ثابت ہے۔ مسملہ:اگر سونے اور چاندی کے برتن تزین ونجل کے لیے بنوا کر گھر میں رکھے جائیں اور استعال نہ کیے جائیں تو گنجائش ہے،

امام شافعی ولٹیلا کے یہاں تحریم استعال سے ہے نہ کہ اتخاذ سے اور فرماتے ہیں کہ جس طرح کوئی آ دمی ریشم کے کیڑے بنوالے اور ان کو استعال نہ کرے تو بیرجائز ہے اس طرح سونے چاندی کی بھی اجازت ہونی چاہئ۔

جواب: كهجس چيز كاستعال ممنوع ہے اس كا اتخاذ على هدية الاستعال بھى درست نه ہوگا۔ رہے ریشى لباس اور كپڑے تو وہ قطعاً حرام نہيں ہيں بلكہ عورتوں كے ليے مطلقاً اور مردوں كے ليے بعض مواقع پر جائز ہيں۔

(۲) اگر کوئی برتن سونے اور چاندی سے جڑا ہوا ہوتو امام ابو حنیفہ ویٹیلئ کے نزدیک اس میں پینا جائز ہے بشر طیکہ ایک جگہ سے پانی پیئے جہال پر سونا چاندی لگا ہوا نہ ہواس طرح تخت اور کری وغیرہ بھی اگر سونے یا چاندی سے جڑی ہوئی ہوں اور استعال ذہب وفضہ لازم نہ آئے تو استعال کرنا جائز ہے۔ کذافی العینی مگر امام ابو یوسف اور امام محمد میکھیں نے مکروہ قرار فرمایا ہے وقیل قول محمد مثل قول الی صنیفة ۔

(۴) ریشم کا تکیه بنانا یا پرده بنا کر دروازوں پر لئکا نا اوراس پر سونا امام صاحب راٹیٹیئے کے نز دیک جائز ہے مگر صاحبین بڑھائیٹا فرماتے ہیں کہ مکروہ ہے۔

### بَابُمَاجَآءَفِي النَّهْيِ عَنِ الشُّرَبِقَائِمًا

## باب اا: کھڑے ہوکر پینے کی ممانعت کے بارے میں

(١٨٠٠) أَنَّ النبِي ﷺ نَهٰى أَن يَّشُرَبِ الرَّجُلُ قَائِمًا فَقِيلُ ٱلْأَكُلُ قَالَ ذَاكَ أَشَدُ.

توکنچینه: حضرت انس ٹالٹور بیان کرتے ہیں، نبی اکرم میرانشنگیا نے کھڑے ہو کر پینے سے منع کیا ہے۔ ان سے دریافت کیا گیا، کھانے کا کیا تھم ہے؟ انہوں نے فرمایا۔ بیزیادہ شدید (برا) ہے۔

(١٨٠١) إِنَّ النَّبِيِّ ﷺ مَلِي عَنِ الشُّرُبِ قَائِمًا.

تَوَجِّچَهُمْ ہِ: حضرت جارود بن معلی مثالثی بیان کرتے ہیں ، نبی اکرم مَلِّلْظَیَّا بِمَا کے کھڑے ہوکر پینے ہے منع کیا ہے۔

حضرت انس ٹاٹنو سے روایت ہے کہ بی کریم مُطِّلِّ اُنے کھڑے ہوکر پینے سے منع کیا ہے تو پوچھا گیا کہ کہ کھانا ؟ تو آپ مُلِّلِّ اُنگِیَا اُن نے فرمایا کہ (کھڑے ہوکر) کھانا تو اس سے کہیں زیادہ حتی ہے منع ہے ،

ضالة المسلمه حرق النار: جارودے روایت ہے کہ نبی کریم مَطَّلْظَیَّۃً نے فرمایا کہ مسلمان کی گمشدہ چیز (اپنی ملکیت میں لے لینا) گویا جہنم کی آگ کا شعلہ (لینا) ہے۔

### بَابُ مَاجَآءَ فِي الرُّخْصَةِ فِي الشُّرُبِ قَائِمًا

## باب ۱۲: کھڑے ہوگر پینے کی رخصت کے بارے میں

(١٨٠٢) كُنَّا نَأْكُلُ عَلَى عَهْدِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَنَحْنُ نَمُشِي وَنَشْرَبُ وَنَحْنُ قِيَامٌ.

ترنجیجنب: حضرت ابن عمر ناتین بیان کرتے ہیں، نبی اکرم مَطِّلْظِیَّا کے زمانہ اقدس میں ہم لوگ چلتے پھرتے ہوئے کھالیا کرتے تھے اور کھڑے ہوکر پی لیا کرتے تھے۔

(١٨٠٣) أنَّ النبَّى ﷺ شَرِبَمِنُ زَمْزِمَ وهُوَ قَائِمٌ.

تَوَخِيْكُنْهِ: حضرت ابن عباس ثانِيْنَ بيان كرتے ہيں، نبي اكرمْ مَلِفَظَةَ نے كھڑے ہوكرآب زم زم پياتھا۔

### (١٨٠٣) رَآيُتُ رَسُولَ الله ﷺ يَشْرِبُ قَامِمًا وَقَاعِدًا.

تَرْجَجْهَنَّهُ: عمرو بن شعیب رایشید اپنو والدسے اپنے دادا کا یہ بیان قل کرتے ہیں، میں نے نبی اکرم مُطَافِیَّةً کو کھڑے ہوکر اور میٹھ کر یتے ہوئے دیکھاہے۔

تشرِنیح: کھٹرے ہوکر پانی پینے کا مسئلہ: کھڑے ہوکر پانی پینے کے بارے میں روایات مخلف ہیں بعض روایات میں ممانعت منقول ہے جبکہ دیگر بعض روایات سے اس کا جواز ثابت ہوتا ہے۔ چنانچہامام ترمذی والٹیلئے نے یہاں پر دونوں کی طرح روایات ذکر کی ہیں بظاہران روایات میں تعارض ہے۔

**دفع تعسارض:** اکثر حضرات نے دونوں قسم کی احادیث میں تطبیق دی ہے یقطبیق دوطرح سے دی گئی ہے۔

تطیق اوّل: امام طحاوی ولیٹیا فرماتے ہیں کہ کھڑے ہو کریانی بینا چونکہ طبی لحاظ سے صحت کے لیے نقصان دہ ہے اس لیے کھڑے ہو کر پینے سے منع کیا گیا ہے لہذا کھڑے ہو پانی پینے کی ممانعت والی احادیث ضررطبی کے اعتبارے ہیں ،اور احادیث جواز شرعی اجازت

اعست راض: علامه ابن تجیم اور علامه شامی عِلَيْهُ في تصريح كى ب كه راستون برلوگون كے سامنے هلم كھلا كھانا اور بينا قلت مروت كى بناء يرمقط شهادت ب بهرحضرات صحابه وي أين سے ميل كيے بايا كيا.

**جواب ①: ممکن ہے کہ بیرحالت سفر کا واقعہ ہو چنانچ**ے علاء نے سفر کی بناء پر مسافروں کوراستوں میں کھانے کی اجازت دی ہے۔

**جواب ②:** حضرت گنگوہی رالیٹیا فرماتے ہیں مسقط شہادت تو بازارول میں سرکوں پر کھانا ہے یہاں روایت میں اس کی تصریح نہیں ہے۔

**جواب ③:** حضرات صحابہ کرام ٹئاٹیٹا امتثال اوامراور اجتناب نواہی میں سب سے سبقت کرتے تھے۔ان کی عدالت مسلمات میں

سے تھان پر دوسرے لوگوں قیاس نہیں کیا جاسکتا۔ آپ مَلِّ النَّيْجَ فِي زمزم كھڑے ہوكر كيوں بيا؟ (تفصيل جلداوّل ميں)

وفى الباب عن على راي اخرجه احمد والبخاري سعد راي اخرجه الترمذي عبد الله بن عمر رضى الله عنهما واخرجه الترمذي بعد هذا عائشة وللها اخرجه البزار وابو على الطوسي هذا حديث حسن صحيح اخرجه الشيخان.

### بَابُمَاجَآءَفِىالثَّنَفُّسِفِىالْإِنَاءِ

### باب ۱۲ : برتن میں سائس کینے کے بارے میں

(١٨٠٥) أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ يَتَنَفَّسُ فِي الْإِناءُ ثلاثًا وَيَقُولُ هُوَ آمرًا وَارُوٰى.

تَوْجَجْهَنُهُ: حضرت انس بن ما لک مُنْ الله بيان كرتے ہيں، نبي اكرم مُطَّلِّظَةً برتن ميں تين مرتبه سانس ليا كرتے ہے اور فرماتے ہے بيہ زیادہ سیراب کرنے والا اور زیادہ خوشگوار ہے۔

(١٨٠١) أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ يَتَنَقَّسُ فِي ٱلْإِنَاءَ ثَلَاقًا.

ترویجینی، عطاء بن ابی رباح برایشید کے صاحبزادے، اپنے والد کے حوالے سے، حضرت ابن عباس مناشی کا یہ بیان نقل کرتے ہیں۔ نبی اکرم مَرَّاتِنَکِیَّا نِے ارشاد فرمایا ہے۔ اونٹ کی طرح ایک ہی سانس میں نہ پی جاؤ بلکہ دویا تین سانسوں میں پیو جب پینے لگوتو، بسم اللہ،، پڑھ لواور جب پی چکوتو" الحمدلند" پڑھو۔

تشرینے: کان یہ تنفس فی الاناء: یہاں بظاہر اشکال ہوتا ہے کہ دوسری روایات میں آپ سِرَافِیکَۃ ہے تنفس فی الاناء کی ممانعت منقول ہے چنا نچیا بن عباس تناش کی روایت آگے آرہی ہے کہ اور امام ترمذی را شکا اس پر باب بھی قائم کیا ہے، تعارض ہوگیا۔ جواب: ممانعت والی روایت کا مطلب یہ ہے کہ برتن کو منہ سے ہٹائے بغیر پیتے پیتے سانس اس میں لیتے رہیں اور روایت الباب کا مطلب یہ ہے کہ آپ مُرافِق اُن پیتے اور سانس ورمیان میں برتن کو منہ سے ہٹا کر لیتے تھے۔ اور تین سانس میں پانی اس طرح نوش فرماتے تھے۔ اور تین سانس میں پانی اس طرح نوش فرماتے تھے لہذا اب کوتعارض نہیں ہے۔

بانى بينة وتت سانس كينه كالمسنون طريقه:

سنت یہ ہے کہ پانی پینے کے درمیان تین سانس لیے جائیں ، یہ سانس برتن کے اندر نہیں بلکہ برتن سے منہ کوالگ کر کے سانس لیے جائیں ، اور اس طرح پینے سے طبی لحاظ سے بہت نقصانات بھی ہیں۔
لئے جائیں ، ایک ہی سانس میں یکبارگی پانی پینا گوجائز ہے لیکن بہتر نہیں ، اور اس طرح پینے سے طبی لحاظ سے بہت نقصانات بھی ہیں۔
نی کریم مُظِفِیٰ عموماً تھم مرحم کر تین سانسوں میں پانی پیتے سے اور فرماتے سے کہ اس انداز سے پانی پینازیادہ پر لطف ، خوشگوار ، زیادہ سیرالی اور پیاس بچھانے کا باعث ہے ، جبکہ ایک ہی سانس میں پینے سے یہ فوائد حاصل نہیں ہوتے ، حدیث باب میں ایک ہی سانس میں یکبارگی پانی پینے کو اونٹ کے پینے کے ساتھ تشبید دی ہے کہ وہ اس طرح پیتا ہے آپ نے فرمایا کہ تم دویا تین سانسوں میں پانی پیا کرو۔ پینے سے پہلے بھم اللہ اور آخر میں اللہ کی حمد وثنا کی جائے۔

ھو آھڑ اُوری ہوکا مرجع یا تو تعددنش ہے یا تلیث امرء امرء الطعام سے ماخوذ ہے جب کہ کھانا معدے کی موافقت کرے یعنی اچھی طرح ہضم ہوجائے ادوی روی سے ماخوذ ہیں جس کے معنی پیاس کوزیادہ بجھانے والا۔ مسلم شریف کی روایت میں انعه ابوا وامو اء واقع ہوا ہے اور سنن ابو داء ود میں اھناء کا لفظ واقع ہوا ہے کہ جو ھناء سے ماخوذ ہے اس کے معنی خوشگوار، اب حدیث کے معنی: یہ ہول کے کہ اس طرح تین سانس میں پینا نہایت خوشگوار اور مرض عطش سے براءت وسلامتی کا ذریعہ ہے یعنی پیاس حدیث کے معنی: یہ ہول کے کہ اس طرح تین سانس میں پینا نہائی معین و مددگار ہے معدے کے لیے ضعف کا باعث بھی نہیں اور معدہ کی حرارت کے نافع بھی ہے افعل انتفال کا صیغہ اس پر دال ہے کہ بیخصوصیات تعدد نفس اور تثلیث کا متیجہ ہے لہذا ایک سانس میں پینا سر اب کے نافع بھی ہے افعل انتفال کا صیغہ اس پر دال ہے کہ بیخصوصیات تعدد نفس اور تثلیث کا متیجہ ہے لہذا ایک سانس میں پینا سر اب بھی نہیں کرے گا اور خوشگوار بھی نہ ہوگا اور معدے کے لیے معنرے۔

بانی پینے کے آ داسب:

مختف احادیث میں منقول ہیں: (۱) پانی بیٹے کر پیا جائے۔(۲)دائیں ہاتھ سے پیا جائے۔(۳)ابتداء میں بسم الله پرطی

جائے۔(4) تین سانسوں میں بیا جائے اور ہرسانس کے ساتھ الحمد للذ کہا جائے۔(۵) گلاس کے اندرسانس نہ لیا جائے بلکہ گلاس کو منہ ے الگ کر کے سانس لیا جائے۔(۲) اور پینے کے بعد اللہ تعالیٰ کاشکر ادا کیا جائے۔اس کے لیے صرف "الحمد لله" کہدوینا بھی کافی ہے۔ اور بعض علاء سے بدوعا بھی منقول ہے: الحمد لله الذي سقاني برحمته ماء عنبا باردا فراتا، ولم يجعله بذنوبي ملحاً اجاجاً.

### بَابُمَاذُكِرَفِي الشُّرُبِ بِنَفْسَيْنِ

## باب ۱۴: پیتے وقت دوسانس لینا بھی جائز ہے

(١٨٠٨) أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَأْنَ إِذَا شَرِبَ تَنَفَّسَ مَرَّ تَيْنِ.

تَرْجَجْهُمْ، حضرت ابن عباس مُنْ تَنْهُ بيان كَرتے ہيں، نبي اكرم مُلِّلْفَيْئَةَ جب بيا كرتے تھے،تو دومرتبہ سانس ليتے تھے۔ تشريح: يانى بية وقت دوسانس لينامجى جائز ہے: پچھلے باب ميں امام ترمذى را الله الله نبى كريم مَطَافِيَكُمُ كا عام معمول ذكر فرمايا كه آپ سِنَافِيَعَ أَيانى بِيتِ وقت برتن سے مندالگ كر كے تين سانس ليتے تھے يہي مسنون طريقد ہے اس باب ميں يہ ذكر كيا كه اپ سَافِفَكُم أَمَّ ہے دوسانس میں پانی پینا بھی ثابت ہے اس لیے بیٹل گوجائز ہے تاہم اس طرح پینے کا عام معمول نہیں بنانا چاہیے۔ فاعك : حافظ ابن حجر را الله في فرمات مي كداس روايت مي بيامكان ب كدراوي في تيسر ب سانس كا ذكر ند كيا مواس ليه دوسانسون ے پانی پینے کے بارے میں حدیث باب سے استدلال کرنا تامنہیں ہے۔ (تحفة الاحذى١٨٨)

### بَابُمَاجَآءَ فِي كَرَاهِيَةِ النَّفْخِ فِي الشَّرِابِ

## باب ۱۵: پینے کی چیز میں پھونک مارنے کے مکروہ ہونے کے بارے میں

(١٨٠٩) إَنَّ النَّبِيَّ عِنِي النَّفُخِ فِي الشُّرُبِ فَقَالَ رَجُلُ الْقَلَا أُوارَاهَا فِي الْإِنَاءِ قَالَ إِهْرِقُهَا قال فَإِنِّي لَا اَرُوٰى مِن نَّفْسٍ وَاحدٍ قَالَ فَأَبْنِ الْقَدَّحَ إِذَنِ عَنْ فِيُك.

تر بخبی ابور ابور معید خدری والتی بیان کرتے ہیں، نبی اکرم مُطَّلِّنِی اَلِی مِیز میں پھونک مارنے سے منع کیا ہے۔ایک شخص نے عرض کی۔اگراس میں کوئی گندی چیز مجھےنظر آجاتی ہے؟ نبی اکرم مَطَّلْطَحُ اَنْہِ نے فرمایا۔تواسے انڈیل دو!اس نے عرض کی۔ میں ایک سانس میں پی کرسیراب نہیں ہوتا۔ نبی اکرم مُظِفَظَةً نے فرمایا۔تم برتن کواپنے منہ سے الگ کرلیا کرو۔

### (١٨١٠) أَنَّ النَّبِيَ ﷺ مَلْي أَنُ يَّتَنَفَّسَ فِي الْإِنَاءَ أَو يُنْفَخُ فِيهِ.

تَرْجِيْهُ بَهِ: حضرت ابن عباس الله يعونك مارت بين، نبي اكرم مُطَّلِفَيْكَا أِن لِينَ مِينَ ) سانس لينے يااس ميں پھونک مارنے سے منع كيا ہے۔ تشريع: پھونک مارنے سے كيول منع فرمايا ؟اس باب ميس مصنف واليكائي نے بدادب بيان فرمايا ہے كد كھانے پينے كى چيزوں ميں

پھونک نہ ماری جائے حافظ ابن حجر رکٹیلیڈ فر ماتے ہیں کہ بیتھم عام ہے کیونکہ پھونک مارتے وقت بسا اوقات تھوک وغیرہ مشروب میں گرنے کا اندیشہ ہےجس سے خود بھی گھن ہوسکتی ہے اور دوسرے ساتھی کو بھی گھن ہوسکتی ہے نسیسنر اطباء فر ماتے ہیں کہ پھونک کے ذر یعه خراب بخارات منه سے نکل کرمشروب میں مفرت پیدا کر سکتے ہیں جس سے امراض پیدا ہونے کا اندیشہ ہے چنانچہ جدید اطباء اس کے بارے میں شخق سےممانعت فرماتے ہیں کہ چونک کے ذریعہ زہر مللے بخارات نکلتے ہیں وہ ایسے جراثیم پرمشمل ہوتے ہیں جو انتهائی نقصان دہ ہیں نیز پھونک مارنے سے ٹھنڈے پانی کی برودت بھی ختم ہونے کا احمال ہے لہذا بہتریہ ہے کہ اگر کھانا گرم ہوتوصبر کرے اوراگر کوئی کوڑا کرکٹ وغیرہ مشروب شک میں ہوتو اس کو چھچے وغیرہ سے نکال دے آپ مُطِّفِظَةً نے جوگرا کر نکالنے کا حکم فر مایا وہ تو آخری درجہ ہے جب کہ کوئی شکی اس شکے کو نکالنے کے لیے نہ ہو۔

### بَابُ مَاجَاءَ فِي كَرَاهِيَةِ التَّنفُسِ فِي الْإِنَاءِ

## باب ۱۶: برتن میں سانس لینا مکروہ ہے

(١٨١١) إِذَا شَرِبَ آحَنُ كُمْ فَلَا يَتَنَفَّسُ فِي الْإِناءِ.

تَرْجُجُونَهُمْ: عبدالله بن ابوقاده ولله عنه والد كے حوالے سے بيہ بات نقل كرتے ہيں۔ نبي اكرم مُطِّفَظِّةً نے ارشادِ فرما يا ہے۔ جب كوئي و تحض پیئے تو برتن میں سانس نہ لے

## بَابُمَاجَآءَفِىالنَّهْي عَنِاخُتِنَاثِالْاَسُقِيَةِ

## باب کا:مشکیزوں سے منہ لگا کریینے کے (تھم) کے بارے میں ہے

## (١٨١٢) أَنَّهُ نَلْي عَنِ الْحَتِنَاتِ الْأَسْقِيَّةِ.

تر بخب ابوسعید خدری من الله بیان کرتے ہیں ، انہوں (نبی اکرم مِثَلِّنْظِیَّةً) نے مشکیزے کواوندھا کر کے پینے ہے منع کیا ہے۔ **لعنات**: اختناث حنث سے باب افتعال کا مصدر ہے: مثک کے منہ کواد پر کی طرف سے موڑ کر اندر سے پانی بینا <sup>مشکیز</sup>ے سے مندلگا کر پانی پینے کا تھم: حضور اکرم مَظِّشْظَیَّۃ نےمشکیزے وغیرہ کا منہ موڑ کر اس سے براہِ راست پانی پینے سے منع فرمایا ہے ،محدثین نے اس ممانعت کی مختلف مصلحتیں اور حکمتیں بیان کی ہیں۔

ممانع**ت کیوں؟ا**ں طرح پانی پینے کی ممانعت مختلف وجوہ کی بناء پر ہے جن میں سے بعض کا ذکرروایات میں ملتا ہے۔

(۱) ممکن ہے کہ پانی میں کوئی زہر یلا جانور ہووہ پانی کے ساتھ پیٹ میں چلا جائے جس سے نقصان کا اندیشہ ہے چنانچہ احمد ابن حنبل، ابو بكر بن ابی شیبه رئيستان نے روایت نقل كى ہے كه ايك شخص نے اس طرح پانى پی ليا تو سانپ اس كے پيٹ ميس جلا گيا تھا تو آپ مَالِّشَكَةً نے منہ لگا كريانى پينے سے منع فرماديا تھالہٰذااس علت كا تقاضايہ ہے كہا گرسارا پانی نظروں كے سامنے ہوتو پھر منہ لگا کریانی پینے میں کوئی حرج نہیں ہے۔

- (٢) ال طرح مشكيز عصمندلگاكرياني پيغ سے ياني خراب ہونے كا خطرہ بے كماس ياني ميں تعفن پيدا ہونے كا انديشہ ب چنانچدحفرت عائشه والتعالي عمروى ب: نهى ان يشرب من فى السقاء لان دالك ينتنه ـ
- (٣) اس طرح مندلگا كريانى يينے سے مقدار سے زيادہ كي لخت يانى منديس آئے گا۔ جس سے قدر حاجت سے زيادہ يانى ہونے كى وجہ سے یانی گلے میں اٹک جانے کا اندیشہ ہے کہ سانس بند ہو کر موت واقع ہوسکتی ہے نیز قلب کے برابر والی رگوں کے کث جانے کا بھی خطرہ ہے جس سے ہلاکت ہوسکتی ہے،۔
- (4) اگر شارب نے کوئی میٹھی چیز کھا کر مندلگا یا اور پانی پی لیا تو ظاہر ہے کہ مٹھاس کا اثر مشکیزہ کے مند پر ہوجائے گا ،اور اس پر چیکا ہٹ کی وجہ سے مختلف زہر میلے کیڑے مکوڑے کھیاں اس جگہ بیٹھیں گی جن سے گندگی بھی پیدا ہوگی اور جانور کے زہر کا اثر بھی ہوسکتا ہے اب اس کے بعد خود یا اور کوئی پانی پیئے گا تو نقصان کا قوی اندیشہ ہے۔

#### بَابُ مَاجَآءَ فِي الرُّخْصَةِ فِي دَلِكَ

### باب ١٨: مشك كمنهس ياني يين كاجواز

(١٨١٣) رَأَيْتُ النَّبِيَّ ﷺ قَامَ إلى قِرْبَةٍ مُعَلَّقَةٍ فَخَنَتَهَا ثُمَّ شَرِبَ مَنْ فِيها.

تَرْجَجْهُمْنِ: عَيسَى بن عبدالله بن انيس مِئياتِهِ اپ والدكايه بيان فل كرتے ہيں۔ ميں نے نبي اكرم مَطِّلْظَيَّةَ كود يكھا آپ ايك للكے ہوئے مشکیزے کے طرف گئے آپ نے اسے اوندھا کیا اور اس کے منہ کے ساتھ منہ لگا کرپی لیا۔

(١٨١٣) دَخَلَ عَلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ فَشَرِبِ مِنْ فِي قِرْبَةٍ مُعَلَّقَةٍ قَائِمًا فَقُمْتُ إلى فِيهَا فَقَطَعْتُهُ.

ترَجْجِهَنَّهَ: عبدالرحمٰن بن ابوعمرہ اپنی دادی سیدہ کبشہ والٹیء کا یہ بیان نقل کرتے ہیں۔ نبی اکرم مِطَّلِظَیَّةً میرے ہاں تشریف لائے آپ نے لئکے ہوئے مشکیزے کے منہ کے ساتھ منہ لگا کر کھڑے ہو کرپیا، میں اٹھی اور میں نے اس کے منہ کو کاٹ لیا (اور برکت کے طور پر محفوظ کرلیا)۔

تشرِنیح: مشک کے منہ سے بانی بینا جائز ہے؟ تھم شری: اس طرح منہ لگا کر یانی پینے کے بارے میں اختلاف ہے علامہ ابن حزم والیفیا ظاہری تحریم کے قائل ہیں علامدار مے فرمایا کداحادیث ناہید ناسخ احادیث اباحت ہیں اورجمہور علاء فرماتے ہیں، کہ نہی تنزیبی ہے یا ارشادی ہے البتہ امام مالک راٹیٹیاۂ مطلقاً جواز بلا کراہت کے قائل ہیں جمہورعلاء نے فر مایا کداگر چیرممانعت کی روایات آپ مَطْفَظَةً أَ سے مروی ہیں مگران کے بالمقابل رخصت و باحت کی روایات بھی مروی ہیں جن کوامام ترمذی رایٹیائے نے اس باب میں ذکر فرمایا ہے۔ اعست راض: اس باب کی احادیث سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ مشک کے مندسے براہ راست پانی بینا جائز ہے کوئی حرج نہیں ، جبکداس سے پہلے باب میں ممانعت ذکر کی گئی ہے توروایات میں بظاہر تعارض ہے۔

جواب ①: جن احادیث میں مشک کے منہ سے یانی پینے سے منع کیا گیا ہے اس سے وہ بڑی مشک مراد ہے جس کا منہ زیادہ بڑااور کھلا ہوتا ہے کونکداس طرح کی مشک سے یانی پینے کی بناء پروہ تمام مفاسد پیش آتے ہیں جو پہلے ذکر کیے گئے ہیں ،اورنی کریم

مَلِّفَظَيَّةً كأعمل حِيوثًى مثك سے متعلق ہے جس كامنه تنگ ہوتا ہے اور اس میں مذكورہ نقصانات كا خطرہ نہيں ہوتا۔

( فتح البخاري كتاب الاشربة باب الشرب من فم التقاءا، ١١٣)

**جواب ②:** ابن العربي والينيائية نے لکھا ہے كەمكن ہے كەرسول الله سَرَالْسَيَّةَ نے جَنگی ضرورت كی وجہ سے يا وقت كي تنگل كى وجہ سے يا برتن نہ ہونے کی وجہ سے مشکیزے کے منہ سے بیا ہوگو یا ضرورت کی وجہ سے ایسا کیا گیا اور ممانعت والی ا حادیث کا تعلق عام حالات سے ہے۔ (عارضة الاحوذي كتاب الاشربة باب ماجاء في انتهى عن اختناث الاسقية ٨٢،٨)

جواب 3: ممانعت کاتعلق دوام اور عادت سے ہے کہ اس طرح مشک سے مندلگا کریٹنے کی عادت نہیں ڈالنی جاہیے اس میں دیگر خرابیوں کےعلاوہ مشک کےمنہ میں رفتہ رفتہ بد بو پیدا ہونے لگتی ہے اور نبی کریم مُطَافِیکَا بَمَ کَا بِیمُل بیان جواز کے لیے تھا۔

**جواب ):** علامہ نو وی راشیا فرماتے ہیں کہ اس پرسب کا اتفاق ہے کہ بیممانعت مکر وہ تنزیبی کے درجے میں ہے حرمت کے درجے میں نہیں ہے اور آپ کاعمل بیان جواز کے لیے تھا اور مکروہ تنزیبی اور جواز دونوں میں کوئی۔ادھوری بات تو جہ کریں۔

(شرح الطيبي كتاب الطعمة باب الاشربة الفصل الاول ١٨٦،٨)

اخرجه احمدوابن ماجدویزید بن یزید الخ فرماتے ہیں کہ یزید عبدالرحمٰن بن یزید کے بھائی ہیں جوایے بھائی عبدالرحمٰن سے پہلے انقال فرما گئے ہتھے۔

فائك: آپ مُرْفَظَةً نِي كَفِرْ بِ كَفْرِ بِ لِنْكِي مُوئِ مَشكيز بِ بِي منه سے پانی بيا ،حضرت كبشه فرماتی ہيں كه ميں نے مشك كاوه حصہ جس پر نبی کریم مَرَّلْظَیَّۃ کے ہونٹ مبارک لگے تھے اسے کاٹ لیا بیاکا ٹما تو ادب کی وجہ سے تھا تا کہ اسے کوئی اور استعال نہ کرے اوراس پرکسی اور کا منہ نہ لگے یا برکت کے لیے اسے رکھا گیا تا کہ اس کے ذریعہ برکت اور شفاء حاصل کی جائے۔

(مرقاة المفاتيح، كتاب لاطعمة باب الاشرية الفصل الثاني ١٠٥،٨)

اں سےمعلوم ہوا کہ انبیاء عین اللہ اور اولیاء کرام مُؤَرِّدُیم کے تبرکات لینا اور انہیں اپنے پاس رکھنا شرعاً جائز ہے بشرطیکہ انہیں ناجائز مقاصداوراسلام کے خلاف کاموں کے لیے استعال نہ کیا جائے۔

## بَابُمَاجَاءَ فِى أَنَّ الْأَيْمَنِيْنَ اَحَقُّ بِالشُّرُبِ

باب ١٩: دائمیں طُرف بیٹھے ہوئے لوگ ( کھانے ) پینے میں زیادہ حقدار ہیں

(١٨١٥) أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ أَنَّى بِلَبَنِ قَلُ شِيب بِمَاءٍ وَعَنْ يَمِيْنِهِ أَعْرَابِيٌّ وَعَنْ يَسَارِهِ أَبُو بَكْرٍ فَشَرِبَ ثُمَّ أَعْظى الْأَعْرَانِي وَقَالَ ٱلْأَيْمَنَ فَالْأَيْمِنَ.

تَوْجَجْهَا بَهُ: حضرت انس بن ما لک خالتٰی بیان کرتے ہیں، نبی اکرم مَلِّنْظِیَّةً کی خدمت میں دودھ لایا گیا جس میں یانی ملایا گیا تھا۔ آپ کے دائیں طرف ایک دیباتی موجود تھا اور بائیں طرف حضرت ابو بکر والٹن موجود تھے۔ آپ نے اسے پی لیا پھر دیباتی کو دیتے ہوئے فرمایا۔ دائی طرف والے کاحق پہلے ہوتا ہے۔

لغات: ایمندین: ایمن کی جمع ہدائیں طرف بیٹے ہوئے لوگ۔

### الايمن فالايمن كي توي تركيب:

اس كى تركيب نحوى ميں دواحمال ہيں اسى وجہ سے الايمن فالا يمن كومرفوع بھى پڑھ سكتے ہيں اوزمنصوب بھى۔(١) يہ مبتدا مونے كى وجہ سے مرفوع ہے اوراس كى خبر محذوف ہے اور وہ "احق" يا" مقداهر" ہے اصل عبارت يوں ہے كہ الايمن احق فى الشرب فالايمن احق ہے۔(٢) يا بيد دونوں لفظ فعل محذوف كے مفعول به ہونے كى وجہ سے منصوب ہيں لينى اعط يا قدامر الايمن فالايمن (٣)

### بَابُمَاجَاءَانَّ سَاقِيَ الْقَوْمِ آخِرُهُمُ شُرْبًا

## باب ۲۰: لوگوں کو بلانے والاسب سے آخر میں خود پینے گا

(١٨١٦) سَاقِي الْقَوْمِ اخِرُهُمُ شُرُبًا.

ترکیجی کنم: حضرت ابو تباده و ناتینو نبی اکرم مَطَّنْظَیَّا کا بیفر مان نقل کرتے ہیں۔لوگوں کو پلانے والاسب سے آخر میں خود پیئے گا۔

### بَابُ مَاجَآءَ أَيُّ الشَّرَابِ كَانَ اَحَبُّ الْي رَسُولِ اللَّهِ عُلَّكَ اللَّهِ عَلَّكَ اللَّهِ عَلَّكَ

## باب ۲۱: نبی اکرم مَثَلِّنْفَعَيَّمَ کوکون سامشروب زیاده محبوب تھا

(١٨١٤) كَانَ آحَبُ الشَّرَ ابِ إلى رَسُولِ اللهِ مُطْكَنَّةً ٱلْحُلُو الْبَارِدُ.

تَرْجَجْهَنَّهِ: سیدہ عائشہ وٰالیّٰنا بیان کرتی ہیں، نبی اکرم مُطِّلْظُیَّا آئے نز دیک سب سے پسندیدہ مشروب میٹھااور مُصندًا تھا۔

(١٨١٨) أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ سُئِلَ أَيُّ الشَّرَ ابِ أَطْيَبُ قَالَ ٱلْكُلُو الْبَارِدُ.

تَوَجِّجُهُمْ: زہری راٹیطۂ بیان کرے ہیں، نبی اکرم سِّلِنْظِیَّمَ سے دریافت کیا گیا۔کون سامشروب پا کیزہ ہوتا ہے؟ نبی اکرم سِّلِنْظِیَّمَ نے فرمایا جومیٹھااور طِھنڈا ہو۔

تشریح: آپ مَطْنَطَعُ کومیشا اور مُحند امشروب بہت پسندتھا: مذکورہ احادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ بی کریم مَطِنطَعُ آ مشروب بہت پسندتھا کیونکہ بیہ جسمانی حرارت کو دور کرنے اور صحت کے لیے مفید ہونے کے ساتھ دل کی گہرائیوں سے اللہ تعالیٰ کی حمد وثناء اور شکر کرنے کا باعث ہوتا ہے۔

حدیث میں''الحلو البارد'' (میٹھی اور ٹھنڈی چیز ) سے صرف پانی ہی مراد نہیں ہے بلکہ اس عموم مراد ہے کہ آپ کو ہر میٹھا اور ٹھنڈا مشروب بہت پہندتھا خواہ وہ میٹھا پانی ہو یا دودھ، نبیذ ، ہو یا شہد وغیرہ کا شربت ، اس وضاحت سے حدیث باب اور ان دوحدیثوں کے در میان مطابقت اور یکسانیت پیدا ہوجاتی ہے ، جن میں سے ایک میں یہ بیان کیا گیا ہے کہ نبی کریم مِرَّاتِشَکِیَّمَ کو پینے کی چیزوں میں دودھ سب سے زیادہ پہندتھا، اور دوسری روایت میں یہ بیان کیا گیا ہے کہ آپ مِرَّاتِشِکِکَمَ کو شروبات میں شہدسب سے زیادہ محبوب تھا۔

"والصحيح مأروى الزهرى عن النبي على مرسلا ":اسعبارت عام ترندى والله يتانا عائد بي كدام زہری طلطینے نے اس روایت کو دوطرح سے نقل کیا ہے ایک مندیعنی سند کے ساتھ ،جس طرح اس روایت میں سند مذکور ہے عن الزہری رایٹھا یا عن عروۃ عن عائشہ مٹالٹینا ،اور دومرااس روایت کومرسلاً یعنی صحابیہ مٹالٹھا کے ذکر کے بغیر روایت کیا ہے، بلکہ عبارت کے ظاہر سے معلوم ہوتا ہے کہ عروہ کا ذکر بھی نہیں ہے۔امام ترمذی والیٹھا؛ فرماتے ہیں کہ امام زہری والیٹھا؛ کی وہ روایت جو بذریعہ ارسال ہم تک پہنچی ہے وہ صحیح ہے گویا امام ترمذی رایشیائے نے مرسل کوتر جی دی ہے اور انہوں نے شائل میں اس کی وجہ بیر بیان کی ہے کہ اس روایت کو اکثر راویوں نے مرسل ہی روایت کیا ہے اس لیے یہی سیج ہے البتة صرف ابن عینیہ نے اسے منداذ کر کیا ہے۔

اس محقق بر بحث ہے: ملاعلی قاری والنعال نے امام تر مذی والنعل کی اس محقق پر بحث کی ہے:

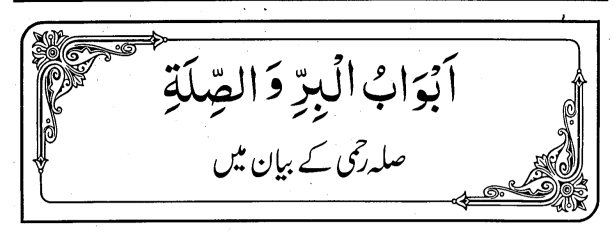
(۱) سفیان بن عینیه راینگیاد ایک ثقه راوی اور تابعی بین ،جب وه اس حدیث کوعن معمر عن الز هری عن عروة عن عائشه راینمها، مرفوعاً روایت کررہے ہیں تو یقیناً اس روایت کی سندسیح ہوگی اور جس طریق میں ثقه راوی زیادہ ہوں تو وہ سند اور متن دونوں اعتبار سے مقبول ہوتی ہے۔

(۲) اس میں کوئی شک نہیں کہ مرسل روایت جمہور کے نز دیک جمت ہے اور فضائل اعمال میں سب کے نز دیک معتبر ہوتی ہے لیکن اس کے باوجودابن هام ولیٹیز کی تصریح کےمطابق "مندروایت" کے مقالبے میں مرسل کا اعتبار نہیں ہوتا اگر چیا ہے اکثر راویوں نے مرسلاً ہی ذکر کیا ہو۔

ے روں مات کی ہے۔ (۳) نیز امام احمد بن حنبل راٹٹیئئے نے اپنی مسند میں اور حاکم نے مشدرک میں اس روایت کومسند احضرت عا کشہ رہائٹیئا کے طریق سے روایت کیاہے۔

ان تمام وجوہ سے طریق مند ہی راج ہے۔





تشرِنیح:البر: بکسرالباء وتشدیدالراء حسن سلوک کرنا،خدمت کرنا،احسان کرنا،حدیث شریف میں برمتعددمعانی میں مستعمل ہے بعض مواقع میں اس کے معنی اطمینان قلب ونفس کے ہیں اور بعض احادیث میں اس سے مراد احسان ہے اور بعض جگہ بر کے معنی مایقر بالی الله کے ہیں یعنی ایسا قول وفعل جواللہ کے قرب کا ذریعہ ہے۔

حسن الخلق كي دونشميں ہيں: (١)حسن الخلق مع الخلق يعنى مخلوق الى كے ساتھ حسن معاشرت ہو۔

خلاصہ حسن انخلق ہے: ملاعلی قاری براتی ہیں کہ بر کے معنی حسن الخلق مع الخلق بامر الحق و مدارا الا الخلق و مدارا الا الخلق و مدارا الا الخلق و مدارا الا الخلق و مدارات کے ساتھ اس طرح پیش آنا جس طرح اللہ تعالی نے تکم فرمایا ہے۔ یہاں مرادیہ ہے کہ مخلوق کے ساتھ حسن سلوک ہوخواہ مخلوق سے رنج وغم بھی پہنچتا ہو مگر غیظ و غضب پر قابو پاکران کے ساتھ خندہ بیشانی اور شریں کلامی کے ساتھ پیش آنا بعض محققین فرماتے ہیں کہ لفظ بر انتہائی جامع لفظ ہے جو مختلف طاعات اور اعمال مقربات کوشامل ہے جن کا خلاصہ حسن الخلق ہے۔

(۲) حسن الخلق مع الخالق: وہ یہ کہ اللہ تعالیٰ کے جملہ فرائض وحقوق کو اچھی طرح بجالائے اور اس بات کا یقین رکھے کہ جو کچھ وہ عبادات وہ کرتا ہے اللہ تعالیٰ کے انعامات کے مقابلہ میں وہ ناقص ہیں۔الحاصل برکی تفسیر حسن انخلق مع الخالق والمخلوق سے کی گئ ہے جو بیشارانواع کوشامل ہے۔

الصلة: یہ باب ضرب یضر بسے ہے اس کی اصل ،الوصل ہے جس کے معنی ملانا ، جوڑنا ، جمع کرنا نیکی کرنا ، رشتہ داروں کے ساتھ صلہ رحمی کرنا ، میر بانی کرنا ، نیز صلہ بمعنی احسان ۔عطیہ اور انعام بھی ہے ،اس کی جمع صلات آتی ہے۔صلة الرحم ، احسان الی الاقربین سے کنایہ ہے اقربین خواہ نبی ہو یا صہری یہاں مراد اپنے اعزہ واقرباء کے ساتھ حسن سلوک اور زم برتاؤ کرنا اور ان کے احوال کی خبر گیری کرنا اگر چہ وہ تمہار ہے ساتھ برسلوکی سے پیش آئیں۔ کہا قال النبی ﷺ: واحسن الی من اساء المیت و کذا قال علیہ السلام لیمن الواصل بالمہ کافی ولکن الواصل من اذا انقطعت رحمه وصلها. یعنی کوئی عزیز قطع رحی کرے مراس کے ساتھ صلہ رحی کا برتاؤ کرنا ہی کا کامل صلہ رحی ہے اگر صلہ رحی کرنے والے کے ساتھ صلہ رحی کی تو یہ بدلہ ہوگا کامل صلہ رحی شار نہیں کی جائے گی ، بہر حال صلہ رحی مطلقاً احسان الی الاقربین کا نام ہے خواہ ان کا سلوک کسی طرح کا بھی ہو۔

#### بَابُمَاجَآءَ فِيٰ بِرِّالْوَالِدَيْنِ

#### باب ا: والدين كے ساتھ حسن سلوك كرنا

(١٨١٩) قَالَ قُلُتُ يَارَسُولَ اللهِ ﷺ مَنْ اَبَرُّ قَالَ اُمُّكَ قَالَ قُلْتُ ثُمَّ مَنْ قَالَ اُمُّكَ قَالَ قُلْتُ ثُمَّ مَنْ قَالَ اللهُ عَالَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَالَ اللهُ عَالَ اللهُ عَالَ اللهُ عَالَ اللهُ عَالَ اللهُ عَلَى اللهُ عَالَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَاللهُ عَلَى اللهُ عَلَى ا

ترکیجہ بنہ: بہز بن کیم ولیول اپنے والد کے حوالے سے اپنے دادا کا یہ بیان قل کرتے ہیں، وہ فرماتے ہیں، میں عرض کیا: یا رسول اللہ میں اللہ علیہ میں میں عرض کیا: یا رسول اللہ میں میں میں عرض کیا۔ یا رسول اللہ میں میں اللہ عرض کی داس کے بعد کون ہے؟ بی اکرم میر اللہ عن الرم میر اللہ عن الل

### تشريح: مال كتين بارخدمت كاحكم كيول فرمايا؟ جس كى مختلف وجوه بيان فرمائى بين:

- (۱) مال كيرول كينيج جنت م- كما قال النبي على الجنة تحت اقدام الامهات.
- (۲) اولا دکو ماں سے زیادہ تعلق ہوتا ہے بسااوقات اس ناز کی وجہ سے ماں خدمت میں تساہل وغفلت ہوجاتی ہے۔
- (٣) مال بعض اعتبارے باپ سے منفرد ہے مثلاً صعوبت جمل ،صعوبت وضع جمل ،صعوبت رضاع یہ تینوں مشقتیں ایسی ہیں کہ باپ
  اس کے ساتھ شریک نہیں ہے لہٰذاان کا تقاضہ یہ ہے کے حق خدمت میں مال کو باپ پر تقدم ہونا ہی چاہیے چنا چہ فتاوی عالمگیری
  میں ہے اگر ماں اور باپ کے حقوق ادا کرنے میں ایسی صورت پیش آجائے کہ ایک کی رعایت کرنے سے دوسرے کو تکلیف
  ہوتی ہوتو حق خدمت میں ماں مقدم ہے اور حق احترام وعظمت میں باپ مقدم ہے مثلاً ماں باپ پانی طلب کریں اور کوئی ان میں
  سے آگے بڑھ کر لینے والانہیں ہے تو بیٹے کو چاہے کہ اولا مال کو پیش کرے (ھکن افی القنیة)۔

الاقرب فالاقرب: واضح رہے كه قرابت جس قدرزيادہ قريب ہوگا اى اعتبار سے حقوق بھى زيادہ ہيں۔ كما ہوظا ہرجن كى تفصيل آئندہ ابواب ميں آرہى ہے۔ (ہذا حدیث حسن اخرجہ ابوداؤد)

وقل تکلمہ شعبہ فی بھز بن حکیمہ وھو ثقة: یعنی بہر بن حکیم کے بارے میں اگر چہ شعبہ رالیّ نے کلام کیا ہے گر حضرات محدثین کے نزدیک وہ ثقہ ہیں ان سے ائمہ ثقات معمر، سفیان توری رالیّ اللہ ، حماد بن مسلم رالیّ الله وغیرہ حفاظ صدیث نے روایات نقل کی ہیں۔

#### بابمنه

(١٨٢٠) سَٱلْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ فَقُلُتُ يَا رَسُولَ اللهِ ﷺ أَثُى الْإِعْمَالِ ٱفْضَلُ قَالَ الصَّلوةُ لِمِيْقَاتِهَا قُلْتُ ثُمَّ مَاذَا يَا رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ الْجِهَادُ فِي سَبِيُلِ اللهِ ثُمَّ سَكَتَ عَيِّى مَاذَا يَا رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ الْجِهَادُ فِي سَبِيُلِ اللهِ ثُمَّ سَكَتَ عَيِّى رَسُولُ اللهِ ﷺ وَلَو السُّرَدُتُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ السُّرَدُتُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

توکنجنگنب: حضرت عبداللہ بن مسعود و النظامی بیان کرتے ہیں۔ میں نے نبی اکرم مِظَافِیکَا اِسے سوال کیا میں نے عرض کی۔ یارسول اللہ مَظَافِیکَا اِسے کا کون سامکل زیادہ فضیلت رکھتا ہے، تو آپ مِظَافِیکَا نے ارشاد فر مایا۔ نماز کواس کے دفت پر ادا کرنا میں نے عرض کی۔ پھر کون ساہے یا رسول اللہ مَظَافِیکَا نَا نَا اللہ مِن یدر یا فت کرتا تو آپ مِنْلِفِکَا فَا مِن یہ جواب عنایت فرماتے۔

اعتراض: ای الاعمال افضل کے جواب میں آپ مُرافِظَةً ہے مختلف جوابات مردی ہیں کی روایت میں "الصلوة كلميقاتها" كى روایت میں "الصلوة كلميقاتها" كى روایت میں "الجھاد فی سبيل الله "وغيره جوابات مردی ہیں لہذاان كے درميان تعارض ہوگيا اس كے متعدد جوابات ديئے گئے ہيں ً۔

**جواب ①: م**مکن ہے آپ مَلِّشَیَّا نَے سائلین کے احوال کو ملحوظ رکھتے ہوئے مختلف جوابات عنایت فرمائے ہوں۔مثلاً سائل کے بارے میں آپ مَلِّشَیِّیَا ہِ کومعلوم ہوا کہ وہ نماز میں کوتا ہی کرتا ہے تو اس کوفر ما یا کہ افضل عمل وقت پرنماز پڑھنا ہے۔

جواب ©: ممکن ہے اختلاف جواب زمان کی بناء پر ہو کہ جہاد کے زمانہ میں سوال کرنے والے کے لیے''افضل الاعمل جہاد'' ہے۔ جواب ©: اختلاف مکان کی بناء پر ہے مثلاً حرم شریف میں افضل الاعمال کا جواب طواف ہوگا۔

جواب ﴿ علامه ابن وقیق العید طلیعید فرماتے ہیں کے ممکن ہے کہ اختلاف جواب کا اعمال بدنیہ اور اعمال قلبیہ سے متعلق ہو یعنی اعمال بدنیہ میں ایمان باللہ کوئی تعارض نہیں رہا۔

جواب ©: حضرت مولانا انور کشمیری والیمی فرماتے ہیں که دراصل سوال کے الفاظ بھی مختلف ہیں مثلاً بعض روایات میں ای العمل احب اور بعض میں ای العمل خیر وارد ہے اس اختلاف سوال کی وجہ سے جوابات میں بھی اختلاف ہے۔ والیه خدهب الشدیخ همی الدین ابن العربی الاندال الی کا الحافظ ابن تیمیه ایضاً همن ینفی التوادف بین الکلمات.

دو سراا حست راض: آبِ شِلِ اللهُ عَلَى اللهُ كُوذَ كُرَنبِين كيا حالانكه ايمان باللهُ تمام اعمال على الاطلاق افضل ہے۔ جواب ۞: ممكن ہے كه آپ شِلِ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى فَهِم پراعمّاد كرتے ہوئے اس كوذكر نه فرما يا ہو كيونكه اس كے افضل اعمال ہونے كوسب ہى جانتے ہيں لہٰذااس كے ذكر كى حاجت نہيں۔

جواب ©: بعض حضرات فرماتے ہیں کہ دراصل راوی نے اعمال جوارح کے بارے میں سوال کیا تھا اور ایمان اعمال قلب میں

سے ہے۔

جواب 3: بعض فرماتے ہیں کہ دراصل افضل اسم تفضیل اپنے معنی میں نہیں ہے بلکہ طلق ذی الفضل کے معنی میں ہے۔

الصلوة لميقاتها: بخارى ومسلم كى روايت ميں لوقتها اور على وقتها واقع بوارقطنى ، ماكم اور بيہقى كى روايت ميں لاول وقتها والى روايت ضعيف ب شد ماذا علامه طبى واليا فرماتے لاول وقتها كے لفظ والى روايت ضعيف ب شد ماذا علامه طبى واليا فرماتے ہيں كم فى اول وقتها كے لفظ والى روايت ضعيف ب شد ماذا علامه طبى واليا في نرمات ميں يہاں ثم تراخى مرتبہ كے ليے ب نہ كه تراخى زمان كے ليے اب معنى يہوئے كه نماز كے بعد افضل الا عمال كون سائمل ہے۔

برالوالدين: يعنى والدين كے ساتھ حسن سلوك كرنا بعض علاء فرماتے ہيں كہ بير مديث قرآن كريم كى آيت شريفہ ﴿ آنِ اشْكُرُ لِيٰ وَ لَوْ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ وَ اللّٰهُ وَ اللّٰهِ وَ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَ اللّٰهُ وَ اللّٰهُ وَ اللّٰهُ وَ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰمُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ

جواب ①: ابن بزیرہ ولیٹیئیؤ فرماتے ہیں جہاد چونکہ ہرونت فرض نہیں ہے بخلاف صلوٰۃ اور برالوالدین کے کہ بید دونوں اکثر اوقات میں نہایت اوکد اور اور برالوالدین کے کہ بید دونوں اکثر اوقات میں نہایت اوکد اور اوجب ہیں نیز ان دونوں امر پرمحافظت اور مداومت انتہائی سخت ہے کما قال تعالیٰ:﴿وَ إِنَّهَا لَكَيْبِيْرَةٌ إِلاَّ عَلَى اللهٰ عَلَى اللهٰ کے لیے تیارومستعدر ہےگا۔اس لیے جہاد فی سبیل اللہ کومؤخراور الصلوۃ للہیں قام اور الول دین کومقدم فرمایا ہے۔

جواب ©: علامہ ابن التین رایشیا فرماتے ہیں ممکن ہے کہ کوئی شخص والدین کی خدمت مکافات اور بدلہ سمجھے تو آپ مَا اَسْتَحَامُ نِے برالوالدین کومقدم ذکر کرکے اس کی اہمیت وفضیلت کو بیان فرمادیا کہ بیصرف مکافات ہی نہیں بلکہ اس کی مواظبت بہت بڑی فضیلت ہے۔

**جواب ③:** حافظ ابن حجر ریشیًا فرماتے ہیں کہ دراصل جہاد برالوالدین پرموقوف ہے کہ بغیر والدین کی اجازت کے جہاد میں جانا جائز نہیں ہے کماورد فی الحدیث۔

ھنا حلایث حسن صحیح: اخرجہ الشیخان وابوداؤد والنسائی۔وقدرواہ الشیبانی الخ موصوف فرماتے ہیں کہ ولید بن العیزار سے جس طرح اس روایت کومسعودی نے نقل کیا ہے کہ اس طرح سلیمان بن ابی سلیمان الشیبانی اور شعبہ نے بھی ان سے روایت نقل کی ہے اس کے بعد فرماتے ہیں کہ بیروایت متعدد طرق سے عن ابی عمر والشیبانی عن ابن مسعود زیاتی سے منقول ہے اور ابوعمر والشیبانی کا نام سعد بن ایاس ہے۔

## بَابُمَاجَآءً مِنَ الْفَضْلِ فِي رِضَا الْوَالِدَيْنِ

باب ۳: والدين كي رضا مندي كي فضيلت

(١٨٢١) رِضَى الرَّبِ فِي رِضَى الْوَالِيو سَخْطُ الرَّبِ فِي سَخْطِ الْوَالِيدِ.

تَرْجَجْهُمْنِهِ: حضرت عبدالله بنعمرو مُنْ تَعْدِ بيان كرتے ہيں، نبي اكرم مَلِّنْفَيَّةً نے بيہ بات ارشاد فرمائي ہے۔والد كي رضا مندي ميں الله تعالى کی رضامندی ہے اور والد کی ناراضگی میں اللہ تعالٰی کی ناراضگی ہے۔

(١٨٢٢) إِنَّ رَجُلًا أَتَاهُ فَقَالَ إِنَّ لِيُ إِمْرَأَةً وَإِنَّ أُمِّنُ تِأَمُرُ نِي بِطَلاَ قِهَا فَقَالَ أَبُو النَّادُ ذَاءِ سَمِعُتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ الْوَالِلُاوَسُطُ آبُوابِ الْجَنَّةِ فَإِنْ شِئْتَ فَأَضِعُ ذٰلِكَ الْبَابَ آوِ احْفَظْهُ وَرُبَّمَا قَالَ سُفْيَانُ إِنَّ أُمِّي وَرُبَّمَا قَالَانِي.

ترکیجی بنی: حضرت ابودرداء نالین سے روایت ہے کہ ایک آ دمی ان کے پاس آیا اورعرض کیا کہ میری ایک بیوی ہے اور میری ماں مجھے اس كوطلاق دين كاحكم دين ب-حضرت ابودرداء والله عن فرمايا ميس في رسول الله مَ الله عَلَيْفَيْعَ الله م الله عَلَيْفَ فَعَ الله م الله عَلَيْفَ الله عَلَيْفَ الله عَلَيْفَ الله عَلَيْفَ الله عَلَيْفَ عَلَمَ الله عَلَيْفَ عَلَيْفَ عَلَيْفَ عَلَيْفَ عَلَيْفَ عَلَيْفَ عَلَيْفِ الله عَلَيْفَ عَلَيْفَ عَلَيْفَ عَلَيْفُ الله عَلَيْفَ عَلَيْفَ عَلَيْفِ الله عَلَيْفَ عَلَيْفَ عَلَيْفَ عَلَيْفَ عَلَيْفَ عَلَيْفَ عَلَيْفِي الله ورود الله عن الله على الله ع درمیانه دروازہ ہے لہذااب تیری مرضی ہے اسے ضائع کرے یا محفوظ رکھے۔سفیان (راوی) مجھی والدہ کاذکر کرتے ہیں اور مجھی والد کا۔

### تشرِيع: والدين كوخوش ركف كي فضيلت:

ان احادیث سے والدین کوخوش رکھنے کی فضیلت ثابت ہوتی ہے ، نبی کریم مُلِفَظِیَّةً نے والد کو اور دوسری روایت کے مطابق والدہ کو جنت کا درمیانی دروازہ قرار دیا ہے،اور والد کی رضا مندی اور ناراضگی کو اللہ کی رضا اور ناراضگی کا سبب بتایا ہے،الہذا اولا دکوحتی الامکان والدین کوخوش ہی رکھنا چاہئے تا کہ انہیں یہ فضیلت حاصل ہوسکے ،اولاد اگر ایسا کرلے تو اس نے گویا جنت کے اس دروازے کومحفوظ کرلیا۔

## والدين كي اطاعت وعدم اطاعت كامعيار:

بہت سے لوگ تو والدین کے حقوق میں تفریط (کمی) کرتے ہیں اور اس کا وبال اپنے سرمول لیتے ہیں اس طرح بہت سے لوگ افراط کرتے ہیں کہ والدین کی اس قدر اطاعت کرتے ہیں کہ دوسرے اصحاب حقوق مثلاً بیوی اور اولا دیے حقوق تلف کردیتے ہیں جس سے ان نصوص کی خلاف ورزی لازم آتی ہے جن میں ان کے حقوق کی تگہداشت کا حکم دیا گیا ہے اور بعض لوگ حقوق غیر واجبہ کو واجب سمجھ کران کوادا کرنے کی کوشش کرتے ہیں بسااوقات ان کاتخل نہیں ہوتا تو تنگ ہوجاتے ہیں اور وسوسہ پیدا ہونے لگتا ہے بعض احکام شرعیہ میں نا قابل برداشت سختی ہوتو اس سے دوسرے صاحب حق لیعنی نفس کے حقو ق ضالکع ہوتے ہیں ان خرابیوں سے بچنے کے لیے حقوق واجبہ اورغیرواجبہ میں امتیاز ناگزیر ہےجس کے لیے چنداصول کا جاننا ضروری ہے۔

اقل: جوامرشرعاً ناجائز ہووالدین اس کے کرنے کا تھم دیں تو والدین کی اطاعت جائز نہیں مثلاً کسی ناجائز ملازمت کا تھم دیں یا رسوم جاہلیت اختیار کرنے کو کہیں اور کسی نا جائز کام کا حکم کریں توان کی اطاعت واجب نہیں ہے۔

دوم: جوامرشرعی مواور والدین اس ہے منع کریں تو اس میں ان کی اطاعت ضروری نہیں بلکہ جائز ہی نہیں مثلاً مالی حالت بہت کمزور ہے مال باپ کی خدمت میں زیادہ وقت لگنے کی وجہ سے بچول کو تکلیف ہوگی لینی ان کے حقوق واجبه ضائع ہول گے الیی صورت میں بیوی بچوں کو تکلیف دے کر ماں باپ پر زیادہ مال خرچ کرنا جائز نہیں ہے یا مثلاً بیوی شوہر کے والدین سے علیحدہ ر ہنا چاہے اور مال باب اس کوساتھ رکھنے کے لیے کہیں تو شوہر کے لیے جائز نہیں کہ بیوی کواس کی مرضی کے بغیر علی الرغم اپنے

والدین کے ساتھ ہی رکھے یا مثلاً والدین حج فرض اور بقدر فرض طلب علم کے لیے نہ جانے دیں تو اس میں بھی ان کی اطاعت جائز نہیں ہے۔

سوم: جوامرشرعاً واجب ہے اور نہممنوع ہے بلکہ مباح ومتحب ہے اور ماں باپ اس کے کرنے یا نہ کرنے کا حکم کریں تومتحب یہی ہے کہاں وقت بھی ان کی اطاعت کرے۔

#### طلاق سے پہلے دارالافتاء سے رجوع:

حدیث باب میں ممکن ہے کہ وہ سائل جو حضرت ابوالدرداء ٹڑٹٹن کے پاس مسئلہ پوچھنے آئے ،ان کی اہلیہ اپنی ساس کو بہت ساتی اور تکلیف پہنچاتی ہوجس کی وجہ سے وہ اسے طلاق دینے کا اپنے بیٹے سے کہدر ہی ہو، ان حالات کا اندازہ لگا کر حضرت ابوالدرداء مٹاٹھ نے سیحدیث سنادی کہ والدین کی اطاعت کرنی چاہیے والد جنت کا درمیانی دروازہ ہے اگر اس کی بات کو جھٹلا دیا گیا تو گویا اس دروازے کو ضائع کردیا گیا۔ تا ہم موجودہ دور میں اگر کسی کے والدین اسے طلاق دینے کا کہیں یا اسے اس پر مجبور کریں تو اس شخص کو چاہیے کہ کہ طلاق سے پہلے دارالافتاء سے ضرور رجوع کریں۔

### بَابُمَاجَآءَ فِي عُقُوٰقِ الْوَالِدَيْن

## باب ہم۔والدین کی نافر مانی کا حکم

(۱۸۲۳) اَلَا اُحَدِّ اَکُمُ عِلَا کُبَرِ الْکَبَائِرِ قَالُوْا بَلْ يَا رَسُولَ اللهِ قَالَ اَلْاِشْرَاكُ بِاللهِ وَعُقُوقُ الْوَالِدَيْ وَالْوَالِدَيْ وَالْمَا وَالْمَائِرِ قَالُوا لِنَّو فِمَازَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَى اللهِ وَعُولُهَا حَتَّى قُلْمَا لَيْتَهُ سَكَت. وَجَلَسَ وَكَانَ مُتَّكِمْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى ال

(١٨٢٣) مِنَ الْكَبَائِرِ أَنْ يَّشُتُمَ الرَّجُلُ وَالِدَيْهِ قَالُوْا يَارَسُوْلَ اللهوهَلَ يَشْتُمُ الرجلُ وَالِدَيْهِ قَالَ نَعَمُ يَسُبُّ أَمَّا الرَّجُلِ فَيَشُتُمُ الرَّجُلُ وَالِدَيْهِ قَالَ نَعَمُ يَسُبُّ أَمَّهُ.

ترکیجی تنبہ: حضرت عبداللہ بن عمرون اللہ بیان کرتے ہیں، نبی اکرم مُؤَلِّفَ آنے یہ بات ارشاد فرمانی ہے۔ کبیرہ گناہوں میں یہ بات بھی شامل ہے کہ آدمی اپنے والدین کو گالی دے ۔ لوگوں نے عرض کی ۔ یارسول اللہ د مُؤلِّفَ آن کی کو گالی دیں کو گالی دیں سکتا ہے؟ آپ مُؤلِّفَ آن فرمایا ۔ ہاں ۔ کوئی آدمی دوسر ہے کے والد کو گالی دیتا ہے تو دوسرا اس کے والد کو گالی دیتا ہے یہ اس کی والدہ کو گالی دیتا ہے ۔ اس کی والدہ کو گالی دیتا ہے۔ دیتاہ ہتو وہ اس کی والدہ کو گالی دیتا ہے۔

المستراض: اکبرالکبائر، کبائر کبیرة کی جمع ہے یعنی بڑی غلطی روایت میں تین ہی چیزوں کو اکبرالکبائر قراردیا گیا ہے حالانکہاں سلسلہ میں اور بھی روایات مروی ہیں مثلاً بخاری وسلم نے حضرت انس بنائی سے مرفوعا قل نفس کے بارے میں اکبرالکبائر ہونائقل کیا ہے نیز ابن مسعود بنائی کی روایت 'ای الذنب اعظم فن کو فیہ الزناء بحلیلة جادك ''میں زنا کو ،عبدالله بن انیس بنائی کی روایت میں ''استطالة الرجل فی عرض رجل مسلم ''کو انیس بنائی کی روایت میں ''وابو ہریرہ بنائی کی روایت میں سونظن باللہ کو اکبرالکبائر قرار دیا گیا ہے۔

**جواب:** اس روایت میں حصر مقصود نہیں ہے۔

### كناه كى تعريف اوراقسام:

گناہ نام ہے ہرایسے کام کا جواللہ تعالی کے حکم اور اس کی مرضی کے خلاف ہواور اس کی دونشمیں ہیں: کبیرہ وصغیرہ: حقیقت سے ہے جس گناہ کوصغیرہ کہاجا تا ہے در حقیقت وہ صغیرہ نہیں اس لیے کہ اللہ تعالیٰ کی نافر مانی اور اس کی مرضی کی مخالفت ہر حال میں نہایت ہی سخت جرم ہے اسی وجہ سے امام الحرمین' ابواسحاق اسفرائی اور دیگر علماء امت نے اللہ تعالیٰ کی ہرنافر مانی کو گناہ کبیرہ فر مایا ہے۔

صغیرہ وکبیرہ کا فرق صرف گناہوں کے مقابلہ موازنہ کی وجہ سے کیا جاتا ہے اس لیے جس گناہ کو اصطلاح میں صغیرہ کہا جاتا ہے۔ اس کے معنی ینہیں کہا ہے گناہوں میں سستی یا غفلت برتی جائے اور ان کو معمولی سمجھا جائے بلکہ اگر صغیرہ کو بے باکی اور ڈھٹائی سے کیا جاتا ہے تو وہی گناہ کبیرہ ہوجاتا ہے۔ کہا قال ابن عمر وابن عباس رضی الله عنہ مدلا صغیرة مع الاصراد. بہر حال اصطلاحاً گناہ کی دوقسمیں ہیں صعنائر وکسب کر جیسے آیات وروایات اور آثار میں مذکور ہے مثلاً: ﴿ إِنْ تَجْتَنْبُوا كَبُالِم مَا تُنْهَدُنَ ﴾ (الناء: ۱۳) اس طرح کثیر روایات بھی اس پر دال ہیں جو کتب احادیث میں مذکور ہیں مشکوۃ شریف میں مستقل باب الکبائر وعلامات النفاق منعقد کیا گیا ہے نیز قیاس بھی اس تقسیم کا مقتضی ہے اس لیے کہ عرفا بھی بعض گناہوں کی شاعت و برائی بعض سے بڑھ کر ہوتی ہوئی ہوا کہ صغیرہ و کبیرہ کی تقسیم ضروری ہے۔

### كبيره وصغيره كى مختلف تعريفات:

گناہ کبیرہ کی تعریف قرآن وحدیث اور اقوال سلف کی تشریحات کے تحت یہ ہے کہ جس گناہ پرقرآن میں شری حدیا لعنت کے الفاظ یا جہنم کی وعیدآئی ہووہ گناہ کبیرہ ہے مفاسد ونتائج بدمنصوص کبیرہ کے برابریا اس سے زائد ہوں وہ گناہ کبیرہ ہے، نیز جو گناہ صغیرہ جرائت وبیبا کی اور مداومت کے ساتھ کیا جائے تو وہ بھی کبیرہ میں داخل ہوجا تا ہے۔ یہ تعریف سب سے جامع ہے حضرت ابن عباس ٹھاٹھ میں اور قاضی عیاض والٹھائے سے اس کے قریب قریب ہی نقل کیا گیا ہے، کما قالہ النووی والٹھائے۔ ای تعریف پر ہم اکتفاء کرتے ہیں۔

۔ کہائر کی کوئی تحدید تعیین نہیں: کہائر کی تعیین کے بارے میں علائے سلف سے مختلف اقوال مروی ہیں بھت دوانی سے سنتیں، ابن مسعود مزالتی سے تین یا چار، ابن عمر مزالتی سے سات ،عبداللہ بن عمر و بن العاص سے نو، حافظ ابن حجر راتشائ سے سرہ ، ابن عباس خالف سے سترہ ، ابن عباس خالف سے سترہ ، مختلف اقوال نقل کیے گئے ہیں۔ حافظ ابن حجر راتشائ نے کہائر پر ایک رسالہ تصنیف فرمایا ہے جس میں

ان کی تعداد چارسوشار کرائی ہے،اور ابن حجر کمی والٹیلئے نے کتاب الزواجر میں کبائز کی فہرست ذکر کی ہے جن کی تعداد چارسوسٹھ تک بہنچتی ہے۔ درحقیقت کبائرکسی تعداد میں منحصر نہیں ہیں بعض حضرات نے بڑے بڑے ابواب معصیت کو ثار کرنے پر اکتفاء کیا ہے تو تعداد کم لکھی ہےاور بعض نے ان کی تمام اقسام وانواع کولکھا تو تعداد زیادہ ہوگئی اس لیے بہتعارض واختلاف نہیں ہے۔

الاشر الحابالله : الله تعالى كى ذات يا اس كى صفات ميس كى كيشريك مونے كا اعتقاد ركھنا شرك كہلاتا ہے مثلاً الله تعالى كى طرح مخلوق میں سے کسی کومتصرف سمجھنا اور اس کی مخصوص صفات خالق رازق، قادر مطلق، عالم الغیب والشهادة وغیرهٔ دیگر صفات میں کسی مخلوق کو اللہ کے برابر سمجھنا شرک میں واخل ہے نیز کسی مخلوق کے ساتھ انتہائی عظمت ومحبت کی بناء پر اس کے سامنے انتہائی عاجزی وتذلل كا اظهار كرنا مجى شرك ہے كما قال تعالى:﴿ إِتَّ خَنُ وَآ ٱحْبَارَهُمْ وَ رُهْبَا نَهُمْ أَرْبَابًا مِنْ دُوْنِ اللهِ ﴾ (الوبية ١٠) اس طرح وه افعال واعمال جوشرک کی علامات ہیں مثلاً صلیب وغیرہ کا نشان ان کا اختیار کرنا بھی شرک کے تھم میں ہے جبیبا کہ عدی بن حاتم نے فر ما یا کہ مسلمان ہونے کے بعد جب میں آپ مَالِفَظَةَ کی خدمت میں حاضر ہوا تو میرے گلے میں صلیب پڑی ہو کی تھی آپ مَالِفَظَيَّةَ نے فرمایا اس بت کواپنے گلے سے نکال دو نیز کسی کورکوع سجدہ کرنا بیت اللہ کی طرح کسی مزاریا گھر کا طواف کرنا بھی علامات شرک ہیں۔معلوم ہوا کہ صرف بت پرستوں کی طرح کسی پتھریا مورتی کے سامنے سجدہ کرنا ہی شرک نہیں بلکہ اس کے علاوہ اور بھی چیزیں شرک میں داخل ہیں قرآن کریم میں شرک کی قباحت اور اس کے نتائج بد کو بالتفصیل بیان فرمایا ہے۔ قال تعالیٰ:﴿ إِنَّ اللَّهُ لَا يَغْفِيدُ اَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَ يَغْفِرُ مَا دُوْنَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ ﴾ (الناء: ٨٨)و قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ الشِّرْكَ لَظُلُمٌ عَظِيْمٌ ﴿ وَالْمَانِ: ١٣) قال وجلس و كان متكمًا قال وشهادة الزور أوقول الزور الخ: حضور مَرْ الْنَكُمَ اللَّهُ عَلَى لَكُ عَمْ موع تَهَمَّر جب جھوٹی شہادت یا جھوٹے قول کے بارے میں ارشاد فرمایا تو آپ مَلِّنْ ﷺ اٹھ کر بیٹھ گئے اور بار بارشہادۃ الزور فرماتے رہے۔ حضور مَا النَّيْ شَهِادة الزورك بسيان بركول بيشي ؟ جس كى مُنْلف وجوه (١) آ دى جموت بولنے اور جمولى شهادت دينے میں احتیاط نہیں کرتا اور اس کو بہت معمولی سمجھتا ہے بخلاف شرک اور عقوق الوالدین کے کہمومن حتی الامکان شرک سے بچتا ہے اور اس کو براسمجھتا ہے اور والدین کوستانا بھی طبعا نا گوار ہوتا ہے۔

(۲) شہادت زور کا نقصان وضرر متعددی ہے کہ دوسرے لو گوں کو بھی پہنچتا ہے۔

(٣) ممکن ہے کہ شہادۃ الزورکو آخر میں بیان کرنے سے کوئی اس کی اہمیت کونہ مجھتا اس وجہ سے آپ مِلِّشَيِّجَ نے اس کو خاص طور پر بيان كرنے كا اہتمام فرمايا: "فماز ال رسول الله علي يقولها حتى قلناليته سكت "يعني آب سَلَفَيَا اس آخرى جمله کو بار بار فرماتے رہے حضرات صحابہ ثنائیا کہتے ہیں کہ ہم نے تمنا کی کہ کاش آپ خاموش ہوجا نمیں بہر حال صحابہ وٹنائیا کا یہ کہنا 

وفى الباب عن ابى سعيد اخرجه ابو داؤدهذا حديث حسن صحيح اخرجه البخارى والنسائي.

حاصل روایت میہ ہے کہ جب آپ مُطِلِّفِی ﷺ نے والدین کے شب وشتم کی ممانعت فر مائی توصحابہ کرام ری کٹی کواس پر تعجب ہوا کہ کون شخص ا پنے والدین کو گالی دے سکتا ہے اس پر آپ مَلِّ الْفَصَحَةُ نے جوابا ارشاد فرمایا کہ والدین کو گالی دینا اگر چے مستبعد ہے ( مگر اس زمانہ میں استبعاد بھی نہیں رہا) بسااوقات آ دمی دوسرے کے والدین کو برا کہتا ہے تو اس کے جواب میں وہ تخص اس کے والدین کو گالی دیتا ہے ظاہر ہے کہ میخض اپنے والدین کو گالی دینے کا ذریعہ بنا گویا خود ہی اس نے اپنے والدین کو گالی دی ہے۔

#### ذر لعدم معصیت ہے:

امام نووی رایشید فرماتے ہیں کہ اس حدیث سے بیاصول ثابت ہوتا ہے کہ جس طرح اصل گناہ حرام ہوتا ہے ای طرح اس تک یہنچنے کے جوبھی ذرائع اوروسائل ہوں وہ بھی ناجائز اور حرام ہوں گے لہذا دوسروں کے والدین کو گالیاں دیکراپنے والدین کو گالیاں دلوانے کا ذریعہ بننا بھی حرام ہے۔ (مرقاۃ الفاتے۔ کتاب الاداب، باب البروالصلۃ ،۸، ۲۵۳، ۲۵۳)

ابن بطال رایشیا فرماتے ہیں کہ اس روایت سے معلوم ہوا کہ جو امر کسی فعل حرام تک متعدی ہوخواہ وہ غیر مقصود ہووہ بھی حرام ہوتا ہاں کی مثال قرآن کریم میں موجود ہے۔فرمایا:

﴿ وَ لَا تَسْبُوا الَّذِينَ يَدُعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ فَيَسُبُوا اللهَ عَنْوًا بِغَيْرِ عِلْمِ ١٠٨٠ (الانعام:١٠٨)

البتہ وہ کام اگر مقاصد شرعیہ میں سے ہومثلاً فرائض ،واجبات ،سنن مئوکدہ یا دوسری قشم کے شعائر اسلامی وغیرہ جن کے ادا کرنے سے کچھ کم فہم لوگ غلطی میں مبتلا ہونے لگیں تو ان احکام کو ہرگز نہ چھوڑا جائے گا بلکہ دوسرے طریقوں سے اس کی غلط نبی اور غلط کاری کو دور کرنے کی کوشش کی جائے گی۔

هذا حديث صحيح اخرجه البخاري في الادب ومسلم في الإيمان وابو داؤد في الادب.

دوسروں کے والدین کو برا بھلا کہنا دراصل اپنے والدین کو برا بھلا کہنا ہے۔

گناہ صغب میں وکبسیسرہ کی مشال: کسی بزرگ نے فرمایا کہ چھوٹے اور بڑے گناہ کی مثال محبوسات میں ایسی ہے جیسے جیوٹا بچھواور بڑا بچھویا چھوٹی چنگاڑی اور بڑی چنگاری کی کہانسان ان دونوں میں سے کسی کی تکلیف کوبھی برداشت نہیں کرسکتا اور کوئی شخص اور کوئی شخص اس بات کے لیے تیار نہیں کہ چھوٹی چنگاری ہاتھ پر رکھ لے اور بڑی سے پر ہیز کرے اس لیے جس طرح بڑے گنا ہوں سے بچنا ضروری ہے اس طرح جھوٹے گنا ہوں سے پر ہیز کرنا بھی ضروری ہے۔

مرگٹ اہ کھن**ے رکا ذریعے ہے:** حضرت فضیل بن عیاض منافقہ فرماتے ہیں کہتم جس قدر کسی گناہ کو ہلکا سمجھو گے اتنا ہی وہ اللہ کے نزدیک بڑا جرم بن جائے گا ،سلف صالحین نے فرمایا کہ ہر گناہ کفر کا ذریعہ ہے جو انسان کو کافرانہ اعمال واخلاق کی دعوت دیتا

### اولا دکوعاق کرنے کا شرعی حکم

بعض لوگ جب اپنی اولا دمیں سے کسی کے ساتھ ناراض ہوجا ئیں تو وہ وصیت کرتے ہیں کہ مثلاً میرا فلاں بیٹا میرے ترکہ کا وارث نہیں ہوگا ، میں اسے عاق کرتا ہوں۔عرف میں اسے''عاق نامہ'' کہا جاتا ہے لوگ اس کی وجہ سے یہ سیجھتے ہیں کہ اب وہ بیٹا ا پنے باپ کی میراث سے محروم رہے گالیکن اسلام کی نظر میں اس طرح کی وصیت ناجائز اور حرام ہے اور شرعاً اس کا کوئی اعتبار نہیں کیونکہ تق ورا ثت کسی کے ختم کرنے سے ساقط نہیں ہوتا ،اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں وارثوں کے جو حصے مقرر فرمائے ہیں اسے''عاق نامہ''سے ساقط نہیں کیا جاسکتا،اس لیے جس تخص کوعاق کیا گیا ہووہ وراثت سے محروم نہیں ہوگا بدستوروارث رہے گا۔

#### بَابُ مَاجَاءَ فِيُ إِكْرَامٍ صَدِيْقِ الْوَالِدِ

### باب۵۔والد کے دوست کا احترام کرنا

## (١٨٢٥) أَنَّ ٱبَرَّ الْبِرِّ ٱنْ يَّصِلَ الرَّجُلُ آهُلَ وُدِّ ٱبِيُهِ.

ترکیجی کئی: عبداللہ بن دینار،حضرت عبداللہ ٹاٹنے کا یہ بیان نقل کرتے ہیں، میں نے نبی اکرم مُطِّلِظُنِیَّا کو یہ بات ارشاد فرماتے ہوئے سناہے۔ بہترین نیکی یہ ہے کہ آ دمی اپنے والد کے دوست کے گھر والوں کے ساتھ اچھا سلوک کرے۔

تشریع: والد کے دوست سے بھی حسن سلوک کیا جائے علامہ نو وی واٹیلیڈ فرماتے ہیں کہ اس روایت میں والد کے ایک اہم حق کا بیان ہے کہ والد کے دوست اور ان سے محبت کرنے والوں کے ساتھ بھی حسن سلوک کیا جائے اور ان کا اگرام کیا جائے اس کے ساتھ والدہ کی سہیلیاں بھی لاحق ہیں ان کے ساتھ بھی اچھا سلوک کیا جائے تو یہ والدہ ہی کے حقوق میں داخل ہے نیز علاء نے فرما یا اجداد ومشاکخ نسیے زاسا تذہ کے رفقاء کے ساتھ حسن سلوک کرنا بھی ان کے حق میں داخل ہے نبی کریم مُرِلِّنَظِیَّۃ کے بارے میں منقول ہے کہ آپ مُرِلِّنَظِیْکَۃ ام المومنین حضرت خدیجہ الکبری منافی کی سہیلیوں کے ساتھ حسن سلوک فرما یا کرتے تھے۔امام ترمذی واٹیلی کی سہیلیوں کے ساتھ حسن سلوک فرما یا کرتے تھے۔امام ترمذی واٹیلی کی شہیلیوں کے ساتھ حسن سلوک فرما یا کرتے تھے۔امام ترمذی واٹیلی کی شہیلیوں کو بطور ہدیہ گوشت روایت کو باب ماجاء فی حسن العہد کے تحت ذکر کیا ہے آپ مُرلِّنَظِیْکَۃ اگر بکری ذبح فرماتے تو خدیجہ خالی کی سہیلیوں کو بطور ہدیہ گوشت سلوک صاحب حق کے حقوق میں داخل ہے۔

وفی الحی دید قصة طویلة: مصنف رئیسیا نے اس واقعہ طویلہ کی طرف اشارہ فرمایا ہے جس کوامام بخاری رئیسیا نے اس طرح بیان فرمایا ہے کہ جب بی کریم مُرِنیسی نے مدید ہے موقع پر کفار سے سلح فرمائی تو کفار کی جانب سے شراکط میں سے بیجی تھا، کہ آپ مِرَنِیسی نیا ہم مالی کہ جب بی کریم مُرِنیسی نیا کرعم ہ قضاء فرما عیں اور صرف تین دن قیام فرماویں لبندا جب اگلے سال آپ مِرَنیسی قیام فرماکر وا بس ہونے لگے تو حضرت عرب ہونائی کی بیٹی یا عم یا عم کہ کہ کرآپ کے پیچھے جانے لگی تو اس کو حضرت علی ہوئی ہونے کا دعوی کیا اور اس کا ہاتھ پکڑلیا۔ حضرت زید ہوئی ہو جعفر علی ہوئی ہونے اس بارے میں مخاصمہ کیا اور ہرایک نے اپنے مستحق ہونے کا دعوی کیا حضرت علی ہوئی ہونے کا دعوی کیا ہونے اس میں اس کا زیادہ مستحق ہونے کا دعوی کیا میرے بچا کی بیٹی ہے اور اس کا ہاتھ پکڑلیا۔ حضرت جعفر ہوئی ہونے نے عرض کیا کہ وہ میرے بچا کی بیٹی ہے اور اس کی خالہ میری بیوی ہے لبندا میں اس کا زیادہ مستحق ہوں اور وہ مستحق ہوں اور دھرت علی ہوئی ہوں اور حضرت زید نے عرض کیا کہ میری ہوتی ہوں اور دھرت علی ہوئی ہونے والے اور اس کی خالہ اس کی بیوی تھی اور یہ ارشاد فرمایا الحالة بھی خولة الاحمد اور حضرت علی ہوئی ہونے والے نور کے تدارک کی طرف منان وہ اور اس کی خالہ اس کا بیا گئی گئی گئی ہونے والے نور کے تدارک کی طرف اشارہ فرمایا ہونے والے نور کے تدارک کی طرف اشارہ فرمایا ہونے والے نور کے تدارک کی طرف اشارہ فرمایا ہونے والے نور کے تدارک کی طرف اشارہ فرمایا ہونے والے نور کے تدارک کی طرف اشارہ فرمایا ہونے والے نور کے تدارک کی طرف اشارہ فرمایا ہونے والے نور کے تدارک کی طرف

ھل لك من اهر: اس ميں من زائدہ ہے يا تبعيضيہ ہے قال فبر ھا بفتح الباء وتشد يدالراء ماخوذ ہے بررت فلا نا (بالكسر) ہے جس كامطلب بيہ ہے كہ جب تيرى ماں (حيات) نہيں تواس كے قائم مقام خالہ ہے لہٰذااس كے ساتھ حسن سلوك كر كيونكہ حسن سلوك منجمله حنات کے ہے اور قاعدہ ہے کہ ان الحسنت ین هبن السیات نیکیاں برائیوں کومٹادیت ہیں۔

ان الحسنت ينهين السيات: مفسرين واليُحل في فرمايا كمآيت شريفه مين حنات سے مراد تمام نيك كام بين جن میں نماز روز ہ زکو ۃ ، حج ،صدقات ،حسن خلق ،حسن معاملہ وغیرہ داخل ہیں البتہ نماز کو ان سب میں اولیت ہے اس طرح سدیات کا لفظ بھی عام ہے کہ تمام برے کاموں کو شامل ہے خواہ وہ گناہ کبیرہ ہو یا صغیرہ ہو گر قرآن کریم کی دوسری آیت اور حضور مِلِّ النَّنِيَّةَ کے متعدد ارشادات نے سیئات کو گناہ صغیرہ کے ساتھ مخصوص قرار دیا ہے لہٰذا اب آیت کا مطلب بیہ ہوگا کہ نیک کام جن میں نماز سب سے افضل ہے صغیرہ گناہوں کا کفارہ بن جاتے ہیں اور گناہ کو مٹا دیتے ہیں قرآن کریم میں ہے: ﴿ إِنْ تَجْتَنْبُواْ كَبَآ يِوْ مَا تُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكُفِّرُ عَنْكُمْ سَيِّاتِكُمْ ﴾ (النياء:٣١) حسنات كامكفر سديات مونام ،متعددروايات سے بھی معلوم ہوتا ہے جو صحاح ستہ میں منقول ہیں۔ انی اصبت ذنباً عظیماً: یا(۱) تواس سے مرادصغیرہ گناہ ہے جس کواس شخص نے بڑا گناہ سمجھا کیونکہ اللہ تعالیٰ کی تھوڑی نافر مانی بھی فی نفسہ بڑا گناہ ہے۔

- (۲) علامہ طبی راٹیٹیڈ فرماتے ہیں کہاس سے مراد گناہ کبیرہ ہے اور خالہ کے ساتھ حسن سلوک کا کفارہ ہوجا نااس شخص کی خصوصیت ہے جوآپ مُلِّفْظُةً كوبذريعه وي بتايا گياتھا فلااشكال\_
- (٣) حضرت گنگوہی ولیٹیل فرماتے ہیں کہ بسا اوقات آ دمی گناہ کرتا ہے اس پر اس کو ندامت ہوجاتی ہے جس سے وہ گناہ معاف ہوجاتا ہے مگراس کا خیال رہتا ہے کہ شایدنفس ندامت سے وہ گناہ معاف نہ ہواہواور پھراس سے توبہ کی طرف توجہ ہوتی ہے چنانچہ یہاں بھی ایسا ہی ہے کہ حضور مُرِالْنظِیَّةِ نے باوجود ندامت کے اس کو خالہ کے ساتھ حسن سلوک کا حکم فرمایا تا کہ اس کو اپنے گناہ کے معاف ہونے پراطمینان حاصل ہوجائے۔

#### بَابُمَاجَآءَفِى بِرَّالُخَالَةِ

باب ۲: خالہ کے ساتھ حسن سلوک کرنے (کی فضیلت)

(١٨٢٧) ٱلْخَالَةُ بِمَنْزِلَةِ الْأُمِّرِ.

تَرْجِيْكُنُهِ: حضرت براء بن عازب مْنْاتْنُو نبي اكرم مَلِّانْكُيَّةً كايەفر مان نقل كرتے ہيں۔خالہ ماں كی طرح ہوتی ہے۔

(١٨٢٧) إِنَّ رَجُلًا أَنَّى النَّبِيِّ عِلَى فَقَالَ يَارَسُولَ الله عِلَيَّ إِنِّي أَصَبْتُ ذَنْبًا عظيمًا فَهَلَ لِّي تَوْبَةٌ قَالَ هَلَ لَك مِن أُمِّر قَالَ لَا قَالَ هَلُ لَكَ مِنْ خَالَةٍ قَالَ نَعَمُ قَالَ فَبِرَّهَا.

تَرْجِيَهُ أَبِهِ: حضرت عبدالله بن عمر وَالنُّمُ بيان كرتے ہيں۔ايک شخص نبي اكرم مَلِّنْظَيَّا كَي خدمت ميں حاضر ہوااس نے عرض كي۔ يا رسول الله مَظَّنْظُةً مِن نے ایک بڑے گناہ کا ارتکاب کیا ہے۔ کیا میں توبہ کرسکتا ہوں۔ نبی اکرم مَلِّنْظُیَّةً نے فرمایا کیا تمہاری والدہ موجود ہے۔ تواس نے جواب دیا۔ نہیں۔ نبی اکرم مُرَافِظَةً نے دریافت کیا۔ کیا تمہاری خالہ ہے۔ اس نے عرض کی۔ جی ہاں نبی اکرم مَرافِظَةً عَ نے ارشاد فرمایا: پھرتم اس سے حسن سلوک سے پیش آؤ۔

تشريع: فالد كما ته حسن سلوك كي نضيات: خاله مال كا درجه ركفتي ب، البذا اس كما ته بهي مال كاساسلوك كرنا جائي-ا مام تر مذى رايشيد ن اس باب مين دوحديثين ذكر فرمائي بين ،جن مين خاله كے ساتھ حسن سلوك اور نيكى كائتكم ديا گيا ہے، آپ مَرَّافَتَكِيْرَةً نے بچے کی پرورش کے لحاظ سے خالہ کو مال کے درجے میں قرار دیا ہے، جبکہ مال نہ ہو کیونکہ خالہ دوسرے رشتہ دارول کے مقابلہ میں یچے کی صحیح طریقے سے تعلیم وتربیت کرسکتی ہے،اوراس میں ایک گونہ شفقت بھی زیادہ ہوتی ہے یہی وجہ ہے کہ ماں کی غیر موجودگی میں پھو پھی کے مقابلہ میں خالہ بیچ کی پرورش کی زیادہ حقدار ہے اسے جانے کی اجازت نہیں ہوگی۔

اعتسراض: پر حضرت حمزہ مُناتِّد کی بیٹی کو بی کریم مِنْ النَّنِیَّةَ نے اپنے ساتھ کیوں لے لیا ، بظاہر بیمعاہدے کی خلاف ورزی ہے؟ **جواب (۱):** بیدمعاہدہ ان لوگوں پر نافذ تھا جو بالغ اور مکلف ہوں ،حضرت حمزہ خاٹنو کی بیٹی چونکہ کمسن تھی ،اس لیے اسے ساتھ لے جانا معاہدے کے خلاف نہیں ہے۔

**جواب (۲):** اس معاہدے کا اطلاق صرف مردوں پرتھا ،مسلمان عورتیں اس میں شامل نہیں ہیں ،الہذا مردحصرات اس معاہدے کی روے حضورا کرم مُرَافِظَةً کے ساتھ مکہ مکرمہ ہے نہیں آ سکتے تھے عورتوں پر کوئی یا بندی نہیں تھی۔

فائك: باب كى دوسرى حديث سے معلوم ہوا خالد اور ديگر رشتہ داروں كے ساتھ حسن سلوك كرنے سے گناہ معاف ہوتے ہیں۔

### بَابُمَاجَآءَ فِي دُعَاءِ الْوَالِدَيْن

## باب 2: والدين كي دعا كاحكم

(١٨٢٨) ثَلاثُ دَعَوَاتٍ مُسْتَجَابَاتُ لَا شَكَّ فِيُهِنَّ دَعُوَّةُ الْمَظْلُومِ ودَعْوَةُ الْمُسَافِرِ ودَعْوَةُ الْوَالِدِ عَلَى وَلَدِهِ.

تَوْجِيْكُمْ، حضرت ابو ہريرہ و اللّٰهُ بيان كرتے ہيں، نبي اكرم مُؤَلِّفَيَكُمْ نے يه بات ارشاد فرمائي ہے۔ تين طرح كى دعائيں بلاشك وشبه قبول ہوتی ہیں۔مظلوم کی دعا مسافر کی دعا اور والد کی اولا دے <u>لئے</u> کی گئی دعا۔

تشريح: دعوة المظلوم: (١) مظلوم كي فرياد، اس يعرش الهي لرز المتاب، مظلوم وه بجس پر كسي تسم كي زيادتي كي گئي هواور اس کا کوئی مددگار بھی نہ ہوظا ہر ہے کہ ایسے بھی سہارہ لوگوں کے لیے اللہ تعالیٰ کی ذات ہی سہارا ہوا کرتی ہے جبیا کہ ایک حدیث قدی میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے اے مظلوم میں تیری ضرور مدد کروں گا۔خواہ بمصلحت سچھ دیر ہی سے ہونیز مظلوم ظالم کے لیے اندرون قلب سے بددعا کرتا ہے۔

- (۲) وہ بےسہارا ہونے کی بناء پرمنکسر القلب ہوتا ہے اور اللہ تعب الی فرماتے ہیں کہ میں ایسے قلوب کے پاس رہتا ہوں جوٹو نے ہوئے ہوں۔
- (m) جب اس كامدد كرنے والا كوئى نہيں ہے تو ظاہر ہے كہ وہ مضطر ہے اور اللہ تعب الى فرماتے ہيں:﴿ أَمَّنْ يُجِيْبُ الْمُضْطَلَّ إِذَا دُعَاً ﴾ (انمل: ٦٢) یعنی مضطر ومجبور کی دعا کوالله تعالی ضرور قبول فر ماتے ہیں بہر حال ایسے مظلوم شخص کی بددعا ہے اور اس کی آ ہ و بكاء سے بچنا چاہیے۔

دعوۃ الدسافر: یعنی مسافری دعا بھی ضرور قبول ہوتی ہے ظاہر ہے کہ جو شخص اپنے وطن سے نکل گیا خواہ سفر شرعی سے کم مقدار کے لیے نکلا ہو چونکہ وہ اپنے اعزہ واقرباء سے دور ہو گیا اور ایسا شخص متکسر القلب ہے اللہ تعالی ایسے شخص کی دعا ضرور قبول فرماتے ہیں ،اسے چاہیے کہ وہ دوران سفر اپنے لیے ،والدین ،عزیز وا قارب اور تمام امت کے لیے خیر وعافیت کی دعا تمیں مانگنے کا معمول رکھے ،کیونکہ بیوہ موقع ہے کہ جس میں دعا ضرور قبول ہوتی ہے ،سفر میں اللہ تعالی کی نافر مانی فضول گفتگو اور گنا ہوں سے بچنے کا خاص اہتمام کرنا چاہیے۔

دعوۃ الوال علی ولدہ: تیسری دعائے متجاب والد کی بددعا اپنے بیٹے کے حق میں اس کی وجہ یہ ہے کہ باب بیٹے کے لیے اس وقت ہی بددعا کھی بددعا بھی اندون قلب سے نکلتی ہے چونکہ باپ کولئی کڑھن ہوتی ہے دعا کرتا ہے جب بیٹا باپ کو بہت ستا تا ہے ظاہر ہے کہ یہ بددعا بھی اندون قلب سے نکلتی ہے چونکہ باپ کولئی کڑھن ہوتی ہے جس سے وہ اپنے کو بسہار امحسوس کرتا ہے اس وجہ سے اللہ تعالی ایسے باپ کی بددعا کوستا ہے باپ کی دعاء خیر بھی بیٹے کے حق میں مسموع ہے جبیا کہ بکثر ت روایات میں واردہ ہے گر بددعا قبولیت کے زائد قریب ہے کہ انتہائی مجوری کے وقت اندرون قلب سے نکلتی ہے۔

. انتباہ: اس کیے اس طریقے سے زندگی گزاری جائے کہ نہ تو کسی پرظلم اور زیادتی ہو، اور نہ ہی والدین کو بددعاء دینے کا موقع دیا جائے بلکہ ہرانسان کے ساتھ عدل وانصاف اور حسن اخلاق کا برتاؤ کیا جائے اور والدین کو خدمت اور جائز امور میں ان کی اطاعت کے ذریعے خوش رکھا جائے تا کہ ان کی بددعا کی زدمیں نہ آجائیں ،

وقدروی الحجاج الصواف هذا الحدیث عن یحیی بن ابی کثیر ... الخ: امام موصوف روایت کا دوسراطری بیان فرمارہے ہیں کہ جس طرح اس روایت کو ہشام ولیٹیلئے نے یحیٰ بن ابی کثیر ولیٹیلئے سے نقل کیا ہے اسی طرح حجاج صواف نے بھی اس روایت کوان سے نقل کیا ہے۔

وابو جعفر الذى دوى عن ابى هريد لا رطاني ... الخ امام موصوف رادى كا تعارف كرار بي بين كه ابو ہريره تُكانُون سے روايت كرنے والے ابوجعفر الموذن المدنى الانصارى رائيني بين جوتيسرے طبقہ كے رادى بين جن كا نام معلوم نہيں بعض لوگوں كو وہم ہوگيا انہوں نے ان كا نام محمد بن على بن سين بتايا ہے ابوجعفر سے يحلٰ نے اس كے علاوہ بھى روايت نقل كى ہے۔ رواية الباب كوامام بخارى رائيني نے ادب المفرد ميں اور احمد نے مندميں اور ابوداؤد نے قل كيا ہے كذا قالد السيوطى فى الجامع الصغير۔

### بَابُ مَاجَآءَ فِي حَقِّ الْوَالِدَيْنِ

#### باب ۸: والدین کے حق کا بیان

(١٨٢٩) لَا يَجْزِي وَلَكُ وَالِمَّا إِلَّا أَن يَجِنَهُ مَمْلُو كَافَيَشْتَرِيْهِ فَيُعْتِقَهُ.

تو بخب بنا والد کاحق او انہیں کرتے ہیں، نبی اکرم مُطَّلِّ نَی اللہ کاحق اوانہیں کرسکتا۔ بیصرف اس وقت ہوسکتا ہے، جب وہ اپنے والد کوغلام کے طور پر پائے اور اسے خرید کر آزاد کردے۔

تشیر نیح: والدین کے احسانات: اس دنیا میں انسان کے وجود کا ظاہری سبب والدین ہیں وہ اولاد کی نشوونما میں طرح طرح کی مشقتیں اورتکلیفیں برداشت کرتے ہیں اپنے آ رام وراحت کے مقالبے میں ہرونت اولا دیے آ رام وراحت کوتر جیح دیتے ہیں،ان کی ساری زندگی ای فکر اور مشکش میں گزرتی ہے بیوہ احسانات ہیں کہ انسان ان کا بدلیمسی طرح بھی نہیں اتار سکتا اگر چیساری زندگی ان کی دیکھ بھال اور خدمت میں گز ار دے۔

ہاں ایک صورت میں بیٹاان احسانات کا بدلہ اتارسکتا ہے جب وہ اپنے والدیا والدہ کوکسی کا غلام یائے اور پھر انہیں خرید کر آزاد کردے اورانہیں آ زادی کی نعمت دلا دے اس عمل پر گویا اس نے ان احسانات کاحق ادا کردیا کیونکہ آ زادی و عظیم نعت ہے جس ہے حیات ثانیہ حاصل ہوتی ہے،غلامی کا طوق ، جو بلاشبہہ ایک نقص اور عیب ہے گلے سے اتر جا تا ہے اور اب وہ کامل انسان شار ہوتا ہے،اور تمام معاملات ،تصرفات اوراحکام میں آزادلوگوں کی طرح ہوجاتا ہے۔

فائك: علامه جزرى ولیشیا فرماتے ہیں كه اس پر ائمه اربعه كا اجماع ہے كه اگر كوئی شخص اپنے والدیا كسى ذورهم محرم كوخریدے گا تو خریدتے ہی وہ خوبخو دآ زاد ہوجائے گااز سرنواعتقاق کی حاجت نہیں چونکہ شراء عتق کا ذریعہ ہے اس وجہ ہے اس کی طرف نسبت کر دی گئی ہےالبتہ بعض طاہر میفر ماتے ہیں کہ بغیراعتقاق کے عتق محقق نہیں ہوگا بلکہ آ زاد کرنا ضروری ہے۔

**والدین کے حقوق متعب دو ہیں: (۱)** اُمور مباحہ میں والدین کی اطاعت کرنا خواہ وہ مشرکین ہی کیوں نہ ہوں۔(۲) ان کی خدمت خود کرناکسی دوسرے کے حوالے نہ کرنا۔ (۳) ان کے ساتھ نرمی سے کلام کرنا۔ (۴) ان کی آوازیرا پنی آواز کو بلند نہ کرنا۔ (۵) ان کوئسی قسم کی تکلیف وایذانه دینا۔ (۲)ان کے ساتھ تواضع سے پیش آنا۔ (۷) ان پر مال خرچ کرنا اللہ تعالیٰ ایسے مال کا حساب نہیں لے گا۔(۸) ان کی طرف محبت ورافت کی نظر ہے دیکھنا اس پر حج مبرور کا نواب ملتا ہے۔ (۹) ان کی اجازت کے بغیر جہاد حج اورطلب علم کے لیے نہ جانا۔ (۱۰) ان کی خدمت ہے گریز نہ کرنا خواہ وہ مشرک ہی کیوں نہ ہوں۔(۱۱) ان کے آ گے نہ چلنا۔(۱۲) ان کے سامنے مجلس کے صدر مقام پر نہ بیٹھنا۔ (۱۳) ان کا نام لے کرنہ پکارنا۔ (۱۴) کسی کے والدین کو برانہ کہنا اس لیے کہ وہ سبب ہوگا اپنے والدین کو برا کہلانے کا۔

### بَابُ مَاجَآءَ فِيُ قَطِيْعَةِ الرَّحِم

# باب ۹: قطع رحمی کا حکم

(١٨٣٠) قَالَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى أَنَا اللهُ وَ أَنَا الرَّحْنُ خَلَقْتُ الرَّحْمَ وشَقَقْتُ لَهَا مِنْ اسْمِي فَمَنْ وَصَلَّهَا وَصَلَّتُهُ ومَنْ قَطَعَهَا بَتَتُهُ.

ترکیجی تنہا: ابوسلمہ ٹاٹنو بیان کرتے ہیں۔ شیخ ابور داد بیار ہو گئے۔حضرت عبدالرحمٰن بن عوف خاٹنو ان کی عیادت کرنے کے لئے آئے توشیخ ابورداد بولے۔لوگوں میں سب سے بہتر اور سب سے زیادہ صلہ رحمی کرنے والے میرے علم کے مطابق حضرت ابو محمد (عبدالرحمٰن بن عوف شاہند) ہیں، تو حضرت عبد الرحمٰن ما ہند نے بیفر مایا میں نے نبی اکرم مَطَلِّنَا کَا اَجْ اِنسان اللہ علی اسلام علی اللہ تعالی بيفرماتا ہے۔ ميں الله مول ميں رحمٰن مول ميں نے رحم كو بيداكيا ہے اور مين نے اسے اپنے نام سے مشتق كيا ہے، جو تخص اسے ملائے گامیں اسے ملاؤں گا، اور جو محض اسے کا نے گامیں اس کے نکڑ بے نکڑ ہے کر دوں گا۔

## تشریح: قطع رحی کرنے والا جنت میں داخل نہیں ہوگا:

باب كى دوسرى حديث ميں ہے كة قطع رحمى كرنے والا جنت ميں داخل نہيں ہوگا ،علامہ نو وى رحمہ الله نے اس كے دومعنى سيان

(۱) اس سے مراد وہ مخص ہے جوقطع حمی کو بغیر کسی سبب اور شبہہ کے حلال اور جائز سمجھتا ہے، حالانکہ اسے علم ہے کہ شریعت میں قطع تعلقی حرام ہے، ایسا شخص چونکہ کا فر ہوتا ہے، اس لئے ہمیشہ کے لئے جہنم میں رہے گا اور جنت میں بھی داخل نہیں کیا جائے گا۔

(۲) یا بیمراد ہے کہ قطع رحی کرنے والانجات یا فتہ اور سابقین کے ساتھ ابتداء میں ہی جنت میں داخل نہیں ہوگا بلکہ اپنے گناہوں کی بفتر سزا بھکتنے کے بعد اللہ تعالی کے فضل و کرم سے اسے جنت میں داخل کیا جائے گا۔ (شرح مسلم اللنووي، کتاب البروالصلة، باب صلة الرحم و تحريم قطيعتها، 2/310)

### بَابُمَاجَآءَ فِي صِلَةِ الرَّحِم

### باب ۱۰ ـ صله رحمی کا بیان

(١٨٣١) لَيْسَ الْوَاصِلُ بِالْمُكَافِئُ ولَكِنَّ الْوَاصِلَ الَّذِيْ أَا انْقَطَعَتْ رَجِمُهُ وَصَلَهَا.

تَوَجِّجِهَنَّهُ: حضرت عبدالله بنعمرو وَالْمَيْنُ نِي اكرم سَلِّنْ عَلَيْهُمُ كابيفر مان نقل كرتے ہيں (كسي اچھائي كے) بدلے كےطورير اچھائي كرنے والاصلەر حی کرنے والانہیں ہوتا، بلکہ صلہ رحمی کرنے والا وہ خص ہوتا ہے کہ جب اس کے ساتھ قطع رحمی کی جائے ،تو وہ صلہ رحمی کرے۔

## (١٨٣٢) لَا يَكُ خُلُ الْجِنَّةَ قَاطِعٌ قَالَ ابْنُ آبِي عُمَرَ قَالَ سَفْيَانِ يَعْنِيُ قَاطِعُ رَحِمٍ.

تَرْجِيكُنُهِ: محمد بن جبیراپ والد (حضرت جبیر بن مطعم مُناتُونه) كابیه بیان نقل كرتے ہیں نبی اكرم مُؤَلِّفَتِیَّ فَی بات ارشاد فرما كی ہے۔ قطع کرنے والاشخص جنت میں نہیں جائے گا۔

تشريع: الرحم: يفتح الراء وكسر الحاء اور دوسرى لغت الراء وسكون الحاء ب بيقر ابت ورشته دارى كے معنى ميں ہے اور ذوالرحم ایسے ا قارب ہیں کہ جن کے درمیان نسی تعلق ہوخواہ وارث ہول یا نہ ہول نیز وہ محارم ہول یا نہ ہول بعض حضرات فرماتے ہیں اس سے مرادصرف محارم ہیں مگر قول اول ہی رانح ہے ورنداولا دالا عمام اور اولا دالا خوال اور دیگر ذوی الارحام اس سے خارج ہوجا عیں کے بعض حضرات فرماتے ہیں کہ بیلفظ لغة تونسی ا قارب کوشامل ہے مگر اس سے مراد عام ا قارب ہیں حتیٰ کہ صہری رشتہ دار بھی اس میں

اوصله حرما علمت ابو محمد: یعنی میرے علم میں سب سے زیادہ صلدرحی کرنے والے ابو محر عبد الرحمٰن ہیں۔ حضرت عبدالرحمٰن بنعوف و اللهٰ قبیله زہرہ سے ہیں اور ابوالدراء واللهٰ انصاری صحابی ہیں شاید اجداد بعیدہ میں ہے سمی جدمیں نسباً شریک ہوں مگراس کے باوجود انہوں نے ابودر داء شاٹئو کی عیادت کی تومعلوم ہوا کہ انہوں نے قرابت بعیدہ کے ہوتے ہوئے صلہ رحی فرمائی ہے تو وہ اوصل وارحم ہیں یاممکن ہے کہ ان کو اوصل دیگر امور کی بناء پر فرمایا ہوجوراوی نے یہاں ذکر نہیں فرمائے ہیں۔ صلدر کی کسیاہے؟

صلہ رحی کے معنی میہ ہیں کہ رشتہ داروں کو اپنی طاقت کے بقدر فائدہ پہنچایا جائے اور ان کی تکلیف اور مشکل کوحل کیا جائے ، اس کے مختلف درجات ہیں، رشتے کو جوڑنا واجب اور توڑنا گناہ کمبیرہ ہے، اور بعض صورتوں میں رشتہ داروں کے تعلق کی رعایت اور ان سے نیک سلوک کرنے کی زیادہ اہمیت اور ضرورت ہوتی ہے، اور بعض صورتوں میں زیادہ اہمیت نہیں ہوتی ، ابن جمرہ رالیٹیو فرماتے ہیں کے صلہ رحمی کی موقع پر اور حالات کے اعتبار سے مختلف صور تیں ہوتی ہیں ،صلہ رحمی مالی تعاون ،کسی ضرورت کے موقع پر رشتہ دار کا ہاتھ بٹانے، تکلیف کودور کرنے ، خندہ پیشانی سے پیش آنے اور دعا کے ذریعہ سے ہوتی ہے اور سب سے ادنیٰ درجہ بیہ ہے کہ آپس میں بول چال اور ملا قات باقی رہے، اگر چہ میمحض سلام و کلام کی حد تک ہواور اگر اقارب کفار و فساق بھی ہوں تو ان کے ساتھ بھی حسن سلوک کرنا چاہئے کہان کو وعظ ونفیحت کرتا رہے اگران ہے بغض رکھے تو وہ بھی محض اللہ کے لئے ہونا چاہئے اور کم از کم ان کے لئے ہدایت کی دعا کرتا ہی رہے کہ بیربھی صلہ رحمی میں داخل ہے۔ چنانچہ علاء نے لکھا ہے کہ اصل جوانمر دوہی شخص ہوتا ہے جوایئے حقوق کا کسی سے مطالبہ نہ کرے اور خود دوسروں کے حقوق ادا کرنے کے دریے رہے،قر آن مجید میں اللہ تعالیٰ نے یہی تھم دیا کہ برائی کا بدلہ برائی ے نہیں بلکہ نیکی سے دو، یہی کمال ایمان کی علامت ہے اور حضور اکرم مَطِّلْظَیَّۃ نے فر مایا: اس شخص کے ساتھ صلہ رحمی کرو جو تعلقات تو ڑتا ہے اور اس شخص کے ساتھ حسن سلوک کروجو آپ کے ساتھ بدسلو کی سے پیش آتا ہے۔

حدیث میں لیس الواصل بالمکافی سے کمال کی نفی مراد ہے کہ کامل صلہ رحم کرنے والا وہ مخص نہیں ہے جو بدلہ کے طوریر صلد رحی کرے لیکن چونکہ اس میں بھی اس لحاظ سے صلہ رحی پائی جاتی ہے ، اس لئے ایسے محص کو قطع رحم کرنے والانہیں کہا جائے كار(مرقاة المفاتيح، كتاب الآداب، باب البر و الصلة 8/659)

تھتانوی راٹیکی کاارسٹاد ہے کہ قرابت داروں کے حقوق کا خلاصہ بیہ ہے کہ اگر محاج ہوں کھانے کمانے پر قدرت نہ ر کھتے ہوں تو بقدر کفایت ان کے نان ونفقہ کی خبر گیری مثل اولا د کے واجب ہے اور غیر مختاج محارم کا نان ونفقہ اگر چہاس طرح تو واجب نہیں لیکن کچھ خدمت کرتے رہنا ضروری ہے۔ ① گاہ بگاہ ان سے ملتارہے۔ ② ان سے قطع قرابت نہ کرے بلکہ کسی قدران سے ایذ ابھی پہنچ توصبر کرتا رہے۔

## بَابُمَاجَآءَفِیْ حُبِّالُوَلَدِ

## باب ۱۱: اولاد کے ساتھ محبت کا بیان

(١٨٣٣) خَرَجَ رَسُولُ اللهِ ﷺ ذَاتَ يومِ وَهُوَ هُءُ تَضِنَّ آحَكَ ابْنِي ابْنَتِه وَهُوَ يَقُولُ إِنَّكُم لَتُبَخِّلُونَ وَتُجَبِّنُونَ وَتَجْهَلُونَ وَإِنَّكُمُ لَمِنْ رِيْحَانِ اللهِ. تركيبيكني: عمر بن عبدالله العزيز والينيا بيان كرت بير-ايك نيك خاتون سيره خاله بنت حكيم في بيات بيان كى بايك دن نبي اكرم مَرْضَعَةً با برتشریف لائے تو آپ مُرْفَظَةً نے اپنے ایک نواسے کو گود میں اٹھا یا ہوا تھا آپ نے یہ بات ارشاد فرمائی تم لوگ (یعنی اولاد) آ دی کو بخیل کردیت ہے۔اسے بزدل بنادیت ہے۔اسے بے پرواہ کردیت ہے۔حالائکہتم لوگ (یعنی اولاد) الله تعالیٰ کا عطیہ ہے۔ لعنات: خولة بنت عليم التين بيبل إالمرأة الصالحه م عضن ما خوذ من الاحتفان بمعنى كودلينا احدابني ابنته اس ہے مرادحسن یاحسین منافقتا ہیں۔

تبخلون، تجبنون، تجهلون، تيول صغ بابتفعيل سي بين اوران كمعنى تحملون على البخل والجبن والجهل کے ہیں بعنی اولا د کی وجہ ہے آ دمی بخل کرتا ہے اور بز دل بھی بنتا ہے۔ نیز جاہل بھی رہ جا تا ہے۔

#### اولاد کی محبت کے اثرات:

روایت کا حاصل بیہ ہے کہ بسااوقات آ دمی اولا د کی وجہ سے بخیل ہوجا تا ہے کہ ان کا خرچہ پیش نظر ہونے کی وجہ سے خرچ کرنے کی جگہ پرخرج نہیں کرتا ای طرح بچوں کی فکر اور ان کی تربیت کی وجہ سے بز دل ہوجا تا ہے اور جہا جیسی مبارک عبادت میں جہاں شجاعت کی ضرورت ہے شریک نہیں ہوتا ای طرح بچوں کی مشغولی کی بناء پر بسااوقات ضروریات دین سے جاہل رہ جاتا ہے اورعلم حاصل نہیں کرتا۔

تھیں اس قدر نظوا ور تیاں کے میدورس حاصل ہوتا ہے کہ مسلمان کواولا دی محبت میں اس قدر نظوا ور تجاوز نہیں کرنا چاہئے کہ جس سے وہ اسلامی احکام پر عمل نه کرسکے، اولا دسے محبت ضرور کی جائے لیکن شرعی حدود میں رہتے ہوئے ، اعتدال کے ساتھ تا کہ اسلامی احکام پر سيحيح طريقے ہے عمل کيا جاسکے۔

انكمرلمن ديحان الله: اس جلے سے اولاد كى تعريف كى گئى ہے۔ "ريحان" كے متعدد عنى مين:

- (1) اس سے مراد خوشبودار پودا ہے ، کہ جس طرح اس سے انسان لطف اندوز ہوتا ہے ، اس طرح اولاد بھی خوشبودار پودے ہیں کہ انہیں بھی پیار کر تے تسکین حاصل کی جاتی ہے۔
- (2) ابن المتین کہتے ہیں کدر یحان سے مراد' رزق' ہے، اور اس جملے کے معنی ہوں گے کہتم الله تعالیٰ کی طرف سے رزق ہوجواس نے محض اینے فضل وکرم سے مجھے عطا فرمایا۔ (فتح السب اری، کتاب الادب، باب رحمة الوالد 524 /10)

بهرحال ریحان کا اطلاق مختلف معانی پر جوتا ہے رحت ، رزق ،عطیہ ، راحت ،خوشبو وغیرہ ۔

سند بركلام: اس عبارت كا حاصل بيكه اس روايت ك دوطريق بين: اوّل: طريق سفيان عن الزهرى.

دوم:طريق معمر عن الزهرى ـ

ا وّل طریق محجح ہے کما قال التر مذی، البتہ علامہ منذری راٹھیڈ فرماتے ہیں ابوسلمہ کا ساع اپنے والدعبدالرحمٰن سے ثابت نہیں جیسا کہ بچی بن معین وغیرہ کی تصریح کی ہے لہٰذا امام تر مذی راہیجا کی تھیج میں نظر ہے بعض حصرات فرماتے ہیں تھیج حدیث سفیان بمقالیہ حدیث معمرے نہ کہ اصطلاح کے اعتبار سے۔

دو*براطريق"معم*ر عن الزهري عن ابي سلمة عن ردادالليثي عن عبدالرحمٰن بن عوف" يـطريق اگرچه

متصل ہے مگر امام بخاری والتی یا فرماتے ہیں بیہ خطاء ہے کیونکہ زہری والتی یا سمتام تلامذہ معمر کے علاوہ عن الزہری عن ابی سلمۃ عن عبدالرحمٰن بنءوف بیسیم ہی نقل کرتے ہیں جیسا کہ تہذیب التہذیب میں مصرح ہے۔

**تست بید:** ابوالدرداء نظینی جوروایت میں واقع ہے بیدرست نہیں ہے تھے ابورداد ہے جبیبا کیمنداحمد ج 1 ہم: 194 ،ادب المفرد ج: 1 ،ص10 ، آبودا وُد 2 ص60 اورمسند حميدي وغيره ميں ہے نيز بيہق نے الاساء والصفات ميں اور خرائطی نے مكارم الاخلاق ميں ابوالرداد بی نقل کیا ہے بہر حال ابوالدر داء کھناتھے ف کا تب اور تھی ابوالا ر داد ہے۔

#### بَابُ مَاجَآءَ فِيُ رَحُمَةِ الْوَلَدِ

### باب ۱۲:۱ولاد کے لئے رحمت کا بیان

(١٨٣٨) ٱبْحَرَ الْأَقْرَعُ بْنُ حَابِسِ النَّبِيَّ ﷺ وهُو يُقَيِّلُ الْحَسَنَ قَالَ ابْنُ آبِي عُمَرَ الْحُسُيْنَ آوِ الْحَسَنَ فَقَالَ إِنَّ لِي مِنَ الْوَالِيعَشَرَةٌ مَّا قَبَّلْتُ آحَدًا مِنْهُم فَقَالَ رَسُولُ الله ﷺ إِنَّه مَنْ لَا يَرْحَمُ لَا يُرْحَمُ.

ترجیجاتی: حضرت ابو ہریرہ ڈاٹھ بیان کرتے ہیں، ایک دفعہ اقرع بن جابس نے نبی اکرم مَالِشَیْکَامَ کودیکھا آپ اس وقت آپ امام حسن منافی کو بوسہ دے رہے تھے۔ان الی عمر نامی راوی نے بیہ بات نقل کی ہے امام حسن منافی یا شاید امام حسین منافی کو بوسہ دے رہے تھے، تو وہ بولا۔ میرے دس بیچ ہیں اور میں نے بھی ان میں سے سی ایک کوبھی بوسنہیں دیا تو نبی اکرم مُرافِظَةَ نے یہ بات ارشاد فرمائی جوشخص رم نہیں کرتا اس پررم نہیں کیا جاتا۔

تشريح : لاير هم لاير هم: اوّل معروف كاصيغه إورثاني مجهول ب، حافظ ابن حجر رايشيّ فرمات بي كه يه دونون خبر مونے كى بناء پر مرفوع ہیں، قاضی عیاض رکتے یک فرماتے ہیں کہ اکثر نے اس کو مرفوع ہی پڑھا ہے ابوالبقاء فرماتے ہیں من موصولہ ہے اور یہ بھی جائز ہے کہ شرطیہ ہواور دونوں صیغے مجز وم ہول۔

## بچوں سے پیار اور شفقت کرنے کا حکم

حفرت اقرع بن حابس منافقی نے جب نبی کریم مَرافقیکَة کود یکھا کہ آپ حضرت حسن یاحسین منافقیٰ کو بوسہ دے رہے ہیں تو انہیں تعجب ہوا، کہنے لگے کہ میرے دی بیٹے ہیں اور میں نے کسی کو بھی بوسہ نہیں دیا، اس پر آپ مَرِاتَ عَالَیٰ کی الله تعالیٰ کی مخلوق اوراولا دیر شفقت نہیں کرتا ،اوران پررخ نہیں کرتا تو اس پر بھی رخ نہیں کیا جا تا۔اس سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ اولا د سے پیار کرنا، انہیں گود میں لینا، بوسہ دینا اور ان ہے دل لگی کرنا اسلامی تعلیمات کے منافی نہیں ہے، یہ فطرت کا تقاضا ہے جسے ادا کرنا چاہئے اور جو تحف بچوں سے پیار ومحبت اور بوس و کنار نہیں کرتا اس سے آپ مَلِّنْظَیَّا آبے نا پسندیدگی کا اظہار فر مایا ہے۔ دوسری حدیث میں نبی کریم مَطَّفَظَةَ نے فرمایا کہ میں اور یتیم کی پرورش کرنے والا قیامت اور جنت میں ان دوانگیوں کی طرح قریب ہوں گے ، کمال قرب کو ظاہر کرنے کے لئے آپ نے انگشت شہادت اور درمیانی انگلی سے ارشاد فرمایا، کہ جس طرح یہ دو انگلیاں آپس میں قریب قریب ہیں، ای طرح ہم دونوں بھی ایک دوسرے کے قریب ہول گے۔

## بَابُ مَاجَآءَ فِي النَّفَقَةِ عَلَى الْبَنَاتِ وَالأَحْوَاتِ

## باب ١١٠: لر كيون اور بهنون يرخرج كرنے (كي فضيلت)

(١٨٣٥) لَا يَكُونُ لِأَحَدِ كُمْ ثَلاثُ بَنَاتٍ او ثَلَاثُ آخَوَاتٍ فَيُحْسِنُ إِلَيْهِنَّ إِلَّا كَخَلَ الْجَنَّةَ.

ترکنچهننه: حضرت ابوسعید خدری والتی بیان کرتے ہیں، نبی اکرم سَلِّشَیَّا نَا نے یہ بات ارشاد فر مائی ہے۔جس شخص کی تین بیٹیاں ہوں یا تین بہنیں اور وہ ان کے ساتھ اچھا سلوک کرے، تو وہ شخص جنت میں داخل ہوگا۔

(١٨٣١) مَنِ ابْتُلِي بِشُيئِ مِنَ الْبَنَاتِ فَصَبَرَ عَلَيْهِنَّ كُنَّ لَهُ جِمَابًا مِنَ النَّادِ.

ترکنچکنہ: سیدہ عائشہ صدیقہ والٹیٹا بیان کرتی ہیں نبی اکرم مُطِّلِظُیَّۃ نے یہ بات ارشاد فرمائی ہے۔ جو شخص بیٹیوں کی (پرورش) کی آزمائش میں مبتلا کیا گیااوراس نے صبر سے کام لیا، تو وہ پچیاں اس کے لئے جہنم سے رکاوٹ بن جا نمیں گی۔

(١٨٣٧) مَنْعَالَ جَارِيَتَيْنِ دَخَلْتُ انَاوَهُوَ الْجَنَّةَ كَهَاتَيْنِ وَاشَارَ بِأُصْبُعَيْهِ.

ترکنچهننه: حضرت انس بن ما لک بنائی، بیان کرتے ہیں نبی اکرم مِئلِ نُنگِیَّۃ نے یہ بات ارشاد فر مائی ہے جو مخض دو بچیوں کی پرورش کرتا ہے میں اور وہ شخص ان دونوں کی طرح جنت مین داخل ہوں گے نبی اکرم مِئلِ نُنگِیَّۃ نے اپنی انگلیوں کی طرف اشارہ کیا۔

(١٨٣٨) قَالَتُ دَخَلَتِ امْرَاَةٌ مَعَهَا ابْنَتَانِ لَهَا فَسَالَتُ فَلَمْ تَجِدُ عِنْدِي شَيْعًا غَيْرَ تَمْرَةٍ فَأَعُطَيْتُهَا إِيَّاهَا فَقَسَمَتُهَا بَيْنَ ابْنَتَيْهَا وَلَمْ تَأْكُلُ مِنْهَا ثُمَّ قَامَتُ فَكَرَجَتُ فَلَحُلَ النَّبِي عَيْدُ فَاكُمُ لَا تَبِي عَيْدُ فَا كُلُ مِنْهَا ثُمَّ قَامَتُ فَكَرَجَتُ فَلَكَ النَّبِي عَيْدُ فَاكُمُ لِللَّهِ عَلَى النَّبِي الْعَلَى النَّبِي الْعَلَى النَّبِي اللَّهُ مِنْ الْمُعَلِي الْمُنْ الْمُعْلَى النَّبِي اللَّهُ الْمُنْ ال

ترکنجنجنج: حصرت عائشہ وٹانٹی بیان کرتی ہیں ایک مرتبہ ایک عورت (میرے ہاں) آئی اس کے ساتھ اس کی دوبیٹیاں بھی تھیں اس نے کھور کھانے کے لیے ) مانگا تو اس وقت اسے میرے پاس سے ایک تھجور ملی وہی میں نے اسے دے دی اس نے وہ تھجوران دونوں بیٹیوں کے درمیان تقسیم کردی اورخود کچھنہیں کھایا بھروہ اٹھ کرچل دی آپ مَرِّشَقِظَةً تھرتشریف لائے تو میں نے آپ کو اس بارے میں بتایا نبی اکرم مَرِّشَقِظَةً نے نہ بات ارشاد فرمائی جو شخص بیٹیوں (کی پرورش) کی آ زمائش میں مبتلا کیا جائے تو بیٹیاں اس کے لیے جہنم سے رکاوٹ ہوں گی۔

(١٨٣٩) مَنْ كَانَلَهُ ثَلَاثُ بَنَاتٍ اَوْ ثَلَاثُ اَخَوَاتٍ اَوِ ابْنَتَانِ اَوْ اُخْتَانِ فَأَحْسَنَ صُخْبَتَهُنَّ وَاتَّقَى اللهَ فِيُهِنَّ فَلَهُ الْحُتَادِ الْحَتَّةُ.

تر بخب بنها: حضرت ابوسعید خدری والنی بیان کرتے ہیں نبی اکرم سَلِّنْ النَّیْ اَ فِی مِایا جَسِ مُخْصَ کی تین بیٹیاں ہوں یا تین بہنیں ہوں (راوی کوشک ہے شاید بیالفاظ ہیں) دو بیٹیاں ہوں یا دو بہنیں ہوں اور وہ ان کے ساتھ اچھا سلوک کرے اور ان کے بارے میں اللہ تعالیٰ

سے ڈرتار ہے تواں شخص کو جنت ملے گی۔

تشریح: فاحسن صحبتهن: احمان صحبت کی تغییر ابن ماجه کی روایت میں وارد ہے: اطعمهن، وسقاهن، و کساهن یعنی ان کو کھلائے، یلائے اور بہنائے۔

ادب المفرد میں عقبہ بن عامر و التی کی روایت میں فصبر علیہن واقع ہے بعنی ان کی پرورش کرنے میں جومصائب و پریشانیاں پیش آتی ہیں ان پرصبر کرے اس طرح طبرانی کی روایت میں ابن عباس والتی سے منقول ہے:

فأنفق عليهن وزوجهن واحسن ادبهن.

نيز حفرت جابر بنالين كى روايت منداحديس بنيود بهن ويرحمهن ويكفلهن.

اورطبرانی میں یزوجھن کالفظ بھی وارد ہے بیسب احسان کی تفسیر ہیں اور احسان صحبت کالفظ ان سب کو شامل ہے لیکن یہ واضح رہے کہاں اجزاء کا استحقاق جب ہی ہوگا جب بنات واخوات کے ساتھ بیھن سلوک اس وقت تک رہے جب تک کہ وہ ضروریات ہے مستغنی نہ ہوجائیں۔

## بہنوں اور بیٹیوں کے ساتھ حسن سلوک کی فضیلت:

ان احادیث میں ان لوگوں کی فضیلت اور تواب کا ذکر ہے جواپتی بہنوں اور بیٹیوں کے ساتھ حسن سلوک اور اچھا برتا کا کرتے ہیں، ان سے ہوتہ بیں سیجھتے، اور نہ ہی کی طرح کا انہیں طعنہ دیے ہیں، ان کے ہرفتم کے اخراجات اور خرچے برداشت کرتے ہیں، انہیں اپنے او پر بوجھ نہیں سیجھتے، اور نہ ہی کی طرح کا انہیں طعنہ دیتے ہیں، ان کی نشوونما اور پرورش صبر وقتل کے ساتھ کرتے رہے، یہاں تک کہ ان کی شادیاں کرادیں۔ لفظ 'احسان' ان تمام امور کو شامل ہے، نیز رائح قول کے مطابق لفظ' احسان' میں واجب اخراجات اور مزید حسن سلوک وغیرہ بھی داخل ہے، لہذا جو تحص شرعی اصولوں کی روشنی میں اپنی بہنوں اور بیٹیوں کے ساتھ کرتا رہا تواس کے لئے جنت ہے اور یہ بچیاں اس کے لئے جہنم سے نجات کا ذریعہ بنیں گی۔ حضور اکرم مُطَافِّقَةُ نے اپنے اور اس مُحَافِق کے درمیان کہال قرب اور اتصال کو ظاہر کرنے کے لئے انگشت شہادت اور

مسوراترم روسیم مرسیم کے اور ال میں سے درمیان کہاں فرب اور اتصال وظاہر کرتے کے لئے است مہادت اور درمیانی انگل سے تثبید دی ہے کہ جس طرح یہ دوانگلیاں آپس میں متصل اور قریب ہیں ای طرح عال ماخوذ من العول و هوالرقب علامه نووی را الله فرماتے ہیں کہ اس کے معنی میں ہیں قام علیهما بالمونة والتربیة و نحوها کہا جاتا ہے۔ عال الرجل یعولهم اذا قام بما یحتاجون الیه من قوقو کسوة وغیر هما۔ اس سے مراد بچوں کی ذمه داری لینا، کفالت کرنا مؤنت برداشت کرنا ہے۔

اشارباصبعیہ: اس سے مرادوسطی اور سباب ہے جیسا کہ آنے والی روایت میں صراحة واقع ہے یعیٰ جس طرح یہ دونوں انگلیال ساتھ ساتھ بلافصل ہیں اسی طرح بچیوں کی کفالت کرنے والا میرے ساتھ جنت میں بلافصل داخل ہوگا۔ اس روایت سے کافل بنات کی بہت بڑی فضیلت معلوم ہوئی کہ وہ آپ مُرِافِئَةَ سے انتہائی قرب کی علامت ہے اس جملہ کی مزید وضاحت الگے باب کے تحت آرہی ہے۔

من ابتلی بشمی من البنات: بہول اور بیٹیول کی وجہ سے ابتلاء سے کیا مراد ہے؟ جو شخص بیکیوں میں سے پھے کے ساتھ آزمایا گیا۔

- ① حافظ عراقی را پینیا کے نزدیک ابتلاء سے''اختبار اور امتحان' مراد ہے کہ بعض لوگوں کو اللہ تعالیٰ بچیاں دے کر آزماتے ہیں کہ بیان کے ساتھ کیساسلوک کرتے ہیں، یہی وجہ ہے کہ ابوسعید خدری مٹاٹنز کی روایت میں'' تقویٰ'' کا ذکر کیا گیا ہے، کیونکہ تقویٰ کے بغیر کوئی کام نہیں ہوسکتا،خوف خدانہیں ہوگا تو وہ مخص نہ تو بہنوں اور بیٹیوں کے حقوق اداکر یگا اور نہ ہی ان کے ساتھ حسن سلوک کرے گا۔
- اجماع حضرات فرماتے ہیں کہ''ابتلاء' سے وہ محنت ومشقت اور تکلیف مراد ہے جس کا بچیوں کی وجہ سے آدمی کو بہا اوقات مصائب کا سامنا کرنا پڑتا ہے۔ لڑکیوں کے حقوق کا زیادہ خیال رکھنا، کیونکہ لڑکوں کے مقابلے میں ہرلحاظ سے کمزور ہوتی ہیں۔ اعتب ماضی: ان دونوں روایات میں بظاہر تعارض ہے حدیث باب میں صرف ایک ہی تھجور کا ذکر ہے جبکہ صحیح روایت میں تین تھجوروں کا ذکر ہے

**جواب ①:** ممکن ہے کہ حضرت عائشہ زاشی نے ابتداء میں صرف ایک تھجور دی ہو، بعد میں دومزید تھجوریں مل گئیں تو وہ بھی دے دیں، اس لئے سیح مسلم میں تینوں تھجوروں کا ذکر کردیا اور ابتداء میں چونکہ ایک ہی تھجورتھی، اس لئے ترمذی کی روایت میں صرف اس کا ذکر کیا گیا ہے۔

**جواب** ②: اوریہ بھی ہوسکتا ہے کہ بیددوالگ الگ واقعے ہوں ،ایک موقع پر ایک تھجور کا واقعہ پیش آیا ، اور دوسر ہے کسی موقع پر تین تھجوروں کا واقعہ پیش آیا ،ایک دفعہ کا ذکر ترمذی میں اور دوسری بار کا ذکر صحیح مسلم میں ہے ،اس لحاظ سے کوئی تعارض نہیں ہوگا۔

## بَابُ مَاجَآءَ فِي رَحْمَةِ الْيَتِيْمِ وَكَفَالَتِهِ

## یاب ۱۲: یتم پرمبربانی (کی فضیلت) کے بارے میں

(١٨٣٠) مَنْ قَبَضَ يَتِيمًا مِنْ بَيْنِ الْمُسْلِمِينَ الْيُطَعَامِهِ وَشَرَ ابِهِ آدُخَلَهُ اللهُ الْجَنَّةَ الَّا آنُ يَتُعْمَلَ ذَنْبًا لَّا يُغْفَرُلُهُ.

ترکیجی کئی: حضرت عبداللہ بن عباس ٹڑاٹی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَطَّقِیَّ آنے یہ بات ارشاد فر مائی ہے جو محض مسلمانوں میں ہے کسی بیتیم نیچ کواپنے کھانے اور پینے میں شریک کرلے تو اللہ تعالی اسے جنت میں ضرور داخل کرے گا ماسوائے اس صورت کے کہ وہ ایسا گناہ کرلے جس کی بخشش ہی نہ ہوسکتی ہو۔

(١٨٣١) أَنَاوَكَافِلُ الْيَتِيْمِ فِي الْجَنَّةِ كَهَاتَيْنِ وَأَشَارَ بِأُصْبُعَيْهِ يَعْنِي السَّبَابَةَ وَالْوُسُطَى.

تَوَجِيْ كُنُهُ: حَفِرت مهل بن سعد وَ الله عِن مِن الرَّمِ مُؤَلِّفَ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلْمُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلْمُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلْمُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلْمُ عَلَيْ عَلْمُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ ع وقَلْمُ عَلَيْ عَلَيْ عَلِيْ عَلَيْ عَلِيْ عَلِي عَلِيْ عَلِيْ عَلِي عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلِيْ عَلِي عَلِي عَل

لغات: قبض وہ لے جائے۔ طعامه و شرابه: ان کی ضمیرین "من" کی طرف لوٹ رہی ہیں۔ البتہ یقینی طور پر قطعاً، بلاشبہ۔ کافل اخراجات وغیرہ کا ذمہ اٹھانے والا اور "کافل الیتیم "سے وہ مخص مراد ہے جو یتیم کے ہرفتم کے خریبے اور ذمہ داریاں اپنے

اویر لے لے۔ یتید: اس نابانغ لڑ کے یالاکی کوکہاجاتا ہے جس کا والدمر گیا ہوج ایتام۔

## يتيم كويالنے كى فضيلت:

ان احادیث میں بیتیم کے ساتھ حسن سلوک اور اسے یا لئے کی فضیلت بیان کی گئی ہے۔ پہلی حدیث میں فرمایا کہ جومسلمان کسی یتیم کو کھانا کھلانے کے لئے لیے جائے تو اللہ تعالی اسے ضرور جنت میں داخل کریں گے، ہاں اگر وہ ایسا کوئی گناہ کرلے جومعاف نہ ہوسکے یعنی شرک کرلے اور بغیر تو یہ کے ہی مرجائے تو پھر جنت میں داخل نہیں ہو سکے گا۔ جنت میں داخل ہونے کی دوصورتیں ہوتی ہیں، بعض لوگ دین پراستقامت اور ثابت قدمی کی وجہ سے پہلی دفعہ ہی جنت میں چلے جائیں گے، اسے'' دخول اولٰی'' کہا جاتا ہے، اور بعض لوگ اینے گناموں کی مزاجھکننے کے بعد جنت میں داخل کئے جائیں گے، اسے' دخول ثانوی' کہا جاتا ہے، حدیث بالامیں جنت میں داخل ہونے کی دونوں صورتیں ہوعتی ہیں۔

فاعد: حافظ عراقی والنياد فرمات بين كه كافل اليتيم جنت مين نبي كريم مُؤلفَظَة كقريب اس وجدس موكاكه نبي اور كافل اليتيم كه درميان ایک طرح کی مناسبت پائی جاتی ہے، وہ یہ کہ جس طرح نبی کوایک ایسی قوم کی طرف نبی بنا کر بھیجا جاتا ہے جو دینی امور سے نا آشنا ہوتی ہے، وہ نبی ان سب کی ذمہ داری اپنے سرلیتا ہے، ان کی تعلیم وتربیت اواصلاح کی ہرمکن کوشش کرتا ہے، ای طرح کافل الیتیم بھی اس بیچے کی ضانعت اٹھا تا ہے جونہ دین سمجھتا ہے اور نہ دنیا ،اس کو یالتا ہے،تعلیم وتربیت کا بندوبست کرتا ہے اور اسے حسن سلوک سکھا تا ہے،اس اعتبار سے ایک نبی اور پیٹیم کے مربی کے درمیان مناسبت پائی جاتی ہے اس لئے پیٹیم کا مربی جنت میں نبی کریم مُؤْفِظَيْنَا كقريب موكار (فتح البارى، كتاب الادب، باب فضل من يعول يتيما - 536، 1/353)

الاان يعمل ذنبالا يغفر: علامه طبي والطي والتان ماك والتيك فرمات بين كماس سے مراد شرك ب الله تعالى فرمات ين: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَ يَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءَ ﴾ (الساء: ٨٨) اگراس كافل يتيم نے شرك كيا موتووه جنت میں داخل نہ ہوگا۔ دوسرا قول میہ ہے کہ اس سے مرادحقوق العباد ہیں کیونکہ وہ بھی صاحب حق کے معاف کرنے ہی سے معاف ہوتے ہیں ورنٹہیں اورممکن ہے کہاس سے مراد دونوں ہوں یہی اظہرہے چونکہ اس پراجماع ہے کہ حقوق العباد محض کفالت بیتم سے معاف نہیں ہوتے ، ظاہر ہے کہ پتیم کا مال کھانا بھی حقوق العباد میں سے ہے تو اب روایت کا مطلب پیہوگا کہ کافل بیتیم یقیناً جنت میں داخل ہوگا مگریہ کہاس نے شرک کیا ہویااس کے ذمہ حقوق العباد ہوں مثلاً بیٹیم کا مال اس نے کھایا ہوتو بغیر صاحب حق کے معاف کئے یا بغیر ادا کئے جنت میں نہ جائے گا بہر حال روایۃ الباب سے کافل یتیم کی فضلیت معلوم ہوئی کہ اس کے وہ سب گناہ معاف ہوجاتے ہیں جو حقوق اللہ کے قبیل سے ہیں۔

المست ماض: الله تعالى حضور مَظِيْفَيَّةً كوتمام انسانول بلكه تمام انبياء عيفائلات بره كر درجات عطا فرمائيل كي حتى كه مقام محمود بهي آپ مَرْالْفَيْحَةَ كوعطاكيا جائے گا جوكسى كوعطانبيں ہوگا اوراس روايت سے بظاہر معلوم ہوتا ہے كہ كافل ينتيم بھى آپ مِرَّا لَفِيْحَةَ كے ساتھ جنت مين ان درجات عليا مين داخل موكاتو پهرآب مَالْكَيْعَةَ كي كياخصوصيت ره كي؟

جواب ①: روایت سے درجات کی تساوی مقصور نہیں بلکہ صرف استحقاق معیت فی الدخول کو بیان کرنامقصود ہے یعنی کافل بیتم اس کفالت کی بناء پرآپ مُلِانْظِیَّةً کے ساتھ جنت میں داخل ہونے کامستحق بن گیا ہے۔

جواب ②: اس سے مراد معیت خادم مع المخد وم اس سے برابری لازم نہیں آتی ہے جس طرح خادم کی برابری مخدوم کے ساتھ نہیں

**جواب** ③: اس روایت سے مقصود آپ مَطِّلْظَيَّةً سے غایت قرب کو بیان کرنا ہے نہ کہ معیت فی الدخول اور درجات کی برابری کو جواب (): بعض حضرات فرماتے ہیں کہ سبابہ اور وسطی کے مابین تقد ما و تاخرا فرق ہے کہ سبانہ وسطیٰ سے مؤخر ہے تو اس طرح کا فل يتيم حضور مَرْالَ الله عن مؤخر ہے۔اورسابہ اور وسطی کے درمیان طولاً فرق ہے کہ وسطی سابہ کے اعتبار سے طویل ہے یہی فرق حضور مَرْافِظَةُ اور كافل كے درميان ہے۔

جواب 5: بخارى شريف ميں روايت كے الفاظ بين: "و فوج بين اصبعيه" يعني آپ مَالِّفَيَّةَ نِي اشاره كرتے ہوئے۔ دو انگلیوں کے درمیان کشادگی فرمائی تھی جس سے کافل یتیم اور آپ مِئِرالنَّنِیَّةَ کے درمیان فرق محقق ہوجا تا ہے اور یہ ایسا ہی ہے کہ آپ مَؤْتَ أَنْ مَايا: "بعثت اناوالساعة كهاتين "كمين اورقيامت ان دونون انگيون كي طرح مبعوث ہوئے ہيں اور ظاہر ہے كدونون كررميان فرق -- هذا حديث حسن صحيح اخرجه احمد والبخارى و ابو داؤد-

## بَابُمَاجَآءَفِىٰ رَحْمَةِ الصِّبْيَانِ

# باب ۱۵: بچول پرمہر بانی اور شفقت (کی فضیلت) کے بارے میں

(١٨٣٢) جَأَ شَيْخُ يُرِيْدُ التَّبِيَ ﷺ فَأَبْطَأَ الْقَوْمُ عَنْهُ أَنْ يَتُوسِّعُوْ الْهُ فَقَالَ التَّبِيُ ﷺ لَيْسَمِتَ آمَنُ لَمْ يَرُحُمُ صَغِيْرَنَاوَيُوَقِّرُ كَبِيْرَنَا.

تَرْجَجْهَنْهُمْ: حفرت انس بن ما لك مِنْ تَنْهُ بيان كرتے ہيں ايك مرتبه ايك بڑى عمر كاشخص نبى اكرم مُؤَلِفَيْكَةً كى خدمت ميں حاضر ہوا لوگوں نے اسے راستہ دینے میں تاخیر کی تو آپ مِظَّنْ ﷺ نے فرمایا جو شخص ہمارے چھوٹوں پر شفقت نہیں کر تااور ہمارے بروں کااحترام نہیں کرتا وہ ہم میں سے تہیں ہے۔

(١٨٣٣) لَيْسَمِنَّا مَنْ لَمْ يَرْحُمُ صَغِيْرَنَا وَيَعْرِفْ شَرَفَ كَبِيْرِنَا.

تر خبچه این عرو بن شعیب اپنے والد کے حوالے سے اپنے دادا کا یہ بیان فقل کرتے ہیں نبی اکرم میر فیفیے آئے یہ بات ارشاد فرمائی ہے جو شخص ہمارے چھوٹوں پرشفقت نہیں کرتا اور ہمارے بڑوں کے احتر ام سے دا قف نہیں وہ ہم میں سے نہیں ہے۔

(١٨٣٣) لَيْسَمِنَّا مَنْ لَمْ يَرْحُمْ صَغِيْرَنَا وَيُوقِّرُ كَبِيْرَنَا وَيَاْمُرُ بِالْمَعُرُوفِ وَيَنْهَ عَنِ الْمُنْكَرِ.

تَرَخِجْكُنَّهِ: حضرت عبدالله بن عباس والنيما بيان كرت بين نبي اكرم صَلِّفْظَةً نه بيه بات ارشاد فرمائي ہے وہ شخص ہم ميں سے نہيں ہے جو ہمارے چھوٹوں پر شفقت نہیں کرتا اور ہمارے بڑوں کا احتر امنہیں کرتا جو نیکی کا حکم نہیں دیتا اور برائی ہے رو کتا نہیں ہے۔ تشريح: ليسمنا كمعنى: ليسمنا كمعنى بي ليس على طريقتنا وسنتنا اوراس مقعوديه ب كمذكوره

فی الحدیث باتوں سے اجتناب کرنا چاہئے ورنہ ہمارے اخلاق و عادات اس میں نہیں ہیں جس طرح کوئی باب اینے بیٹے کو ڈانٹ ڈ پٹ کرتا ہے اور کہتا ہے تو فلاں کام کے لئے چلا جاورنہ "لست منی و لست منٹ" روایت کا مطلب: جو تحض بجوں اور جیوٹوں پر شفقت نہ کرے اور ان سے محبت نہ کرے اور بڑوں کے درجات ومراتب کونہ پہچانے ان کی تعظیم نہ کرے وہ ہمارے طریق پرنہیں یعنی اس میں ہارے اسلامی اخلاق نہیں ہیں اور وہ ہمارا آ دی نہیں ہے اگر چہ ایمان اس کے اندر موجود ہے۔

قال بعض اهل العلم معنى قول النبي ﷺ ليس منا: ينى بعض الرعلم نے ليس منا كي تفير من سنااى من ادبناكى ہے مگر علی بن مدینی راہیں نے فرمایا کہ بیجی بن سعید راہی ہا نے کہا سفیان توری راہیں اس تفسیر کو پسندنہیں فرماتے تھے کیونکہ کہ روایت کا مقصودتو بیخ و تہدید ہے کہ گویا ایسا تحف اہل اسلام میں سے ہی نہیں ہے اور اس تفسیر کے بعد میمقصود فوت ہوجا تا ہے اس وجہ سے سفیان توری طلیط کی رائے یہ ہے کہ اس قسم کی تہدیدی روایات کو ان کے ظاہری معنی پر ہی محمول کیا جائے تا کہ لوگ ان بری خصلتوں کاارتکاب نہ کریں۔

اعتسراض: جامع ترمذي كي عبارت سے معلوم موتا ہے كه اس تفسير يرتكير كرنے والے سفيان تورى راينيا بين جبكه نو وي راينيا وغيره ن ا نکار کی نسبت سفیان بن عینیه رایشید کی طرف کی ہے۔

**جواب: ممکن ہے کہ دونوں حضرات نکیر کرتے ہوں فلا تعارض۔** 

دوسری روایت جوعمرو بن شعیب عن ابیاعن جده مروی ہے اس میں ویعر ف شرف کبیرنا کا لفظ ولحدیو قور کہید " جگه واقع اور اس كمعنى "لعديعوف شرف كبيرنا"كي بين چنانچدوسرانخ لفظلم كى صراحت كے ساتھ اور مطلب ظاہر برہ۔

تیسری روایت جوحضرت ابن عباس مٹاٹٹٹا سے مروی ہے اس میں امر بالمعرف ونہی عن المنکر کی زیادتی ہے جو شخص حچوٹوں پر شفقت نهکرے بڑوں کی تعظیم نہ کرے اور امر بالمعروف ونہی عن المنکر نہ کرے وہ ہماری جماعت میں سے نہیں ہے۔

امر بالمعروف ونهى عن المنكراس امت كے اہم ترين فرائض اور اخلاق فاضله ميں سے ہے كما قال تعالىٰ: ﴿ كُنْتُهُمْ خَيْرَ أُمَّاةٍ ٱخْدِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُوْنَ بِالْمَعْرُوْفِ وَ تَنْهَوْنَ عِنِ الْمُنْكِرِ وَ تُؤْمِنُوْنَ بِاللهِ ۚ وَكُوْ أَمَنَ آهُلُ الْكِتْبِ لَكَانَ خَيْرًا لَّهُمْ ۚ مِنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَ ٱكْتُرَهُمُ الْفِيسَقُونَ ﴿ آلَ عَمِرانِ: ١١٠) ظاهِر ہے جَوْتِحْصُ امر بالمعروف ونہی عن المنكرنہيں ہے تو وہ اس امت كے اخلاق فاضله يرنبين اوريمي مطلب ب"ليس منا"كا

سند كا حال: حديث محمد بن اسحاق عن عمر وبن شعيب حديث حسن سيح امام ترمذي رايظيا فرمات بين كه عمر و بن شعيف والى روايت محمد بن اسحاق مدلس راوی کے عنعنہ کے ساتھ اگر چے منقول ہے اور بیرحدیث حسن وسیحے نہ ہونی چاہئے مگراس کے متعدد طرق ہیں اور دیگر شواہد بھی ہیں اس بناء پراس کوحسن وضح قرار دے دیا گیاہے چنانچہ آ گے فرماتے ہیں:

وقدروى عن عبدالله بن عمرو عن غير هذا الوجه ايضًا.

اس روایت کی تخریج ابوداؤد نے بطریق ابن ابی شیبه وابن السرح عن سفیان عن ابن ابی تجیح عن ابن عامرعن عبدالله بن عمر و کی ہے۔ نیز بیروایت عبداللہ ابن عمرو مزاین صحابی ہے جس طرح ان کی اولا دیے نقل کی ہے جس کومحمہ بن اسحاق رایٹیائیے نے روایت کیا ہے اس طرح عبداللہ بنعمرون ٹاٹنو سے دومرے لوگ بھی ناقل ہیں اس وجہ سے حدیث درجہ حسن وصحح کو پہنچ گئی ہے۔

### بَابُمَاجَآءَفِيُ رَحْمَةِ النَّاس

# باب ۱۱: لوگول پررم کرنے (کی فضیلت) کے بارے میں

(١٨٣٥) مَنْ لَا يَوْتُمُ النَّاسَ لَا يَوْتَمُهُ اللَّهُ.

تَوَجِّجَهُ بَهِ: حضرت جریر بن عبدالله مُناتِّد بیان کرتے ہیں نی اکرم مُطِّنِیَّے بیہ بات ارشاد فرمائی ہے جو مخص لوگوں پررخم نہیں کرتا الله تعالیٰ بھی اس پررخم نہیں کرتا۔

(١٨٣٢) لَا تُنْزَعُ الرَّحْمَةُ إِلَّا مِنْ شَقِيّ.

تر بخبج بنہ: حضرت ابو ہریرہ نٹائن بیان کرتے ہیں میں نے حضرت ابوالقاسم میں فیٹی کو بیفر ماتے ہوئے سناہے صرف بدبخت مخص سے رحم (کے جذبے) کوالگ کیا جاتا ہے۔

تر نجی کہا: حضرت عبداللہ بن عمر و کاٹئو بیان کرتے ہیں نی اکرم مُثَلِّفَتُ فَا فَا اِرْمَ کُرنے والوں پررمن بھی رم کرتاہے تم زمین والوں پررم کروآ سان میں موجود ذات تم پررم کرے گی رحمان کی شاخ ہے جو شخض اس کو ملاتا ہے اللہ تعالیٰ اسے ملاتا ہے جو شخص اس کو کاٹ دیتا ہے اللہ تعالیٰ اسے کاٹ دیتا ہے۔

تشريع: لاتنزع الرحمة: (يغلم جهول م): رحت نهيل نكالى جاتى شقى: بدبخت، ال سے كافر اور كنهكار مراد بـ شجنة: كشن مبنى، الجهي موكى شاخ \_

### مخلوق خدا پررخم اور شفقت کی فضیلت:

ان احادیث میں بڑی تا کید کے ساتھ ترغیب دی گئی ہے کہ کلوق خدا پر رحمت وشفقت کی جائے، جو شخص اللہ تعالیٰ کی مخلوقات پر رحم نہیں کرتا تو اللہ تعالیٰ بھی اس پر رحمت نازل نہیں کرتے۔

"الا من شقی" اس بد بخت سے کافریا فاسق و فاجر ہے، اس ارشاد کا مطلب سے ہے کہ کافرا پنے کفروعناداور گنہگادا پنے گناہوں کی وجہ سے اپنے دل کواس قدر سخت بنالیتا ہے کہ اس کے اندر سے وہ انسانی جذبہ بھی ختم ہوجاتا ہے جوایک انسان کومخلوق خدا پررخم و شفقت کرنے پرآ مادہ کرتا ہے چنانچہ سے بد بخت اس سخت دلی اور شقاوت قبلی کے ساتھ دنیا کے جمیلوں میں پھنمار ہتا ہے، طرح طرح کمر منفقت کرنے پرآ مادہ کرتا ہے بہر طبکہ کفر اور گناہ سے تو ہے بغیر دنیا سے کی تھکاوٹ برداشت کرتا ہے، لیکن انجام کے اعتبار سے اس بہر حال خسار اٹھانا پڑتا ہے بشر طبکہ کفر اور گناہ سے تو ہے بغیر دنیا سے جلا جائے اور جولوگ خلق خدا پر رخم کرتے ہیں، ان پر اللہ تعالی رخم کرتے ہیں اور تھم دیا گیا کہتم زمین والوں پر رخم کرو، آسان والاتم پر رخم کرے گا۔

من فی الارض: (زمین والوں): اس میں عموم ہے، ہرقتم کی مخلوق کوشائل ہے علامہ ابن بطال پر نیے فرماتے ہیں روایت کے الفاظ کا عموم چاہتا ہے کہ رحمت کا معاملہ تمام مخلوق کے ساتھ کیا جائے حتیٰ کہ مؤمن، کافر، بہائم ، مملوک، غیرمملوک سب اس میں واخل ہیں بعنی سب انسانوں، جانوروں کے ساتھ رحمت وشفقت کا برتا وَ ہوتو اللہ تعالیٰ بھی رحم کا برتا وَ فرما نمیں گے اور جو خض مخلوق کے ساتھ رحم کا معاملہ نہیں کرتا تو اللہ تعالیٰ بھی اس کے ساتھ رحم کا معاملہ فرما نمیں گے یہ بھی اقسام مؤمن ، کافر، اقرباء، پڑوی، خورد، کلال وغیرہ وغیرہ کے مختلف حقوق ہیں ان سب کو اواکر نا ان کو منفعت پہنچانا یہ انسان کے ساتھ رحم ہے اس طرح جانوروں کے ساتھ رحم ان کے حقوق کی اوائیگی ہے۔خلاصہ یہ ہے کہ انسان کے اندر نرم کوئی، خوش اخلاقی، عفو و درگر راور لطف و مہر بانی کی صفات ہونی چاہئے ، تب حقوق کی اوائیگی ہے۔خلاصہ یہ ہوسکتا ہے اور اگر یہ صفات نہ ہوں گی تو ظاہر ہے ایسا شخص نہ دنیا میں کامیاب اور نہ آخرت میں کامیاب اور نہ آخرت میں کامیاب اور نہ آخرت میں کامیاب ہوسکتا ہے اور اگر یہ صفات نہ ہوں گی تو ظاہر ہے ایسا شخص نہ دنیا میں کامیاب اور نہ آخرت میں کامیاب ہوسکتا ہوگا۔

"من فی السهاء" (آسان والا یا والے) اس سے مراد اللہ تعالیٰ کی ذات ہے کہ تم زمین والوں پر شفقت ورحم کرو، اس کی وجہ سے تم پر اللہ تعالیٰ اپنافضل فرمائیں گے سراح المنیر میں روایت ہے اس کے الفاظ "یو حمد کھ اھل السهاء" ہیں جس سے مراد فرشتے ہیں مطلب سے ہے کہ جولوگ مخلوق خدا پر رحم کرتے ہیں ملائکہ ان کے لئے استغفار کرتے رہتے ہیں۔ کما قال تعالیٰ:

﴿ اَكَٰذِيْنَ يَخْمِلُوْنَ الْعَرْشَ وَ مَنْ حَوْلَهُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُوْنَ بِهِ وَيَسْتَغْفِرُوْنَ لِلَّذِيْنَ اَمَنُوْا ﴿ رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلُّ شَيْءٍ رَّحْمَةً وَعِلْمًا فَاغْفِرْ لِلَّذِيْنَ تَابُوْا وَاتَّبَعُوْ اسَبِيلُكَ وَقِهِمْ عَذَابَ الْجَحِيْمِ ۞ ﴿ (المُونِ ٤٠)

ان کا رحم یہ ہے کہ وہ رحم کرنے والے انسانوں کے دشمنوں اور تکلیف پہنچانے والی مخلوق جنات و شیاطین اور شریر انسانوں سے اللہ کے حکم سے حفاظت کرتے ہیں۔ (مرقاۃ المفاتح، کتاب الادب، الفصل الدُن 8/704۔ شرح الطبی، 181,181)

من له يرحم الناس: بخارى شريف كى روايت بين "من لا يرحم لا يرحم" كالفاظ وارد موئ بين اورطبرانى بين "من لا يرحم من فى الارحم من فى السهاء "اورطبرانى بين اشعث بن قيس كى روايت بين "من له يرحمه الله المسلمين له يرحمه الله " بهى واقع بي-مافظ ابن عربى فرمات بين كه رحمت كمعنى كا خلاصة "ارادة المنفعة فى حق الخالق والمخلوق "ب-

"الرحم شیحن من الرحلی، دحم دحلی کی ایک شاخ ہے، مرادیہ ہے کہ لفظ رحم، لفظ رحمٰن سے لیا گیا ہے، دونوں کے حروف ایک ہی ہیں، گویا صلہ رحمی کا رحمٰن سے ایک خصوصی تعلق اور ربط ہے، بیمراد نہیں کہ رحم اللہ تعالیٰ کی ذات میں سے ہاوراس کا جزء ہے، کیونکہ اللہ تعالیٰ ان چیزوں سے یاک ہے۔ (فتح الباری، کتاب الدا دب، باب من وصل، وصلہ اللہ ۔ 1/512)

اس کی مزید تفصیل حضرت عبدالرحمٰن بن عوف بنائی کی حدیث میں ہے جو باب ماجاء فی قطیعة الرحم میں تفصیل سے گزرچکی ہے۔
لا تنزع المر حمة ... الخ : صیغہ مجبول ہے علامہ طبی والٹی فرماتے ہیں کہ دراصل رحمت نام ہے رفت قلب کا جوعلامت ایمان ہیں کہ دراصل رحمت نام ہے رفت قلب کا جوعلامت ایمان ہیں ایمان نہیں اور جس شخص میں ایمان نہیں ہے اس سے زیادہ بہر بخت کون ہوسکتا ہے۔ شیخ عبدالحق والٹی فرماتے ہیں لفظ لا تنزع اس پر دلالت کرتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اس کے قلب میں رفت ورحمت بد بخت کون ہوسکتا ہے۔ شیخ عبدالحق والٹی فرماتے ہیں لفظ لا تنزع اس پر دلالت کرتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اس کے قلب میں رفت ورحمت

وضع فرمائی تھی اب اس کے قلب سے وہ سلب ہوگئ ہے۔لہذا بیعلامت شقاوت و بدبختی ہے۔ حافظ ابن عربی ولیٹیڈ فرماتے ہیں کہ رحمت کے معنی اراد ہُ منفعت کے ہیں جب اراد ہُ منفعت کسی کے دل سے دور ہو گیا تو ایسا شخص ایصال مکر وہات ومصائب میں مبتلا ہوگا اور جو خص مخلوق خدا کومصائب بہنچائے اس سے زیادہ بدبخت کون ہوسکتا ہے۔

هذا حديث حسن اخرجه احمدوالبخاري في الادب وابوداؤد وابن حبان و الحاكم مناوى فرمات بيركه اس روایت کی اسناد سیجھے ہے۔

سنل: ابوعثمان الذي روى عن ابي هرير لا ينعرف اسمه ... الخ: خلاصه كلام يه ب كه ابو بريره والتي كم شاكره ابوعثان کا نام ہمیں معلوم نہیں ہے البتہ بیر کہا جاتا ہے کہ بیمویل بن ابی عثان کے والد ہیں اور مولی بن ابی عثان سے ابوالزنا دروایت كرتے ہيں چنانچ ابوالزناد نے مولى بن البي عثان سے اس حدیث كے علاوہ دوسرى احادیث موسلى بن ابى عثمان عن ابيه عن ابی هريو لا رسي عن النبي على كل كل الله تقريب ميل م كه الوعثان القتباني مغيره بن شعبه ك آزادكرده غلام إلى بعض حضرات نے ان کا نام سعیداوربعض نے عمران ذکر کیا ہے طبقہ ثالثہ کے مقبول راوی ہیں۔

### بَابُمَاجَآءَفِي النَّصِيْحَةِ

## باب کا: تقییحت اور خیرخواہی (کی فضیلت) کے بارے میں ہے

(١٨٣٨) بَايَغْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَى إِقَامِ الصَّلُوةِ وَإِيْتَاء الزَّكُوةِ وَالنُّصُحِ لِكُلِّ مُسْلِمٍ.

ترکیجی نمن حضرت جریر بن عبداللد و الله و بیان کرتے ہیں میں نے نبی اکرم مِراَفِظِیَا کیا کہ دست اقدس پر بیعت کی تھی کہ نماز قائم کرنی ہے زکوۃ اداکرنی ہے اور ہر مسلمان کے لیے خیرخواہی اختیار کرنی ہے۔

(١٨٣٩) الدِّيْنُ النَّصِيْحَةُ ثَلَاثَ مِرَادٍ قَالُوا يَارَسُولَ اللهِ ﷺ لِمَنْ قَالَ بِللهِ وَلِكِتَابِهِ وَوَلَائِمَةِ الْمُسْلِمِيْنَ وَعَامَّتِهِمُ.

توجیجانها: حضرت ابو ہریرہ والٹی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَلِّفْتِیَا اَمْ مایا دین خیرخواہی کا نام ہے یہ بات آپ مِلِّفَتِیَا اَمْ نیام رتبہ ارشاد فرمائی لوگوں نے عرض کی کس کے لیے؟ نبی اکرم مَالِفَقَافِ نے فرمایا الله تعالی کے لیے اس کی کتاب کے لیے سلمان حکمرانوں کے لیے اور ان کے عام افراد کے لیے۔

(١٨٥٠) الْمُسْلِمُ أَخُو الْمُسْلِمِ لَا يَغُونُهُ وَلَا يَكُنِهُ وَلَا يَغُنُلُهُ كُلُّ الْمُسْلِمِ عَلَى الْمُسْلِمِ حَرَامٌ عِرْضُهُ وَمَالُهُ وَدَمُهُ التَّقُوٰى هَا هُنَا بِحَسْبِ امْرِي مِّنَ الشَّرِ آنُ يَّحُتَقِرَ آخَا كُالْهُسُلِمَ.

تَوْجِيكُنُهِ: حضرت ابو ہریرہ مُناتُونہ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطِّفِظَةً فرماتے ہیں ایک مسلمان دوسرے مسلمان کا بھائی ہوتا ہے اس لیے وہ اس کے ساتھ خیانت نہ کرے اس کے ساتھ جھوٹ نہ بولے اور اس کو رسوائی کا شکار نہ کرے ہرمسلمان کی عزت مال وجان

دوسرے مسلمان کے لیے قابل احترام ہیں تقوی یہاں ہوتا ہے کی آ دمی کے برا ہونے کے لیے اتنا ہی کافی ہے کہ وہ اینے مسلمان بھائی کوحقیر سمجھے۔

## (١٨٥١) الْمُؤْمِنُ لِلِمُؤْمِنِ كَالْبُنْيَانِ يَشُكُّ بَعُضُهُ بَعُضًا.

۔ ترکیجپہنٹہا: حضرت ابومویٰ اشعری مخاتنے بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَلِّنْظِیَّا نِے فرمایا ہے ایک مومن کی دوسرے دوسرے مومن کے لیے مثال ایک عمارت کی طرح ہے جس کا ایک حصہ دوسرے کومضبوط کرتا ہے۔

### (١٨٥٢) إِنَّ آحَلَ كُمُ مِرْ أَوْ آخِيْهِ فَإِنْ رَأَيْ بِهِ آذًى فَلَيْ بِطُهُ عَنْهُ.

ترکیجی نبر: حضرت ابو ہریرہ نٹاٹند بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطَافِظِیَّا نے فرما یا ہرشخص دوسرے کا آئینہ ہوتا ہے اگروہ اس میں کوئی خامی دیکھے تو وہ اس سے دور کر دے۔

تشریح: ''دین نفیحت ہے'': مرادیہ ہے کہ نفیحت اور خیرخواہء دین کے اعمال میں سے افضل ترین عمل ہے یا بیہ کہ نفیحت اور خیر خوای دین کا ایک اہم عظیم الثان شعبہ ہے، صحابہ وی النہ نے بوچھا کی بہ خیر خواہی کس کے لئے کرنی چاہئے آپ مَرِ النَّنَ عَلَيْهُ نے فرمایا: " فیرخوائی الله کے لئے "بیہ ہے کہ اس کی توحید پر ایمان لایا جائے ، اس کے ساتھ کسی کوشریک ندھ ہرائے ، اخلاص کے ساتھ اس کے احکام کی اطاعت کرے اس کی نعمتوں کاشکرادا کرے، نیک لوگوں سے محبت اور برے لوگوں سے نفرت کرے ہ

## خیرخوای الله کی کتاب قرآن کے لئے:

اس کے معنی سے ہیں کہ بیعقیدہ رکھا جائے کہ بیاللہ تعالیٰ کی کتاب ہے، اسے سیکھا اور سکھایا جائے، یابندی سے اس کی روز انہ تلاوت کی جائے، اس کے معنی اور احکام پرعمل کیا جائے اور اہل باطل کی طرف سے اگر قر آن کے خلاف کوئی پر و پیگنڈہ کیا جائے تو اس کا ہرممکن دفاع کیا جائے۔

## خیرخوابی رسول الله کے لئے:

بعض روا یات میں اس کے بعد'' ولرسولہ'' بھی ہے، اس کے معنی:'' خیرخواہی رسول اللہ کے لئے'' یہ ہے کہ ان پر ایمان لائے اوران کی تعلیمات پرعمل پیرا ہو۔''مسلمانوں کے سربرا ہول'' کے ساتھ خیرخواہی بیے کہ جائز امور میں ان کی اطاعت اور تعاون کیا جائے اوراگروہ خلاف شرع کام کرنے لگیس یا کرنے کا حکم دیں تو اپنی طاقت کے بقدر حسن تدبیر اور خوش اسلوبی سے سمجھانے کی کوشش کی جائے۔

"ائمهه " میں علاء بھی شامل ہیں جولوگوں کی دینی رہنمائی کرتے ہیں، ان کے ساتھ خیرخواہی یہ ہے کہ ان کی عزت و تکریم کی جائے، شرعی احکام اور دینی مسائل میں قرآن وسنت کے مطابق جو کچھ وہ کہیں، اس کو قبول کیا جائے اور ان پرعمل کیا جائے۔ ''وعامتهد'' اور عام مسلمانوں کے ساتھ خیرخواہی یہ ہے کہان کے ساتھ وہ معاملہ کیا جائے جوان کے حق میں دنیا اور آخرت کے لحاظ سے بہتر ہو، ان کو تکلیف پہنچانے سے پر ہیز کیا جائے ، ان کو راحت رسانی کی کوشش کی جائے اور ان کے حقوق ادا کئے جائیں۔ بیرحدیث سارے دین کا خلاصہ ہے، اس لئے کہا گیا ہے کہ بیرحدیث جوامع الکلم میں سے ہے کیونکہ اس میں اللہ تعالی کے حقوق کا بھی ذکر ہے اور بندوں کے حقوق کا بھی ، اللہ تعالیٰ عمل کرنے کی توفیق عطا فر مائے۔

باب کی دوسری حدیث میں حضرت جریر بن عبداللہ کی بیعت کا ذکر ہے جس میں نماز پڑھنے، زکوۃ دینے اور ہرمسلمان کے ساتھ خیرخواہی کا بیان ہے، اس میں پہلی دو چیزیں حقوق اللہ کی طرف اشارہ کررہی ہیں، اور والنصح لکل مسلمہ سے حقوق العباد یعنی بندوں کے حقوق کا شبت ہے، نماز کو خاص طور پر اس لئے ذکر کیا کہ یہ دونوں ایمان کے بعداہم ہیں اور مشہور بھی ہیں، تاہم اس میں اسلام کے باتی ارکان روزہ اور جج بھی داخل ہیں۔ ان کی نفی کرنامقصونہیں۔

### والنصح لكل مسلم اور حضرت جرير والثين كاعجيب واقعه:

ابوالقاسم طبری رایشیا نے نقل فرمایا ہے کہ حضرت جریر واٹھ نے غلام کو تھم دیا کہ ان کے لئے گھوڑا خریدے غلام نے ایک گھوڑا تین سو تیں میں مار کردیا۔ جریر واٹھ نے نے فرمایا کہ تیرا گھوڑا تین سو تیں میں حاضر کردیا۔ جریر واٹھ نے نے فرمایا کہ تیرا گھوڑا تین سو روپیہ میں خریداور قیمت اداکر نے کے لئے بائع کو جس دے اس نے کہا چار سوروپیہ میں لے لیجئے پھر فرمایا تیرا گھوڑا تو چار سو روپیہ میں لے لیجئے پھر فرمایا تیرا گھوڑا تو چار سو سے بھی زائد کا ہے اس طرح آٹھ سوتک بہنے گئے اور آٹھ سوروپے میں اس گھوڑے کوخریدا اور فرمایا کہ میں نے ایسا اس لئے کیا کہ میں نے نبی کریم مَرِ اللّٰ اللّٰ کے دست مبارک پر ''نصیحة لکل مسلمہ'' پر بیعت کی ہے اس واقعہ سے حضرت جریر واٹھ کی دیا ت و امانت اور منقبت وفضیلت معلوم ہوتی ہے کہ آپ مَرِ اللّٰ اللّٰ کے معاہدہ پر کس درج عمل فرمایا ہے۔

فائك : علامہ نووى ولی این کے دوایت میں صرف اقامت صلوۃ اور ایناء الزكوۃ پر بیعت كاذكر ہے كيونكہ بيدونوں عبادات بدنيه و ماليہ كے اصول ہیں اور دونوں اركان اسلام میں سے اہم ركن ہیں، بيجى ممكن ہے كہ اس وقت ان پرصوم و حج فرض نہ ہوا ہو گر بيمشكل ہے كيونكہ جس سال حضور مَرَّافَظِيَّةً كا وصال ہوا جرير وَلِيُّخَذِ اسى سال مشرف با اسلام ہوئے ہیں۔

والنصح لكل مسلم: ہرمسلمان كے ساتھ خيرخوائى كرنے پربيعت كى مسلمان عام ہوياخاص پيش نظرزيادہ سے زيادہ قيمت اداكى ب\_(مرقاة المفاتيح، كتاب الاداب، باب الشفقة والرحمة على الحلق 8/703)

## بيعت كى تعريف اوراس كاتكم:

بیعت کا مطلب بیہ ہے کہ کسی کامل بزرگ متبع سنت کے ہاتھ پر اپنے گناہوں سے توبہ کرنا اور آئندہ اس کی رہنمائی میں دین پر چلنے کا عہد کرنا۔اس کا قدیم اور مسنون طریقہ یہی چلا آرہا ہے کہ بیعت کے وقت بزرگ کے ہاتھ میں ہاتھ ڈال کرعہد کیا جائے، اگر چہ ہاتھ پر ہاتھ رکھنا لازم اور ضروری نہیں ہے،جس کام پر بیعت کی جائے اس کی پابندی شرعاً ضروری اور واجب ہے اور خلاف ورزی حرام ہے۔

روایت سے اعمال پر بیعت کا ثبوت معلوم ہوتا ہے آپ سَرَافِیکَا ہے مختلف قسم کی بیعت ثابت ہے: (1) بیعت مع وطاعت (2) امام المسلمین سے مناقشہ نہ کرنے پر (3) آپ بولنے پر (4) انسان کرنے پر (5) اپنے سے زیادہ کی کو حصہ دینے پر (6) ہر مسلمان کے لئے خیر خواہی کرنے پر (7) جنگ سے نہ بھاگنے پر (8) الرتے لاتے مرجانے پر (9) جہاد پر (10) ہجرت پر (11) ترک معاصی پر کما قال تعالی: ﴿ يَاكِنُهُا النّبِیُ إِذَا جَاءَكَ ... يُبَالِعِنْكَ ﴾ (المتحد: ۱۲) ماخوذ من المبالعة اس سے مراد کی سے مہد کرنا ہے۔ اقام الصلوق اور ایتاء الزکو قاکا اداکرنا۔

### اصلاح كرنافرض ہے:

جرمسلمان مردوعورت پراپین اصلاح کرنا فرض ہے، اور تجربہ اور مشاہدہ ہے کہ جب تک کسی اللہ والے سے رابطہ نہ ہو، نفس کی اصلاح نہیں ہوتی ، اور اسلامی احکام پر چلنا مشکل ہوتا ہے، اس لئے اپنی اصلاح کے لئے کسی بزرگ سے اصلاحی تعلق تو ضروری ہے، اللہۃ رسمی بیعت کرنا ضروری نہیں ، کسی نیک بزرگ سے مناسبت کے بعد بیعت کرلی جائے تو بہتر ہے ، لیکن بیعت مقصور نہیں ، اصل مقصد نفس کی اصلاح سے مناسبت کے بعد بیعت کرنا ضروری نہیں ، کسی بیعت کے بغیر بھی کسی بزرگ سے اصلاحی تعلق کے ذریعہ ہو سکتی ہے۔ آج کل اصلاح نفس سے عوام تو کیا ، معلی عافل ہو چکے ہیں ، جب کسی سے اس موضوع پر بات کی جاتی جاتی ہو اور تاب زمانے میں ایسا کوئی شیخ ہی نہیں کہ جس سے اصلاحی تعلق قائم کیا جائے ، لیکن ان کی میہ بات غلط ہے ، ہرز مانے میں کچھلوگ ایسے ضرور موجود ہوتے ہیں جو واقعی شیخ کامل جس سے اصلاحی تعلق قائم کیا جائے ، لیکن ان کی میہ بات غلط ہے ، ہرز مانے میں کچھلوگ ایسے ضرور موجود ہوتے ہیں جو واقعی شیخ کامل جس سے اصلاحی تعلق قائم کیا جائے ، لیکن ان کی میہ بات غلط ہے ، ہرز مانے میں کچھلوگ ایسے ضرور موجود ہوتے ہیں جو واقعی شیخ کامل جس سے اصلاحی تعلق قائم کیا جائے ، لیکن ان کی میہ بات غلط ہے ، ہرز مانے میں کچھلوگ ایسے ضرور موجود ہوتے ہیں جبتو اور تلاش کی ضرورت ہے۔ (مزیر تقصیل احقر کی تصنیف تز کیۃ النفوس کود کھیے)

شيخ کامل کی پیچان:

شخ کامل وہ فخص ہوتا ہے جوشریعت کا پابند ہو،سنت پر چلنے کا اہتمام کرتا ہو، بدعات و رسوم اور خلاف شرع کا ارتکاب نہ کرتا ہو۔(1) ضرورت کے موافق علم دین رکھتا ہو۔(2) اس کے عقائد، انثال اور اخلاق شریعت کے مطابق ہوں۔(3) دنیا کی حرص ندر کھتا ہو۔(4) اپنے کمال کا دعو کی نہ کرتا ہو۔(5) کسی شخ کیا کامل متبع سنت کی خدمت میں رہا ہواور اس کی طرف سے بیعت لینے کی اسے اجازت حاصل ہو۔(6) اس زمانے کے علاء اور بزرگان دین اس کے بارے میں اچھی رائے رکھتے ہوں۔(7) اس سے تعلق رکھنے والے تجھدار اور دیندار لوگ ہوں اور اکثر شریعت کے پابند ہوں۔(8) وہ اپنے مریدوں کی اصطلاح کا خیال رکھتا ہو اور شریعت کے خلاف ان سے کوئی کام ہو جائے تو اس پرروک ٹوک کرتا ہو۔(9) اس کے پاس بیٹھنے سے اللہ تعالیٰ کی محبت میں اصافہ ہو اور اخلاق حنہ اصافہ ہو اور دنیا کی محبت میں کی ہو۔(10) اس میں دوسروں کی اصلاح کی صلاحیت ہو، گندے اخلاق کے چھوڑنے اور اخلاق حنہ کی تلقین کرتا ہو۔جس انسان میں بی علامات ہوں وہ شخ کامل ہے، اس سے اصلاحی تعلق قائم کیا جاسکتا ہے، اور جس میں بی صفات نہ کی تعلیٰ جا کیں اس سے اصلاحی تعلق قائم کیا جاسکتا ہے، اور جس میں بی صفات نہ پائی جا کیں اس سے اصلاحی تعلق قائم کیا جاسکتا ہے، اور جس میں بی صفات نہ پائی جا کیں اس سے اصلاحی تعلق قائم کرنا جائز نہیں۔

## بَابُ مَاجَاءَ فِي شَفَقَةِ الْمُسْلِمِ عَلَى الْمُسْلِمِ

# باب ١٩: يه باب مسلمان كي مسلمان پرشفقت (كى فضيلت) كے بارے ميں ہے

(١٨٥٣) مَنُ نَّفَسَ عَنْ مُسُلِمٍ كُرْبَةً مِّنْ كُرِبِ النَّنْيَا نَفَّسَ اللهُ عَنْهُ كُرْبَةً مِّنْ كُرَبِ يَوْمِ الْقِيَامَةِ وَمَنْ يَتَّرَ عَلَى مُسُلِمٍ فَي النَّنْيَا مَا اللَّهُ عَلَيْهِ فِي النَّهُ فِي عَوْنِ الْعَبْرِمَ الْعَبْرِمَ الْعَبْرِمَ الْعَبْرِمُ الْعَبْرُ فِي عَوْنِ الْعِيْدِ فِي اللَّهُ فِي عَوْنِ الْعَبْرِمَ الْعَبْرِمِ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ فِي اللَّهُ فِي اللَّهُ عَلَيْهِ فِي اللَّهُ فِي اللَّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الل

ترکیجی بنی: حضرت ابو ہریرہ منافی نبی اکرم مِلَّ النظامی کی اور مان نقل کرتے ہیں جو شخص کسی مسلمان سے کسی د نیوی تکلیف کو دور کرتا ہے اللہ تعالیٰ اس شخص کو دنیا اور تعالیٰ اللہ تعالیٰ تعالیٰ اللہ تعالیٰ تعال

آ خرت میں آ سانی فراہم کرے گا جو شخص دنیا میں کسی مسلمان کی پردہ پوٹن کرے گا اللہ تعالی دنیا اور آ خرت میں اس کی پردہ پوٹی کرے گا انسان جب تک اپنے بھائی کی مدد کرتا رہتا ہے اللہ تعالیٰ بھی اس کی مدد کرتا رہتا ہے۔

تشرینے: المسلحد اخوالمسلحد: ایک مسلمان دوسرے مسلمان کا بھائی ہے اس اخوت کا تقاضا یہ ہے کہ ان دونوں کا معاملہ، معاشرت، بھائیوں کی طرح ہو کہ دونوں میں الفت ومحبت ہوا یک دوسرے کے ساتھ زم خوئی اور خندہ پیشانی سے پیش آئے اور باہم ایک دوسرے کا تعاون کریں آپس میں حسد و بغض نہ رکھیں اور ہرایک میں دوسرے کی خیرخواہی کا جذبہ اور اعلی درجہ ہولفظ اخ میں ان جملہ امور کی طرف اشارہ ہے جس کی تشریح لا یخونہ سے فرمائی گئی ہے۔"

لا یخونه ماخوذ من الحیانة لا یخنله: بضم النال المعجمعة ماخوذ من الحنلان" اس کے معنی "توك النصرة والمعاونة" کے ہیں یہ دونوں جملے خربمعنی انشاء ہیں۔ علامہ نووی والله یا گرمی ملمان کی ضرورت پڑے تو بغیر عذر شرکی کے اس کا تعاون کرتے ایسانہ ہو کہ آس کو ای طرح چھوڑ دے اور وہ رسواو ذکیل ہوجائے۔ حوامہ عوضه: ہرمسلمان پر واجب ہے کہ وہ مسلمان کی آبر و وعزت کا احترام کرے خواہ اس کا تعلق بدن ہے ہو یا حسب و نسب سے ای طرح اس کا مال وخون سب محترم ہیں ان کی صیانت و حفاظت ضروری ہے ان کا ضائع کرنا جائز نہیں۔

التقوی ههنا: ایک مسلمان کی روایت میں ہے" یشید الی صدد ہ" آپ سُرِّ فَشَیِّم آنے قلب کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمایا کہ تقویٰ کام کا قلب ہے جو پوشیدہ ہے اس لئے یہ جائز نہیں کہ کسی مسلمان کوغیر متی کہا جائے اور اس کی عزت و آبرو کو ضائع کیا جائے بلکہ مسلمان ظاہر میں خواہ متی ہو یا نہ ہوبہر صورت اس کی عزت و آبرواور مال وخون کی حفاظت لازم ہے بعض حضرات نے فرمایا کہ دروایت کا مطلب یہ ہے کہ تقویٰ کا کا قلب ہے جس شخص کے دل میں تقویٰ ہوگا وہ کسی مسلمان کی ہرگز تحقیر نہ کرے کیونکہ متی کسی کے تحقیر نہیں کرتا۔

### مسلمان کے مسلمان پر حقوق:

اہل قرابت کے علاوہ دیگراجتی مسلمانوں کے بھی حقوق ہیں، اصفہانی نے الترغیب والتر ہیب میں بروایت حضرت علی تفاتی یہ حقوق ذکر کئے ہیں: (1) مسلمان بھائی کی خطاء ولغرش کو معاف کرنا۔ (2) اس کے رونے پررتم کرنا۔ (3) اس کے عیب کو چھپانا۔ (4) اس کے عذر کو قبول کرنا۔ (5) اس کی تخطیف کو دور کرنا۔ (6) ہمیشہ اس کی فیر خوابی کرتے رہنا (7) اس کی حفاظت و دیھے بھال کرنا۔ (8) اس کی ذمہ کی رعایت کرنا۔ (9) بیار کی عیادت کرنا۔ (10) انتقال ہو جائے تو نماز جنازہ کے لئے حاضر ہونا۔ کرنا۔ (8) اس کی ذمہ کی رعایت کرنا۔ (12) اس کی دعوت قبول کرنا۔ (13) اس احسان کی مکافات کرنا۔ (14) اس کے انعام کا شکر اوا کرنا۔ (15) اس کا ہدیے قبول کرنا۔ (15) اس احسان کی مکافات کرنا۔ (17) اس کی حاجت پوری کرنا۔ کرنا۔ (15) موقع پڑنے پراس کی مدو فصرت کرنا۔ (16) اس کے اہل وعیال کی حفاظت کرنا۔ (17) اس کی حاجت پوری کرنا۔ (18) اس کی درخواست سننا۔ (19) اس کی سفارش قبول کرنا۔ (20) اس کومراد سے ناامید نہ کرنا۔ (21) اس کی چھینک کے جواب میں برحمک اللہ کہنا۔ (22) اس کی سفارش میں ہوتو اس تک پہنچانا۔ (23) اس کے سلام کا جواب دینا۔ (24) اس کی حوات مدرکرنا۔ (25) اس کے ساتھ احسان کا معالمہ کرنا۔ (26) اس کے سوری کی بین ہوتو اس کے گائی کو دوت مدد کرنا۔ (28) اس کے ساتھ احسان کا معالمہ کرنا۔ (29) اس کورسوانہ کرنا۔ (30) جو بات خود کو پہند ہواس کے لئے کی ظلم کے وقت مدد کرنا۔ (28) میت کا معالمہ کرنا دشمنی نہ کرنا۔ (29) اس کورسوانہ کرنا۔ (30) جو بات خود کو پہند ہواس کے لئے کی ظلم کے وقت مدد کرنا۔ (28) میت کا معالمہ کرنا دشمنی نہ کرنا۔ (29) اس کورسوانہ کرنا۔ (30) جو بات خود کو پہند ہواس کے لئے

ً دوشخصوں کا آپس میں بات نہ کرنا۔

بھی پیند کرنا ایک حدیث میں یہ چندحقوق اورمنقول ہیں۔(31) ملاقات کے وقت سلام ومصافحہ کرنا۔(32) باہم کوئی رنجش ہوتو تین دن سے زائد قطع کلامی نہ کرنا۔(33) اس کے متعلق بدگمانی کرنا۔ (34) اس سے بغض وحید نہ کرنا۔ (35) بقدرامکان امر بالمعروف ونبي عن المنكر كرنا\_ (36) جيونول پررحم اور برول كى عزت كرنا\_ (37) دومسلمانوں ميں نزاع ہوجائے تو ان ميں باہم صلح کرانا۔(38)اس کی غیبت نہ کرنا۔(39)اس کی آبروہ مال میں کسی قتم کا ضرر نہ پہنچانا۔(40)اگراس کی اپنی سواری پرسوار نہ کرسکے یااس کا سامان نہ اٹھا سکے تو کم از کم اس کوسہارالگا دینا۔ (41) اے اٹھا کراس کی جگہ نہ بیٹھنا۔ (42) تیسر نے تحض کوچپوڑ کر

امام ترمذی والتیالی نے ان جملہ حقوق کی طرف مختلف ابواب قائم کرے اشارات کئے ہیں: هذا حدیث حسن غریب احر جه مسلم المؤمن للمؤمن: ان دونول ميں الف لام جنس ہے، يشد بعضه يه جمله حاليه بيا صفت بي جمله متانفه ہے جو وجه شہ بیان کرنے کے لئے فرمایا گیا۔

بعضًا: يشدكامفعول باورعلامه كرماني واللها كمت إي كه بيمنصوب بنزع الخافض ببعض حضرات فرمات إين: روایت کا حاصل: جس طرح ایک دیوار کی اینٹیں آپس میں ایک دوسرے کے ساتھ مل کر قوت حاصل کرتی ہیں اس طرح ایک مسلمان کو دوسرے مسلمان کے لئے اُمور دُنیا و آخرت میں مددگار اور معاون ہونا چاہئے کہ بید دونوں مسلمان بھائیوں کے لیے توت کا ذر بعد ہے اور الله تعالیٰ بھی ایسے معاون بندے کی مد دفر ماتے ہیں۔ چنانچہ ابوہریرہ ن اللہ کی حدیث مرفوعاً منقولِ ہے:

"والله في عون العبد ما دام العبد في عون اخيه "

علامہ نووی طِیشِیدُ فرماتے ہیں کہ اس حدیث ہے مسلمانوں کے حقوق کی عظمت اور ان کے آپس میں ترحم و ملاطفت اور ایک دوسرے کی مدد کے بارے میں صری حمم معلوم ہوتا ہے۔ دوسری بات سے معلوم ہوئی کہ امور معنوبی سمجھانے کے لیے تشبیہ اور ضرب الامثال جائز ہے۔ هذا حديث حسن صحيح: اخرجه البخاري و مسلم و ني الباب عن على رخرجه احمد و ابي ايوب رَفَى اللَّهُ مَنَاكِكَ : اخرجه الشيخان و احمد-

آئینہ چہرہ کی اچھائیاں اور برائیاں بتا دیتا ہے جوخود اس کومعلوم نہیں ہوتی ہیں اس طرح ایک مومن دوسرے مومن کے لئے آئینہ ہے کہ وہ اپنے بھائی مؤمن کی اچھائیاں اور برائیاں بتادے کہ تمہارے اندریہ خرابی ہے اس کو دور کرلو۔

دوم: جس طرح انسان اپنے چہرے کے داغوں کو آئینہ دیم کے کرمعلوم کرلیتا ہے اور اس کو دور کرتا ہے اس طرح مومن کو چاہئے کہ دوسرے مومن کے عیوب دیکھ کراپنا محاسبہ کرے ان سے بیچنے کی کوشش اور اصلاح کی فکر کرے گویا دوسرے کے عیوب دیکھنے کواینی اصلاح کا ذریعہ بنالے۔

مرآةالهؤمن:اس مخضر جمله میں تشبیہ سے چندفوائد حاصل ہوتے ہیں۔

الله: اس سے میسبق ملتا ہے کہ اپنے عیوب بتانے والے تخص کو اپنامحن سمجھنا چاہئے اور اس پرناراض نہ ہونا چاہئے ،جس طرح آئینہ میں اپنے چبرے کے عیوب دیکھ کرآئینہ کونہیں توڑتا بلکہ اس کوصاف کر کے حفاظت سے رکھتا ہے اس طرح عیب بتانے والے مؤمن بھائی کے ساتھ اچھا سلوک کرنا جاہئے۔

دوم: دوسراسبق بدملتا ہے کہ جس طرح آئینہ چہرے کے اسنے ہی داغوں کو بتاتا ہے جینے داغ اس پر ہوتے ہیں اس طرح مؤمن کو چاہئے کداینے بھائی کے عیوب اورغلطیوں کوای قدر بتائے جواس میں پائے جاتے ہیں بڑھا چڑھا کرمبالغہ سے نہ بتائے۔ **سوم:** جس طرح آئینہاینے دیکھنے والے کی عیب اس کو بتا تا ہے اور کسی کونہیں بتا تا اس طرح مؤمن کو چاہئے کہ اپنے بھائی کے عیوب صرف ای کو بتائے دوسرول ہے نہ کھے اور نہ اس کولعنت و ملامت کر ہے۔

چہارم: انسان جب بھی آئینہ کے سامنے آتا ہے فوراً آئینہ چرے کے داغوں کو بتادیتا ہے ای طرح مؤمن کو چاہئے کہ اپنے مؤمن بھائی کی غلطیوں پر فورا متنبہ کردے اگر وہ اصلاح نہ کرے تب بھی اس کو بتا تا رہے اکتائے نہیں، قال تعالی: ﴿ وَ ذَكِيْرُ فَإِنَّ النِّكُورِي تَنْفَعُ الْمُؤْمِنِينَ ۞﴾ (الذاريات:٥٥)

پخب، ممکن ہے آئینہ کے ساتھ تشبید دیکر جانبین کومتنبہ کرنا ہواس بات پر کہ دونوں کے قلوب آئینہ کی طرح صاف و شفاف رہنے چاہئیں بغض وعداوت جحقر پروتذلیل اور کدورت کسی کے دل میں نہ ہو۔۔

فائك : حدیث شریف میں چندامور مذكور ہیں اول جو شخص كى كى تكلیف كو دور كرتا ہے اللہ تعالی قیامت كے دن اس كی مصیب وُور فرمانمں گے۔

اعتسراض: ﴿ مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشُرُ أَمْثَالِهَا ﴾ (الانعام:١٦٠) ال آيت كا تقاضايه ب كرايك مصيبت دنيا كردور کرنے پردس مصائب آخرت کے دور ہونے جاہنیں۔

جواب: قیامت کے دن کی ایک مصیبت دنیا کی ہزار ہا مصائب سے بڑھ کر ہے اگر دنیوی ایک مصیبت کے ازالہ کے بدلہ قیامت کے دن کی ایک مصیبت کا از الہ ہوجائے تب بھی کیفاً متعدد گنا، از الدمصائب پایا جائے گا لہذا حدیث مذکور میں بیان کردہ جزاء آیت شریفہ کے منافی نہیں ہے اور ان روایات کے خلاف نہیں جن میں جزاء اخروی کوسات سوگنا تک بیان فرمایا گیا اس لئےک آیت شریفه میس مضاعفت عام ہے خواہ کیفًا ہو یا کہا۔

من ستر علی مسلمہ: جو تحض کسی مسلمان کے عیوب کی پردہ پوشی کرے خواہ ان عیوب کا تعلق اس کے بدن ہے ہویا اس کے اخلاق وکردارہے ہو یانب ونسبت ہے ہو یا عام معاشرہ سے متعلق عیوب ہوں ان کی پردہ پوشی کرے۔

سَتَرَ اللهُ عَلَيْهِ فِي اللَّهُ نُيّا وَالْأَخِرَةِ: يعنى سلمان كى يرده يوشى كرنے والے كى الله تعالى دنيا وآخرت ميں يرده يوشى فرمائيں گے اور اس کو دنیا و آخرت میں رسوانہ فر مائیں گے۔

**شٹ بیہ**: اگرا یے عیوب و ذنوب ہیں جو حدودِ الٰہی کے قبیلہ ہے ہیں یا ان کے چھیانے سے لوگوں کو دینی یا دنیوی نقصان پہنچنے کا اندیشہ ہوتو پھراظہار ضروری ہے اس طرح کوئی محرفعل میں مبتلا ہے اور بقدر طانت اس پرنکیر کر دی گئی مگر پھربھی وہ تحف اس امرمنکر سے بازنہیں آیا تو حاکم کے یہاں اصلاح کی نیت سے اظہار کرنا ضروری ہے اور بیسترمسلم کے خلاف نہیں ہے۔

والله في عون العبل الخ: بخارى ومسلم مين ابن عمر والنه في عون العبل "من كان في حاجة اخيه كان الله فی حاجته"جو حض کسی مسلمان بھائی کی مدد کرتا ہے اور اس کی حاجتوں اور ضرور توں کو پورا کرنے کی سعی کرتا ہے تو الله تعالیٰ اس کی مدد کرتے ہیں اور اس کی تمام حاجات پوری فرما دیتے ہیں،مسلمان شخص کی امداد کے بارے میں یہ بہت بڑی فضیلت ہے اللہ تعالیٰ

اس بندے کی سعی کواپیا مقبول فرما تا ہے کہ خود اس مدد کرنے والے کی مدد فرما تا ہے اور جب اللہ تعالیٰ مدد فرما تا ہے کہ ورکس کی مدد کی

مند كاحال: وقدروي ابو عوانة وغير واحدهذا الحديث عن الاعمش عن ابي صالح عن ابي هريرة رسيَّه التي التي اعمش نے ابوصالے سے اس روایت کو دوطرح نقل کیا ہے اول بصیغہ "حدثت" جس کا مطلب میہ ہے کہ اعمش نے براہ راست ابوصالح سے نہیں سنا ابوصالح کی جانب سے بیروایت ان کونقل کی گئی ہے اور ناقل معلوم نہیں تو اس صورت میں بیروایت منقطع ہوئی بیاساط بن محد رایشید کا طریق ہے جو یہاں ترمذی نے قتل کیا ہے۔ دوم وہ طریق ہے جس کی طرف موصوف مذکورہ عبارت سے اشارہ فر مارہے ہیں ليني اي روايت كوجب ابوعوانه اور دومر حصرات تقل كرتے بين تو كہتے بين: "عن الاعمش عن ابي صالح عن ابي هرير لا رطيحه،" جس ے معلوم ہوتا ہے کہ اعمش نے براہ راست ابوصالح سے ساع فرمایا ہے اور درمیان میں کوئی واسط نہیں ہے۔

**تطبیق:** دونوں طریق کے درمیان تطبیق اس طرح ممکن ہے اعمش نے اوّلاً میروایت جس واسطہ سے تن تھی تو اس وقت " حدثت "بصیغہ بجہول کہہ کر روایت نقل کرتے رہے جس کو اسباط بن محمد نے نقل فر مایا ہے پھر ان کی ملاقات براہ راست ابوصالح سے ہوگئ اور اس روایت کوانہوں نے ان سے سناتو پھرانہوں نے عن ابی صالح عن ابی ھرید کا را اللہ است کے ان سے سناتو پھرانہوں نے عن ابی صالح عن ابی ھرید کا راتھ کا کہ کردیا جس کوابو عوانہ وغیرہ نے تقل کیا ہے اس کی طرف امام موصوف نے وقلدوی ابو عوانة الخ سے اشارہ فرمایا ہے مگریہ یادرہے کہ امام ترمذی والتی اے کتاب الحدود میں روایت کے دونوں طریق بیان کئے ہیں اور طریق اتصال کی ترجیح کی طرف اشارہ فرمایا۔واللہ اعلم

## بَابُ مَاجَآءَ فِي الذَّبِّ عَنِ الْمُسْلِم

## باب ۲۰: مسلمان (کی عزت) کے دفاع (کی فضیلت) کے بارے میں

(١٨٥٢) مَنُ رَدَّعَنُ عِرْضِ أَخِيْهِ رَدَّ اللهُ عَنُ وَجُهِهِ النَّارَيَوُمَ الْقِيَامَةِ.

تروجينها: حضرت ام درداء والتنفذ بيان كرتى بين حضرت ابو درداء والتنفذ ني اكرم مَطِلْفَيَّةً كافرمان نقل كياب جوشف اين بهاكى كى عزت سے ( نقصان پہنچانے والی چیز ) کو دُور کردے تو اللہ تعالیٰ قیامت کے دن اس سے جہنم کو دور کردے گا۔

تشریج: مسلمان کی عزت کے دفاع کی فضیلت:اس روایت سے مسلمان کے باہمی معاملات ، تعاون و تعاضد دفع معنرت، جلب منفت اورخیرخوابی کی نضیلت معلوم ہوئی کہ بیسب امور جنت میں داخلہ کا ذریعہ اورجہنم کی آگ سے حفاظت کا ذریعہ ہے۔

اس حدیث میں اس آ دمی کی فضیلت کا ذکر ہے جو دوسرے مسلمان کی عزت و آبر د کا دفاع کرتا ہے، دوسر ایخص کسی مسلمان کی غیبت کرتا ہے، بیخض اسے منع کرتا ہے کہ غیبت نہ کرو، چونکہ آبروریزی اللہ تعالیٰ کو انتہائی ناپیند ہے اس لئے جو تخص کسی مسلمان کی عزت وآبرو بحیا تا ہے ، اس کا دفاع کرتا ہے ، اسے یہ فضیلت حاصل ہوگی کہ اللہ تعالیٰ اس کے چبرے سے یعنی اس کی ذات سے جہنم کی آگ کو دور کریں گے۔''چہرے'' کو خاص طور پر اس لئے ذکر کیا ہے کہ تمام اعضاء میں سب سے اشرف اورمحتر معضو چہرہ ہوتا ہے۔ورنہ بوراجسم مرادہ۔

## بَابُ مَاجَآءَ فِي كَرَاهِيَةِ الْهِجْرَةِ لِلْمُسْلِم

# باب ۲۱: (مسلمان بھائی) ترک ملاقات کی کراہت

(١٨٥٥) لَا يَعِلُّ لِمُسْلِمٍ أَنْ يَهْجُرَ أَخَاهُ فَوْقَ ثَلَاثٍ يَّلْتَقِيَانِ فَيَصُنُّ هٰذَا وَيَصُنُّ هٰذَا وَخَيْرُهُمَا الَّذِي يَبْدَاأُ بالسَّلَامِ.

تَرْخِچْهَنَّهُ: حضرت ایوب انصاری نوانتی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطَّافِیَّۃ نے فرمایا کسی بھی مسلمان کے لیے یہ بات جائز نہیں وہ اپنے بھائی سے تین دن سے زیادہ لاتعلق رہے یوں کہ جب وہ دونوں ایک دوسرے کے سامنے آئیں تو بیاس سے مند پھیر لے اور وہ اس سے مند پھیر لے ان دونوں میں زیادہ بہتر وہ ہوگا جوسلام میں پہل کرے۔

تشريح: ترك ملاقات كودرج: حافظ ابن جررحمه الله فرماتے ہیں كه ترك ملاقات كے دو درج ہیں:

- الكل تعلقات ختم كردي جائيس ، سلام تك چيوژ ديا جائے۔
- نیادہ تعلق ندر کھا جائے ، البتہ کھی بھارسلام و کلام کرلیا جائے۔ حدیث میں مذکورہ وعیداس وقت ہے جب انسان ترک ملاقات
  پہلے درجے کی کرے ، لیکن اگر کوئی شخص کسی خاص وجہ ہے ترک تعلق دوسرے درجے کا کرتا ہے تو یہ اس وعید میں نہیں آتا ، یہ جائز

## تين دن سے زيادہ ترك ملاقات جائز نہيں:

ال حدیث سے بیٹابت ہوتا ہے کہ ایک مسلمان کو اپنی معاشرتی زندگی اس انداز سے گزار نی چاہئے کہ وہ دوسرے مسلمان محائیوں سے تعلقات بنا کرر کھے، مسلمان بھائی ''خواہ رشتہ دار ہو یا عام کوئی شخص ہو'' بلا وجہ کس سے بھی تعلقات منقطع کرنا اور ان سے مسلم و کلام چھوڑ نا جا کزنہیں ہے۔ اگر کسی وجہ سے آپس میں ناراضگی ہوہ ء جائے تو بیٹن دن سے بردھنی نہیں چاہئے ، حدیث میں '' تین دن' کا ذکر ہے، جس سے معلوم ہوا کہ تین دن تک ملنا جانا چھوڑ نا حرام نہیں ہے، کیونکہ کسی بھی ناراضگی کا اثر انسانی طبیعت میں عموما تین دن تک ضرور رہتا ہے، لہذا تین دن تک اگر اس غیظ وغضب کی وجہ سے آپس میں گفتگو وغیرہ چھوڑ دی جائے تو اس کی گنجائش ہے، تا ہم تین دن کے بعد بینا راضگی کوخش اسلو بی کے ساتھ حل کر لینا چاہئے۔ حضرت عاکشہ میں تھا تھا ہے۔ حضرت عاکشہ میں تو جیہ: حضرت عاکشہ ٹیا تھی نا کہ بیجران کی تو جیہ: حضرت عاکشہ ٹیا تھی نا دائلہ بیجران کی تو جیہ: حضرت عاکشہ ٹیا تھی نا کہ بیجران کی تو جیہ: حضرت عاکشہ ٹیا تھی نا کہ بیجران کی تو جیہ: حضرت عاکشہ ٹیا تھی نا کہ بیجران کی تو جیہ: حضرت عاکشہ ٹیا تھی نا کہ بیجران کی تو جیہ: حضرت عاکشہ ٹیا تھی نا کہ بیجران کی تو جیہ: حضرت عاکشہ ٹیا تھی نا کہ بیجران کی تو جیہ: حضرت عاکشہ ٹیا تھی نا کہ بیجران کی تو جیہ: حضرت عاکشہ ٹیا تھی تھی دون سے زائد جران کو کیوں اختیار فرمایا حالانکہ بیجا کر نہیں ہے؟

جواب: طبری بینیلائے کہاہے کہ دراصل سلام و جواب قاطع ہجرت ہے اور عاکشہ ڈاٹٹیا نے اس سے منع نہیں فر مایا تھا صرف داخل ہونے سے منع فرما دیا تھا جس میں بعض مصالح تھیں، حافظ فر ماتے ہیں کہ یہ جواب درست نہیں ہے بلکہ اس سے بہتر جواب بعض حضرات نے میں فرمایا تھا کہ میں ان پر حجروا قع کروں گا حضرات نے مید دیا ہے کہ دراصل عبداللہ بن الزبیر تواٹش نے حضرت عاکشہ تواٹش کے بارے میں فرمایا تھا کہ میں ان پر حجروا قع کروں گا کا ہر ہے کہ اس میں حضرت عاکشہ تواٹش کی تنقیص لازم آئی حتی کہ ان کے جملہ تصرفات کو ابن الزبیر تواٹش کو اپنے سے حالانکہ وہ

اُم المؤمنین ہونے کے ساتھ ساتھ ان کی خالہ بھی تھیں گویا ابن الزبیر دالٹنا کی جانب سے ان کے بارے میں ایک قشم کاعقوق یا یا گیا اور بساادقات اجنبی شخص سے اتنی شکایت نہیں ہوتی جتنی قریبی رشتہ داریہے ہوتی ہے لہٰذا حضرت عائشہ وہانٹینانے بطور بدلہ بیسز اتجویز کی کہ ان سے مکالمہ نہ کیا جائے جبیبا کہ آپ مَلِّ النَّنِیَّ آ نے غزوہ تبوک کے مخلفین ثلثہ سے خود بھی کلام نہیں کیا اور حضرات صحابہ کرام نزمانیُمُ کو مھی یہی حکم فرمایا حالانکہ دوسرے مخلفین منافقین سے برابر کلام وسلام جاری رہابہر حال حضرت عائشہ ڈیٹیٹنا کا ترک کلام بطور سزاتھا۔ دين يادنسياوي نقصان كانديش سے تعلقات حتم كرنے كاحكم:

ا*س پراجماع ہے کہا گرکسی شخص سے* تعلقات برقرارر کھنے میں دینی اعتبار سے نقصان کا قوی اندیشہ ہے یا دنیاوی لحاظ ہے اس سے شدید تکلیف کا خطرہ ہو، تو اس سے تین دن سے زیادہ بھی گفتگو چھوڑی جاسکتی ہے، فتنے کے اس دور میں ہر خاندان میں ایسے لوگ یائے جاتے ہیں جن سے تعلقات رکھنے میں دینی یا دنیاوی اعتبار سے عموماً نقصان پہنچتا ہے، الیں صورت میں ان سے الگ تھلگ ہو جانا اور کنارہ کشی اختیار کرنا جائز ہے تا ہم بہتریہی ہے کہ ایسے لوگوں سے زیادہ تعلقات بیٹک نہ رکھے جائیں ،کیکن بھی بھارسلام و کلام اور ملا قات کر لینی جائے۔

نبی کریم مَرْافِظَة اور صحابہ کرام وی اُنتا کے زمانے کے ایسے بہت سے وا تعات منقول ہیں ، کہامر جن سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ دینی معاملات میں ناراضگی تین دن سے زیادہ بھی باتی رکھی جاسکتی ہے کیکن اس میں بیشرط ہے کہ نیت سیحے ہواوراس میں کسی نفسانی خوا بمش اور دنیا وی مفاد کا برگز وخل نه بور (مرقاة المفاتیح، باب ماینهی عنه من التها جر 8/758,759 شرئح الطیبی 9/208) فاعلا : علامه خطا بی رایشیا؛ فرماتے ہیں کہ اگر والد اپنی اولا دیے یا استاد اینے شاگر دیے، یا شیخ اپنے مریدے اصلاح وتربیت کے نقط نظر سے ترک ملا قات کرے تو بھی یہ تین دن کے ساتھ خاص نہیں ہے ، کیونکہ اس میں منشاان کی تربیت ہے ، بغض وعداوت یا اور کوئی غرض نہیں ہے،اس لئے جب تک اصلاح نہ ہوجائے،ان سے ترک ملاقات جائز ہے۔خطالی طِیْتُطِیْ فرماتے ہیں کہ والد کا ہجران بیٹے سے یا شو ہر کا بیوی سے جوبطور تا دیب وتربیت ہوتا ہے وہ تین دن کے ساتھ مقید نہیں چونکہ اس میں منشاء بغض وعداوت نہیں ہوتا حبیها کهآپ مَلِّنْ ﷺ نے از واج مطہرات ثِبَالِنْیَّ ہے ایک مہینہ ہجران فرمایا تھا اور یہی محمل ہوگا ا کابراورسلف کے ہجران کا جوانہوں نے بطورتر بیت مریدین ومتوسلین اورلواحقین سے اختیار فر مایا ہے۔

علامہ نووی رایشیا فرماتے ہیں کہ اگر کوئی شخص قطع تعلق کے بعد سی کو خطاکھی یا کوئی پیغام کسی کے ذریعہ کہلائے تو آیا یہ قاطع ججرت ہے یانہیں اس بارے میں ہمارے یہاں دوقول ہیں۔اول۔ بیقاطع ہجرت ہے کہاس سے وحشت دور ہوگئی دھوالا صح، مگر دوسرا۔ قول بدہے کہ قاطع جحرت نہیں چونکہ اس کوعرفا کلام کرنانہیں کہا جاتا۔

وخيرهما الذى يبدأ بالسلام: علامه نووى واليُعِيدُ فرمات بين كه اس حديث معلوم مواكه جو مخص سلام مين بهل کرے وہ افضل ہے، کیونکہ اس نے ابتداء کر کے گویا یہ بتا دیا کہ میرے دل میں فلاں سے ذاتی طور پر کوئی بغض وعداوت نہیں ہے، بیاں کی عاجزی اور متواضع ہونے کی علامت ہے۔

نیز حدیث کے اس جملے کی روشن میں اکثر علاء فرماتے ہیں کہ ترک تعلق کے بعد اگر اس شخص کوسلام کیا جائے یا سلام کا جواب دیا جائے اور ضرورت کے وقت آپس میں گفتگو کرلیں تو بیرزک تعلق اور''ہجرۃ'' سے نگل جاتا ہے، وعیداس وقت ہے جب سلام اور ضرورى كلام تك ندكيا جائے ـ (فتح البارى، كتاب الأدب، باب الهجرة، 608,609)

ملاعلی قاری طینیا فرماتے ہیں کہ اگر کوئی شخص پہل کر کے سلام کر ہے، لیکن دوسرا شخص سلام کا جواب نہ دیے تو اس میں کوئی خیر نہیں ہے، اس سے ترک تعلقات نہ صرف ہیہ کہ جائز ہے بلکہ واجب ہے، کیونکہ سلام کا جواب نہ دینے کی وجہ سے وہ فاسق ہوگیا ہے اور فاست کے ساتھ اس وقت تک ترک تعلق کیا جاسکتا ہے جب تک وہ تو بہ نہ کرلے۔

(مرقاة المفاتيح، كتاب الأدب، باب ماينهي عنه من التهاجر 8/759)

## بَابُمَاجَآءَفِي مُوَاسَاةِ الْأَخِ

# باب ۲۲: بھائی کی عمخواری (کی فضیلت) کے بارے

(١٨٥٢) قَالَ لَمَّا قَدِمَ عَبُدُالرَّ مُن عُوْفٍ الْهَدِينَةَ الْحَى النَّبِيُ ﷺ بَيْنَهُ وَبَيْنَ سَعُدِبْنِ الرَّبِيْعِ فَقَالَ لَهُ هَلُمَّ اُقَاسِمُكَ مَا لِيَّبِيُ ﷺ بَيْنَهُ وَبَيْنَ سَعُدِبْنِ الرَّبِيْعِ فَقَالَ بَارَكَ اللهُ لَكَ هَلُمَّ اُقَاسِمُكَ مَا لِيُ يَعْمَ اللهُ وَمَا اللهُ وَاللّهُ وَمَا اللهُ وَاللّهُ وَمَا اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمَا اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَاللّهُ وَالْمُ الللّهُ وَاللّهُ و

ترتیجی نین: حضرت انس نوانتی بیان کرتے ہیں جب حضرت عبدالرحمٰن بن عوف نوانتی مدینہ منورہ تشریف لائے تو آپ میل نظیم نیا مال دو حصوں میں اور سعد بن رہتے (انساری) کے درمیان بھائی چارہ قائم کردیا تو حضرت سعد نوانتی نے ان سے کہا آپ آئیں میں اپنا مال دو حصوں میں تقسیم کرتا ہوں (ادرایک حصہ آپ کو دے دیتا ہوں) میری دو بویاں ہیں میں ان میں سے ایک کو طلاق دے دیتا ہوں جب اس کی عدت پوری ہوجائے تو آپ اس سے شادی کرلیں تو حضرت عبدالرحمٰن نوانتی نے ان سے کہا اللہ تعالیٰ آپ کے اہل خانہ اور مال میں برکت نصیب کرے آپ بازار تک میری رہنمائی کریں ان لوگوں نے آئیس بازار تک پہنچادیا تو اس دن جب حضرت عبدالرحمٰن نوانتی برکت نصیب کرے آپ بازار تک میری رہنمائی کریں ان لوگوں نے آئیس بازار تک پہنچادیا تو اس دن جب حضرت عبدالرحمٰن نوانتی ہوں آپ میں اور پر پنیراور کھی کمایا تھا آپ میکر انتیاق نے اس کے بعد جب آئیس دیکھا تو ان پر زردر دیگ کا نشان موجود تھا نبی اکرم میکر نیفتی نے ان سے دریا فت کیا ہے کس وجہ سے ہانہوں نے عرض کی میں نے ایک انصاری خاتون سے شادی کر لی موجود تھا نبی اکرم میکر نیفتی نوان سے میر کیا دیا ہوں نے عرض کی ایک میک جتنا سونا (اس میں راوی کو شک ہے) شاید سے ہم کہ نہ میں خوات کو ان جنتا سونا تو آپ میکر نیفتی نے فرمایا و لیمہ کروخواہ ایک بکری (ذرئے کر کے دعوت کرو)۔

تشریت : امام ترندی ولیط نے مذکورہ روایت سے مسلمان بھائی کی ہدردی کو ثابت فرمایا کہ سعد بن الربیج نے اپنے مہاجر بھائی عبدالرحمٰن کی غمگساری اور ہدردی جان و مال حتیٰ کہ بیوی کو جائز طریقہ سے پیش کرنے کے ساتھ فرمائی گو حضرت عبدالرحمٰن نے بھی بطور ہدردی اس کو قبول نہیں فرمایا اور اپنی کمائی کو ترجیح دیتے ہوئے صرف بازار کا راستہ معلوم کر کے خود اپنی کفالت کی حتیٰ کہ مال بھی حاصل کرلیا اور بیوی بھی حاصل کر کی لہذا عبدالرحمٰن کی جانب سے بھی مواساۃ یائی گئی ثبتت ال توجمه بلفظ المواساۃ دوایت

سے حضرات صحابہ میں آنیم خصوصاً انصار مدینہ کا وصف خاص ایثار معلوم ہوا ، الله تعالیٰ نے بھی ان حضرات کی قر آن کریم میں اسحاق بن راہوریہ کے یہاں سے پانچ درہم برابر چاندی مراد ہے، اس پرامام خطابی وغیرہ کا جزم اور یقین ہے، اور اکثر علمائے نے بھی اس کو اختياركياب-اولمدتمدوليمهكرلو-

## عمخواری اور بھیائی چارے کا ذکر:

اس حدیث میں مواخاۃ اور بھائی چارے کا ذکر ہے، جو نبی کریم سَلِّنْظَیَّۃ نے مدینہ میں آنے کے بعدمہاجرین اور انصار کے درمیان قائم کی تھی، انصاری صحابہ ڈی گٹٹھ نے بڑی فراخد لی ہے مہاجرین کے ساتھ تعاون کیا، ہرمیدان میں ان کا ہاتھ بٹایا، اپنے مال و متاع اور جائنداد میں انہیں شریک کرکے مالک بنا دیا،جس کی ایک سے زیادہ ہویاں تھیں،اس نے ایک کو باقی رکھ کر باقیوں کو ان کی خاطرطلاق دے دی۔

حدیث باب میں بھی اسی ایثار اور قربانی کا ذکرہے کہ حضرت سعد بن رہیج مزانونہ نے حضرت عبدالرحمٰن بن عوف مزانونہ کو مال کی پیشکش کی ، ابنی دوسری بیوی کوان کے لئے طلاق دینے کا فیصلہ کرلیالیکن حضرت عبدالرحمٰن بن عوف ڈاٹٹن نے انہیں دعا دی اور کہا کہ آپ مجھے بازار کاراستہ بتادیں،انہوں نے محنت اور کوشش کے ذریعہ اپنے خریعے کا بندوبست کیا، کاروبار کے ذریعہ نفع کمایا اور پھر ایک انساری خاتون سے شادی کرلی ،حضور شِرِ النظائی آن انہیں فرما یا کدولیمہ کرلواگر جدایک بکری ذرج کر کے ہی ہو۔

ا مام قرطبی راتیجا فرمانے ہیں کہ اسلام ہے پہلے زمانہ جاہلیت میں بیدستورتھا کہ دوآ دی آپس میں ، ایک دوسرے کی مدد کرنے اور عمخواری و ہمدردی پر بھائی چارہ قائم کر لیتے تھے، پھروہ دونوں نسبی بھائی کی طرح ہوجاتے ، ایک دوسرے کے وارث بھی ہوتے ، اس کووہ لوگ''حلف'' کہتے تھے، پھرنبی کریم مُرانشے کے جبرت کے بعدمہاجرین وانصار کے درمیان مواخاۃ اور بھائی چارہ قائم کیا، یہ بھائی چارہ بھی اس قدر اہمیت کا حال تھا کہ بیلوگ اس کی وجہ سے آپس میں ایک دوسرے کے وارث بھی منے پھر جب قر آن مجید کی آيت: ﴿ وَ أُولُوا الْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلِي بِبَعْضِ فِي كِتْبِ اللهِ ﴾ (الانفال: ٧٥) نازل موئى توميراث كاحكم منسوخ مولكيا، پهرميراث صرف رشتہ داری کی بنیاد پرملتی تھی ،لیکن بھائی چارہ اس معنی میں کہ ایک دوسرے کی مدد ونصرت اور مخواری کی جائے ،بیاب بھی باتی ہے، جوقیامت تک جاری رہے گاجس کی بہت زیادہ فضیلت منقول ہے۔

## مبمان كے ساتھ انفسارى صحابى والني كاايثار:

سنن ترمذی میں حضرت ابو ہریرہ مخالفی سے روایت ہے کہ ایک انصاری کے گھر رات کو کوئی مہمان آگیا ان کے پاس صرف اتنا کھانا تھا کہ خود بیاوران کے بیچے کھاسکیں انہوں نے اپنی بیوی سے فر مایا کہ بچوں کوتو کسی طرح سلا دواور گھر کا چراغ (بتی) درست کرنے کے بہانہ گل کردو پھرمہمان کے سامنے کھانا رکھ کر برابر میں بیٹھ جاؤ کہ مہمان پیسمجھے کہ ہم بھی کھارہے ہیں مگر ہم نہ کھا ئیں تا کہ مهمان بافراغت كھانا كھاسك، اس برآيت ﴿ وَ مُؤْثِرُونَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ ... النه ﴾ (الحشر: ٩) نازل فرمائي عبدالله بن عمر الله الله على عاليه على الثار كا وا قعہ نسائی نے حضرت عبداللہ بن عمر رہائیں کا واقعہ قل کیا ہے کہ وہ بیار تھے اور انگور کو جی چاہان کے لئے ایک درہم میں ایک خوشہ انگور کا خرید کر لایا گیا اتفاق سے ایک مسکین آگیا اور سوال کیا آپ نے فرمایا کہ بیخوشہ اس کو دے دوحاضرین میں سے ایک شخص خو فیہ طور پراس کے پیچھے گیا اور وہ خوشی اس مسکین سے خرید کر پھر ابن عمر مثاثین کو پیش کیا مگریہ سائل پھر آیا اور سوال کیا تو حضرت ابن عمر مثاثین نے

پھراس کودے دیا پھرکوئی صاحب خفیہ طور پر گئے اور اس مسکین کوایک درہم دے کرخوشہ خرید لائے اور حضرت ابن عمر تفاقی کی خدمت میں پیش کردیا سائل نے پھر آنا چاہا مگرلوگوں نے منع کردیا اگر حضرت ابن عمر ٹناٹھا کو بیاطلاع ہوتی کہ بیدوہی خوشہ ہے جوانہوں نے صدقه میں دے دیا تھا تو ہرگز نہیں کھاتے مگران کو بیز خیال ہوا کہ لانے والا بازار سے لایا ہے اس لئے استعمال فرمالیا۔ الوعبسيده رفاتين اورمعاذ بن جبل كاايت ار:

ا بن مبارک رایشیائے اپنی سند کے ساتھ روایت کیا ہے کہ ایک مرتبہ حضرت فاروق اعظم نٹائٹنو نے چارسودینار ایک تھیلی میں بھر كرغلام كے سپر د كئے كەابوعبيدہ بن جراح رئائن كے پاس لے جاؤكريد بديد ہے قبول كر كے اپنی ضرورت ميں صرف كريں اور غلام كو ہدایت کردی کہ ہدیہ دینے کے بعد کچھ دیر گھر میں تھہر جانا اور دیکھنا کہ ابوعبیدہ زیاتی اس قم کوکیا کرتے ہیں غلام نے حسب ہدایت بیہ تھیلی حضرت ابوعبیدہ والتی کی خدمت میں پیش کردی اور ذرائھہر گیا ابوعبیدہ والتی نے تھیلی لے کر کہا کہ اللہ تعالی ان کو یعنی عمر بن خطاب نظین کواس کا صلہ دے اور ان پر رحمت فر مائے اور اپنی اسی وقت اپنی کنیز کو کہا کہ لوییسات فلاں تخص کواور پانچ فلاں کو دے آؤیہاں تک کہ پورے چارسودینارای وقت تقسیم کردیئے۔غلام نے آگروا قعہ بیان کیا حضرت عمر بن خطاب ما تقت نے ای طرح چارسو دینار کی ایک دوسری تھیلی تیار کی ہوئی غلام کو دے کر ہدایت کہ معاذین جبل زیاتھ کو دے آؤاور وہاں بھی دیکھووہ کیا كرتے ہيں بيغلام لے گيا انہوں نے تھلى لے كرحضرت عمر وَلاَ الله على كالله تعالى ان پر رحمت فرمائے اور ان كوصله دے اور یہ بھی تھلی لے کرفوراً تقتیم کرنے کے لئے بیٹھ گئے۔

**انواع ضيافت:** كهضيانت كي آځه انواع ہيں: (1)الوليمة: جوبموقع عقد تكاح هو۔(2) الخرص: بضعر الخاء و بالصادجو ضانت بونت ولادت مو\_(3) الإعنار: بكسر الهمزة والعين المهمله والدال المعجمه. جوضانت بموقع خان مو (4) الوكيرة: وه ضانت جو تكيل تعمير كموقع پر مور (5) النقيع ماخوذ من النقع بمعنى الغبار. جودوت بوتت قدم مىافر ہوخواہ مىافر ضافت كرے يامسافر كى ضافت كى جائے۔ (6)العقيقه: بچې كى پيدائش كے ساتويں دن جوضافت كى جائے۔ (7) الوضيحة: بفتح الواوو كسر الضاد المعجمه جودعوت بوتت مصيبت كى جائ (8) المادبة: بضم الدال وفتحها جودعوت بغیرکسی سبب کے کی جائے۔ حافظ ابن حجر طلطی؛ فرماتے ہیں کہ ایک ضیافت وہ ہےجس کو'' حذاق'' مکسر الحاء وتخفیف الذال و فی آخرہ قاف کہتے ہیں یہ دعوت ختم قرآن یا کسی کام کی تھیل کے وقت کی جاتی ہے۔ان دعوتوں میں سے بعض درست ہیں اور بعض ناجائز اوربعض مکروہ ہیں تفصیل کے لئے مطولات فقہ کا مطالعہ کیا جائے۔

ولوبشاة: حافظ فرماتے ہیں کہ یہاں لوتقلیل کے لئے ہے۔حضرت گنگوہی ولٹیل فرماتے ہیں کہ لوتکثیر کے لئے ہے چونکہ عبدالرحمٰن مالدار ہوگئے تھے اور مرادیہ ہے کہ ایک بکری اگرتم ذبح کرو گے تب بھی تمہارے حق میں اسراف نہ ہوگا۔ بہرحال اس پر ا تفاق ہے کہاں میں کوئی حدمقرر نہیں ہے اسراف سے بچتے ہوئے ہرمقدار جائز ہے۔

وزن نواة: ال سےمراد احمد بن منبل كےزد يك (3-1/3) درہم كے برابر چاندى ہے اور اسحاق بن راہويد كے يہاں پانچ درہم کے برابر جاندی مرادے:

بهجزم الخطابى واختار الزهرى ونقله عياضعن اكثر العلماء ويؤيده رواية النسائي ورواية

البيهقى عن قتادة نواة من ذهب قومت خمس دراهم.

### مہری کم سے کم مقدار متعین ہے یا جیں؟

- 🛈 امام شافعی اور امام احمد عِیسَالیا کا مذہب سے ہے کہ کم سے کم مہر متعین نہیں جس مال پر بھی زوجین راضی ہوجا ئیں وہ مہر ہوسکتا ہے۔
  - امام مالک راشید کے نزویک چوتھائی وینار یعنی تین درہم۔
  - 3 امام اعظم رالیطید کے نزد یک دس درہم کم سے کم مہر ہونا ضروری ہے۔

احتاف كى دليل: ﴿ قَدُ عَلِمُنَا مَا فَرَضْنَا عَلَيْهِمُ فِي آزُواجِهِمْ ﴾ (الاحزاب: ٥٠) الله من فرضنا كالفظم متمل الاسناد مونى كى وجه سے خاص ہے اور بیوال ہے کہ مہر کی مقدار شارع کی جانب سے مقرر ہے تعین ہے اب دو حال سے خالی نہیں ، جانب زیادتی کی عدم تعین پرتواجماع ہے پھر جانب قلت میں کتنامتعین ہے اس اعتبار ہے آیت مجمل ہے لہذا بیان کی طرف رجوع کیا جائے گا اور حدیث جابر والنوريس بي لامهر اقل من عشرة الدراهم"ال عمعلوم مواكم مقداروس درامم ب-

وسيل ٢: الرعلى يرجمي يهي ہاور غير مدرك بالقياس مونے كى وجه سے حكماً مرفوع ہے۔

**ر سے ل سا:** قیاس نصاب سرقہ پر جیسے ید کا معاوضہ دس درہم ہے تو بضع بھی ایک عضو ہے اس کا معاوضہ دس دراہم ہونا چاہیے۔ **رسیل شواقع:** حدیث الباب جس مین تعلین کا ذکر ہے یعنی حدیث تعلین بنوفزارہ کی ایک عورت نے تعلین پر نکاح کیا اور ظاہر ہے کہ اس زمانے کے اعتبار سے تعلین کی مالیت دس دراہم سے کم ہوگئ۔

وسيل ٢: حديث خاتم حديد، "بهل بن سعد كهته بين كه ايك عورت حضور مَا النَّفَظَة سه كها: اني وهبت لك نفسي توحضور مَا النَّفظَةُ مع كها: اني وهبت لك نفسي توحضور مَا النَّفظَةُ ا نے فرمایا مجھے ضرورت نہیں وہ کافی دیر کھٹری رہی حاضرین میں ہے ایک شخص نے کہا کہ یا رسول اللّٰد مَلِّلْفَظِیَّةً میرے ساتھ کر دوتو حضور مَلِّنْ ﷺ نے پوچھا کہ مہرموجود ہے کہ کہ پچھنہیں بجزازار کے توآپ نے فرمایا اگرازاراس کودے دی تو بغیرازار کے رہ جاؤ گے توآپ نے فرمایا تلاش کروا گرلوہے کی انگوشی ہی کیوں نہ ہواور لامحالہ اس کی مالیت دس درا ہم سے کم ہوگی مال تلاش کیالیکن کچھ نہ ملا۔ **رسیل ۳:** حدیث وزن نواة من ذهب طریق اشدلال بیه کهاس کاوزن ۱۰،۳ مردم م یا پائح درم م ۔ **قدرے مشترک جواب** بیراس زمانے کے واقعات ہیں جب ابھی تک آیت کریمہ نازل نہیں ہوئی تھی اور ابھی مہر کی اقل مقدار متعین نہیں ہوئی تھی۔ باقی رہامقدارمہر کا مسئلہ یہ کتاب النکاح میں گزر چکا ہے۔

#### بَابُمَاجَآءَفِىالُغِيْبَةِ

## باب ۲۳: غیبت (کی حقیقت) کے بارے

(١٨٥٤) قِيْلَ يَارَسُولَ اللهِ عَيْثُمَا الْغِيْبَةُ قَالَ ذِكْرُكَ آخَاكَ بِمَا يَكْرَهُ قَالَ آرَايُتَ إِنْ كَانَ فِيهِ مَا آقُولُ قَالَ إِنْ كَانَ فِيهِ مَا تَقُولُ فَقَدِ اغْتَبُتَهُ وَإِنْ لَمْ يَكُنُ فِيهِ مَا تَقُولُ فَقَدْ بَهَتَّهُ.

تَوَجِّ كِنَهُ: حضرت ابوہریرہ فٹاٹھ بیان کرتے ہیں عرض کیا گیا یارسول الله مَلِّ فَیکنَمُ: حضرت ابوہریرہ فٹاٹھ بیان کرتے ہیں عرض کیا گیا یارسول الله مَلِّفَیْکَمَ غیبت سے مرادکتا ہے نبی اکرم مَلِّفِیْکَمَ آنے فرمایا تمہارا

این بھائی کا ذکرالی چیز کے ہمراہ کرنا جواس کونا پیند ہو (سوال کرنے والے نے ) عرض کی آپ کا کیا خیال ہے اگروہ چیز واقعی اس میں موجود ہوجو میں نے کہی ہے تو آپ مِنْ اَلْتَ اِنْ اَلْهِ عَلَمْ اِلْمَا اِلْمُومَ نے کہی ہے اگر وہ واقعی اس میں موجود ہوتو پھرتم نے اس کی غیبت کی اور جوتم نے کہاہے اگروہ اس میں موجود نہ ہوتو تم نے اس پر الزام لگایا۔

تشريح: سائل نينيت كى حقيقت آپ مَرْالْفَيَّةَ سے دريافت كى تو آپ مَرْالْفَيَّةَ نے ارشاد فرمايا: "ذكرك اخاك بما يكره" یعنی کسی مسلمان بھائی کی غیرموجودگی میں اس کے متعلق کوئی ایسی بات کہنا جس کووہ سنتا تو اس کوایذا ہوتی اگر چہوہ سچی بات ہی ہو ہیہ بھی یا درے کہ غیرموجودگی کی قید سے بیرنہ تمجھا جائے کہ موجودگی کی حالت میں تکلیف دہ بات کہنا جائز ہے۔البتہ وہ غیبت تونہیں مگر تهمت میں داخل ہے اس کی حرمت بھی قرآن کریم میں منصوص ہے۔قال تعالیٰ: ﴿ وَ لَا تَكْبِيدُوْوَا ٱنْفُسِكُمْ ﴾ (الجرات:١١)

غيبت کي حرمت:

الله تعسالي في ارشاد فرمايا: ﴿ وَ لَا تَجَسَّسُوا وَ لَا يَغْتَبْ بَعْضُكُمْ بَعْضًا الرُّحِبُّ أَحَدُكُمْ أَنْ يَاكُلَ لَحْمَ أَخِيلُهِ مَيْتًا فَكُوهُ مُوهُ الله الله الله العجرات: ١٢) غيبت كرنے والے كوم دار بھائى كو گوشت كھانے كے بعد تشبيه دے كراس كى حرمت كوواضح فرمايا ہے کہ جس طرح مردہ بھائی کا گوشت کھانا حرام ہے اس طرح فیبت بھی حرام ہے کہ پیٹے بیچھے کسی کو برا کہنا کوئی بہادری کا کام نہیں نیز کسی کے سامنے اس کے عیوب ظاہر کرنا بھی اگرچہ ایذاءرسانی کی وجہ سے حرام ہے مگراس کی مدافعت وہ خود بھی کرسکتا ہے اور اس خطرہ سے کی ہمت بھی نہیں ہوتی ہے کہ وہ اس کے سامنے عیب ظاہر کرے اور عادۃ زیادہ دیر تک سامنے برائی بھی نہیں کرسکتا برخلاف غیبت کے کہ دہاں کوئی مدافعت کرنے والانہیں ای وجہ سے ہر کمتر سے کمتر آ دمی بڑے سے بڑے کی غیبت کر بیٹھتا ہے اور ال سلسلة عموماً طويل موجاتا ہے اور اس میں ابتلاء بھی زیادہ ہے اس لئے غیبت کی حرمت شدید للبذا عام مسلمانوں پر لازم کیا گیا ہے کہ جب اپنے مسلمان بھائی کی کوئی برائی سنے تو بشرط قدرت اس کی طرف سے مدافعت کرے اگر افعت پر قدرت نہ ہوتو کم از کم اس کے سننے سے یر ہیز کرے کیونکہ غیبت کا قصد وارادہ سے سنٹا ایسا ہی ہے جیسے خودغیبت کرنا۔

غیبت سننا بھی حرام <u>ہے:</u>

جس طرح غیبت کرنا حرام ہے، سنتا بھی وییا ہی حرام ہے، لہذا اس آ دمی کے سامنے جب کسی کی غیبت شروع کی جائے تو اس رو کنے کی کوشش کرے، روک نہ سکے، تو اسے سننے سے ضرور پر ہیز کرے، کیونکہ قصد وارادے سے کسی کی غیبت سننا بھی غیبت کرنے کے تھم میں ہوتا ہے، اس کے بارے میں حضرت میمون ٹاٹنو کا واقعہ ذکر کیا گیا ہے، وہ فرماتے ہیں کہ ایک روز میں نے خواب میں دیکھا کہ میرے سامنے ایک زندگی کا مردہ جسم ہے، اور مجھے کہا جارہا ہے کہ اسے کھاؤ، میں نے کہا: کیوں، اس نے کہا: اس لئے کہ تو ت قلال کی غیبت کی ہے، میں نے کہا: خدا کی قسم میں نے تواس کے متعلق کوئی اچھی بری بات نہیں کی ، تواس شخص نے کہا: ہاں ، لیکن تونے اس کی غیبت نی تو ہے اور تو اس پر راضی بھی رہا، اس خواب کے بعد حضرت میمون کا حال پیرتھا کہ وہ نہ تو کسی غیبت کرتے تھے اور نہ اپنی مجلس میں کسی کی غیبت کرنے ویتے تھے۔

چندصورتول میں غیبت کی اجازت ہے:

مثلاً تمی شخص کی برائی تسی ضرورت یا مصلحت سے کرنا پڑے تو وہ غیبت میں داخل نہیں، بشرطیکہ وہ ضرورت اور مصلحت شرعاً

معتبرجوبه

- 🛈 کسی ظالم کی شکایت کسی ایس شخص کے سامنے کرنا جوظلم کو دفع کر سکے۔
- کسی کی اولا داور بیوی کی شکایت اس کے باپ اورشو ہرسے کرنا جوان کی اصلاح کر سکے۔
  - عدیث کےراویوں اور گواہوں کا حال بتانا۔
  - کی واقعہ کے متعلق فتوی حاصل کرنے کے لئے اصل صورتحال بتانا۔
- ⑤ مسلمانوں کو کسی شخص کے دینی یا دنیوی شرہے بچانے کے لئے کسی کا حال بتلانا ،کسی معاملے کے متعلق مشورہ لینے کے لئے اس کا حال بتانا۔
- ﴿ جوشی سب کے سامنے تھلم کھلا گناہ کرتا ہے اور اپنے گناہ کوخود ظاہر کرتا پھرتا ہے ، اس کے برے اعمال کا ذکر بھی غیبت میں داخل نہیں ، مگر بلاضرورت اپناوقت ضائع کرنے کی وجہ سے مکروہ ہے ، حاصل یہ کہ کسی کی برائی اور عیب ذکر کرنے سے مقصود اس کی تحقیر نہ ہو بلکہ کسی ضرورت اور مجبور کی سے غیبت کی گئ ہوتو یہ جائز ہے۔ (شرح مسلم اللنوی باب تحریم الغیبة ٢٧٣٧)۔ اسی طرح اگر انسان کسی کومتعین کئے بغیرعمومی الفاظ سے کسی عیب وغیرہ کا ذکر کرے مثلاً بعض لوگوں نے کہا ، یا فلال علاقے کے لوگوں کا یہ طرزعمل ہے ، یہ انداز بھی غیبت میں داخل نہیں ہے۔

#### اسباب غيبت:

امام غزالی والین نے احساء العسلوم میں تفصیل سے اسباب غیبت بیان فرماتے ہیں کہ غیبت کے تو بے شار اسباب ہیں گر مجموع طور پروہ گیارہ اسباب کے من میں آجاتے ہیں جن میں سے آٹھ کا تعلق عوام سے ہاور تین کا تعلق خواص کے ساتھ مخصوص ہے۔ اول: کینہ وغضب۔ دوم: موافقت دوستان۔ سوم: احتیاط وسبقت مثلاً کوئی آ دمی بیسو چتا ہے کہ فلال شخص میری تاک میں ہو وہ فلال کے یہاں میری برائی کرے گا تو بسا اوقات خود سبقت کر کے اس کی غیبت کر بیٹھتا ہے۔ چہارم: برائت مثلاً اس کام کومیں نے ہی نہیں کیا بلکہ فلاں بھی اس میں شریک ہے اپنی برائت کے لئے دوسرے کوشر یک کرکے اس کی غیبت کردیتا ہے۔ پخب من مفاخرت اور برائی کا اظہار دوسرے میں عیب نکال کراپنی بڑائی اور برتری ظاہر کرنا۔ ششم: حدد ہفتم: دلی گی تا کہ مفل میں دلچیں بیدا ہو۔ ہشتم: حمد ہفتم: دلی گی تا کہ مفل میں دلچیں بیدا ہو۔ ہشتم: تحقیر۔

خواص کے تین اساب فیبت یہ ہیں: اوّل: تعجب: کھی کسی دیندار شخص سے کوئی غلطی صادر ہوتی ہے تو تعجب کا اظہار کرتے ہوئے کہتے ہیں ہمیں اس عمل پر حیرت ہے اظہار حیرت میں تو کوئی مضا کقہ نہیں مگر نام لینا درست نہیں۔

#### غيبت كے نقصانات:

🛈 حضرت انس مٹاٹٹ سے روایت ہے کہ شب معراج میں نبی کریم مِلِّنْ کے آئے کا گزرایک الیی قوم پر ہوا جن کے ناخن تا نبے کے تھے،

اوروہ اپنے چروں اور بدن کا گوشت نوج رہے ہیں،حضور اکرم مُطَلِّفَيْکَةً فرماتے ہیں کہ میں نے جریل امین علائے اسے پوچھا کی یہ کون لوگ ہیں؟ آپ نے فرمایا کہ یہ وہ لوگ ہیں جواپنے بھائی کی غیبت کرتے اور ان کی آبروریزی کرتے تھے۔

- © حضرت مستورد سے روایت ہے کہ نبی کریم مَلِّافِیکَا آپ فرمایا: جو شخص غیبت کر کے کسی مسلمان کا ایک لقمہ بھی کھائے گا تو اللہ تعالی قیامت کے دن اسے جہنم سے اس کی مثل کھلائے گا۔ (سنن ابی داؤد، کتاب الادب، باب ٹی الغیة ۔2/320)
- حضرت ابوسعید خدری اور جابر می افتی سے روایت ہے کہ رسول الله می النظامی آنے فرمایا: غیبت زنا ہے بھی زیادہ سخت گناہ ہے، صحابہ می ان کے عرض کیا کہ یہ کیے ؟ تو آپ نے فرمایا کہ ایک شخص زنا کرتا ہے، پھر توبہ کر لیتا ہے تو اس کا گناہ معاف ہوجاتا ہے اور غیبت کرنے والے کا گناہ اس وقت تک معاف نہیں ہوتا جب تک وہ شخص معاف نہ کرے جس کی غیبت کی گئی۔

  میبت کرنے والے کا گناہ اس وقت تک معاف نہیں ہوتا جب تک وہ شخص معاف نہ کرے جس کی غیبت کی گئی۔

(شعب الايمان لا بي بكراحد بن حسين البيه تلى ، باب في تحريم اعراض الناس: 306/5)

## فيبت كاازاله كييكب حباع؟

غیبت ایک ایباسنگین گناہ ہے،جس میں اللہ تعالی کاحق بھی ضائع ہوتا ہے اور بندے کاحق بھی،اس لئے جس شخص کی غیبت کی گئی ہے،اس سے معاف کرانا ضروری ہے، بشرطیکہ اس کے علم میں آچکا ہو کہ اس نے میری غیبت کی ہے جب تک اس سے معاف نہیں کرائے گااس وقت تک بید گناہ معاف نہیں ہوگا اور معاف کرانے کے لئے پوری تفصیل بتانا ضروری نہیں ہے، مخضرانداز میں بھی نکل گئے ہوں انہیں درگز رکردیں۔

اورا گرغیبت کی خبراس بندے تک نہ پینی ہویا جس کی غیبت کی ہے وہ مرگیا ہے یا دور دراز علاقے میں رہتا ہے یا اس کا کچھ پہتہ ہی نہیں تو اس صورت میں گواس سے معاف کرانا ضروری نہیں مگر جس شخص کے سامنے بی غیبت کی تھی اس کے سامنے اپنی تکذیب کرنا یا اپنے گناہ کا اقرار کرنا ضروری ہے اور جس کی غیبت کی ہے، اس کے لئے کثرت سے تو بہ واستغفار کرتا رہے اور اس کے لئے مخفرت اور بخشش کی دعا مانگذارہے، اس سے اللہ تعالیٰ کی ذات سے امید ہے کہ اس گناہ کا از الہ ہوجائے گا۔

#### بَابُ مَاجَآءَ فِي الْحَسَدِ

# باب ۲۴: حد (کی حرمت) کے بارے

(١٨٥٨) لَا تَقَاطَعُوا وَلَا تَكَابَرُوا وَلَا تَبَاغَضُوا وَلَا تَحَاسَنُوا وَ كُونُوا عِبَادَ اللهِ اِنْحَوانًا وَلَا تَجَلَّ لِمُسْلِمِ أَنْ يَهُجُرَا خَاهُ فَوْقَ ثَلَاثِ.

تر بنجه ننه: حضرت انس شاننو بیان کرتے ہیں ہی اکرم مُطِلِّقَتِیم نے فرمایا آپس میں لا تعلقی اختیار نہ کروایک دوسرے سے منہ نہ پھیرو ایک دوسرے سے بغض نہ رکھواور آپس میں حسد نہ کرواللہ کے بندے اور بھائی بھائی بن کررہوکسی بھی مسلمان کے لیے یہ بات جائز نہیں ہے کہ وہ اپنے بھائی سے تین دن سے زیادہ لا تعلق رہے۔

(١٨٥٩) لَا حَسَدَالَّا فِي اثْنَتَيْنِ رَجُلُ اتَاهُ اللَّهُ مَالًّا فَهُوَ يُنْفِقُ مِنْهُ انَا َّ اللَّيْلِ وَانَا ۗ النَّهَارِ وَرَجُلُ اتَاهُ اللهُ

## الْقُرُآنَ فَهُوَيَقُومُ بِهِ إِنَا اللَّيْلِ وَآنَا النَّهَارِ.

ترکیجینتم: حضرت سالم اپنے والد (حضرت عبداللہ بن عمر ہنائیں ) کا یہ بیان نقل کرتے ہیں نبی اکرم مَطَّ اَنْتُکَا بَ فرمایا رشک صرف دو طرح کے آ دمیوں پر کیا جاسکتا ہے ایک وہ شخص جسے اللہ تعالیٰ نے مال عطا کیا ہواور وہ دن رات اسے خرچ کرتا ہو دوسرا وہ شخص جے اللہ تعالیٰ نے قران کا (علم) عطا کیا ہواور وہ دن رات ای کے حوالے سے مصروف رہتا ہو۔

تشریع: وَلَا ثُمَّا سِدُوْا: ایک دوسرے کی نعتوں کے زوال کی تمنانہ کرو۔ الحسد: غیر کی نعت کو دیکھ کراس کے ختم ہونے کی تمنا کرنا حسد کہلاتا ہے وہ نعمت خواہ خود کو حاصل ہویا نہ ہوالبتہ اگر اپنے حصول کے لئے تمنا ہواور غیر سے اس نعمت کے ختم ہونے کو نہ چاہتو سے غبطہ کہلاتا ہے حسد کرنا حرام ہے اور غبطہ کی اجازت ہے۔

غبطه کا حکم ؟ نعتیں اگرایسی ہوں جن کا حاصل کرنا مسلمان پر واجب ہے تو ان نعتوں پر غبطہ کرنا واجب ہے مثلاً ایمان، صلوق ، صوم وغیرہ اگر وہ نعتیں فضائل سے تعلق رکھتی ہیں جیسے انفاق فی سبیل اللہ وغیرہ تو پھر غبطہ مستحب ہے اگر ایسی نعتیں ہیں ہیں جن سے بہرہ ور ہونا جائز ہے تو غبطہ مباح ہے کیونکہ کسی صاحب نعت کی برابری کی خواہش کرنے میں کوئی مضا کقہ نہیں البتہ مباحات میں برابری کی خواہش کرنے میں کوئی مضا کتے نہیں البتہ مباحات میں برابری کی خواہش کرنے میں کوئی مضا کتے نہیں سے۔ خواہش زاہد و توکل ورضا کے ضرور خلاف ہے اور اعلیٰ مقامات میں رکاوٹ ہے مگر نا فرمانی کا باعث نہیں ہے۔

حمد کے چارمراتب ہیں: اوّل: یہ کہ دوسرے سے نعمت کا زوال چاہے خواہ اس کو وہ نعمت حاصل ہو یا نہ ہو۔

دوم: دوسرے سے اس نعمت کے زوال کو چاہے تا کہ اس کو دہ نعمت حاصل ہوجائے۔

**سوم:** ابتداءً توکمی نعمت خاص کے زوال کو دوسرے سے نہ چاہے گر جب خود کووہ حاصل نہ ہو سکے تو پھریہ خواہش کرے اس سے بھی بیہ نعمت چھن جائے تا کہ دونوں برابر ہوجا کیں۔

چہارم: دوسرے سے نعمت کے زوال کو نہ چاہے مگر اس جیسی نعمت کے حصول کی تمنا رکھتا ہویہ چوتھا درجہ جائز ہے جبکہ دنیوی امور کے بارے میں اگردینی امور میں ہوتومستحب ہے اس کو غبطہ کہا جاتا ہے جس کی تفصیل بیان کر دی گئی ہے۔

### حاسد کے نقصانات محسود کے فوائد:

الله کی تقلیم نعت سے راضی نہیں ہے، نیز اس سے مسلمان کا برا چاہنالازم آتا ہے جوشرع کے خلاف ہے اور بیا بلیس لعین و کفار کا راستہ ہے کہ وہ مسلمانوں کے حق میں برا چاہتے ہیں اور دنیوی نقصان بیہ ہے کہ حاسد ہر وقت تکلیف و رنج وغم میں برتا رہتا ہے ہر وقت دوسرے کی نعمتوں کے زوال کی فکر اس کو وامن گیر ہتی ہے اور جس پر حسد کیا جاتا ہے اس کو دینی اور دنیوی دونوں مفاد حاصل ہوتے ہیں دین کا نافع بیہ ہے کہ محسود مظلوم بن جاتا ہے حاسد کی نیکیاں اس کے حق میں لکھ دی جاتی ہیں حاسد کے پاس قیامت کے ون صرف حرتیں رہ جا تیں گی دنیوی اور وقتی فائدہ بیہ ہے کہ جب حاسد ناکام و نامراد دکھائی دیتا ہے تو اس کو صورت آدم علائلا ہے جنت سے انسان اللہ تعالی اور رسول اللہ میں انسان کو جمیشہ کے لئے ذکیل ورسوا کر دیا گیا۔ کسی انسان سے حسد در حقیقت ایمان کی کمزوری کی وجہ میں ہوگیا تھا اور اس کی وجہ سے شیطان کو ہمیشہ کے لئے ذکیل ورسوا کر دیا گیا۔ کسی انسان سے حسد در حقیقت ایمان کی کمزوری کی وجہ سے ہوتا ہے یا اللہ تعالی کی تقسیم پر راضی نہیں۔

لاحسدالافى اثنتين كامطلب؟ ( مديث مين "حد" سي عبط" اور" رشك" مرادب، حدمرادنيين، معنى يه بين كه یہ دو چیزیں ایسی ہیں کہ ان میں آ دمی کو دوسرے پر رشک کرنا چاہے ، ان کے علاوہ اور کوئی چیز قابل رشک نہیں ہے۔

- بعض نے اس کا مطلب یہ بیان کیا ہے کہ اگر اسلام میں حسد کی گنجائش ہوتی تومید دو چیزیں الی ہیں کہ ان میں حسد کرنا جائز ہوتا مر چونکہ شرعائسی چیز میں حسد کرنا جائز نہیں ہے،اس لئے ان دوخصلتوں میں بھی حسد کرنا جائز نہیں ہے۔
- ③ علامه خطالی رایشیا فرماتے ہیں کہ حدیث میں حسد سے شدید حرص اور رغبت مراد ہے، اور معنی میہ ہیں کہ ان دو چیزوں میں شدید حرص اور رغبت کرنا جائز ہے لیکن ان کے علاوہ کسی اور چیز میں شدت حرص جائز نہیں ہے کیونکہ شدت حرص حسد کا ذریعہ اور سبب موتا ہے، کہیں ایسانہ ہو کہ اس کی وجہ سے حسد میں مبتلا ہوجائے۔

### حدے جواز کی صورتیں:

حبد كرنا جائز نہيں ہے، البته دوصورتيں اس حكم ہے مشتثیٰ ہیں، ان میں حسد كيا جاسكتا ہے، ایک اس وقت جبكہ كوئی نعت كى كافر کے پاس ہواور دوسرا اس وقت جب کوئی فاسق و فاجر اور گنهگار انتہائی آسودہ اور خوشحال ہواور وہ اللہ تعالیٰ کی نعمتوں کو ناجائز اور گناہوں میں استعال کررہا ہوتو ان دونشم کےلوگوں سے نعت کے خاتمہ کی آرز دکرنا اور ان سے حسد کرنا جائز ہے۔

اساب حسد: حسد کے مختلف اساب ہیں جن کو مجموعی طور پرسات اساب میں منحصر کیا گیا ہے: 1 عداوت وبغض - 2 عزت کی خواہش۔ ﴿ كَسِسِرِ ﴿ تَعِسِدِ ﴿ مُقْصُودُ كَا فُوتَ ہُونا۔ جیسے دوستوں كاباہم حسد یا دو بھائیوں كا باہم حسد۔ ﴿ حب جاه۔

⑦ خيا ثت نفس \_

#### حبدكاعسلاج:

جب انسان کوکسی سے حسد ہوجائے تو اس کے علاج کے لئے مندرجہ ذیل امور کا اہتمام کیا جائے تو اسے ان شاء اللہ بیمرض ختم ہوجائے گا:

- 🛈 حسد کے نقصانات اوراس کی وعیدیں بار بارسوچیں۔
- ② جس سے حسد ہوا ہے اس کے لئے یوں دعا کریں کہ یااللہ مجھے فلال شخص سے حسد ہوگیا ہے،اسے دنیااور آخرت میں خیروعافیت عطا فرمائے اس کی اس نعمت میں اور تمام نعمتوں میں خوب سے خوب اضافہ فرما۔
- اوگوں کے سامنے اس کی تعریفیں کی جائیں اگر چہ طبیعت نہ چاہ رہی ہو، اور اس کی جس چیز پر حسد ہا ہے اس نعمت پر خوثی اور مسرت کا اظہار کیا جائے۔
  - اس کے ساتھ حسن سلوک اور اچھا برتاؤ کیا جائے، ہوسکے تو بھی کوئی چیز ہدیہ میں دے دی جائے۔
- اپنے لئے بھی تہد دل سے اللہ تعالی سے مانگا جائے تا کہ اس مرض سے نجات ہو جائے۔ ان امور پر پچھ ہی عرصة مل کیا جائے تو ال کے اثرات نظر آناشروع موجاتے ہیں۔

لاتقاطعوا:تم ایک دوسرے سے قطع تعلق نہ کرو۔ لاتدابروا: ایک دوسرے سے پیٹھ نہ پھیرو، اعراض نہ کرو۔ بعض کے نزدیک'' تقاطع''اور'' تدابر'' دونوں اعراض کے معنیٰ میں ہیں، فرق دونوں میں یہ ہے کہ ملاقات سے پہلے ہی اگراعراض کرلیا جائے تو اسے'' تقاطع'' کہتے ہیں اور ملاقات کے بعد اعراض کیا جائے تو اسے'' تدابر'' کہتے ہیں۔ الکو کب المدری ۳/۵۲، ایسے اساب اختیار نہ کر وجن سے باہم بغض پیدا ہو۔

"وكونوا عبادالله اخوانا" اصل عبارت "وكونوا يا عبادالله اخوالًا" بودوسرا قول ييب كـ "عبادالله" خبراقل اور" اخوانا" خبر ثانی ہے۔لفظ 'عباداللہ' فرماکراشارہ کیا ہے کہ جبتم سب اللہ کے بندے ہوتو پھر بھائی ، بھائی ہونا جاہئے۔علامہ قرطبی ولیٹیا فرمات ہیں کہ اس کے معنی میر ہیں کہتم سب اس طرح رہوجس طرح دونسی بھائی زندگی گزارتے ہیں کہ باہم مشقت ومحبت، مواساۃ ، معاونت ، نصیحت خیرخواہی کا برتاؤان بھائیوں میں ہوتا ہے اس طرح کا برتاؤ سب مسلمانوں کے درمیان ہونا جاہئے ایک دوسرے سے اعراض، لغض وعداوت ،حسد و کینه *هرگز*نه مهونا چاہیے۔

# بَابُمَاجَاءَفِىالتَّـبَاغُض

## باب۲۵: آپس میں بغض رکھنے اور نفرت کرنے کے (تھم کے ) بارے

(١٨٢٠) إِنَّ الشَّيْطَانَ قَلْ يَئِسَ أَنُ يَعْبُكَ الْمُصَلُّوْنَ وَلَكِنْ فِي التَّحْرِيْشِ بَيْنَهُمُ.

تَرْجَجْهُنُهُ: حضرت جابر مُثاثِثُهُ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطَلِّنَا ﷺ نے فرمایا شیطان اس بات سے مایوں ہو چکا ہے کہ نماز پڑھنے والے لوگ اس کی عبادت کریں البنہ وہ ان کے درمیان لڑائی پیدا کرنے کی کوشش کرتا رہے گا۔

تشریع: بغض کے معنی اوراس کے درجات' بغض' کے معنی ہیں: دوسرے سے نفرت کرنا،اس سے دل میں شمنی کرنا،اس حدیث میں نبی کریم مَلِّقَطِیَّۃ نے آپس میں بغض رکھنے اور ایک دوسرے سے نفرت کرنے سے منع فرمایا ہے، کیونکہ''بغض'' ایک ایسی تباہ کن اندرونی بیاری ہے جواکثر اوقات آ دمی کے اعمال کوضائع کردیتی ہے اور آ دمی کواس کا شعور نہیں ہوتا، یوں وہ خود اللہ کی نظر میں مبغوض اورنالیندیده ہوجا تاہے۔

### بغض اور کینہ کے تین درجات ہیں:

- ① اگریہ بغض اس حد تک بڑھ جائے کہ اس کے ظاہری اعمال میں اس کا اثر ظاہر ہونے لگے،مثلاً بغض رکھنے والا شخص اس دوسرے کی غیبت کرتا پھرتا ہے،اس سے کلام اور ملا قات چھوڑ دی،،بغض کا بیدورجہ انتہائی ناپسندیدہ ہے اور بہت بڑا گناہ ہے۔
- دل میں اس کے خلاف نفرت کے جذبات پیدا کرتا ہے، اور اپنے ذہن میں اسے دکھ اور نکلیف پہنچانے کے منصوبے بنا تا رہتا ہے، ای دریے رہتا ہے کہ اسے صدمہ پہنچاؤں، یہ جمی گناہ ہے اور اللہ تعالیٰ کے عذاب کا باعث ہے۔
- ③ اور اگر دل میں غیر اختیاری طور پرخود بخو دہی دوسرے کی ناگواری ہے، اس سے انقباض سار ہتا ہے، مزید نفرت کے اور کوئی جذبات اس کے بارے میں نہیں ہیں، بغض کا بدورجہ گو کہ گناہ نہیں ہے اور نہ ہی باعث عذاب ہے لیکن اس میں بیخطرہ ضرور ہے کہ اس انقباض میں اضافہ ہوتے ہوتے کہیں میبغض کے اس درجے میں نہ شامل ہوجائے جو گناہ ہے۔اس لئے مسلمان کو ہر وقت اپنے نفس پرکڑی نظرر کھنی جاہئے تا کہاس گناہ میں نہ مبتلا ہوجائے۔

### بغض كاعسلاخ:

- 🛈 جس انسان سے بغض ہو گیاہے،اس کی خوبیاں اور احسان سوچے جائیں۔
  - ② بغض پرسزااورعذاب کوبارباریا دکیا جائے۔
- 3 طبیعت کے نہ چاہنے کے باوجودمبغوض کی غلطیوں اور زیاد تیوں سے درگز رکیا جائے۔
  - اس کی اصلاح اور خیروعافیت کی دعا کرتے رہیں۔
- ⑤ اللہ تعالیٰ سے خشوع وخضوع کے ساتھ تہ دل سے اپنی اصلاح کی دعا کی جائے تا کہ بغض اور اس جیسی مہلک امراض سے شفاء حاصل ہوجائے۔

لعنات: التباغض: ایک دوسرے سے نفرت اور عداوت کرنا۔ أیس: مایوس اور ناامید ہوگیا۔ التحریش: فتذ و فساد پھیلانا، ایک دوسرے کے خلاف اکسانا، بھڑکانا، اشتعال دلانا اور فساد پھیلانے پر آمادہ کرنا۔ ان یعبد کا المصلون: نمازی شیطان کی عبادت کریں، اس سے مراد بت پرتی ہے کیونکہ شیطان بتوں کی عبادت کی ترغیب دیتا ہے۔ أیس: اذبابسمع من الایاس بمعنی مایوس ہونا، ناامید ہونا۔ الشیطان بعرف بلا الجنس ہے مگرران ہی ہے کہ معرف بلام العبر ہواداس سے مرادراس الشیاطین المیس ہونا، ناامید ہونا۔ الشیطان بعرف کی روایت میں "فی جزیرة العرب" بھی واقع ہوا ہے، عبادت شیطان کنایہ ہوا بلیس ہے۔ ان یعبد کا المسلون: مسلم شریف کی روایت میں "فی جزیرة العرب" بھی واقع ہوا ہے، عبادت شیطان کنایہ ہوادت اصنام سے چونکہ شیطان عبادت اصنام کی ترغیب دیتا ہے کما فی تولہ تعالی: ﴿ یَابُتِ لاَ تَعْبُو الشَّیْطُنَ الْ المعال ہے اس کے عراد مونین ہیں کما فی تولہ تعالی المسلون ہونکہ نماز افضل الاعمال ہے یا علامت ایمان ہے اس کے معاون سے بالم ایمان کو تعبر کردیا ہے۔ التحریش: اس کے معنی ہیں بعض کو بعض کے خلاف بھڑکانا یا تو یہ خبر ہے اور مبتدا "ھو" مفدون ہے یا ظرف ہو اور فعل مقدر ہے یسی فی التحریش: اس کے معنی ہیں بعض کو بعض کے خلاف بھڑکانا یا تو یہ خبر ہے اور مبتدا "دون ہو منتوں ہیں عالم کے خلاف بھڑکانا یا تو یہ خبر ہے اور مبتدا "دون ہو کہ کانا یا تو یہ خبر ہے اور مبتدا "دون ہو کی کہ کو کہ کہ کو کانا یا تو یہ خبر ہے اور مبتدا "کھون ہے یا ظرف ہو اور کو کانا مقدر ہے یسی فی التحریش: اس کے معنی ہیں بعض کو بعض کے خلاف بھڑکانا یا تو یہ خبر ہے اور مبتدا سے بال ایمان کو تعن مقدل ہو کہ کو کو کھون ہو کو کہ کو کہ کو کو کو کی کو کو کی کو کو کو کھون کو کھون کو کو کو کھون ہو کو کھون کو کو کھون کو کھون کو کھون کو کھون کو کھون کو کو کھون کو

حديث شريف كا مطلب: شراح حديث في الاروايت كمتعدد مطالب بيان فرمائع بين:

اوّل: شیطان اس بات سے مایوس ہوچکا ہے کہ اب جزیرۃ العرب میں کوئی مسلمان بت کی عبادت کرے اور شرک کی طرف لو نے لیعنی جزیرۃ العرب میں اللہ بتوں کی عبادت نہ ہوگی چنا نچہ مرتدین اور مانعین زکوۃ وغیرہ میں سے کوئی شخص ایسانہیں ماتا جس نے بتوں کی دوبارہ عبادت کی ہو۔علامہ نووی والٹیکیڈ فرماتے ہیں کہ بیردوایت نبی کریم مَرِّالْتُنگِیَّۃ کے مجزات میں سے ہے، چنانچہ جزیرۃ العرب میں بتوں کی عبادت نہیں ہو کی ،البتہ شیطان نے لوگوں میں اختلافات ضرور ڈالے ہیں۔

دوم: ملاعلی قاری طینیا فرماتے ہیں کہ''عبادت'' کو صرف بت پرتی کے ساتھ خاص کردینا درست معلوم نہیں ہوتا، شیطان کی دعوت صرف بت پرتی کی طرف ہوتی ہے۔ لہذا حدیث میں "ان یعبدہ المصلون 'کا صحیح مفہوم بیہ ہوتی کی طرف ہوتی ہے۔ لہذا حدیث میں "ان یعبدہ المصلون 'کا صحیح مفہوم بیہ ہے کہ مسلمان اللہ تعالیٰ کی عبادت گئی مفہوم بیہ ہے کہ مسلمان اللہ تعالیٰ کی عبادت کے مساتھ ساتھ شرک میں مبتلا ہو گئے، پڑھیں اور دوسری طرف بت پرسی بھی کریں جیسا کہ یہود و نصار کی اللہ تعالیٰ کی عبادت کے ساتھ ساتھ شرک میں مبتلا ہو گئے، یہود نے حضرت عبی کی اور نصار کی اللہ علیہ کو اللہ کے ساتھ مستقل معبود بنالیا۔ یہود نے حضرت عبی کی اور نصار کی اور کشر سے مایوں ہو چکا ہے یعنی اب اسلام کو شوکت حاصل ہوگی اور کفر سوم: شیخ عبدالحق برائی کے شرک ماتے ہیں کہ شیطان شدت کفر اور شوکت کفر سے مایوں ہو چکا ہے یعنی اب اسلام کو شوکت حاصل ہوگی اور کفر

واہل کفرمغلوب ہوں گے۔

چہارم: علامہ توریشی براٹی فرماتے ہیں کہ اس سے مراد ارتداد ہے شیطان اس سے مایوس ہو چکا ہے کہ اب عمومی ارتداد ہو کہ سارے مسلمان ایمان سے پھر جائیں اور کفر میں داخل ہو جائیں۔ علامہ نو دی براٹیل فرماتے ہیں کہ روایتِ مذکورہ مجزات نبویہ میں سے ہے چنانچہ جزیرہ العرب میں بتوں کی عبادت نہیں ہو تکی البتہ شیطان نے لوگوں کے درمیان اختلاف پیدا کرا کرنزاع وخصومات وغیرہ ضرور پیدا کردیے ہیں۔

### بَابُ مَاجَآءَ فِي اِصْلَاحٍ ذَاتِ الْبَيْنِ

## باب۲۶: آپس میں صلح کرانا

(١٨٦١) لَيْسَ بِالْكَاذِبِ مَنْ أَصْلَحَ بَيْنَ النَّاسِ فَقَالَ خَيْرًا أَوْ نَمَى خَيْرًا.

تو بنجہ بنت عقبہ وہ بنت عقبہ وہ النوا بیان کرتی ہیں میں نے نبی اکرم مُلِقَظِیَّا کویہ بات فرماتے ہوئے سنا ہے وہ والا شار نہیں ہوگا جو (خلاف واقعہ بات کے ذریعے ) لوگوں کے درمیان صلح کروا تا ہے وہ بھلائی کی بات کہتا ہے (راوی کوشک ہے شاید بیالفاظ ہیں ) وہ بھلائی کوفروغ دیتا ہے۔

(۱۸۲۲) لَا يَحِلُّ الْكَنِبُ اِلَّا فِيُ ثَلَاثٍ يُحَيِّثُ الرَّجُلُ امْرَاتَهُ لِيُرْضِيَهَا وَالْكَنِبُ فِي الْحَرْبِ وَالْكَنِبُ لِيُصْلِحَ بَيْنَ النَّاسِ وَقَالَ هَنْمُوْ دُفِيْ حَدِيْثِهِ لَا يَصْلُحُ الْكَنِبُ إِلَّا فِي ثَلَاثٍ.

تریخ پھٹی، حضرت اساء بنت یزید مثانیء بیان کرتی ہیں نبی اکرم مُطَّنِّ ﷺ نے فرما یا جھوٹ بولنا صرف تین صورتوں میں جائز ہے آ دمی اپنی بیوی کو راضی کرنے کے لیے اس کے ساتھ (کوئی بے ضرر) جھوٹ بول دے جنگ کے دوران (ڈٹمن کو دھوکہ دینے کے لیے ) جھوٹ بولنا اور اس لیے جھوٹ بولنا تا کہتم لوگوں کے درمیان صلح کروا دو۔

### بَابُمَاجَآءَ فِي الْخِيَانَةِ وَالْغِشُ

باب ٢٤: يه باب خيانت اور دهو کے (کی وعيد) کے بارے میں ہے

(١٨٦٣) مَنْ ضَارَّ ضَارَّ اللهُ بِهِ وَمَنْ شَاقَّ شَاقً اللهُ عَلَيْهِ.

ترخجہ تنہ: حضرت ابوصرمہ ٹناٹنو بیان کرتے ہیں نبی اکرم مِلَّنْ اَکْتُ فرمایا جو شخص کسی کونقصان پہنچائے گااللہ تعالیٰ اسے نقصان پہنچائے گاجو شخص کسی کو پریشانی کا شکار کرے گا۔

(١٨٦٣) مَلْعُونٌ مَنْ ضَارَّ مُؤْمِنًا آوُمَكّربِهِ.

تَرْجَجُكُنُها: حضرت ابو بمرصديق مُن تُنتي بيان كرتے ہيں نبي اكرم مَرَّائِشَيَّا فَي غرمايا وہ مخص ملعون ہے جوكسى مومن كونقصان بہنجا تا ہے يا

اسے دھوکہ دیتا ہے۔

لعنات: الغش: دهوكه، ملاوث، كھوٹ، شاقّ جومشقت و تكليف پہنچائے۔ شق: مشقت ميں ڈالے گا، دشواری اورمشكل پيدا كرے گا۔ مكر به: اس نے اس كودهو كه اور فريب ديا۔

امانت وخيانت كي تفسير:

یے دونوں لفظ متضاد ہیں، اقوال، افعال، اموال وغیرہ سب ہی سے ان کا تعلق ہے۔جس طرح امانت ہوتا ہے بات بھی امانت ہوتی ہے اورجس طرح مال میں خیانت ہوتی ہے اسی طرح قول میں بھی خیانت ہوتی ہے جبیبا کہ اسکلے باب میں آرہا ہے۔

المهجالس بالامانة: للنداكس نے كوئى بات بطور امانت كى ہوتو اس كوغير سے ظاہر كرنا خيانت ميں داخل ہے اور حديث شريف ميں اس كوتا كيد كے ساتھ منع فرمايا گيا ہے۔ كها في الحديث المهجالس بالامانة.

الغش: یہ باب نصر سے ہے اس کے معنی ہیں خلاف ضمیر بات ظاہر کرنا۔ خلاف مصلحت بات کومزین کرنا، دھو کہ اور فریب کرنا۔
اس میں عموم ہے کہ دھو کہ وغیرہ خواہ عملاً ہو یا قولاً سب اس میں داخل ہیں نبی کریم مِنَّافِقِیَّا فِی فرمایا۔ "مین غشنا فلیس منا "یعنی جو شخص مسلمانوں کو دھو کہ دے وہ ہماری جماعت میں سے نہیں ہے۔ آپ مِنَّافِقِیَّا فی نہ ارشاد اس وقت فرمایا تھا جب آپ مِنَّافِقِیَّا فی میں باتھ بازار تشریف لے جارہے شے، ایک شخص کو دیکھا کہ وہ غلہ کا ڈھیر لگائے ہوئے فروخت کر دہا تھا آپ مِنَّافِقِیَّا نے اس ڈھیر میں ہاتھ داخل فرمایا تو اندر سے وہ غلہ ہوا تھا، حضور مِنَّافِقِیَّا فی فرمایا کہ یہ کیا ہے؟ اس نے کہایا رسول اللہ مِنَّافِقِیَّا ہے۔

حدیث کا مطلب؟ ان احادیث سے معلوم ہوا کہ کی مسلمان کو ضرر اور نکلیف پہنچانا جائز نہیں ہے، جو شخص کی شری عذر کے بغیر کی مسلمان کو تکلیف پہنچائے گا تو اللہ تعالیٰ اسے ضرور پہنچائے گا لینی اس کو اس عمل بدکی سز ادے گا۔

ومن شاق: اس كے دومعنى بيان كئے گئے ہيں: ﴿ جُوكَى مشقت ميں ڈالے گا، الله تعالیٰ بھی اسے مشقت ميں ڈاليں گے۔

صرات فرماتے ہیں کہ ''مشقت'' اور''ضر'' دونوں کے معنی قریب قریب ہیں البتہ'' ضرر'' کا استعال مال کی تباہی کے لئے اور مشقت کا استعال بدن کی اذیت کے لئے ہوتا ہے۔ دوسری حدیث میں فرما یا کہ جوشخص کسی کوظاہری طور نقصان پہنچائے یا پوشیدہ طور پر، جانی نقصان ہو یا مالی، ایسے شخص کو اللہ تعالی کی رحمت سے دھتکار دیا جاتا ہے، دور کردیا جاتا ہے اور جوشخص رحمتِ اللی سے دور کردیا جائے تو اس کے لئے دنیا وات خرت میں ذات ویستی اور خمارہ ہی خمارہ ہے۔

حدیث مین' ضار' سے ضررر ظاہری اور و کرب سے پوشیدہ ضرر مراد ہے۔

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي حَقِّ الْجَوَارِ

باب ۲۸: یہ باب پڑوں کے حق کے بارے میں ہے

(١٨٧٥) مَازَالَ جِبْرِيُلُ يُوْصِيْنِي بِالْجَارِ حَتَّى ظَنَنْتُ أَنَّهُ سَيُورِّ ثُهُ.

تَرْجْجَانُها: حضرت عائشہ وَ اللَّهُ بيان كرتى ہيں نبي اكرم سَلِنْ اللَّهِ أَنْ خِرمايا جرائيل مجھے پروى كے بارے ميں مسلسل تلقين كرتے رہے

یہاں تک کہ میں نے گمان کیا کہ بداسے وارث قرار دیں گے۔

(١٨٢١) أَنَّ عَبُنَ اللهِ بْنَ عَمْرٍ و ذُبِعَتْ لَهُ شَاقًا فِي آهُلِهِ فَلَمَّا جَاءً قَالَ آهُنَيْتُمْ لِجَارِنَا الْيَهُوْدِي آهُنَيْتُمْ لِجَارِنَا الْيَهُوْدِيّ سَمِعْتُ رَسُوْلَ اللهِ عَنْ يَقُولُ مَازَ الْجِبْرِيلُ يُوْصِيْنِي بِالْجَارِ حَتَّى ظَنَنْتُ اتَّهُ سَيُورِّ ثُهُ.

تریخچه نبی: مجاہد بیان کرتے ہیں حضرت عبداللہ بن عمره واٹھن کے ہاں بکری ذریح کی گئی جب وہ گھرتشریف لائے تو انہوں نے دریافت کیا کیاتم نے ہارے یہودی پروی کے ہاں تحفے کے طور پر (اس کا گوشت ) بھیجا ہے میں نے نبی اکرم مَثَافِظَةَ کو یہ بات ارشاد فرماتے ہوئے سناہے جبرائیل مجھے پڑوی کے بارے میں مسلسل تلقین کرتے رہے یہاں تک کدمیں نے بیر گمان کیا کہ بیا ہے وارث تجھی قرار دے دیں گے۔

### (١٨٧٧) خَيْرُ الْأَصْحَابِ عِنْدَاللهِ خَيْرُهُمُ لِصَاحِبِهِ وَخَيْرُ الْجِيْرَانِ عِنْدَاللهِ خَيْرُهُمُ لِجَارِهِ.

تُوجِيعَتٰہ: حضرت عبداللہ بنعمرو میں نئے بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَؤَشِئَ اَنے فرمایا اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں سب سے بہترین سائقی وہ ہے جواپنے ساتھی کے لیے بہتر ہواورسب سے بہترین پڑوی اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں وہ ہے جواپنے پڑوی کے حق میں بہتر ہو۔ تشريح: سيور ثه: اس بارے ميں اختلاف ہے كہ يہال توريث ہے كيا مراد ہے بعض حضرات فرماتے ہيں كماس ہے مشاركت مالی مراد ہے، یعنی جس طرح دیگرا قارب کے حقوق شرعاً متعین ہیں اس طرح پڑوی کاحت بھی دیگرا قارب کے سُاتھ متعین کردیا جائے گا- بخارى من الفاظ مديث "حتى ظننت انه يجعل له ميراثاً" وارديس-

الجار: بدلفظ بروی کے جملہ اقسام کوشامل ہے خواہ مسلم ہو یا غیرمسلم، فاسق، غیر فاسق نیز دوست و دسمن، دیہاتی ،شہری نقصان دہ، نفع رسال، اجنبی،غیراجنبی، نیز مکان سے متصل رہنے والا ہو یا دوررہنے والا رشتہ دار ہو یا نہ ہو،سب ہی پڑوی اس کے تحت داخل ہیں بحیثیت پروی ان سب کاحق برابر ہے البتہ دیگر حقوق کی وجہ سے بعض بعض سے اعلیٰ واقدم ہوں گے۔

#### يردوسي كي تين قسمين بين:

روایت میں ہے کہ پڑوی کی تین قسمیں ہیں: (1) کافر پڑوی،اس کوصرف تی جواز یعنی صرف ایک حق حاصل ہے۔ (2) مسلمان یروی اس کے دوحق ہیں حق اسلام اور حق جوار (3) رشتہ دار پڑوی اس کے تین حق ہیں اسلام، حق قرابت، حق جوار (رواہ الطبرانی) روایت مذکورہ میں عبداللہ بن عمرونے جارکو عام قرار دیتے ہوئے یہودی پڑوی کے حق کی ادائیگی کی طرف توجه دلائی ہے۔

#### ريروس کے حقوق:

یڑوی کے چند حقوق بطورا جمال یہ ہیں: (1) اس کوسلام کرنے میں پہل کرنا۔(2) اس سے گفتگو کوطویل نہ کرنا۔(3) بار بار اس کا حال نہ یو چھنا۔ (4) بیار ہوجائے تو اس کی عیادت کرنا۔ (5) مصیبت میں اس کے ہمدردی کا اظہار کرنا۔ (6) اس کے تم میں شریک رہنا۔ (7) اس کی خوشی پرخوش ہونا۔ (8) اس کی غلطیوں کونظر انداز کرنا۔ (9) دیوار یا حصت ہے اس کے مکان میں نہ حھانکنا۔(10) اس کی دیوار پراپنی کڑیاں نہ رکھنا۔(11) اس کے صحن میں یانی کا نالا گرا کراس کو ایذاء نہ پہنچانا۔(12) اس کے گھر کا راستہ ننگ نہ کرنا۔ (13) اگر وہ کوئی چیز اپنے گھر لے جاتا ہوا نظر آئے تو اس کی جنتجو نہ کرنا۔ (14) اس کے عیوب کی پر دہ

پیٹی کرنا۔ (15) اگر اس کوکوئی حادثہ پیش آئے تو اس کی مرد کرنا۔ (16) اس کی عدم موجود گی میں بھی اس کی مرد کرنا۔ (17) اس کی بیوی بچوں کی خبر گیری کرنا۔(18) اس کی کوئی برائی نہ کرنا نہ سننا۔(19) اس کی بیوی و خاومہ سے نگاہ نیجی رکھنا۔(20) اس کے بیجے کے ساتھ شفقت ومہربانی کامعاملہ کرنا۔(21) اگروہ کسی دینی یا دنیوی نقصان کی طرف قدم بڑھار ہا ہوتو اس کوروک دینااور سیجے راستہ کی طرف رہنمائی کرنا۔ یہ جملہ حقوق روایات سے ثابت ہیں جو کتب احادیث میں موجود ہے۔

# بَابُمَاجَآءَفِي الْإِحْسَانِ إِلَى الْخَادِم

# باب ٢٩: خدام كے ساتھ اچھا سلوك كرنا

(١٨٦٨) إِخْوَانُكُمْ جَعَلَهُمُ اللهُ فِتُيَةً تَحْتَ آيُرِيْكُمْ فَمَنْ كَانَ آخُوْهُ تَحْتَ يَدِهٖ فَلَيُطْعِمُهُ مِنْ طَعَامِهِ وَلَيُلْدِسْهُ مِنْ لِبَاسِهِ وَلَا يُكَلِّفُهُ مَا يَغُلِبُهُ فَإِنْ كَلَّ وَفَهُ مَا يَغُلِبُهُ فَلْيُعِنْهُ.

تَوْجِيكُمْ: حضرت ابوذ رغفاري وللنوء بيان كرت بين نبي اكرم مُؤَلِّفَكَةً نفر ما يا (بيه جوتمهارے غلام بين) ميتمهارے بھائي بين الله تعالى نے آئمیں تمہارا ماتحت کیا ہے توجس شخص کا بھائی اس کا ماتحت ہووہ اسے اپنے کھانے میں سے کھلائے اور وہ اسے اپنے لباس میں سے پہنائے اوروہ اسے ایسی بات کا پابند نہ کرے جووہ نہ کرسکتا ہوا گروہ اسے کسی ایسے مشکل کام کا پابند کرے تو پھر ساتھ میں اس کی مدد بھی کرے۔

(١٨٦٩) لَا يَلْخُلُ الْجَنَّةَ سَيِّعُ الْمَلَكَةِ.

تر منجها المرات الوبكر والثين أبي اكرم مُلِلْفَيَامَ كَا فرمان نقل كرتے ہيں وہ حض جنت ميں داخل نہيں ہوگا جواينے غلاموں كے ساتھ برا سلوك كرتا ہو\_

تشريح: لعنات: اخوانكم: بمعن "خدمكم وخولكم" بخاري كي روايت مين "اخوانكم خولكم" صراحة واقع ہواہےجس کے معنی خدام وممالیک کے ہیں اورلفظ''اخ'' برائے ترحم ہے۔ فتیۃ: بکسرالفاء وسکون البّاء و فتح الباء جمع فتی ای: غلمة اورنخ مصريه من تنية بالقاف والنون واقع ب: اى ملكًا لكم قال في القاموس" القنية بالكسر والضمر ما كتسب، فليعنه مأخوذ من الاعانة "يعني اس غلام كي مدركرے نواه نودكرے ياكس دوسرے سے كرائے۔

عنام تمهارے بھائی ہیں کہ آپ سِ اَسْ اَلْ اَلْ اَلْهُ اَلْهُ اَرْ اَلْهِ الله الله الله الله الله عنام جوتمهارے بھائی ہیں وہ قابل رحم وشفقت ہیں ان کے ساتھ حسن سلوک کیا جائے ، اگر ممکن ہوتو اپنے جبیبا کھانا اور اپنے جبیبالباس ان کو پہنا یا جائے اور ان کی طاقت سے زیادہ کام نہ لیا جائے کہ وہ بھی تمہاری طرح انسان ہیں اگر ضرورة طاقت ہے زیادہ کام سپر دکیا جائے تو ان کی مدد کرے یا دوسرے کی مدد کرائے،ور فرمایا کہ جو شخص اپنے ماتحوں کے ساتھ بدسلو کی ہے پیش آتا ہے وہ جنت میں اس وفت تک داخل نہیں ہوگا جب تک وہ اس کی سزانہ بھگت لے، اس لئے اگر کسی کے ماتحت غلام اور خادم ہوں تو ان کے ساتھ عدل وانصاف سے پیش آنا چاہئے ،ظلم وزیاد تی اور نا انصافی کرنا جائز نہیں۔ انہیں حقارت کی نظر سے نہ دیکھے ان کی لغز شوں سے صرف نظر کرے اگر ان سے کوئی علطی سرز وہو جائے اورطبیعت میں تکدر پیدا ہوجائے یا سزا دینے کا خیال آئے تو بیضرورسو ہے کہ میں بھی باری تعالیٰ کا غلام ہوں اور رات دن گناہ کرتا

رہتا ہول کیکن وہ مجھے سز انہیں دیتا حالانکہ اللہ تعالٰی مجھ پرزائد قادر ہے۔

امام ترمذی والتیلانے غلاموں اور خداموں کے حقوق سے متعلق مختلف ابواب قائم فرمائے ہیں۔

### حقوق مملوك سيمتعلق چيندوا قعسات:

- ① حضرت ابوہرہ وہ اللہ نے دیکھا کہ ایک مخص اونٹ پرسوار ہے اوراس کا غلام پیادہ پاسواری کے پیچھے دوڑ لگار ہا ہے فرمایا: اے اللہ کے بندے اسے بھی اپنے ساتھ بھا لے آخر کو یہ تیرا بھائی ہے اس کے جسم میں بھی وہی روح حلول کئے ہوئے ہے جو تیرے جسم میں ہی وہی روح حلول کئے ہوئے ہے جو تیرے جسم میں ہی وہی روح حلول کئے ہوئے ہے جو تیرے جسم میں ہے اس شخص نے غلام کو پیچھے بٹھا لیا اس کے بعد آپ نے فرما یا جس شخص کے پیچھے لوگ بیدل بھاگ رہے ہوں ہجھ لوکہ وہ اللہ تعالیٰ سے دور ہوتا جارہا ہے۔ احف بن قیس واٹھ ایک ہا کہ قیس اللہ تعالیٰ سے دور ہوتا جارہا ہے۔ احف بن قیس واٹھ ایک واقعہ دریافت کیا فرما یا کہ ان کی باندی تن کے کہاب لے کرآئی تن گرم بن عاصم واٹھ ایک ہائدی تن کے کہاب لے کرآئی تن گرم میں اتفا قاباندی کا ہاتھ بہک گیا اور شعلہ دیز تن ان کے بیٹے پرگری پڑی یہ حادثہ لڑے کے لئے جان لیوا ثابت ہوا باندی خوف سے لرزائمی ابن عاصم نے سزا دینے کے بجائے اس کوآزاد کردیا کہ اس کا خوف بغیر آزادی کے دورنہیں ہوسکتا تھا،
- کہ میمون بن مہران کے یہاں ایک مہمان آیا انہوں نے اپن باندی سے کہا کہ رات کو کھانا ذرا جلدی لانا باندی کھانا لے کر آئی عبات تو تھی ہی سالن کا بھر اپیالہ ہاتھ سے چھوٹ گیا اور آقا ابن مہران کے سر پر گر پڑا ابن مہران نے غصہ سے کہا: اے جاریہ تو نے جھے جلا ڈالا کہنے لگی آقا ذرا قرآن پڑھ کردیکھے اللہ تعالیٰ کیا فرماتے ہیں: کیا قرآن میں نہیں ہے ﴿ وَ الْکَظِیمِیْنَ الْفَدِیْظَ ﴾ نافیدی نے جھے جلا ڈالا کہنے لگی آقا ذرا قرآن پڑھ کردیکھے اللہ تعالیٰ کیا فرماتے ہیں: کیا قرآن میں ہے ﴿ وَ الْعَافِیْنَ عَنِ اللّٰهُ يُعْلَى اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ ا
- ایک شخص حضرت سلمان بخالتی فاری کی خدمت میں حاضر ہواور وہ آٹا گوند ھ رہے تھے آنے والے نے حیرت کا اظہار کیا فر مایا
   ہم نے غلام کو باہر کسی ضروری کام سے بھیجا ہے ہم نہیں چاہتے کہ ایک وقت میں دو کام اس سے لیں۔

# بَابُالنَّهٰي عَنْضَرْبِالْخُدَّامِ وَشَتْمِهِمُ

باب • سا: خادمین کو مار نے اور ان کو بُرا بھلا کہنے کی ممانعت

(١٨٤٠) قَالَ اَبُوْ الْقَاسِمِ ﷺ نَبِيُّ التَّوْبَةِ مَنْ قَنَفَ مَمْلُوْ كَهُ بَرِيْمًا مِمَّا قَالَ لَهُ اَقَامَ عَلَيْهِ الْحَلَّيَةِ مَ الْقِيَامَةِ إِلَّا اَنْ يَكُونَ كَمَا قَالَ اللهُ اَقَامَ عَلَيْهِ الْحَلَّيَةِ مَ الْقِيَامَةِ إِلَّا اَنْ يَكُونَ كَمَا قَالَ.

تَوْجَجْهَا بَهُ: حضرت ابو ہریرہ مُن تُنْوَ بیان کرتے ہیں حضرت ابوالقاسم سَلِّنْظَیَّۃَ جو نبی التوبہ ہیں انہوں نے یہ بات بیان فرمائی ہے جو شخص اپنے غلام پرزنا کا جھوٹا الزام لگائے جبکہ وہ اس سے بری ہو جواس شخص نے اس کے بارے میں کہا ہے تو اللہ تعسالی ایسے شخص پر قیامت کے دن صد جاری کریگا البتہ اگر وہ غلام واقعی ایسا ہوا (توضم مختلف ہوگا)۔ (١٨٤١) كُنْتُ اَضْرِبُ مَمْلُو كَالِى فَسَمِعْتُ قَائِلًا مِّنْ خَلْفِى يَقُولُ اعْلَمُ اَبَامَسْعُوْدٍ اعْلَمُ اَبَامَسْعُوْدٍ فَالْتَفَتُ فَإِذَا اَنَابِرَسُولِ اللهِ ﷺ فَقَالَ لَلَّهُ اَقْدَرُ عَلَيْكَ مِنْكَ عَلَيْهِ قَالَ اَبُوْمَسْعُوْدٍ فَمَا ضَرَبْتُ مَمْلُو كَالِى بَعْلَ ذَٰلِكَ.

تُرْجُجُهُمُّہُ: حضرت ابومسعود مُنالِّئُو بیان کرتے ہیں ایک مرتبہ میں اپنے غلام کو مارد ہاتھا میں نے اپنے پیچھے سے کسی کو یہ کہتے ہوئے سنا اے ابومسعود یہ بات جان لومیں نے مڑ کر دیکھا تو آپ مُطِّلِّنِیُکِیَّ موجود سے نبی اکرم مُطِّلِٹِکِیِّ نے فرمایا اللہ تعالیٰتم پر ( یعنی تمہیں سز ا دینے کی ) اس سے زیادہ قدرت رکھتا ہے جتنی قدرت تم اس (غلام ) پر رکھتے ہو حضرت ابومسعود مُنالِّنِهُ بیان کرتے ہیں میں نے اس کے بعد اپنے کسی غلام بھی نہیں مارا۔

تشرِنيح: نبى التوبة: آپ مَرَافَظَةً كالقب ب: توبه والانبى، كونكه آپ مَرَافِظَةً مرروزكم از كم سرّ يا سومرتبه استغفار كيا كرتے تھ۔قذف:تہت لگائے۔

# غلامول كومارف اور برا مجلا كبني سيممانعت كاحكم:

باب کی پہلی حدیث میں نبی کریم مُطَّلِقَتُ نَظِمَ ایا کہ جو شخص غلام یا ماتحت کی عفت و پاکدامنی پرحملہ آور ہوجائے ، حالانکہ وہ بے گناہ ہے ، بیمن تکبروغرور کی وجہ سے تہمت لگا رہا ہے ، تو ایسے شخص پر گو کہ دنیا میں کوئی حدنہیں جاری ہوگی ،لیکن آخرت میں اللہ تعالیٰ اس پرحد قائم کریں گے اور اس سے الزام کی سزا دیں گے۔ہاں اگر مولی سچاہے ، اور واقعی اس غلام میں وہ خرابی پائی جاتی ہے تو پھراس مولی پرکوئی گناہ نہیں ہے۔

الاان یکون کہا قال: یعنی اگر مملوک میں وہ بات پائی جاتی ہے جوآ قانے کہی ہے تو پھر اللہ تعالی قیامت کے دن اس پر حدقائم نہیں فرمائیں گے کیونکہ مولی نفس الامر میں صادق ہے ہے استثناء منقطع ہے۔ حدیث شریف سے معلوم ہوا کہ باندی اور غلام کے بارے میں ریجی احتیاط کرنی چاہئے کہ خواہ نخواہ ان پرزنا، چوری وغیرہ عیوب کی تہت نہ لگائے، ورنہ قیامت میں آقاسزا کا مستحق ہوگا کیونکہ وہاں ملکیت زائل ہوجائے گی اور سب کے حقوق برابر ہوں گے۔

فائك : علامہ نووى وليظيد فرماتے ہيں روايت سے بيہ معلوم ہواكة آقا اگر اپنى باندى يا غلام پرتہت لگائے تو دنيا ميں آقا پر حد جارى نه كى جائے گى ، كيونكہ حدود شكوك وشبہات سے ساقط ہوجاتى ہيں اور يہاں ملكيت كى وجہ سے شبہ بيدا ہوگيا ہے۔ علامہ مہلب فرماتے ہيں كہ اس پرتمام علاء كا اجماع ہے نيز كامل غلام ، مدبر ، اور ام ولد وغيرہ سب كا حكم يہى ہے ، گرحافظ نے فتح البارى ميں ام ولد كرماتے ہيں كہ اس پرتمام علاء كا اجماع ہے نيز كامل غلام ، مدبر ، اور ام ولد وغيرہ سب كا حكم يہى ہے ، گرحافظ نے فتح البارى ميں ام ولد كرماتے ہيں كہ اس كرمات ہوگى گر تعزير كى جائے كى بارے ميں كھوا ختلاف نقل كياہ ہے ، كيكن بيواضح رہے كہ اگر چہ حد شرعى يعنى حد قذف ہوتو آقا پر جارى نه ہوگى گر تعزير كى جائے گى تاكماس قتم كے برے فتل سے لوگ اجتناب كريں ۔

هذا حديث حسن صحيح اخرجه احدو الشيخان و ابوداؤد-وفي الباب عن سويدبن مقرن والله الرجمة الحرجة المرجمة المحلى بالوركنيت احمد وسلم وابوداؤد وعبدالله بن عمر والنه المحمل وابن تعم بضم النون وسكون العين ان كانام عبدالرحمان بن الى تعم الحجلي بااوركنيت الواكلم بعابد، صدوق راوي ب-

دوسری حدیث سے بی ثابت ہوتا ہے کہ انسان کا ماتحت اور غلام خواہ کتنی بڑی غلطی کرلے تو آتا کوعفو و درگز رہے کام لیما چاہئے، ایسانہیں کہ غلام غلطی نہیں کرے گا، وہ غلطی ضرور کرے گالیکن اس کی غلطیوں کو بیسوچ کرمعاف کردیا جائے کہ میں بھی تو اللہ کا بندہ ہوں ، اس کی بندگی میں کتنی کوتا ہی کرتا ہوں ، طرح طرح کے گناہ اور نافر مانی کرتا ہوں ، وہ غالب قدرت کے باوجود مجھے سز انہیں دیتا ، میری فوراً گرفت نہیں کرتا ، لہذا مجھے بھی اس غلام کے ساتھ ایبا ہی عفو و درگز رکا سلوک کرنا چاہئے۔

لله اقدر عليك منك عليه: ابومسعود انصارى والله فرمات بين كهين اين غلام كومار رباتها پس مين نه اين يتجيه س سنا كه كهنے والا كهدر ما ہے من تو ابومسعود، من تو ابومسعود، ميں متوجه ہوا تو ديكھا كه رسول الله مَرْالطَّيَّةَ بيں۔ آب مَرَّالطَّيَّةَ نِي فرما يا بيشك الله تعالیٰ تجھ پرزیادہ قدرت رکھتے ہیں برنسبت تیرے اس غلام پرقدرت رکھنے کے، ابومسعود کہتے ہیں کہ اس کے بعد میں نے کی غلام کونہیں مارا۔ اور مسلم شریف میں ہے:

فقلت يارسول الله ﷺ هو حرلوجه الله فقال اما انه لولم تفعل للفتحك النار اولمستك النار.

" میں نے کہاا ہے اللہ کے رسول وہ میں نے اللہ کی رضا کے لئے آزاد کر دیا۔ آپ مِرالنظی اَ فرمایا بہر حال اگر تُوایسانہ کرتا تووه تیرے لئے جہنم کی آگ کو کھول دیتا یا تخصے آگ جھولیتی۔"

روایت سے معلوم ہوا کہ بلا وجہ غلام کو مارناظلم ہے چھر مارنے کی کوئی حد ہوتی ہے لہذا سز ابقدر جرم کی شرعا اجازت ہے مگر عنو بہتر ہے جيها كرروايات آراى بيردهذا حديث حسن صحيح اخرجه مسلمر

تركيب عموى: الله بفتح اللام علامه طبي والتياد فرمات بين كدلله مين لام تاكيد ك لئ ب، لفظ "الله" مبتدا ب، اور" اقدر" خبر ب، ''علیک اور منک' ظرف ہیں جو''اقدر' سے متعلق ہیں۔ اور''علیہ'' کاف خطاب سے حال ہے، عبارت یوں ہوگی۔ اقداد علیك منك حال كونك قادراً عليه، وه الله تجه يرتيرى بنسبت كهين زياده قادر ب جتنا كتواس يرقادر بـ

### بَابُمَاجَآءَفِئَ أَدَبِ الْخَادِمِ

# باب اسا: باب خادم کوادب سکھانا

(١٨٤٢) جَآءَ رَجُلُ إِلَى النَّبِي ﷺ فَقَالَ يَارَسُولَ الله ﷺ كَمْ أَعْفُوْ عَنِ الْخَادِمِ فَصَمَتَ عَنْهُ رَسُولُ الله ﷺ ثُمَّ قَالَ يَارَسُولَ اللهِ عَلَيْ كَمْ اَعْفُوعَنِ الْخَادِمِ فَقَالَ كُلَّ يَوْمِ سَبْعِيْنَ مَرَّةً.

تَوْجَيْجَة، حضرت عبدالله بن عمر وللي بيان كرتے بين ايك فخص في اكرم مَالِنظَيَّة كي خدمت ميں حاضر موااورعرض كي يارسول الله مين ا پنے خادم سے کتی مرتبہ در گزر کروں؟ تو آپ مَالِفَظَةُ اس کے جواب میں خاموش رہے اس نے عرض کی یارسول الله میں اپنے خادم ے کتنی مرتبه درگز رکرول تو آپ مَطْفَطَهُ فِي خرما يا روز اندستر مرتبه

### بَابُمَاجَآءَفِىالْعَفْوِعَنِالْخَادِمِ

# باب ۳۲: باب خادم کومعاف کر دینا

(١٨٤٣) إِذَا ضَرَبَ آحَكُ كُمْ خَادِمَهُ فَنَ كَرَ اللَّهَ فَارُفَعُوا آيُںِ يَكُمُ.

تَرْمَجْهَا بَهُ: حضرت ابوسعید خدری و کاشی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَالْفَقِیَّةَ نے فرمایا جب کوئی شخص اپنے خادم کی پٹائی کر رہا ہووہ (خادم ) الله تعالیٰ کا نام لے ( یعنی الله تعالیٰ کے نام پرمعافی مانگے اور چھوڑنے کے لیے کہے ) توتم لوگ اپنا ہاتھ روک لو۔

### بَابُمَاجَآءَفِيُ أَدَبِ الْوَلَدِ

# باب سس: اولا دکوادب سکھانے کی فضیلت کے بارے

(١٨٧٨) لَأَن يُتُودِبُ الرَّجُلُ وَلَنَّهُ خَيْرٌ مِّنَ أَن يَّتَصَدَّقَ بِصَاعٍ.

تَوْجَجْهَا بَهُ: حضرت جابر بن سمرہ ناٹنی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَلِّلْقَطَحَ بنا و میں کا اپنی اولا دکوادب سکھانا اس بات سے زیادہ بہتر ہے کہ وہ ایک صاع صدقہ کردے۔

# (١٨٧٥) مَا نَعَلَ وَالِنَّا وَّلَمَّا مِّنْ تَحْلِ ٱفْضَلَ مِنْ أَدَبٍ حَسَنِ.

تر بنج بن موى اپ والد كروال سے اپ دادا كايد بيان نقل كرتے ہيں نبي اكرم مُؤَلِّنَكُمَ أَنْ فرمايا آدم ابن اولادكوجو عطیہ دیتا ہے اس میں سب سے زیادہ بہترین چیز تعلیم وتربیت ہے

تشريح: لان يودب: لام برائة تاكير بمعنى القسم اى والله تأديب الرجل لولدة تأديبًا واحدا خير من تصدقه بصاع. تادیب ولدصدقة سے بہتر کیوں ہےجس کی مختلف توجیہات ہیں۔

اول: تأديب ولدطويل البقاء ہے اور تصدق سريع الفناء ہے۔ دوم: تاديب ولدا فادهُ علميه حاليہ ہے اور تصدق افاده عليه ماليہ ہے۔ سوم: تادیب ولدیقیناً این کل میں واقع ہے بخلاف تصدق کے کہوہ تحت الاحمال ہے۔

چہارم: تادبیولد کے ترک پر بسااوقات لعن طعن کیا جاتا ہے بخلاف ترک تقیدق کے ، کذاذ کرہ القاری۔

پنجب، علامه مناوی ولیشین فرماتے کہ تا دیب ولدائتہائی اہم امر ہے مطلق صدقات سے بھی افضل وبہتر ہے کیونکہ تا دیب ولد صدقات جاربیمیں سے ہونے کی وجہ سے نفع متعدی کومتلزم ہے۔

هذا حديث غريب: يرروايت غريب مونے كے ساتھ ضعيف بھى ہے، كيونكداس ميں يجيلى بن يعلى اور ناصح دونوں راوى ضعيف بين جيبا كه خودامام ترمذي طِيني فرمات بين و ناصح ابن علاء الكوفى "ليس عنداهل الحديث بالقوى"

# اولاد کی تیجے تعسلیم وتربیت کی اہمیت:

ان احادیث سے اولا دکی صحیح تعلیم و تربیت کی اہمیت معلوم ہوتی ہے، اسے اللہ کے راستے میں ایک صاع صدقہ کرنے ہے بھی انضل قرار دیا ہے، اور والد کی طرف سے دین تعلیم وتربیت اولا دے لئے سب سے بڑا عطیہ ہے، اس سے مفید اور قیمتی چیز اور کوئی نہیں ہے، آج اولاد کی دین تعلیم وتربیت ہورہی ہے یانہیں اس کی زندگی کا ہرقدم اسلام کے قریب ہور ہا ہے یا دور، اس کی قطعاً پرواہ نہیں ہے،مغربی تہذیب وتدن اور یہودی ثقافت کی میلغارنے عالم اسلام کو بالکل بے حس بنادیا ہے، حالانکہ ترقی کا راز اسلامی تعلیمات پرعمل کرنے میں ہے،اور قرآن وسنت کےمطابق زندگی گزارنے میں ہے،اسلام اس سے ہرگزمنع نہیں کرتا کہ عصری تعلیم کوسیکھا جائے، بلکہ

اسے مجھ طریقے سے سکھنے کا حکم دیتا ہے، لیکن ایسے میں اسلامی تعلیمات کو بالکل پس پشت ڈال دینا یہ بہرحال جائز نہیں ہے۔

ایوب بن مولمی عن ابیه عن جداد کی وضاحت: "ایوب بن مولمی عن ابیه عن جداد" اس کا پورانب اس طرح ب: ایوب بن مولمی بن عمر و بن سعید بن العس اس میس "عن ابیه" کی ضمیر "ایوب" کی طرف بے یعن عن موکل بن عمرواور "عن جداد" کی ضمیر میں دواخمال ہیں:

ایک احمال میہ ہے کہ مید ابوب کی طرف لوٹ رہی ہو: ابوب کے دادا لینی عمرو بن سعید رالی یا میصانی نہیں ہیں، حضرت عثمان غنی بڑا ٹوئو کے زمانہ خلافت میں پیدا ہوئے ، اس لحاظ سے مید میٹ مرسل ہوگی۔

دوسرااحمال میہ ہے کہ میضیر''موک'' کی طرف لوٹ رہی ہو،موک کے دادا لین سعید بن العاس وہ ٹی ، میہ اگر چہ حضور مُراَّ النَّیْکَا ﷺ کے دادا لین سعید بن العاس وہ ٹی ، میہ اگر چہ حضور مُراَّ النَّکِ ﷺ کے دادا لین سعید بن العاس وہ ٹی ہے کہ انہوں نے آپ مُراَّ النَّائِ ﷺ کودیکھا ہوگا مگر محدثین کے نزدیک نبی کریم مِرَاَّ ﷺ سے ان کا ساع ثابت نہیں ہے، اس حب اس وجہ سے ان کی روایت کو مرسل صحابہ قرار دیا گیا ہے، تا ہم اس سے روایت کی حیثیت پر کوئی فرق نہیں پڑتا کیونکہ جمہور کے نزدیک حدیث مرسل قابل استدلال اور ججت ہوتی ہے۔ (مرقاۃ الفاتح باب الشفقة والرحمة علی انحاق 8/711)

# بَابُ مَاجَآءَ فِئ قَبُولِ الْهَدِيَّةِ وَالْمُكَافَاةِ عَلَيْهَا

باب ۳۳: ہدیہ قبول کرنے اوراس کا بدلہ دینے کے بارے میں 🕜

(١٨٤١) أَنَّ النَّبِيِّ عَلَيْ كَانَ يَقْبَلُ الْهَدِيَّةَ وَيُثِيبُ عَلَيْهَا.

ترکیجہ بنہ: حصرت عائشہ والنے بیان کرتی ہیں بی اکرم سُرِ النظامیۃ تحفہ قبول کرلیا کرتے سے اوراس کے بدلے میں تحفہ دیا کرتے ہے۔
تشریح: بدیہ قبول کرنا اور اس کا بدلہ دینا سنت ہے: اگر کوئی شخص کسی مسلمان کوخوش کرنے کے لئے کوئی چیز ہدیہ کرے ، اس کا ہدیہ
قبول کیا جاسکتا ہے، اور جب گنجائش ہوتو اسے بھی جوابا کوئی چیز ہدیہ میں دینی چاہئے، نبی کریم سُرِ النظامیۃ ہدیہ قبول بھی فرماتے اور اس کا
بدلہ بھی دیتے تھے، بدلہ دینے میں کوشش کرے کہ اس کے ہدیہ سے بڑھ کر بدلہ دے، زیادہ قیمتی نہ ہوتو کم از کم اس کے ہدیہ کے بقدر
بی دے دے تو بہتر ہے۔

فرا مب فقہاء: یشیب علیها: یعن آپ مَرِالْفَظَةُ ہدیة بول فرماتے اور اس پر بدلہ عنایت فرماتے ہے۔ ہدیہ کا بدلہ کم از کم ہدیہ کے بقدر دے تو بہتر ہے۔ چونکہ بیتو تھے۔ ہٹری فافرق ہے جس کے بقدر دے تو بہتر ہے۔ چونکہ بیتو تھے۔ ہٹری فافرق ہے جس معاطع میں عوض اور بدلہ ہوتو وہ ''بچ'' ہے اور جس میں بدلہ اور عوض کی نیت نہ ہو تھیں تبرع اور احسان کرنامقصود ہوتو ہے ہہہ ہے۔ ہدیہ کے بیشر کا فرائد کے لئے چند شرائط کا لحاظ ضروری ہے:

اوّل: یه دیکُمنا چاہئے کہ وہ مال حلال ذرائع سے حاصل کیا ہوا ہے یانہیں نیزشہهات سے خالی ہے یانہیں اگر پاک وصاف ہوتو قبول کر لے ور ننہیں۔

دوم: ہدیددینے والے کی غرض کیا ہے؟ اگر دل خوش کرنے اور محض محبت کی بناء پر دیا ہے تب تویہ ہدیہ ہے اس کو قبول کرنا چاہئے اور

اگر ناموری، ریا کاری یا بطور صدقه ہے تو پھر قبول نه کرے الاب که متحق صدقه بور سوم: بدید دینے والا احسان نه جنلائے ادرمہدی الیہ کو حقیر نہ گردانے بلکہ قبول کرنے کو اپنے اوپر احسان تصور کرے اور خوش ہواور واپس کردینے سے نا گواری ہوان مذكوره بالاشرا كط كے ساتھ ہدىية بول كرنا جائز ہے۔

ہدیہ کے مخضر آ داب جن کا لحاظ رکھنے سے ہدیہ کا لطف اور اصل غرض از دیاد محبت پیدا ہوتی ہے۔ (1) جس کو ہدیہ دے پوشیدہ دے اگر وہ خود ظاہر کرے تو دوسری بات ہے (2) اگر ہدیہ غیر نفذ ہوتو حتی الامکان مبدی الیہ کی رغبت کا خیال رکھے ایسی چیز دے جو اسے مرغوب ہو۔ (3) ہدیہ دے کراس سے پہلے اپنی کوئی غرض پیش نہ کرے تا کہ مہدی لہ کوخود غرضی کا شبہ نہ ہو (4) مقدار ہدیہ اس قدر نه ہو کہ مہدی الیہ کی طبیعت پر بار ہواور کم چاہئے جتنا ہواس میں مضا کقہنیں چونکہ اہل نظر کی نظر مقدار پرنہیں ہوتی بلکہ خلوص پر ہوتی ہے۔ (5) اگرمہدی الیہ واپس کرنے لگے تو واپسی کی وجہ دریافیت کرتے اور آئندہ اس کا خیال رکھے مگر اس وقت اصرار نہ کرے۔(6) جب تک مہدی الیہ پر اپنا خلوص ثابت نہ کردے ہدیہ پیش نہ کرے (7) حتی الامکان ریلوہ یارسل کے ذریعہ نہ بھیئے چونکہ مہدی الیہ کواس میں پریشانی خطرہ ہے۔

# بَابُمَاجَآءَفِي الشُّكُرِلِمَنُ أَحْسَنَ إِلَيْكَ

# باب۵ ۳: الشخص کاشکر کرنے کا ذکر ہے جوآپ کے ساتھ احسان کرے

# (١٨٧٧) مَن لَا يَشُكُرُ النَّاسَ لَا يَشُكُرُ اللَّهَ.

تَرَجْجِهَا بَهِ: حضرت ابو ہریرہ نٹاٹھ بیان کرتے ہیں نبی اکرم سَلِّنْسِیَجَ نے فرمایا جو شخص لوگوں کا شکریہ ادانہیں کرتا وہ اللہ تعالیٰ کا بھی شکر ادا

# (١٨٧٨) مَنُ لَمُ يَشُكُرِ النَّاسَ لَمُ يَشُكُر اللَّهَ.

تعالی کاشکرادانہیں کرتا۔

تشریح: حقیقت شکر: نعت کی قدر کرناہے جب نعت کی قدر ہوگی تو منعم کی قدر بھی ضرور ہوگی نیز جس کے ذریعہ وہ نعمت پہنچی ہے۔ اس کی بھی قدر ہوگی اس طرح خالق ومخلوق دونوں کا شکر ادا ہوجائے گا کہ شکر کی دوشمیں ہیں:

اوّل: منعم حقيق كاشكر كمال قال تعالى: ﴿ وَاشْكُرُوا إِنَّ وَ لَا تَكْفُرُونِ ﴾ (القره: ١٥٢)

دوم: شکرمخلوق جوواسطه نعمت ہے۔

در حقیقت شکر الہی کی جزاءلوگوں کا شکر ادا کرنا ہے۔انسان کے دل میں جس کی قدر ہوتی ہے تو اس کی تعظیم و محبت بھی کرتا ہے اں کی بات ماننے کو بھی بالاضطرار دل چاہتا ہے لہذا خالق کا کمال شکریہی ہے کہ دل میں اس کی تعظیم ہو۔ زبان پر ثناء اور اعضاء و

جوارح سے احکام کی حتی الامکان پوری تعمیل ہو۔

من لحد یشکر الناس: علامه خطابی والله اس کے دومعنی بیان کئے ہیں:

اوّل: جسآ دمی کی طبیعت و عادت اوگوں کی نعمتوں پر ناشکری کی بن گئی ہو یقیناً اس کی طبیعت میں اللہ تعالیٰ کی ناشکری بھی پائی جاتی ہے۔ دوم: جب تک بندہ لوگوں کا شکر ادانہ کرے اس وقت تک اللہ تعالیٰ اپنے لئے بھی اس کا شکریہ قبول نہیں فرماتے کیونکہ اللہ کا شکر موقوف ہے بندوں کے شکر پر۔ (الکوکب الدری، ابواب البروالصلة، باب ماجاء فی الشکر 3/54)

#### بَابُ مَاجَآءَ فِي صَنَائِعِ الْمَعْرُوفِ

### باب۳۶: نیک کام

(١٨٧٩) تَبَسُّمُكَ فِي وَجُهِ آخِيُكَ لَكَ صَدَقَةٌ وَّامُرُكَ بِالْمَعُرُوفِ وَنَهُيُكَ عَنِ الْمُنْكَرِ صَدَقَةٌ وَّارُشَا دُكَ الرَّجُلَ فِي اَرْضِ الضَّلَالِ لَكَ صَدَقَةٌ وَبَصَرُكَ لِلرَّجُلِ الرَّدِى ء الْبَصَرِ لَكَ صَدَقَةٌ وَّا مَاطَتُكَ الْحَجَرَ وَالشَّرَ وَكَةَ وَالْعَظْمَر عَنِ الطَّرِيْقِ لَكَ صَدَقَةٌ وَّافْرَاغُكَ مِنْ دَلُوكَ فِي دَلُو آخِيْكَ لَكَ صَدَقَةٌ.

توکیخ پہنی: حضرت ابو ذرغفاری ڈاٹٹو بیان کرتے ہیں بیان کرتے ہیں نبی آکرم میکٹ نے فرمایا تمہاراا پنے بھائی سے مسکرا کر ملنا بھی تمہارے لیے صدقہ ہے تمہارا نیکی کا تھم وینا تمہارا برائی سے روکنا بھی صدقہ ہے تمہارا کسی بھولے بھٹے مخص کوراستہ بتا دینا بھی صدقہ ہے جس شخص کونظر نہ آتا ہوتمہاراا سے راستہ دکھا دینا بھی صدقہ ہے راستے سے پھر کا نٹایا بڈی وغیرہ کو ہٹا دینا بھی تمہارے لیے صدقہ ہے اوراپنے ڈول کے ذریعے اپنے بھائی کے ڈول میں پانی ڈال دینا بھی صدقہ ہے۔

لعنات: صنائع: صنيعة كى جمع ب: كام - المعروف: بهلالى ، احمان ، نيك - تبسهك: تيرامسرانا - ادشادك: تيرا راسته بتانا، ربنمائى كرنا - ادض الضلال: بعولى موئى زمين اورجگه - الردى البصر: نابينا آدى - اماطتك: تيرا بنانا ، صاف كرنا ، الشوك: كاشف -

تشریع: سیکی کے چند کام: اس حدیث میں نیکی کے چند اہم کام ذکر کئے ہیں: یہ معاشر تی زندگ کے چند روش اصول ہیں جنہیں اپنا کر ایک مسلمان پرسکون زندگی گزار سکتا ہے، وہ زندگی جس سے خالق ارض وساء خوش ہوجائے، جو ایمان کامل کی علامت ہے، اس لئے ہرمسلمان کوان اوصاف سے آراستہ ہونے کی کوشش کرنی چاہئے۔

- آ تبسهك فى وجه اخيك: مسلمان بهائى سے مسكراكر بات چيت اور ملا قات كرنا كداس سے اس كا دل خوش ہوتا ہے۔ ايك مومن كوخوش ديكھ كرجب دوسرا مومن خوش ہوگا تو اس پر ايسا ہى ثواب ملے گا جيسا كەصدقد كرنے پر ملتا ہے۔
- © وامرك بالمعووف... الخ كسى مومن كا دوسر مومن كواچهائى كائتكم كرنا اور برائى سے روكنا بھى صدقد كے برابر ثواب ركھتا ہے۔

امر بالمعروف اور نہی عن المنكر كالفظ مختصر مونے كے ساتھ نہايت جامع ہے چنانچ معروف كے تحت وہ تمام نيكيال اور بھلائيال

آجاتی ہیں جن کا اسلام نے حکم فر مایا ہے۔

یہ امور چونکہ جانے پہچانے جاتے ہیں اس لئے معروف کہلاتے ہیں اس طرح منکر کے تحت وہ تمام برائیاں اور مفاسد آجاتے ہیں جن کوشریعت نے ناجائز قرار دیا ہے اور دونوں کے مجموعہ کا خلاصہ خیر خواہی سے ظاہر ہے کہ مومن کی خیر خواہی کارثواب ہوگی اور اس پرصد قد جیسا اجر ہوگا۔ البتہ امر بالمعروف و نہی عن المنکر کے درجات ہیں انشاء اللہ آئندہ روایات کے تحت ان کی تفصیل آئے گی۔

- © وارشاً دك الرجل فی الرجل فی ارض الضلال صدقة: یعنی راسته بھیكے ہوئے آدمی كوراسته بتا دینا بھی صدقه ہے۔ ارض صلال سے مرادوہ زمین ہے جس كی كوئی نشانی وعلامت معلوم نه ہوظا ہر ہے كہ جب كوئی شخص الی جگه پر راسته بھٹك رہا ہو اور اپنی منزل مقصود تک پہنچ جائے توبیاس كی اعلیٰ درجہ كی مدد ہوگی اس پر اجروثواب یقیناً مرتب ہوگا۔
- وبصر كالرجل الردى ابصر لك صدقة: يعنى كى كونايينا ياكم نكاه والشخص كوشي راسته بتادينا اوراس كى مدوكردينا صدقه كي برابر ثواب ركھتا ہے مشكوة شريف ميں بصرك كے بجائے تصرك بالنون واقع ہوا ہے نابينا شخص نه معلوم كى گڑھے ميں گر جائے يا ايكى جگہ چلا جائے جہاں اس كونقصان پنچ اس مومن نے مدد كركے اس كو تكليف سے بچاليا تو ظاہر ہے كه صدقه كے برابراس كوثواب ملے گا۔
- ⑤ واماً طتك الحجر والشوك والعظيم عن الطريق: ليني راسة سے تكليف ده شے خواہ وہ پتھر ہويا ہڑى يا كانٹا وغيرہ ہو ان كاراستہ سے ہٹانا يہ بھی صدقہ ميں داخل ہے چونكہ مومن كے لئے موذى شے سے حفاظت كا ذريعہ بنا ہے اس لئے اس كوثواب ہوگا۔
- ⑥ افر اغك من دلوك ... الخين اپنيرتن دُول وغيره سے مومن بھائى كے برتن ميں پانى دُال دينا يا پانى مهيا كردينا خواه ئل ہى چلا كر ہويہ مومن كى مدد ہے اس پر بھى صدقہ كے برابر ثواب ہوگا۔

#### بَابُمَاجَآءَ فِي الْمِنْحَةِ

# باب سے عظیہ (کی فضیلت) کے بارے میں

(١٨٨٠) مَنْ مَنْحَ مَنِيْحَةَ لَبَنِ أَوُورَتِ أَوْهَلَى زُقَاقًا كَانَ لَهُ مِثْلَ عِتْقِ رَقَبَةٍ.

تر بخبخ آبا: حضرت سمرہ بن عازب بڑاٹن بیان کرتے ہیں میں نے نبی اکرم سُلِّنظِیَّا کوفر ماتے ہوئے سنا جو شخص کسی دوسرے کو دودھ یا درہم عاریت کے طور پر دیے یا کسی شخص کوراستہ بتا دے اسے غلام آزاد کرنے کا ثواب ملتا ہے۔

تشریح: البینه عظیه، کسی دوست کو عارضی استعال اور استفاده کے لئے واپسی کی شرط کے ساتھ زمین ، سواری یا جانور وغیره دیار منبیحة: اس دوده والی اونئی یا بکری کوکہا جاتا ہے جوکسی دوست کو صرف استعال کے لئے عاریت کے طور پر دی جاتی ہے۔ منبیحه کی فضیلت: اس حدیث میں ان امور کا ذکر ہے جن کے ذریعے آدمی دوسرے بھائی کونفع پہنچا تا ہے، منبیحة لمبن: اس صراددوده والا جانور ہے۔ اوور ق: بکسر الراء وسکون الراء اس سے مراددوده والا جانور ہے۔ اوور ق: بکسر الراء وسکون الراء اس سے مراددور ہم ودنا نیز ہیں کسی کو پچھ عرصہ کے لئے دوده

والا جانوراونٹنی یا بکری عطیہ دینا تا کہاس سے وہ استفادہ کرےاور پھرواپس کردے، پاکسی کوقرض دینا یا کوئی راستہ یا گلی کوجہ بتانا، بیہ تمام اموراللہ کے نز دیک ایک غلام آ زاد کرنے کے برابر ثواب کا ذریعہ ہیں،جس طرح کو کی شخص جب غلام آ زاد کردیے تو وہ گویا ہے آپ کوجہنم سے بچالیتا ہے اس طرح حدیث میں مذکورہ کاموں میں سے کوئی کام کرنے سے بھی آ دی اپنے آپ کوجہنم کی آگ ہے بچا سكتا ہے۔حضرت گنگوہی راہی فی فرماتے ہیں كدروایت كا مطلب بدہے كہ جس طرح غلام آزاد كر كے اس نے اپنے كل اعضاء كوجہنم كی آگ سے بچالیا ہے ای طرح اس نے بیء عطیات کر کے اپنے کوجہنم کی آگ سے بعنی پورےجسم کو بچالیا ہے گویا روایت مذکورہ میں ان عطیات کرنے والے کے لئے جہنم سے بچاؤ کی خوشخری ہے۔

### بَابُمَاجَآءَفِي إمَاطَةِالْأَذْي عَنالطَّريْق

باب٣٨: رائے سے تکلیف دہ چیز ہٹانے کا ذکر

(١٨٨١) بَيْنَهَارَجُلٌ يَّمُشِي فِي طَرِيْقِ إِذْوَجَكَ غُصْنَ شَوْكٍ فَأَخَّرَهُ فَشَكَرَ اللهُ لَهُ فَغَفَرَلَهُ.

تَرْجِيكُنُهِ: حضرت ابوہریرہ وُٹاٹُونہ نبی اکرم مَطِّفِظَةً کا فرمان نقل کرتے ہیں ایک مرتبدایک شخص کسی راستے پیہ جارہا تھا اس نے ایک کا نئے والی شاخ دیکھی اوراسے ہٹا دیا تو اللہ تعالیٰ نے اس کے اس عمل کو قبول کیا اوراس کی مغفرت کر دی۔

تشرِثیے: اس حدیث سےمعلوم ہوا کہ راستہ میں جو بھی گندی اور تکلیف دہ چیز ہو، اسے ہٹا دینا چاہئے، اس ممل کو اللہ تعالیٰ اس قدر، قدر کی نگاہ سے دیکھتے ہیں کہ اس کی بخشش فرمادیتے ہیں۔ کہ راستہ سے نکلیف دینے والی شے کو ہٹادیا جائے تا کہ لوگ آرام سے گزر جائیں اللہ تعالی ایسے تخص کی مغفرت فرما دیتے ہیں اس روایت کے بعض طرق میں واقع ہے کہ آپ مَلِّ النَّيَّةَ بِنے فرمایا کہ میں نے جنت میں ایسے خص کو گھومتے ہوئے دیکھاہے جس نے مسلمانوں کے راستہ سے کا نٹوں اور درختوں کو کاٹ دیا تھا ہکذا فی جمع الفوائد۔ "ف شکر الله له" علامه جزری فرماتے ہیں کراللہ تعالیٰ کا ایک نام" شکور" بھی ہے، جس کے معنی" قدر دان" لہذا مطلب بیہ ہوگا کہ اللہ تعالی بندے کے تھوڑے سے نیک عمل کو بڑھاتے رہتے ہیں، یہاں تک کہاس کی مغفرت فر مادیتے ہیں۔

# بَابُمَاجَآءَ أَنَّ الْمَجَالِسَ بِالْأَمَانَةِ

باب۹۳:مجالس(كى باتيس) امانت ہيں

(١٨٨٢) إِذَا حَتَّكَ الرَّجُلُ الْحَدِينَكَ ثُمَّر الْتَفَتَ فَهِيَ اَمَانَةً.

تَرْجِيْهُ بَهِ: حضرت جابر بن عبدالله مِنْ لِنَيْمَةِ نبي اكرم مُؤْلِفَيَّةً كافر مان نقل كرتے ہيں جو شخص كو كى بات بيان كر دے (جو چھپانے كے قابل ہو) اور پھروہ چلا جائے تو پھروہ بات امانت ہوتی ہے۔

تشریح: مجلس کی باتس امانت ہوتی ہیں: امام ترمذی را شیئ نے ایک حدیث مرفوع کے الفاظ سے عنوان قائم کیا یعنی المجالس بالا مانة ، اس روایت کوامام ابودا وُدرطیشیلانے اپنی کتاب میں ذکر کیا ہے۔اگر کوئی شخص کسی مجلس میں کوئی بات کرے تو وہ مجلس امانت ہے،الہٰذا اس

میں زیر بحث گفتگو کو مجلس سے باہر پھیلا نانہیں چاہے۔

التفت ای میناوشمالا: حضرت گنگوی واللهائيان كرومطلب بيان كريس:

- 🛈 بات کرنے والاشخص گفتگو کے دوران ادھرادھر دیکھ کر گفتگو کرے، تا کہ کوئی دوسراشخص ندین سکے، بیرانداز خود بتار ہاہے کہ ہیہ بات پوشیدہ رکھی جائے ، ظاہر نہ کی جائے۔
- ② یاالتفات سے مرادیہ ہے کہ متکلم گفتگو کر کے دوسری طرف متوجہ ہوجائے یااس مجلس سے اٹھ جائے تب بھی وہ بات امانت ہے، شرى ضرورت كے بغيراس كا اظهار كرنا جائز نہيں ہے۔ موصوف نے ترجمہ المجالس بالامانة مطلقاً قائم فرمايا ہے۔ بہرحال روایت سےمعلوم ہوا کہ اگر کسی مجلس میں کوئی بات ہوجس کے چھپانے میں متکلم کا فائدہ ہے تو وہ امانت ہے البتہ اگر ایسی بات ہو کہ اس کے ظاہر کرنے میں متکلم کا نقصان نہیں یا لوگوں کو اس بات سے فائدہ ہوگا تو اس کے اظہار کی گنجائش ہے اس طرح اگروہ بات الی ہو کہ اس کو چھیانے میں کسی کو نقصان ہوگا تو اس کا ظاہر کرنا ضروری ہے مدیث شریف میں ہے۔

المجالس بالامانة الاثلثة مجالس سفك دمر حرام او فرج حرام او اقتطاع مال بغير حق: ني كريم مَرْافِيَّةً نے فرمایا کہ مجالس امانت ہوتی ہیں سوائے تین مجلسوں کے کہان کی باتوں کا اظہار کرنا ضروری ہوتا ہے، کسی کوناحق مار دیا گیا ہو، کسی عورت كى عصمت درى كى گئى مو ياكسى كا مال ناحق ليا گيا مو، ان تمام صورتوں ميں چونكه دوسرے لوگوں كا نقصان ہے اس لئے ان كا بتانا ضروری ہے۔(الكوكب الدرى:3/55,56)

معلوم ہوا کہ نقصان دہ وہ امانت نہیں ہے بلکہ اس کا اظہار صاحب ضرر سے کردینا واجب ہے تا کہ وہ اپنی حفاظت کر سکے۔

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي السَّخَاءِ

### باب • ۴: سخاوت ( کی فضیلت) کا ذکر

(١٨٨٣) قُلْتُ يَارَسُولَ اللهِ عَلَيْ إِنَّهُ لَيْسَ لِي مِنْ بَيْتِي إِلَّا مَا أَدْخَلَ عَلَى الزُّبَيْرُ أَفَأُعْطِي قَالَ نَعَمْ وَلَا تُوْكِي فَيُوْ كِي عَلَيْكَ يَقُولُ لَا تُخْصِيْ عَلَيْكَ.

تَوَخِيْنَهُ: حضرتِ اساء بنت ابوبكر من فني بيان كرتى ہيں ميں نے عرض كى يارسول الله مَاَلْفَيْئَةً ميرے ياس جوبھى چيز ہے وہ حضرت زبير الله على دى موكى بوتوكيامين اسے (الله كراست مين ) دے سكتى مول تو نبي اكرم مُرافِينَ أَن فرمايا بال تم روك ندر كوتم سے روک دیا جائے گا (ایک روایت میں بیالفاظ ہیں) تم گنتی نہ کروور نہتمہارے لیے بھی گنتی کی جائے گی۔

(١٨٨٣) السَّخِيُّ قَرِيْبٌ مِّنَ اللهِ قَرِيْبٌ مِّنَ الْجَنَّةِ قَرِيْبٌ مِّنَ النَّاسِ بَعِيْدٌ مِّنَ البَّارِ وَالْبَخِيْلُ بَعِيْدٌ مِّنَ اللهِ بَعِيْدُةِ مِنَ الْجَنَّةِ بَعِيْدُةِ مَ النَّاسِ قَرِيْبٌ مِّنَ النَّارِ وَلَجَاهِلُ سَخِيٌّ اَحَبُ إِلَى اللهِ عَزَّوَ جَلَّامِنَ عَالِمٍ بَخِيْلٍ.

تَرْجِيكُنُم: حضرت ابو ہريره وَاللَّهُ بيان كرتے ہيں نبي اكرم مُؤَلِّفَيَّةً نے فرما يا سخاوت كرنے والأَحْص الله تعالى كے قريب ہوتا ہے جنت سے قریب ہوتا ہے لوگوں سے قریب ہوتا ہے اور جہم سے دور ہوتا ہے جبکہ بخیل شخص اللہ تعالیٰ سے دور ہوتا ہے جنت سے دور ہوتا ہے

لوگوں سے بھی دور ہوتا ہےاور جہنم کے قریب ہوتا ہے ایسا جاہل شخص جوتنی ہواللہ تعالیٰ کے نز دیک اس شخص سے زیادہ محبوب ہوتا ہے جوعبادت گزار بھی ہواور بخیل بھی ہو۔

تشرِ نيح: سخاوت کی فضیلت:

سخی خص جس نے محض اللہ کی رضا کے لیے اپنے مال کوخرچ کیا وہ اپنے اس فعل سخاء کی بناء پر اللہ کی رحمت سے بالکل قریب ہوجا تا ہے اور اس فعل کی وجہ سے وہ جنت میں داخل ہوگا اس لئے جنت کے قریب بھی ہے اور لوگ ایسے خص سے محبت کرتے ہیں لہذا لوگوں کے دلوں کے قریب ہوا جس طرح حاکم عادل کا نفع اگر چہ سب کو نہ پہنچے مگر اس سے سب کومحبت ہوتی ہے، اس کے بالمقابل بخیل شخص جو واجبات میں بھی مال خرچ نہیں کرتا ایسا شخص اللہ کا مبغوض ، لوگوں کا بھی معتوب اور بخل کی بناء پر جنت سے دور ہوجا تا بے اور قریب ہے کہ وہ جہنم میں داخل کردیا جائے۔

الجاهل السخی احب الی الله من عاب بخیل: جاہل تی سے مرادوہ غیر عالم تی ہے جوکثیر النوافل نہ ہواور عابہ بخیل سے مرادای ابخیل عالم جوکثیر العبادة النوافل ہویتی جو تحض غیر عالم ہواگر چہوہ کثیر النوفل نہیں ہے گرسخی ہے وہ اللہ کے زدیک زیادہ مجبوب ہوگا۔ خلاصہ یہ ہوائل عالم سے جو عابد ہے اور بخیل ہے اور اگر غیر عالم بخیل ہے تو اس سے بدرجہاولی شخص مجمتر وعند اللہ محبوب ہوگا۔ خلاصہ یہ ہو تحض شخص سے جو تشر کہ جو تحض شخی ہے گووہ کثر سے سے نوافل نہیں پڑھتا مگر اپنے فعل سخاوت کی بناء پر اللہ کے یہاں زائد مقرب ہوگا ایسے تحض سے جو کثیر العبادة ہے مگر بخیل ہے اور جس آدمی کے دل میں دنیا کی محبت ہو وہ کوئی بھی غلطی کر سکتا العبادة ہے مگر بخیل ہے اور جس آدمی کے دل میں دنیا کی محبت ہو رہائی کی جڑ ہے ، اس لئے ہے، چنا نچہ آپ مُرافئ گئی آنے فرمایا: کہا قال الطباط حب الدنیا داس کل خطید قد دنیاء کی محبت ہر برائی کی جڑ ہے ، اس لئے آدمی میکوشش کرے کہ میرے اندر سخاوت کی صفت ہو، نہ کہ بخل کی کیونکہ سخاوت کے در یعہوہ اللہ کے ہاں قرب حاصل کر سکتا ہے۔ آدمی میکوشش کرے کہ میرے اندر سخاوت کی صفت ہو، نہ کہ بخل کی کیونکہ سخاوت کے در یعہوہ اللہ کے ہاں قرب حاصل کر سکتا ہے۔ آدمی میکوشش کرے کہ میرے اندر سخاوت کی صفت ہو، نہ کہ بخل کی کیونکہ سخاوت کے ذریعہوہ اللہ کے ہاں قرب حاصل کر سکتا ہے۔ آدمی میکوشش کرے کہ میں خلیات کے ایس کی جو میں نہ کہ بیں :

- (1) تنگدلی کے ساتھ گن گن کرنہ دو (اس سے برکت اٹھ جاتی ہے) ورنہ مہیں بھی حساب سے اور گن گن کر دیا جائے گا۔
- (2) گن گن کر مال جمع اور ذخسیب رہ نہ کرو کہ اس سے خرج ہی نہ کرے ور نہتم پر بھی اللہ تعالیٰ کی طرف سے رزق کو بند کر دیا جائے گا۔ (فتح الباری، کتاب الز کا ق، باب التحریف علی الصدقة ۔3/383)

"لاتوكى" جبكه مشكيره كے منه كودها كے سے مضبوط بانده ديا جائے اس سے مراد بخل كرنا ہے۔

"فیوکی علیك" بفتح الكاف مجهول كا صینه ہے بخارى كى روایت میں 'فیوكى الله علیك 'واقع ہے علامہ جزرى رئيسًا الله علی علی واقع ہے علامہ جزرى رئيسًا الله علی ہیں۔ فرماتے ہیں اس کے معنی ہیں۔

لاتلخری ولاتشدی ما عندك و ما فی یدك فتنقطع مادة الرزق عنك : یقول لا تحصی علیك یه لاتوكی فیوكی علیك یه لاتوكی فیوكی علیك كریم مِرَّالْفَیْمَ كی طرف راجع به چنانچه بخاری شریف می بین بین کریم مِرَّالْفَیْمَ كی طرف راجع به چنانچه بخاری شریف می بین بین که احصاء کمن "معرفة قدر الشی وزناو عددًا" کے بین مراویه به که تنگ دلی کے ساتھ گن گن کرنہ دے چونکه اس سے دوہ برکت ختم ہوجائے گا پھر اللہ تعالی بھی بذیر برکت محدود عطافر ما کیں گے یا مراویه به کم گن گن کرمال کا ذخیرہ نه بنائے که اس سے خرج نه کرے ورنه اللہ تعالی بھی مادہ رزق کو

محبوں کرے گا اور برکت ختم کردے گا اور آخرت میں الگ حساب دینا ہوگا،للندا روایت کا حاصل میے ہوا کہ اللہ تعالیٰ کے دیتے ہوئے مال کوخوش دلی کے ساتھ خوب خرچ کیا جائے اس لئے کہ اس سے برکت ہوتی ہےاور رزق میں وسعت ہوتی ہے اس کے بالمقابل اگر تنگ دلی کے ساتھ مال کوخرچ کیا جائے گا تو اللہ تعالیٰ برکت نہیں عطا فر ما تیں گے۔

نیز روایت سے معلوم ہوا کہ عورت اپنے شوہر کے مال میں سے صدقہ وغیرہ کرسکتی ہے گریہ ضروری ہے کہ شوہر کی جانب سے دلالة یا صراحتاً یا عرفا انفاق کی اجازت ہو جس کی تفصیل پہلی جلد میں گزر چکی ہے۔

### سخاوت وبخل کی حقیقت:

تعیین خود بخو د موجاتی ہے چنانچے علماء نے سخاوت کی تعریف مختلف الفاظ سے فرمائی ہے

- (۱) کہ بعض حضرات فرماتے ہیں سخاوت بلاتا مل ضرورت پوری کرنے اوراحیان جتائے بغیر دینے کا نام ہے۔
  - (٢) سخاوت ایسے عطیہ کو کہتے ہیں جو بغیر مانگے دیا جائے اور اس تصور سے دیا جائے کہ میں نے تھوڑا دیا ہے
    - (۳) که سائل کود مکیم کرخوش ہونا اور سے مسرت پاناسخاوت ہے۔
- (۴) کہ مال کو اس تصور کے ساتھ وینا سخاوت ہے کہ مال اللہ کا ہے اور دینے والا بھی اللہ کا بندہ ہے اس لئے اللہ کا بندہ کا مال فقر وافلاس کے ادنیٰ اندیشہ کے بغیر دے رہا ہے۔ اور ان سب اقوال کی بالکل ضد بخل ہے حقیقت یہ ہے کہ بیتعبیرات حقیقتا ناقص ہیں سخاء د بخل کی حدودان سے واضح نہیں ہوتیں \_

#### سحناوت، جود، ایثار:

اپنے مال میں سے کچھ دے دینا اور کچھ رکھ لینا میسخاوت ہے اور اپنا زیادہ مال دے دینا اور کچھ رکھ لینا جود ہے اور خود مشقت برداشت کرلینالیکن دوسرے کو تکلیف نہ ہونے دیناایثار ہے۔

### اعتدال كاحكم:

جس کی وضاحت پیرکہا جائے کہ اللہ تعالی نے مال کوایک حکمت ومقصد کے لئے پیدا کیا کہ اس کواعتدال کے ساتھ خرچ کرے، جہال پرضرورت ہوخرچ کرے اور جہال ضرورت نہ ہووہال خرج کر کے اسراف نہ کرے اس سے معلوم ہوا کہ جہال مال خرج کرنا ضروری ہووہاں خرج نہ کرنا بخل ہے اور جہاں رو کنا ضروری ہے وہاں خرچ کرنا اسراف ہے ان دونوں کے درمیان کی صورت محمود ہے اور اس كوسخا وجود كها جائے گا اس كى دليل بيہ كه آپ مَرافَيْنَا كوايك طرف سخاوت كائحكم ديا گيا ہے اور دوسرى طرف بي آيت نازل ہو كئي: ﴿ وَ لَا تَجْعَلْ يَدَكَ مَغْلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ وَ لَا تَبْسُطُهَا كُلَّ الْبَسْطِ فَتَقْعُكَ مَكُومًا مَّحْسُورًا ۞ ﴿ (الامراء:٢٩) العطر ٥ ﴿ إِذَآ اَنْفَقُوا لَمْ يُسْرِفُواْ وَ لَمْ يَقْتُرُواْ وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَامًا ﴿ النرقان: ٢٤) ان آيات معلوم مواكه جودوسخاء، اسراف وكمي اورقبض وبسط كي درمیانی راہ کا نام ہے اور وہ درمیانی راہ بیہ ہے کہ آ دی اپنے خرچ و امساک کومقدار واجب اور مواقع وجوب پرمحول کرے ای کے ساتھ میر بھی ضروری ہے۔ کہ خرج کافعل صرف اعضاء سے صادر نہ ہوبلکہ دل بھی راضی ہو۔

#### بَابُهَاجَآءَفِي الْبُخُل

# باب ا ۴: بخل (کی مذمت) کے بارے میں

### (١٨٨٥) خَصْلَتَانِ لَا تَجْتَبِعَانِ فِي مُؤْمِنِ الْبُخُلُ وَسُوْءُ الْخُلُقِ.

۔ تو پنج کنہا: حضرت ابو ہریرہ خالتی اور حضرت ابوسعید خدری نوالتی بیان کرتے ہیں نبی اکرم سُرِ اَسْتَطَاقِیَا آنے فر مایا و وحصلتیں کسی مومن میں جمع نہیں ہوسکتیں بخل بدا خلاقی ۔

### (١٨٨١) لَا يَنْ خُلُ الْجَنَّةَ خِبُّ وَّلَا مَنَّانٌ وَّلَا بَغِيْلٌ.

۔ تَوَجِيْكُنْمِ: حَضرت ابو بَمرصدیق مِثانِیْ نِی اکرم مِطَّلْظَیَّۃ کا فرمان نقل کرتے ہیں دھو کہ دینے والا احسان جنانے والا اور کنجوی کرنے والا جنت میں داخل نہیں ہوں گے۔

### (١٨٨٤) الْمُؤْمِنُ غِرُّ كَرِيْمُ وَالْفَاجِرُ خِبُّ لَئِيْمُ.

تر بنجینته: حضرت ابو ہریرہ نٹاٹنۂ بیان کرتے ہیں نبی اکرم سَلِّشَیَّنَۃ نے فر مایا مومن سیدھا سادہ اور کریم (اجھے اخلاق کا مالک) ہوتا ہے جبکہ فاجر شخص دھوکہ باز اور کمینۂ ہوتا ہے۔

تشریع: (۱) تین چیزیں دھوکہ دینا، بخل کرنا اور احسان جتلانا ذکر کرے آپ ﷺ ففر مایا کہ بیلوگ جنت میں داخل نہیں ہوں گے کیونکہ یہ چیزیں بسا اوقات انسان کو کفر تک پہنچا دیتی ہیں، لہٰذا دیگر کا فروں کی طرح یہ بھی جنت میں داخل نہیں ہو تکیں گے، اس معنی کے لحاظ سے جنت میں داخل نہ ہونا حقیقی معنی کے اعتبار سے ہوگا۔ ھیکنا قبالہ الکند کو ھی

- (۲) ممکن ہے کہ خب سے مراد کا فر ہوجیسا کہ دوسری روایت میں فرمایا گیا ہے: ''الہؤمن غر کرید الفاجر خب لئید،'' اس صورت میں مذکورہ تاویل کی ضرورت نہیں اور مطلق دخول کی نفی ہوگی اور اگر اس سے مرادمومن خادع بخیل ومنان ہے تو دخول اولی کی نفی ہوگی اس لئے کہ ایمان کی وجہ سے بالآخروہ جنت میں داخل ہوجائے گا۔
- (۳) کہ ان صفات مخصوصہ کے ہوتے ہوئے بیلوگ جنت میں داخل نہ ہوں گے البتہ ان صفات سے پاک وصاف ہو کرخواہ تو بہ کے ذریعہ دنیا میں، یا سزا پاکر آخرت میں یا اللہ تعالیٰ کے معاف کر دینے کے بعد ریہ جنت میں داخل ہوجا کیں گے۔وہ تو لہ تعالیٰ: ﴿ وَ نَزَعْنَا مَا فِیْ صُدُوْدِ هِیمْ مِیِّنْ غِلِ ﴾ (الامراف:۳۳)

#### بخل بری خصلت:

مذکورہ احادیث میں نبی کریم مِنَّ النظیَّۃ نے بخل کی مذمت بیان فرمائی ہے، مسلمانوں کواس سے بچنے کا حکم دیا کیونکہ بخل اللہ تعالیٰ کو بہت ہی نالپند ہے، پہلی حدیث میں نبی کریم مِنَّ النظیَّۃ نے فرمایا کہ مومن کے اندر دوخصلتیں لیعنی بخل اور بداخلاقی جمع نہیں ہوسکتیں، اس جمع نہ ہونے سے کیا مراد ہے؟

- ① پہلامطلب سے ہے کہ کسی مومن میں ان دوخصلتوں کا پایا جانا مناسب نہیں ہے، کیونکہ سے بری صفات ہیں، جوامیان کے مناسب نہیں ہیں۔
- علامة توریشی نے لا تجمعان کے معنی بیر بیان کئے ہیں کہ کسی مسلمان میں بید دو حسلتیں اس انداز سے کامل طریقے سے پائی جا تیں کہ کبھی بھی اس سے جدانہ ہوں اور وہ انہیں پیند بھی کرتا ہو، اس طرح کا اجتماع نہیں ہوسکتا، کیونکہ بیر ایمان کے منافی ہے، لیکن اگر بیر عاد تیں کبھی بھار پائی جا تیں یا تھوری مقدار میں پائی جا تیں اور وہ مؤمن ان کی وجہ سے اپنے نفس کو طلامت کرتا رہتا ہے اور وہ ان کی وجہ سے اپنے نفس کو طلامت کرتا رہتا ہے۔ اور وہ ان کی وجہ سے شرمندہ بھی ہوتا ہے، تو بیر ایمان کے منافی نہیں ہے۔
- ③ اس میں کمال ایمان کی نفی ہے کیونکہ اس کا ایمان اگر کامل ہوتا تو پیڈھسکتیں اس میں نہ پائی جا تیں، یہ اس بات کی دلیل ہے کہ اس کا ایمان ناقص ہے، للبذااسے اپنا ایمان کامل کرنے کی کوشش کرنی چاہئے۔ (تحفۃ الاحوذی، 6/83)
- حضرت گنگوہی ویشیط فرماتے ہیں کہمومن کے ایمان کا تقاضاً ہیہ ہے کہ اس کے اخلاق اور مال سے دوسروں کو فائدہ پنچے اور بخیل
   آدمی کے بخل کی وجہ سے اور بداخلاق اور بدمزاج انسان کی بداخلاقی و بدمزاجی کی وجہ سے دوسروں کوراحت کیا تکلیف پنچتی ہے ، اس لئے مومن کو چاہئے کہ وہ ان عادتوں سے اپنے ایمان کو بچائے ، تا کہ اسے ایمان کا وہ درجہ حاصل ہوجائے جو اللہ تعالی اور رسول مَرافظَیَ کے کہ کہ اللہ کے دوہ الدی الدری ، ابواب ، البروالصلة ، باب ہذا۔ 3/56)

المؤمن غو کوید کا عاصل یہ ہے کہ کامل ایمان والاشخص سیدھا سادہ اور شریف ہوتا ہے، زمانے کی فتنہ پر دازیوں اور شرارتوں کوئیں سجھتا، مکر وفریب اور دھوکہ دینے کے درپے شرارتوں کوئیں سجھتا، مکر وفریب اور دھوکہ دینے کے درپ سرمتا ہے، اس کی نقل وحرکت اور گفتگو سے خست و ناءت اور کمینہ بن ٹیکتا ہے جو بلاشبہ اللہ تعالیٰ کی ناراضگی کا ذریعہ ہے۔

اعتسراض: حدیث میں ہے کہ''مومن کوایک سوراخ سے دومر تبہ نہیں ڈسا جاسکتا''اتقو افر استة المومن. مومن کی فراست سے بچو کیونکہ وہ اللہ کے نور سے دیکھتا ہے''ان احادیث سے تو بیمعلوم ہوتا ہے کہ مومن خوب تجربہ کاراور زمانے کے نشیب و فراز سے آشنا ہوتا ہے ، اسے اللہ کی طرف سے ایسا نور فراست اور بصیرت حاسل ہوتی ہے کہ وہ کس سے دھوکہ کھا جاتا ہے، بظاہران روایات میں تعارض ہے؟

جواب ①: اس سے مرادیہ ہے کہ مومن سے لوگوں سے حسن ظن رکھتا ہے، کسی کے ساتھ مکر وفریب اور دھوکے سے پیش آتا، لیکن احتیاط کے باوجود کبھی محض حسن ظن کی وجہ سے دھوکہ کھا جاتا ہے، وہ بھی ہمیشہ نہیں، کبھی کھار، اس لئے روایات میں کوئی تعارض نہیں ہے۔ جواب ②: المعومین غو کو یحد کا تعلق و نیوی امور سے ہے اور''لایلانغ'' اُٹروی امور کے بارے میں ہے اس لئے دونوں میں تعارض نہیں۔

جواب 3: بعض نے کہا کہ لایلاغ نفی نہیں، بلکہ اور انثاء ہے، گویا حکماً منع کیا جا رہا ہے، اور المومن غر کریم میں خبر ہے۔(الکوبالدری۔3/57)

تركيب فحوى: ابن مالك واليلا فرمات بين كم "خصلتان لا تجتمعان في مومن "خرمقدم ب اور البخل وسوء الخلق

مبتداءمؤخر ہے۔ملاعلی قاری ولیٹیا فرماتے ہیں کہ خصلتان مبتداء ہے اور لا تجتمعان اس کے لئے صفت مخصصہ ہے تا کہ اس نکرہ کا مبتداء بناناصیح ہوجائے اور البخل وسوء اُکلق خبر ہے۔ البعل: بخل کی حقیقت اور اس کے مدود شرعیہ ماسبق میں گزر چکے ہیں۔

### ِبَابُمَاجَآءَفِىالسَّفَقَةِعَلَىالْاَهُل

# باب ۲ ۴: اہل وعیال پرخرچ کرنے کی فضیلت کے بارے میں

(١٨٨٨) نَفَقَةُ الرَّجُلِ عَلَى آهُلِهِ صَلَقَةٌ.

۔ تونیجپئنہ: حضرت ابومسعودانصاری مٹاٹھ نبی اکرم مُلِّشِیِّئَ کا فر مان نقل کرتے ہیں آ دمی کا پن بیوی پرخر ج کرنا بھی صدقہ ہے۔

(١٨٨٩) ٱفْضَلُ الدِّيْنَارِ دِيْنَارٌ يُّنْفِقُهُ الرَّجُلُ عَلَى عِيَالِهِ وَدِيْنَارٌ يُّنْفِقُهُ الرَّجُلُ عَلَى دَابَّتِهِ فِي سَبِيْلِ اللهِ **وَدِيْنَارٌ يُّنْفِقُهُ الرَّجُلُ عَلِي اَصْحَابِهِ فِي سَبِيْلِ اللهِ قَالَ اَبُوْ قِلَابَةَ بَدَا بِالْعِيَالِ ثُمَّ قَالَ فَاَئُ رَجُلِ اَعْظَمُ اَجْرًا** مِّنُ رَجُلِ يُنْفِقُ عَلَى عِيَالٍ لَّهُ صِغَارٍ يُعِفَّهُمُ اللهُ بِهِ وَيُغْنِيُهِمُ اللهُ بِهِ.

تَوْجِيْجَانُهُ: حضرت ثوبان مُناتَّنَهُ بيان كرتے ہيں نبي اكرم مَلِّنْسَيَّةً نے فرما ياسب سے زيادہ فضيلت والا ديناروہ دينار ہے جے آ دمي اپنے گھروالول پرخرچ کرتا ہے اوروہ دینار ہے جسے آ دمی اللہ تعالیٰ کی راہ میں اپنے جانور پرخرچ کرتا ہے اوروہ دینار ہے جسے آ دمی اللہ تعالیٰ کی راہ میں اپنے ساتھیوں پرخرج کرتا ہے (یہاں اللہ تعالیٰ کی راہ سے مراد جہاد ہے)۔

شخ ابوقلا بہ رایٹھا؛ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَطَّفَظَةً نے سب سے پہلے اہل خانہ کا تذکرہ کیا تھا۔

پھر فرما یا اس شخص سے زیادہ اور اجر کیے ملے گا جوا پنے کم سن بچول پرخرچ کرتا ہے جنہیں اللہ تعالیٰ اس شخص کی وجہ سے (محنت مشقت سے بچالیتا ہے ) انہیں اس مخص کی وجہ سے (ضروریات سے بے نیاز کردیتا ہے )۔

### تشریع: اہل وعیال پرخرچ کرنے کی فضیلت:

بخارى ومسلم كى روايت مين "اذاانفق المسلمد على اهله وهو يحتسبها" كالفظ واقع ہوا ہے۔ ابن حجر رالين يك فرماتے بين كه " يحتسبهاً" كمعنى "القصد الى طلب الاجر" علامة قرطبي والثيلة فرمات بين كه لفظ " يحتسبها" ولالت كرتا ب كه انفاق ميس اجرحاصل کرنے کے لئے قربت وثواب کی نیت ضروری ہے خواہ وہ انفاق واجب ہویا مباح ہواوراس کے مفہوم سے بیمعلوم ہوتا ہے کہاگراجر کی نیت نہیں ہے تواجر نہیں ملے گا گو برأت ذمه مقق ہوجائے گا۔

اهله: یا تواس سے مراد صرف زوجہ ہے اور دوسرے اقارب پر انفاق بدرجہ اولی اس کی فضیلت کے تحت داخل ہے اس کئے کہ جب واجب نفقہ پر اجر ہے توغیر واجب پر بدرجہ اولی اجر ملے گایا اس سے مراد عام ہے یعنی زوجہ اور دیگر اقارب اورمعنی یہ ہیں کہا پنے اہل خانہ بیوی اور اولا داور دیگر عزیز وا قارب پرخرج کرنا باعث ثواب ہے۔علامہ طبرانی طشی؛ فرماتے ہیں کہ اجروثواب کے ارادے سے اہل وعیال پرخرچ کرنا باعث اجر ہے بلکہ صدقہ تطوع سے بھی افضل ہے۔علامہ مہلب فرماتے ہیں کہ شارع نے انفاق علی الاہل کوصد قیہ سے تعبیر کیا ہے تا کہ کوئی بیہ نہ سمجھے کہ واجبات میں خرچ کرنا باعث اجرنہیں ہے اس لئے انفاق واجب کی اہمیت کے

پیش نظراس کولفظ صدقہ سے تعبیر کردیا گیاہے۔

آفض کُ الدِّینَادِ دِیْنَارُّیُّنَفِقُهُ الرَّجُکُ عَلیْ عِیَالِه: مِن تین شم کے لوگوں پرخرچ کرنے کی نضیات کا ذکر ہے، کیونکہ
اس کا فائدہ دوسرے لوگوں تک پہنچتا ہے، اس لئے ان پرخرچ کرنا بہت خیر و برکت کا ذریعہ ہے، بہتر یہی ہے کہ اس ترتیب سے خرچ
کیا جائے جس طرح صدیث میں ذکر کیا گیا ہے، پہلے اہل وعیال پر، پھر راہ خدا میں مشغول جانور پر، پھر راہ خدا کے دوستوں پر جمہور علاء
کے نزدیک رائے یہی ہے کہ اس ترتیب کا لحاظ اگر ہو سکے تو بہتر ہے، شرعاً واجب اور ضروری نہیں ہے۔

قال ابو قلابة بنًا بالعیال: ابو قلابہ نے ترتیب ذکری سے بید مسئلہ مستنط کیا کہ نبی کریم مَرِّاتُشَکِیَّا نے اہل وعیال پرخرچ کرنے کا ذکر کرے فرمایا کہ اپنے چھوٹوں پرخرچ کرنا سب سے افضل ہے کہ وہ اس سے سوال کی ذلت سے نج جاتے ہیں اور استغناء کی زندگی گزارتے ہیں، اس سے درحقیقت اہل وعیال پرخرچ کرنے کی فضیلت اواہمیت کوذکر کرنامقصود ہے۔ لہذا معلوم ہوا کہ ان مواقع ثلاثہ میں افضل موقع انفاق علی العجال ہے، بہر حال تحکیم کا کسی شے کومقدم آذکر کرنا حکمت سے خالی نہیں ہوتا ہے۔ (تحفۃ الاحوذی۔6/85,86)

### بَابُ مَاجَآءَ فِي الضِّيَافَةِ وَغَايَةُ الضِّيَافَةِ كُمُ هُوَ

# باب ۳۳: مہمان نوازی اوراس کی مدت کا ذکر ہے کہ وہ کتنی ہے

(١٨٩٠) اَنَّهُ قَالَ اَبْصَرَتْ عَيُنَاى رَسُولَ اللهِ ﷺ وَسَمِعْتُهُ اُذُنَاىَ حِيْنَ تَكَلَّمَ بِهِ قَالَ مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْأَخِرِ فَلْيُكُرِمُ ضَيْفَهُ جَائِزَتَهُ قَالُوْوَمَا جَائِزَتُهُ يَوْمٌ وَّلَيْلَةٌ وَّالضِّيَافَةُ ثَلَاثَةُ اَيَّامٍ وَّمَا كَانَ بَعْنَذْلِكَ فَهُوَ صَنَقَةٌ وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْأُخِرِ فَلْيَقُلُ خَيْرًا اَوْلِيَسُكُتْ.

ترکیجی نبرا: حضرت شرح عدوی شائنی بیان کرتے ہیں : میں نے ان دونوں آئکھوں کے ساتھ نی اکرم مِرَاَ اَسْتَحَاقَ کودیکھااور میں نے اپنے دونوں کا نول سے سنا آپ مِرَاَ اَسْتَحَاقَ بِی اسْتَحَادُ الله تعالیٰ اور آخرت کے دن پر ایمان رکھتا ہووہ اپنے مہمان کی مہمان نوازی کرے جو اہتمام کے ساتھ ہولوگوں نے عرض کی یارسول الله مِرَانِ اَسْتَحَاقِ بِی کتنے عرصے تک ہوگی؟ آپ مِرَاَنْ اِسْتَحَاقِ نے فرما یا ایک دن اور ایک رات پھر آپ مِرَاَنْ بِسَائِنَ فَر ما یا عام مہمان نوازی تین دن تک ہوگی اس کے بعد صدقہ ہوگا جو شخص اللہ تعدالیٰ اور آخرت کے دن یرایمان رکھتا ہوگا وہ بھلائی کی بات کرے یا خاموش رہے۔

(١٨٩١) الضِّيَافَةُ ثَلَاثَةُ اَيَّامٍ وَّجَائِزَتُهُ يَوْمٌ وَّلَيْلَةٌ وَّمَا أُنْفِقَ عَلَيْهِ بَعْنَ ذَّلِكَ فَهُوَ صَنَقَةٌ وَّلَا يَحِلُّ لَهُ اَنْ يَّثُوِى عِنْلَهُ حَتَّى يُخْرِجَهُ.

تر بخبی بنی: حضرت ابوشری کعبی مخالفی بیان کرتے ہیں نبی اکرم میر النظیمی افغام مہمان نوازی تین دن تک ہوگی اور اہتمام کے ساتھ دعوت ایک دن کی ہوگی اور اہتمام کے ساتھ دعوت ایک دن کی ہوگی اور اس کے بعد آ دمی مہمان پر جوخرج کرے گا وہ صدقہ ہوگا تا ہم مہمان کے لیے یہ بات جائز نہیں کہوہ میزبان کے ہاں اتی دیررہے کہ اسے حرج میں مبتلا کردے۔

مراجب فقباء: ان احادیث سے معلوم ہوا کہ مہمان کاحق ہے کہ اس کا ادب و احترام اور اکرام کیا جائے ، اس کے ساتھ خندہ

پیشانی اور حسن اخلاق سے گفتگو وغیرہ کی جائے اور اپنی حیثیت اور استطاعت کے بقدر ضرور اس کی خدمت کی جائے۔

- (1) جمہورعلاء کے زویک مہمان نوازی اور ضیافت کرناسنت مؤکدہ اور مستحب عمل ہے۔
  - (2) امام لیث رایشیا کے نزدیک مطلقاً واجب ہے۔
- (3) امام احمد والشيئة كے نزويك صرف گاؤل والول برواجب ہے، اہل شہر پرنہيں كيونكه گاؤل ميں كھانے وغيرہ كاعام انتظام نہيں ہوتا ہے جبکہ شہر میں ہوٹل وغیرہ ہوتے ہیں جن سے کھانے وغیرہ کا بندوبست آ سانی سے ہوجا تا ہے۔ ما

**تاتلین وجوب کے ولائل: (1) صدیث باب جس میں ہے: وما انفق علیه بعد ذلك فھو صدقة۔ جوتین دن کے بعد** میزبان پرخرچ کرے گاتو وہ تبرع واحسان اور صدقہ ہے، اس سے معلوم ہوا کہ اس سے پہلے تین دن کی ضیافت صدقہ نہیں، بلکہ

- (2) لیلة الضیف حق و اجب،مهمان نوازی کرناایک حق واجب ہے۔
- (3) فخنوا منهم حق الضيف الذي ينبغي لهمه ال عصعلوم مواكمممان نوازى كرنا واجب ب جب بى تو زبردى کرنے کااختیار دیا گیاہے۔

**جواب از حب مهور:** کبلی حدیث کابیه جواب دیتے ہیں کہ یہ بتانا مقصود ہے کہ تین دن مہمان کی خدمت اورمہمان نوازی کرنا ایک اخلاقی حق ہے اور تین دن کے بعد اگر خدمت کی جائے تو پیچف تبرع، احسان اور صدقہ ہوگا۔

(مرقاة المفاتيح، كتاب الأطعمة، باب الضيافة \_8/69)

دوسری حدیث میں حق واجب سے صرف تا کید مقصود ہے عربی میں ''واجب'' کے معنیٰ ثابت کے ہیں ، اس سے اصطلاحی وجوب ثابت کرنا مراد تبیں ہے۔

تيسري مديث ك مختلف جوابات بين:

- 🛈 بیرهالت اضطرار پرمحمول ہے۔
- ② بيهم ابتداء اسلام ميں تھا، اس وقت غريب لوگوں كا خيال ركھنا واجب تھا، پھر جب فقوحات كا سلسلہ وسيع ہو گيا، فقراء اور محتاج لوگوں کی حالت بہتر ہوگئ تو پھر پہ تھم منسوخ ہوگیا۔
- 3 سیران مخصوص اہل فرمہ لوگوں کے بارے میں کہا گیا جن سے معاہدہ ہوا تھا کہ اگر مسلمانوں کالشکر وہاں سے گزرے گا تو وہ ضیافت کریں گے،معاہدہ ممل چونکہ واجب تھااس لئے ان سے زبردتی حق ضیافت وصول کرنے کی اجازت دی گئی۔
- جرأحی ضیافت لینے کی اجازت اسلامی حکومت کے ان افراد کے لئے ہے جنہیں زکوۃ وصدقات وصول کرنے کے لئے ملک کے اطراف میں بھیجا جائے ،ان کے پاس اپنا کھانے یینے کا کوئی بندوبست نہ ہواور اس بستی والے ان کی ضیافت اور خدمت نہ كرين - (فتح البارى، كتاب المظالم، باب قصاص المظلوم اذا وجدمال ظالمة - 5/136)

### مېمان نوازي کې مدت:

مہمان نوازی کی مدت تین دن ہے، اس کے بعد جو پچھ دیا جائے وہ صدقہ ہے۔ علامہ خطابی اور دوسرے کئ محدثین نے اس کی

تشرت میول کی ہے کہ کل مدت ضیافت تین دن ہے، ان میں پہلے دن توخوب اکرام کیا جائے، کھانے وغیرہ میں ذرا تکلف کیا جائے، دوسرے اور تیسرے دن معمول کے مطابق خدمت کی جائے ان تین دنوں کے بعد جو کچھ دیا جائے وہ''جق ضیافت' منہیں بلکہ' محض تبرع اورصدقه ب-" (عدة القارى، كتاب الادب \_22/175)

ا بن بطال رالیٹی نے فرمایا که رسول الله مَرَالْتَ اِنْ مَرَالْتِ اِنْ مَرَالْتَ اِنْ مَرالِنَّا الله مَرَالْتَ اِنْ مَرالِنَّ الله مَرالِقَائِمَ أَم الله مِرادِي اور تحفہ پیش کیا جائے ، دوسرے دن معمول سے ہٹ کر کھانے میں تکلف کیا جائے اور تیسرے دن جو بھی موجود ہو، اسے حاضر کیا جائے ، اس کے بعدمیز بان کواختیارہے چاہئے خدمت کرے پانہیں، جس طرح صدقہ نافلہ میں اختیار ہوتا ہے۔

فائل : مدت ضافت تین دن ہے۔ ابوعبید اور دوسرے بعض محدثین نے ''یوم الجائز ہ'' کو الگ شار کیا ہے، ان کے نز دیک مہمان نوازی کے تین دن اورایک دن' جائزہ'' ہے،اس طرح کل جاردن بن جاتے ہیں۔

(مرقاة المفاتيح كتاب الاطعمة، باب الضيافة ٨/٧١)

اس كى تائيم ملم شريف كى ايك روايت سے بھى ہوتى ہے، اس ميں: الضيافة ثلاثة أيامر و جائزته يومر وليلة ـ مهمان نوازي كي مدت تين دن إاورايك دن ما ترون كار (الصحيح المسلم، كتاب اللقطة الضيافة و نحوها) حب ائزہ: "جائزہ' ضیافت کے بعد ہوتا ہے، اس کا حاصل یہ نکلے گا کہ مہمان جس دن وہ جانے گلے تو اس کی خدمت میں مجھ ہدیہ اور تحفہ بھی پیش کیا جائے اور اگلی منزل تک جانے کے لئے اسے زادِ راہ بھی دیا جائے ، اس کو جِینز کا کہتے ہیں ایک دوسری حدیث میں اس کی طرف اشارہ کیا ہے۔

حافظ ابن حجر عسقلانی رحمه الله نے " جائزہ " کے ایک اور معنی بیان کئے ہیں، وہ فرماتے ہیں کہ اگر مہمان تظہرے تو اس کی ضافت تین دن ہے اور نہ کھبرے تو اس کے لئے'' جائزہ'' ہے، گویا ان کے نزدیک' ضافت' کا تعلق تین دن رہنے والے مہمان سے ہے اور'' جائزہ'' کا تعلق اس مہمان سے ہے جو قیام کا ارادہ نہ رکھتا ہو بلکہ کچھ دیر کے لئے آیا ہو۔ (فتح الباری، کتاب الأدب، باب اكرام الضيف-١٠/٦٥٣)

ولا يحل له ان يدوى عند الاحتى يحرجه: كى مهمان كے لئے بيرجائز نہيں كه وہ ميزبان كے ياس اس قدر تظہرے كه اسے حرج ، نگی اور تکلیف میں مبتلا کردے۔ سیجے مسلم کی ایک روایت میں ہے: حتی یؤ ثمه (یہاں تک کہاہے گناہ میں مبتلا کردے ) امام نووی رحمہ الله فرماتے ہیں کہ اس قدر نہ گھرے کہ میز بان کو گناہ میں مبتلا کردے، کیونکہ زیادہ رہنے کی وجہ ہے ممکن میز بان اس کی غیبت شروع کردے یا اسے کوئی تکلیف دے دے یا کوئی بدگمانی کرنے لگے تو اس طرح میزبان گناہ میں مبتلا ہوجائے گا۔ (شرح مسلم للنووي، كتاب اللقطة، باب الضيافة و نحوها ٢/٨)

کیکن سی حکم اس وقت ہے جب مہمان کے زیادہ رہنے کی وجہ سے میز بان تنگی میں مبتلا ہو، اگر مہمان کے رہنے سے میز بان کوکوئی حرج اور تکلیف نہیں ہور ہی تو الی صورت میں مہمان کے تھہرنے میں کو کی حرج نہیں۔

"فليكره ضيفه جائزته"ال مين 'ضيفه' مفعول بهد، اور' جائزة' بدل اشتمال ب اور بعض نے كها كريم ضوب بزع الخائض ب، اصل عبارت يول ب: "فليكوم ضيفه بجائزته" (تحنة الاحدى - 88/6)

### بَابُ مَاجَآءَ فِي السَّغِي عَلَى الْأَرْمَلَةِ وَالْيَتِيْمِ

# باب مم من بیوہ مسکین اور بیتم کے لئے کوشش کرنے کی فضیلت کے بارے میں

(١٨٩٢) السَّاعِي عَلَى الْأَرْمَلَةِ وَالْمِسْكِيْنِ كَالْمُجَاهِدِ فِي سَبِيْلِ اللَّهِ أَوْ كَالَّذِي يُصُوْمُ النَّهَارَ وَيَقُومُ اللَّيْلَ.

ترکیخچکنم: صفوان بن سلیم ٹاٹنونے نی اکرم مِراَشِیَکَ اسے مرفوع روایت کے طور پریہ بات نقل کی ہے آپ نے یہ بات ارشاد فر مائی ہے بیواؤں اورمسکینوں کا خیال رکھنے والا شخص اللہ تعالی کی راہ میں جہاد کرنے والے شخص کی مانند ہے یا اس شخص کی مانند ہے جو دن کے وقت روزہ رکھتا ہواور رات بھرنفل پڑھتار ہتا ہو۔

تشرِنیح: ادملة: (ہمزہ پر زبر، را ساكن اورميم پر زبر) اس كے معنى محتاج اور مسكين كے ہيں كہا جاتا ہے كہ امراة دملة او مسكينة، علامہ نووى راليليل فرماتے ہيں كه ارملہ وہ عورت كہلاتى ہے جس كا شوہر نه ہوخواہ اس نے نكاح كيا ہويا نه كيا ہو۔ دوسرا قول سے ہے كہ اس سے مراد وہ عورت ہے جس كا شوہر انقال كرگيا ہوجس كو ہمارے عرف ميں بيوہ كہا جاتا ہے، ابن قتيبہ كہتے ہيں كہ بيوہ عورت كوارملة اس وجہ سے كہا جاتا ہے كہ شوہر كے فوت ہوجانے كے بعد اس كوفقر لاحق ہوجاتا ہے۔

الميتيه : اس سے مرادملين ہے خواہ يتيم ہويا غيريتيم جيسا كه روايت ميں صراحتاً لفظ مسكين واقع ہے۔ المسهكين: وہ شخص جس كے پاس پچھ نه ہواور بعض نے كہا كه تھوڑ ابہت ہواس كا اطلاق ضعف پر بھى ہوتا ہے لہذا فقير بھى اس ميں داخل ہے۔

# بيده أوريتيم كى يرورش اور كفالت كى فضيلت:

جو کمی ہوہ ، کمی تنگدشت اور پیتیم کی کفالت اور آن کا خرچہ برداشت کرتا ہے، ان کے لئے کمانے کی مشقت برداشت کرتا ہے،
شب وروز ای کوشش اور تگ و دومیں رہتا ہے تا کہ کما کران بے کسوں کی خدمت کر سکے بیاں مجابد کی طرح ہے جوراہ خدامیں جہاد
کرتا ہے، جس سے بیت المال میں مال غنیمت جمع ہوتا ہے اور اس سے تمام سخق لوگوں کوفائدہ حاصل ہوتا ہے: ''او کالذی یصو حر
النہار'' بیلفظ او کے ساتھ ہے اور بہی صحیح ہے چنانچہ مینی را ٹیکٹیٹ نے فرما یا کہ بیراوی کوشک واقع ہوا ہے اور ابن ماجہ نے لفظ او کے
ساتھ روایت نقل کی ہے روایت میں ہیویوں اور سکینوں کے لئے سعی کرنے کی فضیلت بیان فرمائی گئی ہے۔ (خ الباری، 654 مار)

### بَابُمَاجَآءَفِي طَلَاقِهِ الْوَجْهِ وَحُسُنِ الْبِشُرِ

# باب ۵ ۴: خندہ روئی اورشکفتگی کی فضیلت کے بارے میں ہے

(۱۸۹۳) كُلُّ مَعُرُوْفٍ صَلَقَةٌ وَّإِنَّ مِنَ الْمَعُرُوفِ أَنْ تَلْقَى أَخَاكَ بِوَجُهِ طَلْقٍ وَّأَنْ تُفُرِ غَمِنْ كَلُوكَ فِي إِنَاءَ أَخِيْكَ. تَرَكِيْجَهُمْ: حَفْرت جابر بن عبدالله فَالْمَنْ بيان كرت مِين في اكرم مُؤَلِّفَيْ أَنْ فرما يا بربعلائي صدقد ہے اور بعلائي ميں يہ بات بھی شامل ہے كہم اپنے دول كے ذريع اپنے بعائى كے برتن ميں پانی ہے كہم اپنے مسلمان بعائى سے خندہ بيشانى سے ملواوريہ بات بھی شامل ہے كہم اپنے دُول كے ذريع اپنے بعائى كے برتن ميں پانی

زال دو۔

لغات: طلاقة الوجه: خنده روئی، بثاشت، شکفتگی - البشر: (باء کے نیچ زیر اورشین کے سکون کے ساتھ) خنده روئی، خوثی ۔ معروف: امام راغب براتیکی فرماتے ہیں کہ معروف ہروہ عمل جس کی اچھائی وعمد گی شریعت اور عقل دونوں سے معلوم ہواوراس کا اطلاق ہراس عمل پر ہوگا جس میں حد سے تجاوز نہ ہو۔ وجه طلق: ہنس مکھ چبرہ -صدفة: ہرتم کی بھلائی اور نیکی صدقہ ہے بعنی باعث اجروثواب ہے، اپنے مسلمان بھائی سے مسکرا کر ملنا اور ضرورت کے وقت ڈول سے بھائی کے ڈول میں پانی ڈالنا پھی معروف باعث اور نیکی ہے اس حدیث سے بی ثابت ہوتا ہے کہ جس قدر ہو سے مخلوق خدا کو اپنے سے فائدہ پہنچانے کی کوشش کرنی چاہئے، یہ بہت اور نیکی ہے۔ (تحفۃ الاحوذی - 6/90) نیز اس لفظ کل معروف صدفقہ میں اس بات کی طرف بھی اشارہ ہے کہ صدفتہ کے لئے کسی امر محسوس کا ہونا ضروری نہیں کہ صرف مالدار ہی اس کو اختیار کرسکیں بلکہ ہر شخص صدفتہ پر قادر ہے، مالدار مال دے کر اور غریب مذکورہ نیکیاں کر کے صدفہ کرنے والا شار ہوگا۔

### بَابُ مَاجَآءَ فِي الصِّدُقِ وَالْكَذِبِ

# باب ۲ م: سچ اور جھوٹ کا ذکر ہے

(۱۸۹۳) عَلَيْكُمْ بِالصِّدُقِ فَإِنَّ الصِّدُقَ يَهُدِئ إِلَى الْبِرِّ وَإِنَّ الْبِرَّ يَهُدِئ إِلَى الْجَنَّةِ وَمَا يَزَالُ الرَّجُلُ يَصْدُقُ وَيَتَحَرَّى الْمِدِّ وَإِنَّ الْمُجُورِ وَإِنَّ الْفُجُورِ وَإِنَّ الْمُعَرِّى الْمُرْتِ عَلَى اللّهِ عَنْ اللّهِ كَنَّابًا.

(١٨٩٥) إِذَا كُنَّبَ الْعَبُلُ تَبَاعَلَ عَنْهُ الْمَلَكُ مِيْلًا مِّنُ تَّتَنِ مَاجَاً بِهِ.

تَرْمَجْجَنَّهُمْ: حضرت عبدالله بن عمر مُثَاثِثُمُ نبي اكرم مِثَلِّشَيَّةً كا فرمان نقل كرتے ہيں: جب آ دمي جھوٹ بولتا ہے تو اس كى بوكى وجہ سے نامہ اعمال لکھنے والا فرشتہ اس سے ایک میل دور چلا جا تا ہے۔

(١٨٩٢) مَا كَانَ خُلُقُّ اَبُغَضَ إلى رَسُولِ اللهِ ﷺ مِنَ الْكَذِبِ وَلَقَلُ كَانَ الرَّجُلُ يُحَرِّثُ عِنْدَ النَّبِي ﷺ بِالْكِنُبَةِ فَمَا يَوَالُ فِي نَفْسِهِ حَتَّى يَعُلَمَ انَّهُ قَلُ آحُدَثَ مِنْهَا تَوْبَةً.

تَرْجْبَكُنُهُ: حضرت عائشه وَلَيْمَنَا بيان كرتى بين نبي اكرم مُلِفَظِيَّةً كنز ديكسب سيزياده نابنديده خصلت جموك بولنائقي بعض اوقات

كوئى شخص نى اكرم مَطِ النَّيْعَةَ فَي موجود كى ميس جموك بول دياكرتا توآب مَطِ النَّيْعَةَ أَكُ دل ميس (اس كے ليے نابسنديد كى كى كيفيت) رہتى يہاں تک کہ آپ مَالِشَيْئَةَ کو یہ چل جاتا کہ اس نے بعد میں توبہ کرلی ہے ( تواس کے بارے میں نبی اکرم مَالِشَیْئَةَ کی ناپندیدگی ختم ہوتی )۔ تشريح: امام ترندي وليني نے اس باب ميں آداب زندگى سے متعلق احادیث بیان كى ہیں، جن میں سےائى كى فضیلت اور جھوك كى خمت كا ذكر بروايت كاحاصل يد ب كرصدق اليي عمده خصلت ب كدجب آدى سيج بولتا ب ادراس كاعادى موجاتا بتوه و بهت ى نيكيال كرن والا ہوتا ہے جن کی وجہ سے وہ جنت میں داخل ہو جاتا ہے اور اس اہتمام صدق کی وجہ سے اللہ تعالیٰ کے یہاں اس کوصدیق تکھا جاتا ہے۔ حتى يكتب صديقًا ... كنابا-اس كتاب سے مراديہ ہے كداس كے لئے صديق يا كذاب مونے كاقطعى فيصله كرديا جاتا ہے،جس کا اظہار فرشتوں کے سامنے بھی کردیا جاتا ہے اور لوگوں کے دلول میں بھی سے بات ڈال دی جاتی ہے کہ سے صدیق ہے یا كذاب جبيا كه لوگوں كے دلوں ميں كى كے لئے ہر دلعزيزى يا نفرت والى جاتى ہے۔ كہا قال تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ المَنُوا وَعَمِلُوا الصّٰلِطْتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ الرَّحْلِنُ وُدًّا ﴿ ﴿ مِهُ: ٩١)

(۲) سے صادق کے حسن خاتمہ اور مامون العاقبة ہونے کی طرف بھی اشارہ ہے۔ اس کے بالمقابل جھوٹ ایسی بری خصلت ہے جس كى وجد سے جھوٹا آدمى بالآخر جہنى موجاتا ہے: ﴿ وَ إِنَّ الْفُجَّارَ كَنِي جَحِينِمِ ﴿ يَصُلُونَهَا يَوْمَ السِّينِينِ ﴿ وَالنفار) اس كتاب سے نقذ پر لکھنا مرادنہیں، کیونکہ وہ تو پہلے لکھی جا چکی ہے، حضرت عبداللہ بن مسعود نطاش کی روایت میں اس کی مزید تفصیل یوں آئی ہے: آ دمی جھوٹ بولتا رہتا ہے تو اس کے دل میں سیاہ نقطہ لگ جاتا ہے، یہاں تک کہاس کا دل پورا سیاہ ہو جاتا ہے، اور اللہ کے ہاں وہ جھوٹ بولنے والوں میں لکھ دیا جاتا ہے۔امام نو وی پیٹیئی فرماتے ہیں کہ ان احادیث میں سیائی کی تعریف اور جھوٹ کی مذمت ذکر کرکے اس بات کی ترغیب دی جارہی ہے کہ ہرموقع پر سچ بولنے کا اہتمام اور غلط بیانی اور جھوٹ سے گریز کیا جائے۔ (نتح الباری۔ 10/623) آج مسلم معاشرے میں دیگر برائیوں کی طرح بیگناہ بھی ''عام وباء'' کی طرح پھیل چکا ہے، چھوٹا بڑا، نیک وبد، عالم و جاہل سب میں کسی خرص میر گناہ ضروریا یا جاتا ہے الا ماشاء اللہ پچھلوگ ضرورا پسے ہوں گے جو بچ بولنے کا اہتمام کرتے ہوں گےلیکن مسلمانوں کی کثیر تعداد بہر حال جھوٹ کے گناہ میں ملوث ہے۔قول وفعل میں سجائی کے زیور سے آ راستہ رہنا ایمان کے کامل ہونے کی علامات میں سے ہے، اللہ تعالیٰ مسلمانوں کو ہدایت عطافر مائے۔

### فضيلت صدق اور قباحت كذب:

احاديث: اربع اذاكن فيك فلايضرك مأفأتك من الدنيا صدق الحديث وحفظة الامأنة وحس الخلق و عفةروالاالخرائطي عن ابن عمر رضى الله عنهما.

" چار چیزیں جب تیرے اندر ہوں تجھے دنیا میں جو تجھ سے فوت ہو گیا تو تجھے نقصان نہیں بہنچ سکتا سچی بات کرنا ، امانت کی حفاظت كرنا، التحصاخلاق اوريا كدامني "

اس طرح معاذ تأثيُّه كي روايت مين بم مرفوعاً ..... او صيك بتقوى الله و صدق الحديث وا داء الإمانة والوفاء بألعه ب وبزل الطعامر وخفض الجناح- (ابرنيم)

" میں تجھے اللہ کے تقویٰ کی وصیت کرتا ہوں اور سچی بات کی اور امانت ادا کر نے کی وعدہ پورا کرنے کی کھانا کھلا نا اور اجھے

ہاتھوں کو جھکائے رکھنا۔"

حضرت ابن عمر منافئن سے روایت ہے:

ان لعبدالیکنب الکذبة فیتباعد الملك عنه مسیرة میل من نتن ماجاء به. (رواه الترندی) "جوبنده جموت بولتا به فرشته اس سے استے دُور بھاگ جاتے ہیں جتی دُور سے اُس کی بد بُوآتی ہے۔"

ایک روایت میں ہے:

تقبلوا الى ستٍ اتقبل لكم بالجنة فقالوا وما هن قال اذا حدث احد كم فلا يكذب، و اذا وعد فلا يخل، و اذا وعد فلا يخل، وغضوا ابصارهم، واحفظوا فروجكم، و كفوا ايديكم.

"تم چھ چیزوں کو قبول کرلومیں تمھارے لئے چھ چیزوں کو قبول کرتا ہوں۔ صحابہ کرام ٹنکائی نے پوچھاوہ کیا ہیں؟ آپ مُرافیکی خ نے ارشاد فرمایا جب تم میں سے کوئی بات کرے تو جھوٹ نہ بولے جب وعدہ کرے تو وعدہ خلافی نہ کرے۔ اور جب امانت رکھوائی جائے تو خیانت نہ کرے، اور اپنی آئھوں کو جھکاؤ اور اپنی شرمگاہوں کی حفاظت کرو، اور اپنے ہاتھوں کو روک کررکھو۔" (رواہ الحاکم عن انس ریافیجہ)

اس طرح حضرت انس فالله سيم رفوعاً منقول ب كه آب مَالِفَيْكُم في فرمايا:

ان للشيطان كعلا ولعوقا وتشوقا اما لعوقه (عِنْن) فالكذب واماتشوقه (نوشبو) الغضب واماكحله (سرمه)فالنوم.

ان کے علاوہ دیگرروایات اور ہیں جوصدق کی تعریف اور کذب کی مذمت میں وار دہوئی ہیں۔

امام غزالی ولیشید اورصدق و کذب: فرماتے ہیں کہ صدق کا لفظ چھ معنی کے لئے استعال ہوتا ہے۔ (۱) صدق فی القول: بات چیت میں سیائی۔ (۲) صدق فی العزم: ارادے اورعزم میں سیائی۔ چیت میں سیائی۔ (۳) صدق فی العزم: ارادے اورعزم میں سیائی۔ (۵) صدق فی العدل: عمل میں سیائی۔ (۲) صدق فی العدل: عمل میں سیائی۔ (۲) صدق فی تحقیق مقامات الدین کلھا: دین کے تمام مقامات اور امور میں سیائی۔ جمشخص میں صدق کے بیتمام درجات پائے جائیں وہ 'صدیق'' کہلاتا ہے، پھر جس میں جتنا صدق ہوگا، اسی اعتبار سے صادق اور سیا کہا جائے گا۔

فائك : جموث كے بارے میں تفصیل: جموث بہت بڑا گناہ ہے البتہ جموث كے بارے میں اہل علم نے قدر بے تفصیل بیان فرمائی ہے۔
امام غزالی رائیے فرماتے ہیں چونكہ كلام مقاصد كے وسیلہ کی حیثیت ركھتا ہے اگر كسی اجھے مقصد تک بہنچنا سے اور جموث دونوں ذریعوں سے ممكن ہوتو جموث بولنا حرام ہے اور اگر جموث كے ذریعہ ہی اس مقصد كو حاصل كیا جاسكتا ہے اگر وہ مقصد مباح ہة وجموث بولنا واجب ہے اسی طرح دوخض كے درمیان صلح كرانے نیزكسی مظلوم كے دل سے جموث بھوٹ بولنا مباح ہے اللہ كان پر ہیزكرنا چاہئے۔

#### بَابُ مَاجَآءَ فِي الْفُحْشِ

# باب۷۴:فخش بات یافغل (کی مذمت) کا ذکر ہے

(١٨٩٧) مَا كَانَ الْفُحْشُ فِي شَيْمِ إِلَّا شَانَهُ وَمَا كَانَ الْحَيَا وَفِي شَيْمٍ إِلَّا زَانَهُ.

ترکیجی نمی: حضرت انس مظافر بیان کرتے ہیں نی اکرم مطافی نے فرمایا بے حیائی جس چیز میں مجمی آ جاتی ہے اسے عیب دار کردی ت ہے اور حیاء جس چیز میں آ جاتی ہے اسے آ راستہ کردیتی ہے۔

(١٨٩٨)خِيَارُكُمُ آحَاسِنُكُمُ آخُلَاقًا وَّلَمْ يَكُنِ النَّبِيُّ عَلَيْهُ فَاحِشًا وَّلا مُتَفَحِّشًا.

ترکیجینی: حضرت عبداللہ بن عمرو وٹاٹنٹا بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطَلِّقَتُیَّ نے فر ما یاسب سے بہتر وہ لوگ ہیں جن کے اخلاق سب سے اچھے ہوں۔

تشریح: فحش: بدکاری، بے حیائی کی بات۔ شانه: بیلفظ (فشین سے ہے: عیب دار بانایا۔ زانه: اس کومزین کردیتا ہے۔ فاحشا: بے حیائی کی بات کرنے والا،غیر سنجیدہ بات بہتر۔أحاسن: احسن کی جمع ہے۔

روایت کا حاصل بیہ ہے کہ حضور مُطِّنظِیَّم نے فرمایا سب سے بہترتم میں وہ مخص ہے جس کواخلاق حسنہ حاصل ہوں ، اخلاق حسنہ اختیار کرنے کی ترغیب دی گئی ہے۔حضور مُطِّنظِیَّم کے متعلق بیان کیا گیا کہ نہ آپ مُطِّنظِیَّم فاحش سے اور نہ شخش یعنی فخش کلام ، نہ آپ مُطِّنظِیَّم کی زبان پر بلاتکلف جاری ہوتا اور نہ بتکلف اراوے سے ظاہر ہوتا تھا یعنی نہ فاحش جبلی سے اور نہ فاحش کسی۔ آپ نے طبعاً ومزاجاً بھی بھی بے حیائی کی بات نہیں کی ،

فحش گوئی ایک عیب: کمخش گوئی اور گندی بات الله تعالی کو ناپیند ہے، انسان کی حیثیت اس سے گرجاتی ہے، شرم و حیاء ایک زینت ہے، خوشبو ہے، جس سے دوسر سے لوگ مستفید ہوتے ہیں، نبی کریم سَلِّنْ ﷺ سب سے عمدہ اخلاق کے حامل تھے۔ ھذا حدیث حسن صحیح اخرجہ الشیخان۔

یمی طریقہ ہرمسلمان کواپنانا چاہئے، اپنی زبان کوان چیزوں سے پاک صاف رکھا جائے اور اخلاق حسنہ کا دامن مضبوطی سے تھامنا چاہئے تا کہ اللہ تعالیٰ کے ہاں انسان محترم ومعزز ہو جائے اور وہ فضیلت حاصل کرلے جو اللہ تعالیٰ ایسے لوگوں کوعطا فرماتے ہیں۔ (جمعة الاحوذی، باب ہذا 6/93)

### حسن اخلاق کے فصف کل:

الله تعالى نے نبى كريم مَرَافَظَةَ ك بارے ميں فرمايا ﴿ وَ إِنَّاكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيْمٍ ۞ ﴾ (القلم: ٣) حضور مَرَافَظَةَ نے ارشا دفرمايا: انما بعث لا تمد مكادم الا خلاق.

ارتادنبوى -: اثقل ما يوضع فى الميزان يوم القيامة تقوى الله وحسن الخلق.

" قیامت میں سب سے زیادہ وزنی میزان پراللہ کا خوف اور انتھا خلاق ہیں۔"

ایک صحابی کونشیحت کرتے ہوئے فرمایا: "خالق الناس بخلق حسن" ارشاد نبوی ہے:

ان المسلم المسددليدرك درجة الصائم القائم بحسن خلقه وكرم مزيته.

"مسلمان دن کوروزه رکھنے والے اور رات کو قیام کرنے والے کے درجے کواپنے اچھے اخلاق اور شرافت کی وجہ سے پہنچ سکتاہے۔"

اورایک روایت میں درجة الظمان في الهواجر كالفاظ بهي وارد بين اى طرح فرمايا:

العبداليبلغ بحسن خلقه عظيم درجات الآخرة وشرف المنازل وانه لضعيف في العبادة.

"بندہ اپنے بہترین اخلاق کی وجہ سے آخرت کے درجات اور بلند مرتبوں تک پہنچ سکتا ہے اور وہ عبادت میں کمزور ہے۔" ان تمام آیات وروایات سے بخو بی واضح ہے کہ حسن اخلاق کی بہت بڑی فضیلت ہے اس کے بالمقابل برخلقی کے متعلق فرمایا: ان العبى ليبلغ سوء خلقه اسفل درك جهند. "ايت تخص كوجنم كي نيح طقه مين داخل كياجائكا"

### اخلاق حسنه کی حقیقت ، چار ار کان کی موزونیت:

جس <del>طرح حسن خلق بفتح الخاء یعنی ظاہری صورت کے حس</del>ن کے لئے تمام اعضاء آنکھ، ناک ، ہونت اور رخسار وغیرہ کی موزونیت ضروری ہے ای طرح حسن خلق بالضم کے لئے بھی چار ارکان کی موز ونیت ضروری ہے 🖸 ) قوت علم اتناعلم ہو کہ اقوال میں صدق و کذب اوراعتقادات میں حق و باطل اور افعال کے حسن وقتیج ہونے میں فرق کر سکے جب قوت علم اس درجہ تک پہنچ جائے گی تو اس کا ثمره حكمت كى صورت مين ديا جائے گا۔ قال تعالى: ﴿ وَ مَنْ يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَلْ أُوْتِي خَيْرًا كَثِيْرًا ﴾ (القره:٢١٩) ② قوت غضب ③ قوت شہوت یہ دونوں قوتیں اس درجہ کی ہول کہ انسان ان دونوں کے ذریعہ عقل وشریعت کے اشاروں پر چلے۔ ④ توت عدل ہی بھی ہے اس درجہ کی ہو کہ شہوت وغضب کی قو توں کومعتدل بنا دے۔

جس انسان کے اندریہ جاروں باتیں یائی جائیں گی اس کو حکمت، شجاعت، عفت اور عدل جیسی بے بہا صفات کمال حاصل ہوں گی اوراییا شخص آخلاق حسنہ سے مزین وآ راستہ ہوگا۔

حكمت، شجاعت، عفت اورعدل: ( حكمت يعنى قوت عقلى كاعتدال سے حسن تدبير، جودت ذبن، اصابت رائے ، نس كخفي آ فات اورا عمال کی باریکیوں پر انتباہ حاصل ہوگا۔ ﴿ شجاعت کے اعتدال سے کرم دلیری، شہادت، کسرنفسی، حلم، استقامت، کظم غیظ، وقاراور سنجیدگی پیدا ہوگی۔ ③ عفت کے اعتدال سے سخاوت ، حیا،صبر ، چسم پوشی ، قناعت ، تقویٰ ، لطافت ، بلند حوصلگی ، وسعت ظر فی اور قلت طمع جیسے فضائل واخلاق حاصل ہوں گے۔ ﴾ قوت عدل سے ان سب قو توں میں اعتدال قائم ہوگا اور نہ کی وزیاد تی کی صورت میں ان فضائل حمیدہ کے بجائے اخلاق ذمیمہ پیدا ہوں گے

حسن خلق کے کیاہے: ① حسن بھری راتے ہیں کہ خوش خلقی ہیہے کہ آ دی خندہ رورہے، مال خرج کرے اور لوگوں کی اذیت پرصبر کرے۔ ۞ امام واسطی والٹیا؛ فرماتے ہیں کہ خوش خلقی ہے ہے کہ نہ وہ کسی ہے جھکڑے اور نہ لوگ اس ہے جھکڑیں ③ کہ تنگی اور کشادگی میں لوگوں کوراضی رکھنے کا نام خوش خلق ہے۔حضرت علی ٹھاٹند نے فرمایا کہ خوش خلقی تین چیز وں کے مجموعہ کا نام ہے۔ (۱) محرمات سے اجتناب۔ (۲) حلال کی طلب۔ (۳) اور اہل وعیال پرتوسع۔

# بَابُمَاجَآءَفِياللَّعْنَةِ

# باب ۴۸: لعنت (کرنے کی مذمت) کا ذکر ہے

(١٨٩٩) لَا تَلَاعَنُو اللَّهُ اللَّهُ وَلَا بِغَضَبِهُ وَلَا بِالنَّادِ.

تریخچنجہ: حضرت سمرہ بن جندب مخاتئۃ بیان کرتے ہیں نبی اکرم سُلِّنْظِیَّۃ نے فر مایا آپس میں ایک دوسرے پر اللہ تعالی کی لعنت اس کے خضب یا جہنم (کی بددعا) نہ دو۔

(١٩٠٠) لَيْسَ الْمُؤْمِنُ بِالطَّعَّانِ وَلَا اللَّعَّانِ وَلَا الْفَاحِشِ وَلَا الْبَنِيُّ.

تریخ پختن، حضرت عبدالله (بن مسعود ناتین) بیان کرتے ہیں نبی اکرم مِئِلْتُنَا تَجَمِّی الله عن الله عنه ال

(۱۹۰۱) ٱنَّ رَجُلًا لَعَنَ الرِّنُحُ عِنْدَ التَّبِيِّ ﷺ فَقَالَ لَا تَلْعَنِ الرِّنُحُ فَإِنَّهَا مَا مُوْرَةٌ وَإِنَّهُ مَنْ لَعَنَ شَيْئًا لَيُسَ لَهُ بِأَهْلِ رَجَعَتِ اللَّغْنَةُ عَلَيْهِ.

ترکیجی نم: حضرت عبداللہ بن عباس ٹاٹٹی بیان کرتے ہیں ایک مرتبہ ایک شخص نے نبی اکرم مُلِّلْظُیَّۃ کی موجودگی میں ہوا پرلعنت کی تو آپ مُلِّلْظُیُّۃ نے فرمایاتم ہوا پرلعنت نہ کرو کیونکہ وہ تھم کی پابند ہے جو شخص کسی ایسی چیز پرلعنت بھیجتا ہے جو چیز اس کی لعنت کی مستحق نہ ہوتو وہ لعنت اس بھیجنے والے کی طرف واپس آ جاتی ہے۔

تشرِنيح: لعنة الله: الله تعالى كاكسى كواس كى برعملى كى وجه سے خير سے دوراورمحروم كرنا۔ لا تلاعنوا: تم ايك دوسرے پرلعنت نه كرو۔ الطعنان: بيرمبالغه كاصيغه ہے: بہت زيادہ عيب لگانے والا، طنز كاعادى۔ اللعنان: بہت زيادہ لعنت كرنے والا۔ البىذى: بدكلام، بداخلات، بيهودہ بولنے والا۔

# لعن طعن سے اجتناب کا حکم:

ان احادیث میں اس بات سے منع کیا گیاہے کہ ایک شخص دوسرے کے خلاف بددعا کرکے بول کیے کہ تجھ پہ اللہ کی لعنت ہو، تجھ پر اللہ کا غضب ہو، ہاں عمومی انداز سے کسی پر لعنت کی جائے تو یہ جائز ہے مثلاً یہ کہا جائے کہ کافروں پر، مشرکوں پر، بدعتیوں پر، رشوت خوروں پر۔

### لعنت کے اسباب و درجات:

لعنت کے بین اسباب ہیں: کفر، بدعت، نسق اگر ان تین صفات میں سے کوئی ایک صفت کسی شخص میں ہوتو اس پر لعنت کرنا درست ہے ان تینوں اسباب میں سے ہرایک کے تین درجے ہیں ایک بیر کہ عام وصف کے حوالے سے لعنت کی جائے مثلاً بیہ کہا جائے کہ اللہ تعالیٰ کی لعنت ہوکا فروں پر، بدعتیوں پر، فساق پر، دوسرا درجہ بیہ ہے کہ کسی وصف میں شخصیص کر کے لعنت بھیجے مثلاً بیہ کہے کہ اللہ کی لعنت ہو یہود ونصاریٰ پر ،قدر بیر برمجوں پر ،روافض پر ،اللہ کی لعنت ہوز نا کرنے والے پرظلم کرنے والوں پر سود کھانے والوں پر بید دونوں درجے جائز ہیں۔

تیسرا درجہ کی متعین ومخصوص شخص پرلعنت کی جائے اس پر میں تفصیل ہیہ کہ جن لوگوں پرشرع میں لعنت ثابت ہے ان کا نام کا نت کرنے میں مضا کقت نہیں ہے مثلاً فرعون، ابوجہل وغیرہ پر، مگر کسی زندہ شخص کا نام لے کراس کو ملعون کہنا درست نہیں ہے خواہ وہ کا فر ہی کیوں نہ ہومکن ہے کہ وہ مرنے سے پہلے تائب ہو جائے اور اسلام قبول کرلے جب کا فرکے بارے میں اتنی احتیاط ہے تو فاست کے متعلق بدرجہ اولی احتیاط ہوگی

خلاصہ یہ ہے کہ اگر کفر پر مرنا یقینی طور پر معلوم ہوجائے تو اس پر لعنت کرنا جائز ہے بشرطیکہ کسی مسلمان کو ایذاء نہ پہنچتی ہواگر ایذاء ہوتی جواگر ایذاء ہوتی ہواگر ایذاء ہوتی ہواگر ایذاء ہوتو پھر جائز نہیں ہے نیز کسی متعین فاسق پر لعنت کرنا بھی درست نہیں ہے اس لئے کہ نہ معلوم وہ کس وقت تو بہ کرلے ایسے موقع پر عام صیغہ استعال کرنا چاہئے یا شیطان پر لعنت بھیجی جائے اس لئے کہ وہ گنا ہوں پر اکسانے والا ہے۔ بہر حال مسلمان کو کسی مسلمان کے لئے لعنت کا لفظ استعال کرنا جائز نہیں ہے اسی طرح غضب کا استعال بھی درست نہیں ہے۔ نیز کسی کے لئے یہ بدوعا کرنا کہ اللہ تعالیٰ اس کو جہنم میں واخل کردے یہ بھی درست نہیں ہے۔

ایسے ہی مردہ کافر جن پرشریعت میں لعنت کا ذکر آیا ہے مثلاً ابوجہل اور فرعون وغیرہ ، الحاصل بیلفظ اس شخص کے لئے استعال کرنا درست ہوگا جس خدا سے دور کرنے والی صفت موجود ہو جیسے کفر وظلم ، چنانچہ "لعنة الله علی الطالعہ اور لعنة الله علی الكفار" كہنا درست ہے ادركسى مسلمان كواس طرح كہنا درست نہيں ہے۔

لفظ "لعان" : مبالغہ کا صیغہ ذکر کر کے اس طرف اشارہ کردیا کہ تھوڑی بہت لعن طعن سے کوئی مومن نہیں نج سکتا، چنانچہ ابن ملک فرماتے ہیں کہ بیہ ندمت اور لعنت کرنے کی برائی اس شخص کے لیے نہیں ہے جس سے ایک یا دومر تبدلعنت کا صدور ہوجائے ، بلکہ اس کے بارے میں ہے جو کثرت سے لعن طعن کرتا ہو۔

لَاتَلُعَنِ الرِّيْحُ فَإِنَّهَا مَا مُؤرَةً.

"ہوا کولعنت نہ کروبیشک وہ تو مامور ہے (یعنی اللہ تعالیٰ کے حکم کی تابعدار ہے)"

سے بیٹابت ہوتا ہے کہ جس طرح انسانوں اور حیوانات پرلعنت کرنا جائز نہیں ہے، ای طرح جمادات پھر، ہوا پر بھی لعنت کرنا درست نہیں ہے۔ کیونکہ بیر چیزیں لعنت کے قابل نہیں ہیں، انہیں اگر لعنت کی جائے تو وہ ای کی طرف لوٹ کرآتی ہے اس لئے ستی کے علاوہ کسی پرلعنت کرنا جائز نہیں ہے۔ (تحفة الاحوذی، ابواب البروالصلة ، باب ہذا، 6/95)

# بَابُمَاجَآءَفِئ تَعْلِيْمِ النَّسَبِ

# باب ۹ م: نسب سکھنے اور جاننے (کی فضیلت) کے بارے میں ہے

(١٩٠٢) تَعَلَّمُوْا مِنُ اَنْسَابِكُمُ مَا تَصِلُونَ بِهِ اَرْحَامَكُمُ فَإِنَّ صِلَةَ الرَّحِمِ فَحَبَّةٌ فِيُ الْاَهُلِ مَثْرَاةٌ فِيُ الْبَالِ مَنْسَاةٌ فِي الْاَثْرِ.

ترکیجی بنی: حضرت ابوہریرہ وٹاٹنڈ نبی اکرم مُلِلِّشِیْکِیَّ کا فرمان نقل کرتے ہیں تم نسب کا اتناعلم حاصل کروجس کے ذریعے تم اپنے رشتے داروں کے ساتھ حسن سلوک سے پیش آ سکو کیونکہ اس صلہ رحمی کی وجہ سے آ دمی اہل خانہ سے محبت کرتا ہے اور (اس کی وجہ سے انسان کے ) مال میں اضافہ ہوتا ہے اور اس کی زندگی کمبی ہوتی ہے۔

لغات؛ مَثُواة: مال مِين كُثرت اوراضافه كاذريعه منتساًة: تاخير كاسب الأثو: موت، نشانات قدم منسأة في الاثر سے عمر ميں اضافه اور بركت مراد ہے۔

تشریح: نسب سیمنے اور یا در کھنے کا حکم: کہ ہرانسان کو اپنانسب ضرور یا در کھنا چاہئے تا کہ وہ رشتہ داروں کے ساتھ صلہ رحی اور حسن سلوک کر سکے، نسب سیمنے اور کھنا جاہے ہے میں المول ہے، یہ والد کے رشتہ دار ہیں، یا والدہ کا خاندانی سلسلہ جب اسے علم ہوگا کہ یہ میرے رشتہ دار ہیں تو ان کے ساتھ صلہ رحمی، بیار و محبت اور حسن سلوک کرے گا، ہر ممکن طرکی تھے ہے ان کا تعاون کرے گا، ان کی خوثی میں شریک ہوگا اور غم کے موقع پر انہیں تسلی دے گا۔ آپ مِرَّافِشِکَا آپ مِرَافِقِ مِن اسلام کی کی تین فضیلتیں ذکر فرمائی ہیں:

- صله رحی رشته دارول میں پیار و محبت کا باعث ہوتی ہے۔
  - ② اس سے مال ودولت میں اضافہ اور فراوانی ہوتی ہے۔
    - ③ عمر دراز ہوتی ہے۔

تعارض: اس مدیث میں اور قرآن مجید کی آیت میں بظاہر تعارض ہے، قرآن مجید میں ہے:

﴿ فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَّ لَا يَسْتَقْلِ مُوْنَ ﴿ لَا الرَّافِ ٣٣٠)

تریخچهنه: "جب ان کی میعادیعنی عرختم ہوگی واس ونت وہ نہ ایک گھڑی چیچے ہٹیں گے اور نہ آ گے بڑھیں گے۔"

جبكه حديث باب ميں ہے كەصلەر حى كرنے ميں عمر اور رزق دونوں ميں اضافه موجاتا ہے۔ايسے ہى ايك اور حديث ميں ہے:

((جف القلم بما هو كأئن)) "تقرير كاقلم سب يجولكوكر خشك يعنى فارغ مو چكا ب-"

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ہرانسان کی تقدیر عمر، رزق،سب کچھکھی جاچکی ہے، حدیث اور آیت میں تعارض سا ہے۔

**جواب ():** تقدير كي دوتسميل بين: تقدير مبرم، تقدير معلق\_

تقلير مبره: اس سے الله تعالی كاوه علم از لى مراد ہے جو ہر چيز كا الله كو حاصل ہے، اس ميں ردوبدل، زيادت ونقصان اور كى

بیشی نہیں ہوسکتی۔

تقدید معلق: اس سے وہ تحریر و کتاب مراد ہے جو کسی کے بارے میں لوح محفوظ میں معلق انداز سے کسی جاتی ہے یا کسی فرشتے کو کسی امریر مقرر کیا جاتا ہے کہ اس نے اگر فلاں کام کیا تو یہ ہوگا، نہ کیا تو یہ ہوگا، اس میں نقذیر کا حکم قطعی اور حرف آخر نہیں ہوتا بلکہ اس میں نقذیر کا حکم قطعی اور حرف آخر نہیں ہوتا بلکہ اس میں دعایا کسی اور سبب سے تغیر و تبدل ہوسکتا ہے۔

جواب كاحاصل كه آيت كريمه ﴿إِذَا جَاءَ ... ﴾ اور حديث جف القلم مين "تقدير مدرم" كا ذكر ب، اور حديث باب مين تقرير معلق كا، لهذا دونوں ميں كوئي تعارض نہيں۔ (فتح الباري، 509/10)

و و سرا جواب: ید دیا گیا که اس کی عمر میں اضافہ سے مراد برکت ہے مدت عمر میں اضافینہیں ، بلکہ اس عمر میں نیکیوں ، طاعات اور آثار صالحہ میں اضافہ سے مراد عدداور اور آثار صالحہ میں اضافہ مراد ہے ، اس کی نیک اولا دہوگی جواس کے لئے دعا نمیں کرے گی ، ایسے بی رزق میں اضافہ سے مراد عدداور تعداد میں اضافہ مراد نہیں بلکہ اس مال میں برکت مراد ہے کہ برتے بڑے کام تھوڑے سے پیسے میں اس طرح حل ہوجاتے ہیں کہ آدی حیران رہ جاتا ہے ، چھوٹی عمر کے باوجوداتے بڑے کام کرلیتا ہے جتنے کہ کمی عمر والے کرتے ہیں۔ (فق الباری: ۵۱۰٬۵۰۹/۱۰)

# بَابُ مَاجَآءَ فِي دَعُوَةِ الْآخِ لِآخِيْهِ بِظَهْرِ الْغَيْبِ

باب • ۵: ایک بھائی کا اپنے بھائی کے لئے پس پشت دعا کرنے کا ذکر ہے

# (١٩٠٣) مَا دَعُوَةً أَسُرَ عِ إِجَابَةً مِّنُ دَعُوَةٍ غَائِبِ لِغَائِبٍ.

تَرْجِجْهَنَّہِ: حضرت عبداللہ بنعمر و خلائی نی اکرم سُلِّنْظِیکَمَ کا فرمان نقل کرتے ہیں سب سے زیادہ بہتر تیزی کے ساتھ وہ دعا قبول ہوتی ہے جوآ دمی کسی کی غیرِموجودگی میں کرتا ہے۔

تشرینے: یہ ہے کہ جو محض کسی غائب یاغیر حاضر محض کے لئے دعا کرتا ہے اللہ تعالیٰ اس کی دعا کو بہت جلد قبول فرما تا ہے چونکہ حاضر شخص کے لئے دعا کرنے میں ریا وسمعہ کا احمّال ہے مگر غائب کے لئے دعا کرنا خلوص اور صدق نیت پر مبنی ہوگا اور وہ دعا ریا و دکھلاوے سے دور ہوگی ، اس لئے اللہ تعالیٰ اس دعا کوجلد قبول فرما تا ہے ایک روایت میں ہے:

اذا دعا الرجل لاخيه بظهر الغيب قال الملك لامثل ذالك. (مسلم)

"جب كوئى شخص اين بھائى كے لئے بيٹھ بيچھے سے دعاكرتا ہے تو فرشتہ كہتا ہے اس كى مثال كوئى نہيں۔"

دوسری روایت میں ہے:

"دعوة الاخ لاخيه في الغيب لاترد" (دار قطني)

"اپنے بھائی کے لیے پیٹھ پیچے دعار ذہیں ہوتی (یعنی ضرور قبول ہوتی ہے)۔"

حضرت ابوالدرداء و التي فرماتے ہيں كه ميں اپنے دوستوں كے لئے مجد ميں دعا كرتا ہوں معلوم ہوا كه اپنے احباب غائبين كے لئے دعا كرتے رہنا چاہئے۔ هذا حدیث غریب اخرجه احمد والافریقی یضعف فی الحدیث ... الخ

### بَابُمَاجَآءَفِي الشُّتُمِ

# باب، ۵: گالی گلوچ اور بُرا بھلا کہنے کی مذمت کے بارے میں ہے

(١٩٠٣) الْمُسْتَبَّانِ مَاقَالَافَعَلَى الْبَادِئُ مِنْهُمَا مَالَمْ يَعْتَدِ الْمَظْلُومُ.

تونجپکٹہ: حضرت ابو ہریرہ نٹاٹنۂ بیان کرتے ہیں نی اکرم سُڑائنگیا تھا گالی گلوچ کرنے والے دوآ دمی جو پچھ کہتے ہیں اس سب کا گناہ پہل کرنے والے پر ہوتا ہے جب تک مظلوم حد سے تجاوز نہ کرے۔

(١٩٠٥) لَاتَسُبُّوا الْأَمْوَاتَ فَتُؤُذُو الْأَحْيَاءَ.

ترکیجی نبی: حضرت مغیرہ بن شعبہ نظافو بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَثَلِّشَکِیَا اِنے مردوں کو برانہ کہو کیونکہ تم (ای طرح) اپنے زندوں کواذیت دو گے۔

(١٩٠٢) سِبَابُ الْمُسْلِمِ فُسُوَقٌ وَّقِتَالُهُ كُفُرٌ.

۔ ترکیجی نبی: حضرت عبداللہ بن مسعود نتائی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطِّلِظُیَّا نے فرما یا مسلمان کو گالی دینافسق ہےاوراس کے ساتھ جنگ کرنا کفر ہے (یااس کونل کرنا کفر ہے)۔

لعنات: الشتعد: بُرا بهلا كهنا، البستبان: آپس ميں ايك دوسرے كو گالياں دينے والے دو شخص ہيں۔ مالعہ يعتدن: جب تك مظلوم عدسے تجاوز نه كرے ـ لا تسبوا: تم بُرا بھلامت كهو۔

# تشريح كالى دين كاكناه بهل كرف والي برب:

اگر دو خف ایک دوسرے کو گالیاں دیں تواس کا گناہ ان میں سے اس شخص پر ہوگا جس نے گالی دینے کی ابتداء کی ، اسے اپنی گالی کا گناہ تو ہوگا ہی ، دوسرے شخص کی گالی دینے کی ابتداء کر کے گویا کا گناہ تو ہوگا ہی ، دوسرے شخص کی گالی کا گناہ بھی اس کے نامہ اعمال میں لکھا جائے گا کیونکہ اس نے گالی دینے کی ابتداء کر کے گویا دوسرے شخص پرظام کیا ہے ، بین ظالم ہے اور دوسرا مظلوم ، لیکن بیاس صورت میں ہے مظلوم آدمی جو اب میں زیاد تی نہ کرے ، اگر مظلوم میں میں میں ہو ہو گئیں ، یا ابتداء کرنے والے نے جو ایذاء پہنچائی تھی اس کے جو اب میں دوسرے شخص نے اس سے بھی زیادہ تکلیف پہنچا دی تو ایس میں ابتداء کرنے والے کی بجائے دوسرے پرزیادہ گناہ ہوگا۔

فر ماتے ہیں کدوہ کفار جن کی موت کفریریقینی ہوئی ہے اور دنیا میں رہتے ہوئے انہوں نے شروفساد پھیلا یا ہوتو ان کو برا مجلا کہنا جائز ہے اور فر ما یا کداموات مسلمین کو برا کہنا غیبت میں داخل ہے جس کی تلافی بھی ناممکن ہے اس لئے اس سے اجتناب لازم وضروری ہے۔ وقد اختلف سفيان في هذا الحديثين: مغيره بن شعبه واليلي كى روايت جوبطريق سفيان تورى واليليد منقول إس كو

بعض حضرات نے سفیان عن زیادہ بن علاقة قال سمعت المغیرة بن شعبہ کہہ کرنقل کیا ہے جبیبا کہ ابودا وُدحفری طیٹھیڈ کی بیروایت الباب ہے نیز ابونعیم اور وکیع بن الجراح عِیمانیا نے بھی زیاد بن علاقہ اور مغیرۃ عِیمانیا کے درمیان کوئی واسطہ ذکر نہیں کیا ہے۔ (افرجہ عنہمااحمہ بن عنبل نی سندہ ہکذا) مگر جب دوسری روایت مثلاً عبدالرحل بن مہدی نے اس روایت کو بطریق سفیان نقل کیا تو زیاد بن علاقہ اور مغیرہ کے ورميان رجل كاذكركيا بفرمايا: عن سفيان عن زيادبن علاقه قال سمعت رجلا يحدث المغيرة بن شعبه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ... الخ مكن بيكها جائ كرزياد بن علاقه في اولاكس واسطه الدروايت كوسنا ہواور پھر براہ راست مغیرہ سے ساعت کی ہواور دونوں طرح روایت کوفقل کرتے ہوں فلاں اشکال کفرہے میں نے ابودائل ہے کہا کہ کیا تم نے اس کوعبداللہ سے سنا ہے انہوں نے کہا ہاں۔

سىبىاً ب بىسىرالسىن وتخفيف الباء برا بھلا كہنا يعنى كسى كوالىي برى باتيں كہنا خواہ اس ميں وہ ہوں يا نہ ہوں مقصود اس كوعيب لگانا ہے۔ بعض حضرات فرماتے ہیں کہ برنسبت سب کے سباب میں مبالغہ ہے جیسے قتل اور قال میں فسوق لغت میں اس کے معنی خروج اور نکلنے کے آتے ہیں اور شرع میں اللہ تعالی اور اس کے رسول مَرافِظَةً کی اطاعت سے نکل جانا اور عرف شرع میں فسوق عصیان سے بڑھ كر ﴾- قال تعالى: ﴿ وَ كُدَّةَ إِلَيْكُمُ الْكُفْرَ وَالْفُسُوقَ وَالْعِصْيَانَ ۖ ﴾ (الجرات: ٤) مسلمان كوگالي دينا برا بھلا كہنا اس كى تحقير كو متتزم ہے حالانکہ حدیث میں مسلمان کی تعظیم کا تھم ہے لہذا اللہ اور اس کے رسول کی نافر مانی ہوئی اس لئے اس کوفسوق فر مایا گیا ہے۔ مسى كوكا فريا فاسق كيني كاحكم:

ایک شخص نے دوسرے کو فاسق یا کافر کہا، اورجس کو کہا ہے وہ حقیقت میں فاسق یا کافر ہے تو الی صورت میں کہنے والے کی نیت کودیکھا جائے گا، اگراس نے خیرخواہی کے جذبے یا لوگول کواس کی حالت سے باخبر کرنے کے لئے یہ جملہ کہا تو جائز ہے اور اگر اس كامقصدات شخص يرطعنه زنى اور بلاوجه اس كفت يا كفرى تشهير بتويه جائز نبيس كيونكه اسلام في برائيول كاجهالن كانبيس، ستراور چھپانے کاحکم دیا ہے۔

لیکن جس مخص کو فاسق یا کافر کہا، اگر وہ حقیقت میں فاسق یا کافرنہیں تو بخاری کی روایت میں ہے کہ ایسے میں وہ فسق یا کفراس الزام لگانے والے کی طرف لوٹ آتا ہے، اس الزام کے لوٹ آنے کے مختلف مطلب بیان کئے گئے ہیں:

- 🛈 اس کا ظاہری مطلب تو یہی ہے کہ وہ خود کا فر ہوجائے گا ، اس پرشیہ یہ ہے کہ کسی مسلمان کو کا فر کہنے ہے آ دمی گنهگار تو ضرور ہوتا ہے کیکن کا فرنہیں ہوتا ،اس لئے اس کا صحیح مطلب یہ ہے کہ جو شخص مسلمان کو گالی دینا حلال اور جائز سمجھتا ہے ،وہ کا فر ہوجا تا ہے اوراس کے کا فرہونے میں کوئی شک نہیں ہے۔
  - اس سے زجر وتو یخ اور ڈرانا دھم کانامقصود ہے، معنی حقیق مرادنہیں۔

③ اس جملے کا وبال الزام لگانے والے پر آئے گا، یعنی جس شخص کو کا فر کہا گیا وہ اگر واقعتا کا فر ہے، پھرتو کہنے والاسچاہے اور جس کے متعلق کہا گیا اور اس کامستحق ہے بھیکن اگروہ کا فرنہیں تو کہنے والے پر اس جملے کا وبال اور گناہ آئیگا ، اس کا مطلب کوسب سے مبترقرارد یا گیاہے۔(الکوکبالدری ۲۰/۳)

وقتاله كفر: حديث باب ميں بمسلمان كے ساتھ جنگ وجدال كفر ب-اس" كفر" سے كيا مراد ب، كيونكه قال كرنے ہے کوئی مسلمان کا فرنہیں ہوتا،اس میں دواخمال ہیں:

- 1 اس سے یا تو کفران نعمت اور ناشکری مراد ہے کہ مسلمان کی شان کے مناسب نہیں کہ وہ اینے مسلمان بھائی سے لڑائی کرے کیونکہ بیرگناہ بسااوقات آ دمی کو کفرتک پہنچا دیتا ہے۔ زجراورتو پیخ کے طور پراسے'' کفر'' سے تعبیر کیا گیا ہے۔

كمانى توله الطينة: ((من توك الصلوة متعمدًا فقد كفر)). "جيباكه ني كريم مُرِّالْ فَيَحَمَّ كا ارشاد بجس نے جان بوج مرنماز چھوڑی تحقیق أس نے كفر كيا۔"

② یااس سے کفرحقیقی مراد ہے کہ جو تخص مسلمان کے ساتھ محض اسلام کی وجہ سے جنگ وجدال اورلزائی کوحلال اور جائز سمجھتا ہوتو وہ وائره اسلام سے خارج اور واقعی کا فرجوجاتا ہے۔ (مرقاة المفاتح، كتاب الادب، باب حفظ اللسان ٨ /٥٦١)

اعست راض: سباب المسلم اور قال المسلم دونوں ہی بصورت استحلال کفرییں اور دوسری صورت میں فسق پھر سباب المسلم کونسوق سے اور قال المسلم كو كفرے كيوں تعبير كيا كيا ہے۔

**جواب:** یہ ہے کہ قال مسلم سباب مسلم سے بڑھا ہوا گناہ ہے نیز قال مسلم کا فروں کاعمل ہے نہ کہ مسلمانوں گا اس وجہ ہے اس کو کفر تبيركيا - هذا حديث حسن صحيح اخرجه احمد والشيخان والنسائي والحاكم وابن ماجة.

### بَابُمَاجَآءَ فِي قَوْلِ الْمَعْرُوْفِ

# باب ۵۲:احچھی باتوں اور نیک امور کا ذکر ہے

(١٩٠٧) إِنَّ فِي الْجِنَّةِ غُرَفًا تَرَى ظُهُوْرُهَا مِنْ بُطُونِهَا وَبُطُونُهَا مِنْ ظُهُوْرِهَا فَقَامِ آغْرَابِيٌّ فَقَالَ لِمَنْ هِي يَارَسُولَ الله عَلَيْ قَالَ لِمَنْ أَطَابَ الْكَلَامَ وَأَطْعَمَ الطَّعَامَ وَأَدَامَ الصِّيَامَ وَصَلَّى لِلْهُ بِاللَّيْلِ وَالنَّاسُ نِيَامٌ.

توجیجی بن حضرت علی خاتیجه بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُلِّلْتُنْ ﷺ نے فر ما یا جنت میں ایسے گھر ہیں جن کا باہر کا حصہ اندر سے اور اندر کا حصہ باہر سے نظر آ جا تا ہے ایک دیہاتی کھڑا ہوااوراس نے دریافت کیا یہ سے ملیں گے؟ نبی اکرم مَثَّلِ ﷺ نے فرمایا اس محض کوجوا حیصی گفتگو کرتا ہود دسروں کو کھانا کھلائے اور ہمیشہ (تفلی ) روزے رکھے رات کے وقت نوافل ادا کرے جبکہ لوگ سوچکے ہوں۔

لعنات:غرفا (غین پرپیش اور اپرزبر کے ساتھ)غرفة کی جمع ہے۔ بالا خانے ۔ ظھود :' ظھور'' کی جمع ہے: ظاہری حصہ۔ ادامرالصیام: لین کثرت سے نفلی روزے رکھے۔نیام: ''نائم'' کی جمع ہے: سویا ہوا آ دی۔ تری: مجبول کا صیغہہ۔ تشرِنيح: "ظهورهامن بطونها... الخ" يعني ان كي ظاهري اور داخلي بناوٺ اليي اعلى قسم كي ہے وہ بالكل صاف وشفاف ہيں باہر

کے حصہ کاعکس اندر کے جھے پراور اندر کے جھے کاعکس باہر کے جھے پرنظر آتا ہے۔'

لين اطاب الكلام: عده كلام كرے بعض روايات ميں الان اس سے مراديہ ہے كہ لوگوں كے ساتھ شيريں كلام سے پيش آتا ہو، نرم گفتگو کرنے والا ہواں کی زبان پر کنی نہ ہواں طرح بات کرتا ہو جیسے ہر جملہ پھول کی طرح خوش کن ہودل آزاری کرنے والا نہ ہو، قال تعالى: ﴿ وَ إِذَا خَاطَبُهُمُ الْجَهِلُونَ قَالُوْ اسْلَمَّا ۞ ﴾ (الفرقان: ١٣)

تركيبكني: "جب وه جابلول سے مخاطب ہوتے ہیں تو سلام كرتے ہیں۔"

اطعمه الطعام: جنت كے متحق بالا خانه كى دوسرى صفت بيہ كەستحقين كوكھانا كھلائے اپنے اہل وعيال، فقراء، مساكين، اقرباء، اضیاف واردین وصادرین سب اس میں داخل ہیں یعنی خرچ کرنے میں تنگی نہ کرتا ہو بلکہ فراخی سے کام لیتا ہو، کمااشارالیہ بقولہ تعالیٰ:

﴿ وَ الَّذِينَ إِذَآ أَنْفَقُوا لَمْ يُسُرِفُوا وَ لَمْ يَقْتُرُوا وَ كَانَ بَيْنَ ذَٰلِكَ قُوامًا ۞ ﴾ (الفرقان: ١٤)

تَوْجَجِهَنَّهُ: "وه لوگ جب خرج کرتے ہیں تو نہ بی زیادہ اسراف کرتے ہیں اور نہ بخل بلکہ اس کے درمیان قائم رہتے ہیں۔" ا دامر الصيامر: يعنی فرض روزوں كے بعد بكثرت نفلي روزے ركھتا ہوا بيانہ ہو كه نفلي روزوں كي طرف بالكل متوجہ نہ ہو۔ بعض نے فر مایااس سے مراد ہرمہینہ کے تین روز سے رکھنا ہے۔

و صلى بالليل والناس نيام: يعنى جنت ك بالاكانهاي يضم ك لئے بين جورات كوتنهائى ميں الله تعالى كى عبادت كرتا موجس وقت لوگ سور ہے ہوں یا وہ لوگ عبادت سے غافل ہوں ، چونکہ بدیں حالت عبادت کرناریاء سے دور ہے اس میں اخلاص زائد ہوتا ہے۔ بہرحال روایت مذکور سے معلوم ہوا کہ لوگوں کے ساتھ نرم کلامی، سخاوت کا برتا ؤ، نفلی روزے اور رات کوعبادت کرنا پیرب ایے نیک کام ہیں کہان کی وجہ سے آدمی جنت کے بالاخانوں کامتحق ہوجاتا ۔۔ هذا حدیث غریب اخرجه احمد و ابن حبان والبيهقي.

# بَابُ مَاجَآءَ فِي فَضُلِ الْمَمْ مُلُوكِ الصَّالِحِ

# باب ۵۳: نیک غلام کی فضیلت کابیان

(١٩٠٨) نِعِمَّا لِاَ حَدِهِمُ أَنْ يُطِيْعَ رَبَّهُ وَيُؤَدِّى حَقَّ سَيِّدِهٖ يَغِنِي الْمَمْلُوْكَ وَقَالَ كَعْبُ صَلَقَ اللهُ وَرَسُولُهُ.

تَرُخْجُهُ كُنُهُ: حضرت ابوہریرہ نٹاٹئی ل بیان کرتے ہیں نبی اکرم سَلِّشْئِیَّ نے فرمایا وہ شخص کتنا اچھاہے جواپنے پروردگار کی اطاعت کرتا ہے اوراپنے آتا کے حق کو بھی اوا کرتا ہے۔ بی اکرم مُطِّلْظِیَّا کی مرادیتی جو مخص غلام ہو کعب بیان کرتے ہیں اللہ اور اس کے رسول نے سیج فرمایا ہے۔

(١٩٠٩) ثَلَاثَةٌ عَلَى كُثْبَانِ الْمِسْكِ أَرَاهُ قَالَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَبْدٌ أَدَّى حَقَّ اللهِ وَحَقَّ مَوَالِيْهِ وَرَجُلُ أَمَّر قَوْمًا وَّهُمْ بِهِ رَاضُونَ وَرَجُلْ يُّنَادِيْ بِالصَّلَوَاتِ الْخَبْسِ فِي كُلِّ يَوْمٍ وَّلَيْلَةٍ.

تَوَجِّجِنَّهِ: حضرت عبدالله بن عمر فَا فَتَمَا بيان كرت بين نِي اكرم مَرَافِي فَيَا يَن لوگ مشك كے مليكے پر ہوں گے (راوي بيان كرتے

ہیں ) میرا خیال ہے یہالفاظ ہیں قیامت کے دن ایک وہ مخض جواللہ تعالیٰ کاحق ادا کرتا ہےاورا پنے آتا کا بھی حق ادا کرتا ہے ایک وہ تخف جولوگوں کی امامت کرتا ہےاور وہ لوگ اس سے خوش ہوں ایک وہ تخف جوروزانہ یا نچ مرتبہا ذان دیتا ہے۔

لعنات: نعما:یے'ما'''ثی'' کے معنی میں ہے: نعمہ شیئا: بہت ہی اچھی ہے وہ چیز، کیا خوب ہے۔ کشبان: کثیب کی جمع ہے: میلے مسک: (میم کی زیراورسین کے سکون کے ساتھ) مشک۔

### نيك غلام كى فضيلت:

وہ غلام جو محنت ومشقت کر کے اپنے مولی کے حقوق ادا کرتا ہے اور ساتھ ہی اسلام کے فرائض و واجبات جو اس پر فرض کئے گئے ہیں،انہیں بھی بجالا تا ہے تو وہ ایک بہترین غلام اور نیک مسلمان ہے۔

تشریے: میں تین آدمیوں کا ذکر ہے جو قیامت کے دن بڑے اعزاز واکرام کے ساتھ مٹک کے ٹیلوں پر بیٹے ہوں گے، وہ غلام جو الثد تعالیٰ کے حقوق بھی ادا کرتار ہااوراپنے دنیوی آقاؤں کے حقوق میں بھی کوئی کوتا ہی نہیں کی ، وہ امام مسجد جومسلمانوں کونمازیں پڑھا تار ہا اورا کثر لوگ اس سےخوش بھی ہتھے۔اور تیسراوہ مؤذن جواخلاص کےساتھ یانچوں نمازوں کی اذان دیتار ہااگر جیدوہ اس پر تخواہ لیتار ہاہے۔

رجل أهر قومًا وهم به راضون: ال سوه نيك وصالح الم مراد ب جوشريعت كاپيروكار اورسنت كمطابق زندگى گز ارتا ہو،لوگوں کی میچے دینی رہنمائی کرتا رہا ہو،لیکن اگر کسی امام سے اکثر لوگ اس کی جہالت وہث دھرمی اور برے حال چلن کی وجہ سے نالاں ہوں تواپسے امام کے بارے میں احادیث میں وعید آئی ہے، ہاں اگر بغیر کسی شری وجہ سے بعض لوگ امام کےخلاف باتیں کرتے ہوں جبکہ وہ خرابیاں اس امام میں نہ پائی جاتی ہوں تو پھروہ اس وعید میں داخل نہیں ہوا ہے۔

ورجل ینادی اس اذان دینے والے مسلمان کی کس قدر عظیم فضیلت معلوم ہوتی ہے کیونکہ وہ اللہ کی حمد و ثناءاور بڑائی کا اعلان کرتا ہے، کیکن آج مسلم معاشرہ جومغربی تہذیب وتدن کی تقلید میں غرق ہوچکا ہے کے نز دیک اذان دینا، العیاذ باللہ۔ایک گھٹیا بیشہ شار کیا جاتاہے، یدانتہائی غلط طرز فکرہے جس کی اصلاح ضروری ہے۔

نعم مالاحدهم ان يطيع الله ..... كى تركيب نحوى: "نعم" فعل مدح ب، اس مين "هوا" ضمير فاعل مميز ب اور" ما" بمعنی "شی " ہے جو کہ تمیز ہے ممیز تمیز ل کر فاعل ہوا، "لاحدهد" یہ "نعد" ہے متعلق ہے، جملہ فعلیہ ہو کر خبر مقدم، اور "ان بطیع" بناویل مفرد موکر مخصوص بالمدح مبتدامؤخر مبتدا این خبر مقدم سے ل کر جمله اسمیدانشا سید

# بَابُمَاجَآءَفِئ مُعَاشَرَةِ النَّاسِ

# باب ۵۴: لوگول كے ساتھ اچھے اخلاق سے پیش آنا

(۱۹۱۰) قَالَ لِيُ رَسُولُ اللهِ وَ اللهُ وَا اللهُ وَا اللهُ وَاللهُ وَا اللهُ وَاللهُ وَا اللهُ وَاللهُ وَا اللهُ وَاللهُ و

لغات: لفظ تقوی کی صرفی بحث: تقوی اصل میں نعلی کے وزن پر وقوی تھا واؤ کوتا سے بدل دیا گیا، وقتیته کامعنی ہے منعته ر جل تقی کامعنی ہے خوف زدہ مرد، اس کا مادہ وقی ہے، اس طرح تقاۃ اصل میں وقاۃ تھا جیسا کہ تجاہ اور ترات اصل میں وجاہ اور

تشريح: حديث باب ميں تين چيزوں کا حکم ديا گياہے۔

- ① زندگی کے تمام حالات میں اللہ تعالیٰ ہے ڈرنا اور تقویٰ کی زندگی اِختیار کرنا۔
- ② اگر کوئی گناہ ہو جائے تو اس کے بعد ضرور کوئی نیکی کی جائے، تا کہ وہ گناہ ختم ہو جائے، اللہ تعالی نے فرمایا: ﴿إِنَّ الْحَسَنْيَ يُذُهِنْ السَّيِّيَّاتِ ﴾ (حود: ١١٨) بِ شك نيكيال برائيول كوختم كرديق بي، اس لئ اگر خدانخواسته كوئي گناه مرزد موجائ توفورا در بارالٰی میں حاضر ہوکرتو بہ واستغفار کریں ،نماز ،صدقہ۔
- ③ لوگول کے ساتھ خوش اسلوبی اور حسن اخلاق سے پیش آیا جائے ، خندہ پیشانی سے ملاقات، مسکرا کر گفتگو کرنا ، ان کا اہتمام کیا جائے تا كەخالق وڭلوق دونوں ہى راضى رہيں، يەچىزىي دنياميں كاميابى اورآ خرت ميں نجات كاباعث ہوتى ہے۔ (الكوك الدرى، ٣١٨٣)
  - تقوی کساہے؟
- 🛈 حضرت ابن عباس خاشمًا بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ مَالِّشِیَّا نے فر مایا: جو شخص بیہ چاہتا ہو کہ وہ لوگوں میں سب سے زیادہ عزت والا ہووہ اللہ سے ڈرے (لینی متقی ہے) اور جو تخص یہ چاہتا ہو کہ وہ لوگوں میں سب سے زیادہ قوی ہو وہ اللہ پر توکل کرے اور جو خص بیہ جاہتا ہو کہ وہ لوگوں میں سب سے زیادہ غنی ہواس کا اعتادا پنے قبضہ سے زیادہ اللہ کی عطا پر ہو۔
  - ② حضرت على فالتين نے فرمایا: معصیت پراصرار کوترگ کرنا اور اپنی عبادات پراعتاد نه کرنا تقویٰ ہے؟
- ③ حضرت عمر فاروق و الله عن كعب سے تقوى كے معنى پوچھ كماس سے كيا مراد ہے؟ تو الى بن كعب نے فرمايا: اے امیرالمونین بدبتائے کہ بھی آپ کا گزرایسے راستہ سے ہواجس کے دونوں طرف جھاڑیاں ہوں، خاردار اور کانٹوں سے پُر ہوِں، حضرت عمر ولا في نفر مايا: جي مال كي دفعه ايسے راسته سے گزرنے كا اتفاق مواہ، ابى بن كعب نے فرمايا: تو بھرآپ نے كيا كيا، ان کانٹوں سے اپنے آپ کو کیسے بچایا؟ حضرت عمر والٹنونے فرمایا: میں نے دامن سمیٹااور بڑے احتیاط کے ساتھ وہاں سے گزرگیا، حضرت ابی بن کعب و الله نے فرمایا: تقوی اس کا نام ہے، اس دنیا میں طرح طرح کے کانے ہیں، نفس و شیطان کے کانتے، بُرے معاشرے اور ماحول کے کانٹے، بے دینی کے کانٹے، یہ دنیا خارستان ہے گنا ہوں کے کانٹے اس میں بھرے ہوئے ہیں دنیا میں اس طرح چلنا اور زندگی گزارنا کہ دامن گناہوں کے کانٹوں سے نہ الجھے اس کا نام تقویٰ ہے جوسب سے زیادہ قیمتی سر مایہ ہے بعض نفرمایا كرتقوى شبهات سے بچنے كانام ب كما قال النظا الحلال بين والحرام بين وبينهما مشتبهات-
  - المست بقرى والشيئة نے کہا تقوی ہے کہ اللہ کے سواکس اور کو اختیار نہ کرواوریہ یقین رکھو کہ تمام کام اللہ کے قبضہ وقدرت میں ہیں۔
  - ⑤ ابراہیم بن ادہم نے کہا کے تقویٰ میر ہے کہ لوگ تمہاری زبان پر، فرشتے تمہارے افعال میں اور مالک عرش تمہارے باطن میں
  - واقدى نے كہاتقوى يہ ہے كہ جس طرح تم مخلوق كے لئے اپنے ظاہر كومزين كرتے ہواى طرح تم خالق كے لئے اپنے باطن كو

مزین کرو ـ

ا ایک قول یہ ہے کہ تقویٰ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ تم کو وہ کام کرتے نہ دیکھے جس کام سے اس نے تم کو منع کیا ہے۔

8 ایک قول بیہ ہے کہ تقویٰ بیہ ہے کہ تم سیرت مصطفیٰ کے راستہ پر چلو، دنیا کو پس پشت ڈال دو، اپنے نفس میں اخلاق اور وفا کو لازم کرلو، حرام اور جفا سے اجتناب کرو۔ قرآن مجید میں ہے کہ ایک جگہ بیفر مایا کہ قرآن انسانوں کے لئے ہدایت ہے، دوسر ب مقام پر بیفر مایا قرآن مجید متقین کے لئے ہدایت ہے، اس کا نتیجہ بینکلا کہ انسان وہی ہیں جوصاحب تقویٰ ہیں اور جن میں تقویٰ نہیں ان میں انسانیت نہیں، بیتقویٰ کی کیا کم فضیلت ہے۔

تقوی کی تشمیں: قاضی بیضادی الٹیاد کھتے ہیں: تقوی کی تین شمیں ہیں: پہلی شم ہےخود کوعذاب مخلد سے محفوظ رکھنا، تقویٰ کی بیشم شرک اور کفر کوترک کرنے سے حاصل ہوتی ہے، اس معنی میں تقویٰ کا استعال اس آیت میں ہے: ﴿ وَ ٱلْزُمَهُمْ وَ كَلِيدَةَ التَّقَوٰدی ﴾ (ج:۲۲) اور اللہ تعالیٰ نے ان کوتقویٰ کے کلمہ پر مشخکم کر دیا۔

تقویٰ کی دوسری قسم ہے ہرگناہ کے کام سے بچنا، لینی فرض کے ترک اور حرام کے ارتکاب سے بچنا اور بعض علماء کے نزدیک صغائر سے بچنا بھی تقویٰ میں شامل ہے لیتی واجب کے ترک اور مکروہ تحریک کے ارتکاب اس طرح سنت مؤکدہ کے ترک اور اساءت کے ارتکاب سے بچنا، اصطلاح شرع میں جب تقویٰ کا لفظ استعال کیا جاتا ہے تو اس سے یہی معنی مراد ہوتا ہے۔اس معنی میں تقویٰ کا استعال اس آیت میں ہے:

﴿ وَ لَوْ آَنَّ آهُلَ الْقُلْزَى امْنُوا وَاتَّقَوْ الفَّتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَرَّكْتِ مِّنَ السَّمَاء وَالْأَرْضِ ﴾ (الاعراف:٩١)

"اگربستیوں والے ایمان لے آتے اور تقوی اختیار کرتے تو ہم ان پرضرور آسان اور زمین سے برکتیں کھول دیتے۔"

تقویٰ کی تیسری قسم ہےانسان اپنے دل و د ماغ کو ہراس چیز سے منزہ کرنے جواس کی توجہ کواللہ تعالیٰ کی طرف سے ہٹا سکے اور بالکلیہ اللہ تعالیٰ کی ذات کی طرف متوجہ ہو جائے اور یہی وہ حقیقی تقویٰ ہے جو بندے سے مطلوب ہے اس معنی میں تقویٰ کا استعال قرآن مجید کی اس آیت میں ہے:

﴿ يَاكِيُّهَا الَّذِينَ امَّنُوااتَّقُوااللَّهَ حَقَّ تُقْتِهِ وَلا تَهُوْتُنَّ إِلَّا وَ اَنْتُمْ مُّسْلِمُونَ ﴿ آلْ مران:١٠١)

"اے ایمان والو! اللہ سے ڈروجیہا اس سے ڈرنے کاحق ہے اور تہمیں اس حال میں موت آئے کہ تم نے اپنے آپ کو صرف اللہ کے میرد کیا ہوا ہو۔" (انوارالتنزیل علی ہامش الحفاجی جام: ۱۹۸)

الله تعسالي كنزديك تقوى كامقام بهت بلسند به، الله تعسالي كا ارشاد ب: ﴿ إِنَّ اللهُ مَعَ الَّذِينَ اتَّقَوْا وَّ الَّذِينَ هُمْهُ مُّحْسِنُونَ ﴾ (الخل:١٢٨)" بِ شك الله تعالى متق اورنيك لوگول كساتھ ہے۔"

﴿ إِنَّ أَكُومَكُمْهُ عِنْدَاللَّهِ أَتُفْكُمُهُ ﴾ (الجرات: ۱۳) "تم میں زیادہ عزت والا وہ ہے جوتم میں زیادہ متق ہو۔" **تقویٰ کی برکات:** آیات مذکورہ اور روایت الباب سے تقویٰ کی مختلف برکات معلوم ہوتی ہیں۔ اوّل: اللّٰہ تعالیٰ متق کے لئے دنیاوآخرت کے مصائب ومشکلات سے نجات کا راستہ نکال دیتے ہیں۔ معرور متقب کے لئے دنیا وآخرت کے مصائب ومشکلات سے نجات کا راستہ نکال دیتے ہیں۔

دوم: متقی کے لئے رزق کےایسے راہتے کھول دیتے ہیں جن کی طرف اس کا خیال بھی نہیں جا تا۔

سوم: الله تعالی اس کے سب کا موں میں آسانی پیدا فرما دیتا ہے۔

چہارم: ال کے گناہوں کا کفارہ کردیتے ہیں۔

پنجبم: الله تعالى مقى كاجركوبر هادية بين

ششم: الله تعالى تقوىٰ كى وجه سے متقى كوحق و باطل كى پېچان عطا فر ما ديتے ہيں \_

ہفتم: جنت میں جلدی داخل ہونے کا ذریعہ ہے۔

## بَابُ مَاجَآءَ فِي ظَنِّ السُّوءِ

# باب٥٥: برگماني كابيان

# (١٩١١) إِيَّاكُمُ وَالظَّنَّ فَإِنَّ الظَّنَّ ٱكُنَّبُ الْحَدِيْتَ.

ترکیجهانم: حضرت ابو ہریرہ زلائن بیان کرتے ہیں نی اکرم میر النظائی آنے فرمایا بد گمانی سے اجتناب کرو کیونکہ یہ سب نیادہ جھوٹی بات ہے۔ تشریح : سوء: بالضم اسم ہے برائی کے معنی میں آتا ہے بعض اہل لغت نے ضابطہ بیان کیا ہے کہ اگر بیلفظ مضاف ہوتو سوء بضم السین ہوگا جیسے سوء الحساب اور اگر مضاف الیہ ہوتو بفتح السین ہوگا جیسے دائر ۃ السوء بالفتح مستعمل ہے۔ (بیصن اور)

نفس میں گناہ یا نیکی کا جوارادہ پیدا ہوتا ہے اس کے پانچ مراتب ہیں:

- ① هاجس: دل میں نیکی یابدی کا خیال آئے اور پھرختم ہوجائے۔
- خاطر: وه خیال جودل میں بار بار پیدا ہو، ایک مرتبہ آ کرختم نہ ہو بلکہ بار بار آئے۔
- حلیث النفس: اس خیال کو کہتے ہیں جودل میں کی کام کے کرنے یا نہ کرنے کے بارے میں پیدا ہو، اور اس میں تردو
   رہے کہ کروں یا نہیں۔
- هد: وه خیال که جس میں تر دد کے بعد بیاراده کرلے که بیرکا کروں گا یانہیں، اراده پخته تونہیں کیالیکن کرنے کا پچھ نہ پچھ اراده
   کرلیا۔
  - عزهر: بيآخرى درجه ہے جس میں وہ پخته ارادہ کرلیتا ہے کہ میں بیکام سوفیصد کروں گایا نہیں کروں گا۔

ان پانچ مراتب میں سے ہاجس، خاطر اور حدیث النفس پر کوئی مؤاخذہ نہیں ہے کیونکہ ہاجس غیر اختیاری طور پر اس کے دل میں آگرختم ہو گیا ہے اور خاطر اور حدیث النفس ان دونوں سے باز پرس نہ ہونا حدیث سے ثابت ہے۔ ان تینوں میں اگر نیکی کا بھی اردہ کیا جائے تو اس پر کوئی نیکی نہیں کھی جاتی ، اور ' ھھ '' میں یہ تفصیل ہے کہ اگر یہ نیکی سے متعلق ہوتو اس پر ایک نیکی کھی جاتی ہے اور اگر برائی کے بارے میں ہوتو یہ معاف ہے، اس کی وہ برائی نہیں کھی جاتی ، البتہ ' عزم'' پر گرفت اور مواخذہ ہوتا ہے، چنانچے فقہاء کرام فرماتے ہیں کہ' عزم'' پر گناہ ہے' ہم'' پر نہیں ہے۔ (القاعدة الثانیة: الامور بمقاصدها / ١٦٥)

الوبكر حصاص في ﴿ يَاكِيُّهَا الَّذِينَ امَنُوا اجْتَذِبُوا كَثِيرًا مِّنَ الظِّنِّ إِنَّ بَعْضَ الظِّنِّ إِنَّهُ الظِّنِّ الثَّية ﴾ (الحجرات:١١) كتحت ظن

کے بارے میں ایک جامع تفصیل بیان فرمائی ہے۔ فرماتے ہیں کنظن کی چارفشمیں ہیں: ① حرام ② مامور بہاور واجب ③ مستحب ومندوب ﴿ مباح اورجائز۔

- 🛈 ظن حرام: الله تعالى كے متعلق يه بدگمانی كه وه عذاب بى دے گا يا مصيبت بى ميں رکھے گا اور الله كى رحمت ومغفرت سے مايوس *ہونا۔ روایت میں ہے*: لا یموتن احد کمر و هو یحسن الظن بالله وفی رواة انا عند نظن عبدی بی فلیظن بی ماشاء. معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ حسن ظن فرض ہے اور بد گمانی حرام ہے اس طرح جومسلمان ظاہراً نیک ہوں ان کے متعلق بغیر دلیل قوی کے بدگمانی کرنا حرام ہے۔
- ② ظن واجب: جس کام کی ایک جانب پرعمل کرنا شرعا ضروری ہواور اس کے متعلق قر آن وسنت میں کوئی واضح دلیل نہ ہوتو وہان ظن غالب برعمل کرنا واجب ہے جیسے باہمی منازعات ومقدمات کے فیصلہ میں ثقہ گواہوں کی گواہی کے مطابق فیصلہ دینا کیونکہ حاکم و قاضی جس کی عدالت میں مقدمہ دائر ہے اس پر اس کا فیصلہ دینا واجب ہے حالانکہ اس خاص معاملہ میں کوئی نص قرآن وحدیث موجود نہیں ہے طن ظالب پر عمل کرتے ہوئے ثقہ گواہوں کی گواہی پر فیصلہ کرنا مشتبہ ہو جائے وہاں پر کوئی شخص ابیانہ ہوجس سے جہت معلوم کی جاسکے نیز اگر کسی چیز کا ضان دینا واجب ہوتو وہاں ضائع شدہ چیز میں ظن غالب ہی پرممل کرنا
- قان مباح: مثلاً نماز کی رکعتوں میں شک پیدا ہوگیا توظن غالب پرعمل کرنا جائز ومباح ہے اور اگرظن غالب کوچھوڑ کر امریقینی پر ممل کرتے تو بید درست ہے۔
  - طن متحب ومندوب مسلمان کے بارے میں اچھا گمان رکھنا اس پر نواب ملتا ہے۔

بہر حال حدیث شریف میں حسن ظن کی ترغیب اور بدگمانی سے پر ہیز کا تھم ہے کیونکہ ایسا بسااوقات ہوتا ہے کہ گمان جھوٹ ہوجاتا ہے اس سے بد گمانی کی حرمت بھی معلوم ہوئی اور اس سے بیخے کا تھم بھی چونکہ کسی کے بارے میں غلط خیال لانا اور قصداً اس کو براسمحمنا حرام ہے۔

فأن الظن اكذب الحديث:

**اعت راض:** كذب كے معنی خلاف واقع كے ہيں جس ميں كمي وزيادتي مقصودنہيں پھرا كذب الحديث كا كيا مطلب۔ **جواب:** احت رازعن سوء الظن کی تا کید کی وجہ ہے بجائے ضمیر کے اسم مظہر لایا گیا ہے گمان کوا کذب الحدیث فرمایا کہ دل میں آنے والی باتوں میں سب سے زائد جھوٹی بات ہے کہ چونکہ شیطان کے القاء سے بیگان پیدا ہوتا ہے۔

**جواب:**اس سے درحقیقت اس طرف اشارہ کرنامقصود ہے کہ' خطن ممنوع'' دہ بد گمانی ہے جو کسی مضبوط دلیل کے بغیر ہوا در پھراس کی وجہ سے انسان دوسرے پرکوئی الزام یا تہت لگا دے، اس طرح کی برگمانی جھوٹ سے زیادہ اس کئے سخت ہے کہ جھوٹ ایک ایسی برائی ہے جوخود بھی فتیج ہے اور ہر محض بھی اسے براہمجھتا ہے۔اکذب الحدیث فرمایا، تا کہ خوب مبالغہ کے ساتھ اس کی قباحت واضح ہوجائے ، نیز اس طرف اشارہ کرنا پیش نظر ہے بدگمانی چونکہ عموماً پوشیدہ ہوتی ہے اس لئے اس سے آ دمی زیادہ دھوکا کھا جاتا ہے جبکہ جھوٹ میں ایسا تہیں ہے کیونکہوہ تمایاں ہوتا ہے۔ (فتح الباری، کتاب الادب، باب ماینھی عن التحاسد والتدابر ۱۰/۹۰/

وسمعت عبد بن حمید این کو عن بعض اصحاب سفیان... الخے۔سفیان والی الی اسفیان کے بعض شاگردوں نے بیان کیا کہ سفیان والی کی نظر مایاظن کی دو تسمیں ہیں: ① وہ ظن جو گناہ ہیں اور ② وہ ظن جو گناہ نہیں ہیں گناہ یہ کہ آدمی بدگانی کرے اور اس کو زبان سے بھی ادا کرے اور اگر بدگانی کی مرزبان سے بھی نہ کہا تو گناہ نہیں ہے مگر یہ سفیان کی رائے ہے محققین کی رائے وہی ہے جو بیان کی گئاہ ہے۔

#### بدهمانی کاعسلاح:

اگر کس سے بدگمانی ہوجائے تواس کے ازالہ کی فکر کرنا چاہئے اورا پے نفس کو سمجھانا چاہئے کہ اس شخص کا حال تھے پر مخفی ہے جس وا قعہ کو بنیاد بنا کر بدگمانی پیدا ہوئی اس میں خیر وشر دونوں کا احمال ہے لہٰذا خیر کے احمال کو زائل کرنے کی کوشش کرے۔قال النبی ﷺ ثلثة فی المومن وله منہن هخر ج فمخرجه من سوء النظن ان لا پحققه. (طبر انہ)

#### بَابُ مَاجَآءَ فِي الْمِزَاحِ

### باب ۵۲: مزاح کابیان

(١٩١٢) إِنَّ رَسُولَ اللهِ عِلَيْ لَيُخَالِطُنَا حَتَّى إِنْ كَانَ لَيَقُولُ لِآخٍ لِّي صَغِيْرٍ يَا أَبَاعُمَيْرٍ مَا فَعَلَ الَّهَ عَيْرُ.

تَرُخِجُهُمْ: حفرت انس بن ﷺ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مِرِ الْنَصِيَّةَ ہمارے ساتھ کھل مل جایا کرتے تھے آپ میرے چھوٹے بھائی سے کہا کرتے تھاے ابوعمیر تمہاری چڑیا کا کیا حال ہے۔؟

(١٩١٣) قَالَقَالُوْ ايَارَسُولَ اللهِ إِنَّكَ تُنَاعِبُنَا قَالَ إِنِّي لَا أَقُولُ إِلَّا حَقًّا.

تَرَجِّجِهَا بَهِ: حضرت ابو ہریرہ ن الله بیان کرتے ہیں لوگوں نے عرض کی یارسول الله سَرِّالَطَّحَةِ آپ ہمارے ساتھ خوش مزاجی کا مظاہرہ کرتے ہیں تو آپ سِرِّالْطَحَةِ نے فرمایا میں صرف سچ کہتا ہوں۔

(١٩١٣) أَنَّ رَجُلًا اسْتَحْمَلَ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ فَقَالَ إِنِّى حَامِلُكَ عَلَى وَلَى النَّاقَةِ فَقَالَ يَارَسُولَ اللهِ مَا اَصْنَعُ بِوَلَى النَّاقَةِ فَقَالَ يَارَسُولَ اللهِ عَلَى وَلَى اللَّالَّةُ وَقَالَ النَّاقَةِ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَى وَهُلُ تَلِكُ الْإِبِلَ إِلَّا النَّوْقُ.

تَرْجَجُهُمْنَهُ: حضرت انْس مُنْتَوْدِ بیان کرتے ہیں ایک شخص نے نبی اکرم مَطِّلْتُنَیَّقَ ہے سواری کے لیے جانور مانگا تو آپ مِطَّلْتُنِیَّقَ نے فرمایا میں متہبیں سواری کے لیے جانور مانگا تو آپ مِطَّلْتُنِیَّقَ نے فرمایا اونٹ کے ہیے کا کیا کروں گا تو آپ مِطَّلْتُنِیَّقَ نے فرمایا اونٹ کواؤٹنی ہی جنم دیت ہے۔

(١٩١٥) أَنَّ النَّبِيِّ عَنْ قَالَ لَهُ يَاذَا الْأُذُنِّينِ قَالَ محمودقال ابواسامة يعني مازحه.

تر بخچکنہ: حضرت انس ٹناٹنو بن مالک بیان کرتے ہیں۔ بی اکرم مَلِّنظَیَّا نے ایک مرتبدان سے کہا اے دو کانوں والے محمود نامی راوی نے سے بات بیان کی ہے نبی اکرم مَلِّنظَیَّا نے مزاح کے طور پریہ بات کہی تھی۔

لعنات: المزاح: بضم الميم ہاس كے معنى بين بنى مذاق كرنا ، دل لكى كرنا ، خوش مزاى كى باتيں كرنا ـ النغير: بضم النون كى تفخير ہے چڑيا كى طرح ايك پرندہ ہوتا ہے جس كى چونچ سرخ ہوتى ہے اس سے مراد بلبل ہے (حيوة الحيوان) اخ لى بيد حضرت انس منافئة كے ماں شريك بھائى تھے جو ابوطلحہ منافئة كے بيٹے تھے۔

تشریعی: مزاح کی حقیقت: که ایسی گفتگو کی جائے جس سے دوسرے کا دل خوش ہو، اس میں جھوٹ کی آمیزش اور ذکیل ورسوا کرنے کا انداز نہ ہو، لہٰذا شرعی دائزے میں رہتے ہوئے مزاح کی جائے تو بیمسنون اورمستحب ہے کیکن اگر مزاح ایسی ہوجس میں تحقیر اور ایذاء کا عضر کا فرما ہو، مزاح سے قرب کے بجائے دوری پیدا ہور ہی ہو، توبیہ جائز نہیں ہے کیونکہ اس طرح کی مزاح سے آپس میں دشمنیاں اور عداوتیں ہی پیدا ہوتی ہیں۔

#### باب

## باب ۵۷:حضور صَلِّلْطَيْكَةً بهي مزاح فرماتے

(١٩١٦) مَنْ تَرَكَ الْكَذِبَ وَهُو بَاطِلُ بُنِيَ لَهُ فِي رَبَضِ الْجَنَّةِ وَمَنْ تَرَكَ الْمِرَاءَ وَهُوَ مُحِقَّ بُنِيَ لَهُ فِي وَسَطِهَا وَمَنْ حَسَّىَ خُلُقَهُ بُنِيَ لَهُ فِي اَعْلَاهَا.

ترکیجی نہن: حضرت انس بن مالک ناٹئو: بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطِّنَظُیَّا نے فرمایا جو شخص باطل جھوٹ جھوڑ دے تو اس کے لیے جنت کے کنارے پر گھر بنایا جائے گا جو شخص حق پر ہونے کے باوجود جھڑا چھوڑ دے اس کے لیے جنت درمیان میں گھر بنایا جائے گا جو شخص اپنے اخلاق اجھے کرلے اس کے لیے جنت کے بلند ترین جھے میں گھر بنایا جائے گا۔

# (١٩١٧) كَفِي بِكَ إِثُمَّا أَنَّ لَا تَزَالَ فَخَاصِمًا.

تریخچنجنب: حضرت عبداللہ بن عباس خاتین نبی اکرم مُطَلِّقْتِیَم اُ کا فر مان نقل کرتے ہیں تم اپنے بھائی کے ساتھ جھکڑا نہ کرواس کا نداق نہ اڑا و اس کے ساتھ وعدہ کرکے وعدہ خلافی نہ کرو

نشرِنیح: بید صرت انس مُناتُونہ کے چھوٹے بھائی تھے انہوں نے ایک بلبل پال رکھی تھی اتفا قا وہ مرگئ جس پر بچہ کوغم ہوا تو اس پر آپ مِنْائِظَیَّا آنے بچے سے مزاح فرمایا معلوم ہوا کہ مزاح کرنا جائز ہے۔

- نیز اگر کسی واقعہ کاعلم ہواور مزاحاً انجان بن کراس کے بارے میں دریافت کرلیا جائے تواس کی ممانعت نہیں ہواور اس طرح کی مزاح جس سے تفاطب کو تسلی ہواور تکلیف نہ پہنچے درست ہے۔ روایت سے کنیت رکھنے کا جواز بھی معلوم ہے۔
- ② نیزمعلوم ہوا کہ پرندہ کومجبوں کرنا بچہ کے کھیل کے لئے درست ہے البتہ بڑوں کے لئے اس وقت درست ہے جبکہ اذیت و تکلیف کا ماعث نہ ہو
- مدینه منوره میں شکار کرنے کا جواز بھی اس ہے معلوم ہوتا ہے۔ مسله کی پوری تفصیل کتاب الحج میں گذر چکی ہے۔
   حافظ ابن حجر ریالٹیلیڈ نے مذکورہ روایت سے بہت سے اد نی اور فقهی فوائد مستنط فرمائے ہیں اور ابوالعباس المعروف بابن القاضی

نے ساتھ فوائد بیان فرمائے ہیں۔ تفصیل کے لئے فتح الباری کا مطالعہ کیا جائے۔

# آپ سَالِفَظِيمَ كَيْ مزاح حقيقت پر مبني موتى:

صحابه کرام ن کلیا نے حضور اکرم مُلِلْفِیکا ہے یو چھا: کیا آپ بھی ہم سے بنسی مذاق اور مزاح فرماتے ہیں؟ آپ مُلِلْفِیکا ہے نے فرمایا کہ ہاں میں بھی مزاح کرتا ہوں لیکن مزاح میں بھی حق بات ہی کہتا ہوں،خلاف واقع کوئی بات نہیں کہتا۔

صحابه كرام تفاقية في بيسوال كس وجد ع كيااس سوال كامنثا كيا قعا؟ تين توجيهات ذكركي بين:

- ① حضورا کرم مُرَافِظَيَّةً نے صحابہ ثنالَثُی کوزیادہ بنسی مذاق ہے منع کیا تھا، اس کے بعد انہوں نے مذکورہ سوال کیا۔ (مرقاۃ المفاتیح، كتاب الادب ، باب المزاح ١٦٠٠٨)
- یا سوال اس وجہ سے کیا کہنسی مذاق میں چونکہ عموماً غلط باتیں شامل ہوجاتی ہیں، اس لئے صحابہ کرام ٹھکائی کا تعجب ہوا اور پوچھا كه كيا آب بھي مزاح فرماتے ہيں؟
- ③ یا سوال کا منشایی تھا کہ صحابہ کرام ٹھا گئی سیجھتے تھے کہ آپ اللہ تعالی اور تمام لوگوں کے ہاں معزز و مکرم اور محترم ہیں، آپ عظیم مرتبہ ادر اشرف د نضیلت حاصل ہے تو کیا دل لگی اور ہنسی مذاق آپ کی خصوصیت ہے، اس میں عام مسلمان اقتدا نہیں کرسکتا؟ آپ مَالِنَّكُ الله على الله على من مذاق كرتا مول، مكرشرعي حدود مين رہتے موئے، اس مين خلاف واقع اور جھوٹ كي آمیزش نہیں ہوتی،خوش طبعی میں بھی حق بات ہی کہتا ہوں، اس میں کسی کا استہزاء ،تحقیراور ایذاءرسانی کا کوئی پہلونہیں ہوتا اور وہ حد اعتدال سے متجاوز بھی نہیں ہوتی ، ان شرا کط کا لحاظ کر کے اگر مذاق کی جائے تو اس میں کوئی حرج نہیں ، جائز ہے ،ممانعت اس صورت میں ہے جب شرعی حدود کا لحاط نہ رکھا جائے ، اس میں نا جائز اور نامناسب چیز شامل ہوجائیں، تا ہم شرعی حدود میں رہتے ہوئے بھی ہنسی مذاق اور مزاح کواپنی عادت نہیں بنانا چاہئے ، کیونکہ اس کی وجہ سے دبد بہ ، وقار اور آ دمی کی شخصیت مجروع ہو جاتی ہے ، ہاں بھی كبھاركرنے ميں كوئى حرج نہيں۔ (الكوكب الدرى، ١٦٠/٣)
- 1 یاذا الاذنین: "اے دوکانوں والے" .....آپ مَرَافِيكُمُ نے یہ جملہ خوش طبعی اور مزاح کے طور پر ارشاد فر مایا، اور ساتھ ہی حضرت انس نظیمی کی تعریف بھی فر ما دی کہ وہ گو یا بہت ذہین وفطین اور سمجھدار ہیں، جو یات کہی جاتی ہے اسے خوب اچھی طرح سنتے ہیں اور اس پر عمل پیرا ہوجاتے ہیں۔
- هل تلدالابل الا النوق .... ال صحابي ثلاثة ني يسمجما كه أونثى كا بحية توسوارى كے قابل نہيں ہوتا، تب آپ مَرِ النظامَة في ني ميا جملہ ارشا د فرمایا، جس میں ہنسی مذاق اور خوش طبعی بھی ہے اور حقیقت بھی، کیونکہ آپ کی مراد پیھی کہ جو اونٹ سواری کے قابل ہوتا ہے وہ اونٹنی کا بچہ ہی ہوتا ہے جواب بڑا ہو گیا ہے اگر اس کلام میں تم تھوڑ ا سابھی غور وفکر کرتے تو اس کی حقیقت تک پہنچ جاتے اور تمہیں جیرت نہ ہوتی ،اس سے معلوم ہوا کہ کلام کو سمجھے بغیر کوئی جواب نہیں دینا چاہے۔

# حضور مِرَافِقِيَّةً كى مزاح كے مزيد واقعات:

③ ایک بوڑھی عورت آپ مِلِنْ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئی آپ مِلِنْ ﷺ نے ان سے فرمایا بوڑھی عورتیں جنت میں نہیں جا میں گی وہ عورت میں کررونے لگی توحضور مُطِّلْظِیَّةً نے فرمایا اس کوخبر دے دو کہتم اس روز بوڑھی ہسیں رہوگی اللہ تعالی فرماتے

ين: ﴿ إِنَّا ٱنْشَأَنْهُ نَ إِنْشَاءً ﴿ فَجَعَلْنَهُ نَ ٱبْكَارًا ﴿ إِلَّا ٱنْشَأَنْهُ وَإِنْسَاءً ﴿ فَجَعَلْنَهُ نَ ٱبْكَارًا ﴿ إِلَّا آنَشَا نَهُ نَ إِنْشَاءً ﴿ فَجَعَلْنَهُ فَ ٱبْكَارًا ﴿ إِلَّا آنِينَا مُعْلِدًا مِنْ الْمِينَا وَالْمِينَا لِللَّهِ الْمِينَا لِللَّهِ الْمِينَا لِللَّهِ الْمُعْلَى إِلَيْهِ الْمُعْلِقِينَ الْمُعَالِقِينَ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّلْمُ اللَّالِمُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّلَّا اللَّالِي اللَّلْمُ ال

- حضرت زاہر صحابی بن التی کو حضور مَرِ النظائی آنے بازار میں پیچے سے جاکر پکڑلیا تاکہ وہ آپ کو نہ دیکھ سکیں تو وہ کہنے لگے کون ہے جھے چھوڑ دو پھر حضور مَرِ النظائی آپ مجھ کو کہ تیت پائیں گئی آپ مجھ کو کم قیت پائیں گئی آپ میر کون ہے جو اس غلام کو خرید نے زاہر نے کہا: یا رسول اللہ مَرِ النظائی آپ مجھ کو کم قیمت نہیں بیزاہر دیہات کے رہنے والے کے تو آپ مَر اللہ باللہ بکاسا۔ یعنی تو اللہ کے نزدیک کم قیمت نہیں بیزاہر دیہات کے رہنے والے دیہات کی چیزیں ہدید دیے آپ مَر اللہ بکاسا فرہ یا تھا: ان ذاھو اباحد یتنا نھی حاضر کا کہ زاہر وہ تھی مارادیہاتی ہے اور ہم اس کے شہری ہیں بیوا قعہ بھی آپ مَر النظائی آپ مَر اللہ کو اللہ کو اللہ کو تا ہے۔
- 5 ای طرح ایک مرتبه اُم ایمن و اُنتون سے آپ مُرافیکی آنے فرمایا تمہارے شوہروہی تو ہیں جن کی آنکھ میں سفیدی ہے عورت نے کہا بخدا میرے شوہر کی آنکھ میں سفیدی ہے تھراس نے کہا کہ بخدا ان کی آنکھ میں سفیدی ہے پھراس نے کہا کہ بخدا ان کی آنکھ میں سفیدی ہوتی ہے۔ (زبیر بن بکارو بن ابی الدنیا)
  میں سفیدی نہیں ہے تو حضور مُرافیکی آنے فرمایا کہ ہر مخص کی آنکھ میں سفیدی ہوتی ہے۔ (زبیر بن بکارو بن ابی الدنیا)
- ابن عباس نُتَاتُنَا فرماتے ہیں کہ حضور مَطِّقَطِیَّمَ کا مزاح بیر تھا کہ ایک مرتبہ آپ مَطِّقَطِیَّمَ نے ازواجِ مطہرات نُتَاتُیْنَ کو کپڑا دیا اور فرمایا۔
   اللّٰد کاشکرادا کرواور دلہن کی طرح اس کا دامن بناؤیعنی آپ نے ان کو دلہن کہہ کرمزاح فرمایا۔

#### بَابُ مَاجَآءَ فِي الْمِرَاءِ

## باب: جنگ وجدال ،لژائی ، جھگڑا

# (١٩١٨) لَا تُمَارِ أَخَاكَ وَلَا تُمَازِحُهُ وَلَا تَعِلْهُمُوعِلَةً فَتُخْلِفَهُ.

توکیجینگہا: حضرت عبداللہ بن عباس والنی نبی اکرم مَلِّلْفَظِیَّمَ کا فرمان نقل کرتے ہیں تم اپنے بھائی کےساتھ جھگڑانہ کرواس کا مذاق نہ اڑاؤ اس کےساتھ وعدہ کرکے وعدہ خلافی نہ کرو۔

لعنات: ميزاء: جنگ وجدال ، لزائي ، جھڑا۔ دَبض كناره ، قريب

تشريح: حضرت عبدالله بن عباس خالمن كي روايت مين حضور مَا النفيَّةَ في تين چيزول مع فرمايا:

- 🛈 آپس میں لڑائی جھڑانہ کرو، کیونکہ اس ہے آدمی کی دینی زندگی متاثر ہوجاتی ہے۔
- ② الیی مزاح نه کروجس سے دوسرے کی دل شکنی ہواوراس کے لئے باعث تکلیف ہولیکن اگر مزاح۔
- © ایساوعدہ نہ کروچس کوتم پورانہ کرسکو، کیونکہ وعدہ پورا کرنا کمال ایمان کی علامت ہے اور قصداً وعدہ خلافی کرنا نفاق کی علامت ہے۔ جدال ، مراء ، خصومت کے درمیان فرق: مراء کے معنی جھڑے کے ہیں: بعض حضرات فرماتے ہیں کہ مراء اور جدال کے مابین فرق ہے مراء کی کلام میں نقص نکال کراس پر طعن کرٹا اور اس ہے مقصود شکلم کی تحقیر واہانت اور اپنی ذہانت و ذکاوت کا اعلان ہوتا ہے اور جدال اس بحث و مباحثہ کو کہتے ہیں جن کا تعلق مذاہب وعقائد سے ہونیز تیسر الفظ خصومت ہے اس میں بھی جدال پایا جاتا ہے فرق سے کہ جدال میں کسی کے مال یا حق پر قبضہ کرنا ہوتا ہے اور خصومت میں بھی اعتراض ہوتا ہے بھی نہیں ہوتا اور مراء وجدال میں فرق سے کہ جدال میں کسی کے مال یا حق پر قبضہ کرنا ہوتا ہے اور خصومت میں بھی اعتراض ہوتا ہے بھی نہیں ہوتا اور مراء وجدال میں

اعتراض ضرور ہوتا ہے۔

# لرُائى جُمُكُرُ ااور جموث ترك كرنے كى فضيلت:

اس باب میں ایس احادیث ذکر کی ہیں جن میں آلوائی جھگڑا چھوڑنے کی فضیلت کا ذکر ہے، انسان حق پر ہو، پھر بھی دوسر سے
سے الجھنے اور جھگڑنے کو ترک کردے ہے کمزوری اور بزدلی نہیں بلکہ کمال ایمان اور اللہ کے ہاں قرب کا ذریعہ ہے، چنا نچے حضورا کرم
مُؤَفِّنَا فَا فَر مَاتِ ہیں کہ جو شخص لڑائی کے وقت اور اس کے بغیر بھی جھوٹ بالکل چھوڑ دے اور وہ موقع ایسا بھی نہیں کہ وہاں شرعاً جھوٹ
بولنا جائز ہو، کیونکہ شرعاً بعض مواقع مثلاً بیوی کوخوش کرنے کے لئے اور حالت جنگ میں اور دو شخصوں میں اصلاح کی غرض سے
جھوٹ بولنا جائز ہوتا ہے، تو ایس شخص کے لئے جنت کے کنارے پرایک محل بنایا جاتا ہے۔

ملاعلی قاری ولٹیک فرماتے ہیں کہ یہ جنت کا ادنی درجہ ہوگا کیونکہ اس نے غلط جھٹڑا شروع کردیا تھا گواس نے اس میں جھوٹ نہیں بولا اور تنبیبہ کے بعد جھٹڑا چھوڑ دیالیکن چونکہ اس نے ناحق جھٹڑا کیا تھا، اس لئے فضیلت میں کی ہوگئ اور چھوڑ دینے کی وجہ سے۔ جنت کے ادنی درجے میں اس کا گھر بنا دیا جاتا ہے۔

"و هو باطل" ضمیر" هو "کے مرجع میں دواحمال ہیں: ① میضیر" کذب" کی طرف لوٹ رہی ہے، معنی یہ ہوں گے کہ وہ شخص جموٹ بولنا چیوڑ دے،اس حال میں کہ وہ جموٹ ناحق اور محض باطل ہو، یعنی ایبا موقع بھی نہیں کہ جہاں شریعت نے دینی مصلحت کی وجہ سے جموٹ بولنے کو جائز قرار دیا ہے،جس کی تفصیل او پر گزر چکی ہے،اس احمال کی روسے یہ جملہ"مفعول بہ" یعنی"الکذب" سے حال واقع ہوگا۔

یجهی ممکن ہے کہ بیٹمیر''من' کی طرف لوٹے، مرادیہ ہے کہ وہ مخص غلطی اور باطل پر ہ، اس لحاظ سے یہ جملہ' ترک' کی ضمیر فاعل سے حال واقع ہوگا۔

ومن ترك المراء و هو هحق دوسرا وہ خص جو بہ جانتا ہے كہ ميں حق پر ہوں ، دوسراغلطى پر ہونے كے باوجود جھڑا كررہا ہے،
ليكن به خص محض الله كى رضا كى خاطر جھگڑا جھوڑ ديتا ہے تو اس كے لئے جنت كے درميان ميں ايك محل تياركيا جاتا ہے اور جو خض اخلاق حسنہ كو اختيار كرلے ، ہر مخض سے حسن اخلاق سے پیش آئے ، اس كے لئے جنت كے اعلیٰ مقام پرمحل بنايا جاتا ہے۔ بحث و مباحث اور تكرارا گركسى دینى مسئلہ كى وجہ سے ہوتو بہ جائز ہے بشر طيكہ اس ميں ذاتيات اور نفسانی خواہ شات كاكوئى اثر نہ ہو۔

### جدال ومراء سے بچنے کاطب ریقہ:

ان دونوں سے بیخ کا طریقہ یہ ہے کہ آ دمی مباحات میں بھی خاموش رہے یہ دونوں عیب ① دراصل اپنی برتری سیحفے ②اور دوسروں کو حقیر جانئے ہے۔ کہ آ دمی مباحات میں بھی جاموش رہے یہ دونوں عیب کریا کی اور عظمت رہ کریم دوسروں کو حقیر جان اور کے حقیر جہانہ طرح دوسروں کی تحقیر جہانہ طبیعت کا مقتصیٰ ہے اس لئے کہ درندہ دوسروں کو بھاڑنے اور زخمی کرنے کی میں مراء وجدال سے ان دونوں کو تقویت ملتی ہے بی کریم میں افریق کی اور خمی کرنے کو پہند کرتا ہے یہ دونوں صفیت انتہائی فرموم اور مہلک ہیں مراء وجدال سے ان دونوں کو تقویت ملتی ہے بی کریم میں اپنے بھائی کی مراء وجدال کے ترک کی تاکید فرمائی ہے۔ فرمایا: لا تھا دا خاک و لا تھاؤ حد ولا تعدید موعدا فتخلفہ۔ یعنی اپنے بھائی کی بات کومت قطع کر اور نداس سے ناشا کستہ فراق کر اور نداس سے ایسا وعدہ کر کہ جس کو تو پر انہ کر سکے۔

نيزاراتا وفرمايا: ذروا المراء فأنه لاتفهم حكمته ولاتومن فتنته-(طرانى)

حضرت أمسلمه والتين عروى بي كه حضور مُؤلفَيناً في ارشاد فرمايا: اوّل ماعدالي بعد عبادة الاوثان وشرب الخمر ملاحاة الرجال. (ابن ابي الدني البراني يبق) نيز فرمايا: مأضل قوم بعدان هداهم الله الا اولوالجدال- (تذى) ايك جله ارثار ع: ست من كن فيه بلغ حقيقة الايمأن الصيام من الصيف و ضرب الاعداء بالسيف و تعجيل الصلوة في اليوم الاجن. (برمات) والصبر على المصيبات و اسباغ الوضوء على المكارة و ترك المراء وهوصادق - (ديلي)

" چھ چیزیں جس آ دمی میں ہوں اس نے ایمان کی حقیقت کو پالیا۔ گرمیوں میں روزے رکھنا، تلوارے اللہ کے دشمنوں سے قال کرنا، برسات کے موسم میں نماز میں جلدی کرنا، مصیبتوں پر صبر کرنا، نابسند سجھنے کے باوجود وہ مکمل کرنا، سچا ہونے کے باوجود جھگڑا ترک کرنا۔"

حضرت عيسى عَالِيَلَام في فرمايا: جو خص زياده جھوٹ بولتا ہے اس كاحسن ختم ہوجاتا ہے جو خص لوگوں كے ساتھ كى بحق كرتا ہے اس كا وقارمجروح ہوجا تاہےجس کوتفکرات زیادہ لاحق ہوں وہ بیار ہوجا تاہے اورجس کے اخلاق خراب ہوں وہ خود مبتلائے عذاب رہتا ہے۔ هذا حديث حسن دوالا ابوداؤد: اس روايت كوامام ترمذي والتيار في شوابدكى بناء پرحسن فرمايا ورنة توسلمه بن وردان راوى کے بارے میں شراح نے کلام کیا ہے۔

#### خصومي كانقصان:

اُوپر بیان کی جاچکی ہے اس کی مذمت کے بارے میں ارشاد فر مایا کہ آ دمی کا جھٹڑنے والا ہونا اس کے گنہگار ہونے کے لئے کافی ہے اس لئے کہ اس سے دین تباہ ہو جاتا ہے اور زندگی کا لطف اس سے ختم ہو جاتا ہے اور دل ذکر وفکر میں لگنے کے بجائے خصومت کی الجھنوں میں پھنس کررہ جاتا ہے خصومت کا ادنیٰ اثریہ ہے کہ اس سے اچھی بات کرنے کی صلاحیت ختم ہوجاتی ہے حالانکہ حسن کلام حسن معاشرت کا جزء ہے۔

قال النبي الله البغض الرجال الى الله الاالد الخصام. (بارى)

" آبِ مَثَلِّ الْكُنْفَعَ أَبِ ارشاد فرما يا الله تعالى كے ہاں سب سے مبغوض آ دمی وہ ہے جوزیادہ جھکڑا کرنے والا ہے۔"

نيزار شادفرمايا: من جادل في خصومة بغير علم لمريزل في سخط الله حتى ينزع - (ابن الى الدنيا)

" جو خص بغیرعلم کے جھگڑا کرتا ہے وہ ہمیشہ اللہ تعالیٰ کی ناراضگی میں رہتا ہے جب تک جھگڑاختم نہ کر دے۔"

صرفی تحوی محقق : ولاتعدی موعدا فتخلفه: موعدر مصدرمیم بے یا ظرف زمان ومکان بے فتحلفہ بیا خلاف سے ماخوذ ہے یا تومنصوب ہے علامہ طبی رالیٹیا فرماتے ہیں کہ منصوب ہتقدیران ہے اور نہی کا جواب ہے اور اس کے معنی یہ ہوں گے کہ اپنے بھائی سے ایسا وعدہ نہ کرجس کوتو پورا نہ کر سکے ایسا وعدہ نہ کرجس کے پورا کرنے کی نیت نہ ہویہ علامت نفاق ہے کہا قال النبي ﷺ آیة المنافق ثلث وفيه اذاوعدا خلف يامطلق وعده مضغ فرمانا مقصود بركه بسااوقات اس كے خلاف موجاتا ہے۔ ٤ يابير مرفوع ہے اس صورت میں مرادیہ ہوگی کہ ایبا وعدہ نہ کرجس میں خلاف وعدہ لازم آئے تقدیر عبارت ہوگی۔ لا تعدی موعدا

فأنت تخلفه للذابي جمله معطوف على الأنثاء موكار

# وعده بورا كرنے كا حكم:

ای حدیث میں ایساً وعدہ نہ کروجس کوتم پورا نہ کرسکو، کیونکہ وعدہ پورا کرنا کمال ایمان کی علامت ہے اور قصداً وعدہ خلافی کرنا نفاق کی علامت ہے۔ وعدہ کرنا جائز ہے مگر اس کا پورا کرنا لازم ہے۔ قال تعالیٰ: ﴿ یَاکَیْکُا اَلَیْنِیْنَ اَمْنُوْاَ اَوْفُواْ بِالْعُقُودِ ۗ ﴾ (المائدہ:۱) وقال النظاء: الوعد مثل الدین او افضل. (ابن ابی الدنیا)۔ وعدہ کرکے پورا کرنے کا پختہ عزم ہے مگر بعد میں کوئی عذر پیش آ جائے تو بیال وعید میں دخل نہیں ہے اور اس کوعلامت نفاق نہیں کہا جائے گا اگر چہصورت نفاق کی ہے لہذا اس سے بھی بچنا چاہئے۔

#### بَابُمَاجَآءَ فِي الْمُدَارَاةِ

# باب ۵۸: نرمی کابرتاؤ کرنا،خوش طبعی سے پیش آنا

(١٩١٩) اسْتَأْذَنَ رَجُلُّ عَلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ وَ اَنَاعِنْ لَهُ فَقَالَ بِئُسَ ابْنُ الْعَشِيُرَةِ اَوْاَخُوا الْعَشِيْرَةِ ثُمَّ اَذِنَ لَهُ فَالَانَ لَهُ الْقَوْلَ فَلَبَّا خَرَجَ قُلْتُ لَهْ يَارَسُولَ اللهِ ﷺ قُلْتُ لَهُ مَا قُلْتُ ثُمَّ النَّتَ لَهُ الْقَوْلَ قَالَ يَاعَا ئِشَةُ اِنَّ مِنْ شَرِّ النَّاسِ مَنْ تَرَكَهُ النَّاسُ اَوْوَدَعَهُ النَّاسُ اتِّقَاءَ فُشِهِ.

ترکیجی نظرت عائشہ ڈائٹی بیان کرتی ہیں ایک خص نے نبی اکرم مُلِقَظِیم سے اندر آنے کی اجازت مانگی میں اس وقت نبی اکرم مُلِقظِیم کے پاس بیٹی ہوئی تھی نبی اکرم مُلِقظِیم نے فرما یا بیانے خاندان کا سب سے برافرد ہے (راوی کو شک ہے) اپنے خاندان کا برابھائی ہے آپ مُلِقظِیم نبی اکرم مُلِقظِیم نے فرما یا اسے اندر آنے کی اجازت دی تو اس کے ساتھ نری سے گفتگو کی جب وہ آدی چلا گیا تو میں نے عرض کی آپ نے تو اس محسات خور میں بیات فرمائی تھی پھر آپ نے اس کے ساتھ نری سے گفتگو کی ہے نبی اکرم مُلِقظِیم نے فرمایا:
اے عائشہ ٹائٹی الوگوں میں سب سے براخص وہ ہوتا ہے جے لوگ اس کی برزبانی سے بچنے کے لیے (اس کے حال پر) چھوڑ دیں۔
اے عائشہ ٹائٹی الوگوں میں سب سے براخص وہ ہوتا ہے جے لوگ اس کی برزبانی سے بچنے کے لیے (اس کے حال پر) چھوڑ دیں۔
لعنات: الم ساراق: نری کا برتاؤ کرنا، خوش طبعی سے پیش آنا، دل جوئی کرنا، پیار و محبت سے پیش آنا۔ العشیر ق: خاندان، قبیلہ۔ الان: نری سے پیش آنے۔

### مدارات كاحكم:

لوگوں كى ساتھىزى سے پیش آنے اور ظاہرى خوش اخلاقى اور ركھ ركھاؤكوكہا جاتا ہے، علامہ ابن بطال رئيٹيا فرماتے ہيں: "المدار اقامن اخلاق المومنين، وهى خفض الجناح للناس، ولين الكمة، و ترك الاغلاظ لهمه فى القول، و ذلك من اقوى أسباب الالفة."

" خاطر مدارات مومنین کے اخلاق میں سے ہے اور مدارات لوگوں کے ساتھ عاجزی، گفتگو میں نرمی اختیار کرنے اور سختی چھوڑنے کو کہتے ہیں جو بلا شبہ باہمی الفت ومحبت پیدا کرنے کا ایک قوی سبب ہے۔"

تشريح: يدمدارات جس طرح مسلمان كے ساتھ كى جاتى ہے، اى طرح غيرمسلموں كے ساتھ بھى حسن اخلاق سے پيش آنے كا حكم

ہے جبکہ ان کے ضرر ہے بچنا مقصود ہویا نہیں مانوس کر کے دینی نفع پہنچانا پیش نظر ہو۔

## مسلمانوں کے تعلقات غیرمسلموں کے ساتھ کیے ہوں:

- اس سے دلی محبت مراد ہے، میصرف مؤمنین کے ساتھ خاص ہے، غیر مؤمن کے ساتھ مؤمن کا پیعلق قطعاً جائز نہیں ہے۔
- ② **مواسات: اس کے معنی ہدردی و خیرخواہی اور نفع** رسانی کے ہیں ، اس قشم کا معاملہ ان کا فروں کے ساتھ جائز نہیں ، جومسلمانوں سے برمریکار ہوں ، باقی سب غیرمسلموں کے ساتھ جائز ہے۔
- ③ **مدارات:**اس سے ظاہری خوش خلقی اور دوستانہ برتاؤ مراد ہے، یہ بھی تمام غیرمسلموں کے ساتھ جائز ہے، جبکہ اس سے مقصود ان کو دینی گفتع پہنچانا ہویا وہ اپنے مہمان ہول یا ان کے شراور ضرر رسانی سے اپنے آپ کو بچانا مقصود ہو،کیکن اگر کافروں کے ساتھ مدارات کرنے سے اسلام اور اہل اسلام کونقصان پہنچتو پھران کے ساتھ مدارات کرنے سے احر از کیا جائے گا۔
- ان سے تجارت یا اجرت و ملازمت اور صنعت و حرفت مراد ہے ریکھی تمام غیرمسلموں کے ساتھ جائز ہیں ، البتة اگراليي حالت ہوكه كفار كے ساتھ معاملات كرنے ہے عام مسلمانوں كونقصان پنچتا ہوتو پھر جائز نہيں ، رسول كريم مِيَّا الْفِيَّةِ، خلفاء راشدین اور دوسرے صحابہ ٹنگائیے کا تعامل اس پرشاہدہے فقہاء نے ای بناء پر کفار اہل حرب کے ساتھ اسلحہ فروخت کرنے كومنوع قرارديا ي، باقى تجارت وغيره كى اجازت وى ب\_ (عمدة القارى، كتاب الادب، باب المداراة مع الناس ٢٢/١٨١، تكملة فتح الملهم، كتاب البر والصلة، باب مدارًاة من يتقى فحشه ٥٠٤/٥٠ تحفة الاحوذي٦/١١٢) ;

اوران کوا پناملازم رکھنا یا خودان کے کارخانوں اورارادوں میں ملازم ہونا، بیسب جائز ہے۔اس تفصیل ہے بیمعلوم ہو گیا کے قلبی اور دلی دوستی ومحبت توکسی کا فر کے ساتھ کسی حال میں جا ئز نہیں۔

حدیث باب میں نی کریم مُرافظة نے جس شخص کے ساتھ اس کے شر سے بیچنے کے لئے نرمی اور خوش اخلاقی کا معاملہ فرمایا، اس سے مرادعینیہ بن حصن فزاری ہے، اس نے با قاعدہ اسلام قبول نہیں کیا تھا صرف ظاہراً مسلمان بنا ہوا تھالیکن آپ مَالِنظَيَّةُ نے اس وجہ سے اس کے ساتھ مدارات کا برتاؤ کیا تا کہ اس کے قبیلہ کے لوگ مانوس ہوکر اسلام قبول کرلیں اورمسلمان اس کے شر سے محفوط رہ عكيں،آپِ مَلِنْظَيَّةً كِ بعد حضرت صديق اكبرك زمانے ميں يه مرتد ہوگيا تھا جے قيد كركے لايا گيا۔

### مدارات اور مداهنت میں فرق:

ید دونول لفظ ایک دوسرے کی ضد ہیں، مدارات مستحب جبکہ مداہنت حرام ہے، مدارات یہ ہے کہ دنیا کی بہتری، یا دین کی صلاح یا دین و دنیا دونوں کی مہتری کے لئے دنیا کوخرچ کرنا اور مدارات نرم رویہ اورخوش اخلاقی اختیار کرنے کوبھی کہتے ہیں، اور دنیا کی خاطر دین چیوڑ دینے کو مداہنت کہتے ہیں اور ریمجی مداہنت ہے کہ کسی ایسے خص سے ملنا جلنا رکھا جائے جو کھلم کھلا گناہ کرتا ہے اور میر مخف اس کے گناہ پر قدرت کے با جود کوئی روک ٹوک نہیں کرتا، خاموثی اختیار کرتا ہے اور اس قدر صرف نظر کرتا ہے کہ دل سے بھی اس کے گناہ کو برانہیں سمجھتا اور اگر دل ہے براسمجھتو پیدا ہنت نہیں ہے۔

## بَابُمَاجًآءَ فِي الْإِقْتِصَادِ فِي الْحُبِّ وَالْبُغُضِ

# باب ۵۹: محبت وعداوت میں اعتدال ہونا جاہئے

(١٩٢٠) قَالَ آخْبِبُ حَبِيْبَكَ هَوْنًا مَا عَسَى آنُ يَّكُوْنَ بَغِيُضَكَ يَوْمًا مَا وَ ٱبْغِضُ بَغِيُضَكَ هَوْنًا مَا عَسَى آنُ يَّكُوْنَ حَبِيْبَكَ يَوْمًا مَا.

ترکیچیننما: حضرت ابو ہریرہ ٹاٹئیز نے مرفوع روایت کے طور پر بیہ بات نقل کی ہے (نبی اکرم مَطَّفَظُیَّمَ نے بیہ بات ارشا دفر مائی ہے) اپنے دوست کے ساتھ میا نہ روی کاروبیر کھو کیونکہ ہوسکتا ہے وہ کسی دن تمہارا ڈنمن بن جائے اور اپنے ڈنمن کے ساتھ میانہ روی کاروبیہ رکھو کیونکہ ہوسکتا ہے کہ کسی دن وہ تمہارا دوست بن جائے۔

لعنات: الاقتصاد: مياندروى، اعتدال، كفايت شعارى \_ هونًا ما: قليلا كمعنى مين باورتركيب كاعتبارت بدالفاظ مصدر مخذوف كي صفت بيعني "حبًا هونا" درمياني درجه كي مجت اور حرف "ما" سے قلت كے معنى مراد ہيں \_

### تشريع: محبت وعداوت مين اعتدال مونا چاہئے:

ال حدیث سے معاشرت کا ایک اہم تھم ثابت ہوتا ہے کہ مسلمان کو ہر معالمے میں میانہ روی اور اعتدال کی راہ اختیار کرنی چاہئے ، محبت وعداوت ، دوئی اور دشمنی میں بھی افراط تفریط نہ کی جائے مگر خاص طور پر حب و بغض بید دونوں الی شئے ہیں کہ آدمی جنبات میں بہہ جاتا ہے اور بوقت محبت و بغض ان کی حدود کو پار کر جاتا ہے نتیجہ پر اس کی نظر نہیں ہوتی ، کوئی دوست ہے اسے اتنا قریب نہ کریں کہ گھر کے تمام راز اور خاص خاص با تیں اسے معلوم ہوجا ئیں کہیں ایسانہ ہو کہ وہ ایک دن دشمن ہوجائے تو پھر اس سے نقصان ہوسکتا ہے ، ایسے ہی کوئی دشمن ہے تو اس کے ساتھ دشمنی میں بھی اعتدال رکھیں ، دشمنی میں اتنا تجاوز اور غلوجھی نہ کریں کے وکئی ہوسکتا ہے کہ وہ بھی آپ کا دوست ہوجائے تو پھر اس رویے پر شرمندگی اٹھانا پڑے گی۔ آپ مِشَائِ اِنْ عجبت و بغض کے حدود کو متعین موسکتا ہے کہ وہ بھی آپ کا دوست ہوجائے تو پھر اس رویے پر شرمندگی اٹھانا پڑے گی۔ آپ مِشَائِسُتُنَائِسُ نے محبت و بغض کے حدود کو متعین فرما کر حسن معاشرت کے اہم اصول کو بیان فرما دیا ہے۔ (تحفہ الاحوذی ، ابواب البر والصلة ، باب ھذا ۱۲/۱۲)

#### بَابُمَاجَآءَفِىالْكِبُر

# باب ۲۰: تكبر كابيان

(١٩٢١) لَا يَكُخُلُ الْجَنَّةَ مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ حَبَّةٍ مِّنْ خَرُدَلٍ مِّنْ كِبْرٍ وَّلَا يَكُخُلُ النَّارَ مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ حَبَّةٍ مِّنْ خَرُدَلٍ مِّنْ كِبْرٍ وَّلَا يَكُخُلُ النَّارَ مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ حَبَّةٍ مِّنْ كِبْرٍ وَّلَا يَكُخُلُ النَّارَ مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ حَبَّةٍ مِّنْ كِبْرٍ وَّلَا يَكُخُلُ النَّارَ مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ حَبَّةٍ مِّنْ إِيمُانِ.

ترکیجیکنب: حضرت عبداللہ بن مسعود ٹاٹٹٹا بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَالِّنَظِیَّا نے فرمایا ہے وہ شخص جنت میں داخل نہیں ہوگا جس کے دل میں رائی کے دانے کے برابر بھی تکبر ہوگا وہ شخص جہنم میں داخل نہیں ہوگا جس کے دل میں رائی کے دانے کے وزن جتنا ایمان ہوگا۔ (۱۹۲۲) لَا يَلُخُلُ الْجُنَّةُ مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ مِّنْ كِبْرٍ وَلَا يَلُخُلُ النَّارَ يَعْنِيُ مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ مِّنْ كِبْرٍ وَلَا يَلُخُلُ النَّارَ يَعْنِيُ مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ ذَرِّةٍ مِّنَ قَالَ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْجَهَالَ ذَرَّةٍ مِّنْ إِيْ كُونَ ثَوْبِي حَسَنًا وَّنَعْلِي حَسَنَةً قَالَ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْجَهَالَ وَلَا يَكُونَ ثَوْبِي حَسَنًا وَنَعْلِي حَسَنَةً قَالَ إِنَّ اللهَ يُحِبُ الْجَهَالَ وَلَكِنَ الْكِبْرَمَنُ بَطَرَ الْحَقَّ وَعَمَصَ النَّاسَ.

تریخ پہنی: حضرت عبداللہ بن مسعود خلائی نبی اکرم میکا نظیجی کا فرمان نقل کرتے ہیں وہ مخص جنت میں داخل نہیں ہوگا جس کے دل میں چھوٹی چیوٹی کے جتنا تکبر ہوگا وہ مخص جہنم میں داخل نہیں ہوگا جس کے دل میں چھوٹی چیوٹی کے وزن جتنا ایمان ہوگا۔راوی بیان کرتے ہیں ایک شخص نے عرض کی مجھے یہ اچھا لگتا ہے کہ میرے کپڑے عمدہ ہوں اور جوتا اچھا ہوآ پ مُلِا ﷺ نے فر مایا اللہ تعالی جمال کو بسند کرتا ہے لیکن تکبر سے مرادیہ ہے کہ کوئی شخص حق کا انکار کرے اور لوگوں کو حقیر سمجھے۔

(١٩٢٣) لَا يَزَالُ الرَّجُلُ يَنُهَبُ بِنَفْسِهِ حَتَّى يُكُتَبَ فِي الْجَبَّارِيْنَ فَيُصِيْبُهُ مَا أَصَابَهُمْ.

ترکیجی نئم: ایاس بن سلمہ بن اکوع مِلاِٹھیا اپنے والد کے حوالے سے نقل کرتے ہیں نبی اکرم مُطِلِّشِکِیَّا نے فرمایا آ دمی خود کو اتنا بڑا سمجھتا ہے یہاں تک کہ اس کا نام جبارین ( تکبر کرنے والوں ) میں لکھ دیا جا تا ہے؟ اسے بھی وہی عذاب ہوگا جوان لوگوں کو ہوگا۔

(١٩٢٣) قَالَ تَقُوْلُونَ فِيَّ التِّيَهُ وَقَلُ رَكِبُتُ الْحِمَّارَ وَلَبِسْتُ الشَّمُلَةَ وَقَلُ حَلَبْتُ الشَّاةَ وَقَلُ قَالَ رَسُولُ الشَّمُلَةَ وَقَلُ حَلَبْتُ الشَّاةَ وَقَلُ قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْكَ مِنَ الْكِبْرِشَيْعُ. اللهِ عَلَيْكَ مِنَ الْكِبْرِشَيْعُ.

ترکیجی نم: نافع بن جبیر را شیلا اپنے والد کا یہ بیان نقل کرتے ہیں لوگ میرے بارے میں یہ بیان کرتے ہیں میرے اندر تکبر پایا جاتا ہے حالانکہ میں گدھے پرسوار ہوجاتا ہوں موٹی چادر کولباس کے طور پر استعال کرتا ہوں بکری کا دودھ دوہ لیتا ہوں اور نبی اکرم سُرِ اُلْتِیْکَا اِلَّهِ نے فرما یا جوشخص بیکام کرلیتا ہوں اس میں تکبرنہیں ہوگا۔

لعنات: الكبر: لفظ "كبر" اور" تكبر" دونوں كم عنى ايك ہى ہيں، ين هب بنفسه: اينے نفس كو برُ ها تا رہتا ہے، بلند و بالا كرتا رہتا ہے، بنفسه ميں باء تعدية كے لئے ہے۔ جب ارين: جبارى جمع ہے: سركش، متكبر۔ الشهلة: (شين پر زبر كے ساتھ) پورے جم كو ڈھا كنے والى معمولى چادر، ج، شاكل ۔ حلبت: ميں دودھ دوہ تا ہوں۔

# تشریع: کبراور تکبرے مابین فرق اوران کے اقسام:

ا مام غزالی طشین فرماتے ہیں کہ اگر بڑائی کا اثر اعضاء و جوارح پر ظاہر ہوتو تکبر ہے ادراگر دل میں ہوتو کبر ہے نیز فرمایا کہ انسان ظلوم وجہول ہے ریکی طرح تکبر کرتا ہے:

- گمجھی اللہ پر تکبر کر بیٹھتا ہے بیہ تکبر کی بدترین قسم ہے اس کی بیتر کت جہالت وسرکش ہے جیسا کہ نمرود وفرعون نے تکبر کیا خود اپنے کو رب کہااورلوگوں سے کہلایا۔
- رسول پرتکبراس کی صورت میہ ہے کہ اپنے جسم انسانوں کی لائی ہوئی شریعت کی اتباع نہ کرنامحض اپنے کو بڑا سمجھنے کی وجہ سے میہ
   قسم بھی مذموم ہے اس سے قسم اول کا تکبر پیدا ہوتا ہے۔

③ بندول پرتکبر کرنااینے کو دوسرے لوگول کے مقابلہ میں بلندو برتر سمجھے اور دوسروں کوحقیر تصور کر ہے۔

كبر، عجب، ديا: كبربكسرالكاف امام راغب فرماتے ہيں كه كبر، التكبار اور تكبر تينوں متقارب المعني الفاظ ہيں:

مسبر:نفس کی وہ عادت ہے جس کی وجہ سے انسان اپنے کو دوسروں سے فائق و برتر سمجھتا ہے ادر اس میں نفس کولذت حاصل ہوتی ہے کبرکے لئے متکبرعلیہ (جس پر کبرہو) اور متکبر بہ (جس چیز کے ذریعہ تکبر کیا جائے ) دونوں کا ہونا ضروری ہے یعنی ایک مرتبہ اپٹااور ایک دوسرے خف کارتبدایے مرتبہ کوغیر کے مرتبہ سے فائق سمجھنا کبرہے

عجسب: میں صرف متعجب کا ہونا کافی ہے انسان تہا ہی بغیر دوسرے کے اپنے افعال پر متعجب ہوسکتا ہے یعنی کسی کمال کواپنے اندر سمجھنااوراس کواپناحق سمجھنا پہنجب اورخود پبندی ہے۔

ریا: لینی دکھلا داییا کثر عبادات اوراموردین میں متحقق ہوتی اور عجب و تکبرامور دینی و دنیوی دونوں میں پائے جاتے ہیں۔ **اعتسراض:** ان احادیث میں ہے کہ جس کے دل میں ایک رائی کے دانے کے برابر بھی تکبر ہوا تو وہ جنت میں داخل نہیں ہوسکے گا جبکہ دوسری روایات سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ جس کے دل میں ایک رائی کے دانے برابر بھی ایمان ہوگا، وہ ضرور جنت میں جائے گا،

بظاہر تعارض ہے؟

جواب ①: علامه خطابی رایشیا کے نزدیک اس سے ایمان قبول کرنے سے تکبر کرنا مراد ہے کہ ایمان نہ لائے اور ای حال میں وہ مرجائے تو ہمیشہ جہنم میں رہے گا۔

**جواب ②:** حدیث میں'' دخول اولیٰ' یعنی ابتداء میں ہی داخل ہونے کی نفی کا ذکر ہے مطلق دخول کی نفی مرادنہیں ہے بلکہ سزا کے بعدا گراللہ جاہیں تو پھر جائے گا

جواب 3: جب تک اس کے دل میں تکبر ہوگا، وہ جنت میں داخل نہیں ہوسکے گا جب کبرسے یاک ہوجائے گا خواہ عذاب کے ذریعه یاعفوو درگز رکی وجه سے تو پھر جنت میں داخل ہوگا۔

اساب تكسير: تكبرك سات اساب إي:

اوّل :علم :علم کی وجہ سے عالم بہت جلد تکبر میں مبتلا ہوجا تا ہے وہ اپنے کو بڑااور دوسروں کوحقیر سمجھتا ہے اس حالت میں علم عالم کے لئے آفت ہے اس کئے فرمایا کہ حقیقی علم وہ ہے جس کے ذریعہ عالم آپنے اللہ کو پہچانے اور انجام کے خطرے کا ادراک کرے علم حقیق ہے تواضع ،خشوع اورخوف خداوندی پیدا ہوتا ہے۔قال تعالی: ﴿ إِنَّهَا يَخْشَى اللَّهُ مِنْ عِبَادِ وَالْعُكُمْوُّا ﴾ (فاطر: ٢٨) دوم جمل وعبادت: زاہد وعابد بھی عزت طلبی ، جاہ پیندی اور لوگوں کے دلوں کو اپنی طرف مائل کرنے جیسے رذاکل سے خالی نہیں ہوتا بسا

اوقات دین و دنیا دونوں کے معاملات میں ان رذائل کا اظہار اس سے ہوجا تا ہے۔

سوم: حسب ونسب: جو تحض عالی نسب ہووہ اپنے کوفلاں ابن فلاں سمجھتا ہے اور جولوگ عالی نسب نہیں مگر علم وعمل میں بڑھے ہوتے بين ان كوحقر سجمتا - قال النبي على ليدعن قوم الفخر باباء هم و قدر صارو الحافى جهنم اوليكونن اهون على الله من الجعلان. (ابوداؤدو الترمذي)

چہارم: حسن و جمال: حسن کے ذریعہ عموماً عورتیں فخر و تکبر کرتی ہیں بسا اوقات مردوں میں بھی بیعیب پایا جاتا ہے حالانکہ حسن و جمال

الله تعالیٰ کا عطیہ ہے وہ کسبی و ذاتی چیز نہیں اس لئے اس پر فخر کرنا اور دوسروں کو حقیر جاننا کیسے روا ہوسکتا ہے۔

پنجب منال: بیت مکبر بادشاہوں ، مالداروں اور تاجروں وغیرہ میں ہوتا ہے حالائکہ مال بھی اللّٰد کا عطیہ ہے بیت مکبراس وجہ سے بھی ہوتا ہے کہ انسان فقر کی نضیلت اور مالداری کی آفتوں سے ناواقف ہوتا ہے۔

ششم: طاقت: یہ بھی تکبر کاسب ہے طاقتورانسان کمزوروں کوحقیر جانتا ہے حالانکہ یہ بھی اللہ کا عطیہ ہے ذاتی چیز نہیں ہے۔ ہفتم: کثرت انسارواعوان: بعض لوگ اپنے تلا نہ ہ، مددگار، اعوان وا تباع ومریدین کی تعداد زیادہ ہونے کی وجہ سے تکبر کرتے ہیں۔ حسلام کلام: یہ ہے کہ تکبر ہراس نہت اور چیز ہے ہوتا ہے جسے انسان کمال سجھتا ہے خواہ وہ حقیقت میں کمال ہو یا نہ ہو، نیز بعض اسباب تکبر کوتح یک دینے والے ہوتے ہیں امام غزالی والٹھائه فرماتے ہیں کہ تکبر پر آمادہ کرنے والی تین چیزیں ہیں: (۱) حسد (۲) ریا (۳) عجب، بعض نے فرمایا چوتھی چیز کینہ بھی ہے۔

#### كسبركاعسلاج:

۔ کبر کے علاج کے دوطریق ہیں: (۱) یہ کہ شروع ہی سے اس مرض کی جڑیں اکھاڑ دی جائیں اس کی دوسورتیں ہیں علمی اورعملی۔ پہلے الطریقة: علمی تویہ ہے کہ انسان اپنے گا کہ نفس انتہائی فیسے الطریقة: علمی تویہ ہے کہ انسان اپنے گا کہ نفس انتہائی ذلیل اور حقیر چیز ہے جس کے مناسب تواضع ، ذلت اور انکساری ہے ان کو اختیار کرنا چاہئے اور خالق نفس کی معرفت سے یقین ہوگا کہ عظمت اور کبریائی جیسے اوصاف صرف اللہ تعالی ہی کی شان کے لائق ہیں ان میں دوسرا شریک نہیں ہوسکتا۔

دوسسراطريقة: يه ب كدان تمسام اسباب كا ازاله كيا جائے جس سے انسان ميں تكبر پيدا ہوتا ہے بيطريقة تفصيل طلب ہے احساء العسلوم ميں امام غزالى يريين فيان نے اس كوتفصيل كے ساتھ بيان فرمايا ہے۔

فقال دجل: علامہ نووی ولیٹیو فرماتے ہیں کہ رجل کا مصداق ما لک ڈٹاٹٹو بن مرارۃ الرہادی ہیں قاضی عیاض نے بھی یہی فرمایا اور ابن عبدالبر ولیٹیوئے نے اس کی طرف اشارہ کیا۔

یعجبنی ان یکون ٹوبی حسنا و نعلی حسنا: علامہ طبی راٹی فرماتے ہیں چونکہ متکبرین لوگوں کی عادت یہ ہوتی ہے کہ لباس فاخرہ کے ذریعہ تکبر کرتے ہیں اس وجہ سے اس شخص نے اچھا لباس اور اچھا جوتا پہننے کے متعلق سوال کیا کہ آیا مطلقا اچھا لباس وغیرہ پیند آنا اور اس کو استعال کرنا کبر تونہیں ہے جبکہ اس میں ریاء وسمعہ اور دوسروں کی تحقیر کی نیت نہ ہوتو آپ مُرافِظَةً نے جوابا فرمایا کہ اللہ تعالی خود جمیل ہیں اور اچھی ہیئت کو پیند فرماتے ہیں اس لئے یہ چیزیں استعال کرنا کبرنہیں ہے۔

بعض حفرات نے جمال کا ترجمہ تجل سے کیا ہے جس کے معنی سوال سے بچنا ، اپنی ضرورت کا اللہ کے علاوہ کسی سے اظہار نہ کرنا اور مطلب بیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ تجل لیعنی عفاف عمن سواہ کو پسند فرماتے ہیں کہ کسی سے کوئی سوال نہ کیا جائے اوراپنی ہمیت محتاج جیسی نہ بنائی جائے جس سے ضرورت کا اظہار خود بخو دہوتا ہو۔

ولكن الكبر من بطر الحق و غمص الناس: الكبرية بحذف المصناف ہے اى ذوالكبر بطراس كے معنى دفع اور ردك بيں غمص ايك روايت ميں غمط ہے دونوں متقارب المعنى بيں كى كوحقير جاننا۔

# بَابُ مَاجَآءَ فِي حُسُنِ الْخُلُقِ

# باب ۲۱: حسن خلق کابیان

(١٩٢٥) مَاشَيْخُ آثُقَلُ فِي مِيْزَانِ الْمُؤْمِنِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِنْ خُلْقٍ حَسَنٍ وَّاِنَّ اللهَ لَيُبْغِضُ الْفَاحِشَ الْبَنِينَ.

ترکبخچانبہ: حضرت ام درداء وہ النی بیان کرتی ہیں نبی اکرم سُلِ النیکیائی نے فر مایا قیامت کے دن مومن کے میزان میں ایجھے اخلاق کے علاوہ اور کوئی چیز نہیں ہوگی اس کی وجہ بیہ ہے کہ بے حیا اور فحش گفتگو کرنے والے مخص سے اللہ تعالی نفرت کرتا ہے۔

(١٩٢٢) مَا مِنْ شَيْعٍ يُوْضَعُ فِي الْمِيْزَانِ آثُقَلُ مِنْ حُسُنِ الْخُلُقِ وَإِنَّ صَاحِبَ حُسُنِ الْخُلُقِ لَيَبَلُغُ بِهِ ذَرَجَةً صَا حِبِ الصَّوْمِ وَالصَّلُوةِ.

تَوَجِّجَهُمْنِ: حَفرت ام درداء وَن لَقْن حَفرت ابودرداء وَن لَقْن کُرِها الله عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ مِلَّا اللَّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الللهِ عَلَى

(١٩٢٧) سُئِلَ رَسُولُ اللهِ ﷺ عَنُ آكُثَرِ مَا يُلْخِلُ النَّاسَ الْجَنَّةَ فَقَالَ تَقْوَى اللهِ وَحُسِنُ الْخُلُقِ وَسُئِلَ عَنْ آكُثَرِ مَا يُلُخِلُ النَّاسَ النَّارَ فَقَالَ الْفَمُ وَالْفَرُجُ.

تَوَخِيْتُهَا: حَفَرت الوہريره وَ الله عَن بيان كرتے ہيں نبی اكرم مَطَّلِظُةً سے دريافت كيا گيا كس عمل كی وجہ سے زيادہ لوگ جنت ميں داخل مول گئو آپ مَطِّلْظُنَةُ بِنِهِ فَر مايا الله تعالى كی پرميز گاری كی وجہ سے اورا چھے اخلاق كی وجہ سے پھر آپ مِطَّلْظِيَّةً سے دريافت كيا گيا كس عمل كی وجہ سے زيادہ لوگ جہنم ميں داخل ہوں گے؟ تو آپ مِئِلِلْظِیَّةً نے فرمايا منہ اورشرمگاہ كی وجہ سے۔

(١٩٢٨) أَحْمَلُ بَنُ عَبُدَةَ الضَّبِّ صَّلَّاتُنَا أَبُو وَهْبٍ عَنْ عَبْدِاللهِ بْنِ الْمُبَارَكِ أَنَّهُ وَصَفَ حُسْنَ الْخُلُقِ فَقَالَ هُوَ بَسُطُ الْوَجْهِ وَبَذَٰلُ الْمَعُرُوفِ وَكَفُّ الْإِذَى.

ترکیج کنب: احمد بن عبدہ ضی رکیٹی نے ابووہب کے حوالے سے یہ بات نقل کی ہے عبداللہ بن مبارک نے اچھے اخلاق میں یہ باتیں شار کی ہیں خندہ بیشانی سے ملنا بھلائی کے کاموں میں خرچ کرنا اور تکلیف دہ چیزوں کو دور کرنا۔

تشرنیح: عن عبدالله بن المبارك انه وصف حسن الخلق، فقال: هو بسط الوجه، وبذل المعروف و كف الاذى - حضرت عبدالله بن مبارك وليشيئ نے حسن خلق كى يہ تعريف كى ہے كه خنده بيشانى سے ملنا، بھلائى كو پھيلانا (يا لوگوں پر نفع بخص چيز خواه وه مال ہو يا اور كوئى چيز، خرچ كرنا) اور تكليف (يا تكليف ده چيز) كو دُور كرنا حسن اخلاق كہلاتا ہے -حسن بھرى وليسيئ فرماتے ہيں: الخلق الحسن الخلق الكريم والبنلة والاحتمال، شعى وليسيئ نے فرمايا: حسن الخلق البنلة والعطية والبشر الحسن المام احد بن عنبل وليسئل سے منقول ہے كه حسن طبق بيہ كه تو غصر نه كراور كينه نه ركھ نيز لوگوں كو ايذاء پر صبر كرنا بھى حسن خلق الحسن المام احد بن عنبل وليسئل سے منقول ہے كه حسن طبق بيہ ہے كہ تو غصر نه كراور كينه نه دركھ نيز لوگوں كو ايذاء پر صبر كرنا بھى حسن خلق

یں داس ہے۔ حسن اخلاق کی نضیلت

حضرت ابوالدرداء مثلاثی سے روایت ہے کہ حضور مُثِلِّ اُنْکُامِی نے فرمایا: مومن کے تراز و میں قیامت کے دن حسن خلق سے زیادہ وزنی کوئی چیز نہ ہوگی کیونکہ اللہ تعالی فخش اور بیہودہ کلام کرنے والے کو پسند نہیں فرماتے۔

حضرت ابوالدرداء مناتی سے روایت: کہ میں نے رسول اللہ سَرَائِشِیکَۃؓ کو بیفر ماتے سنا ہے کہ تراز و میں حسن اخلاق سے زیادہ وزنی کوئی چیز نہیں رکھی جائے گی اور بے شک خوش اخلاق ،حسن خلق کی وجہ سے روز سے دار اور نمازی کے درجہ کو پہنچ جاتا ہے۔ حب

### جنت اورجہنم میں لے جانے کے اساب:

حضرت ابوہریرہ نوائٹی سے روایت کہتے ہیں کہ رسول اللہ مُطَائِفِیَا ہے ان چیزوں کے بارے میں بوچھا گیا جولوگوں کو جنت میں زیادہ داخل کرانے کا سبب بنیں گی؟ آپ مُطَائِفِکَا نے فرمایا: اللہ کا خوف اور انتھے اخلاق، (جنت میں داخل ہونے کا زیادہ باعث دو چیزیں ہیں تقویٰ اور حسن اخلاق اس سے اشارہ فرمایا حسن المعاملہ مع المخلوق کی طرف یعنی لوگوں کے ساتھ حسن سلوک، خندہ بیشانی، خرم گفتگو، کف ازی اور احتمال ازی کے ساتھ پیش آنا یہ بھی دخول جنت کا سب ہے، لہذا جس شخص کو تقویٰ اور حسن خلق دونوں صفات حاصل ہوں گی وہ بہت جلد جنت میں داخل ہوگا۔)

الفعد و الفرج: پھران چیزوں کے بارے میں سوال کیا گیا جو بکٹرت لوگوں کوجہنم میں داخل کرانے کا ذریعہ بنیں گی؟ تو آپ سِکَلِشَیُکَةً نے فرمایا: منہ اور شرمگاہ۔

ان کے بالقابل دو چیزیں ہیں جن کی وجہ سے اکثر لوگ جہنم میں جائیں گے وہ''منداورشرمگاہ'' ہیں۔منہ سے زبان مراد ہے،

یاللہ تعالیٰ کی عظیم نعت ہے، اسے اگر انسان اچھے امور میں استعال کرے تو باعث رحمت ہے، ناجا کز چیزیں منہ سے نکالے تو دنیا و
آخرت میں ذلت ورسوائی کے سوا کچھ نہیں اس کی اطاعت بھی زیادہ اور گناہ بھی زائد ہے ایمان و کفر دونوں کی حقیقوں کا اظہاراس سے

ہوتا ہے اول اعلیٰ درجہ کی اطاعت ہے اور دوسری اعلیٰ درجہ کی معصیت ہے۔بہر حال جہنم میں داخل کرنے والے اسباب میں سریع

سبب زبان کو فر مایا گیا ہے اس لئے اس میں بے شار آفات ہیں۔ غلطی ، جھوٹ، غیبت، چغل خوری، فخش گوئی، خصومت، لغو گوئی،

خودستائی، ایذاء رسانی، پردہ دری، بات کو بڑھا گھٹا کر پیش کرنا وغیرہ بے شار عیوب کا تعلق زبان ہی سے ہے اس لئے جلدی ہی جہنم

میں داخل کرنے والی چیز ہے کہا قبیل جو مہ کہ دور کہ یور۔

قال النبی ﷺ و هل یکب الناس فی النار علی مناخر همد الاحصائد السنتهم ، زبان کے شیر سے وہی محفوظ رہ سکتا ہے جواسے شریعت کی لگام دے اور سنت کی زنجیریں اس میں ڈال دے اور اس وقت آزاد کرے جب کوئی الی بات کرنی ہو جو دین و دنیا کے لئے مفید ہو۔ انسان کے اعضاء میں سب سے زیادہ نافر مانیاں زبان سے سرز د ہوتی ہیں اس لئے کہ اس کوحرکت دینے میں نہ کوئی دفت ہے اور نہ تعب و تکان ہوتی ہے۔

نی کریم مُطْ النَّنِیَّةِ نے زبان کومحفوظ رکھنے کے بارے میں بہت تا کیدفر مائی ہے فرمایا:

امسك عليك لسانك وليسعك بيتك وليبك على خطيئتك.

#### نيزفر مايا:

من يتكفل لى بما بين لحييه و رجليه اتكفل له الجنة و قال الله اذا صبح ابن آدم اصبحت الاعضاء كلها تذكر اللسان اى تقول اتق الله فينا فانك ان استقمت استقمنا و ان اعوججت اعوججنا - (تنى)

"جو شخص مجھے اپنے دو جر سے اور ٹاگوں کے درمیان کی ضانت دے دے میں اُکے لئے جنت کی ضانت دیتا ہوں۔ جب ابن آ دم صبح کرتا ہے تو تمام اعضاء اس کی زبان سے عرض کرتے ہیں یعنی کہتے ہیں ہمارے بارے میں اللہ سے ڈراگر تو سیر ھی ہوگی ہم بھی سید ھے ہوں گے اگر تو میڑھی ہوگی تو ہم بھی میڑھے ہوں گے۔"

الفوج: اس سے مرادشہوت فرج ہے جس کی وجہ سے بکثرت آ دمی جہنم میں پہنچتے ہیں۔اللہ تعالیٰ نے انسان کے اندر قوت جماع مسلخار کھی ہے لیکن اس کو قابو میں رکھنے کا حکم فرمایا ہے جو شخص اس کو قابو میں نہ رکھے اور اس شہوت کو اعتدال میں نہ کرے تو وہ بے ثار آ فق کی وجہ سے دنیا کو کھو بیٹھتا ہے اور دین بھی ضائع کر دیتا ہے، شیطان کا آ دھالشکر شہوت ہے اور آ دھالشکر غضب۔

## بَابُمَاجَآءَ فِي الْإِحْسَانِ وَالْعَفْوِ

### باب ۲۲: احسان اور معاف کرنے کا بیان

(١٩٢٩) قَالَ قُلْتُ يَارَسُولَ اللهِ عَلَى الرَّجُلُ اَمُرُّ بِهِ فَلَا يَقُرِ يُنِيْ وَلَا يُضَيِّفُنِي فَيَمُرُّ بِهِ فَالَ لَا اَقْرِهِ قَالَ اَلَهُ عَالَى اللهُ عَلَى اَلْهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُو

تو کنج کنی: ابواحوص والیطید این والد کابیر بیان نقل کرتے ہیں میں نے عرض کی یارسول اللہ میں ایک مخض کے پاس سے گزرتا ہوں وہ میری ضیافت نہیں کرتا اور نہ مجھے مہمان بناتا ہے جب وہ میرے پاس سے گزرتا ہے تو کیا میں بھی اسے اسی طرح بدلہ دوں؟ تو نبی اکرم مَرِّ اَنْفِیْکَمَ نِے فرمایا نہیں تم اس کی میز بانی کرو۔

راوی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَطِّنْ ﷺ نے مجھے پھٹے پڑانے کپڑوں میں دیکھاتو دریافت کیا تمہارے پاس مال موجود ہے؟ میں نے عرض کی ہر طرح کا مال موجود ہے اللہ تعالیٰ نے مجھے اونٹ اور بکریاں عطا کی ہیں نبی اکرم مَلِّنْ ﷺ نے فرمایا تو اس (خوشحالی کا اثر تم پر) نظر آنا چاہئے۔

(١٩٣٠) لَاتَكُونُوا إِمَّعَةً تَقُولُونَ إِنْ آحُسَنَ النَّاسُ آحُسَنَّا وَإِنْ ظَلَمُوا ظَلَمُنَا وَلَكِنْ وَطِّنُوا اَنْفُسَكُمْ إِنْ اَحْسَنَ النَّاسُ اَنْ تُحْسِنُوا وَإِنْ اَسَاؤُ فَلَا تَظْلِمُوا.

ترکیجی نم: حضرت حذیف مظافر بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطَّلِفَیکی آنے فرما یا دوسروں جیسارویہ اختیار نہ کرو کہتم ہیکہوا گرلوگوں نے اچھائی کی ہے تو ہم بھی اچھائی کرلیں گے اگر انہوں نے زیادتی کی ہے تو ہم بھی زیادتی کریں گے خود کو یہ تلقین کروا گرلوگوں نے اچھائی کی تو تم بھی اچھائی کرو گے اگروہ برائی کریں گے توتم زیادتی نہیں کرو گے۔

لعنات: لا يقريني ولا يضيفني دوسرا جمله پہلے كي تفسير ہے۔ وہ ميري ضيافت اور مهمان نوازي نہيں كرتا۔ دث الثياب بوسیدہ اور پھٹے ہوئے کپڑے۔

فليد: يرجمهول كاصيغه ب: اس مال كااثر آب يروكهائي دينا چائي ،نظر آنا چائي - إمَّعة: تامبالغدى بندكة تانيث كي-ابن الوقت، ہرایک کی ہاں میں ہاں ملانے والا، کسی بات پرنہ جمنے والا، ضعیف الرأی، حالات کے ساتھ چلنے والا۔ صاحب قاموس لکھتے ہیں کہ اس سے مراد و شخص ہے جواپن کسی رائے پر قائم نہ ہو بلکہ سی شخص کی تابعداری کرتا ہو نیز اس کا اطلاق اس شخص پر بھی ہوتا ہے جو بغیر دعوت طعام کے لوگوں کے ساتھ طفیلی بن کرآ جائے نیز وہ تخص بھی اس سے مراد ہوسکتا ہے جوا پنی ضعف رائے کی بناء پر ہر کسی کے ساتھ ہوجائے۔ مگریہاں مرادوہ مخص ہے جواپے نفس کی خواہش وتمنا کی پیروی کرتا ہوبعض فرماتے ہیں وہ مخص مراد ہے جویہ کیے کہ جس طرح لوگ میرے ساتھ برتاؤ کریں گے میں بھی ویسا ہی برتاؤان کے ساتھ کروں گا۔ ملاعلی قاری رطیُّٹایۂ فرماتے ہیں کہ یہی آخری معنی یہاں متعین ہیں جیسا کہ تقولون ان احسن الناس الخے سے معلوم ہوتا ہے چنانچہ علامہ طبی ولیٹی فرماتے ہیں کہ تقولون الخ بیامعة کی تفییر ہے۔وطنوا بتم اپنے کوتیار اور آمادہ کرو۔وان اساءوا: اوراگروہ برائی کریں ، بدسلو کی کابرتاؤ کریں۔ روایت الب ب کا خلاصہ: یہ ہے کہتم لوگوں کے ساتھ ہر حال میں احسان وعفو و درگز ر کا معاملہ کروخواہ وہ تنہارے اوپرظلم و زیادتی کریں اعلیٰ درجہ یہی ہے کہ عفو و درگزرے کام لیا جائے اگر چہ برائی کا بدلہ اتنی ہی برائی ہے دینا جائز و درست ہے۔ قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ عَاقَبُنُهُ فَعَاقِبُوا بِعِثْلِ مَا عُوقِبْتُهُ بِهِ ﴾ (أنحل:١٢٦)عفوو درگزر كے بارے ميں الله تعالى فرماتے ہيں: ﴿ فَهَنْ عَفَاوَ أَصْلَحَ فَأَجُوهُ عَلَى اللهِ ﴾ (الثوري: ٣٠) اورحضور مَلِّ فَيُحَمَّ نِهُ ما يا: واعف عمن ظلمك - نيز علامه سيوطي واليُها في خطرق كثيره ے ایک روایت نقل کی ہے جس کے الفاظ ہیں:

اولمنادمن عندالله يقول النالذين اجرهم على الله فيقوم من عفا في الدنيا. "سب سے پہلے قیامت کے دن اللہ تعالی پکاریں گے اور فر ما نئیں گے کہاں ہیں وہ لوگ جن کا اجر اللہ تعالیٰ پر ہے۔ پس ہر وہ تحض کھڑا ہوگا جس نے دنیا میں معاف کر دیا ہوگا۔"

معلوم ہوا کہ برائی کا بدلہ اچھائی کے ساتھ دینا اور لوگوں کے ظلم و زیادتی کومعاف کردینا بہت بڑی فضیلت اور باعث ہے۔حضرت گنگوہی پراٹیٹیا فرماتے ہیں کہ فلاتظلموا میں ظلم سے مراد صرف بدلہ لینا تو پھرحدیث شریف میں احسان کی تعلیم ہے کہ اگر کسی نے ظلم کیا تو تم اس سے بدلہ نہ لو بلکہ معاف کر دو۔

# عمده لباس اورعمه ، غذا تعين استعال كرنا اسلام كےخلاف نہيں:

روایت الباب ہےمعلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ کی عطا کردہ نعمتوں کواستعال کرنا چاہے عمدہ غذا ئیں،عمدہ لباس و پوشاک کا پہننا جبکہ وسعت ہومطلوب ومحمود ہے، وسعت ہوتے ہوئے بھٹے حال ، گندہ پرا گندہ رہنا نہ اسلام کی تعلیم ہے اور نہ اسلام میں پسندیدہ چیز ہے جیبا کہ بہت سے جاہل اس کو پیند کرتے ہیں۔سلف صالحین اور ائمہ اسلام میں بہت سے اکابرجن کو اللہ تعالیٰ نے مالی وسعت عطا فر مائی تھی اکٹر عمدہ اور بیش قیمت لباس استعال فر ماتے تھے خود آپ مَلِّنْظَيَّةَ کے بارے میں منقول ہے کہ جب اچھالباس میسر ہوتا تو

زیب تن فرماتے متھے۔امام ابوصنیفہ ولیٹھیڈ کے بارے میں ہے کہ آپ نے چارسوگنی قیمت کی چادراستعال فرمائی ہے۔امام مالک ولیٹھیڈ ہمیشہ نفیس اور عمدہ لباس پہنتے تھے۔ان کے لئے تو کسی صاحب نے پورے سال کے لئے تین سوساٹھ جوڑوں کا سالانہ انظام اپنے ذمہ لے لیا تھا ہر روز نیا جوڑا استعال فرماتے جو ایک مرتبہ استعال کرلیا دوبارہ اس کو نہ پہنتے تھے بلکہ سی غریب طالبعلم کو دے دیا كرتے تھے۔ بہرحال اظہار نعمت بھی ايك قسم كاشكر ہے اس كے بالمقابل وسعت ہوتے ہوئے پھٹے پرانے كپڑے پہننا ايك قسم كي ناشکری ہے البتہ عمدہ لباس استعمال کرنے میں دو چیز وں سے بچٹالازم ہے۔اول: ریا ونمود دوسرے فخر وغرور یعنی محض لوگوں کو دکھلانے اورا پنی بڑائی ظاہر کرنے کے لئے لباس فاخرہ استعمال نہ کرے۔

# بَابُ مَاجَآءَ فِي زِيَارَةِ الْإِخْوَانِ

# باب ۲۳:مسلمان بھائی کی ملاقات کے لیے جانا –

(١٩٣١) مَنْ عَادَمَرِ يُضًا أَوْزَارَ أَخَالَهُ فِي اللهِ نَادَاهُ مُنَادٍ أَنْ طِبْتَ وَطَابَ مَنْ الْكِثَةُ مَنْزِلًا.

تَوْجَجْكُنُم: حضرت ابو ہريره والتي بيان كرتے ہيں نبي اكرم مَلِّنْ أَنْ فَي الله عَلَى الله على وين بعائى كى زیارت کرے توایک شخص بیاعلان کرتا ہے تہمیں مبارک ہوتمہارا جلنا مبارک ہوتم نے جنت میں اپنے لیے جگہ بنالی ہے۔

لعنات: الاخوان: اخ كى جمع ہے: مسلمان بھائى۔منادٍ: ندا دينے والا۔طبت:تم اچھےرہے۔طاب: اچھاہے،مبارك مور ممشاك: آپ كا جلنار تبوأت: تون عمكانا بناليار

تشرنيح: من عادمريضا: حقوق مسلم ميں سے ايک حق بيہ كم محض الله كے لئے مريض كى عيادت كرے بير بهت بڑى فضيلت كا باعث ب،الله تعالی کامنادی اس کو دنیا و آخرت کی خوش عیشی پرمبار کباد ویتا ہے۔عیادت مریض سے متعلق ایک حدیث میں ہے: اذاعادالرجل المريض خاص في الرحمة فاذا قعد عند لا انغمس فيها.

"جب كوئى مخص كسى مريض كى عيادت كرتا ہے تو وہ رحمت ميں ذوب جاتا ہے۔ جوأ كے پاس بين اے تو رحمت واللي ميں غوطەلگا تا ہے۔"

#### نیز ایک روایت میں ہے:

مَنُ أَنَّ أَخَاهُ الْمُسْلِمَ عَائِدًا مَشَى فِي خَرَافَةِ الْجِنَّةِ حَتَّى يَجُلِسَ فَإِذَا جَلَسَ غَرَرْتُهُ الرَّحْمَةُ فَإِنْ كَانَ غُلُوّةً صَلَّى عَلَيْهِ سَبْعُونَ أَلْفَ مَلَكٍ حَتَّى يُمُسِى وَإِنْ كَانَ مَسَاءً صَلَّى عَلَيْهِ سَبْعُونَ أَلْفَ مَلَكٍ حَتَّى يُصْبِحَ. جواپنے مسلمان بھائی کی عیادت کے لئے آ رہا ہوتو وہ جنت میں چل رہا ہے یہاں تک کہ بیٹھ جائے اور جب وہ بیٹھ جائے تو رحمت اس کوڈھانپ لیتی ہے اگرضنج کا وقت ہوتو شام تک ستر ہزار فرشتے اس کے لئے رحمت و بخشش کی دعا کرتے ہیں اور اگر شام کا وقت ہوتوضیح تک ستر ہزار فرشتے اس کے لئے دعا کرتے ہیں۔ (ابن ماجہ ۱۳۳۲) فائك : حضرات علاء فرمات بين عيادت عبادت سے لفظامعنی ،عدد أبراعتبار سے بر هي ہو كي ہے۔

- عیادت میں یاء ہے جس میں دو نقطے ہیں اور عبادت میں باء جس میں صرف ایک نقطہ ہے۔
  - معنی کے اعتب ارسے عبادات نفلی سے عیادت مریض افضل ہے۔
    - 3 عدد کے اعتبار سے یاء کا عدد دس ہے اور باء کا عدد صرف دو ہے۔

زادا خاله: ایک مسلمان کا دوسرے مسلمان سے ملنا جس سے دونوں کومسرت وخوشی ہوتی ہے محض اللہ کے لئے ہوتو بڑی فضیلت کا سبب ہے۔

ان طبت: یه دعا دنیا و آخرت کی خوشی عیشی کے لئے ہے۔ طاب همشائ : یہ مصدر ہے ظرف مکان یا زمان ہے بینی بی چانا، یا جہاں تو جار ہا ہے یا جس زمانہ میں جار ہا ہے بیرسب قابل مبارک باد ہیں لینی اس کا ذریعہ ہے کہ تیرا آخرت کی طرف جانا اس حال میں ہے تو رذائل سے پاک ہے اور خصائل حمیدہ کے ساتھ آراستہ ہے۔ تبو اُت: اس کے معنی تھیات لینی تیار کرلیا تو نے منزل اے منز لا عظمیما اس سے بیش آخرت کی طرف اشارہ ہے۔

#### عيادت كاشرى حكم:

نووی والیما کلفت بین: مریض کی عیادت کرنا بالا جماع سنت به خواه مریض معروف مویا اجنبی ، قریب مویا بعید اور کس مریض کی عیادت کرنا زیاده افضل اور زیاده مؤکده ب؟ اس میس علاء کا اختلاف ب- (شرح مسلم ج ۱ ص ۱۸۸، مطبوعه نور محمد اصح المطابع کراچی، ۱۱۷۵ه)

علامہ طبری ریشی نے کہا ہے کہ جن کی عیادت کرنے سے برکت متوقع ہوان کی عیادت کرنا مؤکد ہے، اور جن کے احوال کی رعایت مطلوب ہوتی ہے ان کی عیادت مسنون ہے اور عام مسلمانوں کی عیادت کرنا مباح ہے اور کا فرکی عیادت کرنے کا تھم عنقر یب آئے گا۔

بعض علائے نے اس عموم سے آشوب چٹم کے مریض کا استثناء کیا ہے، لیکن آشوب چٹم کے بارے میں خصوصیت کے ساتھ حدیث ہے، امام بخاری ریشی نے الا دب المفرد میں، امام ابوداؤد ریشین نے حضرت زید بن ارقم والیت کیا ہے کہ میری آئھوں میں درد تھا اور رسول اللہ مطاقع نے میری عیادت کی، اس کے برخلاف امام بیبقی اور امام طبر انی بھی اور این کیا ہے اور این کیا ہے: تین مرضوں میں عیادت نہیں ہے، آشوب چٹم ، پھنسی پھوڑے اور ڈاڑھ کی تکلیف ، لیکن سے حدیث یحیٰ بن ابی کثیر ریشین پرموتوف ہے مرضوں میں عیادت نہیں ہے، اس حدیث میں عیادت کرنے کا مطلقا تھم دیا گیا ہے۔ اور اس تھم کو کی زمانہ کے ساتھ مقید نہیں کیا گیا۔

عیادت کے اوقات:

### اس کا مطلب مدہ ہے کہ مرض کی ابتداء میں بھی عیادت کرنا جائز ہے اور یہی جمہور کا قول ہے۔

مریض کی عیادت سے اس کا حال معلوم ہوتا ہے اور اس کے ساتھ الفت کا اظہار ہوتا ہے، بسا اوقات عیادت سے مریض کا دل بہلتا ہے اور اس کی توانا کی بحال ہوتی ہے، چونکہ حدیث میں مطلقا عیادت کرنے کا حکم ہے اس سے معلوم ہوا کہ عیادت کا کوئی خاص وقت مقرر نہیں ہے لیکن عام طور پرون میں صبح یا شام کے وقت عیادت کی جاتی ہے، امام بخاری والٹی نے الا دب المفرد میں رات کے وقت عیادت کرنے کا ایک عنوان قائم کیا ہے جس میں خالد بن رہیج والٹی کیا ہے کہ جب حضرت حذیفہ زائٹی بیار ہو گئے تو وقت عیادت کرنے کا ایک عنوان قائم کیا ہے جس میں خالد بن رہیج والٹی سے روایت کیا ہے کہ جب حضرت حذیفہ زائٹی بیار ہوگئو آدھی رات کو ان کی عیادت کی گئی، اثر م نے نقل کیا ہے: امام احمد والٹی اس سوال کیا گیا کہ گرمیوں میں دن چڑھنے کے بعد فلال شخص

کاعیادت کی جائے؟ انہوں کہا کہ بیعیادت کا وقت نہیں ہے، امام غزالی الطبعیلائے احیاء العلوم میں بیونوق کے ساتھ کہا ہے کہ تین دن سے پہلے عیادت نہ کی جائے اور اس پر اس حدیث سے استدلال کیا ہے کہ امام ابن ماجہ ولیٹیلائے خضرت انس اولیٹی سے روایت کیا ہے کہ نبی مُلِلِیْکُیْلاً تین دن گزرنے کے بعد ہی مریض کی عیادت کرتے تھے، لیکن بیحدیث بہت ضعیف ہے، اس کی روایت میں مسلمہ بن علی ولیٹیلا متفرد ہے اور وہ متروک ہے، امام ابوحاتم ولیٹیلائے اس حدیث کے متعلق سوال کیا گیا تو انہوں نے کہا بیحدیث باطل ہے، امام طبرانی ولیٹیلائے نے اوسط میں اس حدیث کے ایک شاہد کا ذکر کیا ہے لیکن اس کی سند میں بھی ایک متروک راوی ہے۔ عیادت کے آوایٹ

عیادت کے آ داب میں سے یہ ہے کہ مریض کے پاس زیادہ دیر نہ بیٹے جس سے مریض تنگ ہو یا مریض کے گھر والوں کوحرج ہو، ہاں اگر مریض کے پاس زیادہ دیرکھہرنے کی ضرورت ہوتو پھر کوئی حرج نہیں۔ (فتح الباری۔ جاص:١١٢۔١١٣)

پھر باقی گناہوں کو اللہ تعالی معاف فرما دے گا، اس صدیث کو امام طبر انی تالیجائے نے سند سیح کے ساتھ بیان کیا ہے۔ (مجمح الزوائدی م ۲۰۰س) حضرت ابو امامہ بابلی مخالفتہ بیان کرتے ہیں کہ نبی مَرَّائِشَیَّا آئے فرمایا جو بندہ کسی مرض میں مبتلا ہوتا ہے، اللہ تعالی اس کو پاک کرکے اٹھا تا اس حدیث کو امام طبر انی ترالیجائے نے مجم کبیر میں روایت کیا ہے اور اس کے تمام راوی ثقہ ہیں۔ (مجمع الزوائدج ۲۰س۳۰۲)

# برعقب ده اور بدكار كى عيادت سے ممانعت:

امام ابودا و در الشماية روايت كرتے ہيں:

عَنْ ابْنِ عُمَرَ رَضِى اللهُ عَنْهُمَا عَنْ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ الْقَدِيَّةُ مَجُوسُ هَذِي الْأُمَّةِ إِنْ

مَرِضُوا فَلَا تَعُودُوهُمُ وَإِنْ مَا تُوا فَلَا تَشْهَدُوهُمُ.

" حَضرت ابن عمر وَثَاثِینُ بیان کریتے ہیں کہ نبی مَطَّلِیْکَۃؓ نے فرمایا: منکرین تقذیر اس امت کے مجوں ہیں اگروہ بیار ہوجا سیں تو ان کی عیادت مت کرواور اگروہ مرجا سمی تو ان کے جنازہ میں نہ جاؤ۔"

امام بخاری طینی دوایت کرتے ہیں:عن عبد الله بن عمر و بن العاص قال: لا تعود و اشر اب الخمر اذا مرضوا۔ حضرت عبدالله بن عمر و بن العاص بڑا ٹیز مابیان کرتے ہیں کہ شرائی جب بیار ہوجا کیں تو ان کی عیادت مت کرو۔

#### بَابُ مَاجَآءَ فِي الْحَيَاءِ

### باب ۲۴:حیا کابیان

(١٩٣٢) الْحِيّاءُ مِنَ الْإِيْمَانَ وَالْإِيْمَانُ فِي الْجَنَّةِ وَالْبَنَاءُ مِنَ الْجَفَاءُ وَالْجَفَاءُ فِي النَّارِ.

تَوْجِحِكُنُہ: حَفرت ابو ہریرہ وٹاٹنئ بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَطِّلْطُنِیَّ آنے فرمایا ہے حیا ایمان کا حصہ ہے اور ایمان جنت میں لے جاتا ہے بے حیائی ظلم کا حصطلم جہنم میں لے جاتا ہے۔

لعتات: الحياء: وہ خاص صفت جوآ دمی کو گناہوں ہے روکتی ہے، اور فرائض وحقوق ادا کرنے کی ترغیب دین ہے۔ البذاء: (باء پرزبر کے ساتھ) بدکلامی، بدز مانی، بدخلقی۔ جفاء بسخت دلی، اکھڑین، قساوت قلبی۔

# تشريع: حياء كاتسام:

حضرات علماء نے حیاء کی مختلف اقسام فرمائی ہیں:

اقل: جیے حضرت آدم علایتا الله تعالی سے حیاء کی گناہ صادر ہونے کی بناء پر ، الله تعسالی نے ان سے فر مایا افرارامنا تو حضرت آدم علایتا ہے جواب میں کہا: لابل حیاء منك۔

ووم: حياءتقصير جيم الماكدى حياء انهول نے حياء كى بارگاه يس عرض كيا: سبحانك ما عبدناك حق عبادتك-

موم: حسیاءاجلال: جیسے حضرت اسرافیل کی حیاء کہ وہ اپنے پروں کو اللہ تعالیٰ کی وجہ سے سمیٹے ہوئے ہے۔

**چہارم:** حسیاء کرم جیسے حضور مَلِّنْ فَیْکَیَمَ کَم حیاء یعنی لوگوں کو کھانا کھانے کے بعد آپ مِلِنْفِیکَمَ کَمَ مِیں بیٹھے رہنا اور آپ کا حیاء ان کو

عِلْ جان كَامَكُم نَهُ رَمَانَا: قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ذَٰلِكُمْ كَانَ يُؤْذِي النَّبِيَّ فَيَسْتَخِي مِنْكُمْ ﴾ (الاحزاب: ٥٣)

پخبم: حياء شمت جيسے حضرت على فائن كى حياء كه حضور مُرافظة سے مذى سے متعلق سوال نه كرسكے بلكه دوسرے صحابی سے سوال كوكها۔
مششم: حساء استحقاد جيسے حياء موكل علاقيلاً - قال انى لتعرض لى الحاجة من الدنيا فاستحى ان استلك يا رب
فقال دور مدار ان حقد مدار على حياد مداك

فقال عزوجل سلني حتى ملح عجينك ... الخ.

حياءانعام: وهوحياءالرب تعالى اذا اذنب العبد

#### حساءايك عمره خصلت:

اس مدیث میں دو چیزیں بیان کی گئی ہیں ایک حیاء اور دوسرابذاء، حیا ایک اچھی خصلت ہے جوانسان کو برائی سے روکتی اور نیکی پر ابھارتی ہے انسان اس کی وجہ سے بہت عیوب و ذنوب سے محفوظ رہتا ہے اس وجہ سے اس کو ایمان کا اہم شعبہ قرار دیا گیا ہے اس کئے کہ حیاء ایمان کے مقتضیات ولوازم میں سے ہے حیاء کوخصوصاً شعبہ ایمان فرمایا گیا ہے کیونکہ حیاء ایسا خلق ہے جو باقی جملہ شعب ایمان کے لئے داعی کی حیثیت رکھتا ہے۔

والا يمان في الجنة: يعني ابل الايمان في الجنة بطورشكل اوّل: الحياء من الايمان، و كل من الايمان في الجنة فل الحياء في الجنة بطورشكل اوّل: الحياء في الجنة بعني جب حياء ايمان كا الهم شعبه به اورايمان جنت مين داخل مون كا ذريعه به تونتيجه بيه واكه حياء جنت مين داخل مون كا ذريعه ب

اعتسسراض: ایک اور حدیث میں نبی کریم مَرِ النظائی نبی نبی کریم مَرِ النظائی نبی نبی کریم مَرِ النظائی نبی کریم میر النظائی نبی کریم میر النظائی النظام النظا

جواب: كمشرم وحياءاس چيز سے مانع نہيں ہے كيونكه حياء گناہوں سے روكتا ہے اور نيكى پر ابھارتا ہے، حق بات كہنے وغيرہ سے مانع بزولى ہوتى ہے، اس ميں جرأت اور دليرى ہے كه دوسروں كے سامنے حق بات كر سكے اس لئے بيكہنا شرم وحياءاس چيز سے مانع ہوتى ہے درست نہيں ہے۔ (مرقاة المفاتيح، كتاب الأدب، باب الرفق والحياء ٨٠٠٨ ، ٨٠٠٨)

والبناء من الجفاء: اور بذاء یعنی بد کلامی اور بداخلاقی ایک بری عادت ہے جوسخت دلی کی وجہ سے پیدا ہوتی ہے اور انسان کو گنا ہوں کی طرف لے جاتی ہے، ایسا شخص جہنم میں داخل کیا جائے گا۔ بذاء خلاف حیاء کو کہتے ہیں، جب حیاء نہ ہوگی وایسا شخص فاحشن اور بداخلاق ہوگا چونکہ اس میں جفاء یعنی قساوت قلبی اور غلظت پائی جائے گی جس کی وجہ سے وہ گنا ہوں کا شکار ہوگا اور اس کو جہنم میں داخل کردیا جائے گایا تو ہمیشہ کے لئے یا ایک خاص مدت کے لئے۔

#### علامات شقاوت:

نضیل بن عیاض ولیٹیل فرماتے ہیں کہ شقاوت و بدبختی کی پانچ علامتیں ہیں: (۱) قسوۃ القلب(۲) جمود العین (۳) قلت الحیاء (۴) رغبۃ الدنیا (۵) طول الامل بہر حال روایت الباب سے حیاء کی نضیلت اور بے حیائی کی مذمت معلوم ہوتی ہے۔

### حياء پيداكرنے كاطريقه:

حضرت تھانوی والیے؛ فرماتے ہیں کہ حیاء عجیب چیز ہے اگر مخلوق سے حیاء ہوگی تو کوئی ایسی حرکت نہ ہوگی جس کومخلوق پندنہ کرتی ہو۔ اگر خالق سے حیاء ہوگی تو کوئی ایسی حریاء ہوگی تو ان افعال سے اجتناب ہوگا جو خالق کے نزدیک ناپسند ہیں۔ مخلوق سے حیاء کرنا توطیعی امر ہے البتہ خالق سے حیاء کرنا تو طبعی امر ہے البتہ خالق سے حیاء کرنے کا طریقتہ معلوم کرنا ضروری ہے مواس کا طریقتہ یہ ہے کہ کوئی وقت تنہائی کا مقرر کرکے بیٹھے اور اپنی نافر مانیاں اور اللہ تعالی کی نمتیں یاد کیا کرے چندروز میں حیاء کی کیفیت پیدا ہوجائے گی ، اور ایک عظیم شعبہ ہاتھ آ جائے گا۔

### بَابُ مَاجَآءَ فِي التَّأْنِي وَالْعَجَلَةِ

# باب ۲۵: احچی عادات اختیار کرنا جلد بازی سے کام نه لینا

(١٩٣٣) السَّمْتُ الْحَسَنُ والتُّوَدَةُ وَالاقْتِ صَادُجُزُ عُمِّنَ آرْبَعَةٍ وَعِشْرِيْنَ جُزُتًا مِّنَ النَّبُوّةِ.

تریخ پینی: حضرت عبدالله بن سرجس مزنی والتی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَطَلِّقَتِیَّ نے فرمایا اچھی عادات اختیار کرنا جلد بازی سے کام نہ لینا اور میا نہ روی اختیار کرنا نبوت کا چو بیسوال جز ہے۔

(١٩٣٨) لِأَشَّحِ عَبْدِ الْقَيْسِ إِنَّ فِيْكَ خَصْلَتَيْنِ يُحِبُّهُمَا اللهُ الْحِلْمُ وَالْاَنَاةُ.

ترویخچنج، حضرت عبدالله بن عباس والتنائم بیان کرتے ہیں نبی اکرم سُطِّنْ ﷺ نے عبدالقیس قبیلے کے سردار سے بیفر مایا تھا تمہارے اندر دو خصوصیات ہیں جنہیں اللہ تعالی پیند کرتا ہے برد باری اور جلد بازی نہ کرنا۔

### (١٩٣٥) الْإِنَاةُ مِنَ اللهِ وَالْعَجَلَةُ مِنَ الشَّيْطَانِ.

ترکیجی نم: عبد المهیمن بن عباس خاشما پن والد کے حوالے سے اپنے دادا کا یہ بیان نقل کرتے ہیں نبی اکرم مُرَاَّ اَ نہ کرنا اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہے اور جلد بازی شیطان کی طرف سے ہوتی ہے۔

لعنات: التانى: وقاروسنجيدگي تمل و بردبارى - العجلة: سرعت، جلد بازى - السبت: نمايال راسة، طريقة - أناة: متانت و
سنجيدگي اور وقار ـ السبت الحسن: اس كے معنی پينديده عادت اورا چھے طريقة كے ہيں - التو دة: بضم التاء و فتح الهمزه اس كے معنی
ہيں كى كام كواطمينان وسكون سے كرنا اس ميں جلدى نه كرنا ـ الاقتصاد: اس كے معنی ہيں افراط وتفريط سے فيح كر درمياني راہ اختيار
كرنا علامة توريشتی واليم فرماتے ہيں كه اقتصاد كا اطلاق دومعنی پر ہوتا ہے اول اچھے اور برے نعل كے درميان راسته نكالنا مثلاً جورو
عدل كے درميان يا اسراف اور جور كے درميان كي راه اس طرح بخل اور سخاوت كے درميان كاراسته اختيار كرنا يوسب اقتصاد ميں داخل
ہے دوم الى درمياني راه جس كے دونوں جانب افراط وتفرط ہو۔

#### جز ونبوت ہونے کا مطلب:

- ① علامہ توریشتی رایشیا فرماتے ہیں کہ ان امور کے جزء نبوت ہونے کا مطلب کسی کومعلوم نہیں اس کی مراد اللہ تعالی اور اس کے رسول اللہ مَرِّالْفَصِیَّمَ بِی خوب جانتے ہیں۔
- 2 علامہ خطابی ولیٹیا فرماتے ہیں روایت کا مطلب یہ ہے کہ یہ اُمور ثلاثہ ایسے ہیں کہ ان کے ساتھ انبیاء عیم اُلیا متصف ہوتے ہیں اور یہ ان کی عادات سے ہے لہانہ ایر تین کی اس اور یہ ان کی عادات سے ہے لہانہ ایر تین کی اس کو انبیاء عیم اللہ کے اختاب کی اس کو انبیاء عیم اللہ کے اختاب کی اس کو انبیاء عیم اللہ کے اجراء میں سے ایک جزء حاصل ہوگا۔ اس کا یہ مطلب نہیں کہ نبوت منجزی ہے کہ ایسا شخص جزء نبی ہو کیونکہ نبوت وہی شکی مکتسب نہیں ہے۔

- ③ یه اُمور ثلا نثه ایسے ہیں که حضرات انبیاء عین الیّا نے ان کی دعوت دی ہے لہٰذا ان اوصاف کے ساتھ متصف ہونے والا انبیاء عین الیّا کی طرح داعی کہلائے گا۔
- ابعض حضرات فرماتے ہیں کہ اس کا مطلب یہ ہے کہ جس میں بید امور پائے جائیں گے اس سے لوگ تعظیم و تکریم کے ساتھ ملاقات کریں گے اور اللہ تعلیم السلام کو آراستہ فرما تیا ہے۔ اس اللہ میں کے جس طرح انبیاء علیم السلام کو آراستہ فرما تا ہے۔ (مرقاۃ المفاتیح، کتاب الأدب، باب الحذر والتانی فی الامور ۸۹/۸)

#### نوت کے اجزاء کے لئے چوہیں یا بچیس کا عدد کیوں خاص کیا ہے؟

جواب 0: اس عدد سے کثرت بیان کرنامقصود ہے، اجزاء نبوت کواس عدد میں منحصر کرنامقصود ہیں ہے۔ (مرقاة المفاتیح، کتاب الادب، باب الحذر والتانی فی الامور ٩/٧٨٩)

**جواب**②: بعض حضرات فرماتے ہیں کہ اجزاء نبوت کے بیان کے لئے اس عدد کی شخصیص کی وجہ اللہ تعالیٰ اور سکے رسول ہی کومعلوم ہے، اس کےعلاوہ کسی کومعلوم نہیں اس لئے اس بحث میں پڑنے کی ضرورت ہی نہیں۔(الکوبالدری، ۱۸/۳)

**جواب ③:** بعض نے میر کہا کہ پیغیبر کی زندگی جن محاس اور کمالات سے کمل اور مزین ہوتی ہے، یہ تینوں اوصاف ان کا چوبیسواں حصہ ہیں۔

جواب ﴿ يابيك انسانى سيرت كي تعمير كے سلسلے ميں انبياء عليهم السلام جن خصائل كي تعليم دينے اور تلقين فرماتے ہيں، ان كے چوہيں حصول ميں سے ایک حصہ بيہ تين چيزيں ہيں، ليعنی اچھی سيرت، اطمينان و وقار سے اپنے كام سر انجام دينے كی عادت اور ميانه روى۔ (معارف الحدیث، ٢٣٥/٢)

اِنَّ فِيْكَ خَصْلَتَيْنِ يُحِيَّهُمُ اللَّهُ: علامدنووی اللَّيْنِ أرمات بين كم م سے مراد عقل ہاوراناءة سے مراد و وقار و متانت اور سنجدگ ہے۔حضور مَالْنَظَیَّةً نے یہ جملہ اس وقت ارشاد فرمایا تھا جب وفد عبدالقیس حضور مَالْنَظِیَّةً کی خدمت میں حاضر ہوا تھا جب وفد عبدالقیس حضور مَالْنَظِیَّةً کی خدمت میں حاضر ہوگئے مگر اہن عبدالقیس نے سب سواری کو بھی با ندھا اور سامان ٹھیک سواری وسامان کو یونہی چھوڑ کرآپ مِنَلِفَنِیَّةً کی خدمت میں حاضر ہوا تو آپ مَالِنَظِیْ نے ان کو اپنے پاس بھایا اور فرمایا: ان فیک کیا اور طہارت و نظافت کے بعد حضور مُلِفَنِیَّةً کی خدمت میں حاضر ہوا تو آپ مَلِفِیْ نے ان کو اپنے پاس بھایا اور فرمایا: ان فیک خصلتین ... ان خوآپ مُلِفِیْ نے فرمایا: اللہ تعالی فطرة یہ عادتیں آپ کے اندر رکھی ہیں، یہ سکرا شبح نے کہا: تمام تعریفیں اس اللہ کے لئے ہیں جس نے جھے ایکی دوخصلتوں پر پیدا فرمایا جنہیں اللہ اور اس کے رسول مُلِفَقِیَةً پِند فرماتے ہیں۔ (مرقاة المفاتیح، کتاب الادب، باب الحذر والتانی فی الامور ۸۷۷۸۳)

ظاہر ہے کہ برد باری اور سنجیدگی اچھی چیز ہے ہر کام میں عجلت غیر پندیدہ ہے ایک شخص کوآپ مَلِّ اَنْ اَنْ اَنْ اَدا اردت امرًا فقد بر عاقبة فان کان رشدا فامضه و ان کان سوا ذلك فانته. (ابن البارک)

حضرت عمرو بن العاص شائنی نے معاویہ شائنی کوخط لکھا جس میں کسی کام کی تاخیر پر ملامت کی حضرت معاویہ شائنی نے جوابا لکھا کہ امور خیر میں تامل وغور وفکر سے کام لینا رشد کی علامت ہے اور رشید وہی ہوتا ہے جوجلد بازی سے اجتناب کرنے والا ہواور محروم وہ ہے جو سنجیدگی اور وقار سے محروم ہو۔مستقل مزاج کامیا بی سے ہم کنار ہوتا ہے اور جلد باز ٹھوکر کھا تا ہے۔حضرت حسن شائنی فرماتے ہیں

مومن بردبار سنجیدہ اور باوقار ہوتا ہے رات کولکڑیاں جمع کرنے والے کی طرح نہیں جو ہاتھ لگا اٹھالیا۔

علامہ منا دی راٹیویۂ فرماتے ہیں کہ عجلت کا ہونا شیطان کے وسوسہ سے ہوتا ہے بسا اوقات عجلت کی بناء پر انسان کی نظر نتا کج تک نہیں پہنچتی اور اچھے نتائج نئے ہونے کی وجہ سے ندامت اٹھانی پڑتی ہے البتہ خیر کے کاموں میں جلدی کرنا مطلوب و مامور ہے اور عجلت فی النفس العبادات جس سے عبادات اچھی طرح ادانہ ہول مذموم ہے اگر کوئی مخص متانت و سنجیدگی سے امور انجام دے گا وہ عواقب میں غور وخوض کرے گا اور صحح راستہ اختیار کرے گا اور اس کے نتائج بھی عمدہ حاصل ہوں گے۔

#### بَابُمَاجَآءَفِيُ الرَّفُق

### باب۲۲: زم مزاجی

(١٩٣١) مَنْ أَعْطِى حُظَّهُ مِنَ الرِّفْقِ فَقَلُ أَعْطِى حُظَّهُ مِنَ الْخَيْرِ وَمَنْ حُرِمَ حَظَّهُ مِنَ الرِّفْقِ فَقَلُ حُرِمَ حَظَّهُ مِنَ

تریخچنجن حضرت ابو در داء منافخه نبی اکرم میلانشنگیج کا فرمان نقل کرتے ہیں جس شخص کونری میں سے حصہ دیا گیا اسے بھلائی میں سے حصہ دیا گیا جس شخص کونرمی سے محروم رکھا گیا اسے بھلائی سے محروم رکھا گیا۔

لعنات: الرفق: بالكسر ضد العنف وهو المداراة بالرفقاء ولين الجانب والطف في اخذُ الامر باحسن الوجولاو ایسر ها، من اعطی هجهول کا صیغہ ہے، حظہ بیمفعول ثانی ہے ومن حرم بیجی مجہول کا صیغہ ہے زمی نہایت عمره صفت ہے جو حسن خلق اور سلامتی طبع کے نتیجہ میں پیدا ہوتی ہے زمی ہر حال میں حسن خلق کا ثمرہ ہے چونکہ حسن خلق اس وقت حاصل ہوتا ہے جب قوت غضب وشہوت معتدل ہوارای سےزی ہوتی ہے۔

تشریح: رفق کیاہے: سفیان توری رایٹھائے نے اپنے رفقاء سے پوچھا جانتے ہورفق کیا چیز ہے پھرخود فرمایا ہرامرکواس کے موقع اصول میں رکھنی کا نام رفق ہے ضرورت ہوتو شختی برتے موقع ہوتو نرمی کریے کیونکہ اکثر طبائع عنف وحدت کی طرف زائد قائل ہیں اس لئے نرمی کی ترغیب کی زیادہ ضرورت ہے۔ بہر حال نرمی ایک عمدہ صفت ہے اور اکثر حالات میں اس کی ضرورت زیادہ رہتی ہے تختی گاہے گاہے پیش آتی ہے۔انسان کامل وہی ہے جونرمی و سختی کے مواقع میں فرق کرنے کی صلاحیت رکھتا ہو۔بصیرت وشعور سے محروم شخص سے فرق نہیں کریا تا۔ایک بزرگ فرماتے ہیں کہ کتنا عمدہ ہےوہ ایمان جس کونری سے سنوارا گیا ہو

### نرم مزاجی کے فصف کل:

حضور اکرم مَلِّ النَّيْجَ فِي خَن اخلاق کواختيار کرنے کی تا کيد فر مائی ہے، اور جنہيں خاص اہميت حاصل ہےان ميں سے ايک بيہ ہے کہ انسان کولوگوں کے ساتھ نرمی سے پیش آئے ، بختی کا رویہ اختیار نہ کریے ، نرم مزاجی سے دنیا اور آخرت کی بھلائیاں حاصل ہوتی ہیں، نرم مزاج شخص جس طرح اللہ تعالی کومحبوب ہے، ای طرح لوگوں کو بھی محبوب ہوتا ہے، اس کے تعلقات کا دائر ہ بہت وسیع ہوتا ہے،اگروہ کسی ہنر کا مالک ہوتولوگ اس سے بڑی آسانی سے استفادہ کرتے ہیں،سخت مزاج آ دمی اللہ تعالیٰ کو ناپیند ہے اورلوگ بھی اسے پیار کی نظر سے نہیں دیکھتے اور دنیا و آخرت کی بہت می مجلائیوں سے وہ محروم ہوجاتا ہے، اس لئے آ دمی کو اپنے مزاج میں نرمی اختیار کرنی چاہئے، یہی کامیابی کا راز ہے۔

> روایت میں حضور مِئَالِشَیِّئَةِ نے فرمایا: ''اذا احب الله اهل بیت ادخل علیه هر الرفق "(احمه) "جب الله تعالی سی گھر والوں سے محبت کرتے ہیں اُن میں زمی واخل کر دیتے ہیں۔"

> > نیز ایک دوسری روایت میں ہے:

"ان الله اعطى على الرفق مالا يعطى على الخرق (جهالت) و اذا احب الله عبد اعطالا الله الرفق مامن اهل بيت يحرمون الرفق الاحرموا محبة الله تعالى (طبراني كبير)

"بیشک الله تعالی جتنانری پردیت بین تحق پرنمیس دیت اور جب الله تعالی کسی آدی سے محبت کرتے بین تو اُسے زمی عطافر مادیت بین ۔ کوئی گھروالے ایے نہیں بین کہ جن کونری سے محروم کردیا گیا مگریہ کہ وہ اللہ تعالیٰ کی محبت سے بھی محروم ہوجاتے ہیں۔"

اى طرح فرمايا: ان الله رفيق يحب الرفيق و يعطى عليه مالا يعطى على العنف (سخق) (مسلم)

"بیشک الله تعالی نرم بین اور نرمی کو پسند کرتے ہیں اور نرمی پروہ کچھ عطا کرتے ہیں جو سختی پرنہیں دیتے۔"

ایک اورروایت می ب: تدرون من محرم علی النار کل هین لین سهل قریب (ترمذی)

تم جانے کہ کون آگ پرحرام ہے، ہرزم نری کرنے والا آسان قریب کرنے والا۔

ایک روایت ہے: یاعائشہ علیك بالرفق لایں خلفی شئی الازانه ولاینزعمن شئی الاشانه. (مسلم)
"اے عائشہ والتی ازمی كولازم پکڑويہ كسى چيز ميں داخل نہيں ہوتی مگراس كوخوبصورت بنادیت ہے، اور كسى چيز سے جدانہيں ہوتی مگراس كے مرتبے كو گھٹا دیتی ہے۔"

ایک روایت جومرفوع وموقوف دونول طرح نقل کی گئی ہے اس طرح سے کہ علم مومن کا دوست ، حکم اس کا وزیر ، عقل اس کی رہنما عمل ، اس کا تگران رفیق اس کا باپ \_ نرمی اس کا بھائی اور صبر اس کی فوج کا امیر ہے \_ (ابواٹینے )

### بَابُمَاجَآءَفِىٰ دَعُوَةِ الْمَظُلُوْمِ

# باب ٢٤: مظلوم كى بدوعا كابيان

(١٩٣٧) أَنَّ رَسُوُلَ اللهِ ﷺ بَعَثَ مُعَاذَ بُنَ جَبَلٍ إِلَى الْيَهَنِ فَقَالَ اتَّقِ دَعُوَةَ الْمَظْلُوُمِ فَإِنَّهَا لَيْسَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ الله ِ جَابُ.

۔ ترکیجیکنہ: حضرت عبداللہ بن عباس مٹاٹٹٹا بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطَلِّفُتِکَۃؓ نے حضرت معاذ مٹاٹٹو کو بین بھیجاتو فرمایا مظلوم کی بددعا سے بچنا کیونکہ اس کے اور اللہ تعالیٰ کے درمیان کوئی حجاب نہیں ہوتا۔

تشريح: اتق دعوة المظلوم: يهال مظلوم سے عام مراد بخواه اس كساتھ كى بھى طرح كاظلم مواموجب حفرت معاذ تفاقد

کویمن کا حاکم بنا کربھیجاتواں وقت خصوص طور پر حضور سُرِ اَلْنَظِیَّۃ نے یہ وصیت فرمائی چونکہ بسااوقات حاکم سے زیادتی ہوتی ہے۔ لیس بینہا و بین اللہ حجاب: یہ سرحت اجابت سے کنا یہ ہے اور سراد یہ ہے کہ اس کی بددعا ضرور قبول ہوتی ہے۔اس کی دعا کی قبولیت سے کوئی چیز مانع نہیں ہے بلکہ مظلوم کی بددعا کو اللہ تعالیٰ کے یہاں پیش کیا جاتا ہے چونکہ مظلوم حاق قلب سے بددعا کرتا ہے!وروہ منکسر القلب ہوتا ہے اور اللہ تعالیٰ منکسر القلب شخص کی دعا کو ضرور سنتا ہے۔ (تحفة الاحودی: ١٨١٣١)

# بَابُمَاجَآءَ فِي خُلُقِ النَّبِيِّ النَّا

# باب ٢٨: ني مَرِّالْفَيْنَةُ أَكِياتُ اخلاق كابيان

(١٩٣٨). خَدَمُتُ رَسُولَ الله ﷺ عَشْرَسِنِيْنَ فَمَاقَالَ لِي أُفِّ قَطُّ وَمَاقَالَ لِشَيْئٍ صَنَعُتُهُ لِمَ صَنَعُتَهُ وَلَالِشَيْئِ تَرَكْتُهُ لِمَ تَرَكْتَهُ وَكَانَ رَسُولُ الله ﷺ مِنْ أَحْسَنَ النَّاسِ خُلُقًا وَمَامَسِسُتُ حَرَّا قَطُّ وَلَا حَرِيْرًا وَلَا شَيْئًا كَانَ اَلْيَنَ مِنْ كَفِّ رَسُولِ اللهِ ﷺ وَلَا شَمَهُ عُمِسُكًا قَطُ وَلَا عِطْرًا كَانَ اَطْيَبَ مِنْ عَرَقِ رَسُولِ اللهِ ﷺ.

ترکیخ کنہ: حضرت انس ٹاٹٹے بیان کرتے ہیں میں نے بی اکرم سُلِٹُٹے کی دس سال خدمت کی آپ نے بھی بھی مجھے اف نہیں فرما یا اور میں نے جو کام نہیں کیا اس کے بارے میں یہ نہیں فرما یا تم نے میں نے جو کام نہیں کیا اس کے بارے میں یہ نہیں فرما یا تم نے اسے کیوں نہیں کیا اس کے بارے میں یہ نہیں فرما یا تم نے اسے کیوں نہیں کیا نبی اکرم مُلِٹُٹِٹِ اسب سے زیادہ اجھے اخلاق کے مالک تھے میں نے آپ کے دست مبارک سے زیادہ نرم وملائم کوئی ریٹم نہیں چھوا اور آپ کی خوشبومبارک سے زیادہ اور کسی مشک یا عطر کی خوشبونہیں سوتھی۔

(١٩٣٩) سَأَلُتُ عَائِشَةَ ﴿ عَنْ خُلُقٍ رَسُولِ اللهِ ﷺ فَقَا لَتُ لَمْ يَكُنْ فَاحِشًا وَّلَا مُتَفَجِّشًا وَّلَا صَغَّابًا فِيُ الْاَسُوَاقَ وَلَا يَجْزِئْ بِالسَّيِّئَةِ السَّيِّئَةَ وَلَكِنُ يَّعْفُو ويَصْفَحُ.

تَوَجِّجَائِمَ، ابوعبدالله جدلی طِلْتُعَدِّیان کرتے ہیں میں نے حصرت عائشہ ڈٹائٹیا سے نبی اکرم مَطِّلْظَیَّمَ کے اخلاق کے بارے میں دریا فت کیا تو انہوں نے فرمایا نبی اکرم مَلِّلْظَیَّمَ بدزبانی نہیں کرتے تصاور بازار میں شورنہیں کرتے تھے آپ برائی کا بدلہ برائی سے نہیں دیا کرتے تھے بلکہ آپ مِلِلْظَیْکَمَ معاف کردیتے تھے اور درگز رسے کام لیتے تھے۔

تشرنیح: ولا شمیت مسکاقط ولا عطرًا کان اطیب من عرق رسول الله ﷺ: آپ مُؤْنَّے آئے بینه کی خوشبوعطرو مثک ہے بھی بڑھ کرتھی اس پریہ سوال ہوتا ہے کہ پھرآپ مُؤِنِّئَ عظر کیوں استعال فرماتے تھے؟

شارحین حدیث نے اس کی مختلف وجوہ ذکر کی ہیں:

اقل: آپ کے بسیند کی خوشبوخود آپ کومسوس نہیں ہوتی تھی۔

ووم: پسینه ہروقت نہیں آتا ہے جب پسینہ آتا توخوشبومحسوں ہوتی تھی لہذا جس وقت پسینے نہیں آتا تھا تو آپ خوشبواستعال فرماتے تھے۔ سوم: خوشبو کے استعال کی سنیت کے اجراء کے لئے آپ خوشبواستعال فرماتے تھے تا کہ بعد کے لوگ اس سنت پر کمل پیرا ہوں۔ **چہارم:** خوشبولگانا انبیاء علیم لیک کی سنت ہے اور آپ کو ان کی اقتداء کا حکم فرما یا گیا ہے۔ قال تعالی فیبھی ھیر اقت دی ا پنجب، اگرچہ آپ کے پسینہ میں بہت خوشبونھی مگر بسا اوقات آپ کی ملاقات لطیف مخلوق یعنی فرشتوں سے ہوتی تھی اس وجہ سے مبالغة آب مزيدخوشبواستعال فرماتے تھے۔

صخابًا: ملاعلى قارى يرتشيد فرماتے ہیں: صخاب بالصاد و الخاء المشددة اى صياحاً وقد جاء بالسين ايضًا۔ اگرچ بيه صیغه مبالغہ ہے مگر مبالغہ کے معنی یہاں مرادنہیں ہیں بلکہ محض نسبت کے لئے ہے جیسے خیاط و بقال تو مقصود صخب کے معنی ہیں وقیل المقصود من هذا الكلام مبالغة النفي لانفي المبالغة في قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَنَا بِظَلَّامٍ لِلْعَبِيدِ ١٩٠٠) اسواق، کی شخصیص اس وجہ سے فرمائی تا کہ اس کے علاوہ دیگر مقامات میں بدرجہ اولیٰ نفی صخب ہوجائے لیعنی بازار جیسی جگہ عموماً رفع اصوات کی جگہ ہے حالانکہ آپ بازار میں بچے وشراءفر ماتے تھے گر چیختے بالکلنہیں تھے اور نہ آواز بلندفر ماتے تھے،لہذا اس کے علاوہ دوسرے مقامات پرتو کیا آواز بلند فرماتے ہوں گے۔ولا بجزی السیشة بالسیشة الخ-حضور مُرَافِظَةً برائی کابدلہ برائی سے نددیتے تھے بلکہ کثیرروایات ووا قعات سے ثابت ہے کہ طریق احسن ہی اختیار فرماتے تھے اگر کسی نے آپ کے ساتھ براسلوک کیا تو آپ اس کو معاف فرما كراس كے ساتھ احسان كا معاملہ فرماتے منے عملاً بقول تعالى: ﴿ إِذْ فَعُ بِالَّذِي هِيَ أَحْسَنُ السَّيِّيمَةَ ﴾ (المومون:٩٦) ابن عباس ٹاٹٹنا فرماتے ہیں کہ اس آیت میں حکم یہ ہے کہ جو مخص تم پرغصہ کا اظہار کرے تم اس کے مقابلہ میں صبر کرو، جوتمہارے ساتھ جہالت سے پیش آئے تم اس کے ساتھ حکم و برد باری کا معاملہ کرواور جس نے تم کوستایا تم اس کومعاف کردو، بعض روایات میں ہے کہ صدیق اکبر ٹڑاٹنے کوکسی نے گالی دی یا برا کہا تو آپ نے اس کے جواب میں فرمایا اگرتم اپنے کلام میں سیح ہو کہ میں مجرم وخطا کار مول تو الله تعالى مجھے معاف كرے اور اگرتم نے جھوٹ بولا تو الله تعالی تمہیں معاف كرے۔

"ولكن يعفو و يصفع" العفو والصفح متقاربان كما قاله صاحب الجمل و قال بعضهم العفوترك العقوبة عن الذنب والصفح ترك اللوم والعتاب عليه وقال الرغب الصيفح ترك التثريبوهو ابلغ من العفو ولذالك قالوا فأعفوا واصفحوا وقد يعفوا الإنسان ولا يصفع." گو یاعفو کا تعلق ظاہر سے اور صفح کا تعلق باطن ہے اختارہ الکنکوئی، مگر ملاعلی قاری الٹیلیئے نے اس کے برعکس تعبیر فرمائی ہے: ' قال فی

شرح الشمائل لكن يعفو اى بباطنه ويصفح اى يعرض بظاهر."

- ② آپ مَرْالْنَصْدُمُ کَا خلاق میں سے دوسرایہ ہے کہ آپ کوش گوئی کی بالکل عادت نہیں تھی۔
  - اور بالقصر بھی آپ بے حیائی اور بری بات یا عمل نہیں کرتے تھے۔
- عمو مألوگ بازار میں چیخ و پکاراور شوروغل کرتے ہیں آپ مَرَافَظَیَّ آبازاروں میں خرید وفروخت ضرور کرتے متھ لیکن شوروغل اور چیخ ویکارنہیں کرتے تھے۔
- ⑤ آپ مَرْالْشَيْخَةِ کے ساتھ کوئی براکرتا، غلط انداز سے پیش آتا، آپ اس سے بدلہ نہیں لیتے تھے بلکہ اس کی غلطی کودل سے بھی معاف فر ما دیتے اور ظاہر اُ بھی درگز رفر ما دیتے ،اس سے کوئی گرفت نہیں فر ماتے تھے اور برائی کا بدلہ اچھائی سے دیتے تھے۔ ان روایات سے نبی کریم مُرافِظَيَّة کے کمال اخلاق،حسن معاشرت،حلم و بردباری اور عفو و درگزر کی صفات معلوم اور ثابت ہوتی ہیں،اللہ تعالی ان سنتوں پر عمل پیرا ہونے کی توفیق عطا فرمائے۔(آمین) (الکوک الدری۔ ۲۸/۳)

عرق: پیند فاحش: بری بات یا برے فعل کا عادی متفحس: بتکلف اور ارادے سے فخش بات کرنے والا صفاب: بہت چیخ اور شور مجانے والا۔ یعفو: وہ باطنا درگزر کردیتے، یعنی دل سے معاف کر دیتے۔ یصفح: وہ ظاہرا معاف فرما دیتے۔ لانتَيبت: مين نينهين سونگها- ما مُستشت مين نينهين حجويا-اف: بضم الهمزه وكسرالفاءالمشد دة منون وغيرمنون دونو ل طرح ضبط کیا گیا ہے۔علامہ نووی <sub>ک</sub>یٹیئیڈ فرماتے ہیں کہ قاضی رایٹیئہ وغیرہ نے اس میں دس لغات بیان فرمائی ہیں۔اف: بفتح الفادضمہا و *کسر* ہابلا تنوین و مع تنوین به چھ لغات ہو کئیں۔

۞بضم الهبزة واسكان الفاء ③ بكسر الهبزة و فتح الفاء ﴿ افى ﴿ اف ، بضم الهبزة فيهما ـ اف اورتف ﴾ ناخنوں کے میل کے لئے ہے پھراس کا استعال ہراس شے کے لئے ہونے لگا جس کو براسمجھا جائے اور بیاسم فعل ہے، واحد، تثنیه، جمع، بنكرومؤنث سب كے لئے ايك بى لفظ مستعمل ہے۔قال تعالىٰ:﴿ فَلَا تَقُلُ تَهُمَّا أُبِّ ﴾ (الاسراء:٢٣)علامه ہروى وليُّ عِلا فرماتے ہيں ہر الی شےجس سے نکلیف اور گرانی ہواس کے لئے لفظ اف مستعمل ہے۔

"عشر سندین" اس روایت میں دس کا ذکر ہے جبکہ مسلم کی روایت میں نوسال کا ذکر ہے، علامہ نووی رایٹیا فرماتے ہیں کہ حضرت انس مخافی کی اصل مدت خدمت نوسال اور کچھ ماہ ہے کیونکہ آپ مَالِشَقِیَّا بنے مدینہ منورہ میں دس سال قیام فرمایا اور حضرت انس مزاننیز پہلے سال کے درمیان میں حاضر خدمت ہوئے تھے، اس لئے جس روایت میں نوسال کا ذکر ہے اٹ میں اس مہینے کونہیں شار كيا كيا اورجس روايت مين دس سال كا ذكر باس مين اس مهين كوشاركيا كيا ب- (شرح مسلم للنووى، كتاب الفضائل، باب حسن خلقه ﷺ ۲/۲۵۳) ـ

## بَابُمَاجَآءَفِىٰ حُسُنِ الْعَهْدِ

### باب ۲۹:حسن وفا کا بیان

(١٩٣٠) . مَا غِرْتُ عَلَى آخَدٍ مِّنَ آزُوا جِ النَّبِي ﷺ مَا غِرْتُ عَلَى خَدِيْجَةَ وَمَا بِنُ آنَ آكُونَ آذُرَكُتُهَا وَمَا ذَاكَ إِلَّا لِكَثْرَةِذِكْرِرَسُولِ اللهِ ﷺ لَهَا وَإِنْ كَانَ لَيَنْ مَجُ الشَّاةَ فَيَتَتَبَّعُ بِهَا صَدَائِقَ خَدِيْجَةَ فَيُهْدِيْهَا لَهُنَّ.

تَوَنِجْ كِتُهِ: حضرت عائشہ رٹاٹین بیان کرتی ہیں نبی اکرم مِطَافِیّے تَبَہ کی ازواج مطہرات نِتَافِیْنَ میں سے جتنا رشک مجھے حضرت خدیجہ رٹاٹینا پر آتا تھا اور کسی پڑنہیں آتا تھا حالانکہ میں نے ان کا زمانہیں پایا بیر شک صرف اس وجہ سے آتا تھا کیونکہ نبی اکرم مَطِّلْظَيَّمُ ان کا تذکرہ اکثر کیا کرتے تھے آپ مُلِطْ ﷺ جب بکری ذرج کیا کرتے تھے تو آپ اس کا گوشت حضرت خدیجہ وہ اُٹینا کی سہیلیوں کو بھجوا یا کرتے

# تشریع: حسن وفااس کے متعلقین کے ساتھ بھی محبت:

حَديث: حضرت عاكثه مُنْ تُعَافِر ما قي بين: ما غرت على احدامن ازواج النبي ﷺ ما غرت على خديجة: نِي كريم مَلْنَكُمْ

ك ازواج بْنَالْيْنَ مِين سے كى ير مجھے اتى غيرت نہيں آتى جتى حضرت خديجة الكبرى والنين برآتى ہے (غاريغارغيرة) كے معنى بين: رشک کرنا اور پہلا ما نافیہ ہے اور دوسرا ما موصولہ یا مصدر میہ ہے اور اس سے پہلے مثل محذوف ہے اور جملہ کا مطلب میہ ہے کہ مجھے از واج مطہرات نِحَالَیٰنَ میں سب سے زیادہ رشک حضرت خدیجہ الکبریٰ ڈاٹھٹا پر آتا ہے۔ اور بخاری ومسلم میں ہے: و میا رأیت ہا: اور میں نے ان کو دیکھانہیں تھا اس لئے ان پرغیرت کی کوئی وجہنہیں تھی،غیرت سوکنوں میں ہوتی اور اور سوکنیں وہ بیویاں ہیں جو ایک ساتھ کی کے نکاح میں جمع ہوتی ہیں، اور حضرت خدیجہ والٹین کا زمانہ مقدم ہے اس لئے ان پرغیرت کھانے کی کوئی وجہ نہیں تھی اس ك باوجود حضرت عائشه والني كوان يربهت زياده غيرت آتى تقى، كيون؟ وما ماذاك الالكثرة ذكر رسول الله بكل لها: اورنہیں تھی وہ غیرت مگر بکثرت نبی مَظِّنْظِیَّا کے ان تذکرہ کرنے کی وجہ سے یعنی آپ مَلِّنْظِیَّا اَمْ حضرت خدیجہ مِنْالْتِیْ کا اتنا زیادہ تذکرہ فرماتے تھے اور اتنی زیادہ تعریف کرتے تھے کہ دل من کر کباب ہوجا تا تھا بلکہ ایک مرتبہ تو حضرت عائشہ مٹانٹھانے جھلا کر کہہ دیا تھا کہ آپ تریش کی ایک بر صیا کو یاد کرتے ہیں حالانکہ اللہ تعالی نے آپ مَانْ اَنْ اَللہ کے اُس بِر آپ نے فرمایا بنہیں، ان سے بہتر مجھے کوئی بیوی نہیں ملی، اللہ تعالیٰ نے مجھے ساری اولا دان سے دی ہے۔

ادب وحرمت كاس قدر لحاظ: وأن كأن لين بح الشاة فيتتبع بها صدائق خديجة، فيهديها لهن: يرحن عهداوران ك تعلقات كى ياسدارى كے طور يرتھا۔ امام حاكم في الله عن كيا ہے كه ايك مرتبه حضرت عائشه والتي خضور مَرافينيَةَ إلى ياس بيني تھيں، اتے میں ایک بڑھیا آئی،آپ نے بڑادب اور توجہ سے اس کی خیریت دریافت کی، اس نے کہا: میرے ماں باپ آپ پر قربان ہوں، میں ٹھیک ہوں، اس کے جانے کے بعد میں نے پوچھا کہ یہ کون عورت ہےجس پر آپ نے اتی توجہ فرمائی آپ نے فرمایا: پید عورت خدیجہ والتی کے پاس آیا کرتی تھی ، اس لئے میں اس کے ساتھ اچھے طریقے سے پیش آیا، کیونکہ حسن عہد اور ادب کا لحاظ کرنا ایمان کا حصہ ہے حاکم اور بیبقی مِیمَنظیانے حضرت عائشہ وہانٹھا سے بیوا قعد تقل کیا ہے کہ ایک برھیا نبی کریم مَلِ النظیمَ اِسْ کی ایس آئی ، آپ ن يوجها: تم كيس مو؟ تمهاراكيا حال مع؟ مارے بعدتمهارے احوال كيا رمع؟ برهيان كها: يا رسول الله مَرْافِيَةَ إِ آب برقربان! ہارے احوال اچھے ہیں، پھر جب وہ بڑھیا چلی گئ توحضرت عائشہ والنوائے پوچھا: یارسول الله مَرَّالَشَّحَةَ إِ آپُ نے اس بڑھیا کی طرف اتنا النفات كول كيا؟ آبِ مُرافِينَةً في فرمايا: يا عائشة! انها كانت تأتينا زمان خديجة و ان حسن العهد من الايمان: اے عائشہ والنينا! يه برهيا مارے ياس حضرت خديجہ والنينا كے زمانہ ميس آياكرتي تھى اور تعلقات كى ياسدارى ايمان كا تقاضا ہے اس لئے میں نے اس کی طرف اتنا النفات کیا۔

**لعنات: حسن العهد: ادب وحرمت کی رعایت، احرّام و پاسداری، قدیم زمانے کو یاد کرتے ہوئے حسن سلوک کرنا۔** ماغرت: میں نے رشک مہیں کیا۔ یتبع بھا: آپ مُطِلْقَعَةَ بری کا گوشت دینے کے لئے تلاش اورجتجو فرماتے۔ صدائق صديقة كى جمع ب: سهيليال-العهد ك چندمعانى بين: يهال وفاكمعنى بين، كهاجاتاب: هو ثابت العهد: وه باوفاب يعنى پابندوعدہ ہےاوروفا کی عمدگی کی پاسداری سے ہوتی ہے۔

### بَابُ مَاجَاءَ فِي مَعَالِي الْأَخْلَاقِ

# باب ٥٠: بلنداخلاقي كاسيان

(١٩٣١) إِنَّ مِنْ اَحَيِّكُمْ إِلَىَّ وَاَقْرَبِكُمْ مِنِّى عَبِلِسًا يَّوْمَ الْقِيَامَةِ اَحَاسِنَكُمْ اَخَلَاقًاوَّانَ اَبْغَضَكُمُ اِلَّ وَابُعَلَ كُمْ مِنِّى عَبِلِسًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ الثَّرْثَارُوْنَ وَالْهُتَشَيِّقُوْنَ وَالْهُتَفَيْهِقُوْنَ قَالُوْا يَارَسُولَ اللهِ ﷺ قَلْ عَلِمْنَا التَّرْثَارُوْنَ وَالْهُتَشَيِّوْوُنَ فَمَا الْهُتَفَيْهِقُوْنَ قَالَ الْهُتَكِيِّرُوْنَ.

تر پہلی خطرت جابر نائی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مِلَ النظامی نے فرمایا قیامت کے دن میرے نزدیک سب سے زیادہ پہندیدہ اور میرے نہیں ہوں گے جو (دنیا میں) اچھے اخلاق کے مالک ہوں گے اور قیامت کے دن میرے نزدیک سب سے زیادہ ناپندیدہ اور مجھ سے دور بیٹھے والے وہ لوگ ہوں گے جو زیادہ باتیں کرتے ہوں اپنی گفتگو کے ذریعے اپنے آپ کو سب سے زیادہ ناپندیدہ اور مجھ سے دور بیٹھے والے وہ لوگ ہوں گے جو زیادہ باتیں کرتے ہوں اپنی گفتگو کے ذریعے اپنے آپ کو سب سے بڑا سجھتے ہوں اور تکبر کرتے ہوں لوگوں نے عرض کی یارسول اللہ ہمیں الٹر ثارون ولد تشد قون کا توعلم ہے لمت فیہ فقون سے کیا مراد ہے؟ نبی اکرم مُرِلِنظَ اِنْ نِی مُرکر نے والے ہوں گے۔

تشریع: اس باب میں یہ بیان ہے کہ جن لوگوں میں اعلی درجہ کے اخلاق ہوتے ہیں ان کا مقام ومرتبہ کیا ہے؟

حَل يَتُن: نَى كُرِيم مِّلِ الْفَيَّةَ فَرَما يا: ان من احبكم الى واقربكم منى عجلسا يوم القيامة: أحاسنكم أخلاقا: مير نزديك (دنيا مين) محبوب تر اور قيامت كه دن مجه سة ترب تر وه لوگ مول عجوتم مين سب سة زياده التحصا خلاق والے بين (احاسنكم: ان كااسم مؤخر ب) اور جس طرح الله تعالى كى نزد كى بڑى خوبى كى بات به اى طرح نى مَلِ النَّكَةَ كَى نزد كى بھى بڑى خوبى كى بات ہے جو قيامت كے دن بلندا خلاق لوگوں كو حاصل موگى۔

وان من ابغضکم الی، و ابعل کم منی یوم القیامة: الثر ثارون، و المتشدقون و المتفیهقون: اورتم میں سے میرے نزدیک (وُنیا میں) مبغوض تر اور قیامت کے دن مجھ سے بعیدتر: وہ لوگ ہوں گے جو بہت زیادہ بک کرنے والے ہیں، اور گلا پھاڑ پھاڑ کر چلانے والے ہیں (یا باتوں میں غیر مختاط ہیں) اور تکبر سے بغبانے والے ہیں، صحابہ شکائی نے عرض کیا: ثو ثارون اور متشد دقون کوتو ہم جانتے ہیں، متفیهقون سے کیا مراد ہے؟ آپ نے فرمایا: گھمنڈی لوگ (یہ بلنداخلاق والول کا مقام ومرتبہ اور بھی واضح کا معتام ومرتبہ بیان کرنے کے بعد پشت اخلاق والوں کا تذکرہ ہے، تاکہ تقابل سے اچھے اخلاق والول کا مقام ومرتبہ اور بھی واضح ہوجائے)۔

لعنات: معالى معلاة: كى جمع ب: رفعت وعزت، بلندمرتبه اور معالى الاخلاق سے بلنداخلاق مراديس-الثوثارون: يه ثوثار كى جمع ب: باتونى، فضول بولنے والا، بتكلف بهت بولنے والا۔ المهتشد قون متشدق كى جمع ب: غيرمخاط كفتگوكرنے والا، لوگوں سے استہزاء اور صحفا مارنے والا۔ المهتفيه قون: متفيه قى جمع ب: متكبرلوگ، برط اچرها كربات كرنے والا۔

# بَابُمَاجَآءَفِي اللَّغُن وَالطَّغُن

# باب ا 2: لعن طعن كابيان

### (١٩٣٢) لَايَنْبَغِيْ لِلْمُؤْمِنِ أَنْ يَّكُوْنَ لَعَّانًا.

تَوْجِهِئَنَم: حضرت عبدالله بن عمر ثالثماً بيان كرتے ہيں نبي اكرم سَلِّشَيَّعَ نِي مايا مومن لعنت نہيں كميا كرتا \_

لعنات: اللعن: باب فتح كامصدر ہے: لعنت كرنا ، الله كاكسى كو خير سے محروم كرنا اور الطّعن بھى باب فتح كامصدر ہے: كسى كو طعند دینا ،كسى كى برائى بیان كرنا ،عیب نكالنا، تنقید كرنا ، چھينٹے ڈالنا،كسى كسى نسب ميں كيڑے نكالنا۔ يہ دونوں با تيں بھى لوگوں كے دلوں میں كینہ پیدا كرتی ہیں اور جھڑے نئے كھڑے كرتی ہیں ،اس لئے لوگوں كوان سے بچنا چاہئے ، نہ كسى پرلعنت ملامت كرنى چاہئے ، نہ كسى كى خردہ گيرى كرنى چاہئے اور نہ كسى كے نسب ميں كيڑے نكالنے چاہئیں۔

طعن: کسی پرطعنہ زنی کرنا۔ یہ بھی ممنوع ہے فرمایا: ﴿ وَ لَا تَلْمِهِ وَ اَ اَنْفُسَاکُومْ ﴾ (الجرات: ۱۱) چونکہ عیب سے عادۃ کوئی شخص خال نہیں ہوتا اگر ایک شخص دوسر سے کا عیب نکال کر طعنہ دے گاتو اس کے جواب میں دوسر اشخص بھی اس کے عیب نکال کر طعنہ دے گا دونوں نے ایک دوسر سے کی تذکیل کی بیجا کر نہیں ہے۔ علماء فرماتے ہیں کہ انسان کی سعادت وخوش نصیبی اس میں ہے کہ اپنے عیوب پرنظر رکھے اور ان کے اصلاح کرے۔ کہ امام ترمذی والیعید نے اس سے پہلے لعنت کے بارے میں "باب ماجاء فی اللعنہ" قائم کیا۔ جس میں تفصیل گرر چکی ہے۔

### بَابُ مَاجَآءَ فِي كَثُرَةِ الْغَضَب

### باب ۷۲: بهت زیاده غصه کرنے کا بیان

(١٩٣٣) عَلِّمْنِي شَيْئًا وَّلَا تُكُثِرُ عَلَى لَعَلِي آعِيْهِ قَالَ لَا تَغْضَبْ فَرَدَّدَ ذَلِكَ مِرَارًا كُلُّ ذَلِكَ يَقُولُ لَا تَغْضَبْ.

۔ توکنچکٹہ: حضرت ابو ہریرہ نٹاٹنۂ بیان کرتے ہیں ایک شخص نبی اکرم مُطَّلِّنْکِیَّۃؓ کی خدمت میں حاضر ہوا اورعرض کی مجھے کسی چیز کی تعلیم دیں مجھے زیادہ باتیں نہ بتائیں تا کہ میں اس کومحفوظ رکھوں نبی اکرم مِطَّلْشِکِیَّۃؓ نے فر مایا تم غصہ نہ کیا کرو۔

تشرنیج: غصہ شیطان کے اکسانے سے آتا ہے، اور اس کی وجہ سے انسان حداعتدال سے نکل جاتا ہے۔ غلط باتیں بکتا ہے اور مذموم حرکتیں کرتا ہے، اور بغض و کینہ اور دیگر برائیاں غصہ پر مرتب ہوتی ہیں، اس لئے اگر چہ غصہ اپنے محل میں صفت محمودہ ہے کیونکہ بیداللہ کی صفت ہے اور اللہ کے حبیب مُرافِظَةً کو بھی موقع محل میں غصہ آتا تھا مگر ہر وقت غصہ کرنا، یا غیر محل میں غصہ کرنا یا حد سے تجاوز کرنا معاشرہ کی خرابی کا باعث ہے اور غصہ سے آدمی کی شخصیت بھی مجروح ہوتی ہے۔

حضرت علامہ بلیاوی طِنْطِیْدُ کا ارشاد ہے کہ غصہ کی کثرت قوت عا قلہ کی کمزوری کی دلیل ہے، یعنی حد سے زیادہ غصہ اس شخص کو آتا ہے جس کی قوت عا قلہ کمزور ہوتی ہے اور اگر پہلے سے کمزور نہیں ہوتی تو غصہ کرنے سے کمزور ہوجاتی ہے۔

# حضور مَالِنْفَيَةَ نعمرنه كرنے كالفيحت كيول فرمائى:

ممکن ہے کہ حضور مُرافظ ہو کہ اس خص میں کڑت عضب کا مرض ہے اس وجہ سے یہ فیجت اس کو بار بار فرمائی بعض حضرات فرماتے ہیں کہ دراصل آپ آمت کے حکیم ہیں ہرایک کے لئے اس کے مناسب علاج تجویز فرماتے سے آپ کو اندازہ ہوا کہ اگر میشخص عصہ کوڑک کردے گا تو باتی تمام اُمور منہیہ کا ترک اس کے لئے آسان ہوگا۔ اس لئے آپ مُرافئ ہے نے صرف ترک عضب ہی پر اکتفاء فرما یا جیسا کہ شہوروا قعہ ہے کہ ایک شخص نے آپ سے اپنے چندگناہ زنا، شرب خمر، قمار، کذب وغیرہ بیان کئے اور عرض کیا کہ ان کو ایک ساتھ چھوڑ نا تو مشکل ہے البتہ ان میں سے ایک ایک جھوڑ سکتا ہوں تو آپ مُرافئ ہے نے اس کے لئے ترک کذب کا حکم فرما یا حالانکہ دوسرے گناہ بھی کہائر سے۔ اس نے عہد کرلیا کہ میں جھوٹ نہیں بولوں گا اور چلا گیا اب جب بھی کسی گناہ کا ارادہ کرتا تو یہ خیال آتا کہ آپ مُرافئ ہے پچھوٹ کے فلاں گناہ کیا ہے تو جھوٹ بولنا پڑے گا جس کے ترک کا عہد کرلیا ہے لبندا اس نے سب گناہ کو جھوٹ دیا تا کہ اس کے کذب کو چھوڑ نے کی وجہ سے سارے گناہ چھوٹ گئے ای طرح آپ مُرافئ ہے نے سائل کو ترک عضب کا حکم فرما یا تا کہ اس کی دجہ سے تا م گناہوں سے بازر ہے۔

فردد ذلك موادًا: شايد بار بارسوال كامنشاء يه بوكه غضب كاترك تومشكل ہے كى دوسرى بات كا آپ مَلِنْ الْنَيْحَةَ حَكم فرمادي يا غصہ كے بارے ميں كچھاجازت ديں مگرآپ نے اس كے مرض كى تشخيص فرمالى تقى اس وجہ سے اس كاحكم بار بار فرماتے رہے۔

حقيقت غضب:

اللہ تعالیٰ نے انبان کے اندرایک ایسی قوت رکھی ہے جس سے وہ اپنا دفاع کرتا ہے وہ قوت غضب ہے اس کی تخلیق اللہ تعالیٰ نے آگ ہے کی ہے جب اس کی مرضی کے خلاف کوئی بات پیش آتی ہے یا اس کو کسی مقصد سے روکا جاتا ہے تو وہ آگ بھڑک اٹھتی ہے اور وہ شعلہ اتنا تیز ہوجا تا ہے کہ دل کا خون جوش مار نے لگتا ہے اور وہ گرم خون تمام رگوں میں اوپر کی طرف پھیل جاتا ہے جس طرح آگ کی لیپیٹیں اوپر کی طرف اٹھتی ہیں، آ دمی کا چہرہ سرخ ہوجا تا ہے کیونکہ چبرہ کی جلد نرم ہوتی ہے اس پرخون کی سرخی ظاہر ہو جاتی ہے میدالت اس وقت ہوتی ہے جب اپنے سے کم مرتبہ والے پرغصہ آئے اور سے جانتا ہو کہ میں اس پر قادر ہوں اگر غصہ اپنے ہوجا تا ہو کہ میں اس پر قادر ہوں اگر غصہ اپنے سے بلند مرتبہ والے پر آئے اور اس سے انتقام نہ لے سکتا ہوتو اس وقت خون پھیلنے کے بجائے ظاہری جلد سے وہ خوف قلب میں اکٹھا ہوجا تا ہے اگر غصہ کی برابر والے پر آئے تو سے وونوں کیفتین ظاہر ہوتی ہیں اور یہ افسطر اب کی صورت ہوجاتی ہے۔

### قوت غضب کے درجات:

اس قوت کے تین درجات ہیں تفریط ، افراط ، اعتدال ، تفریط بیہ ہے کہ آدمی کے اندر بیقوت باقی نہ رہے یا کمزور پڑجائے بیہ مذموم ہے ایسے خص کو بے غیرت کہا جاتا ہے۔ افراط بیہ ہے کہ آدمی کے مزاج پر غصہ غالب ہو غصہ کے ہوتے ہوئے اس کوعقل کی سیاست سے سروکار نہ ہواور نہ دین کی اطاعت کی پرواہ ہو ، بیا انتہائی مذموم ہے۔ اعتدال جہاں حمیت کی ضرورت ہو وہاں غصہ آئے جہاں حمام کا موقع ہو وہاں غصہ نہ آئے۔

اسباب غضب: حضرت بحيى عَالِيًا إن حضرت عيسى عَالِيًا إسے اسباب غضب معلوم كية توفر مايا تكبر افخر ،عزت پندى ،حيت ، ان سب

چیزوں سے غصہ پیدا ہوتا ہے اور اس میں شدت کبر، عجب، مزاح ، لغو گوئی ، عار دلانا ، بات کا شا، ضد کرنا اور مال وجاہ کی حرص سے ہوتی ہے۔ غمسه كاعسلاج:

- 🛈 اعوذ بالله پڑھے، کیونکہ غصہ شیطان کی طرف سے ہوتا ہے، اسے دور کرنے کے لئے اللہ تعالیٰ کی پناہ مانگی جائے۔
- ② اپنے نفس کواللہ تعالیٰ کے عذاب سے ڈرائے کہ میں اللہ تعالیٰ کی کتنی نافر مانیاں کرتا ہوں لیکن وہ مجھ سے درگز رہی کا معاملہ کرتے ہیں اور اللہ تعالی مجھ پراس سے کہیں زیادہ قادر ہے، جتنا میں اس شخص پر قادر ہوں جس پر کہ میں غصہ کررہا ہوں،الہذا مجھے بھی درگزرے کام لینا چاہئے۔
- ③ اپنی مجلس بدل دے، کھڑا ہوتو بیٹھ جائے، بیٹھا ہوتو لیٹ جائے اور زمین سے قریب تر ہوجائے تا کہ یہ کیفیت ختم ہواور تواضع و
  - المحتدث یانی سے وضواور عشل کرے۔
- ا پن مجلس بدل دے کھڑا ہوتو بیٹھ جائے اور بیٹے ہوتو لیٹ جائے اور زمین سے قریب تر ہو جائے جس سے اس کی تخلیق عمل میں آئی ہے اس سے تواضع پیدا ہوگی اور دل کوشکون حاصل ہوگا۔
  - نمازی طرف متوجه ہوجائے۔
  - 🗇 غصه برداشت کرنے کے فضائل تصور کرے۔
- ® اخلاق رذیله کو دور کیا جائے اور ان کی حقیقت سے واقف ہوتا کہ ان سے تفر پیدا ہوا در ان کے مخالف اخلاق حسنہ کواختیار کرے۔
- اس وقت بیسوے کہ میرا غصہ دراصل اس بات کی علامت ہے کہ فلال کام میری مرضی اور خواہش کے مطابق کیوں نہ ہوا اللہ کی مرضی ومنشاء کےمطابق ہوا یہ کیے ہوسکتا ہے کہ میری مرضی اللہ کی مرضی سے اعلیٰ ہو۔ ہوگا وہی جواللہ چاہےگا۔

### تین طرح کے مزاح ہوتے ہیں:

- (۱) سريع الغضب سريع الفئ. (٢) بطئى الغضب بطئى الغي
- (٣) سريع الغضب بطئ الفئ. (٣) بطئ الغضب سريع الفئ
- (۱) غصه جلدی آئے اور جلدی اُتر جائے۔ (۲) عضدد يرسي آئ اور ديرس أترب
  - (m) عصد آئے جلدی اور اُترے دیر سے۔ (m) عصد يرسي آئي ليكن أرب جلدي

بيآخرى قسم سب سے افضل ہے اس لئے كه اس ميں مفسده نہيں ہوگا اور جس قدر مفسده جس ميں ہوتوتى ہى وہ شر ہوگى۔

#### باب ماجاءفي كظم الغيظ

باب ۷۳: غصه پینے اور برداشت کرنے (کی فضیلت) کا ذکر ہے

(١٩٣٢) مَنْ كَظَمَ غَيُظًا وَّهُوَ يَسْتَطِيْحُ أَنْ يُنَفِّنَهُ دَعَا كُاللَّهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَلَى رُؤُسِ الْخَلَاثِقِ حَتَّى يُغَيِّرَهُ فِي آي

الْحُوْدِشَاءَ.

ترکیخی نئی: سہل بن معاذا پنے والد کے حوالے سے نبی اکرم سَلِ اَسْتَطَاقِعَ کا فرمان نقل کرتے ہیں جو شخص غصے کو پی جائے حالانکہ وہ اس کے اظہار کی طافت رکھتا ہوتو اللہ تعالیٰ قیامت کے دن اسے ساری مخلوق کے سامنے بلائے گااور پھراسے اختیار دے گاوہ جس حور کو چاہے حاصل کرلے۔

تشرِنح: عف منبط كرنے كانفيات:

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ جو تخص غصہ کرنے کی طاقت کے باوجود نہ کرہے، اسے پی جائے تو اسے یہ فضیلت حاصل ہوگ کہ قیامت کے دن تمام مخلوق کے سامنے اللہ تعالی اسے بلائیں گے اور حور پہند کرنے کا اسے اختیار دیں گے کہ جو چاہوتم پہند کرلو، اس سے مرادیہ ہے کہ اللہ تعالی اسے جنت میں داخل کریں گے۔ چنانچے قرآن مجید میں غصہ پی جانے اور اسے ضبط کرنے کو اہل تقوی کی صفات میں شار کیا گیاہے ﴿ وَالْکَظِیدِیْنَ الْغَیْظُ وَالْعَافِیْنَ عَنِ النّائِسِ وَاللّٰهُ یُحِبُ الْمُحْسِنِیْنَ ﴿ وَالْکَظِیدِیْنَ الْغَیْظُ وَالْعَافِیْنَ عَنِ النّائِسِ وَاللّٰهُ یُحِبُ الْمُحْسِنِیْنَ ﴿ وَالْکَظِیدِیْنَ الْغَیْظُ وَالْعَافِیْنَ عَنِ النّائِسِ وَاللّٰهُ یُحِبُ الْمُحْسِنِیْنَ ﴿ وَالْکُرانِ ١٣٨٠) ایک حدیث میں ہے:

من كف غضبه كف الله عنه عنابه. (طراني)

" جو خص اپنے غصے کوروک لے اللہ تعالیٰ اُ سے اپنے عذاب کوروک لیتے ہیں۔"

اسی طرح ارشاد ہے:

اشد كمرمن غلب نفسه عندالغضب و احلمكم من عفا عنده القدرة. (ابن البالدنيا)

"تم میں سے سب سے سخت وہ آ دمی ہے جس کانفس غصے کے وقت اُس پر غالب آ جائے۔ تم میں سے زیادہ علیم و برد باروہ ہے جوقدرت کے وقت معاف کردے۔ (لیعنی غصہ نکالنے پر قدرت کے باوجود معاف کردے)۔"

نيزفراياً: من كظم غيظا ولوشاء ان يمضيه امضائه ملاء الله قلبه يومر القيامة رضاه، وفي رواية ملاء

الله قلبه امناوايمانا. (ابن حبان وابودادر)

" جمشخص نے اپنے غصے کو پی لیا اگر چاہتا تو اس کو جاری کرسکتا تھا تو اللہ تعالیٰ اُس کے دل کو اپنی رضا سے بھر دیں گے اور ایک روایت میں ہے کہ اللہ تعالیٰ اس کے دل کوامن اور ایمان سے بھر دیں گے۔"

نيزفرايا: ماجرع عبى جرعة اعظم اجرامن جرعة غيظ كظمها ابتغاء وجه. (ابن اج)

" کوئی خوراک انسان کے لئے اتن اجرعظیم والی نہیں ہے سوائے غصے کے کہ جس کو اللہ تعالیٰ کی رضا کے لئے آ دمی پی لے۔" ایوب رطیٹیڈ کہتے ہیں کہ ایک لمحہ کی برد باری بہت سے فتنوں کو د با دیتی ہے ،محمہ بن کعب ن ٹاٹنو کہتے ہیں کہ جس شخص کے اندر تین باتیں ہوتی ہیں اس کا ایمان مکمل ہوتا ہے۔

. ① جب خوش ہوتو کسی ایسے کام پر خوش نہ ہو جو غیظ ہے۔

جب غصہ ہوتو حدسے تجاوز نہ کرے۔

③ تدرت کے باوجودالی چزند کے جواس کی نہو۔

سبرحال غصہ کو دبانا اور اس کا پینا نہایت عمدہ خصلت ہے دنیا میں بھی اس کے بے شار فوائد ہیں اور آخرت میں بھی اس سے درجات حاصل ہوں گے۔

### على بن حسين تأثماً كاايك عجيب واقعه:

امام بہقی ویڈیٹا نے ﴿ وَالْکُظِیمِیْنَ الْغَیْظَ وَالْعَافِیْنَ عَنِ النّاسِ ﴾ کی تفسیر میں حضرت سیدناعلی بن حسین تفایّن ما کا ایک عجیب واقعہ تفل فرمایا ہے کہ آپ کی ایک کنیز (لونڈی) آپ کو وضو کرا رہی تھی کہ اچا تک پانی کا برتن اس کے ہاتھ سے چھوٹ کر حضرت علی بن حسین تفایّن کے اوپر گر پڑا، تمام کپڑے بھیگ گئے اور سر پر پھوز تم بھی آگیا، غصہ آٹا ایک طبعی امر تھا، لونڈی کو خطرہ ہواتو اس نے فور آپ آپ پڑھی: ﴿ وَ الْکُظِیمِیْنَ الْغَیْظَ ﴾ (جولوگول کے غصے کو پی جاتے ہیں) یہ سنتے ہی خاندان نبوت کے اس بزرگ کا سارا غصہ مخسنڈ اہوگیا، بالکل خاموش ہوگئے، اس کے بعد اس لونڈی نے آپ کا دوسرا جملہ ﴿ وَ الْعَافِیْنَ عَنِ النّا اِس کے بعد اس نے تغیرا جملہ بھی سنا کرتے ہیں) پڑھ دیا۔ تو فرمایا کہ میں نے تجھے دل سے معاف کردیا، لونڈی بھی ہوشیارتھی، اس کے بعد اس نے تغیرا جملہ بھی سنا کرتے ہیں) جس میں احسان اور حسن سلوک کی ہدایت دیا: ﴿ وَ اللّٰهُ یُوبُ الْہُوسِینِیْنَ ﴿ وَ اللّٰهُ یَوبُ الْہُوسِینِیْنَ ﴿ وَ اللّٰهُ یَا کُرِ مِنْ اللّٰهُ کُرِ مَا یا کہ جامی نے تھے آزاد کردیا۔

لعنات: نقَّن الحکھ کے معنی تھم پر عمل کرنا، نقّن القول: بات کو عملی جامہ پہنانا۔ نقّن الغضب: کی پر غصرا تارنا، بھی غصر بہت آتا ہے مگر کر پچھ نہیں سکتا کیونکہ جس پر غصر آرہا ہے وہ بڑا ہے یا باقتدار ہے یا بااختیار ہے یا زور آور ہے اس صورت میں غصر بہت آتا ہے مگر کر پچھ نہیں سکتا کیونکہ جس پر غصر آتا ہے میں غصرا تاریخ پر قادر بواور فی ائی الحور شیاء میں غرو ف میں غصرا تاریخ پر قادر بواور فی ائی الحور شیاء میں غرو ف میں غصرا تاریخ پر قادر بواور فی ائی الحور شیاء میں غرو ف ای الحور شیاء میں غرو فی ای الحور شیاء میں ہے۔ ای فی اخت ایت ہوں شاء .

### بَابُ مَاجَآءَ فِيُ إِجُلاَلِ الْكَبِيْرِ

باب ٧٤: برك كاحرام (كى فضيلت)

(١٩٣٥) مَا ٱكْرَمَ شَابُّ شَيْخًالِسِنِّهِ إِلَّا قَيَّضَ اللهُ لَهُ مَن يُكْرِمُهُ عِنْ لَسِنِّهِ.

تَوَجِّجَهُ بَهِ: حضرت انس بن ما لک نگانو بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَلِّفَظِیَّا نے فرمایا جوجوان کسی عمر رسیدہ کی (زیادہ)عمر کی وجہ سے اس کا حتر ام کرتا ہے تو اللہ تعالی اس کے لیے کسی کومقر رکر دیتا ہے جواس کے بڑھا پے میں اس کا خیال رکھے گا۔

تشریع : لسنه: اس کی عمر کی وجہ سے حضرت انس بن مالک نظاف سے منقول ہے رسول الله مَالَظَفَیَّم نے ارشاد فرمایا کہ نیس اکرام کیا کئی جوان نے کسی بوڑھے کا اس کی عمر پر مگرمتعین فرما دیتے ہیں اللہ تعالیٰ اس کے لئے ایسے شخص کو جواس کے بڑھا پے کے وقت اس کا اکرام کرے گا۔

لسنه: علامه مناوی والله فرماتے ہیں چونکہ بوڑے کا اکرام اس وجہ سے کیا کہ وہ ایمان کے اعتبار سے سابق ہے نیز اس کاعلم وعمل بھی زیادہ عمر کی بناء پرزیادہ ہی موگا۔ الاقیض الله: قیض بتھدید الیاء بمعنی سلط یعنی اللہ تعالیٰ اس کے بڑھاپے کے وقت

اکرام و تو قیرکرنے والا تخص متعین فرمادیتے ہیں لان من خداہ برطایا عمر کا وہ حصہ ہے جوعنداللہ وعندالناس قابل تعظیم ہے جیسا کہ احادیث سے معلوم ہوا ہے اور اس کی وجہ یہ بیان کی جاتی ہے کہ عمر میں بڑا تخص ایمان کے اعتبار سے مقدم ہے نیز اس کے اعمال صالح بھی زائد ہوں گے جب انسان کی واڑھی سفید ہوجاتی ہے تو اللہ تعالیٰ بھی اس سے حیاء فرماتے ہیں۔ چنا نچہ اس سلسلہ میں روایت کتب حدیث میں موجود ہے۔ بہر حال عمر رسیدہ شخص کا اکرام جو بھی کرے گا اللہ تعالیٰ اس عمر میں اس شخص کو بھی اکرام کرائیں گے اس سے معلوم ہوا کہ بوڑھے کا اکرام کرنا اکرام کرنے والے کی زیادتی عمر کا باعث ہے کہ بیشخص ان شاء اللہ اس عمر کو پنچے گا اور اس کا بھی اس عمر میں اکرام ہوگا۔

راوی پرکلام: روایت میں جوابوالرحال الانصاری واقع ہے اس کا سیح ضبط بفتح الراء وتشدید الحاء المہملہ ہے یہ بسری ہیں ان کا نام محمد بن خالد یا خالد بن محمد ہے اور ہمارے نسخہ احمد یہ میں ابوالرجال بالجیم غلط ہے چونکہ تہذیب انتہذیب میں بیان کیا گیا کہ یزید بن بیان عقیل نے اس روایت کو ابوالرحال بالحاء المہملہ سے نقل کیا ہے نیز حافظ نے ابوالرحال بفتح الراء وتشدید الحاء پرت کا رمز تائم فرمایا ہے۔ نیز حافظ نے ابوالرحال بالحاء کے بارے میں فرمایا کے عقیلی وغیرہ ان سے روایت کرتے ہیں جیسا کہ اس روایت کی سند میں ہے ان وجو کی بناء پر سے حمد روایت کے داوی ابوالرجال بالحاء المہملہ ہیں۔جو انصاری بھری ہیں طبقہ خامسہ کے ضعیف رادی ہیں اور ابوالرجال بالحیم دوسرے رادی ہیں جو ثقہ ہیں۔

#### بَابُ مَاجَآءَ فِي الْمُتَهَاجِرَيْنِ

# باب ۷۵: دوقطع تعلق كرنيوالون (كى مذمت) كاذكر ب

(١٩٣٢) تُفَتَّحُ آبُوَ ابُ الْجَنَّةِ يَوْمَ الْإِثْنَانِي وَالْخَبِيُسِ فَيُغْفَرُ فِيُهِمَا لِمَنَ لَا يُشْرِكُ بِاللهِ شَيْعًا إِلَّا الْمُهْتَجِرَيْنِ يُقَالُ رُدُّوْ الْهَنَيْنِ حَتَّى يَصْطَلِحًا.

توکیچیننی: حضرت ابو ہریرہ والتی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مِلَّ النظافیَ آنے فرمایا پیراور جمعرات کے دن جنت کے دروازے کھول دیئے جاتے ہیں ان دونوں دنوں میں ہراس شخص کی مغفرت کردی جاتی ہے جو کسی کواللہ تعالیٰ کا شریک نہ جمعتا ہوالبتہ آپس میں لاتعلق رہنے والے دو آ دمیوں کی بخشش نہیں ہوگی اللہ تعالیٰ فرما تا ہے ان دونوں کا معاملہ اس وقت تک (مؤخر) رہنے دو جب تک سے نہیں کر لہتے۔

تشرینے: تعلق قطع کرنے کی مذمت: قطع تعلق اتنابڑا گناہ ہے کہ ایسے لوگوں کی مغفرت بھی نہیں ہوتی ، ہفتے میں پیراور جمعرات کے دن ایسے ایام ہیں کہ ان میں جنت کے دروازے کھول دیئے جاتے ہیں اور مشرک کے علاوہ ہر گنہگار کی مغفرت کی جاتی ہے کین دو آسے ایا میں بغیر کمی شرعی وجہ قطع تعلق کررکھا ہوتو ان کو واپس کر دیا جاتا ہے، تا کہ وہ آپس میں دل صاف کرلیں ، اپنی دشمنی دور کرلیں اس لئے ان ایام میں اعمال صالحہ اور عبادت کا خاص اہتمام کرنا چاہئے اور اگر کسی سے رجمش اور ناچاتی ہوجمی تو ان دنوں سے پہلے پہلے ہی اسے تم کرلینا چاہئے تا کہ رحمتوں سے استفادہ کیا جاسے۔

تفتح ابواب الجنة: جنت کے دروازے کھول دیئے جاتے ہیں ،اس سے کیامراد ہے، آیا حقیقت میں جنت اس وقت موجود ہے؟ چار تول ذکر کئے ہیں جن کی تفصیل ہے ہے:

- ① اس سے حقیقی معنی مراد ہیں کہ جنت کے واقعی دروازے کھول دیئے کاتے ہیں کیونکہ اہل سنت والجماعت کاعقیدہ ہے کہ جنت اس وفت بھی موجود ہے۔
  - ② یااس سے مرادیہ ہے کہ جنت میں داخل ہونے سے جور کاوٹ ہو، اسے ہٹادیا جاتا ہے۔
- ③ کہاں سے عفو و درگز ر، بخشش، درجات کی بلندی اور زیادہ تواب دینا مراد ہے کہاللہ تعالیٰ کی رحمت کا ظہور، ان دوایام میں اہل ایمان کے ساتھ خصوصی انداز سے ہوتا ہے۔
- قاضی عیاض رطیتی فرماتے ہیں کہ'' فتح ابواب'' اپنے ظاہری معنی پر ہی محمول ہے اور دروازوں کا کھلنا گویا جنت میں داخل ہونے اور مغفرت و بخشش کی ایک علامت ہے۔

#### بَابُمَاجَاءَفِىالصَّبْر

### باب ۲۷: صبر کی فضیلت کے بارے میں

(١٩٣٧) اَتَّ نَاسًا مِّنَ الْأَنْصَارِ سَأَلُوا النَّبِيَّ فَأَعُطا هُمْ ثُمَّ سَأَلُوْهُ فَأَعُطا هُمْ ثُمَّ قَالَمَا يَكُوْنُ عِنْدِينُ مِنْ خَيْرِ فَلَى اللَّهُ وَمَنْ يَّسُتَعُفِفُ يُعِفَّ كُاللَّهُ وَمَنْ يَّتَصَبَّرُ كُاللَّهُ وَمَا أُعْطِى الْخَيْرِ فَلَى اللَّهُ وَمَنْ يَتَصَبَّرُ كُاللَّهُ وَمَا أُعْطِى الْحَيْرِ فَلَى اللَّهُ وَمَنْ يَسُتَعُفِفُ يُعِفَّ كُاللَّهُ وَمَنْ يَتَصَبَّرُ كُاللَّهُ وَمَا أُعْطِى السَّالِ اللَّهُ وَمَنْ السَّالُ وَمَنْ السَّالُ وَمَنْ السَّالُ وَمَنْ السَّالُ وَمَنْ اللَّهُ وَمَنْ السَّالُ وَاللَّهُ وَمَنْ السَّالُ وَاللَّهُ وَمَنْ اللَّهُ وَمَنْ اللَّهُ وَمَنْ اللَّهُ وَمَنْ اللَّهُ وَمَنْ اللَّهُ وَمَنْ اللَّهُ وَمَنْ لَا مُولِمُ اللَّهُ وَمَنْ لَا اللَّهُ وَمَنْ لَكُونُ عَلَى اللّهُ وَمَنْ لَكُونُ اللّهُ وَمَنْ لِللّهُ وَمَنْ لَكُونُ اللّهُ وَمَا لَمُ اللّهُ وَمَنْ لَلُولُولُولُولُ اللّهُ وَمُنْ لَكُونُ مُنْ اللّهُ وَمَنْ لَكُونُ مُ لَكُنُ مُ وَمُنْ لَكُونُ اللّهُ وَمَنْ لَكُونُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مُنْ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ مَا لُكُونُ اللّهُ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ وَلَا لَكُنْ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ لَاللّهُ وَلَا لَكُنْ اللّهُ لَاللّهُ وَلَا لَكُلْمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

ترکیجی نبا: حضرت ابوسعی فی خدری شانئی بیان کرتے ہیں کچھ انساریوں نے نبی اکرم سُلِ اُسِیکی ایک آپ نے انہیں عطا کردیا انہوں نے پھر مانگا تو آپ نے انہیں عطا کردیا انہوں نے پھر مانگا آپ نے پھر عطا کردیا پھر آپ نے فرمایا میرے پاس جو بھی چیز آئی ہوگی میں اسے چھپا کرنہیں رکھوں گا جو شخص بے نیاز کر دیتا ہے جو شخص مانگئے سے بچتا ہے اللہ تعالی اسے (مانگئے سے ) بچا تا ہے جو شخص صبر سے کام لیتا ہے اللہ تعالی اسے صبر کی توفیق دیتا ہے اور کسی بھی شخص کو صبر سے زیادہ بہتر وسیع کوئی چیز نہیں دی گئی تشریعے: صبر کے معنی اور اس کی اقسام: صبر کے لغوی معنی: نفس کورو کنا اور اس پر قابو بیانا۔ صبر کی تین قسمیں:

- صبر عن المعصیه: یعنی این نفس کوحرام اور ناجائز امور سے روکنا، الله کی نافر مانی اور معصیت سے نفس کو بچا کر رکھنا۔
  - ② صبر على الطاعة: طاعات وعبادات كى يابندى پرنفس كومجور كرنا اوراستقامت كے ساتھ تمام احكام بجالانا۔
- © صدر علی المصیبه: مصائب و آفات پر صبر کرنا یعن جس آز ماکش اور تکلیف میں مبتلا ہوجائے، اس پر اللہ ہے کی قشم کاشکوہ وشکایت وشکایت اور ناراضگی کا ظہار نہ کرے، اللہ کے فیصلے پر ہر طرح راضی رہے۔ یہذ بن میں رہے کہ مصیبت کے وقت شکوہ وشکایت نہ کرنے کا اصل اعتبار ابتدائی وقت کا ہوتا ہے، ابتداء وقت میں اگر انسان اس مصیبت پر صبر کرے تو اس وقت اسے صبر کرنے کا وُراب ملتا ہے، بعد میں صبر کرنے کا اعتبار نہیں کیونکہ وقت گزرنے کے ساتھ تو صبر آبی جاتا ہے۔

قرآن کریم میں صبر کرنے والوں کی بڑی فضیات بیان کی گئی ہے آئیس لوگوں کا لقب ہے جو تینوں طرح کے صبر میں ثابت قدم
رہیں، بعض روایات میں ہے کہ محشر میں ندادی جائے گی کہ صابرین کہاں ہیں ورقرآن میں تقریباً بچانو ہے مقامات پر صبر کا ذکرآیا ہے۔
قرآن واحادیث میں صبر کے بے ثار فضائل وارد ہیں۔ قرآن کریم میں ستر سے زائد جگہ صبر کا ذکر ہے ان آیات ذیل میں بہت ہی بلند درجات اور خیرات کی نسبت صبر کی طرف کی گئی ہے اور انہیں صبر کا ثمر وقرار دیا گیا ہے۔ مثلاً: ﴿ وَ جَعَلْمَنَا عِنْهُمُ آیِسَّةً یَّهُنُ وَنَ بَامَدِ وَنَا لَیّا اَسْ کِرُواْ اِنَّ اللّهُ مَنَ بِالْمِرِیْنَ ﴿ وَ اَصْبِرُواْ اِنَّ اللّهُ مَنَ الصّبِرِیْنَ ﴿ وَ اَصْبِرُواْ اِنَّ اللّهُ مَنَ الصّبِرِیْنَ ﴿ وَ اَصْبِرُواْ اِنَّ اللّهُ مَنَ الصّبِرِیْنَ ﴿ وَ اَلْعَلَى وَنَ ﴿ وَ اَصْبِرُواْ اِنَّ اللّهُ مَنَ اللّهُ مِنْ اللّهِ مَنْ اللّهُ مَنَ اللّهُ مَنَ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنَ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ وَ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ مَاللّهُ مَا اللّهُ مَاللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَاللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مَالِيْ اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَالِيْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مُلْ اللّهُ مَا اللّهُ مَاللّهُ مُلْ اللّهُ مِ

لوكان الصبرد جلالكان كريما والله يحب الصابرين. (طران)

"اگر صبر آ دی کی شکل میں ہوتا تو شریف ہوتا اللہ تعالی صبر کرنے والوں کو پیند کرتے ہیں۔"

الصبر على ماتكر لاخيرلكم. (تنك شريف)

. "جس چيز كوتو نالپندكرتا ہے اس پرصبر تيرے لئے بہتر ہے۔"

الصبر كنزمن كنوز الجنة. نيزايمان كے بارے ميں فرمايا الصبرو السماحة - اور روايت الباب ميں بھى صبر كى برى فضيلت بيان فرمائي گئ ہے كہ صبر سے بڑھ كراوركوئى خيراس سے وسيح نہيں ہے -

حَل يَت: باب مِن آپ مَرْافَعَكُمُ أن ياني ارشادفر ماسي:

- آ مایکون عندی من خیر، فلن ادخو لاعنکھ: ایک دن انصاری صحابہ تن آلی آبی کریم مِرَّالَیْکُافِی ہے بار بارسوال کرتے،

  آپ مِرَّالِیْکُافِی آبیں عطافر ماتے رہے، جب موجود سارا مال و متاع آپ مِرَّالِیْکُافِی کے پاس ختم ہوگیا تو آپ مِرَّالِیْکُافِی نے فر ما یا کہ جو

  کچھ میرے پاس پھر بھی مال آئے گا تو وہ بھی میں تقسیم کردوں گا، ذخیرہ اندوزی نہیں کروں گا، اس سے معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ کے

  راستے میں زیادہ سے زیادہ مال و دولت وغیرہ خرج کرنا چاہئے۔اور خیر سے مراد صرف مال نہیں بلکہ دنیا و آخرت کی ہر بھلائی
  مراد ہے یعنی خواہ وہ علم دین ہویا دنیوی ساز وسامان، سب خیر کا مصداق ہے اور من خیر: ماکا بیان ہے اور
- ومن یستغن یغنه الله: اور جوفخص مالداری ظاہر کرتا ہے اس کو اللہ تعالی مالدار بنا دیتے ہیں۔ یعنی جو قناعت کرتا ہے اور اپنے پاس جو کچھ ہے اس پرراضی رہتا ہے: اللہ تعالیٰ اس کی ہر ضرورت پوری کردیتے ہیں اس کو گلوق سے بے نیاز کردیتے ہیں ، اور اس کو دل کا بادشاہ بنا دیتے ہیں اور مالداری کی حقیقت دل کی بے نیازی ہے، سامان کی زیادتی کا نام مالداری نہیں۔اس لئے انسان کی نظر صرف اللہ تعالیٰ کی طرف ہونی چاہئے ، وہی سب کچھ عطا کرتے ہیں ، اللہ کے علاوہ کس سے امیدیں وابستہ نہیں کرنی چاہئیں۔
- ومن یستعف یعفه الله: اور جو پاک دامن بننے کی کوشش کرتا ہے اللہ تعالیٰ اس کو پاک دامن بنا دیتے ہیں استعفاف میں سوال سے بچنا بھی مراد ہے، لینی جولوگوں سے سوال نہیں کرتا اللہ تعالیٰ اس کوسوال کرنے سے بچا لیتے ہیں۔
- ﴿ ومن يتصبر يصبر لا الله: اورجو برداشت سے كام ليتا ہے الله تعالى اس كوبرداشت كى قوت دے ديتے ہيں، يعنى جوصر كى عادت ڈالتا ہے اس كومبركى توفيق مل جاتى ہے، باب سے اس كلزے كاتعلق ہے۔

⑤ وما اعطی احد شیئا هو و اوسع من الصبر: اور کوئی شخص کوئی چیز نبین دیا گیا جو صبر سے بہتر اور کشادہ ہو یعنی سب سے اہم وصف صبر و ہمت ہے اور اس کا فائدہ بھی حدو حساب ہے، اس کلڑے کا بھی باب سے تعلق ہے کیونکہ اس سے صفت صبر کی اہمیت ظاہر ہوتی ہے۔

جو شخص جس قدرلوگوں کی ایذاء پر صبر کرتا ہے اللہ تعالیٰ اسے اتناہی ثواب عطافر ماتے ہیں، ایک حدیث میں نبی کریم م ارشاد فر مایا: ''جو شخص لوگوں کے ساتھ مل کر رہتا ہے اور ان کی اذیتوں پر صبر کرتا ہے، وہ اس آ دمی کے مقابلہ میں اجروثواب کے اعتبار سے بڑھ کرہے جولوگوں کے ساتھ نہیں رہتا اور ان کی ایذاء رسانی پر سبر نہیں کرتا۔"

و فى الباب عن انس را الله اخرجه الطبرانى والحاكم - هذا حديث حسن صحيح اخرجه البخارى، مسلم و ابو داؤد و النسائى و يروى عنه فلن ادخره عنكم الخ يرصيغه بالدال المهمله و بالذال المعجمة. دونون طرح ضبط كيا الردونون كمعنى ايك بين ين لن احبه عنكم -

لعنات: ادخوی اصل (اذخو) (ذال کے ساتھ) ہے اس کے معنی ہیں جمع کرنا، ذخیرہ کرنا اور اذخر اصل میں اذتخو: باب افتعال سے تھا، مجرد: ذخو الشبئ (ف) ذخو و ذخرًا کے معنی ہیں: وقت ضرورت کے لئے محفوظ کرنا، ذخر سرہ کرنا، اسٹاک کرنا۔ یستعفن از استغنی استغنی استغنی استغنی استغنی استغنی استغنی الدار ہونا، استغلی عنه: بے نیاز ہونا، استغنی به: کسی چزیرا کتفا کرنا، کافی مجھنا سنعف از أغنی الله فلا گا: مالدار کرنا سستعف از استعف استعفاقًا: پاک دامن ہونے کی خوائش رکھنا، برائی سے بچنا، مجرد عف یعف عفة: پاک دامن ہونا سے محفوظ رکھنا سست محفوظ رکھنا۔ سبحد از تصدر ان مرکزان، برداشت کرنا، مرکزانا سیکٹرانا۔

### بَابُمَاجَآءَ فِيُ ذِي الْوَجْهَيْنِ

باب ۷٤: ہرایک کے منہ پراس کی طرف داری کرنا

(١٩٣٨) إِنَّ مِنُ شَرِّ النَّاسِ عِنْدَاللهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ذَا الْوَجْهَيْنِ.

توجیجه نمین حضرت ابوہریرہ خلافیء بیان کرتے ہیں نبی اکرم سُطِّنظیکیا نے یہ بات ارشاد فرمائی ہے قیامت کے دن اللہ تعالی کے نزدیک سب سے برادہ شخص ہوگا جودوغلہ ہوگا۔

### بَابُ مَاجَاءَ فِي النَّمَّامِ

#### بأب 24: چغل خور كابسان

(١٩٣٩) مَرَّرَجُلُ عَلَى حُذَيْفَةَ بْنِ الْيَمَانِ فَقِيْلَ لَهُ إِنَّ هٰذَا يُبَلِّغُ الْأُمَرَا ۗ الْحَدِيْثَ عَنِ النَّاسِ فَقَالَ حُذَيْفَةَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ لَا يَنُخُلُ الْجَنَّةَ قَتَّاتٌ.

تریجینی: مام بن حارث والی بیان کرتے ہیں :ایک محض حضرت حذیف بن یمان کے باس سے گزراتو انہیں بتایا گیا کہ بی حکمرانوں ے۔ سامنے لوگوں کی چغلیاں کرتا ہے تو حضرت حذیفہ نے فرمایا: کہ میں نے نبی اکرم کو بیفر ماتے ہوئے سنا چعنلی کرنے والا تحض جنت میں داخل نہیں ہوگا۔

تشريع: چغل خوري کي تعريف:

چنل خوری کی تعریف عام طور پریکی جاتی ہے کہ سی کا قول اس شخص کے بارے میں نقل کرنا جس کے بارے میں کہا گیا ہے مثلاً یہ کہنا کہ فلاں شخص تمہارے متعلق یہ کہدرہا تھا مگر چغلی کی حقیقت صرف اس میں منحصر نہیں ہے بلکہ اس کی تعریف اور بھی کی گئی ہیں۔مثلاً جس چیز کا ظاہر کرنا برا ہواہے ظاہر کردینا خواہ اس کو برا لگےجس نے کہا جس کے بارے میں کہا گیاہے یا کسی تیسر ہے تحص کو برامعلوم ہونیز اس کے لئے یہی ضروری نہیں کہ اس کا اظہار زبان ہی سے ہو بلکہ کتاب اور کنایہ بھی زبان کے قائم مقام ہے پھر یہ بھی ضروری نہیں کہ اس چغلی کا تعلق کلام ہے ہو یا منقول عنہ کے سی عیب ونقص سے ہو بلکہ عموم ہے۔

چعنال خوری کی مذمست:

قرآن پاک میں اس کی بڑی ندمت بیان فرمائی گئ ہے۔قال تعالی:﴿ وَ لَا تُطِعْ كُلَّ حَلَّافِ مَّ هِمْينِ فَ هَتَاذٍ مَّشَّاعِم بِنِيدِيدِ ﴿ ﴾ (القلم:١٠،٩) نيز روايات مين بھي چغل خور كے بارے مين سخت وعيدين وارد موكى بين: قال النبي على الايدخل الجنة نمامر ـ رواه ابخاري ومسلم عن حذيف والله والور ابوم يره والله سعم فوعاً منقول هم: قال النبي عَلَيْ احبكم الى الله ا حاسنكم اخلاقًا الموطئون اكتافًا يألفون و يؤمنون و أن ابغضكم إلى الله المشاؤن بالنميمة المفرقون بين الاخوان الملتمسون اللبراء العثرات - (الطبراني) يعني لوگول مين سب سے زياده محبوب الله ك نزدیک وہ لوگ ہیں جواخلاق میں سب سے اچھے ہوں جن کے پہلوزم ہیں جومحت کرنے والے ہیں۔اور ایمان لانے والے ہوں اورتم میں سب سے زیادہ نابسندیدہ وہ لوگ ہیں جو چغلی کرتے ہوں اور بھائیوں میں تفریق کرتے ہوں معصوم لوگوں کی لغزشیں تلاش

ایک مرتبه حضور مَالِشَیْکَةَ نِے صحابہ کرام مِی آتیج سے فر مایا کیا میں تم کوشر پہندوں سے آگاہ نہ کردوں عرض کیا گیا ضرور توحضور مَالِشَیْکَةَ بَ ن فرمايا: "المشاؤن بالنميمة المفسدون بين الاحبة الباغون للبراء العيب" (رواه محم عن الى ما لك زايني الاسجى چغل خور کاعسلاج:

- 🛈 چغل خور کا اعتبار نہ کیا جائے کیونکہ وہ فاسق ہے۔حسن وٹاٹوز نے فرما یا جو شخص تم سے کسی کی چغلی کرتا ہے وہ تمہاری بھی دوسرے سے ضرور چغلی کرے گا گویا و ہمخص قابل اعتبار نہیں ہے بلکہ بیک وقت و ہمخص جھوٹ،غیبت،غدر،خیانت، نفاق،حسن تفریق بین المسلمین جیسے تگین گناہوں میں مبتلا ہوتا ہے۔
- ② اس کونصیحت کر کے اس کے عمل کی برائی اس پر واضح کر دی جائے۔ چغل خورتم نے تین گناہ کئے: (۱)مسلم بھائی سے بغض و عداوت \_(۲) میرےمطمئن دل اورخالی د ماغ کواضطراب و بے چینی سے بھر دیا \_ (۳) خودا پنی دیا نتداری کومجروح کردیا \_
  - ③ ال شخص سے اللہ کے لئے بغض رکھے اور اس سے نفرت کرے۔

- اس کے کہنے سے اپنے غیر موجود بھائی کے متعلق بدگمان نہ ہو۔
- جو کھاس کے سامنے قل کیا جائے اس کوئ کر مزید معلومات کی جبتو کی جائے۔
- جس بات سے چفل خور کومنع کیا جائے اس میں خود مبتلانہ ہو یعنی اس کی چفلی کسی دوسرے سے نہ کرے۔

#### غیبت اور نمیمة کے مابین فرق:

بعض حفرات فرماتے ہیں دونوں متحد ہیں مگر رائح قول میہ ہے کہ دونوں کے درمیان عموم وخصوص من وجہ کی نسبت ہے، نمیمہ میں کسی مختل کے حال کو دوسرے سے نقل کرنا بطور فساد ہوتا ہے اور غیبت میں فساد کی نیت ضروری نہیں ہے، غیبت کے لئے مغتاب کی غیبت لازم ہے جونمیمہ میں ضروری نہیں ہے۔ ھذا حد بیث حسن صحیح اخرجه الشدیخیان و ابو داؤد۔

#### بَابُ مَاجَآءَ فِي الْعِيّ

### باب ۷۹: هم بولنے (کی فضیلت) کا ذکر

(١٩٥٠) الْحَيَاءُ وَالْعِيُّ شُعْبَتَانِ مِنَ الْإِيْمَانِ وَالْبَنَاءُ وَالْبَيَانُ شُعْبَتَانِ مِنَ البِّفَاقِ.

تر خبج کئم: حضرت ابوامامہ زائٹن بیان کرتے ہیں نبی اکرم مِلَالْفَظِیَّا نے فرمایا حیااور کم گوئی ایمان کے دوشعبے ہیں جبکہ فخش گوئی اور بکٹرت باتیں کرنا منافقت کے دوشعبے ہی۔

### تشريح: قلت كلام كى فضيلت:

حدیث سے دوام ثابت ہوتے ہیں: ① الحیاء: اس کے معنی ایسا تغیر وانکسار جوعیب و ملامت کے خوف سے انسان کو پیش آئے امام راغب رئیٹیڈ فرماتے ہیں کہ حیاء کہتے ہیں: انقباض النفس من القبیح (فتیج چیزوں کے کرنے سے فس بند ہوجائے) کواور ② بعض حضرات نے کہا: انقباض النفس کخوف ارتکاب مایکر لا (نفس کا بند ہونا ایسی چیزوں کے خوف سے جن کووہ ناپند کرتا ہے) کا نام حیاء ہے۔ شرم وحیا کم بولنا یہ ایمان کے دوشعبے ہیں، یعنی ان کا منشاء اور بنیاد ایمان ہے، جس شخص کا ایمان جتلا مضبوط و مستحکم ہوگا ای قدروہ اللہ کی نافر مانی سے شرم وحیاء کرے گا اور زیادہ بولنے سے بھی پر ہیز کرے گا۔

### حسياء كاتسام:

حیاء کی تین قسمیں ہیں: ① حیاء شرعی جس کا مقابل فسق ہے۔ ② حیاء عقلی جس کا مقابل جنون ہے۔ ③ حیاء عرفی جس کا مقابل البدو پاگل بن ہے، اگر وہ حرام میں ہے تو حیاء واجب ہے اور اگر مکروہ میں ہے تو حیاء مندوب ومستحب ہے اور اگر مباح میں ہے تو دوہ حیاء عرفی ہے۔

حدیث شریف میں جس حیاء کوایمان کا شعبہ قرار دیا گیا ہے وہ حیاء شرعی ہے یعنی وہ حیاء جود نیاو آخرت کی نضیحت کے خوف سے مووہ ہرمعروف کے لئے داعی اور ہرمنکر سے مانع ہوتی ہے، العی اس کے معنی قلت کلام کے ہیں جومحمود صفت ہے کیونکہ زیادہ بولنا بہت سے گناہوں کا سبب بن جاتا ہے، غیبت، جھوٹ، لعن وطعن اور بہتان وغیرہ یہ بڑی برائیاں اس میں داخل ہوجاتی ہیں ایسے میں

خاموش رہنااور بفذرضرورت گفتگو کرنا ہی بہتر ہوتا ہے تا کہ انسان زبان کے گناہوں سے محفوظ رہے۔

اور جب آ دى كوآيت شريف ﴿ مَا يَلْفِظُ مِنْ قَوْلِ إِلاَّ لَدَيْهِ رَقِيْبٌ عَتِيْنٌ ۞ ﴾ (ق١٨) كاتصور موكاتو وه يقينا خاموش رہنے اور منقلیل کلام کوتر جیح دےگا۔

كلام كى چارتسميں ہيں: ① وه كلام جس ميں خالص ضرر ونقصان ہو۔ ② وه كلام جس ميں خالص نفع ہو۔ ③ وه كلام جس ميں نفع

تھی ہوضرر بھی ہو۔ ﴿ وہ کلام جس میں نہضرر ہواور نہ نفع ہو۔ اوّل اورسوم سے بچنا توضروری ہے بشرطیکہ ضرر زائد ہواور چوتھی قسم جس میں نہ ضرر نہ نفع وہ لا یعنی اور لغو کلام ہے اس سے تو سکوت ہونا ہی چاہئے چونکہ ایسے کلام میں مشغول ہونا اپنے اوقات کوضائع کرنا ہے جوسب سے بڑا نقصان ہے باقی رہی دوسری قسم اگر جیہ اں میں نفع ضرور ہے مگراس میں بھی ریاء وتصنع غیبت وغیرہ کے خطرات موجود ہیں جن کا احساس بولنے والے کو بسا اوقات نہیں ہوتا اس لئے مفید کلام کرنے والابھی خطرات سے محفوظ نہیں ہے اس وجہ سے آ دمی کو بقدر ضرورت کم گوہونا چاہئے۔

#### حضور مَلِّ فَعَيْنَا فَهِ نَهِ فرما يا:

"من صمت نجاوقال الطلاان الله امرني ان يكون نطقى ذاكرًا وصمتى فكرًا و نظرى عبرة وقال الطلا من حسن اسلام المراتر كه مالا يعنيه ..... (الحديث)

" جو خص خاموش رہا وہ نجات پا گیا۔ آپ مَلِّ الْنَّنِيَّةَ نے ارشاد فر ما یا بیشک مجھے اللّٰہ تعالٰی نے حکم دیا ہے ہیے کہ میرا بولنا ذکر ہواور میرا خاموش رہنا فکر ہواور میرا دیکھنا عبرت ہو۔ آپ مَرِافِظَةَ نے ارشاد فرمایا: آ دمی کے سلام کی اچھائی کیہ ہے کہ وہ لا یعنی چیزوں کو چھوڑ دے۔"

ان روایات سے قلت کلام کی ترغیب معلوم ہوتی ہے۔

 پیدا ہوتی ہے۔
 پیدا ہوتی ہے۔
 پیدا ہوتی ہے۔ ہیں کیونکہ منافق آ دی ہی آخرت کے انجام سے بے خبر ہو کر فخش گفتگو اور بہودہ کلام کرتا ہے، اس لئے بے ہودہ گوئی اور زیادہ یو لنے سے احتر از کرنا جائے۔

لعبات: العی: کلام سے عاجز ہونا، اپنی مراد اور مقصد کو واضح نه کرسکنا، یہاں اس کے معنی: قلت کلام کے ہیں۔ حیاء: شرم وحیا: وقار و سنجیدگی ، انسانی مزاج میں وہ تغیر و تبدل تواضع و انکساری جوعیب اور ملامت کے اندیشے سے پیدا ہو، اسے حیاء کہا جاتا ہے۔ البناء: (بایرزبر کے ساتھ): بدکلامی، بیہودہ گفتگو، بے حیائی کی بات۔ البیان: بتکلف ضرورت سے زیادہ فصاحت کا اظہار کرنا،آ زاد گفتگوکرنا جس میں غیبت،جھوٹ،الزام تراثی وغیرہ سے اجتناب نہ کیا جائے ،اییا آ دمی چونکہ زیادہ گفتگو کرتا ہے اس کئے یہاں 'البیان' سے کثرت کلام مراد ہے۔

والبناء و البيان شعبتان من النفاق: لعنى بے حيائى اور فخش گوئى اور بتكلف اظبار فصاحت اور بے پردہ بلاضرورت كلام-

## بَابُمَاجَآءَ إِنَّ مِنَ الْبَيَانِ سِحْرًا

## باب ۸۰: بعض بیان جادوا ثر ہوتے ہیں

(١٩٥١) أَنَّ رَجُلَيْنِ قَدِمَا فِيُ زَمَانِ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ فَعَطِبَ النَّاسُ مِنْ كَلَامِهِمَا فَالْتَفَتَ النَّيَارَسُولُ اللهِ عَلَيْ فَعَجِبَ النَّاسُ مِنْ كَلَامِهِمَا فَالْتَفَتَ النَّيَارَسُولُ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللّهُ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ

تریخچهنب: حضرت عبداللہ بنعمر ٹناٹھنا بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُطِّلِفِیکا کے زمانہ اقدس میں دوآ دمی آئے انہوں نے خطاب کیا ان کا کلام لوگوں کو بہت پیندآیا نبی اکرم مُطِّلِفِکا کی جماری طرف متوجہ ہو کرار شادفر مایا کچھ بیان جادو ہوتے ہیں (راوی کو شک ہے شاید بیالفاظ ہیں ) بعض بیان جادو ہوتے ہیں۔

تشرینے: حدیث کا شان ورود: بیہ کرزبرقان اور عمرو بن اہتم مٹائٹو مدینہ منورہ آئے، پہلے زبرقان نے اپنے قومی مفاخر بیان کے اور نہایت فضیح تقریر کی، عمرو مٹائٹو نے اس کا جواب دیا اور اس نے بھی نہایت بلیغ تقریر کی اور زبرقان کا کمینہ بن ثابت کیا، زبرقان نے عمرو مٹائٹو جانتا ہے کہ میرے اندر اس کے علاوہ صفتیں ہیں جواس نے کہی ہیں، مگر میرے نفائل کے اظہار سے اس کو حسدروک دیا ہے، عمرو مٹائٹو نے اس کا بھی جواب دیا اور پہلے سے بھی زیادہ فضیح تقریر کی۔

اوراحیاءالعلوم میں ہے کہ ایک دن عمرو نے زبرقان کی تعریف کی ، پھر دوسرے دن اس کی برائی کی ، توحضور اقدس مَرِّافَتِیَا آئے فرمایا: ماهذا؟ یہ کیابات ہوئی؟ کل تو نے اس کی تعریف کی تھی اور آج اس کی برائی کررہا ہے؟ عمرو و اللّٰہ عن نے کہا: کل میں نے جو کچھ کہا تھاوہ سے تھااور آج جو میں نے کہاوہ بھی جھوٹ نہیں، کل اس نے مجھے خوش کیا تھااس لئے میں نے اس کے وہ فضائل بیان کئے جو میں جو میں اس میں پاتا ہوں، پس نبی نے فرمایا: میں جانبا تھا، اور آج اس نے مجھے ناراض کردیا پس میں نے اس کی وہ برائیاں بیان کیں جو میں اس میں پاتا ہوں، پس نبی نے فرمایا: "ان من البیان لسحرًا": بعض تقریری جادوا تر ہوتی ہیں، قلوب کو اوھر سے اُدھر پھیردیتی ہیں۔

## حضور مَ الشَّيَّةَ في بيان كوجادو كيول فرما يابطور مرح بياؤم؟:

- 🛈 آپ مَالِشَيْكَةَ نے جادواس وجہ سے فرمایا کہ جس طرح جادو کا اڑمخفی طور پر ہوتا ہے اور اس کے ذریعہ قلوب کو مائل کردیتے ہیں۔
- بعض حفزات فرماتے ہیں کہ بعض بیان کو جادوا کتساب معصیت کے اعتبار سے فرما یا کہ جس طرح جادو کے ذریعہ آدمی معصیت
   کا مرتکب ہوجا تا ہے ای طرح بعض بیان بھی معصیت کے ارتکاب کا ذریعہ بن جاتے ہیں۔
- ③ بعض حضرات نے فرمایا جادو کے ساتھ زودا تر ہونے کے اعتبار سے ہے کہ جس طرح جادو کا اثر جلدی ہوتا ہے ای طرح بعض بیان کا اثر بہت جلد ہوتا ہے۔

علامہ خطابی را پیلی فرماتے ہیں: بیان کی دوقتمیں ہیں۔ اول: جو مانی الضمیر کی ادائیگی کے لیے ہوخواہ کسی طرح ہو یعنی دقائق بلاغت وفصاحت اس میں ہوں یا نہ ہوں دم وہ بیان جو بناسنوار کر بت کلف ضائع فنی کے ساتھ کیا جائے تا کہ لوگوں کی توجہ کا مرکز ہے اور لوگوں کے قلوب اس طرف مائل ہوں یہی وہ بیان ہے جس کو آپ مَرَافَظِیَجَ نے جادوفر مایا ہے اگر بیکلام میلان قلوب الی الحق کا ذریعہ بے

و فى الباب عن عمار رسي اخرجه احمد و مسلم و ابن مسعود رسي اخرجه مسلم عبدالله بن الشخير رسي في اخرجه مسلم عبدالله بن الشخير رسي في المدين عندا و المدين عند المدين ا

### بَابُ مَاجَآءَ فِي التَّوَاضُعِ

### باب ٨: تُواضع كى فضيلت

(١٩٥٢) مَانَقَصَتْ صَدَقَةٌ مِّنْ مَالٍ وَّمَازَ ادَرَجُلَّا بِعَفُو إِلَّا عِزًّا وَّمَا تَوَاضَعَ آحَدُ لِلهِ إِلَّا رَفَعَهُ اللهُ.

توجیجہ بنہ: حضرت ابو ہریرہ ہوں تھی بیان کرتے ہیں نبی اکرم میر النہ تعالی ہے صدقہ مال میں کی نہیں کرتا اور معاف کرنے کے نتیجے میں اللہ تعالی آ دمی کی عزت میں اضافہ کرتا ہے اور جو محض اللہ تعالی کے لیے تواضع اختیار کرتا ہے اللہ تعالی اسے بلندی عطا کرتا ہے۔ تشریعے: ① مانقصت صداقة من مال: "نہیں گھٹا یا کسی خیرات نے کوئی مال" یعنی غریبوں پرخرج کرنے سے مال کم نہیں ہوتا، اللہ تعالی اس کا عوض دیتے ہیں اور جوڑ کرر کھنے والے بھو کے مرجاتے ہیں، وقت پر ان کی دولت کچھ کا منہیں آتی، ڈاکٹر ہر چیز کے کھانے سے منع کردیتا ہے اور وہ کھانے پینے کے لئے ترستے ہیں۔

- ② ومازادالله رجلًا بعفو الاعزا: اورنبیں بڑھاتے اللہ تعالی کی شخص کودرگزر کرنے کی وجہ مگرعزت میں، معاف کرنے سے ہمیشہ عزت بڑھتی ہے، تھوڑی دیر کے لئے لوگ چاہئے کچھ کہیں، مگرآ خرمیں لوگ ایٹے تخص کی تعریف کرتے ہیں۔
- و ما تواضع احد لله الارفعه الله: اور جوبھی خض الله کے لئے خاکساری کرتا ہے: الله تعالیٰ اس کوسر بلندی عطافر ماتے ہیں مگرلوگ ایسا سجھتے میں کہ خود کو کم با کھینچا چاہئے ورنہ لوگ جھوٹا سمجھیں گے، حالانکہ خاکسار اور متواضع ہی کو الله تعالیٰ سر بلند کرتے ہیں اس کا مقام و مرتبہ بلند کرتے ہیں جس کا جی چاہئے تجربہ کر کے دیکھ لے۔ مالک بن دینار: فرماتے ہیں اگر کوئی منادی کرنے والامسجد کے درواز ہ پریہ اعلان کرے کہ تم میں سے بدترین آ دمی باہر آ جائے تو بخدا سب سے پہلے باہر نکلنے والا میں ہوں گا الاب کہ کوئی شخص اپنی طاقت کے ذریعہ مجھ سے سبقت کرجائے جب ابن المبارک نے ان کا یہ تول سنا تو فرمایا والله مالک ای وجہ

سے وہ ما لک ہیں عروہ بن الورد کہتے ہیں تواضع حصول عظمت کا ذریعہ ہے۔ ہرنعت پر حسد کیا جاسکتا ہے مگر تواضع الیی نعمت ہے جس پر حسد نہیں کیا جاسکتا۔

#### تواضع كى فضيلت:

احادیث میں تواضع کے بیشار فضائل وار دہوئے ہیں:

- بیبقی براتیکا نے ابوہریرہ نوائٹی سے روایت نقل کی ہے کہ حضور مُرافیکی آئے نے ارشاد فرما یا ہر مخص کے ساتھ دوفر شتے ہوتے ہیں جولگام
   خریعہ اس کورو کتے ہیں اگر وہ نفس کو اونچا کرتا ہے تو وہ لگام کھینچتے ہیں اور کہتے ہیں اے اللہ تو اس مخص کو بہت کر اور اگر وہ ایٹ نفس کو بہت کرتا ہے تو کہتے ہیں اے اللہ تو اسے اُونچا کر۔
  - ② مند بزار میں روایت ہے فرمایا:

من تواضع ىلەرفعەلىلەومىن تكبروضعەلىلەومى اقتصداغنالاللەومى بنارا فقرلاللەومى اكثر ذكراللەاحبەلىلە.

"جو شخص الله کے لئے عاجزی اختیار کرتا ہے الله تعالیٰ اُسے بلند کرتے ، اور جو شخص تکبر کرتا ہے الله تعالیٰ اُسے گرا دیتے ہیں۔ جس نے ذخیرہ کیا الله تعالیٰ اُسے فقیر کر دیں گے۔ جس نے ذخیرہ کیا الله تعالیٰ اُسے فقیر کر دیں گے، جو شخص کثرت سے الله تعالیٰ کو یاد کرتا ہے الله تعالیٰ اُس سے مجت کرتے ہیں۔"

نیز ارشاد فرمایا: "الکرم التقوی والشرف التواضع والیقین الغنی" (رواه ابن ابی الدنیام سلا والحا کم عن سرة بن جندب نظیر) "یعنی بڑائی تقوی ہے۔ شرف تواضع ہے اوریقین غنی ہے۔"

#### بَابُمَاجَآءَفِي الظُّلُم

## باب ۸۲:ظلم کی مذمت کے بارے

### (١٩٥٣) الظُّلُمُ ظُلُبَاتٌ يُؤمَر الُقِيَامَةِ.

تَوَجِّجِهَنَّهُ: حَ ضرت عبدالله بن عمر ثالثي نبي اكرم مُطِّقَطِّعَ كا فر مان نقل كرتے ہيں ظلم قيامت كے دن تاريكيوں كي شكل ميں ہوگا۔ تشرينے : الظلمہ ظلمات كامطلب: اس جملہ كے حضرات شراح نے متعددمعانی بیان فر مائے ہیں: .

- (الله) علی الم می کے لئے قیامت کے دن مختلف ظلمتوں کا سبب ہوگا جس طرح مومن کے لئے آخرت میں نور ہوگا جو ان کے آگے اور دائیں طرف ہوگا اور ایک روایت میں ہے کہ بائیں طرف بھی ہوگا ای طرح ظالم کے اردگر دمختلف حقوق ضائع کرنے کی بناء پر متعدد ظلمتیں ہوں گی۔
- © کہ ظلمات سے مراد شدا کد ومصائب ہیں یعنی ظالم کے لئے ظلم مختلف مصائب و شدا کد کا ذریعہ ہوگا جو اس کی مختلف معاصی وتضیح حقوق کی بناء پر ہوں گی۔

آکن ہے کہ اس سے مراد تکلیفات اور عقوبات ہول۔

علامہ ابن جوزی رہیں گئی فرماتے ہیں کہ ظلم کم از کم دومعصلیتوں پرمشمنل ہوتا ہے۔ اوّل: وہ جوحقوق اللہ سے متعلق ہیں اس کے بارے میں امرید ہے کہ عفو و بخشش ہوجائے۔

### بَابُهَاجَاءَفِيُ تَرُكِ الْعَيْبِ لِلنِّعُمَةِ

## باب ۸۳: نعمت میں عیب نہ نکالنے کے بارے میں

(١٩٥٣) مَاعَابَرَسُولُ اللهِ عَلَى طَعَامًا قُطُ كَانَ إِذَا اشْتَهَا هُ أَكُلَهُ وَإِلَّا تَرَكُّهُ.

۔ تو بچہ تنہ: حضرت ابو ہریرہ وٹاٹنی بیان کرتے ہیں نبی اکرم مُؤَلِّشِیَجَ آئے بھی کسی کھانے میں عیب نہیں نکالا اگر آپ مُؤلِّشِیَجَ آپ کو کھانا پیند آتا تو آپ مُؤلِّشِیَجَ آپ کھالیتے ورنہ نہیں کھاتے تھے۔

العنات: ماعاب:عيبنيس كالا-اشتهاه:آپاس كهانيكوچائة،رغبت كرتے-اكله تواس كوكها ليتے-

معن : ما عاب: يب ين العلامة السبهان العلامة السبهان العلامة ويب العلامة المعان العلامة العلامة المعان العلامة المعان العلامة المعان العلامة ا

#### عيب دوطسرح كابوتاي

- ت خلقت اور پیدائش کے اعتبار سے عیب نکالا جائے ، جواشیاء اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کے لئے حلال قرار دی ہیں ، ان میں نکتہ چین اور عیب نکالا جائے تو بینا جائز اور حرام ہے ، کیونکہ بیدور حقیقت اللہ تعالیٰ کی تخلیق پر اعتراض ہے جونا جائز ہے۔
- (2) اس کھانے میں بنانے اور تیار کرنے کے اعتبار سے عیب نکالا جائے ، مثلاً یوں کہا جائے کہ اس میں فلال چیز زیادہ ہے یا کم ہے،

  یا سالن جل گیا ہے، یا یہ کچا ہے اس طرح کہنے کی گنجائش ہے۔ مگر حافظ ابن حجر رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ روایت میں عیب نکالنے
  کی ممانعت چونکہ عام ہے، خواہ وہ خلقت کے اعتبار سے ہو یا بنانے اور تیار کرنے کے اعتبار سے، اس لئے کسی بھی طرح کھانے
  میں کوئی اعتراض اور عیب نہ نکالا جائے کیونکہ اگر بنانے میں کوئی عیب نکالا گیا تو اس سے بنانے والے کی دل شکنی لازم آتی ہے،
  میں کوئی اعتراض اور عیب نہ نکالا جائے کیونکہ اگر بنانے میں کوئی عیب نکالا گیا تو اس کی اصلاح ہوجائے تو اس کی گنجائش ہے بلکہ
  بیا اوقات بیا صلاح ضرور ہوتی ہے۔

### بَابُمَاجَآءَ فِي تَعْظِيْمِ الْمُؤْمِنِ

# باب ۸۴: مومن کے احترام کابیان

(١٩٥٥) صَعِدَارَسُولُ اللهِ ﷺ ٱلْمِنْبَرَ فَنَادَى بِصَوْتٍ رَفِيْجٍ قَالَ يَامَعْشَرَ مَنْ ٱسْلَمَ بِلِسَانِهِ وَلَمْ يُفْضِ الْإِيْمَانُ إِلَى قَلْمِهِ كَلَمْ يُفْضِ الْإِيْمَانُ إِلَى قَلْمِهِ لَا تُتَّبِعُ عَوْرَةً الْمِيْهِ الْمُسْلِمِ تَتَبَعَ عَوْرَةً الْمِيْهِ وَلَا تُتَبِعُوا عَوْرَاتِهِمْ فَإِنَّهُ مَنْ تَتَبَعَ عَوْرَةً الْجِيْهِ الْمُسْلِمِ تَتَبَعَ اللهُ عَوْرَتَهُ يَفُضَحُهُ وَلَوْ فِي جَوْفِ رَحْلِهِ قَالَ وَنَظَرَ ابْنُ عُمَرَ يَوْمًا إِلَى الْمُسْلِمِ تَتَبَعَ اللهُ عَوْرَتَهُ يَفْضَحُهُ وَلَوْ فِي جَوْفِ رَحْلِهِ قَالَ وَنَظَرَ ابْنُ عُمَرَ يَوْمًا إِلَى الْمُسْلِمِ تَتَبَعَ اللهُ عَوْرَتَهُ وَمَنْ تَتَبَعَ اللهُ عَوْرَتُهُ يَفْضَحُهُ وَلَوْ فِي جَوْفِ رَحْلِهِ قَالَ وَنَظَرَ ابْنُ عُمَرَ يَوْمًا إِلَى الْمُؤْمِنُ اللهُ عَنْدَاللهِ مِنْكَ.

ترکنچهنه: حضرت عبداللہ بن عمر والنه ایک مرتبہ نبی ایک مرتبہ نبی اکرم مِیلَّ النَّیْجَ منبر پر چڑھے پھر آپ مِیلَّ النَّیْجَ آب میں بینیا تم اللہ اور پر مسلمان ہوئے ہوا یمان جن کے دل تک نہیں پہنچا تم لوگ مسلمانوں کواذیت نہ پہنچا و انہیں عار نہ دلا وَ ان کے عیوب تلاش نہ کرو کیونکہ جو محض کسی مسلمان کے عیوب تلاش کرتا ہواللہ تعالی اس کے عیب کوظا ہر کردیتا ہے اور اللہ تعالی جس کے عیب ظاہر کردے وہ ذلیل ہوجا تا ہے خواہ وہ شخص اینے گھر کے اندر ہی کیوں نہ ہو۔

راوی بیان کرتے ہیں ایک مرتبہ حضرت عبداللہ بن عمر تاللہ فی بیت اللہ کی طرف دیکھا (راوی کوشک ہے ثایدیہ الفاظ ہیں) خانہ کعبہ کی طرف دیکھا اور بیفر مایاتم کتے عظیم ہواورتم کتنے زیادہ قابل احترام ہولیکن اللہ تعالیٰ کے نزدیک ایک مومن کا احترام تم سے زیادہ ہے۔

تشریع: علامہ طبی روایت کومنافقین پر مخصر مانا ہے، گر شرح سے واضح ہوگیا کہ مومن و منافق دونوں کو شامل ہے۔
دوایت مذکورہ سے معلوم ہوا کہ حضور مَرَّالْشَکَمَّ نے خصوصی اہتمام کے ساتھ منبر پرتشریف فرما کر بلند آواز سے خطاب فرمایا" لا تو ذوا
الہ سلہ ین "کہ جولوگ منافق ہیں یا کامل مومن نہیں وہ مونین کاملین کو ایذاء و تکلیف نہ پہنچا تیں اس لئے کہ ایذاء مسلم حرام ہے
بلکہ اہل ایمان کو نفع پہنچا نا لازم ہے چونکہ جو نحص اہل اسلام کو ایذاء پہنچا نے کے در بے ہے ظاہر ہے کہ اس کا اسلام دعائی ہے اصلی نہیں
ہے، نیز حضور مَرَّالْشَکَمَّ نِی نو لا تعدید و هم سی ماخوذ ہے تعمیر سے اس کے معنی کسی کو گزشتہ عیب پر شرمندہ کرنا جس کا مطلب
ہے کہ مسلمانوں کو گزشتہ عیوب و ذنوب پر شرمندہ نہ کرواس لئے کہ مسلمان کورسوا کرنا ناجا بڑ نہیں بالخصوص جب کہ وہ کاملین مومن ہو
اور ان ذنوب سے تو بہ بھی کر چکا ہوخواہ اس اظہار اس نے نہ کیا ہواس لئے کہ کامل مومن گناہ کے بعد تو بہ کری لیتا ہے۔

بہرحال تعییر علی ذنب ماض جائز نہیں ہے البتہ اگر کوئی شخص فی الحال گناہ میں مبتلا ہوتو اس کوز جروتو نیخ جائز ہے تا کہ وہ اس گناہ ہے جائز آجائے۔ ولا تتبعوا: یہ باب افتعال سے ہاں کے معنی ہیں کہ مسلمانوں کے بارے میں تجسس نہ کرویعنی کسملمان کا جوعیب ظاہر نہ ہواس کی جبتو اور تلاش کرنا جائز نہیں ہے ور نہ اس کی سزایہ ہوگی کہ اللہ تعالیٰ تمہارے عیوب کی جبتو فر ما نمیں گے اور لوگوں کے درمیان ظاہر فر ما نمیں گے جس سے رسوائی ہوگی خواہ وہ عیوب کتنے ہی چھیے ہوئے ہوں، بیان القرآن میں ہے کہ چھپ کرکسی کی باتیں سننا یا اپنے کوسوتا ہوا بنا کر باتیں سننا بھی تجسس میں داخل ہے البتہ کسی سے مصرت بینچنے کا احتمال ہواور وہ اپنی یا کسی

دوسرے کی حفاظت کی غرض سے مصرت پہنچانے والے کی خفیہ تدبیروں اور ارادوں کا تجسس کرے تو جائز ہے ورنہ جائز نہیں

ما اعظمك واعظم حرمتك: دونول صيغة تعجب بين الحرمة بالضم او بشمتين بمعنى العظمة ابن عمر ثناتين في كعبة الله كود كيوكر فرمايا توكس قدر عظمت والأنكم رج كه توالله كا تكرب اور تيرى عظمت كس قدر بي تكرموكن كي عظمت اس كے ايمان كي وجہ سے تجھ سے بھى زائد ہے بيت الله اگر چنظيم الثان ہے مگر اس كوآباد كرنے والے تومونين ہى بين قال تعالى: ﴿ إِنَّهَا يَعْهُرُ مَسْجِكَ اللهِ مَنْ أَمَنَ بِهِ كَمُ كَانَ كَا عُطْمت اس كے آباد ہونے سے ہى ہوتى ہے غير آباد مكان كا مقام آباد كے مقابلہ ميں زائد نبيل ہوتا ہے۔

بیصدیث متعدد صحابه فن النام سروی ہے اور تمام روایتیں سیوطی اللہ یا نے الدرالمنفور (۲/ ۹۳) میں "ولا تجسوا" کی تفیر میں جمع کی بیں، اور حضرت ابن عمر وہ تنافی نے ایک دن کعبہ شریف کی طرف دیکھا اور فرمایا: "اعظم حرمة عندالله منك!" یعنی تیرام رتبہ کس قدر بڑا ہے! اور تیرااحترام کس قدر زیادہ ہے! مگر اللہ تعالی کے نزدیک مومن کا احترام تجھ سے بھی بڑھا ہوا ہے۔

**لعنات:** صعدبكسر العين المهمله بمعنى طلع، قال: يرمنادى كابيان ہے، من اسلمر بلسطانه: اس ميں مومن و منافق دونوں داخل ہيں۔ ولمديفض: ماخو ذمن الافضاء اى لمديصل الايمان الى اصله و كمالهٔ۔

#### بَابُهَاجَآءَفِىالتَّجَارِبِ

#### باب،۸۵: تجربات كابيان

### (١٩٥١) لَاحَلِيْمَ إِلَّا ذُوْعَثْرَةٍ وَّلَا حَكِيْمَ إِلَّا ذُوْتَجُرِبَةٍ.

توکیجی کہا: حضرت ابوسعید خدری و النو بیان کرتے ہیں ہی اکرم میر النظائی آئے نے فرمایا ہے کوئی بھی شخص اس وقت تک حقیقی طور پر برد بارنہیں ہوتا جب تک کہ وہ تجربات کا سامنا نہ کرے۔ ہوتا جب تک (زمانے کی ) کھوکر میں نہیں کھالیتا اور کوئی بھی وانشوراس وقت تک نہیں ہوسکتا جب تک کہ وہ تجربات کا سامنا نہ کرے۔ تشریف بی جب برعی میں رکے زیر کے ساتھ ہے اور اردو میں زبر کے ساتھ، تجربہ کے معنی ہیں: سبب پائے جانے پر مسبب کے پائے جانے کا بار بار مشاہدہ کرنا اور تجربہ سے علم ظنی حاصل ہوتا ہے اور بیہ بات یہاں اس لئے لائے ہیں کہ معاشرہ کے افراد کے بارے میں تجربات سے جواجھی یا بری معلوم ہواس کا لحاظ کرنا چاہئے ، اگر تجربہ سے ثابت ہوجائے کہ ایک شخص جھوٹ بولتا ہے تو اس کی بات نہیں رکھنی چاہئے ، وقس علی ہذا۔

کی بات نہیں مانی چاہئے اور کوئی شخص خیانت کرتا ہے تو اس کے پاس امانت نہیں رکھنی چاہئے ، وقس علی ہذا۔

① لاحلیم الا ذوعثوة: برد بارنہیں مگر لغزش والا، یعنی جس ہے بھی لغزش ہوئی ہے اس کا سوچنے کا انداز بدل جاتا ہے، وہ دوسرول کے بارے میں بھی یہی سوچتا ہے کہ ان سے بھی غلطیاں ہوسکتی ہیں، اس لئے میں برد باری کی صفت بیدا ہوجاتی ہے اور وہ غلطی کرنے والوں سے درگزر کرتا ہے۔ العثوۃ: کے معنی ہیں: لغزش، ٹھوکر۔ ملاعلی قاری رایشیو فرماتے ہیں اس کا مطلب

یہ ہے کہ حلیم وہی شخص ہوسکتا ہے جس سے کوئی لغزش ہوئی ہو کیونکہ لغزش والاشخص عفو کا طالب ہوتا ہے جب اس کو معاف کردیا جائے تو وہ عفو کے درجہ کو پہنچائے گا کہ وہ کس قدرا ہم ہے لہذا جب دوسرے سے خطاصا در ہوگی تو یہ بھی عفو کو دوسروں کے حق میں اختیار کرے گااس وقت بیچلیم کہلائے گا۔

- کہاں کے معنی ہیں کہ کامل حلیم وہ ہوتا ہے جس سے آوئی غلطی صادر ہوئی ہواور اس کواس پر شرمندگی ہوئی ہواگر اس کو معاف کردیا
   جائے تو یہ خض بھی دوسروں کے حق میں ضرور معافی کو اختیار کرے گا، لہذا معلوم ہوگا کہ کامل حلیم یہی شخص ہے۔
- © حضرت گنگوہی الیٹیا؛ فرماتے ہیں کدروایت کامطلب سے ہے کہ کوتا ہیوں سے صرف نظر ایسا شخص کرسکتا ہے جوخود کوتا ہیوں کا مرتکب رہا ہو خواہ اس کومعاف کردیا گیا ہو یا سزا دے دی گئی ہوا یسے شخص میں حکم پیدا ہوجائے گا اور دوسروں کے حق میں وہ شخص حلیم ثابت ہوگا۔ ④ یا اس کا مطلب سے کہ کوئی شخص سرلیج الغضب ہونے کی وجہ سے حکم کواختیا رنہیں کرتا اور اپنے غصہ کوغیروں پر نافذ کر دیتا ہے جس کی
- یا آن کا مطلب بید کہ توں مس سرے انعصب ہونے کی وجہ سے مم کو اختیار ہیں کرتا اور اپنے عصہ کو غیروں پر نافذ کردیتا ہے جس کی وجہ سے وہ ملامت کا نشانہ بنتا ہے جب بار بار اس سے بیڈ مطی (ترک حکم) ہوتی رہے گی تو اس میں حکم پیدا ہوگا تا کہ لوگوں کی ملامت سے پچ جائے۔
- اجعض حضرات فرماتے ہیں کدروایت کا مطلب بیہ ہے کہ آدمی کتنا ہی جلیم ہو مگراس سے بھی بھی نہ بھی غلطی کا صدور ہو ہی جاتا ہے۔
- ولاحكيم الا ذو تجربة: وردانشندنهيں مرتجربه كار، يعنى جب آدى تجربات سے گزرتا ہے تب اس كي عقل پخته ہوتى ہے، اس كے بغير دانشمندى أدهورى رہتى ہے، كہتے ہيں: سل المجرب، ولا تسئل الحكيم: تجربه كار سے پوچھ، دانشمند سے مت پوچھ۔ چنانچہ دين اور دنيوى علوم پڑھ كرفارغ ہونے والے جب تك پريكش نہيں كرتے ان كے علوم پخت نہيں ہوتے۔
- اس کا مطلب ہے کہ دانا وعقل مند وہی شخص ہوگا جس کو امور دین و دنیا کا تجربہ ہواور مصالح و مفاسد کو خوب جانتا ہواییا شخص جب بھی کوئی کام کرے گا وہ حکمت مصلحت سے خالی نہ ہوگا بلکہ اس کے انجام دیتے ہوئے امور متحکم ومضبوط اور دیر پاہوں گے۔ (قالد القاری)
- ابعض حضرات فرماتے ہیں کہ اس سے طبی حکیم مراد ہے اور معنی یہ ہیں کہ کامل طبیب ایسا شخص ہوتا ہے جس کو امور ذاتیہ کا تجربہ ہو لیعنی امراض کی تشخیص اور ادویہ کی تجویز کے ساتھ ساتھ لوگوں کے مزاجوں اور ان کے نفسیات کا ماہر بھی ایسا شخص کامل حکیم یعنی معالج بدن انسانی کہلائے گا۔

#### بَابُ مَاجَاءَ فِي الْمُتَشَبِّعِ بِمَالَمُ يُغُطَّهُ

### باب ٨٦: نعمت كي جهو في نمائش كرنا

(١٩٥٧) مَنْ أُعْطِى عَطَاءً فَوَجَلَ فَلْيَجْزِبِهِ وَمَنْ لَمْ يَجِلُ فَلْيُثُنِ فَإِنَّ مَنْ اَثْلَى فَقَلْ شَكَرَ وَمَنْ كَتَمَ فَقَلْ كَفَرَ وَمَنْ كَتَمَ فَقَلْ كَفَرَ

تَرْجِيْكُنَّہِ: حضرت جابر ثناثی نی اکرم مِنَّائِفَیَّمَ کا فرمان نُقل کرتے ہیں جس شخص کوکوئی چیز عطیے کے طور پر دی جائے اگراس کے پاس گنجائش ہوتو وہ اس کے بدلے میں کچھ دے اگراس کے پاس گنجائش نہ ہوتو تعریف ضرور کرے کیونکہ تعریف کرنے والاشخص شکر بیادا کرتا ہے اور جو تخص اس بات کو چھپائے وہ ناشکری کا مرتکب ہوتا ہے اور جو تخص کسی ایسی چیز کواپنے پاس ظاہر کرے جواس کودی ہی نہیں گئی ہے تو اس نے گویا دھوکہ دہی سے کام لیا۔

#### تشريع: سفان ورود:

- کے یہ جملہ حضور مَرِ اَلْفَظِیَّا آب وقت ارشاد فر ما یا تھا جب ایک عورت نے آپ مَرِ اُلْفِیْکَا اِسے سوال کیا کہ میری ایک تو سون ہے کیا میں اس سون کو چڑا نے کے لئے ایسی ہویت اختیار کرلوں جس سے معلوم ہو کہ میر سے شو ہر کو مجھ سے زیادہ محبت ہے تو آپ مَرِ اَلْفِیْکَا اِن اَلْمَ اِلْمِیْکَا اِن اَلْمُ اِلْمِیْکِ مِی اِلْمِیْکِ اِلْمُیْلِمِیْلِ اِلْمِیْکِ الْمِیْکِ اِلْمِیْکِ اِلِمِیْکِ اِلْمِیْکِ اِلْمِیْکِ اِلْمِیْکِ اِلْمِیْکِ اِلِمِیْکِیْکِ اِلِمِیْکِیْکِ اِلِمِیْکِ اِلِمِیْکِ اِلِمِیْکِیْکِ اِلْمِیْکِ
- 2) علامہ خطابی را پیٹے فرماتے ہیں کہ اہل عرب میں ایک شخص ایسا لباس پہنتا تھا جیسا کہ معتمد لوگ پہنتے ہیں جن کے بارے میں جموب اور جھوٹی شہادت کا شبہیں ہوتا تھا شخص لوگوں کو اعتاد دلانے کے لئے ایسا لباس پہنتا تھا حالانکہ نہایت کا ذب تھا اس کے متعلق حضور مُطَافِکَةً نے یہ مقولہ "ومن تھلی… الحج" فرمایا تھا پھریہ ہر ایسے موقع کے لئے بولا جانے لگا جہاں دھو کہ دیے کے لیے ایسی ہیئت اختیار کی جائے جو قابل اعتاد لوگوں کی ہوتی ہے۔ ہر وہ شخص جو اپنی ایسی کوئی فضیلت، ایسا کوئی فضل و کمال لوگوں کے سامنے ظاہر کرے جو در حقیقت اس میں نہ ہو۔ لہذا ایسا ریا کارشخص کو متی اور پر ہیزگار نہیں ، کیکن زہد و تفوی کا لبادہ اوڑھ رکھا ہے، ایسامفلس وغریب جو نکلتا ہے تو برتری جتانے کے لئے فاخرانہ نباس پہن لیا ہے، ان تمام کا مقصد لوگوں کو دھو کہ دینا ہوتا ہے گھر سے سب کی ظاہری شکل وصورت اور لباس ، جھوٹ کا لباس ہے جس کی حدیث میں ممانعت کی گئی ہے۔

#### استعال منى كى توجيهات:

دوم: اس طرف اشارہ کرنامقصود ہے کہ ایساشخص جواپنے لئے جھوٹافضل و کمال ظاہر کررہا ہے، یہ گویا سرسے ایڑی تک جھوٹ کے ساتھ متصف ہے، ایک جھوٹ کواس نے چادر بنالیا، جس سے اوپر کا حصہ جھپ گیا اور دوسرے جھوٹ کو تہبند بنالیا جس سے نیچ کا حصہ جھیالیا ہے۔

سوم: ممکن ہے صیفہ تثنیہ میں اشارہ ہودو فدموم حالتوں کی طرف اذل ایسی چیز کا اظہار جواس کو حاصل نہیں دوم باطل و کذب کا اظہار ۔

لغاص: المه تشبع: وہ محض جو شکم سیری کا اظہار کرے، اس سے وہ خض مراد ہے جواپنے لئے ایسا کوئی فضل و کمال اور فضیات ظاہر کرے، جواس کو حاصل نہ ہو، ایسی شکل وصورت بنا لے کہ عام آ دمی اس سے دھوکہ کھا جائے کہ یہ بہت نیک اور دیا نتدار ہے حالانکہ حقیقت میں ایسانہیں عطاء: عطیہ، بخشش فوجد: وہ اس کا بدلہ دینے پر قادر ہو۔ فلیجز به: اسے چاہئے کہ وہ اس کا بدلہ دے۔ فقیت میں ایسانہیں عطاء: علیہ، بخشش فوجد: وہ اس کا بدلہ دینے برقادر ہو۔ فلیجز به: اسے چاہئے کہ وہ اس کا بدلہ اور نہ ہی دینے والے فلیشن: یہ اثناء سے ہے: اس کی تعریف کرنی چاہئے ۔ ومن کتھ: جس نے عطیہ کو چھپایا یعنی نہ تو اس کا بدلہ اور نہ ہی دینے والے کی تعریف کی ۔ فقی کی فرین اور کی تعریف کی ۔ فقی کی فرین اور کی تعریف کی ۔ فقی کی ناشکری کی ۔ یعنی عطیہ دینے والے کا حق شکر ادائیس کیا۔ ومن تعلی: جو شخص مزین اور

آراستہ ہو۔ بمالعہ یعطہ: الیم چیز کے ساتھ جواسے عطانہیں کی گئی، یہ مجهول کا صیغہ ہے، اس کے نائب فاعل کی خمیر "ھو" من" کی طرف راجع ہے اور "ہ" ضمیر "ما" کی طرف لوٹ رہی ہے۔ کلابس ثوبی **زود**: جھوٹ کے دوکپڑے پہننے والے کی طرح۔

### بَابُمَاجَآءَفِى الثَّنَاءِ بِالْمَعْرُوْفِ

## باب ٨٤: نيك سلوك يرتعريف كابيان

(١٩٥٨) مَنْ صُنِعَ إِلَيْهِ مَعُرُونٌ فَقَالَ لِفَاعِلِهِ جَزَاكَ اللهُ خَيْرًا فَقَلُ أَبُلَغَ فِي الثَّنَاء

تر نجی تنبی: حضرت اسامہ بن زید وہ اٹنے بیان کرتے ہیں نبی اکرم مَطَّلْظِیَّا نے فرمایا جس شخص کے ساتھ کوئی بھلائی کی جائے اور وہ اس بھلائی کرنے والے سے بیہ کہے اللہ تعالی تنہیں بہترین بدلہ عطا کرے تو اس نے پوری تعریف کردی۔

تشرنیج: صنع المیه معروفاً: صیغه مجهول ہے اور معرفا بالنصب مفعول ثانی ہے اور بعض نیم معروف مرفوع ضبط کیا گیا ہے

کافی المشکو ہ والجامع الصغیر۔ ملاعلی قاری الیٹی فرماتے ہیں کہ اس کے معنی من اعطی عطاء کے ہوں گے اور صنع کا نائب فاعل ہونے کی

بناء پر مرفوع ہوگا۔ جزاك الله خیرا ای خیر جزاء ای اعطاك خیرا من خیر الدنیا والا خر قفقد ابلغ فی الشناء ای بالغ فی

اداء شكو کا ۔ یعنی جس آ دمی نے کسی احسان کے بدلہ جزاک اللہ خیرا کہد یا توگویا اس نے اعلی درجہ کا شکر ادا کردیا کیونکہ اس نے محن اللہ کے بدلہ کو اللہ کے حوالہ کردیا اور اعتراف کرلیا کہ میں شکریہ کی ادائیگی سے قاصر ہوں اور ظاہر ہے کہ اپنے عجز کا اعتراف اور بدلہ کو اللہ کے حوالے کردینا اپنی عاجزی کے اقرار کے ساتھ ساتھ اللہ کی عظمت کا اقرار بھی ہے کہ اللہ تعالی اپنی جانب سے اس محن کو بدلہ عطا

فرمائے اور اللہ تعالی کا بدلہ اعلی اور او فی ہوگا بعض حضرات کا مقولہ مشہور ہے:

اذا قصرت يداك بالمكافأة فليطل لسانك بالشكرو الدعاء.

''جب تمہاراہاتھ احسان کا بدلہ دینے سے قاصر ہوتو پھرتمہاری زبان شکر اور دعا سے طویل (مشغول) ہونی چاہئے۔'' بہر حال روایت سے بیمعلوم ہوا کہ احسان کرنے والے کو جزاک اللہ کے ساتھ دغا دینا بھی شکر کی ایک قشم بلکہ اعلی قشم ہے۔

هذا حدیث حسن جید غریب اخرجه النسائی و ابن ماجه و قدروی عن ابوهریر الله مثله ابوهری الله مثله ابوهری الله مثله ابوهری در الله مثله ابوهری در الله مثل الله خراک الله مثل الله خراک الله مثل الله خراک الله می الله م

لعنات: معروف: بھلائی، احسان، حن سلوک، عطید، نیکی، بعض ننوں میں بیلفظ "معروفًا" زبر کے ساتھ ہے جبکہ بعض میں "معروف" پیش کے ساتھ ہے۔ جبکہ بعض میں "معروف" پیش کے ساتھ ہے۔ حسنع: مجبول کا صیغہ ہے: جس کے ساتھ (نیکی) کی گئے۔ فقد ابلغ فی الشناء جمتی اس نے اعلیٰ درجہ کی تعریف کی۔

